#### THE

# JAIN SAMPRADAYA SHIKSHA

# जैनसंप्रदायशिक्षा

अथवा

# यहस्थाश्रमशीलसौभाग्यभृषणमाला ।



जिसे

# खर्गवासी श्वेताम्बरधर्मोपदेष्टा यति श्री-श्रीपाल-चन्द्रजीने निर्माण की।

द्वितीयावृत्ति.

बम्बईमें पाण्डुरङ्ग जावजीने

अपने निर्णयसागर छापखानेमें छापकर प्रसिद्ध की।

सन १९३१ ईसवी

NIRNAYA SAGAR PRESS.

Price 4½ Rupees.

सन १८६७ के नियमानुसार प्रकाशकने अधिकार अपने पास रक्खा है.

पब्लिहारः-पाण्डरङ्ग जावजी, ) निर्णयसागर प्रेस, नंबर २६।२८, प्रिक्टरः-रामचंद्र येसू शेडगे, कोलभाट केन, बस्बई.



जैनसम्प्रदायशिक्षा इस नामसे यद्यपि यह पुस्तक केवल जैनसम्प्रदायसे सम्बंध रखनेवाली प्रतीति होती है। परन्त यथार्थमें इसमें जिन विषयोंका वर्णन किया गया है, वे प्रत्येक सम्प्रदायके आबालवृद्ध जनोंके लिये पठन पाठन तथा मनन करने योग्य हैं । रजोदर्शन, गर्भाधान, और गर्भा-वस्थासे लेकर जन्म, कुमार, युवा, और वृद्धावस्था तककी कर्तव्य शिक्षायें, आरोग्यरक्षा, ऋतुचर्या, रोगनिदान, पूर्वरूप, उपशम, डाक्टरी और देशी-रीतिसे रोगोंकी परीक्षा चिकित्सा. पथ्यापथ्य आदि वैद्यक विषय बडी योग्यता और बडे विस्तारके साथ लिखे हैं। इसके सिवाय व्याकरण. नीति. राजनीति, सभाषित, ओसवाछवंशोत्पत्ति, पोरवाछवंशोत्पत्ति, खंडे-वालवंशोत्पत्ति, माहेश्वरीवंशोत्पत्ति, बारह वा चौरासी जातियोंका वर्णन, ् ज्योतिष, खरोद्य, शकुनविद्या, आदि उपयोगी विषयोंका भी इसमें संग्रह है। इस प्रन्थके अध्ययनसे ऐसा माळूम होता है कि. इसका रचनेवाला बहुत बड़ा अनुभवी और विविध विषयोंकी योग्यता रखनेवाला है। वैद्यक विषयमें तो उसकी असाधारण योग्यता माछम होती है। जो हो विद्वानोंसे हमारा निवेदन है कि. वे एक वार इस प्रन्थको आदांत पढकर परीक्षा करें और प्रन्थकर्ताके परिश्रमको सफल करें। क्योंकि "कर कंगनको आरसीकी जरूरत'' नहीं होती है । अलं विस्तरेण ।

# विषयानुक्रमणिका.

#### — ne Signal Gare —

| विषय                   | पृष्ठ.   | विषय                            | মূন্ত. |
|------------------------|----------|---------------------------------|--------|
| प्रथम अध्याय १         |          | कियाका विशेष वर्णन              | 98     |
| मंगलाचरण               | 9        | कालविवरण                        | 90     |
| गुरुमहिमा नमस्कार      | 9        | पुरुषविवरण                      | 96     |
| खरवर्णीका विवरण        | 9        | लिङ्गविवरण ••• •••              | 95     |
| व्यंजनवर्णीका विवरण    | 9        | वचनवर्णन ••• •••                | 95     |
| संयुक्ताक्षरोंका वर्णन | २        | कारकोंका वर्णन •••              | २०     |
| बारह अक्षरीका वर्णन    | २        | अव्ययोंका विशेष वर्णन •••       | २०     |
| बारह अक्षरीका खरूप     | <b>ર</b> | बाक्यविचार                      | २२     |
| दो अक्षरींके शब्द      | ą        | द्वितीय अध्याय २                |        |
| तीन अक्षरोंके शब्द     | Ę        | चाणक्यनीतिसार दोहावली •••       | २५     |
| चार अक्षरोंके शब्द     | 3        | सुभाषितरत्नावलीके दोहे •••      | 40     |
| छोटे वाक्य             | 3        | चेला गुरु प्रश्नोत्तर 🚥 🚥       | ७२     |
| कुछ बड़े वाक्य         | ३        | तृतीय अ <b>ध्याय ३</b>          |        |
| कुछ आवर्यक विक्षायें   | ४        | स्त्रीपुरुषोंका धर्म ••• •••    | ७९     |
| व्याकरण विषय ।         |          | स्त्रीका पतिके साथ कर्तव्य •••  | ७९     |
| शुद्धाशुद्ध उचारण      | 4        | पतिका स्त्रीके साथ कर्तव्य •••  | ८६     |
| प्रथम संधिका विवरण     | É        | पतित्रता स्त्रीके लक्षण •••     | 39     |
| वर्षविचार्             | \$       | पतित्रताका प्रताप               | 88     |
| वर्णके स्थान और प्रयन  | 90       | पतिके पश्चात् पतिव्रताके नियम   | 38     |
| प्रयत्न वर्णन          | 90       | स्रीका ऋतुमती होना              | 96     |
| प्रथमभेद-दीर्घ         | 99       | रजोदर्शनसे शरीरमें फेरफार •••   | 36     |
| दूसरामेद-गुण           | 99       | रजोदर्शन होनेका समय             | 86     |
| तीसराभेद-चृद्धि        | 99       | रक्तस्रावका साधारण समय •••      | 35     |
| चौथामेद-यण्            | १२       | नियमित रजोदर्शन •••             | 33     |
| पांचवांमेद-अयादि       | 93       | रजोदर्शनके पहले चिह्न           | 900    |
| व्यञ्जनसंधि            | 93       | रजोदर्शन बंद होनेके कारण        | 909    |
| विसर्गसंधि             | 93       | रजोदर्शन बंद करनेसे हानि        |        |
| शब्दविचार              | 98       | रजोदर्शनके समय स्त्रीका कर्तव्य | 909    |
| संज्ञाका विशेष वर्णन   | 94       | रजो ॰ उचित वर्ताव न करनेसे      | १०३    |
| सर्वनामका विशेष वर्णन  | 94       | रजो॰ योग्य संभाल न होनेसे       |        |
| विशेषणका विशेष्द्व     | 9 €      | बालकपर असर •••                  | 308    |

| विषय                             | , · · ·      | <b>2</b> 8. | विषय                        |       | <b>9</b> 3. |
|----------------------------------|--------------|-------------|-----------------------------|-------|-------------|
| विषय<br>गार्भणीस्त्रीके वर्ताव   | •••          | 900         | हवाके विगाडनेवाले कारण      | •••   | 948         |
| गर्भिणीस्त्रीका दोहद             | •••          | 906         | खभावजन्य हवाकी शुद्धि       | •••   | 960         |
| पेटमें बालकका फिरन               | T            | 909         | पानीकी आवश्यकता             | •     | 958         |
| गर्भिणीके दिन पूरे हुए           | एका चिह्न    | 909         | पानीके मेद                  | •••   | 954         |
| मासपरत्व गर्भस्थितिव             | नेदशा        | 990         | अंतरिक्षजल                  | •••   | १६७         |
| गर्भसम्य विपरीत पद               | [ार्थ        | 998         | भूमिजल                      | •••   | 950         |
| गर्भवतीको आवश्यक                 | विक्षायें    | 998         | जांगलजल                     | •••   | 950         |
| बालरक्षण                         | •••          | 996         | आनूपजल •••                  | •••   | १६७         |
| नाल                              |              |             | नदीका जल                    | •••   | १६८         |
| इसन ,                            |              | 928         | कुएका पानी                  | •••   | 909         |
| वस्र                             | •••          |             | कुंडका पानी                 | •••   | 909         |
| दूध पिलाना                       |              | . १२८       | नलका पानी                   | •••   | १ ७२        |
| <b>द्ध</b> पिल्रुनैका समय        |              | १२९         | तालावका पानी                | •••   | १७४         |
| दूध पिलानेके समय हि              | हफाजत        | , १३०       | ऋतुके अनुसार पानीका उपयो    | ग     | 9 54        |
| पूरा दूध न <sub>े</sub> होनेपर व | र्तिव्य उपाय | १३०         | खराब पानीसे होनेवाले उपद्रव | •••   | १७५         |
| धात्रीके लक्षण                   | •••          | १३१         | ज्वर                        | •••   | १७५         |
| खुराक ्रा                        | •••          | 939         | दस्त वा मरोड़ा              | •••   | १७६         |
| हवा ू                            | •••          | . १३४       | अजीर्ण                      | •••   | १७६         |
| निद्रा                           | •••          | १३४         | कृमिवाजंतु                  | •••   | १७६         |
| कसरत ू                           | ***          | १३६         | नहरुवा ••••                 | •••   | 9 9 €       |
| दांतोंकी रक्षा                   | •••          | •           | त्वचा (चमड़ी )के रोग        | •••   | 90€         |
| चरणरक्षा                         | •••          | -           | विष्चिका हैजा               | •••   | 908         |
| मद्भव ु                          | •••          |             | अश्मरी पथरी                 | •••   | 9 00        |
| लग्न वा विवाह                    | •••          | - •         | l . <b>.</b> .              | कर-   |             |
| कर्णरक्षाः                       | •••          |             | नेकी युक्ति                 | •••   | 9 ७७        |
| शीतलारीगसे रक्षण                 | •••          | 980         | पानीका औषधह्वमें उपयोग      | •••   | 9 68        |
| बालग्रुटिका                      | •••          | <b>9</b> 89 | रक्तस्राव खुनका गिरना       | •••   | १७९         |
| आंख 🔐 🚥                          | •••          | १४२         | संकोचन ः थ्याः              | •••   | 960         |
| चतुर्थ अध                        | याय ४        |             | दाहशमन                      | •••   | 969         |
| वैद्यक्शास्त्रकी उपयोगि          | ाता          | . १४४       | सेक                         | •••   | 969         |
| स्वास्थ्य चा आरोग्यता            |              |             | नस्य देना                   | •••   | 963         |
| वायुवर्णन                        |              |             | पिचकारी लगाना               | • • • | 963         |
| खच्छे हक्षके तस्ब                |              |             |                             | •••   | १८२         |
|                                  |              | - • •       | <u> </u>                    | -     |             |

| विषय                                                                                                          | पृष्ठ.                                                                        | विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                      |     | <b>28</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पानीमें बैठना ••• •••                                                                                         | 962                                                                           | कोला पेठा •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      | ••  | २०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| खुराककी आवश्यकता                                                                                              | 963                                                                           | बेंगन '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      | ••• | २ <b>०९</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| खुराकका वर्ग                                                                                                  | 960                                                                           | िषया तोरई                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                      |     | २०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| जीवनके लिये अवश्य खुराक                                                                                       | 990                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••                  | ••• | २०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| पौष्टिक तत्त्व ••• •••                                                                                        | 990                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••                  |     | २०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| वरबीवाले तत्त्व                                                                                               | 959                                                                           | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •••                  |     | २०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| आटेके सत्त्ववाछे तत्त्व                                                                                       | 959                                                                           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••                  |     | २१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| क्षार                                                                                                         | 989                                                                           | * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••                  |     | २१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| पानी                                                                                                          | 953                                                                           | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •••                  | ••• | २१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| खुराकके मुख्य पदार्थीमें पांचों                                                                               |                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                      | *** | २१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| तत्त्वोंका कोष्टक                                                                                             | १९३                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •••                  | ••• | <b>390</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>छः रस ••• •••</b>                                                                                          | 990                                                                           | <b>পান্ত</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••                  | ••• | 390                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| छओं रसोंके मिश्रित गुण                                                                                        |                                                                               | रताछ तथा सकरकंद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••                  | ••• | <b>२</b> ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| वैद्यकमाग निषंदु                                                                                              | 999                                                                           | मूली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••                  | ••• | 399                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| घान्यवर्ग                                                                                                     | 999                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      | ••• | 299                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| गेहूं                                                                                                         | २००                                                                           | कांदा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      | ••• | २११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                               |                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                      |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| बाजरी                                                                                                         | २०१                                                                           | दुग्धव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | र्ग .                | -   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                               |                                                                               | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      |     | २१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| बाजरी                                                                                                         | २०१                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •••                  | ••• | २१ <u>२</u><br>२ <b>१३</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मूंग<br>अरहर                                                                                | २०१<br>२०१                                                                    | कालीगायका दूध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••                  | ••• |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मूंग<br>अरहर                                                                                | २०१<br>२०१<br>२०१<br>२०२                                                      | कालीगायका दूध<br>लालगायका दूध                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••                  | ••• | २१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मूंग<br>अरहर                                                                                | २०१<br>२०१<br>२०१<br>२०२<br>२०२                                               | कालीगायका दूध<br>लालगायका दूध<br>सफेदगायका दूव                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <br><br>दूध          | ••• | २ <b>१३</b><br>२१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मृंग<br>अरहर<br>उड़द                                                                        | २०१<br>२०१<br>२०१<br>२०२<br>२०२                                               | कालीगायका दूध<br>लालगायका दूध<br>सफेदगायका दूध<br>तुरत व्याई हुई गायका                                                                                                                                                                                                                                                             | <br>इध               | ••• | २१ <b>२</b><br>२१२<br>२१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मूंग<br>अरहर<br>उड़द                                                                        | 2 0 9 2 2 0 0 8<br>2 0 7 2 0 0 8                                              | कालीगायका दूध<br>लालगायका दूध<br>सफेदगायका दूध<br>तुरत व्याई हुई गायका<br>विना बछड़ेकीका                                                                                                                                                                                                                                           | <br>दूध<br>          | ••• | २१२<br>२१२<br>२१२<br>२१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मृंग<br>अरहर<br>उड़द<br>शाकवर्ग                                                             | 2 0 9 2 2 0 0 8<br>2 0 7 2 0 0 8                                              | कालीगायका दूध<br>लालगायका दूध<br>सफेदगायका दूध<br>तुरत व्याई हुई गायका<br>विना बछड़ेकीका<br>भैसका दूध                                                                                                                                                                                                                              | <br><br>             | ••• | २१२<br>२१२<br>२१२<br>२१२<br>२१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मूंग<br>भरहर<br>उड़द<br>मटर<br>शांकवर्ग<br>चंदलया (चौलाई)                                   | 209<br>209<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200            | कालीगायका दूध<br>लालगायका दूध<br>सफेदगायका दूध<br>तुरत व्याई हुई गायका<br>विना बछड़ेकीका<br>भेंसका दूध<br>बकरीका दूध                                                                                                                                                                                                               | <br>दूध<br>          | ••• | २१२<br>२१२<br>२१२<br>२१२<br>२१२<br>२१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मृंग<br>अरहर<br>उड़द<br>गाकवर्ग<br>चंदलया (चौलाई)                                           | २०१<br>२०१<br>२०१<br>२०२<br>२०३<br>२०४<br>२०४                                 | कालीगायका दूध<br>लालगायका दूध<br>सफेदगायका दूध<br>तुरत व्याई हुई गायका<br>विना बछड़ेकीका<br>भैंसका दूध<br>बकरीका दूध<br>भेंडीका दूध                                                                                                                                                                                                | <br>दूध<br>          | ••• | 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% 49% |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मृंग<br>अरहर<br>उड़द<br>गाकवर्ग<br>चंदलया (चौलाई)<br>वथुआ<br>पानभोगी                        | ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~                                         | कालीगायका दूध जालगायका दूध  सफेदगायका दूध  तुरत व्याई हुई गायका विना बछड़ेकीका  भेंसका दूध  बकरीका दूध  फंडनीका दूध  स्रीका दूध  श्रीका दूध  श्रीका दूध                                                                                                                                                                            | <br>दूध<br>          | ••• | 292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>293<br>293<br>293<br>293<br>293                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मूंग<br>खरहर<br>उड़द<br>गटर<br>शांकवर्ग<br>चंदलया (चौलाई)<br>पालक<br>पानभोगी<br>अठईके पत्ते | 209<br>209<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200<br>200            | कालीगायका दूध लालगायका दूध सफेदगायका दूध विना बछड़ेकीका मेंसका दूध बकरीका दूध मेंडीका दूध फंटनीका दूध स्त्रीका दूध | <br>दूध<br>          | ••• | 292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>293<br>293<br>293                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मृंग<br>अरहर<br>उड़द<br>शाकवर्ग<br>चंदलया (चौलाई)<br>वधुआ<br>पानभोगी<br>अरुईके पत्ते        | 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4                                         | कालीगायका दूध जालगायका दूध जालगायका दूध जालगायका दूध जुरेत व्याई हुई गायका विना बळहेकीका भेंसका दूध भेंडीका दूध भेंडीका दूध श्रीका दूध श्रीका दूध श्रीका दूध श्रीका दूध श्रीका दूध दूधके मित्र                                                                                                                                     | <br>दूध<br>          | ••• | 292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मूंग<br>खरहर<br>उड़द<br>गटर<br>शांकवर्ग<br>चंदलया (चौलाई)<br>पालक<br>पानभोगी<br>अठईके पत्ते | 4 9 9 9 8 8 8 8 9 9 9 9 9 9 8 8 8 8 8 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 | कालीगायका दूध लालगायका दूध  सफेदगायका दूध  सफेदगायका दूध  वेता बछड़ेकीका  भेंसका दूध  संडीका दूध स्त्रीका दूध स्त्रीका दूध  स्त्रीका दूध  स्त्रीका दूध  स्त्रीका दूध  द्राके मित्र  दूधके शत्रु                                                                                                                                    | <br>दृथ<br>          | ••• | 29222222222222222222222222222222222222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| बाजरी<br>ज्वार<br>मृंग<br>अरहर<br>उड़द<br>शाकवर्ग<br>चंदलया (चौलाई)<br>वधुआ<br>पानभोगी<br>अरुईके पत्ते        |                                                                               | कालीगायका दूध जालगायका दूध जालगायका दूध जालगायका दूध जुरेत व्याई हुई गायका विना बळहेकीका भेंसका दूध भेंडीका दूध भेंडीका दूध श्रीका दूध श्रीका दूध श्रीका दूध श्रीका दूध श्रीका दूध दूधके मित्र                                                                                                                                     | ्ट्य<br><br><br><br> |     | 292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292<br>292                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| विषय           | ſ          | -                 | पृष्ठ.      | विषय                  |                 | -,      | प्र         |
|----------------|------------|-------------------|-------------|-----------------------|-----------------|---------|-------------|
| भैंसका मक्र    | वन •       |                   | 299         | नास्यिल               |                 |         | <b>33</b> 1 |
|                | द्वधिवर्ग  | _                 |             | स्तरबूजा              |                 | •••     |             |
| दहीके सामा     | -          |                   | 298         | कलिंदा मतीरा तर       |                 |         | २२५         |
|                |            |                   | 398         | बादाम चिरौंजी पि      |                 | •••     | २३०         |
| खाद्रम्ळ       |            |                   | 299         | <b>.</b>              | <u>ब्रुचर्ग</u> |         |             |
| ध्यम्ल         |            |                   | २१९         | इक्षु ईख ्र           | • .•••          | ***     | २३०         |
| अलम्ल          |            |                   | २१९         | इक्षुके स्चीपत्रादिने | द               | •••     | २३१         |
| दहीके मित्र    |            | •• •••            | 229         | काणित                 |                 |         | २३२         |
|                | तऋवर्ग     | •                 |             | मुख                   |                 | . • • • | २३२         |
| तकके भेद       |            | •• •••            | <b>२</b> २१ | बांड 🔐 🏎              |                 | •••     | २३३         |
| तऋसेक्शविध     |            |                   | 222         | मिश्री और कंद         |                 | •••     | २३ <b>३</b> |
| तकसेवननिषे     |            | ••                | <b>२</b> २३ | तैः                   | लवर्ग           |         |             |
|                | फलवर्ग     |                   |             | तिळका तेल 🕶           |                 | •••     | २३७         |
| कचे आम         | **         | •• •••            | <b>२</b> २३ | सरसोंका तेल           |                 | ***     | २३८         |
| पक्षे आम       |            | ••                | <b>२२३</b>  | राईका तेल 🕠           |                 | •••     | २३८         |
| जामुन          | •          | ••                | <b>२२४</b>  | तुवरीका तेल 🕠         |                 |         | २३८         |
| बेर            | •••        |                   | 228         | अलसीका तेल 🐽          | • •••           | •••     | २३८         |
| अनार           | •••        | ••                | 778         | कुंभकका तेल           |                 | •••     | २३८         |
| केला           | •••        |                   | १२४         | खसखसका तेल            |                 | . •••   | २३८         |
| आंबला          | ••• •      | •                 | <b>ર</b> ૨૪ | अंडीका तेल            | • . •••         | •••     | २३८         |
| नारिंगी-संतर   |            | ••                | 224         | रालका तेल             |                 | •••     | २३९         |
| दाख वा अंग्    |            |                   | 224         | क्ष                   | ारवर्ग          |         |             |
| नींबू          | -•         |                   | <b>२</b> २६ | सेंधानमक्             |                 | •••     | २४०         |
| मीठा नींबू     | •••        |                   | २२६         | सांभरनमक              |                 | •••     | २४०         |
| नींबुका वाहि   | ्री उपयोग. |                   | २२७         | समुद्रनमक             |                 |         | २४०         |
| खजूर           | •••        |                   | २२८         | बिडनमक वगैरह          | •••             | •••     | २४०         |
| फालसा पील      | ६ और कर    | ॉंदेके <b>फ</b> ल | २२८         |                       | श्रवर्ग         |         |             |
| <b>सी</b> ताफल | •••        |                   | २२८         | दाल और शाकके          |                 | •••     | २४२         |
| जामफल          |            | •• •••            | २२८         | अचार और राईता         | •••             | •••     | २४६         |
| सकरकंद         |            | •••               | २२८         | 1                     | • •••           | •••     | २४७         |
| अंजीर          |            |                   | २२८         | काफी                  |                 | •••     | २४९         |
| इमली           |            | •• •••            | २२८         | अञ्चसाधन              | -               | •••     | २५०         |
| पक्षी इमली     | •••        | •• •••            | २२८         | खिचड़ी आदि            | • •••           | ***     | २५१         |
|                |            |                   |             |                       |                 |         |             |

| विषय                             | <b>48</b> . | विषय                     |       | gg.         |
|----------------------------------|-------------|--------------------------|-------|-------------|
| बरा और मंगोरा आदि                | २५२         | प्रातःकालका जलपान        |       | २९०         |
| आमका पत्ता आदि                   | २५३         | मलमूत्रका लाग            |       | २९१         |
| तिलकुटा                          | २५४         | मुखशुद्धि                |       | २९२         |
| कांजी बरा आदि                    | २५५         | व्यायाम अर्थात् कसरत     | •     | २९३         |
| कपूरनाली आदि                     | २५६         | व्यायामका निषेध          | • ••• | २९५         |
| पथ्यापथ्य                        |             | तैलमर्दन                 |       | २९५         |
| पथ्यापथ्यका वर्णन                | २५७         | सुगंधित तैलोंके गुण 🕠    | • ••• | २९५         |
| पथ्यपदार्थ                       | २५७         | स्नान                    |       | २९८         |
| शाकोंमें                         | २५८         | पैर घोना                 |       | २९९         |
| कुपथ्य पदार्थ                    | २६०         | मोजन                     | • ••• | ३००         |
| सामान्य पथ्यापथ्य आहार           | २६१         | भोजनके नियम              | • ••• | ३००         |
| पथ्यविहार                        | २६३         | मुखसुगंघ                 |       | ३०८         |
| दुर्बल मनुष्यके खानेयोग्य पदार्थ | २६४         | शयन निद्रा               | • ••• | ३१०         |
| स्थूल मनुष्यके खानेयोग्य         | २६५         | स्तप्रविचार              | • ••• | ₹9 <b>9</b> |
| मज्जातंतुओंको हढ बनानेवाला       |             | सदाचारव                  | र्गन  |             |
| स्मरणशक्ति और बुद्धिको बढाने-    |             | सदाचारका खरूप            | • ••• | ३१४         |
| वाली खुराक                       | २६७         | जुआ आदि सात व्यसन        | •••   | 394         |
| बीमारीके पीनेयोग्य जल            | २७०         | सर्व हितकारी कर्तव्य     |       | ३२४         |
| नींबूका पानक                     | २७०         | रोगसामान्य व             | तारण  |             |
| गोंदका पानी                      | २७१         | रोगका विवरण              |       | ३२९         |
| जौका पानी                        | २७१         | रोगके कारण               |       | 339         |
| ऋतुचर्यावर्णन                    |             | खकृतादि कारण             |       | ३३५         |
| ऋतुके अनुकूल आहार विहार          | २७१         | प्रत्येक मनुष्यके आदिकार |       | ३३५         |
| वसंत ऋतु                         | २७४         | रोगके दूरवर्ति कारण      |       | ३४०         |
| वसंतका पथ्यापथ्य                 | २७६         | मातापिताकी निर्वलता      |       | ३४०         |
| वसंतका खानेयोग्य नियम            | २७७         | निजकुटुंबमें विवाह       |       | ३४१         |
| मीष्म ऋतुका पथ्यापथ्य            | २८०         | बालकपनमें विवाह          |       | 383         |
| वर्षा और प्रावृद्दका पथ्यापथ्य   | २८२         | संतानका विगडना           |       | 3 60        |
| शरद् ऋतुका पथ्यापथ्य             | २८४         | अवस्था                   |       | ३६०         |
| हेमंत और शिशिरका पथ्यापथ्य       | २८६         | जाति                     | • ••• | 369         |
| दिनचर्यावर्णन                    |             | जीविका वा वृत्ति         |       | 3 6 9       |
| प्रातःकालका उठना                 | 1           | प्रकृति                  |       | ३६१         |
| प्रातःकालका वायुसेवन             | २९०         | रोगजनक समीपवर्ति कार     | ण     | ३६२         |

| विषय                                    |             |     | पृष्ठ.     | विषय                                    | y.             |
|-----------------------------------------|-------------|-----|------------|-----------------------------------------|----------------|
| हवा                                     | •••         | ••• | ३६२        | रोगपरीक्षा प्रकरण                       |                |
|                                         | •••         |     | ३६२        | परीक्षाके आवश्यक ३                      | <i>(</i> .\\$: |
|                                         | . • • • .   | ••• |            | 1                                       | ८९             |
| कसरत आदि                                | •••         | ••• | ३६३        | ·                                       | ९०             |
| वयोविचार                                | ***         |     | ३६८        | l <u> </u>                              | 39             |
| रूपगुणविचार                             | •••         | ••• | ३६८        |                                         | 89             |
| कालविचार                                | •••         | ••• | ३६९        | l .                                     | ९२             |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | . •••       | ••• | ३७१        | स्पर्शपरीक्षा ३                         |                |
| मानसिकस्थिति, 🛺                         | •••         | ••• | ३७१        | 1                                       | <b>9</b> 8     |
|                                         |             | ••• | ३७२        | 1                                       | ९५             |
|                                         | , . <b></b> | ••• | ३७२        | l '                                     | ९६             |
| मलिनता                                  | •.••        | ••• | ३७३        |                                         | , , <u>,</u>   |
|                                         | . • • •     |     | ३७४        |                                         |                |
|                                         | , •,••      |     | ३७५        |                                         | • •            |
| र्सविकार                                |             | ••• | ३७५        | 1                                       | 00             |
| चेपआदि                                  |             | ••• | ३७५        |                                         | '०२            |
| एक रोग दुसरे रोगका                      |             | ••• | ३७७        |                                         | • €            |
| शर्दीगर्मा                              |             | ••• | ३७८        |                                         | ०७             |
| खांसी आदि                               | •••         | ••• | ३७८        |                                         | ०९             |
| त्रिदोषज                                | रोग         |     |            | _                                       | ०९             |
| वायुके कोपके कारण                       |             |     | ३७९        |                                         | ०९             |
| •                                       |             | ••• | 360        | सामान्य परीक्षा ४                       |                |
| •                                       |             | ••• | 360        | नेत्रपरीक्षा ४                          |                |
| त्रणायाम आदि                            |             | ••• | 369        | _                                       | 93             |
| बद्धविद्वता आदि                         |             | ••• | 368        | त्वचापरीक्षा ४                          |                |
| आध्मान आदि                              | •••         | ••• | 368        | मूत्रपरीक्षा ४                          | •              |
| पित्तकोपके कारण                         |             | ••• | 368        | मूत्रद्वारा रोगकी साध्यासाध्य परीक्षा ४ | -              |
| धूमोद्गार आदि                           | •••         | ••• | ३८५        | डाक्टरी मतसे मूत्रपरीक्षा ४             |                |
| कांतिहानि आदि                           | •••         | ••• | <b>३८५</b> | मूत्रमें जानेवाले पदार्थोंकी परीक्षा ४  |                |
| उष्णमूत्रत्व आदि                        |             | ••• | 326        | पित्त आदि ४                             |                |
| कफकोपके कारण                            | 9           | ••• | 325        | आल्ब्युमीन ४                            |                |
| तन्द्रा आदि                             |             |     | 328        | ग्रुगर अर्थात् शकर ४                    |                |
| श्वेतावलोकन आदि                         |             | ••• | 368        | ्रुगर जयात् राक्षर                      |                |
| And the first selling                   |             | ••• | 409        | एपाठ जार जाएकलाद्वार ••• ४०             | 60             |

| 👬 विषय                                    |         | पृष्ठ.             | विषय 🗸                          | पृष्ठ.            |
|-------------------------------------------|---------|--------------------|---------------------------------|-------------------|
| मलपरीक्षा                                 | ·       | ४२४                | क्षार                           | ४३५               |
| पतला <b>क्गेरह दस्ता</b>                  |         | <b>४</b> २५        | सत्व                            | ४३५               |
| प्रश्नपरीक्षा 🙃                           |         | ४२६                | सिरका                           | ४३५               |
| औषध                                       | प्रयोग  | r <sup>*</sup>     | गुलकंद                          |                   |
| <b>.</b> .                                |         |                    | औषधोंके अंग्रेजी तथा            | हिंदी नाम         |
| अरिष्ट और आसव                             | . •••   | •                  | दशा ताल=वजन                     |                   |
|                                           |         |                    | ा अंध्रजा ताल आर माप            | ••• ४३६           |
| मय                                        | •••     | ४३०                |                                 | •                 |
| भवलेह                                     | •••     | ४३०                |                                 | े<br>अध्य सम्बद्ध |
| कल्क                                      | ***     | ••• ४३०            |                                 | -                 |
| काथ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •••     | ४३०                | ज्वरक सहरका वर्णन               |                   |
| कुरला<br>गोली                             |         | ४ <b>३</b> १       |                                 | _                 |
|                                           | •••     | ४३१                | ज्वरके सामान्य कारण             | -                 |
| धी तथा तेल<br>                            | •••     | ¥₹9                | 1 _                             | -                 |
| चूर्ण                                     | •••     | ४३२<br>***         | पित्तज्वरका वर्णन               | ४४६               |
| धूर्मो वाधूप                              | •••     | ४३ <b>२</b><br>४३२ | कफुज्बरका वर्णन                 | ४४७               |
| धूप्रपान                                  | •••     |                    |                                 | ४४६               |
| नस्य                                      | •••     | ४३२                | वातपित्तज्वर                    | ४४९               |
| पुटपाक                                    |         | ४३३                | 1                               | ४४ <b>९</b>       |
| पंचांग                                    | . ••• , | ••• ४३३            |                                 | ,                 |
| फलवर्ता                                   | ***     | ४३३                |                                 | ४५०               |
| फांट                                      | . •••   | ४३३                | सामान्यज्वर                     | • .               |
| बस्ति                                     | •••     | ४३३                | संनिपातज्वर                     |                   |
| भावना ••• •••                             | •••     | ४३३                | आगंतुकज्वर                      | ••• ४ <b>५</b> ९  |
| वाफ •••                                   | •••     | ४३३                | ज्वरोंके मेद तथा लक्षण          | 84 <b>8</b>       |
| बंधेरण                                    | •••     | ४३४                | विषमज्वरका वर्णन                | ••• ४६१           |
| मुख्बा 🏎                                  | •••     | •                  | सततज्वर आदि                     | ••• ४६२           |
| मोदक ••• ··•                              |         |                    | संततज्वरका विशेष                | ••• ४६५           |
| मन्य ः. •••                               |         | ४३४                | जीर्णज्वरका वर्णन               | ४६७               |
| छेप                                       |         | ••• ४३४            | ज्वरमें उत्पन्न अन्य उपद्रविविव | =                 |
| लपडी वा पोल्टिस                           | •••     | ४३४                | ज्वरमें पथ्य                    | ४७१               |
| सेक                                       | •••     | ४३४                |                                 | <b>४७</b> ४       |
|                                           |         | ••• ४३४            | शीतलामाताका वर्णन               |                   |
| िहिम ं ंः ••• ''                          | •••     | ••• ४३५।           | ओसे (माझल्स) का वर्णन           | ४८३               |

| विषय                               |       | <b>पृष्ठ</b> . | विषय पृष्ठ.                        |
|------------------------------------|-------|----------------|------------------------------------|
| अछपडाका वर्णन                      |       | ४८४            | कुकुड चोपडा ६०९                    |
| रक्तवायु वा विसर्प                 |       | ४८५            | गणधर चोपडा ६०९                     |
| प्रकीर्णरोग                        | T     |                | धाडीवाल गोत्र ६१०                  |
| प्रकीर्णरोगसे शारीरिक संबं         |       | ४८७            | चोरडिया, भटनेरा बगैरह ६११          |
| अजीर्णका वर्णन                     |       | 866            | गुजराथियोंकी लांग छुड़वाईका ६१३    |
| अजीर्णजन्य दूसरे उपद्रव            |       | ४९१            | भंड शाली भूरागोत्र ६१४             |
| अजीर्ण जातारहाके लक्षण             |       | ४९२            | आयरिया, छ्णावत गोत्र ६१५           |
| पुराने अजीर्णका लक्षण              |       | ४९५            | बहुपुणा नाहटा गोत्र ६१६            |
| अतिसारका वर्णन                     |       | 400            | रतनपुरा, कटारिया गोत्र ६१६         |
| अतिसारमें आवश्यक सूच               |       | ५०४            | रांका, कालासेठीया गोत्र ६१८        |
| मरोडा, आमातिसार, संप्र             |       | 404            | राखेचाह, पूगलियागोत्र ६१९          |
| कृमि, चूरणिया, गिंडोला             | •••   | ५१२            | छ्णिया गोत्र ६२०                   |
| आधाशीशीका वर्णन                    | • ••• | ५१६            | साँखला, सुराणा गोत्र ६२१           |
| उपदंश (गर्मा) का वर्णन             | •••   | 496            | आघरिया गोत्र ६२२                   |
| कठिन तथा मृदुचाँदीके मे            | द     | ५२३            | द्गड स्गड गोत्र ६२२                |
| गर्मा द्वितीयोपदंश                 | • ••• | ५२६            | मोहीवाल, आलावत ६२३                 |
| बाल उपदंशका वर्णन                  |       | ५३८            | बोथरा, फोफलिया ६२४                 |
| भमेह, सुजाख (गिनोरिया)             |       | 489            | गैलडा गोत्र ६३६                    |
| स्रीके सुजाखका वर्णन               | • ••• | ५५२            | लोढा गोत्र ६३६                     |
| कास (खांसी) रोगका वर्ण             |       | ५५३            | ओसवालेंकि गौत्र जाननेका कारण ६३८   |
| अरुचिरोगका वर्णन                   | • ••• | ५५६            | शाखागोत्रोंका संक्षिप्त इतिहास ६४५ |
| छर्दिरोगका वर्णन                   | • ••• | ५५७            | ओसवालजातीका गौरव ६४८               |
| स्त्रीरोग (प्रदर) का वर्णन         |       | ५५९            | पोरवाल वंशोत्पत्ति ६५२             |
| राजयक्ष्मारोगका वर्णन              |       | ५६१            | विमलशाहमंत्रीका वर्णन ६५३          |
| जातीफलदिचूर्ण                      |       | ५७२            | वस्तुपाल और तेजपालका वर्णन ६५५     |
| जीवन्लादिष्टत 🛶                    |       | ष७३            | खंडेलवाल जातिका वर्णेन ६५९         |
| आमवात रोगका वर्णन                  |       | ष७५            | माहेश्वरी वंशोत्पत्ति वर्णेन ६६४   |
| महाराह्मादि काथ                    | ,     | 400            | बारहन्यातोंका वर्ताव ६६८           |
| <b>उ</b> न्माद (हिष्टीरियाका) वर्ण |       | ५८५            | चोरासीन्यातोंका वर्णन ६६९          |
| पंचम अध्या                         | य ५   |                | वैश्योंकी पूर्वकालीन सहानुभूति ६७२ |
|                                    | • ••• | ५९२            | ऐतिहासिक पदार्थविज्ञान ६८१         |
| संचेती गोत्र                       | • ••• | ६०५            | राजनियमवर्णन ६८४                   |
| बरिंदया गोत्र                      | •••   | €00            | ज्योतिर्विषयवर्णन ६८७              |

| विषय                            | মূন্ত. | विषय पृष्ठ.                                                    |
|---------------------------------|--------|----------------------------------------------------------------|
| सोलहतिथियोंका नाम               |        | सूर्यास्तकालसाधन ७००                                           |
| सात वार                         | ६८९    | सूर्योदय जाननेकी रीत ७००                                       |
| सत्ताईस नक्षत्र                 | ६९०    | इष्टकाल विवरण ७०१                                              |
| सत्ताईस योग                     |        | लमजानेकी रीत ७०१                                               |
| सातकरणोंके नाम                  |        | महाजनोकी कुंडलियां ७०२                                         |
| करणोंके बीतनेका स्पष्ट विवरण    |        | स्तरोदय वर्णन ७०४                                              |
| शुभकार्योंमें निषद्धतिथि आदि    |        | स्ररोदयका स्रहरप ७०५                                           |
| दिनका चौघडिया                   |        | खरोंमें पांचों तत्त्वोंकी पहिचान ७०९                           |
| रात्रिका चौघडिया                |        | पांचों तत्त्वोंका ज्ञान ७१०                                    |
| छोटी बढी पनोती पायेका वर्णन     | - 1    | खरोंसे वर्षफलज्ञान ७११                                         |
| पनोतीका फल तथा वर्ष और मास      |        | वर्षफल जाननेकी अन्य रीति ७११                                   |
| चोरीगई वा खोगई वस्तुकी प्राप्ति |        | अपने कुदुंब शरीर धनका विचार ७१२                                |
| नामरखनेके नक्षत्र               |        | स्वरोंसे परदेशगमनका विचार ७१५                                  |
| चंद्रराशिका वर्णन               |        | परदेशस्थिति मनुष्यविषे प्रश्न ७१५                              |
| •                               | ६९६    | परदेशास्थात मनुष्यायप अन्न ७१८<br>खरोंसे गर्भसंबंधी प्रश्न ७१९ |
| ***                             | ६९६    |                                                                |
| योगिनीके निवासज्ञान             | ١ ١    | गृहस्थोंके लिये आवश्यक विज्ञप्ति ७२०                           |
| योगिनीका फल                     | ६९७    | योगसंबंधिनी मेसोरिझम विद्याका                                  |
| चंद्रमाके निवास जाननेका         | ६९७    | संक्षिप्तवर्णन ७२१                                             |
| चंद्रमाला फल                    | ६९७    | शकुनाविल वर्णन ०२३                                             |
| कालराहुका ज्ञान                 | ६९७    | पासावलिका यंत्र ७२५                                            |
| अर्कदरधा तथा चंद्रदरधा तिथि     | ६९८    | पासावलिका क्रमसे फल ू ७२५                                      |
| इष्टकालसाधन                     | ६९८    | परदेशगमनादि विषयक शकुनविचार ७३४                                |

# इति जैनसंप्रदायशिक्षाकी विषयानुक्रमणी।

# जैनसम्प्रदायशिक्षा ।

अथवा

गृहस्थाश्रमद्यीलसौभाग्यभूषणमाला ।



प्रथम अध्याय ।

~~\*\*\*\*\*\*

#### मङ्गलाचरण।

ओंकार उदार अगम्य अपार संसारमें सार पदारथ नामी।
सिद्धि समृद्धि सरूप अनूप भयो सबही सिर भूप सुधामी।।
मन्नमें यन्त्रमें ग्रन्थके पन्थमें जाकुं कियो धुर अन्तरजामी।
पन्नहि इष्ट बसै परमिष्ठ सदा ध्रमसी करै ताहि सलामी।। १।।

गुरुमहिमा नमस्कार।

महिमा जिनकी सिगरी महिमें जिन दीन्हों महा इक ज्ञान नगीनो । द्र भग्यों भ्रम सो तम देखत पूरि जग्यों परकाश नवीनो ।। देतिह देतिह दूनों वधे अरु खायोहि खूटत नाहि खजीनो । ऐसो पसाय कियो गुरुराय तिन्हें धमसी पदपङ्कज लीनो ॥ १ ॥

प्रथम प्रकरण।

(वर्णसमान्नाय)

स्वर वर्णोका विवरण।

अ आ इ ई उ ऊ ऋ ऋ रु रु ए ऐ ओ औ अं अः ॥ व्यञ्जन वर्णोंका विवरण।

क लगघड। च छ ज झ ज टिठ ड ढण। तथद्भन। प्रक्रिम म। यर छ च। शपसह। क्षत्र झ।।

इस प्रकार वर्णमाला में कुल ५२ अक्षर हैं -परन्तु पिछले ३ वर्ण (क्ष, त्र और ज्ञ) वास्तव में वर्ण नहीं हैं, किन्तु ये तीनों संयुक्ताक्षर हैं, क्योंकि क् और ष् के संयोग से क्ष, त् और र के संयोग से त्र और ज् तथा ज् के संयोग से ज्ञ बनता है, इसिलये मुख्यतया वर्णमालामें ४९ ही अक्षर हैं अर्थात् १६ स्वर और ३३ व्यक्षन ॥

# संयुक्ताक्षरों(संयोगी अक्षरों)का वर्णन।

स्+त=स्त। द्+य= छ। र्+व= वे। व्+य= व्य। स्+क= स्कः। ग्+र= प्र। न्+त= त्त। क्+र= क्रः। प्+र=प्र। र्+ण= णे। श्+र= प्र। र्+थ= धे। त्+स= स्त। द्+ध= द्र। र्+घ= धे। त्+द= त्ता। य्+व= द्र। य्+व= व्य। प्+ण= प्र। य्+य= य्य। प्+य= व्य। प्+य= व्य। प्+य= व्य। त्+त= त्ता। व्+द= व्य। क्+त= त्ता। य्+य= व्य। त्+प= त्प। त् + द= व्द। क्र्+त= त्ता। य्+य= व्य। त्+प= त्प। त् + द= व्द। क्र्+त= त्ता। त्+प= त्ता। त्+प= व्य। त्+य= व्य। त्+य= व्य। त्+य= व्य। त्

#### अक्षरों के संयोग में नीचे लिखी हुई बातों को याद रखनाः—

- १—रेफ जब किसी अगले वर्ण से मिलता है तब उसके ऊपर चढ़ जाता है। केसे र्+क=क इत्यादि, परन्तु जब रेफ से कोई वर्ण मिलाया जाता है तब रेफ उसके नीचे जोड़ा जाता है। जैसे क्+र=क इत्यादि॥
- ३—कोई कोई वर्ण अन्यके साथ मिलनेसे बिलकुल रूपान्तरमें पलट जाते हैं। जैसे श्+र=श्र। त्+र=त्र। ज्+ज=ज्ञ। क्+ष=क्ष। क्+त=क्त। त्+त=त्त। इत्यादि॥

#### बारह अक्षरीका वर्णन।

जब ब्यक्षन वर्ण किसी अगले स्वर वर्ण के साथ जोड़े जाते हैं तो वे स्वर मात्रारूप में होकर व्यक्षन के साथ मिलते हैं, इसी को हिन्दी भाषा में बारहसड़ी कहते हैं। इसका स्वरूप यह है:—

#### बारह अक्षरीका खरूप।

१२३४५६०८९१०१११२ क् क् क् क् क् क् क् क् क् अ आ इई उऊ ए ऐ ओ ओ अं अः ा ॥ ि ु े े ो ौ ं ः क का कि की कु के के को को कं कः स्वना—ब्यक्षनों के साथ यह बारह खरों का मेल दिखलाया गया है, इसमें ऋ, ऋ, ल, ल ये ४ स्वर छोड़ दिये हैं, क्यों कि इन खरों के साथ ब्यक्षन मिले हुए अक्षर प्रायः संस्कृत के शब्दों में देखे जाते हैं, भाषामें इन का उपयोग बहुत ही कम आता है, किन्तु ल, ल, का संयोग तो संस्कृत के शब्दों में भी बहुत ही कम देखा जाता है, हां आवश्यकता होने पर यथायोग्य इन खरों का भी मेल कर लेना चाहिये, इन में से ऋ की मात्रा यह है, ऋ की मात्रा वह है, ल की मात्रा ल यह है तथा ल की मात्रा ल यह है अर्थात् इन खर्मों से ये चारों स्वर व्यक्षनों में मिलते हैं। जैसे क्+ऋ-कृ। क्+ल्र-कृ। क्+ल्र-कृ इलादि॥

सूचना दूसरी—कपर लिखे स्वरूप में जिस प्रकार से बारह खरों के साथ ककार का संयोग दिखलाया गया है, उसी प्रकार से उक्त बारह खरों का संयोग खकार आदि सब वर्णों के साथ समझ लेना चाहिये॥

# दो अक्षरोंके शब्द।

कर। भर। अब। तब। जब। कब। हम। तुम। वह। माता। पिता। दादा। दादी। भाई। नानी। नाना। मामा। मामी। करो। चलो। बैठो। जाओ। खाओ। सोओ। कहो। देवी। नदी। राजा। रानी। वहू। बेटी। सोना। चांदी। मोती। आॡ्र। सीठी। बेटा। सखी। आदि॥

#### तीन अक्षरोंके शब्द।

केवल । पाठक । पुस्तक । अन्दर । संवत् । पण्डित । कमल । गुलाव । अनार । चमेली । मालती । सेवती । खुहारा । विरोंजी । बादाम । सेवक । बौकर । टहल । बगीचा । आराम । नगर । शहर । हत्यादि ॥

# चार अक्षरोंके शब्द ।

यन्नाख्य । उपवन । विद्याख्य । काल्चक । भद्दापन । सरस्वती । कटहल । बढ़हर । जमघट । भीडभाड़ । सुशदिल । मोटापन । तन्दुरुस्ती । अकस्मात् । दैवाधीन । प्रजापति । परमेश्वर । आदि ॥

#### छोटे २ वाक्य।

यह लो। अब जाओ। अभी पढ़ो। रोओ मत। सबेरे उठो। विद्या सीखो। जल भरो। गाली मत दो। मत खेलो। कलम लाओ। पत्र लिखो। घर जाओ। सीधे बैठो। दौड़ो मत। यह देखो। बाहर जाओ। घरमें रहो। धर्म करो। ज्ञान कमाओ। इत्यादि॥

# कुछ बड़े वाक्य।

अब घर जाओ। तुम क्यों हँसे। इंहरु मत बोलो। सबेरे जल्दी उठो। पढ़ना अच्छा है। तब मत पढ़ना। तुम ने क्या कहा। माता से पूछो। पिता का भय मानो । खेल मत खेलो । हँसना बुरा है । सब को जीव प्यारा है । तब हम जावेंगे । तुम केवल बैठे रहते हो । अपने अध्यापक से पढ़ो । हमारी पुस्तक लाओ । अन्दर मत जाओ । त्रेसठ का संवत् है । पण्डित का कहना मानो । यन्नालय छापखाने का नाम है । विद्यालय पाठशाला का नाम है । भौषधालय द्वाघर का नाम है । कालचक सदा फिरता है । इस समय अंग्रेज़ों का राज्य है । बुरी तरह से बैठना उचित नहीं है । मीठे वचन बोला करो । बेफायदा बकना बुरा है । पानी छान के पिया करो । दुष्ट की संगति मत करो । खूब परिश्रम किया करो । हिंसा से बड़ा पाप होता है । वचन विचार कर बोलो । मिठाई बहुत मत खाओ । घमंड करना बहुत बुरा है । व्यायाम कस-रत को कहते हैं । तस्कर चोर का नाम है । यह छोटा सा ग्राम है । सब का कभी अन्त है । दद मज़बूत को कहते हैं । स्पर्शेन्द्रिय त्वचा को कहते हैं । प्राणे-निद्रय नाक को कहते हैं । चक्षु नाम आंख का है । कर्ण वा श्रोत्र कान को कहते हैं । श्रद्धा से शास्त्र को पढ़ो । शास्त्र का सुनना भी फल देता है । संस्कृत में अश्र घोड़े को कहते हैं । कृष्ण काले का नाम है । गृह घर का नाम है । श्ररीर में श्रोत्र आदि पांच इन्द्रियां होती हैं । मनकी श्रुद्धि से ज्ञान की प्राप्ति होती है ॥

#### कुछ आवर्यक शिक्षायें।

जहां तक हो सके विश्वासपात्र बनो । झूंठे का कभी विश्वास मत करो । शपथ स्वानेवाला प्रायः झूंठा होता है । जो तुह्यारा विश्वास करता है उसे कभी घोखा मत दो। माता पिता और गुरु की सेवा से बढ़ कर दूसरा धर्म नहीं है। राज्य के नियमों के अनुसार सर्वदा वर्ताव करो। सबेरे जल्दी उठो और रात को जल्दी सोओ । अजीर्ण में भोजन करना विष के तुल्य हानि पहुंचाता है । द्या धर्म का मुख्य अंग है, इस लिये निर्दय पुरुष कभी धर्मात्मा नहीं बन सकता है। प्रति-दिन कुछ विद्याभ्यास तथा अच्छा कार्य करो । साधु महात्माओं का संग सदैव किया करो। जीवदान और विद्यादान सब दानों से बढ़ कर हैं। कभी किसी के जीव को मत दुखाओं। सब काम ठीक समय पर किया करो। स्वामी को सदैव प्रसन्न रखने का यह करो । विद्या मनुष्य की आंख खोल देती है । सज्जन विप-त्तिमें भी सरीखे रहते हैं, देखो जलाने पर कपूर और भी सुगन्धि देता है, तथा सूर्य रक्त ही उदय होता है और रक्त ही अस्त होता है । ब्राह्मण, विद्वान, कवि, मित्र, पड़ोसी, राजा, गुरु, स्त्री, इन से कभी विरोध मत करो। मण्डली में बैठ-कर किसी स्वादिष्ठ पदार्थ को अकेले मत खाओ। विना जाने जल में कभी प्रवेश मत करो। नख आदि को दाँतसे कभी मत काटो। उत्तर की तरफ सिर करके मत सोओ। विद्वान को राजा से भी बड़ा समझो। एकता से बहुत लाभ होते हैं इस के लिये चेष्टा करो। प्राण जाने पर भी धर्म को मत छोड़ो॥

यह प्रथम अध्याय का वर्णसमाञ्चाय नामक प्रथम प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# ्रहसरा प्रकरण। (व्याकरण विषयक)

इस में कातन्न व्याकरण की प्रथम सन्धि दिखलाई गई है:-

| संख्या शुद्ध उचारण । अशुद्ध उचारण । अर्थविवरण ।  प्रित्सो वर्णसमा- म्नायः ॥ सीद्धो वर्णा समाम- म्नायः ॥ नाया ॥ र्णसमाम्नाय अर्थात् मधित नहीं है  र तत्र चतुर्दशादौ त्रे त्रे चतुरक दश्या दुउं- स्वराः ॥ सवारा ॥ स्वरो से पहिले व | है।<br>इह ॥<br>इस ॥<br>जी      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| न्नाया ॥ नाया ॥ णैसैमुदाय स्वयंसिद्ध<br>अर्थात् साधित नहीं है<br>२ तत्र चतुर्दशादौ त्रै त्रै चतुरक दश्या दुउं-<br>स्वराः ॥ सवारा ॥ स्वर है<br>३ दश समानाः ॥ दशे समाना ॥ उनमें से पहिले द<br>वर्णों की समान संज्ञा है             | है।<br>इह ॥<br>इस ॥<br>जी      |
| २ तत्र चतुर्दशादौ त्रे त्रे त्रे चतुरक दश्या दंउ-<br>स्वराः ॥ सवारा ॥ स्वर हैं<br>३ दश समानाः ॥ दशे समाना ॥ उनमें से पहिले व<br>वर्णों की समान संज्ञा है                                                                         | है।।<br>दह<br>।।<br>इश<br>है।। |
| २ तत्र चतुर्दशादौ त्रे त्रे चतुरक दश्या दंउ-<br>स्वराः ॥ स्वारा ॥ स्वर हैं<br>३ दश समानाः ॥ दशे समाना ॥ उनमें से पहिले व<br>वर्णों की समान संज्ञा है                                                                             | दह<br>॥<br>इश<br>।।<br>जी      |
| स्वराः ॥ सवारा ॥ स्वर हैं<br>३ दश समानाः ॥ दशे समाना ॥ उनमें से पहिले त<br>वर्णों की समान संज्ञा है                                                                                                                              | ॥<br>इश<br>है॥<br>जी           |
| ३ दश समानाः ॥ दशे समाना ॥ उनमें से पहिले व<br>वर्णों की समान संज्ञा है                                                                                                                                                           | ह्य<br>॥<br>जी                 |
| वर्णी की समान संज्ञा है                                                                                                                                                                                                          | हे ॥<br>जी                     |
|                                                                                                                                                                                                                                  | र्णी                           |
|                                                                                                                                                                                                                                  |                                |
| ४ तेषां द्वौ द्वावन्यो- ते स्वाउ दुधवा वर्णो उन समानसंज्ञक व                                                                                                                                                                     |                                |
| sन्यसवर्णों ॥ तसी सवर्णों ॥ में दो दो वर्ण परस्                                                                                                                                                                                  | पर                             |
| सवर्णी माने जाते हैं                                                                                                                                                                                                             | II                             |
| ५ पूर्वी हस्तः॥ पुर्वी हंस्या॥ उन द्विकवर्णी में से प                                                                                                                                                                            | रूर्व                          |
| २ वर्ण हस्त्र कहाते हैं                                                                                                                                                                                                          | II                             |
| ६ परो दीर्घः ॥ पारो दीरघा ॥ उन्हीं द्विकों में से पिट                                                                                                                                                                            | ज <b>ले</b>                    |
| वर्ण दीर्घ कहाते हैं                                                                                                                                                                                                             | 11                             |
| ७ खरोऽवर्णवर्जी सारो वर्णा विन ज्यो ना- अवर्ण को छोड़ कर है                                                                                                                                                                      | ोष                             |
| नामी॥ मी॥ स्वर नामी कहाते हैं                                                                                                                                                                                                    | 11                             |
| ८ एकारादीनि सन्ध्य- इकारादीनी संघखराणी॥ एकारादि संध्यक्षर वर्ण                                                                                                                                                                   | हैं                            |
| क्षराणि ॥                                                                                                                                                                                                                        | -                              |
| ९ कादीनि व्यञ्जनानि॥ कदेन हेतुविण ज्योनामी॥ ककार आदि व्यञ्जन व                                                                                                                                                                   | र्ण                            |
|                                                                                                                                                                                                                                  | ıı                             |
| १० ते वर्गाः पञ्च पञ्च॥ ते वरगा पंचोपंचा॥ वेही ककारादिवर्ण ५                                                                                                                                                                     | मे-                            |
| लकर वर्ग कहलाते                                                                                                                                                                                                                  |                                |
| और वर्ग पांच                                                                                                                                                                                                                     | हैं                            |
| ११ वर्गाणां प्रथमद्वि- विरघानाउं प्रथम दुत्तई- वर्गोंके पहिले और दूर                                                                                                                                                             | सरे                            |
| तीयौ ॥ या ॥ वर्ण                                                                                                                                                                                                                 | _ `                            |
| ३२ शषसाश्चाघोषाः ॥ संखसहेचिया ॥ तथा शष स ये अघोष                                                                                                                                                                                 | हैं।                           |
| १३ घोषवन्तोऽन्ये ॥ घोखाघोख पतोरणी ॥ दूसरे वर्ण घोषवान् हैं                                                                                                                                                                       | 11                             |

१. अकार से लेकर हकारपर्यन्त ॥ २. अ से लेकर औ पर्यन्त ॥

संख्या ग्रुद्ध उच्चारण। १४ अनुनासिकाः ङ ज ण न माः॥ १५ अन्तस्था यरखवाः ॥ १६ ऊष्माणः श ष स हाः ॥ ३ ७ अ: इति विसर्जनीय:॥ १८ ४क इति जिह्नामू-लीयः ॥ **१९ ४प इ**त्युपध्मानीयः ॥ २० औं इत्यनुस्वारः ॥ २१ पूर्वपरयोरथोंपलब्धौ पद्म् ॥ २२ अस्वरं व्यक्षनम् २३ परवर्णेन योजयेत्॥ २४ अनतिक्रमयन् विश्वे-षयेत्॥ २५ लोकोपचाराद् ग्रह-णसिद्धिः ॥ इति सन्धिसूत्रतः प्रथम-श्चरणः ॥

अञ्जूद्ध उच्चारण । अनुनासका न नानेरी अंतसंथा जीरे लवा ॥ उकमणा संखोसाहा ॥ आईतीबी सारजनीयो ॥ काईती जीबामुलियो ॥ पाइती पदमानीयो ॥ भायोअंत नसुंवारो ॥ पूर्वी फलियोरथोपाछ-पदुं २ ॥ बिणज्यो नामी सरंबरं॥ बरण अनेत् ॥ अनेत करम्या बिसलप जेत् ॥ **ख्लो**पचायरा दुर्घण संघियेती ॥

अर्थविवरण। ङ, ञ, ण, न, म, ये वर्ण अनुनासिक हैं ॥ य, र, छ, व, को अ-न्तःस्य कहते हैं॥ श,प,स,ह,इनको ऊष्म कहते हैं ॥ अः यहां विसर्जनीय है॥ **≍क को** जिह्नामूलीय कहते हैं ॥ प्रदास को उपध्मानीय कहते हैं ॥ अं यहां अनुस्वार है ॥ पूर्व और परमें अर्थकी उपलब्धि होनेपर पद मानाजाता है ॥ स्वररहितवर्णको व्यञ्जन कहते है ॥ व्यक्षन को अगले वर्ण में जोड़ देना चाहिये॥ अतिक्रम न करके संयो-ग करना चाहिये॥ रोष संज्ञाओं की सिद्धि लोक की रीति से सम-झनी चाहिये॥ यह सन्धिसुत्रक्रम से प्रथम चरण समाप्त हुआ।।

# अब प्रथम सन्धिका विवरण यह है:—

सेती सुतरता प्रथमी

संघी समापताः॥

प्रथमसूत्र—वर्णसमान्नाय अर्थात् वर्णसमूह यह है-अ, आ, इ, ई, उ, ऊ, ऋ, ऋ, रह, रह, ए, ऐ, ओ, औ, ॥

१~स्वरों में अं, अः, छोड़ दिया गया है, क्योंकि वह अनुस्वार और विसर्ग कोटि में माना गया है॥

कस्ताव छ । च छ ज झ छ । ट ठ ड ढ ण । तथ द ध न । प फ ब भ म । यर छ व । श प स ह । यह वर्णसमूह स्वयंसिद्ध अर्थात् अनादिसिद्ध है, किन्तु सावित (बनाया हुआ ) नहीं है ॥

द्वितीय सूत्र—उन वर्णों में से पहिले चौदह स्वर हैं अर्थात् अ आ इ ई उ ऊ ऋ ऋ ल तर ए ऐ ओ औ, ये स्वर हैं॥

तीसरा सूत्र—उनमें से पहिले दश वर्णों की समान संज्ञा है अर्थात् अ आ इ ई उ ऊ ऋ ऋ ऌ ॡ, इनको समान कहते हैं ॥

चौथा सूत्र—उन समानसंज्ञक वर्णों में दो २ वर्ण परस्पर सवर्णों माने जाते हैं, जैसे—अ का सवर्णी आ, इ का सवर्णी ई, उ का सवर्णी ऊ, ऋ का सवर्णी ऋ, ऌ का सवर्णी ॡ है।।

पांचवां सूत्र—उन द्विक वर्णों में से पूर्व २ वर्ण इस्त्र कहाते हैं, अर्थात् अ इ उ ऋ ऌ, ये इस्त्र (एकमात्रिक) कहाते हैं ॥

छठा सूत्र—उन्हीं दिकों में से पिछले वर्ण दीर्ध कहाते हैं अर्थात् आ ई ज ऋ रु. ये दीर्घ (दिमात्रिक) हैं॥

सातवां सूत्र—अवर्ण को छोड़ कर शेप स्वर नामी कहाते हैं अर्थात् इ ई उ ऊ ऋ ऋ छ छ इनकी नामी संज्ञा है॥

भाठवां सूत्र—एकारादि सन्ध्यक्षर वर्ण हैं अर्थात् ए ऐ ओ ओ इन वर्णों को सन्ध्यक्षर वर्ण कहते हैं, क्योंकि ये सन्धि के द्वारा बने हैं जैसे—अ वा आ+इ वा ई=ए। अ वा आ+ए वा ऐ=ऐ। अ वा आ+उ वा ऊ=ओ । अ वा आ+ओ वा औ=औ॥

नवां सूत्र—ककार आदि ब्यञ्जन वर्ण हैं अर्थात् क से लेकर ह पर्यन्त वर्णों की ब्यञ्जन संज्ञा है॥

द्शवां सूत्र—वे ही ककारादि वर्ण पांच २ मिलकर वर्ग कहलाते हैं और वर्ग पांच हैं अर्थात् कवर्ग-क ल ग घड़। चवर्ग-च छ ज झ ज। टवर्ग-ट ठ ड ढ ण। तवर्ग-त थ द धन। पवर्ग-प फ ब भ म॥

ग्यारहवां तथा बारहवां सूत्र—वर्गों के पहिले और दूसरे वर्ण तथा रा, प, स, ये अवीष हैं, अर्थात् क ख, च छ, ट ठ, त थ, प फ, और रा, ष, स, इन वर्णों को अवीष कहते हैं।

तेरहवां सूत्र—दूसरे वर्ण घोषवान् हैं अर्थात् उत्पर लिखे वर्णों से भिन्न जो वर्ण हैं उनको घोषवान् कहते हैं॥

चौदहवां सूत्र—ङ, त्र, ण, न, म, ये वर्ण अनुनासिक हैं अर्थात् इन पांचों वर्णी का उचारण मुखसहित नासिका से होता है-इसिलये इन्हें अनुनासिक कहते हैं ॥ पन्द्रहवां सूत्र—य, र, ल, व, को अन्तःस्थ कहते हैं अर्थात् पांचों वर्गों के अन्त में स्थित होने से इनकी अन्तःस्थ संज्ञा है ॥

र. कोई आचार्य अन्तःस्थ संज्ञा मानते हैं, उसका हेतु यह है कि पांचों वर्गों के तथा ऊष्म वर्णों के मध्य में स्थित होने से ये अन्तःस्थ (मध्यवर्ती) हैं॥

सोलहवां सूत्र—श, ष, स, ह, इन को ऊष्म कहते हैं अर्थात् इन के उचारण में उष्णता की प्रधानता है, इस लिये ये ऊष्म कहते हैं ॥

सत्रहवां सूत्र—अः यहां विसर्जनीय है, अर्थात् अः यह कोई भिन्न अक्षर नहीं है किन्तु अकार के पश्चात् इसमें विसर्जनीय (विसर्ग वा दो बिन्दु) है ॥

अठारहवां सूत्र—×क इस को जिह्नामूलीय कहते हैं, अर्थात् क और ख से पूर्व × इस चिह्न को जिह्नामूलीय कहते हैं, क्योंकि इसका उचारण जिह्ना के मूल (जड़) से होता है॥

बीसवां सूत्र—अं यहां अनुस्वार है, अर्थात् अं यह कोई भिन्न अक्षर नहीं है किन्तु अकार के ऊपर एक बिन्दु है, इसी को अनुस्वार कहते हैं॥

इक़ीसवां सूत्र—पूर्व और परमें अर्थ की उपलब्धि होने पर पद माना जाता है, अर्थात् प्रॅकृति और प्रत्यय का जहां अर्थ प्रतीत होता हो उसे पद कहते हैं॥

बाईसावां स्वररहित वर्ण को व्यक्षन कहते हैं, अर्थात् क् ख् ग् घ् ङ् इत्यादि वर्णों को व्यक्षन कहते हैं॥

तेईसवां सूत्र—व्यक्षन को अगले वर्ण में जोड़ देना चाहिये अर्थात् व्यक्षन वर्ण पृथक् नहीं लिखे जाते किन्तु अगले वर्ण में मिला कर लिखे तथा बोले जाते हैं, जैसे—म ध् व् अत्र=मध्वत्र, इत्यादि ॥

चौवीसवां सूत्र—अतिक्रम न करके संयोग करना चाहिये, अर्थात् क्रमसे व्यञ्जन वर्ण को अगले २ वर्ण में मिलाना चाहिये, इसका उदाहरण पूर्वोक्त ही है, क्योंकि पहिले धकार व्यञ्जन वर्ण वकार में जोड़ा गया, पीछे धकारसहित वकार अकार में जोड़ा गया॥

पचीसवां सूत्र—रोष संज्ञाओं की सिद्धि छोक की रीति से समझनी चाहिये, अर्थात् जिन संज्ञाओं का वर्णन नहीं किया है उन की सिद्धि भी छोकव्यवहार से ही जान छेनी चाहिये, किन्तु उन में शङ्का नहीं करनी चाहिये॥ यह सन्धिसूत्र-कम से प्रथम चरण समाप्त हुआ॥ यह प्रथम अध्याय का व्याकरण विषय नामक दूसरा प्रकरण समाप्त हुआ॥

र. अर्थात् वर्ण के आगे दो बिन्दुओं को विसर्जनीय वा विसर्ग कहते हैं ॥

२. जिह्नामूलीय और उपध्मानीय का उचारण आधे विसर्ग के समान होता है।।

३. अर्थात् वर्ण के ऊपर जो एक बिन्दु रहता है उसको अनुस्वार कहते हैं।।

४. जिससे प्रत्यय का विधान हो उसे प्रकृति कहते हैं, तथा जिसका विधान किया जाता है उसे प्रत्यय कहते हैं, जैसे सेवक इसमें सेव् प्रकृति तथा अक प्रत्यय है।।

५ जिनका उचारण स्वरों की सहायता विना नहीं हो सक्ता उनको व्यञ्जन कहते हैं॥

# तीसरा प्रकरण।

### (वंर्णविचार)

- ५--भाषा उसे कहते हैं जिसके द्वारा मनुष्य अपने मन के विचार का प्रकाश करता है ॥
  - २--भाषा वाक्यों से, वाक्य पदों से और पद अक्षरों से बनते हैं॥
- ३--च्याकरण उस विद्या को कहते हैं जिसके पढ़ने से मनुष्य को ग्रुद्ध २ बोलने अथवा लिखने का ज्ञान होता है॥
- ४--व्याकरण के मुख्य तीन भाग हैं-वर्णविचार, शब्दसाधन और वाक्यतिन्यास ॥
- ५--वर्णविचार में अक्षरों के आकार, उच्चारण और उनकी मिलावट आदि का वणन है॥
  - ६--शब्दसाधन में शब्दों के मेद, अवस्था और व्युत्पत्ति का वर्णन है ॥
  - ७--वाक्यविन्यास में शब्दों से वाक्य बनाने की रीति का वर्णन है॥

#### वर्णविचार।

- ५-- अक्षर-शब्द के उस खंड का नाम है जिस का विभाग नहीं हो सकता ॥
- २--अक्षर दो प्रकार के होते हैं स्वर और व्यक्षन ॥
- ३ स्वर उन्हें कहते हैं जिनका उचारण अपने आप ही हो ॥
- ४--स्वरोंके इस्व और दीर्घ ये दो भेद हैं, इन्हीं को एकमात्रिक ओ द्विमात्रिक भी कहते हैं॥
- ५--च्यक्षेत्रन उन्हें कहते हैं जिनका उचारण स्वरकी सहायता विना नहीं हो सकतः॥
  - ६ -- अनुस्वार और विसर्ग भी एक प्रकार के व्यञ्जन माने गये हैं॥
- ७ किसी अक्षर के आगे कार शब्द जोड़ने से वही अक्षर समझा जाता है। मसे क के आगे कार रुगानेसे ककार इत्यादि॥
- ८ जबतक स्वर किसी व्यक्षन से नहीं मिलते तबतक अपने असली स्वरूप में रहते हैं परन्तु मिलने पर मात्रारूप में हो जाते हैं. जैसे क्+अ=क, क्+इ=िक, क्+उ=कु, क्+ए=के, इत्यादि॥
- ९—जिसमें दो या दो से अधिक अक्षर एकमें मिले रहते हैं उसे संयुक्ताक्षर कहते हैं, जैसे अल्प, सत्य, इनमें ल्प और त्य संयुक्ताक्षर हैं॥
- १०— संस्कृत में संयुक्त वर्ण से पहिला हस्त्र स्वर दीर्घ बोला जाता है किन्तु भाषा में ऐसा कहीं होता है और कहीं नहीं होता है॥

१. यद्यपि यह प्रकरण वर्णविचार नामक हे तथापि उसका प्रारंभ करने से पूर्व व्याकरण की वुछ आवश्यक बातें प्रथम दिखाई गई हैं॥ २—स्वयं राजन्त इति स्वराः॥ ३—अन्वग् भवति व्यक्षनम्॥

- ११-कोई अक्षर संयोग में पूरे स्वरूप से मिलते हैं और कोई आधे स्वरूप से मिलते हैं, जैसे श्+क=इक, इ+क=इ, इत्योदि ॥
- १२-अक्षरों के दो मेद और भी हैं एक सानुनासिक और दूसरे निरनुनासिक ॥
- १३-सानुनासिक उन्हें कहते हैं जिन का उचारण मुख और नासिका से हो, इस का चिह्न अर्द्धचन्द्राकार बिन्दु तथा अनुस्वार है जैसे दाँत, काँच, कंठ, अंग, इलादि। इन के सिवाय ङ ज ण न म भी अनुनासिक हैं॥
- १४-- इ अ ण न म, ये वर्ण प्रायः अपने ही वर्ग के वर्णों से मिलते हैं, जैसे-दन्त, पम्प, कङ्कण, कण्ठ, न्यञ्जन, इत्यादि ॥

#### वर्णोंके स्थान और प्रयत्नका वर्णन।

| संख्या | स्थान ॥       | अक्षर ॥                       | नाम ॥         |
|--------|---------------|-------------------------------|---------------|
| 9      |               | अ, आ, कवर्ग, विसर्ग और हकार ॥ | कण्ड्यः ॥     |
| ₹      | तालुः         | इ, ई, चवर्ग, यकार और शकार ॥   | तालव्य ॥      |
| ą      | मूर्घा        | ऋ, ऋ, टवर्ग, रेफ और पकार ॥    | मूर्घन्य ॥    |
| 8      |               | छ, छ, तवर्ग, लकार और सकार ॥   | दन्स्य ॥      |
| ч      | ओष्ठ          | उ, ऊ, पुवर्ग और उपध्मानीय ॥   | ओष्ठय ॥       |
| ξ      | कण्ठ और तालु  | ए और ऐ॥                       | कण्ठतालब्य ॥  |
| હ      | कण्ठ और ओष्ठ  | ओ और औ ॥                      | कण्ठौष्टय ॥   |
| 6      | दन्त और ओष्ठ  | वकार ॥                        | दुन्तौष्ठ्य ॥ |
| ٩      | मुख और नासिका | ङ, ज, ण, न और म ॥             | सानुनासिक॥    |
|        |               | ਰਜ਼ਕਰਜ਼ੇਤ ।                   |               |

#### प्रयत्नवणन ।

| <b>बाह्य ॥</b><br>अ | भ <sup>ह</sup><br>अह  | बार ॥<br>॥स ॥<br>गोष ॥<br>गण ॥ | विवार ॥<br>श्वास ॥<br>अघोष ॥<br>महाप्राण ॥ | संवार                           | उदास.                     | घोष, अल्प<br>, अनुदात्त,<br>रित ॥ | त्राण ॥            | संवार<br>नाद ।<br>घोष<br>महाप्र | i<br>11          |
|---------------------|-----------------------|--------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------|-----------------------------------|--------------------|---------------------------------|------------------|
| अक्षर               | क<br>च<br>ट<br>त<br>प | ख<br>छ<br>ठ<br>थ<br>फ          | श<br>ष<br>स                                | ग ङ<br>ज ञ<br>ड ण<br>द न<br>ब म | अ                         | इ ए<br>उओ<br>ऋ ऐ<br>ऌओ            | य<br>व<br>र<br>स   | घ<br>झ<br>ढ<br>ध<br>भ           | ĥο               |
| आभ्य                | न्तर                  | स्पृष्ट                        | ईपद्विवृत,                                 | स्पृष्ट,                        | हस्ब,<br>विदृत,<br>विदृत॥ |                                   | ईष-<br>त्स्पृष्ट । | स्पृष्ट ।                       | ईषद्वि-<br>वृत । |

१—देखो संयुक्ताक्षरों का दूसरा नियम ॥ २—प्रयत्न दो प्रकारके होते हैं आभ्यन्तर ओर बाह्य। आभ्यन्तर के पांच मेद हैं—स्पृष्ट, ईषत्स्पृष्ट, ईषिद्वित, विवृत और संवृत। बाह्य प्रयत ११ प्रकार का है-विवार, संवार, श्वास, नाद, घोष, अघोष, अल्पप्राण, महाप्राण, उदात्त, अनुदात्त और खरित॥

#### खरोंकी संनिध।

स्वर सन्धि के मुख्यतया ५ भेद हैं:--

# प्रथम भेद-दीर्घ।

परिभाषा॥
जब समान दो स्बर
इस्ब वा दीर्घ इकट्ठे
होते हैं तो दोनों को
सीलाकर एक दीर्घ
स्वर कर देते हैं॥

दो शब्दों का स्वरोंहारा मिलाप।
को ध+अग्नि=कोधाग्नि।
चन्द्र+आनन=चन्द्रानन।
निद्रा+अंवस्था=निद्रावस्था।
प्रति+इति=प्रतीति।
मही+इन्द्र=महीन्द्र।
लघु+उपकार=लघूपकार।
स्वयम्भू+उदय=स्वयम्भूदय।
भू+उध्व=भूध्व।
पितृ+कण=पितृण।

द्सरा भेद-गुण।

कोन कोन स्वर मिल-कर क्या हुआ ॥ अ+अ=आ । अ+आ=आ । आ+अ=आ । इ+इ=ई । ई+इ=ई । उ+उ=ऊ । ऊ+उ=ऊ । ऊ+उ=ऊ । ऊ+ऊ=ऊ ।

परिनापा॥ इस्त वा दीर्घ अकार से परे हस्त वा दीर्घ इ, उ, ऋ रहें तो अ+इ=ए, अ+उ= ओ, अ+ऋ=अर, होता है॥

परिभाषा ॥ इस्त वा दीर्घ अ से परे ए, ऐ, ओ, औ, रहे तो अ+ए वा अ+ऐ=ऐ, अ+ओ वा अ+औ= औ, हो जाता है ॥ दो शब्दों का खरों

द्वारा मिलाप।

गज+इन्द्र=गजेन्द्र।
वीर+ईश=वीरेश
खर+उदय=खरोदय।
मुख+ऊपर=मुखोपर।
महा+उत्सव महोत्सव।
राज+ऋषि=राजिषं।
महा+ऋषि=महिषं।
तीररा भेद-वृद्धि।
दो शब्दों का खरों
द्वारा मिलाप॥
परम+एक=परमैक।
देव+ऐश्वर्य=देवैश्वर्य।
परम+ओषि=परमौषि।

महा+औषध=महौषध॥

कौनश्स्वर मिल्र-कर क्या हुआ ॥ अ+इ=ए । अ+उ=ओ । अ+उ=ओ । अ+उ=ओ । अ+उ=ओ । अ+उ=अर । अ+क्र=अर ॥

कौन२स्वर मिल-कर क्या हुआ ॥ अ+ए=ऐ। अ+ऐ=ऐ अ+ओ=औ। आ+ओ=औ।

१- जब दो वर्ण आपस में मिलते हैं उस को सन्धि कहते हैं।

# चौथा भेद-यण्।

परिभाषा ॥
हस्त्र वा दीर्घ इ, उ,
ऋ, से परे कोई
असंवर्ण स्वर रहे तो
इ को य्, उ को व्
और ऋ को र्हो
जाता है तथा अगला
स्वर उस य्, व्,र्,
में मिल जाता है ॥

दो शब्दोंका खरों किस स्वर को द्वारा मिलाप ॥ क्या हुआ ॥ विधि+अर्थ=विध्यर्थ। इ+अ=य । प्रति∔आशा=प्रत्याशा । इ+आ≃या। उ∔आ=वा । बह्+अरम्भ=बह्वारम्भ । बहु+ईर्घा=बह्वीर्घा। उ+ई≔वी । अतिथि+उपकार=अतिध्युपकार । इ+उ=यु । निधि+ऐश्वर्य=निध्यैश्वर्य । इ+ऐ=थै। पितृ+आगमन=पित्राग**मन** । ऋ+आ=रा। मातृ∔ऐश्वर्य=मात्रेश्वर्थ । ऋ+ऐ=रै। स्त्रामि+आनन्द=स्त्राग्यानन्द् ॥ इ+आ=या ॥

पांचवां भेद-अयादि।

परिभाषा ॥
ए, ऐ, ओ, ओ,
इनसे परे कोई स्वर
रहे तो क्रमसे उनके
स्थानमें अयू, आयू
अबू, भाव्, हो जाते
हैं तथा अगला स्वर
पूर्व ज्यक्षनमें मिला
दिया जाता है ॥

दो शब्दों का स्वरों

हारा मेल ॥

ने+अन=नयन ।
गै+अन=गायन ।
पो+अन=पावन ।
पौ+अक=पावक ।
भौ+इनी=भाविनी ।
नौ+आ=नावा ।
शै+ई=शायी ।
शे+अते=शयाते ।
भौ+उक=भावुक ।

किस स्वर को क्या हुआ ॥ ए+अ=अय । ऐ+अ=आय । ओ+अ=अव । ओ+इ=आव । ओ+इ=आव । ओ+स=अवा । ऐ+ई आयी । ए+आ=अया ।

#### व्यञ्जनसन्धि ।

इसके नियम बहुत से हैं-परन्तु यहां थोड़े से दिखाये जाते हैं:--

नम्बर ॥ नियम ॥

१ यदि क् से घोष, अन्तस्थ वास्वर वर्ण परे रहे तो क् के स्थानमें ग्

हो जाता है ॥
२ यदि किसी वर्ग के प्रथम वर्ण से
परे सानुनासिक वर्ण रहेतो उसके
स्थान में उसी वर्ग का सानुनासिक
वर्ण हो जाता है ॥

व्यञ्जनों के द्वारा शब्दों का मेल ॥ सम्यक्+दर्शन=सम्यग्दर्शन । दिक्+ अम्बर=दिगम्बर । दिक्+ईशः=दिगीशः इत्यादि ॥ चित्+मूर्ति=चिन्मूर्ति । चित्+मय=

चित्+मृतिं=चिन्मृतिं । चित्+मय= चिन्मय । उत्+मत्त=उन्मत्त । तत्+ नयन=तन्नयन । अप्+मान=अम्मान ॥

१-जिसका स्थान और प्रयत एक न हो उसे असवर्ण कहते हैं।।

नियम ॥ नम्बर ॥

३ यदि चू, टू, प्, वर्ण से परे घोष, अन्त स्थ वा स्वर वर्ण रहे तो क्रमसे जू, इ और वृ होता है ॥

४ यदि हस्व स्वर से परे छ वर्ण रहे तो गह चू सहित हो जाता है, परन्तु दीर्घ स्वरसे परे कहीं २ होता है ॥

५ यदि तु से परे चवर्ग अथवा टवर्ग का प्रथम वा द्वितीय वर्ण हो तो त् के स्थान में चुवा टू हो जाता है. अंतर तृतीय वा चतुर्थ वर्ण परे रहे तो जू वा डू हो जाता है ॥

६ यदि त्से परे गू, घू, द, घु, व्, भ्, य्, र्, व्, अथवा स्वर वर्ण रहे तो तु के स्थान में दृहो जाता है ॥

७ यदि अनुस्वार से परे अन्तस्थ वा उत्म वर्ण रहे तो कुछ भी विकार नहीं होता ॥

८ यदि अनुस्वार से परे किसी वर्ग का कोई वर्ण रहे तो उस अनुस्वार के स्थान में उसी वर्ग का पांचवां वर्ण हो जाता है॥

९ यदि अनुस्वार से परे स्वर वर्ण रहे तो मकार हो जाता है ॥

व्यञ्जनों के द्वारा शब्दों का मेल ॥ अच्+अन्त=अजन्त । पट्ट+वदन=पड्ड-द्न । अप्+जा=अङ्घा, इत्यादि ॥

वृक्ष+छाया=वृक्षच्छाया । अव+छेद= अवच्छेद । परि+छेद=परिच्छेद । परन्तु लक्ष्मी+छाया=लक्ष्मीच्छाया वा लक्ष्मी-छाया ॥

तत्+चार=तश्चारः । सत्+जाति=सजा-ति । उत्+उवल=उज्ज्वल । टीका=तटीका । सत्+जीवन=सजीवन । जगत्+जीव=जगजीव । सत्+जन= सज्जन ॥

सत्+भक्ति=सद्भक्ति । जगत्+ईश= जगदीश । सत्+आचार=सदाचार । सत्+धर्म=सद्धर्म, इत्यादि ॥

सं+हार=संहार । सं+यम=संयम । सं+ रक्षण=संरक्षण । सं+वत्सर=संवत्सर॥

सं+गति=सङ्गति । अपरं+पार=अपर म्पार । अहं+कार=अहङ्कार । सं+चार= सञ्चार।सं+बोधन=सम्बोधन, इत्यादि॥

सं+आचार=समाचार । सं+उदाय= समुदाय । सं+ऋदि=समृद्धि, इत्यादि ॥

# विसर्गसन्धि ।

इस सन्धि के भी बहुत से नियम हैं उनमें से कुछ दिखाते हैं:-

नियम ॥ नम्बर ॥

तीसग, चौथा, पांचवां अक्षर, अथवा यू, र्, छ, बू, हू, हो तो ओ हो जोता है ॥ २ जै० सं०

विसर्गद्वारा शब्दों का मेल ॥ s यदि विसर्ग से परे प्रत्येक वर्ग का | मनः+गत=मनोगत । पयः+धर=पयो-धर। मनः+हर=मनोहर। अहः+भाग्य =अहोभाग्य । अधः+मुख=अधोमुख, इत्यादि ॥

#### नियम ॥ नम्बर ॥

- २ यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से परेक्, खु, इ, इ, पू, फू, रहे तो मूर्धन्य पू, चू, छू, रहे तो तालव्य भू और त्, थू, रहे तो दन्त्य स हो जाता है॥
- ३ यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से परे प्रत्येक वर्ग का तीसरा, चौथा, पांचवां अक्षर वा स्वर वर्ण रहे तो र्होता है॥
- ४ यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से होकर पूर्व स्वर को दीर्घ हो जाता है ॥

विसर्गद्वारा शब्दोंका मेल ॥ निः+कारण=निष्कारण । निः+चल= निश्चल। निः+तार=निस्तार । निः+फल =निष्फर । निः+छऌ=नि३छऌ । निः+ । निः । - टङ्क = निष्टञ्ज , पाप=निष्पाप इत्यादि ॥ निः+विभ=निर्विभ । निः+बल=निर्वल। निः+मल=निर्मल । निः+जल=निर्जल। निः +धन=निर्धन, इत्यादि ॥

तिः +रस=नीरस । निः +रोग=नीरोग । परे रेफ हो तो विसर्गका छोप निः+राग=नीराग । गुरुः+रम्यः=गुरू-रम्यः, इत्यादि ॥

यह प्रथम अध्यायका वर्णविचार नामक तीसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# चौथा प्रकरण ।

## (शब्दविचार)

१-शब्द उसे कहते हैं-जो कान से सुनाई देता है, उस के दो भेद हैं:-

- (१) वर्णात्मक अर्थात् अर्थबोधक-जिसका कुछ अर्थ हो, जैसे-माता, पिता, घोड़ा, राजा, पुरुष, स्त्री, वृक्ष, इत्यादि ॥
- (२) ध्वन्यात्मक अर्थात् अपशब्द-जिसका कुछ भी अर्थ न हो, जैसे-चन्नी या बादल आदि का शब्द ॥
- २-व्याकरण में अर्थबोधक शब्द का वर्णन किया जाता है और वह पांच प्रकार का है-संज्ञा, सर्वनाम, विशेषण, क्रिया और अध्यय ॥
  - (१) किसी हैक्य वा अहरय पदार्थ अथवा जीवधारी के नाम को संज्ञा कहते है. जैसे-रामचन्द्र, मनुष्य, पशु, नर्मदा, आदि ॥
  - (२) संज्ञा के बदले में जिस का प्रयोग किया जाता है उसे सर्वनाम कहते हैं, जैसे—मैं, यह, वह, हम, तुम, आप, इत्यादि । सर्वनाम के प्रयोग से वाक्य में सुन्दरता आती है, द्विरुक्ति नहीं होती अर्थात् व्यक्तिवाचक

र. जो दीख पड़े उसे दृश्य तथा न दीख पड़े उसे अदृश्य कहते हैं ॥

शब्द का पुनः २ प्रयोग नहीं करना पड़ता है, जैसे—मोहन आया और वह अपनी पुस्तक छे गया, यहां मोहन का पुनः प्रयोग नहीं करना पड़ा किन्तु उस के छिये वह सर्वनाम छाया गया ॥

- (३) जो संज्ञा के गुण को अथवा उस की संख्या को बतलाता है उसे विशेषण कहते हैं, जैसे—लाल, पीली, दो, चार, खट्टा, चौथाई, पांचवां, इत्यादि॥
- (४) जिस से करना, होना, सहना, आदि पाया जावे उसे किया कहते हैं। जैसे—खाता था, मारा है, जाऊंगा, सो गया, इत्यादि ॥
- (५) जिसमें लिङ्ग, वचन और पुरुष के कारण कुछ विकार अर्थात् अदल बदल न हो उसे अन्यय कहते हैं, जैसे—अव, आगे, और, पीछे; ओहो, इत्यादि॥

# संज्ञाका विशेष वर्णन।

- १-संज्ञ के स्वरूप के भेद से तीन भेद हैं-रूढि, यौगिक और योगरूढि ॥
  - (1) रूढि संज्ञा उसे कहते हैं जिसका कोई खण्ड सार्थक न हो, जैसे— हाथी, घोड़ा, पोथी, इत्यादि॥
  - (२) जो दो शब्दों के मेल से अथवा प्रत्यय लगा के वनी हो उसे योगिक संज्ञा कहते हैं, जैसे— बुद्धिमान्, वाललीला, इत्यादि॥
  - (३) योगरूढि संज्ञा उसे कहते हैं-जो रूप में तो यौगिक संज्ञा के समान दीखती हो परन्तु अपने शब्दार्थ को छोड़ दूसरा अर्थ बताती हो, जैसे-पङ्कज, पीताम्बर, हनुमान, आदि ॥
- २-अर्थक भेदसे संज्ञाके तीन भेद हैं-जातिवाचक, ब्यक्तिवाचक और भाववाचक ॥
  - (१) जातिवाचक संज्ञा उसे कहते हैं-जिस के कहने से जातिमात्र का बोध हो, जैसे---मनुष्य, पशु, पश्ची, पहाड़, इत्यादि ॥
  - (२) व्यक्तियाचक संज्ञा उसे कहते हैं जिस के कहने से केवल एक व्यक्ति(मु-स्यनाम)का बोध हो, जैसे—रामलाल, नर्मदा, रतलाम, मोहन, इत्यादि ॥
  - (३) भाववाचक संज्ञा उसे कहते हैं जिस से किसी पदार्थ का धर्म वा स्वभाव जाना जाय अथवा किसी व्यापार का बोध हो, जैसे—ऊंचाई, चढ़ाई, छेनदेन, बालपन, इस्यादि॥

# सर्वनामका विशेष वर्णन ।

सर्वनाम के मुख्यतया सात भेद हैं-पुरुषवाचक, निश्चयवाचक, अनिश्चय-वाचक, प्रश्नवाचक, सम्बन्धवाचक, आदरवाचक तथा निजवाचक।

- १-पुरुषवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जिस से पुरुष का वोध हो, यह तीन प्रकार का है-उत्तमपुरुष, मध्यमपुरुष और अन्यपुरुष ॥
  - (१) जो कहनेवाले को कहे-उसे उत्तमपुरुष कहते हैं, जैसे में ॥

(२) जो सुननेवाले को कहे-उसे मध्यम पुरुष कहते हैं, जैसे तू ॥

(३) जिस के विषयमें कुछ कहा जाय उसे अन्यपुरुष कहते हैं, जैसे—वह, इत्यादि ॥

- २-निश्चयवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जिससे किसी बात का निश्चय पाया जावे, इसके दो भेद हैं-निकटवर्ती और दूरवर्ती ॥
  - (१) जो पास में हो उसे निकटवर्ती कहते हैं, जैसे यह ॥

(२) जो दूर हो उसे दूरवर्ती कहते हैं, जैसे वह ॥

- ३-अनिश्चयवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जिस से किसी बात का निश्चय न पाया जावे, जैसे-कोई, कुछ, इत्यादि ॥
- ४-प्रश्नवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जिस से प्रश्न पाया जावे, जैसे-कौन, क्या, इत्यादि ॥
- ५-सम्बन्धवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जो कही हुई संज्ञा से सम्बन्ध बतलावे, जैसे--जो, सो, इत्यादि ॥

६-आदरसूचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जिस से आदर पाया जावे, जैसे-अाप, इत्यादि ॥

७-निजवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जिस से अपनापन पाया जावे, जैसे---अपना इत्यादि ॥

# विशेषण का विशेष वर्णन।

विशेषण के मुख्यतया दो भेद हैं-गुणवाचक और संख्यावाचक ॥

- १-गुणवाचक विशेषण उसे कहते हैं-जो संज्ञा का गुण प्रकट करे, जैसे-काला, नीला, उंचा, नीचा, लम्बा, आज्ञाकारी, अच्छा, इस्यादि ॥
- २-संख्यावाचक विशेषण उसे कहते हैं-जो संज्ञा की संख्या बतावे, इस के चार भेद हैं-ग्रुद्धसंख्या, क्रमसंख्या, आवृत्तिसंख्या, और संख्यांश ॥
  - (१) ग्रुद्धसंख्या उसे कहते हैं जो पूर्ण संख्या को बतावे, जैसे एक, दो, चार ॥
  - (२) क्रमसंख्या उसे कहते हैं जो संज्ञा का क्रम बतलावे, जैसे—पहिला, दसरा, तीसरा, चौथा, इत्यादि॥
  - (३) आवृत्तिसंख्या उसे कहते हैं जो संख्या का गुणापन बतलावे, जैसे-दुगुना, चैगुना, इत्यादि ॥
  - (४) संख्यांश उसे कहते हैं जो संख्या का भाग बतावे, जैसे पंचमांश, आधा, तिहाई, चतुर्थोंश, इसादि ॥

# क्रिया का विशेष वर्णन।

किया उसे कहते हैं जिस का मुख्य अर्थ करना है, अर्थात् जिस का करना, होना, सहना, द्वत्यादि अर्थ पाया जावे, इस के दो भेद हैं-सकर्मक और अकर्मक ॥

- (१) स्कर्मक किया उसे कहते हैं-जो कर्म के साथ रहती है, अर्थात् जिस में श्रिया का व्यापार कर्ता में और फल कर्म में पाया जावे, जैसे-बालक रोटी को खाता है, में पुस्तक को पढ़ता हूँ, इत्यादि॥
- (२) अकर्मक किया उसे कहते हैं-जिसमें कर्म नहीं रहता, अर्थात् किया का द्यापार और फल दोनों एकत्र होकर कर्ता ही में पाये जावें, जैसे लड़का राता है, में जागता हूँ, इलादि॥
  - न्मरण रखना चाहिये कि-क्रिया का काल, पुरुप और वचन के साथ निस ाम्बन्य रहता है, इस लिये इन तीनों का संक्षेप से वर्णन किया जाता है:—

#### काल-विवरण।

िक्य करने में जो समय लगता है उसे काल कहते हैं, इस के मुख्यतया तीन नेद हैं- रूत, भविष्यत् और वर्तमान ॥

- ा भूतवाल उसे कहते हैं≔जिस की किया समाप्त हो गई हो, इस के छः भेद हैं⊸ सामःन्यभूत, पूर्णभूत, अपूर्णभूत, आसन्नभूत, सन्दिग्धभूत और हेनुहेनुमद्भूत ॥
  - (१) सामान्यभूत उसे कहते हैं-जिस भूतकाल से यह निश्चय न हो कि-काम गोड़े समय पहिले हो चुका है या बहुत समय पहिले, जैसे खाया, मारा, इत्यादि॥
  - (२) पूर्णभूत उसे कहते हैं कि जिस से माल्म हो कि काम बहुत समय गहिले हो चुका है, जैसे—साया था, मारा था, इत्यादि ॥
  - (३) अपूर्णभूत उसे कहते हैं जिस से यह जाना जाय कि किया का आरंभ तो हो गया है परन्तु उस की समाप्ति नहीं हुई है, जैसे—खाता था, मारता था, पड़ाता था, इत्यादि ॥
  - (४) आसन्नभूत उसे कहते हैं जिस से जाना जाय कि काम अभी थोड़े ही नमय पहिले हुआ है, जैसे--खाया है, मारा है, पढ़ाया है, इस्रादि॥
  - (५) सन्दिग्धभूत उसे कहते हैं जिस से पहिले हो चुके हुए कार्य में सन्देह पाया जावे, जैसे — खाया होगा, मारा होगा॥
  - (६) हेतुहेतुमद्भृत उसे कहते हैं जिसमें कार्य और कारण दोनों भूत काल में पाये जावें, अर्थात् कारण किया के न होने से कार्य किया का न होना वतलाया जावे, जैसे—यदि वह आता तो में कहता, यदि सुवृष्टि होती तो सुभिक्ष होता, इत्यादि ॥
- २-भवि'यत् काल उसे कहते हैं जिसका आरंभ न हुआ हो अर्थात् होनेवाली किया को भविष्यत् कहते हैं, इसके दो भेद हैं—सामान्यभविष्यत् और सम्भाव्यभविष्यत् ॥

- (२) सामान्यभविष्यत् उसे कहते हैं जिस के होने का समय निश्चित न हो जावे, जैसे—मैं जाऊंगा, मैं खाऊंगा, इत्यादि ॥
- (२) सम्भाव्यभविष्यत् उसे कहते हैं जिसमें भविष्यत् काल और किसी बात की इच्छा पाई जावे, जैसे—खाऊं, मारे, आवे, इत्यादि॥
- ३-वर्तमानकाल उसे कहते हैं जिस का आरम्भ तो हो चुका हो परन्तु समाप्ति न हुई हो, इस के दो भेद हैं-सामान्यवर्तमान और सन्दिग्धवर्तमान ॥
  - (१) सामान्यवर्तमान उसे कहते हैं जहां कर्ता किया को उसी समय कर रहा हो, जैसे-खाता है, मारता है, पढ़ता है, इत्यादि ॥
  - (२) सन्दिग्धवर्तमान उसे कहते हैं जिस में प्रारंभ हुए काम में सन्देह पाया जैसे—खाता होगा, पढ़ता होगा, इत्यादि ॥
- ४-इनके सिवाय फिया के तीन भेद और माने गये हैं-पूर्वकालिका क्रिया, विधि-क्रिया और सम्भावनार्थ क्रिया॥
  - (१) पूर्वकालिका किया से लिंग, वचन और पुरुष का बोध नहीं होता किन्तु उस का काल दूसरी किया से बोधित होता है, जैसे—पड़कर जाऊंगा, खाकर गया, इत्यादि॥
  - (२) विधिकिया उसे कहते हैं जिस से आज्ञा, उपदेश वा प्रेरणा पाई जावे, जैसे---खा, पढ़, खाइये, पढ़िये, खाना चाहिये, इस्यादि ॥
  - (३) सम्भावनार्थ क्रिया से सम्भव का बोध होता है, जैसे—खाऊं, पढ़ं, आ जावे, चला जावे, इत्यादि ॥
- ५-प्रथम कह चुके हैं कि किया सकर्मक और अकर्मक भेद से दो प्रकार की है, उस में से सकर्मक किया के दो भेद और भी हैं-कर्तृप्रधान और कर्मप्रधान ॥
  - (१) कर्नृप्रधानिक्रया उसे कहते हैं-जो कर्ता के आधीन हो, अर्थात् जिसके लिंग, और वचन कर्ता के लिंग और वचन के अनुसार हों, जैसे-रामचन्द्र पुसक हो पढ़ता है, छड़की पाठशाला को जाती है, मोहन बहिन को पढ़ाता है, इसादि॥
  - (२) कर्मप्रधानिक्रया उसे कहते हैं कि जो क्रिया कर्म के आधीन हो अर्थात् जिस क्रियाके लिंग और वचन कर्म के लिंग और वचन के समान हों, जैसे—रामचन्द्र से पुस्तक पढ़ी जाती है, मोहन से बहिन पढ़ाई जाती है, फल खाया जाता है, इसादि ॥

# पुरुष-विवरण।

प्रथम वर्णन कर चुके हैं कि—उत्तम पुरुष, मध्यम पुरुष तथा अन्य पुरुष, ये ३ पुरुष हैं, इन का भी क्रिया के साथ नित्य सम्बन्ध रहता है, जैसे-मैं खाता हूं हम पटते हैं, वे जावेंगे, वह गया, तू सोता था, तुम वहां जाओ, मैं आऊंगा, इत्यादि, पुरुष के साथ लिंग का नित्य सम्बन्ध है इस लिये यहां लिंग का विवरण भी दिखाते हैं:—

#### लिंग-विवरण।

- ्र-जित्र के द्वारा सजीव वा निर्जीव पदार्थ के पुरुपवाचक वा स्वीवाचक होने की पिर्चान होती है उसे लिंग कहते हैं, लिंग भाषा में दो प्रकार के माने गये हैं-पुहिंग और स्वीलिङ्ग ॥
  - (1) पुर्श्चिम-पुरुपबोधक शब्द को कहते हैं, जैसे-मनुष्य, घोड़ा, कागज़, घर, इसादि॥
  - (२) स्त्रीलिंग—स्त्रीबोधक शब्द को कहते हैं, जैसे—स्त्री, कलम, घोड़ी, मेज़, कुर्सी, इत्यादि॥
- २-प्राणिवाचक शब्दों का लिंग उन के जोड़े के अनुसार लोकव्यवहार से ही सिद्ध है, जैसे—पुरुष, स्त्री, घोड़ा, घोड़ी, बेल, गाय, इत्यादि ॥
- ३-जिन अप्राणिवाचक शब्दों के अन्त में अकार वा आकार रहता है और जिन का आदिवही अक्षर त नहीं रहता, वे शब्द प्रायः पुछिंग होते हैं, जैसे— छाना, छोटा, घोड़ा, कागज, घर, इत्यादि ॥

( र्रावार, कलम, स्लेट पेन्सिल, दील आदि शब्दों को छोड़कर ) ॥

- ४-जिन अप्राणियाचक शब्दों के अन्तमें म, ई, वा त हो, वे सब स्न्रीलिंग होते हैं, जैस-कलम, चिट्टी, लकड़ी, दबात, जात, आदि ( घी, दही, पानी, खेत, पंत्र, आदि शब्दोंको छोड़कर )॥
- ए-जिन भाववाचक शब्दों के अन्त में आव, त्व, पन, और पा हो, वे सब पुर्छिंग होन हैं, जैसे—चड़ाव, मिलाव, मनुष्यत्व, छड़कपन, बुड़ापा, आदि ॥
- ६-जिन भाववाचक शब्दों के अन्त में आई, ता, वट, हट हो, वे सब स्त्रीलिंग होते हैं, जैसे-चतुराई, उत्तमता, सजावट, चिकनाहट, आदि ॥
- ७-समास में अन्तिम शब्द के अनुसार लिंग होता है, जैसे—पाठशाला, पृःवीर्पात, राजकन्या, गोपीनाथ, इत्यादि ॥

### वचन-वर्णन ।

- ा-वर न ब्याकरण में संख्या को कहते हैं, इस के दो भेद हैं-एकवचन और बहुवचन ॥
  - (1) जिस शब्द से एक पदार्थ का बोध हो उसे एकवचन कहते हैं, जैसे— लड़का पढ़ता है, बृक्ष हिलता है, घोड़ा दोड़ता है, इत्यादि॥
  - (२) जिस शब्द से एक से अधिक पदार्थों का बोध होता है उसे बहुवचन कहते हैं, जैसे—लड़के पढ़ते हैं, घोड़े दौडते हैं, इत्यादि॥
- २-कुछ शब्द कर्त्ता कारक में एकवचन में तथा बहुवचन में समान ही रहते हैं, जैसं--घर, जल, वन, वृक्ष, बन्धु, बान्धव, इत्यादि॥

१-पहिंग से स्त्रीलिंग बनाने की रीतियों का वर्णन यहां विशेष आवश्यक न जानकर नहीं किया गया है, इस का विषय देखना हो तो दूसरे व्याकरणोंको देखो ॥

३-जहां एकवचन और बहुवचन में शब्दों में भेद नहीं होता वहां शब्दों के आने गण, जाति, छोम, जन, आदि शब्दों को जोड़कर बहुवचन बनाया करते हैं, जैसे—ग्रहगण, पण्डित छोग, मृद जन, इत्यादि ॥

वचनोंका सम्बन्ध नित्य कारकों के साथ है इसिटिये कारकों का विषय संक्षेप से दिखाते हैं-हिन्दी में आँठ कारक माने जाते हैं-कत्ती, कमी, करण, सम्प्रदान, अपादान, सम्बन्ध, अधिकरण और सम्बोधन ॥

## कारकों का वर्णन।

9-कर्ता उसे कहते हैं जो किया को करे, उस का कोई चिन्ह नहीं है, परंतु सकर्मक किया के कर्ता के आगे अपूर्णभूत को छोड़कर शेष भूतों में 'ने' का चिह्न आता है, जैसे—छड़का पढ़ता है, पण्डित पढ़ाता था, परन्तु पूर्णभूत आदि में गुरु ने पढ़ाया था, इत्यादि ॥

२-कर्म उसे कहते हैं जिसमें फिया का फल रहे, इस का चिह्न 'को' है. जैसे मोहन को बुलाओ, पुस्तक को पढ़ो, इत्यादि ॥

३-करण उसे कहते हैं जिस के द्वारा कर्ता किसी कार्य को सिद्ध करे, इस का चिद्ध 'से' है, जैसे — चाकू से कलम बनाई, इत्यादि॥

%-सम्प्रदान उसे कहते हैं जिस के लिये कर्ता किसी कार्य को करे, इस के चिह्न 'को' के लिये हैं, जैसे—मुझ को पोथी दो, लड़के के लिये खिलौना लाओ, इत्यादि॥

५-अपादान उसे कहते हैं, कि जहां से किया का विभाग हो, इस का चिह्न 'सं'
है, जैसे--वृक्ष से फल गिरा, घर से निकला, इत्यादि ॥

६-सम्बन्ध उसे कहते हैं-जिस से किसी का कोई सम्बन्ध प्रतीत हो, इस का चिह्न का, की, के, है, जैसे राजा का घोडा, उस का घर, इत्यादि॥

७-अधिकरण उसे कहते हैं-िक कर्ता और कर्म के द्वारा जहां पर कार्य का करना पाया जावे, उसका चिद्ध में, पर, है, जैसे—आसन पर बैठो, फूल में सुगन्धि है, चटाई पर सोओ, इत्यादि ॥

८-सम्बोधन उसे कहते हैं जिस से कोई किसी को पुकारकर या चिताकर अपने सम्मुख करे, इस के चिह्न—हे, हो, अरे, रे, इत्यादि हैं॥ जैसे—हे भाई, अरे नौकर, अरे रामा, अय लड़के, इत्यादि॥

# अव्ययों का विशेष वर्णन

प्रथम कह चुके हैं कि—अन्यय उन्हें कहते हैं जिनमें लिंग, वचन और कारक के कारण कुछ विकार नहीं होता है, अन्ययों के छः भेद हैं कियाविशेषण, बन्धबो-धक, उपसर्ग, संयोजक, विभाजक और विस्मयादिबोधक ॥

१-कोई लोग सम्बन्ध और सम्बोधन को कारक न मानकर शेष छः ही कारकोंको मानते हैं ॥

- १-िक्रयाविशेषण अन्यय वह है—जिस से किया का विशेष, काल और रीति आदि का बोध हो, इस के चार भेद हैं—कालवाचक, स्थानवाचक, भाववा-चक और परिमाणवाचक ॥
  - (१) कालवाचक—समय बतलानेवाले को कहते हैं, जैसे—अब, तब, जब, कल, फिर, सदा, शाम, प्रातः, परसों, पश्चात्, तुरन्त, सर्वदा, शीघ्र, कब, एकवार, वारंवार, इत्यादि॥
  - (२) स्थानवाचक—स्थान बतलानेवाले को कहते हैं, जैसे—यहां, जहां, वहां, कहां, तहां, इधर, उधर, समीप, दूर, इत्यादि॥
  - (३) भाववाचक उन को कहते हैं जो भाव को प्रकट करें, जैसे-अचानक. अर्थात्, केवल, तथापि, वृथा, सचमुच, नहीं, मत, मानो, हां, स्वयम्, झटपट, ठीक, इत्यादि ॥
  - (४) परिमाणवाचक—परिमाण वतलानेवालों को कहते हैं, जैसे—अत्यन्त, अधिक, कुछ, प्रायः, इत्यादि॥
- २-सम्बन्धबोधक अन्यय उन्हें कहते हैं—जो वाक्य के एक शब्द का दूसरे शब्दके साथ सम्बन्ध बतलाते हैं, जैसे—आगे, पीछे, संग, साथ, भीतर, बदले, तुल्य, नीचे, ऊपर, बीच, इत्यादि॥
- ३-उपरागों का केवल का प्रयोग नहीं होता है, ये किसी निकसी के साथ ही में रहते हैं, संस्कृत में जो—प्र आदि उपसर्ग हैं वे ही हिन्दी में समझने चाहियें, वे उपसर्ग ये हैं—प्र, परा, अप, सम्, अनु, अव, निस्, निर्, दुस्, दुर, वि, आ, नि, अधि, अपि, अति, सु, उत्, प्रति, परि, अभि, उप॥
- ४-संयोजक अन्यय उन्हें कहते हैं-जो अन्यय पदों वाक्यों वा वाक्यखंडों में आते हैं और अन्वय का संयोग करते हैं, जैसे—और, यदि, अथ, कि, तो, यथा, एवम्, भी, पुनः, फिर, इत्यादि॥
- ५-विभाजक अध्यय उन्हें कहते हैं जो अध्यय पदों वाक्यों वाक्यखण्डों के मध्य
  में आते हैं और अन्वय का विभाग करते हैं, जैसे—अथवा, परन्तु, चाहे,
  क्या, किन्तु, वा, जो, इत्यादि ॥
- ६-विस्तयादिबोधक अव्यय उन्हें कहते हैं जिनसे-अन्तःकरण का कुछ भाव या दशः प्रकाशित होती है, जैसे-आह, हहह, ओहो, हाय, धन्य, छीछी, फिस, धिक, दूर, इत्यादि॥

यह प्रथमाध्याय का शब्दविचार नामक चौथा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# पांचवा प्रकरण । वाक्यविचार ।

पहिले कहचुके हैं कि—पर्दों के योग से वाक्य बनता है, इस में कारकस हित संज्ञा तथा किया का होना अति आवश्यक है, वाक्य दो प्रकार के होते हैं—एक कर्नुप्रधान और दूसरा कर्मप्रधान ॥

- १-जिसमें कर्ता प्रधान होता है उस वाक्य को कर्तृप्रधान कहते हैं, इस प्रकार के वाक्य में यद्यपि आवश्यकता के अनुसार सब ही कारक आ सकते हैं परन्तु इस में कर्ता और क्रिया का होना बहुत जरूरी है और यदि क्रिया सकर्मक हो तो उस के कर्म को भी अवश्य रखना चाहिये॥
- २-वाक्य में पदोंकी योजना का फम यह है कि--वाक्य के आदि में कर्त्ता अन्त में क्रिया और रोष कारकों की आवज्यकता हो तो उन को बीच में रखना चाहिये॥
- 3-पदों की योजना में इस बात का विचार रहना चाहिये कि—सब पद ऐसे शुद्ध और यथास्थान पर, रखना चाहिये कि उन से अर्थ का सम्बन्ध ठीक प्रतीत हो, क्योंकि पद असम्बद्ध होने से वाक्य का अर्थ ठीक न होगा और वह वाक्य अशुद्ध समझा जायगा॥
- ४-गुद्ध वाक्य का उदाहरण यह है कि-राजाने बाण से हरिण को मारा, इस कर्तृप्रधान वाक्य में राजा कर्ता, बाण करण, हरिण कर्म और मारा, यह सामान्य भूतकी किया है. इस वाक्य में सब पद ग्रुद्ध हैं और उन की योजना मी ठीक है, क्योंकि एक पद का दूसरे पद के साथ अन्वय है, इस लिये सम्पूर्ण वाक्य का 'राजा के बाण से हरिण का मारा जाना' यह अर्थ हुआ ॥
- ५-न्याकरण के अनुसार पदयोजना ठीक होने पर भी यदि पद असम्बद्ध हों तो वाक्य अशुद्ध माना जाता है, जैसे—विनया वसूले से कपड़े को सीता है, इस वाक्य में यद्यपि सब पद कारकसिहत शुद्ध हैं तथा उनकी योजना भी यथास्थान है परन्तु पद असम्बद्ध है अर्थात् एक पद का अर्थ दूसरे पद के साथ अर्थ के द्वारा मेल नहीं रखता है, इस कारण वाक्य का कुछ भी अर्थ नहीं निकलता है, इसलिये ऐसे वाक्यों को भी अशुद्ध कहते हैं।
- ६-जैसे कर्तृप्रधान वाक्य में कर्ता का होना आवश्यक है वैसे ही कर्मप्रधान वाक्य में कर्म का होना भी आवश्यक है, इस में कर्ता की विशेष आकांक्षा नहीं रहती है, इस कर्मप्रधान वाक्य में भी शेष कारक कर्म और किया के बीच में यथास्थल रक्खे जाते हैं॥
- ७-कर्मप्रधान वाक्य में यदि कर्ता के रखने की इच्छा हो तो करण कारक के चिन्ह 'से' के साथ लाना चाहिये, जैसे--लड़के से फल खाया गया, गुरु से शिष्य पढ़ाया जाता है, इत्यादि॥

- ८-वानय में जिस विशेष्यका जो विशेषण हो उस विशेषण को उसी विशेष्य से पहिन्ने लाना चाहिये, ऐसी रचना से वाक्य का अर्थ शीघ्र ही जान लिया जाता है, जैसे—निर्देयी सिंह ने अपनी पैनी दाड़ों से इस दीन हरिण को चाव्डाला, इस वाक्य में सब विशेषण यथास्थान पर हैं, इस लिये वाक्यार्थ शीध ही जान लिया जाता है ॥
- 3-यदि विशेषण अपने विशेष्य के पूर्व न रक्खे जांय तो दूरान्वय के कारण अर्थ समझने में कठिनता पड़ती है, जैसे—बड़े बैठा हुआ एक लड़का छोटा घोड़े पर चला जाता है। इस वाक्य का अर्थ बिना सोचे नहीं जाना जाता, परन्तु इसा वाक्य में यदि अपने २ विशेष्य के साथ विशेषण को मिला दें—तो शीब ही अर्थ समझ में आ जायगा, जैसे एक छोटा लड़का बड़े घोड़े पर बैठा चला जाता है, यद्यपि ऐसे वाक्य अशुद्ध नहीं माने जाते हैं, किन्तु हिष्ट माने जात हैं।
- ्र०-ज्य वाक्य में कर्ता और किया दो ही हों तो कर्ता को उद्देश और किया को विधेय कहते हैं ॥
- ा-िंस के विषय में कुछ कहा जावे उसे उद्देश्य कहते हैं और जो कहा जावे जसे विधेय कहते हैं, जैसे-वेल चलता है, यहां वेल उद्देश्य और चलता है यहां गिधेय है ॥
- ५२-२ हेइय को विशेषण के द्वारा और विधेय को क्रियाविशेषण के द्वारा बढ़ा र कते हैं, जैसे अच्छा लड़का शीघ्र पढ़ता है ॥
- ाइ-यदि कर्ता को कह कर उसका विशेषण क्रिया के पूर्व रहे तो कर्ता को उद्देश और विशेषणसहित क्रिया को विधेय कहेंगे, जैसे-कपड़ा मैला है, यहां कपड़ा उद्देश्य और मैला है विधेय है॥
- 98-यदि एक किया के दो कर्ता हों और वे एक दूसरे के विशेष्य विशेषण न हो नकें तो पहिला कर्ता उद्देश और दूसरा कर्ता कियासहित विधेय माना ाता है, जैसे—यह मनुष्य पशु है, यहां 'यह मनुष्य' उद्देश और 'पशु हैं' विधेय जानो ॥
- अप-जो शब्द कर्ता से सम्बन्ध रखता हो उसे कर्ता के निकट और जो किया से अम्बन्ध रखता हो उसे किया के निकट रखना चाहिये, जैसे-मेरा टट्टू जंगळ में अच्छीतरह फिरता है, इत्यादि॥
- ९६-विशेषण संज्ञा के पूर्व और कियाविशेषण किया के पूर्व रहता है, जैसे-अच्छा छड़का शीघ्र पढ़ता है ॥
- ५७-प्र्वकालिका किया उसी किया के निकट रखनी चाहिये जिससे वाक्य पूर्ण हो,
   ंत्रसे-लड्का रोटी खाकर जीता है ॥
- १८-पाक्य में प्रश्नवाचक सर्वनाम उसी जगह रखना चाहिये जहां मुख्यतापूर्वक प्रश्न हो, जैसे-यह कौन मनुष्य है जिसने मेरा भला किया ॥

- १९-यदि एक ही किया के जुदे २ छिंग के अनेक कर्ता हों तो किया बहुवचन हो जाती है, तथा उस का छिंग अन्तिम कर्ता के छिंग के अनुसार रहेगा, जैसे-बकरियां, घोड़े और बिछी जाती हैं ॥
- २०-यदि एक ही किया के अनेक कर्ता लिंग और वचन में एक से न हों परन्तु उन के समुदाय से एकवचन समझा जाय तो किया भी एकवचनान्त होगी, और यदि बहुवचन समझा जाय तो किया भी बहुवचनान्त होगी, जैसे-मेरा धन माल और रुपये पैसे आज मिलेंगे। मेरे घोड़े बैल ऊंट और बिल्ली खो गई॥
- २१-आदर के लिये किया में बहुवचन होता है, चाहें आदरस्चक शब्द कर्ता के साथ हो वा न हो, जैसे—राजाजी आये हैं, पिताजी गये हैं, आप वहां जावेंगे, इस्पादि ॥
- २२-यदि एक किया के बहुत कर्म हों और उन के बीच में विभाजक शब्द रहे तो किया एकवचनान्त रहेगी, जैसे-- मेरा भाई न रोटी, न दाल, न भात, खावेगा॥
- २३-यदि एक किया के उत्तम, मध्यम और अन्य पुरुष कर्ता हों तो किया उत्तम पुरुष के अनुसार और यदि मध्यम, तथा अन्य पुरुष हों तो मध्यम पुरुष के अनुसार होगी, जैसे—तुम, वह और में चलूंगा। तुम और वह जाओगे॥
- २४-वाक्य में कभी २ विशेषण भी क्रियाविशेषण हो कर आता है, जिसे--घोड़ा अच्छा दौड़ता है, इत्यादि ॥
- २५-वाक्य में कभी २ कर्ता, कर्म तथा किया गुप्त भी रहते है, जैसे-खेलता है, दे दिया, घर का बाग ॥
- २६-सामान्यभूत, पूर्णभूत, आसम्भभूत और सन्दिग्धभूत, इन चार कालों में सकर्मक किया के आगे 'ने' चिन्ह रहता है, परन्तु अपूर्णभूत और हेतुहेतु-मद्भूत में नहीं रहता है, जैसे—में ने दिया, उस ने खाया था, लड़के ने लिया है, भाई ने दिया होगा, माता खाती थी, इत्यादि ॥
- २७-बकना, बोलना, भूलना, जनना, जाना, ले जाना, खा जाना, इन सात क्रियाओं के किसी भी काल में कर्ता के आगे 'ने' नहीं आता है॥
- २८-जहां उद्देश्य विरुद्ध हो वहां वाक्य असंभव समझना चाहिये, जैसे-अाग से सींचते हैं, पानी से जलाते हैं, इत्यादि ॥

यह प्रथमाध्याय का वाक्यविचार नामक पांचवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥ इति श्रीजैन श्वेताम्बर धर्मोपदेशक, यतिप्राणाचार्य, विवेकलब्धिशिष्य,

शीलसौभाग्य-निर्मितः=जैनसम्प्रदायशिक्षायाः

प्रथमोऽध्यायः ॥

# द्वितीय अध्याय।



# प्रथम प्रकरण।

### चाणक्यनीतिसारदोहाविल ।



#### मङ्गलाचरण।

श्रीगुरुदेव प्रताप से, होत मनोरथ सिद्धि । धन ते ज्यों तरु वेल दल, फूल फलन की बृद्धि ॥ १ ॥ बालबोध के कारणे, नीति करूं परकास । दोहा छन्द बनाय के, सुगम करूं में जास ॥ २ ॥

भाचार्थ—विद्या को बतलाकर—इसभव और परभव में सुखी करनेवाले जीपरम गुरु महाराज के प्रताप से मनुष्य को मनीवाब्छित सिद्धि प्राप्त होती है, जैसे मेच के बरसने से बृक्ष, बेल, दल, फल और फूल आदि की वृद्धि होती है ॥ १ ॥ बुद्धिमानों ने संस्कृत में जिस नीतिशास्त्र को प्रकाशित किया है, उसी को में वालकों को बोध होने के लीये दोहा छन्द में बनाकर सुगम रीति से प्रकाशित करता हूँ ॥ २ ॥

शास्त्र पठन से होत है, कीरति इस जग मान । सुखी होत परलोक में, शास्त्र गुरूगम जान ॥ ३॥

शास्त्र के पढ़ने से इस लोक में कीर्ति होती है और जिस का इस लोक में यश है वह परलोक में भी सुखी होता है, इस लिये शास्त्र गुरु के द्वारा अवस्य पढ़ना चाहिये ॥ ३ ॥

> इल्म पढ़न उद्यम करो, वृद्ध काय पर्यन्त । इल्म पढ़े पहुँचैं जहां, निहं पहुँचैं धनवन्त ॥ ४ ॥

बुढ़ापा आ जावे तब भी विद्या पढ़ने का उद्यम करते ही रहना चाहिये, देखों! जिस जगह धनवान् नहीं जा सकता उस जगह विद्यावान् पहुँच सकता है ॥ ४ ॥

सत्य शास्त्र के श्रवण से, चीन्हैं धर्म सुजान।
कुमित दूर व्हें ज्ञान हो, मुक्ति ज्ञान से मान।। ५।।
के कै॰ सं॰

सचे शास्त्र के सुनने से बुद्धिमान् जन धर्म को अच्छी तरह पहिचानते हैं, शास्त्र के श्रवण से खराब बुद्धि दूर होकर ज्ञान होता है और ज्ञान से मुक्ति अर्थात् अक्षय सुख मिलता है ॥ ५ ॥

> निहं होवै जिस शास्त्र से, धर्म प्रीति वैराग । निकमा श्रम तहँ क्यों करो, वृथा लवै ज्यों काग ॥ ६ ॥

जिस शास्त्र के सुनने से न तो वैराग्य हो और न धर्म में ही प्रीति हो, ऐसे शास्त्र में व्यर्थ परिश्रम नहीं करना चाहिये, क्योंकि उस का पढ़ना काकभाषा के समान है॥ ६॥

> पैसा दे मैथुन करें, भोजन पर आधीन । खण्ड खण्ड पण्डित पनो, जान विडम्बन तीन ॥ ७॥

द्रव्य खर्च कर मैथुन करना, पराये वश होकर भोजन करना और अधूरे २ शास्त्र सीखना, इन तीन बातों से मनुष्य की विडम्बना (फजीहत) होती है ॥ ७ ॥

> चरण एक वा अर्द्ध पद, नित्य सुभाषित सीख । मृरख हू पण्डित हुवै, निदयन सागर दीख ॥ ८ ॥

एक पाद अथवा आधा पद भी प्रतिदिन सुभाषित का सीखने से मूर्ख भी पण्डित हो सकता है, जैसे देखो ! बहुत सी निदयों के इकट्टे होने पर सागर भर जाता है ॥ ८ ॥

> महा वृक्ष को सेविये, फल छाया जुत जोय । दैव कोप करि फल हरे, रुकै न छाया कोय ॥ ९ ॥

बड़े वृक्ष का सेवन करना चाहिये जो कि फल और छाया से युक्त हो, यदि देव के कोप से फल न मिले तो भी छाया को कौन रोक सकता है ॥ ९ ॥

> गुरु छाया अरु तात की, बड़े श्रात की छांह। राजमान छाया गहिर, दुर्रुभ है जहँ ताँह।। १०।।

गुरु की छाया, बाप की छाया, बड़े भाई की छाया और राजा से आदर निल-नेरूप छाया (ये छाया मिलने से जगत् में सब प्रकार से मनुष्य खुश रहता है परन्तु) ये छाया हर जगह मिलनी कठिन हैं॥ १०॥

> नदी तीर जो तरु लग्यो, विन अंकुश जो नारि । राजा मन्त्रीहीन जो, तिहुँ विनसे निरधारि ॥ ११ ॥

नदी के किनारे पर लगा हुआ वृक्ष, विना अंकुश की स्त्री, और मन्नीहीन राजा, ये तीनों प्रायः नष्ट हो जाते हैं ॥ ११ ॥ अतिहिं दान तें विल वैध्यो, दुर्योधन अति गर्व । अति छवि सीता हरण भो, अति तिजये थल सर्व ॥ १२ ॥

बहुत दान के कारण बिल्राजा (विष्णुकुमार मुनि के हाथ से ) बांधा गया, बहुत अहंकार के करने से दुर्योधन का नाश हुआ और बहुत छिब के कारण सीतः हरी गई, इस लिये अति को सब जगह छोड़ना चाहिये॥ १२॥

> क्षमा खड़ जिन कर गहाँ, कहा करें खल कोय। विन ईंधन महि अग्नि परि, आपहि शीतल होय॥ १३

क्षमार पी तलवार जिस के हाथ में है उस का कोई दुष्ट क्या कर सकता है, जैसे ईंधनरहित पृथिवी पर पड़ी हुई अग्नि आप ही बुझ जाती है ॥ १३ ॥

> धर्मी राजा जो हुवै, अथवा पापी जार ॥ यजा होत तिहि देश की, राजा के अनुसार ॥ १४ ॥

राजा बर्मात्मा हो तो उस की प्रजा भी धर्म की रीति पर चलती है, राजा अधर्मी अथवा जार हो तो उस की प्रजा भी वैसी ही हो जाती है. तात्पर्य यह कि-जैसः राजा होता है उस देश की प्रजा भी वैसी हो जाती है ॥ १४ ॥

युद्धिगम्य सब शास्त्र हैं नाहीँ पात्रै निरवुद्धि ॥ नेत्रवन्त दीपक लखे, नेत्रहीन नहिं सुद्धि ॥ १५ ॥

आपनो बुद्धि ही शास्त्र पड़कर भी ज्ञान का प्रकाश करती है, किन्तु बुद्धिहीन को शास्त्र भी कुछ लाभ नहीं पहुंचा सकता है, जैसे—दीपक नेत्रवाले के लिये चांदना करता है परन्तु अन्धे को कुछ भी लाभ नहीं पहुंचाता है ॥ १५॥

पिण्डत पर उपदेश में, जग में होत अनेक ॥

चलै आप सतमार्ग में, सो लाखन में एक ॥ १६ ॥

दूसने को उपदेश देने में पण्डित ( चतुर ) संसार में अनेक देखे जाते हैं. परन्तु आप अच्छे मार्ग में चलनेवाला लाखों में एक देखा जाता है ॥ १६॥

> नहीं देव पाषाण में, दारु मृत्तिका माँहि ॥ देव भाव मांहीं बसे, भाव मूल सब माँहि ॥ १७ ॥

न तो पत्थर में देव है, न लकड़ी और मिट्टी में देव है, किन्तु देव केवल अपने भाव में है ( अर्थात् जिस देव पर अपना भाव होगा वैसा ही फल वह देव अपनी मक्ति के अनुसार दे सकेगा ) इसलिये सब में भाव ही मूल ( कारण ) समझनः चाहिये ॥ १७॥

१—ःस की कथा त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्रादि प्रन्थों में लिखी है।। २—इसी िलये 'वथा राजा तथा प्रजा" यह लोकोक्ति भी संसारमें प्रसिद्ध है।।

क्षमा तुल्य कोइ तप नहीं, सुख सन्तोष समान ।।
नाहैं तृष्णा सम व्याधि हू, धर्म दया सम आन ।। १८ ।।
क्षमा के बराबर कोई तप नहीं, सन्तोष के बराबर कोई सुख नहीं, तृष्णा के
समान कोई रोग नहीं और देवा के समान कोई धर्म नहीं है ॥ १८ ॥

तृष्णा वैतरणी नदी, यम है क्रोध जु दोष ॥ कामधेनु विद्या सही, नन्दन वन सन्तोष ॥ १९ ॥

तृष्णा वैतरणी नदी के समान है (अर्थात् इस की थाह नहीं मिलती है), को-धरूपी दोप यमराज के सदश है, विद्या कामधेनु के समान है (अर्थात् सब प्रका-रके वांछित फल देने वाली है) और सन्तोष नन्दन वन के समान है (अर्थात् सुख और विश्राम का बाग है)॥ १९॥

गुण पूछहु तजि रूप को, कुल तजि पूँछहु शील ॥ विद्या तजि सिधि पूँछिये, भोग पूँछ धन ढील ॥ २०॥

रूप को छोड़कर विद्या को पूंछो, कुल को छोड़कर शील को पूंछो, विद्या को छोड़कर सिद्धि को पूंछो तथा धन को छोड़कर भोग को पूंछो, (अर्थात् यिद् गुणवान् है तो रूप हो तो क्या, अच्छा शीलवान् अर्थात् आचारवान् पुरुष हे तो उस की जाति से क्या प्रयोजन है अर्थात् जाति उत्तम हो तो क्या और उत्तम न हो तो क्या, जो प्रत्यक्ष सिद्धि दिखलाता है तो उस की विद्या का क्या पूछना और सदा भोग करता है, अर्थात् खाता खरचता है तो फिर उस के पास धन का क्या पूछना)। २०॥

गुण आभूषण रूप को, कुल को शील सँयोग ॥ विद्या भूषण सिद्धि है, धन को भूषण भोग ॥ २१॥

रूप का भूषण (गहना) गुण है, जाति का भूषण शील (अच्छा चाल चलन) है, विद्या का भूषण सिद्धि है और धन का भूषण भोग है (तात्पर्य यह है कि गुण के विना रूप किसी काम का नहीं, सिद्धि के विना विद्या कुछ काम की नहीं और भोग के विना धन किसी काम का नहीं है )॥ २३॥

> भूमि पड़्यो जल होत शुचि, पतित्रत से शुचि नार ॥ प्रजापाल राजा शुची, विप्र सँतोष सुधार ॥ २२ ॥

पृथिवी पर पड़ा हुआ जल पवित्र है, पतिव्रता अर्थात् शीलवती स्त्री पवित्र है, प्रजा की पालना करनेवाला राजा पवित्र है, तथा सन्तोष रखनेवाला बाह्मण पवित्र है ॥ २२ ॥

<sup>,</sup> १—दया का लक्षण ९१ वें दोहे की व्याख्या में देखो ॥

विन लिम्पी वसुधा सकल, ग्रुची होत मन मान ॥ जहँ लिम्पी तहँ फेर हू, लिम्पे वह ग्रुचि थान ॥ २३ ॥ विना लिपी हुई पृथिवी पवित्र होती है, जहां लिपी हुई हो वहां फिर लीपने से वह स्थान पीवेत्र होता है॥ २३॥

> कृषि देखो पहिले प्रहर, दूजे घर सम्भाल ॥ धन देखो तीजे प्रहर, नित प्रति पुत्र निहाल ॥ २४ ॥

पहिले प्रहर में अर्थात् प्रातःकाल खेती का काम देखना चाहिये, दूसरे प्रहर में अर्थात् दोपहर को वर का काम देखना चाहिये, तीसरे प्रहर में धन (माल) का काम देखना चाहिये और पुत्र तथा पुत्री को प्रतिसमय देखते रहना चाहियं, तात्पर्य यह है कि, यदि घर का स्वामी इन सबको नहीं देखेगा तो ये सब अवस्य विगड़ जांयगे॥ २४॥

कहा करे मतिवन्त अरु, शूर वीर कवि राज ॥ दैव जु छल देखत रहे, करे विफल सब काज ॥ २५ ॥

बुद्धिमान्-झूर वीर और बड़ा कवि (शास्त्र पढ़ा हुआ पण्डित )भी क्या कर सकत: है-यदि देव (कर्म की गति )ही छल करके सब काम को निष्फल कर रहा हो ॥ २५ ॥

> सव उपकार करो सही, द्यो धन दान जु कोय ॥ लाड़ लड़ाओ बहुत ही, निहँ वश भाणज होय ॥ २६ ॥

बहुत उपकार भी किया जाय और सब प्रकार का धन माल भी दिया जाय तथा प्रीति से लाड़ भी किया जाय तो भी भानजा (बहिन का पुत्र) वश में नहीं होता (अपनी आज्ञा में नहीं चलता) है ॥ २६ ॥

> भगिनीसुत अधिकार में, कबहुँ न दीजे काम ॥ कछु दिन बीते बाद ही, होय वहा रिपु वाम ॥ २७ ॥

समझदार मनुष्य को चाहिये कि अपनी बहिन के पुत्र के अधिकार में कभी घर का काम न सौंपे, क्योंकि कुछ दिन बीतने पर वह समय पाकर महाशत्रु तथा उलटा (विरुद्ध ) हो जाता है ॥ २७ ॥

२─दस का तारपर्य यह है कि वैसे तो बिना लिपी हुई सब पृथिनी सर्वदा पवित्र हि मानी जाती है, क्यों कि पृथिनी और जल आदि पदार्थ स्वभाव से ही शुद्ध माने गये हैं, परन्तु जिस स्थान में लीप पात कर कोई कार्यविशेष किया गया है अतः वह स्थान उस कार्यविशेष के संसर्ग से अशुद्ध होने ले कारण फिर लीपने से शुद्ध माना जाता है ॥ २─तास्पर्य यह है कि कर्म की गति के उलटे होने से कोई भी कार्य सिद्ध नहीं होता है।

जिस नर को कुल शील अरु, विद्या जानी नाँहि ।।
निह करिये विश्वास तिहिं, चतुर पुरुष मन माँहि ॥ २८ ॥
जिस मनुष्य का शील, कुल और विद्या न माल्द्रम हो, उस का चतुर पुरुषों
को विश्वास नहीं करना चाहिये ॥ २८ ॥

त्रीति कहा मञ्जार सों, कह राजा सों त्रीति ॥ गणिका सों पुनि त्रीति कह, कह जाचक की त्रीति ॥ २९॥

मार्जार (बिल्ली) के संग प्रीति क्या है (ब्यर्थ है), राजा के साथ भी प्रीति क्या है (यह भी व्यर्थ है, क्योंकि राजा लोग पिशुनों अर्थात् चुगलकोरों के कहने से आगा पीछा न विचार कर थोड़ी सी बात पर ही शीघ्र ही आंख बदल लेते हैं), वेश्या से भी क्या प्रीति है (यह भी व्यर्थ है, क्योंकि वह तो केवल द्रव्य से प्रीति रखती है, उस का जो कुछ हाव भाव और प्रेम है सो केवल रूपचन्द के लिये हैं) और याचक (भीख मागने वाले) से भी क्या प्रीति है (यह भी व्यर्थ रूपही है, क्योंकि इस से भी कुछ प्रयोजन की निद्धि नहीं हो सकती है किन्तु लघुता ही होती है)॥ २९॥

नर चित कों दुख देत हैं, कुच नारी के दोय ॥ होत दुखी वह पड़न तें, इस विधि सब कों जोय ॥ ३० ॥

देखों! खियों के दोनों कुच पुरुषों के चित्त को दुःख देते हैं, आखिरकार वे भाग भी दुःख पाकर नीचे को गिरते हैं, इसी प्रकार सब को जानना चाहिये, अर्थात् जो कोई मनुष्य किसी को दुःख देगा अन्त में वह आप भी सुख कभी नहीं पावेगा ॥ ३० ॥

> सिंघरूप राजा हुवै, मन्त्री बाघ समान ॥ चाकर गीध समान तब, प्रजा होय क्षय मान ॥ ३१॥

राजा सिंह के समान हो अर्थात् प्रजा के सब धन माल को लूटने का ही खयाल रक्खे, मन्नी बाधके समान हो अर्थात् रिश्वत खाकर झूंटे अभियोग को सचा कर देवे अथवा वादी और प्रतिवादी ( मुद्दे और मुदायला ) दोनों से घूप खा जावे और चाकर लोग गीध के समान हों अर्थात् प्रजा को ठगने वाले हों तो उस राजा की प्रजा अवस्य नाश को प्राप्त हो जाती है ॥ ३१॥

उपज्यो धन अन्याय करि, दर्शाहँ बरस ठहराय ॥ सबिह सोलवें वर्ष लौं, मूल सहित विनसाय ॥ ३२ ॥

१-छोटा नाहर ॥

अन्याय से कमाया हुआ धन केवल दश वर्ष तक रहता है, और सोलहवें वर्ष तक वह सब धन मूलसहित नष्ट हो जाता है ॥ ३२ ॥

> विद्या में व्हें कुशल नर, पावें कला सुजान ॥ द्रव्य सुभापित को हुँ पुनि, संग्रह करि पहिचान ॥ ३३ ॥

विद्या में कुशल होकर सुजान पुरुप अनेक कलाओं को पा सकता है अर्थात् विद्या गीखा हुआ मनुष्य यदि सब प्रकारका गुण सीखना चाहे तो उस को वह गुण शीघ्र ही प्राप्त हो सकता है, फिर-विद्या पढ़े हुये मनुष्य को चतुराई प्राप्त करनी हो तो—सुभापित बन्ध (जो कि अनेक शास्त्रों में से निकाल कर वृद्धिमान् श्रेष्ठ कवियों ने बनाये हैं, जैसे—चाणक्यनीति, भर्नृहरिशतक और सुभाष्तिरस्त्रभाण्डागार आदि) सीखने चाहियें, क्योंकि जो मनुष्य सुभाषितमय इच्य या संग्रह नहीं करता है वह सभा के बीच में अपनी वाणी की विशेषता ( खूर्ब ) को कभी नहीं दिखला सकता है ॥ ३३॥

शूर वीर पण्डित पुरुष, रूपवती जो नार ॥ ये तीन हुँ जहँ जात हैं, आदर पावें सार ॥ ३४ ॥

श्रूर वीर पुरुष, पण्डित पुरुष और रूपवती छी, ये नीनों जहां जाते हैं, वहीं सम्मान (आदर) पाते हैं ॥ ३४ ॥

नृप अरु पण्डित जो पुरुष, कबहुँ न होत समान ॥ राजा निज थल मानिये, पण्डित पूज्य जहान ॥ ३५॥

राजा और पण्डित, ये दोनों कभी तुल्य नहीं हो सकते हैं (अर्थान पण्डित की वगवरी राजा नहीं कर सकता है), क्योंकि राजा तो अपने ही देश में माना जाता है और पण्डित सब जगत् में मान पाता है ॥ ३५॥

रूपवन्त जो मूर्ख नर, जाय सभा के बीच ॥ मोन गहे शोभा रहे, जैसे नारी नीच ॥ ३६ ॥

वि यारहित रूपवान् पुरुप को चाहिये कि – किसी सभा (दर्बार) में जाकर मुंह हे अक्षर न निकाले (कुछ भी न बोले), क्योंकि मौन रहने से उस की क्योभा बनी रहेगी, जैसे दुष्टा स्त्री को यदि उस का पित वाहर न निकलने देवे तो वर की शोभा (आबरू) बनी रहती है ॥ ३६॥

कहा भयो जु विशाल कुल, जो विद्या करि हीन ॥ सुर नर पूजहिँ ताहि जो, मेथावी अकुलीन ॥ ३७॥

जो मनुष्य विद्याहीन है, उस को उत्तम जाति में जन्म होने से भी क्या सिद्धि मिल सकती है, क्योंकि देखो ! नीच जातिवाला भी यदि विद्या पढ़ा है तो उन की मनुष्य और देवता भी पूजा करते हैं ॥ ३७ ॥

१--इस बात को वर्तमान में प्रत्यक्ष ही देख रहे हैं॥

#### विद्यावन्त सपूत बरु, पुत्र एक ही होत ।। कुल भासत नर श्रेष्ठ सें, ज्यों शशि निशा उदोत ॥ ३८ ॥

चाहें एक भी लड़का विद्यावान् और सपूत हो तो वह कुल में उजाला कर देता है, जैसे अकेले चन्द्रमा से राग्नि में उजाला होता है, अर्थात् शोक और सन्ताप के करनेवाले बहुत से लड़कों के भी उत्पन्न होने से क्या है, किन्तु कुटुम्ब का पालनेवाला एक ही पुत्र उत्पन्न हो तो उसे अच्छा समझना चाहिये, देखो ! सिंहनी एक ही पुत्र के होने पर निडर होकर सोती है और गधी दश पुत्रों के होने पर भी बोझे ही को लादे हुए फिरती है ॥ ३८॥

शुभ तरुवर ज्यों एक ही, फूल्यो फल्यो सुवास ॥ सब वन आमोदित करे, त्यों सपूत गुणरास ॥ ३९ ॥

जिस प्रकार फूला फला तथा सुगन्धित एक ही वृक्ष सब वन को सुगन्धित कर देता है, इसी प्रकार गुणों से युक्त-एक भी सप्त छड़का पैदा होकर कुल की शोभा को बढ़ा देता है ॥ ३९ ॥

> निर्गुणि शत सें हूँ अधिक, एक पुत्र गुणवान ॥ एक चन्द्र तम को हरे, तारा निहँ शतमान ॥ ४० ॥

निर्गुणी छड़के यदि सौ भी हों तथापि वे किसी काम के नहीं हैं, किन्तु गुण-वान् पुत्र यदि एक भी हो तो अच्छा है, जैसे-देखो ! एक चन्द्रमा उदित होकर अन्धकार को दूर कर देता है, किन्तु सैकड़ों तारों के होने पर भी अंधेरा नहीं मिटता है, तार्ल्य यह है कि—गुणी पुत्र को चन्द्रमा के समान कुछ में उद्योत करनेवाला जानो और निर्गुणी पुत्रों को तारों के समान समझो अर्थात् सौ भी निर्गुणी पुत्र अपने कुछ में उद्योत नहीं कर सकते हैं ॥ ४०॥

> सुख चाहो विद्या तजो, विद्यार्थी सुख त्याग ॥ सुख चाहे विद्या कहाँ, कहँ विद्या सुख राग ॥ ४१ ॥

यदि सुख भोगना चाहे तो विद्या को छोड़ देना चाहिये, और विद्या सीखना चाहे तो सुख को छोड़ देना चाहिये, क्योंकि सुख चाहनेवाले को विद्या नहीं मिलंती है ॥ ४१ ॥

> निहँ नीचो पाताल तल, ऊँचो मेरु लिगार ॥ व्यापारी उद्यम करै, गहिरो दिध निहँ धार ॥ ४२ ॥

१—तात्पर्य यह है कि-विद्याभ्यास के समय में यहि मनुष्य भोग विलास में लगा रहेगा तो उस को विद्या की प्राप्ति कदापि नहीं होगी, इस लिये विद्यार्थी सुख को और सुखार्थी विद्या को छोड़ दंवे॥

उद्यमी ( मेहनती ) पुरुष के लिये मेरु पहाड़ कुछ उंचा नहीं है और पाताल भी कुछ नीचा नहीं है, तथा समुद्र भी कुछ गहरा नहीं है, तात्पर्य यह है कि-उद्यम से सब काम सिद्ध हो सकते हैं ॥ ४२ ॥

एकहि अक्षर शिष्य कों, जो गुरु देत बताय ॥

धरती पर वह द्रच्य नाहें, जिहिं दे ऋण उतराय ॥ ४३ ॥

गुर क्रपा करके चाहें एक ही अक्षर शिष्य को सिखलावे, तो भी उस के उप-कार का बदला उतारने के लिये कोई धन संसार में नहीं है, अर्थात् गुरू के उप-कार के बदले में शिष्य किसी भी वस्तु को देकर उन्हण नहीं हो सकता है॥ ४३॥

> पुस्तक पर आप हि पढ्यो, गुरु समीप नहिँ जाय ॥ सभा न शोभे जार सें, ज्यों तिय गर्भ धराय ॥ ४४ ॥

जिस पुरुष ने गुरु के पास जाकर विद्या का अभ्यास नहीं किया, किन्तु अपनी ही बुद्धि से पुस्तक पर आप ही अभ्यास किया है, वह पुरुष सभा में शोभा को नहीं पा सकता है, जैसे-जार पुरुष से उत्पन्न हुआ ठड़का शोभा को नहीं पाता है, क्योंकि जार से गर्भ धारण की हुई स्त्री तथा उसका ठड़का अपनी जातिवालों की सभा में शोभा नहीं पाते हैं, क्योंकि-लजा के कारण बाप का नाम नहीं बतला सकते हैं ॥ ४४ ॥

कुलहीन हु धनवन्त जो, धनसें वह सुकुलीन ॥

शशि समान हू उच्च कुल, निरधन सब से हीन ॥ ४५ ॥

नीव जातिवाला पुरुष भी यदि धनवान् हो तो धन के कारण वह कुलीन
कहलाता है, और चन्द्रमा के समान निर्मल कुल अर्थात् उंचे कुलवाला भी
पुरुष यन से रहित होने से सब से हीन गिना जाता है ॥ ४५ ॥

वय करि तप करि वृद्ध है, शास्त्रवृद्ध सुविचार ॥

वे सब ही धनवृद्ध के, किङ्कर ज्यों लखि द्वार ॥ ४६ ॥

इस संसार में कोई अवस्था में बड़े हैं, कोई तप में बड़े हैं और कोई बहु-श्रुति अर्थात् अनेक शास्त्रों के ज्ञान से बड़े हैं, परन्तु इस रुपये की महिमा को देखो कि-वे तीनों ही धनवान् के द्वार पर नौकर के समान खड़े रहते हैं ॥ ४६ ॥

वन में सुख सें हरिण जिमि, तृण भोजन भल जान ॥
देह हमें यह दीन वच, भाषण नहिं मन आन ॥ ४७॥

जंगल में जाकर हिरण के समान सुखपूर्वक घास खाना अच्छा है, परंतु दीनता के साथ किसी सूम (कञ्जूस) से यह कहना कि "हम को देओ" अच्छा नहीं है॥ ४०॥

१-इस बात को वर्तमान में पाठकगण आंखों से देख ही रहे होंगे॥

कोई विद्यापात्र हैं, कोई धन के धाम ॥ कोई दोनों रहित हैं, कोइ उभयविश्राम ॥ ४८ ॥

देखो ! इस संसार में कोई तो विद्या के पात्र हैं, कोई धन के पात्र हैं, कोई विद्या और धन दोनों के पात्र हैं और कोई मनुष्य ऐसे भी हैं जो न विद्या और न धन के पात्र हैं ॥ ४८॥

पांच होत् ये गर्भ में, सब के विद्या वित्त ॥

आयु कर्म अरु मरण विधि, निश्चय जानो मित्त ॥ ४९ ॥

हे मित्र ! इस बात को निश्चय कर जान लो कि — पूर्वकृत कर्म के योग से जीवधारी के लिये — विद्या, धन, आयु, कर्म और मरण, ये पांच बीतें गर्भ ही में रच दी जाती हैं ॥ ४९ ॥

चित्रगुप्त की भाल में, लिखी जु अक्षर माल ॥ बहु श्रम सें हू नहिँ मिटे, पण्डित बरु भूपाल ॥ ५० ॥

जो कर्म के अक्षर लखाट में लिखे हैं उसी को चित्रगुप्त कहते हैं (अर्थात् छिपा हुआ लेख) और इसी को लौकिक शास्त्रवाले विधाता के लिखे हुए अक्षर भी कहते हैं, तथा जैनधर्मवाले पूर्वकृत कर्म के स्वाभाविक नियम के अनुसार अक्षर मानते हैं, साल्पर्य इस का यही है कि-जो पूर्वकृत कर्म की छाप मनुष्य के ललाट पर लगी हुई है उस को लोग नहीं जान सकते हैं और न उस लेख को कोई मिटा सकता है, चाहें पण्डित और राजा कोई भी कितना ही यस क्यों न करे। ५०॥

वन रण वैरी अग्नि जल, पर्वत शिर अरु शून्य ॥ सप्त प्रमत्त अरु विषम थल, रक्षक पूरव पुन्य ॥ ५१ ॥

जंगल में, लड़ाई में, दुश्मनों के सामने, अग्नि लगने पर, जल में, पर्वत पर, जून स्थान में, निद्रा में, प्रमाद की अवस्था में और विषम स्थान में, इतने स्थानों में मनुष्य का किया हुआ पूर्व जन्म का अच्छा कर्म ही रक्षा करता है ॥ ५१ ॥

मूर्ख शिष्य उपदेश करि, दारा दुष्ट बसाय ॥ वैरी को विश्वास करि, पण्डित हू दुख पाय ॥ ५२ ॥

१—इहीं बातों को लोक में विधाता का छठी का लेख कहते हैं, क्योंकि दैव और विधाता ये दोनों कर्म ही के नाम हैं।। २ तात्पर्य यह है कि-इस संसार में मनुष्य की हानि ओर लाम का हेनु केवल पूर्व जन्म का किया हुआ कर्म ही होता है, यही मनुष्य को विपत्ति में डालता है ओर यही मनुष्य को विपत्ति सो सार निकालता है, इस लिये उस कर्म के प्रभाव से जो सुख या दुःख अपने को प्राप्त होनेवाला है, उस को देवता और दानव आदि कोई भी नहीं हटा सकता है, इस लिये हे बुद्धिमान् पुरुषों! जरा भी चिन्ता मत करो, क्योंकि जो आपने भाग्य का है वह पराया कभी नहीं हो सकता है।

मूर्छ शिष्य को सिखला कर, दुष्ट स्त्री को रखकर और शत्रु का विश्वास कर पण्डित पुरुष भी दुःखी होता है ॥ ५२ ॥

> दुष्ट भारजा मित्र शठ, उत्तरदायक भृत्य ॥ सर्पसहित घर वास ये, निश्चय जानो मृत्य ॥ ५३ ॥

दुष्ट स्त्री, धृतं मित्र, उत्तर देनेवाला नौकर और जिस मकान में सर्प रहता हो वहां का निवास, ये सब बातें मृत्युस्वरूप हैं, अर्थात् इन वातों से कभी न कभी मनुष्य का मृत्यु ही होना सम्भव है ॥ ५३ ॥

> विपति हेत रिखये धनिहैं, धन तें रिखये नारि ॥ धन अरु दारा दुहुँन तें, आतम नित्य विचारि ॥ ५४ ॥

विश्वतिसमय के लिये धन की रक्षा करनी चाहिये, धन से स्त्री की रक्षा करनी चाहिरें, और धन तथा स्त्री इन दोनों से निस्य अपनी रक्षा करनी चाहिये॥ ५४॥

एकहिँ तजि कुल राखिये, कुल तजि रखिये ग्राम ॥

ग्राम त्यागि रखु देश कों, आतमहित वसु धाम ॥ ५५ ॥
एक को छोड़कर कुल की रक्षा करनी चाहिये अर्थात् एक मनुष्य के लिये
तमाम कुल को नहीं छोड़ना चाहिये किन्तु एक मनुष्य को ही छोड़ना चाहिये,
कुल वो छोड़कर ग्राम की रक्षा करनी चाहिये अर्थात् कुल के लिये तमाम ग्राम
को नहीं छोड़ना चाहिये किन्तु ग्राम की रक्षा के लिये कुल को छोड़ देना चाहिये,
ग्राम का त्याग कर देश की रक्षा करनी चाहिये अर्थात् देश की रक्षा के लिये
ग्राम को छोड़ देना चाहिये और अपनी रक्षा के लिये तमाम पृथिवी को छोड़
देना चाहिये॥ ५५॥

नहीं मान जिस देश में, ष्टत्ति न बान्धव होय ॥
नहिँ विद्या प्रापित तहाँ, विसय न सज़न कोय ॥ ५६॥
जिस देश में न तो मान हो, न जीविका हो, न भाई बन्धु हों और न विद्या की भी प्राप्ति हो, उस देश में सज़नों को कभी नहीं रहना चाहिये॥ ५६॥

> पण्डित राजा अरु नदी, वैद्यराज धनवान ॥ यांच नहीं जिस देश में, वसिये नाहिँ सुजान ॥ ५७ ॥

सन विद्याओं का जाननेवाला पण्डित, राजा, नदी (कुआ आदि जल का स्थान), रोगों को मिटानेवाला उत्तम वैद्य और धनवान्, ये पांच जिस देश में न हों उन में बुद्धिमान् पुरुष को नहीं रहना चाहिये॥ ५७॥

१- तात्पर्य यह है कि-धन के नाश का कुछ भी विचार न कर विपत्ति से पार होना चाहिये नथा का की रक्षा करना चाहिये तथा धन और स्त्री इन दोनों के भी नाश का कुछ विचार न करके अपनी रक्षा करनी चाहिये अर्थात् इन दोनों का यदि नाश होकर भी अपनी रक्षा होती होतो भी अपनी रक्षा करनी चाहिये॥

भय लजा अरु लोकगति, चतुराई दातार ॥ जिसमें निह्न ये पांच गुण, संग न कीजे यार ॥ ५८ ॥

हे मित्र! जिस मनुष्य में भय, ठजा, छैकिक व्यवहार अर्थात् चालचलन, चतुराई, और दानशीलता, ये पांच गुण न हों, उस की संगति नहीं करनी चाहिये॥ ५८॥

> काम भेज चाकर परख, बन्धु दुःख में काम ॥ मित्र परख आपद पड़े, विभव छीन लख वाम ॥ ५९ ॥

कामकाज करने के लिये भेजने पर नौकर चाकरों की परीक्षा हो जाती है, अपने पर दुःख पड़ने पर भाइयोंकी परीक्षा हो जाती है, आपत्ति आने पर मित्र की परीक्षा हो जाती है, और पास में धनन रहने पर खी की परीक्षा हो जाती है॥५९॥

> आतुरता दुख हू पड़े, शत्रु सङ्कटौ पाय ॥ राजद्वार मसान में, साथ रहै सो भाय ॥ ६० ॥

आतुरता (चित्त में घबराहट) होने पर, दुःख आने पर, शत्रु से कष्ट पाने पर, राजदर्बार का कार्य आने पर तथा इमशान (मौतसमय) में जो साथ रहता है, उसी को अपना माई समझना चाहिये॥ ६०॥

सींग नखन के पशु नदी, शस्त्र हाथ जिहि होय !! नारी जन अरु राजकुल, मत विश्वास हु कोय !! ६१ !! सींग और नखनाले पशु, नदी, हाथ में शस्त्र लिये हुए पुरुष, स्त्री तथा राजकुल, इन का विश्वास कभी नहीं करना चाहिये ॥ ६१ ॥

> लेवो अमृत विषहु तें, कश्चन अशुचिहुँ थान ॥ उत्तम विद्या नीच से, अकुल रतन तिय आन ॥ ६२ ॥

अमृत यदि विष के भीतर भी हो तो उस को छे छेना चाहिये, सोना यदि अपवित्र स्थान में भी पड़ा हो तो उसे छे छेना चाहिये, उत्तम विद्या यदि नीच जातिवाछे के पास हो तो भी उसे छे छेना चाहिये, तथा खीरूपी रैंब यदि नीच कुछ की भी हो तो भी उस का अङ्गीकार कर छेना चाहिये॥ ६२॥

तिरिया भोजन द्विगुण अरु, लाज चौगुनी मान ।।
जिद्द होत तिहि छ: गुनी, काम अष्टगुण जान ।। ६३ ॥
पुरुष की अपेक्षा की का आहार दुगुना होता है, लजा चौगुनी होती है, हठ,
छ:गुणा होता है और काम अर्थात् विषयभोग की इच्छा आठगुनी होती है ॥ ६३ ॥

१—परम दिन्य स्त्रीरूप रल चक्रवर्ता महाराज को प्राप्त होता है-क्योंकि दिन्यांगन की प्राप्ति पूर्ण तपस्या का फल माना गया है-अतः पुण्यहीन को उस की प्राप्ति नहीं हो सकतो है इस लिये यदि वह स्त्रीरूप रल अनार्य म्लेछ जाति का भी हो विन्तु सर्वगुणसम्पन्न हो तो उस की जाति का विचार न कर उस का अंगीकार कर लेना चाहिये॥

#### मिथ्या हठ अरु कपटपन, मौद्ध्य कृतन्नी भाव ॥ निर्देयपन पुनि अशुचिता, नारी सहज सुभाव ॥ ६४ ॥

झूंठ बोलना, हठ करना, कपट रखना, मूर्खता, किये हुये उपकार को भूल जाना, दया का न होना, और अ्शुचिता अर्थात् शुद्ध न रहना, ये सात दोष स्त्रियों में स्वभाव से ही होते हैं॥ ६४॥

# भोजन अरु भोजनशकति, भोगशक्ति वर नार ॥ गृह विभूति दातारपन, छउँ अति तप निर्धार ॥ ६५ ॥

उत्तम भोजन के पदार्थों का मिलना तथा भोजन करने की शक्ति होना, स्त्री से भोग करने की शक्ति का होना तथा सुंदर स्त्री की प्राप्ति होना, और धन की प्राप्ति होना तथा दान देने का स्वभाव होना, ये छवों बातें उन्हीं को प्राप्त होती हैं जिन्हों ने पूर्व भव में पूरी तपस्या की है ॥ ६५ ॥

#### नारी इच्छागामिनी, पुत्र होय वस जाहि ॥ अल्प धन हुँ सन्तोप जिहि, इहैं स्वर्ग है ताहि ॥ ६६ ॥

जिल पुरुष की खी इच्छा के अनुसार चलनेवाली हो, पुत्र आज्ञाकारी हो, और बोड़ा भी धन पाकर जिस ने सन्तोष कर लिया है, उस पुरुष को इसी लोक में खंग के समान सुख समझना चाहिये॥ ६६॥

#### सुत वोही पितुभक्त जो, जो पालै पितु सोय ॥ मित्र वही विश्वास जिहि, नारी सो सुख होय ॥ ६७ ॥

पुत्र वही है जो माता पिता का भक्त हो, पिता वही है जो पालन पोपण करे, मित्र गही है जिस पर विश्वास हो और छी वही है जिस से सटा सुख प्राप्त हो ॥६०॥

#### पीछे काज नसावही, मुख पर मीठी वान ॥ परिहरू ऐसे मित्र को, मुख पय विप घट जान ॥ ६८ ॥

पीछे निन्दा करे और काम को विगाड़ दे तथा सामने मीठी २ बातें बनावे, ऐसे नित्र को अन्दर विष भरे हुए तथा मुख पर दूध से भरे हुए घड़े के समान छोड़ दंना चाहिये॥ ६८॥

#### नहिँ कुमित्र विश्वास कर, मित्रहुँ को न विश्वास ॥ कबहुँ कुपित है मित्र हु, गुह्य करे परकास ॥ ६९ ॥

खेटे मित्र का कभी विश्वास नहीं करना चाहिये, किन्तु मित्र का भी विश्वास नहीं करना चाहिये, क्योंकि संभव है कि-मित्र भी कभी कोध में आकर गुप्त वात को प्रकट कर दे॥ ६९॥

४ जे० सं०

मन में सोचे काम को, मत कर वचन प्रकास ॥
मन्त्र सरिस रक्षा करें, काम भये पर भास ॥ ७० ॥

मन से विचारे हुए काम को वचन के द्वारा प्रकट नहीं करेना चाहिये, किन्तु उस की मन्न के समान रक्षा करनी चाहिये, क्योंकि कार्य होने पर तो वह आप ही सब को प्रकट हो जायगा॥ ७०॥

> मूरख नर सें दूर तुम, सदा रहो मतिमान ॥ विन देखे कंटक सरिस, बेधे हृदय कुवान ॥ ७१ ॥

साक्षात् पशु के समान मूर्ख जन से सदा बच कर रहना अच्छा है, क्योंकि वह विना देखे कांटे के समान कुवचन रूपी कांटे से हृदय को वेध देता है ॥७३॥

> कण्टक अरु धूरत पुरुष, प्रतीकार द्वै जान ॥ ज्ती सें मुख तोड़नो, दूसर त्यागन जान ॥ ७२ ॥

भूर्त मनुष्य और कांटे के केवल दो ही उपाय (इल्लाज) हैं-या तो जूने से उस के मुख को तोड़ना, अथवा उस से दूर हो कर चलना॥ ७२॥

शैल शैल माणिक नहीं, मोती गज गज नाहिं ।। वन वन में चन्दन नहीं, साधु न सब थल माहिँ ।। ७३ ।। सब पर्वतों पर माणिक पैदा नहीं होता है, सब हाथियों के कुम्भस्थल ( मस्तक ) में मोती नहीं निकलते हैं, सब वनों में चन्दन के बृक्ष नहीं होते हैं, और सब स्थानों में साधु नहीं मिलते हैं ॥ ७३ ॥

पुत्रहि सिखवै शील को, बुध जन नाना रीति ॥ कुल में पूजित होत है, शीलसहित जो नीति ॥ ७४ ॥

बुद्धिमान् लोगों को उचित है कि अपने लड़कों को नाना भांति की सुको-खता में लगावें, क्योंकि नीति के जानने वाले यदि शीलवान् हों तो कुल में पूजित होते हैं॥ ७४॥

> ते माता पितु शत्रु सम, सुत न पढ़ावें जीन ॥ राजहंस विच वकसरिस, सभा न शोभत तीन ॥ ७५ ॥

१—क्योंकि कार्य के सिद्ध होने से पूर्व यदि वह सब को विदित हो जाता है तो उस में किनी न किसी प्रकार का प्रायः विद्म पड जाता है, दूसरा यह भी कारण है कि कार्य की सिद्धि से पूर्व यदि वह सब को प्रकट हो जावे कि अमुक पुरुष अमुक कार्य को करना चाहता है और दैवयोग से उस कार्य की सिद्धि न हो तो उपहास का स्थान होगा ॥ २ साधु नाम सत्पुरुष का है ॥ ३ सीळ का लक्षण ९१ वें दोहे की न्याख्या में देखो ॥

वे माता और पिता वैरी हैं जिन्हों ने लाड़ के वश ण लोक ॥ को नहीं पड़ाया, इस कारण वह बालक सभा में जाकर श. लोक ॥ ८५ ॥ जैसे हंगों की पंक्ति में बगुला शोभा को नहीं पाता है ॥ ७५ ॥

पुत्र लाड़ सें दोष बहु, ताड़न सें बहु सार ।। प्रश्नी नष्ट हो यातें सुत अरु शिष्य को, ताड़न ही निरधार ।। ७६ उता है,

पुत्रों का लाड़ करने से बहुत दोष (अवगुण) होते हैं और ताड़न ( नहीं काने ) से बहुत लाभ होता है, इस लिये पुत्र और शिष्य का सदा ताड़न करना ही उचित है। ७६॥

#### पांच वरस सुत लाड़ कर, दश लौ ताड़न देहु ॥ वरस सोलवें लागते, कर सुत मित्र सनेहु ॥ ७७ ॥

पांच वर्ष तक पुत्र का (खिलाने पिलाने आदि के द्वारा) लाड़ करना चाहिये, दश वर्ष तक ताड़न करना चाहिये अर्थात् त्रास देकर विद्या पड़ानी चाहिये-परन्तु अब सोलहवां वर्ष लगे तब पुत्र को मित्र के समान समझ कर सब वर्ताब करना वाहिये॥ ७७॥

> रूप भयो यौवन भयो, कुल हू में अनुक्ल ॥ विन विद्या शोभै नहीं, गन्धहीन ज्यों फूल ॥ ७८ ॥

रूप तथा यौवनवाला हो और बड़े कुछ में उत्पन्न भी हुआ हो तथापि विद्यार्राह्त पुरुष शोभा नहीं पाता है, जैसे-गन्ध से हीन होने से टेसू (केसूंठ) का फूछ ॥ ७८ ॥

पर को वसन रु अन्न पुनि, सेज परस्ती नेह ॥ दूरि तजहु एते सकल, पुनि निवास परगेह ॥ ७९ ॥

पराया वस्त्र, पराया अन्न, पराई शय्या, पराई स्त्री और पराये मकान में रहना, इन पांचों वातों को दूर से ही छोड़ देना चाहिये॥ ७९॥

> जग जन्मे फल धर्म अरु, अर्थ काम पुनि मुक्ति ॥ जासें सधत न एक हू, दुःख हेत तिहिं भुक्ति ॥ ८० ॥

१—तात्पर्य यह है कि-सोलह वर्ष के पीछे ताडन कर विद्या पढ़ाने का समय नहीं रहता है. क्योंकि नीलह वर्ष तक में सब इन्द्रियां और मन आदि परिपक होकर जैसा संस्कार हृदय में जम जाना है, उस का मिटना अति कठिन होता है, जैसे कि बड़े वृक्ष की शाखा सुदृढ होने से नहीं नगई जा सकती है।

मन में सीचे का फल यही है कि-धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष को मन्त्र सिर्क चारों में से जिस ने एक भी प्राप्त नहीं किया-उस का सब मन से विचार

्र<sub>यस की सङ्ग</sub>⁄नन्दा विन दुष्ट नर, कबहूँ नहिं सुख पाय ॥ अप ही र∕**यागि काक जिमि सर्व रस, विष्ठा चित्त सु**हाय ॥ ८१ ॥

ुर्जन मनुष्य पराई निन्दा किये विना कभी सुखी नहीं होता है (अर्थात् बराई निन्दा करने से ही सुखी होता है ), जैसे कौआ अनेक प्रकार का उत्तम भोजन छोड़ कर विष्ठा खाये विना नहीं रहता है ॥ ८९ ॥

> स्तुति विद्या की लोक में, निहं शरीर की चाहिं। काली कोयल मधुर धुनि, सुनि सुनि सकल सराहिं॥८२॥

लोक में विद्या से प्रशंसा होती हैं-किन्तु शरीर की प्रशंसा नहीं होती है, देखो । कोयल यद्यपि काली होती है, तथापि उसके मीटे स्वर को सुन कर सब ही उस की प्रशंसा करते हैं ॥ ८२ ॥

सबैया-पितु धीरज औ जननी जु क्षमा, मननिग्रह श्रात सहोदर है। सुत सत्य दया भगिनी गृहिणी, शुभ शान्ति हु सेवमें तत्पर है।। सुखसेज सजी धरणी दिशि अम्बर, ज्ञानसुधा शुभ आहर है। जिन योगिन के जुकुडुम्बि यहैं, कहु मीत तिन्हैं किन्ह को डैर है

जिन का धीरज िपता है, क्षमा माता है, मन का संयम आता है, सत्य पुत्र है, दया वहिन है, सुन्दर शान्ति ही सेवा करनेवाली भार्या (स्वी) है, पृथिवी सुन्दर सेज है, दिशा वस्त्र हैं तथा ज्ञानरूपी अमृत के समान भोजन है, हे मित्र! जिन योगी जनों के उक्त कुटुम्बी हैं बतलाओ उनको किस का दर हो सकता है॥८३॥

बादल छाया तृण अगिन, अधम सेव थल नीर ॥ वेक्यानेह कुमित्र ये, बुदबुद ज्यों निहं थीर ॥ ८४ ॥

बादल की छाया, तिनकों (फूस) की अग्नि, नीच स्वामी की सेवा, रेतीली पृथिवी पर वृष्टि, वेश्या की प्रीति और दुष्ट मित्र, ये छओं पदार्थ पानी के बुलबुले के समान हैं अर्थात् क्षणमात्र में नष्ट हो जाते हैं, इस लिये ये कुछ भी लाम-दायक नहीं हैं ॥ ८४॥

१—धर्म, अर्थ, काम, और मोक्ष का स्वरूप सुभाषिताविल के २२३ से २२८ वें तक दोहें में देखो ॥ २—यह सवैया 'धेर्य यस्य पिता क्षमा च जननी" इत्यादि भर्तृहरिशतक के श्लोक का अञ्चलक्ष्य है ॥

#### नगर शरीर रु जीव नृप, मन मन्त्रीन्द्रिय लोक ॥ मन विनशे कछ वश नहीं, कौरव करण विलोक ॥ ८५ ॥

इस शरीररूपी नगरी में जीव राजा के समान है, मन मन्नी अर्थात् प्रधान के समान है, और इन्द्रियां प्रजा के समान हैं, इस लिये जब मनरूपी मन्नी नष्ट हो जाता है अर्थात् जीत लिया जाता है तो फिर किसी का भी वश नहीं चलता है, जैसे कैणे राजा के मर जाने से कैरियों का पाण्डवों के सामने कुछ भी वश नहीं चला। ८५॥

# धर्म अर्थ अरु काम ये, साधहु शक्ति प्रमाण ॥

नित उठि निज हित चिन्तहू, ब्राह्म मुहूरत जाण ॥ ८६ ॥ माप्य को चाहिये कि-अपनी शक्ति के अनुसार धर्म, अर्थ और काम का सायन करे तथा प्रतिदिन बाह्मसहूर्त में उठकर अपने हित का विचार करना चाहिरे, ताल्पर्य यह है कि-पिछली चार घड़ी राग्नि रहने पर मनुष्य को उठना चाहिरे, किर अपने को क्या करना अच्छा है और क्या करना बुरा है-ऐसा विचारना चाहिय, प्रथम धर्म का आचरण करना चाहिये, अर्थात् समता का परिणाम रख कर ईश्वर की भक्ति और किये हुए पापों का आलोचन दो घड़ी तक करके भाव-पूजा ंरे, फिर देव और गुरु का वन्दन तथा पूजन करे, पीछे व्याख्यान अर्थात् गुरुमुग से धर्मकथा सुने, इस के पीछे सुपात्रों को अपनी शक्ति के अनुसार दान देकर नथ्य भोजन करे, फिर अर्थ का उपार्जन करे अर्थात् व्यापार आदि के द्वारा धन वो पेटा करे परन्तु सारण रखना चाहिये कि-वह धन का पेटा करना न्याय के अनुकूल होना चाहिये किन्तु अन्याय से नहीं होना चाहिये, फिर काम का टयवहार करे अर्थात् कुटुम्ब, मकान, लड़का, मात, पिता और स्त्री आदि से यथी-चित वर्ताव करे, इस के पश्चात् मोक्ष का आचरण करे अर्थात् इन्द्रियों को वश में करके वैराग्ययुक्त भाव के सहित जो साधु धर्म (दुःख के मोचन का श्रेष्ठ उपाय) है उस को अंगीकार करे।। ८६॥

> कौन काल को मित्र हैं, देश खरच क्या आय ॥ को में मेरी शक्ति क्या, नित उठि नर चित ध्याय ॥८७॥

यह कीन सा काल है, कीन मेरा मित्र है, कीन सा देश है, मेरी आमदनी कितना है और खर्च कितना है, मैं कीन जाति का हूँ औ क्या मेरी शक्ति है, इन बातों को मनुष्य को प्रतिदिन विचारते रहना चाहिये, क्योंकि जो मनुष्य इन बातों को विचार कर चलेगा वह अपने जीवन में कभी दुःख नहीं पावेगा॥ ८७॥

१-इस इतिहास को पांडवचरित्रादि यन्थों में देखो ॥ २-व्यांकि अन्याय से पैदा किया हुआ ान दश वर्ष के पश्चात् मूलसहित नष्ट हो जाता है, यह पहिले ३२ वें दोहे में कहा जा चुका है॥

#### भयत्राता पतनीपिता, विद्याप्रद गुरु जौन ॥ मन्त्रदानि अरु अशनप्रद, पश्च पिता छितिरौन ॥ ८८ ॥

हे राजन्! भय से बचानेवाला, भार्या का पिता (श्रञ्जर), विद्या का देनेवाला (गुरु), मञ्ज अर्थात् दीक्षा अथवा यज्ञोपवीत का देनेवाला तथा भोजन (अज) का देनेवाला, ये पांच पिता कहलाते हैं ॥ ८८ ॥

#### राजभारजा दार गुरु, मित्रदार मन आन ॥ पतनी माता मात निज, ये सब माता जान ॥ ८९ ॥

राजा की स्त्री, गुरु (विद्या पड़ानेवाले ) की स्त्री, मित्र की स्त्री, भार्या की माता (सासू) और अपने जन्म की देनेवाली तथा पालनेवाली, ये सब मातायें कहलाती हैं॥ ८९॥

है तथा सब संसार का गुरु यैति है ॥ ९०॥

ब्राह्मण को गुरु विह है, वर्ण विष्र गुरु जान ॥
नारी को गुरु पित अहै, जगतगुरू यित मान ॥ ९०॥
ब्राह्मणों का गुरु अग्नि है, सब वर्णों का गुरु ब्राह्मण है, स्त्रियों का गुरु पित ही

तपन धिसन छेदन कूटन, हेम यथा परखाय ॥ शास्त्र शील तप अरु दया, तिमि बुध धर्म लखाय ॥ ९१ ॥

जैसे अग्नि में तपाने से, कसौटी पर विसने से, छेनी से काटने से और हथांड़े से कूटने से, इन चार प्रकारों से सोना परखा जाता है, उसी प्रकार से बुद्धिमान् पुरुष धर्म की भी परीक्षा चार प्रकार से करके फिर धर्म का ग्रहण करते हैं, उस धर्म की परीक्षा का प्रथम उपाय यह है कि—उस धर्म का यथार्थ ज्ञान देखना चाहिये अर्थात् यदि शास्त्रों के बनानेवाले मांसाहारी तथा नशा पीनेवाले आदि होते हैं तो वे पुरुष अपने बनाये हुए प्रन्थों में किसी देव के बलिदान आदि का बहाना लगाकर ''मांस खाने तथा मद्य पीने से दोष नहीं होता है'' इत्यादि बातें अवश्य लिख ही देते हैं, ऐसे लेखों में परस्पर विरोध भी प्रायः देखा जाता है अर्थात् पहिला और पिछला लेख एक सा नहीं होता है, अथवा उन के लेख में परस्पर विरोध इस प्रकार भी देखा जाता है कि-एक स्थान में किसी बात का अत्यन्त निषेध लिखकर दूसरे स्थान में वही प्रन्थकत्त्रां अपने प्रन्थ में कारणविशेष को न बतलाकर ही उसी बात का विधान लिख देते हैं, अथवा चार प्रमाणों में से

१—जन्म और मरण आदि का सब संस्कार कराने से सब शास्त्रों को जाननेवाला तथा शह्य को जाननेवाला ब्राह्मण ही वर्णों का गुरु है किन्तु मूर्ख और क्रियाहीन ब्राह्मण गुरु नहीं हो सकता है ॥ २—इन्द्रियों का दमन करनेवाले तथा काञ्चन और कामिनी के लागी को यति कहते हैं ॥

एक भी प्रमाण जिस शास्त्र के वचनों में नहीं मिलता हो वह भी माननीय नहीं हो सकता है, वे चार प्रमाण न्यायशास्त्र में इस प्रकार वतलाये हैं-नेन्न आदि इन्द्रियों से साक्षात् वस्तु के ग्रहण को प्रत्यक्ष प्रमाण कहते हैं. लिंग के द्वारा लिक्षी के ज्ञान को अनुमान प्रमाण कहते हैं—जैसे धूम को देख कर पर्वत में अधि का ज्ञान होना आदि. तीसरा उपमान प्रमाण है—इस को सादश्यज्ञान भी कहते हैं, चौथा तब्द प्रमाण है अथीत् आप्त पुरुष का कहा हुआ जो वाक्य है उस को शब्द प्रमाण तथा आगम प्रमाण भी कहते हैं। परन्तु यहां पर यह भी जान लेना चाहिये कि-आप्तवाक्य अथवा आगम प्रमाण वही हो सकता है जो वाक्य रागद्वेप से रित सर्वज्ञ का कथित है और जिस में किसी का भी पक्षपात तथा स्वार्थ-सिद्धि न हो और जिस में मुक्ति के यथार्थ स्वरूप का वर्णन किया गया हो, ऐसे कथन से युक्त केवल स्व्ययन्थ हैं, इस लिये वे ही बुद्धिमानों को मानने योग्य हैं, यह अर्थ की प्रथम परीक्षा कही गई।।

हुगरे प्रकार से शील के द्वारा धर्म की परीक्षा की जाती है—शील आचार को काते हैं, उस (शील) के इंड्य और भाव के हारा हो भेद हैं—इंड्य के हारा जील उस को कहते हैं कि—उपर की शुद्धि रखना तथा पांचों इन्द्रियों को और छोध आदि (कोध, मान, माया और लोभ) को जीतना, इस को भाव-शील हहने हैं; इस लिये होनों प्रकार के शील से युक्त आचार्य जिस धर्म के उपदेशक और गुरु हों तथा काञ्चन और कामिनी के त्यागी हों उन को श्रेष्ट सम झना गाहिये और उन्हीं के वाक्य पर श्रद्धा रखनी चाहिये किन्नु—गुरु नाम धरा हो अथवा देव और ईश्वर नाम धराके जो दासी अथवा वेश्या आदि के भोगी हों तो न तो उन को देव और गुरु समझना चाहिये और न उन के वाक्य पर श्रद्धा करनी चाहिये, इसी प्रकार जिन शास्त्रों में ब्रह्मचर्य से रहित पुरुपों को देव अथवा गुरु लिखा हो—उन को भी कुशास्त्र समझना चाहिये और उन के वाक्यां पर श्रद्धा नहीं रखनी चाहिये, यह धर्म की दूमरी परीक्षा कही गई ॥

धी की तीसरी परीक्षा तप के द्वारा की जाती है—वह तप सुख्यतया बाह्य और आभ्यन्तर भेद से दो प्रकार का है—फिर उस (तप) के बारह भेद कहे हैं—अर्थात् छः प्रकार का बाह्य (बाहरी) और छः प्रकार का आभ्यन्तर (भी ती) तप है, बाह्य तप के छः भेद—अनशन, उनोदरी, वृत्तिसंक्षेप, रस-त्याग. कायक्केश और संलीनता हैं। अब इन का विशेष स्वरूप इस प्रकार से समझना चाहिये:—

्र⊱—जिस में आहार का त्यान अर्थात् उपवास किया जावे, वह अनशन तप कहरु ता है।

२ - एक, दो अथवा तीन ग्रास भूख से कम खाना, इस को जनोदरी तप कहते हैं।

१--प्रत्यक्ष आदि चारों प्रमाणों का वर्णन न्यायदर्शन आदि बन्धों में देखो ॥

- ३—दृब्य, क्षेत्र, काल और भाव विषयसम्बन्धी अभिग्रह (नियम) रखना, इस को वृत्तिसंक्षेप तप कहते हैं जैसे-श्रीमहावीर स्वामी का चतुर्विध अभिग्रह चन्दनवाला ने पूर्ण किया था।
- ४—रस अर्थात् दूध, दही, घृत, तैल, मीठा और पकान्न आदि सब सरस वस्तुओं का त्याग करना, इस को रसत्याग तप कहते हैं।
- ५-शरीर के द्वारा वीरासन और दण्डासन आदि अनेक प्रकार के कष्टें के सहन करने को कायक्षेत्रा तप कहते हैं।
- ६—पांचों इन्द्रियों को अपने २ विषय से रोकने को संस्रीनता तप कहते है। आभ्यन्तर तप के छः भेद ये हैं कि—प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य, स्वाध्याय, ध्यान और उत्सर्ग, इन का विशेष स्वरूप इस प्रकार से जानना चाहिये—
- ५—जो पाप पूर्व किये हैं उन को फिर न करने के लिये प्रतिज्ञा करना तथा उन पूर्वकृत अपने पापों को योग्य गुरु के सामने कह कर उन की निवृत्ति के लिये गुरु के समीप उस की आज्ञा के अनुसार दण्ड का ग्रहण करना, इस को प्राय-श्चित्त तप कहते हैं।
  - र-अपने से गुणों में अधिक पुरुष के विनय करने को विनय तप कहते हैं।
- ३—आचार्य, उपाध्याय, तपस्त्री और दुःखी पुरुपों को अन्न लाकर देना तथा उन को विश्राम ( आराम ) देना, इस को वैयावृत्त्य तप कहते हैं।
- ४—आप पढ़ना और दूसरों को पढ़ाना, संशय उत्पन्न होने पर गुरु से पूंछता, पढ़े हुए विषय वारंवार याद करना और जो कुछ पढ़ा हो उस के ताल्पर्य (आशय) को एकाम चित्त होकर विचारना तथा धर्मकथा करना, इस को स्वाध्याय तप कहते हैं।
- ५—आर्त्तध्यान, रौद्रध्यान, धर्मध्यान और शुक्कध्यान ये चार ध्यान कहलाते हैं, इनमें से पहिले दो ध्यानों का त्याग कर पिछले दो ध्यानों को (धर्मध्यान और शुक्कध्यान को) अंगीकार करना, इस को ध्यान तप कहते है।

१—इस विषय का वर्णन कल्पसूत्र की टीका में देखो ॥ २—अच्छे प्रकार से अध्ययन करने को स्वाध्याय कहते हैं, क्योंकि यही स्वाध्याय शब्द का अर्थ है, वह अच्छे प्रकार से पढ़ना तब ही हो सकता है—जब कि ऊपर लिखी विधि के अनुसार किया जावे, क्योंकि महाभाष्य आदि अन्यों में लिखा है कि—चतुभिः प्रकारीवेंचोपयुक्ता भवति—आगमनालेन, स्वाध्यायकालेन, प्रवच्चकालेन, व्यवहारकालेन च, इत्यादि, अर्थात् चार प्रकार से विचा का लाभ ठीक रीति वे होता है—गुरुमुख से अच्छे प्रकार से पढ़ना, फिर उस को एकान्त में बैठ कर विचारना, शंका रहने पर गुरु से पृंछना, फिर उस का स्वयं वर्णन करना तथा पीछे सभा आदि में उस का व्यवहार करना ॥ ३—पहिले दो ध्यानों का त्याग इसलिये कहा गया है कि—ये परिणाम में अंति हानिकारक होते हैं, देखो आर्तध्यानके ४ मेद हैं—प्रथम अनिष्ठार्थसंयोगार्तध्यान अर्थात् इन्द्रिय-मुख के नाशक अनिष्ठ (अप्रिय) शब्दादि विषयों के संयोग न होने की चिन्ता करनाह्, सरा—इष्टवियोगार्तध्यान अर्थात् अपने मुखदायक द्रन्य तथा कुटुम्ब आदि इष्ट (प्रिय) पदार्थों के

६---सर्व उपाधियों के परित्याग करने को उत्सर्ग तप कहते हैं।

इस प्रकार से यह बारह प्रकार का तप है, इस तप का जिस धर्म में उपदेश किया गया हो वही धर्म मानने के योग्य समझना चाहिये तथा उक्त बारह तपों का िस ने ग्रहण और धारण किया हो उसी को तपस्वी समझना चाहिये तथा उसी के वचन पर श्रद्धा रखनी चाहिये किन्तु जो पुरुष उपवास का तो नाम करे और ्ध, मिठाई, मावा ( खोया ), घी, कन्द, फल और पकान्न आदि सुनदर २ पदार्थ का घमसान करे ( भोजन करे ) अथवा दिनभर भूखा रहकर रात्रि में उत्तम तम पदार्थों का भोजन करे-उस को तपस्वी नहीं समझना चाहिये क्योंकि—देखो ! बुद्धिमानों के सोचने की यह बात है कि—सूर्य इस जगत् का नेत्रका है क्योंकि सब ही उसी के प्रकाश से सब पदार्थों को देखते हैं और इसी महत्त्व को विचार कर लोग उस को नारायण तथा ईश्वरस्वरूप मानते हैं, फिर उसी के अस्त होने पर भोजन करना और उस को वत अर्थात तप मानना कदापि योग्य नहीं है, इसी प्रकार से तप के अन्य भेदों में भी वर्त्तमान में अनेक ब्रुटियां पड़ रही हैं, जिन का निदर्शन फिर कभी समयानुसार किया जावेगा-यहां पर तो केवल यही समझ होना चाहिये कि ये जो तप के बारह भेद कहे हैं-इन का जिस धर्म में पूर्णतया वर्णन हो और जिस धर्म में ये तप यथाविधि सेवन किये जाते ों-वही श्रेष्ट धर्म है, यह धर्म की तीसरी परीक्षा कही गई।

धर्म की चौथी परीक्षा दया के द्वारा की जाती है—एकेन्द्रिय जीव से लेकर पंचेन्द्रिय पर्यन्त जीवों को अपने समान जानना तथा उन को किसी भी प्रकार का हेश न पहुंचाना, इसी का नाम दया है और यही पूर्णरूप से (वीस विधा) दया कहलाती है—परन्तु इस पूर्णरूप दया का वर्त्ताव मनुष्यमात्र से होना अति किन है-किन्तु इस (पूर्णरूप) द्याका पालन तो संसार के त्यागी, ज्ञानवान् मुनियन ही कर सकते हैं, हां केवल शुद्ध गृहस्थ पुरुप सवा विधामात्र द्या का पालन कर मकता है, इस लिये समझदार गृहस्थ पुरुप को चाहिये कि—चलते,

वियोग के न होने की चिन्ता करना, तीसरा—रोगनिदानार्त ध्यान अर्थात् रोग के कारण से उरना और उस को पास में न आने देनेकी चिन्ता करना, चौथा—अग्रशोचनामार्तध्यान—अर्थात् आगामि समय के लिये सुख और द्रव्य भादि की प्राप्ति के लिये अनेक प्रकार के मनोर्थों की चिन्ता करना। एवं रौद्रध्यान के भी चार भेद हैं—प्रथम-हिंसानन्द रौद्रध्यान—अर्थात् अनेक प्रकार की जीवहिंसा कर के (परापकार वा गृहरचना आदि के द्वारा) मन में आनन्द मानना, दूसरा—मृपानन्दरौद्रध्यान—अर्थात् मिथ्या के द्वारा लोगों को धोका देकर मन में आनन्द मानना, तीसरा—चौर्यानन्द रौद्रध्यान—अर्थात् अनेक प्रकार की चोरी (परद्रव्य का अपहरण आदि) करके आनन्द मानना, चौथा—संरक्षणानन्दरौद्रध्यान—अर्थात् अर्थमां द का भय न करके द्रव्यादि का संग्रह कर तथा उस की रक्षा कर मन में आनन्द मानना, इन क विशेष वर्णन जैनतत्त्वादर्श आदि ग्रन्थों में देखना चाहिये॥

१--बीस विश्वा दया का वर्णन ओसवाल वंशाविल में आगे किया जायगा है।

बैठते. और सोतेसपय में, वर्तन आदि के उठाने और रखने के समय में, खाने और पीने के समय में, रसोई आदि में, रुकड़ी, थेपड़ी, आदि ईंधन में, तथा तेल, छाछ, घी, दघ, पानी आदि में यथाशक्य ( जहां तक हो सके ) जीवों की रक्षा करे-किन्तु प्रमादपूर्वक ( लापरवाही के साथ ) किसी काम को न करे, दिन में दो वक्त जल को छाने तथा छानने के कपड़े में जो जीव निकलें-यदि वे जीवे कएं के हों तो उन को कुएं में ही गिरवा दे तथा बरसाती पानी के हों तो उन को बरसात के पानी में ही गिरवा दे, मुख्यतया व्यापार करनेवाले ( हिलने चलने-वाले ) जीव तीन प्रकार के होते हैं-जलचर, स्थलचर, और खचर, इन में से पानी में उत्पन्न होनेवाले और चलनेवालों को जलचर कहते हैं. प्रथिवी पर अनक रीति से उत्पन्न होने वाले और फिरने वाले चींटी से लेकर मनुष्य पर्यन्त जीवों को स्थलचर कहते हैं तथा आकाश में उड्नेवाले जीवों को खचर (आकाशचार्रा) कहते हैं, इन सब जीवों को कदापि सताना नहीं चाहिये, यही द्या का स्वरूप है, इस प्रकार की द्या का जिस धर्म में पूर्णतया उपदेश किया गया है तथा तप और शील आदि पूर्व कहे हुए गुणों का वर्णन किया गया हो उसी धर्म को बुद्धिमान पुरुष को स्वीकार करना चाहिये-नयोंकि वही धर्म संसार से तौरने वाला हो सकता है क्योंकि-दान, शील, तप और दया से यक्त होने के कारण वही धर्म है-दूसरा धर्म नहीं है ॥ ९१ ॥

> राजा के सब भृत्य को, गुण लक्षण निरधार ॥ जिन से शुभ यश ऊपजै, राजसम्पदा भार ॥ ९२ ॥

अब राजा के सब नौकर आदि के गुण और रुक्षणों को कहते हैं—जिस से यश की प्राप्ति हो, राज्य और रुक्ष्मी की वृद्धि हो तथा प्रजा सुखी हो ॥ ९२ ।

> आर्य वेद व्याकरण अरु, जप अरु होम सुनिष्ट ॥ ततपर आशीर्वाद नित, राजपुरोहित इष्ट ॥ ९३ ॥

चार आर्थ वेद, चार लौकिक वेद, चार उपवेद और व्याकरणादि छः शास्त्र, इन चौदहो विद्याओं का जाननेवाला, जप, पूजा और हवन का करनेवाला तथा आशीर्वाद का बोलनेवाला, ऐसा राजा का पुरोहित होना चाहिये॥ ९३॥

सोरठा—भलो न कवहुँ कुराज, मित्र कुमित्र मलो न गिन ॥ असती नारि अकाज, शिष्य कुशिष्य हु कब भलो ॥९४॥

१—क्योंकि जो जीव जिस स्थान के होते हैं वे उसी स्थान में पहुंचकर सुख पाते हैं।। २—धर्म शब्द का अर्थ प्रथम अध्याय के विज्ञप्ति प्रकरण में कर चुके हैं कि दुर्गति से बचाबर यह शुभ स्थानमें धारण करता है इसलिये इसे धर्म कहते हैं।।

खोटे राजा का राज्य होने से राजा का न होना ही अच्छा है, दुष्ट मित्र की मित्रता होने से मित्र का न होना ही अच्छा है, कुभार्या के होने से स्त्री का न होना ही अच्छा है और खराब चेले के होने से चेले का न होना ही अच्छा है॥९४॥

### राज कुराज प्रजा न सुख, निहं कुमित्र रित राग ॥ निहं कुदार सुख गेह को, निहं कुशिष्य यशभाग ॥ ९५ ॥

ुट राजा के राज्य में प्रजा को सुख नहीं होता, कुमित्र से आनन्द नहीं होता, कुभाया से घर का सुख नहीं होता और आजा को न माननेवाले शिष्य से गुरु को यदा नहीं मिलता है ॥ ९५ ॥

### इक इक वक अरु सिंघ से, कुकुट से पुनि चार ॥ पांच काग अरु श्वान पट्ट, खर त्रिहुँ शिक्षा धार ॥ ९६ ॥

वगुळे और सिंह से एक एक गुण सीखना चाहिये, कुक्कुट ( मुगें ) से चार गुण संखिन चाहियें, कीए से पांच गुण सीखने चाहियें, कुत्ते से छः गुण मीखने चाहियें और गर्दभ ( गदहे ) से तीन गुण सीखने चाहियें ॥ ९६ ॥

#### छोटे मोटे काज को, साहस कर के यार ॥ जैसे तैसे साधिये, सिंघ सीख इक धार ॥ ९७ ॥

हे मित्र ! सिंह से यह एक शिक्षा लेनी चाहिये कि — कोई भी छोटा या वड़ा काम करना हो उस में साहस (हिम्मत) रख कर जैसे वने वैसे उस काम को सिद्ध करना चाहिये, जैसे कि सिंह शिकार के समय अपनी पूर्ण शक्ति को काम में छाता है ॥ ९७ ॥

#### करि संयम इन्द्रीन को, पण्डित वगुल समान ॥ देश काल वल जानि के, कारज करे सुजान ॥ ९८ ॥

वित्ते से यह एक शिक्षा लेनी चाहिये कि—चतुर पुरुप अपनी इन्द्रियों को रोक वर बगुले के समान एकाग्र ध्यान कर तथा देश और काल का विचार कर अपने यब कार्यों को सिद्ध करें ॥ ९८ ॥

#### समर प्रवल अति रित प्रवल, नित प्रति उठत सवार ॥ खाय अशन सो बांटि के, ये कुकुट गुन चार ॥ ९९ ॥

लक्षाई में प्रबलता रखना (भागना नहीं), रति में अति प्रवलता रखना, प्रतिदित तड़के उठना और भोजन बांट के खाना, ये चार गुण कुक्ट से सीखने चाहियें॥ ९९॥

<sup>8—</sup> गुणबाही होना सत्पुरुषों का स्वासाविक धर्म है —अतः इन वक आदि से इन गुणों के बहुण करने का उपदेश किया गया है ॥

मैथुन गुप्त रु घृष्टता, अवसर आलय देह ॥ अप्रमाद विश्वास तज, पांच काग गुण लेह ॥ १००॥

गुप्तरीति से (अति एकान्त में ) स्त्री से भोग करना, धष्टता (ढिठाई), अवसर पाकर घर बनाना, गाफिल न रहना और किसी का भी विश्वास न करना, ये पांच गुण कौए से सीखने चाहिये॥ १००॥

बहुभुक थोड़े तुष्टता, सुखनिद्रा झट जाग ॥

खामिभक्ति अरु शूरता, षट गुण श्वान सुपाग ॥ १०१ ॥

अधिक खानेवाला होकर भी थोड़ा ही मिलने पर सन्तोष करना, सुख से नींद लेना परन्तु तनिक आवाज होने पर तुरन्त सचेत हो जाना, स्वामि में भक्ति (जिस का अन्न जल खावे पीवे उस की भक्ति) रखना और अपने कर्तव्य में ग्रूर वीर होना, ये छः गुण कुक्ते से सीखने चाहियें॥ १०१॥

थाक्यो हू ढोवै सदा, शीत उष्ण नहिं चीन्ह ॥ सदा सुखी मातो रहै, रासभिशक्षा तीन्ह ॥ १०२ ॥

अस्यन्त थक जाने पर भी बोझ को ढोते ही रहना (परिश्रम में छगे ही रहता) तथा गर्मी और सर्दी पर दृष्टि न देना और सदा सुखी व मैन्त रहना, ये तीन गुण रासम (गधे) से सीखने चाहियें ॥ १०२ ॥

जो नर धारण करत हैं, यह उत्तम गुण बीस ।।

होय विजय सब काम में, तिन्ह छिलिया निहं दीस ।।१०३।।
ये वीस गुण जो शिक्षा के कहे हैं-इन गुणों को जो मनुष्य धारण करेगा यह
सब कामों में सदा विजयी होगा (उसके सब कार्य सिद्ध होंगे) और उस पुरुष
को कोई भी नहीं छुळ सकेगा ॥ १०३॥

अर्थनाश मनताप को, अरु कुचरित निज गेहु ॥

नीच वचन अपमान ये, धीर प्रकाशि न देहु ॥ १०४॥ धन का नाश, मन का दुःख (फिक्र), अपने घर के खोटे चिरत्र, नीच का कहा हुआ वचन और अपमान, इतनी बातों को बुद्धिमान् पुरुष कभी प्रकाशित न करे॥ १०४॥

धन अरु धान्य प्रयोग में, विद्या संग्रह कार ॥ आहार रु व्यवहार में, लज्जा अवस निवार ॥ १०५ ॥

१—क्योंकि नीतिशास्त्र में किसी का भी विश्वास न करने का उपदेश दिया गया है, देखो पिछला ६९ वां दोहा ॥ २—अर्थात् चिन्ता को अपने पास न आने देना, क्योंकि चिन्ता अत्यन्त दुःखदायिनी होती है ॥ ३—वयोंकि इन वातों को प्रकाशित करने से मनुष्य का उलटा उपहास होता है तथा लघुता प्रकट होती है ॥

धन और धान्य का सञ्चय करने के समय, विद्या सीखने के समय, भोजन करने के समय और देन छेन करने के समय मनुष्य को छजा अवस्य त्याग देनी चाहिये॥ १०५॥

सन्तोपामृत तृप्त को, होत जु शान्ती सुक्ख ।।
सो धनलोभी को कहां, इत उत धावत दुक्ख ।। १०६ ॥
सन्तोपरूप अमृत से तृप्त हुए पुरुप को जो शान्ति और सुख होता है वह धन के लोभी को कहां से हो सकता है? किन्तु धन के लोभी को तो लोभवश इधर उधर दौड़ने से दुःख ही होता है ॥ १०६ ॥

तीन थान सन्तोप कर, धन भोजन अरु दार ॥
तीन संतोप न कीजिये, दान पठन तपचार ॥ १०७ ॥
महत्य को तीन स्थानों में सन्तोप रखना चाहिये—अपनी स्थी में, भोजन में
और धन में, किन्तु तीन स्थानों में सन्तोप नहीं रखना चाहिये—सुपात्रों को
दान देने में, विद्याध्ययन करने में और तप करने में ॥ १०० ॥

पग न लगावे अग्नि के, गुरु ब्राह्मण अरु गाय ।। और कुमारी वाल शिशु, विद्वजन चित लाय ॥ १०८॥ आग, गुरु, ब्राह्मण, गाय, कुमारी कन्या, छोटा बालक और विद्यावान्, इन के जान वृज्ञकर पर नहीं लगाना चाहिये॥ १०८॥

हाथी हाथ हजार तज, घोड़ा से श्वत भाग ।।

र्ग्योग पश्चन दश हाथ तज, दुर्जन ग्रामिह त्याग ।। १०९ ॥

हाथी से हजार हाथ, घोड़े से सौ हाथ, बैल और गाय आदि सींग वाले
जानवों से दश हाथ दूर रहना चाहिये तथा दुष्ट पुरुष जहां रहता हो उस ग्राम
को ही होड़ देना चाँहिये ॥ १०९॥

लोमिहिं धन से वश करे, अभिमानिहिं कर जोर ॥
मूर्ख चित्त अनुवृत्ति करि, पण्डित सत के जोर ॥ ११०॥
लोगी को धन से, अभिमानी को हाथ जोड़कर, मूर्ख को उस से कथन के

१— त्योंकि इन कामों में लजा का त्याग न करने से हानि होती है तथा पीछे पछताना पड़ता है। २—वयोंकि दान अध्ययन ओर तप में सन्तोप रखने से अर्थात थोड़े ही के द्वारा अपने वा छतार्थ समझ हैने से मनुष्य आगामी में अपनी उन्नति नहीं कर सकता है। २—इन में से को तो साधुन्नति बाले होने से तथा कई उपकारी होने से पूज्य हैं अन्तः इन के निकृष्ट अंग पैर के लगाने का निपेध किया गया है। ४—इस बात को अवस्य याद रखना चाहिये अर्थात् नार्ग में हाथी, घोड़ा, बैल ओर ऊंट आदि जानवर खड़े हों तो उन से दूर होकर निकल्ना चाहिये क्योंकि यदि इस में प्रमाद (गफलत) किया जावेगा तो कभी न कभी अवस्य दुःख उदाना पड़ेगा।

अनुसार चलकर और पण्डित पुरुष को यथार्थता (सचाई ) से वश में करना चाहिये॥ ११०॥

बलवन्ति हैं अनुकूल है, निबलिह हैं प्रतिक्ल ।। वश कर पुनि निज सम रिपुहिं, शक्ति विनय ही मूल ।।१११॥ बलवान शत्रु को उस के अनुकूल होकर वश में कैरे, निबंल शत्रु को उस के प्रतिकूल होकर वश में करे और अपने बराबर के शत्रु को युद्ध करके अगवा विनय करके वश में करे ॥ १११॥

जिन जिन को जो भाव है, तिन तिन को हित जान ।।

मन में घुसि निज वश करे, निह उपाय वस आन ।। ११२ ।।
जिस २ पुरुष का जो २ भाव है (जिस जिस पुरुष को जो २ वस्तु अच्छी
लगती है) उस २ पुरुष के उसी २ भाव को तथा हित को जानकर उस के मन
में घुस कर उस को वश में करना चाहिये, क्योंकि इस के सिवाय वश में अरने
का दूसरा कोई उपाय नहीं है ॥ ११२ ॥

अतिहिँ सरल निहँ हूजिये, जाकर वन में देख ॥ सरल तरू तहँ छिदत हैं, बांके तजे विशेख ॥ ११३ ॥

मनुष्य को अत्यन्त सीधा भी नहीं हो जाना चाहिये—किन्तु कुछ टेड़ापन भी रखना चाहिये, क्योंकि—देखों! जंगल में सीधे वृक्षों को लोग काट ले जाते हैं और वेदेहों को नहीं काटते हैं॥ ११३॥

जिनके घर धन तिनिहँ के, मित्ररु बान्धव लोग ॥ जिन के धन सोई पुरुष, जीवन ताको योग ॥ ११४ ॥

जिस के पास धन है उसी के सब मित्र होते हैं, जिस के पास धन है उसी के सब भाई बन्धु होते हैं, जिस के पास धन है वही संसार में मनुष्य गिना जाता है और जिस के पास धन है उसी का संसार में जीना योग्य है ॥ ११४ ॥

मित्र दार सुत सुहृद हू, निरधन को तज देत ।।

पुनि धन लिख आश्रित हुवैं, धन बान्धव किर देत ।। ११५ ।।

जिस के पास धन नहीं है उस पुरुष को मित्र, खी, पुत्र और माई बन्धु भी

छोड़ देते हैं और धन होने पर वे ही सब आकर इक्ट्रे होकर उस के आश्रित हो

जाते हैं, इस से सिद्ध है कि—जगत मैं धन ही सब को बान्धव बना देता है ॥११४॥

१—क्योंकि बलवान् रात्र प्रतिकूलता से (लड़ाई आदि के द्वारा) वश में नहीं किया ज्ञा सकता है।। २—गुसाई तुलसीदासजी ने सत्य कहा है कि-'टेड जानि शंका सब काहू। दक चन्द्र जिमि बसे न राहू"।। अर्थात् टेड़ा जानकर सब भय मानते हैं-जैसे राहु भी टेड़े चन्द्रमा को नहीं ब्रसता है।।

अर्थहीन दुःखित पुरुप, अल्प बुद्धि को गेह ॥
तासु क्रिया सब छिन्न हों, ग्रीष्म कुनिद जल जेह ॥ ११६ ॥
धनातीन पुरुप सदा दुःखी ही रहता है और सब लोग उस को अल्पबुद्धि का
घर (मूर्ख) समझते हैं तथा धनहीन पुरुष का किया हुआ कोई भी काम सिद्ध
नहीं होता है—किन्तु उस के सब काम नष्ट हो जाते हैं-जैसे श्रीष्म ऋतु में
छोटी २ निदयां सुख जाती हैं ॥ ११६ ॥

धनी सबिह तिय जीत ही, सभा ज वचन विशाल ॥ उद्यमि लिक्ष्मिहिँ जीतही, साधु सुवाक्य रसाल ॥ ११७ ॥

धनवान् पुरुष स्त्रियों को जीत छेता है, वचनों की चतुराईवाला पुरुष सभा को जीत छेता है, उद्यम करने वाला पुरुष लक्ष्मी को जीत छेता है और मधुर वचन बोलने वाला पुरुष साधु जनों को जीत छेता है ॥ ११७॥

दीमक मधुमाखी छता, शुक्क पक्ष शशि देख ॥ राजद्रव्य आहार ये, थोड़ होत विशेख ॥ ११८ ॥

दीसक ( उदई ), मधुमक्खी का छता, ग्रुक्त पक्ष का चन्द्रमा, राजाओं का धन और आहार, ये पहिले थोड़े होकर भी पीछे वृद्धि को प्राप्त हो जाते हैं॥११८॥

> धन संग्रह पथ चलन अरु, गिरि पर चढ़न सुजान ।। धीरे धीरे होत सब, धर्म काम हू मान ।। ११९ ॥

हे सुजान ! धन का संग्रह, मार्ग का चलना, पर्वत पर चढ़ना तथा धर्म और काम आदि का सेवन, ये सब कार्य धीरे धीरे ही होते हैं॥ ११९॥

अञ्चन क्षयिं विलोकि नित, दीमक वृद्धि विचार ॥

बन्ध्य दिवस नहिँ कीजिये, दान पठन हित कार ॥१२०॥
अंत्र के क्षय और दीमक के सञ्जय को देखकर-मनुष्य को चाहिये कि—

दान, पटन और अच्छे कार्यों के द्वारा दिन को सफैल करे ॥ १२० ॥

किया कप्ट करि साधु हो, विन क्षत होते शूर ॥ मद्य पिये नारी सती, यह श्रद्धा तज दूर ॥ १२१ ॥

कियाकष्ट करके साधु वा महात्मा हो सकता है, विना घाव के भी सूर वीर हो

१— रस दोहे का सारांश यहीं है-कि बुद्धिमान् पुरुष को सब कार्य विचार कर थीरे थीरे ही करने आहियें क्योंकि थनसंग्रह तथा धर्मोपार्जन आदि कार्य एकदम नहीं हो सकते हैं।। र—देशिये अंजन नेत्र में जरा सा डाला जाता है लेकिन प्रतिदिन उस का थोड़ा २ खर्च होने से पहाड़ों के पहाड़ नेत्रों में समा जाते हैं इसी प्रकार दीमक (जंतुविशेष) थोड़ा २ क्योंक का संग्रह करता है तो भी जमा होते २ वह बहुत बड़ा क्यमीक बन जाता है इसी बात को सोलकर मनुष्य को प्रतिदिन यथाशक्ति दान, अध्ययन और शुभ कार्य करना चाहियें क्योंकि उक्त प्रकार से थोड़ा २ करने पर भी कालान्तर में उन का बहुत बड़ा पल दीस पड़ेगा।

सकता है तथा मद्य पीनेवाली स्त्री भी सती हो सकती है, इस श्रद्धा को दूर ही त्याग देना चाहिये॥ १२१॥

नेत्र कुटिल जो नारि है, कष्ट कलह से प्यार ॥ वचन भड़कि उत्तर करे, जरा वहै निरधार ॥ १२२ ॥

खराब नेत्रवाली, पापिनी, कलह करने वाली और क्रोध में भर कर पीछा जबाब देने वाली जो स्त्री है-उसी को जरा अर्थात् बुढ़ापा समझना चाहिये किन्तु बुढ़ापे की अवस्था को बुढ़ापा नहीं समझना चाहिये ॥ १२२ ॥

जो नारी शुचि चतुर अरु, खामी के अनुसार ॥
नित्य मधुर बोलै सरस, लक्ष्मी सोइ निहार ॥ १२३ ॥
जो स्त्री पवित्र, चतुर, पित की आज्ञा में चलने वाली और नित्य रसीले मीटे
वचन बोलने वाली है, वही लक्ष्मी है, दूसरी कोई लक्ष्मी नहीं है ॥ १२३ ॥

घर कारज चित दें करें, पति समुझे जो प्रान ।।

सो नारी जग धन्य है, सुनियो परम सुजान ।। १२४ ।।
हे परम चतुर पुरुषो ! सुनो, जो खी घर का काम चित्त लगाकर करे और

भले वंश की धनवती, चतुर पुरुष की नार ।।

इतने हुँ पर व्यभिचारिणी, जीवन वृथा विचार ॥ १२५ ॥ भले वंश की, धनवती और चतुर पुरुष की स्त्री होकर भी जो स्त्री परपुरुष से स्नेह करती हैं–उस का जीवन संसार में वृैथा ही है ॥ १२५ ॥

लिखी पढ़ी अरु धर्मवित, पतिसेवा में लीन ॥

अलप सँतोपिनि यश सहित, नारिहिँ लक्ष्मी चीन ॥१२६॥ विद्या पढ़ी हुई, धर्म के तत्त्व को समझने वाली, पति की सेवा में तत्पर रहने वाली, जैसा अन्न वस्त्र मिल जाय उसी में सन्तोष रखने वाली तथा संसार में जिस का यश प्रसिद्ध हो, उसी स्त्री को लक्ष्मी जानना चाहिये, दूसरी को नहीं॥ १२६॥

१—अर्थात् ज्ञान आदि के बिना केवल कियाकष्ट कर के साध नहीं हो सकता है, जिस के लड़ाई में कभी धाव आदि नहीं हुआ वह शूर नहीं हो सकता है (अर्थात् जो लड़ाई में कभी नहीं गया), मद्य पीने वाली स्त्री सती नहीं हो सकती है—क्योंकि जो सती स्त्री होगी वह दे। यें के मूलकारण मद्य को पियेगी ही क्यों? इसलिये केवल कियाकष्ट करने वाले को साधु, धावरहित पुरुप को शूर वीर तथा मद्य पीने वाली स्त्री को सती समझना केवल अम मात्र है।। २—ताल्प्य यह है कि ऐसी कलहकारिणी स्त्री के द्वारा शोक और चिन्ता पुरुप को उत्पन्न हो जाभी है और वह (शोक व चिन्ता) बुड़ापे के समान शरीर का शोपण कर देती हैं।। ३—क्यों के सब उत्तम सामग्री से युक्त होकर भी जो मूर्यंता से अपने चित्त को चलायमान करे उस का जीवन वृथा ही है।।

निरजर द्विज अरु सतपुरुष, खुशी होत सतभाव ॥ अपर खान अरु पान से, पण्डित वाक्य प्रभाव ॥ १२७ ॥

देवना, ब्राह्मण और सन्पुरुष, ये तो भावभक्ति से प्रसन्न होते हैं, दूसरे मनुष्य खान पान से प्रसन्न होते हैं और पण्डित पुरुष वाणी के प्रभाव से प्रसन्न होते हैं॥ १२७॥

> अग्नि तृप्ति निहँ काष्ट से, उद्धि नदी के वारि ॥ काल तृप्ति निहँ जीव से, नर से तृप्ति न नारि ॥ १२८ ॥

अिंग काष्ठ से तृप्त नहीं होती, निदयों के जल से समुद्र तृप्त नहीं होता, काल जीवों के खाने से तृप्त नहीं होता, इसी प्रकार से ख्रियां पुरुषों से तृप्त नहीं होती हैं ॥ १२८॥

> गज को ट्रव्यो युद्ध में, शोभ लहत जिमि दन्त ॥ पण्डित दारिद दूर करि, त्यों सज्जन धनवन्त ॥ १२९ ॥

जैसे बड़े युद्ध में टूटा हुओ हाथियों का दांत अच्छा लगता है,—उसी प्रकार यदि कोई सत्पुरुप किसी पण्डित (विद्वान् पुरुप) की दरिद्रता खोने में अपना धन खर्च करे तो संसार में उस की शोभा होती है ॥ १२९॥

सुत विन घर सनो कह्यो, विना बन्धुजन देश ।।

मूरख को हिरदो समझ, निरधन जगत अशेष ।। १३० ।।

छड़क के बिना घर सुना है, बन्धु जनों के बिना देश सुना है, मूर्ख का हृदय
सुना है और दरिह ( निर्धन ) पुरुष के छिये सब जगत ही सुना है ॥ १३०॥

नारिकेल आकार नर, दीसैं विरले मोंय ॥ बदरीफल आकार बहु, ऊपर मीठे होंय ॥ १३१ ॥

ना रेयेंळ के समान आकार वाले सन्पुरुप संसार में थोड़े ही दीखते हैं, परन्तु वेरें के समान आकार वाले बहुत से पुरुप देखे जाते हैं जो केवल ऊपर ही मीठे होते हैं ॥ १३१ ॥

जिन के सुत पण्डित नहीं, नहीं भक्त निकलङ्क ॥ अन्धकार कुल जानिये, जिमि निशि विना मयङ्क ॥ १३२॥ जिस का पुत्र न तो पण्डित है, न भक्ति करने वाला है और न निष्कलंक

१— केबल वे स्त्रियां समझनी चाहियें जो कि चित्त को स्थिर न रखकर कुमार्ग में प्रवृत्त हो गई हैं, त्योंकि इसी आर्यदेश में अनेक वीरांगना परम सती, साध्वी तथा पितप्राणा हो चुकी हैं।। २—ना त्यल के समान आकार वाले अर्थात् ऊपर से तो रूथ परन्तु भीतर से उपकारक, जैसे कि नारियल ऊपर से खराव होता हैं परन्तु अन्दर से उत्तम गिरी देता है।। ३—वेर के समान आकार वाले अर्थात् ऊपर से स्निग्ध (चिकने चुपड़े) परन्तु भीतर से कुछ नहीं, जैसे कि वेर ऊपर हे चिकना होता है परन्तु अन्दर कैवल नीरस गुठली निकलती है।।

( कलंकरहित ) ही है, उस के कुल में अंधेरा ही जानना चाहिये, जैसे चन्द्रमा के विना रात्रि में अंधेरा रहता है ॥ १३२ ॥

निशि दीपक शशि जानिये, रिव दिन दीपक जान ।। तीन भुवन दीपक धरम, कुल दीपक सुत मान ।। १३३ ॥ रात्रि का दीपक चन्द्रमा है, दिन का दीपक सूर्य है, तीनों लोकों का दीपक धर्म है और कुल का दीपक सपूत लड़का है ॥ १३३ ॥

तृष्णा खानि अपार है, अर्णव जिमि गम्भीर ॥

सहस यतन हूँ निहँ भरै, सिन्धु यथा बहुनीर ॥ १३४ ।

यह आशा ( तृष्णा ) की खान अपार है, तथा समुद्र के समान अति गम्भीर है, यह (तृष्णा की खान ) सहस्रों यहों से भी पूरी नहीं होती है, जैसे-समुद्र बहुत जल से भी पूर्ण नहीं होता है ॥ १३४ ॥

जिहि जीवन जीवैं इते, मित्ररु बान्धव लोय ॥

ताको जीवन सफल जग, उदर भरे निहँ कोय ॥ १३५ ॥ जिस के जीवन से मित्र और बांधव आदि जीते हैं-संसार में उसी पुरुप का जीना सफल है, और यों तो अपने ही पेट को कौन नहीं भरता है ॥ १३५ ॥

भोजन वहि मुनिशेष जो, पाप हीन बुध जान ॥
पीछेउ हितकर मित्र सो, धर्म दम्भ विन मान ॥ १३६ ॥
मुनि (साधु) को देकर जो शेष बचे वही भोजन है (और तो शरीर को
भाड़ा देना मात्र है), जो पापकर्म नहीं करता है वही पण्डित है, जो पीछे भी
भलाई करने वाला है वही मित्र है और कपट के बिना जो किया जावे वही धर्म
है॥ १३६॥

अवसर रिपु से सन्धि हो, अवसर मित्र विरोध ॥ कालछेप पण्डित करें, कारज कारण सोध ॥ १३७॥ समय पाकर शत्रु से भी मित्रता हो जाती हैं और समय पाकर मित्र से भी शत्रुता (विरोध) हो जाती हैं, इस लिये पण्डित (बुद्धिमान्) पुरुष कारण के विना कार्य का न होना विचार अपना कालक्षेप (निर्वाह) करता है ॥ १३७॥

१—क्यों कि मूर्ख और मिक्तरहित पुत्र से कुल को कोई भी लाभ नहीं पहुंच सकता है।।
२—क्यों कि उयों २ धनादि मिलता जाता है लों २ तृष्णा और भी बढ़ती जाती हैं।। ३—कार्य कारण के विषय में यह समझना चाहिये कि—पांच पदार्थ ही जगत के कर्ता हैं, उन्हीं को ईश्वरवत् मानकर बुद्धिमान् पुरुष अपना निर्वाह करता है—वे पांच पदार्थ ये हैं—काल अर्थात् मसय, वस्तुओं का स्वभाव, होनहार (नियति), जीवों का पूर्वकृत कर्म और जीवों का उद्यम, अब देखिये कि उत्पत्ति और विनाश, संसार की स्थिति और गमन आदि सब व्यवहार इन्हीं पांचों कारणों से होता हैं, सृष्टि अनादि हैं, किन्तु जो लोग कर्मरहित, निरुक्तन, निराकार और

व्याधिसहित धनहीन अरु, जो नर है परदेश ॥ शोक तप्त पुनि सहद जन, दर्शन औपध भेष ॥ १३८॥ रोती, निर्धन, परदेश में रहने वाले और शोक से दुःखित पुरुषों के लिये प्रिय मित्र का दर्शन होना औपधरूप है ॥ १३८॥

घोड़ा हाथी लोह मय, बस्न काष्ट पापान ॥ नारी नर अरु नीर में, अति अन्तर पहिचान ॥ १३९॥ बोड़ा, हाथी, लोहे से बने पदार्थ, बस्न, काष्ट्र, पत्थर, स्त्री, पुरुष और वानी, इन बा अन्तर एक बड़ा ही अन्तर है ॥ १३९॥

> तिय कुलीन अरु नरपती, मन्त्री चाकर लोग ॥ थान अष्ट शोमें नहीं, दन्त केश नख भोग ॥ १४० ॥

कु रवर्ता खी, राजा, मन्नी ( प्रधान ), नौकर लोग, दाँत, केश, नख, भोग और ननुष्य, ये सब अपने स्थान पर ही शोभा देते हैं किन्तु अपने स्थान से अष्ट दोकर शोभा नहीं देते हैं ॥ १४० ॥

पूरीफल अरु पत्र अहि, राजहंस तिमि वाजि ॥
पण्डित गज अरु सिंह ये, थान भ्रष्ट हू राजि ॥ १४१ ॥
सुगर्म, नागरवेल के पान, राजहंस, घोड़ा, सिंह, हाथी और पण्डित, ये सब अपने स्थान से भ्रष्ट होकर भी सोभा पाते हैं ॥ १४१ ॥

जो निश्चय मारग गहै, रहे ब्रह्मगुण लीन ॥ ब्रह्म दृष्टि सुख अनुभवे, सो ब्राह्मण परवीन ॥ १४२ ॥

जो निर्श्वय मार्ग का ग्रहण करे, ब्रह्म के गुणों में लीन (तत्पर) हो, तथा ब्रह्म-दृष्टि के सुख का अनुभव करे, उस को चतुर ब्राह्मण समझना चाहिये॥ १४२॥

जो निश्रय गुण जानि के, करै ग्रुद्ध व्यवहार ॥ जीते सेना मोह की, सो क्षत्री भुजभार ॥ १४३ ॥

जो निर्श्वय गुणों को जान कर, ग्रुद्ध ग्रुद्ध व्यवहार करें तथा सोहैं की सेना को जीत छे, वही वड़ी भुजावाळा ( विछष्ट ) क्षत्रिय जानना चाहिये ॥ १४३ ॥

ज्ञानाशन्द पूर्ण ब्रह्म को संसार का कर्षा मानते हैं वह उन का भ्रम है और यथार्थ तत्त्व को विना विचारे वे ऐसा मानते हैं—सृष्टिविषयक कर्षा के विषयमें विशेष वर्णन देखने की इच्छा हो ते बृहत्यखरतर गच्छीय महासुनि श्री चिदानन्द जी महाराज (जो कि महाराणी वैरागी ध्यानी जैन श्रेताम्बर संघ में एक नाभी पुत्रप हो गये हैं) के वनाये हुए ॥

१ -इस का उदाहरण प्रत्यक्ष ही है ॥ २—इस का भी उदाहरण प्रत्यक्ष ही दीख पड़ता है ॥ ३—ःथांत व्यवहारमार्ग (व्यवहारनय) को छोड़कर निश्चयमार्ग (निश्चयनय) का छाड़क करे. नय गत हैं —इन का विषय "नयपरिच्छेद" आदि छन्थों में देखे। ॥ ४—निश्चय गुओं को अर्थाः निश्चय नय के गुणों को छहण करे ॥ ५—क्योंकि मोह की सेना के कान कोच आदि थोड़ को को जीतना अति कठिन है ॥

जो जाने व्यवहार नय, दृढ व्यवहारी होय ॥ शुभ करणी सों रिम रहें, वैश्य कहावे सोय ॥ १४४ ॥ जो व्यवहार नय को जानता हो, व्यवहार में दृढ हो तथा शुभ कैरणी (सुन्दर कमों) में रमण करता हो (तत्पर रहता हो) उसी को वैश्य कहना चाहिये॥ १४४॥

जो मिथ्या तम आदरे, राग दोप की खान ॥
विनय विवेक कृतिहिं करे, शूद्र वर्ण सो जान ॥ १४५ ॥
जो मिथ्यातम का आदर करे, राग और दोप की खान हो तथा अपने कर्तव्य
विनय को ही जानकर सब कार्य करे, उसी को शूद्र वर्ण जानना चाहिये॥१४५॥

सर्जन सुनियो कान दै, गृह आश्रम के वीच ॥
नीति न जाने जो पुरुष, करै काम वह नीच ॥ १४६ ॥
तत्त्व विचारे नीति को, जो नर चित्त लगाय ॥
तीन लोक की सम्पदा, अनायासँ वह पाय ॥ १४७ ॥
शिश्वलीला मैंने करी, छमो मोहिँ सुज्ञान ॥
किवता जानों मैं नहीं, नहिँ मोहिँ पिक्नेल ज्ञान ॥ १४८ ॥
चाणक नीती सार गिह, कमला रक्षक कीन ॥
नीतिसार दोहावली, तुटि सब छमहु प्रवीन ॥ १४९ ॥
यह द्वितीय अध्याय का चाणक्य नीतिसार दोहावलि नामक प्रथम

प्रकरण समाप्त हुआ ॥

१—देखो १४२ वें दोहे का नोट। यह नयों का प्रकरण बहुत बड़ा है-इस वास्ते इस विषय में यहां नहीं लिखा गया है-किन्तु इस का विषय दूसरे प्रन्थों में देखना चाहिये॥ २—वैदय को व्यवहार में सदा दृढ़ रहना चाहिये-तथा अपने वचन पर कायम रहना चाहिये-किन्तु लोकों का धन लेकर दिवाला नहीं निकाल देना चाहिये॥ २—शुम करणी में अर्थात् दान, परोपकाल पशुरक्षण, विद्यावृद्धि, साधुसेवा और धर्मव्यवहार में तत्पर रहना चाहिये॥ ४—मिध्यातन शब्द का अर्थ अज्ञानान्धकार है-अर्थात् अज्ञानान्धकार से होनेवाले कार्यों का आदर करे-जैसे-क्रोध, मान, माया, लोभ और परोपकार आदि निकृष्ट कार्यों को अच्छा समझे-किन्तु ज्ञानगन्धंधी कार्यों में अद्धा न रक्खे॥ ५—क्योंकि ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैदय, इन तीन वर्णों का विनय करना ही शृद्ध का मुख्य कर्त्तव्य है-जैसा धर्म के शास्त्र में लिखा है कि-"एकमेव तु शृद्ध प्रभुः कर्म समादिशत्॥ एतेषामेव वर्णानां शुश्रुषामनस्यया॥ १॥" अर्थात् अस्यारित होकर तीन वर्णों की शुश्रुषा (सेवा और विनयादि) करना ही शृद्ध का मुख्य कर्त्तव्य है॥ ६—ग्रन्थकर्ता के विनय के दोहे॥ ७-विना परिश्रम ही॥ ८—बाललीला अर्थात् बच्चों का खेल।। ९-छन्द का एक ग्रन्थ है॥ १०-श्रीषाल वा श्रीषालचन्द्र॥

### दूसरा प्रकरण।

# सुभाषित रत्नाविल के दोहे।

उत्तम मध्यम अधम की, पाईन सिकेता तोये ॥ प्रीति अनुक्रम जानिये, वेर व्यतिकंम होय ॥ १ ॥ रागी औगुण ना गिनै, यही जगत की चारु ॥ देखो सब ही इशाम को, कहत बाल सब लाल ॥ २ ॥ जो जाको गुन जानही, सो तिहि आदर देत ॥ कोकिल अर्म्बहि लेत है, काम निवोली लेत ॥ ३ ॥ हलन चलन की शक्ति है, तब लों उद्यम ठान ॥ अजगर ज्यों मृगंपतिवदन, मृग न परत है आन ॥ ४ ॥ जाही तें कछ पाइये, करिये ताकी आस ॥ रीते संरवर पे गये, कैसे बुझत पियास ॥ ५ ॥ देवो अवसर को भलो, जासो सुधरे काम ॥ खेती सुखे बरिह वो, बन को काने काम ॥ ६ ॥ अपनी पहुँच विचारि के, करतब करिये दाइ । ते ते पाँव पसारिये, जेती लांबी सौड़े ।। ७ ।। कैसे निवल है निवल जन, कारे नवलन सों गैरे ॥ जैसे बास सागर विषे, करत मगर सों वेर ॥८॥ पिझने छल्ये नर सुजन सों, करत विसास न चुक ॥ जसे दाँग्यो दुध को, पियत छाछ कों फ़क ॥ ९ ॥ प्राण तृपीतुँर के रहें, थोड़े हूँ जलपान ॥ पीछे जल भर सहैंस घट, डारे मिलत न प्रान ॥ १० ॥ विद्या धन उद्यम विना, कहो ज पावै कौन ॥ विना इलाये ना मिलै, ज्यों पंखे की पान ॥ ११ ॥ बनती देखि बनाइये. परत न र्दाजं पीट ॥ जैसी चले बयार तब, तैसी दीजै पीठ ॥ १२ ॥ ओछे नर की श्रीति की, दीन्ही रीति बताय ॥ जैसे छीर्लंर ताल जल, घटत घटत घटि जाय ॥ १३ ॥ अन मिलती जोई करत, ताही को उँपहास ॥ जैसे जोगी जोग में, करत भोग की आस ॥ १४ ॥ बुरे लगत सिर्ख के वचन, मनमें सोचह आप ॥ कडुई औपध विन पिये. मिटत न तन को ताप ॥ १५ ॥ रहे समीप बड़ेन के. होत बड़ो हित मेल ॥ सब ही जानत बढ़त है, बूक्ष बराबर बेल ॥ १६ ॥ उँपैकारी उँपैकार जग, सव यों करत प्रकास ॥ ज्यों केंद्र मधुरे तैरै मर्ल्ये, करत सुवासिह जास ॥ ३७ ॥ करियं सुख को होत दुख, यह कह कीन सर्यान ॥ वा सोने को जारिये, जासों टूंटे कान ॥ १८ ॥ नयना देत बताय सब, हिर्दे को हेतेँ अहेतेँ ॥ ज्यों नाई की आरनी, भली बुरी कहि देत ॥ १९॥ फेर न व्हें है कपट सों, जो कीजै ब्यौपार॥ जैसे हां**ड़ी काठ की, चड़ै न दूजी वार ॥ २० ॥ सुखदायी** जो देत दुख, सो सब

१-पत्थर ॥ २-रेत, बाळू ॥ २-जळ ॥ ४-क्रमसे ॥ ५-जळ ॥ ६-आमको ॥ ७--सिंह के मुन्न में ॥ ८-तालाव ॥ ९-मेघ ॥ १०-िहाफ वा रजाई ॥ ११-िवरोध ॥ १२-चु गुळलेर, निन्दक ॥ १३-जला हुआ ॥ १४-प्यास से व्याकुळ ॥ १४-सहस्र अर्थात् हजार ॥ १६-तम गिहरा ॥ १७-इंसी, ठठ्ठा ॥ १८-िहाक्षा, नसीहत ॥ १९-दुःख, ज्वर की पीड़ा ॥ २०-मलाई करनेवाला ॥ २१-मलाई ॥ २२-कडुआ ॥ २३-चृक्ष २४-चन्दन ॥ २५-चतु राई ॥ २६-हृदय ॥ २७-भलाई ॥ २८-युराई ॥

दिन को फेर ॥ शैशि शीतल संयोग में, तैपत विरैह की वेरें ॥ २१ ॥ भले बुरे सब एकसे, जी 'छों बोलत नाहिं॥ जान परत है काँक पिक, ऋतु वसर्नत के माहिँ ॥ २२ ॥ निसफल श्रोता मुँद यदि, वक्ती वचन विलास ॥ हाव भाव ज्यों तीर्थ के, पति अन्धे के पास ॥ २३ ॥ कुछ अरु गुण जाने विना, मान न कर मनुहार ॥ उगत फिरत उग जगत को, भेष भगत को धार ॥ २४ ॥ हित ह की कहिये न तिहिं, जो नर होय अँबोध ॥ ज्यों नकटे को आरसी, होत दिखाये कोध ॥ २५ ॥ मूरख को पोथी दई, बांचन को गुनगाथ ॥ जैसे निर्मल आरसी, इई अन्ध के हाथ ॥ २६ ॥ मधुर वचन से मिटत है, उत्तम जन अभिमान ॥ तनक शीतें जल से मिटे, जैसे दूध उफान ॥ २७ ॥ जिहिं से रक्षा होत है, हुवै उसी से धीत ॥ कहा करे कोऊ जतन, बाड़ काकड़ी खात ॥ २८ ॥ सबै सहायक सवस्र के, कोउ न निवल सहाय ॥ पर्वे जगावत आग कों, दीपिह देत बुझाय ॥ २९ ॥ समय समुक्ति जो कीजिये, काम वही अभिराँमँ ॥ सिन्धैंव मांग्यो जीमते, घोडे को कह काम ॥ ३० ॥ जो जिहिं भाव सो भलो, गुन को कछ न विचार ॥ तजि गजर्मकता भीलनी, पहिरत गुञ्जीहार ॥ ३१ ॥ जासों चालै जीविका, करिये सो अभ्यास ॥ वेश्या पालै र्शील तो, कैसे पूरै आस ॥ ३२ ॥ दुष्ट न छोड़े दुष्टता, नाना शिक्षा देत ॥ धोये हूँ सौ बेर के, काजल होत न श्वेतें ॥ ३३ ॥ एक भले सब को भलो, देखो विशेर्द विवेक ॥ जैसे सैर्त हरिचन्द के, उधरे जीव अनेक ॥ ३४ ॥ एक बुरे सब को बुरो, होत सबँछ के कोर्पे ।। औगुन अर्जुन के भयो, सब क्षत्रिन को लोप ॥ ३५ ॥ मान होत है गुनन तें, गुन विन मान न होय ॥ र्शुंक साँरिक राखें सबै, काग न राखे कोय ॥ ३६ ॥ आडम्बेर तिज कीजिये, गुण संग्रेहें चित चाँहि ॥ दघरहित गउ नहिं बिकै, आनी घण्ट बजाँहि ॥ ३७ ॥ जैसे गुण दीन्हें उद्दें, तैसो रूप निबन्ध ॥ ये दोऊ कहँ पाइये, सोनो और सुगन्ध ॥ ३८ ॥ अभिलैर्रिपी इक बात के, तिन में होय विरोध ॥ काज राज के रार्कसूत, लड़त भिड़त करि कोध ॥ ३९ ॥ नहिँ इलाज देख्यो सुन्यो, जासों मिटत सुभाव ॥ मधुपुँट कोटिकें देत हूँ, विष न तजत विषमीव ॥ ४० ॥ प्रीति निवाहन कठिन है,

१-चन्द्रमा ॥ २-दुःख देता है ॥ ३-जुदाई॥ ४-समय॥ ५-तक॥ ६-कौआ॥ ७-कोयल ॥ ८-मौसम बहार ॥ ९-सुनने वाला॥ १०-मूर्ख ॥ ११-बोलने वाला । १२-स्रो ॥ ११-बोलने वाला । १०-सुर्ख ॥ ११-बोलने वाला । १०-सु । १४-अज्ञान, मूर्ख ॥ १४-ठंढा ॥ १५-पीड़ा, हानि ॥ १६-हवा ॥ १७-सु न्दर ॥ १८-घोड़ा तथा सेंधानोन ॥ १९-अच्छा गता है॥ २०-हाथी के मोती ॥ २१-युं घुची (चिरमी) की माला ॥ २२-सदाचार ॥ २३-सफेद ॥ २४-बड़ा, अच्छा ॥ २५-ज्ञान ॥ २६-सत्य हरिश्चन्द्र राजा, जिन्हों ने राज्य आदि को छोड़कर भी सत्य को नहीं छोड़ा था ॥ २७-वल्वान्, जोरावर ॥ २८-गुस्सा ॥ २९-तोता ॥ ३०-मैना ॥ ३१-होंग ॥ ३२-संच्या ॥ ३३-विधाता, ईश्वर ॥ ३४-चाहनेवाले ॥ ३५-वेर ॥ ३६-राजपुत्र ॥ ३७-शहद के पुट ॥ ३८-करोड़ो ॥ ३९-विधेलापन ॥

समुझि कीजियो कोय ॥ भांग भखन है सुगम पुनि, लहर कठिन ही होय ॥ ४३ ॥ देव सेव फल देत है, जाको जैसो भाव ॥ जैसो मुख करि आरसी, देखे सोइ दिखाव ॥ ४२ ॥ कुल बल जैसो होय सो, तैसी करिये बात ॥ बनिक पुत्र जाने कहा, गृंढ़ लेवे की घात ॥ ४३ ॥ जैसो बन्धन प्रेम को, तैसो बन्ध न और ॥ कोठ भद समरत्य हूँ, कमल न छेदै भार्र ॥ ४४ ॥ अपनी अपनी गँरज सब, बोलत करत निहोर्र ॥ विना गैरज बोलें नहीं, गिरिधेर हूँ के मोर ॥ ४५॥ जो सब हा को देत है, दाता किहये सोय ॥ जलवेरे बरसत सैमे विधेम, थेर्ल न विचारत कोय ॥ ४६ ॥ जो समुझे जिहिं बात को, सो तिहिं करें विचार ॥ रोग न जानै ज्योतिषी, वैद्य प्रहन के चीर ॥ ४७ ॥ प्रकृति मिले मन मिलत है, अन मिल ते न मिलाय ॥ दुध दही से जमत है, कांजी से फटि जाय ॥ ४८ ॥ बात कहन की राति में, है औंन्तर अधिकाय ॥ एक वचन रिसे ऊपजै, एक वचन से जाय ॥ ४८ ॥ एक वस्तु गुण होत हैं, भिन्न प्रकृति के भाय ॥ भैंटा एक को पित करत, करत एक को वैाय ॥ ५० ॥ स्वारथ के सब ही सगे, बिन स्वारथ कोई नाहिं॥ सेवै पछी सरेंस तेरे, निरेसे भये उड़ि जाहिं ॥ ५१ ॥ सुख बीते दुख होत है, दुख बीते सुख होत ॥ दिवेस गये ज्यों निशिं उदितें, निशि गैर्त दिवस उँदीत ॥ ५३ ॥ जो भाषे सोई सही, बड़े पुरुष की बान ॥ है अनंगे ताको कहैं, महा-रूप की खान ॥ ५३ ॥ पर घर कबहू न जाइये, गये घटत है जोत ॥ रविमें०डल में जात शशिं, हीनें कला छवि होता ॥ ५४ ॥ उरेही से कोमल प्रकृति, सज्जन परम दयाल ॥ कौन सिखावत है कहो, राजहंस को चाल ॥ ५५ ॥ जिन<sup>33</sup> पण्डित विद्या तजह, मूरख धन अवरेखेँ ॥ कुंलजा शील न उपिरहरे, कुलैटा भूपन देख ॥ ५६ ॥ एक दशा निवहे नहीं, <sup>3</sup>र्जनि पछितावह कोय ॥ <sup>3</sup>रंबि ह की इक दिवस में, तीन अवस्था होय ॥ ५७ ॥ नर सम्पति दिन पाइके, अति मति करियो कोय ॥ दुर्योधन अति मान से, भयो निर्धंन कुल खोय ॥ ५८ ॥ जे चेतेंने ते क्यों तजैं, जाको जासों मोह ॥ चुम्बक के पाछे लग्यो, फिरत अचेर्तेने लोह ॥ ५९॥ घटत बढ़त सम्पति विपति,गति अरहट की जोर्यं ॥ रीती<sup>४४</sup> घटिका भरत है, भरी स रीती होय ॥६०॥ उत्तम जन की हो हैं करि, नीच न होत रसैं ल ॥ कौवा कैसे चिल सके, राजहंस की चाल ॥ ६१ ॥ उत्तम जन के सङ्ग में, सहजे ही सख

१-सहज ॥ २-श्रद्धा ॥ ३-विनये का वेटा ॥ ४-किला ॥ ५-लकड़ी के काटने में समर्थ भी ॥ ६-भोरा ॥ ७-मतलव ॥ ८-खुशामद ॥ ९-वादल का गरजना ॥ १०-श्रेष्ठ पर्वत ॥ ११-मेव ॥ ११-चोरस ॥ ११-कंचा नीचा ॥ १४-स्थान ॥ १५-गति ॥ १६-कं ॥ १७-ग्रसा ॥ १८-वेगन ॥ १९-वादी ॥ २०-हरा ॥ २१-वृक्ष ॥ २२-स्या ॥ २३-दिन ॥ २४-राति ॥ २५-उदय होने पर ॥ २६-वीतने पर ॥ २७-उदय होता है ॥ २८-कामदेव ॥ २९-सूर्य मंडल ॥ ३०-चन्द्रमा ॥ ३१-रित ॥ ३२-स्वभाव से ही ॥ ३३-मत ॥ १४-देशो ॥ ३५-कुलीन स्त्री ॥ ३६-छोड़ती है ॥ ३७-व्यभिचारिणी स्त्री ॥ ३८-मत ॥ ३९-एयी ॥ ४०-नष्ट हुआ ॥ ४१-जानदार, समझदार ॥ ४२-वेजान ॥ ४३-देखो ॥ ४४-वरावरी ॥ ४६-उत्तम ॥

भार्स ॥ जैसे नृप लीव अंतर, लेत सभाजन वासे ॥ ६२ ॥ जो पावै अंति ऊंच पर. ताको पर्तन निर्दान ॥ ज्यों तिप तिप मध्यान्ह "छाँ, अस्त होत है भान ॥ ६३ ॥ मूरख गुण समुझे नहीं, तौ न गुणी में चूक ॥ कहा भयो दिन को विभी, देख्यो जो न उर्लंक ॥ ६४ ॥ विन स्वारथ कैसे सहै, कोऊ कडवे बैने ॥ लात खाय पुचकारिये, होय दुधीरू धेने ॥ ६५ ॥ सुजान तजिह निह सुजनता, कीन्हे हूँ अपर्कीर ॥ ज्यों चन्दन छेदै तैंऊ, सुरिमेर्त करिह कुठैरि ॥ ६६ ॥ दुष्ट न छांड़ै दुष्टता, पोषे राखे ओट ॥ सर्पहिं केसहुँ हित करो, वैंदी चलावे चोट ॥ ६० ॥ होय बुराई से बुरो, यह कीन्हो निरधार ॥ खाँड़ खेनेगो और को, ताको केंप तयार ॥ ६८॥ अति ही सैरेल न हजिये, देखो ज्यों वनराय ॥ सीधे सीधे छेदिये, वैंबांको तरु बचि जाय ॥ ६९ ॥ बहुतन को न विरोधिये, निबल जानि बलवान ॥ मिर्गिट भिंखें जाहिं पिपीलिकीं, नैंगिहिं नैर्ग के मैौन ॥ ७० ॥ बहुत निवल मिलि बल करें, करें जु चाहें सोय ॥ तृनैभण की डोरी करे, हिल हूँ बन्धन होय ॥ ७३ ॥ सजन कुसङ्गति दोप तें, सजनता न तजनैते ॥ ज्यों भुजंगैंगण संगह, चन्द्रन विप न धरन्त ॥ ७२ ॥ पड़ि संकैटे ह सैॉधुजन, नेक न होत मलैंनि ॥ ज्यों ज्यों कर्क्केन ताइये, त्यों त्यों निरमल वान ॥७३॥ कन कन जोरे मन जुरै, काढ़े निवरै 3 सोय ॥ बूंद बूंद ज्यों बैंट भरे, टपकत रीते सोय ॥ ७४ ॥ ऊंचे हु बेठे नहिं उँहैहै,गुण बिन बड़पन कोय ॥ बैट्यो देवँल शिँखैर पर, वॉर्येस गरुड़ न होय ॥ ७५ ॥ सांच झंट निरणय करे, नीतिनिपुणें जो होय ॥ राजहंस विन को करे, ँक्षीर नीरँँ को दोय ॥ ७६ ॥ दोषिह को उँमहै गहै, गुण न गहै खर्लेंहोक ॥ दिये रुधिर्र पर्य ना पिय, लगी पर्योधेर जोंक ॥ ७७ ॥ भलो न होवे दुष्ट जन, भलो कहै जो कोर्य ॥ विष मधुरो मीठो लवण, कवे न मीठो होय ॥ ७८ ॥ एक उर्देर एकहि समय, उपजत एक न होय ॥ जैसे कांटे बेर के, सीधे वांके दोय ॥७९॥ हरत देवता निवल अरु, दुर्बल ही के प्रान ॥ बाध सिंह को छोड़ि के, लेन छाँगै बलिदान ॥ ८० ॥ उद्यम कबहूँ न छोड़िये पर आशा के मोर्दें ॥ गागर कैसे फोरिये, उँनयो देखि पैयोट ॥ ८३ ॥ कारज धीरे होत है, काहे होत अधीर ॥ समय पाय तरुवर फले, केर्तिक

१-माल्म होता है ॥ २-लगाता है ॥ ३-गन्ध, खुश्वू ॥ ४-गिरना ॥ ५-आखिरकार ॥ ६-दो पहर ॥ ७-तक ॥ ८-सूर्य ॥ ९-प्रकाश, रोशनी ॥ १०-उल्लू, बुग्यू ॥ ११-वचन ॥ ११-दूध देने बाली ॥ ११-गाय ॥ १४-बुराई ॥ १५-तो भी ॥ १६-सुगन्धित ॥ १७-कु रहाडा ॥ १८-दवने पर ॥ १९-निश्चय ॥ २०-गहु ॥ २१-खो गा ॥ २२-कुआ ॥ २३-सीधा ॥ २४-टेड़ा ॥ २५-खा जाती हैं ॥ २६-चीटियां, कीडियां ॥ २०-हाथी को ॥ २८-पर्वत ॥ २९-वरावर ॥ ३०-तिनकों का हेर ॥ ३१-छोड़ते हैं ॥ ३२-सांपों का समूह ॥ ३२-दुःख ॥ ३४-अच्छे आदमी ॥ ३५-दुःखित ॥ ३६-सोना ॥ ३७-पूरा हो जाता है ॥ ३८-घड़ा ॥ ३९-पाता है ॥ ४०-मन्दिर ॥ ४१-चोटी ॥ ४२-कोआ ॥ ४१-न्याय में चतुर ॥ ४४-दूध ॥ ४५-पानी ॥ ४६-चाव से ॥ ४७-दुष्ट जन ॥ ४८-खून ॥ ४९-दूध ॥ ५०-स्तन, थन ॥ ५१-पेट ॥ ५२-वकरा ॥ ५३-सुशी ॥ ५४-उमड़ा हुआ ॥ ५५-मेघ ॥ ५६-कितना ही ॥

सींचह नीर ॥ ८२ ॥ जो पहिले कीजै यतन, सो पाछे फलदाय ॥ आग लगे खोदै कुआ, कैसे आग बुझाय ॥ ८३ ॥ क्यों कीजै ऐसी यतन, जासों काज न होय ॥ परवत पे खोदै कुआ, कैसे निकसे तोर्य ॥ ८४ ॥ सेन्यो छोटो ही भलो, जासे गरेंज सराये ॥ कीजै कहा समुद्र को, जासे प्यास न जाय ॥ ८५ ॥ उद्यम से सब मिलत है, विन उद्यम न मिलःहिं॥ सीधी अंगुली घी जम्बो, कवहूँ निकरात नाहिं ॥ ८६ ॥ कहिये बात प्रमाण की, जासों सुधरै काज ॥ फीको थोडे लवेंण से, अधिकहि खारो नाज ॥ ८७ ॥ कहे रैसीली वात सो, विगडी लेत सुधार ॥ सरस लवण की दाल में, ज्यों नींब्रस डार ॥ ८८ ॥ सुधरी बिगडै वेर्ग से, बिगड़ी फिर सुधेरै न ॥ दुध फटे कांजी पड़े, सो फिर दूध बने न ॥ ८९ ॥ बिगरी हु सुधरे वचन, जैसे वर्णिक विशेष ॥ हींग मिरी " जीरो कहे, हग मर जर छिल छेप ॥ ९० ॥ बहुत किये हूँ नीच को, नीच सुभाव न जात ॥ छोड़ि ताल जल हरें में में, कीवा चोंच भरात ॥ ९१ ॥ चतुर कूरे इक सम गिने, जाके नाँहि विवेर्वे ॥ जैसे अबुधगमार के, पांच कांच है एक ॥ ९२ ॥ कर न होवे चतुर नर. कुर कहै जो कोय ॥ मानै कांच गमार ती, पांच कांच नहिं होय ॥ ९३ ॥ वेष बनाये सूर्र को, केंग्यर सूर न होय ॥ खाल उड़ाये सिंह की, खाल सिंह नहिँ होय ॥ ९३ ॥ बड़े न 'लोपें लाजेंकुल, लोपें नीच अधीर ॥ उँद्धि रहै मरजाद में. बहैं उमेड़ि नदि नीर ॥ ९५ ॥ जैसी संगति बैठिये, इजत मिलि है आय ॥ सिर रह मखमल सेहरी, पनहीं मखमल पांच ॥ ९६ ॥ चतुर सभा में मुर्ख नर. शोभा पावत नांहि ॥ जैसे बैंक शोभत नहीं, हंस मंडेंडेी मांहि ॥ ९७ ॥ बुरी कर लोई बरो, बरो नांहि कोइ और ॥ वणिजें करे सो बानियां, चोरी करे सो चोर ॥ ९८ ॥ झूंठ बसै जा पुरुष के, ताही की अप्रतीत ॥ चोर जुवारी से भलो, याते करत र्रेंतीत ॥ ९९ ॥ विना सिखाये हु रेंहै, जाकी जैसी रीत ॥ जनमत सिंह ने को तर्निय, गज पर चढ़त अभीत ॥१००॥ सत्य वचन मुख जो कहें, वाकी चाह सरीह ॥ अीहक आवे दूर से, सुनि इक शैयही सीह ॥ १०१ ॥ ब्रद्धि विना विद्य कहो, कहा सिखावे कोय ॥ प्रथम गाम ही नांहि तो, सींव कहां से होय ॥ १०२ ॥ कह रैसे में कह रोधें में, अंशि सों जेनि पतियाय ॥ जैसे शीतैल तर्स

१ पानी ॥ २-मतलव ॥ २-पूरी हो ॥ ४-निकलता है ॥ ५-निमक, नोन ॥ ६-मीठी ॥ ७-अधिक ॥ ८-इप्ति ॥ ९-विनयां ॥ १०-मिर्च ॥ ११-घड़ा ॥ १२-मूर्व ॥ १३-मूर्व ॥ १३-मूर्व ॥ १४-मूर्व ॥ १४-मूर्व ॥ १४-मूर्व ॥ १४-वा करते हैं ॥ १९-उल की लज्जा ॥ २०-समुद्र ॥ २१-उमह कर ॥ २२-वागुला ॥ २३-समूह ॥ २१-अधिका ॥ २०-समूद्र ॥ २४-वागुला ॥ २३-समूह ॥ २४-यापार ॥ २५-अधिकास ॥ २६-विश्वास ॥ २७-लेता है ॥ २८-पुत्र ॥ २९-निडर होक ॥ ३०-तारीफ ॥ ३१-लेनेवाला ॥ ३२-एक बात कहनेवाला ॥ ३३-साहूकार ॥ ३४-ग्रीति ॥ ३५-गुरसा ॥ ३६-वैरी ॥ ३७-मत ॥ ३८-विश्वास करो ॥ ३९-उंदा ॥ ४०-गमी ॥

जल, डारत आग बुझाय ॥ १०३ ॥ विद्या याद किये विना, विसर जात है मान ॥ बिगड़ जात बिन खबर तें, चोली को सो पान॥ १०४॥ अनैतर अंगली चार को, सांच क्रूँठ में होय ॥ सब मानें देखी कही, सुनी न माने कोय ॥ १०५ ॥ जोर न पहुँचै निवल पर, जो पै सबल सहाय ॥ भोडल की फानूस हू, दीप न बैति बुझाय ॥ १०६ ॥ होय भले के सुत बुरो, भलो बुरे के होय ॥ दीपक से काजल प्रकॅट, कमल कीच से होय ॥ १०७ ॥ जो धनवन्त सो देत कछ, देय कहा र्धन-हीन ॥ कहा निचार नम्म जन, स्नान सरोवर कीन ॥ १०८ ॥ जाकी जेती पहुंच सो. उतनी करत प्रकाश ॥ रविउँथों कैसे करि सके, दीपक तम को नाश ॥ १०९ ॥ उत्तम को अपमान अरु, जहां नीच को मौन ॥ कहा भयो जो हंस की, निन्दें काग बस्तान ॥ ११० ॥ यथायोग की ठौरे विन, नर <sup>3</sup>छँवि पावत नांहि ॥ जैसे रतन कथीर में, काच केर्नक के मांहि॥ १९९॥ विपत बड़े ही सहत हैं, इंतर विपत से दर ॥ तारे न्यारे रहत हैं, गहै राहु देशिश सेर ॥ ११२ ॥ विद्या गुरु की भक्ति सों, क्या कीन्हे अभ्यास ॥ भील होण के विन कहे, सीख्यो वाण विलास ॥ ११३ ॥ उद्यम बुधि वलसों मिले, तब पावत शुभसाज ॥ अन्धे खंधे चिद्र वर्षे हू ज्यों, सबे सुधारत काज ॥ ११४ ॥ फल विचारि कारज करहु, करहु न व्यर्थ अमेल ॥ तिल र्वे वालू पेरिये, नांहिर्दे निकसै तेल ॥ ११५ ॥ दुष्ट निकट वसीये नहीं, बिन न कीजिये बात ॥ केँदली बेर र्प्रसंग से, विधिह कर्टकेन पैरंत ॥ ११६ ॥ पुन्य विवेकैं प्रभाव से, निश्चल लक्ष्मि निवास ॥ जबलों तेल उपदिए में, तबलों ज्योति प्रकास ॥ ११७ ॥ अरि छोटो गिनिये नहीं, जासों होत बिगार ॥ तुनै समृह के छिनकें में, जारत तिनकें अँगाँर ॥ १९८॥ ताको अरि कह करि सके, जाके यतन उपाय ॥ जरे न तींती रेत में, जाके पैनही पाय ॥ ११९ ॥ पण्डित जन को अँम मरम, जानत जे मैतिधीर ॥ बांझ न कवहूँ जानही, तन प्रस्तृत की पीरें ॥ १२०॥ बीर पराँकेंम सों करे, भूमें व्हल को राज ॥ जोरावर यातें करे, वन अपनी मुर्गेराज ॥ १२१ ॥ नृप प्रताप से देश में, दुष्ट न प्रकटै कोय ॥ प्रगटै तेज दिनेईँ को, तहां तिमिर्रें निहिं होय ॥ १२२ ॥ यह सांची सब ही कहै, राजा करे सो न्याव ॥ ज्यों चौपड़ के खेलमें, पासा पड़े सो दाव ॥ १२३ ॥ कारज ताही को ँसँरे, करे जो समय निहाँर ॥ कबहुँ न हारै खेल जो, खेलै दाव विचार ॥ १२४ ॥ सब देखें गुण

१-भूछ जाती है॥ २-फर्क॥ २-हवा॥ ४-वेटा॥ ५-पेटा होता है॥ ६ गरीव॥ ७-नंगा॥ ८-तालाव॥ ९-जितनी॥ १०-सूर्यके समान॥ ११-अवेरा॥ १२-अनादर॥ १३-आदर॥ १४-बुराई॥ १५-उचित॥ १६-स्थान॥ १७-होभा॥ १८-सोना॥ १९-दूसरे॥ २०-चंद्रमा॥ २१-सूर्य॥ २२-अंथा॥ २३-कन्था॥ २४ लंगड़ा, पांगला॥ २५-समान॥ २६-नहीं॥ २७-केला॥ २८-सोहवत॥ २९-कांटों से॥ ३०-पत्ते॥ ३१-ज्ञान॥ ३२-प्रताप॥ ३३-दीपक॥ ३४-तिनकों का ढेर ॥ ३५-थोड़ी देर में॥ ३६-जरा सी॥ ३७-अग्नि॥ ३८-गर्म॥ ३९-ज्ञा॥ ४०-मेहनत॥ ४१-धीर मति-वाले॥ ४२-वचा जनना॥ ४३-पीड़ा॥ ४४-वहादुरी॥ ४५-पृथ्वी का घेरा॥ ४६-सिंह॥ ४७-सूर्य॥ ४८-देखकर॥

आपन, ऐब न देखें कोय ॥ करें उजालो दीपें पर, तले अंधेरो होय ॥ १२५ ॥ अपनी अपनी ठौर पर, सब को लागै दाव ॥ जल में गाड़ी नाव पर, थल गाड़ी पर राव ॥ १२६ ॥ ब्राहक सबै सपूत के, सारै काज सपूत ॥ सब को ढांर्कन होत है, इंसे वन को सुत ॥ १२७ ॥ आप कष्ट सिंह और की, शोभा करत सपूत ॥ चरको पींजण चरख चिह, जग इंकन ज्यों सूत ॥ १२८ ॥ सुथिर सुथान न छोड़िये. जब हों होय न और ॥ पिछलो पांव उठाइये, देखि धरन को ठौर ॥ १२९ ॥ को सुख को दुख देत है, देत करम झकझोर ॥ उरझे सुरझे आपही, धर्जों पर्वन के जोर ॥ १३० ॥ भली करत लागे विलंब , विलंब न बुरे विचार ॥ भैवन बनावत दिन उमें, ढाँडेत लगत न बार ॥ १३१ ॥ विनसत बार न लागही, ओछे नर की श्रीत ॥ औं बर डम्बर सांख के, ज्यों बाल की भीत ॥ १३२ ॥ बड़े वचन पलेंटें नहीं कहि निरवाहें धीर ॥ कियो विभीषण छंकैंपति, पाइ विजय रैधुंवीर ॥ १३३॥ लियत जननी उदेर में, देखि कहै सब कोय ॥ दोहद ही कहि देत है, जैसी सर्नेत त होय ॥ १३४ ॥ प्रेरंक ही से होत है, कारज सिद्ध निर्दोंन ॥ चढ़े धनप हूँ ना चलें, विना च<mark>लाये बान ॥ १३</mark>५ ॥ सुख सजन के मिलन को, दुरजन मिले जनींच ॥ जानै ऊँखें मिटाँसे को, जब मुख नींच चवाय ॥ १३६ ॥ जाहि मिल सुख होत है, तिहिँ विँ तुर दुख होय ॥ सूँर उदय फूल कमल, ता विन सँ कुँचे सोय ॥ १३७ ॥ कारज सोइ सुधारि है, जो करिये समभाय ॥ अतिवरसे वरसे विना, ज्यों खेती कुम्हलाय ॥ १३८ ॥ आपहि कहा बखानिये, भली बरी के जोग ॥ वंटे घन की बात को, कहें बटाऊ लोग ॥ १३९ ॥ जाने सो बूझे कहा, आदि अन्त विरहन्ते ॥ घर जनमे पशु के कहा, कोउ देखत है दन्त ॥ १४० ॥ जो कहिये सो की िये, पहिले करि निर्देधार ॥ पानी पी घर पूँछनो, नाहिनै भलो विचार ॥१४१॥ पीछे कारज कीजिये, पहिले वैंतन विचार ॥ बड़े कहत हैं बांधिये, पानी पहिले बीर ॥ १४२ ॥ ठीक किये विन और की, बात सांच मत थांपे ॥ होत अंधेरी रेने में, गई। जेवरी सांप ॥ १४३ ॥ एक ठोर है सुजैन खैँह, तजे न अपनी अंग ॥ मणि विपहर विपैकर सर्पे, सदा रहत इक संग ॥ १४४ ॥ हिये दुष्ट के वेंद्रन से, मुंधि न तिकस बात ॥ जैसी कडुई बेिंट के, को मीठे फल खात ॥ १४५ ॥ ताही

१-दीवा॥ २-जर्मान॥ ३-सिद्ध करता है॥ ४-हांकने वाला॥ ५-अच्छी जगह॥ ६-त छ॥ ७-हांडी॥ ८-हवा॥ ९-देरी॥ १०-वर ॥ ११-गिराने में ॥ १२-देरी॥ १३-त छ॥ १४-लंका का मालिक ॥ १५-रामचंद्र॥ १६-माता॥ १७-पेट॥ १८-सं-तान औलाद ॥ १९-पेरण करने वाला॥ २०-आदिरकार॥ २१-मालम पड़ता है॥ २२-जाला, सांछा॥ २३-मीठापन ॥ २४-जुदा होने पर ॥ २४-सूर्य ॥ २६-मुझा जाता है॥ २७-हृत्तान्त, हाल ॥ २८-निश्चय ॥ २९-नहीं॥ ३०-कोशिश, उपाय ॥ ३१-बाइ॥ ३२-नान ॥ ३३-रात्रि॥ ३४-रस्ती, होरी॥ ३५-अच्छे आदमी ॥ ३६-दुष्ट पुष्प ॥ ३७-विष को दूर करने वाला॥ ३८-विष पैदा करने वाला॥ ३९ सांप॥ ४०-मुख॥ ४४-मीठा॥

को करिये यतन, रहिये जिहिं आधीर ॥ को बैठे जा डीर पर, काँटे सोई डार ॥ १४६ ॥ भागहीन को ना मिले. भली वस्तु को भोग ॥ जैसे पाकी दार्बसों, होत काग मुखरोग ॥ १४७ ॥ सब कोऊ चाहत भलो, मित्र मित्र की ओर ॥ ज्यों चकवी रिव को उदय, शिश को उदय चकोर ॥ १४८ ॥ भरे वंश सन्तिति भली, कबहूँ नीच न होय॥ ज्यों कर्ज्ञन की खान में, काँच न उपजे कीय॥ १४९॥ श्चर बीर के वंश में, शूर वीर सूत होय ॥ ज्यों सिंहिनि के गर्भ में, हिरन न उपजे कोय ॥ १५० ॥ अधिक चतुर की चाँतुरी, होत चतुर के संग ॥ नग निरमल की डांक सें, बढ़त ज्योति छविरंग ॥ १५१ ॥ पण्डित अरु वनिता ठतीं, शोभत आर्थ्रीय पाय ॥ हे माणिक बेहुमोल तंउ, हेमीर्जिटित छिविछीय ॥१५२॥ अति उदा-रपन बड़न को, कहँ हैं वरने कोय ॥ चैतिक जैचि तनक घेन, बरिस भरे मेहि तोर्थे ॥ १५३ ॥ दुष्ट संग वसियै नहीं, अवगुन होय सुभाय ॥ विसत वंश की अग्नि सें. जरत सबै वनराय ॥ १५४ ॥ करे अनादर गुनिन को, ताहि सभा छवि जाय ॥ गज कैंपोल शोभा मिटत, जो अलि देत उड़ाय ॥ १५५ ॥ हीन जानि न विरोधिये, वही होत दुखदाय॥ रैंर्ज हू ठोकर मारिये, चढ़ै सीस पर आय॥ ५५६॥ विना दिये निह मिलहि कछु, यह समुझे सब कोय ॥ देत शिशिर में पैति तैर्ह, सुँरभि सेंपहाव सोय ॥ १५७ ॥ जो सेवक कारज करे, होत बड़े को नाम ॥ पथर तिरत करनील तें, कहत तिराये राम ॥ १५८ ॥ यह निश्चय कर जानिये, जानिहार सो जाय ॥ गज के भक्त कवीठ के, ज्यों गिरि वीज विलाय ॥ १५९ ॥ दूर कहा निर्वर कहा, होनैहीर सो होय॥ धुँर सींचै नैहिर के, फल में प्रैकेंटै तोर्वे ॥१६०॥ मीठी मीठी वर्सेंतु निहें, मीठी जाकी चाहि ॥ अमली मिसरी उपरिहरे, आँफ्रें खात सैराहि॥ १६१ ॥ मले बरे को जानियो, जान वचन के बन्ध ॥ कहै अर्न्ध को सूर इक, कहें अन्ध को अन्ध ॥ १६२ ॥ चिरंजीवी तन हू तेंजे, जाको जग जैस वैंसि ॥ फूल गये ज्यों फूल की, रहत तेल में वाँसे ॥ १६३ ॥ वृद्धि होत नहिं पाप से, वृद्धि धर्म से धार ॥ सुन्यो न देख्यो सिंह के, मृग को सो परिर्देश ॥ १६४॥ दोष लगावत गुनिन को, जाको हृदय मँलीन ॥ धर्मी को दुँम्भी कहै, क्षमाशील बलहीन ॥ १६५ ॥ खाय न खरचे सूँमें धन, चोर सबै लै जाय ॥ पीछे ज्यों में धु-मक्षिका, हाथ घिसै पछिताय ॥ १६६ ॥ दान दीने को दीजिये, मिटै जु वाकी

१-सहारा॥ २-डाली, शाखा॥ ३-निर्भाग्य॥ ४-किशमिश॥ ५-सोना॥ ६-बेटा॥ ७-चतुराई॥ ८-हीरा मानक॥ ९ स्त्री॥ १०-बेल॥ ११-सहारा॥ १२-बहुत कीमत का॥ १३-तो भी॥ १४-सोने में जड़ा हुआ॥ १५-शोभा देता है॥ १६-कहांतक॥ १७-पपीहा॥ १८-मांगता है॥ १९-मेंघ॥ २०-पृथिती॥ २१-जल॥ २२-गाल॥ २३-भोरा॥ २४-पृल॥ २५-पत्ता॥ २६-वृक्ष॥ २७-वसन्त में॥ २८-पत्तों वाला॥ २९-जानेवाला॥ ३०-समीप॥ ३१-होनेवाला॥ ३२-मूल, जड़॥ ३३-नारियल॥ ३४-पेदा होता है॥ ३५-पानी॥ ३६ वस्त, चीज़॥ ३७-छोड़ देता है॥ ३८-अफीम॥ ३९-तारीफ कर के॥ ४०-अंथा॥ ४१-बहुत समय तक जीने वाला॥ ४२-छोड़ने पर॥ ४३-यश, कीर्ति॥ ४४-रहता है, मोजूद है॥ ४५-सुगन्थि॥ ४६-कुटुम्ब॥ ४७-मेला॥ ४८-पाखंडी॥ ४९-क अस॥ ५०-शहद की मक्बी॥ ५१-गरीव॥

पीर । औपध ताको दीजिये, जाके रोग शरीर ॥ १६७ ॥ उत्तम विद्या लीजिये, जर्देशि नीच पे होय ॥ पड़्यो अपार्वन ठीर में, कञ्चन तजत न कोय ॥ १६८ ॥ निश्चा कारण विपति को, किये शीति अँरि संग ॥ मृग के सुख मृर्गेराज सों, होत कबहुँ तन भंग ॥ १६९ ॥ कहा करें आर्गम निगम, जो भरख समझे न ॥ दर्शन को ोप न कछ, अन्ध बैदन देखे न ॥ १७० ॥ सज्जन के प्रिय वचन से. तन सँता निट जाय ॥ जैसे चन्दन नीरे से, तीप जुतन को जाय ॥ १७१ ॥ सुजन वचन दुरजन वचन, अन्तर बहुत लक्षीय ॥ वह सब को नीको " लगे, बह काहू न सुर्हीय ॥ १७२ ॥ धन अरु गेंद जु खेल की, दोऊ एक सुर्मीय ॥ कैंर में आवन छिनैक में, छिन में कर से जाय ॥ १७३ ॥ धन अरु यौवन को गैरव, कवह करियं नांहि ॥ देखत ही मिट जात है, ज्यों वापर की छांहि ॥ १७४ ॥ बढ़े बढ़े को त्रिपति में, निश्चय लेत उर्वार ॥ उयों हाथी को कीच से, हाथी लेत निकार ॥ १०५ ॥ वड़े कप्ट हू में बड़े, करें उचित ही काज ॥ स्यार निकंटे तेजि स्रोज के, विह हैंने गजराज ॥ १७६॥ बहु गुन श्रेम से उच्चेर्द, तनिक दोष से जाय॥ नीठ चढ़ गिरि<sup>२८</sup> पर शिलाँ, ढीरत ही डिरिजीय ॥ १००॥ छोटे अरि की साँधिये, छोटे करि उँपैचार ॥ मरे न मुसा सिंह से, मारे ताहि माँतीर ॥ १७८॥ सेवक सोई जानिये, रहे विपति में संग ॥ तन छाया ज्यों भृप में, रहे साथ डेंकरंग ॥ १०९ ॥ दुष्ट रहे जा ठोर पर, ताको करै विगार ॥ आग जहां ही राखिये, जींरि करें निर्ह छैंर ॥ १८० ॥ विना तेज के पुरुष की, अँविश अँवज्ञा होय ॥ आग बुझे ज्यों राख को, आन छुवै सब कोय ॥ १८९ ॥ नेहँ करत तियें नीच सों, धन किरीन घर मांहि ॥ बरसै मेंह पहाड़ पर, के ऊसर के मांहि ॥ १८२ ॥ जहां रहत गुनर्वेन्त नर, ताकी शोभा होत॥ जहां घरै दीपैंक तहां, निर्क्षेप करे र्रेंड्दोत॥१८३॥ मोह प्रबेंह संसार में, सब को उपजे आय ॥ पाले दोपे र्सिंग शिंशुन, देवें कहा कमाय ॥ १८४ ॥ बहुत द्रव्य संवैध जहां, चोर राजभय होय ॥ कांसे ऊपर बीउली, परत कहत सब कोय ॥ १८५ ॥ गुरु मुख विन विद्या पड़े, पोथी अर्थ विचर ॥ सो शोभा पात्रै नहीं, जार गर्भ युत नार ॥ १८६ ॥ अओ छे नर के पेट

१-पीड़ा, तकलीफ ॥ २-यद्यपि, अगर्चे ॥ ३-अपवित्र, मैला ॥ ४-श्रु ॥ ५-सिंह ॥ ६-श स्त्र ॥ ७-वेद ॥ ८-शिसा ॥ १-मुख ॥ १०-कष्ट ॥ ११-पानी ॥ १२-दुःख ॥ १३-फर्क, मेद ॥ १४-मालूम होता है ॥ १५-अच्छा, प्यारा ॥ १६-अच्छा लगता है ॥ १७-स्त्रभाव ॥ १८-पाय ॥ १९-योड़ी देर ॥ २०-धमंड ॥ २१-बचाना ॥ २२-पास ॥ २३ छोड़ कर ॥ २४-तारता है ॥ २५-मेहनत ॥ २६-ऊंचा दर्जा ॥ २७-मुहिकल से ॥ २८-पहाड़ ॥ २९-तथर ॥ ३०-गिनते ही ॥ ३१-पिर जाता है ॥ ३२-वश में करना चाहिये ॥ ३३-उपार ॥ ३४-विल्ली ॥ ३५-एक समान ॥ ३६-जला कर ॥ ३७-राख ॥ ३८-जरूर ॥ ३९-त्रज्ञाहर ॥ ४०-सेह, प्रेम ॥ ४१-स्त्री ॥ ४२-कञ्चस ॥ ४३-गुणी ॥ ४४-दीवा ॥ ४५-जरूर ॥ ४६-डजाला ॥ ४७-बलवान् ॥ ४८-पक्षी ॥ ४९-बचों को ॥ ५०-संग्रह, एकहा ॥ ५१-नीच ॥

में, रहे न मोटी बात ॥ आधसेर के पौत्र में, कैसे सेर समात ॥ १८७ ॥ गृढ़ें मैंब्र तब तक रहत, होत जु मिलि जन दोय ॥ भई छर्केसी बात जब, जान जात सब कोय ॥ १८८ ॥ गृढ़ मच्च गैरुए विना, कोऊ राखि सकै न ॥ धार्त पौत्र विन हेर्म के, बाघिन दूध रहे न ॥ १८९ ॥ जो प्राणी परवैश परवो, सो दुख िंद्रहे अपार ॥ जूथ विछोहो<sup>९२</sup> गज सहै, बन्धन अंकुरा मार ॥ ६९० ॥ मन प्रसन्न तन चैनें जिहि, खेच्छीचार विहेरि ॥ संग सृगी सृग सुख सुवे, वन बसि तृन आहार ॥ १९१॥ उर्देर भरन के कारने, प्राणी करत इलाज ॥ बाचै नाचै रेण भिड़े रें, रीचे कोंने अकोंने ॥ १९२ ॥ काहू को हाँसिये नहीं, हाँसी कलेंह को मूल ॥ हांसि हूँने दोऊ भये, कैरिव पाण्डु निमूल ॥ १९३ ॥ द्रीपति के दिन होत है, पापति वारंवार ॥ लाभ होत व्यापार में, औमन्त्रण अधिकीर ॥ १९४ ॥ अप्रापति के दिनन में, खर्त्र होत अविचार ॥ घर आवत हैं पौहुने, वणिजै न लाभ लिंगार ॥ १९५॥ दीन धनी आधीन हैं<sup>38</sup>, सीस नमावत काहि ॥ मानभग की भूमि<sup>38</sup> यह, पेट दिखावन नाहि ॥ १९६ ॥ कहें वचन पैंलेंट्रें नहीं, जे सउपुरुषै संधीर ॥ कहत सबे हरिचनः नुर्वे, भर्यो नीच घर नीर ॥ १९७॥ प्यारी अनर्प्यौरी छगै, समय वाय सब बात ॥ धूप सुहावत शीतें में, ब्रीपमें नाहिं सुहाँने ॥ १९८ ॥ जूवा खेले होत है, सुख सर्गेंति को नाश ॥ राजकाज नल तें छुट्यो, पाण्डत्र किय वनवास ॥ १९९ ॥ सरस्वैति के भैर्ण्डार की, बड़ी अपूर्रव बात ॥ ज्यों खरचे त्यों त्यों वहे, विन खरचे घटि जात ॥ २०० ॥ देखादेखी करत सब, नाहिन तत्त्वविचार ॥ याको यह उनमान है, भेड़ चाल संसार ॥ २०९ ॥ खरचत खात न जात धन, औसर किये अनेक ॥ जात पुन्य पूरन भये, अरु उपजे अविवेक ।। २०२ ॥ एक एक अक्षर पढ़े, जाने ग्रन्थ विचार ॥ पेंडें पेंड हू चलत जो, पहुँचै कोस हजार ॥ २०३ ॥ लिखी दूरि नहिं होत है, यह जानो तहेंकीक ॥ मिट न ज्यों क्यों हूँ किये, ज्यों हाथन की ठीक ॥ २०४॥ चिद्रां नन्द् चेर्ट में वसे, बूझत कहा निवास ॥ ज्यों मुर्गमद

१-बर्तन ॥ २-गुप्त, छिपा हुआ ॥ ३-सलाह ॥ ४-छःकान की अर्थात् तीन मनुष्यों में ॥ ५-वड़ा आदमी ॥ ६-सोना चांदी आदि थातु ॥ ७-वर्तन ॥ ८-सोना ॥ ९-पराधीन ॥ १०-पाता है ॥ ११-छुंड ॥ १२-छुटा हुआ ॥ १३-अंकुरा ॥ १४-छुर्शी ॥ १५ अपनी इच्छा के अनुसार व्यवहार ॥ १६-चलना, फिरना ॥ १७-सोता है ॥ १८-पेट ॥ १९-ल इन्हें में ॥ २० लड़ता है ॥ २१-कर बैठता है ॥ २२-करने योग्य काम ॥ २३-न करने योग्य काम ॥ २४-लड़ाई ॥ २५-कारण ॥ २६-आमदनी ॥ २७-चुलावा ॥ २८-इख-त्यार ॥ २५-आमदनी का न होना ॥ ३०-विना विचारे ॥ ३१-मेहमान ॥ ३२ व्यापार ॥ ३२-वरलते हैं ॥ ३४-इनिक्र ॥ ३५-झुकाता है ॥ ३६-प्रतिष्ठा का नाश ॥ ३७-स्थान ॥ ३८-बरलते हैं ॥ ३९-अच्छे आदमी ॥ ४०-पीरज वाले ॥ ४१-राजा ॥ ४२-वेष्यार्त, बुरी ॥ ४२-ठंढ ऋतु ॥ ४४-गर्मा ॥ ४५-अच्छी लगती है ॥ ४६-दौलत ॥ ४७-विद्या ॥ ४८-खजान ॥ ४९-अद्भुत, विचित्र ॥ ५०-नहीं ॥ ५१-अनुमान ॥ ५२-अज्ञान ॥ ५३-एक एक पेर भी ॥ ५४-निश्य ॥ ५५-जान और आनन्द से खक अर्थाव भगवान ॥ ५६-इक्ट ॥ ५७-कस्त्री ॥

मृगनाभि में, हूंहै फिर वनवास ॥ २०५ ॥ सब काहू की कहत है, भली बुरी संसार ॥ दुर्योधन की दुष्टता, विकेम को उपकार ॥ २०६ ॥ वैय समान रुचि होत है, रुवि समान मन मोर्दे ॥ बालक खेल ईंहावई, यौर्वन विपेर्विनोट ॥ २०७ ॥ वह सम्पति किहि काम की, जैनि काहू के होय ॥ जाहि कमावै कष्ट करि, विलेसे औद्िकोय ॥ २०८ ॥ तृप गुरु शुँचि तिथै सेविये, मध्यभीव जगमांहि ॥ है विनास अति निकट से, दर रहे फल नाहि ॥ २०९ ॥ देखत है जग जात है, तड मर्पर्त से मेल ॥ जानत हू या जगत को, देखत भूली खेल ॥ २१० ॥ सुजन बचावत कष्टसे, रहै निरन्तेर साथ ॥ नर्यन संहाई ज्यों पलक, देह सहाई हाथ ॥ २१९ ॥ धनी होत निर्धन कवहुँ, निरधन से धनवान ॥ बड़ी होत निक्षि सीत ऋत, ज्यों ग्रीपम दिन मान ॥ २१२ ॥ ज्यों ज्यों छट अर्जीनपन, त्यों त्यों प्रेम विकाव ॥ जैसे केरी अाम की, पकड़त पके मिठास ॥ २१३ ॥ थोरा थोरी बीति की, कीन्हें बढ़त हुँछीस ॥ अति खाये उपजे अरुचि, थोड़ी वस्तु मिठाँसे ॥ २ ४ ॥ गैहे तेरैव झैँनी पुरुष, बात विचारि विचारि ॥ मधैनहारि तजि छाछ को, पाखन छेत निकारि ॥ २१५ ॥ जो उपजै सोई करे, जिहि कुछ जो अभ्यास ॥ छोटे म<sup>र्स्</sup>छ हू जरू तिरैं, पंखी उड़ें अकास ॥२१६॥ यथायोग सब मिलत है, जो विधि उल्यो अँकृर ॥ खल गुल भोग गरीविनी, रानी पान कपूर ॥ २३७ ॥ \*हिंगा दुख नी बेहैंईी, हिंसा दुख नी खाण ॥ बहुत जीव नरकें गया, हिंसा वर्णे त्रसामा ॥ २३८ ॥ द्या सु≆ख नी बेलड़ी, द्या सुक्स नी खाण ॥ बहुत जीव मुक्तं गया, द्या तणें परिमाण ॥२१९॥ जीव मारता नरक छे,राखन्तां छे सम्मै ॥ यह होनों हैं बाँटेड़ी, जिण भावे तिण <sup>ड</sup>हेंगा॥२२०॥विन कपास कपड़ो नहीं, द्या विना नहीं धर्म ॥ पाप नहीं हिंसा विना, वृझो एहिं अपने मर्म ॥ २२१ ॥ धन<sup>ु६</sup> बंछे इक अँधम नर, उत्तम बंछे मान ॥ ते व्यानक सेंहु <sup>४०</sup>छंडिये, जिंह लहिये अपर्मीन ॥ २२२ ॥ धर्म अर्थ अरु काम शिवें<sup>2</sup>, साधन जग में चार॥ ध्यव**ारे व्यवहार लख, निश्चय नि<sup>क्षेत्र</sup> गुण धार** ॥ २२३ ॥ म्रस्य कुल आचार थीं, जाणत धर्म सँदीव ॥ वस्तु स्वभाव धरम सुधी, कहत अँनुभवी जीव ॥ २२४ ॥ खेह बजाना कूँ अरथ, कहत अर्जीनी जेह ॥ कहत द्रव्य दरसाव कूँ, अर्थ सुर्जीनी

१- बदमाशी॥ २-राजा विक्रमादित्य॥ ३-भलाई॥ ४-उम्र॥ ५-सुशी॥ ६-अच्छा लगता है॥ ७-जवानी॥ ८-भोग का आनन्द॥ ९-मत॥ १०-भोगता है॥ ११-पिन तेरा ॥ ११-कीच के मन से ॥ १४-मोह, मेरा तेरा ॥ १५-इमेशा॥ १६-दिन १८ - अज्ञानता॥ १९-कचा आम॥ २०-आनन्द॥ २१-मीठान ॥ २१-लेता है॥ २३-असली मतलव॥ २४-ज्ञानवान्॥ २५-मथने वाली॥ २६-मछली॥ २७-विधाता॥ २८-चतुर॥ \* यहां (२१८) से लेकर-ये सब दोहे-मारवाड़ी चालंत हैं-अर्थात् इन में मारवाड़ी शब्द अधिक हैं।॥ २९-वेल।। ३०-स्वर्ग॥ ३१-मार्ग॥ ३१-पच्छा लगे॥ ३३-पकड़ ले॥ ३४-पही॥ ३५-असली हाल॥ ३६-चाहता है॥ ३७ - स्वर्ग॥ ३१-आनहर, तिरक्तार॥ ३८-स्वान॥ ३४-अवस्य॥ ४०-छोड़ देना चाहिये॥ ४१-अनादर, तिरक्तार॥ ४२-मोक्ष॥ ४३-अपना॥ ४४-सदैव॥ ४५-अनुभव ज्ञानवाले॥ अद-अज्ञानी ज्ञान से हीन॥ ४७-अच्छे ज्ञानवाले॥

तेह ॥ २२५ ॥ दम्पिति रति कीड़ा प्रतें, कहत दुर्मेती काम ॥ काम चित्त अभिलाष कूँ, कहत सेंमति गुणधाम ॥ २२६ ॥ इन्द्रलोक कूँ कहत शिव, जे आगमहगहीन ॥ बन्ध अभाव अचल गती, भाषत नित्य प्रवीन ॥ २२७ ॥ एम अर्ध्यातमपद लखी, करत साधना जेह ॥ चिदार्नन्द जिनधर्म नो, अनुभव पावैं तेह ॥ २२८ ॥ मेरा मेरा क्या करे, तेरा है नहिं कोय ॥ चिदानन्द परिवार का, मेला है दिन दोय ॥ २२९ ॥ ज्ञान 'रैवी वैराग्य जस, हिरदे चन्द्र समान ॥ तीस निकट कह किमि रहे, मिध्यौतम दुख खान ॥२३०॥ जैसे केंचुँकि खाग सें, विनसत नाहि भुँजंग ॥ देह त्याग थी जीव पिणैं, तैसे रहत अभंग ॥ २३१ ॥ धर्म बधाये धन ुँ बँधे, धन बध मन बधि जात ॥ मन बध सब ही वैधेत हैं, बधत बधत बिघ जात ॥ २३२ ॥ धर्म घटाये धन घटे, धन घट मन घटि जात ॥ मन घट सब ही घटत है, घटत घटत घटि जात ॥ २३३ ॥ यह जोवन थिरें ना रहे, दिन दिन छीजैंत जात ॥ चार दिनों की <sup>व</sup>चेंदनी, फेर अँधेरी रात ॥ २३४ ॥ तबलग जोगी जगतगृरु, जबछग रहे निरासे ॥ जब जोगी ममता घरै, तब जोगी जगदास ॥ २३%॥ धरम करत संसार सुख, धरम करत निरवेॉन ॥ धरमपन्थें जाणें नहीं, ते नर पश्च समान ॥ २३६ ॥ कोधी लोभी कृर्पण नर, मानी अरु मेंद्र अन्ध ॥ चोर जुवारी चगल नर. आठौ दीखत अन्धे ॥ २३७ ॥ शील रतन सब से बड़ो, सब रतनन की खान ॥ तीन लोक की सम्पैदा, रही शील में आन ॥२३८॥ अोछी संगति स्वीन की. दोनं बातें दक्ख ॥ ईंटो पकड़े पांव कूँ, तैंटो चाटे मुक्ख ॥ २३९ ॥ सतैर्जन मन में ना धरें, दुरैंजैन जन के बोरू ॥ पथरा मारत आम को, तर्ड फरू देत अमोल ॥ २४० ॥ पौत झैंड्ंतो इम कहै, सुण तरुवर वनराय ॥ अब के विछुरे कब मिलैं, दूर पड़ेंगे जाय ॥ २४१ ॥ तरुवर सुणकर बोलियो, सुण पत्ता मुझ बात ॥ या जग की यह रीति है, इक आवत इक जात ॥ २४२ ॥ सुख दुख दोनुं संग हैं; मेटि सकै नहिँ कोय ॥ जैसे छाया देह की, न्यारी नेक न होय ॥ २४३ ॥ जिप्ति पिनहैं। री जेवेंड़ी, खेंचत कटे पर्यीन ॥ तैसे नर उद्यम कियां, होत सही विद्वान ॥ २४४ ॥ तन धन परिँजैन रूप कुछ, तँईणी तँनैय तुषार ॥ ये सब हैं पिँणै बुद्धि निहुँ, ब्यर्थ गयो अवर्तींर ॥ २४५ ॥ मात तीत सुत भ्रात तिर्यै, सुँगम सविहुं को मेल ॥ सत्य मित्र को जगत में, महा कष्ट से मेल ॥ २४६ ॥ उँधैम से 'लैंछिमी

१-जोड़ा, स्त्रीपुरुष ॥ २-भोग की कीड़ा ॥ ३-दुष्ट बुद्धिवाठे ॥ ४-अच्छी बुद्धिवाठे ॥ ५-मुणी जन ॥ ६-शास्त्ररूपी नेत्र से रहित ॥ ७-चतुर ॥ ८-आत्मा सम्बंधी स्थान ॥ ९-ज्ञान और आनंद से युक्त ॥ १०-सूर्य ॥ ११-उस के ॥ १२-केंसे ॥ १३-मिथ्यारूप स्थान ॥ १४-केंचुठी ॥ १५-सांप ॥ १६-भी ॥ १७-अनष्ट ॥ १८-बढ़ता है ॥ १९-बढ़ता है ॥ २०-स्थिर ॥ २१-नष्ट होता जाता है ॥ २२-उजाला ॥ २३-आशा से रहित ॥ २४-मुक्ति ॥ २५-धर्म का मार्ग ॥ २६-कञ्चूस ॥ २७-मद से अन्धा ॥ २८-अन्धा ॥ २९-सम्पत्ति, दौलत ॥ ३०-नीच ॥ ३१-कुक्ता ॥ ३२-रुष्ट होकर ॥ ३२-तुष्ट होकर ॥ ३४-अच्छे आदमी ॥ ३५-बुरे आदमी ॥ ३६-तोमी ॥ ३७-पत्ता ॥ ३८-गिरता हुआ ॥ ३९-पानी भरने वाली ॥ ४०-रस्सी ॥ ४१-पस्थर ॥ ४२-कुटुम्ब ॥ ४३-स्त्री ॥ ४४-पुत्र ॥ ४५-परन्तु ॥ ४६-जन्म ॥ ४७-पिता ॥ ४८-स्त्री ॥ ४९-सहज ॥ ५१-कहमी, दौलत ॥

मिलै, किलै दृष्य से मान॥ दुर्लभै पारैस जगत में, मिलियो मित्र सुजै।न॥ २४७॥ उपजो उत्तम वंश में, सज्जन व्यर्जन समान ॥ परिभ्रमेंण करि तुरत ही, मेटि ताप सुखद न ॥ २४८ ॥ ईंय गेंय अयस सुरत्न की, प्रीक्षेक को हि पिछीण ॥ विण -श्रीक्षवः जन मन तणां, करि न सके निरमाण ॥ २४९ ॥ हिकमेते करि उदरहिं भरउ, किसमत पर रहु नांह ॥ किसमत सें हिकमत बड़ी, कीर देखो जगमांह ॥ २५०॥ सुजन मित्र को खेह नित, वधे राफ सम वीर ॥ अंजल्लि जल सम कुजैनै को, घंटै स्नेहको नीर ॥२५१॥ उत्तम जन अनुरौँग तें, चोल मजीठ समान॥ पार्मर्र रोगें पतंग सम, पल में पलंटे वीन ॥ २५२ ॥ जो जामें निसदिन वसे, सो तामें परंवीन ॥ सरितें गजकूं ले चले, उलट चलत है मीने ॥२५३॥ थिति वैय अँन्तरवासना, बाँति धर्म गुण रूप॥ जो समान तो मित्रता, अँहनिशि निमे अन्प ॥२५:ः॥ केंम्र पुरुष ेथी नम्र रहु, वैर्क दुष्ट थी वक ॥ अक्कड़ थी अकड़ रहो, गुणि जन भी अनुवैक ॥ २५५ ॥ देश जाति कुल धर्म को, उरे राखे अभिमीन ॥ धन्य तेज न**ंओर तो, <sup>ब</sup>बेरेज बैंर सैंम मान ॥२५६॥ पर सुख** देखी पर जले, पर दुर्खेथीज बैँमीट ॥ नित्य कर्म यह नीचैंर्न्, माने महाविनोद् ॥ २५० ॥ गुणबीही सज्जन सदा, दोपत्रीहि छे दुष्ट ॥ पिये खून पेँय ना पिये, लगी जोंक थन पुष्ट ॥ २५८ ॥ तन सन धन जीवन अरू, परेंसै देव प्रिये वस्तु ॥ गिणे सेंती पति ने सदा, अँन्य न वहँ भ वस्तु ॥ २५९ ॥ र्शुभितिय सें संसार सुख, सुँगति सुँगुरु से जाण ॥ रेशुंचि मन्नी से राज नित, सुधरे सदा सुजाण ॥ २६० ॥ प्रायः पर की भूल को, देखे सब स्सार ॥ पेंणे न विचारे निर्जेर्तणी, होय जु भूल हजार ॥ २६१ ॥ गती विगर अति आकुली, मैतीहीन मगर्स्स ॥ रति शत्रू केृति दँग विणा, ते जन मूर्ख जरूर ॥ २६२ ॥ नन्दुजाति नटर्खेट सदा, <sup>६९</sup>पेचीली पर मार ॥ निर्दे<sup>ध</sup> निर्पर्ठे सँशक नित, स्वार्थिसिद्धि कर्रनीर ॥ २६३ ॥ गुण विन रूप न काम को, जिम <sup>६७</sup>रोईडा

फूल ॥ विसंता रिलयामणां, पैण नहिं पामे मूल ॥ २६४ ॥ विशेषी मित्रह सौ गुणा, ताली मित्र अनेक ॥ (पण ) जेथी सुख दुख 'ह्वेचिये, सो लाखन में एक ॥ २६५ ॥ नाम रहण दो र्रेंकरां, नैं।णां नहीं रहन्त ॥ कीरैत हन्दी कोर्ट्डां, पैंडियां नहीं पड़न्ते ॥ २६६ ॥ कल्पचृक्ष काने सुण्यो, औप इच्छितं भोग ॥ <sup>६</sup>म्हे मन में निश्चय कर्ये, कल्पवृक्ष उद्योग ॥ २६७ ॥ उपजे सुख उद्योग थी, सुधरे वैँठी र्स्वदेश ॥ ते कारण उद्योग की, हिम्मत धरो हमेश ॥ २६८ ॥ कुटुरत पिर्ण उद्योगि ने, देवे विक्षस दान ॥ आ अवैंसर यूरोप ना, छोकेज चढ़े विमान ॥२६९॥ आलस<sup>्र</sup> भूंडी भूतेंडी, बेर्यन्तर नो वल गाड़ ॥ पेसे<sup>२५</sup> जेना पंडेमां, बेंहुघा करे विगाड़ ॥ २७० ॥ जन आलस ना जखर्म थी, जे कोइ जबैंमी थाँथ ॥ पड़े पथैरी पैरिथरी, जीवन रहित जर्णीय ॥ २७१ ॥ भर्यो घड्रो छिँछैके नहीं, अधिरो झट छिलकैर्रिय ॥ विबुध केर्रित बकें नहीं, बके सो नीच बलैर्रिय ॥ २७२ ॥ सख पीछे दुख आत हैं, दुख पीछे सुख आत ॥ आवत जावत अँनुक्रमे, ज्यं जग में दिन रात ॥ २७३ ॥ केशरिकेईी भुजेंगैमणि, <sup>सु</sup>रनीरी दूँरीह ॥ सैतीपयोघर विप्रधैन, ँचैट्रो हर्लें सुवैहि ॥ २७४ ॥ दुष्ट ब्येंसेन दुक्खेंद्र सदा, केंद्री न केरबो संग ॥ धन जीवन यश धर्म नो, तुरत करे छे भंगे ॥ २०५॥ भूख न वासी घाँट अरु, नींद न र्त्तृती स्वाँट ॥ कामी जात कुर्जीत निहं, देखे रात कि प्रांतें ॥ २७६ ॥ रर्सिकं संग में रिसक जन, अति पामें आनंद ॥ औरसिक साथे औहर्निश, पामे खेर्द अर्मेन्द्र ॥ ॥ २७७ ॥ बड़े बडे कूं देखि के, रूँचू न दीजिये डार ॥ काम पडे जब र्सूचि को, र्कहाँ करे तलवार ॥ २७८ ॥ जो <sup>ह</sup>र्मति पीछे उपजै, सो मति पहिले होय ॥ काः। न बिगड़े आपनो, जग में हुँसे न कोय ॥ २७९ ॥ भींग्यहीन कुँ ना मिले, भर्लः बस्त को भोग ॥ दाख पके मुँखपाकवो, होत काँग कूँ रोग ॥ २८० ॥ कारिये काम

१-देखने में ॥ १-अच्छा लगता है ॥ १-परन्तु ॥ ४-उत्तम समय में ॥ ५-वँटाइये ॥ ६-हे ठाकुर ॥ ७-धन ॥ ८-रहता है ॥ ९-कीर्ति, यदा ॥ १०-रूपी ॥ ११-किला ॥ ११-मिरता हे ॥ १४-देता है ॥ १५-चाहा हुआ ॥ १६-में ने ॥ १७-और ॥ ११-अपना देश ॥ १९-मी ॥ २०-समय ॥ २१-मनुष्य ही ॥ २२-खराव ॥ २१-मुत्ती ॥ २४-भृत वुसता है ॥ २५-जिसके ॥ २६-हृदयमें ॥ २७-अक्सर ॥ २८- घाव ॥ २९-धायल ॥ ३०-होता है ॥ ३१-बिछोना ॥ ३२-विछाकर ॥ ३२-मालूम होता है ॥ ३४-छलकता है ॥ ३५-अधूरा, अपूर्ण ॥ ३६-छलकता है ॥ ३७-पण्डित ॥ ३८-अच्छे कुल का ॥ ३९-हुःख में डालनेवाला ॥ ४०-कम से ॥ ४१-सिंह के वाल ॥ ४२-सांप की मणि ॥ ४३-देवांगना ॥ ४४-शूर् का शस्त्र ॥ ४५-पतिव्रता का स्त्र ॥ ४९-सांप की मणि ॥ ४३-देवांगना ॥ ४४-शूर् का शस्त्र ॥ ४५-पतिव्रता का स्त्र ॥ ५९-व्राख वेने वाला ॥ ४५-कमी ॥ ५२-करना चाहिये ॥ ५४-मरने पर ही ॥ ५०-खराव आदत ॥ ५१-दुःख देने वाला ॥ ५२-कमी ॥ ५३-करना चाहिये ॥ ५४-नाश ॥ ५५-आटे की रावड़ी (जो मारवाड़ में महे में वनई जाती है) ॥ ५६-दूटी हुई ॥ ५७-चारपाई ॥ ५८-खराव जाति ॥ ५९-सवेरा ॥ ६०-शोकीन ॥ ६१-वेशोकीन ॥ ६२-अक्क ॥ ६९-भाग्य से रहित ॥ ७०-मुख का पकजाना ॥ ६१-को आ॥

विचारि हे, होय नहीं उपहास ॥ कैपि नी पूँछ प्रजालतां, भयो लंकें को नास ॥ २८६ ॥ सोरठा—अंड्रेन सांचिहिं आंच, जुँठ न झाले आंचने ॥ पिर्वले पलमें कांच, पंण कैंदि रत न पीघले ।। २८२॥ ईक तौंणे इक ढील दे, वैतेंटे न कीची गर ॥ ताणतर्तीणत तेंद्रही, छोहा सांकर सीर ॥ २८३ ॥ समयप्रमाणे सर्वेदी करिये काम तमाम ॥ दोमें होने निजे नाम विलि, दीपे कुल शय धीम ॥ २८: ॥ काजी पण पाँजी बने, बाँह बने हे चोर ॥ उत्तम ने अधम करे, लोमी निर्पर्ट निर्देश । २८५॥ तिया मर्कटी शिंही भूपे को, मन नहिं अर्चेळ सुमित्रे ॥ सावर्धीत रह कर सदा, करो अप्रतिति पवित्र ॥२८६॥ प्रेमें असेत्य प्रकेंट्यो अतिहां, रहे न पॅंडेंदा छेर्री ॥ योर्ग्यीयोग्य विचार्णी, निभे $^{\kappa}$  न नेर्टें $^{\circ}$  निमेर्पे ॥ २८० ॥ शक्ति र्ळेतां पण अवेरीनां, दुःख न टीले जेहें ॥ शरद ऋतू ना मेधसैम, फोकेंट गाँजे तेहें । २८८ ॥ काम पड़े परखाँय छे, वस्तु मात्र को नीर ॥ विण परखे सहुँ ए हसा, देखाये प्रिय वीर ॥ २८९ ॥ जिभ्याँ में अमिर्रंत वसे, विष भी तिण के पास ॥ इक बोर्छ तो लाख है, एके लाख विनास ॥ २९० ॥ बात बात सब एक हे, वत रावन में फेर्र ॥ एक पैवन वादल मिले, एक देत वीखेर ॥ २९१ ॥ भाग्य धर्वें केंद्रि पुरुप को, ( तो ) दुम्ब 'फीटी सुख धीय ॥ दिर्ण' जो निर्वर्ल भाग्य तो, स्वज सँमेलो जीय ॥ २९२ ॥ जो न जरे निश्चय करी, करेंजो कार्य हमेश ॥ सदा रेंही सुख यह वॅली, कॅंद्री न पाबी होश ॥ २९३ ॥ बुद्धि विना नर वाँपड़ो बुद्धि येकी बलवान ॥ बुद्धि थकी सुख सम्प "जै, बुद्धि र्गुणांरो थीन ॥ २९: ॥ सीहस प्रार्कीम 'बुँद्धि वॅलैं, उँद्यम "धैर्य जुहोय ॥ तो उस्ता रहे हेवपि $^{6}$ ं, जीति सके नहिं कोय ॥२९५॥ र्मांखी वैठी गुड़ परें; रही पंख छिपटाय॥

१-हॅसी, ठद्रा॥ २-बन्दर् ॥ ३-जलाने पर ॥ ४-लङ्का ॥ ५-पास आती है ॥ ६-सत्य को ॥ ७-झूंठ ॥ ८-पिघलता है ॥ ९-परन्तु ॥ १०-कभी ॥ ११-पिघलता है ॥ १२-एवं ॥ १३-सिंचे ॥ १४-दूरे ॥ १५-कचा ॥ १६-स्वींचने स्वींचने ॥ १७-हर जाता है ॥ १८-मा वृत्त ॥ **१९-समय के अनुकूल** ॥ २०-सदा ॥ २१-द्रव्य ॥ २२-अहंता ॥ २३-अपना ॥ २४-और ॥ २**५-घर** ॥ २६**-दुष्ट** ॥ २७-साहुकार ॥ २८-अल्पन्त ॥ २९-निः र, दयाहीन ॥ १०-स्त्री ॥ ११-वन्दर ॥ १२-वालक ॥ ११ राजा ॥ १४-स्थिर ॥ २५-हे अच्छे नित्र ॥ ३६-होशियार ॥ ३७-विश्वास ॥ ३८-सहब्दत ॥ ३९-सचाई ॥ ४०-पैदः हुआ ॥ ४१-वहां ॥ ४२-पडदा ॥ ४३-जुरा **भी** ॥ ४४-उचित **और** अनुचित ॥ ४५-विशार ॥ ४६-निभता है ॥ ४७-आखिर में ॥ ४८-पूछ भर भी ॥ ४९-होने पर ॥ ५०-दुर रे के ॥ ५१-मिटाताहै ॥ ५२-जो ॥ ५२-बादल के समान ॥ ५४-ब्यर्थ में ॥ ५५-गरं बता है ॥ ५६-वह ॥ ५७-परखा जाता ॥ ५८-सव ॥ ५९-जीम ॥ ६०-अग्रत ॥ ६१-फः।॥ ६२-हवा॥ ६३-साफ, उद्धवल॥ ६४-अगर॥ ६५-मिटकर॥ ६६-होता है ॥ ः७-परन्तु ॥ ६८-कम**जोर** ॥ ६९-सुस्र **ही** ॥ ७०-मूरुसहित ॥ ७१-चर्रा जाता है॥ ७२-करो॥ ७३-पाओ॥ ७४-और॥ ७५-कभी॥ ७६-बिचारा, दीन॥ ७७-होने पर ॥ ७८-सम्पत्ति, एकता ॥ ७९-उत्पन्न होता है ॥ ८०-सुणों का ॥ ८१-स्थान ॥ ८२-हि-मत्।। ८३-वहादुरी।। ८४-अक्ट।। ८५-ताकृत।। ८६-पुरुपार्थ, मेहनत्।। ८७-धीरज । ८८-देव भी ।। ८९-मवखी ।।

हाथ मले अह सिर धुणे, लालच बुरी बेलाय ॥ २९६ ॥ अमेरवेलि वित्मूल छे , प्रतिषाले हो ताहि ॥ एम नाथ ने वीसरी, ढूंढे छे तूँ काहि ॥ २९७ ॥ हीरा पड़्यो चुहाँट में, छार रह्यो लिपटाय ॥ किनने हुँ मुरख नीसे या, पारिख लियो उठाय ॥ २९८ ॥ आपे छे जो मान विण, अमिरे तें मलो न जाण ॥ प्रेमेंसहित विष पेण दिवे, मलों त्याँग छे प्राण ॥ २९९ ॥ मुँका वण कप्र पण, चाँतक जीवण जोय ॥ एतो भोटो तोये पण, च्याँल मुक्षें विषे होये ॥ ३०९ ॥ यह द्वितीय अध्याय का मुभाषित रहाविल नामक दूसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# तिसरा प्रकरण । चेळाँ गुरु प्रश्नोत्तर ।

र्गीहूं सुखा खेत में, घोड़ा हींसकैंराय ॥
पलंग थंकी धरें पोढिया, केंह्र चेला किण दाय ॥ १ ॥
गुरुजी पाँयो नहीं ॥

पैंवन पर्चेरे पत्तेंली, कॉर्मणि मुख कमलीय ॥
भांडी चौपड़ मेलिंग्यो, कहु चेला किण दाय ॥ २ ॥
गुरुजी सारी नहीं ॥

र्जैनी अन्धारो भयो, मिली रात वीहीय ॥ बायो खेत न नीपाँजो, कहु चेला किण दाय ॥ ३॥ गुरुजी ऊँगो नहीं॥

१-लोभ॥ २-दुःख देनेवाला॥ ३-आकाशवेल॥ ४-विनाजक की॥ ५-है॥ ६-पालता है॥ ७-उस को॥ ८-ऐसे॥ ९-भूलकर॥ १०-वाजार॥ ११-धृल॥ १२-निकल गथे॥ १३-परखनेवाला॥ १४-अमृत ॥ १५-प्रेम के साथ॥ १६-भी॥ १७-छोड़ना॥ १८-मोती॥ १९-पपीहा॥ २०-इतना॥ २१-वड़ा॥ २२-पानी॥ २३-सांप॥ २४-मुँ में॥ २५-जहर ॥ २६-होता है॥ २०-इत चेला गुरु प्रश्लोत्तर के अन्त में दिये हुए नोट को देखिये॥ २८-गेहूं॥ २९-हिनहिनाता है॥ २०-होते हुए भी॥ ३१-पृथिवी॥ ३२-शयन किया॥ ३३-वतलाओ चेले क्या कारण है (इस चोथे पाद का सर्वत्र यही अर्थे समझना चाहिये)॥ ३४-सींचा हुआ, पपानी पिलाया हुआ, खाट का पागा (इसि प्रकार से तीन प्रश्लों के उत्तर संबंधी पद के सर्वत्र ३ अर्थ किये जांयगे, वे सर्वत्र कम से जान लेना चाहिये, क्योंकि मारवाड़ी भाषा में वह एक पद तीनों अर्थों का वाचक है)॥ ३५-हवा॥ ३६-उड़ाती है॥ ३७-पत्ता॥ ३८-स्त्री॥ ३९-मुझा रहा है॥ ४०-शुरू की हुई॥ ४१-रखगया॥ ४२-लेची, अच्छी स्त्री, सारी॥ ४३-रात्रि॥ ४४-अंघेरा॥ ४५-टरावनी॥ ४६-वोया हुआ।॥ ४७-पैदा हुआ॥ ४८-चन्द्रोदय, सुसींदय, और उगा हुंआ॥

वेटा कुम्बारा फिरे, कन्त जु हैं खो खाय।। दीवै उत्तर अंपियो, कहु चेला किण दाय ॥ ४ ॥ गुरुजी सँम्पत नहीं ॥ रूप्यो 'सं लाई दियो, वर्लंद पुरीणी खाय ।। र्केरहो सहे जु कांबेड़ी, कहु चेला किण दाय ॥ ५ ॥ गुरुजी चेंाले नहीं ॥ हीली र्संड़े हैकाँतरे, पर्ग अलवीणे जाय ॥ डूंबर्ज गाँवै एकेली, कहु चेला किण दाय ॥ ६ ॥ गुरुजी रजोड़ी नहीं॥ घोड़ा घोड़ी ना छित्रे<sup>१५</sup>, चोर ठयेली<sup>१५</sup> जाय ॥ कार्मण कन्त जु पैरिहरै, कहु चेला किण दाय ॥ ७ ॥ गुरुजी जींगे नहीं ॥ घोड़े मारग छैं।ड़ियो, हिरण फड़ें।के जाय ॥ माली तो बिलँखी फिरे, कह चेला किण दाय ॥ ८॥ गुरुजी बाँग नहीं॥ पड़ी कवाण न पाँकले, काँमेंण ही छिटकार्य ॥ कँवि बूँझंतां खीजिँयो, कहु चेला किण दाय ॥ ९ ॥ गुरुजी गुँण नहीं ॥ र्अंरट न बाजै पार्टडी, बालद प्यासो हि जाय **।।** धँवल न ँखंचे गाँडलो, कहु चेला किण दाय ॥ १० ॥ गुरुजी बुँहवो नहीं ॥

१-्वारा ॥ १-स्वामी ॥ ३-रूखा ॥ ४-दीपक ॥ ५-जवाव ॥ ६-दिया ॥ ७-दीलत, एकता और तेल ॥ ८-रुपया ॥ ९-व्यों ॥ १०-वेल ॥ ११-लकड़ी खाता है ॥ ११-जंट ॥ १३-लकड़ी ॥ १४-च रता है (सव में समान ही जानना चाहिये) ॥ १५-किसान ॥ १६-हल चलाता है ॥ १७-ए ६ दिन छोड़ कर ॥ १८-पर ॥ १९-उघाड़े ॥ २०-डोम ही ॥ २१-गाता है ॥ २१-अक्ता ॥ २३-दूसरा वेल, जूते और सहायक ॥ २४-छूता हे ॥ २५-घीसता हुआ ॥ २६-स्त्री ॥ २७-छोड़ दिया ॥ २०-क जंग मारकर ॥ ३१-व्याकुल ॥ ३२-लगाम, वाग (सिंघ) और वाग अर्थात् वगीचा ॥ ३१-कान ॥ ३४-चहती है ॥ ३५-स्त्री ॥ ३६-तूर करती है ॥ ३७-शायर ॥ ३८-पूंछने पर ॥ ३१-रुए हुआ ॥ ४०-डोरी और गुण (गुण पिछले दो में जानना) ॥ ४१-अरहट यंत्र ॥ ४४-पूंछी ॥ ४३-वेल ॥ ४४-स्त्री ॥ ४५-गाड़ी ॥ ४६-चेल (तीनों में समान) ॥ ४३-पूंछी ॥ ४३-वेल ॥ ४४-स्त्रीचता है ॥ ४५-गाड़ी ॥ ४६-चेल (तीनों में समान) ॥ ७ जै० सं०

नौरी पुरुष न आद्रै, तसैकर बांध्यो जाय ॥ तेजी<sup>3</sup> तार्जंणणो खेमें, कहु चेला किण दाय ॥ ११ ॥ ग्रहजी तेर्ज नहीं ॥ भोजन खाँद न ऊपजो, सैगो रिसायां जाय ॥ कैन्ते कीमण परिहरी, कह चेला किण दाय ॥ १२ ॥ ग्रहजी रेस नहीं ॥ बैंदें मीन पायो नहीं, सींगेंग नेंहिं सैलजाय ॥ कन्ते कामण परिहरी, कहु चेला किण दाय ॥ १३ ॥ गुरुजी गुँण नहीं॥ हीरों ' झैंांखो पड़ गयो, बाग गयो वीर्लीय ॥ दरपर्णे में दीसे नहीं, कहु चेला किण दाय ॥ १४ ॥ गुरुजी पैंगि नहीं ॥ छींपाँ घर सोभाँ नहीं, कामेण पीहरं जाय ॥ छयेल पौघ नहिं मोलैंबै, कहु चेला किण दाय ॥ १५ ॥ गुरुजी रंगें नहीं॥ गेंहुँ सुसे हरु हू थके, बैंटि रथ नहिं जाय॥ चाँलन्तो ढीँलो चलै, कहु चेला किण दाय ॥ १६ ॥ गुरुजी जैंतो नहीं ॥ चौर्वंड 'रेंमे न 'चौहटें, तीतर जीलां जाय ॥ राज द्वार आदर नहीं, कहु चेला किण दाय ॥ १७ ॥ गृहजी पेंसिं। नहीं ॥

१-स्त्री॥ २-चोर॥ २-चोड़ा॥ ४-चाड़क॥ ५-सहता है॥ ६-तेज (तीनों में समान ही जानो)॥ ७-जायका॥ ८-पेदा हुआ॥ ९-संबंधी॥ १०-गुस्से में होकर॥ ११-स्वामी॥ १२-स्त्री॥ १३-छोड़ दी॥१४-नमक, प्रीति और रित का सुख॥१५-हिनी ॥ १६-इज्तत॥१७-तिल ॥ १८-नहीं॥१९-सुलता है॥२०-पिहले और तीसरे में गुण दूसरे में घुन (जन्तु)॥२१-हीरा॥ २२-मेला॥२३-विगड़ गया॥२४-दीशा॥२५-दीखता॥२६-सान, जल और आव॥२०-वस्त्र छापनेवाला॥२८-रीनक॥१९-स्त्री॥३०-मायका॥३१-रीकीन॥३२-पगड़ी॥३३-मोल लेता है॥३४-रंगनेका रंग, प्रीति और रंग॥३५-मेहं॥३६-मार्ग में॥३०-चलता हुआ॥३८-सुस्त॥३९-जुता हुआ खेत, जोता हुआ बैल और जूना॥४०-एक खेल॥४१-खेलता है॥ ४४-वालार में॥४३-जालवृक्ष॥४४-खेलने का पासा, जाल और मुलातत॥

धार्न पेड्यो आटो नहीं, धोरैं नीर्रं न जाय ।। कातण जोगी भूखां मरे, कहु चेला किण दाय ॥ १८॥ गुरुजी फेरी नहीं॥

भांभी साल न बांजेंबे, नीणों ले फिरि जाय ॥ पींगा ढीला सील में, कहु चेला किण दाय ॥ १९॥ गुरुजी वैंणियो नहीं॥

वैणे बुलर्न्सा लड़्थेंड़े, नायणें गीत न गाय ।। भोजन थार जु जीमणो, कहु चेला किण दाय ॥ २०॥ गुरुजी दाँते नहीं॥

खेत जैठो किजै कैंरिणें, चोपर्दें घर घर जाय।। गुँल मुंहेंगो किणेंविध हुवी, कहु चेला किण दाय।।२१।। गुरुजी बीड़ नहीं॥

अमैंल अटंकाँ गैंल गयो, दैंड़ी बैंधती जाय ।। चांभौं अनन न वाचिँथी, कहु चेला किण दाय ॥ २२ ॥ गुरुजी नैंई नहीं॥

पैन्थ बैंटाऊ ना बेंहै, सैंयण पुहूँचो जाँयै।। ईसैं गोरज्या हार्लणों, कहु चेला किण दाय।। २३।। गुरुजी बोलँचो नहीं॥

१-जनाज ॥ २-पड़ा हुआ ॥ ३-रेत का टील ॥ ४-पानी ॥ ५-नामविशेष ॥ ६-योगी ॥ ७-चर्का, नाली और फिरकर मांगना ॥ ८-ढेढ ॥ ९-ताणा ॥ १०-तानता है ॥ ११-द्रम्य ॥ ११-पाता ॥ ११-छेद में ॥ १४-बना हुआ, बिनयां और बना हुआ ॥ १५-वचन ॥ १६-बोलता हुआ ॥ १७-गिड़गिड़ाता है ॥ १८-नाई की स्त्री ॥ १९-गाती है ॥ २०-कित ॥ १५-चतु- थर्द ॥ २६-गुड़ ॥ २०-केंज, मॅइगा॥ २८-किस तरह से ॥ २९-हुआ ॥ २०-बाड़, वाड़ और आमद ॥ ३१-अफीम ॥ ३२-गला ॥ ३३-डाड़ी ॥ ३४-बढ़ती जाती है ॥ ३५-हल की लीक ॥ ३६-अत्र ॥ ३७-बचा हुआ ॥ ३८-पिहले दो में नाई, तीसरे में इलकी भूंगली ॥ ३९-रास्ता ॥ ४०-यात्री ॥ ४१-चलता है ॥ ४२-सम्बन्धी ॥ ४३-लोट गया ॥ ४४-महादेव ॥ ४५-पावंती ॥ ४६-बलना ॥ ४७-बोलनेवाला, सत्कार और बुलावा ॥

वनराजा रो नाम ग्रुण, पँटो छोड़ घर जाय ॥ लिखेतां लेखण क्यों तंजी, कहु चेला किण दाय ॥ २४ ॥ गुरुजी सही नहीं॥ मोती मोटो मोर्ल कम, सरवैर पीहें न थाय।। रावर्ते भागो रींड़ में, कहु चेला किण दाय ॥ २५ ॥ गुरुजी पाँणी नहीं ॥ पान सड़े घोड़ो अँड़े, विद्या वीर्सर जाय ॥ रोटी जलै अंगार में, कहु चेला किण दाय॥ २६॥ गुरुजी फेन्यो नहीं ॥ द्ध उद्गाण्यो ऊषण्यो, बच्छे चूंगी गाय ॥ मिनकी मार्खिण ले गई, कह चेला किण दाय ॥ २७ ॥ गुरुजी देखेँया नहीं॥ ें धुंई <sup>अ</sup>धुंवो ना सैश्चरे, मैहिले पर्वेन न जाय ॥ झीवैर विलैंखो क्यूँ फिरै, कहु चेला किण दाय ॥ २८ ॥ गुरुजी जाली नहीं॥ घड़ो झँरन्तो ना रहे, पीड़ै रोवै बार्ल ॥ सासु बैठि वहुँ पार्रुसै, कहु चेला किण दाय ॥ २९ ॥ गुरुजी सीरो नहीं ॥ कपड़ो पोतें न पर्केंड़े, मूंज मेल नहिं खाय ॥ चोधरि रूटी क्यूं फिरे, कहु चेला किण दाय ॥ ३० ॥ गुरुजो कूँट्यो नहीं ॥

१-सिंह् ॥ २-का ॥ ३-सुनाई देता है ॥ ४-जागीर ॥ ५-लिखते हुए ॥ ६-कलम ॥ ७-छोड़ दी ॥ ८-सेही (जंतुविशेष); मोहर और स्याही ॥ ९-वड़ा ॥ १०-कीमत ॥ ११-तालाव ॥ १२-भीड़ ॥ १३-होती है ॥ १४-नामविशेष ॥ १५-लड़ाई ॥ १६-आव, जल और तेज ॥ १७-अइता है ॥ १८-भूल ॥ १९-रोटी ॥ २०-अग्नि ॥ २१-फेरना यानी संमालना (तीनों में समान ) ॥ २२-उकान ॥ २३-आया ॥ २४-वछड़ा ॥ २५-पी ली ॥ २६-विछी ॥ २७-मक्खन ॥ २८-देखा नहीं (तीनों में समान ) ॥ २९-आग जलाने का गड्डा ॥ २०-धुआं ॥ ३१-निकलता ॥ ३२-महल ॥ ३३-हवा ॥ ३४-मछली पकड़नेवाला ॥ ३५-व्याकुल ॥ ३६-जलाई हुई, खिड़की (जाली) और जाल ॥ ३७-झरता हुआ ॥ ३८-छोटी मांची ॥ ३९-बालक ॥ ४०-वहू ॥ ४१-परोसती है ॥ ४२-पक्का, नीरोग और अधिकार ॥ ४३-गाड़ापन ॥ ४४-पकड़ता है ॥ ४५-एक घास ॥ ४६-क्टा हुआ ॥ ४७-कूटा हुआ (दो में) और मारा हुआ ॥

सूको पीपल खेरहरो, कलियां हुई विणास ।। होंको मूंघो क्यूं पड्यो, कहु चेला किण दाय ।। ३१ ॥ गुरुजी पान नहीं ॥ बाड़ँज डीले बेहु वुँले, लाव सरे कें जाय ॥ आग भभूकों क्यूं करें, कहु चेला किण दाय ॥ ३२ ॥

गुरुजी देंगि नहीं ॥ गाड़ी पड़ी उजाड़ें में, पेंणगट ठींली जाय ॥ कांटो लागो पांव में, कहु चेला किण दाय ॥ ३३ ॥ गुरुजी जोड़ी नहीं ॥

घोड़ो तिणो न चेंाखबै, चेंाकर रूँठो जाय ॥ पिँठैंग थेंकी घेर ें पोड़जे, कहु चेठा किण दाय ॥ ३४ ॥ गुरुजी पाँयो नहीं ॥

र्वेंडलो रूंखें वैधे नहीं, दुनिया मालवें जाय ॥ लिखिया खत हैंड़ा पड़े, कहु चेला किण दाय ॥ ३५॥ गुरुकी साख नहीं॥

गाड़ी पेंड़ी गवार्ड़ में, कुए खड़ी पणिहार ॥ <sup>3</sup> गोरी ऊँभी गोंखंड़े, कहु चेला किण दाय ॥ ३६ ॥

भारपात्र गुरुजी जिंड़ी नहीं ॥ यक्त जो क्ष्म-जोती <sup>हुई</sup> किंड़ क्यूं पड्यो, सोच वेंटाऊ खाय ॥ अणवालीयो क्यूं पड्यो, कहु चेला किण दाय ॥ ३७॥ गुरुजी केंद्रि गयो॥

१-युखा हुआ॥ २-खङ्खङ़ाता है॥ ३-नष्ट, नाश॥ ४-हुका॥ ५-उलटा॥ ६-पत्ते (दो में) और तमाखू॥ ७-वाइ॥ ८-हिल्ती हे॥ ९-वहुत॥१०-वोल्ती हे॥ ९१-रसा॥ १२-वहुत तेजी के साथ॥ १३-भभकना॥ १४-दवाई हुई (तीनों में समान जानना चाहिरे)॥ १५-जंगल॥ १६-पिनहारी॥ १७-खाली॥ १८-जोड़ी का वैल (दो में) और जूते॥ १९-वास॥ २०-खाला है॥ २१-नोकर॥ २२-ऋइ॥ २३-पलंग॥ २४-हाने पर भी॥ २५-जमीन॥ २६-सोता हे॥ २७-पिलाया हुआ, पाया हुआ और चार पाई वा पागा॥ २८-वट (बड़)॥ २९-चृक्ष॥ ३०-वट्ता हे॥ ३१-मालवा देश॥ ३२-लिखा हुआ। ३३-हां पर मी॥ २४-जोड़ी ॥ ३९-खड़ी॥ ३०-वहता है॥ ३६-मुह्हा॥ ३७-पानी मरनेवाली॥ ३८-स्त्री॥ ३९-खड़ी हुई हे॥ ४०-झरोखे में॥ ४१-जोड़ी का बैल (दो में) और किवाड़ों की जोड़ी॥ ४२-पीछे का स्थान॥ ४३-यात्री, मुसाफिर॥ ४४-विना मथा हुआ॥ ४५-फटा हुआ चर्मवस्त्र, फटा हुआ मार्ग और फटा हुआ हूथ॥

गाड़ी लीक न दीसेंबे, घाणी तेल न थायें।।
कांटो लागो पांव में, कहु चेला किण दाय ॥ ३८॥
गुरुजी जोड़ी नहीं॥
गुरुपण गुटमण फिरतो दीटो, कोइ जोगी होयगो॥
ना गुरु जी सत लेपेंट्यो, कोइ तांणी तणेंती होयगो॥
ना गुरु जी मुख लोहा जैड़ियो, कोइ 'सीन्ं तांयो होयगो॥
ना गुरु जी पकड पर्छाड्यो, बे'ली वेंधग्यो ऐ गांहै से॥

लडू ॥

अँरथ कहो तो तम ग्ररु हम चेलो ॥ ३९ ॥

इति चेळा गुरु प्रश्लोत्तरं समाप्तम् ॥

यह द्वितीय अध्याय का चेलागुरु प्रश्नोत्तरनामक तीसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥ इति श्रीजैन श्वेताम्बर धर्मोपदेशक, यतिप्राणाचार्य, विवेकलव्धिशिष्य

शीलसौभाग्यनिर्मितः-जैनसम्प्रदायशिक्षायाः

द्वितीयोऽध्यायः॥

१-लक्तीर, पंक्ति ॥ २-दीख़ती है ॥ ३-तेली की घाणी ॥ ४-होता है ॥ १ (दो में) और जूतों की जोड़ी ॥ ६-भनभनाता हुआ ॥ ७-देखा ॥ २ ~-६। गा ॥ १-नहीं ॥ १०-लपेटा हुआ ॥ ११-नुनना ॥ १२-नुनता हुआ ॥ १३-जड़ा हुआ ॥ १४-ना ॥ १४-ना । १४-

# तृतीय अध्याय ।

## मङ्गलांचरण।

दैवि शारदिह ध्यायि के, सद गृहस्थ को काम ॥ बरणत हों मैं जो जगत, सब जीवन को धाम ॥ १ ॥

> प्रथम प्रकरण । स्त्री पुरुष का धर्म ।

### स्त्री का अपने पति के साथ कर्तव्य।

्स संसार में स्त्री और पुरुष इन दोनों से गृहस्थाश्रम बनता और चलता है फिन्तु विचार कर देखने से ज्ञात होता है कि - इन दोनों की स्थिति, शरीर की रचना, स्वाभाविक मन का बल, शक्ति और नीति आदि एक दूसरे से भिन्न २ हैं, इस का कारण केवल स्वभाव ही है, परन्तु हां यह अवस्य मानना पड़ेगा कि--पुरुप की बुद्धि उक्त बातों में स्त्री की अपेक्षा श्रेष्ट है-इस लिये उस ( पुरुप ) ही पर गृहसम्बन्धी महत्त्व तथा स्त्री के भरण, पोपण और रक्षण आदि का जब भार निर्भर है और इसी छिये भरण पोषण करने के कारण उसे भर्चा, पालन करने के कारण पति, कामना पूरी करने के कारण कान्त, प्रीति दर्शाने के कारण प्रिय, शरीर का प्रभु होने के कारण स्वामी, प्राणों का आधार होने के कारण प्राणनाथ और ऐश्वर्य का देनेवाला होने से ईश कहते हैं, उक्त गुणों से युक्त जो ईश अर्थात् पति है और जो कि संसार में अन्न, वस्त्र और आभूपण आर्ति पदार्थों से स्त्री का रक्षण करता है-ऐसे परम मान्य भर्ता के साथ उस से उक्रण होने के लिये जो स्त्री का कर्त्तव्य है—उसे संक्षेप से यहां दिखलाते हैं, देखें। स्त्री को माता पिता ने देव. अग्नि और सहस्रों मनुष्यों के समक्ष जिस पुरुष को अर्पण किया है-इस लिये स्त्री को चाहिये कि उस पुरुष को अपना प्रिय पति जानकर सदैव उस की सेवा करे-यही स्त्री का परम धर्म और कर्त्तव्य है, पित पर निर्मल प्रीति रखना, उस की इच्छा को पूर्ण करना और सदैव उस की आज्ञा का पालन करना, इसी को सेवा कहते हैं, इस प्रकार जो स्त्री अपनी सब इन्द्रियों को वश में रख कर तन मन और कर्म से अपने पति की सेवा के सिवाय दूसरी कुछ भी इच्छा नहीं रखती है-वही पतिवता, साध्वी और सती

१-मंगलाचरण का आर्थ- में (प्रन्थकर्ता) श्री शारदा (सरस्वती) देवी का ध्यान करके अव श्रेष्ठ गृहस्थ के कार्य का वर्णन करता हूं जो कि सद्गृहस्थ सब के जीवन का स्थान (आधार) है।

कहलाती है और जो स्त्री पितवता तथा पितवाणा होकर सर्वदा सुशी से अपने स्वामी की सेवा करती है वही धर्मभागिनी होती है तथा उसी स्त्री को स्वामी की सेवा करने से उत्तम फल की प्राप्ति होती है—क्योंकि-स्त्री का जो कुछ सर्वस्व है वह केवल पित ही है, पित के ही प्रताप से स्त्री अनेक प्रकार का वेभव (ऐश्वर्य) भोग सकती है, पित ही से स्त्री का श्रंगार शोभा देता है, सौभाव्य रहता है और पित ही से पुत्रस्त्र की प्राप्ति होती है, इस प्रकार अमृत्य अर अकथनीय लाभ पहुँचानेवाले पित की निरन्तर प्रीति से सेवा करना, मर्याल स्वकर उस को मान देना और पूज्य मानना तथा उस का अपमान या तिरस्कार नहीं करना, यही स्त्री का प्रधान (मुख्य) कर्त्तन्य है।

स्त्री को चाहिये कि-जब पति बाहर से घर में आवे उस समय खड़ी होकर आसन और जल आदि देकर उस का सत्कार करे, पति अपने वस्त्र उतार कर सोंपे उन को लेकर अच्छे स्थान में रख देवे और मांगने पर उन (वस्तों) के हाज़िर करे, नियमपूर्वक रुचि के अनुसार तथा ऋतु के अनुकृष्ठ रसोई बन कर खिलावे, व्यर्थ वातें करके उस के मन को कष्ट न पहुँचावे किन्तु प्रिय मधुर और टाभकारी वातों से उस के मन को प्रयन्न करे, यदि पति किसी कारण से कुद्ध (खफा) हो जावे तो धीरज रख कर वचनामृत (वचनरूपी अमृत) से उस के कोध को शान्त करे, उस से वाद विवाद कदापि न करे, यदि कभी पति की भूल भी माऌम पड़े तो उस की उस भूल को कोध के साथ न कह कर शान्तिपूर्वक युक्ति से समझा कर कहे, व्यर्थ क्रोध कर मनमानी बात मुख से कभी न निकाले, कभी विश्वासघात न करे, क्योंकि विश्वासघात करने से स्त्री की निकृष्ट ( खोटी ) गति होती है, जिस से पति का मन दुःखित हो ऐसा काम कभी न करे, पति के साथ ऊंचे स्वर से न बोले, विपत्ति पड़ने पर पति को धीरज देवे, तथा दुःख में शामिल होवे, अपनी कोई भूल हो गई हो तो उस को न छिपाकर पति से क्षमा मांगे, सर्वदा पति की आज्ञा से ही सब व्यवहार करे, ईश्वरभक्ति तथा ब्यवहारसम्बन्धी सब कार्यों में पति की सहायता करे, अपनी कोई भूल होने पर यदि पित कुद्ध हो जावे तो स्त्री को चाहिये कि अपना धर्म समझ के मधुर और विनय के वचनों से इस प्रकार उस के कोध को दूर करे, "हे प्राणनाथ ! आप मुझ दासी पर ऐसा कोध मत करो, क्योंकि इस दासी से विना जाने यह भूल हो गई है, मैं आप से कर (हाथ) जोड़ कर इस भूल की क्षमा मांगती हूं और आगामी को (भविष्यत् में) ऐसी भूल कदापि न हो सकेगी, में तो आप की आज्ञा उठानेवाली आप की दासी हूं, जो कुछ आप कहोगे वही में सचे भाव से ( शुद्ध हृदय से ) करूंगी, क्योंकि हे जीवनाधार ! यह स्वाभाविक (कुदरती) नियम है कि-लड़की अपने मा वाप के घर में पाल पोप कर बड़ी होती है परन्तु उस को अपना सम्पूर्ण जन्म तो पति ही के साथ

व्यर्तत करना होता है इस िये मेरे सचे सम्बन्ध में तो केवल आप ही हो, आप यदि मुझे दुःख भी दो तो भी कुछ अनुचित नहीं है, क्योंकि आप मेरे स्वामी हो और में आप की दासी हूं, हे नाथ! आप को जो कोधजन्य (कोध से त्यन्न होने वाला) दुःख हुआ उस का हेतु में ही मन्द्रभागिनी हूं परन्तु में अब प्रतिज्ञापूर्वक (बादे के साथ) आप से कहती हूं कि-आगामी को ऐसा अपाध इस दासी से कदापि न होगा किन्तु सर्वदा आप के चित्त के अनुकूल ही अब व्यवहार होगा, क्योंकि जहां तक में आप से मान नहीं पाऊं वहां तक मेरा वस्त्रालंकार, व्यवहार, चतुराई, गुण और सुन्दरता आदि सब बातें एक कोडा की कीमत की नहीं हैं दियादि।

खियों को सोचना चाहिये कि-जो छी पति के गौरव को समझनेवाली, प्रेर रखतंवाली और पति को प्रसन्न करनेवाली होगी-भला वह पति को प्यारी क्यों न ागेगी अर्थात् अवश्य प्यारी लगेगी, क्योंकि शरीर प्रेम का हेतु नहीं है किन्तु गुण ही प्रम के हेतु होते हैं, इस लिये पतिप्राणा (पित को प्राणों के समान समझनेवाली) खी को उचित है कि-पित की आज्ञा के बिना कोई काम न करें और न पित की आज्ञा के बिना कहीं जावे आवे, सुज्ञ छी को उचित है कि अपना विवाह होने से प्रथम ही पित की जितनी तहकीकात और चौकसी करनी हो उतनी कर ले किन्तु विवाह होने के पश्चात् तो यदि देवेच्छा से रोगी, बहिरा, अन्या, लगड़ा, लला, मूर्ख, इरूप, दुर्गुण तथा अनेक दोपों से युक्त भी पित हो तो भी उस पर सज्ञा भाव (ग्रुद्ध प्रेम) रख कर उस की सेवा तन मन से करनो चाहिये, यही खियों का सनातन धर्म है और यही खियों को उत्तम सुख की प्राप्ति कराने वाला है, किन्तु जो खियां विवाह के पश्चात् अपने पित के अनेक दोपों को प्रकट कर उस का अपमान करती हैं तथा उस को कुदृष्ट से देखनी हैं- यह उन (खियों) की महाभूल है और वे ऐसा करने से नरक की अधिकारेणी होती हैं, इस लिये समझदार खी को ऐसा कदापि नहीं करना चाहिये।

देखों! इस गृहस्थाश्रम में खी और पुरुप इन दोनों में से पुरुप तो घर का राजा है और खी घर की कार्यवाहिका (कारवार करनेवाली अर्थात् मन्नीरूप) है तीर यह सब ही जानते हैं कि मन्नी का अपने राजा के आधीन रह कर उस की सेवा करना और उस के हित का सदेव विचार करना ही परम धर्म है, वस यहां बात खी को अपने विषय में भी सोचना चाहिये, जैसे मन्नी का यह धर्म है के अपने प्राणों को तज कर भी राजा के प्राणों की रक्षा करे उसी प्रकार इस संसार में खी का भी यह परम धर्म है कि—यदि अपना प्राण भी तजना पड़े तो अपने प्राणों को तज कर भी स्वामी के हित में सदा तत्पर रहे, देखों! इसे वचनामृत का स्मरण कर सती तारामती ने अपने प्राणप्रिय पति हरिश्चन्द्र का शरीर की छाया के समान संग न छोड़कर अपने धर्म का निर्वाह किया

था, वह पति के हित के लिये दूसरे के घर बिकी, पति का वियोग हुआ, बहुत सं दुःख भोगे और ऐसी अवस्था में भी सन्तोप के एकमात्र आधार एकठाँते पुत्र का मरण हुआ, उस को जलाने के लिये मसान का भाड़ा देने योग्य भी कुछ पास नहीं रहा, ऐसी महादु:खदायिनी दशा के आ पड़ने पर भी उस वीरांगना ने अपने पति पर से ज़रा भी प्रेम कम नहीं किया और अपना शील भंग नहीं किया, अन्त में पति के हाथ से ही मरने का समय आया तब भी जरा भी न घबड़ा के पूर्ण प्रेम प्रकट कर बोली कि ''हे प्राणनाथ! आप के हाथ से मेरे गले में डाली हुई यह तलवार मुझ को मोती की माला के समान लगेगी, इस लिये आप कुछ भी चिनतातुर न हो कर शीघ्र ही यह काम करो". वाह धन्य है! यह कैसा अद्भुत प्रेम है!! धन्य है इस पतिप्राणा स्त्री को जिस ने स्वामिभक्ति में ही अपने जीवन को भी प्रदान कर सुकीर्ति प्राप्त की, इसी प्रकार से अन्य भी बहुत सी साध्वी स्त्रियों ने अपने पति की प्राणरक्षा के लिये अपने जीवन को तुच्छ जान कर अपने प्राण दिये हैं अर्थात् अपने पति की प्राणरक्षा के छिये अनेक वीरांगनायें युद्धानि में अपने जीवन को आहुत कर चुकी हैं और प्राण जाने के समय तक पति पर अखण्ड प्रेम रख कर अपने शील का परिपालन दिखा गई हैं, जब यह बात है तो पति के वचनों का पालन करने में अनेक दुःखों का सहन करना तो सती स्त्रियों के लिये एक साधारण वात है, इस के सहस्रों उदाहरण प्राचीन स्त्रियों के चरित्र पढ़ने से अवगत ( ज्ञात ) हो सकते हैं।

सत्य तो यह है कि-जिस स्त्री में विश्वासपात्रता और पतिसम्बन्धी निर्मल प्रेम न हो उस को स्त्री का नाम देना ही समुचित नहीं है, क्योंकि-स्त्री वहीं है जो पति को देवरूप समझ के अन्तःकरण से उस को चाहती हो तथा उसी को अपना स्वामी, नाथ, वहुभ और प्राणाधार समझती हो तथा जीवनपर्यन्त भी उस की सेवा से उक्तण न हो सकने का विचार जिस के अन्तःकरण में हो, क्योंकि जो स्त्री अपने पति के उपकारों का स्मरण न कर पति के साथ निमकहरामी करके उस के वचनों को तोड़ती है वह इस लोक और पर लोक में महादुःखिनी होती है, क्योंकि अनादि काल के कुदरती नियम को तोड़ने से उस को दुःखरूप फल भोगना ही पड़ता है।

स्थियों के लिये पित ईश्वर के तुल्य है-चाहे वह किसी दशा में तथा किसी भी स्थिति में क्यों न हो, क्योंकि स्त्री ने अपनी राज़ी ख़शी से और अक्क तथा होशियारी से बहुत से मनुष्यों के समक्ष में प्रण (वचन) दिया है और मा बाप ने भी जिस के हाथ में उस का हाथ सौंपा है उस पित की सदा आज्ञा का पालन करना स्त्री का प्रथम कर्तव्य है, इस लिये जो स्त्री अच्छे प्रकार से विश्वासपात्रता के साथ अपने वचन के पालन करने का प्रयत्न करती है उस को कुद्रती नियम के अनुसार निरन्तर सुख प्राप्त होता है, देखों किसी का वाक्य है:—

जे नारी निज नाथ साथ रहिने आनन्द लेवा चहे। ते नारी पित नी रुड़ी रित वड़े सौभाग्यवन्ती रहे।। सांचो स्नेह खनाथ नो समजवो वीजो जुठो जाणजो। सेवा नीज पती तणी भिले करी मोर्ज्यू रुड़ी मार्णजो।।१॥

्य बाक्य का अर्थ यह है कि जो स्त्री अपने पित के साथ रह कर आनन्द्र भोगना चाहे वह अपने पित में अपना सच्चा प्रेम रक्खे और पित से ही अपने को योभाग्यवती समझे तथा अपने स्वामी का ही स्नेह सचा समझे और सब के स्नेह को झूंठा समझे और उस को चाहिये कि पित की अच्छे प्रकार से सेवा करते में ही उत्तम मोज समझे ॥ १॥

श्री को स्वामी की सेवा करनी चाहिये, यह कुछ अर्वाचीन (नवीन) काल का यम नहीं है किन्तु यह धर्म तो प्राचीन काल से ही चला आता है और इस का कथन केवल जैन आर्य शास्त्र के ज्ञाता आर्य महात्मा लोग ही करते हों, यह बात भी नहीं समझनी चाहिये किन्तु पृथ्वी के सर्व धर्मशास्त्र और लर्व धर्मों के अप्रगन्ताओं ने भी यही सिद्धान्त निश्चित किया है, देखो! लिप्टीय धर्मप्रन्थ में एव स्थान में ईश्च की माता मरियम ने कहा है कि—'हे स्वियो! जेसे तुम प्रभु के आधीन होती हो उसी प्रकार अपने पित के आधीन रहो, क्योंकि—पित स्वी का शिर रूप है' जर्थोस्ती ने पारसी लोगों के धर्मप्रन्थ जन्दावस्था में कहा है कि—''वही औरत बहुत नेक, पढ़ी हुई और चतुर है जो कि—अपने पित को सर्गर तथा वादशाह गिनती है'' इसी प्रकार से जर्मन देश के विद्वान् मि. टेलर ने भी कहा है कि—''स्वी को अपने पित के तावे में रहना, उस की सेवा करना, उस को राज़ी रखना, मान देना और जिस काम से उस का मन प्रसन्न हो वही काम करना चाहिये''।

जो चतुर स्त्री ऐसा वर्ताव करेगी उस को उस का पति आप ही मान सकार देगा, जो स्त्री समझदार होगी वह तो अपने पति को नेक सलाह और मदद देने का काम आप ही करेगी।

खीं को चाहिये कि-उस का पति जो उस को अन्न वस्त्र और आभूपण आदि पडार्थ देवे उन्हीं पर सन्तोप रक्खे, पति के सिवाय दूसरा पुरुष चाहे जैसा पृथ्मीपति (राजा) भी क्यों न हो तथा रूपवान्, बुद्धिमान्, युवा और वरुवान् भी क्यों न हो तथा चाहे सब पृथ्वी का धन भी क्यों न मिलता हो तथापि उस को काकविष्ठा (कैए की विष्ठा) के समान तुच्छ गिने और उस के सामने हीं भी न करे, क्योंकि धर्मशास्त्रों का कथन है कि "परपुरुप का सेवन करने से स्त्री को घोर नरक की प्राप्ति होती है" देखों! इस संसार में सब ही दृश्य

१ यह छन्द गुजराती भाषा का है।।

(दीखने वाले) धन आदि पदार्थ नाशवान् हैं, इस लिये वे सब तुच्छ समझे जाते हैं, केवल एक धर्म ही अचल तथा सुख देनेवाला है, यही बात नीतिशास्त्र में भी कही है कि-"चला लक्ष्मीश्रलाः प्राणाश्रले जीवितमन्दिरे ॥ चलाचले च संसारे, धर्म एको हि निश्चलः" ॥ १ ॥ अर्थात् लक्ष्मी चलायमान है, प्राण चलायमान हैं तथा जीवन और मन्दिर (घर) भी चलायमान हैं किन्तु इस चलाचल संसार में एक धर्म ही अचल पदार्थ है ॥ १ ॥ इस लिये धर्म ही महान् है, इस महानू धर्म का पालन करना ही पतिव्रता स्त्री का मुख्य कार्य है, क्योंकि भरने के समय जगत् के नाना प्रकार के धन और आभूषणादि पदार्थ यहां ही पड़े रह जाते हैं इन पदार्थों में से कोई भी साथ नहीं चलता है किन्तु मनुष्य का किया हुआ एक धर्म और अधर्म ही उस के साथ चलता है, इन दोनों में से अधर्म तो मनुष्य को नरक में डाल कर नाना प्रकार के दु:खो का देनेवाला है और धर्म स्वर्ग तथा मोक्ष में ले जा कर परमोत्तम अक्षय और अनन्त सुखों का देने वाला है, देखिये-धर्मशास्त्रों में लिखा भी है कि--"एक एव सहद्वर्मी निधनेऽप्यनुयाति यः ॥ शरीरेण समं नाशं, सर्वमन्यत् गच्छति'' ॥ ३ ॥ अर्थात मनुष्य का एक धर्म ही सचा मित्र है जो कि मरने पर भी उस के पीछे २ जाता है, बाकी तो संसार के सब ( इब्य और आभूपण आदि ) पदार्थ शरीर के साथ ही नष्ट हो जाते हैं अर्थात एक भी शरीर के साथ नहीं चलता है ॥ १ ॥ इस लिये हे प्यारी बहिनो ! अधर्म का त्याग कर धर्म का ही ग्रहण करो कि जिस से इस भव में तुम्हारी कीर्ति फेले और पर भव में भी तुम को सुख प्राप्त हो और तुम्हारे करने योग्य धर्म केवल यही है कि-तुम अपने पति को अपने सद्वणों से प्रसन्न रक्को ।

वर्तमान काल में बहुत सी खियां इस बात को बिलकुल नहीं जानती हैं कि पित के साथ हमारा क्या धर्म और कर्तव्य है और यह बात उन के व्यवहार से ही माल्म होती है, क्योंकि बहुत सी खियां अपने पित से मनमाना वचन वोलती हैं, पित को धमकाती हैं, मर्यादा छोड़ कर पित को गाली देती हैं, पित का सामना करती हैं, पित का अपमान करती हैं, जब पित बाहर से पिरिश्रम करके थका और हारा हुआ घर आता है तब मनोर अन करके विश्रांति (आराम) देने के बदले सासु सुसरा (श्रग्रर) आदि कुटुम्ब की तथा पड़ोसी आदि की वातें करके उस के मन को और भी दुःखी करती हैं, समय पर मोजन तैयार कर जिमाने के बदले आप बैठी रह कर पित से घर का काम काज कराती हैं, पित के पास कुछ न होने पर भी दूसरों के अच्छे वस्त (घाघरा, ओड़ना, कांचली आदि) तथा गहने (आभूपण) देखकर पित को क्रेश देकर तथा आप भूसी रह कर भूपण आदि करवाती हैं, जिस से निर्धन पित को ऋण के गड़े में गिर कर अनेक कष्ट सहने पड़ते हैं, पित को किसी काम में सहायता नहीं देती हैं, घर के सब व्यवहारों का बोझ अकेले घर के स्वामी पर ही डाल देती हैं, पित के सुख

दुःख के समय को नहीं जानती हैं, पित को नाम का ही समझ के अपना पानिव्रत धर्म नहीं पालती हैं, पित के द्वारा जब लोभ की पूरी तृप्ति नहीं होती तय वे कुभायां पापिनी खियां लोभ की तृप्ति होने की आशा से अनेक कुकर्म करती हैं, परन्तु जब इच्छा के अनुसार सुख मिलने के बदले आयरू और प्रतिष्ठा जाती है तथा लोगों में निन्दा होती है तब पश्चात्ताप (पछनावा) कर के अपने सन्पूर्ण जन्म को दुःख में विताती हैं।

बहुत सी ख़ियां ऐसी भी देखी जाती हैं कि-जो उपर से पतिव्रता का धर्म दिखाती हैं और मन में कपट रख के गुप्त रीति से कुकर्म करती हैं परन्तु यह निश्चय है कि ऐसी ख़ियों का वह झूंठा धर्म कभी छिपा नहीं रहता है, किसी ख़ुंद्रमान् ने कहा भी है कि "चार दिन की चोरी और छः दिन का छिनाला हुआ करता है" वाल्पर्य यह है कि-कितना ही छिपा कर कोई चोरी और छिनाला करे किल्तु वह चार दिन छिप कर आखिर को प्रकट हो ही जाता है, ऐसी ख़ी का कप्ट जब प्रकट हो जाता है तब उस खी परसे पति का विश्वास अवस्य उट जाता है और प्रीति दूर हो जाती है, मेरी सम्मति में ऐसी ख़ियों को खी नहीं किन्तु राक्षसी कहना चाहिये, ऐसी अधीर्मणी खियों को धिकार है और धिकार है उन के माता पिताओं को कि जिन्हों ने कुल को द्या लगानेवाली ऐसी कुपाप्त (अयोग्य) पुत्री को जन्म दिया।

इस िये सुपात्र पुत्री का यही धर्म है कि माता पिता ने पंचों की साक्षी से उस का हाथ जिसे पकड़ा दिया है उसी को परम वहाभ (अलम्त प्रिय) समझे तथा उस की तरफ से जो कुछ खाना पीना और वस्त्रालंकार आदि मिले उसी पर मन्तोष रक्खे, क्योंकि इसी में उस की प्रतिष्ठा, कोभा और सुख है।

जो स्त्री कुद्रती नियम का भय रख कर अपने पित की इच्छानुसार मन, वचन ओर शरीर को वश में रख कर अपने पितिवत धर्म को समझ कर उसी के अनुसार चलती है उस को धन्य है और उस के माता पिता को भी धन्य है कि जिन्हों ने ऐसा पुत्रीरब उत्पन्न किया।

देखों! जो कुलवती स्त्री होती है वह कभी अपनी इच्छा के अनुसार स्वतन्न वर्नाव नहीं करती है, जैसा कि कहा भी है कि:—

### बालपने पितु मातु बग्न, तरुणी पति आधार ॥ दृद्धपने सुत बग्न रहे, नहिँ खतन्त्र कुलनार ॥ १ ॥

अर्थात् स्त्री बालक हो तब अपने मा बाप की आज्ञा में रह कर उन की शिक्षा के अनुसार वर्ताव करे, युवावस्था में पित को ही अपना आधार मान कर उस की आज़ा के अनुसार वर्त्ते तथा बृद्धावस्था में जो पुत्र हो उस का पालन पोषण करे और सुपुत्र का कथन माने, इस प्रकार कुलीन स्त्री को स्वतन्न होकर कभी नहीं रहना चाहिये॥ १॥

८ जै० सं०

स्त्री का यह भी मुख्य कर्तव्य है कि-जैसे पुरुष अपने पिता के नाम से प्रसिद्ध होकर अपने सद्धणों से पिता की कीर्ति को बड़ाता है उसी प्रकार स्त्री भी अपने पति के नामसे प्रसिद्ध होकर अपने सद्गुणों के द्वारा अपने पति की कीर्त्ति को बढावे. किन्त जिन कामों से लोक में निन्दा हो ऐसे काम कदापि न करे तथा पति के सम्बन्ध में किसी प्रकार की शंका न करे, यदि कोई दुष्ट मनुष्य पित-पत्नी में इंद प्रेम देखकर उस को तोड़ने के लिये उपाय करे अर्थात इस प्रकार की बातें कहे कि-"तुम्हारा पति अनुचित मार्ग पर चलता है, तुम्हारे उपर वह पूर्ण प्रेम नहीं रखता है किन्तु दूसरी स्त्री पर स्नेह रखता है" इत्यादि, तो अपने कान कचे न करके उस की ऐसी बातें सुनी अनुसुनी कर जाना चाहिये (उस की वातों पर ध्यान नहीं देना चाहिये ) किन्तु उस के कथन की जांच करनी चाहिये अर्थात विचारना चाहिये कि-यह मनुष्य ऐसी बातें किस लिये करता है, किन्तु उस पुरुष से तो विना विचार किये ही (एकड्म) यह कहना चाहिये कि हमारा पति ऐसा काम कभी नहीं कर सकता है, किन्तु उस के भड़काने से भडकना नहीं चाहिये क्योंकि यदि किसी का कहना सुन कर विना जांच किये ही मन में शंका कर लेगी तो पति के साथ अवस्य स्नेह टूट जायगा और स्नेह के टूट जाने से गृहस्थाश्रम विगड़ कर यह संसार दुःखरूप हो जायगा, इस लिये समझदार स्त्री को किसी के भी कहने पर विश्वास नहीं करना चाहिये किन्तु केवल एक पति पर ही पूर्ण विश्वास रखना चाहिये, यदि कदाचित् कर्मसंयोग से पति बुरा भी मिल जाय तथापि उस पर ही सन्तोप रखना चाहिये, क्योंकि देखो ! जिस कुल में भर्ता भार्या से और भार्या भर्ता से सदा सन्तुष्ट रहते हैं उस कल में सदा कल्याण का वास होता है।

उपर कही हुई शिक्षा के अनुसार जो स्त्री चलेगी वही साध्वी और सती का पद प्राप्त कर दोनों लोकों में उत्तम सुर्ख का भोग करेगी।

#### पति का स्त्री के साथ कर्तव्य ॥

गृहस्थाश्रम में श्वी देवी और घर की लक्ष्मीरूप कहलाती है, क्योंकि—सर्व बुद्धिमानों का यह मत है कि—घर जो है वह वास्तव में घर नहीं है किन्तु मृहिणी अर्थात् घर की जो श्वी है वही घर है, देखिये नीतिशास्त्र में लिखा भी है कि—''न गृहं गृहमित्याहुर्गृहिणी गृहमुच्यते ॥ तथा विरहितं यत्तु यथारण्यं तथा गृहम्''॥ १॥ अर्थात् घर वास्तव में घर नहीं है किन्तु गृहिणी ही घर है, क्योंकि गृहिणी से रहित जो घर है वह जंगल के समान है ॥ १॥

१-जेसा कि धर्मशास्त्रों में लिखा है कि-सन्तुष्टो भार्यया भर्ता, भर्ता भार्या तथैव च ॥ यसि न्नेव कुले नित्यं, कल्याणं तत्र वै ध्रुवम् ॥ १॥ इस का अर्थ ऊपर लिखे अनुसार ही है ॥ २-क्योंकि धर्मशास्त्रों में सती स्त्री को दोनों लोकों के उत्तम सुख की प्राप्ति कही गई है ॥

धर्मशास्त्र में यह भी कहा गया है कि—जिस कुल में स्त्रियां दुः स्वी होती हैं उस कुल का शीघ्र ही नाश हो जाता है, तथा उस घर की समृद्धि चली जाती है, इस लिये पुरुप का यह धर्म है कि—समृद्धि, सुख, वंश और कल्याण की वृद्धि कर तेवाली जो अपनी स्त्री है उस को अपनी शक्ति के अनुसार अन्न वस्त्र और आन्पण आदि से दुःखित न रख कर उस का सब प्रकार से सन्तोप कर सत्कार करें उस का संरक्षण करें, उस पर पूर्ण स्नेह रक्खें, उस का हित करें तथा उस का अनादर (तिरस्कार) कदापि न करें।

ाहिले कह चुके हैं कि-छी घर की कार्यवाहिका अर्थात् मन्नी है, वही घर की लक्ष्मी तथा संसारसागर से पार होने में साथी कहलाती है, इसीलिये शास्त्रकारों ने स्त्री को अर्थांगिनी कहा हैं, इसलिये पुरुष को चाहिये कि-जिस प्रकार अपने शर्र को शोभित करने की और सुखी रखने की चेष्टा करता है उसी प्रकार स्त्री के लेये भी चेष्टा करे, क्योंकि देखों! यदि आधा शरीर अच्छा नहीं होता है तो सब ब्यवहार अटक जाया करते हैं, इसी प्रकार यदि स्त्री अयोग्य और दुःखी होगो तो पुरुष कभी सुखी नहीं रह सकता है, इस लिये पुरुष को उचित है कि स्त्री को तन मन और कर्म से अपने प्राणों के समान समझे, क्योंकि शास्त्रकारों का कथन है कि 'इस संसार में पुरुप का सचा मित्र स्त्री ही है, और विभार कर देखा जाय तो यह बात बिलकुल सत्य है, क्योंकि-दुःख को दूर करता ही मित्र का परम धर्म है और इस बात को स्त्री बरावर करती ही है, देखी! जिस समय पुरुष पर अनेक प्रकार की आपत्ति आ पडती है और पुरुष को यह भी नहीं सूझता है कि इस समय मुझे क्या करना चाहिये, उस समय र्स्चा ही पित को धेर्य (धीरज) हिम्मत और दिलासा देती है और उस को विपत्ति से पार होने का उपाय और मार्ग वतलाती है, इतना ही नहीं किन्तु स्त्री सुरा दुःख दोनों में ही पति को आनन्द देनेवाली है, इस लिये सब प्रकार आनंद देने वाली अपनी अर्थागिनी को सदा सुख देकर उसे आनन्द में रक्खे यही पुरुष का परम धर्म है।

यदि स्त्री से जान वृझ कर अथवा विना जाने कोई काम विगड़ जाय तो उस पर क्षमा रवसे और फिर वैसा न होने पावे इस बात की शिक्षा कर दे, क्योंकि जैमा प्रीति से काम अच्छा बनता है वैसा भय से कदापि नहीं बनता है, इस छिये जहां तक हो सके केवल उपरी भय दिखाकर भीतरी प्रीति का ही वर्ताव रकते, यद्यपि संसार में यह कहावत प्रसिद्ध है कि—"भय विन बाढ़े न प्रीति" अर्थात् भय के बिना प्रीति नहीं होती है, और यह बात किसी अंश में सत्य भी है, परन्तु स्मरण रखना चाहिये कि—केवल भय भयंकररूप होकर हानिकती हो जाता है, इसी प्रकार से बहुत से अज्ञ जन कहा करते हैं कि "ढोल गँवार सूद अर नारी। ये चारहुँ ताड़न के अधिकारी" अर्थात् ढोल (बाजाविशेष), गँवार

( मूर्ख ), शूद्र ( नीच जाति का ) और स्त्री, ये चारों ताड़ने के ही अधिकारी हैं, अर्थात् ताइना देने से ही ठीक रहते हैं, सो यह उन लोगों का अत्यन्त श्रम हैं, क्योंकि प्रथम तो यह वाक्य किसी आस पुरुष का कहा हुआ नहीं है इस लिये माननीय नहीं हो सकता है, दूसरे तमाम धर्मशास्त्रों और नीतिशास्त्रों की भी ऐसी सम्मति नहीं है कि — खियों को सदा मार कूट कर दवाये रखना चाहिये, किन्तु शास्त्रों की इस से विपरीत सम्मित तो सर्वत्र देखी जाती है कि-स्त्रियों का अच्छे प्रकार से आदर सत्कार करके उन को अपने अनुकूल बनाना चाहिये, अत एव किन्हीं शास्त्रकारों ने यहां तक कथन किया है कि-''जो लोग ऐसा विचार करते हैं कि-स्त्रियां सद्देव घर के कृटने पीसने आदि कार्य में लगी रहें और पुरुष उन को ताड़ना कर दवाये रहें कि जिस से वे उद्धत न हो जावें और उन का चित्त चलायमान न होने पावे, सो यह उन लोगों की परम मुर्खता है, क्योंकि उक्त साधन श्वियों को वश में रखने के लिये ऐसे असमर्थ हैं जैसे कि-मदोन्मत्त हाथी को रोकने के लिये माला का बन्धन," न केवल इतना ही किन्तु कई दूरदर्शी सुज्ञ विहानों का यह भी कथन है कि ''ईप्येंव स्त्रियं परपुरुषा-सक्तां करोति'' अर्थात् पुरुप का स्त्री के साथ जो ईप्या (द्रोह) रखना है वह (ईप्यां) ही स्त्री को कभी २ परपुरुपासक्ता (दूसरे पुरुप पर आसक्त) कर देती हें, और यह बात युक्ति तथा प्रत्यक्ष प्रमाण से मानी भी जा सकती और इस के उदाहरण भी प्रायः देखे व सुने गैये हैं, क्योंकि स्त्रीजाति प्रायः मूर्ख तो होती ही है, उस को अपने कर्तब्य का ज्ञान भी शिक्षा के न होने से नहीं होता है, ऐसी दशा में पति की ओरसे ताड़ना के होने से वह अपने पर परम आपत्ति आई हुई जान कर निराश्रय होकर यदि कुछ अनुचित कार्य कर लेवे तो इस में आश्चर्य ही क्या है ?

फिर देखिये कि-इस संसार में किसी को जीतने के या वश में करने के केवल हो उपाय ही होते हैं, एक तो बल के द्वारा, और दूसरा दया वा श्रेम के द्वारा, इन दोनों में से बल के द्वारा वश में करना नीतिशास्त्र आदि के बिलकुल विरुद्ध है और समझदार पुरुप बल के द्वारा वश में करने को वश में करना नहीं मानते हैं, क्योंकि उन की सम्मति यह है कि-बल के द्वारा वश में करना ऐसा है जैसा कि-बहते हुए पानी की धारा में बांध बांधना, यह थोड़े काल तक ही पानी के बहाव को रोक सकता है परन्तु जब वह (बांध) टूटता है तब पानी की धारा पहिले की अपेक्षा और भी अधिक वेग से बहने लगती है, परन्तु दया वा श्रेम के

१-जैसा लिखा है कि-कर्माण्य सुकुमाराणि, रक्षणार्थे डवरन्मनुः ॥ तासां स्नत्र इवो हाम-गजालानोपसंहिताः ॥ १ ॥ अर्थात् स्त्रियों की रक्षा के लिये मनु ने जो कठोर कर्म (पीसना, कूटना आदि) कहे हैं वे उन के लिये ऐसे हैं, जैसे कि-उन्मत्त हाथी को बांबने के लिये फूलों की मालायें ॥ १ ॥ २-पाठकगणों ने भी इस के अनेक उदाइरण देखे वा सने ही होंगे ॥

हारा जो वश में करना है वही वास्तव में वश में करना कहाता है, क्योंकि दया वा प्रेम से वश में करना ऐसा है जैसा कि स्रोत (सोत) को जहां से पानी आता है वहां बन्द कर देना, फिर देखिये कि-बल से वश में करना सिंह को जंजीरों रें बांधने के तुल्य है, किन्तु दया वा प्रेम के द्वारा वश में होने पर सिंह भी हानि नहीं पहुंचाता है, उस की प्रकृति बदल जाती है और वह (सिंह) भेड़ के बच्चे के समान सीधा हो जाता है।

इन सब बातों को विचार कर सुज पुरुप को उचित है कि गृहस्थाश्रम के क्तंब्य का उपदेश करनेवाले शास्त्रों के कथन के अनुसार सब व्यवहार करे और शास्त्रों का कथन यही है कि-जिस स्त्री के साथ विवाह हो उसी पर सन्तोप रक्से और उस को अपने प्राणों के समान प्यारी समझे, यदि स्त्री में ज्ञान अथवा बुद्धि न्यून भी हो तो उस को विद्या, धर्म, नीति, पाकशास्त्र तथा व्यावहारिक ज्ञान को शिक्षा देकर श्रेष्ट बनावे, क्योंकि स्त्री को शिक्षा देना तथा उस को श्रेष्ट बनावा पित ही का कार्य है, देस्ती! शास्त्रों में तथा इतिहासों में जिन २ उत्तम स्त्री स्त्रियों की प्रशंसा सुनते हो वह सब उन के माता पिता और पित की शिक्षा का ही प्रताप है।

इतिहासों के द्वारा यह भी सिद्ध है कि-जिस कुटुम्ब में तथा जिस देश में न्त्रियों की स्थिति ठीक होती है वह कुटुम्ब और वह देश सब प्रकार से श्रेष्ट और सुख सम्पत्तिवाला होता है, और जहां खियों की स्थिति खराब होती है वह कुटुम्ब तथा वह देश सदा निकृष्ट दशा में ही रहता है, देखो ! साईबीरिया, कामरकाटका, लाफ्लांड, ग्रीनलांड, अफ्रिका और आस्ट्रेलिया आदि देशों की स्त्रियों की स्थिति बहुत हलकी है अर्थात् उक्त देशों में अनेक प्रकार के दुःख स्त्रियों को दिये जाते हैं, खियों को गुलाम के समान गिनकर उन से सब तरह के कठिन काम कराये ाते हैं, गर्भवती जैसी कठिन स्थिति में उत्तम प्रकार से सम्भाल रखने के बदले ्रन्हें अपवित्र समझ कर घर तथा झोंपड़ी से बाहर निकाल देते हैं, जिस से<sup>ने</sup> ेचारी उसी कठिन दशा में शीत उष्ण आदि अनेक प्रकार के दुःखों क्या है, शरती हैं तथा उन को पश्च के समान गिनते हैं, इस लिये उन देशों तीर्द कोई प्रायः शोचनीय है, क्योंकि देखो वर्तमान के सुधरे हुए भी समः वचन से निवासी पशुवत् स्थिति में पड़े हुए अपना समय व्यतीत कर ग़रूरी ) काम तिरुद्ध इंग्लेंड, जर्मनी और फ्रांस आदि देशों में श्चियों की हो जाय तथापि उत्तम है अतः उन देशों की स्थिति भी श्रेष्ठ तथा ऊंचे दर्जे<sup>ट्षि</sup> स्थिर करके एक की खियों को सब प्रकार का आदर सत्कार और मान खने की आवश्यकता का दर्जा बहुत ही उत्तम गिना जाता है, तथा वहां निक देखती है, देवदर्शन ब्रियोंके समान अन्धकाररूप गुप्त पड़दे में नहीं रह-का वर्ताव होने से वे देश सब प्रकार की सम्पत्ति की थकावट को दूर करती है।।

िये यह सिद्ध है कि-स्त्रियों की स्थिति अच्छी रखने से सब का कल्याण होता है, किसी विद्वान् ने कहा भी है की-"वह पुरुष पशु है जो कि यह समझता है कि मैं स्त्री को अपनी इन्द्रियसेवा के लिये लाया हूं, किन्तु मनुष्य वह है जो कि यह समझता है कि मैं अपने सुख और दुःख में सहारे के वास्ते स्त्री को लाया हूं"।

विचार कर देखने से माल्स होता है कि-स्त्री अन्न में लवण के समान है अर्थात् जैसे अन्न में लवण न डालने से वह स्वाद न देकर फीका लगता है, इसी प्रकार से गृहस्थाश्रम में स्त्री के विना कुछ भी स्वाद (आनन्द) नहीं है। प्राचीन काल में इस देश के सब आर्य जन ऊंचे, कुल ऊंचे स्वभाव, ऊंची वृत्ति

और ऊंचे विचारों में निमन्न थे, जिन की श्रेष्टता की बराबरी तो वर्तमान में सुधरे हुए जमाने में भी यूरुप आदि देश नहीं कर सकते हैं।

उस प्राचीन काल में इस देश में यहां की आर्य महिलाओं को किसी प्रकार का भी बन्धन नहीं था अर्थात वे अपने पति के साथ सभा आदि सब स्थानों में जा सकती थीं, देशाटन में अपने पति के साथ रह सकती थीं, ताल्पर्य यह है कि वर्तमान समय के अनुसार पड़दे में पड़ी रहने की रीति उस समय नहीं थी, यह कुत्सित रीति तो मुसलमानों का यहां अधिकार होने के पीछे से सुरू हैई है, प्राचीन काल में स्त्रियों का मान रक्खा जाता था, उन का गृह में मन्त्री का पद ठीक रीति से गिना जाता था, उस समय में विवाह की भी प्रतिज्ञा तथा प्रण नहीं तोड़ा जा सकता था, क्योंकि विवाह की प्रतिज्ञा और उस का प्रण दूसरी वस्तुओं के कबाड़े के समान कबाड़ा नहीं है, यह तो प्राचीन पवित्र समय का वर्णन किया-अब वर्तमान समय का भी कुछ रहस्य सुनिये-वर्तमान में देखा जाता है कि बहुत से विवेकहीन पुरुष अपनी स्त्री के साथ कुछ बोल चाल (कलह आदि) हो जाने पर उस को तुच्छ करने के लिये दूसरी स्त्री के साथ सम्बन्ध बांधते हैं, परन्तु ऐसा करना उन के लिये बहुत ही लजा की बात है, <sup>९</sup> यों कि-यह काम तो केवल पद्म के काम के समान है कि-अनेकों के साथ इन भार बांध कर पीछे छोड़ देना, किन्तु यह कार्य मनुष्यजाति के करने योग्य है और प्रदि मनुष्य भी पशु के समान ही वर्त्ताव करे तो मनुष्य और पशु में हैं, क्योंकिन रहा? इसलिये सुज्ञ पुरुषों को केवल अपनी धर्मपत्नी के साथ ही कि-बहते हुए रखना चाहिये और उसी को सब प्रकारका सुख देना चाहिये, बहाव को रोक र व्यवहार उत्तम है और यही व्यवहार उन को प्राचीन सुखदा-पहिले की अपेक्षा भीवाला है।

१-जैसा लिखा है कि-लोग अपने अधिकार के समय में यह अलाचार करने लगे थे कि गजालानोपसंहिताः॥ १॥ अथा न्यालानेपसंहिताः॥ १॥ अथा न्यालानेपसंहिताः॥ १॥ अथा न्यालानेपसंहिताः॥ १॥ अथा न्यालानेपसंहिताः॥ १॥ अथा न्यालानेपस्य नहीं है, अब तो श्रीमती ब्रिटिश गवर्नमेंट कूटना आदि) कहे हैं वे उन के लि॰ में सिंह और वकरी एक घाट पर पानी पीते हैं अतः हेसे मालायें॥ १॥ २-पाठकगणों ने भी धन्यकार से बाहर निकालना चाहिये॥

#### पतिव्रतास्त्री के लक्षण।

पतिवता साध्वी और सती स्त्री वही है जो कि सदा अपनी इन्द्रियों को वश में :सकर अपने पनि पर निर्मेल श्रीति रखती है तथा उस की इच्छा के अनुसार चलकर उस की आज्ञा का पालन करती है अर्थात तन मन और कर्म से अपने पति की सेवा के सिवाय दूसरी कुछ भी इच्छा नहीं रखती है, घर बाहर सब स्वच्छ रमणीक रखती है, अपने पति ही को अपने सुख दुःख का साथी समझ कर उस की आज्ञा के विना घरद्वार कभी नहीं छोड़ती, विना काम कभी बाहर नहीं जाती, सासु को अपनी माता के समान और श्रञ्जर को अपने पिता के समान जान कर दोनों की तन मन और कर्म से सदा सेवा करती है, नर्नेंद को अपनी बहन के समान समझती है, पति के सोने के पीछे आप सोती है और उस के उठने के पहिले आप उठकर खच्छता से घर का सब कार्य करनी है, र्यात को नियमपूर्वक प्रथम भोजन कराके फिर आप खाती है, घर के काम से उचे हुए समय में ज्ञान के बहुण करने में मन लगाती है, पति का वियोग उस को कभी सहन नहीं होता है अर्थात जिस प्रकार पानी के विना मीन (मछली) नहीं रह सकती है उसी प्रकार पति के वियोग में वह नहीं रह सबती है, पनि के विय जनों को सम्मान देती है, सासु ननँद तथा सखी के सापके विना अकेली कहीं भी नहीं जाती है, नीची दृष्टि रखकर घर में काम कान करती है, दूसरे पुरुष के साथ व्यर्थ बात चीत नहीं करती है, लजा रख-कर किसी के साथ कोध से अथवा सहज स्वभाव से भी ऊंचे स्वर से नहीं बोछती है, पतिका श्रम हरण करेती है, पति से छिपा कर कुछ भी नहीं करती है, यच्छास्त्र और सद्गुरु का उपदेश श्रवण कर उसी के अनुसार वर्ताव करती है, पित को धर्मसम्बन्धी तथा व्यवहारसम्बन्धी कार्यों में उत्साह और हिम्मत देवर तन मन और कर्म से उस की सहायता करती है, सन्तान का श्रेम से पाछन पोपण कर उस को घीर, बीर, घार्मिक, सर्वगुणसम्पन्न और बिद्वान, बनाने का यदा प्रयत्न करती है, अग्रुभ आचरण में उस को प्रवृत्त नहीं होने देती है, पित जो कुछ लाकर देता है उस को घर में सम्भाल कर रखती है, यदि कोई दुष्ट पुरुष कामना की इच्छा से उस के सामने देखे, अथवा प्रिय वचन से रिङावे, अथवा बहुत से मनुष्यों की भीड़ में बहुत आवश्यक (ज़रूरी) काम पड़ जाने से जाना पड़े और उस समय किसी पुरुष का स्पर्श हो जाय तथापि मन में ज़रा भी विकार नहीं लाती है, पर पुरुष के सामने दृष्टि स्थिर करके एक दृष्टि से नहीं देखती है, किन्तु यदि पर पुरुष के सामने देखने की आवश्यकता होती है तो उस को भाई और बाप के समान समझ के देखती है, देवदर्शन

<sup>-</sup>अर्थात् हाथ पैर आदि को दाव कर वा मसल कर पति की थकावट को दूर करती है।।

आदि के बहाने पुरुषों की भीड़ में धके न खाकर घर में बठकर ईश्वरभक्ति भाव पूजा ( सामायिक आदि ) को श्रीति से करती है, यदि दैवइच्छा से पति रोगी खोटा तथा दुर्गुणी भी मिलता है तो भी उसी को अपने देव के तस्य श्रिय जान कर सदा प्रसन्न रहती है, पति के सिवाय दूसरे किसी की भी गरज नहीं रखती है, यदि कोई दृष्य आदि का लोभ भी दिखलावे तो भी अपन मन को चलायमान नहीं होने देती है, यदि कोई कामी पुरुष दृष्ट वांछः (इच्छा) से नम्रता के साथ अथवा बल कर के धारण करे, अथवा वस्र और आभूषण आदि का लोभ देवे तो चाहे वह देव और गन्धर्व के समान रूपवान यवा तथा द्रव्यवान भी क्यों न हो तथापि लालच न करके उस को धिकार करके दूर कर देती है, पति के सिवाय दूसरेको जरा भी नहीं भजती है, पर पुरुष के साथ अपने शरीर का संघट हो जावे ऐसा नहीं वर्तती है, जिस से मर्याद का भंग हो ऐसा एक वस्त्र पहर कर नहीं फिरती है किन्तु जिस से पैरों की पींडी और पेट आदि शरीर के सब भाग अच्छे प्रकार से दके रहें ऐसा वरू पहरती है, यस्त्र उतार कर अर्थात् नम्न (नंगी ) होकर कभी स्नान नहीं करती है, धीमी चलती है, अपने मुख को सदा हुए में रखती है, ऊंचे खर से हास्य नहीं करेती है, अन्य स्त्री अथवा अन्य पुरुष की चेष्टा को नहीं देखती है, सौभाग्यदर्शक साधारण शंगार रखती है, उत्तम वस्त्र और अलंकार आदि से शरीर को शोभित करने के बदले सद्गुणों से शोभित करने की इच्छा सद। रखती है, देह को क्षणभंगुर (क्षण भर में नाश होने वाला ) जान कर तथा परलोक के सुख का विचार कर सुकृत (उत्तम काम-दान पुण्य आदि ) कर के सक्तीर्ति का सम्पादन करती है, सदा शीछ का रक्षण करती है, सहा बोछती है, काम, कोध, लोभ, मोह, मद, मात्सर्य और तृष्णा आदि विकारों को शबु के समान समझ कर उन का त्याग करती है, सन्तोप, समता, एकता और क्षमा आदि सद्गुणों को मित्र के समान समझ कर उन का स्नेह से संग्रह करती है. पनि के द्वारा जो कुछ मिले उसी में निरन्तर सन्तोष रखती है, विद्या विनय और विवेक आदि सद्गुणों का सदा सम्पादन करती है, उदार, चतुर और परोपकारी बनने में प्रीति रखती है, धर्म, नीति, सद्व्यवहार और कला कौशल्य का शिक्षण स्वयं (खुद) प्राप्त कर अपने सम्बन्धी आदि जनों को सिखाने में तथा श्रेष्ट उपदेश देकर उन को सन्मार्ग में लाने का यत्र करती है, किसी को दुःख प्राप्त हो ऐसा कोई भी कार्य नहीं करती है, अपने कुटुम्ब अथवा दूसरों के साथ विरोध डाल कर हैश नहीं करती है, हर्ष शोक और सुख दु:ख में समान रहती है, पति की आज्ञा लेकर सीभाग्यवर्धक वत नियम आदि धर्मकार्य करती है, अपने धर्म पर खेह रखती है, जेठ को श्रसुर के समान जिठानी को

१-क्योंकि ऊंचे स्वर से हंसना दुष्ट स्त्रियों का लक्षण है॥

माता के समान, देवर को पुत्र के समान, देवरानी को पुत्री के समान तथा इन के पुत्रों और पुत्रियों को अपनी सन्तान के समान समझती है, सच्छास्रों को सदा पढ़ती और सुनती है, किसी की निंदा नहीं करती है, नीच और कलं-कित स्त्रियों की संगति कभी नहीं करती है किन्तु उन के पास खड़ी रहना व वंडना भी नहीं चाहती है, किन्तु केवल कुलीन और सुपात्र खियों की संगति करती है, सब दुर्गुणों से आप दूर रह कर तथा सद्गुणों को धारण कर दूसरी सियों को अपने समान बनाने की चेष्टा करती है, किसी से कट वचन कभी नहीं कहती है, ब्यर्थ बकवाद न करके आवश्यकता के अनुसार अल्पभाषण करती है ( थोड़ा बोलती है ), पति का स्वयं अपमान नहीं करती तथा दूसरों के किये हुए भी उस के अपमान का सहन नहीं कर सकती है, वैद्य वृद्ध और सद्गुरु आदि के साथ भी आवश्यकता के अनुसार मर्यादा से बोलती है, पीहर में अधिक समय तक नहीं रहती है, इस संसार में यह मनुष्य जन्म सार्थक किस प्रकार हो सकता है इस बात का अहनिंश ( दिन रात ) विचार करती है, और विचार के द्वारा निश्चित किये हुए ही सत्य मार्ग पर चल कर सब वर्ताव करती है. विघों को और अनेक संकटों को सह कर भी अपनी नेक टेक को नहीं होड़ती है, इत्यादि अभ लक्षण सती अर्थात् पतिवता स्त्री में होते हैं।

देखों! उक्त लक्षणों को धारण करनेवाली बाझी, सुन्दरी, चन्दनवाला, राजेमती, द्रीपदी, कीशल्या, मृगावती, सुलसा, सीता, सुभद्रा, शिवा, कुन्ती, शिल्यती, दमयन्ती, पुष्पचूला और पद्मावती आदि अनेक सती खियां प्राचीन काल में हो चुकी हैं, जिन्हों ने अपने सत्य वतको अखंडित रखने के लिये अनेक प्रकार की आपित्तयों का भी सामना कर उसे नहीं छोड़ा अधीत सब कहों का सहन करके भी अपने सत्यवत को अखंडित ही रक्खा, इसी लिये वे सती इस महत पूज्य पद को प्राप्त हुई, क्योंकि सती इस दो अक्षरों की पूज्य पदवी को प्राप्त कर लेना कुछ सहज बात नहीं है किन्तु यह तो तलवार की धार पर चलने के समान अति कठिन काम है, परन्तु हां जिस के पूर्वकृत पुण्यों का सज्जय होता है उन्त को तो यह पद और उस से उत्यन्न होनेवाला सुख स्वाभाविक रीति से सहज में ही प्राप्त हो जाते हैं।

इस अर्वाचीन काल में तो बहुत से भोले लोगों को यह भी ज्ञात (माल्स) नहीं है कि सती किस को कहते हैं और वह किस प्रकार से पहिचानी जाती है, इसी का फल यह हो रहा है कि-उत्तम और अधम स्त्री का विवेक न करके साधारण एक वा दो गुणों को धारण करनेवाली स्त्री को भी सती कहने लगते हैं, यह अत्यन्त निकृष्ट (खराब) प्रणाली है, वे इस बात को नहीं समझते हैं कि इस पद को प्राप्त करने में सब गुणों का धारण करना रूप कितना परिश्रम उठाना पड़ता है और कितनी बड़ी २ तकलीफें सहनी पड़ती हैं, अनेक प्रकार के

दुःख सहने पड़ते हैं तब यह पद प्राप्त होकर जीवन की सफलता प्राप्त होती है और जीवन का सफल करना ही परम धर्म है, इसी तस्त्व को विचार कर प्राचीन काल की खियां तन मन और कर्म से उस में तत्पर रहती थीं किन्तु आज कल की खियों के समान केवल इन्द्रियों के तृप्त करने में ही वे अपने जीवन को व्यर्थ नहीं खोती थीं।

देखों! जन्ममरण के बंधन से हूट जाना यही पुरुष तथा स्त्री का मुन्य कर्तव्य है, उस (कर्तव्य) को पूर्ण न करके इन्द्रियों के सुख में ही अपने जन्म को गँवा देना, यह वड़े अफसोस की बात है, इस लिये हे प्यारी बहनों! तुम अपने स्त्रीधर्म को समझों, समझ कर उस का पालन करों और सतीत्व प्राप्त करके अपने जीवन को सार्थक (सफल) करों, यही तुम्हारा कर्तव्य तथा परम धर्म है और इसी से तुम्हें इस लोक तथा पर लोक का सख प्राप्त होगा।

#### पतिव्रताका प्रताप।

पतिवता छी अमुक देश, अमुक ज्ञाति अथवा अमुक कुद्रम्ब में ही होती । हैं यह कोई नियम नहीं है, किन्तु यह (पितवता स्त्री) तो प्रत्येक देश, प्रत्येक ज्ञाति और प्रत्येक कुटुस्य में भी उत्पन्न हो। सकती है, पतिव्रता स्त्रियों के उत्पन्न होने से वह देश, वह ज्ञाति और वह कुटुम्ब ( चाहें वह छोटा तथा कैसी ही दुर्दशा में भी क्यों न हो तथापि ) बन्द्य होकर उत्तमता को प्राप्त होता है, क्योंकि यह सृष्टि का नियम है कि पतिबता खियों से देश ज्ञाति और कुल शोभा को प्राप्त होकर इस संसार में सब सद्गुणों का आधाररूप हो जाता है, पतिव्रता स्त्री से घर का सब व्यवहार प्रदीप्त होता है, उस की सन्तान धार्मिक, नीति-मान्, ग्रुद्ध अन्तःकरण वाली, शौर्ययुक्त, पराक्रमी, धीर, वीर, तेजस्वी, विद्वान् तथा सद्गुणों से युक्त होती है, क्योंकि सद्गुणों से युक्त माता के उन सद्गुणों की छाप बालकों के कोमल अन्तःकरण में ऐसी दृढ़ हो जाती है कि वह जीवन-पर्यन्त भी कभी नहीं जाती है, परिश्रम से थका हुआ पुरुष अपनी पतिवता स्त्री के सुन्दर स्वभाव से ही आनन्द पाकर विश्वान्ति पाता है, यदि पुत्र और दृष्य आदि अनेक प्रकार की समृद्धि भी हो परन्तु घर में सद्गुणों से युक्त और सुन्दर स्वभाववाली पतिव्रता स्त्री न हो तो वह सब समृद्धि व्यर्थरूप है, क्योंकि ऐसी दशा में पुरुष को संसार का सुख पूर्ण रीति से कदापि नहीं प्राप्त हो सकता है-किन्तु उस पुरुष को अपना धन्य भाग्य समझना चाहिये जिस को सुन्दर गुणों से युक्त सुशीला स्त्री प्राप्त होती है।

स्त्री का पातिव्रत धर्म ही परम दैवत, रूप, तेज और अलौकिक शक्ति होती है, इसी अलौकिक शक्ति से उस को अखण्ड और अनन्त सुख प्राप्त हो सकता है तथा इसी शक्ति के प्रभावसे सती स्त्री के सामने कुदृष्टि करने वाले पुरुष का सर्व नाश होजाता है।

इस सतीत्व धर्म से केवल सती खी की ही महिमा होती हो यह बात नहीं है किन्तु सती खीके माता पिता भी पित्र गिने जाकर धन्यवाद और महिमा के योग्य होते हैं, न केवल इतना ही किन्तु सती खी दोनों कुलों को तार देती है, जैसे तारागणों में चन्द्रमा शोभा देता है उसी प्रकार से सब खीयों में सती खी शोभा देती है, सती खी ही पित के कटोर हदय को भी कोमल कर देती है तथा उस के तीक्ष्ण कोंध और शोक को शान्त कर देती है।

पितृत्रता की प्रेम सिहत रीति, मधुरता, नम्रता, स्नेह और उस के धेर्य के वचनामृत रोग समय में ओपधिका काम निकालते हैं, पितृत्रता स्नी अपनी अच्छी समझ, तरपरता, दयालुता, उद्योग और सावधानता से आते हुए विद्योंको रोक कर अपना कार्य सिद्ध करलेती है, पितृत्रता स्त्री ही पित्र और कुटुम्बकी शोभा में भिशेषता करती है, पितृत्रता स्त्री ही उत्तम शिक्षा पाकर बालक इस संस्य र में मानवरत्र हो जाते हैं, इसी लिये ऐसी साध्वी स्त्रियों को रत्नगर्भा कहते हैं, जाम्तव में ऐसी रत्नगर्भा स्त्रियां ही देश के उद्दय होने में साधनरूप हैं, देखें । ऐसी माताओं से ही सर्वज्ञ महावीर, गोतम आदि ग्यारह गणधर, भद्र-बाहु, जम्बू, हेमचन्द्र, जिनदत्तसूरि, युधिष्टर आदि पांच पाण्डव, रामचन्द्र, कृष्ण, श्रेणिक, अभयकुमार, भोज, विक्रम और शालिवाहन आदि महापुरुष तथा सीता, द्रोपदी और राजेमनी आदि जगत्प्रसिद्ध साध्वी स्त्रियों के प्रताप से क्या नहीं हो सकता है अर्थात् सब कुछ हो सकता है, जिन के सर्तान्व के प्रताप से क्या नहीं हो सकता है अर्थात् सब कुछ हो सकता है, जिन के सर्तान्व के प्रताप के आगे देवता भी उनके आधीन हो जाते हैं तो मनुष्यकी क्या गिनती है।

प्राचीन समय में इस देश में बल बुद्धि और मित आदि अनेक बातों में आहीं मितिलाओं ने अनेक समयों में पुरुषों के लाथ समानता कर दिखाई है, जिस्तिर अनेक उदाहरण इतिहासों में दर्ज हैं और उन को इस समय में बहुत से जहां जाएते हैं, परन्तु हतभाग्य हैं इस आर्यावर्त देश की आर्य तरिणयों कर अमण इस समय सतीत्व का बह अपूर्व माहान्त्य और गौरव कम होगया भीति रक्खे, कार ग केवल यही है कि-वेसी सती साध्यी खियां अब नहीं देखी हैं करती रहे, यह केवल इसी लिये ऐसा है कि-वर्तमान में खियों को उत्तम शिपरदेश में जाने सदुपदेश, धर्म और नीति आदि सद्गुणों की शिक्षा नहीं दी धर्म है और इसी सद्यक्षों का ज्ञान नहीं मिलता है, उन को श्रेष्ट साध्वी खिर सब को श्रिय लगती नहीं होती है, खीधर्म और नीति का उपदेश नहीं मिलता है सब को श्रिय लगती नहीं होती है, खीधर्म और नीति का उपदेश नहीं मिलता है सब को श्रिय लगती नहीं होती है, खीधर्म और नीति का उपदेश नहीं मिलता है कर चित्र में चल रहा है तो भला साध्वी खियों के होने की आशा है कि-पित के विदेश में चल रहा है तो भला साध्वी खियों के होने की आशा है कि-पित के विदेश में

तथा स्त्रियां अपने धर्म को समझ कर यथार्थ मार्ग त इस के न जाननेसे वे अपने रिटेंग हे गृहस्थो ! यदि तम अपनी प्रत्रियों को क्षेत्र को करने लगती हैं, यह बड़े

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

रखते हो तो बाल्यावस्था से ही प्राचीन पद्धित के अनुसार सत्य शिक्षा, सुसंगित, सदुपदेश और सतीचरित्रादि के महत्त्व से उनके अन्तःकरण को रंगित करो (रंग दो), पीछे देखो उसका क्या प्रभाव होता है, जब इस प्रकार से सद्व्यवहार किया जायगा तो शीघ्र ही तुम्हारी पुत्रियों के हृदयों में असती स्त्रियों के कृत्सित आचरण पर ग्लानि उत्पन्न हो जायगी और वे इस प्रकार से दुराचारों से दूर भागेंगी जैसे मयूर (मीर) को देखकर सर्प (सांप) दूर भाग जाता है और इस प्रकार का भाव उन के हृदय में उत्पन्न होते ही वे बालायों पवित्र पातिव्यत धर्म का पालन करना सीखकर आपत्तियों का उल्लंबन कर अपने सत्य वत में अचल रहेंगी, तब ही वे लोभ लालच में न फँस कर उस को तृण समान तुच्छ जान कर अपने हृदयसे दूर कर उसकी तरफ दृष्टि भी न डालेंगी, इस लिये अपनी प्यारी पुत्रियों बहिनों और धर्मपित्रयों को पूर्वोक्त रीति से सुशिक्षित करो, जिस से वे भविष्यत् में सद्वर्त्ताय कर पतिव्रतारूप उत्कृष्ट पद को प्राप्त कर अपने धर्म को यथार्थ रीतिसे पालने में तत्यर होवें कि जिस से इस पवित्र देशकी निवासिनी आर्य महिलाओं का सदा विजय हो कर इस देश का सर्वदा कल्याण हो।

## पति के परदेश होनेपर पतिव्रता के नियम।

जो स्त्री पतिपर पूर्ण प्रेम रखनेवाली तथा पतिव्रता है उस के लिये यद्यपि पति के परदेश में जाने से वियोगजन्य दु:ख असहा है परन्तु कारणवश इस संसार में मनुष्यों को परदेश में जाना ही पड़ता है, इसलिये उस दशा में समझदार स्त्रियों को उचित है कि-जब अपना पति किसी कारण से पर देश जावे तब यदि उसकी आज्ञा हो तो साथ जावे और उस की इच्छा के अनुसार विदेश में भी गृह के समान अहर्निश बर्ताव करे, परन्त यदि साथ जाने के लिये पति की आज्ञा न हो त<sup>्</sup>यवा अन्य किसी कारण से उस के साथ जानेका अवसर न मिले तो अपने पति की किसी प्रकार जाने से नहीं रोकना चाहिये तथा जिस समय पति जाने को पर्यन्त / तयार ) हो उस समय अग्रुभसूचक वचन भी नहीं बोलने चाहियें और के सुन्दर करना चाहिये. किन्तु उस की आजा के अनुसार अपनी सासु श्रञर आदि अनेक नों के आधीन रह कर उन्हीं के पास रहना चाहिये, सास ननंद आहि स्बभाववाठी ९ के पास सोना चाहिये, जब नक पिन वापिस न आवे तबनक दशा में पुरुष केनियमों को पालते रहना चाहिये, तथा पति के शुभ का चिन्तवन किन्तु उस पुरुष कित की उपस्थिति में उस की प्रसन्नता के लिये जैसे पूर्व वस्त्र से युक्त सुशीला स्त्री आ उपभोग करती थी उस प्रकार पति की अनुपस्थिति में स्त्री का पातिवत धर्म ना चाहिये, क्योंकि उत्तम वस्त्र और अलंकार आदि तो है, इसी अहाैकिक शक्ति सेंगन करने के लिये ही पहिने जाते हैं, जब पति तो पर हैं तथा इसी शक्ति के प्रभावरे रक्षन करने के लिये वस्त्र और अलंकार आदि का ों श्रंगार आदि नहीं करना चाहिये, क्योंकि पति के सर्व नाश होजाता है।

परदेश में होने पर भी शंगार आदि करना साध्वी स्त्रियों का धर्म नहीं है, इस हिश्च का हेतु यह है कि-यह स्वाभाविक नियम है कि सांसारिक उपभोगों से इन्द्रियां तथा मन की वृत्ति चलायमान होती है इस लिये इन्द्रियों को तथा मन की गृत्ति को वश में रखने के लिये उक्त नियमों का पालन अति लाभ दायक है, इस्रांश्ये पित के परदेश में होने पर सांसारिक वभव (ऐश्वर्य) के पदार्थों से विरुप्त रहना चाहिये, सादी पोशाक पहरना और संभाग्यदर्शक चिह्न अर्थात् हाथ में कं का और कपालमें कुंकम का टीका आदि ही रखना चाहिये।

पति को चाहिये कि-पर देश जाते समय अपनी स्त्री के भरण पोपण आदि सब वाते का ठीक प्रबंध करके जावे, परन्तु यदि किसी कारण से पति सब वातों का प्रबंध न कर गया होतो स्त्री को उचित है कि-पति के वापिस आने तक कोई निदंप ( दोषरहित ) जीविका करके अपना निर्वाह करे, जिनपदार्थों को पति ने घर ां रखने और संभालनेको सौंपा हो उन को सम्भालकर रक्खे, आमदनी से अधिक खर्च न करे, लोगों की देखा देखी ऋण कर के कोई भी कार्य न करे, सास श्रद्धार तथा सने स्नेही आदि के साथ का व्यवहार तथा सब संसार का कार्य उसी प्रकार करती रहे जैसा कि-पनिकी विद्यमानना में करनी थी, पनि की आयु की अक्षाके लिये कोई भी निन्दित कार्य न करे, स्नान करे वह भी शरीर में तेल लगा कर अथवा और कोई सुगनिधत पदार्थ लगा के न करे किन्तु केवल जल से हंट करे, चन्द्रन और पुष्प आदि धारण न करे, नाटक, खेल और स्वांग आदि में न जावे और न स्वयं करे, ऊंचे स्वर से हास्य न करे, अन्य स्त्री अथवा पुरुष की पष्टा को न देखे, जिस से इन्द्रियों में अथवा मनमें विकार उत्पन्न हो ऐसा भाषण न करे और न ऐसे भाषण का श्रवण करे, इधर उधर ब्यर्थ में न भटके, सास और ननँद आदि प्रिय जनों के साथ के विना पराये घर न जावे, केवल एक वस्त्र (धोती अर्थात् साड़ी ) पहिन के न फिरे, अन्य प्ररूप के साथ अपने शरीर का पंघट हो जाये ऐसा वर्ताव न करे, लजा को न छोड़े, मेला आहि में ( जहां बहुः से मनुष्य इक्ट्रे हो वहां ) न जावे, देवदर्शन के बहाने इधर उधर भ्रमण न कर किन्तु घर में बैठके परमेश्वर का स्मरण और भक्ति करने में श्रीति रक्खे. अपरं शील तथा सद्यवहार को विचार कर परमार्थ का कार्य सदा करती रहे. वति इं कुशल समाचार मंगाती रहे, इत्यादि सब व्यवहार पतिके परदेश में जाने पर सध्यी स्त्रियों को वर्तना चाहिये, यही पतिवता स्त्रियों का धर्म है और इसी प्रकार से वर्ताव करने वाली स्त्री पति, सास और श्रश्रर आदि सब को प्रिय लगती है तथा लोक में भी उस की कीर्ति होती है।

द्वीमान समय में बहुत सी स्त्रियां यह नहीं जानती हैं कि-पित के विदेश में जाने पर उन को किस प्रकार से वर्तना चाहिये और इस के न जाननेसे वे अपने सख बत को भंग करने वाले स्वतन्नता के ब्यवहार को करने लगती हैं, यह बड़े ९ जै॰ सं॰

ही अफ़सोस की बात है, क्योंकि केवल शरीर के अल्प सुख के लिये अपना अकल्याण करना, कुद्रती नियम को तोड़ कर पतिकी अप्रिय बनकर अपराधका भार अपने शिरपर रखना तथा लोगोंमें निंदापात्र बनना बहुत ही खराब है, देखो। मोती का पानी और मनुष्य का पानी नष्ट हो जाने पर फिर पीछे नहीं आसकता है, इस लिये समझदार खियों को उचित है कि—अपने जीवन के सुखके सुख्य पाये रूप प्रेम को पति के संयोग और वियोगमें भी एक सरीखा और अखण्ड रक्खे, पतिके विदेश से वापिस आने तक पतिव्रता के नियमों का पालन कर सदाचरण में वर्त्तांव करे, क्योंकि-इस प्रकार चलनेसे ही पतिपत्नी में अखण्ड प्रेम रह सकता है और अखंड प्रेम का रहना ही उन के लिये सर्वथा और सर्वदा सुखदायक है।

यह तृतीय अध्याय का-स्त्री पुरुषधर्म नामक प्रथम प्रकरण समाप्त हुआ।

## दूसरा प्रकरण।

## रजोदर्शन-अर्थात् स्त्रीका ऋतुमती होना।

रजोदर्शन-स्त्री का कन्या भाव से निकल कर स्त्री-अवस्था (तरुणावस्था) में आने का चिह्न है, यह रजोदर्शन स्त्री के गर्भाशयसे प्रतिमास नियमित समय पर होता है और यह एक प्रकार का रक्तसाव है, इसीलिये इसको रक्तसाव, ऋतुस्राव, अधोवेशन, मासिकधर्म, पुष्पभाव और ऋतुसमय आदि भी कहते हैं॥

## रजोद्दीनसे होनेवाला दारीर में फेरफार।

ऋतुस्राव होने के समय स्त्री का शरीर गोल और भरा हुआ माल्स होता है, शरीर के भिन्न २ भागों में चरवी की वृद्धि हो जाती है, उस के मनकी शक्ति बढ़ती है, शरीर के भाग स्थूल हो जाते हैं, सन मोटे तथा पुष्ट हो जाते हैं, कमर स्थूल हो जाती है, मुख और चेहरा जासूस रंगका दिखलाई देने लगता है, आंखं विशेष चपल हो जाती हैं, व्यवहार आदि में लज्जा (शर्म) हो जाती हैं, सन्तती (पुत्र पुत्री) के उत्पन्न करने की योग्यता जान पड़ती है और स्वाभाविक नियम के अनुसार जिस काम के करने के लिये वह मानी गई है उस कार्यका उसको ज्ञान होगया है. यह बात उस के चेहरे से माल्स होती है, इत्यादि फेरफार ऋतुस्राव के समय स्त्री के शरीरमें होता है।

## रजोदर्शन होनेका समय।

रजोदरीन के शीघ्र अथवा विलम्ब से आने का मुख्य आधार हवा और संगति है, देखो । इंग्लेंड, जर्मनी, फ्रांस, रशिया, यूरुप और एशिया खण्ड के शीत देशोंकी बालाओंके यह ऋतु धर्म प्रायः १९ वें अथवा २० वें वर्षमें होता है.

क्योंकि वहां की ठंढी हवा उन की मनोवृत्ति और वैपयिक विकार की वृत्तिको उसी ढंग पर रक्खे हुए है, परन्तु अपने इस गर्म देशमें गर्म खासियत के कारण तथा दसरे भी कई कारणों से प्रायः १२ वा १४ वर्ष की ही अवस्था में देखा जाता है और ४५ वा ५० वर्ष की अवस्था में इस का होना बन्द हो जाता है, यद्यपि यह दुसरी वात है कि-किन्हीं खियों को एक वा दो वर्ष आगे पीछे भी आवे तथ एक वा दो वर्ष आगे पीछे वह बन्द होवे परन्तु इस का साधारण नियमित समय वहीं है जैसा कि ऊपर छिख चुके हैं. इसके आगे पीछे होनें के कुछ साधारण हेतु भी देखे वा अनुमान किये जा सकते हैं. जैसे देखों ! परिश्रम करने वाली और उद्योगिनी स्त्रियों की अपेक्षा आलस्य में पड़ी रहने वाली, नाटक आदि तथा नवीन २ रसीली कथाओं की बांचने वाली, प्रेम की वातें करने वाली, इश्क्वाज् स्त्रियों का संग करने वाली, विलम्ब से तथा विना नियम के असमय पर सोने का अभ्यास रखने वाली और मसालेदार तथा उत्तम सरस खुराक खां वाली आदि कई एक स्त्रियों का गर्भाशय शीघ्र ही सतेज होकर उन के रजोदर्शन शीव्र आया करता है, इसके विरुद्ध व्यामीण, मेहनत मजूरी करने वासी और सादा ( साधारण ) खुराक खाने वाली आदि साधारण वर्ग की स्त्रियों को पूर्व कही हुई स्त्रियोंकी अपेक्षा ऋतु विलम्यसे आता है यह भी सरण रखना चाहिये कि जिस कदर ऋतु धर्म विलम्बसे होगा उसी कदर खियों के शरीर का बर्चाज विशेष इट् रहेगा और उसको बुढ़ाषा भी विलम्बसे आवेगा केवल यही का ण है कि प्रामों की स्त्रियां शहरों की स्त्रियों की अपेक्षा विशेष मजबूत और कदाबर ( ऊंचे कद की ) होती हैं।

#### रक्तस्राव का साधारण समय।

स्त्रियों के यह रक्तस्नाय साधारण रीतिसे प्रतिमास २० वे दिन अथवा किन्हीं के २८ वें दिन भी होता है, परन्तु किन्ही स्त्रियों के नियमित रीतिसे तीन अष्टाह (अठवाड़े) अर्थात् २४ दिनमें भी होता है, यह रजोदर्शन प्रारम्भ दिवस से छेटर २ से ५ दिवस तक देखा जाता है परन्तु कई समयों में कई खियों के एक वा दो दिवस न्यूनाधिक भी देखा जाता है।

## नियमित रजोद्धर्ज्ञन ।

श्चियों के जब प्रथम रजोदर्शनका प्रारंभ होता है तब वह नियमित नहीं होता है अधीत कभी २ कई महीने चढ़ जाते हैं अर्थात् पीछे आता है, इस प्रकार कुछ काउतक अनियमित ही रहता है. पीछे नियमित हो जाता है, जिन श्चियों के अर्तियमित समय पर रजोदर्शन आता है उन श्चियों के गर्भ रहने का सम्भव नहीं होता है, केवल यही कारण है कि—वंध्या श्चियों के यह रजोदर्शन प्रायः अनियमित समय पर होता है, जिन के अनियमित समय पर रजोदर्शन होता है. उन

खियों को उचित है कि — अनियमित समय पर रजोदर्शन होने के कार्रणोंसे अपने को पृथक् रक्खें (बचाये रहें) क्योंकि गर्भाधान के लिये रजोदर्शनका नियमित समय पर होना ही आवश्यक है, जिन खियों के नियमित समय पर बराबर रजोदर्शन होता है तथा नियमित रीति पर उसके चिह्न दीख पड़ते हैं. एवं उसकी अन्दर की स्थिति उसका दिखाव और बन्द होना आदि भी नियमित हुआ करते हैं. उन्हीं के गर्भस्थिति का संभव होता है, नवल (नवीन) वधू के रजोदर्शन के प्राप्त होने के पीछे तीन या चार वर्ष के अन्दर गर्भ रहता है और किन्हीं खियों के कुछ विलम्ब से भी रहा करता है।

## रजोदर्जन आने के पहिले होनेवाले चिन्ह।

जब स्त्री के रजोदर्शन आनेवाला होता है तब पहिले से कमर में पीड़ा होती है, यंदू भारी रहता है, किसी २ समय पेंदू फटने सा लगता है, शरीर में कोई भीतरी पीड़ा हो ऐसा माल्स्म होता है, शरीर बेचैन रहता है, सुस्ती माल्स्म होती है, अल्प परिश्रम से ही थकावट आ जाती है, काम काज में मन नहीं लगता है, पड़ी रहने को मन चाहता है, शरीर भारी सा रहता है दस्त की कब्जी रहती है, किसी २ के वमन और माथे में दर्द भी हो जाता है तथा जब रजोदर्शन का समय अति समीप आ जाता है तब मन बहुत तीब हो जाता है, इन चिह्नों में से किसी को कोई चिह्न माल्स्म होता है तथा किसी को कोई चिह्न माल्स्म होता है. परन्तु ये सब चिह्न रजोदर्शन होने के पीछे किन्हीं के घीमे पड़ जाते हैं तथा किन्हीं के बिलकुल मिट जाते हैं, कभी २ यह भी देखा जाता है कि–कई कारणोंसे किन्हीं खियों को रजोदर्शन होने के पीछे एक वा दो दिनतक नियमके विरुद्ध दिन में कई वार शौच जाने प्रता है।

# योग्य अवस्था होने पर भी रजोदर्जन न आने से हानि।

स्त्री के जिस अवस्था में रजोदर्शन होना चाहिये उस अवस्था में प्रतिमास रजो-दर्शन होने के पहिले जो चिह्न होते हैं वे सब चिह्न तो किन्हीं र स्त्रियों को मारुम पड़ते हैं परन्तु वे सब चिह्न दो या तीन दिन में अपने आप ही शान्त हो जाते हैं इसी प्रकार से वे सब चिह्न प्रतिमास मारुम होकर शान्त हो जाया करते हैं. परन्तु रजोदर्शन नहीं होता है इस प्रकार से कुछ समय बीतने पर इस की हानियां झलकने लगती हैं अथाद थोड़े समय के बाद माथे में दर्द होने लगता है, कोटे में विगाड़ मारुम पड़ता है, दस्त बरावर नहीं आता है और धीरे र शरीर में अन्य विकार भी होने लगते हैं, अन्त में इस का परिणाम यह होता है है कि हिष्टीरिया (उन्माद) और क्षय आदि भयंकर रोग शरीर में अपना वर बना लेते हैं।

१-अनियमित समय पर रजोदर्शन आने के कारण आगे लिखेंगे ॥

## रजोदर्शन ने आन के कारण।

बहुत सुख में जीवन का काटना, तमाम दिन बैठे रहना, उत्तम सरस स्वादिष्ट तथा अधिक भोजन का करना, खुली हवा में चलने फिरने का अभ्यास न रखना, वहुत नींद लेना, मन में भय और चिन्ता का रखना, कोध करना, तेज हवा में तथा भीगे हुए स्थान में रहना, शरदी का लग जाना और किसीं कारण से निर्व-लग का उत्पन्न होना आदि कई कारणों से यह रोग उत्पन्न हो जाता है, इस लिये इस रोगवाली स्त्री को चाहिये कि किसी बुद्धिमान् और चतुर वैद्य अथवा डाउटर की सम्मति से इस भयंकर रोग को शीध्रही दूर करे।

#### रजोदर्शन के बन्द करने से हानि।

बहुत सी खियां विवाह आदि उत्सवों में शामिल होने की इच्छा से अथवा अप किन्हीं कारणों से कुछ ओपि खाकर अथवा ओपि लगा कर ऋतुस्राव को वन्द कर देती हैं अथवा ऐसी दवा खा लेती हैं कि जिस से ऋतुधर्म बिल-कुट ही बंद हो जाता है, इस प्रकार रजोड़र्शन के बन्द कर देने से गर्भस्थान में अथवा दूसरे गुन्न भागों में शोथ (स्वान) हो जाता है, अथवा अन्य कोई दुःख-दाप्रक रोग उत्पन्न हो जाता है, इस प्रकार कुद्रश्तके नियम को तोड़ने से इस का दण्ड जीवनपर्यन्त भोगना पड़ता है, इस लिये रजोड़र्शन को बन्द करने की कोई ओपि आदि सूल कर के भी कभी नहीं करनी चाहिये, यह तो अपना समय पूर्व होने पर कुद्रश्ती नियम से आप ही बन्द हो यही उत्तम है, क्योंकि-इसको रोट देने से यह भीतर ही रह कर शरीर में अनेक प्रकार की खरावियां पैदा कर बहुत हानि पहुँचाता है।

## रजोदर्शन के समय स्त्री का कर्तव्य।

स्त्री को जब ऋतुधर्म प्राप्त हो तब उसे अपनी इस प्रकार से सम्भाल करनी च हिये कि-जिस प्रकार से ज़खमी अथवा दुईवाले की संभाल की जाती है।

रजस्तला खी को खुराक बहुत ही सादी और हलकी खानी चाहिये क्योंकि खुनक की फेरफार का प्रभाव ऋनुधर्म पर बहुत ही हुआ करता है, शीतल भोजन और वायु का सेवन रजस्त्रला खी को नहीं करना चाहिये क्योंकि शीतल भोजन और वायु के सेवन से उदर की वृद्धि और अजीर्ण रोग हो जाता है जो कि सब रोगं का मूल है, एवं गर्म और ससालेदार खुराक भी नहीं खानी चाहिये क्योंकि इस से शरीर में दाह उत्पन्न हो जाता है, बहुत सी अज्ञान खियां ऋनुधर्म के समय अपनी अज्ञानता से उद्धत (उन्मन्त) होकर छाछ, दही, नींबू, इमली औ कोकम आदि खट्टी वस्तुओं को तथा खांड़ आदि हानिकारक वस्तुओं को खा लेती हैं कि जिस से रजोदर्शन बन्द होकर उन को ज्वर चढ़ जाता है, मज्जक और पीर के सब हाड़ों में दुई होने लगता है तथा किसी २ समय पेट में एंडन (खेंच-

तान) आदि होने लगती है, खांसी हो जाती है, इस प्रकार ऋतु धर्म के समय नियम पूर्वक न चलनेसे अनेक प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं, इसलिये ऋतुधर्म के समय खूब सँभल कर आहार विहार आदि का सेवन करना चाहिये, यदि कभी भूल चूक से ऐसा (मिथ्या आहार विहार) हो भी जावे तो शीघ्रही उसका उपाय करना चाहिये और आगामी को उस का पूरा खुयाल रखना चाहिये।

रजोदर्शन के समय स्त्रियों को केवल रोटी, दाल, भात, पूड़ी, शाक और दुध आदि सादी और हलकी खुराक खानी चाहिये जिस से अजीर्ण उत्पन्न हो ऐसी और इतनी (मात्रा से अधिक) ख़राक नहीं खानी चाहिये, अशक्ति (कमज़ोरी) न मालम पड़े इस लिये कुछ पुष्ट खुराक भी खानी चाहिये, यथाशक्य गर्म कपड़ा पहरना चाहिये परन्तु तंग पोषाक नहीं पहरनी चाहिये, शीत काल में अत्यन्त शीत पड़ने के समय कपड़े घोने के आलस्य से अथवा उनके विगड़ जाने के भय से काफ़ी कपड़े न रखने से बहुत खराबी होती है, कभी २ ऐसा भी होता है कि-स्नी ऋतुधर्म के समय विलक्ष्ठ खुटे और दुर्गन्धवाले स्थान में बैठी रहती है इससे भी बहुत हानि होती है, एवं ऋतुधर्म के समय छत पर बैठने, शरीर पर ठंढी पवन लगने, नंगे पैद ठंडी जमीन पर चलने, भीगी हुई जुमीन पर बैठने और भीगा कपड़ा पहरने आहि कई कारणों से भी शरीर में सर्दी लगकर ऋतु धर्म अटक ( रुक ) जाता है और उसके अटक जाने से गर्भाशय में शोध (सूजन) हो जानेका सम्भव होता है. क्योंकि सर्दी लगने से ऋतु धर्म का रक्त (खून) गर्भ में जमकर शोथ को उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है, इस प्रकार गर्भाशय के त्रिगड़ जानेसे गर्भस्थित (गर्भ रहने ) में वड़ी अड़चल ( दिक्कत ) आ जाती है, इसलिये स्त्री को चाहिये कि-उक्त समय में इन हानिकारक वर्तावों से बिलकुल अलग रहे।

इसी प्रकार बहुत देर तक खड़े रहने से, बहुत भय चिन्ता और कीध करने से तथा अति तीक्ष्ण (बहुत तेज ) जुलाब लेने से भी ऋतुधर्म में बाधा पड़ती है. इसलिये स्त्री को चाहिये कि—जहां ठंढी पवन का झकोरा (झपाटा) लगता हो बहां अथवा बारी (खड़की या झरोखा) के पास न बेठे और न वहां शयन करे, इसी प्रकार भीगी हुई ज़मीन में भी सोना और बैठना नहीं चाहिये।

इस के सिवाय-स्नान, शोच, गाना, रोना, हंसना, तेलका मर्दन, दिन में निद्रः, जुवा, आंख में किसी अंजन आदि का लगाना, लेपकरना, गाड़ी आदि वाहत (सवारी) पर बैठना, बहुत बोलना तथा बहुत सुनना, पति संग करना, देव का पूजन तथा दर्शन, ज़मीन खोदना (करोदना), बहिन आदि किसी रजस्वला स्वी का स्पर्श, दांत विसना, पृथिवी पर लकीरें करना, पृथिवी पर सोना, लोहे तथा तांवे के पात्र से पानी पीना, प्राम के बाहर जाना, चन्दन लगाना, पुष्पों की माला पहरना, ताम्बूल (पान, बीड़ा) खाना, पाटे (चौकी) पर बैठना, द्र्पण

(कांच, शीसा) देखना, इन सब बातों का भी स्नी ऋतुः धे प्रथम इस कार्य को तथा प्रस्ता स्नी का स्पर्श, विटला हुआ, ढेढ (चांडाल), नो) सन्तित उत्पन्न कोआ और मुद्रां आदि का स्पर्श भी नहीं करना चाहिये, इस अभी मरी तो) दुर्व- करने से बहुत हानि होती है, इसलिये समझदार स्नी को चाहियेगहिये। समय उपर लिखी हुई बातों का अवश्य स्मरण रक्खे और उन्ह न (खेत) है उत्ती करे।

# रजोद्दीन के समय उचित वर्ताव न करने से हां को अति

रजोदर्शन के समय उचित वर्ताव न करने से गर्भाशय में दुई तथा उत्पन्न हो जाता है जिस से गर्भ रहने का सम्भव नहीं रहता है, कदाचित रहमी जाता है तो प्रसृतिसमय में (बचा उत्पन्न होने के समय) अति भर रहमी जाता है तो प्रसृतिसमय में (बचा उत्पन्न होने के समय) अति भर रहता है, इस के सिवाय प्रायः यह भी देखा जाता है कि-बहुत सी खियां पीछे शरीर वाली तथा मुदार सी दीख पड़ती हैं, उस का मुख्य कारण ऋतुधर्म में दोष होना ही है, ऐसी खिया यदि कुछ भी परिश्रम का काम करती हैं तथा सीड़ी पर चढ़ती हैं तो शीघ्रही हांफने लगती हैं तथा कभी २ उनकी आंखों के आगे अधेरा छा जाताहै-इसका हेतु यही हैं कि-ऋतुधर्मके समय उचित वर्ताव न करने से उन के आन्तरिक निर्वलता उत्पन्न हो जाती है, इस लिये ऋतुधर्मके समय बहुत ही सँभलकर वर्ताव करना चाहिये।

ऋतुधर्म के समय बहुत से समझदार हिन्दू, पारसी, मुसलमान तथा अंग्रेज आदि वर्गोंमें स्त्रियों को अलग रखने की रीति जो प्रचलित है—वह बहुतही उत्तम है क्योंकि उक्त दशा में स्त्रियों को अलग न रखने से गृहसम्बंधी कामकाज में सम्बंध होने से बहुत खराबी होती है, वर्तमानमें उक्त व्यवहारके ठीक रीति से न होने का कारण केवल मनुष्य जाति की लुब्धता तथा मनकी निर्वलता ही है, किन्तु उचित तो यही है कि—रजस्वला स्त्रियोंको अतिस्वच्छ, प्रकाशयुक्त, सूखे तथा निर्मल स्थान में गृह से पृथक् रखने का प्रबंध करना चाहिये किन्तु दुर्गन्धयुक्त तथा प्रकाशरहित स्थान में नहीं रखना चाहिये।

ऋतुधर्म के समय खियों को चाहिये कि—मलीन कपड़े न पहरें, हाथ पैर सूखें और गर्म रक्षें, हवा में तथा भीगी हुई ज़मीन पर न चलें, खुराक अच्छी और ताजी खावें, मन को निर्मल रक्षें, ऋतुधर्म के तीन दिनों में पुरुष का मुख भी न देखें, खान करने की बहुत ही आवइयकता पहें तो खान करें परन्तु जलमें बैठकर खान न करें किन्तु एक जुदे पात्रमें गर्म जल भर के खान करें और ठंडी पवन न लगने पावे इसलिये शीघ्र ही कोई खच्छ वस्त्र अथवा ऊनी वस्त्र पहरलें परन्तु बिशेष आवश्यकता के विना स्नान न करें। तान) आदि होने लगर्वीमय योग्य सँभाल न रखने से बालक

नियम पूर्वक न चलने पर पड़ने वाला असर ।

के समय खूब सँभल दिन में सोने से उस के जो गर्भ रह कर बालक उत्पन्न होता भूल चूक से ऐर्ट असन्त सोनेवाला ) होता है, नेत्रों में अञ्जन (काजल, उपाय करना होता (लगाने ) से अन्या रोने से नेत्र विकारवाला और दुःखी रजोदर्शन तेलमर्दन करने से कोड़ी, हँसने से काले ओठ दाँत जीभ और तालु-आदि सार्त बोलनेसे प्रलापी (बकवाद करनेवाला) बहुत सुनने से बहिरा, ज़मीन और इर्(करोदने ) से आलसी, पवन के अति सेवन से गैला (पागल), बहुत न माळकरनेसे न्यूनांग ( किसी अंग से रहित), नख काटने से खराब नखवाला, पहाँ ( तांबे आहि के वर्तनों ) के द्वारा जल पीने से उन्मत्त और छोटे पात्र से र्रल पीनेसे टिंगना होता है इसिलिये स्वी को उचित है कि-ऋतुधर्म के समय उक्त दोषों से बचे कि जिस से उन दोषों का बुरा प्रभाव उस के सन्तान पर न पड़े। इसके सिवाय रजस्वला स्त्री को यह भी उचित है कि-मिट्टी काछ तथा पत्थर आदि के पात्र में भोजन करे, अपने ऋतुधर्म के रक्त (रुधिर) को देवस्थान गोओंके बाड़े और जलाशयमें न डाले, ऋतुधर्म के समय में तीन दिन के पहिरे हुए जो वस्त्र हों उन को चौथे दिन धो डाले तथा सूर्य उदय होने के दो या तीन घण्टे पीछे गुनगुने ( कुछ गर्म ) पानी से स्नान करे तथा स्नान करने के पश्चात्

सार वर्ताव करेगी वह सदा नीरोग और सौभाग्यवती रहेगी तथा उस का सन्तान भी सुशील, रूपवान् , बुद्धिमान् तथा सर्वे ग्रुभ लक्षणों से युक्त उत्पन्न होगा । यह तृतीय अध्यायका-रजोदर्शन नामक दूसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

सब से प्रथम अपने पति का मुख देखे, जो स्त्री ऊपर लिखे हुए नियमों के अनु-

## तीसरा प्रकरण। गर्भाधान-गर्भाधान का समय।

गर्भाधान उस किया को कहते हैं जिसके द्वारा गर्भाशयमें वीर्य स्थापित किया जाता है, इस का समय शास्त्रकारोंने यह बतलाया है कि-१६ वर्ष की स्त्री तथा २५ वैषेका पुरुष इस ( गर्भाधान ) की किया को करे अर्थात् उक्त अवस्थाको प्राप्त

१-क्योंकि उत्पन्न करने की शक्ति स्त्री पुरुषमें उक्तअवस्थानमें ही प्रगट होती है. तथा स्त्रीमें ४५ अथवा ५० वा ५५ वर्षतक वह शक्ति स्थित रहती है, परन्तु पुरुष में ७५ वर्षतक उक्त शक्ति प्रायः रहती है, यद्यपि यूरोप आदि देशों में सौ २ वर्ष की अवस्था वालेभी पुरुष के वचेका उत्पन्न होना अखबारों में पढ़ते हैं तथापि इस देशके लिये तो शास्त्रकारोंका ऊपर कहा हुआ ही कथन हैं, ८ वर्षसे लेकर १४ वर्षकी अवस्थातक उत्पन्नकरने की इक्ति की उत्पत्ति का प्रारंभ होता हैं १५ से २१ वर्ष तककी वह अवस्था है कि जिसमें अंडकोश में वीर्य बनने लगता है तथा पुरुषचिह्नको प्रयोग में लाके की इच्छा उत्पन्न होती हैं, २१ से २० वर्षतक पूर्णता की अवस्था है, इसविषय का विशेष वर्णन तआदि यन्थों में देखलेना चाहिये॥

( क्षांच, शीसा ) देखना, इन सब बातों का भी स्त्री ऋतुधे प्रथम इस कार्य को तथा प्रस्ता स्त्री का स्पर्श, विटला हुआ, ढेढ ( चांडाल ), तो ) सन्तित उत्पन्न को आ और मुद्रा आदि का स्पर्श भी नहीं करना चाहिये, इस क्ष्मी मरी तो ) दुर्ब-करने से बहुत हानि होती है, इसल्यिये समझदार स्त्री को चाहियाहिये। समय उपर लिखी हुई बातों का अवस्य स्मरण रक्खे और उन्ह ते ( खेत ) है वसोव करे।

# रजोदर्शन के समय उचित वर्ताव न करने से हो को अति

रजीदर्शन के समय उचित वर्ताव न करने से गर्भाशय में दृष्ट्रे तथा जरहा हो जाता है जिस से गर्भ रहने का सम्भव नहीं रहता है, कदाचित रह भी जाता है तो प्रसृतिसमय में (बचा उत्पन्न होने के समय) अति मर्रह भी हो, इस के सिवाय प्रायः यह भी देखा जाता है कि वहुत सी खियां पीछे शर्रर वाली तथा मुर्दार सी दीख पड़ती हैं, उुन्न का मुख्य कारण ऋतुधर्म में दोष होना ही है, ऐसी खिया यदि कुछ भी परिश्रम का काम करती हैं तथा सीड़ी पर चढ़ती हैं तो शीघही हांफने लगती हैं तथा कभी २ उनकी आंखों के आगे अधेरा छा जाताहै इसका हेतु यही हैं कि ऋतुधर्मके समय उचित वर्ताव न करने से उन के आन्तरिक निर्वलता उत्पन्न हो जाती है, इस लिये ऋतुधर्मके सभय वहुत ही सँभलकर वर्ताव करना चाहिये।

ऋतुधर्म के समय बहुत से समझदार हिन्दू, पारसी, मुखलमान तथा अंग्रेज आदि वर्गोंमें स्त्रियों को अलग रखने की रीति जो प्रचलित है-वह बहुतही उत्तम है क्योंकि उक्त दशा में स्त्रियों को अलग न रखने से गृहसम्बंधी कामकाज में सम्बंध होने से बहुत खराबी होती है, वर्तमानमें उक्त व्यवहारके ठीक रीति से न होने क कारण केवल मनुष्य जाति की लुब्धता तथा मनकी निवंलता ही है, किन्तु उचेत तो यही है कि-रजस्बला स्त्रियोंको अतिस्वच्छ, प्रकाशयुक्त, सूखे तथा निवंल स्थान में गृह से पृथक् रखने का प्रबंध करना चाहिये किन्तु दुर्गन्धयुक्त तथा प्रकाशरहित स्थान में नहीं रखना चाहिये।

ऋतुधर्म के समय खियों को चाहिये कि—मलीन कपड़े न पहरें, हाथ पैर सूखे और गर्म रक्कें, हवा में तथा भीगी हुई ज़मीन पर न चलें, खुराक अच्छी और ताली खावें, मन को निर्मल रक्कें, ऋतुधर्म के तीन दिनों में पुरुप का मुख भी न देकें, खान करने की बहुत ही आवश्यकता पड़ें तो खान करें परन्तु जलमें बैठकर खान न करें किन्तु एक जुदे पात्रमें गर्म जल भर के खान करें और ठंडी पवन न लग्ने पावे इसलिये शीघ्र ही कोई खच्छ वस्त्र अथवा ऊनी वस्त्र पहरलें परन्तु विद्याप आवश्यकता के विना स्नान न करें। कोई कार्य न करे, केवल एकान्त में बैठी रहे, शरीरका श्रंगार आदि न करे किन्तु जब रज निकलना बंद हो जावे तब स्नान करे इसी को ऋतु स्नान कहते हैं।

यह भी स्मरण रहना चाहिये कि-ऋतुस्नानके पीछे स्त्री जिस पुरुष का दर्शन करेगी उसी पुरुष के समान पुत्र की आकृति होगी, इस लिये स्त्री को योग्य है कि-ऋतु-स्नान के अनन्तर अपने पित पुत्र अथवा उत्तम आकृतिवाले अन्य किसी सम्बंधी पुरुष को देखे, यिद किसी कारण से इन का देखना संभव न हो तो अपनी ही आकृति (सूरत) को (यिद उत्तम हो तो) दर्पण में देख ले, अथवा किसी उत्तम आकृतिमान् तथा गुणवान् पुरुष की तस्वीर को मंगा कर देख ले तथा उन की सूरत का चित्त में ध्यान भी करती रहे क्योंकि जिस का चित्त में वारंवार ध्यान रहेगा उसी का बहुत प्रभाव सन्तान पर होगा इस लिये पुरुष का दर्शन कर उसका ध्यान भी करती रहे कि जिस से उत्तम मनोहर पुत्र और पुत्री उत्यन्न हों।

जिस प्रकार से स्वीप्रसंग में पहिली चार रात्रियों का त्याग है उसी प्रकार ग्यारहवीं तेरहवीं रात्रि तथा अप्टमी पूर्णमासी और अमावास्या का भी निषेध किया गया है, इन से शेष रात्रियों में स्वी प्रसंग की आज्ञा है तथा उन शेष रात्रियों में भी यह शास्त्रीय (शास्त्रका) सिद्धान्त है कि-समरात्रियों में अर्थात् ६, ८, १०, १२, १४, और १६ में स्वीप्रसंगद्वारा गर्भ रहने से पुत्री उत्पन्न होती है क्योंकि-सम रात्रियों में पुरुष के बीर्य की तथा विषम रात्रियों में स्वी के रज की अधिकता होती है, मुख्य ताल्पर्य यह है कि मनुष्य का वीर्य अधिक होने से लड़का, कम होने से लड़की और रोनों का बीर्य और रज बराबर होने से नपुंसक होता है तथा दोनों का बीर्य और रज बराबर होने से नपुंसक होता

पुत्र और पुत्री की इच्छावाला पुरुष ऊपर कही हुई रात्रियों में नियमानुसार केवल एकवार स्वीप्रसंग करे परन्तु दिन में इस किया को कदापि न करे क्योंकि दिन में प्रकाश तेज और गर्मी अधिक होती हे तथा मेथुन करते समय और भी गर्मी शरीर से निकलती है इस लिये इस दो प्रकार की उप्णता से शरीर को बहुत हानि पहुंचती है और कभी २ यहां तक हानि की सम्भावना हो जाती है कि—अति उप्णता के कारण प्राणों का निकलना भी सम्भव हो जाता है, इस लिये—रात्रिमें ही स्वीप्रसंग करना चाहिये किन्तु रात्रि में भी दीपक तथा लेग्प आदि जलाकर तथा उन को निकट रख कर स्वीप्रसंग नहीं करना चाहिये—क्योंकि—इस से भी पूर्वोक्त हानि की ही सम्भावना रहती है।

रात्रि में दश वा ग्यारह बजे पर स्त्रीप्रसंग करना उचित है क्योंकि-इस किया का ठीक समय यही है, जब वीर्य पात का समय निकट आवे उस समय दो

१-इस सर्व विषय का यदि विशेष वर्णन देखना हो तो भावप्रकाश आदि वैद्यक प्रकी देखो।।

(स्त्रीपुरुष) सम हो जावें अर्थात् ठीक नाक के सामने नाक, मुंहके सामने मुंह, इसी प्रकार शरीर के सब अंग समान रहें।

श्रीप्रसंग के समय स्त्री तथा पुरुष के चित्त में किसी बात की चिन्ता नहीं रहने चाहिये तथा इस किया के पीछे शीघ्र नहीं उठना चाहिये किन्तु थोड़ी देर-तक लेटे रहना चाहिये और इस कार्य के थोड़े समय के पीछे गर्मकर शीतल किये हुए गायके दूधमें मिश्री डालकर दोनों को पीना चाहिये क्योंकि दूधके पीने से थकावट जाती रहती है और जितना रज तथा वीर्य निकलता है उतना ही और बन जात है तथा ऐसा करनेसे किसी प्रकार का शारीरिक विकार भी नहीं होने पाता है।

्स कार्य के कर्ता यदि प्रातःकाल शरीर पर उबटन लगा कर स्नान करें तथा स्वीरः मिश्री सहित दूध और भीत खावें तो अति लाभदायक होता है।

ृस प्रकार से सर्वदा ऋतु के समय नियमित रात्रियों में विधिवत् स्वीप्रसंग करना चाहिये किन्तु निषिद्ध रात्रियों में तथा ऋतुधर्म से लेकर सोलह रात्रियों के पश्चान् की रात्रियों स्वीप्रसंग कदापि नहीं करना चाहिये क्योंकि धर्मप्रन्थों में लिखा है कि जो मनुष्य अपनी स्वी से ऋतु के समय में नियमानुसार प्रसंग करता है वह गृहस्थ होकर भी ब्रह्मचारी के समान है।

## गर्भिणी स्त्री के वर्तावका वर्णन।

सी के जिस दिनःगर्भ रहता है उस दिन शरीर में निम्नलिखित चिन्ह प्रतीत होते हैं:—

हैं से बहुत श्रम करने से शरीर में थकावट आ जाती है उसी प्रकार की थका-वट माल्स होने लगती है, शरीर में ग्लानि होती है, तृपा अधिक लगती है, पैरों

१ सतरण रखना चाहिये कि-सन्तान का उत्तम और विषष्ठ होना पित पत्नी के भोजन पर ही निर्म है इस लिये की पुरुषको चाहिये कि अपने आत्मा तथा शरीर की पुष्टि के लिये वल और बुद्धिं वल्नियाले उत्तम औपथ और नियमानुमार उत्तम २ भोजनों का सेवन करें, भोजन आदि के विषय में इसी श्रन्थ के चौथे अध्याय में वर्णन किया गया है वहां देखें ॥ २-सर्व शास्त्र का यह सिद्धान्त है कि-स्त्री गर्भसमय में अपना जैसा आचरण रखती है-उन्हीं लक्षणों से श्रुष्त सन्तान भी उस के उत्पन्न होता है-इसलिये यहां पर संक्षेप से गर्भिणी स्त्री के वर्ताव का कुउ वर्णन किया जाता है-आशा है कि-स्त्रीणण इस से यथोचित लाभ प्राप्त कर सकेंगी ॥ ३-जिया कि लिखा है कि-स्तनयोर्भखकाण्य स्यार्शेमराज्युद्ध मस्त्रथा ॥ अञ्चिष्धमाणि चाप्यस्याः सम्मी अन्ते विशेषतः ॥ १ ॥ छर्दयेत पथ्यं भुक्तापि गन्धादुद्विजते शुभात् ॥ प्रसेकः सदनं चैव-गर्भिणा लिक्नमुच्यते ॥ २ ॥ अर्थात् दोनों स्तनोंका अग्रभाग काला हो जाता है, रोमाञ्च होता है, अ छों के पलक अत्यन्त चिमटने लगते हैं ॥ १ ॥ पथ्य भोजन करने पर भी छदि (वमन ) हो जाता है शुभ गन्ध से भी भय लगता है मुख से पानी गिरता है तथा अंगों में थकावट माल्या होती है ॥ २ ॥ ये लक्षण जो लिखे हैं ये गर्भरहने के पश्चात् के हैं किन्तु गर्भरहने के तस्ताज तो वही चिन्ह होते हैं जो कि ऊपर लिखे हैं ॥

की पींडियों में दर्द होता है, प्रसवस्थान फड़कता है, रोमांच होता है (रोंगटे खड़े होते हैं), सुगन्धित वस्तु में भी दुर्गन्धि माऌम होती है और नेत्रोंके पड़क चिमटने छगते हैं।

गर्भाधान के एक मास के अनुमान समय होने पर शरीर में कई एक फेर फार होते हैं—स्त्री का रजोदर्शन बंद हो जाता है, परन्तु नवीन गर्भवती (गर्भ धारण की हुई) स्त्री को इस एक ही चिन्ह के द्वारा गर्भ रहने का निश्चय नहीं कर लेना चाहिये किन्तु जिस स्त्री के एक वा दो वार सन्तित हो चुकी हो वह स्त्री नियमित समय पर होने वाले रजो दर्शन के न होने पर गर्भस्थित का निश्चय कर सकती है।

एक मास के पीछे गार्भिणी छी के जी मचलाना और वमन (उल्हिट्यां) प्रातःकाल में होने लगते हैं, यद्यपि रजोदर्शन के बंद होने की खबर तो एक मास में पड़ती है, परन्तु जी मचलाना और वमन तो बहुतसी श्चियों के एक मास से भी पहिले होने लगते हैं तथा बहुत सी श्चियों के मास वा डेड़ मास के पीछे होते हैं और ये (मोल और वमन) एक वा दो मासतक जारी रह कर आप ही वंद हो जाते हैं परन्तु कभी २ किसी २ छी के पांच सात मासतक भी बने रहते हैं तथा पीछे शान्त हो जाते हैं।

गिर्भणी स्त्री को जो वमन होता है वह दूसरे वमन के समान कष्ट नहीं देता है इस लिये उस की निवृत्ति के लिये कुछ ओपिध लेने की आवश्यकता नहीं है, हां यदि उस वमन से किसी स्त्री को कुछ विशेष कष्ट माल्म हो तो उसका कोई साधारण उपाय कर लेना चाहिये।

जिस गिभेणी खी को ये मोल (जीम चलाना) और वमन होते हैं उसको प्रस्त के समय में कम संकट होता है, इसके अतिरिक्त गिभेणी खी के मुख में थूक का आना गर्भिखिति से थोड़े समय में ही होने लगता है तथा थोड़े समयतक रह कर आप ही वन्द हो जाता है, धीरे २ स्तनों के मुख के आस पास का सब भाग पहिले फीका और पीछे इयाम हो जाता है, स्तनों पर पसीना आता है, प्रथम स्तन दावने से कुछ पानी के समान पदार्थ निकलता है परन्तु थोड़े दिन के बाद दूध निकलने लगता है।

## गर्भिणी स्त्री का दोहद।

तीसरे अथवा चौथे मार्स में गिर्भिणी स्त्री के दोहद उत्पन्न होता है अर्थात् भिन्न २ विषयों की तरफ उस की अभिलाषा होती है, इस का कारण यह है कि, दिमाग (मगज़) और गर्भाशय के ज्ञानतन्तुओं का अति निकट सम्बन्ध है इस लिये गर्भाशय का प्रभाव दिमाग पर होता है, उसी प्रभाव के द्वारा गर्भिणी स्त्री की

१-परन्तु इस का नियम नहीं है कि तीसरे अथवा चौथे मास में ही दोहद उत्पन्न हो, क्योंकि-कई स्त्रियों के उक्त समय से एक आध मास पहिठे वा पीछे भी दोहद का उत्पन्न होना देखा जाता है।।

भिन्न २ वस्तुओं पर रुचि चलती है, कभी २ तो ऐसा भी देखा गया है कि उस का मन किसी अपूर्व ही वस्तु के खाने को चलता है कि जिस के लिये पहिले कभी इच्छा भी नहीं हुई थी, कभी २ ऐसा भी होता है कि-जिस वस्तु में कुछ भी सुगन्धि न हो उस में भी उस को सुगन्धि मालूम होती है अर्थात् वेर, इमली, राख, धूल, कंकड़, कोयला और मिट्टी आदि में भी कभी २ उसको सुगन्धि मालूम होती है तथा इन के खाने के लिये उस का मन ललचाया करता है, किसी २ स्त्री का मन अच्छी २ वस्तों के करने तथा सुनने के लिये चलता है, तथा किसी २ का मन अच्छी २ वातों के करने तथा सुनने के लिये चलता है, तथा किसी २ का मन उत्तम २ पदार्थों के देखने के लिये चला करता है।

#### पेट में वालक का फिरना।

पेट में वालक का फिरना चौथे वा पांचवें महीने में होता है, किन्तु इस से पूर्व नीं होता है क्योंकि गर्भस्थ सन्तान के बड़े होने से उस की गति (इधर उधर हिजना आदि चेष्टा) मालम होती है किन्तु जहांतक गर्भस्थ सन्तान छोटा रहता है वहांतक गति नहीं मालम होती है।

यद्यपि ऊपर कहे हुए सब चिन्ह तो स्त्री से पूंछने से तथा जांच करने से मान्द्रम हो सकते हैं परन्तु गर्भ स्थिति के कारण पेट का बढ़ना तो प्रस्रक्ष ही मान्द्रम हो जाता है, किन्तु प्रथम दो वा तीन महीनेतक तो पेट का बढ़ना भी स्पर् रीति से मान्द्रम नहीं होता है परन्तु तीन महीने के पीछे तो पेट का बढ़ना साफ तौर से मान्द्रम होने लगता है अर्थात् ज्यों र गर्भस्थ बालक बढ़ा होता जाता है त्यों र पेट भी बढ़ता जाता है, परन्तु यह भी स्परण रहना चाहिये कि केवल पेट के बढ़ने से ही गर्भस्थिति का निश्चय नहीं कर लेना चाहिये किन्तु इस के माथ में उत्पर कहे हुए चिन्ह भी देखने चाहियें क्योंकि उद्दर की वृद्धि तो ताणित् ही और जलोदर आदि कई एक रोगों से भी हो जाती है।

# गर्भिणी स्त्री के दिन पूरे होने के समय में होनेवाले चिन्ह।

्स समय में बहुमूत्रता होती है अर्थात् वारंवार पेशाव करने के लिये जाना पड़ता है परन्तु उस में दर्द नहीं होता है, किसी २ छी के गर्भ स्थिति की प्रारंभिक दशा में भी बहुमूत्रता हो जाती है परन्तु इस दशा में उस के कुछ पीड़ा हुआ करती है, वारंवार पेशाव लगने का कारण यह है कि—गर्भाशय और मूत्राशय ये होनों बहुत समीप हैं इसलिये गर्भाशय के बढ़ने से मूत्राशय पर दवाव पड़ता है उस दवाव के पड़ने से वारंवार पेशाव लगता है, परन्तु यह ( वारंवार पेशाव का लगाना ) भी कुछ समय के पश्चात् आप ही बन्द हो जाता है, इस के सिवाय १० कै० सं०

गिभणी स्त्री का चेहरा प्रफुछित होता है परन्तु बहुत सी स्त्रियां प्रायः दुर्बेल भी हो जाया करती हैं, इत्यादि ।

### प्रत्येक मास में गर्भिष्यिति की दशा तथा उसकी संभाल।

स्थानांग सुत्रके पांचवें स्थान में कामसेवन का पांच प्रकार से होना कहा है. जिस का संक्षेप से वर्णन यह हैं:—

ः १-पुरुष वा स्त्री अपने मन में काम भोग की इच्छा करे, इस का नाम मनः-परिचारण है।

२–जिन शब्दों से कामविकार जागृत हो ऐसे शब्दों के द्वारा परस्पर वार्तालाप (सम्भाषण) करना, इस का नाम शब्दपरिचारण है।

३-परस्पर में राग जागृत हो ऐसी दृष्टि से एक दृष्टरे को देखना, इस का नाम रूपपरिचारण है।

४-आलिङ्गन आदि के द्वारा केवल स्पर्श मात्रसे काम सेवन करना, इस का नाम स्पर्शपरिचारण है।

५-एक शय्या (चार पाई वा विस्तर ) में सम्पूर्ण अर्झों से अङ्गों को मिला कर कामभोग करना, इस का नाम कायपरिचारणा है।

इन पांचों काम सेवन की विधियों मेंसे पांचवी विधि के अनुसार जब काम सेवन किया जाता है, तब खी के गर्भ की स्थिति होती है, गर्भ की स्थिति का स्थान एक कमलाकार नाड़ी विशेष है अर्थात् खी की नामि के नीचे दो नाड़ी एक दूसरी से सम्बद्ध हो कर कमल पुष्पके समान बनी हुई अधोमुख कमलाकार है, इसी में गर्भ की स्थिति होती है, इस नाड़ी के नीचे आमकी मांजर ( मञ्जरी ) के समान एक मांस का मांजर है तथा उस मांजर के नीचे थोनि है, प्रतिमास जो खी को ऋतुधर्म होता है वह इसी मांजर से लोहू गिर कर योनि के मार्ग से बाहर आता है।

पहिले कह चुके हैं कि—ऋतुमान के पीछे चौथे दिन से लेकर बारह दिन तक गर्भ स्थिति का काल है, इस विषय में यह भी जान लेना आवश्यक है कि—कायपरिचारणा (कामसेवन की पांचवीं विधि) के द्वारा काम भीग करनेके पीछे स्वलित हुए वीर्य और शोणित में कची चौवीस घड़ी (९ घंटे तथा ३६ मिनट) तक गर्भस्थिति की शक्ति रहती है, इस के पीछे वह शक्ति नहीं रहती है किन्तु फिर तो वह शक्ति तब ही उत्पन्न होगी कि जब पुनः दूसरी वार सम्भोग किया जायगा।

सम्भोग करने के पीछे गर्भ में लड़के वा लड़की ( जो उत्पन्न होने को हो ) का ी जीव शीघ्र ही आ जाता है, परन्तु इस विषय में जो छोग ऐसा मानते हैं कि गर्भ-स्थिति के एक महीने वा दो महीने के पीछे जीव आता है वह उन का अममात्र है किन्तु जीव तो चौवीस घड़ी के भीतर २ ही आ जाता है तथा जीव गर्भमें आते ही पिता के वीर्य और माता के रुधिर का आहार लेकर अपने सूक्ष्म शरीर को (िस पूर्व भव से साथ छाया है तथा जिस के साथ में अनेक प्रकार की कर्म प्रकृति भी हैं) गर्भाशय में डाल कर उसी के द्वारा स्थूल शरीर की रचना का प्रारंभ करता है, क्योंकि जब जीव एक गति को छोड़कर दूसरी गति में आता है तब तैजस तथा कार्मणरूप सूक्ष्म शरीर उस के साथही में रहता है तथा पुण्य और पाप आदि कर्म भी उसी सुक्ष्म शरीर के साथ में लगे रहते हैं, बस, इसी प्रकार जबतक वह जीव संसार में अमण करता है तबतक उस के उक्त सक्ष्म शरीर का अभाव नहीं होता है किन्तु जब वह मुक्त होकर शरीर रहित होता है तथा उस को जन्ममरण और शरीर आदि नहीं करने पड़ते हैं तथा जिस के राग द्वेप और मोह आदि उपाधियां कम होती जाती हैं, उस के पूर्व सिक्चित कर्म शीघही छट जाते हैं, परन्तु स्मरण रखना चाहिये कि-संसारके सब पदार्थी का और आत्मतत्त्व का यथार्थं ज्ञान होनेसेही राग द्वेष और मोह आदि उपाधियां कम होती हैं, तथा यदि किसी वस्तुमें ममता न रख कर सद्भाव से तप किया जावे तो भी सब प्रकार के कमें की उपाधियां छूट जाती हैं तथा जीव मुक्ति को प्राप्त हो जाता है, जबतक यह जीव कर्मकी उपाधियों से लिप्त है तबतक संसारी अर्थात् दुनियांदार हैं किना कर्मकी उपाधियों से रहित होने पर तो वह जीव मुक्त कहलाता है, यह जीव शरीर के संयोग और वियोग की अपेक्षा अनित्य है तथा आत्मधर्म की अपेक्षा निस्र है, जैसे दीपकका प्रकाश छोटे मकान में संकोच के साथ तथा बड़े मकान में विसार के साथ फैलता है उसी प्रकारसे यह आत्मा पूर्वकृत कर्मों के अनुसार छोटे बड़े शरीर में प्रकाशमान होता है, जब यह एक जन्म के आयु:कर्म की पूर्णता होने रर दूसरे जन्म के आयुका उपार्जन कर पूर्व शरीर को छोड़ता है तब लोग कहरें हैं कि-अमुक पुरुष मर गया, परन्तु जीव तो वास्तव में मरती नहीं है अर्थात्

१-जैसा कि वैद्यक आदि प्रन्थों में लिखा है कि-शुक्रातंवसमार हैं ये वे खलु जायते ॥ जीव-स्तरेव विश्वति युक्त शुक्रातंवान्तरम् ॥ १॥ सूर्याशोः सूर्यमणित उभयसायताद्यथा ॥ विद्वः सञ्जायते जीवस्तथा शुक्रातंवाद्यतात ॥ २॥ अर्थात् जब वीर्य और आतंब का संयोग होता है- उसी समय जीव उन के साथ उस में प्रवेश करता हैं ॥ १॥ जैसे-सूर्य की किरण और सूर्यमणि के संयोग से अग्नि प्रकट होती है उसी प्रकार से शुक्र और शोणित के सम्बन्ध से जीव शिष्ठहं उदर में प्रकट हो जाता है ॥ २॥ २-जैसा कि भगवद्गीता में भी लिखा है कि-नैनं छिन्दं नेत शस्त्राणि, नैनं दहति पावकः ॥ न चैनं छे इयन्त्यापो, न शोपयित मास्तः ॥ १॥ अर्थात् इस जीवातमा को न तो शस्त्र काट सकते हैं, न अग्नि जला सकता है, न जल भिगो सकता है और न वायु इस का शोषण कर सकता है-तात्पर्य यह है कि-जीवातमा नित्य और अविनाशी है॥

उस का नाश नहीं होता है, हां उस के साथ में जो स्थूळ शरीर का संयोग है उस का नाश अवस्य होता है।

- १—गर्भ स्थिति के पीछे सात दिन में वह वीर्य और शोणित गर्भाशय में कुछ गाढ़ा हो जाता है तथा सात दिन के पीछे वह पहिले की अपेक्षा अधिकतर किटन और पिण्डाकार होकर आमकी गुठली के समान हो जाता है और इसके पीछे वह पिण्ड किटन मांसग्रन्थि बनकर महीने भर में बजन (तौल) में सोलह तोले हो जाता है, इस लिये प्रथम महीने में खीको मधुर शीत वीर्य और नरम आहार का विशेष उपयोग करना चाहिये कि जिससे गर्भ की वृद्धि में कुछ विकार न हो।
- २-दूसरे महीने में पूर्व महीने की अपेक्षा भी कुछ अधिक कठिन हो जाता है, इस लिये इस महीने में भी गर्भ की वृद्धि में किसी प्रकार की रुकावट न हो इस लिये जपर कहे हुए ही आहार का सेवन करना चाहिये।
- ३-तीसरे महीने में अन्य लोगोंको भी वह पिण्ड बड़ा हो जाने से गर्भाकृतिरूप माल्यम पड़ने लगता है, इस मासमें ऊपर कहे हुए आहार के सिवाय दूधके साथ साठी चांवल खाना चाहिये।
- ४-चौथे महीने में गर्भिणी का शरीर भारी पड़ जाता है, गर्भ स्थिर हो जाता है तथा उस के सब अंग क्रम २ से बढ़ने लगते हैं, जब गर्भ का हृदय उत्पन्न होता है तब गर्भिणी स्त्री के ये चिह्न होते हैं -अरुचि, शरीर का भारीपन, अन्न की इच्छा का न होना, कभी अच्छे वा बुरे पदार्थों की इच्छा का होना, सानों में दूध की उत्पत्ति, नेत्रों का शिथिल होना, ओठ और सानों के मुख का काला होना, पैरों में शोथ, मुख में पानी का आना आदि, तथा प्रायः इसी महीने में गर्भवती के पूर्व कहा हुआ दोहद उत्पन्न होने लगता है अर्थात् उस के कई प्रकार के इरादे पैदा होते हैं, मन को अच्छे लगनेवाले पदार्थों की इच्छा होती है, इस लिये उस समय में उस के अभीष्ट पदार्थ पूरे तौर से उसे देने चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से बालक वीर्यवान् और बड़ी आयुवाला होता है, इस दोहद के विषय में यह स्वाभाविक नियम है कि-यदि पुण्यात्मा जीव गर्भ में आया हो तो गर्भिणी के अच्छे इरादे पैदा होते हैं, तथा यदि पापी जीव गर्भ में आया हो तो उस के बरे इरादे होते हैं, तात्पर्य यह है कि-गर्भिणी को जिन पदार्थों की इच्छा हो उन्हीं पदार्थों के गुणों से युक्त बालक होता है, यदि गर्भिणी की इच्छा के अनुसार उस को मन चाहे पदार्थ न दिये जावें तो बालक अनेक त्रुटियों से युक्त होता है, खराब और भयंकर वस्तु के देखने से बालक भी खराव लक्षणों से युक्त होता है, इस लिये यथा शक्य ऐसा प्रयत्न करना चाहिये कि गर्भिणी स्त्री के देखने में अच्छी २ वस्तु यें ही आवें तथा अच्छी २ वस्तुओं पर ही उस की इच्छा चले,

क्योंकि विकारवाले पदार्थ गर्भ को बहुत बाधा पहुँचाते हैं, इस छिये उन का स्थाग करना चाहिये।

- ५-पांचवें महीने में हाथ पांव और मुख आदि पांचों इन्द्रियां तैयार हो जाती हैं, मांस और रुधिर की भी विशेषता होती है, इस लिये गर्भवती का शरीर उस दशा में बहुत दुर्बल हो जाता है, अतः उस समय में स्त्री को घी और दूध के साथ अन्न देते रहना चाहिये।
- ६-छंट महीने में पित्त और रक्त (लोहू) बनने का आरम्भ होता है तथा बालक के शरीर में बल और वर्ण का सञ्चार होता है, इस लिये गर्भवती के शरीर का बल और वर्ण कम हो जाता है, अतः उस समय में भी उस को घी और दूध का आहार ऊपर लिखे अनुसार देते रहना चाहिये।
- ७-सातवें महीने में छोटी बड़ी नसें तथा साढ़े तीन कोटि (करोड़) रोम भी बनते हैं और बालक के सब आंग अच्छे प्रकार से माल्स पड़ने लगते हैं तथा उन का शरीर पुष्ट हो जाता है परन्तु ऐसा होने से गर्भिणी दुर्वले होती जाती है, इस लिये इस समय में भी गर्भिणी को ऊपर लिखे अनुसार ही आहार देते रहना चाहिये।
- 2-आठवें महीने में बालक का सम्पूर्ण शरीर तैयार हो जाता है, ओज धातु िस्यर होता है, माता जो कुछ खाती पीती है उस आहार का रस गर्भ के साथ सम्बन्ध रखनेवाली नाड़ी के द्वारा पहुँच कर गर्भ को ताकृद मिलती रहती है, अंधेरी कोठरी में पड़े हुए मनुष्य के समान प्रायः उस को तकलीफ ही उठानी पड़ती है, इस महीने में गर्भ के साथ सम्बन्ध रखनेवाली उक्त नाड़ी के द्वारा माता तो गर्भ का और गर्भ माता का ओज वारंवार ग्रहण करता है अर्थात् परस्पैर में भोज का सञ्चार होता है इसलिये गर्भिणी किसी समय तो हर्षयुक्त तथा किसी समय खेदयुक्त रहा करती है तथा ओज की नियरता न रहने के कारण इस मास में गर्भ स्त्री को बहुत ही पीड़ायुक्त करता है, इस लिये इस समय में गर्भवती को भात के साथ में घी तथा दूध मिला कर खाना चाहिये, किन्तु इस में (खुराक़ में) कभी चूकना नहीं चाहिये।
- ९ वा १०-नवें तथा दशवें महीने में गर्भाशय में स्थित बालक उदर (पेट) में ही ओज के सहित स्थिर होकर उहरता है, इस लिये पुष्टि के लिये घी और

१—न्यों कि गर्भिणी के ही रस आदि धातुओं से गर्भस्य बालक पृष्टि को पाता है। २-यह वहीं नाड़ी है जो कि माता की नाभि के नीचे बालक की नाड़ी से लगी रहती है, जिस को नाल भी कहते हैं तथा जो बालक के पैदा होने के पीछे उस की नाभि पर लगी रहती है। ३-इसी लिये आठवें महीने में उत्पन्न हुआ बालक प्रायः नहीं जीता है, क्यों कि ओज धातु के विना जीवन कदापि नहीं हो सकता है, क्यों कि जीवन का आधार ओज ही है-इस विषय का विशेष वर्णन वैद्यक ग्रन्थों में देखों।

दूध आदि उत्तम पदार्थ इन मासों में भी अवश्य खाने चाहिये, क्योंकि इस प्रकार के पौष्टिक आहारसे गर्भ की उत्तम रीति से वृद्धि होती है, इस प्रकार से वृद्धि पाकर तथा सब अंगोंसे युक्त होकर गर्भस्थ सन्तान पूर्व कैत कर्मा-नुकूल उदर में रहकर गर्भसे बाहर आता है अर्थात् उत्पन्न होता है।

#### गर्भ समय में त्याग करने योग्य विपरीत पदार्थ।

जो पदार्थ त्याग करने के योग्य तथा विपरीत हैं उनका सेवन करने से गर्भ उदर में ही नष्ट हो जाता है अथवा बहुत दिनों में उत्पन्न होता है, ऐसा होने से कभी र गार्भिणी स्त्री के जीव की भी हानि हो जाती है, इसलिये गार्भिणी को हानि करनेवाले पदार्थ नहीं खाने चाहियें किन्तु जिन पदार्थों का उपर वर्णन कर चुके हैं उन्हीं पदार्थों को खाना चाहिये, तथा गर्भवती स्त्री के विषय में जो बातें पहिले लिख चुके हैं उन का उस को प्राध्यान रखना चाहिये, क्यों कि उन का प्राश्यान रखने से न केवल गर्भ को किन्तु गार्भिणी को भी बहुत हानि पहुँचती है, यद्यपि संक्षेप से इस विषय में कुछ उपर लिखा जा चुका है तथापि उपर लिखी वातों के सिवाय गर्भवती को और भी बहुत सी आवश्यक बातों की सम्भाल पहिले ही से (गर्भ की प्रारंभिक दशा से ही) रखनी चाहिये, इस लिये यहां पर गर्भवती के लिये कुछ आवश्यक बातों की शिक्षा लिखते हैं:—

#### गर्भवती स्त्री के लिये आवइयक शिक्षायें।

दर्द पैदा करनेवाले कारण विना गर्भ दशा में जितना असर करते हैं उस की अपेक्षा गर्भ रहने के पीछे वे कारण गर्भवती स्त्री पर दश गुणा असर करते हैं, न केवल इतना ही किन्तु वे कारण गर्भवती स्त्री पर शीघ्र भी असर करते हैं, इस लिये गर्भवती स्त्री को अपनी तनदुरुसी कायम रखने में विशेष ध्यान रखना चाहिये, गर्भिणी को सुन्दर स्वच्छ हवा की बहुत ही आवश्यकता है इस लिये जिस प्रकार स्वच्छ हवा मिल सके ऐसा प्रवन्ध करना चाहिये, अति संकीणे स्थान में न रह कर उस को स्वच्छ हवादार स्थान में रहना चाहिये, नित्य खुली हवा में थोड़ा २ फिरने का अभ्यास रखना चाहिये क्यों कि ऐसा करने से अंगों में भारीपन नहीं आता है किन्तु शरीर हलका रहता है और प्रसव समय में बालक भी सुख से पैदा हो जाता है, उस को घर में थोड़ा २ काम काज भी करना चाहिये किन्तु दिन भर आलस्य में ही नहीं विताना चाहिये क्योंकि आलस्य में पड़े रहने से प्रसव समय में बहुत वेदना होती है, परन्तु शक्ति से अधिक परिश्रम भी नहीं करना चाहिये क्योंकि इस से भी हानि होती है, बहुत देर तक शरीर को बांका (टेड़ा वा तिरछा) कर हो सकने वाले काम को नहीं करना चाहिये, शरीर को बांका कर भारी वस्तु नहीं उठानी चाहिये, जिस से पेट पर दवाव पड़े ऐसा कोई काम नहीं करना

१-अर्थात पूर्व किये हुए कर्मों का फल जबतक उदर में भोग्य है तबतक उस फल को उदर में भोगकर पीछे वाहर आता है (उदर में रहना भी तो कर्म के फलों का ही भोग है)॥

चािये, बोझ को नहीं उठाना चाहिये, घर में पड़े रहने से, कुछ कसरत (परि-श्रम ) न करने से और खच्छ हवा का सेवन न करने से गर्भवती स्त्री के अनेक प्रकार का दर्द हो जाने का सम्भव होता है तथा कभी २ इन कारणों से रोगी तथा मरा हुआ भी बालक उत्पन्न होता है, इस लिये इन बातों से गर्भवर्ता को बचना चारिये तथा उस को खाने पीने की बहुत सम्भाल रखनी चाहिये, भारी और अर्ज र्ण करनेवाली ख़राक कभी नहीं खानी चाहिये, बहुत पेट भर कर भिष्टान (मिराई) नहीं खाना चाहिये, बहुत से भोछे छोग यह समझते हैं कि गर्भवती स्त्री के आहार का रस सन्तति को पुष्ट करता है इस छिये गर्भवर्ता स्त्री को अपनी मात्रा से अधिक आहार करना चाहिये, सो यह उन लोगों का विचार अलन्त अमयक्त है, क्योंकि सन्तान की भी पुष्टि नियमित आहार के ही रस से हो सकती है किन्तु मात्रा से अधिक आहार से नहीं हो सकती है, हां यह वेशक ठीक है कि आहार में कुछ घृत तथा दुग्ध आदि का उपयोग अवश्य करना चाहिये कि जिस से भी और गर्भिणी के दुर्बलता न होने पाये, परन्तु मात्रा से अधिक आहार तो भूल कर भी नहीं करना चाहिये, क्योंकि मात्रा से अधिक किया हुआ आहार न केवल गर्भिणी को ही हानि पहुंचाता है किन्तु गर्भम्य सन्तान को भी अनेक प्रकार की हानियां पहुंचाता है, इस के सिवाय अधिक आहार से गर्भस्थिति की प्रार-मिसक अवस्था में ही कभी २ स्त्रीको उचर आने लगता है तथा वसन भी होने लग : हैं. यह गर्भवती स्त्री गर्भावस्था में शरीर की अच्छी तरह से सम्भाल रक्खे तो ास को प्रसव समय में अधिक वेदना नहीं होती है, भारी पदार्थों का भोजन करने से अजीर्ण हो कर दम्त होने लगते हैं जिस से गर्भ को हानि पहुंचने की सम्भावना होती है, केवल इतना ही नहीं किन्तु असमय में प्रसृत होने का भी भय रहता है, गर्भवती को ठंड़ी ख़राक भी नहीं खानी चाहिये क्योंकि ठंड़ी ख़राक से पेट में वायु उत्पन्न हो कर पीड़ा उठती है, तेलवाला तथा लाल मिर्चों से वधारा (हींका) हुआ शाक भी नहीं खाना चाहिये क्योंकि इस से खांसी हो जाती है और खांसी हो जाने से बहुत हानि पहुंचती है, अगर्भवती (विना गर्भवाली) स्त्री की अपेक्षा गर्भवती स्त्री को बीमार होने में देरी नहीं लगती है इस लिये जितने आह रका पाचन ठीक रीति से हो सके उतना ही आहार करना चाहिये, यद्यपि गर्भवती स्त्री को पोष्टिक ( पुष्टि करनेवाली ) खुराक की बहुत आवश्यकता है इस छिये उस को पोष्टिक खुराक लेनी चाहिये, परन्तु जिस से पेट अधिक तन जावे और वह टीक रीति से न पच सके इतनी अधिक खुराक नहीं छेनी चाहिये, गर्भ-वती स्त्री के उपवास करने से स्त्री और बालक दोनों को हानि पहुंचती है अर्थात् गर्भ को पोपण न मिलने से उसका फिरना बंद हो जाता है तथा वह सुख पड़ जातः है तथा गर्भवती स्त्री जब आवश्यकता के अनुसार आहार किये हुए रहती है उस समय गर्भ जितना फिरता है उतना उपवास के दिन नहीं फिरता है वयों कि वह पोषण के लिये बल मारता है ( जोर लगाता है ) तथा थोड़ी देरतक बल

मारकर स्थिर हो जाता है, इस लिये गर्भवती स्त्री को उपवास नहीं करना चाहिये, खुराकमें अनियमितपन भी नहीं करना चाहिये, दोहद होने पर भी मन को काबू में रखना चाहिये जो पदार्थ हानिकारक न हो वही खाना चाहिये किन्तु जो अपने मनमें आवे वही खा लेने से हानि होती है, गर्भिणी को सदा हलकी खुराक लेनी चाहिये किन्तु जिस स्त्री का शरीर जोरावर और पुष्कल (पूरा, काफी) रुधिर से युक्त हो उस को तो यथाशक्य कांजी, दूध, घी और वनस्पति आदि के हलके आहार पर ही रहना चाहिये, गर्म खुराक, खटा पदार्थ, कचा मेवा, अति खारा, अति तीखा, रूखा, ठंढा, अति कडुआ, विगड़ा हुआ अर्थात् अधकचा अथवा जला हुआ, दुर्गन्धयुक्त, वातल (वादी करनेवाला) पदार्थ, फफ़्दीवाला, सड़ा हुआ, सुपारी, मिटी, धूल, राख और कोयला आदि पदार्थ बहुत विकार करते हैं इस लिये यदि इन के खाने को मन चले तथापि मन को समझा कर (रोक कर) इन को नहीं खाना चाहिये, गर्भवती को तीक्ष्ण (तेज) जुलाव भी नहीं लेना चाहिये, यदि कभी कुछ दर्द हो जावे तो किसी अज्ञ (अजान, मूर्ख) वैद्य की दवा नहीं लेनी चाहिये किन्तु किसी चतुर वैद्य वा डाक्टर की सलाह लेकर दर्द मिटने का उपाय करना चाहिये किन्तु दर्द को बढ़ने नहीं देना चाहिये।

गर्भवती को चाहिये कि-सर्दी और गीलेपन से शरीर को बचावे, जागरण न करें, जल्दी सोवे और सर्योदयसे पहिले उठे, मनको दुःखित करनेवाले चिन्ता और उदासी आदि कारणों को दूर रक्खे, भयंकर स्वांग तथा चित्र आदि न देखे, अन्य गर्भिणी स्त्री के प्रसवसमय में उस के पास न जावे, अपनी प्रकृति को शान्त रक्खे, जो बातें नापसन्द हों उन को न करे, अच्छी २ बातों से मन को खुश रक्खे, धर्म और नीति की बातें सुन के मन को दृढ़ करे, यदि मन में साहस और उत्साह न हो तो उसमें साहस और उत्साह लावे ( उत्पन्न करे ), जिन बातों के सुनने से कलह अथवा भय उत्पन्न हो ऐसी बातें न सुने, नियमानुसार रहे, अलं-कार का धारण करे, सावधानता से पति के प्रिय कार्यों में प्रेम रक्खे, अपने धर्म में श्रीति रक्खे. पवित्रता से रहे, मधुरता के साथ धीमे स्वर से बोले, परमेश्वर की भक्ति में चित्त रक्खे, मनोवृत्ति को धर्म तथा नीतिकी ओर लाने के लिये अच्छे र प्रस्तक बांचे, पुष्पों की माला पहरे, सुगन्धित तथा चन्दन आदि पदार्थीका लेप करे, स्वच्छ घर में रहे, परोपकार और दान करे, सब जीवों पर दया रक्खे, सास् श्वशुर तथा गुरुजन आदि की मर्यादा को स्थिर रक्खे तथा उन की सेवा करे, कपाल ( मस्तक ) में कुंकुम ( रोरी या सेंदूर ) का टीका ( विन्दू ) तथा आंखों में काजल आदि सौभाग्यदर्शक चिह्नों को धारण करे, कोमल और खच्छ वस्त्रसे आच्छादित विस्तरपर सोवे तथा बैठे, अच्छी तथा गुणवाली वस्तुओं पर अपना भाव रक्खे, धार्मिक, नीतिमान, पराक्रमी और बिछष्ट आदि उत्तम गुणवान स्त्री पुरुषों के चरित्र का मनन करे तथा ऐसा ही उत्तम गुणों से सम्पन्न और रूपवान मेरे भी सन्तान हो ऐसी मन में भावना रक्खे, उत्तम चरित्रों से प्रसिद्ध स्त्री पुरुषों के, मनोहर पशु और पक्षियों के तथा उत्तम २ वृक्षों के सुन्दर और सुशोभित चित्रों आहि से अपने सोने तथा बैठने के कमरे को मन की प्रसन्नता के लिये सुशोमित रक्स, सुन्दर और मनोरञ्जन (मन को खुश करनेवाले) गीत गाकर और सुन कर मन को सदा आनन्द में रक्खे, जिस से अनायास (अचानक) ही मन में उद्देग अथ ।। अधिक हर्प और शोक उत्पन्न हो जावे ऐसा कोई पदार्थ न देखे, न ऐसी बात सुने और न ऐसे किसी कार्य को करे, किसी बात पर पश्चात्ताप (पछताबा) न कर तथा पश्चात्ताप को पेदा करने वाले आचरण (वर्ताव, व्यवहार) को यथा-शक्य ( जहांतक होसके ) न करे, मलीन न रहे, विवाद ( झगडे ) का त्याग करे, दुर्गीन्थ से दूर रहे, ॡले, लंगड़े, काने, कुवड़े, बहिरे और गूंगे आदि न्यूनांग का तथा रोगी आदि का स्पैर्श न करे और उन को अच्छी तरह से चित लगाकर देखे, घर में निर्हन्द्र (कलह आदि से रहित वा एकान्त) स्थान में रहे, विशेष इंद्रवाले स्थान में न रहे, इमशान का आश्रय; क्रोध; ऊंचा चढ़ना; गाड़ी घोड़ा आदि वाहन (सारी) पर बैठना; ऊंचे स्वर से बोलना; वेगसे चलना; दौड़ना; कूदना; दिन में सोना; मेथुन; जल में दुवकी मारना (गोता लगाना); शून्य घर में तथा वृक्ष के नित्ते बैठना; क्हेश करना; अंग मरोड़ना; लोह निकालना; नख से पृथिवी को करोटना अथवा लकीरें करना; अमंगल और अपशब्द (बुरे वचन) बोलना; बहुत हुँसना; खुळे केश रहना; वेर, विरोध, द्वेप, छल, कपट, चोरी, जुआ, मिथ्यावाद, हिंसः और वमनस्य, इन सब बाँतों का त्याग करे-क्योंकि-ये सब बातें गर्भिणी स्त्रोवा और गर्भ को हानि पहुंचाती हैं।

स्तरण रहना चाहिये कि अच्छे या बुरे सन्तान का होना केवल गर्भिणी स्त्री के व्यवहार पर ही निर्भर है इस लिये गर्भवती स्त्री को निरन्तर नियमानुसार ही वर्तीव करना चाहिये, जो कि उस के लिये तथा उस के सन्तान के लिये श्रेयस्कर (कल्याणकारी) है।

यह तृतीय अध्यायका-गर्भाधान नामक तीसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

१- अयोंकि बहुत से चेपी रोग होते हैं (जिनका वर्णन आगे करेंगे) अतः गर्भवती को किसी रोगी का भी स्पर्श नहीं करना चाहिये, तथा रोगी और काने छूछे आदि न्यूनांग को ध्यान पूर्वक स्वना भी नहीं चाहिये वयों कि इस का प्रभाव वालक पर हुरा पड़ता हैं।। २-मेथुन करनें। गर्भस्य वालक के निकल पड़ने का सन्भव होता हैं-इस के सिवाय मेथुन गर्भाधान के छिये किया जाता है, जब कि गर्भ स्थित ही है तब मैथुन करने की क्या आवश्यकता हैं।। ३-इन में से बहुत सी वातों की हानि तो पूर्व कह चुके हैं, शेष वातों के करने से उत्पन्न होने वाही हानियों को बुद्धिमान स्वयं विचार ही अथवा अन्थान्तरों में देख हों।।

## चौथा प्रकरण । बालरक्षण ।

इस में कोई सन्देह नहीं है कि-सन्तान का उत्पन्न होना पूर्वकृत परम पुण्य-काही प्रताप है, जब पित और पत्नी अत्यन्त प्रीति के वशीभूत होते हैं तब उन के अन्तःकरण के तन्त्व की एक आनन्दमयी गांठ बँधती है, बस वही संन्तान है, बास्तव में सन्तान माता पिता के आनन्द और सुख का सागर है, उस में भी माता के प्रेम का तो एक दृढ़ बन्धन है, सन्तान ही सन्तोप और शान्ति का देने-बाला है, उसी के होने से यह संसार आनन्दमय लगता है, घर और कुटुम्ब शोभा को प्राप्त होता है, उसी से माता पिता के मुखपर सुख और आनन्द की आभा (रोशनी) झलकती है उसी की कोमल प्रभा से खी पुरुप का जोड़ा रमणीक लगता है, तात्पर्य यह है कि-आरोग्यावस्था में तथा हर्ष के समय में बालक को दो घड़ी खिलाने तथा उस के साथ चित्त बिनोद के आनन्द के समान इस संसार में दूसरा आनंन्द्र नहीं है, परन्तु स्मरण रहना चाहिये कि-आरोग्य, सुशील, सुबड़ और उत्तम सन्तान का होना केवल माता पिता के आरोग्य और सदाचरण पर ही निर्भर है अर्थात् यद्दि माता पिता अच्छे; सुशील; सुघड़ और नीरोग होंगे तो उन के सन्तान भी प्रायः वैसे ही होंगे, किन्तु यदि माता पिता अच्छे, सुशील, सुघड़ और नीरोग नहीं होंगे तो उन के सन्तान भी उक्त गुणों से युक्त नहीं होंगे।

यह भी बात स्मरण रखने के योग्य है कि-बालक के जीवन तथा उस की अरोगता के स्थिर होने का मूल (जड़) केवल बाल्यावस्था है अर्थात् यदि सन्तान की बाल्यावस्था नियमानुसार ज्यतीत होगी तो वह सदा नीरोग रहेगा तथा उस का जीवन भी सुख से कटेगा, परन्तु यह सब ही जानते हैं कि-सन्तान की बाल्यावस्था का मुख्य मूल और आधार केवल माता ही है, क्योंकि जो माता अपने बालक को अच्छी तरह संभाल के सन्मार्ग पर चलाती है उस का बालक नीरोग और सुखी रहता है, तथा जो माता अपने सन्तान की बाल्यावस्था पर ठीक ध्यान न देकर उस की संभाल नहीं करती है और न उस को सन्मार्ग पर चलाती है उस का सन्तान सदा रोगी रहता है और उसको सुख की प्राप्ति नहीं होती है,

१-इसी लिये कहा गया है कि-"आत्मा वै जायते पुत्रः" इत्यादि ॥ २-क्योंकि नीतिशास्त्रों में लिखा है कि-"अपुत्रस्य गृहं शून्यम्" अर्थात् पुत्ररहित पुरुष का धर शून्य है ॥ ३ माता पिता और पुत्र का सम्बन्ध वास्तव में सरस बीज और वृक्ष के समान है, जैसे जो घुन आदि जन्तुओं से न खाया हुआ तथा सरस बीज होता है तो उससे मुन्दर, सरस और फूला फला हुआ वृक्ष उत्पन्न हो सकता हैं, इसी प्रकार से रोग आदि दूषणों से रहित तथा सदाचार आदि गुणों से युक्त माता पिता भी मुन्दर; बल्छि; नीरोग और सदाचारवाले सन्तान को उत्पन्न कर सकते हैं ॥ ४-क्योंकि लिखा है कि-आहाराचारचेष्टाभियां हुशीभिः समन्वितौ ॥ किपुंसी समुपेयातां तथोः पुत्रोऽपि ताहृशः॥१॥ अर्थात् जिस प्रकार के आहार आचार और चेष्टाओं से युक्त माता पिता परस्पर सङ्गम करते हैं उन का पुत्र भी वैसा ही होता है ॥१॥

सत्य तो यह है कि-बालक के जीवन और मरण का सब आधार तथा उस को अच्छे मार्ग पर चला कर बड़ा करना आदि सब कुछ माता पर ही निर्भर है, इसिलिटे माता को चाहिये कि-बालक को शारीरिक मानसिक और नीति के नियमों के अर्थात् उसका पालन करे।

गरन्तु अत्यन्त शोक के साथ लिखना पड़ता है कि-इस समय इस आयांवर्त्त देश में उक्त नियमोंको भी मातायें विलकुल नहीं जानती हैं और उक्त नियमों के न जानने से वे नियम विरुद्ध मनमानी शिंति पर चला कर वालक का पालन पोषण करती हैं, इसीका फल वर्त्तमान में यह देखा जाता है कि-सहसों वालक असमय में ही मृत्युके आधीन हो जाते हैं और जो बेचारे अपने पुण्यके योग से मृत्युके आस से वचभी जाते हैं तो उन के शरीर के सब बन्धन निवंल रहते हैं, उन की आहाति फीकी सुम्त और निस्तेज रहती है, उन में शारीरिक मानसिक और आत्मिक वल विलकुल नहीं होता है।

्खो! यह स्वाभाविक ( कुद्रती ) नियम है कि-संसार में अपना और दूसरों का जीवन सफल करने के लिये अच्छे प्राणी की आवश्यकता होती है, इसिएये यिद सम्पूर्ण प्रजा की उन्नति करना हो तो सन्तान को अच्छा प्राणी बनाना चाहिये, परन्तु वहे ही अफ़सोस की बात है कि-इस विपय में वर्त्तमान में अत्यन्त ही असावधानता ( लापरवाही ) देखी जाती है।

्म देखते हैं कि घोड़ा और बैल आदि पशुओं के सन्तान को बलिए; चालाक; तेज़ और अच्छे लक्षणों से युक्त बनाने के लिये तो अनेक उपाय तन मन धन से किये जाते हैं; परन्तु अत्यन्त शोक का विषय है कि इस संसार में जो मनुष्य जानि मुख्यतया मुख और सन्तोष की देनेवाली है तथा जिसके सुधरने से सम्पूर्ण देश के कल्याण की सम्भावना और आशा है उस के सुधार पर कुछ भी ध्यान नहीं दिया जाता है।

पाठकगण इस विषय को अच्छे प्रकार से जान सकते हैं और इतिहामों के हारा जानते भी होंगे कि-जिन देशों और जिन जातियों में सन्तान की बाल्यावस्था पर ठीक ध्यान दिया जाता है तथा नियमानुसार उसका पाटन पोषण कर उसको सन्मार्ग पर चलाया जाता है उन देशों और उन जातियों में प्रायः सन्तान अधम दशा में नरह कर उच्च दशाको प्राप्त हो जाता है अर्थात् शारिक मानसिक और आत्रिक आदि बलों से परिपूर्ण होता है, उदाहरण के लिये इंग्लेंड आदि देशों को और अंग्रेज तथा पारसी आदि जातियों में देख सकते हैं कि उन की सन्तित प्रायः दुव्यंत्रनों से रहित तथा सुशिक्षित होती है और बल बुद्धि आदि सय गुणों से युक्त होती है, क्योंकि-इन लोगों में प्रायः बहुत ही कम मूर्ख निर्णणों और शारी-

१-इसी लिये पिता की अपेक्षा माता का दर्जा बड़ा माना गया है।।

रिक आदि बलों से हीन देखे जाते हैं, इसका कारण केवल यही है कि-उन की बाल्यावस्था पर पूरा ध्यान दिया जाता है अर्थात् नियमानुसार बाल्यावस्था में सन्तति का पालन पोषण होता है और उस को श्रेष्ठ शिक्षा आदि दी जाती है।

यद्यपि पूर्व समय में इस आर्यावर्त देशमें भी माता पिता का ध्यान सन्तान को बलिष्ठ और सुयोग्य बनाने का पूरे तौर से था इसलिये यहां की आर्यसन्तित सब देशों की अपेक्षा सब बलों और सब गुणों में उन्नत थी और इसी लिये पूर्व-समयमें इस पवित्र भूमि में अनेक भारतरत हो चुके हैं, जिन के नाम और गुणों का स्मरण कर ही हम सब अपने को कृतार्थ मान रहे हैं तथा उन्हीं के गोत्र में उत्पन्न होने का हम सब अभिमान कर रहे हैं, परन्तु जबसे इस पवित्र आर्यभूमि में अविद्याने अपना घर बनाया तथा माता पिता का ध्यान अपनी सन्ति के पालन पोषण के नियमों से हीन हुआ अर्थात् माता पिता सन्तति के पालन पोषण आदि के नियमों से अनिभन्न हुए तब ही से आर्य जाति अत्यन्त अधोगित को पहुंचगई तथा इस पवित्र देश की वह दशा हो गई और हो रही है कि-जिसका वर्णन करने में अश्रधारा बहने लगती है और लेखनी आगे बढ़ना नहीं चाहती है. यद्यपि अब कुछ लोगों का ध्यान इस ओर हुआ है और होता जाता है-जिससे इस देश में भी कहीं २ कुछ सुधार हुआ है और होता जाता है, इस से कुछ सन्तोप होता है क्योंकि-इस आर्यावर्तान्तर्गत कई देशों और नगरों में इस का कुछ आन्दो-छन हुआ है तथा सुधार के छिये भी यथाशक्य प्रयत्न किया जा रहा है, परन्तु हम को इस बात का बड़ा भारी शोक है कि-इस मारवाड़ देश में हमारे भाइयों का ध्यान अपनी सन्तति के सुधारका अभीतक तनिक भी नहीं उत्पन्न हुआ है और मारबाड़ी भाई अभीतक गहरीं नींद में पड़े सो रहे हैं, यद्यपि यह हम मुक्तकण्ठसे कह सकते हैं कि पूर्व समैय में अन्य देशों के समान इस देश में भी अपनी

१-इमनें अपने परम पूज्य स्वर्गवासी गुरु जी महाराज श्री विश्वनचन्द्रजी मुनि के श्रीमुख से कई वार इस बात को सुना था कि-पूर्व समय में मारवाड़ देश में भी लोगों का ध्यान सन्तान के सुधार की ओर पूरा था, गुरुजी महाराज कहा करते थे कि "इम ने देखा है कि-मारवाड़ के अन्दर कुछ वर्ष पहिले धनाट्य पुरुषों में सन्तानों के पालन और उनकी शिक्षा का कम इस समय की अपेक्षा लाख दर्जे अच्छा था अर्थात उन के यहां सन्तानों के अंगरक्षक प्रायः कुलीन और वृद्ध राजपुत्र रहते थे तथा सुशील गृहस्थों की स्त्रियां उन के घर के काम काज के लिये नौकर रहती थीं, उन धनाट्य पुरुषों की स्त्रियां नित्य धर्मोपदेश सुना करती थीं, उन के यहां जब सन्तित होती थी तब उस का पालन अच्छे प्रकार से नियमानुसार स्त्रियां करती थीं, तथा उन वालकों को उक्त कुलीन राजपुत्र ही खिलाते थे, क्योंकि 'विनयो राजपुत्रेभ्यः', यह नीति का वाक्य है-अर्थात राजपुत्रों से विनय का ग्रहण करना चाहिये, इस कथन के अनुकृल व्यवहार करने से ही उन की कुलीनता सिद्ध होती हे अर्थात् वालकों को विनय और नमस्कारादि वे राजपुत्र ही सिखलाया करते थे; तथा जब वालक पांच वर्षका होता था तब उस को यति वा अन्य किसी पण्डित के पास विद्याभ्यास करने के लिये मेजना शुरू करते थे, क्योंकि यति वा पण्डितों ने बालकों को पढ़ाने की तथा सदाचार सिखलाने की रीति संसेप

से अन्छी नियमित कर (बांध) रक्खी थी अर्थात् पहाड़ों से लेकर सब हिसाब किताब सामायिक प्रतिक्रमण आदि धर्मकुल और व्याकरण विषयक प्रथमसन्ध (जो कि इसी यन्थ में हमने राद्ध िल्ली है। और चाणक्य नीति आदि आवश्यक सन्ध वे वालकों को अर्थ सहित अच्छे प्रकार से सिन्वला दिया करते थे, तथा उक्त ग्रन्थों का ठीक वोध हो जाने से वे गृहस्थों के सन्तान हिसार में; धर्मकृत्य में और नीति ज्ञान आदि विषयों में पके हो जाते थे, यह तो सर्वसाधारण के लिं उन विद्वानों ने कम बांध रक्खा था किन्तु जिस बालक की बुद्धि को ने (विद्वान) अच्छी देखते थे तथा बालक के भाता पिता की इच्छा विशेष पड़ाने के लिये होती थी तो ने (विद्वान्) उस वालक को तो सर्व विषयों में पूरी शिक्षा देकर पूर्ण विद्वान् कर देते थे, इत्यादि. पाठक ाण! विचार कीजिये कि-इस मारवाइ देश में पूर्व कार्ल में साधारण शिक्षा का कैसा अच्छा कम वॅथा हुआ था, और केवल यहीं कारण है कि उक्त शिक्षाक्रम के प्रसाद में पूर्वकाल में इस मारवाड देश में भी अच्छे २ नामी और धर्मारमा पुरुष हो गये हैं, जिन में से कुछ सञ्जनं के नाम यहां पर लिखे बिना लेखनी आगे नहीं बढ़ती है इस लिये कुछ नामों का निद्दों। करना ही पड़ता है, देखिये-पूर्वकाल में लखनऊनिवासी लाला गिरधारीलालजी, तथा मकसूर बादनिवासी ्श्वरदासजी और रायवहादुर मेघराजजी कोठारी बड़े नामी पुरुष हुए हं कीर हा तीनों महोदयों का तो अभी थोड़े दिन पहले खर्गवास हुआ है, इन सज्जनों में एक वर्षी भ ती विदेयता यह थी कि इन को जैन सिद्धान्त गुरुगम शैली से पूर्णतया अभ्यस्त था जो कि इस समय जैन गृहस्थों में तो क्या किन्तु उपदेशकों में भी दो चार में ही देखा जाता है, इसी प्र**ार मारवाड़ देशस्त्र देशनोक के** निवासी-सेठ श्री मगन मलजी झावक भी परमकीर्तिमान तथा धर्मात्मा हो गये हैं। किन्त यह तो हम बड़े हर्प के साथ लिख सकते हैं कि हमारे जैन मतान्यायी अनेक स्थानों के रहनेवाले अनेक सजन तो उत्तम शिक्षाको प्राप्तकर सदाचार में स्थित र कर अपने नाम और कीर्ति को अचल कर गये हैं, जैसे कि तायपुर में गम्भीर मल जी हागा, ागपुर में हीरालाल जी जोहरी, राजनांद ग्राम में आसकरणजी राज्यदीवान आदि अनेक आयक कुछ दिन पहिले विद्यमान थे तथा कुछ सुजन अब भी अनेक स्थानों में विद्यमार हैं परन्तु ग्रंथ के बढ़ जाने के भय से उन महोदयों के नाम अधिक नहीं लिख सकते हैं, इन महोदयों ने जो कुछ नाम; कीर्ति और यश पाया वह सब इन के सयोग्य माता े एता की श्रेष्ठ शिक्षा का ही प्रताप समझना चाहिये, देखिये वर्त्तमान में जैनसंघ के अन्दर-जैन श्वेतास्वर् कान्फ्रेस के जन्मदाता श्रीयुत गुलावचन्दजी दहा एम. ए. आदि तथा अन्य मत में भी इस समय पारसी दादाभाई नौरोजी, बाल गंगाधर तिलक, लाला लजपतरायः बायु सुरेंद्रनाथ, गोखळे और मदनमोहनजी मालवी आदि कई सुजन कैसे २ विद्वान् परोपकारी और देशहितेषी पुरुष हैं और हो गथे-जिन को तमाम आर्यावर्त्तनिवासी जन भी मिल कर यदि करोड़ों धन्यवाद ुँ तो 🖅 थोड़ा है, ये सब महोदय ऐसे परम सुयोग्य कैसे हो गये; इस प्रश्न का उत्तर केवल वहीं है के-इन के सुथोग्य माता पिता की श्रेष्ठ शिक्षा का ही वह प्रताप है कि-जिस से **ये** सुथोग्य और परम कीर्त्तिमान हो गये हैं, इन महोदयों ने कई वार अपने भाषणों में भी उक्त विषय या कथन किया है कि सन्तान की वाल्यावस्था पर माता पिता की पूरा २ ध्यान देना चाहिये अर्थात् नियमानुसार वालक का पालन पोषण करना चाहिये तथा उस को उत्तम शिक्षा देनी चा हेरे इत्यादि, जो लोग अखवारों को पढ़ते हैं उनको यह वात अच्छे प्रकार से विदित हैं, परन्तु व ३ शोक का विषय तो यह है कि वहुत से लोग ५ेसे <mark>शिक्षाहीन और</mark> प्रमादयुक्त हैं कि-वे अखबार को भी नहीं पढ़ते हैं जब यह दशा है तो भटा उन को सत्पुरुपों के भाषणों का विषय वें में ज्ञात होसकता है ? वास्तव में ऐसे लोगों को मनुष्य नहीं किन्तु पशुबद समझना चाहिये के जो ऐसे २ देशहितैपी महोदयों के सदाचार और योग्यता को तो क्या किन्तु उन के नाम ये भी अनभिज्ञ हैं! कहिये इस से बटकर और अन्धेर क्या हो गा ? इस समय जब हम दृष्टि उठा कर अन्य देशों की तरफ देखते हैं तो ज्ञात होता है कि-अन्य देशों में कुछ ११ जै० सं०

न कुछ बालकों की रक्षा और शिक्षा के लिये आन्दोलन हो कर यथाशक्ति उपाय किया जारहा है परन्तु मारवाड़ देश में तो इस का नाम तक नहीं सुनाई देता है. ऊपर जो प्रणाली (पूर्वकाल की मारवाड़ देश की) लिखनुके हैं कि-पूर्व काल में इस प्रकार से बालकों की रक्षा और शिक्षा की जाती थी-वह अब मारवाड़ देश में बिलकुल ही बदल गई, बालकों की रक्षा और शिक्षा तो दूर रही, मारवाड़ देश में तो यह दशा हो रही है कि-जब बालक चार पांच वर्ष का होता है, तब माता अति लाड़ और प्रेम से अपने पुत्र से कहती है कि, "अरे विनया! थारे वींदणी गोरी लावां के कालीं" ( अरे विनये ! तेरे वास्त गोरी दुल्हिन लावें या काली लावें) इलादि, इसी प्रकार से बाप आदि बड़े लोगों को गाली देना मारना और बाल नोचना आदि अनेक कृत्सित शिक्षा यें वालकों को दी जाती हैं, तथा कुछ बड़े होने पर कुसंग दोप के कारण उन्हें ऐसी पुस्तकों के पढ़ने का अवसर दिया जाता है कि, जिन के पढ़ने से उन की मनोवृत्ति अत्यन्त चन्नल; रसिक और विषयविकारों से युक्त हो जाती है, फिर देखिये! कि, द्रव्य पात्रों के घरों में नौकर चाकर आदि प्रायः शूद्र जाति के तथा कुन्यसनी (बुरी आदतवाले) रहा करते हैं-वे लोग अपनी स्वार्थसिद्धि के लिये बालकों को उसी रास्ते पर डालते हैं कि, जिस सें उनको स्वार्थसिद्धि होती है, वालकों को विनय आदि की शिक्षा तो दूर रही किन्तु इस के बदले वे लोग भी मामा चाचा और हरेक पुरुष को गाली देना सिखलाते हैं, और उन वालकों के माता पिता ऐसे भोले होते हैं कि, वे इन्हीं बातों से बडे प्रसन्न **होते हैं और** उन्हें प्रसन्न होना ही चाहिये, जब कि वे खयं शिक्षा और सदाचार से हीन हैं, इस प्रकार से कुसंगति के कारण वे बालक बिलकुल बिगड़ जाते हैं उन (बालकों) को बिद्वान्, सदाचारी, धर्मात्मा और सुयोग्य पुरुषों के पास बैठना भी नहीं सुहाता है, किन्तु उन्हें तो नाचरंग; उत्तम शरीर रुंगार; वैदया आदि का नृत्य; उस की तीखी चितवन; भांग आदि नर्शोंका पीना; नाटक व स्वांग आदि का देखना; उपहास; ठट्टा और गाठी आदि कुत्सित शब्दों का मुख से निकालाना और सुनना आदि ही अच्छा लगता है, दुष्ट नौकरों के सहवास से उन बालकों में ऐसी २ बुरी आदतें पड़ जाती हैं कि-जिन के लिखने में लेखनी को भी लजा आती है, यह तो विनय और सदाचार की दशा है. अब उन की शिक्षा के प्रबंध को सुनिये-इन का पढ़ना केवल सी पहाड़े और हिसाब किताब मात्र है, सो भी अन्य लोग पढ़ाते हैं, माता पिता वह भी नहीं पड़ा सकते हैं, अब पढ़ानेवालों की दशा सुनिये कि-पढ़ानेवाले भी उक्त हिसाब किताव और पहाड़ों के सिवाय कुछ भी नहीं जानते हैं, उन को यह भी नहीं मालुम है कि-व्याकरण, नीति और धर्मशास्त्र आदि किस चिड़िया का नाम है, अब जो व्याकरणाचार्य कहलाते हैं जरा उन की भी दशा सुन लीजिये-उन्हों ने तो व्याकरण की जो रेढ़ मारी है-उसके विषय में तो लिखते हुए लब्जा आती है-प्रथम तो वे पाणिनीय आदि व्याकरणों का नाम तक नहीं जानते हैं, केवल 'सिद्धो वर्णसमाम्नायः,' की प्रथम सन्धिमात्र पढ़ते हैं, परन्तु वह भी महाशुद्ध जानते और सिखाते हैं (वे जो प्रथम सन्धिको अझुद्ध जानते और सिखाते हैं वह इसी ग्रन्थके प्रथमाध्याय में लिखी गई है वहां देखकर बुद्धिमान् और विदान् पुरुष समझ सकते हैं कि-प्रथम सन्धि को उन्हों ने कैसा बिगाड़ रक्खा है) उन पढ़ानेवालों ने अपने स्वार्थ के लिये (कि हमारी पोल न खुल जाने) मोले प्राणियों को इस प्रकार वहका (भरमा) दिया है कि वालकों को चाणक्य नीति आदि अन्थ नहीं पढ़ाने चाहियें, क्योंकि-इनके पढ़ने से वालक पागल हो जाता है, बस यही बात सब के दिलों में घुस गई, कहिये पाठकगण! जहां विद्या के पढ़ने से वालकों का पागल हो जाना समझते हैं उस देश के लिये इम क्या कहें ? किसी कविने सत्य कहा है कि-'अविद्या सर्व प्रकार की घट घट मांहि अड़ी। को काको समुझावही क्रपहिं भांग पड़ी" ॥ १ ॥ अर्थात् सब प्रकार की अविद्या जव प्रत्येक पुरुष के दिलमें घुस रही है तो कौन किस को समझा सकता है, क्योंकि घट २ में अविद्या का यस जाना तो कुए में पड़ी हुई

सन्तात की ओर पूरा २ ध्यान दिया जाता था, इसी छिये यहां भी पूर्वसमय में बहुत से नामी पुरुष हो गये हैं, परन्तु वर्त्तमान में तो इस देश की दशा उक्त विषय में अत्यन्त शोचनीय है, क्योंकि-अन्य देशों में तो कुछ न कुछ सुधार के उपाय सोचे और किये भी जा रहे हैं, परन्तु मारवाड़ तो इस समय में ऐसा हो रहा े कि मानों नशा पीकर गाफिछ होकर घोर निदा के वशीभूत हो रहा हो, इस किये वर्त्तमान में तो इस मारवाड़ देशकी सन्तति का सुधार होना अति कठिन प्रतित होता है, भविष्यत् के छिये तो सर्वज्ञ जान सकता है कि क्या होगा, अस्तु।

दिय पाठकगण! वर्तमान में खियों में शिक्षा न होने से अखनत हानि हो रही है अशीत गृहस्थसुख का नाश हो रहा है, विद्या और धर्म आदि सदुगुणों का प्रचार रुक ाने से देशकी दशा विगड़ रही है तथा नियमानुसार बालकों का पालन पोप और शिक्षा न होने से भविष्यत में और भी बिगाड तथा हानि की पूर्त अम्मावना हो रही है, इस छिये आप छोगों का यह परम कर्तव्य है कि इस भवंक हानि से बचने का पूरा प्रयत्न करें, जो अबतक हानि हो चुकी है उस के छिये तो कुछ भी प्रयत्न नहीं हो सकता है-इस छिये उस के छिये तो शोक करना भी दार्थ है, हां भविष्यत में जो हानि की संभावना है उस हानि के लिये हम सब को प्रयत्न करना अति आवद्भ्यक है और उस के लिये यदि आप सब चाहें तो प्रयत भी हो सकता है और वह प्रयत्न केवल यही है कि—हम सब अपनी स्त्रियों बहिनां और प्रत्रियों को वह शिक्षा देवें कि जिस से वे सन्तान रक्षाके नियमों को धीक वीति से समझ जावें, क्योंकि जब खियों को सन्तानरक्षा के नियमों का ज्ञान ठीक ीति से हो जावेगा और वे बालकों की उन्हीं नियमों के अनुसार रक्षा और शिक्षा करेंगी तब अवस्य बालक नीरोग; सुखी; चतुर; बलिष्ठ; कदावर ( बड़े कद के: ) तेजस्वी: पराक्रमी: ग्रर वीर और दीर्घाय होंगे और ऐसे सन्तानों के होने से शाप्रही कुट्रम्ब; कुल; ग्राम और देशका उद्धार होकर कल्याण हो सकेगा इसमें कुछ भी सन्देह नहीं है।

स जानरक्षा के नियम यद्यपि अनेक वैद्यक आदि अन्थों में बतलाये गये हैं— जिन्हें बहुत से सज्जन जानते भी होंगे तथापि असंगवश हम यहां पर सन्तानरक्षा के कुउ सामान्य नियमों का वर्णन करना आवश्यक समझते हैं—उनमें से गर्भदशा-सम्बन्धी कुछ नियमों का तो संक्षेप से वर्णन पूर्व कर चुके हैं-अब सन्तान के उत्पत्ति समय से लेकर कुछ आवश्यक नियमों का वर्णन खियों के ज्ञान के लिये किया जाता है:—

भांग ं समान है, (जिसे पीकर मानो सब ही बाबले वन रहे हैं), अन्त में अब हमें यही कहना है कि यदि मारवाड़ी भाई ऐसे प्रकाश के समय में भी शीघ्र नहीं जागेंगे तो कालान्तर में इस का परिणाम बहुत ही भयानक हो गा, इस लिये मारवाड़ी भाइयों को अब भी मोते नहीं रहना चाहिये किन्तु शीघ्र ही उठ कर अपने को और अपने हृदय के दुकड़े प्यारे वालकों को में भालना चाहिये क्यों कि यही उन के लिये श्रेयस्कर है।

१-नाल-गर्भस्थान में बालक का पोषण नाल से ही होता है, जब बालक उत्पन्न होता है तब उस नाछका एक सिरा ( छोर वा किनारा ) मीतर ओरतक लगा हुआ होता है इस लिये नाल को नाभिसे ढाई वा तीन इञ्च के अनन्तर (फासले) पर चारों तरफ से मुलायम कपड़े या रुई से छपेट कर एक मजबूत डोरीसे कस कर बांध लेना चाहिये फिर ओर तरफ का नाल का सिरा काट देना चाहिये; अब जो ढाई वा तीन इञ्चका नालका दुकड़ा रोप रहा उस को पेट पर रखकर उस-पर मुलायम कपड़े की एक पटी बांध लेना चाहिये-क्योंकि मुलायम कपड़े की पट्टी बांध लेने से नाल की ठीक रक्षा (हिफाज़त) रहती है और वह पट्टी पेटगर रहती है इस लिये पेट में वायु भी नहीं बढ़ने पाता है तथा पेट को उस पटी से सहारा भी मिलता है, नाल के चारों तरफ कपड़ा लपेट कर जो डोरी बांबी जाती है उस का प्रयोजन यह है कि-बालक के शरीर में जो रुधिर घूमता है वह नालके द्वारा बाहर नहीं निकलने पाता है, क्योंकि डोरी बांधदेनेसे उस का बाहर निकलने से अवरोध ( रुकावट ) हो जाता है-क्योंकि रुधिर जो है वही बालक का प्राणरूप है, यदि वह ( रुधिर ) बाहर निकल जावे तो बालक शीघ ही मर जावे. यदि कभी धोखे से नाल ढीला बंधा रह जावे और रुधिर कुछ बाहर निकलता हुआ मालूम होवे तो शीघ्र ही युक्ति से मुलायम हाथ से उस डोरी को कसकर बांध देना चाहिये, यदि नाल पर चोट लगने से कदाचित् रुधिर निकलता होवे तो उस के ऊपर कत्थे का बारीक चूर्ण अथवा चने का आटा बुरका देना चाहिये अथवा रुधिर निकलने के स्थान पर मकड़ी का जाला दाब देने से भी रुधिर का निकलना बंद हो जाता है।

बहुत से लोग नाल को बांध कर उस की डोरी को बालक के गले में रक्ता करते हैं परन्तु ऐसा करना ठीक नहीं है-क्योंकि-ऐसा करने से कभी २ उस में बालक का हाथ इधर उधर होने में फँस जाता है तो उस को बहुत ही पीड़ा हो जाती है, उस का हाथ पक जाता है वा गिर पड़ता है और उस से कभी २ बालक मर भी जाता है, इस लिये गले में डोरी नहीं रखनी चाहिये किन्तु पेटपर नाल को पट्टी से ही बांधना उत्तम होता है।

नाल अपने आप ही पांच सात दिन में अथवा पांच सात दिन के बाद दो तीन दिन में ही गिर पड़ता है इसिलये उस को खींच कर नहीं निकालना चाहिये, जब तक वह नाल अपने आप ही न गिर पड़े तबतक उस को बैसा ही रहने देना चाहिये, यदि नाल कदाचित पक जावे तो उस पर कलई (सफेदा) लगा देना चाहिये, यदि नालपर शोथ (स्जन) होवे तो अफीम को तेल में घिस-कर उसपर लगा देना चाहिये तथा उसपर अफीम के डोड़े का सेक भी करना चाहिये।

२-स्नान-ऊपर कही हुई रीति के अनुसार नाल का छेदन करने के पश्चात् यदि ठंढ हो तो बालक को फलालेन बनात अथवा कम्बल आदि गर्म कपड़ेपर मुलाना चाहिये और यदि ठंढ न हो तो चारपाई पर कोई हलका मुलायम सम्र विद्यान उसपर बालक को मुलाना चाहिये, इस कार्य के करने के पीछे प्रथम वालक की माता की उचित हिफाज़त करनी चाहिये, इस के पीछे बालक के साता की उचित हिफाज़त करनी चाहिये, इस के पीछे बालक के हारीरपर यदि श्वेत चरवी के समान चिकना पदार्थ लगा हुआ होवे अथवा पन्य कुछ लगा हुआ होवे तो उस को साफ करने के लिये प्रथम बालक के हारीरपर तेल मसलना चाहिये तत्पश्चान् सावुन लगाकर गुनगुने (कुछ गर्म) पानी से मुलायम हाथ से बालक को स्नान कराके साफ करना चाहिये, परन्तु सान कराते समय इस बात का पूरा ख्याल रखना चाहिये कि उम की आंख के तेल साबुन वा पानी न चला जावे, प्रसूति के समय में पास रहनेवाली कोई चतुर स्त्री बालक को स्नान करावे और इस के पीछे प्रतिदिन वालक की गाता उस को स्नान करावे।

मान कराने के लिये प्रातःकालका समय उत्तम है-इस लिये यथाशक्य प्रातःकाल में ही स्नान करना चाहिये, स्नान कराने से पहिले वालक के थोड़ासा तेल लगाना चाहिये, पीछे मस्तकपर थोड़ासा पानी डाल कर मस्तक को भिगोकर उस को भोना चाहिये तत्पश्चात् शरीरपर साइन लगा कर कमरतक पानी में उस को खड़ा करना वा विठलाना चाहिये अथवा लोटे से पानी डालकर मुलायम हाथ से उस के तमाम शरीर को धीरे २ मसलकर धोना चाहिये, स्नान के लिये पानी उतना ही गमें लेना चाहिये कि जितनी बालक के शरीर में गमीं हो ताकी वह उस का सहन कर सके, स्नान के लिये पानी को अधिक गमें नहीं करना चाहिये, और न अधिक गमें कर के उस में ठंडा पानी मिलाना चाहिये किन्तु जितने गमें पानी की आवश्यकता हो उतना ही गमें कर के पहिले से ही रख लेना चाहिये, और इसी प्रकार से स्नान कराने के लिये सदा करना चाहिये, स्नान कराने में इन वाते का भी ख्याल रहना चाहिये कि-शरीर की सन्धिओं आदि में कहीं भी मेल न रहने पाये।

राधे पर पानी की धारा डालने से मम्नक टंडा रहता है तथा बुद्धि की बृद्धि होक प्रकृति अच्छी रहती है, प्रायः मम्नक पर गर्म पानी नहीं डालना चाहिये क्योंकि मम्नक पर गर्म पानी डालने से नेत्रों को हानि पहुँचती है, इस लिये मम्नः पर तो ठंडा पानी ही डालना उत्तम है, हां यदि ठंडा पानी न सुहावे तो धोड़ा गर्म पानी डालना चाहिये, छोटे वालक को स्नान कराने में पांच मिनट का और बड़े वालक को स्नान कराने में दश मिनट का समय लगाना चाहिये, स्नान कराने के पीछे वालक का शरीर बहुत समय तक भीगा हुआ नहीं रखना चाहिये किन्त स्नान कराने के वाद शीघ्र ही सुलायम हाथ से किसी स्वच्छ वस्त्र से शरीर को जुष्क (सूखा) कर देना चाहिये, ग्रुष्क करते समय वालक की त्वचा (चनड़ी) न धिस (रगड़) जावे इस का ख्याल रखना चाहिये, ग्रुष्क करने के पीछे भी शरीर को खुला (उधाड़ा) नहीं रखना चाहिये किन्तु शीघ्र ही वालक

को कोई खच्छ वस्त्र पहना देना चाहिये, क्योंकि शरीर को खुला रखने से तथा वस्त्र पहनाने में देर करने से कभी २ सदी लग कर खांसी आदि व्याधिक हो जाने का सम्भव होता है, बालक का शरीर नाजुक और कोमल होता है इस िखे दूसरे मास में पानी में दो मुट्टी नमक डाल कर उस को स्नान कराना चाहिये ऐसा करने से बालक का बल बढेगा, बालक को पवनवाले स्थान में स्नान नहीं करना चाहिये किन्तु घर में जहां पवन न हो वहां स्नान करना चाडिये. पुत्र के मस्तक के बांल प्रतिदिन और पुत्री के मस्तक के बाल सात आठ दिन में एक वार धोना चाहिये, बालक को स्नान कराते समय उलटा सुलटा नहीं राजना चाहिये, जब बालक की अवस्था तीन चार वर्ष की हो जावे तब तो ठंढे ग्नी से ही स्नान कराना लाभदायक है. जाड़े में, शरीर में व्याधि होने पर तथा ठुँडा पानी अनुकूछ न आने पर तो कुछ गर्म पानी से ही स्नान कराना ठीक है, यद्यपि शरीर गर्म पानी से अधिक स्वच्छ हो जाता है परन्तु गर्म पानी से स्नान व राने से शरीर में स्फ़रणा और गर्मी शीघ्र नहीं आती है तथा गर्म पानी से शरीर भी ढीला हो जाता है, किन्तु ठंढे पानी से तो स्नान कराने से शरीर में शीह ही स्फुरणा और गर्मा आ जाती है; शक्ति बढ़ती है और शरीर दढ़ (मजबूत ) भी होता है, बालक को बालपन में स्नान कराने का अभ्यास रखने से बड़े होने पर भी उस की वही आदत पड़ जाती है और उस से शरीरस्थ अनेक प्रकार के रोग निवृत्त हो जाते हैं तथा शरीर अरोग होकर मजबूत हो जाता है।

2-वस्त्र-बालक को तीनों ऋतुओं के अनुसार यथोचित वस्त्र पहनाना चािये, शीत और वर्षा ऋतु में फलालेन और उन भादि के कपड़ों का पहनाना लाभ-कारक है तथा गर्मी में सूतके कपड़े पहनाने चाहियें, यदि बालक को ऋतुके अनुसार कपड़े न पहनाये जावें तो उस की तनदुरुसी बिगद जाती है, बालक को तंग कपड़े पहनाने से शरीर में रिधर की गति रक जाती है और रिधर की गति रक जाती है और रिधर की गति रकने से शरीर में रोग होजाता है तथा तंग कपड़े पहनाने से शरीर के अवयवों का बढ़नाभी रक जाता है इसलिये बालक को ीले कपड़े पहनाने चाहियें, कपड़े पहनाने में इस बातकाभी खयाल रखना चाहियें कि बालक के सब अंग ढके रहें और किसी अङ्ग में सर्दी वा गर्मी का प्रवेश न हो सके, यदि कपड़े अच्छे और पूरे (काफी) न हों अथवा फटे हुए हों तो कुछ वस्त्रों को जोड़ कर ही तथा धोकर और स्वच्छ करके पहनाने चारियें

१-पुत्र के मस्तक के वाल प्रतिदिन और पुत्री के मस्तक के वाल सात आठ दिन में धाने का तात्पर्य यह है कि-वाल्यावस्था से जैसी वालक की आदत डाली जाती है वही वड़े छोने पर भी रहती है, अतः यदि पुत्री के बाल प्रतिदिन धोये जार्वे तो वड़े होने पर भी उस की वही अदत रहे सो यह (प्रतिदिन वालों का धोना) स्त्रियों की निम नहीं सकती है क्यों कि धोने के पशाद वालों का गूंधना आदि भी अनेक झगड़े स्त्रियों को करने पड़ते हैं और प्रतिदिन यह जाम करें तो आधा दिन इसी में बीत जाय-किन्तु पुत्र का तो वड़े होनेपर भी यह कार्य प्रतिदिन निम सकता है।

परन्तु मलीन वस्न कभी नहीं पहनाने चाहियें, क्योंकि बालक के शरीर तथा जस के कपड़े की स्वच्छताद्वारा प्रत्येक पुरुष अनुमान कर सकेगा कि इस (बालक) की माता चतुर और सुघड़ है-किन्तु इस से विपरीत होने से हो सब ही यह अनुमान करेंगे कि-बालककी माता फूहड़ होगी, अन्य रेशोंकी श्वियों की अपेक्षा दक्षिण की स्वियां सुवड़ और चतुर होती हैं और यह बात उन के बालकोंकी स्वच्छता के द्वारा ही जानी तथा देखी जा रकती है।

टालकको प्रायः बाहर हवा में भी धुमाने के िये है जाना चाहिये परन्तु उस प्रमय फलालेन आदि के गर्भ कपड़े पहनाये एकने जाहियें ज्योंकि फलालेन आहि का वस्त्र पहनाये रखने से बारह की ठंडी हवा छगने से सर्दी नहीं व्यापती है तथा उस समय में उक्त वस्त्र पहनाये रखने से भीतरी गर्मी बाहर नहीं निक उते पाती है और न बाहर की सदीं भीतर जा सकती है, बालक को सदीं के दिनं में कानटोपी और पेरों में मोज़े पहनाये रखने चाडियें. यदि मोजे न हों तो पैरों पर कपड़ा ही लपेट देना चाहिये, कानरोपी भी यह अनकी हो तो बहुत ही राभदायक होती है, मल मृत्र और ठार से भीगे हुए कपटे को शीब्रही बद्ध कर दूसरा स्वच्छ दस्र पहना देना चाहिये क्योंकि ऐसा न करने से सर्दी होकर कफ होजाता है, जीत तथा वर्षा ऋतु में हवा में वाहर हुमाने के लिये ले जावें तो अंख और सुंहके सिदाय सद शरीर को काल या किसी गर्भ कपड़े से ढक हर हे जाना चाहिये, लार गिरती हो तो उस जगह पर रूमाल वा कोई कपड़ा रखना चाहिये, बालक के पैर; सीना (छाती) और पेट को सदा गर्म रखनः चाहिये किन्तु इन अंगोंको ठंढे नहीं होने देना चाहिये वस ऊपर लिखी रीति के अनुसार बालक को खुब हिफाजत के साथ कपड़े पहनाने चाहियें क्योंकि ऐसा न करने से बहुत हानि होती है, वालक को इतने अधिक बस्च भी नहीं पहनाने चाहियें कि जिन से वह पसीना युक्त होकर घवड़ा जावे, इसी प्रकार समी में भी बहुत कपड़े नहीं पहनाने चाहियें कि जिस से वारंबार पसील निकलता रहे क्योंकि बहुत पसीना निकलने से शरीर वलहीन हो जाता है, इस छिये गर्मी में वारीक यस्त्र पहनाने चाहिये, बालक की खचा बहुत ही नाजुङ और मुलायम होती है इस लिये उस को कपड़ेभी बहुत मुलायम और ढीले पहनाने चाहियें, हरे रंग में सोमल का विप होता है इस लिये हरे वस्र नहीं गहनाने चाहियें क्योंकि बालक उस की मुंह में डाल हे तो हानि हो जाती है, ुसी प्रकार वह रँग त्वचासे लगने से भी हानि पहुँचती है, यथाशक्य ( जहां तक हो सके ) भसका और टाप टीप पर सोहित न हो कर बालक ो सुखवारी कपड़े पहनाने चाहियें, वालकों को शीत ऋतु में खुला (उघाड़ा) नहीं रखना चाहिये और त वारीक दख पहना कर अथवा आधे खुले शरीर से खुले मैदान में बाहर जाने हेना चाहिये क्योंकि ऐसा होने से शीत लग जाने

से बालक कद में छोटे और जुस्सा रहित हो जाते हैं, इसी प्रकार गर्मी में खुले शरीर से मैदान में घूमने से काले हो जाते हैं, उन को लू लग जाती है और बीमार हो जाते हैं, एवं वर्षा ऋतु में भी खुले फिरने से इयाम हो जाते हैं और सर्दी आदि भी छग जाती है तथा ऐसे वर्ताव से अनेक प्रकार के रोगों का उन्हें शरण लेनां पड़ता है, शीत गर्मी और वर्षा ऋतु में बालकों को खुले (उघाड़े) धूमने देने से शरीर से मजबूत होने की आशा नष्ट हो जाती है क्योंकि ऐसा होने से उनके अवयवों में अनेक प्रकार की ब्रुटि हो जाती है और वे प्रायः रोगी हो जाते हैं, बालकों के शरीर पर सूर्य का कुछ तेज पड़ता रहे ऐसा उपाय करते रहने चाहिये, घर में उन को प्रायः गोद ही में नहीं रखना चाहिये, शरीर में उप्णता रखने के लिये पूरे कपड़ों का पहनाना मानो उतनी ख़राक उन के पेट में डालना है, शरीर पर पूरे कपड़े पहनाने से उप्णता कम जाती है और उष्णता के कायम रहने से अरोगता रहती है, बालकों को ऋतुके अनुकूल बस्न पहनाने में जो मा बाप दृष्य का लोभ करते हैं तथा बालकों को उघाड़े पिरने देते हैं यह उनकी बड़ी भूल है क्योंकि ऐसा होने से शरीर की गर्मी कम हो जाती है तथा गर्मी कम हो जाने से उस (गर्मी) को पूर्ण करने के लिये अधिक खुराक खानी पड़ती है, जब ऐसा करना पड़ा तो समझ लीजिये कि जितना कपड़े का खर्च बचा उतना ही ख़राक का खर्च बढ़ गया फिर लोभ करने से क्या लाभ हुआ ! किन्तु ऐसे विपरीत लोभसे तो केवल शरीर को हानि ही पहुँ-चती है-इस लिये बालक को ऋतु के अनुकूल वस्त्र पहनाना ही लाभदायक है। ४-द्रथपिलाना-बालक के उत्पन्न होने पर शीघ्र ही उस को द्र्य नहीं पिलाना चाहिये अर्थात् बालक को माता का दुध तीन दिन तक नहीं पिलाना चाहिये

१-परन्तु इस विषय में किन्हीं लोगोंका यह मत है कि-बालक के उत्पन्न होने के पीछे जब माता की थकावट दूर होजावे तव तीन या चार घण्टे के बाद से बालकको माता का ही रूध पिलाना चाहिये, वे यह भी कहते हैं कि-"कोई लोग बालक को एक दो दिन तक माताका रूप नहीं पिलाते हैं. किन्तु उस को गलथुली चटाते हैं सो यह रीति ठीक नहीं है-क्योंकि वालक के िलये तो माता का दूध पिलाना ही उत्तम है, वालक के उत्पन्न होने पर को उस तीन या नार घण्टे के बाद माता का दूध पिलाने से बहुत ही लाभ होताहै. क्योंकि-माता के दूध का प्रथम भाग रेचक होता है इस लिये उस के पीने से गर्भस्थान में रहने के कारण बालक के पेट की हिंडुयों में लगा हुआ काला मल दूर होजाता है और माता को पीछे से आनेवाले वेग के कम होजाने से रक्त प्रवाह के होने का सम्भव कम रहता है, यदि बालक को एक दो दिन अक माताका दूथ न पिलाया जाने तो फिर वह (बालक) माता का दूथ पीने नहीं लगता है और ऐसा होने से स्तन दूथसे भर जाने के कारण पक जाते हैं, इसल्विये प्रथम से ही वालक को माता काही दूध पिलाना चाहिये, बालक को प्रथम सेही माताका दूध पिलाने से यह भी रूम होता है कि यदि माता के स्तनों में दूध न भी हो तो भी आने लगता है" इत्यादि, परन्तु तमाम प्रन्थों और अनेक विद्वज्जनों की सन्मित इस कथन से विपरीत है अर्थात् उनकी सन्मित वहीं हैं जो कि हमने ऊपर लिखा है, अर्थात् जन्म के पीछे तीन या चार दिन के बादसे बालक को माता का द्ध पिलाना चाहिये॥

क्योंकि प्रसृतिके पश्चात् तीन दिन तक माता के दूध में कई प्रकार के उष्णता आदि के विकार रहते हैं. किन्तु तीन दिन के पश्चात् भी दूध की परीक्षा हर के पिलाना चाहिये, माता के दूध की परीक्षा यह है कि-यदि दूध पानी त्रं डालने से मिल जाये, फेन न दीखे, तन्तु सरीखे न पड़ जावें, ऊपर तर न न्त्रो, फटे नहीं, शीतल; निर्मल; स्वच्छ और शंख के समान सफेद होवे. ्स दूध को स्वच्छ समझना चाहिये, इस प्रकार से तीन दिन के पीछे दूधकी परीक्षा करके वालकको माता का दूध पिलाना चाहिये, यदि कदाचित् माता ं सनों में दूध न आ वे तो गाय का दूध और दूध से आ वा कुछ गर्मसा पानी ( जैसा मा का दूध गर्म होता है वैसा ही गर्म पानी लेना चाहिये ) ंगेर कुछ मीठा हो जाये इतनी शकर, इन तीनों को मिलाकर वालक को िलाना चाहिये परन्तु इन तीनों वस्तुओं के मिलाने में ऐसा करना चाहिसे í ह-पहिले शक्कर और पानी मिलाना चाहिये तथा पीछे उस में दूध मिलाना चाहिये, यह मिश्रण माता के दूध के समान ही गुण करता है, यह (मिश्रण) बालक को दो दो घण्टे के पीछे थोड़ा २ पिलाना चाहिये-परन्तु जब माता के सनों से दूध आने छगे तब इस ( मिश्रण का पिछाना बन्द कर माता का ही दुध िलाना चाहिये, तथा दोनों स्तनों से क्रमानुसार दूध पिलाना चाहिये क्योंकि ऐसा न करने से दूध से भर जाने के कारण स्तन फूल कर सूज जाता है। ५-देश पिळाने का समय—बालक को वार वार दूध नहीं पिळाना चाहिये िन्तु नियम के अनुसार पिलाना चाहिये, क्योंकि नियम के विरुद्ध पिलाने से पहिले पिये हुए दूध का ठीक रीति से परिपाक न होने पर फिर पिलाने के द्वारा वालक को अजीर्ण हो जाता है और ऐसा होनेसे बालक रोगाधीन हो जाता है, इसी प्रकार एक वार में मात्रा से अधिक पिला देनेसे वह पिया हुआ दूध कुद्रती नियम के अनुसार पेट में ठहरता नहीं है किन्तु वमन के द्व रा निकल जाता है, यदि कदाचित वमन के द्वारा न भी निकले तो बालक के पेट को भारी कर तान देता है, पेट में पीड़ा को उत्पन्न कर देता है और जय बालक उक्त पीड़ा के होने से रोता है तब मूर्ख स्त्रियां उस के रोने के कारण का विचार न कर फिर शीब ही स्तन को बालक के मुँह में दे देती हैं तथा बालक नहीं पीता है तो भी बलात्कार से उसे पिलाती हैं, इस प्रकार वार वार पिलाने से बालक को तो हानि पहुँचती ही है किन्तु माताको भी बहुत हानि पहुँचती है अर्थात् बार वार पिछाने से माता के स्तन से दुध नहीं उतरता है (आता है) इस से बालक रोता है तथा उस के अधिक रोंबंसे माता बहुत घबड़ाती है और ऐसा होने से दोनों ( माता और बालक) नियंल हो जाते हैं, बालक के मुँह में सन देकर उस को नींद नहीं लेने देना चाहिये और न माता को नींद लेना चाहिये क्योंकि उस से स्तन में तथा बाउक के मंह में छाले पड़ जाते हैं।

बालक को पहिले महीने में डेढ़ २ घण्टे, दूसरे महीने में दो २ घण्टे, तीसरे महीने में ढाई २ घण्टे और चौथे महीने में तीन २ घण्टे के पीछे दूध पिलाना चाहिये, इसी प्रकार से प्रत्येक महीने में आधे २ घण्टे का अन्तर बढ़ाने जाना चाहिये किन्तु जब बालक सात आठ महीने का हो जावे तब तीन चार घण्टे के पीछे दूध पिलाने का समय नियत कर लेना चाहिये।

बहुत सी स्त्रियां बारह वा चौदह महीने तक बालक को दूध पिलाती रहती हैं परन्तु ऐसा करना बालक को बहुत हानि पहुँचाता है, क्योंकि जब बालक जन्मता है तब से लेकर सात आठ महीने तक स्त्री को ऋतुधर्म नहीं होता है इस लिये तब तक का ही दूध बहुत पुष्टिकारक होता है किन्तु जब स्त्री के ऋतुधर्म होने लगता है तब उस के दूध में विकार उरपन्न हो जाता है इस लिये स्त्रियों को केवल आठ नो महीने तक ही बालकों को दूध पिलाना चाहिये, किन्तु आठ नो महीने के पीछे दूध का पिलाना घीरे र कम करके उसके साथ में अन्य खुराक देते रहना चाहिये, दूध पिलाने के बाद स्तन को पोंछ कर स्वच्छ कर लेने का नियम रखना चाहिये कि जिस से चांदे (छाले) न पड़ जावें।

६-दूध पिलाने के समय हिफाजत—वालक को दूध पिलाने के समय माता प्रथम अपने मन में धीरज; उत्साह; शान्ति और आनन्द रख के वालक को देखें, फिर उस को हँसा कर खिलावे और अपने सन में से थोड़ा सा दूध निकाल देवे, तत्पश्चात् बालक के मस्तक पर हाथ रखके उस को दूध पिलावे, बालक को दूध पिलावेकी यही उत्तम रीति है, किन्तु बालक को मार कर, पटक कर, कोध में होकर, डरा कर अथवा तर्जना (डांट) देकर दूध नहीं पिलाना चाहिये क्योंकि जिस समय मन में शोक, भय, क्रोध और निराशा आदि दोप होते हैं उस समय माताका दूध बिगड़ा हुआ होता है और वह दूध जब बालक के पीने में आता है तो वह दूध बालक को विष के समान हानि पहुँचाता है-इस लिये जब कभी उक्त बातों का प्रसंग होवे उस समय बालक को दूध कभी नहीं पिलाना चाहिये किन्तु जब ऊपर लिखे अनुसार मन अलन्त आनन्दित हो उस समय पिलाना चाहिये, इसी तरह माता को अपनी रोगावस्थामें भी बालक को अपना दूध नहीं पिलाना चाहिये क्योंकि वह दूध भी बालक को हानि पहुँचाता है।

७-पूरा दूध न होने पर कर्तव्य उपाय—जहां तक हो सके वहां तक तो बालक को माता के दूध से ही रखना उत्तम है क्योंकि माता का स्नेह बालक-पर अपूर्व होता है इस लिये माता की स्थिति में धात्री (धाय) के द्वारा

२-क्योंकि माता की उत्साह, श्रान्ति, और आनन्द से भरी हुई दृष्टिको देखकर वालक भी हिभित होगा॥ २-क्योंकि दूध के अग्रभाग में दूध का विकार जमा रहता है इसिलिये पिछाने से प्रथम स्तनमेंसे कुछ दूध निकालकर ही वालक को पिलाना चाहिये॥

बालक का पोषण कराना ठीक नहीं है, हां यदि माता का शरीर दुर्वल हो अथवा दृध न आता हो अथवा पूरा (काफी) दूध न आता हो तो वेशक अन्य कुछ उपाय न होने से बालकको सात आठ महीने तक तो धाय के पास हो रख कर उसी के दृध से बालक का पालन पोषण करना चाहिये, क्योंकि रात आठ महीने तक तो दूध के सिवाय बालक की और कोई खुराक हो हा नहीं सकती है।

- ८-धात्री के लक्ष्मण-जहां तक हो सके धात्री अपने ग्रासकी और अपनी जाति को ही रखना चाहिये, तथा उस में ये लक्षण देखने चाहियें कि-वह अपने ही बालक के समान जीवित और नीरोग वालक वाली, मध्यम कट की, सान्त, सुभील, उड़ करीरवाली, रोगरहित, सदाचारयुक्त तथा सद्गुणोंवाली होवे, रादि कडाचित् ऐसी घात्री न मिल सके तो सदा एक ही तनदुरुस गाय का ताजा दूध लेकर तथा दूध से आधा कुछ गर्म पानी और शकर को पूर्व वहीं हुई रीति के अनुसार मिलाकर वालक को पिलाना चाहिये, तथा इस वो भी दुध पिलाने के समयके अनुकृत ही दिवमानुसार पिलाना चाहिये, दुध पिलाने में इस वात का भी खयाल रखना चाहिये कि वालक को तांबे और पीतल आदि धानु के वर्तन में तूध नहीं तिलाना चाहिये किन्तु मिटी अथवा काच के वर्तन में लेकर पिलाना चाहिये, किन्तु वालक के पीने के टघ को तो पहिले से ही उक्त वर्तन में ही रखना चाहिये, दूधको बहुत रती करके नहीं पिलाना चाहिये, बहुत सी खियां गाय भेंस वा वकरी का दृध अंट कर तथा उस में शकर इलायची और जायफल आदि डाल कर पिलाया करती हैं-परन्तु ऐसा दूध छोटे बालक को भारी होने के कारण पचता नहीं है, इस लिये ऐसा दुध नहीं पिलाना चाहिये, वामत में तो बालक के छिये माता के दुध के समान और कोई खुराक नहीं है. इस छिये जब कोई उपाय र चड़े तब ही धाय रखरी चाहिये, अथवा ऊपर छिखे अनुसार मिश्रण दध व : सहारा रखना चाहिये।
- ९-स्राक् वालक को ताजी; हलकी; कुछ गर्म; रुचिक अनुकूल तथा पेश्विक छुराक देनी चाहिये, तथा खुराक के साथ में हमेशा गाय का ताजा और स्टच्छ दूध भी देते रहना चाहिये, यदि अनाज की खुराक दी जावे तो उस में जगसा नमक डाल कर देनी चाहिये, क्योंकि—ऐसा करने से खुराक स्चादिष्ट हो जाती है और हज़म भी जल्दी हो जाती है तथा इस से पेट में की हे भी कम पड़ते हैं, यदि बालक की रुचि हो तो दूध में थोड़ी सी मिठास आजावे इनि शक्कर वा बतासे डाल देना चाहिये परन्तु दूध को बहुत मीठा कर नहीं पिलाना चाहिये, क्योंकि—बहुत सीठा कर पिलाने से वह पाचनशक्ति को मन्द करता है।

जब वालक एक वर्ष का हो जावे और दाँत निकल आवें तब उसे कम २ से चांवल; दाल; खिचड़ी; स्वच्छ दही और मलाई आदि देना चाहिये परन्त अन्न के साथ गाय का दूध देने में कभी नहीं चूकना चाहिये क्योंकि दूध में पोषण के सब आवश्यक पदार्थ स्थित हैं, इस लिये दूध के देने से वालक तनरुस्त और दद बन्धनोंवाला होता है, यदि दूध के देने से शोच ठीक न आवे तो उसमें थोड़ा सा पानी मिला कर देना चाहिये इस से शोच ठीक होता रहेगा।

ज्यों २ बालक की अवस्था बढ़ती जावे त्यों २ दूध की खुराक भी बढ़ाते जाना चाहिये क्योंकि ऐसा करने से बालक का तेज; बन्धान और बल बढ़ता रहता है, जब बालक करीब दो वर्ष का हो जावे तब दूध में पानी का मिलाना बन्द कर देना चाहिये, बालक को जो दूध दिया जावे वह ताजा और स्वच्छ देख के लेना चाहिये, दूध में पानी वा अन्य कुछ पदार्थ मिला हुआ नहीं होना चाहिये, इस का पूरा खयाल रखना चाहिये क्योंकि खराब दूध बहुत हानि करता है, ज्यों २ बालक वड़ा होता जावे त्यों २ वह शाक तरकारी आदि ताज़े पदार्थोंको खावे इसका प्रयत्न करना चाहिये, धीरे २ शाक आदि पदार्थों में नमक और मसाला डालकर बालक को खिलाने चाहियें, कभी २ रुचि के अनुकूल कुछ प्रेवा भी देना चाहिये, बालक को कच्चे फल, कोयले और मिट्टी आदि हानिकारक पदार्थ नहीं खाने देना चाहिये, बालक को दिन भर में तीन बार खुराक देनी चाहिये परन्तु उसमें भी यह नियम रखना चाहिये कि प्रातःकाल में दूध और रोटी देना चाहिये, इस के बाद दूसरी वार चार घंटे के पीछे और तीसरी बार शामको आठ बजे के अन्दर २ कोई हलकी खुराक देनी चाहिये किन्तु इन नीन समयों के सिवाय यदि बालक बीच २ में खाना चाहे तो उस को नहीं स्वाने देना चाहिये, एक वार की खाई हुई ख़ुराक जब पच जावे और मेदेको कुछ विश्रान्ति ( आराम ) मिल जावे तब दूसरी वार खुराक देनी चाहिये, भूख से अधिक खूब डॅट कर भी नहीं खाने देना चाहिये, क्योंकि जो बालक भूख से अधिक खूब डॅंट कर तथा वार वार खाता है तो वह खुराक ठीक रीति से हाम नहीं होती है और बालक रोगी हो जाता है, उसके हाथ पेर रस्सीके समान पतले और पेट मटकी के समान बड़ा हो जाता है, बालक को कभी २ अनार, दाक्षा ( दाख ), सेव, बादाम, पिस्ते और केले आदि फलभी देते रहना चाहिये, उसको पानी स्वच्छ पीने को देना चाहिये, पीने के लिये प्रायः कुओं का पानी बहुत उत्तम होता है इसिलये वही पिलाना चाहिये, जिस पानी पर रजःकण ( घूलके कण ) तैरते हों अथवा जो अन्य बुरे पदार्थों से मिला हुआ हो वह पानी वालक को कभी नहीं पिलाना चाहिये, क्योंकि इस प्रकार का पानी बड़ी अवस्था-वालों की अपेक्षा बालक को अधिक हानि पहुँचाता है, स्वच्छ जल हो तो भी उसे दो तीन वार छान कर पीने के लिये देना चाहिये, शीत ऋतु में शरीर

में गर्मी उत्पन्न करनेवाले पे। ष्टिंक पदार्थ खाने को देना चाहिये, क्योंकि उस समय शरीर में गर्मी पेदा करने की बहुत आवश्यकता है. उक्त ऋतु में यदि शरीर में गर्मी कम होवे तो तनदुरूसी बिगड़ जाती है इसिल्ये उक्त तुऋ में शरीर में उप्णता कायम रहने के लिये उपाय करना चाहिये, बालक की भूख को कभी मारना नहीं चाहिये क्योंकि भूख का समय विता देने से मन्दाशि आदि रोग हो जाते हैं, इसिल्ये यही उचित है कि नियम के अनुसार नियत किये हुए समय पर जितनी और जो हजम हो सके उतनी और वही खूब परिपक्क (पशे हुई) खुराक खाने को देना चाहिये।

इय जीवनयात्रा के निर्वाह के लिये शरीर को जिन २ तत्त्वों की आवश्यकता है वे सब तत्त्व एक ही प्रकार की खुराक में से नहीं मिल सकते हैं, इसलिये सर्वदा एक ही प्रकार की ख़राक न देकर भिन्न २ प्रकार की ख़राक देते रहना चाहिये, एक ही प्रकार की ख़राक देने से शरीर को आवश्यक तत्त्वभी नहीं मिलते हैं तथा पाचनशक्ति में भी खराबी पड़ जाती है, जिस खुराक पर बालक की रुचि न हो उसके खाने के लिये आग्रह नहीं करना चाहिये, बालक को खुराक देनेमें आधा घंटा लगाना चाहिये अर्थात् धीरे २ चवा २ के उसे खिलाना चा-हिये और धीरे २ चाव २ के खाने की उस की आदत भी डालना चाहिये, किन्त शीघ्रता से उसे नहीं खिलाना चाहिये और न खाने देना चाहिये. गर्मी वा ध्रप आदि में से आने के वाद अथवा थकने के बाद कुछ विश्राम ले लेवे तब उसे लाने को देना चाहिये, लाते समय उसे न तो हँसने और न बातें करने देना चाहिनं क्योंकि ऐसा करने से कभी २ ग्रास गले में अटक कर बहुत हानि पहुँ-चाता है, सो उठने के पीछे तीन घण्टे के बाद और ऊँघने के पीछे एक घण्टे के बाद ख़राक देनी चाहिये, इसी प्रकार खानेके पीछे यदि आवश्यकता हो तो एक घण्टे के पश्चात् सोने देना चाहिये, ठंडी बिगड़ी हुई और दुर्गन्धयुक्त खुराक नहीं जाने देनी चाहिये, बहुत खाना अथवा कम खाना, ये दोनों ही नक्सान करते हैं इस लिये इन से बालक को बचाना चाहिये, भूख लगे विना आग्रह करके गलक को नहीं खिलाना चाहिये, बालक को कम वा अधिक खाने के लिये नहीं कहना चाहिये किन्तु उस को अपनी रुचि के अनुसार खाने देना चाहिये. खुराक के विषय में यह भी स्मरण रखना चाहिये कि जो ख़ुराक जिस कदर प्रष्टिकारक हो वह उसी कदर तौलमें कम खाने को देना चाहिये तथा जिस कदर सुराक कम पृष्टि कारक हो उसी कट्र वह तौल में अधिक खानेको देना चाहिये. तालार्य यह है कि जहांतक हो सके वालकों को खुराक तौल में कम किन्तु पुष्टि-कारक देना चाहिये क्योंकि ऐसा न करने से बालक का बल घटता है तथा

१-व्योंकि पुष्टिकारक खुराक तौलमें अधिक देने से अजीर्ण होकर विकार उत्पन्न होता है और अपुष्टिकारक अथवा कम पुष्टिकाराक खुराक तौलमें कम देनेसे वालक को दुर्वलता सताने लगती है।१

शरीर भी नहीं बढ़ता है, यह संक्षेप से खुराक के विषय में लिखा गया है, बाकी इस विषय को देश और काल के अनुसार चतुर माताओं को विचार लेना चाहिये।

१०-हवा--जिस उपाय से बालक को खुली और स्वच्छ हवा मिलसके वही उपाय करना चाहिये, स्वच्छ हवा के मिलने के लिये हमेशा सुवह और शाम को समुद्र के तट पर मैदान में, पहाड़ी पर अथवा बाग में बालक को हवा खिलाने के लिये ले जाना चाहिये, क्योंकि स्वच्छ हवा के मिलने से बालक के शरीर में चेतनता आती है, रुधिर सुधरता है, और शरीर नीरोग रहता है, प्रत्येक प्राणी को श्वास हेने में आविसँजन वायु की अधिक आवःयकता होती है इस लिये जिस कमरे में ताजी और खच्छ हवा आती हो उस प्रकार के ही खिड़की और किवाड़वाले कमरे में बालक को रखना चाहिये. किन्तु उस को अँधरे स्थान में, चूल्हे की गर्मी से युक्त स्थानमें, नाली वा मोहरी की दुर्गन्धि से युक्त स्थान में, संकीर्ण, अँधेरी और दुर्गन्धवाली कोन्री में, वहत से मनुष्यों के धास लेने से जहां काबोलिक हवा निकलती हो उस स्थान में और जहां अखण्ड दीपक रहता हो उस स्थान में कभी नहीं रखना चाहिये, क्योंकि-जहां गर्मा दुर्गन्धि और पतली हवा होती है वहां आक्सिजन हवा बहुत थोड़ी होती है इसिलये ऐसी जगह पर रखने से बालक की तन-दुरुसी बिगड़ जाती है, अतः इन सब बातों का खयाल कर स्वच्छ और सुख-दायक पवन से युक्त स्थान में बालक को रखने का प्रवन्ध करना ही सर्वदा लाभदायक है।

११-निद्रा—बालक को बड़े आदमी की अपेक्षा अधिक निद्रा लेने की आवइयकता है क्योंकि-निद्रा लेने से बालक का शरीर पुष्ट और तनदुरुख होता
है, बालक को कुछ समय तक माता के पसवाड़े में भी सोनेकी आवश्यकता
है क्योंकि-उस को दूसरे के शरीर की गर्मी की भी आवश्यकता है, इस
लिये माता को चाहिये कि-कुछ समय तक बालक को अपने पसवाड़े में भी
सुलाया करे, परन्तु पसवाड़े में सुलाते समय इस बातका पूरा ध्यान रखना
चाहिये कि-पसवाड़ा फेरते समय बालक कुचल न जावे अर्थात् वह रोकर
पसवाड़े के नीचे न दब जावे, इस लिये माता को चाहिये कि-उस समयमें
अपने और बालक के बीच में किसी कपड़े की तह बना कर रखले. सोते
हुए बालक को कभी दूध नहीं पिलाना चाहिये क्योंकि-सोते हुए बालक को
दूध पिलाने से कभी २ माता जंघ जाती है और बालक उलटा गिरके गुंगला
के मर जाता है. बालक को सोने का ऐसा अभ्यास कराना चाहिये कि-वह
रात को आठ नी बजे सो जावे और प्रातःकाल पांच बजे उठ बैटे, जिन में
दो पहर के समय एक दो घण्टे और रात को अधिक से अधिक आठ घण्टे

१-आक्सिजन अर्थात् प्राणप्रद वायु ॥ २-कार्वोलिक हवा अर्थात् प्राणनाशक वायु ॥

तक बालक को नींद लेने देना चाहिये, तथा जागने के पीछे उसे विस्तर पर पड़ा नहीं रहने देना चाहिये क्योंकि-ऐसा करने से बालक सुस्त हो जाता है, इस लिये जागने के पीछे शीघ्रही उठने की आदत डालनी चाहिये, नींद में सोते हुए बालक को जगाना नहीं चाहिये क्योंकि-नींद में सोते हुए बालक के जगाने से बहुत हानि होती है, वालक को स्वच्छ हवा और प्रकाशवाले कारे में सुलाना चाहिये किन्तु खिड़की और किवाड़ बन्द किये हुए कमरे में नहीं सुलाना चाहिये. तथा दुर्गन्धवाले और छोटे कमरे में भी नहीं सुलाना चाहिये, बालकको निदा के समय में कुछ तकलीफ होवे ऐसा कुछ भी वर्ताव नहीं होना चाहिये किन्तु निदा के समयमें उस का मन अह्यन्त शान्त रहे ऐसा प्रवन्ध करना चाहिये, बालक को खुराक की अपेक्षासे भी निहा की अधिक आवश्यकता है क्योंकि कम निदा से बालक दुर्बल हो जाना है, बालक को गोद में सुलाने की आदत नहीं डालनी चाहिये तथा झूंं वा पालने में भी वलास्कार झुला कर पीट कर डरा कर अथवा व्याकुल कर नहीं सुलाना चाहिये और बालगुटिका वा अफीम आहि हानिकारक तथा विंपली वस्तु खिलाकर न सुलाना चाहिये क्योंकि उस के खिलाने से वालक का शरीर विगड़कर निर्वल हो जाता है, उस के शरीर का बन्धान इड नहीं होता है, किन्तु जब उस को प्रकृति के नियमके अनुसार स्वाभाविक नींद आने लगे तबही सुलाना चाहिये, राग्निको खुराक देने के पश्चात् दो घण्टे के बाद हँसाने खिलाने दोड़ाने और कुदाने आदि के द्वारा कुछ शारीरिक व्यायाम ( कसरत ) कराके तथा मधुर गीतों के गाने आदि से उस के मन का रञ्जन करके सुलाना चाहिये कि जिस से सुखपूर्वक उसे गहरी नींद आजावे, इसी प्रकार से बालक को पालने में भी हर्षित कर लिटा कर मधुर गीत गाकर घीर २ झला कर सुलानेसे उस को उत्तम नींट आती है, तथा काफी नींट के आजाने से उसका शरीर हरूका (फ़र्तीला ) और अच्छा हो जाता है, यदि कि गी कारण से बालक को नींद न आती हो तो समझ लेना चाहिये कि इस के पेट में या तो की है हो गये हैं या कोई दूसरा दर्द उत्पन्न हुआ है, इस की जांच कर के जो मालूम हो उस का उचित उपाय करना चाहिये, किन्तु जहां तक हो सके नींद के लिये औषध नहीं खिलाना चाहिये, सोते समय क्रमानुसार पसवाड़ा बदलने की बालक की आदत डालना चौहिये, उस के सोने का बिछोना न तो अल्पन्त मुलायम और न अल्पन्त सख्त होना चाहिये किन्तु साधारण होना चाहिये, झूले में सुलाने की अपेक्षा पालने में सुलाना उत्तम है क्योंकि झुले में सुलाने से बालक के कुबड़े हो जाने का सम्भव है और क़बड़ा हो जाने से वह ठीक रीति से चल नहीं सकता है किन्तु पालने में सुलाने से ऐसा नहीं होता है, बालक की नींद में भंग न

१-वयोंकि एक ही पसवाड़े से पढ़े रहने से आहार का परिपाक ठीक नही होता है।।

हो जावे इस लिये झूले या पासने के आंकड़े (कड़े) नहीं बोलने देना चाहिये, बालक के सोते समय जोर से झोंका नहीं देना चाहिये, साने के झूले वा बिछोने के पास यदि शीत भी हो तो भी आग की सिगड़ी वा दीपक समीप में नहीं रखना चाहिये, जब बालक सो कर उठ बेठे तब शोघ़ही बिछोने को लपेट कर नहीं रख देना चाहिये किन्तु जब उस में कुछ हवा लग जावे तथा उस के भीतर की गन्दगी (दुर्गन्धि) उड़ जावे तब उत्त को उठा कर रखना चाहिये, सोते समय बालक को चांचड़, खटमल और जुएँ आदि न काटें, इस का प्रबन्ध रखना चाहिये, उस के सोने का बिछोना योया हुआ तथा साफ रखना चाहिये किन्तु उस को मलीन नहीं होने देना चाहिये, यदि बिछोना वा झोला मलमूत्र से भीगा होवे तो शीघ उस को बदल कर उस के स्थान में दूसरे किसी स्वच्छ वस्त्र को बिछा कर उस पर बालक को सलाना चाहिये कि जिस से उसे सदीं न लग जावे।

१२-कसरत-वालक को ख़ली हवा में कुछ शारीरिक कसरत मिल सके ऐसा प्रयत्न करना चाहिये क्योंकि शारीरिक कसरत से उस के शरीर का भीतरी रुविर नियमानुसार सब नसों में घुम जाता है, खाये हुए अन का रस होकर तमाम शरीर को पोषण ( पुष्टि ) मिलता है, पाचनशक्ति बढ़ती है, स्नाय का सञ्चलन होने से लोह भीतरी मलीन पदार्थों को पसीने के द्वारा बाहर निकाल देता है जिस से शरीरका बन्धान दढ़ और नीरोग होता है, नींद अच्छी आती है तथा हिम्मत, चेतनता, चञ्चलता और शूरवीरता बढ़ती है, क्योंकि बालककी स्वाभाविक चंचलता ही इस बात को बतलाती है कि-बालक की अरंगता रहने और वड़ा होने के लिये प्रकृति से ही उस को शारीरिक कसरत की आ-वश्यकता है, उत्पन्न होने के पीछे जब बालक कुछ मासों का हो जावे तब उस को सुवह शाम कपड़े पहना के अच्छी हवा में छे जाना चाहिये, कभी २ जमीन पर रजाई बिछा के उसे सुलाना चाहिये क्योंकि ऐसा करने से वह इधर उधर पछाडे मारेगा और उस को शारीरिक कसरत प्राप्त होगी, इसी प्रकार कभी २ हँसाना, खिलाना, कुदाना और कोई वस्तु फेंक कर उसे मंग-वाना आदि व्यवहार भी बालक के साथ करना चाहिये, क्योंकि इस व्यवहार में अति हँस कर वह हाथ पैर पछाड़ने, दौड़ने और इवर उधर फिरने के छिये चेष्टा करेगा और उस से उसे सहजमें ही शारीरिक कसरत मिल सकेगी :

जब बालक कुछ चलना फिरना सीख जावे तब उसे घर में तथा घर के बाहर समीप में ही खेलने देना चाहिये किन्तु उसे घर में न बिठला रखना चाहिये, परन्तु जिस खेल से शरीर के किसी भाग को हानि पहुँचे तथा जिस खेलसे नीति में विगाड़ हो ऐसा खेल नहीं खेलने देना चाहिये, इसी प्रकार दुष्ट लड़कों की

१-जैसे ढींगला ढींगली (गुडा और गुड़िया) का व्याह करना तथा उस से बालक जन्माना इत्यादि॥

संगति में भी बालक न खेलने पावे इस की पूरी खबरदारी रखनी चाहिये, ज्यों २ बालक उम्रमें वहा होता जावे त्यों २ उस को नित्य सुवह और शाम को खुली इवामें नियमपूर्वक गेंद फेंकना, दौड़ना, चकरी, तीर फेंकना, खोदना, जोतना और काटना आदि मनपसन्द खेल खेलने देना चाहिये परन्तु जिस और जितने बेल से वह अत्यन्त थक जावे तथा शरीर भारी पड़ जावे वह और उतना खेल न में खेलने देना चाहिये, जब कभी कॉलरा (हेजा) और ज्वर आदि रोग चल रहा हो तो उस समय में कमरत नहीं कराना चाहिये, कसरत करने के पीछे जब उस की थकावट कम हो जावे तब उसे खाने और पीने देना चाहिये, इस नियम के अनुसार पुत्र और पुत्री से कसरत कराते रहें ॥

१3-द्रांतों की रथा—जब बालक सात आठ महीने का होता है तब उस के ट्राँत निकलना प्रारम्भ होता है, कभी २ ऐसा भी होता है कि ट्राँत दो तीन मार विलम्ब से भी निकलते हैं परन्तु ऐसी दशा में बालक को ज्वर, वमन, खांसी, चूंक झाड़ा और आंचकी आदि होने लगते हैं, जब बालकके द्राँत निकलते लगते हैं उस समय उस का स्वभाव चिड़चिड़ा (चिड़नेवाला) हो जाता है, उस को कहीं भी अच्छा नहीं लगता है, दांतों की जड़ों में खाज (खुजली) चलती है, बार बार दूध पीने की इच्छा होती है, अंगुली वा अंगुटे को मुख में डालता है क्योंकि उस से ट्राँतों की जड़ों के बिसने से अच्छा लगता है, इस समय पर बालक अन्य किसी वस्तु को मुख में न ढालने पावे इस का ख्याल रखना चाहिये, क्योंकि अन्य किसी वस्तु के मुख में न डालने की अपेक्षा तो अंगुटे को ही मुख में डालना ठीक है, परन्तु उस को हमेशा मुख में अंगुहा डालने की आदत न पड़ जावे इस का ख्याल रखना चाहिये।

यदि दाँत निकलने के समय नित्य की अपेक्षा दो चार वार शोच अधिक लगे तो कोई चिन्ता की वात नहीं है, परन्तु यदि दो चार वार से भी अधिक शोच लगने तो तो उसका उचित उपाय करना चाहिये, यदि वालक को जबर वा वमन अदि हो जावे तो चतुर वैद्य वा डाक्टर की सलाह लेकर उस का शीघ्रही उपाय करना चाहिये क्योंकि इस समय में उस की अच्छी तरह से हिफाज़त करनी चाहिये, यदि पहना हुआ कपड़ा लार से भीग जावे तो शीघ्र उस कपड़े को उतार कर दूसरा स्वच्छ कपड़ा पहना देना चाहिये क्योंकि ऐसा न करने से सर्दी लाजाती है, जब बालक बड़ा हो जावे तब दाँनों को खुश अथवा दाँतन के कूंचेसे चित्रने की उस की आदत डालनी चाहिये, उसके दांनों में मेल नहीं रहने देना चाहिये किन्तु पानी के कुले करा के उस के मुंह और दांनों को साफ कराते रहना चाहिये ।

१४-चरणरक्षा—(पेरों की हिफाज़त) पेर ही तमाम शरीर की जड़ हैं इस-लिये उन की रक्षा करना अति आवश्यक है, अतः ऐसा प्रबन्ध करते रहना चाहिये कि जिस से बालक के पैर गर्म रहें, जब पैर ठंढे पड़ जावें तो उन को गर्म पानी में रख के गर्म कर देना चाहिये तथा पैरों में मोजे पहने देना चाहिये, सोते समय भी पैर गर्म ही रहें ऐसा उपाय करना चाहिये क्योंकि पैर ढंढे रहने से सर्दी लगकर व्याधि होने का सम्भव है, शीत ऋतु में पैरों में मोजे तथा मुलायम देशी जुते पहनाना चाहिये क्योंकि पैरों में जुते पह-नाये रखने से ठंढ गर्मी और कांटों से पैरों की रक्षा होती है परन्त रंकडे ( कठिन ) जुते नहीं पहनाना चाहिये क्योंकि सँकडे जुते पहनाने से बालक के पैर का तलवा बढ़ता नहीं है, अंगुलियां सँकच जाती हैं तथा पैर में छाले आदि पड़ जाते हैं, बालक को चलाने और खड़ा करने के लिये माता को वरा ( शीघ्रता ) नहीं करनी चाहिये किन्तु जब बालक अपने आप ही चलने और खड़ा होने की इच्छा और चेष्टा करे तब उस को सहारा देकर चलाना और खड़ा करना चाहिये क्योंकि बलाकार चलाने और खड़ा करने से उस के कोमल पैरों में शक्ति न होने से वे (पैर) शरीर का बोझ नहीं उठा सकते हैं, इस से वालक गिर जाता है तथा गिर जाने से उस के पैर टेढ़े और मडे हुए हो जाते हैं, घुटने एक दूसरे से भिड़ जाते हैं और तलवे चपटे हो जाते हैं इत्यादि अनेक दपण पैरों में हो जाते हैं, वालक को घर में ख़ुले (नंगे) पैर चलने फिरने देना चाहिये क्योंकि नंगे पैर चलने फिरने देने से उस के पैरों के तलवे मजबूत और सख्त हो जाते हैं तथा पैरों के पक्षे भी चौहे हो जाते हैं।

१५-मस्तक—बालक का मस्तैक सदा ठंढा रखना चाहिये, यदि मस्तक गर्म हो जावे तो ठंढा करने के लिये उस पर शीतल पानी की धारा डालनी चाहिये, पीछे उसे पोछ कर और साफ कर किसी वासित तेल का उस पर मर्दन करना चाहिये, क्योंकि मस्तक को धोने के पीछे यदि उस पर किसी वासित तेल का मर्दन न किया जावे तो मस्तक में पीड़ा होने लगती है, बालक के मस्तक से बाल नहीं उतारना चाहिये और न बड़ी शिखा तथा चोटला रखना चाहिये किन्तु केवल बाल कटाते जाना चाहिये, हां बालिकाओं का तो जब वे चार पांच वर्ष की हो जावें तब चोटला रखना चाहिये, बालक को खान कराते समय प्रथम मस्तक भिगोना चाहिये पीछे सब शरीर पर पानी डाल कर स्नान कराना चाहिये, मस्तक पर ठंढे पानी की धारा डालने से मगज़ तर रहत है, मैस्तक पर गर्म किया हुआ पानी नहीं डालना चाहिये, बालों को सदा मैक काटनेवाली चीजों से धोना चाहिये, पुत्र के बाल प्रतिदिन और पुत्री के बाल काटनेवाली चीजों से धोना चाहिये, पुत्र के बाल प्रतिदिन और पुत्री के बाल

१-न केवल बालकका ही मस्तक ठंडा रखना चाहिये किन्तु सब लोगों को अपना मस्तक सदा ठंडा रखना चाहिये क्योंकि मस्तक वा मगज को तरावटकी आवश्यकता रहती है।। २-मस्तक पर गर्मेपानी के डालने से जो हानि है वह नम्बर दो (स्नान विषय )में पूर्व लिख आये हैं।।

सात आठ दिन में एक वार धोकर साफ करना चाहिये, यदि मसक में जुयें और लीखें हो जावें तो उन को निकाल के वासित तेल में थोड़ा ता कपूर मिला कर मसक पर मालिश करनी चाहिये क्योंकि ऐसा करने से जुयें कम पड़ी हैं तथा कपूर न मिला कर केवल वासित तेल का मर्दन करने से मगज़ तर रहता है, मसक पर नारियल के तेल का मर्दन करना भी अच्छा होता है योंकि उम के लगाने से बाल साफ होकर बढ़ते और काले रहते हैं. बालों के ओइँछने में इस बात का खयाल रखना चाहिये कि ओइँछने समय उर के वाल न तो विं चे और न टूटें, क्योंकि वालों के खिचेंने और टूटने से मगज़ में क्याधि हो जाती है तथा वाल भी गिर जाते हैं, इस लिये वारीक दाँनवाली कंधि से धीरे २ वालों को ओईँछना चाहिये, मसक में तेल सिर्फ इस ना डालना चाहिये कि वालक के कपड़े न विगड़ने पावें, वालक के मसक पर मनमाना सावुन तथा अर्क खींचा हुआ तेल नहीं लगाना चाहिये, क्यांकि ऐसा करने से वाल सफेद हो जाते हैं तथा मगज़ में व्याधि भी हो जाती है।

**१६-**रा**ग्न वा विवाह**—वालकपन में लग्न अर्थात विवाह कर देने से वालक बी ब्रही स्वपत्नी के सम्बन्ध होने की चिन्ता से यथोचित विद्याभ्यास नहीं कर सप्रता है, इस से बड़े होने पर संसारयात्रा के निर्वाह में मुसीवत पड़कर उ र को संसार में अपना जीवन दुःख के साथ विताना पड़ता है, केवल यही नर्रों किन्तु कची अवस्था में अपक (न पका हुआ अर्थात् कचा ) वीर्य निक-ल जाने से शरीर का बन्धान टूट जाता है, शरीर दुर्बल, पतला, पीला, अशक्त र्जेर रोगी हो जाता है, आयु का क्षय होजाता है तथा उसकी जो प्रजा ( सन्तित ) होती है वह भी वैसी ही होती है, वह किसी कार्य को भी हिम्मत वे साथ नहीं कर सकता है, इत्यादि अनेक हानियां वालविवाह से होती हैं, इयिलिये पुत्र की अवस्था बीस वर्ष की होने के पीछे और पुत्री की अवस्था ते ह वा चौटह वर्ष की होने के पीछे विवाह करना ठीक है, क्योंकि जीवन में वीर्य का संरक्षण सब से श्रेष्ट कार्य और परम फलटायक है. जिस के शरीर में वीर्य का विद्येष संरक्षण होता है वह दृद्द, स्थूल, पुष्ट, द्यूर वीर, पराक्रमी कें र नीरोग होता है तथा उस की प्रजा (सन्तित ) भी सब प्रकार से उत्कृष्ट होती है, इस लिये पुत्र और पुत्री का उक्त अवस्था में ही विवाह करना परम श्रेष्ठ है।

१७-कर्णरक्षा—(कान की हिफाज़त), बालक के कान ठंढे नहीं होने देना चाहिये, यदि ठंढे होजावें तो कानटोपी पहना देना चाहिये, क्योंकि ऐसा न करने से सर्दी लग कर कान पक जाते हैं और उन में पीड़ा होने लगती है, यदि कभी कान में दर्द होने लगे तो तेल को गर्म कर के कान के भीतर उस

१-उस के अर्थात् बालक के ॥

तेल की बूंदें डालनी चाहियें, यदि कान बहता हो तो समुद्रफैन को तेल में उवाल कर उस की बूँदें कान में डालनी चाहियें, कान में छिद्र ( छेद ) कराने की रीति नुकसान करती है, क्योंकि कान में छिद्र करके अलकार ( आम्पण, ज़ेवर ) पहनने से अनेक प्रकार के नुकसीन हो जाते हैं, इस लिये यह रीति ठीक नहीं है, कान को सलाई आदि से भी करोदना नहीं चाहिये किन्तु उस ( कान ) के मैल को अपने आप ही गिरने देना चाहिये क्योंकि कान के करोदने से वह कभी र पक जाता है और उस में पीड़ा होने लगती है।

१८-शीतला रोग से संरक्षा-शीतला निकलने से कभी र बालक अन्धे, लले. काने और बहिरे हो जाते हैं तथा उन के तमाम शरीर पर दाग पड़ जाते हैं तथा दागों के पड़ने से चेहरा भी बिगड़ जाता है इत्यादि अनेक खरावियां उत्पन्न हो जाती हैं, केवल इतना ही नहीं किन्तु कभी २ इस से बालक का मरण भी हो जाता है, सत्य तो यह है कि बालक के लिये इस के समान और कोई बड़ा भय नहीं है, यह रोग चेंपी भी है इसलिये जिस समय यह रोग प्रचलित हो उस समय बालक को रोगवाली जगह पर नहीं छे जाना चाहिये, यदि वालक के टीका न लगवाया हो <mark>तो इस सम</mark>य शीघ ही लगवा देना चाहिये, क्योंकि टीका लगवा देने से ऊपर कहीं हुई खरादियों के उत्पन्न होने का भय नहीं रहता है, यदि वालक के दो बार टीका लनावा दिया जावे तो शीतला निकलती भी नहीं है और यदि कदाचित् निकलती भी है तो उस की प्रबलता (जोर) बिलकुल घट जाती है, इस लिये प्राम छोटी अवस्था में एक वार टीका लगवा देना चाहिये पीछे सात वा आठ र्ग की अवस्था में एक वार फिर दुवारा लगवा देना चाहिये, किन्तु प्रथम छेटी अवस्था.में एक वार टीका लगवा देने के बाद यदि सात सात वर्ष के पंछे दो तीन वार फिर लगवा दिया जावे तो और भी अधिक लाभ होता है।

टीका लगवाने के समय इस बात का पूरा ख़याल रखना चाहिये कि-टीका लगाने के लिये जिस बालक का चेप लिया जावे वह बालक गुमड़े तथा इस आदि रोगवाला नहीं होना चाहिये, किन्तु वह बालक नीरोग और दृढ़ वन्धात-युक्त होना चाहिये, क्योंकि नीरोग बालक का चेप लेने से उस बालक को फायदा पहुँचता है और रोगी बालक का चेप लेने से बालक को शीघ्रही उसी प्रकार का रोग होजाता है।

१-पाठकों ने देखा वा सुना होगा कि अनेक दुष्ट गहने के लोभ से छोटे बच्चों को वह जा कर ले जाते हैं तथा उन का जेवर हरण कर बच्चों को मार तक डालते हैं।। २-चेपी अथ त् वायु के द्वारा उड़कर लगनेवाला।। ३-छोटी अवस्थामें जितनी जल्द हो सके टीका लगवा देना चाहिये-अर्थात् जिस बालक को कोई रोग न हो तथा पुष्ट पुष्ट हो तो जन्म के १५ दिन के पीछे और तीन महीने के भीतर टीका लगवा देना उचित है, परन्तु दुर्वल और रोजी बालक के जब तक दाँत न निकल आवें तब तक टीका नहीं लगवाना चाहिये, यह भी सरण रखना चाहिये कि-टीका लगवाने का सब से अच्छा समय जाडे की ऋतु हैं।।

जब बालक का शरीर बिलकुल तनदुरुस हो तब उस के टीका लगवाना चाहिये, टीका लगवाने के बाद नो दस दिन में दाने भरजाते हैं और सूजन आ जाती है और जीड़ा भी होने लगती है, उस के बाद एक दो दिन में आराम होना ग्रुरू हो जता है, इस समयमें उस के आराम होने के लिये बालक को औपध देने का हुछ काम नहीं है; हां यदि टीका लगाने का स्थान खिँचता हो और खिँचने से आवक दुःख मालूम होता हो तो उस पर केवल घी लगा देना चाहिये, क्योंिंट घी के लगाने से चेप निकल कर गिर जाते हैं, दाने फूटने के बाद वारीक राख से उसे पोंछना भी ठीक है, परन्तु दानों को नोच कर नहीं उखा-इना चाहिये क्योंिंक नोच कर उखाड़ देने से लाभ नहीं होता है और फिर पक जाने का भी भय रहता है, यदि बालक दानों को नोचने लगे तो उस के हाथ पर कपड़ा लपेट देना चाहिये अर्थात् उस चेप (पपड़ी) को नोच कर नहीं उखा-इना चाहिये किन्तु उसे अपने आप ही गिरने देना चाहिये।

१९-्यालगृटिका-बालक को बालगुटिका देने की रीति बहुत हानिकारक है, चाहें प्रत्यक्ष में इस से कुछ लाभ भी मालूम पड़े परन्तु परिणाम में तो हानि ही पहुँचती है, यह हमेशा देने से तो एक प्रकार से खुराक के समान हो जाती है तथा व्यसनी के व्यसन के समान यह भी एक प्रकार से व्यसनवत ही हो जाती है, क्योंकि जब तक उस का नशा रहता है तब तक तो बालक को निदा आती है और वह ठीक रहता है परन्तु नशा उतरने के बाद फिर उद्यों का त्यों रहता है, नशा करने से स्वाभाविक नींद के समान अच्छी नीं ह भी नहीं आती है, इस के सिवाय इस बात की टीक जांच करली गई है कि - बालगुटिका में नाना प्रकार की वस्तुयें पड़ती हैं किन्तु उन में भी अफीम तो मुख्य होती है, उस गुटिका को पानी वा माता के दूध में मिला वे बलात्कार बालक के हाथ पैर पकड़ के उसे पिला देते हैं, यदापि उस गुटिका के पीने के समय बालक अत्यन्त रोता है तथापि उस के रोनेपर निर्दय माता के कुछ भी दया नहीं आती है, इस गुटिका के देनेकी रीति प्रायः एक दूसरी के देख कर स्त्रियों में चल जाती है, यह गुटिका भी एक प्रकार के व्यसन के समान बालक को दुवँला, निर्बंल और पीला कर देती है तथा इस से वालक के हाथ पैर रस्सीके समान पतले और पेट मटकी के समान बड़ा हो

<sup>2-</sup> थांकि राख से पोंछने से दाने जल्दी सुइक हो जाते हैं।। 2-कपडा बांध देने से बालक दानों को नोच नहीं सकेता।। 3-यह वालगुटिका बच्चोंको खिलाने के लिये एक प्रकार की गों में है जिस में अफीम आदि कई प्रकार के हानिकारक पदार्थ डालकर वह बनाई जाती है-मृत स्त्रियां वालकों को सुलाने के लिये इस गोली को बालकों को खिला देती हैं कि बलक सो जाय और वे शुख से अपना सब कार्य करती रहें।। ४-क्योंकि खियों में मूर्खता तो होती ही है का दूसरी को देख कर व्यवहार करने लगती है।। ५-क्योंकि इस में अफीम आदि कई विषेठे पदार्थ डाले जाते हैं।।

जाता है तथा इस गुटिका को देकर बालक को बलाःकारसे सुलाना तो न सुलाने के ही समान है, इसलिये माता का यह कार्य तो बालक के साथ शत्रुता रखने के तुल्य होता है, बालक को सुलाने का सचा उपाय तो यही है कि-सोने के प्रथम बालक से पूरी शारीरिक कसरत कराना चाहिये, एंसा करने से बालक को स्वयमेव उत्तम निद्रा आ जीवेगी, इसलिये निद्रा के जिये बालगुटिका के देने की रीति को बिलकुल ही बन्द कर देना चाहिये।

२०-ऑख जब बालक सो कर उठे तब कुछ देर के पीछे उस की आंखों को ठंडे जल से धोना चाहिये, आंखों के मैल आदि को खूब धोकर आंखों को साफ कर देना चाहिये, ठंडे पानी से हमेशा धोने से आंखों का तेज बढता है, ठंडक रहती है तथा आंख की गर्मी कम हो जाती है, इत्यादि बहुत से लाम आंखों को ठंडे पानी से धोने से होते हैं, परन्तु आंखों को धोये विना चसी ही रहने देने से नुकसान होता है, आंखों में हमेशा काजल अथवा ज्योति को बढ़ानेवाला अन्य कोई अञ्चन आंजते (लगाते) रहना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से आंखें दुखनी नहीं आती हैं और तेज भी बढ़ता है। आंखें दुखनी आना एक प्रकार का चेपी रोग है, इस लिये यदि किसी की आंखें दुखनी हों तो उस के पास वालक को नहीं जाने देना चाहिये, यदि बालक की आंख दुखनी आवे तो उस का शीघ ही यथायोग्य उपाय करना चाहिये, क्योंकि उस में प्रमाद (गफलत) करने से आंख को बहुत हानि पहुँचती है।

१-क्योंकि नशेके जोर से जो निद्रा आती है वह स्वाभाविक निद्रा का फल नहीं देसकती है।। २-क्योंकि शारीरिक थकावट के बाद निद्रा खूब आया करती है।। ३-सोकर उठने के बाद शीव्र ही आंखों को थो देने से सदीं गर्मी होकर आंखें दुखनी आजाती हैं॥ ४-वेपी रोग उसे कहते हैं जो कि रोगी के स्पर्श करनेवाले तथा रोगी के पास में रहनेवाले पुरुष के भी वायु के द्वारा उड़ कर लगजाता है, यह (चेपी) रोग वड़ा भयंकर होता है, इस िखे माता पिता को चाहिये कि-चेपी रोग से अपनी तथा अपने बालकों की सदा रक्षा करते रहें, यह भी जान लेना चाहिये कि-केवल आंखों का दुखनी आना ही चेपी रोग नहीं है किन्तु चेपीरोग बहुत से हैं, जैसे ओरी (शीतला का मेद), अछवड़ा (आकड़ा काकरा), शीतला (चेचक), गालपचोरिया (गालमें होनेवाला रोगविशेष), खुलखुलिया, गलनुआ (गले में **होने**वाला एक रोग,) दाद, आंखों का दुखना, टाइफस ज्वर (व्वर-विशेष), कोलेरा (विषूचिका वा हैजा), मोतीझरा, पानीझरा (ये दोनों राजपूताने में प्रायः होते हैं) इत्यादि, इन रोगों में जब कोई रोग कहीं प्रचित हो तो वहां बालक को लेकर नहीं रहना चाहिये किन्तु जब वह रोग मिट जावे तब वहां बालक को ले जाना चा हेये, तथा यदि कोई पुरुष इन रोगों में से किसी रोग से यस्त हो तो उसके बिलकुल आराम हो जाने के पीछे बालक को उसके पास जाने देना चाहिये. तत्पर्य यही है कि-चेपी रोगां से अपनी और अपने बालकों की बड़ी सावधानी के साथ रक्षा करनी चाहिये॥

इस प्रकार से ये कुछ संक्षिंस नियम बालरक्षा के विषय में दिखलाये गये हैं कि इन नियमों को जान कर खियां अपने बालकों की नियमानुसार रक्षा करें, क्योंकि जबतक उक्त नियमों के अनुसार बालकों की रक्षा नहीं की जायगी तबतक वे नीरोग, बलिष्ठ, दृद बन्धानवाले, पराक्रमी और शूर वीर कदापि नहीं हो सकेंगे और वे उक्त गुणों से युक्त न होने से न तो अपना कल्याण कर सकेंगे और न दूसरोंका कुछ उपकार कर सकेंगे, इस लिये माता पिता का सब से मुख्य यही कर्तव्य है कि-वे अपने बालकों की रक्षा सदा नियम पूर्वक ही करें, क्योंकि ऐसा करने से ही उन बालकों का, बालकों के माता पिताओं का, कुटुम्ब का और तमाम संसार का भी उपकार और कल्याण हो सकता है।

यह तृतीय अध्याय का बालरक्षण नामक-चौथा प्रकरण समाप्त हुआ ॥ इते श्री जैनश्वेताम्बर-धर्मोपदेशक-यति प्राणाचार्य-विवेकलब्धि शिष्य-शीलसौभाग्यनिर्मितः, जैनसम्प्रदायशिक्षायाः तृतीयोऽध्यायः॥

१-वंशितरक्षा के विस्तृत नियम वैद्यक आदि अन्थों में देखने चाहियें ॥ २-'ख्यमसिद्धः कथं प्ररार्थान् साथियतुं शकोति'। अर्थात् जो स्वयं (खुद) असिद्ध (सर्व साथनों से रहित अथवा असर्थं) है वह दूसरों के अर्थों को कैसे सिद्ध कर सकता है ॥

# चतुर्थ अध्याय ।

## प्रथम प्रकरण । वैद्यक शास्त्र की उपयोगिता।

#### मंगलाचरण ।

दोहा—श्री गुरु चँरण सरोज रज, निज मन ग्रेकुर सुधारि ॥
वैषु रक्षणके नियम अब, कहत सुनो चितधारि ॥ १॥

शरीर की रचना और उस की किया को ठीक र नियम में रखने के िय शरीर संरक्षण के नियमों और उपयोग में आनेवाले पदार्थों के गुण और अवगुण को जान लेना अति आवश्यक है, इसीलिये वैद्यक विद्या में इस विभाग को प्रथम श्रेणीमें गिना गया है, क्योंकि-शरीरसंरक्षण के नियमों के न जानने से तथा पदार्थों के गुण और अवगुण को विना जाने उन को उपयोग में लाने से अनेक प्रकार के रोगों की उत्पत्ति होजाती है, इस के सिवाय उक्त विषय का जानना इसिलिये भी आवश्यक है कि-अपने र कारण से उत्पन्न हुए रोगों की दशा में उन की निवृत्ति के लिये यह अद्भुत साधनरूप है, क्योंकि—रोगदशा में पदार्थों का यथायोग्य उपयोग करना ओषि के समान बरन उस से भी अधिक लाभकारक होता है, इस लिये प्रतिदिन व्यवहार में आनेवाले वायु, जल और मोजन आदि पदार्थों के गुण और अवगुणों का तथा व्यायाम और निद्धा का हिरा संरक्षण के नियमों का ज्ञान प्राप्त करने के लिये प्रत्येक मनुष्क्री अवश्य ही उद्यम करना चाहिये।

शरीरसंरक्षण के नियम-बहुधा दो भागोंमें विभक्त (बँटे हुए) हैं अब है, स्त को न आने देना तथा आये हुए रोग को हटा देना, इस प्रत्येक भागमें सदा रक्षा मत के अनुसार उद्यम और कर्मगति का भी सञ्चार रहा हुआ है, जैसे रोग नहीं सर्वदा नीरोगता ही रहे, रोग न आने पाने, इस विषय के साधन को लाकड़ा), उस की प्राप्तिक लिये उद्यम करना तथा उस को प्राप्त कर उसी के गलसुआ वर्ताव करना, इस में उद्यम की प्रवलता है, इस प्रकार का वर्त्ताव करते ् जिन्दर यदि रोग उपस्थित हो जावे तो उस में कर्म गतिकी प्रवलता समझनी चिम्पूताने इसी प्रकार से कारणवश रोग की उत्पत्ति होनेपर उसकी निवृत्तिके लिये उक को उपायों का करना उद्यमरूप है परन्तु उन उपायोंका सफल होना वा न होना विषेते, गति पर निर्भर है।

उगों से

९-चरण कमलोंकी धृलि ॥ २-दर्पण ॥ १-शरीर ॥

इस विषय में यद्यपि अन्य आचार्यों में से बहुतों का मत यह है कि—उद्यम की अपेक्षा कर्मगति अर्थात् दैव प्रधान है—परन्तु इस के विरुद्ध चिकित्साशास्त्र और उन (चिकित्साशास्त्र) के निर्माता आचार्यों की तो यही सम्मति है कि—मनुष्यका उद्यम ही प्रधान है, यदि उद्यम को प्रधान न मानकर कर्मगति को प्रधान नाना जावे तो चिकित्साशास्त्र अनावद्यक हो जायगा, अतएव शरीरसंर-क्षण विश्यमें चिकित्साशास्त्र के सिद्धान्त के अनुसार उद्यम को प्रधान मान कर शरीर सरक्षण के नियमों पर ध्यान देना मनुष्यमात्र का परम कर्त्तव्य और प्रधान पुरुपार्थ है, अब समझने की केवल यह बात है कि—यह उद्यम भी पूर्व लिखे अनुसार दो ही भागों में विभक्त है—अर्थात् रोग को समीप में आने न देना और आये हुए को हटा देना, इन दोनोंमें से पूर्व भाग का वर्णन इस अध्याय में कुछ विस्तार वैक तथा उत्तर भाग का वर्णन संक्षेप से किया जायगा।

#### खास्थ्य वा आरोर्ग्यता।

यद्यां क्रिशेर का नीरोग होना वा रहना पूर्व कृत कर्मों पर भी निर्भर है-अर्थात् जिस ने पूर्व जन्म में जीवद्या का परिपालन किया है तथा भूखे प्यासे और दीन हीन प्राणीका जिसने सब प्रकार से पोपण किया है-वह प्राणी नीरोग शरीरवाला. दीर्घाय नथा उद्यम वल और बुद्धि आदि सर्व साधनोंसे युक्त होता है-तथापि चिकिताशास्त्र की सम्मति के अनुसार मनुष्य को केवल कर्मगति पर ही नहीं रहना बाहिये-किन्तु पूर्ण उद्योग कर शरीर की नीरोगता प्राप्त करनी चाहिये, क्योंकि जो पूर्ण उद्योग कर नीरोगता को प्राप्त नहीं करता है उसका जीवन संसार मं व्यर्थ ही है, देखो । जगतमें जो सात सुख माने गये हैं उन में से मुख्य और सब से पहिला सुख नीरोगता ही है, क्योंकि यही ( नीरोगता का सुख ) अन्य टाप ६ सुखों का मूल कारण है, न केवल इतना ही किन्तु आरोग्यता ही धर्म, बर्थ, काम और मोक्ष का भी मूल कारण है, जैसा कि-शास्त्रकारोंने कहा भी है कि--''धर्मार्थकाममोक्षाणामारोग्यं मूळकारणम्'' इसी प्रकार लोकोक्ति भी है क ''काया राखे धर्म'' अर्थात् धर्म तब ही रहे सकता वा किया जा सकता है जब कि शरीर नीरोग हो, क्योंकि-शरीर की आरोग्यता के विना मनुष्य को स सारिक सुखों के स्वप्त में भी दर्शन नहीं होते हैं, फिर भला उस की पारमार्थिक सुख क्योंकर प्राप्त हो सकता है! देखो! आरोग्यता ही से मनुष्य का

१-" । रोग्यत।" यह शब्द यद्यपि संस्कृत भाषा के नियम से अशुद्ध है अर्थात 'अरोगता' वा 'आराग्य' शब्द ठीक है, परन्तु वर्त्तमान में इस 'आरोग्यता' शब्द का अधिक प्रचार हो रहा है, इसी लिये हमने भी इसी का प्रयोग किया है।। २-पहिलो सुक्ख निरोगी काया। दृजो सुत्र घर में हो माया।। तीजो सुख सुधान वासा। चौथो सुख राजमें पासा॥ पाँचवों सुख कु व्वन्ती नार्रा। छट्टो सुख सुत आज्ञाकारी॥ सातमो सुख धर्म में मती। शास्त्र सुकृत गृह पिड्ड यती॥ १॥

चित्त प्रसन्न रहता, बुद्धि तीत्र होती तथा मस्तक बलयुक्त बना रहता है कि-जिस से वह शारीरिक, आस्मिक और सामाजिक कार्यों को अच्छे प्रकार में कर सखों को भोग अपने आत्मा का कल्याण कर सकता है, इस छिये ऐसे उत्तम पदार्थ को खो देना मानो मनुष्यजीवन के उद्देश्य का ही सत्यानाश करना है, क्योंकि-आरोग्यता से रहित पुरुष कटापि अपने जीवन की सफलता को प्राप्त नहीं कर सकता है, जीवन की सफलता का प्राप्त करना तो दूर रहा किना जब आरोग्यता में अन्तर पड़ जाता है तो मनुष्य को अपने जीवन के दिन बाटना भी अत्यन्त कठिन हो जाता है, सत्य तो यह है कि-एक मनुष्य सर्व गुःगों से युक्त तथा अनुकूल पुत्र, कलत्र और समृद्धि आदि से युक्त होने पर भी स्वास्थ्य-रहित होनेसे जैसा दु:खित होता है-दूसरा मनुष्य उक्त सर्व साधनों से रहित होने पर भी नीरोगता युक्त होने पर वैसा दुःखित नहीं होता है, यद्यपि यह बात सत्य है कि-आरोग्यता की कदर नीरोग मनुष्य नहीं कर सकता है किन्तु आरोग्यता की कदर को तो ठीक रीति से रोगी ही जानसकता है, परन्तु न्थापि नीरोग मनुष्य को भी अपने कुटुम्ब में माता, पिता, भाई, बेटा, बेटी तथा बहिन आदिके बीमार पड़नेपर नीरोगता का सुख और अनारोग्यता का दूःख विदित हो सकता है, देखो । कुटुम्ब में किसी के वीमार पड़ने पर नीरोग मनुष्य के भी हृदय में कैसी घोर चिन्ता उत्पन्न होती है, उसको इधर उधर वैद्य वा डाक्टरों के पास जाना पड़ता है, जीविका में हर्ज पड़ता है तथा दवा द रू में उपार्जित धन का नाश होता है, यदि विद्याहीन यमदृत के सदश मूर्ग वैद्य मिल जावे तो कुटुम्बी के नाश के द्वारा तद्वियोगजन्य (उसके वियोग से उत्पन्न ) असद्य दुःखभी आकर उपस्थित होता है, फिर देखिये। यदि घर के काम काज की सँभालनेवाली माता अथवा स्त्री आदि बीमार पड़ जावे तो बाल बचों की सँमाल और रसोई आदि कामों में जो २ हानियां पहुँचती हैं वे किसी गृहस्थ से छिपी नहीं है, फिर देखो! यदि देवयोग से घर का कमाने-वाला ही बीमार हो जावे तो कहिये उस घर की क्या दशा होती है, एवं यदि प्रतिदिन कमा कर घरका खर्च चलानेवाला पुरुप वीमार पड़ जावे तो उस घर की क्या दशा होती है, इसपर भी यदि दुदेंच वश उस पुरुष को ऋण भी उधार न मिल सके तो कहिये बीमारी के समय उस घर की विपत्ति का क्या ठिकाना है, इस लिये प्रिय मित्रो! अनुभवी जनों का यह कथन बिलकुरु ही सत्य है कि-''राजमहरू के अन्दर रहनेवाला राजा भी यदि रोगी हो तो उसको दुःखी और झोपड़ी में रहनेवाला एक गरीव किसान भी यदि नीरोग हो तो उसको सुखी समझना चाहिये,'' तात्पर्य यही है कि-आरोग्यता सब सुखों का और अनारोग्यता सब दुःखों का परम आश्रय है, सत्य तो यह है कि-रोगा-वस्था में मनुष्य को जितनी तकलीफ उठानी पड़ती है उसे उस का हृदय ही जानता है, इस पर भी इस रोगावस्था में एक अतिदारुण विपत्ति का और भी

सामना करना पड़ताहै-जिस का वर्णन करने में हृदय अत्यंत कम्पायमान होता है तथा वह विपत्ति इस जमाने में और भी बद रही है, वह यह है कि-इस वर्तमान समय में बहुत से अपिटत मूर्ख वैद्य भी चिकित्सा का कार्य कर अपनी आजीविका चला रहे हैं अर्थात् वैद्यक विद्या भी एक द्कानदारी का रुजगार बन गई है, अब किहये जब रोग के निदर्तक वैद्यों की यह दशा है तो रोगी को विशास कसे प्राप्त होसकता है? शास्त्रों में लिखा है कि-वैद्य को परम दयाल तथा दीनोपकारक होना चाहिये, परन्तु वर्तमान में देखिये कि क्या वैद्य, क्या डाक्टर बायः दीन, हीन, महा दुःखी और परम गरीवों से भी रुपये के विना बात नहीं करते हैं अर्थात् जो हाथ से हाथ मिलाता है उसी की दाद फर्याद सनते और उसी से बात करते हैं, वैद्य वा डाक्टरों का तो दीनों के साथ यह वर्त्ताव ोता है, अब तनिक हुन्य पात्रों की तरफ दृष्टि डालिये कि-वे इस विषय में दीनें के हित के लिये क्या कर रहे हैं, दृष्य पात्र लोग तो अपनी २ धुन में मस्त हैं, काफी दृष्य होने के कारण उन लोगों को तो वीमारी के समय में वैद्य वा डाक्टरों की उपलब्धि सहज में हो सकने के कारण विदेशेप दुःख नहीं होता है, अपने को दुःखन होने के कारण प्रमाद में पड़े हुए उन लोगों की दृष्टि भरता गरीवों की तरफ कैसे जा सकती है? वे कब अपने दृब्ब का ब्यय करके यह प्रबंध कर सकते हैं कि-दीन जनों के लिये उत्तमोत्तम औपधालय आदि वनवा कर उन का उद्धार करें, यद्यपि गरीव जनों के इस महा दुःख को विचार कर ही श्रीमती न्यायपरायणा गवर्नमेंट ने सर्वत्र औपधालय ( शिफा-खाने ) बनवाये हैं, परन्तु तथापि उन में गरीबों की यथोचित खबर नहीं ली जाती है, इसिलिये डाक्टर महोदयों का यह परम धर्म है कि-वे अपने हृदय में दया रख कर गरीबों का इलाज द्रव्यपात्रों के समान ही करें, एवं हवा पानी और वनस्पान, ये तीनों कुदरती दवायें पृथ्वी पर स्वभाव से ही उपस्थित हैं तथा परम कृपाल परमेश्वर श्रीऋषभदेवनें इन के शुभ योग और अशुभ योग के ज्ञान का भी अंने श्रीमुख से आत्रेय पुत्र आदि प्रजा को उपदेश दंकर आरोग्यता सिखल ई है, इस विषय को विचार कर उक्त तीनों वस्तुओं का सुखदायी योग जानना और दूसरों को वतलाना वैद्यों का परम धर्म है, क्योंकि ऐसा करने में कुछ भी खर्च नहीं लगता है, किन्तु जिस दवा के बनाने में खर्च भी लगता हो वह भी अपनी शक्ति के अनुसार बनाकर दीनोंको बिना मूल्य देना चाहिये, तथा जा स्वयं बाजार से औपधि को मोल लाकर बना सकते हैं उनको नुसखा छिखकः देना चाहिये परन्तु नुसखा छिखने में गलती नहीं करनी चाहिये, इसीप्रकार द्रव्यपात्रों को भी चाहिये कि-योग्य और विद्वान् वैद्यों को द्रव्य की सहायता देकर उन से गरीबों को ओपिध दिलावें-देखों! श्रीमती वृटिश गवर्नमेंट ने भी केवल दो ही दानों को पसन्द किया हैं, जिन को हम सब लोग नेन्नों के द्वारा प्रत्यक्ष ही देख रहे हैं अर्थात् पहिला दान विद्या दान है जो कि-

पाठशालाओं के-द्वारा हो रहा है तथा दूसरा ओषधिदान है जो कि-अस्पताल और शिफाखानोंके द्वारा किया जा रहा है।

पहिले कह चुके हैं कि शरीर संरक्षण के नियम बहुधा दो भागों में विभक्त हैं अर्थात् रोग को अपने समीप में न आने देना तथा आये हुए रोगको हटा देना, इन दोनों में से वर्त्तमान समय में यदि चारों तरफ दृष्टि फैला कर देखा जावे तो लोगों का विशेष समुदाय ऐसा देखा जाता है कि-जिस का ध्यान पिछले भागमें ही है किन्तु पूर्व भाग की तरफ बिलकुल ध्यान नहीं हैं अर्थात् रोग के आने के पीछे उस की निवृत्ति के लिये इधर उधर दौड़धूप करना आदि उपाय करते हैं, परन्तु किस प्रकार का वर्ताव करने से रोग समीप में नहीं आ सकता है अर्थात् आरोग्यता बनी रह सकती है, इस बात को जनसमूह नहीं सोचताहै और इस तरफ यदि लोगों की दृष्टि है भी तो बहुत ही थोड़े लोगों की है और वे प्राय: आरोग्यता बनी रहने के नियमों को भी नहीं समझते हैं. बस यही अज्ञानता अनेक व्याधिजन्य दुःखों की जड़ है, इसी अज्ञानता के कारण मनुष्य प्रायः अपने और दूसरे सबों के शरीर की खराबी किया करते हैं, ऐसे मनुष्यों को पशुओं से भी गया वीता समझना चाहिये, इस छिये प्रत्येक मनुष्य का यह सब से प्रथम कर्तव्य है कि-वह अपनी आरोग्यता के समस्त साधनों (जितने कि मनुष्य के आधीन हैं ) के पालन का यत अवस्य करे अर्थात आने-वाले रोग के मार्ग को प्रथम से ही बन्द कर दे, देखो ! यह निश्चय की हुई

१-आरोग्यता के सब नियम मनुष्य के आधीन नहीं हैं, क्योंकि-बहुत से नियम तो दैाधीन अर्थात् कर्मस्वभाव वश हैं, बहुत से राज्याधीन हैं, बहुत से लोकसमुदायाधीन हैं और वहत से नियम प्रत्येक मनुष्य के आधीन हैं, जैसे-देखो । एकदम ऋतुओं के परिवर्तन का होना, हैजा, मरी, विस्फोटक, अतिवृष्टि, अनावृष्टि, अति शीत और अति उष्णता का होना आदि दैयाधीन (समुदायी कमें के आधीन) कार्यों में मनुष्य का कुछ भी उपाय नहीं चल सकता है, नगर की यथायोग्य स्वच्छता आदि के न होने से दुर्गन्ध आदि के द्वारा रोगोलिक्त का होना आदि कई एक कार्य राज्याधीन हैं, लोकप्रथा के अनुसार वालविवाह (कम अवस्था में विवाह) और जीमणवार आदि कुचालों से रोगोलित्ति होना आदि कार्य जाति वा समाज के आधीन हैं। क्योंकि इन कार्यों में भी एक मनुष्य का कुछ भी उपाय नहीं चल सकता है और प्रत्येक मनुष्य खान पान आदि की अज्ञानता से स्वयं अपने शरीर में रोग उत्पन्न कर लेवे अथवा ओग्य वर्ताव कर रोगोंसे बचा रहे यह बात प्रत्येक मनुष्यके आधीन है, हां यह बात अवस्य है कि-यदि प्रत्येक मनुष्य को आरोग्यता के नियमों कायथोचित ज्ञान हो तब तो सामाजिक तथा जातीय सुधार भी हो सकता है तथा सामाजिक सुधार होने से नगर की खच्छता होना आदि कार्यों में भी सुधार हो सकता है, इस प्रकार से प्रत्येक मनुष्य के आधीन जो कार्य नहीं हैं अर्थात् राज्याधीन वा जात्याधीन हैं उनकाभी अधिकांशम सुधार हो सकता है, हां क्षेत्रल दैवाधीन अंशमें मनुष्य कुछ भी उपाय नहीं कर सकता है, क्योंकि-निकाचित कर्म वन्यन अति प्रवल है, इस का उदाहरण प्रत्यक्ष ही देख हो कि-प्रेग राक्षती कितना कष्ट पहुँचा रही है और उसकी निवृत्ति के लिये किये हुए सब प्रयत्न व्यर्थ जा रहे हैं॥

बात है कि-आरोग्यता के नियमों का जाननेवाला मनुष्य आरोग्यता के नियमों के अनुसारवर्ताव कर न केवल स्वयं उसका फल पाता है किन्तु अपने कुटुम्ब और समझदैर पड़ोसियों को भी आरोग्यतारूप फल दे सकता है।

शरी मंरक्षण का ज्ञान और उसके नियमों का पालन करना आदि बातों की शिक्षा हिसी वड़े स्कूल वा कॉलेज में ही प्राप्त हो सकती है यह बात नहीं है, किन्तु र नुष्यके लिये घर और कुद्रस्व भी सामान्य ज्ञान की शिक्षा और आनु-भविकी (अनुभव से उत्पन्न होनेवाली) विद्या सिखलाने के लिये एक पाठ-शाला हो है, क्योंकि-अन्य पाठशाला और कॉलेजों में आवश्यक शिक्षा के प्राप्त करने के पश्चात् भी घर की पाठशाला का आवश्यक अभ्यास करना, समुचित नियमों का सीखना और उन्हीं के अनुसार वर्ताव करना आदि आवश्यक होता है, कुट व के माता पिता आदि बृद्ध जन घर की पाठशाला के अध्यापक (माष्टर) हैं. क्यों के-कुलपरम्परा से आया हुआ द्या धर्म से युक्त सान पान और विचार-पूर्वक बाधा हुआ सदाचार आदि कई आवश्यक वाते मनुष्यों को उक्त अध्या-पकों से ही प्राप्त होती हैं अर्थात् माता पिता आदि बृद्ध जन जैसा वर्ताव करते हैं उनके बालकभी प्रायः वैसा ही वर्ताव सीखते और उसी के अनुसार वर्ताव करते हैं, हां इस में भी प्रायः ऐसा होता है कि-माता पिता के सदाचार आदि उत्तम ाणोंको पुण्यवान् सुपुत्र ही सीखता है, क्योंकि-सात व्यसनों में से कई व्ययन और दराचार आदि अवगुणोंको तो दुसरों की देखादेखी विना कहे ही बहुतसे बुद्धिहीन सीख छेतेहैं, इस का कारण केवल यही है कि-मिथ्या मोहनी कर्म के संग इस जीवात्मा का अनादि कालका परिचय है और उसी के कारण भविष्यत् में भी ( आगामी को भी ) उस को अनेक कष्ट और आपत्तियां भोगनी हैं और फिर भी दुर्गति में तथा संसार में उस को अमण करना है, इस लिये वह कर्गीकी आनुपूर्वी उस प्राणी को उस प्रकार की बुद्धि के द्वारा उसी तरफ को खीं बनी है, इसी लिये माता पिता और गुरु आदि की उत्तम सदाचार की शिक्षा ो वह मिखलाने पर भी नहीं सीखता है किन्तु बरे आचरण में शीघ ही चित्त लगाता है।

यदाने ऊपर लिखे अनुसार कर्मवश ऐसा होताहै तथापि माता पिताकी चतु-राई और उन के सदाचार का कुछ न कुछ प्रभाव तो सन्तान पर पड़ता ही है, हां यह अवश्य होता है कि-उस प्रभाव में कर्माधीन तारतम्य (न्यूनाधिकता) रहताहै इस के विरुद्ध जिस घर में माता पिता आदि कुटुम्ब के चृद्ध जन स्नान और दन्तधावन नहीं करते, कपड़े मेले पहनते, पानी विना छाने पीते और नशा पीते हैं, इत्यादि अनेक कुत्सित रीतियों में प्रवृत्त रहते हैं तो उन के बालक

१-क्रांकि-मूर्ख पटोसी तो गंगाजल में रहनेवाली मछलीके समान समीपवर्ती योग्य पुरुष के गुण को ही नहीं समझ सकता है ॥ २-सात व्यसनोंका वर्णन आगे किया जायगा॥

भी वैसा ही ज्यवहार सीख लेते और वैसा ही वर्त्ताव करने लगते हैं, हां यह दूसरी बात है कि—माता पिता आदि का ऐसा अनुपयुक्त ज्यवहार होने पर भी कोई २ पुण्यवान् सन्तान सब कुटुम्बवालों से छँट कर सत्सङ्गति के द्वारा उत्तम किया और सब उपयोगी नियमों को सीख लेते हैं और सद्वयवहार में ही प्रवृत्त रहते हैं, तथा दृष्यवान् विनयवान् और दानी निकल आते हैं, यह केवल स्याद्वाद है, किन्तु लोकज्यवहार के अनुसार तो मनुष्य को सर्वदा श्रेष्ठ कार्य और सद्गुणों के लिये उद्यम करना और उन को सीख कर उन्हीं के अनुसार वर्ताव करना ही परम उचित है।

बहत से लोग ऐसे भी देखे जाते हैं कि-वे पथ्यापथ्य को न जानने के कारण बीमार हो जाते हैं, क्योंकि-यह तो निश्चय ही है कि-जान बूझ कर बीमार बायद कोई ही होता है किन्तु अज्ञान से ही लोग रोगी बनते हैं, इस में कारण यही है कि-ज्ञान से चलने में जीय बलवान है और अज्ञान से चलने में कर्म बलवान है, इस लिये मनुष्यों को ज्ञान से ही सिद्धि प्राप्त होती है, देखो। सदाचरणरूप सुखदायी योग को पथ्य और असदाचरणरूप दु:खदायी योग को कुपथ्य कहते हैं, इन दोनों योगों को अच्छे प्रकार से समझ लेना यह तो ज्ञान है और उसी के अनुकूल चलना यह किया है, बस इन्हीं दोनों के योग से अर्थात् ज्ञान और किया के योग से मोक्ष (दुःखकी निवृत्ति ) होता है, यह विषय संसारपक्ष और मुक्तिपक्ष दोनों में समान ही समझना चाहिये, देखो। जिस पुरुष ने अपने आत्मा का भला चाहा है उस ने मानो सब जगत् का भला चाहा, इसी प्रकार जिस ने अपने शरीर के संरक्षण का नियम पाला मानो उस ने इसरे को भी उसी नियम का पालन कराया, क्योंकि पहिले लिख चुके हैं कि-माता पिता आदि वृद्धजनों के मार्ग पर ही उन की सन्तति प्रायः चलती है, इस छिवे प्रत्येक मनुष्यका कर्त्तव्य है कि-अपनी और अपनी सन्तति की शरीरसंरक्षा के नियमों को वैद्यक शास्त्र आदि के द्वारा भली भाँति जान कर उन्हीं के अनुसार वर्ताव कर आरोग्य लाभके द्वारा मनुष्यजन्म के धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष रूप चारों फलों को प्राप्त करे।

> यह चतुर्थ अध्याय का-वैद्यक शास्त्र की उपयोगिता नामकं प्रथम प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# द्वितीय प्रकरण । वायुवर्णन ।

इस संसार में हवा, पानी और खुराक, येही तीन पदार्थ जीवन के मुस्य आधाररूप हैं, परन्तु इन में से भी पिछले २ की अपेक्षा पूर्व २ को बलवान् समझना चाहिये, क्योंकि देखो। खुराक के खाये विना मनुष्य कई दिन तक जीवित रह सकता है, एवं पानी के पिये विना भी कई घण्टे तक जीवित रह सकता है, परन्तु हवा के विना थोड़ी देर तक भी जीवित रहना अति कठिन है, अति अठिन ही नहीं किन्तु असम्भव है, इस से सिद्ध है कि-उक्त तीनों पदार्थी में से वा सब से अधिक उपयोगी पदार्थ है, उस से दूसरे दर्जे पर पानी है और तीयरे उर्जे पर खुराक है, परन्तु इस विषय में यह भी सारण रहना चाहिये कि-इन ती में में से यदि एक पदार्थ उपस्थित न हो तो शेप दो पदार्थों में से कोई भी उथ पदार्थ का काम नहीं दे सकता है अर्थात केवल हवा से वा केवल पानी से अथवा केवल खुराक से अथवा इन तीनों में से किन्हीं भी हो पदार्थों से जीवन कायम नहीं रह सकता है, ताल्पर्य यह है कि-इन तीनों संयुक्तों से ही जीवन स्थिर रह सकता है तथा यह भी सारण रहना चाहिये कि-समय आने पर सुपुके साधन भी इन्हीं तीनों से प्रकट हो जाते हैं, क्योंकि देखी! जो पदार्थ अपने स्वाभाविक रूप में रह कर शरीर के लिये उपयोगी (लाभदायक) होता है वही पदार्थ विकृत होने पर अथवा आवश्यकता के परिमाण से न्यूना-धिक होने पर अथवा प्रकृति के अनुकूल न होने पर शरीर के लिये अनुपर्योगी और हानिकारक हो जाता है, इत्यादि अनेक बातों का ज्ञान शरीरसंरक्षण में ही भन्तर्गत है, इस लिये अब क्रम से इन का संक्षेप से वर्णन किया जाता है:—

उत्त तीनों परार्थों में से सब से प्रथम तथा परम आवश्यक पदार्थ हवा है, यह पहले ही लिख चुके हैं, अब इस के विषय में आवश्यक बातों का वर्णन करते ::—

जरत् में सब जीव आस पास की हवा छेते हैं, वह (हवा) जब बाहर निक-छकर उनः प्रवेश नहीं करती है-बस उसी को मृत्यु, मौत, देहान्त, प्राणान्त, अन्तवः छ और अन्तिक्रिया आदि अनेक नामों से पुकारते हैं।

पि ले लिख चुके हैं कि-जीवन के आधाररूप तीनो पदार्थों में से जीवन के रक्षण ज मुख्य आधार हवा है, वह हवा यद्यपि अपनी दृष्टि से नहीं दीख पड़ती है तथा जब वह स्थिर हो जाती है तो उस का मुख्य गुण स्पर्श भी नहीं मालूम होता है परन्तु जब वह वेग से चलती है और वृक्षक्रम्पन आदि जो २ कार्य करती है वह पब कार्य नेत्रों के द्वारा भी स्पष्ट देखा जाता है-किन्तु उस का ज्ञान मुख्य-तया स्वर्श के द्वारा ही होता है।

देखा! यह समस्त जगत् पवन महासागर से आच्छादित (हँका हुआ) है, और उस पवन महासागर को डाक्टर तथा अर्वाचीन विद्वान् कम से कम सौ मीळ गम्भीर (गहिरा) मानते हैं, परन्तु प्राचीन आचार्य तो उस को चौदह राजलोक के आरापास घनोदिय, घनवात और तनुवात रूपमें मानते हैं अर्थात् उन का सिद्धान्त यह है कि-हवा और पानी के ही आधारपर ये चौदह राजलोक स्थित

हैं और इस सिद्धान्त का यह स्पष्ट अनुभव भी होता है कि-ज्यों २ ऊपर को चढ़ते जावें त्यों २ हवा अधिक सूक्ष्म मालूम देती है, इस के सिवाय पटार्थ-विज्ञान के द्वारा यह तो सिद्ध हो ही चुका है कि-हवा के स्थूल थर में आड़मी टिक सकता है परन्तु सूक्ष्म ( पतले ) थर में नहीं टिक सकता है, इसी लिये बहुत ऊपर को चढ़ने में श्वास आने लगता है, नाक तथा मुख से रुधिर निक-लना क्रुरू हो जाता है और मरण भी हो जाता है, यद्यपि पक्षी पतली हवा में उड़ते हैं परन्तु वे भी अधिक ऊँचाई पर नहीं जा सकते हैं, फ्रेंचदेश के गेल्युगाक और वीयोट नामक प्रसिद्ध विद्वान, सन् १८०४ ईस्वी में करीब चार मील ऊँचे चढ़े थे, उस स्थान में इतना शीत था कि-शीसी के भीतर की स्याही उसी में उँस कर जम गई तथा वहां की हवा भी इतनी पतली थी कि-उन्हों ने वहां पर एक पक्षी को उड़ाया तो वह उड़ नहीं सका, किन्तु पत्थर की तरह नीचे गिर पड़ा, इसी प्रकार काफी हवा न होने के कारण मनुष्यों को भी पतली उवा-बाले ऊँचे प्रदेश में रहने से श्वास चलने लगता है और शरीर की नसें फ़ल कर फटने लगती हैं तथा नाक और मुँह से रक्त वहने लगता है, हिमालय और आल्प्स पर्वतों पर चढ़नेवाले लोगों को यह अनुभव प्रायः हो चुका है और होता जाता है।

#### खच्छ हवा के तत्त्व।

सामान्य लोग मन में कदा चित् यह समझते होंगे कि ह्वा एक ही पदार्थ की धनी हुई है परन्तु विद्वानों ने इस बात का अच्छे प्रकार से निश्चय कर लिया है कि ह्वा में मुख्य चार पदार्थ हैं और वे बहुत ही चतुराई और आश्चर्य के साथ एकत्रित होकर मिले हुए हैं, वे चारों पदार्थ ये हैं — प्राणवायु (ऑक्सिजन), ग्रुद्धवायु (नाइट्रोजन), मिश्रित वायु (कारबानिक एसिड ग्यास) और पानी के सूक्ष्म परमाणु, देखी! अपने आसपास में तीन प्रकार के पदार्थ सर्वदा स्थित होते हैं —अर्थात कई तो पत्थर और काष्ठ के समान कठिन हैं, कई पानी और दूधके समान पतले अर्थात् प्रवाही हैं, बाकी कई एक हवा के समान ही वायु-रूप में दीखते हैं जो कि (वायु) जल के सूक्ष्म परमाणुओं से बना हुंआ है, हवा में मिश्रित जो एक प्राणवायु (ऑक्सिजन) है वही मुख्यतया प्राणों का आधार-रूप है, यदि यह प्राणवायु हवा में मिश्रित न होता तो दीपक भी कदापि जलता हुआ नहीं रह सकता, फिर यदि सब हवा प्राणवायुरूप ही होती तो भी जगन में जीव किसी प्रकार से भी न तो जीते रह सकते और न चल फिर ही सकते किन्तु शीघ्र ही मर जाते, क्यों कि—जीवों को जितनी कठिन हवा की आवश्यकता है उस से अधिक वह हवा कठिन हो जाती, इसी लिये प्राणवायु के साथ हसरी

<sup>ै-</sup>यह चावलों के कोयलों के साथ प्राणवायु के मिलने से बनता है।। २-इस को भिन्न करने से॰इस का माप भी हो सकता है।।

हवा कुद्रती मिली हुई है ओर वह हवा प्राण की आधारभूत नहीं है तथा उस हवामें जलता हुआ दीपक रखने से बुझ जाता है, इस लिये मिश्रित वायु ही से सब कार्य चलता है अर्थात् श्वास लेने में तथा दीपक आदि के जलाने के समय अपने २ परिमाण के अनुकूल ये दोनों हवायें मिली हुई काम देती हैं, जैसे मनुष्य के हाथ में एक अंगुठा और चार अंगुलियां हैं इसी प्रकार से यह सम-झना चाहिये कि-हवा में एक भाग प्राण वायु का है और चार भाग शुद्ध वायु ( नाइट्रोजन ) है तथा हवा इन दोनों से मिली हुई है, हवा के दूसरे दो भाग भी इन्हीं में मिले हुए हैं और वे दोनों भाग यदापि बहुत ही थोड़े हैं तथापि दोनों अत्यन्त उपयोगी हैं, कोयला क्या चीज है यह तो सब ही जानते हैं कि-जंगल जल कर पृथ्वी में प्रविष्ट ( धँस ) हो जाता है वस उसी के काले पत्थर के समान पृथ्वी में से जो पदार्थ निकलते हैं उन्हीं को कोयला कहते हैं और वे रेल के एजिन आदि कलों में जलाये जाते हैं, चांवलों में से भी एक प्रकार के कोयले हो सकते हैं और ये ( चांवलोंके कोयले ) कार्वन कहलाते हैं, प्राणवायु और कोयलों के मिलने से एक प्रकार की हवा बनती है-उस को अंग्रेजी में कार्वोनिक एसिड ग्यंस कहते हैं, यही हवा में तीसरी वस्तु है तथा यह बहुत भारी (वज़नदार) होती है और यह कभी २ गहरे तथा खाली कुए के तले इकट्ठी होकर रहा करती है, खत्ते में और बहुत दिनों के बन्द मकान में भी रहा करती े, इस हवा में जलती हुई बत्ती रखने से बुझजाती है तथा जो मनुष्य उस हुना में श्वास छेता है वह एकदम मेर जाता है, परन्तु यह हवा भी वन-स्पतिक पोपण करती है अर्थात् इस हवा के विना वनस्पति न तो उग सकती है और न कायम रह सकती है, दिन को उस का भाग वृक्ष की जड़ और वनस्पति चूस छेती है, यह भी जान लेना आवश्यक है कि-इस हवा के ढाई हजार भागों में केवल एक भाग इस जहरीली हवा का रहता है, इसी लिये ( इतना थोड़ा सा भाग होने हीसे ) वह हवा प्राणी को कुछ बाधा नहीं पहुँचा सकती है, परन्तु हवा में पूर्व कहे हुए परिमाण की अपेक्षा यदि उस ( ज़हरीली ) हवा का थोड़ा सा भी भाग अधिक होजावे तो मनुष्य वीमार हो जाते हैं।

पहिले कह चुके हैं कि-हवा में चौथा भाग पानी के परमाणुओं का है, इस का प्रसक्ष नमाण यह है कि-यिंद थाली में थोड़ा सा पानी रख दिया जावे तो वह धीरे २ उड़ जाता है, इस विषयमें अर्वाचीन विद्वानों तथा डाक्टरों का यह कथन है कि-सूर्य की गर्मी सदा पानी को परमाणुरूपसे खींचा करती है, परन्तु सर्वज्ञ के कहे हुए सूत्रों में यह लिखा है कि-जल वायुके योगसे सूक्ष्म होकर परमाणु-

१-व त दिनों के बंद नकान में बुसने से बहुत से मनुष्य आदि प्राणी मर चुके हैं, इस का कारा। केवल जहरीली हवा ही है, परन्तु बहुत से भोले लोग पदार्थविया के न जानने से बंद मक न में भूत प्रेत आदि का निवास तथा उसी के द्वारा वाधा पहुँचना मान ठेते हैं, यह केवल इनकी अज्ञानता है। रूप से आकाश में मिल जाता है तथा वह पीछे सदैव ओस हो हो कर झरता है, यद्यपि ओस आठों ही पहर झरा करती है परन्तु दो घड़ी पिछला दिन जाकी रहने से लेकर दो घड़ी दिन चढ़नेतक अधिक मालूम देती है, क्योंकि दो घड़ी दिन चढ़ने के बाद वह सूर्य की किरणों की ऊप्मा के द्वारा सूख जाती है, वे ही कण सूक्ष्म परमाणुओं के स्थूल पुद्गल वैंधकर अर्थात् बादल बन कर अथवा धुँअर होकर बरसते हैं, यदि हवा में पानी के परमाणु न होते तो सूर्य के तापकी गर्मी से प्राणियों के शरीर और बृक्ष वनस्पति आदि सब पदार्थ जल जाते और मनुष्य मर जाते, केवल यही कारण है कि—जहां जलकी नदी दिस्याव और वनस्पति बहुत हैं वहां बृष्टि भी प्रायः अधिक होती है तथा रेतीके देश में कम होती है।

यद्यपि यह दूसरी बात है कि-प्राणियों के पुण्य वा पाप की न्यूनाधिकता से कमें आदि पांच समवाथों के संयोगसे कभी २ रेतीली ज़मीन में भी बहुत वृष्टि होती है और जल तथा वृक्ष वनस्पति आदि से परिपूर्ण स्थान में कम होता वा नहीं भी होती है, परन्तु यह केवल स्याद्वाद मात्र है, किन्तु इस का नियम तो वहीं है जैसा कि-ऊपर लिख चुके हैं, यद्यपि हवाका वर्णन बहुत कुछ विस्तृत है— परन्तु प्रन्थविस्तार भयसे उस सब का लिखना अनावश्यक समझते हैं, इस के विषय में केवल इतना जान लेना चाहिये कि-योग्य परिमाण में ये चारों ही पदार्थ हवामें मिले हों तो उस हवा को स्वच्छ समझना चाहिये और उसी स्वच्छ हवासे आरोग्यता रह सकती है।

#### हवाको विगाड़नेवाले कारण।

स्वच्छ हवा किस रीति से बिगड़ जाती है-हस बात का जानना बहुत ही आव-इयक है, यह सब ही जानते हैं कि-प्राणों की स्थिति के लिये हवा की अत्यन्त आवश्यकता है परन्त ध्यान रखना चाहिये कि-प्राणों की स्थिति के लिये केवल हवा की ही आवश्यकता नहीं है किन्तु स्वच्छ हवाकी आवश्यकता है, क्योंकि-बिगड़ी हुई हवा विप से भी अधिक हानिकारक होती है, देखो! संसार में जितने विप हैं उन सब से भी अधिक हानिकारक बिगड़ी हुई हवा है, क्योंकि इस (विगड़ी हुई) हवा से सहस्रों लक्षों मनुष्य एकदम मर जाते हैं, देखो! कुछ वर्ष हुए तब कलकत्ते के कारागृह की एक छोटी कोठरी में एक रात के लिये अध्द आदिमियों को बंद किया गया था उस कोठरी में सिर्फ दो छोटी २ खिड़की थीं, जब सवेरा हुआ और कोठरी का दर्वाजा खोला गया तो सिर्फ २३ मनुष्य जीते निकले, बाकी के सब मरे हुए अंथे, उन को किसने मारा ? केवल खराब हवाने ही

१-इस पर यदि कोई मनुष्य यह शंका करे कि-सिर्फ २२ मनुष्य भी क्यों जीते निकले तो इस का उत्तर यह है कि-१४६ आदिमियों के होने से श्वास लेनेके द्वारा उस कोठरीकी हव विगड़ गई थी, जब उन में से १२२ मर गये, सिर्फ २२ आदमी बाकी रह गये, तब २२ के बास्ते वह स्थान श्वास लेने के लिये काफी रह गया, इसलिये वे २२ आदमी बच गये॥

उन को मारा, क्योंकि हवा के कम आवागमनवाठी वह छोटी सी छोटरी थी, उस में बहुत से मनुष्यों को भरिद्या गया था, इस िखे उन के श्वास ठिने के द्वारा उस कोटरी की हवा के बिगड जाने से उन का प्राणान्त होगया, इसी प्रकार से अस्पच्छ हवा के द्वारा अनेक स्थानों में अनेक दुर्घटनायें हो चुकी हैं, इस के अतिरिक हवा के विकृत होने से अर्थात स्वच्छ और ताजी हवा के न मिलने से बहुत रें मनुष्य यावजीवन निर्वेल और बीमार रहते हैं, इस लिये मनुष्यमात्र को उित है कि-हवा के विणाइनेवाले कारणों को जान कर उन से बचाव रख कर सहा स्वच्छ हवा का ही सेवन करे जिस से आरोग्यता में अन्तर न पड़ने पाये. हवा को विगाइनेवाले मुख्य कारण ये हैं:—

१-श्वास के मार्ग से निकलनेवाली अशुद्ध हवा स्वच्छ हवा को विगाइती है, देखी! हम सब लोग सदा श्वास लेते हैं अर्थात नासिका के द्वारा खच्छ वाय को बींच कर भीतर हे जाते और भीतर की विकृत वायु को बाहर निकालते हैं, उसी निकली हुई विकृत वायु के संयोग से बाहर की स्वच्छ हवा बिगढ़ जाती है और वहीं बिगड़ी हुई हवा जब श्वास के द्वारा भीतर जाती है तब हान्किरक होती है अर्थात् आरोग्यता को नष्ट करती है, यद्यपि मनुष्य अपनी आरोग्यता को स्थिर रखने के लिये प्रतिदिन शरीर की सफाई आदि करते हैं- अर्थात् रोज़ नहाते हैं और मुख तथा हाथ पेर आदि अंगों को खूब मरु मल कर धोते हैं, परन्तु शरीर के भीतर की मिलनता का कुछ भी विचार नहीं करते हैं, यह अत्यन्त शोक का विषय है, देखो ! श्वासोच्छास के द्वारा जो उवा इस लोग अपने भीतर ले जाते हैं वह हवा शरीर के भीतरी भाग को नाफ करके मिलिनता को बाहर ले जाती है अर्थात श्वास के मार्ग से बाहर निकली हुई हवा अपने साथ तीन वस्तुओं को बाहर ले जाती है, वे तीनां वस्त्यें ये हैं---१-कार्योनिक एसिड ग्यंस, २-हवामें मिला हुआ पानी और तीयरा दुर्गन्धयुक्त मेल, इन में से जो पहिली वस्तु ( कार्योनिक एसिड ग्यॅर ) है वह स्वच्छ हवा में बहुत ही थोड़े परिमाण में होती है, परन्तु जिस हवा को हम अपने श्वास के मार्ग से सुँह में से वाहर निकालते हैं उस में वह जहरीली हवा सीगुणा विशेष परिमाण में होती है परन्तु वह सुक्षम होने से टाखती नहीं है, किन्तु जैसे — अग्नि में से धुँआ निकलता जाता है उसी प्रकार से हम सब भी उस को अपने में से वाहर निकालते जाते हैं तथा जैसे:-एक सँकड़ी कोठरी में जलता हुआ चूल्हा रख दिया जावे तो वह कोठरी शीइ ही धुँए से व्याप्त हो जायगी और उस में सबच्छ हवा का प्रवेश न हो

१-इस: लिये योगिविया के तथा स्वरोदय ज्ञान के वेत्ता पुरुष इसी श्वास के द्वारा कोई २ नेती, थो ती और वस्ति आदि कियाओं को करते हैं, किन्तु जिन को पूरा ज्ञान नहीं हुआ हैं ने कभी २ स किया से हानि भी उठाते हैं, परन्तु जिन को पूरा ज्ञान होगया है वे तो श्वासके द्वारा ही सब प्रकार के रोगों को भी मिटा देते हैं॥

सकेगा, इसी प्रकार यदि कोई किसी सँकड़ी कोठरी के भीतर सोवे तो उस के मुँह में से निकली हुई अस्वच्छ हवा के संयोग से उस के आसपास की सब हवा भी अस्वच्छ हो जायगी और उस कोठरी में यदि स्वच्छ और नाज़ी हवाके आने जाने का खुलासा मार्ग न होगा तो उस के मुँह में से निकली हुई वही ज़हरीली हवा फिर भी उसी के श्वास के मार्ग से शरीर में प्रविष्ट होगी और ऐसा होने से शीघही मृत्यु को प्राप्त हो जायगा, अथवा असके शरीर को अन्य किसी प्रकार की बहुत बड़ी हानि पहुँचेगी, परन्तु यदि मकान बड़ा हो तथा उस में खिड़कियां और बड़ा हार आदि हवा के आने जाने का मार्ग ठीक हो तो उस में सोने से मनुष्य को कोई हानि नहीं पहुँचिती है, क्योंकि उन खिड़कियों और बड़े द्वांज़े आदि से अस्वच्छ हवा बाहर निकल जाती और स्वच्छ हवा भीतर आ जाती है, इसीलिये वास्तुशाखज्ञ (गृह-विद्या के जाननेवाले) जन सोने के मकानों में हवा के ठीक रीति से आने जाने के लिये खिड़की आदि रखते हैं।

श्वास के मार्ग से बाहर निकलती हुई हवा का दूसरा पदार्थ आर्द्रता (गीलापन वा पानी) है, इस हवा में पानी का भाग है या नहीं, इस का निश्चय करने के लिये स्लेट आदि पर अथवा राजस चाकू पर यदि श्वास छोड़ा जावे तो वह (स्लेट आदि) आर्द्रता से युक्त हो जावेगी, इस से सिद्ध है कि-श्वास की हवा में पानी अवस्य है।

तीसरा पदार्थ उस हवा में दुर्गन्ध युक्त मैल है अर्थात्-श्वास का जो पानी स्वच्छ नहीं होता है वह वर्त्तनों के धोवन के समान मेला और गन्दा होताहें उसी में सड़े हुए कई पदार्थ मिले रहते हैं, यदि उस को शरीर पर रहने दिया जावे तो वह रोगको उत्पन्न करता है अर्थात् श्वास की हवा में स्थित वह मिलन पदार्थ हवा के समान ही खराबी करता है, देखो! जो कई एक पेशेवाले लोग इस्ट्रम वस्त्र से अपने मुखको बांधे रहते हैं, वह (मुख का बांधना) रासायनिक योग से बहुत हानि करता है अर्थात्-मुँह पर दाग हो जाते हैं, मुँहके बाल उन्ह जाते हैं, श्वास व कास रोग हो जाता है, इत्यादि अनेक खराबियां हो जाती हैं, इस का कारण केवल यही है कि-मुँह के बँधे रहने से विषेठी हवा अच्छे प्रकार से बाहर नहीं निकलने पाती हैं।

प्रायः देखा जाता है कि-दूसरे मनुष्य के मुँह से पिये हुए पानी के रीने में बहुत से मनुष्य गन्दगी और अपवित्रता समझते हैं और इसी से वे दूसरे के ज्हें पानी को पिया भी नहीं करते हैं, सो यह वेशक बहुत अच्छी बात है, परन्तु वे लोग यह नहीं जानते हैं कि-दूसरे के पिये हुए जल के पीने में अपवित्रता क्यों रहती है और किस लिये उसे नहीं पीना चाहिये, इस में अपवित्रता केवल वही है कि-एक मनुष्य के पीते समय उस के श्वास की हवा में स्थित दुर्गन्ध युक्त

मैल शास के मार्ग से निकल कर उस पानी में समा गया है, इसी प्रकार से सँकड़े कोठे आदि मकान में बहुत से मनुष्यों के इकट्टे होने से एक दूसरे के फेफसे से निकली हुई अशुद्ध हवा और गन्दे पदार्थों को वारंवार सब मनुष्य अपने मुँह में श्वास के मार्ग से लेते हैं कि—जिस से जूटे पानी की अपेक्षा भी इससे अधिक खराबी उत्पन्न हो जाती है, एवं गाय, बैल, बकरे और कुत्ते आदि जनाक भी अपने ही समान श्वास के संग ज़हरीली हवा को बाहर निकालते हैं और शुद्ध हवा को विगाइते हैं।

२-त्वका में से छिद्रों के मार्ग से पसीने के रूप में भी परमाणु निकेलते हैं वे की हवा को विगाइते हैं।

3—वस्तुओं के जलाने की किया से भी हवा विगइती है, बहुत से लोग इस बात को सुन के आश्चर्य करेंगे और कहेंगे कि जहां जलता हुआ दीएक रक्खा जाता है अथवा जलाने की किया होती है वहां की हवा तो उलटी छुद्ध हो जाती है, वहां की हवा बिगइ कैसे जाती है? क्योंकि—प्राणवायु के विना तो अंगर सुलगेगा ही नहीं इत्यादि, परन्तु यह उन का अम है—क्योंकि—देखो दीएक को यदि एक संकड़े वासन में रक्खा जाता है तो वह दीएक शीघ ही बुझ जाता है, क्योंकि—उस वासन का सब प्राणवायु नष्ट हो जाता है, इसी प्रकार संब हे वर में भी बहुत से दीएक जलाये जावें अथवा अधिक रोशनी की जाबे तो यहां का प्राणवायु पूरा होकर कार्वोनिक एसिड स्वस्त ( ज़हरीली वायु ) की विशेषता हो जाती है तथा उस घर में रहनेवाले मनुष्यों की तवीयत को विशाइती है, परन्तु ऐसी बातें कुछ कठिन होने के कारण सामान्य मनुष्योंकी समझ में नहीं आती हैं और समझ में न आने से वे सामान्य बुद्धि के पुरुष हवा के बिगइने के कारण को ठीक रीति से नहीं जाँच सकते हैं, और मंबीण स्थान में सिगड़ी और कोयले आदि जला कर प्राणवायु को नष्ट कर अने ह रोगों में फैस कर अने ह प्रकार के दु:खों को भोगा करते हैं।

सम् ण प्रमाणों से सिद्ध हो चुका है कि-सड़ी हुई वस्तु से उड़ती हुई ज़ह-रीली तथा दुर्गन्धयुक्त हवा भी स्वच्छ हवा को विगाड़कर बहुत खराबी करती है, देको! जब वृक्ष अथवा कोई प्राणी नष्ट हो जाता है तब वह शीघ्र ही सड़ने लगता है तथा उस के सड़ने से बहुत ही हानिकारक हवा उड़ती है और उस के रज़:कण पवन के द्वारा द्रतक फैल जाते हैं, इस पर यदि कोई यह कहे कि-सड़ी हुई वस्तु से निकल कर हवा के द्वारा कोसों तक फैलते हुए वे पर-

१-प्रश्वेक मनुष्य के झरीर में से २४ घण्टे में अनुमान से २० औंस पसीने के परमाणु बाहर निकलते हैं।। २-इसी लिये जैनस्त्रकारों ने जिस घर में मुर्दी पड़ा हो उस के संलग्न में सौ हाथ तक मृतक माना है, परन्तु यदि बीच में रास्ता पड़ा हो तो सूतक नहीं माना है, क्योंकि-बीच में रास्ता होने से दुर्गन्थ के परमाणु हवा से उड़ कर कोसों दूर चले जाते हैं।। १४ जै० सं०

माणु दीखते क्यों नहीं हैं? तो इस का उत्तर यह है कि-यदि अपनी आँखें अपनी सूँघने की इन्द्रिय के समान ही तीक्ष्ण होतीं तो सड़ते हुए प्राप्तों में से उड़ कर ऊँचे चढ़ते हुए और हवामें फैलते हुए संख्याबन्ध नाना जन्तु अपने को अवस्य दीख पड़ते, परन्तु अपने नेत्र वैसे तीक्ष्ण नहीं हैं, इस लिये वे अपने को नहीं दीखते हैं, हां ऐसी हवा में होकर जाते समय अपनी नाक के पास जो वास आती हुई मालूम पड़ती है वह और कुछ नहीं है किन्तु सदे हुए प्राणी आहि में-से उड़ते हुए वे सूक्ष्म जन्तु अर्थात् छोटे २ जीव ही हैं, यह बात आुतिक ( वर्त्तमान ) डाक्टर लोग कहते हैं, तथा जैन पन्नवणा सूत्र में भी यही लिला है कि-दश स्थान ऐसे हैं जिन से दुर्गन्धयुक्त हवा निकलती है, जैसे-मुर्दे, बीर्य, ल्न, पित्त, खेंखार, धूक, मोहरी तथा मल मूत्र आदि स्थानों में सम्मूर्छिम अंगुल के असंख्यातवें भाग के समान छोटे २ जीव होते हैं, जिन को चर्म नेत्रवाले नहीं देख सकते हैं किन्तु सर्वज्ञ ने केवल ज्ञान के द्वारा जिन को देखा था, ऐसे अमंख्य जीव अन्तर्मुहर्त के पीछे उत्पन्न होते हैं, ये ही जन्तु श्वास के मार्ग से अपने शरीर में प्रदेश करते हैं, इसी प्रकार घर में शाक तरकारी का छिलका तथा कूड़ा कर्कट आहि आंगन में अथवा घर के पास फेंक २ कर जमा कर दिया जाता है तो वह भी हवा को विगाड़ता है, चमार, कसाई, रंगरेज तथा इसी प्रकार के दूसरे धन्धेवाले अन्यलोग भी अपने २ धन्धे से हवा को विगाइते हैं, ऐसे स्थानों में हो कर निकलते समय नाक और मुँह आदि को बन्द कर के निकलना चाहिये।

४-मुदों के दाबने और जलाने से भी हवा बिगइती है, इस लिये मुदों के ग़वने और जलाने का स्थान वस्ती से दूर रहना चाहिये, इस के सिवाय पृथ्वी स्वयं भी वाफ अथवा सूक्ष्म परमाणुओं को बाहर निकालती है तथा उसमें थोड़ी बहुत हवा भी प्रविष्ट होती है, और यह हवा ऊपर की हवा के साथ मिल कर उसको विगाड़ देती है, जब पृथ्वी दरारवाली होती है तब उस में से सड़े हुए पदार्थों के परमाणु विशेष निकलकर अखनत हानि पहुँचाते हैं।

सड़ता हुआ या भीगा हुआ भाजी पाला बहुधा ज्वर के उपद्व का मुख्य कारण होता है।

५-घर की मिलनता से भी खराब हवा उत्पन्न होती है और मिलनता के स्थान

रे-इस बात को प्राचीन जनों ने तो शास्त्रसम्मत होने से माना ही है-किन्तु अर्गचीन विद्वान् टाक्टरों ने भी इस को प्रत्यक्ष प्रमाण रूपमें स्वीकार किया है ॥ र-देखो ! विप्तक्ष्त्र में न्गीतम गणधर ने मृगा छोड़िकी दुर्गन्धि के विषय में नाक और मुँह को मुखबस्त्रिका (जो हाथ में थी) से मृगारानी के कहने से दूँका था, यह लिखा है ॥ २-इस बात का हम ने मारवाड़ देश में प्रत्यक्ष अनुभव किया है कि-जव बहुत वृष्टि होकर ककड़ी मतीरे और टींड़से आदि की बेळे आदि सडती हैं तब जाट आदि म्रामीणों को शीतज्वर हो जाता है तथा जब ये चीजें शहर में आकर पड़ी र सड़ती हैं तब हवा में जहर फैल कर शहरबालों को शीतज्वर आदि रोग हवा के बिगडने से हो जाते हैं ॥

कुँए के पनघट, मोहरी, नाली, पनाले और पाखाना आदि हैं, इस लिये इन को नित्य साफ और सुधरे रखना चाहिये।

- ६-कोयले की खानें, लोह के कारखाने, रुई ऊन और रेशम बनने की मिलें तथा धातु और रंग बनाने के कारखाने आदि अनेक कार्यालयों से भी हवा विगड़ती है, हि तो प्रत्यक्ष ही देखा गया है कि-इस प्रकार के कारखानों में कोयलों, रुई और धातुओं के सूक्ष्म रजःकण उड़ २ कर काम करनेवालों के शरीर में जाकर बहुधा उन के श्वास की नली के, फेफड़े के और छाती के रोगों को उसम कर देते हैं।
- ७—चिल्रम, हुक्का और चुरटों के पीने से भी हवा विगड़ती है अर्थात्-यह जैसे पीनेवालों की छाती को हानि पहुँचाता है, उसी प्रकार से बाहर की हवा को भी विगाड़ता है, यद्यपि वर्त्तमान समय में इस का व्यसन इस आर्यावर्त्त देशमें प्राय सर्वत्र फेल रहा है, किन्तु— दक्षिण, गुजरात और मारवाड़में तो यह अत्यन्त फेला हुआ है कि-जिस से वहां अनेक प्रकार की बीमारियां उत्पन्न हो रही हैं।

इन कारणों के सिवाय हवा के विगड़ने के और भी बहुत से कारण हैं, जिन को बिस्तार के भय से नहीं लिख सकते, इन सब बातों को समझ कर इन से बचना मनुष्य को अत्यावइयक है और इन से बचना मनुष्य के स्वाधीन भी है, क्योंकि—देखो । अपने २ कमोंकी विचित्रता से जो बुद्धि मनुष्यों ने पाई है उस का ठीक रीति से उपयोग न कर पशुओं के समान जन्म को विताना तथा देव का भरोसा रखना आदि अनेक बातें मनुष्यों को परिणाम में अत्यन्त हानि पहुँचाती हैं, इस लिये सुजों (समझदारों) का यह धर्म है कि—हानिकारक बातों से पहिले ही से बच कर चलें और अपनी आरोग्यता को कायम रख कर मनुष्य जन्म के फल को प्राप्त की, क्योंकि—हानिकारक बातों से बचकर जो मनुष्य नहीं चलते हैं उन को अपने िये हुए कुकर्मों का फल ऐसा मिलता है कि—उन को जन्मभर रोते ही वीतता है, इस प्रकार से अनेक कष्टरूप फल को भोगते २ वे अपने अमूल्य मनुष्यजन्म को कास, श्वास और क्षय आदि रोगों में ही विता कर आधी उम्र में ही इस संसार से चले जाकर अपनी छी और बाल बचों आदि को अनाथ छोड़ जाते हैं, देखों! इस बात को अनेक अनुभवी वैद्यों और डाक्टरों ने सिद्ध कर दिया है कि—गांजा सुलफे के पीनेबाले संकड़ों हजारों आदमी आधी उम्र में ही मरते हैं।

देखों ! जिस पुरुषने इस संसार में आकर विद्या नहीं पढ़ी, धन नहीं कमाया, देश, जाति और कुटुम्ब का सुधार नहीं किया और न परभव के साधनरूप

१-देव का भरोसा रखनेवाले जन यह नहीं विचारते हैं कि-हमारे कर्मोंने आगे को बिगाड होने के रिये ही हमारी समझमेंसे सदुद्धम की बुद्धि को हर लिया है।। २-दश वारह सुका पुरुषों को तो हम ने अपने नेत्रों से प्रत्यक्ष ही महादुर्दशा में मरते देखा है।।

ज्ञानसे युक्त बत नियम आदि का पालन ही किया, उस मनुष्य ने जन्म लेकर पशुओं के समान ही पृथिवी को भार युक्त किया और अपनी माता के योवनरूपी बन को काटने के लिये कुठार (कुल्हाड़ा) कहलाने के सिवाय और कुछ भी नहीं किया।

## स्वभावजन्य अर्थात् कुद्रती नियम से होनेवाली हवा की शुद्धि ।

प्रिय पाठक गण ! पांचों समवायों के योग से प्रथम तो विगड़ती हुई हवा को बन्द करने में (रोकने में) मनुष्यों का उद्यम है, उसी प्रकार से काल आदि चारों समवायों के मिलने से भी हवा को साफ करने का पूरा साधन उपस्थित है, यदि वह न होता तो सृष्टि में उत्पत्ति और स्थिति भी कदापि नहीं हो सकती।

जिस प्रकार से ये साधन इन ही समवायों से विगड़ कर प्राणियों का प्रलय करते हैं—उसी प्रकार से ये ही पांचों समवाय परस्पर मिलने से विगड़ी हुई हवा को साफ भी करते हैं, किन्हीं लोगों ने इन्हीं समवायों के सम्बन्ध को ईश्वर मान लिया है, अस्तु, हवा में चलनस्वभाव रूप धर्म है उसी से वह विगड़ी हुई हवा को अपने झपटे से खींच कर ले जाती है अर्थात् उस के झपटे से दुष्ट एरमाणु छिन्न भिन्न हो जाते हैं, और ताज़ी हवा के न मिलनेसे जितनी हानि पहुँचने को थी उत्तनी हानि नहीं पहुँचती है, क्योंकि—उपर लिखी हुई वह हवा एक दूसरे हं संग इस प्रकार से मिल जाती हे जैसे थोड़ा सा दूध पानी में मिलानेसे बिलकुल एकमेक (तत्स्वरूप) हो जाता है तथा जिस प्रकार से पवन का वेग होने पर चूलहे का धुँआ छिन्न भिन्न होकर थोड़ी देर पीछे नहीं दीखता है उसी प्रकार श्वास आदि के लेने से विगड़ी हुई सब हवा भी उसी झपटे से छिन्न भिन्न होकर अधिक परिमाणवाली स्वच्छ हवा में मिलकर पतली हो जाती है इसी लिये वह कम हानि पहुँचाती है।

हवा किसी समय अधिक और किसी समय कम चलती है, क्योंकि-हवा में वैकिय शरीर के रचने का स्वभाव है, जिस समय मन को प्रसन्न करनेवार्ली ताज़ी

<sup>ै</sup>न्द्रास्त्रों में लिखा है कि— प्रस्तान्ते यौवनं गतम् अयात् स्त्रां के सन्तान होने क पीछे उसका यौवन चला जाता है ॥ २-इस का उदाहरण यह है कि-जैसे देखो! कृष्णमहा । ज एक थे परन्तु सब रानियों के महलों में नारदजीने उनको देखाथा, इस का कारण यही था कि-वै वैकिय शरीर की रचना कर लेते थे, यदि किसी को इस विषय में शंका हो तो वे वैकिय रचना के इस दृष्टान्तसे शंका निवृत्त हो सकती हैं कि-जैसे पुरुषचिन्ह पड़ी दशा में केवल ो अंगुल का होता है परन्तु देखो! बही तेजी की दशा में कितना बढ़ जाता है, इसी प्रकार से वायु भी वैकिय शरीर की रचना करता है, अथवा दूसरा दृष्टान्त यह भी है कि=जैसे किरड़ जानवर अनेक प्रकार के रंग बदलता हैं उसी प्रकार वैकिय शरीर की भी शक्ति जाननी चाहिये॥

हवा चलती है तब उस के चलने से विगड़ी हुई हवा भी छिन्न भिन्न होकर नष्ट हो जाती है अर्थात् सब वायु स्वच्छ रहती है, उस समय प्राणा मात्र श्वास लेते हैं तो प्राणवायु को ही भीतर लेते हैं और कार्वोनिक एसिड ग्यंस को बाहर निकालते हैं, परन्तु गृक्ष और वनस्पति आदि इस से विपरीत किया करते हैं अर्थात् वृक्ष और वनस्पति आदि इस से विपरीत किया करते हैं जथा प्राणवायु को बाहर निकालते हैं, इस से भी वायु के आवरण की हवा गुद्ध रहती है अर्थात् दिन को वृक्षों की हवा साफ होती है और रात को उक्त वनस्पति आदि प्राणवायु को अपने भीतर खींचते हैं और कार्वोनिक एसिड ग्यंस को वाहर निकालते हैं, परन्तु इस में भी इतना फर्क है कि-रात को जितनी प्राणवायु को अधिक निकालते हैं, इस लिये रात को वृक्षों के नीचे कदापि नहीं सोना चाहिये, क्योंकि रात को वृक्षों के नीचे कदापि नहीं सोना चाहिये, क्योंकि रात को वृक्षों के नीचे कदापि नहीं सोना चाहिये, क्योंकि रात को वृक्षों के नीचे कदापि नहीं सोना चाहिये, क्योंकि रात को वृक्षों के नीचे कदापि नहीं सोना चाहिये, क्योंकि रात को वृक्षों के नीचे कदापि नहीं सोना चाहिये, क्योंकि रात को वृक्षों के नीचे करापि नहीं सोना चाहिये, क्योंकि रात को वृक्षों के नीचे करापि सोना साह होताहै।

इस प्रकार से ऊपर कही हुई हवा एक दूसरे के साथ मिलने से अर्थात् पवन और वृत्रों के संग होने से साफ होती है, इस के सिवाय वरसात भी हवा को साफ करने में सहायता देती है।

इस प्रकार से हवा की शुद्धि के सब कारणों को जानकर सर्वदा शुद्ध हवा का ही सेवन ःरना चाहिये, क्योंकि-शुद्ध हवा बहुत ही असूख्य वस्तु है, इसी लिये सद् वैद्यों कः यह कथन है कि-''सो दवा और एक हवा" इस लिये स्वच्छ हवा के मिलने का यल सदेव करना चाहिये।

वर्सा की हवा दबी हुई होती है, इस ियं-सदा थोड़े समय तक बाहर की खुरी हुई स्वच्छ हवा को खाने के लिये जाना चाहिये, क्योंकि इस से शरीर को बहुत ही लाभ पहुँचता है तथा फिरने से शरीर के सब अवयवों को कसरत भी मिलती है, इसलिये ताजी हवा का खाना कसरत से भी अधिक फायदेमन्द है।

यद्य वे दिन में तो चलने फिरने आदि से मनुष्यों को ताज़ी हवा मिल सकती है परन्तु रात को घर में सोने के समय साफ हवा का मिलना इमारत बनानेवाले चतुर कारीगर और वास्तुशास्त्र को पढ़े हुए इक्षीनियरों के हाथ में है, इसलिये अच्छे र चतुर इक्षीनियरों की सम्मति से सोने बैठने आदि के सब मकान हवा-दार बनवाने चाहियें, यदि पूर्व समय के अनिभन्न कारीगरों के बनाये हुए मकान हों तो उन को सुधरा कर हवादार कर लेना चाहियें।

१-देहों ! जैनाचार्य श्रीजिनदत्तम् हिन्त विवेकविलासादि अन्थों में रात को वृक्षों के नीचे सोने का अत्यन्त ही निषेध लिखा है, तथा इस बात को हमारे देश के निवासी ग्रामीण पुरुष तक जानते हैं और कहते हैं कि रात को वृक्षों के नीचे नहीं सोना चाहिये, परन्तु रात को वृक्षों के नीचे क्या नहीं सोना चाहिये, इस का कारण क्या है, इस बात को विरले ही जानते हैं॥ र-अर्थात शुद्ध हवा सौ दवाओं के तुल्य हैं॥

यद्यपि उत्तम मकानों का बनवाना आदि कार्य दृश्य पात्रों से निभ सकता है, क्योंकि उत्तम मकानों के बनवाने में काफी दृश्य की आवश्यकता होती है तथापि अपनी हैसियत और योग्यता के अनुसार तो यथाशक्य इस के ित्ये मनुष्यमात्र को प्रयत्न करना ही चाहिये, यह भी सारण रखना चाहिये कि—मिलन कचरे और सड़ती हुई चीजों से उड़नी हुई सिलन हवा से प्राणी एकद्म नहीं मरता है परन्तु उसी दशा में यदि बहुत समय तक रहा जावे तो अवस्य मेरण होगा।

देखो ! यह तो निश्चित ही बात है कि—बहुत से आदमी प्रायः रोग से ही जरते हैं, वह रोग क्यों होता है, इस बात का यदि पूरा २ निदान किया जावे तो अवश्य यही ज्ञात होगा कि-बहुत से रोगों का मुख्य कारण खराब हवा ही है, जिस प्रकार से अति कठिन विष पेट में जाता है तो प्राणी शीघ्र ही मृत्यु को प्राप्त होता है और अफीम आदि विष घीरे २ सेवन किये हुए भी कालान्तर में हानि पहुँचाते हैं, इसी प्रकार से सदा सेवन की हुई थोड़ी २ खराब हवा का भी विष शरीर में प्रविष्ट होकर बड़ी हानि का कारण बन जाता है।

यह भी जान लेना चाहिये कि-वीमार आदमी के आस पास की हवा जल्दी विगडती है, इस लिये वीमार आदमी के पास अच्छे प्रकार से साफ हवा आने देना चाहिये, जिस प्रकार से शरीर के वाहर ताज़ी हवा की आवश्यकता है उसी प्रकार शरीर के भीतर भी ताज़ी हवा लेने की सदा आवश्यकता रहती है, जैसे बादली का अथवा कपड़े का तुकड़ा मुलायम हाथ से पकड़ा हुआ हो तो वह वहुत पानी को चूसता है तथा दबा कर पकड़ा हुआ हो तो वह टुकड़ा कम पानी को चूसता है, बस यही हाल भीतरी फेफड़े का है अर्थात् यदि फेफड़ा थोड़ा दबा हुआ हो तो उस में अधिक हवा प्रवेश करती है और उस से खून अच्छी तरह से साफ होता है, इस लिये लिखने पढ़ने और बैठने आदि सब कामों के करते समय फेफड़ा बहुत दब जावे इस प्रकार से टेढ़ा बांका होकर नहीं बैठना चाहिये, इस वात को अवश्य ध्यान में रखना चाहिये, क्योंकि-फेफड़े पर दबाव पण्ने से उस के भीतर अधिक हवा नहीं जा सकती है और अधिक हवा के न जाने से अनेक वीमारियां हो जाती हैं।

### प्रति सनुष्य हवा की आवश्यकता।

प्रत्येक मनुष्य २४ घण्टे में सामान्य तथा ४०० घन फीट हवा श्वासोच्छास में टेता है तथा शरीर के भीतर का हिसाब यह है कि — सात फीट लम्बी, सात फीट चोड़ी और सात फीट ऊंची एक कोठरी में जितनी हवा समा सके उतनी हवा एक

१-देखो ! जैनसूत्रों में यह कहा हैं कि-उपक्रम लग कर प्राणी की आयु टूटती है और उस (उपक्रम) के मुख्यतया सो भेद हैं, किन्तु निश्चय मृत्यु एक ही है, उस उपक्रम के भी देसे २ कारण हैं कि जिन को अपने लोग प्रत्यक्ष नहीं देख सकते और न जान सकते हैं।। २-यह नहीं समझना चाहिये कि-अफीम आदि विष धीरे २ तथा थोड़ा २ सेवन करने से हानि नहीं करते हैं किन्तु वे भी समय पाकर किटन विष के समान ही असर करते हैं।।

आद्मी हमेशा फेफड़े में लेता है, श्वासोच्छ्वास के द्वारा ग्रहण की जाती हुई हवा में कार्निक एसिड ग्यंस के (हानिकारक पदार्थ के) हज़ार भाग साफ ह्या में चार से द्वा तक भाग रहते हैं, परन्तु जो हवा शरीर से बाहर निकलती है उस के हजार भागों में कार्वोनिक एसिड ग्यंस के ४० भाग हैं अर्थात् ढाई हज़ार भागों में सौगुण भाग है, इस से सिद्ध हुआ कि—अपने चारों तरफ की हवा अपने ही श्वास के विगड़ती है, अब देखो ! एक तरफ तो जहरीली हवा को चनस्पति चूस लेती है और दूसरी तरफ वातावरण की ताज़ी हवा उस हवा को खींच कर ले जाती है, परन्तु मकान में हवा के आने जाने का यदि मार्ग न हो तो स्वभाव से ही अनुकूल भी समवाय प्रतिकृल (उलटे) हो जाते हैं, इस लिये प्रत्येक आदमी को ७ से १० फीट चौरस स्थान की अथवा खन की आवश्यकता है, यदि उतने ही स्थान में एक से अथिक आदमी बैठें या सोवें तो उस स्थान की हवा अवश्य विगइ जावेगी।

अर यह भी जान छेना आवश्यक (ज़रूरी) है कि-हवा के गमनागमन पर स्थान क विस्तार का कितना आधार है, देखों! यदि हवा का अच्छे प्रकार से गमनागमन (आना जाना) हो तो संकीर्ण (सँकड़े) स्थान में भी अधिक मनुष्य भी सुख से रह सकते हैं, परन्तु यदि हवा के आने जाने का पूरा खुछासा मार्ग यहों तो बड़े मकान तथा खासे खण्ड में भी रहनेवाछे मनुष्यों को आव-इयकत के अनुसार सुखकारक हवा नहीं मिछ सकती है।

ताती हवा के आवागमन का विशेष आधार घर की रचना और आस पास की हवाके उपर निर्भर है, घर में खिड़की और दर्बाने आदि काफी तौर पर भी रक्खें हुए हो परन्तु यदि अपने घर के आस पास चारों तरफ दूसरे घर आगये हों तो घर में लाज़ी हवा और प्रकाश की रकावट (अटकाव )होती है, इस छिये घर के आस गम से यदि हवा मिलने की पूरी अनुकूलता न हो तो घर के छप्परों में से ताज़ी हवा आ जा सके ऐसी युक्ति करनी चाहिये।

अत्या सुन्य स्वच्छ होने पर भी दूसरों को उस (अदने मुख) से कुछ खराब वास िल्ल्यती हुई माल्म पड़ती है, वह धालोच्छ्वान के द्वारा भीतर से बाहर को आती ृई खराब हवा की बास होती है, इसी खराब हवा से घर की हवा विगड़ा है, तथा बहुत से मनुष्यों के इकड़े होने से जो घबड़ाहट होती है वह भी इसी हता के कारण से हुआ करती है, इस का प्रत्यक्ष प्रमाण यही है कि—उस जनसर ह के द्वारा बिगड़ी हुई उस खराब हवा में से निकल कर जब बाहर खुली हवा में जाते हैं तब बह घबड़ाहट दूर हो कर मन प्रफुछित होता है, इस बात का अनुभा प्रत्येक समुख्य ने किया होगा तथा कर भी सकता है।

घर की हवा शुद्ध है अथवा बिगड़ी हुई है, इस का निश्चय करने के लिये सहज उपाय यही है कि-बाहर की शुद्ध खुली हुई हवा में से घर में जाने पर यदि कुछ मन को वह हवा अच्छी न छमे अर्थात् मन को अच्छी न छमनेयाली कुछ दुर्गन्धिसी माल्स्म पहे तो समझ लेना चाहिये कि—घर के भीतर की हवा चाहिये जैसी छुद्ध नहीं है; छुद्ध वातावरण की हवा के २००० भागों में हूँ भाग कार्वीनिक एसिड ग्यंस का है; यदि घर की हवा में यह परिमाण कुछ अधिक भी हो अर्थात् है तक हो तब तक आरोग्यता को हानि नहीं पहुँचती है, परन्तु यदि इस परिमाण से एक अथवा इस से भी विशेष भाग वढ़ जावे तो उस हव बाले मकान में रहनेवाले मनुष्यों को हानि पहुँचती है, इस हानिकारक हवा का अनुमान बाहर से घर में आने पर मन को अच्छी न लगनेवाली दुर्गन्धि आहि के हारा ही हो सकता है।

यह चतुर्थ अध्याय का वायुवर्णन नामक हितीय प्रकरण समाप्त हुआ ॥

## तृतीय प्रकरण । जल वर्णन-पानी की आव**इयकता** ।

जीवन को कायम रखने के लिये आवश्यक वस्तुओं में से दूसरी वस्तु पानी है, वह पानी जीवन के लिये अपने उसी प्रवाही रूप में आवश्यक है यह नहीं समझना चाहिये किन्तु—खाने पीने आहि के दूसरे पदार्थों में भी पानी के तत्त्व रहा करते हैं जो कि पानी की आवश्यकता को पूरा करते हैं, इस से यह बात और भी प्रमाणित होती है कि जीवन के लिये पानी बहुत ही आवश्यक वस्तु है, दे वो ! छोटे बालकों का केवल दूध से ही पोषण होता है वह केवल इसी लिये होता है कि—दूध में भी पानी का अधिक भाग है, केवल यही कारण है कि—दूधसे पोषण पानेवाले उन छोटे बालकों को पानी की आवश्यकता नहीं रहती है, इस के सिवाय अपने शरीर में स्थित रस रक्त और मांस आहि धानुओं में भी मुख्य भाग पानी का है, देखो ! मनुष्य के शरीरका सरासरी बज़न यदि ७५ सेर गिना जावे तो उस में ५६ सेर के क़रीब पानी अर्थात प्रवाही तत्त्व माना जायगा, इसी कार जिस धान्य और वनस्पति से अपने शरीर का पोषण होता है वह भी पानी से ही पका करती है, देखो ! मिलनता बहुत से रोगों का कारण है और उस मिलनता को दर करने के लिये भी सर्वोत्तम साधन पानी है ।

पानी की अमूल्यता तथा उस की पूरी कदर तब ही मालूम होती है वि –जब आवश्यकता होने पर उस की प्राप्ति न होवे, देखो ! जब मनुष्य को प्यास लगती है तथा थोड़ी देर तक पानी नहीं मिलता है तो पानी के विना उस के प्राण तड़-फने लगते हैं और फिर भी कुछसमय तक यदि पानी न मिले तो प्राण चले जाते हैं, पानी के विना प्राण किस तरहसे चले जाते हैं ? इसके विषय में यह समझना चाहिये कि –शरीर के सब अवयवोंका पोषण प्रवाही रस से ही होता है, जिसे –

एक वृक्ष की जह में पानी डाला जाता है तो वह पानी रसरूप में होकर पहिले बड़ी र डालियों में, बड़ी डालियों में से छोटी र डालियों में और वहां से पत्तों के अन्दर पहुँच कर सब वृक्ष को हरा भरा और फूला फला रखता है, उसी प्रकार पिया हुआ पानी भी खुराक को रस के रूप में बना कर शरीर के सब भागों में पहुँचा कर उन का पोषण करता है, परन्तु जब प्यासे प्राणी को पानी कम मिलता है अथा। नहीं मिलता है तब शरीर का रस और लोहू गाड़ा होने लगता है, तथा गाड़ा होते र आखिर को इतना गाड़ा हो जाता है कि-उस (रस और रक्त) की गति बन्द हो जाती है और उस से प्राणी की मृत्यु हो जाती है, क्योंकि लोहू के फिरने की बहुत सी नलियां वाल के समान पतली हैं, उन में काफी पानी के न पहुँचने से लोहू अपने स्वाभाविक गाड़ेपन की अपेक्षा विशेष गाड़ा हो जाता है और लोहूके गाड़े होजानेसे वह (लोहू) सूक्ष्म नलियोंमें गति नहीं कर सकता है।

यद पे पानी बहुत ही आवश्यक पदार्थ है तथा काफी तौर से उस के मिलने की आवश्यकता है परन्तु इस के साथ यह भी समझ लेना चाहिये कि-जिस कदर पानी की आवश्यकता है उसी कदर निर्मेल पानी का मिलना आवश्यक है. क्योंकि-यदि काफी तौर से भी पानी मिल जावे परन्तु वह निर्मल न हो अर्थात् मिलन हो अथवा विगड़ा हुआ हो तो वही पानी प्राणरक्षा के बदले उलटा प्राणहर हो जाता है इस लिये पानी के विषय में बहुत सी आवश्यक बातें समझने की हैं-जिन के समझने की अत्यन्त ही आवश्यकता है कि-जिस से खराब पानी से बचाव हो कर निर्मेल पानी की प्राप्ति के द्वारा आरोग्यता में अन्तर न आने पावे, क्योंकि खराब पानी से कितनी बड़ी खराबी होती है और अच्छे पानी से कितना बड़ा रूभ होता है-इस बात को बहुत से छोग अच्छे प्रकार से नहीं जानते हैं किन्त सामान्यतया जानते हैं, क्योंकि-मुसाफरी में जब कोई वीमार पड़ जाता है तब उस के साथवाले बीब्र ही यह कहने लगते हैं कि-पानी के बदलने से ऐसा हुआ है, परन्तु बहुत से लोग अपने घर में बैठे हुए भी खराब पानी से वीमार पड़ जाने हैं और इस बात को उन में से थोड़े ही समझते हैं कि-खराब पानी से यह वी नारी हुई है, किन्तु विशेष जनसमूह इस बात को बिलकुल नहीं समझता है कि-बराब पानी से यह रोगोत्पत्ति हुई है, इसिछये वे उस रोग की निवृत्ति के लिये मुर्ख वैद्यों से उपाय कराते २ लाचार होकर बैठ रहेते हैं, इसी लिये वे असर्छी कारण को न विचार कर दूसरे उपाय करते २ थक कर जन्म भर तक अनेक दःखों को भोगते हैं।

पानी के भेद।

पार्ना का खारा, मीटा, नमकिन, हलका, भारी, मैला, साफ, गन्धयुक्त और

<sup>्</sup>र-वर्धिक उन मूर्ख वैद्यों को भी यह बात नहीं माळूम होती है कि ─पानी की खरावी से यह रोगोर्लात हुई है ॥

गन्धरहित होना आदि पृथिवी की तासीर पर निर्भर है तथा आसपास के दार्थों पर भी इस का कुछ आधार है, इस से यह बात सिद्ध होती है कि-आजा के बादलों में से जो पानी बरसता है वह सर्वोत्तम और पीने के लायक है किन्तु पृथिवी पर गिरने के पीछे उस में अनेक प्रकार के पदार्थों का मिश्रण ( मि जब ) होनेसे वह विगडजाता है, यदापि पृथिवीपर का और आकाश का पानी एक ही है तथापि उस में भिन्न २ पदार्थों के मिल जाने से उस के गुण में अन्तर पड़ जाता है, देखो! प्रतिवर्ष वृष्टि का बहुतसा पानी पृथ्वीपर गिरता है तथा पृथ्वी: पर गिरा हुआ वह पानी बहुत सी निंद्यों के द्वारा समुद्रोंमें जाताहै और ऐसा होने-पर भी वे समुद्र न तो भरते हैं और न छलकते ही हैं, इस का कारण सिर्फ यही है कि-जैसे पृथिवीपर का पानी समुद्रों में जाता है उसी प्रकार समुद्रों का पानी भी सुक्ष्म परमाण रूप अर्थात् भाफ रूप में हो कर फिर आकाश में जाता है और वही(भाफ बदल बन कर पुनः जल बर्फ अथवा ओले और घुँअर के रूप ां हो जाती है, तालाव कुओं और नदियों का पानी भी भाफ रूपमें होकर ऊँचा ाता है किन्तु खास कर उष्ण ऋतु में पानी में से वह भाष अधिक बन कर बहुन ही कँचा चढ़ती है, इपिछिये उक्त ऋतु में जलाशयों में पानी वहत ही कम हो जाता है अथवा विलक्कर ही सूख जाता है।

जब वृष्टि होती है तब उस ( वृष्टि ) का बहुत सा पानी निर्वेश तथा राटावों में जाता है और बहुत सा पानी पृथिवी पर ही ठहर कर आस पास की गृथिवी को गीठी कर देता है, केवल इतना ही नहीं किन्तु उस पृथिवी के समीवरे स्थित कुएँ और झरने आदि भी उस पानी से पोषण पाते हैं।

जहां ठंढ अधिक पड़नी है वहां वसांत का पहिला पानी बर्फ रूप में जम जाता है तथा गर्मी की ऋतु में वह बर्फ पिघल कर निदयों के प्रवाह में वहने लगती है, इसी लिये गङ्गा आदि निदयों में चौमासे में खूब पूर (बाह ) आती है तथा उस समय में तालाव और कुँओं का भी पानी ऊँचा बढ़ता है तथा ग्रीप्स में यात हो जाता है, इस प्रकार से पानी के कई रूपान्तर होते हैं।

वरसात का पानी निदयों के मार्ग से समुद्र में जाता है और वहां से माक रूप में होकर ऊँचा चढ़ता है तथा फिर वही पानी वरसात रूप में हो कर पृथिको पर बरसात है बस यही क्रम संसार में अनादि और अनन्त रूप से सदा होता रहता है। पानी के यद्यपि सामान्यतया अनेक भेद माने गये हैं तथापि मुख्य भेद तो दो ही हैं अर्थात् अन्तरिक्षजल और भूमिजल, इन दोनों भेदों का अब संश्लेप से बर्णन किया जाता है:—

१-वृष्टि किस २ प्रकार से होती **है** इस का वर्णन श्रीभगवतीयुत्रमें किया है, वहां यह भी निरूषण है कि-जल की उत्पत्ति, स्थित और नाश का जो प्रकार है वही प्रकार सव इ और कितन परार्थी का जान लेना चाहिये, व्योकि द्रव्य नित्य है तथा गुण भी नित्य है परन् पूर्याय अविश्व है॥ २-देखो ! "जीविवचार प्रकरण" में हवा तथा पानी के अनेक भेद लिखे है॥

अन् अिक्सजल—अन्तरिक्षजल उस को कहते हैं कि-जो आकाश में स्थित बरसात का पानी अधर में ही छान कर लिया जावे ॥

भूिजल —वडी वरसात का पानी प्रथिवी पर गिरने के पीछे नदी कुआ और तालाव में ठहरता है, उसे भूमिजल कहते हैं ॥

इन ोनों जहों में अन्तरिक्षजल उत्तम होता है, किन्तु अन्तरिक्षजल में भी जो जल अधिन सास में वरसता है उस को विशेष उत्तम समझना चाहिये, यद्यपि आकाश सें भी बहुत से मिलन पदार्थ वायु के द्वारा घूमा करते हैं तथा उन के संयोग वे आकाश के पानी मेंभी कुछ न कुछ विकार हो जाता है तथापि पृथियी पर पड़े हुए पानी की अपेक्षा तो आकाश का पानी कई दर्जे अच्छा ही होता है, तथा अधिन (आसोज) नास में वरसा हुआ अन्तरिक्षजल पहिली बरसान के द्वारा व से हुए अन्तरिक्षजल से विशेष उत्तम गिना जाता है, परन्तु इस विषय में भी यह जान लेना आवश्यक है कि-ऋतु के विना बरसा हुआ महावट आदि का पानी यहिष्ठी अन्तरिक्ष जल है तथापि वह अनेक विकारों से युक्त होने से काम का नहीं होता है।

आवादा से जो ओले गिरते हैं उनका पानी असृत के समान मीठा तथा बहुत ही अचा होता है, इस के निवाय यदि बरसात की धारा में गिरता हुआ पानी मोटे काई की झोली बांधकर छान लिया जावे अथवा स्वच्छ की हुई पृथिवी पर गिर जात के बाद उस को स्वच्छ वर्त्तन में भर लिया जावे तो वह भी अन्तरिक्ष-जल कहलाता है तथा वह भी उपयोग में लाने के योग्य होता है।

पहिन्छ कह चुके है कि-बरसात होकर आकाश से पृथिवी पर गिरने के बाद पृथिवी प्रस्वन्थी पानी को भूमि जल कहते हैं, इस भूमि जलके दो भेद हैं--जाङ्गल और आन्प, इन दोनों का विवरण इस प्रकार---

जाः ल जल—जो देश थोड़े जलवाला, थोड़े बुक्षोंबाला तथा पीत और ाक के विका के उपद्रवों से युक्त हो, वह जांगल देश कहलाता है तथा उस देश की भूभि के सम्बन्ध में स्थित जल को जांगल जल कहते हैं॥

आन्य जल — जो देश बहुत जलवाला, बहुत वृक्षोंवाला तथा वायु और कफ

१-इसी ि श्रेये उपासकदशास्त्र में यह लिखा है कि-आनन्द श्रावक में आसोज का अन्ति रिक्ष जल श्री जन्मभर पीने के लिये रबखा ॥ १-आइलेपा नक्षत्र का जल बहुत हानिकारक होता है, जो ! नालक का बचन है कि "बँदो घर वयावणा आइलेपा छुटाँ" इत्यादि, अर्थात् आइलेपा नक्षत्र में बरसे हुए जल का पीना मानों वैद्य के घर की वृद्धि करना है (वैद्य को घर में बुलाना है)॥ १-परन्तु उस को वँधा हुआ (ओलेरूप में) खाना तथा वँधी हुई (जमी हुई) क्फीको खाना जैनसूत्रों में निषिद्ध (माना) लिखा है, अर्थात् अभक्ष्य ठहराया है, तथा जिन २ कस्तुओं को सूत्रकारोंने अभक्ष्य लिखा है वे सब रोगकारी हैं, इस में सन्देह नहीं है, हां वेशक इन का गण हुआ जल कई रोगों में हितकारी है॥

के उपद्रवों से युक्त हैं, वह आन्ए देश कहलाता है तथा उस देश में स्थित जल को आन्प जल कहते हैं।

इन दोनों प्रकार के जलों के गुण ये हैं कि-जांगल जल स्वाद में खारा अथवा भलभला, पाचन में हलका, पथ्य तथा अनेक विकारों का नाशक है, आन्एजल-मीठा और भारी होता है, इस लिये वह शदीं और कफ के विकारों को उत्पन्न करता है।

इन के सिवाय साधारण देश का भी जल होता है, साधारण देश उसे कहते हैं कि—जिस में सदा अधिक जल न पड़ा रहता हो और न अधिक वृक्षों वा ही झुण्ड हो अर्थात् जल और वृक्ष साधारण (न अति न्यून और न अति अधिक ) हों, इस प्रकार के देश में स्थित जल को साधारण देश जल कहते हैं, साधारण देशजल के गुण और दोष नीचे लिखे अनुसार जानने चाहिये:—

नदीका जल सूमि जल के भिन्न २ जलाशयों में बहता हुआ नदी का पानी विशेष अच्छा गिना जाता है, उस में भी बड़ी २ निद्यों का पानी अल्यन्त ही उत्तम होता है, यह भी जान लेना चाहिये कि — पानी का स्वाद पृथिवी के तलभाग के अनुसार प्रायः हुआ करना है अर्थात् पृथिवी के तलभाग के गुण के अनुसार उस में खित पानी का स्वाद भी वदल जाता है अर्थात् यदि पृथिवी का तल खारी होता है तो चाहे बड़ी नदी भी हो तो भी उस का पानी खारी हो जाता है, वर्षा ऋतु में नदी के पानी में धूल कूड़ा तथा अन्य भी बहुत से मेले पदार्थ दूर से आकर इक्टे हो जाते हैं, इस लिये उस समय वह बरसात का पानी जिलहल पीने के योग्य नहीं होता है, किन्तु जब वह पानी दो तीन दिन तक स्थिर रहता है और निर्मल हो जाता है तब वह पीने के योग्य होता है।

झाड़ी में बहनेवाली निदयों तथा नालों का पानी यद्यपि देखने में बहुत ही निर्मल मालम होता है तथा पीने में भी मीठा लगता है तथापि बृक्षों के मूल में होकर वहने के कारण उस पानी को बहुत खराव समझना चाहिये, क्योंकि-ऐसा पानी पीने से उबर की उत्पत्ति होती है, केवल यही नहीं किन्तु उस जल वा स्पर्श कर चलनेवाली हवा में रहने से भी हानि होती है, इसलिये ऐसे प्रदेश में जाकर रहनेवाले लोगों को वहां के पानी को गर्म कर पीना चाहिये अर्थात् सेर भर का तीन पाव रहने पर (तीन उवाल देकर) ठंढा कर मोटे वस्न से छन कर पीना चाहिये।

बहुत सी निद्यां छोटी २ होती हैं और उन का जल धीमे २ चलता है तथा

१-हैटराबाद, नागपुर, अमरावती तथा खान देश आदि साधारण देश हैं ॥ २-जैंग-शिखर-तिरि, पार्श्वनाथिहल और गिरनार आदि पर्वतों के नदी नालों के जल को पीनेवाले लोग उवर और तापितली आदि रोगोंसे प्रायः दुःखी रहते हैं तथा यही हाल बंगाल के पास अडंग देश का है, वहां जानेवाले लोगों को भी एकवार तो पानी अवस्य ही अपना प्रभाव दिखाता है, यही हाल राथपुर आदि की झाड़ियों के जल का भी है।।

उस पर मनुष्यों की और जानवरों की गन्दगी और मैल भी चला आती है, इस लिये ऐसी निदयों का जल पीने के लायक नहीं होता है, नल लगने से पहिले कलकत्ते की गंगा नदी का जल भी बहुत हानि करता था और इसका कारण वही था जो कि अभी ऊपर कह चुके हैं अर्थात् उस में स्नान मैल आदिकी गन्दगी रहती थी, तथा दूसरा कारण यह भी था कि-वंगाल देश में जल में दाग देने की (दाहिकया करने की) प्रथा के होने से मुद्दें को गंगा में डाल देते थे, इस से भी पानी बहुत विगदता था, परन्तु जब से उस में नल लगा है तब से उस जल का उन्त विकार कुछ कम प्रतीत होता है, परन्तु नल के पानी में प्रायः अजीर्णता का दोप देखने में आता है और वह उस में इसी लिये है कि-उस में मिलन पदार्थ और निकृष्ट हवा का संसर्ग रहता है।

बहुत से नगरों तथा ग्रामों में कुँए आदि जलाशय न होने के कारण पानी की तंगी हाने से महा मिलन जलवाली निदयों के जल से निवाह करना पड़ता है, इस करण वहां के निवासी तमाम बस्तीवाले लोगों की आरोग्यता में फर्क आ जाता है, अर्थात् देखों। पानी का प्रभाव इतना होता है कि-खुली हुई साफ हवा में रहकर महनत मज्री कर शरीर को अच्छे प्रकार से कसरत देनेवाले इन ग्राम के निवासियों को भी ज्वर सताने लगता है, उन की वीमारी का मूल कारण केवल मिलन पानी ही समझना चाहिये।

इस के मिवाय-जिस स्थान में केवल एक ही तालाव आदि जलाशय होता है तो सब लोग उसी में स्नान करते हैं, मेले कपड़े धोते हैं, गाय; ऊँट, घोड़े; वकरी और मेंड आदि पशु भी उसी में पानी पीते हैं, पेशाव करते हैं, तथा जानवरों को भी उसी में स्नान कराते हैं और वहीं जल बस्तीवाले लोगों के पीने में आता है, इस से भी बहुत हानि होती है, इस लिये श्रीमंत सर्कार, राजे महाराजे तथा

१-इंसे दक्षिण हेदराबाद की मूसा नदी इत्यादि ॥ २-परन्तु शतशः धन्यवाद हे उन परो-पकारी अमल मन्त्री वस्तुपाल तेजपाल आदि जैनशावकों को जिन्हों ने प्रजाके इस महत्त् कष्ट को दूर करं के लिये हजारों कुँए, यावडी, पुष्किरिणी और तालाव बनवा दिये ( यह विषय उन्हीं के इतिहास में लिखा हे ), देखो — जेसलमेर के पास लोइवकुण्ड, रामदेहरे के पास उदयकुंड और अजमेर के पास पुष्करकुँड, ये तीनों अगाध जलवाले कुंड सिंधु वेश के निवासी राजा उदाई की फाज में जानी की तंगी होने से पद्मावती देवी ने ( यह पद्मावती राजा उदाई की रानी थी, जब इस को लेखन उपन्न हुआ तब इस ने अपने पति से दीक्षा लेनेकी आज्ञा मांगी, परन्तु राजा ने इस से यह कहा कि-दीक्षा लेने की आज्ञा में तुम को तब दूंगा जब तुम इस बात को स्थीकार करों कि "तप के प्रभाव से मर कर जब तुम मुझ को सहायता देओ" रानी ने इस बात को स्थीकार कर लिया और समय आने पर अपने कहे हुए बचन का पालन किया ) बनवाये, एवं राजा अोकचन्द्र आदिने भी अपने चम्पापुरी आदि जल की तंगी के स्थानों में हुक्ष, सड़कें और जल की नहरें बनवाना शुरू कियाथा, इसी प्रकार मुशिदावाद में अभी जो गंगा हे उस को पहा नाम की बड़ी नदी से नाले के रूपमें निकलवा कर जागत सेठ लाये थे, ये सब वातें इतिहासे से विदित्त हो सकती हैं॥

सेठ साहूकारों को उचित है कि-जल की तंगी को मिटाने का तथा जल के सुधारने का पूरा प्रयेत करें तथा सामान्य प्रजा के लोगों को भी मिलकर इस विपयमें ध्यान देना चाहिये।

यदि उत्तर लिखे अनुसार किसी बसी में एक ही नदी वा जलाशय हो तो उस का ऐसा प्रबंध करना चाहिये कि-उस नदी के उत्तर की तरफ का जल पीने को लेना चाहिये तथा बनी के निकास की तरफ अर्थात् नीचे की तरफ स्नान बरना, कपड़े घोना और जानवरों को पानी पिलाना आदि कार्य करने चाहिये, बहुत तड़के (गज़रदम) प्रायः जल साफ रहता है इसलिये उस समय पीने के लिये जल भर लेना चाहिये, लोगों के सुख के लिये सकार को यह भी उचित है कि-ऐसे जल-स्थानों पर पहरा बिठला देवे कि-जिस से पहरेवाला पुरुष जलाशय में नहाना, धोना, पशुओं को घोना और मरे आदमी की जलाई हुई राख आदि का टालना आदि बातों को न होनेदेवे।

बहुत पानीवाली जो नदी होती है तथा जिस का पानी जोर से बहता है उस का तो मेल और कचरा तले वेट जाता है अथवा किनारे पर आकर इकड़ा हो जाता है परन्तु जो नदी छोटी अर्थान् कम जलवाली होती है तथा घीरे २ बहती है उस का सब मेल और कचरा आदि जल में ही मिला रहता है, एवं नालाव और कुँए आदि के पानी में भी प्रायः मेल और कचरा मिला ही रहता है, इस लिये छोटी नदी तालाव और कुँए आदि के पानी की अपेक्षा बहुत जलवाली और ोर से बहती हुई नदी का पानी अच्छा होता है, इस पानी के सुधरे रहने का उपाय जेनसूत्रों में यह लिखा है कि उस जल में घुस के स्नान करना, दाँतोन करना, वस्न धोना, मुदें की राख डालना तथा हाड़ (फूल) डालना आदि कार्य नहीं करने साहियें, क्योंकि—उक्त कार्यों के करने से वहां का जल खराव होकर प्राणियों को रोगी कर देता है और यह बात (प्राणियों को रोगी करने के कार्यों का करना) धर्म के कायदे से अत्यन्त विरुद्ध है, अस्थि या मुदें की राख से हवा और जल खराव न होने पाये इस लिये उन (अस्थि और राख) को नीचे दबा कर जपर

१-हम ऐसे अवसर पर श्रीमान् राजराजिश्वर, नरेन्द्रिशिमणि, महाराजिधिराज श्रीमान् श्री-गङ्गासिंह जी वहादुर बीकानेर नरेश को अनेकानेक धन्यवाद दिये विना नहीं रह सकते हैं कि-जिन्हों ने इस समय प्रजा के हित और देश की आवादी के लिये अपने राज्य में नहर के लाने का पूरा प्रयत्नकर कार्यारम्भ किया है, उक्त नरेशमें वड़ा प्रशंसनीय गुण यह है कि-अप एक मिनट भी अपना समय व्यर्थ में न गमाकर सदैव प्रजा के हित के लिये सुविचारों को वल्के उन में उद्यत रहा करते हैं, इस का प्रत्यक्ष प्रमाण यही है कि-कुछ वर्षों पहिले बीकानेर किन दशा में था और आज कल उक्त नरेश के सुप्रताप और श्रेष्ठ प्रवन्थ से किस उन्नति के शिखर पर जा पहुँचा है, सिर्फ यही हेतु है कि-उक्त महाराज की निर्मल कीर्त्ति संसारभर में फैल रही है, यह सब उनकी उत्तम शिक्षा और उद्यम का ही फल है, इती प्रकार से प्रजा का हित करना सब नरेशों का परम कर्त्तब्य है।

से स्त्प (थम्भ या छतरी) करा देनी चाहिये, यही जैनियों की परम्परा है, यह परम्परा बीकानेर नगर में प्रायः सब ही हिन्दुओं में भी देखी जाती है और विचार कर देखा जावे तो यह प्रथा बहुत ही उत्तम है, क्योंकि—वे अस्थि और राख आदि पदार्थ ऐसा करने से प्राणियों को कुछ भी हानि नहीं पहुँचा सकते हैं, ज्ञात होता है कि जब से भरतचकी ने कैलास पर्वत पर अपने सो भाइयों की राख और हिंदुये पर स्त्प करवाये थे तब ही से यह उत्तम प्रथा चली है।

कुँएका पानी—पहिले कह चुके हैं कि-पानी का खारा और मीठा होना आदि पृथिवी की तासीर पर ही निर्भर है इसिलये पृथिवी की तासीर का निश्चय कर के उत्तम तासीरवाली पृथिवी पर स्थित जल को उपयोग में लाना चाहिये, यह भी सारण रहे कि-गहरे कुँए का पानी छीलर (कम गहरे) कुँए के जल की अपेक्षा अच्छा होती है। जब कुँए के आस पास की पृथिवी पोली होती है और उस में कपड़े गोने से उन (कपड़ों) से छूटे हुए मैल का पानी स्नान का पानी और बरसात का गन्दा पानी कुँए में भरता है (प्रविष्ट होता है) तो उस कुँए का जल विगड़ जाता है, परन्तु यदि कुँआ गहरा होता है अर्थात् साठ पुरस का होता है तो उस कुँए के जल तक उस मैले पानी का पहुँचना सम्भव नहीं होता है।

इसा प्रकार से जिन कुँओं पर वृक्षों के झुण्ड छगे रहते हैं वा झ्मा करते हैं तो उन (कुँओं) के जल में उन वृक्षों के पत्ते गिरते रहते हैं, तथा वृक्षों की आड़ रहने से सूर्य की गर्मी भी जलतक नहीं पहुँच सकती है, ऐसे कुँओं का जल प्रायः विगड़ जाता है।

इस के सिवाय-जिन कुँओं में से हमेशा पानी नहीं निकाला जाता है उन का पानी भी बन्द (बँधा) रहने से खराब हो जाता है अर्थात् पीने के लायक नहीं रहता है, इसलिये जो कुँआ मज़बूत बँधा हुआ हो, नहाने धोने के पानी का निकास जिस से दूर जाता हो, जिस के आस पास वृक्ष या मैलापन न हो और जिस को गार (कीचड़) वार २ निकाली जाती हो उस कुँए का, आस पास की पृथिवी का मेला कचरा जिस के जल में न जाता हो उस का, बहुत गहरे कुँए का, तथा खारीपनसे रहित पृथिवी के कुँए का पानी साफ और गुणकारी होता है।

कुण्ड का पानी—कुण्ड का पानी बरसात के पानी के समान गुणवाला होता है, परन्तु जिस छत से नल के द्वारा आकाशी पानी उस कुण्ड में लाया जाता है उस छत पर धूल, कचरा, कुत्ते बिल्ली आदि जानवरों की बींट तथा पक्षियों की विष्टा आदि मिलिन पदार्थ नहीं रहने चाहियें, क्योंकि-इन मिलिन पदार्थों से मिश्रित होकर जो पानी कुण्ड में जायगा वह विकारयुक्त और खराब होगा, तथा उस का पीना अति हानिकारक होगा, इस लिये मेल और कचरे

<sup>्</sup>र-जैं। बीकानेर में साठ पुरस के गहरे क्वॅंप हैं, इसिल्ये उन का जल निहायत उमदा और साफ है ।

आदि से रहित स्वच्छता के साथ कुण्ड में पानी लाना चाहिये, क्योंकि—स्वच्छता के साथ कुण्ड में लाया हुआ पानी अन्तिरक्ष जल के समान बहुत गुणकारक होता है, परन्तु यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-यह जल भी सदा बन्द रहने से बिगड़ जाता है, इस लिये हमेशा यह पीने के लायक नहीं रहता है।

कुण्ड का पानी स्वाद में मीठा और ठंडा होता है तथा पचने में भारी है। पानी के गुणावगुण को न समझनेवाले बहुत से लोग कई वपों तक कुण्ड को धोकर साफ नहीं करते हैं तथा उस के पानी को बड़ी तंगी के साथ खरचां हैं तथा पिछले चौमासे के बचे हुए जल में दूसरा नया बरसा हुआ पानी फिर उस में ले लेते हैं, वह पानी बड़ा भारी नुकसान पहुँचाता है इस लिये कुण्डके पानी के सेवन में ऊपर कही हुई बातों का अवश्य खयाल रखना चाहिये, तथा एक बरसात के हो चुकने के बाद जब छत छप्पर और मोहरी आदि धुल कर साफ हो जावें तब दूसरी बरसात का पानी कुण्ड में लेना चाहिये, तथा जल को छान कर उस के जीवों को कुँए के बाहर कुण्डी आदि में डलवा देना चाहिये कि-जिस से वे (जीव) मर न जावें, क्योंकि-जीवदयां ही धम्में का मूल है ॥

नल का पानी—जो पानी नित्यों या तलावों में से छनने के वास्ते गहरे कुँए में लिया जाता है तथा वहां से छन कर नल में आता है वह पानी निर्दा के जल से अच्छा होता है, इस की प्रथा वादशाही तथा राजों की अमलदारी में भी थी अर्थात् उस समय में भी निद्दी के इधर झरने बनाये जाते थे, उन में से जा आ कर जो जल जमा होता था वह जल उपयोग में लाया जाता था, क्योंवि:-वह जल अच्छा होता था।

१-विचार कर देखा जावे तो आखिरकार तो इस दया का पूर्णतया पालन होना अति कठिन है, क्योंकि-विचारणीय विषय यह है कि-वे जीव यदि कुण्डी में डलवा दिये जावें और कुण्डी में पानी थोड़ा हो तो वे गर्मा से सुख़ कर मरते हैं, यदि अधिक जल हो तो उन को पानी के साथ में जानवर पी जाते हैं. यदि बहुत दिनों तक पड़े रहें तो गन्दगी के डर से कुँएका मालिव घोकर उन्हें जमीन पर फेंक देता है, इस के सिवाय जीवों के छे जानेवाछे भी जलाशय में न पर्युचा कर मार्ग में ही गिरा देते हैं, तथा एक जल के जीव को दूसरे कुंट के जल में डाला जाये तो दोनों ही मर जाते हैं, वस विचार कर देखो तो आखिर को हिंसा का वदला देना ही होगा, संसार वास में इस का कोई उपाय नहीं है, देखी! गौतम ने बीर भगवान से प्रश्न किय है कि "जीवे जीव आहार, विना जीव जीवे नहीं । भगवत कहो विचार, दयाधर्म किस विश्र परे।" ॥ १ ॥ इसका अर्थ सरलही है । इस पर भगवान ने यह उत्तर दिया है कि-"जीवे जीव आहार, जतना से बरतो सदा ॥ गातम सनो विचार, टहे जितनो ही टाहिये" ॥ १ ॥ इस का नी अर्थ सरल ही है! वस इस से सिद्ध हुआ कि-हृदयमें जो करुण का रखना है-वही दया धर्म है, यही जैनागमों में भी कहागया है, देखो-"जयं चरे जयं चिट्टे जयं आसे जयं सथे ॥ जरं भुजंते भासन्तो पाव कम्म न वंधई" ॥ १ ॥ अर्थात् चलना, खड़ा होना, बैठना, सोना, खाना और बोलना आदि सब क्रियाओं को बतना ( सावधानता ) के साथ करना चाहिये कि जिस से पापः कर्म न वॅथे ॥ १ ॥ अव इस ऊपर लिखी हुई सम्मति को विचार कर समयानुसार प्रत्येक किया में जीवदया का ध्यान रखना अपना काम है।।

आज कल के बहुत से पड़े लिखे नई रोशनीवाले यह कहते हैं कि-"शहरों के बाहर तो दूर २ से पानी की नहरें राजाओं ने बनवाई थीं, इस का तो इति-हास है परन्तु नल किसी राजा ने भी नहीं लगवाया था, क्योंकि-इस का कोई सबूत नहीं मिलता है इत्यादि" परन्तु यह उन लोगों का बड़ा भ्रम है, क्योंकि-देखों संसार में हर एक विद्या अनादि काल से चली आती है, यह दूसरी बात है, वि-कोई विद्या किसी जमाने में छप्त हो जाती है और कोई प्रकट हो जाती है, इस समयमें सर्कार ने प्रजा के सुख के लिये तथा अपने स्वार्थके <mark>लिये नल</mark> बनवान का प्रयत्न अच्छा किया है तथा और भी अनेक अतिलाभदायक पदार्थ बनाये हैं जिन को देख कर उन के उद्यम और उन की बुद्धि की जितनी प्रशंसा की जावे वह थोड़ी है, परन्तु इस से यह नहीं समझ छेना चाहिये कि-इन्हों ने जैसा किया है वैसा संसार में पहिले कभी किसी ने नहीं किया था, क्योंकि-हर एक िया अनादि है, हां समय पाकर उस का रूपान्तर हो जाता है अथवा लुप्तप्राप हो जाती है, नल के विषय में जो उन लोगों का यह कथन है कि—इस का कोई सबृत वा इतिहास नहीं मिला है, सो बेशक उन लोगों को इस का सबूत वा इतिहास नहीं मिला होगा परन्तु देशाटन करनेवाले और प्राचीन इतिहासों के वेत्ता लोग तो इस का प्रमाण प्रत्यक्ष ही बतला सकते हैं, देखिये —श्रेणिक राजा के समय में मराध देश में राजगृह नामक एक नगर था जो कि बरत ही रोनकपर था, उस नगर में श्रेणिक राजा के पुत्र अभयकुमार मन्नी ने सम्पूर्ण नगर की प्रजा के हित के लिये ऐसी बुद्धिमानी से नल बनवाया था कि जिस ो देखकर अच्छे २ बुद्धिमान् लोगों की भी बुद्धि काम नहीं देती थी ( आश्चर्य में पड़ जाती थी ) अब भी उस राजगृह नगर के स्थान में एक छोटा सा ग्राम है तथा उक्त मन्त्री की बुद्धिमानी का चिह्न अभीतक वहां मौजूद है अर्थात वहां वहुत से कुण्ड वने हुए हैं और उन में पहाड़ के भीतर से गर्म पानी सदा जाता है, एक सातधारा का भी कुण्ड है और वे सातों धारायें सदा उस कुण्ड मं गिरती रहती हैं, इस पर भी आश्चर्य यह है कि - उन कुण्डों में पानी उतने का उनना ही रहता है, इस स्थान का विशेष वर्णन क्या करें, क्योंकि-वहां को असली कैफियत तो वहां जाकर नेत्रों से देखते ही से टीक रीति से माल्स हो सकती है, वहां की कैफियत को देख कर अंग्रेजों की भी अक्क हैरान हो गई है अर्थात् आजतक अंग्रेजों को यह भी पता नहीं लगा है कि-यह पानी कहां से आता है।

इसी प्रकार आगरे में भी ताज़ बीबी के रौज़े में एक फुहारा ऐसा लगा हुआथा कि वह अष्ट प्रहर (रात दिन ) चला करता था और होद में पानी उतने का उतना ही रहता था उस की जांच करने के लिये अंग्रेजों ने उसे तोड़ा परन्तु उस का कुछ भी पता न लगा और फिर वैसा ही बनवाना चाहा लेकिन् वैसा फिर बन भी न सका, इसिटिये प्यारे मित्रो ! अपने मुख से ऐसा कभी नहीं कहना चाहिये कि—पिहिटे ऐसा कार्य कभी नहीं हुआ था, क्योंकि—अपने लोग अभी कूप-मण्ड्क की गिनती में गिने जाते हैं इसिटिये हम लोग सागर के विस्तार को कैसे जान सकते हैं, अस्तु।

जो लोग परिश्रम नहीं करते हैं किन्तु रातिदन गद्दी तिकयों के नोकर बने रहते हैं उन को नल का पानी चथा पुष्ट और सत्त्वहीन कर देता है, किन्तु जो लोग परिश्रमी हैं उन के लिये यह (नल का पानी) लाभदायक है, इस के निवाय नल के जल से जो र लाभ पहुँचे हैं तथा पहुँच रहे हैं उनके वर्णन करने की कोई आवश्यकता नहीं है, क्योंकि उस के लाभ प्रत्यक्ष ही दील रहे हैं।

सरोवर (तालाव) का पानी—पृथिवी के निम्न ( नीचे ) भागों में जो बरसात के पानी का संग्रह हो जाता है उसको तालाव या सरोवर कहते हैं, बहुत से तालाव ऐसे भी होते हैं कि—जिन के भीतर पहाड़ की तलहिटयों का झरना निरन्तर बहा करता है, इस लिये उन में अटूट पानी रहता है, परन्तु बहुत से तो प्राय: ऐसे ही होते हैं कि जो तालाव केवल बरसात के ही पानी से भरा करते हैं और बरसात के न होने से सूख जाते हैं, बरसात का जो पानी आस पास के प्रदेशों से बह कर तालावों में आता है वह थोड़े दिनोंतक स्थिर रह कर पीछे निर्मेल हो जाता है, यदि तालाव के पानी में किसी प्रकार की मिलनता न होने पावे तो वह पानी अच्छा रहता है अर्थात् उस को पीने के उपयोग में ला सकते हैं, परन्तु जिस तालाव में लोग नहाते धोते हों तथा अन्य किसी प्रकार की मिलनता करते हों तो उस तालाव का पानी पीने के उपयोग में कभी नहीं लाना चाहिये।

अपने देश के लोग शरीरसंरक्षण के विषय में बहुत ही अज्ञ हैं इसिलये नहाने धोने आदि की मिलनता से युक्त पानी के पीने से होनेवाली हानियों को वे न जान कर मिलन पानी को भी अपने पीनेके उपयोग में ले आते हैं यह बहुत ही शोक का विषय है।

तालाव का पानी मीटा, भारी, रुचिकर, त्रिदोपहर और शर्दी करनेवाला है, परन्तु वही जल मैला होने से अनेक रोगों को उत्पन्न करता है।

नदी के पानी के बिगड़ने के जितने हेतु कह चुके हैं वे ही सब हेतु तालाव के पानी के विगड़ने के भी जानने चाहियें, हां इतनी विशेषता और भी है कि – नदी का पानी वहता रहता है और तालाव का पानी बँधा हुआं रहता है इसिलिये नदी के विगड़े हुए पानी की अपेक्षा तालाव के बिगड़े हुए पानी से अधिक हाने का संभव होता है।

१-त्रिदोपहर-अर्थात् वात, पित्त और क्षफ को तथा इन से उत्पन्न हुए रोगों को मिटानेवाला।

#### ऋत के अनुसार पानी का उपयोग।

हेमन्त तथा शिशिर ऋतु में सरोवर और तालाव का पानी हितकारी है, वसन्त और जीएम ऋतु में कुँए बावड़ी तथा पर्वत के झरने का पानी उत्तम है, वर्षा ऋतु में अन्तिरक्षजल अर्थात् वरसात की धारा से लान कर लिया हुआ अथवा कुँए का पानी पोने के लायक होता है तथा शरद् ऋतु में नदी का पानी और जिस जलाशय पर सर दिन सूर्य की उटण किरणें पड़ती हों तथा रात्रि में चन्द्रमा की शीतल किरणें पड़ती हों उस जलाशय का पानी हितकारक है, क्योंकि-शरद् ऋतु का ऐता पानी अन्तरिक्षजल के समान गुणकारी, रवायनरूप, वलदाता, पवित्र, टंडा, हलका और अमृत के समान है।

वैच कशास्त्र के एक प्राचीन माननीय आचार्य का ऋतुओं में जल के उपयोग के विषय में यह कथन है कि-पीर माल में सरोवर का, मावमास में तालाव का, फागुन से कुँए का, चेत्र में पहाड़ी कुण्डों का, वैशाल में झरनों का, जेठ में पृथिवी को भी अपने ! वल प्रवाह से फाड़ कर बहनेवाले नालों का, आपाड़ में कुँए का, धावण में अन्तरि । का, भाइपद में कुँएका, आधिन में पहाड़ के कुण्डों का और कार्तिक तथा मार्गशिष (मिग्सिर) में सब जलाशयों का पानी पीने के बोग्य होता है।

#### म्बराब पानी से होनेवाले उपद्रव।

खर व पानी से अनेक प्रकार के उपद्रव होते हैं जिन का परिगणन करना कठिन नहीं किन्तु असंभव है, इस लिये उन में से कुछ मुख्य २ उपद्रवों का विवेचन करते हैं – इस बात को बहुत से लोग जानते हैं कि – कई एक रोग ऐसे हैं जो कि जन्तुओं से उत्पन्न होते हैं और जन्तुओं को उत्पन्न करनेवाला केवल खराब पानी ही है।

पृथिवी के योगसे पानी में खार मिलने से वह (पानी) मीटा और पाचन-शिक्त वर्षक (बढ़ानेवाला) होता है, परन्तु यह पानी में क्षार का परिमाण मात्रा के अधिक वह जाता है तो वही पानी कई एक रोगों का उत्पादक हो जाता है. जब पानी में सड़ी हुई बनस्पति और मरे हुए जानवरों के दुर्गन्थवाले परमाणु मिल जाते हैं तो स्वच्छ जल भी बिगड़ कर अनेक खरावियों को करता है, उस बिगड़े हुए पानी से होनेवाले मुख्य मुख्य ये उपद्रव हैं:—

१-उचर — ठंड देकर आनेवाले ज्वर का, विषमज्वर का तथा मलेरिया नाम की ह्वा से उत्पन्न होनेवाले ज्वर का मुख्य कारण खराव पानी ही है, क्योंकि – देखो! विक्रत पानी की आईता से पहिले हवा विगड़ती है और हवा के विगड़ते से मनुष्य की पाचनशक्ति मन्द पड़ कर ज्वर आने लगता है, ठंड देकर अने सला ज्वर प्रायः आधिन तथा कार्तिक मास में हुआ करता है, उस का

१-यह मलेरिया से उत्पन्न होनेवाला ज्वर उक्त मासों में मारवाड़ देशमें तो प्रायः अवस्य ही होता है ।

कारण ठीक तौर से मलेरिया हवा ही मानी गई है, क्योंकि-उस समय में खेतों के अन्दर काकड़ी और मतीरे आदि की वेलों के पत्ते अध जले हो जाते हैं और जब उन पर पानी गिरता है तब वे (पत्ते) सड़ने लगते हैं, उन के सड़ने से मलेरिया हवा उत्पन्न होकर उस देश में सर्वत्र उतर को फैला देती है, तथा यह उबर किसी २ को तो ऐसा दबाता है कि दो तीन महीनों तक पीछा नहीं छोड़ता है, परन्तु इस बात को पूरे तौर पर हमारे देशवासी तिरले ही जानते हैं।

- २-दस्त वा मरोड़ा—इस बात का ठीक निश्चय हो चुका है कि-दसों तथा मरोड़े का रोग भी खरावपानी से ही उत्पन्न होता है, क्योंकि-देखो । यह रोग चामासे में विशेष होता है और चौमासे में नदी आदि के पानी में बर-सात से वहकर आये हुए मैळे पानी का मेळ होता है, इसळिये उस पानी के पीने से मरोड़ा और अतीसार का रोग उत्पन्न हो जाता है।
- ३-अजीर्ण-भारी अन्न और खराब पानी से पाचनशक्ति मन्द पड़ कर धजीर्ण रोग उत्पन्न होती है।
- ४-कृमि वा जन्तु—खराब अर्थात् विगड़े हुए पानी से शरीर के भीतर अथवा शरीर के बाहर कृमि के उत्पन्न होने का उपद्रव हो जाता है, यह भी जान लेना चिहये कि-स्वच्छ पानी कृमि से उत्पन्न होनेवाले स्वचा के दृदें को भिटाता है और मैला पानी इसी कृमि को फिर उत्पन्न कर देता है।
- ५- नहरू (वाला)-नहरूँ का दर्द बड़ा भयंकर होता है, क्योंकि-इस के ्र्द से वहुत से लोगों के प्राणों की भी हानि हो जाने का समाचार सुना गय है, यह रोग खासकर खराब पानी के स्पर्श से तथा विना छने हुए पानी के पीने से होता है।
- ६-त्वचा (चमड़ी) के रोग—दाद खाज और गुमड़े आदि रोग होने के कारणोंमेंसे एक कारण खराब पानी भी है तथा इस में प्रमाण यही है कि जन्तुनाशक औपधोंसे ये रोग मिट जाते हैं और जन्तुओं की उत्पत्ति वेशेपकर खराब पानी ही से होती है।
- ७-विपूचिका (हैजा)-बहुत से आचार्य यह िलवते हैं कि-विपूचिका की उत्पत्ति अजीर्ण से होती है, तथा कई आचार्यों का यह मत है कि-इल की उत्पत्ति पानी तथा हवा में रहनेवाले ज़हरीले जन्तुओं से होती है, परन्तु विचार कर देखा जावे तो इन दोनों मतों में कुछ भी भेद नहीं है, क्योंकि-अजीर्ण से कृमि और कृमि से अजीर्ण का होना सिद्ध ही है।

१-इम बात का अनुभव तो बहुत से लोगों को प्रायः हुआ ही होगा ॥ २-जांगल ्झ का पानी लगने से जो रोग होता है उस को "पानीलगा" कहते हैं ॥ ३-सारवाड़ देश के प्रामों में यह रोग प्रायः देखा जाता है, जिस का कारण ऊपर लिखा हुआ ही है ॥ ४-इस बात को गुजरात देशवाले बहुत से लोग समझते हैं ॥

८-अइमरी (पथरी)-पथरी का रोग भी पानी के विकार से ही उत्पन्न होता है, लोग यह समझते हैं कि-भोजन में धूल, अथवा कंकड़ों के आ जाने से पेट में जाकर पथरी बँध जाती है, परन्तु यह उन की भूल है, क्योंकि-पथरी का मुख्य हेतु खारवाला जल ही है अर्थात् खारवाले जल के पीनेसे पथरी हो जाती है।

# पानी की परीक्षा तथा खच्छ करने की युक्ति।

अच्छा पानी रंग वास तथा स्वाद से रहित, निर्मल और पारदर्शक होता है, यदि पानी में सेवाल अथवा वनस्पति का मेल होता है तो पानी नीले रंग का होजाता है तथा यदि उस में प्राणियों के शरीर का कोई दृष्य मिला होता है तो वह पीले रंग का हो जाता है।

यद्यपि पानी की परीक्षा कई प्रकार से हो सकती है तथापि उस की परीक्षा का सामान्य और सुगम उपाय यह है कि—पानी को पारदर्शक साफ काच के प्याले में भर दिया जावे तथा उस प्याले को प्रकाश ( उजाले ) में रक्खा जावे तो पानी का असली रंग तथा मैलापन मालुम हो सकता है।

किसी २ पानी में वास होने पर भी अनेक वार पीने से अथवा सूंघने से वह एकदम नहीं मालूम होती है परन्तु ऐसे पानी को उवाल कर उस की वास लेने से ( शिंद उस में कुछ वास हो तो ) शीघ ही मालूम हो जाती है।

यह जो पानी की परीक्षा ऊपर लिखी गई है वह जैन लोगों में प्रचलित प्राचीन परीक्षा है, परन्तु पानी की डाक्टरी (डाक्टरों के मतके अनुसार) परीक्षा इस प्रकार है कि—पानी को एक शीशी में भर कर उस को खूब हिलाना चाहिये, पीछे उस पानी को सूंघना चाहिये, इस के सिवाय दूसरी परीक्षा यह भी है कि— पानी में पोटास डालने से यदि वह वास देवे तो समझ लेना चाहिये कि— पानी अच्छा नहीं है।

यह भी जान लेना चाहिये कि-पानी में दो प्रकार के पदार्थों की मिलावट होती हैं—उन में से एक प्रकार के पदार्थ तो वे हैं जो कि पानी के साथ पिघल कर उस में मिले रहते हैं और दूसरे प्रकार के वे पदार्थ हैं जो कि—पानी से अलम होकर जानेवाले हैं परन्तु किसी कारण से उस में मिल जाते हैं।

काच के प्याले में पानी भर कर थोड़ी देर तक स्थिर रखने से यदि तलभाग में कुछ उदार्थ बैठ जावे तो समझ लेना चाहिये कि-इस में दूसरे प्रकार के पदार्थों की मिलावट है।

४-अतल में यह बात माधवाचार्य के भी देखने में नहीं आई ऐसा प्रतीत होता है, किन्तु प्राचीन जिन सोमाचार्य ने जो बात लिखी है उसी को आधुनिक डाक्टर लोग भी मानते हैं ॥ २-पानी के विकार से होनेवाले ये कुछ मुख्य २ रोग लिखे गये हैं, तथा यह अनुभवसिद्ध है, यदि इन में किसी को शंका हो तो परीक्षा कर निश्चय कर सकता है॥

पानी में क्षार आदि पदार्थों का कितना परिमाण है इस बात को जाननेके लिये यह उपाय करना चाहिये कि—थोड़े से पानी को तौल कर एक पतीली में डालकर आग पर चढ़ा कर उस को जलाना चाहिये, पानी के जल जाने पर पतीली के पेंदे में जो क्षार आदि पदार्थ रह जावें उन को कांटे से तौल लेना चाहिये, बना ऐसा करने से मालूम हो जायगा कि इतने पानी में क्षार का भाग इतना है, यि एक स्यालन (One gallon) पानी में क्षार आदि पदार्थों का परिमाण ३० ब्रीन (30 Grains) तक हो तब तक तो वह पानी पीने के लायक गिना जाना है तथा ज्यों २ क्षार का परिमाण कम हो त्यों २ पानी को विशेष अच्छा स मझना चाहिये, परन्तु जिस पानी में क्षार का भाग विलक्ष न हो वह पानी निर्मल होने पर भी पीने में स्वाद नहीं देता है।

क्षार से मिला हुआ पानी केवल पीने में ही मीठा लगता हो यह बात नहीं है किन्तु क्षार से मिला हुआ पानी पाचनशक्ति को भी उत्तेजित करता है, परन्य यदि पानी में ऊपर लिखे परिसाण से भी अधिक क्षार का परिमाण हो तो वह पानी पीने में खार्ग लगता है और खारी पानी हानि करता है।

बद्यपि पाती को खट्छ अर्थात् निर्मल करने के बहुत से उपाय हैं तथाि उन सबों में से सहज उपाय वहीं है कि—जो जैन लोगों में प्रसिद्ध है अर्थात् पानी को उवाल कर पीना, इस की किया इस प्रकार से है कि—सेर भर पानी को किसी खट्छ कलई के वर्त्तन में अथवा पतीली में भर कर अग्नि पर चड़ देना चाहिये तथा धीमी आंच से उसे औंदाना चाहिये, जब पानी का चतुर्थांट जल जावे अर्थात् सेर भर का तीन पाव रह जावे तब उस को किसी मिटी के वर्तन में शीतल कर तथा छान कर पीना चीहिये, इस प्रकार से यह जल अति खट्छ गुणकारी और हलका हो जाता है तथा इस युक्ति से ( उवालकर ) शुद्ध किया हुआ पानी चाहे किसी भी देश का क्यों न पिया जावे कभी हानि नहीं कर सब ता है।

पानी में थोड़ीसी फिटकड़ी अथवा निर्मेठी के डालने से भी वह ग्रुद्ध है जाता है अर्थात् उसके ( िटकड़ी वा निर्मेठी के ) डालने से पानी में मिले हुए सूक्ष्म रज:कण नीचे बेट जाते हैं।

पानी को विना छाने कभी नहीं पीना चाहिये क्योंकि — विना छना हुआ पानी पीने से उस में मिले हुए अनेक सूक्ष्म पदार्थ पेट में जाकर बहुत हानि करते हैं, तथा पानी के छानने के लिये भी मोटा और मज़बूत बुना हुआ कपड़ा लेना चाहिये, क्योंकि वारीक कपड़े से छानने से पानी में मिले हुए सूक्ष्म पदार्थ बस्त में न रह कर पानी में ही मिले रह जाते हैं और पेट में जाकर हानि करते हैं

डाक्टरी किया से भी पानी की शुद्धि हो सकती है और वह (किया) यहहै कि -- एक मटकी की पेंदी में बारीक छिद्र (छेद वा सूराख़) कर उस में आधे

१-इस जल को कल्पसूत्र में भी शुद्ध लिखा है।। २-इस किया को फिल्टरकिया करते हैं।

नाग तक रेत तथा कोयलों का भुरका (चूरा) भर देना चाहिये और उस मटकी के उपर एक दूसरी मटकी पानी से भर कर रखना चाहिये तथा उस पानीवाली मटकी की पेंदी में भी एक छिद्र करके उसमें डोरा पोकर (पिरो कर) लटकता हुआ रखना चाहिये, इस डोरे के द्वारा पानी टपक २ कर रेत तथा कोयलेवाली नीचे को मटकी में गिरेगा, इस (रेत तथा कोयलेवाली) मटकी के नीचे एक तीसरी पटकी और भी रखना चाहिये, क्योंकि—बीच की मटकी की पेंदी में खित बारीक छिद्रों के द्वारा छन कर स्वच्छ पानी उसी (सब से नीचेकी तीसरी) मटकी में जमा होगा, बस वही पानी पीने के उपयोग में लाना चीहिये।

### पानी का औषध रूप में उपयोग।

जैसे खराव पानी बहुत से रोगों को उत्पन्न करता है उसी प्रकार पानी बहुत से रोगों को मिटाने में ओपध का भी काम देता है, अशुद्ध पानी से उत्पन्न होने-बाले बुछ रोगों को पहिले बतला चुके हैं, वे रोग पीने के पानी को शुद्ध कर उपयोग में लानेसे रुक सकते हैं, इसविषय में इस बात का जानना बहुत अव-इयक हैं कि-पानी का औषधरूप में उपयोग उस के शीत और उष्ण गुण के हारा होता है, इसका अब संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

टंड़े पानी के गुण ये हैं कि-टंडा पानी रक्तसम्भक है, दाहशामक है और संकोच कारक होनेसे गिरते हुए खून को बंद कर देता है, गर्मी को शान्त करता है तथा नसों का संकोच कर उन में शक्ति पहुँचाता है, इस लिये यह नीचे लिखे दर्दों में बहुत उयोगी है:—

१-रक्तस्नाव (खून का गिरना)—जब नकसीर गिरती हो तब तालु पर टंढे पानी की धारा के डालने से रक्त का गिरना बंद हो जाता है, यदि ऐसा करने से रुधिर का गिरना बंद न हो तो नाक में ठंढे पानी के छींटे अथवा पिच-कारी वे मारने से उसी वस्त बन्द हो जाता है।

घाव से गिरते हुए रुधिर पर ठंढे पानी से भिगो कर वस्न की पट्टी बांध देने से रुधिर का गिरना एकदम बन्द हो जाता है, इस लिये तलवार आदि के घाव में भीगी हुई पट्टी बांध देने से बहुत लाभ होता है, अतः जब घाव वा ज़ल्म से लोहू गिर्रता

१-रेल में यात्रा करते समय बहुत से लोगों ने स्टेशनों पर एक तिपाईपर रक्खें हुए तीन बहों को ाायः देखा होगा वह यही किया है ॥ २-शीत गुण के द्वारा जो पानी का औपधरूप में उपयोग होता है-उसे शितोपचार कहते हैं, तथा उच्च गुण के द्वारा जो उस का औपधरूप में उपयोग होता है उसे उच्चोपचार कहते हैं ॥ १-देखो-जब हाथ में चाकू आदि कोई हथियार लगजाता है तब प्रायः पानी से मिगोकर वस्त्र की पट्टी बांध देते हैं, सो यह रीति बहुत उत्तम है ॥ ४-व भी २ ऐसा भी होता है कि-चोट आदि के लगने पर खून नहीं निकलता है किन्तु खून के व मजाने से वह स्थान नीला पड़ जाता है, ऐसी दशा में भी उस पर जलका भीगा हुआ वस्त्र बांधे रखने से जमा हुआ खून विवर जाता है तथा दई मिट जाता है ॥

हो तो उसको बंद करने के िलये उस (घाव वा ज़ख़म) पर भीगी हुई पट्टी हर दम रखनी चाहिये।

प्रस्ति आदि के समय में जब लोहू का स्नाव हो तब गर्भाशय में टंढा पानी डालने से अथवा उस पर बर्फका टुकड़ा रखने से लोहू का स्नाव बन्द हो जाता है, ऐसे समय में पेडू सांथल तथा उत्पर्यवयव (योनि) पर भी टंढे पानी से भींगी हुई पट्टी के रखने से लाभ होता है।

जब गर्भिणी स्त्री के लोहू का स्नाव होने लगे और गर्भपात होने के चिह्न माल्रम पड़ें तो शीघ्रही पेट पेडू तथा जननेन्द्रिय (योनि) पर ठंढे पानीसे भीगी हुई पटी रखना चाहिये, ऐसा करने से उस समय गर्भपात का होना रुक जाना है।

स्त्रियों के मासिक धर्म के समय में यदि परिमाण से (जितना होना चाहिये उस से) अधिक रक्तस्नाव हो तब भी ठंढे पानी का उयोग करना चाहिये।

इसी प्रकार मूर्च्छा मृगी और उन्माद (हिस्टीरिया) आदि रोगों में तथा मेस्मेरिजम से बेहोशी आदि की दशा में आंख तथा शिरआदि अंगों पर टंढे पानी के छीटे देने से शीघ्र ही जायदवस्था हो जाती है।

२-संकोचन-उंड पानी स्नायु का संकोच न करता है इस लिये जब वृपणों (अण्डकोशों) में अन्ति इस तत्र वहुत पीड़ा करें तब वृपणों पर ठंडे णानीसे भीगी हुई पट्टी अथवा वर्फ रखना चाहिये, क्यों कि ऐसा करने से अन्ति इयां संकुचित हो कर उपर को चढ़ जावेंगी।

खियों के प्रदर नामक एक रोग हो जाता है जिस के होने से जननेन्द्रिय से सफेद लाल तथा मिश्रित रंगके पानी का तथा रक्त का साव होता है, यह ठंढे पानी की पिचकारी के लगाने से अथवा ठंढे पानी के छींटे देने से बन्द हो जाता है। एवं कभी २ खियों के डील (फूंदा) और निर्वलवाल कों के काँच निकल निकल आती है वह भी ठंढे पानी के प्रक्षालन (धोने) से संकोच पाकर बैठ जाती है। किन्हीं २ खियों के सूत्र मार्ग में बैठ ते उठ ते समय शब्द हुआ करता है तथा कुछ दर्द भी होता है उस में भी ठंढे पानी के छींटे डेनेसे लाभ होता है।

एतं पुरुष के बीर्य साव में अथवा रात्रि में स्वप्त के द्वारा वीर्यका स्नाव होने पर सोते समय पेडू तथा कमर पर पानी के छींटे देने चाहियें ऐसा करने से बीर्य की गर्मी कम पड़ जाती है तथा बीर्यवाहिनी नाड़ियां (बीर्य को है जाने-वाली नसें) दह हो कर संकुचित हो जाती हैं तथा ऐसा होने से बीर्यसाब की अधिकांश में रुकावट हो सकती है।

१~यह भी स्मरण रखना चाहिये किं~धाव के लगने पर ठंडे पानीका उपयोग तय हं फायदे-मन्द्र होता है जब कि वह शीघ्र ही किया जाने, क्योंकि बहुत देर के बाद उसका उपयोग करने से फायदा होने का संभव कम रहता है ॥ २~यह नियम की बात है कि~शदी बस्तुओं का संकोच और उष्णता बस्तुओं का फैलाब करती है ॥

३-दाहशमन-ठंडा पानी शरीर के भीतर के और ऊपर के दाह को शान्त करता है तथा तृषा (प्यास) को भी शान्त करती है।

ठंटे पानी से आंखों की गर्मी शीघ्र ही शान्त हो जाती है अर्थात् यदि खून से आंख लाल हो जावे तो मुँह में ठंढा पानी भर लेना चाहिये और प्रतिदिन दो तीन बार टंडे पानी के छींटे आंखपर देने चाहियें, ऐसा करने से शीघ्र ही लाभ होगा।

सरत ज्वर में भी माथेपर ठंढे पानी से भीगा हुआ कपड़ा रखने से फायदा होता है अर्थात् ऐसा करने से ज्वर की गर्मी मगज़ में नहीं चढ़ने पाँती है ॥

उल्म पानी के गुण ये हैं कि-गर्म पानी वादी और कफ के बहुत से रोगोंमें फायदा करता है, यह प्रायः देखा गया है कि-वादी और कफजन्य रोग ही प्रायः प्राणियों को होते हैं इस छिये उल्ल पानी का उपयोग ओपधिरूप में अनेक रीति से ही सबता है, जसे-सेक, बफारा अथवा नस्य देना, पिचकारी छगाना, कुरला करना, पानी के बटना और प्रक्षालन आदि, इन सब का संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

१-सिक-शरीरपर होनेवाली गांठें गुमड़े और शोथ (सूजन) आदि रोगों में प्रायः एलटिस (आंटे आदि की ल्परी) बांधने की चाल है परन्तु गर्म पानी का सेक पुलटिस से भी अधिक फायदेमनद है, क्यों कि होते हुए दर्द में पानी का सेक दर्द को दबा देता है अर्थात् उस की प्रवल्ता को घटाकर उस की पीड़ा को कम का देता है और खासकर गुमड़ोंपर तो गर्म पानी का सेक करना बहुत ही लाभदायक है, क्यों कि यह गुमड़ों को जल्दी पकाकर फोड़ देता है जिस से पीड़ा दानत हो जाती है।

पेट का दर्द, गुदें का वरम, शोध, पसुली और छाती आदि का शूल तथा लोहू का जमाव आदि ददों में भी उष्ण पानी का सेक बहुत फायदा करता है।

गर्म पानी का सेक करने की यह रीति है कि-गर्म पानी में फलालेन अथवा उन अदि का कोई गर्म कपड़ा भिगोकर तथा निचोड़ कर दृद्पर वारंवार रखना आहिये क्यों कि उस भीगे हुए कपड़े रखने से उस की भाफ का सेक आच्छे अकार असर करता है, अथवा इस की दूसरी रीति यह भी है कि-सिगड़ी (वरोर्स) पर पानी की पतीली रखकर उस के उपर चालनी को रखना चाहिये और उस (चालनी) में गर्म कपड़ा रखकर उपर से थाली ढांक देनी चाहिये, ग्रेसा करने से पानी की भाफ कपड़े में आ जाती है, उसी कपड़े से सेक करना चाहिये, क्यों कि—उस कपड़े से किया हुआ सेक बहुन लाभदायक होताहै।

योनियाक, इन्द्रियपाक तथा वृपणशोध (अण्डकोश की सूजन) पर गर्म पानी का सेक करने से वह स्थान नरम पड़ जाता है तथा पीड़ा शान्त हो जाती है, एवं पेड़ुगर गर्म पानी का सेक करने से सूत्र खुलासा उतरता है।

१-ज्ञीनल पानी के द्वारा तृषा के मिटने का अनुभव तो सवही को है ॥ २-ज्वर की गर्मी जब भगज़ पर चढ़ जाती है तो प्राणों की श्रीघ्र ही हानि हो जाती है ॥ १६ जै० सं०

२-तस्य देना-जब शरीर भारी हो अथवा कई रोगों में पसीना लाकर शरीर हलका करने की अवश्यकता हो तो गर्म पानी की नस्य अथवा भाफ के लेने से शरीरमें पसीना आकर शरीर हलका हो जाता है, कई वार ऐसा भी होता है कि-पीने की दवाओं से पसीना नहीं आता है उस समय यही भाफ पसीना लाती है अर्थात् इस भाफ के लेने से शीघ्रही पसीना आ जाता है और ज्वर आहि रोग शान्त पड़जाते हैं, इसी प्रकार शर्दी लगने के कारण मस्तक तथा छाती आहे में दर्द होनेपर भी यह नस्य लेना लाभदायक है।

3-पिचकारी लगाना-किटन बद्धकोष्ट में तथा जीर्ण दर्द आदि में जब किसी दवा से भी दस्त न आता हो तब गर्म पानी की पिचकारी लगाना चाहिये, क्यों कि ऐसा करने से दस्त आकर मलशुद्धि हो कर कोठा साफ हो जाता है, पिचकारी लगाने में यदि विशेष आवश्यकता हो तो गर्म पानी में एरंड का तेल आदि कोई दूसरा रेचक पदार्थ भी डाल कर पिचकारी लगाना चाहिये॥

४-कुरला करना-मुख के छाले तथा दाँत की पीड़ा आदि मुख के रोगों में और दाँतों के निकलवाने के पीछे होनेवाले दर्द के समय में गर्म पानी के कुरले करने से बहुत फायदा होता है।

५-पानी में चंठना-हिचकी, धनुर्वात (मनुष्य को कमान के समान टेढ़ा करनेवाला वातजन्य एक रोग) और मूत्रकृष्ट्र आदि रोगों में गर्म पानी में बैठने से बहुत ही फायदा होता है. गर्म पानी में बैठने की रीति यह है कि-एक बड़े बासन में सहा (जितना सहन हो सके उतना) गर्म पानी भर कर उस में कमर तक बैठना चाहिये परन्तु यह किया मकान के भीतर होनी चाहिये, क्योंकि बाहर . खुठी हवा में इस किया के करने से बहुत हानि होती है।

श्चियों के आर्त्तव सम्बन्धी रोगोंमें अर्थात् ऋतुधर्म का बन्द हो जाना अथवा पीड़ा होकर ऋतुधर्म का आना आदि रोगोंमें घुटनोंतक पैरों को गर्म पनी में रखने से बहुत फायदा होता है।

यह चतुर्थ अध्याय का जलवर्णन नामक तृतीय प्रकरण समाप्त हुआ ॥

१-जो लोग खुले स्थान में गर्म पानी से खान करते हैं अथवा गर्म पानी में ठंढा पानी मिला-कर उस पानी से खान करते हैं इस से बहुत हानि होती है।

# चतुर्थ-प्रकरण।



# आहार वर्णन । खुरांक की आवइयकता।

मनुष्य का शरीर एक चलते हुए यत्र के सदश है तथा एक्षिन का दृष्टान्त इस पर ठीक रीति से घटता है, देखो। जिस प्रकार एजिन के चलने के लिये छकड़ी हवा और पानी की आवश्यकता होती है उसी प्रकार से शरीररूपी एञ्जिन के चलने के लिये खुराक पानी और हवा की आवश्यकता है, जैसे एञ्जिन को हांकनेवाला वैतानेक (वेतन पानेवाला) ड्राइवर होता है उसी प्रकार मनुष्य के शरीर में कर्म बद्ध और स्वभाव शक्ति सिद्ध जीव उस (शरीर) का चलाने गरें। है, जैसे-एक्षिन की विगड़ी हुई कलों को कारीगर सुधारते हैं उसी प्रकार वेद और डाक्टर शरीर की बिगड़ी हुई कलों के सुधारनेवाले हैं, जैसे एक्तिन अपनी किया में प्रवृत्त रहता है अर्थात् लकड़ी हवा और पानी को पाकर उन के सार भाग का प्रहण कर लेता है और सार भाग का ग्रहण कर धुआँ तथा राख आदि निकम्मे पदार्थों को बाहर फेंक देता है उसी प्रकार यह शरीर भी अपनी किया में प्रवृत्त रहकर चमड़ी, फेफड़ा, मलाशय और मूत्राशय आदि हे द्वारा पसीना मल तथा पेशाव आदि निरर्थक पदार्थों को बाहर फेंक देता है हां एञ्जिन से इतनी विशेषता शरीर में अवश्य है कि-एञ्जिन तो जिन छकड़ी हवा और पानी का ग्रहण कर तथा उन के सार भाग का ग्रहण कर चलता है वे लकड़ी आदि पदार्थ एक्षिन से पृथक्रूप में ही रहते हैं अर्थात् वे एञ्जिनरूप नहीं बन जाते हैं परन्तु यह शरीर जिन खुराक आदि पदःयों (खुराक हवा और पानी) को ग्रहण करता है उन को वह अपने स्वरूप में कर हैता है अर्थात् वे खुराक आदि पदार्थ क्षय को प्राप्त होने से पहिले ही शरीर के संग मिल जाते हैं अर्थात् उन वस्तुओं का पोपणकारक भाग शरीर में मिल जाती है और निरर्थक भाग ऊपर लिखे मार्गों से बाहर निकल जाता है, यह भी समझ छेना अत्वइयक है कि−मल मूत्र तथा पसीने के रूप में जो पदार्थ शरीर में से जाता है वह शरीर का क्षय कहलाता है और यह हमेशा होता रहता है, इस लिये इस क्षय का बदला खुराक हवा और पानी हे अर्थात् खुराक आदि से इस क्षय की पृति होती है, देखो। प्राणी ज्यों २ महनत का काम अधिक करता है त्यों २ पसीने आदि के द्वारा शरीर का अधिक क्षय होता है और ज्यों २ अधिक क्षय होगा त्यों २ उस को पोपणकारक पदार्थों की अधिक आवश्यकता

१-खुनक में खाने और पीने के पदार्थों का समावेश होता हैं। २-इसिळिये बाहर की गित की उस को भावश्यकता नहीं है।।

होगी, देखो ! चलने, बोलने और बांचने आदि कार्यों में तथा आंख मटकाने आदि छोटी से छोटी कियाओंतक में भी शरीर के परमाणु प्रतिसमय झरते हैं (खर्च होते हैं) तथा उन के स्थान में नये परमाणु आते जाते हैं, इस विषय में विद्वानों ने गणना कर यह भी निश्चय किया है कि-प्रति सप्ताब्दी में (सात २ वर्षों में) शरीर का पूरा ढांचा नया ही तैयार होता है अर्थात् पूर्व समय में (सात वर्ष पहिले) शरीर में जों हाड़ मांस और खुन आदि पदार्थ थे वे सव . इरते २ झर जाते हैं और उन के स्थान में कम २ से आनेवाले गये २ परमाणुओं से शरीर का वह भाग नया ही वन जाता है, सांप को अपनी दे चुरी गिराते हुए तो सब मनुष्यों ने प्रायः देखा ही होगा परन्तु वह तो बहुत समय के पश्चात् अपनी केंचुली छोड़ता है परन्तु मनुष्य आदि सर्व जीवगण तो प्रतिसमय अपनी २ केंचुली गिराते हैं और नई धारण करते हैं (प्रतिसमय पुराने परमाणुओं छोड़ते जाते हैं और नचे परमाणुओं का ग्रहण करते जाने हैं), इससे सिद्ध हुआ कि-शरीरमें से प्रतिसमय एक बड़ा परमाणुसमूह नाशके प्राप्त होता जाता है तथा उसके स्थान में नया भरती होता जाता है अर्थात् प्रतिसमय शरीर के छिद्र मलाशय मूत्राशय और श्वास आदि के द्वारा शरीर का आचीन भाग नष्ट होकर नवीन भाग बनता जाता है, देखी! हम लोग इस बान को प्रसक्ष भी देखते और अनुभव करते हैं कि-प्राचीन नख तथा बाल गिरते जाते हैं और उन के स्थान में दूसरे आते जाते हैं, इसपर यदि कोई यह शंक करें कि-नल और बालों के समान शरीर के दूसरे परमाणु गिरते हुए तथा उन के स्थानमें दूसरे आते हुए क्यों नहीं दीखते हैं ? तो इसका उत्तर यह है कि- शरीर में से जो लाखों रजःकण उड़ते हैं और उन के स्थान में दूसरे आते हैं वे अत्यन्त सूक्ष्म हैं इसिलिये वे दृष्टिगत नहीं हो सकते हैं, हां अनुमान के द्वारा वे अवस्य जाने जा सकते हैं और वह अनुमान यही है कि-प्रतिसमय में नष्ट होनेवाले प्राचीन परमाणुओं के स्थान में यदि नवीन परमाणु भरती न होते तो प्राणा सुख कर शीघ्र ही मर जाता, देखो! जब क्षय आदि रोगों में शरीर का विशेष भाग नष्ट होता है तथा उस के स्थान में बहुत ही थोड़ा भाग बनता है तब थोड़े समय के पश्चात् मन्द्य मर ही जाते हैं।

देखों! उत्पत्ति स्थिति और नाश का होना सृष्टि का स्वाभाविक नियम ही है उसी नियम का क्रम अपने शरीर में भी सदा होता रहता है, इस (नियम) को ध्यान में लाने से प्रवाहद्वारा सृष्टि की नित्यानित्यता भी समझ में आ जाती है, अस्तु।

उक्त नियम के अनुसार शरीर के प्राचीन हुए हुए भाग जब वृद्ध म गुष्य के समान अपना काम नहीं कर सकते हैं तब वे नष्ट हो जाते हैं और उन के स्थान

१-इसी लिये जैनस्त्रकार शरीर को पुद्गल कहते हैं॥

में नंग पर्याय लगजाते हैं यही कुद्रती नियम है और इसी नियम को अमल में लाने के लिये स्वाभाविक नियम से ही क्षुवावेदनी कर्म अर्थात् भूख नामक दूत है जो कि समयानुसार शरीर के भागों की अपूर्णता को पूरी करने के लिये अब और पानी की याचना करता है, यदि उस की बात पर ध्यान न देकर उसर्या इस याचना का अनादर कर दिया जावे अथवा याचनाकी पूर्ति में विलम्ब किया जावे तो उस का सहायक अशात नामक वेदनी कर्म अपना बल दिखा कर उस प्राणी के नाश को अथवा अधिक परमाणुओं के विखेरने को कर देता है, जिसको कोई नहीं रोक सकता है, वीमारी का हो जाना उस वेदनी कर्म का प्राथक्ष प्रमाण है, क्योंकि शरीर के जितने रजःकण नाश को प्राप्त होते हैं उतने ही रजःकणों की पूर्ति न होने से व्याधि हो जाती है, जैसे-दीपक के पोपण के लिये जितने तेल की आवश्यकता है यदि उतना तेल न डाला जावे तो श्रीपक बुझ जाता है, इसी प्रकार शरीर के परमाणु भागों के नाश के द्वारा कमी को पूरा करने के लिये कुछ बाहरी तस्वों की आवश्यकता होती है, इन्हीं तस्वों का नाम पोपण मोजन अथवा खुराक है।

शर्रार के पोषण के लिये खुराख की बहुत ही आवश्यकता है परन्तु यदि वही खुराक मात्रासे अधिक अथवा प्रकृति के विरुद्ध ली जावे तो रोगोंको उत्पन्न करने-वाली हो जाती है, किन्तु यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-खुराक की मात्रा आदि का नियम सब के लिये एक नहीं हो सकता है, क्योंकि-खुराककी मात्रा आदि का नियम सब के लिये एक नहीं हो सकता है, क्योंकि-खुराककी मात्रा आदि का नियम अथवा थ्रम आदि पर निर्भर है, इस लिये यद्यपि प्रत्येक मनुष्य अपनी खुराक की मात्रा आदि का निश्रय और नियम जेसा खुद कर सकता है वैसा निश्रय और नियम उस के लिये हुसरा कदापि नहीं कर सकता है तथापि अज्ञान और साधारण मनुष्यों को वारंवार दूसरे चतुर मनुष्यों की इस विषय में भी सलाह लेने की आवश्यकता पड़ती है, हां वेशक उचित तो यही है कि-प्रत्येक मनुष्य अपनी खुराक आदि ा खुद ही निश्रय और नियम करे, क्योंकि-सर्व साधारण के लिये यही नियम गभदायक है कि प्रत्येक मनुष्य अपनी नियमित खुराक का कोई परिमाण अर्थान् मात्रा आदि का हिसाव स्वयमेव निर्धारितकर उसीके अनुसार खुराक लेने का अभ्यास रक्खे।

शरीर के पोपणके लिये प्रतिदिन कम से कम ४० रुपये भर खुराक की आवश्यकता है और अधिक से अधिक ८० से १०० रुपये भर तक समझना चाहिये। यह भी स्मरण रहे कि-यह कुछ नियम नहीं है कि-कम खुराक खानेवाले होग श्रीर से रोगी और दुर्वल रहते हों और अधिक खुराक खानेवाले नीरोग

१ इस बेपय में बैच तथा डाक्टर चतुर मनुष्य कहे जा सकते हैं ॥ २-परन्तु मथुरा के चौबे, पहरुवान तथा कई एक दूसरे भी परिमाणरहित खुराक को खानेवाले लोगों के लिये यह नियम नहीं हो सकता है, क्योंकि-उनकी खुराक अनियमित होती है ॥

रहते हों, क्योंकि-यह तो हम सब लोग प्रत्यक्ष ही देखते हैं कि-बहुत से गृहस्थ लोग थोड़ा खानेवाले हैं और वे नीरोग देखे जाते हैं तथा बहुत से अधिक खुराक खानेवाले हैं और वे रोगी देखे जाते हैं, इसलिये इस का सापान्य नियम यही है कि-शरीर के कद और अम के परिमाण में खुराकका भी पत्माण होना चाहिये, देखो! बड़े एक्षिन में बड़ा वायलर (Bailer) होता है और वह विशेष कोयला खाता है तथा छोटे एक्षिन में छोटा वायलर होता है और वह कम कोयला लेता है, परन्तु चलते दोनों ही हैं और दोनों ही अपना २ काम कर सकते हैं, सिर्फ शक्ति (Power) न्यूनाधिक होती है, वस यही नियम मतुष्यों में भी घट सकता है।

खुराक की मात्रा प्रकृतिपर भी निर्भर होती है, देखो! समान अवस्था, समान बांधे ( शरीर का ढांचा ) तथा समान कदके भी दो मनुष्योंमेंसे एककी मकृति जन्मसे कफकी होनेसे वह अधिक खुराक नहीं खा सकता है और दूसरेकी मकृति पित्त की होने से वह अधिक खासकता है।

प्रायः देखा जाता है कि-अल्पाहारी लोग अधिकाहारी की निन्दा करते हैं और अधिकाहारी भी अल्पहारी की हँसी किया करते हैं परन्तु यह (ऐसा करना) दोनों की भूल है, क्योंकि-इड़ और कदावर (वड़े कदवाला) ग्ररीर, प्रबल जटराग्नि तथा पुष्कल आहार, ये सब पूर्व किये हुए सुकृत तथा एण्य के चिह्न हैं और छोटा शरीर, मन्द अग्नि तथा नाजुक (अल्प) आहार, ये सब पूर्व किये हुए अपकृत्य तथा पाप के चिह्न हैं, अल्पाहारी नाजुक लोग अधिकाहारी की निन्दा तो चाहै भले ही करें परन्तु थोड़ा खाना और गाजुक बनना यह इन्छ मरदुमी (पुरुपत्व) का काम नहीं है, अब दूसरी तरफ देखों! यहि अधिकाहारी लोग अपना शरीर बढ़ा कर श्रमरहित होकर हाथपर हाथ रक्षे बेटे रहें तो वेशक वे लोग निन्दा के ही पात्र हो सक्रते हैं।

शरीर तथा मनोभाग के प्राचीन परमाणुओं की हानि होने पर जो खुराक छेने की इच्छा होती है उसे क्षुधा (भूख) कहते हैं, इस लिये भूख के लगने पर उसीके परिमाण से प्रत्येक मनुष्य को खुराक लेनी चाहिये, क्योंकि-भ्ख से कम खुराक लेने से यथायोग्य पोपण नहीं मिलता है और भूख से अधिक खुराक लेनेसे उस का यथायोग्य पाचन नहीं होता है और ऐसा होने से उक्त दोनों कारणों से शरीर में नाना प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं।

१-देखी! समान कदवाले भी वी पुरुषों में से अम करनेवाला अधिक खुराक खा सकता है।। १-इस वर्ग में आलसी तथा निष्ठुकों का भी समावेश हो सकता है, वर्ग किन्सांग कर खाना उन्हीं को शोभा देता है, जो संसार की मनता का लाग कर परने घर की भिन्न में ही लीन हैं (इस लिये सापु तथा परमहंस आदि आत्माधियों को भीख मांगनेवाला नहीं नमझना चाहिये) किन्तु जो संसार के मोह जाल में फँसे हुए हैं तथा शरीर से हुए पुष्ट हैं और परिश्रम न हो सकने के कारण भीख मांगकर खाते हैं उन को भीख मांगकर खाना शोभा नहीं देता है।

# खुराक का वर्ग।

जै । सूत्रों में लिखा है कि -सृष्टि के प्रवाह के चलते समय प्रजापित ऋषभ जगई। श्वर ने शरीर के लिये हितकारी वनस्पित की खुराक चलाई, इस लिये सव से प्रथम वनस्पित की खुराक हुई, इस के प्रश्नात् समय पर (आवश्यकता के साम) अलादि की खुराक न मिलने से मनुष्यों ने दूसरी खुराक मांस की छुरू की, अब सादे अटारह हजार वर्ष वीतने के बाद भारतवर्ष की समस्त प्रजा केवल मांसाहार से ही निर्वाह करेगी, असि मसी और कृषि, इन तीनों कमों का प्रज्य हो जायगा और उस समय वनस्पित नहीं मिलेगी, ऐसा अवन्तों बार हो चुका और होता रहेगा, परन्तु मनुष्य को सिहचार और खिद प्राप्त हुई है इसिल्ये उसको चाहिये कि हितकारी खुराक को खाये और अहितकारी खुराक का लाग करे, क्योंकि "दुई: फलं तस्विचारणं च" अर्थात् बुद्धि के पाने का फल ही है कि तस्व का विचार करे अर्थात् सदा सुखदायक सद्यवहार करे।

वि गर कर देखने से ज्ञात होता है कि-ऊपर कही हुई दोनों खुराकों में से प्रशालोगों में मांसकी खराक का अधिक प्रचार है अर्थात सांसाहारियों का समृह अधिक है, परन्तु बदि इन दोनों प्रकारों के समृहों का सुक्षम दृष्टि से विचार कर मांसाहारी जंगठी छोगोंको निकाल दिया जावे तो होप सुधरी हुई प्रजा के स**्दाय में बनस्पति की खुराक से निर्वाह करनेवा**ले <mark>लोगों की। संस्या अधिक</mark> मारुः पड़नी है, क्योंकि-जो वेजेटेरियन हैं (मांस न खानेवाले हैं) वे तो तिर्फ नस्पति से ही जीते हैं और जो मांसाहारी हैं उनकी ख़राक में भी अधिक भाग ानस्पति का ही है, इस से यह बात सिद्ध है कि-वनस्पति के आहार से वहत होग जी रहे हैं, यद्यपि ऊपर छिखे अनुसार मनुष्यों का निर्वाह तो उक्त दोनों बुराकों से हो सकता है तथापि विचारकर देखने से तथा मनुष्य शरीर की रचना की ओर ध्यान देने से यह बात विदित होती है कि-मन्ध्य के खाने योग्य बोष्टिक तथा हितकारी ख़राक तो वनस्पति की ही है, क्योंकि जो उपयोगी तस्य वरस्पति में रहे हुए हैं उन में से बहुत ही थोड़े तस्य मांस में हैं, यद्यपि मांसाहारी पशु अनेक प्रकार के मांस के खाने से ही जीवित रहते हैं तथापि यह नहीं समझ लेना चाहिये कि-उन २ (उन अनेक प्रकार के) मासों में भी उन्हीं के उप रोगी तत्त्व स्थित हैं. किन्तु उन २ मांसों में भी मुख्यतया वनस्पति के ही उपयोगी तत्त्व स्थित हैं. इसी छिये मांसाहार से भी उन का निर्वाह होता है, क्येंकि-वनस्पति के ही तस्व जीवन के छिये उपयोगी हैं, देखो ! मुख्यतया वनस्पि के खानेवाले बकरी, भेड, गाय, सुअर, हरिण और भैंसे आदि जो पशु हैं वे ेवल मांस खानेवाले सिंह चीता और श्रगाल आदि का मांस खाकर कभी बीवित नहीं रह सकते हैं, इस से सिद्ध है कि-सर्व प्रजा के लिये केवल वनस्पति के ही आहार की आवरयकता है, इस के सिवाय नीचे लिखे हेतुओं से भी मनुष्यां को वनस्पति का ही आहार उपयोग में लाना चाहिये:--

- १-इस भारतवर्ष में अनेक प्रकार के अन्न फल फूल और वनस्पति की अख़न्त ही बहुतायत है, अत एव उपज के लिये इस भूमि के समान कोई भी जूसरी भूमि नहीं है, इस लिये यहां के निवासियों को हिंसा से सिद्ध होनेवाले मांस आदि अभक्ष्य पदार्थ नहीं खाने चाहिये, जब कि उन के लिये स्वतः सिद्ध, शुद्ध, पुष्टिकारक, सुस्वादु और परम उपयोगी वनस्पति की खुराक मिल संकती है।
- र-मनुष्य जाति का शरीर स्वभाव से ही मांसाहार के योग्य नहीं है, इसविषय का निर्णय जैन, वैद्यक और आयुर्जानार्णव आदि प्रन्थों में अच्छे प्रकार से कर दिया गया है, यद्यपि डाक्टर लोगों में परस्पर इस विषय में बहुत ही विवाद है अर्थात् कोई लोग मांसाहार को और कोई लोग वनस्पति के आहार को उत्तम वतलाते हैं तथापि दीर्घ दृष्ट से देखने पर और एतदेश के मनुष्योंके अभ्यास, प्रकृति और जल वायु आदि का विचार करने पर यही निश्चय होता है वि -इस आर्यावर्त्त के लोगों की होजरी (अद्याशय) मांस को बिलकुल नहीं पचा सकती है और इस बात का अनुभव आदि के द्वारा भी खूब निश्चय हो चुका है।
- ३~जन्म से अभ्यास पड़ जाने के कारण इस देश के निवासी भी मांसाहारी लोग मांसाहार करते हैं और काबुल से आगे शीतकटिबंध के बहुत से लोग मांसाहार यथारुचि करते हैं यह उन के हमेशा के अभ्यास और शर्गर के भीतर की गर्मी के कारण ऐसी द्यारहित खुराक को चाहे भले ही उन की होजरी धारण करती होगी परन्तु हमारे देश का थोड़ा सा भाग उण्ण काटेबंध में है बाकी का सब भाग समशीतोण्ण कटिबंध में है, इस लिये उक्त भाग के निवासियों की होजरी बिलकुल ही मांस के पचाने को योग्य नहीं है, हां अभ्यास डाल कर उस का हजम कर जाना दूसरी बात है, यों तो अभ्यास से लोग सोमल (संखिया) और अफीम की भी मात्रा को धीरे २ वड़ा लेते हैं परन्तु आखिर को उन की दशा भी बिगड़ती है और इस का अनुभव सब को प्रत्यक्ष ही है।
- ४-मांसाहारी लोगों का भी वनस्पति के आहार के विना निर्वाह नहीं हो प्रकता है और वनस्पति का आहार करनेवालों के लिये मांसाहार के विना कोई भी अड़चल नहीं आ सकती है, यह प्रमाण भी वनस्पति के आहार की ही पुष्टि करता है।

<sup>ै-</sup>जैसा कि नीतिशास्त्र में लिखा है कि "स्वच्छन्दवनजातेन शाकेनापि प्रपूर्वते अस्य दग्दोदरस्यार्थे का कुर्यात् पातकं महत् ॥ १ ॥" अर्थात् खुद वसुद वन में पैदा हुए शालादि से भी यह (पेट) भरा जा सकता है, फिर इस पापी पेट के लिये कीन मनुष्य बड़ा पाप (शिसारूप) करे ॥ १ ॥

- प-वनस्पति के आहार से शरीर को जितनी हानि पहुँचने का सम्भव है उस की अपेक्षा मांसाहार से विशेष हानि पहुँचने का सम्भव है, क्योंकि-वनस्पति की अपेक्षा मांस जल्दी बिगड़ जाता है, इस के सिवाय यह बात भी है कि वनस्पति की अच्छाई और खराबी की परीक्षा खाँखों से देखने से ही शीत्र हो जाती है परन्तु मांस रोगी जानवर का है अथवा नीरोग का है इस की परीक्षा जाँच करने से भी नहीं होसकती है, फिर देखो! वनस्पति के अजीण से जितनी हानि होती है उस की अपेक्षा मांस के अजीण से बहुत बड़ा हानि और खराबी होती है, इस के सिवाय सृष्टि के इस अनादि नियम को भी ध्यान में रखना चाहिये कि जिस में थोड़ा भय हो वही वस्तु विशेष पसन्द के योग्य होती है।
- ६—ित्य मांसका आहार करनेवाले मांसाहारी लोगों को भी बहुत से रोगों में मांन की खुराक का त्याग करने और वनस्पति की खुराक का आश्रय लेने की आवश्यकता होती है, क्योंकि वनस्पति की खुराक विशेष पथ्य अर्थात मानव प्रकृति के अनुकूल है, इसीलिये बहुत से डाक्टर लोग भी वनस्पति के आहार की ही प्रशंसा करते और उसी का खाना पसन्द करते हैं।
- 9-जो लोग वनस्पित की अपेक्षा मांस में अधिक शक्ति का होना बतलाते हैं यह उन की बड़ी भारी भूंल है और इस में प्रमाण तथा दृष्टान्त यही है कि-देखो! मांसाहारी सिंह, चीता, श्रगाल, कोआ और चील आदि जानवर मह आलसी, बेकाम, क्रूरकृति, प्रजाबाती और महाशठ आदि होते हैं, इसके विरुद्ध वनस्पतिके खानेवाले-पृथिवी के जीतने में समर्थ और महाशूर वीर घोड़े, प्रजा के जीवन के मुख्य आधार बेल, महाशक्तिमान् हाथी (कि जिस जाति की खी जाति होकर भी सिखलाई हुई हथिनी नाहर को लोहे के लट्टू से मार डालती है) और शीव्रगतिवाले हरिण आदि कैसे २ जन्तु हैं, इसी से विशार लेना चाहिये कि वनस्पति में घास जैसी हलकीसे हलकी खुराक खानेवाले केसे २ उद्यमी, साहसी, बलधारी और सरल बुद्धिवाले जीव होते हैं, इसन बुद्धिमान् समझ लेंगे कि मांस में कितनी ताकत है।
- ८-मनुष्य के रुधिर में एक हजार भागों में केवल तीन भाग फीबिन नामक तस्त्र के होने की आवश्यकता है, उस तस्त्र का ठीक परिमाण वनस्पति की स्नुराक से बराबर बना रहता है परन्तु मांस मे फीबिन का तस्त्र विशेष हैं इस लिये मांसाहारियों के रुधिर में फीबिन का परिमाण ऊपर लिखी मात्रा से शिधक बढ़ कर अनेक समयों में कई रोगों का कारण हो जाता है।

१-देलो ! वैद्यक्रमन्थों में ही लिखा है कि-"मांसादष्टगुणं घृतम्" अर्थात् मांस की अपेक्षा घृत भारगुना बलदायक है।।

- ९-डाक्टर पार्क नामक एक यूरोपियन विद्वान् प्राणिजन्य और वनस्पत्तिजन्य आहार के विषय में लिख कर यह सूचित करता है कि-उत्तम मांत में उल्लाता और उत्साह को उत्पन्न करनेवाला तत्त्व १०० भागों में ३ भ ग है और गेहूँ चाँवल तथा फलियों के अन्न में यह तत्त्व १०० भागों में ३५ से लेकर ८० भागतक होता है, इसी प्रकार एडमस्मिथ नामक एक यूरे पियन विद्वान् वेल्थ आफ नेशन्स (Wealth of nations.) अर्थात् " जाओं की दौलत" नामक ग्रन्थ में लिखता है कि-मांस के विना खाये भी केवल अन्न, घी, दूध और दूसरी वनस्पतियों से शारीरिक और मानसिक शक्ति, पृष्टि और बहुत ही अच्छी तनहुरुस्ती रह सकती है; इसी प्रकार अन्य भी बहुत से विद्वान् डाक्टर लोगों ने भी वनस्पति की ही खुराक को विशेष पसंद किया है।
- १०-वैद्यक शास्त्र के विचार धर्म शास्त्रों से बहुत ही सम्बन्ध रखते हैं और धर्म-शास्त्रों का सारांश विचार कर देखने से यही विदित होता है कि- मनुष्य को मांस कड़ापि नहीं खाना चाहिये अर्थात् धर्मशास्त्रों में मांस के खान की सखत मनाई की गई है, क्योंकि ''अहिंसा परमो धर्मः'' यह सब ही धर्म-शास्त्रों का सम्मत है अर्थात् आर्थ वेद, स्मृति; पुराण आदि शास्त्रों का तो क्या कहना है किन्तु बाइबिल कुरान और अवस्ता आदि अन्थों का मी यही सिद्धान्त है कि-मांस कभी नहीं खाना चौहिये।

#### जीवन के लिये आवद्यक खुराक।

जीवन को कायम रखने के लिये जिस की निरन्तर आवश्यकता होती है उस खुराक के मुख्य पांच तत्त्व हैं—पांष्टिक (पुष्टिकारक), चरवीवाला, आहे के सत्ववालों, क्षार और पानी, देखों। अपने शरीरमें जितने प्रकार के रुख हैं उन सब का पोपण खुराक में स्थित इन्हीं पांचीं ठेखों से होता है, इस लिये बही खुराक नित्य लेनी चाहिये कि-जिस में ये पांचीं प्रकार के तत्व स्थित हों, अब इन का संक्षेप से क्रम से कुछ वर्णन किया जाता है:—

#### पौष्टिक तत्त्व-शरीर के पोपण तथा वृद्धि के लिये पौष्टिक खुराक का लेना

६-दंदी! जैन सूत्रों में जगह २ मांस मक्षण का अत्यन्त निर्णय किया है। २-यद्यपि केन्हीं २ अक्षि मुन्ति भी मानी है तथापि निवृत्ति में अक्षि फल लिखा है परन्तु जें। अन्यों में तो हिंसा का अत्यन्त निर्णय ही किया है तथा दया को धर्म का मूल कहा है, इसीलिये संसार अंदया की वाराकी जनवर्ग की विख्यात है, देखी! किसी ने कहा है बि-दोहा-शिवभक्ती अरु जिन दया, मुक्तलमीन इकतार। तीन वात इस्तर्श करो, उतरे वेड़ा पार ॥१॥ अर्थ इसका सरलही है। २-इस को अभेजी म नाइज्ञेजन वाला कहते हैं। ४-दोष छोटे २ तक्त्रों का समावेश इन्हीं पांच प्रकार कि तक्त्रों में हो जाता है।

आवश्यक है, बहुत से अन्नों में पौष्टिक तत्त्व न्यूनाधिक परिमाण में रहता है अर्थात किन्हीं में कम और किन्हीं में विशेष रहता है, इस विषयमें विद्वानों ने यह निश्चय किया है कि-खुराक सम्बन्धी नित्य के उपयोगी पदार्थों में से धी, मक्खन, शक्कर और सावृदाना, इन चारपदार्थों में पौष्टिक तत्त्व विलक्कल नहीं है, क्योंकि इनमें से पहिले दो पदार्थों में मुख्य भाग चरवीका है और दूसरे दोनों में मुख्य भाग आदे के सत्त्व का है, तथा ये चारों पदार्थ शरीर की गर्मी को कायम रखने का काम करते हैं।

चर बीवाले तत्त्व चरबीवाले तत्त्वों से युक्त पदार्थों में मुख्य पदार्थ-घी, मक्खन और तेल आदि हैं तथा इन के सिवाय अन्नों में भी यह तत्त्व न्यूनाधिक रहता है, परन्तु सब अन्नों में से गेहूँ में इस तत्त्व का भाग सब से कम है अर्थात् १०० भागों में केवल एक भाग इस तत्त्व का है तथा मकई (मका वा मका) में इस तत्त्व का भाग सब अन्नों की अपेक्षा अधिक है अर्थात् १०० भागों में ६ भाग इस तत्त्व के हैं, शीत ऋतुमें चरबीवाले पदार्थों का खाना बहुत लाभदायक होता है।

आरं के सत्ववाले तत्त्व—आरं के सत्ववाले तन्त्रों से युक्त पदार्थों ने मुख्य पदार्थ गकर; खांड, गुड़, चांवल और दूसरे धान्य भी हैं, दारीर में श्वासोच्छ्वास की जो किया होती है वह कार्चन नामक एक पदार्थ से होती है और वह (कार्वन) इस तत्त्ववाले तथा चरवीवाले तन्त्रों से युक्त खुराक से उत्पन्न होता है, गर्म देशों में तथा गर्मी की ऋतु में इस तन्त्ववाले पदार्थ विशेष अनुकूल आते हैं।

क्षार—शरीर का प्रत्येक भाग क्षार के मेल से बना हुआ है, दूधमें तथा लोहू में भी क्षार का भाग है, यह क्षार भी खुराक सम्बन्धी सब पदार्थों में न्यूनाधिक परिमाण में स्थित है तथा खुराक के द्वारा उदर (पेट) में जाकर शरीर ये सब भागों को बनाता और पुष्ट रखता है, यद्यपि शरीर के सब भागों की रचा। में क्षार उपयोगी है तथापि हिंडुयों का बन्धान तो मुख्यतया क्षार का ही है, हतीलिये हाड़ों के पोपण के लिये क्षार की अत्यन्त आवश्यकता है अर्थात् काफी कार के न मिलने से सब हाड़ निर्वल और सुखे से होकर टूटजानेवाले जैसे हो जाते हैं, देखो ! छोटे वालकों का पोपण अकेले दूध से होता है उस का हेतु गही है कि-दूधमें स्वाभाविक नियमानुसार स्वभाविस क्षार मोजूद है, शरीर के सब भागों की रचना और उन की पृष्टि क्षार से ही होती है इसिलये शरीर के लिये जितने क्षार की आवश्यकता है उतना क्षार खुराक के साथ अवश्य लेना चाहिये, क्या पाठकगण नहीं जानते हैं कि-शाक में घृत, मिर्च,

१-शहर शब्द से यहां मिश्री का ग्रहण करना चाहिये॥

भ्रातिया, जीरा और हींग भादि सब मसाले अच्छी तरह से डाले जावें परन्तु भार (नमक) न डाला जावे तो वह शाक खाने के लायक नहीं बनता है।

पानी—शरीर के पोपण के लिये पानी के समान प्रवाही पदार्थ की भी बहुत ही आवश्यकता है, क्योंकि जिस लोहू के नियमित फिरनेपर जीवन का आधार है वह लोहू प्रवाही पानी से ही फिर सकता है, यदि शरीर में प्रवाही भाग कम हो जावे तो लोहू गाड़ा हो जावे और उस का फिरना बन्द रोजाये, शरीर को यह प्रवाही तत्त्व जैसे पानी में से मिलता है उसी प्रकार दूसरे खानेके प्रत्येक पदार्थ में से भी मिल सकता है, देखो! हम सब लोग गेहूँ बाजरी और फलादि से भी पानी का भाग है, एवं शाक तरकारी और फलादि से भी पानी का अधिक भाग शरीर को प्राप्त होता है।

इस बात का जान छेना भी बहुत आवश्यक है कि-इन पांच प्रकार देः तत्त्वों में से प्रत्येक का कितना २ परिमाण शरीर के पोषण के छिये नित्य आवश्यक है, यद्यपि शरीर की रचना, अभ्यास, प्रकृति, देश के जल वायु और अवस्था के अनुसार आवश्यक तत्त्वों से युक्त न्यूनाधिक खुराक छी जाती है तथापि सामान्यत्या प्रतिदिन कान २ से तत्त्वों से युक्त कितनी खुराक छेनी चाहिये उसका परिमाण नीचे छिखा जाता है:—

| संख्या   | प्रत्येक तत्त्ववाला पदार्थ ॥           | परिमाण ॥     |  |  |
|----------|----------------------------------------|--------------|--|--|
| 9        | पोष्टिक तत्त्ववाला खुराक ॥             | १० रुपये भर॥ |  |  |
| <b>ર</b> | चरबीवाले तत्त्वसे युक्त खुराक ॥        | ٤,,,,        |  |  |
| 3        | आटेके सत्ववाले तत्त्व से युक्त खुराक ॥ | ३० ,, ,,     |  |  |
| 8        | क्षार ॥                                | s ,, ,,      |  |  |
| પ        | पानी ॥                                 | १५० ,, ,,    |  |  |

ऊपर कह चुके हैं कि-पानी अर्थात् प्रवाही तत्त्व चरबीवाले तत्त्वोंसे युक्त पदार्थों के सिवाय प्रत्येक जाति के पदार्थ में मोजूद है, इस कोष्ठ में प्रथम चार प्रकार की खुराक का जो परिमाण लिखा है उस में प्रवाही तत्त्व शामिल नहीं है अर्थात् प्रवाही तत्त्वको छोड़ कर उक्त परिमाण लिखा गया है, यदि इन चार प्रकार की खुराकोंमें उनके प्रवाही तत्त्व को भी शामिल कर लिया जावे तो लगभग द्विगुण (दुगुणा) परिमाण हो जावेगा, तात्पर्य यह है कि ऊपर ५२ रुपये भर का जो गुराक का मध्यम परिमाण लिखा है उस के साथ पानी के तत्त्व को शामिल करने से प्रत्येक प्रमुख्य के लिये १०० रुपयेभर का खुराक का परिमाण आवश्यक होता है, इस परिमाण में १५० रुपये भर पानी का परिमाण प्रथक समझना चाहिये।

रतुराक के मुख्य २ पदार्थों में उक्त पांचों तत्वों के परिमाण का वोधक कोष्टक ।

| संख्या.  | खुराक का<br>पदार्थ । | पौष्टिक<br>तत्त्व । | चरबीवाला<br>तत्त्व । | आटेकेसस्व<br>वालातस्व । | क्षारका<br>तस्त्र । | पानी वा प्र-<br>वाही तत्त्व |
|----------|----------------------|---------------------|----------------------|-------------------------|---------------------|-----------------------------|
| 9        | चाँल व               | 4                   | 111                  | ८३।                     | 11                  | 30                          |
| <b>ર</b> | साबूदाना             | •                   | •                    | ८२                      | 0                   | 3 &                         |
| ર        | गेहुँ                | 181                 | 3                    | ६९                      | ૧ ા                 | 3.8                         |
| જ        | जुआर                 | १२॥                 | 8                    | ७०                      | 311                 | 35                          |
| ٠٠٠      | बाजरा                | 90                  | 811                  | <b>૭</b> ૧ા             | ₹॥                  | 9 9 1 11                    |
| ६        | चना                  | २२                  | <b>3</b>             | ६२                      | ₹                   | 99                          |
| 9        | उड़द                 | રશાા                | 31                   | पटम                     | ર                   | કરા                         |
| 6        | अरहर                 | <b>२</b> २          | 3                    | ६२                      | ર                   | 30                          |
| 9        | मटर                  | २२                  | 2                    | ५३                      | २                   | १५                          |
| 90       | मसूर                 | २५                  | 91                   | ६०                      | २                   | 33111                       |
| 99       | यव (जौं)             | १३                  | २                    | ६८                      | २                   | 94                          |
| 9 २      | मका (मकई)            | 30                  | ૬ાા                  | ६४॥                     | 3 11                | १३॥                         |
| 93       | कुलथी                | २३।                 | રા                   | ५९।                     | ३।                  | 92                          |
| 38       | आॡ                   | 311                 | 9190                 | २३॥                     | 9                   | ७४                          |
| 94       | कोदों                | ι                   | u                    | <b>પ્રા</b>             | 111                 | ९१                          |
| 3 &      | गाजर                 | n i                 | ١ ١                  | cu                      | 111                 | ८५                          |
| 30       | मिश्री               | •                   | •                    | ९६॥                     | tt                  | ३                           |
| 36       | दूध                  | 8                   | રા11                 | ug.                     | 11                  | ८६॥।                        |
| 19       | म <b>क्खन</b>        | 1                   | ९१                   | •                       | शा।                 | ६                           |
| २०       | घी                   | •                   | 300                  | •                       | •                   | 0                           |

इस कोष्ठ से विदित होता है कि-ख़ुराक के मुख्य २ पदार्थों में पौष्टिक तत्व तथा चरवीवाला तत्व अधिक है, एवं आटे के सत्ववाला तत्व चरबीवाले तत्वसे युक्त और आटे के सत्ववाले तत्व से युक्त पदार्थों में कारवन अधिक है तथा क्षार और पानी इन दोनों का परिमाण प्रत्येक ख़ुराक के पदार्थ में प्रति सैकड़े अलग २ दिखाया ही गया है।

रसायन शास्त्र के ज्ञाता विद्वान् लोगोंने रसायनिक प्रयोग के द्वारा खुराक के बहुत से पदार्थों के सब अवयवों को पृथक् २ कर के उक्त पांचों तत्वों की जाँच कर प्रत्येक तत्व का परिमाण अलग २ दिखला दिया है उन्हीं के उक्त परिश्रम से वर्तमान में हम सब लोग इस बात को अच्छे प्रकार से जान सकते हैं कि-खुराक १७ नै० सं०

के अमुक पदार्थ में उक्त पांचों तत्वों में से प्रत्येक तत्व का इतना २ भाग मौजूद है तथा इस के जानने से बड़ा भारी लाभ यह है कि-प्रत्येक मनुष्य प्रत्येक पदार्थ के गुण और उस में स्थित तत्वों को जान कर उस पदार्थ की सुखकारिणी गोजना को दूसरे पदार्थों के साथ कर सकता है।

गुण के अनुसार खुराक के दो भेद हैं-अर्थात् पुष्टिकारक और गर्मी लानवाली, इन में से जो खुराक शरीर के नष्ट हुए परमाणुओं की कमी को पूरा करती है उस को प्रष्टिकारक कहते हैं। तथा जो ख़राक शरीर की गर्मी को ठीक रीति से कायम रखती है उस को गर्मी लानेवाली कहते हैं, यद्यपि पुष्टिकारक खुराक के पदार्थ बहुत से हैं तथापि उन का प्रत्येक का भीतरी पौष्टिक तत्वों का गुण एक दूसरे से मिलता हुआ ही होता है, रसायनिक प्रयोगके वेत्ता विद्वानों ने यह निश्चय किया है कि-पोष्टिक खुराक में नाइटोज़न नामक एक विशेष तत्व है और गर्मी लानेवाली खुराक में कार्वन नामक एक विशेष तत्व है, गर्मी लानेवाली खाक से शरीर की गर्मी कायम रहती है अर्थात् वायु तथा ऋतु आदि का परिवर्तन होनेपर भी उक्त खराक से शरीर की गर्मी का परिवर्तन नहीं होताहै अर्थात् गर्मी प्रायः समान ही रहती है और शरीर में गर्मी के ठीक रीति से कायम रहने से ही जीवन के सब कार्यों का निर्वाह होता है, यदि शरीर में ठीक रीति से गर्मी कायम न रहे तो जीवन का एक कार्य भी सिद्ध न हो सके। देखी! बाहरी हवा में चारे जैसा परिवर्तन होजावे तथापि गर्मी लानेवाली खुराक के लेने से शरीर की गर्मी वरावर बनी रहती है, ठंढे देशों में ( जहां अधिक शीत के कारण पानी का टर्फ जम जाता है और पारेकी घड़ी में पारा ३२ डिग्री से भी नीचे चला जाता है वहां ) और गर्म देशों में ( जहां अधिक गर्मी के कारण उक्त घड़ी का पारा १२५ डिग्री से भी ऊँचा चढ़ जाता है वहां ) भी अंग की गर्मी ९० से १०० डिग्री तक सदा रहा करती है।

शरीर में गर्मी को कायम रखनेवाली खुराक में मुख्यतया कार्चन और हाइ्ट्रो-जन नामक दो तत्व हैं और वे दोनों तत्व प्राणवायु ( आक्सिजन ) के सा । रसा-यिनक संयोग के द्वारा मिलते हैं अर्थात् गर्मी उत्पन्न होती है तथा यह संयोग प्रत्येक पलमें जारी रहता है, परन्तु जब किसी व्याधि के होनेपर इस संयोग में फर्क आ जाता है तब शरीर की गर्मी भी न्यूनाधिक हो जाती है।

पोष्टिक खुराक के अधिक खाने से लोहू में स्वाभाविक शक्ति न रहकर विशेष शक्ति उत्पन्न हो जाती है और ऐसा होने से उस (लोहू) का जमाह कलेजे और मगज़ आदि अवयवों में बहुत हो जाता है इस लिये वे सब अवयव मोटे हो जीते हैं इसलिये पुष्टिकारक खुराक को अधिक खानेवाले लोगों को चा हेये कि

१-छोह का अधिक जमाव होने से कभी २ कलेजे का रोग हो जाता है और कभी २ मगज़पर भी छोह का जोश चढ़ जाता है, इस से अधिक पुष्टिकारक खुराक के खानेबाले लोगों को बहुत मय में गिरना पड़ता है॥

उस पृष्टिकारक खुराक के अनुकूल ही शरीर को श्रम देवें, क्योंकि ऐसा करने से अधिक हानि का संभव नहीं रहता है, परन्तु यह भी सारण रखना चाहिये कि-सदा एक ही प्रकार की खुराक को खाते रहना भी अति हानिकारक होता है।

खुनक ऐसी खानी चाहिये कि-जिस में शरीर के पोषण के सब तस्व यथायोग्य मौजूद हों, अपने लोगों की खुराक सामान्य रीति से इन सब तत्वों से युक्त होती है क्योंकि छुद्ध अब और दाल आदि पदार्थों में शरीर के पोषण के आवश्यक तत्व मौजूद रहते हैं, परन्तु प्राणिजन्य खुराक अर्थात् घी मक्खन और मांस आदि पदार्थों में आटे के सत्ववाला तत्व अर्थात् गर्मा को कायम रखनेवाला तत्व बिल-कुल नहीं होता है, हां इस प्रकार की (प्राणिजन्य) खुराक में केवल दूध ही सब तत्वों ने युक्त है, इसी लिये अकेले दूध से भी बहुत दिनों तक मनुष्य का निर्वाह होसकता है।

घी में केवल चरबीवाला तत्व है, परन्तु उस में पाष्टिक आटे के सत्ववाला तथा क्षार क तत्व बिलकुल नहीं है, चाँवलों में बहुत सा भाग आटे के सत्वका है और पाष्टिक तत्व प्रति सैकड़े पांच रुपये भर ही है, इसी लिये अपने लोगों में भात के साथ दाल तथा घी खाने का आम (सामान्यतया) प्रचार है।

बाह कों के लिये चरबीवाले तत्व से युक्त तथा अति पौष्टिक तत्व से युक्त खुराक उपयोगी नहीं है, किन्तु उन के लिये तो चाँवल दूध और मिश्री आदि की खुराक बहुत अनुकूल हो सकती है, क्योंकि-इन सब पदार्थों में पौष्टिक तत्व बहुत कम है और गर्मी लानेवाला तत्व विशेष है और बालकों को ऐसी ही खुराक की आवश्यकता है, गेहूँ में चरबी का भाग बहुत कम है इस लिये गेहूँ की रोटी में अच्छी तरह घी डाल कर खाना चाहिये, बाजरी तथा ज्वार में यद्यपि चरबी का भाग आवश्यकता के अनुसार मौजूद है तथा पौष्टिक तत्व गेहूँ की अपेक्षा कम है तथापि इन दोनों पदार्थों से पोषण का काम चल सकता है, अन्नों में उड़द सब से अधि क पौष्टिक है इसलिये शीत ऋतु में पौष्टिक तत्ववाले उड़द के आटे के साथ गर्भी देनेवाला घी तथा मिश्री का योग कर खाना बहुत गुणकारक है, गर्म देश में नाज़ी शाक तरकारी फायदा करती है, अपना देश गर्म है इस लिये यहां के निवानियों को ताज़ी वनस्पति फायदा करती है, इसी कारण से शीत ऋतु की अपेक्षा उष्ण ऋतु में उस (ताज़ी वनस्पति) के विशेष सेवन करने की आवश्यकता होती है, चरबीवाले और चिकनासवाले भोजन में नींबू की खटाई और थोड़ा वहुत मसाला अवश्य डालना चाहिये।

१-यह बहुत ही उत्तम प्रचार है, क्योंकि-दाल से पाष्टिक तत्व पूरा हो जाता है और दाल में नमक के होने से चाँवलों में क्षार की जो न्यूनता है वह भी पूरी हो जाती है और घी से चरवीवाला तत्व भी मिल सकता है॥

यद्यपि देश, काल, स्वभाव, श्रम, शरीर की रचना और अवस्था आदि के अनेक मेदों से खुराक के भी अनेक भेद हो सकते हैं तथापि इन सब का वर्णन करने में अन्थविस्तार का भय विचार कर उनका वर्णन नहीं करते हैं किन्तु मुख्यतया यही समझना चाहिये कि खुराक का भेद केवल एक ही है अर्थात् जिस से भूख और प्यास की निवृत्ति हो उसे खुराक कहते हैं, उस खुराक की उत्पत्ति के मुख्य दो हेतु हैं—स्थावर और जङ्गम, स्थावरों में तमाम वनस्पति और जङ्गम में प्राण्यानन्य दूध, दही, मक्खन और छाछ ( महा ) आदि खुराक जान लेनी चाहिये।

जैनसूत्रों में उस आहार वा खुराक के चार भेद लिखे हैं-अज्ञान, पान, सादिम और स्वादिम, इनमें से खाने के पदार्थ अज्ञान, पीने के पदार्थ पान, चाब कर खाने के पदार्थ खादिम और चाट कर खाने के पदार्थ स्वादिम कहलाते हैं।

यद्यपि आहार के बहुत से प्रकार अर्थात् भेद हैं तथापि गुणों के अनुसार उक्त आहार के मुख्य आठ भेद हैं—भारी, चिकना, ठंढा, कोमल, हलका, रूक्ष (रूखा), गर्म और तीक्ष्ण (तेज़), इन में से पहिले चार गुणोंवाला आहार शीतवीर्य है और पिछले चार गुणोंवाला आहार उप्णवीर्य है।

आहार में स्थित जो रस है उसके छः भेद हैं-मधुर ( मीठा ), अम्ल (मट्टा), लवण ( खारा ), कट्ठ (तीखा ), तिक्त ( कडुआ ) और कपाय ( कंपेला ), इन छः रसों के प्रभावसे आहार के ३ भेद हैं-पथ्य, अपथ्य और पथ्यापथ्य, इन में से हितकारक आहार को पथ्य, अहितकारक ( हानिकारक ) को अपथ्य और हित तथा अहित ( दोनों ) के करनेवाले आहार को पथ्यापथ्य कहते हैं, इन तीनों प्रकारों के आहार का वर्णन विस्तारपूर्वक आगे किया जावेगी।

इस प्रकार आहार के पदार्थों के अनेक सूक्ष्म भेद हैं परन्तु सर्व साधारण के लिये वे विशेष उपयोगी नहीं हैं, इस लिये सूक्ष्म भेदों का विवेचन कर उनका वर्णन करना अनावश्यक है, हां वेशक छः रस और पथ्यापथ्य पदार्थ सम्बन्धी आवश्यक विषयका जान लेना सर्व साधारण के लिये हितकारक है, क्योंकि जिस खुराक को हम सब खाते पीते हैं उसके जुदे र पदार्थों में जुदा २ रस होने से कीन २ सा रस क्या २ गुण रखता है, क्या २ किया करता है और मात्रा से अधिक खाने से किस २ विकार को उत्पन्न करता है और हमारी खुराक के पदार्थों में कीन २ से पदार्थ पथ्य हैं तथा कीन २ से अपथ्य हैं, इन सब बातों का जानना सर्व साधारण को आवश्यक है, इसल्ये इनके विषय में विस्तारपूर्वक वर्णन किया जाता है:—

१-देखो पथ्यापथ्यवर्णननामक छटा प्रकरण ॥

#### छः रैस।

पहिले कह चुके हैं कि-आहार में स्थित जो रस है उस के छः भेद हैं— अर्थात् मीठा, खट्टा, खारा, तीखा, कडुआ और कपेला, इनकी उत्पत्ति का कम इस प्रकार है कि-पृथ्वी तथा पानी के गुण की अधिकता से मीठा रस उत्पन्न होता है, पृश्वी तथा अग्नि के गुण की अधिकता से खट्टा रस उत्पन्न होता है, पानी तथा अग्नि के गुण की अधिकता से खारा रस उत्पन्न होता है, वायु तथा अग्नि के गुण की अधिकता से तीखा रस उत्पन्न होता है, वायु तथा आकरा के गुण की अधिकता से कडुआ रस उत्पन्न होता है और पृथ्वी तथा वायु के गुण की अधिकता से कपैला रस उत्पन्न होता है और पृथ्वी तथा वायु के गुण की अधिकता से कपैला रस उत्पन्न होता है।

# छओं रसों के मिश्रित गुण।

मीठा खट्टा और खारा, ये तीनों रस वातनाशक हैं।
मीठा कडुआ और कपैला, ये तीनों रस पित्तनाशक हैं।
तीखा कडुआ और कपैला, ये तीनों रस कफनाशक हैं।
कपैला रस वायु के समान गुण और लक्षणवाला है।
तीखा रस पित्त के समान गुण और लक्षणवाला है।
मीठा रस कफ के समान गुण और लक्षणवाला है।

# छओं रसों के पृथक् २ गुण।

मीठा रस—छोहू, मांस, मेद, अस्थि (हाड़) मजा, ओज, वीर्य तथा मतनों के दूध को बढ़ाता है, आँख के लिये हितकारी है, बालों तथा वर्ण को स्वच्छ करता है, बलवर्षक है, टूटे हुए हाड़ों को जोड़ता है, बालक वृद्ध तथा जखम से क्षीण हुओं के लिये हितकारी है, तृपा मूर्च्छा तथा दाह को शान्त करता है सब इन्दियों को प्रसन्न करता है और कृमि तथा कफ को बढाता है।

इस के अति सेवन से यह-खांसी, श्वास, आरुख, वमन, मुखमाधुर्य (मुख की मिटास), कण्टविकार, कृमिरोग, कण्टमाला, अर्बुद, श्लीपद, बस्तिरोग (मधु-प्रमेह आदि मूत्र के रोग) तथा अभिष्यन्द आदि रोगों को उत्पन्न करता है।

खट्टा रस—आहार, वातादि दोष, शोथ तथा आम को पचाता है, वादी का नाश करता है, वायु मल तथा मूत्र को छुड़ाता है, पेटमें अग्निको करता है, लेप करने से टंढक करता है तथा हृदयको हितकारी है।

१-दे हा-मधुर अम्ल अरु लवण पुनि, कडुक कवैला जोय। और तिक्त जग कहत है।
पर रस जानो सोय ॥१॥

इस के अति सेवन से यह-दन्तहर्ष (दाँतों का जकड़ जाना), नेत्रबन्ध (आँखोंका मिचना), रोमहर्ष (रोगटों का खड़ा होना), कफ का नाश तथा शरीरशैथिल्य (शरीर का ढीला होना) को करता है, एवं कण्ठ छाती तथा इदय में दाह को करता है।

खारा रस — मलग्रुद्धि को करता है, खराब वण (गुमड़े ) को साफ करता है, खुराख को पचाता है, दारीर में शिथिलता करता है, गर्मी करता तथा अवयवों को कोमल (मुलायम ) रखता है।

इस के अति सेवन से यह खुजली, कोड़, शोथ तथा श्रेथरको करता है, चमड़ी के रंग को विगाड़ता है, पुरुषार्थ का नाश करता है, आंख आदि इन्द्रियों के व्यवहार को मन्द करता है, मुखपाक (मुँह का पकजाना) को करता है, नेत्रव्यथा, रक्तपित्त, वातरक्त तथा खट्टी डकार आदि दुष्ट रोगों को उत्पन्न करना है।

तीखा रस — अग्निदीपन, पाचन तथा मूत्र और मल का शोधक ( शुद्ध करनेवाला ) है, शरीर की स्थूलता ( मोटापन ), आलस्य, कफ, कृमि, विपजन्य ( जहर से पैदा होनेवाले ) रोग, कोड़ तथा खुजली आदि रोगों को नष्ट करता है, सांधों को ढीला करता है, उत्साह को कम करता है तथा सन का दूध, वीर्य और मेद इन का नाशक है।

इस के अति सेवन से यह-अ्रम, मद, कण्डशोप (गले का स्टाना), तालुशोप (तालु का सूखना), ओष्टशोष (ओठों का सूखना), शगर में गर्मी, वलक्षय, कम्प और पीड़ा आदि रोगों को उत्पन्न करता है तथा हाथ पैर और पीठ में वादी को करके शुल को उत्पन्न करता है।

कडुआ रस-खुजली, खाज, पित्त, तृपा, मूर्च्छा तथा ज्वर आदि रंगों को शान्त करता है, स्तन के दूधको ठीक रखता है तथा मल, मूत्र, मेंद, चरवी और वणविकार (पीप) आदि को सुखाता है।

इस के अति सेवन से यह-गईन की नसों का जकड़ना, नाडियों का विचना, शरीर में ज्यथा का होना, भ्रम का होना, शरीर का टूटना, कम्पन का होना तथा सूख में रुचि का कम आदि विकारों को करता है।

कपैला रस—दस्त को रोकता है, शरीर के गात्रों को दृढ़ करता है, वर्ण तथा प्रमेह आदि का शोधन ( शुद्ध ) करता है, वर्ण आदि में प्रवेश कर उस के दोष को निकालता है तथा क़ेंद्र अर्थात् गाड़े पदार्थ पके हुए पीपका शोषण करता है।

इस के अति सेवन से यह हृदयपीड़ा, मुखशोष (मुखका सृखना), आध्मान (अफरा), नसों का जकड़ना, शरीर स्फुरण (शरीर का फड़कना), कम्पन तथा शरीरका संकोच आदि विकारों को करता है।

यद्यपि खाने के पदार्थों में प्रायः छओं रसोंका प्रतिदिन उपयोग होता है तथापि कहुआ और कपेंछा रस खानेके पदार्थों में स्पष्टतया (साफ तौर से) देखने में नहीं आता है, क्योंकि-ये दोनों रस बहुत से पदार्थों में अव्यक्त (छिपे हुए) रहते हैं, शेप चार रस ( मीठा, खट्टा, खारा और तीखा) प्रतिदिन विशेष उपयोग में आते हैं।

यह चतुर्थ अध्यायका आहारवर्णन नामक चतुर्थ प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# पाँचवां प्रकरण । वैद्यक भाग निघण्ड ।

# धान्यवर्ग ।

चाचल-मधुर, अप्तिदीपक, बलवर्धक, कान्तिकर, धातुवर्धक, त्रिदीपहर और पेशाब लानेवाला है।

उपयोग—यद्यपि चावलों की बहुत सी जातियां हैं तथापि सामान्य रीति से कमो! के चावल स्वाद में उत्तम होते हैं और उस में भी दाऊदखानी चावल बहुत ही तारीफ के लायक हैं, गुण में सब चावलों में साठी चावल उत्तम होते हैं, परन्तु वे बहुत लाल तथा मोटे होने से काम में बहुत नहीं लाये जाते हैं, प्रायः देखा गया है कि-शौकीन लोग खाने में भी गुणको न देख कर शौक को ही प्रायः करते हैं, बस चावलों के विषय में भी यही हाल है।

चावलों में पोष्टिक और चरबीवाला अर्थात् चिकना तत्व बहुत ही कम है, इस लिये चावल पचने में बहुत ही हलका है, इसी लिये बालकों और रोगियों के लिये बावलों की खुराक विशेष अनुकूल होती है।

स बृदाना यद्यपि चावलों की जाति में नहीं है परन्तु गुण में चावलों से भी हलका है, इसलिये छोटे बालकों और रोगियों को साबूदाने की ही खुराक प्रायः दी जाती है।

यरापि डाक्टर लोग कई समयों में चावलों की खुराक का निषेध ( मनाई )

२-सरण रहना चाहिये कि-यद्यपि ये सब रस प्रतिदिन भोजन में उपयोग में आते हैं परन्तु इनके अस्यन्त सेवन से तो हानि ही होती है, जिस को पाठकगण ऊपर के लेखसे जान सकते हैं देखो! इन सब रसों में मीठा रस यद्यपि विशेष उपयोगी है तथापि अस्यन्त सेवन से वह भी बहुत हानि करता है, इसलिये इन के अस्यन्त सेवन से सदैव बचना चाहिये॥ २-इन को गुजरात में वरीना चोखा भी कहते हैं॥

करते हैं परन्तु उसका कारण यही माऌम होता है कि-हमारे यहां के जोग चावलों को ठीक रीति से पकाना नहीं जानते हैं, क्योंकि प्रायः देखा जाता है कि बहतसे लोग चावलों को अधिक आंच देकर जल्दी ही उतार लेते हैं, ऐसा करने से चावल ठीक तौर से नहीं पक सकते हैं और इस प्रकार पके हुए चावल हानि ही करते हैं, चावलोंके पकाने की सर्वोत्तम रीति यह है कि-पतीली में एहिले अधिक पानी चढ़ाया जावे, जब पानी गर्म होजावे तब उस में चावलों को शोकर डाल दिया जावे तथा धीमी २ आंच जलाई जावे, जब चावलों के दो कण सीज जावें तब पतीली के मुँह पर कपड़ा बाँध कर पतीलीको औंधा कर ( उलट कर ) सब मांड़ निकाल दिया जावे, पीछे उस में थोड़ा सा घी डाल कर पतीर्ला को अंगारों पर रख कर डक दिया जावे, थोड़ी देर में ही भाफ के द्वारा तीसरा कण भी सीज जायगा तथा चावल फूल कर भात तैयार हो जावेगा, इस के ठाक र पक जाने की परीक्षा यह है कि-थाली में डालते समय उनाउन आवाज काने के बदले फूल के समान हलके होकर गिरें और हाथ से मसलने पर मक्रन के समान मुलायम मालूम हों तो जान लेना चाहिये कि चावल ठीक पक गये हैं, इस के सिवाय यह भी परीक्षा है कि-यदि चावल खाते समय जितने दबा 🥄 कर खाने पड़ें उतना ही उनको कचा समझना चाहिये।

बहुत से लोग चावलों को बहुत वादी करनेवाला समझ कर उन के खाने से उरते हैं परन्तु जितना वे लोग चावलों को वादी करनेवाले समझते हैं आवल उतने वादी करनेवाले नहीं हैं, हां वेशक यह बात ठीक है कि-घटिया आवल कुछ वादी करनेवाले होते हैं किन्तु दूसरे चावल तो पकने की कभी के कारण विशेष वादी करते हैं, सो यह दोष सब ही अन्नों में है अर्थात् ठीक रीति से न पके हुए सब ही अन्न वादी करते हैं।

नये चावलों की अपेक्षा दो एक वर्ष के पुराने चावल विशेष गुणकारी होते हैं तथा दाल के साथ चावलों के खानेसे उन का वायु गुण कम हो जाता है और पेष्टिक गुण बढ़ जाता है, चावल और दाल को अलग २ पका कर पीले साथ मिल कर खाने से उन का जल्दी पाचन हो जाता है किन्तु दोनों को मिलाकर पकाने से खिचड़ी होती है वह कुछ भारी हो जाती है, खिचड़ी प्रायः चावलों के साथ मूंग और अरहर (तुर) की दाल मिलाकर बनाई जाती है।

नोहूं—पृष्टिकारक, धानुवर्धक, बलवर्धक, मधुर, ठंढा, भारी, रुचिकर, हटे हुए हाड़ों को जोड़नेवाला, वण को मिटानेवाला तथा दस्त को साफ लानेवाला है।

उपयोग—गेहूँ की मुख्य दो जाति हैं-काठा और बाजिया, इन में एनः दो भेद हैं-श्वेत और लाल, श्वेत गेहूँ से लाल अधिक पुष्ट होता है, गेहूँ में गैष्टिक तथा गर्मी लानेवाला तस्त्व मौजूद है, इस लिये दूसरे अन्नों की अपेक्षा यह विशेष उपयोगी और उत्तम पोषण की एक अपूर्व वस्तु है। गेहूँ में खार तथा चरबी का भाग बहुत कम है इसी कारण गेहूँ के आट में नमक डाल कर रोटी बनाई जाती है, द्रन्यानुसार घी मक्खन और मलाई आदि पदार्थों के साथ गेहूँ का यथायोग्य खाना अधिक लाभदायक है, गेहूँ की मैदा पचने में भारी होती है इसलिये मन्दाग्निवाले लोगों को मैदे की रोटी तथा पूड़ी नहीं खानी चौहिये, गेहूँ के आट से बहुत से पदार्थ बनते हैं, गेहूँ की राव तथा पतली घाट पचने में हलकी होती है अर्थात् घाट की अपेक्षा रोटी भारी होती है, एवं पूड़ी, हलुआ (शीरा), लडू, मगध और गुलपपड़ी, इन पदार्थों में पूर्व २ की अपेक्षा उत्तरोत्तर पचने में भारी होते हैं, घी के साथ खाने से गेहूँ वादी नहीं करता है।

वाजरी—गर्म, रूक्ष, पुष्ट, हृदय को हितकारी, स्त्रियों के काम को बढ़ानेवाली, पचने में भारी और वीर्य को हानि पहुँचानेवाली वस्तु है।

उपयोग—वाजरी गर्म होने से पित्त को खराब करती है, इसिलये पित्त प्रकृतिवाले लोगों को इससे बचना चाहिये, रुक्ष होने से यह कुछ वायु को भी करती है, जिन २ देशों में बाजरी की उत्पत्ति अधिक होती है तथा दूसरे अन्न कम पदा होते हैं वहां के लोगों को नित्य के अभ्यास से बाजरी ही पथ्य हो जाती है।

यद्यपि पोपण का तत्त्व वाजरी में भी गेहूँ के ही लगभग है तथापि गेहूँ की अपेक्षा चरवी का तत्व इस में विदोप है इस लिये घी के विना इस का खाना हानि करता है।

ज्यार—ठंडी, मीठी, हलकी, रूक्ष और पुष्ट है।

उपयोग—ज्वार में बाजरी के समान ही पोषण का तत्व है तथा चरबी का भाग भी बाजरी के ही समान है, ज्वार करड़ी और रूक्ष है इस लिये वह वायु करती है परन्तु नित्य का अभ्यास होने से मरहठे, कुणबी तथा गुजरात और काठियाबाड़ आदि देशों के निवासी गरीब लोग प्रायः ज्वार और अरहर (त्र) की टाल से ही अपना निर्वाह करते हैं।

मृंग—ठंडा, ब्राही, हलका, स्वादिष्ट, कफ पित्त को मिटानेवाला और आंखों को हितकारी है परन्तु कुछ वायु करता है।

उपयोग—दाल की सब जातियों में मूंग की दाल उत्तम होती है, क्योंकि

१-पुर्शिदाबादी ओसवाल लोगों के यहां प्रतिदिन खुराक में मेदा का उपयोग होता है ओर दाल तथा शाकादिमें वहां वाले अमचुर बहुत डालते हैं जिस से पित्त बढ़ता है-सत्य तो यह है कि-थे दोनों खुराकें निर्वलता की हेतु हैं परन्तु उन लोगों में प्रातःकाल प्रायः दूध ओर बादाम की कतली के खाने की चाल है इस लिये उन के जीवन का आवश्यक तत्व कायम रहता है तथापि ऊपर कही हुई दोनों वस्तुचें अपना प्रभाव दिखलाती रहती हैं॥ २-जैसे बीकानेर के राज्य में वाजरी की ही विशेष खपत है, मोंठ, वाजरी और मतीरे जैसे इस जमीन में होने हैं वैसे और कहीं भी नहीं होते हैं॥

मूंग की दाल तथा उस का जल प्रायः सब ही रोगों में पथ्य है और दूध की गर्ज (आवश्यकता) को पूर्ण करता है, किन्तु विचार कर देखा जावे भी यह दूध की अपेक्षा भी अधिक गुणकारक है, क्योंकि नये सिन्नपात ज्वर में दूध की मनाई हैं परन्तु उस में भी मूंग की दाल का पानी हितकारी है, एवं बहुत दिनों के उपवास के पारने में भी यही पानी हितकारी है. साबत मूंग वायु करता है, यदि मूंग की दाल को कोरे तवे पर कुछ सेक कर फिर विधिपूर्वक सिज कर बनाया जावे तो वह विलक्ष्य निदीप होजाती है यहां तक कि पूर्व और दक्षिण के देशों में तथा किसी भी बीमारी में वह वायु नहीं करती है, यद्यपि मूंग की बहुत सी जातियां हैं परन्तु उन सब में हरे रंग का मूंग गुणकारी है।

अरहर—मीठी, भारी, रुचिकर, ग्राही, ठंढी और त्रिदोपहर है, परन्तु कुछ वायु करती है।

उपयोग—रक्तिवकार, अर्झ (मस्सा), ज्वर और गोले के रोग में फायदेमन्द है। दक्षिण और पूर्व के देशों में इस की दाल का बहुत उपयोग होता है और उन्हीं देशों में इस की उत्पत्ति भी होती है; अरहर की दाल और घी मिलाकर चावलों के खाने से वे वायु नहीं करते हैं, गुजरातवाले इस की दाल में कोकम और इमली आदि की खटाई डाल कर बनाते हैं तथा कोई लोंग दही और गर्म मसाला भी डालते हैं इस से वह वायु को नहीं करती है, दाल से बनी हुई वस्तु में कचा दही और छाछ मिला कर खाने से १ क के स्पर्शसे दो इन्द्रियवाले जीव उत्पन्न होते हैं इसलिये वह अभक्ष्य है और अभक्ष्य वस्तु रोग कर्ता होती है, इस लिये द्विंदल पदार्थों की कड़ी और राइता आदि बनाना हो तो पहिले गोरस (दही वा छाछ आदि) को बाफ निकलने तक गर्म कर के फिर उस में बेसन आदि दिदल अन्न मिलाना चाहिये तथा दही खिचई। भी इसी प्रकार से बना कर खानी चाहिये जिस से कि वह रोगकर्ता न हो।

पाकिवद्या का ज्ञान न होने से बहुत से लोग गर्म किये विना ही दह और छाछ के साथ खिचड़ी तथा खीचड़ा खा लेते हैं वह उन के शरीर को बहुत हानि पहुँचाता है, इस लिये जैनाचायोंने रोगकर्ता होने के कारण २२ बहुत बड़े अभक्ष्य बतला कर उन का निषेध किया है तथा उन का नाम अतीचार सूत्र में लिख बतलाया है उसका हेतु केवल यही प्रतीत होता है कि उन का स्मरण सड़ा सब को बना रहे, परन्तु बड़े शोक का विषय है कि-इस समय में इमारे बहुत से प्रिय जैन बन्धु इस बातको बिलकुल नहीं समझते हैं।

उडद-अलान्त पुष्ट, वीर्यवर्धक, मधुर, तृप्तिकारक, मूत्रक (नेशाव

१-जिस अन्न की दो फांकें हों उस अन्न को द्विदल कहते हें, ऐसे अन्न को गोरस अर्थात् दहीं और छाछ आदि के साथ गर्म किये विना खाना जैनागम में निषिद्ध है अर्थात् इस को अभक्ष्य लिखा है।।

लानेवाला), मलभेदक (मल को तोड़नेवाला), स्तनों में दूध को बढ़ानेवाला मांस और मेद की वृद्धि करनेवाला, शक्तिप्रद (ताकत देनेवाला), वायुनाशक और पित्त कफ को बड़ानेवाला है।

उपयोग—श्वास, श्रान्ति, अर्दित वायु (जिस में मुँह टेड़ा हो जाता है) तथा अन्य भी कई वायु के रोगों में यह पथ्य है, शीत ऋतु में तथा वादी की तासी वाले पुरुपों के लिये यह फायदेमन्द है, पचने के बाद उड़द गर्म और खटे रस को उत्पन्न करता है इस लिये पित्त और कफ की प्रकृतिवालों को तथा इन दोनों दोपों से उत्पन्न हुए रोगवालों को हानि पहुँचाता है।

चना—हलका, ठंढा, रूक्ष, रुचिकर, वर्णशोधक (रंग को सुधारनेवाला) और शक्तिदायक (ताकत देनेवाला है।

उपयोग—कफ तथा पित्त के रोगों में फायदेमन्द है, कुछ ज्वर को भी मिटाता है परन्तु वादी कर्ता, कबज़ी करनेवाला अथवा अधिक दस्त लगानेवाला है, खुराक में काम देनेवाली चने की बहुत सी चीजें बनती है क्यों—कि यह साबत, आटा (बेसन) और दाल इन तीनों तरह से काम में लाया जाता है, भोतीचूर का ताजा लड्डू पित्ती के रोग को शीघ्र ही मिटाता है, चने में चरवी का भाग कम है इस लिये इस में घी और तेल आदि स्निग्ध पदार्थ अधिक डालना चाहिये, यह नासीए के अनुसार परिमित खाने से हानि नहीं करता है, घी के कम डालने से चने के सब पदार्थ हानि करते हैं।

मौठ—रुचिकर, पुष्टिकारक, मीठा, रूक्ष, ब्राही, बलवर्षक, हलका, कफ तथा पित्त को मिटानेवाला और वायुकारक है।

उपयोग—यह रक्तिपत्त के रोग, ज्वर, दाह, कृमि और उन्माद रोग में पथ्य है। चँवला—मीठा, भारी, दस्त लानेवाला, रूक्ष, वायुकर्ता, रुचिकर, म्तन में दूध को वदानेवाला, वीर्य को बिगाइनेवाला और गर्म है।

उपयोग—यह अत्यन्त वायुकर्ता है इस छिचे इस को अधिक कभी नहीं खाना चाहिये, यह खाने में मीठा तथा पचने के बाद खटे रस को उत्पन्न करता है, शक्तिदायक है परन्तु रूक्ष और भारी होने से टेट में गुरुता को उत्पन्न कर वायु को करता है, गर्म, दाहकारी और शरीरशोधक (शरीर को सुखानेवाला) है, शरीर के विप का तथा आंखों के तेज का नाशक है।

मटर रिचकर, मीठा, पुष्टिकर, रूक्ष, ब्राही, शक्तिवर्धक (ताकत को बढ़ाने-वाला), हलका, पित्त कफ को मिटानेवाला और वायुकर्ती है।

१-दिहीं के चारों तरफ पंजाब तक इस की दाल को हमेशा खाते हैं तथा काठियाबाडवाले इस के लड्डू शीत काल में पुष्टि के लिये बहुत खाते हैं। २-गुजरातबाले तेल के साथ चने का उपयोग करते हैं। १-इस धान्यवर्ग में बहुत थोड़े आवश्यक धान्यों का वर्णन किया गया है, शेष धान्यों का तथा उन से बने हुए पदार्थी का वर्णन बृहक्षियण्डरलाकर आदि अन्यों में देख लेना चाहिये॥

किलकाल सर्वज्ञ श्रीहेमचन्द्राचार्य ने निघण्डराजमें पदार्थों के गुण और अवगुण लिखे हैं वे सब मुख्यतया बनाने की किया में तो रहते ही हैं यह नो एक
सामान्य बात है परन्तु संस्कार के अदल बदल (फेरफार) से भी गुणों में अदल
बदल हो जाता है, उदाहरण के लिये पाठक गण समझ सकते हैं कि—पुराने नावलों
का पकाया हुआ भात हलका होता है परन्तु उन्हीं के चुरमुरे आदि बहुत भारी
हो जाते हैं, इसी प्रकार उन्हीं की बनी हुई खिचड़ी भारी, कफ पित्त कों उत्पन्न
करनेवाली, किटनता से पचनेवाली, बुद्धि में बाधा डालनेवाली तथा दन्त और
पेशाब को बढ़ानेवाली है, एवं थोड़े जल में उन्हीं चावलों का पकाया हुआ भात
शीघ्र नहीं पचता है किन्तु उन्हीं चावलों का अच्छी तरह धोकर पँचगुने पानीमें
खूब सिजा कर तथा मांड निकाल कर भात बनाने से वह बहुत ही गुणकार्ग होता
है, इसी प्रकार खिचड़ी भी धीमी २ आंच से बहुत देरतक पका कर बनाई जाने
से उत्पर लिखे दोपों से रहित हो जाती है।

चने चैंवले और मीठ आदि जो २ अन्न वातकर्ता हैं तथा जो २ दृसरे अन्न दुष्पाक (कठिनता से पचनेवाले ) हैं वें भी घी के साथ खाये जाने से उत्त दोषों से रहित हो जाते हैं अर्थात् वायु को कम उत्पन्न करते और जल्दी पच जाते हैं ।

मारवाइ देश के बीकानेर और फलोधी आदि नगरों में सब लोग आ वातीज (अक्षयनृतीया अर्थात् वैशाखसुदि तीज) के दिन ज्वार का खीचड़ा और उस के साथ बहुत घी खाकर उपर से इमली का शर्वत पीते हैं क्योंकि आखार्तज को नया दिन समझ कर उस दिन वे लोग इसी खुराक का खाना शुभ और लाभदा-यक समझते हैं, सो यद्यपि यह खुराक प्रत्यक्ष में हानिकारक ही प्रतीत होती है तथापि वह प्रकृति और देश की तासीर के अनुकूल होने से प्रीप्म ऋतु में भी उन को पचजाती है परन्तु इस में यह एक बड़ी खराबी की बात है कि बहुत से अज्ञ लोग इस दिन को नया दिन समझ कर रोगी मनुष्य को भी वही खुराक खाने को दे देते हैं जिस से उस बेचारे रोगी को बहुत हानि पहुँचती है इस लिये उन लोगों को उचित है कि-रोगी मनुष्य को वह (उक्त) खुराक एल कर भी न देवें

#### ञाक वर्ग।

नित्य की खुराक के छिये शाक ( तरकारी ) बहुत कम उपयोगी है, ब्योंकि— सब शाक दम्त को रोकनेवाले, पचने में भारी, रूक्ष, अधिक मल को पैदा करनेवाले, पवन को बढ़ानेवाले, शरीर के हाड़ों के भेदक, आंख के ेज को

१-इस को बीकानेरनिवासी अमलवाणी कहते हैं ॥ २-श्रीक्रपभदेवजी ने तो इस हैन सांठे अर्थात् जब का रस पिया था जिस रस को श्रेयांस नामक पड़पोते ने वर्ष भर के भूखे को सुपात्र दान देकर अक्षय सुख का उपार्जन किया था, उसी दिन से इस का नाम अक्षयतृतीया हुआ ॥

घटानेवाले, शरीर के रंग खून तथा कान्ति को घटानेवाले, बुद्धि का क्षय करने-वाले, बालों को श्वेत करनेवाले, तथा स्मरणशक्ति और गित को कम करनेवाले हैं, इसी लिये वैद्यकशास्त्रों का सिद्धान्त है कि-सब शाकों में रोग का निर्वास है, और रोग ही शरीर का नाश करता है, इस लिये विवेकी लोगों को उचित है कि-प्रतिदिन खुराक में शाक का भक्षण न कैरें, जो र दोष खट्टे पदार्थों में कह मुके हैं प्रायः उन्हीं के समान सब दोष शाकों में भी हैं, यह तो सामान्य-तया शास्त्र का अभिप्राय कहा गया है परन्तु पाश्वास्य विद्वानों ने तो यह निश्चय किया है कि-ताजे फल और शाक तरकारी विलक्कल न खाने से स्कर्वी अर्थात रक्तिपत्त का रोग हो जाता है।

यह रोग पहिले फोज़ में, जेलों में, जहाजों में तथा दूसरे लोगों में भी बहुत बढ़ गया था, सुना जाता है कि-आतसन नामक एक अंग्रेज ने ९०० आदिमियों को साथ लेकर जहाज पर सवार होकर सब पृथिवी की प्रदक्षिणा का प्रारम्भ किया था, उस यात्रा में ९०० आदमियों में से ६०७ आदमी इसी स्कर्वी के रोग से इस संसार से विदा होगये तथा रोप बचे हुए ३०० में से भी आधे ( १५० ) उसी रोग से ब्रम्त होगये थे, इस का कारण यही था कि वनस्पति की ख़राक का उपयोग उन में नहीं था, इस के पश्चात् केप्टिन क़के ने पृथ्वी की प्रदक्षिणा का प्रारम्भ कर उसी में तीन वर्ष व्यतीत किये. उन के साथ ( ११८ ) आदभी थे परन्तु उन में से एक भी स्कर्वी के रोग से नहीं मरा. क्योंकि केप्टिन को मालूम था कि खुराक में वनस्पति का उपयोग करने से तथा नींव का रस खाने से यह रोग नहीं होता है, आखिरकार धीरे २ यह बात कई विद्वानों को मालूम होगई और इसके मालूम हो जाने से यह नियम कर दिया गया कि-जितने जहाज यात्रा के लिये निकलें उन में मनुष्यों की संख्या के परिमाण से नींबू का रस साथ रखना चाहिये और उस का सेवन प्रतिदिन करना बाहिये. तब से लेकर यही नियम सर्कारी फौज तथा जेलखानों के लिये भी सर्वार के द्वारा कर दिया गया अर्थात् उन छोगों को भी महीने में एक दो वार वनस्पति की ख़राक दी जाती है, ऐसा होने से इस स्कर्वी ( रक्तपित्त ) रोग से जो हानि होती थी वह बहत कम हो गई है।

उपर के लेख को पड़ कर पाठकों को यह नहीं समझ लेना चाहिये कि-इस (रक्तपित्त) रोग के कारण को डाक्टरों ने ही खोज कर बतलाया है, क्योंकि- पूर्व समय के जैन श्रावक लोग भी इस बात को अच्छी तरह से जानते

१-जैसा लिखा है कि-"सर्वेषु शाकेषु वृसन्ति रोगाः" इत्यादि ॥ २-परन्तु मेरी सम्मति में उत्तम फलादि का विलकुल त्याग भी नहीं कर देना चाहिये ॥ १८ जै० सं०

थे, देखो ! उपासकदशासूत्र में आनन्दश्रावक के बारह बतों के ग्रहण करने के अधिकार में यह वर्णन है कि-आनन्दश्रावक ने एक क्षीरामल फल (खीरा ककड़ी) को रखकर और सब वनस्पतियों का त्याग किया, इस वर्णन ने यह सिद्ध होता है कि-आनन्दश्रावक को इस विद्या की विज्ञता थी, क्योंकि उस ने क्षीरामल फल को यही विचार कर खुला रक्खा था कि यदि एक भी उत्तम फल को में खुला न रक्ख्ंगा तो स्कर्वी (रक्तिपत्त) का रोग हो जावेग और बारीर में रोग के होजाने से धर्मध्यानादि कुछ भी न बन सकेगा।

परन्तु बड़े ही शोक का विषय है कि-वर्त्तमान समय में हमारे बहुत से भोले जैन बन्धु एकदम मुक्ति में जाने के लिये विलकुल ही बनस्पति की खुराक का त्याग कर देते हैं, जिस का फल उन को इसी भव में मिलजाता है कि व बन-स्पति की खुराक का बिलकुल त्याग करने से अनेक (रोगों) में फँस जाते हैं तथापि वे ज़रा भी उन (रोगों) के कारणोंकी ओर ध्यान नहीं देते हैं।

इस विद्या का यथार्थ ज्ञान होने से मनुष्य अपना कल्याण अच्छी तरह से कर सकता है, इस लिये सब जैन बन्युओं को इस विद्या का ज्ञान कराने के लिये यहां पर संक्षेप से हम ने इस विपयको लिखा है, इस वात का निश्चय करने के लिये यहि प्रयत्न किया जावे तो सेकड़ों ऐसे प्रत्यक्ष उदाहरण मिल सकते हैं, जिन से यही सिद्ध होता है कि-बनस्पित की खुराक का लिलकुल त्याग कर देने से अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं, देखो ! जिन लोगों ने क़दम बनस्पित की खुराक को बन्द कर दिया है उनकी गुदा और मुख से प्राय खुन गिरने लगता है अर्थात् किसी २ के महीने में दो चार वार गिरता है और किसी २ के दो चार वार से भी अधिक गिरता है, तथा मुख में छाले आदि भी हो जाते हैं इत्यादि वार्ते जब आंखों से दीखती हैं तो उन के लिये दूसरे प्रमाण की क्या आवइयकता है।

डाक्टरों का कथन है कि-उपयोग के ियं शाक और फल आदि उत्तम होने चाहियें चाहें वे थोड़े भी मिलें, और विचार कर देखने से यह वात िलकुल ठीक भी मालम होती है, क्योंकि-थोड़े भी शाक और फल आदि हों परन्तु उत्तम हों तो उन से विशेष लाभ होता है, और बाज़ार में कई दिन तक पड़े रहने के कारण सूखे और सड़े हुए शाक और फल आदि चाहें अधिक भी हों तो भी उन से कुछ लाभ नहीं होता है किन्तु उन से अनेक प्रकार की हानियां ही होती हैं, तात्पर्य यह है कि हरी चीजों का बहुत ही सावधानी के साथ याशक्य थोड़ा ही उपयोग करना परन्तु उत्तमों का उपयोग करना बुद्धिमानों का काम हैं;

१-इस यन्थ का अनुवाद अंग्रेजी भाषा में भी छप चुका है।। २-जैसा कि न्याय का सिद्धान्त है कि-"प्रत्यक्षे किं प्रमाणम्" अर्थात् प्रत्यक्ष में दूसरे प्रमाण की को आवदयकता नहीं है।।

थे, देखो ! उपासकदशास्ंत्र में आनन्दश्रावक के बारह बतों के ग्रहण करने के अधिकार में यह वर्णन है कि-आनन्दश्रावक ने एक क्षीरामल फल (खीरा ककड़ी) को रखकर और सब वनस्पितयों का त्याग किया, इस वर्णन से यह सिद्ध होता है कि-आनन्दश्रावक को इस विद्या की विज्ञता थी, क्योंबि उस ने क्षीरामल फल को यही विचार कर खुला रक्खा था कि यदि एक भी उत्तम फल को में खुला न रक्ख्ंगा तो स्कर्वी (रक्तिपत्त) का रोग हो जावेग और शरीर में रोग के होजाने से धर्मध्यानादि कुछ भी न बन सकेगा।

परन्तु बड़े ही शोक का विषय है कि-वर्त्तमान समय में हमारे बहुत से भोले जैन बन्धु एकदम मुक्ति में जाने के लिये बिलकुल ही वनस्पति की खुराक का त्याग कर देते हैं, जिस का फल उन को इसी भव में मिलजाता है कि वे वन-स्पति की खुराक का बिलकुल त्याग करने से अनेक (रोगों) में फँच जाने हैं तथापि वे ज़रा भी उन (रोगों) के कारणोंकी ओर ध्यान नहीं देते हैं।

इस विद्या का यथार्थ ज्ञान होने से मनुष्य अपना कल्याण अच्छी तरह से कर सकता है, इस ठिये सब जैन बन्युओं को इस विद्या का ज्ञान कराने के ित्ये यहां पर संक्षेप से हम ने इस विपयको लिखा है, इस बात का निश्चय करने के ित्ये यहि प्रयत्न किया जावे तो सेकड़ों ऐसे प्रत्यक्ष उदाहरण मिल सकते हैं, जिन से यही सिद्ध होता है कि-वनस्पति की खुराक का बिल्कुल त्याग कर देने से अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं, देखो ! जिन लोगों ने एकड्म वनस्पति की खुराक को बन्द कर दिया है उनकी गुदा और मुख से प्राः खन गिरने लगता है अर्थात् किसी २ के महीने में दो चार वार गिरता है और किसी २ के दो चार वार से भी अधिक गिरता है, तथा मुख में छाले आदि भी हो जाते हैं इत्यादि बातें जब आंखों से दीखती हैं तो उन के लिये दूसरे प्रमाण की क्या आवश्यकता है।

डाक्टरों का कथन है कि-उपयोग के लिये शाक और फल आहि उत्तन होने चाहियें चाहें वे थोड़े भी मिलें, और विचार कर देखने से यह बात विलक्तल ठीक भी मालम होती है, क्योंकि-थोड़े भी शाक और फल आदि हों परन्तु उत्तम हों तो उन से विशेष लाभ होता है, और बाज़ार में कई दिन तक पड़े रहने के कारण सूखे और सड़े हुए शाक और फल आदि चाहें अधिक भी हों तो भी उन से कुछ लाभ नहीं होता है किन्तु उन से अनेक प्रकार की हा नेयां ही होती हैं, तात्पर्य यह है कि हरी चीजों का बहुत ही सावधानी के साथ यथाशक्य थोड़ा ही उपयोग करना परन्तु उत्तमों का उपयोग करना बुद्धिमानों का काम हैं;

१-इस यन्थ का अनुवाद अंग्रेजी भाषा में भी छप चुका है।। २-जैसा कि न्याय क सिद्धाना है कि-"प्रत्यक्षे कि प्रमाणम्" अर्थात् प्रत्यक्ष में दूसरे प्रमाण की को आवश्यकता नहां है।।

और यही अभिप्राय सब वैद्यक प्रन्थों का भी है, परन्तु वर्त्तमान समय में हमारे देश के जिह्वालोलुप लोगों में शाकादि का उपयोग बहुत ही देखा जाता है और उस में भी गुजराती, भाटिये, वैद्याव और शैव सम्प्रदायी आदि बहुत से लोगों में तो इस का वेपरिमाण उपयोग देखा जाता है, तथा वस्तु की उत्तमता और अधमता पर एवं उस के गुण और दोष पर कुछ भी ध्यान नहीं दिया जाता है, इस ने बड़ी हानियां हो रही हैं, इसलिये बुद्धिमानों का यह कर्त्तव्य है कि इस हानिकारक वर्त्ताव से स्वयं बचने का उद्योग कर अपने देशके अन्य सब आताओं को भी इस से अवश्य बचावें।

वनस्पति की खुराक के विषय में शास्त्रीय सिद्धान्त यह है कि-जिस वनस्पति में शक्तिदायक तथा उष्णताप्रद (गर्मी लानेवाला) भाग थोड़ा हो और पानी का भाग विशेष हो इस प्रकार की ताजी वनस्पति थोड़ी ही खानी चाहिये।

पंत, फूल, फल और कन्द आदि कई प्रकार के शाक होते हैं-इन में अनुक्रम से पूर्व २ की अपेक्षा उत्तर २ का भारी होता है अर्थात् पत्तों का शाक सब से हलका है और कन्द का शाक सब से भारी है।

हमारे देश के बहुत से लोग वैद्यकविद्या और पाकशास्त्र के न जानने से शाकादि पदार्थों के गुण दोप तथा उन की गुरुता लघुता आदि को भी बिलकुल नहीं जानते हैं, इसलिये वे अपने शरीर के लिये उपयोगी और अनुपयोगी शाकादि को नहीं जानते हैं अतः कुछ शाकों के गुण आदि का वर्णन करते हैं:—

चँद्लिया (चौलाई)—हलका, ठंढा, रूक्ष, मल मूत्र को उतारनेवाला, हिचकत्तां, अमिदीपक, विपनाशक और पित्त कफ तथा रक्त के विकारको मिटानेवाला है, इस का शाक प्रायः सब रोगों में पथ्य और सबों की प्रकृति के अनुकूल है, यह जैसे सब शाकों में पथ्य है उसी प्रकार खीके प्रदर में इस की जड़, गालकों के दस और अजीर्णता में इस के उवाले हुए पत्ते और जड़ पथ्य है, कोड़, शातरक्त, रक्तविकार, रक्तपित्त और खाज दाद तथा फुनसी आदि चर्मरोगों में भी विना लाल मिर्चका इस का शाक खाने से बहुत लाभ होता है, यद्यपि यह ठंटा है तथापि वात पित्त और कफ इन तीनों दोपों को शान्त करता है, दस और पेशाव को साफ लाता है, पेशाव की गर्मी को शान्त करता है, खून को शुद्ध करता है पित्त के विकार को मिटाता है, यदि किसी विकृत दवा की गर्मी अथवा किसी विष का प्रभाव हो रहा हो तो इस के पत्तों को उवाल कर तथा उन का रस निकाल कर उस रस को शहद वा मिश्री डाल कर पीने से तथा इस का शाक खाने से दवा की गर्मी और विष का असर दस और पेशाव के

१— जेस शाक को जैनसूत्रों में जगह २ पर 'अनन्तकाय' के नाम से लिखा है वह शाक महागरिष्ठ, रोगकर्त्ता और कष्ट से पचनेवाला समझना चाहिये॥

मार्गसे निकल जाता है, इस को जिस कदर अधिक सिजाया जावे उसी कदर यह अधिक स्वादिष्ट और गुणकारी हो जाता है, मद, रक्तपित्त, पीनस, त्रिदोपज्वर, कफ, खांसी और दस्त की वीमारी में भी यह बहुत फायदेमन्द है।

पालक-अप्तिदीपक, पाचक, मलग्रुद्धिकारक, रुचिकर तथा शीतल है; शोथ, विषदोष, हरस तथा मन्दाग्नि में हितकारक है।

वथुआ--बथुए का शाक पाचक, रुचिकर, हलका और दस्त को साफ लांन्वाला है, तापतिल्ली, रक्तविकार, पित्त, हरस, कृमि और त्रिदोष में फायदेमन्द है।

पानगोभी—फूछ गोभी की चार किस्मों से यह (पानगोभी) अलग होती है, यह भारी, ब्राही, मधुर और रुचिकर है, वातादि तीनों दोषोंमें पथ्य, म्तन के दूध औ वीर्य को बढ़ानेवाली है।

पानमेथी—यह पित्तकारक तथा ब्राही है, परन्तु कफ, वायु और कृमि का नाश करती है, रुचिकर और पाचक होती है।

अरुई के पत्ते—अर्र्ड्ड के पत्तों का शाक रक्तपित्त में अच्छा है, परन्तु दस्त की कब्जी कर वायु को कुपित करता है, इस से मरोड़े के दस्त होने लगते हैं।

मोगरी—तीक्ष्ण तथा उष्ण है और कफ वायु की प्रकृतिवाले के लिये अच्छी है ।

मूली के पत्ते—मूली के ताजे पत्तों का शाक-पाचक, हलका, रुचिकर और गर्मे है, मूली के पत्तों को बीकानेर गुजरात और काठियावाड़ के लोग तेल में पकाते हैं तथा उन के शाक को तीनों दोषों में लाभदायक समजते हैं, इस के कच्चे पत्ते पित्त और कफ को विगाड़ते हैं।

परवल-हदय को हितकर, बलदर्धक, पाचक, उष्ण, रुचिकर, कामवर्धक, हलका और चिकना है; खांसी, रक्तिपत्त, ज्वर, त्रिटोपज सन्निपात और कृष्टि आदि रोगों में बहुत फायदेमन्द है, फलों के सब शाकों में सर्वोत्तम शाक परवल का ही है।

मीठा तूंबा—मीठा, धातुवर्धक, बलवर्धक, पौष्टिक, शीतल और रुचिकर है, परन्तु पचने में भारी, कफकारक, दस्त को बन्द करनेवाला और गर्भ को सुस्तानेवाला है, इस को कहू, लवा और दूधी भी कहते हैं तथा इस का शीरा भी बनाया जाता है।

१—पूर्व के देशों में अरुई को युइया कहते हैं।। २—यद्यपि जेसलमेर के रावलर्ज ने ऐसा कहा है कि: मूलीमूल न खाय, जो सुख चाहे जीव रो" परन्तु यह कथन एकदेशी है. क्योंकि कभी मूली भी बहुत से रोगों में पथ्य मानी गई है।।

कोला, पेठा—इस की दो कि सें हैं—एक तो पीला और लाल होता है उस को कोला कहते हैं, उस का शाक बनाया जाता है और दूसर सफेद होता है उस को पेठा, कहते हैं, उस का मुरबंबा बनता है, यह बहुत मीठा, ठंडा, रुचिकर, तृक्षिकारक, पुष्टिकारक और वीर्यवर्धक है, आन्ति और थकावट को दूर करता है, भित्त, रक्तविकार, दाह और बायु को मिटाता है, छोटा कोला ठंडा होता है इस लिये वह पित्त को शान्त करता है, मध्यम कद का कोला कफ करता है और बड़े कद का कोला बहुत ठंडा नहीं है, मीठा है, खारवाला, अग्निदीपक, हलका, मूत्राशय का शोधक और पित्त के रोगों को मिटानेवाला है।

वेंगन—बेंगन की दो किसों हैं-काला और सफेद, इन में से काला बेंगन नींद लाने वाला, रुचिकारक, भारी तथा पौष्टिक है, और सफेद बेंगन दाह तथा चमड़ो के रोग को उत्पन्न करता है, सामान्यतया दोनों प्रकार के बेंगन गर्म, वायुहर तथा पाचक होते हैं, एक दूसरी तरह का भी नींचू जैसा बेंगन होता है तथा उसे गोल काचर कहते हैं, वह कफ तथा वायु की प्रकृतिवाले के लिये अच्छा है तथा खुजली, वातरक्त, ज्वर, कामला और अरुचि रोगवाले के लिये भी हितकारी है, परंतु जैनसूत्रों में बेंगन को बहुत सूक्ष्म बीज होने से अभक्ष्य लिखा है।

ित्रया तोरई—स्वादिष्ट, मीठी, वात पित्त को मिटानेवाली और ज्वर के रोगी के लिये भी अच्छी है।

तोरी—वातल, ठंढी और मीठी है, कफ करती है, परन्तु पित्त, दमा, श्वास, कास, ज्वर और कृमिरोगों में हितकारक है।

करेला—कडुआ, गर्म, रुचिकारक हलका और अग्निदीपक है, यदि यह परिमित (परिमाण से) खाया जावे तो सब प्रकृतिवालों के लिये अनुकूल है, अरुचि, कृमि और उवर आदि रोगों में भी पथ्य है।

ककड़ी—इस की बहुत सी किस्में हैं-उन में से खीरों नाम की जो ककड़ी है वह कची ठंढी, रूक्ष, दस्त को रोकनेवाली, मीठी, भारी, रुचिकर और पित्तनाशक है, तथा वही पक्की ककड़ी अग्नि और पित्त को बढाती है, मारवाड़ की

१-उसे पूर्व में काशीफल, सीताफल, गंगाफल और लौका भी कहते हैं ॥ २-इस को कुम्हेडा भी कहते हैं ॥ ३-इसका आगरे में पेठाभी बहुत उमदा बनता है जिसको मुर्शिदाबादवाले हेसमी कहते हैं और व्यवाह आदि में बहुत उमदा बनायी जाती है ॥ ४-किसी अनुभवी वैद्य ने कहा है कि-"बेंगन कोमल पथ्य हैं, कोला कच्चा जहर है, हरडें कच्ची और पक्की सदा पथ्य हैं, बोर (बेर) कच्चा पक्का सदा कुपथ्य हैं"॥ ५-इस को आनन्द श्रावक ने खुला रखाधा, यह पहिले कह चुके हैं, यह धर्मात्मा श्रावक महावीर खामी के समय में हुआ है, ( देखो-उपासकदशास्त्र )॥

ककंड़ी तीनों दोषों को कुपित करती है इसिलये वह खाने और शाक के लायक बिलकुल नहीं है, हां यदि खूब पकी हुई हो और उस की एक या दो फांकें काली मिर्च और सेंधानमक लगा कर खाई जावें तो वह अधिक नुकसान नहीं करती है परन्तु इस का अधिक उपयोग करने से हानिही होती है।

किलन्द (मैतीरा)—कफकारक और वायुकारक है, लोग कहते हैं कि-यह पित्त की प्रकृतिवाले के लिये अच्छा है परन्तु इस का अधिक सेवन करने से क्षय की वीमारी हो जाती है, वास्तव में तो ककड़ी और मतीरा तीनों देणों में अवस्य विकार को पैदा करते हैं इस लिये ये उपयोग के योग्य नहीं हैं।

बीकानेर के निवासी लोग कचे मतीरे का शाक करते हैं तथा पके हुए मतीरे को हेमंत ऋतु में खाते हैं सो यह अत्यन्त हानिकारक है, मारवाड़ के जाट लोग और किसान आदि कची बाजरी के मोरड़ को खाकर उपर से मतीरे को खा लेते हैं, इस से उन को अभ्यास होने से यद्यपि किसी अंश में कम सक्तमान होता है तथापि महिनों तक उस का सेवन करने से शीत दाह ज्वर का स्वाद उन्हें भी चखना ही पड़ता है।

सेम की फली—मीठी है, ठंडी और भारी होने से वातल है, विक्त को मिटाती है तथा ताकत देती है।

गुरवार फली—रूक्ष, भारी, कफकारक, अग्निदीपक, सारक (दःतावर) और पित्तहर है, परन्तु वायु को बहुत करती है।

सहजने की फली—मीठी, कफहर, पित्तहर और अस्रन्त अधिर्वापक है, ज्ञूल, कोड़ क्षय, श्वास तथा गोले के रोग में बहुत पथ्य है, सहजने की फली के सिवाय बाकी सब फलियां वातल हैं।

सूरण कैन्द् अग्निदीपक, रूक्ष, हलका, पाचक, पित्तकर्ता, तीक्ष्ण, मलस्तम्भक और रुचिकर है, हरस, ग्रूल, गोला, कृमि, कफ, मेद, वायु, अरुचि, श्वास, तिल्ली और खांसी, इन सब रोगों में फायदेमन्द है, परन्तु दाद, कोद और रक्तिपत्त के रोगी के लिये अपथ्य है, हरस की बीमारी में इस के शाक तथा इसी की रोटी पूड़ी और शीरा आदि बनाकर खाने से द्वा का काम करता है, कन्द्शाकों में सूरण का शाक सब से श्रेष्ठ है परन्तु इस को अच्छीतरह पका कर तथा घृत डालकर खाना चाहिये।

आलू — ठंढा, मीठा, रूक्ष, मूत्र तथा मल को रोकनेवाला, पोपणकारक, बल-वर्धक, स्तन के दूध तथा वीर्य को बढ़ानेवाला, रक्तपित्त का नाशक और कुछ वायु-कर्त्ता है परन्तु अधिक घी के साथ खाने से वायु नहीं करता है, अंगार में भून

१-इस को गुजरात में चीभड़ा कहते हैं तथा इसी का नाम संस्कृत में चिर्भटी है। २-इस को पूर्व देश में तरवूज कहते हैं और वहां वह गर्मी की ऋतु में उत्पन्न होता है। ३-इस में अरुई की तरह कांटे होते हैं॥

कर अथवा घी में तलकर छोटे वालकों को खिलाने से उन का अच्छी तरह पोपण करता है तथा हाड़ों को बढ़ाता है।

रतालू तथा सकरकन्द—पुष्टिकारक, मीठा, मलको रोकनेवाला और कफकारी है॥

नूली—भारी मल को रोकनेवाली, तीखी, उष्णताकारक, अग्निदीपक और राहिकर है, हरस, गुल्म, श्वास, कफ, जबर, वायु और नाक के रोगों में हितकारी है, कची मूली तीनो प्रकृति वाले लोगों के लिये हितकारक है, पकी हुई तथा बड़ी मूलियों को मूले कहते हैं—वे (मूले) रूक्ष, अति गर्म और कुपण्य हैं, मूले के लपर के छिलके भारी और तीखे होते हैं इसलिये वे अच्छे नहीं हैं, मूले को गर्म जल में अच्छी तरह से सिजा कर पीछे अधिक घी या तेल में तल कर खाने से यह तीनों प्रकृतिवालों के लिये अनुकूल हो जाता है।

ाजर—मीठी, रुचिकर तथा ब्राही है, खुजली और रक्तविकार के रोगों में हानि करती है, परन्तु अन्य बहुत से रोगों में हितकारी है, यह वीर्य को विगाड़ती है इपलिये इस को समझदार लोग नहीं खाते हैं।

काँदा—बलवर्धक, तीखा, भारी, मीठा, रुचिकर, वीर्धवर्धक तथा कफ और नींद को पैदा करनेवाला है, क्षय, श्लीणता, रक्तिपत्त, वमन, विपूचिका (हैज़), कृमि. अरुचि, पसीना, शोथ और खून के सब रोगों में हितकारी है, इस का शाक सुरद्या और पाक आदि भी बनता है।

रांधने की युक्ति और दूसरे पदार्थों के संयोग से शाक तरकारी के गुणों में भी अन्तर हो जाता है अर्थात जो शाक वायुकक्ती होता है वह भी बहुत घी तथा तेल के संयोग से बनाने पर वायुकक्ती नहीं रहता है, इसी प्रकार सूरण और आलू आहि जो शाक पचने में भारी है उस को पहिले खूब जल में सिजाकर फिर घी या तेल में छोंका जावे तो वह हानि नहीं करता है, क्योंकि ऐसा करने से उस का भारीपन नष्ट हो जाता है।

इ.कों के विषय में यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-शाकों में बहुत लाल मिर्च तथा दूसरे मसाले डाल कर नहीं खाने चाहिये, क्योंकि अधिक लाल मिर्च और मसाले डाल कर शाकों के खाने से पाचनशक्ति कम होकर दस्त, संग्रहणी, आम्लपित, रक्तपित और कुष्ठ आदि रक्तविकारजन्य रोग हो जाते हैं।

१-रसीलिये-जैनशास्त्रों में जगह २ कन्द के खाने का निषेध किया है तथा अन्यत्र भी इस क सर्वत्र निषेध ही किया है, इस लिये कन्द का कोई भी शाक दवा के सिवाय जैनी तथा दै जावों को भी नहीं खाना चाहिये, क्योंकि-जैनस्त्रों में कन्द को 'अनन्तकाय' के नाम से वत शकर इस के खाने का निषेध किया है तथा वैष्णव और शैव सम्प्रदायवालों के धर्मग्रन्थों में भी कन्दमूल का खाना निषिद्ध है, इस का प्रमाण सात व्यसन तथा रात्रिभोजन के वर्णन में आगे लिखेंगे॥ २-यह संक्षेप से कुछ शाकों का वर्णन किया गया है, शेप शाकों का वर्णन वृहन्निधण्दुरलाकर आदि ग्रन्थों में देखना चाहिये॥

# दुग्ध वर्ग।

दूध का सामान्य गुण यह है कि-दूध मीठा, ठंढा, पित्तहर, पोषण कर्ता दस्त साफ लानेवाला, बीर्य को जर्दी उत्पन्न करनेवाला, बलबुद्धिवर्धक, मैथुन शक्ति-वर्धक, अवस्था को स्थिर करनेवाला, वयोवर्धक ( आयु को बढ़ानेवाला ), रसा-यनरूप, टूटे हुए हाड़ों को जोड़नेवाला, भूखे को बालक को और वृद्ध की तृप्ति देनेवाला, स्त्रीभोगादि से शीण को तथा जुलमवाले को हित है, एवं जीपज्वर, श्रम, मूर्जा, मनःसम्बन्धी रोग, शोष, हरस, गुल्म, उदररोग, पाण्डु, मूशरोग, रक्तपित्त, श्रान्ति, तृपा, दाह, उरोरोग ( छाती के रोग, ) शुल, अध्मान ( अपरा ), अतीसार और गर्भस्राव में दुध अत्यन्त पथ्य है, न केवल इन्हीं में किन्तु प्रायः सब ही रोगों में दूध पथ्य है; परन्तु सन्निपात, नवीन ज्वर, वातरक्त और कुष्ट आदि कई एक रोगों में दुध का निषेध है, यद्यपि नवीन ज्वर में तो कोनैन पर डाक्टर लोग दुध पिला भी देते हैं परन्तु सन्निपातकी अवस्था में तो दूध विप के गृहय है यह निश्चित सिद्धान्त है, एवं सुजाक ( फिरंग ) रोग की तरुणावस्था में में दूध हानिकारक है, जो लोग दूध की लस्सी बना कर पीते हैं वह गँठिया हो जाने का मूल कारण है, दूध में यह एक वड़ा ही अपूर्व गुण है कि-यह अति शीघ्र धातु की वृद्धि करता है अर्थात् जितनी जल्दी दूध से धातु की वृद्धि होती है उतनी जल्दी अन्य किसी भी वस्तु से नहीं हो सकती है, देखो ! किसी ने कहा भी दे कि-''वीर्य वढ़ावन बलकरण, जो मोहि पूछो कोय। पय समान तिहुँ लोक में अपर न औषघ होय"॥ १॥

गाय के दूध में उत्पर लिखे अनुसार सब गुण हैं परन्तु गाय के वर्णभेद से दूध के गुणों में भी कुछ अन्तर होता है जिस का संक्षेप से वर्णन यह है कि:—-

काली गाय का दूध—वायुहर्ता और अधिक गुणकारी है।
लाल गाय का दूध—वातहर और पित्तहर होता है।
सफेद गाय का दूध—कुछ कफकारी होता है।
तुरत की व्याई हुई गाय का दूध—तीनों दोषों को उत्पन्न करता है।
विना वछड़े की गाय का दूध—यह भी तीनों दोषों को उत्पन्न कर्तता है।

भेंस का दूध—यद्यपि भेंस का दूध गुण में कई दर्जे गाय के दूध से मिलता हुआ ही है तथापि गाय के दूध की अपेक्षा इस का दूध अधिक मीठा, अधिक गाड़ा, भारी, अधिक वीर्यवर्धक, कफकारी और नींद को बड़ानेवाला है, वीमार के लिये गाय का दूध जितना पथ्य है उतना भेंस का दूध पथ्य नहीं है।

१—सामान्यतया वाखड़ी गाय का (जिस को ब्याये हुए दो चार महीने बीत गरे हैं उस गाय का ) दूध उत्तम होता है, इस के सिवाय जैसी ख़ुराक गाय को खाने को दी जावे उसी के अनुसार उस के दूध में भी गुण और दोष रहा करता है॥

बकरी का दूध—मीटा, ठंढा और हलका है, रक्तपित्त, अतीसार, क्षय, कास और जबर की जीर्णावस्था आदि रोगों में पथ्य है।

भेड़ का दूध—खारा, मीठा, गर्म, पथरी को मिटानेवाला, वीर्य, पित्त और कफ को पैदा करनेवाला, वायु को मिटानेवाला, खट्टा और हलका है।

जटनी का दूध—हरुका, मीठा, खारा, अग्निदीपक और दस्त लानेवाला है, कृमि, कोइ, कफ, पेटका अफरा, शोथ और जलोदर आदि पेट के रोगों को मिटाता है।

स्त्री का दूध—हलका, ठंढा और अग्निरीपक है; वायु, पित्त, नेत्ररोग, शूल और वमन को मिटाता है।

धारोष्ण दूध—शक्तिप्रद, हलका, ठंढा, अग्निदीपक और त्रिदीपहर है। इस की वंद्यक शास्त्र में बहुत ही प्रशंसा लिखी है, तथा बहुत से अनुभवी पुरुष मी इस की अत्यन्त प्रशंसा करते हैं—इस लिये यदि इस की प्राप्ति हो सके तो इस के सेवन का अभ्यास अवस्य रखना चाहिये, क्योंकि यह दूध बालक से लेकर वृद्धतक के लिये हितकारी है तथा सब अवस्थाओं में पथ्य है।

दुहने के पीछे जब दूध ठंढा पड़ जावे तो उस को गर्भ करके उपयोग में लाना चाहिये, क्योंकि कचा दूध वादी करता है इस लिये कचा नहीं पीना चाहिये, गाय तथा भेंस के दूध के सिवाय और सब पशुओं का कचा दूध शर्दी तथा आम को उत्पन्न करता है, इस लिये कुपथ्य है, गर्म किया हुआ दूध वायु कफ की प्रकृतिवाले को सुहाता हुआ गर्म पीने से फायदा करता है, अधिक गर्म दूध का पीना पित्तप्रकृतिवाले को हानि पहुँचाता है तथा गर्भ दूध के पीने से मुख में छाले भी पड़ जाते हैं इस लिये गर्म दूध को ठंढा कर के पीना चाहिये, दूध के बज़न से आधा बज़न पानी डाल कर उस को औंटाना चाहिये जब पानी जल जावे केवल दूध मात्र शेष रह जावे तब उस को उतार कर ठंडा करके कुछ मिश्री आदि मीठा डाल कर पीना चाहिये। यह दूध बहुत हलका तीनों प्रकृतिवालों के लिये अनुकूल तथा वीमार के लिये भी पथ्य है, औंटाने के द्वारा बहुत गाड़ा हुआ दूध भारी हो जाता है इसिलिये यह दूध नहीं पीना चाहिये किन्तु वीमारों को तथा मन्द्रपाचन शक्तिवालों को दूध में डाले हुए पानी के तीन हिस्से जल जावें तथा एक हिस्सा रह जावे उस दूध का पीना फायदेमन्द होता है, औंटाने के द्वारा भिषक गाड़ा किया हुआ दूध बहुत ही भारी तथा शक्तिप्रद है परन्तु वह केवल पूरी पाचनशक्तिवालों को तथा कसरती जवानों को ही पच सकता है।

खराव दूध—जिस दूध का रंग और स्वाद बदल गया हो, खट्टा पड़ गया हो, हुर्गन्धि आने लगी हो और उस के ऊपर फेन सा बँध गया हो उस दूध को सराव हो गया समझ लेना चाहिये, ऐसा दूध कभी नहीं पीना चाहिये, क्योंकि ऐसा दूध हानि करता है, दूहने के तीन घड़ी के पीछे भी यदि दूध को गर्म न किया जावे तो वह हानिकारक हो जाता है इस दूध को वासा दूध भी माना गया है, यदि दुहा हुआ दूध दुहने के पीछे पांच घड़ी तक कचा ही पड़ा रहे और पीछे खाया जावे तो वह अवश्य विकार करता है अर्थात् वह अनेक प्रकार के रोगों का हेतु हो जाता है, दूध के विषय में एक आचार्य का यह भी कथन है कि-'गर्म किया हुआ भी दूध दश घड़ी के बाद बिगड़ जाता है, इसी प्रकार जैन भक्ष्याभक्ष्य निर्णयकार ने भी कहा है कि-'दुहने के सात घण्टे के बाद दूध (चाहे वह गर्म भी कर लिया गया हो तथापि) अभक्ष्य हो जाता है, और विचार कर देखने से यह बात ठीक भी प्रतीत होती है, क्योंकि सात घण्टे वे बाद दूध अवश्य खटा हो जाता है, इस लिये दुहने के पीछे या गर्म करने के पीछे बहुत देर तक दूध को नहीं पड़ा रखना चाहिये।

प्रातःकाल का दूध सायंकाल के दूध से कुछ भारी होता है, इस का कारण यह है कि रात को पशु चलते फिरते नहीं हैं इस लिये उन को परिश्रम नहीं मिलता है और रात ठंडी होती है इसलिये प्रातःकाल का दूध भारी होता है तथा सायंकाल का दूध प्रातःकाल के दूध से हलका होने का कारण यह है कि दिन को सूर्य की गर्मी के होने से और पशुओं को चलने फिरने के द्वारा परिश्रम प्राप्त होने से सायंकाल का दूध हलका होता है, इस से यह भी लिख होता है कि सदा बँधे रहनेवाले पशुओं का दूध भारी और चलने फिरनेवाले पशुओं क दूध हलका तथा फायदेमनद होता है, इस के सिवाय जिन की वायु तथा कर की प्रकृति है उन लोगों को तो सायंकाल का दूध ही अधिक अनुकूल आता है।

पोषण के सब पदार्थों में दूध बहुत उत्तम पदार्थ है, क्योंकि-उस में पोषण के सब तत्त्व मोजूद हैं, केवल यही हेतु है कि-बीमारसिद्ध और योगी लोग बरसों तक दूध के द्वारा ही अपना निर्वाह कर आरोग्यता के साथ अपना जीवन विताते हैं, बहुत से लोगों को दूध पीने से दस्त लग जाते हैं और बहुतों को काज़ी हो जाती है, इस का हेतु केवल यही है कि-उन को दूध पीने का अभ्यास नहां होता है परन्तु ऐसा होने पर भी उन के लिये दूध हानिकारक कभी नहीं समझना चाहिये, क्योंकि केवल पांच सात दिनतक उक्त अड्चल रह कर पीछे वह आप ही शान्त हो जाती है और उन का दूध पीने का अभ्यास पड़ जाता है जिस में आगे को उन की आरोग्यता कायम रह सकती है, यह विलक्तल परीक्षा की हुई वात

१— सर्वेज्ञ के वचनामृत सिद्धान्त में दुहने से दो घड़ी के बाद कम्मे दूध को अभध्ा लिखा है तथा जिन का रंग, खूशहू, स्वाद और रूप बदल गया हो ऐसी खाने पीने की सब में चीजों को अभध्य बहा है, इसलिये जपर कही हुई बात का खयाल सब बस्तुओं में रखना चाहिये, बयोंकि देसी अभध्य बस्तुवें अबदय ही रोगका कारण होती हैं॥

हैं इस लिये जहांतक हो सके दूध का सेवन सदा करते रहना चाहिये, देखी! पारनी और अंग्रेज़ आदि श्रीमान् लोग दूध और उस में से निकाले हुए मक्खन मलाई और पनीर आदि पदार्थों का प्रतिदिन उपयोग करते हैं परन्तु आर्य जाति के धीमान् और भाग्यवान् लोग तो शाक राहता और लाल मिर्च आदि के मसालों आहि के शोक में पड़े हुए हैं, अब साधारण गरीब छोगों की तो बात ही क्या कहें ! इस का असली कारण सिर्फ यही है कि-आर्य जातिके लोग इस विद्या को बिल कुल नहीं समझते हैं, इसी प्रकार से दूध की खुराक के विषय में मारवाड़ी प्रजा भी बिलकुल भूली हुई है, जब यह दशा है तो कहिये शरीर की स्थिति कैसे सुधर सकती है ? इस छिये इस देश के भाग्यवानों को उचित है कि-किस्से कहानी की पुस्तकों के पढ़ने तथा इधर उधर की निकम्मी गप्पों के द्वारा अपने समाय को व्यर्थ में ना गँवा कर उत्तमोत्तम वैद्यकशास्त्र और पाकविद्या के अन्थों को पण्टे दो घण्टे सदा पढ़ा करें तथा घर में रसोइया भी उसी को रवखें जो इस विद्या का जाननेवाला हो तथा जिस प्रकार गाड़ी घोड़े आदि सब सामान रखते हैं उसी प्रकार गाय और भैंस आदि उपयोगी पशुओं को रखना उचित है, बल्कि गाई। घोड़े आदि के खर्च को कम करके इन उपयोगी पशुओं के रखने में अधिक खर्च करना चाहिये, क्योंकि गाड़ी बोड़ों से उतनी भाग्यवानी नहीं टहर सकती है कि जितनी गायों और भेंसो से ठहर सकती है, क्योंकि इन पशुओं की पाळना कर इन के दूध थी और मक्खन आदि बुद्धिवर्धक उत्तमोत्तम पदार्थों के खाने से उन की और उन के लड़कों की बुद्धि स्थिर होकर बढ़ेगी तथा बुद्धि के बढ़ने से श्रीमन्त (श्रीमन्ताई वा भाग्यवानी ) अवस्य बनी रहेगी, इस के सिवाय यह भी जात है कि-जितनी गायें और भेंसें पृथिवी पर अधिक होंगी उतना ही दुध और घी अधिक सस्ता होगा।

विचार कर देखने से प्रतीत होता है कि-इन पशुओं से देश को बहुत ही लाभ पहुँचता है अर्थात क्या गरीब और क्या अमीर सब का निर्वाह इन्हीं पशुओं से होता है; इस लिये इन पशुओं की पूरी सार सम्माल और रक्षा कर अपनी आरोग्यत को कायम रखना और देश का हित करना सर्व साधारण का मुख्य कर्त्तक्य है, देखों! जब यह आर्यावर्त्त देश पूर्णतया उन्नति के शिखर पर पहुँचा हुआ था तब इस देश में इन पशुओं की असंख्य कोटियां थीं परन्तु जब से दुर्भाग्य वश इस पवित्र हो। की वह दशा न रही और मांसाहारी यवनों का इस पर अधिकार हुआ तब से मांसाहारियों ने इन पशुओं को मार २ कर इस देश को सब तरह से लाचार और निःसत्व कर दिया, परन्तु सब जानते हैं कि वर्त्तमान समय श्रीमती

१ देखो उपासकदशासूत्र में दश बड़े श्रीमान् श्रावकों का अधिकार है, उस में यह लिखा हैकि कामदेव जी के ८० इजार गायें थीं तथा आनन्द जी के ४० हजार गायें थीं, इस प्रकार से दशों के गोकुल था॥

गृटिश गवर्नमेंट के अधिकार में है और इस समय कोई किसी के साथ अत्याचार और अनुचित वर्ताव नहीं कर सकता है और न कोई किसी पर किसी तरह का दबाव ही डाल सकता है इस लिये इस सुधरे हुए समय में तो आर्य अभिनतों को अपने हिताहित का विचार कर प्राचीन सन्मार्ग पर ध्यान देना ही चाहिये।

दूध में खार तथा खटाई का जितना तत्व मीजृद है उस से अधिक जग खार और खटाई का योग हो जाता है तब वह हानि करता है अर्थात् उस का गुगकारी धर्म नष्ट होजाता है इसलिये विवेक के साथ दूध का उपयोग करना चाहिये।

दूध के विषय में और भी कई वाने समझने की हैं जिन का समझ होन सर्व साधारण को उचित है, वे ये है कि-जेसे दूध में खार तथा खटाई के मिलने से वह फट जाता है (इस बात को प्रायः सब ही जानते हैं) उसी प्रकार यिंद खार तथा खटाई के साथ दूध खाया जावे तो वह अवस्य हानि करता है, वेद्यक प्रन्थों का कथन है कि-यदि दूध को भोजन के समय खाना हो तो भोजन के सब बहाथों को खा कर पीछे से दूध पीना चाहिये, अथवा भोजन के पीछे भात के साथ दूध को खाना चाहिये, हां यदि भोजन में दूध के विरोधी खटाई, मिर्च, तेल, पाद इऔर गुड़ आदि पदार्थ न हों तो भोजन के साथ ही में दूध को भी खा लेना च हिये।

दृश्च के साथ खाने में बहुत से पदार्थ मित्र का काम करते हैं और बहुत से पदार्थ शत्रु का काम करते हैं, इस का कुछ संक्षिप्त वर्णन किया जाता है:--

दृध के मित्र—दूध में छः रस हैं-इसिलये इन छः ओं रसों के समान स्वभा-ववाले ( छः ओं रसों के स्वभाव के तुल्य स्वभाववाले ) पदार्थ दृध के ानुकूल अर्थात् मित्रवत् होते हैं, देखो ! दूध में खट्टा रस है उस खटाई का मित्र ांबला है, दूध में मीठा रस है उस मीठे रस का मित्र बूरा या मिश्री है, दूध में कडुआ रस हे उस कडुए रस का मित्र परवल है, दूध में तीखा रस है उस तीसे रस का मित्र सोंठ तथा अदरख है, दूध में कपेला रस है उस कपेले रस का मित्र इर है, तथा दूध में खारा रस है उस खारे रस का मित्र सेंधानमक है, इन के सिवाय गेहूं के पदार्थ अर्थात् पूरी औह रोटी आहि, चावल, घी, मक्खन, दाख, शहद, मीठे आम के फल, पीपल, काली मिर्च, तथा पाकों में जिन का उपयोग ोता है वे पुष्टि और दीपन के सब पदार्थ भी दूध के मित्र वर्ग में हैं।

दृध के अमित्र ( शत्रु )—संधे नमक को छोड़ कर बाकी के सब प्रकार के खार दृध के गुण को बिगाड़ डालते हैं, इसी प्रकार आँवले के सिवाय सब तरह की खटाई, गुड़, मूंग, मूली, शाक, मद्य, मछली, और मांस दृध के सङ्ग मिल कर शत्रु का काम करते हैं, देखो ! दूध के सङ्ग नमक वा खान, गुड़, मूंग, मीठ, मछली और मांस के खाने से कोढ़ आदि चर्मरोग हो आते हैं, दृध के साथ शाक, मद्य और आसव के खाने से पित्त के रोग होकर मरण हो जाता है।

उपर लिखी हुई वस्तुओं को दूध के साथ खाने पीने से जो अवगुण होता है, यद्यपि उस की खबर खानेवाले को शीघ्र ही नहीं माल्स पड़ती है, तथापि कालान्तर में तो वह अवगुण प्रबल्क्ष से प्रकट होता ही है, क्योंकि सर्वज्ञ परमात्मा ने भक्ष्याभक्ष्य निर्णय में जो कुछ कथन किया है तथा उन्हीं के कथन के अनुसार जैनाचार्य उमास्त्रातिवाचक आदि के बनाये हुए प्रन्थों में तथा जैनाचार्य श्री जिनदत्त सूरिजी महाराज के बनाये हुए 'विवेकविलास, चर्चरा' आदि ग्रन्थों में जो कुछ लिखा है वह अन्यथा कभी नहीं हो सकता है, क्योंकि उक्त महात्माओं का कथन तीन काल में भी अबाधित तथा शुक्ति और प्रमाणों से सिद्ध है, इस लिये ऐसे महानुभाव और परम परोपकारी बिद्दानों के बचनों पर सदा प्रतीति रख कर सर्व जीवहितकारक परम पुरुष की आज्ञा के अनुसार चलना ही मनुष्य के लिये कल्याणकारी है, क्योंकि उन का सत्य वचन सदा पथ्य और सब के लिये हितकारी है।

देखो ! सैकडों मनुष्य ऊपर लिखे खान पान को ठीक तौर से न समझ कर जब अनेक रोगों के झपाटे में आ जाते हैं तब उन को आश्चर्य होता है कि अरे यह क्या हो गया ! हम ने तो कोई कुपथ्य नहीं किया था फिर यह रोग कैसे उत्पन्न हो गया ! इस प्रकार से आश्चर्य में पड़ कर वे रोग के कारण की खोज करते हैं तो भी उन को रोग का कारण नहीं मालूम पड़ता है, क्योंकि रोग के दरवर्ती कारण का पता लगाना बहुत कठिन बात है, तात्पर्य यह है कि-बहुत दिनों पहिले जो इस प्रकार के विरुद्ध खान पान किये हुए होते हैं वे ही अनेक रोगों के दरवर्त्ती कारण होते हैं अर्थात् उन का असर शरीर में विष के तुल्य होता है, और उन का पता लगना भी कठिन होता है, इस लिये मनुष्यों को जन्मभर दुःख में ही निर्वाह करना पड़ता है, इस लिये सर्व साधारण को उचित है कि-संयोगविरुद्ध भोजनों को जान कर उन का विष के तुल्य त्याग कर देवें. क्योंकि देखो ! सदा पथ्य और परिमित (परिमाण के अनु-कुल ) आहार करनेवालों को भी जो अकसात् रोग हो जाता है, उस का कारण भी वही अज्ञानता के कारण पूर्व समय में किया हुआ संयोगविरुद्ध आहार ही होता है, क्योंकि वही ( पूर्व समयमें किया हुआ संयोगविरुद्ध आहार ही ) समय पाकर अपने समवायों के साथ मिलकर झट मनुष्यको रोगी कर देता है, संयोगविरुद्ध आहार के बहुत से भेद हैं-उन में से कुछ भेदों का वर्णन समयानसार क्रम से आगे किया जायेगा।

१-यह दूध का तथा संयोगिविरुद्ध आहार का (प्रसंगवश) कुछ वर्णन किया है तथा कुछ वर्णन संयोगिविरुद्ध आहार का (ऊपर लिखी प्रतिज्ञा के अनुसार) आगे किया जायगा, इन दोनों का श्रेष वर्णन वैद्यक्रमन्थों में देखना चाहिये॥

## घृत वर्ग।

घी के सामान्य गुण-धी रसायन, मधुर, नेत्रों को हितकर, अग्नि-दीपक, शीतवीर्यवाला, बुद्धिवर्धक, जीवनदाता, शरीर को कोमल करने बाला, बल कान्ति और वीर्य को बढानेवाला, मलनिःसारक ( मल को निकालनेवाला ), भोजन में मिठास देनेवाला, वायुवाले पदार्थों के साथ खाने से उन (पटार्थों) के वायु को मिटानेवाला, गुमहों को मिटानेवाला, जलमी को बल देने गला, कण्ठ तथा स्वर का शोधक ( ग्रुद्ध करनेवाला ), मेद और कफ को बढ़ानंवाला तथा अग्निद्म्ध ( आग से जले हुए ) को लाभदायक है, वातरक, अजीर्ण, नसा, ज्ञूल, गोला, दाह, शोथ (सूजन), क्षय और कर्ण (कान) तथा मस्तक के रक्तविकार आदि रोगों में फायदेमन्द है, परन्तु साम ज्वर (आम के सहित बुखार ) में और सिन्निपात के ज्वर में कुपध्य ( हानिकारक ) है, सादे ज्वर में बारह दिन वीतने के वाद कुपध्य नहीं है, बालक और वृद्ध हैं लिये प्रतिकृल है, बढ़ा हुआ क्षय रोग, कफका रोग, आमवातका रोग ज्वर, हैजा, मत्व्वन्य, बहुत महिरा के पीने से उत्पन्न हुआ महात्वय रोग और मन्दाग्नि, इन रोगों में घृत हानि करता है, साधारण मनुष्यों के प्रतिदिन के भोजन में, थकावट में, श्रीणता में, पाण्डरोग में और आंख के रोग में ताजा धी फायदेमन्द है; मूर्छा, कोड़, विष, उन्माद, वादी तथा तिमिर रोग में एक वर्ष का पुराना घी फायदेमन्द है।

श्वास रोग वाले को बकरी का पुराना घी अधिक फायदेमन्द है।

गाय और भैंस आदि के दूध के गुणों में जो जो अन्तर कह चुके हैं वही अन्तर उन के घी में भी समझ लेना चौहिये।

सब तरह के मल्हमों में पुराना घी गुण करता है किन्तु केवल पुराने घी में भी मल्हम के सब गुण हैं।

धी को शास्त्रकारों ने रत्न कहा है किन्तु विचार कर देखा जावे तो यह रत्न से भी अधिक गुणकारी है, परन्तु वर्त्तमान समय में ग्रुद्ध और उत्तम धी भाग्यवानों के सिवाय साधारण पुरुषों को मिलना कठिन सा होगया है, इस का कारण केवल उपकारी गाय भैंस आदि पशुओं की न्यूनता ही है।

गाय का मक्खन—नवीन निकाला हुआ गाय का मक्खन हितनारी है, बलवर्षक है, रंग को सुधारता है, अग्नि का दीपन करता है, तथा दस्त को रोकता हैं, वायु, पित्त, रक्तविकार, क्षय, हरस, अदित वायु तथा खांसी के रोग में फायदा करता है, प्रातःकाल मिश्री के साथ खाने से यह विशेष कर शिर और नेत्रों को लाभ देता है तथा बालकों के लिये तो यह अमृतरूप हैं।

१-बी को तपा कर तथा छान कर खाने के उपयोग में लाना चाहिये॥ २-इस वे सिवाय जिस जिस पशुके दूधमें जो जो गुण कहे हैं वेही गुण उस पशुके घी में भी जानने चाहिये॥

भैस का मक्खन—भैस का मक्खन वायु तथा कफ को करता है, भारी है, दाह पित्त और श्रमको मिटाता है, मेद तथा वीर्य को बढाता है।

वासा मक्खन खारा तीला और खट्टा होजानेसे वमन, हरस, कोढ़, कफ तथा मेद को उत्पन्न करता है।

### द्धिवर्ग ।

दही के सामान्य गुण—दही-गर्म, अग्निदीपक, भारी, पचनेपर खद्दा तथा दस को रोकनेवाला है, पित्त, रक्तविकार, शोथ, मेद और कफ को उत्पन्न करता है, पीनस, जुलाम, विषम ज्वर (ठंढ का तप), अतीसार, अरुचि, मूत्रकृच्छ्र और कृशता (दुर्बलता) को दूर करता है, इस को सदा युक्ति के साथ खाना चाहिये।

दही मुख्यतया पांच प्रकार का होता है---मन्द, स्वादु, स्वादुम्छ, अम्छ और अखम्छ, इन के स्वरूप और गुणों का संक्षेप से वर्णन किया जाता है:---

मन्द—जो दही कुछ गादा हो तथा मिश्रित (कुछ दूध की तरह तथा कुछ दही की तरह) स्वादवाला हो उस को मन्द दही कहते हैं, यह—मल मूत्र की प्रवृत्ति को, तीनों दोषों को और दाह को उत्पन्न करता है।

स्वादु—जो दही खूब जम गया हो, जिस का स्वाद अच्छी तरह मालूम होता हो, मीटे रसवाला हो तथा अन्यक्त अम्ल रसवाला (जिस का अम्ल रस प्रकट में न मालूम पड़ता हो) हो वह स्वादु दही कहलाता है, यह-शर्दी मेद तथा कफ को पैदा करता है परन्तु वायु को हरता है, रक्तपित्त में भी फायदा करता है।

स्वाद्धम्ल-जो दही खट्टा और मीठा भी हो, खूब जमा हुआ हो, साने में थोड़ी सी तुसीं देता हो उस को स्वाद्धम्ल दही कहते हैं, यह-मध्यम गुणवाका है।

् अम्ल-जिस दही में मिठास बिलकुल न हो तथा खट्टा स्वाद प्रकट माल्स देता हो उस को अम्ल दही कहते हैं, यह-यद्यपि अग्नि को तो प्रदीप्त करता है, परंतु पित्त कफ और खून को बदाता है और बिगाइता है।

अत्यम्ल-जिस दही के खाने से दाँत बँध से जावें (खट्टे पड़ जाने के कारण जिन से रोटी आदि भी ठीक रीति से न खाई जा सके ऐसे हो जावें), रोमाञ्च होने लगे (रोंगटे खड़े हो जावें,) अत्यन्त ही खट्टा हो, कण्ट में जलन हो जावे उस को अत्यम्ल दही कहते हैं, यह दही भी यद्यपि अग्नि को प्रदीस करता है परन्तु पित्त और रक्त को बहुत ही बिगाड़ता है।

इन पांचों प्रकार के दिहयों में से स्वाद्वम्ल दही सब से अच्छा होता है।

१-शेष पशुओं के मक्खन के गुणों का वर्णन अनावश्यक समझ कर नहीं किया।। २-यह धत का संक्षेप से वर्णन किया गया है, इस का विशेष वर्णन दूसरे वैद्यक प्रन्थों में देखना चाहिये।। ३-वैसे देखा जावे तो मीठा और खट्टा, ये दो ही मेद प्रतीत होते हैं॥

उपयोग—गर्म किये हुए दूध में जाँवन देकर जो दही बनता है वह कचे दूध के जमाये हुए दही की अपेक्षा अधिक गुणकारी है, क्योंकि वह दही रुचिकर्त्ता पित्त और वायु को मिटानेवाला तथा धातुओं को ताकत देनेवाला है। मलाई निकाला हुआ दही दस्त को रोकता है, ठंढा है, वायु को उत्पन्न करता

मलाई निकाला हुआ दही दस्त को रोकता है, ठंढा है, वायु को उत्पन्न करता है, हलका है, ब्राही है और अग्नि को प्रदीप्त करता है, इसलिये ऐसा दही पुराने मरोड़े, ब्रहणी और दस्त के रोग में हितकारी है।

कपड़े से छाना हुआ दही बहुत सिग्ध, वायुहर्त्ता, कफ का उत्पन्न करने वाला, भारी, शक्तिदायक पुष्टिकारक और रुचिकारक है, तथा मीठा होने से यह ित्त को भी अधिक नहीं बढ़ाता है, यह गुण उस दही का है जिसे कपड़े में बांध कर उस का पानी टपका दिया गया हो, ऐसे (पानी टपकाये हुए) दही को मिर्श्रा मिला कर खाने से वह प्यास, पित्त, रक्तविकार तथा दाह को मिटाता है।

गुड़ डालकर खाया हुआ दही वायु को मिटाता है, पुष्टिकर्ता तथा भार है। वैद्यक शास्त्र और धर्मशास्त्र रात्रि को यद्यपि सब ही भोजनों की मना करते हैं परन्तु उस में भी दही खाने की तो बिलकुल ही मनाई की है, स्योंकि उपयोगी पदार्थों को साथ में मिला कर भी रात्रि को दही के खाने से अनेक प्रकार के महाभयंकर रोग उत्पन्न होते हैं, इस लिये रात्रि को दही का भोजन कभी नहीं करना चाहिये तथा जिन जिन ऋतुओं में दही का खाना निषिद्ध है उन उन ऋतुओं में भी दही नहीं खाना चाहिये।

हेमन्त शिशिर और वर्षा ऋतु में दही का खाना उत्तम है तथा शरद् ( आधिन और कार्त्तिक ) श्रीष्म ( ज्येष्ठ और आषाड़ ) और वसन्त ( चेत्र और वे गाख ) ऋतु में दही का खाना मना है।

बहुत से लोग ऋतु आदि का भी कुछ विचार न करके प्रतिदिन दही का सेवन करते हैं यह महा हानिकारक बात है, क्योंकि ऐसा करने से रक्तविकार, पित्त, वातरक्त, कोड़, पाण्डु, अम, भयंकर कामला (पीलिये का रोग), आलख, शोथ, बुढ़ापे में खांसी, निद्रा का नाश, पुरुपार्थ का नाश और अल्पायु का होना आदि बहुत सी हानियां हो जाती हैं।

क्षय, वादी, पीनस और कफ के रोगियों को खाली दही भूल कर भी कभी नहीं खाना चाहिये, हां यदि उपयोगी पदार्थों को मिलाकर खाया जावे तो कोई हानि की बात नहीं है किन्तु उपयोगी पदार्थों को मिलाकर खाने से लाभ होता है, जैसे-गुड़ और काली मिर्च को दही में मिलाकर खाने से प्रायः पीनस रोग मिट जाता है इत्यादि।

१-वीकानेर के ओसबाल लोग अपनी इच्छानुसार प्रतिदिन मनमाना दही का सेबन करते हैं, ओसबाल लोग ही क्या किन्तु उक्त नगर के प्रायः सब ही लोग प्रातःकाल दही जोल लेकर उस के साथ ठंडी रोटी से सिरावणी हमेशा किया करते हैं, यह उन के िये अति हानिकारक गत है॥

दही के मित्र—नमक, खार, घी, शक्कर, बूरा, मिश्री, शहद, जीरा, काली मिर्च, आँवले, ये सब दही के मित्र हैं इस लिये इन में से किसी चीज के साथ दहीं को खाना उचित है, हां इस विषय में यह अवश्य सारण रखना चाहिये कि दोप तथा प्रकृति को विचार कर इन वस्तुओं का योग करना चाहिये, इन वस्तुओं के योग का कुछ वर्णन भी करते हैं—घी के साथ दही वायु को हरता है, आंवले के पाथ कफ को हरता है, शहद के साथ पाचनशक्ति को बढ़ाता है परन्तु ऐसा करने से कुछ बिगाड़ भी करता है, मिश्री बूरा और कंद के साथ दाह, खून, पित्त तथा प्यास को मिटाता है, गुड़ के साथ ताकत को देता है, वायु को दूर करता है, तृप्ति करता है, नमक जीरा और जल डाल कर खाने से विशेष हानि नहीं करता है परन्तु जिन रोगों में दही का खाना मना है उन रोंगों में तो नमक जीरा और जल मिला कर भी खाने से हानि ही करती है।

### तऋवर्ग ।

छैंछ की जाति और गुण निम्न छिखित हैं:—

?-घोल-बिना पानी डाले तथा दही की थर ( मलाई ) विना निकाले जो विलोया जावे उसे घोल कहते हैं, इस में मीठा डाल कर खाने से यह कचे आम के रस के समान गुण करता है।

२-मधित-थर निकालकर जो विलोया जावे उसे मथित कहते हैं, यह वायु पित्त और कफ का हरनेवाला तथा हृद्य ( हृदय को प्यारा लगनेवाला ) है।

३-उद्श्वित्—आधा दही तथा आधा जल डाल कर जो विलोया जावे उसे उद-श्वित कहते हैं, यह कफ करता है, ताकत को बढ़ाता हैं और आम को मिटाता है।

४-छिछिका (छाछ)—जिस में पानी अधिक डाला जावे तथा विलो कर जिस का मक्खन बिलकुल निकाल लिया जावे उसे छिछका या छाछ कहते हैं, यह हलकी है, पित्त, थकावट और प्यास को मिटाती है, वातनाशक तथा कफ को करनेवाली है, नमक डाल कर इस का उपयोग करने से यह अग्नि को प्रदीस करता है तथा कफ को कम करती है।

५-तक्र—दही के सेर भर परिमाण में पाव भर पानी डाल कर जो विलोया जावे उसे तक कहते हैं, यह दस्त को रोकता है, पचने के समय मीठा है इसिल्वें पित्त को नहीं करता है, कुछ खटा होने से यह उष्णवीर्य है तथा रूक्ष होने से कफ को नष्ट करता है, योगचिन्तामणि तथा श्रीआयुर्ज्ञानाणेव महासंहिता में श्री हेमचन्द्राचार्य ने लिखा है कि-तक का यथायोग्य सेवन करनेवाला पुरुष कभी

१-परन्तु सरण रहे कि-बहुत गर्म करके दही को खाना विष के समान असर करता है। २-यह दही का संक्षेप से वर्णन किया गया, इस का विशेष वर्णन दूसरे वैद्यक प्रन्थों में देख हैना चाहिये।। ३-इसे छाछ, मठा, मट्टा तथा तक भी कहते हैं।। ४-अधिक पानी डाली हुई, कम पानी डाली हुई तथा विना पानी की छाछ के गुणों में अन्तर होता है।।

व्यवहार नय से रोगी नहीं होता है, और तक से दग्ध हुए ( जले हुए वा नष्ट हुए ) रोग फिर कभी नहीं होते हैं, जैसे स्वर्ग के देवताओं को अमृत सुख देता है उसी प्रकार मृत्युलोक में मनुष्यों के लिये तक अमृत के समान सुखदाय है है।

तक में जितने गुण होते हैं वे सब उस के आधार रूप दही में से ही आते हैं अर्थात् जिस जिस प्रकार के दही में जो जो गुण कहे हैं उस उस प्रकार के वही से उत्पन्न हुए तक में भी वे ही गुण समझने चाहियें।

तऋसेवनविधि—वायु की प्रकृतिवाले को तथा वायु के रोगी को खर्ट छाछ में सेंधानमक डाल कर पीने से लाभ होता है, पित्त की प्रकृतिवाले को तथा पित्त के रोगी को मिश्री डाल कर मीठी छाछ के पीने से लाभ होता है, तथा कण की प्रकृतिवाले को और कफ के रोगी को सञ्चल नमक, सोंठ, मिर्च और पीपन का चूर्ण मिला कर छाछ के पीने से बहुत लाभ होता है।

शीतकाल, अग्निमान्य (अग्नि की मन्दता), कफसम्बन्धी रोग, मलमृत्र का साफ न उतरना, जठराग्नि के विकार, उदररोग, गुल्म और हरस, इन र गों में छाउ बहुत ही लाभदायक है।

अकेली छाछ का ही ऐसा प्रयोग है कि-उस से असाध्य संग्रहणी तथा हरस जैसे भयंकर रोग भी अच्छे हो जाते हैं, परन्तु पूर्ण विद्वान् वैद्य की सम्मति से इन रोगों में छाछ लेने की युक्ति को समझ कर उस का उपयोग करना चाहिये, क्योंकि अम्लपित्त और संग्रहणी ये दोनों रोग प्रायः समान ही माल्स पड़ते हैं, तथा इन दोनों को अलग अलग पहिचान लेना मूर्ख वैद्य को तो क्या किन्तु स धारण शास्त्रज्ञानवाले वैद्य को भी कठिन पड़ता है, तात्पर्य यह है कि इन दोनों की ठीक तौर से परीक्षा तो पूर्ण वैद्य ही कर सकता है, इस लिये पूर्ण वैद्य के द्वारा रोग की

१-यथा च श्लोकः-'न तकसेवी व्यथते कदाचित्, न तकदरयाः प्रभवन्ति रोगाः । यथा सुराणाम-मृतं सुखाय, तथा नराणां भुवि तक्रमाहुः॥ १॥' इस का अर्थ ऊपर छिखे अनुसार ही है॥ २-यदि दही खराब हो | तो उस का तक भी औगुणकारी होता है ।। | ३-प्रिय पाठकगण ! वंब की पूरी बुद्धिमत्ता रोग की पूरी परीक्षा कर होने में ही जानी जाती है, परन्तु उर्तमान समय में उदरार्थी अपिटत तथा अर्थदग्ध मूर्ख वैद्य बहुत से देखे जाते हैं, ऐसे लोग रोग की परीक्षा कभी नहीं कर सकते हैं, ऐसे लोग तो प्रतिदिन के अभ्यास से वेबल दो चार ही रोगों को तथा उन की ओषधि को जाना करते हैं, इसलिये समान लक्षणवाले अथवा कठिन रोगों का अवसर आ पड़ने पर इन लोगों से अनर्थ के सिवाय अंद कुछ भी नहीं बन पड़ता है, देखों! ऊपर लिखे अनुसार अम्टिपत और संग्रहणी प्रायः समान लक्षणवाले रोग हैं, अब विचारिये कि-संग्रहणी के लिये तो छाछ अद्वितीय ओषधि है और अम्लिपत्त पर वह घोर विष के तुल्य है, यदि लक्षणों का ठीक निश्चय न कर अम्लि। त पर छाछ देदी जाने तो रोगी की क्या दशा होगी, इसी प्रकार से समान लक्षणवाले बहुत से रोग हैं जिनका वर्णन यन्थ के विस्तार के भय से नहीं करना चाहते हैं और न उन के वर्णन का यहां प्रसंग ही है, केवल छाछ के प्रसंग से यह एक उदाहरण पाठकों को वत्लाया है, इस लिये प्रत्येक मनुष्य को उचित है कि-प्रथम योग्य उपायों से वैद्य की पूरी परीक्षा करके फिर उससे रोग की परीक्षा करावे॥

परीक्षा होकर यदि संग्रहणी का रोग सिद्ध हो जावे तो छाछ को पीना चाहिये, परन्तु यदि अम्छपित्त रोग का निश्चय हो तो छाछ को कदापि नहीं पीना चाहिये, क्योंकि संग्रहणी रोग में छाछ अमृत के तुल्य और अम्छपित्त रोग में विष के तुल्य असर करती है।

तक्षरीयनिषेध—जिस के चोट लगी हो उसे, घाववाले को, मल से उत्पन्न हुए शोथ रोगवाले को, श्वास के रोगी को, जिस का शरीर सूख कर दुर्वल हो गया हो उस को, मूर्च्छा अम उन्माद और प्यास के रोगी को, रक्तिपत्तवाले को, राजयक्ष्मा तथा उरक्षित के रोगी को, तरुण ज्वर और सिन्नपात ज्वरवाले को तथा वैशाख जेठ आश्विन और कार्तिक मास में छाछ नहीं पीनी चाहिये, क्योंकि उक्त रोगों में छाछ के पीने से दूसरे अनेक रोगों के उत्पन्न होने का संभव होता है, तथा उक्त मासों में भी छाछ के पीने से रोगोत्पत्ति की सम्भावना रहती है।

#### फलवर्ग ।

इस देश के निवासी लोग जिन जिन फलों का उपयोग करते हैं उन सब में
मुख्य आम्र (औम) का फल है, तथा यह फल अन्य फलों की अपेक्षा प्रायः
हितकारी भी है, इस के सिवाय और भी बहुत से फल हैं जो कि अनेक देशों
में ऋतु के अनुसार उत्पन्न होते तथा लोगों के उपयोग में आते हैं परन्तु फलों के
उपयोग के विषय में भी हमारे बहुत से प्रिय बन्धु उन के (फलों के) गुण
और अवगुण से बिलकुल अनभिज्ञ हैं, इस लिये कुल आवश्यक उपयोग में
आनेवाले फलों के गुणों को लिखते हैं:—

वःचे औम—गर्म, खट्टे, रुचिकर तथा ग्राही हैं, पित्त, वायु, कफ तथा खून में विकार उत्पन्न करते हैं, परन्तु कण्ठ के रोग, वायु के प्रमेह, योनिदोष, वण (वाव) और अतीसार में लाभदायक ( फायदेमन्द ) हैं।

पके आम—वीर्यवर्षक, कान्तिकारक, तृप्तिकारक तथा मांस और बल को बढ़ानेवाले हैं, कुछ कफकारी हैं इस लिये इन के रस में थोड़ी सी सोंट डालकर उपयोग में लाना चाहिये।

आमों की बहुत सी जातियां हैं तथा जाति भेद से इनके स्वाद और गुणों में

१-यह तक का संक्षेप से वर्णन किया गया, इस का विशेष वर्णन दूसरे वैद्यक प्रन्थों में देखना चाहिये।। २ इस के संस्कृत में आझ, रसाल, सहकार, अतिसीरम और कामांग आदि अनेक नाम हैं, इसे भाषा में आम कहते हैं, तथा मारवाड़ में आंवा कहते हैं।। ३-इन को मारवाड़ में केरी अथवा कची केरी कहते हैं।। ४-मुशिदाबाद में एक प्रकार के कचे मीठे आम होते हैं तथा इन को वहांवाले कच्चमीठे आम कहते हैं। वनारस में एक प्रकार का लगहाँ आम बहुत उत्तम होता है तथा फर्रखावाद में आम अनेक प्रकार के होते हैं जैसे-वम्बई, मालदह, टिकार्ग, तौथा, बादशाहपसन्द, बेलवम्बई, अनन्नासी और गोपालभोग आदि, यदापि ये खाने में सब ही उत्तम होते हैं परन्तु टिकारी और गोपालभोग ये दो प्रकार के आम तो अति प्रशंसनीय होते हैं, उक्त नगर में आम बहुतायत से उत्पन्न होता है अतः सस्ता भी बहुत मिलता है।

भी थोड़ा बहुत अन्तर होता है, किन्तु सामान्य गुण तो ( जो कि ऊपर छिखे हैं ) प्रायः सब में समान ही हैं।

जामुन—ग्राही ( मल को रोकनेवाले ), मीटे, कफनाशक, रुचि हर्चा, वायुनाशक और प्रमेह को मिटानेवाले हैं, उदर विकार में इन का रस अथवा सिरका लाभदायक है अर्थात् अजीर्ण और मन्दाग्नि को मिटाता है।

वेर—बेर यद्यपि अनेक जाति के होते हैं परन्तु मुख्यतया उन के दो ही भेद हैं अर्थात् मीटे और खट्टे, बेर कफकारी तथा बुखार और खांसी को उत्पन्न करते हैं, वैद्यक शास्त्रमें कहा है कि-''हरीतकी सदा पथ्यं, कुपथ्यं बद्रीफलम्'' ार्थात् हरड़ सदा पथ्य है और बेर सदा कुपथ्य है,।

बेरों में प्रायः जन्तु भी पड़ जाते हैं इसिलये इस प्रकार के तुच्छ फलों को जैनसूत्रकारने अभक्ष्य लिखा है, अतः इन का खाना उचित नहीं है।

अनार—यह सर्वोत्तम फल है, इस की मुख्य दो जातियां हैं—मीठी और खटी, इन में से मीठी जाति का अनार त्रिदोपनाशक है तथा अतीसार के रंग में फायदेमन्द है, खटी जाति का अनार वादी तथा कफ को दूर करता है, काबुठ का अनार सब से उत्तम होता है तथा कन्धार पेशावर जोधपूर और पूना आदि क भी जनार खाने में अच्छे होते हैं, इस के शर्वत का उष्णकाल में सेवन करने से बहुत लाभ होता है।

केला—स्वादु, कपेला, कुछ ठंढा, बलदायक, रुचिकर, वीर्यवर्धक, नृप्तिकारक, मांसवर्धक, पित्तनाशक तथा कफकर्ता है, परन्तु दुर्जर अर्थात् पचने में भारी होता है, प्यास, ग्लानि, पित्त, रक्तविकार, प्रमेह, भूख, रक्तपित्त और नेत्ररोग को मिटाता है, भर्मकरोग में इस का फल बहुत ही फायदेमन्द है।

आँवला—ईपन्मधुर (कुछ मीठा), खहा, चरपरा, कपेला, कडुआ, दम्नावर, नेत्रों को हितकारी, बलबुद्धिदायक, वीर्यशोधक, स्मृतिदाता, पुष्टिकारक तथा त्रिदोपनाशक है, सब फलों में आँवले का फल सर्वोत्तम तथा रसायन है-अर्थात् खहा होने के कारण वादी को दूर करता है, मीठा तथा ठंढा होने से पित्तनाशक है, रूक्ष तथा कपेला होने से कफ को दूर करता है।

ये जो गुण हैं वे गीले (हरे) आँवले के हैं, क्योंकि-सूखे आँवले में इतने गुण नहीं होते हैं, इसलिये जहांतक हरा आँवला मिल सके वहांतक बाजार में विकता हुआ सूखा आँवला नहीं लेना चाहिये।

दिल्ली तथा बनारस आदि नगरों में इस का मुख्बा और अचार भी बनता है परन्तु मुख्बा जैसा अच्छा बनारस में बनता है वैसा और जगह का नहीं होता है, बहां के ऑवले बहुत बड़े होते हैं जो कि सेर भर में आठ तुलते हैं।

<sup>्</sup>रिजस में मनुष्य कितना ही खावे परन्तु उसकी भोजन से तृप्ति नहीं होती है ःस को भसक रोग कहते हैं॥

सूखे आँवले में काली मिर्च मिलाकर चैत्र तथा आश्विन मास में भोजन के पीछे उस की फँकी बीकानेर आदि के निवासी मारवाड़ी लोग प्रायः हरेक रोग में लेते हैं परन्तु उन लोगों को वह अधिक गुण नहीं करता है, इस का कारण यह है कि उन लोगों में तेल और लाल मिर्चका उपयोग बहुत ही है किन्तु कभी कभी उलटी हानि हो जाती है, यदि हरे अथवा सूखे आँवलों का सेवन युक्ति से किया जावे तो इस के समान दूसरी कोई ओषि नहीं है आँवले के सेवन की यद्यपि अनेक युक्तियां हैं परन्तु उन में से केवल एक युक्ति को लिखते हैं, वह युक्ति यह है कि-सूखे आँवले को हरे आँवले के रस की अथवा सूखे आँवले के कार्यकी एक सौ वार भावना देकर सुखाते रहना चाहिये, इसके बाद उस का सेवन कर उपर से दूध पिना चाहिये, ऐसा करने से वह अकथनीय लाभ करता है अर्थात् इस के गुणों की संख्या का वर्णन करनेमें लेखनी भी समर्थ नहीं है, इस के सेवन से सब रोग नष्ट हो जाते हैं, तथा बुढ़ापा बिलकुल नहीं सताता है, इस का सेवन करने के समय में गेहूँ, भी, तूरा, चावल और मूंग की दाल को खाना चाहिये।

इस के कच्चे फल भी हानि नहीं करते हैं तथा इस का मुख्या आदि सदा स्वाया जावे तो भी अति लाभकारी ही है।

नारक्की (सन्तरा)—मधुर, रुचिकर, शीतल, पुष्टिकारक, वृष्य, जठराशिष-दीपक, हृदय को हितकारी, त्रिदोपनाशक और शूल तथा कृमि का नाशक है, मन्दाग्नि, श्वास वायु, पित्त, कफ, क्षय, शोष, अरुचि और वमन आदि रोगों में पथ्य है, इस का शर्वत गर्मी में प्रातःकाल पीने से तरावट बनी रहती है तथा अधिक प्यास नहीं लगती है।

नारंगी की मुख्य दो जातियां हैं—खद्दी और मीठी, उन में से खद्दी नारंगी को नहीं खाना चाहिये, इस के सिवाय इस जॅमीरी आदि भी कई जातियां हैं, नागपुर (दक्षिण) का सन्तरा अत्युत्तम होता है।

हाख वा अंगूर—गीली दाख खट्टी और मीटी होती है तथा इस की काली और सफेद दो जातियां हैं, बम्बई नगर के काफर्ड मार्केट में यह हमेशा मनों मिलती है तथा और भी स्थानों में अंगूर की पेटियां बिकती हैं, खट्टी दाख खाने से अवगुण करती है, इस लिये उसे नहीं खाना चाहिये, हरी दाख कफ करती है इस लिये थोड़ा सा सेंधानमक लगा कर उसे खाना चाहिये, सब मेवा ओं में दाख भी एक उत्तम मेवा है, सूखी मुनका अर्थात् काली दाख सब प्रकार की प्रकृतिवाले पुरुषों के अनुकृत और सब रोगों में पथ्य,

१-वहां के लोग मिर्च इतनी डालते हैं कि शास और दालमें केवल मिर्च ही दृष्टिगत होती है तथ कभी कभी मिर्चकाही शाक बना लेते हैं ॥ २-जहांतक होसके हरे आँबले के रस की ही भावना देनी चाहिये, क्योंकि सूखे आँबले के काथ की भावना की अपेक्षा यह (हरे आँबले के रस की भावना) अधिक लाभदायक है ॥

है, वैद्य लोग वीमार कों इस के खाने का निषेध नहीं करते हैं, यह मीठी, तृप्ति कारक, नेत्रों को हितकारी, टंढी, अमनाशक, सारक (दस्तावर) तथा पुष्टिकारक है, रक्तविकार, दाह, शोष, मूर्च्छा, ज्वर, श्वास, खांसी, मद्य पीने से उत्पन्न हुए रोग, वमन, शोथ और वातरक आदि रोगों में फायदेमन्द है।

नींबू नींबू खट्टे और मीटे दो प्रकार के होते हैं -इन में से मीटा नींबू पूर्व में बहुत होता है, जिस में बड़े को चकोतरा कहते हैं, एफ्रीका देशके जंग-बहार सहर में भी मीटे नींबू होते हैं उन को वहांवाले मचूंगा कहते हैं, वहां के वे मीटे नींबू बहुत ही मीटे होते हैं, जिनके सामने नागपुर के सन्तरे भी कुछ नहीं हैं, इन के अधिक मीटे गुण के कारण ही डाक्टर लोग पित्तज्वर में वहां बहुत देते हैं, फलों में मीटे नींबू की ही गिनती है किन्तु खट्टे नींबू की नहीं है, क्योंकि खट्टे नींबू को वेसे (केवल) कोई नहीं खाता है किन्तु शाक और दाल आदि में इस का रस डाल कर खाया जाता है, तथा डाक्टर लोग सूजन में मसूड़े के दर्द में तथा मुख से खून गिरने में इसे चुसाया करते हैं तथा इस की सिकक्षित्री को भी जल में डालकर पिलाते हैं, इस के सिवाय यह अचार और चटनी आदि के भी काम में आता है।

नींतू में वहुत से गुण हैं परन्तु इस के गुणों को लोग बहुत ही कम जानते हैं, अन्य पदार्थों के साथ संयोग कर खाने से यह (खटा नींवू)बहुत फायदा करता है।

मीठा नींचू—खादु, मीठा, तृप्तिकर्ता, अतिरुचिकारक और हलका है, कफ, वायु, वमन, खांसी, कण्ठरोग, क्षय, पित्त, शूल, त्रिदोष, मलसम्भ (मलका रुकना), हैज़ा, आमवात, गुल्म (गोला), कृमि और उदरस्थ कीड़ों का नाशक है, पेट के जकड़ जानेपर, दस्त बंद होकर बद्ध गुदोदर होने पर, खाने पीनेकी अरुचि होनेपर, पेट में वायु तथा शूल का रोग होने पर, शरीर में किसी प्रकार के विष के चढ़ जाने पर तथा मूर्च्छा होने पर नींचू बहुत फायदा करता है।

बहुत से लोग नींबू के खटेपन से डर कर उस कों काम में नहीं लाते हैं परन्तु यह अज्ञानता की बात है, क्योंकि नींबू बहुत गुणकारक पदार्थ है, उस का सेवन खटेपन से डर कर न करना बहुत भूल की बात है, देखो ! ज्वर जैसे तीवरोग में भी युक्ति से सेवन करने से यह कुछ भी हानि नहीं करता है किन्तु फायदा ही करता है।

नींवू की चार फांकें कर के एक फांक में सोंठ और सेंधानमक, दूसरी में कार्टा मिर्च, तीसरी में मिश्री और चौथी फांक में डीका माली भर कर चुसाने से जी मचलाना, वमन, वदहज़मी और ज्वर आदि रोग मिट जाते हैं, यदि प्रातःकाल में सदा गर्म पानी में एक बींवू का रस डालकर पीने का अभ्यास किया जावे तो आरोग्यता यनी रहती है तथा उस में वूरा या मिश्री मिला कर पीने से यकुत् अर्थात् लीवर भी अच्छा बना रहता है। बहुत से छोग प्रातःकाल चाह ( चाय ) आदि पीते हैं उस के स्थान में यदि इस के पीने का अभ्यास किया जाबे तो बहुत लाभ हो सकता है, क्योंकि चाह आदि की अपेक्षा यह सो गुणा फायदा पहुँचाता है।

नीं वृका बाहिरी उपयोग—नहाने के पानी में दो तीन नीं बुओं का रस निचोड़ कर उस पानी से नहाने से शरीर अच्छा रहता है अर्थात् चमड़ी के छिद्र मैल से बंद नहीं होते हैं, यदि बन्द भी हों तो मैल दूर होकर छिद्र खुल जाते हैं तथा ऐसा करने से दाद खाज और फुन्सी आदि चमड़ी के रोग भी नहीं होते हैं।

प्रत्येक मनुष्यको उचित है कि-दाल और शाक आदि नित्य की खुराक में तथा उस के अतिरिक्त भी नींचू को काम में लाया करे, क्योंकि यह अधिक गुणकारी पदार्थ है और सेवन करनेसे आरोग्यता को रखता है।

रत्रजुर पृष्टिकारक, स्वादिष्ट, मीठी, ठंढी, ब्राही, रक्तशोधक, हृदय को हित-कारी और त्रिदोषहर हैं; श्वास, थकावट, क्षय, विष, प्यास, शोष (श्वरीर का सूखना) और अम्छपित्त जैसे महाभयंकर रोगों में पथ्य और हितकारक है, इस में अवगुण केवल इतना है कि-यह पचने में भारी है और कृमि को पैदा करती है इस लिये छोटे बाल कों को किसी प्रकार की भी खजूर को नहीं खाने देना चाहिये।

न्त्रजूर को घी में तलकर खाने से उक्त दोनों दोष कुछ कम हो जाते हैं।

ार्मी की ऋतु में खजूर का पानी कर तथा उस में थोड़ा सा अमिली (इमली) का खट्टा पानी डाल कर शर्वत की तरह बनाकर यदि पिया जावे तो फायदा करता है।

िण्डलजूर और सूखी लारक ( छुहारा ) भी एक प्रकार की लजूर ही है परन्तु उस के गुण में थोड़ासा फर्क है।

फालसा, पीलू और करोंदे के फल—ये तीनों पित्त तथा आमवात के नाशक हैं, सब प्रकार के प्रमेह रोग में फायदेमन्द है, उच्च काल में फालसे का शर्वा सेवन करने से बहुत लाभ होता है, कच्चे फालसे को नहीं खाना चाहिये क्योंकि वह पित्त को उत्पन्न करता है।

मीताफल—मधुर, ठंढा और पुष्टिकारक है परन्तु कफ और वायु को उत्पन्न करता है।

जामफर्ल स्वादिष्ट, ठंडा, वृष्य, रुचिकर, वीर्यवर्धक और ब्रिदोषहर है परन्तु तीक्ष्ण और भारी है, कफ और वायु को उत्पन्न करता है किन्तु उन्माद रोगी (पागल) के लिये अच्छा है।

१-इस को पूर्व में सफड़ी तथा अमरूद भी कहते हैं, सब से अच्छा अमरूद प्रयाग (इलाहाबाद) का होता है, क्योंकि वहां का अमरूद मीठा, स्वादिष्ठ, अल्प बीजोंबाला और बहुत बड़ा होता है।

सकरकन्द-मधुर, रुचिकर, हृदय को हितकारी, शीतल, ग्राही और पित्तहर है, अतीसार रोगी को फायदेमन्द है, इस का मुख्वा भी उत्तम होता है।

अञ्जीर—ठंढी और भारी है, रक्तविकार, दाह, वायु तथा पित्त को नष्ट करती है, देशी अञ्जीर को गूलर कहते हैं, यह प्रमेह को मिटाता है परन्तु इस में छोटे २ जीव होते हैं इस लिये इस को नहीं खाना चाहिवे।

असली अऔर काबुल में होती है तथा उस को मुसलमान हकीम वीमारों को बहुत खिलाया करते हैं।

इमेली — कची इमली के फल अभक्ष्य हैं इसलिये उन को कभी उपयोग में नहीं लाना चाहिये, क्योंकि उपयोग में लाने से वे पेट में दाह रक्तपित और आम आदि अनेक रोगों को उत्पन्न करते हैं।

पकी इमली—वायु रोग में और झूल रोग में फायदेमन्द है, यह बहुत ठंढी होने के कारण शरीर के सांधों (सन्धियों) को जकड़ देती है, नरों को ढीला कर देती है इस लिये इस को सदा नहीं खाना चाहिये।

चीनापट्टन, द्रविड, कर्णाटक तथा तेलंग देशवासी लोग इस के रस में भिर्च, मसाला अरहर (त्र) की दाल का पानी और चांवलों का मांड डाल कर उस को गर्म कर (उबाल कर) भात के साथ नित्य दोनों वक्त खाते हैं, इसी प्रकार अभ्यास पड़ जाने से गर्म देशों में और गर्म ऋतु में भी बहुत से लोग तथा गुकराती लोग भी दाल और शाकादि में इस को डाल कर खाते हैं, तथा गुजराती लोग गुड़ डाल कर हमेशा इस की कड़ी बना कर भी खाते हैं, हैदराबाद आदि नगरों में वीमार लोग भी इमली का कट खाते हैं, इसी प्रकार पूर्व देशवाले लोग अमचुर की खटाई डाल कर मांडिया बना कर सलोनी दाल और भात के साथ खाते हैं, परन्तु निर्भय होकर अधिक इसली और अमचुर आदि खटाई खाना अच्छा नहीं है, किन्तु ऋतु तासीर रोग और अनुपान का विचार कर इन का उपयोग करना उचित है क्योंकि अधिक खटाई हानि करेंती है।

नई इमली की अपेक्षा एक वर्ष की पुरानी इमली अच्छी होती है, उस के नमक लगा कर रखना चाहिये जिस से वह खराब न हो।

इमली के शर्वत को मारवाड़ आदि देशों में अक्षयतृतीया के दिन बहुत से लोग बनाकर काम में लाते हैं यह ऋतु के अनुकूल है।

१-इसी प्रकार वह और पीयल आदि वृक्षों के फल भी जैनसिद्धान्त में अभक्ष्य िर्छ हैं, क्योंकि इन के फलों में भी जन्तु होते हैं, यदि इस प्रकार के फलों का सेवन किया जारे तो ते पेट में जाकर अनेक रोगों के कारण हो जाते हैं। २-इस को अमली, आँक्ली तथा पूर्व ने चिया और ककोना भी कहते हैं। ३-देखों किसी का वचन है कि-"गया मर्द जो खाय खटाई। गई नारि जो खाय मिठाई। गई हाट जह मँडी हथाई, गया वृक्ष जह बगुला वैठा। गया नेह जह मोड़ा (धूर्त्त साधु) पैठा॥ १॥

इमली को भिगोकर उस के गृदे में नमक डाल कर पैरों के तलवों और इथेलियों में मसलने से लगी हुई रू शीघ ही मिट जाती है।

नारियल-बहुत मीठा, चिकना, हृदय को हितकारी, पुष्ट, बस्तिशोधक और रक्तपित्तनाशक है, पारेआदि की गर्मी में तथा अम्लपित्त में इस का पानी तथा नालिकेरखण्डपाक बहुत फायदेमन्द है और वीर्यवर्धक है।

कई देशों में बहुत से लोग नारियल के पानी को उष्ण ऋतु में पीते हैं यह वेशक फायदेमन्द होता है, परन्तु इतना अवश्य खयाल रखना चाहिये कि, निरन्न (निन्ने, खाली अर्थात् अन्न खाये बिना) कलेजे तथा दिन को निद्रा लेकर उठने के पीछे एक घण्टेतक इस को नहीं पीना चाहिये; जो इस बात का खयाल नहीं रक्खेगा उस को जन्म भर पछताना पड़ेगा।

खरबूजा तथा मीठे खट्टे काचर—ये भी ककड़ी ही की एक जाति हैं, जो नहीं की बाल् में पकता है उस को खरबूजा कहते हैं, यह स्वाद में मीठा होता है, लखनऊ के खरबूजे बहुत मीठे होते हैं, लोग इस का पना बना कर भी खाते हैं, यह गर्म होता है, जिन दिनों में हैजा चलता हो उन दिनों में खरबूजा बिलकुल नहीं खाना चाहिये।

जो जमीन तथा खेतों में पूके उसे ककड़ी और काचर कहते हैं, ककड़ी और काचर मारवाड़ आदि देशों में बहुत उत्पन्न होते हैं, ककड़ी को सुखा कर उस का सुखा शाक भी बनाते हैं उस को खेलरा कहते हैं, तथा काचर को सुखाकर उस का जो सुखा हाक बनाते हैं उस को काचरी कहते हैं, इस को दाल या शाक में डालते हैं, यह खाने में स्वादिष्ठ तो होता है तथा लोग इसे प्रायः खाते भी हैं, परन्तु गुणों में तो सब फलों की अपेक्षा हलके दर्जे के (अल्प गुणवाले) तथा हानिकारक फल ये ही (ककड़ी और काचर) हैं, क्योंकि ये तीनों दोषों को विगाड़ते हैं, ये कच्चे-वायु और कफ को करते हैं किन्तु पकने के बाद तो विशेष (पहिले की अपेक्षा अधिक) कफ तथा वायु को विगाड़ते हैं।

किलन्द (मतीरा वा तरवूज)—इस के गुण शाकवर्ग में पूर्व लिखचुके हैं, विशेष-कर यह भी गुणों में ककड़ी और काचर के समान ही है।

अश्रक, पारदभस्म (पारे की भस्म) और स्वर्णभस्म, इन तीनों की मात्रा होते यमय ककाराष्ट्रक (ककारादि नामवाले आठ पदार्थ) वर्जित हैं, क्योंकि उक्त मात्राओं के लेते समय ककाराष्ट्रक का सेवन करने से वे उक्त मात्राओं के गुणों को खराब कर देते हैं, ककाराष्ट्रक ये हैं—कोला, केले का कन्द, करोंदा, कांजी, कैर, करेला, ककड़ी और कलिन्द (मतीरा), इस लिये इन आठों वस्तुओं का उपयोग उक्त धातुओं की मात्रा लेनेवाले को नहीं करना चाहिये।

१-सुना है कि खरबूजे का पना और चांवल खाते समय यदि गुचलका आ जावे तो प्राणी अवस्य मर ही जाता है, क्योंकि इस का कुछ भी इलाज नहीं है। २० जै० सं०

वादाम, चिरोंजी और पिस्ता—ये तीनों मेवे बहुत हितकारी हैं, इन को सब प्रकार के पाकों और छड्डू आदि में डाल कर भाग्यवान् लोग खाते हैं।

बादाम-मगज़ को तरावट देता और उसे पुष्ट करता है, इस का तेल सूंघने से भी मगज़ में तरावट पहुँचती है और पीनसरोग मिट जाता है।

ये गुण मीठे बादाम के हैं किन्तु कड़ुआ बादाम तो विष के समान असर करता है, यदि किसी प्रकार बालक तीन चार कड़ुए बादामों को खालेये हो उस के शरीर में विषके तुल्य पूरा असर होकर प्राणों की हानि हो जा सकती है, इस लिये चाख २ कर बादामों का स्वयं उपयोग करना और बालकों को कराना चाहिये, बादाम पचने में भारी है तथा कोरा (केवल) बादाम खाने से वह बहुत गर्मी करता है।

# इक्षुवर्ग ।

इश्च (ईखें)—रक्तपित्तनाशक, बलकारक, वृष्य, कफजनक, स्वादुपाकी, स्निग्ध, भारी, मूत्रकारक और शीतल है।

ईस मुख्यतया बारह जाति की होती है—पोंड्रक, भीरुक, वंशक, शतपोरक, कान्तार, तापसेश्च, काण्डेश्च, स्वीपन्न, नेपाल, दीर्घपत्र, नीलपोर और कोशक, अब इन के गुणों को कम से कहते हैं:—

पोंड्रक तथा भीरुक-सफेद पोंडा और भीरुक पोंडा वातपित्तनार क, रस और पाक में मधुर, शीतल, बृंहण और बलकत्ती है।

कोराक-कोशक संज्ञक पोंडा-भारी, शीतल, रक्तपित्तनाशक तथा क्षयनाशक है।

कान्तार—कान्तार (काले रंग का पौंडा ) भारी, बृष्य, कफकारी, बृंहण और दस्तावर है।

दीर्घ पौर तथा बंशक—दीर्घ पौर संज्ञक ईस्र किटन और वंशक ईस्र क्षारयुक्त होती है।

१-फल और वनस्पति की यद्यपि अनेक जातियां हैं एरन्तु यहांपर प्रसिद्ध और विशेष खान पान में आनेवाले आवश्यक पदार्थों के ही गुणदोष संक्षेप से बतलाये हैं, क्यों के इतने पदार्थों के भी गुणदोष को जो पुरुष अच्छे प्रकार से जान लेगा उस की बुद्धि अन्य भी अनेक पदार्थों के गुण दोगों को जान सकेगी, सब फल और वनस्पतियों के विषय में यह कि वात भी अवश्य ध्यानमें रखनी चाहिये कि अज्ञात, कीड़ों से खाया हुआ, जिस के पकने का समय तीत गया हो, विना काल में उत्पन्न हुआ हो, जिस का रस नष्ट हो (सूख) गया ो, जिस में किंचित् भी दुर्गन्धि आति हो और अपक (विना पका हुआ), इन सब फलों को कभी नहीं खाना चाहिये। २-इस को गन्ना साठा तथा जख भी कहते हैं। ३-दीर्घ गैरसंज्ञक अर्थात् बड़ी बड़ी गांठोंवाला पोंडा। ४-इस को वम्बईमें ईख कहते हैं।

शतपोर्क—इस के गुण कोशक ईख के समान हैं, विशेषता इस में केवल इतनी है कि-यह किञ्चित् उष्ण क्षारयुक्त और वातनाशक है।

तापसेक्षु — मृदु, मधुर, कफ को कुपित करनेवाला, तृक्षिकारक, रुचिप्रद, वृष्य और बलकारक है।

काण्डेक्षु—इस के गुण तापसेक्षु के समान हैं, केवल इस में इतनी विशेषता है कि यह वायु को कुपित करता है।

सूचीपैत्र, नीलपौर, नैपाल ओर दीर्घपत्रक—ये चारों प्रकार के पौंडे वातकर्ता, कफपित्तनाशक, कपैले और दाहकारी हैं।

इस के सिवाय अवस्थाभेद से भी ईस के गुणों में भेद होता है अर्थात् बाल (होटी) ईख-कफकारी, मेदवर्षक तथा प्रमेहनाशक है, युवा (जवान) ईस-वायुनाशक, स्वादु, कुछ तीक्ष्ण और पित्तनाशक है, तथा वृद्ध (पुरानी) ईस-रुधिरनाशक, वणनाशक, बलकर्त्ता और वीर्योत्पादक है।

ईख का मूळभाग अत्यन्त मधुर रसयुक्त, मध्यभाग मीठा तथा उत्परी भाग नुनखरा (नमकीनरस से युक्त ) होता है।

दाँतों से चबा कर चूसी हुई ईख रक्तपित्तनाशक, खांड़ के समान वीर्थवाला, अविदाही (दाह को न करनेवाला ) तथा कफकारी है।

सर्वभाग से युक्त कोल्हू में दबाई हुई ईख का रस जन्तु और मैल आदि के संसम से विकृत होता है, एवं उक्त रस बहुत काल पर्यन्त रक्खा रहने से अत्यन्त विकृत हो जाता है इस लिये उस को उपयोगमें नहीं छाना चाहिये, क्योंकि उपयोग में लाया हुआ वह रस दाह करता है, मल और मूत्र को रोकता है, तथा पचनेमें भी भारी होता है।

हंख का बासा रस भी बिगड़ जाता है, यह रस स्वाद में खट्टा, वातनाशक, भारी, पित्तकफकारक, सुखानेवाळा दस्तावर तथा मूत्रकारक होता है।

अञ्जिपर पकाया हुआ ईख का रस भारी, स्निग्ध, तीक्ष्ण, वातकफनाशक, गोलानाशक और कुछ पित्तकारक होता है।

इञ्जिविकार अर्थात् गुड़ आदि पदार्थ भारी, मधुर, बलकारक, खिन्ध, बातनाशक, दस्तावर, वृष्य, मोहनाशक, शीतल, बृंहण और विषनाशक होते हैं, इञ्जिविकारों का सेवन करने से तृषा, दाह, मूच्छी और रक्तपित्त नष्ट हो जाते हैं।

१- रातपोरक अर्थात बहुत गांठों वाला। २-इस को चिनियाबम्बई कहते हैं। ३-स्चीपत्र उस को कहते हैं जिस के पत्ते बहुत बारीक होते हैं; नीलपौर उस को कहते हैं जिस की गांठें नीले रंग की होती हैं; नैपाल उस को कहते हैं जो नेपाल देश में उत्पन्न होता है; तथा दीर्षपत्र उसे कहते हैं जिस के पत्ते बहुत लम्बे होते हैं।

अब इक्षुविकारों का पृथक् पृथक् संक्षेप से वर्णन करते हैं:---

फाणित—कुछ कुछ गाड़ा और अधिक भाग जिस का पतला हो ऐसे इंस के पके हुए रस को फाणित अर्थात् राब कहते हैं, यह-भारी, अभिष्यन्दी, बृंहण, कफकर्ता तथा ग्रुक को उत्पन्न करता है, इस का सेवन करने से वात, पित्त, आम, मूत्र के विकार और बस्तिदोप शान्त हो जाते हैं।

मत्स्यण्डी—किञ्चित् द्रवयुक्त पक तथा गाढ़े ईखके रस को मत्स्यण्डी कहते हैं, यह—भेदक, बलकारक, हलकी, वातिपत्तनाशक, मधुर, बृंहण, वृत्य और रक्तदोषनाशक है।

गुड़े—नया गुड़ गर्म तथा भारी होता है, रक्तविकार तथा पित्तविकार में हानि करता है, पुराना गुड़ (एक वर्ष के पीछे से तीन वर्ष तक का) बहुत अच्छा होता है, क्योंकि यह हरूका अग्निदीपक और रसायनरूप है, र्फ केपन, पाण्डुरोग, पित्त, त्रिदोप और प्रमेह को मिटाता है तथा बलकारक है, ख़बाओं में पुराना गुड़ ही काम में आता है, शहद के न होने पर उस के बख़रे में पुराना गुड़ ही काम दे जाता है, तीन वर्ष के पुराने गुड़ के साथ अद्रख़ के खाने से कफ का रोग मिट जाता है, हरड़ के साथ इसे खाने से पित्त का रोग मिटता है, सोंठ के साथ खाने से वायु का नाश करता है।

तीन वर्ष का पुराना गुड़ गुल्म (गीला) ववासीर, अरुचि, क्षय, कास (खांसी), छाती का बाव, क्षीणता और पाण्डु आदि रोगों में भिन्न २ अपूपानों के साथ सेवन करने से फायदा करता है, परन्तु ऊपर लिखे रोगों पर नटं गुड़ का सेवन करने से वह कफ, श्वास, खांसी, कृमि तथा दाह को पैदा करता है।

पित्त की प्रकृतिवाले को नया गुड़ कभी नहीं खाना चाहिये।

चूरमा लापसी और सीरा आदि के बनाने में प्रामीण लोग गुड़ का बहुत उपयोग करते हैं, एवं मजूर लोग भी अपनी थकावट उतारने के लिये रोर्ट आदि के साथ हमेंशा गुड़ खाया करते हैं, परन्तु यह गुड़ कम एक वर्ष का तो पुराना अवस्य होना ही चाहिये नहीं तो आरोग्यता में बाधा पहुँचाये विना कदापि न रहेगा।

गुड़ के चुरमा और लापसी आदि पदार्थों में घी के अधिक होने से गुड़ अधिक गर्मी नहीं करता है।

१-देखो इस भारतभूमि में ईख (सांठा) भी एक अतिश्रेष्ठ पदार्थ है-जिस के रस से हृदयिविकार दूर होकर तथा यक्कत् का संशोधन होकर पाचनशक्ति की वृद्धि होती है, फिर देखो ! इसी के रस से गुड़ बनता है जो कि अत्यन्त उपयोगी पदार्थ है, क्योंकि गुड़ ही के सहारे से सब प्रकार के मधुर पदार्थ बनाये जाते हैं। २-तीन वर्ष के पीछे १ इ का गुण कम हो जाता है।

दुर्बल शरीरवाला, शोप रोगी, जिस के जलम हो वा चोट लगी हो ववासीर, श्वाम और मूर्छा का रोगी, मार्ग में चलने से थका हुआ, जिस ने बहुत परिश्रम का काम किया हो, जो गिरने से व्याकुल हो, जिस को किसी ने किसी प्रकार का उपालम्भ (उलाहना वा ताना आदि) दिया हो इस से उस के मन में चिन्ता हो, जिस को किसी प्रकार का नशा या विष चढ़ा हो, जिस को मूत्रकृच्छ्र वा पथरी का रोग हो, इन मनुष्यों के लिये पुराना गुड़ अति लाभदायक है, इसी प्रकार जीर्णज्वर से श्लीण तथा विषम ज्वरवाले पुरुष को पीपल हरड़ सोंठ और अजमोद, इन चारों के साथ अथवा इन में से किसी एक के साथ पुराने गुड़ को देने से उक्त दोनों प्रकार के ज्वर मिट जाते हैं, रक्तपित्त और दाह के रोगी को इस का शर्वत कर पिलाना चाहिये, क्षय और रक्तविकार में गिलोय को घोट कर उस के रस के साथ पुराना गुड़ मिला कर देने से बहुत लाम पहुँचाताहै।

ास्तव में तो पुराना गुड़ ऊपर लिखे रोगों में तथा इन के सिवाय दूसरे भी बहुत से रोगों में बड़ा ही गुणकारी है और अन्य ओषिघयों के साथ इस का अनुपान जल्दी ही असर करता है।

गुड़ के समान एक वर्ष के पीछे से तीन वर्षतक का पुराना शहद भी गुणकारी समझना चाहिये।

न्त्रांड़—पित्तनाश टंढी और बल देनेवाली है, बनारसी खांड़ आंखों के लिये बहुत फायदेमन्द और वीर्यवर्धक है, खांड़ कफ को करती है इसलिये कफ के रोगों में, रसविकार से उत्पन्न हुए शोथ में, ज्वर में और आमवात आदि कई रोगों में हानि करती है, खाने के उपयोग में खांड़ को न लेकर बूरा को लेना चाहिये।

सिश्री और कन्द-नेत्रों को हितकारी, स्निग्ध, धानुवर्धक, मुखप्रिय, मधुर, शीतल, वीर्यवर्धक, बलकारक, सारक (दस्तावर), इन्द्रियों को तृप्त कर्त्ता, हलां और तृषानाशक हैं, एवं क्षत, रक्तिपत्त, मोह, मूर्च्छा, कफ, बात, पित्त, दाह और शोष को मिटाते हैं।

ये दोनों पदार्थ बहुत ही साफ किये जाते हैं अर्थात् इन में मेल बिलकुल नहीं रहता है इस लिये समझदार लोगों को दूध आदि पदार्थों में सदा इन्हीं का उपयोग करना चाहिये।

यद्यपि कालपी की मिश्री को लोग अच्छी बतलाया करते हैं परन्तु मरूखल देश के बीकानेर नगर में हलवाई लोग अति उज्ज्वल (उजली, साफ) मिश्री का कूँजा बनाते हैं इस लिये हमारी समझ में ऐसी मिश्री अन्यत्र कहीं भी नहीं बनर्ता है।

तिरोप वक्तव्य—प्रिय मित्रो ! पूर्वकाल में शर्करा (चीनी) इस देश में इतनी बहुतायत से बनती थी कि भारतवासी लोग उस का मनमाना उपयोग

करते थे तो भी परदेशों में हज़ारों मन जाती थी, देखो ? सन् १८२६ ई० तक प्रतिवर्ष दो करोड़ रूपये की चीनी यहां से परदेश को गई है, ईसबी चौदहवीं शताब्दी (शदी) तक युरोप में इस का नाम निशान तक नहीं था, इस के पीछे गुड़ चीनी और मिश्री यहां से वहां को जाने लगी।

पूर्व समयमें यहां हजारों ईख के खेत बोये जाते थे, लकड़ी के चरखे से ईख का रस निकाला जाता था और पिवत्रता से उस का पाक बन कर मधुर ार्करा बनती थी, ठार २ शर्करा बनाने के कारखाने थे तथा भोले भाले किसान असन्त अमपूर्वक शर्करा बना कर अपने २ इष्ट देव को प्रथम अपण कर पीछे उरा का विकय करते थे, अहाहा! क्या ही सुन्दर वह समय था कि जिस में इस देश के निवामी उस पिवत्र मधुर और रसमयी शर्करा का सुस्वाद यथेच्छ लट्टते थे और क्या ही अनुकूल वह समय था कि जिस में इस देश की लक्ष्मी स्वरूप खिय उस पितत्र मधुर और रसमयी शर्करा के उत्तमोत्तम पदार्थ बना कर अपने पित और पुत्रों आदि को आदर सिहत अपण करती थीं, परन्तु हा! अब तो न वह अभ समय ही रहा और न वह पितत्र मधुर रसमयी आयुवर्धक और पिटिक शर्करा ही रही!!!

आज से हज़ार बारह सो वर्ष पहिले इस अभागे भारत पर यद्यपि यवनादिकों का असहा आक्रमण होता रहा तथापि अपवित्र परदेशों वस्तुओं का यहां प्रचार नहीं हुआ, यद्यपि यवन लोग यहां से करोड़ों का धन लेगये परन्तु अपने देश की वस्तुओं की यहां भरभार नहीं कर गये किन्तु यहीं से अच्छी २ चीज़ बनव कर अपने देश को लेगये परन्तु जब से यह देश स्वातच्यप्रिय न्यायशील गृटिश गवर्नमेंट के हाथ में गया तब से उन के देशों की तथा अन्य देशों की असंस्य मनोहर सुन्दर और सस्ती चीज़ें यहां आकर यह देश उन से व्यास होगया, बनी बनाई सुन्दर और सस्ती चीज़ों के मिलते ही हमारे देश के लोग अधिकता ने उन को खरीदने लगे और घीरे २ अपने देश की चीज़ों का अनादर होने लगा, जिस को देख कर वेचारे किसान कारीगर और व्यापारी लोग हतोत्साह होकर उद्योग-हीन होगये और देशभर में परदेशी वस्तुओं का प्रचार होगया।

यद्यपि हमारी न्यायशीला बृटिश गवर्नमेंट ने ऐसी दशा में इस देश के कारी-गरों को उत्तेजन देने के लिये तथा देश का व्यापार बढ़ाने के लिये सर्कारी दफ्तरों में और प्रत्येक सर्कारी काम में देशी वस्तु के प्रचार करने की आज्ञा देकर इस देश के सामाग्य को पुनः बढ़ाना चाहा, जिस के लिये हम सबों के उक्त न्यायशील गवर्नमेंट को अनेकानेक धन्यवाद शुद्ध अन्तःकरण से देने चाहियें, परन्तु क्या किया जावे? हमारे देश के लोग दारिद्य से व्यात होकर हतात्साह बनने के कारण उस से कुछ भी लाभ न उठा सके।

कारीगरी और व्यापार की वस्तुयें तो दूर रहीं किन्तु हमारे खानपान की चीज़ें भी परदेश कीही पसन्द होने लगी और बना बनाया पकान्न दुग्ध और शर्वरा भी परदेश की लेकर सब लोग निर्वाह करने लगे, देखों! जब मोरस की खांड़ प्रथम यहां थोड़ी २ आने लगी तब उस को देशी चीनी से खच्छ और ससी देख कर लोग उस पर मोहित होने लगे, आखिरकार समस्त देश उस से न्याप्त हो गया और देशी शक्कर कम २ से नामशेष होती गई, निर्ताज यह हुआ कि-अब केवल औपिधमात्र के लिये ही उस का प्रचार होता है।

इस बात को प्रायः सब ही जान सकते हैं कि-विलायती खांड़ ईख के रस से नहीं बनती है, क्योंकि वहां ईख की खेती ही नहीं है किन्तु बीट नामक कन्द और जुवार की जाति के टटेलों से अथवा इसी प्रकार के अन्य पदार्थों में से उन का सत्व निकाल कर वहां खांड़ बनाई जाती है, उस को साफ करने की रीति ''एनसाक्कोपेडिया बिटानिका'' के ६२७ पृष्ठ में इस प्रकार लिखी है—

एक सौ चालीस या एक सौ अङ्सठ मन चीनी लोहे की एक बड़ी ढेग में डात्कर गलाई जाती है, चीनी गलाने के लिये डेग में एक यत्र लगा रहता है, साधही गर्म भाफ के कुछ पाइप भी डेग में लगे रहते हैं, जिस से निरन्तर गर्म पानी डेग में गिरता है, यह रस का शीरा नियमित दुनें तक औटाया जाता है, जब बहुत मैली चीनी साफ की जाती है तब वह खून से साफ होती है, गर्म श्रीरा रुई और सन की जालीदार थैलियों से छाना जाता है, ये थेलियां बीच २ में साफ की जाती हैं, फिर वह शीरा जानवरों की हड्डियों की राख की ३० से ४० पुटतक गहरी तह से छन कर नीचे रक्खे हुए वर्त्तन में आता है, इस तरह छनं से शीरे का रंग बहुत साफ और सफेद हो जाता है, ऊपर छिखे अनुसार शीरा बनकर तथा साफ होने के अनन्तर उस की दूसरी वार सफाई इस तरह से की जाती है की एक चतुष्कोण (चौकोनी) तांबे की देग में कुछ चूने के पानी के साथ चीनी रक्खी जाती है ( जिस में थोड़ा सा बैठ का खून डाला जाता है ) और प्रति सैकड़े में ५ से २० तक हड्डी के कोयलों का चूरा डाला जाता है इत्या है, देखों ! यह सब विषय अंग्रेजों ने अपनी बनाई हुई किताबों में छिखा हैं, बड़ुत से डाक्टर लोग लिखते हैं कि−इस चीनी के खाने से अनेक रोग उत्प**न्न** होते हैं, इस पर यदि कोई पुरुष यह शंका करें कि-विलायत के लोग इसी चीनी को खाते हैं फिर उन को कोई बीमारी क्यों नहीं होती है ? और वहां छेग जैसे भयंकर रोग क्यों नहीं उत्पन्न होते हैं ? तो इस का उत्तर यह है कि-वर्त्तमान समय में विलायत के लोग संसारभर में सब से अधिक विज्ञानवेत्ता और अधि-कतर विद्वान् हैं ( यह बात प्रायः सव को विदित ही है), वे लोग इस शकर को हते भी नहीं है किन्तु वहां के छोगों के छिये तो इतनी उमदा और सफाई के साथ चीनी बनाई जाती है कि उस का यहां एक दानाभी नहीं आता है, क्योंकि वह एक प्रकार की मिश्री होती है और वहां पर वह इतनी महँगी विकती है कि उस के यहां आने में गुआइश ही नहीं है, इस के सिवाय यह बात भी है कि यदि वहां के लोग इस चीनी का सेवन भी करें तो भी उन को इस से कुछ भी हानि नहीं पहुँच सकती है, क्योंकि-विलायत की हवा इतनी शर्द है कि वहां मद्य आदि अत्युष्ण पदार्थों का विशेष सेवन करने-पर भी उन ( मद्य आदि ) की गर्मी का कुछ भी असर नहीं होता है तो भला वहां चीनी की गर्मी का क्या असर हो सकता है, किन्तु भारत वर्ष के समान तो वहां चीनी का सेवन लोग करते भी नहीं है, केवल चाय आदि में ही उन का उपयोग होता है, खाली चीनी का या उस के बने हुए पदार्थों का जिस कार भारतवर्षीय लोग सेवन करते हैं उस प्रकार वहां के लोग नहीं करते हैं, अर न उन का यह प्रतिदिन का खाद्य और पौष्टिक पदार्थ भी है, इसलिये इस का वहां कोई परिणाम नहीं होता है, यदि भारतवर्ष के समान इस का बुरा परिणाम वहां भी होता तो अवश्य अवतक वहां इस के कारखाने वंद हो गये होते, वहां फ़ेग भी इसी लिये नहीं होता है कि वह देश यहां के शहर और गाँव की अधिक्षा बहुत स्वच्छ और हवादार है, वहां के लोग एकचित्त हैं, परस्पर सहायक हैं, देशहितेपी हैं तथा श्रीमान् हैं।

इस बात का अनुभव तो प्रायः सब को होही चुका है कि-हिन्दुस्तान में छेग से दूषित स्थान में रहनेपर भी कोई भी यूरोपियन आजतक नहीं मरा, इसी प्रकार श्रीमान् लोग भी प्रायः नहीं मरते हैं, परन्तु हिन्दुस्थान के सामान्य लोग विविधित्ति, परस्पर निःसहाय और देश के अहित हैं, इसलिये आजकल जितने बुरे पदार्थ, बुरे प्रचार और बुरी बातें हैं उन सबों ने ही इस अभागे भ रतपर ही आक्रमण किया है।

अब अन्त में हम को सिर्फ इतना ही कहना है कि-अपने हित का वेचार प्रत्येक भारतवासी को करके अपने धर्म और शरीर का संरक्षण करना चाहिये, यह अपवित्र चीनी आयों के खाने योग्य नहीं है, इसिल्ये इस का त्याग करना चाहिये, देखो! सरल स्त्रभाव और मांस मद्य के त्यागी को आर्य कहते हैं तथा उन (आर्यों) के रहने के स्थान को आर्यावर्त्त कहते हैं, इस भरतक्षेत्र में साई पश्चीस देश आर्यों के हैं, गंगा सिन्धुके बीच में-उत्तर में पिशोर, दिशण में समुद्र कांठा तक २४ तीर्थंकर, १२ चक्रवर्त्ता, ९ नारायण, ९ बल्टेंच, ९ प्रतिनारायण, ११ रुद्र और ९ नारद आदि उत्तम पुरुप इसी आर्यावर्त्त में जन्म रहते हैं, इसिल्ये ऐसे पवित्र देश के निवासी महर्पियों के सन्तान आर्य लोगों को सदा उसी मार्गपर चलना उचित है, जिसपर चलने से उनके धर्म, यहा, सुख, आरोग्यता, पवित्रता और प्राचीन मर्यादा का नाश न हो, क्योंकि इन सब का संरक्षण कर मनुष्यजन्म के फल को प्राप्त करना ही वास्तवमें मनुष्यत्व है।

१-मुक्ति को तो सब ही मनुष्य क्षेत्रों से प्राणी जाता है, लन्दन ओर अमेरिकातक सुत्रकार के कथन से भरतक्षेत्र माना जा सकता है, देखों! अमेरिका जैन संस्कृत रामायण (राम चित्रि) के कथनानुसार पाताल लंका ही है, यह विद्याधरों की वस्ती थी, तथा रावण ने वहीं जन्म लिया था।

## तैलवर्ग ।

तेल यद्यपि कई प्रकार का होता है-परन्तु विशेषकर मारवाड़ में तिली का और बंगाल तथा गुजरात आदि में सरसों का तेल खाने आदि के काम में आता है, तेल खाने की अपेक्षा जलाने में तथा शरीर के मर्दन आदि में विशेष उपयोग में आता है, क्योंकि उत्तम खान पान के करनेवाले लोग तेल को विलक्कल नहीं खाते हैं और वास्तव में घृतजैसे उत्तम पदार्थ को छोड़कर बुद्धि को कम करनेवाले तेल को खाना भी उचित नहीं है, हां यह दूसरी बात है कि तेल सस्ता है तथा मौठ गुवारफली और चना आदि वातल (वातकारक) पदार्थ मिर्च मसाला डाल कर तेल में तलने से सुस्वाद (लज़तदार) हो जाते हैं तथा वादी भी नहीं करते हैं, इतने अंश में यदि तेल खाया जावे तो यह मिन्न बात है परन्तु घृतादि के समान इस का उपयोग करना उचित नहीं है जैसा कि गुजरात में लोग मिठाई तक तेल की बनी हुई खाते हैं और बंगालियों का तो तेल जीवन ही बन रहा है, हां अलवत्ता जोधपुर मेवाड़ नागौर और मेड़ता आदि कई एक राजस्थानों में लोग तेल को बहत कम खाते हैं।

गृहस्थ के प्रतिदिन के आवश्यक पदार्थों में तेल भी एक पदार्थ है, तथा इस का अपयोग भी प्रायः प्रत्येक मनुष्य को करना पड़ता है इस लिये इस की जातियों तथा गुणदोपों का जान लेना प्रत्येक मनुष्य को अत्यावश्यक है अतः इस की जातियों तथा गुणदोपों का संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

तिल का तैल—यह तैल शरीर को दृद करनेवाला, बलवर्धक, त्वचा के वर्ण को अच्छा करनेवाला, वातनाशक, पुष्टिकारक, अग्निदीपक, शरीर में शीन्न ही प्रवेश करनेवाला और कृमि को दृर करनेवाला है, कान की, योनि की और शिर की श्ल को मिटाता है, शरीर को हलका करता है, टूटे हुए, कुचले हुए, दवे हुए शोर कटे हुए हाड़ को तथा अग्नि से जले हुए को फायदेमन्द है।

तेल के मर्दन में जो २ गुण कल्पसूत्र में छिले हैं वे किसी ओषधि के साथ पके हुए तेल के समझने चाहियें किन्तु खाली तेल में उतने गुण नहीं हैं।

जिन औषधों के साथ तेल पकाया जावे उन औषधों का उपयोग इस प्रकार करना चाहिये कि—गर्मी अर्थात् पित्त की प्रकृतिवाले के लिये ठंढी और खून को साफ करनेवाली औषधों का तथा कफ और वायु की प्रकृतिवाले के लिये उष्ण और कफ को काटनेवाली औषधों का उपयोग करना चाहिये, नारायण, लक्ष्मी-

१-जैसे कि मीठ के मुजिये (सेवा) बीकानेर में तेल में तलकर बहुत ही अच्छे बनते हैं और वहां के लोग उन्हें बड़ी शौक से खाते हैं, चने और मौठ के सेव प्रायः सब ही देशों में तेल में ही बनते हैं और उन्हें गरीब अमीर प्रायः सब ही खाते हैं।

विलास, पड्विन्दु, चन्दनादि, लाक्षादि, शतपक और सहस्रपक आदि अनेक प्रकार के तेल इसी तिल के तेल से बनाये जाते हैं जो प्रायः अनेक रोगों को नष्ट करते हैं, तथा बहुत ही गुणकारक होते हैं।

यह तैल पिचकारी लगाने के और पीने के काम में भी आता है, तथा गरीब लोग इस को खाने तलने और बघारने आदि अनेक कार्यों में वर्त्तते हैं, यह कान तथा नाक में भी डाला जाता है।

परन्तु इस में थे अवगुण हैं कि-यह सिन्थयों को ढीला कर धातुओं को नर्म कर डालता है, रक्तपित्त रोग को उत्पन्न करता है किन्तु शरीर में मर्दन करने से फायदा करता है, इस के सिवाय शरीर, बाल, चमड़ी तथा आंखों के लिये भी फायदेमन्द है, परन्तु तिली का या सरसों का खाली तेल खाने से इन चानों को (शरीर आदि को) हानि पहुँचाता है, हेमन्त और शिशिर ऋतु में वानु की प्रकृतिवाले को यह सदा पथ्य है।

सरसों का तेल — दीपन तथा पाक में कट है, इस का रस हलका है, हे खन, स्पर्श और वीर्य में उच्ण, तीक्ष्ण, पित्त और रुधिरको दूपित करनेवाला, कफ, मेदा, वादी, बवासीर, शिरःपीड़ा, कान के रोग, खुजली, कोड़, कृमि, श्वेत कुष्ठ और दुष्ट कृमि को नष्ट करता है।

राई का तेल-काली और लाल राई के तेल में भी सरसों के तेल के उमान ही गुण हैं किन्तु इस में केवल इतनी विशेषता है कि-यह मूत्रकृच्छ को उत्पन्न करता है।

तुवरीका तेल — तुवरी अर्थात् तोरई के बीजों का तेल-तीक्ष्ण, उष्ण, हलका, ग्राही, कफ और रुधिर का नाशक तथा अग्निकर्ता है, एवं विष, खुजली, कोढ़, चकते और कृमि को नष्ट करता है, मेददोष और व्रण की स्जन में भी फायदेमन्द है।

अलसी का तेल-अभिकर्त्ता, सिग्ध, उण्ण, कफिपत्तकारक, कटुपाकी नेत्रों को अहित, बलकर्त्ता, वायुहर्त्ता, भारी, मलकारक, रस में स्वादिष्ठ, प्राही, त्यचा के दोषों का नाशक तथा गाढ़ा है, इसे बस्तिकर्म, तैलपान, मालिस, नस्य, कर्णपूरण और अनुपान विधि में वायु की शान्ति के लिये देना चाहिये।

कुसुम्भ का तेल-कसूम के बीजों का तेल-खटा, उष्ण, भारी, दावकारक, नेत्रों को अहित, बलकारी, रक्तिपत्तकारक तथा कफकारी है।

स्यस्यस का तेल-वलकर्ता, वृष्यः भारी, वातकफहरणकर्ता, शीतल तथा रस और पाक में स्वादिष्ठ है।

अपन्ती का तेल-तीक्ष्म, उष्ण, दीपन, गिलगिला, भारी, वृष्य, त्वचा को भुधारनेवाला, अवस्था का स्थापक, मेधाकारक, कान्तिप्रद, बलवर्धक कपैले रसवाला, स्थम, योनि तथा शुक्र का शोधक, आमगन्धवाला, रस और पाक में स्वादिष्ठ, कडुआ, चरपरा तथा दस्तावर है, निषमज्वर, हृदयरोग, गुल्म, पृष्टशूल; गुहाशूल, वादी, उदररोग, अफरा, अष्ठीला, कमर का रह जाना, वातरक्त, मलसंग्रह, बद, स्जन, और विद्विध को दूर करता है, शरीररूपी वन में विचरनेवाले आनवात रूपी गजेन्द्र के लिये तो यह तेल सिंहरूप ही है।

राल का तेल-विस्फोटक, घाव, कोड, खुजली, कृमि और वातकफज रोगों को दूर करता है।

## क्षार वर्ग ।

खानों या जुमीन में पैदा हुए खार को छोग सदा खाते हैं, दक्षिण प्रान्त देश तक के लोग जिस नमक को खाते हैं, वह समुद्र के खारी जल से जमाया जाता है, राजपूताने की सांभर झील में भी लाखों मन नमक पैदा होता है, उस झील की यह तासीर है कि-जो वस्त उस में पड़ जातीं है वही नमक वन जाती है. उक्त झील में क्यारियां जमाई जाती हैं, पँचभदरे में भी नमक उत्पन्न होता है तथा वह दूसरे सब नमकों से श्रेष्ठ होता है, बीकानेर की रियासत लूंगकरणसर में भी नमक होता है, इस के अतिरिक्त अन्य भी कई स्थान मारवाड़ में हैं जिन में नमक की उत्पत्ति होती है परन्तु सिन्ध आदि देशों में जमीन में नमक की खानें हैं जिन में से खोद कर नमक को निकालते हैं वह संधानमक कहलाता है, स्वाद ं ओर गुण में यह नमक प्रायः सब ही नमकों से उत्तम होता है इसीलिये वैद्य लोग बीमारों को इसी का सेवन कराते हैं, तथा धातु आदि रसों के व्यवहार में भी प्रायः इसी का प्रयोग किया जाता है, इस के गुणों को समझनेवाले बुद्धिमान लोग सदा खानपान के पदार्थों में इसी नमक को खाते हैं, इंग्लेंड से लीवर पुल सॉल्ट नामक जो नमक आता है उस को डाक्टर लोग बहुत अच्छा बतलाते हैं, खुराक की चीजों में नमक बड़ा ही जरूरी पदार्थ है, इस के डालने से भोजन का स्वाद तो बढ़ ही जाता है तथा भोजन पचभी जल्दी जाता है, किन्तु इस के अति-रिक्त यह भी निश्चय हो चुका है कि नमक के बिना खाये आदमी का जीवन बहुत समय तक नहीं रह सकता है, देखो ! जो लोग दूध से वर्षों तक निर्वाह कर हिते हैं उस का कारण यही है कि-दूध में यथावश्यक खार का भाग मीजूद है, लान पान में नमक स्वाद और रुचि को पेदा करता है तथा हाड़ों को मजबृत करता है।

नलक में यह अवगुण भी है कि नमक तथा खार का स्वभाव वस्तु के सड़ाने अथवा गलाने का है, इसलिये परिमाण से अधिक नमक का सेवन करने से वह

१-यह संक्षेप से कुछ तैलो के गुणों का वर्णन किया गया है, दोष तैलों के गुण उन की योनि के समान जानने चाहियें अर्थात् जो तेल जिस पदार्थ से उत्पन्न होता है उस तैल में उसी पदार्थ के समान गुण करते हैं, इस का विस्तार से वर्णन दूसरे वैद्यक्यन्थों में देखना चाहिये।

शरीर के धानुओंको गला कर विगाड़ देता है, बहुत से मनुष्यों को यह शौक पड़ जाता है कि वे भोजन की सब चीजों में नमक अधिक खाते हैं परन्नु अन्त में इस से हानि होती है।

गहूँ बाजरी और दूध आदि चीजों में यथावश्यक थोड़ा २ खार इदरती होता है और दाल तथा शाक आदि पदार्थों में ऊपर से नमक का यथावश्यक भाग पूरा होता है।

हम सब लोगों में क्षारवाले पदार्थ सदा अधिक खाये जाते हैं जैसे-इाल, शाक, चटनी, राइता, पापड़, खीचिया और अचार आदि, इन सब पदार्थों में नमक होता है इस लिये सब का थोड़ा २ भाग पूरा हो जाता है, खार वा नमक के अधिक खाने से शरीरमें गर्मी, शरीर का टूटना और धातु का ीरना आदि विकार माल्हम होने लगते हैं।

नमक वा खार को भेदक (तोड़नेवाला) जानकर बहुत से मूर्ण वेद्य तापतिली आदि पेट की गांट को मिटाने के लिये वीमारों को अधिक खार खिला देते हैं उस का नतीजा आगे बहुत बुरा होता है, प्रायः पुरुषों का पुरुष जो नष्ट होता है उस में मुख्य हेतु बहुधा खार का अधिक सेवन ही सिद्ध होता है, इस लिये यह बात सदा खयाल में रखनी चाहिये कि अधिक खार का सेवन वीर्य को नष्ट कर देता है, अतः सब को परिमित ही खार का सेवन करना चाहिये।

अब संक्षेप से सब प्रकार के खार और नमकों के गुण दिखलाये जाते हैं:— सेंघा नमक—मीठा, अग्निदीपक, पाचन, लघु, स्निग्ध, रोचक, ाीतल, बलकारक, सुक्ष्म, नेत्रों को हितकारी और त्रिदोषनाशक है।

सांभर नमक-हलका, वातनाशक, अतिउष्ण, भेदक, पित्तकारक, तीक्ष्णीष्ण; सूक्ष्म और अभिष्यन्दी है तथा पचने के समय चरपरा है।

सामुद्र नमैक—पाक में मधुर, कुछ कडु,-मधुर, भारी, दीपन भेदी, अविदाही, कफवर्धक, वायुनासक, तिक्त, रूक्ष और अत्यन्त सीतोष्ण नहीं ेे।

विड नमक — क्षारगुणयुक्त, दीपन, हलका, तीक्ष्ण, उष्ण, रूक्ष, रोचा और व्यवायी है, यह कफ और वादी के अनुलोमन है अर्थात् कफ को उपर को तरफ से तथा वादी को नीचे की तरफ से निकालता है, एवं विवन्ध, अफरा विष्टंभ और शरीर गारव (देह के भारीपन) को मिटाता है।

सीवर्चल (काला) नर्मैक—रोचक, भेदक, अग्निदीपक, अत्यन्तपाचक, स्नेह युक्त, वायुनाशक, विशद, हलका, सूक्ष्म, डकार की शुद्धि करनेवाला तथा पित्त को कम बढ़ानेवाला है, एवं विवंध, अफरा और शूल रोग का नाशक है।

१-अत्यन्त सेवन करने से नमक मनुष्य को अन्या कर देता है। २-यह राजप्ताने की सांभर ज्ञील से पैदा होता है इसी लिये इस का यह नाम पड़ा है। ३-यह नमक समुद्र के जल से बनाया जाता है। ४-यह नमक हिमालय पर्वत के सक्षार (खार के सहित) जल से बनाया जाता है।

रेह का नमक-कारगुण युक्त, भारी कटु, स्निग्ध, शीतल और वायुनाशक है। कचिया नमक-रुचिकारी, कुछ खारा, पित्तकर्ता, दाहकारी, कफवातनाशक, दीपन, गुल्मनाशक तथा शूलहत्ती है।

ट्रोणी नमेंक-पाक में कमगर्म, कमदाहकारी, भेदन, कुछ स्निग्ध, शुलनाशक तथा अल्प पित्तकर्ता है।

औषर नमकै-खारी, कडुआ, वातकफनाशक, दाहकर्त्ता, पित्तकारी, प्राही तथा मूत्रशोषक ( मूत्र का सुखानेवाला ) है।

चनाखार-अल्पन्त उष्ण, अग्निदीपक तथा दाँती में हर्ष करनेवाला है, इस का स्वाद खट्टा और नमकीन है तथा यह शूल अजीर्ण और विबन्ध को नष्ट करता है।

ावाखार—हलका, स्निम्ध, अतिसूक्ष्म तथा अग्निदीपक है, यह शूल, वादी, आमकफ, श्वास, गुल्म, गलेका रोग, पाण्डुरोग, बवासीर, संग्रहणी, अफरा, श्लीहा और हृदयरोग को दूर करता है।

रनजीखार-सजीखार जवाखार की अपेक्षा अल्प गुणवाला है, परन्तु शूल, और गुल्मरोग में अधिक गुण करता है।

नोरी-इस में प्रायः सजी के समान गुण हैं, परन्तु इस में इतनी विशेषता है कि यह मुत्रकृष्ट्र को दूर करता है, तथा जल को शीतल करता है।

नोसार्टर-यह भी एक प्रकार का तीन खार है तथा इस में खारों के समान ही प्रायः सब गुण हैं।

र्महागा-अफ्रिकर्ता, रूक्ष, कफनाशक, वातिपत्तकर्ता, कासनाशक, बलवर्धक, खियों के पुष्प को प्रकट करनेवाला, ब्रणनाशक, रेचक तथा मृह गर्भ को निकालने-वाल है।

१-यह नमक खारी जमीन में से खयं ही प्रकट होता है ॥ २-यह नमक खार लगाने से मिट्टी के बक्तीं में प्रकट होता है।। ३-यह नमक ऊषर भूमि में उत्पन्न होता है।। ४-सब्बी भी एक प्रकारका खार ही है, इस को संस्कृत में सर्जिका, कापीत और मुखबर्चिक कहते हैं॥ ५-यह भी सब्जी का ही एक मेद है।। ६-ऊंट, भेंस अथवा गांव के गोवर की मस्स को पाकविधि के साथ पचाने से नौसादर प्रकट होता है, परन्त एक नौसादर मनुष्य और शुकर की विष्ठा के द्वारा पक्षावे में से निकलता है।। ७-जहां क्षारद्वय कहे गये हैं वहां सज्जीखार और जवाखार हेने नाहियें, इन में सहागा के मिलने से क्षारत्रय कहाते हैं, ये मिले हुए भी अपने २ गुण को करते हैं, किन्तु मिलने से गुल्मरोग को शीघ ही नष्ट करते हैं, पलाश, शृहर, आंगा (चिरचिरा), इमही, आक और तिल्नालका खार तथा सजीखार और जवाखार ये आठों मिलने से क्षाराप्टक कहलाते हैं ये आठों खार अग्नि के तुल्य दाहक हैं तथा शूल और गुल्मरोग को समूल नष्ट करते हैं ॥ **२१ जै० सं०** 

#### मिश्रवर्ग।

दाल और शांक के मसाले — कुसंग दोष तथा अविद्या से ज्यों २ प्राणियों की विषयवासना बढ़ती गई होवें त्यों २ उस (विषयवासना ) को शान्त करने के लिये घातुपृष्टि तथा वीर्यस्तम्भन की औषधों का अन्वेषण करते हुए मूर्ख वेद्यों आदि के पक्षे में फँस कर अनेक हानिकारक तथा परिणाम में दुःखदायक ोपधों का ग्रहण कर मन माने उलटे सीधेमार्ग पर चलने लगे, यह व्यवहार यहांतक वढ़ा और बढ़ता जाता है कि लोग मद्य, अफीम, भांग, माजूम, गाँजा और चरस आदि अनेक महाहानिकारक विषेती चीजों को खाने लगे और खाते जाते हैं, परन्तु विचार कर देखा जावे तो यह सब व्यवहार जीवन की खराबी का ही चिह्न है।

उपर कहे हुए पदार्थों के सिवाय छोगों ने उसी आशा से प्रतिदिन की खुराक में भी कई प्रकार के उत्तेजक स्वादिष्ट मसाछों का भी अत्यन्त सेवन करना पारम्म कर दिया कि जिस से भी अनेक प्रकार की हानियां होचुकी हैं तथा होती जाती हैं।

प्राचीन समय के विचारवाले लोग कहते हैं कि जगत् के वार्त्तमानिक सुधार और कला कौशल्य ने लोगों को दुवेल, निःसन्व और विलकुल गरीव कर ह ला है, देशान्तर के लोग दृष्य लिये जा रहे हैं, प्राणियों का शारीरिक वल अलंग घट गया, इत्यादि विचार कर देखने से यह वात सत्य भी माल्स होती है।

वर्त्तमान समय के खानपान की तरफ ही दृष्टि डाल कर देखो कि खानगान में स्वादिष्टता का विचार और वेहद शौकीनपन आदि कितनी खरावियों को वर रहा है और कर चुका है, यद्यपि प्राचीन विद्वानों तथा आधुनिक वैद्य और डाक्टरों ने भी साधारण खुराक की प्रशंसा की है परन्तु उन के कथन पर बहुत ही कमलोगों का ध्यान है, देखो ! मनुष्यों की प्रतिदिन की साधारण खुराक यही है कि—वावल, धी, गेहूँ, वाजरी और ज्वार आदि की रोटी, मृंग, मोठ और अरहर आदे की दाल, सामान्य और उपयोगी शाक तथा धनियां, हलदी, जीरा और नमक आदि मसाले, इन सव पदार्थों का परिमित उपयोग किया जावे, परन्तु व्यसन स्वाद और शौक थोड़ा सा सहारा मिलने से बेहद वह कर परिणाम में अनेक शनियों को करते हैं अर्थात् व्यसनी और शोकीन को सब तरह से नष्ट अष्ट कर देते हैं, देखो । इन से चार बातों की हानि तो प्रत्यक्ष ही दीखनी है अर्थात् धन का नाश होता है, शरीर विगड़ता है, प्रतिष्ठा जाती रहती है, और अमृत्य समय नष्ट होता है।

उक्त व्यसन स्वाद और शांक वर्त्तमान समय में मसालों के सेवन में भी अल्पन्त वढे हुए हैं अर्थात् लोग दाल और शांक आदि में वेपरिमाण मसाले डाल कर

१-जब नैत्यिक तथा सामान्य खानपान में अत्यन्त शौकीनी वड़ रही है तो भला ोमित्तिक तथा विशेष व्यवहारों में तो कहना ही क्या है ॥

खाने हैं तथा उस से यह लाभ समझते हैं कि ये मसाले गर्म होने के कारण जटराग्नि को प्रदीप्त करेंगे जिस से पाचनशक्ति बढेगी और ख़ुराक अच्छी तरह से तथा अधिक खाई जावेगी तथा वीर्य में भी गर्मी पहुँचने से उत्तेजनशक्ति बढेगी इलादि, परन्तु यह सब उन छोगों का अलन्त भ्रम है, क्योंकि-प्रथम तो मसाछों में जितनी वस्तुयें डाली जाती हैं वे सब ही सब प्रकृतिवालों के लिये तथा सर्वदा अनु कृल होकर शरीर की आरोग्यता को बनायें रक्खें यह कभी नहीं हो सकता हैं; दूसरे–मसालों में बहुत से पदार्थ ऐसे हैं कि जो इन्द्रियों को बहकानेवाले तथा इन्द्रियों के उत्तेजक होकर भी शरीर के कई अवयवों में बाधा पहुँचाते हैं; तीसरे-मसालो में बहुत से ऐसे पदार्थ हैं जो कि शरीर की बीमारी में दवा के तौर पर दिये जाते हैं, जैसे-छोटी बड़ी इलायची, लोंग, सफेद जीरा, स्याह जीरा, दारुचीनी, तेजपात और काली मिर्च आदि, अब यदि प्रतिदिन उन्हीं पदार्थों का अधिक सेवन किया जावे तो वे दवा के समय अपना असर नहीं कैरते हैं; चौथे - खुराक में सदा गर्म मसालों का खाना अच्छा भी नहीं है, क्योंकि स्वाभाविक जठराग्नि को दूसरे मसालों की बनावटी गर्मी से बढ़ा कर अधिक ख़ुराक का खाना अच्छा नहीं है क्योंकि यह परिणाम में हानि करता है, देखी! एक विद्वान का कथन है कि-''इलाज और ख़ुराक वे ही अच्छे हैं जिन का परिणाम अच्छा हो, अर्थात् जिन से परिणाम में किसी प्रकार की हानि न हो" आहा! यह कैसा अच्छा उपदेशदायक वाक्य है, क्या यह वाक्य सामान्य प्रजा के सदा याद रखने का नहीं है ? इसिलिये गर्म मसालों तथा अल्पन्त तीक्ष्ण मसालेदार चटनी आदि सब पदार्थों को प्रतिदिन नहीं खाना चाहिये, क्योंकि इन का सदा सेवन करना सब मनुष्यों के लिये कभी एक सददा हितकारक नहीं होसकता है, यदाप यह जीक है कि गर्म मसाले वा मसालेदार पदार्थ रुचि को अधिक जागृत करते · हैं, सथा जठराग्नि को भी अधिक तेज़ करते हैं जिस से खाना अधिक खाया जाता है, परन्तु स्परण रखना चाहिये कि स्वाभाविक जठराग्नि के समान मसालों की गर्मीन उत्पन्न हुई कृत्रिम अग्नि पदार्थों को यथावस्थित (ठीक तौर से) कभी नहीं पचा सकती है, जैसे एजिन में बायलर को अधिक ज़ोर मिलने से वह गाड़ियों को जोर से तो चलाता है परन्तु बायलर के माप और परिमाण से गर्मी के अधिक बढ़ जाने से अधिक भार को खींचता हुआ वह कभी फट भी जाता है, जैसे अधिक भार को सोंचने के लिये बायलर को अधिक गर्मी की आवश्यकता हो यह नियम नहीं है किन्तु अधिक भार को खींचने के लिये बड़े एक्षिन और बड़े ही बायलर की आवश्यकता है इसीप्रकार जन्म से छोटे कदवाला आदमी दिल में यदि ऐसा

१-क्योंकि वे खुराक के तौर पर हो जाते हैं॥

विचार करे कि में गर्म मसालों या गर्म द्वा से अग्नि को तीव कर अधिक खुराक को खाकर कृद और ताकत में बढ़ जाऊं तो यह उसकी महामूल है, क्योंकि ऐसा विचार कर यदि वह तदनुसार वर्त्ताव करेगा तो अपनी असली ताकत को भी खो बैठेगा, क्योंकि जैसे अधिक जोर के काम करने के लिये बड़े एक्षिन और बड़े बायलर को बनाना पड़ता है उसीप्रकार अधिक ताकत के बढ़ाने के लिये भी नर्वो सम द्वा के उपयोग, ब्रह्मचर्य बत के पालन और उचित वर्त्ताव से चलने आदि की आवश्यकता है अर्थात् इस व्यवहार से स्वाभाविक शक्ति उत्पन्न होती है और स्वाभाविक शक्तिवाला पुरुप महाशक्ति सम्पन्न तथा बड़े कदवाले सन्तान को उत्पन्न कर सकता है, ऐसे मनुष्यको नकली उपचार करने की कोई आवश्यकता नहीं रहती है।

पिय पाठकराण! क्या आपने इतिहास में नहीं पढ़ा है कि-हमारे इस देता के राठोर आदि राजा लोग बारह २ वर्ष तक दिल्ली में बादशाह के पास रह कर ब्रह्मचर्य बत का पालन करते थे और जब वे लोग ऋतु के समय अपनी पत्नी में गमन करते थे तब उन के अमोध (निष्फल न जानेवाले ) वीर्य से केशरीसिंह पन्निसिंह, जयसिंह कच्छावा और प्रतापसिंह सिसोदिया जैसे पुरुप सिंह उत्पन्न होतेथे, यद्यपि खुराक उन की साधारण ही थी परन्तु वर्त्ताव अत्युक्तम था।

बहुत से अज् लोग इस कथनसे यह न समझ जावें कि शास्त्रकारों ं गर्म मसालों की अत्यन्त निन्दा की है इसिलिये इन को कभी नहीं खाना चाहिये, इसिलेख का तात्पर्य केवल यही है कि-देश, काल और प्रकृति के द्वारा अपने हिनाहित का विचार कर प्रत्येक वस्तु का उपयोग करना चाहिये, क्योंकि जिस को अपने हिनाहित का विचार हो जाता है वह पुरुप कभी धोखे में नहीं आता है, जात्पर्य यह है कि गर्म मसालों का निपेध जिस विपय में किया है उसी विपय में न का निपेध समझना चाहिये, तथा जिस विपय में उन का अंगीकार करना लिखा है उसी विपय में उन का अंगीकार करना लिखा है उसी विपय में उन का अंगीकार करना लिखा है उसी विपय में उन का अंगीकार करना लिखा है उसी विपय में उन का अंगीकार करना लिखा है उसी विपय में उन का अंगीकार करना लिखा है उसी विपय में उन का अंगीकार करना चाहिये, जैसे-देखो ! जिस मनुष्य की अत्यन्त वायु की तासीर हो तो वायु को शरीर में वरावर रखने के लिये खुराक के साथ उस को परिमित गर्म मसाला लेना चाहिये, इसीप्रकार जब मिठाई आदि गरिष्ठ पदार्थ खाने हों तब उन के साथ भी गर्म मसाले और चटनी आदि खाने चाहिये, किन्तु साधारण खुराक में गर्म मसालों का विशेष उपयोग करना आवश्यक नहीं है, यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-गरिष्ठ पदार्थों के पचाने के लिये जो गर्म मसाले मिर्च और चटनी आदि खाये जावें वे भी परिमित ही खाये जावें,

१-स्यादादपक्षन्याय के देखने से मनुष्य को किसी प्रकार की शङ्का नहीं प्राप्त होती है।

किन्तु उचित तो यह है कि-यथाशक्य गरिष्ट पदार्थों का सेवन ही न किया जावे और यदि किया भी जावे तो खुराक की मात्रा से कम किया जीवे।

वर्त्तमान समय में इस देश में शाक और दाल आदि में बहुत मिर्च, इमली, अनार, चटनी और गर्म मसालों के खाने का रिवाज़ बहुत ही बढ़ता जाता है, यह वहां हानिकारक बात है, इस लिये इस को शीघ्र ही रोकना चाहिये, देखो ! इस हानिकारक ब्यवहार का उपयोग करने से शरीर का रस बिगड़ता है, खून गर्म हो जाता है और पित्त बिगड़ कर अपना मार्ग छोड़ देता है, इसी से तरह २ के रोगों का जन्म होता है जिन का वर्णन कहांतक किया जावे।

गर्म प्रकृतिवाले पुरुष को गर्म मसालों का सेवन कभी नहीं करना चाहिये, क्यां निक ऐसा करने से उस को बहुत हानि पहुँचेगी, यदि गर्म मसालों की ओर चिन चलायमान भी हो तो धनियां जीरा और सेंधानमक, इस मसाले का उपयोग कर हे, क्योंकि यह साधारण मसाला है तथा सब के लिये अनुकूल आ सकता है, यदि चरपरी वस्तु के खाने की इच्छा हो तो काली मिर्च का सेवन कर लेना चाहिये किन्तु लाल मिर्च को कभी नहीं खाना चाहिये।

वर्त्तमान समय में लोगों में लाल मिर्च के खाने का भी प्रचार बहुत बढ़ गैया है, यह भी अत्यन्त हानिकारक है, बहुत से लोग यह कहते हैं कि-जितना चरप-रापन लाल मिर्च में है उतना दृसरी किसी चीज़ में नहीं है इस लिये चरपरी चीज

१-बहुत से बुभुक्षित ब्राह्मणों आदि को जब मिष्टान्न खाने को मिलता है तव वे औषड़ों की नीति घर की सदा की ख़राक की अपेक्षा दुगुना तथा तिगुना माल खा जाते हैं और ऊपर से चमचमाहट करते हुए शाक, दाल, अचार और चटनी आदि पदार्थों को भी उदर-दरी में पथारते हैं, यह बड़ी भूल की बात है, क्योंकि-इस से बहुत हानि होती है अथात् ऐस करने से पाचनशक्ति का समान रहना अतिकठिन है, यदि कोई पेटार्थी ऐसा हिसाब लग ने कि मैं आध सेर अन्न अथवा तर माल का खानेवाला हूँ किन्तु में एक रुपये भर गर्भ नस जा खाकर सेरभर माल को हजम कर लगा, तथा दो रुपये भर गर्भ मसाला खाकर दो सेर गाल को हज़म कर लूंगा, इसी प्रकार पांचरुपये भर गर्म मसाले से पांच सेर नहीं तो तीन सेर तो अवस्य ही हजम कर ऌंगा, तो उस का यह त्रैराशिक (त्रिराशिका हिसाव) ख़राक के विषय में काम में नहीं आवेगा, और यदि वह उक्त हिसाव को लगा कर वैसा करेगा तो अजीर्ण होकर उसे अवस्य मरना पड़ेगा॥ २-वीकानेर के ओसवाल और तैलंग देशवाले लोग जितनी लाल मिर्च खाते हैं उतनी मिर्च शायद ही कहीं कोई खाता होगा, यद्यप द्रव्यपात्र ओसवालों के यहां मिर्च के साथ पृत (घी) भी अधिक डालकर खाते हैं जिस से मिर्च की गर्मी कुछ कम हो जाती है परन्तु वर्त्तमान में इस (बीकानेर) नगर में ओसवालों में सामान्यतया तिलोक चंदजी (तैल) ही का वर्ताव बहुत है, इसी प्रकार तैलंग लोग चावल और इमली मिर्च की चटनी को रूखी (विना वृत के) ही खाते हैं, मलेवारवाले लोग कचे नारियल और थोडी सी मिर्चों की चटनी वना कर भात के साथ खाते हैं, घी मिर्च की गर्मी को शान्त करनेवाला है परन्तु वर्त्तमान में उस के विषय में तो यह कहावत चरितार्थ होने लर्ग है कि घी का और ख़ुदा का मुँह किस ने देखा है।।

के खाने की इच्छा से यह ( लाल मिर्च ) खानी ही पड़ती है इत्यादि, यह उन लोगों का कथन विलक्कल भूल का है, क्योंकि चरपरी चीज़ के खाने की इच्छाताले लोगों के लिये लाल मिर्चके सिवाय बहुत सी ऐसी चीज़े हैं कि जिन से उन की इच्छा पूर्ण हो सकती है, देखो! अदरख, काली मिर्च, सोंठ और पीपल आदि बहुत से चरपरे पदार्थ हैं तथा गुणकारक भी हैं, इस लिये जब चरपरे पदार्थ के खाने की इच्छा हो तब इन ( अदरख आदि ) वस्तुओं का सेवन कर लेना चाहेये, यदि विशेष अभ्यास पड़ जाने के कारण किसी से लाल मिर्च के विना रहा हो न जावे अथवा लाल मिर्च का जिन को बहुत ही शोक पड़ गया हो, उन लोगों को चाहिये कि जयपुर ज़िले की लाल मिर्च के बीजों को निकाल कर रात को एक बा दो मिर्चे जल में भिगो कर प्रातःकाल पीसकर तथा घी मे सेक कर थोड़ी सी खा लेवें।

यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-खट्टे रस का तोड़ (दाउन या उतार) नमक है और नमक का तोड़ खट्टा रस है।

वघार देने के लिये जीरा, हींग, राई और मेथी मुख्य वस्तुयें हैं तथा वायु और कफ की प्रकृतिवालों के लिये ये लाभदायक भी हैं।

अचार और राइतां—अचार और राइता पाचनशक्ति को तेज़ कता हैं परन्तु स्मरण रखना चाहिये कि जो २ पदार्थ पाचनशक्ति को दहाते हैं और तेज़ हैं, यदि उन का परिमाण वह जावे तो वे पाचनशक्ति को उलटा विगाइ दिते हैं, बहुत से लोग अचार, राइता, तेल, राई, नमक और मिर्चआदि तेज पदागों से जीभ को तहडूब कर देते हैं सो यह ठीक नहीं है, ये चीजें हमेशह कम खानी चाहिये, यदि ये खाई भी जावें तो मिठाई आदि तर माल के साथ खानी चाहियें अर्थात् सदा नहीं खानी चाहियें, क्योंकि इन चीज़ों के सेवन से खून विगइ जाता है, और खून के विगइने से मन्दादि होकर शरीर में अनेक रोग हो जाते हैं, इस लिये इन चीजों से सदा वचकर रहना चाहिये, देखों! मारवाइ के निवारा और गुजराती आदि लोग इन्हीं के कारण प्रायः वीमार होते हैं, आगरे तथा दिशें से लेकर बह्या के देश तक लोग लाल मिर्च को नहीं खाते हैं, यदि खाते भी हैं तो बहुत ही युक्ति के साथ खाते हैं।

१-लाल मिर्च के बीजों को खानेसे बीर्य को वड़ा भारी नुकसान पहुँचता है, सिलिये बीजों को बिलकुल नहीं खाना चाहिये। २-खट्टे रस में नींवू अमचुर और कोकम जाने के योग्य हैं, परन्तु यदि प्रकृतिके अनुकृत हों तो खाना चाहिये। १-अचार और रायता कई प्रकार का वनता है-उस के गुण उसके उत्पादक पदार्थ के समान जानने चाहिये, तथ इन में मसालों के होने से उन के तीक्ष्णता आदि गुण तो रहते ही हैं। ४-विवेकहीन ोग इस बात को नहीं समझते हैं, देखो! इन्हीं चीजों से तो पाचनशक्ति बिगड़ती है और इन्हीं चीजों का तेवन पाचनशक्ति के सुधार के लिये लोग करते हैं।

्यायं — वर्त्तमान समय में चाय का बहुत ही प्रचार है अर्थात् घर २ में लोग इस को पीते हैं, हमारे देश में पहिले चीन से चाय आती थी परन्तु अब बहुत वर्षों से नीलिगिर और आसाम के ज़िले में भी चाय पैदा होकर यहां आने लगी है, इस देश में जो चाय बाज़ारों में विकती है वह बहुत ही घटिया होती है, चीन जेसी चाय किसी मुल्क में नहीं पैदा होती है अर्थात् आठ आने से लेकर सौ रुपये तक वहां एक रतल की कीमत होती है किन्तु इस से भी अधिक होती है, वैसी अव्वल दर्जे की चाय बाज़ारों में विकती हुई यहां कभी नहीं देखी गई और न उस चाय का यहां कोई ग्राहक ही दीख पड़ता है, क्योंकि यहां तो 'ससा दाम और चोखा माल, का विचार प्रत्येक के हृदय में बस रहा है।

चाय गृक्ष के सुखाये हुए पत्ते हैं, सूख जाने के वाद इन पत्तों को कड़ाहों में गर्म करते हैं तब उन में सुगन्धि और स्वाद अच्छा हो जाता है, यह एक थोड़े ही नसे की चीज है इस लिये सदा पीने से अफीम, गांजा, सुलफा, तमाख, मद्य, भांग और धत्रे आदि दूसरी नसीली चीज़ों की तरह अधिक हानि नहीं करती है।

चाय में प्रतिसेकड़े के हिसाब से गुण करनेवाला भाग एक से छःभाग तक होता है अर्थात् सब से हलकी (घटिया) चाय में एक और सब से बढिया चाय में प्रति सेकड़े में छः गुण कारी भाग हैं, इस में पोष्टिक तत्व प्रतिसेकड़े में ३% भाग हैं और कड़ग़ी करनेवाला तत्व बहुत ही थोड़ा है।

काली और हरी चाय एक ही वृक्ष की होती है और पीछे बनावट के द्वारा इस के रंग में परिवर्त्तन होता है, चाय के ताज़े पत्तों को गर्म कढ़ाई में चढ़ाने से अथवा पानी की भाफ से सुखाकर गर्म करने से वह रंग में काली अथवा हरी हो जाती है, परन्तु हरी चाय को रंग देने के लिये नीला थोथा अथवा प्रश्यनल्बू नामक जहरीली वस्तु का जो कुछ अंश किसी समय लोग देते हैं उस का असर बहुत खराब होता है।

च य बज़न में बहुत थोड़ी सी पीने से शरीर में सुस्ती पैदा करती है और थोड़ी नींद लाती है, परन्तु वज़न में अधिक पीने से अंग में गर्मी और फुर्सी आती है तथा नींद का आना बंद हो जाता है।

बहुत से लोग नींद को रोकने के लिये रात को चाय पीते हैं उस से यद्यपि नींद तो नहीं आती है परन्तु वे चैनी पैदा होती हैं, जो लोग नींद को रोकने के लिये रात को बार २ चाय पीते हैं और नींद को रोकते हें इस से उन के मगज़ को बहुत हानि पहुँ-चती है, जो आदमी अच्छा और पृष्टिकारक खुराक ठीक समय पर खाते हैं वे लोग यदि परिमाण के अनुसार चाय पीवें तो कुछ हानि नहीं है परन्तु हलका और थोड़ा भोजनकरनेवाले तथा गरीब आदमियों को थोड़ी सी तेज़ चाय पीनी चाहिये क्योंकि हलकी खुराक खानेवाले लोगों को थोड़ी सी तेज़ चाय नुकसान नहीं

१-इस को चा और चाह भी कहते हैं।।

करती है, बहुत चाय के पीने से मगज़ में तथा मगज़ के तन्तुओं में शिथिछता हो जाती है, निर्वेळता में अधिक चाय के पीने से आन्ति और भूलने का रोग हो जाता है, लोग यह भी कहते हैं कि-चाय खुन को जला देती है यह बात कुछ सत्यभी मालूम होती है, क्योंकि-चाय अत्यन्त गर्म होती है इसिंछये उस से खून का जलना संभव है, चाय को सदा दूध के साथ ही पीना चाहिये, योंकि दृधके साथ पीनेसे चाय का नशा कम होता है, पोपण मिलता है तथा वह गर्मी भी कम करती है, बहुत से लोग भोजन के साथ चाय को पीते हैं मा यह हानिकारक है, क्योंकि उससे पाचनशक्ति में अत्यन्त वाधा पहुँचती है इंग्लिये भोजन के पीछे तीन चार घण्टे बीत जानेपर चाय को पीना चाहिये, देखो ! चाय पित्त को वढानेवाली है इसलिये भोजन से तीन चार धण्टे के बाद जो ोजन का भाग पचना वाकी रह गया हो वह भी उस चाय के द्वारा उत्पन्न हुए पित्त से पचकर नीचे उतर जाता है, चाय में थोड़ा सा गुण यह भी है जि-वह पकाशय ( होजरी ) को तेज़ करती है, पाचनशक्ति तथा रुचि को पदा कर्ना है, चमड़ी तथा सुत्राशय पर असर कर पसीने तथा पेशाव को खुलासा लाती है। जिस से खुन पर कुछ अच्छा असर होता है, शरीर के भागों की शिथिलता और थकावट को दर कर उन में चेतनता लाती है, परन्तु चाय में नशा होता है इससे वह तनदुरुसी मे बाधा पहुँचानी है, ज्यों २ चाय को अधिक देर तक उट रु कर पत्तों का अधिक कस निकाल कर पिया जावे त्यों २ वह अधिक हानि कर ही है, इस लिये चाय को इस प्रकार बनाना चाहिये कि पतीली में जल को चाहे पर चढ़ादिया जावे जब वह ( पानी ) खूब गर्म होकर उबलने लगे तब चाय है। पत्तीं को डाल कर कलईदार डक्कन से ढक देना चाहिये और सिर्फ दो तीन मिन्ट तक उसे चृष्हेपर चढ़ाये रखना चाहिये, पीछे उतार कर छान कर दूध तथा मीठा मिलाकर पीना चाहिये, अधिक देर तक उवालने से चाय का स्वाद और गुण दोनों जाते रहते हैं, चाय में खांड़ या मिश्री आदि मीठा भी परिमाण से ही डालना चाहिये, क्योंकि अधिक मीठा डालने से पेट विगड़ता है, बहुत लेग चाय में नींबू का भी कुछ स्वाद देते हैं उस की रीति यह है कि-कलई या काचके वर्त्तन में नींबू की फांस रख कर ऊपर से चाय का गर्म पानी डाल देना ग्राहिये, चार पांच मिनट तक वैसा ही रख कर पीछे दूसरे वर्त्तन में छान छेना चा हेये।

चाय में यद्यपि बहुत फायदा नहीं है परन्तु संसार में शोकीनपने की हवा घर २ में फेलगई है इसलिये चाय का तो सब को एक व्यसन सा हो या है, अर्थात् एक दूसरे की देखादेखी सब ही पीने लगे हैं, परन्तु इस से बड़ा उकसान है, क्योंकि लोग चाय में जो विशेष गुण समझते हैं वे उस में विलकुल नहीं हैं, इसलिये आवश्यकता के समय में दूध और वृहा आदि के साथ इस को धाड़ा सा पीना चाहिये, प्रतिदिन चाय का पीना तो तर माल खानेवाले अंग्रेज और पारसी आदि लोगों के लिये अनुकुल हो सकता है, किन्तु जो लोग प्रतिदिन ची का दर्शन

तक नहीं कर सकते हैं सिर्फ त्याहार आदि को जिन को घी का दर्शन होता है उन के लिये प्रतिदिन चाय का पीना महा हानिकारक है; चाय के पीने की अपेक्षा तो यथाशक्य आरोग्यता को कायम रखने के लिये प्रतिदिन स्वयं दूध पीना चाहिये तथा बचों को पिलाना चाहिये।

काफी—चाय के समान एक दूसरी वस्तु काफी है जो कि अरब स्थान से यहां आती है, चाय और काफी दोनो का गुण प्रायः मिलता हुआ सा है, यह एक षृक्ष का बीज है इस को बूंद दाना भी कहते हैं, बहुत से लोग इस के दानों को सेक कर रख छोड़ते हैं और भोजन करने के पीछे सुपारी की तरह चाव कर मुँह को साफ करते हैं, इस के दानों को सेकने से उन में सुगन्ध हो जाती है और वे एक मसालेदार चीज़ के समान बन जाते हैं, इस के दानों में सिर्फ एक भाग गुणकारी है, एक भाग खट्टा है, बाकी का सबभाग कड़ुआ और कब्जी करनेवाला है, इस के कबे दाने बहुत दिनों तक रह सकते हैं अर्थात् बिगड़ते नहीं हैं, परन्तु सेके हुए अथवा दले हुए दानों को बहुत दिनोंतक रखने से उन की सुगन्धि तथा स्वाद जाता रहता है।

चाय की अपेक्षा काफी अधिक पोष्टिक तथा शक्तिदायक है परन्तु वह भारी है इस लिये निर्वेट और बीमार आदमी को नहीं पचती है, काफी से शरीर में गर्मी और चेतनता आती है शीत ऋतु में तथा शीत देशों में यात्रा करते समय यदि काफी पी जावे तो शरीर में गर्मी रहसकती है।

काफी के चूर्ण की थैली बना कर पतीली के उबलते हुए जल में डाल कर पांच सात मिनट तक उसी में रख कर पीछे उतारने से काफी तैयार होजाती है, चाय तथा काफी में बहुत मीठा डाल कर पीने से निर्वल कोठेवाले को अवस्य हानि पहुँचती है इस लिये उन दोनों में थोड़ा सा ही मीठा डाल कर पीना चाहिये।

काफी के पानी में चौथा भाग दूध डालना चाहिये, इन दोनों चीजों को बहुत गर्म पीने से पाचनशक्ति कम पड़ती है तथा धातु में भी हानि पहुँचती है, इस गर्म देश में काफी गर्मी पैदाकर नींद का नाश करती है इसलिये इसे रात को नहीं पीना चाहिये किन्तु आवश्यकता हो तब इसे प्रातःकाल में ही पीना चाहिये, हां यदि किसी कारण से किसी को रात्रि में निद्रा से बचना हो तो भले ही उसे रात में काफी पी लेनी चाहिये, जैसे-किसी ने विष खाया हो तो उस को रात्रि में नींद से बचाने के लिये अर्थात् जागृत (जागता हुआ) रखने के लिये वार २ काफी पिलाया करते हैं।

बहुत स्थूल शरीरवाले तथा बहुत खानेवाले के लिये चाय और कार्फा का पीना अच्छा है, दुबले तथा निर्बल आदमीको यथाशक्य चाय और कार्फा को नहीं पीना चाहिये, तथा बहुत तेज भी नहीं पीना चाहिये, किन्तु अच्छीतरह दूध मिलाकर पीना चाहिये, हलकी रूक्ष और सूखी हुई खुराक के खानेवालों को तथा उपवास, आंबिल, एकाशन और उनोदरी आदि तपस्या करनेवालों को चाय और काफी को नहीं पीना चाहिये, यदि पियें भी तो बहुत ही थोलों सी पीनी चाहिये, प्रातःकाल में पूड़ी आदि नाश्ते के साथ चाय और काफों का पीना अच्छा है, पेट भर भोजन करने के बाद चार पांच घंटे वीते बिना इन को नहीं पीना चाहिये, निर्बल कोटेवाले को बहुत सीठी बहुत सख्त उवाली हुई तथा बहुत गर्म नहीं पीनी चाहिये किन्तु थोड़ा सा मीटा और दूध डालकर कुए के जल के समान गर्म पीनी चाहिये किन्तु थोड़ा सा मीटा और दूध डालकर कुए के जल के समान गर्म पीनी चाहिये, इन दोनों के पीने में अपनी प्रकृति, देश, काल और आवश्यकता आदि बातों का भी खयाल रखना चाहिये, वास्तव में तो इन दोनों का भी पीना व्यसन के ही तुल्य है इस लिये जहांतक हो सके इन से भी मन्त्य को अवश्य वचना चाहिये।

अन्नसाधन—समवाय हेतु में जो २ गुण हैं वे ही गुण उस समवाथी कार्यमें जानने चाहियें अर्थात् जो २ गुण गेहूँ, चना, मृंग, उड़द, मिश्री, गुड़, दृ र और बूरा आदि पदार्थों में हैं वेही गुण उन पदार्थों से बने हुए छड़ु, पेड़े, पूड़ी, ज्वोरी, मठरी, रबड़ी, जलेवी और मालपुए आदि पदार्थों में जानने चाहियें, हां यह वात अवश्य है कि—िकसी २ वस्तु में संस्कार भेद से गुण भेद हो जाता है, जैसे पुराने चांवलों का भात हलका होता है परन्तु उन्हीं शालि चावलों के बने हुए चेर वे (संस्कार भेदसे) भारी होते हैं, इसी प्रकार कोई २ दृष्य योग प्रभाव से अपने गुणों को त्याग कर दूसरे गुणों को धारण करता है, जैसे—दुष्ट अन्न भाग होता है परन्तु वही चीके योग से बनने से हलका और हितकारी हो जाता है।

यद्यपि प्रथम कुछ आवश्यक अन्नों के गुण लिख चुके हैं तथा उन से ाने हुए पदार्थों में भी प्रायः वे ही गुण होते हैं तथापि संस्कार भेद आदि के हुरा बने हुए तज्जन्य पदार्थों के तथा कुछ अन्य भी आवश्यक पदार्थों का वर्णा यहां संक्षेप से करते हैं:—

भौत—अग्निकत्ती, पथ्य, नृप्तिकर्त्ता, रोचक और हलका है, परन्तु विरा श्वेटे चावलों का भात और विना ओंटे हुए जल में चांवलों को डाल कर पकाया हुआ भात शीतल, भारी, रुचिकर्त्ता और कफकारी है।

दाल—विष्टंभकारी, रूक्ष तथा शीतल है, परन्तु भाइ में भुनी हुई दाल के छिलकों को दूर करके बनाई जाये तो वह अत्यन्त हलकी हो जाती है।

१-इस के बनाने की दिधि पूर्व लिख चुके हैं॥

खिचडी —वीर्यदाता, बलकर्ता भारी, पित्तकफकर्ता, देर में पचनेवाली, बुद्धिकर्त्ता, मूत्रकारक तथा विष्टंभ और मल को उत्पन्न करनेवाली है।

खीर-देर में पचनेवाली, बृंहणी तथा बलवर्धक है।

रोमोई—धातुओं की तृप्ति करनेवाली, बलकारी, भारी, पित्त और वात को नष्ट करनेवाली, ब्राही, सन्धि कर्त्ता तथा रुचिकारी है।

पूरी—बृंहण, वृष्य, बलकारी, रुचिकर्ता, पाक में मधुर, ग्राही और त्रिदोष-नाशक है।

ल्प्सी (सीरा)—बृंहण, बृष्य, बलकारक, वातपित्तनाशक, स्निग्ध, कफकारी, भारी, रुचिकर्त्ता और अल्पन्त तृप्ति कर्त्ता है।

रोटी—बलकारी, रुचिकर्त्ता, बृंहणी (पुष्टिकर्त्ता), रस और रक्त आदि धातुनों को बढ़ानेवाली, वातनाशक, कफकर्त्ता, भारी और प्रदीप्त अग्निवालों के लिये हितकर्त्ता है।

वाटी—बृंहणी, शुक्रकर्ता, हलकी, दीपनकर्ता, कफकारी तथा बलकर्ता है, एवं पीनस, श्वास और कास रोग को दूर करती है।

जोंकी रोटी—रुचिकर्ता, मधुर, विशद और हलकी है, मल, ग्रुक और वादी को करती है तथा कफ के रोगों को नष्ट करती है।

उ डदकी रोटी-कफिपत्तनाशक तथा कुछ वायुकारक है।

चनेकी रोटी—रुक्ष, कफ पित्त और रुधिर के विकारों को दूर करनेवाली, भारी, पेट को फुलानेवाली, नेत्रों के लिये अहित तथा शोषक है।

चेटई—बलकारी, बृष्य, रुचिकर्ता, वातनाशक, उष्णता को बढ़ानेवाली, भारी, बृंहणी और ग्रुक को प्रकट करनेवाली है, सूत्र तथा मल का भेदन करती है, स्तनसंबन्धी दूध, मेद, पित्त और कफ को करती है तथा गुदा का मस्सा, लक्का, वात, श्वास और परिणामशूल को दूर करती है।

पापड-परम रुचिकारी, दीपन पाचन, रूक्ष और कुछ २ भारी हैं, परन्तु मूंग के पापड़ हलके और पथ्य होते हैं।

कचोरी—तेल की कचोरी-रुचिकर, खादु, भारी, सिग्ध, बलकारी, रक्तपित्त को कृषित करनेवाली, नेत्रों के तेज का भेदन करनेवाली, पाक में गर्म तथा वातनाशक है, परन्तु घी की बनी हुई कचोरी नेत्रों को हितकारक तथा रक्तपित्त की नाशक होती है।

१-ये पूर्वीय देशों में श्रावण में बहुत बनाई जाती हैं॥

वरा और मंगोरा—ये दोनों-बलकारक, बृंहण, वीर्यवर्धक, वातरोगहर्त्ता, रुचिकारी, अर्दित वायु (लकवा) के नाशक, मलभेदक, कफकारी तथा प्रदीसाधिवालों के लिये हितकारक हैं, यदि गाड़े दही में भुना हुआ जीरा हींग, मिर्च और नमक को मिलाकर वरे और मँगोरों को भिगो दिया जावे तो वे दही बड़े और दही की पकोड़ी कहलाती हैं, ये दोनों-वीर्यकर्ता, वलकारी, ोचक, भारी, विवन्ध को दूर कर्ता, दाहकारी, कफकर्ता और वातनाशक होते हैं।

उड़दकी बडी-इन में बरे के समान गुण हैं तथा अलन्त रोचक हैं।

पेठेकी वडी—इन में भी पूर्वोक्त बड़ियों के समान गुण हैं परन्तु इन में इतनी विशेषता है कि ये रक्तपित्तनाशक तथा हलकी हैं।

म्ंगकी चडी-पथ्य,रुचिकारी, हलकी और म्ंग की दाल के तुस्य गुणवा शिहें।

कडी—पाचक, रुचिकारी, हलकी, अग्निदीपक, कफ और वादी के विवंब को तोड़नेवाली तथा कुछ २ पित्तकोपक है।

मीठी मठरी—बृंहण, बृष्य, बलकारी, मधुर, भारी, पित्तवातनाश ह तथा रुचिकारी है, यह प्रदीसाधिवालों के लिये हितकारक है, इसी प्रकार मेदा खांड और घी से बने हुए पदार्थों (बालुसाई, मेदा के लड्डू और मगद तथा सबर पारे आदि) के गुण मीठी मठरी के समान ही जानने चाहियें।

वुंदीके छड्डू—हरुके, प्राही, त्रिदोपनाशक, स्वादु, शीतरु, रुचिदायक, नेत्रों के लिये हितकारक, ज्वरहर्त्ता, बरुकारी तथा धातुओं की तृप्तिकारक हैं, ये मूंग की वृंदीबाले लड्डुओं के गुण जानने चाहियें।

मोतीचूरके टड्डू—बलकर्ता, हलके, शीतल, किञ्चित् वातकर्ता, िष्टम्भी, ज्वरनाशक, रक्तपित्तनाशक तथा कफहर्त्ता हैं।

जलेबी—पुष्टिकर्त्ता, कान्तिकर्त्ता, बलदायक, रस आदि धानुओं को वड़ारे वाली, वृष्य, रुचिकारी और तत्काल धानुओं की तृतिकारक है।

शिखरन (रसाटा)—ग्रुककर्त्ता, वलकारक, रुचिकारी, वाति को जीतनेवाली, दीपनी, बृंहणी, स्निग्ध, मधुर, शीतल और दस्तावर है, यह स्कृपित्त, ज्यास, दाह और सरेकमा को नष्ट करती है।

रार्वत-वीर्य प्रकटकर्ता, शीतल, दसावर, बलकारी, रुचिकर्ता, हलका, स्वादिष्ट, वातपित्तनाशैक तथा मुर्छा, वमन, तृपा, दाह और ज्वर का नाशक है।

आमका पना—तत्काल रुचिकर्त्ता, बलकारी तथा शीघ्र ही इन्द्रियों की नृश्चिकारी है।

इमलीका पना—वातनाशक, किञ्चित् पित्तकफकर्ता, रुचिकारी तथा अग्निदीपक है।

नींवृका पना-अलम्त खट्टा, वातनाशक, अभिदीपक, रुचिकारी तथा सम्पूर्ण किये हुए आहार का पाचक है।

श्रनियेका पना-यह पित्त के उपद्रवों को शान्त करता है।

जों का सैन् — शीतल, दीपन, हलका, दस्तावर, कफिपत्तनाशक, रूक्ष और लेखन (दुर्बलकरनेवाला) है, इस का पीना बलदायक, बृष्य, बृंहण, मेदक, तृप्तिकर्ता, मधुर, रुचिकारी तथा अन्त में बलनाशक है, यह कफ, पित्त, परिश्रम, भूर, प्यास, अण्डवृद्धि और नेत्ररोग को नष्ट करता है। तथा दाह से ब्याकुल और ब्यायाम से श्रान्त (थकेहुए) पुरुषों के लिये हितकारी है।

चना और जौं का सत्त्—यह कुछ वातकारक है इसिलये इस में बूरा और घी डाल कर इसे खाना चाहिये।

शालिसँत् — अग्निवर्धक, हलका, श्रीतल, मधुर, ग्राही, रुचिकत्ती, पथ्य, बलकारक, ग्रुकजनक और तृष्ठिकारक है।

बहुँरी—दुर्जर (कठिनता से पचनेवाली), रूक्ष, तृषा लगानेवाली तथा भारी है, परन्तु प्रमेह कफ और वमन को नष्ट करती है।

खील (लाजा)—मधुर, शीतल, हलकी, अग्निदीपक, अल्पमूत्रकर्ता, रूक्ष, बलकर्ता तथा पित्तनाशक है, यह कफ, वमन, अतीसार, दाह, रुघिरविकार, प्रमेह, मेदरीय और तृषा को दूर करती है।

चिउरा (चिरमुरा)—भारी, वातनाञ्चक तथा कफकर्ता हैं, यदि इन को दूध के साथ खाया जावे तो ये बृंहण, वृष्य, बलकारी और दस्त को लानेवाले होते हैं।

१-इस को मारवाड़ में सातू कहते हैं, इस के खाने में सात नियमों को ध्यान में रखना चाहिये कि-भोजन कर के इस को न खाने, दाँतों से रौधकर न खाने, रात्रि में न खाने, बहुत न खाने, एक जल में दूसरे प्रकार का जल मिलाकर न खाने, मिठाई आदि के निना (केवल सन्तृ) न खाने, गर्म कर के तथा दूध के साथ न खाने ।। २-इस को पूर्व में अजिया का सन्तू कहते हैं तथा यह शालि चवलों का बनाया जाता है।। ३-तुषरहित भुने हुए जोंओं को बहुरी कहते हैं।। ४-यह धानों के भूनने से बनती है।। ५-तुषरहित हरे शालि चावलों को भून कर निना खिले हुओं को गर्म ही ओखली में डालकर कूटने से ये तैयार होते हैं।। २२ जै० सं०

तित्रकुटी—मलकर्ता, बृष्य, वातनाशक, कफिपत्तकर्ता, बृंहण, भारी, क्रिय तथा अधिक मूत्र के उतरने का नाशक है।

होला—जिस धान (अन्न) का होला हो उस में उसी धान के समान गुण होते हैं, जैसे-चने के होले चने के समान गुणवाले हैं, इसी प्रकार से अन्य धान्यों के होलों का भी गुण जान लेना चाहिये।

उँम्वी-कपकर्ता, बलकारी, हलकी और पित्तकफनाशक है।

जाँछी—जीम के जकड़ने को दूर करनेवाळी तथा कण्ठ को शुद्ध करनेवाळी है, यदि इस को धीरे २ पिया जावे तो यह रुचि को करती है तथा अक्षि को प्रदीप्त करती है।

दुग्धकृषिका — वलकारी, वातपित्तनाशक, बृष्य, शीतल, भारी, वीर्यकर्ता, बृंहणी, रुचिकारी, देहपोषक तथा नेत्रतेजोवर्धक है।

नार्हरी—बलकारी, बृष्य, कफकारी, बृंहणी, तृप्तिकर्त्ता, रुचिकारी और पित्त-नाशक है।

नारियत्र की रवीर—िस्नम्ध, शीतल, अतिपुष्टिकर्त्ता, भारी, मधुर और वृष्य है तथा रक्तपित्त और वादी को दूर करती है।

मण्डर्क---बृंहण, वृष्य, बलकारी, अतिरुचिकारक, पाक में मधुर, ब्राही, हलके और त्रिटोषनाशक हैं।

१-तिलों में गुड़ या शकर डालकर कूट डालने से यह तयार होता है, पूर्व के ेशों में यह संकटचतुर्थी ( संकट चौथ ) को प्रायः प्रतिगृह में वनाया जाता है ॥ २-फिलियों के धान्य आपे भूने हुए हों तथा उन का तृण जल गया हो उन को होला कहते हैं॥ ३-गेहूँ की अध-पकी वाल को जो तिनकों की अधिमें भून लेवे, उसे उम्बी कहते हैं॥ ४-कच अ मां को पीस कर उन में राई सेंथानमक और मुनी हींग को मिला कर जल में घोर दंवे इस को जाली कहते हैं।। 'र-चांवलों का चूर्ण कर उस में गाडा मावा (खोवा) मिला कर कृष्णी 🔅 बना हैवे, फिर उन को घी में छोड़ कर पका**वें, फिर उ**न को निकाल कर बीच में छेट व*्*सिथी मिला हुआ गाड़ा दूध भर देवे और शहुकसे मुख वंद करके फिर घी में पकावे, जब गले रंग की होजावें तब घीमे से निकालकर कपूर मिली चासनी में तल छेत्रे, इसको दुस्किपिका कहते हैं ॥ ६-हलदी मिले घी में प्रथम उड़द की बड़ियों को तथा इन्हीं के साथ धुले हुए स्वच्छ चावलों को लेवे, फिर जितने में ये दोनों सिद्ध हो जावें उतना जल चढाकर पकावे तथा नमक अदरख और हींग को अनुमान माफिक डाले तो यह तहारी सिद्धि होतो है।। ७-नारियल की गिरी को चाकृ से वारीक कतर कर अथवा वियाकस पर वारीक *रगड़*ार दृष में खांड और गाय का घी डाल कर मन्दाग्नि से आंटावे तो नारियल की खीर तैय र हो जाती है ॥ ८-सफेद गेहुंओं को जल में घोकर ओखली में डा**रुकर मूमल से** कृट डांं, फिर इन को थूप में सुखाकर चक्की से पीसक**र** मैंदा छानने की चार्लना में छानकर भेदा कर छेत्रे, फिर इस मैदा को जल में कोमल उसन कर ख़ुब मर्दन करे, फिर हाथ से लोई वा बढ़ा कर पृड़ी के समान वेल लेवे, फिर चूल्हेपर औंधे मुख के खपड़े प**र इस** को डाल क**र** मन्दामि से सेके, ये सिके हुए मण्डक कहलाते हैं॥

कांजी बैरा—रुचिकारी, वातनाशक, कफकारक, शीतळ तथा शूलनाशक हैं, एवं दाह और अजीर्ण को दूर करते हैं, परन्तु नेत्ररोगी के लिये अहित हैं।

इमली के बेरे—रुचिकारी, अभिदीपक तथा पूर्व कहे हुए बरों के समान गुणवाले हैं।

मूंग बरा—मूंग के बरे (बड़े) छाछ में परिपक करके तैयार किये जावें तो वे हलके और शीतल हैं तथा ये संस्कार के प्रभाव से त्रिदोषनाशक और पथ्य हो जाते हैं।

अलीकमतस्य—खाने में स्वादिष्ठ तथा रुचिकारी हैं, इन को बथुआ के शाक से अथवा रायते से खाना चाहिये।

मूंग अदरख की बॅड़ी—रुचिकारक, हलकी, बैलकारी, दीपन, धातुओं की तृक्षि करनेवाली, पथ्य और त्रिदोषनाशक हैं।

पकेोरी—रुचिकारी, विष्टम्भकर्ता, बलकारी और पुष्टिकारक हैं।
गुझा वा गुर्झिया—बलकारक, बृंहण तथा रुचिकारी हैं।

१-एक मिट्टी का घड़ा लेकर उस के भीतर कड़ुआ तेल चुपढ़ देवे, फिर उस में खच्छ जल भर कर उस में राई, जीरा, नमक, हींग, सोंठ और इलदी, इन का चूर्ण डाल कर उड़द के बड़े को उस जल में भिगो देवे और उस घड़े के मुख को बंद कर किसी एकान्त स्थान में धर दवे, बस ३ दिन के वाद खट्टे होने पर उन्हें काम में लावे।। २-पकी इमली को औटा कर जल में ही उसे खूब मींजे, फिर किसी कपड़े में डालकर उसे छान लेवे तथा उसमें नमक. मिर्च, जीरा आदि यथायोग्य मिलाकर मँगोडियों को भिगो देवे, ये इमली के बरे कहलाते है। ३-उड़द की पिट्री में बड़े साबत पानों को रुपेट कर युक्ति से कढ़ाई में सेके, फिर उन को उतार कर चाकू से कतर लेवे पीछे उन को तेलमें तल लेवे इन को अलीकमत्स्य कहते हैं॥ ४-नंग से बनी हुई बड़ियों को तेल में तलकर हाथ से चूर्ण कर डाले, इसमें भुनी हींग, छोटे २ अदरख़के दुकड़े, मिर्च, जीरा, नींबू का रस और अजमायन, इन सब को युक्ति से मिला **क**र उस पिट्टी को कढ़ाई में अथवा तबे पर फैलादे, फिर इस के गोले बनाकर भीतर मसाला भर के उन गोलों को तेल में सिद्ध करे, जब सिक जावें तब उतार कर कड़ी में डाल देवे॥ ५-ाने की बिनी छनी दाल को चक्की से पीस कर बेसन बना लेवे, उस बेसन को उसन कर तथा नमक आदि डाल कर बड़ियां बनाकर घी या तेल में कढ़ाईमें पकावे. इन को पकोड़ी कहते हैं, इन को कड़ी में भी डालते हैं।। ६-मैदा और घी को मिलाकर पापड़ी बनाकर घी में सेक लेने, जब सिक जावें तब निकाल कर कट डाले, फिर बारीक चालनी में डालकर छान होते, इस में सफेद बूरा मिला कर एकजीव कर है तथा इलायचीदाने, लौंग, काली मिर्च नारियल गिरी और चिरोंजी आदि डाल देवे, फिर मोमन (मोवन) दी हुई मैदा की मोटी और वडी रोटी सी बेल कर उस के भीतर इस कर को भरे और फिर इस की ग्रिशिया बना कर किनारों को ग्रंथ देवे, फिर कड़ाई में घी देके इन को सेक लेवे, इन को गूझा या गुझिया कहते हैं, ये होली के त्यौहार पर प्रायः पूर्व में बनाये जाते हैं !!

कपूरनीली-इस में गुझिया वा गूझा के समान गुण हैं।

ैफेनी—बृंहण, बृष्य, बलकारी, अल्पन्त रुचिकारी, पाक में भी मधुर, प्राही, और त्रिदोषनाशक हैं तथा हलकी भी हैं।

मैदा की पूँड़ी—इन में भी फेनी के समान सब गुण हैं। सेव के लर्ड्डू—इन में भी सब गुण फेनी के समान ही हैं।

यह संक्षेप से मिश्रवर्ग का कथन किया गया है, बुद्धिमान् तथा श्रीमानों को उचित है कि-निकम्मे तथा हानिकारक पदार्थों का सेवन न कर के इस वर्ग में कहे हुए उपयोगी पदार्थों का सदैव सेवन किया करें जिस से उन का सदैव शार्रारिक और मानसिक बल बढता रहे।

यह चतुर्थ अध्यायका वैद्यकभाग निघण्डनामक पांचवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

१-मोवन दी हुई मैदा को उसन कर लम्बा सम्पुट बनावे, उस में छोंग भीमसेनी कपूर तथा खांड को मिला कर भर देवे, फिर मुख को बंद करके घी में सेक लेवे, इस को कर्पूर-नालिका कहते हैं।। २-प्रथम मैदा को सान कर उस में घी डालकर लम्बी २ वत्ती सी बनावे, फिर उन को लपेट कर पुनः लम्बी बत्ती करे, इस के बाद उन को बेलन से बेलकर पापड़ी वना छेत्रे, फिर इन को चाकू से कतर पुनः बेले, फिर इन पर सट्टक का हिप करे (चाव हों का चून थी और जल, इन सब को मिला कर इथेली से मध डाले, इस को सट्टक कहते हैं ) अर्थात सट्टक से लोई को लपेट कर बेल लेवे अर्थात् उसे गोल चन्द्रमा के आकार कर लेवे, फिर इनको थी में सेके, धी में सेकने से उन में अनेक तार २ से हो जावेंगे, फिर उनको चामनी में पाग लेवे, अथवा सुगन्धित बूरे में लपेट लेवे इन को फेनी कहते है।। ३-मोवन डाली हु. मैंदा को उसन के लोई करे, फिर उन को पतली २ बेलकर घी में छोड़ देवे, जब तिक जाने तव उतार है।। ४-मोवन डाही हुई मैदा के सेव तैयार करके घी में सेक हेने, फिर इन के दुकड़े कर के खांड में पाग कर लड्ड बनालेवे।। ५-इस मिश्रवर्ग में कुछ आवश्यक थोड़े से ही पदार्थों का वर्णन किया गया है तथा उन्हीं में से कुछ पदार्थों के बनाने की विधि भी नोट में लिसी गई है, शेष पदार्थों का वर्णन तथा उन के बनाने आदि की विधि, एवं उन वे गुण दूसरे वैद्यक यन्थों में तथा पाकशास्त्र में देखना चाहिये, यहां विस्तार के भय से उन सब का वर्णन नहीं किया गया है।।

# छठा प्रकरण । पथ्यापथ्यवर्णन ।

#### पथ्यापथ्य का विवरण।

- १-लानपान के कुछ पदार्थ ऐसे हैं जो कि नीरोग मनुष्यों के लिये सर्व ऋतुओं और सब देशों में अनुकूल आते हैं।
- २-कुछ पदार्थ ऐसे भी हैं जो कि कुछ मनुष्यों के अनुकूल और कुछ मनुष्यों के प्रतिकूल आते हैं, एवं एक ऋतु में अनुकूल और दूसरी ऋतु में प्रतिकूल आते हैं, इसी प्रकार एक देशमें अनुकूल और दूसरे देशमें प्रतिकूल होते हैं।
- ३- कुछ पदार्थ ऐसे भी हैं जो कि-सब प्रकार की प्रकृतिवालों के लिये सब ऋतुओं में और सब देशों में सदा हानि ही करते हैं।

इन तीनों प्रकार के पदार्थों में से प्रथम संख्या में कहे हुए पदार्थ पथ्य (सब के लिये हितकारी) दूसरी संख्या में कहे हुए पदार्थ पथ्यापथ्य (हितकर्ता तथा अहितकर्त्ता अर्थात किसी के लिये हितकारी और किसी के लिये अहितकारी) और तीसरी संख्या में कहे हुए पदार्थ कुपथ्य अथवा अपथ्य (सब के लिये अहितकारी) कहलाते हैं।

अब इन (तीनों प्रकार के पदार्थों ) का फ्रम से वर्णन पूर्वाचार्यों ने छेख तथा अपने अनुभव के विचारों के अनुसार संक्षेप से करते हैं:—

### पध्यपदार्थ ।

अनाजों में—चावल, गेहूँ, जों, मूंग, अरहर (तूर), चना, मोठ, मसूर और मटर, ये सब साधारणतया सब के हितकारी हैं अर्थात् ये सब सदा खाये जावें तो किसी प्रकार की भी हानि नहीं करते हैं, हां इस बात का स्मरण अवश्य रखना चाहिये कि-इन सब अनाजों में जुदे २ गुण हैं इस लिये इन के गुणों का और अपनी प्रकृति का विचार कर इन का यथायोग्य उपयोग करना चाहिये।

चनों को यहां पर यद्यपि पथ्य पदार्थों में गिनाया है, तथापि इन के अधिक खाने से पेट में वायु भर कर पेट फूल जाता है इस लिये इन को कम खाना चाहिये, चावल एक वर्ष के पुराने अच्छे होते हैं, अरहर (त्र) की दाल को घी खाल कर खाने से बिलकुल वायु को नहीं करती है, मूंग यद्यपि वायु को करती है, परन्तु उसकी दालका पानी त्रिदोषहर और भयंकर रोगमें भी पथ्य है, इसके

१-कोई पदार्थ विशेष किसीके लिये कुछ हानिकारक हो उसकी गणना इसमें नहीं है।।

सिवाय भिन्न २ देशवाले लोगोंको प्रारम्भसे ही जिन पदार्थोंका अभ्यास हो जाता है उनके लिये वे ही पदार्थ पथ्य हो जाते हैं।

शाकोंमें — चँदिलियेके पत्ते परवल, पालक, वश्रुआ, पोथी की भंजी, सूरणकन्द, मेथी के पत्ते, तोरई, भिण्डी और कहू आदि पथ्य हैं।

दूसरे आवश्यक पदार्थों में — गाय का दूध, गाय का घी, गाय की नीठी छाछ, मिश्री, अदरख, आँवले, सेंधानमक, मीठा अनार, मुनका, मीठी ग़ख और वादाम, ये भी सब पथ्य पदार्थ हैं।

दूसरी रीति से पदार्थों की उत्तमता इस प्रकार समझनी चाहिये कि-चावलों में लाल, साठी तथा कमोद पथ्य हैं, अनाजों में गेहूँ और जों, दालों में मूंग और अरहर की दाल, मीठे में मिश्री, पत्तों के शाक में चँदलिया, फलों के शाक में परवल, कन्द्रशाक में सुरण, नमकों में सेंधानमक, खटाई में ऑवले, दुधों में गाय का दुध, पानी में बरसात का अधर छिया हुआ पानी, फलों में विलायती अनार तथा मीठी दाख, मसाले में अदरख, धनिया और जीरा पथ्य हैं, ार्थात् ये सब पढ़ार्थ साधारण प्रकृतिवालों के लिये सब ऋतुओं में और सब देशों में सदा पथ्य हैं, किन्तु किसी २ ही रोग में इन में की कोई २ ही वस्तु अपथ्य होती है, जैसे-नये ज्वर में बारह दिन तक घी, और इक्कीस दिन तक दुध कुपथ्य होता है इत्यादि, ये सब बातें पूर्वाचार्यों के बनाये हुए प्रन्थों से बिहत हो सकती हैं किन्तु जो लोग अज्ञानता के कारण उन (पूर्वाचार्यों) के कथा पर ध्यान न देकर निषिद्ध वस्तुओं का सेवन कर बैठते हैं उन को महाकष्ट होता है तथा प्राणान्त भी हो जाता है, देखो ! केवल वातज्वर के पूर्वरूप में घृतपान करना छिखा है परन्तु पूर्णतया निदान कर सकनेवाला वैद्य वर्त्तमान समय में पुण्यवानों को ही मिलता है, साधारण वैद्य रोग का ठीक निदान नहीं कर सकते हैं, प्रायः देखा गया है कि-वातज्वर का पूर्वरूप समझ कर नवीन ज्वन्वालों को घृत पिलाया गया है और वे बेचारे इस ब्यवहारसे पानीझरा और मो रीझरा जैसे महाभयंकर रोगों में फूस चुके हैं, क्योंकि उक्त रोग ऐसे ही ब्यवहार से होते हैं, इसिंटिये वैद्यों और प्रजा के सामान्य लोगों को चाहिये कि-वम से कम मुख्य २ रोगों में तो विहित और निषिद्ध पदार्थों का सदा ध्यान रक्तें

साधारण लोगों के जानने के लिये उन में से कुछ मुख्य २ वाते यहां ग्चित करते हैं:—

नये ज्वर में चिकने पदार्थ का खाना, आते हुए पसीने में और ज्वर में टंडी तथा मिलन हवा का लेना, मेला पानी पीना तथा मिलन खुराक का खाना, मलज्वर के सिवाय नये ज्वर में बारह दिन से पहिले जुलाब सम्बन्धी हरड़ आदि दवा वा कुटकी चिरायता आदि कडुई कपैली दवा का देना निपिस है,

१-इस को पूर्व में अलता कहते हैं, यह एक प्रकार का रंग होता है।।

यदि उक्त समय में उक्त निषिद्ध पदार्थों का सेवन किया जावे तो सिन्नपात तथा मरणतक हानि पहुँचती है, रोग समय में निषिद्ध पदार्थों का सेवन कर के भी बच जाना तो अग्नि विष और शस्त्र से बच जाने के तुख्य दैवाधीन ही समझना चाहिये।

ांद्यक शास्त्र में निषेध होने पर भी नये ज्वर में जो पश्चिमीय विद्वान् (डाक्टर लोग) दूध पिलाते हैं इस बात का निश्चय अद्यावधि (आजतक) ठीक तौर से नहीं हुआ है, हमारी समझ में वह (दूध का पिलाना) आपध विशेष का (जिस का वे लोग प्रयोग करते हैं) अनुपान समझना चाहिये, परन्तु यह एक विचारणीय विषय है।

इसी प्रकार से कफ के रोगी को तथा प्रस्ता स्त्री को मिश्री आदि पदार्थ हानि पहुँचाते हैं।

### पथ्यापथ्य पदार्थ ।

याजरी, उड़द, चँवला, कुलथी, गुड़, खांड़, मक्खन, दही, छाछ, भेंस का दूध, घी, आलू, तोरई, काँदा, करेला, कॅकोड़ा, गुवार फली, दूधी, लवा, कोला, मेथी, मोगरी, मूला, गाजर, काचर, ककड़ी गोभी, घिया, तोरई केला, अनन्नास, आम, जामुन, करोंदे, अश्लीर, नारंगी नींबू, अमरूद, सकरकन्द, पीलू, गूँदा और तरबूज आदि बहुत से पदार्थों का लोग प्रायः उपयोग करते हैं, परन्तु प्रकृति और ऋतु आदि का विचार कर इन का सेवन करना चाहिये, क्योंकि ये पदार्थ किसी प्रकृतिवाले के लिये अनुकूल तथा किसी प्रकृतिवाले के लिये प्रतिकृल, एवं किसी ऋतु में अनुकूल और किसी ऋतु में प्रतिकृल होते हैं, इसलिये प्रकृति आदिका विचार किये विना इनका उपयोग करनेसे हानि होती है, जैसे दही शरद् ऋतुमें शत्रुका काम करता है, वर्षा और हेमन्त ऋतुमें हितकर है, गर्मी में अर्थात् जेट वैशाख के महीने में मिश्री के साथ खाने से ही फायदा करता है, एवं ज्वरवाले को कुपध्य है और अतीसारवाले को पथ्य है, इस प्रकार प्रत्येक वस्तु के स्वभाव को तथा ऋतु के अनुसार पध्यापथ्य को समझ कर और समझदार पूर्ण वैद्य की या इसी प्रनथ की सम्मति लेकर प्रत्येक वस्तु का सेवन करने से कभी हानि नहीं हो सकती है।

पथ्यापथ्य के विषय में इस चौपाई को सदा ध्यान में रखना चाहिये— चैते गुड़ वैशाखे तेल । जेठे पन्थ अषाढ़े बेल । सावन दूध न भादों मही । कार करेला न कातिक दही । भगहन जीरो पूसे धना । माहे मिश्री फागुन चना । जो यह वारह देय बचाय । ता घर वैद्य कव हुँ न जाये ॥ १ ॥

१-इस का अर्थ स्पष्ट ही है इस लिये नहीं लिखा है॥

#### कुपथ्य पदाध ।

दाह करनेवाले, जलानेवाले, गलानेवाले, सड़ाने के स्वभाववाले और जहर का गुण करनेवाले पदार्थ को छुपथ्य कहते हैं, यद्यपि इन पांचों प्रकार के पदार्थों में से कोई पदार्थ छुद्धिपूर्वक उपयोग में लाने से सम्भव है कि छुछ फायदा भी करे, तथापि ये सब पदार्थ सामान्यतया शरीर को हानि पहुँचानेवाले ही हैं, अ्योंकि ऐसी चीज़ें जब कभी किसी एक रोग को मिटाती भी हैं तो दूसरे रोग को पेदा कर देती हैं, जैसे देखो! खार अर्थात् नमक के अधिक खाने से वह पेट की वायु गोला और गांट को गला देता है परन्तु शरीर के धानु को विगाड़ कर पौष्प में बाधा पहुँचाता है।

इन पांचों प्रकार के पढ़ार्थों में से दाहकारक पढ़ार्थ पित्त को विगाइ कर अनेक प्रकार के रोगों को उत्पन्न करते हैं, इमली आदि अति खट़े पदार्थ शरीर के गला कर सन्धियों को टीला कर पारुप को कम कर देते हैं।

इसप्रकार के पदार्थों से यदापि एकदम हानि नहीं देखी जाती है परन्तु बहुत दिनोंतक निरन्तर सेवन करने से ये पदार्थ प्रकृतिको इस प्रकार विकृत कर देते हैं कि यह शरीर अनेक रोगों का गृह बन जाता है इस लिये पहले पथ्य पर थीं में जो २ पदार्थ लिख चुके हैं उन्हीं का सदा सेवन करना चाहिये, तथा जो पदार्थ पथ्यापथ्य में लिखे हैं उन का ऋतु और प्रकृति के अनुसार कम वर्चाव रखना चाहिये, और जो क्रपथ्य पदार्थ कहे हैं उन का उपयोग तो बहत ही आवः यकता होने पर रोगविशेष में औषध के समान करना चाहिये अर्थात प्रतिदिन की खराक में उन ( कुपथ्य ) पदार्थों का कभी उपयोग नहीं करना चाहिये, इस विषय में यह भी स्मरण रखना चाहिये कि जो पथ्यापथ्य पदार्थ हैं वे भी उन पुरुषों को कभी हानि नहीं पहुँचाते हैं जिन का प्रतिदिन का अभ्यास जन्म से ही उन पदार्थों के खाने का पड़ जाता है, जैसे-बाजरी, गुड़, उड़द, छाछ और दही आदि पदार्थ, क्यों-कि ये चीजें ऋतू और प्रकृति के अनुसार जैसे पथ्य हैं वैसे कुपध्य भी हैं, परन्तु मारवाड् देश में इन चारों चीजों का उपयोग प्रायः वहां के लोग सदा करते हैं और उन को कुछ नुकसान नहीं होता है, इसी प्रकार पञ्जाववाले उड़द का उपयोग सदा करते हैं परन्तु उन को कुछ नुकसान नहीं करता है, इस का कारण सिर्फ अभ्यास ही है, इसी प्रकार हानिकारक पदार्थ भी अल्प परि गण में खाये जाने से कम हानि करते हैं तथा नहीं भी करते हैं, दुध यद्यपि पथ्य है तो भी किसी २ के अनुकूल नहीं आता है अर्थात दस्त लग जाते हैं इस से यही सिद्ध होता है कि-खान पान के पदार्थ अपनी प्रकृति, शरीर का बन्धान नित्य का अभ्यास, ऋतु और रोग की परीक्षा आदि सब वातों का विचार कर उपयोग में आने से हानि नहीं करते हैं, क्योंकि देखो ! एक ही पदार्थ में प्रकृति आर ऋतु के भेद से पथ्य और कपथ्य दोनों गण रहते हैं, इस के सिवाय यह देखा जाता है कि-एक ही पदार्थ रसायनिक संयोग के द्वारा अर्थात् दूसरी चीज़ों के मिलने से (जिस को तन्न कहते हैं उस से ) भिन्न गुणवाला हो जाता है अर्थात् उक्त संयोग से पदार्थों का धर्म बदल कर पथ्य और कुपथ्य के सिवाय एक तीसरा ही गुण प्रकट हो जाता है, इसलिये जिन लोगों को पदार्थों के हानिकारक होने वा न होने का ठीक ज्ञान नहीं है उन के लिये सीधा और अच्छा मार्ग यही है कि वैद्यक विद्या की आज्ञा के अनुसार चल कर पदार्थों को उपयोग में लावं, देखो! शहद अच्छा पदार्थ है अर्थात् त्रिदोष को हरता है परन्तु वही गर्म पानी के साथ या किसी अत्युष्ण वस्तु के साथ या गर्म तासीरवाली वस्तु के साथ अथवा सिन्नपात ज्वर में देने से हानि करता है, एवं समान परिमाण में घृत के साथ मिलने से विप के समान असर करता है, दूध पथ्य पदार्थ है तो भी मूली, मूंग, क्षार, नमक तथा एरण्ड के सिवाय बाकी तेलों के साथ खाया जाने से अवश्य नुक्सान करता है।

वर्तनों के योग से भी वस्तुओं के गुणों में अन्तर हो जाता है, जैसे-तांबे और पीतल के वर्त्तन सें खटाई तथा खीर का गुण बदल जाता है, कांसे के वर्तन में घी का गुण बदल जाता है अर्थात् थोड़ी देर तक ही कांसे के वर्त्तन में रहने से घी नुकसान करता है, यदि सात दिन तक घी कांसे के वर्त्तन में पड़ा रहे और वह खाया जावे तो वह पाणी को प्राणान्ततक कष्ट पहुँचाता है।

दृश्च के साथ खट्टे फल, गुड़, दही और खिचड़ी आदि के खाने से भी नुक्सान होता है।

िय पाठकगण! थोड़ा सा विचार करो! सर्वज्ञ भगवान् ने संयोगी विपों का वर्णन वैद्यक शास्त्र में किया है उस (शास्त्र) के पढ़ने और सुनने के विना मनुष्यों को इन सब बातों का ज्ञान कैसे हो सकता है? यही वर्णन सूत्र प्रकीणों में भी किया गया है तथा वहां कुपथ्य पदार्थों को ही अभक्ष्य ठहराया है।

न न्य भहे हुए कुपथ्यों का फल शीघ्र नहीं मिलता है किन्तु जब अपने २ कार में प्रांतर बहुत से दोष इकड़े हो जाते हैं तब वह कुपथ्य दूसरे ही रूप में दिखाई देता है अर्थात् पूर्वकृत कुपथ्य से उत्पन्न हुए फल के कारण को उस समय लोग नहीं समझ सकते हैं, इस लिये कुपथ्य तथा संयोग विरुद्ध पदार्थों से सदा बचना चाहिये, क्योंकि इन के सेवन से अनेक प्रकार के रोग उत्पन्न होते हैं।

#### सामान्य पथ्यापथ्य आहार।

#### पथ्यआहार।

#### कुपथ्यआहार।

पुराने चावल, जों, गेहूँ, मूंग, अरहर उड़द, चँवला, वाल, मोठ, मटर, (तूर), चना और देशी बाजरी, (गर्म ज्वार, मका, ककड़ी, काचर, खरबूज़ा, बाजरी थोड़ी), घी, दूध, मक्खन, गुवारफली, कोला, मूलीके पत्ते, अमला हाछ शहद, मिश्री, बूरा, बतासा, रूद, सीताफल, कटहल, करोंदा,

सरसोंका तेल, गोमूत्र, आकाशका पानी, कुए का पानी और हँसोदक जल, परवल, सूरण, चँदलिया, बधुआ, मेथी, मामाल्रूणी, मूली, मोगरी, कह, घियातोरई, तोरई, करेला, कँकेड़ा, भिण्डी, गोभी, (वालोल थोड़ी) और कम्रे केले का शाक।

दाख, अनार, अदरख, आँवला, नींबू, बिजारा, कवीठ, हर्ल्दा, धनिये के पत्ते, पोदीना, हींग, सोंठ, काली मिर्च, पीपर, धनिया, जीरा और सेंधा नमक ।

हरड़, लायची, केशर, जायफल, तज, सोंफ, नागरवेल के पान, कत्थे की गोली, धनियां, गेहूँ के आटे की रोटी, पूड़ी, भात, भीठाभात, बूंदिया, मोतीचूरके लड्ड, जलेबी, चूरमा, दिल-खुशाल, पूरणपूड़ी, रबड़ी, दुधपाक ( खीर ), श्रीखण्ड ( शिखरन ), मैदेका सीरा, दालके लड्ड, घेवर, सकरपारे, बादाम की कतली, घी में तले हुए मोठ के मुजिये (धोड़े), दूध और घी डाठे हुए सेव, रसगुङ्घा, गुलाब-जामुन, कलाकन्द, हंसमी (कोलेका पेठा ), गुलकन्द, शर्वत, मुरब्बा, चिरोंजी, पिस्ता, दाखों का मीठा तथा चरपरा राइता, पापड़, मूंग और मोठ की बड़ी और सब प्रकार की दाल।

प्रकृति ऋतु और देश आदि को विचार कर किया हुआ भोजन तथा गूँदा, गरमर, अञ्जीर, जामुन, बेर, इमळी और तरवृज।

मेंस का दूध, दही, तेल, नयागुड, वृक्षों के झुण्ड का पानी, एकदम अधिक पानी का पीना, निराहार ठंडा पानी पीना।

बासा अन्न, छाछ और दही के साथ खिचड़ी और खीचड़ा आदि दाल मिले हुए पदार्थों का खाना, सूर्य के पकाश के हुए विनाखाना, अचार, समय-विरुद्ध भोजन करना और सब प्रकार के विपों का सेवन।

ठंडी खीर चासनी और ( मावे ) के पदार्थों के सिवाय इध के सब बासे पदार्थ, गुजरात के नोंटिया लडु, केले के लडु, रायण के लडु, गुलपपड़ी, तीन मिलावटों की तथा पांच मिलावटों की दालें, कड़े कचे और गरिष्ठ पदार्थ, मैदं की पूर्ड़ , सन्न, पेड़ा, बरफी, चावलों का विद्वा, रात्रिका भोजन, दस्त को वन्द करने-वाली चीज, अत्युष्ण अन्नपान, वमन, पिचकारी दे दे कर दस्त कराना चबेने का चावना, पांच घण्टेसे रूर्व ही भोजनपर भोजन करना, बहु रुभूखे रहना, भूँख के समय में जलक योना, प्यासके समयमें भोजन करना से अधिक भोजन करना, विश्वसासन से बैठ कर भोजन करना, नेद्रा से उठकर तत्काल भोजन करना हा जल का पीना, ब्यायाम के पीछे शीघ्रही जलका पीना, बाहर से आकर शीन्नही जल का पीना, भोजन के अन्त में

१-यथिप इस बात को आधुनिक डाक्टर लोग पसन्द करते हैं तथापि हमारे प्राचीत द्वास्त्र-कारों ने सलाई से पेशाव तथा वर्स्ता (पिचकारी) से दस्त कराना पष्टन्द नहीं किया है और इसका अन्यास भी अवद्या नहीं है, हां कोई खास करणा हो तो दूसरी बात है।। रुचि के अनुसार किया हुआ भोजन प्रायः पथ्य (हितकारी) होता है इसलिये प्रकृति आदि का विचार रखना चाहिये इत्यादि।

अधिक जल का पीना, भोजन तथा प्यास की इच्छा का रोकना, सूर्योद्य से ३ घण्टे पूर्व ही भोजन करना तथा अरुचि के पदार्थों का खाना आदि।

### पथ्यविहार ।

- १-योये हुए साफ वस्त्रों का पहरना और शक्ति के अनुसार अतर गुलाब जल और केवड़ा जल आदि से वस्त्रों को सुवासित रखना, उष्ण ऋतु में पनड़ी और खस आदि के अतर का तथा शीतकाल में हिना और मसाले आदि का उपयोग करना चाहिये।
- २-विद्योना और पलंग आदि साधनों को साक और सुघड़ रखना चाहिये।
- ३-इक्षिण की हवा का सेवन करना चाहिये।
- ४-हाथ, पैर, कान, नाक, मुख और गुप्तस्थान आदि शरीर के अवयवों में मेळ का जमाव नहीं होने देना चाहिये।
- ५-गर्मी की ऋतु में महीन कपड़े पहरना तथा शीतकाल में गर्म कपड़े पहरना चाहिरो ।
- ६-पांच २ दिन के बाद क्षीर कर्म ( हज़ामत ) करना चौहिये।
- 9-शितिदिन शक्ति के अनुसार दण्ड बैटक और घोड़े की सेवारी आदि कर कुछ न कुछ कसरत करना तथा साफ हवा को खाना चाहिये।
- ८-हल के बज़न के हार कुण्डल और अंगूठी आदि गहनों की पहरना चौहिये।
- ९-मलमूत्र के वेग को नहीं रोकना चाहिये, तथा बलपूर्वक उन के वेग को उत्पन्न नहीं करना चाहिये।
- ९० मूत्र तथा दस्त आदि का वेग होनेपर स्त्रीगमन नहीं करना चाहिये।
- ११-स्त्रीसंग का बहुत नियम रखना चाहिये।
- १२-चित्त की वृत्ति में सतोगुण और आनंद के रखने के लिये सतोगुणवाला भोजन करना चाहिये।
- १३-दो घड़ी प्रभात में तथा दो घड़ी सन्ध्या समय में सब जीवोंपर समता परिणाम रखना चाहिये।

१-दक्षिण की हवा आरोग्यता को स्थिर रखती है इसिलये इसीका सेवन करना चाहिये॥
२-वे गर्म कपड़े वज़न में ज्यों कम हों त्यों अच्छे होते हैं॥ २-हज़मत कराने से शरीर और दिमाग में नये ख़ून का सन्नार होता है तथा दिरद्र उतर कर चित प्रसन्न होता है॥ ४-यदि बोड़े की सवारी का अभ्यास हो तो उसे करना चाहिये॥ ५-देखो । आनन्द श्रावक ने कुण्डल और अंगूठी इन दो ही भूषणों का पहरना रक्खाथा॥ •

- 3४-यथायोग्य समय निकालकर घड़ी दो घड़ी सद्गुणियों की मण्डली में बैठकर निर्दोष बातों को तथा व्याख्यानों को सुनना चाहिये।
- १५-यह संसार अनित्य है अर्थात् इस के समन धनादि पदार्थ क्षणभङ्गर हैं इत्यादि वैराग्य का विचार करना चाहिये।
- ९६-जिस वर्ताव से रोग हो, प्रतिष्टा और धन का नाश हो तथा आगामी वें धन की आमद रुक जावे, ऐसे वर्तावको कुपथ्य (हानिकारक) समझ क छोड़ देना चाहिये, क्योंकि ऐसे ही निफिद्ध वर्त्ताव के करने से यह भव और परभव भी विगड़ता है।
- ३७--परनिन्दा तथा देवगुरुद्वेप से सदैव बचना चाहिये।
- १८-उस ब्यवहार को कदापि नहीं करना चाहिये जो दूसरे के लिये हानि करे।
- १९-देव, गुरु, विहान् , माता, पिता तथा धर्म में सदेव भक्ति रखनी चािचे ।
- २०-यथाशक्य क्रोध, मान, माया और लोभआदि दुर्गुणोंसे वचना चाहिये।

यह पथ्यापथ्य का विचार विवेकविलास आदि प्रन्थों से उद्भृत कर संक्षेत्र मान्न में दिखलाया गया है, जो मनुष्य इसपर ध्यान देकर इसी के अनुसार वर्ताव करेगा वह इसभव और परभव में सदा सुखी रहेगा।

# दुर्वल मनुष्य के खाने योग्य खुराक।

बहुत से मनुष्य देखने में यद्यपि पति और इकहरी हड्डी के दीखते हैं परन्तु शक्तिमान् होते हैं, तथा बहुत से मनुष्य पुष्ट और स्थूल होकर भी शक्तिह न होते हैं, शरीर की प्रशंसा प्रायः सामान्य (न अति दुर्बल और न अति स्थूल) की की गई है, क्योंकि शरीर का जो अत्यन्त स्थूलपन तथा दुर्बलपन है उसे आरोग्यता नहीं समझनी चाहिये, क्योंकि बहुत दुर्बलपन और बहुत स्थूलपन प्रायः नताकती का चिन्ह हे और इन दोनों के होने से शरीर बेडोल भी दीखता है, स्थ लिये सब मनुष्यों को उचित है कि-षोग्य आहार विहार और यथोचित उपायों के द्वारा शरीर को मध्यम दशा में रक्खें, क्योंकि योग्य आहार विहार और यथोचित उपायों के द्वारा शरीर को सध्यम दशा में रक्खें, क्योंकि योग्य आहार विहार और यथोचित उपायों के द्वारा हुं लि मनुष्य भी मोटे ताज़े और पुष्ट हो सकते हैं तथा रखी के वड़ जाने से स्थूल हुए पुरुष भी पतले हो शकते हैं, अब इस विषय में स्क्षेप से कुछ वर्णन किया जाता है:—

दुर्वल मनुष्यों की पृष्टि के वास्ते उपाय—दुर्वल मनुष्य को अपनी पृष्टि के वास्ते ये उपाय करने चाहियें कि-मिश्री मिला कर थोड़ा २ दूध दिन में कई वार पीना चाहिये, प्रातःकाल तथा सायंकाल में शक्ति के अनुसार दण्ड वे इक और मुद्रर (सोगरी) फेरना आदि कसरत कर पाचन शक्तिके अनुकूल परिभित दूध पीना चाहिये, यदि कसरत का निर्वाह न हो सके तो प्रातःकाल तथा सन्ध्या को

उंदे समय में कुछ न कुछ परिश्रम का काम करना चाहिये, अथवा स्वच्छ हवा में दो चार मीछ तक घूमना चाहिये कि जिससे कसरत हो कर दूध हज़म हो जावे, तथा हमारे विवेकछिध शीछसीभाग्य कार्याछ्य का शुद्ध वनस्पतियोंका बना हुआ पुष्टिकारक चूर्ण दो महीनेतक सेवन करना चाहिये, क्योंकि इस के सेवन करने से शरीर में पुष्टि और बहुत शक्ति उत्पन्न होती है, इस के अतिरिक्त-नेहूँ, जों, मका, चावछ और दाछ आदि पदार्थों में अधिक पुष्टिकारक तत्व मौजूद है इसिछिये ये सब पदार्थ दुर्वछ मनुष्य के छिये उपयोगी हैं, एवं आछ, केछा, आम, सकरकन्द और पनीर, इन सब पुष्टिकारक वस्तुओंका भी सेवन समयानुसार थोड़ा २ करना योग्य है।

जपर लिखे हुए पुष्टिकारक पदार्थ दुर्बल मनुष्य को यद्यपि बलवान कर देते हैं परना इन के सेवन के समय इन के पचाने के लिये परिश्रम अवश्य करना चाहिये, क्योंकि पुष्टिकारक पदार्थों के सेवन के समय उन के पचाने के लिये यदि परिश्रम अथा व्यायाम न किया जावे तो चरबी बढ़ कर शरीर स्थूल पड़ जाता है और अशक्त हो जाता है।

जब ऊपर िख पदार्थों के सेवन से शरीर दृढ़ और पुष्ट हो जावे तब खुराक को धीरे २ बदल देना चाहिये अर्थात् शरीरकी सिर्फ आरोग्यता बनी रहे ऐसी खुराक खाते रहना चाहिये, इस विषय में यह भी स्मरण रखना चाहिये कि इतनी पुष्टिकारक खुराक भी नहीं खानी चाहिये कि जिस से पाचनशक्ति मन्द पड़ कर रोग उत्पन्न हो जावे और न इतना परिश्रम ही करना चाहिये कि जिस से शरीर शिथिल पड़ कर रोगोंका आश्रय बन जावे।

यदि शरीर में कोई रोग हो तो उस समय में पुष्टिकारक खुराक नहीं खानी चाहिये, किन्तु औषध आदि के द्वारा जब रोग मिट जावे तथा मंदाग्नि भी न रहे तब पुष्टिकारक खुराक खानी चाहिये।

### स्थूल मनुष्य के खाने योग्य खुराक।

ह न स्थूल मनुष्य प्रायः शक्तिमान् नहीं होते हैं किन्तु अधिक रुधिरवाला पुष्ट मनुष्ट दढ़ शरीरवाला तथा बलवान् होता है और केवल मेद चरबी तथा मेद वायु से जिनका शरीर फूल जाता है वे मनुष्य अशक्त होते हैं, जो मनुष्य धी दूध मक्खन मलाई मीटा और मिश्री आदि बहुत पुष्टिकारक खुराक सदा खाते हैं और परिश्रम बिल्डुल नहीं करते हैं अर्थात् गदी तकियों के दास बन कर एक जगह बैटे रहते हैं वे लोग ऐसे वृथा (शक्तिहीन) पुष्ट होजाते हैं।

र्घ और मक्खन आदि पुष्टिकारक पदार्थ जो शरीर की गर्मी कायम रखने और पुष्टि के लिये खाये जाते हैं वे परिमित ही खाने चाहियें, क्योंकि अधिक खाने से वे पदार्थ पचते नहीं हैं और शरीर में चरबी इकट्टी हो जाती है, शरीर बेडील हो

१-इस के सेवन की विधि का पत्र इस के साथ में ही भेजा जाता है तथा दो महीनोंतक सेवन करने योग्य इस (पुष्टिकारक) चूर्ण का मृल्य केवल ५ रुपये मात्र है।।
२३ जै० सं०

जाता है, स्नायु आदि चरवी से एक कर शरीर अशक्त हो जाता है और चरवी के पड़तपर पड़त चड़ जाता है।

स्थूल होकर जो शक्तिमान् हो उस की परीक्षा यह है कि-ऐसे पुरुषका शरीर (रक्त के विशेष होने के कारण) लाल, दृढ़, किन, गँठा हुआ और स्थिति थापक स्नायुओं के दुकड़ों से युक्त होता है तथा उस पर चरवी का बहुत हलका अस्तर लगा रहता है, किन्तु जो पुरुष स्थूल होकर भी शक्तिहीन होते हैं उन में ये लक्षण नहीं दीखते हैं, उन में थोथी चरबी का भाग अधिक वढ़ जाता है जिस से उन को परिश्रम करने में बड़ी किंटनता पड़ती है, वह बड़ी हुई चरबी तब काम देती है जब कि वह खुराक की तंगी अथवा उपवास के द्वारा न्यून हो जाती है, सल्य तो यह है कि शरीर को ख्व सूरत और सुडाल रखना चरबी ही क काम है, बड़ी हुई चरबी से बहुत स्थूलता और श्वास का रोग हो जाता है तथा आखिर कार इस से प्राणान्त तक भी हो जाता है।

मीठा और आटे के सत्ववाला पदार्थ भी परिश्रम न करनेवाले मार्प्य के शर्मर में चर्खी के भाग को बढ़ाता है. इस में बढ़ी हानि की बात यह है कि अधिश सेव और चरवीबाले पुरुषको रोग के समय दवा भी बहुत हो कम कायदा परती है, और करती भी है तो भाग्यथोग से ही करती है।

साधारण खुराक के उपयोग और शक्तयनुमार कमान के अभ्याम से र रीर की स्थूलता मिट जाती है अर्थात् चरबी का बज़न कम हो जाता है ।

अति स्थूट शरीरवाटे मनुष्य को खाने आदि के विषय में जिन २ जनों का खयाल रखना चाहिये उन का संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

स्थूल मनुष्यों के पतले होने के उपाय—स्थूल मनुष्यों को घी मक्सन और खांड आदि चरवीवाले पदार्थ तथा आटे के सखवाले पदार्थ बहुत ही थोड़े खाने चाहियें, पृष्टिवाले पदार्थ अधिक खाने चाहियें, गेहूँ सलगम और नारंगी आदि फल खाने चाहियें; घी, मक्खन, मलाई, तेल, खांड़, चरवीवाले अब, साब्दाना, चावल, मका, प्रणपोली, कोकम, आम, दाल, केला, वादाम, पिला, नेजा और चिरोंजी आदि मेवे, आल, स्र्रण, सकरकन्द और अरबी आदि पदार्थ नहीं खाने चाहियें, अथवा बहुत ही कम खाने चहियें; दूध थोड़ा खाना वाहिये, यदि चाय और काफी के पीने का अभ्यास हो तो उस में दूध बहुत ही धोड़ा सा डालना चाहिये अथवा नींबू से सुवासित कर के पीना चाहिये।

#### मगज़ के मजा तन्तुओं को दृढ़ करनेवाली खुरा ह।

जिस खुराक में आल्रज्युमीन नामक तत्व अधिक होता है वह मगज़ वेः मजा-तन्तुओं का पोषण करती है, पोष्टिक तत्ववाली खुराक में आल्रज्युमीन का कुछ र अंश्र होता है परन्तु सतावर आदि कईएक वनस्पतियों में इस का अंश ब्हुत ही होता है इस लिये सतावर आदि वनस्पतियों का पाक तथा मुख्या बना कर खाना चाहिये, मगज़ तथा वीर्य की हृदता के लिये वैद्यकशास्त्र में बहुत सी उत्तम वनस्पतियों का खाना बतलाया है उन का उचित विधि से उपयोग करने पर वे पूरा गुण करती हैं, उन में से कुछ वनस्पतियां ये हैं—भूकोला, शतावर, असगँध, गोस्वरू, कोंच के वीज, आँवला और शंखाहुली, इन के सिवाय और भी बहुत-सी वनस्पतियां हैं जो कि अल्पन्त गुणवाली हैं, जिन का मुख्बा अथवा लड्डू बना कर खाने से अथवा अवलेह बनाकर चाटने से मगज़ के मजातन्तु दृढ़ और पुष्ट होते हैं, वल बुद्धि और वीर्य बदता है तथा मनसम्बन्धी व्यम्रता और अस्थिरता दूर होती है, इन के सिवाय हमारे विवेकलिंध शीलसोभाग्य कार्यालय का बना हुआ पुष्टिकारक चूर्ण दूध के साथ लेने से गर्मी आदि मगज़ के विकारों को दूर कर ताकत देता है तथा वीर्य के बढ़ाने में यह सर्वोत्तम वस्तु है।

मगज़ की निर्वलता के समय-गेहूँ, चना, मटर, प्याज, करेला, अरवी, सफरचन्द, अनार और आम आदि पदार्थ पथ्य हैं।

### स्मरणदाक्ति तथा वुद्धि को बढ़ानेवाली खुराक।

न्मरणशक्ति तथा बुद्धि मगज़ से सम्बंध रखती है और उस की शक्ति का मुख्य आधार मन का प्रफुल्लित होना तथा नीरोगता ही है, इसलिये सब से प्रथम तो स्मरणशक्ति तथा बुद्धि के बढ़ाने का यही उपाय है कि-सदा मन को प्रसन्न रखना चाहिये, तथा यथायोग्य आहार और विहार के द्वारा नीरोगता को कायम रखना चाहिये, इन दोनों के होते हुए स्मरणशक्ति तथा बुद्धि के बढ़ाने के लिये दूसा उपाय करने की कोई आवश्यकता नहीं है, हां दूसरा उपाय तब अवश्य करना चाहिये जब कि रोग आदि किसी कारण से इन में बुटि पड़ गई हो तथा वह उपाय भी तभी होना चाहिये कि जब शरीर से रोग बिलकुल निवृत्त हो गया हो, इस के लिये कुछ सतावर आदि बुद्धिवर्धक पदार्थों का वर्णन प्रथम कर चुने हैं तथा कुछ यहां भी करतेहैं:—

दूध, घी, मक्खन, मलाई और आँवले के पाक वा मुरब्धे को दवा की रीति से थोड़ा २ खाना चाहिये, अथवा बादाम, पिस्ना, जायफल और चोपचीनी, इन चीजों में से किसी चीज़ का पाक बना कर घी बूरे के साथ थोड़ा २ खाना चाहिये, अथवा बादाम की कतली लड़ू और शीरा आदि बनाकर भी पाचनशक्ति. के अनुसार प्रातः वा सन्ध्या को खाना चाहिये, इन का सेवन करने से बुद्धि तथा स्मरणशक्ति अखन्त बढ़ती है, अथवा हमारा बनाया हुआ प्रष्टिकारक चूर्ण बुद्धिशक्ति को बहुत ही बढ़ाता है उस का सेवन करना चाहिये, अथवा ब्राह्मी १ मासा, पीपल १ मासा, मिश्री ४ मासे और आँवला १ मासा, इन को पीस तथा छान कर दोनों समय खाना चाहिये, ३१ वा ४१ दिन तक इस का सेवन करना चाहिये, तथा पथ्य के लिये दूध भात और मिश्री का भोजन करना चाहिये, इन के सिवाय दो देशी साधारण, दवायें वैद्यक में कही हैं जो कि मगज़ की शक्ति, स्मरणशक्ति तथा बुद्धि के बढ़ाने के लिये अखन्त उपयोगी प्रतीत होती हैं, वे ये हैं:—

9-एक तोला ब्राह्मी का दूध के साथ प्रतिदिन सेवन करना चाहिये या घी के साथ चाटना चाहिये अथवा ब्राह्मी का वी वना कर पान भें या खुराक वे साथ खाना चाहिये।

२-कोरी मालकांगनी को वा उस के तेल को उपर लिखे अनुसार लेना चाहिये, मालकांगनी के तेल के निकालने की यह रीति है कि -२॥ रूप्ये भर मालकांगनी को लेकर उस को ऐसा कृटना चाहिये कि एक एक बीज के हो हो वा तीन तीन फाइ हो जाये, पीछे एक या दो निनटतक तथेपर सेकना (कृतना) चाहिये, इस के बाद शीघ्र ही सन के कपड़े में डालकर द्याने के सांचे में देकर द्याना चाहिये, बस तेल निकल आयेगा, इस तेल की दो तीन बूंडें नागरवेल के कोरे (कत्ये और चूने के बिना) पान पर रखकर खानी चाहियें, इस का सेवन दिन में तीन वार करना चाहिये, यदि तेल न निकल सके तो पांच २ बीज हो पान के साथ खाने चाहिये।

फासफर्स से मिली हुई हर एक डाक्टरी दवा भी बुद्धि तथा मनज़ के लिये फायदेमन्द होती है।

# रोगी के खाने योग्य खुराक।

पश्चिमीय विद्वानों ने इस सिद्धान्त का निश्चय, किया है कि सब प्रवार की खुराक की अपेक्षा साबूदाना, आरारूट और टापीओ का, वे वीन चीजें पब से हलकी और सहज में पचनेवाली हैं अर्थात् जिस रोगमें पाचनशक्ति विशव गई हो उस में इन तीनों वस्तुओं में से किसी वस्तु का खाना बहुत ही फायदेमन्द है।

साव्हाना को पानी वा दूध में सिजा कर तथा आवश्यकता हो। तो थोड़ी सी मिश्री डाल कर रोगी को पिलाना चाहिये, इस के बनाने की उत्तस रीति यह है कि-आधे दूध और पानी को पतीली या किसी कलड़ेदार बन्नेन में टाल हा चूढ़ेहे पर चड़ा देना चाहिये, जब वह अदहन के समान उवलने लगे तब उस में साव्-दाना को डालकर डक देना चाहिये, जब पानी का भाग का अवि शिक्ष दूर मात्र होप रह जावे तब उतार कर थोड़ीसी मिश्री डालकर खान कादिये।

साबूदाना की अपेक्षा जावल यदापि पचने में दूसरे दुने पर हैं परन्तु साबूदाना की अपेक्षा पोपण का तस्व चावलों में अधिक है इसल्थि रुचि के अनुसार बीमार को वर्ष के पीछे से तीन वर्ष के भीतर का पुराना चावल ऐना चाहिये, अर्थात् वर्षभर के भीतर का और तीन वर्ष के बाद का (पांच छः वर्षों का) भी चावल नहीं देना चाहिये।

आधे दृध तथा आधे पानी में सिजाया हुआ भात वहुत पुष्टिकारक हो गा है, यद्यपि केवल दृध में सिजायाहुआ भात पूर्व की अपेक्षा भी अधिक पुष्टिका का तो होता है परन्तु वह बीमार और निर्वल आदमी को पचता नहीं है इस लिये वीमार

१-अर्थात् सावृदाना की अपेक्षा चावल देर में हज्म होते। हैं॥

के दूध में सिजाया हुआ भात नहीं देना चाहिये, बुखार, दस्त, मरोड़ा और अजीर्ण में अवल देना चाहिये, क्योंकि-इन रोगों में चावल फायदा करता है, बहुत पानी में रांधे हुए चावल तथा उन का निकाला हुआ मांड ठंडा और पोपणकारक होता है।

इंग्हेंड आहे दूसरे देशों में हेज़े की बीमारी में सूप और बाथ देते हैं, उस की अनेक्षा इस देश में उक्त रोगी के लिये अनुकूल होने से चावलों का मांड बहुत फायदा करता है, इस बात का निश्चय ठीक रीति से हो चुका है, इस के सि गय अतीसार अर्थात् दस्तों की सामान्य बीमारी में चावलों का ओसामण दवा का काम देता है अर्थात् दस्तों को बंद कर देता हैं।

रोगी के ियं विधिपूर्वक बनाई हुई दाल भी बहुत फायदा करती है, तथा दालों की यद्यपि अनेक जातियां हैं परन्तु उन सब में मुख्य मूंग की दाल है, क्योंकि-यह रोगी तथा साधारण प्रकृतिवाले पुरुषों के िलये प्रायः अनुकूल होती है, मसूर की दाल भी हलकी होने से प्रायः पथ्य है, इसिलये इन दोनों में से किसी दाल को अब जी तरह सिजा कर तथा उस में सेंधानमक, हींग, धनिया, जीरा और धनिये के पत्ते डाल कर पतली दाल अथवा उसका नितरा हुआ जल रोगी तथा अत्यन्त निवल मनुष्य को देना चाहिये, क्योंकि उक्त दाल अथवा उस का नितरा हुआ जल प्रष्टि करता है तथा दवा का काम देता है।

वीमार के लिये दूध भी अच्छी खुराके हे, क्योंकि-वह पुष्टि करता है, तथा पेट में बहुत भार भी नहीं करता है, परन्तु दूध को बहुत उबाल कर रोगी को नहीं देना चाहिये, क्योंकि—बहुत उबालने से वह पचने में भारी हो जाता है तथा उस के भीतर का पाष्टिक तस्व भी कम हो जाता है, इसलिये दुहे हुए दूध में ने वायु को निकालने के लिये अथवा दूध में कोई हानिकारक वस्तु हो उस को निकालने के लिये अनुमान ५ मिनट तक थोड़ासा गर्म कर रोगी को दे देना चाहिये, परन्तु मन्दाग्निवाले को दूध से आधा पानी दूध में डालकर उसे गर्म करना चाहिये, जब जल का तीसरा भाग शेष रह जावे तब ही उतार कर पिलाना चें हिये, बहुतसे लोग जलमिश्रित दूध के पीने में हानि होना समझते हैं परन्तु यह उन की भूल है, क्योंकि जलमिश्रित दूध किसी प्रकार की हानि नहीं करता है।

ं-दाल तो आर्थ लोगों की नैस्यिक तथा आवस्यक लुराक है, न केवल नैस्यिक ही किन्तु यह नैमित्तिक भी है, देखों ! ऐसा भी जीमणवार (ज्योनार) शायद ही कोई होता होगा जिस में दाल न होती हो, विचार कर देखने से यह भी जात होता है कि-दाल का उपयोग लाभकारक वहुत ही है, क्योंकि-दाल पोपणकारक पदार्थ है अर्थात् इस में पुष्टिका तत्त्व अधिक है, यहांतक कि कई एक दालों में मांम से भी अधिक पौष्टिक तत्त्व है।। २-मूंग की दाल सवोंपिर है तथा अरहर (तूर) की दाल भी दूसरे नम्बर पर हें, यह पिकले लिख ही चुके हैं अतः यिर रोगं की रुचि हो तो अरहर की दाल भी थोड़ी सी देना चाहिये।। २-परन्तु यह किसी २ के अनुकूल नहीं आता है अतः जिसके अनुकूल न हो उस को नहीं देना चाहिये, परन्तु ऐसी प्रकृतिवाले (जिन को दूध अनुकूल नहीं आता हो) रोगी प्रायः वहुत ही कम होते हैं।। ४-मा की अनुप्खिति में अथवा मा के दूध न होने पर बच्चे को भी ऐसा ही (जलवाला) दूध पिलाना चाहिये, यह पिहले लुतीयाध्याय में लिख भी चुके हैं।।

डाक्टर लोग निर्वल आदमियों को कॉडलीवर ऑइल नामक एक दवा देते हैं अर्थान् जिस रोग में उन को ताकतवर दवा वा खुराक के देने की आवश्यकता होती है उस में वे लोग प्रायः उक्त दवा को ही देते हैं, इस के सिवाय क्षय रोग, भूख के द्वारा उत्पन्न हुआ रोग, कण्डमाला, जिस रोग में कान और नाक से पीप बहता है वह रोग, फेफसे का शोथ (न्यूमोनिया), कास, श्वास (बोनकाइर्ट स), फेफसे के पड़त का वाव, खुल खुलिया अर्थात् बचे का वड़ा खांस और निव्लता आदि रोगों में भी वे लोग इस दवा को देते हैं, इस दवा में मूल्य के भेद रेगुण में भी कुल भेद रहता है तथा अल्पमूल्यवाली इस दवा में चुर्गन्धि भी होती है परन्तु बित्यां में नहीं होती है, इस दवा की बनी हुई टिकियां भी मिलती हैं जो कि गर्म पानी या कुथ के साथ सहज में खाई जा सकर्ती हैं।

इस ( ऊपर कही हुई ) दवा के ही समान माल्टा नामक भी एक दवा है जो कि अत्यन्त पुष्टिकारक तथा गुणकारी है, तथा वह इन्हीं ( साधारण ) जीवां से और जींओं के सदस ओट नामक अनाज से बनाई जाती है।

कॉडलीवर ऑड्ल बीमार आदमी के लिये खुराक का काम देता है तथा हज़म भी जस्दी ही हो जाता है।

उक्त होनों पुष्टिकारक दवाओं में से कॉडलीवर ऑड्ल जो दवा है वह आर्य स्टोगों के सेने योग्य नहीं है, क्योंकि उस दवा का लेना मानो धर्न को तिस्राक्षस्टि देना है।

वीमार के पीने योग्य जल-यद्यपि साफ और निर्मल पानी का पीता तो नीरोग पुरुप को भी सदा उचित है परन्तु बीमार को तो अवश्य ही स्वच्य जल पीना चाहिये, क्योंकि रोग के समय में मिलन जल के पीने से अन्य भी दूमरे प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं, इस लिये जल को स्वच्छ करने की युक्तियों से खुव स्वच्छ कर अथवा अंग्रेजों की रीनिसे अर्थात् डिस्टील्ड के हारा स्वच्छ कर के अथवा पहिले लिखे अनुसार पानी में नीन उबाला देकर टंढाकर के रोगी को पिलाना चौहिये, डाक्टर लोग भी होने में तथा सख्त बुन्वार की प्यास में ऐसे ही (स्वच्छ किये हुए ही) जल में थोड़ा र यफ मिला कर पिलाते हैं।

नीं जूका पानक—बहुत से बुखारों में नीं जूका पानक भी हिया जता है, इस के बनाने की यह रीति है कि नीं यूकी फांकें कर तथा मिश्री पीसका एक काच या पत्थर के बर्त्तन में दोनों को रख कर उसपर उबलता हुआ पानी डालना चाहिये तथा जब वह टंढा हो जावे तब उसे उपयोग में लाना चाहिये।

१-इस दबा को पुष्ट समझकर उन (डावटर) छोगों ने इसे रोग की जुराक में दाखिल किया है। र-विभे कियह (ऑडफीवर ऑइल) जो दबा है सो महली का ं ल है। र-विभो ! डातासूत्र में लिखा है कि गन्दीखाई का जल सुबुद्धि मधी में ऐसा स्वच्छ वर राजा जित्तहातु को पिलावा था कि जिस को देख कर और पीकर राजा यहा आश्चर्य में हो गया था, इस भे विदित्त होता है कि पूर्व समय में भी जल के स्वच्छ करने की अनेक चत्रमोत्तम रीतियां थीं तथा स्वच्छ करके ही जल का उपयोग किया जाता था।

गोंद का पानी —गोंद का पानी २॥ तोले तथा मिश्री १। तोला, इन दोनों को एक पात्र में रखकर उस पर उबलता हुआ पानी डालकर ठंढा हो जाने पर पीने से श्रेप्मा अर्थात् कफ हांफनी और कण्ट बेल का रोग मिट जाता है।

जों का पानी—छरे हुए (कूटे हुए) जों एक बड़े चमचे भर (करीब १ छटांक), बूरा दो तीन चिमची भर (करीब १॥ छटांक) तथा थोड़ी सी नींचू की छाल, इन सब को एक वर्त्तन में रख कर उत्पर से उबलता हुआ पानी डाल कर टंडा हो जाने के बाद छान कर पीने से बुखार, छाती का दर्द और अमूझणी (घबराइट) दूर हो जाती हैं।

यह चतुर्थ अध्याय का पथ्यापथ्यवर्णन नामक छठा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

### सातवां-प्रकरण।

# ऋतुचर्यावर्णन।



# ऋतुचर्या अर्थात् ऋतु के अनुकूल आहार विहार।

जेसे रोग के होने के बहुत से कारण ब्यवहारनय से मनुष्यकृत हैं उसी श्रवार निश्चयनय से देवकृत अर्थात् स्वभावजन्य कर्मकृत भी हैं, तत्सम्बन्धी पांच समवायों में से काल प्रधान समवाय है तथा इसी में ऋतुओं के परिवर्त्तन का भी समावेश होता है, देखो ! बहुत गर्मी और बहुत ठंढ, ये दोनों कालधर्म के स्वाभाविक कृत्य हैं अर्थात् इन दोनों को मनुष्य किसी तरह नहीं रोक सकता है, यदापि अन्यान्य वस्तुओं के संयोग से अर्थात् रसायनिक प्रयोगों से कई एक स्वाभाविक विषयों के परिवर्त्तन में भी मनुष्य यत्किञ्चित् विजय को पा सकते हैं चरन्तु वह परिवर्त्तन ठीक रीति से अपना कार्य न कर सकने के कारण व्यर्थ रूपसाही होता है, किन्तु जो (परिवर्त्तन) कालस्वभाव वश स्वाभाविक नियम से होता रहता है वही सब प्राणियों के हित का सम्पादन करने से यथार्थ और उत्तम है इस लिये मनुष्य का उद्यम इस विषय में व्यर्थ है।

ऋतु के स्वाभाविक परिवर्त्तन से हवा में परिवर्त्तन होकर शरीर के भीतर की गर्मी शर्दी में भी परिवर्त्तन होता है इसिलये ऋतु के परिवर्त्तन में हवा के स्वच्छ रखने का तथा शरीर पर मिलन हवा का असर न होसके इस का उपाय करना मनुष्य का मुख्य काम है।

<sup>्</sup>रियह पथ्यापथ्य का वर्णन संक्षेप से किया गया है, इस का विशेष वर्णन वैचकसम्बन्धी अन्य अन्धों में देखना चाहिये, क्यों कि अन्थ के विस्तार के भय से यहां अनावश्यक विषय का वर्णन नहीं किया है॥ २-जैसे विना ऋतु के वृष्टिका बरसा देना आदि॥

वर्षभर की भिन्न २ ऋतुओं में गर्मी और टंड के द्वारा अपने आसपास की हवा में तथा हवा के योग से अपने शरीर में जो २ ५ रिवर्तन होता है उस को समझ कर उसी के अनुसार आहारबिहार के नियम के रखने को ऋतुकर्या कहें। हैं। हवा में गर्मी और ठंढ, ये दो गुण मुख्यतया रहते हैं, परन्तु इस दोने का परिसाण सदा एकसदश नहीं होता है, क्योंकि-इच्य, क्षेत्र, काल और अन्य के हारा उन में (गर्मी और टंड में ) परिवर्तन देखा जाता है, देखी ! भरतहे । की पृथ्वी के उत्तर और दक्षिण के किसारे पर स्थित प्रदेशों में अत्यन्त टंड पर में है, इसी पृथ्वी के गोले की मध्य रेखा के आसपास के प्रदेशों में बहुत गर्मी पड़ती है, तथा होनों गोलार्थ के बीच के प्रदेशों में गर्शी और ठंड बरादर रह है है, इस रीति से क्षेत्र का विचार करें तो उत्तर श्रुव के आसपास के प्रवेशों में पर्यात् सेवेरिया आदि देशों में टंड बहुत पड़ती है, उस के नीचे के तातार, टीवेट (तिब्बत ) और इस हिन्दुस्तान के उत्तरीय भागों में गर्मा और टंड बराबर रहती है, तथा उस से भी नीचे बिखबबृत्त के आसपास के देशों में अर्थात् दक्षिण हिन्तु-स्तान और सीलोन (लङ्का) में गर्मी अधिक पड़ती है, एवं ऋतु के परिवर्तन े वहां परिवर्तन भी होता है अधीत बारह सत्य तक एक सहश ठंड या गर्भी नहीं रहती है, क्योंकि ऋतुके अनुसार पृथिवी पर टंड जैर गर्नी का पड़ना सूर्व की नितपर निर्भर है,देखो! भरत क्षेत्र के उत्तर तथा दक्षिण के किनारेपर स्थित ऐकों में सूर्य कभी सिरेपर सीधी लक्कीरपर नहीं आता है अर्थात् हः महीने तह वह दिखाई भी नहीं देता है, रोप छः महीनों में इस देश में उद्य होते हुए वधा अना होते हुए सूर्य के प्रकाश के समान वहां भी सूर्य का कुछ प्रकाश दिखाई के माहि, इस का कारण यह है कि-सूर्य के उगने (उदय होने ) के १८४ मण्डर्ल हैं ान में से कुछ मण्डल तो पृथिवी के ऊपर आकाशप्रदेश में मेर के पास से शुरू हुए हैं, कुछ मण्डल लवणसमुद्र में हैं, समभूतल भेरु के पास है, वहां रे ७९० योजन ऊपर आकाश में तारामण्डल गुरू हुवा है, ११० योजन में सब नक्षत्र तारामण्डल हें तथा पृथिबी से ९०० योजन पर इस का अन्त है, रुई की विमान पृथिवी से चन्द्र की विमान पृथिवी ८० योजन ऊंची है, सब तां मेह की प्रदक्षिणा करते हैं और सप्तिषे (सात ऋषि) के तारे मृगादि भ्रव वा प्रद-क्षिणा करते हैं।

देशों की ठंढ या गर्मी सदा समान नहीं रहती है किन्तु उस में पावर्तन होता रहता है देखों! जिस हिसालय के पास वर्त्तमान में वर्फ गिर कर टंग देश बन रहा है वही देश किसी काल में गर्म था, इस में बड़ा भारी प्रमाण यह है कि-गर्मी के कारण जब वर्फ गल जाता है तब नीचे से मरे हुए हाथी शिकलते हैं, इस बात को सब ही जानते हैं कि-हाथी गर्म देश के बिना नहीं रह सकते

<sup>्</sup>र-इन का वर्णन जम्बूझीपप्रज्ञप्तिसत्त में विस्तारपूर्वक किया गया है ॥ र−यह बाः अनेक युक्तियों और प्रमाणों से सिद्ध हो चुकी है ॥

हैं, इस से सिद्ध है कि-पिहिले वह स्थान गर्म था किन्तु जब उपर अचानक वर्फ निर कर जम गया तब उस की ठंढ से हाथी मर कर नीचे दब गये तथा वर्फ के गलकर पानी हो जाने पर वे उस में उतराने लगे, यदि यह मान भी लिया जावे कि-वहां सदा ही से वर्फ था तथा उसी में हाथी भी रहते थे तो यह प्रश्न उत्पन्न होगा कि वर्फ में हाथी क्या खाते थे! क्योंकि वर्फ को तो खा ही नहीं सकते है और न वर्फ पर उन के खाने योग्य दूसरी कोई वस्तु ही हो सकती है! इस का कुछ भी जवाब नहीं हो सकता है, इस से स्पष्ट है कि वह स्थान किसी समय में गर्म था तथा हाथियों के रहनेलायक वनरूप में था, अब भी मध्य हिन्दुस्तान के समशीतोष्ण देशों में भी सूर्य के समीप होने से अथवा दूर होने से न्यूनाधिक रूप से गर्मी और ठंढ पड़ती है, इसी लिये ऋतुपित्र तम से वर्ष के उत्तरायण और दक्षिणायन, ये दो अयन गिने जाते हैं, उत्तरा-यण उष्णकाल को तथा दक्षिणायन शीतकाल को कहते हैं।

पृथिवी के गोले का एक नाम नियत कर उस केबीच में पूर्व पश्चिमसम्बन्धिनी

१-वर्फ में दबी हुई वस्त बहुत समय तक विगड़ती नहीं है, इस लिये कुछ समय तक तो वे हाथी उसमें जीते रहे, पीछे खाने को न मिलने से मर गये परन्तु बर्फ में दवे रहने से उन का इसीर नहां बिगडा और न सड़ा ॥ २-सर्वज्ञ कथित जैनसिद्धान्त में पृथित्री का वर्णन इस प्रकार है कि-पूरिवी गोल थाल की शकल में है, उस के चारों तरफ असली दरियाव खाई के समान है, तथा जंब्द्रीप वीच में है, जिस का विस्तार लाख योजन का है इत्यादि, परन्तु पश्चिमीय विद्वानोंने गेंद या नारंगी के समान पृथिवी की गोलाई मानी है, पृथिवी के विस्तार को उन्हों ने सिर्फ पचीस इजार सीः के घेरे में माना है, उन का कथन है कि-तमाम पृथिवी की परिक्रमा ८२ दिन में रेल या बीट के द्वारा दे सकते हैं, उन्हों ने जो कुछ देख कर या दर्याप्त कर कथन किया या माना है यह शायद कथि बित सत्य हो परन्तु हमारी समझ में यह बात नहीं आती है, किन्तु हमारी समझ में तो यह बात आई हुई है कि-पृथिवी बहुत लम्बी चौडी है, सगर चक्रवत्तों के सम्य में दक्षिण की तरफ से दिरयाव खुली पृथिवी में आया था जिस से बहुत सी पृथिवी जल में चली गई, तथा दरियाव ने उत्तर में भी इयर से ही चक्कर खाया था, ऋषभदेव के समय में तो नकशा जम्बद्दीप भरतक्षेत्र का था वह अब बिगड़ गया है अर्थात् उस की और ही शकल दीर ने छगी है, दरियान के आये हुए जल में वर्फ जम गई है इस लिये अन उस से आगे नहीं जा सकते हैं, हेरालिशमेंन इसी लिये कह देते हैं कि प्रथिवी इतनी ही है परन्त धर्मशास्त्र के कथनानुसार पृथिवी बहुत है तथा देशविभाग के कारण उस के मालिक राजे भी बहुत हैं, वर्त्तमान समय में बुद्धिमान् अंग्रेज भी पृथिवी की सीमा का खोज करने के लिये फिरते हैं परना वे भी वर्फ के कारण आगे नहीं जा सकते हैं, देखी ! खोज करते २ जिस प्रकार अमेरिक कई दुनिया का पता लगा, उसी प्रकार कालान्तर में भी खोज करनेवाले बुद्धिमान् उद्यमी लोगों की फिर भी कई स्थानों के पते मिलेंगे, इस लिये सर्वज्ञ तीर्थंकर ने जो केवल ज्ञानके द्वारा देख कर प्रकाशित किया है वह सब यथार्थ है, क्योंकि इस के सिवाय वाकी के सब पदार्थों का निर्णय जो उन्हों ने कीया है तथा निर्णय कर उन का कथन किया है, जब वे सब पदार्थ सत्यरूप में दीख रहे हैं तथा सत्य हैं तो यह विषय कैसे सत्य नहीं होगा, जो बात हमारी समज में न आवे वह हमारी भूल है इस में आप्त वक्ताओं का कोई दोष नहीं है, भला सोचो तो मही कि−इतनी सी पृथ्वी में पृथ्वी की गोलाई का मानना प्रमाण से कैसे सिद्ध हो सकता. है, तं बेशक भरतक्षेत्र की गोलाई से इस हिसाब को हम न्यायपूर्वक स्वीकार करते हैं ॥

एक लकीर की कल्पना कर उस का नाम पश्चिमीय विद्वानों ने विपुत्रवृत्त रवसा है, इसी लकीर के उत्तर की तरफ के सूर्य हा महीने तक उष्ण कटिवना में फिरता है तथा छः महीने तक इस के दक्षिण की तरफ के उष्ण कटियन्य में फिरता है, जब सूर्य उत्तर की तरफ फिरता है तब उत्तर की तरफ के उणा ंटि-बन्ध के प्रदेशों पर उत्तरीय सुर्थ की किरणों सीधी पड़ती हैं इससे उन प्रदेशें में सख्त ताप पड़ता है, इसी प्रकार जब सूर्य दक्षिण की तरफ फिरता है तब दिख्ल की तरफ के उष्ण कटियन्थ के प्रदेशों पर दक्षिण में स्थित सूर्य की किरणें नाथी पड़ती हैं इस से उन प्रदेशों में भी पूर्व लिखे अनुसार सख़त ताप पड़ता है, यह हिन्द्रमान देश विप्रवृत्त अर्थात् मध्यरेखा के उत्तर की तरफ में स्थित है अर्थात् केवल दक्षिण हिन्दुम्तान उष्ण कटिवन्ध में है, शेष सव उत्तर हिन्दुम्तान साशी-तोष्ण कटिवन्ध में है, उक्त रीति के अनुसार जब सूर्य छः मास्र तक उत्तायण होता है तब उत्तर की तरफ ताप अधिक पड़ता है और दक्षिण की तरफ कम पड़ता है, तथा जब सूर्य छः मासतक दक्षिणायन होता है तब दक्षिण की तरफ गर्मी अधिक पड़ती है और उत्तर की तरफ कम पड़ती है, उत्तरायण के छ ाहीने ये हैं-फागन, चेत. वेशाच, जेट, आपाड़ और श्रावण, तथा दक्षिणायन हा छः महीने ये हैं—भाद्रपद, आधिन, कार्त्तिक, मागशिर, पीप और माध्र उत्तरारण के छः महीने क्रम से शक्ति को घटाते हैं और दक्षिणायन के छः महीने क्रम से शक्ति को बढ़ाते हैं, वर्ष भर में सूर्य वारह राशियों पर फिरती है, दो २ राशियों रे ऋतु बदलती है इसी लिये एक वर्ष की छः ऋतु स्वाभाविक होती हैं. यदापि निज २ क्षेत्रों में उक्त ऋतु एक ही समय में नहीं लगती हैं तथापि इस आर्यावर्त्त ( हन्द्र-स्तान ) के देशों में तो प्रायः सामान्यतया इस कमें से ऋतुयें गिनी जाती है:-

वसन्त ऋतु—फागुन और चैत, ब्रीष्म ऋतु-वेशाख और जेठ, प्रावृद इतु— भाषाद और श्रावण, वर्षा ऋतु-भाद्रपद और आश्विन, शरद ऋतु-कार्तिव और मागशिर, हेमंत शिशिर ऋतु-पोप और माघ।

यहां वसन्त ऋतु का प्रारम्भ यद्यपि फागुन में गिना है परन्तु जैनार यों ने चिन्तामिण आदि प्रन्थों में सङ्कान्ति के अनुसार ऋतुओं को माना है तथा शाई- धर आदि अन्य आचार्यों ने भी सङ्कान्ति के ही हिसाब से ऋतुओं को माना है और यह ठीक भी है, उन के मतानुसार ऋतुमें इस प्रकार से समझनी चाहि ग्रं:—

ऋतु ग्रीपम मेप रु वृप जानो। मिथुन कर्क प्रावृट ऋतु मानो॥ वर्षा सिंहरु कन्या जानो। शरद ऋत् तुल वृश्चिक मानो॥ धनरु मकर हेमन्त जु होय। शिशिर शीत अरु वरसे तोय॥ ऋतु वसन्त है कुम्भरु मीन। यहि विधि ऋतु निर्धारन कीन॥ १॥

१न्यां को संक्रान्ति कहते हैं ॥ २-ऋतुओं का क्रम अनेक भाषायोंने अनेक प्रकार ते मान: है, वह बन्यान्तरों से ज्ञात हो सकता है ॥

दोहा — ऋत् लगन में आठ दिन, जब होवें उपचार। त्यागि पूर्व ऋतु को अगिल, वस्तै ऋतु अनुसार॥ २॥

अर्थात् मेष और वृष की सङ्कान्ति में भ्रीष्म ऋतु, मिथुन और कर्क की सङ्कान्ति में प्रावृद ऋतु, सिंह और कन्या की संक्रान्ति में वर्षा ऋतु, तुला और वृश्चिक की सङ्कान्ति में शरद् ऋतु, धन और मकर की सङ्कान्ति में हेमन्त ऋतु, (हेमन्त ऋतु में जब मेघ बरसे और ओले गिरें तथा शीत अधिक पड़े तो वही हेमन्त ऋतु शिशिर ऋतु कहलाती है) तथा कुम्भ और मीन की सङ्कान्ति में वसन्त ऋतु होती है ॥ १॥

जब दूसरी ऋतु के लगने में आठ दिन बाकी रहें तब ही से पिछली (गत) ऋतु की चर्या (ब्यवहार) को धीरे २ छोड़ना और अगली (आगामी) ऋतु की चर्या को प्रहण करना चाहिये॥ २॥

यद्यपि ऋतु में करने योग्य कुछ आवश्यक आहार विहार को ऋतु स्वयमेव मतुष्य से करा छेती है, जैसे-देखो ! जब ठंड पड़ती है तब मनुष्य को स्वयं ही गर्म वस्त्र आदि वस्तुओं की इच्छा हो जाती है, इसी प्रकार जब गर्मी पडती है तव महीन वस्त्र और ठंढे जल आदि वस्तुओंकी इच्छा प्राणी स्वतः ही करता है. इस के अतिरिक्त इंग्लेंड और काबुल आदि ठंडे देशों में ( जहां ठंड सदा ही अधिक रहती है ) उन्हीं देशों के अनुकूल सब साधन प्राणी को स्वयं करने पड़ते हैं, इस हिन्दुस्थान में ग्रीप्म ऋतु में भी क्षेत्र की तासीर से चार पहाड़ बहुत उंडे रहते हैं—उत्तर में विजयार्ध, दक्षिण में नीलगिरि, पश्चिम में आवराज और पूर्व में दार्जिलिंग, इन पहाड़ों पर रहने के समय गर्मी की ऋतु में भी मनुष्यों को शीत ऋतु के समान सब साधनों का सम्पादन करना पड़ेता है, इस से सिद्ध है कि-ऋतु सम्बन्धी कुछ आवश्यक बातों के उपयोग को तो ऋतु स्वयं मनुष्य से करा हेती है तथा ऋतुसम्बन्धी कुछ आवश्यक बातों को सामान्य लोग भी थोड़ा बहत समझते ही हैं, क्योंकि यदि समझते न होते तो वैसा व्यवहार कभी नहीं वर सकते थे, जैसे देखो ! हवा के गर्म से शर्द तथा शर्द से गर्म होने रूप परिवर्त्तन को प्रायः सामान्य लोग भी थोड़ा बहुत समझते हैं तथा जितना समझते हैं उसी के अनुसार यथाशक्ति उपाय भी करते हैं परन्तु ऋतुओं के शीत और उष्णरूप परिवर्त्तन से शरीर में क्या २ परिवर्त्तन होता है और छःओं ऋतुयें दो २ मास तक वातावरण में किस २ प्रकार का परिवर्तन करती हैं, उस का अपने शरीर पर कैसा असर होता है तथा उस के लिये क्या २ उपयोगी वर्ताव ( आहार विहार आदि ) करना चाहिये, इन बातों को बहुत ही कम लोग समझते हैं, इस लिये छःओं ऋतुओं के आहार विहार आदि का संक्षेप से यहां

१-इस पर्वत को इस समय लोग हिमालय कहते हैं ॥ २-कालान्तर में इन पर्वतों की यदि तासीर बदल जाने तो कुछ आश्चर्य नहीं है ॥ २-इस का निस्तारपूर्वक वर्णन दूसरे वैद्यक प्रन्थों में देख लेना चाहिये॥

वर्णन करते हैं, इस के अनुसार वर्त्ताव करने से शरीर की रक्षा तथा नीरो ता अवस्य रह सकेगी:—

हेमन्त तथा शिशिर ऋतु में ( शीत काल में ) खाये हुए पदार्थों से शरीर में रस अर्थात् कफ का सङ्ग्रह होता है, वसन्त ऋतु के लगने पर गर्झा पड़ने का प्रारम्भ होता है इस छिये उस गर्मी से शरीर के भीतर का कफ भियलने त्याता है, यदि उस का शमन ( शान्ति का उपाय वा इलाज ) न किया जावे तो गांसी कफरवर और मरोड़ा आहि रोग उत्पन्न होजाते हैं, वसन्त में कफकी जान्ति के होने के पीछे ग्रीप्म के सस्त ताप से शरीर के भीतर का आवश्यकरूप में क्षित कफ जलने अर्थात् क्षीण होने लगता है, उस समय दारीर में वायु अपकारूप से इकट्टा होने लगता है, इसिलये वर्षा ऋतु की हवा के चलते ही दुस्त, इसन, वसार, वायुज सन्निपातादि कोप, अग्निमान्द्य और रक्तविकारादि वायुजन्य रोग उत्पन्न होते हैं उस वायु को मिटाने के लिये गर्म इलाज अथवा अज्ञानता रे गर्भ खान पान आदि के करने से पित्त का सञ्चय होता है, उस के बाद शरद कर के लगते ही सूर्य की किरणें नुला संकान्ति में सोलह सो (एक हज़ार छ: ते ) होने से सकत ताप पड़ता है, उस ताप के योग से पित्त का कोप होकर पिरा का व्रखार, मोतीक्षरा, पानीक्षरा, पेतिक सिक्षपात और वसन आदि अनेक उपद्रव होते हैं, इस के बाध ठंडे इलाजों से अथवा हेमनत ऋतु की ठंडी हवा से ायवा शिशिर ऋतु की तेज ठंड से पित्त शांत होता है परन्तु उस हैमन्त की है। से खान पान में आये हुए पौष्टिक तस्त्र के द्वारा कफ का संग्रह होता है बहु । सन्त ऋतु में कोप करता है, तात्पर्य यह है कि-हेमन्त में कफ का सञ्जय और अवन्त में कोप होता है, ब्रीष्म में वायु का सञ्चय और प्रावृद में कोप होता है, व से नें पित्त का सञ्चय और शरद में कोप होता है, यही कारण है कि-वसन्त, वर्षा और शरद, इन तीनों ही ऋतुओं में रोग की अधिक उत्पत्ति होती है, मद्यपि विपरीत आहार विहार से वायु पित्त और कफ विगड़ कर सब ही ऋतुओं में रोगों को उत्पन्न करते ही हैं परन्तु अपनी २ ऋतु में इन का अधिक कोए होतः है और इस में भी उस २ प्रकार की प्रकृतिवालों पर उस २ दोप का अधिक कोप होता है, जैसे वसन्त ऋतु में कफ सवों के लिये उपद्रव करता है परन्त कर की प्रकृतिवाले के लिये अधिक उपद्रव करता है, इसी प्रकार से शेष दोनों डोों का भी उपद्रव समझ लेना चाहिये।

### वसन्त ऋतु का पध्यापथ्य।

पहिले कह चुके हैं कि-शीत काल में जो चिकनी और पुष्ट खुराक खाई जाती है उस से कफ का संग्रह होता है अर्थात् शीत के कारण कफ शरीर में अच्छे

१-इतनी बिरणें और किसी संक्रान्ति में नहीं होती हैं, यह बात क्षत्रसूत्र की लक्ष्म बहानी विका में लिखी है, इसके सिवाय लोकोक्ति भी है कि-"आसोजों की धूप में, जोगी है। गये जाइ । बाह्मण हो गये सेवहे, कर से बन गये भाटण॥ १॥

प्रकार से जमकर स्थित होता है, इस के बाद वसन्त की धूप पड़ने से वह कफ पिघलने लगता है, कफ प्रायः मगज़ छाती और साँधों में रहता है इस लिये शिर का कफ पिघल कर गले में उत्तरता है जिस से जुखाम कफ और खांसी का रोग होता है, छाती का कफ पिघलकर होजरी में जाता है जिस से अग्नि मन्द होती है और मरोड़ा होता है, इस लिये वसन्त ऋतु के लगते ही उस कफ का यल करना चाहिये, इस के मुख्य इलाज दो तीन हैं—इस लिये इन में से जो प्रकृति के अनुकृल हो वही इलाज कर लेना चाहिये:—

3-आहार विहार के द्वारा अथवा वमन और विरेचन की ओषधि के द्वारा कफ को निकाल कर शान्ति करनी चाहिये।

२-जिस को कफ की अल्पन्त तकलीफ हो और शरीर में शिक्त हो उस को तो यहा उचित है कि-वमन और विरेचन के द्वारा कफ को निकाल डाले परन्तु बालक वृद्ध और शिक्तहीन को वमन और विरेचन नहीं लेना चाहिये, हां सोलह वर्षाक की अवस्थावाले वालक को रोग के समय हरड़ और रेवतचीनी का सत आदि सामान्य विरेचन देने में कोई हानि नहीं है परन्तु तेज विरेचन नहीं देना चाहिये।

## वसन्त ऋतु में रखने योग्य नियम।

3-भारी तथा ठंडा अन्न, दिन में नींद, चिकना तथा मीठा पदार्थ, नया अन्न, इन सब का त्याग करना चाहिये।

२-एक साल का पुराना अन्न, शहद, कसरत, जंगल में किरना, तैलमर्दन और पेर दबाना आदि उपाय कफ की शान्ति करते हैं, अर्थात् पुराना अन्न कफ को कम करता है, शहद कफ को तोड़ता है, कसरत, तेल का मर्दन और दबाना, ये तीगों कार्य शरीर के कफ की जगह को छुड़ा देते हैं, इसलिये इन सब का सेयन करना चाहिये।

३-रूखी रोटी खाकर मेहनत मजूरी करनेवाले गरिवों का यह मौसम कुछ भी विगाड़ नहीं करता है, किन्तु माल खाकर एक जगह बैठनेवालों को हानि पहुँचाता है, इसी लिये प्राचीन समय में पूर्ण वैद्यों की सलाह से मदनमहोत्सव, रागरंग, गुलाब जल का डालना, अबीर गुलाल आदि का परस्पर लगाना और बगीचों में जाना आदि बातें इस मौसम मे नियम की गई थीं कि इन के द्वारा इस ऋतु में मनुष्यों

<sup>्</sup>र-संवत् १९५८ से संवत् १९६३ तक मेंने बहुत से देशों में अमण (देशाटन) किया था जिस में इस ऋतु में यथि अनेक नगरों में अनेक प्रकार के उत्सव आदि देखने में आये थे परन्तु मुर्शि-दाबाद जैसा इस ऋतु में हितकारी और परमव मुखकारी महोत्सव कहीं भी नहीं देखा, वहां के लोग फाल्गुन शुक्त में प्रायः १५ दिन तक भगवान् का रथमहोत्सव प्रतिवर्ष किया करते हैं अर्थात् भगवान् के रथ को निकाला करते हैं, रास्तेमें स्तवन गाते हुवे तथा केशर आदि उत्तम पदार्थों के जल से भरी हुई चांदी की पिचकारियां चलाते हुवे बगीचों में जाते हैं, वहांपर स्नात्र पूजादि २४ जै० सं०

अक्ति करते हैं तथा प्रतिदिन शामको सैर होती है इत्यादि, उक्त धर्मी पुरुषों का इस अतु में ंप्सा महोत्सव करना अत्यन्त ही प्रशंसा के योग्य है, इस महोत्सवका उपदेश करनेवाले हमारे त्राचीन यति प्राणाचार्यही हुए हैं, उन्हीं का इस भव तथा परभव में हितकारी यह उपदेश आज-तक चल रहा है, इस बात की बहुत ही हमें खुशी है, तथा हम उन पुरुषों को अलन्त ही अन्यवाद देते हैं, जो आजतक उक्त उपदेश की मान कर उसी के अनुसार वत्ताव कर अपने जन्म को सफल कर रहे हैं, क्योंकि इस काल के लोग परभव का खयाल बहुत कम करते हैं, आचीन समय में जो आचार्य लोगों ने इस ऋतु में अनेक महोत्सव नियत किये थे उन का ताल केवल यही था कि मनुष्यों का परभव भी सुधरे तथा इस भव में भी ऋतु के अनुसार उत्सादि में परिश्रम करने से आरोग्यता आदि वातों की प्राप्ति हो, यद्यपि वे उत्सव रूपान्तर में अब नी देखें जाते हैं परन्तु लोग उन के तस्त्र को बिलकुल नहीं सोचते हैं और मनमाना वर्त्ताव करते हैं देखो ! कामी पुरुष होली तथा गौर अर्थात् मदनमहोत्सव ( होली तथा गौर की उत्पत्ति का हाल बन्य बढ़ जाने के भय से यहां नहीं लिखना चाहते हैं फिर किसी समय इन का वृत्तान पाठकों की सेवा में उपस्थित किया जावेगा ) में कैसा २ वर्त्ताव करने छंगे हैं, इस महोत्सव में वे छोग वद्यपि दालिये और वड़े आदि कफोच्छेदक पदार्थों को खाते हैं तथा खेल तमाशा आदि करने के पहाने रात को जागना आदि परिश्रम भी करते हैं जिस से कफ घटता है। परन्तु होली ७ महो<sup>.</sup> क्तवमें वे लोग कैसे २ महा असम्बद्ध वचन बोलते हैं, यह बहुत ही खराब प्रथा पड़ गई है. र्जुंदमानों को चाहिये कि इस हानिकारक तथा मांटो की सी चेष्टा को अवस्य छोड़ दें, क्योंकि इ**न महा** असम्बद्ध वचनों के वकने से मज्जातन्तु कम जोर होकर दार्शर में तथा बुद्धिमें खराबी होर्ट। है, यह प्राचीन प्रथा नहीं है किन्तु अनुमान ढाई हजार वर्ष से यह सांइ चेष्टा वाममार्गा (कृष्ण पन्यी) लोगों के मताध्यक्षों ने चलाई है तथा भोले लोगों ने इस को मज़लकार्य मान रक्ता है क्योंकि उन को इस वात की विलकुल ख<mark>बर नहीं है कि यह महा</mark> असुम्बङ बचनों का बक्का कुंडा पन्थियों का मुख्य मजन है, यह दुश्चेष्टा मारवाड़ के छोगों में बहुत ही प्रचलित हो रही है, इस से यद्यपि वहां के लोग अनेक वार अनेक हानियों को उठा चुके हैं परन्तु अव कि नहीं सँभलते हैं, यह केवल अविद्या देवी का प्रसाद है कि चर्तमान समय में ऋतु के विपर्≀त अनेक मनःकल्पित व्यवहार प्रचलित हो गये हैं तथा एक दूसरे की देखादेखी और भी प्रचलित होते जाते हैं, अब तो सचमुच कुए में मांग गिरने की कहावत हो गई है, यथा—"अविद्याऽने ह प्रकार की, घट घट माँहि अड़ी ! को काको समुझावही, कुए भांग पड़ी" ॥ १ ॥जिस में भी मा बाढ़ की दशा को तो कुछ भी न पूछिये, यहां तो मारवादी भाषा की यह कहावत विलक्कल ी सत्य दोगई है कि~'न्हानें तो रोतींधो भामें जी ने भज छोई राम" अर्थात् कोई २ मई छोर तो उन वातों को रोकना भी चाहते हैं परन्तु वर की विशयानियों (स्वामिनियों) के सामने केंट्रा से चुहे की तरह उन वेचारों को डरना ही पड़ता है, देखों! वसन्त ऋत में ठंडा खाना बहुत में हानि करता है परन्तु यहां शील सातम ( शीतला सप्तमी ) को सब ही लोग ठंडा खाते हैं, उड़ भी इस ऋतु में महा हानिकारक है उस के भी शीलसातम के दिन खाने के लिये एक दिन पहिले ही से गुलराव, गुरूपपड़ी और तेरूपपड़ी आदि पदार्थ बना कर अवस्य ही इस मौसम में खाते हैं, यह वास्तव में तो अविद्या देवी का प्रसाद है परन्तु ज्ञीतला देवी के नाम का बहाना है, हे कुलवती गृहलक्ष्मीयों! जरा विचार तो करो कि-दया धर्म से विरुद्ध और शरीर को हानि पहुँ गनेवाले अर्थात् इस भव और परभव को बिगाइनेवाले इस प्रकार के खान पान से क्या लाभ 🔄 ? जिस शीतला देवी को पूजते २ तुम्हारी पीड़ियां तक गुजर गई परन्तु आज तक शीतला देवं ने तुम पर कृपा नहीं की अर्थात आज तक तुम्हारे वचे इसी शीतला देवी के प्रभाव से कार अन्वे, कुरूप, लूळे और लँगड़े हो रहे हैं और हज़ारों मर रहे हैं, फिर देसी देवी को पूजने से तुन्हें क्या लाम हुआ ? इस लिये इस की पूजा को छोड़कर उन प्रत्यक्ष अंग्रेज देवों को एजो कि

को कसरत प्राप्त हो, इस लिये इस ऋतु के प्राचीन उत्सवों का प्रचार कर उन में प्रवृत्त होना परम आवश्यक है, क्योंकि इन उत्सवों से शरीर नीरोग रहता है तथा चित्त को प्रसन्नता भी प्राप्त होती है।

४-वसन्तऋतु की हवा बहुत फायदेमन्द मानी गई है इसी लिये शास्त्रकारों का कथन है कि "वसन्ते भ्रमणं पथ्यम्" अर्थात् वसन्तऋतु में भ्रमण करना पथ्य है, इस लिये इस ऋतु में प्रातःकाल तथा सायंकाल को वायु के सेवन के लिये दो चार मील तक अवस्य जाना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से वायु का सेवन भी हो जाता है तथा जाने आने के परिश्रम के द्वारा कसरत भी हो जाती है, देखो! किसी बुद्धिमान् का कथन है कि—"सौ दवा और एक हवा" यह बात बहुत ही ठीक है इसलिये आरोग्यता रखने की इच्छावालों को उचित है कि अवस्थिन प्रातःकाल सदैव दो चार मील तक फिरा करें।

जिन्हों ने इस देवी को माता के दूध का विकार समझ कर उस को खोद कर ( टीके की चाल को प्रचलित कर ) निकाल डाला और बालकों को महा संकट से बचाया है, देखो ! वे लोग ऐसे २ उपकारों के करने से ही आज साहिव के नाम से विख्यात हैं, देखी ! अन्धपरम्परा पर न चलकर तत्त्व का विचार करना बुद्धिमानों का काम है, कितने अफसोस की बात है कि कोई २ स्त्रियां तीन २ दिन तक का ठंटा (बासा) अन्न खाती हैं, भला कहिये इससे हानि के सिवाय और क्या मतलब निकलता है, सरण रक्खों कि थंडा खाना सदा ही अनेक हानियों को करता है अर्था इस से बुद्धि कम हो जाती है तथा शरीर में अनेक रोग हो जाते हैं, जब इम बीकानेर की तरफ देखते हैं तो यहां भी बड़ी ही अन्थपरम्परा दृष्टिगत होती है कि**-यहां के लोग** तो सवेरे की सिरावणी में प्रायः बालक से लेकर वृद्धपर्यन्त दही और वाजरी की अथवा गेहूँ की बासी रोटी: खाते हैं जिस का फल भी हम प्रत्यक्ष ही नेत्रों से देख रहे हैं कि यहां के लोग उत्साह बुद्धि और सिंद चार आदि गुणों से हीन दीख पड़ते हैं. अब अन्त में हमें इस पवित्र देश की कुलवितियों से **यर्ड**। क**दना हैं** किन्हें कुलवती स्त्रियो ! शीतला रोग की तो समस्त हानियों को उपकार्त डाक्टरों ने िलकुल ही कम कर दिया **है अब तुम इस** कुत्सित प्रथा को क्यों तिलाखि**ल न**ही देती हो ? देखो ! ऐसा प्रतीत होता है कि-प्राचीन समय में इस ऋतु में कफ की और दुष्कर्मों की निवृत्ति के प्रयोजन से किसी महापुरुष ने सप्तमी वा अष्टमी को शीलव्रत पालने और चूल्हे को न सुल-गाने के लिये अर्थात उपवास करने के लिये कहा होगा परन्तु पीछे से उस कथन के असली तात्पर्य को न समझ कर मिथ्यात्ववश किसी धृत्ती ने यह शीतला का ढंग शुरू कर दिया और वह जम २ से पनघट के घायरे के समान बढ़ता २ इस मारवाड़ में तथा अन्य देशों में भी सर्वत्र फैल गया. (पनघट के घाघरे का बृत्तान्त इस प्रकार है कि-किसी समय दिली में पनघट पर किर्स स्त्री का घाषरा खुल गया, उसे देखकर लोगों ने कहा कि "वाघरा पड़ गया रे, वाघरा पड़ गयां' उन लोगों का कथन दूर खड़े हुए लोगों को ऐसा सुनाई दिया कि−'आगरा जल गया रे. आगरा जल गया' इसके बाद यह बात कर्णपरम्परा के द्वारा तमाम दिल्ली में फैल गई और बाद-शाह के कानों तक पहुँच गई कि 'आगरा जल गया रे, आगरा जल गया' परन्तु जब बाद-शाहने इस बात की तहकी कात की तो मालूम हुआ कि आगरा नहीं जल गया किन्तु पनघट की न्त्री का घाषरा खुल गया हैं) है परमिनतो! देखो! संसार का तो ऐसा ढंग हैं इसलिये सज्ज पुरुषों को उक्त हानिकारक बातों पर अवस्य ध्यान देकर उन का सुधार करना चाहिये ॥

### ग्रीष्म ऋतु का पथ्यापथ्य ।

ग्रीष्म ऋतु में शरीर का कफ सूखने लगता है तथा उस कफ की खाली जगह में हवा भरने लगती है, इस ऋतु में सूर्य का ताप जैसा ज़मीन पर स्थित रस को सींच लेता है उसी प्रकार मनुष्यों के शरीर के भीतर के कफरूप प्रवाही (बहनेवाले) पदार्थों का शोषण करता है इस लिये सावधानता के साथ गरीव और अमीर सब ही को अपनी २ शक्ति के अनुसार इस का उपाय अवश्य करना चाहिये, इस ऋतु में जितने गर्म पदार्थ हैं वे सब अपथ्य हैं यदि उन का उत्योग किया जावे तो शरीर को बड़ी हानि पहुँचती है, इस लिये इस ऋतु में जिन पदार्थों के सेवन से रस न घटने पावे अर्थात् जितना रस सूखे उतना ही फिर उत्पन्न हो जावे और वायु को जगह न मिलसके ऐसे पदार्थों का सेवन करना चाहिये, इस ऋतुमें मधुर रसवाले पदार्थों के सेवन की आवश्यकता है और वे स्वाभाविक नियम से इस ऋतु में प्रायः मिलते भी हैं जैसे—पके आम, पालसे, सन्तरे, नारंगी, इमली, नेचू जामुन और गुलावजामुन आदि, इस लिये वाभाविक नियम से आवश्यकतानुसार उत्पन्न हुए इन पदार्थों का सेवन इस सतु में अवश्य करना चाहिये।

मीटे, ठंढे, हलके और रसवाले पदार्थ इस ऋतु में अधिक खाने चाहि रे जिन से क्षीण होनेवाले रस की कभी पूरी हो जाये।

गेहूँ, चावल, मिश्री, दृध, शक्कर, जल झरा हुआ तथा मिश्री मिलाय हुआ दही और श्री खंड आदि पदार्थ खाने चाहिये, ठंढा पानी पीना चाहिये, गुलाव तथा केवड़े के जल का उपयोग करना चाहिये, गुलाव, केवड़ा, खस और गोतिये का अतर सूंघना चाहिये।

प्रातःकाल में सफेद और हलका सूती वस्त्र, दश से पांच बजे तक सूती जीन वा गजी का कोई मोटा वस्त्र तथा पांच बजे के पश्चात् महीन वस्त्र पहरना बाहिये, बफे का जल पीना चाहिये, दिन में तहस्ताने में वा पटे हुए मकान में और रात को ओस में सोना उत्तम है।

आँवला, सेव और ईस का मुख्या भी इन दिनों में लाभकारी है, ेदा का श्रीरा जिस में मिश्री और घी अच्छे प्रकार से डाला गया हो प्रातःकाल में साने से बहुत लाभ पहुँचाता है और दिनभर प्यास नहीं सताती है।

ब्रीप्स ऋतु आम की तो फसल ही है सब का दिल चाहता है कि आप खार्वे परन्तु अकेला आम या उस का रस बहुत गर्मी करता है इस लिये आम के रस में घी दूध और काली मिर्च डाल कर सेवन करना चाहिये ऐसा करने से वह गर्मी नहीं करता है तथा शरीर को अपने रंग जैसा बना देता है।

१-श्रीखण्ड के गुण इसी अध्याय के पांचवें प्रकरण में कह चुके हैं, इस के बनाने ो विधि भाषप्रकाश आदि वैयक प्रन्थों में अथवा पाकशास्त्र में देख हैती चाहिये ॥ २--परन्तु मन्यग्निबाले पुरुषों को इसे नहीं खाना चाहिये ॥

ब्रीप्म ऋतु में क्या गरीब और क्या अमीर सब ही लोग शर्वत को पीना चाहते हैं और पीते भी हैं तथा शर्वत का पीना इस ऋतु में छाभकारी भी बहुत है परन्तु वह ( शर्वत ) ग्रुद्ध और अच्छा होना चाहिये, अत्तार लोग जो केवल मिश्री की चासनी बना कर शीशियों में भर कर बाजार में बेंचते हैं वह शर्वत ठीक नहीं होता है अर्थात उस के पीने से कोई लाभ नहीं हो सकता है इस लिये असली चिकित्सा प्रणाली से बना हुआ शर्वत व्यवहार में लाना चाहिये, किन्तु जिन को प्रमेह आदि या गर्मी की वीमारी कभी हुई हो उन लोगों को चन्दन गुलाब केवड़े वा खस का शर्वत इन दिनों में अवस्य पीना चाहिये, चन्दन क शर्वत बहुत ठंढा होता है और पीने से तबीयत को खुश करता है, दस्त को साफ ला कर दिल को ताकत पहुँचाता है, कफ प्यास पित्त और लोह के विकारों को दर करता है तथा दाह को मिटाता है, दो तोले चन्दन का शर्वत दश तोले पानी के साथ पीना चाहिये तथा गुलाब वा केवड़े का शर्वत भी इसी रीति से पीना अच्छा है, इस के पीने से गर्मी शान्त होकर कलेजा तर रहता है, यदि दो तोले नीं वूका शर्वत दश तो छे जल में डाल कर पिया जावे तो भी गर्मी शान्त हो जाती है और भूख भी दुगुनी लगती है, चालीस तोले मिश्री की चासनी में बीस नीं बुओं के रस को डाल कर बनाने से नीं वू का शर्वत अच्छा बन सकता है, चार तो छे भर अनार का शर्वत वीस तो छे पानी में डालकर पीने से वह नजले को मिटा कर दिमाग को ताकत पहुँचाता है, इसी रीति से सन्तरा तथा नेचू का शरीत भी पीने से इन दिनों में बहुत फायदा करता है।

जिस स्थान में असली शर्वत न मिल सके और गर्मी का अधिक ज़ोर दिखाई देता हो तो यह उपाय करना चाहिये कि—पचीस बादामों की गिरी निकाल कर उन्हें एक घण्टेतक पानी में भीगने दे, पीछे उन का लाल छिलका दूर कर तथा उन्हें घोट कर एक गिलास भर जल बनावे और उस में मिश्री डाल कर पी जावे, ऐसा करने से गर्मी बिलकुल न सतावेगी और दिमाग को तरी भी पहुंचेगी।

गरीव और साधारण लोग उपर कहेहुए शर्वतों की एवज़ में इमली का पानी कर उस में खज़्र अथवा पुराना गुड़ मिला कर पी सकते हैं, यद्यपि इमली सदा खाने के योग्य वस्तु नहीं है तो भी यदि प्रकृति के अनुकूल हो तो गर्मी की सख्त ऋनु में एक वर्ष की पुरानी इमली का शर्वत पीने में कोई हानि नहीं है किन्तु फायदा ही करता है, गेहूँ के फुलकों (पतली २ रोटियों) को इस के शर्वत में मींज कर (भिगो कर) खाने से भी फायदा होता है, दाह से पीड़ित तथा लू लगे हुए पुरुष के इमली क भीगे हुए गूदे में नमक मिला कर पैरों के तलवों और इथेलियों में मलने से तत्काल फायदा पहुँचता है अर्थात् दाह और लू की गर्मी शान्त हो जाती है।

इस ऋतु में खिले हुए सुन्दर सुगन्धित पुष्पों की माला का धारण वरना वा उन को सूंघना तथा सफेद चन्दन का लेप करना भी श्रेष्ठ है।

चन्दन, केवड़ा, गुलाब, हिना, खस, मोतिया, बुही और पनड़ी आदि के अतरों से बनाये हुए साबुन भी (लगाने से) गर्मा के दिनों में दिल को खुश तथा तर रखते हैं इस लिये इन साबुनों को भी प्रायः तमाम शरीर में स्नान करते नमय लगाना चाहिये।

इस ऋतु में स्त्रीगमन १५ दिन में एक वार करना उचित है, क्योंकि इस ऋतु में स्त्रभाव से ही शरीर में शक्ति कम होजाती है।

इस ऋतु में अपध्य—सिरका, खारी तीखे खटे और रूक्ष पदार्थों का संवन, कसरत, धूप में फिरना और अग्नि के पास बैठना आदि कार्य रस को सुवाकर गर्मी को बढ़ाते हैं इस लिये इस ऋतु में इन का सेवन नहीं करना चाहिये इसी प्रकार गर्म मसाला, चटनीयां, लाल मिर्च और तेल आदि पदार्थ सदा ही बहुत खाने से हानि करते हैं परन्तु इस ऋतु में तो ये (सेवन करने से) अकानीय हानि करते हैं इस लिये इस ऋतु में इन सब का अबदय ही त्याग करना चा हेथे।

# वर्षा और प्रावृट् ऋतु का पथ्यापथ्य।

चार महीने वरसात के होते हैं, मारवाड़ तथा पूर्व के देशों में आदी नक्षत्र से तथा दक्षिण के देशों में मृगिश्चर नक्षत्र से वर्षा की हवा का प्रारम्भ होता है, पूर्व वीते हुए प्रीप्म में वायु का संचय हो चुका है, रस के सूख जाने से शिक

१-परन्तु ये सब ऋतु के अनुकूछ पदार्थ उन्हीं पुरुषों को प्राप्त हो सकते हें जिन्हीं ने पर्व<sup>भ</sup>व में देव गुरु और धर्म की सेवा की हैं, इस भव में जिन पुरुषों का मन धर्म में लगा हुआ है <mark>और</mark> ो उदार स्वभाव हैं तथा वास्तव में उन्हीं का जन्म प्रशंसा के योग्य है,क्योंकि−देखो<sup>°</sup>. इ. ल **और** दुक्षाले आदि उत्तमोत्तम वस्त्र कडे **और** कण्ठी आदि सूषण, सत्र प्रकार के वाहन और मोतियों के हार आदि सर्व पदार्थ धर्म की ही बदौलत लोगों को मिले हैं और मिल सकते हें, पर तु अफ सोस है कि इस समय उस (धर्म) को मनुष्य विलकुल भूले हुए हैं, इस समय में ते रेसी ्यवस्था हो रही है कि−थनवान लोग थन के नशे में पड़ कर थमी को विलकुल ही छों थेटे हैं, वे <mark>लोग कहते</mark> हैं कि-**इ**में किसी की जया परवाह है, हमारे पास थन है इसलिये हम से लाहें सो कर सकते हैं इत्यादि, परन्तु यह उनकी महामृत्र हैं, उन को अक्षानता के कारण 'ह नहीं मालूम होता है कि−जिल से हम ने ये सब फल पाये हैं उस को इसे नमते रहना चाहिये ओर आगे के लिये परलोकका मार्ग साफ करना चाहिये, देखी! जो धनवान् और धर्मवान् शेता है उस की दोनों लोकों में प्रशंसा होती है, जिन्हों ने पूर्वमव में धर्म किया है उन्हीं को भोजन और वस्त्र आदि की तंगी नहीं रहती है अर्थात् पुण्यवोनों को ही खान पान आदि सब गतों का मुख रहता है, देखो ! संसार में बहुत से लोग ऐसे भी हैं जिन को खानपान का भी मुख नहीं हैं, कहिये संसार में इस से अधिक और वया तकलीफ होगी अर्थात् उन के दुःख का क्या अन्त हो सकता है कि जिन के लिये रोटीतक का सी टिकाना नहीं है, आदमी अन्य सब प्रकार के दुःख भुगत सकता है परन्तु रोटी का दुःख किसी से नहीं महा जाता है, इसी लिये कहा जा**ना है कि** हे भाइयो! धर्मपर सदा प्रम रक्लो, वहीं तुम्हारा सद्या मित्र है ।।

घट चुकी है तथा जठरामि मन्द हो गई है, इस दशा में जब जलकणों के सहित बरसाती हवा चलती है तथा मेंह बरसता है तब पुराने चल में नया जल मिकता है, ठंढे पानी के बरसने से शरीर की गर्मी भाफ रूप होकर पित्त को विगाइती है. ज़मीन की भाफ और खटासवाला पाक पित्त को बढ़ा कर वायु तथा कफ को दवाने का प्रयत्न करता है तथा बरसात का मैला पानी कफ को बढ़ा कर वायु और पित्त को दबाता है, इस प्रकार से इस ऋतु में तीनों दोषों का आपस में विरोध रहता है, इस लिये इस ऋतु में तीनों दोषों की शानित के लिये युक्ति-पूर्वक आहार विहार करना चाहिये, इस का संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

१-जठरामि को प्रदीस करनेवाले तथा सब दोषों को बराबर रखनेवाले खान पान का उपयोग करना चाहिये अर्थात् सब रस खाने चाहियें।

२-यदि हो सके तो ऋतु के लगते ही हलकासा जुलाब ले लेना चाहिये।

३-खुराक मे वर्षभर का पुराना अझ वर्त्तना चाहिये।

४-मूंग और अरहर की दाल का ओसावण बना कर उस में छाछ डाल कर पीना चाहिये, यह इस ऋतु में फायदेमन्द है।

५-दही में सञ्चल, सैंधा या साधा नमक डाल कर खाना बहुत अच्छी है, क्योंकि इस प्रकार से खाया हुआ दही इस ऋतु में वायु को शान्त करता है, अग्नि को प्रदीस करता है तथा इस प्रकार से खाया हुआ दही हेमन्त ऋतु में भी पत्य है।

६-छाछ, नींबू और कच्चे आम आदि खट्टे पदार्थ भी अन्य ऋतुओं की अपेक्षा इस ऋतु में अधिक पथ्य हैं।

७-इन वस्तुओं का उपयोग भी प्रकृति के अनुसार तथा परिमाण मुजब करने से लाभ होता है अन्यथा हानि होती है।

८-नदी तालाव और कुए के पानी में बरसात का मेला पानी मिल जाने से इन का जल पीने योग्य नहीं रहता है, इस लिये जिस कुए में वा कुण्ड में बरसाती पानी न मिलता हो उस का जल पीना चाहिये।

९-बरसात के दिनों में पापड़, काचरी और अचार आदि क्षारवाले पदार्थ तथा भुजिये, बड़े, चीलड़े, बेड़ई, कचोड़ी आदि स्नेहवाले पदार्थ अधिक फायदेमन्द हैं, इस लिये इन का सेवन करना चाहिये।

१०-इस ऋतु में नमक अधिक खाना चाहिये।

१-बहुत से लोग मूर्खता के कारण गर्मी की ऋतु में दही खाना अच्छा समझते हैं, सो यह ठीक नहीं है, यद्यपि उक्त ऋतु में वह खाते समय तो ठंडा मालूम होता है परन्तु पचने के समय पित को बढ़ाकर उल्टी अधिक गर्मी करता है, हां यदि इस ऋतु में दही खाया भी जावे तो मिश्री डाल कर युक्ति पूर्वक खाने से पित्त को शान्त करता है, किन्तु युक्ति के विना खाया हुआ दहो तो सब ही ऋतुओं में हानि करता है।। २-यह कल्पस्त्र की टीका में लिखा है।।

इस ऋतु में अपथ्य—तलवर में बैठना, नदी या तालाव का गैंदला जल पीना, दिन में सोना, धूप का सेवन और शरीर पर मिट्टी लगाकर कसरत करना, इन सब बातों से बचना चाहिये।

इस ऋतु में रूक्ष पदार्थ नहीं खाने चाहियें, क्योंकि रूक्ष पदार्थ वासु को बढ़ाते हैं, ठंढी हवा नहीं लेनी चाहिये, कीचड़ और भीगी हुई पृथियी पर नंगे पर नहीं फिरना चाहिये, भीगे हुए कपड़े नहीं पहरने चाहिये, हवा और जल की बूंदों के सामने नहीं बैठना चाहिये, बर के सामने कीचड़ और मेलापन नहीं होने देना चाहिये, बरसात का जल नहीं पीना चाहिये और न उस में नहाना चाहिये, यदि नहाने की इच्छा हो तो शरीर में तेल की मालिस कर नहना चाहिये, इस प्रकार से आरोग्यता की इच्छा रखनेवालों को इन चार मा नतक (प्रावृद्ध और वर्ष ऋतु में ) वर्तांव करना उचित है।

### शरद् ऋतु का पथ्यापथ्य।

सब ऋतुओं में शरट् ऋतु रोगों के उपद्रव की जड़ है, देखो ! वैद्यकः।।स्व-कारों का कथन है कि-"रोगाणां शारदी माता पिता तु कुसुमाकरः" अर्थात् शरद ऋतु रोगों को पैदा करनेवाली माता है और वसन्त ऋतु रोगों को पैदा कर पाछ-नेबाला पिता है, यह सब ही जानते हैं कि-सब रोगों में ज्वर राजा है और ज्वर ही इस ऋतु का मुख्य उपद्रव है, इसिलये इस ऋतु में बहतारे संभाल कर गलना चाहिये, वर्षा ऋतु में सिश्चित हुआ पित्त इस ऋतु के ताप की गर्मी से शरीर में कुपित होकर बुखार को करता है तथा बरसात के कारण ज़मीन भीगी हुई होती है इसिलये उस से भी धूप के द्वारा जल की भाफ उठ कर हवा को विगाड़ती है, विशेष कर जो देश नीचे हैं अर्थात् जहां बरसात का पानी भरा रहता है वहां भाफ के अधिक उठने के कारण हवा अधिक विगड़ती है, वस यही जुहैरीली हवा ज्वर को पैदा करनेवाली है, इस लिये शीतज्वर, एकान्तर, तिजारी और चाथिया आदि विपम ज्वरों की यही खास ऋतु है, ये सब ज्वर केवल पित्त के कृपित होने से होते हैं, बहुत से मनुष्यों की सेवा में तो ये ज्वर प्रतिवर्ष आकर हाजिल देते हैं और बहुत से लोगों की सेवा को तो ये मुद्दततक उठाया करते हैं, जे ज्वर शरीर में मुद्दततक रहता है वह छोड़ता भी नहीं है किन्तु शरीर को मिटी में मिला कर ही पीछा छोड़ता है तथा रहने के समय में भी अनेक कष्ट हता है अर्थात् तिल्ली बड़ जाती है, रोगी कुरूप हो जाता है तथा जब ज्वर जीर्णस्वप से शरीर में निवास करता है तब वह वारंवार वापिस आता और जाता है अर्थात् पीछा नहीं छोड़ता है, इस रिये इस ऋतुमें बहुत ही सावधानता के साथ अपनी

<sup>ं</sup> १−इस <mark>इवा को अंग्रेजी में</mark> मलेरिया कहते हैं तथा इस से उत्पन्न हुए ज्वर को म<mark>लेरियः फीवर</mark> कहते हैं ॥

प्रकृति तथा ऋतु के अनुकूल आहार विहार करना चाहिये, इस का संक्षेप से वर्णन इस प्रकार से हैं कि:—

- १-इस ऋतु में यथाशक्य पित्त को शान्त करने का उपाय करना चाहिये, पित्त को जीतने वा शान्त करने के मुख्य तीन उपाय हैं:—
- (A)-पित्त के शमन करनेवाले खान पान से और दवा से पित्त को दबाना चाहिये।
  - (B) वमन और विरेचन के द्वारा पित्त को निकाल डालना चौहिये।
  - (C) फस खुलवा कर या जोंक लगवा कर खून को निकलवाना चौहिये। २-वायु की प्रकृतिवाले को शरद ऋतु में घी पीकर पित्त की शान्ति करनी
- २-वायु की प्रकृतिवाले को शरद् ऋतु में घी पीकर पित्त की शान्ति करनी चाहिये।

३-पित्त की प्रकृतिवाले को कडुए पदार्थ खानेपीने चाहियें, कडुए पदार्थों में नीम पर की गिलोय, नीम की भीतरी छाल, पित्तपापड़ा और चिरायता आदि उत्तम और गुणकारी पदार्थ हैं, इसिलये इन में से किसी एक चीज़ की फँकी ले लेना चाहिये, अथवा रात को भिगो कर प्रातःकाल उस का काथ कर ( उबाल कर ) छान कर तथा ठंड़ा कर मिश्री डालकर पीना चाहिये, इस दवा की मात्रा एक रुपये भर है, इस से ज्वर नहीं आता है और यदि ज्वर हो तो भी चला जाता है, क्योंकि इस दवा से पित्त की शान्ति हो जाती है।

४-पित्त की प्रकृतिवाले के लिये दूसरा इलाज यह भी है कि वह दूध और मिश्री के साथ चावलों को खावे, क्योंकि इस के खानेसे भी पित्त शान्त हो जाता है।

५-पित्त की प्रकृतिवाले को पित्तशामक जुलाब भी ले लेना चाहिये, उस से भी पित्त निकल कर शान्त हो जावेगा, वह जुलाब यह है कि—अमृतसर की ह<sub>ी</sub> अथवा छोटी हरड़े अथवा निसोतकी छाल, इन तीनों चीजों में से किसी एक चीज़ की फँकी बूरा मिला कर लेनी चाहिये तथा दाल भात या कोई पतला परार्थ पथ्य में लेना चाहिये, ये सब साधारण दस्त लानेवाली चीजें हैं।

१-बहुत से प्रमादी लोग इस ऋतु में जबरादि रोगों से ग्रस्त होने पर भी अज्ञानता के कारण अहार विहार का नियम नहीं रखते हैं, बस इसी मूर्खता से वे अत्यन्त भुगत २ कर मरणान्त कष्ट पाते हैं॥ २-यदि वमन और विरेचन का सेवन किया जावे तो उसे पथ्य से करना उचित है, क्योंकि पुरुष का विरेचन (जुलाब) और स्त्री का जापा (प्रस्तिसमय) समान होता है इसलिये पूर्ण वैद्य की सम्मति से अथवा आगे इसी ग्रन्थ में लिखी हुई विरेचन की विधि के अनुसार विरेचन लेना ठीक है, हां इतना अवदय सरण रखना चाहिये कि-जब विरेचन लेना हो तब शरीर में घत की मालिस करा के तथा घी पीकर तीन पांच या सात दिनतक पहिले वमन कर फिर तीन दिन ठहर कर पीछे विरेचन लेना चाहिये, घी पीने की मात्रा नित्य की दो तोले से लेकर चार तोलेतक की काफी है, इन सब बातों का वर्णन आगे किया जायगा॥ ३-यह तीसरा उपाय तो विरले लेगों से ही भाग्ययोग से बन पड़ता हैं, क्योंकि पहिले जो दो उपाय हैं वे तो सहज और सब से हो सकने योग्य हैं परन्त तीसरा उपाय कठिन अर्थात सब से हो सकने योग्य नहीं है॥

६-इस ऋतु में मिश्री, बूरा, कन्द, कमोद वा साठी चावल, दूध, ऊख, सेंधा-नमक (थोडा), गेहू, जों और मूंग पथ्य हैं, इस लिये इन को खाना चाहिये। ७-जिसपर दिन में सूर्य की किरणें पड़ें और रात को चन्द्रमा की किरणें पड़ें, ऐसा नदी तथा तालाव का पानी पीना पथ्य है।

८-चन्द्रन, चन्द्रमा की किरणें, फूलों की मालायें और सफेद वस्न, ये भी शरद ऋतु में पथ्य हैं।

९-वैद्यकशास्त्र कहता है कि-ग्रीष्म ऋतु में दिन को सोना, हेमन्त ऋतु में गर्म और पृष्टिकारक खुराक का खाना और शरद् ऋतु में दूध में मिश्री निला कर पीना चाहिये, इस प्रकार वर्ताव करने से प्राणी नीरोग और दीर्बायु होता है।

१०-रक्तपित्त के लिये जो २ पथ्य कहा है वह २ इस ऋतु में भी पथ्य है।

इस ऋतु में अपथ्य—ओस, पूर्व की हवा, क्षार, पेर्ट भर भोजन, ही, खिचड़ी, तेल, खटाई, सोंट और मिर्च आदि तीखे पदार्थ, हिंग, खारे परार्थ, अधिक चरवीवाले पदार्थ, सूर्य तथा अदि का ताप, गरमागरम रसोई, दिन में सोना और भारी खुराक इन सब का त्यांग करना चाहिये।

### हेमन्त और शिशिर ऋतु का पथ्यापथ्य।

जिस प्रकार ग्रीष्म ऋतु मनुष्यों की ताकत को खींच छेती हैं उसी कार हेमन्त और शिशिर ऋतु ताकत की वृद्धि कर देती है, क्योंकि सूर्य पदार्थ की ताकत को खींचनेवाला और चन्द्रमा ताकत को देनेवाला है, शरद ऋतुके लगते ही सूर्य दक्षिणायन हो जाता है तथा हेमन्त में चन्द्रमा की शीतलता के बढ़ जाने से मनुष्यों में ताकत का बढ़ना प्रारंभ हो जाता है, सूर्य का उदय द्रियाव में होता है इसिल्ये बाहर ठंड के रहने से भीतर की जठराग्नि तेज़ होने से इस ऋतु में खुराक अधिक हज़म होने लगती है, गर्मी में जो सुस्ती और शीर काल में तेज़ी रहती है उस का भी यही कारण है, इस ऋतु के आहार विहार का संक्षेप से वर्णन इस प्रकार है:—

9-जिस की जठराग्नि तेज़ हो उस को इस ऋतु में पाष्टिक खुराक जानी चाहिये तथा मन्दाग्निवाले को हलकी और थोड़ी खुराक खानी चाहिये, यि तेज़ अग्निवाला पुरुष पूरी और पुष्टिकारक खुराक को न खावे तो वह अग्नि उस के

१-इस ऋतु में पेटभर खाने से बहुत हानि होती है, वैद्यकशास्त्र में कार्तिक विद अध्मा से लेकर मृगिशर के आठ दिन बाकी रहने तक दिनों को यमदाह कहा गया है, जो पुरुष इन दिनों में थोड़ा और हलका भोजन करता है वही यमकी दाहे से बचता हैं॥ १-इशीर की नीरोगता के लिये उक्त बातों का जो त्याग है वह भी तप है, क्योंकि इच्छा का जो रोधन करना (रोक्तना) है उसी का नाम तद है।

शरीर के रस और रुधिर आदि को सुखा डालती है, परन्तु मन्दाधिवालों को पुष्टि-कारक खुराक के खाने से हानि पहुँचती है, क्योंकि ऐसा करने से अधि और भी मन्द हो जाती है तथा अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं।

२-इस ऋतु में मीठे खट्टे और खारी पदार्थ खाने चाहियें, क्योंकि मीठे रस से जब कफ बढ़ता है तब ही वह प्रबल जठराग्नि शरीर का ठीक १ पोषण करती है, मीठे रस के साथ रुखि को पैदा करने के लिये खट्टे और खारी रस भी अवस्य खाने चाहियें।

३-इन तीनों रसों का सेवन अनुक्रम से भी करने का विधान है, क्योंकि ऐसा िल्ला है-हेमन्त ऋतु के साठ दिनों में से पहिले बीस दिन तक मीठा रस अधिक खाना चाहिये, बीच के बीस दिनों में खटा रस अधिक खाना चाहिये तथा अन्त के बीस दिनों में खारा रस अधिक खाना चाहिये, इसी प्रकार खाते समय मीठे रस का प्रास पहिले लेना चाहिये, पीछे नींबू, कोकम, दाल, शाक, राइता, कढ़ी और अचार आदि का प्रास लेना चाहिये, इस के बाद चटनी, पापड़ और खीचिया आदि पदार्थ (अन्त में) खाने चाहिये, यदि इस कम से न खाकर उलट पुलट कर उक्त रस खाये जावें तो हानि होती है, क्योंकि शरद् ऋतु के पित्त का कुछ अंश हेमन्त ऋतु के पहिले पक्षतक में शरीर में रहता है इस लिये पहिले खट्टे और खारे रस के खाने से पित्त कुपित होकर हानि होती है, इस लिये इस का अवश्य सरण रखना चाहिये।

४-अच्छे प्रकार पोषण करनेवाली ( पुष्टिकारक ) खुराक खानी चाहिये।

५-स्वीसेवन, तेल की मालिश, कसरत, पुष्टिकारक दवा, पौष्टिक सुराक, पाक, धूप का सेवन, ऊन आदि का गर्म कपड़ा, अँगीठी (सिगड़ी) से मकान को गर्म रखना आदि बातें इस ऋतु में पथ्य हैं।

हेमन्त और शिशिर ऋतु का प्रायः एकसा ही वर्त्ताव है, ये दोनों ऋतुयें वीर्य को सुधारने के लिये बहुत अच्छी हैं, क्योंकि इन ऋतुओं में जो वीर्य और शरीर को पोषण दिया जाता है वह बाकी के आठ महीने तक ताकत रखता है अर्थात् वीर्य पुष्ट रहता है।

यद्यपि सबहीऋतुओं में आहार और विहार के नियमों का पालन करने से शर्रार का सुधार होता है परन्तु यह सब ही जानते हैं कि वीर्य के सुधार के विना शर्रार का सुधार कुछ भी नहीं हो सकता है, इस लिये वीर्यका सुधार अवस्य करना चाहिये और वीर्य के सुधारने के लिये शीत ऋतु, शीतल प्रकृति और शीतल देश विशेष अनुकूल होता है, देखों! ठंढी तासीर ठंढी मौसम और ठंढे देश के वसने वालों का वीर्य अभिक हद होता है।

यद्यपि यह तीनों प्रकार की अनुकूछता इस देश के निवासियों को पूरे तौर से प्राप्त नहीं है, क्योंकि यह देश समशीतोष्ण है तथापि प्रकृति और ऋतु की अनुकूछता तो इस देश के निवासियों के भी आधीन ही है, क्योंकि अपनी प्रकृति को ठंढी अर्थात् इड़ता और सत्वगुण से युक्त रखना यह बात स्वाधीन ही है, इसी प्रकार वीर्य को सुधारने के छिये तथा गर्भाधान करने के छिये शितकाल को पसन्द करना भी इन के स्वाधीन ही है, इसछिये इस ऋतु में अच्छे वे 2 वा डाक्टर की सलाह से पौष्टिक दवा, पाक अथवा खुराक के खाने से बहुत ही कायदा होता है।

जायफल, जावित्री, लैंग, बादाम की गिरी और केशर को मिलाकर गर्म किये हुए दूध का पीना भी बहुत फायदा करता है।

बादाम की कतली वा बादाम की रोटी का खाना बीर्य पुष्टि के लिये बहुत ही फायदे मन्द है।

इन ऋतुओं में अपथ्य—जुलाव का लेना, एक समय भोजन करना, वासी रसोई का खाना, तीखे और तुर्स पदार्थों का अधिक सेवन करना, खुली जनह में सोना, ठंढेपानी से नहाना और दिनमें सोना, ये सब बातें इन ऋतुओं में अपध्य है, इसलिये इन का त्याग करना चाहिये।

वह जो ऊपर छःओं ऋतुओं का पथ्यापथ्य लिखा गया है वह नीरोग ाकृति-वालों के लिये समझना चाहिये, किन्तु रोगी का पथ्यापथ्य तो रोग के अनुसार होता है, वह संक्षेप से आगे लिखेंगे।

पथ्यापथ्य के विषय में यह अवश्य स्मरण रखना चाहिये कि - देश और अपनी प्रकृति को पहचान कर पथ्य का सेवन करना चाहिये तथा अपथ्य का त्याग करना चाहिये, इस विषय में यदि किसी विशेष बात का विवेचन करना हो तो चतुर वैद्य तथा डाक्टरों की सलाह से कर लेना चाहिये, यह विषय बहुत गहन (किटन) है, इस लिये जो इस विद्या के जानकार हों उन की संगति अवश्य करनी चाहिये कि जिस से शरीर की आरोग्यता के नियमों का ठीक र ज्ञान होने से सदा आरोग्यता बनी रहे तथा समयानुसार दूसरों का भी कुछ उपक र हो सके, वैसे भी बुद्धिमानों की संगति करने से अनेक लाभ ही होते हैं।

यह चतुर्थ अध्याय का ऋतुचर्यावर्णन नामक सातवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

### आठवां प्रकरण।

## दिनचर्यावर्णन।

#### प्रातःकाल का उठना।

यह बात तो स्पष्टतया प्रकट ही है कि-स्वाभाविक नियम के अनुसार सोने के लिये रात और कार्य करने के लिये दिन नियत है, परन्तु यह भी सारण रहे कि-प्रातःकाल जब चार घड़ी रात बांकी रहे तब ही नींद को छोड़कर जागृत हो जाना अब्बल दर्जे का काम है, यदि ंउस समय अधिक निद्रा आती हो अथवा उठने में कुछ अड़चल माॡम होती हो तो दूसरा दर्जा यह है कि दो घड़ी रात रहने पर उठना चाहिये और तीसरा दर्जा सूर्य चढ़े बाद उठने का है, परन्तु यह द्रजी निकृष्ट और हानिकारक है, इसलिये आयु की रक्षा के लिये मनुष्यों को रात्रि के चौथे पहर में आलस्य को त्याग कर अवस्य उठना चाहिये, क्योंकि जल्दी उठने से मन उत्साह में रहता है, दिन में काम काज अच्छी तरह होता है, बुद्धि निर्मल रहती है और स्मरणशक्ति तेज़ रहती है, पढ़नेवालों के लिये भी यही ( प्रात:काल का ) समय बहुत श्रेष्ठ है, अधिक क्या कहें इस विषय के लाभों के वर्णन करने में बड़े २ ज्ञानी पूर्वाचार्य तत्त्ववेत्ताओं ने अपने २ प्रन्थों में लेखनी को खूब ही दौड़ाया है, इस लिये चार घड़ी के तड़के उठने का सब मनुष्यों को अनवय अभ्यास डालना चाहिये, परन्तु यह भी सारण रहे कि विना जल्दी सोये मनुष्य प्रातःकाछ चार बजे कमी नहीं उठ सकता है, यदि कोई जल्दी सोये उक्त समय में उठ भी जावे तो इस से नाना प्रकार की हानियां होती हैं अर्थात शरीर दुर्वल होजाता है, शरीर में आलस्य जान पड़ता है, आंखों में जलनसी रहती है, शिर में दर्द रहता है तथा भोजन पर भी ठीक रुचि नहीं रहती है, इस लिये रात को नौ वा दश बजे पर अवस्य सो रहना चाहिये कि जिससे प्रात:काल में विना दिक्कत के उठ सके, क्योंकि प्राणीमात्र को कम से कम छः घण्टे अवस्य सोना चाहिये, इस के कम सोने में मस्तक का रोग आदि अनेक विकार उत्पन्न होजाते हैं, परन्तु आठ घण्टे से अधिक भी नहीं सोना चाहिये, क्योंकि आठ घण्टे से अधिक सोने से शरीर में आलस्य वा भारीपन जान पड़ता है और कार्यों में भी हानि होने से दरिद्रता घेर लेती है, इसलिये उचित तो यही है कि रात को नौ या अधिक से अधिक दश बजे पर अवस्य सो रहना चाहिये, तथा प्रातःकाल चार घड़ी के तड़के अवस्य उठना चाहिये, यदि कारणदश चार घड़ी के तड़के का उठना कदाचित् न निभसके तो दो घड़ी के तड़के तो अवश्य उठना ही चाहिये।

प्रातःकाल उठते ही पहिले स्वरोदय का विचार करना चाहिये, यदि चन्द्र स्वर २५ जै॰ सं॰ चलता हो तो वांयां पांव और सूर्य स्वर चलता हो तो दाहिना पांव ज़मीन पर रख कर थोड़ी देरतक विना ओठ हिलाये परमेष्टी का स्मरण करना चाहिये, परन्तु यदि सुपुन्ना स्वर चलता हो तो पलँगपर ही वेटे रहकर परमेष्टी का ध्यान करना ठीक है, क्योंकि यही समय योगाभ्यास तथा ईश्वराराधन अथवा कटिन से किन विपयों के विचारने के लिये नियत हैं, देखों! जितने सुजन और ज़ानी लोग आजतक हुए हैं वे सब ही प्रातःकाल उठते थे परन्तु कैसे पश्चात्ताप का विषय है कि इन सब अकथनीय लाभों का कुछ भी विचार न कर भारतवासी जन ब रवटें ही ठेते २ नो बजा देते हैं इसी का यह फल है कि वे नाना प्रकार के हुशों में सदा फँसे रहते हैं।

प्रातःकाल का वायुसेवन ।

प्रातःकाल के वायु का सेवन करने से मनुष्य हृष्ट पुष्ट बना रहता है, हार्घायु और चनुर होता है, उसकी बुद्धि ऐसी तीक्ष्ण हो जाती है कि कठिन से हिटन आश्रय कोभी सहज में ही जान लेता है और सदा नीरोग बना रहता है, इसी (प्रातःकाल के) समय वस्ती के वाहर वागों की शोभा के देखने में बड़ा अनन्द मिलता है, क्योंकि इसी समय वृक्षों से जो नबीन और स्वच्छ प्राणप्रद वायु निकलता है वह हवा के सेवन के लिये वाहर जानेवालों की धास के साथ अने के शरीर के भीतर जाता है, जिस के प्रभाव से मन कली की भांति खिल जात और शरीर प्रफुलित हो जाता है, इसलिये हे प्यारे आतृगणो ! हे सुजनो ! अर हे वर की लक्ष्मीयो ! प्रातःकाल तड़के जागकर स्वच्छ वायु के सेवन का अभ्यास करों कि जिस से तुम को व्याधिजन्य हेश न सहने पड़े और सदा तुम्हारा मन प्रफुलित और शरीर नीरोग रहे, देखो ! उक्त समय में बुद्धि भी निर्मल रहती है इसलिये उसके द्वारा उभय लोकसंबन्धी कार्यों का विचार कर तुम अपने समय को लोकिक तथा पारलेकिक कार्यों में व्यय कर सफल कर सकते हो। देखो ! प्रातःकाल चिडियां भी केसी चहचहातीं, कोयलें भी कु कु करतीं मेना

देखी! प्रातःकाल चिड़ियां भी कसी चुहचुहाती, कायल भी कृ कृ करता मना तोता आदि सब पक्षी भी मानु उस परमेष्टी परमेश्वर के स्मरण में चित्त ज्याते और मनुष्यों को जगाते हैं, फिर कैसे शोक की बात है कि हम मनुष्य लोग सब से उत्तम होकर भी पक्षी पखेरू आदि से भी निषिद्ध कार्य करें और उन के गगाने पर भी चैतन्य न हों।

#### प्रातःकाल का जलपान ।

उपर कहे हुए लाभों के अतिरिक्त प्रातःकाल के उठने से एक यह भी बड़ा लाभ हो सकता है कि-प्रातःकाल उठकर सूर्य के उद्य से प्रथम थोड़ासा ातिल जल पीने से बवासीर और ग्रहणी आदि रोग नष्ट हो जाते हैं।

<sup>्</sup>रिखरोदय के विषय में इसी अन्य के पांचवे अध्याय में वर्णन किया जावेगा, वहां रस का सम्पूर्ण विषय देख ठेना चाहियें ॥

वैद्यक शास्त्रों में इस (प्रातःकाल के) समय में नार्क से जल पीने के लिये आज्ञा दी है, क्योंकि नाक से जल पीने से बुद्धि तथा दृष्टि की वृद्धि होती है तथा पीनस आदि रोग जाते रहते हैं।

# शौच अर्थात् मलमूत्र का लाग।

प्रातःकाल जागकर आधे मील की दूरीपर मैदान में मल का लाग करने के लिये जाना चाहिये, देखों! किसी अनुभवी ने कहा है कि—''ओढे सोवै ताजा खावै, पाव कोस मैदान में जावै। तिस घर वैद्य कभी निहं आवै'' इस लिये मैदान में जाकर निर्जीव साफ जमीनपर मलक को ढांक कर मल का लाग करना चाहिये, दूसरे के किये हुए मलमूत्र पर मल मूत्र का लाग नहीं करना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से दाद खाज और सुज़ाख आदि रोगों के हो जाने का सम्भव है, मलमूत्र का लाग करते समय बोलना नहीं चाहिये, क्योंकि इस समय बोलने से दुर्गन्धि मुख में प्रविष्ट होकर रोगों का कारण होती है तथा दूसरी तरफ ध्यान होने से मलादि की शुद्धि भी ठीक रीतिसे नहीं होती है, मलमूत्र का लाग बहुत बल करके नहीं करना चाहिये।

मल का स्थाग करने के पश्चात् गुदा और छिंग आदि अंगों को जल से खूब धोकर साफ करना चाहिये।

जो वनुष्य सूर्योदय के पीछे (दिन चढ़ने पर) पाखाने जाते हैं उन की बुद्धि मिलिन और मस्तक न्यून बलवाला हो जाती है तथा शरीर में भी नाना प्रकार के रोग हो जाते हैं।

बहुत से मूर्ख मनुष्य आउस्य आदि में फँस कर मछ मूत्र आदि के वेग को रोक लेते हैं, यह बड़ी हानिकारक बात है, क्योंकि-इस से मूत्रकृष्ण्, शिरोरोग

१-इस की यह विधि है कि-ऊपर लिखे अनुसार जागृत होकर तथा परमेष्ठी का ध्यान कर आठ अअलि, अर्थात् आध सेर पानी नाक से नित्य पीना चाहिये, यदि नाक से न पिया जासके ते मुँह से ही पीना चाहिये, फिर आध घण्टे तक वांये कर बट से लेट जाना चाहिये परन्तु निद्रा नित्ते लेनी चाहिये, फिर मल मूत्र के त्याग के लिये जाना चाहिये, इस (जलपान) का गुण वैपक शाक्षों में बहुत ही अच्छा लिखा है अर्थात् इस के सेवन से आयु बढ़ता है तथा इरस, शोथ, दस्त, जीणेज्वर, पेट का रोग, कोइ, मेद, मूत्र का रोग, रक्तविकार, पित्तविकार तथा कान आख गठे और शिर का रोग मिटता है, पानी यद्यपि सामान्य पदार्थ है अर्थात् सब ही की प्रकृति के लिये अनुकूल है, परन्तु जो लोग समय विताकर अर्थात् देरी कर उठते हैं उन लोगों के लिये तथा ज्वर में प्रात्मान के त्यागी पुरुषों के लिये एवं कफ और वायु के रोगों में सित्रपात में तथा ज्वर में प्रात्माल में जलपान नहीं करना चाहिये, रात्रि में जो खान पान के त्यागी पुरुष हैं उन को यह भी सरण रखना चाहिये कि जो लाभ रात्रि में खानपान के त्याग में है उस लाभका हजार वां भाग भी प्रातःकाल के जलपान में नहीं है, इसलिये जो रात के खान पान के त्यागी नहीं है उन को उपापान (प्रातःकाल में जलपीना) कर्तव्य है। २-सूर्य का उदय हो जाने से पेट में गर्मी समाकर मल शुष्क हो जाता है उसके शुष्क होनेसे मगज़ में खुरकी और गर्भी पहुँचती है, इसलिये मस्तक न्यून वलवाला होजाता है।

तथा पेडू पीठ और पेट आदि में दर्द होने लगता है, केवल इतना ही नहीं किन्तु मल के रोकने से अनेक उदावर्त आदि रोगों की उत्पत्ति होती है, इस लिये मल और मूल के वेग को भूल कर भी नहीं रोकना चाहिये, इसी प्रकार छींक एकार हिचकी और अपान वायु आदि के वेग को भी नहीं रोकना चाहिये, क्योंकि इन के वेग को रोकने से भी अनेक रोगों की उत्पत्ति होती है।

मलमूत्र के त्याग करने के पीछे मिट्टी और जल से हाथ और पांवों को भी खूब स्वच्छता के साथ घोकर शुद्ध कर लेना चाहिये।

मुखशुद्धि ।

यदि प्रत्याख्यान हो तो उस की समाप्ति होने पर मुख की शुद्धि के लिये तीम, खेर, बव्ल, आक, पियाबांस, आमला, सिरोहा, करक्ष, बट, महुआ और मोलिसिरी आदि दूधवाले वृक्षों की दाँतोन करे, दाँतोन एक वालिस्त लंबी ओर अंगुली के बराबर मोटी होनी चाहिये, उस की छालमें कीड़ा या कोई विकार नहीं होना चाहिये तथा वह गाँठदार भी नहीं होनी चाहिये, दाँतोन करा के पीछे संधानमक, सोंट और भुना हुआ जीरा, इन तीनोंको पीस तथा कपड़ छान कर रक्खे हुए मक्षन से दाँतों को माँजना चाहिये, क्योंकि जो मनुष्य दाँतोन नहीं करते हैं उन के मुँह में दुर्गन्ध आने लगती है और जो प्रतिदिन मक्षन नहीं लगाते हैं उन के दाँतों में नाना प्रकार के रोग हो जाते हैं वर्था कभी २ बादी के कारण मसूड़े फूल जाते हैं, कभी २ रुधिर निकलने लगता है और कभी २ दाँतों में दर्द भी होता है, दाँतों के मलिन होने से मुख की छिब बेगड़ जाती है तथा मुख में दुर्गन्ध आने से सभ्य मण्डली में (बैठने से) निन्दा होती है, इस लिये दाँतोन तथा मक्षन का सर्वदा सेवन करना चाहिये, तत्पश्चात खच्छ जल से मुख को अच्छे प्रकार से साफ करना चाहिये परन्तु नेत्रों को गर्म जल से कभी नहीं थोना चाहिये क्योंकि गर्म जल नेत्रों को हानि पहुँचाता है।

दाँतोन करने का निषेध—अजीर्ण, वमन, दमा, ज्वर, लकवा, अधिक प्यास, मुखपाक, हृदयरोग, शीर्परोग, कर्णरोग, कंठरोग, ओष्ठरोग, जिहारोग, हिचकी और खांसी की वीमारीवाले को तथा नहीं में दाँतोन नहीं करना चाहये।

दाँतो के लिये हानिकारक कार्य—गर्म पानी से कुछे करना, अधिक गर्म रोटी को खाना, अधिक वर्ष का खाना या जल के साथ पीना और गर्म चीज़ खाकर शीब्र ही ठंडी चीज़ का खाना या पीना, वे सब कार्य दाँतों को शीब्र ही विगाड़ देते हैं तथा कमज़ोर कर देते हैं इस लिये इन से बचना चाहिये।

१-भूख, प्यास, छींक, डकार, मल का बेग, मूत्र का बेग, अपानवायुका बेग, जम्भा (ज-रहाई), आंसू, वमन, वीर्य (कामेच्छा), श्वास और निद्रा, ये १६ बेग इसीर में स्वाभाविक उत्पन्न होते हैं, इसलिये इन के बेग को रोकना नहीं चाहियें, क्योंकि इन बेसी के रोकने से उदावर्त आदि अ नेक रोग होते हैं, (देखी वैद्यक प्रन्थीं में उदावर्त रोग का प्रकरण)॥

## व्यायाम अर्थात् कसरत।

ध्यायाम भी आरोग्यता के रखने में एक आवश्यक कार्य है, परन्तु शोक वा पश्चात्ताप का विषय है कि भारत से इस की प्रथा बहुत कुछ तो उठ गई तथा उठती चली जाती है, उस में भी हमारे मारवाड़ देश में अर्थात् मारवाड़ के निवासी जनसमूह में तो इस की प्रथा बिलकुछ ही जाती रही।

आजकल देखा जाता है कि भद्र पुरुष तो इस का नामतक नहीं लेते हैं किन्तु के ऐसे ( ज्यामाम करनेवाले ) जनों को असभ्य ( नाशाइसह ) बतलाते और उन्हें तुच्छ दृष्टि से देखते हैं, केवल यही कारण है कि-जिस से प्रतिदिन इस का प्रचार कम ही होता चला जाता है, देखो ! एक समय इस आर्यावर्त्त देश में ऐसा था कि जिस में महावीर के पिता सिद्धार्थ राजा जैसे पुरुष भी इस अमृतरूप ज्यायाम का सेवन करते थे अर्थात् उस समय में यह आरोग्यता के सर्व उपायों में प्रधान और शिरोमणि उपाय गिना जाता था और उस समय के लोग "एक सनदुरुसी हजार नियामत" इस वाक्य के तत्त्व को अच्छे प्रकार से समझते थे।

विचार कर देखों तो माल्यम होगा कि मनुष्य के शरीर की बनावट घड़ी अथवा दूसरे यन्नों के समान है, यदि घड़ी को असावधानी से पड़ी रहने दें, कभी न झाड़ें फूकें और न उस के पुजों को साफ करावें तो थोड़े ही दिनों में वह बहुमूल्य घड़ी निकम्मी हो जावेगी, उस के सब पुजें विगड़ जावेंगे और जिस प्रयोजन के लिये वह बनाई गई है वह कदापि सिद्ध न होगा, बस ठीक यही दशा मनुष्य के शरीर की भी है, देखों! यदि शरीर को स्वच्छ और सुधरा बनाये रहें, उस को उमंग और साहस में नियुक्त रक्खें तथा स्वास्थ्य रक्षा पर ध्यान देते रहें तो सम्पूर्ण शरीर का बछ यथावत बना रहेगा और शरीरस्थ प्रत्येक वस्तु जिस कार्य के लिये बनी हुई है उस से वह कार्य ठीक रीति से होता रहेगा परन्तु यदि उपर छिखी बातों का सेवन न किया जावे तो शरीरस्थ सब वस्तुचें निकम्मी हो जावेंगी और स्वाभाविक नियमानुकूछ रचना के प्रतिकृष्ठ फल दीखने छगेगा अर्थात् जिन कार्यों के लिये यह मनुष्य का शरीर बना है वे कार्य उस से कदापि सिद्ध नहीं होंगे।

घड़ी के पुर्जों में तेल के पहुँचने के समान शरीर के पुर्जों में (अवयवों में) रक्त (खून) पहुँचने की आवश्यकता है, अर्थात् मतुष्य का जीवन रक्त के चलने फिरने पर निर्भर है, जिस प्रकार कूर्चिका (कुची) आदि के द्वारा घड़ी के पुर्जों में तेल पहुँचाया जाता है उसी प्रकार ज्यायाम के द्वारा शरीर के सब अवयवों में रक्त पहुँचाया जाता है अर्थात् ज्यायाम ही एक ऐसी वस्तु है कि जो रक्त की चाल को तेज़ बना कर सब अवयवों में यथावत् रक्त को पहुँचा देती है।

१-इस विषय का पूरा वर्णन कल्पसूत्र की लक्ष्मीबल्लभी टीका में किया गया है वहां देख लेना चाहिये॥

जिस प्रकार पानी किसी ऐसे वृक्ष को भी जो शीव्र सुख जानेवाला है फिर हरा भरा कर देता है उसी प्रकार शारीरिक व्यायाम भी शरीर को हरा भरा रखता है अर्थात् शरीर के किसी भाग को निकम्मा नहीं होने देता है, इस छेये सिद्ध है कि-शारीरिक बल और उस की दृढ़ता के रहने के लिये व्यायाम की अत्यन्त आवश्यकता है क्योंकि रुधिर की चाल को ठीक रखनेवाला केवल ब्यायाम है और मनुष्य के शरीर में रुधिर की चाल उस नहर के पानी के समान है जो कि किसी बाग में हर पटरी में होकर निकलता हुआ सम्पूर्ण वृक्षों की जड़ों में पहुँच कर तमाम वाग कों सींच कर प्रकृष्टित करता है, प्रिय पाठक गण! देखी ! उस बाग में जितने हरे भरे बक्ष और रंग विरंगे पुष्प अपनी छवि को दिख्छाने हैं और नाना भाँति के फल अपनी २ सुन्दरता से मन को मोहित करते हैं बह सब उसी पानी की महिमा है, यदि उस की नालियां न खोली जातीं तो रमपूर्ण वाग के वृक्ष और बेलवृटे मुरझा जाते तथा फूल फल कुम्हलाकर शुक्क हो जाते कि जिस से उस आनंदवाग में उदासी बरसने लगती और मन्त्यों के नेहें को जो उन के विलोकन करने अर्थात देखने से तरावट व सुख मिलता है उर के स्वम में भी दुरान नहीं होते, धीक यही दुशा शरीररूपी वाग की रुधिररूपी पानी के साथ में समझनी चाहिये, सुजनो ! सोचो तो यही कि-इसी ब्यायाम वे बल से प्राचीन भारतवासी पुरुष नीरोग, सुडोल, बलवान, और योद्धा हो गये 🥇 कि जिन की कीर्त्ति आजतक गाई जाती है, क्या किसी ने श्रीकृष्ण, रीम, हनुपान, भीमसेन, अर्जुन और बाली आदि योदाओं का नाम नहीं सुना है कि-जि की ललकार से सिंह भी कोंसों दूर भागते थे, केवल इसी व्यायामका प्रताप था कि भारतवासियों ने समस्त भूमण्डल को अपने आधीन कर लिया था परन्तु वर्त्तमान समय में इस अभागे भारत में उस वीरशक्ति का केवल नाम ही रह गया है।

बहुत से लोग यह कहते हैं कि-हमें क्या योद्धा वन कर किसी देश को जीता है वा पहलवान वन कर किसी से मलुयुद्ध (कुश्ती) करना है जो हम व्यायाम के परिश्रम को उटावं इत्यादि, परन्तु यह उन की बड़ी भारी भूल है, हों कि देखों! ब्यायाम केवल इसी लिये नहीं किया जाता है कि-मनुष्य योद्धा वा पहलवान बने, किन्तु अभी कह चुके हैं कि-इस से रुधिर की गति के ठीक रहते से आरोग्यता बनी रहती है और आरोग्यता की अभिलापा मनुष्यमात्र को क्या किन्तु प्राणिमान्न को होती है, यदि इस में आरोग्यता का गुण न होता तो प्रत्यीन जन इस का इतना आदर कभी न करते जितना कि उन्होंने किया है, सत्य पूछो तो व्यायाम ही मनुष्य का जीवनरूप है अर्थात् व्यायाम के विना मनुष्य का जीवन कदापि सुस्थिर दशा में नहीं रह सकता है, क्योंकि देखों! इस के अधास

<sup>्</sup>र<del>ीदन महात्मा</del> का वर्णन देखना हो तो क्रिकाल सर्वत जैनाचार्थ श्री**हेमचन्द्रस्रिकत** ंस्कृत रामायण को देखी ॥

से ही अब शीघ पच जाता है, भूख अच्छे प्रकार से छगती है, मनुष्य शर्दी गर्मी को सहन कर सकता है, वीर्य सम्पूर्ण शरीर में रम जाता है जिससे शरीर शोभा-यमान और बलयुक्त हो जाता है, इन बातों के सिवाय इस के अभ्यास से ये भी लाभ होते हैं कि-शरीर में जो मेद की बृद्धि और स्थलता हो जाती है वह सब जाती रहती है, दुर्बल मनुष्य किसी कदर मोटा हो जाता है, कसरती मनुष्य के शरीर में प्रतिसमय उत्साह बना रहता है और वह निर्भय हो जाता है अर्थात् उस को किसी स्थान में भी जाने में भय नहीं लगता है, देखो! व्यायामी पुरुष पहाड़, खोह, दुर्ग, जंगल और संप्रामादि भयंकर स्थानों में बेखटके चले जाते हैं. और अपने मन के मनोरथों को सिद्ध कर दिखलाते और गृहकार्यों को सुगमता से कर लेते हैं और चोर आदि को घर में नहीं आने देते हैं, बल्कि सत्य तो यह है कि-चोर उस मार्ग होकर नहीं निकलते हैं जहां व्यायामी प्ररूप रहता है, इस के अभ्यासी पुरुष को शीघ्र बुढ़ापा तथा रोगादि नहीं होते हैं, इस के करने से ङरूप मनुष्य भी अच्छे और सुडौल जान पड़ते हैं, परन्तु जो मनुष्य दिन **में** सोते, ज्यायाम नहीं करते तथा दिनभर आलख में पड़े रहते हैं उन को अवस्य प्रमेह आदि रोग हो जाते हैं, इस लिये इन सब बातों को विचार कर सब मनुष्यों को अवर्य स्वयं व्यायाम करना चाहिये तथा अपने सन्तानों को भी प्रतिदिन व्यायाम का अभ्यास कराना चाहिये, जिस से इस भारत में पूर्ववत् वीरशक्ति पुनः आ जावे !

व्यायाम करने में सदा देश काल और शरीर का बल भी देखना उचित है, व्योंकि इस से विपरीत दशामें रोग हो जाते हैं।

कसरत करने के पीछे तुरंत पानी नहीं पीना चाहिये, किन्तु एक दो घण्टे के पीछे कुछ बलदायक भोजन का करना आवश्यक है जैसे-मिश्रीसंयुक्त गायका दूध वा बादाम की कतली आदि, अथवा अन्य किसी प्रकार के पृष्टिकारक लड्डू आदि जो कि देश काल और प्रकृति के अनुकूल हों खाने चाहियें।

व्यायाम का निषेध—मिश्रित वातिषत्त रोगी, बालक, वृद्ध और अजीणीं मनुष्यों को कसरत नहीं करनी चाहिये, शीतकाल और वसन्तऋतु में अच्छे प्रकार से तथा अन्य ऋतुओं में थोड़ा व्यायाम करना योग्य है, अति व्यायाम भी नहीं करना चाहिये, क्योंकि अत्यन्त व्यायाम के करने से तृषा, क्षय, तमक, श्वास, रक्तिषत्त, श्रम, ग्लानि, कास, ज्वर और छिंद आदि रोग हो जाते हैं।

# तैलमर्दन।

तेल का मर्दन करना भी एक प्रकार की कसरत है तथा लाभदायक भी है इसिलिये प्रतिदिन प्रातःकाल में स्नान करने से पहिले तेल की मालिश करानी चाहिये, यदि कसरत करनेवाला पुरुष कसरत करने के एक घंटे पीछे शरीर में तेल का मर्दन करवाया करे तो इस के गुणों का पार नहीं है, तेल के मर्दन के समय में इस बात का भी सरण रहना चाहिये कि-तेल की मालिश सब से

अधिक पैरों में करानी चाहिये, क्योंकि पैरों में तेल की अच्छी तरह से मांहिश कराने से शरीर में अधिक बल आता है, तेल के मर्दन के गुण इस प्रकार हैं —

१-तेल की मा<mark>लिश नीरोगता और दीर्घायु की करने</mark>वाली तथा ताकत की बढ़ानेवाली है।

२-इस से चमड़ी सुहावनी हो जाती है तथा चमड़ी का रूखापन और रखरा जाता रहता है तथा अन्य भी चमड़ी के नाना प्रकार के रोग जाते रहते हैं और चमड़ी में नया रोग पेट्रा नहीं होने पाता है।

३-शरीर के सांधे नरम और मज़बूत हो जाते हैं।

४-रस और खून के बंद हुए मार्ग खुल जाते हैं।

५-जमा हुआ ख्न गतिमान् होकर शरीर में फिरने लगता है।

६-खून में मिली हुई वायु के दूर हो जाने से बहुत से आनेवाले रोग रुक आते हैं।

७-जीर्णज्वर तथा ताज़े खून से तपाहुआ शरीर ठंढा पड़ जाता है।

८-हवा में उड़ते हुए ज़हरीले तथा चेपी ( उड़कर लगनेवाले ) रोगोंके जन्तु तथा उन के परमाणु शरीर में असर नहीं कर सकते हैं।

९-नित्य कसरत और तेल का मर्दन करनेवाले पुरुपकी ताकत और ान्ति बढ़ती है अर्थात् पुरुपार्थ का जोर प्राप्त होता है।

10-ऋतु तथा अपनी प्रकृति के अनुसार तेल में मसाले डालकर तैयार करके उस तेल की मालिश कराई जावे तो बहुत ही फायदा होता है, तेल के बनां की मुख्य चार रीतियां हैं, उन में से प्रथम रीति यह है कि-पातालयंत्र से लैंग मिलावा और जमालगोटे का रस निकाल कर तेल में डाल कर वह तेल प्रकाया जावे, दूसरी रीति यह है कि-तेल में डाल ने की यथोचित दबाइयों को उकालकर उन का रस निकालकर तेल में डाल के वह (तेल) प्रकाया जावे, तीसर्र रीति यह है कि-घाणी में डालकर फूलों की पुट देकर चमेली और मोगरे आदि वा तेल बनाया जावे तथा चौथी रीति यह है कि-सूखे मसालों को कृट कर जल में आई (गीला) कर तेल में डाल कर मिटी के वर्तन का मुख बंद कर दिन में एप में रक्खे तथा रात को अन्दर रक्खे तथा एक महीने के बाद छान कर काम में अवे।

वैद्यक शास्त्रों में दवाइयों के साथ में सब रोगों को मिटाने के छिये न्हारे २ तैल और घी के बनाने की विधियां लिखी है, वे सब विधियां आवश्यकता के

१-थोड़े दिनों तक निरन्तर तेल की मालिश कराने से उस का फायदा आप हां माला होने लगता है ॥ २-परन्तु भिलाने आदि वस्तुओं का तेल निकालते समय पूरी होशियारी रखनी चाहिये॥ २-सुलसा आविका के चिरत्र में लक्षपाक तेल का वर्णन आया है तथा कल्प इस की टीका में राजा सिद्धार्थ की मालिश के विषय में शतपाक सहस्रपाक और लक्षपाक ते को का वर्णन आया है तथा उन का गुण भी वर्णन किया गया है॥

अनुसार उन्हीं प्रन्थों में देख लेनी चाहिये, प्रन्थ के विसार के भय से यहां उन का वर्णन नहीं करते हैं।

तेलमर्दन की प्रथा मलबारदेश तथा बंगदेश (पूर्व) में अभीतक जारी है परन्तु अन्य देशों में इस की प्रथा बहुत ही कम दीखती है यह बड़े शोक की बात है, इस लिये सुजन पुरुषों को इस विषय में अवश्य ध्यान देना चाहिये।

दबा का जो तेल बनाया जाता है उस का असर केवल चार महीने तक रहता है पीछे वह हीनसत्त्व होजाता है अर्थात् शास्त्र में कहा हुआ उस का वह गुण नहीं रहता है।

सामान्यतया तिली का सादा तेल सब के लिये फायदेमन्द होता है, तथा शीतकाल में सरसों का तेल फायदेमन्द है।

शरीर में मर्दन कराने के सिवाय तेळ को शिर में डाल कर तालुए में रमाना तथा कान में और नाक में भी डालना ज़रूरी है, यदि सब शरीर की मालिश प्रतिदिन न बन सके तो पैरों की पींडियों और हाथ पैरों के तलवों में तो अवश्य मसलाना चाहिये तथा शिर और कान में डालना तथा मसलाना चाहिये, यदि प्रतिदिन तेल का मर्दन न बन सके तो अठवाड़े में तो एकवार अवश्य मर्दन करवाना चाहिये और यदि यह भी न बन सके तो शीतकाल में तो अवश्य इस का मर्दन करवाना ही चाहिये।

तेल का मर्दन कराने के बाद चने के आटे से अथवा आंवले के चूर्ण से चिक-नाहट को दूर कर देना चाहिये।

## सुगन्धित तैलों के गुण।

चमेली का तेल-इस की तासीर ठंढी और तर है।

हिने का तेल —यह गर्म होता है, इस लिये जिन की वादीकी प्रकृति होवे इस को लगाया करें, चौमासेमें भी इस का लगाना लाभदायक है।

अरगजे का तेल —यह गर्म होता है तथा उप्रगन्ध होता है अर्थात् इस की खुराबू तीन दिनतक केशों में बनी रहती है।

गुलाब का तेल—यह ठंढा होता है तथा जितनी सुगन्धि इस में होती है उतनी दूसरे में नहीं होती है, इस की ख़ुबबू ठंढी और तर होती है।

केवड़े का तेल-यह बहुत उत्तम इदयप्रिय और ठंढा होता है।

मोगरे का तेल-यह ठंढा और तर है।

नीं जूका तेल-यह ठंढा होता है तथा पित्तकी प्रकृतिवाओं के लिये फायदे-मन्दें है।

१-इन सब तैलों को उत्तम बनाने की रीति को वे ही जानते हैं जो प्रतिसमय इन को बनाया करते हैं, क्योंकि तिलों में फूलों को बसा कर बड़े परिश्रम से फुलेला बनाया जता है, दो रुपये सेर के भावका सुगन्धित तैल साधारण होता है, तीन चार पांच सात और दश रुपये सेर के

#### स्नान ।

तेलादि के मर्दन के पीछे स्नान करना चाहिये, स्नान करने से गर्मी का रोग, हृदय का ताप, रुधिर का कोप और शरीर की दुर्गन्ध दूर होकर कान्ति तेल बल और प्रकाश बढ़ता है, श्रुधा अच्छे प्रकार से लगती है, बुद्धि चंतन्य हो जाती है, आयु की वृद्धि होती है, सम्पूर्ण शरीर को आराम मालूम पड़ता है, निगलता तथा मार्ग का खेद दूर होता है और आलस्य पास तक नहीं आने पाता है, तेलो है इस बात को तो सब ही लोग जानते हैं कि-शरीर में सहस्रों छिद्द हैं जिन में रोम जमे हुए हैं और वे निष्प्रयोजन नहीं हैं किन्तु सार्थक हैं अर्थात् इन्हीं छिद्दों में से शरीर के भीतर का पानी ( पसीना ) तथा दुर्गन्धित वायु निकलता है और बाहर से उत्तम वायु शरीर के भीतर जाता है, इस लिये जब मनुष्य स्नान करता रहता है तब वे सब छिद्द खुले और साफ रहते हैं परन्तु स्नान न करने से मेल आहि के हारा जब ये सब छिद्द बंद हो जाते हैं तब ऊपर कही हुई किया भी नहीं होती है, इस किया के बंद हो जाने से दाद, खाज, फोड़ा और फुन्सी आि रोग होकर अनेक प्रकार का हुश देते हैं, इस लिये शरीर के स्वच्छ रहने के लिये प्रतिदिन स्वयं स्नान करना योग्य है तथा अपने वालकों को भी नित्य स्नान कराना उचित है।

स्नान करने में निम्नलिखित नियमों का ध्यान रखना चाहिये:—

१–शिर पर बहुत गर्म पानी कभी नहीं डालना चाहिये, क्योंकि ऐसा वरने से नेत्रोंको हानि पहुँचती है।

२-वीमार आदमी को तथा ज्वर के जाने के बाद जवतक शरीर में ता इत न आवे तवतक स्नान नहीं करना चाहिये, उस में भी ठंढे जल से तो भूल कर भी स्नान नहीं करना चाहिये।

३-बीगार और निर्वेलपुरुष को भूखे पेट नहीं नहाना चाहिये अर्थात् चाह और द्वध आदि का नासा कर एक घंटे के पीछे नहाना चाहिये ।

४-शिरपर टंडा जल अथवा कुए के जल के समान गुनगुना जल, शिर के नीचे के घड़ पर सामान्य गर्म जल और कमर के नीचे के भाग पर सुहात हुआ तेज़ गर्म जल डालना चाहिये।

५-पित्त की प्रकृतिवाले जवान आदमी को ठंडे पानी से नहाना हानि नहीं करता है किन्तु लाभ करता है।

भाव का भी लेना चाहो तो मिल सकता हैं, परन्तु उस की ठींक पहिचान का करना प्रत्येक पुरुष का काम नहीं है अर्थात बहुत कठिन है, यदि सेरभर चमेली के तल में एक ते ले भर केबड़े का अतर डाल दिया जाने तो वह तेल बहुत खुशन्दार हो जानेगा तथा उस से सारा मकान महँक उठेगा, इसी प्रकार सेरभर चमेली के तेल में एक तोले भर चमेली का अतर, हिने के तेल में हिने का अतर, अरगजे के तेल में अरगजे का अतर, गुलाव के तेल में गुल व का अतर और भोगरे के तेल में मोगरे का अतर डाल दिया जाने तो ने तेल अत्यन्त ही रुषन्दार हो जांगें।

६-सामान्यतया थोड़े गर्म जल से स्नान करना प्रायः सब ही के अनुकूल आता है। ७-यदि गर्म पानी से स्नान करना हो तो जहां बाहर की हवा न लगे ऐसे बंद मकानमें कन्धों से स्नान करना उत्तम है, परन्तु इस बात का ठीक २ प्रबन्ध करना सामान्य जनों के लिये प्रायः असम्भवसा है, इस लिये साधारण पुरुषों को यही उचित है कि—सदा शीतल जल से ही स्नान करने का अभ्यास डालें।

८-जहांतक हो सके स्नान के लिये ताज़ा जल लेना चाडिये क्योंकि ताज़े जल से स्नान करने से बहुत लाभ होता है परन्तु वह ताज़ा जल भी स्वच्छ होना चाहिये।

९-स्नान के विषय में यह अवस्य ध्यान में रखना चाहिये कि तरण तथा नीरोग पुरुषों को शीतल जल से तथा बुड्दे दुर्बल और रोगी जनों को गुनगुने जल से स्नान करना चाहिये।

१०-शरीर को पीठी उबटन वा सार्बुन लगा कर रगड़ २ के खूब घोना चाहिये पीछे स्नान करना चाहिये ।

19-स्नान करने के पश्चात् मोटे निर्मल कपेंड़ से शरीर को खूब पेंछिना चाहिये कि जिस से सम्पूर्ण शरीर के किसी अंग में तरी न रहे।

१२-गर्भिणी स्त्री को तेल लगाकर स्नान नहीं करना चाहिये।

१३-नेत्ररोग, मुखरोग, कर्णरोग, अतीसार, पीनस तथा ज्वर आदि रोगवालों को स्नान नहीं करना चाहिये।

१४-स्नान करने से प्रथम अथवा प्रातःकाल में नेत्रों में ठंढे पानी के छींटे

देकर घोना बहुत लाभदायक है।

१५-स्नान करने के बाद घंटे दो घण्टेतक द्रव्यभाव से ईश्वर की भक्ति को ध्यान लगाकर करना चाहिये, यदि अधिक न बन सके तो एक सामायिक को तो शासीक्त नियमानुसार गृहस्थों को अवश्य करना ही चाहिये, क्योंकि जो पुरुष इतना भी नहीं करता है वह गृहस्थाश्रम की पिक्तमें नहीं गिना जा सकता है अर्थात् वह गृहस्थ नहीं है किन्तु उसे इस (गृहस्थ) आश्रम से भी अप और पतित समझना चाहिये॥

### पैर धोना।

पैरों के धोने से थकावट जाती रहती है, पैरों का मैल निकल जाने से खब्छता आ जाती है, नेत्रों को तरावट तथा मन को आनंद प्राप्त होता है, इस कारण जब कहीं से चलकर आया हो वा जब आवहयकता हो तब पैरों को धोकर पोंछ डालना चाहिये, यदि सोते समय पैर धोकर शयन करे तों नींद अच्छे प्रकार से आजाती है।

१-आजकल बहुत से शौकीन लोग चर्बी से बने हुए खुशबूदार सावुन को लगा कर सान करते हैं परन्तु धर्म से अष्ट होने की तरफ बिलकुल ख्याल नहीं करते हैं, यदि सावुन लगाकर नहाना हो तो उत्तम देशी साबुन लगाकर नहाना चाहिये, क्योंकि देशी साबुन में चर्बी नहीं होती है। २-इस बस्न को अंगोछा कहते हैं, क्योंकि इस से अंग पोंछा जाता है, अंगोछा प्रायः गती का अच्छा होता है।

की जगह, सोने की जगह, बैठने की जगह, धर्मध्यान करने की जगह तथा स्नान करने की जगह, ये सब स्थान अलग २ होने चाहियें तथा इन स्थानों में चांदनी भी बांधना चाहिये कि जिस से मकड़ी और गिलहरी आदि जहरीले जानवरों की लार और मल मूत्र आदि के गिरने से पैदा होनेवाले अनेक रोगों से रक्षा रहे।

२-रसोई बनाने के सब वर्तन साफ रहने चाहियें, पीतल और तांबे आदि धातु के बासन में खटाई की चीज बिलकुल नहीं बनानी चाहिये और न रखनी चाहिये. मिट्टी का वासन सब से उत्तम होता है, क्योंकि इस में खटाई आदि किसी प्रकार की कोई वस्तु कभी नहीं बिगड़ती है।

३-भोजन का बनानेवाला (रसोइया) वैद्यक शास्त्र के नियमों का जानने-वाला तथा उसी नियम से भोजन के सब पदार्थों का बनानेवाला होना चाहिये, सःमान्यतया रसोई बनाने का कार्य गृहस्थों में खियों के ही आधीन होता है इनिलिये स्त्रियों को भोजन बनाने का ज्ञान अच्छे प्रकार से होना आवश्यक है।

४-भोजन करने का स्थान भोजन बनाने के स्थानसे अलग और हवादार होना चाहिये, उस को अच्छे प्रकार से सफेट्री से पुतवाते रहना चाहिये, तथा उस में नाना प्रकार की सगन्धित मनोहर और अनोखी वस्तुयें रक्खी रहनी चाहियें जिन के देखने से नेत्रों को आनंद तथा मन को हर्ष प्राप्त होवे।

५-भोजन बनाने के सब पदार्थ ( आटा दाल और मसाले आदि ) अच्छी तरह चुरे बीने ( साफ किये हुए ) हों तथा ऋतु के अनुकूल हों और उन पदार्थों को ऐया प्रकाना चाहिये कि न तो अधकचे रहें और न विशेष जलने पावें. क्योंकि अपकचा तथा जला हुआ भोजन बहुत हानि करता है, उस में भी मन्दाग्निवालों के लिये तो उक्त ( अधकचा तथा जलाहुआ ) भोजन विष के समान है।

६-भोजन सदा नियत समय पर करना उचित है, क्योंकि ऐसा करने से भोजन ठीक समय पर पचकर भूख को लगाता है, भोजन करने के बाद पांच घंटे तक फिर मोजन नहीं करना चाहिये, एवं अधूरी मूख में तथा अजीर्ण में भी भोजन नहीं करना चाहिये. इस के सिवाय हैजा और सन्निपात में तो दोष के पके विना ( जबतक वातादि दोप पक नजावें तबतक ) भोजन करना मानो मौत की निशानी है, अच्छी तरह से भूख लगने के बाद भूख को मारना भी नहीं चाहिये, क्योंकि भूख लगने के बाद न खाने से विना ईंधन की अग्नि के समान शरीर की अग्नि ब्रह्म जैती है. इस लिये प्रतिदिन नियमित समय पर ही भोजन करना अतिउत्तम है।

७-भोजन करने के समय मन प्रसन्न रहे ऐसा यत्न करना चाहिये अर्थात मन में खेद ग्लानि और क्रोध आदि विकार किसी प्रकार नहीं होने चाहियें, चारों ओर

१-ऊपर कही हुई दोनों बातों में सावधान रहना चाहिये नहीं तो अवश्य हाति होती है॥ २-जैसे किसी लकड़ीमें लगी हुई अग्नि को जब दूसरी लकड़ी नहीं मिलती है तब वह अग्नि उन ठकड़ी को जला कर बुझ जाती है, इसी प्रकार से आहार के न मिलने से शरीर की अग्न बुज जाती है।। ३-खेद आदि को उत्पन्न करनेवाली वस्तु को नहीं देखना चाहिये और न के ई ऐसी वात सुननी वा करनी चाहिये॥ २६ जि० सं०

से गोल तथा एक गज़ लम्बी और एक बालिश्त ऊंची एक चौकी को सामने रख कर उस के ऊपर यथायोग्य सम्पूर्ण पदार्थों से सिजात थाल को रख कर सिन को देने की भावना भावे, पश्चात् आनंदपूर्वक भोजन करे, भोजन में प्रथम तेंघा नमक लगा कर अदरख के दश बीस दुकड़े खाना बहुत अच्छा है, भोजन भी सिध आसन से बैठ कर करना चाहिये अर्थात् झक कर नहीं करना चाहिये, क्योंकि झक कर भोजन करने से पेट के दबे रहने के कारण पकाशय की धननी निर्वल हो जाती है और उस के निर्वल होने से भोजन समय पर नहीं पचटा है इस लिये सदा छाती उठा कर भोजन करना चाहिये।

८—भोजन करते समय न तो अति विलम्ब और न अति शीव्रता ही करनी चाहिये अर्थात् अच्छी तरह से धीरे २ चबा २ कर खाना चाहिये, क्योंकि अच्छी तरह से धीरे २ चबा २ कर न खाने से भोजन के पचने में देरी लगती है तथा अह हानि भी करता है, भोजन के चबाने के विषय में डाक्टरों का यह सिदान्त है कि जितने समयमें २५ की गिनती गिनी जा सके उतने समय तक एक श्रास को चवा कर पीछे निगलना चाहिये।

९-मोजन करने के समय माता, पिता, भाई, पाककर्ता, वैद्य, मित्र, पुत्र तथा स्वजनों (सम्बन्धियों) को समीप में रखना उचित है, इन के विवाय किसी भिन्न पुरुष को भोजन करने के समय समीप में नहीं रहने देना चाहेये, क्योंकि किसी २ मनुष्य की दृष्टि महाखराब होती है, भोजन करने के समः में वार्तालाप करना भी अनुचित है, क्योंकि एक इन्द्रिय से एक समय में दो कार्य ठीक रीति से नहीं हो सकते हैं, किन्तु दोनों अध्रे ही रह जाते हैं, अतः एक समय में एक इन्द्रिय से एक ही काम लेना योग्य है, हां मित्र आदि लोग भोजन

१-बहुत से लोग इस कहावत पर आरूढ हैं कि-''स्त्री का नहाना और पुरुष का खाना' तथा इस का अर्थ ऐसा करते हैं कि स्त्री जैसे फुर्ती से नहा लेती है वैसे ही पुरुष को फुर्ती वे साथ भोजन कर लेना चाहिये, परन्तु वास्तव में इस कहावत का यह अर्थ नहीं है जेसा कि है समझ रहे हैं, क्योंकि आजकल की मूर्ख स्त्रियों जो सान करती हैं वह वास्तव में खान ही नां है, आजकल की स्त्रियों का तो खान यह है कि उन्होंने नम्न होकर दारीर पर पानी आला और तस्काल घाघरा पहना, वस खान हो गया, अब अविचा देवी के उपासकों ने यह समझ लिए कि स्त्री का नहाना और पुरुष का खाना समान समय में होना चाहिये, परन्तु उन को कुछ ते अरू से भी खुदा को पहचानना चाहिये (कुछ तो बुद्धि से भी सोधना चाहिये) देखो! प्रथम लिख आये हैं कि-खान केवल दारीर के मैल को साफ करने के लिये किया जाता है तो यह खान (कि खी ने दारीर पर पानी डाला और तस्काल घाघरा पहना) क्या वास्तव में खान का जा सकता है ? कभी नहीं, क्योंकि कहिये इस खान से क्या लाभ है ! इस लिये वचिष यह व इावत तो ठीक है परन्तु अविचादेवी के उपासकों ने इस का अर्थ उलटा कर लिया है, इस का असली मतलब यह है कि-जैसे खी एकान्त में बेठकर घीरे २ नहाती है अर्थात् सम्पूर्ण दारीर वा मैल दूर करती है उसी प्रकार से पुरुष भी एकान्त में बेठ कर स्विरता के साथ अर्थात् खूब ावा र कर भोजन करे।

समय में उत्तम प्रसन्न करनेवाली तथा प्रीतिकारक बातों को सुना ते जावें तो अच्छी बात है, यह भी स्मरण रहे कि—भोजन करने में जो रस अधिक होता है उसी के तुल्य दूसरे रस भी बन जाते हैं, भोजन करते समय रोटी और रोट आदि कड़े पदार्थों को प्रथम घी से खाना चाहिये, पीछे दाल और ज्ञाक आदि के साथ खाना चाहिये, पित्त तथा वायु की प्रकृतिवाले पुरुष को मीठे पदार्थ भोजन के मध्य में खाने चाहियें, पीछे दाल भात आदि नरम पदार्थों को खाकर अन्त में दूध या छाछ आदि पतले पदार्थों को खाना चाहिये, मन्दाग्निवाले के उड़द आदि पदार्थ स्वभाव से ही भारी होते हैं तथा मूंग, मौठ, चना और अरहर, ये सब परिमाण से अधिक खाये जाने से भारी होते हैं, मिस्से की पूड़ी वा रोटी भी मन्दाग्निवाले को बहुत हानि पहुँचाती है अर्थात् पेट में मल और वायु को बड़ाती है तथा इस के सिवाय अतीसार और संग्रहणी के भी होने में कोई आश्चर्य नहीं होता है, दलाहुआ अन्न बनाने के फेर फार से भारी हो जाता है, जैसे गेहूँ का दलिया रांधा जावे तो वह वेसा भारी नहीं होता है जैसी कि लापसी भारी अर्थात् गरिष्ठ होती है।

१०-भोजन के समय में पहिले पानी के पीने से अग्न मंद्र होजाती है, बीच २ में थोड़ा २ एकाध वार जल पीने से वह (जल) घी के समान फायदा करता है, भोजन के अन्त में आचमनमाम्न (तीन घूट) जल पीना चाहिये, इस के बाद जब प्यास लगे तब जल पीना चाहिये, ऐसा करने से भोजन अच्छीतरह पच जाता है, भोजन के अन्त में अधिक जल पीने से अन्न हज़म नहीं होता है, भोजन को खूब पेटभर कर (गलेतक) कभी नहीं करना चीहिये, देखो! शार्क्षधर का कथन है कि-जब भोजन अच्छी तरह से पचता है तब तो उस का रस हो जाताहै तथा वह (रस) शरीर का पोपण करने में अमृत के तुल्य होता है और जब भोजन अच्छी तरह से नहीं पचता है तब रस न होकर आम हो जाता है और वह आम विष के तुल्य होता है इस लिये मनुष्यों को अग्न के बल के अनुसार भोजन करना चीहिये।

११-बहुत से पदार्थ अत्यन्त गुणकारी हैं परन्तु दुसरी चीज के साथ मिलने से वे हानिकारी हो जाते हैं तथा उनकी हानि मनुष्यों को एकदम नहीं माल्द्रम होती है किन्तु उस के बीज शरीर में छिपे हुए अवश्य रहते हैं, जैसे श्रीष्म ऋतु में जंगल के अन्दर ज़मीन में देखा जावे तो कुछ भी नहीं दीखता है परन्तु जल के

१-देखो लिखा है कि-"अद्धमसणस्स सब्वं जणस्स कुज्जादवस्स दो भागे, वाउ पविशारणट्टा छजाय ऊणगं कुज्जा ॥ १ ॥ अर्थात् बुद्धि के द्वारा कल्पना कर के अपने उदर के छःभाग करने चाहियें, उन में से तीन भागों को तो अन्न से भरना चाहिये, दो भागों को पानी से भरना चाहिये तथा एक भाग को खाली रखना चाहिये कि जिस से उच्छ्वास और निःश्वास सुखपूर्वक आता जाता रहे ॥ २-बद्दुत से लोग जीमण जूठण में दो दिन की कसर एक ही वस्त में निकाल लेते हैं, यह अविद्यादेवी की कृपा है, इस का फल उन को अवश्य ही मिलता है ॥

बरसने पर नाना प्रकार के बीजों के अङ्कुर निकल आते हैं, इसी प्रकार उत्तर कहे हुए पदार्थों के खाने से एकदम हानि नहीं माल्रम होती है किंतु वे इक्ट होकर किसी समय एकदम अपना ज़ोर दिखा देते हैं, जो र पदार्थ दूध के साथ में मिलने से विरोधी हो जाते हैं उन को तो हम दूध के प्रकरण में पहिले किस चुके हैं, शेप कुछ पदार्थों को यहां लिखते हैं—केला और छाछ, केला और द्री, दही और उष्ण पदार्थ, घी और शहद समान भागमें तथा शहद और पानी बराबर बज़न में, ये सब पदार्थ सङ्गदोप से अत्यन्त हानिकारक हो जाते हैं अर्थात् विप के तुल्य होजाते हैं, एवं बासा अङ्ग फिर गर्म करने से अत्यन्त हानि करता है, इस के सिवाय—गर्म पदार्थ और वर्षा के जल के साथ शहद, खिचड़ी के साथ खीर, बेल के फल के साथ केला, कांसे के पात्र में दशदिनतक रक्खा रहा हुआ घी, जल के साथ घी और तेल, तथा पुनः गर्म किया हुआ काड़ा, ये अब ही पदार्थ हानिकारक हैं, इसलिये इन का त्याग करना चाहिये।

१२-सायंकाल का भोजन दो घड़ी दिन होप रहने पर ही कर लेना चाहि।, तथा शाम को हलका भोजन करना चाहिये किन्तु रात्रि में भोजन कभी नहीं करना चाहिये, क्योंकि जैन सिद्धान्त में तथा वैद्यक शास्त्रों में रात्रिभोजन हा अत्यंत निषेध किया है, इस का कारण सिर्फ यही है कि-रात्रि को भोजन करने में भोजन के साथ छोटे २ जन्तुओं के पेट में चले जाने के द्वारा अनेक हानियों ी सम्भावना रहती है, देखो ! रात्रि में भोजन के अन्दर यदि लाल तथा का शि चीटियां खाने में आजावें तो बुद्धि अष्ट होकर पागलपन होता है, जुयें से जलोड़ा, कांटे तथा केश से स्वरभंग तथा मकड़ी से पित्ती के ददोड़े, दाह, वमन और दल आदि होते हैं, इसी प्रकार अनेक जन्तुओं से बदहजमी आदि अनेक रोगों के होते की सम्भावना रहती है, इस लिये रात्रि का भोजन अन्धे के भोजन के समान होता है, ( प्रश्न ) वहुत से महेश्वरी वैदयों से सुना है कि हमारे शास्त्रों में एक सूर्य में दो बार भोजन का करना मना है इसिएये दूसरे समय का भोजन रावे में ही करना उचित है, ( उत्तर ) माऌम होता है कि-उन ( वैश्यों ) को उन ह पोप और स्वार्थी गुरुओं ने अपने स्वार्थ के छिये ऐसा बहका दिया है और वेचीर भोले भाले महेश्वरी वेश्यों ने अपने शास्त्रों को तो देखा नहीं, न देखने की उन में शक्ति है इस लिये पोप लोगों से सुन कर उन्हों ने रात्रि में भोजन करने का प्रारम्भ कर दिया, देखो ! हम उन्हीं के शास्त्रों का प्रमाण रात्रिभोजन के निपेध रें देते हैं--यदि अपने शास्त्रों पर विश्वास हो तो उन महेश्वरी वैद्यों को इस भा और पर भव में दु:खकारी रात्रिभोजन को खाग देना चाहिये-

१-शेष संयोग विरद्ध पदार्थों का वर्णन दूसरे वैद्यक प्रन्थों में देखना चाहिये ॥ १-यदापि घा और शहद तथा शहद और जल प्रायः दवा आदि के काम में लिया जाता है और वह बहु। फायदेमन्द भी है परन्तु वरावर होने से हानि करता है, इस लिये इन दोनों को समान भाग भी कभी नहीं लेना चाहिये॥

देखो ! महाभारत प्रन्थ में लिखा है कि-

मद्यमांसाशनं रात्रौ, भोजनं कन्द्रभक्षणम् ॥ ये कुर्वन्ति वृथा तेषां, तीर्थयात्रा जपस्तपः ॥ १ ॥

अर्थात् जो पुरुष मद्य पीते हैं, मांस खाते हैं, रात्रि में भोजन करते हैं और कंद को खाते हैं उन की तीर्थयात्रा, जप और तप सब वृथा है ॥ १ ॥ मार्कण्डेयपुराण का वचन है कि—

> अस्तंगते दिवानाथे, आपो रुधिरमुच्यते ॥ अनं मांससमं त्रोक्तं, मार्कण्डेयमहर्षिणा ॥ १ ॥

अर्थात् दिवानाथ (सूर्य) के अस होने के पीछे जल रुधिर के समान और अन मांस के समान कहा है, यह वचन मार्कण्डेय ऋषि का है ॥ १ ॥ इसी प्रकार महाभारत प्रन्थ में किर कहा गया है कि—

चत्वारि नरकद्वारं, प्रथमं रात्रिभोजनम् ॥
परस्रीगमनं चैव, सन्धानानन्तकायकम् ॥ १ ॥
ये रात्रौ सर्वदाहारं, वर्जयन्ति सुमेधसः ॥
तेषां पक्षोपवासस्य, फलं मासेन जायते ॥ २ ॥
नोदकमपि पातव्यं, रात्रावत्र युधिष्ठिर ॥
तपस्तिनां विशेषेण, गृहिणां ज्ञानसम्पदाम् ॥ ३ ॥

अर्थात्—चार कार्य नरक के द्वाररूप हैं-प्रथम-रान्नि में भोजन करना, दूसरा-पर की में गमन करना, तीसरा-संघाना (आचार) खाना और चीथा-अनन्त काय अर्थात् अनन्त जीववाले कन्द मूल आदि वस्तुओं को खाना ॥ १ ॥ जो बुद्धिमान् पुरुष एक महीनेतक निरन्तर रान्निभोजन का त्याग करते हैं उन को एक पक्ष के उपवास का फल प्राप्त होता है ॥ २ ॥ इस लिये हे युधिष्ठिर ! ज्ञानी गृहस्थ को और विशेष कर तपस्वी को रात्रि में पानी भी नहीं पीना चाहिये॥ ३ ॥ इसी प्रकार से सब शास्त्रों में रान्निभोजन का निषेध किया है परन्तु प्रन्थ के विस्तार के भय से अब विशेष प्रमाणों को नहीं लिखते हैं, इसलिये बुद्धिमानों को उचित है कि-सब प्रकार के खाने पीने के पदार्थों का कभी भी रान्नि में उपयोग न करें, यदि कभी वैद्य कठिन रोगादि में भी कोई दवा या खुराक को रान्नि में उपयोग के लिये बतलावे तो भी यथा शक्य उसे रान्नि में नहीं लेना चाहिये

१-पृथिनी के नीचे जो वस्तु उत्पन्न होती है उसे कंद कहते हैं, जैसे-आलू, मूठी, कांदा और गाजर आदि॥

किन्तु सोने से दो तीन घण्टे पहिले ही ले लेना चाहिये, ख्योंकि धन्य पुरुप वे ही हैं जो कि सूर्य की साक्षी से ही खान पान करके अपने बत का निर्वाह करते हैं।

33-एक थाली वा पत्तल में अधिक मनुष्यों को भोजन करना योग्य नहीं है, क्योंकि-प्रत्येक मनुष्य का स्वभाव पृथक २ होता है, देखो! कोई चाहता है कि में दाल भात को मिला कर खाऊँ, किसी की रुचि इस के बिरुद्ध होती है, इसी प्रकार अन्य जनों का भी अन्य प्रकार का ही स्वभाव होता है तो इस दशा में साथ में खानेवाळे सब ही लोगों को अरुचि से भोजन करना पड़ता है और भोजन में अरुचि होने से अन्न अच्छे प्रकार से नहीं पचता है, साथ में जाने के द्वारा अरुचि के उत्पन्न होने से बहुधा मनुष्य भूखे भी उठ बैठते हैं और बहुतों को नाना प्रकार के रोग भी हो जाते हैं, इस के सिवाय प्रत्येक पुरुष के हथ वारंवार मुँह में लगते हैं फिर भोजनों में लगते हैं, इस कारण एक के रोग दूसरे में प्रवेश कर जाते हैं, इस के अतिरिक्त यह भी एक बड़ी ही विचारणीय वात है कि यदि कट्ट का दूरदेशस्थ (जो दूर देश में रहता है वह) कोई एक सम्बन्धी पुरुष गुप्तरूष से मद्य वा मांस का सेवन करता है अथवा व्यभिचार में लिस है तो एक साथ खाने पीने से अन्य मनुष्यों की भी पवित्रता में धव्बा लग जाता है, शास्त्रों में जुटे भोजन का करना महापाप भी कहा है और यह सत्य भी है क्यों के इस से केवल शारीरिक रोग ही उत्पन्न नहीं होते हैं किन्तु यह बुद्धि को अब इ कर उस के सम्पूर्ण बल का भी नाश कर देता है, प्रत्यक्ष में ही देख लीजिये वि-जो मनुष्य जुठा भोजन खाते हैं उन के मस्तक गन्दे ( मिलन ) होते हैं कि जिप से उन में सोच विचार करने का स्वभाव बिलकुल ही नहीं रहता हैं, इस का कारण यही है कि जुटा भोजन करने से स्वच्छता का नाश होता है और जहां स्रवन्त्रता वा शुद्धता नहीं है वहां भला शुद्धवृद्धि का ज्या काम है, जूरा खाने-वालों की बुद्धि मोटी हो जाने से उन में सभैयता भी नहीं देखी जाती है, इन्हीं कारणों से धर्मशास्त्रों में भी जुठा खाने का अत्यन्त निषेध किया है, इसलिके अर्थ पुरुषों का यही धर्म है कि - चाहें अपना लड़का ही क्यों न हो उस को भी जुज भोजन न दें और न उस का जठा आप खावें, सख तो यह है कि जूंठ और झंं, इन दोनों का बाल्यावस्था से ही त्याग कर देना उचित है अर्थात् बचपन से हो झूंठ वचन और जूंठे भोजन से घृणा करना उचित है, बहुधा देखा जाता है कि -हमारे स्वदेशीय बन्ध ( जो न तो धर्मशास्त्रों का ही अवलोकन करते हैं और ा कभी उन को किसी विद्वान से सुनते हैं वे ) अपने छोटे २ बचों को अपने साध में भोजन कराने में उन का जुठा आप खाने में तथा अपना पिया हुआ पानी उन्हें पिलाने में बड़ा ही लाड़ समझते हैं, यह अत्यंत ही शोक का विषय है कि के महानिन्दित कर्म को लाइ प्यार वा अपना धर्म कार्य समझें तथा उन ( बच्चों )

१-सिर्फ यही हेतु है कि कोड़ी को कोई भी अपने माथ में भोजन नहीं कराता है ॥२-क्योंकि सभ्यता झुड़बुद्धि का फल है, उन की बुद्धि झुद्ध न होने से उन के पास सभ्यता कहां ?॥ की बुद्धि का नाश मार कर उन के सर्वस्व का सत्यानाश कर दें और तिस पर भी उन के परम हितैषी कहलावें, हा शोक ! हा शोक ! हा शोक ! ! हा शोक ! !

१४-भोजन करने के बाद मुख को पानी के कुछ कर साफ कर छेना चाहिये तथा दाँतों की चिमटी आदि से दाँतों और मस्डों में से जूटन को बिलकुल निकाल डालना चाहिये, क्योंकि खुराक का अंश मस्डों में वा दाँतों की जड़ में रह जाने से मुख में दुर्गन्धि आने लगती है तथा दाँतों का और मुख का रोग भी उत्पन्न हो जाता है।

१५-भोजन करने के पीछे सा कदम टहलना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से अब पचता और आयु की वृद्धि होती है, इस के पीले थोड़ी देर तक पलंग पर लेटना चाहिये, इस से अंग पुष्ट होता है, परन्तु लेटकर नींद नहीं लेनी चाहिये, क्योंकि नींद के लेने से राग उत्पन्न होते हैं, इस विषय में यह भी स्मरण रहे कि आतःकाल को भोजन करने के पश्चात् पलंगपर बांये और दिहने करवट से लेटना चाहिये परन्तु नींद नहीं लेनी चाहिये तथा सार्यकाल को भोजन करने के पश्चात् टहलना परम लाभदायक है।

१६-भोजन करने के पश्चात् बेब्र, स्टूल, तिपाई और कुर्सी आदि पर बैठने, नींद लेने, आग के सन्मुख बैठने, धूप में चलने, दौड़ने, घोड़े वा ऊंट आदि की सवारी पर चढ़ने तथा कसरत करने आदि से नाना प्रकार के दोष उत्पन्न होते हैं, इसिलिये भोजन के पश्चात् एक घण्टे वा इस से भी कुछ अधिक समयतक ऐसे काम नहीं करने चाहियें।

39-भोजन के पाचन के लिये किसी चूर्ण को खाना वा शर्वत आदि को पीना उचित नहीं है, क्योंकि ऐसा करने से वैसा ही अभ्यास पड़ जाता है और वैसा अभ्यास पड़ जाने पर चूर्ण आदि के सेवन किये विना अब का पाचन ही नहीं होता है, कुछ समयतक ऐसा अभ्यास रहने से जठराशि की स्वाभाविक तेज़ी न रहने से आरोग्यता में अन्तर पड़ जाता है।

१८-भोजन के समय में अत्यंत पानी का पीना, विना पचे भोजन पर भोजन करना, विना भूख के खाना, भूख का मारना, आधसेर के स्थान में सेर भर खाना तथा अत्यंत न्यून खाना आदि कारणों से अजीर्ण तथा मन्दाप्ति आदि रोग उत्पन्न हो जाते हैं, इसिटिये इन बार्तों से बचते रहना चाहिये।

१-हा भारत ! तेरे पिवत्र यश में नाना प्रकार के धब्बे लग गये हैं, क्योंकि-इस देश में बहुधा ऐसे मत चल गये हैं कि-जिन में गृहस्थ पुरुषों और खियों को गुरु का जूठा खाना भी धर्म का अंश माना गया है और बतलाया गया है और जिस से निरक्षर भट्टाचार्य गुरु घण्टल का जूटा परसाद (प्रसाद ) वा जूटा पानी भी अमृत के समान मान कर बेचारे भोले खी पुरुष पीते हैं, हे मित्रगण ! भला अब तो सोचो समझों और सावधान हो ! तुम इस अविद्याकी गांढ निद्रा में कबतक पड़े सोते रहोंगे ?॥

१९-पथ्यापथ्य वर्णन में तथा ऋतुचर्या वर्णन में जो कुछ भोजन के विषय में लिखा गया है उस का सदैव ख्याल रखना चाहिये।

#### मुख सुगन्ध।

पहिले कह चुके हैं कि भोजन के पश्चात् पानी के कुलें करके मुख को सफ कर लेना चाहिये तथा दाँतों और मसूड़ों को भी खूब शुद्ध कर लेना चाहिये, आजकल इस देश में भोजन के पश्चात् मुख सुगन्ध के लिये अनेक वस्तुओं हा उपयोग किया जाता है, सो यदि मुख को पानी आदि के द्वारा ही बिलकुल सफ कर लिया जावे तो दूसरी वस्तु के उपयोग की कोई आवश्यकता नहीं रहती है, क्योंकि मुखसुगन्ध का प्रयोजन केवल मुख को साफ रखने का है, जब जलादि के द्वारा मुख और दाँत आदि बिलकुल साफ हो गये तो सुपारी तथा पान चवाने आदि की कोई आवश्यकता नहीं है, हां यदि कभी विशेष रुचि वा आवश्यकता हो तो वस्तुविशेष का भी उपयोग कर लेना चाहिये परन्तु उस की आदत हीं डालनी चाहिये।

मुखसुगन्ध के लिये अपने देश में सुपारी पान और इलायची आदि मुख्य पदार्थ हैं, परन्तु इस समय में तो घर घर (प्रतिगृह) चिलम हका और सिगरेट ही प्रधानता के साथ वर्ताव में आते हुए देखे जाते हैं, पूर्व समय में इस देशवाले पुरुष इन में बड़ा ऐव समझते थे, परन्तु अत्र तो बिछाने से उछते ही यही हरिभजनरूप बन गया है, तथा इसी को अविद्यादेवी के उपासकें ने मुखवासक भी ठहरा रक्खा है, यह उन की महा अज्ञानता है, देखो ! मुखद स का प्रयोजन तो केवल इतना ही है कि डाढ़ों तथा दाँतों में यदि कोई अन्न का अंश रह गया हो तो किसी चाबने की चीज़ के चाबने से उस के साथ में वह अन्न का अंश भी चावा जाकर साफ हो जावे तथा वह ( चाबने की ) नीज़ खुशवृद्वार और फायदेमन्द हो तो मुँह सुवासित भी हो जावे तथा थुक को ोदा करनेवाली हो तो वह थूक होजरी में जाकर खाये हुए पदार्थ के पचाने में भी सहायक हो जावे, इसी लिये तो उक्त गुणों से युक्त नागर बेल के पान, करा, चुना, केसर, कस्तूरी, सुपारी, इलायची और भीमसेनी कपूर आदि पदार्थ उपयाग में छिये जाते हैं, परन्तु तमाखू, गांजा, सुलफा और चंड़लै से मुख की कैसी सुवास होती है वह तो संसार से छिपी नहीं है, यद्यपि तमासू में शृक की हैं दा करने का स्वभाव तो है परन्तु वह थूक ऐसा निकृष्ट होता है कि भीतर पहुँचते ही भीतर स्थित तमाम खाये पिये को उसीवरूत निकाल कर बाहर ले आता है, रस

१-भोजन का विशेष वर्णन भोजन वागिवलास आदि अन्थों में किया गया हे, वहां रेख लेना चाहिये॥ २-प्रत्याख्यान (पचक्खाण) भाष्य की टीका में दिविधाहार (दुविहार) के निर्णय में मुखवास का भी वर्णन है॥ ३-चंट्रल अर्थात् चण्डू (कहना तो इसे चण्डूल ही चाहिये)॥

के विषय में जो बुद्धिमानों का यह कथन है कि-''इस को खावे उसका घर और मुँह श्रष्ट, इस को पिये उसका जन्म और मुँह श्रष्ट, इस को सूंधे उस के कपड़े श्रष्टें' सो यह बात बिलकुल ही सत्य है तथा इस का अनुभव भी प्रायः सब ही को होगा, तमाख़ के कदरदान (कदर करनेवाले) बड़े आदमी तमाख़ का रस धूकने के लिये पीकदान रखते हैं परन्तु हम को बड़ा आश्चर्य होता है कि जिस तमाख़् के थूक को वे जठराग्नि का उपयोगी समझते हैं उस को निरर्थक क्यों जाने देते हैं?

अब जो लोग सुखवास के लिये प्रायः सुपारी का सेवन करते हैं उस के विषय में भी संक्षेप से लिखकर पाठकगण को उस के हानि लाभ दिखलाते हैं:---

सुपारी मुखवास के लिये एक अच्छी चीज़ है परन्तु इसे बहुत ही थोड़ा खाना चाहिये, क्योंकि इस का अधिक खाना हानि करता है, पूर्व तथा दक्षिण में खी पुरुष छालियों को तथा बीकानेर आदि मारवाड़ देशस्थ नगरों में करथे में उवाली हुई चिकनी सुपारियों को सेरों खा जाते हैं, इस से परिणाम में हानि होती है, यद्यपि इस का सेवन खियों के लिये तो फिर भी कुछ अच्छा है परन्तु पुरुषों को तो जुक्सान ही करता है, सुपारी में शरीर के सांधों को तथा धातु को ढीला करने का स्वभाव है, इस लिये खासकर पुरुषों को इस का अधिक खाना कभी भी उचित नहीं है, इस लिये आवश्यकता के समय भोजन करने के बाद इस का ज़रा सा दुकड़ा मुख में बचाहुआ उस का कूजट (गुटा) थूक देना चाहिये, सुपारी का जाता दुकड़ा कंठ को विगाड़ता है।

पाने का सेवन यदि किया जावे तो वह ताज़ा और मुँह में गर्मी न करे ऐसा होना चाहिये, किन्तु व्यसनी बन कर जैसा मिले वैसा ही चाब लेने से उल्टी हानि होती है, तथा सब दिन पानों को चाबते रहना जंगलीपन भी समझा जाता है, बहुत पान खाने से वह आंख और शरीर का तेज, बाल, दाँत, जठराग्नि, कान, रूप और ताकत को नुकसान पहुँचाता है, इसलिये थोड़ा खाना टीक है।

पानों के साथ में जो कत्थे और चूने का उपयोग किया जाता है उस में भी किसी तरह की दूसरी चीज़की मिलावट नहीं होनी चाहिये तथा इन दोनों को पानों में ठीक २ (न्यूनाधिक नहीं) लगाना चें।हिये।

पान और सुपारी के सिवाय-इंलायची, लौंग और तज भी मुख सुगिन्ध की चीज़ें हैं, इस में से इलायची तर गर्म है और फायदेमन्द होती है परन्तु इसे भी अधिक नहीं खाना चाहिये, तज और लौंग वायु और कफ की प्रकृतिवाले को थोड़ी २ खानी चाहिये।

१-दक्षिण के लोग पान के साथ तमाखू खाते हैं, उन का भी यही हाल है।। २-पान और नागपूर के सन्तरे उत्तम होते है।। ३-शीतकाल में बँगला पान फायदा करता है।। ४-पान खानेवालों को यदि इन सब वातों का भी ज्ञान न हो तो उन को पान खाने का अभ्यास रखना ही व्यर्थ है।। ५-खाने में छोटी (सफेद) इलायची का उपयोग करना चाहिये।।

मुखसुगनिध की सब चीजों में से धिनयां और सोंफ, ये दो चीजें अधि ह लाभदायक मानी गेई हैं, क्योंकि ये दीपन पाचन हैं, स्वादिष्ट हैं, कंठ को सुधा-रती हैं और किसी प्रकार का विकार नहीं करती हैं!

इसप्रकार भोजन किया से निवृत्त होकर तथा थोड़ी देर तक विना निदा के विश्राम लेकर मनुष्य को अपने जीवन निर्वाह के उद्यम में प्रवृत्त होना चाहि रे, परन्तु वह उद्यम भी न्याय और धर्म के अनुकूल होना चाहिये अर्थात् उस उद्यम के द्वारा परापमान तथा परहानि आदि कभी नहीं होना चाहिये, इस के सिव य मनुष्य को दिन नर में कोध आदि दुर्गुणों का त्याग कर मन और इन्द्रियों को प्रसन्न करनेवाले रूप, रस, गन्ध और स्पर्श आदि विषयों का सेवन करना चौहिये, दिन में कदापि स्त्री सेवन नहीं करना चौहिये, दिन के चार वा पांच बजे (ऋगु के अनुसार) व्यावहारिक कायों से निवृत्त होकर थोड़ी देर तक विश्रम लेकर शौच औदि से निवृत्त हो जावे, पीछे यथायोग्य भोजन आदि कार्य जरे भोजन के पश्चात् मील दो मील तक (समयानुसार) वायु सेवन के लिये अव प्रजाबे, वाहि के सेवन से लेट कर सायंकाल सम्बधी यथावश्यक धर्म ध्यान आदि कार्य करे, इस से निवृत्त होने के पश्चात् दिनचर्या का कोई कार्य अविषय नहीं रहता है किन्यु केवल निद्वारूप कार्य शेष रहता है।

जीवन की स्थिरता तथा नीरोगता के लिये निदा भी एक वहुत ही आवर क पदार्थ है इस लिये अब निदा वा शयन के विषय में लिखतेहैं:—

### शयन वा निद्रा।

मनुष्य की आरोग्यता के लिये अच्छी तरह से नींद का आना भी एक मुन्य कारण है परन्तु अच्छी तरह से नींद के आने का सहज उपाय केवल परिश्रम है, देखो ! जो लोग दिन में परिश्रम नहीं करते हैं किन्तु आलसी होकर पड़े रहते हैं उन को रात्रि में अच्छी तरह से नींद नहीं आती है, इस के अतिरिक्त परिभित तथा प्रकृति के अनुकृल आहार बिहार से भी नींदका घनिष्ठ (बहुत वह ) सम्बन्ध है, देखो ! जो लोग शाम को अधिक भोजन करते हैं उन को प्रायः र म

१-इन दोनों के सिवाय जो मुख सुगिन्थ के लिये दूसरी चीजों का सेवन किया जाता हैं न में देश काल और प्रकृति के विचार से कुछ न कुछ दोप अवस्य रहता है, उन में भी तम वृ आदि कई पदार्थ तो महाहानिकारक हैं, इस लिये उन से अवस्य बचना चाहिये, हां अवस्यक प्र हो तो जपर लिखे सुपारी आदि पदार्थों का उपयोग अपनी प्रकृति और देश काल आदि का विचार कर अल्प मात्रा में कर लेना चाहिये।। २-मन और इन्द्रियों को प्रसन्न करनेवाले रूपा दे विषयों के सेवन से भोजन का परिपाक ठीक होने से आरोग्यता वनी रहती है।। ३-दिन में नी सेवन से आयु घटती है तथा बुद्धि मलिन हो जाती है।। ४-शांच आदि में प्रान्तकाल के लिये कहे हुए नियमों का ही सेवन करे।। ५-राधिभोजन का निषय तो अभी लिख हो चुके हैं।। ६-इस कार्य का मुख्य सम्बन्ध राजिचर्या से हैं किन्तु राजिचर्या को प्रथन न लिखकर दिनचर्या में ही उस का समावेश कर दिया गया है।। ७-जेन सिद्धान्त में स्वभावित्र इर्शनावर्णा कर्नजन्य नींद्र को अन्छ नींद्र माना है।।

आया करते हैं अर्थात पक्की नींद का नाश होता है, क्योंकि मनुष्य को स्वम तब ही आते हैं जब कि उस के मगज़ में आल जंजाल रहते हैं और मगज़ को पूरा विश्राम नहीं मिलता है इसलिये मनुष्यमात्र को उचित है कि अपनी शक्ति के अनुसार शारीरिक तथा मानसिक परिश्रमों को करे और अपने आहार विहार को भी अपनी प्रकृति तथा देश काल आदि का विचार कर करता रहे जिस से निद्रा में विधात न होवे, क्योंकि निद्रा के विधात से भी कालान्तर में अनेक भयंकर हानियां होती हैं निद्रा में विधात न होने अर्थात् ठीक नींद आने का लक्षण यही है कि मनुष्य को शयनावस्था में स्वम न आवे क्योंकि स्वमदशा में चित्त की स्थिरता नहीं होती है किन्तु चञ्चलता रहती है।

स्वमों के विषय में अर्थात् किस प्रकार का स्वम कब आता है और क्यों आता है इस विषय में भिन्न २ शास्त्रों तथा भिन्न २ आचार्यों की भिन्न २ सम्मित है एवं स्वमों के फल के विषय में भी पृथक् २ सम्मित है, इन के विषय का प्रति-पादक एक स्वमशास्त्र भी है जिस में स्वमों का शुभाशुभ आदि बहुतसा फल लिखा है, उक्त शास्त्र के अनुसार वैद्यक प्रन्थों में भी स्वमों का शुभाशुभ फल माना है, देखो ! वाग्भद्द ने रोगप्रकरण में शकुन और स्वमों का फल एक अलग प्रकरण में रोग के साध्यासाध्य के जानने के लिये लिखा है, उस विषय को प्रन्थ के बढ़ जाने के भय से अधिक नहीं लिख सकते हैं, परन्तु प्रसंगवश पाठकों के ज्ञानार्थ संक्षेप से इस का वर्णन करते हैं:—

#### खप्नविचार।

१-अनुभूत वस्तु का जो स्वम आता है, उसे असल समझना चाहिये अर्थात् उस का कुछ फल नहीं होता है।

२-सुनी हुई बात का भी स्वप्न असय ही होता है।

३-देखी हुई वस्तु का जो स्वप्त आता है वह भी असत्य है।

४-शोक और चिन्ता से भाया हुआ भी स्वप्न असत्य होता है।

५-प्रकृति के विकार से भी स्वप्त आता है जैसे-पित्त प्रकृतिवाला मनुष्य पानी, फूल, अन्न, भोजन और रतों को स्वप्त में देखता है तथा हरे पीले और लाल रंग की वस्तुओं को अधिक देखता है, तमाम रात सैकड़ों बाग बगीचों और फुहारों की शैर करता रहता है, परन्तु इसे भी असल समझना चाहिये, क्योंकि प्रकृति के विकार से उत्पन्न होने के कारण यह कुछ भी लाभ और हानि को नहीं कर सकता है।

६-वायु की प्रकृतिवाला मनुष्य स्वप्त में पहाड़ पर चड़ता है, वृक्षों के शिखर पर जा बैठता है और मकान के ठीक ऊपर जाकर सरक जाता है, कूदना, फांदना,

१-निद्राविधातजन्य हानियों का वर्णन अनेक ग्रन्थों में किया गया है इस लिये यहां पर उन हानियों का वर्णन नहीं करते हैं॥ २-इस शास्त्र को निमित्तशास्त्र कहते हैं॥

सबारी पर चढ़ कर हवा खाने को जाना और आकाश में उड़ना आदि कार्य उस को स्त्रम में अधिक दिखलाई देते हैं, इसे भी पूर्ववत् असत्य समझना चाहिये, क्योंकि प्रकृति के विकार से उत्पन्न होने से इस का भी कुछ फलाफल नहीं होता है।

७-स्वम वह सचा होता है जो कि धर्म और कर्म के प्रभाव से आया हो, वह चाहे शुभ हो अथवा अशुभ हो, उस का फल अवश्य होता है।

2-रात्रि के प्रथम प्रहर में देखा हुआ स्वप्त बारह महीने में फल देता है, दूसरे प्रहर में देखा हुआ स्वप्त नौ महीने में फल देता है, तीसरे प्रहर में देखा हुआ स्वप्त छः महीने में फल देता है और चौथे प्रहर में देखा हुआ स्वप्त तीन महीने में फल देता है, दो घड़ी रात बाकी रहने पर देखा हुआ स्वप्त दश दिन में और सुर्योदय के समय में देखा हुआ स्वप्त उसी दिन अपना फल देता है।

९-दिन में सोते हुए पुरुष को जो स्वप्न आता है वह भी असल होता हे अर्थात् उस का कुछ फल नहीं होता है।

१०-अच्छा स्वप्न देखने के बाद यदि नींद खुळ जावे तो फिर नहीं सोना चाहिये किन्तु धर्मध्यान करते हुए जागते रहना चाहिये।

99-बुरा स्वप्न देखने के बाद यदि नींद खुल जावे और रात अधिक बाकी हो तो फिर सो जाना अच्छा है।

१२-पहिले अच्छा स्वम देखा हो और पीछे बुरा स्वम देखा हो तो अछे स्वम का फल मारा जाता है ( नहीं होता है ), किन्तु बुरे स्वम का फल होता है, क्योंकि बुरा स्वम पीछे आया है।

१३-पहिले बुरा स्वम देखा हो और पीछे अच्छा स्वम देखा हो तो पिछला ही स्वम फल देता है अर्थात् अच्छा फल होता है, क्योंकि पिछला अच्छा स्वम पहिले बुरे स्वम के फल को नष्ट कर देता है।

यह स्वप्नों का संक्षेप से वर्णन किया गया, अब प्रसंगानुसार निद्रा के शिपय में कुछ आवश्यक नियमों का वर्णन किया जाता है:—

१-पूर्व अथवा दक्षिण की तरफ सिर करके सोना चाहिये।

२-सोने की जगह साफ एकान्त में अर्थात् गड़बड़ वा शब्द से रहित और हवादार होनी चाहिये।

३-सोने के विद्याने भी साफ होने चाहियें, क्योंकि मिलन जगह और एलिन

१-अच्छा स्वप्त देखने के बाद जागते रहने की इस हेतु आजा है कि सो जाने पर फिर के है बुरा स्वप्त आकर पहिले अच्छे स्वप्त के फल को न विगाड़ डाले ॥ १-परन्तु अफलोस तो इस बात का है कि भले वा बुरे स्वप्त की पहचान भी तो सब लोगों को नहीं होती है॥ १-स्वप्तों का पूरा वर्णन देखना हो तो हमारे बनाये हुए अष्टाङ्गनिमित्तरताकर नामक संथ में देखो, उस का पूरा शु रुपया मात्र है॥

विद्योंने पर सोने से माकड़ आदि अनेक जन्तु सताते हैं जिस से नींद में बाधा पहुँचती है और मिलनता के कारण अनेक रोग भी उत्पन्न हो जाते हैं।

४-चौमासे में ज़मीन पर नहीं सोना चाहिये, क्योंकि इस से शर्दी आदि के अनेक विकार होते हैं और जीवजन्तु के काटने आदि का भी भय रहता है।

५-चूने के गछ पर सोना वायु और कफ की प्रकृतिवाले को हानि करता है।

६-पठँग भादि पर सदा मुखायम विद्योने विद्या कर सोना चौहिये।

७-केवल उष्ण तासीर वाले को खुली जगह में प्रीष्म ऋतु में ही सोना चाहिये, परन्तु जिन देशों में ओस गिरती है उन में तो खुली जगह में वा खुली चांदनीमें नहीं सोना चाहिये, एवं जिस स्थान में सोने से शरीर पर हवा का अधिक झपाटा ( झकोरा ) सामने से लगता हो उस स्थान में नहीं सोना चाहिये।

८-सोने के कमरे के दर्बाज़े तथा खिड़ कियों को बिळकुळ बंद कर के कभी नहीं सोना चाहिये, किन्तु एक या दो खिड़ कियां अवस्य खुली रखनी चाहियें जिस से ताज़ी हवा आती रहे।

९-बहुत पढ़ने आदि के अभ्यास से, बहुत विचार से, नशा आदि के पीने से, अथवा अन्य किसी कारण से यदि मन उचका हुआ (अस्थिर) हो तो तुर्त नहीं सोना चाहिये।

१०-सोने के पहिले शिर को ठंढा रखना चाहिये, यदि गर्म हो तो ठंढे जल से घो डालना चाहिये।

११-पैरों को सोने के समय सदा गर्भ रखना चाहिये, यदि पैर ठंढे हों तो तलवों को तेल से मलवा कर गर्भ पानी में रख कर गर्भ कर लेना चौहिये।

१२-देर से तथा बहुत देरतक नहीं सोना चाहिये, किन्तु जल्दी सोना चाहिये तथा जल्दी उठना चाहिये।

१३-बहुत पेटभर खाकर तुर्त नहीं सोना चाहिये।

१४-संसार की सब चिन्ता को छोड़ कर चार शरणा छेकर चारों आहारों का त्याग करना चाहिये और यह सोचना चाहिये कि जीता रहा तो सूर्योदय के बाद खाना पीना बहुत है, चौरासी छाख जीवयोनि से अपने अपराध की माफी मांग कर सोना चाहिये।

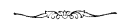
१५-सात घंटे की नींद काफी होती है, इस से अधिक सोना दरियों का काम है।

१-देखो ! शायरों ने कहा है कि-"सावण सूधे साथरे, माह उघाड़े खाट ॥ विन मारे मर जायगा, जो जेठ चळेगा बाट ॥ १॥ २-इमेशह ही(सोने के अतिरिक्त भी) शिर को ठंढा और पैरों को गर्म रखना चाहिये॥ ३-इस के हानि लाभ पूर्व इस प्रकरण की आदि में लिख चुके हैं॥

इस प्रकार रात्रि के ब्यतीत होने पर प्रातःकाल चार बजे उठकर पुनः पूर्व लिखे अनुसार सब वर्त्ताव करना चीहिये।

यह चतुर्थ अध्याय का दिनचर्यावर्णन नामक आठवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# नवां-प्रकरण । सदाचारवर्णन ।



#### सदाचार का खरूप।

यद्यपि सिंद्वचार और सदाचार, ये दोनों ही कार्य मनुष्य को दोनों भवों में सुख देते हैं परन्तु विचार कर देखने से ज्ञात होता है कि इन दोनों में सदाचार ही प्रवल है, क्योंकि सिंद्वचार सदाचार के आधीन है, देखो सदाचार करनेवाले (सदाचारी) पुण्यवान पुरुष को अच्छे ही विचार उत्पन्न होते हैं और दुराचार करनेवाले (दुराचारी) दृष्ट पापी पुरुष को दुरे ही विचार उत्पन्न होते हैं, इसी सत्य शास्त्रों में सदाचार की बहुत ही प्रशंसा की है, तथा इस को सर्वोपिर माना है, सदाचार का अर्थ यह है कि—मनुष्य दान, शील, वत, नियम, भलाई, परोप्तार, द्या, क्षमा, धीरज और सन्तोष के साथ अपने सर्व व्यापारों को कर के अपने जीवन का निर्वाह कैरे।

सदाचारपूर्वक वर्त्ताव करनेवाले पुरुप के दोनों लोक सुधरते हैं, तथा मनुष्य में जो सवोंत्तम गुण ज्ञान है उस का फल भी यही है कि सदाचारपूर्वक ही वर्त्ताव किया जावे, इस लिये ज्ञान को प्राप्तकर यथाशक्य इसी मार्गपर चलना चाहिये, हां यदि कर्मवज्ञ इस मार्ग पर चलने में असमर्थ हो तो इस मार्गपर चलने के लिये प्रयत्न तो अवश्य ही करते रहना चाहिये तथा अपने इरादे को सदा अल्ला खाहिये, क्योंकि यदि मनुष्य ज्ञान को पाकर भी ऐसा न करे तो ज्ञानका मिलना ही क्यंथे है।

१-यह दिनचर्याका वर्णन संक्षेप से किया गया है, इस का विस्तारपूर्वक और अधिक वर्णन देखना हो तो वैद्यक के दूसरे अन्यों में देख लेना चाहिये, इस दिनचर्या में स्त्रीप्रसंग का वर्णन अन्य के विस्तार के भय से नहीं लिखा गया है तथा इस के आवश्यक नियम पूर्व लिख भी अके हैं अतः पुनः यहांपर उस का वर्णन करना अनावश्यक समझ कर भी नहीं लिखा है। २-इस अन्य के इसी अध्याय के छटे प्रकरण में लिखे हुए पथ्य विहार का भी समावेश इसी प्रकरण में हो सकता है। ३-क्योंकि "बुद्धिः कर्मानुसारिणी" अर्थात् बुद्धि और विचार, ये दोनों कर्म के अनुसार होते हैं अर्थात् मनुष्य जैसे भन्ने वा बुरे कार्य करेगा वैसे ही उस के बुद्धि और विचार भी मले वा बुरे होंगे, यही शास्त्रीयसिद्धान्त है। ४-इसी प्रकार के वर्षांव का नाम श्रावक व्यवहार भी है।।

परन्तु महान् शोक का विषय है कि—वर्त्तमान में आर्य छोगों की बुद्धि और विवेक प्रायः सदाचार से रहित होने के कारण नष्टप्राय होगये हैं, देखो! भाग्यवान् (श्रीमान्) पुरुष तो प्रायः अपने पास छुचे, बदमास, महाशोकीन, विपयी, चुगुछखोर और नीच जातिवाछ पुरुषों को रखते हैं, वे न तो अच्छे २ पुस्तकों को देखते हैं और न अच्छे जनों की संगति ही करते हैं तब कहिये उन के हृदय में सदाचार और सदिचार कहां से उत्पन्न हो सकता है? सिर्फ इसी कारण से वर्त्तमान में यथायोग्य आचार सदिचार और सत्संगति विछकुछ ही उठ जाती है, इन छोगों के सुधरने का अब केवछ यही उपाय है कि ये छोग कुसंगको छोड़ कर नीति और धर्मशास्त्र आदि ग्रन्थों को देखें, तत्संग करे, अष्टाचारों से बचें और सदाचार को उभयछोक का सुखद समझें, देखो! अष्टाचारों की मुख्य जड़ कुव्य-सनादि हैं, क्योंकि उन्हीं से बुद्धि अष्ट होकर सदाचार नष्ट हो जाता है परन्तु बड़े ही खेद का विषय है—इस ज़माने में कुव्यसनों के फंदे से विरछे ही बचे हुए होंगे, इस का कारण सिर्फ यही है कि—हमारे देश के बहुत से आता व्यसनों के यथार्थ स्वरूप से तथा उनसे परिणाम में होनेवाळी हानि से विछकुछ ही अनभिज्ञ हैं अतः व्यसनों के विषय में यहां संक्षेप से छिखते हैं—

जैन सूत्रों में सात व्यसेन कहे हैं जो कि इस भव और परभव दोनों को बिगाड़ देते हैं, उन का विवरण संक्षेप से इस प्रकार है:—

१ जुआ—यह सब से प्रथम नम्बर में है अर्थात् यह सातों व्यसनों का राजा है, इस के व्यसन से बहुत लोग फकीर हो चुके हैं और हो रहे हैं।

२ चोरी—दूसरा व्यसन चोरी है, इस व्यसनवाले का कोई भी विश्वास नहीं करता है और उस को जेलखाना अवस्य देखना पड़ता है जिस (जेलखाने) को इस भव का नरक कहने में कोई हर्ज नहीं है।

३ परस्तिगमन—तीसरा व्यसन परस्नीगमन है, यह भी महाभयानक व्यसन है, देखो ! इसी व्यसन से रावण जैसे प्रतापी श्रूर वीर राजा का भी सत्यानाश हो गया तो दूसरों की तो क्या गिनती है, इस समय भी जो लोग इस व्यसन में संलग्न हैं उन को कैसी २ कठिन तकलीफें उठानी पड़ती हैं जिन को वे ही लोग जान सकते हैं।

१-जो चाणत्रय नीतिसार दोहावली इसी प्रम्थ में दी गई है उस को ध्यानपूर्वक देखना चाहिये और पहिले जो ऋतुसम्बंधी तथा नैत्यिक नियमों के पालन की विधि लिख चुके हैं उस के अनुसार वर्तना चाहिये ॥ २-सात महाज्यसनों का वर्णन यहां पर प्रसंगवरा पाठकों को इधर ध्यान देने के वास्ते ग्रन्थ बढ़ जाने के भय से बहुत ही संक्षेप से किया है, सुश गुणग्राही पुरुष इतने ही वर्णन से इन के दोषों को समझ जावेंगे, हम अपने मित्रों से यह भी अनुरोध किये विना नहीं रह सकते हैं कि-हे प्रियमित्रो यदि आप में कुसंग दोष आदि से कोई महाव्यसन पड़ गया हो तो आप उस को छोड़ने की अवस्य कोशिश करें, ऐसा करने से आप को उस का फलस्वयं ही प्राप्त हो जायगा॥

४ वेश्यागमन—चौथा व्यसन वेश्यागमन है, इस के सेवन से भी हज़ रों लाखों बर्वाद होगये और होते हुए दीख पड़ते हैं, देखो ! संसार में तन धन और प्रतिष्ठा, ये तीन पदार्थ अमूल्य समझे जाते हैं परन्तु इस महाव्यसन से उक्त तीनों पदार्थों का नाश होता है, आहा ! श्रीभैर्तृहिर महाराज ने केसा अच्छा कह है

१-इन का इतिहास इस प्रकार है कि-उज्जयिनी नगरी में सकलविद्यानिपुण और परम ारू राजा भर्तृहरी राज्य करता था, उस के दो भाई थे, जिन में से एक का नाम विक्रम था (स ≀द इसी विकम राजा का चल रहा हे ) और दूसरे का नाम सुभट वीर्य था, इन दो भाइयों के सिवाय तीसरी एक छोटी बहिन भी थी जिसका सम्बंध गोड़ ( बंगाल ) देश के सार्वभौम र जा त्रैलोक्यचन्द्रके साथ हुआ था, इस भर्तृहरि राजा का पुत्र गोपीचंद नाम से संसार में प्रसिख है, यह भर्तृहरि राजा प्रथम युवावस्था में अति विषयङम्पट था, उस की यह व्यवस्था थी कि उस को एक निमेप भी स्त्री के विना एक वर्ष के समान मालुम होता था, उस के ऐसे विषया क होने के कारण यद्यपि राज्य का सब कार्य युवा राजा विक्रम ही चलाता था परन्तु यह भर्त् हरि अत्यन्त दयाशील था और अपनी समस्त प्रजा में पूर्ण अनुराग रखता था, इसी लिये प्रजा मी इस में पितृतुल्य प्रेम रखती थी, एक दिन का जिक्र है कि-उस की प्रजा का एक विद्वान् वा गण जंगल में गया और वहां जाकर उस ने एक ऋषि से मुलाकात की तथा ऋषि ने प्रसन्न है कर उस ब्राह्मण को एक अमृतफल दिया और कहा कि इस फल को जो कोई खानेगा उसे जरा नहीं प्राप्त होगी अर्थात उसे बुड़ापा कभी नहीं सतावेगा और शर्गर में शक्ति वनी रहेगी, ब्राह्मण उस फल को लेकर अपने घर आया और विचारने लगा कि यदि में इस फल को खाऊं तो नुझे यद्यपि जरा ( वृद्धावस्था ) तो प्राप्त नहीं होगी परन्तु में महादरिद्री हूँ, यदि में इस फल को राऊं तो दरिद्रता से और भी बहुत समयतक महा कष्ट उठाना पड़ेगा और निर्धन होने से मुझ से परोपकार भी कुछ नहीं बन सकेगा, इस लिये जिस के हाथ से अनेक प्राणियों की पालना हे ती है उस भर्तृइरिराजा को यह फल देना चाहिये कि जिस से वह बहुत दिनोंतक राज्य कर हजा को सुखी करता रहे, यह विचार कर उस ने राजसभा में जाकर उस उत्तम फल को राजा को अर्थण कर दिया और उस के गुण भी राजा को कह सुनाये, राजा उस फल को पाकर यहुत प्रसन्न हुआ और ब्राह्मण को बहुतसा द्रव्य और सन्मान देकर निदा किया, तदनन्तर र्ख्न में अलान्त श्रीति होने के कारण राजा ने यह विचार किया कि यह फल अपनी परम प्यारी र्खा की देऊं तो ठीक हो, क्योंकि वह इस को खाकर सदा यौवनवती और लावण्ययुक्त रहेगी, यह विचार कर वह फल राजा ने अपनी स्त्री को दे दिया, रानी **ने अपने मन में** विचार क्रिया कि में रानी हूँ मुझ को किसी बात की तकलीफ नहीं है फिर मुझ को बुझाग क्या तकलीफ दे सवता है, ऐसा विचार कर उस ने उस फल को अपने यार कोतवाल को दे दिया (क्योंकि उस की कोतवाल से यारी थी ) उस फल को लेकर कोतवाल ने विचारा कि-मेरे द्वाथ में राजा की र नी है और सब प्रकार का माल में खाता हूं मेरा बृद्धावस्था क्या कर सकेगी, इसलिये अवनी प्यत्म चन्द्रकला वेस्या को यह फल दे दूँ, ऐसा विचार कर कोतवाल ने वह अमृतफल उसी वेस्या को जाकर दे दिया, वह चंद्रकला वेदया भी विचार करने लगी कि मुझ को अच्छे २ पदार्थ खाने को मिलते हें, नगर का कोतवाल मेरे हाथ में है, मेरा बुड़ापा क्या कर सकता है, इस लिये इस उत्तम फल को में भर्तृहरि राजा को भेंट कर दूं तो अच्छा है, ऐसा विचार कर उस ने दर्वार में जाकर वह फल राजा को भेंट किया और उस फल के पूर्वोक्त गुण कहे, राजा फल को स्व अल्पन्त आश्चर्य करने लगा और मन में विचार ने लगा कि इस फल को तो में ने अपनी रानी को दिया या यह फल इस वेदया के पास कैसे पहुँचा ? आखिरकार तलाझ कर ने पर राजा को सब हाल मालूम हो गया और उस के मालूम होनेसे राजा को उसी समय अत्यन्त वैराग्य ाह कि—"यह वेश्या तो सुन्दरता रूपी इन्धन से प्रचण्ड रूप धारण किये हुए जलती हुई कामाप्ति है और कामी पुरुष उस में अपने यौवन और धन की आहुति देते हैं" पुनः भी उक्त महात्मा ने कहा है कि—"वेश्या का अधरपल्लव यदि सुन्दर हो तो भी उस का चुम्बन कुलीन पुरुष को नहीं करना चाहिये, क्योंकि वह (वेश्या का अधरपल्लव) तो ठग, चोर, दास, नट और जारों के ध्रुकने का पात्र है" इसके विषयमें वैद्यक शास्त्र का कथन है कि—वेश्या की योनि सुज़ास और गर्मी आदि चेपी रोगों का जन्मस्थान है, और विचार कर देखा जावे तो यह बात बिलकुल सत्य है और इस की प्रमाणता में लाखों उदाहरण प्रत्यक्ष ही दीख पड़ते हैं कि—वेश्यागमन करनेवालों के ऊपर कहे हुए रोग प्रायः हो ही जाते हैं जिनकी परसादी उन की विवाहिता स्त्री और उन के सन्तानोंतक को मिलती है, इसका कुछ वर्णन आगे किया जायगा।

५ मद्यपान—पांचवां व्यसन मद्यपान है, वह भी व्यसन महाहानिकारक है, मद्य के पीने से मनुष्य बेसुध हो जाता है और अनेक प्रकार के रोग भी इस से हो जाते हैं, डाक्टर लोग भी इस की मनाई करते हैं—उनका कथन है कि—मद्य पीनेवालों के कलेजे में चालनी के समान छिद्र हो जाते हैं और वे लोग आधी उम्र में ही प्राण त्याग करते हैं, इस के सिवाय धर्मशास्त्र में भी इस को दुर्गति का प्रधान कारण कहा है।

६ मांस खाना—छठा व्यसन मांसभक्षण है, यह नरक का देनेवाला है, इस के भक्षण से अनेक रोग उत्पन्न होते हैं, देखो! इस की हानियों को विचार कर अब यूरोप आदि देशों में भी मांस न खाने की एक समा हुई है उस समा के

हुआ जिस से वह सी और राज्यलक्ष्मी आदि सब कुछ छोड़कर वन में चला गया, देखो ! उस समय उस ने यह श्लोक कहा है कि- वां चिन्तयामि सततं मिय सा विरक्ता साप्यन्यिमच्छित जनं स जनोऽन्यसक्तः ॥ अस्तत्कृते च परितुष्यित काचिदन्या थिक तां च तं च मदनं च इमां च मां च ॥ १ ॥' इस श्लोक का अर्थ यह है कि-जिस प्रियतमा अपनी स्त्री को में निरन्तर प्राणोंसे भी अधिक प्रिय मानता हूं वह मुझ से विरक्त हो कर अन्य पुरुष की इच्छा करती है और वह (अन्य स्त्री) मुझ से प्रसन्न है, इस लिये मेरी प्रिया को (जो अन्य पुरुष से प्रीति रखती है) थिकार है, उस अन्य पुरुष को (जो ऐसी रानी को पाकर भी अन्य स्त्री अर्थात वेदया पर आसक्त हैं) थिकार हैं, इस अन्य स्त्री को (जो मुझ से प्रसन्न हैं) थिकार हैं विश्व महें और इस कामदेव को भी थिकार हैं ॥ १ ॥ यह राजा वड़ा पण्डित था, इस ने भर्तृहरिदातक नामक ग्रन्थ बनाया और उस के प्रारम्भ में जपर लिखा हुआ श्लोक रक्खा है, इस ग्रन्थ के तीन शतक हैं अर्थात पहिला नीतिशतक, दूसरा शृहारशतक और तीसरा वैराग्यशतक है, यह ग्रन्थ देखने के योग्य है, इस में जो शृह्वारशतक है वह लोगों को विषयजाल में फँसाने के लिये नहीं है किन्तु वह शृह्वार के जाल का यथार्थ स्वरूप दिखलाता है जिस से उस में कोई न फँससके, ऐसे राजाओं को धन्य है॥

१-मनु जी ने अपने बनाये हुए धर्मशास्त्र (मनुस्मृति) में मांसभक्षण के निषेध प्रकरण में मांस शब्द का यह अर्थ दिखलाया है कि जिस जन्तु को में इस जन्ममें खाता हूं वही जन्तु मुझ को पर जन्म में खावेगा, उक्त महात्मा के इस शब्दार्थ से मांसभक्षकों को शिक्षा लेनी चाहिये॥ डाक्टरों ने और सभ्यों ने वनस्पति का खाना पसन्द किया है, तथा प्रत्येक स्थान में वह सभा (बेजिटेरियन सुसाइटी) मांस भक्षण के दोपों और वनस्पति के गुणों का उपदेश कर रही है।

७ शिकार खेळना—सातवां महा व्यसन शिकार खेळना है, इस के विषय में धर्मशास्त्रों में लिखा है कि-इस के फन्दे में पड़ कर अनेक राजे महाराजों ते नरकादि दु:खों को पाया है, वर्त्तमान समय में बहुत से कुलीन राजे महाराजे भी इस दुर्च्यसन में संलग्न हो रहे हैं, यह वड़े ही शोक की बात है, देखो ! राजाओं का मुख्य धर्म तो यह है कि सब प्राणियों की रक्षा करें अर्थात यदि शत्र भी ो और शरण में आ जावे तो उस को न मारें, अब विचारना चाहिये कि बेचरे मृग आदि जीव तृण खाकर अपना जीवन विताते हैं उन अनाथ और निरपर ध पशुओं पर शस्त्र का चलाना और उन को मरणजन्य असह्य दुःख का देना केन सी बहादुरी का काम है? अलवत्ता प्राचीन समयके आर्थ राजा लोग सिंह ही शिकार किया करते थे जैसा कि कल्पसूत्र की टीका में वर्णन है कि-शि ए वासुदेव जंगल में गया और वहां सिंह को देखकर मन में विचारने लगा कि न तो यह रथपर चड़ा हुआ है, न इस के पास शस्त्र है और न शरीर पर कवच ही है, इस लिये मुझकों भी उचित है कि मैं भी रथ से उतर कर शख छोड़ कर और कवच को उतार कर इस के साथ युद्ध कर इसे जीतूं, इस प्रकार मन में विचार कर रथ से उतर पड़ा और शस्त्र तथा कवच का त्याग कर सिंह को दूर से ललकारा, जब सिंह नजदीक आया तब दोनों हाथों से उस के दोनों ओटों हो पकड़ कर जीर्ण वस्त्र की तरह चीर कर जमीन पर गिरा दिया परन्तु इतना काने पर भी सिंह का जीव शरीर से न निकला तब राजा के सारिथ ने सिंह से कहा कि — हे सिंह! जैसे तू मृगराजा है उसी प्रकार तुझ को मारनेवाला यह नरगज है, यह कोई साधारण पुरुष नहीं है, इस लिये अब तू अपनी बीरता के साहस को छोड़ दे, सारथि के इस वचन को सुन कर सिंह के प्राण चर्छे गये।

१-वासुदेव के बल का परिमाण इस प्रकार समझना चाहिये कि वारह आदमियों का बल उक बेल में होता है, दश वें लों का बल एक घोड़े में होता है, बारह घोड़ों का बल एक में से में होता है, पांच सी में मों का बल एक हाथी में होता है, पांच सी हाथियों का बल एक जिह में होता है, दो सी मिहों का बल एक अष्टापद (जन्तुचिशेष) में होता है, दो सी अष्टापशों का बल एक बलदेव में होता है, दो बलदेवों का बल एक वासुदेव में होता है, को वासुदेवों का बल एक वासुदेव में होता है, एक करोड़ देवत औं का बल एक इन्द्र में होता है उस लख चक्रवितियों का बल एक देवता में होता है, एक करोड़ देवत औं का बल एक इन्द्र में होता है जोर तीन काल के इन्द्रों का बल एक अरहत्त में होता है, पत करोड़ देवत औं का बल एक अरहत्त में होता है, पत्तु वर्तमान समय में ऐसे बलवारी नहीं हैं, जो अपने बल का घमण्ड करते हैं वह उन की मूल है, पूर्व काल के राजि भी ऐसे बलवान् होते थे कि यदि तमाम प्रजा भी बहल जावे तो अकेले ही उस हो। वश में ला सकते थे देखों! संसार में शिक्त भी एक वड़ी अपूर्व बस्तु है जो कि पूर्वपुण। से ही प्राप्त होती है।

वर्त्तमान समय में जो राजा आदि लोग सिंह का शिकार करते हैं वे भी अनेक छल बल कर तथा अपनी रक्षा का पूरा प्रबंध कर छिपकर शिकार करते हैं, विना शस्त्र के तो सिंह की शिकार करना दूर रहा किन्तु समक्ष में ललकार कर तलवार या गोली के चलानेवाले भी आर्यावर्त्त भर में दो चार ही नरेश होंगे।

धर्मशास्त्रों का सिद्धान्त है कि जो राजे महाराजे अनाथ पशुओं की हत्या करते हैं उन के राज्य में प्रायः दुर्भिक्ष होता है, रोग होता है तथा वे सन्तान-रहित होते हैं, इसादि अनेक कष्ट इस भव में ही उन को प्राप्त होते हैं और पर भव में नरक में जाना पड़ता है, विचार करनेकी बात है कि-यदि हमको दूसरा कोई मारे तो हमारे जीव को कैसी तकलीफ मालूम होती है, उसी प्रकार हम भी जब किसी प्राणी को मारें तो उस को भी वैसा ही दुःख होता है, इसिलिये राजे महाराजों का यही मुख्य धर्म है कि अपने २ राज्य में प्राणियों को मारना बंद कर दें और स्वयं भी उक्त व्यसन को छोड़ कर पुत्रवत् सब प्राणियों की तन मन धन से रक्षा करें, इस संसार में जो पुरुष इन बड़े सात व्यसनों से बचे हुए हैं उन को धन्य है और मनुष्यजन्म का पाना भी उन्हीं का सफल समझना चाहिये, और भी बहुत से हानिकारक छोटे २ व्यसन इन्हीं सात व्यसनों के अन्तर्गत हैं, जैसे-१कोड़ियों से तो जुए को न खेलना परन्तु अनेक प्रकार का फाटका ( चांदी आदिका सट्टा ) करना, २-नई चीज़ों में पुरानी और नकली चीज़ों का बेंचना, कम तौलना, दगाबाज़ी करना, ठगाई करना (यह सब चोरी ही है), ३-अनेक प्रकार का नशा करना, ४-घर का असवाव चाहें बिक ही जावे परन्तु मोल मँगाकर नित्य मिठाई खाये विना नही रहना, ५-रात्रि को विना खाये चैन का न पड़ना, ६-इधर उधर की चुगली करना, ७-सत्य न बोलना आदि, इस प्रकार अनेक तरह के व्यसन हैं, जिन के फन्दे में पड़ कर उन से पिण्ड छुड़ाना किठन हो जाता है, जैसा कि किसी किव ने कहा है कि-''डांकण मन्न अफीम रस, तस्कर ने जुआ ॥ पर घर रीझी कामणी, ये छूटसी मुआ" ॥ ३ ॥ यद्यपि कवि का यह कथन विलकुल सत्य है कि ये वातें मरने पर ही छूटती हैं तथापि इन की हानि को समझकर जो पुरुष सच्चे मन से छोड़ना चाहे वह अवस्य छोड़ सकता है, इस लिये न्यसनी पुरुष को चाहिये कि यथाशक्य व्यसन को धीरे २ कम करता जावे, यही उस (न्यसन) के छूटने का एक सहज उपाय है तथा यदि आप व्यसन में पड़कर उस से निकलने में असमर्थ हो जावे तो अपनी सन्तिति का तो उस से अवस्य बचाव रक्खे जिस से भावी में वह तो दुईशा में न पड़े।

इन पूर्व कहे हुए सात महा न्यसनों के अतिरिक्त और भी बहुत से कुन्यसन हैं जिन से बचना बुद्धिमानों का परम धर्म है, हे पाठक गणो ! यदि आप को अपनी शारीरिक उन्नति का, सुखपूर्वक धन को प्राप्त करने का तथा उस की रक्षा का ध्यान है, एवं धर्म के पालन करने की, नाना आपित्तयों से बचने की तथा देश और जाति को आनन्द मंगल में देखने की अभिलापा है तो सहा अफीम, चण्डू, गांजा, चरस, धतूरा और मांग आदि निकृष्ट पदार्थों से बचिये, क्योंकि वे पदार्थ परिणाम में बहुत ही हानि करते हैं, इसीलिये धर्मशास्त्रों में इन के त्याग के लिये अनेकशः आज्ञा दी गई है, यद्यपि इन पदार्थों के सेवन करने वालोंकी दुईशा को बुद्धिमानोंने देखा ही होगा तथापि सर्व साधारण के जानने के लिये इन पदार्थों के सेवन से उत्पन्न होनेवाली हानियों कर संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

अफीम—अफीम के खाने से बुद्धि कम हो जाती है तथा मगज़ में खुर्का बढ़ जाती है, मनुष्य न्यूनबल तथा सुस्त हो जाता है, मुख का प्रकाश कम हो जाता है, मुखपर स्याही आ जाती है, मांस स्ख जाता है तथा खाल मुरझा जाती है, वीर्यका बल कम हो जाता है, इस का सेवन करनेवाले पुरूप घंटोंतक पीनेक में पड़े रहते हैं, उन को रात्रि में नींद नहीं आती है और प्रातःकाल में दिन चढ़ने तक सोते हैं जिस से आयु कम हो जाता है, दो पहर को शोच के लिये जाक वहां (शोचस्थान में) घण्टों तक बेटे रहते हैं, समय पर यदि अफीम खाने को न मिले तो आंखों में जलन पड़ती है तथा हाथ पर ऐंटने लगते हैं, जाड़े के दिने में उनको पानी से ऐसा डर लगता है कि वे स्नानतक नहीं करते हैं इस से उनके शरीर में दुर्गंघ आने लगती है, उन का रंग पीला पड़ जाता है तथा खांसी आदि अनेक प्रकार के रोग हो जाते हैं।

चण्डू—इस के नशे से भी ऊपर लिखी हुई सब हानियां होती हैं, हां इस में इतनी विशेषता और भी है कि इस के पीने से हृदय में मेल जम जाता है जिस से हृदयसम्बन्धी अनेक महाभयंकर रोग उत्पन्न हो जाते हैं तथा हृदय निर्वल हो जाता है।

गांजा, चरस, धत्रा और भांग—इन चारों पदार्थों के भी सेवन से खांसी और दमा आदि अनेक हृदयरोग हो जाते हैं, मगज़ में विक्षिप्तता को स्थान मिलता है, विचारशक्ति, स्मरणशक्ति और बुद्धि का नाश होता है, इन का सेवन करनेवाला पुरुष सभ्य मण्डली में बैठने योग्य नहीं रहता है तथा अनेक रोगों के उत्पन्न होने से इन का सेवन करनेवालों को आधी उन्नमें ही मरना पड़ता है।

तमाखू—मान्यवरो ! वैद्यक प्रन्थों के देखने से यह स्पष्ट प्रकट होता है कि तमाखू संखिया से भी अधिक नशेदार और हानिकारक पदार्थ है अर्थात् किसी वनस्पति में इस के समान वा इस से अधिक नशा नहीं है।

१-पीनक में पड़ने पर उन लोगों को यह भी सुध बुध नहीं रहती है कि हम कहां हैं, संसार किथर है और संसार में क्या हो रहा है?॥

डाक्टर टेलर साहब का कथन है कि—"जो मनुष्य तमाखू के कारखानों में काम करते हैं उन के शरीरमें नाना प्रकार के रोग हो जाते हैं अर्थात् थोड़े ही दिनों में उन के शिर में दर्द होने लगता है, जी मचलाने लगता है, बल घट जाता है, सुस्ती घेरे रहती है, भूख कम हो जाती है और काम करने की शक्ति नहीं रहती है" इत्यादि।

बहुत से वैद्यों और ढाक्टरोंने इस बातको सिद्ध कर दिया है कि इस के धुएँ में ज़हर होता है इसलिये इस का धुआं भी शरीर की आरोग्यता को हानि पहुँचाता है अर्थात् जो मनुष्य तमाखू पीते हैं उन का जी मचलाने लगता है, कय होने लगती है, हिचकी उत्पन्न हो जाती है, श्वास कठिनता से लिया जाता है और नाड़ी की चाल घीमी पड़ जाती है, परन्तु जब मनुष्य को इस का अभ्यास हो जाता है तब ये सब बातें सेवन के समय में यद्यपि कम मालूम पड़ती हैं परन्तु परिणाम में अत्यन्त हानि होती है।

डाक्टर स्मिथ का कथन है कि—तमाखू के पीने से दिल की चाल पहिले तेज़ और फिर घीरे २ कम हो जाती है।

वैद्यक प्रन्थों से यह स्पष्ट प्रकाशित है कि—तमालू बहुत ही ज़हरीली (विषेली) वस्तु है, क्योंकि इस में नेकोशिया कार्बोनिक एसिड और मगनेशिया आदि वस्तुयें मिली रहती हैं जो कि मनुष्य के दिल को निर्वल कर देती हैं कि जिस से खांसी और दम आदि नाना प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं, आरोग्यता में अन्तर पड़ जाता है, दिल पर कीट अर्थात् मैल जम जाता है, तिल्ली का रोग उत्पन्न होकर चिरकालतक ठहरता है तथा प्रतिसमय में जी मचलाता रहता है और मुख में दुर्गन्ध बनी रहती है, अब बुद्धि से विचारने की यह बात है कि लोग मुसलमान तथा ईसाई आदि से तो बड़ा ही परहेज़ करते हैं परन्तु वाह री तमालू! तेरी प्रीति में लोग धर्म कर्म की भी कुछ सुध और परवाह न कर सब ही से परहेज़ को तोड़ देते हैं, इस के अतिरिक्त एक ही चिलम को हिन्तू मुसलमान लोग अपने ही वर्त्तनों में उसे बनाते हैं और अपने ही घड़ों का पानी डीलते हैं उसी को सब लोग मज़े से पीते हैं, इस के अतिरिक्त एक ही चिलम को हिन्तू मुसलमान और ईसाई आदि सब ही लोग पीते हैं कि जिस से आपस में अवखरात (परमाणु) अदल बदल हो जाते हैं तो अब कहिये कि हिन्दू तथा मुसलमान या ईसाइयों में क्या अन्तर रहा, क्या इसी का नाम शौच वा पवित्रता है?

१-तमाखू बनातेसमय उन का पसीना भी उसी में गिरता रहता है, इत्यादि अनेक मिलन तायें भी तमाखू में रहती हैं ॥ २-देखो ! जिस न्विलम को प्रथम एक हिन्दू ने पिया तो कुछ उस के भीतर अवखरात गर्मा के कारण अवस्य निलम में रह नायेंगे फिर उसी को मुसलमान और ईसाई ने पिया तो उस के भी अवखरात गर्मा के कारण उस निलम में रह गये, फिर उसी निलम को जब ब्राह्मण क्षत्रिय और वैस्यादि ने पिया तो कहिये अब परस्पर में क्या भेद रह गया ? ॥

प्रिय सुजनो ! केवल पदार्थविद्या के न जानने तथा वैद्यकशास्त्र पर ध्यान न देने के कारण इस प्रकार की अनेक मिथ्या वातों में फँसे हुए लोग चले जाते हैं जिस से सब के धर्म कर्म तथा आरोग्यता आदि में अन्तर पड़ गया और प्रतिदिन पड़ता जाता है, अतः अब आप को इन सब हानिकारक वातों का पूरा २ प्रवन्ध करना योग्य है कि जिस से आप के भविष्यत् (होनेवाले) सन्तानों को पूर्ण सुख तथा आनन्द प्राप्त हो।

हे बिहान पुरुषो ! और हे प्यारे विद्यार्थियो ! आपने स्कूठों में पदार्थविद्या को अच्छे प्रकार से पड़ा है इसिलिये आप को यह बात अच्छे प्रकार से माल्म है और हो सकती है कि तमाखू में कैसे २ विपैले पढ़ार्थ मिश्रित हैं और आप लोगों को इस के पीने से उत्पन्न होनेवाले दोष भी अच्छे प्रकार से प्रकट हैं, अतः आप लोगों का परम कर्त्तच्य है कि इस महानिकृष्ट हुके के पीने का स्वयं त्याग कर अपने भाइयों को भी इस से बचावें, क्योंकि सत्य विद्या का फल परोपंकार ही हैं

इस के अतिरिक्त यह भी सोचने की बात है कि तमाखू आदि के पीने की आज्ञा किसी सत्यशास्त्र में नहीं पाई जाती है किन्तु इस का निषेध ही सर्व शास्त्रों में देखा जाता है, देखो—

## तमाखुपत्रं राजेन्द्र, भज माज्ञानदायकम् ॥ तमाखुपत्रं राजेन्द्र, भज माज्ञानदायकम् ॥ १ ॥

अर्थात् हे राजेन्द्र ! अज्ञान को देनेवाले तमाखुपत्र (तमाखू के पत्ते) का सेवन मत करो किन्तु ज्ञान और लक्ष्मी को देनेवाले उस आखुपत्र अर्थात् गणेश देव का सेवन करो ॥ १ ॥

## र्थृप्रपानरतं विष्रं, सत्कृत्य च ददाति यः ॥ दाता स नरकं याति, ब्राह्मणो ग्रामशुकरः ॥ २ ॥

अर्थात् जो मनुष्य तमाखू पीनेवाटे बाह्मण का सत्कार कर उस को दान देता है वह (दाता) पुरुष नरक को जाता है और वह बाह्मण ब्राम का स्कर (सुअर) होता है ॥ २ ॥ इसी प्रकार शाईधर वैद्यक ब्रन्थ में टिखा है कि—"वुद्धि छुम्पति यद्भव्यं मदकारि तदुच्यते" अर्थात् जो पदार्थ बुद्धि का लोप करता है उस को मदकारी कहें ते हैं।

१-इसी प्रकार देशी पाठशालाओं तथा कालिजों के शिक्षकों को भी योग्य है कि वे कहापि इस हुक्के को न पिये कि जिन की देखादेखी सम्पूर्ण विद्यार्थी भी खिलम का दम लगाने लगते हैं।। २-वट सुभाषितरत्वभांजगार के प्रारंभ में खोक हैं।। २-वह पणपुराण का वाक्य है।। ४-तात्पर्व यह है कि मदकारी पदार्थ दुखि का लोप करता है।।

जपर के कथन से स्पष्ट है कि तमालू आदि का पीना महाहानिकारक है, परन्तु वर्तमान में लोग शास्त्रों से तो बिलकुल अनिभज्ञ हैं अतः उन को पदार्थों के गुण और दोष विदित नहीं हैं, दूसरे-देशभर में इन कुन्यसनों का अलन्त प्रचार बढ़ रहा है जिस से लोग प्रायः उसी तरफ को झुक जाते हैं, तीसरे-कुन्यसनी लोगों ने भोले लोगों को बहकाने और फँसाने के लिये इन निकृष्ट वस्तुओं के सेवन की प्रशंसा में ऐसी २ कपोलकिष्पत किवतायें रचडाली हैं जिन्हें सुनकर वे बेचारे भोले पुरुष उन वाक्यों को मानो शास्त्रीय वाक्य समझ कर बहक जाते और फँस जाते हैं अर्थात् उन्हीं निकृष्ट पदार्थों का सेवन करने लगते हैं, देखिये ! इन कुन्यसनी लोगों की किवता की तरफ दृष्ट डालिये और विचारिये कि इन्हों ने भोले भाले लोगों के फँसाने के लिये कैसी माया रची है:—

अफीमें गज गाहण डाहण गढां, हाथ या देण हमछ ।।

मतवालां पौरष चड़े, आयो मीत अमछ ॥ १ ॥

हुका अस चढ़ना अस उचकना, नित खाना खिर गोश ॥

जगमांही जीनाजिते, पीना चम्मर पोश ॥ १ ॥

शिरपर बँधा न सेहरा, रण चढ़ किया न रोस ॥

लाहा जग में क्या लिया, पिया न चम्मर पोस ॥ २ ॥

हुकाहरि को लाड़लो, राखे सब को मान ॥

भरी सभा में यों फिरे, ज्यों गोपिन में कान ॥ ३ ॥

मद्य दारू पियो रंग करो, राता राखो नेंण ॥

वेरी थांरा जलमरे, सुख पावेला सेंण ॥ १ ॥

१-आजकल राजपूर्तों में अफीम बड़ी ही जरूरी चीज समझी जाती है अर्थात् इस की जरूरत सन्तान के पैदा होने, सगाई, ज्याह, लड़ाई और गर्मी आदि प्रत्येक मीके पर उन की होती है, इन अवसरों में वे लोग अफीम को बांटते हैं और गाल्यां कर के लोगों को पिलाते हैं, उन लोगों में सब से बढ़ कर बात यह है कि किसी आदमी से चाहे कितनी ही अदावत हो परन्तु जब उस के हाथ से अफीम ले ली तो बस उसी दम सफाई हो जावेगी, राजपूत लोग अफीम के नशे को मर्द नशाभी कहते हैं अर्थात् मथ के नशे से इसे अच्छा मानते हैं और इस का बहुत बखान भी करते हैं, यद्यपि अफीम का प्रचार उत्तर पश्चिम मारवाड़ में और मय का प्रचार पूर्व में अधिक है तथापि प्रायः सर्दार और जागीरदार लोग मथ से ही विगइते और मरते हैं क्योंकि वे लोग इस का पीना बचपन से ही गोले गोलियों की खराब संगति में पड़ कर सीख जाते हैं, फिर-डोली, डाढी, रण्डी और मञ्जुए आदि मथ की तारीफ के गीत गा २ कर उन के नशे को प्रतिदिन बढ़ाते रहते हैं, जैसी कि मथ की महिमा कुछ जपर लिख कर बतलाई है, इस का प्रचार केवल किसी देशविशेष में ही हो यह बात नहीं है किन्तु संपूर्ण आर्यावर्त्त में यही दशा हो रही है इस लिये बुद्धिमानों का यही कर्ताच्य है कि अपने और समस्त देश के हिताहित का विचार कर इन कुव्यसनों को दूर करें॥

दारू दिल्ली आगरो, दारू बीकानेर ॥
दारू पीयो साहिबा, कोई सौ रुपियां रो सेर ॥ २ ॥
दारू तो भक भक करे, सीसी करे पुकार ॥
हाथ पियालो धन खड़ी, पीयो राजकुमार ॥ ३ ॥
गांजा—जिस ने न पी गांजे की कली। उस लड़के से लड़की भली ॥१॥
भांग—घोट छांण घट में धरी, ऊठत लहर तरङ्ग ॥
विना मुक्त बेकुण्ठ में, लिया जात है भङ्ग ॥ १ ॥
जो तू चाहै मुक्त को, सुण कलियुग का जीव ॥
गंगोदक में छाण कर, मंगोदक कूं पीव ॥ २ ॥
भंग कहै सों बावरे, विजया कहें सो कूर ॥
इसका नाम कमलापती, रहे नेन भर पूर ॥ ३ ॥
तमाख्—कृष्ण चले बेकुण्ठ को, राधा पकड़ी बांहि ॥
यहां तमाख खायलो, वहां तमाख नांहि ॥ १ ॥ इत्यादि ।

प्रिय सुजन पुरुषो ! विचारशीलों का अब यही कर्त्त है कि वेद्यशास्त्र आहिसे निषिद्ध तथा महा हानिकारक इन कुच्यसनों का जडमूल से ही नाश कर दें अर्थात् स्वयं इन का त्याग कर दूसरों को भी इन की हानियां समझा कर इन का त्याग कर ने की शिक्षा दें, क्योंकि इन से उत्तर कही हुई हानियों के सिवाय कुछ ऐसी भी हानियां होती हैं जिन से मनुष्य किसी काम का ही नहीं रहता है देखिये। जो पुरुष जितना इन नशों को पीता है उतनी ही उसकी रुचि और भी अधिक बढ़ती जाती है जिस से उस का फिर इन ज्यसनों से निकलना किन हो कर इन्हीं में जीवन का त्याग करना पड़ता है, दूसरे-इन में रुपया तथा समय भी ज्ये जाता है, तीसरे-इन के सेवन से बहुधा मनुष्य पागल भी हो जाते हैं और बहुतसे मर भी जाते हैं, चोथे-छोटे २ मनुष्यों में भी नशेवाज़ों की प्रतिष्ठा नहीं रहती है फिर भला बड़े लोगों में तो ऐसों को कीन पूंछता है, अतः समझदार लोगों को इन की ओर दृष्टि भी नहीं डालनी चाहिये।

## सर्वहितकारी कर्त्तव्य।

शरीर की आरोग्यता रखने की जो २ मुख्य बातें हैं उन सब का जानना और उन्हीं के अनुसार चलना मनुष्यमात्र को योग्य है, इस विषय में आवश्यक बातों का संग्रह संक्षेप से इस ग्रन्थमें कर दिया गया है, अब विचारणीय विषय यह है कि-शरीर की आरोग्यता के लिये जो २ आवश्यक नियम हैं वे सब ही सामान्य

युक्त जनो के आधीन नहीं हैं किन्तु उन में से कुछ नियम स्वाधीन हैं, तथा कुछ नियम पराधीन हैं. देखो ! आरोग्यताजन्य सुख के लिये प्रत्येक पुरुष को उचित आहार और विहार की आवश्यकता है इस लिये उस के नियमों को समझ कर उन की पावन्दी रखना यह प्रत्येक पुरुप का धर्म है, क्योंकि आहार और विहार के आवश्यक नियम प्रत्येक पुरुष के स्वाधीन हैं परन्तु नगरों की सफाई और आवश्यक यदन्धों का करना कराना आदि अवश्यक नियम प्रत्येक पुरुष के आधीन नहीं हैं, किन्तु ये नियम सभा के लोगों के तथा सर्कार के नियत किये हुए शहर सफाई खाते के अमलदारों के आधीन हैं, इसलिये इन को चाहिये कि प्रजा के आरो-भ्यताजन्य सख के लिये पूरी २ निगरानी रक्खें तथा जो २ आरोग्यता के आव-इसक उपाय प्रजा के आधीन हैं उन पर प्रजा को पूरा ध्यान देना चाहिये, क्योंकि उन उपायों के न जानने से तथा उन पर पूरा ध्यान न देने से अज्ञान प्रजाजन अनेक उपद्वों और रोगों के कारणों में फँस जाते हैं, इसिंख्ये आरोग्यता के आवश्यक उपायों का जानना प्रत्येक छोटे बड़े मनुष्यमात्र का मुख्य कार्य है. क्योंकि इन के न जानने से बड़ी हानि होती है, देखो ! कभी २ एक मनुष्य की ही अज्ञानता से हजारों लाखों मनुष्यों की जान को जोखम पहुँच जाती है, परन्तु याः सब ही जानते हैं कि साधारण पुरुष उपदेश और शिक्षा के विना कुछ भी नहीं सीख सकते हैं और न कुछ जान सकते हैं, इसिएये अज्ञान प्रजाजनों को आहार और विद्वार आदि आरोग्यता की आवश्यक बातों से विज्ञ करना मुख्यतया विहान वैद्य डाक्टर और सर्कार का मुख्य कर्त्तक्य है अर्थात् लोग आरोग्यता के द्वारा सखी रहें इस प्रकार के सद्भाव को हृदय में रखनेवाले वैद्य और डाक्टरों को वैद्यक विद्या का अवस्य उद्धार करना चाहिये अर्थात् वैद्य और डाक्टरों को उचित है कि वे रोगों की उत्पत्ति के कारणों को खोज २ कर जाहिर करें. उन करणों को हटावें और वे कारण फिर न प्रकट हो सकें, इस का पूरा प्रबंध करें और उन कारणों के हटाने के योग्य उपायों से प्रजाजनो को विज्ञ करें, तथा प्रजा-जनों को चाहिये कि उन आवश्यक उपायों को समझ कर उन्हीं के अनुसार वर्चाव करें, उस से विरुद्ध कदापि न चहें, क्योंकि उस से विरुद्ध चलने से नियमों की पावन्दी जाती रहती है और प्रबन्ध व्यर्थ जाता है, देखो ! म्युनिसिपल कमेटी के अधिकारी आदि जन बड़े २ रास्तों में गठी कूंचों में तथा सब महलों में जाकर तथा खोज कर चाहें जितनी सफाई रक्खें परन्तु जब तक प्रजा जन अपने २ घर आंगन में इकटी हुई रोगों को पैदा करनेवाली मलिनता को नहीं हवावेंगे तथा आहार विहार के आवश्यक स्वाधीन नियमों को नहीं जानेंगे तथा उन्हीं के अनुसार वर्त्ताव नहीं करेंगे तवतक शहर की सफाई और किये हुए आवश्यक प्रयन्धों से कुछ भी फल नहीं निकल सकेगा।

वर्त्तमान में जो आरोग्यता में वाधा पड़ रही है और सब आवश्यक नियम और प्रवन्ध अस्थिरवत् हो रहे हैं उस का कारण यही है कि इस समय में अज्ञान २८ जै० सं० ्रोग अधिक हैं अर्थात् पड़े लिखे भी बहुतसे पुरुष शरीर रक्षा के नियमों से अनभिज्ञ हैं, यदि इस पर कोई पुरुप यह प्रश्न करे कि अब तो स्कूलों में अनेक विद्यायें और अनेक कलायें सिखलाई जाती हैं जिन के सीखने से लोगों का अज्ञान दूर हो रहा है फिर आप कैसे कहते हैं कि वर्त्तमान समय में अज्ञान लोग अधिक हैं ? तो इस का उत्तर यह है कि-वर्त्तमान समय में स्कूलों में जो अंक विद्यारों और अनेक कलायें सिखलाई जाती हैं यह तो तुम्हारा कहना ठीक है पर त शरीर संरक्षण की शिक्षा स्कूलों में पूरे तौर से नहीं दी जाती है, इसीलिये हम कहते हैं कि पढ़े लिखे भी बहुत से पुरुष शरीर रक्षाके नियमों से अनिमन्न हैं, देखो ! मारवाड़ में जो विद्या के पड़ाने का कम है उसे तो हम पहिले लिखही चके हैं कि उन की पढ़ाई शिक्षा के विषय में खाख घृल भी नहीं है, अब एज-ाती, बंगाला, मराठी और अंग्रेज़ी पाठशालाओं की तरफ दृष्टि डालिये तो हि जात होगा कि उक्त पाठशालाओं में तथा उक्त भाषाओं की पुस्तकों में जिस धम से कसरत, हवा, पानी और प्रकाश आदि का विषय पढ़ाने के छिये नियत किया ाया है वह क्रम ऐसा है कि छोटे २ बालकों की समझ में वह कभी नहीं आ सकता है, क्योंकि वह शिक्षा का कम अति कठिन है तथा संक्षेप में विणित है अर्थात् विस्तार से वह नहीं लिखा गया है, देखो ! थोड़े वर्ष पूर्व अंब्रेज़ी के पांसवें धोरण में सीनेटरी प्रायमर अर्थात् आरोग्यविद्याका प्रवेश किया गया था परन्तु उस का फल अबतक इन्छ भी नहीं दीख पड़ता है, इस का कारण यही प्रतित होता है कि उस का प्रारंभ वर्ष के अन्तिम दिनों में कक्षा में होता है। ओर परी हा करनेवाले पुरुष अमुक २ विषय के प्रश्नों को प्रायः पूछते हैं इस बात का खान-लकर शिक्षक और माष्टर लोग मुख्य २ विषयों के प्रश्नों को घोखा २ के कण्ट प्र करा देते हैं अर्थात् सब विषयों को याद नहीं कराते हैं, परन्तु इस में माधरों का कुछ भी दोप नहीं है, क्योंकि दूसरे जो मुख्य २ विषय नियत हैं उन्हीं को सिखाने के लिये जब शिक्षकों को काफी समय नहीं मिलता है तो भला जो विशय गौणपक्ष में नियत किये हैं उनपर शिक्षक प्ररूप पूरा ध्यान कव दे सकते हैं, ेसी दशा में सर्कार को ही इस विषय में ध्यान देकर इस विद्या को उन्नति देशी चाहिये अर्थात् इस आरोग्यप्रद वैद्यक विद्या को सर्व विद्याओं में शिरोमणि समझ इर धोरण में मुख्य विषय के तरीके पर नियत करना चाहिये, हमारे इस कथन का यह प्रयोजन नहीं है कि श्रीमती सर्कार को कोर्स में नियत कर के सम्पूर्ण ी बैद्यक विद्या की शिक्षा देनी चाहिये किन्तु हमारे कथन का प्रयोजन यही है कि कम से कम हवा, पानी, खुराक, सफाई और कसरत औदि के गुणदोपोंकी आव-उपक शिक्षा तो अवस्य देनी ही चाहिये, जिस वर्त्ताव से प्रतिदिन ही मनुष्य को काम पड़ता है, इस के लिये सहज उपाय यही है कि पाठशालाओं में पढ़ाने के

४-जिन के विषय में हम पहिले लिख चुके हैं॥

िखे नियत की हुई पुस्तकों के पाठों में पहिले तो इस विद्या के सामान्य नियम वतलाये जावें जो कि सरल और उपयोगी हों तथा जिन के समझने में विद्यार्थियों को अधिक परिश्रम न पड़े, पीछे इस (विद्या) के सूक्ष्म विषयों को उन्हीं पुस्तकों के पाठों में प्रविष्ट करना चाहिये।

वर्त्तमान में जो इस विद्या की कुछ बातें स्कूछों में पढ़ी पढ़ाई भी जाती हैं उन्हें मीण जानकर उन पर पूरे तौर से न तो कुछ ध्यान दिया जाता है और न वे बातें ही ऐसी हैं कि पाठकों के चित्तपर अपना कुछ प्रभाव डाल सकें इसिंछिये उन का पढ़ना पढ़ाना बिलकुल व्यर्थ जाता है, देखो ! स्कृल का एक विद्वान विद्यार्थी भी (जिस ने इस विद्या की यह शिक्षा पाई है तथा दूसरों को भी शिक्षा के देने का अधिकारी हो गया है कि साफ पानी पीना चाहिये, साफ वस्त्र पहरने चाहियें, तथा प्रकृति के अनुकूल खुराक खानी चाहिये ), घर में जाकर प्रतिदिन उपयोग में आनेवाली वस्तुओं के भी गुण और दोष को न जान कर उन का उपयोग करता है, भला किहये यह कितनी अज्ञानता है, क्या स्कूल में शिक्षा के पाने का यही फल है ? स्कूल का पदार्थ विद्या का वेत्ता एक विद्यार्थी यदि यह नहीं जानता है कि मूली और दूध तथा मूंग की दाल और द्रध मिश्रित कर खाने से शरीर में थोड़ा २ जहर प्रतिदिन इकट्टा होकर भविष्यत में क्या २ विगाड़ करता है तो उस के पदार्थविद्या के पढ़ने से क्या लाभ हें ? भला सोचो तो सही कि ऊपर लिखी हुई एक छोटीसी बात को भी वह विद्यार्थी जब कि स्वप्न में भी नहीं जानता है तो आरोग्यता के विशेष नियमों को वह क्यों कर जान सकता है; वा कैसे उन के जानने का अधिकारी हो सकता है ? स्कूल के उच्च कक्षा के विद्यार्थी भी जो कि आकाश के प्रहों ओर तारों की गति के तथा उन के परिवर्त्तन के नियमों को कण्ठाय पढ़ जाते हैं, ऋतुओं के परिवर्त्तन से शरीर में क्या २ परिवर्त्तन होता है उस के लिये िस २ आहार विहार की संभाल रखनी चाहिये इत्यादि बातों को बिलकुल नहीं जानते हैं, इसी प्रकार सूर्य और चन्द्रमा के ग्रहण के कारण को तथा उन के आकर्पण से समुद्रों में होनेवाले ज्वार भाटे (उतार चड़ाव) के नियम को तो वे (विद्यार्थी) समझ सकेंगे, परन्तु इस ग्रहचक्र का दारीर पर कैसा असर होता है और उस के आकर्षण से शरीर में किस प्रकार की न्यूनाधिकता होती है इन बातों का ज्ञान उन विद्यार्थियों को कुछ भी नहीं होता है, सिर्फ यही करण है कि वैद्यक शास्त्र के नियमों का ज्ञान उन्हें न होने से वे स्वयं उन नियमों का पालन नहीं करते हैं तथा दूसरों को नियमों का पालन करते हुए देखकर उन का उलटा उपहास करते हैं, जैसे देखो ! द्वितीया, पञ्चमी, अष्टमी, एकादशी, चतुर्दशी, पूर्णमासी और अमावस, इन तिथियों में उपवास और बत नियम का करना वैद्यक विद्या के आधार से बुद्धिमान आचार्योंने धर्मरूप में प्रविष्ट किया है,

इस के असर्छी तत्त्व को न समझ कर वे इस का हास्य कर अपनी विशेष अज्ञानका को प्रकट करते हैं, इसी प्रकार भाद्रपद में पित्त के सञ्चित हो चुकने से उस के कोप का समय समीप आता है इस छिये सर्वज्ञ ने पर्यूपणपर्व को स्थापन किया जिस में तेला उपवासादि करना होता है तथा इस की समाप्ति होने पर पारणे में लोग मीठा रस और दूध आदि पदार्थों को खाते हैं जिन के खाने से पित्त की बिलकुल शान्ति हो जाती है, देखो ! चरक ने दोपों को पकाने के लिये लंबन हो सबोंपरि पथ्य लिखा है उस में भी पित्त और कफ के लिये तो कहना ही क्या है, इसी नियम को लेकर आधिन (आसोज) सुदि सप्तमी वा अष्टमी से जैनधर्म बाले नी दिन तक आंबिल करते हैं तथा मन्दिरों में जाकर दीप और धूप आदि सुगन्धित वस्तुओं से स्नात्र अष्टप्रकारी और नवपदादि पूजा करते हैं जिस से शरद ऋत की हवा भी साफ होती है, क्योंकि इस ऋतु की हवा बहुत ही जुहरी श्री होती है, शरीर में जो पित्त से रक्तसम्बंधी विकार होता है वह भी आंविल के र्नप से शान्त हो जाता है, इसी प्रकार वसन्त ऋतु की हवा को शुद्ध करने के लिये भी चेत्र सुदि सप्तमी वा अष्टमी से लेकर नादिन तक यही ( पूर्वोक्त तप ) विधि-पूर्वक किया जाता है जिस के पूजासम्बन्धी व्यवहार से हवा साफ होती है तथा उक्त तप से कफ की भी शान्ति होती है, इसी प्रकार से जो २ पर्व बांधे गये हैं वे सब वैद्यक विद्यांके आश्रय से ही धर्मव्यवस्था प्रचारार्थ उस सर्वज्ञ के द्वारा आदिष्ट ( कथित ) हैं, एवं अन्य मतों में भी देखने से वही व्यवस्था प्रतीत हो ती है जिस का वर्णन अभी कर चुके हैं, देखो ! आश्विन के कृष्णपक्ष में ब्राह्मणों ने जो श्राद्धभोजन चलाया है वह भी वैद्यक विद्या से सम्बंध रखता है अर्थात् श्राह

१-तेला उपवास अर्थात तीन दिन का उपवास ॥ २-उपवास अथवा त्रत नियम के समाप्त हे ने पर प्रक्रुत्यनुसार उपयोज्य वस्तु के उपयोग को पारण कहते हैं ॥ ३−अर्थात पित्त और कफ के प्रविन के लिये तथा उन की शान्ति के लिये तो लंघन ही मुख्य उपाय है ॥ ४−आंबिल तप उसे क∉ते हैं जिस में सब रसों का त्याग कर चावल, नेहूँ, चना. मृंग और उड़द इन पांच अन्नों में से के ल एक अब निमक के बिना ही सिजाया हुआ साया जाता**है और गर्म** किया**हुआ** ज**रु पि**या जाता है ॥ ५-परन्तु महाशोक का विषय है कि वर्त्तमान समय में अविद्या के कारण इस (आद्ध) में केल्ड एक नय मात्र घटता है अर्थात् सर्वाग नयपूर्वक श्राह की किया वर्त्तमान में नहीं होती है अप लिये इस से लाभ की अपेक्षा हानि अधिक होती है, देखी! वैद्यकशास्त्रानुसार इस कतु में रूर र का भोजन कुपथ्य है, क्योंकि सीर का भोजन पित्तकारी और गर्म है परन्तु श्राद्धी श्राह्मण इसे खुब खाते हैं, फिर देखी ! श्राद्ध में जीमनेवाले ब्राह्मण पेट भर कर गलेतक पराया मारू गण जाते हैं और शरद ऋतु में अधिक भोजन का करना मानों यम की डाड़ में जाना है, किर यह भी देखा गया है कि एक एक ब्रह्मण के आठ २ दश २ निमन्नण आते हैं और वे अज्ञानता ते दक्षिणा के लोभ से सब जगह भोजन करते ही जाते हैं किन्त यह नहीं समझते हैं कि अध्यर त (भोजन पर मोजन करना) सब रोगों का मूळ है, बद्यपि पूर्व लिखे अनुसार श्राद्ध च**लाने**वाले बा प्रयोजन वैद्यक विद्या के अनुकृत ही होगा कि श्राद्ध में मधुर पदार्थों के सेवन से पित्त की सान्ति हो, और बुख्यान् पुरुष इस पर ध्यान देने से इस के उक्त प्रयोजन को समझ सकते हैं और मान भी सकते हैं. वरन्तु वर्त्तमान समय में जो श्राद में आचरण हो रहा है वह तो मनुष्य की

में प्रायः दूध और मीटा खाया जाता है जिस के खाने से पित्त शान्त हो जाता है, तात्पर्य यह है कि प्राचीन विद्वामों और बुद्धिमानों ने जो २ व्यवहार ऋतु आदि के आहार विहार को विचार कर प्रवृत्त किये हैं वे सब ही मनुष्यों के लिये परम लाभदायक हैं परन्तु उन के नियमों को ठीक रीति से न जानना तथा नियमों के जाने विना उन का मनमाना वर्त्ताव करना कभी लाभदायक नहीं हो सकता है।

अत्यन्त शोक के साथ लिखना पड़ता है कि यद्यपि प्राचीन सर्ष ब्यवहारों को पूर्वाचार्योंने बड़ी दूरद्शिता के साथ वैद्यक विद्या के नियमों के अनुसार बांधा था कि जिन से सर्व साधारण को आरोग्यता आदि सुखों की प्राप्ति हो परन्तु वर्त्तमान में इतनी अविद्या बढ़ रही है कि लोग उन प्राचीन समय के पूर्वाचार्यों के बांधे हुए सब ब्यवहारों के असली तस्व को न समझ कर उन में भी मनमाना अनुचित ब्यवहार करने लगे हैं, जिस से सुख के बदले उलटी दुःख की ही प्राप्ति होती है, अतः सुजनों का यह कर्त्तन्य है कि इस ओर अवस्य ध्यान देकर वैद्यक विद्या के नियमों के अनुसार बांधे हुए ब्यवहारों के तस्व को खूब समझ कर उन्हीं के अनुसार स्वयं वर्त्ताव करें तथा दूसरों को भी उन की शिक्षा देकर उन प्रवृत्त करें कि जिस से देश का कल्याण हो तथा सर्वसाधारण की हितसिद्धि होने से उभय लोक के सुखों की प्राप्ति हो।

यह चतुर्थ अध्याय का सदाचारवर्णन नामक नवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# ्द्शवां प्रकरण । रोगसामान्य कारण ।

#### रोग का विवरण।

आरोग्यता की दशा में अन्तर पड़ जाने का नाम रोग है परन्तु नीरोगावस्था और रोगावस्था के बीच की मर्यादा की कोई स्पष्ट पहिचान नहीं है कि -इन दोनों के बीच की दशा कैसी है और उस में क्या २ असर है, इस लिये इन दोनों अवस्थाओं का मी पूरा २ वर्णन करना कुछ कठिन बात है, देखो ! आदमी को ज़रा भी खबर नहीं पड़ती है और वह एक दशा से घीरे २ दूसरी दशा में जा गिरता है अर्थात् नीरोगावस्था से रोगावस्था में पहुँच जाता है।

ोगी बनाने का पूरा साधन है, इस में कोई सन्देह नहीं है, क्यों कि शरद ऋतु में गरिष्ठ भोजन को पेट भर कर गलेतक खाना मानो मौत को पुकारना है और बहुत से लोग इस के फल को पाचुके हैं और पाते हैं, परन्तु तो भी चेतते नहीं हैं और न यह विचारते हैं कि श्राद्ध का असली प्रयोजन क्या है।

हमारे पूर्वाचारों ने इन दोनों अवस्थाओं का वर्णन यथाशक्य अच्छा किया है. उन्हीं के लेखानुसार हम भी पाठकों को इन के स्वरूप का बोध कराने के लिये यथाशक्ति चेष्टा करते हैं-देखो ! नीरोगायस्था की पहिचान पूर्वाचार्यों ने इस प्रकार से की है कि-सब अंगों का काम स्वाभाविक रीति से चलता रहे-अर्थात् फेफसे से श्वासोच्छास अच्छी तरह चलता रहे, होजरी तथा आँतों में ख़राब अच्छी तरह पचता रहे, नसों में नियमानुसार रुधिर फिरता रहे, इलादि सट कियायें ठीक २ होती रहें, मल और मूत्र आदि की प्रवृत्ति नियमानुसार होती रहे तथा मन और इन्द्रियां स्वस्थ रह कर अपने २ कार्यों को नियमपूर्वक करते रहें, इसी का नाम नीरोगावस्था है, तथा शरीर के अङ्ग स्वाभाविक रीति से अपना 🦠 काम न कर सकें अर्थात् श्वासोच्छास में अड़चल माल्स हो वा दर्द हो, रुधिर की गित में विषमता हो, पाचन किया में विश्व हो, मन और इन्द्रियों में ग्लानि रहे, मल और मुत्र आदि वेगों की नियमानुसार प्रवृत्ति न हो, इसी प्रकार दूसरे अंगों की यथोचित प्रवृत्ति न हो, इसी का नाम रोगावस्था है अर्थात् इन वातों से समझ लेना चाहिये कि आरोग्यता नहीं है किन्तु कोई न कोई रोग हुआ है, इस के सियाय जब किसी आदमी के किसी अवयव में दुई हो तो भी रोग का होना समझा जाता है. विशेष कर टाहयक्त रोगों में. अथवा रोग की आरम्भावस्था में आदमी नरम हो जाता है, किसी प्रकार का दर्द उत्पन्न हो जाता है, शरीर है अवयव थक जाते हैं, शिर में दुई होता है और भूंख नहीं लगती है, जब एंटे लक्षण मालम पड़ें तो समझ लेना चाहिये कि कोई रोग होगया है, जब शरीर है रोग उत्पन्न हो जाय तब मनुष्य को उचित है कि-काम काज और परिश्रम को छोड़ कर रोग के हटाने की चेष्टा करे अर्थात् उस (रोग) को आगे न बढ़ने हे और उस के हेतु का निश्चय कर उस का योग्य उपाय करे, क्योंकि आरोग्यता का बना रहना ही जीव की स्वाभाविक स्थिति है और रोग का होना विकृति है, परन्तु सब ही जानते और मानते हैं कि असातावेदनी नामक कर्म का जब उद्य होता है तब चाहे आदमी कितनी ही सम्भाल क्यों न रक्खे परन्तु उस से भूतः हुए विना कदापि नहीं रहती है (अवस्य भूल होती है) किन्तु जबतक सातावेदर्न कर्म के योग से आदमी कुद्रती नियम के अनुसार चलता है और जवतक शरीन को साफ हवा पानी और ख़ुराक का उपयोग मिलता है तवतक रोग के आने क भय नहीं रहता है, यद्यपि आदमी का कभी न चुकना एक असम्भव बात है ( मनुष्य चुके विना कदापि नहीं बच सकता है ) तथापि यदि विचारशील आदर्म शरीर के नियमों को अच्छे प्रकार समझ कर उन्हीं के अनुसार वर्ताव करे ते वहत से रोगों से अपने शरीर को वचा सकता है।

१-जानने अर्थात् ज्ञान की बड़ी महिमा है क्योंकि ज्ञान से ही सब कुछ हो सकता है, देखी ! भगवतीसूत्र में लिखा है कि-"ज्ञानी जिस कर्म को श्वासोच्छास में तोड़ता है उस कर्म को अज्ञानी करोड़ वर्ष तक कष्ट भोग कर्मा नहीं तोड़ सकता है?॥

#### रोग के कारण।

इस बात का सर्वेदा सब को अवस्य ध्यान रखना चाहिये कि, कारण के विना रोग कदापि नहीं हो सकता है और रोग के कारण को ठीक २ जाने विना उस का अच्छे प्रकार से इलाज भी नहीं हो सकता है, इस बात को यदि आदमी अच्छी तरह समझ ले तो वह अभ्यन्तर ( आन्तरिक ) विचारशील होकर अपने रोग की परीक्षा को स्वयं ही कर सकता है और रोग की परीक्षा कर लेने के बाद उस का इलाज कर लेना भी स्वाधीन ही है, देखो! जब रोग का कारण निवृत्त हो जावेगा तब रोग कैसे रह सकता है ? क्योंकि अज्ञानता से होचुकी हुई भूछ को ज्ञान से सुधारनेपर स्वाभाविक नियम ही अपना काम कर के फिर असली दशा में पहुँचा देता है, क्योंकि जीव का स्वरूप अन्याबाध ( विशेष बाधा से रहित अर्थात् अन्या-घात ) है इसिलये शरीर में रोग के कारणों को रोकनेवाली स्वाभाविक शक्ति स्थित है, दूसरे-पुण्य के कृत्यों के करने से भी सातावेदनी कर्म में भी रोग को रोछने की स्वाभाविक शक्ति है, इस लिये रोग के अनेक कारण तो उद्यम के विना ही स्वाभाविक किया से दूर हो जाते हैं, क्योंकि एक दूसरे के विरोधी होने से रोग और स्वाभाविक शक्ति का, शातावेदनी और अशातावेदनी कर्म का तथा निश्रयनय से जीव और कर्म का परस्पर शरीर में सदा झगड़ा रहता है, जब कातावेदनी कर्म की जीत होती है तब रोग को उत्पन्न करनेवाले कारणों का कुछ भी असर नहीं होता है किन्तु जब असातावेदनी कर्म की जीत होती है तब रोग के कारण अपना असर कर उसी समय रोग को उत्पन्न कर देते हैं, देखी! पुण्य के योग से बलवान आदमी के शरीर में रोग के कारणों को रोकनेवाली साता-वेट्नी कर्म की शक्ति अधिक हो जाती है परन्तु निर्वेख आदमी के शरीर में कम होती है इसिछिये बलवान आदमी बहुत ही कम तथा निर्वेल आदमी वार २ बीमार होता है।

जीव की स्वाभाविक शक्ति ही शरीर में ऐसी है कि उस से रोगोत्पक्ति के पश्चात् उपाय के विना भी रोग दब जाता वा चला जाता है, इस के अनेक उदाहरण शगर में प्रायः देखे जाते हैं जैसे-आंख में जब कोई तण आदि चला जाता है तब शीच ही अपने आप पानी झर झर कर वह (तृण आदि) बह कर बाहर निकल्ड पहता है, यदि कभी रात में वह (तृण आदि) आंख में पड़ जाता है तो प्रातःकाल स्वयं ही कीचड़ (आंख के मेल) के साथ निकल जाता है और आंख विना इलाज किये ही अच्छी हो जाती है, कभी २ जब अधिक भोजन कर लेनेपर पेट में बोझा हो जाता है तथा दर्द होने लगता है तब प्रायः स्वयं ही (अपने आप ही) अर्थात् ओपिंच के विना ही वमन और दस्त होकर वह (बोझा और दर्द) मिट जाता है,

१-क्योंकि रोग का निदान यदि ठीक रीति से समझ में आजावे तो रोग की चिकित्सा कर हैना कुछ भी कठिन बात नहीं है।

यदि कोई इस वमन और दस्त को रोक देवे तो हानि होती है, क्योंकि जीव के साथ सम्बन्ध रखनेवाली जो सातावेदनी कर्म की शक्ति है वह पेट के भीतरी वोझे और दर्द को मिटाने के लिये वमन और दस्त की किया को पदा करती है, शरीर-पर फोड़े, फफोले और छोटी २ गुमड़िया होकर अपने आप ही मिट जाती हैं तथा जुलाम, शर्दी गर्मी और खांसी होकर प्रायः इलाज के विना (अपने आप ही ) मिट जाती है, और इन के कारण उत्पन्न हुआ बुखार भी अपने आप ही चला जाता है, ताल्पर्य यही है कि-असातावेदनी कर्म तो जीव के साथ प्रदेशबन्ध में रहता है और वह अलग है किन्तु सातावेदनी कर्म जीव के सर्व प्रदेशों में सम्बद्ध है, इस लिये ऊपर लिखी व्यवस्था होती है, जैसे-पक्की दीवारपर सुखे चुने की वा भूल की मुद्दी के डालने से वह ( सूखा चुना वा भूल ) थोड़ा सा रह जाता है, बाकी गिर जाता है, बाकी रहा वह हवा के झपटे से अलग हो जाता है, इसी कम से वह रोग भी स्वतः मिट जाता है, इस से यह सिद्ध हुआ कि जीव के साथ कर्मों के चार वन्ध हैं अर्थात् प्रकृतिवन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागबन्ध और प्रदेन शबन्ध, इन चारों बन्धों को लड्ड के दृशन्त से समझ ठेना चाहिये-देखो ! जैसे सोंठ के लड्ड की प्रकृति अथीत् स्वभाव तीक्ष्ण ( तीसा ) होता है, इस को प्रकृ-तिबन्ध कहते हैं, वह लड्ड महीने भरतक अथवा बीख दिनतक निज स्वभाव से रहता है इस के बाद उस में वह स्वभाव नहीं रहता है, इस को स्थितिबन्ध अर्थात् अवधि ( मुद्दत ) बन्ध कहते हैं, छटांक भर का,आध्याव का अथवा पाव भर का लड्ड है, इत्यादि परिमाण आदि को अनुभागवन्ध कहते हैं, जिन २ पदार्थों के पर-माणुओं को इकट्टा कर के वह लड्डू बांधा गया है उस में स्थित जो पदार्थी के प्रदेश हैं उन को प्रदेशबन्ध कहते हैं, प्रकृतिबन्ध के विषय में इतना और भी जान लेना चाहिये कि-जैसे ज्ञानावरणी कर्म का स्वभाव आंखपर पट्टी यांघने के समान है उसी प्रकार भिन्न २ कमों का भिन्न २ स्वभाव है, इन्हीं कैमों के सम्बन्ध के अनुकूल प्रदेशबन्ध के द्वारा उत्पन्न हुआ रोग साध्य तथा कप्टसाध्यतक होता है, और स्थितिबन्धवाला रोग साध्य, असाध्य और कष्टसाध्यतक होता है, इसी प्रकार अनेक दर्द कर्मस्वभावद्वारा अर्थात् स्वभाव से ( विना ही परिश्रम के ) मिट जाते हैं परन्तु इस से यह नहीं समझ छेना चाहिये कि सब ही दुद और रोग विना परिश्रम और विना इलाज के अच्छे हो जावेंगे, क्योंकि कर्मस्वभावजन्य कारणों में अन्तर होता है, देखो ! थोड़ी अज्ञानता से जब थोड़ासा कप्ट अर्थात् अल्प बुखार शदीं और पेट का दर्द आदि होता है तब तो वह शरीर में एक दो दिनतक गर्मी शर्दी दस्त और वमन आदि की थोड़ीसी तकलीफ देकर अपने आप मिट जाता

१-जैसे मीठ का खभाव वायु **और** कफ के हरने का है। २-जैसे भिन्न २ लड्डु का भिन्न २ स्वभाव फित्त के, वायु के **और** कफ के **हरने** का है। ३-कमी का खरूप य**दि** विस्तार**पूर्वक** देखना हो तो कर्मप्रतिपादक प्रन्थों में देखों॥

है परन्तु बड़ी अज्ञानता से बड़ा कष्ट होता है अर्थात् बड़े २ रोग उत्पन्न होकर बहुत दिनोंतक ठहरते हैं तथा उन के कारणों को यदि न रोका जाने तो वे रोग गम्भीर रूप धारण करते हैं।

पहिले कह चुके है कि-रोग के दूर करने का सब से पहिला उपाय रोग के कारण को रोकना ही है, क्योंकि रोग के कारण की रुकावट होने से रोग आप ही शान्त हो जावेगा, जैसे यदि किसी को अजीर्ण से बुखार आ जावे और वह एक दो दिनतक लंघन कर लेवे अथवा मूंग की दाल का पतलासा पानी अथवा अन्य कोई वहुत हलका पथ्य लेवे तो वह (अजीर्णजन्य ज्वर) शीघ्र ही चला जाता है परन्तु रोग के कारण को समझे बिना यदि रोग की निवृत्ति के अनेक उपाय भी किये जावें तो भी रोग बढ जाते हैं, इस से सिद्ध है कि रोग के कारण को समझ कर तर्जुकूल पथ्य करना जितना लाभदायक होता है उतनी लाभदायक ओपधि कड़ापि नहीं हो सकती है, क्योंकि देखो ! पथ्य के न करनेपर ओपि से कुछ भी लाभ नहीं होता है तथा पथ्य करनेपर ओपिध की भी कोई आवश्यकता नहीं रहती है, इस बात का सदा ही ध्यान रखना चाहिये कि ओपिध रोग को नहीं मिटाती है किन्तु केवल रोग के मिटाने में सहायक मात्र होती है।

उत्पर जिस का वर्णन कर चुके हैं वह रोग को मिटानेवाली जीव की स्वाभा-विक शक्ति निश्चयनय से शरीर में रातिदेन अपना काम करती ही रहती है, उस को जब सानुकूल आहार और विहार मिलता है तथा सहायक औषिष का संसर्ग होना है तब शीघ ही संयोगरूप प्रयत्न के द्वारा कर्म विशेषजन्य रोगपर जीव की जीत होती है अर्थात् साताकर्म असाताकर्म को हटाता है, यह व्यवहारनय है, जो वैद्य वा डाक्टर ऐसा अभिमान रखते हैं कि रोग को हम मिटाते हैं उन का यह अभिमान विलकुल झंड़ा है, क्योंकि काल और कर्म से बड़े २ देवता भी हार चुके हैं तो मनुष्य की क्या गणना है ? देखो ! पांच समवार्यो में से मनुष्य का एक समवाय उद्यम है, वह भी पूर्णतया तब ही सिद्ध होता है जब कि पहिले को चारों समवाय अनुकूल हो, हां वेशक यद्यपि कई एक बाहरी रोग काट छांट के द्वारा योग्य उपचारों से शीघ्र अच्छे हो सकते हैं तथापि शरीर के भीतरी रोगों पर तो रोगनाशिका (रोग का नाश करनेवली) स्वाभाविकी (स्वमावसिद्ध) शक्ति ही काम देती है, हां इतनी बात अवस्य है कि-उस में यदि दवा को भी सनझ वृह्मकर युक्ति से दिया जावे तो वह (ओपिष्ठ) उस स्वभाविकी शक्ति की सहायक हो जाती है परन्तु यदि विना समझेबूझे दवा दी जावे तो वह (दवा)

१-जैसा वैद्यक ग्रन्थों में लिखा है कि-"पथ्ये सित गदार्तस्य किमीपधितपेवणैः॥ पथ्येऽसित गटार्त्तस्य किमीपधितपेवणैः॥ १॥" अर्थात् पथ्य के करने पर रोग से पीड़ित पुरुष को ओपधि सेवन की क्या आवस्यकता है और पथ्य न करनेपर रोग से पीड़ित पुरुष को औपधि सेवन से क्या लाभ है॥ १॥

उस स्वाभाविकी शक्ति की किया को बन्द कर लाभ के बदले हानि करती है, इन ऊपर लिखी हुई बातों से यदि कोई पुरुष यह समझे कि—जब ऐसी व्यवस्था है तो दवा से क्या हो सकता है ? तो उस का यह पक्ष भी एकान्तनय है और जो कोई पुरुष यह समझे कि दवा से अवश्य ही रोग मिटता है तो उस का यह भी पक्ष एकान्त नय है, इस लिये स्वाद्वाद का स्वीकार करना ही कल्याणकारी है, देखों ! जीव की स्वाभाविक शक्ति रोग को मिटाती है यह निश्चयनय की बात है, किन्तु व्यवहारनय से दवा और पथ्य, ये दोनों मिलकर रोग को मिटाते हैं, व्यवहार के साधे विना निश्चय का ज्ञान नहीं हो सकता है इस लिये स्वाभाविक शक्ति रूप सातावेदनी कर्मको निर्वल करनेवाले कई एक कारण असाताकर्म के सहायक होते हैं अर्थात् ये कारण शरीर को रोग के असर के योग्य कर देते हैं और जब शरीर रोग के असर के योग्य कर देते हैं और जब शरीर रोग के असर के योग्य कर देते हैं और जब शरीर रोग के असर के योग्य कर देते हैं और जब शरीर रोग के असर के योग्य कर देते हैं और जब शरीर रोग के असर के योग्य कर देते हैं और जब शरीर रोग के असर के योग्य कर देते हैं और जब शरीर रोग को पैदा कर देते हैं।

रोग के मुख्यतया दो कारण होते हैं-एक तो दूरवर्त्ता कारण और दूसरे समी पवर्त्ता कारण, इन में से जो रोग के दूरवर्त्ता कारण हैं वे तो शरीर को रोग के असर के योग्य कर देते हैं तथा दूसरे जो समीपवर्त्ता कारण हैं वे रोग को पैदा कर देते हैं, अब इन दोनो प्रकार के कारणों का संक्षेप से कुछ वर्णन करते हैं:—

सर्वज्ञ भगवान श्री ऋपभदेव पूर्व वैद्यने रोग के कारणों के अनेक भेद अपने पुत्र हारीते को बतलाये थे, जिन में से मुख्य तीन कारओं का कथन किया था, वे तीनों कारण ये हैं—आध्यात्मिक, आधिभौतिक और आधिदैविक, इन में से आध्यात्मिक कारण उन्हें कहते हैं कि जो कारण स्वकृत पाप कर्म के योग से माता पिता के रज वीर्य के विकार से तथा अपने आहार विहार के अयोग्य वर्ताव से उत्पन्न होकर रोगों के कारणें होते हैं, इस प्रकार के कारणों में उपर कहे हुए निश्चय और व्यवहार, इन दोनों नयों को सर्वत्र जान लेना चाहिये, शस्त्र का ज़स्त्र और ज़दरीले जल से उत्पन्न हुआ जस्त्र आदि अनेकविध रोगोत्पादक (रोगों को उत्पन्न करनेवाले) कारणों को तथा आगन्तुक कारणों को आधिभौतिक कारण कहते हैं, इन सब में निश्चयनय में तो पूर्व बद्ध कमोद्य तथा व्यवहारनय में आगन्तुक कारण जानने चाहियें. हवा, जल, गर्मों, ठंड और ऋतुपरिवर्त्तन आदि जो रोगों के स्वाभाविक कारण हैं उन्हें आधिदैविक कारण कहते हैं, इन कारणों में भी पूर्वोक्त होनों ही नय समझने चाहियें।

१-इन्हों ने हारीतसंहिता नामक एक बहुत बड़ा वैद्यक का जन्य बनाया था, परन्तु बड़ बर्तमान में पूर्ण उपलब्ध नहीं होता है, इससमय जो हारीतसंहिता नाम वैद्यक का जन्य छप हुआ उपलब्ध (प्राप्त) होता है वह इन का बनाया हुआ नहीं है किन्तु किसी दूसरे हारीत का बनाया हुआ है। २-क्योंकि मा बाप के रज बीर्य का विकार, गर्सावन्या में गर्मिणी खी क विकास वर्ताव और जन्म होने के पीछे माता आदि का अयोग्य आहार और विदार का करना कराना आदि कारण जीव के पूर्वकृत पाप के उदय से होकर दुःखरूप कार्य को पैदा करते हैं।

इन्हीं त्रिविध कारणों को पुनः दूसरे प्रकार से तीन प्रकार का बतलाया है जिन का वर्णन इस प्रकार है:—

?-स्वकृत—बहुत से रोग प्रत्येक मनुष्य के शरीर में अपनी ही भूलों से होते हैं, इस प्रकार के रोगों के कारणों को स्वकृत कहते हैं।

२-परकृत—बहुत से रोग अपने पड़ोसी की, अपनी जाति की, अपने सम्बन्धी की अथवा अन्य किसी दूसरे मनुष्य की भूरू से अपने शरीर में होते हैं, इस प्रकार के रोगों के कारणों को परकृत कहते हैं।

३-दैवकृत वा स्वभावजन्य—बहुत से रोग स्वाभाविक प्रकृति के परिवर्त्तन से बरीर में होते हैं, जैसे-ऋतु के परिवर्त्तन से हवा और मनुष्यों की प्रकृति में विकार होकर रोगों का उत्पन्न होना आदि, इस प्रकार के रोगों के कारणों को देवकृत अथवा स्वभावजन्य कहते हैं।

यद्यपि रोग के कारणों के ये तीन भेद ऊपर कहे गये हैं परन्तु वास्तव में तो मनुष्यकृत और दैवकृत ये दो ही भेद हो सकते हैं, क्योंकि रोगों के सब ही कारण इन दोनों भेदों में अन्तर्गत हो सकते हैं, इन दोनों प्रकार के कारणों में से मनुष्यकृत कारण उन्हें कहते हैं कि-जो कारण प्रत्येक आदमी अथवा आदमियों के समुदाय के द्वारा मिल कर बांधे हुए ब्यवहारों से उत्पन्न होते हैं, इन मनुष्यकृत कारणों के भेद संक्षेप से इस प्रकार हो सकते हैं:—

्नप्रत्येक मनुष्यकृत कारण—प्रत्येक मनुष्य अपनी भूछ से, आहार विहार की अपरिमाणता से और नियमों के उछंघन करने से जिन रोग वा मृत्यु को प्राप्त होने के कारणों को उत्पन्न करे, इन को प्रत्येक मनुष्यकृत कारण कहते हैं।

२-कुटुम्बकृत कारण—कुटुम्ब में प्रचलित विरुद्ध ब्यवहारों से तथा निकृष्ट आचारों से जो रोगोरपत्ति के कारण होते हैं, इन को कुटुम्बकृत कारण कहते हैं।

३-जातिकृतकारण—निकृष्ट प्रथा से तथा जाति के खोटे व्यवहारों से जो रोगोत्पित्त के कारण होते हैं, इन्हें जातिकृत कारण कहते हैं, देखो! बहुत सी जातियों में बालविवाह आदि कैसी २ कुरीतियां प्रचलित हैं, ये सब रोगोत्पित्त के दूरवर्ती कारण हैं, इसी प्रकार बोहरे आदि कई एक जातियों में बुरखे (पड़दा विशेष) का प्रचार है जिस से उन जातियों की स्त्रियां निर्वल और रोगिणी हो जाती हैं, इत्यादि रोगोत्पित्त के अनेक जातिकृत कारण हैं जिन का वर्णन ग्रन्थ-विभारभय से नहीं करते हैं।

3-देशकृत कारण—बहुत से देशों की आव हवा (जल और वायु) के प्रतिकृल होने से अथवा वहां के निवासियों की प्रकृति के अनुकूल न होने से जो रोगोत्पत्ति के कारण होते हैं, इन्हें देशकृत कारण कहते हैं।

१-इस का अनुभव बहुत पुरुषों को हुआ ही होगा कि-अनेक कुडुम्बों में बड़े २ व्यसनों और दुराचारों के होने से उन कुडुम्बों के लोग रोगी बन जाते हैं॥ २-जिन कारणों से पुरुषजाति तथा स्त्रीजाति की पृथकू २ हानि होती है वे भी (कारण) इन्हीं कारणों के अन्तर्गत हैं॥

५-कालकृत कारण—बाल्य, यावन और वृद्धत्व (बुढ़ापा) आदि भिन्न २ अवस्थाओं में तथा छः ऋतुओं में जो २ वर्ताव करना चाहिये उस २ वर्ताव के न करने से अथवा विपरीत वर्ताव के करने से जो रोगोत्पत्ति के कारण होते हैं, उन्हें कालकृत कारण कहते हैं।

६-समुद्दायकृत कारण-मनुष्यों का भिन्न २ समुदाय एकत्रित होकर ऐरा नियमों को बांधे जो कि शरीर संरक्षण से विरुद्ध होकर रोगोत्पत्ति के कारण हों. इन्हें समुदायकृत कारण कहते हैं।

७-राज्यकृत कारण-राज्य के जो नियम और प्रबंध मनुष्यों की तासीर और जल वायु के विरुद्ध होकर रोगोत्पत्ति के कारण हों, इन्हें राज्यकृत कारण कहते हैं।

८-महा कारण-जिस से सब सृष्टि के जीव मृत्यु के भय में आ गिरें, इस्त प्रकार का कोई व्यवहार पैदा होकर रोगोत्पत्ति वा मृत्यु का कारण हो, इस प्रकार के कारण को महा कारण कहते हैं, अत्यन्त ही शोक का विषय है कि-यह कारण वर्त्तमान समय में प्रायः सर्व जातीयों में इस आर्यावर्त्त में देखा जाता है, जैसे-देखों! बहाचर्य और गर्भाधान आदि सोलेह संस्कार आदि व्यवहार वर्त्तमान समय

१-गृहस्य धर्म के जो सोलह संस्कार हैं उन की विधि ''आचारदिनकर" नामक संस्कृत अध में विस्तारपूर्वक लिखी है, उन संस्कारों के नाम ये हैं—गर्भाधान,पुंसवन, जन्म, च्युचन्द्रदर्श र, क्षीराशन, पष्टीपूजन, शुचिकमें, नामकरण, अन्नप्राशन, कर्णत्रेध, केशवपन, उपनयन, विद्यारमा, विवाह, ब्रतारोप और अन्तकमें, इन सोल्ड संस्कारों की विधि बहुत बड़ी है अतः उस का वर्णन यहां पर नहीं किया जा सकता है, परन्तु पाठकों के ज्ञानार्थ इम यहां पर सिर्फ इतना ही लिखते हैं कि कीन २ सा संस्कार किस २ समय कराया जाता है—१ गर्भाधान—य**ह सं**स्कार गर्भ रह**ने** के पहले किया जाता **है**। २-पुंसवन—संस्कार गर्भवती के तीसरे महीने में वा सीमंतके साथ आठवें महीनेमें कराया जाता है। १-जन्म-यह संस्कार सन्तान के जन्म समय में कराया जाता है अर्थात् जन्म समय में योग्य ज्योतिपी को बुला कर सन्तान के जन्म ग्रहों को स्पष्ट कराना तथा उस ज्योतिर्पा को रुपया श्रीफल और मोहर आदि (जो कुछ देना उचित समझा जावे वा जैसी अ नी अद्धा और शक्ति हो) देना । ४-सूर्यचन्द्रदर्शन-यह संस्कार जन्मदिन से दो दिन व्यतीन होने पर (तीसरे दिन) कराया जाता है । ५-क्षीराशन-यह संस्कार भी सूर्यचन्ट्रदर्शन संस्थार के ही दिन अथवा उस के दूसरे दिन कराया जाता है, इस संस्कर में बालक को स्तनान कराया जाता है-(पहिले लिख चुके हैं कि-जन्मकाल से तीन दिन तक प्रमृता की का इध विकार युक्त रहता है इस लिये उन दिनों में ओषिष के द्वारा अथवा गाय के दूध से वालक का रक्षण करना ठीक है किन्तु जो लोग इस में जल्दी करते हैं उन के वालकों के कई प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं, यह संस्कार भी हमारे उसी कथन की पृष्टि करता है)। ६-७ छी-पूजन-यह संस्कार जन्म से छटे दिन कराया जाता है। ७-द्युचिकर्म-यह संस्कार जन्मसमय से दरा दिन व्यतीत होने के वाद ( ग्यारहवें दिन ) कराया जाता है । ८−नामकरण−यह संःकार भी शुचिकर्म संस्कार के दिन ही कराया जाता है। ९-अन्नप्रश्नन-यह संस्कार लड़के का छः महीने के बाद और लड़की का पांच महीने के बाद कराया जाता है। १०-कर्णवेध-यह संस्कार तीसरे, पाचवें वा सातवें वर्ष में कराया जाता है। ११-केशवपन-यह संस्कार यथोचित समय में

कराया जाता है, इस संस्कार में वालक के केश उतराये जाते हैं, इसे मुण्डनसंस्कार भी कहते हैं। १२-उपनयन-यह संस्कार आठ वर्ष की अवस्था के पीछे कराया जाता हैं। १३-विद्यारम्भ-यह संस्कार आठवें वर्ष में कराया जाता है । १४-विवाइ-यह संस्कार उस समय में कराया जाता है वा कराया जाना चाहिये जब कि स्त्री और पुरुष इस संस्कार के योग्य अवस्थावाले हो जावें. क्योंकि जैसे कचा फल खाने में खादिष्ठ नहीं लगता है तथा हानि भी करता है उसी प्रकार कची अवस्था में विवाह का होना भी कुछ लाभ नहीं पहुँचाता है, प्रत्युत अनेक हानियों को करता है। १५-व्रता-रोप यह संस्कार वह है जिस में स्त्री पुरुष व्रत का यहण करते हैं। १६-अन्तकर्म-इस संस्कार का दसरा नाम मृत्युसंस्कार भी है, क्योंकि यह संस्कार मृत्युसमय में किया जाता है, इस संस्कार के अन्त में जीवातमा अपने किये हुए कर्मों के अनुसार अनेक योनियों को तथा नरक और खर्ग आदि को प्राप्त होता है, इस लिये मनुष्य को चाहिये कि-अपनी जीवनावस्था में कर्मफल को विचार कर सदा श्रम कर्म ही करता रहे, देखो ! संसार में कोई भी ऐसा नहीं है जो मृत्यु से बचा हो, किन्तु इस (मृत्यू) ने अपने परम सहायक कर्म के योग से सब ही को अपने आधीन किया है, क्यों कि जित ना आयु:कर्म यह जीवात्मा पूर्व भव से बांध लाया है उस का जो पूरा हो जाना है इसी का नाम मृत्यु है, यह आयुःकर्म अपने पुण्य और पाप के योग से सब ही के साथ बंधा है अर्थात् क्या राजा और क्या रंक, सब ही को अवस्य मरना हैं और मरने के पश्चात इस जीवातमा के साथ यहां से अपने किये हुए पाप और पुण्य के सिवाय कुछ भी नहीं जाता है अर्थात संसार की सकल सामग्री यहीं पड़ी रह जाती है, देखों ! इस संसार में असंख्य राजे महाराजे और बाद शाह आदि ऐश्वर्यपात्र हो गये परन्तु यह पृथ्वी और पृथ्वीस्य पदार्थ किसी के साथ न गये, किन्तु केवल सब लोग अपनी २ कमाई का भोग कर खाना हो गये, इसी तत्त्वज्ञानसम्बन्धिनी बात को यदि कोई अच्छे प्रकार सोच लेवे तो वह धमण्ड और परहानि आदि को कभी न बरेगा तथा धीरे र शुभ कमों के योग से उस के पुण्य की वृद्धि होती जावेगी जिस से उस के अगले भव भी सुपरते जावेंगे अर्थात् अगले भवों में वह सर्व सुखों से सम्पन्न होगा, परना जो पुरुष इस तत्त्वसम्बन्धिनी बात को न सोच कर अशुभ कर्मी में प्रवृत्त रहेगा तो उन अशुभ कर्मों के योग से उस के पाप की वृद्धि होती जावेगी जिस से उस के अगले भव भी विगइते जावेंगे अर्थात् अगले भवों में वह सर्व दु:खों से युक्त होगा, तालर्थ यही है कि-मनाय के किये हुए पण्य और पाप ही उस की उत्तम और अधम दशा में हे जाते हैं तथा संसार में जो २ न्युनाधिकतायें तथा भिन्नतायें दीख पड़ती है वे सब इन्हीं के योग से होती हैं, देखां! सब से अधिक बलवान और ऐश्वर्यवान बड़ा राजा चक्रवत्तीं होता है, उस की शक्ति इतःति होती है कि-यदि तमाम संसार भी बदल जावे तो भी वह अकेला ही सब को सीधा (क बू में ) कर सकता है, अर्थात एक तरफ तमाम संसार का बल और एक तरफ उस अकेले चक्र बत्तीं का वल होता है तो भी वह में कर लेता है, यह उस के पुण्य का ही प्रभाव है कहिये इतना वडा पद पुण्य के विना कौन पा सकता है? तात्पर्य यही है कि-जिस ने पूर्व भव में तप किया है, देव गुरु और धर्म की सेवा की है तथा परोपकार करके धर्म की बुद्धि का विस्तार किया है उसी को धर्मशता और राज्यपदवी मिल सकती है क्योंकि राज्य और सुख का मिलना पुण्य का ी फल है, यदि मनुष्य पुण्य (धर्म) न करे तो उस के लिये दुःखागार (दुःख का घर) नरक गति तैयार है, आहा ! इस संसार की अनित्यता को तथा कर्मगति के चमत्कार को देखी कि जिन के घर में नव निधान और चौदह रल मौजूद थे, सोलह हजार देवते जिन के यहां नौवर थे, बत्तीस हजार मुकुटधारी राजे जिन को मुजरा करते थे, जिन के यहां खुव स्रत रानियां, कौतल घोड़े, हाथी, रथ, दीवान, नायबदीवान, डंका, निशान, चौथड़िये, ग्राम, नगर, बाग, बगीचे, राजधानी, रत्नों की खानें, सोना चांदी और लोहे की खानें, दास, दासी, नाटक मण्डली, पाकशास्त्र के ज्ञाता रसोइये, भिस्ती, तम्बोली, गोसमूह, खचर, हल, वन्दूकें, तोपें, २९ जै० सं०

मसालची. म्याने. **पानकी और अष्टांग के जाननेवाले निमित्तिये सदा हाजिर रहते** थे, छड़ी चँवर, गवेंथे और वराङ्गनायें जिन की सेवा में हर वख्त उपस्थित रहते ये और जिन की ज्तियों में भी अमुल्य रत झलझ<mark>लाया करते थे</mark> वे भी चले गये तो भला दूसरों की गिनती को कौन करे ? सोनी तो सही कि जब चक्रवर्त्तीसरीखे इस संसार में न रहे तो औरों की क्या कथा है ? चक्रवर्त्ती के चमत्कार और ऐश्वर्य की तरफ देखों कि-लाख योजन का लम्बा चौड़ा जम्बद्वीप है, उस में दक्षिण दिशा की तरफ भारतवर्ष नामक एक सब से छोटा दकड़ा है, इस के यदि बड़े विभानों को गिनें तो छः खण्ड होते हैं, चक्रवत्तीं उन छःवीं खण्डीं का मालिक होता है, वासुदेव तीन खण्डका मालिक होता है, बासुदेव से छोटा माण्डलिक राजा होता है, उस से छोटा मुकुटवन्य होता है और उस से भी छोटा छत्रपति होता है, इस प्रकार से नीचे उतरते २ यह भी मानना ही पड़ता है कि-सामन्तराज, ठाक़र, जागीरदार और सर्दार आदि भी अपनी पृथ्वी के राजे ही हैं, इसी प्रकार दीवान और नायबदीवान यद्यपि राजा नहीं हैं किन्त्र राजा के नौकर हैं तथापि सामान्य प्रजा के लिये तो वे भी राजा के ही तुल्य हैं, देखो ! गवर्नर जनरल और गवनर आदि हाकिम भी यद्यपि राजा नहीं हैं किन्तु राजा के भेजे हुए अधिकारी हैं तथापि व्हों के मेजे हुए होने से वे भी राजा के ही तुल्य माने जाते हैं यह सव न्यूनाधिकता के बरू पण्य और पाप की न्यूनाधिकता से ही होती है, इस बात को सदा ध्यान में रखकर नव अधिकारियों को उचित है कि न्याय के ही मार्गपर चलें, अन्याय के मार्ग का स्वयं त्यागकर इसरों से भी त्याग करावें, देखो ! पुण्य के प्रताप से एक समय वह था कि आर्य खण्ड के राजे मुजरा करते थे परन्तु पुण्य की हीनता से आज वह समय है कि अनार्य खंड के राजों को आर्थखंड के राजे मजरा करते हैं. तात्पर्य यह है कि जब जिस का सितारा तेज होता है तब उसी का जोर शोर चारों ओर फैल जाता है, इसी लिये कहा जाता है कि-यह जीवात्मा जेगा र पुण्य परभव में करता है वैसा २ ही उस को फल भी प्राप्त होता है, देखो ! मनुष्य यदि बाहे तो अपनी जीवित दशा में धन्यवाद और सुख्याति को प्राप्त कर सकता है, क्योंकि धन्यवाद और मुख्याति के प्राप्त करने के सब साधन उस के पास विद्यमान हैं अर्थात् ज्यों ही गुणों की ाद्धि की लों ही मानो धन्यवाद और सुख्याति प्राप्त हुई, ये दोनों ऐसी वस्तुयें है कि इन के सापन भत शरीर आदि का नाश होनेपर भी इन का कभी नाश नहीं होता है, जैसे कि तेल में फूल नहीं रहता है परन्तु उस की सुगन्धि बनी रहती है, देखो ! संसार में जन्म पाकर अलबत्तह सव ही मनुष्य प्रायः मान अपमान सुख दुःख और हर्ष शोक आदि को प्राप्त होते हैं परन्तु प्रशंसनीय वे ही मनुष्य हैं जो कि सम भाव से रहते हैं, क्योंकि मुख दुःख और हर्ष शेकादि वास्तव में शत्ररूप हैं, उन के आधीन अपने को कर देना अत्यन्त मूर्खता है, बहुत से लोग जरा से मुख से इतने प्रसन्न होते हैं कि फूले नहीं समाते हैं तथा जरा से दुःख और शेक से इतने घवड़ा जाते हैं कि जल में डूव मरना तथा विष खाकर मरना आदि निकृष्ट कार्य कर वैठते हैं, यह अति मूर्खों का काम है, भला कहो तो सही क्या इस तरह मरने से उन को स्वर्ग मिलता है ? कभी नहीं, किन्तु आत्मधातरूप पाप से बुरी गति होकर जन्म जन्म में कष्ट ही उठाना पड़ेगा, आत्मधात करनेवाले समझते हैं कि ऐसा करने से संसार में हमारी प्रतिष्ठा बनी रहेगी कि अमुक पुरुष अमुक अपराध के हो जाने से लिखित होकर आत्मवात कर मर गया. परन्तु यह उन की महा मूर्खता है, यदि अच्छे लोगों की शिक्षा पाई है तो याद रक्खों कि इस तरह से जान को खोना केवल बुरा ही नहीं किन्तु महापाप भी है, देखो ! स्थानां गस्त के दूसरे स्थान में लिखा है कि-क्रोध, मान, माथा और लोभ कर के जो आत्मघात करना है वह दुर्गति का हेतु है, अज्ञानी और अव्रती का मरना वालमरण में दाखिल है, ज्ञानी और सर्व बिरति पुरुष का मरना पण्डित मरण है, देशविरति पुरुष का मरना बालपण्डित मरण है और आराधना करके अच्छे ध्यान में मरना अच्छी गति के पाने का सूचक है।।

में कंसे अधोदशापन्न (नीच दशा को पहुँचेहुए) हैं, जिन को पूर्वाचार्य तो शार्रारिक उन्नति के शिखरपर ले जाने के कारण समझ कर धर्म की आवश्यक कियाओं में गिनते थे, परन्तु अब वर्त्तमान समय में उन का प्रचार शायद विरले ही आवों में होगा, इस का कारण यही है कि वर्त्तमान समय में राज्यकृत अथवा जातिकृत न तो ऐसा कोई नियम ही है और न लोगों को इन बातों का ज्ञान ही है, इस से लोग अपने हिताहित को न विचार कर मनमाना वर्त्तांव करने लगे हैं, जिस का फल पाठकगण नेत्रों से प्रलक्ष ही देख रहे हैं कि मनुष्यगण तनलीन, मन मलीन, द्रव्यरहित और पुत्र तथा परिवार आदि से रहित हो गये हैं, इन सब दु:खोंका कारण केवल न करने योग्य व्यवहार का करना ही है, इस सर्व हानि को व्यवहारनय की अपेक्षा समझना चाहिये, इसी को देव कहो, चाहे कर्म कहो, चाहे भवितव्यता कहो।

पहिले जो हम ने पांच समवाय रोग होने के कारण लिखे हैं-वे सब कारण (पाच समवाय) निश्चय और व्यवहारनय के विना नहीं होते हैं, इन में से बिजुर्छी या मकान आदि के गिरनेद्वारा जो मरना या चोट का लगना है, वह भवि-तब्यता समवाय है तथा यह समवाय सब ही समवायों में प्रधान है, गर्मा और ठंढ के परिवर्त्तन से जो रोग होता है उस में काल प्रधान है, प्रेग और हैजा आदि रोगों के होने में बँधे हुए समुदायी कर्म को प्रधान समझना चाहिये, इस प्रकार पांचा समवायों के उदाहरणों को समझ लेना चाहिये, निश्चयनय के द्वारा तो यह जाना जाता है कि उस जीव ने वैसे ही कमें बांधे थे तथा व्यवहारनय से यह जाना जाताहै कि-उस जीव ने अपने उद्यम और आहार विहार आदि को ही उस प्रकार के रोग के होने के लिये किया है, इस लिये यह जानना चाहिये कि-निश्चयनय तो जानने के योग्य और व्यवहारनय प्रवृत्ति करने के योग्य है, देखो ! बहत से रोग तो व्यवहारनय से प्राणी के विपरीत उपचार और वर्त्तावों से ही होते हैं, काल का तो स्वभाव ही वर्त्तने का है इस लिये कभी शीत और कभी गर्मा का परिवर्त्तन होता ही है, अतः अपनी प्रकृति, पदार्थी के स्वभाव और ऋतुओं के स्वभाव के अनुसार वर्ताव करना तथा उसी के अनुकूल आहार और विहार का उपचार करना प्राणी के हाथ में है, परन्तु कर्म अति विचित्र है. इस िहरे कदरती कारणों से जो रोग के कारण पैदा होते हैं वे कर्मवश विरले ही आद्रामयों के शरीर में रोगोत्पत्ति करते हैं, वातावरण में जो २ परिवर्त्तन होता है वह तो रोग तथा रोग के कारणों को दूर करनेवाला है परन्तु उस में भी अपने कर्म के वस कोई प्राणी रोगी हो जाते हैं, इस लिये ऋतुओं का जो परिवर्त्तन है वह वातावरण अर्थात् हवा की शुद्धि से ही सम्बन्ध रखता है परन्तु उस से भी जो पुरुष रोगी हो जाते हैं उन के लिये तो इन विकारों को देवकृत भी मान सकते हैं, इस्रालये वास्तव में तो यही उचित प्रतीत होता है कि-हर किस के रोगों को पहि-चान कर ही उन का यथोचित इलाज करना चाहिये, यही इस बन्ध की सम्मति है।

#### रोग के दूरवर्त्ती कारण।

देखो ! घर में रहनेवाले बहुत से मनुष्यों में से किसी एक मनुष्य को विष् चिका (हैज़ा वा कोलेरा) हो जाता है, दूसरों को नहीं होता है, इस का कारण यही है कि-रोगोलित के करनेवाले जो कारण हैं ये आहार विहार के विरुद्ध वर्त्ताव से अथवा मातापिता की ओर से सन्तान को प्राप्त हुई शरीर की प्राकृतिक नियं-छता से जिस आदमीका शरीर जिन २ दोषों से दब जाता है उसी को रोगोत्पति करते हैं, क्योंकि वे दोप शरीर को उसी रोगविशेष के उत्पन्न होने के योग्य बना कर उन्हीं कारणों के सहायक हो जाते हैं इसिटिये उन्हीं २ कारणों से उन्हीं २ दोप विशेषवाला शरीर उन्हीं २ रोग विशेषों के ग्रहण करने के लिये प्रथम से ही तैयार रहता है, इस लिये वह रोगविशेष उसी एक आदमी के होता है किन्तु इसरे के नहीं होता है, जिन कारणों से रोग की उत्पत्ति नहीं होती है परन्त व ( कारण ) शरीर को निर्बल कर उस को दूसरे रोगोलादक कारणों का स्थानरूप बना देते हैं वे रोग विशेष के उत्पन्न होने के योग्य बनानेवाले कारण कहलाते हैं. जैसे देखो ! जब पृथ्वी में वीज को बोना होता है तब पहिले पृथ्वी को जोतकर तथा खाद आदि डाल कर तैयार कर लेते हैं पीछे बीज को बोते हैं, क्योंकि जब पृथ्वी बीज के बोने के योग्य हो जाती है तब ही तो उस में बोया हुआ दीज उगता है, इसीप्रकार बहुत से दोषरूप कारण शरीर को ऐसी दशा में है आहे हैं कि वह ( शरीर ) रोगोत्पत्ति के योग्य बन जाता है, पीछे उत्पन्न हुए नजीन कारण शीघ्र ही रोग को उत्पन्न कर देते हैं, यद्यपि शरीर को रोगोत्पत्ति के यंग्य बनानेवाले कारण बहुत से हैं परन्तु ग्रन्थ के विस्तार के भय से उन सब का वर्णन नहीं करना चाहते हैं-किन्तु उन में से कुछ मुख्य २ कारणों का वर्णन करते हैं-१-माता पिता की निर्बलता। २-निज कुटुम्ब में विवाह। ३-बालकपन में ( कची अवस्था में ) विवाह । ४-सन्तान का विगड़ना । ५-अवस्था । ६-जाति । ७-जीविका वा वृत्ति ( व्यापार )। ८-प्रकृति ( तासीर )। बस शरीर को रोगोलित्ति के योग्य बनानेवाले ये ही आठ मुख्य कारण हैं, अब इन का संझेप से वर्णन किया जाता है:---

१-माता पिता की निर्वछता—यदि गर्भ रहने के समय दोनों में से (मातापिता में से ) एक का श्रीर निर्वछ होगा तो वाछक भी अवस्य निर्वछ ही उत्पन्न होगा, इसी प्रकार यदि पिता की अपेक्षा माता अधिक अवस्थावाछी होगी अथवा माता की अपेक्षा पिता बहुत ही अधिक अवस्थावाछा होगा (ख्री की अपेक्षा पुरुप की अवस्था ड्योदी तथा दूनीतक होगी तवतक तो जोड़ा ही गिना ज वेगा परन्त इस से अधिक अवस्थावाछा यदि पुरुप होगा ) तो वह जोड़ा नहीं किन्तु कुजोड़ा गिना जायगा इस कुजोड़े के भी उत्पन्न हुआ बाछक निर्वछ होता है और निर्वछता जो है वही बहुत से रोगों का मूछ कारण है।

र-निज कुटुम्ब में विवाह—यह भी निर्बंछता का एक मुख्य हेतु हैं, इस ित्ये वैद्यकशास्त्र आदि में इस का निषेध किया है, न केवल वैद्यकशास्त्र आदि में ही इस का निषेध कि लौकिक कारण भी बहुत से हैं परना उन का वर्णन प्रनथ के बढ़ जाने के भय से वहांपर नहीं करना चाहते हैं। हां उन में से दो तीन कारणों को तो अवस्य ही दिखलाना चाहते हैं-देखिये:—

5-संस्कृत भाषा में बेटीका नाम दुहिता रक्खा है और उस का अर्थ ऐसा होता है कि-जिस के दूर व्याहे जाने से सब का हित होता है।

र-प्राचीन इतिहासों से यह बात अच्छे प्रकार से प्रकट है और इतिहासवेता इस बात को भलीगाँति से जानते भी हैं कि इस आर्यावर्त देश में पूर्व समय में पुत्री के विवाह के लिये स्वयंवर मण्डप की जाती थी अर्थात् स्वयंवर की रीति से विवाह किया जाता था और उस के वास्तविक तत्त्वपर विचार कर देखने से यह बात माल्स होती है कि वास्तव में उक्त रीति अति उत्तम थी, क्योंकि उस में कन्या अपने गुण कर्म और स्वभावादि के अनुकूल अपने योग्य वर का वरण (स्वीकार) कर लेती थी कि जिस से आजन्म वे (स्वी पुरुप) अपनी जीवनयात्रा को जानन्द व्यतीत करते थे, क्योंकि सब ही जानते और मानते हैं कि स्वी पुरुप का यमान स्वभावादि ही गृहस्थाश्रम के सुख का वास्तविक (असली) कारण है।

:- उपर कही हुई रीति के अतिरिक्त उस से उतर कर (गट कर) दूसरी रीति यह थी कि वर और कन्या के माता पिता आदि गुरुजन वर और कन्या की

१-देखो ! इसी लिये युगादि भगवान् श्रीऋषभदेव ने प्रजा को बलवती करने के लिये युगला धर्म को दूर किया था अर्थात पूर्व समय में युगल जोड़ों से मैथुन होता था इस लिये उस समय में न तो प्रजा की वृद्धि ही थी और न वे कोई पुरुषार्थ का काम ही कर सकते थे, किन्तु वे तो केवर १वबद पुण्य का फल कल्पवृक्षों से भोगते थे, उस समय कल्पवृक्ष का नाश होता हुआ देख कर प्रभुने पुरुषार्थ बढ़ाने के लिये दूसरों २ की सन्तिति से विवाह करने की आज्ञा दी, तब सब लोग एक के साथ जन्मे हुए जोड़े का दूसरे के साथ जन्मे हुए जोड़े से विवाह करने लगे, वड़ी मनु में भी ऐसी ही आज्ञा है परन्तु भृगुऋषि की बनाई हुई छोटी मनु में ऐसा लिखा है कि-जो माता के सापिण्ड में न हो और पिता के गोत्र में न हो ऐसी कन्या के साथ उत्तम जातिवाले पुरुष को विवाह करना चाहिये इत्यादि, परन्तु वास्तव में तो बड़ी मनुका जो नियम है वह अईइं।ति के अनुकूल होने से माननीय है॥ २ जैसा कि निरुक्त ग्रन्थ में 'दुहिता' शब्द का व्याख्यान है कि-"दूरे हिता दुहिता" इस का भाषार्थ ऊपर लिखे अनुसार ही है, विचार कर देखा जाने तो एक ही नगर में वसनेवाली कन्या से विवाह होने की अपेक्षा दूर देश में वसने-वाली कन्या से विवाह होना सर्वोत्तम भी प्रतीत होता है, परन्तु खेद का विषय है कि-बीकानेर आदि कई एक नगरों में अपने ही नगर में विवाह करने की रीति प्रचलित हो गई है तथा उक्त नगरों में यह भी प्रथा है कि स्त्री दिनभर तो अपने पितृगृह (पीहर) में रहती है और रात को अपने श्रमुर गृह (सासरें ) में रहती है और यह प्रथा खासकर वहां के निवासी उत्तम वर्णों में अधिक है, पन्तु यह महानिकृष्ट प्रथा है, क्योंकि इस से गृहस्थाश्रम को बहुत हानि पहुँचती है, इस बुरी प्रथा ने उक्त नगरों को जो २ हानियाँ पहुँच चुकी हैं और पहुँच रहीं हैं उन का विशेष वर्णन लेखके वड़ने के भय से यहां नहीं करना चाहते हैं, बुद्धिमान् पुरुष स्वयं ही उन हानियों को सोचलेंगे॥ अवस्था, रूप, विद्या आदि गुण, सहत्तीव और स्वभावादि बातों का विचार कर अर्थात् दोनों में, उक्त बातों की समानता को देखकर उन का विवाह कर देते थे, इस से भी वही अभीष्ट सिद्ध होता था जैसा कि ऊपर लिख चुके हैं अर्थात् दोनों (स्वी पुरुष) गृहस्थाश्रम के सुख को प्राप्त कर अपने जीवन को विताते थे।

४ ऊपर कही हुई दोनों रीतियाँ जब नष्टप्राय हो गई अर्थात् स्वयंवर की रीति बन्द होगैई और माता पिता आदि गुरुजनों ने भी वर और कन्या के रूप, अवस्था, गुण कर्म और स्वभावादि का मिलान करना छोड़ दिया, तब परिणाम में होने-वाली हानि की सम्भावना को विचार कर अनेक बुद्धिमानों ने वर और कन्या के गुण आदि का विचार उन के जन्मपत्रादिपर रक्खा अर्थात् ज्योतिपी के द्वारा जन्म-पत्र और प्रहगोचर के विचार से उन के गुण आदि का विचार करवा कर तथा किसी मनुष्य को भेज कर वर और कन्या के रूप और अवस्था आदि को जान कर उन (ज्योतिपी आदि) के कहदेने पर वर और कन्या का विचाह करने लेंगे, वस तब से यही रीति प्रचलित हो गई, जो कि अब भी प्रायः सर्वत्र देखी जाती है। अब पाठकगण प्रथम संख्यामें लिखे हुए दुहिता शब्द के अर्थ से तथा दूसरी संख्या से चौथी संख्यापर्यन्त लिखी हुई विचाह की तीनों रीतियों से भी (लोकिक

**१-कन्नोज के महाराज जयचन्द्रजी राठोर ने अप**नी पुत्री के विवाह के लिये स्वयंवरम डप की रचना करवाई थी अर्थात् स्वयंवर की रीति से अपनी पुत्री का विवाह किया था, वस उस के बाद से प्रायः उक्त रीती से विवाह नहीं हुआ अर्थात् स्वयंवर की रीती उठ गई, यह गत इतिहासों से प्रकट है।। २-द्रव्य के लोग आदि अनेक कारणों से।। ३-अर्थात् समान स्वनाव और गुण आदि का विचार न करनेपर विरुद्ध स्वभाव आदिके कारण वर और कन्या को गृहस्थाश्रम का सुख नहीं प्राप्त होगा, इत्यादि हानि की सम्भावना को विचार कर ॥ ४-परन्तु महाशोक का विषय है कि-वर और कन्या के माता पिता आदि गुरु जन अब इस अति ६. गरण तींसरे दर्जे की रीती का भी द्रव्य लोमादि से परित्याग करते चर्छे जाते हैं अर्थात् वर्त्तमान में प्रायः देखा जाता है कि-श्रीमान् (द्रव्यपात्र) छोग अपने से भी अधिक केवल द्रव्यःस्पद घर देखते हैं, दूसरी वार्तो (लड़के का लड़की से छोटा होना आदि हानिकारक भी वार्ती े को विलक्कल ही नहीं देखते हैं, इस का कारण यह हैं कि द्रव्यास्पद घराने में सम्बन्ध होने वे वे संसार में अपनी नामवरी को चाहते हैं ( कि अमुक के सम्बन्धी अमुक बढ़े सेठजी हैं इत्यार्टर ), अब श्रीमान् लोगों के सिवाय जो साधारण जन हैं उन को देखकर वैसा करना ही है अर्थात् वे कव चाह**ने लगे** कि **हमा**री कन्या **ब**ड़े घर **में न** जावे अथवा हमारे लड़के का सम्बन्ध बड़े धर में न होते, ताल्पर्य य**द है** कि-गुण और स्वभावादि सब वातों का विचार छोड़कर द्र<sup>वय</sup> की ओर देखने लगे, यहाँतक कि ज्योतिषीजी आदितक को भी द्रव्य का लोग देकर अपने व**श** में करने लगे अर्थात् उन से भी अपना ही अभीष्ट करवाने लगे, इस के सिवाय लोभा दे के कारण जो विवाह के विषय में कन्याविक्रय आदि अनेक हानियां हो चुकी हैं और होती जाती हैं उन को पाठकगण <mark>अच्छे प्रकार से</mark> जानते ही हैं अतःउन को ठिखकर हम अन्थ का व्स्तार करना नहीं चाहते हैं, किन्तु यहां पर तो "निजकुटुम्व में विवाह कदापि नहीं होना चाहिये" इस विषय को लिखते हुए प्रसंगवशात यह इतना आवस्यक समझ कर लिखा गया है। आशा है कि-पाठकगण हमारे इस ठेख से यथार्थ तत्त्वको समझ गये होंगे ॥

कारणों के द्वारा ) निश्चय कर सकते हैं कि इन ऊपर कहे हुए कारणों से क्या सिद्ध होता है, केवल यही सिद्ध होता है कि निजकुदम्ब में विवाह का होना सर्वथा निषिद्ध है, क्योंकि-देखो ! दृहिता शब्द का अर्थ तो स्पष्ट कह ही रहा है कि-कन्या का विवाह दर होना चाहिये, अर्थात् अपने प्राम वा नगर आदि में नहीं होना चाहिये, अब विचारो ! कि-जब कन्या का विवाह अपने ग्राम वा नगर आदि में भी करना निषद्ध है तब भला निज कुटुम्ब में व्याह के विषय में तो कहना ही क्या है ! इस के अतिरिक्त विवाह की जो उत्तम मध्यम और अधम रूप ऊपर तीन रीतियाँ कही गई हैं वे भी घोषणा कर साफ २ बतलाती हैं कि-निज कुटुम्ब में विवाह कदापि नहीं होना चाहिये, देखो ! स्वयंत्रर की रीति से विवाह करने में यह होता था कि-निजकुटुम्ब से भिन्न (किन्तु देश की प्रथा के अनुसार स्वजातीय ) जन देश देशान्तरों से आते थे और उन सब के गुण आदि का श्रवण कर कन्या ऊपर लिखे अनुसार सब बातों में अपने समान पति का स्वयं ( खुद ) वरण ( स्वीकार ) कर लेती थी, अब पाठकगण सोच सकते हैं कि-यह ( स्वयंवर की ) रीति न केवल यही बतलाती है कि-निज क़दुस्य में विवाह नहीं होना चाहिये किन्तु यह रीति दुहिता शब्द के अर्थ को और भी पुष्ट करती है ( कि कन्या का स्वयाम वा स्वनगर आदि में विवाह नहीं होना चाहिये ) क्योंकि यदि निज कुटुम्ब में विवाह करना अभीष्ट वा लोकसिद्ध होता अथवा स्वयाम वा स्वनगरादि में ही विवाह करना योग्य होता तो स्वयंवर की चना करना ही न्यर्थ था, क्योंकि वह ( निज कुदुम्ब में वा स्वप्रामादि में ) विवाह तो विना ही स्वयंवर रचना के कर दिया जा सकता था, क्योंकि अपने कुद्रम्य के अथवा स्वयामादि के सब पुरुषों के गुण आदि प्रायः सब को विदित ही होते हैं, अब स्वयंवर के सिवाय जो दूसरी और तीसरी रीति लिखी है उस का भी प्रयोजन वही है कि जो ऊपर लिख चुके हैं, क्योंकि-ये दोनों रीतियां स्वयंवर नहीं तो उस का रूपान्तर वा उसी के कार्य को सिद्ध करनेवाली कही जा सकती हैं, इन में विशेपता केवल यही है कि-पित का वरण कन्या स्वयं नहीं करती थी किना माता पिता के द्वारा तथा ज्योतिषी आदि के द्वारा पति का वरण कराया जाता था, तालपर्य वही था कि-निज कुदुम्ब में तथा यथासम्भव स्वयामादि में कन्यः का विवाह न हो।

उपर लिखे अनुसार शास्त्रीय सिद्धान्त से तथा लैकिक कारणों से निजकुटुम्ब में विवाह करना निषिद्ध है अतः निर्वलता आदि दोषों के हेतु इस का सर्वथा परिलाग करना चाहिये।

3-बालकपन में विवाह—प्यारे सुजनो ! आप को विदित ही है कि इस वर्तमान समय में हमारे देश में ज्वर, शीतला, विपूचिका (हैज़ा) और छेग आदि अनेक रोगों की अत्यन्त ही अधिकता है कि जिन से इस अभागे भारत की यह शोचनीय कुदशा हो रही है जिस का स्मरण कर अश्रुधारा बहने लगती है और दुःख विसराया भी नहीं जाता है, परन्तु इन रोगों से भी बड़ कर एक अन्य

भी महान भयंकर रोग ने इस जीर्ण भारत को धर दबाया है, जिस को देख व सुनकर वजहदय भी विदीर्ण होता है, तिसपर भी आश्चर्य तो यह है कि उस महाभयंकर रोग के पक्षे से शायद कोई ही भारतवासी रिहाई पा चुका होगा, वह ऐसा भयंकर रोग है कि-ज्यों ही वह (रोग) हिर पर चड़ा त्योंही (थोड़े ही दिनों में ) वह इस प्रकार थोथा और निकम्मा कर देता है कि जिस प्रकार गेई आदि अन में घुन लगने से उस का सत निकल कर उस की अलन्त कुद्शा हो जाती है कि जिस से वह किसी काम का नहीं रहता है, फिर देखों ! दूसरे रोगों से तो व्यक्तिविशेष (किसी खास ) को ही हानि पहुँचती है परन्तु इस भयंकर रोग से समृह का समृह ही वरन उस से भी अधिक जाति जनसंख्या व देश जन-संख्या ही निकम्मी होकर क़दशा को प्राप्त हो जाती है, सुजनों ! क्या आप को माल्स नहीं है कि यह वही महाभयानक रोग है कि जिस से मनुष्य की सरत भयावनी तथा नाक कान और आंख आदि इन्द्रियां थोड़े ही दिनों में निकस्मी हो जाती हैं, उस में विचारशक्ति का नाश तक नहीं रहता है, उस को उत्साह अंद साहस के स्वप्न में भी दर्शन नहीं होते हैं, सच पूँछो तो जैसे ज्वर के रहने से तिल्ली आदि रोग हो जाते हैं उसी प्रकार वरन उस से भी अधिक इस महा-भयंकर रोग के होने से प्रमेह, निर्वलता, वीर्यविकार, अफरा, दमा, खांसी और क्षय आदि अनेक रोग उत्पन्न होते हैं जिन से शरीर की चमक दमक और शोभा जाती रहती है तथा मनुष्य आलसी और कोधी बन जाता है तथा उस की बुद्ध अप हो जाती है, तात्पर्य लिखने का यही है कि इसी महाभयंकर रोग ने दस भारत को विलकुल ही चीपट कर दिया, इसी ने लोगों को सभ्य से असभ्य, राजा से रंक (फकीर) और दीर्घाय से अल्पाय बना दिया है, भाइयो! कहां तक गिनाबे सब प्रकार के सुख और वैभव को इसी ने छीन लिया।

हमारे पाठकगण इस बात को सुनकर अपने मन में विचार करने लगे होंगे कि वह कोन सा महान् रोग बला के समान है तथा उस के नाम को सुनने के जिये अलान्त विकल होते होंगे, सो हे सजानों! इस महान् रोग को तो आप नसे सुजन तो क्या किन्तु सब ही जन जानते हैं, क्योंकि प्रतिदिन आप ही सबों के गृहों में इस का निवास हो रहा है, देखो! कोन ऐसा भारतवर्षीय जन है जो कि वर्त्तमान समय में इस से न सताया गया हो, जिस ने इस के पापड़ों को न हेला हो, जो इस के दुःखों से घायल होकर न तड़फड़ाता हो, यह वह मीठी मार है कि जिस के लगते ही मनुष्य अपने आप ही सर्व सुखों की पूर्णांदुति देकर मियां मेह बन जाते हैं, इस पर भी नुर्श यह है कि जब यह रोग किसी गृह में प्रवेश करने को चाहता है तब दो तीन चार अथवा छः मास पहिले ही अपने आगमन की सूचना देता है, जब इस के आगमन के दिन निकट आते हैं तब तो यह उस गृह को पूर्णंरूप से स्वच्छ करता है, उस गृह के निवासियों को ही नहीं किन्तु उन से सम्बन्ध रखनेवालों को भी कपड़े लत्ते सुथरे पहिनाता है, इस के आगमन की

खबर को सुनकर गृह में मंगलाचार होते हैं, इधर उधर से भाई बन्धु आते हैं यह सब कुछ तो होता ही है किन्तु जिस रात्रि को इन महारोग का आगमन होता है उस रात्रि को सम्पूर्ण नगर में कोलाहल मच जाताहै और उस गृह में तो एसा उत्साह होता है कि जिस का पारावार ही नहीं है अर्थात् दर्बाज़ोपर नौबन झड़ती है, रण्डियां नाच २ कर सुवारक बादें देती हैं, धूर गोले और आतिश्वा चलती है, पण्डित जन मन्नो का उचारण करते हैं, किर सब लोग मिल कर अत्यन्त हर्ष के साथ उस महारोग को एक उस नादान भोली मूर्त्ति से चपेट देते हैं कि जिस के शिरपर मौर होता है, इस के बाद उस के दूसरे ही दिन प्रातःकाल होते ही सब स्थानों में इस के उस गृह में प्रवेश होने की घोषणा (सुनादी) हो जाती है।

पाठकराण! अब तो यह महान् रोग आप को प्रत्यक्ष प्रकट हो गया, किहिये तो नहीं यह किस धूमधाम से आता है ? क्या २ खेल खिलाता है ? कैसे २ नाच नचाता है ? किस प्रकार सब को बेहोश कर देता है कि उस गृह के लोग तो क्या किन्तु अड़ोसीपड़ोसीतक इस के कौतुक में वशीभृत हो जाते हैं। सच पूछो तो इस रोग का ऐसे गाजे बाजे के साथ में घर में दखल होता है कि जिस में किसी प्रकार की रोक टोक नहीं होती है बरन यह कहना भी यथार्थ ही होगा कि सब लोग मिलकर आप ही उस महारोग को बुलाते हैं कि जिस का नाम ''बाल्यविवाह'' (न्यून अवस्था का विवाह ) है।

पाठकराण उत्पर के वर्णन से समझ गये होंगे कि-जो २ हानियां इस भारत वर्ष में हुई हैं उन का मूल कारण यही बाल्यावस्था का विवाह है, इस के विषय में वर्तमान समय के अच्छे २ बुद्धिमान डाक्टर लोग भी पुकार २ कर कहते हैं कि-ऐसे विवाहों से कुछ लाभ नहीं है किन्तु अनेक हानियां होती हैं, देखिये! डाक्टर डियूडविस्थिथ साहब (साविक प्रिन्सिपल मेडिकल कालेज कलकत्ता) का वचन है कि-"न्यून अवस्था के विवाह की रीति अल्यन्त अनुचित है, क्योंकि इस से शारिरिक तथा आत्मिक बल जाता रहता है, मन की उमग चली जाती है-फिर सामाजिक बल कैसा?"

डाक्टर नीवीमन कृष्ण बोप का वचन है कि-"शारीरिक बल के नष्ट होने के जितने कारण हैं उन सब में मुख्य कारण न्यून अवस्था का विवाह जानो, यही मसक के बल की उन्नति का रोकनेवाला है"।

मिसेस पी. जी. फिफिसिन (लेडी डाक्टर मुम्बई) का कथन है कि—"हिन्दुओं की खियों में रुधिरविकार तथा चर्मदूषण आदि बीमारियों के अधिक होने का कारण बाल्यविवाह ही है, क्योंकि इस से सन्तान शीघ्र उत्पन्न होती है, फिर उस दशा में दूध पिलाना पड़ता है जब कि माता की रगें दढ़ नहीं होती हैं, जिस से माता दुर्बल होकर नाना प्रकार के रोगों में फँस जाती है"।

टाक्टर महेन्द्रलाल सर्कार एम. डी. का वचन है कि-"बाल्यावस्था का विवाह

अत्यन्त बुरा है, क्योंकि इस से जीवन की उन्नति की बहार छुट जाती है तथ न्यारीरिक उन्नति का द्वार बन्द हो जाता है"।

उक्त डाक्टर साहब ने किसी समय सभा के बीच में यह भी वर्णन किया था कि-में अपनी तीस वर्ष की परीक्षा से यह कह सकता हूँ कि-फी सदी २५ खियां बाल्यावस्था के विवाह के हेतु से मरती हैं तथा फी सदी दो मनुष्य इसी से ऐसे हो जाते हैं कि जिन को सदा रोग घेरे रहते हैं और वे आधे आयु में ही मरते हैं।

प्रिय सज्जनो ! इस के अतिरिक्त अपने शास्त्रों की तरफ तथा प्राचीन इतिहासों की तरफ भी ज़रा दृष्टि दीजिये कि विवाह का क्या समय है और वह किस प्रयोजन के लिये किया जाता है—आर्प (ऋषिप्रणीत) प्रन्थोंपर दृष्टि डालने से यह बात स्पष्ट प्रकट होती है कि विवाह का मुख्य प्रयोजन सन्तान का उत्पन्न करना है और उस का (सन्तानोत्पत्ति का) समय शास्त्रकारों ने इस प्रकार इहा है कि:—

स्त्रियां पोडशवर्षायां, पश्चविंशतिहायनः ॥ बुद्धिमानुद्यमं कुर्यात्, विशिष्टसुतकाम्यया ॥ १ ॥

अर्थ-पचीस अर्थ की अवस्थावाले (जवान) बुद्धिमान् पुरुप को सोलह वर्ष की स्त्री के साथ सुपुत्र की कामना से संभोग करना चाहिये॥ १॥

तदा हि प्राप्तवीयौं तौ, सुतं जनयतः परम् ॥ आयुर्वेलसमायुक्तं, सर्वेन्द्रियसमन्वितम् ॥ २ ॥

अर्थ--क्योंकि-उस समय दोनों ही (स्त्री पुरुष) परिपक्क (पके हुए) वीर्य से युक्त होने से आयु बल तथा सर्व इन्द्रियों से परिपूर्ण पुत्र को उत्पन्न करते हैं ॥ २॥

न्यूनपोडशवर्षायां, न्यूनाव्दपश्चिवंशतिः ॥ पुमान् यं जनयेद् गर्भ, स प्रायेण विषद्यते ॥ ३ ॥ अल्पायुर्वलहीनो वा, दारिद्योपद्वतोऽथवा ॥ कुष्ठादिरोगी यदि वा, भवेद्वा विकलेन्द्रियः ॥ ४ ॥

अर्थ-यदि पचीस वर्ष से कम अवस्थावाला पुरुष-सोलह वर्ष से कम अवस्थावाली स्त्री के साथ सम्भोग कर गर्भाधान करे तो वह गर्भ प्रायः गर्भाशय में ही नाश को प्राप्त हो जाता है ॥ ३ ॥

अथवा वह सन्तित अल्प आयुवाली, निर्वल, दरिदी, कुष्ट आदि रोगों से युक्त, अथवा विकलेन्द्रिय (अपांग ) होती है ॥ ४ ॥

शास्त्रों में इस प्रकार के वाक्य अनेक स्थानों में लिखे हैं जिन का कहांतक वर्णन करें।

१-वे सब स्रोक जैनाचार्य श्रीजिनदत्तस्रीयो "विवेकविलास" के पञ्चम उछास में लिखे है ॥

प्रियमित्रो ! अपने और देश के अभिचन्तको ! अब आप से यही कहना है कि-यदि आप आपने सन्तानों को सुखी देखना चाहते हो तथा परिवार और देश की उन्नित को चाहते हो तो सब से प्रथम आप का यही कर्तव्य होना चाहिये कि-अनेक रोगों के मूल कारण इस बाल्यावस्था के विवाह की क़रीति को बंद कर शास्त्रो क्त रीति को प्रचलित कीजिये, यही आप के पूर्व पुरुषों की सनातन रीति है इसी के अनुसार चलकर प्राचीन काल में तुल्य गुण कर्म और खभाव से युक्त स्त्री पुरुप शास्त्रानुसार स्वैयंवर में विवाह कर गृहस्थाश्रम के आनन्द को भोगते थे, बाल्यावस्था में विवाह होने की यह कुरीति तो इस भारत वर्ष में मुसलमानों की बादशाही होने के समय से चली है, क्योंकि मुसलमान लोग हिन्दुंओं की रूपवती अविवाहिता कन्याओं को जबरदस्ती से छीन छेते थे किन्तु विवाहि-ताओं को नहीं छीनते थे, क्योंकि मुसलमानों की धर्मपुस्तक के अनुसार विवाहिता कन्याओं का छीनना अधर्म माना गया <sup>उ</sup>है, बस हिन्दुओं ने "मरता क्या न करता" की कहावत को चरितार्थ किया क्योंकि उन्हों ने यही सोचा कि अब बाल्य विवाह के विना इन ( मुसलमानों ) से बचने का दूसरा कोई उपाय नहीं है, यह विचार कर छोटे २ पुत्रों और पुत्रियों का विवाह करना प्रारम्भ कर दिया, बस तब से आजतक वही रीति चल रही है, परन्तु प्रियमित्रो ! अब यह समय नहीं है अब तो न्यायशीला श्रीमती बिटिश गवर्नमेंट का वह न्याय राज्य है कि जिस में सिंह और बकरी एक घाटपर पानी पीते हैं, कोई किसी के धर्मपर आक्षेप नहीं कर सकता है और न कोई किसी को विना कारण छंडु या सता सकता है, इस के सिवाय राज्यशासकों की अति प्रशंसनीय बात यह है कि-वे परस्त्री को बुरी दृष्टि से कदापि नहीं देखेंते हैं, जब वर्त्तमान ऐसा शुभ समय है तो अब भी हमारे हिन्दू (आर्थ) जनों का इन कुरीतियों को न सुधारना बड़े ही अफसोस का स्थान है।

१- ख्यंवररूप विवाह परम उत्तम विवाह है, इस मैं यह होता था कि कत्या पिता अपनी जाति क योग्य मनुष्यों को एक विथिपर एकत्रित होने की स्वाना देताथा और वे सब लोग मूचना के अनुसार नियमित विथिपर एकत्रित होते थे तथा उन आये हुए पुरुषों में से जिसकों कत्या अपने गुण कर्म और स्वभाव के अनुकूछ जान लेती थी उसी के गले में जयमाला (वरमाला) डाल कर उस से विवाह करती थी, बहुधा यह भी प्रथा थी कि स्वयंवरों में कत्या का पिता ओई प्रण करता था तथा उस प्रण को जो पुरुष पूर्ण कर देता था तथ कत्या का पिता अपनी कत्या का विवाह उसी पुरुष से कर देता था, इन सब बातों का वर्णन देखना हो तो कलिकाल मर्वज्ञ भीहमचन्द्राचार्यकृत संस्कृत रामायण तथा पाण्डवचिरित्र आदि प्रत्यों को देखी॥ २-इतिहासों भे सिद्ध है कि आर्यावर्त्त के बहुत से राजाओं की भी कत्याओं के डोले यवन बादशाहों ने लिये हैं. किर भला सामान्य हिन्दुओं की तो क्या गिनती है॥ ३-वयोकि विवाहिता कत्यापर दूसरे पुरुष का (उसके स्वामी का) हक हो जाता है और इन के मत का यह सिद्धान्त है कि इसरे के हक में आई हुई वस्तु का छीनना पाप है ॥ ४-सचमुच यही गृहस्थाअमका प्रथम पाया भी है॥

इस के सिवाय एक विचारणीय विषय यह है कि-जिस समय जिस वस्तु की प्राप्ति की मन में इच्छा होती है उसी समय उस के मिलने से परम सुख होता है किन्तु विना समय के वस्तु के मिलने से कुछ भी उत्साह और उमंग नहीं होती है और न किसी प्रकार का आनन्द ही आता है, जिस प्रकार भूख के समय में सूखी रोटी भी अच्छी जान पड़ती है परन्तु भूख के विना मोहनभोग को खाने को भी जी नहीं चाहता है, इसी प्रकार योग्य अवस्था के होनेपर तथा स्त्री पुरुप को विवाह की इच्छा होनेपर दोनों को आनन्द प्राप्त होता है किन्तु छोटे २ पुत्र और पुत्रियों का उस दशा में जब कि उन को न तो कामाप्ति ही सताती है और न उन का मन ही उधर को जाता है, विवाह कर देने से व्या लाभ हो सकता है ? कुछ भी नहीं, किन्तु यह विवाह तो विना भूख के खाये हुए भोजन के समान अनेक हानियां ही करता है।

हे सुजनो ! इन ऊपर कही हुई हानियों के सिवाय एक बहुत बड़ी हानि वह होती है कि जिस के कारण इस भारत में चारों ओर हाहाकार मच रहा है तथा जिससे उसके निर्मेल यश में धव्या लग रहा है, वह बुरी बालविधवाओं का समूह है कि जिन की आहें इस भारत के घाव पर और भी नमक डाल रही हैं, हा प्रभो ! वह कौन सा ऐसा घर है जिस में विधवाओं के दर्शन नहीं होते हैं, उसपर भी भोली विधवायें कैसी हैं कि जिन के दूध के द्राँततक नहीं गिरे हैं, न उन को अपने विवाह की कुछ सुध बुध है और न वे यह जानती है कि हमारी चृड़ियां क्योंकर फूटी हैं, हमारे ऊपर पैदा होते ही कौन सा बझगत हो गया है, इसपर भी तुर्रा यह है कि-जब वे बेचारी तरुण होती हैं तब कामानल (कामाग्नि) के प्रवल होनेपर उन का नियोग भी नहीं होता है। भला सोचिये तो सही कि कामानल के दुःसह तेज का सहन कैसे हो सकता हैं ? सिर्फ यही कारण है कि हज़ारों में से दश पांच ही सुन्दर आचरणबाळी होती हैं, नहीं तो प्रायः नाना लीलायें रचती हैं कि जिन से निष्कर्लक कुल गलों के भी शिर से लजा की पगड़ी गिर जाती है, क्या उस समय कुलीन पुरुपों की मूछें उन के मुँहपर शोभा देती हैं ? नहीं कभी नहीं, उन के यौवन क मद एकदम उतर जाता है, उन की प्रतिष्ठापर भी इस प्रकार छार पड़ जाती है कि-दश आदमियों में ऊँचा मुँह कर के उन की बोलने की भी ताकत नहीं ।हती है, सत्य तो यह है कि–मातापिता इस जलती हुई चिताको अपनी हातीपर त्य २ कर हाड़ों का सांचा बन जाते हैं, इन सब क़ेशों का कारण बाल्यावस्था का विवाह ही है, देखो ! भारत में विधवाओं की संख्या वर्त्तमान सें इतनी है कि जितनी अन्य किसी देश में नहीं पाई जाती, क्योंकि अन्यत्र बाल्यावःया में विवाह नहीं होता है, देखो ! पूर्वकाल में जब इस भारत में बाल्यावस्था में विवाह नहीं होता था तब यहां विधवाओं की गणना (संख्या) बहुत ही न्यून थी।

बाल्यावस्था के विवाह से हानि का प्रत्यक्ष प्रमाण और दृष्टान्त यही है किदेखो ! जब किसी खेत में गेहूँ आदि अन्न को बोते हैं तो जमने के पीछे दृश पांच दिन में बहुत से मर जाते हैं, एक महिने के पीछे बहुत कम मरते हैं, दो चार महीने के पीछे अत्यन्त ही कम मरते हैं, इस के पश्चात् बचे हुए चिर-स्थायी हो जाते हैं, इसी प्रकार जन्म से पांच वर्षतक जितने बालक मरते हैं उत्ने पांच से दृश वर्षतक नहीं मरते हैं, दृश से पन्द्रह वर्षतक उस से भी बहुत कम मरते हैं, इस का हेतु यही है कि बाल्यावस्था में दाँतों का निकलना तथा शीतका आदि अनेक रोग प्रकट होकर बालकों के प्राणघातक होते हैं।

समझने की बात है कि-जब किसी पेड़ की जड़ मज़बूत हो जाती है तो वह बही २ ऑधियों से भी बच जाता है किन्तु निर्वेल जड़वाले बृक्षों को आंधी आदि तुष्यन समूल उखाड़ डालते हैं, इसी प्रकार बाल्यावस्था में नाना भांति के रोग उत्यन्न होकर मृत्युकारक हो जाते हैं परन्तु अधिक अवस्था में नहीं होते हैं, यदि होत भी हैं तो सो में पांच को ही होते हैं।

अब इस ऊपर के वर्णन से प्रत्यक्ष प्रकट है कि-यदि बाल्यावस्था का विवाह भारत से उठा दिया जावे तो प्रायः बालविधवाओं का यूथ ( समृह ) अवस्य कम हो सकता है तथा ये सब ( ऊपर कहे हुए ) उपद्रव मिट सकते हैं, यद्यपि वर्त्त-मात में इस निक्रष्ट प्रथा के रोकने में कुछ दिक्कत अवस्य होगी परन्तु बुद्धिमान् जन यदि इस के हटाने के लिये पूर्ण प्रयत्न करें तो यह घीरे २ अवस्य हट सकती है अर्थात धीरे २ इस निकृष्ट प्रथाका अवस्य नाश हो सकता है और जब इस निकृष्ट प्रथा का बिलकुल नाश हो जावेगा अर्थात् बाल्यविवाह की प्रथा बिलकुल उठ जाचे गी तब निस्सन्देह ऊपर लिखे सब ही उपद्रव शान्त हो जावेंगे और महादुःख का एक मात्र हेतु विधवाओं की संख्या भी अति न्यून हो जावेगी अर्थात् नाममात्र को रह जावेगी ( ऐसी दृशा में विधवाविवाह वा नियोग विष-यव चर्चा के प्रश्नके भी उठने की कोई आवश्यकता नहीं रहेगी कि जिस का नाम सुनकर साधारण जन चिकत से रह जाते हैं ) क्योंकि देखो ! यह निश्चयपूर्वक मासा जा सकता है कि-यदि शास्त्रानुसार १६ वर्ष की कन्या के साथ २५ वर्ष के पुरुप का विवाह होने लगे तो सौ स्त्रियों में से शायद पाँच स्त्रियाँ ही मुक्किल से विध्वा हो सकती हैं (इस का हेतु विस्तारपूर्वक ऊपर लिख ही चुके हैं कि बाल्यावस्था में रोगों से विशेष मृत्यु होती है किन्तु अधिकावस्था में नहीं इत्यादि ) और उन पाँच विधवाओं में से भी तीन विधवायें योग्य समय में विवाह होने के कान्ण अवस्य सन्तानवती माननी पड़ेगी अर्थात् विवाह होने के बाद दो तीन वर्ष में उन के वालबचे हो जावेंगे पीछे वे विधवा होगी ऐसी दशा में उन के लिये वैधव्ययातना अति कष्टदायिनी नहीं हो सकती है, क्योंकि-सन्तान के होने के बार यदि कुछ समय के पीछे पतिका भरण भी हो जावे तो वे स्त्रियाँ उन बच्चों की भावी आशापर उन के लालन पालन में अपनी आयु को सहज में ब्यतीत कर ३० जै० सं०

सकती हैं और उन को उक्त दशा में विधवापन की तकलीफ विशेष नहीं हो सकती है, बस इस हिसाब से सौ विवाहिता ख्रियों में से केवल दो विधवायें ऐसी दीख पड़ेगी कि जो सन्तानहीन तथा तिराश्रयवत् होंगी अर्थात् जिन का कुछ अन्य प्रबन्ध करने की आवश्यकता रहेगी।

इस लिये सब उच्च वर्ण (ऊंची जाति) वालों की उचित है कि स्वयंवर की ीति से विवाह करने की प्रथा को अवश्य प्रचलित करें, यदि इस समय किसी कारण से उक्त रीति का प्रचार न हो सके तो आप खुद गुण कर्म और स्वभाव को मिलाकर उसी प्रकार कार्य को कीजिये कि जिस प्रकार आप के प्राचीन पुरुष करते में।

देखिये! विवाह होने से मनुष्य गृहस्थ हो जाते हैं और उन को प्रायः गृहस्थापयोगी सब ही प्रकार के पदार्थों की आवश्यकता होती है तथा वे सब पदार्थ धन ही से प्राप्त होते हैं और धन की प्राप्त विद्या आदि उत्तम गुणों से ही होती है तथा विद्या आदि उत्तम गुणों के प्राप्त करने का समय केवल वाल्यावस्था हो है, सतः यदि बाल्यावस्था में विवाह कर सन्तान को वन्धन में डाल दिया जाने तो कहिये विद्या आदि उत्तम गुणों की प्राप्त कब और कैसे हो सकती है? तथा विद्या आदि उत्तम गुणों के अभाव में धन की प्राप्ति कैसे हो सकती है? और उस के विना आवश्यक गृहस्थोपयोगी पदार्थों की अनुपलदिध (अप्राप्ति) से गृहस्थाधम में पूर्ण सुख कैसे प्राप्त हो सकता है? सत्य तो यह है कि-वाल्यावस्था में 'ब्रवाह का कर देना मानो सब आश्रमों को और उन के सुखों को नष्ट कर देना है, इसी कारण से तो प्राचीन काल में विद्याध्ययन के पश्चात् विदीह होता था, शाह कारों

१-माना पिताको उचित है कि जब अपने पुत्र और पुत्री युवावस्थाको प्राप्त हो ज<sup>ु</sup>वं तब उन के योग्य कन्या और वर के ब्रह्मचर्य की, विद्या आदि सहणों की तथा उन के धमांचरण की अच्छे प्रकार से परीक्षा करके ही उन का विवाह करें, इस की विधि शास्त्रकारों ने इस प्रकार कहीं है कि-१-लड़के की अवस्था २५ वर्ष की तथा लड़की की अवस्था सोलह पंकी होनी चाहिये। २-उँचाई में लड़की लड़के के कन्वे के बराबर होनी चाहिये, अथवा इस से भी कुछ कम होनी चाहिये अर्थात लड़के से लड़की उँची नहीं होनी चाहिये। १-ांनों के इर्तर सम होने चाहिये। ४-दोनों या तो विद्वान होने चाहियें अथवा दोनों ही मूर चाहियें ॥ प्रत्नीके गुण-१-जिस के दारीर में कोई रोग न हो । २-जिस के दार्गर में दर्गन्थ न आती हो। ३-जिस के शरीरपर बड़े २ बाल न हों तथा मूँछ के बाल भी न हों। ४-जी बहुत बक्रवाद करनेवाली न हो । ५-जिस का शर्नार टेढ़ा न हो तथा अंगहीन भी न ह । ६-जिस का शरीर कोमल हो परन्तु दृढ़ हो । ७-जिस की वाणी मधुर हो । ८-जिस का वर्ष पीला न हो। ९-जो भूरे नेत्रवाठी न हो। १०-जिस का नाम शास्त्रानुसार हो, जैसे-स्कोटा, सुभद्रा, सावित्री आदि । ११-जिस की चारु इंस वा हथिनी के तुल्य हो । १२-जो अपने नार गोत्रों में भी न हो। ११-मनुस्मृत आदि धर्म शास्त्रों में कन्या के नामके विषय में कहा है कि-"नर्क्षवृक्षनदीनान्नी, नान्त्यपर्वतनामिकाम् ॥ न पक्ष्यहिष्रेष्यनान्नी, न च भीषणनामिकाम् ॥ १ ॥" अर्थात् कन्या नक्षत्र नामवाली न हो, जैसे-रोहिणी, रेवती इत्यादि; वृक्ष नामवाली न हो, जैसे-चन्पा, तुलसी आदि; नर्टा नामवाली न हो, जैसे-गंगा, यमुना, सरस्वती आदि; अन्त्य मिच ) नामवाली न हो, जैसे-चाण्डाली आदि; पर्वत नामवाली न हो, जैसे-विन्ध्याचल, हिमा-

लया आदि: पक्षी नामवाली न हो, जैसे-कोिकला, मैना, हंसा आदि; सर्प नामवाली न हो, जैसे-हिंपेणी, नागी, व्याली आदि; प्रेष्य (भृत्य) नामवाली न हो, जैसे-दासी, क्रिक्करी आदि; तथा रूपण (भयानक) नामवाली न हो, जैसे-भीमा, भयंकरी, चण्डिका आदि, क्योंकि ये सव न म निषिद्ध हैं अतः कन्याओं के ऐसे नाम ही नहीं रखने चाहियें)। प्यारे सुजनी! विवाह के विषय में शास्त्रानुसार इन बातों का विचार अवश्यमेव करना चाहिये, क्योंकि इन बातों का विचार न करने से जन्मभरतक दुःख भोगना पड़ता है तथा गृहस्थाश्रम दुःखों की खानि हो जाता है, देखो ! उत्तम कुछ वृक्षके तुल्य हैं, उस की सम्पत्ति शाखाओं के सदृश है तथा पुत्र मुलवत है, जैसे मूलके नष्ट होने से वृक्ष कभी कायम नहीं रह सकता है, उसी प्रकार अयोग्य विवाह के द्वारा पुत्रके नष्ट भ्रष्ट होने से कुल का नाश हो जाता है, इसलिये जो पुरुष अपने पुत्र और पत्रियों को सदा सुखी रखना चाहें ने सुखरूपी तत्त्व का विचार कर शास्त्रनुसार उचित विधि में विवाह करें क्योंकि जो ऐसा करेंगे वे ही लोग कुलरूपी वृक्ष की वृद्धिरूपी फल फूल और पत्तों को देख सकते हैं, बल्कि सत्य पूछो तो सन्तान ही नहीं किन्तु उस का योग्य विवाह हीं कुल रूपी वृक्ष का मूल है, इस लिये जैसे वृक्ष की रक्षा के लिये उसके मूल की रक्षा करनी पड़ती ' उसी प्रकार कुल की रक्षा के लिये योग्य विवाह की संभाल और रक्षा करनी चाहिये, जैसे िस वृक्ष का मूल दृढ़ होगा तो वह बड़े २ प्रचण्ड वायु के झपट्टों **से** भी कभी नहीं गिर सक्तमा परन्तु यदि मूल ही निर्वल हुआ तो हवा के थोड़े ही झटके से उखड़ कर गिर पड़ेगा, इसी प्रकार जो पुत्र सपूत वा सुरुक्षण होगा तथा उसका योग्य विवाह होगा तो धन तथा कुरू की प्रतिदिन उन्नति होगी, सर्वे प्रकार से बाप दादे का नाम तथा यश फैलेगा और नाना भांति से सुख तथा आनन्द की वृद्धि होगी, क्योंकि गुणवान् **और** उत्तम आचरणवाले एक ही सुपुत्र से सम्पर्ग कुल इस प्रकार शोभित और प्रख्यात हो जाता है जैसे चन्दनके एक ही वृक्ष से तमाम ान सुगन्धित रहता है, परन्तु यदि पुत्र कुपूत वा कुलक्षण हुआ तो वह अपने तन, मन, थन, मन और कीर्त्ति आदि को घूल में मिला देगा, इस लिये विवाह में धन आदि की अपेक्षा लड़के के गुण कमें और शील आदि का मिलाना अत्यंत उचित है, क्योंकि धन तो इस संसार में बादल ति छाया के समान है, प्रतिष्ठा पतङ्ग के रंग के सदृश और कुल केवल नाम के लिये है, इस कारण मूलपर सदा ध्यान करने से परम सुख मिल सकता है, अन्यथा कदापि नहीं, देखो ! किसी ने सत्य कहा है कि-"एक हि साथे सब सधे, सब साथे सब जाय ॥ जो तू सीवै मूल कें, फूले फले अवाय"।। १॥ अतः वर और कन्या के ऊपर लिखे हुए गुणों को मिला कर विवाह करना उचित है, जिस से उन दोनों की प्रकृति सदा एक सी रहे, क्योंकि यही सुख का मूल हं देखों ! किसी कविने कहा है कि <del>"'प्रकृति मिले मन</del> मिलत है, अन मिल से न मिलाय ॥ दूध दहा से जमत है, कांजी से फटि जाय"॥१॥ ऊपर लिखी हुई बातों के मिलाने के अतिरिक्त यह भी देखना उचित है कि जो लड़का ज्वारी, मयप ( शराबी ), वेश्यागामी (रण्डीबाज ) और चौर अदि न हो किन्तु पट्टा लिखा, श्रेष्ठ कार्यकर्त्ता और धर्मात्मा हो उसी से कन्या का विवाह करना बाहिये, नहीं तो कदापि सुख नहीं होगा, परन्तु अत्यन्त शोक का विषय है कि वर्तमान समय है इस उत्तम परिपाटीपर कुछ भी ध्यान न देकर केवल कुंभ मीन आदि का मिलान कर वर करना का विवाह कर देते हैं, जिस का फल यह होता है कि उत्तम गुणवर्ती कर्या का विवाह दुर्गुणवा है वर के साथ अथवा उत्तम गुणवाले पुत्र का विवाह दुर्गुणवाली कन्या के साथ हो जाने से बरों में प्रतिदिन देवा**मुरसं**ग्राम मचा रहता है, इन सब हानियों के अतिरिक्त जब से भारत ने बालहत्या के मुख्य हेतु बालविवाह तथा बृद्धविवाह का प्रचार हुआ तब से एक और भी खोड़ी रीति का प्रचार हो गया है और वह यह है कि लड़की के लिये वर खोजने के लिये-नाई, बार्रा, धीवर, भाट और पुरोहित आदि भेजे जाते हैं, यह कैसे शोक की बात है कि-अपनी प्यारी पुत्री के जन्मभर के सुख दुःख का भार दूसरे परम लोगी, मूर्व, गुणहीन, स्वायी और

नीच पुरुषों पर डाल दिया जाता है, देखों ! जब कोई पुरुष एक पैसे की हांडी को भी मोल हैता है तो उस को खब ठोक बजा कर छेता है परन्त अफसोस है कि इस कार्य पर कि जिस पर अपने आत्मजों का सुख निर्भर है किञ्चित भी ध्यान नहीं दिया जाता है, सुजनों! यह कार्य हमा नहीं है कि इस को सामान्य बुद्धिवाला मनुष्य कर सके किन्तु यह कार्य तो ऐसे मनुष्य के करने का है कि जो विद्रान तथा निर्लोभ हो और संसार को खब देखे हुए हो, क्या आप उन नाई बारी भाट और पुरोहितों को नहीं जानते है कि ये लोग केवल एक एक पैसेपर प्राण दे हैं, फिर उन की बुद्धि की क्या तारीफ करें, उन की बुद्धि का तो साधारण नमना यही है कि बार सभ्य पुरुषों में बैठ कर वे बात तक का कहना भी नहीं जानते हैं, न तो वे कुछ पढ़े लिए ही होते हैं और न विदानों का ही संग किये हुए होते हैं फिर भला ने लोभरहित और वृद्धिनान कहां से हो सकते हैं, देखो! संसारमें लोभ से बचना अति कठिन काम है क्योंकि यह बड़ाइबल यह है, इस ने बड़े २ विद्वान् तथा महात्माओं को भी सताया है, तथा सताता है, इसी लोज में आकर औरंगजेब ने अपने पिता और भ्राता को भी मार डाला था. लोभ के ही कारण आजकल भाई भाइयों में भी नहीं बनती है, फिर भला उन का क्या कहना है कि जो दिन रात धन हा की लालसा में लगे रहते हैं और उस के लिये लोगों की झठी खशामदें करते हैं, उन की तो स आव यह दशा देखी गई है कि चाहूँ लड़का काला और कुवड़ा आदि कैसा ही क्यों न हो किन्तु जहां लड़के के पिता ने उन से सूर्या गर्न करने का प्रण किया वा खुब आवभगत से उन को लिया त्यों ही वे लोग लड़कीबाले से आकर लड़के की तथा कुल की बहुत ही प्रशंसा करते हैं अर्थात सम्बंध करा ही देते हैं, परन्त यदि लड़केवाला उन की सुद्री को गर्म नहीं करता है तथ उन की आवभक्ति नहीं करता है तो चाहें खड़का कैसा ही उत्तम क्या न हो तो भी ने लोग पाकर लड़कीबाले से बहुत अप्रशंसा तथा निन्दा कर देते हैं जिस के कारण परस्पर सम्यन्य नहीं है जा है और यदि दैवयोगसे सम्बन्ध हो भी आता है तो पति पत्तियों में परस्पर प्रेम नहीं रहता है को कि वे ( वर और कन्या) भाट आदि के द्वारा एक दूसरे की निन्दा सुने हुए होते हैं, इन्हीं अप्रवन्थों और परस्पर के द्वेष के कारण बहुधा मनुष्य नाना प्रकार की कुचालों में पड़ गये और उन्हों ने अपनी अर्थाङ्गिनीरूप बहुतेरी बालिकाओं को जीते जी रंडापे का स्वाद चखा दिया, इधर नाई बारी और परोहित आदि के दखड़े का तो रोना है ही परन्त उधर एक महान शोक का स्थान और भी है कि माता पिता आदि भी न पुत्र को देखते हैं और न पुत्री की देखते हैं, हां यदि आंखें खोल कर देखते हैं तो यही देखते हैं कि कितना रूपया पास है और क्या २ माल टाल है किन्त् पत्र और पत्री चाहे चोर और ज्वारी क्यों न हों, चाहे समस्त थन कों दो ही दिन में बढ़ा दें और चाहें लड़की अपने फ़हरपन से गृह को पति के वास्ते जेलखाना ही क्यों न बना दे परन्त इस की उन्हें कुछ भी चिन्ता नहीं होती है, सत्य पूछो तो यही कहा जा सकता है कि ने अंनाह को पत्र के साथ नहीं बरन धन के साथ करते हैं, जब उन की कोई बुराई प्रकट होती तत्व कहते हैं कि हम क्या करें, हमारे यहां तो सदा से ऐसा ही होता चला आया है,प्रिय महाायो! देखिये! इधर माता पिता आदि की तो यह लीला है, अब उधर शास्त्रकार क्या कहा है-शास्त्रकारों का कथन है कि चाहें पुत्र और पुत्री मरणपर्यंत कुमारे (अविवाहित) ही वियो न रहें परन्तु असदृश अर्थात् परस्परविरुद्ध गुण कर्म और स्वभाववार्ले का विवाह नहीं करना चाहिये इत्यादि, देखिये । प्राचीन काल में आप के पुरुष लोग इसी दाखीक्त आज्ञा के अनुसार अपने पुत्र और पुत्रयों का निवाह करते थे, जिस का फल यह था कि उस समय में यह गृहस्थाः अम खर्गधामकी शोभा को दिखला रहा था, शास्त्रकारोकी यह भी सम्मति है कि जो स्त्री पुरुष विया और अच्छी शिक्षासे युक्त एक दूसरेकी अपनी रच्छासे पसन्द कर विवाह करते हैं वे ही उत्तम सन्तानोंको उत्पन्न कर सदा प्रसन्न रहते हैं, इस कथनका मुख्य तात्पय यही है कि-इन कपर कहे हुए गुणे में जिस पुरुषको और जिस खांसे जिस पुरुषसे जिस स्रीको अधिक आनन्द

मिले उन्हीं को परस्पर विवाह करना चाहिये, दिखो ! श्रीपाल राजा का प्राकृत चरित्र, उस में इस का बर्णन आया है शास्त्रकार यह भी पुकार २ कर कहते हैं कि-अति उत्तम विवाह वही है कि जिस में नुत्य रूप और स्वभाव आदि गुणों से युक्त कत्या और वर का परस्पर सम्बन्ध हो तथा कन्या से वर का बल और भायु दूना वा ड्योढ़ा तो अवस्य हो, परन्तु अफसोस का विषय तो यह है कि-शास्त्र को आज कल न कोई देखता और न कोई सनता ही है, फिर इस दशा-में शानों और शास्त्रकारों की सम्मति प्रत्येक विषय में कैसे मालूम हो सकती है ? बस यही कारण है कि-विवाह विषय में झास्त्रीय सिद्धान्त ज्ञात न होने से अनेक प्रकार की क़रीतियां प्रचलित हो गई और होती जाती हैं, जिन का वर्णन करते हुए अतिखेद होता है, देखिये विवाह के विषय में एक यह और भी वड़ी भारी क़रीति प्रचलित है कि बहुधा उत्तम २ जातियों में विवाह टेके पर होता है अर्थात् सगई करने से पूर्व इकरार (करार) हो जाता है कि-हम इतनी बड़ी बरात लावेंगे और इतने रुपये आप को खर्च करने पड़ेगा, यह तो बड़े २ श्रीमन्तों का हाल देखने में आता है, अब बाकी रह गये हजारिये और गरीव गृहस्य लोग, सो इन में भी बहुत से लोग रुपया लेकर कन्या का विवाह करते हैं तथा रुपये के लोभ में पड़ कर ऐसे अन्ये न जाते हैं कि वर की आयु आदि का भी कुछ विचार नहीं करते हैं अर्थाद वर चाहें साठ वर्ष का बुद्रहा नयों न हो तो भी रुपये के लोभ से अपनी अवीध ( अज्ञान वा भोली, बालिया को उस जर्जर के लिये दुःखानार का दार खोल देते हैं, सत्य तो यह है कि जब से यहां बन्याविक्रय की कुरीति प्रचलित हुई तब ही से इस भारतवर्ष का सत्यानाश हो गया है, हे प्रभो ! क्या ऐसे निर्दयी माता पिताभी कन्याके माता पिता कहे जा सकते हैं? जो कि केवल रुपये की तरफ देखते हैं और इस बात पर बिलकुल ध्यान नहीं देते हैं कि दो वर्ष के बाद यह बुड़ा मर जायगा और इमारी पुत्री विथवा होकर दुःखसागर में गोते मारेगी या हमारे कुल को कर्इत करेगी, इस कुरीति के प्रचार से इस देश में जो र हानियां हो चुकी हैं और हो रही हैं उन का वर्णन करने में हृदय विदीर्ण होता हैं तथा विस्तृत होने से उन का वर्णन भी पूरे तीर पर यहां नहीं कर सकते हैं और न उन के वर्णन करने की कोई आवश्यकता ही है, क्यों कि इस की हानियां प्रायः ग्रुजनों को विदित ही हैं, अब आप से यहां पर यही निवेदन करना है कि हे प्रिय मित्रो ! आप लोग अपनी २ जाति में इस बुरो रीति को बिलकुल ही उठा देने (नेस्तनावूद करने ) का पूरा २ प्रतिबन्ध कीजिये, क्योंकि यदि इस (बुर्रा रीति ) को ज़ड ﴿ मृलः ) से न उठा दिया जावेगा तो कालान्तर में अल्पन्त हानि की सम्भावना है, इस लिये इस कुीतिको उठा देना और इन निम्न लिखित कतिपय बातों का भी ध्यान रखना आप का मुख्य कर्तव्य है कि जिस से दोनों तरफ किसी प्रकार का क्षेत्र न हो और मन न बिगड़े जैसा कि इस समय इमारे देश में हो रहा है, जिस के कारण भारत की प्रतिष्ठारूपी पताका भी छित्र नित्र हो गई है तथा उत्तम २ वर्णवालों को भी नीचा देखना पड़ता है, इस विषय में ध्यान रखने नोग्य ये वाते है---१-वरात में बहुत भीड नहीं हे जानी चाहिये। २-बखेर या ऌट की चाल वा उठाना चाहिये। २-बागवहारी में फजूल खर्ची नहीं करनी चाहिये। ४-आतिशवाजी में रुपये को व्यर्थ में नहीं फूंकना चाहिये। ५-रण्डियों का नाच कराना मानी अशुभ मार्ग की प्रवृत्ति करना है, इस लिये इस कोेमी उठा देना चाहिये। बुद्धिमान् जन यद्यपि इन पांचों ही क़री तियों के फल को अच्छे प्रकार से जानते ही होंगे तथापि साधारण पुरुषों के ज्ञानार्थ इन क़रीतियां की हानियों का संक्षेप से वर्णन करते हैं:-

बरात में बहुत भीड़भाड़ का छे जाना—प्रथम तो यही विचार करना चाहिये कि बरात ो खूब ठाठ वाट से ये जाने में दोनों तरफ के छोगोंको हेरा होता है और अच्छा प्रबन्ध तथा आदर सत्कार नहीं बन पड़ता है, इस के सिवाय इधर उधरका धन भी बहुत खर्च हो जाता है, अतः बहुत धूमधाम से बरातको ले जाने की कोई आवश्यकता नहीं है, वरन थोड़ी सी बरात को अच्छे सजाव के साथ ले जाना अति उत्तम हैं, क्योंकि थोड़ी सी बरात का देनों तरफ वाले उत्तम खान पान आदि से अच्छे प्रकार से सत्कार कर अपनी शोभा को कायम रख सकते हैं, इस के सिवाय यह भी विचार की बात है कि इस कार्य में विशेष धन का लगाना वृथा ही है, क्योंकि यह कोई चिरस्थायी कार्य तो हैं ही नहीं सिर्फ दो दिन की बात है , अधिक बरात के ले जाने में नेकनामी की प्रायः कम आशा होती है किन्तु बदनामी के ही सम्भावना रहती है, क्योंकि यह कायदे की बात है कि समर्थ पुरुष को भी बहुत से जनांका उनकी इच्छा के अनुसार पूरा २ प्रवन्ध करने में किटनता पड़ती है, बस जहां बरातियं के आदर सत्कार में जरा बुटि हुई तो शिष्र ही बराती जन यही कहते हैं कि अमुक पुरुष की बरात में गये थे वहां खाने पीने तक का भी कुछ प्रवन्ध नहीं था, सब लोग भूखों के मारे मरहे थे, पानी तथा दाना धास भी समय पर नहीं मिलता था, इधर सेटजी ले जाने के समय तो बड़ी सीप साप (लल्लो चप्पो) करते थे परन्तु बहां तो दुम दवाये जनवासे ही में बेटे रहे इत्तादि, किहिये यह कितना अशोभा का स्थान है। एक तो धन जावे और दुसरे कुयश हो, इस में क्या कायदा है? इस लिये बुढ़िमानों को थोड़ी ही सी बरात ले जाना चाहिये।

बखेर या लट-कवेर का करना तो सर्व प्रकार ही महा हानिकारक कार्य है, देखी! बग्वेर का नाम सुनकर दूर २ के भंगी आदि नीच जाति के लोग तथा छ्ले, लॅगडे, अपाहज, कॅंगठे और दुवल आदि इकटू होते हैं, क्योंकि लालच बुरी बला है, इधर नगरनिवासियों में से सब ही छोट बड़े छत और अटारियों पर तथा बाजारों में इकट़े होकर ठट्टके टह लग जाते हैं, बखेर करनेवाले वहां पर मुट्टियां अधिक मारते हैं, जहां स्त्रियों तथा मनुष्यों के समूह अधिक होते हैं, उन मुट्टियों के चलते ही हजारों स्त्री पुरुष और बाल बच्चे तले ऊपर गिरते हैं कि िस से अवस्य ही दश बीस लोगों के चोट लगती है तथा एक आध मर भी जाते हैं, उस समय में जोन-वश आये हुए बेचारे अन्धे कुछे और लँगड़े आदि की तो अत्यन्त ही दुईशा होती है और ऐसी अन्यायुन्धी मचती है कि कोई किसी की नहीं सुनता है, इधर तो ऊपर से मुट्टी धड़ाधड़ चली आती है तथा वह दूर की मुद्री जिस किसी की नाक वा कान में लगती है वह वेसा ही रह जाता है, जधर लुचे गुंड़े लोग सियों की ऐसी क़दशा देख उनकी नथ आदि में हाथ मार कर भागते हैं कि जिस से उन वेचारियों की नथ आदि तो जाती ही है किन्तु नाक आदि नी फट जाती है, यह तो मार्ग की दशा हुई-अब आगे बढ़िये-ऌट का नाम सुनकर समधी के दर्बा ज़े पर भी झंडके झुण्ड लग जाते हैं और जब वहां रुपयों की मुट्टी चलती है उस समय लुटने-वालों को वेहोसी हो जाती है और तले ऊपर गिरने से बहुत से लोग कुचल जाते हैं, विसी के दांत टूटते हैं, किसी के हाथ पैर टूटते हैं, किसी के मुख आदि अंगों से खून वहता अंगेर कोई पड़ा २ सिसकता है इसादि जो २ वहां दुईशा होती है वह देखने ही से जानी जाती है, भला बतलाइये तो इस बखेर से क्या लाभ है कि जिस में ऐसे २ कोतुक हों तथा वन मी व्यर्थ में जावे ? देखो ! बखेर में जितना रुपया फेंका जाता है उस में से आधे से अधिक ते मिट्री आदि में मिल जाता है, बाकी एक तिहाई हुई कहें भंगी आदि नीचों को मिलता है जिस को पाकर वे लोग खूब मांस और मध का खान पान करते हैं तथा अन्य वुरे कामों में भी ब्यय करते हैं, शेष रहा सो अन्य सामान्य जनों को मिलता है, परन्तु लूले लगड़े और अपाहिजों के हाथ में तो कुछ भी नहीं आता है, बरन् उन वेचारों का तो काम हो जाता है अर्थात् अनेकों के चोटें लग जाती हैं, इस के अतिरिक्त किन्हीं २ के पहुँची, छला, नमुनी और अंगुठी आदि भूषण जाते रहते हैं इस दशामें बाहे पानेवाले कुछ लोग तो सेठजीकी प्रशंसा भी करें परन्त बहुधा वे जन कि जिने के चोट लग जाती है या जिन की कोई चीन जाती रहती है सेठजी तथा लालाजी के नाम को रोते ही हैं, जिन मनुष्यों को कुछ भी नहीं मिलता है वे यही कहते हैं कि सेठजी ने जखेर का तो नाम किया था, कहीं २ कुछ पैसे फेंकते थे, ऐसे फेंकने से क्या होता है, वह कंज्स क्या बखेर करेगा इत्यादि, देखिये! यह कैसी बात है-एक तो रुपये गमाना और दुसरे बदनामी करना, इस लिये बखेर की प्रथा को अवस्य बन्द कर देना चाहिये, हां यदि सेठजी के हृदय में ऐसी ही उदारता हो तथा द्रव्य खर्चकर नामबरी ही लेना चाहते हों तो लूले और लँगडों के लिये सदावर्त्त आदि जारी कर देना चाहिये।

बाग बहारी अर्थात् फूल टट्टी—वाग बहारी की भी वर्तमान समय में वह चर्चरी है कि-रंगीन कागज़ और अबरख ( मोडल) के फूलों के खान में (यद्यपि वे भी फजूल खर्ची में कुछ कम नहीं थे) हुंडी, नोट, चांदी सोने की कटोरियां, बादाम, रुपये और अशर्फियों को तस्तामें लगाने की नौबत आपँडुची। यों तो सब ही लोग अपने रुपये और माल की रक्षा करते हैं परन्तु हमारे देशभाई अपने द्रव्य को आंखों के सामने खडे होकर खुशी से लुटवा देते हैं और द्रव्यको खर्च कर के भी कुछ लाम नहीं उठाते हैं, हां यह तो अवश्यमेव सुनने में आता है कि अमुक लाल या साह्कार की बरात में फूलटट्टी अच्छी थी, हरतर ह बचाई गई परन्तु न बची, लड़की-बालेंक सामने तक न पहुँचने पाई कि फूल टट्टी लूट गई, अब प्रथम तो यही विचार करने का खाम है कि विवाह के कार्य की प्रसन्नता के पहिले लुटन की अशुभ वाणी का मुँह से निकलना (कि अमुक की फूल टट्टी लुट गई) कैसा बुरा है। इसके सिवाय इस में कभी २ लट्ट भी चल जाते हैं, जब टोपी तथा पगड़ी उतर जाती है तब वह फूल हाथ में आते हैं मानो लूटनेवालों की प्रतिधा के जाने पर कुछ निलता है, अपम में दंगा हो जाने से बहुधा मेजियेट तक भी नोवत पहुचती है. सब से बड़ी शोचनीय बात यह है कि विवाह जैसे शुभ कार्य के आरम्म ही में गमी कार व समान करना पडता है।

अातिशबाजी — आतिशबाजी से न तो कोई सांसारिक ही लाभ है और न पारलेकिक ही बरन् वर्षों के उपार्जन किये हुए धन की क्षणमात्र में जला कर राख की ढेरी का बना देना है, इस में भी इभाइ भी इतनी हो जाती है कि एक एक के जपर दश दश गिरते हैं एक इधर दीइता है एक उधर दोइता है इस से यहां तक धक्कमधक्का मच जाती है कि-बहुधा लोग वेदम हो जाते हैं, तमाना यह होता है कि- किसी के पैर की उँगली पिची, किसी की डाड़ी जली, किसी की भाँओं तथा मूंछों का सफाया हुआ, किसी का दुपट्टा तथा किसी का अँगरखा जल गया था किसी २ के हाथ मूंब भुन गये, इस से बहुधा मकानों के छप्परों में भी आग लग जाती है कि जिस से चारों और हाहाकार मच जाता और उस से अन्यत्र भी आग लगने के द्वारा बहुधा अनेक हानियां हो जाती हैं, कभी २ मनुष्य तथा पशु भी जल कर प्राणों को ल्यागते हैं, इस के अतिरिक्त इस निकृष्ट कार्य से हवा भी बिगड़ जाती है कि जिस से प्राणी मात्र की आरोग्यता में अन्तर पड़ जाता है, इस से द्रव्य का नुकसान तो होता ही है किन्तु उस के साथ में महारम्भ (जीविहें-साजन्य अपराध) भी होता है, तिस पर भी तुर्रा यह है किन्यर वालों को कामों की अधिकता से घर फुंक के भी तमाशा देखने की नोबत नहीं पहुँचती है।

रण्डी (वेदया) का नाच—सत्य तो यह है कि-रण्डियों के नाच ने इस भारत को गारत कर दिया है, क्योंकि तबला और सारंगी के बिना भारत बासियों को कल ही नहीं पड़ती है, जब यह दशा है तो बरात में आने जाने बालों के लिये वह सजीवनी क्यों न हो। समधी तथा समधिन का भी पेट उस के बिना नहीं भरता है, ज्यों ही बरात चली लों ही विषयी जन बिना बुलाये चलने लगते हैं, वेदया को जो रुपया दिया जाता है उस का तो सत्यानाश होता ही है किन्तु उस के साथ में अन्य भी बहुत सी हानियों के द्वार खुल जाते हैं देखों! नाच ही में

कुमार्गी मित्र उत्पन्न हो जाते हैं, नाच ही में हमारे देश के धनाळ्य साह्तार लजा को तिलाङ्गिले देते हैं, नाच ही में वेश्याओं को अपनी शिकार के फाँसने तथा नी जबानों का सत्यानाश मारने का समय (मौका) हाथ लगता है, बाप बेटे माई और भतीजे आदि सब ही छोटे वड़े एक महफिल में बैठकर लजा का परदा उठा कर अच्छे प्रकार से घरते तथा अपनी आंखों को गर्म करते हैं वेश्या भी अपने मतलब को सिद्ध करने के लिये महफिलों में टुमरी, टापा, बारहर मासा और गजल आदि इश्क के बोतक रसीले रागों को गाती हैं, तिस पर भी तुर्रा यह है कि-ऐसे रसीले रागों के साथ में तीक्षण कटाक्ष तथा हाब भाव भी इस प्रकार बताये जाते हैं कि जिन से मनुष्य लोट पोट हो जाते हैं तथा खूब सरत और शंगार किये हुए नो जबान तो बस की मुर्राली आबाज और उन तीक्ष्ण कटाक्ष आदि से ऐसे घायल हो जाते हैं कि फिर वन की मुर्राली आबाज और उन तीक्ष्ण कटाक्ष आदि से ऐसे घायल हो जाते हैं कि फिर वन की मुर्राली अबाज और उन तीक्ष्ण कटाक्ष आदि से ऐसे घायल हो जाते हैं कि फिर वन की मिताय इश्क वस्ल थार के और कुछ भी नहीं सझता है देखिये! किसी महात्मा ने कहा है कि—

#### दर्शनात् हरते चित्तं, स्पर्शनात् हरते बलम्। मैथुनात् हरते वीर्यं, वेश्या प्रत्यक्षराक्षसी॥ १॥

अर्थात दर्शन से चित्त को, छने से बल को और मैथन से वीर्य को इर लेती है, अतः वेश्या सचमुच राक्षसी ही है ॥ १ यद्यप सब ही जानते हैं कि इस राक्षसी वेदया ने हजारों घरों को भूल में मिला दिया है तिस पर भी तो बाप और वेटे को साथ में बैठ कर भी कुछ नहीं सूराता है, जहां उस की आँख लगी कि चकना चुर हो जाते हैं, प्रतिष्टा तथा जबानी को खोकर बदनामी का तौक गरे में पहनते हैं, देखों! हजारों छोग इरक के नशे में चर होकर अाना धर नार बेंचकर दो २ दानों के लिये मारे २ फिरते हैं बहुत से नादान लोग धन कमा २ कर इन की भेंट चढ़ाते हैं और उनके मातापिता दो २ दानों के लिये मारे २ फिरते हैं, सच पछो तो इस कुकार्य से उन की जो २ कुदशा होती है वह सब अपनी करनी का ही निकृष्ट फल है, क्योंकि वे ही प्रत्येक उत्सव अर्थात बालकजन्म, नामकरण, मुण्डन, सगाई और विवाह में तथा इन के सिवाय जन्माष्टमी, रासलीला, रामलीला, होली, दिवाली, दशहरा और वसन्तपन्नमी आदि पर बुलवा २ कर अपने नौ जबानों को उन राक्षसियों की रसभरी आबाज तथा मधुरी आँखें दिखलवाते हैं कि जिस से वे बहुधा रण्डीबाज हो जाते हैं, तथा उन की आतशक और मुजाख आदि बीमारियां घेर लेती हैं, जिन की आग में वे खद भूनते रहते हैं, तथा उन की परसादी अपनी ओलाद को भी देकर निराश छोड़ जाते हैं, बहुतसे मुर्ख जन रण्डीयों के नाज नखरे तथा बनाव शंगार आदि पर ऐसे मोहित हो जाते हैं कि वः की विवाहिता स्त्रियों के पास तक नहीं जाते हैं तथा उन (विवाहिता स्त्रियों) पर नाना प्रकार के दोष रखकर मुँह से बोलना भी अच्छा नहीं समझते हैं, वे बेचारी दृश्व के कारण राहादेन रोती रहती हैं, यह भी अनुभव किया गया है कि-बहुधा जो स्त्रियां महिफ्रिल का नाच देख लेती हैं उन पर इस का ऐसा बुरा असर पड़ता है कि-जिस से घर के घर उजड़ जाते हैं, क्योंकि जब वे देखती हैं कि-सम्पूर्ण महफिल के लोग उस रण्डी की ओर टकटकी लगाये हुए उस के नाज और नखरों को सह रहे हैं, यहांतक कि जब वह थुकने का इरादा करती है तो एक आदमी पीकदान लेकर हाजिर होता है, इसी प्रकार यदि पान खाने की जरूरत हुई तो भी निहायत नाज तथा अदब के साथ उपस्थित किया जाता है, इस के सिवाय वह दृष्टा नीचे से जपरतक सोने और चांदी के आभूषणों तथा अतलस, गुलबदन और कमरव्वाव आदि बहुमूल्य वस्त्रों के पेसवाज को एक एक दिन में चार २ ट्रफे नई २ किस्म के बदलती हैं तथा

अतर और फ़लेल की लपटें उस के पास से चली आती हैं बस इन्हीं सब बातों को देखकर उन विवाहीन स्त्रियों के मन में एक ऐसा बुरा असर पड़ जाता है कि जिस का अन्तिम (आखिरी) फल यह होता है कि बहुधा वे भी उसी नगर में खुछमखुछा लज्जा को लाग कर रण्डी बन कर गुल्छर्रे उड़ाने लगती हैं और कोई २ रेल पर सवार होकर अन्य देशों में जाकर अपने मन की आशा को पूर्ण करती हैं, इस प्रकार रण्डी के नाच से गृहस्थों को अनेक प्रकार की हानियां पहुंचती हैं, इस के अतिरिक्त यह कैसी कुप्रथा चल रही है कि-जब दर्वाजो पर रण्डियां गार्ल गाती हैं और उधर से (घर की स्त्रियों के दारा) उस का जबाब होता है, देखिये! उस समय कैसे २ अपशब्द बोले जाते हैं कि-जिन की सुन कर अन्यदेशीय लोगों का हँसते २ पेट फूल जाता है और वे कहते हैं कि इन्हों ने तो रण्डियों को भी मात कर दिया, विकार है ऐसी सास आदि को। जो कि मनुष्यों के सम्मुख (सामने) ऐसे र शब्दों का उच्चारण करें! अथवा रण्डियों से इस प्रकार की गालियों को सुनकर भाई बन्धु माता और पिता आदि की कि जित् भी लजा न करें और गृह के अन्दर घूघट बनाये रखकर तथा ऊंची आवाज से बात भी न कह कर अपने को परम लज्जावती प्रकट करें! ऐसी दशा में सच पूछी तो विवाह क्या मानं परदेवाली स्त्रियों ( शर्म रखनेवाली स्त्रियों ) को जान बूझकर बेशर्म बनाना है, इस परभी तुर्रा यह है कि-ख़ुश होकर रिष्डियों को रुपया दिया जाता है (मानो घर की रुजावती स्त्रियों को निर्रुख बनाने का पुरस्कार दिया जाता है), प्यारे सुजनो ! इन रण्डियों के नाच के ही कारण जब मनुष्य वेश्यागामी (रण्डीवाज) हो जाते हैं तो वे अपने धर्म कर्म पर भी धता भेज देते हैं, प्रायः आपने देखा होगा कि जहां नाच होता है वहां दश षांच तो अवस्य मंड ही जाते हैं, फिर जरा इस बात को भी सोची कि जो रुपया उत्सवों और खिशयों में उन को दिया जाता है वे उस रुपये से बकराईट में जो कुछ करती हैं वह हत्या भी रुपया देनेवालों के ही किर पर चढ़ती है, क्योंकि-जब रुपया देनेवालों को यह बात प्रकट है कि यदि इन के पास रुपया न होगा तो ये दाथ मलमल कर रह जावेंगी और हत्या आदि कुछ भी न कर सकेंगी-फिर वह जानते हुए भी जो लोग उन्हें रुपया देते हैं तो मानो वे खुद ही उन से हत्या करवाते हैं, फिर ऐसी दशा में वह पाप रुपया देनेवालों के शिर पर क्यों न चढ़ेगा ? अब कहिये कि यह कौन सी बुद्धिमानी है कि रुपया खर्च करना और पाप को शिर पर लेना ! प्यारे सुजनो ! इस वेश्या के नृत्य से विचार कर देखा जावे तो उभयकोक के सुख नष्ट होते है और इस के समान कोई कुत्सित प्रथा नहीं है, यदाप बहुत से लोग इस दृष्कर्म की हानियों को अच्छे प्रकार से जानते हैं तो भी इस को नहीं छोड़ते हैं, संसार की अनेक बदनामियों को शिर पर उठाते हैं तो भी इस से मुख नहीं मोड़ते हैं, इस क़ुरीति की जो कुछ निक्कष्टता है उस को दूसरे तो क्या बतलावें किन्तु वह नृत्य तथा उस का सर्व सामान ही बतलाता है, देखी! जब नृत्य होता है तथा वैश्या गाती है तब यह उपदेश मिलता है कि-

स्वैया—शुभ काजको छांड कुकाज रचें, धन जात है न्यथं सदा तिन को।
एक रांड बुलाय नचावत हैं, निहं आवत लाज जरा तिनको॥
मिरदंग भने धृक् है धृक् है, सुरताल पुछै किन को किन को।
तब उत्तर रांड बतावत है, धृक् है इन को इन को इन को॥ १॥

एक समय का प्रसंग है कि-किसी भाग्यवान् वैदय के यहां एक ब्राह्मण ने भागवत की कथा बांची तब उस वैदय ने कथा पर केवल तीस रुपये चढाये परन्तु उसी भाग्य-बान् के यहां जब पुत्र का विवाह हुआ तो उस ने वेदया को बुलाई और उसे सात सौ रुपये दिये, उस समय उस ब्राह्मण ने कहा है कि---

#### दोहा—उलटी गति गोपाल की, घट गई विश्वा बीस ॥ रामजनी को सात सा, अभयराम को तीस ॥ १ ॥

श्रियवरो ! अब अन्त में आप से यही कहना है कि-यदि आप के विचार में भी ऊपर कहीं हुई सब बातें ठीक हों तो शीघ ही भारतसन्तान के उद्धार के लिये देश्या के नाच कराने की प्रथा को अवश्य त्याग दीजिये, अन्यथा (इस का त्याग न करने से ) सम्मते देने के द्वारा आप भी दोषी अवश्य होंगे, क्योंकि-किसी विषय का त्याग न करना सम्मति रूप ही है।

भांड-वेदया के नृत्य के समान इस देश में भांडों के कौतक कराने की भी प्रया पड रही है, इस का भी कुछ वर्णन करना चाइते हैं, सुनिये-ज्योंही वेश्याओं के नाच से निश्चिन्त हुए त्योंही भांडों का लक्कर वर्सात के मेंडकों की भांति भांति २ की बोकी बोलता हुआ निकल पड़ा, अब लगीं तालियां बजने, कोई किसी की बुटी हुई खोपडी में चपत जमाता है, कोई गये की भांति चिछाता है, पक कहता है कि मिया ओ ! दूसरा कहता है फ़ुस, तात्पर्य यह है कि वे लोग अनेक प्रकार के कोलाहल मचाते हैं तथा ऐसी २ नकलें बनाते और सुनाते हैं कि लालाजी सेठजी और बाब जी आदि की प्रतिष्ठा में पानी पड जाता है, ऐसे २ शब्दों का उचारण करते हैं कि जिन के लिखने में भी हेखनीको तो लजा आती है परन्तु उस सभा के बैठनेवाले जो सभ्य कहलाते हैं जह भी लज्जा नहीं करते हैं, वरन प्रसन्न चित्त होकर इँसते २ अपना पेट फुलाते और उन्हें पारितोषिक प्रदान करते हैं, प्यारे सुजनो ! इन्हीं व्यर्थ वातों के कारण भारत की सन्तानों का सत्यानाश मारा गया, इस लिये इन मिथ्या प्रपन्नोंका शीव ही त्याग कर दीजिये कि जिन के कारण इस देश का पटपड हो गया, कैसे पश्चात्ताप का स्थान है कि-जहां प्राचीन समय में प्रत्येक उत्सव में पण्डित जनों के सत्योपदेश होते थे वहां अब रण्डी तथा लोडों का नाच होता है तथा भांति २ की नकलें आदि तमाशे दिखलाये जाते है जिन से अशुभ कमें बँधता है, क्योंकि धर्मशास्त्रों में लिखा है कि-नकळ करने से तथा उसे देखर ख़ुश होने से बहुत अशुभ कमी बंधता है, हा शोक! हा शोक! हा शोक !!! इस के सिवाय थोड़ा सा वृत्तान्त और भी सून लीजिये और उसके सूननेसे यदि रुज्जा प्राप्त हो तो उसे छोडिये, वह यह है कि-विवाह आदि उत्सवों के समय स्त्रियों में बाजार, गली, कुंचे तथा घर में फूहर गालियों अथवा गीतों के गाने की निकृष्ट प्रथा अविद्या के कारण चल पड़ी है तथा जिस से गृहस्थाश्रम को अनेक हानियां पहुंच चुकी हैं और पहुँच रही हैं, उसे भी छोडना आवश्यक है, इस लिये आप को चाहिये कि इस का प्रवन्ध करें अर्थात् स्त्रियों को फूहर गालियां तथा गीत न गाने देवें, किन्तु जिन गीतों में मर्यादा के शब्द हों उन को कोमल वाणी से गाने दे, क्योंकि युवतियों का सुवा-वस्था में निर्लब्ज शब्दोंका मुख से निकालना मानी बारूद की चिनगारी का छोडना है. इस के अतिरिक्त इस न्यवहार से स्त्रियों का स्वभाव भी बिगड जाता है, जित्त विकारों से भर जाता है और मन विषय की तरफ दौड़ने लगता है फिर उस का साधना (काबू में रखना ) अत्यन्त ही कठिन वरनः दुस्तर हो जाता है, इस लिये उनित है कि मन को पहिले ही से विषयरस की तरफ न झुकने देवें तथा यौवनरूपी मदवाले के हाथ में विषयरस रूपी हथियार देके अपने हितकारी सद्गुणों का नाश न फरावें, यदि मन को पहिले ही से इस से न रोका जावेगा तो फिर उस का रुकना अति कठिण हो जावेगा।

ुस के सिवाय विवाह के विषय में एक बात और भी अवस्य ध्यान में रखने योग्य है कि दोनों ओर से ऐसा कोई काम नहीं होना चाहिये कि जिस से आपस में प्रेम न रहे जैसे कि-बहुधा लोग बरातों में दाने घास और परोसे आदि तनिक २ सी बातों में ऐसे झगडे डाल देते हैं कि जिन से समिषयों के मतों में अन्तर पड जाता है जिस के कारण लाख देने पर भी आनन्द नहीं आता है, यह बात बिलकुल सच है कि-प्रेम के विना सर्वस्व मिलने पर भी प्रसन्नता नहीं होती है अतः प्रीतिपूर्वक प्रत्येक कार्य को करना चाहिये कि जिस से दोनों ही तरफ प्रशंसा हो और खर्च भी व्यर्थ न हो, भटा सोचने की बात है कि-दो सम्बन्धियों में से जब एक की बुराई हुई तो क्या वह अपना सम्बन्धी नहीं है ? क्या उस की बदनामी से अपनी बदनामी नहीं हुई ? सच पूछो तो जो लोग इस बात पर ध्यान नहीं देते हैं उन सम्बन्धियों पर धता भेजना उचित है, क्योंकि विवाह का समय आपस में आनन्द तथा प्रेमरस के बरसाने और मृदु मधुर वार्ताचाप करने का है, किन्तु एक दूसरे के विपरीत लीला रच कर युद्ध का सामान इकट्टा कर लेने का यद समय नहीं है, इस लिये जो लोग ऐसा करते हैं वह उन की सर्वथा मूर्वता की बात है, अत दोनों को एक दूसरे की भलाई का तन मन से विचार कर कायों को कर के यश का लेना उचित है, दोनों सम्बंधियों को यह भी उचित है कि-जो मनुष्य मन से दोनों की भूर उड़ाना चाहते हैं तथा बाहर से बहुत सी लही पत्ती करते हैं उन की वार्ता पर कदापि ध्यान न दें, क्योंकि इस संसार में दूसरे को खुशामद आदि के द्वारा निरन्तर प्रसन्न करने के लिये प्रिय बोलनेवाले प्रशंसक लोग बहुत हैं परन्तु जो बचन सुनने में चाहे अप्रिय ही हो परन्त वास्तव में कल्याण करनेवाला हो उस के बोलनेवाले तथा सुनने-बारे पुरुष दुर्रुभ हैं, देखी! बहुधा ग्रप्त शत्रु तथा दुष्ट लोग सामने तो हां में हां मिळाते हैं और पीछे बुराई निकालकर दर्शाते हैं परन्तु सत्पुरुष तो सुँह पर प्रत्येक वस्तु के गुण और दोपों का वर्णन करते हैं और परोक्ष में प्रशंसा ही करते हैं, इन वातों को विचार कर रोनों समिथयों को योग्य है कि-दोनों समक्ष में मिलकर प्रत्येक बात का खयं निर्णय कर जो दोनों के लिये लाभदायक हो उसी का अंगीकार करें जिस से दोनों आनन्द में रहें, क्योंकि यही विवाह और सम्बन्ध का मुख्य फल है।

विवाह की रीति जो इस समय विगड़ रही है वह प्रसङ्गवश पाठकों को संक्षेप से बतला दी गई, यदि इस का पूरे तौर से बर्णन कर इस के दोष और शुण बतलाये जार्ने तो इसी विषय का एक अन्थ बन जावे परन्तु बुद्धिमान् पुरुष सङ्गतमात्र से ही तत्त्व को समझ लेते हैं अतः अतिसंक्षेप से ही इस विषय का वर्णन किया है, आशा है कि पाठक-गण इतने ही कथन से अपने हिताहित का विचार कर अशुभ और अहित कुमार्ग का त्यांग कर शुभ और हित्तकारक सन्मार्ग का अवलम्बन करेंगे।

ने भी यही आज्ञा दी है कि-प्रथम अच्छे प्रकार से विद्याध्ययन कर फिर विवाह कर के गृह में वास करें, क्योंकि विद्या, जितेन्द्रियता और पुरुषार्थ के प्राप्त हुए विना गृहस्थाश्रम का पालन नहीं किया जा सकता है और जिस ने इन ( विद्या आदि) को प्राप्त नहीं किया वह पुरुष धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष को भी नहीं सिद्ध कर सकता है।

४-सन्तानका विगड़ना—बहुत से रोग ऐसे हैं जो कि पूर्व क्रम से सन्तानों के हो जाते हैं, इस प्रकार के रोगों में मुख्य २ ये रोग हैं-क्षय, दमा, क्षिप्तचित्तता (दीवानापन), मृगी, गोला, हरस (मस्सा), सुज़ाख, गर्मी, आंख और कान का रोग तथा हुछ हत्यादि, पूर्वक्रम से सन्तान में होनेवाले बहुत से रोग अनेक समयों में वृद्धि को प्राप्त होकर जब सर्व कुटुम्ब का संहार कर डालते हैं उस समय लोग कहते हैं कि-देखो ! इस कुटुम्ब पर परमेश्वर का कोप हो गया है परन्तु वास्तव में तो परमेश्वर न तो किसी पर कोप करता है और न किसी पर प्रसन्न होता है किन्तु उन २ जीवों के कर्म के योग से वैसा ही संयोग आकर उपस्थित हो जाता है, क्योंकि क्षय और क्षिप्तचित्तता रोग की दशा में रहा हुआ जो गर्म है वह भी क्ष्यरोगी तथा क्षिप्तचित्त (पागल) होता है, यह वैद्यकशास्त्र का नियम है, इसलिये चतुर पुरुषों को इस प्रकार के रोगों की दशा में विवाह करने तथा सन्तान के उत्पन्न करने से दूर रहना चाहिये।

किसी २ समय ऐसा भी होता है कि-सन्तान के होनेवाले रोग एक पिढी को छोड़ कर पोते के हो जाते हैं।

सन्तान के होनेवाले रोगों से युक्त बालक यद्यपि अनेक समयोंमें प्रायः पिहले तनदुरुस्त दीखते हैं परन्तु उन की उस तनदुरुस्ती को देखकर यह नहीं समझना चाहिये कि वे नीरोग हैं, क्योंकि ऐसे बालकों का शरीर रोग के लयक अथवा रोग के लायक होने की दशा में ही होता है, ज्योंही रोग को उत्तेजन होने वाला कोई कारण बन जाता है त्योंही उन के शरीर में शीघ्र ही रोग दिखाई देने लगता है, यद्यपि सन्तान के होनेवाले रोगों का ज्ञान होने से तथा बच्पन में ही योग्य सम्भाल रखने से भी सम्भव है कि उस रोग की बिलकुल जह न जावे तो भी मनुष्य का उचित उद्यम उस को कई दर्जों में कम कर सकता तथा रोक भी सकता है।

५-अवस्था—शरीर को रोग के योग्य बनानेवाले कारणों में से एक कारण अवस्था भी है, देखो ! बचपन में शरीर की गर्मी के कम होने से ठंढ जल्दी असर कर जाती है, उस की योग्य सम्भाल न रखने से थोड़ीसी ही देर में हाफनी, दम, खांसी और कफ आदि के अनेक रोग हो जाते हैं। जवानी ( युवावस्था ) में रोगों को रोकनेवाली सातावेदनी शक्ति की प्रवलता के होने से शरीर को रोग के योग्य बनानेवाले कारणों का ज़ोर थोड़ा ही रहता है। तीसरी बृद्धावस्था में शरीर फिर निर्वल पड़ जाता है और यह निर्वलता बृद्ध मनुष्य के शरीर को बार २ रोग के योग्य बनाती है।

६-जाित—विचार कर देखा जावे तो पुरुषजाित की अपेक्षा स्त्रीजाित का शरीर रोग के असर के योग्य अधिक होता है, क्यों कि स्त्रीजाित में कुछ न कुछ अज्ञान, विचार से हीनता और हठ अवश्य होता है, इस लिये वह आहार विहार में हािन लाभ का कुछ भी विचार नहीं रखती है, दूसरे=उस के शरीर के बन्धेज नाजुक होने से गर्भस्थान में वार २ परिवर्धन (उथलपुथल) हुआ करता है, इसिल्ये स्त्रीका निर्वल शरीर रोग के योग्य होता है, वर्तमान में स्त्रीजाित की उन्पन्ति पुरुषजाित से तिगुनी दीस्त्रती है तथा स्त्रीजाित पुरुषजाित की अपेक्षा अधिक मरती है, यही कारण है कि-एक एक पुरुष तीन २ चार २ तक विवाह किया करते हैं।

७-जीविका वा वृत्ति—बहुत सी जीविकायें वा वृत्तियें (रोजगार) भी ऐसी हैं जो कि शरीर को रोग के योग्य बनानेवाले कारण बन जाती हैं, जैसे देखो ! सब दिन बैठ कर काम करनेवालों, आंख को बहुत परिश्रम देनेवालों, कलेजा और फेफसा दबा रहे इस प्रकार बैठकर काम करनेवालों, रंग का काम करनेवालों, पारा तथा फासफरस की चीज़ों के बनानेवालों, पत्थर को घड़नेवालों धातुओं का काम करनेवालों (लुहार, कसेरे, ठँठेरे और सुनार आदिकों) कोयले की खान को खोदनेवाले मजूरों, कपड़े की मिलमें काम करनेवाले मजूरों, बहुत बोलनेवालों, बहुत फूंकनेवालों और रसोई का काम प्रतिदिन करनेवालों का तथा इसी प्रकार के अन्य धन्धे (रोजगार) करनेवालों का शरीर रोग के योग्य हो जाता है तथा इन की आयु भी परिमाण से कम हो जाती है।

८ प्रकृति—प्रकृति (स्वभाव वा मिजाज़) भी शरीर को रोग के योग्य वनाने-वाला कारण है, देखो ! किसी का मिजाज़ ठंढा, किसी का गर्म, किसी का वातळ और किसी का मिश्र होता है, मिश्रित प्रकृतिवालों में से कोई २ पुरुष दो प्रकृति की प्रधानतावाले तथा कोई २ तीनों प्रकृतियों की प्रधानतावाले भी होते हैं।

गमं मिजाज़वाला मनुष्य प्रायः शीघ्र ही क्रोध तथा बुखार के आधीन हो जाता है, ठंढे मिजाज़वाला मनुष्य प्रायः शीघ्र ही शर्दी कफ और दम आदि रोगों के आधीन हो जाता है, एवं वायुप्रकृतिवाला मनुष्य प्रायः शीघ्र ही वादी के रोगों के आधीन हो जाता है।

यद्यपि मूल में तो यह प्रकृतिरूप दोष होता है परन्तु पीछे जब उस प्रकृति को विगाइनेवाले आहार विहार से सहायता मिलती है तव उसी के अनुसार रोगो-रपत्ति हो जाती है, इसिलिये प्रकृति को भी शरीर को रोग के योग्य बनानेवाले कारणों में गिनते हैं॥

३१ जै० सं०

#### रोग को उत्पन्न करनेवाले समीपवर्त्ती कारण।

रोगको उत्पन्न करनेवाले समीपवर्त्ता कारणों में से मुख्य कारण अठारह हैं और वे ये हैं-हवा, पानी, खुराक, कसरत, नींद, वस्न, विहार, मिलनता, ध्यसन, विषयोग, रसविकार, जीव, चेप, ठंढ, गर्मी, मनके विकार, अकस्मात् और द्वा, ये सब पृथक् र अनेक रोगों के कारण हो जाते हैं, इन में से मुख्य सात बातें हैं जिन को अच्छे प्रकार से उपयोग में लाने से शरीर का पोपण होकर तनदुरुसी बनी रहती है तथा इन्हीं वस्तुओं के आवश्यकता से कम अधिक अथवा विपरीत उपयोग करने से शरीर में अनेक प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं।

इन अठारहों विषयों में से बहुतसे विषयों का विवरण हम विस्तार एवं के पहिले भी कर चुके हैं, इसलिये यहां पर इन अठारहों विषयों का वर्णन संक्षेप से इस प्रकारसे किया जायगा कि इनमें से प्रत्येक विषयसे कोन २ से होग उत्पक्ष होते हैं, इस वर्णनसे पाठक गणों को यह बात ज्ञात हो जायगी कि शरीरको अने क रोगों के योग्य बनाने वाले कारण को न २ से हैं।

१-हवा—अच्छी हवा रोग को मिटाती है तथा खराब हवा रोग को उत्पन्न करती है, खराब हवा से मलेरिया अर्थात् विषम जीर्णज्वर नामक बुखार, इस, मरोड़ा, हैज़ा, कामला, आधाशीसी, शिर का दुखना (दृदं), मंदाग्नि और अजीर्ण आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

बहुत ठंढी हवा से खांसी, कफ, दम, सिसकना, शोथ और सन्धिवायु आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

बहुत गर्म हवा से जलन, रूखापन, गर्मवायु, प्रमेह, प्रदर, भ्रम, अँधेरी, चक्कर, भँवर आना, वातरक्त, गलन्कुष्ठ, शील, ओरी, पिँडलियों का कटना, हैज़ा और दस्त आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

२-पानी—निर्मेल (साफ) पानी के जो लाभ हैं वे पहिले लिख चुके हैं उन के लिखने की अब कोई आवश्यकता नहीं है।

खराब पानी से-हैज़ा, कृमि, अनेक प्रकार का ज्वर, दुस्त, कामला, अण्चि, मन्दाग्नि, अजीर्ण, मरोड़ा, गलगण्ड, फीकापन और निर्बलता आदि अनेक रोग उत्पन्न होते हैं।

अधिक खारवाले पानी से-पथरी, अजीर्ण, मन्दाक्षि और गलगण्ड आदि रोग होते हैं।

सड़ी हुई वनस्पति से अथवा दूसरी चीज़ों से मिश्रित (मिले हुए) पानी से दस्त, शीतज्वर, कामला और तापतिही आदि रोग होते हैं।

मरे हुए जन्तुओं के सड़े हुए पदार्थ से मिले हुए पानी से हैजा, अतीसार तथा दूसरे भी भयंकर और ज़हरीले बुखार उत्पन्न होते हैं। धातुओं के योग से मिले हुए पानी से (जिस में पारा सोमल और सीसा आदि विषेले पदार्थ गलकर मिले रहते हैं उस जलसे) भी रोगों की उत्पत्ति होती है।

3-खुराक — ग्रुद्ध, अच्छी, प्रकृति के अनुकूछ और ठीक तौर से सिजाई हुई खुराक के खाने से शरीर का पोषण होता है तथा अग्रुद्ध, सड़ी हुई, बासी, विगड़ो हुई, कची, रूखी, बहुत ठंढी, बहुत गर्म, भारी, मात्रा से अधिक तथा मात्रा से न्यून खुराक के खाने से बहुत से रोग उत्पन्न होते हैं, इन सब का वर्णन संक्षेप से इस प्रकार है:—

१-सड़ी हुई ख़ुराक से-कृमि, हैज़ा, वमन, कुष्ट (कोड़), पित्त तथा दस्त आदि रोग होते हैं।

२-कची खुराक से-अजीर्ण, दस्त, पेट का दुखना और कृमि आदि रोग होते हैं।

३-स्वी खुराक से-वायु, ग्रूल, गोला, दस्त, कब्जी, दम और श्वास आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

४-वातल खुराक से-शूल, पेट में चूंक, गोला तथा वायु आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

५-बहुत गर्म खुराक से-खांसी, अम्लपित्त (खट्टी वमन), रक्तपित्त (नाक और मुख आदि छिद्रों से रुधिर का गिरना) और अतीसार आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

६-बहुत ठंढी खुराक से-खांसी, श्वास, दम, हांफनी, ज्ञूल, शर्दी और कफ आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

७-भारी खुराक से-अपची, दस्त, मरोड़ा और बुखार आदि रोग उत्पन्न होते हैं। ८-मात्रा से अधिक खुराक से-दस्त, अजीर्ण, मरोड़ा और ज्वर आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

९-मात्रा से न्यून खुराक से-क्षय, निर्वलता, चेहरे और शरीर का फीकापन और बुखार आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

इस के सिवाय मिटी से मिली हुई खुराक से-पाण्डु रोग होता है, बहुत मसालेदार खुराकसे-यकृत (कलेजा अर्थात् लीवर) विगड़ता है और बहुत उप-वास के करने से झूल और वायुजन्य रोग आदि उत्पन्न होकर शरीर को निर्वल कर देते हैं।

४-कसरत—कसरत से होनेवाले लाभों का वर्णन पहिले कर चुके हैं तथा उसका विधानभी लिख चुके हैं, उसी नियमके अनुसार यथाशक्ति कसरत करने से बहुत लाभ होता है, परन्तु बहुत मेहनत करने से तथा आलसी होकर बैठे रहनेसे बहुतसे रोग होते हैं, अर्थात् बहुत परिश्रम करनेसे बुखार, अजीर्ण, करुस्तम्म (नीचेके भागका रह जाना) और श्वास आदि रोगोंके होने की संभावना होती है तथा आलसी होकर बैठे रहने से-अजीर्ण, मन्दाग्नि, मेदवायु और अशक्ति आदि रोग होते हैं, भोजन कर कसरत करने से-कलेजे को हानि पहुँचती है, भारी अन्न खाकर कसरत करने से-आमवात का प्रकोप होता है।

कसरत दो प्रकार की होती है-एक शारीरिक (शरीर की) और दुसरी मानसिक (मन की), इन दोनों कसरतों को पूर्व लिखे अनुसार अपनी शक्ति अनुसार ही करना चाहिये, क्योंकि हद से अधिक शारीरिक कसरत तथा परिश्रम करने से हृइय में व्याकुलता (धड़धड़ाहट) होती है, नसों में रुधिर बहुत शीघ्र फिरता है, श्वामीच्छ्वास बहुत ज़ोरसे चलता है जिससे मगज़ तथा फेफसे आदि आवश्यक मागों पर अधिक दबाव होने से तत्सम्बन्धी रोग होता है, मैंवर आते हैं, कानों में आधाज़ होती है, आँखों में अँधेरा छा जाता है, भूख मारी जाती है, अजीर्ण होता है, नींद नहीं आती है तथा बेचेनी होती है तथा शक्ति से बड़कर मानसिक कसरत करने से मनुष्य के मगज़में जुस्सा भर जाता है जिस से बेहोसी हो जाती है तथा कभी २ मृत्यु भी हो जाती है, मानसिक विपरीत परिश्रम करनेसे अर्थात् चिन्ता फिक आदि से अंग सन्तम्न हो जाते हैं, शरीर में निबंजता अपना घर कर लेती है, इसी प्रकार शक्ति से बाहर पड़ने लिखने तथा बांचने से, बहुत विचार करने से और मन पर बहुत दबाव डालने से कामला, अजीर्ण, वादी और पागलपन आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

खियों को योग्य कसरत के न मिलने से-उनका शरीर फीका, नाताकत और रोगी रहता है, गरीब लोगों की खियोंकी अपेक्षा द्रव्यपात्र तथा ऐश आरान में संलग्न लोगों की खियां प्रायः सुख में अपने जीवन को व्यतीत करती हैं तथा जिना परिश्रम किये दिनभर आलस्य में पड़ी रहती हैं, इस से बहुत हानि होती हैं, क्योंकि-जो खियां सदा बैठी रहा करती हैं उन के हाथ पांव ठंड़े, चेहरा फीका, शरीर तपाया हुआ सा तथा दुर्बल, वादी से फूला हुआ मेद, नाड़ी निर्वल, पेट का फूलना, बदहज़मी, छाती में जलन, खट्टी डकार, हाथ पैरों में कांपनी, चसका और हिष्टीरिया आदि अनेक प्रकार के दुःखदायी रोग तथा ऋतुधर्मसम्बन्धी भी कई प्रकार के रोग होते हैं, परन्तु ये सब रोग उन्हीं खियों को होते हैं जो कि शरीर की पूरी २ कसरत नहीं करती हैं और भाग्यमानी के घमण्ड में आकर दिन रात पड़ी रहती हैं।

५-नींद्-आवश्यकता से अधिक देर तक नींद् के छेने से रुधिर की गति ठीक रीति से नहीं होती है, इस से शरीर में चर्वीका भाग जम जाता है, पेट की दूद (तोंद) बाहर निकलती है, (इसे मेदवायु कहते हैं), कफ का जोर होता है, जिस से कफ के कईएक रोगों के होने की सम्भावना हो जाती है तथा आवश्यकता से थोड़ी देरतक (कम) नींद के छेने से शूल, उरुखम्भ और अलस्य आदि रोग हो जाते हैं।

बहुत से मनुष्य दिन में निदा िंदया करते हैं तथा दिन में सोने को ऐश आराम समझते हैं परन्तु इस से परिणाम में हानि होती है, जैसे-कोघ, नान, माया और लोभ आदि आत्मशशुओं (आत्मा के वैरियों ) को थोड़ा सः भी अवकाश देने से वे अन्तःकरण पर अपना अधिकार अधिक २ जमाने लगते हैं और अन्त में उसे वश में कर लेते हैं उसी प्रकार दिन में सोने की आदत को भी थोड़ा सा अवकाश देने से वह भी भांग और अफीम आदि के व्यसन के समान चिपट जाती है, जिस का परिणाम यह होता है कि यदि किसी दिन कार्यचश दिन में सोना न बन सके तो शिर भारी हो जाता है, पैर टूटने लगते हैं और जमुहाइयां आने लगती हैं, इसी तरह यदि कभी विवश होकर काम में लग जाना पड़ता है तो अन्तःकरण सोलह आने के बदले आठ आने मात्र काम (आधा काम ) करने योग्य हो जाता है, यद्यपि अत्यन्त निर्वल और रोगप्रस्त मनुष्य के लिये वैद्यकशास्त्र दिन में सोने की भी आज्ञा देता है परन्तु स्वस्थ (नीरोग) मनुष्य के लिये तो वह (वैद्यकशास्त्र) ऐसा करने (दिन में सोने) का सदा विरोगी हैं।

गर्नी की ऋतु में जब अधिक गर्मी पड़ती है तब शरीर का जलमय तत्त्व और बाहरी गर्मी शरीर के भीतरी भागों पर अपना प्रभाव दिखलाने लगती है उस समय दिन में भी थोड़ी देरतक सोना बुरा नहीं है परन्तु तब भी नियम से ही सोना चाहिये, बहुत से लोग उस समय में ग्यारह बजे से लेकर सायंकाल के पांच बजे तक सोते रहते हैं, सो यह वे अनुचित आचरण ही करते हैं, क्योंकि उस गमय में भी दिन का अधिक सोना हानि ही करता है।

इस के सिवाय दिन में सोने से एक हानि और भी है और वह यह है कि-रात्रि में अवश्य ही सोकर विश्राम छेने की आवश्यकता है परन्तु वह दिनका सोना रात्रि की निदा में बाधा डालता है जिस से हानि होती है।

बहुत से मनुष्य भी इस बात को स्वीकार करते हैं कि दिन में सोकर उठने के बाद उन का शरीर मिटीसा और कुछ ज्वर आजाने के समान निर्माल्य (कुझ-लाया हुआ सा) हो जाता है।

दिन में अच्छीतरह सोकर उठनेवाले मनुष्य के मुख की मुद्रा को देखकर लोग उस से प्रश्न करते हैं कि क्या आज आप की तबीयत अच्छी नहीं है ? परन्तु उत्तर यही मिलता है कि-नहीं, तबीयत तो अच्छी है परन्तु सोकर उठा हूँ, इस से आंखें लाल दिखलाई देती होंगी, अब कहिये कि दिन का सोना सुखकर हुआ कि हानिकर ?

दिन में सोने से शरीर के सब धातु खास कर विकृत और विषम बन जाते हैं तथा शरीर के दूसरे भी कई भीतरी भागों में विकार उत्पन्न होता है।

कुछ मनुष्यों का यह कथन है कि-हम को सुल मिलता है इसलिये हम दिन में सोते हैं, परन्तु उन की यह दलील चलने योग्य नहीं है, क्योंकि मुख्य बात तो यह है कि उन के ऊपर आलस्य सवार होता है और उन्हें लेटते ही निदा आ जाती है, परन्तु सारण रखना चाहिये कि दिन की निदा स्वाभाविक निदा नहीं है, किन्तु वैकारिक अर्थात् विकार को उत्पन्न करनेवाली है, देखों! दिन में सोने वालों में से मनुष्यों का अधिक भाग इस बात को स्वीकार करेगा कि दिन में सोने से उन्हें बहुत से विकृत स्वप्न आते हैं, कहिये इस से क्या सिद्ध होता है ? इसलिये बुद्धिमानों को सदा दिन में सोने के व्यसन को अपने पीछे नहीं लगाना चाहिये।

यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-जिस प्रकार दिन में सोने से हानि होती है उसी प्रकार रात्रि में जागना भी हानिकर होता है, परन्तु उपवास के अन्त में रात्रि का जागना हानि नहीं करता है, किन्तु नियमित आहार कर के जागना हानि करनेवाला है, रात्रि में जागने से सब से प्रथम अजीण रोग उत्पन्न होता है, भला सोचने की बात है कि-साधारण और अनुकूल आहार ही जब रात्रि में जागने से नहीं पचता है तो अनुकूलतापर ध्यान देने के बदले केवल स्वाद ही पर चलनेवाले और मात्रा के अनुसार खाने के बदले खूब डाट कर टूंसनेवाले मनुष्य यदि रात्रि में जागने से अजीण रोग में फँस जांय तो इस में आश्चर्य ही क्या है?

जो लोग दिन में सोकर रात्रि को बारह बजेतक जागते रहते हैं तथा जो दिन में तो इधर उधर फिरते हैं और रात्रि में काम करके बारह बजेतक जागते हैं, वे जानवृझ कर अपने पैरों में कुव्हाड़ी मारते हैं, और अपनी आयु को घटाते हैं, किन्तु जो रात्रि में सुख से सोनेवाले हैं वे ही दीर्घजीवी गिने जा सकते हैं, देखो ! पहिले यहां के लोगों में ऐसी अच्छी प्रथा प्रचिलत थी कि प्रातःकाल उठकर अपने सेहियों से कुशल प्रश्न पूछते समय यही प्रश्न किया जाता था कि रात्रि सुखितदा में व्यतीत हुई ? इस शिष्टाचार से क्या सिद्ध होता है यही कि लोग रात्रि में जुख से निज़ा लेते हैं वे ही दीर्घजीवी होते हैं।

निड़ा को रोकने से शिर में दर्द हो जाता है, जमुहाइयां आने लगती हैं, गरीर टूटने लगता है, काम में अरुचि होती है और आंखें भारी हो जाती हैं।

देखो ! निदा का योग्य समय रात्रि है, इसिटये जो पुरुष रात्रि में निदा नहीं हैता है वह मानो अपने जीवन के एक मुख्य पाये को निर्वेठ करता है, इस में कुछ भी सन्देह नहीं है।

६-वस्त्र—देश और काल के अनुसार वस्तों का पहनना उचित होता है, क्योंकि वह भी शरीररक्षा का एक उत्तम साधन है, परन्तु बड़े ही शोक का विषय है कि-वर्तमान समय में बहुत ही कम लोग इन बातों पर ध्यान देते हैं अर्थात् सर्वसाधारण लोग इन बातों पर जरा भी ध्यान नहीं देते हैं और न बस्तों के पहरने के हानिलाभों को सोचते हैं किन्तु जो जिस के मन में आता है वह उसी को पहनता है।

१-नाटक के देखने के शौकीन लोगों को भी आयु को ही घटानेवाले जानो ॥

वञ्च पहरने में यह भी देखा जाता है कि लोग देश काल और प्रकृति आदि का कुछ भी विचार न करके एक दूसरे की देखादेखी वस्त्र पहरने लगते हैं, जैसे देखों! आजकल इस देश में काला कपड़ा बहुत पहिना जाता है परन्तु इस का पहनता देश और काल दोनों के विपरीत है, देखिये! यह देश उपण है और काली वस्तु में गर्मी अधिक घुस जाती है तथा वह बहुत देरतक बनी रहती है, इसपर भी यह खूबी कि ग्रीष्म ऋतु में भी काले वस्त्र को पहनते हैं, उन का ऐसा करना मानो दुःखों को आप ही बुलाना है, क्योंकि सर्वदा काले वस्त्र का पहरना इस उष्णता प्रधान देश के वासियों को अयोग्य और हानिकारक है, इस के पहरने से उन के रस रक्त और वीर्य में गर्मी अधिक पहुँचती है, जिस से स्वच्छ और अनुकूल भोजन के खाने पर भी धातु की क्षीणता और रक्तविकार आदि रोग उन्हें घेरे रहते हैं, देखो ! इस समय इस देश में बहुत ही कम पुरुष ऐसे निकलेंगे कि जिन को धानुसम्बन्धी किसी प्रकार की बीमारी नहीं है नहीं तो जिधर जाइये उधर यही रोग फैला हुआ दीख पड़ता है, अतः सब मनुष्यों को अपने प्राचीन पुरुषोंके सदश वैद्यक शास्त्र के कथनानुसार तथा ऋतु और देश के अनुकृत श्वेताम्बर (सफेद वस्त्र) पीताम्बर (पीछे वस्त्र) और रक्ताम्बर (लाल वस्र ) आदि भांति २ के वस्र पहरने चाहियें।

इस के सिवाय यह भी स्मरण रखना चाहिये कि - वस्न को मेला नहीं रखना चाहिये, वहुधा देखा जाता है कि - लोग बहुमूल्य वस्नों को तो पहनते हैं परन्तु उन की स्वच्छता पर ध्यान नहीं देते हैं, इस कारण उन को शरीर की स्वच्छता से भी कुछ लाभ नहीं होता है, अतः उचित यही है कि अपनी शक्ति के अनुसार पहना हुआ कपड़ा चाहे अधिक मूल्य का हो चाहे कम मूल्य का हो उस को आठवें दिन उतार कर दूसरा स्वच्छ वस्न पहना जावे कि जिससे स्वच्छताजन्य लाभ प्राप्त हो, क्योंकि मिलन कपड़े से दुर्गन्ध निकलता है जिस से आरोग्यता में हानि होती है, दूसरे पुरुष भी ऐसे पुरुषों से घृणा करते हैं तथा उन की सर्व सजनें में निन्दा होती है।

निर्मेल वस्त्रों के धारण करने से कान्ति यश और आयु की वृद्धि होती है, अलक्ष्मी का नाश होता है, चित्त में हर्ष रहता है, तथा मनुष्य श्रीमानों की सभा में जाने के योग्य होता है।

तंग वस्त्र भी नहीं पहरना चाहिये, क्योंकि तंग वस्त्र के पहरने से छाती तथा कलेजे (लीवर) पर द्वाव पड़ने से ये अवयव अपने काम को ठीक रीति से नहीं करते हैं, इस से रुधिर की गति बन्द हो जाती है और रुधिर की गति के बन्द होनेसे श्वास की नली का तथा कलेजे का रोग उत्पन्न होता है।

इस के अतिरिक्त अति सुर्ख और भीगे हुए कपड़ों को भी नहीं पहरना चाहिये, क्यों कि इस प्रकार के वस्त्र के पहरने से कई प्रकार की हानि होती है। इन सब बातों के उपरान्त यह भी आवश्यक है कि अपने देश के वस्तों को सब कामों में लाना योग्य है, जिस से यहां के शिल्प में उन्नति हो और यहां का रूपया भी बाहर को न जावे, देखो ! हमारे भारत देश में भी बड़े २ उत्तम और हढ़ वस्त बनते हैं, यदि सम्पूर्ण देशभाइयों की इस ओर दृष्टि हो जावे तो फिर देखिये भारत में कैसा धन बढ़ता है, जो सर्व सुखों की जड़ है।

9-विहार—विहार शब्द से इस स्थानपर छीपुरुपों के खानगी (प्राइके:) व्यापार (भोग) का मुख्यतया समावेश समझना चाहिये, यद्यपि विहार के दृगरे भी अनेक विषय हैं परन्तु यहां पर तो ऊपर कहे हुए विषय का ही सम्बन्ध है, खीविहारमें इन वातों का विचार रखना अतिआवश्यक है कि वयोविचार, रूपगुणविचार, कालविचार, शारीरिक स्थिति, मानसिक स्थिति, पवित्रता और एक-पत्रीव्रत, अव इन के विषय में संक्षेप से कम से वर्णन किया जाता है:—

?-वयोविचार—इस विषय में मुख्य बात यही है कि-लगभग समान अवस्थावाले स्त्रीपुरुपों का सम्बन्ध होना चाहिये, अथवा लड़की से लड़के की अवस्था ड्योड़ी होनी चाहिये, बालविवाह की कुचाल बंद होनी चाहिये, जतबक यह कुचाल बंद न हो तबतक समझदार मातापिता को अपनी पुत्रियों को १६ वर्ष की अवस्था के होने के पहिले श्रग्रुरगृह (सासरे) को नहीं भेजना चाहिये।

समान अवस्था का न होना स्त्रीपुरुष के विराग और अप्रीति का कारण होता है और विराग ही इस संसार के व्यापार में शारीरिक अनीति ''कार्पोरियल रिग्यु-टेरिटी'' को जन्म देता है।

२० से २५ वर्षतक का लड़का और १६ वर्ष की लड़की संसारधर्म में प्रवृत्त होने के लिये योग्य गिने जाते हैं, इस से जितनी अवस्था कम हो उतना ही शारीरिक नीति "कार्पोरियल रिग्युलेरिटी" का भंग होना समझना चाहिये।

संसारधर्म के लिये पुरुष के साथ योग होने में लड़की की १२ वर्ष की अवस्था बहुत न्यून है, यद्यपि हानिविशेष का विचार कर सर्कार ने अपने नियम में १२ वर्ष की अवस्था नियत की है परन्तु उस सीमा को कम २ से बढ़ा कर १६ वर्ष-तक लाकर नियत करानी चाहिये।

२-रूपगुणविचार-रूप तथा गुण की असमानता भी अवस्था की असमानता के समान खराबी करती है, क्योंकि इन की समानता के विना शारीरिक धर्म ''कापोंरियल लॉ'' के पालन में रस (आनन्द) नहीं उपजता है तथा उस की शारीरिक नीति ''कापोंरियल रिग्युलेरिटी'' के अर्थात् शारीरिक कर्तव्यों के उद्धक्षन का कारण उत्पन्न होता है।

अवस्था, रूप और गुण की योग्यता और समानता का विचार किये विना जो माता पिता अपने सन्तानों के बन्ध न लगा देते हैं उस से किसी न किसी प्रकार

१-विहार अर्थात् स्त्रीविहार को अंग्रेजी में "कोहेविस्टेशन" कहते हैं ॥

से शारीरिक धर्म की हानि होती है, जिस का परिणाम ब्रह्मचर्य का भंग अर्थात् व्यभिचार है।

३-कालविचार-वैद्यकशास्त्र की आज्ञा है कि-"ऋतौ भार्यामुपेयातु" अथत् ऋतुकील में भार्या के पास जाना चाहिये, क्योंकि स्त्री के गर्भ रहने का काल यही है, ऋतुकाल के दिवसों में से दोनों को जो दिन अनुकूल हो ऐसा एक दिन पसन्द करके स्त्री के पास जाना चाहिये, किन्तु ऋतुकाल के विना वारंवार नहीं जाना चाहिये, क्योंकि ऋतुकाल के बीत जाने पर अर्थात् ऋतुस्राव से १६ दिन वीतने के बाद जैसे दिन के अस्त होने से कमल संक्रचित होकर बंद हो जाते हैं उसी प्रकार स्त्री का गर्भाशय संक्रचित होकर उस का मुख बंद हो जाता है, इस िजेये ऋतुकाल के पीछे गर्भाधान के हेतु से संयोग करना अत्यन्त निरर्थक है, क्योंकि उस समय में गर्भाधान हो ही नहीं सकता है किन्तु अमूल्य वीर्य ही निष्फ उ जाता है जो कि (वीर्य ही) शरीर में अद्भुत शक्ति है, प्रायः यह अनुमान किया गया है कि एक समय के वीर्यपात में २॥ तोले वीर्य के बाहर गिरने का सम्भव होता है, यद्यपि क्षीणवीर्य और विषयी पुरुषों में वीर्य की कमी होने से उन के शरीर में से इतने वीर्य के गिरने का सम्भव नहीं होता है तथापि जो पुरुष वीर्य का यथोचित रक्षण करते हैं और नियमित रीति से ही वीर्य का उपयोग करते हैं उन के शरीर में से एक समय के समागम में २॥ तोले वीर्य बाहर गिरता है, अब यह विचारणीय है कि यह २॥ तोले वीर्य कितनी ख़ुराक में से और कितने दिनों में बनता होगा, इस का भी विद्वानों ने हिसाब निकाला है और वह यह है कि ८० रतल ख़ुराक में से २ रतल रुधिर बनता है और २ रतल रुधिर में से २॥ तोला वीर्य बनता है, इस से स्पष्ट है कि-दो ? मन खुराक जितने समय में खाई जावे उतने समय में २॥ रुपये भर नया वीर्य बनता है, इस सर्व परिगणन का सार ( मतलव ) यही है कि दो मन खाई हुई ख़ुराक का सत्व एक समय के स्त्री समागम में निकल जाता है, अब देखो ! यदि तनदुरुख मनुष्य प्रतिदिन सामान्यतया १॥ या २ रतल की खुराक खावे तो ४० दिन में ८० र नल ख़राक खा सकता है, इस हिसाब से यह सिद्ध होता है कि-यदि ४० दिवस में एक वार वीर्य का व्यय हो तबतक तो हिसाब बराबर रह सकता है परन्तु यदि उक्त समय ( ४० दिवस ) से पूर्व अर्थात् थोड़े २ समय में वीर्य का खर्च हो तो अन्त में शरीर का क्षय अर्थात हानि होने में कोई सन्देह ही नहीं है, परन्तु बड़े ही शोक का स्थान है कि जिस तरह लोग द्रव्यसम्बन्धी हिसाब रखते हैं तथा अल्पन्त कृपणता ( कञ्जसी ) करते हैं और दृष्य का संग्रह करते हैं उस प्रकार शरीर में स्थित वीर्यरूप सर्वोत्तम द्रव्य का कोई ही लोग हिसाब रखते हैं, देखो!

१-जिस दिन रजस्वला स्त्री को ऋतुस्राव हो उस दिन से लेकर १६ रात्रितक समय को ऋतु अथवा ऋतुकाल कहते हैं, यह पहिले ही लिख चुके हैं॥

द्रव्यसम्बन्धी स्थिति में तो गृहस्थों में से बहुत ही थोड़े दिवाला निकालते हैं परन्तु वीर्यसम्बन्धी व्यवहार में तो पुरुषों का विशेष भाग दिवालियों का घन्धा करता है अर्थात् आय की अपेक्षा व्यय विशेष करते हैं और अन्त में युवावस्था में ही निर्वल बन कर पुरुषत्व (पुरुषार्थ) से हीन हो बैठते हैं।

उत्तर जो ऋतुकाल का समय ऋतुसाव के दिन से सोलह रात्रि लिख चुं हैं उन में से जितने दिनतक रक्तसाव होता रहे उतने दिन छोड़ देने चाहिये अर्गात् ऋतुसाव के दिन ऋतुकाल में नहीं गिनने चाहियें, ऋतुसाव के प्रायः तीन दिन गिने जाते हैं अर्थात् निरोग छी के तीन दिनतक ऋतुसाव रहता है, चौथे दिन स्नान करके रजस्वला ग्रुद्ध हो जाती है, ये (ऋतुसाव के ) दिन स्नीसंग में निपिद्ध हैं अर्थात् ऋतुसाव के दिनों में स्नीसंग कदापि नहीं करना चाहिये, जो पुरुप मन तथा इन्द्रियों को वश में न रख कर रजस्वला छी से संगम करता है. (जिस के रक्तसाव होता हो उस स्नी से समागम करता है) तो उस की दृष्टि आयु तथा तेज की हानि होती है और अधमें की प्राप्ति होती है, इन के सिवाय रजस्वला से समागम करने से गर्भस्थिति की संभावना नहीं होती है अर्थात् प्रथम तो उस समय में समागम करने से गर्भ ही नहीं रहता है यदि कदाचित् गर्भ रहे भी तो प्रथम के दो दिन में जो गर्भ रहता है वह नहीं जीता है और तीसरे दिन जो गर्भ रहता है वह नहीं जीता है

रजोदर्शन के दिन से लेकर सोलह रात्रि पर्यन्त रात्रियों में चौथी रात्रि से लेकर सोलहवीं रात्रिपर्यन्त ऋतुकाल अर्थात् गर्भाधान का जो समय है उस में भी सम रात्रियां प्रधान हैं अर्थात् चौथी, छठी, आठवीं, दशवीं, बारहवीं, चौदहवीं तथा सोलहवीं रात्रियां उत्तम हैं और इन में भी कम से उत्तरोत्तर रात्रियां उत्तम गिनी जाती हैं।

पूर्णमासी, अमावस्या, प्रातःकाल, सन्ध्याकाल, पिछली रात्रि, मध्य रात्रि और मध्याह्मकाल में स्त्रीसंयोग नहीं करना चाहिये, क्योंकि इस से जीवन क क्षय होता है।

गर्भवती से पुरुष को कभी संयोग नहीं करना चाहिये, क्योंकि गर्भावस्या में जिस चेष्टा के अनुसार व्यापार किया जाता है उसी चेष्टा के गुणों से युक्त बालक उत्पन्न होता है और बड़ा होने पर वह बालक विषयी और व्यभिचारी होता है।

विहार के विषय में ऋतु का भी विचार करना आवश्यक है अर्थात् जो ऋतु विहार के लिये योग्य हो उसी में विहार करना चाहिये, विहार के लिये गर्मी की ऋतु विलक्कल प्रतिकृत है तथा शीत ऋतु में पौप और माघ; ये दो नहिने विशेष अनुकृत हैं परन्तु किसी भी ऋतु में विहार का अतियोग (अस्पन्त सेवन) तो परिणाम में हानि ही करता है, यह बात अवश्य लक्ष्य (ध्यान) में रखनी चाहिये।

8-शारीरिक स्थिति—जिस समय में खी वा पुरुष के शरीर में कोई व्याधि (रोग), त्रुटि (कसर) अथवा बेचैनी हो उस में विहार का त्याग कर देना चाहिये अर्थात् खी की रोगावस्था आदि में पुरुष को और पुरुष की रोगावस्था आदि में पुरुष को और पुरुष की रोगावस्था आदि में खी को अपने मन को वश में रखकर ब्रह्मचर्य का पालन करना चाहिये, किन्तु ऐसे समय में तो विहारसम्बन्धी विचार भी मन में नहीं लाना चाहिये, क्योंकि रोगावस्था आदि में विहार करने से अवश्य शरीर में विकार उत्पन्न हो जाता है तथा यदि कदाचित् ऐसे समय में गर्भस्थिति हो जावे तो खी और गर्भ दोनों का जीव जोखम में पड़ जाता है।

बहुत से रोगों में प्रायः विहार (विषयभोग) की इच्छा कम होने के बदले अधिक हो जाती है, जैसे-क्षयरोगी को वारंवार विहार की इच्छा हुआ करती है, यह इच्छा स्वाभाविक नहीं है किंतु यह (उक्त) रोग ही इस इच्छा को जन्म देता है इस लिये क्षयरोगी को सावधानी रखनी चाहिये।

विहार के विषय में परस्पर की शारीरिक शक्ति का भी विचार करना चाहिये, क्योंकि यह बहुत ही आवश्यक बात है, स्त्री पुरुष को इस विपय में लम्पट बन कर केवल स्वार्थी नहीं होना चाहिये, ताल्प्य यह है कि पुरुष को स्त्री की शक्ति का और स्त्री को पुरुष की शक्ति का विचार करना चाहिये, यदि स्त्री पुरुष के जोड़े में एक तो विशेष बलवान् हो और दूसरा विशेष निर्वल हो तो यह अलवत्त सराबी का नृल है, परन्तु यदि भाग्ययोग से ऐसा ही जोड़ा बँध जावे तो पीछे परस्पर के हित का विशार क्यों नहीं करना चाहिये अर्थात् अवश्य करना चाहिये।

बहुत से विचाररहित मूर्ख पुरुष विहार के विषय में खीजातिपर अपने हक का दावा करते हैं और ऐसे विचार के द्वारा दावे का अनुचित उपयोग कर के खी को लाचार कर परवश करते हैं, सो यह अत्यन्त अनुचित है, क्योंकि देखो ! खी पुरुष का पन्स्पर व्यापार एक शारीरिक धर्म है और धर्म में एकतरकी हक का सवाल नहीं रहता है किन्तु दोनों बराबर हकदार हैं और परस्पर के सुख के लिये दोनों दम्पती धर्म में बँधे हुए हैं इस लिये खी और पुरुष को परस्पर की शक्ति तथा अनुकृत्यता का अवश्य विचार करना चाहिये।

५-मानसिक स्थिति—होनों में से यदि किसी का मन चिन्ता, श्रम, शोक, कोध और भय से व्याकुल हो रहा हो तो ऐसे प्रतिकृल समय में विहारसम्बन्धी कोई भी चेष्टा नहीं करनी चाहिये, परन्तु अत्यन्त खेद का विषय है कि-वर्त्तमान समय में खी पुरुष इस विषय का बहुत ही कम विचार करते हैं।

इच्छा के विना बलात्कार से किया हुआ कर्म सन्तोपदायक नहीं होता है और असंतोप शारीरिक तथा मानसिक विकार का कारण होता है, इस लिये इच्छा के विना जो विहार किया जाता है वह निष्फल होता है और उलटा शरीर को विना-इता है, इस लिये इस बात को दोनों पक्षों में ध्वान में रखना चाहिये, यह भी

सरण रहे कि स्त्री की इच्छा के विना स्त्रीगमन करने में और हाथ से वीर्यपात करने में बिलकुल फर्क़ नहीं है, इस लिये हाथ के द्वारा वीर्यपात की किया को भी भूलकर भी नहीं करना चाहिये, इच्छा के विना संयोग होने से काम की शान्ति नहीं होती है किन्तु उल्टी काम की वृद्धि ही होती है और ऐसा होने से यह बड़ी हानि होती है कि स्त्री का रज जिस समय पक होना चाहिये उस की अपेक्षा शीव्र ही अर्थपक (अध्यका) होकर गर्भाशय में प्रविष्ट हो जाता है और वहां पुरुष के वीर्य के प्रविष्ट होने से कचा गर्भ वँध जाता है।

६-पिनत्रता—विहार के विषय में पिनत्रता अथवा शारीरिक शुद्धि का विचार रखना भी बहुत ही आवश्यक बात है, क्योंकि स्त्री पुरुपों के गुप्त अंगोंकी व्याधि प्रायः स्थानिक अपिनत्रता और मिलनता से ही उत्पन्न होती है, इतना ही नहीं किन्तु यह स्थानिक मिलनता इन्द्रियों को विकारी (विकार से युक्त) बनाती है, परन्तु बड़े ही सन्ताप कि बात है कि-इस प्रकार की बातों की तरफ लोगों का बहुत ही कम ध्यान देखा जाता है, इसी का जो कुछ परिणाम हो रहा है वह प्रत्यक्ष ही दीख रहा है कि-चांदी, सुज़ाख और गर्मी आदि अनेक दुष्ट और मिलन व्याधियों से शायद कोई ही भाग्यवान जोड़ा बचा हुआ देखा जाता है, कहिये यह कुछ कम खेद की बात है ?

शरीर के अवयवों पर मेल जम कर चमड़ी को चज्रल कर देता है और अज्ञान मनुष्य इस चज्रलता का खोटा खयाल और खोटा उपयोग करने को उस्कराहें हैं, इस लिये खी पुरुषों को अपने शरीर के अवयवों को निरन्तर पवित्र और शुद्ध रखने के लिये सदा यल करना चाहिये, यद्यपि ऊपरी विचार से यह बात साधारण सी प्रतीत होती है परन्तु परिणाम का विचार करने से यह बड़े महत्त्वकी बात समझी जा सकती है, क्योंकि पवित्रता शारीरिक धर्म का एक मुख्य सद्गुण "गुड कालिटी" है, इसी लिये बहुत से धर्मवालों ने पवित्रता को अपने २ धर्म में मिला कर किन नियमों को नियत किया है, इस का गम्भीर वा मुख्य हेतु इस के सिवाय दूसरा कोई भी नहीं हो सकता है कि पवित्रता ही सब सद्गुणों और सद्धमों का मुल है।

9-एकपत्नीव्रत — अपनी विवाहिता पत्नी के साथ ही सम्बन्ध रखने को एक-पत्नीव्रत कहते हैं, विचार कर देखा जावे तो यह (एकपत्नीव्रत) भी ब्रह्मचर्म का एक मुख्य अंग और गृहस्थाश्रम का प्रधान भूषण है, जो पुरुप एकपत्नीव्रत का पालन करते हैं वे निस्सन्देह ब्रह्मचारी हैं और जो खियां एकपतिव्रत का पालन करती हैं वे निस्सन्देह ब्रह्मचारिणी हैं, खी के लिये एक ही पुरुप का और पुष्प के लिये एक ही खी का होना जगत् में सब से बड़ी नीति है और इसी पर शानिरिक और ब्यावहारिक आदि सर्व प्रकार की उन्नति निर्मर है।

१-इस निक्षष्ट व्यापार के द्वारा अनेक द्वानियां होती हैं जिन का कुछ वर्णन आगे पन्द्रहवें प्रकरण में सुजास रोग के वर्णन में किया जात्रेगा ॥

इस नियम के उछंबन करने से अर्थात् व्यभिचार से न केवल व्यावहारिक नीति का ही भंग होता है किन्तु शारीरिक नीति और आरोग्यता की भी हानि होती है इस लिये इस महाहानिकारक विषय को अवस्य छोड़ना चाहिये, इस विषय का यदि अच्छे प्रकार से वर्णन किया जावे तो एक प्रन्थ बन सकता है, इस हि ये संक्षेप से ही पाठकों को इस विषय को दर्शाते हैं:—

यहि विवाहित स्त्री पुरुप ऊपर लिखी हुई बातों को लक्ष्य में रख कर उन्हीं के अनुसार वर्त्ताव करें तो वे नीरोगशरीरवाले और दीर्घायु हो सकते हैं, तथा सद-गुणों से युक्त सन्तित को भी उत्पन्न कर सकते हैं और विचार कर देखा जावे तो ब्रह्मचर्ं के पालन करने का प्रयोजन भी यही है, आहार विहार में नियमित और अनुकृत्तापूर्वक रहना ए सर्वोत्तम और परमावश्यक नियम है, तथा इसी नियम के पालन करने का नाम ब्रह्मचर्य है, ब्रह्मचर्य के विषय में एक विद्वान् अंग्रेज ने कुछ वर्णन क्रिया है उस का निद्धीन करना आवश्यक समझ कर उस का संक्षिप्त अनुवार यहां लिखते हैं. उक्त विद्वान का कथन है कि-"यह निश्चित वात है कि-ब्रह्मचर्यवत के नियम की अज्ञानता वा उस के उछंवन के कारण वीर्य का अनुचित उपयोग होने से खोटे परिणाम निकलते हैं, क्योंकि वहुत से लोग इस नियमको जानते भी हैं तो भी जान वृझ कर उलटी रीति से वर्त्ताव करते हैं किन्त बहुत है लोग तो इस नियम से अत्यन्त अनिभन्न ही देखे जाते हैं, मनुष्य के तन और जन के साथ में सम्बन्ध रखनेवाला तथा उस के कल्याण सुख और जीवन के जय का करनेवाला ब्रह्मचर्यव्रत ही है, इस लिये इस विषय में जो कुछ विचार किया जावे अथवा दुलील दी जावे वह वास्तविक है, ब्रह्मच्यंब्रतधारी अथवा ब्रह्मचारी वही गिना जा सकता है कि जो शरीरवल और सुन्दर स्त्री आदि सर्व सामग्री के उपस्थित होने पर भी शास्त्रोक्त ज्ञान से अपने मन को वश में रखता है, इच्छापूर्वक स्त्रीसंग से अत्यन्त अलग रहने के लिये जो दृढ़ निश्चय किया जाता है उसे प्रयोग (अमल) में लाने के लिये इच्छापूर्वक स्त्रीसंग नहीं करना चाहिये किन्तु ऋतुदान के समय प्रतिज्ञा के अनुसार स्त्रीसंग करना उचित है, इस निःम के पालन करनेवाले गृहस्थ को ब्रह्मचारी कहते हैं, इसलिये यही परम उचित कर्तन्य है कि-प्रजा ( सन्तान ) के उत्पन्न करने के लिये ही स्त्रीसंग करना ठीक है, अन्यथा नहीं।

८-मिलिनता—इस में सन्देह नहीं है कि मिलिनता बहुत से रोगों को उत्पन्न करती है, क्योंकि घर के भीतर की तथा आसपास की मिलिनता खराब हवा को उत्पन्न करती है और उस हवा से अनेक रोगों के उत्पन्न होने की सम्भावना होती है, देखों! शरीर की मिलिनता से चमड़ी के बहुत से रोग हो जाते हैं, जैसे-रूवापन, खुजली और गुमड़े आदि, इस के सिवाय मैल से चमड़ी के छेद रूक जाते हैं, छेदों के रूक जाने से पसीने का निकलना बंद हो जाता है, पसीने ३२ जैं० सं•

के निकलने के बन्द होने से रुधिर ठीक तौर से ग्रुद नहीं हो सकता है और रुधिर के ठीक तौर से ग्रुद्ध न होने से अनेक रोग हो जाते हैं।

९-व्यसन—व्यसनों के सेवन से अनेक महाकष्टकारी रोग उत्पन्न हो जाते हैं, जिन का कुछ वर्णन तो पहिछे कर चुके हैं तथा कुछ यहां भी करते हैं—मद्य, तन्द्री, अफीम, भांग, तमाखू, तवाखीर, चाय और काफी आदि व्यसनों की बहुनसी चीज़ं हैं, यद्यपि इन चीजों में से कई एक चीज़ें रोगपर दवा के तरीके से योग्य रीति से वर्तने से फायदा करती हैं परन्तु ये सब ही चीज़ें यदि थोड़े दिनोतक छगातार उपयोग में लाई जावे तो इन का व्यसन पड़ जाता है और जब ये चीज़ें व्यसन के तरीके से नित्य ही प्रयोग में लाई जाती हैं तब इन से पृथक् २ अनेक प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं, जैसे—मद्य के व्यसन से रसविकार, वदहजमी, वमन (उल्टी), दस्त की कव्जी, खट्टापन, मंदाग्नि और मगज की खराबी होती हैं, आलस्य, दीर्घसूत्रता (टिल्लंडपन), असाहस (हिम्मत हारना), भीक्ता (डरपोकपन) और निर्बुद्धिता (बुद्धि का नाश) आदि मद्य पीनेवाले के खास लक्षण हें, मद्य से फेफसे की भयंकर वीमारी, यक्टत् अर्थात् लीवर का संकोच, यक्टत् का पकना, क्षय, मधुप्रमेह और गुर्दे का विकार आदि अनेक बड़े २ भयंकर रोग उत्पन्न होते हैं, मद्य का पीना शरीर में विपयान के समान असर करना है तथा बुद्धि को विगाइता है।

ताड़ी के व्यसन से पेशाब के गुर्दे का रोग, मन्दाग्नि, अफरा और दम्त आदि रोग होते हैं तथा ताड़ी का पीना बुद्धि को अष्ट करता है।

अफीम के व्यसन से आलस्य, बुद्धि की न्यूनता और श्विप्तिचित्तता (पागलपन) बादि उत्पन्न होते हैं, विद्रोप क्या लिखें इस व्यसन से शरीर बिलकुल नष्ट अष्ट ( बरबाद ) हो जाता है।

भांग के व्यसन से बुद्धि तथा चतुराई का नाश होता है, मनुष्यत्व (अन्द्रमि-यत) का नाश होकर पशुत्व (पशुपन अर्थात् हैवानी) प्राप्त होता है, न्मरण-शक्ति घट जाती है, विचारशक्ति का नामतक नहीं रहता है, चक्कर आता है, मन खराब होता है तथा आयु घट जाती है।

तमाखू के व्यसन से अर्थात् तमाखू के चावने से-पाचनशक्ति मन्द पड़ती है, बदहजमी रहती है, इस के खाने से पहिले तो कुछ चेतनतासी होती है परन्तु पीछे सुस्ती आती है, हाथ पैर ढीले हो जाते हैं, मन की चञ्चलता तथा चेतनता कम हो जाती है तथा विचारशक्ति भी कम हो जाती है, इस के अधिक खाने से विप के समान असर होता है अर्थात् जीवन को जोखम में गिरना पड़ता है।

तमाखू के पीने से-छाती में दाह, श्वास तथा कफ का रोग उत्पन्न होता है।

१-हां एक दूध इस का मित्र है, यदि शरीर के अनुकूल हो तो तैयार कर देता है।।

तमाखू के सूंघने से-मिलनता होती है, कपड़े खराब होते हैं तथा अनेक प्रकार के रोग भी उत्पन्न होते हैं।

चाय और काफी के व्यसन से भी नहीं के पीने के समान हानि होती हैं, क्योंकि इस में भी थोड़ा २ नशा होता है, यह अधिक गर्म और रूक्ष होने के कारण रूखी और कम खुराक खानेवाले गरीब छोगों को बहुत हानि पहुँचाती हैं तथा इस के सेवन से मगज और उस के ज्ञानतन्तु निर्वल हो जाते हैं।

१०-विषयोग—पहिले लिख चुके हैं कि यदि अभक्ष्य वस्तु खाने पीने में अ जावे अथवा परस्पर ( एक से दूसरा ) विरुद्ध पदार्थ खाने में आ जावे तो वह शरीर में विष के समान हानि करता है, इस के सिवाय जो अनेक प्रकार के विष हैं वे भी पेट में जाकर हानि करते हैं, एक प्रकार की विषेली ( विषभरी ) हवा भी होती है जिस से बुखार, पाण्डु और मरोड़ा आदि रोग होते हैं।

र्शासे और तांबे के पेट में जाने से चूंक हो जाती है, वत्सनाग (सिंगिया) के पेट में जाने से मूच्छा तथा दाह होता है और सोमल तथा रसकपूर के पेट में जाने से दस्त के बन्धन खुल जाते हैं, तात्पर्य यह है कि सब ही प्रकार के विप पेट में जाकर हानि ही करते हैं।

११-रसिविकार—दस्त, पेशाब, पसीना, थूक और पित्त आदि पदार्थ रुधिर से उत्यन्न होते हैं तथा इन सबों को शरीर का रस कहते हैं, यह रस जब आवश्य-कता से न्यून वा अधिक होकर शरीर में रहता है तब हानि करता है, जैसे—यिद पसीनः न निकले तो भी हानि करता है और यिद आवश्यकता से अधिक निकले तो भी हानि करता है, इसी तरह दस्त आदि के विषय में भी समझ लेना चाहिये, यिद पेशाब कम हो तो पेशाब के रास्ते से जो हानिकारक अंश बाहर निकलना चाहिये वह निकल नहीं सकता है तथा खून में जमा हो जाता है और अनेक हानियों को करता है, देखो ! हैजा और मरी रोग में प्रायः पेशाब रक कर ही मृत्यु होती है, बहुत पसीना, बहुत दिनों का अतीसार, मस्सा, नाक से गिरता हुआ जून तथा खियों का प्रदर इत्यादि वहते हुए प्रवाह को एकदम बन्द कर देने से हानि होती है, पित्त के बढ़ने से पित्त के रोग होते हैं और खट्टे रस के सञ्चय से सांधों में दर्द हो जाता है।

१२-जीव—जीव अर्थात् कृमि वा जन्तु से कण्ठमाल, वात,रक्त, वमन, मृगी, अतीसार तथा चमडी के अनेक रोग उत्पन्न होते हैं।

१३-चेप-चेपीहवा से अथवा दूसरे मनुष्य के स्पर्श से बहुत सी बीमारियां होती हैं, जैसे-उपदंश ( गर्मी का रोग ), वातरक्त, गलितकुष्ठ, प्रमेह, सुजाख,

**१-**इस का भी लोगों को न्यसन ही पड़ जाता है !!

प्रदर, टाईफाइड तथा टाईफस नामक ज्वर (शील ओरी), हैजा, ब्युब्योनिक हेग (अग्निरोहणी) और विस्फोटक आदि, इन के सिवाय और भी खाज दाद आदि रोग चेप से होते हैं।

१४-ठंढ-शारीर की गर्मी जब कम होती है तब उस को ठंड कहते हैं, बहुत ठंड से अर्थात् शर्दी से जबर, मरोड़ा, चूंक, मूत्रपिण्डका शोथ, सन्धिवात अर्थात् गाँठिया, मधुप्रमेह, हृद्यरोग, फेफसे का शोथ, दम, क्षय और सांसी आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

१५-गर्मा — शरीर की स्वाभाविक गर्मी से जब अधिक गर्मी बढ़ जाती है तब उवर, वातरक्त, यक्नत्, रक्तिपत्त, गर्मी की खांसी, पिंडलियों का ऐंउना और जती-सार आदि रोग होते हैं, कठिन धूप की गर्मी से मगज की बीमारी, कठिन उवर, हैजा, शीतला और मरोड़ा आदि रोग उत्पन्न होते हैं, एवं शरीर पर फुरुसियं और फफोले आदि चमड़ी की भी व्याधियां हो जाती हैं, जिस प्रकार विस्तोटक आदि दुष्टरोग दुष्टस्पर्श से उत्पन्न हुए गर्मी के विष से होते हैं उसी प्रकार गर्म पदार्थों के खाने से बढ़ी हुई गर्मी से भी इस प्रकार के रोग होते हैं।

१६-मन के विकार—मन के विकारों से भी बहुत से रोग होते हैं, जेसे-देखो ! बहुत कोध से ज्वर और वातरक्त आदि वीमारियां हो जाती हैं, बहुत भय से मूर्ज्जा, कामला, चूंक, गुल्म, दस्त और अजीर्ण आदि रोग होते हैं, बहुत चिन्ता से अजीर्ण, कामला, मधुत्रमेह, क्षय और रक्तपित्त आदि रोग होते हैं।

१७-अकस्मात्—गिर जाने, कुचल जाने, डूब जाने और विष खाजाने आहि अनेक अकस्मात् कारणों से भी अनेक रोग होते हैं।

१८-द्वा—यद्यपि दवा रोगों को मिटाती है अथवा मिटाने में सहायता करती है परन्तु युक्ति के विना अज्ञानता से ठी हुई वा दी हुई दवा से कुछ भी लाभ नहीं होता है, अथवा इस प्रकार से ठी हुई दवा एक रोग को दश कर दूसरे को उत्पन्न कर देती है तथा भूल से दी हुई दवा से मनुष्य मर भी जाता है, इस ठिये इन सब बातों को अपनी गफलत में अथवा अकस्मात्वर्ग में गिनते हैं, परन्तु लेभग्गू नीम हकीम और मूर्ख वैद्य अपने अल्पज्ञान से अथवा लोभ से अथवा रोगी पर पूरी द्या न रखने के कारण बेपवीही से चिकित्सा कने से सैकड़ों रोगों के कारणरूप हो जाते हैं, देखो! हज़ारों मनुष्य इन लेभग्गुओं के हाथ से मारे जाते हैं, हज़ारों मनुष्य इन के हाथ से कष्ट पाते हैं, इन बानों का कुछ द्यान्तों के हारा खुलासा वर्णन करते हैं:—

शरीर में वायु के बढ़ जाने का मुख्य कारण ठंड अर्थात् शर्दी ही है परन्तु कभी २ शरीर में बहुत गर्मी के बढ़ जाने से भी वायु जोर किया करती है, अब

१-कहीं से कोई तथा कहीं से कोई बात है उडनेवाले को हेभगगू कहते हैं।

देखो ! शरीर में जब गर्मा के बढ़ने से वायु का जोर बढ़ जाता है और रोगी तथा दूसरे भी सब लोग वादी की पुकार करते हैं ( सब कहते हैं कि वादी है वादी है ) उस की चिकित्सा के लिये यदि कोई योग्य वैद्य आकर गर्मी की निवृत्ति के द्वारा वायु की निवृत्ति करता है तब तो ठीक ही है परन्तु जब कोई मुर्ख बेच चिकित्सा करने के छिये आता है तो वह भी शर्दी से वादी की उत्पत्ति समझ कर गर्म द्वा देता है जिस से महाहानि होती है, खूबी यह है कि यदि कदाचित् कोई बुद्धिमान वैद्य यह कहे कि यह रोग गर्मी के द्वारा उत्पन्न हुई वादी से है इस लिये यह गर्म दवा से नहीं मिटेगा किन्तु ठंढी दवा से ही मिटेगा, तो उस रोगी के घरवाले सब ही स्त्री पुरुष वैद्य को मूर्ख ठहरा देते हैं और उस की बतलाई हुई दवा को मञ्जूर नहीं करते हैं किन्तु मनमानी गर्म दवाइटां देते हैं जिन से गर्भी अधिक बढ़ कर रोग को असाध्य कर देती है, जैसे-पित्तसः बंधी भयंकर गर्मी से उत्पन्न हुए पानीझरे में वृद्ध रण्डायें और मूर्ख वैद्य सों २ ोंगों को कुल्हिये (कुल्हड़े ) में छोंक २ कर दिलाते हैं जिस से रोगी प्रायः ार ही जाता है, हां सो में से शायद कोई एक दीर्घाय ही बचता है, यदि बच भी जाता है तो उस को वह अत्यन्त गर्मी जन्मभर तक सताती रहती है, इसी प्रकार गर्मी के द्वारा जब कभी धातु का विकार होकर पुरुपत्व का नाश होता है, उष्टंश, और सुजाख से अथवा भय और चिन्ता से बहुत से आदमियों का सराज कर जाता है, विचारवायु हो जाता है, पागलपन हो जाता है तब ऐसे रोगों पर भी अज्ञान लोग और ज्ञान से हीन ऊँट वैद्य आंखें बन्द कर एकदम गर्म द्या िये जाते हैं जिस से वीमारी का घटना तो दूर रहा उलटी वायु अधिक बढ़ जाती है जिस से रोगी के और भी खराबी उत्पन्न होती है, क्योंकि इस प्रकार के रोग प्रायः मगज़ के खाली पड़ जाने से तथा धातु के नाश से होते हैं, इस लिये इन रोगों में तो जब मगज और धातु सुधरे तब ही वायु मिटकर लाभ हो सकता है, इसी लिये मगज़ को पुष्ट करनेवाला, तरावट लानेवाला और शीतल इलाज इन रोगों में बतलाया गया है, परन्तु मुर्ख वैद्य इन बातों को कहां से जानें ?

अज्ञान वैद्य बहुत जुलाब के अयोग्य शरीरवाले को बहुत जुलाब दे देते हैं जिस से दस्त और मरोड़े का रोग हो जाता है, आम तथा खून टूट पड़ता है और कई वार आंतें काम न देकर अशक्त हो जाती हैं, जिस से रोगी मर जाता है।

### एक रोग दूसरे रोग का कारण।

जैसे बहुत से रोग आहार बिहार के बिरुद्ध वर्ताव से स्वतन्नतया होते हैं उसी प्रकार दूसरे रोगों से भी अन्य रोग पैदा होते हैं, जैसे बहुत खाने से अथवा अपनी प्रकृति के प्रतिकूल अथवा बहुत गर्भ वा बहुत ठंढे पदार्थ के खाने से जठान्नि बिगड़ती है वैसे ही अधिक विषय सेवन से भी शरीर का सत्त्व कम होकर पाचनशिक मन्द पड़ती है, इस मन्दाग्नि का यदि शीघ्र ही इराज न किया जावे तो इस (मन्दाग्नि) से क्रम से अनेक रोग पैदा होते हैं, जैसे देखो:—

१-मन्दाभि से अजीर्ण होता है, अजीर्ण से दस्त होते हैं, दस्तों से मोड़ा होता है, मरोड़े से संग्रहणी होती है, संग्रहणी से मस्सा (हरस) होता है, मस्सा से पेट का दर्द अफरा और गुल्म (गोले) का रोग होता है।

२-हार्द् गर्मी ( जुखाम )—यद्यपि यह एक छोटा सा रोग है तथा तीन चार दिनतक रह कर आप से ही मिट जाता है परन्तु किसी २ समय जब यह हारीर में जकड़ जाता है तो बड़े २ भयंकर रोगों का कारण बन जाता है, जैसे— इस में खाने पीने की हिफाज़त न रहने से दोप बढ़ कर खांसी होती है और कफ बढ़ता है, उस से फेफसे में हरकत पहुंचकर आखिरकार क्षय रोग के चिह्न प्रकट होते हैं तथा पीनसरोग भी जुखाम से ही होता है।

३-अजीर्ण-अजीर्ण भी एक ऐसा साधारण रोग है कि वह मनुष्यों को प्रायः बना रहता है तथा वह आप ही सहज और साधारण उपाय से मिट भी जाता है, हां यह बात अवश्य है कि जहांतक शरीर में ताकत रहती है वहांतक तो इस की अधिक हरकत नहीं मालूम पड़ती है परन्तु नाताकत मनुष्य के लिये साधारण भी अजीर्ण बड़े २ रोगों का कारण बन जाता है, जैसे देखों! अंजीर्ण से मरोड़ा होता है, मरोड़े से संग्रहणी जैसे असाध्य रोग की उत्पत्ति होती है तथा है ज़े और मरी को बुलानेवाला भी अजीर्ण ही है।

इस में बड़ी भयंकरता यह है कि यदि इस का इलाज न किया जावे तो यह (अजीर्ण) जीर्ण रूप पकड़ता है और शरीर में सदा के लिये घर बना लेता है।

अजीर्ण से प्रायः बहुत से रोग होते हैं जिन में से सुख्य रोग ये हैं—कृमि, बुखार, चूंक, दस्त की कब्जी आदि।

४-वुखार—बुखार से तिल्ली, जीर्णज्वर, शोथ, अरुचि, कास, श्वास, त्रमन और अतिसार आदि।

५-कृमि - कृमि रोग से हिचकी, हृदय का रोग, हिष्टीरिया, शिर का दर्द, छींक, दस्त, वमन और गुमड़े आदि रोग होते हैं।

६-धातुविकार-धातुविकार से असाध्य क्षय रोग होता है, यदि उस का उपाय न किया जावे तो उस से मगज़ की वायु, विचारवायु अथवा अम हो जाता है, बुद्धि का नाश हो जाता है और मनुष्य पागल के समान बन जाता है।

अ-खांसी—यद्यपि यह एक साधारण रोग है परन्तु उस का उपाय न करने
 से उस की वृद्धि होकर राजयक्ष्मा हो जाता है।

१-इस को अंग्रेजी में डिसपेप्सिया कहते हैं॥

८--मदात्ययं--इस रोग से अजीर्ण, दाह और पागलपन का असाध्य रोग होता है।

९-उपदंश वा गर्मी-उपदंश अर्थात् दुष्ट स्त्री आदि से उत्पन्न हुई गर्मी के रोग में विस्फोटक, गांठ, वातरक्त, रक्तपित्त, हरस, भगन्दर, नासूर और गँठिया आदि रोग होते हैं।

१८-सुज़ाख—सुज़ाख होकर प्रमेह हो जाता है, उस (प्रमेह) से बदगांठ, मूत्रकृच्छ्र, मूत्राघात और प्रमेहिपिटिका (छोटी २ फुनिसयां) आदि रोग तथा उपदंश सम्बंधी भी सब प्रकार के रोग होते हैं।

यह चतुर्थ अध्याय का रोग सामान्यकारण नामक दशवां प्रकरण समाप्त हुआ।

# ग्यारहवां प्रकरण त्रिदोषजरोगवर्णन ।



## त्रिदोषज अर्थात् वात पित्त और कफ से उत्पन्न होनेवाले रोगों का समय।

आर्थ वेद्यक शास्त्र के अनुसार यह सिद्ध है कि—सब ही रोगों की जड़ वात पित्त ओर कफ ही हैं, जबतक ये तीनों दोष बराबर रहते हैं अथवा अपनी स्वाभाविक स्थिति में रहते हैं तबतक शरीर नीरोग गिना जाता है परन्तु जब इन में से कोई एक अथवा दो वा तीनों ही दोष अपनी २ मर्यादा को छोड़ कर उस्तरे मार्गपर चस्ते हैं तब बहुत से रोग उत्पन्न होते हैं।

ये तीनों दोष किस प्रकार से अपनी मर्यादा को छोड़ते हैं तथा उन से कौन २ से रोग प्रकट होते हैं इस विषय का संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

### वायु के कोप के कारण।

अपान वायु के, दस्त के और पेशाब के वेग को रोकना, तिक्त तथा कषेले रसवाले पदार्थों का खाना, बहुत ठंढे पदार्थों का खाना, रात्रि को जागरण करना, बहुत स्त्रीसंग (मैथुन) करना, बहुत परिश्रम करना, बहुत खाना, बहुत मार्ग

१-बहुत शराब के पीने से जो रोग होता है उस को मदालय कहते हैं ॥ र-जैसा कि वैद्यक-अन्यों में लिखा है कि-"तेषां समत्वमारोग्यं क्षयदृद्धी विपर्ययः" अर्थात् उन (त्रिदोषों अर्थात् वात पित्त और कफ) का जो समान रहना है वहीं आरोग्यता है और उन की जो न्यूनाधिकता है वही रोगता है ॥

चलना, अधिक बोलना, भय करना, रूखे पदार्थी का लाना, उपवास करना, बहुत खारी कडुए तथा तीखे पदार्थों का लाना, बहुत हिचके लाना और सवारी पर वैठ कर यात्रा करना, इत्यादि कार्य वायु को कुपित करने में कारण होते हैं।

इन के सिवाय—बहुत ठंढ में, बरसात की भीगी हुई जमीन में, बरसते समय में, स्नान करने के पीछे, पानी पीने के पीछे, दिन के पिछले भाग में, खाये हुए भोजन के पचने के पीछे और जोर से पवन (हवा) चल रहा हो उस समय में शरीर में वायु जोर करता है तथा शरीर में ८० प्रकार के रोगों को उत्पन्न करता है, उन ८० प्रकार के रोगों के नाम ये हैं:—

- १-आक्षेपवायु--इस रोग में शरीर की नलों में हवा भरकर शरीर को इधर उधर फेंकती है।
  - २-हनुस्तम्भ इस रोग में ठोड़ी वादी से कर जकड टेड़ी हो जाती है।
- ३-ऊरुस्तम्म-इस रोग में वादी से जंघा अकड़ कर चलने की शक्ति अम हो जाती है।
- ४-शिरोग्रह—इस रोग में शरीर की नसों में वादी भर कर शिर को जकड़ देती और पीड़ा करती है।
- ५-वाह्यायाम इस रोग में पीठ की रगों में वादी भर कर शरीर को धनुप के समान झुका देती है।
- ६-अन्तरायाम—इस रोग में छाती की तरफ से शरीर कमान के समान बांका (टेड़ा ) हो जाता है।
  - ७-पार्श्वशूल-इस रोग में पसवाड़ों की पसलियों में चसके चलते हैं।
  - ८-कटिग्रह-इस रोग में वादी कमर को पकड़ के जकड़ देती है।
- ९-दण्डापतानक-इस रोग में वादी शरीर को लकड़ी की तरह सीधा ही जकड़ देती है।
- १०-खर्ह्धी—इस रोग में वायु भर कर पैर, हाथ, जांघ, गोड़े और पींडियों का कम्पन करती है।
- ११-जिह्नास्तम्भ-इस रोग में वादी जीभ की नसों को पकड़ कर बेलिने की शक्ति को बन्द कर देती है।
- १२-अर्दित--इस रोग में मुख का आधा भाग टेड़ा होकर जीभ का लोचा वॅधता है और करड़ा (सख्त) हो जाता है।
- १३-पश्चाघात--इस रोग में आधे शरीर की नसों का शोपण हो कर गति की रुकावट हो जाती है।

- १४-क्रोष्ट्रशीर्षक—इस रोग में गोड़ों में वादी खून को पकड़ कर कठिन सूजन को पैदा करती है।
- १५-मन्यास्तम्भ—इस रोग में गर्दन की नसों में वायु कफ को पकड़ कर गर्दन को जकड़ देती है।
- १३-पङ्गु-इस रोग में कमर तथा जांघों में वादी धुस कर दोनों पैरों को निकम्मा कर देती है।
- १७-कळायखञ्ज—इस रोग में चलते समय शरीर में कम्पन होता है तथा पैर टेदे पड़ जाते हैं।
- १८-तूनी इस रोग में पकाशय में चिनग पैदा होकर गुदा और उपस्थ (पेशाव की इन्द्रिय) में जाती है।
- १९-प्रतितूँनी-इस रोग में तूनी की पीड़ा नीचे को उत्तर कर पीछे नाभि की तरफ जाती है।
- २०-खञ्ज—इस रोग में पंगु (पांगले) के समान सब लक्षण होते हैं, परन्तु विशेषता केवल यही है कि-यह रोग केवल एक पैर में होता है, इस लिये इस रोगवाले को लँगड़ा कहते हैं।
- २ १ पादहर्ष इस रोग में पैर में केवल झनझनाहट होती है तथा पैर ग्रून्य जैसा ो जाता है।
- २२-गृश्चसी—इस रोग में कटि (कमर) के नीचे का भाग (जांघ) और पैर आदि) जकड़ जाता है।
- २३-विश्वाची—इस रोग में हथेली तथा अंगुलियां जकड़ जाती हैं और हाथ से काम नहीं होता है।
- ं २४-अपबाहुक-इस रोग में हाथों की नाड़ी जकड़ कर हाथ दूखते ( दर्द करते ) रहते हैं।
- २५-अपतानक—इस रोग में वादी हृदय में जाकर दृष्टि को स्तब्ध ( रुकी हुईं) करती है, ज्ञान और संज्ञा (चेतनता) का नाश करती है और कण्ट से एक चिलक्षण ( अजीब ) तरह की आवाज निकलती है, जब यह वायु हृदय से अलग हटती है तब रोगी को संज्ञा प्राप्त होती है ( होश आता है ), इस रोग में हिष्टीरिया ( उन्माद ) के समान चिह्न वार २ होते तथा मिट जाते हैं।
- २६-व्रणायाम—इस रोग में चोट अथवा ज़्खम से उत्पन्न हुए व्रण (धाव) में वाई। दर्द करती है।
  - २७-व्यथा-इस रोग में पैरों में तथा घुटनों में चलते समय दर्द होता है।

१-यह स्जन ऋगाल के शिरके समान होती है, इसी लिये इस को क्रोष्ट्रशिषक (ऋगाल का शिर) कहते हैं।। २-इस को कोई २ शास्त्रकार प्रतृती भी कहते हैं॥

२८-अपतन्त्रक—इस रोग में पैरों में तथा शिर में दर्द होता है, मोह होता है, गिर पड़ता है, शरीर धनुष कमान की तरह बांका हो जाता है, दृष्टि स्तब्ध होती है तथा कबूतर की तरह गले में शब्द होता है।

२९-अंगभेद-इस रोग में सब शरीर टूटा करता है।

३०-अंगशोप—इस रोग में वादी सब शरीर के खून को सुखा डालती है तथा शरीर को भी सुखा देती है।

३१-मिनिमनाना—इस रोग में मुँह से निकलनेवाला शब्द नाक से निक-कता है, इसे गूंगापन कहते हैं।

३२-क छता—इस रोग में हिचका २ कर तथा रुक २ कर थोड़ा २ वोला जाता है तथा बोलने में उबकाई खाता है।

३३-अष्ठीला-इस रोग में नाभि के नीचे पत्थर के समान गांठ होर्ता है। ३४-प्रत्यष्ठीला-इस रोग में नाभि के ऊपर पेट में गांठ तिरछी होकर रहती है।

३५-वामनत्व-इस रोग में गर्भ में प्राप्त होकर जब वादी गर्भविकार को करती है तब बालक वामन होता है।

३६-कुञ्जत्व—इस रोग में पीठ और छाती में वायु भर कर कृबड़ निकाल देती है।

३७-अंगपीड़ - इस रोग में सब शरीर में दर्द होता है।

३८-अंगशूल-इस रोग में सब शरीर में चसके चलते हैं।

३९-संकोच-इस रोग में वादी नसों को संकुचित कर शरीर को जकड़ देती है।

४०-स्तम्भ-इस रोग में वादी से सब शरीर ग्रस्त हो जाता है।

४१-रूक्ष्पन—इस रोग में वादी के कोप से शरीर रूखा और निस्तेज हो जाता है।

४२-अंगभंग—इस रोग में ऐसा प्रतीत होता है कि-मानो वादी से शरीर इट जायगा।

४३-अंगविश्रम--इस रोग में शरीर का कोई भाग लकड़ी के समान जड़ हो जाता है।

४४-मृकत्व—इस रोग में बोलने की नाड़ी में वादी के भर जाने से जवान बन्द हो जाती है।

४५-विट्यह—इस रोग में आँतों में वायु भर कर दस्त और पेशाब के रोक देती है।

४६-बद्धविदकता-इस रोग में वादी से दस्त बहुत करड़ा आता है।

४७-अतिज़म्मा-इस रोगमें वादीसे उवासी अर्थात् जॅमाई बहुत आती हैं।

४८-प्रत्युद्गार-इस रोग में वादी के कोप से डकारें बहुत आती हैं।

४९-अन्त्रकृजन—इस रोग में वादी के कोप से आँतों में कूजन (कुर २ . की आवाज़) वार २ होती है।

५०-वातप्रवृत्ति—इस रोग में वादी के जोर से अधोवायु (अपानवायु) बहुत निकलती है।

५१-स्फुरण-इस रोग में वादी के जोर से आँख अथवा हाथ आदि कोई अंग फरकता है।

५२-शिरापूर्ण-इस रोग में वादी से सब नसें और शिरायें भर जाती हैं।

५३-कम्पवायु-इस रोग में वायु से सब अंग अथवा शिर काँपा करता है।

५४-कार्ट्य—इस रोग में वादी के कोप से शरीर प्रतिदिन ( दिन पर दिन ) दुर्बल होता जाता है।

५५-इयामता—इस रोग में वादी से शरीर काला पड़ता जाता है।

५६-प्रलाप—इस रोग में वादी से मनुष्य बहुत बकता और बोलता रहता है।

५७-क्षिप्रमूत्रता—इस रोग में बादी से दम २ में (थोड़ी २ देर में) पेशाव उतरा करती है।

५८-निद्रानाश-इस रोग में वादी से नींद नहीं आती है।

५९-स्वेदनारा—इस रोग में वादी पसीने के छिद्रों (छेदों) को बन्द कर पसीने को बन्द कर देती है।

६०-दुर्वछत्व—इस रोग में वायु के कोप से शरीर की शक्ति जाती। रहती है।

६१-वलक्षय—इस रोग में वादी के कोप से शक्ति का बिलकुल ही नाश हो जाता है।

६२-शुक्रप्रवृत्ति-इस रोग में वादी के कोप से शुक्र (वीर्य) बहुत गिरा करता है।

६३-ग्रुऋकार्र्य—इस रोग में वायु धातु में मिछकर धातु को सुखा देती है

़ ६४-शुक्रनाश—इस रोग में वायु से धातु का बिलकुल ही नाश हो जाता है

६५-अनवस्थितचित्तता—इस रोग में वायु मगज़ में जाकर चित्त को अस्थिर कर देती है।

६६-काठिन्य-इस रोग में वायु के कोप से शरीर करड़ा हो जाता है।

६७-विरसास्यता-इस रोग में वायु के कोप से मुँह में रस का स्वाद बिल-कुल नहीं रहता है। ६८-कषायवक्रता—इस रोग में वादी के कोप से मुँह में कषेठे रस का स्वाद रहता है।

६९-आध्मान-इस रोग में वायु के कोप से नामि के नीचे अफरा हो 'जाता है।

७०-प्रत्याध्मान इस रोग में हृदयके नीचे और नामि के ऊपर अफरा हो जाता है।

७१-शीतता-इस रोग में वायु से शरीर ठंढा पड़ जाता है।

७२-रोमहर्ष-इस रोग में वादी के कोप से शरीर के रोम खड़े हो जाते हैं।

७३-भीहत्व-इस रोग में वायु के कोप से भय लगता रहता है।

७४-तोद्-इस रोग में शरीर में सुई के चुभाने के समान व्यथा प्रतीत होती है।

७५-कण्डु-इस रोग में वादी से शरीर में खाज चला करती है।

७६-रसाञ्चता-इस रोग में रसों का स्वाद नहीं मालूम होता है।

७७-शब्दाज्ञता-इस रोग में वादी के कोप से कानों से शब्द सुनाई नहीं देता है।

७८-प्रसुप्ति—इस रोग में वायु के कोप से स्पर्श का ज्ञान नहीं होता है।
७९-गन्धाञ्चता—इस रोग में वायु के कोप से गंध का ज्ञान नहीं होता है।

८०-दृष्टिक्षय-इस रोग में दृष्टि में वायु अपना प्रवेश कर देखने की शक्ति को कम कर देती है।

सूचना—वायु के कोप से शरीर में जपर कहे हुए रोगों में से एक अथवा अनेक रोगों के उक्षण स्पष्ट दिखलाई देते हैं, उन ( उक्षणों ) से निश्चय हो सकता है कि यह रोग वादी का है, खून और वादी का भी निकट सम्बंध है इस छिये वादी खून में मिछ कर बहुत से खून के विकारों को पैदा करती है, अतः ऐसे रोगों में खून की शुद्धि और वायु की शान्ति करनेवाला इलाज करना चाहिये।

#### पित्त के कोप के कारण।

बहुत गर्म, तीखे, खटे, रूखे और दाहकारी पदार्थों के खाने पीने से, मद्य आदि नशों के व्यसन से, बहुत उपवास करने से, क्रोध से, अति मैथुन से, बहुत शोक से, बहुत धूप और अग्नि तेज आदि के सेवन से, इत्यादि आहार विहार से पित्त का कोप होता है, जिस से पित्तसम्बन्धी ४० रोग होते हैं, जिन के नाम ये हैं:—

१-वायु से उत्पन्न होनेवाले इन ८० प्रकार के रोगों का यहांपर कथन कर दिया है परन्तु स्मरण रखना चाहिये कि अनेक आचार्यों ने कई रोगों के नामान्तर (दूसरे नाम) लिखे हैं तथा उन के लक्षण भी और ही लिखे हैं, परन्तु संख्या में कोई मेद नहीं है अर्थात् रोगसंख्या सव ही के मत में ८० ही है, यही विषय पित्त और कफ से उत्पन्न होनेवाले रोगों के विषय में भी समझना चाहिये॥

```
१-ध्रमोद्गार-इस रोग में धुएँ के समान जली हुई डकार आती है।
  २-विदाह-इस रोग में शरीर में बहुत जलन होती है।
  ३-उष्णाङ्गत्व-इस रोग में शरीर हरदम गर्भ रहता है।
  ४-मतिभ्रम-इस रोग में शिर ( मगज़ ) सदा घूमा करता है।
  ५-कान्तिहानि-इस रोग में शरीर के तेज का नाश होता है।
  ६-कण्ठशोष-इस रोग में कण्ठ ( गला ) सूख जाता है।
  ७-मुखरोोष-इस रोग में मुँह में शोष हो जाता है।
  ८-अल्पशुक्रता-इस रोग में धातु ( वीर्य ) कम हो जाता है।
  ९-तिक्तास्यता-इस रोग में मुँह कडुआ रहता है।
 १०-अम्लवऋत्व-इस रोग में मुँह खट्टा रहता है।
 ११-स्वेदस्राव-इस रोग में पसीना बहुत आता है।
१२-अङ्गपाक-इस रोग में शरीर पक जाता है।
१३-क्रम-इस रोग में ग्लानि तथा अशक्ति ( कमजोरी ) रहती है।
१४-हरितवर्णत्व-इस रोग में शरीरका रंग हरा दीखता है।
१५-अतृप्ति-इस रोग में भोजन करने पर भी तृप्ति नहीं होती है।
१६-पीतकायता-इस रोग में शरीर का रंग पीला दीखता है।
१७-रक्तस्राव-इस रोग में शरीर के किसी स्थान से खून गिरता है।
१८-अङ्गदरण-इस रोग में शरीर की चमड़ी फटती है।
१९-लोहगन्धास्यता-इस रोग में मुँह में से लोह के समान गन्ध आती है।
२०-दौर्गन्ध्य-इस रोग में मुँह तथा शरीर से दुर्गन्ध निकलती है।
२१-पीतम्त्रत्व-इस रोग में पेशाब पीछा उत्तरता है।
२२-अरति-इस रोग में पदार्थीं पर अप्रीति रहती है।
२३-पित्तविद्वकता--इस रोग में दस्त पीला आता है।
२४-पीतावलोकन-इस रोग में आँखों से पीला दीखता है।
२५-पीतनेत्रता-इस रोग में आंखें पीली हो जाती हैं।
२६-पीतदन्तता-इस रोग में दाँत पीछे हो जाते हैं।
२७-शीतेच्छा-इस रोग में ठंढे पदार्थ की बांछा रहती है।
२८-पीतनखता—इस रोग में नख पीले हो जाते हैं।
२९-तेजोद्वेष-इस रोग में सूर्य आदि का तेज सहा नहीं जाता है।
३०-अल्पनिद्वता-इस रोग में नींद थोड़ी आती है।
३१-कोप-इस रोग में कोध ( गुस्सा ) बढ़ जाता है।
३२-गात्रसाद-इस रोग में शरीर में पीड़ा होती है।
३३-भिन्नविट्रकत्व--इस रोग में दस्त पतला आता है।
३४-अन्धता-इस रोग में आंख से नहीं दीखता है।
     ३३ जै० सं०
```

३५-उच्णोच्छ्रासत्व—इस रोग में श्वास गर्म निकलता है।
३६-उच्णमूत्रत्व—इस रोग में पेशाब गर्म आता है।
३७-उच्णमलत्व—इस रोग में दस गर्म उतरता है।
३८-तमोदर्शन—इस रोग में आंखों में अँधेरी आती है।
३९-पित्तमण्डलदर्शन—इस रोग में पीले मण्डल ( चक्कर ) दीखते हैं।
४०-निःसरत्व—इस रोग में वमन और दस्त में पित्त निकलता है।

सूचना—िपत्त के कोप से शरीर में उक्त रोगों में से एक अथवा अनेक रोगों के लक्षण दिखलाई देते हैं, उन को खूब समझ कर रोगों का इलाज करना चाहिये, क्योंकि बहुधा देखा गया है कि—मतिश्रम, तिक्तास्यता, स्वेदसाव, क्रम, अरित, अल्पिनिद्रता, गात्रसाद, भिन्नविद्रकता और तमोदर्शन आदि बहुत से पित्त के रोगों को साधारण मनुष्य अपनी समझ के अनुसार वायु के रोग गिनकर (मान कर) उन के मिटाने के लिये गर्म इलाज किया करते हैं, उस से उलटा रोग बढ़ता है, इसी प्रकार बहुत से रोग बाहर से वायु के से (वायुजन्य रोगों के समान) दीखते हैं परन्तु असल में निश्चय करने पर वे (रोग) पित्त के (पित्त-जन्य) ठहरते हैं (सिद्ध होते हैं), एवं बहुत से रोग बाहरी लक्षणों से पित्त तथा गर्मों को बता देते हैं परन्तु असल में निश्चय करने पर वे रोग वायु से उत्पन्न हुए सिद्ध होते हैं, इस लिये रोगों के कारणों के खोजने में बहुत विचार-शक्त और स्क्ष्म बुद्ध से जांच करने की आवश्यकता है।

#### कफ के कोप के कारण।

गुड़, शकर, बूरा और मिश्री आदि मीठे पदार्थों के खाने से, घी और मक्खन आदि चिकने पदार्थों के खाने से, केला और मेंस का दूध आदि भारी पदार्थों के खाने से, ठंढे और भारी पदार्थों के अधिक खाने से, दिन में सोने से, अजीर्ण में भोजन करने से, विना मेहनत के खाली बैठे रहने से, शीतकाल में अधिक ठंढे पानी के पीने से और वसन्त ऋतु में नये अन्न के खाने से, इत्यादि आहार विहार से शरीर में कफ बढ़ कर बहुत से रोगों को उत्पन्न करता है, जिन में से मुख्यत्या कफ के २० रोग हैं, जिन के नाम ये हैं:—

१-तन्द्रा—इस रोग में आंखों में मिंचाव सा लगा रहता है।
२-अतिनिद्रता—इस रोग में नींद बहुत आती है।
३-गौरव—इस रोग में शरीर भारी रहता है।
४-मुखमाधुर्य—इस रोग में मुँह मीठा २ सा लगता है।
५-मुखलेप—इस रोग में मुँह में चिकनापन सा रहता है।
६-प्रसेक—इस रोग में मुँह से लार गिरती रहती है।
७-ध्वेतावलोकन—इस रोग में सब वस्तुयें सकेद दीखती हैं।
८-ध्वेतविदकत्व—इस रोग में दस सकेद रँग का उत्रत्ता है।

९-श्वेतमूत्रता—इस रोग में पेशाब श्वेत (सफेद) उतरता है।
१०-श्वेतांगवर्णता—इस रोग में शरीर का रंग सफेद हो जाता है।
११-उप्णेच्छा—इस रोग में अति गर्म पदार्थ के खाने की इच्छा होती है।
१२-तिक्तकामता—इस रोग में कडुई चीज़ की इच्छा होती है।
१३-मलाधिक्य—इस रोग में दस अधिक होकर उतरता है।
१४-शुक्रवाहुल्य—इस रोग में वीर्य का अधिक सञ्जय होता है।
१५-खहुमूत्रता—इस रोग में पेशाब बहुत आता है।
१६-आलस्य—इस रोग में आलस्य बहुत आता है।
१७-मन्द्बुद्धित्व—इस रोग में बुद्धि मन्द हो जाती है।
१८-तृति—इस रोग में थोड़ा सा खानेसेही तृप्ति हो जाती है।
१९-धर्घरवाक्यता—इस रोग में आवाज़ धर्घर होकर निकळती है।
२०-अचितन्य—इस रोग में चेतनता जाती रहती है।

सूचना— कफका कोप होने से शरीर में उक्त रोगोंमेंसे एक अथवा अनेक रोगों के जब लक्षण दीख पड़ें तब उन को खूब सोच समझ कर रोगों का इलाज करना चाहिये।

कफ के रोगों में जो श्वेतावलोकन तथा श्वेतिविद्वकत्व रोग गिनाये गये हैं उन का तात्पर्य यह नहीं है कि सब वस्तुयें बर्फ के समान सफेद दीखे तथा बर्फ के समान सफेद दस्त आवें, किन्तु उन का तात्पर्य यही है कि आरोग्यता की दशा में जैसा रंग दीखता था तथा जिस रंग का दस्त आता था वैसा रंग न दीख कर तथा उस रंग का दस्त न होकर पूर्व की अपेक्षा अधिक श्वेत दीखता है तथा अधिक श्वेत दस्त आता है।

यह चतुर्थ अध्याय का त्रिदोषज रोगवर्णन नामक ग्यारहवां प्रकरण समाप्त हुआ॥

# बारहवां प्रकरण रोगपरीक्षाप्रकार ।

## रोग की परीक्षा के आवइयक ऋम वा प्रकार।

रोग की परीक्षा के बहुत से प्रकार हैं-उन में से तीन प्रकार निमित्त शास्त्र के द्वारा माने जाते हैं, जो कि ये हैं-स्वम, शकुन और स्वरोदय, स्वम के द्वारा रोग की परीक्षा इस प्रकार से होती है कि-रोगी को या उस के किसी सम्बन्धी को या उस के चिकित्सक (रोगी की चिकित्सा करनेवाले) वैद्य को जो स्वम आवे उस का ग्रुभाशुभ फल विचार कर रोग की परीक्षा करना, शकुन के द्वारा रोग की परीक्षा इस प्रकार से होती है कि-जिस समय वैद्य को बुलाने के लिये दूत

जावे उसी समय मकान से निकलते ही उस को गर्म शकुन का होना शुभ होता है, सौग्य तथा ठंढा शकुन होवे तो वह अच्छा नहीं होता है इत्यादि, स्वरोदय के द्वारा रोग की परीक्षा इस प्रकार से होती है कि—जब दूत वैद्य के पास पहुंचे तब वैद्य स्वरोदय देखे, वह भी भरीहुई दिशा में देखे, यदि दूत बैठ कर या खड़ा रह कर प्रश्न करे तो सजीव दिशा समझे, यदि उस समय वैद्य के अग्नतत्त्व चलता हो तो पित्त वा गर्मी का रोग समझे, रोगी के वायुतत्त्व चलता हो तो वायु का रोग समझे, इत्यादि तत्त्वों का विचार करे, यदि खाली दिशा में बैठ कर प्रश्न हो वा सुपुन्ना नाड़ी चलती हो तो रोगी मर जाता है, आकाशतत्त्व में वैद्य को यश नहीं मिलता है, यदि वैद्य के चन्द्र स्वर चलता हो पीछे उस में पृथिवी और जलतत्त्व चले तथा उस समय रोगीके घर जावे तो वैद्य को अवश्य यश मिलेगी, दवा देते समय वैद्य के सूर्य स्वर का होना इसी तरह पुनः वैद्य को मकान से निकलते ही ठंढे और सौम्यशकुन का होना अच्छा होता है परन्तु गर्म शकुन का होना अच्छा नहीं है इत्यादि।

इस प्रकार से स्वम शकुन और स्वरोदय के द्वारा परीक्षा करने से वैद्य इस बात को निमित्त शास्त्र के द्वारा अच्छी तरह जान सकता है कि-रोगी जियेगा या बहुत दिनोंतक भुगतेगा अथवा आराम हो जायगा इत्यादि।

यद्यपि इन तीनों विषयों का कुछ यहांपर विशेष वर्णन करना आवश्यक था परन्तु ग्रंथ के बढ़ जाने के भय से यहां विशेष नहीं छिख सकते हैं किन्तु यहां पर तो अब रोग परीक्षा के जो छोकप्रसिद्ध मुख्य उपाय हैं उन का विस्तारसिहत वर्णन करते हैं:—

रोगपरीक्षा के लोकप्रसिद्ध मुख्य चार उपाय हैं—प्रकृतिपरीक्षा, स्पर्शपरीक्षा, दर्शनपरीक्षा और प्रश्नपरीक्षा, इन में से प्रकृतिपरीक्षा में यह देखा जाता है कि रोगी की प्रकृति वायुप्रधान है, वा पित्तप्रधान है, वा कफप्रधान है, अथवा रक्त-प्रधान है, ( इस विषय का वर्णन प्रकृति के स्वरूप के निर्णय में किया जावेगा ), स्पर्शपरीक्षा में रोगी के शरीर के भिन्न २ भागों की हाथ के स्पर्श से तथा दूसरे साधनों से जांच की जाती है, इस परीक्षा का भी वर्णन आगे विस्तार से किया जावेगा, यह स्पर्शपरीक्षा हाथ से तथा थर्मामीटर ( उष्णतामापक नली ) से और स्टेथोस्कोप ( हृदय तथा श्वास नली की किया के जानने की मुंगली ) आदि दूसरे भी साधनों से हो सकती है, नाड़ी, हृदय, फेफसा तथा चमड़ी, ये सब स्पर्शपरीक्षा के अंग हैं, दर्शनपरीक्षा में यह वर्णन है कि-रोगी के शरीर को अथवा उस के जुदे २ अवयवों को केवल इष्टि के हारा देखने मात्र से रोग

१-स्वरोदय का कुछ वर्णन आगे (पञ्चमाध्याय में) किया जायगा, वहां इस विषय को देख लेना चाहिये॥ २-अष्टाङ्ग निमित्त के यथार्थ ज्ञान को जो कोई पुरुष झुठा समझते हैं यह उन की मूर्खता है॥

का बहुत कुछ निर्णय हो सकता है, इस परीक्षा में बहुत से दर्शनीय दूसरे भी विषय आ जाते हैं जैसे-रूप अर्थात् चेहरे का देखना, त्वचा (चमड़ी), नेन्न, जीभ, मल (दस्त) और मूत्र आदि के रंग को देखना तथा उन के दूसरे चिह्नों को देखना, इत्यादि। इन सब के दर्शन से भी रोगपरीक्षा हो सकती है, प्रश्नपरीक्षा में यह होता है कि-रोगी की हकीकत को सुन कर तथा प्छ कर आवश्यक बातों का ज्ञान होकर रोग का ज्ञान हो जाता है, अब इन चारों परीक्षाओं का विशेष वर्णन किया जाता है:—

### प्रकृतिपरीक्षा।

आर्यवैद्यक शास्त्र के मुख्यतया वर्णनीय विषय वात पित्त और कफ, ये तीन ही हैं और इन्हीं पर वैद्यक शास्त्र का आधार है, नाड़ीपरीक्षा में भी ये ही तीनों उपयोगी हैं, इस लिये इन तीनों विषयों का विचार पहिले किया जाता है:—

नाड़ी आदि की परीक्षा के विषय पर आने से पहिले यह जानना परम आव-इयक है कि प्रत्येक दोषवाली प्रकृति का क्या २ स्वरूप होता है, क्योंकि प्रत्येक मनुष्य को अपनी २ प्रकृति (तासीर) से वाकिफ होना बहुत ही जरूरी है, देखो! हमारी प्रकृति शान्त है अथवा तामसी (तमोगुण से युक्त) है इस बात को तो प्रायः सब ही मनुष्य आप भी जानते हैं तथा उन के सहवासी (साथ में रहनेवाले) इष्ट मित्र भी जानते हैं, परन्तु वैद्यकशास्त्र के नियम के अनुसार हमारी प्रकृति वात की है, वा पित्त की है, वा कफ की है, वा रक्त की है, अथवा मिश्र (मिलीहुई) है, इस बात को बहुत थोड़े ही पुरुष जानते हैं, इस के न जानने से खान पान के पदार्थों के सामान्य गुण और दोषों का ज्ञान होने पर भी उस से कुछ लाभ नहीं उठा सकते हैं, क्योंकि प्रत्येक मनुष्य जब अपनी प्रकृति को जान लेता है तब इस के बाद खान पान के पदार्थों के सामान्य—गुण दोष को जान कर तथा अपनी प्रकृति के अनुसार उन का उपयोग कर अपनी आरोग्यता को कायम रख सकता हैं तथा रोग हो जाने पर उन का इलाज भी स्वयं ही कर सकता है।

प्रकृति की परीक्षा में इतनी विशेषता है कि-इस का ज्ञान होने से दूसरी भी बहुत सी परीक्षायें सामान्यतया जानी जा सकती हैं, देखो! यह सब ही जानते हैं कि-सब आदमियों में वात पित्त कफ और खून अवस्य होते हैं परन्तु वे (वात आदि) सब के समान नहीं होते हैं अर्थात् किसी के शरीर में एक प्रधान होता है शेष गौण (अप्रधान) होते हैं, किसी के शरीर में दो प्रधान होते हैं शेप गौण होते हैं, अब इस में यह जान छेना चाहिये कि जिस मनुष्य का जो

१-इस का यहां पर उचित समझ कर 'प्रश्नपरीक्षा' नाम रख दिया है।। २-वात फित्त और कफ, इन्हीं तीनों का नाम दोष है, क्योंकि ये ही विकृत होकर शरीर को दूषित करते हैं।।

दोष प्रधान होता है उसी दोष के नाम से उसकी प्रकृति पहचानी और मानी जाती है, यह भी स्मरण रहे कि-प्रकृति प्रायः मनुष्यों की पृथक् २ होती है, देखों ! यह प्रत्यक्ष ही देखा जाता है कि-एक वस्तु एक प्रकृतिवाले को जो अनुकृल आती है वह दूसरे को अनुकृल नहीं आती है, इस का मुख्य हेतु यही है कि-प्रकृति में भेद होता है, इस उदाहरण से न केवल प्रकृति में ही भेद सिद्ध होता है किन्तु वस्तुओं के स्वभाव का भी भेद सिद्ध होता है।

जब मनुष्य स्वयं अपनी प्रकृति को नहीं जान सकता है तब खान पान की वस्तु प्रकृति की परीक्षा कराने में सहायक हो सकती है, इस का दृष्टान्त यही हो सकता है कि—जिस समय दूसरी किसी रीति से रोग की परीक्षा नहीं हो सकती है तब चतुर वैद्य वा डाक्टर ठंढे वा गर्म इलाज के द्वारा रोग का बहुत कुछ निर्णय कर सकते हैं तथा खान पान के पदार्थों के द्वारा प्रकृति की परीक्षा भी कर लेते हैं, जैसे—जब रोगी को गर्म वस्तु अनुकूल नहीं आती है तो समझ लिया जाता है कि इस की पित्त की प्रकृति है, इसी प्रकार ठंढी वस्तु के अनुकूल न आने से वायु की वा कफ की प्रकृति समझ ली जाती है।

प्रकृति के मुख्य चार भेद हैं—वातप्रधान, पित्तप्रधान, कफप्रधान और रक्तप्रधान, इन चारों का परस्पर मेल होकर जब मिश्रित (मिले हुए) लक्षण प्रतीत होते हैं तब उसे मिश्रप्रकृति कहते हैं, अब इन चारों प्रकृतियों का वर्णन कम से करते हैं:—

वातप्रधान प्रकृति के मनुष्य-वातप्रधान प्रकृति के मनुष्य के शरीर के अवयव बड़े होते हैं परन्तु विना व्यवस्था के अर्थात् छोटे बड़े और वेडील होते हैं, उस का शिर शरीर से छोटा या बड़ा होता है, छलाट मुख से छोटा होता है, शरीर सुखा और रूखा होता है, उस के शरीर का रंग फीका और रक्तहीन (विना खून का ) होता है, आंखें काले रंग की होती है, बाल मोटे काले और छोटे होते हैं, चमड़ी तेजरहित तथा रूखी होती है परन्त स्पर्श का ज्ञान जल्डी कर लेती है, मांस के लोचे करड़े होते हैं परन्तु बिखरे हुए होते हैं, इस प्रकृतिवाले मनुष्य की गति जल्दी चञ्चल और कांपती हुई होती हैं, रुधिर की गति परिमाणरहित होती है इसिलये किसी का यदि शिर गर्म होता है तो हाथपैर ठंढे होते हैं और किसी का यदि शिर ठंढा होता है तो हाथ पैर गर्म होते हैं, मन यद्यपि काम करने में प्रवल होता है परन्तु चञ्चल अर्थात् अस्थिर होता है, यह पुरुष काम और कोध आदि वैरियों के जीतने में अशक्त होता है, इस को प्रीति अप्रीति तथा भय जल्दी पैदा होता है, इस की न्याय और अन्याय के विचार करने में सुक्ष्मदृष्टि होती है परन्तु अपने न्याययुक्त विचार को अपने उपयोग में लाना उस को कठिन होता है, यह सब जीवन को अस्थिर अर्थात् चंचल वृत्ति से गुजारता है, सब कामों में जल्दी करता है, उस के शरीर में रोग बहुत जल्दी आता है तथा उस (रोग) का मिटना भी कठिन होता है, वह रोग का सहन भी नहीं कर सकता है, उस को

रोग समय में चौगुना कष्ट दिखाई देता है, दूसरी प्रकृतिवाले का शरीर और मन ज्यों २ अवस्था आती जाती है त्यों २ शिथिल और मन्द पड़ता जाता है परन्तु वायुप्रधान प्रकृतिवाले का मन अवस्था के बढ़ने पर करड़ा और मजबूद होता जाता है, इस प्रकृतिवाले का मन अवस्था के बढ़ने पर करड़ा और मजबूद होता जाता है, इस प्रकृतिवाले मजुष्य के अजीर्ण, बद्धकोष्ठ और अतीसार (दस्त) आदि पेट के रोग, शिर का दर्द, चसका, वातरक्त, फेफसे का वरम, क्षय और उन्माद आदि रोगों के होने का अधिक सम्भव होता है, इस प्रकृतिवाले मजुष्य की आयु शक्ति और धन थोड़ा होता है, इस प्रकृति के मजुष्य को तीखे चटपेट गर्मागर्म तथा खारी पदार्थों पर अधिक श्रीति होती है तथा खट्टे मीटे और ठंढे पदार्थों पर अश्रीति (अरुचि) होती है।

पित्तप्रधान प्रकृति के मनुष्य—िषत्तप्रधान प्रकृति के सनुष्य के शरीर के सब अंग और उपांग खूब सूरत होते हैं, उस के शरीर के बन्धान अच्छे तथा मांस के लोचे हीले होते हैं, शरीर का रंग पिक्षल होता है, बाल थोड़े करबरे होते हैं तथा जल्दी सफेद हो जाते हैं, शरीर पर थोड़ी र फुनिस्यां हुआ करती हैं, उस को भूख प्यास जल्दी लगती है, उस के मुख शिर और दगल में से दुर्गन्ध आया करती है, इस प्रकृति का मनुष्य बुिद्धमान् और कोधी होता है, उस की आंख पेशाव तथा दस्त का रंग पीला होता है, वह साहसी उत्साही तथा केश करने पर सहने की शक्तिवाल होता है, उस की आयु शक्ति दृश्य और ज्ञान मध्यम होते हैं, इस प्रकृतिवाले को अजीर्ण पित्त और हरस आदि रोगों के होने का अधिक सम्भव होता है, उस को मीठे तथा खट्टे रस पर अधिक प्रीति होती है तथा तीखे और खारी रस पर रुचि कम होती है।

कफप्रधानप्रकृति के मनुष्य—कफ प्रधानप्रकृति के मनुष्य का शरीर रमणीय भरा हुआ तथा मजबूत होता है, शरीर का तथा सब अवयवों का रंग सुन्दर
होता है, चमड़ी कोमल होती है, बाल रमणीक होते हैं, रंग ख्वच्छ होता है, उस
की आंखें चिलकती ( चमकती ) हुई सफेद तथा धूसर रंग की होती हैं, दाँत
मेले तथा सफेद होते हैं, उस का खमाव गम्भीर होता है, उस में बल अधिक
होता है, उसे नींद अधिक आती है, वह आहार थोड़ा करता है, उस की विचारशक्ति कोमल होती है, बोलने की शक्ति थोड़ी होती है, सरणशक्ति और विवेकबुद्धि अधिक होती है, उस के विचार न्याययुक्त होते हैं, तथा व्यवहार अच्छे होते
हैं, उस के शरीर की शक्ति से मन की शक्ति अधिक होती है, उस के शरीर की
चाल मन्द होती है परन्तु मज़बूत होती है, इस प्रकृति का मनुष्य प्रायः ताकतवर धनवान् और लम्बीउम्रवाला होता है, उस के सामान्य कारण से रोग हों
जाता है, उस के संग रस की बृद्धि होती है, उस का शरीर भारी और मेदवाला
होता है, उस के द्वारा अशक्ति बढ़ती है, उस का शरीर बहुत स्थूल होते
हैं, पेट की तोंद छिटक पड़ती है, उस के हाथ और सांधे बड़े तथा स्थूल होते
हैं, मांस के लोचे डीले होते हैं, उस का चेहरा विरस और फीका होता है, उस

का शरीर जैसा ऊपर से स्थूल दीखता है वैसी अन्दर ताकत नहीं होती है, निर्ब-लता, शोथ, जलवृद्धि और हाथी के समान पैरों का होना आदि इस प्रकृति के सुख्य रोग हैं, इस प्रकृतिवाले को तीखे और खारी पदार्थों पर अधिक प्रीति होती है तथा मीठे पदार्थों पर रुचि कम होती है।

रक्तप्रधान धात के मनुष्य-वात पित्त और कफ, इन तीन प्रकृतियों के सिवाय जिस मनुष्य में रक्त अधिक होता है उस के ये लक्षण हैं--- शरीर की अपेक्षा शिर छोटा होता है, मुँह चपटा तथा चौकोन होता है, छलाट बड़ा तथा बहुतों का पीछे की ओर से ढाल होता है, छाती चौड़ी गम्भीर और लम्बी होती है, खड़े रहने से नाभि पेटकी सपाटी के साथ मिल जाती है अर्थात् न बाहर और न अन्दर दीखती है, चरबी थोड़ी होती है, शरीर पुष्ट तथा खून से भरा हुआ खूबसूरत होता है, बाल नरम पतले और आंटेदार होते हैं, चमड़ी करड़ी होती है तथा उस में से मांस के लोचे दिखलाई देते हैं, नाड़ी पूर्ण और ताकतवर होती है, दाँत मज़बूत तथा पीछापन छिये हुए होते हैं, पीने की चीज़ पर बहुत प्रीति होती है, पाचनशक्ति प्रवल होती है, मेहनत करने की शक्ति बहुत होती है, मानसिक वृत्ति कोमल तथा बुद्धि स्वाभाविक (स्वभावसिद्ध) होती है, इस प्रकार का मनुष्य सहनशील; सन्तोषी, लोगों पर उपकार करनेवाला; बोलने में चतुर; सरलभाषी और साहसी होता है, वह हरदम न तो काम में लगा रहना चाहता है और न घर में बैठ कर समय को न्यर्थ में विताना चाहता है, इस मनुष्य के दाह; फेफसे का वरम, नजला, दाहज्वर, खून का गिरना, कलेजे का रोग और फेफसे का रोग होना अधिक सम्भव होता है, वह धूप का सहन नहीं सकता है।

यद्यपि जुदी २ प्रकृति की पहिचान करना कठिन है, क्योंकि बहुत से मनुष्यों की मूल प्रकृति दो दो दोषों से मिली हुई भी होती है तथा दोनों दोषों के लक्षण भी मिले हुए होते हैं तथापि एक प्रकृति के लक्षणों का ज्ञान होने के बाद लक्षणों के हारा दूसरी प्रकृति का जान लेना कुछ भी कठिन नहीं है।

यदि मनुष्य सूक्ष्म विचार कर देखे तो उस को यह भी मालूम हो जाता है कि—मेरी प्रकृति में अमुक दोष प्रधान है तथा अमुक दोष गाँण अथवा कम है, इस प्रकार से जब प्रकृति की परीक्षा हो जाती है तब रोग की परीक्षा; उस का उपाय तथा पथ्यापथ्य का निर्णय आदि सब बातें सहज में बन सकती हैं, इस लिये वैद्य वा डाक्टर को सब से प्रथम प्रकृति की परीक्षा करनी चाहिये, क्योंकि यह अत्यावस्थक बात है।

१ सर्व साधारण को प्रकृति की परीक्षा इस यन्थ के अनुसार प्रथम करनी चाहिये, क्योंकि इस में प्रकृति के लक्षणों का अच्छे प्रकार से वर्णन किया है, देखो! परिश्रम और यल करने से किठनसे कठिन कार्य भी हो जाते हैं, यदि लक्षणों के द्वारा प्रकृतिपरीक्षा में सन्देह रहे तो रोगीसे पूछ कर भी वैद्य वा डाक्टर परीक्षा कर सकते हैं॥

दोष के और प्रकृति के आपस में कुछ सम्बन्ध है या नहीं ? यह एक बहुत ही आवश्यक प्रश्न है, इस का उत्तर यही है कि-दोष का प्रकृति के साथ अत्यन्त घिनष्ठ सम्बन्ध है अर्थात् जिस मनुष्य की प्रकृति में जो दोष प्रधान होता है वही दोष उस मनुष्य की प्रकृति कहा जाता है और बहुधा उस मनुष्य के उसी दोष के कोप से रोग होता है, जैसे-यदि कोई रोगी पुरुष वायुप्रधानप्रकृति का है तो उस के ज्वर आदि जो कोई रोग होगा वह (रोग) वायुरूप दोष के साथ विशेष सम्बन्ध रखनेवाला होगा, इसी प्रकार पित्त और कफ आदि के विषय में भी समझना चाहिये।

अब स्याद्वादमत के अनुसार इस विषय में दूसरा पक्ष दिखलाते हैं—रोग सदा शरीर की मूल प्रकृति के ही अनुसार होता हो यही एकान्त निश्चय नहीं है, क्योंकि अनेक समयों में ऐसा भी होता है कि—रोगी की मूलप्रकृति पित्त की होती है और रोग का कारण वायु होता है, रोगी की प्रकृति वायु की होती है और रोग का कारण पित्त होता है, इस प्रकार बहुत से रोग ऐसे हैं जो कि प्रकृति से बिलकुल सम्बन्ध नहीं रखते हैं तो भी रोगी के रोग की परीक्षा करने में और उस का इलाज करने में रोगी की प्रकृति का ज्ञान होना बहुत ही उपयोगी है।

### स्पर्शेपरीक्षा ।

शरीर के किसी भाग पर हाथ से अथवा दूसरे युच्च ( औज़ार ) से स्पर्श कर यह दर्यापत करना कि इस के शरीर में गर्मी की, शर्दी की, खून की तथा श्वासो-च्छ्वास की किया कितने अन्दाज़न है, इसी को स्पर्शपरीक्षा मानी है, इस परीक्षा में नाड़ीपरीक्षा, त्वचापरीक्षा, धर्मामेटर ( शरीर की गर्मी मापने की नली ) और स्टेथोस्कोप ( छाती में छगाकर भीतरी विकार को दर्यापत करने की नली ) का समावेश होता है।

स्पर्शपरीक्षा का सब से पहिला तथा अच्छा साधन तो हाथ ही है, क्योंकि रोग को परीक्षा में हाथ बहुत सहायता देता है, देखो! शरीर गर्म है, वा ठंढा है, सुँहाला है, वा खरखरा है, शरीर के अन्दर का अमुक भाग नरम है, पोला है, वा कठिन है, वा अन्दर के भाग में गांठ है, अथवा शोथ है, इत्यादि सब बातें हाथ के द्वारा स्पर्श करने से शीघ ही माल्द्रम होजाती हैं, नाड़ीपरीक्षा भी हाथ से ही होती है जो कि रोग की परीक्षा का उत्तम साधन है, क्योंकि नाड़ी के देखने से शरीर में कितनी गर्मी वा शर्दी है तथा कौनसा दोष कितने अंश में कुपित है इत्यादि बातों का ज्ञान शीघ ही हो जा सकता है, देखो! अनुभवी वैद्य और हकीम अपने अनुभव और अभ्यास से शरीर की गर्मी को केवल नाड़ी पर अंगु-

१-सत्य पूछो तो दोष काही नाम तो प्रकृति है।।

िखां रखकर निस्सन्देह कह देते हैं अर्थात् थर्मामेटर जितना काम करता है लग-भग उतना ही काम उन का चतुर हाथ और अनुभववाली अंगुलियां कर सकती हैं।

कुछ समय पूर्व स्पर्शपरीक्षा केवल हाथ के द्वारा ही होती थी परन्तु अब अन्वे-षण ( इँड वा खोज ) करनेवाले चतुर लोगों ने हाथ का काम दूसरे साधनों से भी लेना ग्ररू कर दिया है अर्थात शरीर की गर्मी का माप करने के लिये बुद्धि-मानों ने जो थर्मामेटर यम्र बनाया है वह अलन्त प्रशंसनीय है, क्योंकि इस साधन से एक साधारण आदमी भी स्वयमेव शरीर की गर्मी वा ज्वर की गर्मी का माप कर सकता है, हां इतनी त्रुटि इस में अवस्य है कि इस यन्न से केवल शरीर की साधारण गर्मी मालूम होती है किन्तु इस से दोषों के अंशांश का कुछ भी बोध नहीं होता है, इस लिये इस में चतुर वैद्यों के हाथ कई दर्जे इस की अपेक्षा प्रवल जानने चाहियें, बाकी तो रोगपरीक्षा में यह एक सर्वोपिर निदान है, इसी प्रकार हृदय में खुन की चाल तथा श्वासोच्छ्वास की किया को जानने के लिये स्टेथोस्कोप नाम की नली भी बुद्धिमान पश्चिमीय विद्वानों ने बनाई है, यह भी हाथ का काम करती है तथा कान को सहायता देती है, इस छिये यह भी प्रशं-सा के योग्य है, तात्पर्य यह है कि-स्पर्शपरीक्षा चाहे हाथ से की जावे चाहे किसी यञ्जविशेष के द्वारा की जावे उस का करना अत्यावस्यक है, क्योंकि रोगपरीक्षा का प्रधान कारण स्पर्शपरीक्षा है, अतः कम से स्पर्श परीक्षा के आंगों का वर्णन संक्षेप से किया जाता है:-

नाड़ीपरीक्षा—हिपण्ड की गति के द्वारा हृदय में से खून बाहर धका खाकर धोरी नसों में जाता है, इस से उन नसों में खटका हुआ करता है और उन्हीं खटकों से खून का न्यूनाधिक होना तथा वेग से फिरना माल्क्रम होता है, इसी को नाड़ीज्ञान कहते हैं, इस नाड़ीज्ञानसे रोग की भी कुछ परीक्षा हो सकती है, यद्यपि किसी भी धोरी नस के ऊपर अंगुली के रखने से नाड़ीपरीक्षा हो सकती है तथापि रोगका अधिक निश्चय करने के लिये हाथ के अंगूटे के नीचे नाड़ी को देखते हैं, हाथ के पहुँचे के आगे दो किटन डोरी के समान नसें हैं, गोरी चमड़ीवाले तथा पतले शरीरवाले पुरुषों के ये रगे स्पष्ट दिखाई देती हैं, उन में से अंगूटे की तरफ की डोरी के समान जो नाड़ी है उसपर बाहर की तरफ हाथ की दो वा तीन अंगुलियों के रखने से अँगुली के नीचे खट र होता हुआ शब्द माल्क्रम पड़ता है, उन्हीं खटकों को नाड़ी का ठनाका तथा चाल कहते हैं, नाड़ी की इसी धीमी वा तेज़ चाल के द्वारा चतुर वैद्य अंगुलियां रखकर शरीर को गर्मी शर्दी रुधिर की गति तथा ज्वर आदि बातों का ज्ञान कर सकता है।

नाड़ीपरीक्षा की साधारण रीति यह है कि-एक घड़ी को सामने रख कर एक हाथ से नाड़ी को देखना चाहिये अर्थात् हाथ की दो या तीन अंगुलियों को नाड़ीपर रखकर यह देखना चाहिये कि नाड़ी एक मिनट में कितने ठपके देती है, एक साधारण पुरुष की नाड़ी एक मिनट में ११० ठपके दिया करती है, क्योंकि हृदय में छुद्ध खून का एक होद है वह एक मिनट में ११० बार ढीला तथा तंग होता है और खून को धक्का मारता है परन्तु नीरोग शरीर में अवस्था के भेद से नाड़ी की गति मिन्न २ होती है, जिसका वर्णन इस प्रकार है:—

| संख्या। | । अवस्थाभेद् ।               | एक मिनटमें नाड़ी की गति का कम। |
|---------|------------------------------|--------------------------------|
| 3       | बालक के गर्भस्थ होनेपर।      | १४० से १५० बार ।               |
|         | तुरत जनमें हुए बालक की नाड़ी | । १३० से १४० बार ।             |
| ર       | पहिले वर्ष में ।             | ११५ से १३० बार।                |
|         | दूसरे वर्ष में।              | १०० से ११५ बार।                |
| ષ       | तीसरे वर्ष में।              | ९५ से १०५ वार ।                |
|         | चार से सात वर्षतक।           | ९० से १०० बार।                 |
| y       | आठ से चैादह वर्पतक।          | ८० से ९० बार।                  |
|         | पन्द्रह से इकीस वर्षतक।      | ७५ से ८५ बार ।                 |
| ९       | बाईस से पचास वर्षतक।         | ७० से ७५ वार।                  |
| 90      | बुढापे में।                  | ७५ से ८० बार।                  |

नाडीज्ञान में समझने योग्य बातें-१-हमारे कुछ शास्त्रों में तथा आध निक ग्रन्थों में नाड़ी का हिसाब पछों पर छिखा है, उस हिसाब से इस हिसाब में थोड़ासा फर्क है, यह हिसाब जो लिखा गया है वह विद्वान डाक्टरों का निश्चय किया हुआ है परन्तु बहुत प्राचीन वैद्यक ग्रन्थों में नाड़ीपरीक्षा कहीं भी देखने में नहीं आती है, इस से यह निश्चय होता है कि-यह परीक्षा पीछे से देशी वैद्यों ने अपनी बुद्धि के द्वारा निकाली है तथा उस को देखकर यूरोपियन विद्वान् डाक्टरों ने पूर्वोक्त हिसाब लगाया है, परन्तु यह हिसाब सर्वत्र लेक नहीं मिलता है, क्यों-कि जाति और स्थिति के भेद से इस में फर्क पड़ता है, देखो ! जपर के कोठे में नीरोग बड़े आदमी की नाड़ी की चाल एक मिनट में ७० से ७५ बारतक बतलाई है परन्तु इतनी ही अवस्थावाली नीरोग स्त्री की नाडी की चाल धीमी होती है अर्थात् पुरुष की अपेक्षा स्त्री की नाड़ी की चालें दश बारह कम होती हैं, इसी प्रकार स्थिति के भेद से भी नाड़ी की गति में भेद होता है, देखो ! खड़े हुए पुरुप की अपेक्षा बैठे हुए पुरुष की नाड़ी की चाल धीमी होती है और नींद में इस से भी अधिक धीमी होती है, एवं कसरत करते, दौड़ते, चलते तथा परिश्रम का काम करते हुए पुरुष की नाड़ी की चाल बढ़ जाती है, इस से स्पष्ट है कि नाड़ी की गति का कोई निश्चित हिसाब नहीं है किन्तु इस का यथार्थ ज्ञान अनु-भवी पुरुषों के अनुभव पर ही निर्भर है। २-चतुर वैद्य वा हकीम को दोनों हाथों की नाड़ी देखनी चाहिये, क्योंकि कभी २ एक हाथ की धोरी नस अपनी हमेशा

की जगह को छोड़ कर हाथ के पीछे की तरफ से अंगूठे के नीचे के सांधे के आगे चली जाती है उस से नाड़ी देखनेवाले के हाथ में नहीं लगती है तब देखनेवाला घनड़ाता है परन्तु यदि शरीर में खन फिरता होगा तो एक हाथ की नाडी हाथ में न लगी तो भी दूसरे हाथ की नाड़ी तो अवस्य ही हाथ में लगेगी, इस लिये दोनों हाथों की नाड़ी को देखना चाहिये। ३-हाथ पर अथवा हाथ के पहँचे पर कोई पट्टी डोरा वा बाजूबंद आदि बँधा हुआ हो तो नाड़ी का ठीक ज्ञान नहीं होता है, क्योंकि बांधने से धोरी नस में खुन ठीक रीति से आगे नहीं चल सकता है, इसिलये बन्धन को खोल कर नाड़ी देखनी चाहिये। ४–यदि हाथ को शिर के नीचे रख कर सोता हो तो हाथ को निकाल कर पीछे नाड़ी को देखना चाहिये। ५-डरपोक आदमी किसी डर से वा डाक्टर को देख कर जब डर जाता है तब उस की नाड़ी जलदी चलने लगती है इस लिये ऐसे आदमी को दम दिलासा देकर उस का दिल ठहरा कर अथवा बातों में लगाकर पीले नाडी को देखना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने पर ही नाड़ी के देखने से ठीक रीति से नाड़ी का ज्ञान होगा । ६-आदमी को बैठाकर वा सुलाकर उस की नाड़ी को देखना चाहिये। ७-परिश्रम किये हुए पुरुष की तथा मार्ग में चलकर तुरत आये हुए पुरुष की नाड़ी को थोड़ीदेरतक बैठने देकर पीछे देखना चाहिये । ८-बहत खुन-वाले प्ररुप की नाड़ी बहुत जलदी और जोर से चलती है । ९-प्रातःकाल से सन्ध्यासमय की नाड़ी धीमी चर्छती है। १०-भोजन करने के बाद नाड़ी का बेग बढ़ता है तथा मद्य चाह और तमाख़ आदि मादक और उत्तेजक वस्तु के खाने के पीछे भी नाडी की चाल बढ़ जाती है।

इस प्रकार जब नीरोग मनुष्यों की नाड़ी में भी भिन्न २ स्थितियों और भिन्न २ समयों में अन्तर माळ्म पड़ता है तो बीमारों की नाड़ी में अन्तर के होने में आश्चर्य ही क्या है, इस लिये नाड़ीपरीक्षा में इन सब बातों को ध्यान में रखना चाहियें।

नाड़ी में दोषों का ज्ञान—नाड़ी में दोषों के जानने के लिये इस दोहे को कण्ठ रखना चाहिये—

तर्जनि मध्य अनामिका, राखु अंगुली तीन ॥ कर अँगूठ के मूल सों, वात पित्त कफ चीन ॥ १॥

अर्थात् हाथ में अँगूठे के मूल से तैंर्जनी मध्यमा और अनामिका, ये तीन

१-क्योंकि दिनभर कार्य कर चुकने से सन्ध्यासमय मनुष्य श्रान्त (थका हुआ) हो जाता है और श्रान्त पुरुष की नाड़ी का धीमा होना स्ताभाविक ही है॥ २-जिन को ऊपर लिख चुके हैं॥ २-तर्जनी अर्थात् अंगूठे के पासवाली 'अंगुली ॥ ४-मध्यमा अर्थात् वीच की अंगुली ॥ ५-अनामिका अर्थात् कनिष्ठिका (छगुनिया) के पासवाली अंगुली ॥

अंगुलियां नाड़ी परीक्षामें लगानी चाहियें और उन से क्रम से वात पित्त और कफ को पहिचानना चाहिये।

नाड़ीपरीक्षा का निषेध—जिन र समयों में और जिन र पुरुषों की नाड़ी नहीं देखनी चाहिये, उन के स्मरणार्थ इन दोहों को कण्ठ रखना चाहिये—

तुरत नहाया जो पुरुष, अथवा सोया होय ।।
क्षुधा तृषा जिस को लगी, वा तपसी जो कोय ।। १ ॥
न्यायामी अरु थिकत तन, इन में जो कोउ आहि ।।
नाड़ी देखे वैद्य जन, समुझि परै नहिँ वाहि ।। २ ॥

अर्थात् जो पुरुष शीघ्र ही स्नान कर चुका हो, शीघ्र ही सोकर उठा हो, जिस को भूख वा प्यास लगी हो, जो तपश्चर्या में लगा हो, जो शीघ्र ही व्यायाम (कसरत) कर चुका हो और जिस का शरीर परिश्रम के द्वारा थक गया हो, इतने पुरुषों की नाड़ी उक्त समयों में नहीं देखनी चाहिये, यदि वैद्य वा डाक्टर इन में से किसी पुरुष की नाड़ी देखेगा तो उस को उक्त समयों में नाड़ी का ज्ञान यथार्थ कभी नहीं होगा।

स्मरण रखना चाहिये कि नाड़ीपरीक्षा के विषय में चरक, सुश्चत तथा विद्वान् ब्राह्मणों के बनाये हुए प्राचीन वैद्यक प्रन्थों में कुछ मी नहीं लिखा है, इसी प्रकार प्राचीन जैन गुप्त (वैदय) पण्डित वाग्भट्ट ने भी नाड़ीपरीक्षा के विषय में अष्टाङ्ग-हृद्य (वाग्भट्ट) में कुछ भी नहीं लिखा है, तात्पर्य यही है कि-प्राचीन वैद्यक प्रन्थों में नाड़ीपरीक्षा नहीं है किन्तु पिछले बुद्धिमान् वैद्योंने यह युक्ति निकाली है, जैसा कि हम प्रथम लिख चुके हैं, हां वेशक श्रीमजेनाचार्य हर्षकी-तिंसूरिकृत योगचिन्तामणि आदि कई एक प्रामाणिक वैद्यक प्रन्थों में नाड़ीपरीक्षा का वर्णन है, उस को हम यहां भाषा छन्द में प्रकाशित करते हैं-—

१-तात्पर्य यह है कि तर्जनी अंगुली के नीचे जो नाड़ी का ठपका हो उस से बात की गित को पित्रचाने, मध्यमा अंगुलि के नीचे जो नाड़ी का ठपका हो उस से पित्त की गित को पित्रचाने तथा अनामिका अंगुलि के नीचे जो नाड़ी का ठपका हो उस से कफ की गित को पित्रचाने, देशी वैचक शास्त्रों में नाड़ीपरीक्षा का यही कम (जो ऊपर कहा गया है) लिखा है, क्योंकि उक्त शास्त्रों का यही सिद्धान्त है कि—अंगूठे के मूल में जो तर्जनी आदि तीन अंगुलियां बराबर लगाई जाती हैं उन में से प्रथम (तर्जनी) अंगुली के नीचे वायु की नाड़ी है, दूसरी (मध्यमा) अंगुली के नीचे पित्त की नाड़ी है तथा तीसरी (अनामिका) अंगुलि के नीचे कफ की नाड़ी है, जिस प्रकार उक्त तीनों अंगुलियों के द्वारा मिश्रित दोषों की गित का भी बोध हो सकता हैं, जैसे-वातिषत्त की नाड़ी तर्जनी और मध्यमा के नीचे चलती है, वातकफ की नाड़ी अनामिका और तर्जनी के नीचे चलती है, पित्तकफ की नाड़ी संवर्गत की नाड़ी तर्जनी के नीचे चलती है।

दोहा–वार्त वेग पर जो चलै, सांप जोंक ज्यों कोय ॥ पित्तकोप पर सो चले, काक मेंडुकी होय ॥ १॥ कफ कोपे तब हंसगति, अथवा गति कापोत ॥ तीन दोष पर चलत सो, तित्तर लव ज्यों होत ॥ २ ॥ टेड़ी है उछलत चलै, वात पित्त पर नारि ॥ टेड़ी मन्दगती चलै, वात सलेपम कारि ॥ ३ ॥ प्रथम उछल पुनि मन्दगति, चले नाड़ि जो कोय ॥ तौ जानो तिस देह में, कोप पित्त कफ होय ॥ ४ ॥ सोरठा-कबहुँ मन्दगति होय, नारी सो नाड़ी चले ॥ कवहुँ शीघ्र गति सीय, दोष दोय तव जानिये ॥ ५ ॥ दोहा-ठहर ठहर कर जो चले, नाड़ी मृत्यु दिखात ॥ पतिवियोगते ज्यों प्रिया, शिर धूनत पछितात ॥ ६ ॥ अति हि क्षीणगति जो चले, अति शीत तर होय ॥ तौ पति की गति नाश की, प्रकट दिखावत सोय ॥ ७ ॥ काम कोध उद्देग भय, वसैं चित्त जिह चार ॥ ताहि वैद्य निश्रय धरै, चलत जलद गति नार ॥ ८ ॥ छप्पय-धातु क्षीण जिस होय मन्द वा अगनी या की। तिस की नाड़ी चलत मन्द ते मन्दतरा की।। तपत तौन तन चलन जोंन सी भारी नारी। ताहि वैद्य मन धरें तौन सी रुघिर दुखारी ।।

<sup>&#</sup>x27;9-दोहों का संक्षेप में अर्थ — वातवेगवाली नाड़ी सांप और जोंक के समान टेड़ी चलती है, पित्तवेगवाली नाड़ी-कांक और मेंडुकी के समान चलती है ॥ १ ॥ कफवेगवाली नाड़ी-हंस और कब्तर के समान चलती है, तीनों दोषोंवाली अर्थात् सित्तपातवेगवाली नाड़ी-तीतर तथा लब (बटेर) के समान चलती है ॥ २ ॥ वातिपत्तवेगवाली नाड़ी—टेड़ी तथा उछलती हुई चलती है, वातकफवेगवाली नाड़ी—टेड़ी तथा मन्द २ चलती है ॥ ३ ॥ प्रथम उछले पीछे मन्द २ चले तो शरीर में पित्त कफ का कोप जानना चाहिये ॥ ४ ॥ कभी मन्द २ चले तथा कभी शीव्र गांति से चले, उस नाड़ी को दो दोषोंवाली समझना चाहिये ॥ ४ ॥ जो नाड़ी ठहर २ कर चले, कंट्र सल्युको सचित करती है, जैसे कि पित के वियोग से स्त्री शिर धुनती और पछताती है ॥ ६ ॥ जो नाड़ी अत्यन्त क्षीणगित हो तथा अत्यंत शीत हो तो वह स्वामी (रोगी) के नाश की गांति को सिखलाती है ॥ ७ ॥ जिस के हृदय में काम कोथ उद्देग और भय होते हैं उस की नाड़ी शीव्र चलती है, यह वैच निश्चय जान ले ॥ ८ ॥ जिस की धातु क्षीण हो अथवा जिस की अभि-सन्द हो उस की नाड़ी अति मन्द चलती है, जो नाड़ी तप्त और भारी चलती हो उस से रिधरी

#### भारी नाड़ी सम चले स्थिरा बलवती जान। क्षुधावन्त नाड़ी चपल स्थिरा तृप्तिमय मान॥९॥

१-वायु की नाड़ी—सांप तथा जोंक की तरह बांकी (टेढी) चलती है।
२-पित्त की नाड़ी—कौआ या मेंडक की तरह कूदती हुई शीघ्र चलती है।
३-कफ की नाड़ी—इंस कबूतर मोर और मुगें की तरह धीरे २ चलती है।
४-वायुपित्त की नाड़ी—सांप की तरह टेढ़ी तथा मेंडक की तरह कुदकती
इंड चलती है।

५-वातकफ की नाड़ी-सांप की तरह टेड़ी तथा हंस की तरह धीरे २ चलती है।

६-पित्तकफ की नाड़ी—कोए की तरह कूदती तथा मोर की तरह मंद

७-सन्निपात की नाड़ी—लकड़ी वहरने की करवत की तरह वा तीतर पक्षी की तरह चलती र अटक जाती है, फिर चलती है फिर अटकती है, अथवा दो तीन कुदके मार कर फिर अटक जाती है, इस प्रकार त्रिदोष (सन्निपात) की नाड़ी विचित्र होती है।

विशेष विवरण-१-धीमी पड़ कर फिर सरसर ( शीघ २ ) चलने लगे उस नाड़ी को दो दोषों की जाने । २-जो नाड़ी अपना स्थान छोड़ दे, जो नाड़ी ठहर २ कर चले, जो नाड़ी बहुत क्षीण हो तथा जो नाड़ी बहुत ठंढी पड़ जावे, यह चार तरह की नाड़ी प्राणघातक है। ३-बुखार की नाड़ी गर्म होती है तथा बहुत जल्द चलती है। ४-चिन्ता तथा डर की नाड़ी मन्द पड़ जाती है। ५-कामातुर और क्रोधातुर की नाड़ी जल्दी चलती है। ६-जिस का खुन विगड़ा हो उस की नाड़ी गर्म तथा पत्थर के समान जड़ और भारी होती है। ७-आम के दोष की नाड़ी बहत भारी चलती है । ८-गर्भवती की नाड़ी गहरी पुष्ट और हलकी चलती है। ९-मन्दामि धातुक्षीणता और नींद से युक्त तथा नींद से तुरत उठे हुए आलसी और सुखी इन सब की नाड़ी स्थिर चलती है । १०-अतिक्षुधायुक्त की नाड़ी चंचल चलती है । ११–जिसको बहुत दस्त लगते हों उस की नाड़ी बहुत जरूदी चलती है। १२-भोजन के बाद नाड़ी घीमी चलती है। 1३-जो नाड़ी टूट २ कर चले, क्षण में घीमी तथा क्षण में जल्दी चले, बहुत जल्दी चले, लक्कड़ के समान करड़ी, स्थिर और टेड़ी चले बहुत गर्म चले तथा अपने ठिकाने पर चलती २ बन्द हो जावे, ये सब तरह की नाडियां प्राणनाशके चिन्ह को दिखानेवाली हैं।

का विकार समझना चाहिये, भारी नाड़ी सम चलती है, बलवती नाड़ी स्थिररूप से चलती है, भूख से युक्त पुरुष की नाड़ी चपल तथा भोजन किये हुए पुरुष की नाडी स्थिर होती है ॥ ९॥

डाक्टरों के मत से नाड़ीपरीक्षा—हमारे बहुत से देशी मनुष्य तथा भोले वैद्यंजन ऐसा कहते हैं कि—"डाक्टर लोगों को नाड़ी का ज्ञान नहीं होता है और वे नाड़ी को देखते भी नहीं हैं" इत्यादि, सो उन का यह कथन केवल मूर्खता का है, क्योंकि डाक्टर लोग नाड़ी को देखते हैं तथा नाड़ीपरीक्षा पर ही अनेक बातों का आधार समझते हैं, जिस तरह से बहुत से तबीब नाड़ीपरीक्षा में बहुत गहरे उत्तरते हैं (बहुत अनुभवी होते हैं) और नाड़ी पर ही बहुत सा आधार रख नाड़ीपरीक्षा के अनुभव से अनेक बातें कह देते हैं और उन की वे बातें मिल जाती हैं तथा जैसे देशी वैद्य जुदे २ वेगों की-नाड़ी के वायु की पित्त की कफ की और त्रिदोष की इत्यादि नाम रखते हैं, इसी तरह डाक्टरी परीक्षा में जल्दी, धीमी, भरी, हलकी, सखत, अनियमित और अन्तरिया, इत्यादि नाम रक्खे गये हैं तथा जुदे २ रोगों में जो जुदी २ नाड़ी चलती है उस की परीक्षा भी वे लोग करते हैं, जिस का वर्णन संक्षेप से इस प्रकार है:—

- १-जल्दी नाड़ी—नीरोगस्थित में नाड़ी के वेग का परिमाण पूर्व लिख चुके हैं, नीरोग आदमी की दृढ़ अवस्था की नाड़ी की चाल ७५ से ८५ बारतक होती है, परन्तु बीमारी में वह चाल बढ़ कर १०० से १५० बारतक हो जाती है, इस तरह नाड़ी का वेग बहुत बढ़ जाता है, इस को जल्दी नाड़ी कहते है, यह नाड़ी क्षयरोग, रह का लगना और दूसरी अनेक प्रकार की निर्वलताओं में चलती है, झड़पवाली नाड़ी के संग हदय का धवकारा बहुत ज़ोर से चलता है और नाड़ी की चाल हदय के धवकारों पर ही विशेष आधार रखती है, इस लिये ज्यों २ नाड़ी की चाल जल्दी २ होती जाती है त्यों २ रोग का ज़ोर बहुत बढ़ता जाता है और रोगी का हाल विगड़ता जाता है, बुखार की नाड़ी भी जल्दी होती है तथा ज्वरार्च (ज्वर से पीड़ित) रोगी का अंग गर्म रहता है, एवं सादा बुखार, आन्तरिक ज्वर, सिल्यात ज्वर, सांधों का सल्त दर्द, सल्त खांसी, क्षय, मगज, फेफसा; हदय; होजरी और आंतें आदि मर्म स्थानों का शोथ, सल्त मरोड़ा, कलेजे का पकना, आंख तथा कान का पकना, प्रमेह और सल्त गर्मी की टांकी आदि रोगों की दशा में भी जल्दी नाड़ी ही देखी जाती है।
- 2-धीमी नाड़ी—नीरोगावस्था में जैसी नाड़ी चाहिये उस की अपेक्षा मन्द चाल से चलनेवाली नाड़ी को घीमी नाड़ी कहते हैं, जैसे-ठंढ, श्रान्ति, श्रुधा, दिलगिरी, उदासी, मगज़ की कई एक बीमारियां (जैसे मिरगी बेशुद्धि आदि) और तमाम रोगों की अन्तिम दशा में नाड़ी बहुत धीमी चलती है।
- 3-भरी नाड़ी-जिस प्रकार नाड़ीपरीक्षा में अंगुलियों को नाड़ी का वेग अर्थात् चाल माल्स देती है उसी प्रकार नाड़ी का वज़न अथवा कद भी

मालूम होता है, यह वज़न अथवा कर जब आवश्यकता से अधिक वढ़ जाता है तब उस को भरी नाड़ी अथवा बड़ी नाड़ी कहते हैं, जैसे-खून के भराव में, पौरुप की दशा में, खुखार में तथा वरम में नाड़ी भरी हुई मालूम देती है, इस भरीहुई नाड़ी से ऐसी हालत मालूम होती है कि शरीर में खून पूरा और बहुत है, जिस प्रकार नदी में अधिक पानी के आने से पानी का जोर बढ़ता है उसी प्रकार खून के भराव से नाड़ी भरीहुई लगती है।

- 3-हलकी नाड़ी—थोड़े खूनवाली नाड़ी को छोटी या हलकी कहते हैं, क्योंकि अंगुलि के नीचे ऐसी नाड़ी का कद पतला अर्थात् हलका लगता है, जिन रोगों में किसी द्वार से खून बहुत चला गया हो या जाता हो ऐसे रोगों में, बहुत से पुराने रोगों में, हैंजे में तथा रोग के जाने के बाद निर्वलता में नाड़ी पतली सी मालूम देती है, इस नाड़ी से ऐसा मालूम हो जाता है कि इस के शरीर में खून कम है या बहुत कम हो गया है, क्योंकि नाड़ी की गित का मुख्य आधार खून हो है, इस लिये खून के ही वज़न से नाड़ी के 8 वर्ग किये जाते हैं—भरीहुई, मध्यम, छोटी वा पतली और वेमालूम, खून के विशेष जोर में भरीहुई, मध्यम खून में मध्यम तथा थोड़े खून में छोटी वा पतली नाड़ी होती है, एवं हैज़े के रोग में खून विलक्ष्य नष्ट होकर नाड़ी अंगुली के नीचे किटनता से मालूम पड़ती है उस को बेमालूम नाड़ी कहते हैं।
- '-सस्त नाड़ी—जिस घोरी नस में होकर खून बहता है उस के भीतरी पड़दे की तांतों में संकुचित होने की शक्ति अधिक हो जाती है, इस लिये नाड़ी सख्त चलती है, परन्तु जब वही संकुचित होने की शक्ति कम हो जाती है तब नाड़ी नरम चलती है, इन दोनों की परीक्षा इस प्रकार से कि नाड़ी पर तीन अंगुलियों को रख कर ऊपर की (तीसरी) अंगुलि से नाड़ी को दबाते समय यदि बाकी की (नीचे की) दो अंगुलियों को यड़का लगे तो समझना चाहिये कि नाड़ी सख्त है और दोनों अंगुलियों को यड़का न लगे तो नाड़ी को नरम समझना चाहिये।
- ६-अनियमित नाड़ी नाड़ी की परिमाण के अनुकूल चाल में यदि उस के दो ठनकों के बीच में एक सदृश समयविभाग चला आवे तो उसे नियमित नाड़ी (कायदे के अनुसार चलनेवाली नाड़ी) जानना चाहिये, परन्तु जिस समय कोई रोग हो और नाड़ी नियमविरुद्ध (बेकायदे) चले अर्थात् समय विभाग ठीक न चलता हो (एक ठनका जल्दी आवे और दूसरा अधिक देरतक ठहर कर आवे) उस नाड़ी को अनियमित नाड़ी समझना चाहिये, जब ऐसी (अनियमित) नाड़ी चलती है तब प्रायः इतने रोगों

की शंका होती है-हृदय का दर्द, फेफसे का रोग, मगज़ का रोग, सन्निपा-तज्वर, सुवा रोग और शरीर का अत्यन्त सड़ना, इस नाड़ी से उक्त रोगों के सिवाय अन्य भी कई प्रकार के अत्यन्त भयंकर स्थितिवाले रोगों की सम्भावना रहती है।

9-अन्तरिया नाड़ी—जिस नाड़ी के दो तीन ठनके होकर बीच में एकाध ठनके जितनी नागा पड़े अर्थात् ठबका ही न लगे, फिर एकदम दो तीन ठबके होकर पूर्ववत् (पिहले की तरह ) नाड़ी बंद पड़ जावे और फिर बारंबार यही व्यवस्था होती रहे वह अन्तिरया नाड़ी कहलाती है, जब हृदय की बीमारी में खून ठीक रीति से नहीं फिरता है तब बड़ी घोरी नस चौड़ी हो जाती है और मगज़ का कोई भाग विगड़ जाता है तब ऐसी नाड़ी चलती है।

्र डाक्टर लोग प्रायः नाड़ी की परीक्षा में तीन बातों को ध्यान में रखते हैं वे ये हैं—

3-नाड़ी की चाल जल्दी है या धीमी है। २-नाड़ी का कद बड़ा है या छोटा है। ३-नाड़ी सरुत है या नरम है।

खूनवाले जोरावर आदमी के बुखार में, मगज के शोथ में कलेजे के रोग में और गँठियावायु आदि रोगों में जल्दी, बहुत बड़ी और सखत नाड़ी देखने में आती है, ऐसी नाड़ी यदि बहुत देरतक चलती रहे तो जान को जोखम आ जाती है, जब बुखार के रोग में ऐसी नाड़ी बहुत दिनोंतक चलती है तब रोगी के बचने की आशा थोड़ी रहती है, हां यदि नाड़ी की चाल घीरे २ कम पड़ती जावे तो रोगी के सुधरने की आशा रहती है, प्रायः यह देखा गया है कि—फश्त खोलने से, जोंक लगाने से, अथवा अपने आप ही खून का रास्ता होकर जब बढ़ा हुआ खून निकल जाता है तो नाड़ी सुधर जाती है, निबंल आदमी को जब बुखार आता है अथवा शरीरपर किसी जगह सूजन आ जाती है तब उतावली छोटी और नरम नाड़ी चलती है, जब खून कम होता है, आंतों में शोथ होता है तथा पेट के पड़दे पर शोथ होता है तब जल्दी छोटी और सखत नाड़ी चलती है, यह नाड़ी यद्यपि छोटी तथा महीन होती है परन्तु बहुत ही सखत होती है, यहांतक कि अंगुलि को तार के समान महीन और करड़ी लगती है, ऐसी नाड़ी भी खून का जोर बतलाती है।

नाडी के विषय में लोगों का विचार—केवल नाड़ी के देखने से सब रोगों की सम्पूर्ण परीक्षा हो सकती है ऐसा जो लोगों के मनों में हद से ज्यादा विश्वास जम गया है उस से वे लोग प्रायः टगाये जाते हैं, क्योंकि नाड़ी के विषय में झूंटा फांका मारनेवाले धूर्त वैद्य और हकीम अज्ञानी लोगों को अपने बचनजाल में फँसाकर उन्हें मन माना टगते हैं, इन धूत्तोंने यहांतक लीला फैलाई है कि जिस से नाड़ीपरीक्षा के विषय में अनेक अज़ुत और असम्भव बातें प्रायः सुनी जाती हैं, जैसे-हाथ में कचे सूत का तागा बांधकर सब हाल कह देना इत्यादि, ऐसी वातों में सल किज्ञिन्मात्र भी नहीं होता है किन्तु केवल झूठ ही होता है, इस लिये सुजनों को उचित है कि धूनों के बनावटी जाल से बचकर नाड़ीपरीक्षा के यथार्थ तस्व को समझें।

इस प्रन्थ में जो नाड़ीपरीक्षा का विवरण किया है वह नाड़ीज्ञान के सच्चे अभिलाषियों और अभ्यासियों के लिये बहुत उपयोगी है, क्योंकि इस प्रन्थ में किये हुए विवरण के अनुसार कुछ समयतक अभ्यास और अनुभव होने से नाड़ी-परीक्षा के सूक्ष्म विचार और रोगपरीक्षा की बहुत सी आवश्यक कूंचियां भी मिल सकती हैं, इस लिये विद्वानों की लिखीहुई नाड़ीपरीक्षा अथवा उन्हीं के सिद्धान्त के अनुकूल इस प्रन्थ में वर्णित नाड़ीपरीक्षा का ही अभ्यास करना चाहिये किन्तु नाड़ीपरीक्षा के विषय में जो धूर्तों ने अत्यन्त झूंठी बातें प्रसिद्ध कर रक्खी हैं उन-पर विलकुल ध्यान नहीं देना चाहिये, देखो ! धूर्तों ने नाड़ीपरीक्षा के विषय में केसी २ मिथ्या बातें प्रसिद्ध कर रक्खी हैं कि रोगी ने छः महीने पहिले अमुक साग खाया था, कल अमुक ने ये २ चीजें खाई थीं, इत्यादि, कहिये ये सब गण्यें नहीं तो और क्या हैं ?

बहुत से हकीमसाहबों ने और वैद्यों ने नाड़ी की हृहसे ज्यादा महिमा बढ़ा रक्खी है तथा असम्भव और घड़ीहुई गप्पों को लोगों के दिलों में जमा दी हैं, ऐसे भोले लोगों का जब कभी डाक्टरी चिकित्साके द्वारा रोग का मिटना कठिन होता है अथवा देरी लगती है तब वे मुर्ख लोग डाक्टरों की बेवकुफी को प्रकट करने लगते हैं और कहते हैं कि-"डाक्टरों को नाड़ीपरीक्षा का ज्ञान नहीं है" पीछे वे लोग देशी वैद्य के पास जाकर कहते हैं कि-"हमारी नाड़ी को देखो. हमारे शरीर में क्या रोग है, हम वैद्य उसी को समझते हैं कि-जो नाड़ी देखकर रोग को बतला देवे'' ऐसी दशा में जो सत्यवादी वैद्य होता है वह तो सत्य २ कह देता है कि-"भाइयो! नाड़ीपरीक्षा से तुम्हारी प्रकृति की कुछ बातों को तो हम समझ लेंगे परन्तु तुम अपनी अन्वल से आखिरतक जो २ हकीकृत बीती है और जो हकीकृत है वह सब साफ २ कह दो कि किस कारण से रोग हुआ है, रोग कितने दिनों का हुआ है, क्या २ दवा ठी थी और क्या २ पथ्य खाया पिया था, क्योंकि तुम्हारा यह सब हाल विदित होने से हम रोग की परीक्षा कर सकेंगे" यद्यपि विद्वान तथा चतुर वैद्य नाड़ी को देखकर रोगी के शरीर की स्थिति का बहुत कुछ अनुमान तो स्वयं कर सकते हैं तथा वह अनुमान प्रायः सचा भी निकलता है तथापि वे (विद्वान वैद्य) नाड़ीपरीक्षा पर अतिशय श्रद्धा रखनेवाले अज्ञान लोगों के सामने अपनी परीक्षा देकर आपनी कीमेत नहीं करना

१-अर्थात् केवल नाड़ी देखकर सब वृत्तान्त कह कर ॥ र-कीमत अर्थात् बेक्दरी ॥

चाहते हैं, परन्तु ऐसे भोले तथा नाड़ीपरीक्षापर ही परम श्रद्धा रखनेवाले जब कीन्हीं धूर्त चालाक और पाखण्डी वैद्यों के पास जाते हैं तो वे (वैद्य) नाड़ी देखकर बड़ा आडम्बर रचकर दो वातें वायु की दो बातें पित्त की तथा दो बातें कफ की कह कर और पांच पचीस बातों की गप्पें इधर उधर की हकालते हैं, उस समय उनकी बातों में से थोड़ी बहुत बातें रोगी के बीतेहुये अहवालों से मिल ही जाती हैं तब वे भोले अज्ञान तथा अत्यन्त श्रद्धा रखनेवाले बेचारे रोगी-जन उन ठगों से अत्यन्त ठगाते हैं और मन में यह जानते हैं कि-संसार भर में इन के जोड़े की कोई हकीम नहीं है, बस इस प्रकार वे विद्वान् वैद्यों और डाक्ट-रोंको छोड़कर होंगी तथा धूर्त वैद्यों के जाल में फँस जाते हैं।

त्रिय पाठकगण! ऐसे धूर्त वैद्यों से बचो! यदि कोई वेद्य तुम्हारे सामने ऐसा वमण्ड करे कि—में नाड़ी को देखकर रोग को बतला सकता हूँ तो उस की परीक्षा पहिले तुम ही कर डालो, बस उस का घमण्ड उतर जावेगा, उस की परीक्षा सहज में ही इस प्रकार हो सकती है कि—पांच सात आदमी इकट्टे हो जाओ, उन में से आधे मनुष्य जीमलो (भोजन करलो) तथा आधे भूखे रहो, फिर घमण्डी वैद्य को अपने मकान पर बुलाओ चाहे तुम ही उस के मकान पर जाओ और उस से कहो कि—इम लोगों में जीमे हुए कितने हैं और भूखे कितने हैं? इस बात को आप नाड़ी देखकर बताइये, बस इस विषय में वह कुछ भी न कह सकेगा और तुम को उस की परीक्षा हो जावेगी अर्थात् तुम को यह विदित हो जावेगा कि जब यह नाड़ी को देखकर एक मोटी सी भी इस बात को नहीं बता सका तो फिर रोग की सुक्ष्म बातों को क्या बतला सकता है।

बड़े ही शोक का विषय है कि-वर्तमान समय में वैद्यों की योग्यता और अयोग्यता तथा उन की परीक्षा के विषयमें कुछ भी ध्यान नहीं दिया जाता है, गरीबों और साधारण लोगों की तो क्या कहें ? आजकल के अज्ञान भाग्यवान् लोग भी विद्वान् और मूर्ख वैद्य की परीक्षा करनेवाले बहुत ही थोड़े (आट में नमक के समान) दिखलाई देते हैं, इस लिये सर्व साधारण को उचित है कि-नाड़ीपरीक्षा के यथार्थतस्व को समझें और उसी के अनुसार बर्ताव करें, मूर्ख वैद्यों पर से श्रद्धा को हटावें तथा उन के मिथ्याजाल में न फँसें, नाड़ी देखने का जो कायदा हमने आर्यवैद्यक तथा डाक्टरी मत से लिखा है उसे वाचकवृन्द अच्छीतरह समझें तथा इस बात का निश्चय करलें कि रोग पेट में है, शिर में है, नाक में है, वा कान में

१-पांच पश्चीस अर्थात् बहुतसी ॥ २-हकालते हैं भर्यात् हांकते हैं ॥ १-अहवालों अर्थात् हकीकतों यानी हत्लों ॥ ४-जोड़े का अर्थात् बराबरी का ॥ ५-यद्यपि एक विद्वान् अनुभवी वैद्य जिस पुरुषकी नाड़ी पहिले भी देखी हो उस पुरुषकी नाड़ी को देखकर उक्त बात को अच्छे प्रकार से बतला सकता है क्योंकि पहिले लिख चुके हैं कि भोजन करने के बाद नाड़ी का वेग बढ़ता है इत्यादि, परन्तु धूर्त और मूर्ख वैद्य को इन बातों की खबर कहाँ ॥

है, इत्यादि वातें प्र्णतया नाड़ी के देखने से कभी नहीं मालूम पड़ सकती हैं, हां वेशक अनुभवी चिकित्सक रोगी की नाड़ी, चेहरा, आंख चेष्टा और बात चीत आदि से रोगी की बहुत कुछ हकीकत को जान सकता है तथा रोगी की विशेष हकीकत को सुने विना भी बाहरी जांच से रोगी का मुख्य स्वरूप कह सकता है, परन्तु इस से यह नहीं समझ लेना चाहिये कि वैद्य ने सब परीक्षा नाड़ी के द्वारा ही कर ली है और हमेशा नाड़ीपरीक्षा सची ही होती है, जो लोग नाड़ीपरीक्षा पर हहसे ज्यादा विश्वास रखकर ठगाते हैं उन से हमारा इतना ही कहना है कि, केवल (एकमात्र) नाड़ीपरीक्षा से रोग का कभी आजतक न तो निश्चय हुआ न होगा और न हो सकता है, इस लिये विद्वान् वैद्य वा डाक्टरपर पूर्ण विश्वास रखकर उनकी यथार्थ आज्ञा को मानना चाहिये।

यह भी सारण रहे कि-बहुत से वैद्य और डाक्टर लोग रोगी की प्रकृति पर बहुत ही थोड़ा खयाल करते हैं किन्तु रोग के बाहरी चिह्न और हकीकत पर विशेष आधार रख कर इलाज किया करते हैं, परन्तु इसतरह रोगी का अच्छा होना कठिन है, क्योंकि कोई रोगी ऐसे होते हैं कि वे अपने शरीर की पूरी हकी-कत ख़द नहीं जानते और इसी लिये वे उसे बतला भी नहीं सकते हैं, फिर देखी! अचेतना और सन्निपात जैसे महा भयंकर रोगों में, एवं उन्माद, मूर्च्छा और मृगी आदि रोगों में रोगी के कहेहुए लक्षणों से रोग की पूरी हकीकत कभी नहीं मालूम हो सकती है, उस समय में नाड़ीपरीक्षा पर विशेष आधार रखना पड़ता है तथा रोगी की प्रकृतिपर इलाज का बहुत आश्रय (आसरा) लेना होता है और प्रकृति की परीक्षा भी नाड़ी आदि के द्वारा अनेक प्रकार से होती है, डाक्टर लोग जो भुँगली लेकर हृदय का धड़का देखते हैं वह भी नाड़ीपरीक्षा ही है क्योंकि हाथ के पहुँचे पर नाड़ी का जो ठबका है वह हृदय का धड़का और खून के प्रवाह का आखिरी धड़का है, शरीर में जिस २ जगह धोरी नस में खून उछलता है वहां २ अंगुलि के रखने से नाड़ीपरीक्षा हो सकती है, परन्तु जब खून के फिरने में कुछ भी फर्क होता है तब पहिली धोरी नसों के अन्त भाग को खुन का पोपण मिलना बंद होता है, अन्य सब नाड़ियों को छोड़ कर हाथ के पहुँचे की नाड़ी की ही जो परीक्षा की जाती है उस का हेतु यह है कि-हाथ की जो नाड़ी है वह धोरी नस का किनारा है, इस छिये पहुँचे पर की नाड़ी का धवकारा अंगुलि को स्पष्ट मालूम देता है, इस लिये ही हमारे पूर्वाचार्यों ने नाड़ीपरीक्षा करने के लिये पहुँचे पर की नाड़ी को ठीक २ जगह ठहराई है, पैरों में गिरिये के पास भी यही नाड़ी देखी जाती है, क्योंकि वहां भी घोरी नस का किनारा है. (प्रश्न) स्त्री की नाड़ी बायें हाथ की देखते हैं और पुरुष की नाड़ी दहिने हाथ की देखते हैं, इस का क्या कारण है? (उत्तर) धर्मशास्त्र तथा निमित्तादि शास्त्रों में पुरुष का दहिना अंग और स्त्री का बांयां अंग मुख्य माना गया है, अर्थात् निमित्तशास्त्र सामुद्रिक में उत्तम पुरुप और स्त्री के जो २ लक्षण लिखे हैं

उन में स्पष्ट कहा है कि-पुरुष के दिहने अंग में और स्त्री के बांयें अंग में लक्षणों को देखना चाहिये, इसी प्रकार जो २ अंग प्रस्फुरण ( अंगों का फड़कना ) आदि अंग सम्बन्धी शकन माने गये हैं वे पुरुष के दहिने अंग के तथा स्त्री के बांगें अंग के गिने जाते हैं, ताल्पर्य यह है कि लक्षण आदि सब ही बातों में पुरुष से स्त्री में ठीक विपरीतता मानी जाती है, इसी छिये संस्कृत भाषा में स्त्रीका नाम वामा है, अतः पुरुष का दहिना अंग प्रधान है और खी का बांयां अंग प्रधान है. इस लिये पुरुष के दहिने हाथ की और स्त्री की वांगें हाथ की नाड़ी देखने की रीति है, बाकी तो दोनों हाथों में घोरी नस का किनारा है और वैद्यक शास्त्र में दोनों हाथों की नाड़ी देखना लिखा है। ( प्रश्न ) हम ने बहुत से वैद्यों के मुख से सुना है कि-नामिस्थान में बहुत सी नाड़ियों का एक गुच्छा कछए के आकार का बना हुआ है, वह पुरुष के सुलटा ( सीधा और स्त्री के उलटा मुख कर के रहता है इस लिये पुरुष के दहिने हाथ की और स्त्री के बांये हाथ की नाडी देखी जाती है। ( उत्तर ) इस बात की चर्चा मासिकपत्रों में अनेक वार छप चुकी है. तथा इस बात का निश्चय हो चुका है कि-नाभिस्थान में नाड़ियों का कोई गुच्छा नहीं है. इस के सिवाय डाक्टर लोग ( जो कि शरीर को चीरने फाड़ने का काम करते हैं तथा शरीर की रग रग से पूरे विज्ञ ( वाकिफ हैं ) कहते हैं कि-"यह बात बिलकुल गलत है", भला कहिये कि ऐसी दशा में नाभिस्थान में नसों के गुच्छे का होना कैसे माना जा सकता है ? इस लिये बुद्धिमानों को अब इस असत्य बात को छोड़ देना चाहिये, क्योंकि प्रत्यक्ष में प्रमाण की आवश्यकता नहीं होती है<sup>9</sup>।

त्वचापरीक्षा—त्वचा के स्पर्श से शरीर की गर्मी शर्दी तथा पसीने आदि की परीक्षा होती है, इस का संक्षेप से वर्णन इस प्रकार है—

- १-दोषयुक्त चमड़ी—वायुरोगवाले की चमड़ी ठंढी, पित्तरोगवाले की गर्म और कफरोगवाले की भीगी होती है, यद्यपि यह नियम सर्वत्र नहीं होता है तथापि प्रायः ये ( ऊपर लिखे ) लक्षण होते हैं।
- २-गर्म चमड़ी—पित्त और सब प्रकार के बुखारों में चमड़ी गर्म होती है, चमड़ीकी उष्णता से भी बुखार की गर्मी मालूम हो जाती है परन्तु अन्त-वेंगी (जिस का वेग भीतर ही हो ऐसे ) ज्वर में बुखार अन्दर ही होता है इस लिये बाहर की चमड़ी बहुत गर्म नहीं होती है किन्तु साधारण होती है, इस अवस्था (दशा) में चमड़ी की परीक्षा में वेद्य लोग प्रायः धोखा खा जाते हैं, ऐसे अवसर पर नाड़ीपरीक्षा के द्वारा अथवा थर्मामेटर के द्वारा अन्तर (अन्दर) की गर्मी जानी जा सकती है, कभी २ ऐसा

१- प्रत्यक्षे किंप्रमाणम् दित न्यायात् ॥

भी होता है कि-ऊपर से तो चमड़ी जलती हुई तथा बुखार सा मालूम देता है परन्तु अन्दर बुखार नहीं होता है।

- ३-ठंढी चमड़ी—बहुत से रोगों में शरीर की चमड़ी ठंढी पड़ जाती है, जैसे-बुखार के उतर जाने के बाद निर्बलता (नाताकती) में, दूसरी बीमारियों से उत्पन्न हुई निर्बलता में, हैज़े में तथा बहुत से पुराने रोगों में चमड़ी ठंढी पड़ जाती है, जब कभी किसी सख्त बीमारी में शरीर ठंढा पड़ जावे तो पूरी जोखम (खतरा) समझनी चाहिये।
- थ-सूखी चमड़ी—चमड़ी के छेदों में से सदा पसीना निकलता रहता है उस से चमड़ी नरम रहती है परन्तु जब कईएक रोगों में पसीना निकलना बंद हो जाता है तब चमड़ी सूखी और खरखरी हो जाती है, बुखार के प्रारम्भ में पसीना निकलना बन्द हो जाता है इस लिये बुखारवाले की तथा वादी के रोगवाले की चमड़ी सूखी होती है।
- ५-भीगी चमड़ी—आवश्यकता से अधिक पसीना आने से चमड़ी भीगी रहती है, इस के सिवाय कई एक रोगों में भी चमड़ी ठंढी और भीगी रहती है और ऐसे रोगों में रोगी को पूरा डर रहता है, जैसे-सिन्धवात (गठिया) में चमड़ी गर्म और भीगी रहती है तथा हैंज़े में ठंढी और भीगी रहती है, निबंछतामें बहुत ठंढा और भीगा अंग जोखम को जाहिर करता है, यदि कभी रातको पसीना हो, चमड़ी भीगी रहे और निबंछता (नाताकती) बढ़ती जावे तो क्षयके चिन्ह समझकर जल्दी ही सावधान हो जाना चाहिये।

थर्मा मेटर—शरीर में कितनी गर्मी है, इस बात का ठीक माप थर्मा मेटर से हो सकता है, थर्मा मेटर काच की नली में नीचे पारे से भराहुआ गोल पपोटा (काच का गोल बल्व) होता है, इस पारेवाले बल्व को मुँह में जीम के नीचे वा बगल में पांच मिनटतक रख कर पीछे बाहर निकाल कर देखते हैं, उस के अन्दर का पारा शरीर की गर्मी से ऊपर चढ़ता है तथा शर्दी से नीचे उतरता है, अच्छे तनदुरुस आदमी के शरीर की गर्मी साधारणतया ९८ से १०० हिमी के बीच में रहती है, बहुतों के शरीर में मध्यम गर्मी ९८ से ९९ होती है और बाहर की गर्मी अथवा परिश्रम से उस में कुछ २ बढ़ोतरी (वृद्धि) होती है जीर बाहर की गर्मी अथवा परिश्रम से उस में कुछ २ बढ़ोतरी (वृद्धि) होती है तब पारा १०० तक चढ़ता है, नींद में और सम्पूर्ण शान्ति के समयों में एकाध डिग्री गर्मी कम होती है, रोग में शरीर की गर्मी विशेष चढ़ाव और उतार करती है और शरीर की स्वाभाविक गर्मी से पारा अधिक उतर जाता है वा चढ़ जाता है, सादे बुखार में वह पारा १०१ से १०२ तक चढ़ता है, सख्त बुखार में १०४ तक चढ़ता है और अधिक भयंकर बुखारमें १०५ से लेकर आखिरकार १०६ दे तक चढ़ता है, शरीर के किसी मर्मस्थान में शोध (सूजन) और दाह होता है तब

बुखार की गर्मी बढ़कर १०८ तक अथवा इस से भी ऊपर चढ़ जाती है, ऐसे ु समय में रोगी प्रायः बचता नहीं है. स्वाभाविक गर्मी से दो डिग्री गर्मी बढ़ जाती है और उस से जितना भय होता है उस की अपेक्षा एक डिग्री भी गर्मी जब कम हो जाती है उस में अधिक भय रहता है, हैजे में जब शरीर अन्त में ठंढा पड जाता है तब शरीर की गर्मी घट कर अन्त में ७७ डिग्री पर जाकर ठह-रती है, उस समय रोगी का बचना कठिन हो जाता है, जबतक १०४ डिग्री के अन्दर बुखार होता है वहाँतक तो डर नहीं है परन्तु उस के आगे जब गर्मी बढ़ती है तब यह समझ लिया जाता है कि रोग ने भयङ्कर रूप धारण कर लिया है, ऐसा समझ कर बहुत जल्दी उस का उचित इलाज करना चाहिये, क्योंकि साधा-रण दवा से आराम नहीं हो सकता है, इस में गफलत करने से रोगी मर जाता है, जब स्वाभाविक गर्मी से एक डिग्री गर्मी बढ़ती है तब नाड़ी के स्वाभाविक ठबकों से १० ठबके बढ़ जाते हैं, बस नाड़ी के ठबकों का यही कम समझना चाहिये कि एक डिग्री गर्मी के बढ़नेसे नाड़ी के दश दश ठबके बढ़ते हैं, अर्थात जिस आदमी की नाड़ी आरोग्यदशा में एक मिनट में ७५ ठबके खाती हो उस की नाडी में एक डिग्री गर्मी बढ़ने से ८५ ठबके होते हैं, तथा दो डिग्री गर्मी बढ़ने से बुखार में एक मिनट में ९५ बार घड़के होते हैं, इसी प्रकार एक एक डिग्री गर्मी के बढ़ने के साथ दश दश ठबके बढ़ते जाते हैं, जब बगल भीगी होती है अथवा हवा या जमीन भीगी होती है तब थर्मामेटर से शरीर की गर्मी ठीक रीति से नहीं जानी जा सकती है, इस लिये जब बगल में थर्मामेटर लगाना हो तब बगल का पसीना पोंछ कर फिर थर्मामेटर लगाकर पांच मिनट तक दबाये रखना चाहिये, इस के बाद उसे निकालकर देखना चाहिये, जिस प्रकार थर्मामेटर से शरीर की गर्मी प्रत्यक्ष दीखती है तथा उसे सब लोग देख सकते हैं उस प्रकार नाड़ीपरीक्षा से शरीर की गर्मी प्रत्यक्ष नहीं दीखती है और न उसे हरएक पुरुष देख सकता है।

इस यन्न में बड़ी खूत्री यह है कि-इस के द्वारा शरीर की गर्मी के जानने की किया को हरएक आदमी कर सकता है इसी लिये बहुत से भाग्यवान् इस को अपने घरों में रखते हैं और जो नहीं रखते हैं उन को भी इसे अवश्य रखना चाहिये<sup>9</sup>।

१-प्रिय मित्रो ! देखो !! इस ग्रन्थ की आदि में हम विद्या को सब से बढ़ कर कह चुके हैं, सो आप लोग प्रत्यक्ष ही अपनी नज़र से देख रहे हैं परंतु शोक का विषय है कि-आप लोग उस तरफ कुछ भी ध्यान नहीं देते हैं, विद्या के महत्त्व को देखिये कि धर्मामेटर की नली में केवल दो पैसे का सामान है, परंतु बुद्धिमान् और विद्याधर यूरोपियन अपनी विद्या के गुण से उस का मूल्य पांच रुपये लेते हैं, जिन्हों ने इस को निकाला था ने कोट्यधिपति (करोडपति) हो गये, इसी लिये कहा जाता है कि-'लक्ष्मी विद्या की दासी है'॥

स्टेशोस्कोप—इस यन्न से फेफसा, श्वास की नली, हृदय तथा पसलियों में होती हुई किया का बोध होता है, यद्यपि इस के द्वारा जिस प्रकार उक्त विषय का बोध होता है उस का वर्णन करना कुछ आवश्यक है परन्तु इस के द्वारा जांचने की किया का ज्ञान ठीक रीति से अनुभवी डाक्टरों के पास रह कर सीखने से तथा अपनी बुद्धि के द्वारा उसका सब वर्जाव देखने ही से हो सकता है, इस लिये यहां उस के अधिक वर्णन करने की आवश्यकता नहीं समझी गई।

### दर्शनपरीक्षा।

आंख से देख कर जो रोगी की परीक्षा की जाती है उसे यहां दर्शनपरीक्षा के नाम से लिखी है, इस परीक्षा में जिह्ना, नेत्र, आकृति (चेहरा), त्वचा, मूत्र और मल की परीक्षा का समावेश समझना चाहिये, इन का संक्षेपतया क्रम से वर्णन किया जाता है:—

जिन्हापरीक्षा—जिन्हा की दशा से गले होजरी और आँतों की दशा का ज्ञान होता है, क्योंकि जिन्हा के ऊपर का बारीक पड़त गले होजरी और आँतो के भीतरी बारीक पड़त के साथ जुड़ा हुआ और एक सदश (एकरस अर्थात् अत्यन्त) मिला हुआ है, इस के सिवाय जिन्हापरीक्षा के द्वारा दूसरे भी कई एक रोग जाने जा सकते हैं, क्योंकि जीभ के गीलेपन रंग और ऊपरी मैल से रोगों की परीक्षा हो सकती है, आरोग्यदशा में जीभ भीगी और अच्छी होती है तथा उस की अनी ऊपर से कुछ छाल होती है, अब इस की परीक्षा के नियमों का कुछ वर्णन करते हैं:—

भीगी जीभ—अच्छी हालत में जीभ थूक से भीगी रहती है परन्तु बुखार में जीभ सूखने लगती है, इस लिये जब जीभ भीगी हुई हो तो समझ लेना चाहिये कि बुखार नहीं है, इसी प्रकार हर एक रोग में जीभ सूख कर जब फिर भीगनी शुरू हो जावे तो समझ लेना चाहिये कि रोग अच्छा होनेवाला है, यद्यपि रोग दशा में जल के पीने से एक बार तो जीभ गीली हो जाती है परन्तु जो बुखार होता है तो तुरत ही फिर भी सूख जाती है।

सुखी जीभ—बहुत से रोगों में आवश्यकता के अनुसार शरीर में रस उत्पन्न नहीं होता है और रस की कमी से उसी कदर थूक भी थोड़ा पैदा होता है इस से जीभ सूख जाती है और रोगी को भी जीभ सूखी हुई मालूम देती है, उस समय रोगी कहता है कि—मेरा सब सुँह सूख गया, इस प्रकार की जीभ पर अंगुलि के लगाने से भी वह सूखी और करड़ी मालूम पड़ती है, बुखार, शीतला, ओरी तथा दूसरे भी तमाम चेपी बुखारों में, होजरी तथा आँतों के रोगों में और बहुत जोर के बुखार में जीभ सूख जाती ३५ जै० सं०

है अर्थात् ज्यों २ बुखार अधिक होता है त्यों २ जीभ अधिक सूखती है, जीभ का करड़ा होना मौत की निशानी है।

लाल जीभ—जीभ की अनी तथा उस का किनारे का भाग सदा कुछ लाल होता है परन्तु यदि सब जीभ लाल हो जावे अथवा उस का अधिक भाग लाल हो जावे तो शीतला, मुखपाक, मुँह का आना, पेट का शोथ तथा सोमल विप का खाना, इतने रोगों का अनुमान होता है, बुखार की दशा में भी जीभ अनीपर तथा दोनों तरफ कोरपर अधिक लाल हो जाती है।

फीकी जीभ—शरीर में से बहुत सा ख्न निकलने के पीछे अथवा बुखार तिल्ली और इसी प्रकार की दूसरी बीमारियों में भी शरीर में से रक्तकणों के कम हो जाने से जैसे चेहरा तथा चमड़ी फीकी पड़ जाती है उसी प्रकार जीभ भी सफेद और फीकी पड़ जाती है।

मैली जीभ—कई रोगों में जीभपर सफेद थर आ जाती है उसी को मैली जीभ कहते हैं, बहुत सख्त बुखार में, सख्त सिन्धवात में, कलेजे के रोग में, मगज़ के रोग में और दस्त की कब्जी में जीभ मैली हो जाती है, इस दशा में जीभ की जनी और दोनों तरफ की कोरों से जब जीभ का मैल कम होना ग्रुरू हो जावे तो समझ लेना चाहिये कि रोग कम होना ग्रुरू हुआ है, परन्तु यदि जीभ के पिछले भाग की तरफ से मेल की थर कम होना ग्रुरू हो तो जानना चाहिये कि रोग धीरे २ घटेगा अभी उस के घटने का आरंभ हुआ है, यदि जीभ के उपर की थर जल्दी साफ हो जावे और जीभ का वह भाग लाल चिलकता हुआ और फटा हुआसा दीखे तो समझना चाहिये कि बीच में कोई स्थान सड़ा है वा उस में ज़खम हो गया है, क्योंकि जीभ का इस प्रकार का परिवर्त्तन खराबी के चिह्नों को प्रकट करता है, बहुत दिनों के बुखार में जीभ की थर भूरी अथवा तमाख़ के रंग की होती है और जीभ के उपर बीच में चीरा पड़ता है वह भी बड़ी भयंकर बीमारी का चिन्ह है, पित्त के रोग में जीभ पर पीला मैल जमता है।

काली जीभ—कई एक रोगों में जीभ जामूनी रंग की (जामून के रंग के समान रंगवाली) या काले रंग की होती है, जैसे दम श्वास और फेफसे के साथ सम्बन्ध रखनेवाले खांसी आदि रोगों में जब श्वास लेने में अड़चल (दिक्कत) पड़ती है तब खून ठीक रीति से साफ नहीं होता है इस से जीभ काली झांखी अथवा आसमानी रंग की होती है, स्मरण रहे कि कई एक दूसरे रोगों में जब जीभ काले रंग की होती है तब रोगी के बचने की आजा थोडी रहती है।

काँपती हुई जीभ सिवात में, मगज़ के भयंकर रोग में तथा दूसरे भी कई एक भयंकर वा सख्त रोगों में जीभ काँपा करती है, यहाँ तक कि वह रोगी के अधिकार (काबू) में नहीं रहती है अर्थात् वह उसे बाहर निका-लता है तब भी वह काँपती है, इस प्रकार काँपती हुई जीभ अल्पन्त निर्व-लता और भय की निशानी है।

सामान्यपरीक्षा-बहुत से रोगों की परीक्षा करने में जीभ दर्पणरूप है अर्थात जीभ की भिन्न २ दशा ही भिन्न २ रोगों को सूचित कर देती है, जैसे-देखो ! जीभ पर सफेद मैल जमा हो तो पाचनशक्ति में गड़बड़ समझनी चाहिये, जो मोटी और सूजी हुई हो तथा दाँतों के नीचे आ जाने से जिस में दाँतों का चिन्ह बन जावे ऐसी जीभ होजरी तथा मगज़तन्तुओं में दाह के होने पर होती है, जीभ पर मीठा तथा पीले रंग का मैल हो तो पित्तविकार जानना चाहिये, जीभ में कालापन तथा भरे रंग का पड़त खराब बुखार के होनेपर होता हैं, जीभ पर सफेद मैल का होना साधारण बुखार का चिन्ह है, सूखी, मैलवाली, काली और कॉंपती हुई जीभ इक्कीस दिनों की अवधिवाले भयंकर सन्निपातज्वर का चिन्ह है, एक तरफ लोचा करती हुई जीभ आधी जीभ में वादी आने का चिन्ह है, जब जीभ बड़ी कठिनता तथा अत्यंत परिश्रम से बाहर निकले और रोगी की इच्छा के अनुसार अन्दर न जावे तो समझना चाहिये कि रोगी बहुत ही शक्तिहीन और हुर्द्शापन्न ( दुर्दशा को प्राप्त ) हो गया है, बहुत भारी रोग हो और उस में फिर जीभ कांपने लगे तो बड़ा डर समझना चाहिये, हैजा, होजरी और फेससे की बीमारी में जब जीभ सीसे के रंग के समान झाखी दिखलाई देवे तो खराब चिन्ह समझना चाहिये, यदि कुछ आसमानी रंग की जीभ दिखलाई देवे तो समझना चाहिये कि खुन की चाल में कुछ अवरोध ( स्कावट ) हुआ है, मुँह पक जावे और जीभ सीसे के रंग के समान हो जावे तो वह मृत्य के समीप होने का चिन्ह है, वाय के दोष से जीभ खरदरी फटी हुई तथा पीली होती है, पित्त के दोष से जीभ कुछ २ लाल तथा कुछ काली सी पड़ जाती है, कफ के दोप से जीभ सफेद भीगी हुई और नरम होती है, त्रिदोष से जीभ कांटेवाली और सुखी होती है तथा मृत्युकाल की जीभ खरखरी, अन्दर से बढी हुई, फेनवाली, लकड़ी के समान करड़ी और गतिरहित हो जाती हैं।

नेत्रपरीक्षा—रोगी के नेत्रों से भी रोग की परीक्षा होती है जिसका विवरण इस प्रकार है-वायु के दोप से नेत्र रूखे, निस्तेज, धूम्रवर्ण ( धुएँ के समान धूसर रंगवाले ), चञ्चल तथा दाहवाले होते हैं, पित्त के दोप से नेत्र पीले, दाहवाले और दीपक आदि के तेज को न सह सकनेवाले होते हैं, कफ के दोप से नेत्र

१-देशी वैयकशास्त्र की अपेक्षा यहां पर इम ने डाक्टरी मतानुसार जिव्हापरीक्षा अधिक विस्तार से लिखी है ॥

मीगे, सफेद, नरम, मन्द, निस्तेज, तन्द्रायुक्त, कृष्ण और जैंड होते हैं, त्रिदोष (सन्निपात) के नेत्र भयंकर, लाल, कुछ काले और मिचे हुए होते हैं।

आकृतिपरीक्षा—आकृति (चेहरा) के देखने से भी बहुत से रोगों की परीक्षा हो सकती है, प्रातःकाल में रोगी की आकृति तेजरहित विचित्र और झांकने से काली दीखती हो तो वादी का रोग समझना चाहिये, यदि आकृति पीली मन्द और शोथयुक्त दीखे तो पित्त का रोग समझना चाहिये, यदि आकृति मन्द और तेलिया (तेल के समान चिकनी) दीखे तो कफ का रोग समझना चाहिये, स्वाभाविक नीरोगता की आकृति शान्त स्थिर और सुखयुक्त होती है, परन्तु जब रोग होता है तब रोग से आकृति फिर (बदल) जाती है तथा उस का स्वरूप तरह २ का दीखता है, रात दिन के अभ्यासी वैद्य आकृति को देख कर ही रोग को पहिचान सकते हैं, परन्तु प्रस्के वैद्य को इस (आकृति) के द्वारा रोग की पहिचान नहीं हो सकती है।

आकृति की व्यवस्था का वर्णन संक्षेप से इसप्रकार है:—

- १-चिन्तायुक्त आकृति—सख्त बुखार में, बड़े भयंकर रोगों की प्रारम्भ-दशा में, हिचकी तथा खैचातान के रोगों में, दम तथा श्वास के रोग में, कलेजे और फेफसे के रोग में, इत्यादि कई एक रोगों में आकृति चिन्ता-युक्त अथवा चिन्तातुर रहती है।
- २-फीकी आकृति—बहुत खून के जाने से, जीर्ण ज्वर से, तिह्डी की बीमारी से, बहुत निर्बंछता से, बहुत चिन्ता से, भय से तथा भर्त्सना से, इत्यादि कई कारणों से खून के भीतरी लाल रजःकणों के कम हो जाने से आकृति फीकी हो जाती है, इसी प्रकार ऋतुधर्म में जब स्त्री का अधिक खून जाता है अथवा जन्म से ही जो शक्तिहीन बांधेवाली स्त्री होती है उस का बालक बारंबार दूध पीकर उस के खून को कम कर देता है और उस को पृष्टिकारक भोजन पूर्णतया नहीं मिलता है तो स्त्रियों की भी आकृति फीकी हो जाती है।
- 3-लाल आकृति—सख्त बुखार में, मगज़ के शोथ में तथा लू लगने पर लाल आकृति हो जाती है, अर्थात् आंखें खून के समान लाल हो जाती हैं और गालों पर गुलाबी रंग मालूम होता है तथा गाल उपसे हुए मालूम

१-जड अर्थात् कियारहित ॥ २-इसी विषय का वर्णन किसी विद्वान् ने दोहों में किया हैं, जो कि इस प्रकार हैं—वातनेत्र रूखे रहें, धूत्रज रंग विकार ॥ झमकें नहि चन्नल खुले, काले रंग विकार ॥ १ ॥ पित्तनेत्र पीले रहें, नीले लाल तपेह ॥ तप्त धूप नहिं दृष्टि दिक, लक्षण ताके येह ॥ २ ॥ कफज नेत्र ज्योतीरहित, चिट्टे जलभर ताहि ॥ भारे वहुता हि प्रभा, मन्द दृष्टि दरसाहि ॥ ३ ॥ काले खुले जु मोह सीं, ज्याकुल अरु विकराल ॥ रूखे कवहूँ लाल हों, त्रेदोपज समभाल ॥ ४ ॥ तीन तीन दोपहि जहाँ, त्रैदोपज सो मान ॥ दो दो दोपलखे जहाँ, द्वन्द्वज तहाँ पिछान ॥ ५ ॥ इन दोहों का अर्थ सरल ही है इस लिये नहीं लिखते है ॥

होते हैं, जब आकृति लाल हो उस समय यह समझना चाहिये कि खून का शिर की तरफ तथा मगज़ में अधिक जोश चढ़ा है।

४-फूली हुई आकृति—बहुत निर्बेलता जीर्णज्वर और जलोदर आदि रोगों में आकृति फूली हुई अर्थात् थोथरवाली होती है, आंख की उपर की चमड़ी चढ़ जाती है, गाल में अंगुलि के दबाने से गड़ा पड़ जाता है तथा आकृति सूजी हुई दीखती है।

५-अन्दर खुड़ी बैठी हुई आरु.ति—जैसे वृक्ष की शाखा के पत्ते तथा छिलकों के छीलने के बाद शाखा सूड़ी हुई माल्स होती है इसी प्रकार कई एक भयंकर रोगों की अन्तिम अवस्था में रोगी की आकृति बैसी ही हो जाती है, देखो ! हैंजे में मरने के समय जो आकृति बनती है वह प्रायः इसी प्रकार की होती है, इस दशा में छलाट में सल, आंख के डोले अन्दर घुसे हुए, आंख में गड्ढे पड़े हुए, नाक अनीदार, कनपटी के आगे गड्ढे पड़े हुए, गाल बेटे हुए, हाड़ों पर सल पड़े हुए तथा आकृति का रंग आसमानी होता है, ऐसे लक्षण जब दिखलाई देने लगें तो समझ लेना चाहिये कि रोगी का जीना कठिन है।

त्वचापरीक्षा—जैसे त्वचा के स्पर्शसे गर्मी और ठंढ की परीक्षा होती है उसी प्रकार त्वचा के रंग से तथा उस में निकली हुई कुछ चटों और गांठों आदि से शरीर के दोपों का कुछ अनुमान हो सकता है, शीतला ओरी और अचपड़ा ( आकड़ा काकड़ा ) आदि रोगों में पहिले बुखार आता है उस बुखार को लोग बेसमझी से पहिले सादा बुखार समझ लेते हैं परन्तु फिर त्वचा का रंग लाल हो जाता है तथा उस पर महीन २ दाने निकल आते हैं वे ही उक्त रोगों की पहि-चान करा सकते हैं इस लिये उन्हें अच्छी तरह से देखना चाहिये, यदि शरीर पर कोई स्थान लाल हो अथवा कहीं पर सूजन हो तो उसे खून के ज़ोर से अथवा पित्त के विकार से समझना चाहिये, जिस की त्वचा का रंग काला पड़ता जावे उस के शरीर में वायु का दोष समझना चाहिये, जिस के शरीर का रंग पीला पड़ता जावे उस के शरीर में पित्त का दोष समझना चाहिये, जिस के शरीर का रंग गोरा और सफेद पड़ता जावे उस के शरीर में कफ का दोष सम-झना चाहिये तथा जिस के शरीर की त्वचा का रंग बिलकुल रूखा होकर अन्दर चीरा २ सा दिखाई देवे तो समझ छेना चाहिये कि खून विगड़ गया है अथवा तप गया है, लोग इसे गर्मी कहते हैं, जब त्वचा तक खून नहीं पहुँचता है तब स्वचा गर्म और रूखी पड़ जाती है, यदि स्वचा का रंग ताँबे के रंग के समान (तामड़ा) हो तो समझ छेना चाहिये कि रक्तपित्त तथा वातरक्त का रोग है, यदि त्वचा पर काले चट्टे और धब्बे पड़ें तो समझ लेना चाहिये कि इस को ताज़ी और अच्छी खुराक नहीं मिली है इस लिये खून विगड़ गया है, इसी तरह से एक प्रकार के चंद्रे और विस्फोटक हों तो समझ लेना चाहिये कि इस को गर्मी का रोग है, हेज़े की निकृष्ट बीमारी में त्वचा तथा नखों का रंग आसमाती और काला पड जाता है और यही उस के मरने की निशानी है इस तरह त्वचा के द्वारा बहुत से रोगों की परीक्षा होती है।

मूत्रपरीक्षा—नीरोग आदमी के मूत्र का रंग ठीक सूखी हुई घास के रंग के समान होता है, अर्थात् जिस तरह सूखी हुई घास न तो नीली, न पीली, न लाल, न काली और न सफेद रंग की होती है किन्तु उस में इन सब रंगों की छाया झलकती रहती है, बस उसी प्रकार का रंग नीरोग आदमी के मूत्र का समझना चाहिये, मूत्र के द्वारा भी बहुत से रोगों की परीक्षा हो सकती है, क्योंकि मूत्र खून में से छूट कर निकला हुआ निरुपयोगी (विना उपयोग का) प्रवाही (बहनेवाला) पदार्थ है, क्योंकि खून को छुद करने के लिये मूत्राशय मूत्र को खून में से खींच लेता है, परन्तु जब शरीर में कोई रोग होता है तब उस रोग के कारण खून का कुछ उपयोगी भाग भी मूत्र में जाता है इस लिये मूत्र के द्वारा भी बहुत से रोगों की परीक्षा हो सकती है, इस मूत्रपरीक्षा के विषय में हम यहांपर योगचिन्तामणिशास्त्र से तथा डाक्टरी प्रन्थों से डाक्टरों की अनुभव की हुई विशेष बातों के विवरणके द्वारा अष्टविध (आठ प्रकार की) परीक्षा लिखते हैं:—

१-वायुदोपवाले रोगी का मूत्र बहुत उतरता है और वह बादल के रंग के समान होता है।

२-पित्तदोपवाले रोगी का मूत्र कसूँभे के समान लाल, अथवा केसूले के फूल के रंग के समान पीला, गर्म, तेल के समान होता है तथा थोड़ा उत्तरता है।

३-कफ के रोगी का मूत्र तालाब के पानी के समान ठंढा, सफेद, फेनवाला तथा चिकना होता है।

४-मिले हुए दोषोंवाला मूत्र मिलेहुँए रंग का होता है।

५-सन्निपात रोग में मूत्र का रंग काला होता है।

६-खून के कोपवाला मूत्र चिकना गर्म और लाल होता है।

७-वातिपत्त के दोषवाला मूत्र गहरा लाल अथवा किरमची रंग का तथा गर्म होता है।

८-वातकफ दोषवाले का मूत्र सफेद तथा बुहुदाकार (बुलबुले की शकल का ) होता है।

९-कफिपत्तवाले रोगी का मूत्र लाल होता है परनतु गदला होता है।

१०-अजीर्ण रोगी का मूत्र चांवलों के घोवन के समान होता है।

१-जैसे वातिषत्त के रोग में बादल के रंग के समान तथा लाल वा पीला होता है, वातकफ के रोग में वादल के रंग के समान तथा सफेद होता है तथा पित्तकफ के रोग में लाल वा पीला तथा सफेद रंग का होता है. इस का वर्णन नं० ७ से ८ तक आगे किया भी गया है॥

११-नये बुखारवाले का मूत्र किरमजी रंग का होता है तथा अधिक उत्तरता है।

1२-मूत्र करते समय यदि मूत्र की लाल धार हो तो बड़ा रोग समझना चाहिये, काली धार हो तो रोगी मर जाता है, मूत्र में बकरी के मूत्र के समान गन्ध आवे तो अजीर्ण रोग समझना चाहिये।

१२-मूत्रपरीक्षा के द्वारा रोग की साध्यासाध्यपरीक्षा—रोग साध्य (सहज में मिटनेवाला) है, अथवा कष्टसाध्य (किठनता से मिटनेवाला) है, अथवा असाध्य (न मिटनेवाला) है, इस की संक्षेप से परीक्षा लिखते हैं— प्रातःकाल चार घड़ी के तड़के रोगी को उठाकर उस के मूत्र को एक काच के सफेद प्याले में लेना चाहिये, परन्तु मूत्र की पहिली और पिछली धार नहीं लेनी चाहिये अर्थात् बिचली (बीचकी) धार लेनी चाहिये, तथा उस को स्थिर (बिना हिलाये डुलाये) रहने देना चाहिये, इस के बाद सूर्य की धूप में घण्टे भर तक उसे रख के पीछे उस में एक घास के तृण (तिनके) से धीरे से तेल की बूंद डालनी चाहिये, यदि वह तेल की बूंद डालने ही मूत्रपर फैल जावे तो रोग को साध्य समझना चाहिये, यदि बृंद न फैले अर्थात् उपर ज्यों की त्यों पड़ी रहे तो रोग को कष्टसाध्य समझना चाहिये, तथा यदि वह बूंद अन्दर (मूत्र के तले) बैठ जावे अथवा अन्दर जाकर फिर उपर आकर कुण्डाले की तरह फिरने लगे अथवा बूंद में छेद २ पड़ जावें अथवा वह बूंद मूत्र के संग मिल जावे तो रोग को असाध्य जानना चाहिये।

दूसरी रीति से परीक्षा इस प्रकार भी की जाती है कि—यदि तालाब, हंस, छत्र, चमर, तोरण, कमल, हाथी, इत्यादि चिह्न दीखें तो रोगी बच जाता है, यदि तलवार, दण्ड, कमान, तीर, इत्यादि शक्षों के चिह्न उस बूंद के हो जावें तो रोगी मर जाता है, यदि बूंद में बुद्बुदें उठें तो देवता का दोष जानना चाहिये इत्यादि, यह सब मूत्रपरीक्षा योगचिन्तामणि प्रन्थ में लिखी है तथा इन में से कई एक वातें अनुभविसद्ध भी हैं, क्योंकि केवल प्रन्थ के बांचने से ही परीक्षा नहीं हो सकती है, देखों! बुद्धिमानों ने यह सिद्धान्त किया है कि—इत्म का करता उत्ताद और अनकरता शागिर्द होता है, प्रन्थ के बांचने से केवल वायु पित्त कफ खून तथा मिले हुए दोषों आदि की परीक्षा मूत्र के देखने से हो सकती है, किन्तु उस में जो २ विशेषतायें हैं वे तो नित्य के अभ्यास और बुद्धि के देशने से ही ज्ञात हो सकती हैं।

डाक्टरी मत से मूत्रपरीक्षा—रसायनशास्त्र की रीति से मूत्रपरीक्षा की डाक्टरोंने अच्छी छानवीन (खोज) की है इस लिये वह प्रमाण करने (मानने) योग्य है, उनके मतानुसार मूत्र में मुख्यतया दो चीज़े हैं-युरिआ और एसिड, इनके सिवाय उस में नमक, गन्धक का तेजाब, चूना, फासफरिक (फासफर्स) एसिड, मेगनेशिया, पोटास और सोडा, इन सब वस्तुओं का भी थोड़ा २ तस्व और बहुत सा भाग पानी का होता है, मूत्र में जो २ पदार्थ हैं सो नीचे लिखे कोष्ठ से विदित हो सकते हैं:---

| मुत्र में स्थित पदार्थ । |                    | मूत्र | के | 3000     | भागोंमें । |
|--------------------------|--------------------|-------|----|----------|------------|
| पानी ।                   |                    |       |    | ९५६॥।    | भागा       |
|                          | युरिया ।           |       |    | 181      | भाग।       |
| शरीर के घसारे से पैदा    | यूरिक एसिड ।       |       |    | 0        | •          |
| होनेवाली चीज़ें।         | चरबी, चिकनाई, आदि। |       |    | c        | •          |
| खार।                     | नमक ।              |       |    | ७।       | भाग ।      |
| ,,                       | फासफरिक एसिड।      |       |    | <b>ર</b> | ,,         |
| <b>&gt;&gt;</b>          | गन्धक का तेज़ाब ।  |       |    | ३ सा     | ,,         |
| ,,                       | चूना ।             |       |    | 0        | ,,         |
| **                       | मेगनेशिया।         |       |    | ol       | ,,         |
| ,,                       | पोटास ।            |       |    | 9 111    | 17         |
| ,,                       | सोडा ।             |       |    | बहुर     | त थोड़ा।   |

मूत्र में यद्यपि उत्पर लिखे पदार्थ हैं परन्तु आरोग्यदशा में मूत्र में उत्पर लिखी हुई चीज़ें सदा एक वज़न में नहीं होती हैं, क्यों कि खुराक और कसरत आदि पर उनका होना निर्भर है, मूत्र में स्थित पदार्थों को पक्के रसायनशास्त्री (रसायनशास्त्र के जाननेवाले) के सिवाय दूसरा नही पहिचान सकता है और जब ऐसी (पक्की) परीक्षा होती है तभी मूत्र के द्वारा रोगों की भी पक्की परीक्षा हो सकती है। हमारे देशी पूर्वाचार्य इस रसायन विद्यामें बड़े ही प्रवीण थे तभी तो उन्होंने वीस जाति के प्रमेहों में शर्कराप्रमेह और शीरप्रमेह आदि की पहिचान की है, वे इस विषय में पूर्णतया तस्ववेत्ता थे यह बात उनकी की हुई परीक्षा से ही सिद्ध होती है।

बहुत से लोग डाक्टरों की इस वर्तमान परीक्षा को नई निकाली हुई समझ-कर आश्चर्य में रह जाते हैं, परन्तु यह उनकी परीक्षा नई नहीं है किन्तु हमारे पूर्वाचार्यों के ही गृढ़ रहस्य से खोज करने पर इन्होंने प्राप्त की है, इस लिये इस परीक्षा के विषय में उनकी कोई तारीफ नहीं है, हां अलबतह उनकी बुद्धि और उद्यम की तारीफ करना हरएक गुणप्राही मनुष्य का काम है, यद्यपि मूत्र को केवल आंखों से देखने से उस में स्थित अनेक चीज़ों की न्यूनाधिकता ठीक रीति से माल्यम नहीं होती है तथापि मूत्र के जत्थे से तथा मूत्र के पतलेपन वा मोटेपन से कई एक रोगों की परीक्षा अच्छी तरह से जाँच करने से हो सकती है।

नीरोग आदमी को सब दिन में (२४ घण्टे में ) सामान्यतया २॥ रतल मूत्र होता है तथा जब कभी पतला पदार्थ कमती या बढ़ती खानेमें आ जाता है तब मूत्र में भी घट बढ़ होती है, ऋतुके अनुसार भी मूत्र के होने में फर्क पड़ता है, जैसे देखो ! शीत काल की अपेक्षा उष्णकाल में मूत्र थोड़ा होता है।

मृत्राशय का एक रोग होता है जिस को मृत्राशय का जल्दर कहैते हैं, यह रोग मृत्राशय में विकार होने से आल्युमेन नामक एक आवश्यक तत्व के मृत्र-मार्गद्वारा खून में से निकल जाने से होता है, मृत्र में आल्युमेन है वा नहीं इस बात की जांच करने से इस रोग की परीक्षा हो सकती है, इसी तरह मृत्र सम्बन्धी एक दूसरा रोग मधुप्रमेह (मीठा मृत्र) नामक है, इस रोगमें मृत्र-मार्ग से मीठे का अधिक भाग मृत्रमें जाता है और वह मीठे का भाग मृत्र को साधारणतया आंख से देखने से यद्यपि नहीं मालूम होता है (कि इसमें मीठा है वा नहीं) तथापि अच्छी तरह परीक्षा करने से तो वह मीठा भाग जान ही लिया जाता है, इस के जानने की एक साधारण रीति यह भी है कि मीठे मृत्र पर हजारों चीटियां लग जाती हैं।

मूत्र में खार भी जुदा र होता है और जब वह परिमाण से अधिक वा कम जाता है तथा खटास (एसिड) का भाग जब अधिक जाता है तो उस से भी अनेक रोग उत्पन्न होते हैं, मूत्र में जाननेवाले इन पदार्थों की जब अच्छी तरह परीक्षा हो जाती है तब रोगों की भी परीक्षा सहज में ही हो सकती है।

मूत्रमें जानेवाले पदार्थों की परीक्षा—मूत्रकी परीक्षा अनेक प्रकार से की जाती है अर्थात् कुछ बातें तो मूत्र को आंख से देखने से ही मालूम होती हैं, कुछ चीज़ें रासायनिक प्रयोग के द्वारा देखने से मालूम होती हैं और कुछ पदार्थ सूक्ष्मदर्शक यन्न के द्वारा देखने से मालूम पड़ते हैं, इन तीनों प्रकारों से परीक्षा का कुछ विषय यहां लिखा जाता है।

१—आंखो से देखने से मूत्र के जुदे २ रंग की पहिचान से जुदे २ रोगों का अनुमान कर सकते हैं, नीरोग पुरूप का मूत्र पानी के समान साफ और कुछ पीलास पर (पीलेपन से युक्त) होता है, परन्तु मूत्र के साथ जब खून का भाग जाता है तब मूत्र लाल अथवा काला दीखता है, यह भी स्मरण रखना चाहिये कि कई एक दवाओं के खाने से भी मूत्र का रंग बदल जाता है, ऐसी दशा में मूत्र-परीक्षाद्वारा रोग का निश्चय नहीं करलेना चाहिये, यदि मूत्रको थोड़ी देरतक रखने से उस के नीचे किसी प्रकार का जमाव हो जावे तो समझ लेना चाहिये कि—खार, खून, पीप तथा चवीं आदि कोई पदार्थ मूत्र के साथ जाता है, मूत्र के साथ जब आल्ख्युमीन और शक्कर जाता है तो उस की परीक्षा आंखों के देखने से नहीं होती है इस लिये उस का निश्चय करना हो तो दूसरी रीति से करना चाहिये, इसी प्रकार यद्यपि मूत्र के साथ थोड़ा बहुत खार तो मिला हुआ होता ही है तो भी जब वह परिमाण से अधिक जाता है तब मूत्र को थोड़ी देरतक

१-इसे अंग्रेजी में वाइट्स डिजीज़ कहते हैं॥

रहने देने से वह खार मूत्र के नीचे जम जाता है तब उस के जाने का ठीक निश्चय हो जाता है, रोग की परीक्षा करना हो तब इन निम्नलिखित बातों का खयाल रखना चाहिये:—

- १-मूत्र धुएँके रंगके समान हो तो उस में खून का सम्भव होता है।
- २-मूत्र का रंग लाल हो तो जान लेना चाहिये कि-उस में खटास ( एसिड ) जाता है।
- मूत्र के ऊपर के फैन यदि जल्दी न बैठें तो जान लेना चाहिये कि उस में आळ्युमीन अथवा पित्त है।
- ४-सूत्र गहरे पीले रंग का हो तो उस में पित्त का जाना समझना चाहिये।
- ५-मूत्र गहरा भूरा या काले रंग का हो तो समझना चाहिये कि-रोग प्राणघातक है।
- ६-मूत्र पानी के समान बहुत होती हो तो मधुप्रमेह की शङ्का होती है, हिस्टीरिया के रोगमें भी मूत्र बहुत होता है, मूत्रपर हजारों चीटियां लगें तो समझ लेना चाहिये कि मधुप्रमेह है।
- ७-यदि मूत्र मैला और गदला हो तो जान लेना चाहिये कि उस में पीप जाता है।
- ८-मूत्र लाल रंग का और बहुत थोड़ा होता हो तो कलेजे के मगज़ के और बुखार के रोग की शंका होती है।
- ९-मूत्र में खटास अधिक जाता हो तो समझना चाहिये कि पाचनिकया में बाधा पहुँची है।
- १०-कामले ( पीळिये ) में और पित्त के प्रकोप में मूत्र में बहुत पीळापन और हरापन होता है तथा किसी समय यह रंग ऐसा गहरा हो जाता है कि काले रंग की शंका होती है, ऐसे मूत्र को हिलाकर देखने से अथवा थोड़ा पानी मिलाकर देखने से मूत्र का पीळापन माळूम हो सकता है।
- २-रसायनिक प्रयोग से मूत्र में स्थित भिन्न २ वस्तुओं की परीक्षा करने से कई एक बातों का ज्ञान हो सकता है, इस का वर्णन इसप्रकार है:—
  - १-पित्त—यद्यपि मूत्र के रंग के देखने से पित्त का अनुमान कर सकते हैं परन्तु रसायनिक रीति से परीक्षा करने से उस का ठीक निश्चय हो जाता है, पित्त के जानने के लिये रसायनिक रीति यह है कि—मूत्र की थोड़ीसी बूंद को काच के प्याले में अथवा रकेबी में डाल कर उस में थोड़ा सा

१-इस का नियम भी यही हैं कि-जब मूत्र बहुत आता है तब क्राह पानी के समान ही होता है।।

नाइट्रिक एसिड डालना चाहिये, दोनों के मिलने से यदि पहिले हरा फिर जामुनी और पीछे छाल रंग हो जावे तो समझ लेना चाहिये कि मूत्र में पित्त है।

- २-यूरिक एसिड—यूरिक एसिड आदि मूत्र के यद्यपि स्वाभाविक तत्त्व हैं परन्तु वे भी जब अधिक जाते हों तो उन की परीक्षा इस प्रकार से करनी चाहिये कि-मूत्र को एक रकेबी में डाल कर गर्म करे, पीछे उस में नाइ- ट्रिक एसिड की थोड़ी सी बूंद डाल देवे, यदि उस में पासे बँध जावें तो जान लेना चाहिये कि मूत्र में यूरिया अधिक है, तथा मूत्र को रकेबी में डाल कर उस में नाइट्रिक एसिड डाला जावे पीछे उसे तपाने से यदि उस में पीले रंग का पदार्थ हो जावे तो जानलेना चाहिये कि मूत्र में यूरिक एसिड जाता है।
- ३-आल्ट्युमीन आळ्ख्युमीन एक पौष्टिक तस्त है, इसिलये जब वह मूत्र के साथ में जाने लगता है तब शरीर कमज़ीर हो जाता है, इस के जान की परीक्षा इस रीति से करनी चाहिये कि मूत्र की परीक्षा करने की एक नली ( ट्युव ) होती है, उस में दो तीन रुपये भर मूत्र को लेना चाहिये, पीछे उस नली के नीचे मोमबत्ती को जला कर उस से मूत्र को गर्म करना चीहिये, जब मूत्र उबलने लगे तब उस के अन्दर शोरेके तेजाब की थोड़ी सी बूंदें डाल देनी चाहियें, इस की बूंदों से मूत्र बादलों की तरह युँघला हो जावेगा और वह युँघला हुआ मूत्र जब ठहर जावेगा तब उस में यदि आळ्ल्युमीन होगा तो नीचे बैठ जावेगा और ऑखों से दीखने लगेगा परन्तु मूत्र के गर्म करने से अथवा गर्म कर उस में शोरे के तेज़ाब की बूँदें डालने से यदि वह मूत्र युँघला न होवे अथवा युँघला होकर युँघलापन मिट जावे तो समझ लेना चाहिये कि मूत्र में आळ्ल्युमीन नहीं जाता है, इस परीक्षा से गर्म किये हुए और नाइट्रिक एसिड मिले हुए मूत्र में जमा हुआ पदार्थ कार होगा तो वह फिर भी मूत्र में मिल जायगा और अळ्ल्युमीन होगा तो बैसे का वैसा ही रहेगा।
- ४-र्युगर अर्थात् राक्कर—जब मूत्र में अधिक वा कम शक्कर जाती है तब उस रोग को मधुप्रमेह का भयक्कर रोग है, इस रोग कहते कहते में मूत्र बहुत मीठा सफेद तथा पानी के समान होता है और उस में शहद के समान गन्ध आती है, इस रोग में रसायनिक रीति से परीक्षा करने से शक्कर का होना ठीक रीति से जाना जा सकता है, इस की परीक्षा की यह रीति है कि-यदि शक्कर की शक्का हो तो फिर मूत्र को गर्म कर छान

१-डाक्टर लोग तो इस के नीचे स्पिरीट (मद्य ) का दीपक जलाते हैं परन्तु आर्थ लोगों को नो मोमक्त्री ही जलानी चाहिये॥

लेना चाहिये ऐसा करने से यदि उस में आल्ज्युमीन होगा तो अलग हो जावेगा, पीछे मूत्र को काच की नली में लेकर उस में आधा लीकर पोटास अथवा सोडा डालना चाहिये, पीछे नीलेथोथे के पानी की थोड़ी सी बूंदें डालनी चाहियें परन्तु नीलेथोथे की बूँदें बहुत ही होशियारी से (एक बूँद के पीछे दूसरी बूँद) डालना चाहिये तथा नली को हिलाते जाना चाहिये, इस तरह करने से वह मूत्र आसमानी रंग का तथा पारदर्शक (जिस में आर पार दीखे ऐसा) हो जाता है, पीछे उस को खूब उबालना चाहिये, यदि उस में शकर होगी तो नली के पेंदे में नारंगी के रंग के समान लाल पीले पदार्थ का जमाव होकर ठहर जावेगा तथा स्थिर होने के बाद वह कुछ लाल और भूरे रंगा का हो जावेगा, यदि ऐसा न हो तो समझ लेना चाहिये कि मूत्र में शकर नहीं जाती है।

प्र-स्वार और खटास (एसिड और आल्कली झार)—मूत्र में खार का भाग जितना जाना चाहिये उस से अधिक जाने से रोग होता है, खार के अधिक जाने की परीक्षा इस प्रकार होती है कि-हल्दी का पानी करके उस में सफेद ब्लाटिंग पेपर (स्याही चूसनेवाला कागज़) भिगाना चाहिये, फिर उस कागज़ को सुखाकर उस में का एक टुकड़ा लेकर मूत्र में भिगा देना चाहिये, यदि मूत्र में खार का भाग अधिक होगा तो इस पीले कागज़ का रंग बदल कर नारंगी अथवा बादामी रंग हो जायगा, फिर इस कागज को पीछे किसी खटाई में भिगाने से पूर्व के समान पीला रंग हो जावेगा।

यह खार की परीक्षा की रीति कह दी गई, अब अधिक खटास जाती हो<sup>3</sup> उस की परीक्षा लिखते हैं—एक प्रकार का लीटमस पेपर बना हुआ तैयार आता है उसे लेना चाहिये, यदि वह न मिल सके तो बलाटिंगपेपर को लेकर उसे कोबिज के रस में भिगाना चाहिये, फिर उसे सुखा लेना चाहिये, तब उस का आसमानी रंग हो जावेगा, उस कागज का टुकड़ा लेकर मूत्र में भिगाना चाहिये, यदि मूत्र में खटास अधिक होगा तो उस कागज़ का रंग भी अधिक लाल हो जावेगा और यदि खटास कम होगा तो कागज़ का रंग भी कम लाल होगा, तात्पर्य यह है की खटास की न्यूनाधिकता के समान ही कागज़ के लाल रंग की भी न्यूनाधिकता होगी।

३-सूक्ष्मदर्शक यन्न के द्वारा जो मूत्रपरीक्षा की जाती है उस में ऊपर छिखी हुई दोनों रीतियों में से एक भी रीति के करने की आवश्यकता नहीं होती है,

१-डावटर लोग इलदी का टिंक्चर लेते हैं।। २-इस प्रकार की मूत्रपरीक्षा के लिये बना हुआ भी टरमेरिक पेपर इंगलैंड से आता है, यदि वह न होते तो इलदी में भिगाया हुआ ही पूर्वोक्त (पहिले कहा हुआ) कागज लेना चाहिये।। २-अधिक खटास के जाने से भी दारीर में अनेक प्रकार के रोग हो जाते हैं।।

अर्थात् न तो आँखोंके द्वारा ध्यान के साथ देखकर मुत्र के रँग आदि की जाँच करनी पड़ती है और न रसायनिक परीक्षा के द्वारा अनेक रीतियों से मूत्र में स्थित अनेक पदार्थों की जाँच करनी पड़ती है, किन्तु इस रीतिसे मूत्र के रँग आदि की तथा मूत्र में स्थित और मूत्र के साथ जानेवाले पदार्थों की जाँच अति-सुगमता से हो जाती है, परन्तु हाँ इस ( सूक्ष्मदर्शक ) यन्न के द्वारा मृत्र में स्थित पदार्थों की ठीक तौर से जाँच कर लेना प्रायः उन्हीं के लिये सुगम है जिन को मूत्र में स्थित पदार्थों का स्वरूप ठीक रीति से मालूम हो, क्योंकि मिश्रित पदार्थ में स्थित वस्तुविशेष ( खास चीज़ ) का ठीक निश्चय कर छेना सहज वा सर्वसाधारण का काम नहीं है, यद्यपि यह बात ठीक है कि-सुक्ष्मदर्शक यन्न से मूत्र में मिश्रित तथा सुक्ष्म पदार्थ भी उत्कटरूप से प्रतीत होने लगता है तथापि यह तो मानना ही पड़ेगा कि-उस पदार्थ के स्वरूप को न जाननेवाला पुरुष उस का निश्चय कैसे कर सकता है, जैसे-दृष्टान्त के लिये यह कहा जा सकता है कि-आल्ड्यमीन के स्वरूप को जो नहीं जानता है वह सुक्ष्मदर्शक यन्न के द्वारा मूत्र में स्थित आलुब्युमीन को देख कर भी उस का निश्रय कैसे कर सकता है, तालर्य केवल यही है कि सुक्ष्मदर्शक यन्न के द्वारा वे ही लोग मूत्र में स्थित पदार्थों का निश्चय सहज में कर सकते हैं जो कि उन ( मूत्र में स्थित ) पदार्थों के स्वरूप को ठीक रीति से जानते हों।

यह तो प्रायः सब ही जानते और मानते हैं कि—वर्तमान समय में अपने देश के वैद्यों की अपेक्षा डाक्टर लोग शरीर के आभ्यन्तर (भीतरी) भागों, उन की कियाओं और उन में स्थित पदार्थों से विशेष विज्ञ (जानकार) हैं, क्योंकि उन को शरीर के आभ्यन्तर भागों के देखने भालने आदि का प्रतिदिन काम पड़ता है, इसलिये यह कहा जा सकता है कि—डाक्टर लोग सूक्ष्मदर्शक यन्न के द्वारा मूत्रपरीक्षा को अच्छे प्रकार से कर सकते हैं।

पहिले कह चुके हैं कि-इस ( सूक्ष्मदर्शक ) यन्न के द्वारा जो मूत्रपरीक्षा होती है वह मूत्र में स्थित पदार्थों के स्वरूप के ज्ञान से विशेष सम्बन्ध रखती है, इस लिये सर्वसाधारण लोग इस परीक्षा को नहीं कर सकते हैं, क्योंकि मूत्र में स्थित सब पदार्थों के स्वरूप का ज्ञान होना सर्वसाधारण के लिये अतिदुस्तर ( कठिन ) है, अतः सूक्ष्मदर्शक यन्न के द्वारा जब मूत्रपरीक्षा करनी वा करानी हो तब डाक्टरों से करालेनी चाहिये, अर्थात् डाक्टरों से मूत्रपरीक्षा करा के मूत्र में जाने-वाले पदार्थों की न्यूनाधिकता (कमी वा ज्यादती) का निश्चय कर तदनुक्ल उचित उपाय करना चाहिये।

उपर लिखे अनुसार मूत्र में स्थित सब पदार्थों के स्वरूप का ज्ञान यद्यपि सर्व-साधारण के लिये अति दुस्तर है और उन सब पदार्थों के स्वरूप का वर्णन करना भी एक अति कठिन तथा विशेषस्थानापेक्षी (अधिक स्थान की आकांक्षा रखने-३६ जै० सं० घाला ) विषय है अतः उन सब का वर्णन ग्रन्थ के विस्तार के भय से नहीं लिख सकते हैं, तथापि संक्षेप से कुछ इस परीक्षा के विषय में तथा मूत्र में स्थित अस्यावस्थक कुछ पदार्थों के स्वरूप के विषय में गृहस्थों के लाभ के लिये लिखते हैं:—

- १-पिहले कह चुके हैं कि-नीरोग मनुष्य के मूत्र का रँग ठीक सूखी हुई घास के रंग के समान होता है, तथा उस में जो खार और खटास आदि पदार्थ यथोचित परिमाण में रहते हैं उन का भी वर्णन कर चुके हैं, इस लिये सूक्ष्मदर्शक यन्न के द्वारा मूत्रपरीक्षा करनेपर नीरोग मनुष्य का मूत्र ऊपर लिखे अनुसार (उक्त रँग से युक्त तथा यथोचित खार आदि के परिमाण से युक्त) ऊपर से स्पष्टतया न दीखने पर भी उक्त यन्न से साफ तौर से दीख जाता है।
- २-वात, पित्त, कफ, द्विदोष (दो २ मिले हुए दोप) तथा सन्निपात (न्निटोप) दोषवाले, एवं अजीर्ण और ज्वर आदि विकारवाले रोगियों का मूत्र पहिले लिखे अनुसार उक्त यन्न से ठीक दीख जाता है, जिस से उक्त दोपों वा उक्त विकारों का निश्चय स्पष्टतया हो जाता है।
- ३-मूत्र में तेल की बूँद के डालने से दूसरी रीति से जो मूत्रपरीक्षा तालाब, हंस, छत्र, चमर और तोरण आदि चिन्हों के द्वारा रोग के साध्यासाध्य- विचार के लिये लिख चुके हैं वे सब चिन्ह स्पष्ट न होने पर भी इस यन्न से ठीक दीख जाते हैं अर्थात् इस यन्नके द्वारा उक्त चिन्ह ठीक २ माल्म होकर रोग की साध्यासाध्यपरीक्षा सहज में हो जाती है।
- ४-पिहले कह चुके हैं कि-डाक्टरों के मत से मूत्र में मुख्यतया दो चीजें हैं—युरिआ और एसिड, तथा इन के सिवाय-नमक, गन्धक का तेज़िब, चृना, फासफरिक (फासफर्स) एसिड, मेगनेशिया, पोटास और सोडा, इन सव वस्तुओं का भी थोड़ा २ तत्त्व और बहुत सा भाग पानी का होता हैं, अतः इस यन्न के द्वारा मृत्रपरीक्षा करने पर उक्त पदार्थों का टीक २ पिरमाण प्रतीत होजाता है, यदि न्यूनाधिक परिमाण हो तो पूर्व लिखे अनुसार विकार वा हानि समझ लेनी चाहिये, इन पदार्थों में से गन्धक का तेज़िब, चृना, पोटास तथा सोडा, इन के स्वरूप को प्रायः मनुष्य जानते ही हैं अतः इस यन्न के द्वारा इन के परिमाणादि का निश्चय कर सकते हैं, शेप आवश्यक पदार्थों का स्वरूप आगे कहा जायगा।
- ५-इस यद्य के द्वारा मूत्र को देखने से यदि उस ( मूत्र ) के नीचे कुछ जमाव सा माल्हम पड़े तो समझ लेना चाहिये कि-खार, खून, रसी ( पीप )

१-इन सब पदार्थों के परिमाण का विवरण पहिले ही लिख चुकें हैं॥

तथा चर्बी आदि का भाग मूत्र के साथ जाता है, इन में भी विशेषता यह है कि-खार का भाग अधिक होने से मूत्र फटा हुआ सा, खून का भाग अधिक होने से पूज्रवर्ण, रसी (पीप) का भाग अधिक होने से मैल और गदलेपन से युक्त तथा चर्बी का भाग अधिक होने से चिकना और चर्बी के कतरों से युक्त दीख पड़ता है।

- ६-मूत्र में खटास का भाग अधिक होने से वह (मूत्र) रक्तवर्ण का (लाल रँग का) तथा पित्त का भाग अधिक होने से पीत वर्णका (पीले रंग का) और फेनों से हीन इस यन्न के द्वारा स्पष्टतया (साफ तौर से) दीख पड़ता है।
- ७-मूत्र में शकर के भाग का जाना इस यम्न के द्वारा प्रायः सब ही जान सकते हैं, क्योंकि शकर का स्वरूप सब ही को विदित्त है।
- ८-इस यम्र के द्वारा परीक्षा करने से यदि मूत्र-फेनरहित, अतिश्वेत (बहुत सफेद अर्थात् अण्डे की सफेदी के समान सफेद), स्निग्ध (चिकना), पौष्टिक तस्त्व से युक्त, आँटे के लस के समान लसदार, पोश्त के तेल के समान स्निग्ध तथा नारियल के गूदे के समान स्निग्ध (चिकने) पदार्थ से संघट (गुथा हुआ), गाढ़ा तथा रक्त (खून) की कान्ति (चमक) से युक्त दीख पड़े तो जान लेना चाहिये कि-मूत्र में आल्ब्यूमीन है, इस प्रकार आल्ब्युमीन का निश्चय हो जानेपर मूत्राशय के जलन्धर का भी निश्चय हो सकता है, जैसा कि पहिले लिख चुके हैं।
- ९-इस यन्न के द्वारा देखने पर यदि मूत्र में जळाये हुए पौधे की राख के समान, वा कदाई में भूने हुए पदार्थ के समान कोई पदार्थ दीखे अथवा सोडे की राख सी दीख पड़े अथवा तेज़ाबी सोडा वा तेज़ाबी पोटास दीख

१-इस का कुछ वर्णन आगे नवीं संख्या में किया जावेगा॥ २-यह शब्द दो प्रकार का है-जिन में से एक का उचारण आलब्युम्यन हैं, यह लाटिन तथा फेंच भाषा का शब्द है, इस को फेंच भाषा में अलवस भी कहते हैं, जिस का अर्थ सफेंद है, इस शब्द के तीन अर्थ हैं-१-अण्डे की सफेंदी, २-परविश्व करनेवाला मादा जो बहुत से पौधों के बीचके परदे में इकट्ठारहता है परन्तु गर्भ में मिला नहीं रहता है, यह अन्न अर्थात् गेहूँ और इसी किस्स के दूसरे अन्नों में आटे का हिस्सा होता है, पोस्त के दाने में रोगनी (तेल का) हिस्सा होता है और नारियल में गूदेवार हिस्सा होता है, २-यह रसायन के लिहाज से वही वस्तु है जो कि आलब्युमीन है (जिस का अर्थ अभी आगे कहते हैं), दूसरे शब्द का उचारण आलब्युमीन है, यह गाड़ा द्रव तथा विषेला पदार्थ होता है जो कि खास आवश्यक (जरूरी) मादा अण्डे का होता है और लोहू का पंछा होता है और यह दूसरे हैवानी मादों में पाया जाता है, वह चाहे द्रव हो और चाहे हु हो इस के सिवाय यह पोंधों में भी पाया जाता है, यह पानी में युलजाता है तथा गर्मी और दूसरी रसायनिक रीतियों से जम जाता है।

पड़े तो जान छेना चाहिये कि मूत्र में खार और खटास ( आलकेछी खार और एसिड ) है।

यह संक्षेप से सूक्ष्मदर्शक यन्न के द्वारा मूत्रपरीक्षा कही गई है, इस के विषय में यदि विशेष हाल जानना हो तो डाक्टरी प्रन्थों से वा डाक्टरों से पूँछ कर जान सकते हैं।

मलपरीक्षा—मल से भी रोग की बहुत कुछ परीक्षा हो सकती है, तथा रोग के साध्य वा असाध्य की भी परीक्षा हो सकती है, इस का वर्णन इस प्रकार है:—

- 1-वायुदोषवाले का मल-फेनवाला, रूखा तथा धुएँके रंग के समान होता है और उस में चौथा भाग पानी के सहश होता है।
- २-पित्तदोषवाले का मल-हरा, पीला, गन्धवाला, ढीला तथा गर्म होता है।
- ३-कफदोषवाले का मल-सफेद, कुछ स्खा, कुछ भीगा तथा चिकना होता है।
- ४-वातिपत्तदोषवाले का मल-पीला और काला, भीगा तथा अन्दर गांठोंवाला होता है।
- ५-वातकफदोषवाले का मल-भीगा, काला तथा पपोटेवाला होता है।
- ६-पित्तकफदोषवाले का मल-पीला तथा सफेद होता है।
- ७-त्रिदोषवाले का मल-सफेद, काला, पीला, ढीला तथा गांठोंवाला होता है।
- ८-अजीर्णरोगवाले का मल-दुर्गन्धयुक्त और ढीछा होता है।
- ९-जलोदररोगवाले का मल-बहुत दुर्गन्धयुक्त और सफेद होता है।
- १०-मृत्युसमय को प्राप्त हुए रोगी का मल-बहुत दुर्गन्धयुक्त, लाल, कुछ सफेद, मांस के समान तथा काला होता है।

यह भी स्मरण रखना चाहिये कि जिस रोगी का मल पानी में डूब जावे वह रोगी बचता नहीं है।

इस के अतिरिक्त मलपरीक्षा के विषय में निम्निलिखित बातों का भी जानना अत्यावश्यक है जिन का वर्णन संक्षेप से किया जाता है:—

१-इस शब्द का प्रयोग बहुवचन में होता है अर्थात् अलकलिस वा अलकलिज, इस को फेंच माधा में अल्कली भी कहते हैं, यह एक प्रकार का खार पदार्थ है, इस शब्द के कोषकारों ने कई अर्थ लिखे हैं, जैसे-पाँधे की राख, कढ़ाई में भूनना, वा न भूनना, सोडे की राख, तेजाबी सोडा तथा तेजाबी पोटास इत्यादि, इस का रासायनिक खरूप यह है कि-यह तेजाबी असली चीजों में से है, जैसे-सोडा, पोटास, गोंदिविशेष और सोडे की किस का एक तेज तेजाव, इस का मुख्य गुण यह है कि-यह पानी और अलकोहरू (विष ) में मिल जाता है तथा तेल और चवीं से मिल कर साबुन को बनाता है और तेजाब से मिलकर नमक को बनाता है या उसे मातदिल कर देता है, एवं बहुत से पोधों की जर्दी (पीलेपन) को भूरे रंग की कर देता है और काई वा पोध के लाल रंग को नीला कर देता है।

- 3-पतला दस्त-अपची से अथवा संग्रहणी के रोग से पतले दस्त होते हैं, यदि मल में खुराक का कचा भाग दीखे तो समझना चाहिये कि-अन्न का पाचन ठीक रीतिसे नहीं होता है, आँतों में पित्तके बढ़ने से भी मल पतला और नरम आता है, अतीसार और हैज़े में दस्त पानी के समान पतला आता है, यदि क्षय रोग में विनाकारण ही पतला दस्त आवे तो समझ लेना चाहिये कि रोगी नहीं बचेगा।
- २-करड़ा दस्त—नित्य की अपेक्षा यदि करड़ा दस्त आवे तो कबज़ियत की निशानी समझनी चाहिये, हरस के रोगी को सदा सख्त दस्त आता है तथा उस में प्रायः सफरे का भाग छिल जाने से उस में से खून आता है, पेट में अथवा सफरे में वादी के रहने से सदा दस्त की कब्जी रहती है, यदि कलेजे में पित्त की किया ठीक रीति से न होवे तथा आवश्यकता के अनुसार पित्तकी उत्पत्ति न हो अथवा मल को आगे ढकेलने के लिये आँतों में तंग और ढीले होने की यथावश्यक (जितनी चाहिये उतनी) शक्ति न होवे तो दस्त करड़ा आता है।
- ३-खूनवाला द्स्त—यदि दस्तके साथ में मिला हुआ खून आता हो अथवा आम गिरती हो तो समझ लेना चाहिये कि मरोड़ा हो गया है, हरस रोग में तथा रक्तपित्त रोग में खून दस्त से अलग गिरता है, अर्थात् दस्त के पहिले वा पीले धार होकर गिरता है।
- ४-अधिक खून व पीपवाला दस्त—यदि दक्ष के मार्ग से खून बहुत गिरे तथा पीप एक दम से आने लगे तो समझ लेना चाहिये कि कलेजा पककर आँतों में फूटा है।
- ५-मांस के घोवन के समान दस्त—यदि दस्त घोये हुए मांस के पानी के समान आवे तथा उस में चाहे कुछ खून भी हो वा न हो परन्तु काले छोतों के समान हो और उस में बहुत दुर्गन्ध हो तो समझना चाहिये कि आँतें सड़ने लगी हैं।
- ६-सफेद दस्त—यदि दस्त का रंग सफेद हो तो समझना चाहिये कि कलेजे में से पित्त यथावश्यक (चाहिये जितना) आँतों में नहीं आता है, प्रायः कामला पिताशय तथा कलेजे के रोग में ऐसा दस्त आता है।
- ७-सफेद कांजी के समान वा चाँवलों के घोवन के समान दस्त-हैज़े में तथा बड़े (अल्पन्त) अजीर्ण में दस सफेद कांजी के समान अथवा चाँवलों के घोवन के समान आता है।
- ८-काला वा हरा दस्त—यदि काला अथवा हरा दस्त आवे तो समझना चाहिये कि कलेजे में रोग तथा पित्त का विकार है।

१-परन्तु स्मरण रहे कि आँवला गूगुल तथा लोहे से बनी हुई दवाओं के खाने से दस्त काला आता है, इस लिये यदि इन में से कोई कारण हो तो काले दस्त से नहीं डरना चाहिये॥

#### प्रश्नपरीक्षा।

रोगी से कुछ हकीकत के पूछने से भी रोगों की विज्ञता (जानकारी) होती है और ऐसी विज्ञता पहिले लिखी हुई परीक्षाओं से भी नहीं हो सकती हैं. यद्यपि कई समयों में ऐसा भी होता है कि-रोगी से पूछने से भी रोग का यथार्थ हाल नहीं मालूम होता है और ऐसी दशा में उस के कथन पर विशेष विश्वास भी रखना योग्य नहीं होता है, परन्तु इस से यह नहीं मान लेना चाहिये कि-रोगी से हकीकत का पूछना ही व्यर्थ है, किन्तु रोगी से पूछ कर उस की सब अगली पिछली हकीकत को तो अवस्य जानना ही चाहिये, क्योंकि पूछने से कभी २ कोई २ नई हकीकत भी निकल आती है, उस से रोग की उत्पत्ति के कारण का पता मिल सकता है और रोग की उत्पत्ति के कारण का अर्थात निटान का ज्ञान होना वैद्यों के लिये चिकित्सा करने में बहुत ही सहायक है, इस लिये रोगी से वारंवार पूछ २ कर खूब निश्चय कर लेना चाहिये, केवल इतना ही नहीं किन्तु बहुत सी बातों को रोगी के पास रहनेवालों से अथवा सहवासियों से पूछ के निश्चय करना चाहिये, जैसे-यदि रोगी को वमन (उलटी) होता है तो वमन के कारण को पूछ कर उस कारण को बन्द करना चाहिये, ऐसा करने से वमन को बन्द करने की कोई आवश्यकता नहीं रहैती है, जैसे यदि पित्त से वमन होता हो तो पित्त को दबाना चाहिये, यदि अजीर्ण से होता हो तो अजीर्ण का इलाज करना चाहिये, तथा यदि होजरी की हरकत से होता हो तो उस ही का इलाज करना चाहिये, तालर्य यह है कि-वमन के रोग में वमन के कारण का निश्चय करने के लिये बहुत पूछ ताछ करने की आवर्यकता है, इसी प्रकार से सब रोगों के कारणों का निश्चय सब से प्रथम करना चाहिये. ऐसा न करने से चिकित्सा का कुछ भी फल नहीं होताँ है, देखो ! यदि बुखार अजीर्ण से आया हो और उस का इलाज दूसरा किया जाने तो वह आराम नहीं हो सकता है, इसलिये पहिले इस का निश्चय करना चाहिये कि बुखार अजीर्ण से हुआ है अथवा और किसी कारण से हुआ है, इस का निश्चय जैसे दूसरे लक्षणों आदि से होता है उसी प्रकार रोगी ने ट्रो तीन दिन पहिले क्या किया था, क्या खाया था, इत्यादि बातों के पूछने से शीघ्र ही निश्चय हो जाता है।

बहुत से रोग चिन्ता, भय, क्रोध और कामविकार आदि मनःसम्बन्धी कारणों से भी पैदा होते हैं और शरीर के लक्षणों से उन का ठीक २ ज्ञान नहीं होता है, इसलिये रोगों में हकीकत के पूछने की बहुत ही आवश्यकता है, उदाहरण

१-क्योंकि दूसरी परीक्षाओं से कुछ न कुछ सन्देह रह जाता है परन्तु रोगी से हकीकत पृछ लेने से रोग का ठीक निश्चय हो जाता है ॥ २-सहायक ही नहीं किन्तु यह कहना चाहिये कि-निदान का जानना ही चिकित्सा का मुख्य आधार है ॥ ३-क्योंकि वमन के कारण को वन्द कर देनेसे वमन आप ही वन्द हो जाता है ॥ ४-कारण का निश्चय किये विना केवल चिकित्सा ही निष्फल हो जाती हो यही नहीं किन्तु ऐसी चिकित्सा दूसरे रोगों का कारण वन जाती है ॥

के छिये पाठकगण जान सकते हैं कि-शिर का दुखना एक साधारण रोग है परन्तु उस के कारण बहुत से हैं, जैसे-शिर में गर्मी का होना, दस्त की कब्बी, धातु का जाना और प्रदर आदि कई कारणों से शिर दुखा करता है, अब शिर दुखने के कारण का ठीक निश्रय न करके यदि दूसरा इलाज किया जावे तो कैसे आराम हो सकता है ? फिर शिर दुखने के कारणों को तलास करने में यद्यपि नाड़ीपरीक्षा भी कुछ सहायता देती है परन्तु यदि किसी प्रकार से रोग के कारण का पूर्ण अनुभव हो जावे तो शेष किसी परीक्षा से कोई काम नहीं है और रोग के कारण का अनुभव होने में केवल रोगी से सब हालका पूछना प्रधान साधन है, जैसे देखो ! शिर के दर्द में यदि रोगी से पूछ कर कारण का निश्चय कर लिया जावे कि तेरा शिर किस तरह से और कब से दुखता है इलादि, इस प्रकार कारण का निश्चय हो जाने पर इलाज करने से शीघ्र ही आराम हो सकता है, परन्तु कारण का निश्चय किये विना चिकित्सा करने से कुछ भी लाभ नहीं हो सकता है, जैसे देखों ! यदि ऊपर लिखे कारणों में से किसी कारण से शिर दुखता हो और उस कारण को न समझ कर अमोनिया सुँघाया जावे तो उस से बिलकुल फायदा नहीं हो सकता है, फिर देखो ! दाँत के तथा कान के रोग से भी शिर अलन्त दुखने लगता है, इस बात को भी विरले ही लोग समझते हैं, इसी प्रकार कान के बहने से भी शिर दुखता है, इस वात को रोगी तो स्वम में भी नहीं जान सकता है, हां यदि वैद्य कान के दुखने की बात को पूछे अथवा रोगी अपने आप ही वैद्य को अब्बल से आखीर तक अपनी सब हकीकत सुनाते समय कान के बहने की बात को भी कह देवे तो कारण का ज्ञान हो सकता है।

बहुत से अज्ञान लोग वैद्य की आवरू (प्रतिष्ठा) और परीक्षा लेने के लिये हाथ लग्बा करते हैं और कहते हैं कि—"आप देखो! नाड़ी में क्या रोग है?" परन्तु ऐसा कभी भूल कर भी नहीं करना चाहिये, किन्तु आप को ही अपनी सब हकीकत साफ २ कह देनी चाहिये, क्योंकि केवल नाड़ी के द्वारा ही रोग का निश्चय कभी नहीं हो सकता है, किन्तु रोग के निश्चय के लिये अनेक परीक्षाओं की आवश्यकता होती है, इसी प्रकार वैद्य को भी चाहिये कि केवल नाड़ी के देखनेका आडम्बर रचकर रोगी को अम में न डाले और न उसे डराये किन्तु उस से धीरल से पूछ २ कर रोग की असली पहिचान कैरे, यदि रोग की ठीक परीक्षा कराने के लिये कोई नया वा अज्ञान (अज्ञान) रोगी आ जावे तो उस को थोड़ी देर तक बैठने देना चाहिये, जब वह स्वस्थ (तहेदिल) हो

१-बहुत से धूर्त वैद्य अपना महत्त्व दिखलाने के लिये रोगी का हाल आदि कुछ भी न पूछ-कर केवल नाड़ी ही देखते हैं (मानो सर्वसाधारण को वे यह प्रकट करना चाहते हैं कि हम केवल नाड़ी देखकर ही रोग की सर्व व्यवस्था को जान सकते हैं) तथा नाड़ी देखकर अनेक झुठी सची बातें बना कर अपना प्रयोजन सिद्ध करने के लिये रोगी को बहका दिया करते है, परन्तु सुयोग्य और विद्वान् वैद्य ऐसा कभी नहीं करते हैं॥

जावे तब उस की आकृति, आँखें और जीम आदि परीक्षणीय (परीक्षा करने के योग्य) अङ्गों को देखना चाहिये, इस के बाद दोनों हाथों की नाड़ी देखनी चाहिये, तथा उस के मुख से सब हकीकत सुननी चाहिये, पीछे उस के शरीर का जो भाग जांचने योग्य हो उसे देखना और जांचना चाहिये, रोगी से हकीकत पूछते समय सब बातों का खूब निश्चय करना चाहिये अर्थात् रोगी की जाति, वृत्ति (रोज़गार), रहने का ठिकाना, आयु, व्यसैन, भूतपूर्व रोग (जो पहिले हो चुका है वह रोगे), विधिसहित पूर्वसेवित औपध (क्या २ दवा कैसे २ ली, क्या २ खाया पिया? इत्यादि), औपधसेवन का फल (लाभ हुआ वा हानि हुई इत्यादि), इत्यादि सब बातें पूँछनी चाहिये।

इन सब बातों के सिवाय रोगी के मा बाप का हाल तथा उन की शरीरसम्ब-न्धिनी (शरीर की ) ब्यवस्था (हालत ) भी जाननी चाहिये, क्योंकि बहुत से रोग माता पिता से ही पुत्रों को होते हैं।

यद्यपि स्वरपरीक्षा से भी रोगी के मरने जीने कष्ट रहने तथा गर्मी शर्दी आदि सब बातों की परीक्षा होती हैं, परन्तु वह यहां ग्रन्थ के बढ़ जाने के भय से नहीं लिखी हैं, हां स्वरोदय के विषय में इस का भी कुछ वर्णन किया है, वहां इस विषय को देखना चाहिये।

साध्यासाध्यपरीक्षा बल के द्वारा भी होती है, इस के सिवाय मृत्यु के चिन्ह संझेप से कालज्ञान में लिखे हैं, जैसे-कानों में दोनों अंगुलियों के लगाने से यदि गड़ागड़ाहट न होवे तो प्राणी मर जाता है, आंख को मसल कर अँधेरे में खोले, यदि विज्ञली का सा झबका न होवे तथा आंख को मसल कर मींचने से रंग र का (अनेक रंगों का) जो आकाश से बरसता हुआ सा दीखता है वह न दीखें तो मृत्यु जाननी चाहिये, छायापुरूप से अथवा काच में देखने से यदि मस्तक आदि न दीखें तो मृत्यु जाननी चाहिये, यदि चैतसुदि ४ को प्रातःकाल चन्द्रस्वर न चले तो नौ महीने में मृत्यु जाननी चाहिये इत्यादि, यह सब विवरण प्रन्थ के बढ़ जाने के भय से यहां नहीं लिखा है, हां स्वर का तो कुछ वर्णन आगे (पञ्चमाध्याय में) लिखा ही जावेगा—यह संझेप से रोगपरीक्षा और उस के आवश्यक प्रकारों का कथन किया गया।

यह चतुर्थ अध्याय का रोगपरीक्षाप्रकार नामक बारहवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

१-यदि कोई हो तो॥ २-भृतपूर्व रोग का पृष्ठना इस लिये आवश्यक है कि-उस का भी विचार कर ओपिश दी जावे, क्योंकि उपदंश आदि भूतपूर्व कई रोग ऐसे भी है कि जो कारण-सामग्री की सहायता पाकर फिर भी उत्पन्न हो जाते हैं-इस लिये यदि ऐसे रोग उत्पन्न होचुके हों तो चिकित्सा में उन के पुनरुत्पादक कारण को बचाना पड़ता है॥

# तेरहवां प्रकरण औषध प्रयोग ।



### औषघों का संग्रह।

जंगल में उत्पन्न हुई जो अनेक वनस्पतियां बाज़ार में विकती हैं तथा अनेक दवायें जो धातुओं के संसर्ग से तथा उन की मसा से बनती हैं इन्हीं सबों का नाम और्षध (दवा) है, परन्तु इस प्रन्थ में जो २ वनस्पतियां संप्रहीत की गई हैं अथवा जिन २ औपधों का संप्रह किया गया है वे सब साधारण हैं, क्योंकि जिस औपध के बनाने में बहुतज्ञान, चतुराई, समय और धन की आवश्यकता है उस औषध का शास्त्रोक्त (शास्त्र में कहा हुआ) विधान और रस आदि विधानशाला के सिवाय अन्यत्र यथावस्थित (ठीक २) बन सकना असम्भव है, इस लिखे जिन औषधों को साधारण वैद्य तथा गृहस्थ खुद बना सके अथवा बाज़ार से मंगा कर उपयोग में ला सके उन्हीं औषधों का संझेप से यहां संग्रह किया गया है तथा कुछ साधारण अंग्रेज़ी औषधों के भी नुसस्त्रे लिखे हैं कि जिन का वर्त्ताव प्रायः सर्वत्र किया जाता है।

इन में से प्रथम कुछ शास्त्रोक्त औषधों का विधान लिखते हैं:---

अरिष्ट और आसव—पानी काढ़ा अथवा पतले प्रवाही पदार्थ में औषध को डाल कर उसे मिट्टी के वर्तन में भर के कपड़मिट्टी से उस वर्तन का मुँह बन्द कर एक या दो पख़वाड़े तक रक्खा रहने दें, जब उस में ख़मीर पैदा हो जावे तब उसे काम में लावे, औषधों को उबाले विना रहने देने से आसव तैयार होता है और उबाल कर तथा दूसरे औषधों को पीछे से डाल कर रख छोड़ते हैं तब अरिष्टें तैयार होता है।

जहां औषधों का वजन न लिखा हो वहां इस परिमाण से लेना चाहिये कि— अरिष्ट के लिये उबालने की द्वा ५ सेर, शहद ६। सेर, गुड़ १२॥ सेर और पानी ३२ सेर, इसी प्रकार आसव के लिये चूर्ण १। सेर लेना चाहिये तथा शेष पदार्थ ऊपर लिखे अनुसार लेने चाहियें।

१-अर्थात् वनस्पतियों और धातुओं से चिकित्सार्थं बने हुए पदार्थों का समावेश औषथ नाम में हो जता है।। २-'विद्याशाला, शब्द से यहां वह स्थान समझना चाहिये कि जहां वैद्यकविद्या का नियमानुसार पठन पाठन होता हो तथा उसी के नियम के अनुसार सब ओषधियां ठीक २ तैयार की जाती हों।। ३-जैसे कुमार्यासव, द्राक्षासव, आदि।। ४-जैसे अमृतारिष्ट आदि।। ५-परन्तु कई आचार्यों का यह कथन है कि-अरिष्ट में डालने के लिये प्रक्षेपवस्तु ४० रुपये भर, शहद २०० रुपये भर, गुड़ ४०० रुपये भर तथा द्रव पदार्थ १०२४ रुपये भर होना चाहिये।।

इन दोनों के पीने की मात्रा ४ तोला है।

मद्य-इसे यन्न पर चढ़ा कर अर्क टपकाते हैं, उसे मद्य (स्पिरिट) कहते हैं। अर्क-औषधों को एक दिन भिगाकर यन्नै पर चढ़ा के भभका खींचते हैं, उसे अर्क कहते हैं।

अवलेह—जिस वस्तु का अवेंलेह बनाना हो उस का स्वरस लेना चाहिये, अथवा काँदा बना कर उस को छान लेना चाहिये, पीछे उस पानी को धीमी आंच से गादा पड़ने देना चाहिये, फिर उस में शहद गुड़ शकर अथवा मिश्री तथा दूसरी दवायें भी मिला देना चाहिये, इस की मात्रा आधे तोले से एक तोले तक है।

कत्क — गीली वनस्पति को शिळापर पीस कर अथवा सूखी ओपिय को पानी डाल कर पीस कर लुगैदी कर लेनी चाहिये, इस की मात्रा एक तोले की है।

कांध — एक तोले ओषधि में सोलह तोले पानी डार्ल कर उसे मिटी वा कलई के पात्र (वर्तन) में उकालना (उबालना) चाहिये, जब अष्टमांश (आठवां भाग) शेप रहे तब उसे छान लेना चाहिये, प्रायः उकालने की ओपधि का वजन एक समय के लिये ४ तोले हैं, यदि काथ को थोड़ा सा नरम करना हो तो चौथा हिस्सा पानी रखनाचहिये, एक बार उकाल कर छानने के पीले जो कृचा रह जावे उस को दूसरी बार (फिर भी शाम को) उकाला जावे तथा छान कर उपयोग में लाया जावे उसे पर काथ (दूसरी उकाली) कहते हैं, परन्तु शाम को उकाले हुए काथ का बासा कृचा दूसरे दिन उपयोग में नहीं लाना चाहिये, हां प्रातःकाल का कृचा उसी दिन शाम को उपयोग में लाने में कोई हर्ज नहीं है।

निर्वल रोगी को काथ का अधिक पानी नहीं देना चाहिये।

१-यह पूर्णअवस्थावाले पुरुष के लिये मात्रा है, किन्तु न्यूनावस्थावाले के लिये मात्रा कम करनी पड़ती है, जिस का वर्णन आगे किया जावेगा, (इसी प्रकार सर्वत्र समझना चाहिये।। २-यन्न कई प्रकार के होते हैं, उन का वर्णन दूसरे वेद्यक प्रन्थों में देख लेना चाहिये।। ३-दयाध्यमं वालों के लिये अर्क पीने योग्य अर्थात भक्ष्य पदार्थ हैं परन्तु अरिष्ट और आसव अभक्ष्य है, क्योंकि जो बाईस प्रकार के अभक्ष्य के पदार्थों के खाने से बचता है उसे ही पूरा दयाधमं का पालनेवाला समझना चाहिये।। ४-जो वस्तु चाटी जावे उसे अवलेह कहते हैं॥ ५-तात्पर्य यह है कि यदि गीली वनस्पति हो तो उस का स्वरस लेना चाहिये परन्तु यदि सुली ओपिध हो तो उस का काढ़ा बना लेना चाहिये।। ६-इस को मुसलमान वैद्य (हकीम) लक्ष्य कहते हैं तथा संस्कृत में इस का नाम कल्क है॥ ७-इस को उकाली भी कहते हैं॥ ८-तात्पर्य यह है कि ओपिध से १६ गुना जल डाला जाता है-परन्तु यह जल का परिमाण १ तोले से लेकर ४ तोले पर्यन्त औपथ के लिये समझना चाहिये, चार तोले से उपरान्त कुड़व पर्यन्त आपथ में आठग्रना जल डालना चाहिये और कुड़व से लेकर प्रस्थ (सेर) पर्यन्त औपथ में चौजुना ही जल डालना चाहिये।।

नवीन उचर में पाचन काथ ( दोषों को पकानेवाला काथ ) देना हो तो अर्धा-वशेष ( आधा बाकी ) रख कर देना चाहिये।

कुटकी आदि कटु पदार्थों का काथ ज्वर में देना हो तो ज्वर के पकने के बाद देना चाहिये।

स्मरण रहे कि-काथ करने के समय वर्तन पर उक्कन देना (ढांकना) नहीं चाहिये क्योंकि उक्कन देकर (ढांक कर) बनाया हुआ काथ फायदे के बदले बड़ा भारी नुकसान करता है।

कुरला—दवा को उकाल कर उस पानी के अथवा रात को भिगोये हुए उंडे हिम के अथवा फिटकड़ी और नीलायोथा आदि को पानी में डाल कर उस पानी के मुखपाक आदि ( मुँह का पक जाना अथवा मसूड़ों का फूलना आदि ) रोगों में कुरले किये जाते हैं।

उपर कहे हुए रोगों में त्रिफला, रांग, तिलकँटा, चमेली के पत्ते, दूध, घी और शहद, इन में से किसी एक वस्तु से कुरैले करने से भी फायदा होता है।

गोली—किसी दवा को अथवा सत्त्व को शहद, नींबू का रस, अदरख का रस, पान का रस, गुड़, अथवा गूर्गुल की चासनी में डाल कर छोटी २ गोलियां बनाई जाती हैं, पीछे इन का यथावस्थक उपयोग होता है।

यी तथा तेल — जिन २ औषधों का घी अथवा तेल बनाना हो उन का स्वरस लेना चाहिये, अथवा औषधों का पूर्वोक्त कल्क लेना चाहिये, उस से चौगुना घी अथवा तेल लेना चाहिये, घी तथा तेल से चौगुना पानी, दूध, अथवा गोमूत्र लेना चाहिये और सूखे औषध को १६ गुने पानी में उकाल कर चतुर्थांश रखना चाहिये, काथ से चौगुना घी तथा तेल होना चाहिये, गीले औषधों का कल्क बना कर ही डालना चाहिये, पीछे सब को उकालना चाहिये, उकालने से जब पानी जल जावे तथा औषध का भाग पक्का (लाल) हो जावे तथा घी अलग हो जावे तब उतार कर ठंडा कर छान लेना चाहिये।

१-ज्वर के पकने का समय यह है कि-वातिक ज्वर सात दिन में, पैत्तिक ज्वर दश दिन में नथा श्रेष्मिक ज्वर वारह दिन में पकता है।। १-कुरले को संस्कृत में गण्डूष कहते हैं।। ३-कुरले के ४ भेद हैं—लेहन (चिकनाहट करनेवाला), शमन (शान्ति करनेवाला), शोधन (साफ करनेवाला) और रोपण (स्वच्छ धातुओं की भरती करके घाव को पूरा करनेवाला) वात की पीड़ा में लेहन, पित्त की पीड़ा में शमन, कफ की पीड़ा में शोधन तथा घाव आदि में रोपण कुरले किये जाते हैं, (इन का विधान वेचक अन्धों में विस्तारपूर्वक देख लेना चाहिये)।। ४-इन को संस्कृत में गुटिका कहते हैं तथा बड़ी २ गोलियों को मोदक कहते हैं।। ५-गूगुल को यदि शोधना हो तो त्रिफला के काथ में शोधना चाहिये तथा शिलाजीत भी इसी में गुद्ध होता है।। ६-तात्पर्थ यह है कि-गिलोय आदि मृदु पदार्थों में चौगुना जल डालना चाहिये, सोंठ आदि स्खे पदार्थों में आठगुना जल डालना चाहिये।।

इन के सिद्ध हो जाने की पहिचान यह है कि-तेल में जब झागों का आना बंद हो जावे तब उसे तैयार समझकर झट नीचे उतार लेना चाहिये तथा घी में जब झाग आ जावें त्योंही झट उसे उतार लेना चाहिये?।

इन के सिवाय वस्तुओं के तेल घाणी में तथा पातालयम्रादिसे निकाले जाते हैं जिस का जानना गुरुगम तथा शास्त्राधीन है, इस घृत तथा तेल की मात्रा चार तोले की है।

चूर्ण—स्खे हुए औषधों को इकट्टा कर अथवा अलग २ कृटकर तथा कपड़छान कर रख छोड़ना चाहिये इस की मात्रा आधे तोले से एक तोले तक की है।

धुआँ वा धूप—जिस प्रकार अङ्गार में दवा को सुलगा कर धूप दे कर घर की हवा साफ की जाती है उसी प्रकार कई एक रोगों में दवा का धुआं चमड़ी को दिया जाता है, इस की रीति यह है कि-अंगारे पर दवाको डालकर उसे खाट (चार पाई) के नीचे रख कर खाटपर बैठ कर सुँह को उघाड़े (खुला) रखना चाहिये और सब शरीर को कपड़े से खाट समेत चारों तरफसे इस प्रकार टकना चाहिये कि धुआँ बाहर न निकलने पावे किन्तु अंगपर लगता रहे।

धूम्रपान—जैसे दवा का धुआं शरीर पर लिया जाता है उसी प्रकार दवा को हुके में भरकर फिरंग तथा गठिया आदि रोगों में मुँह से वा नाक से पीते हैं, इसे धृम्रपान कहते हैं।

नस्य-नाक में घी तेल तथा चूर्णकी सूँघनी ली जाती है उस को नैस्य कहते हैं।

१-इन की दूसरी परीक्षा यह भी है कि खेह का पाक करते २ जब कल्क अंगुलियों में मींडने से वत्ती के समान हो जावे **और उ**स कल्क को अक्षि**में** डालने से आवाज न हो अर्थात् चटचटावे नहीं तब जानना चाहिये कि अब यह खेह ( धृतअथवा तेल ) सिद्ध हो गया है।। २-यदि चुर्ण में गुड़ मिलाना हो तो समान भाग डालें, खांड डालनी हो तो यूनी डालें तथा चूर्ण में यदि हींग डालनी हो तो घत में भून कर डालनी चाहिये, ऐसा करने से यह उत्क्वेद नहीं करती है, यदि चुर्ण को पृत या शहद में मिला कर चाटना हो तो उन्हें ( पृत वा शहद को ) चुर्ण से दृने लेने, इसी प्रकार यदि पतले पदार्थ के साथ चूर्णको लेना हो तो वह (जल आदि) चौगुना लेना चाहिये॥ ३-धूम्र**पान छः प्रकार का हैं-शमन,** बृंहण, रेचन, कासहा, वमन और व्रणधूपन, इन का विधान और उपयोग दूसरे वैद्यक श्रन्थों में देख लेना चाहिये-थका हुआ, डरपोक, दुखिया, जिस को तत्काल बस्तिविधि कराई गई हो, रेचन लिया हुआ, रात्रि में जागा हुआ, प्यासा, दाह से पीड़ित, जिस का तालु सूख रहा हो, उदररोगी, जिस का मस्तक तप्त हो, तिमिररोगी, छर्दिंगला, अफरे से पीड़ित, उरःक्षतवाला, प्रमेह से पीड़ित, पाण्डुरोगी, गर्भवती स्त्री, रूक्ष और श्रीण, जिस ने दृध **शहद** पृत **और** आसव का उपयोग किया हो, जिस ने अन्न दही आदि का उपयोग किया हो, वालक, वृद्ध और क़ुश, इत्यादि प्राणियों को धृत्रपान नहीं करना चाहिये॥ ४-नस्य के सब ोद और उन का विधान आदि दूसरे वैद्यक मन्थों में देखना चाहिये, क्योंकि नस्य का विधान बहुत विस्तृत है।।

पान—किसी दवा को ३२ गुने अथवा उस से भी अधिक पानी में उकाल कर आधा पानी बाकी रक्खा जावे तथा उसे पिया जावे इसे पान कहते हैं।

पुटपाक—किसी हरी वनस्पति को पीस कर गोला बना कर उस को बड़ (बरगद) वा एरण्ड अथवा जासुन के पत्ते में लपेट कर ऊपर कपड़िमद्दी का थर दे कर वनकंडों को सुलगा कर निर्धूम होनेपर उस में रख देना चाहिये, जब गोले की मिट्टी लाल हो जावे तब उसे निकाल कर तथा मिट्टी को दूर कर रस निचोड़ लेना चाहिये, परन्तु यदि वनस्पति सूखी हो तो जल में पीस कर गोला कर लेना चाहिये, इस रस को पुटपाक कहते हैं, इस के पीने की मात्रा दो से चार तोले तक की है।

पञ्चाङ्ग-मूल (जड़), पत्ते, फल, फूल तथा छाल, इस को पञ्चाङ्ग कहते हैं।

फलवर्ती—योनि अथवा गुदा के अन्दर दवा की भोटी बत्ती दी जाती है, तथा इस में घी वा दवाका तेल अथवा साबुन आदि भी लगाया जाता है।

फांट--एक भाग दवा के चूर्ण को आठ भाग गर्म पानी में कुछ घंटोंतक भिगा कर उस पानी को दवा के समान पीना चाहिये, ठंढ़े पानी में १२ घण्टेतक भीगने से भी फांट तैयार होता है, इस की मात्रा ५ तोले से १० तोले तक है।

वस्ति—पिचकारी में कोई प्रवाही द्वा भर कर मल वा मूत्र के स्थान में द्वा चढ़ाई जाती है, इस का नाम बर्सिं है, वह खाने की द्वा के समान फायदा करती है।

भावना—दवा के चूर्ण को दूसरे रस के पिलाने को ( दूसरे रस में भिगाकर शुष्क करने को ) भावना कहते हैं, एकवार रस में घोट कर या भिगाकर सुखाले, इस को एक भावना कहते हैं, इसी प्रकार जितनी भावनायें देनी हों उतनी देते चले जावें।

वाफ — बाफ कई प्रकारसे ली जाती है, बहुत सीं सेक और बांधने की दवायें भी बफारे का काम देती हैं, केवल गर्भ पानी की अथवा किसी चीज़ को डाल कर उकाले हुए पानी की बाफ सँकड़े मुखवाले वर्त्तन से लेनी चाहिये, इस की विधि पहिले लिख चुके हैं।

१-इस की मोटाई अंगुष्ठ के समान होनी चाहिये॥ २-कोई आचार्य चौगुने जल में भिगाने को लिखते हैं॥ २-इस को कोई आचार्य हिम कहते हैं तथा इसी जलको रई से मथने से मन्य कहलाता है॥ ४-बस्ति के सब मेद तथा उन का विधान आदि दूसरे वैद्यकप्रन्थों में देख लेना चाहिये, क्योंकि इस का बहुत विस्तार हैं॥ ५-जितने रस में सब चूर्ण हुब जावे उतना ही रस भावना के लिये लेना चाहिये, क्योंकि यही भावना का परिमाण वैद्यों ने कहा है ॥ ६-इस का मुख्य प्रयोजन पसीना लाने से हैं कि पसीने के द्वारा दोष शरीर में से निकले॥

वन्धेरण-किसी वनस्पति के पत्ते आदि को गर्म कर शरीर के दुखते हुए स्थान पर बाँधने को बन्धेरण कहते हैं।

मुरब्बा—हरड़ आँवला तथा सेव आदि जिस चीज़ का मुरब्बा वनाना हो उस को उबाल करें तथा घो कर दुगुनी या तिगुनी खांड या मिश्री की चासनी में डुबा कर रख छोड़ना चाहिये, इसे मुरब्बा कहेते हैं।

मोदक—बड़ी गोली को मोदक कहते हैं, मेथीपाक तथा सोंठपाक आदि के

मोदक गुड़ खांड़ तथा मिश्री आदि की चासनी में बाँधे जाते हैं।

मन्थ—द्वा के चूर्ण को दवा से चौगुने पानी में डाल कर तथा हिला कर या मथकर छान कर पीना चाहिये, इसे मन्थ कहते हैं।

यवागू — कांजी – अनाज के आटे को छःगुने पानी में उकाल कर गाड़ा कर के उतार लेना चाहिये।

लेप—सूखी हुई दवा के चूर्ण को अथवा गीली वनस्पति को पानी में पीस कर लेप किया जाता है, लेप दोपहर के समयमें करना चीहिये, ठंढी वस्त नहीं करना चाहिये, परन्तु रक्तपित्त, सूजन, दाह और रक्तविकार में समय का नियम नहीं है।

लृपड़ी वा पोल्टिस—मेहूँ का आटा, अलसी, नींब के पत्ते तथा कांदा आदि को जल में पीस कर अथवा गर्म पानी में मिला कर लुगदी बना कर कोथ (सूजन) तथा गुमड़े आदिपर बांधना चाहिये, इसे लृपड़ी का पोल्टिस कहते हैं।

सेक—सेक कई प्रकार से किया जार्ता है—कोरे कपड़े की तह से, रेत से, ईट से, गर्म पानी से, भरी हुई काच की शीशी से, और गर्म पानी में डुबा-कर निचोड़े हुए फलालैन वा जनी कपड़े से, अथवा बाफ दिये हुए कँपड़े से इसादि।

स्वरस—िकसी गीली वनर्स्पति को बाँट (पीस) कर आवदयकता के समय

१-यदि कोई कड़ी वस्तु हो तो फिटकड़ी आदि के तेजाब से उसे नरम कर लेना चाहिये।।
२-मधुपक हरड आदि को भी मुरब्बा ही कहते हैं।। ३-अभयादि मोदक आदि कई प्रकार के मोदक होते हैं।। ४-लेप के दो भेद हैं-प्रलेप और प्रदेह, पित्तसम्बंधी शोध में प्रलेप तथा कफसम्बंधी शोध में प्रदेह किया जाता है, (विधान वैद्यक प्रन्थों में देखों)।। ५-रात्रि में लेप नहीं करना चाहिये परन्तु दुष्ट वणपर रात्रि में भी लेप करने में कोई हानि नहीं है, यह भी सारण रखना चाहिये कि प्रायः लेपपर लेप नहीं किया जाता है।। ६-सेक के-लेहन, रोपण और लेखन, ये तीन मुख्य मेद हें, बातपीड़ा में-लेहन, पित्तपीड़ा में रोपण तथा कफपीड़ा में लेखन सेक किया जाता है, इन का विधान आदि सब विषय वैद्यक प्रन्थों में देखना चाहिये, यह भी सरण रहे कि-सेक दिन में करना चाहिये परन्तु अति आवश्यक अर्थात् महादुःखदायी रोग हो तो रात्रि के समय में भी करना चाहिये।। ७-पानी की बाफ से युक्त फललेन अथवा जनी कपड़े से सेक करने की विधि पहिले लिख चुके हैं।। ८-वनस्पित वह लेनी चाहिये जो कि सरदी अग्नि और कीड़े आदि से बिगड़ी न हो।।

थोड़ा सा जल मिला कर रस निकाल लेना चाहिये, इसे स्वरस कहंते हैं, यदि वनस्पति गीली न मिले तो सूखी दवा को अठगुने पानी में उकाल कर चौथा भाग रखना चाहिये, अथवा २४ घण्टे तक पानी में भिगाकर रख छोड़ना चाहिये, पीले मल कर छान लेना चाहिये, गीली वनस्पति के स्वरस के पीने की मात्रा दो तोले हैं तथा सूखी वनस्पति के स्वरस की मात्रा चार तोले हैं परन्तु बालक को स्वरस की मात्रा आधा तोला देनी चाहिये।

हिम--- ओषि के चूर्ण को छः गुने जल में रातभर भिगा कर जो प्रातःकाल छान कर लिया जाता है, उस को हिम कहुँते हैं।

श्लार— की आदि वनस्पतियों में से जवास्तार आदि क्षार (सार) निकाले जाते हैं, इसी प्रकार मूली, कारपाठा (घीग्वारपाठा) तथा औंधाझाड़ा आदि भी बहुत सी चीज़ों का सार निकाला जाता है।

इस के निकालने की यह रीति है कि-वनस्पति को मूल (जड़) समेत उखाड़ कर उस के पद्धांग को जला कर राख कर लेनी चाहिये, पीछे चौगुने जल में हिला कर किसी मिट्टी के वर्तन में एक दिनतक रखकर ऊपर का नितरा हुआ जल कपड़े से छान लेना चाहिये, पीछे उस जल को फिर जलाना चाहिये, इस-प्रकार जलानेपर आखिरकार क्षार पेंदी में सुख कर जम जायगा।

सत—गिलोय तथा मुलेठी आदि पदार्थों का सत बनाया जाता है, इस की रीति यह है कि-गीली औषध को कूट जल में मथकर एक पात्र में जमने देना चाहिये, पीछे ऊपर का जल घीरे से निकाल डालना चाहिये, इस के पीछे पेंदी पर सफेदसा पदार्थ रह जाता है वही सुखने के बाद संत जमता है।

सिरका — अंगूर जार्मुन तथा सांठे (गन्ना वा ईख) का सिरका बनाया जाता है, इस की रीति यह है कि — जिस पदार्थ का सिरका बनाना हो उस का रस निकाल कर तथा थोड़ासा नौसादर डाल कर धूप में रख देना चाहिये, सड़ उठनेपर तीन वा सात दिनों में बोतलों को भर कर रख छोड़ना चाहिये, इस की मात्रा आधे तोले से एक तोलेतक की है, दाल तथा शाक में इस की खटाई देने

१-इसे स्वरस तथा अंगरस भी कहते हैं।। २-इसे स्वरस तथा रस भी कहते हैं।। ३-इस को सीतकषाय भी कहते हैं, इस के पीने की मात्रा दो पल अर्थात् ८ तोले है।। ४-किन्हीं लोगों ने यवक्षार (जोखार) के बनाने की रीति यह लिखी है कि-जो के शूक की राख एक सेर चौंसठ (६४) सेर पानी में मिलाकर मोटे कपड़े में वह पानी क्रमशः २१ बार छान लेना चाहिये, फिर इस पानी को किसी पात्र में भर कर औदाना चाहिये, जब पानी जलकर चूर्णवत (चूर्णके समान) पदार्थ बाकी रह जावे उसी को यवक्षार (जवाखार) कहते हैं।। ५-इस को संस्कृत में सत्त्व कहते हैं।। ६-इसे पूर्वीय देशों में छिरका भी कहते हैं, वहां सिरके में आम कराँदे बेर और खीरा आदि फलों को भी डालते हैं जो कि कुछ दिनतक उस में पड़े रह कर अत्यन्त सुखाद हो जाते है।। ७-अंगूर का सिरका बहुत तीक्ष्ण (तेज) होता है।। ८-आमुन का सिरका पेट के लिये बहुत ही फायदेमन्द होता है, इस में थोड़ा सा काला नमक मिला कर पीने से पेट का दर्द शान्त हो जाता है।।

से बहुत हाज़मा होता है, भोजन के पीछे एक घण्टे के बाद इसे पानी में मिलाकर पीने से पाचनशक्ति दुरुस्त होती है।

गुलक नद —गुलाब या सेवती के फूलों की पँखड़ियों की मिश्री बुरका कर तह पर तह देते जाना चाहिये, तथा उसे दँक कर रख देना चाहिये, जब फूल गल कर एक रस हो जावे तब कुछ दिनों के बाद वह गुलक नद तैयार हो जाता है, यह बड़ी तरावट रखता है, उष्णकाल में प्रातःकाल इसे घोट कर पीने से अल्यन्त तरावट रहती है तथा अधिक प्यास नहीं लगेती है।

```
कुछ औषघों के अंग्रेज़ी तथा हिन्दी नाम।
        अंग्रेज़ी नाम । हिन्दी नाम । संख्या । अंग्रेजी नाम । हिन्दी नाम ।
संख्या ।
 3
        इनपयूजन ।
                    चाच।
                                    99
                                         पलास्टर ।
                                                    लेप ।
 ₹
        एकवा ।
                    पानी ।
                                         पोव्टिस ।
                                    35
                                                    लपडी ।
        एक्स्ट्राक्ट ।
                    सत्व, घन।
                                        फोमेनटेशन।सेक।
 ₹
                                    33
       एनिमा ।
                    पिचकारी, वस्ति। १४
                                         बाथ ।
                                                   बाफ, स्नान।
       ओल्यम ।
                    तेल (खानेका)।
                                    94
                                         विल्स्टर ।
                                                   फफोला उठाना ।
       अंग्वेन्टम ।
 3
                    मल्हम ।
                                    98
                                         मिक्सचर । मिलावट ।
       कन्फेक्सन्।
                   मुख्बा, अचार ।
                                    90
                                         लाइकर । प्रवाही ।
       टिंक्चर ।
                    अर्क।
                                         छिनिमेंट। तेल (लगाने का)।
 4
                                   96
       डिकोक्सन ।
                    काढ़ा, उकाली ।
                                                  पोता धोनेकी दवा।
 Q
                                        छोशन ।
                                   98
       पह्चीस ।
                    चूर्ण ।
                                   २०
                                         वाइन ।
                                                  आसव।
                       देशी तौल (बज़न )।
```

| 3  | रत्ती=चिरमीभर ।      | ८ बाल=१ चौअन्नीभर।            |
|----|----------------------|-------------------------------|
| ₹  | रत्ती=१ बाछ।         | १६ बाल=१ अठन्नीभर ।           |
| -  | बाल=१ मासा।          | ३२ बाल=१ रूपयेभर ।            |
| દ્ | मासा=१ टंकै।         | ४० रुपयेभर=॥ सेर, पाऊँड, रतऌ∤ |
| ₹  | टंक=१ तोला।          | ८० रुपयेभर=१ सेर ।            |
| S  | बाल=अन्दाजन ९ दशकीभर | ì                             |

४ बाल=अन्दाजन १ दुअन्नीभर ।

#### अंग्रेजी तौल और माप

| सुखी दवाइयों की तौल।    | पतली दवाइयों की माप।    |
|-------------------------|-------------------------|
| १ ग्रेन =१ गेहूँभर ।    | ६० बूँद=मीनीम≔१ ड्राम । |
| २० ग्रेन = ३ स्क्रुपल । | ८ ड्राम=१ औंस ।         |
| ३ स्कुपल=१ ड्राम ।      | २० औस=१ पीन्ट।          |

१-गुलकन्द में प्रायः वे ही गुण समझने चाहिये जो कि गुलाब वा सेवती के फुलों में तथा मिश्री में हैं॥ २-यह-शीतल, हृदय को हितकारी, ग्राही, शुक्रजनक (वीर्य को उत्पन्न करनेवाला), हलका, त्रिदोपनाशक, रुधिरविकार को दूर करनेवाला, रंग को उज्जबल करनेवाला तथा पाचन है॥ ३-परन्तु कहीं २ टंक चार ही मासे का माना जाता है॥

ं ८ पीन्ट=१ ग्यालन ।

```
८ ड्राम = १ औंस ।
१२ औंस = १ पाउण्ड ।
२ भेन = १ रत्ती ।
६ भेन = १ बाल्ड ।
१ औंस = २॥ रुपयेसर ।
```

जो प्रवाही ( पतली ) दवाइयां जहरीलीं अथवा बहुत तेज़ नहीं होती हैं उन को साधारण रीति से ( चमचा आदि भर के ) भी पिला देते हैं, उस का कम इस प्रकार है:—

१ टीः स्पुन फुल=१ ड्राम। १ डिन्नर्ट०स्पुन फुल=२ ड्राम। १ टेबुल स्पुन फुल=४ ड्राम रे औंस। १ वाईनग्लास फुल=२ औंस।

अंग्रेजी में अवस्था के अनुसार दवा देने की देशी मात्रा।

पूरी अवस्था के आदमी को पूरी मात्रा का परिमाण ( १ भाग गिनें तो );

|          |    |    |    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •                         |
|----------|----|----|----|---------------------------------------|---------------------------|
| संख्या । |    |    |    | अवस्था।                               | मात्रा ।                  |
| 9        | 3  | से | Ę  | महीने के बालक को।                     | पूरी मात्रा का 🥞 ।        |
| २        | Ę  | से | ६  | महीने के बालक को।                     | पूरी मात्रा का उ          |
| ર        | ६  | से | 35 | महीने के बालक को ।                    | पूरी मात्रा का 🤨 ।        |
| 8        | 3  | से | ş  | वर्ष के बालक को।                      | पूरी मात्रा का है।        |
| ų        | ₹  | से | Ę  | वर्ष के बालक को।                      | पूरी मात्रा का है।        |
| દ્       | ₹  | से | 8  | वर्ष के बालक को।                      | पूरी मात्रा का 🖁 ।        |
| હ        | 8  | से | છ  | वर्ष के बालक को।                      | पूरी मात्रा का 🖁 ।        |
| 6        | 9  | से | 38 | वर्ष के बालक को।                      | पूरी मात्रा का 🥞 ।        |
| <b>ዓ</b> | 38 | से | २१ | वर्ष के जवान को।                      | पूरी मात्रा का 🗟 ।        |
| 90       | २३ | से | ६० | वर्ष के पूर्णायु पुरुष को।            | पूर्ण मात्रा देनी चाहिये। |

विशेष वक्तर्यं — एक महीने के बच्चे को एक बायबिड़ंग के दाने के वजन जितनी दवा देनी चाहिये, दो महीने के बच्चे को दो दाने जितनी दवा देनी चाहिये, इसी कम से प्रति महीने एक एक वायविड़ंग जितनी मात्रा बढ़ाते जाना चाहिये, इस प्रकार से १२ महीने के बालक को बारह बायविड़ंग जितनी दवा चाहिये, जिस प्रकार बालक की मात्रा अवस्था की वृद्धि में बढ़ा कर दी जाती है उसी प्रकार साठ वर्ष की अवस्था के पीछे वृद्ध पुरुष की मात्रा धीरे २ घटानी चाहिये अर्थात् साठ वर्षतक पूरी मात्रा देनी चाहिये पीछे प्रति सात २ वर्ष से ऊपर लिखे कम से मात्रा को कम करते जाना चाहिये परन्तु धातु की मस्म तथा रसायनिक दवा की मात्रा एक राई से लेकर अधिक से अधिक एक बाल तक भी दी जाती है।

१-यह विषय प्रायः देशी दवा के विषय में समझना चाहिये, अर्थात् अवस्था के अनुसार देशी दवा की मात्रा यह समझनी चाहिये॥

#### अंग्रेजी-मात्रा।

| संख्य    | ۱ <b>ا</b> | अवस | था । | अधिक से  | अधिक 🤻             | अधिक से अधिक    | अधिक से अधिक      |
|----------|------------|-----|------|----------|--------------------|-----------------|-------------------|
|          |            |     |      | एक औंर   | त बज़न ।           | एक ड्राम वज़न । | एक स्क्रुपल बज़न। |
| 9        | 3          | से  | Ę    | महीनेतक। | २४ ग्रेन।          | ३ ग्रेन ।       | १ ग्रेन ।         |
| <b>ર</b> | 3          | से  | 32   | महीनेतक। | २ <del>र</del> ूपल | । ५ ग्रेना      | ३॥ ग्रेन ।        |
| 3        | 9          | से  | ₹    | वर्षतक । | ३ ड्रॉम।           | ८ ग्रेन ।       | २॥ ग्रेन ।        |
| 8        | २          | से  | ર    | वर्षतक । | श ड्राम ।          | ९ ग्रेन ।       | ३ ग्रेन।          |
| ų        | 3          | से  | ų    | वर्षतक । | शा ड्राम ।         | १२ थ्रेन ।      | ४ ग्रेन ।         |
| ૃદ       | પ્         | से  | ø    | वर्षतक । | २ ड्राम।           | ३५ घ्रेन ।      | ५ ग्रेन ।         |
| 19       | હ          | से  | 90   | वर्षतक । | ३ डाम ।            | २० घ्रेन ।      | ७ ग्रेन ।         |
| G        | 30         | से  | 92   | वर्षतक । | ॥ औंस ।            | ॥ ड्राम ।       | ॥ स्क्रुपल ।      |
| S        | 32         | से  | ૧૫   | वर्षतक । | ५ ड्राम ।          | ४० ग्रेन ।      | १४ घ्रेन ।        |
| 90       | 94         |     |      | वर्षतक । | ६ ड्राम ।          | ४५ ग्रेन ।      | १६ ग्रेन ।        |
|          | 20         |     |      | वर्षतक । | १ औंस।             |                 | ३ स्कृपछ ।        |

विशेष सूचना—१-मात्रा शब्द जिस २ जगह लिखा हो वहां उसका अर्थ यह समझना चाहिये कि-इतनी दवा की मात्रा एक टक्क (वस्त) की है।

२-अवस्था के अनुसार द्वाइयों की मात्रा का बजन यद्यपि ऊपर लिखा है परन्तु उस में भी ताकतवर और नाताकृत (कमजोर) की मात्रा में अधिकता तथा न्यूनता करनी चाहिये तथा स्त्री और मनुष्य की जाति, ऋतु तथा रोग के प्रकार आदि सब बातों का विचार कर द्वाकी मात्रा देनी चाहिये।

३-बालक को जहरीली दवा कभी नहीं देनी चाहिये, अफीम मिली हुई दवा भी चार महीने से कम अवस्थावाले बालक को नहीं देनी चाहिये, किन्तु इस से अधिक अवस्थावाले को देनी चाहिये और वह भी विशेष आवश्यकता ही में देनी चाहिये तथा देने के समय किसी विद्वान् वैद्य वा डाक्टर की सम्मित लेकर देनी चाहिये।

४-चूर्ण (फाँकी) की मात्रा अधिक से अधिक दो बाल के अन्दर देनी चाहिये तथा पतली दवा चार आने भर अथवा एक छोटे चमचे भर देनी चाहिये परन्तु उस में दवाई के गुण दोष तथा स्वभाव का विचार अवस्य करना चाहिये।

१-क्यों कि दवा की शक्ति का सहन करने के लिये शक्ति की आवश्यकता है, इस लिये शक्ति का विचार कर ओषि की मात्रा में न्यूनाधिकता कर लेनी चाहिये॥ २-वालक को ज़हरीली दवा के देने से उस के रुघर में अनेक विकार उत्पन्न हो जाते हैं जो कि शरीर में सदा के लिये अपना घर बना लेते हैं और शरीर में अनेक हानियां करते हैं॥ ३-क्यों कि चार महीने से कम अवस्थावाला बालक अफीम मिली हुई दवा की शक्ति का सहन नहीं कर सकता है॥ ४-विशेष अवस्था में न दे कर प्रायः अथवा नित्य देने से वह उस का अभ्यासी हो जाता है और उस से उस को अनेक हानियां पहुँचती है॥

५-जो दवा पूरी अवस्था के आदमी को जिस वज़न में दी जावे उसे ऊपर लिखे अनुसार अवस्थाकम से भाग कर के देना चाहिये।

६-बालक कों सोंठ मिर्च पीपल और लाल मिर्च आदि तीक्ष्ण ओवधि तथा मादक (नशीली) ओवधियां कभी नहीं देनी चाहिये।

७-गर्भिणी स्त्री के लिये भिन्न २ रोगों की जो खास २ दवा शास्त्रकारों ने लिखी है वही देनी चाहिये, क्योंकि बहुत गर्म दवाइयां तथा दस्तावर और तीक्ष्ण इलाज गर्भ को हानि पहुँचाते हैं।

८-सब रोगों में सब दवाइयां ताज़ी और नई देनी चाहियें परन्तु बायबिड़ंग, छोटी पीपल, गुड़, धान्य, शहद और घी, ये पदार्थ दवा के कामके लिये एक वर्ष के पुराने लेने चाहिये।

९-गिलोय, कुड़ाछाल, अडूसे के पत्ते, विदारीकन्द, सतावर, आसगँध और सोंफ, इत्यादि वनस्पतियों को दवा में गीली (हरी) लेना चाहिये, तथा इन्हें दूनी नहीं लेना चाहिये।

१०-इन के सिवाय दूसरी वनस्पतियां सूखी लेनी चाहियें, यदि सूखी न मिलें अर्थात् गीली (हरी) मिलें तो लिखे हुए वज़न से दूनी लेनी चाहियें।

19-जो वृक्ष स्थूल और बड़ा हो उस की जड़ की छाल दवामें मिलानी चाहिये परन्तु छोटे वृक्षों की पतली जड़ ही लेनी चाहिये।

१२-तमाम भस्म, तमाम रसायन द्वायें तथा सब प्रकार के आसव ज्यों र पुराने होते जावें त्यो २ गुणों में बढ़ कर होते हैं (विशेष गुणकारी होते हैं), परन्तु काष्टादि की गोलियां एक वर्ष के बाद हीनसत्त्व (गुणरहित) हो जाती हैं, चूर्ण दो महीने के बाद हीनसत्त्व हो जाता है, औषघों के योग से बना हुआ घी तथा तेल चार महीने के बाद हीनसत्त्व हो जाता है, परन्तु पारा गन्धक हींगल, और बच्छनाग आदि को शुद्ध कर दवा में डालने से काष्टादि रस दवाइयां पुरानी होनेपर भी गुणयुक्त रहती हैं अर्थात् उन का गुण नहीं जाता है।

१३-काथ तथा चूर्ण आदि की बहुत सी दवाइयों में से यदि एक वा दो दवा-इयां न मिलें तो कोई हरज नहीं है, अथवा इस दशा में उसी के सदश गुणवाली दूसरी दवाई मिले तो उसे मिला देनी चैाहिये, तथा नुसखे में एक दो अथवा

१-परन्तु सांप आदि की बांबी, दुष्ट पृथिवी, जलप्राय स्थान, स्मशान, जपर भूमि और मार्ग में उत्पन्न हुई ताजी दवाई भी नहीं लेनी चाहिये, तथा कीड़ों की खाई हुई, आग से जली हुई, शर्दों से मारी हुई, लू लगी हुई, अथवा अन्य किसी प्रकार से दूषित भी दवा नहीं लेनी चाहिये ॥ २-तात्पर्य यह है कि लम्बी और मोटी जड़वाले (बट पीपल आदि) की छाल लेनी चाहिये तथा छोटी जड़वाले (कटेरी धमासा आदि) के सर्व अंग अर्थात् जड़, पत्ता, फूल, फल, और शाखा लेवें, परन्तु किन्हीं आचार्यों की यह सम्मित है जो कि ऊपर लिखी है ॥ २-जुछ ओपधियों की प्रतिनिधि ओषधियां यहां दिखलाते हैं-जिन को उनके अभाव में उपयोग में लाना चाहिये-चित्रक के अभाव में दन्ती अथवा ओंगा का खार, धमारी के अभाव में जवासा, तगर के अभाव में कूठ, मूर्वों के अभाव में जिंगनी की त्वचा, अहिंसा के अभाव में मानकन्द, लक्ष्मणा के अभाव

तीन दवाइयां रोग के विरुद्ध हों तो उन्हें निकाल कर उस रोग को मिटानेवाली न लिखी हुई दवाइयों को भी उस नुसखे में मिला देना चाहिये।

१४-यदि गोली बांधने की कोई चीज़ (रस आदि ) न लिखी हो तो गोली पानी में बांधनी चाहिये।

१५-जिस जगह नुसखे में बज़न न लिखा हो वहां सब दवाइयां बराबर लेनी चाहियें।

१६-यदि चूर्ण की मात्रा न लिखी हो तो वहां चूर्ण की मात्रा का परिमाण पाव तोले से लेकर एक तोलेतक समझना चाहिये परन्तु जहरीली चीज का यह परिमाण नहीं है।

19-इस प्रन्थ में विशेष द्वाइयां नहीं दिखलाई गई हैं परन्तु बहुत से प्रन्थों में प्रायः वजन आदि नहीं लिखा रहता है इस से अविज्ञ लोग घवड़ाया करते हैं, तथा कभी २ वजन आदि को न्यूनाधिक करके तकलीफ भी उठाते हैं, इस लिये सब के जानने के लिये संक्षेप से यहांपर इस विषय को सूचित करना अत्यावश्यक समझा गया।

यह चतुर्थ अध्यायका औषधप्रयोगनामक तेरहवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

में मोरसिखा, मौरसिरी के अभाव में लाल कमल अथवा नीला कमल, नीले कमल के अभाव में कमोदनी, चमेली के फूल के अभाव में लौंग, आक आदि के दूध के अभाव में आक जादि के पत्तों का रस, पहकरमूल और कलियारी के अभाव में कुठ, थूनेर के अभाव में कुठ, पीपरामूल के अभाव में चब्य और गजपीपल, बावची के अभाव में पमार के बीज, दारुहरूदी के अभाव में हल्दी, रसोत के अभाव में दारुहल्दी, सोरठी मिट्टी के अभाव में फिटकरी, तालीसपत्र के अभाव में स्वर्णतालीस, भारंगी के अभाव में तालीस अथवा कटेरी की जड़, रुचक के अभाव में रेह का नमक, मुलहटी के अभाव में धातकीपुष्प, अमलवेत के अभाव में चुका, दाख के अभाव में कम्भारी का फल, दाख और कम्भारी दोनों के अभाव में बन्धक का फल, नखद्रव्य के अभाव में लोग, करत्री के अभाव में संकोल, संकोल के अभाव में चमेली का फूल, कपूर के अभाव में सुगन्ध मोथा अथवा गठौना, केसर के अभाव में कस्म के नये फूल, श्रीखण्ड (श्रेत चन्दन) के अभाव में कपूर, केशर और चन्दन के अभाव में लालचन्दन लालचन्दनके अभाव में नई खस, अतीस के अभाव में नागरमोथा, हरड के अभाव में आँवला, नागकेशर के अभाव में कमल की केशर, मेदा महामेदा के अभाव में सताबर, जीवक ऋषभक के अभाव में विदारीकन्द, काकोठी क्षोरकाकोठी के अभाव में असगँथ, ऋद्धि, बृद्धि के अभाव में वाराहीकन्द, वाराहीकन्द के अभाव में चर्म कारालु, भिलाये के अभाव में लाल चन्दन अथवा चित्रक, ईख के अभाव में नरसल, सुवर्ण के अभाव में सोनामक्खी, चांदी के अभाव में रूपामक्खी, दोनों मक्षिकाओं (खर्णमक्षिका और रजतमिक्षका) के अभाव में स्वर्ण गेरू, सुवर्णभस्म और रजतभस्म के अभाव में कान्तिलोह की भस्म, कान्तिलोह के अभाव में तीक्ष्ण ( खेरी ) लोह, मोती के अभाव में मोती की सीप, शहद के अभाव में पुराना गुड़, मिश्री के अभाव में सफेद बूरा, सफेद बूरे के अभाव में सफेद खांड, टूध के अभाव में मूंग का रस अथवा मसूर का रस, इत्यादि॥

# चौदहवां प्रकरण । ज्वरवर्णन ।



## ज्वर के विषय में आवश्यक विज्ञान।

ज्वर का रोग यद्यपि एक सामान्य प्रकार का गिना जाता है परन्तु विचार कर देखा जावे तो यह रोग बड़ा कठिन है क्योंकि यह सब रोगों में मुख्य होने से यह सब रोगों का राजा कहलाता है, इसलिये इस रोग में उपेक्षा नहीं करनी चाहिये, देखिये! इस भारत वर्ष में बहुत सी मृत्युयें प्रायः ज्वर ही के कारण होती हैं, इसलिये इस रोग के समय में इस के भेदों का विचार कर उचित चिकित्सा करनी चाहिये, क्योंकि भेद के जाने विना चिकित्सा ही व्यर्थ नहीं जाती है किन्तु यह रोग प्रबल्धता को धारण कर भयानक रूप को पकड़ लेता है तथा अन्त में प्राणघातक ही हो जाता है।

ज्वर के बहुत से भेद हैं — जिन के लक्षण आदि भी पूर्वाचार्यों ने पृथक् २ कहे हैं परन्तु यह सब प्रकार का ज्वर किस मूल कारण से उत्पन्न होता है तथा किस प्रकार चढ़ता और उतरता है इत्यादि बातों का सन्तोषजनक (हृदय में सन्तोष को उत्पन्न करने वाला) समाधान अद्यावधि (आजतक) कोई भी विद्वान् ठीक रीति से नहीं कर सका है और न किसी प्रन्थ में ही इस के विषय का समाधान पूर्ण रीति से किया गया है किन्तु अपनी शक्ति और अनुभव के अनुसार सब विद्वानों ने इस का कथन किया है, केवल यही कारण है कि-वड़ २ विद्वान् वैद्य भी इस रोग में बहुत कम कृतकार्य होते हैं, इस से सिद्ध है कि-ज्वर का विषय बहुत ही गहन (किटन) तथा पूर्ण अनुभवसाध्य है, ऐसी दशा में वैद्यक के वर्तमान प्रन्थों से ज्वर का जो केवल सामान्य स्वरूप और उस की सामान्य चिकित्सा जानी जाती है उसी को बहुत समझना चाहिये।

उक्त न्यूनता का विचार कर इस प्रकरण में गुरुपरम्परागत तथा अनुभवसिख ज्वर का विषय लिखते हैं अर्थात् ज्वर के मुख्य २ कारण, लक्षण और उन की चिकित्सा को दिखलाते हैं – इस से पूर्ण आशा है कि – केवल वैद्य ही नहीं किन्तु एक साधारण पुरुष भी इस का अवलम्बन कर (सहारा लेकर) इस महाकठिन रोग में कृतकार्य हो सकता है।

### ज्वर के खरूप का वर्णन।

शरीर का गर्म होकर तप जाना अथवा शरीर में जो स्वाभाविक (कुद्रती) उष्णता (गर्मी) होनी चाहिये उस से अधिक उष्णता का होना यह ज्वर का मुख्य हैप है, परन्तु इस प्रकार से शरीर के तपने का क्या कारण है और वह (तपने की) किया किस प्रकार होती है यह विषय बहुत सूक्ष्म है, देशी वैद्य-कशास्त्रने ज्वर के विषय में यही सिद्धान्त टहराया है कि वात, पित्त और कफ, ये तीनों दोप अयोग्य आहार और विहार से कुपित होकर जटर (पेट) में जाकर अभि को बाहर निकाल कर ज्वर को उत्पन्न करते हैं, इस विषय का विचार करने से यही सिद्ध होता है कि-वात, पित्त और कफ, इन तीनों दोपों की समानता (बराबर रहना) ही आरोग्यता का चिद्ध है और इन की विषमता अर्थात् न्यूना-धिकता (कम वा ज्यादा होना) ही रोग का चिद्ध है, तथा उक्त दोपों की समानता और विषमता केवल आहार और विहार पर ही निर्मर है।

इस के सिवाय-इस विषय पर विचार करने से यह भी सिद्ध होता है कि जैसे शरीर में वायु की वृद्धि दूसरे रोगों को उत्पन्न करती है उसी प्रकार वह वातज्वर को भी उत्पन्न करती है, इसी प्रकार पित्त की अधिकता अन्य रोगों के समान पित्तज्वर को तथा कफ की अधिकता अन्य रोगों के समान कफज्वर को भी उत्पन्न करती है, उक्त कम पर ध्यान देने से यह भी समझमें आ सकता है कि—इन में से दो दो दोपों की अधिकता अन्य रोगों के समान दो दो दोपों के लक्षणवाले ज्वर को उत्पन्न करती है और तीनों दोपों के विकृत होने से वे (तीनों दोष) अन्य रोगों के समान तीनों दोपों के लक्षणवाले त्रिदोप (सिन्नि-पात) ज्वर को उत्पन्न करते हैं।

### ज्वर के भेदों का वर्णन।

ज्वर के मेदों का वर्णन करना एक बहुत ही किटन विषय है, क्योंकि ज्वर की उत्पक्ति अनेक कारण हैं, तथापि पूर्वाचार्यों के सिद्धान्त के अनुसार ज्वर के कारण को यहां दिखलाते हैं—ज्वर के कारण मुख्यतया दो प्रकार के हैं—आन्तर और वाह्य, इन में से आन्तर कारण उन्हें कहते हैं जो कि शरीर के भीतर ही उत्पन्न होते हैं, तथा वाह्य कारण उन्हें कहते हैं जो कि बाहर से उत्पन्न होते हैं, इन में से आन्तर कारणों के दो भेद हैं—आहार विहार की विषमता अर्थात् आहार (भोजन पान) आदि की तथा विहार (डोलना फिरना तथा खीसज्ञ आदि) की विषमता (विरुद्ध चेष्टा) से रस का विगड़ना और उस से ज्वर का आना, इस प्रकार के कारणों से सर्व साधारण ज्वर उत्पन्न होते हैं, जैस कि—तीन तो प्रथक् २ दोपवाले, तीन दो २ दोपवाले तथा मिश्रित तीनों दोपवाला इत्यादि, इन्हीं कारणों से उत्पन्न हुए ज्वरों में विषमज्वर आदि ज्वरों का भी समावेश हो जाता है, शरीर के अन्दर शोथ (सूजन) तथा गांठ आदि का होना आन्तर कारण का दूसरा मेद हैं अर्थात् भीतरी शोध तथा गांठ आदि के वेग से ज्वर का

१-संस्थान, व्यञ्जन, लिङ्ग, लक्षण, चिह्न और आकृति, ये छः शब्द रूप के पर्यायवाचक ( एकार्यवाची ) हैं॥

आना, ज्वर के बाह्य कारण वे कहलाते हैं जो कि सब आगन्तुक ज्वरों (जिन के विषयमें आगे लिखा जावेगा ) के कारण हैं, इन के सिवाय हवा में उड़ते हुए जो चेपी ज्वरों के परमाणु हैं उनका भी इन्हीं कारणों में समावेश होता है अर्थात् वे भी ज्वर के बाह्य कारण माने जाते हैं।

## देशी वैद्यकशास्त्र के अनुसार ज्वरों के भेद।

देशी वैद्यकशास्त्र के अनुसार ज्वरों के केवल दश भेद हैं अर्थात दश प्रकार का ज्वर माना जाता है, जिन के नाम ये हैं—वातज्वर, पितज्वर, कफड़वर, वातपित्तज्वर, वातकफज्वर, कफपित्तज्वर, सिन्निपातज्वर, आगन्तुक ज्वर, विषमज्वर और जीर्णज्वर।

## अंग्रेजी वैद्यकशास्त्र के अनुसार ज्वरों के भेद ।

अंग्रेज़ी वैद्यकशास्त्र के अनुसार ज्वरों के केवल चार भेद हैं अर्थात् अंग्रेज़ी वैद्यक शास्त्र में मुख्यतया चार ही प्रकार का ज्वर माना गया है, जिन के नाम ये हैं-जारीज्वर, आन्तरज्वर, रिमिटेंट ज्वर और फूट कर निकलनेवाला ज्वर।

इन में से प्रथम जारी ज्वर के चार भेद हैं-सादातप, टाइफस, टाईफोइड और फिर २ कर आनेवाला।

टूसरे आन्तरज्वर के भी चार भेद हैं — ठंढ देकर (शीत छग कर) नित्य आनेवाला, एकान्तर, तेजरा और चौथिया।

तीसरे रिमिटेंट ज्वर का कोई भी भेद नहीं कहै, इसे दूसरे नाम से रिमिटेंट फीवेंर भी कहते हैं।

चौथे फूट कर निकलने वाले ज्वर के बारह भेद हैं-शीतला, ओरी, अचपड़ा (आकड़ा काकड़ा), लाल बुखार, रंगीला बुखार रक्तवायु (विसर्प), हैज़ा वा मरी का तप, इनहुएआ, मोती झरा, पानी झरा, थोथी झरा और काला मूंघोरा।

इन सब जबरों का वर्णन फमानुसार आगे किया जावेगा।

#### ज्वर के सामान्य कारण।

अयोग्य आहार और अयोग्य विहार ही ज्वर के सामान्य कारण हैं, क्योंकि

१-इस कारण को अंग्रेजी वैद्यक में ज्वर के कारण के प्रकरण में यद्यि नहीं ियना है परन्तु देशी वैद्यकशास्त्र में इस को ज्वर के कारणों में माना हीं है, इस लिये ज्वर के आन्तर कारण का दूसरा भेद यही है।। २-देशी वैद्यकशास्त्र के अनुसार ये चारों मेद विषम ज्वर के हो सकते हैं।। ३-देशी वैद्यकशास्त्र के अनुसार यह (रिमिटेंट ज्वर) विषमज्वर का एक भेद सन्ततज्वर नामक हो सकता है।। ४-अंग्रेजी भाषा में ज्वर को फीवर कहते हैं।। ५-देशी वैद्यकशास्त्र में मस्रिका को धुद्र रोग तथा मूंधोरा नाम से लिखा है।।

इन्हीं दोनों कारणों से शरीरस्थ (शरीर में स्थित) धातु विकृत (विकार युक्त) होकर उवर को उत्पन्न करता है।

यह भी स्मरण रहे कि-अयोग्य आहार में बहुत सी बातों का समावेश होता है, जैसे बहुत गर्म तथा बहुत ठंडी खुराक का खाना, बहुत भारी खुराक का खाना, बिगड़ी हुई और बासी खुराक का खाना, प्रकृति के बिरुद्ध खुराक का खाना, ऋतु के बिरुद्ध खुराक का खाना, भूख से अधिक खाना तथा दृषित (दोप से युक्त) जल का पीना, इत्यादि।

इसी प्रकार अयोग्य विहार में भी बहुत सी बातों का समावेश होता है, जैसे-बहुत महनत का करना, बहुत गर्मी तथा बहुत ठंड का सेवन करना, बहुत विलास करना तथा खराब हवा का सेवन करना, इत्यादि।

बस ये ही दोनों कारण अनेक प्रकार के ज्वरों को उत्पन्न करते हैं।

#### ज्वर के सामान्य लक्षण।

ज्वर के वाहर प्रकट होने के पूर्व श्रान्ति (थकावट), चित्त की विकलता (बेचैनी), मुख की विरसता (बिरसपन अर्थात् स्वाद का न रहना), आंखों में पानी का आना, जँभाई ठंड तथा धूप की वारंवार इच्छा और अनिच्छा, अंगों का टूटना, शरीर में भारीपन, रोमाञ्च का होना (रोंगटे खड़े होना) तथा भोजन पर अरुचि इत्यादि लक्षण होते हैं, किन्तु ज्वर के बाहर प्रकट होने के पीछे (ज्वर भरने के पीछे) त्वचा (चमड़ी) गर्म माल्रम पड़ती है, यही ज्वर का प्रकट चिह्न है, ज्वर में प्रायः पित्त अथवा गर्मी का मुख्य उपद्रव होता है, इस लिये ज्वर के प्रकट होने के पीछे शरीर में उष्णता के भरने के साथ ऊपर लिखे हुए सब चिह्न बराबर बने रहते हैं।

### वातज्वर का वेर्णन।

कारण—विरुद्ध आहार और विहार से कोप को प्राप्त हुआ वायु आमाशय (होजरी) में जाकर उस में स्थिर रस (आम) को दूषित कर जठर (पेट) की गर्मी (अग्नि) को बाहर निकालता है उस से वातज्वर उत्पन्न होता है।

१-तात्पर्य यह है कि-अयोग्य आहार और अयोग्य विहार, इन दोनों हेतुओं से आमाशय में स्थित जो वात पित्त और कफ हैं वे रस आदि धातुओं को दृषित कर तथा जठराक्षि को वाहर निकाल कर जबर को उत्पन्न करते हैं॥ २-यद्यपि प्रत्येक रोग के ज्ञान के लिये हेतु (कारण), सम्प्राप्ति (दुष्ट हुए दोष से अथवा फेलते हुए रोग से रोग की उत्पत्ति, पूर्वरूप) (रोग की उत्पत्ति होनेवाले चिह्न), लक्षण (रोगोत्पत्ति के हो जाने पर उस के चिह्न) और उपशय (औपध आदि देने के द्वारा रोगी को सुख मिलने से वा न मिलने से रोग का निश्य ), इन पांच वातों की आवश्यकता है इस लिये प्रत्येक रोग के वर्णन में इन पांचों का वर्णन करना ययपि आवश्यक था तथापि इन का विज्ञान वेथों के लिये आवश्यक समझकर हम ने इन पांचों का वर्णन न करके केवल हेतु (कारण) और लक्षण, इन दो ही वातों का वर्णन रोग प्रकरण में किया है, क्योंकि साधारण गृहस्थों को उक्त दो ही विषय बहुत लाभदायक हो सकते हैं॥

लक्ष्मण — जँमाई (बगासी) का आना, यह वातज्वर का मुख्य चिह्न है, इस के सिवाय ज्वर के वेग का न्यूनािबक (कम ज्यादा) होना, गला ओष्ठ (होठ) और मुख का स्खना, निद्रा का नाश, छींक का बन्द होना, शरीर में रूक्षता (रूखापन), दस्त की कवजी का होना, सब शरीर में पीड़ा का होना, विशेष कर मस्तक और हृदय में बहुत पीड़ा का होना, मुख की विरसता, शूल और अफरा, इत्यादि दूसरे भी चिह्न माल्यम पड़ते हैं, यह वातज्वर प्रायः वायुप्रकृतिवाले पुरुष के तथा वायु के प्रकोप की ऋतु (वर्षाऋतु) में उत्पन्न होता है।

चिकित्सा—१-यद्यपि सब प्रकार के ज्वर में परम हितकारक होने से छङ्कन सवेंपिर (सब से उपर अर्थात् सब से उत्तम) चिकित्सा (इलाज) है तथापि दोप, प्रकृति, देश, काल और अवस्था के अनुसार शरीर की स्थिति (अवस्था) का विचार कर लङ्कन करना चाहिये, अर्थात् प्रबल वातज्वर में शक्तिमान् (ताकृतवर) पुरुष को अपनी शक्ति का विचार कर आवश्यकता के अनुसार एक से छः लङ्कन तक करना चाहिये, यह भी जान लेना चाहिये कि-लंघन के दो भेद हैं-निराहार और अल्पाहार, इन में से बिलकुल ही नहीं खाना इस को निराहार कहते हैं, तथा एकाध वस्त थोड़ी और हलकी खुराक का खाना जैसे-दिलया, भात तथा अच्छे प्रकार से सिजाई हुई मूंग और अरहर (त्र्) की दाल इत्यादि, इस को अल्पाहार कहते हैं, साधारण वातज्वर में एकाध टंक (बस्त) निराहार लङ्कन करके पीछे प्रकृति तथा दोष के अनुकूल ज्वर के दिनों की मर्यादा तक (जिस का वर्णन आगे किया जावेगा) उपर लिखे अनुसार हलकी तथा थोड़ी खुराक खानी चाहिये, क्योंकि-ज्वर का यही उत्तम पथ्य है, यदि इस का सेवन मली मांति से किया जावे तो औषिष के लेने की भी आवश्यकता नहीं रहती है।

२-यदि कदाचित् ऊपर कहे हुए लक्षन का सेवन करने पर भी ज्वर न उतरे तो सब प्रकार के ज्वरवालों को तीन दिन के बाद इस औपिष का सेवन करना चाहिये-देवदारु दो रुपये भर, धनिया दो रुपये भर, सोंठ दो रुपये भर, रींगणी दो

<sup>9-</sup>चोपाई — बड़ो वेग कम्प तन होई ॥ ओठ कण्ठ मुख स्खत सोई ॥ १ ॥ निद्रा अरु छिक्का को नास् ॥ रूखो अक्ष कवज़ हो तास् ॥ २ ॥ शिर हद सब अँग पीड़ा होवे ॥ बहुत उनासी मुख रस खोवे ॥ ३ ॥ गाड़ी विष्ठा मूत्र जुलाला ॥ उष्ण वस्तु चाहै चित चाला ॥ ४ ॥ नेत्र जुलाल रक्ष पुनि होई ॥ उदर आफरा पीड़ा सोई ॥ ५ ॥ वातज्वरी के एते लक्षण ॥ इन पर ध्यानहिंधरो विचक्षण ॥ ६ ॥

२-क्योंकि लङ्घन करने से अग्नि (आहार के न पहुँचने से) कोठे में स्थित दोषों को पकाती हैं और जब दोप पक जाते हैं तब उन की प्रबल्ता जाती रहती है, परन्तु जब लङ्घन नहीं किया जाता है अर्थात् आहार को पेट में पहुँचाया जाता है तब अग्नि उसी आहार को ही पकाती है किन्तु दोषों को नहीं पकाती है।

रुपये भर तथा बड़ी कण्टाली दो रुपये भर, इन सब औषधों को कृट कर इस में से एक रुपये भर औषध का काढ़ा पाव भर पानी में चढ़ा कर तथा डेढ़ छटांक पानी के बाकी रहने पर छान कर लेना चाहिये, क्योंकि इस काथ से उबर पाचन को प्राप्त होकर (परिपक्त होकर) उत्तर जाता है।

३-अथवा ज्वर आने के सातवें दिन दोष के पाचन के लिये गिलोय, सोंठ और पीपरामूल, इन तीनों औषघों के काथ का सेवन ऊपर लिखे अनुसार करना चाहिये, इस से दोष का पाचन होकर ज्वर उत्तर जाता है।

#### पित्तज्वर का वर्णन।

कारण—पित्त को बढ़ानेवाले मिथ्या आहार और विहार से विगड़ा हुआ पित्त आमाशय (होजरी) में जाकर उस (आमाशय) में स्थित रस को दूषित कर जठर की गर्मी को बाहर निकालता है तथा जठर में स्थित वायु को भी कृपित करती है, इस लिये कोप को प्राप्त हुआ वायु अपने स्वभाव के अनुकूल जठर की गर्मी को बाहर निकालता है उस से पित्तज्वर उत्पन्न होता है।

ठक्षणं—आंखों में दाह (जलन) का होना, यह पित्तज्वर का मुख्य लक्षण है, इस के सिवाय ज्वर का तीक्ष्ण वेग, प्यास का अत्यंत लगना, निद्रा थोड़ी आना, अतीसार अर्थात पित्त के वेग से दस्त का पतला होना, कण्ठ ओष्ट (ओठ) मुख और नासिका (नाक) का पक्रना तथा पसीनों का आना, मूर्छा, दाह, चित्तअंम, मुख में कडुआपन, प्रलाप (बड़बड़ाना), वमन का होना, उन्मत्तपन, शीतल वस्तु पर इच्छा का होना, नेन्नों से जल का गिरना तथा विष्टा (मल) मूत्र और नेन्न का पीला होना, इत्यादि पित्तज्वर में दूसरे भी लक्षण होते हैं,

१-यह मी सारण रखना चाहिये कि-एक दोप कुषित होकर दूसरे दोष को भी कुषित वा निकृत (विकार युक्त) कर देता है।। २-वायु का यह स्वरूप वा स्वभाव है कि वायु दोष (कफ और पित्त), धानु (रस और रक्त आदि) ओर मल को एक स्थान से दूसरे स्थान पर पहुँचाने-वाला, आशुकारी (जल्दी करनेवाला), रजो गुणवाला, सक्ष्म (बहुत वारोक अर्थात् देखने में न भानेवाला), रूक्ष (रूखा), शीतल (ठण्डा), हलका और चळ्ळ (एक जगह पर न रहनेवाला) है, इस (वायु) के पांच मेद हैं=उदान, प्राण, समान, अपान और व्यान, इन में से कण्ठ में उदान, हृदय में प्राण, नाभि में समान, गुदा में अपान और सम्पूर्ण शर्रार में व्यान वायु रहता हैं, इन पांचों वायुओं के पृथक् २ कार्य आदि सव बार्ते दूसरे वैद्यक ग्रन्थों में देख ठेनी चाहियें, यहां उन का वर्णन विस्तार के भय से तथा अनावश्यक समझ कर नहीं करते हैं॥

३-चौपाई — तीक्षण वेग जु तृषा अपारा ॥ निद्रा अल्प होय अतिसारा ॥ १ ॥ कण्ठ ओष्ठ सुख नासा पाके ॥ मुर्छा दाह चित्त भ्रम ताके ॥ २ ॥ परसा तन कट्ट मुख वक्कवादा ॥ वमन करत अरु रह उत्मादा ॥ ३ ॥ शीतल वस्तु चाह तिस रहई ॥ नेत्रनतें जुप्रवाह जल वहुई ॥ ४ ॥ नेत्र मूत्र पुनि मल हू पीता ॥ पित्त उवर के ये लक्षण मीता ॥ ५ ॥

४-इस ज्वर में पित्त के वेग से दस्त ही पतला होता है परन्तु इस पतले दस्त के होने से अती-सार रोग नहीं समझ लेना चाहिये॥ ५-चित्तभ्रम अर्थात् चित्त का स्थिर न रहना॥ यह पित्तंज्वर प्रायः पित्तप्रकृतिवाले पुरुष के तथा पित्त के प्रकोपकी ऋतु ( शरद् तथा ग्रीष्म ऋतु ) में उत्पन्न होता है।

चिकित्सा—१-इस ज्वर में दोष के बल के अनुसीर एक टंक (बल्त) अथवा एक दिन वा जब तक ठीक रीति से भूख न लेंगे तब तक लंघन करना चाहिये, अथवा मूंग की दाल का पानी, भात तथा पानी में पकाया (सिजाया) हुआ साबूदाना पीना चाहिये।

२-अथवा-पित्तपापड़े वा घासिया पित्तपापड़े का कैंड़ा, फांट वा हिम पीना चाहिये।

३-अथवा-दाख, हरड़, मोथाँ, कुटकी, किरमाले की गिरी (अमलतास का गूंदा) और पित्तपापड़ा, इन का काढ़ा पीने से पित्तज्वर, शोर्ष, दाइ, अम और मूर्छा आदि उपद्रव मिटकर दस्त साफ आता है।

४-अथवा-पित्तपापड़ा, रक्त ( लाल ) चन्दन, दोनों प्रकार का ( सफेद तथा काला ) बार्ला, इन का क्वाथ, फांट अथवा हिम पित्तज्वर को मिटाता है।

५-रात को ठंढे पानी में भिगाया हुआ धनियेँ का अथवा गिलोय का हिम पीने से पित्तज्वर का दाह शान्त होता है।

६-यदि पित्तज्वर के साथ में दाह बहुत होता हो तो कचे चावलों के घोवन में थोड़े से चन्दन तथा सोंठ को घिस कर और चावलों के घोवन में मिला कर थोड़ा शहद और मिश्री ढाल कर पीना चाहिये।

### कफज्वर का वर्णन।

कारण—कफ को बदानेवाँ ले मिथ्या आहार और विहार से दूषित हुआ कफ जठर में जाकर तथा उस में स्थित रस को दूषित कर उस की उष्णता को बाहर निकालता है, एवं कुपित हुआ वह कफ वायु को भी कुपित करता है, फिर कोय को प्राप्त हुआ वायु उष्णता को बाहर लाता है उस से कफ वर उत्पन्न होता है।

१-दोप के बल कें अनुसार अर्थात विकृत (विकार की प्राप्त हुआ) दोष जैसे लंघन का सहन कर सके उतना ही और वैसा ही लंघन करना चाहिये॥ २-दोष के विकार की यह सर्वोत्तम पिहचान भी है कि जब तक दोष विकृत तथा कचा रहता है तब तक भूख नहीं लगती है॥ ३-काइा, फांट तथा हिम आदि बनाने की विधि इसी अध्याय के औषधप्रयोगवर्णन नामक तेरहवें प्रकरण में लिख चुके है, वहां देख लेना चाहिये॥ ४-मोथा अर्थात नागरमोथा (इसी प्रकार मोथा सब्द से सर्वत्र नागरमोथा समझना चाहिये॥ ५-नोष अर्थात श्रारीर का सखना॥ ६-वाला अर्थात नेत्रवाला, इस को ग्रुगंधवाला भी कहते हैं, यह एक प्रकार का सुगन्धित (खुशबूदार) तृण होता है, परन्तु पंसारी लोग इस की जगह नाड़ी के सूखे साग को दे देते हैं उसे नहीं लेना चाहिये॥ ७-कफ को बढ़ानेवाले आहार-क्लिप्य शीतल तथा मधुर पदार्थ हैं तथा कफ को बढ़ानेवाले विहार अधिक निद्रा आदि जानने चाहिये॥

लक्षणं—अब पर अरुचि का होना, यह कफज्वर का मुख्य लक्षण है, इस के सिवाय अंगों में भीगापन, ज्वर का मन्द वेग, मुख का मीठा होना, आलख, तृप्ति का माछम होना, शीत का लगना, देह का भारी होना, नींद का अधिक आना, रोमाञ्च का होना, श्रेष्म (कफ) का गिरना, वमन, उवाकी, मल, मूत्र, नेत्र, त्वचा और नख का श्वेत (सफेद) होना, श्वास, खांसी, गर्मा का प्रिय लगना और मन्दामि, इत्यादि दूसरे भी चिह्न इस ज्वर में होते हैं, यह कफज्वर प्रायः कफप्रकृतिवाले पुरुप के तथा कफ के कोप की ऋतु (वसन्त ऋतु) में उत्पन्न होता है।

चिकित्सा—१-कफज्वरवाले रोगी को लंघन विशेष सहा होताँ है तथा योग्य लंघन से दूषित हुए दोप का पाचन भी होताँ है, इसलिये रोगी को जब तक अच्छे प्रकार से भूख न लगे तब तक नहीं खाना चाहिये, अथवा मूंग की दाल का ओसामण पीना चाहिये।

२-गिलोय का काढ़ा, फांट अथवा हिम शहद डाल कर पीना चाहिये।

३-छोटी पीपल, हरड़, बहेड़ा और आंवला, इन सब को समभाग (बराबर) लेकर तथा चूर्ण कर उस में से तीन मासे चूर्ण को शहद के साथ चाटना चाहिये, इस से कफज्वर तथा उस के साथ में उत्पन्न हुए खांसी श्वास और कफ दूर हो जाते हैं।

४-इस ज्वर में अडूसे का पत्ता, भूरींगेणी तथा गिलोय काड़ा शहद डाल कर पीने से फायदा करता है।

### द्विदोषज (दो २ दोषोंवाले) ज्वरों का वर्णन।

पहिले कह चुके हैं कि-दो २ दोपवाले ज्वरों के तीन भेद हैं अर्थात् वातिप-त्तज्वर, वातकफज्वर और पित्तकफज्वर इन दो २ दोषवाले ज्वरों में दो २ दोपों के लक्षण मिले हुए होते <sup>ह</sup>हैं, जिन की पहिचान सूक्ष्म दृष्ट वाले तथा वैद्यक विद्या

१-चै।पाई-मन्द नेग मुख गीठो रहई ॥ आलस तृप्ति शीत तन गहई ॥ १ ॥ भार्रा तन अति निद्रा होवै ॥ रोम उठें पीनस रुचि खोवै ॥ २ ॥ शुक्त मूत्र नख विष्ठा जासू ॥ श्वेत नेत्र त्वच खांसी श्वास् ॥ ३ ॥ वमन उवाकी उष्ण मन चहहीं ॥ एते लक्षण कफज्वर अहहीं ॥ ४ ॥

र-कफ शीतल है तथा मन्द गतिवाला है इस लिये जबर का भी वेग मन्द ही होता है। दक्फ का स्वभाव तृप्तिकारक (तृप्ति का करनेवाला) है इस लिये कफजबरी लंघन का विशेष महन कर सकता है, दूसरे-कफ के विकृत तथा कुपित होने से जठराग्नि अत्यन्त शान्त हो जाती है, इस लिये भूख पर रुचि के न होने से भी उस को लंघन सहा होता है। ४-पिहले कह ही चुके हैं कि लंघन करने से जठराग्नि दोष का पाचन करती है। ४-भूरींगणी को रेंगनी तथा कण्टकार्रा (कटरी) भी कहते हैं, प्रयोग में इस की जड़ ली जाती है, परन्तु जड़ न निलने पर पत्राङ्ग (पांचों अंग अर्थात् जड़, पत्ते, फल और शाखा) भी काम में आता है, इस की साधारण मात्रा एक मासे की है। ६-अर्थात् दोनों ही दोषों के लक्षण पाये जाते हैं, जैसे-वातिष्तज्वर में-वातज्वर के तथा पित्तज्वर के (दोनों के) मिश्रित लक्षण होते हैं, इसी प्रकार बातकफज्वर तथा पित्तकफज्वर के विषय में भी जान लेना चाहिये।।

में कुशल अनुभवी वैद्य ही अच्छे प्रकार से कर सकते 'हैं, इन दो २ दोववाले ज्वरों को वैद्यक शास्त्र में हुन्द्रज तथा मिश्रज्वर कहा गया है, अब क्रम से इन का विषय संक्षेप से दिखलाया जाता है।

#### वातपित्तज्वर का वर्णने।

लक्ष्मण — जँमाई का बहुत आना और नेत्रों का जलना, ये दो लक्षण इस ज्वर के मुख्य है, इन के सिवाय – प्यास, मूर्छा, अम, दाह, निद्रा का नाश, मस्तक में पीड़ा, वमन, अरुचि, रोमाञ्च (रोंगटों का खड़ा होना), कण्ठ और मुख का सूखना, सन्धियों में पीड़ा और अन्धकारदर्शन (अँधेरे का दीखना), ये दूसरे भी लक्षण इस ज्वर में होते हैं।

चिकित्सा—१-इस ज्वर में भी पूर्व लिखे अनुसार लङ्कन का करना पथ्य है।

२-चिरायता, गिलोय, दाख, आँवला और कचूर, इन का काढ़ा कर के तथा उस में त्रिवर्षीय (तीन वर्ष का पुराना) गुड़ डाल कर पीना चाहिये।

३-अथवा-गिलोय, पित्तपापड़ा, मोथा, चिरायता और सोंठ, इन का काथ करके पीना चाहिये, यह पञ्चभद्र काथ वातपित्तज्वर में अतिलाभदायक (फायदे-मन्द ) माना गया है।

#### वातकफज्वर का वर्णन।

लक्षणं — जँभाई ( उबासी ) का आना और अरुचि, ये दो लक्षण इस ज्वर के मुख्य हैं, इन के सिवाय-सन्धियों में फूटनी ( पीड़ा का होना ), मसक का

१-क्योंकि मिश्रित लक्षणों में दोषों के अंशांशी मान की कल्पना (कौन सा दोष कितना बढ़ा हुआ है तथा कौन सा दोष कितना कम है, इस नात का निश्चय करना ) नहुत किटन है, नह पूर्ण विद्वान तथा अनुभनी नैय के सिनाय और किसी (साधारण नैय आदि) से नहीं हो सकती है ॥ २-इन दो २ दोषनाले उनरों के वर्णन में कारण का वर्णन नहीं किया जानेगा, क्योंकि प्रत्येक दोषनाले उनर के निषय में जो कारण कह चुके हैं उसी को मिश्रित कर दो २ दोषनाले उनरों में समझ लेना चाहिये, जैसे-नातज्वर का जो कारण कह चुके हैं तथा पित्तज्वर का जो कारण कह चुके हैं दशा पित्तज्वर का जो कारण कह चुके हैं इन्हीं दोनों को मिलाकर नातपित्तज्वर का कारण जान लेना चाहिये, इसी प्रकार नातकफन उनर तथा पित्तकफज्वर के निषय में भी समझ लेना चाहिये॥

३-चौपाई — तृषा मूरछा अम अरु दाहा॥ नींदनाश शिर पीड़ा ताहा॥ १॥ अरुचि बमन जुम्मा रोमाञ्जा॥ कण्ठ तथा मुखशोष हु साँचा॥ २॥ सन्धि शुल पुनि तम हु रहई॥ वातिषत्तज्वर लक्षण अहुई॥ ३॥

४-पूर्व लिखे अनुसार अर्थात् जब तक दोषों का पाचन न होवे तथा भूख न लगे तब तक लंबन करना चाहिये अर्थात् नहीं खाना चाहिये ॥

५-सोरठा--देह दाइ गुरु गात, स्तैमित जृम्मा अरुचि हो ॥ मध्य हु वेग दिखात, स्वेद कास पीनस सही ॥ १ ॥ नींद न आवे कोय, सन्धि पीड़ मस्तक गहे ॥ वैद्य विचारे जोय, ये छक्षण कफवात के ॥ २ ॥ भारी होना, निद्रा, गीले कपड़े से देह को ढाकने के समान मालूम होना देह का भारीपन, खांसी, नाक से पानी का गिरना, पसीने का आना, शरीर में दाह का होना तथा ज्वर का मध्यम वेग, ये दूसरे भी लक्षण इस ज्वर में होते हैं।

चिकित्सा—१-इस ज्वर में भी पूर्व लिखे अनुसार लंघन का करना पथ्य है।

२--पसर कंटाली, सोंठ, गिलोय और एरण्ड की जड़, इन का काढ़ा पीना चाहिये, यह लघुश्चदादि काथ है।

३-किरमाले (अमलतास) की गिरी, पीपलाम्ल, मोथा, कुटकी और जों हरड़े (छोटी अर्थात् काली हरड़े ), इन का काढ़ा पीना चाहिये, यह आर-ग्वधादि काथ हैं ।

४-अथवा-केवल ( अकेली ) छोटी पीपल की उकाली पीनी चाहिये।

### पित्तकफज्वर का वर्णन।

लक्ष्मण — नेन्नों में दाह और अरुचि, ये दो लक्षण इस ज्वर के मुख्य हैं, इन के सिवाय – तन्द्रा, मूर्छो, मुख का कफ से लिस होना (लिसा रहना), पित्त के ज़ोर से मुख में कडुआहट (कडुआपन,), खांसी, प्यास, वारंवार दाह का होना और वारंवार शीत का लगना, ये दूसरे भी लक्षण इस ज्वर में होते हैं।

चिकित्सा—१-इस उदर में भी पूर्व छिखे अनुसार छंघन का करना पथ्य है।

२-जहां तक हो सके इस ज्वर में पाचन ओषि छेनी चाहिये।

३-रक्त ( लाल ) चन्द्रन, पदमाख, धनियाँ, गिलोय और नींब की अन्तर ( भीतरी ) छाल, इन का काढ़ा पीना चाहिये, यह रक्तचन्द्रनादि कार्थ है।

४-आठ आनेभर कुटकी को जल में पीस कर तथा मिश्री मिला कर गर्म जल से पीना चाहिये।

१-बायु शीघ्रगतिवाला है तथा कफ मन्दगतिवाला है, इस लिये दोनों के संयोग से बातकफ जबर मध्यमवेगवाला होता है।। २-यह आरम्बधादि काथ-दीपन (अग्नि को प्रदीप्त करनेवाला), पाचन (दोषों को पकानेवाला) तथा संशोधन (मल और दोषों को पका कर वाहर निकालनेवाला) भी है, इस के ये गुण होने से ही दोषों का पाचन आदि होकर ज्वर से शिष्ठ ही मुक्ति (छुटकारा) हो जाती है।।

३**-सोरठा**—मुख कटुता परतीत, तन्द्रा मूर्छा अरुचि हो ॥ वार वार में शीत, वार वार में तप्त हो ॥ १ ॥ लिप्त विरस मुख जान, नेत्र जलन अरु कास हो ॥ लक्षण होत सुजान, पित्तकफज्बर के यही ॥ २ ॥

४-यह काथ दीपन और पाचन हैं तथा प्यास, दाह, अरुचि, वमन और इस ज्वर (पित्तक-फच्चर) को शीव्र ही दूर करता है॥

५-अङ्क् से के पत्तों का रस दो रुपये भर लेकर उस में २॥ मासे मिश्री तथा २॥ मासे शहद को डाल कर पीना चाहिये<sup>9</sup>।

### सामान्यज्वर का वर्णन।

कारण तथा लक्षण—अनियमित खानपान, अजीर्ण, अचानक अतिशीत वा गर्मी का लगना, अतिवायु का लगना, रात्रि में जागरण और अतिश्रम, ये ही प्रायः सामान्यज्वर के कारण हैं, ऐसा ज्वर प्रायः ऋतु के बदलने से भी हो जाता है और उस की मुख्य ऋतु मार्च और अप्रेल मास अर्थात् वसन्तऋतु है तथा सितम्बर और अक्टूवर मास अर्थात् शरद्ऋतु है, शरद्ऋतु में प्रायः पित्त का बुखार होता है तथा वसन्तऋतु में प्रायः कफ का बुखार होता है, इन के सिवाय—जून और जुलाई महीने में भी अर्थात् बरसात की वातकोपवाली ऋतु में भी वायु के उपद्रवसहित ज्वर चढ़ आता है।

जपर जिन भिन्न २ दोषवाले ज्वरों का वर्णन किया है उन सबों की भी गिनती इस (सामान्यज्वर) में हो सकती है, इन ज्वरों में अन्तरिया ज्वर के समान चढ़ाव उतार नहीं रहता है किन्तु ये (सामान्यज्वर) एक दो दिन आकर जब्दी ही उतर जाते हैं।

चिकित्सा—१-सामान्यज्वर के छिये प्रायः वही चिकित्सा हो सकती है जो कि भिन्न २ दोषवाले ज्वरों के छिये छिसी है।

२-इस के सिवाय-इस ज्वर के लिये सामान्यिषिकित्सा तथा इस में रखने योग्य कुछ नियमों को लिखते हैं उन के अनुसार वर्त्ताव करना चाहिये।

३-जब तक ज्वर में किसी एक दोष का निश्चय न हो वहां तक विशेष चिकित्सा नहीं करनी चाहिये<sup>ह</sup>, क्योंकि सामान्यज्वर में विशेष चिकित्सा की कोई आवश्यकता नहीं है, किन्तु एकाध टंक (बस्त) छंघन करने से, आराम छेने

१-यह ओषि अम्लिपत्त तथा कामलासहित पित्तकफज्बर को भी शिव्र ही दूर कर देती है, इस ओषि के विषय में किन्हीं आचार्यों की यह सम्मित है की अडूसे के पत्तों का रस ( ऊपर लिखे अनुसार) दो तोले लेना चाहिये तथा उस में मिश्री और शहद को (प्रत्येक को) चार रमासे डालना चाहिये॥ २-अर्थात् इन कारणों से देश, काल और प्रकृति के अनुसार-एक वा दो दोष विकृत तथा कुपित होकर जठराग्नि को बाहर निकाल कर रसों के अनुगामी होकर ज्वर को उत्पन्न करते हैं॥ ३-ऋतु के बदलने से ज्वर के आने का अनुभव तो प्रायः वर्तमान में प्रत्येक गृह में हो जाता है॥ ४-क्योंकि शरदऋतु में पित्त प्रकृपित होता है॥ ५-प्रतीनों का न आना, सन्ताप ( देह और इन्द्रियों में सन्ताप ), सर्व अंगों का पीड़ा करके रह जाना अथवा सब अंगों का स्तिमत के समान ( स्तब्ध सा ) रह जाना, ये सब लक्षण ज्वरमात्र के साधारण हैं अर्थात् ज्वरमात्र में होते हैं इन के सिवाय शेष लक्षण दोषों के अनुसार पृथकु २ होते हैं॥ ६-सामान्यज्वर में दोष का निश्चय हुए विना विशेष चिकित्सा करने से कभी २ वड़ी भारी हानि भी हो जाती है अर्थात् दोष अधिक प्रकृपित हो कर तथा प्रवलस्प धारण कर रोगी के प्राणवातक हो जाते है ॥

से, हलकी ख़ुराक के खाने से तथा यदि दस्त की कन्जी हो तो उस का निवारण करने से ही यह ज्वर उत्तर जाता है।

४-इस ज्वर के प्रारम्भ में गर्म पानी में पैरों को डुवाना चाहिये, इस से पसीना आकर ज्वर उतर जाता है ।

५-इस ज्वर में ठंढा पानी नहीं पीना चाहिये किन्तु तीन उफान आने तक पानी को गर्म कर के फिर उस को ठंढा करके प्यास के लगने पर थोड़ा २ पीना चाहिये।

६-सोंठ, काली मिर्च और पीपल को घिस कर उस का अञ्जन आंख में कर-वाना चाहिये।

७-बहुत खुली हवा में तथा खुली हुई छत पर नहीं सोना चाहिये।

८-स्थलप्रदेश में (मारवाड़ आदि प्रान्त में) बाजरी का दिलया, पूर्व देश में भात की कांजी वा मांड, मध्य मारवाड़ में मूंग का ओसामण वा भात तथा दक्षिण में अरहर (तूर) की पतली दाल का पानी अथवा उस में भात मिला कर खाना चाहिये।

९-यह भी सरण रहे कि-यह ज्वर जाने के बाद कभी २ फिर भी वापिस आ जाता है इस लिये इस के जाने के बाद भी पथ्य रखना चाहिये अर्थात् जब तक शरीर में पूरी ताकत न आ जावे तब तक भारी अन्न नहीं खाना चाहिये तथा परिश्रम का काम भी नहीं करना चाहिये<sup>3</sup>।

१०-वातज्वर में जो काढ़ा दूसरे नम्बर में लिखा है उसे लेना चाहिये।

३१-गिलोय, सोंठ और पीपरामल, इन का काढ़ा पीना चाहियें ।

१२-भूरींगणी, चिरायता, कुटकी, सोंठ, गिलोय और प्रण्ड की जड़, इन का काड़ा पीना चाहिये।

१३-दाख, धमासा और अड़से का पत्ता, इन का काढ़ा पीना चाहिये।

१४-चिरायता, बाला, कुटकी, गिलोय और नागरमोथा, इन का काढ़ा पीना चाहिये।

१५-उपर कहे हुए काड़ों में से किसी एक काथ (काड़ों) को विधिपूर्वर्क

१-क्योंकि पसीने के द्वारा ज्वर की भीतरी गर्मी तथा उस का वेग बाहर निकल जाता है।। १-क्योंकि शीतलजल दशाविशेष अथवा कारण के सिवाय ज्वर में अपथ्य (हानिकारक) माना गया है।। १-ज्वर के जाने के बाद बूरी शक्ति के न आने तक भारी अन्न का खाना तथा परिश्रम के कार्य का करना तो निषद्ध है हि, किन्तु इन के सिवाय-व्यायाम (दण्डकसरत), मैथुन, स्नान, इधर उधर विशेष डोलना फिरना, विशेष हवा का खाना तथा अधिक शीतल जल का सेवन, ये कार्य भी निषिद्ध हैं॥ ४-अर्थात् देवदावीदि काथ (देखो वातज्वर की चिकित्सा में दूसरी संख्या)॥ ५-यह काड़ा दीपन और पाचन भी है।। ६-काड़े की विधि पहिले तरहवें प्रकरण में लिख चुके हैं॥

तैयार कर थोड़े दिन तक लगातार दोनों समय पीना चाहिये, ऐसा करने से दोष का पाचन और शमन ( शान्ति ) हो कैर ज्वर जतर जाता है।

#### सन्निपातज्वर का वर्णन।

तीनों दोषों के एक साथ कुपित होने को सिल्लात वा त्रिदोष कहते हैं, यह दशा प्रायः सब रोगों की अन्तिम (आखिरी) अवस्था (हालत में हुआ करती है, यह दशा ज्वर में जब होती है तब उस ज्वर को सिल्लातज्वर कहते हैं, किसी में एक दोष की प्रबल्ता तथा दो दोषों की न्यूनता से तथा किसी में दो दोषों की प्रबल्ता और एक दोष की न्यूनता से इस ज्वर के वैद्यकशास्त्र में एकोल्बणादि ५२ भेद दिखलाये हैं तथा इस के तेरह दूसरे नाम भी रख कर इस का वर्णन किया है।

यह निश्चय ही समझना चाहिये कि-यह सन्निपात मौत के बिना नहीं होता है चाहे मनुष्य बोछता चाछता तथा खाता पीता ही क्यों न हो।

यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-सन्निपात को निदान और कालज्ञान को पूर्णतया जाननेवाला अनुभवी वैद्य ही पहिचान सकता है, किन्तु मूर्ख वैद्यों को तो अन्तद्शा तक में भी इस का पहिचानना कठिन है, हां यह निश्चय है कि-सन्निपात के वा त्रिदोष के साधारण लक्षणों को विद्वान् वैद्य तथा डाक्टर लोग सहज में जान सकते हैं ।

इस के सिवाय यह भी देखा गया है कि-रात दिन के अभ्यासी अपिटत ( विना पढ़े हुए ) भी बहुत से जन मृत्यु के चिह्नों को प्रायः अनेक समयों में बतला देते हैं, तारपर्य सिर्फ यही है कि-''जो जामें निशादिन रहत, सो तामें परवीन'' अर्थात् जिस का जिस विषय में रात दिन का अभ्यास होता है वह उस विषय में प्रायः प्रवीण हो जाता है, परन्तु यह बात तो अनुभव से सिद्ध हो चुकी है कि-सिन्नपात ज्वर के जो १३ मेद कहे गये हैं उन के बतलाने में तो अच्छे २ चतुर वैद्यों को भी पूरा २ विचार करना पड़ता है अर्थात् यह अमुक प्रकार का सिन्नपात है इस बात का बतलाना उन को भी महा किटन पड़ जाता है।

१-अर्थात् अपक (कचे) दोष का पाचन और बढ़े हुए दोष का शमन होकर ज्वर उतर जाता है।। २-तात्पर्य यह है कि-सिन्नपात की दशा में दोषों का सँमारुना अति किन क्या किन्तु असाध्य सा हो जाता है, बस वही रोग की वा यों समिन्निये कि प्राणी की अन्तिम (आखिरी) अवस्था होती है, अर्थात् इस संसार से विदा होने का समय समीप ही आजाता है।। ३-उन सब ५२ मेदों का तथा तेरह नावों का वर्णन दूसरे वैद्यक अन्थों में देख लेना चाहिये, यहां पर अनावश्यक समझकर उन का वर्णन नहीं किया गया है।। ४-तात्पर्य यह है कि-तीनों दोषों के लक्षणों को देख कर सिन्निपात की सत्ता का जान लेना योग्य वैद्यों के लिये कुछ किन बात नहीं है परन्तु सिन्निपात के निदान (मूलकारण) तथा दोषों के अंशांशिभाव का निश्चय करना पूर्ण अनुभवी वैद्य का ही कार्य है।।

इन सब बातों का विचार कर यही कहा जा सकता है कि-जो वैद्य सित्रपात की योग्य चिकित्सा कर मनुष्य को बचाता है उस पुण्यवान् वैद्य की प्रशंसा के लिखने में लेखनी सर्वथा असमर्थ है, यदि रोगी उस वैद्य को अपना तन मन और धन अर्थात् सर्वस्व भी दे देवे तो भी वह उस वैद्य का यथोचित प्रत्युपकार नहीं कर सकता है अर्थात् बदला नहीं उतार सकता है किन्तु वह (रोगी) उस वैद्य का सर्वदा ऋणी ही रहता है।

यहां हम सिन्निपातज्वर के प्रथम सामान्य लक्षण और उस के बाद उस के विषय में आवश्यक सूचना को ही लिखेंगे किन्तु सिन्निपात के १३ मेदों को नहीं लिखेंगे, इस का कारण केवल यही है कि सामान्य बुद्धिवाले जन उक्त विषय को नहीं समझ सकते हैं और हमारा परिश्रम केवल गृहस्थ लोगों को इस विषय का ज्ञान कराने मात्र के लिये है किन्तु उन को वैद्य बनाने के लिये नहीं है, न्योंकि गृहस्थजन तो यदि इस के विषय में इतना भी जान लेंगे तो भी उन के लिये इतना ही ज्ञान (जितना हम लिखते हैं) अल्यन्त हितकारी होगा।

लक्षणं—जिस ज्वर में वात, पित्त और कफ, ये तीनों दोप कोप को प्राप्त हुए होते हैं ( कुपित हो जाते हैं ) वह सिन्नपातज्वर कहलाता है, इस ज्वर में प्रायः ये चिह्न होते हैं कि-अकसात् क्षण भर में दाह होता है, क्षण भर में शीत लगता है, हाइ सिन्ध और मस्तक में ग्रूल होता है, अश्रुपातयुक्त गदले और लाल तथा फटे से नेत्र हो जाते हैं , कानों में शब्द और पीड़ा होती है, कण्ठ में कांटे पड़ जाते हैं, तन्द्रा तथा बेहोशी होती है, रोगी अनर्थप्रलाप ( व्यर्थ बकवाद ) करता है, खांसी, श्वास, अरुचि और अम होता है, जीभ परिदम्भवत् ( जले हुए पदार्थ के समान अर्थात् काली ) और गाय की जीभ के समान खर-

तथा बात के कारण फट्टे से नेत्र होते हैं॥

१-चौपाई —क्षण क्षण दाह शीत पुनि होई॥ पीड़ा हाड़ सन्धि शिर सोई॥ १॥

गदले नैन नीर को सावै॥ रक्त कुटिल लोचन में आवै॥ २॥

कर्ण शूल भरणाटो जामें॥ कण्ठ रोध पुनि होवै तामें॥ ३॥

तन्द्रा मोह अरु भ्रम परलापा॥ अरुचि श्वास पुनि कास सँतापा॥ ४॥

जिहा स्थाम दग्ध सी दीसै॥ तीक्षण स्पर्श पुनि विश्वा वीसै॥ ५॥

अंग शिथिल अति होवें जास्॥ नासा रुधिर स्रवैं सो तास्॥ ६॥

कफ पित मिल्यो रुधिर मुख आवै॥ रक्त पीत ज्यों वरण दिखावै॥ ७॥

तृष्णा शोध शीस को चालै॥ नींद न आवै काल अकाले॥ ८॥

मल रु मूत्र चिर कालहु वरसै॥ अल्प स्वेद पुनि अँग में दरसै॥ ९॥

कण्ठकूज कफ की अति वाधा॥ कृशित अङ्ग वा को नहिं लाधा॥ १०॥

स्थाम रक्त मण्डल है ऐसा॥ टांट्या खादा दाफड़ जैता॥ १२॥

भारी उदर सुने नहिं काना॥ श्रोत्रपाक इत्यादिक नाना॥ १२॥

बहुत काल में दोध सु पाचै॥ सित्रपातज्वर लक्षण सार्च॥ १३॥

सित्रपातज्वर सहज सुरूपा॥ यन्थान्तर में वरण अनूगा॥ १४॥

र-अश्वपातच्क अर्थात् आँसुओं की धारा सहित ॥ ३-कफ के कारण गदले, पित्त के कारण

दूरी तथा शिथिल (लंटर) हो जाती है, पित्त और रुधिर से मिला हुआ कफ श्रूक में आता है, रोगी शिर को इधर उधर पटकता है, तृषा बहुत लगती है, निद्रा का नाश होता है, हदय में पीड़ा होती है, पसीना, मूत्र और मल, ये बहुत काल में थोड़े २ उतरते हैं, दोषों के पूर्ण होने से रोगी का देह इश ( दुबला ) नहीं होता है, कण्ट में कफ निरन्तर ( लगातार ) बोलता है, रुधिर से काले और लाल कोट ( टांटिये अर्थात् वर्र के काठने से उत्पन्न हुए दाफड़ अर्थात् ददोड़े के समान ) और चकत्ते होते हैं. शब्द बहुत मन्द ( धीमा ) निकलता है, कान, नाक और मुख आदि लिद्रों में पाक ( पकना ) होता है, पेट भारी रहता है तथा वात, पित्त और कफ, इन दोषों का देर में पाक होता हैं।

इन लक्षणों के सिवाय वाग्भट्टने ये भी लक्षण कहे हैं कि-इस ज्वर में शीत लगता है, दिन में घोर निदा आती है, रात्रिमें नित्य जागता है, अथवा निदा कभी नहीं आती है, पसीना बहुत आता है, अथवा आता ही नहीं है, रोगी कभी गान करता है (गाता है), कभी नाचता है, कभी हँसता और रोता है तथा उस की चेष्टा पलट (बदल) जाती है, इत्यादि।

१-(प्रश्न) वात आदि तीन दोष परस्पर विरुद्ध गुणवाले हैं वे सब मिल कर एक ही कार्य सिनियात को कैसे करते हैं, क्योंकि प्रत्वेक दोष परस्पर (एक दूसरे) के कार्य का नाशक है, जैसे कि-अग्नि और जल परस्पर मिलकर समान कार्य को नहिं कर सकते हैं (क्योंकि प्रस्पर विरुद्ध हैं) इसी प्रकार वात, पित्त और कफ, ये तीनों दोष भी परस्पर विरुद्ध होने से एक विकार को उत्पन्न नहीं कर सकते हैं? ( उत्तर ) वात, पित्त और कफ, ये तीनों दोष साथ ही में प्रकट हुए हैं तथा तीनों बराबर है, इस लिये गुणों में परस्पर (एक दूसरे से) विरुद्ध होने पर भी अपने २ गुणों से दूसरे का नाश नहीं कर सकते हैं, जैसे कि-साँप अपने विष से एक दूसरे को नहीं मार सकते है, यही समाधान ( जो इमने लिखा है ) दृढ़बल आचार्य ने किया है, परन्तु इस प्रश्न का उत्तर गदाधर आचार्य ने दूसरे हेतु का आश्रय लेकर दिया है, वह यह है कि-विरुद्ध गुणवाले भी वात आदि दोष सन्निपातावस्था में दैवेच्छा से (पूर्व जन्म के किये हुए प्राणियों के ज्ञुभाज्ञुभ कर्मों के प्रभावसे ) अथवा अपने स्वभाव से ही इकट्टे रहते हैं तथा एक दूस रे का विघात नहीं करते हैं। (प्रश्न ) अस्तु-इस बात को तो हम ने मान लिया कि-सन्निपातावस्था में विरुद्ध गुणवाले हो कर भी तीनों दोष एक दूसरे का विधात नहीं करते हैं परन्तु यह प्रश्न फिर भी होता है कि वात आदि तीनों दोषों के सञ्चय और प्रकोर का काल पृथक २ है इस लिये वे सब ही एक काल में न तो प्रकट ही हो सकते हैं (क्यों कि सञ्चय का काल पृथक २ है) और न प्रकृपित ही हो सकते हैं (क्योंकि जब तीनों का सञ्चय ही नहीं है फिर प्रकोप कहाँ से हो सकता है ) तो ऐसी दशा में सन्निपात रूप कार्य कैसा हो सकता है ? क्योंकि कार्य का होना कारण के आधीन है। ( उत्तर ) तुम्हारा यह प्रश्न ठीक नहीं है क्योंकि शरीर में वात आदि दोष स्वभाव से ही विद्यमान हैं, वे (तीनों दोष) अपने (त्रिदोष) कों प्रकट करनेवाले निदान के बल से एक साथ ही प्रकुपित हो जाते है अर्थात् त्रिदोपकर्त्ता मिथ्या आहार और मिथ्या विहार से तीनों ही दोष एक ही काल में क़िपित हो जाते हैं और क़िपत हो कर सन्निपातरूप कार्यको उत्पन्न कर देते हैं॥

यह भी स्मरण रहे कि-इन लक्षंणों में से थोड़े लक्षण कष्टसाध्य में और पूरे ( ऊपर कहे हुए सब ) लक्षण प्रायः असाध्य सन्निपात में होते हैं।

विशेषवक्तव्य-सन्निपातज्वर में जब रोगी के दोषों का पाचन होता है अर्थात् मल पकते हैं तब ही आराम होता है अर्थात् रोगी होश में आता है, यह भी जान लेना चाहिये कि-जब दोषों का वेग (जोर) कम होता है तब आराम होने की अवधि (मुद्त) सात दश वा बारह दिन की होती है, परन्तु यदि दोप अधिक, बलवान हों तो आराम होने की अवधि चौदह, वीस वा चौबीस दिन की जाननी चाहिये यह भी सारण रखना चाहिये कि-सन्निपात उवर में बहुत ही सँभाल रखनी चाहिये, किसी तरह की गड़बड नहीं करनी चाहिये अर्थात् अपने मनमाना तथा मूर्ख वैद्य से रोगी का कभी इलाज नहीं करवाना चाहिये, किन्तु बहुत ही धैर्य ( धीरज ) के साथ चतुर वैद्य से परीक्षा करा के उस के कहने के अनुसार रस आदि द्वा देनी चाहिये, क्योंकि सन्निपात में रस आदि द्वा ही प्रायः विशेष लाभ पहुँचाती है, हां चतुर वैद्य की सम्मति से दिये हुए काष्टादि ओपधियों के काड़े आदि से भी फायदा होता है, परन्तु पूरे तीर से तो फायदा इस रोग में रसादि दवा से ही होता है और उन रसों की दवा में भी शीघ ही फायदा पहुँचानेवाले ये रस मुख्य हैं-हेमगर्भ, अमृतसञ्जीवनी, मकरध्यज, पङ्गुणगन्धक और चन्द्रो-दय, आदि, ये सब प्रधानरस पान के रस के साथ, आईक ( अदरख ) के रसमें, सोंठ के साथ, लोंग के साथ तथा तुलसी के पत्तों के रस के साथ देने चाहिये, परन्तु यदि रोगी की ज़वान बन्द हो तो सहजने की छाल के रस के साथ इन में से किसी रस को ज़रा गर्म कर के देना चाहिये, अथवा असली अम्बर वा कस्त्ररी के साथ देना चाहिये।

यदि ऊपर कहे हुए रसों में से कोई भी रस विद्यमान (मौजूद) न हो तो साधारण रस ही इस रोग में देने चाहियें जैसे-ब्राह्मी गुटिका, मोहरा गुटिका, त्रिपुरभैरव, आनन्दभैरव और अमरसुन्दरी आदि, क्योंकि ये रस भी सामान्य (साधारण) दोप में काम दे सकते हैं।

इन के सिवाय तीक्ष्ण ( तेज़ ) नस्य का देना तथा तीक्ष्ण अञ्जन का आखों में डालना आदि किया भी विद्वान् वैद्य के कथनानुसार करनी चाहिये।

उग्र (बड़े वा तेज़) सिन्नपात में एक महीनेतक खूब होशियारी के साथ पथ्य तथा दवा का वर्ताव करना चाहिये तथा यह भी स्मरण रखना चाहिये कि सोछह सेर जल का उवालने से जब एक सेर जल रह जावे तब उस जल को रोगी को देना चाहिये, क्योंकि यह जल दस्त, बमन (उल्टी), प्यास तथा सिन्नपात में परम हितकारक है अर्थात् यह सो मात्रा की एक मात्रा है।

इस के सिवाय जब तक रोगी का मल शुद्ध न हो. होश न आवे तथा सब इन्टियां निर्मल न हो जावें तब तक और कुछ खाने पीने को नहीं देना चाहिये अर्थात् रोगी को इस रोग में उत्कृष्टतया (अच्छे प्रकार से) बारह लंघन अवश्य करवा देने चाहियें, अर्थात् उक्त समय तक केवल ऊपर लिखे हुए जल और दवा के सहारे ही रोगी को रखना चाहिये, इस के बाद मूंग की दाल का, अरहर (त्र) की दाल का तथा खारक (छुहारे) का पानी देना चाहिये, जब खुब (कड़क कर) भूख लगे तब दाल के पानी में भात को मिला कर थोड़ा २ देना चाहिये, इस के सेवन के २५ दिन बाद देश की खुराक के अनुसार रोटी और कुछ घी देना चाहिये।

कर्णक नाम का सन्निपात तीन महीने का होता है, उस का खयाछ उक्त समय तक वैद्य के वचन के अनुसार रखना चाहिये, इस बीच में रोगी को खाने को नहीं देना चाहिये, क्योंकि सन्निपात रोगी को पहिले ही खाने को देना विष के तुल्य असर करता है, इस रोग में यदि रोगी को दूध दिया जावे तो वह अवस्य ही मर जाता है।

सिन्निपात रोग काल के सदश है इस लिये इस में सप्तसारण का पाठ और दान पुण्य आदि को भी अवश्य करना चाहिये, क्योंकि सिन्निपात रोग के होने के बाद फिर उसी शरीर से इस संसार की हवा का प्राप्त होना मानो दूसरा जन्म लेना है।

इस वर्त्तमान समय में विचार कर देखने से विदित होता है कि-अन्य देशों की अपेक्षा मरुखल देश में इस के चकर में आ कर बचनेवाले बहुत ही कम पुरुप होते हैं, इस का कारण व्यवहार नय की अपेक्षासे हम तो यही कहेंगे कि-उन को न तो ठीक तौर से ओषधि ही मिलती है और न उन की परिचर्या (सेवा) ही अच्छे प्रकार से की जाती है, बस इसी का यह परिणाम होता है कि-उन को मृत्यु का ग्रास बनना पड़ता है।

पूर्व समय में इस देशके निवासी धनाड्य (अमीर) सेठ और साहूकार आदि जगर कहे हुए रसों को विद्वान् वैद्यों के द्वारा बनवा कर सदा अपने घरों में रखते थे तथा अवसर (मौका) पड़ने पर अपने कुटुम्ब सगे, सम्बन्धी और ग्रीब लोगों को देते थे, जिससे रोगियों को तत्काल लाभ पहुँचता था और इस भयंकर

१-क्योंकि मल की शुद्धि और इन्द्रियों के निर्मेल हुए विना आहार को देने से पुनः दोषों के अधिक कुपित हो जाने की सम्भावना होती हैं, सम्भावना क्या-दोष कुपित हो ही जाते हैं ॥ २-उत्कृष्टतया बारह लंघनों के करवा देने से मल और कुपित दोषों का अच्छे प्रकार से पाचन हो जाता है, ऐसा होने से जठराग्नि में भी कुछ बल आ जाता है ॥ ३-वर्तमान समय में तो यहां के (मल्स्थल देश के) निवासी धनाट्य सेठ और साह्कार आदि ऐसे मलिन हृदय के हो रहे हैं कि इन के विषय में कुछ कहा नहीं जाता है किन्तु अन्तःकरण में ही महासन्ताप करना पड़ता है, इन के चित्रत्र और वर्त्तांव ऐसे निन्य हो रहे हैं कि जिन्हें देखकर दारुण दुःख उत्पन्न होता है, ये लोग धन पाकर ऐसे मदोन्मत्त हो रहे हैं कि इन को अपने कर्तव्य की कुछ भी सुधि बुधि नहीं है, रातदिन इन लोगों का कुत्सिताचारी दुर्जनों के साथ ३९ जै० सं०

रोग से बच जाते थे, परन्तु वर्तमान में वह बात बहुत ही कम देखने में आती है, किहये ऐसी दशा में इस रोग में फँस कर बेचारे गरीबों की क्या व्यवस्था हो सकती है ? इस पर भी आश्चर्य का विषय यह है कि उक्त रस वैद्यों के पास भी बने हुए शायद ही नहीं भिल सकते है, क्यों कि उन के बनाने में दृष्य की तथा गुरुगमता की आवश्यकता है, और न ऐसे दयावान वैद्य ही देखे जाते हैं कि ऐसी कीमती दवा गरीबों को सुफत में दे देवें।

पूर्व समय में ऊपर लिखे अनुसार यहां के धनाट्य सेठ और साहूकार परमार्थ का विचार कर वैद्यों के द्वारा रसोंको बनवा कर रखते थे और समय आने पर अपने कुटुन्वियों संगे सम्बन्धियों और ग़रीवों को देते थे, परन्तु अब तो परमार्थ का विचार, श्रद्धा तथा दया के न होने से वह समय नहीं है, किन्तु अब तो यहां के धनाट्य लोग अविद्या देवी के प्रसाद से व्याह शादी गांवसारणी और औसर आदि व्यर्थ कामों में हज़ारों रुपये अपनी तारीफ के लिये लगा देते हैं और दूसरे अविद्या देवी के उपासक जन भी उन्हीं कामों में व्यय करने से जब उन की तारीफ करते हैं तब वे बहुत ही खुश होते हैं, परन्तु विद्या देवी के उपासक विद्वान् जन ऐसे कामों में व्यय करने की कभी तारीफ नहीं कर सकते हैं, क्यों कि ऐसे व्यर्थ कार्यों में हज़ारों रुपयोंका व्यय कर देना शिष्टसम्मत (विद्वानों की सम्मति के अनुकूल) नहीं है।

पाठक गण उत्पर के लेख से मरुदेश के धनाढ़्यों और सेठ साहूकारों की उदारता का परिचय अच्छे प्रकारसे पा गये होंगे, अब कहिये ऐसी दशा में इस देश के कल्याण की संभावना कैसे हो सकती है? हां इस समय में हम मुशिदा-वाद के निवासी धनाढ़्य और सेठ साहूकारों की धन्यवाद दिये विना नहीं रह सकते हैं, क्यों कि उन में अब भी उत्पर कही हुई बात कुछ २ देखी जाती है, अर्थात् उस देश में बड़े रसों में से मकरध्वज और साधारण रसों में विलास सुगुटिका, ये दो रस प्रायः श्रीमानों के घरों में बने हुए तैयार रहते हैं और मीके

सहवास रहता है, विद्वान् और ज्ञानवान् पुरुषों की संगति इन्हें घड़ी भर भी अच्छी नहीं लगती है, यदि कोई योग्य पुरुष इन के पास आकर बैठता है तो इन की आन्तरिक इच्छा यही रहती है कि-कव यह पुरुष उठ कर जावे और हम उपहास ठट्टा तथा दिछगी वाजी में अपने समय को वितावें, हँसी ठट्टा करना, स्त्रियों को देखना, उन की चर्चा करना, तास वा चौपड़ का खेलना, भंग आदि मादक द्रन्यों का सेवन करना, दूसरों की निन्दा करना तथा अमूल्य समय को व्यर्थ में नष्ट करना, यही इन का रातदिन का कार्य है, यह हम नहीं कहते हैं कि-मरुखल देशवासी सब ही धनाट्य सेठ साहूकार आदि ऐसे हैं क्योंकि यहां भी कितनेक निद्वान् धर्मातमा और विचारशिल पुरुष देखे जाते हैं जो कि-दया और सद्भाव आदि गुणों से युक्त हैं, परन्तु अधिकांश में उन्हीं लोगों की संख्या है जिन का वर्णन हम अभी कर चुके हैं।। १-इन को वहां की बोली में बाबू कहते हैं, इन के पुरुषजन वास्तव में मरुखलदेश के विवासी थे।। २-इस को वहां की वेश सेशापा में लक्खी विलासगुटिका कहते हैं।।

पर वे सब को देते भी हैं, वास्तव में यह विद्यादेवी के उपासक होने की ही एक निशानी हैं।

अन्त में हमारा कथन केवल यही है कि-हमारे मरुखल देश के निवासी श्रीमान् लोग ऊपर लिखे हुए लेख को पढ़ कर तथा अपने हिताहित और कर्त-व्यका विचार कर सन्मार्ग का अवलम्बन करें तो उन के लिये परम कल्याण हो सकता है, क्यों कि अपने कर्तव्य में प्रवृत्त होना ही परलोकसाधन का एक मुख्य सोपान (सीड़ी) हैं।

आगन्तुक ज्वर का वर्णन।

कारण—शस्त्र और लकड़ी आदि की चोट तथा काम, भय और कोध आदि बाहर के कारण शरीरपर अपना असर कर ज्वर को उत्पन्न करते हैं, उसे आग-न्तुक ज्वर कहते हैं, यद्यपि अयोग्य आहार और विहार से विगड़ी हुई वायु भी आमाशय (होजरी) में जाकर मीतर की अग्नि को बिगाड़ कर रस तथा खून में मिल कर ज्वर को उत्पन्न करती है परन्तु यह कारण सब प्रकार के ज्वरों का कारण नहीं हो सकता है-क्यों कि ज्वर दो प्रकार का है-शारीरिक और आगन्तुक, इन में से शारीरिक स्वतन्न (साधीन) और आगन्तुक परतन्न (पराधीन) है, इन में से शारीरिक ज्वर में जपर लिखा हुआ कारण हो सकता है, क्यों कि शारीरिक ज्वर वायु का कोप होकर ही उत्पन्न होता है, किन्तु आगन्तुक ज्वर में पहिले ज्वर चढ़ जाता है पीछे दोष का कोप होता है, जैसे-देखो ! काम शोक तथा डर से चढ़े हुए ज्वर में पित्त का कोप होता है और भूतादि के प्रतिबिम्ब के बुखार के आवेश होनेसे तीनों दोषोंका कोप होता है, इत्यादि ।

मेद तथा लक्षण—१-विषजन्य (विषसे पैदा होनेवाला) आगन्तुक ज्वर-विष के खाने से चढ़े हुए ज्वर में रोगी का मुख काला पड़ जाता है, सुईं के चुमाने के समान पीड़ा होती है, अब पर अरुचि, प्यास और मूर्छा होती है, स्थावर विषसे उत्पन्न हुए ज्वर में दस्त भी होते हैं, क्यों कि विष नीचे को गति करता है तथा मल आदि से युक्त वमन (उल्टी) भी होती है।

१-क्योंकि उन के स्ट्य में द्या और परोपकार आदि मानुषी गुण विद्यमान है।। २-जन को सरण रखना चाहिये कि यह मनुष्य जन्म बड़ी कठिनता से प्राप्त होता है तथा वारंवार नहीं मिलता है, इस लिये पशुवत् व्यवहारों को छोड़ कर मानुषी वर्ताव को अपने हृदय में स्थान दें, विद्वानों और ज्ञानी महात्माओं की सङ्गति करें, कुछ शक्ति के अनुसार शास्त्रों का अभ्यास करें, लक्ष्मी और तज्जन्य विलास को अनित्य समझ कर द्रव्य को सन्मार्ग में खर्च कर परलोक के सुख का सम्पादन करे, क्योंकि इस मल से भरे हुए तथा अनित्य शरीर से निर्मल और शाश्वत (नित्य रहने वाले) परलोक के सुख का सम्पादन कर लेना ही मानुषी जन्म की कृतार्थता है।। ३-आदिशब्द से भूत आदि का आवेश, अभिचार (घात और मूंठ आदि का चलाना), अभिशाप (ब्राह्मण, गुरु, वृद्ध और महात्मा आदि का शाप) विषमक्षण, अभिदाह, तथा हट्टी आदि का दूटना, इत्यादि कारण भी समझ लेने चाहिये॥ ४-यह स्वाधीन इस लिये हैं कि अपने ही किये हुए मिथ्या आहार और विहार से प्राप्त होता है॥

२-ओषधिगन्धजन्य ज्वर—किसी तेज तथा दुर्गन्धयुक्त वनस्पति की गन्ध से चढ़े हुए ज्वर में मूर्छा, शिर में दुर्द तथा क्य (उलटी) होती है।

३-कामज्वर—अभीष्ट ( प्रिय ) स्त्री अथवा पुरुष की प्राप्ति के न होने से उत्पन्न हुए ज्वर को कामज्वर कहते हैं, इस ज्वर में चित्तकी अस्थिरता ( चञ्च- छता ), तन्द्रा ( ऊंघ ) आलस्य, छाती में दर्द, अरुचि, हाथ पैरों का ऐंडना, गल्हस्त ( गल्हस्था ) देकर फिक का करना, किसी की कही हुई बात का अच्छा न लगना, शरीर का सूखना, मुँह पर पसीने का आना तथा निःश्वास का होना आदि चिह्न होते हैं।

४–भयज्वर—डर से चढ़े हुए ज्वर में रोगी प्रलाप (बक्वाद) बहुत करता है।

५-क्रोधज्वर—क्रोध से चड़े हुए ज्वर में कम्पन (काँपनी) होता है तथा मुख कडुआ रहता है।

६-भूताभिषङ्गज्वर--इस ज्वर में उद्देग, हँसना, गाना, नाचना, काँपना तथा अचिन्त्य शक्ति का होना आदि चिह्न होते हैं।

इन के सिवाय क्षतज्वर अर्थात् शरीर में घाव के लगने से उत्पन्न होनेवाला ज्वर, दाइज्वर, श्रमज्वर (परिश्रम के करने से उत्पन्न हुआ ज्वर) और छेदज्वर (शरीर के किसी भाग के कटने से उत्पन्न हुआ ज्वर) आदिज्वरों का इस आग-न्तुक ज्वर में ही समावेश होता है।

चिकित्सा—१-विप से तथा ओषि के गन्ध से उत्पन्न हुए ज्वर में पित्तशमन, कर्ता (पित्त को शान्त करनेवाला) औषध लेना चाहिये<sup>8</sup>, अर्थात् तज, तमालपन्न, इलायची, नागकेशर, कवाबचीनी, अगर, केशर और लौंग, इन में से सब वा थोड़े सुगन्धित पदार्थ लेकर तथा उनका काथ (काढा) बना कर पीना चाहिये।

१-वाग्महने इस ज्वर के लक्षण-भ्रम, अरुचि, दाइ और लजा, निद्रा, बुद्धि और धेर्य का नाश माना है।। २-स्त्री के कामज्वर होने पर मूर्छा देह का टूटना, प्यास का लगना, नेत्र स्तन और मुख का चश्रल होना, पसीनों का आना तथा ख्दय में दाइ का होना ये लक्षण होते हैं।। ३-(प्रश्न) कम्पन का होना वात का कार्य है, फिर वह (कम्पन) क्रोध ज्वर में कैसे होता है, क्यों कि क्रोध में तो पित्त का प्रकोप होता है ? (उत्तर) पहिले कह चुके है कि एक कुपित हुआ दोष दूसरे दोष को भी कुपित करता है इसलिये पित्त के प्रकोप के कारण वात भी कुपित हो जाता है और उसी से कम्पन होता है, अथवा क्रोध से केवल पित्त का ही प्रकोप होता है, यह वात नहीं है किन्तु-वात का भी प्रकोप होता है, जैसा कि-विदेह आचार्य ने कहा है कि-"क्रोधशोको स्मृतौ वातपित्तरक्तप्रकोपनौ" अर्थात् क्रोध और शोक ये दोनों वात, पित्त और रक्त को प्रकुपित करनेवाले माने गये हैं, वस जब क्रोध से वात का भी प्रकोप होता है तो उस से कम्पन का होना साधारण बात है।। ४-इन दोनों (विपजन्य तथा ओपधिमन्धजन्य) ज्वरों में-पित्त प्रकुपित हो जाता है इस लिये पित्त को शान्त करनेवाली ओपधि के लेने से पित्त शान्त हो कर ज्वर शीघ ही उतर जाता है।।

२-काम से उत्पन्न हुए ज्वर में-बाला, कमल, चन्दन, नेत्रवाला, तज, धनियाँ तथा जटामांसी आदि शीतल पदार्थों की उकाली, ठंढा लेप तथा इच्छित वस्तु की प्राप्ति आदि उपाय करने चाहियें।

३-क्रोध, भय और शोक आदि मानसिक (मन:सम्बन्धी) विकारों से उत्पन्न हुए उनरों में-उन के कारणों को (क्रोध, भय और शोक आदिको) दूर करने चाहियें, रोगी को धैर्य (दिलासा) देना चाहिये, इच्छित वस्तु की प्राप्ति करानी चाहिये, यह उनर पित्त को शान्त करनेवाले शीतल उपचार, आहार और विहार आदि से मिट जाता है।

४-चोट, श्रम, मार्गजन्य श्रान्ति (राखे में चलने से उत्पन्न हुई थकावट) और गिर जाना इत्यादि कारणों से उत्पन्न हुए उनरों में-पिहले दूध और भात खाने को देना चाहिये तथा मार्गजन्य श्रान्ति से उत्पन्न हुए उनर में तेल की मालिश करवानी चाहिये तथा सुखपूर्वक (आराम के साथ) नींद लेनी चाहिये।

५-आगन्तुक उवरवाले को छंघन नहीं करना चाहिये किन्तु स्निग्ध (चिकना), तर तथा पित्तशामक (पित्त को शान्त करनेवाला) शीतल भोजन करना चाहिये और मन को शान्त रखना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से उवर नरम (मन्द्) पड़ कर उतर जाता है।

६-आगन्तुकज्वर वाले को वारंवार सन्तोष देना तथा उस के प्रिय पदार्थी की प्राप्ति कराना अति लाभदायक होता है, इस लिये इस बात का अवश्य खयाल रखना चाहिये ।

#### विषमज्वर का वर्णन।

कारण—िकसी समय में आये हुए ज्वर के दोषों का शास्त्र की रीति के विना किसी प्रकार निवारण करने के पीछे, अथवा किसी ओषधि से ज्वर को दवा देने से जब उस की छिंगस (अंश) नहीं जाती है तब वह ज्वर धातुओं में छिप कर ठहर जाता है तथा अहित आहार और विहार से दोष कीप को प्राप्त होकर पुनः ज्वर को प्रकट कर देते हैं उसे विषमज्वर कहते हैं, इस के

१-वाग्मट्ट ने लिखा हैं कि "शुद्धवातक्षयागन्तुजीर्णज्विष्णु लङ्खनम्" नेष्यते, इति शेषः, अर्थात् शुद्ध वात में (केवल वातजन्य रोग में), क्षयजन्य (क्षयसे उत्पन्न हुए) ज्वर में, आगन्तुकज्वर में तथा जीर्णज्वर में लंधन नहीं करना चाहिये, वस यही सम्मति प्रायः सब आचार्यों की है॥ २-इस ज्वर का सम्बन्ध प्रायः मन के साथ होता है इसी लिये मन को सन्तोष प्राप्त होने से तथा अभीष्ट वस्तु के मिलने से मन की शान्तिद्वारा यह ज्वर उत्तर जाता है॥ ३-जेसे किनाइन आदि से॥ ४-तात्पर्य यह है कि जब प्राणी का ज्वर चला जाता है तब अल्प दोष भी अहित आहार और विद्यार के सेवन से पूर्ण होकर रस और रक्त आदि किसी धातु में प्राप्त होकर तथा उस को दृषित (विगाइ) कर फिर विषम ज्वर को उत्पन्न कर देता है॥

सिवाय-इस ज्वर की उत्पत्ति खराब हवा आदि दूसरे कारणों से भी प्रारंभ द्शी सें हो जाती है।

लक्षण—विषमज्वर का कोई भी नियत समय नहीं है<sup>2</sup>, न उस में ठंड़ वा यमीं का कोई नियम है और न उस के वेग की ही तादाद है, क्योंकि यह ज्वर किसी समय थोड़ा तथा किसी समय अधिक रहता है, किसी समय ठंड और किसी समय गमीं लग कर चड़ता है, किसी समय अधिक वेग से और किसी समय मन्द (कम) वेग से चड़ता है तथा इस ज्वर में प्रायः पित्त का कोप होता है।

भेद— विषम ज्वर के पांच भेद हैं—सन्तत, सतत, अन्येद्युष्क (एकान्तरा), तेजरा और चौथिया, अब इन के स्वरूप का वर्णन किया जाता है:—

१—सन्तत—बहुत दिनोंतक विना उतरे ही अर्थात् एकसदश रहनेवाले ज्वर को सन्तत कहते है, यह ज्वर वातिक (वायु से उत्पन्न हुआ) सात दिन तक, पैत्तिक (पित्त से उत्पन्न हुआ) दश दिन तक और कफज (कफ से उत्पन्न हुआ) वारह दिन तक अपने २ दोष की शक्ति के अनुसार रह कर चला जाता है, परन्तु पीछे (उतर कर पुनः) फिर भी बहुत दिनों तक आता रहता है, यह ज्वर शरीर के रस नामक धातु में रहता है।

२-सतत—बारह घण्टे के अन्तर से आनेवाले तथा दिन में और रात्रि में दो समेंय आनेवाले ज्वर को सतत कहते हैं, इस ज्वर का दोप रक्त (खून) नामक धातु में रहता है।

३-अन्येद्युष्क (एकान्तरा)—यह ज्वर सदा २४ घण्टे के अन्तर से आता है अर्थात् प्रतिदिन एक बार चढ़ता और उतरता है $^{\varepsilon}$ , यह ज्वर मांस नामक धातु में रहता है।

१-अर्थात् जबर की प्रारम्भदशा में जब खराव वा विषेली हवा का सेवन अथवा प्रवेश आदि हो जाता है तब भी वह जबर विक्वत होकर विषमज्बर रूप हो जाता है ॥ २-"विषमज्बर का कोई भी नियत समय नहीं हैं" इस कथन का तात्पर्य यह है कि-जैसे वातजन्य जबर सात रात्रि तक, पित्तज्बर दश रात्रि तक तथा कफज्बर बारह रात्रि (दिन) तक रहता है, तथा प्रवल वेग होने से वातजन्य चौदह दिन तक, पित्तज्बर तीस दिन तक तथा कफज्बर चौवीस दिन तक रहता है, इस प्रकार विषमज्बर नहीं रहता है, अर्थात् इस का नियमित काल नहीं है तथा इस के वेग का भी नियम नहीं है अर्थात् कभी प्रचण्ड वेग से चढ़ता है और कभी मन्द वेग से चढ़ता है। ३-इस जबर से सततज्बर भिन्न है, क्योंकि सततज्बर प्रायः दिन रात में दो बार चढ़ता है अर्थात् एक वार दिन में और एक वार रात्रि में, क्योंकि नप्रत्येक दोष का रात दिन में दो बार प्रकोप का समय आता है परन्तु वह वैसा नहीं है, क्योंकि यह तो अपनी स्थिति के समय बराबर बना ही रहता है।। ४-परन्तु किन्हीं आचार्यों की सम्मति है कि-यह जबर शरीर के रस और रक्त नामक (दोनों) धातुओं में रहता है।। ५-क्योंकि दोष के प्रकोप का समय दिन और रातमर में (२४ घण्टे में) दो बार आता है।। ६-इस में दिन वा रात्रि का नियम नहीं है कि दिन ही में चढ़े वा रात्रि में ही चढ़े किन्तु २४ घंटे का नियम है।।

४-तें जरा—यह ज्वर ४८ घण्टे के अन्तर से आता है अर्थात् बीच में एक दिन नहीं आता है, इस को तेजरा कहते हैं परन्तु इस ज्वर को कोई आचार्य एकान्तर कहते हैं, यह ज्वर मेद नामक धातु में रहता है।

५-चौथिया—यह ज्वर ७२ घण्टे के अन्तर से आता है अर्थात् बीच में दो दिन न आकर तीसरे दिन आता है, इस को चौथिया ज्वर कहते हैं, इस का दोष अस्थि (हाड़) नामक धातु में तथा मजा नामक धातु में रहता है।

इस ज्वरें में दोष भिन्न २ धातुओं का आश्रय लेकर रहता है इसिलये इस ज्वर को वैद्यजन रसगत, रक्तगत, इत्यादि नामों से कहँते हैं, इन में पूर्व २ की अपेक्षा उत्तर २ अधिक भयंकर होता है , इसी लिये इस अनुक्रम से अस्थि तथा मजा धातु में गया हुआ (प्राप्त हुआ) चौथिया ज्वर अधिक भयङ्कर होता है, इस ज्वर में जब दोष वीर्य में पहुँच जाता है तब प्राणी अवस्य मर जाता है।

अब विषमज्वरों की सामान्यतया तथा प्रत्येक के लिये भिन्न २ चिकित्साँ लिखते हैं:—

चिकित्सा—१-सन्तत ज्वर—इस ज्वर में-पटोल, इन्द्रयव, देवदारु, गिलोय और नीम की छाल का काथ देना चाहिये।

२-सततज्वर—इस ज्वर में-त्रायमाण, कुटकी, धमासा और उपलसिरी का काथ देना चाहिये।

३-अन्येद्युष्क (एकान्तर)—इस ज्वर में-दाख, पटोल, कडुआ नीम, मोथ, इन्द्रयव तथा त्रिफला, इन का काथ देना चाहिये।

४-तेजरा—इस ज्वर में-बाला, रक्तचन्दन, मोथ, गिलोय, धनिया और सोंठ, इन का काथ शहद और मिश्री मिला कर देना चाहिये।

५-चौथिया-इस ज्वर में-अड्सा, आँवला, सालवण, देवदार, जों, हरदे और सोंट का काथ शहद और मिश्री मिला कर देना चाहिये।

सामान्य चिकित्सा-६-दोनों प्रकार की ( छोटी बड़ी ) शेंगणी, सोंठ,

१-अर्थात् तीसरे दिन आता है, इस में जबर के आने का दिन भी हे लिया जाता है अर्थात् जिस दिन आता है उस दिन समेत तीसरे दिन पुनः आता है ॥ २-तीसरे दिन से ताल्पर्य यहां पर जबर आने के दिन का भी परिगणन कर के चौथे दिन से है, क्योंकि जबर आने के दिन का परिगणन कर के चौथे दिन से है, क्योंकि जबर आने के दिन का परिगणन कर के ही इस का नाम चातुर्थिक वा चौथिया रक्खा गया है॥ ३-इस जबर में अर्थात् विषमज्वर में ॥ ४-अर्थात् आश्रय की अपेक्षा से नाम रखते हैं, जैसे-सन्तत को रसगत, सतत को रक्तगत, अन्येग्रुष्क को मांसगत, तेजरा को मेदोगत तथा चौथिया को मज्जास्थिगत कहते हैं ॥ ५-अर्थात् सन्तत से सतत, सतत से अन्येग्रुष्क, अन्येग्रुष्क से तेजरा और तेजरे से चौथिया अधिक भयंकर होता है ॥ ६-अर्थात् सन की अपेक्षा चौथिया जबर अधिक भयंकर होता है ॥ ७-सम्पूर्ण विषमज्वर सिन्नपात से होते हैं परन्तु इन में जो दोष अधिक हो उन में उसी दोष की प्रधानता से चिकित्सा करनी चाहिये, विषमज्वरों में भी देह का ऊपर नीचे से (वमन और विरेचन के द्वारा) शोधन करना चाहिये तथा स्त्रिग्ध और उष्ण अन्नपानों से इन (विषम) ज्वरों को जीतना चाहिये॥

धनिया और देवदारु, इन का क्वाथ देना चाहिये, यह काथ पाचन है इस लिये विषमज्वर तथा सब प्रकार के ज्वरों में इस काथ को पैहिले देना चाहिये।

७-मुस्तादि काथ-मोथ, भूरींगैणी, गिलोय, सोंठ और आँवला, इन पांचों की उकाली को शीतल कर शहद तथा पीपल का चूर्ण डाल पीना चाहिये।

८ ज्वरांकुरों — गुद्ध पारा, गन्धक, वत्सनाग, सोंठ, मिर्च और पीपल, इन छःओं पदार्थों का एक एक भाग तथा गुद्ध किये हुए धतूरे के बीज दो भाग लेने चाहियें, इन में से प्रथम पारे और गन्धक की कजली कर रोष चारों पदार्थों को कपड़छान कर तथा सब को मिला कर नींवू के रसमें खूब खरूँल कर दो दो रती की गोलियां बनानी चाहियें, इन में से एक वा दो गोलियों को पानी में वा अदरख के रस में अथवा सोंठ के पानी में ज्वर आने तथा ठंढ लगने से आध घण्टे अथवा घण्टे भर पहिले लेना चाहिये, इस से ज्वर का आना तथा ठंढ का लगना विलक्कल बन्द हो जाता है, ठंढ के ज्वर में ये गोलियां किनाइन से भी अधिक फायदेमन्द हों।

फुटकर चिकित्सा—९-चौथिया तथा तेजरा के ज्वर में अर्गस्त के पत्तों का रस अथवा उस के सूखे पत्तों को पीस तथा कपड़छान कर रोगी को सुँघाना चाहिये तथा पुराने घी में हींग को पीस कर सुँघाना चाहिये।

१०-इन के सिवाय-सब ही विषम ज्वरों में ये ( नीचे लिखे ) उपाय हित-कारी हैं-काली मिर्च तथा तुलसी के पत्तों को घोट कर पीना चाहिये, अथवा-काली जीरी तथा गुड़ में थोड़ी सी काली मिर्च को डाल कर खाना चाहिये, अथवा-सोंठ जीरा और गुड़, इन को गर्म पानी में अथवा पुराने शहद में अथवा गाढ़ी छाछ में पीना चाहिये, इस के पीने से ठंढ का ज्वर उत्तर जाता है, अथवा-नीम की भीतरी छाल, गिलोय तथा चिरायते के पत्ते, इन तीनों में से किसी एक वस्तु को रात को भिगा कर प्रातःकाल कपड़े से छान कर तथा उस जल में मिश्री मिला कर और थोड़ी सी काली मिर्च डाल कर पीना चाहिये, इस के पीने से ठंढ के ज्वर में बहुत फायदा होता है।

१-पिहले इसी काथ के देने से दोपों का पाचन होकर उन का वेग मन्द हो जाता है तथा उन की प्रवलता मिट जाती है और प्रवलता के मिट जाने से पीछे दी हुई साधारण भी ओपि शिष्ठ ही हि साधारण भी ओपि शिष्ठ ही हि तथा विशेष फायदा करती है। २-भूरींगणी अर्थात् कटेरी।। ३-आते हुए उन्नर के रोकने के लिये तथा ठंढ लगने को दूर करने के लिये यह (उन्नराङ्क्ष्य) बहुत उत्तम ओपि है।। ४-खरल कर अर्थात् खरल में घोंट कर।। ५-क्योंकि ये गोलियां ठंढ़ को मिटा कर तथा शरीर में उप्णता का सखार कर बुखार को मिटाती हैं और शरीर में शक्त को भी उत्पन्न करती हैं।। ६-इस के-अगस्त्य, वंगसेन, मुनिपुष्प और मुनिद्धम, ये संस्कृत नाम हैं, हिन्दी में इसे अगस्त अगस्तिया तथा हथिया भी कहते हैं, वंगाली में-वक, मराठी में-हदगा, गुजराती में-अगथियों तथा अंग्रेजी में ग्राण्डी फलोरा कहते हैं, इस का वृक्ष लम्बा होता है और इस पर पतेवाली बेलें अधिक चढ़ती हैं, इस के पत्ते इमली के समान छोटे २ होते हैं, फूल सफेद पीला, और लाल, काला होता है अर्थात् इस का फूल चार प्रकार का होता है तथा वह (फूल) के मूला के फूल के समान बांका (टेड़ा) और उत्तम होता है, इस वृक्ष की लम्बी पतली और चपटी फलियां होती हैं, इस के पत्ते शीतल, रूक्ष, वातकर्ता और कडुए होते हैं, इस के सेवन से पित्त, कफ, चौथिया उनर और सरेकमा दूर हो जाता है।

सारण रहे कि-देशी इलाजों में से वनस्पति के काथ के लेने में सब प्रकार की निर्भयता है तथा इस के सेवन में धर्म का संरक्षण भी है क्योंकि सब प्रकार के काड़े ज्वर के होने पर तथा न भी होने पर प्रति समय दिये जा सकते हैं, इस के अतिरिक्त-इन से मल का पाचन होकर दस्त भी साफ आता है, इस लिये इन के सेवन के समय में साफ दस्त के आने के लिये पृथक् जुलाब आदि के लेने की आवश्यकता नहीं रहती है, ताल्प्य यह है कि-वनस्पति का काथ सर्वथा और सर्वदा हितकारी है तथा साधारण चिकित्सा है, इसलिये जहां तक हो सके पहिले इसी का सेवन करना चाहिये ।

# सन्तत ज्वर (रिमिटेंट फीवर का) विशेष वर्णन।

कारण—विषमज्वर का कारण यह सन्ततज्वर ही है जिस के लक्षण तथा चिकित्सा पहिले संक्षेप से लिख चुके हैं वह मलेरिया की विषेली हवा में से उत्पन्न होता है तथा यह ज्वर विषमज्वर के दूसरे मेदों की अपेक्षा अधिक भयद्वर है<sup>3</sup>।

लक्षण—यह ज्वर सात दश वा बारह दिन तक एक सदश (एकसरीखा) आया करता है अर्थात किसी समय भी नहीं उतरता है, यह ज्वर प्रायः तीनों दोषों के कुपित होने से आता है, इस ज्वर के प्रारंभ में पाचनिक्रया की अव्यवस्था (गड़वड़), विकलता (बेचैनी), खिन्नता (चित्त की दीनता) तथा शिर में दर्द का होना आदि लक्षण मालूम होते हैं. ठंढ की चमकारी इतनी थोड़ी आती है ठंढ चढ़ने की खबर तक नहीं पड़ती है और शरीर में एकदम गर्मी भर जाती है, इस के सिवाय-इस ज्वर में चमड़ी में दाह, वमन (उल्टी), शिर में दर्द, नींद का न आना तथा तन्दा (मींट) का होना आदि लक्षण भी पाये जाते हैं।

अन्तर्वेगी (अन्तरिया) बुखार से इस बुखार में इतना भेद है कि-अन्तर्वेगी ज्वर में तो ज्वर का चढ़ना और उतरना स्पष्ट मालूम देता है परन्तु इस में ज्वर का चढ़ना और उतरना मालूम नहीं देता है, क्यों कि-अन्तर्वेगी ज्वर तो किसी समय विलक्ष्य उतर जाता है और यह ज्वर किसी समय भी नहीं उतरता है किन्तु न्यूनाधिक (कम ज्यादा) होता रहता है अर्थात् किसी समय कुछ कम

१-यह सर्वतन्त्र सिद्धान्त है कि-वनस्पित की खुराक तथा रूपान्तर में उस का सेवन प्राणियों के लिये सर्वदा हितकारक ही है, यदि वनस्पित का काथ आदि कोई पदार्थ किसी रोगी के अनुक क भी आवे तो उसे छोड़ देना चाहिये परन्तु उस से शरीर में किसी प्रकार का विकार होकर हानि की सम्भावना कभी नहीं होती है जैसी कि अन्य रसादि की मात्राओं आदि से होती हैं, इसी लिये ऊपर कहा गया है कि-जहां तक हो सके पहिले इसी का सेवन करना चाहिये॥ २-पिहले लिख चुके हैं कि मलेरिया की विषेली हवा चौमासे के बाद दलदलों में से उत्पन्न होती है॥ ३-तात्पर्य यह है कि मलेरिया की विषेली हवा शरीर के प्रत्येक भाग में प्रविष्ट होकर तथा अपना असर कर ज्वर को उत्पन्न करती है इस लिये यह ज्वर अधिक भयंकर होता है॥

तथा किसी समय अत्यन्त ही कम हो जाता है, इस िलये यह भी नहीं माल्म पड़ता है कि - कब अधिक हुआ और कब कम हुआ, यह बात प्रकटतया थर्मामें टर से ठीक माल्म होती है, तात्पर्य यह है कि - इस ज्वर की दो स्थित होती हैं-जिन में से पहिली स्थिति में थोड़े र अन्तर से ऊपर ही ऊपर ज्वर का चढ़ाव उतार होता है और पीछे दूसरी स्थिति में ज्वर की भरती (आमद) अनुमान आठ र घण्टे तक रहती है, इस समय चमड़ी बहुत गर्म रहती है, नाड़ी बहुत जल्दी चलती है, श्वासोच्छ्वास बहुत वेग से चलता है और मन को विकलता प्राप्त होती है अर्थात् मन को चैन नहीं मिलता है, ज्वर की गर्मी किसी समय १०४ तक तथा किसी समय उस से भी आगे अर्थात् १०५ और १०७ तक भी वढ़ जाती है, इस प्रकार आठ दश घंटे तक अधिक वेगयुक्त होकर पीछे कुछ नरम (मन्द) पड़ जाता है तथा थोड़ा र पसीना आता है, ज्वर की गर्मी के अधिक होने से इस के साथ खांसी, लीवर का वरम (शोथ), पाचनिकया में अज्यवस्था (गड़बड़) अतीसार और मरोड़ा आदि उपद्वव भी हो जाते हैं।

इस ज्वर में प्रायः सातवें दशवें वा बारहवें दिनै तन्द्रा ( मींट ) अथवा सिन्न-पात के लक्षण दीखने लगते हैं तथा इस ज्वर की उचित चिकित्सा न होने से यह १२ से २४ दिन तक ठहर जाता है<sup>४</sup>।

चिकित्सा—यह सन्ततज्वर (रिमिटेंट फीवर) बहुत ही भयंकर होता है इस छिये यदि गृहजनों को इस का ठीक परिज्ञान न हो सके तो कुशल वैद्य वा डाक्टर से इस की परीक्षा करा के चिकित्सा करानी चाहिये, क्यों कि सख्त और भयंकर बुखार में रोगी ७ से १२ दिन के अन्दर मर जाता है और जब रोग अधिकदिन तक टहर जाता है तो गम्भीर रूप पकड़ लेता है अर्थात् पीछे उसका मिटना अति दु:साध्य (किटन) हो जाता है, सब से प्रथम इस बुखार की मुख्य चिकित्सा यही है कि—बुखार की टेम्परेचर (गर्मी) को जैसे हो सके वैसे कम करना चाहियें, क्यों कि ऐसा न करने से एकदम खून का जोश चड़कर मगज़ में शोथ हो जाता है तथा तन्द्रा और त्रिदोप हो जाता है इस लिये गर्मी को कम

१-क्योंकि थर्मामेटर के लगाने से गर्मी की न्यूनता (कमी) तथा अधिकता (ज्यादती) स्पष्ट मालूम हो जाती है, बस उसी से ज्वर की भी न्यूनता तथा अधिकता मालूम कर ही जाती है, अर्थात् गर्मी की न्यूनता से ज्वर की न्यूनता तथा गर्मी की अधिकता का निश्चय हो जाता है, क्योंकि पहिले लिख चुके हैं कि ज्वर के वेग में गर्मी बढ़ती जाती है, धर्मामेटर के लगाने की रीति पहिले लिख चुके हैं ॥ २-नाड़ी का शीघ्र चलना तथा श्वासीच्छास का वेग से अना, ये दोनों वातें ज्वर के वेग के ही कारण होती हैं तथा उसी से हृदय की अस्वस्थता होकर मन की विकलता प्राप्त होती है ॥ २-तात्वर्य यह है कि-वात के प्रकोप में सातवें दिन, पित्त के प्रकोप में दशवें दिन तथा कफ के प्रकोप में बारहवें दीन तन्द्रा होती है अथवा पूर्व लिखे अनुसार एक दोष कुपित हुआ दूसरेदोणों को भी कुपित कर देता है इस लिये सिवपात के लक्षण दीखने लगते हैं॥ ४-तात्वर्य यह है कि दोषों की प्रबलता के अनुसार इस की १२ से २४ दिन तक स्थिति रहती है ॥ ५-अर्थात् गर्मी को यथाशक्य उपायों द्वारा बढ़ने नहीं देना चाहिये ॥

करने के लिये यथाशक्य शीघ्र ही उपाय करना चाहिये, इस के अतिरिक्त जो देशी चिकित्सा पहिले लिख चुके हैं वह करनी चाहिये॥

#### जीर्णज्वर का वर्णन।

कारण—जीर्णज्वर किसी विशेष कारण से उत्पन्न हुआ कोई नया बुखार नहीं है किन्तु नया बुखार नरम (मन्द) पड़ने के पीछे जो कुछ दिनों के बाद अर्थात् बारहवा दिन के बाद मन्दवेग से शरीर में रहता है उस को जीर्णज्वर कहते हैं, यह ज्वर ज्यों र पुराना होता है त्यों र मन्दवेगवाला होता है, इसी को अस्थिज्वर (अस्थि अर्थात् हाड़ों में पहुँचा हुआ ज्वर ) भी कहते हैं ।

लक्षण—इस ज्वर में मन्द्वेगता (बुखार का वेग मन्द्), शरीर में रूखा-पन, चमड़ीपर शोथ (सूजन), थोथर, अङ्गों का जकड़ना तथा कफ का होना, ये लक्षण होते हैं तथा ये लक्षण जब कम २ से बढ़ते जाते हैं तब वह जीर्णज्वर कष्टसाध्य हो जाता है<sup>3</sup>।

चिकित्सां—१-गिलोय का काढ़ा कर तथा उस में छोटीपीपल का चूर्ण तथा शहद मिलाकर कुछ दिन तक पीने से जीर्णज्वर मिट जाता है।

२-खांसी, श्वास, पीनस तथा अरुचि के संग यदि जीर्णज्वर हो तो उस में गिलोय, भूरींगणी तथा सोंठ का काढ़ा बना कर उस में छोटी पीपल का चूर्ण मिला करें पीने से वह फायदा करता है<sup>8</sup>।

३-हरी गिलोय को पानी में पीसकर तथा उस का रस निचोड़ कर उस में छोटी पीपल तथा शहद मिला कर पीने से जीर्णज्वर, कफ, खांसी, तिल्ली और अहचि मिट जाती है।

१-तात्पर्य यह है कि-बारह दिन के बाद तथा तीनों दोषों के द्विगुण ( दुगुने) दिनों के ( तेरह द्विगुण छब्बीस) अर्थात् छब्बीस दिनों के उपरान्त जो ज्वर शरीर में मन्दवेग से रहता है उस को जीर्णाज्यर कहते हैं, परन्तु कोई आचार्य यह कहते है कि २१ दिन के उपरान्त मन्दवेग से रहनेवाला ज्वर जीर्णज्वर होता है ॥ २-यह ज्वर क्रम २ से सातों धातुओं में जाता है. अर्थात पहिले रस में, फिर रक्त में, फिर मांस में, फिर भेद में, फिर हड़ी में, फिर मज्जा में और फिर शुक्रमें जाता है, इस ज्वर के मज्जा और शुक्र धातु में पहुँचने पर रोगी का बचना असम्भव हो जाता है।। २-जीर्ण जबर का एक मेद वातबलासकी है, उस में ये सब लक्षण पाये जाते हैं, वह व्वर कष्टसाध्य माना जाता है ॥ ४-इस ज्वर में रोगी को र्लंघन नहीं करवाना चाहिये क्योंकि लंघन के कराने से ज्यों २ रोगी क्षीण होता जावेगा त्यों २ यह ज्वर बढ़ता चला जावेगा ॥ ५-पीपल का चूर्ण अनुमान ६ मासे डालना चाहिये तथा काढ़े की दवा दो तोले लेकर ३२ तोले जल में औंटाना चाहिये तथा ८ तोले जल शेष रखना चाहिये॥ ६-यह काथ अग्नि की मन्दता शूल और अदिंत (लक्षवा ) रोग को भी मिटाता है, इस काथ के विषय में आचार्या की यह भी सम्मति है कि-ऊर्ध्वगत (नाभि से ऊपर के) रोग के निवारण के लिये इसे सायंकाल को देना चाहिये ( यह चक्रदत्त का मत है ), यदि रात्रिज्वर हो तो भी सायंकाल को देना चाहिये, दसरी अवस्था में प्रातःकाल देना चाहिये तथा पित्तप्रधानस्थल में पीपल का चूर्ण न डाल कर उस के बदले में शहद डालना चाहिये॥

४-दो भाग गुड़ और एक भाग छोटी पीपल का चूर्ण, दोनों को मिला कर इस की गोली बना कर खाने से अजीर्ण, अरुचि, अग्निमन्दता, खांसी, श्रास, पाण्डु तथा कृमि रोग सहित जीर्णक्वर मिट जाता है।

५-छोटी पीपल को शहद में चाटने से, अथवा अपनी शक्ति और प्रकृति के अनुसार दो से लेकर सात पर्यन्त छोटी पीपलों को रात को जल को जल में वा दूध में भिगा कर खाने से, अथवा दूध में उकाल कर पीने से, अथवा पीपलों को पीस कर गोली बना कर खाने से और गोली पर गर्म कर ठंढा किया हुआ दूध पीने से अर्थात् प्रतिदिन कम २ से बढ़ाकर इस का सेवन करने से जीर्णज्वर आदि अनेक रोग मिट जाते हैं।

६-आमलक्यादि चूर्ण-ऑवला, चित्रक, हरड़, पीपल और सेंघा निमक, इन का चूर्ण बनाकर सेवन करना चाहिये, इस चूर्ण से बुखार, कफ तथा अरुचि का नाश हो जाता है, दस्त साफ आता है तथा अग्नि प्रदीप्त होती है।

७-स्त्रर्णवसन्तमालिनी और चौंसठपहरी पीपले-ये दोनों पदार्थ जीर्णंज्वर के लिये अक्सीर दवा हैं।

# ज्वर में उत्पन्न हुए दूसरे उपद्रवों की चिकित्सा।

ज्वर में कास ( खांसी )—इस में कायफल, मोथ, भाइंगी, धिनयां, विरायता, पित्तपापड़ा, वच, हरड़, काकड़ासिंगी, देवदार और सोंट, इन ११ चीजों की उकाली बना कर लेनी चाहिये, इस के लेने से खांसी तथा कफ सहित बुखार चला जाता है।

अथवा पीपल, पीपरामूल, इन्द्रयव, पित्तपापड़ा और सोंठ, इन ओवधियों के चूर्ण को शहद में चाटने से फायदा होता है।

ें ज्वर में अतीसार—इस में लंघन करना चाहिये, क्योंकि इस में लंघन पथ्य हैं।

ं अथवा—सोंठ, कुड़ाछास्त, मोथ, गिरुोय और अतीस की कली, इन की उकाली लेनी चाहिये।

अथवा-काली पाठ, इन्द्रयव, पित्तपापड़ा, मोथ, सोंठ और चिरायता, इनकी उकाली लेनी चाहिये।

दुर्जलज्वर—यह ज्वर खराब तथा मैले पानी के पीने से, अथवा शिखरगिरि, बद्दीनाय, आसाम और अड़ंग आदिस्थानों के पानी के लगने से होता है।

१-ये दोनों पदार्थ शास्त्रोक्त विधि से तैयार किये हुए हमारे "मारवाइसुधावर्षणसलोषधालय" में सर्वदा तैयार रहते हैं, हमारे यहां का औषधसूचीपत्र मंगा कर देखिये ॥ २-ज्वर में अतीसार होने पर लंबन के सिवाय दूसरी ओषधि नहीं है अर्थात् लंघन ही विशेष फायदा करता है, क्योंकि-लंघन बढ़े हुए दोषों को शान्त कर देता है तथा उन का पाचन भी करता है, इस लिये ज्वर में अतीसार होने पर बलवान् रोगी को तो अवश्य ही आवश्यकता के अनुसार लंघन कराने चाहिये, हां यदि रोगी निर्वल हो तो दूसरी बात है ॥

इस ज्वर में -हरड़, नींब के पत्ते, सोंठ, सेंधानिमक और चित्रक, इनका चूर्ण कर बहुत दिनोंतक सेवन करना चाहिये, इस का सेवन करने से बुखार मिट जाता है।

अथवा—पटोल वा कडुईं तुरईं, मोथ, गिलोय, अडूसा, सोंठ, धनिया और चिरायता, इन का काथ शहद डालकर पीना चाहिये।

अथवा—चिरायता, निसोत, खस, वाला, पीपल, वायविङ्ंग, सोंठ और कुटकी, इन सब औषधों का चूर्ण बना कर शहद में चाटना चाहिये।

अथवा—सोंठ, जीरा और हरड़, इनकी चटनी बनाकर भोजन के पहिले खानी चाहिये।

अथवा—वत्सनाग दो भाग, जलाई हुई कौ ही पांच भाग और काली मिर्च नौ भाग, इन को कूट कर तथा अदरल के रस में घोट कर मूंग के बराबर गोली बना लेनी चाहियें, तथा इन में से दो गोलियों को प्रातःकाल तथा सायंकाल ( दोनों समय ) पानी से लेना चाहिये, ये गोलियां आमज्वर, खराब पानी के लगने से उत्पन्न ज्वर, अजीर्ण, अफरा, मलबन्ध, शूल, श्वास और कास आदि सब उपद्रवों में फायदा करती हैं।

ज्वर में तृषा (प्यास )—इस में चाँदी की गोली को मुँह में रखकर चूसना चाहिये।

अथवा—आलुबुखार वा खजूर की गुठली को चूसना चाहिये। अथवा—शहद और पानी के कुरले करने चैाहिये।

अथवा—जहरी नारियल की गिरी, रुद्राक्ष, सेके ( भूने ) हुए लैंग, सोना, विना विंधे हुए मोती, मूँगिया और ( मिल सके तो ) फालसे की जड़, इन सब को विस कर सीप में रख छोड़ना चाहिये, तथा घण्टे २ भर पीछे जीभ को लगाना चाहिये, तत्पश्चात प्रहरभर के बाद फिर विस कर रख छोड़ना चाहिये और उसी प्रकार लगाना चाहिये, इस से पानी झरे तथा मोती झरे की प्यास, ब्रिदोप की प्यास, कांटे, जीभ का कालापन और वमन ( उलटी ) आदि कष्टसाध्य भी रोग मिट जाते हैं, तथा यह औषध रोगी को खुराक के समान सहारा और ताकत देती हैं ।

ज्वर में हिका (हिचकी)—यदि ज्वर में हिचकी होती हो तो सेंधेनिमक को जल में बारीक पीस कर नस्य देना चाहिये।

१-इस के सेवन से घोर तुषा भी शीघ्र ही शान्त हो जाती है, इस में जल विलक्क ठंड़ा लेना चाहिये॥ २-जम्भीरी, विजोरा, अनारदाना, वेर और चूका, इन को पीसकर मुख में छेप करने से भी प्यास मिट जाती है, अथवा-शहद, वड़ (वरगद) की कोंपल और खील (भूने हुए थान अर्थात तुषसहित चाँवल ), इन सब को पीस कर मुख में इन का कवल रखना चाहिये, यह भी तुषा (प्यास) की निवृत्ति के लिये अच्छा प्रयोग है॥

अथवा—सोंठ और खांडकी नस्य देना चाहिये।

अथवा--हींगकी धूनी देना चाहिये।

अथवा—निर्धूम अंगार पर हींग काली मिर्च तथा उड़द को अथवा घोड़े की सुखी लीद को जला कर उस की धुआँ को सूंघना चाहिये।

अथवा—पीपल की सूखी छाल को जला कर पानी में बुझाना चाहिये, फिर उसी पानी को छान कर पीना चाहिये।

अथवा—राई की आधे तोले बुकनी को आधसेर पानी में मिलाकर थोड़ीदेर तक रख छोड़ना चाहिये, फिर नितरे हुए पानी को लेकर आधी २ छटाँक पानी को हो वा तीन घण्टे के अन्तर से पीना चाहिये।

ज्वर में श्वास—इस में दोनों भूरींगेणी, धमासा, कडुई तोरई अथवा पटोल, काकड़ासिंगी, भाइंगी, कुटकी, कचूर और इन्द्रयव, इन की उकाली बना कर पीनी चाहिये<sup>2</sup>।

अथवा—छोटीपीपल, कायफल और काकड़ासिंगी, इन तीनों का चूर्ण शहद में चाटना चाहिये<sup>3</sup>।

ज्वर में मूर्च्छा-इस में अदरख का रस सुँघाना चाहिये।

अथवा—शहद, सेंधानिमक, मेनशिल और काली मिर्च, इन को महीन पीस कर उस का आँख में अञ्जन करना चाहिये<sup>8</sup>।

अथवा—ठंढे पानी के छींटे आंख पर लगाने चाहियें।

अथवा--सुगन्धित धूप देनी चाहिये तथा पंखे की हवा छेनी चाहिये ।

ज्वर में अरुचि—इस में अदरख के रस को कुछ गर्म कर तथा उस में सेंधानिमक डाल कर थोड़ासा चाटना चाहिये।

अथवा—विजारे के फल के अन्दरकी किलयां और सेंधानिमक, इन को मिला कर मुँह में रखना चाहिये<sup>ह</sup>।

्वर में वमन—इस में गिलोय के काथ को ठंढा कर तथा उस में मिश्री और शहद डाल कर उसे पीना चाहियें ।

१-दोनों भूरींगणी अर्थात् छोटी कटेरी और बड़ी कटेरी।। २-यह दशांग काय सित्रपात को भी दूर करता है।। ३-उनर में श्वास होने के समय द्वात्रिंशस्काथ (३२ पदार्थों का काड़ा) भी वहुत लाभदायक है, उस का वर्णन भावप्रकाश आदि यन्थों में देख लेना चाहिये, यहां विस्तार के भय से उसे नहीं लिखा है।। ४-इन चारों चीजों को जल में बारीक पीस लेना चाहिये।। ५-उनरदशा में मूच्छी होने के समय कुछ शीतल और मन को भाराम देनेवाले उपचार करने चाहिये, जैसे-सुगन्धित अगर आदि की धूनी देना, सुगन्धित फूलों की माला का धारण करना, नरम ताल (ताल ) के पंखों की हवा करना तथा बहुत कोमल केले के पत्तों को शर्रार से लगाना इत्यादि॥ ६-किन्हीं आचार्यों का कथन है कि-विजीरे की केशर (अन्दर की किल्यां), घी और सेंधानिमक का, अथवा आँवले, दाख और निश्री का कब्क मुख में रखना चाहिये॥ ७-किन्हीं आचार्यों की सम्मति केवल शहद डाल कर पीने की है॥

अथवा-मिश्री डाल कर पित्तपापड़े का हिम पीना चाहिये।
अथवा-आँवला, दाख और मिश्री का पानी, इन का सेवन करना चाहिये।
अथवा-दाख, चन्दन, वाला, मोथ, मौलेठी और धनियां, इन सब चीज़ों को
अथवा इन में से जो चीज़ मिले उस को भिगा कर तथा पीस कर उस का पानी
पीना चाहिये।

अथवा—मोर के जले हुए चार चँदवे, भुनी हुई पीपल, भुना हुआ जीरा, जली हुई नारियल की जोटी, जलाया हुआ रेशम का कूचा वा कपड़ा, पोदीना और कमलगट्टे (पब्बोड़ी) के अन्दर की हरियाई (गिरी), इन सब को पीस कर शहद में, अनार के शर्वत में, अथवा मिश्री की चासनी में वमन (उलटी) के होते ही चाटना चाहिये तथा फिर भी घण्टे घण्टे भर के बाद चाटना चाहिये, इस से त्रिदोष की भी वमन तथा छदीं बन्द हो जाती है।

अथवा-भुजा की दोनों नसों को खूब खींच कर बांधना चाहिये। अथवा-नारियल की जोटी, हलदी, काली मिर्च, उड़द और मोर के चन्दे का धूम्रपान करना चाहिये।

अथवा-नीम की भीतरी छाल का पानी मिश्री डाल कर पीना चाहिये।

ज्वर में दार्ह — इस में यदि भीतर दाह हो तो प्रायः वह चिकित्सा हितका-रक है जो कि वमन के लिये लाभदायक है, परन्तु यदि बाहर दाह होता हो तो कचे चाँवलों के धोवन में घिसा हुआ चन्दन एक वाल तथा विसी हुई सोंठ एक रत्ती लेनी चाहिये, इस में थोड़ा सा शहद मिला कर चाटना चाहिये तथा पानी में मिलाकर पीना चाहिये।

अथवा-चन्दन, सोंठ, वाला और निमक, इन का लेप करना चाहिये। अथवा-मगज़ पर मुलतानी मिट्टी का थर भरना चाहिये।

यदि पगर्थेली तथा हथेलियों में दाह होता हो तो उत्तम साफ पेंदेवाली फूल (कांसे) की कटोरी लेकर घीरे २ फेरते रहना चाहिये, ऐसा करने से दाह अवस्य शान्त हो जावेगा।

### ज्वर में पथ्य अर्थात् हितकारी कर्त्तव्यं।

१-परिश्रम के काम, लंघन ( उपवास ) और वायु से चढ़े हुए ज्वर में-दूध के साथ भात का खाना पथ्य (हितकारक) है, कफ के ज्वर में मूंग की दाल

१-ज्वर में दाह होने की दशा में प्रायः वे भी चिकित्सायें हितकारक हैं कि जो दाह के प्रकरण में प्रन्थान्तरों में लिखी हैं, परन्तु इस में इस बात का अवश्य सरण रखना चाहिये कि जो चिकित्सा ज्वर के विरुद्ध अर्थात् ज्वर को बढ़ानेवाली हो उसे कभी नहीं करना चाहिये। २-पगथली अर्थात् पैरों के तलवे।। ३-फूल अर्थात् कांसे की कटोरी के फेरने से एक प्रकार की बिजली की शक्ति के द्वारा आकर्षण हो कर दाह निकल जाता हैं।। ४-ज्वर में पथ्य अर्थात् हितकारी कर्त्तव्य का अवश्य वर्त्ताव करना चाहिये, क्योंकि-पथ्य का वर्त्ताव न करने से दी दुई ओषि से भी कुछ लाभ नहीं होता है तथा पथ्य का वर्त्ताव करने से ओषि के देने की भी विशेष आवश्यकता नहीं रहती है।।

का पानी तथा भात पथ्य है, पित्तज्वर के लिये भी यही पथ्य समझना चाहिये, परन्तु पित्तज्वरवाले को ठंढा कर तथा थोड़ी सी मिश्री मिलाकर लेना चाहिये।

यदि दो दोष तथा त्रिदोष माॡम हों तो उस में केवल मूंग की दाल का पानी ही पथ्य है।

२-मूंग का ओसामण, भात, अथवा साबूदाना, ये सब वस्तुयें सामान्यतया ज्वर में पथ्य हैं, अर्थात् ज्वर समय में निर्भय खुराक हैं।

इस के अनिरिक्त—यह भी सारण रखना चाहिये कि—जहां दूध को पथ्य िखा है वहां दूध के साथ साबूदाना समझना चाहिये अर्थात् दूध के साथ साबू-दाना देना चाहिये, अथवा साबूदाना को जल में पका कर तथा उस में दूध मिला कर देना चाहिये।

३-प्रायः सब ही उनरों में प्रथम चिकित्सा लङ्घन है, अर्थात् उनर की दशा में लंघन परम हितकारक है और खास कर कफ तथा आम के उनर में, पित्त के उनर में, पित्त के उनर में, दो २ दोषों से उत्पन्न हुए उनर में तथा निराहार न रहा जावे तो एक समय हलका आहार करना चाहिये, अथवा केवल मूंगका ओसामण (पानी) पीना चाहिये, क्योंकि ऐसा करना भी लंघन के समान ही लाभदायक है।

हां केवल वातज्वर, जीर्णज्वर, आगन्तुकज्वर और क्षय तथा यकृत् के वरम से उत्पन्न हुए ज्वर में बिलकुल निराहाररूप लंघन नहीं करना चाहिये, क्योंकि इन ज्वरों में निराहाररूप लंघन करने से उलटी हानि होती है।

४-तरुणज्वर में अर्थात् १२ दिन तक दूध तथा घी का सेवन विष के समान है, परन्तु क्षय, शोथ, राजरोग और उरक्षित के ज्वर में, यकृत् के ज्वर में, जीर्ण-ज्वर में और आगन्तुकज्वर में दूध हितकारक है, इस में भी जीर्णज्वर में कफ के क्षीण होने के पीछे इक्कीस दिन के बाद तो दूध अमृत के समान है।

५-जो ज्वरवाला रोगी शरीर में दुर्वल हो, जिस के शरीरका कफ कम पड़ गया हो, जिस को जीर्णज्वर की तकलीफ हो, जिस को दस्त का बद्धकोष्ठ हो, जिस का शरीर रूखा हो, जिस को पित्त वा वायु का ज्वर हो तथा जिस को प्यास और दाह की तकलीफ हो उस रोगी को भी ज्वर में दूध पथ्य होता है<sup>3</sup>।

१-क्यों कि लंघन के करने से दोषों का पाचन हो जाता है। २-तरुण ज्वर में दूध और श्री आदि क्लिग्ध पदार्थों के सेवन से मून्छी, वमन, मद और श्रुरुचि आदि दूसरे रोग उत्पन्न हो जाते हैं। ३-दारीर में दुवल रोगी की दूध पीने से शक्ति वनी रहती है, जिसके शरीर का कफ कम पड़ गया हो उस के दूध पान से कफ की बृद्धि होकर दोषों की समता के द्वारा उसे शिष्ठ आरोग्यता प्राप्त होती है, जीणेज्वर में दूध पीने से शक्ति का क्षय न होने के कारण ज्वर की प्रवल्ता नहीं होती है, बद्धकोष्ठवाले को दूध के पीने से दस्त साफ आता रहता है, रूथ शरीरवाले के शरीर में दुन्धपान से रूथता मिट कर किंग्यता (चिकनाहट) आती है, बातपित्तज्वर में दुन्धपान से उक्त दोषों की शान्ति हो कर ज्वर नष्ट हो जाता है, तथा जिस रोगी को प्यास और दाह हो उस के भी उक्त विकार दूध के पीने से मिट जाते हैं॥

६-ज्वर के प्रारम्भ में लंघन, मध्य में पाचन दवा का सेवन, अन्त में कडुई तथा कषैली दवा का सेवन तथा सब से अन्त में दोष के निकालने के लिये जुलाब का लेना, यह चिकित्साका उत्तम कम हैं।

७-ज्वर का दोप यदि कम हो तो छंघन से ही जाता रहता है, यदि दोष मध्यम हो तो छंघन और पाचन से जाता है, यदि दोष बहुत बढ़ा हुआ हो तो दोष के संशोधनका उपाय करना चाहिये।

यह भी स्मरण रखना चाहिये कि—सात दिन में वायु का, दश दिन में पित्त का और बारह दिन में कफ का ज्वर पकता है, परन्तु यदि दोष का अधिक प्रकोप हो तो ऊपर कहे हुए समय से दुगुना समयतक लग जाता है।

८-उवर में जबतक दोषों के अंशांशकी खबर न पड़े तबतक सामान्य चिकित्सा करनी चाहिये।

९-ज्वर के रोगी को निर्वात ( वायु से रहित) मकान में रखना चाहिये, तथा हवा की आवश्यकता होने पर पंखे की हवा करनी चाहिये, भारी तथा गर्म कपड़े पहराना और ओढ़ाना चाहिये, तथा ऋतु के अनुसार परिपक (पका हुआ) जळ पिळाना चाहिये।

१०-ज्वरवाले को कचा पानी नहीं पिलाना चाहिये, तथा वारंवार बहुत पानी नहीं पिलाना चाहिये, परन्तु बहुत गर्मी तथा पित्त के ज्वर में यदि प्यास हो तथा दाह होता हो तो उस समय प्यास को रोकना नहीं चाहिये किन्तु बाकी के सब ज्वरों में खयाल रखकर थोड़ा २ पानी देना चाहिये, क्योंकि—ज्वर की प्यास में जल भी प्राणरक्षक (प्राणों की रक्षा करनेवाला) है।

१-ज्वर के प्रारम्भ में लंघन के करने से दोशों का पाचन होता है, मध्य में पाचन दबा के सेवन से लंघन से भी न पके हुए उत्कृष्ट दोशों का पाचन हो जाता है, अन्त में कडुई तथा कपैठी दवा के सेवन से अग्नि का दीपन तथा दोशों का संशमन होता है तथा सब से अन्त में जुलाब के लेने से दोशों का संशोधन होने के द्वारा कोष्ठशुद्धि हो जाती है जिससे शीष्ट्र ही आरोग्यता प्राप्त होती है॥

२-दोहा—सप्त दिवस ज्वर तरुण है, चौदह मध्यम जान ॥
तिह ऊपर बुध जन कहें, ज्वरिह पुरातन मान ॥ १ ॥
पके पित्तज्वर दश दिनन, कफज्वर द्वादश जान ॥
सप्त दिवस मारुत पके, लह्वन तिन सम मान ॥ २ ॥
औषथ काचे ताप में, दे देवे जो जान ॥
मानो काले सर्प को, कर उठाय लियो जान ॥ ३ ॥

२-क्योंकि ज्वर के रोगी को कच्चे जल के पिलाने से ज्वर की वृद्धि हो जाती है।

४-सुश्रुत ने लिखा है कि-प्यास के रोकने से (प्यास में जल न देने से) प्राणी बेहोश हो जाता है और वेहोशी की दशा में प्राणों का भी त्याग हो जाता है, इस लिये सब दशाओं में जल अवस्य देना चाहिये, इसी प्रकार हारीत ने कहा है कि-तृपा अत्यन्त ही बोर तथा तत्काल प्राणों का नाशं करनेवाली होती है, इस लिये तृपार्च (प्यास से पीड़ित) को प्राण धारण (प्राणों का धारण करनेवाला) जल देना चाहिये, इन वाक्यों से यहीं सिद्ध होता है कि-प्यास को रोकना नहीं चाहिये, हां यह ठीक है कि-वहुत थोड़ा र जल पीना चाहिये।।

११-ज्वरवाले को खाने की रुचि न हो तो भी उस को हितकारक तथा पथ्य भोजन ओपधि की रीति पर (दवा के तरी के) थोड़ा अवस्य खिलाना चाहिये ।

1२-ज्वरवाले को तथा ज्वर से मुक्त ( हूटे ) हुए भी पुरुष को हानि करने-वाले आहार और विहार का त्याग करना चाहिये, अर्थात् स्नान, लेप, अभ्यक्त ( मालिश ), चिकना पदार्थ, जुलाब, दिन में सोना, रात में जागना, मैथुन, कसरत, ठंढे पानी का अधिक पीना, बहुत हवा के स्थान में बैठना, अति भोजन, (भारी आहार), प्रकृतिविरुद्ध भोजन, कोध, बहुत फिरना, तथा परिश्रम, इन सब बातों का त्याग करना चाहियें, क्योंकि—ज्वर समय में हानिकारक आहार और विहार के सेवन से ज्वर वड़ जाता है, तथा ज्वर जाने के पश्चात् शीझ उक्त वर्त्ताव के करने से गया हुआ ज्वर फिर आने लगता है।

1३-साठी चावल, लाल मोटे चावल, मूंग तथा अरहर (तूर) की दाल का पानी, चँदलिया, सोया (सोया), मेथी, वियातोरई, परबल और तोरई आदि का शाक, घी में वघारी हुई दाख अनार और सफरचन्द, ये सब पदार्थ उबर में पथ्य हैं।

38-दाह करनेवाले पदार्थ (जैसे उड़द, चँवला, तेल और दही आदि), खट्टे पदार्थ, बहुत पानी, नागरवेल के पान, घी और मद्य इत्यादि ज्वर में कुपथ्य हैं।

# फ़ुट कर निकलनेवाले ज्वरों का वर्णन।

फूट कर निकलनेवाले उवरों को देशी वैद्यकशास्त्रवालों ने उवर के प्रकरण में नहीं लिखा किन्तु इन को मसूरिका नाम से क्षुद्ध रोगों में लिखा है, तथा जैना-चार्य योगचिन्तामणिकार ने मूंघोरा नाम से पानीझरे को लिखा है, इसी को मरूखल देश में निकाला तथा सोलापुर आदि दक्षिण के देश के महाराष्ट्र (मराटे) लोग भाव कहते हैं, इसी प्रकार इन के भिन्न २ देशों में प्रसिद्ध अनेक नाम हैं, संस्कृत में इसका नाम मन्यज्वर है, इस ज्वर में प्रायः पित्तज्वर के सब लक्षण होते हैं।

१-ऐसा करने से शक्ति श्लीण नहीं होती है तथा वात और पित्त का प्रकोप भी नहीं बढ़ता है ॥ २-देखो! उबर में लान करने से पुनः ज्वर प्रवलरूप धारण कर लेता है, ज्वर में कसरत के करने से ज्वर की वृद्धि होती है, मैथुन करने से देह का जकड़ना, मूर्छा और मृत्यु होती है, खिन्थ (चिकने) पदार्थों के पान आदि से मूर्छा, वमन, उन्मत्तता और अरुचि होती है, मारी अन्न के सेवन से तथा दिन में सोने से विष्टम्भ (पेट का फूलना तथा गुड़ गुड़ शब्द का होना), वात आदि दोपों का कोप, अग्नि की मन्दता, तीक्ष्णता तथा छिट्ठों का बहना होता है, इस लिये ज्वरवाला अथवा जिस का ज्वर उतर गया हो वह भी (कुछ दिनों तक) दाहकारी भारी और असात्म्य (प्रकृति के प्रतिकृत्ल) अन्न पान आदि का, विष्द्ध भोजन का, अध्यशन (भोजन के जपर भोजन) का, दण्ड कसरत का, डोलना फिरना आदि चेष्टा का, उबटन तथा खान का परित्याग कर दे, ऐसा करने से ज्वररोगी का ज्वर चला जाता है तथा जिस का ज्वर चला गया हो उस को उक्त वर्त्ताव के करने से किर ज्वर वापिस नहीं आता है।

विचार कर देखा जावे तो ये (फूट कर निकलनेवाले) ज्वर अधिक भयानक होते हैं अर्थात् इन की यदि ठीक रीति से चिकित्सा न की जावे तो ये शीघ्र ही प्राणघातक हो जाते हैं परन्तु बड़े अफसोस का विषय है कि—लोग इन की भयं-करता को न समझ कर मनमानी चिकित्सा कर अन्त में प्राणों से हाथ धो वैठते हैं।

मारवाड़ देश की ओर जब दृष्टि उठा कर देखा जावे तो विदित होता है कि—वहां के अविद्या देवी के उपासकों ने इस उचर की चिकित्सा का अधिकार मूर्ख रण्डाओं (विधवाओं) को सौंप रक्खा है, जो कि (रंडायें) डाकिनी रूप हो कर इस की प्रायः पिचविरोधी चिकित्सा करती हैं अर्थात् इस उचर में अत्यन्त गर्म छौंग, सोंठ और ब्राह्मी दिलाती हैं, इस का परिणाम यह होता है कि—इस चिकित्सा के होने से सौ में से प्रायः नब्बे आदमी गर्मा के दिनों में मरते हैं, इस बात को हम ने वहां स्वयं देखा है और सौ में से दृश आदमी भी जो बचते हैं वे भी किसी कारण से ही बचते हैं सो भी अत्यन्त कष्ट पाकर बचते हैं किन्तु उन के लिये भी परिणाम यह होता है कि वे जन्म भर अत्यन्त कष्ट-कारक उस गर्मी का भोग भोगते हैं, इस लिये इस बात पर मारवाड़ के निवास्तियों को अवस्य ही ध्यान देना चाहिये।

इन रोगों में यद्यपि मसूर के दानों के समान तथा मोती अथवा सरसों के दानों के समान शरीर पर फुनसियां निकलती हैं तथापि इन में मुख्यतया ज्वर का ही उपद्रव होता है इस लिये यहां हमने ज्वर के प्रकरण में इनका समावेश किया है।

मेद (प्रकार)—फूट कर निकलनेवाले ज्वरों के बहुत से मेद (प्रकार) हैं, उन में से शीतला, ओरी और अचपड़ा (इस को मारवाड़ में आकड़ा काकड़ा कहते हैं) आदि मुख्य हैं, इन के सिवाय-मोतीझरा, रंगीला, विसर्प, हैजा और हेग आदि सब भयंकर ज्वरों का भी समावेश इन्हीं में होता है।

कारण—नाना प्रकार के ज्वरों का कारण जितना शरीर के साथ सम्बन्ध रखता है उस की अपेक्षा बाहर की हवा से विशेष सम्बन्ध रखता है ।

ऐसे फूट कर निकलनेवाले रोग कहीं तो एकदम ही फूट कर निकलते हैं और कहीं कुछ विशेष विलम्ब से फूटते हैं, इन रोगों का मुख्य कारण एक प्रकार का ज़हर (पॉइझन) ही होता है और यह विशेष चेपी हैं इस लिये चारों ओर

१-ज्बर में पित्तविरोधी चिकित्सा का सर्वथा निषेध किया गया है अर्थात् ज्वर में पित्तविरोधी चिकित्सा कभी नहीं करनी चाहिये, क्यों कि ऐसा करने से अनेक दूसरे भी उपद्रव उठ खड़े होते हैं।। २-क्यों कि उक्त दवा की गर्मी रोगियों के हृदय में समा जाती है और जब मीक्मफतु की गर्मी पड़ती है तब उन के शरीर में हिगुण गर्मी हो जाती है कि-जिस का सहन नहीं हो सकता है और आखिरकार मर ही जाते हैं।। ३-अर्थात् ज्वरों का कारण बाहरी हवा से विशेष प्रकट होता है।। ४-तात्पर्थ यह है कि जब रोग के कारण का पूरा असर शरीर पर हो जाता है तब ही रोग उत्पन्न हो जाता है।। ५-अर्थात् स्पर्श से अथवा हवा के द्वारा उड़ कर लगनेवाला है।।

फैल जाता है अर्थात् बहुत से आदिमियों के शरीरों में युस कर बड़ी हानि करता है, इस के फैलने के समय में भी कुछ आदिमियों के शरीर को यह रोग लगता है तथा कुछ आदिमियों के शरीर को नहीं लगता है, इस का क्या कारण है इस बात का निर्णय ठीक रीति से अभीतक कुछ भी नहीं हुआ है, परन्तु अनुमान ऐसा होता है कि कुछ लोगों के शरीर के बन्धेज विशेष के होने से तथा आहार विहार से प्राप्त हुई निकृष्ट (खराब) स्थितिविशेष के द्वारा उन के शरीर के दोष ऐसे चेपी रोगों के परमाणुओं को शीघ ही प्रहण कर लेते हैं तथा कुछ लोगों के शरीर के बन्धेज विशेष ढंग के होने से तथा आहार विहार के द्वारा प्राप्त हुई उत्कृष्ट (उत्तम) स्थिति विशेष के द्वारा उन के शरीर के तत्वोंपर ऐसे रोगों के चेपी तत्व शीघ असर नहीं कर सकते "हैं, इस का प्रत्यक्ष प्रमाण यही है कि—एक ही स्थान में तथा एक ही घर में किसी को यह रोग लग जाता है और किसी को नहीं लगता है, इस का कारण केवल वही है जो कि अभी उपर लिख चुके हैं।

लक्ष्मण—फूट कर निकलनेवाले रोगों में से शीतला आदि रोगों में प्रथम तो यह विशेषता है कि ये रोग प्रायः वचों के ही होते हैं परन्तु कभी २ ये रोग किसी २ बड़ी अवस्थावाले के भी होते हुए देखे जाते हैं, इन में दूसरी विशेषता यह है कि—जिस के शरीर में ये रोग एक बार हो जाते हैं उस के फिर ये रोग प्रायः नहीं होते हैं, इन में तीसरी विशेषता यह है कि—जिस बचे के शीतला का चेप लगा दिया गया हो अर्थात् शीतला खुदवा डाली हो (टीका लगवा दिया हो) उस को प्रायः यह रोग फिर नहीं होता है, यदि किसी २ को होता भी हे तो थोड़ा अर्थात् बहुत नरम (मन्द) होता है किन्तु शीतला न खुदाये हुए बचों में से इस रोग से सो में से प्रायः चालीस मरते हैं और शीतला को खुदाये हुए बचों में से प्रायः सो में से छः ही मरते हैं ै।

इस प्रकार का विष शरीर में प्रविष्ट (दाखिल ) होने के पीछे पूरा असर कर लेने पर प्रथम ज्वर के रूप में दिखलाई देता है और पीछे शरीर पर दाने फूट कर निकलते हैं, यही उस के होने का निश्चय करानेवाला चिह्न है।

१-तात्पर्य यह हे कि-प्रत्येक कार्य के लिये देश काल और प्रकृति आदि के सम्बन्ध से अनेक साधनों की आवश्यकता होती है, इस लिये जिन लोगों का शरीर उक्त रोगों के कारणों का आश्रयणीय (आश्रय लेने योग्य ) होता है उन के शरीर में चेपी रोग प्रकट हो जाता है तथा जिन का शरीर उक्त सम्बन्ध से रोगों के कारणों का आश्रयणीय नहीं होता है उन के शरीर में चेपी रोग के परमाणुओं का असर नहीं होता है।। २-यह रोग विलायत में भी पहिले बहुत होता था, डाक्टर मूर साहब लिखते हैं कि-लण्डन में जहां दीका के प्रचलित होने के पहिले प्रत्येक दश मृत्यु में एक मृत्यु शीतला के कारण होती थी वहां अब प्रत्येक पचासी मृत्यु में केवल एक ही शीतला से होती है, पन्द्रह वर्ष तक लण्डन के शीतलाअस्पताल में सौ शीतला के रोगियों में से पैतीस मनुष्यों के लगभग मरते थे परन्तु जब से टीका की चाल निकाली गई तब से दो सौ मनुष्यों में जिन्हों ने टीका लगवाया था केवल एक ही मरा। जिन जातियों में टीका के लगाने का प्रचार नहीं हैं बहुधा एक हजार में से आठ सौ मनुष्यों के शीतला निकलती है परन्तु उन में जो टीका लगवाते हैं एक हजार में से केवल छः हीको शीतला निकलती है।।

### शील, शीतला वा माता (स्मॉलपॉक्स) का वर्णन।

भेद (प्रकार)—शीतला दो प्रकार की होती है—उन में से एक प्रकार की शीतला में तो दाने थोड़े और दूर २ निकलते हैं तथा दूसरे प्रकार की शीतला में दाने बहुत होते हैं तथा समीप २ (पास २) होते हैं अर्थात दूसरे प्रकार की शीतला सब शरीर पर फूट कर निकलती है, इस में दाने इस प्रकार आपस में मिल जाते हैं कि—तिल भर भी (जरा भी) जगह खाली नहीं रहती है, यह दूसरे प्रकार की शीतला बहुत कष्टदायक और भयक्कर होती है।

लक्षण—शरीर में शीतला के विष का प्रवेश होने के पीछे बारह वा चौदह दिन में शीतला का ज्वर साधारण ज्वर के समान आता है अर्थात् साधारण ज्वर के समान आता है अर्थात् साधारण ज्वर के समान इस ज्वर में भी ठंढ का लगना, गर्मी, शिर में दर्द तथा वमन (उलटी) का होना आदि लक्षण दीख पड़ते हैं, हां इस में इतनी विशेषता होती है कि—इस ज्वर में गले में शोथ (स्जन), थूक की अधिकता (ज्यादती), आंखों के पलकों पर शोथ का होना और श्वास में दुर्गन्धि (बदबू) का आना आदि लक्षण भी देखे जाते हैं।

कभी २ यह भी होता है कि—किशोर अवस्थावाले बालकों को शीतला के ज्वर के प्रारम्भ होते ही तन्द्रा (मींट वा ऊँघ ) आती है और छोटे बचों के खैंचातान (श्वास में रुकावट ) तथा हिचकियां होती हैं।

ज्वर चढ़ने के पीछे तीसरे दिन पहिले मुँह तथा गर्दन में दाने निकलते हैं, पीछे-शिर, कपाल ( मस्तक ) और छाती में निकलते हैं, इस प्रकार कम से नीचे को जाकर आखिरकार पैरों पर दिखलाई देते हैं, यद्यपि दानों के दीखने के पहिले

डाक्टर टामसन साहब लिखते हैं कि-हम ने स्काटलैंड में सन् १८१८ ई० से दिसम्बर सन् १८१९ तक ५०६ शीतला के रोगियों की दवा की, जिन में से २५० ने टीका नहीं लगवाया था उन में से ५० मरे, इकहत्तर को जिन्हों ने टीका लगवाया था फिर शीतला निकली और इन में से केवल तीन ही मरे, **लगभग ३०० मनुष्यों में से जिन्हों ने दूस**री **बार टीका लग**वाया था एक ही मरा, सन् १८२८ ई० में फ्रांस के मारसेल्स नगर में महामारी फैली, उस समय उस नगर में ४०,००० ( चालीस हज़ार ) मनुष्य बसतेथे, जिन में से ३०,००० ( तीस हजार ) के टीका लगा हुआ था २,००० (दो हज़ार) के अच्छी तरह से टीका नहीं लगा था और ८,००० (आठ हज़ार) ने टीका नहीं लगवाया था, तीस हज़ार टीका लगे दुए मनुष्यों में से दो हज़ार के शीतला निकली और उन में से केवल वीस मरे, इस लेख से पाठकगण टीका लगाने के लाम को भले प्रकार से समझ गये होंगे, तात्पर्य यह है कि-सम्पूर्ण प्रमाणों से यह बात सिद्ध हो चकी है कि टीका लगाना मनुष्य को शीतला से बचाता है और यदि उसे रोक नहीं देता तो उस की प्रबलता को अवस्य ही कम कर देता है, इतने पर भी भारतनिवासी जन मनुष्यजाति के कर रोग के निवारण के उपायरूप टीका लगाने की प्रथा को स्वीकार न करें तो इस से अधिक क्या शोक की वात हो सकती है ? बड़े खेद का विषय है कि-जिन उपायों से सदैव प्राणरक्षा की संभावना होती है और जिन को सुप्रतिष्ठित डाक्टरों ने परीक्षा करके लाभकारी ठहराया है, मनुष्य अपनी मूर्खता के कारण उन उपायों का भी तिरस्कार करते हैं॥

यह निश्चय नहीं होता है कि यह उवर शीतला का है अथवा सादा (साधारण) है परन्तु अनुभव तथा त्वचा (चमड़ी) का विशेष रंग शीघ्र ही इस का निश्चय करा देता है।

जब शीतला के दाने बाहर दिखलाई देने लगते हैं तब ज्वर नरम (मन्द) पड़ जाता है परन्तु जब दाने पक कर भराव खाते हैं (भरने लगते हैं) तब फिर भी ज्वर वेग को धारण करता है, अनुमान दशवें दिन दाना फूट जाता है और खरूंट जमना ग्रुरू हो जाता है, प्रायः चौदहवें दिन वह कुछ परिपक हो जाता है अर्थात् दानों के लाल चहे हो जाते हैं, पीछे कुछ समय बीतने पर वे भी अहत्य हो जाते हैं (दिखलाई नहीं देते हैं) परन्तु जब शीतला का शरीर में अधिक प्रकोप और वेग हो जाता है तब उस के दाने भीतर की परिपक (पकी हुई) चमड़ी में घुस जाते हैं तथा उन दानों के चिह्न मिटते नहीं हैं अर्थात् खड़े रह जाते हैं, इस के सिवाय-इस के कठिन उपद्रव में यदि यथोचित चिकित्सा न होवे तो रोगी की आँख और कान इन्द्रिय भी जाती रहती है।

चिकित्सा—टीका का लगवा लेना, यह शीतला की सर्वोपिर चिकित्सा है अर्थात् इस के समान वर्त्तमान में इस की दूसरी चिकित्सा संसार में नहीं है, सल तो यह है कि—टीका लगाने की युक्ति को निकालनेवाले इंग्लेंड देश के प्रसिद्ध डाक्टर जेनर साहब के तथा इस देश में उस का प्रचार करनेवाली श्रीमती बिटिश गवर्नमेंट के इस परम उपकार से एतदेशीय जन तथा उन के बालक सदा के लिये आभारी हैं अर्थात् उन के इस परम उपकार का बदला नहीं दिया जा सकता है, इस बात को प्रायः सब ही जानते हैं कि—जब से उक्त डाक्टर साहब ने खोज करके पीप (रेसा) निकाला है तब से लाखों बचे इस मयंकर रोग की पीड़ा से मुक्ति पाने और मृत्यु से बचने लगे हैं, इस उपकार की जितनी प्रशंसा की जावे वह थोड़ी है।

इस से पूर्व इस देश में प्रायः इस रोग के होने पर अविद्यादेवी के उपासकों ने केवल इस की यही चिकित्सा जारी कर रक्खी थी कि-शीतलादेवी की पूजा करते थे जो कि अभी तक शीतलासप्तमी (शील सातम) के नाम से जारी है<sup>2</sup>।

इस ( ज्ञीतला रोग ) के विषय में इस पवित्र आर्यावर्त्त के लोगों में और विशेष कर स्त्री जाति में ऐसा अम ( बहम ) घुस गया है कि—यह रोग किसी

१-क्योंकि संसार में जीवदान के समान कोई दान नहीं है, अत एवं इस से बढ़ कर कोई भी परम उपकार नहीं है।। २-अर्थात पूर्व समय में (टीका लगाने की रीति के प्रचरित होने के पूर्व) इस रोग की कोई चिकित्सा नहीं करते थे, सिर्फ शीतला देवी का पूजन और आराधन करते थे तथा उसी का आश्रय लेकर बैठे रहते थे कि शीतला माता अच्छा कर देगी, उस का परिणाम तो जो कुछ होता था वह सब ही को विदित है, अतः उस के लिखने की विशेष भावस्यकता नहीं है।।

देवी के कोप से प्रकट होता है<sup>3</sup>, इस लिये इस रोग की दवा करने से वह देवी कुद्ध हो जाती है इसवास्ते कोई भी दवा नहीं करनी चाहिये, यदि दवा की भी जावे तो लोंग सोंठ और किसमिस आदि साधारण वस्तुओं को कुल्हिये (कुल्हड़ी) में छोंक कर देना चाहिये, और उन्हें भी देवी के नाम की आस्था (अद्धा) रख कर देना चाहिये इसादि, ऐसे व्यर्थ और मिथ्या अम (बहम) के कारण इस रोग की दवा न करने से हज़ारों बच्चे इस रोग से दुःख पाकर तथा सड़ २ कर मरते थे 3।

यद्यपि यह मिध्याश्रम अब कहीं २ से नष्ट हुआ है तथापि बहुत से स्थानों में यह अब तक भी अपना निवास किये हुए है, इस का कारण केवल यही है कि वर्तमान समय में हमारे देश की छी जाति में अविद्यान्धकार (अज्ञानरूपी अंधरा) अधिक प्रसरित हो रहा है (फैल रहा है ), ऐसे समय में स्वार्थी और पाखण्डी जनों ने ख्रियों को बहका कर देवी के नाम से अपनी जीविका चला ली है, न केवल इतना ही किन्तु उन धृतों ने अपने जाल में फँसाये रखने के हेतु कुछ समय से शीतलाष्टक आदि भी बना डाले हैं, इस लिये उन धृतों के कपट का परिणाम यहां की ख्रियों में पूरे तौर से पड़ रहा है कि ख्रियां अभी तक उस शीतला देवी की मानता किया करती हैं, बड़े अफसोसका स्थान है कि—हमारे देशवासी जन डाक्टर जेनर साहब की इस विषय की जांच का शुभकारी प्रत्यक्ष फल देख कर भी अपने अम (बहम) को दूर नहीं करते हैं और न अपनी ख्रियों को समझाते हैं यह केवल अविद्या देवी के उपासकपन का चिह्न नहीं तो और क्या है ?

हे आर्यमहिलाओ ! अपने हिताहित का विचार करो और इस बात का हृदय में निश्चय कर लो कि—यह रोग देवी के कोप का नहीं है अर्थात् झूठे बहम को बिलकुल छोड़ दो, देखो ! इस बात को तम भी जानती और मानती हो कि अपने पुरुष जन (बड़ेरे लोग) इस रोग का नाम माता कहते चले आये हैं सो यह बहुत ठीक है परन्तु तुम ने इस के असली तन्त्व का अब तक विचार नहीं किया कि पुरुष जन इस रोग को माता क्यों कहते हैं, असली तन्त्व के न विचार ने से ही धूर्त और स्वार्थी जनों ने तुम को घोखा दिया है अर्थात् माता शब्द से शीतला देवीका ग्रहण करा के उस के पुजवाने के द्वारा अपने स्वार्थ की

१-यदि ऐसा न होता तो अन्य उपयोगी चिकित्साओं को छोड़ कर क्यों शीतला माता का आश्रय लिये बैठे रहते ॥ २-क्योंकी उन को यह भी अम है कि-देवी के नाम की आखा न रख कर दी हुई साधारण वस्तु भी कुछ लाभ नहीं कर सकती है और ऐसा करने से भी देवी अधिक कुद्ध हो जावेगी इत्यादि ॥ ३-यह बात सब को विदित ही होगी अथवा रिपोर्टों से विदित हो सकती है ॥ ४-यद्यपि पुरुषों के विचार अब कुछ पलट गये हैं तथा पलटते (बदलते) जाते हैं परन्तु स्त्रियां अब भी पुरुषों के निषेष करने पर भी नहीं मानती हैं अर्थात् इस कार्य को नहीं छोड़ती हैं ॥ ५-क्योंकि उन (धूर्तों) को मौका मिलगया है ॥

सिद्धि की है, परन्तु अब तुम माता शब्द के असली तत्त्व को विद्वानों के किये हुए निर्णय के द्वारा सोचो और अपने मिथ्या श्रम को शीघ्र ही दूर करो, देखो! पश्चिमीय विद्वानों ने यह निश्चय किया है कि—गर्भ रहने के पश्चात् खियों का ऋतुधर्म बन्द हो जाता है तब वह रक्त (खून) परिपक होकर स्तनों में दूधरूप में प्रकट होता है, उस दूध को बालक जन्मते ही (पैदा होते ही) पीता है, इस लिये दूध की वही गर्मी कारण पाकर फूट कर निकलती है, क्योंकि यह शारीरिक (शरीरसम्बन्धी) नियम है कि—ऋतुधर्म के आने से खी के पेट की गर्मी बहुत छंट जाती हैं (कम हो जाती है) और ऋतुधर्म के रकने से वह गर्मी अखन्त बढ़ जाती है, वही मानृसम्बन्धिनी (माता की) गर्मी फूट कर निकलती है अर्थात् शीतला रोग के रूप में प्रकट होती है, इसी लिये बृद्ध जनों ने इस रोग का नाम माता रक्खा है ।

बस इस रोग का कारण तो मानुसम्बन्धिनी गर्मी थी परन्तु स्वार्थ को सिद्ध करनेवाले धूर्त्तजनों ने अविद्यान्धकार (अज्ञानरूपी अंधेरे) में फंसे हुए लोगों को तथा विशेष कर स्त्रियों को इस माता शब्द का अर्थ उलटा समझा दिया है अर्थात् देवी ठहरा दिया है, इस लिये हे परम मित्रों! अब प्रत्यक्ष फल को देख कर तो इस असत्य अम (बहम) को जड़ मूल से निकाल डालो, देखों! इस बात को तो प्रायः तुम स्वयं (खुद) ही जानते होगे कि—शीतला देवी के नाम से जो शीतला सप्तमी (शील सातम) के दिन ठंढा (वासा अन्न) खाया जाता है उस से कितनी हानि पहुँचती है ,अब अन्त में पुनः यही कथन है कि—मिथ्या विश्वास को दूर कर अर्थात् इस रोग के समय में शीतला देवी के कोप का विचार छोडकर उस की वैद्यक शास्त्रानुसार नीचे लिखी हुई चिकित्सा करो जिस से तुम्हारा और तुम्हारे सन्तानों का सदा कल्याण हो।

१-केवल यही कारण है कि ऋतुधर्म के समय अत्यन्त मलीनता (मेलापन) और गर्मी होने के सबब से ही मैथुन का करना निषिद्ध (मना) है, अर्थात उस समय मैथुन करने से गर्मी, मुजास, शिर में दर्द, कान्ति (तेज वा शोभा) की हीनता (कमी) तथा नपुंसकत्व (नपुंसक पन) आदि रोग हो जाते हैं ॥ २-अर्थात् माता के सम्बन्ध से प्राप्त होने के कारण इस रोग का भी नाम माता रक्खा गया है परन्तु मूर्खजन और अज्ञान महिलायें इसे शीतला माता की प्रसादी समझती हैं ॥ ३-जिस का कुछ वर्णन पिहले कर चुके हैं ॥ ४-तुम्हारा यह मिथ्या विश्वास है इस बात को हम ऊपर दिखला ही चुके हैं और तुम अब इस बात को समझ भी सकते हो कि तुम्हारा वास्तव में मिथ्या विश्वास है वा नहीं ? देखो जब एक कार्य का कारण ठीक रीति से निश्चय कर लिया गया तथा कारण की निवृत्ति के द्वारा विद्वानों ने कार्य की निवृत्ति भी प्रसक्ष प्रमाण द्वारा सहस्रों उदाहरणों से सर्वसाधारण को प्रत्यक्ष दिखला दी, फिर उस को न मानकर अपने हृदय में उन्मत्त के समान मिथ्या ही कल्पना को बनाये रखना मिथ्या विश्वास नहीं तो और क्या है ?परन्तु कहावत प्रसिद्ध है कि—"सुबह का भूला हुआ शाम को भी घर आ जावे तो वह भूला नहीं कहा जाता है" वस इस कथन के अनुसार अब इस विद्या के प्रकाश के समय में अपने मिथ्या विश्वास को दूर कर दो, जिस से तुम्हारा और तुम्हारे भावी सन्तानों का सदा कल्याण होने ॥

3-नींव की भीतरी छाल, पित्तपापड़ा, काली पाठ, पटोल, चन्दन, रक्त (लाल) चन्दन, खश, बाला, कुटकी, आँवला, अडूसा और लाल धमासा, इन सब औपधों को समान भाग लेकर तथा पीस कर उस में मिश्री मिला कर उस का पानी बना कर रखना चाहिये तथा उस में से थोड़ा २ पिलाना चाहिये, इस से दाह और ज्वर आदि शान्त हो जाता है तथा मसूरिका मिट जाती है।

२-मंजीठ, बड़ (बर्गद) की छाल, पीपर की छाल, सिरस की छाल और गूलर की छाल, इन सब को पीसकर दानों पर लेप करना चाहिये।

३-यदि दाने बाहर निकल कर फिर भीतर घुसते हुए मालूम दें तो कचनार के वृक्ष की छाल का काथ कर तथा उस में सोनामुखी (सनाय) का थोड़ा सा चूर्ण मिलाकर पिलाना चाहिये, इस के पिलाने से दाने फिर बाहर आ जाते हैं।

४-यदि मुंह में तथा गले में बण हों वा चांदी हो तो आंवला तथा मौलेठी का काथ कर उस में शहद डालकर कुरले कराने चाहियें।

५-थेगी नामक दानों को तथा मौलेठी को पीस कर उन का पानी कर आंखों पर सींचना चाहिये, इस के सींचने से आंखों का बचाव होता है<sup>2</sup>।

६-मौलेठी, त्रिफलाँ, पील्डी, दारुहलदी, कमल, वाला, लोध तथा मजीठ, इन औषघों को पीस कर इन का आंखों पर लेप करने से वा इन के पानी की बूंदों को आंख में डालने से आंखों के बण मिट जाते हैं और कुछ भी तकलीफ नहीं होती है, अथवा गूंदी (गोंदनी) की छाल को पीस कर उस का आंख पर मोटा लेप करने से आंख को फायदा होता है।

७-जब दाने फूट कर तथा किचकिचा कर उन में से पीप वा दुर्गनिध निकलती है तब मारवाइ देश में पञ्चवर्ल्सल का कपड़छान चूर्ण कर दबाते हैं अथवा काय-फल का चूर्ण दबाते हैं, सो वास्तव में यह चूर्ण उस समय लाभ पहुंचाता है, इस के सिवाय—रसी को घो डालने के लिये भी पञ्चवस्कल का उकाला हुआ पानी अच्छा होता है।

८-कारेली के पत्तों का काथ कर तथा उस में हलदी का चूर्ण डाल कर उसे पिलाने से चमड़ी में घुसे हुए (भीतरी) वर्ण मिट जाते हैं तथा ज्वर के दाह की भी शान्ति हो जाती है।

९-यदि इस रोग में दस्त होते हों तो उन के बंद करने की दवा देनी चाहिये तथा यदि दस्त का होना बन्द हो तो हलका सा जुलाब देना चाहिये ।

१-अर्थात् उस पानी के छीटे आँखों पर लगाने चाहिये॥ १-अर्थात् आँखों में किसी तरह की खराबी नहीं उत्पन्न होने पाती है॥ १-त्रिफला अर्थात् हरड़ बहेड़ा और आँवला॥ ४-वड़ (बरगद), गूलर, पीपल, पारिस पीपल और पाखर (ब्रक्ष), ये पांच क्षीरी दृक्ष अर्थात् दृथवाले दृश्व हैं, इन पांचों की छाल (बक्कल) को पञ्चवस्कल कहते है॥ ५-हलका सा जुलाव देने का प्रयोजन यह है कि उक्त रोग के कारण रोगी को निर्वलता (कमजोरी) हो जाती है इस लिये यदि उस में तीक्ष्ण (तेज) जुलाव दिया जावेगा तो रोगी उस का सहन नहीं कर सकेगा और निर्वलता भी अध्वुक दस्तों के होने से विशेष वढ़ जावेगी॥

१०-जब फ़फोले फूट कर खरूंटे आ जावें तथा उन में खाज (खुजली) आती हो तब उन्हें नख से नहीं कुचरने देना चाहिये किन्तु उन पर मलाई चुप- इनी चाहिये, अथवा केरन आइल और कारबोलिक आइल को लगाना चाहिये, जब फफोले फूट कर मुर्झाने लगें तब उन पर चावलों का आटा अथवा स्फेदा भुरकाना चाहिये, ऐसा करने से चट्टे (चकत्ते) और दाग नहीं पड़ते हैं।

विशेष सूचना—यह रोग चेपी है इस लिये इस रोग से युक्त पुरुष से घर के आदिमियों को दूर रहना चाहिये अर्थात् रोगी के पास जिसका रहना अल्याव-इयक (बहुत ज़रूरी) ही है उस के सिवाय दूसरे आदिमियों को रोगी के पास नहीं जाना चाहिये, क्योंकि प्रायः यह देखा गया है कि रोगी के पास रहनेवाले मनुष्यों के द्वारा यह चेपी रोग फैलने लगता है अर्थात् जिन के यह शीतला का रोग नहीं हुआ है उन बचों के भी यह रोग रोगी के पास रहनेवाले जनों के स्पर्श से अथवा गन्ध से हो जाता है।

इस रोग में जो यह प्रथा देखी जाती है कि—शील और ओरी आदिवाले रोगी को पड़दे में रखते हैं तथा दूसरे आदिमयों को उस के पास नहीं जाने देते हैं, सो यह प्रथा तो प्रायः उत्तम ही है, परन्तु इस के असली तत्त्व को न समझ कर लोग अम (बहम) के मार्ग में चलने लगे हैं, देखो! रोगी को पड़दे में रखने तथा उस के पास दूसरे जनों को न जाने देने का कारण तो केवल यही है कि—यह रोग चेपी है, परन्तु अम में पड़े हुए जन उस का ताल्पर्य यह समझते हैं कि—रोगी के पास दूसरे जनों के जाने से शीतला देवी कुद हो जावेगी इत्यादि, यह केवल उन की मूर्खता और अज्ञानता ही है

रोगी के सोने के स्थान में स्वच्छता (सफाई) रखनी चाहिये, वहां साफ हवा को आने देना चाहिये, अगरबत्ती आदि जलानी चाहिये वा धूप आदिके द्वारा उस स्थान को सुगन्धित रखना चाहिये कि जिस से उस स्थान की हवा न बिगडने पावें।

रोगी के अच्छे होने के बाद उस के कपड़े और विछोने आदि जला देने चाहियें अथवा धुलवा कर साफ होने के वाद उन में गन्धक का धुआ देना चाहिये।

१-इन को पूर्वीय (पूर्व के) देशों में खुंट कहते हैं अर्थात् व्रण के ऊपर जमी हुई पपड़ी।।
१-क्यों कि नख (नाख़्न) से कुचरने (खुजलाने) से फिर व्रण (घाव) हो जाता है तथा नख के विष का प्रवेश होने से उस में और भी खराबी होने की सम्भावना रहती है।।
३-इस विषय में पहिले कुछ कथन कर ही चुके हैं जिस से पाठकों को विदित हो ही गया होगा कि वास्तव में यह उन लोगों की मूर्खता और अज्ञानता ही है।। ४-अर्थात् वाहर से आती हुई हवा की रुकावट नहीं होनी चाहिये।। ५-क्यों कि हवा के बीगडने से रोगों के उठ खड़े होने (उत्पन्न हो जाने) की सम्भावना रहती है।। ६-क्यों कि रोगी के कपड़े और विछीने में उक्त रोग के परमाणु प्रविष्ट रहते हैं, यदि उन को जलाया न जावे अथवा साफ तौर से विना धुलाये ही काम में लाया जावे तो वे परमाणु दूसरे मनुष्यों के शरीर में प्रविष्ट हो कर रोग को उत्पन्न कर देते हैं।।

खुराक - शितला रोग से युक्त बचे को तथा बड़े आदमी को खान पान में दूध, चावल, दिलया, रोटी, बूरा डाल कर बनाई हुई राबड़ी, मूंग तथा अरहर (तूर) की दाल, दाख, मीठी नारंगी तथा अऔर आदि मीटे और टंढे पदार्थ प्राय: देने चाहियें, परन्तु यदि रोगी के कफ का ज़ोर हो तो मीटे पदार्थ तथा फल नहीं देने चाहियें, उसे कोई भी गर्म वस्तु खाने को नहीं देनी चाहिये।

रोग की पहिली अवस्था में तथा दूसरी स्थिति में केवल दूध भात ही देना अच्छा है, तीसरी स्थिति में केवल (अकेला) दूध ही अच्छा है, पीने के लिये ठंढा पानी अथवा बर्फ का पानी देना चाहिये।

रोग के मिटने के पीछे रोगी अशक्त (नाताकत) हो गया हो तो जबतक ताकत न आ जांचे तबतक उसे धूप, गर्मी, बरसात तथा ठंढ में नहीं जाने देना चाहिये, तथा उसे थोड़ा और पथ्य आहार देना चाहिये तथा रोग के मिटने के पीछे भी बहुत दिनोंतक ठंढे इलाज तथा ठंढे खान पान देते रहना चाहिये।

रोगी को जो दवा के पदार्थ दिये जाते हैं उन के ऊपर खुराक में दूध के देने से वे बहुत फायदा करते हैं।

## औरी (माझल्स ) का वर्णन।

लक्षण—यह रोग प्रायः बचों के होता है, तथा यह (ओरी) एक बार निक-लने के बाद फिर नहीं निकलती है, शरीर में इस के विष के प्रविष्ट (दाखिल) होने के बाद यह दश वा पन्द्रह दिन के भीतर प्रकट होती है तथा कर्फ से इस का प्रारंभ होता है अर्थात् आँख और नाक झरने लगते हैं।

इस में-कफ, छींक, ज्वर, प्यास और वेचैनी होती है, आवाज़ गैंहरी हो जाती है, गला आ जाता है, श्वास जल्दी चलता है, ज्वर सक्त आता है, शिर में दर्द बहुत होता है, दस्त बहुत होते हैं, बफारा बहुत होता है।

इस ज्वर में चमड़ी का रंग दूसरी तरह का ही बन जाता है, ज्वर आदि चिह्नों के दीखने के बाद तीन चार दिन पीछे ओरी दिखाई देती है, इस का

१-नयों िक मीठे पदार्थ और फल कफ की और भी वृद्धि कर देते हैं. जिस से रोगी के कफितिकार के उत्पन्न हो जाने की आशक्षा रहती है २-जैसे गुलकन्द आदि पदार्थ ॥ १-यह भी शीतला रोग का ही एक मेद हैं अर्थात् शीतला सात प्रकार की मानी गई है उन्हीं सात प्रकारों में से एक यह प्रकार है ॥ ४-क्यों िक विष शरीर में प्रविष्ट होकर दश वा पन्द्रह दिन में अपना असर शरीर पर कर देता है तब ही इस रोग का प्रादुर्भाव (उत्पत्ति) होता है ॥ ५-कफ से अर्थात् प्रतिश्याय (सरेकमा वा जुखाम) से इस का प्रारम्भ होता है, तात्पर्य यह है कि इस के उत्पन्न होने के पूर्व प्रतिश्याय होता है अर्थात् नाक और आँख में से पानी झरने छगता है ॥ ६-गहरी अर्थात् गम्भीर वा भारी ॥ ७-गला आ जाता है अर्थात् गला कुछ पक सा जाता है तथा उस में छाले से पड़ जाते हैं ॥ ८-अर्थात् चमड़ी का रंग पलट जाता है ॥

फुनसी के समान छोटा और गोल दाना होता है, पहिले ल्लाट (मसक) तथा मुख पर दाना निकलता है और पीछे सब शरीर पर फैलता है।

जिस प्रकार शीतला में दानों के दिखाई देने के पीछे ज्वर मन्द पड़ जाता है उस प्रकार इस में नहीं होता है तथा शीतला के समान दाने के परिमाण के अनुसार इस में ज्वर का वेग भी नहीं होता है, ओरी सातवे दिन मुरझाने लगती है, ज्वर कम हो जाता है, चमड़ी की ऊपर की खोल उतर कर खाज ( खुजली ) बहुत चलती है।

यह रोग यद्यपि शीतला के समान भयंकर नहीं है तो भी इस रोग में प्रायः अनेक समयों में छोटे बचों को हांफनी तथा फेफसे का बरम (शोथ) हो जाता है, उस दशामें यह रोग भी भयंकर हो जाता है अर्थात् उस समय में तन्द्रादि सिन्निपात हो जाता है, ऐसे समय में इस का खूब सावधानी से इलाज करना चाहिये, नहीं तो पूरी हानि पहुँचती है।

यह भी सरण रखना चाहिये कि—सख्त ओरी के दाने कुछ गहरे जामुनी रंग के होते हैं।

चिकित्सा—इस रोग में चिकित्सा प्रायः शीतला के अनुसार ही करनी चाहिये, क्योंकि इस की मुख्यतया चिकित्सा कुछ भी नहीं है, हां इस में भी यह अवश्य होना चाहिये कि रोगी को हवा में तथा ठंढ में नहीं रखना चाहिये<sup>3</sup>।

खुराक-भात दाल और दलिया आदि इलकी खुराक देनी चाहिये, तथा दाल और धनिये को भिगा कर उस का पानी पिलाना चाहिये ।

इस रोगी को मासे भर सोंठ को जल में रगड़ कर (विस कर) सात दिन तक दोनों समय (प्रातःकाल और सायंकाल) विना गर्म किये हुए ही पिलाना चाहिये।

अछपड़ाँ ( चीनक पाक्स ) का वर्णन ।

यह रोग छोटे बचों को होता है तथा यह बहुत साधारण रोग है, इस रोग में एक दिन कुछ २ ज्वर आकर दूसरे दिन छाती पीठ तथा कन्धे पर छोठे २ लाल २ दाने उत्पन्न होते हैं, दिन भर में अनुमान दो २ दाने बड़े हो जाते हैं तथा उन में पानी भर जाता है, इस लिये वे दाने मोती के दाने के समान हो जाते हैं तथा ये दाने भी लगभग शीतला के दानों के समान होते हैं परन्तु बहुत थोड़े और दूर २ होते हैं।

१-अर्थात् इस में दानों के दिखाई देने के पीछे भी ज्वर मन्द नहिं पढ़ता है।। २-अर्थात् शितला में तो जैसे अधिक परिमाण के दाने होते हैं वैसा ही ज्वर का वेग अधिक होता है परन्तु इस में वह बात नहीं होती है।। ३-क्योंकि रोगी को हवा अथवा ठंढ़ में रखने से शरीर के जकड़ने की और सन्धियों में पीड़ा उत्पन्न होने की आशंका रहती है।। ४-दाख और धनिये को भिगा कर उस का पानी पिलाने से अग्नि का दीपन, भोजन का पाचन तथा अन्न पर इच्छा होती है।। ५-वास्तव में यह भी शीतला का ही एक मेद है।।

इस रोग में ज्वर थोड़ा होता है तथा दानों में पीप नहीं होता है इस लिये इस में कुछ दर नहीं है, इस रोग की साधारणता प्रायः यहांतक है कि—कभी २ इस रोग के दाने बच्चों के खेलते २ ही मिट जाते हैं, इस लिये इस रोग में चिकित्सा की कुछ भी आवश्यकता नहीं है।

# रक्तवायु वा विसर्प (इरीसी पेलास) का वर्णन।

भेद (प्रकार)—देशी वैद्यक शास्त्र के अनुसार भिन्न २ दोष के तथा मिश्रित (संयुक्त) दोष के सम्बन्ध से विसर्प अर्थात् रक्तवायु उत्पन्न होता है तथा वह सात प्रकार का है परन्तु उस के मुख्यतया दो ही भेद हैं—दोषजन्य विसर्प और आगन्तुक विसर्प, इन में से विरुद्ध आहार से शरीर का दोष तथा रक्त (ख्न) विगड़कर जो विसर्प होता है उसे दोषजन्य विसर्प कहते हैं और अत (ज़लम), शस्त्र के विष अथवा विषेत्र जन्तु (जानवर) के नख (नाख्न) तथा दाँत से उत्पन्न हुए क्षत (ज़लम) और ज़लम पर विसर्प के चेप के स्पर्श आदि कारणों से जो विसर्प होता है उसे आगन्तुक विसर्प कहते हैं।

कारण—प्रकृतिविरुद्ध आहें।र, चेप, खराब विषैली हवा, ज़खम, मधुप्रमेह आदि रोग, विपैले जन्तु तथा उन के डंक का लगना इत्यादि अनेक कारण रक्तवायु के हैं।

इन के सिवाय-जैनश्रावकाचार प्रन्थ में तथा चरकऋषि के बनाये हुए चरक प्रन्थ में लिखा है कि-यह रोग विना ऋतुं के, बिना जांच किये हुए तथा बहुत हरे शाकों के खाने का अभ्यास रखने से भी हो जाता है।

इन अपर कहे हुए कारणों में से किसी कारण से शरीर के रस तथा खून में विषेठे जन्तु उत्पन्न हो जाते हैं और शरीर में रक्तवायु फैल जाता है।

लक्षण—वास्तव में रक्तवायु चमड़ी का वरम है और वह एक स्थान से दूसरे स्थान में फिरता और फैलता है, इसीलिये इस का नाम रक्तवायु रक्सा गया है, इस रोग में ज्वर आता है तथा चमड़ी लाल होकर सूज जाती है, हाथ लगाने से रक्तवायु के स्थान में गर्मी माल्यम होती हैऔर अन्दर चीस (चिनठा) चलती हैं।

१-पिहले कह चुके है कि-शीतला सात प्रकार की होती है उन में से कोई तो ऐसी होती है कि विना यल के भी अच्छी हो जाती है (जैसे यही अछपड़ा), कोई ऐसी होती है कि कुछ कष्ट से दूर होती है, तथा कोई ऐसी भी होती है कि यल करने पर भी नहीं जाती है ॥ २-वातज, पित्तज, कफज, सित्रपातज (त्रिदोषज), वातपित्तज, वातकफज, तथा पित्तकफज, ये सात मेद हैं ॥ ३-अर्थात् इन दो ही मेदों में सब मेदों का समावेश हो जाता है ॥ ४-प्रकृतिविरुद्ध शाहार अर्थात् प्रकृति को अनुकूल न आनेवाले खारी, खट्टे, कडुए और गर्म पदार्थ शाहा अर्थात् प्रकृति को अनुकूल न आनेवाले खारी, खट्टे, कडुए और गर्म पदार्थ शाहा ५-वहुत से वृक्षों में विना ऋतु के भी फल आ जाते हैं, (यह पाठकों ने प्रायः देखा भी होगा), उन के खाने से भी यह रोग हो जाता है ॥ ६-वहुत से जंगली फल विषेले होते हैं अथवा विषेले जन्तुओं से युक्त होते हैं, उन्हें भी नहीं खाना चाहिये ॥ ७-वैसे तो वनस्पति का आहार लाभदायक ही है परन्तु उस के खाने का अधिक अभ्यास नहीं रखना चाहिये ॥ ८-इसी लिये इसे विसर्प भी कहते हैं ॥ ९-यह भी स्मरण रखना चाहिये कि दोषों के अनुसार इस रोग में भिन्न २ लक्षण होते हैं ॥

सब से प्रथम इस रोग में ठंढ से कम्पन, ज्वर का वेग, मन्दामि और प्यास, ये लक्षण होते हैं, रोगी का मूत्र लाल उत्तरता है, नाड़ी जल्दी चलती है तथा कभी २ रोगी को वमन (उलटी) और अम भी हो जाता है जिस से रोगी बकने लगता है, तोफान भी करता है, इन चिह्नों के होने के बाद दूसरे वा तीसरे दिन शरीर के किसी भाग में रक्तवायु दीखने लगता है तथा दाह और लाल शोथ (सूजन) भी हो जाती है।

आगन्तक रक्तवायु कुलथी के दाने के समान होकर फफोलों से ग्रुरू होता है तथा उस में काला खून, शोथ, जबर और दाह बहुत होता है, जब यह रोग जपर की चमड़ी में होता है तब तो जपरी चिकित्सा से ही थोड़े दिनों में शान्त हो जाता है, परन्तु जब उस का विप गहरा (चमड़ी के भीतर) चला जाता है तब यह रोग बड़ा भयंकर होता है अर्थात् वह पकता है, फफोला होकर फूटता है, शोथ बहुत होता है, पीड़ा बेहद होती है, रोगी की शक्ति कम हो जाती है, एक स्थान में अथवा अनेक स्थानों में मुँह करके ( छेद करके ) फूटता है तथा उस में से मांस के टुकड़े निकला करते हैं, भीतर का मांस सड़ने लगता है, इस प्रकार यह अन्त में हाड़ोंतक पहुँच जाता है उस समय में रोगी का बचना अतिकटिन हो जाता है और खासकर जब यह रोग गले में होता है तब अत्यन्त भयंकर होता है ।

चिकित्सा—१-इस रोग में शरीर में दाह न करनेवाला जुलाब देना चाहिये तथा वमन (उलटी), लेप और सींचने की चिकित्सा करनी चाहिये, तथा यदि आवश्यकता समझी जावे तो जोंक लगानी चाहिये।

२-रतवेलिया, काला हंसराज, हेमकन्द, कबाबचीनी, सोना गेरू, वाला और चन्दन आदि शीतल पदार्थों का लेप करने से रक्तवायु का दाह और शोथ शान्त हो जाता है।

३-चन्दन अथवा पद्मकाष्ठ, वाला तथा मौलेठी, इन औषधों को पीस कर अथवा उकाल कर ठंडा कर के उस पानी की धार देने से शान्ति होती है तथा फूटने के बाद भी इस जल से धोने से लाभ होता है।

४-चिरायता, अडूसा, कुटकी, पटोल, त्रिफला, रक्तचन्दन तथा नीम की भीतरी छाल, इन का काथ बना कर पिलाना चाहिये, इस के पिलाने से ज्वर, यमन, दाह, शोथ, खुजली और विस्फोटक आदि सब उपद्रव मिट जाते हैं।

५-रक्तवायु की चिकित्सा किसी अच्छे कुशल (चतुर ) वैद्य वा डाक्टर से करानी चाहिये।

१-अर्थात् ठंढ़ से कम्पन आदि इस रोग के पूर्वरूप समझे जाते हैं॥ २-ऐसे समय में इस की चिकित्सा अच्छे कुशल वैद्य वा डाक्टर से करानी चाहिये॥ ३-क्योंकि दाह करनेवाले जुलाब के देने से इस रोग की वृद्धि की आशंका होती है॥ ४-किन्हीं आचार्यों की यह मी सम्मति है कि-जिन विसर्पों में दाह न होता हो उन में जुलाब देना चाहिये किन्तु शेष (जिन में दाह होता हो उन) विसर्पों में जुलाब नहीं देना चाहिये॥

विशेष सूचना—इस रोग से युक्त पुरुष को खुराक अच्छी देनी चाहिये, इस रोगी के लिये दूध अथवा दूध डाल कर पकाई हुई चावलों की कांजी उत्तम पथ्य है, रोगी के आसपास स्वच्छता (सफाई) रखनी चाहिये तथा रोगी का विशेष स्पर्श नहीं करना चाहिये, देखो ! अस्पतालों में इस रोगी को दूसरे रोगी के पास डाक्टर लोग नहीं जाने देते हैं, उन का यह भी कथन है कि—डाक्टर के द्वारा इस रोग का चेप दूसरे रोगियों के तथा खास कर ज़खमवाले रोगियों के शरीर में प्रवेश कर जाता है, इसलिये ज़खमवाले आदमी को इस रोगी के पास कभी नहीं आना चाहिये और न डाक्टर को इस रोगी का स्पर्श कर के ज़खमवाले रोगी का स्पर्श करना चाहिये।

यह चतुर्थअध्यायका ज्वरवर्णन नामक चौदहवां प्रकरण समाप्त हुआ।

# पन्द्रहवां प्रकरण । प्रकीर्णरोगवर्णन ।

#### 

# पकीर्णरोगं और उन से शारीरिक सम्बन्ध।

यह बात प्रायः सब ही को विदित है कि वर्तमान समय में इस देश में प्रलेक गृह में कोई न कोई साधारण रोग प्रायः बना ही रहता है किन्तु यह कहना भी अयुक्त न होगा कि प्रलेक गृहस्थ मनुष्य प्रक्षित (फुटकर) रोगों में से किसी न किसी रोग में फँसा ही रहता है, इस का क्या कारण है, इस विषय को हम यहां प्रन्थ के विस्तार के भय से नहीं दिखलाना चाहते हैं, क्योंकि प्रथम हम इस विषय में संक्षेप से कुछ कथन कर चुके हैं तथा तत्त्वदर्शी बुद्धिमान् जन वर्तमान में प्रचरित अनेक रोगों के कारणों को जानते भी हैं, क्योंकि अनेक बुद्धिमानों ने उक्त रोगों के कारणों को सर्व साधारण को प्रकट कर इन से बचाने का भी उद्योग किया है तथा करते जाते हैं।

हम यहां पर ( इस प्रकरण में ) उक्त रोगों में से कतिपर्ये रोगोंके विशेषका-रण, लक्षण तथा शास्त्रसम्मत (वैद्यकशास्त्र की सम्मति से युक्त ) विकिस्सा को

१-क्यों कि यह रोग भी चेपी (स्पर्शादि के द्वारा लगनेवाला) है।। र प्रकीर्ण रोग अर्थात् फुटकर रोग।। १-क्यों कि वर्तमान समय में लोगों को आरोग्यताके मुख्य हेतु देश और काल का विचार एवं प्रकृति के अनुकूल आहार विहार आदि का ज्ञान विलक्षल ही नहीं है और न इस के विषय में उन की कोई चेष्टा है, वस फिर प्रत्येक गृह में रोग के होने में अथवा प्रत्येक गृहस्थ मनुष्य के रोगी होने में आधर्य ही क्या है।। ४-कितिपय रोगों के अर्थात् जिन रोगों से गृहस्थों को प्रायः पीड़ित होना पड़ता हैं उन रोगों के कारण लक्षण तथा चिकित्सा को लिखते हैं॥

केवल इसी प्रयोजन से लिखते हैं कि—साधारण गृहस्थ जन सामान्य कारणों से उत्पन्न होनेवाले उक्त रोगों से उन के कारणों को जान कर बचे रहें तथा देववन वा आत्मदोष से विद उक्त रोगों में से कोई रोग उत्पन्न हो जावे तो लक्षणों के द्वारा उसका निश्चय तथा चिकित्सा कर उस (रोग) से मुक्ति पासकें, क्योंकि—वर्तमान में यह बात प्रायः देखी जाती है कि—एक साधारण रोग के भी उत्पन्न हो जानेपर सर्व साधारण को वैद्य के अन्वेषण (इँढने) और विनय; द्रव्यव्यय; अपने कार्य का त्याग; समय का नाश तथा क्षेत्रसहन आदि के द्वारा अतिकष्ट उदाना पड़ता है ।

इस प्रकरण में उन्हीं रोंगों का वर्णन किया गया है जो कि वर्त्तमान में प्रायः प्रचरित हो रहे हैं तथा जिन से प्राणियों को अनेक कष्ट पहुँच रहे हैं, जैसे-अजीर्ण, अग्निमान्य (अग्नि की मन्दता,), शिर का दर्द, अतीसार, संग्रहणी, कृमि, उपदंश और प्रमेह आदि।

इन के वर्णन में यह भी विशेषता की गई है कि-इन के कारण और लक्षणों को भली भाँति समझा कर चिकित्सा का वह उत्तम क्रम रक्खा गया है कि-जिसे समझ कर एक साधारण पुरुष भी लाभ उठा सकता है, इस पर भी ओषधियों के प्रयोग प्रायः वे लिखे गये हैं जो कि रोगोंपर अनेकवार लाभकारी सिद्ध हो चुके हैं।

इस के सिवाय यथास्थल रोगविशेष पर अंग्रेजी प्रयोग भी दिखला दिये गये हैं, जो कि-अनेक विद्वान् डाक्टरों के द्वारा प्रायः लाभकारी सिद्ध हो चुके हैं।

आशा है कि-सर्वसाधारण तथा गृहस्थ जन इस से अवस्य लाम उठावेंगे। अब कारण लक्षण तथा चिकित्सा के क्रम से आवस्यक रोगों का वर्णन किया जाता है।

### अजीर्ण (इंडाइजेश्वन) का वर्णन।

अजीर्ण का रोग यद्यपि एक बहुत साधारण रोग माना जाता है परन्तु विचार कर देखने से यह अच्छे प्रकार से विदित हो जाता है कि यह रोग कुछ समय के पश्चात् प्रबल्ह्य को धारण कर लेता है अर्थात् इस रोग से शरीर में अनेक दूसरे रोगों की जड़ स्थित (कायम) हो जाती है, इस लिये इस रोग को साधारण न समझकर इस पर पूरा लक्ष्य (ध्यान) देना चाहिये, तात्पर्य यह है कि-यदि शरीर में ज़रा भी अजीर्ण माल्ह्म पड़े तो उस का शीघ ही

१-दैववश अर्थात पूर्वकृत अशुभ कमों के उदय से तथा आत्मदोष से अर्थात रोग से बचाने-वाले कारणों का विज्ञान होनेपर भी कभी न कभी भूल हो जाने से॥ २-इस कष्ट को प्रायः वे ही जन ठीक तौर से जानते हैं जिन को इस कष्ट का अनुभव हो चुका है॥ ३-अजीर्ण और अग्निमान्य, ये दो रोग तो प्रायः वर्तमान में मनुष्यों को अत्यन्त ही कष्ट पहुँचा रहे हैं और विचार कर देखा जावे तो ये ही दोनों रोग सब रोगों के मूलकारण हैं, अर्थात इन्हीं दोनों से सब रोग उत्पन्न होते हैं॥

इलाज करना चाहिये, देखो! इस बात को प्रायः सब ही समझ सकते हैं कि शरीर का बन्धेज (बन्धान) ख़ुराक पर निर्भर है परन्तु वह खुराक ही जब अच्छे प्रकार से नहीं पचती है तब वह (ख़ुराक) शरीर को दढ़ करने के बदले उलटा शिथिल (ढीला) कर देती है, तथा ख़ुराक के ठीक तौर से न पचने का कारण प्रायः अजीर्ण ही होता है , इस लिये अजीर्ण के उत्पन्न होते ही उसे दूर करना चाहिये ।

कारण — अजीर्ण होने का कारण किसी से छिपा नहीं है अर्थात् इस के कारण को प्रायः सब ही जानते हैं कि अपनी पाचनशक्ति से अधिक और अयोग्य खुराक के खाने से अजीर्ण होता है, अर्थात् एक समय में अधिक खा छेना, कच्चे भोजन को खाना, वेपरिमाण (विना अन्दाज अर्थात् गछेतक) खाना, पहिछे खाये हुए भोजन के पचने के पहिछे ही फिर खाना, ठीक रीति से चबाये विना ही भोजन को खाना तथा खान पान के पदार्थों का मिथ्यायोग करना, ये सब अजीर्ण होने के कारण हैं।

इन के सिवाय-बहुत से क्यसन भी अजीर्ण के कारण होते हैं, जैसे मद्य (दारू), मंग (भाँग), गांजा और तमालू का सेवन, आलस्य (सुस्ती), वीर्य का अधिक खर्च करना, शरीर को और मन की अस्यन्त परिश्रम देना तथा चिन्ता का करना, इत्यादि अनेक कारणों से अजीर्णरूपी शत्रु शरीररूपी किले में प्रवेश कर अपनी जड़ को दद कर लेता है और रोगोत्पत्तिरूपी अनेक उपद्रवों को करता है।

लक्ष्मण—अजीर्ण यद्यपि एक छोटासा रोग गिना जाता है परन्तु वास्तव में यह सब से बदा रोग है, क्योंकि यही (अजीर्ण ही) सब रोगों की जड़ है, यह रोग शरीर में स्थित होकर (ठहर कर) प्रायः दो क्रियाओं को करता है अर्थात् या तो दस्त लाता है अथवा दस्त को बन्द करता है, इन (दोनों) में से पूर्व क्रिया में दस्त होकर न पचा हुआ अन्न का भाग निकल जाता है, यदि वह न निकले तो प्रायः अधिक खराबी करता है परन्तु दूसरी किया में दस्त की कब्जी होकर पेट फूल जाता है, खट्टी डकार आती है, जी मिचलाता है, उबकी आती है, वमन होता है, जीभपर सफेद थर (मैल) जमजाती है, छाती और आमाशय (होजरी) में दाह होता है तथा शिर में दर्द होता है, इन के सिवाय कभी २ पेट में चूंक चलती है और नींद में अनेक प्रकार के दुःस्वप्त (बुरे सुपने) होते हैं, इत्यादि अनेक विद्व अजीर्णरोग में माल्यम पड़ते हैं।

१-अजीर्ण शब्द का अर्थ ही यह है कि खाये हुए भोजन का न पचना॥ २-क्योंकि उत्पन्न होते ही इस का इलाज कर लेने से यह शीघ्र ही निवृत्त हो जाता है अर्थात् शरीर में इस की ज़ब्द नहीं जमने पाती है॥ ३-पाचनशक्ति से अधिक खुराक के खाने से अर्थात् आधसेर की पाचनशक्ति होनेपर सेरभर खुराक के खा लेने से तथा अयोग्य खुराक के खाने से अर्थात् प्रकृति के विरुद्ध खुराक के खाने से अर्जार्ण रोग उत्पन्न होता है॥ ४-लिखने पढ़ने और सोचने आदि के द्वारा मन को भी अधिक परिश्रम देने से अर्जीर्ण रोग होता है, क्योंकि-दिल, दिमाग और अध्याशय, इन तीनों का बड़ा घनिष्ठ सम्बंध है॥

भेद (प्रकार)—देशी वैद्यकशास्त्र में अजीर्ण के प्रकरण में जठराशि के बिकारों का बहुत सूक्ष्मरीति से विचार किया है परन्तु प्रन्थ के बढ़ जाने के भय से उन सब का विस्तारपूर्वक वर्णन यहां नहीं लिख सकते हैं किन्तु आवश्यक जान कर उन का सारमात्र संक्षेप से यहां दिखलाते हैं:—

न्यूनाधिक तथा सम विषम प्रभाव के अनुसार जठराग्नि के चार भेद माने गये हैं—मन्दाग्नि, वीक्ष्णाग्नि, विषमाग्नि और समाग्नि।

**इन चारों** के सिवाय एक अतितीक्ष्णाग्नि भी मानी गई है जिस को भस्तक रोग कहते हैं।

इन सब अग्नियों का ख्रारूप इस प्रकार जानना चाहिये कि—मन्दाग्निवाले पुरूप के थोड़ा खाया हुआ भोजन तो पच जाता है परन्तु किञ्चित् भी अधिक खाया हुआ भोजन कभी नहीं पचता है, तीक्ष्णाग्निवाले पुरूप का अधिक भोजन भी अच्छे प्रकार से पच सकता है, विषमाग्निवाले पुरूप का खाया हुआ भोजन कभी तो अच्छे प्रकार से पच जाता है और कभी अच्छे प्रकार से नहीं पचता है, इस पुरूप की अग्नि का बल अनियमित होता है इस लिये इस के प्रायः अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं, समाग्निवाले पुरूप का किया हुआ भोजन ठीक समय पर ठीक रिति से पचजाता है तथा इस का शरीर भी नीरोग रहता है तथा तीक्ष्णाग्निवाला ( भस्मकरोगवाला ) पुरूप जो कुछ खाता है वह शीच्र ही भस्म हो जाता है तथा उस की पुनः भूख लग जाती है, यदि उस भूख को रोका जावे तो उस की अति-तीक्ष्णाग्नि उस के शरीर के धातुओं को खा जाती है ( सुखा देती हैं )।

१-क्योंकि अजीर्ण से और जठराग्नि के विकारों से परस्पर में बड़ा सम्बन्ध है, वा यों कहना चाहिये कि-अजीर्ण जठराग्निके विकाररूप ही है॥

२-चौपाई-- खल्प मातरा भोजन खावै ॥ तो हुँ नाँहि पचै दुख पावै ॥ १॥ छार्दे गलानि भ्रम रु पर सेका ॥ शीस जठर अति भारी जेका॥ २॥ मन्द अग्नि इन लखणां जानो ॥ तामें कफहिँ प्रबल पहिचानो ॥ ३ ॥ स्वरुप हु अधिक मातरा हेवै ॥ सो पन्नि जाय प्राण सुख देवै ॥ ४ ॥ बल अति वर्ण पृष्टता धारै ॥ पित्त प्रधान तीक्ष्ण गुण कारै ॥ ५ ॥ कबहुँ पचै अन कबहुँ नाहीं ॥ शूल आफरा उदर रहाहीं ॥ ६ ॥ गुड़गुड़ शब्द उदर में भासे ॥ कबहुँक मरू स्नावक अति तासे ॥ ७॥ विषम अगिन के ये हैं लिङ्गा॥ या मैं बल वायू को सङ्गा॥ ८॥ नित्य प्रमाण मातरा अन की ॥ सुख से पचै घटै नहिँ जन की ॥ ९ ॥ सम अगनी यह नाम बखानो ॥ चार अगनी में श्रेष्ठ जु जानो ॥ १०॥ सम अगनी जाके तन होई॥ पूरव जन्म पुण्य फल सोई॥ ११॥ तीक्ष्ण अग्नि जाके तन होवै ॥ पथ्य कुपथ्य को ज्ञान न जोवै ॥ १२ ॥ रूक्ष कटुक अति भोजन सेवै ॥ विना दुग्ध घृत अन नित लेवै ॥ १३ ॥ क्षीण होय कफ जबहीं जाके॥ वृद्ध होय पित वायू ताके॥ १४॥ तीक्ष्ण अप्ति वायू कर बड़ही ॥ पक अपक अन्न अति चढ़ही ॥ १५ ॥ जो खावहि सो भरभहि थावै ॥ तातें भरमक नाम कहावै ॥ १६ ॥ भोजन समय उलंघन करही ॥ तब ही रक्त मांस को इरही ॥ १७ ॥

इन्हीं ऊपर कही हुई अग्नियों का आश्रय छेकर वैद्यक शास्त्र में अजीर्ण के जितने भेद कहे हैं उन सब का अब वर्णन किया जाता है:—

१-आमाजीर्ण-यह अजीर्ण कफ से उत्पन्न होता है तथा इस में अंग में भारीपन, ओकारी, आंख के पोपचों पर थेथैर और खट्टी डकार का आना, इत्यादि लक्षण होते हैं

२-विद्ग्धाजीर्ण-मह अजीर्ण पित्त से उत्पन्न होता है तथा इस में अमें का होना, प्यास, मूर्छा, सन्ताप, दाह तथा खट्टी डर्कार और पसीने का आना, इत्यादि चिह्न होते हैं।

३-विष्टब्धाजीर्ण —यह अजीर्ण वादी से होता है तथा इस में ग्लूल, अफरा चूंक, मल तथा अधोवायु (अपानवायु ) का अवरोध ( रुकना ), अंगों का जकड़ना और दर्द का होना, इत्यादि चिह्न होते हैं।

४-रसरोपाजीर्ण—भोजन करने के पीछे पेट में पके हुए अन्न का साररूप रस (पतला भाग) जब नहीं पकने पाता है अर्थात् उस के पकने के पहिले ही जब भोजन कर लिया जाता है तब अजीर्ण उत्पन्न होता है, उस को रसरोपाजीर्ण कहते हैं, इस अजीर्ण में हदय के शुद्ध न होने से तथा शरीर में रस की वृद्धि होने से अन्नपर अरुचि होती है।

अजीर्णजन्य दूसरे उपद्रव—जब अजीर्ण का वेग बहुत बढ़ जाता है तब उस अजीर्ण के कारण विषूचिका (हैज़ा), अलसक तथा विलम्बिका नामक रोग हो जाता है, इन का वर्णन संक्षेप से करते हैं:—

विष्चिका—इस रोग में अतीसार (दस्तों का लगना), मूर्च्छी (बेहोशी), वमन (उलटी,) अम (चक्कर का आना), दाह (जलन), ग्लूल (पीड़ा), इद्य में पीड़ा, प्यास, हाथ और पैरों में खेंचातान (बाँइटा), अतिजृम्मा (जँभा इयों का अधिक आना), देह का विवर्ण (शरीर के रंग का बदल जाना), विकलता (बेचैनी) और कम्प (काँपना), ये लक्षण होते हैं।

१-आमाजीण अर्थात् आम के कारण अजीण ॥ २-ओकारी अर्थात् वमन होने की सी इच्छा ॥ ३-आँख के पोपचों पर येथर अर्थात् आँख के पलकों पर स्जन ॥ ४-यह अजीण कफ की अधिकता से होता है ॥ ५-अम अर्थात् चकर ॥ ६-इस अजीण में पित्त के बेग से धुएँ सिहत खट्टी डकार आती है ॥ ७-चूंक अर्थात् ज्रूलमेदादि वातसम्बन्धी पीड़ा ॥ ८-(प्रश्न ) आमाजीण में और रसशेषाजीण में क्या मेद है, क्योंकि आमाजीण आम (कच्चे स्स के सिहत होता है और रसशेषाजीण भी रस के शेष रहनेपर होता है? (उत्तर ) देखी! आमाजीण में तो मधुर हुआ कच्चा ही अन्न रहता है, क्योंकि-मधुर हुए कच्चे अन्न की आम संज्ञा है और रसशेषाजीण में भोजन किये हुए पके पदार्थ का रस पेट में शेष रहता है और वह रस जबतक जठराभि से नहीं पकता है तबतक उस की रसशेषाजीण संज्ञा है, वस इन दोनों में यही मेद है ॥ ९-सरण रखना चाहिये कि- विषूचिका, अलसक और विलम्बका, ये तीनों उपद्रथ प्रलेक अजीण से होते हैं ( अर्थात् आमाजीण, विदग्धाजीण और विष्वव्याजीण, इन दीनों से यथाकम उक्त उपद्रव होते हो यह बात नहीं है)॥

अलसक—इस रोग में आहार न तो नीचे उतरता है, न उपर को जाता हैं और न परिपक्क ही होता है, किन्तु भालसी पुरुष के समान पेट में एक जगह ही पड़ा रहता है, इस के सिवाय इस रोग में अफरा, मल मूत्र और गुदा की पवन (अपानवायु) का रुकना तथा अति तृषा (प्यास का अधिक लगाना), इत्यादि लक्षण भी होते हैं, इस रोग में प्रायः मनुष्य को अतिकष्ट होता है।

विलिम्बिका—इस रोग में किया हुआ भोजन कफ और वात से दूषित होकर न तो अपर को जाता है और न नीचे को ही जाता है अर्थात न तो वमन के द्वारा निकलता है और न विरेचन (दस्त) ही के द्वारा निकलता है, इस रोग में अलसक रोग से यह भेद है कि-अलसक रोग में तो शूल आदि घोर पीड़ा होती है परन्तु इस में वैसी पीड़ा नहीं होती हैं ।

जब विषूचिका और अलसक रोग में रोगी के दाँत नख और ओष्ठ (ओठ) काले हो जावें, अत्यन्त वमन हो, ज्ञान (संज्ञा) का नाश हो जावे, नेत्र भीतर धुस जावें, स्वर क्षीण हो जावे तथा सन्धियां शिथिल हो जावें तब इन लक्षणों के होने के बाद रोगी नहीं बर्चता है।

निदा का नाश, मन का न लगना, कम्प, मूत्र का रुकना और संज्ञा का नाश, ये पांच विषुचिका के घोर उपदव हैंं।

पहिले कह चुके हैं कि-बहुधा भोजन की विषमता से मनुष्य के अजीर्ण रोग हो जाता है तथा वही अजीर्ण सब रोगों का कारण है, इस लिये जहांतक हो सके अजीर्ण को शीघ्र ही दूर करना चाहिये, क्योंकि अजीर्ण रोग का दूर करना मानो सब रोगों को दूर करना है।

अजीर्ण जाता रहा हो उस के लक्षण — ग्रुद्ध डकार का आना, शरीर और मन का प्रसन्न होना, जैसा भोजन किया हो उसी के सहश मल और मूत्र की अच्छे प्रकार से प्रवृत्ति होना, सब शरीर का हलका होना, उस में भी कोष्ट (कोटे अर्थात् पेट) का विशेष हलका होना तथा भूख और प्यास का लगना, ये सब चिह्न अजीर्ण रोग के नष्ट होनेपर देखे जाते हैं, अर्थात् अजीर्ण रोग से रहित पुरुष के भोजन के पच जाने के बाद ये सब लक्षण देखे जाते हैं।

अजीर्ण की सामान्यचिकित्सा-१-आमाजीर्ण में गर्म पानी पीना

१-अर्थात् न तो दस्त के द्वारा निकलता है और न वमन के द्वारा ही निकलता है ॥ २-इसी लिये इस रोग को अलसक कहते हैं ॥ ३-परन्तु यह रोग भी दुश्चिकित्स्य (किठनता से चिकित्सा करने योग्य ) माना गया है ॥ ४-ज्ञान का नाश हो जाने अर्थात् होश जाता रहे ॥ ५-स्वर क्षीण हो जाने अर्थात् आवाज वैठ जाने ॥ ६-क्योंकि ऐसी दशा में यह रोग असाध्य हो जाता है ॥ ७-संज्ञा का नाश अर्थात् वेहोशी ॥ ८-ये निद्रानाशादि उपद्रव तो प्रायः सब ही रोगों में भयंकर होते हैं परन्तु ये पांचों उपद्रव जब इस (विषूचिका) रोग में होते हैं तो रोगी कभी नहीं बचता है क्योंकि इन पांचों उपद्रवों सिहत विषूचिकारोग असाध्य हो जाता है ॥ ९-अर्थात् जीर्णाहार (पचे हुए आहार) के लक्षण ॥

चौहिये, विद्रश्वाजीणं में ठंढा पानी पीना तथा जुलाब लेना चौहिये, विष्टब्धा-जीणं में पेटपर सेंक करना चौहिये और रसशेषाजीणं में सो जाना चाहिये अर्थात् निद्रा लेनी चौहिये।

२-यद्यपि अजीर्ण का अच्छा और सस्ता इलाज लंघन का करना है परन्तु न जाने मनुष्य इस से क्यों भय करते हैं (डरते हैं), इन में भी हमारे मारवाड़ी भाई तो मरना स्वीकार करते हैं परन्तु लंघन के नाम से कोसों दूर भागते हैं, और उन में भी भाग्यवानों का तो कहना ही क्या है? यह सब अविद्या का ही फल कहना चाहिये कि उन को अपने हिताहित का भी ज्ञान बिलकुल नहीं है।

३-सेंघानिमक, सोंठ तथा मिर्च की फंकी छाछ वा जल के साथ लेनी चाहिये।

४-चित्रक की जड़ का चूर्ण गुड़ में मिला कर खाना चाहिये।

५-छोटी हरड़, सोंठ तथा सेंधानिमक, इन की फंकी जल के साथ वा गुड़ में मिला कर लेनी चाहिये।

६-सोंठ, छोटी पीपल तथा हरड़ का चूर्ण गुड़ के साथ लेने से आमाजीर्ण, हर्रस और कब्ज़ी मिट जाती है।

७-धनिया तथा सोंट का काथ पीने से आमाजीर्ण और उस का शूल मिट जाता है।

८-अजमायन तथा सोंठ की फंकी अजीर्ण तथा अफरे को शीघ्र ही मिटाती है। ९-काला जीरी दो से चार बालतक निमक के साथ चाबनी चाहिये।

१०-छहसुन, जीरा, सञ्चल निमक, सेंघा निमक, हींग और नींबू आदि दवा-इयां भी अग्नि को प्रदीस करती तथा अजीर्ण को मिटाती हैं, इस लिये इन का उपयोग करना चाहिये, अथवा इन में से जो मिले उस का ही उपयोग करना चाहिये, यदि नींबू का उपयोग किया जावे तो ऐसा करना चाहिये कि-नींबू की एक फांक में काली मिर्च और मिश्री को तथा दूसरी फांक में काली मिर्च और सेंघानिमक को डाल कर उस फांक को अग्निपर रख कर गर्म कर उतार कर सहता २ चूसना चाहिये, इस प्रकार पांच सात नींबुओं को चूस लेना चाहिये, इस का सेवन अजीर्ण में तथा उस से उत्पन्न हुई प्यास और बलटी में बहुत फायदा करता है ।

१-इस (आमाजीर्ण) में वमन कराना भी हितकारक होता है।। २-विद्रश्वाजीर्ण में लंघन कराना भी हितकारक होता है।। ३-अर्थात् इस (विष्टन्थाजीर्ण में सेक कर पसीना निकालना चाहिये।। ४-वयों कि निद्रा लेने (सो जाने) से वह शेष रस शीघ्र ही परिपक्ष हो जाता (पच जाता) है।। ५-अच्छा इस लिये हैं कि ऊपर से आहार के न पहुंचने से उस पूर्वाहार का परिपाक हो ही गा और सस्ता इस लिये हैं कि इस में द्रव्य का खर्च कुछ भी नहीं है, अतः गरीव और अमीर सब को ही सुलभ है अर्थात् सब ही इसे कर सकते हैं।। ६-इरस अर्थात् ववासीर ।। ७-उपयोग अर्थात् सेवन।। ८-एक फांक में अर्थात् आधे नींबू में।। ६-अर्थात् इस के सेवन से अजीर्ण तथा उस से उत्पन्न हुई प्यास और उलटी मिट जाती है, इस के सिवाय इस के सेवन से वात आदि दोषों की शान्ति होती है, अन्नपर रुचि चलती है, शुद्ध उत्पार आती है, मुख का स्वाद ठीक हो जाता है तथा जठराग्नि प्रदीप्त होता है।। ४२ जै० सं०

११-सोंठ, मिर्च, छोटी पीपल, दोनों जीरे (सफेद और काला), सेंधानि-मक, घृत में भूनी हुई हींग और अजमोद, इन सब वस्तुओं को समान भाग लेकर तथा हींग के सिवाय सब चीजों को कूट तथा छान लेना चाहिये, पीछे उस में हींग को मिला देना चाहिये, इस को हिंगाष्टक चूर्ण कहते हैं, अपनी शक्ति के अनुसार इस में से थोड़े से चूर्ण को घृत में मिला कर भोजन के पहिले (प्रथम कवल के साथ) खाना चाहिये, इस के खाने से अजीण, मन्दाग्नि, शूल, गुल्म, अरुचि और वायुजन्य (वायु से उत्पन्न हुए) सर्व रोग शीव्र ही मिट जाते हैं तथा अजीण के लिये तो यह चूर्ण अति उत्तम ओषध है ।

१२-चार भाग सोंठ, दो भाग सेंघानिमक, एक भाग हरड़ तथा एक भाग शोधा हुआ गन्धक इन सब को मिला कर नींबू के रस की सात पुट देनी चाहिये, पीछे एक एक मासे की गोलियां बनानी चाहियें तथा शक्ति के अनुसार इन गोलियों का सेवन करना चाहिये, इस गोली का नाम राजगुटिका है, यह अजीर्ण, वमन, विषूचिका, शूल और मन्दामि आदि रोगों में शीघ्र ही फायदा करती है।

इन ऊपर कहे हुए साधारण इलाजों के सिवाय इन रोगों में कुछ विशेष इलाज भी हैं जिन में से प्रायः रामवाण रस, क्षुधासागर रस, अजीर्णकण्टक रस, अग्निकुमार रस तथा शूलदावानल रस, इस्सादि प्रयोग उत्तम समझे जाते हैं र

विद्देश सूचना—अजीर्ण रोगवाले को अपने खाने पीने की सँभाल अवस्य रखनी चाहिये, क्योंकि अजीर्ण रोग में खाने पीने की सँभाल न रखने से यह रोग प्रवल रूप धारण कर अतिभयंकर हो जाता है तथा अनेकरोगों को उत्पन्न करता है इस लिये जब अजीर्ण हो तब एक दिन लंघन कर दूसरे दिन हलकी खुराक खानी चाहिये, तथा जपर लिखी हुई साधारण दवाइयों में से किसी दवा का उपयोग करना चाहिये, ऐसा करने से अजीर्ण शीघ्र ही मिट जाता है; परन्तु

१-अजमोद के स्थान में अजमायन डालनी चाहिये, यह किन्हीं लोगों की सम्मित है, क्यों कि अजमायन अन्तःसम्मार्जनी (कोठे को शुद्ध करनेवाली) है परन्तु अजमोद में वह गुण नहीं है ॥
२-यदि इच्छा हो तो विजारे के रस के साथ इस चूर्ण की गोलियां बना कर उन का सेवन करना चाहिये ॥ ३-गन्थक के शोधने की विधि यह है कि—लोहे की कलछी में थोड़े से घी को गर्म कर उस में गन्धक का चूर्ण डाल देना चाहिये, जब वह गल जावे तब उसे पानी मिलाये हुए दूध में डाल देना चाहिये, इसी तरह सब गन्धक को गला कर दूध में डाल देना चाहिये तथा अच्छी तरह से धोकर उसे सुखा लेना चाहिये ॥ ४-इन सब का विधान आदि दूसरे वैद्यक अच्छी तरह से धोकर उसे सुखा लेना चाहिये ॥ ४-इन सब का विधान आदि दूसरे वैद्यक अच्छी तरह से धोकर उसे सुखा लेना चाहिये ॥ ४-इन सब का विधान आदि दूसरे वैद्यक अच्छी मं देख लेना चाहिये ॥ ४-परन्तु शाम को अजीर्ण मालूम हो तो थोड़ा सा भोजन करने में कोई हानि नहीं है, तात्पर्य यह है कि—प्रातःकाल किये हुए भोजन का अजीर्ण कुछ शाम को प्रतीत हो तो उस में शाम को भी थोड़ा सा भोजन कर लेने में कोई हानि नहीं है, परन्तु शाम को किये हुए भोजन का अजीर्ण यदि प्रातःकाल मालूम हो तो ओषधि आदि के द्वारा उस की निवृत्ति कर के ही भोजन करना चाहिये अर्थात् उसी अजीर्ण में भोजन नहीं कर लेना चाहिये ॥

इस रोग में प्रमाद (गफलत) करने से इस का असर शरीर में बहुत दिनोंतक बना रहता है अर्थात् अजीर्ण पुराना पड़ कर शरीर में अपना घर कर लेता है और फिर उस का मिटना अति कठिण हो जाता है।

बहुधा यह भी देखा गया है कि-बहुत से आदिमयों के यह अजीणे रोग सदा ही बना रहता है परन्तु बहुतसे उस का यथोचित उपाय नहीं करते हैं, इस का अन्त में परिणाम यह होता है कि-वे उस रोग के द्वारा अनेक किन रोगों में फँस जाते हैं और रोगों की फर्यादी (पुकार) करते हुए तथा अत्यन्त ब्याकुल होकर अनेक मूर्ख वैद्यों से अपना दुःख रोते हैं, तथा मूर्ख वैद्य भी अजीणे के कारण को ठीक न जान कर मनमानी चिकिस्सा करते हैं कि जिस से रोगी के उदर की अग्नि सर्वदा के लिये बिगड़ कर उन को दुःख देती है, तथा अजीणेरोग मृत्युसमय तक उन का पीछा नहीं छोड़ता है, इस लिये मन्दाग्नि तथा अजीणेवाले पुरुष को सादी और बहुत हलकी खुराक खानी चाहिये, जैसे-दाल भात और दिलया आदि, क्योंकि यह खुराक ओषिंच के समान ही फायदा करती है, यदि इस से लाभ प्रतीत (माळुम) न हो तो कोई अन्य साधारण चिकित्सा करनी चाहिये, अथवा किसी चतुर वैद्य वा डाक्टर से चिकित्सा करानी चाहिये।

## पुराने अजीर्ण (डिसपेपसिया) का वर्णन।

वर्तमान समय में यह अजीर्ण रोग बड़े २ नगरों के सुधरे हुए भी समाज का तथा प्रलेक घर का खास मर्ज बन गया है, देखिये! अनेक प्रकार के मनमाने भोजन करने के शौक में पड़े हुए तथा परिश्रम न करनेवाले अर्थात् गद्दी तिकयों का सहारा लेकर दिनभर पड़े रहनेवाले अनेक सभ्य पुरुषोंपर यह रोग उन की सभ्यता का कुछ बिचार न करें वारंवार आक्रमण ( हमला ) करता है, परन्तु जो लोग चमचमाहटदार तथा खादिष्ट खान पान के आनन्द और उन के शौक से बचते हैं, तथा जो लोग रात को नाच तमाशे और नाटक आदि के देखने की लत से बच कर साधारणतया अपने जीवन का निर्वाह करते हैं उनपर यह रोग प्रायः दया करता है अर्थात् वे पुरुष प्रायः इस रोग से बचे रहते हैं

पाठकगण इस के उदाहरण को प्रत्यक्ष ही देख सकते हैं कि—बम्बई, हैदरा-बाद, कलकत्ता, बीकानेर, अहमदाबाद और सूरत आदि जैसे शौकीन नगरों में इस रोग का अधिक फैलाव है तथा साधारणतया निर्वाह करने योग्य सर्वत्र प्राम

१-तात्पर्य यह है कि—पहिले जो अजीर्ण रोग उत्पन्न हुआ था उस की ठीक तौर से चिकित्सा न की जाने से तथा उस के बढ़ानेवाले मिथ्या आहार और विदार के सेवन से उस की जड़ कायम हो जाने से वह प्रत्येक घर का एक खास मर्ज बन गया है।। २-अर्थात् ये सभ्य पुरुष हैं इन को तो में न सताऊँ, इस बात का कुछ भी विचार न कर के।। ३-तात्पर्य यह है कि खाने पीने आदि के विशेष शौक में न पड़कर तथा यथोचित शारीरिक आदि परिश्रम कर जो अपना निर्वाह करते हैं उन को यह रोग नहीं सताता है।।

भादि स्थानों में हूँ दने पर मी इस के चिद्ध नहीं दीखते हैं, इस का कारण केवल वही है जो भभी कह चुके हैं।

इस बात का अनुभव तो प्रायः सब ही को होगा कि जिन धनवानों के पास सुख के सब साधन मौजूद हैं उन की अज्ञानतासे उन के कुटुम्ब में सदा बादी और बदहजमी रहती है तथा उसी के कारण शरीर और मन की अशक्ति उन का कभी पीछा नहीं छोड़ती है<sup>3</sup>।

लक्ष्मण—भूख तथा रुचि का नाश, छाती में दाह, खटी डकार, उवकी, वमन ( उलटी ), होजरी में दर्द, वायु का रुकना, मरोड़ा, धड़क (हृदय का धड़कना), श्वास का रुकना, शिर में दर्द, मन्दज्वर, अनिद्रा ( नींद का न आना ), बहुत ख्रामें का आना, उदासी, मन में बुरे निचारों का उत्पन्न होना तथा मुँह में से पानी का गिरना, ये इस अजीण के लक्षण हैं, इस रोग में अन्न नज़रों से भी देखे नहीं मुहाता है और न खाया हुआ अन्न पचता है, परन्तु हां कभी २ ऐसा भी होता है कि इस रोग से युक्त पुरुष को अधिक भूख लगी हुई माल्यम होती है यहांतक कि खाने के बाद भी भूख ही माल्यम पड़ती है, तथा खुराक के पेट में पहुँचने पर भी अंग गलता ही जाता है, शरीर में सदा आलस बना रहता है, कभी २ रोगी को ऐसा दुःख माल्यम पड़ता है कि नवह यह निचारता है कि में आत्मघात ( आत्महत्या ) कर के मर जाऊँ, अर्थात् उस के हृदय में अनेक बुरे विचार उत्पन्न होने लगते हैं

कारण—मसालेदार खुराक, घी वा तेल से तर (भीगा हुआ) पकाल (पकमान) वा तरकारी, अधिक मेवा, अचार, तेज़ और खट्टी चीजें, बहुत दिनोंतक उपवास करके पशु के समान खाने का अभ्यास, बहुत चाय का अभ्यास, जल पीकर पेट को फुला देना (अधिक जल का पी लेना), भोजन कर के शीघ्र ही अधिक पानी पीने का अभ्यास और गर्मागर्म (अति गर्म) चाय तथा कापी के पीने का अभ्यास, ये सब बादी और अजीर्ण को बुलानेवाले दूत हैं।

इस के सिवाय-मद्य, ताड़ी, खाने की तमाख़, पीने की तमाख़, सूंघने की तमाख़, भांग, अफीम और गांजा, इत्यादि विषेठे पदार्थों के सेवन से मनुष्य की होजरी खराब हो जाती है, वीर्य का अधिक क्षय, व्यभिचार, सुजाख और

१-कारण वही है जो अभी किख चुके हैं कि वे गई। तिकयों के दास बन कर पड़े रहते हैं।।
१-वायु का रुकना अर्थात डकार और अपानवायुविसर्जन आदिके द्वारा वायु का न निकलना।।
१-क्यों कि इस रोग का कष्ट रोगी को अल्पन्त पीड़ित करता है।। ४-बहुत से लोग यह समझते हैं कि मद्य और भांग आदि के पीने से तथा तमाखू आदि के सेवन से (खाने पीने आदि के द्वारा) भूख खूब लगती है, अन्न अच्छे प्रकार से खाया जाता है, पाचनशक्ति बढ़ जाती है तथा शरीर में शक्ति आती है इत्यादि, सो यह उन की भूल है, क्यों कि परिणाम में इन सब पदार्थों से आमाशय और जठराग्नि में विकार हो कर बहुत खराबी होती है अर्थात् कठिन अजीण होकर अनेक रोगों को उत्पन्न कर देता है, इस लिये उक्त विचार से इन पदार्थों का व्यसनी कभी नहीं बनना चाहिये।।

गर्मी आदि कारणों से मनुष्य की आँतें नरम और शक्तिहीन (नाताकत) पड़ जाती हैं, निर्धनावस्था में किसी उद्यम के न होने से तथा जाति और सांसारिक ( दुनिया की ) प्रथा ( रिवाज ) के कारण औसर और विवाह आदि में व्यर्थ खर्च के द्वारा धन का अधिक नाश होने से उत्पन्न हुई चिन्ता से अप्ति मन्द हो जाती है तथा अजीर्ण हो जाता है, इत्यादि अनेक कारण अप्ति की मन्दता तथा अजीर्ण के हैं।

चिकित्सा—१-इस रोग की अधिक लग्बी चौड़ी चिकित्सा का लिखना व्यर्थ है, क्योंकि इस की सर्वोपिर (सब से ऊपर अर्थात् सब से अच्छी) चिकित्सा यही है कि ऊपर कहे हुए कारणों से बचना चाहिये तथा साधारण हलकी खुराक खाना चाहिये, शक्ति के अनुसार व्यायाम (कसरत) करना चाहिये, तथा सामान्यतया शरीर की आरोग्यता को बढ़ानेवाली साधारण दवा-इयों का सेवन करना चाहिये, बस इन उपायों के सिवाय और कोई भी ऐसी चतुराई नहीं है कि जिस से इस रोग से बचाव हो सके।

२-न पचनेवाली अथवा अधिक काल में पचनेवाली वस्तुओं का त्याग करना चाहिये, जैसे-तरकारी, सब प्रकार की दालें, मेवा, अधिक घी, मक्खन, मिठाई तथा खटाई आदि।

३-दूध, दिलया, खमीर की अथवा आटे में अधिक मोयन (मोवन) देकर गर्म पानी से उसन कर बनाई हुई पतली २ थोड़ी रोटी, बहुत नरम और थोड़ी चीज, काफी, दाल तथा मूंग का ओसामण आदि खुराक बहुत दिनों तक खानी चाहिये।

४-भोजन करने का समय नियत कर लेना चाहिये अर्थात् समय और कुस-मय में नहीं खाना चाहिये, न वारंवार समय को बदछना चाहिये और न बहुत देर करके खाना चाहिये, रात को नहीं खाना चाहिये, क्योंकि रात्रि में भोजन करने से तनदुरुसी बिगड़ती है।

बहुत से अज्ञान लोग रात्रि में भोजन करते हैं तथा इस विषय में अंग्रेजों का उदाहरण देते हैं अर्थात् वे कहते हैं कि-''अंग्रेज लोग रात्रि में सदा खाते हैं

१-बहुत से लोग इस (अजीर्ण) रोग में कुछ दिनों तक कुछ पथ्यादि रखते हैं परन्तु जब कुछ फायदा नहीं होता है तब खिन्न होकर पथ्यादि से चलना छोड़ देते हैं, क्योंकि वे समझते हैं कि पथ्यपूर्वक चलने से कुछ फायदा तो होता नहीं है फिर क्यों पथ्य से चलें, ऐसा समझकर पथ्य और कुपथ्य आदि सब ही पदार्थों का उपयोग करने लगते हैं, सो यह उन की भूल है क्योंकि इस रोग में थोड़े ही दिनों तक पथ्यपूर्वक चलने से कुछ भी फायदा नहीं हो सकता है किन्तु एक असेंतक (बहुत दिनों तक) पथ्यपूर्वक चलना चाहिये तब फायदा मालूम होता है, थोड़े दिनों तक पथ्यपूर्वक वर्ताव कर फिर उसे छोड़ देने से तो उल्ही और भी हानि होती है, क्योंकि आमाशय और अश्वाशय विगड़ जाता है और उस से दूसरे भी अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं।

और वे सदा नीरोग रहते हैं, यदि रात्रि में भोजन करना हानिकारक ( नुकसान करनेवाला ) है तो उन को रोग क्यों नहीं होता है" इलादि, सो यह उन की अज्ञानता है तथा उन का यह कहना कि-"अंग्रेजों को रोग क्यों नहीं होता है" सो बिलकुल व्यर्थ है, क्योंकि-रात्रि में भोजन करने से उन को भी रोग तो अवस्य होता है परंतु वह रोग थोड़ा होता है और थोड़े ही समयतक ठहरता है, क्योंकि प्रथम तो उन लोगों के रहने के मकान ही ऐसे होते हैं कि अद जीव प्रथम तो उन के मकानों में प्रवेश ही नहीं कर सकते हैं, दूसरे वे लोग नियत समय पर बहुत थोड़ा २ खाते हैं तथा खाने के पश्चात विकार न करनेवाले किन्तु हाज़मा करनेवाले पदार्थों का सेवन करते हैं कि जिस से उन को अजीर्ण कभी नहीं होता है, तीसरे-जब कभी उनको रोग होता है तब शीघ्र ही वे विद्वान डाक्टरों से उस की चिकित्सा करा लेते हैं कि जिस से रोग उन के शरीर में स्थान नहीं करने पाता है, चौथे-वे नियमानुसार शारीरिक ( शरीर का ) और मानसिक ( मनका ) परिश्रम करते हैं कि जिस से उन का शरीर रोग के योग्य ही नहीं होता है, पांचवें-नियमानुसार सर्व कार्यों के करने तथा निकृष्ट ( बुरे ) कार्यों से बचने से उन को आधि (मानसिक रोग) और ज्याधि (शारीरिक रोग ) सताती ही नहीं है, इत्यादि अनेक वातों से रोग उन के पास तक नहीं आता है, परन्तु सब जानते हैं कि-हिन्हुस्थानी जनों के कोई भी व्यवहार उन के समान नहीं है, फिर हिन्दुस्थानी जन निषिद्ध ( शास्त्र आदि से मना किया हुआ ) कार्य कर के दु:खरूपी फल से कैसे बचसकते हैं? अर्थात् हिन्दुस्थानी जन शरीर को बाधा पहुँचानेवाले कार्यों को करके उन (अंग्रेजों) के समान तनदुरुसी को कभी नहीं पा सकते हैं।

वर्तमान में यह भी देखा जाता है कि—बहुत से आर्य श्रीमान् लोग अंग्रेजों के समान ब्यवहार करने में अपना पैर रखते हैं परन्तु उस का ठीक निर्वाह न होने से परिणाम (नतीजा) यह होता है कि वे विना मौत आधी ही उन्न में मरते हैं, क्योंकि प्रथम तो अंग्रेज़ों का सब ब्यवहार उन से यथोचित बन नहीं आता है, दूसरे—इस देश की तासीर और जल वायु अंग्रेज़ों के देश से अलग है, इस लिये हिन्दुस्थानियों को उचित है कि—उन के अनुकरण (नकल करने) को छोड़ कर अपनी प्राचीन प्रथा (रिवाज़) पर ही चलते रहें अर्थात् प्रजापति भगवान् श्रीनाभिकुलचन्द्र ने जो दिनचर्या (दिन का ब्यवहार), रात्रिचर्या (रात्रि का ब्यवहार) तथा ऋतुचर्या (ऋतु का ब्यवहार) अपने पुत्र हारीत को बतलाई थी

१-हिन्दुस्थानी जनों के व्यवहार उन के समान ही नहीं हैं, यह बात नहिं है किन्तु हिन्दुस्था-नियों के सब व्यवहार ठीक उन (अंग्रेजों) के विरुद्ध (विपरीत) हैं, फिर ये (हिन्दुस्थानी) लोग उन के समान आरोग्यता के सुख को कैसे पा सकते हैं॥ २-इस का अनुभव पाठकों को वर्तमान में अच्छे प्रकार से हो ही रहा है, इस लिये इस विषय के विवरण करने की कोई आव-इयकता नहीं है॥

(जिस को हम संक्षेप से इसी अध्याय में छिख चुके हैं) उस के अनुसार ही ध्यवहार करें, क्योंकि उस पर चलना ही उन के छिये कल्याणकारी है, ताल्पर्य यह है कि-आर्यावर्त के निवासियों को इस (आर्यावर्त) देश के अनुसार ही अपना पहिराव, भेष, खान, पान तथा चाल चलन रखना चाहिये, अर्थात् भाषा (बोली), भोजन, भेष और भाव, इन चार बातों को अपने देश के अनुसार ही रखना चाहिये, ये ऊपर कही हुई चार बातें मुख्यतया ध्यान में रखने की हैं।

५-मच का सेवन नहीं करना चाहिये अर्थात् मद्य को कभी नहीं पीना चाहिये। ६-भोजन करने के समय में अथवा भोजन करने के पीछे शीघ ही अधिक जल नहीं पीना चाहिये, तथा बहुत गर्म चाय वा काफी को नहीं पीना चाहिये, यदि कोई पतला पदार्थ पीने में आवे तो वह बहुत गर्म वा बहुत ठंढा नहीं होना चाहिये।

७-तमाख् को नहीं सूंघना चाहिये, यदि कदाचित् नकसीर रोग के बन्द करने के लिये वा कफ और नजले के निकालने के लिये उस के सूंघने की आवश्यकता हो वा उस का न्यसन पड़ गया हो तो यथाशक्य (जहांतक हो सके ) उसे छोड़ कर दूसरी दवा से उस का कार्य लेना चाहिये, यदि कदाचित् अतिन्यसन हो जाने के कारण वह न छूट सके तो इतना खयाल तो अवश्य रखना चाहिये कि-भोजन करने से प्रथम उसे कभी नहीं सूंघना चाहिये, क्योंकि-भोजन करने से प्रथम तमाख् के सूंघने से भूख बन्द हो जाती है, इस बात की परीक्षा प्रत्येक सूंघने-वाला पुरुष कर सकता है।

८—खाने की तमाखू भी सूंघने की तमाखू के समान ही अवगुण करती है, परन्तु तमाखू खानेवाले लोग यह समझते हैं कि-तमाखू के खाने से खुराक हज़म होती है, सो उन का यह खयाल करना अल्लन्त गलत है, क्योंकि तमाखू के खाने से उलटा अजीर्ण रहता है।

९-बहुत परिश्रम नहीं करना चें।हिये, खुली हुई स्वच्छ (साफ) हवा में अच्छे प्रकार श्रमण करना (घूमना) चें।हिये, यदि बहुत नींद छेने की (सोने की) आदत हो तो उसे छोड़ देना चाहिये तथा प्रातःकाल शीघ्र उठ कर खुली हुई स्वच्छ हवा में घूमना फिरना चाहिये।

१-इन चारों बातों को ध्यान में रख कर देश, काल और प्रकृति आदि को विचार कर जो वर्ताव करेगा वही कभी धोखे में नहीं पड़ेगा॥ २-यद्यपि प्रारम्भ में इस से कुछ लाम सा प्रतीत होता है परन्तु परिणाम में इस से बड़ी भारी हानि पहुँचती है, यह सुयोग्य वैद्य और डाक्टरों ने ठीक रीति से परीक्षा कर के निर्धारित किया है॥ ३-क्यों कि भोजन करने के समय में अथवा भोजन करने के पीछे शीघ ही अधिक जल पीने से खाये हुए अन्न का ठीक रीति से पाचन नहीं होता है॥ ४-यद्यपि शारीरिक (शरीरसम्बन्धी) परिश्रम भी विशेष नहीं करना चाहिये किन्तु मानसिक (मनःसम्बन्धी) परिश्रम तो भूल कर भी विशेष नहीं करना चाहिये, क्योंकि मानसिक परिश्रम से यह रोग विशेष बढ़ता है॥ ५-स्वच्छ हवा में अमण करने ( पूमने ) से इस रोग में बहुत ही लाभ होता है, यह बात पूरे तौर से अनुभव में भा चुकी है॥

१०-भोजन करने के पीछे शीघ्र ही बांचने, लिखने, पढ़ने तथा स्क्ष्म (बारीक) विषयों के विचार करने के लिये नहीं बैठना चाहिये, किन्तु कम से कम एक घंटा बीत जाने के बाद उक्त काम करने चाहिये।

११-अन्न के पचाने (हजम करने) के लिये गर्म दवाइयां, गर्म खुराक तथा साफ दस्त लानेवाली दवा (जुलाब आदि) नहीं लेनी चाहियें।

बस अजीर्ण रोग से बचने के लिये जपर लिखे नियमों के अनुसार चलना चाहिये, होजरी (आमाशय) को सुधारने के लिये कुछ समयतक बचों की मांति दूध से ही निर्वाह करना चाहिये, आरोग्यता को रखनेवाली सितोपलादि साधारण औषधों का सेवन करना चाहिये, तथा घोड़ेपर सवार होकर अथवा पैदल ही प्रातःकाल और सायंकाल स्वच्छ वायु के सेवन के लिये अमण करना चाहिये, क्योंकि होजरी के सुधारने के लिये यह सर्वोत्तम उपाय है।

## अतीसार ( डायरिया ) का वर्णन।

कारण—अजीर्ण रोग के समान अतीसार (दस्त) होने के भी बहुत से कारण हैं, तथा इन दोनों रोगों के कारण भी प्रायः एक से ही उँहैं, इन के सिवाय अतिशय (अधिक) और अयोग्य खुराक, कच्चा अन्न, वासी तथा भारी खुराक, इसादि पदार्थों के उपयोग से भी अतीसार रोग होता है, एवं खराब पानी, खराब हवा, ऋतु का बदछना, शर्दी, भय तथा अचानक आई हुई विपत्ति, इत्यादि कई एक कारण भी इस रोग के उत्पादक (उत्पन्न करनेवाले) माने जाते हैं।

लक्षण—वारंवार पतले दस्त का होना, यह इस रोग का मुख्य विह्न है, इस के सिवाय-जी मचलाना, अरुचि, जीभपर सफेद अथवा पीली थर का जमना, पेट में वायु का बढ़ना तथा उस की गड़गड़ाहट का होना, चूंक तथा खट्टी डकार का आना, इत्यादि दूसरे भी चिह्न इस रोग में होते हैं।

इस बात को सदा ध्यान में रखना चाहिये कि अतीसार रोग के दस्तों में तथा मरोड़े के दस्तों में बहुत फर्क होता है अर्थात् अतीसार रोग में पतला दस्त जल-प्रवाह (जल के बहने) के समान होता है अर्थार मरोड़े में आतें मेल से भरी हुई होती हैं, इसिलये उस में खुलासा दस्त न होकर व्यथा (पीड़ा) के साथ थोड़ा २ दस्त आता है तथा आँतों में से आँव, जलयुक्त पीप और खून भी गिरता है, यदि कभी अतीसार के दस्तों में खून गिरे तो यह समझना चाहिये कि यह

१-भोजन करने के पीछे शीघ्र ही लिखने पढ़ने आदि का कार्य करने से भोजन ज्यों का त्यों आमाशय में स्थित रह जाता है अर्थात् परिपक्ष नहीं होता है। २-क्योंकि ऐसा करने से जठराग्नि का स्वाभाविक वल नष्ट हो कर उस में विकार उत्पन्न हो जाता है। ३-अर्थात् अजीणे रोग के जो कारण कहे हैं वे ही अतीसार रोग के भी कारण जानने चाहिये॥ ४-खराब पानी के ही कारण प्रायः यात्रियों को दस्त होने लगते हैं। ५-अर्थात् साधारण अतीसार और मरोड़ को एक ही रोग नहीं समझ लेना चाहिये॥

खून या तो मस्ते के भीतर से वा खून की किसी नली के फूटने से अथवा आँतों वा होजरी में ज़बम (घाव) के होने से गिरता है।

अतीसार के भेद-देशी वैद्यकशास्त्र में अतीसार रोग के बहुत से भेद माने हैं अर्थात जिस अतीसार में जिस दोष की अधिकता होती है उस का उसी दोष के अनुसार नाम रक्खा है, जैसे-वातातीसार, पित्तातीसार, कफातीसार, सञ्चिपातातीसार, शोकातीसार, आमातीसार तथा रक्तातीसार इत्यादि. इन सब अतीसारों में दस्त के रंग में तथा दूसरे भी लक्षणों में भेदें होता है जैसे-देखो ! वातातीसार में +दस्त झाँखा तथा धूम्रवर्ण का ( धुएँ के समान रंगवाका ) होता है, पित्तातीसार में-पीछा तथा रक्तता ( सुर्खी ) छिये हुए होता है, कफातीसार में तथा आमातीसार में-दस्त सफेद तथा चिकना होता है और रक्तातीसार में खून गिरता है, इस प्रकार दस्तों के सुक्ष्म (बारीक) भेदों को समझ कर यदि अतीसार रोग की चिकित्सा की जावे तो उस (चिकित्सा) का प्रभाव बहुत शीव्र होता <sup>3</sup>है, यद्यपि इस रोग की सामान्य (साधारण) चिकिस्सायें भी बहुत सी हैं जो कि सब प्रकार के दस्तों में लाभ पहुँचाती हैं, परन्तु तो भी इस बात का जान लेना अत्यावश्यक (बहुत ज़रूरी) है कि-जिस रोग में जो दोष प्रबल हो उसी दोष के अनुसार उसकी चिकित्सा होनी चाहिये, क्योंकि-ऐसा न होने से रोग उलटा बढ़ जाता है वा रूपान्तर ( दसरे रूप ) में पहुँच जाता है, जैसे देखो ! यदि वातातीसार की चिकित्सा पित्तातीसारपर की जाबे अर्थात पित्तातीसार में यदि गर्म ओषधि दे दी जावे तो दस्त न रुक कर उछटा बढ़ जाता है और रक्तातीसार हो जाता है, इसी प्रकार दूसरे दोषों के विषय में भी समझना चाहिये।

अजीर्ण से उत्पन्न अतीसार में-दस्त का रँग झाँखा और सफेद होता है परन्तु जब वह अजीर्ण कठिन (सख्त) होता है तब उस से उत्पन्न अतीसार में हैंजे के समान सब चिह्न माछम होते हैं।

चिकित्सा—इस रोग की चिकित्सा करने से पहिले दस्त ( मल ) की परीक्षा करनी चेंहिये, दस्त की परीक्षा के दो भेद हैं-आमातीसार अर्थात् कचा दस्त और पकातीसार अर्थात् पक्का दस्त, इस के जानने का सहज उपाय यह है कि-यदि जल में डालने से मल डूब जावे तो उसे आम का मल अर्थात् अपक

१-किन्हीं आचार्यों ने इस रोग के केवल छःही भेद माने हैं अर्थात वातातीसार, पित्तातीसार, कफातीसार, सित्रपातातीसार, शोकातीसार और आमातीसार ॥ २-दूसरे लक्षणों में भी भेद पृथक् २ दोषों के कारण होता है ॥ २-क्योंकि मेदों को समझ कर तथा दोष का विचार कर चिकित्सा करने से दोष की निवृत्ति के द्वारा उक्त रोग की शीप्र ही निवृत्ति हो जाती है ॥ ४-पहिले कह चुके हैं कि-दोष के अनुसार मल के रंग आदि में मेद होता है, इस लिये मल की परीक्षा के द्वारा दोष का निश्चय हो जानेपर चिकित्सा करनी चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से दोष की निवृत्तिहारा रोगनिवृत्ति शीप्र ही हो जाती है और ऐसा न करने से उलटी हानि होती है ॥

(कचा) समझना चाहिये और जल में डालने से यदि वह (मल) पानी के जपर तिरने (उतराने) लगे तो उसे पक (पका हुआ) मल समझना चौहिये, यदि मल आम का (कचा) हो अर्थात् आम से मिला हुआ हो तो उस के एकदम बन्द करने की ओपिंध नहीं देनी चाहिये, क्योंकि आमके दस्त को एकदम बन्द कर देने से कई प्रकार के विकारों की उत्पत्ति होती है, जैसे-अफरा, संग्रहणी, मस्सा, भगन्दर, शोथ, पाण्डु, तिल्ली, गोला, प्रमेह, पेट का रोग तथा ज्वर आदि, परन्तु हां इस के साथ यह बात भी अवस्य याद रखनी चाहिये कि-यदि रोगी बालक, बुद्धा, अथवा अशक्त (नाताकत) हो तथा अधिक दस्तों को न सह सकता हो तो आम के दस्तों को भी एकदम रोक देना चौहिये।

3-इस रोग की सब से अच्छी चिकित्सा लंघन है परन्तु पित्तातीसार तथा रक्तातीसार में लंघन नहीं कराना चाहिये, इन के सिवाय शेप अतीसारों में उचित लंघन कराने से रोगी को प्यास बहुत लगती है, उस को मिटाने के लिये धनियां तथा बाला को उकाल कर वह पानी ठंडा कर पिलाना चाहिये, अथवा धनियां, सोंठ, मोथा और पित्तपापड़े का तथा बाला का जल पिलाना चाहिये।

२-यदि अजीर्ण तथा आम का दस्त होता हो तो छंघन कराने के पीछे रोगी को प्रवाही तथा हलका भोजन देना चाहिये तथा आम को प्रचानेवाला, दीपन (अग्नि को प्रदीस करनेवाला), पाचन (मल और अन्न को प्रचानेवाला) और स्तम्भन (मल को रोकनेवाला) औषध देना चाहिये।

अब पृथक् २ दोषों के अनुसार पृथक् २ चिकित्सा को छिखते हैं:---

१-वातातीसार—इस में भुनी हुई भांग का चूर्ण शहद के साथ छेना चाहिये।

अथवा चावल भर अफीम तथा केशर को शहद में लेना चाहिये तथा पथ्य में दही चावल खाना चाहिये।

१-इस के सिवाय आम और पक्ष की यह भी परीक्षा है कि-कचे दोषों से मिला हुआ आम मल गिलगिला होता है तथा उस में दुर्गन्धि विशेष आती है परन्तु पक्ष मल गिलगिला नहीं होता है तथा उस में दुर्गन्धि कम आती है। २-वातिषत्त की प्रकृतिवाला जो रोगी हो, जिस का वल और धातु क्षीण हो गये हों, जो अत्यन्त दोषों से युक्त हो और जिस को वे परिमाण दस्त हो चुके हों, ऐसे रोगी के भी आम के दस्तों को रोक देना चाहिये, ऐसे रोगियों को पाचन औषध के देने से और भी दस्त होने लगते हैं और रोगी उन का सहन नहीं कर सकता है, इस लिये पूर्व की अपेक्षा और भी अशक्ति (निर्वलता) बढ़ कर मृत्यु हो जाती है। ३-प्रवाही अर्थात् पतले पदार्थ, जैसे-यवागू और यूष आदि। (प्रक्ष) वैद्यक प्रथों में यह लिखा है कि-शूलरोगी हो दल के अन्नों को (मूंग आदि को), क्षयरोगी स्त्रीसंग को, अतीसाररोगी पतले पदार्थों और खटाई को, तथा ज्वररोगी उक्त सब को त्याग देवे, इस कथन से अतीसाररोगी को पतले पदार्थों और खटाई को, तथा ज्वररोगी उक्त सब को त्याग देवे, इस कथन से अतीसाररोगी को पतले पदार्थों को अतीसार रोग में निषेध किया है वहां दूथ और घत आदि का निषेध समझना चाहिये किन्तु यूष और पेया आदि पतले पदार्थों का निषेध नहीं है।

२-पित्तातीसार—इस में बेल की गिरी, इन्द्रजों, मोथा, वाला और अतिविष, इन औषधों की उकाली लेनी चाहिये, क्योंकि यह उकाली पित्त तथा आम के दक्त को शीघ्र ही मिटाती है।

अथवा-अतीस, कुड़ाकी छाल तथा इन्द्रजों, इन का चूर्ण चावलों के घोवन में शहद डाल कर लेना चाहिये।

३-कफातीसार—इस में लङ्कन करना चाहिये तथा पाचनिक्रया करनी चाहिये।

अथवा-हरद, दारुहलदी, बच, मोथा, सोंठ और अतीस, इन औषघों का काढ़ा पीना चाहिये।

अथवा-हिङ्गाष्टक चूर्ण में हरड़ तथा सजीखार मिलाकर उस की फंकी हेनी चाहिये।

४-आमातीसार—इस में भी यथाशक्य लंघन करना चाहिये। अथवा-एरंडी का तेल पीकर कचे आम को निकाल डालना चाहिये। अथवा-गर्म पानी में घी डालकर पीना चाहिये।

अथवा-सोंठ, सोंफ, खसखस और मिश्री, इन का चूर्ण खाना चाहिये। अथवा-सोंठ के चूर्ण को पुटपाक की तरह पका कर तथा उस में मिश्री डाल कर खाना चाहिये।

५-रक्तातीसार-इस में पित्तातीसार की चिकित्सा करनी चाहिये।

अथवा—चावलों के घोवन में सफेद चन्दन को धिस कर तथा उस में शहद और मिश्री को डाल कर पीना चाहिये।

अथवा-आम की गुठली को छाछ में अथवा चावलों के धोवन में पीस कर खाना चाहिये।

अथवा-कचे बेल की गिरी को गुड़ में लेना चाहिये।

अथवा-जामुन, आम तथा इमली के कचे पत्तों को पीस कर तथा इन का रस निकाल कर उस में शहद घी और दूध को मिला कर पीना चाहिये।

सामान्यचिकित्सां—१-आम की गुठली का मगैज (गिरी) तथा बेल की गिरी, इन के चूर्ण को अथवा इन के कार्य को शहद तथा मिश्री डाल कर लेना चाहिये।

२-अफीम तथा केशर की आधी चिर्रमी के समान गोली को शहद के साथ लेना चाहिये।

१-सामान्य चिकित्सा अर्थात् जो सब प्रकार के अतीसारों में फायदा करती है ॥ २-परन्तु आम की गुठली के मगज (गिरी) के ऊपर जो एक प्रकार का मोटा छिलकासा होता है उसे निकाल डालना चाहिये अर्थात् उसे उपयोग में नहीं लाना चाहिये॥ २-काथ में अविश्वष्ठ जल पावमर का छटांकभर रखना चाहिये॥ ४-चिरमी अर्थात् गुझा, जिसे भाषा में छुँचुची कहते हैं॥

३-जायफल, अफीम तथा खारक ( छुहारे ) को नागरवेल के पान के रस में घोट कर तथा बाल के परिमाण की गोली बनाकर उस गोली को छाछ के साथ लेना चाहिये।

४-जीरा, भांग, बेल की गिरी तथा अफीम को दही में घोट कर बाल के परिमाण की गोली बना कर एक गोली लेनी चाहिये।

विशेषवक्तव्य—जब किसी को दस्त होने लगते हैं तब बहुत से लोग यह समझते हैं कि-नाभि के बीच की गांठ (धरन वा पेचोंटी) खिसक गईं है इस लिये दस्त होते हैं, ऐसा समझ कर वे मूर्ख खियों से पेट को मसलाते (मलवाते) हैं, सो उन का यह समझना बिलकुल ठीक नहीं है और पेट के मसलाने से बड़ी भारी हानि पहुँचती है, देखो! शारीरिक विद्या के जाननेवाले डाक्टरों का कथन है कि-धरन अथवा पेचोंटी नाम का कोई भी अवयव शरीर में नहीं है और न नाभि के बीच में इस नाम की कोई गांठ है और विचार कर देखने से डाक्टरों का उक्त कथन बिलकुल सत्य प्रतीत होता है, क्योंकि किसी प्रन्थ में भी धरन का स्वरूप वा लक्षण आदि नहीं देखा जाता है, हां केवल इतनी बात अवस्य है कि-रगों में वायु अस्तव्यस होती है और वह वायु किसी २ के मसलने से शान्त पड़ जाती है, वरोंकि वायु का धर्म है कि मसलने से तथा सेक करने से शान्त हो जाती है, परन्तु पेट के मसलने से यह हानि होती है कि-पेट की रगें नाताकत (कमजोर) हो जौती हैं, जिस से परिणाम में बहुत हानि पहुँचती है, इस लिये धरन के झूटे स्थाल को छोड़ देना चाहिये, क्योंकि शरीर में धरन कोई अवयव नहीं है।

अतीसार रोग में आवश्यक सूचना—दसों के रोग में खान पान की बहुत ही सावधानी रखनी चाहिये तथा कभी २ एकाध दिन निराहार छंघन कर लेना चाँहिये, यदि रोग अधिक दिन का हो जावे तो दाह को न करनेवाली थोड़ी २ खुराक लेनी चाहिये, जैसे-चावल और सावृदाना की कुटी हुई घाट तथा दही चावल इत्यादि।

१-क्यों कि प्रथम तो उन लोगों का इस विषय में प्रत्यक्ष अनुभव है और प्रत्येक अनुभव सब ही को मान्य होता है और होना ही चाहिये और दूसरे-जव वैचक आदि अन्य प्रन्थ भी इस विषय में वही साक्षी देते हैं तो भला इस में सन्देह होने का ही क्या काम है ॥ २-अस्तव्यस्त होती है अर्थात कभी इकट्ठी होती है और कभी फैलती है ॥ ३-पेट के मसलने से प्रथम तो रों नाता-कत हो जाती हैं जिस से परिणाम में बहुत हानि पहुँचती है, दूसरे-यदि वायु की शान्ति के लिये मसला भी जावे तो आदत बिगड़ जाती है अर्थात फिर ऐसा अभ्यास पड़ जाता है कि पेट के मसलाये विना भृख प्यास आदि कुछ भी नहीं रूगती है, इस लिये पेट को विशेष आवस्य-कता के सिवाय कभी नहीं मसलाना चाहिये ॥ ४-क्यों कि कभी र एकाथ दिन निराहार लंधन कर लेने से दोशों का पाचन तथा अग्नि का कुछ दीपन हो जाता है ॥

पथ्य-इस रोग में-वमन (उलटी) का लेना, लंघन करना, नींद लेना, पुराने चावल, मसूर, तूर (भरहर), शहद, तिल, बकरी तथा गाय का दूध, दही, छाछ, गाय का घी, बेल का ताज़ा फल, जासुन, कबीठ, अनार, सब तुरे पदार्थ तथा हलका भोजन इस्वादि पथ्य हैं।

कुपथ्य—इस रोग में सान, मर्दन, करड़ा तथा चिकना अन्न, कसरत, सेक, नया अन्न, गर्म वस्तु, स्त्रीसंग, चिन्ता, जागरण करना, बीड़ी का पीना, गेहूँ, उड़द, कस्ने आम, पूरनपोली, कोला, ईंस्न, मद्य, गुड़, खराब जल, कस्तूरी, पत्तों के सब शाक, ककड़ी तथा खट्टे पदार्थ, ये सब कुपथ्य हैं अर्थात् ये सब पदार्थ इस रोग में हानि करते हैं।

यह भी सारण रखना चाहिये कि-इस रोग में चाहे ओषधि कुछ देरी से ली जावे तो कोई हानि नहीं है, परन्तु पथ्य खान पान करने में बिळकुळ ही गलती (भूल) नहीं करनी चाहिये।

### मरोड़ा, आमातीसार, संग्रहणी (डिसेण्टरी) का वर्णन।

मरोड़ा, आमातीसार और संग्रहणी, ये तीनों नाम लगभग एक ही रोग के हैं, क्योंकि-इन सब रोगों में प्रायः समान ही लक्षण पाये जाते हैं, वैद्यकशास्त्र में जिस को आमातीसार नाम से कहा गया है उसी को लोग मरोड़ा कहते हैं, अतीसार और आमातीसार जब पुराने हो जाते हैं तब उन्हीं को संग्रहणी कहते हैं, इस लिये यहां पर तीनों को साथ में ही दिखलाते हैं, क्योंकि-अवस्था (स्थिति वा हालत) के भेद से यह प्रायः एक ही रोग हैं ।

यह रोग प्रायः सब ही वर्ग के लोगों को होता है, जिस प्रकार एक विशेष प्रकार की विषेली हवा से विशेष जाति के रोग फूट कर निकलते हैं उसी प्रकार मरोड़े रोग का भी कारण एक विशेष प्रकार की विषेली हवा और विशेष ऋतु होती है, क्योंकि—मरोड़े का रोग सामान्यतया (साधारण रीति से) तो किसी २

१-जब अतीसार रोगचला जाता है तब मल के निकले विना मूत्र का साफ उतरना अधोवायु (अपानवायु ) की ठिक प्रवृत्ति का होना, अग्नि का प्रदीप्त होना, कोष्ठ (कोठे) का हलका माल्म पड़ना शुद्ध डकार का आना, अन्न और जल का अच्छा लगना, हृदय में उत्साह होना तथा इन्द्रियों का स्वस्थ होना, इत्यादि लक्षण होते हैं॥ २-यह बात केवल इसी रोग में नहीं किन्तु सब ही रोगों में ध्यान रखनेयोग्य है, क्योंकी-पिहले ही लिख चुके हैं कि-पथ्य न रखने से ओषि से भी कुछ लाभ नहीं होता है तथा पथ्य रखने से ओषि के लेने की भी विश्लेष आवश्यकता नहीं रहती है, परन्तु हां इतनी बात अवश्य है कि कई रोगों में कुपथ्य बहुत विलम्ब से तथा थोड़ी ही हानि करता है, परन्तु अतीसार आदि रोगों में कुपथ्य शीघ्र ही तथा बड़ी भारी हानि करता है, इस लिये इन (अतीसार आदि रोगों) में ओषि की अपेक्षा पथ्यपर अधिक ध्यान देना चाहिये॥ ३-तात्पर्य यह है कि स्थिति (हालत) के मेद से अतीसार रोग के ही ये तीनों नाम पृथक २ रक्खे गये हैं अतएब इम ने यहांपर इन तीनों को साथ में ही लिखा है, अब जो इन में स्थिति का मेद है उस का वर्णन यथायोग्य आगे किया ही जावेगा।।

के ही और कभी २ ही होता है परन्तुं किसी २ समय यह रोग बहुत फैलता है<sup>9</sup> तथा वसन्त और वर्षा ऋतु में प्रायः इस का जोर अधिक होता है<sup>2</sup>।

कारण—मरोड़ा होने के मुख्यतया दो कारण हैं—उन में से एक कारण इस रोग की हवा है अर्थात एक प्रकार की ठंढी हवा इस रोग को उत्पन्न करती है और उस हवा का असर प्रायः एक स्थान के रहनेवाले सब लोगों पर यद्यपि एक समान ही होता है तथापि अशक्त (नाताकत) मनुख्य और पाचनिक्रया के व्यतिक्रम (गड़बड़) से युक्त मनुख्यपर उस हवा का असर शीघ्र ही होता है

इस रोग का दूसरा कारण खुराक है अर्थात कचा और भारी अन्न, मिर्च, गर्म मसाले और शाक तरकारी आदि के खाने से बादी तथा मरोड़ा उत्पन्न होता है<sup>8</sup>।

इस रोग की उत्पत्ति का कम यह है कि-जब दस्त की कब्जी रहती है तथा उस के कारण मल आँतों में भर जाता है तथा वह मल आँतों के भीतरी पड़त को घिसता है तब मरोड़ा उत्पन्न होता है।

इस के सिवाय-गर्म खुराक के खाने से तथा ग्रीष्म ऋतु ( गर्मी की मौसम ) में सख्त जुलाब के लेने से भी कभी २ यह रोग उत्पन्न हो जाता है।

लक्षण—मरोड़ का प्रारंभ प्रायः दो प्रकार से होता है अथीत या तो सस्त मरोड़ा होकर पहिले अतीसार के समान दस्त होता है अथवा पेट में कब्जी होकर सस्त दस्त होता है अर्थात् दुकड़े र होकर दस्त आता है, प्रारम्भ में होनेवाले इस लक्षण के सिवाय—बाकी सब लक्षण दोनों प्रकार के मरोड़े में प्रायः समान ही होते हैं।

इस रोग में दस्त की शंका वारंवार होती है तथा पेट में ऐंडन होकर क्षण २ में थोड़ा २ दस्त होता है, दस्त की हाजत वारंवार होती है, काँख २ के दस्त आता है (उतरता है), शौचस्थान में ही बैठे रहने के लिये मन चाहता है तथा खून और पीर्प गिरता है।

१-इस के फैलने के समय मनुष्यों की अधिकांश संख्या इस रोग से पीड़ित हो जाती है। । २-क्यों कि वसन्त और वर्षा ऋतु में कम से कफ और वायु का कीप होने से प्रायः अग्नि मन्द रहती है। ३-अशक्त और पाचनिक्रया के व्यतिक्रम से युक्त मनुष्य की जठराग्नि प्रायः पिहले से ही अल्पवल होती है तथा आमाश्य में पिहले से ही विकार रहता है अतः उक्त हवा का स्पर्श होते ही उस का असर शरीर में हो कर शीन्न ही मरोड़ा रोग उत्पन्न हो जाता है।। ४-तात्पर्य यह है कि उक्त खुराक के ठीक रीति से न पचने के कारण पेट में आमरस हो जाता है वही आंतों में लिपट कर इस रोग को उत्पन्न करता है। ५-मल आंतों में और गुदा की मीतरी बली में फँसा रहता है और ऐसा मालूम होता है कि वह गिरना चाहता है इसी से वारंवार दस्त की आशङ्का होती है।। ६-काँख २ के अर्थात विशेष बल करने पर।। ७-वारंवार यह प्रतीत होता है कि अव मल उतरना चाहता है इस लिये शौचस्थान से उठने को जी नहीं चाहता है॥ ८-पीप अर्थात कच्चा रस (आम वा गिलगिला पदार्थ)।।

कभी २ किसी २ के इस रोग में थोड़ा बहुत बुखार भी हो जाता है, नाड़ी जल्दी चलती है और जीभपर सफेद थर ( मैल ) जम जाती है।

ज्यों २ यह रोग अधिक दिनों का (पुराना) होता जाता है त्यों २ इस में खून और पीप अधिक २ गिरता है तथा ऐंडन की पीड़ा वढ़ जाती है, बड़ी आँत के पड़त में शोथ (स्जन) हो जाता है, जिस से वह पड़त लाल हो जाता है, पीछे उस में लग्बे और गोल जखम हो जाते हैं, तथा उस में से पिहले खून और पीछे पीप गिरता है, इस प्रकार का तीक्ष्ण (तेज वा सख्त) मरोड़ा जब तीन वा चार अठवाड़ेतक बना रहता है तब वह पुराना गिना जाता है, पुराना मरोड़ा वर्षोंतक चलता (ठहरता) है तथा जब इस का अच्छा और योग्य (मुनासिब) इलाज होता है तब ही यह जाता है, इसी पुराने मरोड़े को संग्र-हेणी कहते हैं। पूरे पथ्य और योग्य दवा के न मिलने से इस रोग से हज़ारों ही आदमी मर जाते हैं।

चिकित्सा—इस रोग की चिकित्सा करने से प्रथम यह देखना चाहिये किआँतों में सूजन है वा नहीं, इस की परीक्षा पेट के दबाने से हो सकती है अर्थात्
जिस जगह पर दबाने से दर्द माल्रम पड़े उस जगह सूजन का होना जानना
चै।हिये, यदि सूजन माल्रम हो तो पहिले उस की चिकित्सा करनी चें।हिये,
सूजन के लिये यह चिकित्सा उत्तम है कि-जिस जगह पर दबाने से दर्द माल्रम
पड़े उस जगह राई का पलाष्टर (पलसार) लगाना चाहिये, तथा यदि रोगी सह
सके तो उस जगह पर जोंक लगाना चाहिये और पीछे गर्म पानी से सेंक करना
चाहिये, तथा अलसी की पोब्टिस लगानी चाहिये, ऐसी अवस्था में रोगी को
स्नान नहीं करना चाहिये और न ठंढी हवा में बाहर निकलना चाहिये किन्तु
विछीनेपर ही सोते रहना चे।हिये, आँतों में से मल से भरे हुए मेल को निकालने के लिये छः मासे छोटी हरड़ों का अथवा सोंठ की उकाली में अंडी के तेल
का जलाब देना चाहिये, नयोंकि प्रायः प्रारंभावस्था में मरोड़ा इस प्रकाराके जलाब
से ही मिट जाता है अर्थात् पेट में से मेल से युक्त मल निकल जाता है, दस साफ
होने लगता है तथा पेट की एंडन और वारंवार दस की हाजत मिट जाती है।

१-क्योंक ऑतो में फँसा हुवा मल ऑतों को रगड़ता है। २-अर्थात पुराना मरोड़ा हो जानेपर दूपित हुई जठराझि यहणी नाम छठी कला को भी दूपित कर देती है (अग्निधरा कला को संग्रहणी वा यहणी कहते हैं)।। ३-क्योंकि सूजन के स्थान में ही दवाव पड़ने से दर्द हो सकता है अन्यथा (सूजन न होनेपर) दवाने से दर्द नहीं हो सकता है।। ४-पहिले सूजन की चिकित्सा हो जाने से अर्थात चिकित्सा हारा सूजन के निवृत्त हो जाने से ऑतों नरम पड जाती हैं और ऑतों के नरम पड़ जाने से मरोडा के लिये की हुई चिकित्सा से शीव ही लाभ पहुँचता है।। ५-क्योंकि पलाष्टर आदि के लगाने के समय मे स्नान करने से अथवा ठंड़ी हवा के लग जाने से विशेष रोग उत्पन्न हो जाते हैं तथा कभी र सूजन में भी ऐसा विकार हो जाता है कि मिटती नहीं है तथा पक २ कर फूटने लगती हैं, इस लिये ऐसी दशा में स्नान आदि न करने का पूरा ध्यान रखना चाहिये।।

यह भी सरण रहे कि-मरोइवाले को अंडी के तेल के सिवाय दूसरा भारी जुलाव कभी नहीं देना चाहिये, यदि कदाचित किसी कारण से अंडी के तेल का जुलाब न देना हो तो अंडी के तेल में भूनी हुई छोटी हरड़े दो रुपये भर, सोंठ ५ मासे, सोंफ एक रुपये भर, सोनामुखी (सनाय) एक रुपये भर तथा मिश्री पांच रुपये भर, इन औषधों का जुलाब देना चाहिये, क्योंकि यह जुलाब भी लगभग अण्डी के तेल का ही काम देता हैं।

मरोड़ावाछे रोगी को दूध, चावछ, पतली घाट, अथवा दारु के सादे पानी के सिवाय दूसरी खुराक नहीं छेनी चाहिये।

बस इस रोग में प्रारंभ में तो यही इकाज करना चाहिये, इस के पश्चात् यदि आवश्यकता हो तो नीचे छिखे हुए इलाजों में से किसी इलाज को करना चाहिये।

9-अफीम मरोड़े का रामबाण के समान इलाज है, परन्तु इसे युक्ति से लेना चाहिये अर्थात् हिंगाष्टक चूर्ण के साथ गेहूँ भर अफीम को मिला कर रात को सोते समय लेना चाहिये।

अथबा-अफीम के साथ आठ आनेभर सोये को कुछ सेंककर (भूनकर) तथा पानी के साथ पीसकर पीना चाहिये।

यह भी सारण रखना चाहिये कि मरोड़ा तथा दस्त को रोकने के लिये यद्यपि अफीम उत्तम औषध है परन्तु अण्डी का तेल लेकर पेट में से मैल निकालेबिना प्रथम ही अफीम का लेना ठीक नहीं है, क्योंकि पिहले ही अफीम के लेने से वह बिगड़े हुए मल को भीतर ही रोक देती है अर्थात् दस्त को बन्द कर देती है।

२-ईशवगोळ अथवा सफेदजीरा मरोड़े में बहुत फायदा करता है, इस लिये आठ २ आने भर जीरे को अथवा ईशवगोळ को दिन में तीन वार दही के साथ लेना चाहिये, यह दवा दस्त की कब्जी किये विना ही मरोड़े को मिटा देती हैं।

३-यदि एक बार अण्डी का तेल लेनेपर भी मरोड़ा न मिटे तो एक वा दो दिन ठहर कर फिर अण्डी का तेल लेना चाहिये तथा उसे या तो सोंठ की उकाली में या पिपरमेंट के पानी में अथवा अदरस्त के रस में लेना चाहिये, अथवा लाडेनमम अर्थात् अफीम के अर्क में लेना चाहिये, ऐसा करने से वह पेट की वायु को दूर कर दस्त को मार्ग देता है।

१-अर्थात् वह जुलाव भी अण्डी के तेल के समान मल को सहज में निकाल देता है तथा कोठे में अपना तीक्ष्ण प्रभाव उत्पन्न नहीं करता है।। २-यही अर्थात् ऊपर कहा हुआ।। ३-अर्थात् दोनों में से किसी एक पदार्थ को दिन में दो तीन बार दही के साथ लेना चाहिये तथा एक समय में आठ आने भर मात्रा केनी चाहिये।। ४-मरोड़े की दूसरी दवाइयां प्रायः ऐसी हैं कि वे मरोड़े को तो मिटाती है के किन कुछ दस्त की कब्जी करती है, यह दवा ऐसी नहीं है।।

8-बेल का फल भी मरोड़े के रोग में एक अकसीर इलाज है अर्थात् बेल की गिरी को गुड़ और दही में मिला कर लेने से मरोड़ा मिट जाता है।

उत्तर लिखे हुए इलाजों में से यदि किसी इलाज से भी फायदा न हो तो उस रोग को असाध्य समझ लेना चाहिये, पीछे उस असाध्य मरोड़े में दस्त पतला (पानी के समान) आता है, शरीर में बुखार बना रहता है तथा नाड़ी शीघ्र चलती है।

इस के सिवाय यदि इस रोग में पेट का दूखना बराबर बना रहे तो समझ लेना चाहिये कि आँतों में अभी शोथ (सूजन) है तथा अन्दर ज़खम है, ऐसी हालत में अथवा इस से पूर्व ही इस रोग का किसी कुशल वैद्य से इलाज कर-वाना चाहिये।

संग्रहणी—पहिले कह चुके हैं कि-पुराने मरोड़े को संग्रहेंणी कहते हैं, उस (संग्रहणी) का निदान (मूल कारण) वैद्यकशास्त्रकारों ने इस प्रकार लिखा है कि कोष्ठ में अग्नि के रहने का जो स्थान है वही अब को ग्रहण करता है इस लिये उस स्थान को ग्रहणी कहते हैं, अर्थात् ग्रहणी नामक एक आँते है जो कि कच्चे अब को ग्रहण कर धारण करती है तथा पके हुए अब को गुदा के मार्ग से निकाल देती है, इस ग्रहणी में जो अग्नि है वास्तव में वही ग्रहणी कहलाती है, जब अग्नि किसी प्रकार दूषित (खराब) होकर मन्द पड़ जाती है तब उस के रहने का स्थान ग्रहणी नामक आँत भी दूषित (खराब) हो जाती है।

वैद्यकशास्त्र में यद्यपि प्रहणी और संप्रहणी, इन दोनों में थोड़ासा मेद दिखलाया है अर्थात् वहां यह कहा गया है कि-जो आमवायु का संग्रह करती है उसे संग्रहणी कहते हैं, यह (संग्रहणी रोग) प्रहणी की अपेक्षा अभिक भय-दायक होता है परन्तु हम यहांपर दोनों की भिन्नता का परिगणन (विचार) न कर ऐसे इलाज लिखेंगे जो कि सामान्यतया दोनों के लिखे उपयोगी हैं।

कारण—जिस कारण से तीक्ष्ण मरोड़ा होता है उसी कारण से संग्रहणी भी होती है, अथवा तीक्ष्ण मरोड़ा के शान्त होने (मिटने) के बाद मन्दाप्तिवाले पुरुष के तथा कुपथ्य आहार और विहार करनेवाले पुरुष को पुराना मरोड़ा अर्थात् संग्रहणी रोग हो जाता है ।

लक्षण-पहिले कह चुके हैं कि प्रहणी आँत कचे अन को प्रहण कर धारण

१-अर्थात् उसे चिकित्साद्वारा भी न जाननेवाला जान लेना चाहिये॥ २-चरक ऋषि ने कहा है कि "जठरान्नि के रहने का स्थान तथा भोजन किये हुए अन्न का ग्रहण करने से उस को ग्रहणी कहते हैं(वह कच्चे अन्न का ग्रहण तथा पक का अध्यातन करती हैं"॥ ३-यही छठी पित्तधरा नामक कला है तथा यह आमाशय और पकाशय के बीच में है॥ ४-इसी लिये तो कहा गया है कि अतीसार रोग में जुलाब लेने के समान पथ्य करना चाहिये॥ ५-उस कारण का कथन पहिले किया जा चुका है॥ ६-इस में प्रत्येक दोष के कुषित करने के कारण को भी जान लेना चाहिये अर्थात् वात को कुषित करनेवाला कारण वातजन्य संग्रहणी का भी कारण है, इसी प्रकार शेष दोषों में भी जान लेना चाहिये॥

करती है तथा पके हुए को गुदा के द्वारा बाहर निकालती है, परन्तु जब उस में किसी प्रकार का दोष उत्पन्न हो जाता है तब ग्रहणी वा संग्रहणी रोग हो जाता है, उक्त रोग में ग्रहणी कचे अन्न का ग्रहण करती है तथा कचे ही अन्न को निकालती है अर्थात् पेट छूट कर कचा ही दस्त हो जाता है, इस रोग में दस्त की संख्या भी नहीं रहती हैं और न दस्त का कुछ नियम ही रहता है, क्योंकि प्रायः ऐसा देखा जाता है कि-थोड़े दिनोंतक दस्त बन्द रह कर फिर होने लगता है, इस के सिवाय कभी २ एकाध दस्त होता है और कभी २ बहुत दस्त होने लगते हैं।

इस रोग में मरोड़े के समान पेट में एंडन, आमवायु, पेट का कटना, वारंवार दस्त का होना और बंद होना, खाये हुए अन्न के पचजानेपर अथवा पचने के समय अफरे का होना तथा भोजन करने से उस अफरे की शान्ति का होना तथा बादी की गांड की छाती के दर्द की और तिही के रोग की शंका का होना, इत्यादि लक्षण प्राय: देखे जाते हैं।

अनेक समयों में इस रोग में पतला, सूखा, कचा, शब्दयुक्त (आवाज के साथ) तथा झागोंवाला दस्त होता है, शरीर सूखता जाता है अर्थात् शरीर का खून उड़ता जाता है, इसकी अन्तिम (आखिरी) अवस्था में शरीर में सूजन हो जाती है और आखिरकार इस रोग के द्वारा मनुष्य बोलता २ मर जाता है।

इस रोग के दस्त में प्रायः अनेक रंग का खून और पीप गिरा करता है ।

चिकित्सा—१-पुरानी संग्रहणी अतिकष्टसाँ हो जाती है अर्थात् साधारण चिकित्सा से वह कभी नहीं मिट सकती हैं, इस रोग में रोगी की जठराग्नि ऐसी खराब हो जाती है कि—उस की होजरी किसी प्रकार की भी खुराक को लेकर उसे नहीं पचा सकती है, अर्थात् उस की होजरी एक छोटे से बच्चे की होजरी से भी अति नाताकत हो जाती है, इस लिये इस रोग से युक्त मनुष्य को हलकी से हर्लकी खुराक खानी चाहिये।

२-संग्रहणी रोग में छाछ सर्वोत्तम खुराक है, क्योंकि यह ( छाछ ) द्वा और पथ्य दोनों का काम निकालती है, इस लिये दोषों का विचार कर भूनी हुई हींग, जीरा और सेंधा निमक डाल कर इसे पीना चाहिये, परन्तु वह छाछ थर ( मलाई ) निकाले हुए दही में चौथा हिस्सा पानी डाल कर विलोई हुई होनी

१-अर्थात् इस रोग में अन्न का परिपाक नहीं होता है।। २-अर्थात् वेशुमार दस्त होते हैं।। ३-इस रोग में ये सामान्य से लक्षण लिखे गये हैं, इन के सिवाय-दोषविशेष के अनुसार इस रोग में भिन्न २ लक्षण भी होते हैं, जिन को बुद्धिमान् जन देख कर दोषविशेष का शान कर सकते हैं अथवा दोषों के अनुसार इस रोग के पृथक् २ लक्षण दूसरे वैद्यक ग्रन्थों में वार्णित हैं वहां देख कर इस विषय का निश्चय कर लेना चाहिये॥ ४-बड़ी ही कठिनता से निश्चत होने-योग्य॥ ५-इस लिये इस रोग की चिकित्सा किसी अतिकुशल वैद्य वा डाक्टर से करानी चाहिये॥ ६-हलकी से हलकी अर्थात् अस्यन्त इलकी॥

चाहिये, अर्थात् दही में चौथाई हिस्से से अधिक पानी डाल कर नहीं विलोना चाहिये, क्योंकि गाढ़ी छाछ इस रोग में उत्तम खुराक है, अर्थात् अधिक फायदा करती है, संग्रहणीवाले रोगी के लिये अकेली छाछ ही ऊपर लिखे अनुसार उत्तम खुराक है, क्योंकि यह पोषण कर जठराग्नि को प्रबल करती है।

इस रोग से युक्त मनुष्य को चाहिये कि-किसी पूर्ण विद्वान् वैद्य की सम्मिति से सब कार्य करे, किन्तु मूर्ख वैद्य के फन्दे में न पड़े ।

छाछ के कुछ समयतक सेवन करने के पीछे भात आदि हलकी खुराक का लेना प्रारंभ करना चाहिये तथा इलकी खुराक के लेने के समय में भी छाछ के सेवन को नहीं छोड़ना चाहिये, क्योंकि मृत्यु के मुख में पड़े हुए तथा अस्थि (हाड़) मात्र रोप रहे हुए भी संग्रहणी के रोगी को विद्वानों की सम्मति से ली हुई छाछ अमृतरूप होकर जीवनदान देती है, परन्तु यह स्मरण रहे कि-घीरज रखकर कई महीनोंतक अकेली छाछ ही को पीकर रोगी को रहना चाहिये, सत्य तो यह है कि-इस के सिवाय दूसरा साधन इस रोग के मिटाने के लिये किसी ग्रन्थ में नहीं देखा गया है।

इस रोग से युक्त पुरुष के लिये तकसेवन का गुणानुवाद जैनाचार्यरचित योग-चिन्तामणि नामक वैद्यकग्रन्थ में बहुत कुछ लिखा है वया इस के विषय में हमारा प्रत्यक्ष अनुभव भी है अर्थात् इस को हमने पथ्य और दवा के रूप में ठीक रीति से पाया है।

३-मूंग की दाल का पानी, धनियां, जीरा, सेंधा निमक और सोंठ डाल कर छाछ को पीना चाहिये।

४-टाई मासे बेल की गिरी को छाछ में मिला कर पीना चाहिये तथा केवल छाछ की ही ख़ुराक रखनी चाहिये।

५-दुग्धवटी — ग्रुद्ध वत्सनाग चार बाल भर, अफीम चार बाल भर, लोह-भस्म पांच रत्ती भर तथा अश्रक एक मासे भर, इन सब को दूध में पीस कर दो दो रत्ती की गोलियां बनानी चाहियें तथा उन का शक्ति के अनुसार सेवन करना चाहिये, यह संग्रहणी तथा स्जन की सर्वोत्तम ओषिष है, परन्तु स्मरण रहे कि-जब तक इस दुग्धवटी का सेवन किया जावे तब तक दूध के सिवाय दूसरी ख़राक नहीं खानी चाहिये।

विशेषसूचना --अतीसार रोग में लिखे अनुसार इस रोग में भी अधिक

१-अर्थात् छाछ को अधिक पानी डाल कर पतली नहीं कर देनी चाहिये॥ २-क्यों कि पूर्ण विद्वान् वैच की सम्मति के अनुसार सब कार्य न करके मूर्ख वैच के फन्दे में फंस जाने से यह रोग अवस्य ही प्राणों का साब हो जाता है अर्थात् प्राण के कर ही छोड़ता है॥ ३-तथा अन्य अन्यों में भी इस के विषय में बहुत कुछ कहा गया है अर्थात् इस के विषय में यहांतक कहा गया है कि जैसे स्वर्गलोंक में देवताओं के लिये सुखकारी अमृत है उसी प्रकार इस संसार में अमृत के समान सुखकारी छाछ है, इस में बड़ी भारी एक विशेषता यह है कि इस के सेवन से दग्ध हुए होष फिर नहीं उठते (उभडते) हैं॥

स्नान नहीं करना चाहिये, अधिक जल नहीं पीना चाहिये, स्निश्च (चिकना) अधिक खान पान नहीं करना चाहिये, जागरण नहीं करना चाहिये, बहुत परिश्रम (महनत) नहीं करना चाहिये तथा स्वच्छ (साफ) हवा का सेवन करते रहना चाहिये, इस रोग के लिये सामुद्रिक पवन (दिरयाव की हवा) अथवा बात्रासम्बन्धी हवा अधिक फायदेमन्द हैं।

# कृमि, चूरणिया, गिंडोला (वर्मस) का वर्णन।

विवेचन—कृमियों के गिरने से शरीर में जो २ विकार उत्पन्न होते हैं वे यद्यपि अति भयंकर हैं परन्तु प्रायः मनुष्य इस रोग को साधारण समझते हैं, सो यह उन की बड़ी भूल हैं, देखों! देशी वैद्यकशास्त्र में तथा डाक्टरी विकित्सा में इस रोग का बहुत कुछ निर्णय किया है अर्थात् इस के विषय में वहां बहुत सी सृक्ष्म (बारीक) बातें बतलाई गई हैं, जिन का जान लेना मनुष्यमात्र को अस्यावश्यक (बहुत जरूरी) है, यद्यपि उन सब बातों का विस्तारपूर्वक वर्णन करना यहां पर हमें भी आवश्यक है परन्तु अन्थ के बढ़ जाने के भय से उन को विस्तारपूर्वक न बतला कर संक्षेप से ही उन का वर्णन करते हैं।

भेद - कृमि की मुख्यतया दो जाति हैं-बाहर की और भीतर की, उन में से बाहर की कृमि ये हैं-बुँए, लीख और चर्मबुँए, इत्यादि, और भीतर की कृमि ताँते आदि हैं।

इन कृमियों में से कुछ तो कफ में, कुछ खून में और कुछ मल में उत्पन्न होती हैं।

कारण—बाहर की कृमि शारीर तथा कपड़े के मैलेपन अर्थात् गलीजपन से होती हैं और भीतर की कृमि अजीर्ण में खानेवाले के, मीठे तथा खट्टे पदार्थों के खानेवाले के, पतले पदार्थों के खानेवाले के, आटा, गुड़ और मीठा मिले हुए पदार्थ के खानेवाले के, दिन में सोनेवाले के, परस्पर विरुद्ध अन्न पान के खानेवाले के, बहुत वनस्पित की खुराक के खानेवाले के तथा बहुत मेवा आदि के खानेवाले के प्रकट होती हैं।

प्रायः ऐसा भी होता है कि-क्रमियों के अण्डे ख़ुराक के साथ पेट में चले जाते हैं तथा आँतों में उन का पोषण होने से उन की वृद्धि होती रहती हैं ।

१-प्रहणी के आधीन जो रोग हैं उन की अजीर्ण के समान चिकित्सा करनी चाहिये, इस (प्रहणी) रोग में छंघन करना, दीपनकर्त्ता औषधों का देना तथा अवीसार रोग में जो चिकित्सायें कही गई हैं उन का प्रयोग करना लाभदायक है, दोषों का आम के सहित होना वा आम से रहित होना जिस प्रकार अवीसार रोग में कह दिया गया है उसी प्रकार इस में भी जान लेना चाहिये, यदि दोष आम के सहित हों तो अवीसार रोग के समान ही आम का पाचन करना चाहिये, पेया आदि हल के अन्न को खाना चाहिये तथा पन्नकोल आदि को उपयोग में लाना चाहिये ॥ २-ताँत् कृमि गोल, चपटी तथा २० से ३० फीटतक लम्बी होती है ॥ ३-अर्थात्वाहरी कृमि बाहरी मल (पसीना आदि) से उत्पन्न होती हैं ॥ ४-पतले पदार्थों के अर्थात् कही, पना और श्रीखण्ड आदि पदार्थों के सानेवाले के ॥ ५-अर्थात् यह भीतरी कृमियों का बाह्य कारण है ॥

लक्षण—बाहर के जुँप तथा लीखें यद्यपि प्रसक्ष ही दीखते हैं तथापि चम-दीपर ददोड़े, फोड़े, फुनसी, खुजली और गड़गूमड़ का होना उन की सत्ता (विद्यमानता) के प्रसक्ष चिह्न हैं।

अब पृथक् २ कारणों से उत्पन्न होनेवाली कृमियों के रूक्षणों को लिखते हैं:---

१-कफ से उत्पन्न हुई कृमियों में कुछ तो चमड़े की मोडी डोरी के समान, कुछ अलसिये के समान, कुछ अन के अंकुर के समान, कुछ बारीक और लम्बी तथा कुछ छोटी २ होती हैं।

इन के सिवाय कुछ सफेद और छाल झाँईवाली भी कृमि होती हैं, जिन की सात जातियां <sup>3</sup>हैं-इन के शरीर में होने से जीका मचलाना, मुँह में से लार का गिरना, अन्न का न पचना, अरुचि, मूर्छो, उल्टी, बुखार, पेट में अफरा, खांसी, छींक और श्रेष्में, ये क्श्नण होते हैं।

२-ख्न से उत्पन्न होनेबाली कृमि छः प्रकार की होती हैं, और वे इस प्रकार सूक्ष्म होती हैं कि-सूक्ष्मदर्शक यन्न से ही उन को देख सकते हैं, इन कृमियों से कुछ आदि अर्थात् चमड़ी के रोग उत्पन्न होते हैं।

३-विष्ठा अर्थात् दस्त से उत्पन्न होनेवाली कृमि गोल, महीन, मोडी, सफेद, पीले, काले तथा अधिक काले रंग की भी होती हैं, में कृमि पांच प्रकार की होती हैं -जब कृमि होजरी के सम्मुख जाती है तब दस्त, गांठ, मक का अवरोध ( रुकना ), शरीर में दुर्वलता, वर्ण का फीकापन, रोंगटे खड़े होना, मन्दाग्नि तथा बैठक में खुजली, हत्यादि चिह्न होते हैं।

कृमि विशेषकर बचों के उत्पन्न होती है. उस दशा में उन की भूख या तो विरुक्क ही जाती रहती है वा सब दिन भूक ही भूख बनी रहती है।

इन के सिवाय-पानी की अधिक प्यास, नाक का बिसना, पेट में दर्द, मुख में दुर्गिन्धि, वमन, बेचैनी, अनिदा ( नींद का न आना ), गुदा में कांटे, दस्त का पतला आना, कभी दस्त में और कभी मुख के द्वारा कृमियों का गिरना, खुराक

१-अर्थात् कोठिपिटिका (फुन्सी), खुजली और गलगण्डादि से उन की विद्यमानता का ठीक निश्चय हो जाता है, क्योंकि कोठिपिटिका आदि कृमियों से ही उत्पन्न होती हैं।। २-उड़द, गुड़, दूध, दही और सिरका, इन पदांथीं का सेवन करने से कफजन्य कृमि प्रकट होती है, तथा ये कृमियां आमाशय में प्रकट होकर तथा बढ़कर सब देह में विचरती है।। ३-वे सात जातियां ये हैं-अन्नादा (ऑतों को खानेवाली), उदरावेष्टा (पेटमें लिपटी रहनेवाली), हृदयादा (हृदय को खानेवाली), महाग्रह, जुर व (चिनूना), दर्भकुसुमा (डाम अर्थात् कुश के फूल के समान) और सुगन्धा।। ४-श्रेष्म अर्थात् पीनस रोग॥ ५-केशादा, लोमिष्वंसा, रोमदीप उदुम्बर, सौरस और मातर, ये छः जातियां रक्तज कृमियों की हैं।। ६-विष्ठासे उत्पन्न हुई कृमियों की कैकहक, मकेहक, सौसुरादा, मल्या और लेकहा, ये पांच जातियां है।।

की अल्पता (कमी), बकना, नींद में दाँतों का पीसना, चौंक उठना, हिचकी और खैंचातान, इखादि छक्षण भी इस रोग में होते हैं।

इस रोग में कभी २ ऐसा होता है कि-लक्षणों का ठीक परिज्ञान न होने से वैद्य वा डाक्टर भी इस रोग का निश्चय नहीं कर सकते हैं।

जब यह रोग प्रवल हो जाता है तब हैज़ा, मिरगी और क्षिप्तचित्तता (दीवा-नापन ) इत्यादि रोग भी इसी से उत्पन्न हो जाते हैं।

चिकित्सा—१-यदि कृमि गोल हों तो इन के दूर करने के लिये सेंटोनाईन सादी और अच्छी चिकित्सा है, इस के देने की विधि यह है कि एक से पांच मेन तक सेंटोनाईन को मिश्री के साथ में रात को देना चाहिये तथा प्रातःकाल थोड़ासा अंडी का तेल पिलाना चाहिये, ऐसा करने से दस्त के द्वारा कृमियां निकल जावेंगी, यदि पेट में अधिक कृमियों की शंका हो तो एक दो दिन के बाद फिर भी इसी प्रकार करना चाहिये, ऐसा करने से सब कृमियां निकल जावेंगी।

जपर कही हुई चिकित्सा से बच्चे की दो तीन दिन में ५० से १०० तक कृमियां निकल जाती हैं।

बहुत से छोग यह समझते हैं कि-जब कृमि की कोथली (थैली) निकल जाती है तब वचा मर जाता है, परन्तु यह उन का मिध्या श्रम हैं

3-यदि सेंटोनाईन न मिल सके तो उस के बदले ( एवज़ ) में बाज़ार में जो लोझेन्लीस अर्थात् गोल चपटी टिकियां निकती हैं उन्हें देना चाहिये, क्योंकि उन में भी सेंटोनाईन के साथ बूरा वा दूसरा मीटा पदार्थ मिला रहता है, इन में एक सुभीता यह भी है कि बचे इन्हें मिटाई समझ कर शीघ ही खा भी लेते हैं।

२-टरपेंटाईन कृमि को गिराती है इस लिये इस की चार ड्राम मात्रा को चार ड्राम अंडी के तेक, चार ड्राम गोंद के पानी और एक औंस सोए के पानी को मिला कर पिलाना चाहिये।

१-अर्थात् हैं ज़ा और मिरगी आदि इस रोग के उपद्रव है ॥ २-यह एक सफेद, साफ तथा कड़ुए खादवाली वस्तु होती है तथा अँग्रेजी औषधालयों में प्रायः सर्वत्र मिलती है ॥ २-रात को देने से दवा का असर रातमर में खूब हो जाता है अर्थात् कृमियां अपने स्थान को छोड़ देती है तथा निःसत्व ही हो जाती हैं तथा प्रातःकाल अण्डी के तेल का जुलाब देने से सब कृमियां शौच के मार्ग से निकल जाती है और अग्नि प्रदीप्त होती है ॥ ४-क्योंकि कृमियों की कोथली के निकलने से और बच्चें के मरने से क्या सम्बन्ध है ॥ ५-ये प्रायः सफेद रंग की होती है तथा सौदागर कोकों के पास विका करती है ॥

३-अनार की जब की छाछ एक रूपये भर लेकर तथा उस का चूर्ण कर उस में से आधा प्रातःकाल तथा आधा शाम को बूरा के साथ मिला कर फंकी बना-कर लेना चाहिये।

४-बायिवड़ंगे दो बाल, निसोत के छाल का चूर्ण एक बाल और कपीला एक बाल, इन सब औषधों को एक औंस उकलते ( उबलते ) हुए जल में पाव घंटे ( १५ मिनट ) तक मिगा कर उस का नितरा हुआ पानी लेकर दो २ चमसे भर तीन २ घंटे के बाद दिन में दो तीन वार लेना चाहिये, इस से कृमि निकक जाती हैं, परन्तु स्मरण रहे कि बुखार में यह दवा नहीं लेनी चाहिये।

५-यदि पेट में घपटी कृमि हों तो पहिले जुलाब देना चाहिये, पीछे क्यालो-मेले देना चाहिये तथा फिर जुलाब देना चाहिये।

६-मेलफॅर के तेल की ३० वा ४० बूंदें सोंट के जल में देनी चाहियें और चार घंटे के पीछे अंडी का तेल अथवा जुलफे का जुलाब देना चाहिये।

७-यदि तांत् के समान कृमि हों तो क्यालोमेल तथा सेंटोनाईन के देने से वे निकल जाती हैं, परन्तु ये कृमियां वारंवार हो जाती हैं, इस लिये निमक के पानी की, कपार्सियों के पानी की, अथवा लोहे के अँके में पानी मिला कर उस की पिचकारी गुदा में मारनी चाहिये, ऐसा करने से कृमि धुल कर निकल जाती हैं।

८-आध सेर निमक को मीठे जल में गला कर तथा उसमें से तीन वा चार औंस छेकर उस की पिचकारी गुदा में मारनी चाहिये, इस से सब कृमियां निकल जाती हैं।

९-पिचकारी के लिये इस के सिवाय-चूने का पानी भी मुफीद (फायदे-मन्द) है, अथवा टिंकचर आफ स्टील की पिचकारी मारनी चाहिये, यदि टिंक-चर आफ स्टील न मिले तो इस के बदले (एवज़) में सिताब के पत्तों को बंफा कर अथवा उन्हें पीस कर पानी निकाल लेना चाहिये तथा इस पानी की पिच-कारी मारनी चाहिये, यह भी बहुत फायदा करती है, परन्तु पिचकारी सदा मारनी चाहिये, और तीन चार दिन के बाद जुलाब देते रहना चाहिये।

१-केवल (अकेली) वायविडंग ही क्रुमिरोग का बहुत अच्छा इलाज है, अर्थात् इस ही के सेवन से सब क्रुमियां मिट जाती है।। २-बुखार में इस दवा के देने से बमन आदि की संभावना रहती है।। ३-यह एक अंग्रेजी ओषधि है।। ४-मेलफर नामक अंग्रेजी ओषधी है यह अस्पतालों में सर्वत्र मिलती है।। ५-इस से सब क्रुमियां निकल पंडती हैं।। ६-कपासियों अर्थात् बिनौलों के पानी की।। ७-लोहे का अर्क अस्पतालों में बहुत मिलता है।। ८-बफाकर अर्थात् उवालकर।।

१०-पहासपापड़े की बुरकी (चूर्ण) पाव तोला (चार आने भर) और बायविइंग पाव तोला, इन दोनों को छाछ में पिला कर दूसरे दिन जुलाब देना चाहिने।

११-वायविहंग के काथ में उसी (वायविहंग) का चूर्ण डाल कर पिलाना चाहिये, अथवा उसे शहद में चटाना चाहिये।

१२-पलासपापड़े को जल में पीस कर तथा उस में शहद डाल कर पिलाना चाहिये।

1३-नींच के पत्तों का बफाया हुआ रस शहद मिछा कर पिछाना चौहिये।
1४-कृमियों के निकल जाने के पीछे बच्चे की तन्दुरुस्ती को सुधारने के लिये
टिंकचर आफ स्टील की दश बूंदों को एक औंस जल में मिछा कर कुछ दिनों तक
पिछाते रहना चाहिये।

विशेषसूचना—इसरोग में तिल का तेल, तीखे और कडुए पदार्थ, निमक, गोमूत्र (गाय की पेशाब), शहद, हींग, अजमायन, नींबू, लहसुन और कफ-नाशक (कफ को नष्ट करने वाले) तथा रक्तशोधक (खून को साफ करने वाले) पदार्थ पथ्य हैं, तथा दूध, मांस, घी, दही, पत्तों का शाक, खद्दा तथा मीठा रस और आटे के पदार्थ, ये सब पदार्थ कुपथ्य अर्थात् कृमियों को बढ़ाने वाले हैं, यदि कृमिवाले बच्चे को रोटी देना हो तो आटे में निमक डाल कर तवे पर तेल से तल कर देनी चाहिये, क्योंकि यह उस के लिये लाभदायक (फाय-देमन्द) है।

#### आधाशीशी का वर्णन।

कारण—आधाशीशी का दर्द प्रायः भौंओं में विशेष रहता है तथा यह (आधाशीशी का) दर्द मलेरिया की विषेली हवा से उत्पन्न होता है और ज्वर के समान नियत समय पर शिर में प्रारम्भ होता है<sup>ड</sup>, इस रोग में आधे दिनतक प्रायः शिर में दर्द अधिक रहता है', पीछे धीरे २ कम होता जाता है अर्थात् सायंकाल को बिलकुल बंद हो जाता है, परन्तु किसी २ के यह दर्द सब दिन रहाता है तथा किसी २ समय अधिक हो जाता है।

१-पलासपापड़े की बुरकी अर्थात् ढाक के बीजों का चूर्ण ॥ २-बायबिडंग डालकर औटाये हुए जल में बायबिडंग का ही बघार देकर तैयार कर लेना चाहिये, इस के पीने से कृमिरोग और कृमिरोगजन्य सब रोग दूर हो जाते हैं॥ ३-धतूरे के पत्तों का रस भी शहद डाल कर पीने से कृमिरोग नष्ट हो जाता है॥ ४-क्यों कि टिक्चर आफ स्टील शिक्तप्रद (ताकत देने-वाली) ओषि है॥ ५-ग्यारह प्रकार के मस्तक रोगों (मस्तक सम्बन्धी रोगों) में से यह आषाशीशी नामक एक मेद है, इस को संस्कृत में अर्थावमेदक कहते हैं, इस रोग में प्रायः आधे शिर में महाकठिन दर्द होता है॥ ६-नियत समय पर इस का प्रारंग होता है तथा नियत समय पर ही इस की पीडा मिटती है॥ ७-अर्थात् ज्यों २ सूर्य चढता है त्यों २ यह दर्द बढ़ता जाता है तथा ज्यों २ सूर्य चढता है ॥

कभी २ यह आधाशीशी का रोग अजीर्ण से भी हो जाता है, तथा वारंवार गर्भ के रहने से, बहुत दिनों तक बच्चे को दूध पिलाने से तथा ऋतुधर्म में अधिक खून के जाने से कमज़ोर (नाताकत) खियों के भी यह रोग हो जाता है।

लक्षण—इस रोग में रोगी को अनेक कष्ट रहते हैं अर्थात् रोगी प्रातःकाल से ही शिर का दर्द लिये हुए उठता है, उस से कुछ भी खाया नहीं जाता है, शिर धड़कता है, बोलना चालना अच्छा नहीं लगता है, चेहरा फीका रहता है, आंख के किनारे संकुचित होते हैं, प्रकाश का सहन नहीं होता है, पुस्तक आदि देखा नहीं जाता है तथा शिर गर्म रहता है।

चिकित्सा—१-यह रोग शीतल उपचारों से प्रायः शान्त हो जाता है, इस लिये यथाशक्य (जहां तक हो सके ) शीतल उपचार ही करने चाहियें।

२-पहिले कह चुके हैं कि-यह रोग मलेरिया की विषेली हवा से उत्पन्न होता है, इस लिये इस रोग में किनाइन का सेवन लाभदायक (फायदेमन्द) है, किनाइन की पांच ग्रेन की मात्रा तीन २ घंटे के बाद देनी चाहिये तथा यदि दस्त की कब्ज़ी हो तो जुलाब देना चाहिये।

३-होजरी, लीवर तथा आँतों में कुछ विकार हो तो दस्त को साफ लानेवाली तथा पुष्टिकारक दवा देनी चाहिये।

४-वर्त्तमान समय में बाल्यविवाह ( छोटी अवस्था में शादी ) के कारण खियों को प्रायः प्रदर रोग हो जाता हैं तथा उस से उन का शरीर निर्वेख (नाताकृत) हो जाता है और उसी निर्वेखता के कारण प्रायः उन के यह आधाशीशी का रोग भी हो जाता है, इस छिये खियों के इस रोग की चिकित्सा करने से पूर्व यथा-शक्य उन की निर्वेखता को मिटाना चाहिये, क्योंकि निर्वेखता के मिटने से यह रोग स्वयं ही शान्त हो जावेगा।

५-पिहले कह चुके हैं कि-यह रोग शीतल उपचारों से शान्त होता है, इस लिये इस का शीतल ही इलाज करना चाहिये, क्योंकि शीतल इलाज इस रोग में शीघ्र ही फायदा करता है।

६-लवेंडर अथवा कोलन वाटर में दो भाग पानी मिला कर तथा उस में कपड़े को भिगा कर शिर पर रखना चाहिये, गुलाबजल अथवा गुलाबजल के साथ चन्दन को चिस कर अथवा उस में सांभर के सींग को चिस कर लगाना चाहिये।

१-क्यों कि किनाइन में मलेरिया की विषेली हवा के तथा उस से उत्पन्न हुए ज्वर आदि रोगों के दमन करने (दवा देने) की शक्ति है।। २-लीवर अर्थात यक्तत, जिसे भाषा में कलेजा कहते हैं।। ३-क्यों कि इस रोग में दस्त के साफ आते रहने से जल्दी फायदा होता है।। ४-क्यों कि प्रदर रोग का मुख्य कारण योग्य अवस्था को पहुंचने के पूर्व ही पुरुषसङ्गम करना है।। ५-क्यों कि आधाशीशी का एक कारण निवंलता भी है।।

७-अमोनिया अर्थात् नौसादर और चूने को सुँघाना चाहिये तथा पैरों को गर्म जल में रखना और शिर को दबाना चाहिये।

८-भोंओं पर दो जोंकें लगानी चाहिये।

९-इस रोगी को नकछीकनी सूँघनी चाहिये तथा सूर्योदय ( सूर्य निकलने ) के पहिले तुलसी और धतूरे के पत्तों का रस सूँघना चाहिये।

९०-घी में पीसे हुए सेंधे निमक को मिला कर उसे दिन में पांच सात बार सूंघना चाहिये, इस से आधाशीशी का दर्द अवश्य जाता रहता है।

११-इस रोग में ताज़ी जलेबी तथा ताज़ा खोवा ( मावा ) खाना चाहिये।

१२-नींब पर की गिलोय का हिम पीने से भी इस रोग में बहुत फायदा होता है।

# उपदंश ( गर्मी ), चाँदी, टांकी, का वर्णन।

चाँदी का रोग बहुधा मनुष्य को वेश्यागमन (रंडीबाजी के करने) से होता है, तात्पर्थ (मतलब) यह है कि-स्वाभाविक अर्थात् कुद्रती नियम के अनुसार न चल कर उस का भंग करने से बुरे कार्य की यह जन्म भर के लिये सजा मिल जाती है।

जिस प्रकार यह रोग पुरुष को होता है उसी प्रकार स्त्री को भी होता है। चाँदी एक प्रकार का चेपी रोग है, अर्थात् चाँदी की रसी (पीप) का चेप यदि किसी के छग जावे वा छगाया जावे तो उस के भी चाँदी उत्पन्न हो जाती है।

पहिले चाँदी और सुज़ाख, इन दोनों रोगों को एक ही समझा जाता था परन्तु अब यह बात नहीं मानी जाती है, अर्थात् बुद्धिमानों ने अब यह निश्चय किया है कि—चाँदी और सुज़ाख, ये दोनों अलग २ रोग हैं, क्योंकि सुज़ाख के चेप से सुज़ाख ही उत्पन्न होता है और चाँदी के चेप से चाँदी ही उत्पन्न होती है, इस लिये इन दोनों को अलग २ ही मानना ठीक है, तात्पर्य यह है कि वास्तव में ये दो प्रकार के रोग अनाचार (वदचलनी) से होते हैं।

चाँदी दो प्रकार की होती है-मृदु और कठिन, इन में से मृदु चाँदी उसे कहते हैं कि जो इन्द्रिय के जिस भाग में होती है उसी जगह अपना असर करती है अर्थात् उस भाग के सिवाय शरीर के दूसरे भागपर उस का कुछ मी असर नहीं

१-इस के सुँघाने से मगज़ में से विकृत (विकारयुक्त) जरू नासिका के द्वारा निकल जाता है, अतः यह रोग मिट जाता है।। र-पैरों को गर्म जरू में रखने से पानी की गर्मा नाड़ी के द्वारा मगज़ में पहुँच कर वायु का शमन कर देती है, जिस से रोगी को फायदा पहुँचता है।। र-क्योंकि जोंकों के लगाने से वे (जोंकें) भीतरी विकारको चूस लेती हैं, जिस से रोग मिट जाता है।। ४-और जाता है।। ४-और चाँदी तथा सुज़ाख के स्वरूप में तथा लक्षणों में बहुत भेद है।।

माॡम होता है, हां इस में यह बात तो अवश्य होती है कि-जिस जगहपर यह चाँदी हुई हो वहां से इस की रसी लेकर यदि उसी आदमी के शरीरपर दूसरी जगह लगाई जावे तो उस जगहपर भी वैसी ही चाँदी पड़ जाती है।

दूसरे प्रकार की किटन (कड़ी वा सस्त ) चाँदी वह होती है जिस का असर सब शरीर के ऊपर माल्प्रम होता है, इस में यह बड़ी भारी विशेषता (ख़ासि-यत) है कि इस (दूसरे प्रकार की) चाँदी का चेप लेकर यदि उसी आदमी के शरीरपर दूसरी जगह लगाया जावे तो उस जगहपर उस का कुछ भी असर नहीं होता है , इस किटन चाँदी को तीक्ष्ण गर्मा अर्थात् उपदंश का भयंकर रोग समझाना चाहिये, क्योंकि इस के होने से मनुष्य के शरीर को बड़ी हानि पहुँचती है, परन्तु नरम चाँदी में विशेष हानि की सम्भावना नहीं रहती है, इस के सिवाय नरम चाँदी के साथ यदि बदगांठ होती है तो वह प्रायः पकती है और फूटती हैं परन्तु किटन-चाँदी के साथ जो बदगाँठ होती है वह पकती नहीं है, किन्तु बहुत दिनोंतक कड़ी और सूजी हुई रहती है, इस प्रकार से ये दो तरह की चाँदी मिन्न २ होती हैं और इन का परिणाम (फल) भी भिन्न २ होता है, इस लिये यह बहुत आवश्यक (जरूरी) बात है कि-इन दोनों को अच्छे प्रकार पहिचान कर इन की योग्य (उचित) चिकित्सा करनी चाँहिये।

नरम टांकी (साफ्ट शांकर)—यह रोग प्रायः स्त्री के साथ सम्भोगः करते समय इन्द्रिय के भाग के छिल जाने से तथा पूर्वोक्त (पिहले कहे हुए) रोग के चेप के लगने से होता है, यह चाँदी प्रायः दूसरे ही दिन अपना दिखाद देती है (दीख पड़ती है) अथवा पांच सात दिन के भीतर इस का उद्गवः (उत्पत्ति) होता है।

यह (टांकी) फूल (सुपारी अर्थात् इन्द्रिय के अग्रिम भाग) के उपर पिछले गहें में चमड़ीपर होती है, इस रोग में यह भी होता है कि आसपास चेप के लगने से एक में से दो चार चाँदियां पड़ जाती हैं, चाँदी गोल आकार (शकल) की तथा कुछ गहरी होती है, उस के नीचे का तथा किनारे का भाग नरम होता है, उस की सपाटी के उपर सफेद मरा हुआ (निर्जीव) मांस होता है तथा उस में से पुष्कल (बहुतसी) रसी निकलती है।

१-अर्थात् यह शरीर के अन्य भागों में नहीं फूटती है।। १-अर्थात् इस चाँदी के असर से सब शरीरपर कुछ न कुछ विकार (फुंसी, ददोड़े चकत्ते और चाँदी आदि) अवश्य होता है।। १-अर्थात् इस की रसी लगाने से दूसरे स्थानपर चाँदी नहीं पड़ती है।। ४-क्यों कि यह कौन से प्रकार की चाँदी है इस बात का निश्चय कियेबिना चिकित्सा करने से न कैवल चिकित्सा ही व्यर्थ जाती है पत्युत (किन्तु) उलटी हानि हो जाती है।। ५-साफ्ट अर्थात् मुलायम वा नरम ॥

कभी २ ऐसा भी होता है कि—चमड़ी फूल के जपर चड़ी रहती है और फूलपर सूजन के हो जाने से चमड़ी नीचे को नहीं उतर सकती है परन्तु कई बार चमड़ी के नीचे को उतर जाने के पीछे चाँदी की रसी भीतर रह जाती है हस लिये भीतर का भाग तथा चमड़ी सूज जाती है और चमड़ी सुपारी के जपर नहीं चढ़ती है, ऐसे समय में भीतर की चाँदी का जो कुछ हाल होता है उस को नजर से नहीं देख सकते हैं।

कभी २ सुपारी के भीतर मूत्रमार्ग में (पेशाब के रास्ते में) चाँदी पड़ जाती है तथा कभी २ यह चाँदी जब जोर में होती हैं, उस समय आसपास की जगह खजती जाती हैं तथा वह फेलती जाती है, उस को प्रसारयुक्त टांकी (फाज़ेडीना) कहते हैं, इस चाँदी के साथ बदगांठ भी होती है तथा वह पक्कर फूटती है, जिस जगह बद होती है उस जगह गहा पड़ जाता है और वह जब्दी अच्छा भी नहीं होता हैं, कभी २ इस चाँदी का इतना जोर होता है कि इन्द्रिय का बहुत सार भाग एकाएक (अचानक) सड़ कर गिर जाता है, इस प्रकार कभी २ तो सम्पूर्ण इन्द्रिय का ही नाश हो जाता है, उस के साथ रोगी को ज्वर भी आ जाता है तथा बहुत दिनोंतक उसे अतिकष्ट उठाना पड़ता है, इस को सड़नेवाली चाँदी (स्लफीन) कहते हैं, ऐसी प्रसरयुक्त और सड़नेवाली टांकी प्रायः निर्वल (कमजोर) और दु:खपद (दु:ख देनीवाली) स्थित (हालत) के मनुष्य को होती है।

कभी २ ऐसा भी होता है कि-नरम अथवा सादी चाँदी मूल से तो नर्रम होती है परन्तु पीछे कहीं २ किन्हीं २ दूसरे क्षोभक (क्षोभ अर्थात् जोश दिलानेवाले) कारणों से कठिण हो जाती है तथा कहीं २ नरम और कठिन दोनों प्रकार की चाँदी साथ में एक ही स्थान में होती है, किन्हीं पुरुषों के इन्द्रिय के ऊपर सादी फुंसी और चाँदी होती है, उस का निश्चय करने में अर्थात् यह फुंसी वा चाँदी गर्मी की है वा नहीं, इस बात के निर्णय करने में बहुत कठिनता (दिक्कत वा मुशकिल) होती है।

चिकित्सा—१-प्रथम जब सादी चाँदी हो उस समय उस को नाइट्रिक एर्सिंड से जला देना चाहिये, अर्थात् एसिड की दो बूँदें उस के ऊपर डाल देनी चाहियें, अथवा रुई को एसिड में भिगा कर लगा देना चाहिये, परन्तु एसिड के लगाते समय इस बात का अवस्य खयाल रखना चाहिये कि-एसिड

१-अर्थात् फूल का भाग खुला रह जाता है।। २-अर्थात् तीक्ष्ण वा वेगयुक्त होती है।। ३-खजती जाती है अर्थात् निकम्मी पड़ती जाती है।। ४-प्रसरयुक्त अर्थात् फेलनेवाली।। ५-अर्थात् वह गहा बहुत कठिनता से बहुत समय में तथा अनेक यत्नों के करनेपर मिटता है।। ६-नरम अर्थात् मन्द वेगवाली।। ७-क्षोभक कारणों से अर्थात् उस में वेग वा तीक्ष्णता को उत्पन्न करनेवाले कारणों से।। ८-नाइट्रिक एसिड एक प्रकार का तेजाब होता है।।

चाँदी के सिवाय दूसरी जगह न लगने पाँचे, यदि नाइट्कि एसिड के लगाने से जलन मालूम पड़े तो उसपर पानी की धारा देनी (ढालनी) चाहिये, ऐसा करने से विशेष एसिड (भावश्यकता से अधिक एसिड का भाग) जल जावेगा और जलन बंद हो जावेगी।

२-यदि समयपर नाइट्रिक एसिड न मिले तो उस के बदले ( ऐवज ) में सिल्वर तथा पोटास कास्टिक लगाना चाहिये।

३-इस रीति से जिस जगह चाँदी हुई हो उस जगह को जला कर उस के जपर एक दिन पोस्टिस लगानी चाहिये कि जिस से जला हुआ भाग अलग होकर नीचे लाल जमीन दीखने लेगे।

४-यदि किसी जगह सफेद भाग हो और वह अच्छा न होता हो तो पहिले थोड़ा सा मोरथोथा लगाना चाहिये, पीछे उसके अंकुरों के भाने के लिये इस नीचे लिखे हुए पानी में कपड़े को भिगा कर लगाना चाहिये-जिंकसलफास दश ग्रेन, टिकचर खवांडर कम्पाऊँड दो ड्राम तथा पानी चार औंस, इन सब को मिला लेना चाहिये, यदि इस से आराम न हो तो ब्लाकवाश में कपडे की चींट (धजी वा लीरी) को भिगा कर लपेटना चाहिये।

५-इस प्रकार की चाँदियों को अच्छा करने के लिये आयडोफार्म अति उत्तम दवा है, उस को चाँदीपर बुरका कर ऊपर से पट्टी को लपेट कर बांघ देना चौहिये।

६-यदि चाँदी सुपारी के छिद्र में अथवा मणी के बीच में हो तो उस के बीच में हमेशा कपड़ा रखना चींहिये, क्योंकि ऐसा न करने से उस में से निकलती हुई रसी के दूसरी जगह लग जाने से विशेष टांकी के पड़ जाने की सम्भा-वना रहती है।

७-यदि फूल चमड़ी से ढका हुआ हो और भीतर की चाँदी न दीखती हो तो वोएसीक लोशन के पानी की चमड़ी और फूछ के बीच में पिचकारी लगानी चाहिये।

८-यदि प्रसरयुक्त चाँदी हो तो उसपर भी कास्टिक लगा कर पीछे उसपर पोल्टिस बांधनी चाहिये कि जिस से उस के उपर का मृत ( मरा हुआ अर्थात् निर्जीव ) मांस अलग हो जावे।

१-क्योंकि चाँदी के सिवाय दूसरी जगहपर एसिड के गिरने से वह जगह भी जल जावेगी ॥
१-अर्थात पोल्टिस के द्वारा वह जली हुई चमड़ी पोल्टिस के साथ ही उतर जावेगी तथा उस के उतरने से नीचे लाल जमीन दीखने लगेगी ॥ १-ऐसा करने से अन्दर से घाव भर जाता है तथा निर्जीव चमड़ी अलग हो जाती है ॥ ४-कि जिस से चाँदी के स्थान का स्पर्श दूसरे स्थान से न होने पावे ॥ ५-क्योंकि काष्टिक के लगाने से चाँदी का स्थान जल जावेगा, पीछे उसपर पोल्टिस बाँधने से वह जला हुआ भाग अर्थात् निर्जीव मांस अलग हो जावेगा और नीचे से साफ जगह निकल आवेगी ॥

९-इन ऊपर कही हुई दवाइयों में से चाहे किसी दवा का प्रयोग किया जावे परन्तु उस के साथ में रोगी को शक्तिप्रद (ताकत देनेवाली) दवा अवश्य देते रहना चाहिये कि जिस ले उस की शक्ति क्षीण (नष्ट) न होने पाये, शक्ति बनी रहने के लिये टार्ट्रेट आफ आयर्न बहुत अच्छी दवा है, इस लिये पांच से दश अनतक इस दवा को पानी के साथ दिनभर में तीन बार देते रहना चाहिये।

१०-यदि चमड़ी का भाग सड़ जावे तो प्रथम उसपर पोल्टिस बाँघ कर सड़े हुए भाग को अलग कर देना चाहिये तथा उस के अलग हो जाने के पीछे जपर लिखी हुई दवाइयों में से किसी एक दवा को लगाना चाहिये।

११-यदि इन दवाइयों में से किसी दवा से फायदा न हो तो रेड प्रेसीपीटेट का मल्हम, कावेंलिक तेल, अथवा वोएसिक मल्हम लगाना चाहिये।

बद—टांकी के होने से एकतरफ अथवा दोनोंतरफ जाँघ के मूल में जो मोटी गांठ हो जाती है उस को बद कहते हैं, नरम टांकी के साथ जो बद होती है वह बहुधा पकेविना नहीं रहती है अर्थात् वह अवस्य पकती है तथा उस का दर्द भी बहुत होता है परन्तु कभी २ ऐसा भी होता है कि एक ही गांठ न होकर कई गांठें होकर एक जाती हैं तथा जांघ के मूल में गहा पड़ जाता है जिस से रोगी बहुत दिनोंतक चल फिर नहीं सकता है।

यह भी सरण रहे कि-इन्द्रिय के ऊपर जिस तरफ चाँदी होती है उसी तरफ बद भी होती है और बीच में अथवा दोनों तरफ यदि चाँदी होती है तो दोनों तरफ बद उठती है और वह पक जाती है तथा उस के साथ ज्वर आदि चिह्न भी माल्य होते हैं।

पहिले कह चुके हैं कि कठिन चाँदी के साथ जो बद होती है वह प्रायः पकती नहीं है, इसी कारण उस में दर्द भी अधिक नहीं होता है।

चाँदी के साथ में जो बद होती है उस के होने का कारण यही है कि बद उस क्षत ( चाँदी ) का ही विष है और टांकी के होने का मूल कारण प्रत्येक व्यक्ति का विशिष्ट विष है, यह विष शोषण नलियों के मार्ग से वंक्षण ( अंड कोश ) के भीतरी पिण्ड में पहुँचता है, उस विष के पहुँचने से उस भागका शोथ हो जाता है और वही शोथ बड़ी गांठ के रूप में हो जाता है।

कठिन चांदी का विष रुधिर के मार्ग से सब शरीर में फैल जाता है परन्तु मृदु

१-मयों कि शक्ति के नष्ट हो जाने से इस रोग का नेग बढ़ता है।। २-न्यों कि पोल्टिस को लगाकर सड़े हुए मांस के अलग किये विनादवा का उपयोग करने से उस (दवा) का असर भीतरतक नहीं पहुँच सकता है किन्तु उस सड़े हुए मांस के बीच में आ जाने से दवा का असर अन्दर पहुँचने से रुक जाता है।। ३-प्रत्येक व्यक्ति का विशिष्ट विष अर्थात् जुदी २ तासीरवाले हर एक पुरुष वा स्त्री का विशेष प्रकार का विष अर्थात् चेपी रोग को उत्पन्न करनेवाला एक खास प्रकार का जहरीला असर।।

( नरम ) चाँदी का विष केवल उक्त पिण्ड तक ही पहुँचता है अर्थात् सब शरीर में नहीं फैलता है।

चिकितसा-- १-बद के प्रारंभ में रोगी को चलने फिरने का निषेध करना चाहिये, अर्थात् उसे अधिक चलने फिरने नहीं देना चाहिये, गर्म पानी का सेक करना चाहिये तथा उस पर बेलाडोना, आयोडीन टिंकचर, अथवा लीनीमेंट लगाना चाहिये तथा आवश्यकता के अनुसार जोंकें लगानी चाहियें।

२--नीच के पत्तों को बफाकर बांधना चाहिये, अथवा सिन्दर तथा रेवतचीनी का शीरा बांधना चाहिये।

३-चूने और गुड़ को पानी में बांट कर (पीसकर) उस का छेप करना चाहिये।

४-जब वद पकनेपर आवे तब उसपर वारंवार अलसी की पोल्टिस बांधनी चैहिये, पीछे उस को शस्त्र से फोड़ देना चाहिये, अथवा उस के शिसर ( ऊपरी भाग ) को कास्टिक पोटास लगा कर फोड़ देना चाहिये तथा फूटने के बाद उस के ऊपर मल्हमपट्टी लगानी चाहिये।

५-कभी २ ऐसा मी होता है कि-उस का मोटा तथा गहरा क्षत पड़ जाता है और उस पर चमड़ी की मोटी कोर लटक जाती है परन्त उस में दर्द नहीं होता है, जब कभी ऐसा हो तो उस चमड़ी की मोटी कोर को निकाल डालना चाहिये तथा उस पर न्यालोमेल और आयोडोफार्म बुरकाना चाहिये तथा रेड प्रेसी पीटेट का मल्हम लगाना चाहिये अथवा रसकपूर का पानी लगाना चाहिये।

६-कठिन चाँदी के साथ मृढ बद होती है अर्थात् वह न तो पकती है और न वहे अधिक दर्द करती है, वह बद इन ऊपर कहे हुए उपचारों ( उपायों ) से अच्छी नहीं हो सकती है किन्तु वह तो उपदंश (गर्मी) के शारीरिक ( शरीरसम्बन्धी ) उपायों के साथ दूर हो सकती है।

# कठिन तथा मृदु चाँदी के भेदों का वर्णन।

3 मलीन मैथुन करने के पीछे एक दो अ मलीन मैथुन करने के पीछे एक से दिन में अथवा एक सप्ताह ( हुपते ) में दीखती है।

२ प्रारंभ में छोल अथवा चीरा होकर पीछे क्षत का रूप धारण करता है।

संख्या। मृदु चाँदी के भेद। संख्या। कठिन चाँदी के भेद।

- लेकर तीन अठवाड़ों में दीख पड़ती है।
- २ प्रारम्भ में फुनसी होकर फिर वह फूट कर क्षत (घाव) पड़ जाता है।

१-क्यों कि चलने फिरने से बद की गांठ जोर पकड़ती है और जोर पकड़ लेनेपर अर्थात कठिन रूप धारण कर लेनेपर उस का अच्छा होना दुस्तर हो जाता है।। २-अलसी की पोल्टिस के बांधने से वह अच्छी तरह से पक जाती है और खूब पक जाने के बाद शस्त्र आदि से फोड़ देने से उस का भीतरी सब मवाद ( रसी ) निकल जाता है तथा दर्द कम पड़ जाता है ॥

- ३ दबाकर देखने से तलभाग में नरम लगती है।
- ४ क्षत की कोर तथा सपाटी बैठी हुई होती है, उसपर मृत मांस का थर होता है और उस में से तीव और गाड़ा पीप निकलता है।
- ५ बहुधा एक में बहुत से क्षत होते हैं। ६ क्षत का चेप उसी मनुष्य के शरीर-
  - पर दूसरी जिस २ जगह छग जाता है वहां २ वैसा ही मृदु क्षंत पड़ जाता है।
- एक अथवा दोनों वंक्षणों में बद होती हैं तथा वह प्रायः पकती है।
- ८ इस क्षत में विशेष पीड़ा और शोध होता है तथा प्रसर (फैलाव) करने-वाले और सड़नेवाले क्षत का उद्भव (उत्पत्ति) होता है और उस के सुखने में विखम्ब इगता है।
- ९ इस क्षत का असर स्थानिक है अर्थात् उसी जगहपर इस का असर होता है किन्तु बद के स्थान के सिवाय शरीर-पर दूसरी जगह असर नहीं होता है।

- ३ क्षत प्रारंभ से ही तलभाग में कठिन होता है।
- ४ क्षत छोटा होता है, कोर बाहर को निकलती हुई होती है तथा सपाटी लाल होती है और उस में से पतली रसी निकलती है।
- प बहुधा एक ही क्षत होता है।
- ६ क्षत का चेप उसी मनुष्य के शरीर-पर दूसरी जिस २ जगह लग जाता है वहां २ दूसरा कठिन क्षत नहीं होता है।
- ७ एक तरफ अथवा दोनों तरफ बद होती है उस में दर्द कम होता है और वह प्रायः पकती नहीं है ।
- ८ इस क्षत में पीड़ा तथा शोथ नहीं होता है तथा इस में प्रसर (फैलाव) करनेवाला और सड़नेवाला क्षत क्रचित् (कहीं २) ही पैटा होता है और वह जहती ही सूख जाता है।
- ९ इस क्षत के होने के पीछे थोड़े समय में इस का दूसरा चिह्न शरीर के ऊपर माऌम होने लगता है।

इस रीति से दोनों प्रकार की चाँदियों के भिन्न र चिह्न ऊपर के कोष्ठ से मालम हो सकते हैं और इन चिह्नों से बहुधा इन दोनों का निश्चय होना सुगम है परन्तु कभी र जब क्षत की दुर्दशा होने के पीछे ये चिह्न देखने में आते हैं सब उन का निर्णय होना कठिन पड़ जाता है ।

कभी २ किसी दशा में शिर्क के उत्पर कठिन और नरम दोनों प्रकार की चाँदियां साथ में ही होती हैं और कभी २ ऐसा होता है कि द्वितीय चिह्न के समय के आने से पूर्व चाँदी के भेद का निश्चय नहीं हो सकता हैं ।

१-मृदु क्षत अर्थात् नरम चाँदी ॥ २-वंक्षणो अर्थात् अण्डकोशों में अथवा उन के अति समीपवर्त्ता भागों में ॥ २-कठिन क्षत अर्थात् तीक्ष्ण चाँदी ॥ ४-अर्थात् ऊपर लिखे हुए पृथक् २ चिन्हों से दोनों प्रकार की चाँदी सहज में ही पहिचान ली जाती है ॥ ५-वयोंकि क्षत के विगड़ जाने के बाद मिश्रितवत् हो जाने के कारण चिह्नों का ठीक पता नहीं लगता है ॥ ६-शिश्र अर्थात् सुखेन्द्रिय (लिङ्ग)॥ ७-अर्थात् यह नहीं मालूम होता है कि यह कीन से प्रकार की चाँदी है ॥

कित टाकी (हार्ड शांकर)—कित टांकी के होने के पीछे शरीर के दूसरे भागोंपर गर्मी का असर मालूम होने लगता है, जिस प्रकार नरम टांकी खीसंस्मा के होने के पीछे शीघ ही एक वा दो दिन में दीखने लगती है उस प्रकार यह कित टांकी नहीं दीखती है किन्तु इस में तो यह क्रम होता है कि बहुधा इस में चार पांच दिन में अथवा एक अटवाड़े से लेकर तीन अटवाड़ों के भीतर एक बारीक फुंसी होती है और वह फूट जाती है तथा उस की चाँदी पड़ जाती है, इस चाँदी में से प्रायः गाड़ा पीप नहीं निकलता है किन्तु पानी के समान थोड़ी सी रसी आती है, इस टांकी का मुख्य गुण यह है कि-इस को दवा कर देखने से इस का तलभाग कित मालूम होता है, कि विपने शरीर में प्रवेश कर लिया है, यह टांकी बहुधा एक ही होती है तथा इस के साथ में एक अथवा दोनों में वह हो जाती है अर्थात एक अथवा दो मोटी गांठें हो जाती है परन्तु उस में दर्द थोड़ा होता है और वह पकती नहीं है, परन्तु यदि बद होने के पीछे बहुत चला फिरा जावे अथवा पैरों से किसी दूसरे प्रकार का परिश्रम करना पड़े तो कदाचित यह गांठ भी पक जाती है है।

चिकित्सा — १-इस चाँदी के जपर आयोडोफार्म, क्यालोमेल, रसकपूर का पानी अथवा लाल मल्हम चुपड़ना चाहिये, ऐसा करने से टांकी शीघ्र ही मिट जावेगी, यद्यपि इस टांकी के मिटाने में विशेष परिश्रम नहीं करना पड़ता है परन्तु इस टांकी से जो शरीरपर गर्मी हो जाती है तथा खून में विगाड़ हो जाता है उस का यथोचित (ठीक २) उपाय करने की बहुत ही आवश्यकता पड़ती है अर्थात् उस के लिये विशेष परिश्रम करना पड़ता है

२-रसकपूर, सुरदासींग, कत्था, शंखजीरा और माजूफल, इन प्रत्येक का एक एक तोला, त्रिफले की राख दो तोले तथा घोया हुआ धृत दश तोले, इन सब दबाइयों को मिला कर चाँदी तथा उपदंश के दूसरे किसी क्षत पर लगाने से वह मिट जाता है।

३-त्रिफले की राख को घत में मिला कर तथा उस में थोड़ा सा मोरथोथा पीस कर मिला कर चाँदी पर लगाना चाहिये।

१-हार्ड अर्थात् किटन वा सख्त ॥ २-अर्थात् श्रारीर के अन्य भागोंपर भी गर्मी का कुछ न कुछ विकार उत्पन्न हो जाता है ॥ ३-वारीक अर्थात् बहुत छोटीसी ॥ ४-अर्थात् चाँदी के नीचे का भाग सख्त प्रतीत होता है ॥ ५-क्योंकि उस तलभाग के किटन होने से यह निश्चय हो जाता है कि इसका उभाइ (नेगपूर्वक उठना) किटनता के साथ उठनेवाला है ॥ ६-तात्पर्य यह है कि वह गाँठ विना कारण नहीं पकती है ॥ ७-क्योंकि यह मृदु होती है ॥ ८-उस रक्तविकार आदि की चिकित्सा किसी कुशल वैद्य वा डाक्टर से करानी चाहिये ॥ ९-इत के घोने का नियम प्रायः सो नार का है, हां किर यह भी है कि जितनी ही नार अधिक घोषा जाने उतना ही नह लाभदायक होता है ॥

४-जपर कहे हुए दोनों नुसखों में से चाहे जिस को काम में छाना चाहिये परन्तु यह स्मरण रहे कि-पहिले त्रिफले के तथा नींब के पत्तों के जल से चाँदी को धो कर फिर उस पर दवा को लगाना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से जल्दी आराम होता है।

गर्मी द्वितीयोपदंश (सीफीलीस) का वर्णन।

कितन चांदी के दीखने के पीछे बहुत समय के बाद शरीर के कई भागों पर जिस का असर मालूम होता है उस को गर्मी कहते हैं।

यद्यपि यह रोग मुख्यतया (खासकर) व्यभिचार से ही होता है परन्तु कभी २ यह किसी दूसरे कारण से भी हो जाता है, जैसे-इसका चेप लग जाने से भी यह रोग हो जाता है, क्योंकि प्रायः देखागया है कि-गर्मीवाले रोगी के शरीरपर किसी भाग के काटने आदि का काम करते हुए किसी २ डाक्टर के भी जखम होगया है और उस के चेप के प्रविष्ट (दाखिल) हो जाने से उस जखम के स्थान में टांकी पड़गई है और पीछे से उस के शरीर में भी गर्मी फूट निकली है, यह तो बहुत से लोगों नें देखा ही होगा कि-शीतला का टीका लगाते समय उस की गर्मी का चेप एक बालक से दूसरे बालक को लग जाता है, इस से सिद्ध है कि-यदि गर्मीवाला लड़का नीरोग धाय का भी दूध पीवे तो उस धाय को भी गर्मीका रोग हो जाता है तथा गर्मीवाली घाय हो और लड़का नीरोग भी हो तो भी उस धायका दूध पीने से उस लड़के को भी गर्मीका रोग हो जाता है, तात्पर्य यहहै कि-इस रीति से इस गर्मी देवी की प्रसादी एक दूसरे के हारा बँटती कि स्था

गर्मी का रोग प्रायः बारसा में जाता ैहै, इस तरह-व्यभिचार, रोगी के रुधिर के रस का चेप और बारसा से यह रोग होता <sup>3</sup>है।

यद्यपि यह बात तो निर्विवाद है कि कठिन चाँदी के होने के पीछे शरीर की गर्मी प्रकट होती है परन्तु कई एक डाक्टरों के देखने में यह भी आता है कि टांकी के नरम हो जाने तक अर्थात् टांकी के होने के पीछे उस के मिटने तक उस के आस पास और तलमाग में कुछ भी कठिनता न माल्स देने पर भी उस नरम टांकी के होने के पीछे कभी २ शरीर पर गर्मी प्रकट होने लगती है।

किठन चाँदी की यह तासीर है कि जब से वह टांकी उत्पन्न होती है उसी समय से उस का तल भाग तथा कोर (किनारे का भाग) किठन होती है, इस के समान दूसरा कोई भी घाव नहीं होता है अर्थात् सब ही घाव प्रथम से ही नरम होते हैं, हां यह दूसरी बात है कि-दूसरे घावों को छेड़ने से वे कदाचित् कुछ कठिन हो जावें परन्तु मूल से ही (प्रारंभ से ही) वे कठिन नहीं होते हैं।

१-तात्पर्य यह है कि यह रोग सङ्कामक है, इस िलये संसर्ग मात्र से ही एक से दूसरे में जाता है॥ २-अर्थात् यह रोग गर्भ में भी पहुँच कर बालक की उत्पत्ति के साथ ही उत्पन्न हो जाता है॥ ३-तात्पर्य यह है कि उक्त व्यभिचार आदि तीन कारण इस रोग की उत्पत्ति के हैं॥ ४-निविवाद अर्थात् प्रत्यक्षादि प्रमाणों के द्वारा अनुभव से सिद्ध॥

इस दो प्रकार की ( मृदु और किटन ) चाँदी के सिवाय एक प्रकार की चाँदी और भी होती है जिस के उक्त दोनों प्रकार की चाँदियों का गुण मिश्रित ( मिला हुआ ) होता है, अर्थात् यह तीसरे प्रकार की चाँदी व्यभिचार के पीछे शीघ्र ही दिखलाई देती है और उस में से रसी निकलती है तथा थोड़े दिनों के बाद वर किटन हो जाती है और आखिरकार शरीर पर गर्मी दिखलाई देने लगती है।

कई वार तो इस मिश्रित ( मृदु और किटनें ) टांकी के चिह्न स्पष्ट ( साफ ) होते हैं और उन के द्वारा यह बात सहज में ही माल्यम हो सकती है कि उसका आखिरी परिणाम कैसा होगा, ऐसी दशा में परीक्षा करनेवाले वैद्यजन रोगी को अपना स्पष्ट विचार प्रकट कर सकते हैं, परन्तु कभी २ इस के परिवर्तन (फेरफार) को समझना अच्छे २ परीक्षककों ( परीक्षा करने वालों ) को भी किटन हो जाता है, ऐसी दशा में पीछे से गर्मी के निकलने वा न निकलने के विषय में भी ठीक २ निर्णय नहीं हो सकता है, तात्पर्य यह है कि इस मिश्रित टांकी का ठीक २ निर्णय कर लेना बहुत ही बुद्धिमत्ता ( अक्षमन्दी ) तथा पूरे अनुभव का कार्य है, क्योंकि देखो ! यदि गर्मी निकलेगी इस बात का निश्रय पहिले ही से ठीक २ हो जावे तो उस का उपाय जितनी जल्दी हो उतना ही रोगी को विशेष लाभकारी ( फायदेमन्द ) हो सकता है।

कठिन टांकी के होने के पीछे चार से लेकर छःसप्ताह (हफ्ते) के पीछे अथवा आठ सप्ताह के पीछे शरीर पर द्वितीय उपदंश का असर माल्यम होने लगता है, गर्मी के प्रारंभ से लेकर अन्त तक जो २ लक्षण माल्यम होते हैं उन के प्रायः तीन विभाग किये गये "हैं-इन तीनों विभागों में से पहिले विभाग में केवल आरंभ में जो टांकी उत्पन्न होती है तथा उस के साथ जो बँद होती है इस का समावेश होता है, इस को प्राथमिक उपदंश, कठिन चाँदी अथवा क्षत कहते हैं।

दूसरे विभाग में टांकी के होने के पीछे जो दो तीन मास के अन्दर शरीर की त्वचा (चमड़ी) और मुख आदि में छाछे हो जाते हैं, आँख; सन्धिस्थान (जोड़ों की जगह) तथा हाड़ों में दर्द होने छगता है और वह (दर्द) दो चार अथवा कई वर्ष तक बना रहता है, इस सर्व विषय का समावेश होता है, इस को सार्वदेहिक (सब शरीर में होनेवाला) अथवा द्वितीयोपैदंश कहते हैं।

१-अर्थात् इस तीसरे प्रकार की चाँदी में दोनों प्रकार की चाँदी के चिह्न मिले हुए होते हैं।।
२-मृदु और किन अर्थात् उभयस्वरूप ॥ ३-क्योंकि इस के स्पष्ट चिह्नों के द्वारा उस पिहले कही हुई दोनों प्रकार की (मृदु और किन) चाँदी के पिरणाम के अनुभव से इस का भी पिरणाम जान लिया जाता है ॥ ४-अर्थात् वैद्य जन रोगी को भी इस रोग का भावी पिरणाम बतला सकते हैं।। ५-तीन विभाग किये गये हैं अर्थात् तीन दर्जे बाँधे गये हैं।। ६-अर्थात् टांकी की उत्पत्ति और वद का होना प्रथम दर्जा है ॥ ७-प्राथमिक उपदेश अर्थात् पूर्वस्वरूप से युक्त उपदेश ॥ ८-अर्थात् उत्पत्ति से लेकर तीन मास तक की सर्व व्यवस्था दूसरा दर्जा है ॥ ९-द्वितीयोपदंश अर्थात् दूसरे स्वरूप से युक्त उपदेश ॥

तीसरे विभाग में उन विह्नों का समावेश होता है कि जो विह्न सर्व गर्मी के रोगवालों के प्रकट नहीं होते हैं किन्तु किन्हीं २ के ही प्रकट होते हैं, तथा उन का असर प्रायः छाती और पेट के भीतरी अवयवों पर ही होता है, बहुत से लोग इस तीसरे विभाग के विह्नों को दूसरे ही विभाग में गिन लेते हैं अर्थात् वे लोग दो ही विभागों में उपदंश रोग का समावेश करते हैं।

जब द्वितीयोपदंश के चिह्नों का प्रारंभ होता है उस समय बहुधा टांकी तो बचिप मुर्झाई हुई होती है तथापि उस स्थान में कुछ भाग कठिन अवश्य होता है, यह भी सम्भव है कि-रोगी पूर्व के चिह्नों को भूल जाता होगा परन्तु बहुत शीघ्र ( थोड़े ही समय में ) अंग में थोड़ा बहुत ज्वर आजाता है, गला आ गया ही ऐसा प्रतीत ( मालूम ) होने लगता है तथा उस में थोड़ा बहुत दर्द भी मालूम होता है, यदि मुख को खोल कर देखा जावे तो गले का द्वार, पड़त, जीभ तथा गले का पिछला भाग कुछ सूजा हुआ तथा लाल रंग का मालूम होता है, तात्पर्य यह है कि-बहुधा इसी कम से दूसरे विभाग के चिह्नों का प्रारंभ होता <sup>3</sup>है, परन्तु कभी २ ऐसा भी होता है कि ज्वर थोड़ा सा आता है तथा गला भी थोड़ा ही आता है, उस दशा में रोगी उस पर कुछ ध्यान भी नहीं देता <sup>8</sup>है परन्तु इस के पश्चात् अर्थात् कुछ आगे बढ़ कर उपदंश का विभिन्न (विचित्र) प्रकार का दर्द उत्पन्न हो जाता है और जिस का कोई भी ठीक कम नहीं होता "है अर्थात किसी के पहिले आँख का दर्द उत्पन्न होता है, किसी की सन्धियां जकड़ जाती हैं, किसी के हाड़ों में दुई उत्पन्न हो जाता है तथा किसी को पहिले त्वचा की गर्मी माल्स होती है इलादि, इस के सिवाय इस विभाग के चिह्न बहुधा दोनों तरफ समान ही देखे जाते हैं, जैसे कि- दोनों हथे छियों में चटें हो जाती हैं, अथवा दोनों तरफ के हाड़ तथा सन्धियां एक साथ ऊपर को उठ जाती हैं।

यह गर्मी का रोग शरीर के किसी विशेष भाग का रोग नहीं है किन्तु यह रोग रक्त (खून) के विकार (विगाड़) से उत्पन्न होता है, इस लिये शरीर के हरएक भाग में इस का असर होता है, फिर देखो ! जिस को यह रोग हो चुकता है वह आदमी बहुधा निर्वल फीका और तेजहीन हो जाता है, इस का कारण भी उपर कहा हुआ ही जानना चाहिये।

१-अर्थात् वे उपदंश के दो ही दर्जे मानते हैं ॥ २-गला आ गया हो अर्थात् गले में छाले पड़ गये हों ॥ ३-अर्थात् दूसरे दर्जे के लिहीं का उद्भव ज्वरादि पूर्वेक होता है ॥ ४-अर्थात् रोगी को इस बात का ध्यान नहीं होता है कि आगे बढ़ कर दूसरे दर्जे के चिह्न मेरे शरीरपर पूर्णतया आक्रमण करेंगे ॥ ५-अर्थात् ज्वरादिका कम जो ऊपर लिखा है वह ठीक रीति से नहीं होता है अर्थात् उस में व्यतिक्रम हो जाता है ॥ ६-इस विभाग के अर्थात् दूसरे दर्जे के ॥ ७-दोनों तरफ अर्थात् शरीर के दाहिने और बायें तरफ ॥ ८-अर्थात् खून में विगाड़ हो जाने से इस रोग के चले जानेपर भी मनुष्यमें बल, तेज और कान्ति आदि गुण उत्पन्न नहीं होते हैं

इस रोग में जैसी टांकी प्रथम होती है उसी के परिमाण के अनुसार शरीर की गर्मी प्रकट होती है, इस लिये जिस रोगी के पहिले ही टांकी मोठी, बहुत कठिन तथा प्रसर युक्त (फैलती हुई ) मालूम होती है उस रोगी के पीछे से गर्मी के चिह्न भी वेग के साथ में उठते हैं। (प्रश्न ) जिस आदमी को एक वार उपदंश का रोग हो जाता है वह रोग पीछे समूल ( मूल के साथ ) जाता है अथवा नहीं जाता है ? ( उत्तर ) निस्सन्देह यह एक महत्व (दीर्घदर्शिता ) का प्रश्न है, इस का उत्तर केवळ यही है कि यदि मूल ( मुख्य ) टांकी साधारण वर्ग की हुई हो तथा उस का उपाय अच्छे प्रकार से और शीघ्र ही किया जावे तथा आदमी भी दृद्दारीर का हो तो इस रोग के समूछ नष्ट हो जाने का सम्भव होता है, परन्तु बहुत से लोगों का तो यह रोग अन्तसमय तक भी पीछा नहीं छोड़ता है, इस का कारण केवल-रोग का कठिन होना, शीघ्र और योग्य उपाय का न होना तथा शरीर की दुर्वछता ही समझना चाहिये, यद्यपि औषध, उपाय तथा परहेज़ से रहने से यह रोग कम हो जाता है तथा कुछ कालतक दीख भी नहीं पड़ता है. तथापि जिस प्रकार बिल्ली चूहे की ताक (घात) लगाये हुए बैठी रहती है उसी प्रकार एक बार हो जाने के पीछे यह रोग भी आदमी के शरीरपर घात लगाये ही रहता है अर्थात् इस का कोई न कोई लक्षण अनेक समयों में दिखाई दिया करता है. और जब किसी कारण से शरीर में निर्वलता बढ़ जाती है त्यों ही यह रोग अपना जोर दिखलता है। (प्रश्न ) आप पहिले यह कह चुके हैं कि यह रोग चेप से होता है तथा बारसा में जाता हैं, परन्तु इस में यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि इस रोगवाले आदमी को स्त्रीसंग करना चाहिये वा नहीं करना चौहिये ? ( उत्तर ) जबतक टांकी हो तबतक तो कदापि स्त्रीसंग नहीं करना चाहिये, किन्तु जब यह रोग योग्य उपचारों ( उपायों ) के द्वारा शान्त हो जावे तब ( रोग की शान्ति के पीछे ) स्त्रीसंग करने में हानि नहीं 3है, इस के सिवाय इस बात का भी सारण रखना चाहिये कि-बहुधा ऐसा भी होता है कि स्त्री अथवा पुरुष को जब यह रोग होता है और उन के संयोग से गर्भ रहता है तब

१-नयांकि बहुतों के मुख से यह मुना है कि यह रोग मूलसहित कभी नहीं जाता है परन्तु बहुत से मनुष्यों को रोग हो चुकने के बाद भी विल्कुल निरोग के समान देखा है अतः यह प्रश्न उत्पन्न होता है, नयोंकि इस विषय में सन्देह हैं। २-नयोंकि यदि वह पुरुष कारणविशेष के विना ऋतुकाल में भी स्वस्नीसंग न करे तो उसे दोष लगता है (देखो मनु आदि यन्थों को) और यदि स्त्रीसंग करे तो चेप के द्वारा स्त्री के भी इस रोग के हो जाने की सम्भावना है, क्योंकि आप भी प्रथम कह चुके हैं, कि-यह रोग समूल तो किसी ही का जाता है। ३-तात्पर्य यह है कि रोगद्रशा में स्त्रीसंग कभी नहीं करना चाहिये क्योंकि ऐसा करने से दोनों को ही हानि पहुँचती है किन्तु जब योग्य चिकित्सा आदि उपायों से रोग विलकुल शान्त हो जावे अर्थात् चाँदी आदि कुछ भी विकार न रहे उस समय स्त्रीसंग करना चाहिये, ऐसी दशा में स्त्री के इस रोग के संक्रमण की सम्भावना प्रायः नहीं रहती है, व्योंकि रसी निकलने आदि की दशा में उस का चेप लगने से इस रोग की उत्पत्ति का पूरा निश्चय होता है अन्यथा नहीं॥ ४५ जै० सं०

वह गर्भ पूर्ण अवस्था को प्राप्त नहीं होता है किन्तु चार वा पांच महीने में उस का पात (पतन) हो जाता है, इस लिये यह बहुत ही आवश्यक (जरूरीकी) बात है कि जिस स्त्री अथवा जिस पुरुष के यह रोग हो उस को चाहिये कि प्रथम अच्छे प्रकार से इस रोग की चिकित्सा करा ले, पीछे संयोग करे, क्योंकि ऐसा करने से संयोगद्वारा स्थित हुए गर्भ में हानि नहीं पहुँचती है।

(प्रश्न) जिस पुरुष के उपदंश रोग हो चुका है वह पुरुष यदि विवाह करने की सम्मति मांगे तो उसे विवाह करने की सम्मति देनी चाहिये अथवा नहीं देनी चाहिये? (उत्तर) इस विषय में सम्मति देने से पूर्व कई एक बातें विचारणीय (विचार करनेयोग्य) हैं, क्योंकि देखो! प्रथम तो उपदंश की व्याधि एक वार होने के पीछे शरीर में से समूल नष्ट होती है अथवा नहीं होती है इस विषय में यद्यपि पूरा सन्देह रहता है तथापि योग्य चिकित्सा करने के बाद उपदंश रोग के शान्त होने के पीछे एक दो वर्षतक उस की प्रतीक्षा करनी चाहिये, यदि उक्त समयतक यह व्याधि न दीख पड़े तो विवाह करने में कोई भी हानि प्रतीत नहीं होती है, दूसरे—अन्य विषों के समान उपदंश का भी विष समय पाकर अर्थात् बहुत दिन व्यतीत हो जाने से जीणे और बल्हीन (कमजोर) होजाता है, इस का प्रत्यक्ष प्रमाण यही है कि जिन को पहिले यह रोग हो चुका था पीछे योग्य उपायों के द्वारा शान्त हो जाने पर तथा फिर बहुत समय तक दिखलाई न देने पर जिन स्त्री पुरुषों ने विवाह किया उन जोड़ों की सन्तित बहुधा तन्दुरुत दीख पड़ती है, यही विषय जूनागढ़ के एल. एम्. त्रिभुवनदास जैन डाक्टरने भी लिखा है।

गर्मी से जो २ रोग होते हैं वे प्रायः त्वचा (चमड़ी), मुख, हाड़, साँधे, आँख, नख और केश में दिखलाई देते हैं, उन का वर्णन संक्षेप से किया जाता है:—

3-त्वचा के उपर बहुधा लाल ताँबे के राँग के समान चकत्ते देखने में आते हैं, ये (चकत्ते ) गोल होते हैं तथा छोटे चकत्ते तो दुअन्नी से भी छोटे और बड़े चकत्ते रुपये से भी कुछ विशेष बड़े होते हैं, ये प्रायः शरीर की सम्पूर्ण त्वचा पर होते हैं अर्थात् पेट, छाती, पैर और हाथ इत्यादि सब अवयवों पर दीख पड़ते हैं, परन्तु कभी २ ये चकत्ते केवल दोनों हथेलियों में और पैरों के तलवों में ही मालूम होते हैं, कभी २ ऐसा भी होता है कि-इन चकत्तों के साथ में त्वचा के छाले अथवा खोल भी निकल जाते हैं, यह उपदंश का एक खास चिह्न है, कभी २ गर्मी के फफोले भी हो जाते हैं उन को पूयपिटिका तथा रजःपिटिका कहते हैं, ममुख्य की निर्वल दशा में तो ये भी पक कर बड़ी २ चांदी के रूप में हो जाते हैं अथवा सूख जाने के बाद उन्हीं पर बड़े २ खरोंट जम जाते हैं, इस प्रकार के काले खरोंट कभी २ पैरों के उपर देखने में आते हैं।

इन के सिवाय उपदंश के कारण खुजली और गुमड़े भी हो जाते हैं, तात्पर्य यह है कि-स्वचा के जितने साधारण रोग होते हैं उन्हीं के किसी न किसी रूप में उपदंश का भी रोग प्रकट होता है, इस रोग से त्वचा के जपर छोटी बड़ी सब प्रकार की पिटिकायें (फुंसियें) भी हो जाती हैं।

उपदंश सम्बन्धी त्वस्रोग (त्वचा का रोग) ताम्रवर्ण (ताँबे के रंग के समान रँगवाला) तथा गोलाकार (गोल शकल का) होता है और वह शरीर के दोनों तरफ प्रायः समान (एक सा) ही होता है, तथा उस के मिट जाने के पीछे उस के काले दाग पड़ कर रह जाते उहैं।

२-इस रोग के कारण कभी २ केश (बाल ) भी निःसन्त (निर्वल ) होकर गिर पड़ते हैं, अर्थात् मूंछ दाड़ी और मस्तक पर से केश बिलकुल जाते रहते हैं। ३-नख का भाग पक कर उस में से रसी निकला करती है, नख निकल जाता है और उस स्थान में चांदी पड़ जाती है।

४-पहिले कह चुके हैं कि गर्मी के प्रारम्भ में मुख आता 'है ( मुखपाक हो जाता है ) तथा उस के साथ में अथवा पीछे से गले के भीतर चांदे पड़ जाते हैं, मसूड़े सूज जाते हैं, जीभ, ओष्ठ ( ओठ वा होठ ) तथा मुख के किसी भाग में चांदे हो जाते हैं और उन पर बड़ी २ पिटिकायें भी हो जातीहैं, इन के सिवाय लारीक्ष अर्थात स्वर ( आवाज ) की नली सूज जाती है अथवा उस के उपर चांदियां पड़ जाती हैं, गर्मी के कारण जब ये उपर लिखे हुए मुख सम्बन्धी रोग हो जाते हैं उस समय रोग के भयंकर चिह्न समझे जाते हैं, क्योंकि इन रोगों के होने से श्वास लेने का मार्ग सँकुचित ( सँकड़ा ) हो जाता है तथा कभी २ नाक मी मीतर से सड़ जाती हैं, उस का पड़दा फूट जाता है और वह बाहर से भी झर झर के गिरने लगती है, तालु में छिद्र ( छेद ) होकर नाक में मार्ग हो जाता है कि जिस से खाते समय ही खुराक और पीते समय ही पानी नाक में होकर निकल जाता है तथा जीभ और उस का पड़त भी झर झर के गिर जाता है।

५-हाड़ों पर का पड़त सूज जाता है, उस पर मोठा टेकरा हो जाता है तथा उस में या तो स्वयं ही (अपने आप ही) बहुत दर्द होता है अथवा केवल दबाने-से वह दर्द करता है और उस में रात्रि के समय विशेष वेदना (अधिक पीड़ा)

१-साधारण अर्थात् कुछ आदि विशेष रोगों को छोड़ कर ॥ २-दोनों तरफ अर्थात् दाहिनी और बाई ओर ॥ १-अर्थात् उस के कारण पड़े हुए काले दाग नहीं मिटते हैं ॥ ४-तात्पर्य यह है कि रोग के सबब से पूर्व के बाल निःसत्त्व हो कर गिर जाते हैं और पीछे जो निकलते हैं वे भी निर्वल होने के कारण बढ़ने से पूर्व ही गिर जाते हैं ॥ ५-मुख आता है अर्थात् मुख में छाले आदि पड़ जाते हैं ॥ ६-क्योंकि श्वास के मार्ग के बहुत से स्थान को उक्त रोग वेर लेते हैं ॥ ७-अर्थात् निःसत्त्वता के द्वारा थोड़े २ भाग से गिरने लगती है ॥ ८-अर्थात् खान पान उसी समय (तालु में पहुँचते ही) नाक के मार्ग से बाहर निकल जाता है ॥

होती है कि जिस में रोगी की निदा (नींद) में भंग (विझ) पड़ता है, पैरों के हाड़ों पर, हाथ के हाड़ोंपर तथा डोस की हांसड़ी के हाड़ों पर इस प्रकार के टेकरे विशेष देखने में आते हैं, इस के सिवाय पंसुली और खोपड़ी के जपर भी ऐसे टेकरे हो जाते हैं, तथा हाड़ का भीतरी भाग भी सड़ने लगता है जिस से वह हाड़ गल कर आखिरकार मृत्यु हो जाती है।

६-कभी २ सिन्धवायु के समीन पिहले से ही सांधे (जोड़ों के स्थान) जकड़ जाते हैं और विशेषकर बड़े सांधे जकड़ जाते हैं जिस से रोगी को हाथ पैरों का हिलाना डुलाना भी अति कठिन हो जाता है, कभी २ छोटी अंगुलियों के तथा पैरों के भी सांधे जकड़ जाते हैं तथा सूज जाते हैं और कमर में भी बादी भर जाती है, यद्यपि सांधे थोड़े ही दिनों में अच्छे हो जाते हैं तथापि वे बहुत समय तक रोगी को कट पहुँचाते रहते हैं।

७-कभी २ शरीर के किसी दूसरे स्थान में दिखलाई देने के पूर्व ऑख दुखनी आती है तथा कभी २ ऑख का दर्द पीछे से उठता है, ऑख में कनीनिका ( भांफन ) का बरम ( शोथ ) हो जाता है, कनीनिका के सूज जाने पर उस के ऊपर लीफ ( लस ) नाम का रस उत्पन्न हो जाता है जिस से कनीनिका चिपक जाती है और कीकी विस्तृत नहीं होती है, ऑख लाल हो जाते हैं तथा उस में और मस्तक ( माथे ) में अतिशय वेदना ( बहुत ही पीड़ा ) होती है, इस लिये रोगी को रात्रि में निद्दा का आना कठिन हो जाता है, केवल इतना ही नहीं किन्तु यदि ठीक समय पर आँख की सँमाल ( खबरिंगरी ) न की जावे तो आँख निकम्मी हो जाते हैं और दृष्टि का समूल नाश हो जाता है।

तीसरे विभाग के चिह्न कुछ जनों को होते हैं तथा कुछ जनों को नहीं होते वहें परन्तु जिन लोगों के ये (तीसरे विभाग के) चिह्न होते हैं उन के ये चिह्न या तो कई वर्षोतक कम र से (एक के पीछे दूसरा इस कम से) हुआ करते हैं अथवा वारंवार एक ही प्रकार का चिह्न होता रहता है अर्थात् एक ही दर्द उठता रहता है, इस विभाग के चिह्नों का प्रारंभ थोड़े बहुत वर्षों के पीछे होता है तथा जब रोगी की तबियत बहुत ही अक्षक्त हो जाती है उस समय उन का ज़ोर विशेष मालूम पड़ता है।

लीफ नामक जो रस उत्पन्न होता है उस रस का स्नाव ( झराव ) होकर कई अवयवो में गांठें वँध जाती हैं तथा यह परिवर्तन ( फेरफार ) कलेजा, फेफसा, ۲

१-अर्थात् रोगी को पीड़ा के कारण आराम पूर्वक नींद नहीं आती है। २-सिवायु के समान अर्थात् जिस प्रकार सिवायु रोग में साँधे जखड़ जाते हैं उसी प्रकार।। २-जैसा कि पिहले लिख चुके हैं।। ४-अर्थात् तीसरे दर्जे के चिह्न जिस मनुष्य के होते हैं उस के वे सब चिह्न एक चिर समय तक वारी २ से उत्पन्न होते रहते हैं अथवा उन चिह्नों में का कोईसा एक ही चिह्न वार २ उठता है अर्थात् उठकर शान्त हो जाता है और फिर उठता है।

मगज़ और दूसरे कई एक भागों में होता है, तथा इस परिवर्तन से भी बहुत हानि पहुँचती है अर्थात् यदि यह परिवर्तन फेफसे में होता है तो उस के कारण क्षयरोग की उत्पत्ति हो जाती है, यदि मगज़ में होता है तो उस के कारण मस्तक- शूल (माथे में दर्द), वाय, उन्मत्तता (दीवानापन) और लकवा आदि अनेक भयंकर रोगों का उदय हो जाता है, कभी २ हाड़ों के सड़ने का प्रारम्भ होता है- अर्थात् पैरों के, हाथों के तथा मस्तक के हाड़ उत्पर से सड़ने लगते हैं, नाक भी सड़ कर झरने लगती है, इस से कभी २ हाड़ों में इतना बड़ा बिगाड़ हो जाता है कि—उस अवयव को कटवाना पड़ता है, आँख के दर्पण में उपदंश के कारण होनेवाले परिवर्तन (फेरफार) से दृष्टि का नाश हो जाता है तथा उपदंश के कारण वृष्णों (अंडकोशों) की वृद्धि भी हो जाती है, जिस को उपदंशीय वृष्ण-

चिकित्सा—१-उपदंश रोग की मुख्य (खास) दवा पारा है इस लिये पारे से युक्त किसी औपिध को युक्ति के साथ देने से उपदंश का रोग कम हो जाता है तथा मिट भी जाता है।

२-पारे से उतर कर ( दूसरे दर्जे पर ) आयोडाइड आफ पोटाइयम नामक अंग्रेज़ी दवा है, अर्थात् यह दवा भी इस रोग में बहुत उपयोगी ( फायदेमंद ) है, यश्रपि इस रोग को समूल ( जब से ) नष्ट करने की शक्ति इस ( दवा ) में नहीं है तथापि अधिकांश में यह इस रोग को हटाती है तथा शरीर में शान्ति को उत्पन्न करती है।

३-इन दो दवाइयों के सिवार्य जिन दवाइयों से लोडू सुधरे, जठराग्नि (पेट की अग्नि) प्रदीस (प्रज्वलित अर्थात् तेज़) हो तथा शरीर का सुधार हो ऐसी दवाइयां इस रोग पर अच्छा असर करती हैं, जैसे कि—सारसापरेला और नाइटो म्यूरियाटक एसिड इत्यादि।

४-इन जपर कही हुई दवाइयों को कब देना चाहिये, कैसे देना चाहिये, तथा कितने दिनों तक देना चाहिये, इत्यादि बातों का निश्चय योग्य वैद्यों वा डाक्टरों को रोगी की स्थिति (हालत) को जाँच कर खयं (खुद) ही कर लेना चाहिये।

५-पारे की साधारण तथा वर्तमान में मिल सकनेवाली दवाइयां रसकपूर, क्यालोमेल, चाक, पारे का मिश्रण तथा पारे का मल्हम हैं।

१-यदि उस अवयव को न कटनाया जाने तो वह निकृत अवयव दूसरे अवयवको भी निगाइ देता है ॥ २-अर्थात् उपदंश से हुई वृषणों की वृद्धि ॥ ३-अर्थात् यह दना उस के नेग को अवस्य कम कर देती है ॥ ४-इन दो दनाइयों के सिनाय अर्थात् पारा और आयोडाइड आफ पोटाइयम के सिनाय ॥ ५-क्योंकि देश, काल, प्रकृति और स्थिति के अनुसार मात्रा, विधि, अनुपान और समय आदि नातों में परिवर्तन करना पड़ता है ॥

६-पारा देने से यद्यपि मुँह आता है ( मुखपाक हो जाता है ) तथापि उस में कोई हानि नहीं 'है, क्योंकि वास्तव में बहुत से रोगों में औषध सेवन से मुख-पाक हो ही जाता है, परन्तु उस से हानि नहीं होती है, क्योंकि-स्थितिभेद से वह मुखपाक भी रोग के दूर होने में सहायक रूप होता है, इसी लिये देशी वैद्यजन गर्मी आदि रोगों में जान बूझ कर मुखपाक करनेवाली औपिध देते हैं, तथा उपदंश की शान्ति हो जाने पर मुखपाक को निवृत्त करने ( मिटाने ) वाली दवा दे देते हैं, यद्यपि पारे की दवा के देने से अधिक मुखपाक हो जाने से शरीर में प्राय: एक बड़ी खराबी हो जाती है, जिस को प्राय: बहुत से लोग जानते होंगे कि -- कभी र मुखपाक के अधिक हो जाने से बहुत से रोगियों की मृत्यु तक हो जाती है, सिर्फ यही कारण है कि—वर्तमान में इस मुखपाक का लोगों में तिरस्कार ( अनादर ) देखा जाता है परन्तु इस हानि का कारण हम तो यही कह सकते हैं कि बहुत से वैद्यजन औषधि के द्वारा मुखपाक को तो येग के साथ उत्पन्न कर देते हैं परन्तु उस के हटाने के ( शान्त करने के ) नियम को नहीं जानते हैं, बस ऐसी दशा में मुखपाक से हानि होनी ही चाहिये, क्योंकि मुख-पाक की निवृत्ति के न होने से रोगी कुछ खा भी नहीं सकता है, उसे कठिन परहेज ही परहेज करना पड़ता है, उस के दाँत हिलने लगते हैं तथा दाँत गिर भी जाते हैं, और मुखपाक के कारण बहुत से हाड़ भी सड़ जाते हैं, कभी र जीभ सूज कर तथा मोटी हो कर बाहर आ जाती है तथा भीतर से श्वास ( साँस ) का अवरोध ( स्कावट ) हो कर रोगी की मृत्यु हो जाती है, इस छिये अज्ञान वैद्य को औषधि के द्वारा अतिशय (बहुत अधिक) मुखपाक कभी नहीं उत्पन्न करना चाहिये किन्तु केवल साधारणतया आवश्यकता पड्ने पर मुखपाक को उत्पन्न करना चाहिये. जिस को लोग फूल मुखपाक कहते <sup>3</sup>हैं, फूल मुखपाक प्रायः उसे कहते हैं कि जिस में थोड़ी सी थूक में विशेषता होती है, तात्पर्य यह है कि-दाँतों के मसुड़ों पर जिस का थोड़ा सा ही असर हो वस उतना ही पारा देना चाहिये, इस से विशेष पारा देने की कोई आवश्यकता नहीं रहे, परन्तु इस विषय में यह खयाल रखना चाहिये कि पारे को केवल उतना देना चाहिये कि-जितना पारा लोह पर अपना असर पहुँचा सके।

बहुत से मूर्ष वैद्य तथा दूसरे छोग यह समझते हैं कि—मुख में से जितना थूक अधिक निकले उतना ही विशेष फायदा होता है, क्योंकि थूक के द्वारा गर्मी निकल जाती है, परन्तु उनका ऐसा समझना बहुत ही भूल की बात है, क्योंकि

१-किन्तु प्रकृति और स्थिति के मेद से मुख का आना तो उक्त रोग की निवृत्ति में सहायक माना जाता है, यदि चिकित्सा उसी ढँग पर की जा रही हो तो ॥ २-अर्थात् मुखपाक को विधिपूर्वक उत्पन्न करना तथा उस की निवृत्ति करना उन्हें ठीक रीति से मालूम नहीं होता है ॥ २-क्र्ल मुखपाक अर्थात् हलका (नरम वा मृदु) मुखपाक ॥ ४-क्यों कि विशेष पारे का देना परिणाम में भी हानिकारक (नुक्सान करनेवाला) होता है ॥

लाभ तब विशेष होता है जब कि पारे से मुखपाक तो कम हो अर्थात् थूक में थोड़ी सी विशेषता (अधिकता) हो परन्तु वह बहुत दिनों तक बनी रेहे, किन्तु मुखपाक विशेष (अधिक) हो और वह थोड़े ही दिनों तक रहे उस से बहुत कम फायदा होता है।

बहुधा यह भी देखा गया है कि—मुखपाक के विना उत्पन्न किये भी युक्ति से दिया हुआ पारा पूरा २ (पूरे तौर से) फायदा करता है, इस छिये अधिक मुखपाक के होने से अर्थात् अधिक थूक के बहने ही से लाभ होता है यह विचार विलक्जिल ही अमयुक्त (बहम से भरा हुआ) है।

७-डाक्टर हचिनसन की यह सम्मति (राय) है कि—पारे की दवा को एक दो मास तक थोड़ी २ बराबर जारी रखना चाहिये, क्योंकि उन का यह कथन है कि—"उपदंश पर पारद (पारे) को जल्दी देशो, बहुत दिनोंतक उस का देना जारी रक्खो और मुखपाक को उत्पन्न मत कैरो" हत्यादि।

८-गर्मीवाले रोगी को पारा देने की चार रीतियां हैं-उन में से प्रथम रीति यह है कि-मुख के द्वारा पारा पेट में दिया (पहुँचाया) जाता है, दूसरी रीति यह है कि-पारे का धुआँ अथवा भाफ दी दाती है, तीसरी रीति यह है कि-पारे की दवा न तो पेट में खानी पड़ती है और न उसका धुआँ वा भाफ ही लेनी पड़ती है किन्तु केवल पारा जाँघ के मूल में तथा काँख में लगाया जाता है और चौथी रीति यह है कि-सप्ताह (हफ्ते) में तीन वार खचा (चमड़ी) में पिचकारी लगाई जाती है।

इस प्रकार पहिले जब गर्मी के दूसरे विभाग के चिह्न मालूम हों तब अथवा उस के कुछ पहिले इन चारों रितियों में से किसी रीति से यदि युक्ति के साथ पारे की दवा का सेवन कराया जावे तो उपदंश के लिये इस के समान दूसरी कोई दवा नहीं है, परन्तु पारे सम्बन्धी दवा किसी कुशल ( चतुर वैद्य वा डाक्टर से ही लेनी चाहिये अर्थात मूर्ख वैद्यों से यह दवा कभी नहीं लेनी चाहिये। ( प्रश्न ) सर्व साधारण को यह बात कैसे मालूम हो सकती है कि-यह कुशल वैद्य है अथवा मूर्ख वैद्य है ( उत्तर ) जिस प्रकार सर्व साधारण लोग सोने, चाँदी, जवाहिरात तथा दूसरी भी अनेक वस्तुओं की परीक्षा करते हैं अथवा दसरे किसी के द्वारा उन की परीक्षा करा लेते हैं उसी प्रकार कुशल तथा मूर्ख

१-थूक में थोड़ी विशेषता होकर बहुत दिनोंतक बनी रहने से बड़ा लाभ होता है अर्थात् रोगी को खाने पीने आदि की तकलीफ भी नहीं होती है तथा काम भी बन जाता है ॥ २-ऐसा करने से रोगी को विशेष कष्ट न होकर फायदा हो जाता है ॥ ३-एसरे विभाग (दूसरे दर्जे) के चिह्न ज्वर आदि, जिन को पहिले लिख चुके हैं ॥ ४-क्योंकि मूर्ख वैधों से पारे की दवा के लेने से कभी कभी महा भयद्वर (बड़ा खतरनाक) परिणाम हो जाता है ॥ ५-सब ही जानते हैं कि कोई भी मनुष्य विना परीक्षा किये अथवा विना परीक्षा कराये सोने चाँदी आदि को नहीं लेता है, क्योंकि उसे थोका हो जाने का भय बना रहता है।।

वैद्य की परीक्षा का भी कर लेना वा दूसरे से करा लेना सर्वसाधारण को अला-वर्यक (बहुत जरूरी) है, परन्तु महान् शोक का विषय है कि-वर्तमान में सर्वसाधारण और गरीब लोग तो क्या किन्तु बड़े २ श्रीमान् लोग भी इस विषय में कुछ भी ध्यान नहीं देते हैं, इसी का यह फल है कि-कुशल अथवा मूर्ख वैद्य की परीक्षा का करनेवाला शायद ही सो में से एकाध मिलता है, इस लिये सर्व-साधारण से हमारा यही निवेदन है कि-दूध को मथ (विलो) कर छत निका-लने के समान जो हमने इस प्रन्थ के इसी अध्याय के प्रारम्भ में वैद्यकविद्या का सार लिखा है उस को अवकाश (फुर्सत) के समय में पाठकगण दूसरी व्यर्थ (फिज्ल) गण्पों में तथा नानाप्रकार के कल्पित किस्से कहानियों की पुस्तकों के पढ़ने में अपने अमूल्य (वेशकीमती) समय को न गँवा कर यदि विचार करें तो उन को अनेक प्रकार का लाभ हो सकता है, तथा इस के प्रभाव से उन में

अब उत्पर कही हुई चिकित्साओं के सिवाय-जो अंग्रेजी तथा देशी दवाइयां इस रोगपर पूर्ण लाभ करती हैं उन्हें लिखते हैं:—

१-पोटास आयोडाइड १५ घ्रेन, लीकर हाइड्रार चीरी परक्वारीड २ ड्राम, एक्स्ट्राक्ट सारसापरीला ३ ड्राम और चिरायते की चाय ३ औंस, इन सब औषधों को मिला कर उस के तीन भाग करने चाहिये तथा उन में से एक भाग को सबेरे, एक भाग को मध्याह्न में ( दोपहर को ) और एक भाग शाम को पीना चाहिये, यह दवा अति उत्तम है अर्थात् गर्मी के सर्व रोगों में अति उपयोगी (फायदेमन्द) मानी गई है, इस दवा में जो पोटास आयोडाइड की १५ श्रेन की मात्रा लिखी है उस के स्थान में एक हफ्ते के बाद २० थेन की मात्रा कर देनी चाहिये अर्थात् एक हफ्ते के बाद उक्त दवा २० ग्रेन डालना चाहिये, तथा दूसरे हफ्ते में २५ ग्रेन तक वड़ा देना चाहिये, इस द्वा को प्रारंभ करते ही यद्यपि तीन दिन तक श्रेष्म ( कफ अर्थात् जुकाम ) हो जाता है परन्तु वह पीछे आप ही दो चार दिन में वन्द हो जाता है, इस छिये श्लेष्म के हो जाने से डरना नहीं चाहिये तथा द्वा को बराबर छेते रहना चाहिये और इस द्वा का सेवन दो महीने तक करना चाहिये. यदि किसी कारण से इस का दो महीने तक सेवन न बन सके तो चार हफ्ते तक तो इस का सेवन अवश्य ही करना चाहिये, इस द्वा के समान अंग्रेजी द्वाइयों में गर्मीपर फायदा करनेवाली दूसरी कोई द्वा नहीं है, इस द्वा का सेवन करने के समय दूध भात तथा मिश्री का खाना बहुत ही फायदे-मंद है अर्थात् इस दवा का यह पूरा पथ्य है, यदि यह न बन सके तो दूसरे दर्जे

१-क्योंकि हमने इस अन्थ में शारीरिक विद्या के सार गृहस्थों को लाभ देनेवाले अच्छे प्रकार से लिख दिये) हैं तथा प्रसंगवशात वैद्यादि की परीक्षा आदि के भी अनेक विषय लिख दिये हैं, जब यह बात है तो इस अन्थ को ध्यानपूर्वक पढ़कर साधारण जन भी कुशल और मूर्ख वैद्य की परीक्षा क्यों नहीं कर सकते हैं।

पर इस का यह पथ्य है कि-सेंधानमक डाल कर तथा बीज निकाली हुई जयपुर की थोड़ी सी लाल मिर्च डाल कर बनाई हुई मूँग की दाल फुलके तथा भात को खाना चाहिये, किन्तु इन के सिवाय दूसरी खुराक को नहीं खाना चाहिये, तथा इस पथ्य (परहेज) को गर्मी की प्रत्येक दवा के सेवन में समझना चाहिये।

२-पोटास आयोडाइड १२ ब्रेन, लीक्वीड एक्स्ट्राक आफ् सारसापरेला २ ड्राम, इन दोनों को मिलाकर के भाग (तीसरा हिस्सा) दिन में तीन वार देना चाहिये।

३-उसबा मगरबी दो तोले, पित्तपापड़ा छः मासे, काशनी छः मासे, चन्दन का चूरा ६ मासे तथा पुटास आयोडाइड छः ग्रेन, इन में से प्रथम चार औषधियों को आध पाव उबलते हुए गर्म पानी में एक घंटे तक चीनी वा काच के बर्तन में भिगोचें, फिर छान कर उस में पुटास आयोडाइड मिलावें और दिन में तीन वार सेवन करें, यह दवा एक दिन के लिये समझनी चाहिये तथा इस दवा का एक महीने तक सेवन करना चाहिये।

४-मजीठ, हरड़, बहेड़ा, आँवला, नीम की छाल, गिलोय, कडु और बच, इन सब औषघों को एक एक तोला लेकर उस के दो भाग करने चाहिये तथा उस में से एक भाग का प्रतिदिन काथ बना कर पीना चाहिये।

५-उपलसरी, जेठीमधु ( मधुयष्टि अर्थात् मौलेठी ), गिलोय और सोनामुखी ( सनाय ), इन सब को एक एक तोला लेकर तथा इन का क्वाथ बना कर प्रति-दिन पीना चाहिये, यदि इस के पीने से दस्त विशेष हों तो सोनामुखी को कम डालना चाहिये।

६-उपदंश गजकेरारी अर्क-यह अर्क यथा नाम तथा गुण <sup>3</sup>है, अर्थात् यह अर्क उपदंश रोगपर पूर्ण (पूरा) फायदा करता है, जो लोग अनेक दवाइयों को खाकर निराश (नाउम्मेद) हो गये हों उन को चाहिये कि इस अर्क का अवश्य सेवन करें, क्योंकि उपदंश की सब क्याधियों को यह अर्क अवश्य मिटाता है।

१-ऊपर लिखी हुई चारों औषधों को मिलाकर तैयार की हुई यह दवा हमारे औषधालय में सर्वदा उपस्थित रहती है तथा चार सप्ताह (हफ्ते) तक पीने योग्य उक्त दवा के दाम १०) रुपये हैं, पोष्टेज (डाकव्यय) पृथक् है, जिन को आवर्यकता हो वे द्रव्य मेज कर अथवा बेल्यूपेविल के द्वारा मंगा सकते हैं।। २-यह अर्क शुद्ध वनस्पतियों से बना कर तैयार किया जाता है, जो मंगाना चाहें हमारे औषधालय से द्रव्य मेज कर अथवा व्ही. पी. द्वारा मंगा सकते हैं, इस के सेवन की विधि आदि का पत्र (पर्चा) दवा के साथ में मेजा जाता है, एक सप्ताह (हफ्ते) तक पीनेलायक दवा की शिशी का मूल्य ३) रुपये हैं, पोष्टेज (डाकव्यय) पृथक् लगता है।। ३-अर्थात् यह अर्क उपदंशरूपी गज (हाथी) के लिये केसरी (सिंह) के समान है।। ४-यह अर्क सहस्रों वार उपदंश के रोगियोंपर परीक्षा कर के अनुभवसिद्ध ठहराया गया है अर्थात् इस से अवश्य ही फायदा होता है।।

७-उपदंशविध्वंसिनीगुटिका-यह गुटिका भी उपदंश रोगपर बहुत ही फायदा करती है, इस िक्ये इस का सेवन करना चाहिये।

#### बाल उपदंश का वर्णन।

पहिले कह चुके हैं कि-गर्मी का रोग बारसा में उत्पन्न होता है, इस लिये कुछ वर्षोतक उपदंश का बारसा में उत्तरना सम्भव रहता है, परन्तु उस का ठीक निश्रय नहीं हो सकता है तथापि पहिले उपदंश होने के पीछे वर्ष वा छः महीने में गर्भ पर उस का असर होना विशेष संभव होता है, इस के पीछे यद्यपि ज्यों २ गर्मी पुरानी होती जाती है और उस का जोर कम पड़ता जाता है तथा दूसरे दर्जे में से तीसरे दर्जे में पहुँचती है त्यों २ कम हानि होने का सम्भव होता जाता है तथापि बहुत से ऐसे भी उदाहरण मिलते हैं कि कई वर्षों के ज्यतीत हो जाने के पीछे भी ऊपर लिखे अनुसार गर्मी बारसा में उत्तरती है, पिता के गर्मी होने-पर चाहे माता के गर्मी न भी हो तो भी उस के बच्चेको गर्मी होती है और बच्चे के द्वारा वह गर्मी माता को लग जाना भी सम्भव होता है तथा माता के गर्मी होने से बच्चे को भी उपदंश हो जाता है।

बचे का जन्म होने के पीछे यदि माता को उपदंश होने तो दूध पिछाने से भी बचे को उपदंश हो जाता है, उपदंश से युक्त बचा यदि नीरोग धाय का दूध पीने तो उस धाय को भी उपदंश के हो जाने का सम्भव होता है तथा स्तन का जो भाग बचे के मुख में जाता है यदि उस के उपर फाट हो तो उसी मार्ग से इस रोग के चेप के फैछने का विशेष सम्भव होता है।

वालउपदंश तीन प्रकार से प्रकट होता है, जिस का विवरण इस प्रकार है:--

१-कभी २ गर्भावस्था में प्रकट होता है जिस से बहुत सी खियों के गर्भ का पात (पतन अर्थात् गिरना) हो जाता है।

२-कभी २ गर्भ का पात न होकर तथा पूरे महीनों में बच्चे के उत्पन्न हो जाने-पर जन्म के होते ही बच्चे के अंगपर उपदंश के चिह्न मालूम होते हैं।

३-कमी २ बच्चे के जन्मसमय में उस के शरीरपर कुछ भी चिह्न न होकर भी थोड़े ही अठवाड़ों में, महीनों में अथवा कुछ वर्षों के पीछे उस के शरीर में उप-दंश प्रकट होता <sup>3</sup>है।

१-अर्थात् उपदंश का नाश करनेवाली गोली ॥ २-ये गुटिकायें भी खास हमारी बनाई हुई हमारे औपधालय में उपस्थित रहती हैं, जिन को आवश्यकता हो वे मंगा सकते हैं, मूल्य एक डब्बी (जिस में ३२ गोलियां रहती हैं) का केवल १) रुपया है, पोष्टेज बाहकों को पृथक् देना पड़ता है, इन के सेवन की विधि आदि का पत्र दवा के साथ में ही बाहकों की सेवा में भेजा जाता है ॥ ३-तात्पर्य यह है कि उपदंश का असर तो वालक के शरीर में पहिले ही से रहता है वह इन्छ ही अठवाडों में, महीनों में अथवा वर्षों में अपने उद्भव (प्रकट) होने की कारण सामधी को पाकर प्रकट हो जाता है ॥

लक्षण (चिह्न)—उपदंश रोग से युक्त माता पिता से उत्पन्न हुआ बालक जन्म से ही दुर्बल, गले हुए हाथ पैरोंवाला तथा मुद्दारसा होता है और उस की त्वचा (चमड़ी) में सल पड़े हुए होते हैं, उस की नाक श्लेष्म के समान (मानों नाक में श्लेष्म अर्थात् जुकाम भरा है इस प्रकार) बोला करती है और पीछे नितम्ब (शरीर के मध्य भाग) पर तथा पैरों पर गर्मी के लाल २ चकत्ते निकलते हैं, मुखपाक हो जाता है तथा ओष्ठ (ओठ वा होठ) पर चाँदे पड़ जाते हैं।

इस प्रकार के (उपदंश रोग से युक्त ) बालक के जो दाँत निकलते हैं उन में से आगे के उपरले (उपर के ) दो चार दाँत चमत्कारिक (चमत्कार से युक्त ) होते हैं, वे बूंटे होते हैं, उन के बीच में मार्ग होता है और वे शीघ्र ही गिर जाते हैं, किन्तु जो स्थिर (कायम ) रहनेवाले दाँत निकलते हैं वे भी वैसे ही होते हैं तथा उन के उपर एक गड्डा होता है।

चिकित्सा---१-पहिले कह चुके हैं कि-पारा गर्मी के रोग पर मुख्य औषधि है, इस लिये बारसा की गर्मी पर भी उस का पूरा असर होता है अर्थात उस का फायदा शीघ्र ही मालूम पड़ जाता है, गर्मी के कारण यदि किसी स्त्री के गर्भ का पात हुआ करता हो और उस को पारे की दवा देकर मुखपाक कराया जावे तो फिर गर्भ के ठहर कर बढ़ने में कुछ भी अड़चल नहीं होती <sup>3</sup>है, तथा उस के गर्भ से जो सन्तति उत्पन्न होती है उस के भी गर्मीं नहीं होती <sup>४</sup>है, यदि बाछक का जन्म होने के पीछे थोड़े दिनों में उस के शरीर पर गर्मी दीख पेंड़े तो उस बालक की माता को किसी क़शल वैध से पारे की दवा दिलानी चीहिये, अथवा यदि बालक कुछ बड़ा हो गया हो तो उस को पारे का मल्हम लगाना चाहिये. ऐसा करने से गर्मी मिट जावेगी, मल्हम के लगाने की रीति यह है कि-कपड़े की चींट पर पारे के मल्हम को चुपड़ कर उस चींट को बच्चे के पैरों पर अथवा पीठ पर बांध देना चाहिये, यह कार्य जब तक उपदंश न मिट जावे तब तक करते रहना चाहिये, इस से बहुत फायदा होता है क्योंकि-मल्हम के भीतर का पारा शरीर में जाकर उपदंश को मिटाता है, पारे की औषधि से जिस प्रकार बड़ी अवस्था-वाले पुरुष के सहज में ही मुखपाक हो जाता है उस प्रकार बालक को नहीं होता है।

१-च्योंकि माता पिता के द्वारा पहुँचा हुआ इस रोग का असर गर्भ ही में बालक को दुर्वल आदि जपर कहे हुए लक्षणोंवाला बना देता है ॥ २-बारसा का स्वरूप पहिले लिख चुके हैं ॥ ३-अर्थात पारे की दवा के देने से स्वीके गर्भ का पात नहीं होता है तथा वह गर्भ नियमानुसार पेट में बढ़ता चला जाता है ॥ ४-क्योंकि पारे की दवा के देने से माता ही में गर्मी का विकार ज्ञान्त हो जाता है अतः वह बालक के अरीर पर असर कैसे कर सकता है ॥ ५-अर्थात पारे की दवा देने पर भी माता की गर्मी ठीक रीति से शान्त न होवे और बालक पर भी उस का असर पहुँच जावे ॥ ६-कि जिस से आगे को माता की गर्मी का असर बालक पर पड़ कर उस के लिये भयकारी न हो ॥

एक यह बात भी अवस्य ध्यान में रखनी चाहिये कि-उपदंश वाले बच्चे को माता के दूध के पिलाने के बदले (एवज़ में ) गाय आदि का दूध पिला कर पालना अच्छा है।

पथ्यापथ्य—इस रोग में दूध, भात, मिश्री, मूंग, गेहूँ और सेंधानिमक, इत्यादि साधारण खुराक का खाना तथा शुद्ध (साफ ) वायु का सेवन करना पथ्य है और गर्म पदार्थ, मद्य (दारू), बहुत मिर्चे, तेल, गुड़, खटाई, धूप में फिरना, अधिक परिश्रम करना तथा मैथुन इत्यादि अपर्थ्य हैं।

विशेष सूचना—वर्तमान समय में गर्मी देवी की प्रसादी से बचने वाले थोड़े ही पुण्यवान पुरुष दृष्टिगत होते हैं ( देखे जाते हैं ), इस के सिवाय प्रायः यह भी देखा जाता है कि—बहुत से लोग इस रोग के होने पर इसे छिपाये रखते हैं तथा बहुत से भाग्यवानों ( धनवानों ) के लड़के माता पिता के लिहाज़ वा हर से भी इस रोग को छिपाये रखते हैं परन्तु यह तो निश्चय ही है कि थोड़े ही दिनों में उन को मैदान में अवस्य आना ही पड़ता है ( रोग को प्रकट करना ही पड़ता है वा यों समझिये कि रोग प्रकट हो ही जाता है ) इस लिये इस रोग को कभी छिपाना नहीं चाहिये, क्योंकि इस रोग को छिपा कर रखने से बहुत हानि पहुँचती है तथा यह रोग कभी छिपा भी नहीं रह सकता है, इस लिये इस का छिपाना बिलकुल व्यथं है, अतः ( इस लिये ) इस रोग के होते ही उस छो छिपाना नहीं चाहिये किन्तु उस का उचित उपाय करना चाहिये।

ज्यों ही यह रोग उत्पन्न हो त्यों ही सब से प्रथम त्रिफले (हरड़ बहेड़ा और आँवला) के जुलाब का लेना प्रारंभ कर देना चाहिये तथा यह जुलाब तीन दिन तक लेना चाहिये, जुलाब के दिनों में खिचड़ी के सिवाय और कुछ भी नहीं खाना चाहिये, हाँ रॅंथती (पकती) हुईं खिचड़ी में थोड़ासा वृत (घी) डाल सकते हैं।

जुलाव के ले चुकने के पीछे ऊपर लिखे अनुसार इलाज करना चाहिये, अथवा किसी अच्छे वैद्य वा.डाक्टर से इलाज कराना चाहिये, परन्तु मूर्ख वेद्यों से रसक-पूर तथा हींगसू आदि दवा कभी नहीं लेनी चाहिये।

१-इन के सिवाय-मूत्र के वेग को रोकना, दिन में सोना, भारी अन्न का खाना तथा छाछ का पीना, ये कार्य भी इस रोग से युक्त पुरुष के लिये अपथ्य अर्थात् इानिकारक हैं ॥ २-अर्थात् इस रोग से बचे हुए थोड़े ही पुरुष देखे जाते हैं ॥ ३-अर्थात् रुज्जा के कारण प्रकट नहीं करते हैं ॥ ४-क्योंकि शीन्न ही प्रकट हो कर इस की चिकित्सा हो जाना अच्छा है, पीछे यह कप्टमाध्य हो जाता है ॥ ५-क्योंकि मूर्ख वैद्य अपनी अज्ञानता से रसकपूर और हींगन्छ आदि दवा तो रोगी को दे देते हैं परन्तु न तो वे उन के देने के विधान को भी जानते हैं और न अनुपान तथा पथ्य आदि को समझते हैं, इस लिये रोगी को उक्त दवाओं को मूर्ख वैद्य से हेने में परिणाम में बड़ी भारी हानि पहुँचती है, अतः उक्त दवाओं को मूर्ख वैद्यों से मूलकर भी नहीं लेना चाहिये॥

यदि कुछ दिनों तक दवा का योग न मिल सके तो उसके यत में लगना चाहिये परन्तु ऊपर लिखे पथ्यानुसार खुराक को जारी रखने में भूल नहीं करना चाहिये। जो मनुष्य इस रोग से मुक्ति ( छुटकारा ) पाने के बाद पुनः ( फिर ) कुकर्म

( बुरे काम ) करते हैं अर्थात् ठोकर खाकर भी नहीं चेतते हैं उन को पञ्चाख्यानी गधा ही समझना चाहिये ।

# प्रमेह अर्थात् सुजाख (गनोरिया) का वर्णन।

सुज़ाल का रोग यद्यपि स्त्री तथा पुरुष दोनों के होता है परन्तु पुरुष की अपेक्षा स्त्री के इस का दर्द कम माल्रम होता है, इस का कारण केवल यही है कि पुरुष की अपेक्षा स्त्री का मूत्रमार्ग बड़ा होता है, इस के सिवाय प्रायः यह भी देखा जाता है कि स्त्री की अपेक्षा यह रोग पुरुष के विशेष होता है।

कारण—यह रोग व्यक्तिचार करने से उत्पन्न होता है तथा वेश्या और ढावे-वीली स्त्रियां ही इस रोग का मूल ( मुख्य ) कारण होती हैं, तार्ल्य यह है कि व्यभिचार के हेतु ( लिये ) जिस स्थान में बहुत से स्त्री पुरुषों का आगमन तथा परिचय ( मुलाकात ) होता है वहीं से इस रोग की उत्पत्ति की विशेष सम्भावना होती है।

इस के सिवाय रजस्वला स्त्री के साथ मैथुन करने से तथा जिस स्त्री के प्रदर का रोग हो अर्थात् किसी प्रकार की भी धातु जाती हो अथवा जिस के योनिमार्ग में वा कमल में किसी प्रकार की कोई व्याधि हो उस स्त्री के साथ भी संयोग करने से यह रोग हो जाता है।

परन्तु आश्चर्य की बात तो यह है कि-जिन के यह रोग हो जाता है उन में से प्रायः बहुत से लोग विषय सम्बन्ध में की हुई अपनी भूल को स्वीकार नहीं करते हैं किन्तु वे यही कहते हैं कि गर्म चीज़ के खाने में आ जाने के हेतु अथवा धूप में चलने से हमारे यह रोग हो गया है, परन्तु यह उन की भूल है, क्योंकि

१-न्यों कि पथ्य का वर्त्तांव दवा से भी अधिक फायदा करता है, (प्रश्न ) यदि पथ्य का सेवन दवा से भी अधिक फायदा करता है तो फिर दवा के लेने की क्या आवश्यकता है, केवल पथ्य का ही सेवन कर लेना चाहिये? (उत्तर) वेशक! पथ्य का सेवन दवा से भी अधिक फायदा करता है, परन्तु पथ्य सेवन के समय में दवा के लेने की केवल इतने अंश में आवश्यकता होती है कि रोग शीघ्र ही मिट जावे (क्यों कि दो सहायक मिल कर वैरी को जल्दी ही जीत लेते हैं) यों तो दवा को न लेकर भी केवल पथ्य का सेवन किया जावे तो भी रोग अवश्य मिट जावेगा परन्तु देर लगेगी, इस के विरुद्ध यदि केवल दवा का ही सेवन किया जावे और पथ्य का वर्त्ताव न किया जावे तो कुछ भी लाभ नहीं हो सकता है (इस विषय में पहिले लिख चुके हैं), तात्पर्य यह है कि पथ्य का सेवन मुख्य और दवा का लेना गौण साधन है। र-इस कलिकाल में वेश्याओं के समान यह एक नया व्यभिचार का ढँग चला है अर्थात कलकत्ता और वन्वई आदि अनेक बड़े २ नगरों में जुट्टिनी (व्यभिचार की दलाली करनेवाली) की के मकान में आकर गृहस्थोंकी स्त्रियां और व्यभिचारी पुरुष कुकर्म करते हैं।। ४६ जैन सं०

बुद्धिमान् पुरुष कार्य के द्वारा कारण का ठीक निश्चय कर छेते हैं, देखो ! यह निश्चित बात है कि तीक्ष्ण तथा गर्म चीज़ के खाने आदि कारणों से सुजाख़ हो ही नहीं सकता है, क्योंकि सुजाख़ मूत्रमार्ग का खास बरम ( शोथ ) है तथा वह चेप के छगने ही से होता है, देखो ! यदि सुजाख़ का चेप एक आदमी का छेकर दूसरे के छगा दिया जावे तो उस के भी यह रोग हुए विना नहीं रहता है अर्थात् अवस्य ही हो जाता है, क्योंकि सुजाख का गुण ही चेपी है।

यदि किसी दूसरे साधारण ज़खम की रसी को लेकर लगाया जावे तो वैसा असर नहीं होगा, क्योंकि साधारण ज़खम की रसी में सुज़ाब के चेप के समान गुण ही नहीं होता है।

गर्मी की चाँदी और सुज़ाख ये दोनों जुदे २ रोग हैं, क्योंकि चाँदी के चेप से चाँदी ही होती है और सुज़ाख के चेप से सुजाख ही होता है परन्तु शरीर की खराबी करने में (शरीर को हानि पहुँचाने में) ये दोनों रोग भाई बहिन हैं अर्थात् चाँदी बहिन और सुज़ाख भाई है।

सुज़ाख के सिवाय-सूत्रमार्ग के साधारण शोथ के हेतु शिक्ष में से भी रसी के समान पदार्थ निकलता है।

यह रोग हथरते, बहुत मिर्चे, मसाला और मद्य आदि के उपयोग से (सेवन से) होता है, परन्तु उस को ठीक सुज़ाख नहीं समझना चाहिये।

१-सृष्टि के नियमोंसे विपरीत (सन्तानके लिये ऋतुसमयमें अपनी भार्याके समागममें व्यय न करके ) आनन्दकारक असरको उत्पन्न करनेके लिये उत्पन्त्यवयव (श्विश्व ) को हाथसे संघ-र्षित (रगड़) कर वीर्यपात करनेको हतरस कहते हैं तथा इसको अंग्रेजी में माष्टर वेशन, सेल्फ एन्यूज़, सेल्फ पोल्युशन, हेल्थडिष्ट्राइँग और डेथ डिलीग प्रेक्तिसभी कहते हैं, हास्त्रीय सिद्धान्त और मानुषी कर्त्तेच्य का विचार करने पर यही निश्चित होता है कि इस संसार में महाचर्य ही एक ऐसा पदार्थ है कि जो मनुष्य को उस के कर्त्तव्य का सीधा मार्ग वतला देता है जिस मार्ग पर चल कर मनुष्य दोनों लोकों के सुखों को सहज में ही प्राप्त कर सकता हे तथा ब्रह्मचर्य का भंग करना ठीक उस के विपरीत है अर्थात यही (ब्रह्मचर्य का भङ्ग) मनुष्य का सर्वनाश कर देता है, क्योंकि यह (ब्रह्मचर्य का भङ्ग करना) मनुष्य जाति के लिये सब पापों का स्थान और सब दुर्गुणों का एक आश्रय है अर्थात इसी से सब पाप और सब दुर्गुण उत्पन्न होते हैं, इस की भयङ्करता का विचार कर यही कहना पड़ता है कि-यह पाप सब पापों का राजा है, देखों! दूसरी सब खराबियों को अर्थात्-चोरी, लुचाई, ठगाई, खून, बदमाशी, अफीम, भांग, गाँजा और तमाखू आदि हानिकारक पदार्थोंके व्यसन, सब रोग और फूटकर निकलने वाली भयंकर चेपी महामारियों को इकट्टा कर तराजू के एक पालने (पलड़े). में रक्खा जात्रे और दूसरे पालने में हाथ के द्वारा ब्रह्मचर्य भङ्ग की खराबी को रक्खा जावे तथा पीछे दोनों की तुलना (मुकाविला) की जाने तो इस एक ही खरानी का पालना दूसरी सब खराबियों के पालने की अपेक्षा अधिक नीचा हो जानेगा,यद्यपि स्त्री पुरुषों के अयोग्य व्यवहार के द्वारा उत्पन्न हुए भी ब्रह्मचर्यभङ्गसे अनेक खरावियां होती हैं परन्तु उन सव खरावियों की अपेक्षा भी अपने हाथ से किये हुए ब्रह्मचर्यभङ्ग से तो जो बड़ी र खरावियां होती हैं उनका स्मरण करके तो हृदय फटता है, देखों! यह वात विलक्षक ही सत्य है कि

मनुष्य जाति में पुरुषत्व (पराक्रम) के नाश्ररूपी महाखराबी, वीर्य सम्बन्धी अनेक खराबियां और उन से उत्पन्न हुई अनेक अनीतियों का इसी से जन्म होता है, क्योंकि मन की निर्वछता से सब पाप और सब दुर्शण उत्पन्न होते हैं और मन की निर्वेकता को जन्म देनेवाला यही निकृष्ट शारीरिक पाप (बहाचर्थ का भङ्ग अर्थात् माष्टर बेशन) है, सत्य तो यह है कि इस के समान दूसरा कोई भी पाप संसार में नहीं देखा जाता है, यह पाप वर्तमान समय में बहत कुछ फैला हुआ है, इस पर भी आश्चर्य और दु:ख की बात तो यह है कि लोग इस पाप से होनेवाले अनर्थों को जान कर भी इस पाप के आचरण से उत्पन्न हुई खराबियों के देखने से पहिले नहीं चेतते हैं अर्थात् अनिभन्न (अनजान) के समान हो कर अँधेरे ही में पड़े रहते हैं और अपने होनहार सन्तान को इस से बचाने का उद्योग नहीं करते हैं. तात्पर्य यह हैं कि-एक जबान लड़का इस पापाचरण से जब तक अपने शरीर की दुईशा नहीं कर लेता है तब तक उस के माता पिता सोते ही रहते हैं, परन्तु जब यह पापाचरण जबान मनुष्यों पर परे तौर से आक्रमण (हमला) कर लेता है और उन की भविष्यत की सर्व आशाओं को तोड़ डालता है तब हाय २ करते हैं, यदि वाचकवृन्द गम्भीर भाव से विचार कर देखेंगे तो उन को मालूम हो जावेगा कि इस ग्रप्त पापाचरण से मनुष्यजाति की जैसी र अवनित और कुदशा होती है वैसी अवनति और कुदशा ऊपर कही हुई चोरी जारी आदि सब खराबियों से भी (चाहें वे सब इकट्री ही क्यों न हों) कदापि नहीं हो सकती है, यह बात भी प्रकट ही है कि दूसरे सब दुराचरणों से उत्पन्न हुई वा होती हुई खराबियां शीघ्र ही विदित हो जाती हैं और लेही तथा सहवासी गुणी जन उन से मनुष्य को शीव्र ही बचा लेते हैं परन्तु यह गुप्त दुराचरण तो अति प्रच्छन्न रीति से अपनी पूरी मार देकर तथा अनेक खराबियों को उत्पन्न कर प्रकट होता है, (इस पर भी आश्चर्य तो यह है कि प्रकट होने पर भी अनुभवी वैद्य वा हाक्टर ही इस को पहिचान सकते हैं ) और पीछे इस पापाचरण से उत्पन्न हुई खराबी और हानियों से बचने का समय नहीं रहता है अर्थात् न्याधि असाध्य हो जाती है। अपने हाथ से ब्रह्मचर्य के भङ्ग करने को एक अति खराव और महा दुःखदायक व्याधि समझना चाहिये, इस व्याधि के लक्षण इस रोग से युक्त पुरुष में इस प्रकार पाये जाते हैं - रारीर दुर्बल हो जाता है, स्वभाव चिड़नेवाला तथा चेहरा फीका और चिन्तायुक्त रहता हैं, मुखाकृति विगड़ी हुई दीन तथा खिन्न होती है, आँखें बैठ जाती हैं, मुख लम्बासा प्रतीत होता है, तथा दृष्टि नीचे को रहती है, इस पापका करनेवाला जन इस प्रकार भयभीत और चिन्तातुर दीख पड़ता है कि मानो उसका पापाचरण दूसरेको ज्ञात हो जावेगा, उस का स्वभाव उरपोक बन जाता है और उस की छाती (कलेजा वा दिल) बहुत ही असाहसी (नाहिस्मत) हो जाती है. यहां तक कि वह एक साधारण कारणसेभी भड़क उठता है, उसे नीद कम आवी है और स्वम बहुत आते हैं, उसके हाथ पैर बहुधा ठंढे होते हैं ( शरीरकी शक्तिके नष्ट हो जानेका यह एक खास चिह्न है), यदि इस कुटेव का शीव्र ही अवरोध( रुकावट )कर शरीर के सुधारने का योग्य उपाय न किया जाने तो शरीर का प्रतिदिन क्षय होता जाता है, नसें खिँचने लगती हैं, नसें तन जाती हैं और संकचित हो जाती हैं तथा तान और आँचकी का रोग उत्पन्न हो जाता है, बहुधा इस खराबीसे अपसार अर्थात् मृगीका असाध्य रोग हो जाता है, हिष्टिरियाका भूतभी उस के शरीर में घुसे विना नहीं रहता है (अवश्य घुस जाता है), उस के घुस जाने से बेचारा जबान मनुष्य आघे पागलके समान अथवा सर्वथा ही उन्मादी (पागल) बन जाता है. ऊपर कही हुई खराबियों के सिवाय दूसरी भी छोटी २ गुप्त खराबियां होती हैं जिन को रोगी खयं ही समझ सकता है तथा प्रायः लज्जाके कारण उनको वह दसरोंसे नहीं कह सकता है और यदि कहता भी है तो उनके मूळ कारणको ग्रप्त ही रखता है और विशेष कर माता पिता आदि बड़े जनों को तो इन सब खराबियों से अनिभन्न ही रखता है, इन ग्रम खराबियों का कुछ

वर्णन इस प्रकार है कि न्सरणशक्ति कम हो जाती है, तन्दुरुस्ती में अव्यवस्था (गड़बड़) हो जाती है, स्वभाव में एकदम परिवर्त्तन (फेरफार) हो जाता है, चञ्चलता कम हो जाती है, काम काज में आलस्य और निरुत्साइ रहता है, मन ऐसा अन्यवस्थित और अस्थिर बन जाता है कि उस से कोई काम नियम के साथ तथा निश्चयपूर्वक नहीं हो सकता है, मगज सम्बन्धी सब कार्य निर्वल पड़ जाते हैं, पैशाब करते समय उस के कुछ दर्द होता है अथवा पेशाब की हाजत वारंवार हुआ करती है, मूत्रस्थान का मुख लाल रंग का हो जाता है, वीय का स्नाच वारंवार हुआ करता है, साधारण कारण के होने पर भी वह अधीर, भीर और साइसहीन हो जाता है, वीर्य पानी के समान झरता है, वीर्यपात के साथ सनक सी हुआ करती है, कोथली में दर्द हुआ करता है तथा उस में भार अधिक प्रतीत होता है और स्वप्न में वारंबार त्रीर्थपात होता है, कुछ समय के बाद धातुस्राव सम्बन्धी अनेक भयद्भर रोग उत्पन्न हो जाते हैं जिन से शरीर बिलकुल निकम्मा हो जाता है, इस प्रकार शरीर के निकम्मे पड़ जाने से यह वेचारा मन्दभाग्य मनुष्य धीरे २ पुरुषत्व से हीन हो जाता है, इसी प्रकार जो कोई स्त्री ऐसे दुराचरण में पड़ जाती है तो उस में से स्त्रीत्व के सब सद्गण नष्ट हो जाते हैं तथा उस का स्त्रीत्व धर्म भी नादा को प्राप्त हो जाता है। द्यरीर के सम्पूर्ण वाँधों के बँध जाने के पहिले जो बालक इस कुटेब में पड़ जाता है उस का शरीर पूर्ण वृद्धि और विकाश को प्राप्त नहीं होता है, क्योंकि इस क़टेव के कारण शरीर की वृद्धि और उस के विकाश में अवरोध (स्कावट) हो जाता है, उस की हड्डियां और नसें झलकने लगती है, आँखें बैठ जाती है और उन के आसपास काला कुँडाला सा हो जाता है, आँख का तेज कम हो जाता है, दृष्टि निर्बल तथा कम हो जाती है, चेहरे पर फूंसियां उठ कर फूटा करती हैं, बाल झर पड़ते हैं, माथे में टाल (टाट) पड़ जाती है तथा उस में दर्द होता रहता है, पृष्ठवंश (पीठका वांस) तथा कमर में शूल (दर्द) होता है, सहारे के विना सीधा वैठा नहीं जाता है, प्रातःकाल बिछीने पर से उठने को जी नहीं चाहता है तथा किसी काम में लगने की इच्छा नहीं होती हैं इत्यादि। सत्य तो यह है कि अस्वाभाविक रीति से ब्रह्मचर्य के मंग करने रूप पाप की ये सब खराबियां नहीं किन्तु उस से बचने के लिये ये सब शिक्षायें हैं, क्योंकि सृष्टि के नियम से निरुद्ध होने से सृष्टि इस पाप की शिक्षाओं (सजाओं) को दिये विना नहीं रहती है, हम को विश्वास है कि दूसरे किसी शारीरिक पाप के लिये सृष्टि के नियम की आवश्यक शिक्षाओं में ऐसी कठिन शिक्षाओं का उछेख नहीं किया गया होगा और चूंकि इस पापाचरण के लिये इतनी शिक्षायें कहीं गई हैं, इस से निश्चय होता है कि-यह पाप बड़ा भारी है, इस महापाप को विचार कर यही कहना पड़ता है कि-इस पापाचरण की शिक्षा (सजा) इतने से ही नहीं पर्याप्त (काफी) होती है, ऐसी दहा में सृष्टि के नियम को अति कठिन कहा जावे वा इस पाप को अति बड़ा कहा जावे किन्त सृष्टि का नियम तो पकार कर कह रहा है कि इस पापाचरण की शिक्षा (सजा) पापाचरण करनेवाले को ही केवल नहीं मिलती है किन्तु पापाचरण करनेवाले के लड़कों को भी थोड़ी बहुत भोगनी आवस्यक है, प्रथम तो प्रायः इस पाप का आचरण करनेवालों के सन्तान उत्पन्न ही नहीं होती हैं, यदि दैवयोग से उस नराधम को सन्तान प्राप्त होती हैं तो वह सन्तान भी थोड़ी बहुत मा-बाप के इस पापाचरण की प्रसादी को लेकर ही उत्पन्न होती हैं, इस में सन्देह नहीं है, इस लेख से हमारा प्रयोजन तरुण वय वालों को भड़काने का नहीं है किन्तु इन सब सत्य वातों को दिखला कर उन को इस पापाचरण से रोकने का है तथा इस पापाचरण में पड़े हुओं को उस से निकालने का है, इस के अतिरिक्त इस हेख से हमारा यह भी प्रयोजन है कि~योग्य माता पिता पहिले ही **से इस पापाचरण से** आप**ने** बालकों को बचाने के लिये परा प्रयत्न करें और पेसे पापाचरणवाले लोगों के भी जो सन्तान होवें तो उन को भी उन की अच्छी तरह से

देख रेख और सम्भाल रखनी चाहिये, क्योंकि मा बाप के रोगों की प्रसादी लेकर जो लड़के उत्पन्न होते हैं उस प्रसादी की कुटेव भी उन में अवश्य होती है, इसी नियम से इस पापाचरण वालों के जो लड़के होते हैं उन में भी इस (हाथ से वीर्यपात करनेरूप) क़टेव का सञ्चार रहता है, इसलिये जिन मा बापों ने अपनी अज्ञानावस्था में जो २ भूलें की हैं तथा उन का जो २ फल पाया है उन सब बातों से विज्ञ होकर और उस विषय के अपने अनुभव को ध्यान में लाकर अपनी सन्तति को ऐसी कुटेब में न पड़ने देने के लिये प्रतिक्षण उस पर दृष्टि रखनी चाहिये और इस कुटेव की खराबियों को अपनी सन्तित को युक्ति के द्वारा बतला देना चाहिये। प्रिय वाचक सज्जनो ! आप ने देखा होगा जिस लड़के में नौ दश वर्ष की अवस्था में अति चञ्चलता थी, जो बुद्धिमान् था, जिस के कपोलों (गालों ) पर सुखी थी, तथा चेहरे पर तेज और कांति थी वही लडका विना विवाह आदि किसी हेतु के कुछ समय के बाद मलिन वदन तथा और का और हो गया है, इस का क्या कारण है ? इस का कारण वही पापाचरण की विभूति है, क्योंकि वह पाप सृष्टि के नियम से ही ग्रुप्त न रह कर उस के चेहरे आदि अङ्गों पर झलक जाता है। बहुत से व्यभिचारी और दुराचारी जन संसार को दिखाने के लिये अनेक कपट वेष से रहकर अपने को ब्रह्मचारी प्रसिद्ध करते हैं तथा भोले और अज्ञान लोग भी उन के कपट वेष को न समझ कर उन्हें ब्रह्मचारी ही समझने लगते हैं, परन्तु पाठक वर्ग ! आप इस बात का निश्चय रक्लें कि बहाचारी परुष का चेहरा ही उस के बहाचर्य की गवाही दे देता है, बस; लोग जिन को उन के व्यवहार से ब्रह्मचारी समझते हैं, यदि उन का चेहरा ब्रह्मचर्य की गवाही न दे तो आप उन्हें ब्रह्मचारी कभी न समझें। (प्रश्न ) आप ने अपने इस यन्थ में इस प्रकार की ये बातें क्यों लिखी हैं, क्योंकि दूसरों के दोषों को प्रकट करना हम ठीक नहीं समझते हैं, इस के सिवाय एक यह भी बात है कि यह संसार विचित्र है, इस में सब ही प्रकार के मनुष्य होते हैं अर्थात् शिष्टाचारी (श्रेष्ठ आचारवाले) भी होते हैं तथा दुराचारी भी होते हैं, क्योंकि संसार की माया ही बडी विचित्र है, इस संसार में सब एकसे नहीं हो सकते हैं और ऐसा होने से ही एक को हानि तथा दूसरे को लाम पहुँचता है, जैसे देखों! इस कार्य (हाथ से वीर्यपात) के करनेवाले जो मनुष्य हैं उन को जब कुछ हानि पहुँचती है तब वैद्यों को लाभ पहुँचता है, भला सोचने की बात है कि-यदि सब ही सहत्तीव के द्वारा धर्मात्मा और नीरोग बन जावें तो बेचारे विद्वान किस को उपदेश दें तथा वैद्य वा डाक्टर किस की चिकित्सा करें ? तात्पर्य यह है कि इस संसारचक्र में सदा से ही विचित्रता चली आई है और ऐसी ही चली जानेगी, इस लिये विद्वान् को किसी के छिद्रों (दोषों) को प्रकाशित (ज़ाहिर) नहीं करना चाहिये। (उत्तर) बाह जी बाह ! यह तुम्हारा प्रश्न तुम्हारे अन्तः करण की विज्ञता का ठीक परिचय देता है, बड़े शोक और आश्चर्य की बात है कि तुम को ऐसा प्रश्न करने में तिनक भी लजा नहीं आई और तुम ने ज़रा भी मानुषी बुद्धि का आश्रय नहीं लिया! इमने इस अन्थ में जो इस प्रकार की बातें लिखी हैं उन से हमारा प्रयोजन दूसरे के दोषों के प्रकट करने का नहीं है किन्तु सर्व साधारण को दुर्गुणों के दोष और द्वानियों को दिखाकर उन से बचाने और चेताने का है, देखों ! इस कुटेव के कारण इज़ारों का सत्यानाश हो गया है तथा होता जाता है, अतः हमने इस के स्वरूप को दिखाकर जो इस की हानियों का वर्णन कर इस से बचने के लिये उपदेश किया तो इस में क्या बुरा किया ? देखो ! प्राणियों को भूल और दोष से बचाना हमारा क्या किन्तु मनुष्यमात्र का यही कर्त्तव्य है, रही संसार की विचित्रता की बात, कि यह संसार विचित्र है-इस में सब ही प्रकार के मनुष्य होते हैं अर्थात् शिष्टाचारी भी होते हैं और दुराचारी भी होते हैं इत्यादि, सो वेशक यह ठीक है, परन्तु तुम ने कभी इस वात का भी विचार किया है कि मनुष्य दुराचारी क्यों होते हैं, उस के कारण को यदि विचार कर देखोगे तो तुम्हे मालूम हो जायगा कि मनुष्यों के दुराचारी होने में कारण केवल कुसंस्कार ही है.

बस उसी कुसंस्कार को हटाना तथा भावी सन्तान की उस से बचाना हमारा अभीष्ट है, इमारा ही क्या. किन्त सर्व सज्जनों और महात्माओं का वही अभीष्ट है और होना ही चाहिये. क्योंकि विज्ञान पाकर जो अपने भुले हुए भाई को कुमार्ग से नहीं हटाता है वह मनुष्य नहीं किन्तु साक्षात् पशु है। अब जो तुम ने हानि ठाभ की बात कही कि एक की हानि से दूसरे का लाभ होता है इत्यादि, सो तुम्हारा यह कथन बिलकुल अज्ञानता और बालकपन का है, देखी! सज्जन वे हैं जो कि दूसरे की हानि के विना अपना लाभ चाहते हैं, किन्तु जो परहानि के द्वारा अपना लाभ चाहते हैं वे नराधम (नीच मनुष्य) हैं, देखो! जो योग्य वैद्य और डाक्टर हैं वे पात्रापात्र (योग्यायोग्य) का विचार कर रोगी से द्रव्य का ग्रहण करते हैं, किन्तु जो (वैद्य और डाक्टर) यह चाहते हैं कि मनुष्यगण बुरी आदतों में पड कर खूब दुःख भोगें और हम खूब उन का घर लूटें, उन्हें साक्षात राक्षस कहना चाहिये, देखो ! संसार का यह व्यवहार है कि−एक का काम करके दूसरा अपना निर्वाह करता है, वस इस प्रथा के अनुकुल वर्त्ताव करनेवाले को दोषास्पद (दोष का स्थान) नहीं कहा जा सकता है, अतः वैद्य रोगी का काम करके अर्थात रोग से मक्त करके उस की योग्यतानुसार द्रव्य होवें तो इस में कोई अन्यथा (अनुचित) बात नहीं है, परन्तु उन की मानसिक वृत्ति खार्थतत्पर और निकृष्ट नहीं होनी चाहिये, क्योंकि मानसिक वृत्ति को स्वार्थ में तत्पर तथा निकृष्ट कर दूसरों को हानि पहुँचा कर जो स्वार्थसिद्धि चाहते हैं वे नराधम और परापकारी समझे जाते हैं और उन का उक्त व्यवहार एष्टिनियम के विरुद्ध माना जाता है तथा उस का रोकना अलावस्यक समझा गया है, यदि उस का रोकना तुम आवश्यक नहीं समझते हो तथा निकृष्ट मानसिक वृत्ति से एक को हानि पहुँचा कर भी दूमरे के लाभ होने को उत्तम समझते हो तो अपने घर में घुसते हुए चोर को क्यों ललकारते हो? क्योंकि तुम्हारा धन ले जाने के द्वारा एक की हानि और एक का लाभ होना तुम्हारा अभीष्ट ही है, यदि तुम्हारा सिद्धान्त मान लिया जाये तव तो संसार में चोरी जारी आदि अनेक कुत्सिताचार होने लगेंगे और राजशासन आदि की भी कोई आवरयकता नहीं रहेगी, महा खेद का विषय है कि-न्याह शादियों में रिष्डियों का नचाना, उन को द्रव्य देना, उस द्रव्य को बरे मार्ग में लगवाना, बचों के संस्कारों का विगाइना, रिष्डियों के साथ में (मकाविले में) घर की खियों से गालियाँ गवा कर उन के संस्कारों का विगाइना, आतिशवाजी और नाच तमाशों में हज़ारी रुपयों की फूँक देना, बाल्यावस्था में सन्तानों का विवाह कर उन के अपक (कचे) वीर्य के नाश के लिये प्रेरणा करना तथा अनेक प्रकार के बरे व्यसनों में फँसते हुए सन्तानों को न रोकना, इत्यादि महा हानिकारक बातों को तो तुम अच्छा और ठीक समझते हो और उन को करते हुए तुम्हें तनिक भी रुजा नहीं आती है किन्तु हमने जो अपना कर्त्तव्य समझ कर लाभदायक (फायदेमन्द) शिक्षापद (शिक्षा अर्थात नसीहत देने वाली) तथा जगत कल्याणकारी बातें लिखी हैं उन को तुम ठीक नहीं समझते हो, वाह जी वाह! धन्य है तुम्हारी बुद्धि! ऐसी २ बुद्धि और विचार रखने वाले तुम्हीं लोगों से तो इस पवित्र आर्यावर्त देश का सल्यानाश हो गया है और होता जाता है, देखो! बुद्धिमानों का तो यही परम (मुख्य) कर्त्तव्य है कि जो बुद्धिमान जन गृहस्थों को लाभ पहुँचाने वाले तथा शिक्षापद उत्तम २ लेखों को प्रकाशित (जाहिर) करें उन के उक्त लेखों को पड़ें और उन्हें विचारें तथा यदि वे लेख अपने हितकारक माछम पड़ें तो उन का स्वयं अङ्गीकार कर अपने दूसरे भाइयों को उन (हेखों) का उपदेश देकर उन को सन्मार्ग (अच्छे रास्ते) में लाने की चेष्टा करें तथा यदि वे लेख अपने को हितकारी प्रतीत (मालूम) न हों तो उन्हें अपनी ही बुद्धि से अहितकारी न ठहराकर दूसरे बुद्धिमान् विवेकशील (विचारशाली) और दूरदर्शी जनों के साथ उन के विषय में विचार कर उन की सत्यता असत्यता तथा हितकारिता और अहितकारिता के विषय में निर्धार (निश्चय) करें, क्योंकि

लक्षण — स्त्री गमन के होने के पश्चात एक से लेकर पांच दिन के भीतर सुजाख का चिह्न प्रकट होता है, प्रथम इन्द्रिय के पूर्व भाग पर खाज ( खुजली ) चलती है, उस ( इन्द्रिय ) का मुख सूज कर छाल हो जाता है और कुछ खुल जाता है तथा उस को द्वाने से भीतर से रसी का बूँद निकलता है, उस के पीछे रसी अधिक निकलती है, यह रसी पीले रंग की तथा गाड़ी होती है, किसी २ के रसी का थोड़ा दाग पड़ता है और किसी २ के अत्यन्त रसी निकलती है अर्थात् धार के समान गिरती है, पेशाव मन्द धार के साथ में थोड़ी २ कई वार उतरती है और उस के उतरने के समय बहुत जलन होती है तथा चिनग भी होती है इसलिये इसे चिनगिया सुजाख कहते हैं, इस के साथ में शरीर में बुखार भी आ जाता है, इन्द्रिय भरी हुई तथा कठिन जेवड़ी ( रस्सी ) के समान हो जाती है तथा मन को अखन्त विकलता ( वेचैनी ) प्राप्त होती है, कभी २ इन्द्रिय में से लोहू भी गिरता है, कभी २ इस रोग में रात्रि के समय इन्द्रिय जागृत ( चैतन्य ) होती है और उस समय बांकी (टेड़ी ) होकर रहती है तथा उस के कारण रोगी को असहा (न सहने योग्य अर्थात् बहुत ही) पीड़ा होती है, कभी २ वृषण (अण्डकोष) सूज कर मोटे हो जाते हैं और उन में अल्पन्त पीड़ा होती है. पेशाब के बाहर आनेका जो लम्बा मार्ग है उस के किसी भाग में सुजाख होता है. जब अगले भाग ही में यह रोग होता है तब रसी थोड़ी आती है तथा ज्यों २ अन्दर के (पिछले अर्थात् भीतरी) भाग में यह रोग होता है लों २ रसी विशेष निकलती है और वेसणी (बैठक) के भाग में भार (बोझ) सा प्रतीत ( मालूम ) होता है और पीड़ा विशेष होती है, कभी २ शिश्न के अंदर भी चाँदी पड़ जाती है और उस में से रसी निकलती है परन्तु उसे सुज़ाख का रोग नहीं समझना चाहिये, चाँदी प्रायः आगे ही होती है और वह मुख पर ही दीखती है, परन्तु जब भीतरी भाग में होती है तब इन्द्रिय का भाग कठिन और गीलासा प्रतीत ( मालूम ) होता है।

सुज़ाख के जपर कहें हुए ये किटन चिह्न दश से पन्द्रह दिन तक रह कर मन्द्र (नरम) पड़ जाते हैं, रसी कम और पतली हो जाती है तथा पीली के बदले (स्थान में) सफेद रंगकी आने लगती है, जलन और चिनग कम हो जाती है तथा आखिरकार विलक्कल बन्द हो जाती है, ताल्पर्य यह है कि—दो तीन हफ्ते में रसी विलक्कल बंद होकर सुजाख मिट जाता है, परन्तु जब सफेद रसीका थोड़ा २ भाग कई महीनों तक निकलता रहता है तब उस को प्राचीन प्रमेह (पुराना

सत्यासत्य आदि का विचार करना ही मानुषी बुद्धि का फल है। यबिष इस विषय में हमें और भी बहुत कुछ लिखना था परन्तु प्रन्थ के अधिक बढ़ जाने के कारण अब कुछ नहीं लिखते हैं, हमें आशा है कि-हमारी इस संक्षिप्त (मुक्तिसिर) सूचना से ही बुद्धिमान् जन तत्त्व को समझ कर कल्याणकारी (सुखदायक) मार्ग का अवलम्बन कर (सहारा लेकर) इस दुःखोदिष (दुःखसागर) संसार के पार पहुँचेंगे॥

सुजाख ) कहते हैं, इस पुराने सुजाख का मिटना बहुत कठिन ( मुश्किल ) हो जाता है अर्थात् दो चार मास तक इस के छिद्र ( छेद ) बंद रहते हैं, लेकिन जब कुछ गर्म पदार्थ खाने में भा जाता है तब ही वह फिर माल्स पड़ने लगता है अर्थात् पुनः सुजाख हो जाता है, सुजाख के पुराने हो जाने से शीघ्र ही उस में से सूत्रकृष्ट्र अर्थात् मूत्रगांठ उत्पन्न हो जाती है और वह इतना कष्ट देती है कि रोगी और वैद्य उस के कारण हैरान हो जाते हैं तथा यह निश्चित ( निश्चय की हुई ) बात है कि पुराने सुजाख से प्रायः मूत्रकृष्ट्र हो ही जाता है।

कभी २ सुजाख के साथ वद भी हो जाती है तथा कभी २ सुजाख के कारण इन्द्रिय के ऊपर मस्सा भी हो जाता है, इन्द्रिय का फूल सूज जाता है और उस के बाहर चाँदे ( चकते ) पड़ जाते हैं, मूत्राशय अथवा वृषण का बरम ( शोथ ) हो जाता है और कभी २ पेशाब भी रुक जाता है।

यद्यपि सुजाख शरीर के केवल इन्द्रिय भाग का रोग है तथापि तमाम शरीर में उस के दूसरे भी चिह्न उत्पन्न हो जाते हैं, जैसे-शरीर के किसी भाग का फूट निकलना, सन्धियों में दर्द होना, पृष्टवंश (पीठ के बांस) में वायु का भरना तथा आँखों में दर्द होना इत्यादि, तात्पर्य यह है कि-सुजाख के कारण शरीर के विभिन्न भागों में भी अनेक रोग प्रायः हो जाते हैं।

चिकित्सा—१-सुजाख का प्रारंभ होने पर यदि उस में शोथ (सूजन) अधिक हो तथा असह्य (न सहने योग्य) वेदना (पीड़ा) होती हो तो वेसणी के जपर थोड़ी सी जोंकें लगवा देनी चाहियें, परन्तु यदि अधिक शोथ और विशेष वेदना न हो तो केवल गर्म पानी का सेक करना चाहिये।

२-इन्द्रिय को गर्म पानी में भिगोये हुए कपड़े से लपेट लेना चाहिये।

३-रोगी को कमर तक कुछ गर्म ( सहन हो सके ऐसे गर्म ) पानी में दश से लेकर बीस मिनट तक बैठाये रखना चाहिये तथा यदि आवश्यक हो तो दिन में कई वार भी इस कार्य को करना चाहिये।

४-पेशाब तथा दस्त को लानेवाली औषधियों का सेवन करना चाहिये।

५-इस रोग में पेशाब के अम्ल होने के कारण जलन होती है इस लिये आलकली तथा सोडा पोटास आदि क्षार (खार) देना चाहिये।

६-इस में पानी अधिक पीना चाहिये तथा एक भाग दूध और एक भाग पानी मिला कर धीरे २ पीते रहना चाहिये।

७-अलसी की चाय बनवा कर पीनी चाहिये तथा जो का पानी उकाल ( उबाल ) कर पीना चाहिये, परन्तु आवश्यकता हो तो उस पानी में थोड़ासा सोडा भी मिला लेना चाहिये। ८-गोखुरू, ईशवगोल, तुकमालम्बा, बीदाना, बहुफली तथा मौलेठी, इन में से चाहे जिस पदार्थ का पानी पीने से पेशाब की वेदना (पीड़ा) कम हो जाती है।

९-सब से प्रथम इस रोग में यह औषि देनी चाहिये कि-छाइकर आमोनी एसेटेटिस दो औंस, एसेटेट आफ पोटास नब्बे (९०) प्रेन, गोंद का पानी एक औंस तथा कपूर का पानी तीन औंस, इन सब दवाओं को मिला कर (चौथाई) भाग दिन में चार वार देना चाहिये, परन्तु स्मरण रहे कि उक्त दवा का जो प्रथम भाग (पहिला चौथाई हिस्सा) दिया जावे उस के साथ दस्त लाने के लिये या तो चार ड्राम विलायती निमक मिला देना चाहिये अथवा समय तथा प्रकृति के अनुसार दूसरी किसी औषि को मिला देना चाहिये, अर्थात् गुलाब की कली का, सोनामुखी (सनाय) का तथा एक वा डेढ़ औंस ऐपसम साल्ट का एक जुलाब देना चाहिये।

१०-यदि उत्पर लिखी दवा से फायदा न हो तो लाइकर पोटास ६० मिनिम, सोराखार १ ड्राम, टिंकचर आफ हायोसाइम २ ड्राम तथा चूनेका पानी ४ औंस, इन सब को मिला कर है भाग दिन में चार वार देना चाहिये ।

११-पाषाणभेद, धिनया, धमासा, गोखुरू, किरमाला (अमलतास) तथा गुड़, इन सब को प्रत्येक को आधे २ तोले लेकर तथा सब को एक सेर पानी में भिगो कर छान लेना चाहिये, पीछे दिन में दो तीन वार में वह पानी पिला देना चाहिये।

1२-चावलों का धोवन एक सेर, केंसू के फूल एक तोला, दाल ( मुनका ) एक तोला तथा त्रिफले का चूर्ण एक तोला, इन सब औषधों को चावलों के धोवन में दो घण्टे तक भिगो कर तथा कुचल कर उन के पानी को छान लेना चाहिये और वही जल सबेरे और शाम को पिलाना चाहिये।

१३-बहुफली ३ ड्राम और सोडा ३० ग्रेन, इन दोनों औषधियों को मिला कर तीन पुड़ियां बना लेनी चाहिये तथा दिन में तीन वार (सबेरे, दुपहर और शाम को) एक एक पुड़िया देनी चाहिये।

विशेष वक्तव्य—जपर लिखी हुई अंग्रेजी तथा देशी दवा यदि मिल सके तो थोड़े दिनों तक उस का सेवन कर उस के फल को देखना चाहिये परन्तु उस के साथ साधारण खुराक को खाना चाहिये। मद्य, मिर्चे, मसाला, हींग और तेल आदि गर्म पदार्थों का सेवन नहीं करना चाहिये।

देशी वैद्यक शास्त्र ने यद्यपि सुजाल में दूध के पीने का निषेध किया है परन्तु डाक्टर त्रिभुवनदास की सम्मति है कि-इस रोग में दूध के सेवन से किसी प्रकार की हानि नहीं होती है, इस परस्पर विरोध का विचार कर इस विषय में परीक्षा (जाँच) की गई तो विदित (माॡम) हुआ कि दूध के सेवन से यद्यपि और

कुछ बिगाड़ तो नहीं होता है परन्तु सुजाख के मिटने में देरी लगती है ( सुजाख बहुत दिनों में अच्छा होता है )।

जब सुजाख के कठिन चिह्न मन्द (कम) पड़ जावें तब नीचे लिखी हुई दवा तथा पिचकारी का उपयोग करना चाहिये, परन्तु तब तक उक्त दवाइयों को काम में नहीं लाना चाहिये।

बहुत से अज्ञान ( मूर्ख ) वैद्य सुजाल का प्रारंभ होते ही पिचकारी लगवाते हैं, सो यह ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा करने से लग्न होने के बदले प्रायः हाति ही देखी जाती है इस लिये एक वा दो हफ्ते के बाद जब सुजाल हलका पड़ जावे अर्थात् जलन कम हो जावे और रसी थोड़ी सफेद तथा पतली आने लगे तब पेट में लेने के लिये ( खाने के लिये ) तथा पिचकारी के लगाने के लिये नीचे लिखी हुई दवाइयों को काम में लाना चाहिये।

जपर कहे हुए कार्य के लिये-कोपेवा, कबाबचीनी और चन्दन का तेल, ये मुख्य पदार्थ हैं, इस लिये इन को उपयोग में लाना चाहिये।

१४-आइल कोपेवा ४ लाम, आइल क्युवब २ लाम, म्युसिलेज अकासिया २ औंस, आइलिसिनेमान १५ बूँद और पानी १५ औंस, पिहले पानी के सिवाय चारों औपिश्रियों को मिला कर पीछे उस में पानी मिलावें तथा दिन में तीन वार खाना खाने के पीछे एक एक औंस पीवें, इस दवा के थोड़े दिनों तक पीने से रसी ( मवाद ) का आना बंद हो जावेगा।

१५-यदि उपर लिखी हुई दवा से रसी का आना बंद न हो तो कवावचीनी की बूकी (बुरकी) है से है तोला तथा कोपेवा वालसाम ४० से ६० मिनिम, इन दोनों को एकत्र करके (मिला कर) उस के दो भाग कर लेने चाहियें तथा एक भाग सबेरे और एक भाग शाम को घृत, मिश्री, अथवा शहद के साथ चाटना चाहिये।

अथवा केवल (अकेली) कवावचीनी की बूकी (बुरकी अथवा चूर्ण) दो दुअन्नीभर दिन में तीन वार घृत तथा मिश्री के साथ खाने से भी फायदा होता है।

इस के सिवाय-चन्दन का तेल भी सुजाख पर बहुत अच्छा असर करता है तथा वह अंग्रेजी वालसाम कोपेवा के समान गुणकारी (फायदेमन्द) समझा जाता है।

१६-लीकर पोटास ३ ड्राम, सन्दल (चन्दन) का तेल ३ ड्राम, टिंकचर आरेनशियाई १ औंस तथा पानी १६ औंस, पहिले पानी के सिवाय शेष तीनों औषधियों को मिला कर पीछे पानी को मिलाना चाहिये तथा दिन में तीन वार खाना खाने के पीछे इसे एक एक औंस पीना चाहिये। 3 ७-दश से वीस मिनिम (बूँद) तक चन्दन के तेल को मिश्री में, अथवा बतासे में डाल कर सबेरे और शाम को अर्थात् दिन में दो बार कुछ दिन तक लेना चाहिये, यह (चन्दन का तेल ) बहुत अच्छा असर करता है।

१८-पिचकारी—जिस समय जपर कही हुई दवाइयां ली जाती हैं उस समय इन के साथ इन्द्रिय के भीतर पिचकारी के लगाने का भी क्रम अवस्य होना चाहिये, क्योंकि-ऐसा होने से विशेष फायदा होता है।

पिचकारी के लगाने की साधारण रीति यही है कि-काच की पिचकारी को दवा के पानी से भर कर उस (पिचकारी) के मुख को इन्द्रिय में डाल देना चाहिये तथा एक हाथ से इन्द्रिय को और दूसरे हाथ से पिचकारी को दबाना चाहिये, जब पिचकारी खाली होजावे (पिचकारी का पानी इन्द्रिय के भीतर चला जावे) तब उस को शीघ्र ही बाहर निकाल लेना चाहिये और दवा को थोड़ी देर तक भीतर ही रहने देना चाहिये अर्थात् इन्द्रिय को थोड़ी देर तक दबाये रहना चाहिये कि जिस से दवा बाहर न निकल सके, थोड़ी देर के बाद हाथ को छोड़ देना चाहिये (हाथ को अलग कर लेना चाहिये अर्थात् हाथ से इन्द्रिय को छोड़ देना चाहिये) कि जिस से दवा का पानी गर्म होकर बाहर निकल जावे।

पिचकारी के लगाने के उपयोग (काम) में आने वाली दवाइयां नीचे लिखी जाती हैं:—

१९-सलफोकार बोलेट आफ जिंक २० ग्रेन तथा टपकाया हुआ (फिल्टर आदि किया से शुद्ध किया हुआ ) पानी ४ औंस, इन दोनों को मिला कर ऊपर लिखे अनुसार पिचकारी लगाना चाहिये।

२०-लेड वाटर ३० से ४० मिनिम, जस्त का फूल १ से ४ ग्रेम, अच्छा मोरथोथा १ से ३ ग्रेन तथा पानी ५ औंस, इन सब को मिला कर ऊपर कही हुई रीति के अनुसार पिचकारी लगाना चाहिये।

२१-कारबोलिक एसिड २० ग्रेन तथा पानी ५ औंस, इन को मिलांकर दिन में चार वा पांच वार पिचकारी लगाना चाहिये।

२२-पुटासीपरमेंगनस २ ग्रेन को ४ औंस पानी में मिला कर दिन में तीन पिचकारी लगाना चाहिये।

२३-नींबू के पत्ते, इमली के पत्ते, नींब के पत्ते और मेंहदी के पत्ते, प्रत्येक दो दो तोले, इन सब को आध सेर पानी में औंटा कर दिन में तीन वार उस पानी की पिचकारी लगाना चाहिये।

२४-मोरथोथा ३ रत्ती, रसोत १ मासा, अफीम १ मासा, सफेदा काशगरी १ मासा, गेरू ६ मासे, बबूल का गोंद १ तोला, कलमी शोरा ३ रत्ती तथा माज्फल १ मासा, पहिले गोंद को १५ तोले पानी में घोंटना (खरल करना) चाहिये, पीछे उस में रसोत डाल कर घोंटना चाहिये, इस के बाद सब औप-धियों को महीन पीस कर उसी में मिला देना चाहिये तथा उसे छान कर दिन में तीन वार पिचकारी लगाना चाहिये।

विशेष वक्तव्य—जपर लिखी हुई दबाइयों को अनुक्रम से (क्रम २ से ) काम में लाना चाहिये अर्थात् जो दबाई प्रथम लिखी है उस की पहिले परीक्षा कर लेनी चाहिये, यदि उस से फायदा न हो तो उस के पीछे एक एक का अनु-भव करना चाहिये अर्थात् पांच दिन एक दबा को काम में लाना चाहिये, यदि उस से फायदा न माल्यम हो तो दूसरी दबा का उपयोग करना चाहिये।

उक्त द्वाओं में जो पानी का सम्मेल ( मिलाना ) लिखा है उस ( पानी ) के बदले ( एवज ) में गुलाव जल भी डाल सकते हैं।

पिचकारी के लिये एक समय के लिये जल का परिमाण एक औंस अर्थात् (२॥) रुपयेभर है, दिन में दो तीन वार पिचकारी लगाना चाहिये, यह भी स्मरण रहे कि-पहिले गर्म पानी की पिचकारी को लगाकर फिर दवा की पिच-कारी के लगाने से जल्दी फायदा होता है, पुराने सुजाख के लिये तो पिचकारीका लगाना अत्यावद्यक समझा गया है॥

### स्त्री के सुजाख का वर्णन।

पुरुप के समान स्त्री के भी सुजास होता है अर्थात् सुजास वाले पुरुष के साध व्यभिचार करने के बाद पांच सात दिन के भीतर स्त्री के यह रोग प्रकट हो जाता है।

इस की उत्पत्ति के पूर्व ये चिह्न दील पहते हैं कि-प्रथम अचानक पेडू में दुई होता है, वमन (उलटी) होता है, पेट में दुई होता है, अन अच्छा नहीं लगता है, किसी २ के उबर भी हो जाता है, दस्त साफ नहीं होता है तथा किसी २ के पेशाव जलती हुई उतरती है इत्यादि, ये चिह्न पांच सात दिन तक रह कर शान्त हो (मिट) जाते हैं तथा इन के शान्त हो जाने पर स्त्री को यद्यपि विशेष तकलीफ नहीं मालूम होती है परन्तु जो कोई पुरुष उस के पास जाता है (उस से संसर्ग करता है) उस को इस रोग की प्रसादी के मिलने का हार खुला रहता है।

स्त्री के जो सुजाख होता है वह प्रदरसे उपलक्षित होता है (जानिलया जाता है)।

सुजास प्रथम स्त्री की योनि में होता है और वह पीछे बढ़ जाता है अर्थात् बढ़ते २ वह मूत्रमार्ग तक पहुँचता है, इस लिये जिस प्रकार पुरुष के प्रथम से ही कठिन चिह्न होते हैं उस प्रकार स्त्री के नहीं होते हैं, क्योंकि स्त्री का मूत्रमार्ग पुरुप की अपेक्षा बड़ा होता है, इसी लिये इस रोग में खीको कोपेवा तथा चन्दन का तेल इत्यादि दवा की विशेष आवश्यकता नहीं होती है किन्तु उस के लिये तो इतना ही करना काफी होता है कि उस को प्रथम त्रिफले का जुलाब तीन दिन तक देना चाहिये, फिर महीना वा बीस दिन तक साधारण खुराक देनी चाहिये तथा पिचकारी लगाना चाहिये, क्योंकि खी के लिये पिचकारी की चिकित्सा विशेष फायदेमन्द होती है।

देशी वैद्य इस रोग में स्त्री को प्रायः वंग भी दिया करते हैं।

सूचना—इस वर्तमान समय में चारों तरफ दृष्टि फैला कर देखने से विदित होता है कि इस दुष्ट सुजाल रोग से वर्तमान में कोई ही पुण्यवान् पुरुष बचे हैं नहीं तो प्रायः यह रोग सब ही को थोड़ा बहुत कष्ट पहुँचाता है।

इस रोग के होने से भी गर्मी के रोग के समान खून में विकार (विगाड़) हो जाता है, इसलिये खून को साफ करनेवाली दवा का महीने वा बीस दिन तक अवश्य सेवन करना चाहिये।

यह रोग भी गर्मी के समान बारसा में उतरता है अर्थात् यह रोग यदि माता पिता के हो तो पुत्र के भी हो जाता है।

इस दुष्ट रोंग से अनेक (कई) दूसरे भी भयंकर रोग उत्पन्न हो जाते हैं परन्तु उन सब का अधिक वर्णन यहां पर प्रन्थ के बढ़जाने के भय से नहीं कर सकते हैं।

बहुत से अज्ञान (मूर्ख) लोग इस रोग के विद्यमान (मौजूद) होने पर भी छीसंगम करते हैं जिस से उन को तथा उन के साथ संगम करने वाली छियों को बड़ी भारी हानि पहुँचती है, इस लिये इस रोग के समय में स्त्रीसंगम कदापि (कभी) नहीं करना चाहिये।

बहुत से लोग इस रोग के महाकष्ट को भोग कर के भी पुनः उसी मार्ग पर चलते हैं, यह उन की परम अज्ञानता (बड़ी मूर्खता) है और उन के समान मूर्ख कोई नहीं है, क्योंकि ऐसा करने से बे मानो अपने ही हाथ से अपने पैर में कुव्हाड़ी मारते हैं और उन के इस व्यवहार से परिणाम में जो उन को हानि पहुँचती है उसे वे ही जान सकते हैं, इस लिये इस रोग के होने के समय में कदापि खीसंगम नहीं करना चाहिये॥

# कास ( खांसी ) रोग का वर्णन।

कारण—नाक और मुख में धूल तथा धुआँ के जाने से, प्रतिदिन रूक्ष (रूखे) अन्न और अधिक व्यायाम के सेवन से, आहार के कुपथ्य से, मल और मूत्र के रोकने से तथा छींक के रोकने से प्राणवायु अत्यन्त दुष्ट होकर तथा दुष्ट उदान वायु से मिल कर कास (खाँसी) को उत्पन्न करती है।

भेद्—कास रोग के पाँच भेद हैं-वातजन्य, पित्तजन्य, कफजन्य, क्षत-( घाव ) जन्य और क्षयजन्य, इन पाँचों में से कम से पूर्व की अपेक्षा उत्तरोत्तर बलवान् होता है।

लक्षण—वात के कास रोग में प्रायः हृद्य, कनपटी, मस्तक, उदर और पसवाड़े में ग्लूल (पीड़ा) होता है, मुँह उतर जाता है, बल (शक्ति), स्वर (आवाज) और पराक्रम क्षीण हो जाता है, वारंवार तथा सूखी खांसी उठती है और स्वरमेद हो जाता है (आवाज बदल सी जाती है)।

पित्त के कास रोग में प्रायः हृदय में दाह (जलन), ज्वर, मुख का सूखना तथा कडुआ रहना, प्यास का लगना, पीले रंग के तथा कडुए वमन का होना, शरीर के रंग का पीला हो जाना तथा सब देह में दाह का होना, इलादि लक्षण होते हैं।

कफ के कास रोग में कफ से मुख का लिप्त ( लिसा ) रहना, अन्न में अरुचि, शरीर का भारी रहना, कण्ठ में खाज ( खुजली ) का चलना, वारंवार खांसी का उटना, तथा थूँकने के समय कफ की गाँठ गिरना, इत्यादि लक्षण होते हैं।

क्षत ( घाव ) के कास रोग में प्रथम सूखी खाँसी का होना, पीछे रुधिर से युक्त थूक का गिरना, कण्ठ में पीड़ा का होना, हृदय में सुई के चुभने के समान पीड़ा का होना, सिन्धयों में पीड़ा, ज्वर, धास, प्यास तथा स्वरभेद का होना, ह्लादि उक्षण होते हैं।

यह क्षतजन्य कास रोग बहुत स्त्रीसंग करने से, भार के उठाने से, बहुत मार्ग चलने से, कुश्ती करने से तथा दौड़ते हुए हाथी और घोड़े आदि के रोकने से उत्पन्न होता है अर्थात् इन उक्त कारणों से रूक्ष पुरुष का हृदय फट जाता है तथा बायु कुपित होकर खांसी को उत्पन्न कर देता है।

क्षय के कास रोग में शरीर की क्षीणता, श्रूल, ज्वर, दाह और मोह का होना, सूखी खांसी का उठना, रुधिर मांस और शरीर का सूख जाना तथा थूक में रुधिर और कफसंयुक्त पीप का आना, इत्यादि लक्षण होते हैं।

यह क्षयजन्य कास रोग कुपध्य और विषमाशन के करने से, अतिमेथुन से, मल और मूत्र आदि बेगों के रोकने से, अति दीनता से तथा अति शोक से, अग्नि के मन्द हो जाने से उत्पन्न होता है।

चिकित्सा—१-वायु से उत्पन्न हुई खांसी में-बथुआ, मकोय, कची मूली और चौपतिया का शाक खाना चाहिये, तैल आदि स्नेह दूध, ईख का रस, गुइ के पदार्थ, दही, कांजी, खटे फल, खटे मीठे पदार्थ और नमकीन पदार्थ, इन का सेवन करना चाहिये।

अथवा-दश मूल की यवागू का सेवन करना चाहिये, क्योंकि-यह यवागू श्वास खांसी और हिचकी को शीघ्र ही दूर करती है तथा यह दीपन (अग्नि को प्रदीक्ष करनेवाली) और वृष्य (बलदायक) भी है।

२-पित्त से उत्पन्न हुई खांसी में-छोटी कटेरी, बड़ी कटेरी, दाख, कपूर, सुगन्धवाला, सोंठ और पीपल का काथ बना कर तथा उस में शहद और मिश्री डाल कर पीना चाहिये।

३-कफ से उत्पन्न हुई खांसी में-पीपल, कायफल, सोंठ, काकड़ासिंगी, भारंगी, काली मिर्च, कलोंजी, कटेरी, सम्हाल, अजबायन, चित्रक और अडूसा, इन के काथ में पीपल का चूर्ण डाल कर पीना चाहिये।

४-क्षत से उत्पन्न हुई खांसी में-ईख, कमल, इक्षुवालिका (ईख का मेद), कमल की ढंडी, नील कमल, सफेद चन्दन, महुआ, पीपल, दाख, छाख, काकड़ासिंगी और सतायर, इन सब को समान भाग ले, वंशलोचन दो भाग तथा सब से चौगुनी मिश्री मिलावे, पीछे इस में शहद और मक्खन मिला कर प्रकृति के अनुसार इस की यथोचित मात्रा का सेवन करे।

५-क्षय से उत्पन्न हुई खांसी में-कोह के चूर्ण में अडूसे के रस की अनेक भावनायें दे कर तथा उस में शहद मिश्री और मक्खन मिला कर उसका सेवन करना चाहिये।

६-बेर के पत्ते को मनशिल से लपेट कर उस लेप को धूप में सुखा लेना चाहिये, पीछे उस के धुएँ का पान (धूम्रपान) कराना चाहिये, इस से सब प्रकार की खांसी मिट जाती है।

७-कटेरी की छाल और पीपल के चूर्ण को शहद के साथ में चाटने से सब प्रकार की खांसी दूर होती है।

८-प्रथम बहेड़े को घृत में सान कर तथा गोवर से लपेट कर पुटपाक कर लेना चाहिये, पीछे इस के छोटे २ दुकड़े कर सुख में रखना चाहिये, इस से सब प्रकार की खांसी अवस्य ही दूर हो जाती है।

९-चित्रक की जड़ और छाल तथा पीपल, इन का चूर्ण कर शहद से चाटना चाहिये, इस से खांसी, श्वास और हिचकी दूर हो जाती है।

३०-नागरमोथा, पीपल, दाख तथा पका हुआ कटेरी का फल, इन के चूर्ण को घृत और शहद में मिला कर चाटना चाहिये, इस के सेवन से क्षयजन्य खांसी दूर हो जाती है।

११-छोंग, जायफल और पीपल, ये प्रत्येक दो २ तोले, काली मिर्च चार तोले, तथा सोंठ सोलह तोले, इन सब को बारीक पीस कर उस में सब चूर्ण के बराबर मिश्री को पीस कर मिलाना चाहिये तथा इस का सेवन करना चाहिये, इस का सेवन करने से खांती, ज्वर, अरुचि, प्रमेह, गोला, श्वास, मन्दाग्नि और संप्रहणी आदि रोग नष्ट हो जाते हैं।

### अरुचि रोग का वर्णन।

भेद (प्रकार)-अरुचि रोग आठ प्रकार का होता है-वातजन्य, पित्तजन्य, कफजन्य, सिन्निपातजन्य, शोकजन्य, भयजन्य, अतिलोभजन्य और अतिकोधजन्य।

कारण—यह अरुचि का रोग प्रायः मन को हेश देनेवाले अन्न रूप और गन्ध आदि कारणों से उत्पन्न होता है, परन्तु सुश्रुत आदि कई आचार्यों ने वात, पित्त, कफ, सन्निपात तथा मन का सन्ताप, ये पांच ही कारण इस रोग के माने हैं, अतएव उन्हों ने इस रोग के कारण के आश्रय से पांच ही भेद भी माने हैं।

स्रभण-वातजन्य अरुचि में-दाँतो का खट्टा होना तथा मुख का कपैला होना, ये दो स्रभण होते हैं।

पित्तजन्य अरुचि में-मुख-कडुआ, खट्टा, गर्मे, विरस और दुर्गन्ध युक्त रहता है।

कफजन्य अरुचि में-मुख-खारा, मीठा, पिच्छल, भारी और शीतल रहता है तथा आँतें कफ से लिस ( लिसी ) रहती हैं।

शोक, भय, अतिलोभ, कोध और मन को बुरे लगनेवाले पदार्थों से उत्पन्न हुई अरुचि में-मुख का स्वाद स्वाभाविक ही रहता है अर्थात् वातजन्य आदि अरुचियों के समान मुख का स्वाद खट्टा आदि नहीं रहता है, परन्तु शोकादि से उत्पन्न अरुचि में केवल भोजन पर ही अनिच्छा होती है।

सन्निपातजन्य अरुचि में -अन्न पर रुचि का न होना तथा मुख में अनेक रसों का प्रतीत होना, इत्यादि चिह्न होते हैं।

चिकित्सा—१-भोजन के प्रथम सेंधानिसक मिला कर अदरख को खाना चाहिये, इस के खाने से अन्न पर रुचि, अग्नि का दीपन तथा जीभ और कण्ठ की ग्रुद्धि होती है।

२-अदरख के रस में शहद डाल कर पीने से अरुचि, श्वास, खांसी, जुलाम और कफ का नाश होता है।

३-पकी हुई इमली और सफेद बूरा, इन दोनों को शीतल जल में मिला कर छान लेना चाहिये, फिर उस में छोटी इलायची, कपूर और काली मिर्च का चूर्ण डाल कर पानक तैयार करना चाहिये, इस पानक के कुरलों को वारंवार सुख में रखना चाहिये, इस से अरुचि और पित्त का नाश होता है।

४-राई, मुना हुआ जीरा, भुनी हुई हींग, सोंठ, सेंधानिमक और गाय का दही, इन सब को छान कर इस का सेवन करना चाहिये, यह तत्काल रुचि को उत्पन्न करती है तथा जठराग्नि को बढ़ाती है।

५-इमली, गुड़ का जल, दालचीनी, छोटी इलायची और काली मिर्च, इन सब को मिला कर मुख में कवल को रखना चाहिये, इस से अरुचि शीव्र ही दूर हो जाती है।

६-यवानी खाण्डव-अजवायन, इमली, सोंठ, अमलवेत, अनार और खट्टे वेर, ये सब प्रत्येक एक एक तोला, धिनया, संचर निमक, जीरा और दालचीनी, प्रत्येक छः २ मासे, पीपल १०० नग, काली मिर्च २०० नग और सफेद बूरा १६ तोले, इन सब को एकत्र कर चूर्ण बना लेना चाहिये तथा इस में से थोड़े से चूर्ण को कम २ से गले के नीचे उतारना चाहिये, इस के सेवन से हृदय की पीड़ा, पसवाड़े का दर्द, विबंध, अफरा, खांसी, श्वास, संग्रहणी और बवासीर दूर होती है, मुख और जीभ की शुद्धि तथा अन्न पर रुचि होती है।

७-अनारदाना दो पल, सफेद बूरा तीन पल, दालचीनी, पत्रज और छोटी इलायची, ये सब मिला कर एक पल, इन सब का चूर्ण कर सेवन करने से अरुचि का नाश होता है, जठराक्षि का दीपन और अब का पाचन, होता है एवं पीनस, खांसी तथा ज्वरका नाश होता है॥

#### छर्दि रोग का वर्णन।

अपने वेग से मुख को पूरण कर तथा सन्धि पीड़ा के द्वारा सब आंगों में दर्द को उत्पन्न कर दोषों का जो मुख में आना है उस को छिद कहते हैं।

लक्षण—वायु की छार्द में-हृदय और पसवाड़ों में पीड़ा, मुखशोष (मुख का सूखना), मस्तक और नाभि में झूल, खांसी, खर भेद (आवाज़ का बदल जाना), सुई चुभने के समान पीड़ा, डकार का शब्द, प्रबल वमन में झाग का आना, ठहर २ कर वमन का होना तथा थोड़ा होना, वमन के रंग का काला होना, कषैले और पतले वमन का होना तथा वमन के वेग से अधिक हेश का होना, इत्यादि चिह्न होते हैं।

पित्त की छिंदें में-मूर्छा, प्यास, मुखशोष, मसक तालु और नेत्रों में पीड़ा, अँधेरे और चक्कर का आना, और पीले, हरे, कडुए, गर्म, दाहयुक्त तथा धून्रवर्ण वमन का होना, ये चिह्न होते हैं।

कफ की छिर्दि में-तन्द्रा (मीट), मुख में मीठा पन, कफ का गिरना, सन्तोष (अन्न में अरुचि), निद्रा, चित्त का न लगना, शरीर का भारी होना तथा चिकने, गाढ़े, मीठे और सफेद कफ के वमन का होना, ये चिह्न होते हैं।

सिन्निपात अर्थात् त्रिदोष की छिर्द में-ग्रूल, अजीर्ण, अरुचि, दाह, प्यास, श्वास और मोह के साथ उलटी होती है तथा वह उलटी खारी, खट्टी, नीली, संघट (गाड़ी), गर्म और लाल होती है। आगन्तुज हिंदे में-यथायोग्य दोपों के अनुसार अपने २ लक्षण होते वहें। कृमि की हिंदे में-शूल तथा खाली उलेटी होती है, एवं इस रोग में कृमि रोग और हृदय रोग के समान सब लक्षण होते हैं।

छिदि के उपद्रव-खांसी, श्वास, ज्वर, हिचकी, प्यास, अचेतनता (बेहोशी), हृदय रोग तथा नेत्रों के सामने अधेरे का आना, ये सब उपद्रव आयः छिदि रोग में होते हैं।

कारण—अत्यन्त पतले, चिकने, अप्रिय तथा खार से युक्त पदार्थों का सेवन करने से, कुसमय भोजन करने से, अधिक भोजन करने से, बीभत्स पदार्थों के देखने से गरिष्ठ (भारी) पदार्थों के खाने से, श्रम, भय, उद्देग, अजीर्ण, और कृमिदोष से गर्भिणी खी की गर्भ सम्बन्धी पीड़ा से तथा वारंवार भोजन करने से तीनों दोष कृपित हो कर बल पूर्वक मुख का आच्छादन कर लेते हैं तथा अंगों में पीड़ा को उत्पन्न कर मुख के द्वारा पेट में पहुँचे हुए भोजन को बाहर निकालते हैं।

चिकित्सा—१-आमाशय (होजरी) के उत्क्षेश के होने से छर्दि होती है, इस लिये इस रोग में प्रथम लंघन करना चाहिये।

२-यदि इस रोग में दोषों की प्रबलता हो तो कफपित्तनाशक विरेचन
( जुलाब ) लेना चाहिये।

३-वातजन्य छिदि रोग में जल को दूध में मिला कर औंटाना चाहिये, जब जल जल कर केवल दूध रोप रह जावे तब उसे पीना चाहिये।

४-भूमिआँवले के यूप में घी और सेंधे निमक को मिला कर पीना चाहिये।

५-गिलोय, त्रिफला, नीम की छाल और पटोलपत्र के काथ में शहद मिला कर पीने से छिंदें दूर हो जाती है।

६-छोटी हरड़ के चूर्ण में शहद को मिला कर चाटने से दस्त के द्वारा दो**षों** के निकल जाने से शीघ्र ही छर्दि मिट जाती है।

७-बायविड्ंग, त्रिफला और सोंठ, इन के चूर्ण को शहद में मिला कर चाटना चाहिये।

८-बायविड़ंग, केवटी, मोथा और सोंठ, इन के चूर्ण का सेवन करने से कफ की छिंदें मिट जाती है।

९-आँवले, खील और मिश्री, ये सब एक पल लेकर तथा पीस कर पाव भर जल में छान लेना चाहिये, पीछे उस में एक पल शहद को डाल कर पुनः कपड़े

१-जो कि पहिले पृथक् २ लिख चुके हैं ॥ २-खाली उलटी होती है अर्थात् उबकियाँ आकर रह जाती हैं ॥

से छान लेना चाहिये, पीछे इस का सेवन करना चाहिये, इस का सेवन करने से त्रिदोष से उत्पन्न हुई छर्दि शीघ्र ही नष्ट हो जाती है।

- १०-गिलोय के हिंम में शहद डाल कर पीने से त्रिदोष की कठिन छिंदें भी। मिट जाती है।
  - ११-पित्तपापड़े के काथ में शहद डाल कर पीने झे पित्त की छिंदें मिट जाति है।
- १२-एलादि चूर्ण—इलायची, लोंग, नागकेशर, बेरें की गुठली, खीलैं, शियक्कु, मोथा, चन्दन और पीपल, इन सब औषधियों को समान भाग लेकर तथा इन का चूर्ण कर मिश्री और शहद को मिला कर उसे चाटना चाहिये, इस से कफ, वायु और पित्त की छिंदि मिट जाती है।
- 13-सूखे हुए पीपल के बक्कल ( छाल ) को लेकर तथा उस को जला कर राख कर लेना चाहिये, उस राख को किसी पात्र में जल डाल कर घोल देना चाहिये, थोड़ी देर में उस के नितरे हुए जल को लेकर छान लेना चाहिये, इस जल के पीने से छिदीं और अरुचि शीघ्र ही मिट जाती है ॥

# स्त्रीरोग (प्रदर) का वर्णन।

कारण—परस्पर विरुद्ध पदार्थ, मद्य, अध्यशन ( भोजन के ऊपर भोजन करना ), अजीर्ण, गर्भपात, अति मैथुन, अति चलना फिरना, अति शोक और उपवासादि के द्वारा शरीर का कृश होना, भार का ले जाता, लकड़ी आदि का लगना तथा दिन में सोना, इन कारणों से वात, पित्त, कफ और सन्निपात का चार प्रकार का प्रदर रोग उत्पन्न होता है।

लक्षण—सब प्रकार के प्रदरों में अंगों का टूटना तथा हाथ पैरों में पीड़ा होती है।

वातजन्य प्रदर—रूखा, लाल, झागों से मिला हुआ, मांस तथा सफेद पानी के समान थोड़ा २ बहता है तथा इस में तोद (सुई के चुभाने के समान पीड़ा) और आक्षेपक वायु की पीड़ा होती है।

पित्तजन्य प्रदर—कुछ पीला, नीला, काला, लाल तथा गर्म होता है, इस में पित्त के दाह से चमचमाहट युक्त पीड़ा होती है तथा प्रदर का वेग अधिक होता है।

कफजन्य प्रदर—आम रस (कचे रस) से युक्त, सेमर के गोंद के समान चिकना, कुछ पीला तथा मांस के धुले हुए जल के समान गिरता है, इस को श्वेत प्रदर कहते हैं।

१-हिम की विधि औषधप्रयोग वर्णन नामक प्रकरण में पहिले लिख चुके हैं ॥ २-वेर की अर्थात् झडवेरी के वेर की ॥ ३-भूने हुए थान (जिन में से चावल निकलते हैं )॥

सन्निपातजन्य प्रदर का रंग शहद, घी, हरताल और मजा के समान होता है तथा उस में मृत शरीर के गन्ध के समान गन्ध आती है, यह सन्निपातजन्य प्रदर रोग असाध्य होता है।

अति प्रदर के उपद्रव—प्रदर के अध्यंत गिरने से-दुर्बलता, श्रम, मूर्च्छा, मद, तृषा (प्यास), दाह (जलन), प्रलाप (बकना), पाण्डुरोग, तन्द्रा (मीट) और वातजन्य आक्षेपक आदि रोग हो जाते हैं।

असाध्य प्रदर के लक्षण—जिस के प्रदर के रुधिर का स्नाव निरन्तर होता हो; तृषा, दाह और उवर हो, जो दुर्बल हो तथा जिस का रुधिर क्षीण हो गया हो उस स्नी का यह रोग असाध्य माना जाता है।

चिकित्सा—१-दही चार तोले, काला निमक एक मासा, जीरा दो मासे, मौलेठी दो मासे, नीला कमल दो मासे और शहद चार मासे, इन को इकट्ठा पीस कर खाने से वातजन्य प्रदर शांत हो जाता है।

२-मौलेटी एक तोला और मिश्री एक तोला, इन दोनों को चावलों के जल में, पीस कर पीने से रक्तप्रदर मिट जाता है।

३-अथवा—खिरेटी की जड़ का चूर्ण कर मिश्री और शहद के साथ खाने से रक्तपदर दूर हो जाता है।

४-अथवा—किसी पवित्र स्थान से व्याघ्रनेखी औषधिकी तत्तर की तरफ की जड़ को उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र में उखाड़ कर उसे कमर में बाँधने से रक्तप्रदर अवश्य मिट जाता है।

५-रसोत और चौलाई की जड़ को बारीक पीस कर चावलों के जल में इसे तथा शहद को मिला कर पीने से त्रिदोपजन्य प्रदर नष्ट हो जाता है।

६-अशोक वृक्ष की चार तोले छाल को बत्तीस पल जलमें औटावे, जब आठ पल शेप रहे तब उस में उतना ही (आठ पल) दूध मिला कर उसे पुनः औटावे, जब केवल दूध शेष रह जावे तब उसे उतार कर शीतल करे, इस में से चार पल दूध मातःकाल पीना चाहिचे, अथवा जठराग्नि का बलाबल विचार न्यूनाधिक मात्रा का सेवन करे, इस से अति कठिन भी रक्तप्रदर शीघ्र ही दूर हो जाता है।

७-कुश की जड़ को चावलों के धोवन में पीस कर तीन दिन तक पीने से पदर रोग शान्त हो जाता है।

१-इसे संस्कृत में बला कहते हैं॥ २-इसे भाषा में वायनसी कहते हैं, यह एक प्रकार की रूखड़ी होती है॥

८-दारुहलदी, रसोत, चिरायता, अड्सा, नागरमोथा, बेलगिरी, लाल चन्दन और कमोदिनी के फूल, इन के काथ को शहद डाल कर पीना चाहिये, इस के पीने से सब प्रकार का प्रदर अर्थात् लाल सफेद और पीड़ा युक्त भी शान्त हो जाता है।

### राजयक्ष्मा रोग का वर्णन।

कारण—अधोवायु तथा मल और मूत्रादि बेगों के रोकने से, श्लीणता को उत्पन्न करनेवाले मैथुन; लंघन और ईंच्यों आदि के अतिसेवन से, बलवान् के साथ युद्ध करने से तथा विषम भोजन से सन्निपातजन्य यह राजयक्ष्मा रोग उत्पन्न होता है।

लक्षण—कन्धे और पसवाड़ों में पीड़ा, हाथ पैरों में जलन और सब अंगों में ज्वर, ये तीन लक्षण इस रोग में अवस्य होते हैं, इस प्रकार के यहमा को त्रिरूप यहमा कहते हैं।

अन्न में अरुचि, ज्वर, श्वास, खांसी, रुधिर का निकालना और स्वर्रभंग, ये छः लक्षण जिस यहमा में होते हैं उस को षड़रूप राजयहमा कहते हैं।

वायु की अधिकतावाले यक्ष्मा में-स्वरभेद, शूल, कन्धे और पसवाड़ों का सूखना, ये लक्षण होते हैं।

पित्त की अधिकतावाले यक्ष्मा में-ज्वर, दाह, अतीसार और थूक के साथ में रुधिर का गिरना, ये छक्षण होते हैं।

कफ की अधिकतावाले यक्ष्मा में-मस्तक का कफ से भरा रहना, भोजन पर अरुचि, खांसी और कण्ठ का बिगड़ना, ये छक्षण होते हैं।

सिन्नपातजन्य राजयक्षमा में-सब दोषों के मिश्रित लक्षण होते हैं।

साध्यासाध्यविचार—जो यक्ष्मा रोग उक्त ग्यारह लक्षणों से युक्त हो, अथवा छः लक्षणों से वा तीन लक्षणों ( ज्वर खांसी और रुधिर का गिरना इन तीन लक्षणों ) से युक्त हो उस को असाध्य समझना चाहिये।

हां इस में इतनी विशेषता अवस्य हैं कि-उक्त तीनों प्रकार का (ग्यारह लक्षणों वाला, छः लक्षणों वाला तथा तीन लक्षणों वाला) यक्षमा मांस और रुधिर से क्षीण मनुष्य का असाध्य तथा बलवान् पुरुष कर्ष्टसाध्य समझा जाता है।

इस के सिवाय-जिस यक्ष्मा रोग में रोगी अलन्त भोजन करने पर भी क्षीण होता जावे, अतीसार होते हों, सब अंग सूज गये हों तथा रोगी का पेट सूख गया हो वह यक्ष्मा भी असाध्य समझा जाता है।

१-स्वरभन्न अर्थात् आवाज का टूट जाना, अर्थात् वैठ जाना ॥ २-मिश्रित अर्थात् मिले हुए ॥ ३-असाध्य अर्थात् चिकित्सा से भी न मिटने वाला ॥ ४-कष्टसाध्य अर्थान् मुक्तिल से मिटने वाला ॥

चिकित्सा—१-जिस रोगी के दोष अल्यन्त बढ़ रहे हों तथा जो रोगी, बलवान् हो ऐसे यहमा रोगवाले के प्रथम वमन और विरेचन आदि पाँच कैमें करने चाहियें, परन्तु क्षीण और दुर्बल रोगी के उक्त पञ्च कर्म नहीं करने चाहिये, क्योंकि क्षीण और दुर्बल रोगी उक्त पंच कर्मों के करने से शीघ्र ही मर जाता है, क्योंकि क्षीण पुरुष के शरीर में उक्त पांचों कर्म विष के समान असर करते हैं, देखों! आचार्यों ने कहा है कि-"राजयहमा वाले रोगी का बल मल के आधीन हैं और जीवन शुक्र के आधीन हैं" इस लिये यहमा वाले रोगी के मल और वीर्य की रक्षा सावधानी के साथ करनी चाहिये।

१-वमन, विरेचन, अनुवासन, निरूहन और नावन (नस्य), ये पाँच कर्म कहाते हैं, इन में से वस्ति आदि का कुछ कथन पूर्व कर चुके हैं तथापि यहां पर इन पाँची कमों का विस्तार पूर्वक वर्णन करते हैं, सब से पहिला कर्म वमन अर्थात उल्टी कराना है, इस की यह विधि है कि-शरद ऋत, वर्षा ऋतु और वसन्त ऋतु में बमन कराना चाहिये । वमन के योग्य प्राणी--वलवान्, जिस के कफ भरा हो हुहासादि कफ के रोगों से जो पीडित हो, जिन को वमन कराना हित हो तथा जो **धीर** चित्त वाला हो**, इन** सब को वमन कराना चाहिये। **वमन के योग्य रोग**—विषदोष, दूधसम्बन्धी बालरोग, मन्दाग्नि, श्रीपद, अर्बुद, हृदयरोग, कुछ, विसर्प, प्रमेह, अजीणी, अम, विदारिका, अपची, खांसी, श्वास, पीनस, अण्डवृद्धि, मृगी, जबर, उन्माद, रक्तातीसार, नाक ताल और ओष्ठका पक्रना, कान का बहना, अधिजिह्न, गलशुण्डी, अतींसार, पित्तकफन रोग. मेदोरोग और अरुचि, इन रोगों में वमन कराना चाहिये, वमन कराना निषेध-तिमिररोगी, गुल्मरोगी, उदररोगी, कृश, अल्पन्त वृद्ध, गर्भवती स्त्री, अल्पन्त स्थूल, उर:-क्षत आदि घाव वाला, मच से पीडित, बालक, रूक्ष, निरूइण वस्ति जिस के की गई हो, उदावर्त्त तथा ऊर्ध्व रक्त पित्त वाला और केवल वातजन्य रोग युक्त, इन को वमन बडी कठिनता से होता है, इस लिये इन सब को और पाण्डरोगी, कृमिरोगी, पढ़ने से जिस का कण्ठ वैठ गया हो, अजीर्ण से व्यथित और जो विष के विकार से दु:खित है, इन सब को वमन कराना चाहिये, जो कफ से व्याप्त हैं, इन को महुए का काडा पिछा कराना चाहिये, यदि सुकुमार, कृश, बालक, बृद्ध और वमन से डरने वालों को वमन कराना हो तो यवागू, दूध, छाछ, वा दही आदि पदार्थ पिला कर वमन कराना चाहिये, वमन कराने का यह नियम है कि जिस की वमन कराना हो उस को जो पदार्थ अनु-कुल न हो अर्थाद अरुचिकारी हो तथा कफकारी हो ऐसे पदार्थ को खिला कर प्रथम दोगों को उत्क्रेशित (निकलने के सम्मुख ) कर दे, फिर खेहन और स्वेदन कर के वमन करावे, क्योंकि ऐसा करने से वमन शिक हो जाता है, सब वमनकारी पदार्थों में सेंधा-निमक और शहद हितकारी हैं, बमन में बीमत्स ( जो न रुचे ऐसी ) औषि देनी चाहिये, तथा विरेचन में रुचिकारी औषि देनी चाहिये, काडे की ४ पल औषधों को चार सेर जल में औटावे, जब दो सेर जल शेष रहे तब उतार कर तथा छान कर वमन

के लिये रोगी को देवें। मात्रा-वमन के लिये पीने योग्य काथ की आठ सेर की मात्रा बडी है, छ: सेर की मध्यम है और तीन सेर की मात्रा हीन होती है, परन्तु वमन, विरेचन और रुधिर के निकालने में १३॥ परु अर्थात ५४ तोले का सेर माना गया है। कहक वा चूर्णादि की मात्रा-वमनादि में बल्क चूर्ण और अवलेह की उत्तम मात्रा बारह तोले की है, आठ तोले की मध्यम तथा चार तोले की अधम मात्रा है। वसन में चेग-वमन में आठ वेगों के पीछे पित्त का निकलना उत्तम है, छः वेगों के पीछे पित्त का निकलना मध्यम है तथा चार वेगों के पीछे पित्त का निकलना अधम है, कफ को चरपरे तीक्षण और उष्ण पदार्थों से दूर करे, पित्त की स्वादिष्ट और शीतल पदार्थों से तथा बात मिश्रित कफ को खादिष्ट, नमकीन, खट्टे और गर्म मिले पदार्थों से दूर करे, कफ की अधिकता में पीपल, मैनफल और संधानिमक, इन के चूर्ण को गर्म जल के साक पीने, पित्त की अधिकता में पटोलपत्र, अडूसा और नीम के चूर्ण को शीतल जल के साथ पीने तथा कफ युक्त बात की पीड़ा में मैनफल के चूर्ण को फकी ले कर ऊपर से दूध पीवे. अजीर्ण रोग में गर्म जल के साथ संधानिमक के चूर्ण को खाकर वमन करे, जब वमन कर्ता औषध को पी चुके तब ऊँचे आसन (मेज वा क़र्सी) पर बैठ कर कण्ठ को अण्ड के पत्ते की नाल से वारंवार ख़जला कर वमन करे। वमन ठीक न होने के अवगुण-मुख से पानी का बहना, हृदय का रुकना, देह में चकत्तों का पड जाना तथा सब देह में ख़जली का चलना, ये सब वमन के ठीक रीति से न होने से उत्पन्न होते हैं। अत्यन्त वमन के उपद्रव-अलन्त वमन के होने से प्यास, हिचकी, डकार. वेहोशी, जीभ का निकलना, आँख का फटना, मुख का खुला रह जाना, रुघिर की वमन का होना, वारं वार थूक का आना और कण्ठ में पीडा का होना, ये अति वमन के उपद्रव हैं। अति वमन का यल-यदि वमन अलन्त होते होवें तो साधारण जुलाब देना चाहिये. यदि जीभ भीतर चली गई हो तो खिल्थ खट्टे खारे रस से युक्त वी और दूध के कुछ करने चाहियें तथा उस प्राणी के आगे बैठ कर दूसरे टोगों को नींबू आदि खट्टे फलों को चूसना चाहिये, यदि जीभ बाहर निकल पड़ी हो तो तिल वा दाख के करक से लेपित कर जिह्ना का भीतर प्रवेश कर दे, यदि अति वमन से आँख फट कर निकल पड़ी हो तो पृत चुपड कर धीरे २ भीतर को दबावे, यदि जावडा फटे का फटा (खुलाही) रह गया हो तो स्वेदन कर्म करे, नस्य देवे तथा कफ वात इरणकर्त्ता यल करे, यदि अति वमन से रुधिर गिरने लगे तो रक्तिपत्त पर लिखी हुई चिकित्सा को करे, यदि अति वमन से तृषा आदि उपद्रव हो गये हों तो आँवला रसोत, खस, खील, चन्दन और नेत्रवाला को जल में मथ कर (मन्थ तैयार कर ) उस में घी; शहद और खांड डाल कर पिलावे । उत्तम वमन के लक्षण-हृदय, कण्ठ और मत्तक का शुद्ध होना, जठराग्नि की प्रवलता, देह में हलकापन तथा कफ पित्त का नष्ट होना, ये उत्तम वमन के लक्षण हैं। वसन में पथ्यापथ्य-दीप्तामिनाले वमनकत्ती प्राणी को तीसरे पहर मूंग, साठीचावल, शालिचावल तथा हृदय को प्रिय यूप आदि पदार्थ को खाना चाहिये, अजीर्णकारी पदार्थ का भोजन, शीतल जल का पीना, व्यायाम, मैथुन, तेल की मालिस और क्रोध का करना, इन सब का एक दिन तक त्याग करना चाहिये।

दसरा कर्म विरेचन है-इस की यह विधि है कि-प्रथम खेह, सेदन आर वमन करा के फिर विरेचन (जुलाब) देना चाहिये, किन्तु वमन कराये विना विरेचन कभी नहीं देना चाहिये, क्योंकि वमन कराये विना विरेचन को दे देने से रोगी का कफ नीचे को आ कर ग्रहणी (पाचकामि) को डाँक देता है कि जिस से मन्दाक्षि, देह का गौरव और प्रवाहिका आदि रोग उत्पन्न हो जाते हैं, अथवा प्रथम पाचन द्रव्य से आम और कफ को पका कर फिर विरेचन देना चाहिये. शुद्ध देह वाले को शरद ऋत और वसन्त ऋत में विरेचन कराना चाहिये, हां यदि कुशल वेच विरेचन देने के विना रोगी का प्राण सङ्घट देखे तो ऋतु के नियम का लाग कर अन्य ऋतु में भी विरेचन करा देना चाहिये, पित्त के रोग, आमवात, उदररोग, अफरा और कोष्ठ की अशुद्धि, इन में विरेचन कराना अत्यावश्यक होता है, क्योंकि देखी! जी वात और पितादि दोष लंघन और पाचनादि कमों से जीत लिये जाते हैं वे समय पा कर कदा-चित् फिर भी कुपित हो सकते हैं परन्तु वमन और विरेचन आदि संशोधनों से जो दोष शुद्ध हो जाते हैं वे फिर कभी कुषित नहीं होते हैं। विरेचन का निषेध-वालक, वृद्ध, अलन्त लिन्ध, घाव से क्षीण, भयभीत, थका हुआ, प्यासा, अलन्त स्थूल, गर्भिणी स्त्री, नवीन ज्वर वाला, तत्काल की प्रसूता स्त्री, मन्दाग्नि वाला, मद्य से उन्मत्त. जिस के वाण आदि शहय लग रहा हो तथा जिस ने प्रथम लेह और खेद न किया हो ( घत पान वा मंजीस का सेवन किया हो ), इन को विरेचन नहीं देना चाहिये । विरेचन देने योग्य-जीर्ण ज्वरवाला, विष से व्याकुल, वातरोगी, भगंदरवाला, ववासीर; पण्डुरोग तथा जदररोग बाला, गांठ के रोग वाला, हृदय रोगी, अरुचि से पीडित, योनिरोग बाली स्त्री, प्रमेह-रोगी, गोले का रोगी, छीहरोगी, त्रण से पीडित, विद्विधरोगी, वमन का रोगी, विस्फोट; विष्चिका और कुष्ठ रोग वाला, कान, नाक, मस्तक, मुख, गुदा और लिंग में जिस के रोग हो प्रीहा सूजन और नेत्ररोग से युक्त, क्रमिरोगी, खार के भक्षण और वादी से दु:खित, भूलरोगी तथा मुत्राधात से दु:खित, ये सब प्राणी विरेचन के योग्य हीते हैं, असन्त ित्त प्रकृति वाले का कोठा मृद् ( नर्म ) होता है, अलन्त कफ वाले का मध्यम और अलन्त बादी बाले का कोठा कर होता है ( यह बादी बाला पुरुष दुविरेच्य होता है अर्थात् इस को दस्त कराना कठिन पडता है ), इस लिये मृदु कोठे वाले को नरम मात्रा, मध्यम कोठे वाले को मध्यम औ कर कोठे वाले को तीक्ष्ण मात्रा देनी चाहिये, ( मृद, मध्यम और तीत्र औषधों से मूद, मध्यम और तीव्र मात्रायें कहलाती हैं) नरम कोठे वाले प्राणी को दाख. दूध और अण्डी के तेल आदि से विरेचन होता है, मध्यम कोठे वाले को निसीत, कुटकी और अमलतास से विरेचन होता है और ऋर कोठे वाले को थूहरका दूध, चोक, दन्ती और जमालगोटे आदि से विरेचन होता है। विरेचन के वेग-तीस वेग के पीछे आम का निकलना उत्तम, बीस वेग के पीछे मध्यम और दश वेग के पीछे अथम होता है। विरेचन की मान्ना-आठ तोले की उत्तम, चार तोले की मध्यम और दो तोले की अधम मात्रा मानी जाती है. परन्त

यह परिणाम काथादि की औषिष की मात्रा का है, विरेचन के लिये कल्क; मोदक और चूर्ण की मात्रा एक तोले की ही है, इन का सेवन शहद, घी और अवलेह के साथ करना चाहिये, मात्रा का यह साधारण नियम कहा गया है इस लिये मात्रा एक तोले से लेकर दो तोले पर्यन्त बुद्धिमान वैद्य रोगी के बलाबल का विचार कर दे सकता है। दोषानुसार विरेचन-पित्त के रोग में निसीत के चूर्ण को द्राक्षादि काथ के साथ में, कफ के रोगों में सोंठ, मिर्च और पीपल के चूर्ण को त्रिफला के काढ़े और गोमूत्र के साथ में, वायु के रोगों में निसोत, सेंथानिमक और सोंठ के चर्ण को खट्टे पदार्थों के साथ में देना चाहिये, अण्डी के तेल को दुगुने गाय के दूध में मिला कर पीने से शीघ्र ही विरेचन होता है, परन्तु अण्डी का तेल खच्छ होना चाहिये। ऋतु के अनुसार विरेचन-वर्ष ऋतु में निस्रोत, इन्द्रजों, पीपल और सींठ के चूर्ण में दाख का रस तथा शहद डाल कर लेना चाहिये, शरद् ऋतु में निसोत, धमासा, नागरमोथा, खांड़, नेत्रवाला, चन्दन, दाख का रस और मौहेठी, इन सब को शीतल जल में पीस कर तथा छान कर (विनाऔटाये ही) पीना चाहिये, शिशिर और वसन्त ऋतु में पीपल, सोंठ, सेंधानिमक, सारिवा और निसोत का चूर्ण शहद में मिला कर खाना चाहिये। अभयादि मोदक - निरेचन के लिये अभयादि मोदक भी उत्तम पदार्थ है, इस का विधान वैद्यक अन्यों में देख छैना चाहिये, यह विरेचन के लिये तो उत्तम है ही, किन्तु विरेचन के सिवाय यह विषमज्वर, मदाग्नि, पाण्ड़रोग, खांसी, भगन्दर तथा वातजन्य पीठ; पसवाड़ा; जांघ और उदर की पीड़ा को भी दूर करता है। विरेचन में नियम-विरेचन-कारक औषधि को पी कर शीतल जल से नेत्रों को छिड़कना चाहिये तथा सुगन्धि (अतर आदि) को सूँघ कर पान खाना चाहिये, हवा में नहीं बैठना चाहिये, तथा दस्त के वेग को रोकना नहीं चाहिये, इनके सिवाय नींद का लेना तथा शीतल जलस्पर्श का लाग करना चाहिये, वारंबार गर्भ जल को वा सोंफ आदि के अर्क को पीना चाहिये, जैसे वमनकारक औषि के लेने से कफ, पी हुई औषि, पित्त और वात निकलते हैं उसी प्रकार विरेचन की औषि के लेने से मल, पित्त, पी हुई औपि और कफ निकलते हैं। उत्तम विरेचन न होने के लक्षण-जिस को उत्तम प्रकार से विरेचन न हुआ हो उस की नाभि में पीड़ा युक्त कठोरता, कोख में दर्द, मल और अधोवायु का रुकना, देह में खुजली का चलना, चकत्तों का उठना, देह का गौरव, दाह, अरुचि, अफरा और वमन का होना, इत्यादि लक्षण होते हैं, ऐसी दशा में पाचन औषधि दे कर स्नेहन करना चाहिये, जब मल पक जावे और स्निन्ध हो जावे तब पुनः जुलाब देना चाहिये, ऐसा करने से जुलाव न होने के उपद्रव मिट कर तथा अग्नि प्रदीप्त होकर शरीर हलका हो जाता है। अधिक विरेचन होने के उपद्रव-अधिक विरेचन होने से मूर्च्छा, गुदभंश ( काछ का निकः लना ), पेट में दर्द, आम का अधिक गिरना तथा दस्त में रुधिर और चर्नी आदि का निकलना, इत्यादि उपद्रव होते हैं, ऐसी दशा में रोगी के शरीर पर शीव ही शीतल जल छिड़कना चाहिये. चावलों के धोवन में शहद डाल कर पिलाना चाहिये, हलका सा वमन कराना चाहिये, आमकी छालके कलक को दही और जों की कांजी में पीस कर नाभि पर लेप करने से दस्तों का घोर उपद्रव भी मिट जाता है, जोंओं का सौवीर, शालि चावल, साठी चावल, बकरी का दूध, शीतल पदार्थ तथा आही पदार्थ, इत्यादि पदार्थ अधिक दस्तों के होने को बंद कर देते हैं। उत्तम विरेचन होने के लक्षण- शरीर का हलका पन, मन में प्रसन्नता तथा अधोवायु का अनुकृत चलना, ये सब उत्तम विरेचन के लक्षण हैं । विरेचन के गुण-इन्द्रियों में बल का होना, बुद्धि में स्वच्छता, जठराम्नि का दीपन तथा रसादि धातु और अवस्था का स्थिर होना, ये सब विरेचन के गुण हैं। विरेचन में पथ्यापथ्य-अलंत हवा में बैठना, शीतल जल का स्पर्श, तेल की मालिश, अजीर्णकारी भोजन, न्यायामादि परिश्रम और मैशुन, ये सब विरेचन में अपथ्य हैं तथा शालि और साठी चावल, मूंग आदि का थवागू, ये सब पदार्थ विरेचन में पथ्य अर्थात् हितकारक हैं॥

तीसरा कमें अनुवासन है-यह वस्ति (गुदा में पिचकारी लगाने ) का प्रथम मेद है तालपर्य यह है कि तैल आदि खेहों से जो पिचकारी लगाते हैं उस को अनुवासन वस्ति कहते हैं, इसी का एक मेद मात्रा वस्ति है, मात्रा वस्ति में घत आदि की मात्रा आठ तोले की अथवा चार तोले की ली जाती है। अनुवासन वस्ति के अधिकारी—रूक्ष देह वाला, तीक्ष्णाग्नि वाला तथा केवल वातरोग वाला, ये सब इस वस्ति के अधिकारी हैं। अनुवासन वस्ति के अनिधिकारी— क्कष्टरोगी, प्रमेहरोगी, अत्यन्त रथूल शरीर वाला तथा उदररोगी, ये सब इस वस्ति के अनिविकारी 诺, इन के सिवाय अजीर्णरोगी, उन्माद वाला, तृषा से न्याकुल, शोथरोगी, मूर्व्छित, अरुचि युक्त, भयभीत, श्वासरोगी तथा कास और क्षयरोग से युक्त, इन को न तो यह (अनुवासन) वस्ति देनी चाहिये और न निरूहण वस्ति (जिस का वर्णन आगे किया जावेगा) देनी चाहिये। वस्ति का विधान - वस्ति देने को नेत्र (नली) सुवर्ण आदि धातु की, वृक्ष की, बांस की, नरसल की, हाथीदाँत की, सींग के अग्रभाग की, अथवा स्फटिक आदि मणियों की बनानी चाहिये, एक वर्ष से लेकर छः वर्ष तक के बालक के लिये छः अंगुल के, छः वर्ष से लेकर बारह वर्ष तक के लिये आठ अंगुल के तथा बारह वर्ष से अधिक अवस्था वाले के लिये बारह अंगुल के लम्बे वस्ति के नेत्र बनाने चाहियें, छः अंगुल की नली में मूंग के दाने के समान, आठ अंगुल की नली में मटर के समान तथा बारह अंगुल की नली में बेर की गुठली के समान छिद्र रक्खे, नही चिकनी तथा गाय की पूँछ के समान (जड़ में मोटी और आगे कम २ से पतली ) होनी चाहिये, नली मूल में रोगी के अंगूठे के समान मोटी होनी चाहिये और किनिष्ठिका के समान स्थूल होनी चाहिये तथा गोल मुख की होनी चाहिये, नली के तीन भागों को छोड़ कर चतुर्थ भाग रूप मूल में गाय के कान के समान दो कर्णिकायें बनाती चाहियें तथा उन्हीं कार्णिकाओं में चर्म की कोथली (थैली) को दो बन्धनों से ख़ुब मजवून वांध देना चाहिथे, वह वस्ति लाल वा कपैले रंग से रंगी हुई, चिकनी और दृढ़ होनी चाहिथे, यदि धाव में पिचकारी मारनी हो तो उस की नहीं आठ अंगुरू की मूंग के समान छिद्रवाही और गीध के पांख की नली के समान मोटी होनी चाहिये। वस्ति के गुण-वस्ति का उत्तम प्रकार से सेवन करने से शरीर की पुष्टि, वर्ण की उत्तमता, वल की वृद्धि, आरोग्यता और वायु, की वृद्धि होती है। ऋतु के अनुसार विस्ति शीत काल और वसन्त ऋतु में दिन में लेह वस्ति देना चाहिये तथा श्रीष्म वर्षा और शरद ऋतु में सेह वस्ति रात्रि में देना चाहिये. वस्ति विधि रोगी को बहुत चिकना न हो ऐसा भोजन करा के यह वस्ति देनी चाहिये किन्तु बहुत चिकना भोजन कराके वस्ति नहीं देनी चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से दो प्रकार से (मोजन में और वस्ति में ) स्नेह का उपयोग होने से मद और मूर्च्छा रोग उत्पन्न होते 🕏 तथा अत्यन्त रूक्ष पदार्थ खिला कर वस्ति के देने से बल और वर्ण का नाश होता है, अतः अल्पिक्सिय पदार्थों को खिला कर वस्ति करनी चाहिये। वस्ति की मात्रा-यदि वस्ति हीन मात्रा से दी जावे तो यथोचित कार्य को नहीं करती है, यदि अधिक मात्रा से दी जावे तो अफरा, कृमि और अतीसार को उत्पन्न करती है इस लिये वस्ति न्यूनाधिक मात्रा से नहीं देनी चाहिये, अनुवासन वस्ति में लेह की छः पछ की मात्रा उत्तम, तीन पल की मध्यम और डेड़ परुकी मात्रा अधम मानी गई है, स्नेह में जो सोंफ और सेंघे नमक का चूर्ण डाला जाने उस की मात्रा छः मासे की उत्तम, चार मासे की मध्यम और दो मासे की हीन है। वस्ति का समय—विरेचन देने के बाद ७ दिन के पीछे जब देह में बल आ जाते तब अनुवासन वस्ति देनी चाहिये । बस्ति देने की रीति—रोगी के खूब तेल की मालिश कराके धीरे २ गर्म जल से बफारा दिला कर तथा भोजन कराके कुछ इधर उधर खमा कर तथा मल मूत्र और अधोवायु का त्याग करा के स्नेह बस्ति देनी चाहिये, इस रीति यह है कि-रोगी को

बायें करबट सुला के बाई जांव को फैला कर और दाहिनी जांघ को सकोड़ कर चिकनी गुदा में पिचकारी की नली को रक्खे, उस नली में वस्ति के मुख को स्त से बाँघ कर वायें हाथ में हे कर दाहिने हाथ से मध्यम वेग से धीर चित्त होकर दबावे. जिस समय वस्ति की जावे छस समय रोगी जंभाई खांसी तथा छींकना आदि न करे; पिचकारी के दावने का काल तीस मात्रा पर्यन्त है, जब क्षेद्र सब अरीर में पहुँच जावे तब सी वाक् पर्यन्त चित्त लेटा रहे (वाक् और मात्रा का परिमाण अपने घोंटू पर हाथ को फेर कर चुटकी बजाने जितना माना गया है, अथवा औं स बन्द कर फिर खोलना जितना है, अथवा गुरु अक्षर के उचारण काल के समान है ) फिर सब देइ को फैला देना चाहिये कि जिस से खेह का असर सब शरीर में फैल जाने, फिर रोगी के पैर के तलवों को तीन वार ठोंकना चाहिये, फिर इस की शय्या को उठा कर कूळे और कमर को तीन बार ठोकना चाहिये, फिर पैरों की तरफ से ज्ञव्या को तीन २ वार ऊँची करना चाहिये, इस प्रकार सब विधि के होने के पश्चात रोगी को यथेष्ट सोना चाहिये, जिस रोगी के पिचकारी का तेल विना किसी उपद्रव के अधोवायु और मल के साथ गुदा से निकले उस के वस्ति का ठीक लगना जानना चाहिये, फिर पहिलेका भोजन पच जाने पर और तेल के निकल आने पर दीप्ताग्नि वाले रोगी को सार्यकाल में हलका अन्न भोजन के लिये देना चाहिये, दूसरे दिन स्नेह के विकार के दूर करने के लिये गर्म जल पिलाना चाहिये, अथवा धनियां और सोंठ का कादा पिलाना चाहिये, इस प्रकार से छः सात आठ अथवा नौ अनुवासन वस्तियां देनी चाहिये, (इन के बाद अन्त में निरूहण वस्ति देनी चाहिये )। वस्ति के गुण-पहिली वस्ति से मूत्राशय और पेडू चिकने होते हैं, दूसरी वस्ति से मस्तक का पवन शान्त होता है. तीसरी वस्ति से बल और वर्ण की वृद्धि होती है, चौथी और पाँचवीं वस्ति से रस और रुधिर स्निग्ध होते हैं, छठी वस्ति से मांस क्लिग्थ होता है, सातवीं वस्ति से मेद स्निग्थ होता है, आठवीं और नवीं वस्ति से क्रम से मांस और मज्जा स्निग्ध होते हैं, इस प्रकार अठारह वस्तियों तक लगाने से शुक्र तक के यावन्मात्र विकार दूर होते हैं, जो पुरुष अठराह दिन तक अठारह वस्तियों का सेवन कर-हेवे वह हाथी के समान बलवान, घोड़े के समान वेगवान् और देवों के समान कान्ति वाला हो जाता है, रूक्ष तथा अधिक वायु वाले मनुष्य को तो प्रति दिन ही वस्ति का सेवन करना चाहिये तथा अन्य मनुष्यों को जठराग्नि में बाधा न पहुँचे इस हिये तीसरे २ दिन वस्ति का सेवन करना चाहिये, रूक्ष शरीर वाले मनुष्यों को अल्प मात्रा भी अनुवासन वस्ति दी जावे तो बहुत दिनों तक भी कुछ हर्ज नहीं है किन्तु स्निग्ध मनुष्यों को थोड़ी मात्रा की निरूहण वस्ति दी जावे तो वह उन के अनुकूल होती है, अथवा जिस मनुष्य के वस्ति देने के पीछे तत्काल ही केवल क्षेद्र पीछा निकले उस के बहुत थोड़ी मात्रा की वस्ति देनी चाहिये, क्योंकि स्निग्ध शरीर में दिया हुआ सेह स्थिर नहीं रहता है। वस्ति के ठीक न होने के अवगुण-वस्ति से यथोचित शुद्धि न होने से (विष्ठा के साथ तेल के पीछा न निकलने से) अंगों की शिथिलता, पेट का फूलना, जूल, श्वास तथा पकाशय में भारीपन, इत्यादि अवगुण होते हैं, ऐसी दशा में रोगी को तीक्ष्ण औषधों की तीक्ष्ण निरूहण वस्ति देनी चाहिये, अथवा वस्त्रादि की मोटी बत्ती बना कर उस में औषधों को भर कर अथवा औषधों को लगा कर गुदा में उस का प्रवेश करना चाहिये, ऐसा करने से अधोवायु का अनुलोमन (अनुकुल गमन) हो कर मल के सिहत स्नेह बाहर निकल जावेगा, ऐसी दशा में विरेचन का देना भी लाभकारी होता है तथा तीक्ष्ण नस्य का देना भी उत्तम होता है, अनुवासन वस्ति देने पर यदि स्नेह बाहर न निकलने पर भी किसी प्रकार का उपद्रव न करे तो समझ लेना चाहिये कि शरी**र के रू**क्ष होने से वस्ति का सब स्ने**ह** उस के शरीर में काम में आ गया है, ऐसी दशा में उपाय कर होह के निकालने की कोई आवश्यकता नहीं है, वस्ति देने पर यदि लेह एक दिन रात्रि में भी पीछा न निकले तो शोधन के उपायों से उसे बाहर निकालना चाहिये, परन्तु लेह के निकालने के लिये दूसरी बार लेह घस्ति नहीं देनी चाहिये। अनुवासन तेल—गिलोय, परंड, कक्षा, भारंगी, अङ्क्सा, सीधिया तृण, सतावर, कटसरैया और कौवा ठोड़ी, ये सब चार र तोले, जों, उड़द, अलसी, बेर की गुठली और कुलधी, ये सब आठ र तोले लेवे, इन सब को चार द्रोण (धोन) जल में और वीत हैं, जब एक द्रोण जल शेष रहे तब इस में चार २ रुपये भर सब जीवनीयगण की औषधों के साथ एक आढक तेल को परिपक करे, इस तेल का उपयोग करने से सब बातसम्बंधी रोग दूर होते हैं, वस्ति किया में कुछ भी विपरीतता होने से चौहत्तर प्रकार के रोग उत्वन्न होते हैं, ऐसी दशा जब कभी हो जावे तो सुश्रत में कहे अनुसार निलंका आदि सामग्रियों से चिकित्सा करनी चाहिये, इस वस्ति कमें में पथ्यापथ्य लेह पान के समान सब कुछ करना चाहिये॥

चौथा कर्म निरूहण है-यह वस्ति का दूसरा भेद है-तात्पर्य यह है कि-काढ़े, दूध और तैल आदि की पिचकारी लगाने को निरूहण वस्ति कहते हैं, इस वस्ति के पृथक २ ओषियों के सम्मेल से अनेक मेद होते हैं तथा इसी कारण से उन मेदों के पृथक २ नाम भी स्कवे गये हैं, इस निरूहण वस्ति का दूसरा नाम आस्थापन वस्ति भी है, इस नाम के रखने का हेतु यह है कि−इस वस्ति से दोषों और धातुओं का अपने २ स्थान पर स्थापन होता है । निरूहण∙ वस्तिकी मात्रा—इस वस्ति की सवा प्रस्थ की मात्रा उत्तम, एक प्रस्थ की मात्रा मध्यम और तीन बुड़व (तीन पाव) की मात्रा अधम मानी गई है । निरूहणविस्ति के अनिधिकारी-अलन्त क्षिण्ध शरीर वाला, जिस के दोप परिपक कर न निकाले गये हों. उरःक्षत वाला, क्रुश, अफरा वाला, छदि, हिचकी, बवासीर, खांसी, श्वास तथा गुदारोग से युक्त, सूजन, अतीसार तथा विषू चिका रोग वाला, कुष्ठरोगी, गर्भिणी स्त्री, मधुप्रमेही और जलोदर रोग वाला, इन सब को निरूहण वस्ति नहीं देनी चाहिये । निरूहणवस्ति के अधिकारी - वातसम्बंधी रोग, उदावर्त, वातरक्त, विषमज्वर, मूर्जी तथा तृषारोग से युक्त, उदररोगी, अफरा, मूत्रकृच्छ्र. पथरी, अण्डवृद्धि, रक्तप्रदर, मन्दाम्नि, प्रमेह, शूल, अन्लिपत्त और छाती के रोग से युक्त, इन सन को विधिपूर्वक निरूहण वस्ति देनी चाहिये। निरूहणवस्ति की विधि वा समय—जो रोगी मल, मूत्र और अधोवायु के वेग का त्याग कर चुका हो, स्नेहन और बफारा हे चुका हो तथा जिस ने भोजन न किया हो, इन सब के मध्याह के समय घर के भीतर निरूहण वस्ति करनी चाहिये, इस वस्ति के देने के पश्चात पिचकारी को गुदा से बाहर निकाल लेना चाहिये तथा रोगी को दो घड़ी तक जकरूँ ही बैठे रहना चाहिये, क्योंकि दो घड़ी के भीतर ही खेह बस्ति बाहर निकल आती है, यदि दो घड़ी में भी वस्ति का तेल बाहर न निकले तो जवाखार, गोमूत्र, नींबू का रस और सेंधानमक, इन की पिचकारी रूप शोधन से वस्ति के तेल को बाहर निकाल देना चाहिये। वस्ति के ठीक होने के लक्षण-जिस रोगी के कम से मल, पित्त, कफ और वायु निकलें तथा शरीर हलका हो जावे उस के बस्ति का ठीक लगाना जानना चाहिये। बस्ति के ठीक न होने के लक्षण-जिस मनुष्य के थोड़े २ वेग से पिचकारी बाहर निकले, मल और पवन थोड़े र निकलें. मुच्छा आवे, पीड़ा हो, भारीपन तथा अरुचि हो, उस के वस्ति का ठीक न लगाना जानना चाहिये, क्योंकि दी हुई औषि का निकल जाना, मन में प्रसन्नता का होना, स्निन्धता का होना तथा न्याधि का घटना, ये सब लक्षण दोनों वस्तियों के ठीक लगने के हैं। वस्ति का नियम—वस्ति कर्म के जानने वाले वैद्य को इस प्रकार वस्ति देनी चाहिये कि—यदि प्रथम वस्ति ठीक लग जावे तो इसरी, तीसरी तथा चौथी वार भी वस्ति देनी चाहिये, यदि वादी का रोग हो तो निरूह वस्ति देनी चाहिये, पित्त का रोग हो तो दूध के साथ दो निरूह बस्तियां देनी चाहियें, कफ का रोग हो तो कपैले, चरपरे और गोमत्रादि पदार्थों को गर्भ

करके उन की तीन निरूह वस्तियां देनी चाहियें तथा जो मनुष्य त्रिदोष से घिर रहा हो उस को क्रम से दूध और मूंग के रस की वस्तियां देनी चाहियें, यह निरूहण वस्ति भोजन के पश्चात करनी चाहिये तथा मुकुमार, वृद्ध और बालक के कोमल वस्ति करनी चाहिये, क्यों कि इन के तीक्ष्ण वस्ति करने से इन के बल और आयु का नाश होता है । वस्तियों का क्रम-प्रथम उत्क्वेशन वस्ति, फिर दोषहर वस्ति और फिर संशमनीय वस्ति देनी चाहिये, यहि वस्ति देने का क्रम है । उस्क्रेशन वंस्ति—अंडी के बीज, महुआ, बेलगिरी, पीपल, सेंधानिमक, बच तथा हबुषा (पलासी फल) का कल्क, इन की वस्ति को उत्क्वेशन कहते हैं अर्थात इस वस्ति से दोष पक कर तथा अपने २ स्थानों से छूट कर निकलने को तैयार हो जाते हैं। दोषहर वस्ति—शतावर, महुआ, बेलगिरी, इन्द्रजों और कॉजी, इन में गोमूत्र को मिला कर जो वस्ति दी जाती है इसे दोषहर वस्ति कहते हैं, क्योंकि इस से वात आदि दोषों का हरण होता है। शमनवस्ति-प्रियंगु, महुआ, नागरमोथा और रसोत इन को दूध में पीस कर जो वस्ति दी जाती है इसे शमनवस्ति कहते हैं, क्योंकि इस से दोपों का शमन (शान्ति) होता है। लेखनवस्ति—त्रिफले का काथ, गोमूत्र, शहद, जवाखार तथा जमकादि गण की सब ओषियों को डाल कर जो वस्ति दी जाती है उसे लेखनवस्ति कहते हैं। बृंहणवस्ति-बृंहण औषधों का काढ़ा करके उस में मध्र पदार्थों का कल्क और घी मिला कर जो वस्ति दी जाती है उसे वृहण वस्ति कहते हैं, क्योंकि इस वस्ति से रस और रक्त आदि की वृद्धि होती है। **पिच्छलवस्ति—बेर,** नारंगी, लसोड़े तथा सेमर के फूलों के अङ्कर, इन को दूधामें पका कर तथा उस में शहद मिला क**र** जो वस्ति दी जाती है उसे पिच्छलवस्ति कहते हैं, इस की मात्रा १२ पल की है । निरूहवस्ति—प्रथम एक तोले सेंधे निमक को डाल कर फिर १६ तोले शहद को मिला कर खूब पीसे, फिर इस में २४ रुपये भर खेह डाले, सब को एकत्र क**र खेह को खूब मिला देवे, फिर इस में ८ रुपये भर** कल्क को मिला कर सब को घोट कर एकजीव करले. फिर ३२ रुपये भर काथ और अन्त में १६ रुपये भर योग्य चूर्ण को डाल कर सब का मर्दन कर विस्त के उपयोग में लावे, इसे निरूहविस्त कहते हैं, इस प्रकार की की हुई वस्ति की मात्रा तौल में १५ प्रसृति की होती है, इस में विशेषता यह भी है कि-वादी के रोग में चार पल शहद और छः पल खेह डालना चाहिये. पित्त के रोग में चार पल शहद और तीन पल केह डालना चाहिये, तथा कफ के विकार में छः पल शहद और चार पल लेह डालना चाहिये । मधुतैलक्वास्ति—आठ पल अंडी की जड़ का काथ कर के उस में चार पर शहद, चार पर तेल, दो तोले सोंफ और दो तोले सेंधे निमक को डाल कर सब को रई से मथ लेवे, पीछे इसे वस्ति के उपयोग में लावे, इसे मधुतैलकवस्ति कहते हैं, इस वस्ति के सेवन से बल की वृद्धि, वर्ण की उत्तमता, मैथुनशक्ति की वृद्धि, अग्नि का दीप्त होना, धातु का पृष्ट होना तथा मेद; गांठ; कृमि; प्लीह; मल और उदावर्त्तका नाश, इत्यादि गुण होते हैं। यापनवस्ति—शहद, घी, दूध और तेल, ये सब भाठ २ रुपये भर ले, इस में एक तोले हाऊवेर तथा एक तोले सेंधे निमक को डाल कर घोटे, जब एकजीव हो जावे तब इसे वस्ति के उपयोग में लावे, इसे यापन वस्ति कहते हैं, इस वस्ति से पाचन होता है तथा दस्त साफ आता है। युक्तर्थवस्ति—अंडी की जड़ का काथ कर के उस में, शहद, तेल, सेंधा निमक, बच और पीपल को डालकर वस्ति के उपयोग में लावे, इसे युक्तरथ वस्ति कहते हैं। सिद्धवस्ति—पंचमूल के काथ में तेल, पीपल, सेंधा निमक तथा मौलेठी को डाल कर वस्ति के उपयोग में लावे, इसे सिद्ध वस्ति कहते हैं । वस्तिकर्म में पथ्यापथ्य-गर्म जल से स्नान करना, दिन में न सोना तथा अजीर्णकर्त्ता पदार्थीं का न खाना, ये सब कार्य पथ्य है, इस वस्तिक में में शेष पथ्यापथ्य स्लेहवस्ति के समान जानना चाहिये, इस वस्ति का एक मेद उत्तरविस्त (लिङ्ग तथा योनि में पिचकारी लगाना ) भी है, जिस का वर्णन यहां अनावस्थक

समझ कर नहीं किया जाता है, उस का विषय आवश्यकतानुसार दूसरे वैद्यक अन्यों में देख लेना चाहिये॥

पाँचवां कर्म नावन (नस्य) देना है, तात्पर्य यह है कि-जो ओषधि नासिका से ग्रहण की जाती है उसे नावन बा नस्य कहते हैं, इस कम के नावन और नस्यकर्म, ये दो नाम हैं, इस को नस्यवर्म इसलिये कहते हैं कि इस से नासिका की चिकित्सा होता है, नस्यकर्म के दो मेद हैं−रेचन और लेहन, इन में से जिस कर्म से भीतरी पदार्थों को कम किया जावे उसे रेचन कहते हैं तथा जिस कर्म से भीतरी पदार्थों की वृद्धिकी जावे उसे लेहन कहते हैं। समयानुसार नस्य के गण-प्रातःकाल की नस्य कफ को दूर करती है, मध्याह की नस्य पित्त को और सायंकाल की नस्य वादी को नष्ट करती है, नस्य को प्रायः दिन में लेना चाहिये परन्तु यदि घोर रोग हो तो रात्रि में भी है हेना चाहिये ! नस्य का निषेध-भोजन के पीछे तत्काल, जिस दिन बादल हो उस दिन, लंघन के दिन, नवीन जुखाम के समय में, गर्भवती स्त्री, विषरोगी, अजीर्णरोगी, जिस को वस्ति दी गई हो, जिसने खेह जल वा आसव पिया हो, कोधी, शोकाकुल, प्यासा, वृद्ध, बालक, मल मूत्र के वेग का रोकने वाला, परिश्रमी और जो स्तान करना चाहता है, इन सब को दस्थ हेना निषिद्ध है। नस्य की अवस्था-जब तक बालक आठ वर्ष का न हो जावे तब तक उसे नस्य नहीं देना चाहिये तथा अरसी वर्ष के पीछे भी नस्य नहीं देना चाहिये । रेचननस्यकी विधि—तीक्ष्ण तैल से, अथवा तीक्ष्ण औषधों से पके हुए तैलों से, काथों से, अथवा तीक्ष्ण रसों से रेचन नस्य लेनी चाहिये, यह नस्य नासिका के दोनों छिद्रों में लेनी चाहिये तथा प्रत्येक छिद्र में आठ २ बूँद डालना चाहिये, यह उत्तम मात्रा है, छः २ बुँदों की मध्यम मात्रा है और चार २ बुँदों की अथम मात्रा है । नस्य में औषधों की मात्रा का परिमाण—नस्यक्षमें में तीक्ष्ण औषध रत्ती भर लेना चाहिये, हींग एक जौं भर, सेंघा निमक छः रत्ती, दूध चार शाण, पानी तीन रुपये भर तथा मधुर द्रव्य एक रुपये भर हेना चाहिये। **रेचनस्य के भेद—रेचननस्य के अवपीड़न और** प्रथमन, ये दो मेद हैं-यदि नस्य देकर मस्तक को खाली करना हो तो योग्य रीति से इन दोनों मेदों का प्रयोग करना चाहिये, जिस के साथ में तीक्ष्ण पदार्थों को मिलाया हो उन का कल्क करके रस निचोड़ हेना, इस को अवपीड़न कहते हैं और छः अंगुलवाली दो मुख की नली में ४८ रत्ती तीक्ष्ण चूर्ण भरकर मुख की फूँक देकर उस चूर्ण को नाक में चढ़ा देना, इस को प्रथमन कहते हैं। नस्यों के योग्य रोग—हँसली के ऊपर के रोगों में कफ के खरभंग में, अरुचि, प्रतिस्थाय, मस्तकज्ञूल, पीनस, स्जन, मृगी और कुष्ठरोग में रेचननस्य देना चाहिये, डरनेवाले, स्त्री, कृश मनुष्य और बालक को संहननस्य देना चाहिये, गर्छ के रोग, सन्निपात, निद्रा, विषम ज्वर, मन के विकार और कृमिरोग में अवपीड़न नस्य देना चाहिये तथा अत्यन्त कृपित दोषवाले रोगों में और जिन में संज्ञा नष्ट होगई हो ऐसे रोगों में प्रथमननस्य देना चाहिये । विरेचननस्य— सींठ के चूर्ण को तथा गुड़ को मिलाकर अथवा सेंथे निमक और पीपल को पानी में पीसकर नस्य देने से नाक, मस्तक, कान, नेत्र, गर्दन, ठोड़ी और गर्छ के रोग तथा भुजा और पीठ के रोग नष्ट होते हैं, महुए का सत, बच, पीपल, काली मिर्च और सेंधा निमक, इन को थोड़े गर्में जल में पीसकर नस्य देने से मृगी, उन्माद, सन्निपात, अपतन्त्रक और वायु की मूर्छा, ये सब दूर होते हैं, संधानिमक, सफेद मिर्च ( सहजने के बीज ), सरसों और कठ, इन को बकरे के मूत्र में बारीक पीस कर नस्य देने से तन्द्रा दूर होती है, काली मिर्च, बच और कायफल के चर्ण को रोह मछली के पित्ते की भावना देकर नली से प्रधमननस्य देना चाहिये। वृंहणनस्य के भेद - बृंहणनस्य के मर्श और प्रतिमर्श, ये दो मेद हैं, इन में से शाण से जो स्नेहन नस्य दी जाती है उसे मर्श कहते हैं, (तर्जनी अङ्गली की आठ बूँदों की मात्रा को शाण कहते हैं ) इस मर्श नस्य में आठ शाण की तर्पणी मात्रा प्रत्येक नथुने में देना उत्तम मात्रा है, चार शाण

की मध्यम और एक शाण की मात्रा अधम है, प्रत्येक नधुने में मात्रा की दो २ बूँदों के डालने को अतिमई। कहते हैं, दोषों का वलावल विचार कर एक दिन में दो वार, वा तीन वार, अथवा एक दिन के अन्तर से, अथवा दो दिन के अन्तर से मर्श नस्य देनी चाहिये, अथवा तीन; पाँच वा सात दिन तक निरन्तर इस नस्य का उपयोग करना चाहिये, परन्तु उस में यह सावधानता रखनी चाहिये कि रोगी को छींक आदि की व्याकुलता न होने पावे, मर्श नस्य देने से समय पर स्थान से भ्रष्ट हो कर दोष कुपित हो कर मस्तक के मर्स स्थान से विरैन्वित होने छगता है कि जिस से मस्तक में अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं, अथवा दोषों के क्षीण होने से रोग उत्पन्न हो जाते हैं, यदि दोष के उत्क्षेश (स्थान से अष्ट) होने से रोग उत्पन्न हो तो वमनरूप शोधकन का उपयोग करना चाहिये और यदि मेद आदि का क्षय होने से रोग उत्पन्न हो तो पूर्वीक्त लेह के द्वारा उन्हीं क्षीण दोषों को पुष्ट करे, मस्तक नाक और नेत्र के रोग, सर्यावर्त्त, आधा-शीशी, दाँत के रोग, निर्वलता, गर्दन भुजा और कन्धा के रोग, मुखशोध, कर्णनाद, वातिपत्त-सम्बंधी रोग, विना समय के बार्लों का श्वेत होना तथा बार्ल और डाड़ी मूँछ का झर २ कर गिरना, इन सब रोगों में स्नेहों से अथवा मधुर पदार्थों के रसों से स्नेहननस्य को देना चाहिये। ब्रुंहणनस्य की विधि—खांड़ के साथ केशर को दूघ मे पीस कर पीछे घी में सेंक कर नस्य देने से वातरक्त की पीड़ा शान्त होती है, भौंह;कपाल; नेत्र; मस्तक और कान के रोग, सूर्यावर्त्त और आधाशीशी, इन रोगों का भी नाश होता है, यदि स्नेहननस्य देना हो तो अणुतैल (इस की विधि सुक्षुत में देखो ), नारायण तैल, माषादि तैल, अथवा योग्य औपघों से परिपक्ष किये हुए पृत से देना चाहिये, यदि कफयुक्त वादी का दर्द हो तो तेल की और यदि केवल वादी का ही दर्द हो तो मजा की नस्य देनी चाहिये, पित्त का दर्द हो तो सर्वदा घी की नस्य देनी चाहिये, उड़द, कोंच के बीज, रास्ता, अंड की जड़, वला, रोहिष तृण और आसगन्ध, इन का काथ करके तथा इस में हींग और सेंधेनिमक को डालकर कुछ गर्म काथ की नस्य के देने से कम्पयुक्त पक्षाघात ( अर्थोग ), अर्दित वात ( लकवा ), गर्दन का रद्द जाना और अपवाहुक ( हार्थो का रह जाना ) रोग दूर हो जाता है, मई और प्रतिमर्शनामक बंहण नस्य के दो भेद कह चुके हैं, उन में से प्रतिमर्श नस्य के १४ समय माने गये हैं, जो कि ये हैं—प्रातःकाल, दाँतन करने के बाद, घर से बाहर निकलते समय; न्यायाम के बाद, मार्ग चल कर आने के पश्चात, मैथुन के पश्चात्, मलत्याग के पीछे, मूत्र करने के पीछे, अञ्जन आँजने ( लगाने ) के पीछे, कवल विधि के पीछे, भोजन के पीछे; दिन में सोने के पीछे, वमन के पीछे और सायंकाल में, प्रतिमर्श नस्य के ठीक होने की यह पहिचान है कि-थोड़ी ही छींक आने से यदि नाक का क्षेद्र मुख में आ जावे तो जान लेना चाहिये कि प्रतिमर्श नस्य उत्तम रीति से हो गई है, नाक से मुख में आये हुए पदार्थ को निगलना नहीं चाहिये किन्तु उसे थूक देना चाहिये । प्रतिमर्श नस्य के अधिकारी - क्षीण मनुष्य, तृषारोगी, मुखशोषरोगी, बालक और वृद्ध, इन को प्रतिमर्श नस्य हितकारी है। प्रतिमर्श नस्य के गुण प्रतिमर्श नस्य के उपयोग से इंसली के ऊपर के रोग कदापि नहीं होते हैं तथा देह में गुलजट नहीं पड़ते हैं तथा बालों का श्वेत होना मिटता है, इन के सिवाय−इस नस्य से इन्द्रियों की शक्ति बढ़ती है, बहेड़ा, नीम, कंभारी, हरड़, ऌसोड़े और मालकांगनी; इन में से एक एक पदार्थ की नस्य लेने का अभ्यास रखने से अवश्य श्वेत बाल काले हो जाते हैं। नस्य की विधि—दाँतन करने के पश्चात्, मल और मूत्रादि का त्याग करने के पीछे धूमपान द्वारा कपाल तथा गले में स्वेदित कर रोगी को पवन और धूल से रहित स्थान में चित (सीधा) लेटा देना चाहिये तथा उस के मस्तक को कुछ लटकता रखना चाहिये, हाथ पैरों को पसार देना तथा नेत्रों को वस्त्र से डाँक देना चाहिये पीछे नाक की अनी को ऊँची करके नस्य देनी चाहिये अर्थात् सोने चाँदी आदि की चमची से, वा सीप से, वा किसी यन्न की युक्ति से, वा कपड़े से, अथवा रुई से, बीच में भार न दूटने पाने इस रीति से २-कोह की छाछ, खिरेटी और कौंच के बीज, इन का चूर्ण कर तथा उस में शहद, घी और मिश्री मिछा कर दूध के साथ पीना चाहिये, इसके पीने से राज-यक्ष्मा तथा खांसी शीघ्र ही मिट जाती है।

३-शहद, सुवर्णमक्षिका ( सोना माकी ) की भसा, बायविड़ंग, शिलाजीत, लोह की भसा, घी और हरड़, इन सब को मिला कर सेवन करने से घोर भी यक्ष्मा रोग नष्ट हो जाता है, परन्तु इस औषधि के सेवन के समय पूरे पथ्य से रहना चाहिये।

४-मिश्री, घी और शहद, इन को मिला कर सेवन करना चाहिये तथा इस के उपर दूध पीना चाहिये, इस के सेवन से यक्ष्मा का नाश तथा शरीर में पुष्टि होती है।

प-सितोपलादि चूर्ण-मिश्री १६ तोले, वंशलोचन ८ तोले, पीपल ४ तोले, छोटी इलायची के बीज २ तोले और दालचीनी १ तोला, इन सब का चूर्ण कर शहद और घी मिला कर चाटना चाहिये, इस के सेवन से राजयक्षमा, खांसी, श्वास, उबर, पसवाड़े का शूल, मन्दाग्नि, जिह्ना की विरसता, अरुचि, हाथ पैरों का दाह, और ऊर्ध्वगत रक्तिपत्त, ये सब रोग शीघ ही नष्ट होते हैं।

६-जातीफलादि चूर्ण — जायफल, बायिबडंग, चित्रक, तगर, तिल, ताली सपत्र, चन्दन, सोंठ, लोंग, छोटी इलायची के बीज, भीमसेनी कप्र, हरड़, आमला, काली मिर्च, पीपल और वंशलोचन, ये प्रत्येक तीन २ तोले, चतुर्जातक की चारों औपिधयों के तीन तोले तथा भांग सात पल, इन सब का चूर्ण करके सब चूर्ण के समान मिश्री मिलानी चाहिये, इस के सेवन से क्षय, खांसी, श्वास, संग्रहणी, अरुचि, जुखाम और मन्दाद्यि, ये सब रोग शीव्र ही नष्ट होते हैं।

७-अइसे का रस एक सेर, सफेद चीनी आधसेर, पीपल आठ तोले और घी आठ तोले, इन सब को मन्दािंग से पका कर अवलेह (चटनी) बना लेना

कुछ २ गर्म नस्य नाक में डाल देनी चाहिये, जिस समय नाक, में नस्य डाली जावे उस समय रोगी को चाहिये कि माथे को न हिलावे, कोध न करे, बोले नहीं, छींके नहीं और हँसे नहीं, बयोंकि माथे के हिलाने आदि से खेह बाहर को आ जाता है अर्थात् मीतर नहीं पहुँचता है और ऐसा होने से खाँसी, सरेकमा, मस्तकपीड़ा और नेत्रपीड़ा उत्पन्न हो जाती है, नस्य को छंगाटक (नाक की भीतरी हड्डी) में पहुँचने पर्यन्त स्थिर रखना चाहिये अर्थात् निगल नहीं जाना चाहिये, पीछे बैठ कर मुख में आये हुए द्रव को थूंक देना चाहिये, नस्य के देने के पश्चात् मन में सन्ताप न करे, धूल उड़ने के स्थान में न जावे, कोध न करे, दश दा पन्द्रह मिनट तक न सोवे, किन्तु सीधा पड़ा रहे, रेचननस्य से मस्तक के खाली होने के पश्चात् धृत्रपान तथा कवलब्रहण हितकारी होता है, नस्य के द्वारा मस्तक की ठीक र शुद्धि हो जाने से शरीर का हलका होना, मल का साफ जतरना, नाड़ियों के दर्द का नाश, ज्याधि का नाश और चित्त तथा इन्द्रियों की प्रसन्नता, इत्यादि लक्षण होते हैं॥

लेना चाहिये, इस के शीतल हो जाने पर ३२ तोले शहद मिलाना चाहिये, इस का सेवन करने से राजयक्ष्मा, खांसी, श्वास, पसवाड़े का शूल, हृद्य का शूल, रक्तपित्त और ज्वर, ये सब रोग शीघ्र ही मिट जाते हैं।

८-वकरी का घी चार सेर, बकरी की मेंगनियों का रस चार सेर, बकरी का मूत्र चार सेर, बकरी का दूध चार सेर तथा बकरी का दूही चार सेर, इन सब को एकत्र पका कर उस में एक सेर जवाखार का चूर्ण डालना चाहिये, इस घृत के सेवन से राजयक्षमा, खांसी और श्वास, ये रोग नष्ट हो जाते हैं।

९-वासा के जड़ की छाल १२॥ सेर तथा जल ६४ सेर, इन को औटावे, जब १६ सेर जल रोष रहे तब इस में १२॥ सेर मिश्री मिला कर पाक करे, जब गाड़ा हो जावे तब उस में त्रिकुटा, दालचीनी, पत्रज, इलायची, कायफल, मोथा, कुष्ठ (कूठ), जीरा, पीपरामूल, कवीला, चन्य, वंशलोचन, कुटकी, गजपीपल, तालीसपत्र और धनियां, ये सब दो २ तोले मिलावे, सब के एक जीव हो जाने पर उतार ले तथा बीतल होने पर इस में एक सेर शहद मिलावे, पीछे इस को औटा कर शीतल किये हुए जल के साथ अग्नि का बलावल विचार कर लेवे, इस के सेवन से राजयहमा, रक्तपित्त, क्षतक्षय, वातजन्य तथा पित्तजन्य श्वास, हृद्य का शूल, पसवाड़े का शूल, वमन, अरुचि और ज्वर, ये सब रोग शीच्न ही शान्त हो जाते हैं।

१०-जीवन्त्यादिघृत— घृत चार सेर, जल सोलह सेर, कल्क के लिये जीवन्ती, मौलेठी, दारव, त्रिफला, इन्द्रजों, कच्रूर, क्रूठ, कटेरी, गोसुरू, खिरेटी, नील कमल, भूँय भावला, त्रायमाण, जवासा और पीपल, ये सब मिला कर एक सेर लेवे, सब को मिला कर घी बनावे, इस घृत का सेवन करने से स्थारहों प्रकार का राजयक्ष्मा रोग भीघ ही मिट जाता है।

११-जो पुरुष अति मैथुन के कारण शोष रोग से पीड़ित हो उस को घी तथा उस की प्रकृति के अनुकूछ मधुर और हृदय को हितकारी पदार्थ देने चाहियें।

१२-शोक के कारण जिस के शोष उत्पन्न हुआ हो उस रोगी को चित्त को प्रसन्नता देनेवाले मीटे, चिकने, शीतल, दीपन और हलके पदार्थ देने चाहियें तथा जिन कारणों से शोक उत्पन्न हुआ हो उन की निवृत्ति करनी चाहिये।

१३-अधिक न्यायाम (कसरत) के कारण जिस के शोष उत्पन्न हुआ हो उस रोगी को घृत आदि स्निग्ध (चिकने) पदार्थ देने चाहियें तथा शीतल और कफ-वर्धक (कफ को बढ़ाने वाले) पदार्थों से उस की चिकित्सा करनी चाहिये।

१४-अधिक मार्ग में चलने से जिस के शोष रोग उत्पन्न हुआ हो उस को धैर्य देना चाहिये, बैठालना चाहिये, दिन में सुलाना चाहिये तथा शीतल; मधुर और बृंहण ( पुष्टिकरने अर्थात् धातु आदि को बढ़ाने वाले ) पदार्थ देने चाहियें। १५-व्रण ( घाव ) के कारण जिस के शोष उत्पन्न हुआ हो उस रोनी की चिकित्सा स्त्रिग्ध ( चिक्रने ), अग्निदीपनकर्ता, स्वादिष्ठ ( जायकेदार ), शीतल, कुछ खटाईवाले तथा व्रणनाशक पदार्थों से करनी चाहिये।

१६-महाचन्दनादि तैल-तिली का तैल चार सेर, काथ के लिये लाल चन्दन. शाळपणीं, छोटी कटेरी, बड़ी कटेरी, गोखुरू, मुद्गपणीं, विदारीकन्द, असगन्ध, माषपणीं, ऑवले, सिरस की छाल, पद्माख, खस, सरलकाष्ट, नाग-केशर, प्रसारणी, मूर्वा, फूलप्रियंगु, कमलगट्टा, नेत्रवाला, खिरेटी, कंगही, कमल की नाछ और भसीड़े, ये सब मिलाके ५० टके भर लेवे तथा खिरेटी ५० टके भर लेवे. पाक के वास्ते जल १६ सेर लेवे, जब जल चार सेर बाकी रहे तब बकरी का दूध, सतावर का रस, लाख का रस, कांजी और दही का जल, प्रत्येक चार २ होर है तथा प्रत्येक के पाक के लिये जल १६ सेर लेवे, जब चार सेर रह जावे तब उसे छान ले, फिर पृथक् २ काथ और कल्क के लिये-सफेद चन्दन, अगर, कंकोल, नख, छारछवीला, नागकेशर, तेजपात, दालचीनी, कमल-गटा, हलदी, दारुहलदी, सारिवा, काली सारिवा, लाल कमल, छड्, कृठ, त्रिफला, फालसे, मूर्वा, गठिवन, नलिका, देवदारु, सरलकाष्ट्र, पद्माख, खस, धाय के फूल, बेलगिरि, रसोत, मोथा, सिलारस, सुगन्धवाला, बच, मजीठ, लोध, सोंफ, जीवन्ती, प्रियंगु, कचूर, इलायची, केसर, खटासी, कमल की केशर, रास्ना, जावित्री, सोंठ और धनिया, ये सब प्रत्येक दो २ तोले लेवे, इस तैल का पाक करे, पाक हो जाने के पश्चात् इस में केशर, कस्तूरी और कपूर थोड़े २ मिलाकर उत्तम पात्र में भर के इस तेल को रख छोड़े, इस तेल का मर्दन करने से वात-पित्तजन्य सब रोग दर होते हैं, धातुओं की वृद्धि होती है, घोर राजयक्ष्मा; रक्त-पित्त और उर:क्षत रोग का नाश होता है तथा सब प्रकार के क्षीण पुरुषों की श्रीणता को यह तेल शीघ्र ही दूर करता है।

१७-यदि रोगी के उरःक्षत (हृदय में घाव) हो गया हो तो उसे खिरेटी, असगन्ध, अरनी, सतावर और पुनर्नवा, इन का चूर्ण कर दूध के साथ नित्य पिलाना चाहिये।

१८-अथवा—छोटी इलायची, पन्नज और दालचीनी, प्रत्येक छः २ मासे, पीपल दो तोले, मिश्री, मौलेठी, छुहारे और दाल, प्रत्येक चार २ तोले, इन सब का चूर्ण कर शहद के साथ दो २ तोले की गोलियां बनाकर नित्य एक गोली का सेवन करना चाहिये, इस से उरःक्षत, ज्वर, खांसी, श्वास, हिचकी, वमन, अम, मूच्छी, मद, प्यास, शोष, पसवाड़े का शूल, अरुचि, तिल्ली, आढ्यवात, रक्तिपत्त और स्वरभेद, ये सब रोग दूर हो जाते हैं तथा यह एलादि गुटिका बृष्य और इन्दियों को नृप्त करने वाली है।

### आमवांत रोग का वर्णन।

कारण—परस्पर विरुद्ध आहार और विरुद्ध विहार (जैसे भोजन करके शीघ्र ही दण्ड कसरत आदि का करना) मन्दाप्ति का होना, निकम्मा बैठे रहना, तथा स्निग्ध (चिकने) पदार्थों को खाकर दण्ड कसरत करना, इस्रादि कारणों से आम (कचा रस) वायु से प्रेरित होकर कफ के आमाश्रय आदि स्थानों में जाकर तथा वहां कफ से अत्यन्त ही अपक होकर वह आम धमनी नाड़ियों में प्राप्त हो कर तथा वात पित्त और कफ से दूषित होकर रसवाहिका नाड़ियों के छिद्रों में सज्ज्ञार करता है तथा उन के छिद्रों को बन्द कर भारी कर देता है तथा अग्नि को मन्द और हृदय को अत्यन्त निर्वेख कर देता है, यह आमसंज्ञक रोग अति दारण तथा सब रोगों का स्थान माना जाता है।

लक्ष्मण — भोजन किये हुए पदार्थ के अजीर्ण से जो रस उत्पन्न होता है वह कम र से इकट्टा होकर आम कहलाता है, यह आम रस शिर और सब अंगों में पीड़ा को उत्पन्न करता है।

इस रोग के सामान्य लक्षण ये हैं कि-जब वात और कफ दोनों एक ही समय में कुपित हो कर पीड़ा के साथ त्रिक स्थान और सन्धियों में प्रवेश करते हैं कि जिस से इस प्राणी का शरीर स्तम्भित (जकड़ा हुआ सा) हो जाता है, इसी रोग को आमवात कहते हैं।

कई आचार्यों ने यह भी कहा है कि-आमवात में अंगों का टूटना, अरुचि, प्यास, आलस्य, शरीर का भारी रहना, ज्वर, अन्न का न पचना और देह में शून्यता, ये सब लक्षण होते हैं।

परन्तु जब आमवात अत्यन्त बढ़ जाता है तब उस में बड़ी भयंकरता होती है अर्थात् वृद्धि की दशा में यह रोग दूसरे सब रोगों की अपेक्षा अधिक कष्टदायक होता है, बढ़े हुए आमवात में –हाथ, पैर, मस्तक, घोंद्र, त्रिकस्थान, जानु और जंघा, इन की सन्धियों में पीड़ायुँक्त सूजन होती है, जिस २ स्थान में वह आम रस पहुँचता है वहाँ २ विच्छू के डंक के लगने के समान पीड़ा होती है।

इस रोग में-मन्दाग्नि, मुख से पानी का गिरना, अरुचि, देह का भारी रहना, उत्साह का नाश, मुख में विरसता, दाह, अधिक मृत्र का उत्तरना, कूख में कठिनता, शूछ, दिन में निद्रा का आना, रात्रि में निद्रा का न आना, प्यास, वसन, अम (चकर), मूर्छा (वेहोशी), हृदय में क्षेश का मालूम होना, मुछ का अवरोध

१-आमवात अर्थात् आम के सहित वायु ॥ २-रसवाहिका नाड़ियों के अर्थात् जिन में रस का प्रवाह दोता है उन नाड़ियों के ॥ ३-दोनों क्रूकों तथा पीठ की जोड़वाली हड्डी के स्थान को त्रिकस्थान कहते हैं ॥ ४-पीड़ायुक्त अर्थात् दर्द के साथ ॥ ५-विरसता अर्थात् फीकापन ॥

( हकना ), जड़ता, आँतों का गूँजना, अफरा तथा वातजन्य ( वायु से उत्पन्न होनेवाले ) कलापखंज आदि अनेक उपद्रवों का होना, इत्यादि लक्षण होते हैं। इन के सिवाय-वादी से उत्पन्न हुए आमवात में-शूल होता है, पित्त से उत्पन्न हुए आमवात में-दाह और रक्तवर्णता ( लाल रंग का होना ) होती है तथा कफ से उत्पन्न हुए आमवात में-देह की आईता ( गीला रहना ) होती है तथा अत्यन्त खाज ( खुजली ) चलती है।

साध्यासाध्य विचार—एक दोष का आमवात रोग साध्य (चिकित्सा से शीघ्र ही दूर होने योग्य), दो दोषों का आमवात रोग याप्य (उत्तम और शीघ्र चिकित्सा करने से दूर होने योग्य है परन्तु उत्तम और शीघ्र चिकित्सा न करने से न मिटने योग्य अर्थात् कष्टसाध्य) तथा तीनों दोषों का आमवात असाध्य (चिकित्साद्वारा भी न मिटने योग्य) होता है।

चिकित्सा-१-आमवात रोग में-लंघन करना अति उत्तम चिकित्सा है।

२-लंघन के सिवाय-स्वेदन करना (पसीने लाना ), अग्नि को प्रदीस करनेवाले कडुए पदार्थों का खाना, जुलाब लेना, तैल आदि की मालिश कराना और विस्ति-कर्म करना ( गुदा में पिचकारी लगाना ) हितकारक है।

३-इस रोग में-बाल की पोटली बना कर उसे अग्नि में तपाकर रूक्ष स्वेद करना चाहिये तथा स्नेहरहित उपनाह ( लेप ) भी करना चौहिये।

४-आमवात से ब्याप्त और प्यास से पीड़ित ( दुःखित ) रोगी को पर्झकोल को डाल कर सिद्ध ( तैयार ) किया हुआ जल पीना चाहिये।

५-स्खी मूली का यूष, अथवा लघु पर्डेम्स का यूष, अथवा पैज्ञम्ल का रस, अथवा सोंठ का चूर्ण डाल कर कांजी लेना चाहिये।

६-सोवीर नामक कांजी में बेंगन को उबाल कर अथवा कडुए फलों को उबाल कर लेना चाहिये।

७-बथुए का शाक तथा अरिष्ट, सांठ (गदहपूर्ना), परवल, गोखुरू, बरना और करेले, इन का शाक लेना चाहिये।

८-जों, कोदों, पुराने साठी और शालि चावल, छाछ के साथ सिद्ध किया हुआ कुलथी का यूप, मटर, और चना, ये सब पदार्थ आमवात रोगी के लिये हितकारक हैं।

१-वर्षों कि लड्बन करने से आम अर्थात् कचे रस का तथा दोषों का पाचन हो जाता है।।
१-तेल की मालिश वातशामक अर्थात् वायु को शान्त करनेवाली है।। १-स्क्ष स्वेद अर्थात्
शुष्क वस्तु के द्वारा पसीने लाने से और स्नेहरहित (विना चिक्रनाहटके) लेप करने से भीतरी
आम रस की क्तिष्यता मिट कर उस का वेग शान्त होता है।। ४-पीपल, पीपलामूल, च्या, चित्रक
और सींठ, इन पाँचों का प्रत्येक का एक एक कोल (आठ र मासे) लेना, इस को पञ्चकोल
कहते हैं।। ५-शालपणीं, पृष्ठपणीं, छोटी कटेरी, वड़ी कटेरी और गोखुरू, इन पांचों को लखु
पञ्चमूल कहते हैं।। ६-बेल, गम्भारी, पाडर, अरनी और स्थोनाक, इन पाँचों वृक्षों की जड़ को
पञ्चमूल वा यहत्पञ्चमूल कहते हैं।।

९-चित्रक, कुटकी, हरड़, सोंठ, अतीस और गिलोय, इन का चूर्ण गर्म जल के साथ लेने से आमवात रोग नष्ट होता है।

१०-कचूर, सोंठ, हरड़, बच, देवदारु और अतीस, इन ओषधों का काथ पीने से तथा रूखा भोजन करने से आमवात रोग दूर होता है।

११-इस प्राणी के देह में विचरते हुए आमवातरूपी मस्त गजराज के मारने के लिये एक अंडी का तैल ही सिंह के समान है, अर्थात् अकेला अंडी का तैल ही इस रोग को शीघ्र ही नष्ट कर देता है।

१२-आमवात के रोगी को अंडी के तेल को हरड़ का चूर्ण मिला कर पीना चाहिये।

१३-अमलतास के कोमल पत्तों को सरसों के तेल मे भून कर भात में मिला कर खाने से इस रोग में बहुत लाभ होता है।

१४-सोंट और गोखुरू का काथ प्रातःकाल पीने से आमवात और कमर का ग्रूल (दर्द) शीघ्र ही मिट जाता है।

34-इस रोग में यदि कटिशूल (कमर में दर्द ) विशेष होता हो तो सींठ और गिलोय के क्राथ (काढे ) में पीपल का चूर्ण डाल कर पीना चाहिये।

१६-शुद्ध (साफ) अंडी के बीजों को पीस कर दूध में डाल कर खीर बनावे तथा इस का सेवन करे, इस के खाने से कमर का दर्द अति शीघ्र मिट जाता है अर्थात् कमर के दर्द में यह परमौषिधि है।

१७-सङ्कर स्वेद — कपास के विनौले, कुलथी, तिल, जौं, लाल एरण्ड की जड़, अलसी, पुनर्नवा और शण (सन) के बीज, इन सब को (यदि ये सब पदार्थ न मिले तो जो २ मिल सकें उन्हीं को लेना चाहिये) लेकर कूट कर तथा काँजी में मिगा कर दो पोटलियां बनानी चाहियें, फिर प्रज्वैलित चूल्हे पर कांजी से भरी हुई हांड़ी को रख कर उस पर एक छेदवाले सकोरे को ढाँक दे तथा उस की सन्धि को बंद कर दे तथा सकोरे पर दोनों पोटलियों को रख दे, उन में से जो एक पोटली गर्म हो जावे उस से पहुँचे के नीच के भाग में, पेट, शिर, कूले, हाथ, पेर, अँगुलि, एड़ी, कन्धे और कमर, इन सब अंगों में सेक करे तथा जिन २ स्थानों में दर्द हो वहां २ सेक करे, इस पोटली के शीतल हो जाने पर उसे सकोरे पर रख दे तथा दूसरी गर्म पोटली को उठाकर सेंक करें, इस प्रकार करने से सामवात (आम के सहित वादी) की पीड़ा शीघ्र ही शान्त हो जाती है।

१-परमौषि अर्थात् सब से उत्तम ओषि ॥ २-प्रज्वलित अर्थात् खूब जरूते हुए ॥ ३-सिन्ध अर्थात् सँघ वा छेद ॥ ४-तात्पर्य यह है कि गर्म पोटली से सेंक करता जावे तथा ठंडी हुई पोटली को गर्म करने के लिये सकोरे पर रखता जावे ॥

१८-महारास्नादि काथ—रास्ना, अंड की जड़, अडूसा, धमासा, कचूर, देवदारु, खिरेटी, नागरमोथा, सोंट, अतीस, हरड़, गोखुरू, अमलतास, कलेंजी, धनियां, पुनर्नवा, असगन्ध, गिलोय, पीपल, विधायरा, शतावर, बच, पियावांसा, चन्य, तथा दोनों (छोटी बड़ी) कटेरी, ये सब समान भाग लेवे परन्तु रास्ना की मात्रा तिगुनी लेवे, इन सब का अष्टावशेष (जल का आटवां हिस्सा शेष रखकर) काढ़ा बना कर तथा उस में सोंट का चूर्ण डाल कर पीवे, इस के सेवन से वादी के सब दोष, सामरोगे, पक्षाधात, अर्दित, कम्प, कुड़ा, सन्धिगत वात, जानु जंघा तथा हाड़ों की पीड़ा, गृध्रसी, हनुग्रह, उरुस्तम्भ, वातरक्त, विश्वाची, कोष्टुशीर्षक, हदय के रोग, बवासीर, योनि और ग्रुक्त के रोग तथा खी के वंध्यापन के रोग, ये सब नष्ट होते हैं, यह काथ खियों को गर्भप्रदान करने में भी अद्वितीय (अपूर्व) है।

१९-रास्नापञ्चक—रास्ना, गिलोय, अंड की जड़, देवदार और सोंठ, ये सब औषध मिलाकर एक तोला लेवे, इस का पावभर जल में काथ चढ़ावे, जब एक छटांक जल शेष रहे तब इसे उतार कर छान कर पीवे, इस के पीने से सिन्धगत वात, अस्थिगत वात, मजाश्रित वात तथा सर्वागगत आमवात, ये सब रोग शीघ्र ही दूर हो जाते हैं।

२०-रास्नासप्तक—रास्ना, गिलोय, अमलतास, देवदारु, गोखुरू, अंड की जड़ और पुनर्नवा, ये सब मिला कर एक तोला लेकेर पावभर जल में काथ करे, जब छटांक भर जल होप रहे तब उतार कर तथा उस में छः मासे सोंठ का चूर्ण डाल कर पीवे, इस काथ के पीने से जंघा, ऊरु, पसवाड़ा, त्रिक और पीठ की पीड़ा शीघ्र ही दूर हो जाती है।

२१-इस रोग में-दशमूल के काथ में पीपल के चूर्ण को डालकर पीना चाहिये।

२२-हरड़ और सोंठ, अथवा गिलोय और सोंठ का सेवन करने से लाम होता है।

२३—चित्रक, इन्द्रजों, पाढ, कुटकी, अतीस और हरड़, इन का चूर्ण गर्मे जल के साथ पीने से आमाशय से उठा हुआ वातरोग शान्त हो जाता है।

२४-अजमोद, काली मिर्च, पीपल, बायविइंग, देवदार, चित्रक, सतावर, सेंघानिमक और पीपरामूल, ये सब प्रत्येक चार २ तोले, सोंठ दश पल, विधा-यरे के वीज दश पल और हरड़ पांच पल, इन सब को मिलाकर चूर्ण कर लेना

१-अण्ड अर्थात् परण्ड वा अण्डी का वृक्ष ॥ २-सामरोग अर्थात् आम (ऑव) के सिहत रोग ॥ ३-पक्षाघात आदि सब वातरोग हैं॥ ४-अर्थात् मिश्रित सातों पदार्थी की मात्रा एक तोला लेकर ॥

चाहिये, पीछे सब औषधों के समान गुड़ मिला कर गोलियां बना लेना चाहिये अर्थात् प्रथम गुड़ में थोड़ा सा जल डाल कर अग्निपर रखना चाहिये, जब वह पतला हो जावे तब उस में चूर्ण डालकर गोलियां बाँध लेनी चाहियें, इन गोलियों के सेवन से आमवात के सब रोग, विषूचिका (हैजा), प्रत्नी, हृद्रोग, गृध्रसी, कमर; बस्ती और गुदा की फूटन, हड्डी और जङ्घा की फूटन, स्जन, देहसनिध के रोग और वातजन्य सब रोग शीघ्र ही नष्ट हो जाते हैं, ये गोलियाँ क्षुधा को लगानेवाली, आरोग्यकर्ता, यौवन को स्थिर करनेवाली, वली और पलित (बालों की श्वेतता) का नाश करनेवाली तथा अन्य भी अनेक गुणों की करनेवाली हैं।

२५-आमवातरोग में-पथ्यादि गूर्गुँछ तथा योगराज गूगुछ का सेवन करना अति गुणकारक माना गया है।

२६-शुण्ठीखण्ड (सोंठपाक)-सतैवा सोंठ ३२ तोले, गाय का घी पाव-भर, दूध चार सेर, चीनी खांड़ २०० तोले (ढाई सेर), सोंठ, मिर्च, पीपल, दालचीनी, पत्रज और इलायची, ये सब प्रत्येक चार २ तोले लेना चाहिये, प्रथम सोंठ के चूर्ण को घृत में सान कर दूध में पका कर खोवा (मावा) कर लेना चाहिये, फिर खांड़ की चासनी कर उस में इस खोवे को डाल कर तथा मिलाकर चूल्हे से नीचे उतार लेना चाहिये, पीछे उस में त्रिकुटों और त्रिजातंक का चूर्ण डालकर पाक जमा देना चाहिये, पीछे इस में से एक टकेभर अथवा अधि के बलावल का विचार कर उचित मात्रा का सेवन करना चाहिये, इस के सेवन से आमवात रोग नष्ट होता है, धातु (रस और रक्त आदि) पुष्ट होते हैं, शरीर में शक्ति उत्पन्न होती है, आयु और ओज की चृद्धि होती है तथा बलियों का पड़ना

२७-मेथी पाक—दातामेथी आठ टकेमर ( आठ पल ) और सोंठ आठ टके भर इन दोनों को कूट कर कपड़छान चूर्ण कर लेना चाहिये, इस चूर्ण को आठ टके भर घी में सान कर आठ सेर दूध में डाल के खोवा बनाना चाहिये, फिर आठ सेर खांड़ की चासनी में इस खोवे को डाल कर मिला देना चाहिये, परन्तु चासनी को कुछ नरम रखना चाहिये, पीछे चूल्हे पर से नीचे उतार कर उस में काली मिर्च, पीपल, सोंठ, पीपरामूल, चित्रक, अजवायन, जीरा, धनियां, कलोंजी, सोंफ, जायफल, कचूर, दालचिनी, तेजपात और भद्रमोथा, इन सब को

१-गुड़ के योग के विना यदि केवल यह चूर्ण ही गर्म जल के साथ छः मासे लिया जावे तो भी बहुत गुण करता है।। २-पश्यादि गूगुल वातरोग के अन्तर्गत गुप्रसी रोग की चिकित्सा में तथा योगराज गृगुल सामान्य वातव्याधि की चिकित्सा में भावप्रकाश आदि प्रन्थों में लिखा है, वहां इस के बनाने और सेवन करने आदि की विधि देख लेनी चाहिये॥ ३-जिस के भीतर कूजट नहीं निकलता है अर्थात् जिसे पीसने से केवल चूर्ण ही चूर्ण निकलता है उसे सतवा सीठ कहते हैं।। ४-त्रिजुटा अर्थात् सीठ, मिर्च और पीपल। ५-त्रिजातक अर्थात् दालचिनी, बड़ी इलायची और तेजपात, इस को त्रिसुगन्धि भी कहते हैं।।

प्रत्येक को एक एक टका भर लेकर कपड़छान चूर्ण कर उस पाक की चासनी में मिला देना चाहिये तथा टका २ भर की कतली अथवा लड्डू बना लेने चाहियें, इन को अग्नि के बलाबल का विचार कर खाना चाहिये, इन के सेवन से आम-वात, वादी के सब रोग, विषम ज्वर, पाण्डुरोग, कामला, उन्माद (हिप्टीरिया), अपस्मार (सृगीरोग), प्रमेह, वातरक्त, अम्लपित्त, रक्तपित्त, शीतपित्त, मस्तक-पीड़ा, नेत्ररोग और प्रदर, ये सब रोग नष्ट हो जाते हैं, देह में पुष्टता होती है तथा बल और वीर्य की वृद्धि होती है।

२८-लहसुन १०० टकेभर, काले तिल पावभर, हींग, त्रिकुटा, सजीखार, जबाखार पांचों निमकें, सोंफ, हलदी, कूठ, पीपरामूल, चित्रक, अजमोदा, अजबायन और धनिया, ये सब प्रत्येक एक एक टकाभर लेकर इन का चूर्ण कर लेना चाहिये तथा इस चूर्ण को घी के पात्र में भर के रख देना चाहिये, १६ दिन बीत जाने के बाद उस में आध सेर कडुआ तेलें मिला देना चाहिये, तथा अधसेर कांजी मिला देना चाहिये फिर इस में से एक तोले भर निल खाना चाहिये तथा इस के ऊपर से जल पीना चाहिये, इसके सेवन से आमवात, रक्तवात, सर्वान गर्वात, एकांगवात, अपसार, मन्दामि, श्वास, खांसी, विष, उन्माद, वातभम्न और कूल ये सब रोग नष्ट हो जाते हैं।

२९-छहसुन का रस एक तोला तथा गाय का घी एक तोला, इन दोनों को मिला कर पीना चाहिये, इस के पीने से आमवात रोग अवस्य नष्ट हो जाता है।

३०-सामान्य वातव्याधि की चिकित्सा में जो प्रन्थान्तरों में रसोनाष्टक औषध लिखा है वह भी इस रोग में अत्यन्त हितकारक है।

३१-लेप--सोंफ, बच, सोंठ, गोखुरू, वरना की छाल, पुनर्नवा, देवदारु, कच्रूर, गोरखमुंडी, प्रसार्रणी, अरनी और मैनफल, इन सब औषधों को कांजी अथवा सिरके में वारीक पीस कर गर्म २ लेप करना चाहिये, इस से आमवात नष्ट होता है।

३२-कलहींस, केवुकँ की जड़, सहजना और बँमई की मिट्टी, इन सब को गोमूत्र में पीसकर गाड़ा २ लेप करने से आमवात रोग मिट जाता है।

३३-चित्रक, कुटकी, पाढ, इन्द्रजौं, अतीस, गिलोय, देवदारु, वच, मोथा, सोंठ और हरड़, इन ओषियों का काथ पीने से आमवात रोग शान्त हो जाता है।

१-त्रिकुटा अर्थात सोंठ, मिर्च और पीपल ॥ २-पाँचों निमक अर्थात तेंथानिमक, सौबर्चल-निमक, कालानिमक, सामुद्रनिमक और औद्भिद्रनिमक ॥ ३-कडुआ तेल अर्थात सरसों का तेल ॥ ४-सर्वागवात अर्थात सब अंगों की वादी और एकाङ्गवात अर्थात किसी एक अंग की बादी ॥ ५-अपसार अर्थात मृगोरोग ॥ ६-इसे भाषा में पसरन कहते हैं, यह एक प्रसर जाती की (फैलनेवाली) वनस्पति होती है ॥ ७-इसे हिन्दी में केउआँ भी कहते हैं ॥ ८-ब-मई को संस्कृत में बल्कीम कहते हैं, यह एक मिट्टी का ढीला होता है जिसे पुत्तिका (कीटविशेष) इकट्टा करती है, इसे भाषा में बमीटा भी कहते हैं ॥

३४-कचूर, सोंठ, हरड़, बच, देवदार, अतीस और गिछोय, इन ओषधियों का काथ आम को पचाता है परन्तु इस काथ के पीने के समय रूखा भोजन करना चाहिये।

३५-पुनर्नवा, कटेरी, महभा, मूर्वा और सहजना, ये सब ओषधियां क्रम से एक, दो, तीन, चार तथा पांच भाग लेनी चाहियें तथा इन का काथ बना कर पीना चाहिये, इस के पीने से आमवात रोग शान्त हो जाता है।

३६-आमवात से पीड़ित रोगी को दूध के साथ अंडी का तेल पिला कर रेचन ( जुलाब ) कराना चाहिये।

३७-गोमूत्र के साथ में सोंठ, हरड़ और गूगुळ को पीने से यह रोग मिट जाता है।

३८-सोंठ, हरड़ और गिछोय, इन के गर्म २ काथ को गूगुल डाल कर पीने से कमर, जांव, उरु और पीठ की पीड़ा शीघ्र ही तूर हो जाती है।

३९-हिंग्वादि चूर्ण — हींग, चन्य, विड निमक, सोंठ, पीपल, जीरा और पुहकरमूल, ये सब ओषियां क्रम से अधिक भाग लेनी चाहियें, इन का चूर्ण गर्म जल के साथ लेने से आमवात और उस के विकार दूर हो जाते हैं।

४०-पिप्पल्यादि चूर्ण—पीपल, पीपलामूल, सेंघा निमक, काला जीरा, चन्य, चित्रक, तालीसपत्र और नागकेश्वर, ये सब प्रत्येक दो २ पल, काला निमक ५ पल, काली मिर्च, जीरा और सोंठ, प्रत्येक एक एक पल, अनारदाना पाव भर और अमलवेत दो पल, सब को कूट कर चूर्ण बना लेना चाहिये, इस का गर्म जल के साथ सेवन करने से अग्नि प्रदीष्ठ होती है, बवासीर, प्रहणी, गोला, उदररोग, भगन्दर, कृमिरोग, खुजली और अरुचि, इन सब का नाश होता है।

४१-पथ्यादि चूर्ण-हरइ, सोंठ और अजबायन, इन तीनों को समान भाग लेकर चूर्ण करना चाहिये, इस चूर्ण को छाछ, गर्म जल, अथवा कांजी के साथ पीने से आमवात, सूजन, मन्दान्नि, पीनस, खांसी, इदयरोग, खरैंभेद और अरुचि, इन सब रोगों का नाश होता है।

४२-रसोनादि काथ-छहसुन, सोंठ और निर्गुण्डी, इन का काथ आम को शीघ्र ही नष्ट करता है, यह सर्वोत्तम ओषिष्ठ है।

४३-शास्त्रादि काथ-शिं (कचूर) और सींठ, इन के कब्क को सांठ के काथ में मिलाकर सात दिन तक पीना चाहिये, इस के पीने से आमवात रोग का नाश हो जाता है।

१-अर्थात् हींग एक भाग, चब्य दो भाग, विडनिमक तीन भाग, सोंठ चार भाग, पीपल पांच भाग, जीरा छः भाग और पुहकरमूल सात भाग लेना चाहिये॥ २-उस के विकार अर्थात् आमवात के शोथ और शूल आदि विकार॥ ३-स्वरमेद अर्थात् आवाज का बदलना॥

४४-पुनर्नवादि चूर्ण-पुनर्नवा, गिलोय, सोंठ, सतावर, विधायरा, कचूर और गोरखंमुण्डी, इन का चूर्ण बना कर कांजी से पीना चाहिये, इस के पीने से आमाशय (होजरी) की वादी दूर होती है तथा गर्म जल के साथ लेने से आमवात और गुधैसी रोग दूर हो जाते हैं।

४५-घी, सेल, गुड़, सिरका और सोंठ, इन पांचों को मिला कर पीने से तत्काल देह की हिंस होती है तथा कमर की पीड़ा दूर होती है, निराम (आमरहित) कमर की पीड़ा को दूर करनेवाला इस के समान दूसरा कोई प्रयोग नहीं है।

४६-सिरस के बक्कल को गाय के मूत्र में भिगा देना चाहिये, सात दिन के बाद निकाल कर हींग, बच, सोंफ और सेंधा निमक, इन को पीस कर पुटपाक करके उस का सेवन करना चाहिये, इस का सेवन करने से दारूण (घोर) कमर की पीड़ा, आमवृद्धि, मेदोवृद्धि के सब रोग तथा वादी के सब रोग दूर हो जाते हैं।

४७-अमृतादि चूर्ण-गिलोय, सोंठ, गोखुरू, गोरखमुंडी और वरर्ना की छाळ, इन के चूर्ण को दही के जल अथवा कांजी के साथ छेने से सामवात ( आम के सहित वादी ) का शीघ्र ही नाश होता है।

४८-अलम्बुपादि चूर्ण-अलम्बुपा (लजाल का भेद), गोखुरू, त्रिफला, सोंठ और गिलोय, ये सब कम से अधिक भाग लेकेंर चूर्ण करे तथा इन सब के बराबर निसोत का चूर्ण मिलावे, इस में से एक तोले चूर्ण को छाछ का जल, छाछ, कांजी, अथवा गर्भ जल के साथ लेने से आमवात, सूजन के सहित वात-रक्त, त्रिक; जानु; ऊरु और सन्धियों की पीड़ा, ज्वर और अरुचि, ये सब रोग मिट जाते हैं तथा यह अलम्बुपादि चूर्ण सर्वरोगों का नाशक है।

४९-अलम्बुपा, गोखुरू, वरना की जड़, गिलोय और सोंठ, इन सब ओप-धियों को समान भाग लेकर इन का चूर्ण करे, इस में से एक तोले चूर्ण को कांजी के साथ लेने से आमवात की पीड़ा अति शीघ्र दूर हो जाती है अर्थात् आमवात की वृद्धि में यह चूर्ण अमृत के समान गुणकारी (फायदेमन्द) है।

५०-दूसरा अलम्बुपादि चूर्ण-अलम्बुपा, गोखुरू, गिलोय, विधायरा, पीपल, निसोत, नागरमोथा, वरना की छाछ, सांठ, त्रिफर्ला और सोंट, इन सब

१-इस को मुण्डी, महामुण्डी तथा छोटी बड़ी गोरखमुण्डी भी कहते हैं, यह प्रसर-जाति की रूखड़ी होती है, यह काली ज़मीन तथा जलप्राय स्थान में बहुत होती है। २-यह रोग वातजन्य है। ३-अर्थात आमरहित (विना आम की) यानी केवल वादी की पीड़ा शीव ही इस प्रयोग से दूर हो जाती है। ४-वरना को संस्कृत में वरण तथा वरण भी कहते हैं। ५-क्रम से अधिक भाग लेकर अर्थात् अलम्बुषा एक भाग, गोखुरू दो भाग, त्रिफला तीन भाग, सोंठ चार भाग और गिलोय पाँच भाग लेकर। ६-जानु अर्थात् घटने ॥ ७-सांठ अर्थात् लाल पुनर्नवा, इस (पुनर्नवा) के बहुत से मेद हैं, जैसे-श्वेत पुनर्नवा, इसे हिन्दी में विषखपरा कहते हैं तथा नीली पुनर्नवा, इसे हिन्दी में नीली सांठ कहते हैं, इत्यादि ॥ ८-त्रिफला अर्थात् हरड़, बहेड़ा और आवला, ये तीनों समान भाग वा क्रम से अधिक भाग॥

ओषिधयों को समान भाग लेकर चूर्ण बना लेना चाहिये, इस में से एक तोले चूर्ण को दही का जल, कांजी, छाछ अथवा दूध के साथ लेना चाहिये, इस का सेवन करने से आमवात, सूजन और सन्धिवात, ये रोग शान्त हो जाते हैं।

पश-चेश्वानर चूर्ण — सेंघा निमक दो तोले, अजबायन दो तोले, अजमोद तीन तोले, सोंठ पांच तोले और हरद बारह तोले, हन सब ओषधियों का बारीक चूर्ण कर के उसे दही का जल, छाछ, कांजी, घी और गर्म जल, इन में से चाहें जिस पदार्थ के साथ लेना चाहिये, इस के सेवन से आमवात, गुदम, हृदय और बस्ती के रोग, तिल्ली, गांठ, शूल, अफरा, गुदा के रोग, विवंध और उदर के सब रोग शीघ ही शान्त हो जाते हैं तथा अधोवायु (अपानवायु) का अनुलोमन (नीचे को गमन) होता है।

पर-असीतकादि चूर्ण-कोयल, पीपल, गिलोय, निसोत, वाराहीकन्द, गजकर्ण (साल का भेद) और सींड, इन सब ओषियों को समान भाग लेकर चूर्ण करे तथा इस चूर्ण को गर्म जल, मांड, यूष, छाछ और दही का जल, इन में से किसी एक के साथ लेवे, इस के सेवन से अपबाहुक, गृधसी, खञ्जवात, विश्वाची, तूनी, प्रतूनी, जंघा के रोग, आमवात, अदित, (लकवा), वातरक्त कमर की पीड़ा, गुल्म (गोला), गुदा के रोग, प्रकोष्ठ के रोग, पाण्डुरोग, सूजन तथा ऊरुस्तर्मी, ये सब रोग मिट जाते हैं।

५३-शुण्ठी धान्यक घृत — सोंठ का चूर्ण छः टके भर ( छः पल ) तथा धनिया दो टके भर, इन में चौगुना जल डाल कर एक सेर घी को परिपक करना (पकाना) चाहिये, यह घृत वातकफ के रोगों को दूर करता है, अग्नि को बढ़ाता है तथा बवासीर; श्वास और खांसी को नष्ट कर बल और वर्ण को उत्पन्न करता है।

५४-शुण्ठी घृत — पुष्टता के लिये यदि बनाना हो तो दूध, दही, गोमूत्र और गोवर के रस के साथ घी को पकाना चाहिये तथा यदि अग्निदीपन के लिये बनाना हो तो छाछ के साथ घी को पकाना चाहिये, इस घी को सोंठ का करक हाल कर तथा चौगुनी कांजी को डाल कर सिद्ध करना चाहिये, यह घृत अग्नि-कारक तथा आमवातहरणकर्ता है।

५५-दूसरा शुण्ठी घृत—सोंठ के क्षाथ और कल्क से एक सेर घृत और चार सेर जल से अथवा केवल उक्त काथ और कल्क से ही घृत को सिद्ध करना चाहिये, यह शुण्ठी घृत वातकफ को शान्त करता है, अग्नि को प्रदीस करता हैं तथा कमर की पीड़ा और आम को नष्ट करता है।

१-गुल्म अर्थात् गोले का रोग॥ २-नाभि के नीचले भाग को बस्तिस्थान कहते हैं॥ ३-विबंध अर्थात् मल और मूत्रादि का रुकना॥ ४-अपबाहुक आदि सब बातजन्य रोग हैं॥ ५-प्रकोष्ठ के रोग अर्थात् कोठे के रोग॥ ६-ऊरुस्तम्भ अर्थात् जंघाओं का रह जाना॥ ७-एत तथा तैल को सिद्ध करने की विधि पहिले औषध-प्रयोगवर्णन नामक प्रकरण में लिख चुके हैं॥

५६-कांजिकादि घृत—हींग, त्रिकुर्टा, चन्य और सेंधा निमक, इन सब को प्रत्येक को चार र तोले लेवे तथा कल्क कर इस में एक सेर घृत और चार सेर कांजी को डाल कर पचावे, यह कांजिकपूर्त उदररोग, शूल, विवन्ध, अफरा, आमवात, कमर की पीड़ा और ग्रहणी को दूर करता है तथा अग्नि को प्रदीस करता है।

५७-श्रुङ्गबेरादिघृत-अदरख, जवाखार, पीपल और पीपरामूल, इन को चार २ तोले लेकर कल्क करे, इस में एक सेर घृत को तथा चार सेर कांजी को डाल कर पकावे, यह घृत विवन्ध, अफरा, श्रूल, आमवात, कमर की पीड़ा और प्रहणी को दूर करता है तथा नष्ट हुई अग्नि को पुनः उत्पन्न करता है।

५८-प्रसारणी लेह-प्रसारणी ( खीप ) के चार सेर काथ में एक सेर घृत डाल कर तथा सोंड, मिर्च, पीपल और पीपरामूल, इन को चार २ तोले लेकर तथा कल्क बना कर उस में डाल कर घृत को सिद्ध करे, यह घृत आमवात रोग को दूर कर देता है।

५९-प्रसारणीतैल-प्रसारणी के रस में अंडी के तेल को सिद्ध कर लेना चाहिये तथा इस तेल को पीना चाहिये, यह तेल सब दोपों को तथा कफ के रोगों को शीघ्र ही नष्ट कर देता है।

६०-द्विपञ्चमूल्यादितेल — दशमूलं का गोंद, फल, दही और खट्टी कांजी, इन के साथ तेल को पकाकर सिद्ध कर लेना चाहिये, यह तेल कमर की पीड़ा, ऊरुओं की पीड़ा, कफवात के रोग और बालप्रह, इन को दूर करना है तथा इस तेल की विस्त करने से (पिचकारी लगाने से) अग्नि प्रदीप्त होती है।

६१-आमवातारिरस—पारा एक तोला, गन्धक दो तोले, हरड़ तीन तोले, आँवला चार तोले, बहेड़े पांच तोले, चीते (चित्रक) की छाल छः तोले और गूगुल सात तोले, इन सब का उत्तम चूर्ण करे, इस में अंडी का तेल मिलाकर पीवे, इस से आमवात रोग शान्त हो जाता है, परन्तु इस ओषि के उपर दूध का पीना तथा मूंग के पदार्थों का खाना वर्जित (मना) है।

पथ्यापथ्य—इस रोग में दही, गुड़, दूध, पोई का साग, उड़द तथा पिसा हुआ अन्न (चून और मैदा आदि), इन पदार्थों को त्याग देना चाहिये अर्थात् ये पदार्थ इस रोग में अपथ्य हैं, इन के सिवाय जो पदार्थ अभिष्यन्दी (देह के छिद्रों को बन्द करनेवाले), भारी तथा मलाई के समान गिलगिले हैं उन सब का भी त्याग कर देना चाहिये।

१-त्रिकुटा अर्थात् सोंठ, मिर्च और पीपल, इसे त्रिकटु भी कहते हैं ॥ २-काँजी में सिख होने के कारण इस घत को कांजिक घत कहते हैं ॥ ३-अर्थात् अग्नि की मन्दन्ता को मिटाता है ॥ ४-इसे पसरन भी कहते हैं जैसा कि पिहले लिख चुके हैं ॥ ५-बेल, गँभारी, पाडर, अरनी और स्थोनाक, यह बहत्पञ्चमूल तथा शालपणीं, पृष्ठपणीं, छोटी कटेरी, बड़ी कटेरी और गोखुरू, यह लघुपञ्चमूल, ये दोनों मिलकर दशमूल कहा जाता है॥

# उन्माद अर्थात् हिष्टीरिया ( Hysteria ) रोग का वर्णन।

लक्षणं—यद्यपि इस रोग के लक्षण विविध प्रकार के (अनेक तरह के) होते हैं अर्थात् ऐसे बहुत थोड़े ही रोग होंगे कि जिन के चिद्व इस (हिष्टीरिया रोग) में न होते हो तथापि इस का मुख्य चिद्व खेंचतान है।

१-यह हिष्टीरियारूपी भूत लियों में ही प्रायः देखा जाता है अर्थात खियों के ही यह रोग प्रायः होता है, बहुत से भोले लोगों ने इस रोगके यथार्थ (असली) स्वरूप को न समझ कर इसे भूत ना भूतनी मान रक्खा है, अर्थात् वर्त्तमान में यह देखा जाता है कि-जब यह रोग खियों को होता है तथा इस के हँसना और रोना आदि लक्षणों को जब लियां प्रकट करती हैं उस समय हमारे भोले श्रीमान् लोग तथा साधारण जन रोग और उस के हेतु को न जान कर भूत आदि की बाधा ही समझ लेते हैं तथा डोरा डांडा, यन्न, मन्न और झाड़ा झपाटा आदि करने कराने में कुछमी बाकी नहीं रखते हैं, ऐसे समय को पाकर ठग लोग भी उन को अपने पंजे में फँसा कर अपना मतलब साधने में कुछ भी बाकी नहीं रखते हैं, इस प्रकार यन्न, मन्न, डोराडांडा और झाड़ा झपाटा आदि करते कराते उन को वर्षों वीत जाते हैं, सैकड़ों और हजारों रुपये खर्च हो जाते हैं, परन्तु रोगी को कुछ भी लाभ नहीं होता है अर्थात् वह हिष्टीरियारूपी भूत ज्यों का ल्यों ही बना रहता है, आखिरकार परिणाम (नतीजा) यह होता है कि-रोगी के सब कुटुम्बी जन हाथ मल कर पछताते हैं और बहुत समय के हो जाने से वह रोग प्रवलरूप धारण कर लेता है, और रोगी मृत्यु को प्राप्त हो जाता है।

प्रिय वाचकवृन्द! अव तो चेतो और अविद्या का शरण छोड़कर विद्या देवी की उपासना करो, अर्थात् भृत प्रेत आदि के भ्रम (बहम ) को तथा मावड्याँ जी और भैक्ष जी आदि के दोष को एवं कामण टूमण आदि के बहमों को छोड़ो, देखो! इन्ही बहमों ने इस गृहस्थाश्रम का सखनाश कर दिया है और करते जाते हैं, इस लिये सज्जनों और बुद्धिमानों को इन बहमों को स्वयं त्याग देना चाहिये तथा प्रति नगर ( हर शहर ) और प्रति ग्राम ( हर गाँव ) में इन बहमों से बचने का उपदेश भी लोगों को करना चाहिये कि जिस से ये बहुम सर्वत्र ही दूर हो जावें। प्रश्न-आप ने भूत प्रेत आदि के विषय में केवल अस (बहस) मात्र बतलाया, सो क्या आप भी अंग्रेजी पढ़ने पढ़ानेवाले लोगों के समान पूर्वाचार्यों के वचनों को मिथ्या ठहराते हो? उत्तर-प्रिय बन्धुओ! इम पूर्वाचार्यों के वचनों को कभी मिथ्या नहीं ठहरा सकते हैं और न उन के बचनों का खण्डन कर सकते हैं, क्योंकि उन के बचनों का मानना तथा उसी के अनुसार चलना, इम सब लोगों का परम धर्म है, जो लोग उन के वचनों को नहीं मानते तथा उन के वचनों का खण्डन करते हैं सो यह उन लोगों की महाभूल है, क्योंकि वे (पूर्वाचार्य) महात्मा, परोपकारी (दूसरों का उपकार करनेवाले) और सत्यवादी (सत्य बोलनेवाले) थे तथा उन का वचन इस भव (लोक) और पर भव (दूसरा लोक) दोनों में हितकारी (भलाई करनेवाला) है, इसी लिये इम ने भी इस यन्थ में उन्हीं महात्माओं के वचनों को अनेक शास्त्रों से लेकर संगृहीत (इकट्टा) किया है, किन्तु जिन लोगों ने उक्त महात्माओं के वचनों को नहीं माना, वे अविद्या के उपासक समझे गये और उसी के प्रसाद से वे धर्म को अधर्म, सत्य को असत्य, असत्य को सत्य, शुद्ध को अशुद्ध, अशुद्ध को शुद्ध, जड़ को चेतन, चेतन को जड़ तथा अधर्म को धर्म समझने लगे, बस उन्हीं लोगों के प्रताप से आज इस पवित्र गृहस्थाश्रम की यह दुर्दशा हो रही है और होती जाती है तथा इस आश्रम की यह दुर्दशा होने से इस के आश्रयीभृत (सहारा लेनेवाले ) शेष तीनों आश्रमों की दुर्दशा होने में आश्चर्य ही क्या है? क्योंकि-"जैसा आहार, वैसा उद्घार" बस-

हमारे इस पूर्वीक्त (पिहले कहे दुए) वचन पर थोड़ा सा ध्यान दो तो हमारे कथन का आशय (मतलब) तुम्हें अच्छे प्रकार से मालूम हो जावेगा। (प्रश्न) आपने भूत प्रेत आदि का केवल बहम बतलाया है, सो क्या भूत प्रेत आदि है ही नहीं? ( उत्तर ) हमारा यह कथन नहीं है कि-भूत प्रेत आदि कोई पदार्थ ही नहीं है, क्योंकि हम सब ही लोग शास्त्रानुसार स्वर्ग और नरक आदि सब व्यवहारों के माननेवाले हैं अतः हम भूत प्रेत आदि भी सब कुछ मानते हैं, क्योंकि जीवविचार आदि यन्थों में व्यन्तर के आठ भेद कहे हैं-पिशाच, भूत, यक्ष, राक्षस, किन्नर, किन्पुरुष, महोरग और गन्धर्व, इस लिये हम उन सब को यथावत् (ज्यों का त्यों) मानते हैं, इस लिये हमारा कथन यह नहीं है कि भूत प्रेत आदि कोई पदार्थ नहीं है किन्तु हमारे कहने का मतलब यह है कि−गृहस्थ लोग रोग के समय में जो भृत प्रेत आदि के बहम में फँस जाते हैं सो यह उन की मूर्खता है वयों कि-देखों! जपर लिखे हुए जो पिशाच आदि देव हैं वे प्रत्येक मनुष्य के शरीर में नहीं आते हैं, हां यह दूसरी बात है कि-पूर्व भव ( पूर्व जन्म ) का कोई वैरानुबन्ध (वैर का सम्बंध) हो जाने से ऐसा हो जावे (किसी के शरीर में पिशाचादि प्रवेश करे) परन्तु इस बात की तो परीक्षा भी हो सकती है अर्थात रारीर में पिशाचादि का प्रवेश है वा नहीं है इस बात की परीक्षा को तुम सहज में थोड़ी देर में ही कर सकते हो देखो! जब किसी के शरीर में तुम को भृत प्रेत आदि की सम्भावना हो तो तुम किसी छोटी सी चीज़ को हाथ की मुट्टी में बन्द करके उस से पृष्टो कि हमारी सुद्री में क्या चीज़ है? यदि वह उस चीज को ठीक र बतला दे तो पुनः भी दो तीन वार दूसरी २ चीजों को हैकर पूँछो, जब कई बार ठीक २ सब बस्तुओं को बतला दे तो बेशक शरीर में भूत प्रेत आदि का प्रवेश समझना चाहिये, यही परीक्षा मेहूँ जी तथा मावट्याँ जी आदि के भोपों पर (जिन पर मेहूँ जी आदि की छाया का भाना माना जाता है) भी हो सकती है, अर्थात वे (भोपे) भी यदि वस्त की ठीक २ बतला देवें तो अलवत्तह उक्त देवों की छाया उन के शरीर में समझनी चाहिये, परन्तु यदि मुट्टी की चीज को न बतला सकें तो ऊपर कहे हुए दोनों को झुठा समझना चाहिये। (प्रश्न) महाशय! हम ने आप की बतलाई हुई परीक्षा को तो कभी नहीं किया, क्योंकि यह बात आजतक हम को मालूम ही नहीं थी, परन्तु हम ने भूतनी को निकालते तो अपनी आँखों से (प्रत्यक्ष) देखा है, वह आप से कहता हूँ, सुनिये मेरी स्त्री के शरीर में महीने में दो तीन वार भूतनी भाया करती थी, में ने बहुत से झाड़ा झपाटा करने वालों से झाड़े झपाटे आदि करवाये तथा उन के कहने के अनुसार बहुत सा द्रव्य भी खर्च किया, परन्तु कुछ भी लाभ नहीं हुआ, आखिरकार झाड़ा देनेवाला एक उस्ताद मिला, उस ने मुझ से कहा कि-"में तुम को आँखों से भूतिनी को दिखला दूँगा तथा उसे निकाल दूँगा परन्त तुम से एक सौ एक रुपये लंगा" में ने उस की बात को स्वीकार कर लिया, पीछे मंगल्वार के दिन शाम को वह मेरे पास आया और मुझ से फुलस्केप कागज़ का आधा शीट (तस्ता) मंगवाया और उस (कागज) को मत्र कर मेरी स्त्री के हाथ में उसे दिया और लोबान की ध्रुप देता रहा, पीछे मन्न पढ़ कर सात कंकडीं उस ने मारीं और मेरी स्त्री से कहा कि-"देखो! इस में तुम्हें कुछ दीखता है" भेरी स्त्री ने लज्जा के कारण जब कुछ नहीं कहा तब मैं ने उस कागज को देखा तो उस में साक्षात भूतनी का चेहरा मुझ को दीख पड़ा, तब मुझ को विश्वास हो गया और भूतनी निकल गई, पीछे उस के कहने के अनुसार में ने उसे एक सौ एक रुपये दे दिये, जाते समय उस ने एक यत्र भी बना कर मेरी स्त्री के बॅथवा दिया और वह चला गया, उस के चले जाने के बाद एक महीने तक मेरी स्त्री अच्छी रही परन्तु फिर पूर्ववत् (पहिले के समान) हो गई, यह मैं ने अपनी आँखों से देखा है, अब यदि कोई इस को झंट कहे तो भला मैं कैसे मानूं ? (उत्तर) तुम ने जो आखों से देखा है उस को झूंट कोन कह सकता है, परन्तु तुम को माळूम नहीं है कि-ठगनेवाले लोग ऐसी २ चालाकियां किया करते हैं जो कि साधारण लोगों की समझ में कभी नहीं आ सकती हैं और उन की वैसी ही चालांकियों से तुम्हारे जैसे भोले लोग ठगे जाते हैं, देखो! तुम कोगों से यदि कोई विद्योन्नति (विद्या की वृद्धि) आदि उत्तम काम के हिये पांच रुपये भी मांगे तो तुम कभी नहीं दे सकते हो, परन्तु उन धूर्त पाखण्डियों को खुशी के साथ सेकड़ों रुपये दे देते हो, बस इसी का नाम अविद्या का प्रसाद (अज्ञान की कृपा) है, तुम कहते हो कि उस झाड़ा देनेवाले उस्ताद ने हम को कागज में भूतनी का चेहरा साक्षात दिखला दिया; सो प्रथम तो इम तुम से यही पूंछते हैं कि-तुम ने उस कागज में लिखे हुए चेहरे को देखकर यह कैसे निश्चय कर लिया कि यह भूतनी का चेहरा है, क्योंकि तुम ने पहिले तो कभी भूतनी को देखा ही नहीं था, (यह नियम की बात है कि पहिले साक्षात देखे हुए मृतिमान् पदार्थ के चित्र को देखकर भी वह पदार्थ जाना जाता है) वस विना भृतिनी को देखे कागज में लिखे हुए चित्र को देख कर भूतिनी के चेहरे का निश्चय कर लेना तुम्हारी अज्ञानता नहीं तो और क्या है? (प्रश्न ) हम ने माना कि-कागज में भूतनी का चेहरा भले ही न हो परन्तु बिना लिखे वह चेहरा उस कागज में आ गया, यह उस की पूरी उस्तादी नहीं तो और क्या है? जब कि निना लिखे उस की निया के बल से वह चेहरा कागज में आ गया इस से यह ठीक निश्चय होता है कि वह विद्या में पूरा उस्ताद था और जब उस की उस्तादी का निश्चय हो गया तो उस के कथनानुसार कार्गज में भूतनी के चेहरे का भी विश्वास करना ही पड़ता है। (उत्तर) उस ने जो तुम को कागज में साक्षाद चेहरा दिखला दिया वह उस का विद्या का बल नहीं किन्तु केवल उस की चालाकी थी, तुम उस चालाकी को जो विद्या का बल समझते हो यह तुम्हारी बिलकुल अज्ञानता तथा पदार्थविद्यान-भिज्ञता (पदार्थविद्या को न जानना ) है, देखो ! विना लिखे कागज़ में चित्र का दिखला देना यह कोई आश्चर्य की बात नहीं है, क्योंकि पदार्थविद्या के द्वारा अनेक प्रकार के अद्भत ( विचित्र ) कार्य दिखलाये जा सकते हैं, उन के यथार्थ तत्त्व को न समझ कर भूत प्रेत आदि का निश्चय कर छेना अत्यन्त मूर्खता है, इन के सिवाय इस बात का जान छेना भी आवस्यक ( ज़रूरी ) है कि उन्माद आदि कई रोगों का विशेष सम्बन्ध मन के साथ है, इस लिये कभी र वे महीने दो महीने तक नहीं भी होते हैं तथा कभी २ जब मन और तरफ को झक जाता है अथवा मन की आशा पूर्ण हो जाती है तब बिलकुल ही देखने में नहीं आते हैं।

उन्माद रोग में रोना बकना शादि लक्षण मन के सम्बन्ध से होते हैं परन्तु मूर्ख जन उन्हें देख कर भूत और भूतिनी को समझ लेते हैं, यह अम वर्त्तमान में प्रायः देखा जाता है, इस का हेतु केवल कुसंस्कार (बुरा संस्कार) ही हैं, देखो! जब कोई छोटा वालक रोता है तब उस की माता कहती है कि—"हौआ आया" इस को मुन कर बालक चुप हो जाता है बस उस बालक के हृदय में उसी हौए का संस्कार जम जाता है और वह आजन्म (जन्मभर) नहीं निकलता है, प्रिय वाचकवृन्द! विचारो तो सही कि वह हौआ क्या चीज है, कुछ भी नहीं, परन्तु उस अभावरूप हौए का भी बुरा असर बालक के कोमल हृदय पर कैसा पड़ता है कि वह जन्मभर नहीं जाता है, देखो! हमारे देशी भाइयों में से बहुत से लोग रात्रि के समय में दूसरे ग्राम में वा किसी दूसरी जगह अकेले जाने में डरते हैं, इस का क्या कारण है, केवल यही कारण है कि—अज्ञान माता ने बालकपन में उन के हृदय में हौआ का भय और उस का बुरा संस्कार स्थापित कर दिया है।

यह कुसंस्कार विद्या से रिहत मारवाड़ आदि अनेक देशों में तो अधिक देखा ही जाता है परन्तु गुजरात आदि जो कि पठित देश कहलाते हैं वे भी इस के भी दो पैर आगे वदें हुए हैं, इस का कारण स्त्रीवर्ग की अज्ञानता के सिवाय और कुछ नहीं है। यद्यपि इस विषय यह खेंचतान निदावस्था (नींद की हालत) और एकाकी (अकेले) होने के समय में नहीं होती है किन्तु जब रोगी के पास दूसरे लोग होते हैं तब ही होती है तथा एकाएक (अचानक) न होकर घीरे २ होती हुई माल्स पड़ती है, रोगी पहिले हैंसता है, बकता है, पीछे उसके भरता है और उस समय उस के गोला भी ऊपर को चढ़ जाता है, खेंचतान के समय यद्यपि असावधानता माल्स्म होती है परन्तु वह प्रायः अन्त में मिट जाती है।

कभी २ खेंचतान थोड़ी और कभी २ अधिक होती है, रोगी अपने हाथ पैरों को फेंकता है तथा पछाड़ें मारता है, रोगी के दाँत बँध जाते हैं परन्तु प्रायः जीम नहीं अकड़ती है और न मुख से फेन गिरता है, रोगी का दम घुटता है, वह अपने बालों को तोड़ता है, कपड़ों को फाड़ता है तथा लड़ना प्रारम्भ करता है।

जब खेंचतान बन्द होने को होती है उस समय जुम्मा (जँभाइयाँ वा उबा-सियाँ) अथवा डकारें आती हैं, इस समय भी रोगी रोता है, हँसता है अथवा पागलपन को प्रकट (जाहिर) करता है तथा वारंवार पेशाब करने के लिये जाता है और पेशाब उतरती भी बहुत है।

केंचतान के सिवाय-इस रोग में अनेक प्रकार का मनोविकार भी हुआ करता है अर्थात् रोगी किसी समय तो अति आनन्द को प्रकट करता है, किसी समय अति उदास हो जाता है, कभी २ अति आनन्ददशा में से भी एकदम उदासी को पहुँच जाता है अर्थात् हँसते २ रोने लगता है, उसके भरता है तथा लड़ाई करने लगता है, इसी प्रकार कभी २ उदासी की दशा में से भी एकदम आनन्द को प्राप्त हो जाता है अर्थात् रोते २ हँसने लगता है।

रोगी का चित्त इस बात का उत्सुक ( चाहवाला ) रहता है कि-लोग मेरी तरफ ध्यान देकर दया को प्रकट करें तथा जब ऐसा किया जाता है तब वह अपने पागलपन को और भी अधिक प्रकट करने लगता है।

इस रोग में स्पर्शसम्बन्धी भी कई एक चिह्न प्रकट होते हैं, जैसे-मस्तक, क्रोड़ और छाती आदि स्थानों में चसके चलते हैं, अथवा शूल होता है, उस समय रोगी का स्पर्श का ज्ञान बढ़ जाता है अर्थात् थोड़ा सा भी स्पर्श होने पर रोगी को अधिक मालूम होता है और वह स्पर्श उस को इतना असहा (न सहने

में यहां पर हम को अनेक अद्भुत बातें भी लिखनी थीं कि जिन से गृहस्थों और भोले लोगों का सब अम दूर हो जाता तथा पदार्थविज्ञानसम्बन्धी कुछ चमत्कार भी उन्हें विदित हो जाते परन्तु अन्थ के अधिक बढ़ जाने के भय से उन सब बातों को यहां नहीं लिख सकते हैं, किन्तु स्चना मात्र प्रसंगवशात यहां पर बतला देना आवश्यक (ज़रूरी) था, इस लिये कुछ बतला दिया गया, उन सब अद्भुत बातों का वर्णन अन्यत्र प्रसंगानुसार किया जाकर पाठकों की सेवा में उपस्थित किया जावेगा, आशा है कि समझदार पुरुष हमारे इतने ही लेख से तत्त्व का विचार कर मिथ्या अम (झूटे बहम) को दूर कर धूर्त और पाखण्डी लोगों के पंजे में न फँस कर लाभ उठावेंगे॥

के योग्य ) माल्रम होता है कि-रोगी किसी को हाथ भी नहीं लगाने देता है, परन्तु यदि उस (रोगी) के लक्ष्य (ध्यान) को दूसरे किसी विषय में लगा कर (दूसरी तरफ ले जाकर) उक्त स्थानों में स्पर्श किया जावे तो उस को कुछ भी नहीं माल्रम होता है, तात्पर्य यही है कि-इस रोग में वास्तविक (असली) विकार की अपेक्षा मनोविकार विशेष होता है, नाक, कान, आँख और जीभ, इन इन्द्रियों के कई प्रकार के विकार माल्रम होते हैं अर्थात् कानों में घोंघाट (घों र की आवाज) होता है, आँखों में विचित्र दर्शन प्रतीत (माल्रम) होते हैं, जीभ में विचित्र स्वाद तथा नाक में विचित्र गन्ध प्रतीत होते हैं, पेट अर्थात् पेड़ में से गोला जपर को चढ़ता है तथा वह छाती और गले में जाकर ठहरता है जिस से ऐसा प्रतीत होता है कि रोगी को अधिक व्याकुलता हो रही है तथा वह उस (गोले) को निकलवाने के लिये प्रयत्न करना चाहता है, कभी २ स्पर्श का ज्ञान बढ़ने के बदले (एवज में) उस (स्पर्श) का ज्ञान न्यून (कम) हो जाता है, अथवा केवल ज्ञून्यता (शरीर की सुन्नता) सी प्रतीत होने लगती है अर्थात् शरीर के किसी २ भाग में स्पर्श का ज्ञान ही नहीं होता है।

इस रोग में गितसम्बन्धी भी अनेक विकार होते हैं, जैसे-कभी २ गित का विनाश हो जाता है, अकेली दाँती लग जाती है, एक अथवा दोनों हाथ पैर खिंचते हैं, खिंचने के समय कभी २ स्नायु रह जाते हैं और अर्थाग ( आधे अंग का रह जाता ) अथवा उदस्तम्भ ( उदस्तों का दकना अर्थात् बंध जाना ) हो जाता है, एक वा दोनों हाथ पैर रह जाते हैं, अथवा तमाम शरीर रह जाता है और रोगी को शय्या ( चारपाई ) का आश्रय ( सहारा ) लेना पड़ता है, कभी २ आबाज बैठ जाती है और रोगी से बिलकुल ही नहीं बोला जाता है।

इस रोग में कभी २ स्त्री का पेट बड़ा हो जाता है और उस को गर्भ का अम होने लगता है, परन्तु पेट तथा योनि के द्वारा गर्भ के न होने का ठीक निश्चय करने से उस का उक्त अम दूर हो जाता है, गर्भ के न रहने का निश्चय क्लोरो-फार्म के सुँघाने से अथवा बिजुली के लगाने से पेट के शीघ्र बैठ जाने के द्वारा हो सकता है।

इस रोग से युक्त खियों में प्रायः अजीर्ण, वमन ( उलटी ), अम्लपित्त, डकार, दस्त की कब्जी, चूंक, गोला, खांसी, दम, अधिक आर्तव का होना, आर्तव का न होना, पीड़ा से युक्त आर्तव का होना और मूत्र का न्यूनाधिक होना, ये लक्षण पाये जाते हैं, इन के सिवाय पेशाब में गर्मी आदि विचित्र प्रकार के चिह्न भी होते हैं।

५० जै० सं०

रोगी के यथार्थ वर्णन से तथा इस रोग के चिह्नों के समुदाय (समूह) का ठीक मिलान करने से यद्यपि इस रोग का ठीक र निश्चय हो सकता है परन्तु तथापि कभी र यह अवस्य (जरूर) सन्देह (शक) होता है कि रोग हिष्टी-रिया के सदश (समान) है अथवा वास्तैविक है अर्थात् कभी र रोग की परीक्षा (जाँच) का करना अति कठिन (बहुत मुक्किल) हो जाता है, परन्तु जो बुद्धि-मान् (अक्टमन्द अर्थात् चतुर) और अनुभवी (तजुर्वेकार) वैद्य हैं वे इस रोग की खेंचतान को वायुजन्य आदि रोग के द्वारा ठीक र पहिचान छेते हैं।

कारण—इस रोग का वास्तविक (असली) कारण कोई भी नहीं मिलता है, क्योंकि इस (रोग) के कारण विविधरूप (अनेक प्रकार के) और अनेक हैं। स्त्रीजाति में यह रोग विशेष (प्रायः) देखा जाता है तथा पुरुष जाति में कचित् ही दीख पड़ता है।

इस के सिवाय-पन्द्रह बीस वर्ष की अवस्थावाली, विधवा तथा बन्ध्या (बांझ) स्त्रियों के वर्ग में यह रोग विशेष देखने में आता है।

स्पर्शविकार, गतिविकार, मनोविकार, गर्भाशय तथा दिमाग की व्याधि, मन की चिन्ता, खेद, भय, शोक, विवाहसम्बन्धी सन्ताप (दुःख), अजीर्ण (कव्जी), हथरस (हाथ के द्वारा वीर्य का निकालना), मन का अधिक श्रम (परिश्रम), अति विषयसेवन तथा मन को किसी प्रकार का धका पहुँचना, इत्यादि अनेक कारणों से यह रोग हो जाता है।

चिकित्सा—इस रोग की खैंचतान के लिये किसी विशेष (खास) प्रयत्न (कोशिश) करने की आवश्यकता (जरूरत) नहीं है, क्योंकि वह (खैंचतान) इस रोग का ऊपरी चिह्न है।

इस रोग की निवृत्ति का सब से अच्छा उपाय यही है कि जिस औषध आदि से शरीर को किसी प्रकार की हानि न पहुँचे तथा मन को स्वस्थता ( आराम वा तहिंदली ) प्राप्त हो सके उसी को उपयोग ( ब्यवहार ) में लाना चाहिये।

इस के सिवाय-रोगी के शरीर की विशेष (खास तौर से ) सम्भाल रखनी चाहिये, ठंढे पानी के छींटे मुखपर लगाना चाहिये, अमोनिया सुँघाना चाहिये तथा बिजुली लगानी चाहिये, यदि रोगी की दाँती बँघ जावे तो नाक और मुख

१-यथार्थ वर्णन से अर्थात् सत्य र हाल के कह देने से ॥ २-वास्तविक अर्थात् असली ॥ ३-व्याकि इस रोग की उत्पत्ति रजोविकार से प्रायः होती है, अर्थात् रज में विकार होने से वा मासिकथर्म (रजोदर्शन) में रज की तथा समय की न्यूनाधिकता होने से यह रोग उत्पन्न होता है ॥ ४-स्पर्शविकार और गतिविकार की अपेक्षा मनोविकार प्रधान कारण है ॥ ५-वास्तव में तो दिमाग की व्याधि, मन की चिन्ता, खेद, भय, शोक और विवाहसम्बन्धी सन्ताप का समावेश मनोविकार में ही हो सकता है परन्तु स्पष्टता के हेतु इन कारणों को पृथक् कह दिया गया है ॥

को कुछ मिनटों तक बन्द कर देना चाहिये, त्वचा (चमड़ी) में पिचकारी लगानी चाहिये तथा राई लगानी चाहिये और रोगी को पानी पिलाना चाहिये।

इस रोग के ह्यूने का जो कोई कारण विदित ( मालूस ) हो उस का शीघ्र ही योग्य उपाय करना चाहिये अर्थात् उस कारण की निवृत्ति करनी चाहिये, मन को वश में रखना चाहिये तथा रोगी को हिग्मत और उत्साह दिखाना चाहिये, उस के मन को काम काज में छगाये रखना चाहिये।

किन्हीं २ का यह रोग विवाह करने से अथवा बच्चे के जन्मने से जाता रहता है, उस को कारण यही है कि-काम काज में प्रवृत्ति और मन की वृत्ति के बदलने से ऐसा होता है।

इन के सिवाय-इस रोग में प्रायः वे इकाज उपयोगी होते हैं कि जिन से रोगी का शरीर सुधरे और उस को शक्ति प्राप्त हो तथा शारीरिक (शरीर का) और मानसिक (मन का) व्यायाम भी इस रोग में अधिक लाभदायक (फायदे-मन्द) माने गये हैं।

यह चतुर्थ अध्याय का प्रकीण रोगवर्णन नामक पनद्रहवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

इति श्री जैन श्रेताम्बर धर्मोपदेशक, यति प्राणाचार्य, विवेकळिधिशिष्य,

शीलसौभाग्य-निर्मितः, जैनसम्प्रदावशिक्षायाः,

चतुर्थोऽध्यायः ॥

### पञ्चम अध्याय।

#### मङ्गलाचरण।

वर्धमान के चरणयुगै, नित वन्दों करें जोर ॥
ओसवाल वंशावली, प्रकट करूँ चहुँ ओर ॥ १ ॥
श्री सरस्रति देवो सुमैति, अविरंल वाणि अथाह ॥
ओसवाल उपमा इला, सकल कला साराह ॥ २ ॥
दान वीर सब जगत में, धनयुत गुण गम्भीर ॥
राजवंश चढ़ती कला, जस सुरंधुनि को नीरें ॥ ३ ॥
सकल बारहों न्यात में, धनयुत राज कुमार ॥
श्रूर वीर मछराल हैं, जाने सब संसार ॥ ४ ॥

## प्रथम प्रकरण । ओसवाल वंशोत्पत्ति वर्णन ।

### ओसवाल वंशोत्पत्ति का इतिहीस।

चतुर्दश ( चौदह ) पूर्वधारी, श्रुतकेवली, अनेक लब्धिसंयुत, सकल गुणों के आगार, विद्या और मञ्जादि के चमत्कार के भण्डार, शान्त, दान्त और जितेन्द्रिय,

१-चरणयुग अर्थात् दोनों चरण॥ २-हाथ॥ ३-अच्छी बुद्धि॥ ४-निरन्तर ठहरने वाली॥ ५-वेपरिमाण॥ ६-पृथिवी॥ ७-सकल कला साराह अर्थात् सब कलाओं में प्रशंसनीय॥ ८-ऐश्वर्ययुक्त॥ ९-गङ्गा॥ १०-जल॥ ११-जाते॥

१२-विदित हो कि जैनाचार्य श्री रत्तप्रभस्रि जी महाराज ने ओसियाँ नगरी में राजा आदि १८ जाति के राजपूर्तों को जैनधर्म का ग्रहण कराके उन का "माहाजन" (जो कि 'महाजन' अर्थात् 'बढे जन' का अपभ्रंश है ) वंश तथा १८ गोत्र स्थापित किये थे, इस के पश्चात् जिस समय खंडेला नगर में प्रथम समस्त बारह न्यातें एकत्रित हुई थीं उस समय जिस २ नगर से जिस २ वंशवाले प्रतिनिधि रूप में (प्रतिनिधि वन कर ) आये थे उन का नाम उसी नगर के नाम से स्थापित किया गया था, ओसियाँ नगर से माहाजन वंश वाले प्रतिनिधि वन कर गये अतः उन का नाम ओसवाल स्थापित किया गया, बस उसी समय से माहाजन वंश का दूसरा नाम 'ओसवाल' प्रसिद्ध हुवा, वर्त्तमान में इस ही ( ओसवाल ही ) नाम का विशेष व्यवहार होता है (माहानज नाम तो लुप्तप्राय हो रहा है, तात्पर्य यह है कि इस नाम का उपयोग किन्हीं विरक्ते तथा प्राचीन स्थानों में ही होता है, जैसे जैसलमेर आदि कुछ प्राचीन स्थानों

एवं समस्त आचार्यगुणों से परिपूर्ण, उपकेशगच्छीय जैनाचार्य श्री रत्नप्रभस्रि जी महाराज पाँच सा साधुओं के साथ विहार करते हुए श्री आबू जी अचलगढ़ पर पधारे थे, उन का यह नियम था कि वे (उक्त सूरि जी महाराज) मासक्षमण से पारणा किया करते थे, उन की ऐसी किन तपस्या को देख कर अचलगढ़ की अधिष्ठात्री अग्बा देवी प्रसन्न होकर श्री गुरु महाराज की भक्त हो गई, अतः जब उक्त महाराज ने वहाँ से गुजरात की तरफ विहार करने का विचार किया तब अग्बा देवी ने हाथ जोड़ कर उन से प्रार्थना की कि—"हे परम गुरो ! आप मरु-घर (मारवाड़) देश की तरफ विहार कीजिये, क्योंकि आप के उधर पधारने से द्यामूल धर्म (जिनधर्म) का उद्योत होगा" देवी की इस प्रार्थना को सुन कर उक्त आचार्य महाराज ने उपयोग देकर देखा तो उन को देवी का उक्त वचन ठीक माल्य हुआ, तब महाराज ने अपने साथ के पाँच सा मुनियों (साधुओं) को धर्मोपदेश देने के लिये गुजरात की तरफ विचरने की आज्ञा दी तथा आप एक शिष्य को साथ में रख कर प्रामानुप्राम (एक प्राम से दूसरे प्राम में) विहार करते हुए ओसियाँ पट्टैन में आये तथा नगर के बाहर किसी देवालय में

में अब तक 'माहाजन' नाम का ही व्यवहार होता है, जैसलमेर में "माहाजनसर" नामक एक कुआ है जिस को बने हुए अनुमान सात सी वर्ष हुए हैं) इस लिये हम ने भी इतिहासलेखन में तथा अन्यत्र भी इसी नाम का उल्लेख किया है।।

बहुत से लोग माहाजनवंशवालों (ओसवालों) को विणयाँ वा वाणियाँ (वैश्य) कहा करते हैं, यह उन की बड़ी भूल है, क्योंकि उक्त वंशवाले जैन क्षत्रिय (जिनधर्मानुयायी राजपूत) हैं, इस लिये इन को वैश्य समझना महाभ्रम है।

हमारे बहुत से भोलेभाले ओसवाल भ्राता भी दूसरों के कथन से अपनी वैहय जाति सुन अपने को वैहय ही समझने लगे हैं, यह उन की अज्ञता है, उन को चाहिये कि-दूसरों के कथन से अपने को वैहय कदापि न समझें, किन्तु जपर किले अनुसार अपने को जैनक्षत्रिय मानें।

हमने श्रीमान् मान्यवर सेठ श्री चाँदमल जी ढड्ढा (बीकानेर) से मुना है कि वनारसिनवासी राजा शिवप्रसाद सितारे हिन्द ने मनुष्यसंख्या के परिगणन (मर्दुमग्रुमारी की गिनती) में अपने को जैनक्षत्रिय लिखाया है, हमें यह मुन कर अल्पन्त प्रसन्नता हुई, क्योंकि बुद्धिमान् का यही धर्म है कि अपने प्राचीन वंश कम को ठीक रीति से समझ कर तदनुक्ल ही अपने को माने और प्रकट करे॥

१-इस नगरी के वसने का कारण यह है कि-श्रीमाल नगर (जिस को अब भीनमाल कहते हैं) का राजा पँवार वंशी भीमसेन का पुत्र श्रीपुक्ष था, उस का पुत्र उत्पल्ल (जपलदे) कुमार और उहड़ मन्नी, ये दोनों जन अठारह हजार कुटुम्ब के सिहत किसी कारण से दूसरा नगर वसाने के लिये श्रीमाल नगर से निकले थे और वर्त्तमान में जिस स्थान पर जोधपूर वसा है उस से पन्द्रह कोश के फासले पर उत्तर दिशा में लाखों मनुष्यों की वस्तीरूप उपकेशपट्टण (ओसियाँ) नामक नगर वसाया था, यह नगर थोड़े ही समय में अच्छी शोभा से युक्त (रौनकदार) हो गया, तेईसवें तीर्थक्कर श्रीपर्थनाथ खामी के छठे पाटधारी श्री रत्नप्रभस्रि महाराज वीर संवत् ७० (महावीर खामी के निर्वाण से ७० वर्ष पीछे) अर्थात् विक्रम संवत् ४०० (चार सो) वर्ष पहिले विहार करते हुए जब ओसियाँ पथारे थे उस समय यह नगर गढ़, मठ, धन, धान्य, वस्त और सवें प्रकार के पण्य द्रव्यादि (व्यापार करने योग्य वस्तुओं आदि) के व्यापार से परिपूर्ण (भरपूर) था।

ध्यानारूढ होकर श्रीजी ने मासकल्प का प्रारम्भ किया, आचार्य महाराज का शिष्य अपने वास्ते आहार लाने के लिये सदा ओसियाँ पट्टन में गोचरी जाता था परन्तु जैन साधुओं के लेने योग्य शुद्ध आहार उसे किसी जगह भी नहीं मिलता था, क्योंकि उस नगरी में राजा आदि सब लोग नै।स्तिक मतानुयायी अर्थात्

१-कपाली, भस लगानेवाले, जोगी, नाथ, कौलिक और बाह्य आदि, इन को वाममार्गी और नास्तिक कहते हैं, इन के मत का नाम नास्तिक मत वा चार्वाक मत है, ये लोग स्वर्ग, नरक, जीन, पुण्य और पाप आदि कुछ भी नहीं मानते हैं, किन्तु केवल चातुर्मोतिक देह मानते हैं अर्थात् उन का यह मत है कि – चार भूतों से ही मद्यशक्ति के समान (जैसे मद्य के प्रत्येक पदार्थ में मादक शक्ति नहीं है परन्तु सब के मिलने से मादक शक्ति उत्पन्न हो जाती है इस प्रकार ) चैतन्य उत्पन्न होता है तथा पानी के बुल्बुले के समान शरीर ही जीवरूप है (अर्थात् जैसे पानी में उत्पन्न हुआ बुलबुला पानी से भिन्न नहीं है किन्तु पानीरूप ही है इसी प्रकार द्यरीर में उत्पन्न हुआ जीव दारीर से भिन्न नहीं है किन्तु द्यरीररूप ही है*)*, इस मत के अनुयायी जन मद्य और मांस का सेवन करते हैं तथा माता बहिन और कन्या आदि अगम्य (न गुमन करने योग्य) भी स्त्रियों के साथ गुमन करते हैं, ये नास्तिक वाममार्गी छोग प्रतिवर्ष एक दिन एक नियत स्थान में सब मिल कर इकट्ठे होते हैं तथा वहाँ स्त्रियों को नम्न करके उन की योनि की पूजा करते हैं, इन छोगों के मत में कामसेवन के सिवाय दूसरा कोई थर्म नहीं है अर्थात ये लोग कामसेवन को ही परम धर्म मानते हैं, इस मत में तीन चार फिरके हैं-यदि किसी को इस मत की उत्पत्ति के वर्णन के देखने की इच्छा हो तो शीलतरिङ्गणीनामक अन्थ में देख लेना चाहिये, न्यभिचार प्रधान होने के कारण यह मत संसार में पूर्व समय में बहुत फैल गया था परन्तु विद्या के संसर्ग से वर्त्तमान में इस मत का पर्व समय के अनुसार प्रचार नहीं है तथापि राजपूताना, पञ्जाव, बंगाल और गुजरात आदि कई देशों में अब भी इस का थोड़ा बहुत प्रचार है, पाठकगण इस मत की अथमता को इसी से जान सकते हैं कि-इस मत में सम्मिलित होने के बाद अपने मुख से कोई भी मनुष्य यह नहीं कहता है कि-में वाममार्ग में हूँ राजपूताने के बीकानेर नगर में भी पचीस वर्ष पहिले तक उत्तम जातिवाले भी बहुत से लोग गुप्ते रीती से इस मत में सम्मिलित होते थे परन्तु जब से लोगों को कुछ २ ज्ञान हुआ तब से वहाँ इस मत के फन्दे से लोग निकलने लगे, अब भी वहाँ शुद्ध वर्णों में इस मत का अधिक प्रचार है परन्तु उत्तम वर्ण के भी थोड़े बहुत लोग इस में गुप्ततया फॅसे हुए हैं, जिन की पोल किसी र समय उन की गफलत से ख़ुल जाती है, इस का कारण यह है कि-मरनेवाले के पीछे यदि उस का पुत्रादि कोई कुटुम्बी उस की गढ़ी पर न बैठे तो वह (सृत पुरुष) व्यन्तरपने में अनेक उपद्रव करने लगता है, संवत् १९६३ के माघ महीने की बात है कि-उक्त (बीकानेर) नगर में बोधरों की गुबाड़ में दिन को चारों दिशाओं से आ आ कर पत्थर गिरते थे तथा उन को देखने के लिये सैकड़ों मनुष्य जमा हो जाते थे, इस प्रकार तीन दिन तक पत्थर गिरते रहे, हम ने भी उक्त गुवाड़ में जाकर अपनी आँखों से गिरते हुए पत्थरों को देखा था, इस मत का अधिक वर्णन यहां पर अनावश्यक समझ कर नहीं लिखते हैं किन्तु प्रसङ्गवशाद वाचकवृन्द को इस मत का कुछ रहस्य ज्ञात (मालूम) हो जावे इस लिये दिग्दर्शन मात्र (बहुत ही थोड़ा सा) इस का वर्णन कर दिया गया है, इस के विषय में हम अपनी ओर से इतना ही कहना पर्याप्त (काफी) समझते हैं कि -यद्यपि संसार में अनेक निकृष्ट (खराव) मत प्रचरित हो गये हैं तथापि इस कुण्डापन्थ मत के समान दूसरा कोई भी निकृष्ट मत नहीं है, देखिये! आप चाहे किसी मतवाले से पृछिये परन्तु वह व्यभिचार को कभी धर्म नहीं कहेगा परन्तु इस मत के

वाममार्गी (कूँड़ा पन्थी) देवी के उपासक तथा चामुण्डा (साचिया देवी) के भक्त थे इस लिये दयाधर्म (जैनधर्म) के अनुसार साधु आदि को भाहारादि के देने की विधि को ये लोग नहीं जानते थे।

निदान दोनों गुरु और चेलों का मासक्षमण तप पूरा हो गया तथा कल्प के पूर हो जाने से उक्त महाराज ज्योंही विहार करने के लिये उचत हुए त्योंही नगरी की अधिष्ठात्री साचियाय देवी ने अवधि ज्ञान से देख कर यह विचारा कि-हाय ! बड़े ही खेद की बात है कि-ऐसे मुनि महात्मा इस पाँच लाख मनुष्यों की वस्ती में से एक महीने के भूखे इस नगरी से विदा होते हैं, यह विचार कर उक्त ( साचियाय ) देवी गुरुजी के पास आकर तथा वन्दन और नमन आदि शिष्टा-चार करके सन्मुख खड़ी हुईं और गुरुजी से कहा कि-''हे महाराज! कुछ चम-त्कार हो तो दिखलाओ' देवी के इस वचन को सन कर गुरुजी ने कहा कि "है देवि! कारण के विना साधुजन लिब्ध को नहीं फोरते हैं" इस पर पुनः देवी ने आचार्य से कहा कि-''हे महाराज! धर्म के लिये मुनि जन लिब्ध को फोरते ही हैं, इस में कोई दोष नहीं है, इस सब विषय को आप जानते ही हो अतः मैं विशेष आप से क्या कहूँ, यदि आप यहाँ लब्धि को फोरेंगे तो यहाँ दयामूल धर्म फैलेगा जिस से सब को बड़ा भारी लाभ होगा": देवी के वचन को सन कर सरि महाराज ने उस पर उपयोग दिया तो उन्हें देवी का कथन ठीक मालूम हुआ, निदान लब्धि का फोरना उचित जान महाराज ने देवी से रुई की एक पोनी मँगवाई और उस का एक पोनिया सर्प (साँप) बन गया तथा उस सर्प ने भरी सभा में जाकर राजा उपलदे पँवार के राजकुमार महीपाल को काटा, सर्प के काटते ही राजकुमार मूर्छित होकर पृथ्वीशायी हो गया, सर्प के विष की निवृत्ति के लिये राजा ने मन्न यन्न तन्न और ओषि आदि अनेक उपचार करवाये परन्त कुछ भी छाभ न हुआ, अब क्याथा-तमाम रनिवास तथा ओसियाँ नगरी में हाहा-कार मच गया, एकलौते कुमार की यह दशा देख राजा के हृदय में जो शोक ने बसेरा किया भला उस का तो कहना ही क्या है! एकमात्र आँखों के तारे राज-कुमार की यह दशा होने पर भला राजवंश में अन्न जल किस को अच्छा लगता है और जब राजवंश ही निराहार होकर सन्तप्त हो रहा है तब नगरीवासी स्वामि-भक्त प्रजाजन अपनी उदरदरी को कैसे भर सकते हैं ! निदान भूखे प्यासे और शोक से सन्तप्त सब ही लोग इधर उधर दौढ़ने लगे, यन्त्र मन्नादिवेत्ता अनेक जन द्वॅंद २ कर उपचारादि के लिये बुलाये गये परन्तु कुछ न हुआ, होता कैसे कहीं

लोग व्यभिचार को ही धर्म मानते हैं इस लिये जो लोग इस मत में फँसे हुए हैं उन को इसे अवस्य छोड़ देना चाहिये, क्योंकि मनुष्यजन्म बहुत कठिनता से प्राप्त होता है, इस लिये इसे व्यथं में न गँवा कर इस के लक्ष्य पर ध्यान देना चाहिये अर्थात परम यत और पुरुषार्थ से सन्मान का आश्रय लेकर मनुष्यजन्म के धर्म, अर्थ, काम और मोश्रहण चारों फलों को प्राप्त करना चाहिये कि जिस से इस जीवातमा को उभयलोक में सुख और झान्ति प्राप्त हो॥

मायिक ( माया से बने हुए ) सर्प का भी उपचार हो सकता है ? लाचार होकर राजा आहि सर्व परिवारजन तथा नागरिक जन निराश हो गये और कुमार को मरा हुआ जान कर इमशानभूमि में जलाने के लिये लेकर प्रस्थित (रवाना) हए, जब कमार की लाश को लिये हुए राजा आदि सब लोग नगर के द्वार पर पहुँचे उस समय रतन्म सूरि जी का शिष्य आकर उन से बोला कि-''यदि तुम हमारे गुरुजी का कहना स्वीकार करो तो ने इस मृत कुमार को जीवित कर सकते हैं" यह सुन कर वे सब लोग बोले कि-"यह कुमार किसी प्रकार जीवित हो जाना चाहिये, तुम्हारे गुरु की जो कुछ आज्ञा होगी वह अवश्य ही हम सब छोगों के शिरोधार्य होगी" ( सत्य है-गरजी और दर्दा सब कुछ स्वीकार करते हैं ) निदान शिष्य के कथनानुसार राजा आदि सब लोग कुमार की लाश को गुरुजी के पास ले गये, उस समय सूरिजीने राजा से कहा कि-''यदि तुम अपने कुटु-म्बसहित मिथ्यात्व धर्म का त्याग कर सर्वज्ञ के कहे हुए दयामूल धर्म का प्रहण करो तो हम कुमार को जीवित कर सकते हैं" राजा आदि सब लोगों ने गुरु जी का कहना हर्षपूर्वक स्वीकार कर लिया, फिर क्या था-वही पोनिया सर्प आया और कुमार का सम्पूर्ण विप खींच कर चला गया, कुमार आलस्य में भरा हुआ तथा जँभाइयों को लेता हुआ निदा से उठे हुए पुरुष के समान उठ खड़ा हुआ और चारों ओर देख कर कहने लगा कि-"तुम सब लोग मुझे इस जङ्गल में क्यों लाये" कुमार के इस वचन को सुन कर राजा आदि सब लोगों के नेत्रों में प्रेमाश्च ( प्रेम के आँस ) बहने लगे तथा हुई और आनन्द की तरक्नें हृदय में उमड़ने लगीं, उपलदे राजा ने इस कौतुक से विस्मित और आनन्दित होकर तथा सूरि जी को परम चमत्कारी महात्मा जान कर अपने मुकुट को उतार कर उन के चरणों में रख दिया और कहा कि-"है परम गुरों! यह सर्व राज्य, कोटार, भण्डार, बरु मेरे प्राण तक सब कुछ आपके अर्पण है, दयानिधे! इस मेरे सर्व राज्य को छेकर मुझे अपने ऋण से मुक्त कीजिये", राजा के ऐसे विनीत (विनय-युक्त ) वचनों को सुन कर सूरि जी बोले कि-''हे नरेन्द्र! जब इस ने अपने पिता के ही राज्य को छोड़ दिया तो अब हम नरकादि दुःखप्रद राज्य को लेकर क्या करेंगे? इस लिये हम को राज्य से कुछ भी प्रयोजन नहीं है किन्तु-हमें प्रयोजन केवल श्रीवीतराग भगवान के कहे हुए धर्म से है, अतः तुम्हें श्रद्धाल देख हम यही चाहते हैं कि-तुम भी श्रीवीतराग भगवान के कहे हुए सम्यक्त्वयुक्त दयामूल धर्म को सुनो और परीक्षा करके उस का ग्रहण करो कि-जिस से तुम्हारा इस भव और पर भव में कल्याण हो तथा तुम्हारी सन्तित भी सदा के लिये सुन्ती हो, क्योंकि कहा है कि—

बुद्धेः फलं तत्त्वविचारणं च, देहस्य सारो व्रतधारणं च ॥ अर्थस्य सारः किल पात्रदानं, वाचः फलं त्रीतिकरं नराणाम् ॥ १ ॥ अर्थात् बुद्धि के पाने का फल-तैस्वों का विचार करना है, मनुष्य शरीर के पाने का सार (फल) व्रत का (पचन्खाण आदि नियम का) धारण करना है, धन (लक्ष्मी) के पाने का सार सुपात्रों को दान देना है तथा वचन के पाने का फल सब से प्रीति करना है"॥ १॥

''हे नरेन्द्र ! नीतिशास्त्र में कहा गया है किः—

यथा चतुर्भिः कनकं परीक्ष्यते निर्घर्षणच्छेदनतापताडुनैः ।। तथैव धर्मो विदुषा परीक्ष्यते श्चतेन शीलेन तपोदयागुणैः" ।।१॥

''अर्थात्-कसौटी पर घिसने से, छेनी से काटने से, अग्नि में तपाने से और हथौड़े के द्वारा कूटने से, इन चार प्रकारों से जैसे सोने की परीक्षा की जाती है उसी प्रकार बुद्धिमान् लोग धर्म की भी परीक्षा चार प्रकार से करते हैं अर्थात् श्रुत ( शास्त्र के बचन ) से, शील्से, सप से तथा दया से" ॥ १॥

"इन में से श्रुत अर्थात् शास्त्र के वचन से धर्म की इस प्रकार परीक्षा होती है कि जो धर्म शास्त्रीय (शास्त्र के) वचनों से विरुद्ध न हो किन्तु शास्त्रीय वचनों से समर्थित (पृष्ट किया हुआ) हो उस धर्म का प्रहण करना चाहिये और ऐसा धर्म केवल श्री वीतरागकथित है इस लिये उसी का प्रहण करना चाहिये, हे राजन्! में इस बात को किसी पक्षपात से नहीं करता हूँ किन्तु यह बात बिल्कुल सस्त्र है, तुम समझ सकते हो कि जब हम ने संसार को छोड़ दिया तब हमें पक्षपात से क्या प्रयोजन है? हे राजन्! आप निश्चय जानो कि—न तो वीतराग महावीर स्वामीपर मेरा कुछ पक्षपात है (कि महावीर स्वामी ने जो कुछ कहा है वही मानना चाहिये और दूसरे का कथन नहीं मानना चाहिये) और न कपिल आदि अन्य ऋषियों पर मेरा द्वेष है (कि कपिल आदि का वचन नहीं मानना चाहिये) किन्तु हमारा यह सिद्धान्त है कि जिस का वचन शास्त्र और युक्ति से अविरुद्ध (अप्रतिकृल अर्थात् अनुकृल) हो उसी का प्रहण करना चौहिये"॥ १॥

"धर्म की दूसरी परीक्षा शील के द्वारा की जाती है-शील नाम आचार का है, वह (शील) द्रव्य और भाव के मेद से दो प्रकार का है-इन में से ऊपर की गुद्धि को द्रव्यशील कहते हैं तथा पाँचों इन्द्रियों के और कोध आदि कषायों के जीतने को भावशील कहते हैं, अतः जिस धर्म में उक्त दोनों प्रकार का शील कहा गया हो वही माननीय है"।

१-जीव और अजीव आदि नौ तत्त्व हैं ॥ २-वचन के द्वारा धर्म की परीक्षा । सिद्धान्त न्यायशास्त्र में जाना जा सकता है ॥ ३-यही समस्त बुद्धिमानों का भी सिद्धान्त है ॥ ४-"शीरुं स्वभावे सद्दृत्ते" इत्यमरः ॥

"धर्म की तीसरी परीक्षा तप के द्वारा की जाती है-वह (तप) मुख्यतया बाह्य और आभ्यन्तर मेद से दो प्रकार का है, इस लिये जिस धर्म में दोनों प्रकार का तप कहा गया हो वही मनतन्य है"।

"धर्म की चौथी परीक्षा दया के द्वारा की जाती है-अर्थात् जिस में एकेन्द्रिय जीव से लेकर पञ्चेन्द्रिय तक जीवों पर दया करने का उपदेश हो वही धर्म माननीय है"।

"हे नरेन्द्र! इस प्रकार बुद्धिमान् जन उक्त चारों प्रकारों से परीक्षा करके धर्म का अङ्गीकार (स्वीकार) करते हैं"।

''श्री वीतराग सर्वज्ञ ने उस धर्म के दो भेद कहे हैं-साधुधर्म और श्रावकधर्म, इन में से साधुधर्म उसे कहते हैं कि-संसार का खागी साधु अपने सर्वविरतिरूप पञ्च महाक्रतरूपी कर्तव्यों का पूरा वर्ताव करें''।

"उन में से प्रथम महावत यह है कि-सब प्रकार के अर्थात् सूक्ष्म और स्थूल किसी जीव को एकेन्द्रिय से लेकर पञ्चेन्द्रिय तक को न तो स्वयं मन वचन काय से मारे, न मरावे और न मरते को भला जाने"।

"दूसरा महाव्रत यह है कि-मन वचन और काय से न तो स्वयं झंड़ बोले, न बोलावे और न बोलते हुए को भला जाने"।

"तीसरा महावत यह है कि-मन वचन और काय से न तो खयं चोरी करे, न करावे और, न करते हुए को भला जाने"।

"चौथा महावत यह है कि-मन वचन और काय से न तो स्वयं मैथुन क सेवन करे, न मैथुन का सेवन करावे और न मैथुन का सेवन करते हुए को भला जाने"।

"तथा पाँचवाँ महाव्रत यह है कि-मन वचन और काय से न तो स्वयं धर्मोपकरण के सिवाय परिग्रह को रक्खे न उक्त परिग्रह को रखावे और न रखते हुए को भला जाने"।

"इन पाँच महावतों के सिवाय रात्रिभोजनिवरमण नामक छठा वर्त है अर्थात् मन वचन और काय से न तो स्वयं रात्रि में भोजन करे, न रात्रि में भोजन करावे और न रात्रि में भोजन करते हुए को भला जाने"।

"इन व्रतों के सिवाय साधु को उचित है कि-भूख और प्यास आदि वाईस परीपहों को जीते, सन्नह प्रकार के संयम का पालन करे तथा चरणसत्तरी और करणसत्तरी के गुणों से युक्त हो, भावितात्मा होकर श्री वीतराग की आज्ञानुसार

१-''विचार कर देखा जावे तो इस वित का समावेश ऊपर लिखे वर्तों में ही हो सकताहैं अर्थात यह वृत उक्त वृतों के अन्तर्गतही है।।

चल कर मोक्षमार्ग का साधन करे, इस प्रकार अपने कर्तव्य में तत्पर जो साधु ( मुनिराज ) हैं वे ही संसारसागर से स्वयं तरनेवाले तथा दूसरों को तारनेवाले और परम गुरु होते हैं, उन में भी उत्सर्गनय, अपवादनय, दृब्य, क्षेत्र, काल और भाव के अनुसार चल कर संयम के निर्वाह करनेवाले तथा ओघा, मुँहपत्ती, चोलपटा, चहर, पाँगरणी, लोवड़ी, दण्ड और पात्र के रखनेवाले श्वेतास्वरी शुद्ध धर्म के उपदेशक यित को गुरु समझना चाहिये, इस प्रकार के गुरुओं के भी गुणस्थान के आश्रय से, नियण्टे के योग से और काल के प्रभाव से समयानुसार उत्कृष्ट, मध्यम और जघन्य, ये तीन दर्जे होते हैं ""।

"दूसरा श्रावकधर्म अर्थात गृहस्थधर्म है-इस धर्म का पालन करनेवाले गृहस्थ कोई तो सम्यक्ति होते हैं जो कि नव तत्त्वोंपर याथातध्यरूप से श्रद्धा रखते हैं, पाप को पाप समझते हैं, पुण्य को पुण्य समझते हैं और कुगृरु कुदेव तथा कुधर्म को नहीं मानते हैं किन्तु सुगृरु सुदेव और सुधर्म को मानते हैं अर्थात् अटारह प्रकार के दूषणों से रहित श्री वीतराग देव को देव मानते हैं और पूर्वोक्त लक्षणों से युक्त गुरुओं को अपना गुरु मानते हैं तथा सर्वज्ञ के कहे हुए द्यामूख धर्म को मानते हैं (ये सम्यक्त्वी श्रावक के लक्षण हैं), ये पहिले दर्ज के श्रावक हैं, इन के कृष्ण वासुदेव तथा श्रेणिक राजा के समान वत और प्रलाख्यान ( पज्यक्षाण ) किसी वस्तु का ल्याग नहीं होता है"।

"दूसरे दर्जे के श्रावक वे हैं जो कि सम्यक्त से युक्त बारह बतों का पालन करते हैं, वे बारह बत ये हैं—स्थूल प्राणातिपात, स्थूलमुषावाद, स्थूलअदत्तादान, स्थूलमैथुन, स्थूलपरिग्रह, दिशापरिमाण, भोगोपभोग वत, अनर्थदण्डवत, सामा- यिक वत, देशावकाशी वत, पौषधोपवास वत तथा अतिथिसंविभाग वत"।

"हे राजेन्द्र ! इन बारह वर्तों का सारांश संक्षेप से तुम को सुनाते हैं ध्यान-पूर्वक सुनो—पूर्वोक्त साधु के लिये तो बीस विश्वा दया है अर्थात् उक्त साधु लोग बीस विश्वा दया का पालन करते हैं परन्तु गृहस्थ से तो केवल सवा विश्वा ही दया का पालन करना बन सकता है, देखो"—

## "गाथा–जीवा सुहुमा थूला, संकप्पा आरंभा भवे दुविहा॥ सवराह निरवराह, साविक्खा चेव निरविक्खा॥१॥

अर्थ-जगत् में दो प्रकार के जीव हैं-एक स्थावर और दूसरे त्रस, इन में से स्थावरों के पुनः दो भेद हैं-सूक्ष्म और वादर, उन में से जो सूक्ष्म जीव हैं उन की जो हिंसा होती ही नहीं है, क्योंकि अति सूक्ष्म जीवों के शरीर में बाह्य

१-प्रमादी और अप्रमादी आदि॥ २-यह चौथे गुणठाणे के आश्रय से पहिले दर्जे के सम्यक्ति को श्रावक कहा है, पांचवें गुणठाणेवाले सम्यक्त्वयुक्त अनुवृत्ति होते हैं॥

(बाहरी) शस्त्र (हथियार) आदि का घाव नहीं लगता है परन्तु यहाँ पर सूक्ष्म शब्द स्थावर जीव पृथ्वी, पानी, अग्नि, पवन और वनस्पति रूप जो वादर पाँच स्थावर हैं उन का वाचक है, दूसरे स्थूल जीव हैं वे द्वीनिद्रय, त्रीनिद्रय, चतुरिन्द्रिय, तथा पञ्चनिद्रय माने जाते हैं, इन दो मेदों में सर्व जीव आ जाते हैं"।

''साधु इन सब जीवों की त्रिकरण शुद्धि ( मन वचन और काय की शुद्धि ) से रक्षा करता है, इस लिये साधु के बीस विश्वा दया है, परन्तु गृहस्थ ( श्रावक ) से पाँच स्थावर की दया नहीं पाली जा सकती है, क्योंकि सचित्त आहार आदि के करने से उसे अवस्य हिंसा होती है, इस लिये उस की दश विश्वा द्या तो इस से दूर हो जाती है, अब रही दश विश्वा अर्थात् एक त्रस जीवों की दया रही, सो उन त्रस जीवों में भी दो भेद होते हैं-संकल्पसंहनन ( सङ्करूप अर्थात् इरादे से मारना ) और आरम्भसंहनन ( आरम्भ अर्थात् कार्य के द्वारा मारना ), इन में से श्रावक को आरम्भिहंसा का त्याग नहीं है किन्तु सङ्ख्यहिंसा का त्याग है. हां यह ठीक है कि आरम्भहिंसा में उस के लिये भी यत अवस्य है परन्तु त्याग नहीं हैं, क्योंकि आरम्भहिंसा तो श्रावक से हुए विना नहीं रहती है, इस लिये उस शेष दश विश्वा दया में से पाँच विश्वा दया आरम्भहिंसा के कारण जाती रही, अब शेष पाँच विश्वा दया रही अर्थात् सङ्कल्प के द्वारात्रस जीव की हिंसा का त्याग रहा, अब इस में भी दो भेद होते हैं-सापराधसंहनन और निरपराधसंहनन, इन में से निरपराधसंहनन गृहस्थ को नहीं करना चाहिये अर्थात् जो निरपराधी जीव हैं उन को नहीं मारना चाहिये, होष सापराधसंहनन में उसे यतना रखने का अधिकार है अर्थात् अपराधी जीवों के मारने में यतमात्र है, इस से सिद्ध हुआ कि अपराधी जीवों की दया श्रावक से सदा और सर्वथा नहीं पाली जा सकती है क्योंकि जब चोर घर में घुस कर तथा चोरी करके चीज को लिये जाता हो उस समय उसे मारे कृटे विना कैसे काम चल सकता है, एवं कोई पुरुष जब अपनी स्त्री के साथ अनाचार करता हो तब उसे देख कर दण्ड दिये विना कैसे काम चल सकता है, इसी प्रकार जब कोई श्रावक राजा हो अथवा राजा का मन्त्री हो और जब वह ( मन्नित्व दशा में ) राजा के आदेश (कथन ) से भी युद्ध करने को जावे तब चाहे श्रावक प्रथम

१-क्योंकि शस्त्रों की धार से भी वे जीव सृक्ष्म होते हैं इस लिये शस्त्रों की धार का उन पर असर नहीं होता है ॥

२-हमारे बहुत से आज कल के मोले श्रावक कह बैठते हैं कि श्रावक को कभी युद्ध नहीं करना चाहिये परन्तु उन का यह कथन बिल्कुल बेसमझी का है क्यों कि जैनशास्त्र में बहुत से स्थानों में श्रावकों का युद्ध करना लिखा है, देखों! श्री निरावलिका स्त्र तथा श्री भगवती स्त्र में कहा है कि-वरणांग नट नामक बारह व्रतथारी जैन क्षत्रिय ने छड़ के पारणे के समय छड़ाई के विगुल को सुन कर अट्टम पचख कर खदेशसेवा के लिये युद्ध में जाकर अपना

शस्त्र को न भी चलावे परन्तु जब शत्रु उस पर शस्त्र को चलावे अथवा उसे मारने को आवे उस समय उस श्रावक को भी शत्रु को भी मारना ही पहता है, इसी प्रकार जब कोई सिंहादि हिंस्न (हिंसक) जन्तु श्रावक को सारने को आवे तब उस को भी मारना ही पड़ता है, ऐसी दशा में संकल्प से भी हिंसा का त्याग नहीं हो सकता है, इस लिये उस शेष पाँच विश्वा दया में से भी आधी जाती रही, अब केवल ढाई विश्वा ही द्या रह गई अर्थात् केवल यह नियम रहा कि-जो निरपराधी त्रस मात्र जीव दृष्टिगोचर हो उसे न मारूँ, अब इस में भी दो भेद होते हैं-सापेक्ष और निरपेक्ष, इन में से भी सापेक्ष निरपराची जीव की दया श्रावक से नहीं पाली जा सकती है, क्योंकि जब श्रावक घोडे. बैल, रथ और गाड़ी आदि सवारी पर चड़ता है तब उस घोड़े आदि को हाँकते समय उस के चाबक आदि मारना पड़ता है, यद्यपि उन घोड़े और बैल आदिकों ने उस का कुछ अपराध नहीं किया है क्योंकि वे बेचारे तो उस को पीठ पर चढावे हुए ले जा रहे हैं और वह प्रथम तो उन की पीठ पर चढ़ रहा है दसरे यह नहीं समझता है कि इस बेचारे जीव की चलने की शक्ति है वा नहीं है, जब वे जीव धीरे २ चलते हैं वा नहीं चलते हैं तब वह अज्ञान के उदय से उन को गालियाँ देता है तथा मारता भी है, तालर्थ यह है कि-इस दशा में यह निरंपराधी जीवों को भी द:ख देता है, इसी प्रकार अपने शरीर में अथवा अपने पुत्र पुत्री नाती तथा गोत्र आदि के मस्तक वा कर्ण (कान) आदि अवयवों में अथवा अपने मुख के दाँतों में जब कीड़े पड़ जाते हैं तब उन के दूर करने के लिये उन ( कीडों )

पराक्रम दिखलाया, अन्त में एक तीर के छाती में लगने से अपनी मृत्य को समीप जान कर सन्धारा किया (यह वर्णन जपर कहे हुए दोनों सूत्रों में मौजूद है), देखो! उक्त जैन क्षत्रिय ने अपना सांसारिक कर्त्तव्य भी पूरा किया और धार्मिक कर्त्तव्य को भी पूरा किया, उस के विषय में पुनः सूत्रकार साक्षी देता है कि वह उक्त व्यवहार से देवलोक को गया, इस के सिवाय उक्त सूत्रों में यह भी वर्णन है कि श्री महावीर स्वामी के भक्त और बारहव्रतधारी शावक चेडा राजा ने कणिक राजा के साथ बारह युद्ध किये और उन में से एक ही यद्ध में १,८०,००,००० (एक करोड़ अरसी लाख ) मनुष्य मरे, इसी प्रकार बहुत से प्रमाण इस विषय में बतलाये जा सकते हैं, ताल्पर्य यह है कि खदेशरक्षा के लिये युद्ध करने में जैन शास्त्र में कोई निषेध नहीं है, विचार करने से यह बात अच्छे प्रकार मालूम हो सकती है कि-स्वदेश-रक्षा के लिये लड़ता हुआ व्रतधारी श्रावक हिंसा करने के हेतु से नहीं लड़ता है किन्तु हिंसको को दूर रखने के लिये लड़ता है तथा अपराधी को शिक्षा देने (दण्ड देने) के लिये लड़ता है, इस लिये श्रावक का पहिला ( प्राणातिपात ) वृत उस की इस विषय में नहीं रोक सकता है ( देखो बारह वर्तों में से पहिले वर्त के आगार ), पाठकगण! हमारे इस कथन से यह न समझ लीजिये कि श्रावक को युद्ध में जाने में कोई दोष नहीं है किन्तु हमारे कथन का प्रयोजन यह है कि कारणविशेष से तथा धर्म के अनुकूल युद्ध में जाने से श्रावक के पहिले व्रत का भंग नहीं होता है, इस विषय में जैनागम की ही अनेक साक्षियां हैं, जिस का कुछ वर्णन ऊपर कर ही चुके हैं, यन्थ के बढ़ जाने के भय से यहां पर इस विषय में विशेष नहीं लिखना चाहते हैं. क्योंकि विचारशील पाठकों के लिये प्रमाणसहित थोड़ा ही लिखना पर्याप्त (काफी ) और उपयोगी होता है ॥ ५१ जै० सं०

की जगह में उसे ओषधि लगानी पड़ती है, यद्यपि यह तो निश्चय ही है कि-इन जीवों ने उस श्रावक का कुछ भी अपराध नहीं किया है, क्योंकि वे बेचारे तो अपने कमों के वश इस योनि में उत्पन्न हुए हैं, कुछ श्रावक का बुरा करने वा उसे हानि पहुँचाने की भावना से उत्पन्न नहीं हुए हैं, परन्तु श्रावक को उन्हें मारना पड़ता है, तात्पर्य यह है कि इन की हिंसा भी श्रावक से त्यागी नहीं जा सकती है, इस लिये ढाई विश्वों में से आधी दया फिर चली गई, अब केवल सवा विश्वा दया शेप रही, बस इस सवा विश्वा दया को भी छुद्ध श्रावक ही पाल सकता है अर्थात् संकल्प से निरपराधी त्रस जीवों को विना कारण न मारूँ इस प्रतिज्ञा का यथाशक्ति पालन कर सकता है, हां यह श्रावक का अवश्य कर्त्तन्य है कि-वह जान बूझ कर ध्वंसता को न करे, मन में सदा इस भावना को रक्षे कि मुझ से किसी जीव की हिंसा न हो जावे, तात्पर्य यह है कि-इस कम से स्थूल प्राणाति-पात त्रत का श्रावक को पालन करना चाहिये, हे नरेन्द्र! यह व्रत मूलरूप है तथा इस के अनेक भेद और भेदान्तर हैं जो कि अन्य प्रन्थों से जाने जा सकते हैं, इस के सिवाय बाकी के जितने वत हैं वे सब इसी व्रत के पुष्प फल पत्र और शाखारूप हैं '' इत्यादि।

इस प्रकार श्रीरतप्रभ सूरि महाराज के मुख से अमृत के समान उपदेश की सुन कर राजा उपलदे पँचार को प्रतिबोध हुआ और वह अपने पूर्व प्रहण किये हुए महामिथ्यात्वरूप तथा नरकपात के हेतुभूत देव्युपासकत्वरूपी स्वमत को छोड़ कर सत्य तथा दया से युक्त धर्म पर आ ठहरा और हाथ जोड़ कर श्री आचार्य महाराज से कहने लगा कि-'हे परमगुरो ! इस में कोई सन्देह नहीं है कि-यह दयामूल धर्म इस भव और परभव दोनों में कल्याणकारी है परन्त क्या किया जावे ? में ने अबतक अपनी अज्ञानता के उदय से व्यक्तिचारप्रधान असत्य मत का प्रहण कर रक्खा था परन्तु हाँ अब मुझे उस की निःसारता तथा दयामुल धर्म की उत्तमता अच्छे प्रकार से मालूम हो गई है, अब मेरी आप से यह प्रार्थना है कि-इस नगर में उस मत के जो अध्यक्ष लोग हैं उन के साथ आप शास्त्रार्थ करें, यह तो सुझे निश्चय ही है कि शास्त्रार्थ में आप जीतेंगे क्योंकि मल धर्म के आगे असत्य मत कैसे उहर सकता है ? बस इस का परिणाम यह होगा कि मेरे कुटुम्बी और समें सम्बंधी आदि सब लोग प्रेम के साथ इस द्यामुल धर्म का ग्रहण करेंगे" राजा के इस वचन को सुन कर श्रीरत्नवभ सूरि महाराज बोले कि-''निस्तन्देह ( वेशक ) वे लोग आवें हम उन के साथ शास्त्रार्थ करेंगे, क्योंकि है नरेन्द्र ! संसार में ऐसा कोई मत नहीं है जो कि दयामूछ अर्थात् अहिंसाप्रधान इस जिनधर्म को शास्त्रार्थ के द्वारा हटा सके, उस में भी भला व्यभिचारप्रधान यह कृण्डापन्थी मत तो कोई चीज ही नहीं है, यह मत तो अहिंसाप्रधान धर्म-रूपी सूर्य के सामने खद्योतवत् ( जुगुनू के समान ) है, फिर भला यह मत उस धर्म के आगे कब उहर सकता है अर्थात् कभी नहीं उहर सकता है, निस्तन्देइ

उक्त मतावलम्बी आवें हम उन के साथ शास्त्रार्थ करने को तैयार हैं" गुरुजी के इस वचन को सुन कर राजा ने अपने कुटुम्बी और सगे सम्बन्धियों से कहा कि-''जाकर अपने गुरु को बुला लाओ'' राजा की आज्ञा पाकर दश बीस मुख्य २ मनुष्य गये और अपने मत के नेता से कहा कि-"जैनाचार्य अपने मत को व्यभिचार प्रधान तथा बहुत ही बुरा बतलाते हैं और अहिंसामूल धर्म को सब से उत्तम बतला कर उसी का स्थापन करते हैं, इस लिये आप कृपा कर उन से शास्त्रार्थ करने के लिये शीव्र ही चलिये" उन लोगों के इस वाक्य को सुन कर मद्यपान किये हुए तथा उस के नहीं में उन्मत्त उस मत का नेता श्रीरत्नप्रभ सुरि महाराज के पास आया परन्तु पाठकगण जान सकते हैं कि-सूर्य के सामने अन्ध-कार कैसे ठहर सकता है ? बस दयामूल धर्मरूपी सूर्य के सामने उस का अज्ञान-तिमिर ( अज्ञानरूपी अँधेरा ) दूर हो गया अर्थात् वह शास्त्रार्थ में हार गया तथा परम लजित हुआ, सत्य है कि-उल्ल का जोर रात्रि में ही रहता है किन्तु जब सूर्योदय होता है तब वह नेत्रों से भी नहीं देख सकता है, अब क्या था-श्रीरत-प्रभ स्रि का उपदेश और ज्ञानरूपी सूर्य का उदय ओसियाँपटन में हो गया और वहाँ का अज्ञानरूपी सब अन्धकार दूर हो गया अर्थात् उसी समय राजा उपलदे पँवार ने हाथ जोड़ कर सम्यक्त्वसहित श्रावक के बारह वर्तों का ग्रहण कियाँ और

१-रन मतों के खण्डन के यन्थ श्रीहेमाचार्य जी महाराज तथा श्रीहरिभद्र सूरि जी के बनाये हुए संस्कृत में अनेक हैं परन्तु केवल भाषा जाननेवालों के लिये वे ग्रन्थ उपकारी नहीं हैं, अतः भाषा जाननेवालों को यदि उक्त विषय देखना हो तो श्रीचिदानन्दजी मुनिकृत स्याद्वादा-नुभवरत्नाकर नामक ग्रन्थ को देखना चाहिये, जिस का कुछ वर्णन हम इसी ग्रन्थ के दूसरे अध्याय में नोट में कर चुके हैं, क्योंकि यह अन्य भाषामात्र जाननेवालों के लिये बहुत ही उपयोगी है।। २-राजा उपलदे पँवार ने दयामूल धर्म के ग्रहण करने के बाद श्रीमहावीर स्वामी का मन्दिर ओसियाँ में बनवाया था और उस की प्रतिष्ठा श्रीरत्नप्रम सूरि महाराज ने ही करवाई थी, वह मन्दिर अब भी ओसियाँ में विद्यमान (मौजूद ) है परन्तु बहुत समय वीत जाने के कारण वह मन्दिर चिरकाल से अत्यन्त जीर्ण हो रहा था तथा ओसियाँ में श्रावकों के घरों के न होने से पूजा आदि का भी प्रबन्ध यथोचित नहीं था, अतः फलोधी (मारवाड़) निवासी गोलेच्छागोत्रभूषण श्रीमान् श्रीफूलचन्द जी महाशय ने उस के जीर्णोद्धार में अल्पन्त प्रयास (पिरिश्रम) किया है अर्थात् अनुमान से पाँच सात हज़ार रुपये अपनी तरफ से लगाये हैं तथा अपने परिचित श्रीमानों से कह सुन कर अनुमान से पचास हज़ार रुपये उक्त महोदय ने अन्य भी लगवाये हैं, तात्पर्य यह है कि-उक्त महोदय के प्रशंसनीय उद्योग से उक्त कार्य में करीब साठ हज़ार रुपये लग चुके हैं तथा वहाँ का सर्व प्रबन्ध भी उक्त महोदय ने प्रशंसा के योग्य कर दिया है, इस शुभ कार्य के लिये उक्त महोदय को जितना धन्यवाद दिया जावे वह थोड़ा है क्योंकि मन्दिर का जीणींद्वार करवाना बहुत ही पुण्यस्वरूप कार्य है देखी! जैनदास्त्रकारी ने नवीन मन्दिर के बनवाने की अपेक्षा प्राचीन मन्दिर के जीणोंद्वार का आरुगुणा फल कहा है (यथा च-नवीनजिनगेहस्य, विधाने यत्फलं भवेत् ॥ तसादष्टगुणं पुण्यं, जीर्णोद्धारेण जायते ॥ १ ॥ इस का अर्थ स्पष्ट ही है ) परन्तु महाशोक का विषय है कि-वर्त्तमान काल के श्रीमान् लोग अपने नाम की प्रसिद्धि के लिये नगर में जिनालयों के होते हुए भी नवीन जिनालयों को बनवाते हैं परन्त प्राचीन जिनालयों के उद्धार की तरफ बिलकुल ध्यान नहीं

छत्तीस कुली राजपूतों ने तत्काल ही दयामूल धर्म का अङ्गीकार किया, उस छत्तीस कुली में से जो २ राजन्य कुल वाले थे उन सब का नाम इस प्राचीन छप्पय छन्द से जाना जा सकता है:—

छप्पय-वर्डमान तणें पछै वरष बावन पद लीयो ।
श्री रतन प्रभ स्निर नाम तासु सत गुरु व्रत दीयो ॥
भीनमाल सुँ ऊठिया जाय ओसियाँ बसाणा ।
क्षत्रि हुआ शाख अठारा उठै ओसवाल कहाणा ॥
इक लाख चौरासी सहस घर राजकुली प्रतिबोधिया ।
श्री रतन प्रभ ओस्याँ नगर ओसवाल जिण दिन किया॥१॥
प्रथम साख पँवार सेस सीसौद सिंगाला ।
रणथम्भा राठोड़ वंस चंवाल बचाला ॥
देया भाटी सौनगए कछावा धनगौड़ कहीजे ॥
जादम झाला जिंद लाज मरजाद लहीजे ॥
खरदरा पाट औ पेखरा लेणाँ पटा जला खरा ।
एक दिवस इता माहाजन हुवा, सर बडा भिडसाखरा ॥२॥

देते हैं, इस का कारण केवल यही विचार में आता है कि-उन का उद्धार करवाने से उन के नाम की प्रसिद्धि नहीं होती है-बिलहारी है ऐसे विचार और बुद्धि की! हम से पुनः यह कहे विना नहीं रहा जाता है कि-धन्य है श्रीमान् श्रीफूलचन्द जी गोलेच्छा को कि जिन्हों ने व्यर्थ नामवरी की ओर तिनक भी ध्यान न देकर सच्चे सुयश तथा अखण्ड धर्म के उपार्जन के लिये ओसियाँ में श्रीमहाबीर स्वामी के मन्दिर का जीर्णोद्धार करा के "ओसवाल वंशोलित्ति-स्थान" को देदीप्यमान किया।

हम श्रीमान् श्रीमानमल जी कोचर महोदय को भी इस प्रसंग में धन्यवाद दिये विना नहीं रह सकते हैं कि-जिन्हों ने नाजिम तथा तहसीलदार के पद पर स्थित होने के समय बीकानेर-राज्यान्तर्गत सर्दारशहर, ऌणकरणसर, काऌ, भादरा तथा स्रतगढ़ आदि स्थानों में अस्यन्त परिश्रम कर अनेक जिनालयों का जीर्णोद्धार करवा कर सच्चे पुण्य का उपार्जन किया ॥

१-बहुत से लोग ओसवाल वंश के स्थापित होने का संवत् वीया २ वाइसा २२ कहते हैं, सो इस छन्द से वीया वाइसा संवत् गलत है, क्योंकि श्री महावीर स्वामी के निर्वाण से ७० वर्ष पीछे ओसवालवंश की स्थापना हुई है, जिस को प्रमाणसिंहत लिख ही चुके हैं॥

#### र-महाजन महिमा का कवित्त ॥

महाजन जहाँ होत तहाँ हट्टी बाजार सार महाजन जहाँ होत तहाँ नाज ब्याज गछा है।
महाजन जहाँ होते तहाँ छेन देन विधि विब्हार महाजन जहाँ होत तहाँ सब ही का भछा है।
महाजन जहाँ होत तहाँ छाखन को फेर फार महाजन जहाँ होत तहाँ हछन पै हछा है।
महाजन जहाँ होत तहाँ छक्षमी प्रकाश करे महाजन नहीं होत तहाँ रहवो विन सछा है।।

उस समय श्रीरत्नप्रभ सूरि महाराज ने उत्पर कहे हुए राजपूतों की शाखाओं का माहाजन वंश और अठारह गोत्र स्थापित किये थे जो कि निम्नलिखित हैं:— १—तातहड़ गोत्र । २—बाफणा गोत्र । ३—कर्णाट गोत्र । ४-बलहरा गोत्र । ४-मोराक्ष गोत्र । ६—कूलहट गोत्र । ७—रिबहट गोत्र । ८-श्रीश्रीमाल गोत्र । ९-श्रेष्टिगोत्र । १०—सुचिती गोत्र । ११—आईचणांग गोत्र । १२—भूरि (भटेवरा) गोत्र । १३—भाइगोत्र । १४—चीचट गोत्र । १५—कुंभट गोत्र । १६—हिंडू गोत्र । १७—कनोज गोत्र । १८—लघुश्रेष्टि गोत्र ।

इस प्रकार ओसिया नगरी में माहाजन वंश और उक्त १८ गोत्रों का स्थापन कर श्री स्ति जी महाराज विहार कर गये और इस के पश्चात् दश वर्ष के पीछे पुनः लक्खीजङ्गल नामक नगर में स्ति जी महाराज विहार करते हुए पधारे और उन्हों ने राजपूतों के दश हजार घरों को प्रतिबोध देकर उन का माहाजन वंश और सुवड़ादि बहुत से गोत्र स्थापित किये।

प्रिय वाचक वृन्द ! इस प्रकार उपर लिखे अनुसार सब से प्रथम माहाजन वंश की स्थापना जैनाचार्य श्री रलप्रभसूरि जी महाराज ने की, उस के पीछे विकम संवत् सोलह सो तक बहुत से जैनाचार्यों ने राजपूत, महेश्वरी वैश्य और बाह्मण जातिवालों को प्रतिबोध देकर (अर्थात् उपर कहे हुए माहाजन वंश का विस्तार कर ) उन के माहाजन वंश और अनेक गोत्रों का स्थापन किया है जिस का प्रामाणिक इतिहास अस्यन्त खोज करने पर जो कुछ हम को प्राप्त हुआ है उस को हम सब के जानने के लिये लिखते हैं।

## प्रथम संख्या-संचेती ( सचंती ) गोत्र।

विक्रम संवत् १०२६ (एक हज़ार छन्बीस) में जैनाचार्य श्री वर्धमानेस्रि जी महाराज ने सोनीगरा चौहान बोहित्थ कुमार को प्रतिबोध देकर उस का माहाजन वंश और संचेती गोत्र स्थापित किया।

अजमेर निवासी संचेती गोत्र भूषण सेठ श्री वृद्धिचन्द्रजी ने खरतरगच्छीय उपाध्याय श्री रामचन्द्र जी गणी (जो कि छड़कर में बड़े नामी विद्वान् और षद् शास्त्र के ज्ञाता हो गये हैं) महाराज से भगवतीसृत्र सुना और तदनन्तर शेत्रक्षय का सञ्च निकाला, कुछ समय के बाद शेत्रक्षय गिरनार और आबू आदि की यात्रा करते हुए मरुख्य छदेशस्य (मारवाइदेश में स्थित) फलोधी पार्श्वनाथ नामक

१-तदा त्रयोदश सुरत्राण छत्रोद्दालक चन्द्रावती नगरीस्थापक पोरवाङ ज्ञातीय श्री विमल मन्निणा श्री अर्बुदाचले ऋषभदेवप्रासादः कारितः।

<sup>·····</sup>तत्राद्यापि विमल वसही इति प्रसिद्धिरस्ति । ततः श्रीवर्धमानसूरिः संवत् १०८८ मध्ये प्रतिष्ठां कृत्वा प्रान्तेऽनशनं गृहीत्वा स्वर्गं गतः ॥

स्थान में आये, उस समय फलवर्धी पार्श्वनाथ स्वामी के मन्दिर के चारों ओर कांटों की वाड़ का पड़कोटा था, उक्त विद्वद्वर्य उपाध्याय जी महाराज ने धर्मीपदेश के समय यह कहा कि—''वृद्धिचन्द्र! लक्ष्मी लगा कर उस का लाम लेने का यह स्थान है'' इस वचन को सुन कर सेठ वृद्धिचन्द्रजी ने फलवर्धी पार्श्वनाथ स्वामी के मन्दिर का जीणोंद्धार करवा दिया और उस के चारों तरफ पक्का संगीन पड़कोटा भी बनवा दिया जो कि अब भी मौजूद है।

१-इस तीर्थ पर वार्षिकोत्सव प्रतिवर्ष आसौज वदि नवमी और दशमी को हुआ करता है, उस समय साधारणतथा (आम तौर पर ) समस्त देशों के और विशेषतथा (खास तौर पर ) राजपूताना और मारवाड़ के यात्री जन अनुमान दश पन्द्रह सहस्र इकट्ठे होते हैं, हम ने सब से प्रथम संवत् १९५८ के वैशाख मास में मुशिदाबाद (अजीमगक्ष ) से बीकानेर को जाते समय इस स्थान की यात्रा की थी, दर्शन के समय गुरुदत्ताम्नाय से अनुमान पन्द्रह मिनट तक हम ने ध्यान किया था, उस समय इस तीर्थ का जो चमत्कार हम ने देखा तथा उस से हम को जो आनन्द प्राप्त हुआ उस का हम वर्णन नहीं कर सकते हैं, उस के पश्चात चित्त में यह अभिलाषा बराबर बनी रही कि किसी समय वार्षिकोत्सव पर अवस्य चलना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से एक पन्थ दो काज होंगे परन्तु कार्यवश वह अभिलाषा बहुत समय के पश्चात पूर्ण हुई अर्थात संवत १९६३ में वार्षिकोत्सव पर हमारा वहां गमन हुआ, वहाँ जाकर यद्यपि इमें अनेक प्रकार के आनन्द प्राप्त हुए परन्तु उन में से कुछ आनन्दों का तो वर्णन किये विना हेखनी नहीं मानती है अतः वर्णन करना ही पड़ता है, प्रथम तो वहाँ जोयपुरनिवासी श्री कानमल जी पटवा के मुख से नवपदपूजा का गाना सुन कर हमें अतीव आनन्द प्राप्त हुआ, दुसरे उसी कार्य में पूजा के समय जोधपुरनिवासी विद्वद्वर्य उपाध्याय श्री जुहारमल जी गणी वीच २ में अनेक जगहों पर पूजा का अर्थ कर रहे थे ( जो कि गुरुगमशैरी से अर्थ की धारणा करने की वांछा रखनेवाले तथा भव्य जीवों के सुनने योग्य था) उसे भी सुन कर हमें अकथनीय आनन्द प्राप्त हुआ, तीसरे-रात्रि के समय देवदर्शन करके श्रीमान् श्री फूलचन्द जी गोलच्छा के साथ "श्री फलोधी तीथों बति सभा" के उत्सव में गये, उस समय जो आनन्द हम को प्राप्त हुआ वह अद्यापि (अब भी) नहीं भूला जाता है, उस समय सभा में जयपुरनिवासी श्री जैनश्वेताम्बर कान्फ्रेंस के जनरल सेक्रेटरी श्री गुलाबचन्द जी ढहु। एम. ए. विद्योन्नति के विषय में अपना भाषणामृत वर्षा कर लोगों के हृदयांबुजों (हृदयक्रमलों) को विकसित कर रहे थे, हम ने पहिले पहिल उक्त महाशय का भाषण यहीं सुना था, दशमी के दिन प्रातःकाल हमारी उक्त महोदय ( श्रीमान् श्री गुलाबचन्द जी दहा ) से मुलाकात हुई और उन के साथ अनेक विषयों में बहुत देर तक बार्त्तालाप होता रहा, उन की गम्भीरता और सौजन्य को देख कर इमें अत्यन्त आनन्द प्राप्त हुआ, अन्त में उक्त महाशय ने हम से कहा कि-"आज रात्रि को जीर्णपुस्तकोद्धार आदि विषयों में भाषण होंगे, अतः आप भी किसी विषय में अवस्य भाषण करें" अस्तु इम ने भी उक्त महोद्य के अनुरोध से जीर्णपुस्तकोद्धार विषय में भाषण करना स्वीकार कर लिया, निदान रात्रि में करीब नौ बजे पर उक्त विषय में हम ने अपनी प्रतिज्ञा के अनुसार मेज के समीप खड़े हो कर उक्त सभा में वर्तमान प्रचलित रीति आदि का उद्बोध कर भाषण किया, दूसरे दिन जब उक्त महोदय से हमारी बातचीत हुई उस समय उन्हों ने हम से कहा कि-"यदि आप कान्फ्रेंस की तरफ से राजपताने में उपदेश करें तो उम्मेद है कि बहुत सी बातों का सुधार हो अर्थात राजपताने के लोग भी कुछ सचेत होकर कर्त्तव्य में तत्पर हों" इस के उत्तर में हम ने कहा कि-"ऐसे उत्तम कार्यों के करने में तो हम स्वयं तत्वर रहते हैं अर्थात् यथाशक्य कुछ न कुछ उपदेश करते ही हैं. क्योंकि हम लोगों का

## द्वितीय संख्या-बरिंदया ( वरिंदया ) गोत्र।

धारा नगरी में वहाँ के राजा भोज के पर छोक हो जाने के बाद उक्त नगरी का राज्य जिस समय तँवरों को उन की बहादुरी के कारण प्राप्त हुआ उस समय भोजवंशज (भोज की औछाद वाले) छोग इस प्रकार थे:—

१-निहंगपाल । २-तालणपाल । ३-तेजपाल । ४-तिहुअणपाल (त्रिभुव-नपाल) । ५-अनंगपाल । ६-पोतपाल । ७-गोपाल । ८-लक्ष्मणपाल । ९-मदनपाल । १०-कुमारपाल । ११-कीर्तिपाल । १२-जयतपाल, इत्यादि ।

वे सब राजकुमार उक्त नगरी को छोड़ कर जब से मधुरा में आ रहे तब से वे माधुर कहलाये, कुछ वर्षों के बीतने के बाद गोपाल और लक्ष्मणपाल, ये दोनों भाई केकेई प्राम में जा बसे, संवत् १०३७ ( एक हजार सैंतीस में ) जैनाचार्य श्री वर्द्धमानसूरि जी महाराज मधुरा की यात्रा करके विहार करते हुए उक्त

कर्त्तन्य ही यही है परन्तु सभा की तरफ से अभी इस कार्य के करने में हमें लाचारी है, क्यों कि इस में कई एक कारण हैं-प्रथम तो-हमारा शरीर कुछ अस्वस्य रहता है, दूसरे-वर्त्तमान में ओसवालवंशोत्पत्ति के इतिहास लिखने में समस्त कालयापन होता है, इत्यादि कई कारणों से इस शुभकार्य की अस्वीकृति की क्षमा ही प्रदान करावें" इत्यादि बातें होती रहीं, इस के पश्चात् हम एकादशी को बीकानेर चले गये, वहां पहुंचने के बाद थोड़े ही दिनों में अजभेर से श्री जैनश्वताम्बर कान्फ्रेंस की तरफ से पुनः एक पत्र हमें प्राप्त हुआ, जिस की नकल जोंकी त्यों निस्नलिखत हैं:—

श्रीजैन (श्रेताम्बर) कोन्फरन्स, अजमेर, ता० १५ अवट्टंबर.....१९०६.

गुरां जी महाराज श्री १००८ श्री श्रीपालचंद्र जी की सेवा में—धनराज कांस्टिया-लि-बंदना मलुम होवे-आप को सुखसाता को पत्र नहीं सो दिरावें-और फलोधी में आप को भाषण बटो सनोरंजन हुवो, राजपूताना मारवाड़ में आप जैसे गुणवान पुरुष विद्यमान हैं जिस्की हम को वड़ी खुशी है—आप देशाटन करके जगह व जगह धर्म की बहुत उन्नति की—अठी की तरफ भी आप जैसे महात्माओं को विचरवो बहुत जरूरी है—वड़ा र शहरा में तथा प्रतिष्ठा होवे तथा मेला होवे जठे-कानफेन्स सं आप को जावणों हो सके या किस तरह जिस्का समाचार लिखावें-क्योंकि उपदेशक गुजराती आये जिन्की जवान इस तरफ के लोगों के कम समझ में आती है-आप की जवान में इच्छी तरह समझ सकते हैं-और आप इस तरफ के देश काल से वाकिफकार हैं-सो आप का फिरना हो सके तो पीछा कृपा कर जवाब लिखें-और खर्च क्या महावार होगा-और आप की शरीर की तंदुकस्ती तो ठीक होगी समाचार लिखावें-व्या महावार होगा-और आप की शरीर की तंदुकस्ती तो ठीक होगी समाचार लिखावें-आप को वाकिफ करेंगे-बीकानेर में भी बहुत सी वातों का सुधारा की जरूरत है सो वणें तो कोशीश करसी-कुपाटुष्टी है वैसी वनी रहै—

आप का सेवक, धनराज कांसटिया, सुपर वाईझर,

यद्यपि हमारे पास उक्त पत्र आया तथापि पूर्वोक्त कारणों से हम उक्त कार्य को स्वीकार नहीं कर सके॥

१-एक स्थान में श्रीवर्द्धमान सूरि के बदले में श्रीनेमचन्द्र सूरि का नाम देखा गया है।।

( केकेई ) प्राप्त में पधारे, उस समय लक्ष्मणपाल ने आचार्य महाराज की बहुत ही भक्ति की और उन के धर्मीपदेश को सुनकर दयामूल धर्म का अङ्गीकार किया, एक दिन ब्याख्यान में शेत्रक्षय तीर्थ का माहात्म्य आया उस को सुन कर लक्ष्म-णपाल के मन में संघ निकाल कर शेत्रु अय की यात्रा करने की इच्छा हुई और थोडे ही दिनों में संघ निकाल कर उन्होंने उक्त तीर्थयात्रा की तथा कई आवश्यक स्थानों में लाखों रुपये धर्मकार्य में लगाये, जैनाचार्य श्री वर्द्धमानस्रि जी महा-राज ने लक्ष्मणपाल के सद्भाव को देख उन्हें संघपति का पद दिया, यात्रा करके जब केकेई ग्राम में वापिस आ गये तब एक दिन छक्ष्मणपाल ने गुरु महाराज से यह प्रार्थना की कि-''हे परम गुरो ! धर्म की तथा आप की सत्कृपा ( बदौलत ) से मझे सब प्रकार का आनन्द है परन्तु मेरे कोई सन्तति नहीं है, इस लिये मेरा हृद्य सदा ज्रून्यवत् रहता है", इस बात को सुन कर गुरुजी ने स्वरोदय ( योग-विद्या ) के ज्ञानबळ से कहा कि-''तुम इस बात की चिन्ता मत करो, तम्हारे तीन पुत्र होंगे और उन से तुम्हारे कुछ की वृद्धि होगी" कुछ दिनों के बाद आचार्य महाराज अन्यत्र विहार कर गये और उन के कथनानुकूल लक्ष्मणपाल के कम से ( एक के पीछे एक ) तीन लड़के उत्पन्न हुए, जिन का नाम लक्ष्मणपाल ने यशोधर, नारायण और महीचन्द रक्खा, जब ये तीनों पुत्र योवनावस्था को प्राप्त हुए तब लक्ष्मणपाल ने इन सब का विवाह कर दिया, उन में से नारायण की स्त्री के जब गर्भिस्थिति हुई तब प्रथम जापा ( प्रसूत ) कराने के लिये नारा-यण की स्त्री को उस के पीहरवाले ले गये, वहाँ जाने के बाद यथासमय उस के एक जोड़ा उत्पन्न हुआ, जिस में एक तो लड़की थी और दूसरा सर्पांकृति ( साँप-की शकलवाला ) लड़का उत्पन्न हुआ था, कुछ महीनों के बाद जब नारायण की स्त्री पीहर से सुसराल में आई तब उस जोड़े को देखकर लक्ष्मणपाल आदि सब छोग अत्यन्त चिकत हुए तथा लक्ष्मणपाल ने अनेक लोगों से उस सर्पाकृति बालक के उत्पन्न होने का कारण पूछा परन्तु किसी ने ठीक २ उस का उत्तर नहीं दिया ( अर्थात् किसी ने कुछ कहा और किसी ने कुछ कहा ), इस लिये लक्ष्मण-पाल के मन में किसी के कहने का ठीक तौर से विश्वास नहीं हुआ, निदान वह बात उस समय यों ही रही, अब सर्पाकृति बालक का हाल सुनिये कि-यह शीत ऋतु के कारण सदा चूरुहे के पास आकर सोने लगा, एक दिन भवितन्यता के वश क्या हुआ कि वह सर्पाकृति बालक तो चूल्हे की राख में सो रहा था और उस की बहिन ने चार घड़ी के तड़के उठ कर उसी चूरुहे में अग्नि जला दी, उस अग्नि से जलकर वह सर्पाकृति बालक मर गया और मर कर व्यन्तर हुआ, तब वह व्यन्तर नाग के रूप में वहाँ आकर अपनी बहिन को बहुत धिकारने लगा तथा कहने लगा कि-"जब तक मैं इस व्यन्तरपन में रहंगा तब तक लक्ष्मणपाल के वंश में लड़कियां कभी सुखी नहीं रहेंगी अर्थात् शरीर में कुछ न कुछ तकलीफ सदा ही बनी रहा करेगी" इस प्रसंग को सुनकर वहाँ बहुत से लोग एकत्रित

(जमा) हो गये और परस्पर अनेक प्रकार की बातें करने लगे, थोड़ी देर के बाद उन में से एक मनुष्य ने जिस की कमर में दर्द हो गया था इस व्यन्तर से कहा कि-"यदि तू देवता है तो मेरी कमर के दुई को दूर कर दे" तब उस नाग-रूप व्यन्तर ने उस मनुष्य से कहा कि-''इस लक्ष्मणपाल के घर की दीवाल (भीत) का तू स्पर्श कर, तेरी पीड़ा चली जावेगी" निदान उस रोगी ने लक्ष्मण-पाल के मकान की दीवाल का स्पर्श किहा और दीवाल का स्पर्श करते ही उस की पीड़ा चली गई, इस प्रत्यक्ष चमत्कार को देख कर लक्ष्मणपाल ने विचारा कि यह नागरूप में कब तक रहेगा अर्थात् यह तो वास्तव में व्यन्तर है, अभी अदृश्य हो जावेगा, इस लिये इस से वह वचन ले लेना चाहिये कि जिस से लोगों का उपकार हो, यह विचार कर लक्ष्मणपाल ने उस नागरूप व्यन्तर से कहा कि-''हे नागदेव ! हमारी सन्तित ( औछाद ) को कुछ वर देओ कि जिस से तुम्हारी की त्ति इस संसार में बनी रहे" लक्ष्मणपाल की बात को सुन कर नागदेव ने उन से कहा कि-''वर दिया'' ''वह वर यही है कि-तुम्हारी सन्तति ( औलाद ) का तथा तुम्हारे मकान की दीवाल का जो स्पर्श करेगा उस की कमर में चिणक से उत्पन्न हुई पीड़ा दूर हो जावेगी और तुम्हारे गोत्र में सर्प का उपद्रव नहीं होगा" बस तब ही से 'वरदिया, नामक गोत्र विख्यात हुआ, उस समय उस की बहिन को अपने भाई के मारने के कारंण अत्यन्त पश्चात्ताप हुआ और उस ने शोकवश अपने प्राणों का त्याग कर दिया और वह मरकर व्यन्तरी हुई तथा उस ने प्रत्यक्ष होकर अपना नाम भूवाल प्रकट किया तथा अपने गोत्रवालों से अपनी पूजा कराने की स्वीकृति हे ही, तब से यह वरिदयों की कुछदेवी कहहाने हगी, इस गोत्र में यह बात अब तक भी सुनने में आती है कि नागव्यन्तर ने वर दिया।

## तीसरी संख्या-कुकुड चोपडा. गणधर चोपडा गोत्र।

खरतरगच्छाधिपति जैनाचार्य श्री जिन अभयदेवसूरि जी महाराज के शिष्य तथा वाचनाचार्यपद में स्थित श्री जिनवल्लभसूरि जी महाराज विकम संवत् १९५२ (एक हजार एक सो बावन) में विचरते हुए वण्डोर नामक स्थान में पधारे, उस समय मण्डोर का राजा नाजुदे पिहहार था, जिस का पुत्र धवल्लचन्द गलित कुष्ट से महादुःखी हो रहा था, उक्त सूरि जी महाराज का आगमन सुन कर राजा ने उन से पार्थना की कि-''हे परम गुरो ! हमारे कुमार के इस कुष्ट रोग को अच्छा करो'' राजा की इस प्रार्थना को सुन कर उक्त आचार्य महाराज ने कुकड़ी गाय का घी राजा से मँगवाया और उस को मिन्नत कर राजकुमार के शरीर पर चुपड़ाया। तीन दिन तक शरीर पर घी के चुपड़े जाने से राजकुमार का शरी कंचन के समान विशुद्ध हो गया, तब गुरु जी महाराज के इस प्रभाव को देखकर

१- "वर दिया" गोत्र का अपभंश "बर दिया" हो गया है॥

सब कुटुम्ब के सहित राजा नानुदे पिहहार ने दयामूळ धर्म का प्रहण किया तथा गुरूजी महाराज ने उस का महाजन वंश और कुकुड़ चोपड़ा गोन्न स्थापित किया, राजा नानुदे पिहहार का मन्नी था उस ने भी प्रतिबोध पाकर दयामूळ जैनधर्म का प्रहण किया और गुरू जी महाराज ने उस का माहाजन वंश और गणधर चोपड़ा गोन्न स्थापित किया।

राजकुमार धवलचन्द्जी से पाँचवीं पीढ़ी में दीपचन्द जी हुए, जिन का विवाह ओसवाल महाजन की पुत्री से हुआ था, यहाँ तक (उन के समय तक) राजपूतों से सम्बन्ध होता था, दीपचन्द जी से ग्यारहवीँ पीढ़ी में सोनपाल जी हुए, जिन्हों ने संघ निकाल कर रोष्ठुक्षय की यात्रा की, सोनपाल जी के पोता ठाकरसी जी बड़े बुद्धिमान् तथा चतुर हुए, जिन को राव चुंडे जी राठौर ने अपना कोठार सुपुर्द किया था, उसी दिन से प्रजा ठाकरसी जी को कोठारी जी के नाम से पुकारने लगी, इन्हों से कोठारी नख हुआ अर्थात् ठाकरसी जी की खीलादवाले लोग कोठारी कहलाने लगे, कुकुड़ चोपड़ा गोत्र की ये (नीचे लिखी हुई) चार शाखायें हुंई:—

**१-कोटारी । २-बुबिक्या । ३-धू**पिया । ४-जोगिया ।

इन में से बुबिकया आदि तीन शाखा वाले लोगों के कुटुम्ब में बजने वाले गहनों के पहिरने की खास मनाई की गई है परन्तु यह मनाई क्यों की गई है अर्थात् इस (मनाई) का क्या कारण है इस बात का ठीक २ पता नहीं लगा है।

#### चौथी संख्या-धाडीवाल गोत्र।

गुजरात देश में डींडो जी नामक एक खीची राजपूत धाड़ा मारता था, उस को विक्रम संवत् १९५५ (एक हजार एक साँ पचपन ) में वाचनाचार्य पद पर स्थित श्री जिन बल्लभसूरि जी महाराज ने प्रतिबोध देकर उस का माहाजन वंश और धाड़ीवाल गोत्र स्थापित किया, डीडों जी की सातवीं पीढी में शांवल जी हुए, जिन्हों ने राज के कोटार का काम किया था, इस लिये उन की औलादवाले लोग कोटारी कहलाने लगे, सेढो जी धाड़ीवाल जोधपुर की रियासत के तिवँरी गांव में आकर बसे थे, उन के शिर पर टाँट थी इस लिये गाँववाले लोग सेढों जी को टाँटिया २ कह कर पुकारने लगे, अत एव उन की औलादवाले लोग भी टाँटिया कहलाने लगे।

१-इस गोत्रवाले लोग बालोतरा तथा पञ्चभद्रा आदि मारवाड़ के स्थानों में है।।

## पाँचवीं संख्या-लालाणी, वाँठिया, विरमेचा, हरखावत, साह और महावत गोत्र।

विक्रम संवत् ११६७ (एक हजार एक सौ सड़सठ) में पँवार राजपूत लालसिंह को खरतरगच्छाधिपति जैनाचार्य श्री जिनबल्लभस्रि जी महाराज ने प्रतिबोध देकर उस का माहाजन वंश और लालाणी गोत्र स्थापित किया, लालसिंह के सात पुत्र ये जिन में से बड़ा पुत्र बहुत वंठ अर्थात् जोराबर था, उसी से वाँठिया गोत्र कहलाया, इसी प्रकार दूसरे चार पुत्रों के नाम से उन के भी परिवार वाले लोग विरमेचा, हरखावत, साह और मल्लावत कहलाने लगे।

स्चता—युगप्रधान जैनाचार्य श्री जिनेदत्तस्रि जी (जो कि बड़े दादा जी के नाम से जैनसंघ में प्रसिद्ध हैं) महाराज ने विक्रम संवत् १९७० (एक हजार एक सौ सत्तर) से लेकर विक्रम संवत् १२९० (एक हजार दो सौ दश) तक में राजपूत, महेश्वरी वैदय और बाह्मण वर्णवालों को प्रतिबोध देकर सवा लाख आवक बनाये थे, इस के प्रमाणरूप बहुत से प्राचीन लेख देखने में आये हैं परन्तु एक प्राचीन गुरुदेव के स्तोत्र में यह भी लिखा है कि-प्रतिबोध देकर एक लाख तीस हजार श्रावक बनाये गये थे, उक्त श्रावकसंघ में यद्यपि उत्तर लिखे हुए तीनों ही वर्ण थे परन्तु उन में राजपूत विदोष थे, उन को अनेक स्थलों में प्रतिबोध देकर उन का जो माहाजन वंश और अनेक गोत्र स्थापित किये गये थे उन में से जिन २ गोत्रों का इतिहास प्राप्त हुआ उन को अब लिखते हैं।

## छठी संख्या-चोरडिया, भटनेरा, चौधरी, सावणसुखा, गोलेच्छा, बुचा, पारख और गद्दहिया गोत्र।

चन्देरी के राजा खरहत्थिसंह राँठोर ने विक्रम संवत् ११७० (एक हजार एक सा सत्तर) में युगप्रधान जैनाचार्य श्री जिनदत्तस्रि जी महाराज के उपदेश

दोहा—गुरु खरतर प्रोहित सेवड़, रोहिड़ियो बारट्ट ॥ घर को मंगत दे दड़ो, राठोड़ां कुल भट्ट ॥ ३ ॥

१-इन का जन्म विक्रम संवत् ११३२ में, दीक्षा ११४१ में, आचार्यपद ११६९ में और देवलों क १२११ में आषाढ़ सुदि ११ के दिन अजमेर नगर में हुआ॥ १-वड बडे गामें ठाम ठामें भूगती प्रतिवोधिया॥ इग लिक्ख ऊपर सहस तीसा कल् में श्रावक किया॥ परचा देखां ह्या रोग झाड्या लोक पायल संतर॥ जिणदत्त स्रि स्रीस सदग्रह सेवतां सुख सन्तर॥ २१॥ ३-कनोज में आसथान जी राठौर ने युगप्रधान जैनाचार्य श्री जिनइत्त स्री जी महाराज से कहा था कि—"राठौर आज से लेकर जैनधर्म को न पालनेवाले भी खरतरगच्छवालों को सपना गुरु मानेंगे" आसथान जी के ऊपर उक्त महाराज ने जब उपकार किया था उस समय के प्राचीन दोहे बहुत से हैं-जो कि उपाध्याय श्री मोहन लाल जी गणी के द्वारा हम को प्राप्त हुए हैं, जिन में से इस एक दोहे को तो प्रायः बहुत से लोग जानते भी हैं—

से दयामूल जैनधर्म का प्रहण किया था, उक्त राजा (सरहत्थ सिंह) के चार पुत्र थे—१-अम्बदेव। २-नींबदेव। ३-मेंसासाह और ४-आस् । इन में से प्रथम अम्बदेव की औलादवाले लोग चोर बेरड़िया (चोरड़िया) कहलाये।

चोर बेरिइयों में से नीचे लिखे अनुसार पुनः शाखायें हुईं:---

१-तेजाणी । २-धन्नाणी । ३-पोपाणी । ४-मोलाणी । ५-गहाणी । ६-देवसयाणी । ७-नाणी । ८-श्रवणी । ९-सद्दाणी । १०-कक्कड़ । ११-मक्कड़ । १२-भक्कड़ । १३-लुटंकण । १४-संसारा । १५-कोवेरा । १६-भटारिकया । १७-पीतिलिया ।

दूसरे नींबदेव की औलादवाले लोग भटनेरा चौधरी कहलाये। तीसरे भेंसासाह के पाँच स्त्रियाँ थीं उन पाँचों के पाँच पुत्र हुए थे—

१-कुँवर जी। २-गेलो जी। ३-बुचो जी। ४-पासू जी और ५-सेल्हस्थ जी। इन में से प्रथम कुँवर जी की औलादवाले लोग साहसुखा (सावणसुखा) कहलाये।

दूसरे गेलो जी की औलादवाले लोग गोलवच्छा ( गोलेच्छा ) कहलाये । तीसरे बुचो जी की ओलादवाले लोग बुचा कहलाये । चौथे पासू जी की औलादवाले लोग पारख कहलाये ।

पारख कहलाने का हेतु यह है कि-आहड़ नगर में राजा चन्द्रसेन की सभा में किसी समय अन्य देश का निवासी एक जीहरी हीरा बेंचने के लिये लाया और राजा को उस हीरे को दिखलाया, राजा ने उसे देख कर अपने नगर के जौहरियों को परीक्षा के लिये बुलवा कर उस हीरे को दिखलाया, उस हीरे को देख कर नगर के सब जौहरियों ने उस हीरे की बड़ी तारीफ की, दैवयोग से उसी समय किसी कारण से पासू जी का भी राजसभा में आगमन हुआ, राजा चन्द्रसेन ने उस हीरे को पासू जी को दिखलाया और पूछा कि-''यह हीरा कैसा है ?'' पासू जी उस हीरे को अच्छी तरह देख कर बोले कि-''पृथ्वीनाथ ! यदि इस हीरे में एक अवगुण न होता तो यह हीरा वास्तव में प्रशंसनीय (तारीफ के लायक) था, परन्तु इस में एक अबगुण है इस लिये आप के पास रहने योग्य यह हीरा नहीं है" राजा ने उन से पूछा कि-"इस में क्या अवगुण है ?" पासू जी ने कहा कि-''पृथ्वीनाथ ! यह हीरा जिस के पास रहता है उस के स्त्री नहीं ठहरती है, यदि मेरी बात में आप को कुछ सन्देह हो तो इस जौहरी से आप दर्यात्फ कर लें" राजा ने उस जौहरी से पूछा कि-"पासू जी जो कहते हैं क्या वह बात ठीक है?" जौहरी ने अत्यन्त खुश होकर कहा कि-"पृथ्वीनाथ ! निसन्देह पासू जी आप के नगर में एक नामी जौहरी हैं, मैं बहुत दूर २ तक घूमा हूँ परन्तु इन के समान कोई जीहरी मेरे देखने में नहीं आया है, इन का कहना बिलकुल सत्य है क्योंकि जब यह हीरा मेरे पास आया था उस के थोड़े ही दिनों के बाद मेरी स्त्री गुजर

गई थी, उस के मरने के बाद में ने दूसरा विवाह किया परन्तु वह स्त्री भी नहीं रही, अब मेरा विचार है कि—में अपना तीसरा विवाह इस हीरे को निकाल कर ( बंच कर ) करूंगा" जीहरी के सत्यभाषण पर राजा बहुत खुश हुआ और उस को ईनाम देकर विदा किया, उस के जाने के बाद राजा चन्द्रसेन ने भरी सभा में पासू जी से कहा कि—"वाह! पारख जी वाह! आप ने खूब ही परीक्षा की" बस उसी दिन से राजा पासू जी को पारख जी के नाम से पुकारने लगा, फिर क्या था यथा राजा तथा प्रजा अर्थात् नगरवासी भी उन्हें पारख जी कह कर पुकारने लगे।

पाँचवें सेव्हत्थ जीकी औलादवाले लोग गद्दिया कहलाये॥

#### भैंसांसाह ने गुजरात देश में गुजरातियों की जो लाँग छुडवाई उस का वर्णन।

भंसा साह कोट्यधिपति तथा बड़ा नामी साहूकार था, एक समय भेंसा साह की मातुःश्री लक्ष्मीबाई २५ घोड़ों, ५ रथों १० गाड़ियों और ५ ऊँटों को साथ छेकर सिद्धगिरि की यात्रा को रबाना हुई, परन्तु दैवयोग से वे इब्य की सन्द्रक ( पेटी ) को साथ में लेना भूल गईं, जब पाटन नगर में ( जो कि रास्ते में था ) मुकाम किया तब वहाँ दृष्य की सन्द्क की याद आई और उस के लिये अनेक विचार करने पड़े, आखिरकार लक्ष्मीबाई ने अपने ठाकुर (राजपूत) को भेज कर पाटन नगर के चार बड़े २ व्यवहारियों को बुळवाया, उन के बुळाने से गर्धभसाह आदि चार सेठ आये, तब लक्ष्मीबाई ने उन से द्रव्य ( रूपये ) उधार देने के लिये कहा, लक्ष्मीबाई के कथन को सन कर गर्धभवाह ने पूछा कि-"तुम कोन हो और कहाँ की रहनेवाली हो" इस के उत्तर में लक्ष्मीबाई ने काहा कि "में भैंसे की माता हूँ" लक्ष्मीबाई की इस बात को सुन कर गर्धभसाह ने उन डोकरी लक्ष्मीबाई से हँसी की अर्थात् यह कहा की-''भैंसा तो हमारे यहाँ पानी की पखाल लाता है" इस प्रकार लक्ष्मीबाई का उपहास ( दिल्लगी ) करके वे गर्धभसाह आदि चारों व्यापारी चले गये, इधर लक्ष्मीबाई ने एक पत्र में उक्त सब हाल लिखकर एक ऊँटवाले अपने सवार को उस पत्र को देकर अपने पुत्र के पास भेजा, सवार बहुत ही शीघ्र गया और उस पन्न को अपने मालिक मैंसा साह को दिया, भैंसा साह उस पत्र को पढ़ कर उसी समय बहुत सा द्रव्य अपने साथ में लेकर रबाने हुआ और पाटन नगर में पहुँच कर इधर तो स्वयं

१-यह भी सुनने में भाया है कि गद्धा साह (भैंसा साह के भाई) की औलाद वाले लोग गहित्या कहलाये ॥२-इन का निवासस्थान माँडवगढ़ था, जिस के मकानों का खंडहर अब तक विद्यमान है, कहते हैं कि-इन के रहने के मकान में कस्तूरी और अम्बर आदि सुगन्धित द्रव्य पोते जाते थे, इन के पास लक्ष्मी इतनी थी कि-जिस का पारावार (ओर छोर) नहीं था, भैंसा साह और गूहा साह नामक दो भाई थे॥

गर्चभसाह आदि उस नगर के ज्यापारियों से तेल लेना ग्रुक्त किया और उधर जगह २ पर अपने गुमाइतों को भेज कर सब गुजरात का तेल खरीद करवा लिया तथा तेल की नदी चलवा दी, आखिरकार गर्घभसाह आदि माल को हाजिर नहीं कर सके अर्थात् बादे पर तेल नहीं दे सके और अल्पन्त लिजत होकर सब ज्यापारियों को इकट्टा कर लक्ष्मीबाई के पास जा कर उन के पैरों पर गिर कर बोले कि "हे माता! हमारी प्रतिष्ठा अब आप के हाथ में है" लक्ष्मीबाई अति कृपालु थीं अतः उन्हों ने अपने पुत्र भेंसेसाह को समझा दिया और उन्हें क्षमा करने के लिये कह दिया, माता के कथन को भेंसेसाह ने स्वीकार कर लिया और अपने गुमाइतों को आज्ञा दी कि यादगार के लिये इन सब की एक लाँग खुलवा ली जावे और इन्हें माफी दी जावे, निदान ऐसा ही हुआ कि—भेंसासाह के गुमाइतों ने स्मरण के लिये उन सब गुजरातियों की घोती की एक लाँग खुलवा कर सब को माफी दी और वे सब अपने २ घर गये, वहां पर भेंसेसाह को रुपारेले विरुद्ध मिला।

#### सातवीं संख्या-भण्डशौली, भूरा गोत्र।

श्री लोदवापुर पहन (जो कि जैसलमेर से पाँच कोस पर है) के भाटी राजपूत सागर रावल के श्रीधर और राजधर नामक दो राजकुमार थे, उन दोनों को विक्रम संवत् ११७३ (एक हजार एक सो तेहत्तर) में युगप्रधान जेनाचार्य श्री जिनदत्तसूरि जी महाराज ने प्रतिबोध देकर उन का महाजन वंश और भण्डशाली गोत्र स्थापित किया, भण्डशाली गोत्र में थिरुसाह नामक एक बड़ा भाग्यशाली पुरुष हो गया है, इस के विषय में यह बात प्रसिद्ध है कि-यह घी का रोजगार करता था, किसी समय इस ने रुपासियाँ गाँवकी रहने वाली घी बेचने के लिये आई हुई एक स्त्री से चित्राबेल की एँड्री (इंडोणी) किसी

१-रुपारेल नामक एक जानवर होता है वह जिस के पास रहता है उस के पास अखूट ( अविचल ) द्रव्य होता है ॥ २-भण्डशाल में वासक्षेप दिया था इसलिये इनका भण्डशाली गोत्र स्थापित किया, इसी नाम का अपभ्रंश पीछे से भणशाली ( भण्डाशाली ) हो गया है ॥ ३-यह स्त्री जाति की जाटिनी थी और यह घी वेंचने के लिये रुपासियाँ गाँव से लोद्रवापुर पट्टन को चली थी, इस ने रास्ते में जंगल में से एक हरी लता ( वेल ) को उखाड़ कर उस की एँडुरी बनाई थी और उस पर घी की हाँड़ी रख कर यह थिरुसाह की ट्कान पर आई, थिरसाह ने इस का घी खरीद किया और हाँड़ी में से घी निकालने लगा, जब घी निकालने २ बहुत देर हो गई और उस हाँड़ी में से घी निकलता ही गया तब थिरुसाह को सन्देह हुआ और उस ने विचारा कि-इस हाँड़ी में इतना घी कैसे निकलता जाता है, जब उस ने एँडुरी पर से हाँड़ी को उठा कर देखा तो उस में घी नहीं दीखा, बस वह समझ गया कि यह एँडुरी का ही प्रभाव है, यह समझ कर उस ने मन में विचारा कि-इस एँडुरी को किसी प्रकार लेना चाहिये, यह विचार कर थिरुसाह ने कौड़ियाँ लगी हुई एक सुन्दर एँडुरी उस जाटिनी को दी और उस विचार कर थिरुसाह ने कौड़ियाँ लगी दुई एक सुन्दर एँडुरी उस जाटिनी को दी और उस विचार कर थिरुसाह ने कौड़ियाँ लगी दुई एक सुन्दर एँडुरी उस जाटिनी को दी और उस विचार कर थिरुसाह ने कौड़ियाँ लगी दुई एक सुन्दर एँडुरी उस जाटिनी को दी और उस विचार कर थिरुसाह ने कोड़ियाँ लगी दुई एक सुन्दर एँडुरी जा कर थिरुसाह को दी और उस विचार कर थिरुसाह ने कोड़ियाँ लगी हुई एक सुन्दर एँडुरी उस जाटिनी

चतुराई, से छे छी थी, उसी एँडुरी के प्रभाव से थिरुसाह के पास बहुत सा द्रव्य हो गया था, इस के पश्चात् थिरुसाह ने छोद्रवपुर पट्टन में सहस्रफण पार्श्वनाथ स्वामी के मन्दिर का जीणोंद्धार करवाया, फिर ज्ञानभण्डार स्थापित किया इत्यादि, तात्पर्य यह है कि उस ने सात क्षेत्रों में बहुत सा द्रव्य खर्च किया, भण्डशाली गोत्रवाले छोग छोद्रवपुर पट्टन से उठ कर और २ देशों में जा बसे, ये ही भण्डशाली जैसलमेर में काछवा कहलाते हैं।

एक भण्डशाली जोधपुर में आकर रहा और राज्य की तरफ से उसे काम मिला अतः वह राज्य का काम करने लगा, इस के बाद उस की औलादवाले लोग महाजनी पेशा करने लगे, जोधपुर नरग में कुल ओसवालों के चौधरी ये ही हैं, अर्थात न्यात (जाति) सम्बन्धी काम इन की सम्मति के विना नहीं होता है, ये लड़केके शिर पर नौ वर्ष तक चोटी को नहीं रखते हैं, पीछे रखते हैं, इन में जो वोरी दासोत कहलाते हैं वे ब्राह्मणों को और हिजड़ों को व्याह में नहीं बुलाते हैं, जोधपुर में भोजकों (सेवकों) से विवाह करवाते हैं।

एक भण्डशाली वीकानेर की रियासत में देशनोक गाँव में जा बसा था वह देखने में अत्यन्त भूरा था, इस लिये गांववाले सब लोग उस को भूरा २ कह कर पुकारने लगे, इस लिये उस की श्रीलादवाले लोग भी भूरा कहलाने लगे।

ये सब ( ऊपर कहे हुए) राय भण्डशाली कहलाते हैं, किन्तु जो खड भण-शाली कहलाते हैं वे जाति के सोलंखी राजपूत थे, इस के सिवाय खडभणशा-लियों का विशेष वर्णन नहीं प्राप्त हुआ ॥

#### आठवी संख्या-आयरिया, ॡणावत गोत्र ।

सिन्ध देश में एक हजार प्रामों के भाटी राजपूत राजा अभय सिंह को विकम संवत् ११७५ (एक हजार एक सी पचहत्तर) में युगप्रधान जैनाचार्य श्री जिनदत्त सूरि जी महाराज ने प्रतिबोध देकर महाजन वंश और आयरिया गोन्न स्थापित किया, इस की ओलाद में लूणे नामक एक बुद्धिमान् तथा भाग्यशाली पुरुष हुआ, उस की ओलादवाले लोग लूणावत कहलाने लगे, लूणे ने सिद्धाचल जी का संघ निकाला और लाखों रुपये धर्मकार्य में खर्च किये, कोल्र प्राम में कावेली खोड़ियार चारणी नामक हरलू ने लूणे को बर दिया था इस लिये लूणावत लोग खोड़ियार हरलू को पूजते हैं, ये लोग बहुत पीढ़ियों तक बहलवे प्राम में रहते रहे, पीछे जैसलमेर में इन की जाति का बिस्तार होकर मारवाड़ में हुआ।

**१-इस ने** एक जिनाल्य आगरे में भी बनवाया था जो कि अब तक मौजूद है।।

#### नवी संख्या-बहुफणां, नाहटा गोत्र।

धारा नगरी का राजा पृथ्वीधर पँवार राजपूत था, उस की सोलहवी पीढ़ी में जोबन और सचू, ये दो राजपुत्र हुए थे, ये दोनों भाई किसी कारण धारा नगरी से निकल कर और जांगलू को फतह कर वहीं अपना राज्य स्थापित कर सुख से रहने लगे थे, विक्रम संवत् ११७७ ( एक हजार एक सौ सतहत्तर ) में युगप्रधान जैनाचार्य थ्री जिनदत्त सूरि जी महाराज ने जोबन और सच्च् ( दोनों भाइयों ) को प्रतिबोध देकर उन का महाजन वंश और बहुफणागोत्र स्थापित किया।

इन्हीं की औलादवाले लोग युद्ध में नहीं हटे थे इस लिये वे नाहटा कहलाये। इस के पश्चात् लखनों के नबाव ने इन को राजा का पद प्रदान किया था जिस से राजा बच्छराज जी के घरानेवाले लोग भी राजा कहलाने लगे थे।

अपर कहे हुए गोत्रवालों में से एक बुद्धिमान् पुरुष ने फतहपुर के नवाव को अपनी चतुराई का अच्छा परिचय दिया था, जिस से नवाव ने प्रसन्न होकर कहा था कि—''यह रायजादा है''तब से नगरवासी लोग भी उसे रायजादा कहने लगे और उस की औलादवाले लोग भी रायजादा कहलाये, इस प्रकार ऊपर कहे हुए गोत्र का निरन्तर विस्तार होता रहा और उस की नीचे लिखी हुईं १७ शाखायें हुईं:—१-बाफणा। २-नाहटा। ३-रायजादा। ४-घुछ। ५-घोरवाइ। ६-हुंडिया। ७-जांगहा। ८-सोमलिया। ९-वाहंतिया। १०-वसाह। ११-मींठड़िया। १२-वाघमार । १३-भाभू। १४-घत्रिया। १५-मग-दिया। १६-पटवा (जैसलमेरवाला) १७-नानगाणी।

#### ददावी संख्या-रतनपुरा, कटारिया गोत्र।

विक्रम संवत् १०२१ (एक हजार इक्कीस) में सोनगरा चोहान राजपूत रतनिसंह ने रतनपुरनामक नगर बसाया, जिस के पाँचवें पाट पर विक्रम संवत्
११८१ (एक हजार एक सौ इक्यासी) में अक्षय नृतीया के दिन धनपाल राजसिंहासन पर बैटा, एक दिन राजा धनपाल शिकार करने के लिये जंगल में गया
और सुध न रहने से बहुत दूर चला गया परन्तु कोई भी शिकार उस के हाथ न
लगी, आखिरकार वह निराश होकर वापिस लौटा, लौटते समय रास्ते में एक
रमणीक तालाव दीख पड़ा, वहां वह घोड़े को एक वृक्ष के नीचे बाँध कर तालाव
के किनारे बैठ गया, थोड़ी देर में उस को एक काला सर्प थोड़ी ही दूर पर दीख
पड़ा और जोश में आकर ज्यों ही राजाने उसके सामने एक पत्थर फेंका त्यों ही
वह सर्ष अत्यन्त गुस्से में भर गया और उस ने राजा धनपाल को शीघ ही काट
खाया, काटते ही सर्प का विष चढ़ गया और राजा मूर्छित (बेहोश) होकर गिर
गया, दैवयोग से उसी अवसर में वहां शान्त, दान्त, जितेन्द्रिय तथा अनेक

१-बहूफणा नाम का अपभंश बाफणा हो गया है॥

विद्याओं के निधि युगप्रधान जैनाचार्य श्रीजिनदत्त सूरि जी महाराज अनेक साधुओं के सङ्ग विहार करते हुए आ निकले और मार्ग में मृततुल्य पड़े हुए मन्द्य को देख कर आचार्य महाराज खड़े हो गये और एक शिष्य से कहा कि-"इस के समीप जाकर देखों कि-इसे क्या हुआ है" शिष्य ने देख कर विनय के साथ कहा कि-"हे महाराज ! मालूम होता है कि-इस को सर्प ने काटा है" इस बात को सन कर परोपकारी दयानिधि आचार्य महाराज उस के पास अपनी कमली बिछा कर बैठ गये और दृष्टिपाश विद्या के द्वारा उस पर अपना ओघा फिराने लगे, थोड़ीही देर में धनपाल चैतन्य होकर उठ बैठा और अपने पास महा-प्रतापी आचार्य महाराज को बैठा हुआ देख कर उस ने शीघ्र ही खड़े होकर उन को नमन और वन्दन किया तथा गुरु महाराज ने उस से धर्मलाभ कहा, उस समय राजा धनपाल ने गुरु जी से अपने नगर में पधारने की अलन्त विनित की अतः आचार्य महाराज रत्नपुर नगर में पधारे, वहाँ पहुँच कर राजा ने हाथ जोड़-कर कहा कि-''मैं अपने इस राज्य को आप के अर्पण करता हूँ, आप कृपया इसे स्वीकार कर मेरे मनोवांछित को पूर्ण कीजिये" यह सुन कर गुरुजी ने कहा कि-''राज्य हमारे काम का नहीं है, इस लिये हम इस को लेकर क्या करें, हम तो यही चाहते हैं कि-तुम दयामूल जैनधर्म का प्रहण करो कि जिस से तुम्हारा इस भव और पर भव में कल्याण हो" गुरु महाराज के इस निलोंभ वचन को सुन कर धनपाल अत्यन्त प्रसन्न हुआ और महाराज से हाथ जोड़ कर बोला–िक– ''हे दयासागर ! आप चतुर्मास में यहाँ विराज कर मेरे मनोवांछित को पूर्ण कीजिये" निदान राजा के अत्यन्त भाग्रह से गुरु महाराज ने वहीं चतुर्मास किया और राजा धनपाल को प्रतिबोध देकर उस का माहाजन वंश और रबपुरा गोत्र स्थापित किया, इस नगर में आचार्य महाराज के धर्मोपदेश से २४ खांपे चौहान राजपूतों ने और बहुत से महेश्वरीयों ने प्रतिबोध प्राप्त किया, जिन का गुरुदेव ने महाजन वंश और मोलू आदि अनेक गोत्र स्थापित किये, इस के पश्चात् रह्नपुरा गोत्र की दश शाखायें हुई जो कि निम्नलिखित है:---

१-रत्नपुरा । २-कटारिया । ३-कोचेटा । ४-नराण गोता । ५-सापद्राह । ६-भलाणिया । ७-साँभरिया । ८-रामसेन्या । ९-बलाई । १०-बोहरा ।

रत्नपुरा गोत्र में से कटारिया शाखाके होने का यह हेतु हैं कि-राजा धनपाल रत्नपुरा की औलाद में झाँझणसिंह नामक एक बड़ा प्रतापी पुरुष हुआ, जिस को

१---१-हाड़ा। २-देवडा। ३-सोनगरा। ४-मालडीचा। ५-कूदणेचा। ६-बेडा। ७-बालोत। ८-चीवा। ९-काच।१०-खीची।११-विह्लः।१२-सेंभटा। १३-मेलवालः। १४-वालीचा।१५-माल्हण। १६-पावेचा।१७-कांवलेचा। १८-रापिडया।१९-दुदणेच। २०-नाहरा। २१-ईवरा। २२-राकसिया। २३-वाघेटा।२४-साचोरा॥

२-मालू जाति के राठी महेश्वरी थे॥

सुलतान ने अपना मन्नी बनाया, झाँझणसिंह ने रियासत का इन्तिजाम बहुत अच्छा किया इस लिये उस की नेकनामी चारों तरफ फैल गई, कुछ समय के बाद सुलतान की आज्ञा लेकर झाँझणसिंह कार्त्तिक की पूर्णिमा की यात्रा करने के िंचे रोत्रुक्षय को रवाना हुआ, वहाँ पर इस की गुजरात के पटणीसाह अवीरचंद के साथ ( जो कि वहाँ पहिले आ पहुँचा था ) प्रभु की आरित उतारने की बोली पर वदावदी हुई, उस समय हिम्मत बहादुर मुँहते झाँझणसिंह ने मालवे का महसूल ९२ (बानवे ) लाख ( जो कि एक वर्ष के इजारह में आता था ) देकर प्रभुजी की आरती उतारी, यह देख पटणीसाह भी चकित हो गया और उसे अपना साधमीं कह कर धन्यवाद दिया, झाँझणसिंह पालीताने से रवाना हो कर मार्ग में दान पुण्य करता हुआ वापिस आया और दुर्वार में जाकर सुळतान से सळाम की, सुळतान उसे देख कर बहुत प्रसन्न हुआ तथा उसे उस का पूर्व काम सैंाप दिया, एक दिन हलकारे ने सुलतान से झाँझणसिंह की चुगली खाई अर्थात् यह कहा कि-"हजूर सलामत! झाँझणसिंह ऐसा जबरदस्त है कि उस ने अपने पीर के लिये करोड़ों रुपये खजाने के खर्च कर दिये और आप को उस की खबर तक नहीं दी" हलकारे की इस बात को सुन कर सुलतान बहुत गुस्से में आगया और झाँझणसिंह को उसी समय दर्बार में बुलवाया, झाँझणसिंह को इस बात की खबर पहिले ही से हो गई थी इस लिये वह अपने पेट में कटारी मार कर तथा उपर से पेटी बाँध कर दर्बार में हाजिर हुआ और सुलतान को सलाम कर अपना सब हाल कहा और यह भी कहा कि-''हजूर! आप की बोलवाला पीर के आगे मैं कर आया हूँ" इस बात को सुन कर सुलतान बहुत असन्न हुआ परन्तु कमरपेटी के खोलने पर झाँझणसिंह की जान निकल गई, बस यहीं से कटारिया शाखा प्रकट हुई अर्थात् झाँझणसिंह की औलाद वाले लोग कटारिया कहलाये, कुछ समय के बाद इन की औलाद का निवास माँडवगढ़ में हुआ, किसी कारण से मुसलमानों ने इन लोगों को पकड़ा और बाईस हजार रुपये का दण्ड किया, उस समय जगरूप जी यति ( जो कि खरतरभट्टारकगच्छीय थे ) ने सुसलमानों को कुछ चमत्कार दिखला कर कटारियों पर जो बाईस हजार रुपये का दण्ड मुसलमानों ने किया था वह छुड़वा दिया, रत्नपुरा गोत्रवाले एक पुरुष ने बलाइयों ( ढेढ जाति के लोगों ) के साथ लेन देन का ब्यापार किया था वहीं से बलाई शाला हुई अर्थात् इस की औलादवाले लोग बलाई कहलाने लगे।

### ग्यारहवी संख्या−रांका, काला, सेठिया गोत्र ।

पाली नगर में राजपूत जाति के काकू और पाताक नामक दो भाई थे, विकमसंवत् ११८५ (एक हजार एक सौ पचासी ) में युगप्रधान जैनाचार्य श्री जिनदत्त स्रिजी महाराज विहार करते हुए इस नगर में पधारे, महाराज के धर्मोपदेश से कांकू को प्रतिबोध प्राप्त हुआ, पाताक ने गुरु जी से कहा कि—"महाराज! द्रव्य तो मेरे पास बहुत है परन्तु सन्तान कोई नहीं है, इस लिये मेरा चित्त सदा दुःखित रहता है" यह सुन कर गुरु महाराज ने कहा कि—"तू द्यामूल धर्म का प्रहण कर तेरे पुत्र होवेंगे" इस वचन पर श्रद्धा रख कर पाताक ने द्यामूल धर्म का प्रहण किया तथा आचार्य महाराज अन्यत्र विहार कर गये, कांकू बहुत दुबंल शरीर का था इस लिये लोग उसे रांका नाम से पुकारने लगे, पाताक के दो पुत्र हुए जिनका कांका और बांका था, इन में से रांका को नगर सेठ का पद मिला, रांका सेठ की औलादवाले लोग रांका और सेठिया कहलाये, पाताक के प्रथम पुत्र कांला की औलादवाले लोग काला और बांक कहलाये, बांका को नगर सेठ का पद मिला, रांका सेठ की औलादवाले लोग काला और बांक कहलाये तथा बांका की औलादवाले लोग बांका गोरा और दक कहलाये, बस इन का वर्णन यही निम्नलिखित है:—

१-रॉका । २-सेटिया । ३-काला । ४-बोंक । ५-बाँका । ६-गोरा । ७-दक ।

## बारहवी संख्या-राखेचाह, पूगलिया गोत्र।

पुगल का राजा भाटी राजपूत सोनपाल था तथा उस का पुत्र केलणदे नामक था, उस के शरीर में कोड़ का रोग हुआ, राजा सोनपाछ ने पुत्र के रोग के मिटाने के लिये अनेक यत किये परन्तु वह रोग नहीं मिटा, विक्रमसंवत् ११८७ ( एक हजार एक सौ सतासी ) में युगप्रधान जैनाचार्य श्री जिनदत्त सूरि जी महाराज विहार करते हुए वहाँ पधारे, राजा सोनपाछ बहुत से आदमियों को साथ लेकर आचार्य महाराज के पास गया और नमन वन्दन आदि शिष्टाचार कर बैठ गया तथा गुरु जी से हाथ जोड़ कर बोला कि-"महाराज ! मेरे एक ही पुत्र है और उस के कोड़ रोग हो गया है, मैं ने उस के मिटने के लिये बहुत से उपाय भी किये परनत वह नहीं मिटा, अब मै आप की शरण में आया हूँ, यदि आप कृपा करें तो अवस्य मेरा पुत्र नीरोग हो सकता है, यह मुझ को इट विश्वास है" राजा के इस वचन को सुन कर गुरु जी ने कहा कि-"तुम इस भव और पर भव में कल्याण करनेवाले द्यामुख धर्म का प्रहण करो, उस के प्रहण करने से तुम को सब सुख मिलेंगे" राजा सोनपाल ने गुरु जी के बचन को आदरपूर्वक स्वीकार किया, तब गुरु जी ने कहा कि-"तुम अपने पुत्र को यहाँ छे आओ और गाय को ताजा घी भी छेते आओ" गुरुजी के वचन को सुन कर राजा सोनपाल ने शीघ ही गाय का ताजा घी मँगवाया और पुत्र को छाकर हाजिर किया, गुरु महाराज ने वह घृत केलणदे के शरीर पर लगवाया और उस पर दो घंटे तक स्वयं दृष्टि-पाश किया, इस प्रकार तीन दिन तक ऐसा ही किया, चौथे दिन केळणदे क्रमार का शरीर कञ्चन के समान हो गया, राजा सोनपाल अल्पन्त प्रसन्न हुआ और उस के मन में अलन्त भक्ति और श्रद्धा की चाँह को देख कर आचार्य महाराज ने वासक्षेप देने के समय उस का महाजन वंश और राखेचाह गोत्र स्थापित किया।

राखेचाह गोत्रवालों में से कुछ लोग पूगल से उठ कर अन्यत्र जाकर बसे तथा उन को लोग पूगलिया कहने लगे, बस तब से ही वे प्गलिया कहलाये।

#### तेरहवी संख्या-ॡणिया गोत्र।

सिन्ध देश के मुलतान नगर में मुँधड़ा जाति का महेश्वरी है। श्रीशाह राजा का देश दीवान था, हाथीशाह ने राज्य का प्रबंध अच्छा किया तथा प्रजा के साथ नीति के अनुसार वर्ताव किया, इस लिये राजा और प्रजा उस पर बहुत खुश हुए, कुछ समय के बाद हाथीशाह के पुत्र उत्पन्न हुआ और उस ने दसोटन का उत्सव बड़ी धूमधाम से किया तथा पुत्र का नाम नक्षत्र के अनुसार लूणा रक्खा. जब वह पाँच वर्ष का हो गया तब दीवान ने उस को विद्या का पढ़ाना प्रारंभ किया, बृद्धि के तीक्ष्ण होने से ऌ्रणा ने विद्या तथा कलाकुशलता में अच्छी निपु-णता प्राप्त की, जब लूणा की अवस्था बीस वर्ष की हुई तब दीवान हाथीशाह ने उस का विवाह बड़ी धूमधाम से किया, एक दिन का प्रसंग है कि-रात्रि के समय लूणा और उस की स्त्री पहुँग पर सो रहे थे कि इतने में दैववश सोते हुए ही लूणा को साँप ने काट खाया, इस बात की खबर लूणा के पिता को प्रात:काल हुई, तब उस ने झाड़ा झपटा और ओपधि आदि बहुत से उपाय करवाये परन्तु कुछ भी फायदा नहीं हुआ, विष के वेग से लूणा बेहोश हो गया तथा इस समा-चार को पाकर नगर में चारों ओर हाहाकार मच गया, सब उपायों के निष्फल होने से दीवान भी निराश हो गया अर्थात् उस ने पुत्र के जीवन की आशा छोड़ दी तथा लूणा की स्त्री सती होने को तैयार हो गई, उसी दिन अर्थात् विक्रमसंवत् ११९२ ( एक हजार एक सौ बानवे ) के अक्षयतृतीया के दिन युगप्रधान जैना-चार्य श्री जिनदत्तसूरि जी महाराज विहार करते हुए वहाँ पधारे, उन का आगमन सुन कर दीवान हाथीशाह आचार्य महाराज के पास गया और नमन वन्दन आदि करके अपने पुत्र का सब वृत्तान्त कह सुनाया तथा यह भी कहा कि-"यदि मेरा जीवनाधार कुलदीपक प्यारा पुत्र जीवित हो जावे तो मैं लाखों रुपयों की जवा-हिरात आप को भेंट करूँगा और आप जो कुछ आज्ञा प्रदान करेंगे वही में स्वीकार करूँगा" उस के इस वचन को सुन कर आचार्य महाराज ने कहा कि-"हम त्यागी हैं, इस लिये द्रव्य लेकर हम क्या करेंगे, हाँ यदि तुम अपने कुट्रम्ब के सहित द्यामूल धर्म का ग्रहण करो तो तुम्हारा पुत्र जीवित हो सकता है" जब

१-एक जगह इस का नाम धींगड़मछ लिखा हुआ देखने में भाया है तथा दो चार वृद्धों से हम ने यह भी मुना है कि मुँघड़ा जाति के महेश्वरी धींगड़मछ और हाथीशाह दो भाई थे, उन में से हाथीशाह ने पुत्र को सर्प के काटने के समय में श्री जिनदत्त जी सूरि के कथन से दयामूल धर्म का ब्रहण किया था, इत्यादि, इस के सिवाय लूणिया गोत्र की तीन वंशावलियाँ भी हमारे देखने में आई जिन में प्रायः लेख तुल्य है अर्थात् तीनों का लेख परस्पर में ठीक मिलता है।

हाथीशाह ने इस बात को स्वीकार कर लिया तब आचार्य महाराज ने चारों तरफ पड़दे डलवा कर जैसे रात्रि के समय ल्ला और उस की स्वी पलँग पर सोते हुए थे उसी प्रकार सुलवा दिया और ऐसी शक्ति फिराई कि वही सर्प आकर उपस्थित हो गया, तब आचार्य महाराज ने उस सर्प से कहा कि—"इस का सम्पूर्ण विष बींच ले" यह सुनते ही सर्प पलँग पर चढ़ गया और विष का चूसना प्रारम्भ कर दिया, इस प्रकार कुछ देर में सम्पूर्ण विष को खींच कर वह सर्प चला गया और ल्ला सचेत हो गया, नगर में राग रंग होने और आनन्द बाजन बजने लगे तथा दीवान हाथीशाह ने उसी समय बहुत कुछ दान पुण्य कर कुटुम्बसहित दयामूल धर्म का ग्रहण किया, आचार्य महाराज ने उस का महाजन वंश और ल्लाचा गोत्र स्थापित किया।

सूचना—ि प्रिय वाचकवृन्द ! पहिले लिस चुके हैं कि-दादा साहब युगप्रधान जैनाचार्य श्री जिनदत्त सूरि महाराज ने सवा लाख श्रावकों को प्रतिबोध दिया था अर्थात् उन का महाजन वंश और अनेक गोत्र स्थापित किये थे, उन में से जिन २ का प्रामाणिक वर्णन हम को प्राप्त हुआ उन गोत्रों का वर्णन हम ने कर दिया है, अब इस के आगे खरतरगच्छीय तथा दूसरे गच्छाधिपति जैनाचारों के प्रतिबोधित गोत्रों का जो वर्णन हम को प्राप्त हुआ है उस को लिखते हैं:—

## चौदहवी संख्या-साँखला, सुराणा गोत्र।

विक्रमसंवत् १२०५ (एक इजार दो सौ पाँच ) में पँवार राजपूत जगदेव को पूर्ण तल्लगच्छीय कलिकाल सर्वज्ञ जैनाचार्य श्री हेर्मचन्द्रसूरि जी महाराज ने प्रतिबोध देकर जैनी श्रावक किया था, जगदेवके सूर जी और साँवल जी नामक दो पुत्र थे, इन में से सूर जी की औलादवाले लोग सुराणा कहलाये और साँवल जी की औलादवाले लोग साँखला कहलाये।

१-इन का जन्म विक्रमसंवत् ११४५ के कार्तिक सुदि १५ को हुआ, ११५४ में दीक्षा हुई, ११६६ में सूरि पद हुआ तथा १२२९ में स्वर्गवास हुआ, ये जैनाचार्य बड़े प्रतापी हुए हैं, इन्हों ने अपने जीवन में साढ़े तीन करोड़ स्रोकों की रचना की थी अर्थात् संस्कृत और प्राकृत भाषा में न्याकरण, कोश, कान्य, छन्द, योग और न्याय आदि के अनेक ग्रन्थ बनाये थे, न केवल इतना ही किन्तु इन्हों ने अपनी विद्वत्ता के बल से अठारह देशों के राजा कुमारपाल को जैनी बना कर जैन मत की बड़ी उन्नति की थी तथा पाटन नगर में पुस्तकों का एक बड़ा भारी भण्डार स्थापित किया था, इन के गुणों से प्रसन्न होकर न केवल पतहेशीय (इस देश के) जनों ने ही इन की प्रशंसा की है किन्तु विभिन्न देशों के विद्वानों ने भी इन की मुक्त कण्ठ से प्रशंसा की है, देखिये! इन की प्रशंसा करते हुए यूरोपियन स्कालर डाक्टर पीटरसन साहब फरमाते हैं कि—"श्रीहेमचन्द्राचार्य जी की विद्वता की स्तुति जबान से नहीं हो सकती हैं" इत्यादि, इन का विशेष वर्णन देखना हो तो प्रबन्धचिन्तामणि आदि ग्रन्थों में देख लेना चाहिये॥

#### पन्द्रहवी संख्या-आघरिया गोत्र।

सिन्ध देश का राजा गोसलसिंह भाटी राजपूत था तथा उस का परिवार करीब पन्द्रह सौ घर का था, विक्रमसंवत् १२१४ (एक हजार दो सौ चौदह) में उन सब को नरमणि मण्डित भालस्थल खोड़िया क्षेत्रपालसेवित खरतरगच्छाधिपति जैनाचार्य श्री जिनचैन्द्रसूरि जी महाराज ने प्रतिबोध देकर उस का महाजन वंश और आघरिया गोत्र स्थापित किया।

## सोलहवी संख्या-दृगड, सूगड गोत्र।

पाली नगर में सोमचन्द्र नामक खीची राजपूत राज्याधिकारी था, किसी कारण से वह राजा के क्षोभ से वहाँ से भाग कर जङ्गल देश के मध्यवर्त्ता जांगलू नगर में आकर बस गया, सोमचन्द्र की ग्यारहवीं पीढ़ी में सूरसिंह नामक एक बड़ा नामी शूरवीर हुआ, सुरसिंह के दो पुत्र थे जिन में से एक का नाम दूगड़ और दूसरे का नाम सूगड़ था, इन दोनों भाइयों ने जांगल को छोड़ कर मेवाड देश में आघाट गाँव को जा दाबा तथा वहीं रहने छगे, वहाँ तमाम गाँववाले लोगों को नाहरासिंह वीर बड़ी तकलीफ देता था, उस ( तकलीफ ) के दूर करने के लिये ग्रामनिवासियों ने अनेक भोपे आदि को बुलाया तथा उन्हों ने आकर अपने २ अनेक इल्म दिखलाये परन्तु कुछ भी उपद्रव शान्त न हुआ और वे ( भोषे आदि ) हार २ कर चले गये, विक्रमसंवत् १२१७ ( एक हजार दो सौ सन्नह ) में युगप्रधान जैनाचार्य श्री जिनदत्तस्रि जी महाराज के पट प्रभाकर नरमणिमण्डित भालस्थल खोड़िया क्षेत्रपाल सेवित जैनाचार्य श्री जिनचन्द्र सुरिजी महाराज विहार करते हुए वहाँ ( आघाट ग्राम में ) पधारे, उन की महिमा को सुनकर दूगड़ और सूगड़ दोनों भाई आचार्य महाराज के पास आये और नमन वन्दन आदि शिष्टाचार कर बैठ गये तथा महाराज से अपना सब दु:ख प्रकट कर उस के मिटाने के लिये अल्पन्त आग्रह करने लगे, उन के अल्पन्त आग्रह से कृपालु आचार्य महाराज ने पद्मावती जया और विजया देवियों के प्रभाव से नारसिंह वीर को वश में कर लिया, ऐसा होने से गाँव का सब उपद्रव शान्त हो गया, महाराज की इस अपूर्व शक्ति को देख कर दोनों भाई बहुत प्रसन्न हए और बहुत सा द्रव्य छाकर आचार्य महाराज के सामने रख कर मेंट करने छगे,

१-इन का जन्म विक्रमसंवत् ११९१ के भाद्रपद सुदि ८ के दिन हुआ, १२११ में वैशाख सुदि ५ को ये स्रि पद पर बैठे तथा १२२३ में भाद्रपद विद १४ को दिल्ली में इनका स्वर्गवास हुआ, इन को दादा साहिब श्री जिनदत्त स्रि जी महाराज ने अपने हाथ से संवत् १२११ में वैशाख सुदि ५ के दिन विक्रमपुर नगर में (विक्रमपुर से बीकानेर को नहीं समझना चाहिये किन्तु यह विक्रमपुर दूसरा नगर था) आचार्य पद पर स्थापित किया था तथा नन्दी (पाट) का महोत्सव रासळ ने किया था, ये दोनों (गुरु चेला) आचार्य महाप्रतापी हुए थे, यहाँ तक कि देवलोक होने के बाद भी इन्हों ने अनेक चमत्कार दिखलाये थे और वर्तमान में भी

तब महाराज ने कहा कि—''यह हमारे काम का नहीं है, अतः हम इसे नहीं छेंगे, तुम दयामूल धर्म के उपदेश को सुनो तथा उस का ग्रहण करो कि जिस से तुम्हारा उभय लोक में कल्याण हो'' महाराज के इस वचन को सुन कर दोनों माइयों ने दयामूल जैनधर्म का ग्रहण किया तथा आचार्य महाराज धोड़े दिनों के बाद वहाँ से अन्यन्न विहार कर गये, बस उसी धर्म के प्रभाव से दूगड़ और स्गड़ दोनों भाइयों का परिवार बहुत बढ़ा (क्यों न बढ़े—'यतो धर्मस्तो जयः' क्या यह वाक्य अन्यथा हो सकता है) तथा बड़े भाई दूगड़ की औलादवाले लोग स्गड़ कहलाने लगे।

# सत्रहवीं संख्या-मोहीवाल, आलावत, पालावत, दूधेडिया गोत्र।

विक्रमसंवत् १२२१ ( एक हजार दो सो इक्कीस ) में मोहीयामाधीश पँवार राजपूत नारायण को नरमणि मण्डित भालस्थल खोडिया क्षेत्रपाल सेवित जैनाचार्य श्री जिनचन्द्र सूरि जी महाराज ने प्रतिबोध देकर उस का महाजन वंश और मोहीवाल गोत्र स्थापित किया, नारायण के सोल्ह पुत्र थे अतः मोहीवाल गोत्र में से निम्नलिखित सोल्ह शाखायें हुई:—

१-मोहीवाल । २-आलावत । ३-पालावत । ४-दूर्घेड्या । ५-गोय । ६-थरावत । ७-खुड्घा । ८-टोडरवाल । ९-माघोटिया । १०-बंभी । ११-गिड्या । १२-गोड्वाड्या । १३-पटवा । १४-बीरीवत । १५-गांग । १६-गोघ ।

ये अपने भक्तों को प्रत्यक्ष चमत्कार दिखला रहे हैं, इन की महिमा का प्रत्यक्ष प्रमाण यही है कि—ऐसा कोई भी प्राचीन जैन वस्तीवाला नगर नहीं है जिस में इन के चरणों का स्थापन न किया गया हो अर्थात् सब ही प्राचीन नगरों में, मन्दिरों और बगीचों में इन के चरण विराजमान हैं और दादा जी के नाम से विख्यात हैं, जब श्रीजिनचन्द्रस्रि जी महाराज का दिखी में स्वर्गवास हुआ था तब श्रावकों ने उन की रत्थी को दिखी के माणिक चौक में विसाई लेने के लिये रक्खी थी, उस समय यह चमत्कार हुआ कि वहाँ से रत्थी नहीं उठी, उस चमत्कार को देख कर बादशाह ने वहीं पर दाग देने का हुक्म दे दिया तब श्रीसङ्घ ने वहीं पर उन को दाग दे दिया, पुरानी दिखी में वहाँ पर अभी तक उन के चरण मौजूद हैं, यदि इन का विशेष वर्णन देखना हो तो उपाध्याय श्री श्रुमा कल्याण जी गणी (जो कि गता शताब्दी में महान् विद्वान् हो गये हैं और जिन्हों ने मूल श्रीपालचित्र पर संस्कृतदीका बनाई है तथा आत्मप्रवोध आदि अनेक ग्रन्थ संस्कृतदीका बनाई है तथा आत्मप्रवोध आदि अनेक ग्रन्थ संस्कृतयान से देख लेना चाहिये॥

### अठारहवीं संख्या-वोथरा ( वोहित्थरा ), फोफ-लिया बच्छावतादि ९ खाँपें।

श्री जालोर महादुर्गाधिप देवडावंशीय महाराजा श्री सामन्त सी जी थे तथा उन के दो रानियाँ थीं, जिन के सगर, वीरमदे और कान्हड़नामक तीन पुत्र और उमा नामक एक पुत्री थी, सामन्त सी जी के पाट पर स्थित होकर उन का दुसरा पुत्र वीरमदे जालोराधिप हुआ तथा सगर नामक बड़ा पुत्र देलवाड़े में आकर वहाँ का स्वामी हुआ, इस का कारण यह था कि सगर की माता देखवाड़े के झाला जात राना भीमसिंह की पुत्री थी और वह किसी कारण से अपने पुत्र सगर को लेकर अपने पीहर में जाकर (पिता के यहाँ) रही थी अतः सगर अपने नाना के घर में ही बड़ा हुआ था, जब सगर युवावस्था को प्राप्त हुआ उस समय सगर का नाना भीमसिंह ( जो कि अपुत्र था ) मृत्यु को प्राप्त हो गया तथा मरने के समय वह सगर को अपने पाट पर स्थापित कर देने का प्रबंध कर गया, बस इसी लिये सगर १४० ग्रामों के सहित देवलवाड़े का राजा हुआ और उसी दिन से वह राना कहलाने लगा, उस का श्रेष्ठ तपस्तेज चारों ओर फैल गया. उस समय चित्तौड़ के राना रतन सी पर मालवपति महम्मद बादशाह की फौज चड़ आई तब राना रतन सी ने सगर को शूरवीर जान कर उस से अपनी सहायता करने के लिये कहला भेजा, उन की खबर को पाते ही सगर चतुरङ्गिणी ( हाथी, घोड़े, रथ और पैदलों से युक्त ) सेना को सजवा कर राना रतनसी की . सहायता में पहुँच गया और मुहम्मद बादशाह से युद्ध किया, बादशाह उस के आगे न ठहर सका अर्थात् हार कर भाग गया, तब मालव देश को सगर ने अपने कब्जे में कर लिया तथा आन और दुहाई को फेर कर मालवे का मालिक हो गया. कुछ समय के बाद गुजरात के मालिक बहिलीम जात अहमद बादशाह ने राना सगर से यह कहला भेजा कि-''तू मुझ को सलामी दे और हमारी नौकरी को मञ्जर कर नहीं तो मालव देश को मैं तुझ से छीन लूंगा" सगर ने इस बात को स्वीकार नहीं किया, इस का परिणाम यह हुआ कि-सगर और बादशाह में परस्पर घोर युद्ध हुआ, आखिरकार बादशाह हार कर भाग गया और सगर ने सब गुजरात को अपने आधीन कर लिया अर्थात् राना सगर माछव और गुजरात देश का मालिक हो गया, कुछ समय के बाद पुनः किसी कारण से गोरी बाद-भाह और राना रतन सी में परस्पर में विरोध उत्पन्न हो गया और बादशाह चित्तौड़ पर चढ़ आया, उस समय राना जी ने शूरवीर सगर को बुलाया और सगर ने आकर उन दोनों का आपस में मेल करा दिया तथा बादशाह से दण्ड

१-दोहा—गिरि अठार आबू धणी, गढ़ जालोर दुरंग ॥ तिहाँ सामन्त सी देवजो, अमली मांण अभंग ॥ १॥ २-यह पिङ्गल राजा को न्याही गई थी ॥

लेकर उस ने मालव और गुजरात देश को पुनः बादशाह को वापिस दे दिया, उस समय राना जी ने सगर की इस बुद्धिमत्ता को देख कर उसे मन्नीश्वर का पद दिया और वह (सगर) देवलवाड़े में रहने लगा तथा उस ने अपनी बुद्धि-मत्ता से कई एक ग्रूरवीरता के काम कर दिखलाये।

सगर के बोहित्थ, गङ्गदास और जयसिंह नामक तीन पुत्र थे, इन में से सगर के पाट पर उस का बोहित्थं नामक ज्येष्ठ पुत्र मन्नीश्वर होकर देवलवाड़े में रहने लगा, यह भी अपने पिता के समान बड़ा द्वारवीर तथा बुद्धिमान् था।

बोहित्थ की भार्या वहरंगदे थी, जिस के श्रीकरण, जेसो, जयमहा, नान्हा, भीमसिंह, पदमसिंह, सोम जी और पुण्यपाल नामक आठ पुत्र थे और पद्माबाई नामक एक पुत्री थी, इन में से सब से बड़े श्रीकरण के समधर, वीरदास, हरि-दास और उध्रण नामक चार पुत्र हुए।

यह ( श्रीकरण ) बड़ा शूरवीर था, इस ने अपनी भुजाओं के बल से मच्छे-न्द्रगढ़ को फतह किया था, एक समय का प्रसंग है कि-बादशाह का खजाना कहीं को जा रहा था उस को राना श्रीकरण ने ऌट लिया, जब इस बात की खबर बादशाह को पहुँची तब उस ने अपनी फोज को लड़ने के छिये मच्छेंद्रगढ़ पर भेज दिया, राना श्रीकरण बादशाह की उस फीज से खुब ही छड़ा परन्तु आखिर-कार वह अपना शूरवीरत्व दिखला कर उसी युद्ध में काम आया, राना के काम आ जाने से इधर तो बादशाह की फीज ने मच्छेन्द्रगढ़ पर अपना कब्जा कर लिया, उघर राना श्रीकरण को काम आया हुआ सुन कर राना की स्त्री रतनादे कुछ द्वच्य ( जितना साथ में चल सका ) और समधर आदि चारों पुत्रों को लेकर अपने पीहर ( खेड़ीपुर) को चली गई और वहीं रहने लगी तथा अपने पुत्रों को अनेक अकार की कला और विद्या को सिखला कर निपुण कर दिया, विक्रमसंवत् १३२३ ( एक हजार तीन सौ तेईस ) के आषाढ़ विद २ पुष्य नक्षत्र गुरुवार को खरतर-गच्छाधिपति जैनाचार्य श्रीजिनेश्वर सूरि जी महाराज विहार करते हुए वहाँ ( खेड़ीपुर में ) पधारे, नगर में प्रवेश करने के समय महाराज को बहुत उत्तम शकुन हुआ, उस को देख कर सूरिजी ने अपने साथ के साधुओं से कहा कि-"इस नगर में अवस्य जिनधर्म का उद्योत होगा", चौमासा अति समीप था इस लिये आचार्य महाराज उसी खेड़ीपुर में टहर गये और वहीं चौमासे भर रहे, एक दिन रात्रिमें पद्मावती देवी ने गुरु से कहा कि-''प्रातःकाल बोहित्थ के पोते चार राजकुमार ब्याख्यान के समय आवेंगे और प्रतिबोध को प्राप्त होंगे", निदान ऐसा ही हुआ कि उस के दूसरे दिन प्रातःकाल जब आचार्य महाराज दया के विषयमें

१-बोहित्थ ने चित्तोड़ के राना रायमछ की सहायता में उपस्थित हो कर बादशाह से युद्ध किया था तथा उसे भगा दिया था परन्तु उस युद्ध में ग्यारह सौ सोनहरी बंध से काम आया था॥ ५३ जै० सं०

भ्रमींपदेश कर रहे थे उसी समय समधर आदि चारों राजपुत्र वहाँ आये और नमन वन्दन आदि शिष्टाचार कर धर्मींपदेश को सुनने लगे तथा उसी के प्रमाद से प्रतिबोध को प्राप्त हुए अर्थात् आचार्य महाराज से उन्हों ने शास्त्रोक्त विधि से श्रावक के बारह वर्तों का प्रहण किया तथा आचार्य महाराज ने उन का महाजन वंश और बोहित्थरा गोत्र स्थापित किया, इस के पश्चात् उन्हों ने धर्मकार्यों में इच्य लगाना शुरू किया तथा उक्त चारों भाई संघ निकाल कर और आचार्य महाराज को साथ लेकर सिद्धिगिरि की यात्रा को गये तथा मार्ग में प्रतिस्थान में उन्हों ने साधर्मी भाइयों को एक मोहर और सुपारियों से भरा हुआ एक थाल लाहन में दिया, इस से लोग इन को फोफलिया कहने लगे, बस तब ही से बोहित्थरा गोत्र में से फोफलिया शासा प्रकट हुई, इस यात्रा में उन्हों ने एक करोड़ इच्य लगाया, जब लौट कर घर पर आये तब सब ने मिल कर समधर को संघपित का पद दिया।

समधर के तेजपाल नामक एक पुत्र था, पिता समधर स्वयं विद्वान् था अतः उसने अपने पुत्र तेजपाल को भी छः वर्ष की अवस्था से ही विद्या का पढ़ाना ग्रुरू किया और नीति के कथन के अनुसार दश वर्ष तक उस से विद्याभ्यास में उत्तम परिश्रम करवाया, तेजपाल की बुद्धि बहुत ही तेज थी अतः वह विद्या में खुब निपुण हो गया तथा पिता के सामने ही गृहस्थाश्रम का सब काम करने लगा, उस की बुद्धि को देख कर बड़े २ नामी रईस चिकत होने खगे और अनेक तरह की बातें करने लगे अर्थात् कोई कहता था कि-''जिस के मातापिता भिद्धान् हैं उन की सन्तति विद्वान् क्यों न हो" और कोई कहता था कि-"तेज-पाल के पिता ने अपने लोगों के समान पुत्र का लाड़ नहीं किया किन्तु उस ने पुत्र को विद्या सिखला कर उसे सुशोभित करना ही परम लाड़ समझा'' इत्यादि, तात्पर्य यह है कि-तेजपाल की बुद्धि की चतुराई को देख कर रईस लोग उस के विषय में अनेक प्रकार की बातें करने लगे, दैवयोग से समधर देवलोक को प्राप्त हो गया, उस समय तेजपाल की अवस्था लगभग पत्तीस वर्ष की थी, पाठकगण समझ सकते हैं कि-विद्यासहित बुद्धि और द्रब्य, ये दोनों एक जगह पर हों तो फिर कहना ही क्या है अर्थात् सोना और सुगन्ध इसी का नाम है, अस्तु तेजपाल ने गुजरात के राजा को बहुत सा द्रव्य देकर देश को मुकाते छे छिया अर्थात् वह पाटन का मालिक बन गया और उस ने विक्रमसंवत् १३७७ ( एक हजार तीन सौ सतहत्तर ) में ज्येष्ठ विद एकादशी के दिन तीन छाख रुपये लगा कर दादा

१-इसी नाम का अपभ्रंश वोधरा हुआ है ॥

साहिबजैनाचार्य श्री जिनेकुशल सूरि जी महाराज का नन्दी (पाट) महोत्सबं पाटन नगर में किया तथा, उक्त महाराज को साथ में लेकर शेत्रुक्षय का संघ निकाला और बहुत सा द्रव्य शुभ मार्ग में लगाया, पीछे सब संघ ने मिल कर माला पहिना कर तेजपाल को संघपति का पद दिया, तेजपाल ने भी सोने की एक मोहर, एक थाली और पाँच सेर का एक लड्डू प्रतिगृह में लावण बाँटा, इस प्रकार यह अनेक शुभ कार्यों को करता रहा और अन्त में अपने पुत्र बील्हा जी को घर का भार सौंप कर अनशन कर स्वर्ग को प्राप्त हुआ, ताल्प्य यह है कि तेजपाल की मृत्यु के पश्चात् उस के पाट पर उस का पुत्र वील्हा जी बैटा।

बील्हा जी के कडूवा और धरण नामक दो पुत्र हुए, वील्हा जी ने भी अपने पिता ( तेजपाल ) के समान अनेक धर्मकृत्य किये।

वीव्हा जी की मृत्यु के पश्चात् उन के पाट पर उन का बड़ा पुत्र कड़ूवा बैठा, इस का नाम तो अलवत्ता कड़ूवा था परन्तु वास्तव में यह परिणाम में अमृत के समान मीठा निकला।

किसी समय का प्रसंग है कि-यह मेवाइदेशस्य चित्तौइगढ़ को देखने के लिये गया, उस का आगमन सुन कर चित्तौड़ के राना जी ने उस का बहुत सम्मान किया, थोड़े दिनों के बाद माँडवगढ़ का बादशाह किसी कारण से फौज लेकर चित्तौड़गढ़ पर चढ़ आया, इस बात को जान कर सब लोग अलन्त व्याकुल होने लगे, उस समय राना जी ने कडूवा जी से कहा कि-"पहिले भी तुम्हारे पुरुषाओं ने हमारे पुरुषाओं के अनेक बड़े २ काम सुधारे हैं इस लिये अपने पूर्वजों का अनुकरण कर आप भी इस समय हमारे इस काम को सुधारो" यह सुन कर कडूवा जी ने बादशाह के पास जा कर अपनी बुद्धिमत्ता से उसे समझा कर परस्पर में मेल करा दिया और बादशाहकी सेना को वापिस लौटा दिया, इस बात से नगरवासी जन बहुत प्रसन्न हुए और राना जी ने भी अलन्त

१-इन का जन्म छाजेड़ गोत्र में विक्रमसंवत् १३३० में हुआ, संवत् १३४७ में दीक्षा हुई तथा संवत् १३७७ में ये पाटन में सूरिपद पर विराजे, ये भी जैनाचार्य बड़े प्रतापी हो गये हैं, इन्हों ने अनेक सङ्घों को उपकार किया है, संवत् १३८९ में फाग्रुन बिद ३० (अमावास्या) के दिन ये देराउर नगर में आठ दिनों तक अनरान कर स्वर्ग को प्राप्त हुए थे, इन्हों ने स्वर्गप्राप्ति के बाद भी अपने अनेक भक्तों को दर्शन दिया तथा, अब भी ये मक्तजनों के हाजराहजूर (काम पड़ने पर शीघ्र ही उपस्थित होकर सहायता देने वाले) हैं, इन के चरण प्रायः सब नगरों में दादाजी के नाम से मन्दिरों तथा बगीचों में विराजमान हैं तथा प्रति सोमवार तथा पूर्णमासी को लोग उन का दर्शन करने के लिये जाते हैं॥ २-शेनुअय पर आचार्य महाराज ने मानतुंग नामक खरतर वसी के मन्दिर में सत्ताईस अंग्रुल के परिमाण में श्री आदिनाथ विम्ब की प्रतिष्ठा की थी॥ ३-श्री शेनुअय गिरनार का संघ निकाल तथा मार्ग में एक मोहर, एक थाल और पाँच सेर का एक मगदिया लड्ड, इन की लावण प्रतिगृह में साधर्मी भाइयों को बाँटी तथा सात देनों में भी बहुत सा द्वय लगाया॥

प्रसन्न होकर बहुत से घोड़े आदि ईनाम में देकर कडूवा जी को अपना मन्नीश्वर (प्रधान मन्नी) बना दिया, उक्त पद को पाकर कडूवा जी ने अपने सहतांव से वहाँ उत्तम यश प्राप्त किया, कुछ दिनों के बाद कडूवा जी राना जी की आज्ञा लेकर अणिहल पत्तन में गये, वहां भी गुजरात के राजा ने इन का बड़ा सम्मान किया, तथा इन के गुणों से तुष्ट होकर पाटन इन्हें सोंप दिया, कडूवा जी ने अपने कर्त्तव्य को विचार सात क्षेत्रों में बहुत सा द्रव्य लगाया, गुजरात देश में जीवहिंसा को बन्द करवा दिया तथा विक्रम संवत् १४३२ (एक हजार चार सी बत्तीस) के फागुन विद छठ के दिन खरतरगच्छाधिपति जैनाचार्य श्री जिनराज स्त्रीर जी महाराज का नन्दी (पाट) महोत्सव सवा लाख रुपये लगा कर किया, इस के सिवाय इन्हों ने शेत्रुक्षय का संघ भी निकाला और मार्ग में एक मोहर, एक थाल और पाँच सेर का एक मगदिया लडू, इन का घर दीठ लावण अपने साधर्मी भाइयों को बाँटा, ऐसा करने से गुजरात भर में उन की अत्यन्त कीर्ति फैल गई, सात क्षेत्रों में भी बहुत सा द्रव्य लगाया, तात्यर्थ यह है कि इन्हों ने यथाशक्ति जिनशासन का अच्छा उद्योत किया, अन्त में अनशन आराधन कर ये स्वर्गवास को प्राप्त हुए।

कडूवा जी से चौथी पीढ़ी में जेसल जी हुए, उन के बच्छराज, देवराज और इंसराज नामक तीन पुत्र हुए, इन में से ज्येष्ठ पुत्र बच्छराज जी अपने भाइयों को साथ लेकर मण्डोवर नगर में राव श्री रिड्मल जी के पास जा रहे और राव रिड्मल जी ने बच्छराज जी की बुद्धि के अद्भुत चमत्कार को देख कर उन्हें अपना मन्नी नियत कर लिया, बस बच्छराज जी भी मन्नी बन कर उसी दिन से राजकार्य के सब व्यवहार को यथोचित रीति से करने लगे।

कुछ समय के बाद चित्तौड़ के राना कुम्भकरण में तथा राव रिड़मल जी के पुत्र जोधाजी में किसी कारण से आपस में वैर बँध गया, उस के पीछे राव रिड़मल जी और मन्नी बच्छराज जी राना कुम्भकरण के पास चित्तौड़ में मिलने के लिये गये, यद्यपि वहां जाने से इन दोनों से राना जी मिले झुले तो सही परन्तु उन (राना जी) के मन में कपट था इस लिये उन्हों ने छल कर के राव रिड़मल जी को धोखा देकर मार डाला, मन्त्री बच्छराज इस सर्व व्यवहार को जान कर छलबल से वहां से निकल कर मण्डोर में आ गये।

राव रिड्मल जी की मृत्यु हो जाने से उन के पुत्र जोधा जी उन के पाटनसीन हुए और उन्हों ने मन्नी बच्छेराज को सम्मान देकर पूर्ववत् ही उन्हें मन्नी रख़

१-बच्छावतों के कुल के इतिहास का एक रास बना हुआ है जो कि बीकानेर के बड़े उपाश्रय ( उपासरे) में महिमाभक्ति ज्ञानभण्डार में विद्यमान है, उसी के अनुसार यह लेख लिखा गया है, इस के सिवाय-मारवाड़ी भाषा में लिखा हुआ एक लेख भी इसी विषय का बीकानेरिनवासी उपाध्याय श्री पण्डित मोहनलाल जी गणी ने बम्बई में हम को प्रदान किया था, वह लेख भी पूर्वोक्त रास से प्रायः मिलता हुआ ही है, इस लेख के प्राप्त होने से हम को उक्त विषय की और भी दृढता हो गई, अतः हम उक्त महोदय को इस कुपा का अन्तःकरण से धन्यवाद देते हैं।

कर राजकाज सौंप दिया, जोधा जी ने अपनी वीरता के कारण पूर्व वैर के हेतु राना के देश को उजाड़ कर दिया और अन्त में राना को भी अपने वश में कर लिया, राव जोधा जी के जो नवरंगदे रानी थी उस रत्नगर्भा की कोख से विक्रम (बीका जी) और बीदा नामक दो पुत्ररत हुए तथा दूसरी रानी जसमादे नामक हाड़ी थी, उस के नीवा, सूजा और सातल नामक तीन पुत्र हुए, बीका जी छोटी अवस्था में ही बड़े चञ्चल और बुद्धिमान थे इस लिये उन के पराक्रम तेज और बुद्धि को देख कर हाड़ी रानी ने मन में यह विचार कर कि बीका की विद्यमानता में हमारे पुत्र को राज नहीं मिलेगा, अनेक युक्तियों से राव जोधा जी को वश में कर उन के कान भर दिये, राव जोघा जी बड़े बुद्धिमान् थे अतः उन्हों ने थोड़े ही में रानी के अभिप्राय को अच्छे प्रकार से मन में समझ लिया, एक दिन दुर्वार में भाई बेटे और सर्दार उपस्थित थे, इतने ही में कुँवर बीका जी भी अन्दर से आ गये और मुजरा कर अपने काका कान्धल जी के पास बैठ गये, दर्बार में राज्यनीति के विषय में अनेक बातें होने लगीं. उस समय अवसर पाकर राव जोधा जी ने यह कहा कि-''जो अपनी भूजा के बल से पृथ्वी को लेकर उस का भोग करे वही संसार में सुपुत्र कहलाता है, किन्त पिता का राज्य पाकर उस का भोग करने से संसार में पुत्र की कीर्ति नहीं होती है" भरी सभा में कहे हुए पिता के उक्त वचन कुँवर बीका जी के हृदय में सुनते ही अंकित हो गये. सत्य है-प्रभावशाली पुरुष किसी की अवहेलना को कभी नहीं सह सकता है, बस वही दशा कुँवर बीका जी की हुई, बस फिर अपने काका कान्धलजी तथा मन्नी बच्छेराज आदि कतिएय सेही जनों को साथ चलने के लिये तैयार कर और

"१-काका कांधल जी। ६-भाई जोगायत जी। ११-कोठारी चोथमल।
२-, रुपा जी। ७- "बीदा जी। १२-बच्छावत वरसिंघ।
३-, मांडण जी। ८-सांखला नापा जी। १३-प्रोयत वीकमसी।
४-, मंडला जी। ९-पडिहार वेला जी। १४-साहूकार राठी साला जी"।
५-, नाथ जी। १०-वेद लाला लाखण जी।

१-यह जांगळू के सांखलों की पुत्री थी॥ २-राव बीका जी महाराज का जीवनचिरत्र मुंशी देवीप्रसाद जी कायस्थ मुंसिफ जोधपुर ने संवत् १९५० में छपवाया है, उसमें उन्हों ने इस बात को इस प्रकार से लिखा है कि-"एक दिन जोधा जी दरवार में बैठे थे, माई बेटे और सब सरदार हाजिर थे, कुँवर बीका जी भी अंदर से आये और मुजरा कर के अपने काका कांधल जी के पास बैठ गये और कानों में उन से कुछ बातें करने लगे, जोधा जी ने यह देख कर कहा कि-आज चचा भतीजे में क्या कानाफूंसी हो रही है, क्या कोई नया मुल्क फतेह करने की सलाह है! यह सुनते ही कांधल जी ने उठ कर मुजरा किया और कहा कि-मेरी शरम तो जब ही रहेगी कि जब कोई नया मुल्क फतह करूंगा—जब बीका जी और कांधल जी ने जाने की तयारी की तो मण्डला जी और बीदा जी वगेरा राव जी के भाई बेटों ने भी राव जी से अरज की कि हम बीका जी को आप की जगह समझते हैं सो हम भी उन के साथ जावेंगे, राव जी ने कहा अच्छा और इतने रावजी बीका जी के साथ हुये—

पिता की आजा लेकर वे जोधपुर से रबाना हुए, शाम को मण्डोर में पहुँचे और वहाँ गोरे भैरव जी का दर्शन कर प्रार्थना की कि—"महाराज! अब आप का दर्शन आप के हुनम से होगा" इस प्रकार प्रार्थना कर रात भर मण्डोर में रहे और ज्यों ही गज़रदम उठे लों ही भैरव जी की मूर्ति बहली में मिली, उस मूर्ति को देखते ही साथवाले बोले कि—"लोगो रे! जीतो, हम आप के साथ चलेंगे और आप का राज्य बढ़ेगा", बीका जी भैरव जी की उस मूर्ति को लेकर शींघ्र ही वहाँ से रबाना हुए और काँउनी प्राप्त के मोमियों को वश में कर वहाँ अपनी आन दुहाई फेर दी तथा वहीं एक उत्तम जगह को देख कर तालाब के जपर गोरे जी की मूर्ति को स्थापित कर आप भी स्थित हो गये, यहीं पर राव बीका जी महाराज का राज्याभिषेक हुआ, इस के पीछे अर्थात् संवत् १५४१ (एक इजार पाँच सा इकतालीस) में राव बीका जी ने राती घाटी पर किला बना कर एक नगर बसा दिया और उस का नाम बीकानेर रक्खा, राव बीका जी महाराज का यश सुन कर उक्त नगर में ओसवाल और महेश्वरी वैश्य आदि बड़े २ धनाढ्य साहूकार आ २ कर वसने लगे, इस प्रकार उक्त नगर में राव बीका जी महाराज के प्रण्यप्रभाव से दिनोंदिन आवादी बढ़ती गईं।

मन्नी बच्छराज ने भी बीकानेर के पास बच्छासर नामक एक ग्राम वसाया, कुछ काल के पश्चात् मन्नी बच्छराज जी को रोनुश्चय की यात्रा करने का सनोरथ उत्पन्न हुआ, अतः उन्हों ने संघ निकाल कर रोनुश्चय और गिरनार आदि तीथों की यात्रा की, मार्ग में साधर्मी भाइयों को प्रतिगृह में एक मोहर, कुक थाल और एक लड्डू का लावण बाँटां तथा संघपित की पदवी प्राप्त की और फिर आनन्द के साथ बीकानेर में वापिस आ गये।

बच्छेराज मन्नी के-करमसी, वरसिंह, रत्ती और नरसिंह नामक चार पुत्र हुए और बच्छराज के छोटे भाई देवराज के-दैसू, तेजा और भूण नामक तीन पुत्र हुए।

राव श्री लूणकरण जी महाराज ने बच्छावत करम सी को अपना मन्नी बनाया, मुहते करमसी ने अपने नाम से करमसीसर नामक ग्राम वसाया, फिर बहुत से स्थानों का संघ बुला कर तथा बहुत सा द्रव्य खर्च कर खरतरगच्छाचार्य श्रीजिन-हंस सूरि महाराज का पाट महोत्सव किया, एवं विक्रमसंवत् १५७० में बीकानेर नगर में नेमिनाथ खामी का एक बड़ा मन्दिर बनवाया जो कि धर्मस्तम्मरूप अभी तक मौजूद है, इस के सिवाय इन्हों ने तीर्थयात्रा के लिये संघ निकाला तथा शेत्रुअय गिरनार और आबू आदि तीर्थों की यात्रा की तथा मार्ग में एक मोहर, एक थाल और एक लड्डू का प्रतिगृह में साधर्मी माइयों को लावण बाँटा और आनंद के साथ बीकानेर आ गये।

१-परन्तु मुंशी देवीप्रसादजी ने संवत् १५४२ लिखा है ॥ २-राज्यमन्त्री बच्छराज की औलादवाले लोग बच्छावत कहलाये ॥ ३-दस् जी की औलादवाळे लोग दसवाणी कहलाये ॥

राव श्री रूणकरण जी के-पाटनशीन राव श्री जैतसी जी हुए, इन्हों ने मुहते करमसी के छोटे भाई वरसिंह को अपना मन्नी नियत किया।

चरसिंह के मेघराज, नगराज, अमरसी, भोजराज, हुंगरैसी और हरराज नामक छः पुत्र हुए।

इन के द्वितीय पुत्र नगराज के संव्रामसिंह नामक पुत्र हुआँ और संसामसिंह के कर्मचन्द नामक पुत्र हुआ ।

वरसिंह के काल को प्राप्त होने से राव श्री जैतसी जी ने उन के स्थानपर उन के द्वितीय पुत्र नगराज को नियत किया।

मन्नी नगराज को चाँपानेर के बादबाह मुंदफर की सेवा में किसी कारण से रहना पड़ा और उन्हों ने बादबाह को अपनी चतुराई से खुश करके अपने मालिक की पूरी सेवा बजाई, तथा बादबाह की आज्ञा लेकर उन्हों ने श्री शेतु-अय की यात्रा की और वहाँ मण्डार की गड़बड़ को देख कर शेतु अय गढ़ की कूँची अपने हाथ में ले ली, मार्ग में एक रुपया, एक थाल और पाँच सेर का एक लड़ू, इन का प्रतिगृह में साधर्मी भाइयों को प्रतिस्थान में लावण बाँटते हुए तथा गिरनार और आबू तीर्थ को मेंट करते हुए ये बीकानेर में आ गये।

संवत् १५८२ में जब कि दुर्भिक्ष पड़ा उस समय इन्हों ने शत्रुकार (सदावर्त) दिया, जिस में तीन लाख पिरोजों का ज्यय किया ।

एक दिन इन के मन में शयन करने के समय देरावर नगर में जाकर दादा जी श्री जिनकुशल सूरि जी महाराज के दर्शन करने की अभिलाषा हुई परन्तु मन में यह भी विचार उत्पन्न हुआ कि देरावर का मार्ग बहुत कठिन है, पीने के लिये जलतक भी साथ में लेना पड़ेगा, साथ में संव के रहने से साधमीं भाई भी होंगे, उन को किसी प्रकार की तकलीफ होना ठीक नहीं है, इस लिये सब प्रबंध उत्तम होना चाहिये, इत्यादि अनेक विचार मन में होते रहे, पीछे निद्रा आ गई, पिछली रात्रि में स्वप्त में श्री गुरुदेव का दर्शन हुआ तथा यह आवाज़ हुई कि—"हमारा स्तम्भ गड़ाले में करा के वहाँ की यात्रा कर, तेरी यात्रा मान लेंगे" आहा ! देखो भक्त जनों की मनोकामना किस प्रकार पूर्ण होती है, वास्तव में नीतिशास्त्र का यह वचन बिलकुल सत्य है कि—"नहीं देव पाषाण में, दारु मृत्तिका माँहि ॥ देव भाव माँही बसे, भावमूल सब माँहि" ॥ १ ॥ अर्थात् न तो देव पत्थर में है, न लकड़ी और मिटी में है, किन्तु देव केवल अपने भाव में है, तात्पर्य यह है कि—जिस देवपर अपना सच्चा भाव होगा वैसा ही फल वह देव

१-यह नारनील के लोदी हाजीखान के साथ युद्ध कर उसी युद्ध में काम आया॥ २-डुं-गरसी की औलादवाले लोग डुंगराणी कहलाये॥ ३-एक लेख में ऐसा भी लिखा है कि अमरसी जी के पुत्र संग्रामसिंह जी हुए॥

अपनी शक्ति के अनुसार दे सकेगा, इस लिये सब में भाव ही मूल (कारण) समझना चाहिये, निदान मुहते नगराज ने स्वम के वाक्य के अनुसार स्तम्भ कराया और विक्रम संवत् १५८३ में यात्रा की, उन की यात्रा के समाचार को सुन कर गुरुदेव का दर्शन करने के लिये बहुत दूर २ के यात्री जन आने लगे और उन की वह यात्रा सानन्द पूरी हुई।

कुछ काल के पश्चात् इन्हों ने अपने नाम से नगासर नामक ग्राम वसाया।
राव श्री कल्याणमल जी महाराज ने मञ्जी नगराज के पुत्र संग्रामसिंह को
अपना राज्यमंत्री नियत किया, संग्रामसिंह ने खरतरगच्छाचार्य श्री जिनमाणिक्य
सूरि महाराज को साथ में लेकर शेत्रु अय आदि तीथों की यात्रा लिये संघ
निकाला तथा शेत्रु अय, गिरनार और आबू आदि तीथों की यात्रा करते हुए तथा
मार्ग में प्रतिगृह में साधमीं भाइयों को एक रुपया, एक थाल और एक लड्डू, इन
का लावण बाँटते हुए चित्तौड़गढ़ में आये, वहाँ राना श्री उदयसिंह जी ने इन का
बहुत मान सम्मान किया, वहाँ से रवाना हो कर जगह २ सम्मान पाते हुए
ये आनन्द के साथ बीकानेर में आ गये, इन के सब व्यवहार से राव श्री कल्याणमल जी महाराज इनपर बड़े प्रसन्न हए।

इन ( मुहता संधामसिंह जी ) के कर्मचन्द्र नामक एक बड़ा बुद्धिमान् पुत्र हुवा, जिस को बीकानेर महाराज श्री रायसिंह जी ने अपना मन्नी नियत किया।

राज्यमंत्री बच्छावत कर्मचन्द मुहते ने किया के उद्धारी अर्थात् त्यागी वैरागी खरतरगच्छाचार्य श्री जिनचन्द्र सूरि जी महाराज के आगमन की बधाई को सुनानेवाले याचकों को बहुत सा द्रव्यप्रदान किया और बड़े ठाठ से महाराज को बीकानेर में लाये, उन के रहने के लिये अपने घोड़ों की घुड़ैशाल जो कि नवीन बनवा कर तैयार करवाई थी प्रदान की अर्थात् उस में महाराज को ठहराया और विनित कर संवत् १६२५ का चतुर्मास करवाया, उन से विधिपूर्वक भगवतीसृत्र को सुना, चतुर्मास के बाद आचार्य महाराज गुजरात की तरफ विहार कर गये।

कुछ दिनों के बाद कारणवश बीकानेरमहाराज की तरफ से मन्नी कर्मचन्द का अकबर बादशाह के पास लाहोर नगर में जाना हुआ, वहीं का प्रसंग है कि-एक दिन जब आनन्द में बैठे हुए अनेक लोगों का वार्तालाए हो रहा था उस समय अकबर बादशाह ने राज्यमन्नी कर्मचन्द से पूछा कि-''इस बख्त अवलिया काजी जैन में कौन है''? इस के उत्तर में कर्मचन्द ने कहा कि-जैनाचार्य श्री जिनचन्द्र

१-नव हाथी दीने नरेस मद सों मतवाले॥ नवे गाम बगसीस लोक आवै नित हाले॥ १॥ ऐराकी सो पांच सुतो जग सगलो जाणे॥ सवा कोड़ को दान मह किव सच बखाणे॥ २॥ कोई राव न राणा किर सके संधामनन्दन तें किया॥ श्री युगप्रधान के नाम से ज करमचंद इतना दिया॥ ३॥ २-यह स्थान उस दिन से बड़े उपासरे के नाम से विख्यात है जो कि अब भी वीकानेर में रांगड़ी के चौक में मौजूद है और बड़ा माननीय स्थान है, इस में प्राचीन हस्तिलिखित अन्थों का एक जैन पुस्तकालय भी है जो कि देखने के योग्य है॥

सूरि हैं, जो कि इस समय गुजरात देश में धर्मोपदेश करते हुए विचरते हैं" इस बात को सुन कर बादशाह ने आचार्य महाराज के पधारने के लिये लाहोर नगर में अपने आदमियों को भेज कर उन से बहुत आग्रह किया, अतः उक्त आचार्य महाराज विहार करते हुए कुछ समय में लाहोर नगर में पधारे, महाराज के वहाँ पधारने से जिनधर्म का जो कुछ उद्योत हुआ उस का वर्णन हम बिसार के भय से यहां पर नहीं लिख सकते हैं, वहाँ का हाल पाठकों को उपाध्याय श्री समय-सुन्दर जी गणी (जो कि बड़े नामी विद्वान् हो गये हैं) के बनाये हुए प्राचीन स्तोत्रे आदि से विदित हो सकता है।

कर्मचन्द बच्छावत ने बीकानेर में जातिसम्बन्धी भी अनेक रीति रिवाजों में संशोधन किया, वर्तमान में जो उक्त नगर में ओसवालों में चार टके की लावण बाँटने की प्रथा जारी है उस का नियम भी किसी कारण से इन्हीं (कर्मचन्द्र) ने बाँधा था।

मुसलमान समर्खों को जब सिरोही देश को लूटा था उस समय अनुमान हजार वा ग्यारह सौ जिनप्रतिमाये भी सर्व धातु की मिली थीं, जिन को कर्मचन्द

१-पाठकों को उक्त विषय का कुछ बोध हो जावे इस लिये उक्त स्तोत्र यहाँ पर लिख देते हैं. देखिये-एज़ संतन की मुख वाणि सुणी जिनचंद मुणिंद महन्त जती। तप जप्य करें गुरु गुज्जर में प्रतिबोधत है भवि कू सुमती ।। तब ही चित चाइन चूंप भई समयसुन्दर के गुरु गच्छपती। पठाय पतिसाह अजब्ब कों छाप बोलाए गुरु गच्छ राज गती ॥ १ ॥ ए जु गुज्जर तें गुरुराज चले विच में चोमास जालोर रहै। मेदिनी तट मंडाण कियो गुरु नागोर आदर मान लहै॥ मारवाड रिणी गुरु वन्द कों तरसे सरसे विच वेग वहै। हरख्यो संघ लाहोर आय गुरू पतिसाह अकब्बरपांव ग्रहै ॥ २ ॥ ए जू साइ अकब्बर वब्बर के गुरु सूरत देखत ही हरखे । इम जोग जती सिध साध वती सन ही पट दरशन के निरखे॥ (तीसरी गाथा के उत्तरार्थ का प्रथम पाद ऊपरली पड़त में न होने से नहीं लिख सके हैं)। तप जप्प दया धर्म धारण को जग कोइ नहीं इन के सरखे ॥ ३ ॥ गुरु अम्मृत वाणि सुणी सुलतान ऐसा पतिसाह हुकुम्म दिया । सब आलम माँहि अमार पलाय नोलाय गुरू फुरमाण दिया ॥ जग जीव दया धर्म दाखिन तें जिनशासन में ज़ सोभाग लिया। समे सुंदर के गुणवंत गुरू दृग देखत इरिषत होत हिया॥ ४॥ ए जुश्री जी गुरू थर्म ध्यान मिलै गुलतान सलेम अरब्ज करी। गुरु जीव प्रेम चाहत है चित अन्तर प्रति प्रतीति धरी । कर्मचंद बुलाय दियो फुरमाण छोड़ाय खंभाइत की मछरी । समे सुंदर के सब लोकन में जुखरतर गच्छ की ख्यांत खरी॥५॥ए जुश्री जिनदत्त चरित्र सुणी पतिसाह भए गुरु राजी ये रे। उमराव सबे कर जोड़ खरे प्रभणे आपणे मुख हाजी ये रे।। जुग प्रधान का ए गुरु कूं गिगड दुं गिगड दु धुं धुं बाजीये रे। समय सुंदर के गुरु मान गुरू पतिसाह अनब्बर गाजीये रे ॥ ६ ॥ ए जु ग्यान विज्ञान कला गुण देख मेरा मन रींझीये जू। हमाउ को नंदन एम अखे मानसिंह पटोधर कीजीए जू ॥ पतिसाह हजूर थय्यो संघ सूरि मंडाण मंत्री सर वींजीएजू। जिण चंद गुरू जिण सिंह गुरू चंद सूर ज्यूं प्रतापी एजू ॥ ७॥ एजूं रीहड वंश विभूषण इंस खरतर गच्छ समुद्र ससी । प्रतप्यो जिण माणिक सूरि के पाट प्रभाकर ज्यं प्रणमं उलसी ।। मन शुद्ध अकब्बर मानत है जग जाणत है परतीत इसी । जिण चंद मुर्णिंद चिरं प्रतपो समें सुंदर देत असीस इसी ॥ ८ ॥ इति गुरुदेवाष्ट्रकं सम्पूर्णम् ॥

बच्छावत ने लाकर बीकानेर में श्री चिन्तामणि स्वामी के मन्दिर में तलघर में भण्डार करके रख दिया था जो कि अब भी वहाँ मौजूद हैं और उपद्रवादि के समय में भण्डार से संघ की तरफ से इन प्रतिमाओं को निकाल कर अष्टाही महोत्सव किया जाता है तथा अन्त में जलयात्रा की जाती है, ऐसा करने से उपद्रवादि अंवस्य शान्त हो जाता है, इस विषय का अनुभव प्रायः हो चुका है सीर यह बात वहाँ के लोगों में प्रसिद्ध भी है।

कर्मचंद बच्छावत ने उक्त (बीकानेर) नगर में पर्यूषण आदि सब पर्वों में कारू जनों (लुहार, स्थार और भड़भूँजे आदि) से सब कामों का कराना बंद करा दिया था तथा उन के लागेभी लगवा दिये थे और जीवहिंसा को बंद करवा दिया था।

पैतीस की साल में जब दुर्भिक्ष (काल ) पड़ा था उस समय कर्मचन्द ने बहुत से लोगों का प्रतिपालन किया था और अपने साधर्मी माइयों को बारह महीनों (साल भर) तक अन्न दिया था तथा वृष्टि होने पर सब को मार्गव्यय तथा खेती आदि करने के लिये दृब्य दे दे कर उन को अपने २ स्थान पर पहुँचा दिया था, सल है कि सचा साधर्मिवात्सल्य यही है।

विदित हो कि ओसवालों के गोत्रों के इतिहासों की बहियाँ महातमी लोगों के पास थीं और वे लोग यजमानों से बहुत कुछ द्रव्य पाते थे ( जैसे कि वर्तमान में भाट लोग यजमानों से द्रव्य पाते हैं ), परन्तु न मालूम कि उन पर कर्मचंद की क्यों कड़ी दृष्टि हुई जो उन्हों ने छल करके उन सब ( महात्मा लोगों ) को सूचना दी कि-"आप सब लोग पधारें, क्योंकि मुझ को ओसवालों के गोत्रों का वर्णन सुनने की असन्त अभिलाषा है, आप छोगों के पधारने से मेरी उक्त अभिलापा पूर्ण होगी, मैं इस कृपा के बदले में आप लोगों का द्रव्यादि से यथायोग्य सत्कार करूँगा" बस इस वचन को सुन कर सब महात्मा आ गये और इधर तो उन को कर्मचन्द ने भोजन करने के लिये बिठला दिया, उधर उन के नौकरों ने सब बहियों को लेकर कुए में डाल दिया, क्योंकि कर्मचंद ने अपने नौकरों को पहिले ही से ऐसा करने के लिये आज्ञा दे रक्सी थी, इस बात पर यद्यपि महात्मा लोग अप्रसन्न तो बहुत हुए परन्तु बिचारे कर ही क्या सकते थे, क्योंकि कर्मचंद के प्रभाव के आगे उन का क्या वश चल सकता था, इस लिये वे सब लाचार हो कर मन ही मन में दुःशाप देते हुए चले गये, कर्मचंद भी उन की चेष्टा को देख कर उन से बहुत अप्रसन्न हुए, मानो उन के कोधानल में और भी घृत की आहुति दी, अस्तु-किसी विद्वान् ने सत्य ही कहा है कि-

१-ये महात्मा लोग खरतर गच्छ के थे, इन की यजमानी पूर्ववत् अव भी विद्यमान है, इसी प्रकार से अन्यान्य गच्छों के महात्माओं के पास भी तत्सम्बन्धी गच्छवालों की बंशाविलयाँ हैं यह हम ने सुना है।।

''अनिर्मितः केन न चापि दृष्टः । श्रुतोऽपि नो हेममयः क्रुरङ्गः । तथापि नृष्णा रघुनन्दनस्य । विनाशकाले विपरीतबुद्धिः ॥ १ ॥" अर्थात् सुवर्ण के हरिण को न तो किसी ने कभी बनाया है और न उसे कमी किसी ने देखा वा सुना ही है ( अर्थात् सुवर्ण के सृग का होना सर्वथा असम्भव है ) परन्तु तो भी रामचन्द्र जी को उस के लेने की अभिकाषा हुई (कि वे उसे पकड़ने के लिये उस के पीछे दौड़े ) इस से सिद्ध होता है कि-विनाशकाल के आने पर मनुष्य की बुद्धि भी विपरीत हो जाती है ॥ १ ॥ बस यही वाक्य कर्मचन्द में भी चरितार्थ हुआ. देखो ! जब तक इन के पूर्व पुण्य की प्रबलता रही तब तक तो इन्हों ने उस के प्रभाव से अठारह रजबाड़ों में मान पाया तथा इन की बुद्धिमत्ता पर प्रसन्न होकर बीकानेर महाराज श्री रायसिंह जी साहब से मांग कर बादबाह अकवर ने इन को अपने पास रक्खा, परन्तु जब विनाशकारू उपस्थित हुआ तब इन की बुद्धि भी विपरीत हो गई अर्थात् उधर तो इन्हों ने ओसवालों के इतिहासों की बहियों को कुए में डलवा दिया (यह कार्य इन्हों ने हमारी समझ में बहुत ही बुरा किया ) और इधर ये बीकानेर महाराज श्री रायासिंह जी साहब के भी किसी कारण से अप्रीति के पात्र बन गेये, इस कार्य का परिणाम इन के लिये बहुत ही बुरा हुआ अर्थात् इन की सम्पूर्ण विभूति नष्ट हो गई, उक्त कार्य के फलरूप मति-श्रंश से इन्हों ने अपने गृह में स्थित तमाम कुटुम्ब को क्षण भर में तळवार से काट डाला, ( केवल इन के लड़के की स्त्री बच गई, क्योंकि वह गर्भवती होने के कारण अपने पीहर में थी ) तथा अन्त में तलवार से अपना भी शिर काट डाला और दुईशा के साथ मृत्यु को प्राप्त हुए, तात्पर्य यह है कि-इन के दुष्कृत्य से इन के घराने का बुरी तरह से नाश हुआ, सत्य है कि-बुरे कार्य का फल बुरा ही होता है, इन के पुत्र की स्त्री (जो कि उत्पर लिखे अनुसार बच गई थी ) के कालान्तर में पुत्र उत्पन्न हुआ, जिस की सन्तति ( औलाद ) वर्तमान में उदयपुर तथा माँडवगढ़ में निवास करती है, ऐसा सुनने में आया है।

बोहित्थरा गोत्र की निम्नलिखित शाखायें हुई:--

१-बोहित्थरा । २-फोकलिया । ३-बच्छावत । ४-दसवाणी । ५-हुंगराणी । ६-सुकीम । ७-साह । ८-रताणी । ९-जैणावत ॥

१-अप्रीति के पात्र बनने का इन (कर्मचंद जी) से कौन सा कार्य हुआ था, इस बात का वर्णन हम को प्राप्त नहीं हुआ, इस लिये उसे यहाँ नहीं लिख सके हैं, बच्छावतों की वंद्या- बलीविषयक जिस लेख का उछेख प्रथम नोट में कर चुके हैं उस में केवल कर्मचंद जी के पिता संग्रामिंह जी तक का वर्णन है अर्थात कर्मचंद जीका वर्णन उस में कुछ नहीं है।

#### उन्नीसवीं संख्या-गैलडा गोत्र।

विक्रम संवत् १५५२ (एक हज़ार पाँच सौ बावन ) में गहलोत राजपूत गिर-धर को जैनाचार्य श्री जिनहंस सूरि जी महाराज ने प्रतिबोध दे कर उस का ओस-बाल वंश और गैलड़ी गोत्र स्थापित किया था, इस गोत्र में जगत्से उँ एक बड़े नामी पुरुष हुए तथा उन्हीं के कुटुम्ब में बनारसवाले राजा शिवप्रसाद सितारे हिन्द भी बड़े विद्वान् हुए, जिन पर प्रसन्न होकर श्रीमती गवर्नमेंट ने उन्हें उक्त उपाधि दी थी॥

#### बीसवीं संख्या-लोढा गोत्र।

महाराज पृथ्वीराज चौहान के राज्य में लाखन सिंह नामक चौहान अजमेर का स्वेदार था, उस के कोई पुत्र नहीं था, लाखन सिंह ने एक जैनाचार्य की बहुत कुछ सेवा भक्ति की और आचार्य महाराज से पुत्रविषयक अपनी कामना प्रकट की, जैनाचार्य ने कहा कि-''यिद तू द्यामूल जैन धर्म का प्रहण करे तो तेरे पुत्र हो सकता है" लाखन सिंह ने ऊपरी मन से इस बात का स्वीकार कर लिया

१-एक वृद्ध महात्मा से यह भी सुनने में आया है कि-गैलड़ा राजपूत तो गहलोत हैं और प्रतिबोध के समय आचार्य महाराज ने उक्त नाम स्थापित नहीं किया था किन्तु प्रतिबोध के प्राप्त करने के बाद उन में गैलाई (पागलपन) मौजूद थी अतः उन के गोत्र का गेलड़ा नाम पड़ा ॥ र-प्रथम तो ये गरीबी हालत में ये तथा नागौर में रहते थे परन्तु ये पायचन्द गच्छ के एक यति जी की अत्यन्त सेवा करते थे, वे यति जी ज्योतिष् आदि विद्याओं के पूर्ण विद्वान थे, एक दिन रात्रि में तारामण्डल को देख कर यति जी ने उन से कहा कि-"यह बहुत हीं उत्तम समय है, यदि इस समय में कोई पुरुष पूर्व दिशा में परदेश को गमन करे तो उसे राज्य की प्राप्ति हो" इस बात को सुनते ही ये वहाँ से उसी समय निकले परन्तु नागौर से थोड़ी दूर पर ही इन्हों ने रास्ते में फण निकाले हुए एक बड़े भारी काले सर्प की देखा, उसकी देख कर ये भयभीत हो कर वापिस लौट आये और यति जी से सब वृत्तान्त कह सुनाया, उस को सुन कर यति जी ने कहा कि-"अरे! सर्प देखा तो क्या हुआ? तू अब भी चला जा, यद्यपि अब जाने से तू राजा तो नहीं होगा परन्तु हाँ लक्ष्मी तेरे चरणों में लोटेगी और तू जगत्सेठ के नाम से संसार में प्रसिद्ध होगा" यह सुनते ही ये वहाँ से चल दिये और यति जी के कथन के अनुभार ही सब बात हुई अर्थात इन को खूब ही लक्ष्मी प्राप्त हुई और ये जगत्सेठ कहलाये, इन का विशेष वर्णन यहाँ पर लेख के बढ़ने के भय से नहीं कर सकते हैं किन्तु इन के विषय में इतना ही लिखना काफी है कि-लक्ष्मी इन के लिये जङ्गल और पानी के बीच में भी हाजिर खड़ी रहती थी, इन का स्थान मुर्शिदाबाद में पूर्व काल में बड़ा ही सुन्दर बना हुआ था, परन्तु अब उस को भागीरथी ने गिरा दिया है, अब उन के स्थान पर गोद आये हुए पुत्र हैं और वे भी जगत्सेठ के नाम से प्रसिद्ध हैं, उन का कायदा भी समयानुसार अब भी कुछ कम नहीं है उन के दो पुत्ररत हैं उन की बुद्धि और तेज को देख कर आशा की जाती है कि वे भी अपने बड़ों की कीर्तिरूप वृक्ष का सिद्धन कर अवस्य अपने नाम को प्रदीप्त करेंगे, क्यों कि अपने सत्पूर्वजों के गुणों का अनुसरण करना ही सुपुत्रों का परम कर्त्तन्य हैं।। ₹-इस गोत्र की उत्पत्ति के दो लेख हमारे देखने में आये हैं तथा एक दन्तकथा, भी सुनने में आई है परन्तु संवत् और प्रतिबोध देने वाले जैनाचार्य का नाम नहीं देखने में आया है ॥

परन्तु मन में दगा रक्का अर्थात् मन में यह विचार किया कि-पुत्र के हो जाने के बाद दयामूल जैन धर्म को छोड़ दूँगा, निदान लाखन सिंह के पुत्र तो हुआ परन्तु वह विना हाथ पैरों का केवल मांस के लोढे (लोंदे) के समान उत्पन्न हुआ, उस को देख कर लाखन सिंह ने समझ लिया कि में ने जो मन में छल रक्खा था उसी का यह फल है, यह विचार वह शीघ्र ही आचार्य महाराज के पास जा कर उन के चरणों में गिर पड़ा और अपनी सब दगाबाजी को प्रकट कर दिया तब आचार्य महाराज ने कहा कि-"फिर ऐसी दगाबाज़ी करोगे" लाखन सिंह ने हाथ जोड़ कर कहा कि-"महाराज! अब कभी ऐसा न कहँगा" तब सूरि महाराज ने कहा कि-"इस को तो वस्र में लपेट कर बर्गद (बड़) की थोथ (खोह) में रख दो और हम से मन्ने हुए पानी को ले जा कर उस के उपर तीन दिन तक उस पानी के छींटे लगाओ, ऐसा करने से अब की वार भी तुम्हारे पुत्र होगा, परन्तु देखो! यदि दयामूल धर्म में दृह रहोगे तो तुम इस भव और पर भव में सुख को पाओगे" इस प्रकार उपदेश देकर आचार्य महाराज ने लाखन सिंह को दयामूल जैन धर्म का अङ्गीकार करवाया और उस का ओसवाल वंश तथा लोढ़ा गोत्र स्थापित किया।

महाराज के कथनानुसार लाखन सिंह के पुनः पुत्र उत्पन्न हुआ और उस का परिवार बहुत बढ़ा अर्थात् दि्छी, अजमेर नागौर और जोधपुर आदि स्थानों में इस का परिवार फैल कर आबाद हुआ।

लोडों के गोत्र में दो प्रकार की मातायें मानी गई अर्थात एक तो बड़ की पाटी बना कर उस पाटी को ही माता समझ कर पूजने लगे और कई एक बड़लाई माता को पूजने लगे।

लोडा गोत्र में पुनः निम्नलिखित खाँपें हुई:-

१-टोर्डर मलोत । २-छज मलोत । ३-रतन पालोत । ४-भाव सिन्धोत ।

सूचना — उपर लिख चुके हैं कि - लोडों की कुलदेवी बड़लाई माता मानी गई है, अतः जो लोडे नागौर में रहते हैं उन की खियों के लिये तो यह बहुत ही आवश्यक बात मानी गई है कि - सन्तान के उत्पन्न होने के पीछे वे जा कर पहिले माता के दर्शन करें फिर कहीं दूसरी जगह को जाने के लिये घर से निकलें, इन के सिवाय जो लोडे बाहर रहते हैं वे तो बड़ी लड़की का और अत्येक लड़के का झड़ला वहाँ जा कर उतारते हैं तथा काली बकरी और अंस को न तो खरीदते हैं और न घर में रखते हैं, ये लोग चाक को भी ज्याह में नहीं पूजते हैं, जोधपुर नगर में लोडों को राव का खिताव है, कुछ वर्षों से इन लोगों में से कुछ लोग दयामूलजैन धर्म को छोड़ कर वैष्णव भी हो गये हैं।

१-टोडरमल और छजमल को दिही के बादशाह ने शाह की पदवी दी थी अतः सब ही लोढे शाह कहलाते हैं॥

५४ जै० सं०

# ओसवालों के १४४४ गोत्र कहे जाने का कारण।

लगभग १६०० संवत् में इस बात को जानने के लिये कि ओसवालों के गोत्रों की कितनी संख्या है एक सेवक (भोजक) ने परिश्रम करना ग्रुरू किया तथा बहुत असें में उसने १४४३ (एक इजार चार सो तेतालीस) गोत्रों को लिख कर संगृहीत किया, उस समय उस ने अपनी समझ के अनुसार यह भी विचार लिया कि अब कोई भी गोत्र बाकी नहीं रहा है, ऐसा विचार कर बह अपने घर लीट आया और देशाटन का सब हाल अपनी स्त्री से कह सुनाया, तब उस की स्त्री ने कहा कि—"तुम ने मेरे पीहरवाले ओसवालों की खांप लिखी है" यह सुन कर सेवक ने चोंक कर अपनी स्त्री से पूछा कि—"उन लोगों की क्या खांप है" स्त्री ने कहा कि "डोसी" है, यह सुन कर सेवक ने कहा कि—"किर भी कोई होसी" इस प्रकार कह कर उक्त खाँप को भी लिख लिया, बस तब ही से ओसवालों के १४४४ गोत्र कहे जाते हैं।

सूचना—हमारी समझ में उपर लिखा हुआ लेख केवल दन्तकथारूप प्रतीत होता है, अतः इस विषय में हम तो पाठकगणों से यही कह सकते हैं कि-ओसवालों के १४४४ गोत्र कहने की केवल एक प्रथामात्र चल पड़ी है, क्योंकि वे सब मूल गोत्र नहीं हैं किन्तु एक एक मूल गोत्र में से पीछे से शाखायें तथा प्रतिशाखायें निकली हैं, वे सब ही मिला कर १४४४ संख्या समझनी चाहिये, उन्हीं को शाखा, खाँप, नख और ओलखाण इत्यादि नामों से भी कह सकते हैं, अतः जिन शाखाओं के प्रचरित होने का हाल मिला है उन को हम आगे "शाखा गोत्र" इस नाम से लिखेंगे, क्योंकि खांपें तो व्यापार आदि अनेक कारणों से होती गई हैं अर्थात् राज का काम करने से, किसी नगर से उठ कर अन्यत्र जा कर वसने से, व्यापार धन्धा करने से और लीकिक प्रथा आदि अनेक कारणों से बहुत सी खांपें हुई हैं, उन के कुछ उदाहरण भी यहाँ

१-इस ग्रन्थ की तीसरी आवृत्ति में इस बात का अच्छे प्रकार से खुलासा कर दिया जावेगा कि-कौन र से मूल गोत्रों की कौन र सी शाखायें तथा प्रतिशाखायें हैं, इस लिये सब ओसवाल पाठकगणों को उचित है कि-अपनी जाती के इस अच्छे कार्य में अवश्य सहायता प्रदान करें, सहायता हम केवल इतनी ही चाइते हैं कि वे अपने र मूल गोत्र और उस की शाखा आदि का जो कुछ हाल उन्हें याद हो उस सब को लिख कर हमारे विवेकलिय शिलसोभाग्य पुस्तकादि कार्यालय (बीकानेर) में मेज देवें तथा जो र बात जब र इस विषय की विदेत होय तब र उसे भी कृपा कर मेजते रहें, उक्त विषय का लेख मेजते समय उन को उस की प्रामाणिकता और अप्रामाणिकता आदि का कुछ भी खयाल नहीं करना चाहिये अर्थात् दन्तकथा, प्राचीन लेख तथा भाटों के पास की वंशाविल का लेख हत्यादि जो कुछ मिले उसे मेज देना चाहिये, परन्तु हाँ साथ में उस का नाम अवश्य लिख देना चाहिये, हमारी इस प्रार्थना पर ध्यान दे कर यदि सुझ ओसवाल महोदय इस विषय में सहायता करेंगे तो थोड़े ही समय में ओसवालों के सम्पूर्ण गोत्रों का इतिहास पूर्ण रीति से तैयार हो जावेगा ॥

लिखते हैं-देखिये ! राज के खजाने का काम करने से लोगों को सब लोग खजांची कहने लगे तथा उन की औलादवाले लोग भी खजांची कहलाये, राज के कोठार का काम करने से लोगों को सब लोग कोठारी कहने लगे और उन की औलादवाले लोग भी कोटारी कहलाये. राज में लिखने का काम करने से कोचरों को फलोधी मारवाड़ में सब लोग 'कानूंगा कहने लगे ( वे अब 'कानुँगा' कहलाते हैं ) छाजेडों को बीकानेर में निरखी का खिताब है तथा बेगाणियों को भी निरखी तथा मसरफ का खिताब मिला अतः वे उक्त नामों से ही पुकारे जाते हैं, इसी प्रकार बाठियों में से हरखा जी की औछाद्वाले लोग हरखावत कहलाये, ऐसे ही बोथरों के गोत्रवाले लोग बीकानेर में मुकीम और साह भी कहलाते हैं, राखेचा गोत्रवाले कुछ घर पूगल को छोड़ कर अन्यत्र जा वसे थे अतः उन को सब लोग पुगलिया कहने लगे, वेगवाणी गोत्र का एक पुरुष मकसूदाबाद में गया था उस के शरीर पर रोम (बाल ) बहुत थे अतः वहाँ वाले लोग उस को ''रूँवाल जी'' कह कर पुकारने लगे, इसी लिये उस की औलादवाले लोग भी रुँवाल कहलाये, बहफणा गोत्रवाले एक पुरुष ने पटवे का काम किया था अतः उस की औलादवाले लोग पटवा कहलाये, फलोधी में झावक गोत्र का एक पुरुष शरीर में बहुत हुबला था इस लिये सब लोग उस को मिडिया २ कह कर पुकारते थे इस लिये अब उस की औलादवाले लोग वहाँ मिड़िया कहलाते हैं, इस रीति से ओसवालों में बलाई चण्डालिया और बंभी ये भी नख हैं, ये ( नख ) किसी नीच जाति के हेतु से नहीं प्रसिद्ध हुए हैं-किन्तु बात केवल इतनी थी कि इन लोगों का उक्त नीच जातिवालों के साथ व्यापार ( रोज़गार ) चलता था, अतः लोगों ने इन्हें वैसा २ ही नाम दे दिया था, उन की औलादवाले लोग भी ऊपर कहे हुए उदाहरणों के अनुसार उन्हीं खापों के नाम से प्रसिद्ध हो गये. तात्पर्य यह है कि-ऊपर लिखे अनुसार अनेक कारणों से ओसवाल वंश में से अनेक शाखायें और प्रतिशाखायें निकलती गईं।

ओसवालों में बलाई और चण्डालिया आदि खांपों के नाम सुन कर बहुत से अक्ष के अन्धे कह बैठते हैं कि-जैनाचायों ने नीच जातिवालों को भी ओसवाल वंश में शामिल कर दिया है, सो यह केवल उन की मूर्खता है, क्योंकि ओसवाल वंश में सोलह आने में से पन्द्रह आने तो राजपूत (क्षित्रयवंश) हैं, बाकी महे-श्वरी वैदय और ब्राह्मण हैं अर्थात् प्रायः इन तीन ही जातियों के लोग ओसबाल बने हैं, इस बात को अभी तक लिखे हुए ओसवाल वंशोत्पत्ति के खुलासा हाल को पढ़ कर ही बुद्धिमान् अच्छे प्रकार से समझ सकते वैहें।

१-गुजरात देश में कुमारपाल राजा के समय में अर्थात् विक्रम संवत् वारह सौ में पूर्णतिलक गच्छीय जैनाचार्य श्री हेमचन्द्र सूरि जी महाराज ने श्रीमालियों को प्रतिबोध दे कर जैनधर्मी श्रावक बनाया था जो कि गुजरात देश में वर्त्तमान में दशे श्रीमाली और बीसे श्रीमाली, इन दो नामों से पुकारे जाते हैं तथा जैनी श्रावक कहलाते हैं, इन के सिवाय उक्त देश में छीपे

पहिले लिख चुके हैं कि-एक सेवक ने अत्यन्त परिश्रम कर ओसवालों के १४४४ गोत्र लिखे थे, उन सब के नामों का अन्वेषण करने में यद्यपि हम ने बहुत कुछ प्रयत्न किया परन्तु वे नहीं मिले, किन्तु पाठकगण जानते ही हैं कि-उद्यम और खोज के करने से यदि सर्वथा नहीं तो कुछ न कुछ सफलता तो अवस्य ही होती है, क्योंकि यह एक खाभाविक नियम है, बस इसी नियम के अनुसार हमारे परम मित्र यतिवर्थ पण्डित श्रीयुत श्री अनूपचन्द्र जी मुनि महोदय के खापित किये हुए हस्तलिखित पुस्तकालय में ओसवालों के गोत्रों के वर्णन का एक छन्द हमें प्राप्त हुआ उस छन्द में करीब ६०० (छः सो) गोत्रों के नाम हैं—छन्दोरचिता (छन्द के बनानेवाले) ने मूलगोत्र, शाखा तथा प्रतिशाखा, इन सब को एक में ही मिला दिया है और सब को गोत्र के ही नाम से लिखा है कि—जिस से उक्त गोत्र आदि बातों के ठीक २ जानने में अम का रहना सम्भव है, अबः हम उक्त छन्द में कहे हुए गोत्रों की नामाविल को छाँट कर पाठकों के जानने के लिये अकारादि कम से लिखते हैं:—

| सं० गोत्रों के नाम | सं० गोत्रों के नाम   | सं० गोत्रों के नाम | सं० गोत्रोंके नाम |
|--------------------|----------------------|--------------------|-------------------|
| अ                  | ९ आयरिया             | হ                  | २४ कटारिया        |
| ३ अभड़             | १० आमदेव             | १८ इलड़िया         | २५ कठियार         |
| २ असुभ             | ११ आलझाड़ा           | उ                  | २६ कणोर           |
| ३ असोचिया          | १२ आलावत             | १९ उनकण्ठ          | २७ कनिया          |
| ४ अमी              | १३ आवड               | २० उर              | २८ कनोजा          |
| आ                  | १२ आवगोत<br>१४ आवगोत | ् ओ                | २९ करणारी         |
| ५ आईचणांग          | •                    | २१ ओसतवाळ          | ३० करहेडी         |
| ६ आकाशमार्गी       | ५५ आसी               | २२ ओदीचा           | ३१ कड़िया         |
| ७ ऑचलिया           | ૧૬ આમૃ               | क                  | ३२ कठोतिया        |
| ८ आछा              | १७ आखा               | २३ कउक             | ३३ कठफोड़         |

और भावसार भी जैन धर्म का पालन करते हैं और वे भी उक्त जैनाचार्य से ही प्रतिवोध को प्राप्त हुए हैं, उन में से यदापि कुछ लोग वैष्णव भी हो गये हैं परन्तु विशेष जैनी हैं, उक्त देश में जो श्रीमाली तथा भावसार आदि जैनी हैं उन के साथ ओसवालों के कन्या का देना हेना आदि व्यवहार तो नहीं होता है, परन्तु जैन धर्म का पालन करने से उन को ओसवाल वंशवाले जन साधर्मी भाई अलबत्ता समझते हैं॥

१-इन महोदय की कृपा से उक्त छन्द की प्राप्ति के द्वारा जो हम को गोत्रविक्षान में सहायता मिली है, उस का हम उक्त महोदय को अन्तःकरण से धन्यवाद देते हैं, इन के सिवाय उपाध्याय पण्डित श्रीयुत श्री रामलाल जी गणी और यतिवर्ष पण्डित श्रीयुत श्री अवीरचन्द जी मुनि महोदय (जो कि वृद्ध और जैनसिद्धान्त के अच्छे ज्ञाता हैं) ने भी ओसवालवंद्याविल के ससंग्रह करने में हम को सहयता प्रदान की है अतः हम उक्त सज्जनों को भी धन्यवाद देते हैं॥

| सं० गोत्रों के नाम | सं० गोत्रों के नाम | सं॰ गोत्रों के नाम | सं० गोत्रों के नाम    |
|--------------------|--------------------|--------------------|-----------------------|
| ३४ कहा             | ६७ कुछुड़          | ९९ खेमानंदी        | १३१ गोलेच्छा          |
| ३५ कसाण            | ६८ कुलहर           | १०० सेरवाल         | १३२ गोहीलाण           |
| ३६ कठ              | ६९ कूकड़ा          | १०१ खुतड़ा         | १३३ गोखरू             |
| ३७ कठाल            | ७० कूमढ            | ग                  | १३४ गोध               |
| ३८ कनक             | ७१ कूहड़           | १०२ गणधर           | १३५ गोलेचा            |
| ३९ ककइ             | ७२ केड़            | १०३ गटागट          | घ                     |
| ४० कवाड़िया        | ७३ केराणी          | १०४ गद्या          | १३६ घाँघरोल           |
| ४१ काकिख्या        | ७४ केलवाल          | १०५ गढवाणी         | १३७ <sub>,</sub> घिया |
| ४२ काकरेचा         | ७५ कोचर            | १०६ गलुंडक         | १३८ घोखा              |
| ४३ काँवसा          | ७६ कोठारी          | १०७ गदैया          | १३९ घंघवाळ            |
| ४४ काग             | ७७ कोठेचा          | १०८ गंघिया         | च                     |
| ४५ काँकरिया        | ७८ कोवेड़ा         | १०९ गहलङ्ग         | १४० चतुर              |
| ४६ कासतवाल         | ७९ कोल्या          | ११० गहलोत          | १४१ चवा               |
| ४७ काज्ल           | ८० कोलर            | ३३३ गांग           | १४२ चम                |
| ४८ काठेलवडा        | ८१ कंठीर           | ३१२ गाँधी          | १४ <b>३ चामड</b> ़    |
| ४९ कावेड़िया       | ख                  | ११३ गाँची          | १४४ चाल               |
| ५० कांघाल          | ८२ खगाणी           | ११४ गाय            | <b>१४५ चि</b> तोड़ा   |
| ५१ कापड            | ८३ खड्भणशाली       | ११५ गावडिया        | १४६ चित्रवाल          |
| ५२ कॉं <b>चिया</b> | ८४ खटवड्           | ११६ गिडिया         | १४७ चीचट              |
| ५३ कानरेखा         | ्ट५ खाटेड          | ११७ गिमा           | १४८ चीचँड             |
| ५४ काळा            | ८६ खाटोड़ा         | ११८ गिरमेर         | १४९ चीपट              |
| . ५५ काउ           | ८७ खारीवाल         | ११९ गुणहंडिया      | १५० चीपड़             |
| ५६ काविया          | ८८ खाब्या          | १२० गुवाल          | १५१ चुंखड़            |
| ५७ किराङ्          | ८९ खिलची           | १२१ गुलगुलिया      | १५२ चोधरी             |
| ५८ कुम्भज          | ९० खीचिया          | १२२ गूगलिया        | १५३ चोल               |
| ५९ कुंकुरोल        | ९१ खीची            | १२३ गूँदेचा        | १५४ चोपड़ा            |
| ६० कुंकुम          | ९२ खीमसरा          | १२४ गूजिंडया       | १५५ चोरड़िया          |
| ६१ कुणन            | ९३ खुड़धा          | १२५ गेमावत         | १५६ चौहाण             |
| ६२ कुंड            | ९४ खेचा            | १२६ गेरा           | १५७ चंचल              |
| ६३ कुम्भट          | ९५ खेड़िया         | <b>१२७ गोवरिया</b> | १५८ चंडालिया          |
| ६४ कुचोर्या        | ९६ खेत्तरपाल       | १२८ गोढा           | छ                     |
| ६५ कुबुद्धि        | ९७ खेतसी           | १२९ गोठी           | १५९ छछोहा             |
| ६६ कुलवन्त         | ९८ खेमासरिया       | १३० गोसल           | १६० छजलाणी            |

| सं॰ गोत्रों के नाम | सं० गोत्रों के नाम   | सं॰ गोत्रों के नाम | सं॰ गोत्रों के नाम |
|--------------------|----------------------|--------------------|--------------------|
| ३६१ छाजे <b>ड</b>  | १९२ जोगङ्            | २२१ ड्रॅंगरिया     | २५१ थारावत         |
| १६२ छागा           | १९३ जंडू             | २२२ डूँगरोल        | २५२ थिरावाल        |
| १६३ छाँटा          | झ                    | २२३ डूँगरेवाल      | २५३ थोरवाल         |
| १६४ छाडोरिया       | १९४ झबक              | २२४ डोडिया         | द                  |
| १६५ छीलिया         | ९९५ झाबक             | २२५ डोलण           | २५४ दक             |
| १६६ छेर            | १९६ झाँबड्           | २२६ डोठा           | २५५ दरङ            |
| ૧૬૭ છૈਲ            | १९७ झाँबावत          | २२७ डोसी           | २५६ दृद्दा         |
| १६८ छोहरिया        | <b>१९८ झाँबरपा</b> ल | २२८ डावरिया        | २५७ दरगेड़ा        |
| १६९ छोंगाला        | १९९ झोटा             | ढ                  | २५८ दाउ            |
| •                  | २०० झंड              | २२९ ढहुा           | २५९ दि्छीवाल       |
| ज                  | ट                    | २३० ढावरिया        | २६० दीपग           |
| ५७० जिंदया         | २०१ टाटिया           | २३१ ढिल्लीवाल      | २६१ दुग्ग          |
| २७२ जणिया          | २०२ टापरिया          | २३२ ढेढिया         | २६२ दुठाहा         |
| १७२ जग             | २०३ टहुलिया          | २३३ ढेलड़िया       | २६३ दूगड़          |
| ५७३ जम्मङ्         | २०४ टागी             | त                  | २६४ दूणीवाल        |
| १७४ जसेरा          | २०५ टूँकिखया         | २३४ तलेरा          | २६५ दूघेड़िया      |
| ৭৩৭ সক             | २०६ टोडरवाल्या       | २३५ तवाह           | २६६⊦देवानन्दी      |
| १७६ जनारात         | २०७ टंच              | २३६ ताल            | २६७ देशवाक         |
| १७७ जलाबत          | २०८ टंक              | २३७ ताँण           | २६८ देवड़ा         |
| १७८ जक्षगोता       | <b>3</b>             | २३८ तालड़          | २६९ देहरा          |
| १७९ जावक           | २०९ ठगाणा            | २३९ तातेड          | २७० देशलहरा        |
| १८० जालोरी         | २१० ठाकुर            | २४० तिरपेकिया      | ध                  |
| १८१ जॉंघड़ा        | २११ ठावा             | २४१ तिलखाणा        | २७३ धनपाल          |
| १८२ जॉंगी          | २१२ ठंठवाळ           | २४२ तिरणाल         | २७२ धर             |
| १८३ जागा           | २१३ ठंठेर            | २४३ तिहेरा         | २७३ धम्माणी        |
| १८४ जालाणी         | ड                    | २४४ तुलावत         | २७४ धरा            |
| १८५ जीत            | २१४ डफरिया           | २४५ तूंगा          | २७५ धम्मल          |
| १८६ जीजाणी         | २१५ डागा             | २४६ तेलया          | २७६ धन             |
| १८७ जीरावला        | २१६ डॉंगी            | २४७ तेलडिया        | २७७ धनडाय          |
| १८८ जुगलिया        | २१७ डावा             | २४८ तोडरवाल        | २७८ धनचा           |
| १८९ जेलमी          | २१८ डाकलिया          | थ                  | २७९ धाकड           |
| १९० जोगनेरा        | २१९ डाकूपालिया       | २४९ थटेरा          | २८० धाड़ीवाछ       |
| १९१ जोधपुरा        | २२० डीडू             | २५० थाँ मछेचा      | २८३ घाँगी          |

| सं० गोत्रों के नाम | सं० गोत्रों के नाम       | सं॰ गोत्रों के नाम         | <b>सं०</b> गोत्रों के ना <b>म</b> |
|--------------------|--------------------------|----------------------------|-----------------------------------|
| २८२ घिया           | प                        | <b>फ</b>                   | ३७७ बँाका                         |
| २८३ घींगा          | ३१४ पगारिया              | ३४६ फलसा                   | ३७८ बागरेचा                       |
| २८४ धूँघिया        | ३१५ पँमार                | ३४७ फलोघिया                | ३७९ बाघमार                        |
| २८५ धूपिया         | <b>३</b> १६ <b>प</b> रजा | ३४८ फाल                    | ३८० बाँगाणी                       |
| २८६ घोखिया         | ३१७ पहु                  | ३४९ फूलफगर                 | ३८१ बानेता                        |
| २८७ घोल            | ३१८ पह्णीवाल             | ३५० फोकटिया                | ३८२ बातड़िया                      |
| न                  | ३१९ पठाण                 | ३५१ फोफलिया                | ३८३ बाफणा                         |
| २८८ नवलक्खा        | ३२० पटोल                 | ब                          | ३८४ बादरिया                       |
| २८९ नपावलिया       | ३२१ पड्गतिया             | ३५२ बच्छावत                | ३८५ बादवार                        |
| २९० नलवाह्या       | ३२२ पटणी                 | ३५३ बङ्गोता                | ३८६ बामाणी                        |
| २९१ नखत            | ३२३ पदमावत               | ३५४ बड़लोया                | ३८७ बालड                          |
| २९२ नरायण          | ३२४ पटवा                 | ३५५ बड़ोळ                  | ३८८ बालंबा                        |
| २९३ नगगोत          | <b>३२५ पटविद्या</b>      | ३५६ बणभट                   | ३८९ बावेला                        |
| २९४ निखत्रेत       | ३२६ पड़ियार              | ३५७ बरड़ेचा                | ३९० बाहरिया                       |
| २९५ नक्षत्रगोता    | ३२७ पडाइया               | ३५८ बरि़या                 | ३९१ बाँविखया                      |
| २९६ नरसिंघ         | ३२८ परधाला               | ३५९ बरवत                   | ३९२ बिदामिया                      |
| २९७ नागपुरा        | ३२९ पापहिया              | ३६० बराब                   | ३९३ बिनसट                         |
| २९८ नाडोिळया       | ३३० पामेचा               | ६६१ बडेर                   | ३९४ बिनायक                        |
| २९९ नाणवट          | ३३१ पाळडेचा              | <b>३</b> ६२ <b>ब</b> ळदेवा | ३९५ बिरमेचा                       |
| ३०० नाँदेचा        | ३३२ पाहणिया              | ३६३ बट                     | ३९६ बिनय                          |
| ३०१ नारिया         | ३३३ पाँचा                | ३६४ बल्लइ                  | ३९७ बिरदाल                        |
| ३०२ नाहटा          | ३३४ पारख                 | ३६५ बहुबोल                 | ३९८ विशाल                         |
| ३०३ नागोरी         | ३३५ पालावत               | ३६६ बलहरी                  | ३९९ बिरहट                         |
| ३०४ नावरिया        | ३३६ पीपिछया              | ३६७ बलाही                  | ४०० बीराणी                        |
| ३०५ नावटी          | ३३७ पीतिखया              | ३६८ बवाल                   | ४०१ बीरावत                        |
| ३०६ नावेड़ा        | ३३८ पीपाड़ा              | ३६९ बवेल                   | ४०२ बुरड़                         |
| ३०७ नाहर           | ३३९ पूनमिया              | ३७० बण                     | ४०३ बु <del>चा</del>              |
| ३०८ निघी           | ३४० पूगिळया              | ३७१ बधाणी                  | ४०४ ब्रकिया                       |
| ३०९ निंबेड़ा       | ३४१ पुहाब्               | ३७२ बघेरवाल                | ४०५ बूड्                          |
| ३१० नीमाणी         | ३४२ पूराणी               | ३७३ बब्बर                  | ४०६ बेगड़                         |
| ३११ नीसटा          | ३४३ पोकरवाल              | ३७४ बद्ध्                  | ४०७ बेताल                         |
| ३१२ नेणसर          | ३४४ पोकरणा               | ३७५ बढाला                  | ४०८ बेगाणी                        |
| ३१३ नेर            | ३४५ प्रोचाल              | ३७६ बङ्ला                  | ४०९ बेलीम                         |

| सं० गोत्रों के नाम                                                                                                                                                                                                                   | सं० गोत्रों के नाम                                                                                                                                    | ्सं० गोत्रों के नाम                                                                                                                                                                              | सं० गोत्रों के नाम                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४१० बेहड्                                                                                                                                                                                                                            | ४४२ भीनमाल                                                                                                                                            | ४७४ मारु                                                                                                                                                                                         | ५०७ मंगीवाल                                                                                                                                                                   |
| ४११ बैदमूता                                                                                                                                                                                                                          | ४४३ भीर                                                                                                                                               | ४७५ माँडलेचा                                                                                                                                                                                     | ५०८ मंडलीक                                                                                                                                                                    |
| ४१२ बोकड़िया                                                                                                                                                                                                                         | ४४४ भुगड़ी                                                                                                                                            | ४७६ मालविया                                                                                                                                                                                      | ₹                                                                                                                                                                             |
| ४१३ वोपीचा                                                                                                                                                                                                                           | ४४५ भूरटिया                                                                                                                                           | ४७७ माँडोता                                                                                                                                                                                      | ५ <b>०९ रतनपुरा</b>                                                                                                                                                           |
| ४१४ बोरधिया                                                                                                                                                                                                                          | ४४६ भूरी                                                                                                                                              | ४७८ माघोटिया                                                                                                                                                                                     | ५१० रतनगोता                                                                                                                                                                   |
| ४१५ बोरुदिया                                                                                                                                                                                                                         | ४४७ भूरा                                                                                                                                              | ४७९ मित्री                                                                                                                                                                                       | ५११ रखवाल                                                                                                                                                                     |
| ४१६ बोहिस्थरा                                                                                                                                                                                                                        | ४४८ भूतड़ा                                                                                                                                            | ४८० मिछेला                                                                                                                                                                                       | ५१२ राय                                                                                                                                                                       |
| ४१७ बोरोचा                                                                                                                                                                                                                           | <b>४४९ भूते</b> ड़िया                                                                                                                                 | ४८१ मिण                                                                                                                                                                                          | ५१३ रायजादा                                                                                                                                                                   |
| ४१८ बोहरा                                                                                                                                                                                                                            | ४५० भूषण                                                                                                                                              | ४८२ मीठड़िया                                                                                                                                                                                     | ५३४ रायभणशास्त्री                                                                                                                                                             |
| ४१९ बॅंंहिया                                                                                                                                                                                                                         | ४५१ भोर                                                                                                                                               | ४८३ मुखतरपाल                                                                                                                                                                                     | ५१५ राठोड़                                                                                                                                                                    |
| ४२० बंका                                                                                                                                                                                                                             | ४५२ भोछ                                                                                                                                               | ४८४ मुह्गणाणी                                                                                                                                                                                    | ५१६ रॉंका                                                                                                                                                                     |
| ४२१ बंभ                                                                                                                                                                                                                              | ४५३ भोगर                                                                                                                                              | ४८५ मुणोत                                                                                                                                                                                        | ५१७ राखेचा                                                                                                                                                                    |
| ४२२ बंबोई                                                                                                                                                                                                                            | ४५४ भोरड़िया                                                                                                                                          | ४८६ मूँघड़ा                                                                                                                                                                                      | ५१८ रातिंड्या                                                                                                                                                                 |
| ४२३ बंगाल                                                                                                                                                                                                                            | ४५५ भंडसाली                                                                                                                                           | ४८७ मुँहिमवाल                                                                                                                                                                                    | ५१९ रावल                                                                                                                                                                      |
| भ                                                                                                                                                                                                                                    | ४५६ भंडारी                                                                                                                                            | ४८८ मुत्थड्                                                                                                                                                                                      | ५२० रीसॉंण                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                       | ४८९ मुहिलाण                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                               |
| ४२४ भक्द                                                                                                                                                                                                                             | म                                                                                                                                                     | १८२ सिल्लान                                                                                                                                                                                      | ५२१ रूणवाल                                                                                                                                                                    |
| ४२४ मक्कड़<br>४२५ भगलिया                                                                                                                                                                                                             | म<br>४५७ मकुयाण                                                                                                                                       | ४९० मुंगरोल                                                                                                                                                                                      | ५२१ रूणवाल<br>५२ <b>२ रूप</b>                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                       | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा                                                                                                                                                                       | ५२२ रूप<br>५२ <b>३ रूपधरा</b>                                                                                                                                                 |
| ४२५ भगलिया                                                                                                                                                                                                                           | ४५७ मकुयाण                                                                                                                                            | ४९० मुंगरोल                                                                                                                                                                                      | ५२२ <b>रूप</b><br>५२ <b>३ रूपधरा</b><br>५२४ रूँघलेचा                                                                                                                          |
| ४२५ भगलिया<br>४२६ भटेवरा                                                                                                                                                                                                             | ४५७ मकुयाण<br>४५८ मगदिया                                                                                                                              | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेहुँ                                                                                                                                          | ५२२ <b>रूप</b><br>५२ <b>३ रूपघरा</b><br>५२४ रूँघलेचा<br>५२५ रेहड़                                                                                                             |
| ४२५ भगलिया<br>४२६ भटेवरा<br>४२७ भड़कतिया                                                                                                                                                                                             | ४५७ मकुयाण<br>४५८ मगदिया<br>४५९ मथाणा                                                                                                                 | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल                                                                                                                                                       | ५२२ रूप<br>५२ <b>३ रूपधरा</b><br>५२४ रूँघलेचा<br>५२५ रेहड़<br>५२६ रोऑ                                                                                                         |
| ४२५ भगलिया<br>४२६ भटेवरा<br>४२७ भड़कतिया<br>४२८ भड़गोता                                                                                                                                                                              | ४५७ मकुयाण<br>४५८ मगदिया<br>४५९ मथाणा<br>४६० महेला                                                                                                    | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेहुँ<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा                                                                                                                | ५२२ रूप<br>५२ <b>३ रूपधरा</b><br>५२४ रूँघलेचा<br>५२५ रेहड़<br>५२६ रोऑ<br>५२७ रोटागण                                                                                           |
| ४२५ भगिलया<br>४२६ भटेवरा<br>४२७ भड़कतिया<br>४२८ भड़गोता<br>४२९ भरवाल                                                                                                                                                                 | ४५७ मकुयाण<br>४५८ मगदिया<br>४५९ मथाणा<br>४६० महेला<br>४६१ मणहरा                                                                                       | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेड्वँ<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा<br>४९६ मोरच                                                                                                   | ५२२ रूप<br>५२ <b>३ रूपधरा</b><br>५२४ रूँघलेचा<br>५२५ रेहड़<br>५२६ रोऑ                                                                                                         |
| ४२५ भगिलया<br>४२६ भटेवरा<br>४२७ भड़कतिया<br>४२८ भड़गोता<br>४२९ भरवाल<br>४३० भयाणा                                                                                                                                                    | ४५७ मकुयाण<br>४५८ मगदिया<br>४५९ मथाणा<br>४६० महेला<br>४६१ मणहरा<br>४६२ मणहाड्यि                                                                       | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेहुँ<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा                                                                                                                | ५२२ रूप<br>५२ <b>३ रूपधरा</b><br>५२४ रूँघलेचा<br>५२५ रेहड़<br>५२६ रोऑ<br>५२७ रोटागण                                                                                           |
| ४२५ भगिलया<br>४२६ भटेवरा<br>४२७ भड़कतिया<br>४२८ भड़गोता<br>४२९ भरवाल<br>४३० भयाणा<br>४३१ भडासर<br>४३२ भरथाण<br>४३३ भद्रा                                                                                                             | ४५७ मकुयाण<br>४५८ मगदिया<br>४५९ मथाणा<br>४६० महेला<br>४६१ मणहरा<br>४६२ मणहाड़िया<br>४६३ मरिड्या                                                       | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेड्वँ<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा<br>४९६ मोरच                                                                                                   | प्रश्ने रूप<br>प्रश्ने रूपघरा<br>प्रश्ने रूँघलेचा<br>प्रश्ने रेहड़<br>प्रह रोऑ<br>प्रश्ने रोटागण<br>प्रश्ने रंक                                                               |
| ४२५ भगिलया ४२६ भटेवरा ४२७ भड़कतिया ४२८ भड़गोता ४२९ भरवाल ४३० भयाणा ४३१ भडासर ४३२ भरथाण ४३३ भद्रा ४३३ भहा                                                                                                                             | ४५७ मकुयाण ४५८ मगदिया ४५९ मथाणा ४६० महेला ४६१ मणहरा ४६२ मणहाड़िया ४६३ मरहिया                                                                          | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्र<br>४९२ मेराण<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा<br>४९६ मोरच<br>४९७ मोहनाणी<br>४९८ मोदी                                                                            | परर रूप पर रूपधरा पर ४ रूँघलेचा पर ५ रेहड़ पर ६ रोऑ पर ७ रोटागण पर ८ रंक ल                                                                                                    |
| ४२५ भगिलया ४२६ भटेवरा ४२७ भड़कतिया ४२८ भड़गोता ४२९ भरवाल ४३० भयाणा ४३१ भडासर ४३२ भरथाण ४३३ भद्रा ४३३ भङ्गा ४३५ भङ्गा                                                                                                                 | ४५७ मकुयाण ४५८ मगदिया ४५८ मथाणा ४६० महेला ४६१ मणहरा ४६२ मणहाड़िया ४६३ मरहिया ४६४ मसरा ४६५ महाभद्र                                                     | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेड्डॅ<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा<br>४९६ मोरच<br>४९७ मोहनाणी<br>४९८ मोदी<br>४९८ मोगिया<br>५०० मोडोत                                             | ५२२ रूप<br>५२३ रूपधरा<br>५२४ रूँघलेचा<br>५२५ रेहड़<br>५२६ रोऑ<br>५२७ रोटागण<br>५२८ रंक<br>ल<br>५२९ लघुश्रेष्ठी<br>५३० लकड़<br>५३१ ललवाणी                                      |
| ४२५ भगिलया ४२६ भटेवरा ४२७ भड़कतिया ४२८ भड़गोता ४२९ भरवाल ४३० भयाणा ४३१ भडासर ४३२ भरथाण ४३३ भद्रा ४३६ भाक्षिया ४३५ भवालिया ४३६ भागू                                                                                                   | ४५७ मकुयाण ४५८ मगदिया ४५९ मशाणा ४६० महेला ४६१ मणहरा ४६२ मणहाङ्या ४६३ मरदिया ४६३ मसरा ४६५ महाभद्र ४६६ महेच                                             | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्र<br>४९२ मेराण<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा<br>४९६ मोरच<br>४९७ मोहनाणी<br>४९८ मोदी                                                                            | ५२२ रूप<br>५२३ रूपधरा<br>५२४ रूँघलेचा<br>५२५ रेहड़<br>५२६ रोऑ<br>५२७ रोटागण<br>५२८ रंक<br>स्ट स्टु स्ट्रिये                                                                   |
| ४२५ भगिलया ४२६ भटेवरा ४२७ भड़कतिया ४२८ भड़गोता ४२९ भरवाल ४३० भयाणा ४३१ भडासर ४३२ भरथाण ४३३ भद्रा ४३६ भक्किया ४३५ भवालिया ४३६ भागू                                                                                                    | ४५७ मकुयाण ४५८ मगदिया ४५८ मथाणा ४६० महेला ४६१ मणहरा ४६२ मणहाङ्गि<br>४६३ मरहिया<br>४६३ मसरा<br>४६४ मसरा<br>४६५ महाभद्ग<br>४६६ महेच<br>४६७ मल           | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेड्डॅ<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा<br>४९६ मोरच<br>४९७ मोहनाणी<br>४९८ मोदी<br>४९८ मोवीया<br>५०० मोडोत<br>५०१ मोहब्बा<br>५०२ मोहीवाल               | परस् रूप<br>परम् रूपधरा<br>परभ रूँ छलेचा<br>परप रेहड़<br>परद रोजाँ<br>पर७ रोटागण<br>पर८ रंक<br>ल<br>पर९ लघुश्रेष्टी<br>पर० लकड़<br>पर१ लख्याणी<br>परस्लघुखँडेलवाल<br>परस्लालण |
| ४२५ भगिलया ४२६ भटेवरा ४२७ भड़कतिया ४२८ भड़गोता ४२९ भरवाल ४३० भयाणा ४३१ भडासर ४३२ भरथाण ४३३ भद्रा ४३६ भार्ष्रा ४३५ भार्र्                                                                                                             | ४५७ मकुयाण ४५८ मगदिया ४५८ मशाणा ४६० महेला ४६३ मणहरा ४६३ मरिंद्या ४६३ मरिंद्या ४६३ मरिंद्या ४६५ महाभद्र ४६५ महेच ४६७ मल्ल ४६८ मन्न ४६९ महा             | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेडुँ<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा<br>४९६ मोरच<br>४९७ मोहनाणी<br>४९८ मोदी<br>४९८ मोवी<br>५०० मोडोत<br>५०१ मोहब्बा<br>५०२ मोहीवाल<br>५०३ मोतियाण   | परर रूप<br>पर रहे रूपघरा<br>पर थे रहें हैं<br>पर दे रोजाँ<br>पर ७ रोटागण<br>पर ८ रंक<br>छ<br>पर ९ लघुश्रेष्टी<br>पर ९ लकड़<br>पर १ लखगणी<br>पर १ लखगण<br>पर १ लंगा            |
| ४२५ भगिलया ४२६ भटेवरा ४२७ भड़कतिया ४२८ भड़गोता ४२९ भरवाल ४३० भयाणा ४३१ भडासर ४३२ भरथाण ४३३ भद्रा ४३५ भक्किया ४३५ भार्क्ष्या ४३६ भार्क्ष्या | ४५७ मकुयाण ४५८ मगदिया ४५९ मशाणा ४६० महेला ४६३ मणहरा ४६३ मरिड्या ४६३ मरिड्या ४६३ मसरा ४६५ महोभद्र ४६६ महेच ४६७ मल्ल ४६८ मन्न ४६८ मन्न ४६८ मन्न ४६० महा | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्र<br>४९३ मेराण<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोरच<br>४९७ मोहनाणी<br>४९८ मोदी<br>४९८ मोपिया<br>५०० मोहेबा<br>५०२ मोहीवाल<br>५०२ मोहीवाल<br>५०३ मौतियाण<br>५०३ मंगिलया | परर रूप पर रहें रूपधरा पर रहें रहें रहें रहें रहें रहें रहें रहे                                                                                                              |
| ४२५ भगिलया ४२६ भटेवरा ४२७ भड़कतिया ४२८ भड़गोता ४२९ भरवाल ४३० भयाणा ४३१ भडासर ४३२ भरथाण ४३३ भद्रा ४३६ भार्ष्रा ४३५ भार्र्                                                                                                             | ४५७ मकुयाण ४५८ मगदिया ४५८ मशाणा ४६० महेला ४६३ मणहरा ४६३ मरिंद्या ४६३ मरिंद्या ४६३ मरिंद्या ४६५ महाभद्र ४६५ महेच ४६७ मल्ल ४६८ मन्न ४६९ महा             | ४९० मुंगरोल<br>४९१ मूलमेरा<br>४९२ मेड्तवाल<br>४९३ मेडुँ<br>४९४ मेराण<br>४९५ मोगरा<br>४९६ मोरच<br>४९७ मोहनाणी<br>४९८ मोदी<br>४९८ मोवी<br>५०० मोडोत<br>५०१ मोहब्बा<br>५०२ मोहीवाल<br>५०३ मोतियाण   | परर रूप<br>पर रहे रूपघरा<br>पर थे रहें हैं<br>पर दे रोजाँ<br>पर ७ रोटागण<br>पर ८ रंक<br>छ<br>पर ९ लघुश्रेष्टी<br>पर ९ लकड़<br>पर १ लखगणी<br>पर १ लखगण<br>पर १ लंगा            |

| सं० गोत्रों के नाम   | सं० गोत्रों के नाम      | सं० गोत्रों के नाम | सं० गोत्रों के नाम |
|----------------------|-------------------------|--------------------|--------------------|
| ५३८ ऌङा              | ५५५ सरमेल               | ५७४ सुराणा         | ५९३ संखलेचा        |
| ५३९ ॡँकड़            | ५५६ साँखला              | ५७५ सुधेचा         | ५९४ संचेती         |
| ५४० ऌ्णावत           | ५५७ साँद                | ५७६ सूर            | ५९५ संड            |
| ५४१ ऌ्णिया           | ५५८ साहिबगोत            | ५७७ सूघा           | ५९६ संखवाल         |
| ५४२ लेख              | ५५९ साँडेला             | ५७८ सूरिया         | • •                |
| ५४३ लेवा             | ५६० साहिला              | ५७९ सूरपुरा        | ह                  |
| ५४४ छोडा             | ं ५६१ सावणसुखा          | ५८० सुरहा          | ५९७ हगुड़िया       |
| ५४५ लोलग             | ५६२ साँबरा              | ५८१ स्थूल          | ५९८ हरसोरा         |
| হা                   | ५६३ सांगाणी             | ५८२ सूकाली         | ५९९ हड़िया         |
| ५४६ श्रीमाल          | ५६४ साहलेचा             | ५८३ सूँडाल         | ६०० हरण            |
| ५४७ श्रीश्रीमाल      | ५६५ साचोरा              | ५८४ सेठिया         | ६०१ हिरण           |
| स                    | ५६६ साचा                | ५८५ सेठियापावर     | ६०२ हुब्बङ्        |
| <b>५४८ सम</b> घड़िया | ५६७ सिणगार              | ५८६ सोनी           | ६०३ हुड़िया        |
| ५४९ सही              | ५६८ सियाल               | ५८७ सोनीगरा        | ६०४ हेमपुरा        |
| ५५० सफला             | ५६९ सीखा                | ५८८ सोलंखी         | ६०५ हेम            |
| ५५१ सराहा            | ५७० सीचाँ <b>-सींगी</b> | ५८९ सोजतिया        | ६०६ हीडाउ          |
| ५५२ समुदरिख          | ५७१ सीसोदिया            | ५९० सोभावत         | ६०७ हींगड          |
| ५५३ सवरला            | ५७२ सीरोहिया            | ५९१ सोठिल          | ६०८ हंडिया         |
| ५५४ सवा              | ५७३ सुंदर               | ५९२ सोजन           | ६०९ हंस            |

## शाखागोत्रीं का संक्षिप्त इतिहास।

१-ढाकिळया-पूर्व समय में सोढा राजपूत थे जो कि द्यामूल जैन धर्म का ग्रहण किये हुए थे, कालान्तर में ये लोग राज का काम करते २ किसी कारण से रात को भाग निकले परन्तु पकड़े जा कर वापिस लाये गये, अतः ये लोग ढाक-लिया कहलाये क्योंकि पकड़ कर लाये जाने के समय ये लोग ढके हुए लाये गये थे।

२-कोचर-इन लोगों के बड़ेरे का नाम कोचर इस कारण से हुआ था कि उस के जन्म समय पर कोचरी पक्षी (जिस की बोली से मारवाड़ में शकुन लिया करते हैं ) बोला था।

१-इन ( शाखागोत्रों ) को मारवाड़ में खाँप, नख और शाख आदि नामों से कहते हैं तथा कच्छ देश के निवासी ओसवाल इन को "ओलख" कहते हैं, मारवाड़ से उठ कर ओस-वाल लोग कच्छ देश में जा वसे थे, इस बात को करीब तीन सो वा चार सौ वर्ष हुए हैं॥

२-चामड-पूर्व काल में घांघल राठौड़ थे तथा दयामूल जैन घर्म का प्रहण करने के बाद् ये लोग खाल का न्यापार करने लगे थे इस लिये ये चामड़ कहलाये।

४-वागरेचा-पूर्व समय में सोनगरा चाहान थे तथा जालोर में दयामूल जैन धर्म का ग्रहण करने के बाद वे वागरे गाँव में रहने लगे थे इस लिये वे वागरेच कहलाये परन्तु कुछ लोग ऐसा भी कहते हैं कि-बाध के मारने से उन की जात बाधरेचा हुई।

५-बेद्मूता-पूर्व काल में ये पँवार राजपूत थे, ओसियाँ में दयामूल जैन धर्म का ग्रहण करने के बाद इन के किसी पूर्वज (बड़ेरे) ने दिल्ली के बादशाह की आँख का इलाज किया था जिस से इन को बेद का खिताव मिला था, बीकानेर में राजा की तरफ से इन को राव तथा महाराव की पदवी भी मिली थी, असल में ये वीदावतों के कामदार थे इस लिये इन्हें मोहता पदवी भी मिली थी, बस दोनो (बेद और मोहता) पदवीयों के मिलने से ये लोग बेदमूता कहलाने लगे।

६-ल्रुकड-पहिले ये चौहान राजपूत थे, द्याभूल जैन धर्म का प्रहण करने के पीछे इन के एक पूर्वज ( बड़ेरे ) को एक जती ( यति ) ने सन्दूक में छिपा कर उसी राजा के आदमियों से बचाया था कि जिस राजा की वह नौकरी करता था, चूंकि छिपाने को लुकाना भी कहते हैं इस लिये उस का और उस की ओलाइ का नाम खुकड़ हो गया।

७-मिन्नी-(मिन्निया)-पहिले ये चौहान राजपूत थे, द्यामूळ जैन धर्म का प्रहण करने के बाद इन का एक पूर्वज (बड़ेरा) (जिस के पास में धन माल था) किसी गाँव को जा रहा था परन्तु रास्ते में उसे लुटेरे मिल गये और उन्हों ने उस से कहा कि—''सेठ! राम राम'', सेठ ने कहा कि—''कूड़ी बात'' फिर लुटेरों ने कहा कि—''सेठ! अच्छे हो'' सेठ ने फिर जबाब दिया कि—''कूड़ी बात'' इस प्रकार लुटेरों ने दस बीस बातें पूंछी परन्तु सेठ उसी (कूड़ी बात) शब्द को कहता रहा, आखिरकार लुटेरों ने कहा कि—''तेरे पास जो माल और गहना आदि सामान है वह सब दे दे" तब सेठ बोला कि—''हाँ आ साँची बात, महें तो लेण देण रोही धंघो करां छां, थे महाँ ने खत लिख दो और ले ले।'' लुटेरों ने विचारा कि—यह सेठ भोला है, खत लिखने में अपना क्या हर्ज है, अपने को कीन सा देना पड़ेगा, यह सोच कर उन्हों ने सेठ के कहने के अनुसार खत लिख दिया, सेठ ने भी इच्छा के अनुसार अपने माल से चौगुने माल का खत लिखवा लिया और लुटेरों से कहा कि—''इस खत में साख घलवाँ दो'' लुटेरों ने

२-"कूड़ी बात" अर्थात् यह झूठी बात है।। २-अर्थात् यह सची बात है, हम तो लेने देने का ही धन्धा करते हैं, तुम हम को खत लिख दो और हमारा सब सामान ले लो।। ३-"साख घलवा दो" अर्थात् किसी की साक्षी (गवाही) डलवा दो।।

कहा कि-''यहां पर किस की साख इलवावें, यहाँ तो कोई नहीं है, हाँ यह एक लोंकेड़ी तो खड़ी है, तुम कहो तो इस की साख डलवा दें" सेठ ने कहा कि-''अच्छा इसी की साख डलवा दो'' बस लुटेरों ने लोंकड़ी की साख लिख दी और सेठ ने गहना आदि जो कुछ सामान अपने पास में था वह सब अपने हाथ से छुटेरों को दे दिया तथा कागज छेकर वहाँ से चला आया, दो तीन वर्ष बीतने के बाद वे ही छुटेरे किसी साहकार का माल छुट कर उसी नगर में बेंचने के िक ये आये और सेठ ने ज्यों ही उन को बाजार में देखा त्यों ही पहिचान कर उन का हाथ पकड़ लिया और कहा कि-"व्याजसमेत हमारे रुपये लाओ" लटेरे बोले कि-"इम तो तुम को पहिचानते भी नहीं हैं, हमने तुम से रुपये कब छिये थे?" लुटेरों की इस बात को सुन कर सेठ जोर में आ गया, क्योंकि वह जानता था कि-यहाँ तो बाजार है, यहाँ ये मेरा क्या कर सकते हैं, ( किसी कवि ने यह दोहा सत्य ही कहा है कि-'जंगल जाट न छेड़िये, हाटाँ बीच किराड़ ॥ रंगड़ कदे न छेड़िये, मारे पटक पछाड़' ॥ १ ॥ ) निदान दोनों में खूब ही हुजात (तकरार) होने लगी और इन की हजत को सुन कर बहुत से साहूकार आकर इकट्ठे हो गये तथा सेठ का पक्ष करके वे सब लुटेरों को हाकिम के पास ले गये, हाकिम ने सेठ से रुपयों के मांगने का सबूत पूछा, इधर देरी ही क्या थी-शीघ्र ही सेठ ने उन ( लुटेरों ) के हाथ की लिखी हुई चिट्ठी दिखला दी, तब **हाकिम ने** लुटेरों से पूछा कि-"सच २ कही यह क्या बात है" तब लुटेरों ने कहा कि-''साहब ! सेठ ने यह चिट्ठी तो आप को दिखला दी परन्त इस ( सेठ ) से यह पूछा जावे कि इस बात का साक्षी ( साखी वा गवाह ) कौन है ?" लुटेरों की बात को सुनते ही (हाकिम के पूछने से पहिले ही) सेठ बोल उठा कि-"मिन्नी" यह सुन कर लुटेरे बोले कि-''हाकिम साहब! बाणियो झुठो है, सो लोंकड़ी ने मिन्नी कहे <sup>3</sup>छे" यह सुन कर हाकिम ने उस खत को उठा कर देखा, उस में लोंकड़ी की साख िखी हुई थी, बस हाकिम ने समझ लिया कि-बनिया सचा है, परन्तु उपहास के तौर पर हाकिम ने सेठ से धमका कर कहा कि-''अरे ! लोंकड़ी को मिन्नी कहता है" सेठ ने कहा कि-"मिन्नी और लोंकड़ी में के फरक है<sup>3</sup>? मिन्नी २ सात वार मिन्नी" अस्तु, हाकिम ने उन लटेरों से कागज़ में लिखे अनुसार सब रुपये सेठ को दिखवा दिये, बस उसी दिन से सब लोग सेठ को 'मिन्नी' कहने लगे और उस की औलाद वाले मी मिन्नी कहलाये।

८-सिंगी-पहिले ये जाति के नन्दवाणे ब्राह्मण थे और सिरोही के ढेलड़ी

१-लोंकड़ी को मारवाड़ी बोली में जंगली मिन्नी (बिल्ली) कहते हैं॥ २-"लोंकड़ी ने मिन्नी कहे छै" अर्थाद लोंकड़ी को मिन्नी बतलाता है॥ १-"के फरक है" अर्थाद क्या मेद है॥

प्राप्त में रहते थे, इसी से इन को सब लोग देलड़िया बोहरा कहने लगे थे, इन में सोनपाल नामक एक बोहरा बड़ा आदमी था, उस को दैववश सर्प ने काट खाया था तथा एक जती (यति) ने उसे अच्छा किया था इसी लिये उस ने दयामूल जैन धर्म का घ्रहण किया था, उस के बहुत काल के पीछे उस ने शत्रु अय की यात्रा करने के लिये अपने खर्च से संघ निकाला था तथा यात्रा में ही उस के पुत्र उत्पन्न हुआ था, संघ ने मिल कर उसे संघवी (संघपति) का पद दिया था अतः उस की औलादवाले लोग सिंगी कहलाये, क्योंकि ऐसा प्रतीत होता है कि-संघवी का अपश्रंस सिंगी हो गया है, इन (सिंगियों) के भी-महेवावत, गढावत, भीमराजीत और मूलचन्दोत आदि कई फिरके हैं।

#### ओसवाल जाति का गौरव।

प्रिय पाठकगण! इस जाति के विषय में आप से विशेष क्या कहें! यह वही जाति है जो कि-कुछ समय पूर्व अपने धर्म, विद्या, एकता और परस्पर प्रीतिभाव आदि सद्गुणों के बल से उन्नति के शिखर पर विराजमान थी, इस जाति का विशेष प्रशंसनीय गुण यह था कि-जैसे यह धर्मकार्यों में कटिवद्ध थी बैसे ही सांसारिक धनोपार्जन आदि कार्यों में भी कटिवद्ध थी, ताल्प्य यह है कि-जिस प्रकार यह पारमार्थिक कार्मों में संलग्न थी उसी प्रकार लैकिक कार्यों में भी कुछ कम न थी अर्थात् अपने-'अहिंसा परमो धर्मः, रूप सदुपदेश के अनुसार यह सत्यतापूर्वक व्यापार कर अगणित द्रव्य को प्राप्त करती थी और अपनी सत्यता के कारण ही इस ने 'शाह, इन दो अक्षरों

१-"ढेलडिया" अर्थात् ढेलडी के निवासी ॥ २-गुजरात और कच्छ आदि देशों में संघवी गोत्र अन्य प्रकार से भी अनेकविथ (कई तरह का ) माना जाता है ॥ ३-ये सिंगी (संघवी) जोधपुर आदि मारवाड वाले समझने चाहियें॥ ४-प्रीति के तीन मेद हैं-मक्ति, आदर और स्नेह, इन में से भक्ति उसे कहते हैं किं-जो पुरुष अपनी अपेक्षा पद में श्रेष्ठ हो, सद्भुणों के द्वारा मान्य हो और विद्या तथा जाति में बडा हो, उस की सेवा करनी चाहिये तथा उस पर अद्भाभाव रखना चाहिये, क्यों कि वही भक्ति का पात्र है, सत्य पूछो तो यह गुण सब गुणों से उत्कृष्ट है, क्योंकि-यही सब गुणों की प्राप्ति का मूल कारण है अर्थात इस के होने से ही मनुष्य को सब गुण प्राप्त हो सकते हैं, इस की गति कर्ध्वगामिनी है, प्रीति का दूसरा भेद भादर है-आदर उसे कहते हैं कि-जो पुरुष अवस्था, द्रव्य, विद्या और जाति आदि गुणों में अपने समान हो उस के साथ योग्य प्रतिष्ठापूर्वक वर्त्ताव करना चाहिये, इस (आदर) की गति समतलवाहिनी है तथा प्रीति का तीसरा भेद स्नेह है-स्नेह उसे कहते हैं कि-जो पुरुष अवस्था, द्रव्य, विद्या और बुद्धि के सम्बन्ध में अपने से छोटा हो उस के हित को विचार कर उस की वृद्धि का उपाय करना चाहिये, इस ( खेह ) का प्रवाह जल्स्रोत के समान अधोगामी है, बस प्रीति के ये ही तीनों प्रकार हैं, क्योंकि उक्त तीनों बातों के ज्ञान के विना वास्तव में प्रीति नहीं हो सकती है-इस लिये इन तीनों मेदों के स्वरूप को जान कर यथायोग्य इन के वर्त्ताव का ध्यान रखना आवश्यक है॥

की अनुपम उपाधि को प्राप्त किया था जो कि अब तक मारवाड़ तथा राजपूताना आदि प्रान्तों में इस के नाम को देदीप्यमान कर रही है, सच तो यह है कि-या तो शाह या बादशाह, ये दो ही नाम गौरवान्वित मालम होते हैं।

इस के अतिरिक्त-इतिहासों के देखने से विदित होता है कि-राजपूताना आदि के प्रायः सब ही रजवाड़ों में राजों और महाराजों के समक्ष में इसी जाति के लोग देशदीवान रह चुके हैं और उन्होंने अनेक धर्म और देशहित के कार्य करके अतुलित यश को प्राप्त किया है, कहाँ तक लिखें-इतना ही छिखना काफी समझते हैं कि-यह जाति पूर्व समय में सर्वगुणागार, विद्या आदि में नागर तथा द्रव्यादि का भण्डार थी, परन्तु शोक का विषय है कि-वर्त्तमान में इस जाति में उक्त बातें केवल नाममात्र ही दीख पड़ती हैं. इस का मुख्य कारण यही है कि-इस जाति में अविद्या इस प्रकार घुस गई है कि-जिस के निकृष्ट प्रभाव से यह जाति कृत्य को अकृत्य, अभ को अशुभ, बुद्धि को निर्देखि तथा सत्य को असत्य आदि समझने लगी है, इस विषय में यदि विस्तारपूर्वक लिखा जाये तो निस्संदेह एक बड़ा ग्रन्थ बन जावे, इस लिये इस विषय में यहाँ विशेष न लिख कर इतना ही लिखना काफी समझते हैं कि-वर्त्तमान में यह जाति अपने कर्तव्य को सर्वथा भूल गई है इसलिये यह अधोदशा को प्राप्त हो गई है तथा होती जाती है, यद्यपि वर्त्तमान में भी इस जाति में समयानुसार श्रीमान् जन कुछ कम नहीं हैं अर्थात् अब भी श्रीमान् जन बहुत हैं और उन की तारीफ-घोर निदा में पड़े हुए सब आर्यावर्त्त के भार को उठानेवाले भूतपूर्व बड़े लाट श्रीमान कर्जन स्वयं कर चुके हैं परन्त केवल दृष्य के ही होने से क्या हो सकता है? जब तक कि उस का बुद्धि-पूर्वक सदुपयोग न किया जावे! देखिये! हमारे मारवाड़ी ओसवाल आता अपनी अज्ञानता के कारण अनेक अच्छे २ व्यापारों की तरफ कुछ भी ध्यान न दे कर सट्टे नामक जुए में रात दिन जुटे (संख्य ) रहते हैं और अपने भोलेपन से वा यों कहिये कि-स्वार्थ में अन्धे हो कर जुए को ही अपना व्यापार समझ रहे हैं, तब कहिये कि-इस जाति की उन्नति की क्या आशा हो सकती है ? क्योंकि सब शास्त्रकारों ने जुए को सात महाव्यसनों का राजा कहा है, तथा पर भव में इस से नरकादि दुःख का प्राप्त होना बत-लाया है, अब सोचने की बात है कि-जब यह जुआ पर भव के भी सख का नाशक है तो इस भव में भी इस से सुख और कीर्ति कैसे प्राप्त हो सकती है, क्योंकि सत्कर्त्तव्य वही माना गया है जो कि उभय लोक के सुख का साधक है।

इस दुर्व्यसन में हमारे ओसवाल भ्राता ही पड़े हैं यह बात नहीं है, किन्तु वर्तमान में प्रायः मारवाड़ी वैदय (महेश्वरी और अगरवाल आदि) भी सब ही इस ५५ जै० सं०

दुर्व्यसन में निमन्न हैं, हा ! विचार कर देखने से यह कितने शोक का विषय प्रतीत होता है, इसी छिये तो कहा जाता है कि-वर्तमान में वैद्य जाति में अविद्या पूर्णरूप से घुस रही है, देखिये! पास में द्रव्य के होते हए भी इन ( वैश्य जनों ) को अपने पूर्वजों के प्राचीन व्यवहार ( व्यापारादि ) तथा वर्तमान काल के अनेक व्यापार बुद्धि को निबुद्धिरूप में करने वाली अविद्या के निकृष्ट प्रभाव से नहीं सुझ पड़ते हैं अर्थात् सट्टे के सिवाय इन्हें और कोई ब्यापार ही नहीं सुझता है! भला सोचने की बात है कि-सट्टे का करनेवाला पुरुष साहकार वा शाह कभी कहला सकता है ? कभी नहीं, उन को निश्चय-पूर्वक यह समझ लेना चाहिये कि इस दुर्व्यसन से उन्हें हानि के सिवाय और कुछ भी लाभ नहीं हो सकता है, यद्यपि यह बात भी कचित देखने में आती है कि-किन्ही लोगों के पास इस से भी दृब्य आ जाता है परन्तु उस से क्या हुआ ? क्योंकि वह द्रव्य तो उन के पास से शीघ्र ही चला जाता है ( जुए से दृब्यपात्र हुआ आज तक कहीं कोई भी सुना वा देखा नहीं गया है ), इस के सिवाय यह भी विचारने की बात है कि-इस काम से एक को घाटा लग कर ( हानि पहुँच कर ) दूसरे को द्रव्य प्राप्त होता है अतः वह द्रव्य विशुद्ध ( निष्पाप वा दोपरहित ) नहीं हो सकता है, इसी लिये तो ( दोषयुक्त होने ही से तो ) वह दृष्य जिन के पास ठहरता भी है वह कालान्तर में औसर आदि व्यर्थ कामों में ही खर्च होता है, इस का प्रमाण प्रत्यक्ष ही देख लीजिये कि-आज तक सट्टे से पाया हुआ किसी का भी द्रव्य विद्यालय, औषधालय, धर्मशाला और सदावत आदि ग्रुभ कर्मी में लगा हुआ नहीं दीखता है, सत्य है कि-पाप का पैसा शभ कार्य में कैसे लग सकता है, क्योंकि उस के तो पास आने से ही मनुष्य की बुद्धि मिलन हो जाती है, बस बुद्धि के मिलन हो जाने से वह पैसा ग्रभ कार्यों में व्यय न हो कर बरे मार्ग से ही जाता है।

अभी थोड़े ही दिनों की बात है कि-ता. ८ जनवरी बुधवार सन् १९०८ ई. को संयुक्त प्रान्त (यूनाइटेड प्राविन्सेज़) के छोटे लाट साहब आगरे में फ्रीगंज का बुनियादी पत्थर रखने के महोत्सव में पधारे थे तथा वहाँ आगरे के तमाम व्यापारी सज्जन भी उपस्थित थे, उस समय श्रीमान् छोटे लाट साहब ने अपनी सुयोग्य वक्तृता में फ्रीगंज बनने के और यमुना जी के नये पुल के लाभों को दिखला कर आगरे के व्यापारीयों को वहाँ के व्यापार के बढ़ाने के लिये कहा था, उक्त महोदय की वक्तृता को अविकल न लिख कर पाठकों के ज्ञानार्थ हम उस का सारमात्र लिखते हैं, पाठकगण उसे देख कर समझ सकेंगे कि-उक्त साहब बहादुर ने अपनी वक्तृता में व्यापारियों को कैसी उत्तम शिक्षा दी थी, वक्तृता का सारांश यही था कि ''ईमानदारी और सच्चा लेन देन करना ही व्यापार में सफलता का

देने वाला है, आगरे के निवासी तीन प्रकार के जुए में लगे हुए हैं, यह अच्छी बात नहीं है-क्योंकि यह आगरे के व्यापार की उन्नति का बाधक है, इस लिये नाज का जुआ, चाँदी का जुआ और अफीम का सट्टा तुम लोगों को छोड़ना चाहिये, इन जुओं से जितनी जल्दी जितना धन आता है वह उतनी ही जल्दी उन्हों से नष्ट भी हो जाता है, इस लिये इस बुराई को छोड़ देना चाहिये, यदि ऐसा न किया जावेगा तो सर्कार को इन के रोकने का कानून बनाना पड़ेगा, इस लिये अच्छा हो कि लोग अपने आप ही अपने भले के लिये इन जुओं को छोड़ दें, सारण रहे कि-सर्कार को इन की रोक का कानून बनाना कुछ कठिन है परन्तु असम्भव नहीं है, फ्रीगंज की भविष्यत् उन्नति व्यापारियों को ऐसे दोषों को छोड़ कर सच्चे ब्यापार में मन लगाने पर ही निर्भर है" इलादि, इस प्रकार अति सुन्दर उपदेश देकर श्रीमान लाट साहब ने चमचमाती ( चमकती ) हुई कत्री और बसूली से चुना लगाया और पत्थर रखने की रीति पूरी की गई, अब सेठ साहू कारों और ज्यापारियों को इस विषय पर ध्यान देना चाहिये कि-श्रीमान लाट साहब ने जुआ न खेलने के लिये जो उपदेश किया है वह वास्तव में कितना हितकारी है, सत्य तो यह है कि-यह उपदेश न केवल व्यापारियों और मारवाडियों के लिये ही हितकारक है बरन सम्पूर्ण भारतवासियों के लिये यह उन्नति का परम मूल है, इस लिये हम भी प्रसंगवश अपने जुआ खेलने वाले भाइयों से प्रार्थना करते हैं कि-अँग्रेज जातिरत श्रीमान छोटे लाट साहब के उक्त सद्पदेश को अपनी हृदयपटरी पर लिख छो, नहीं तो पीछे अवश्य पछताना पड़ेगा, देखो! लोकोक्ति भी प्रसिद्ध है कि-''जो न माने बड़ों की सीख, वह ठिकरा ले मांगे भीख" देखो ! सब ही को विदित है कि-तम ने अपने गुरु, शास्त्रों तथा पूर्वजों के उपदेश की ओर से अपना ध्यान पृथक् कर लिया है, इसी लिये तुम्हारी जाति का वर्त्तमान में उपहास हो रहा है परन्तु निश्चय रक्लो कि-यदि तुम अब भी न चेतोरो तो तुम्हें राज्यनियम इस विषय से लाचार कर पृथक् करेगा, इस लिये समस्त मारवाड़ी और व्यापारी सज्जनों को उचित है कि-इस दुर्च्यसन का त्यागकर सच्चे व्यापार को करें, हे प्यारे मारवाड़ियो और व्यापारियो! आप लोग व्यापार में उन्नति करना चाहें तो आप लोगों के लिये कुछ भी कठिन बात नहीं है, क्योंकि यह तो आप लोगों का परम्परा का ही ब्यवहार है, देखो ! यदि आप लोग एक एक हजार का भी शेयर नियत कर आपस में बेंचे ( ले लेवें ) तो आप लोग बात की बात में दो चार करोड़ रुपये इकट्टे कर सकते हैं और इतने धन से एक ऐसा उत्तम कार्यालय (कारखाना) खुळ सकता है कि जिस से देश के अनेक कष्ट दूर हो सकते हैं, यदि आप लोग इस बात से डरें और कहें कि-हम लोग कलों और कारखानों के काम को नहीं जानते हैं, तो यह आप लोगों का भय और कथन व्यर्थ है, क्योंकि भर्तृहरि जी ने कहा है कि-"सर्वे

गुणाः काञ्चनमाश्रयन्ते" अर्थात् सब गुण कञ्चन (सोने) का आश्रय छेते हैं, इसी प्रकार नीतिशास्त्र में भी कहा गया है कि—'न हि तद्विद्यते किञ्चित्, यद्येंन न सिध्यति" अर्थात् संसार में ऐसा कोई काम नहीं है जो कि धन से सिद्ध न हो सकता हो, ताल्पर्य यही है कि—धन से प्रत्येक पुरुष सब ही दुछ कर सकता है, देखो ! यदि आप छोग कछों और कारखानों के काम को नहीं जानते हैं तो दृज्य का ज्यय करके अनेक देशों के उत्तमोत्तम कारीगरों को दुष्ठा कर तथा उन्हें स्वाधीन रख कर आप कारखानों का काम अच्छे प्रकार से चला सकते हैं।

अब अन्त में पुनः एक बार आप लोगों से यही कहना है कि है प्रिय मित्रो ! अब शीव्र ही चेतो, अज्ञान निदा को छोड़ कर खजाति के सहुणों की वृद्धि करों और देश के कल्याणरूप श्रेष्ठ ज्यापार की उन्नति कर उभय लोक के सुख को आस करो !

यह पञ्चम अध्याय का ओसवाल वंशोत्पत्तिवर्णन नामक प्रथम प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# द्वितीय प्रकरण।

### पोरवाल वंशोत्पत्तिवर्णन।



पद्मावती नगरी ( जो कि आबू के नीचे वसी थी ) में जैनाचार्य ने प्रतिबोध देकर लोगों को जैनधर्मी बना कर उन का पोरवाल वंश स्थापित किया था।

१-ये (पोरवाल) जन दक्षिण मारवाड़ (गोढ़वाड़) और गुजरात में अधिक हैं, इन लोगों का ओसवालों के साथ विवाहादि सम्बन्ध नहीं होता है, किन्तु केवल मोजनव्यवहार होता है, इन का एक फिरका जाँघड़ानामक है, उस में २४ गोत्र हैं तथा उस में जैनी और वैष्णव दोनों धर्म वाले हैं, इन का रहना बहुत करके चम्बल नदी की छाया में रामपुरा, मन्दसीर, मालवा तथा हुल्कर सिंध के राज्य में है अर्थात उक्त स्थानों में वैष्णव पोरवालों के करीब तीन हज़ार घर वसते हैं, इन के सिवाय वाकी के जैनधर्मधारी पोरवाल जाँघड़े हैं जो कि मेदपुर और उजीन आदि में निवास करते हैं, उपर कह चुके हैं कि-जाँघड़ा फिरकेशले पोरवालों के २४ गोत्र हैं, उन २४ गोत्रों के नाम ये हैं—१-चौधरी ! २-काला ! ३-धनघड़ ! ४-रतनावत ! ५-धन्यौल ! ६-मजावर्या ! ७-डवकरा ! ८-भादत्या ! ९०-कोमप्या ! १० सेछा ! ११-जिमप्या ! १० नेछा ! ११-जिमप्या ! १८ नेछा ! १९-मुनियां ! १८-हाँख्या ! १९-गिलिया ! २०-मेसौटा ! २१-नवेपर्या ! २२-दानगड़ ! २४-महता ! २४-खरड्या !

दो एक छेल हमारे देलने में ऐसे भी आये हैं जिन में पोरवालों को प्रतिबोध देनेवाला जैनाचार्य श्रीहरिभद्र सूरि जी महाराज को लिला है, परन्तु यह बात बिलकुल गलत सिद्ध होती है, क्योंकि श्री हरिभद्र सूरि जी महाराज का स्वर्गवास विकम संवत् ५८५ (पाँच सी पचासी) में हुआ था और यह बात बहुत से प्रन्थों से निर्श्रम सिद्ध हो चुकी है, इस के अतिरिक्त-उपाध्याय श्री समयसुन्दर जी महाराजकृत शेत्रुक्षय रास में तथा श्री वीरविजय जी महाराज कृत ९९ प्रकार की पूजा में सोलह उद्धार शेत्रुक्षय का वर्णन किया है, इस में विकम संवत् १०८ में तेरहवाँ उद्धार जावड़ नामक पोरवाल का लिला है, इस से सिद्ध होता है कि-विकम संवत् १०८ से पहिले ही किसी जैनाचार्य ने पोरवालों को प्रतिबोध देकर उक्त नगरी में उन्हें जैनी बनाया था।

सूचना-इस पोरवाल वंश में-विमलशाह, धन्नाशाह, वस्तुपाल और तेजपाल आदि अनेक पुरुष धर्मज्ञ और अनगंल लक्ष्मीवान् हो गये हैं, जिन का नाम इस संसार में स्वर्णाक्षरों ( सुनहरी अक्षरों ) में इतिहासों में संलिखित है, इन्हीं का संक्षिप्त वर्णन पाठकों के ज्ञानार्थ हम यहाँ लिखते हैं:—

## पोरवाल ज्ञातिभूषण विमलक्शाह मन्त्री का वर्णन।

गुजरात के महाराज भीमदेव ने विमलशाह को अपनी तरफ से अपना प्रधान अधिकारी अर्थात् दण्डपति नियत कर आबू पर भेजा था, यहाँ पर उक्त मन्नी

१-इन्हों ने मुल्क गोढवाड़ में श्री आदिनाथ स्वामी का एक मनोहर मन्दिर बनवाया था (जो कि सादरी से तीन कोश पर अभी राणकपुर नाम से प्रसिद्ध है), इस मन्दिर की उत्तमता यहाँ तक प्रसिद्ध है कि-रचना में इस के समान दूसरा मन्दिर नहीं माना जाता है, कहते हैं कि-इस के बनवाने में ९९ लाख स्वर्ण मोहर का खर्च हुआ था, यह बात श्री समयसुन्दर जी उपाध्याय ्र−आबू और चन्द्रावती के राजकुटुम्बजन अणहिलवाड़ा पट्टन के महाराज के माण्डलिक थे, इन का इतिहास इस प्रकार है कि-यह वंश चालुक्य वंश का था, इस वंश में नीचे लिखे हुए लोगों ने इस प्रकार राज्य किया था कि-मूलराज ने ईस्वी सन् ९४२ से ९९६ पर्यन्त, चामुण्ड ने ईस्वी सन् ९९६ से १०१० तक, बहुभ ने ६ महीने तक, दुर्लभ ने ईस्वी सन् १०१० से १०२२ तक (यह जैनधर्मा था), भीमदेव ने ईस्वी सन् १०२२ से १०६२ तक, इस की बरकरारी में धनराज आबू पर राज्य करता था तथा भीमदेव गुजरात देश पर राज्यशासन करता था, उस समय मालवे में धारा नगर में भोजराज गद्दी पर था, आबू के राजा धनराजने अगहिल पट्टन के राजवंश का पक्ष छोड़ कर राजा भोज का पक्ष किया था, इसी लिये भीमदेव ने अपनी तरफ से विमलशाह को अपना प्रधान अधिकारी अर्थात दण्डपति नियत कर आबू पर मेजा था और उसी समय में विमलशाह ने श्री आदिनाथ का देवालय बनवाया था, भीमदेव ने धार पर भी आक्रमण किया था और इन्हीं की बरकरारी में गज़नी के महमूद ने सोमनाथ (महादेव) का मन्दिर लूटा था, इस के पीछे गुजरात का राज्य कर्ण ने ईस्वी सन् १०६३ से १०९३ तक किया, जयसिंह अथवा सिद्धराज ने ईस्वी सन् १०९३ से ११४३ तक राज्य किया ( यह जयसिंह चालुक्य वंदा में एक बड़ा तेजस्वी और धुरन्धर पुरुष हो गया है ), इस के पीछे कुमारपाल ने ईस्वी सन् ११४४ से ११७३ तक राज्य किया (इस ने जैनाचार्य श्री हेमचन्द्र जी सूरि से जैन धर्म का यहण किया था. उस समय चन्द्रावती और आबू पर

जी ने अपनी योग्यतानुसार राज्यसत्ता का अच्छा प्रबंध किया था कि जिस से सब लोग उन से प्रसन्न थे, इस के अतिरिक्त उन के सद्यवहार से श्री अग्वादेवी भी साक्षात् होकर उन पर प्रसन्न हुई थी और उसी के प्रभाव से मन्नी जी ने आबू पर श्री आदिनाथ स्वामी के मन्दिर को बनवाना विचारा परन्तु ऐसा करने में उन्हें जगह के लिये कुछ दिक्कत उठानी पड़ी, तब मन्नी जी ने कुछ सोच समझ कर प्रथम तो अपनी सामर्थ्य को दिखला कर जमीन को कब्जे में किया, पीछे अपनी उदारता को दिखलाने के लिये उस जमीन पर रूपये बिछा दिये और दे रुपये जमीन के मालिक को दे दिये, इस के पश्चात् देशान्तरों से नामी कारीगरों को बुलवा कर संगमरमर पत्थर (श्वेत पाषाण) से अपनी इच्छा के अनुसार एक अति सुन्दर अनुपम कारीगरी से युक्त मन्दिर बनवाया, जब वह मन्दिर बन कर तैयार हो गया तब उक्त मन्नी जी ने अपने गुरू बृहत्खरतरगच्छीय जैनाचार्य श्री वहंमान सूरि जी महाराज के हाथ से विक्रम संवत् १०८८ में उस की प्रतिष्ठा करवाई।

इस के अतिरिक्त-अनेक धर्मकार्यों में मन्नी विमलशाह ने बहुत सा द्रव्य लगाया, जिस की गणना (गिनती) करना अति कठिन है, धन्य है ऐसे धर्मज्ञ आवकों को जो कि लक्ष्मी को पाकर उस का सदुपयोग कर अपने नाम को अचल करते हैं।

यशोधवल परमार राज्य करता था), इस के पीछे अजयपाल ने ईस्वी सन् १९७३ से ११७६ तक राज्य किया, इस के पीछे दूसरे मूलराज ने ईस्वी सन् १९७६ से ११७८ तक राज्य किया, इस के पीछे भोला भीमदेव ने ईस्वी सन् १२१७ से १२४१ तक राज्य किया (इस की अमलदारी में आबू पर कोटपाल और धारावल राज्य करते थे. कोटपाल के मुलीच नामक एक पुत्र और इच्छिनी कुमारी नामक एक कन्या थी अर्थात् दो सन्तान थे, इच्छिनी कुमारी अत्यन्त सुन्दरी थी अतः भीमदेव ने कोटपाल से उस कुमारी के देनेके लिये कहला भेजा परन्तु कोटपाल ने इच्छिनी कुमारी को अजमेर के चौहान राजा वेसुकदेवको देने का पहिले ही से ठइराव कर लिया था इस लिये कोटपाल ने भीमदेव से कुमारी के देने के ित्ये इनकार किया, उस इनकार को सुनते ही भीमदेव ने एक बड़े सैन्य को साथ में लेकर कोटपाल पर चढ़ाई की और आबूगढ़ के आगे दोनों में खूब ही युद्ध हुआ, आखिर कार उस युद्ध में कोटपाल हार गया परन्त उस के पीछे भीमदेव को शहाबुद्दीन गोरी का सामना करना पड़ा और उसी में उस का नाश हो गया )' इस के पीछे त्रिभवन ने ईस्की सन् १२४१ से से १२४४ तक राज्य किया (यह ही चालुक्य वंश में आखिरी पुरुष था), इस के पीछे दूसरे भीमदेव के अधिकारी वीर धवल ने वायेला वंश को आकर जमाया इस ने गुजरात का राज्य किया और अपनी राजधानी को अगहिल वाड़ा पट्टन में न करके धोलेरे में की, इस वंश के विशालदेव, अर्जुन और सारंग, इन तीनों ने राज्य किया और इसी की बरकरारी में आबू पर प्रसिद्ध देवालय के निर्मापक (बनवाने वाले) पोरवाल ज्ञातिभूषण वस्तुपाल और तेजपाल का पाड़ाव हुआ ॥

१-इस मन्दिर की मुन्दरता का वर्णन हम यहाँ पर क्या करें, क्योंकि इस का पूरा स्वरूप तो वहाँ जा कर देखने से ही मालूम हो सकता है ॥

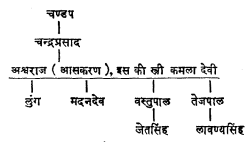
#### पोरवाल ज्ञातिभूषण नररत्न वस्तुपाँल और तेजपाल का वर्णन ।

वीर धवल वाघेला के राज्यसमय में वस्तुपाल और तेजपाल, इन दोनों भाइयों का बड़ा मान था, वस्तुपाल की पत्नी का नाम ललिता देवी था और तेजपाल की पत्नी का नाम अनुपमा था।

वस्तुपाल ने गिरनार पर्वत पर जो श्री नेमिनाथ भगवान् का देवालय बनवाया था वह लिलता देवी का स्मारकरूप (स्मरण का चिह्नरूप) बनवाया था।

किसी समय तेजपाल की पत्नी अनुपमा देवी के मन में यह विचार उत्पन्न
हुआ कि-अपने पास में अपार सम्पत्ति है उस का क्या करना चाहिये, इस बात
पर खूब विचार कर उस ने यह निश्चय किया कि-आब्राज पर सब सम्पत्ति को
रख देना ठीक है, यह निश्चय कर उस ने सब सम्पत्ति को रख कर उस का
अचल नाम रखने के लिये अपने पति और जेठ से अपना विचार प्रकट किया,
उन्हों ने भी इस कार्य को श्रेष्ठ समझ कर उस के विचार का अनुमोदन किया
और उस के विचार के अनुसार आबूराज पर प्रथम से ही विमलशाह के बनवाये
हुए श्री आदिनाथ स्वामी के भन्य देवालय के समीप में ही संगमरमर पत्थर का
एक सुन्दर देवालय बनवाया तथा उस में श्री नेमिनाथ भगवान की मूर्ति
स्थापित की।

१-इन्हीं के समय में दशा और बीसा, ये दो तड़ पड़े हैं जिन का वर्णन लेख के बढ़ जाने के भय से यहाँ पर नहीं कर सकते हैं॥ २-इन की वंशाविल का क्रम इस प्रकार है कि:—



३-वम्बई इलाके के उत्तर में आखिरी टाँचपर सिरोही संस्थान में अरवली के पश्चिम में करीब सात माइल पर अरवली की घाटी के सामने यह पर्वत है, इस का आकार बहुत लम्बा और चौड़ा है अर्थात् इस की लम्बाई तलहटी से २० माइल है, ऊपर का घाटमाथा १४ माइल है, शिखा २ माइल है, इस की दिशा ईशान और नैऋत्य है, यह पहाड़ बहुत ही प्राचीन है, यह बात इस के स्वरूप के देखने से ही जान ली जाती है, इस के पत्थर वर्तुलाकार (गोलाकार) हो कर सुँवाले (चिकने) हो गये हैं, इस स्थिति का हेतु यही है कि इस के ऊपर बहुत कालपर्यन्त वायु और वर्षा आदि पञ्च महाभूतों के परमाणुओं का परिणमन

उक्त दोनों देवालय केवल संगमरमर पाषाण के बने हुए हैं और उन में शाचीन आर्य लोगों की शिल्पकला के रूप में रत्न भरे हुए हैं, इस शिल्पकला के रत्नभण्डार को देखने से यह बात स्पष्ट माल्ह्स हो जाती है कि –हिंदुस्थान में किसी समय में शिल्पकला कैसी पूर्णावस्था को पहुँची हुई थी।

इन मन्दिरों के बनने से वहाँ की शोभा अकथनीय ही गई है, क्योंकि-प्रथम तो आबू ही एक रमणीक पर्वत 'है, दूसरे-ये सुन्दर देवालय उस पर बन गये हैं, फिर भला शोभा की क्या सीमा हो सकती है ? सच है-''सोना और सुगन्ध'' इसी का नाम है।

हुआ है, यह भूगर्भशास्त्रवेत्ताओं का मत है, यह पहाड़ समुद्र की सपाटी से घाटमाथा तक ४००० फुट है और पाया से २००० फुट है तथा इस के सर्वान्तिम ऊँचे शिखर ५६५२ फुट हैं उन्हीं को गुरु शिखर कहते हैं, ईस्वी सन् १८२२ में-राजस्थान के प्रसिद्ध इतिहासलेखक कर्नेल टाड साहब यहाँ (आबूराज) पर आये थे तथा यहाँ के मन्दिरों को देख कर अत्यन्त प्रसन्न हो कर उन की बहुत तारिफ की थी, देखिये! यहाँ के जैन मन्दिरों के विषय में उन के कथन का सार यह है—"यह बात निर्विवाद है कि—इस भारतवर्ष के सर्व देवालयों में ये आव पर के देवालय विशेष भन्य हैं और ताज़महल के सिवाय इन के साथ मुकाबिला करनेवाली दूसरी कोई भी इमारत नहीं है, धनाट्य भक्तों में से एक के खड़े किये हुए आनन्ददर्शक तथा अभिमान योग्य इस कीर्तिस्तम्भ की अनहद सुन्दरता का वर्णन करने में कलम अशक्त है" इत्यादि, पाठकगण जानते ही हैं कि-कर्नल टाड साहब ने राजपूताने का इतिहास बहुत सुयोग्य रीति से लिखा है तथा उन का लेख प्रायः सब को मान्ये है, क्योंकि-जो कुछ उन्हों ने लिखा है वह सब प्रमाणसहित लिखा है, इसी लिये एक किव ने उन के विषय में यह दोहा कहा है- "टाड समा साहिब विना, श्वत्रिय यश श्रय थात॥ फार्बस सम साहिव विना, निह उधरत गुजरात" ॥ १ ॥ अर्थात यदि टाड साहब न लिखते तो क्षत्रियों के यश का नाश हो जाता तथा फार्वस साहब न लिखते तो गुजरात का उद्धार नहीं होता ॥ १ तात्पर्य यह है कि-राजपताने के हतिहास को कर्नल टाड साहब ने और गुजरात के राजाओं के इतिहास को मि॰ फार्वस साइव ने बहुत परिश्रम करके लिखा है॥

१-इस पित्र और रमणीक स्थान की यात्रा इम ने संवद् १९५८ के कार्तिक कृष्ण ७ को की यी तथा दीपमालिका (दिवाली) तक यहाँ ठहरे थे, इस यात्रा में मकसूदावादिनवासी राय बहादुर श्रीमान् श्री मेघराज जी कोठारी के ज्येष्ठ पुत्र श्री रखाल बाबू स्वर्गवासी की धर्मपत्नी श्राविका मुन्न कुमारी और उन के मामा बच्छावत श्री गोविन्दचन्द जी तथा नौकर चाकरों सिहत कुल सात आदमी थे, (इन की अधिक विनती होने से हमें भी यात्रासंगम करना पड़ा था), इस यात्रा के करने में आबू, रोग्नुझय, गिरनार, भोयणी और राणपुर आदि पञ्चतीथीं की यात्रा भी बड़े आनन्द के साथ हुई थी, इस यात्रा में जो इस (आबू) स्थान की अनेक बातों का अनुभव हमें हुआ उन में से कुछ बातों का वर्णन इम पाठकों के शानार्थ यहाँ लिखते हैं:—

आबू पर वर्त्तमान वस्ती — आबू पर वर्त्तमान में वस्ती अच्छी है, यहाँ पर सिरोही महाराज का एक अधिकारी रहता है और वह देलवाड़ा (जिस जगह पर उक्त मन्दिर बना हुआ है उस को इसी 'देलवाड़ा' नाम से कहते हैं) को जाते हुए यात्रियों से कर (महस्रूल) वस्तूल उक्त देवालय के बनवाने में द्रव्य के व्यय के विषय में एक ऐसी दन्तकथा है कि-शिल्पकार अपने हथियार (औज़ार) से जितने पत्थर कोरणी को खोद कर रोज़ निकालते थे उन्हीं (पत्थरों) के बराबर तौल कर उन को रोज़ मज़्री के रुपये दिये जाते थे, यह कम बराबर देवालय के बन चुकने तक होता रहा था।

दूसरी एक कथा यह भी है कि-दुष्काल (दुर्भिक्ष वा अकाल) के कारण आवू पर बहुत से मजदूर लोग इकट्ठे हो गये थे, बस उन्हीं को सहायता पहुँचाने के लिये यह देवालय बनवाया गया था।

करता है, परन्तु साधु, यती, और माह्मण आदि को कर नहीं देना पड़ता है, यहाँ की ओर यहाँ के अधिकार में आये हुए ऊरिया आदि मामों की उत्पक्ति की सर्व न्यवस्था उक्त अधिकारी ही करता है, इस के सिवाय-यहाँ पर बहुत से सर्कारी नौकरों, ज्यापारियों और दूसरे भी कुछ रहिवासियों (रईसों) की वस्ती है, यहाँ का वाज़ार भी नामी है, वर्तमान में राजपूताना आदि के एजेंट गवर्नर जनरल के निवास का यह मुख्य स्थान है इस लिये यहाँ पर राजपूताना के राजों महाराजों ने भी अपने र बँगले बनवा लिये हैं और वहाँ वे लोग प्रायः उण्ण ऋतु में हवा खाने के लिये जाकर ठहरते हैं, इस के अतिरिक्त उन (राजों महाराजों) के दर्वारी वक्तील लोग वहाँ रहते हैं, अर्वाचीन मुधार के अनुकूल सर्व साधन राज्य की ओर से प्रजा के ऐश आराम के लिये वहाँ उपस्थित किये गये हैं जैसे-स्युनीसिपालिटी, प्रशस्त मार्ग और रोशनी का मुप्तवन्य आदि, यूरोपियन लोगों का मोजनालय (होटल), पोष्ट आफिस और सरत का मेदान, इत्यादि इमारतें इस स्थल की शोमारूप हैं।

आवू पर जाने की सुगमता—खरेंड़ी नामक स्टेशन पर उतरने के बाद उस के पास में ही मुर्शिदाबादनिवासी श्रीमान् श्रीबुध सिंह जी रायबहादुर दुधेड़िया के बनवाये हुए जैन मन्दिर और धर्मशाला हैं, इस लिये यदि आवश्यकता हो तो धर्मशाला में ठहर जाना चाहिये नहीं तो सवारी कर आबू पर चले जाना चाहिये, आबू पर डाक के पहुँचाने के लिये और वहाँ पहुँचाने को सवारी का प्रबंध करने के लिये एक भाड़ेदार रहता है उस के पास ताँगे आदि भाड़े पर मिळ सकते हैं, आबू पर जाने का मार्ग उत्तम है तथा उस की लम्बाई सत्रह माईल की है, ताँगे में तीन मनुष्य बैठ सकते हैं और प्रति मनुष्य ४) रूपये भाड़ा लगता है अर्थात् पूरे ताँगे का किराया १२) रुपये लगते हैं, अन्य सवारी की अपेक्षा ताँगे में जाने से आराम भी रहता है, आबू पर पहुँचने में ढाई तीन घण्टे लगते हैं, वहाँ भाड़ेदार ( ठेके वाले ) का आफिस है और घोड़ा गाड़ीका तवेला भी है, आबू पर सब से मत्तम और प्रेक्षणीय (देखने के योग्य) पदार्थ जैन देवालय है, वह भाडेदार के स्थान से डेढ़ माइल की दूरी पर है, वहाँ तक जाने के लिये बैल की और घोड़ की गाड़ी मिलती हैं, देलवाड़े में देवालय के बाहर यात्रियों के उतरने के लिये स्थान बने हुए हैं, यहाँ पर बनिये की एक द्कान भी है जिस में आटा दाल आदि सब सामान मूल्य से मिल सकता है, देलवाड़ा से थोडी दूर परमार जाति के गरीव लोग रहते हैं जो कि मज़दूरी आदि काम काज करते हैं और दही दृध आदि भी बेंचते हैं, देवालय के पास एक बावड़ी है उसका पानी अच्छा है, यहाँ पर भी एक भाड़ेदार घोड़ों को रखता है इस लिये कहीं जाने के लिये घोड़ा भाड़े पर मिल सकता हैं, इस से अचलेश्वर, गोमुख, नखी तालाव और पर्वत के प्रेक्षणीय दूसरे स्थानों पर जाने के लिये तथा सैर करने को जाने के लिये बहुत आराम है, उष्ण ऋत में अबू पर बड़ी बहार रहती है इसी लिये बड़े लोग प्रायः उष्ण ऋतु को वहीं व्यतीत करते हैं।।

इसी रीति से इस के विषय में बहुत सी बातें प्रचित हैं जिन का वर्णन अनावश्यक समझ कर नहीं करते हैं, खैर-देवालय के बनने का कारण चाहे कोई ही क्यों न हो किन्तु असल में सारांश तो यही है कि इस देवालय के बनवाने में अनुपमा और छीलावती की धर्मबुद्धि ही मुख्य कारणभूत सम-**श**नी चाहिचे, क्योंकि-निस्सीम धर्मबुद्धि और निष्काम भक्ति के विना ऐसे महत् कार्य का कराना अति कठिन है, देखो ! आबू सरीखे दुर्गम मार्ग पर तीन हजार फुट ऊँची संगमरमर पत्थर की ऐसी मनोहर इमारत का उठवाना क्या असामान्य औदार्थ का दर्शक नहीं है ? सब ही जानते हैं कि-आबू के पहाड़ में संगमरमर पत्थर की खान नहीं है किन्तु मन्दिर में छगा हुआ सब ही पत्थर आवू के नीचे से करीब पचीस माइल की दूरी से जरीवा की खान में से लाया गया था ( यह पत्थर अम्बा भवानी के हुँगर के समीप वखर पान्त में मिलता है ) परन्तु कैसे लाया गया, कौन से मार्ग से लाया गया, लाने के समय क्या २ परिश्रम उठाना पड़ा और कितने द्रव्य का खर्च हुआ, इस की तर्कना करना अति कठिन ही नहीं किन्तु अशक्यवत् प्रतीत होती है, देखी! वर्तमान में तो आबू पर गाड़ी आदि के जाने के लिये एक प्रशस्त मार्ग बना दिया गया है परन्तु पहिले ( देवालय के बनने के समय ) तो आबू पर चढ़ने का मार्ग अति दुर्गम था अर्थात् पूर्व समय में मार्ग में गहन झाड़ी थी तथा अघोरी जैसी कर जाति का सञ्चार आदि था, मला सोचने की बात है कि-इन सब कठिनाइयों के उपस्थित होने के समय में इस देवालय की स्थापना जिन पुरुषों ने करवाई शी उन में धर्म के इट निश्चय और उस में स्थिर भक्ति के होने में सन्देह ही क्या है।

वस्तुपाल और तेजपाल ने इस देवालय के अतिरिक्त भी देवालय, प्रतिमा, शिवालय, उपाश्रय (उपासरे), विद्याशाला, स्तूप, मस्जिद, कुआ, तालाब, बावड़ी, सदावत और पुस्तकालय की स्थापना आदि अनेक ग्रुभ कार्य किये थे, जिन का वर्णन हम कहाँ तक करें? बुद्धिमान् पुरुष ऊपर के ही कुछ वर्णन से उन की धर्मबुद्धि और लक्ष्मीपात्रता का अनुमान कर सकते हैं।

इन (वस्तुपाल और तेजपाल) को उदाहरणरूप में आगे रखने से यह बात भी स्पष्ट मालूम हो सकती है कि-पूर्व काल में इस आर्यावर्त देश में बड़े २ परोपकारी धर्मात्मा तथा कुबेर के समान धनाव्य गृहस्य जन हो चुके हैं, आहा! ऐसे ही पुरुषरतों से यह रत्नगर्भा वसुन्धरा शोभायमान होती हैं और ऐसे ही नररतों की सत्कीर्ति और नाम सदा कायम रहता है, देखो! शुभ कार्यों के करने वाले वे वस्तुपाल और तेजपाल इस संसार से चले जा चुके हैं, उन के गृहस्थान आदि के भी कोई चिह्न इस समय हूँ इने पर भी नहीं मिलते हैं, परन्तु उक्त महोदयों के नामाङ्गित कार्यों से इस भारतभूमि

के इतिहास में उन का नाम सोने के अक्षरों में अक्कित होकर देदी प्यमान हो रहा है और सदा ऐसा ही रहेगा, बस इन्हीं सब बातों को सोच कर मनुष्य को यथाशक्ति शुभ कार्यों को करके उन्हीं के द्वारा अपने नाम को सदा के लिये स्थिर कर इस संसार से प्रयाण करना चाहिये कि-जिस से इस संसार में उस के नाम का स्मरण कर सब लोग उस के गुणों का कीर्तन करते रहें और परलोक में उस को अक्षय सुख का लाभ हो।

यह पञ्चम अध्याय का पोरवाल वंशोत्पत्तिवर्णन नामक दूसरा प्रकरण समाप्त हुआ।

# तीसरा प्रकरण । खंडेलवाल जातिवर्णन ।

## खंडेलवाल (सिरावगी) जाति के ८४ गोत्रों के होने का संक्षिप्त इतिहास।

श्री महावीर स्वामी के निर्वाण से ६०९ ( छः सौ नौ ) वर्ष के पश्चात् दिगम्बर मतं की उत्पत्ति सहस्रमछ साधु से हुई, इस मत में कुमदचन्द्रनामक एक मुनि बड़ा पण्डित हुआ, उस ने सनातन जैन धर्म से चौरासी बोलों का मुख्य फर्क इस मत में डाला, इस के अनन्तर कुछ वर्ष वीतने पर इस मत की नींव का पाया जिनसेनाचार्य से दृढ़ हुआ, जिस का संक्षिप्त वर्णन इस प्रकार है कि—संडेला नगर में सूर्यवंशी चौहान संडेलगिरि राज्य करता था, उस समय अपराजित मुनि के सिंगाड़े में से जिनसेनाचार्य ५०० ( पाँच सौ ) मुनियों के परिवार

१-यह मत सनातन जैनश्वेताम्बर धर्म में से ही निकला है, इस मत के आचार्यों तथा साधुओं ने नझ रहना पसन्द किया था, वर्तमान में इस मत के साधु और साध्वी नहीं हैं अतः शावकों से ही धर्मोपदेश आदि का काम चलता है, इस मत में जो ८४ बोलों का फर्क हाला गया है उन में मुख्य ये पाँच बातें हैं— १-केवली आहार नहीं करे, २-वस्न में केवल ज्ञान नहीं है, ३-स्त्री को मोक्ष नहीं होता है, ४-जैनमत के दिगम्बर आम्नाय के सिवाय दूसरे को मोक्ष नहीं होता है, ५-सब द्रव्यों में काल द्रव्य मुख्य है, इन बोलों के विषय में जैनाचार्यों के बनाये हुए संस्कृत में खण्डन मण्डन के बहुत से अन्य मौजूद हैं परन्तु केवल भाषा जाननेवालों को यदि उक्त विषय देखना हो तो विधासागर न्यायरल मुनि श्री शान्तिविजय जी का बनाया हुआ मानवधर्मसंहिता नामक अन्य तथा स्वगंवासी खरतरगच्छीय मुनि श्री चिदानन्द जी का बनाया हुआ स्यादात्नुभवरलाकर नामक अन्य (जिस के विषय में इसी अन्य के दूसरे अध्याय में हम लिख चुके हैं) देखना चाहिये॥

से युक्त विचरते हुए इस (खंडेला) नगर के उद्यान में आकर टहरे, उक्त नगर की अमलदारी में ८४ गाँव लगते थे, दैववश कुछ दिनों से सम्पूर्ण राजधानी में महामारी और विषुचिका रोग अत्यन्त फैल रहा था कि-जिस से हजारों आदमी मर चुके ये और मर रहे थे, रोग के प्रकोप को देख कर वहाँ का राजा बहुत ही भयातुर हो गया और अपने गुरु ब्राह्मणों तथा ऋषियों को बुलाकर सब से उक्त उपद्रव की शान्ति का उपाय पूछा, राजा के पूछने पर उक्त धर्मगुरुओं ने कहा कि-"हे राजन् ! नरमेध यज्ञ को करो, उस के करने से शान्ति होगी" उन के वचन को सुन कर राजा ने शीघ्र ही नरमेध यज्ञ की तैयारी करवाई और यज्ञ में होमने के लिये एक मनुष्य के छाने की आज्ञा दी, संयोगवश राजा के नौकर मनुष्य को दूँढ़ते हुए इमशान में पहुँचे, उस समय वहाँ एक दिगम्बर मुनि ध्यान लगाये हुए खड़े थे, बस उन को देखते ही राजा के नौकर उन्हें पकड़ कर यज्ञ शाला में ले गये, यज्ञ की विधि करानेवालों ने उस सनि को स्नान करा के वस्नाभूषण पहिरा कर राजा के हाथ से तिलक करा कर हाथ में सङ्कल्प दे कर तथा वेद का मन्न पढ़ कर हवनकुण्ड में स्वाहा कर दिया, परन्तु ऐसा करने पर भी उपद्रव शान्त न हुआ किन्तु उस दिन से उलटा असंख्यातगुणा क्लेश और उपद्रव होने लगा तथा उक्त रोगों के सिवाय अग्निदाह, अनावृष्टि और प्रचण्ड हवा (आँधी) आदि अनेक कष्टों से प्रजा को अखन्त पीड़ा होने लगी और प्रजाजन अखन्त न्याकुल होकर राजा के पास जा २ कर अपना २ कष्ट सुनाने छगे, राजा भी उस समय चिन्ता के मारे विद्वल हो कर मूर्छागत (बेहोश) हो गया, मूर्च्छा के होते ही राजा को स्वप्न आया और स्वम में उस ने पूर्वोक्त ( दिगम्बर मत के ) मुनि को देखा, जब मूर्च्छा दर हुई और राजा के नेत्र खुल गये तब राजा पुन: उपद्रवों की शान्ति का विचार करने लगा और थोड़ी देर के पीछे अपने अमीर उमरावों को साथ लेकर वह नगर के बाहर निकला, बाहर जाकर उस ने उद्यान में ५०० दिगम्बर मुनि-राजों को ध्यानारूढ देखा, उन्हें देखते ही राजा के हृदय में विसाय उत्पन्न हुआ और यह शीघ्र ही उन के चरणों में गिरा और रुदन करता हुआ बोला कि-''हे महाराज ! आप कृपा कर मेरे देश में शान्ति करो"राजा के इस विनीत (विनय-यक्त ) वचन को सुन कर जिनसेनाचार्य बोले कि-"हे राजन्! तू द्याधर्म की वृद्धि कर" राजा बोला कि"हे महाराज ! मेरे देश में यह उपद्रव क्यों हो रहा है" तब दिगम्बराचार्य ने कहा कि-"हे राजन्! तू और तेरी प्रजा मिथ्यात्व से अन्धे हो कर जीवहिंसा करने लगे हैं तथा मांससेवन और मिद्रापान कर अनेक पापाचरण किये गये हैं, उन्हीं के कारण तेरे देश भर में महामारी फैली थी और उस के विशेष बढ़ने का हेतु यह है कि-त् ने शान्ति के बहाने से नरमेध यज्ञ में मुनि का होम कर सर्व प्रजा को कष्ट में डाल दिया, बस इसी कारण ये सब दूसरे भी अनेक उपद्रव फैल रहे हैं, तुझे यह भी स्मरण रहे कि-वर्तमान में जो जीव-हिंसा से अनेक उपद्रव हो रहे हैं यह तो एक सामान्य बात है, इस की विशेषता

तो तुझे भवान्तर (परलोक) में विदित होगी अर्थात् भवान्तर में तू बहुत दुःख पावेगा, क्योंकि-जीवहिंसा का फल केवल दुर्गति ही है", सुनि के इस वचन को सन कर राजा ने अपने किये हुए पाप का पश्चात्ताप किया तथा मुनि से सत्य धर्म को पूछा, तब दिगम्बराचार्य बोले कि-"हे राजन ! जहाँ पाप है वहाँ धर्म कहाँ से हो सकता है ? देख ! जैसा तुझे अपना जीव प्यारा है वैसा ही सब जीवों को भी अपना २ जीव प्यारा है, इस लिये अपने जीव के समान सब के जीव को प्रिय समझना चाहिये, पञ्च महावतरूप यतिधर्म तथा सम्यक्त्वसहित बारह वतरूप गृहस्थाधर्म ही इस भव और पर भव में सुखदायक है, इस लिये यदि तुझे रुचे तो उस ( द्यामय जैन धर्म ) का भङ्गीकार कर और सुपान्नों तथा दीन दु: खियों को दान दे, सत्य वचन को बोल, परनिन्दा तथा विकथा को छोड़ और जिनराज की द्रव्य तथा भाव से पूजा कर", आचार्य के मुख से इस उपदेश को सुन कर राजा जिनधर्म के मर्म को समझ गया और उस ने शीघ्र ही जिनराज की शान्तिक पूजा करवाई, जिस से शीघ्र ही उपद्रव शान्त हो गया, बस राजा ने उसी समय चौरासी गोत्रों सहित ( ८३ उमराव और एक आप खुद, इस प्रकार ८४ ) जैन धर्म का अङ्गीकार किया, उपर कहे हुए ८४ गाँवों में से ८२ गाँव राजपूतों के थे और दो गाँव सोनारों के थे, ये ही लोग चौरासी गोत्रवाले सिरावगी कहलाये, यह भी स्मरण रहे कि-इन के गाँवों के नाम से ही इन के गोन्न स्थापित किये गये थे, इन में से राजा का गोत्र साह नियत हुआ था और बाकी के गोत्रों का नाम पृथक २ रक्खा गया था जिन सब का वर्णन कमानुसार निम्नलिखित है:-

|            | _ ,,       |            | <del></del> |            |
|------------|------------|------------|-------------|------------|
| सं०        | गोत्र      | राजपूत वंश | गांव        | कुलदेवी    |
| 3          | साह        | चौहान      | खँडेलो      | चकेश्वरी   |
| 7          | पाटणी      | तंवर       | पाढणी       | आमा        |
| ą          | पापड़ीवाल  | चौहान      | पापड़ी      | चक्रेश्वरी |
| , <b>8</b> |            | राठौड़     | दौसा        | जमाय       |
|            | सेठी       | सोम        | सेठाणियो    | चक्रेश्वरी |
|            | भौसा       | चौहान      | भौसाणी      | नांदणी     |
|            | गौधा       | गौधड       | गौधाणी      | मातणी      |
| 6          | चाँदूवाङ्  | चँदेखा     | चंद्वाङ     | मातणी      |
| ९          | मौद्या     | ठीमर       | मौट्या      | औरख        |
| 30         | अजमेरा     | गौड़       | अजमेर्यो    | नॉदणी      |
| 33         | दरड़ौद्या  | चौहान      | दरड़ोद      | चकेश्वरी   |
| 92         | गदइया      | चौहान      | गदयौ        | चकेश्वरी   |
| 33         | पाहाड्या   | चौहान      | पाहाड़ी     | चक्रेश्वरी |
| 38         | भूँच       | सूर्यवंशी  | भूँछड       | आमण        |
| 94         | वज         | हेम        | वजाणी       | आमण        |
| 9६         | वजामहाराया | हेम        | वजमासी      | मौहणी      |
|            | ५६ जै० सं० |            |             |            |

# जैनसम्प्रदायशिक्षा ।

| 19   राऊका   सोम   राछोळी औरख   प्रायती   प   | सं॰ गोत्र      | राजपूत वंश    | गांव       | कुलदेवी    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------------|------------|------------|
| १८ पाटौद्या तँवर पाटोदी पग्नावती १९ गगवाळ कछावा गगवाणी जमवाय २० पाछदा चोहान पादणी चकेश्वरी ११ सौनी सौळंखी सोहनी आमण २२ विळाळा ठीमर सौम विळाळा जीरळ २३ विरळाळा ऊरुवंशी छोटी विळाळी सौतळ १४ विन्यायक्या गहळीत विन्यायकी वेश्वरी २५ वांकीवाळ मोहिळ बाँकळी जीणी २६ वांकीवाळ मोहिळ बाँकळी जीणी २६ वांकीवाळ मोहिळ काँसळी जीणी २७ पाएळा सौढा पावळी आमण २० पाएळा सौढा पावळी आमण २० पाएळा सौढा पावळी आमण ३० व्हाइया कछावा जाँझरी जमवाय ३० कटार्था कछावा जाँझरी सौतळी ३२ वेद सौरढी वदवासा आमणी ३२ वेद सौरढी वदवासा आमणी ३२ वेहराया पँवार टीगाणी पावडी ३३ वेहराया पँवार टीगाणी पावडी ३२ काळा ऊरुवंशी ऊरुवाड़ी सौतळी ३० काळा ऊरुवंशी ऊर्गाणी आमणी ३० काळा कुरुवंशी छगाणी आमणी ३० उद्याहावत सौळेखी दरहोदा आमणी ३० चोधरी तँवर चोधसा पग्नावती ३३ पोटल्या गहळीत पोटळा पग्नावती ३३ पोटल्या गहळीत पोटळा पग्नावती ३३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ३४ अनै।पढ्या चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ पाँगुल्या सौढा साख्णी सिरवराय ३४ अनै।पढ्या चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ पाँगुल्या चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ वनमाळी चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ पाँगुल्या चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ वनमाळी चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ वनमाळी चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ वनमाळी चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ वांवा चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ वनमाळी चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ३५ वांवा टीमस्सीम रावळी औटळ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |               | राछोली     | औरल        |
| १९ गगवाळ कछावा गगवाणी जमवाय २० पांचड़ा चोहान पांदणी चकेश्वरी २१ सौनी सौळंखी सौहनी आमण २२ विळाळा ठीमर सौम विळाळा औरळ २३ विर्ञाळा छुरुवंशी छोटी विळाळी सौतळ २४ विन्यायक्या गहळीत विन्यायकी वेथी २५ वांकीवाळ मोहिळ बांकळी जीणी २६ कासळावाळ मोहिळ कांसळी जीणी २६ कासळावाळ मोहिळ कांसळी जीणी २० पांपळा सौढा पांचळी भामण २८ सौगाणी स्यंवंशी सौगाणी कन्हाड़ी २५ जांक्रळा कछावा जांहरी जमवाय ३० कटार्था कछावा कटार्था जमवाय ३१ वेद सौरही वदवासा आमणी ३२ वेदर सौरही वदवासा आमणी ३२ वेदर सौरही वदवासा आमणी ३२ वेहरा सौढा बोहोरी सौतळी ३३ वेहर सौरही कुळवाड़ी सौहणी ३३ वेहरा सौढा बोहोरी सौतळी ३३ काळा छुरुवंशी छुळवाड़ी सौहणी ३५ काळा छुरुवंशी छुणाणी आमणी ३० छुडाड्या मौरट्या छुडाड्या छोसिळ ३८ मँडसाळी सौळखी मॅडसाळी आमणी ३० चोधरी तंवर चोधसा प्रधावती ३१ पोटल्या गहळीत पोटळा प्रधावती ३१ पोटल्या गहळीत पोटळा प्रधावती ३१ सोळा सौढा तान्हाड़ी आमणी ३६ सोल्या सौढा साख्णी सिरवराय ३४ अनोपड्या सौढा मार्याली चकेश्वरी ३४ साख्ण्या सौढा मार्याली चकेश्वरी ३४ साख्ण्या सौढा मार्याली चकेश्वरी ३४ साख्ण्या सौढा मार्याली सरवराय ३४ अनोपड्या चेहळा भनापड़ी मार्याणी ३४ साख्ण्या सौढा मार्याली सरवराय ३४ अनोपड्या चेहळा भनापड़ी मार्याणी ३४ पांगुल्या चेहान भूळाणी चकेश्वरी ३४ साख्ण्या चेहान भूळाणी चकेश्वरी ३४ साळ्या चेहान भूळाणी चकेश्वरी ३४ त्वाला चेहान भूळाणी चकेश्वरी ३४ साळ्या चेहान भूळाणी चकेश्वरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३८ पाटीचा      | तँवर          |            |            |
| २० पांबहा चौहान पांदणी चकेश्वरी २१ सीनी सीलंखी सोहनी आमण २२ विलाला ठीमर सीम विलाला औरल २३ विरलाला कुरुवंशी छोटी विलाली सीतल २४ विन्यायक्या गृहलीत विन्यायकी वेश्वी २५ वांकीबाल मीहिल बाँकली जीणी २६ कासलावाल मीहिल काँसली जीणी २६ कासलावाल मीहिल काँसली जीणी २० पांपला सीढा पांबली आमण २८ सीगाणी सूर्यवंशी सीगाणी कन्हाड़ी २० जाँझल्या कछावा जाँझरी जामवाय ३० कटार्या कछावा कटार्या जामवाय ३० वेद सीरही वदवासा आमणी ३२ वेद सीरही वदवासा आमणी ३२ वेद सीरही वदवासा आमणी ३२ वेदांग पंवार टीगाणी पांवडी ३३ वेहारा सीढा बोहोरी सीतली ३३ वेहारा सीढा बोहोरी सीतली ३३ वेहांग सूर्यवंशी लगाणी आमणी ३५ छावज्या चौहान छावज्या छोसिल ३० छुहाइया मीरट्या छुहाज्या लौसिल ३० उत्तावात सीळंखी संहाली आमणी ३० उत्तावात सीळंखी संहाली पांटला पंचावती ३२ मींदांक्या सीढा पांटला पंचावती ३२ मींदांक्या सीढा पांचली मातणी ३२ सांक्ण्या सीढा पांचली मातणी ३३ सांक्ण्या सीढा पांचली मातणी ३३ सांक्ण्या चौहान पांचला पंचावती ३३ सांक्ण्या चौहान पांचली मातणी ३४ सांक्ण्या चौहान पांचली मातणी ३४ सांक्ण्या चौहान पांचली मातणी ३४ सांक्ण्या चौहान पांचली चकेश्वरी ३४ सांक्ण्या चौहान पांचली चकेश्वरी ३४ मुलाण्या चौहान पांचली चकेश्वरी ३४ मुलाण्या चौहान पांतल्यो चकेश्वरी ३४ स्वानाली चौहान पांतल्यो चकेश्वरी ३४ स्वाना चौहान पांतल्यो चकेश्वरी ३४ सांक्णा चौहान पांतल्यो चकेश्वरी ३५ सांक्णा चौहान पांतल्यो चकेश्वरी ३४ सांक्णा चौहान पांतल्यो चकेश्वरी ३४ सांकण्या चौहान पांतल्यो चकेश्वरी ३४ सांकण चौहान पांतल्यो चकेश्वरी ३४ सांकण चौहान क्रावरी छोटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १९ गगवाल       | कछावा         | •          |            |
| र शे सीनी सीलंखी सीहनी आमण र विलाला जीरल जिरल किराला कर्यां सीतल कर्यां महिल बाँकली सीतल कर्यां महिल बाँकली जीणी सीहल काँसली जीणी स्पंतां कर्यां पावली सीतां पावली सीतां पावली सीतां पावली आमण स्पंतां कर्यां क्रां कर्यां पर्यां ती कर्यं कर | २० पाचडा       | चौहान         |            |            |
| २२ विलाला ठीमर सीम विलाला औरल २३ विराला कुरुवंशी छोटी विलाली सीतल विल्यायक्या गृहलीत विन्यायकी वेधी विलाला मोहिल बाँकली जीणी २५ वांकीवाल मोहिल काँसली जीणी स्पंवंशी सीवाणी कन्हाही लांकली जाणी स्पंवंशी सीवाणी कन्हाही जामवाय कुरुवंशी कुलावा जाँसरी जमवाय वेदा जाँसली जामणी विलाल सीता जाँसरी जमवाय कुरुवंशी कुलावा कटार्था जमवाय केथी कुलावा कटार्था जमवाय क्रें केथा कुरुवंशी कुलावाही सीतली सीतली कुलावा केथी केथा केथा कुरुवंशी कुलावाही सीतली कुलावा केथा क्रें क्रिक्टा केथा कुरुवंशी कुलावाही सीहणी क्रें क | २१ सौनी        | सौलंखी        | सौहनी      |            |
| स्थ विरलाखा कुरुवंशी छोटी विलाली सौतल विन्यायकी विथी महिल वॉकिवाख मीहिल वॉकली जीणी स्थ काकीवाख मीहिल कॉसली जीणी पापला सौढा पावली आमण कन्हाड़ी सौगाणी क्रन्हाड़ी सौगाणी क्रन्हाड़ी जासरी जमवाय कुछावा कंटायाँ जमवाय क्रियां कंछावा कंटायाँ जमवाय के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २२ विलाला      | ठीमर सौम      |            |            |
| २४ विन्यायक्या गहलौत विन्यायकी वेथी २५ वांकीवाल मोहिल बाँकली जीणी २६ कासलावाल मोहिल काँसली जीणी २७ पापला सौढा पावली आमण २८ सौगाणी स्पेवंशी सौगाणी कन्हाड़ी २५ जाँझल्या कलावा जाँझरी जमवाय ३० कटार्या कलावा जाँझरी जमवाय ३१ वेद सौरही वदवासा आमणी ३२ टीग्या पँवार टीगाणी पावडी ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३५ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ छावळ्या चौहान छावळ्या औरल ३६ लोग्या स्पर्यंशी लगाणी आमणी ३० लुहाड्या मौरच्या लुहाळ्या लौसिल ३८ मॅडसाली सौलली मॅडसाली आमणी ३० त्वार्या मौरच्या लुहाळ्या लौसिल ३० मॅडसाली सौल्खी मॅडसाली आमणी ३६ वगडावत सौल्खी हरहोदा आमणी ३६ वगडावत सौल्या पद्मावती ३३ पीटल्या गहलौत पीटला पद्मावती ३६ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ३४ अनौपळ्या चैहला आमणी चेहभी ३६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेशरी ३६ वनमाली चेहान प्रजुल्यो चक्रेशरी ३६ वनमाली चेहान प्रजुली चक्रेशरी ३६ वनमाली चेहान प्रजुल्यो चक्रेशरी ३६ वनमाली चेहान प्रजुल्यो चक्रेशरी ३६ वनमाली चेहान प्रजुली चक्रेशरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •              |               |            | सौतल       |
| २६ कासलावाल मौहिल काँसली जीणी २७ पापला सौढा पावली आमण २८ सौगाणी सूर्यवंशी सौगाणी कन्हाड़ी २९ जाँझल्या कछावा जाँझरी जमवाय ३० कटार्था कछावा कटार्था जमवाय ३० वेद सौरड़ी वदवासा आमणी ३२ टौग्या पँवार टौगाणी पावडी ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३४ काला कुश्वंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ काला कुश्वंशी कुणाणी आमणी ३७ लुहाड्या मौरल्या लुहाज्या लौसल्ल ३० लुहाड्या मौरल्या लुहाज्या लौसल्ल ३० नंथा सुर्यवंशी लगाणी आमणी ३० लुहाड्या मौरल्या लुहाज्या लौसल्ल ३० नंथा सौल्ली मँडसाली आमणी ३० वोधरी तंवर वोधला पद्मावती ४० पोटल्या गहलेत पोटला पद्मावती ४० गोंदोड्या सौढा साल्णी सिरवराय ४४ अनौपल्या सौढा साल्णी सिरवराय ४४ अनौपल्या सौढा साल्णी मातणी ३५ साल्ण्या सौढा साल्णी सिरवराय ४४ अनौपल्या सौढा साल्णी चेह्या ४० मूलाण्या चेहान पाँगुल्यो चेह्या भृहणी चेह्या ४० मूलाण्या चेहान पाँगुल्यो चेह्या भृहणी चेह्या ४० मूलाण्या चेहान पाँगुल्यो चेह्या चेह्या प्रावेश्यरी ४० पार्वेश चेह्या चेह्या भृहणी चेह्यरी ४० पार्वेश चेह्या पीतल्यो चेह्यरी ४० पार्वेश चेह्या पीतल्यो चेह्यरी ४० पार्वेश चेह्या पीतल्यो चेह्यरी ४० अरडक चेह्या पार्वेश चेरल्य चेह्यरी ४० अरडक चेह्यरी मारल्यो चेह्यरी ४० स्थाव्या चेह्यन क्रिक्सरी ५० अरडक चेह्यरी मारल्यो चेरल्यरी ५० अरडक चेह्यरी मारल्यो चेरल्यर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                | गहलीत         | विन्यायकी  |            |
| २७ पापला सौढा पावली भामण २८ सौगाणी स्पंवंशी सौगाणी कन्हाड़ी २९ जाँझल्या कछावा जाँझरी जमवाय ३० कटार्या कछावा कटार्या जमवाय ३१ वैद सौरही वदवासा आमणी ३२ टौग्या पँवार टौगाणी पावडी ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३४ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ छावक्या चौहान छावक्या छौरल ३६ लौग्या स्पंवंशी लगाणी आमणी ३७ लुहाड्या मौरत्या लुहाक्या लौसिल ३८ भँडसाली सौलखी महसाली आमणी ३० चौधरी तँवर चौधसा पद्मावती ४० चौधरी तँवर चौधसा पद्मावती ४० चौधरी तँवर चौधसा पद्मावती ४२ गीँदोक्या सौढा गिन्होड़ी श्रीदेवी ४३ साल्ण्या सौढा मालणी सिरवराय ४४ अनौपक्या चँदेला अनौपड़ी मातणी ४५ विगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुच्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४८ पीतक्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ५० अरड़क चौहान अरड़क चक्रेश्वरी ५० अरड़क चौहान अरड़क चक्रेश्वरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २५ वांकीवाल    | मौहिल         | बाँकली     | जीणी       |
| २७ पापला सौढा पावली भामण २८ सौगाणी स्पंवंशी सौगाणी कन्हाड़ी २९ जाँझल्या कछावा जाँझरी जमवाय ३० कटार्या कछावा कटार्या जमवाय ३१ वैद सौरही वदवासा आमणी ३२ टौग्या पँवार टौगाणी पावडी ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३४ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ छावक्या चौहान छावक्या छौरल ३६ लौग्या स्पंवंशी लगाणी आमणी ३७ लुहाड्या मौरत्या लुहाक्या लौसिल ३८ भँडसाली सौलखी महसाली आमणी ३० चौधरी तँवर चौधसा पद्मावती ४० चौधरी तँवर चौधसा पद्मावती ४० चौधरी तँवर चौधसा पद्मावती ४२ गीँदोक्या सौढा गिन्होड़ी श्रीदेवी ४३ साल्ण्या सौढा मालणी सिरवराय ४४ अनौपक्या चँदेला अनौपड़ी मातणी ४५ विगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुच्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४८ पीतक्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ५० अरड़क चौहान अरड़क चक्रेश्वरी ५० अरड़क चौहान अरड़क चक्रेश्वरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                | मौहिल         | काँसली     | जीणी       |
| २९ जाँझख्या कछावा जाँझरी जमवाय ३० कटार्था कछावा कटार्था जमवाय ३० वेद सौरही वदवासा आमणी ३२ टोग्या पँवार टोगाणी पावडी ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३४ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ छावक्या चौहान छावक्या औरल ३६ लोग्या स्पैवंशी लगाणी आमणी ३७ लुहाइया मौरठ्या लुहाक्या लौसिल ३८ भँडसाली सौलखी भँडसाली आमणी ३० चौधरी तँवर चौधला पद्मावती ४० चौधरी तँवर चौधला पद्मावती ४२ गाँदोक्या सौढा गिन्होड़ी श्रीदेवी ४३ साल्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ४४ अनौपढ्या चैहान पँगुल्यो चकेश्वरी ४५ विगोला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पँगुल्या चौहान पँगुल्यो चकेश्वरी ५८ बनमाली चौहान पँगुल्यो चकेश्वरी ५८ बनमाली चौहान पँगुल्यो चकेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चकेश्वरी ५९ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                | सौढा          |            | आमण        |
| २९ जॉझख्या कछावा जाँझरी जमवाय ३० कटार्था कछावा कटार्था जमवाय ३१ वेद सौरही वदवासा आमणी ३२ टोग्या पँवार टोगाणी पावडी ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३४ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ छावङ्या चौहान छावङ्या औरल ३६ लोग्या स्थेवंशी लगाणी आमणी ३० लुहाड्या मौरट्या लुहाङ्या लौसिल ३८ मँडसाली सौलखी मँडसाली आमणी ३० चौधरी तंवर चौधखा पद्मावती ४० चौधरी तंवर चौधखा पद्मावती ४३ पाटल्या गहलात पौटला पद्मावती ४३ पाटल्या गहलात पौटला पद्मावती ४३ साल्प्या सौढा साल्पी सिरवराय ४४ अनीपड्या चँदेला अनीपड़ी मातणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ४७ मूलाण्या चौहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ५० अरडक चौहान अरडक चकेश्वरी ५० अरडक चौहान सरदक चकेश्वरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                | सूर्यवंशी     | सौगाणी     | कन्हाड़ी   |
| ३१ वेद सौरही वदवासा आमणी ३२ टीग्या पँवार टीगाणी पावडी ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सौतली ३४ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ छावड़्या चौहान छावड़्या औरल ३६ लौग्या स्थंवंशी लगाणी आमणी ३७ लुहाड्या मौरुष्ट्या लुहाड्या लौसिल ३८ मँडसाली सौलखी मँडसाली आमणी ३९ दगड़ावत सौलंखी दरहौदा आमणी ३९ दगड़ावत सौलंखी दरहौदा आमणी ३९ त्याहावत सौलंखी दरहौदा आमणी ३९ त्याहावत सौलंखी पाटला पद्मावती ४३ पाटल्या गहलेत पौटला पद्मावती ४३ पौटल्या गहलेत पौटला पद्मावती ४३ पौटल्या सौढा गिन्हौड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा गिन्हौड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ४४ अनौपड़्या चेदला अनौपड़ी मातणी ४५ विगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४५ पिंगुल्या चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ४७ मूलाण्या चेहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ४७ मूलाण्या चेहान पीतल्यो चकेश्वरी ५० अरड़क चौहान अरड़क चकेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्या शीटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २९ जॉझङ्या     | कछावा         | जाँझरी     |            |
| ३२ टीग्या पँवार टीगाणी पावडी ३३ बोहोरा सीढा बोहोरी सीतली ३४ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सीढणी ३५ छावड़्या चौहान छावड़्या औरल ३६ लौग्या स्पर्यंक्शी लगणी आमणी ३७ लुहाड्या मीरट्या लुहाड़्या लौसिल ३८ मॅडसाली सीलखी मॅडसाली आमणी ३९ दगड़ावत सीलंखी दरहाँदा आमणी ४० चौधरी तँवर चौधसा पद्मावती ४३ पौटल्या गहलीत पौटला पद्मावती ४३ पौटल्या गहलीत पौटला पद्मावती ४३ गाँदोड़्या सीढा गिन्होंड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सीढा साख्णी सिरवराय ४४ अनौपड़्या चैदला अनौपड़ी मातणी ४५ विगीसा गौड़ नागीती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चैहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ४७ मूलाण्या चौहान पीतल्यो चकेश्वरी ४० वनमाली चौहान पतल्यो चकेश्वरी ४० वनमाली चौहान पतल्यो चकेश्वरी ४० अरडक चौहान अरड्क चकेश्वरी ५१ रावला ठीमरसीम रावली छीरल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |               | कटार्या    | जमवाय      |
| ३३ बोहोरा सौढा बोहोरी सीतली ३४ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सीहणी ३५ छावङ्या चौहान छावङ्या औरल ३६ लौग्या स्थंवंशी छगाणी आमणी ३७ लुहाड्या मीरट्या लुहाङ्या छौसिल ३८ मॅडसाली सीलखी मॅडसाली आमणी ३९ दगड़ावत सौलंखी दरहौदा आमणी ४० चौधरी तँवर चौधत्या पद्मावती ४३ पाटल्या गहलीत पौटला पद्मावती ४३ पाटल्या सौढा गिन्हौड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ४४ अनौपड्या चँदेला अनौपड़ी मातणी ४५ विगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४८ पातल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान पातल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान पातल्यो चक्रेश्वरी ५० अरडक चौहान अरड्क चक्रेश्वरी ५१ रावला ठीमरसीम रावली छौरल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३१ वैद         |               | वदवासा     | आमणी       |
| ३४ काला कुरुवंशी कुलवाड़ी सौहणी ३५ छावड़्या चौहान छावड़्या औरल ३६ लौग्या स्र्यंवंशी लगाणी आमणी ३७ लुहाड्या मौरट्या लुहाड़्या लौसिल ३८ भॅडसाली सौलखी भॅडसाली आमणी ३९ दगड़ावत सौलंखी दरहाँदा आमणी ४० चौधरी तँवर चौधला पद्मावती ४३ पाँटल्या गहलीत पौटला पद्मावती ४३ पाँट्रल्या गहलीत पौटला पद्मावती ४३ गाँदौड़्या सौढा गिन्होंड़ी श्रीदेवी ४३ साल्प्या सौढा माल्णी सिरवराय ४४ अनौपड़्या चँदेला अनौपड़ी मातणी ४५ विगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४७ मूलाण्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान पातल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान पातल्यो चक्रेश्वरी ५० अरड्क चौहान अरड्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                | प्वार         | टौगाणी     |            |
| ३५ छावङ्या चौहान छावङ्या औरल<br>३६ लोग्या स्थैवंशी छगाणी आमणी<br>३७ छुहाङ्या मौरट्या छुहाङ्या छोसिछ<br>३८ मॅडसाली सौछखी मॅडसाली आमणी<br>३९ दगड़ावत सौछंखी दरहौदा आमणी<br>४० चौधरी तँवर चौधत्या पद्मावती<br>४१ पाटल्या गहलौत पाटछा पद्मावती<br>४१ पाटल्या गहलौत पाटछा पद्मावती<br>४२ गाँदौड्या सौढा गिन्हौड़ी श्रीदेवी<br>४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय<br>४४ अनैपङ्या चँदेछा अनौपड़ी मातणी<br>४५ निगौला गौड़ नागौती नाँदणी<br>४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी<br>४७ मूठाण्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी<br>४८ वनमाली चौहान पातल्यो चक्रेश्वरी<br>४० अरङ्क चौहान अरङ्क चक्रेश्वरी<br>५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल<br>५२ मौदी ठीमरसौम रावत्यो छोरङ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | • •            |               | बोहोरी     | सौतली      |
| ३६ लोग्या सूर्यंवंशी लगाणी आमणी ३७ लुहाड्या मौरत्या लुहाड्या लौसिल ३८ भॅडसाली सौल्खी भॅडसाली आमणी ३९ दगडावत सौलंखी दरहौदा आमणी ४० चौधरी तँवर चौधत्या पद्मावती ४१ पेंटल्या गहलेत पौटला पद्मावती ४२ गाँदौड्या सौढा गिन्हौड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा गिन्हौड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ४४ अनेपख्या चैदेला अनेपड़ी मातणी ४५ विगोला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चैहान पाँगुल्यो चेत्रेश्वरी ४७ भूलाण्या चौहान पाँगुल्यो चेत्रेश्वरी ४८ पतल्या चौहान पाँतल्यो चेत्रेश्वरी ४८ वनमाली चैहान पतल्यो चेत्रेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चेत्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                | कुरुवंशी      | कुलवाड़ी   |            |
| ३० लुहाड्या मौरत्या लुहाड्या लौसिल<br>३८ मॅडसाली सौलखी मॅडसाली आमणी<br>३९ दगड्यत सौलंखी दरहौदा आमणी<br>४० चौधरी तँवर चौधत्या पद्मावती<br>४३ पेंग्टल्या गहलीत पेंग्टला पद्मावती<br>४३ गाँदौड्या सौढा गिन्हौड़ी श्रीदेवी<br>४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय<br>४४ अनौपड्या चँदेला अनौपड़ी मातणी<br>४५ विगौत्या गौड़ नागौती नाँदणी<br>४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेथरी<br>४७ भूलाण्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेथरी<br>४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेथरी<br>४८ वनमाली चौहान बनमाल चक्रेथरी<br>५० अरङ्क चौहान अरङ्क चक्रेथरी<br>५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल<br>५२ मौदी ठीमरसौम गोंदहसी लौरल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |               |            | औरल        |
| ३८ भँडसाली सौलखी भँडसाली आमणी ३९ दगड़ावत सौलंखी दरहाँदा आमणी ४० चौधरी तँवर चौधत्या पद्मावती ४१ पाँटल्या गहलोत पाँटला पद्मावती ४२ गाँदौड़्या सौढा गिन्होंड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ४४ अनौपड़्या चँदेला अनौपड़ी मातणी ४५ निगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४७ भूलाण्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ५८ वनमाली चौहान क्रामाल चक्रेश्वरी ५० अरड्क चौहान अरड्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -              |               | खगाणी      |            |
| ३९ दगड़ावत सौळंखी दरहौदा आमणी ४० चौधरी तँवर चौधत्या पद्मावती ४१ पैंग्टल्या गहलैति पैंग्टला पद्मावती ४२ गाँदौड्या सौढा गिन्हौड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ४४ अनेपड़्या चँदेला अनेपड़ी मातणी ४५ निगोला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४७ भूळाण्या चौहान पूँगुल्यो चक्रेश्वरी ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान पतल्यो चक्रेश्वरी ५८ वनमाली चौहान कराइक चक्रेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                | मौरह्या       |            | छौसिछ      |
| ४० चौधरी तँवर चौधला पद्मावती ४१ पेंटल्या गहलैति पेंटला पद्मावती ४२ गेंदोड्या सौढा गिन्होंड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ४४ अनौपड्या चँदेला अनौपड़ी मातणी ४५ निगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४७ भूळाण्या चौहान पूँगुल्यो चक्रेश्वरी ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान पतल्यो चक्रेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                | सौलखी         | भँडसाली    | आमणी       |
| ४१ पाँदल्या गहलात पाँदला प्राावती  ४२ गाँदोड्या सीढा गिन्होंड़ी श्रीदेवी  ४३ साख्ण्या सीढा साख्णी सिरवराय  ४४ अनीपड्या चँदेला अनीपड़ी मातणी  ४५ निगीसा गीड़ नागौती नाँदणी  ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी  ४७ भूलाण्या चौहान भूलाणी चक्रेश्वरी  ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी  ४८ वनमाली चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी  ४० अरड्क चौहान अरड्क चक्रेश्वरी  ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्यो औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |               | द्रङ्गैदा  | आमणी       |
| ४२ गाँदौड्या सौढा गिन्हौंड़ी श्रीदेवी ४३ साख्ण्या सौढा साख्णी सिरवराय ४४ अनैपड्या चँदेला अनौपड़ी मातणी ४५ निगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४७ भूलाण्या चौहान भूलाणी चक्रेश्वरी ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ५८ बनमाली चौहान कराइक चक्रेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्या छौटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |               | चैाधसा     | पद्मावती   |
| ४३ साख्ण्या सीढा साख्णी सिरवराय ४४ अनीपड्या चँदेला अनीपड़ी मातणी ४५ निगीसा गीड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४७ भूलाण्या चौहान भूलाणी चक्रेश्वरी ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान बनमाल चक्रेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्या छौटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४१ पे।टल्या    | गृहलीत        | पौटला      | पद्मावती   |
| ४४ अनीपड्या चँदेला भ्रनीपड़ी मातणी ४५ निगीसा गीड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४७ भूलाण्या चौहान भूलाणी चक्रेश्वरी ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ४८ वनमाली चौहान बनमाल चक्रेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्या औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                | सौढा          |            | श्रीदेवी   |
| ४५ निगौला गौड़ नागौती नाँदणी ४६ पाँगुल्या चौहान पाँगुल्यो चक्रेश्वरी ४७ भूळाण्या चौहान भूळाणी चक्रेश्वरी ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ४८ बनमाली चौहान बनमाल चक्रेश्वरी ५० अरड्क चौहान अरड्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्या औटल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४३ साख्ण्या    |               | साख्णी     |            |
| ४६ पाँगुल्या चैहान पाँगुल्यो चकेश्वरी ४७ भूळाण्या चैहान भूळाणी चकेश्वरी ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चकेश्वरी ४९ बनमाली चौहान बनमाल चकेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चकेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्या छौरल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                | चॅदेला        | अने पड़ी   |            |
| ४७ मूलाण्या चेहान मूलाणी चक्रेश्वरी ४८ पीतल्या चेहान पीतल्यो चक्रेश्वरी ४९ बनमाली चेहान बनमाल चक्रेश्वरी ५० अरङ्क चेहान अरङ्क चक्रेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसोम रावत्या औरल्ल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                | गौड़          |            |            |
| ४८ पीतल्या चौहान पीतल्यो चकेश्वरी ४९ बनमाली चौहान बनमाल चकेश्वरी ५० अरङ्क चौहान अरङ्क चकेश्वरी ५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्या औटल<br>५२ मौदी ठीमरसौम मौदृहसी लीरल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                | चौहान         | पाँगुल्यो  |            |
| ४९ बनमाली चोहान बनमाल चक्रेश्वरी<br>५० अरङ्क चोहान अरङ्क चक्रेश्वरी<br>५१ रावत्या ठीमरसोम रावत्या औटल<br>५२ मोदी ठीमरसोम मोदहसी छीरछ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _              | चौहा <b>न</b> |            |            |
| ५० अरड्क चौहान अरड्क चकेश्वरी<br>५१ रावत्या ठीमरसौम रावत्या औटल<br>५२ मौदी ठीमरसौम मौदृहसी छीरछ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                | चौहान         |            |            |
| ५९ रावत्या ठीमरसीम रावत्या औटल<br>५२ मोदी ठीमरसीम मोदहसी लीरल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                | चौहान         |            |            |
| ५२ में।दी ठीमरसीम मीदहसी छीरछ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                | चौहान         |            | चक्रेश्वरी |
| ५२ में।दी ठीमरसीम मीदहसी छीरछ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |               |            | औरल        |
| ५३ काकणराज्या कुरुवशी कीकणराज्या सीनछ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | पर मौदी        | ठीमरस्रोम     | म्रोदहसी   | खौरस्र     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ५३ को कणराज्या | कुरवशी        | कीकणराज्या | सीनळ       |

| सं०   | गोत्र             | राजपूत वंश | गांव            | कुलदेवी          |
|-------|-------------------|------------|-----------------|------------------|
| ષ્    | जुगराज्याः        | कुरुवंशी   | जुगराज्या       | सौनळ             |
| ષુષ   |                   | कुरुवंशी   | मूलराज्या       | सौनल             |
| ५६    | छहङ्या            | कुरुवंशी   | छाहङ्या         | सौनल             |
| યુહ   | दुकड़ा            | दुजाल      | दुकड़ा          | हेमा             |
| 46    | गौती              | दुजाल      | गौतड़ा          | हेमा             |
| ५९    | कुलभाण्या         | दुजाल      | कुलभाणी         | हेमा             |
| ξο    | वौर खंड्या        | दुजाल      | वौरखंडी         | हेमा             |
| ६३    | सरपत्या           | मौहिल      | सरपती           | जीणदेवी          |
| ६२    | चिरड्क्या         | चौहान      | चिरड़की         | चक्रेश्वरी       |
| ६३    | निगर्धा           | गौड़       | निरगद           | नाँदणी           |
| ६४    | निरपौल्या         | गौड़       | निरपाछ          | नाँदणी           |
| દ્વંપ | सरवङ्या           | गौड़       | सरवङ्या         | नाँदणी           |
|       | कड़वड़ा           | गौड़       | कड्वग <b>री</b> | नाँदणी           |
| ६७    | साँभर्या          | चौहान      | साँभर्यो        | चके <b>श्वरी</b> |
| ६८    | हलद्या            | मौहिछ      | हरलौद           | जाणिधयाद्गर      |
| ६९    | सौमगसा            | गहलोत      | सौमद            | चौथी             |
| ७०    | बंबा              | सौढा       | वंबाली          | सिखराय           |
| 9     | चौवाण्या          | चौहान      | चौवरसा          | चक्रेथरी         |
| ७२    | राजहंस            | सौढा       | राजहंस          | सिखराय           |
| ७३    | अहंकार्या <b></b> | सौढा       | भहंकर           | सिखण्य           |
| ७४    | भूसावङ्या         | कुरुवंशी   | भसवङ्गा         | सौनल             |
| ७५    | मौछसरा            | सौढा       | मौकसर           | सिखराय           |
| ७६    | भाँगड़ा           | खीमर       | भाँगङ्          | औरल              |
| ৩৩    | <b>लोह</b> ड्या   | मौरठा      | <b>छोह</b> र    | छोसलवियाः        |
| 96    | खेत्रपाल्या       | दुजाल      | खेत्रपारुयौ     | हेमा             |
| ७९    | राजभद             | साँखला     | राजभदुरा        | सरस्वती          |
| 60    | <b>भुँ</b> वाल्या | क्छावा     | भुँवाल          | जमवाय            |
| 63    | जलवाण्याः         | कछावा      | जलवाणी          | जमवाय 🕙          |
| ८२    | वेदाल्या          | ठीमर       | वनवौडा          | औरल              |
| ८३    | लठीवाल            | सौढा       | <b>क</b> टवाड़ा | श्रीदेवी         |
| ८४    | निरपाल् <b>या</b> | सोरटा      | <b>नि</b> पती   | अमाणी            |
|       |                   |            |                 |                  |

यह पञ्चम अध्याय का खँडेलवाल जातिवर्णन नामक तीसरा प्रकरण समाप्त हुआ।।

# चौथा प्रकरण । माहेश्वरी वंशोत्पत्ति वर्णन ।

माहेश्वरी वंशोत्पत्ति का संक्षिप्त इतिहाँस ।

खँडेला नगर में सूर्यवंशी चौहान जाति का राजा खड़गळसेन राज्य करता था, उस के कोई पुत्र नहीं था इस लिये राजा के सहित सम्पूर्ण राजधानी चिन्ता में निमम थी, किसी समय राजा ने ब्राह्मणों को अति आदर के साथ अपने यहाँ बुलाया तथा अत्यन्त प्रीति के साथ उन को बहुत सा द्रव्य प्रदान किया, तब ब्राह्मणों ने प्रसन्न होकर राजा को वर दिया कि-''हे राजन्! तेरा मनोवांछित सिद्ध होगा" राजा बोला कि-"हे महाराज! मुझे तो केवल एक पुत्र की वाञ्छा है" तब ब्राह्मणों ने कहा कि-"हे राजन्! तू शिवशक्ति की सेवा कर ऐसा करने से शिव जी के वर और हमलोगों के आशीर्वाद से तेरे बड़ा बुद्धिमान और बलवान पुत्र होगा, परन्तु वह सोलह वर्ष तक उत्तर दिशा को न जावे, सूर्यकुण्ड में स्नान न करे और ब्राह्मणों से द्वेष न करे तो वह साम्राज्य (चक्रवर्तिराज्य) का भोग करेगा, अन्यथा (नहीं तो) इसी देह से पुनर्जनम को प्राप्त हो जावेगा" उन के वचन को सुन कर राजा ने उन्हें वचन दिया (प्रतिज्ञा की ) कि-''हे महाराज! आप के कथनानुसार वह सोलह वर्ष तक न तो उत्तर दिशा को पैर देगा, न सूर्यकुण्ड में स्नान करेगा और न ब्राह्मणों से द्वेष करेगा" राजा के इस वचन को सुन कर ब्राह्मणों ने पुण्याहवाचन-को पढ़ कर आशीर्वाद देकर अक्षत (चावल ) दिया और राजा ने उन्हें दृष्य तथा पृथ्वी देकर धनप्रित करके विदा किवा, ब्राह्मण भी अति तुष्ट होकर वर को देते हुए विदा हुये, उन के विदा के समय राजा ने पुनः प्रार्थना कर कहा कि-''हे महाराज! आप का वर मुझे सिद्ध हो" सर्व भूदेव (ब्राह्मण) भी 'तथास्तु' कह कर अपने २ स्थान को गये, राजा के २४ रानियां थीं, उन में से चाँपावती रानी के गर्भाधान होकर राजा के पुत्र उत्पन्न हुआ, पुत्र का जन्म सुनते ही चारों तरफ से बधाइयाँ आने लगीं, नामस्थापन के समय उस का नाम सुजन कुँवर रक्खा गया, बुद्धिके तीक्ष्ण होने से वह बारह बर्फ की अवस्था में ही घोड़े की सवारी और शस्त्रविद्या आदि चौदह विद्याओं को पढ़ कर उन में प्रवीण हो गया, हृदय में भक्ति और श्रद्धा के होने से वह ब्राह्मणों और याचकों को नाना प्रकार के दान और मनोवांच्छित दक्षिणा आदि देने लगा, उस के सद्यवहार को देख कर राजा बहुत प्रसन्न हुआ, किसी समय

१-यह माहेश्वरी वैदयों की उत्पत्ति का इतिहास खास उन के भारों के पास जो लिखा हुआ है उसी के अनुसार हम ने लिखा है, यह इतिहास मारों का बनाया हुआ है अथवा वास्तविकरूप (जो कुछ हुआ था उसी का वर्णनरूप) है, इस बात का विचार लेख को देख कर बुद्धिमान् स्वयं ही कर सकेंगे, हम ने तो उक्त वैदयों की उत्पत्ति कैसे मानी जाती है इस बात का सब को ज्ञान होने के लिये इस विषय का वर्णन कर दिया है।

एक बौद्धे जैन साधु राजकुमार से मिला और उस ने राजकुमार को अहिंसा का उपदेश देकर जैनधर्म का उपदेश दिया इस छिये उस उपदेश के प्रभाव से राजकुमार की बुद्धि शिवमत से हट कर जैन मत में प्रवृत्त हो गई और वह ब्राह्मणों से यज्ञसम्बन्धी हिंसा का वर्णन और उस का खण्डन करने लगा, आखिरकार उस ने अपनी राजधानी की तीनों दिशाओं में फिर कर सब जगह जीवहिंसा को बंद कर दिया, केवल एक उत्तर दिशा बाकी रह गई, क्योंकि-उत्तर दिशा में जाने से राजा ने पहिले ही से उसे मना कर रक्खा था, जब राजकुमार ने अपनी राजधानी की तीनों दिशाओं में एकदम जीवहिंसा को बंद कर दिया और नरमेध, अश्वमेध तथा गोमेध आदि सब यज्ञ बंद किये गये तब ब्राह्मणों और ऋषिजनों ने उत्तर दिशा में जाकर यज्ञ का करना ग्रारू किया, जब इस बात की चर्चा राजकमार के कानों तक पहुँची तब वह बड़ा ऋदु हुआ परन्तु पिता ने उत्तर दिशा में जाने का निषेध कर रक्खा था अतः वह उधर जाने में सङ्कोच करता था, परन्तु प्रारब्धरेखा तो बड़ी प्रबल होती है, बस उसे ने अपना जोर किया और राजक्रमार की उमरावों के सहित बुद्धि पलट गई, फिर क्या था-ये सब शीघ्र ही उत्तर दिशा में चले गये और वहाँ पहुँच कर संयोनवश सूर्यकुण्ड पर ही खड़े हुए; वहाँ इन्हों ने देखा कि-छः ऋषीश्वरों ( पाराशर और गौतम आदि ) ने यज्ञारम्भ कर कुण्ड, मण्डप, ध्वजा और कलश आदि का स्थापन कर रक्खा है और वे वेद्ध्वनिसहित यज्ञ कर रहे हैं, इस कार्यवाही को देख, वेदध्वति का श्रवण कर और यज्ञशाला के मण्डप की रचना को देख कर राजकुमार को बड़ा आश्चर्य हुआ और वह मन में विचारने लगा कि-देखो! मुझ को तो यहाँ आने से राजा ने मना कर दिया और यहाँ पर छिपा कर यज्ञारम्भ कराया है, राजा की यह चतुराई मुझे आज माऌम हुई, यह विचार कर राजकुमार अपने साथ के उमरावों से बोला कि-''ब्राह्मणों को पकड़ लो और सम्पूर्ण यज्ञसामश्री को छीन कर नष्ट कर डालो, राजकुमार का यह वचन ज्यों ही ब्राह्मणों और ऋषियों के कर्णगोचर हुआ त्यों ही उन्हों ने समझा कि राक्षस आन पड़े हैं, बस उन्हों ने तेजी में आकर राजकुमार को न पहिचान कर किन्तु उन्हें राक्षस ही जान कर घोर शाप दे दिया कि-''हे निर्बुद्धियो ! तुम लोग पाषाणवत् जड़ हो जाओ'' शाप के देते ही बहत्तर उमराव और एक राजपुत्र घोड़ों के सहित पाषणवत् जड़-बुद्धि हो गये अर्थात उन की चलने फिरने देखने और बोलने आदि की सब शक्ति मिट गई और वे मोहनिद्रा में निमश्न हो गये, इस बात को जब राजा

१-यह बात तो अंग्रेजों ने भी इतिहासों में बतला दी है कि-बोद्ध और जैनधर्म एक नहीं हैं किन्तु अलग र हैं परन्तु अफसोस है कि-इस देश के अन्य मतावलम्बी विद्वान् भी इस बात में भूल खाते हैं अर्थात् वे बोद्ध और जैनधर्म को एक ही मानते हैं, जब विद्वानों की यह व्यवस्था है तो बेचारे भाट बौद्ध और जैनधर्म को एक लिखें इस में आश्चर्य ही क्या है ॥

और नगर के लोगों ने सुना तो शीघ्र ही वहाँ आकर उपस्थित हो गये और उन्हों ने कुमार तथा उमरावों को शाप के कारण पाषाणवत् जड़बुद्धि देखा, बस उन्हें ऐसी दशा में देख कर राजा का अन्तः करण विद्वल हो गया और उस ने उसी दुःख से अपने प्राणों को तज दिया, उस समय राजा के साथ में रानियाँ भी आई थीं, जिन में से सोलह रानियाँ तो सती हो गईं और शेष रानियाँ बाह्मणों और ऋषियों के शरणागत हुईं, ऐसा होते ही आस पास के रजवाड़े वाखों ने उस का राज्य दवा लिया, तब राजकमार की स्त्री उन्हीं बहत्तर उमरावों की स्त्रियों को साथ लेकर रुदन करती हुई वहाँ आई और ब्राह्मणों सथा ऋषियों के चरणों में गिर पड़ी, उन के दुःख को देख कर ऋषियों ने शिव जी का अष्टाक्षरी मझ देकर उन्हें एक गुफा बतला दी और यह वर दिया कि-तुम्हारे पति महादेव पार्वती के वर से शुद्धबुद्धि हो जावेंगे, तब तो वे सब स्त्रियाँ वहाँ बैठ कर शिवजी का स्मरण करने लगीं, कुछ काल के पीछे पार्वती जी के सहित शिव जी वहाँ आये. उस समय पार्वती जी ने महादेव जी से पूछा कि-यह क्या व्यवस्था है ? तब शिव जी ने उन के पूर्व इतिहास का वर्णन कर उसे पार्वती जी को सुनाया, जब राजा के कुँवर की रानी और वहत्तर उमरावों की ठकुरानियों को यह मालूम हुआ कि-सचमुच पार्वती जी के सहित शिव जी पधारे हैं, तब वे सब खियाँ आ कर पार्वती जी के चरणों का स्पर्श करने लगीं, उन की श्रद्धा को देख कर पार्वती जी ने उन्हें आशीर्वाद दिया कि-''तुम सौभाग्यवती धनवती तथा पुत्रवती हो कर अपने २ पतियों के सुख को देखो और तुम्हारे पति चिरञ्जीव रहें" पार्वती जीके इस वर को सुन कर रानियाँ हाथ जोड़ कर कहने लगीं कि - "हे मात: ! आप समझ कर वर देओ, देखो ! यहाँ तो हमारे पतियों की यह दशा हो रही है" उन के वचन को सुन कर पार्वती जी ने महादेव जी से प्रार्थना कर कहा कि-"महाराज! इन के शाप का मोचन करो" पार्वती जी की प्रार्थना को सुनते ही शिव जी ने उन सब की मोह-निदा को दूर कर उन्हें चैतन्य कर दिया, बस वे सब सुभट जाग पड़े, परन्तु उन्हों ने मोहवश शिव जी को ही घेर लिया तथा सुजन कुँवर पार्वती जी के रूप को देख कर मोहित हो गया, यह जान कर पार्वती जी ने उसे शाप दिया कि-"अरे मँगते ! तू माँग खा" बस वह तो जागते ही याचक हो कर माँगने लगा, इस के पीछे वे बहत्तरों उमराव बोले कि-"हे महाराज! हमारे घर में अब राज्य तो रहा नहीं है, अब हम क्या करें? तब शिव जी ने अहा कि-''तुम क्षत्रि-यस्व तथा शस्त्र को छोड़ कर वैइय पट का प्रहण करो" शिव जी के वचन को सब उमरावों ने अङ्गीकृत किया परन्त हाथों की जड़ता के न मिटने से वे हाथों से शस्त्र का त्याग न कर सके, तब शिव जी ने कहा कि-''तुम सब इस सूर्यकुण्ड में स्नान करो, ऐसा करने से तुम्हारे हाथों की जड़ता मिट कर शस्त्र छूट जावेंगे" निदान ऐसा ही हुआ कि सूर्यकुण्ड में स्नान करते ही उन के हाथों की जड़ता

मिट गई और हाथों से शस्त्र छूट गये, तब उन्हों ने तलवार की तो लेखनी, भालों की डंडी और ढालों की तराजू बना कर चणिज् पद (वैइय पद ) का ग्रहण किया, जब ब्राह्मणों को यह खबर हुई कि-हमारे दिये हुए शाप का मोचन कर शिव जी ने उन सब को वैदय बना दिया है, तब तो वे (ब्राह्मण ) वहाँ आ कर शिव जी से प्रार्थना कर कहने लगे कि ''हे महाराज ! इन्हों ने हमारे यज्ञ का विध्वंस किया था अतः हम ने इन्हें शाप दिया था, सो आप ने हमारे दिये हुए शाप का तो मोचन कर दिया और इन्हें वर दे दिया, अब कृपया यह बतला-इये कि-हमारा यज्ञ किस प्रकार सम्पूर्ण होगा ?'' ब्राह्मणों के इस वचन को सुन कर शिव जी ने कहा कि-"अभी तो इन के पास देने के लिये कुछ नहीं है परन्तु जब २ इन के घर में मङ्गलोत्सव होगा तब २ ये तुम को श्रद्धानुकूल यथाशक्य द्रव्य देते रहेंगे, इस लिये अब तुम भी इन को धर्म में चलाने की इच्छा करो" इस प्रकार वर दे कर इधर तो शिव जी अपने लोक को सिधारे, उधर वे बहत्तर उमराव छ:वों ऋषियों के चरणों में गिर पड़े और शिष्य बनने के लिये उन से प्रार्थना करने छगे, उन की प्रार्थना को सुन कर ऋषि यों ने भी उन की बात को स्वीकृत किया, इस लिये एक एक ऋषि के बारह २ किष्य हो गये, बस वे ही अब यजमान कहलाते हैं।

कुछ दिन पीछे वे सब खंडेला को छोड़ कर डीडवाणा में आ वसे और चूँकि वे बहत्तर खाँगों के उमराव थे इस लिये वे बहत्तर खाँग के डीडू महेश्वरी कहलाने लगे, कालान्तर में (कुछ काल के पीछे) इन्हीं बहत्तर खाँगों की वृद्धि (बढ़ती) हो गई अर्थात् वे अनेक मुख्कों में फैल गये, वर्तमान में इन की सब खाँगें करीव ७५० हैं, यद्यपि उन सब खाँगों के नाम हमारे पास विद्यमान (मौजूद) हैं तथापि विस्तार के भय से उन्हें यहाँ नहीं लिखते हैं।

महेश्वरी वैश्यों में भी यद्यपि बड़े २ श्रीमान् हैं परन्तु शोक का विषय है किविद्या इन लोगों में भी बहुत कम देकी जाती है, विशेष कर मारवाइ में तो
हमारे ओसवाल बन्धु और महेश्वरी बहुत ही कम विद्वान् देखने में आते हैं, विद्या
के न होने से इन का धन भी व्यर्थ कामों में बहुत उठता है परन्तु विद्यावृद्धि
आदि शुभ कार्यों में ये लोग कुछ भी खर्च नहीं करते हैं, इस लिये हम अपने
मारवाइनिवासी महेश्वरी सज्जनों से भी प्रार्थना करते हैं कि-प्रथम तो-उन को
विद्या की वृद्धि करने के लिये कुछ न कुछ अवस्य प्रबन्ध करना चाहिये, दूसरेअपने पूर्वजों (बड़ेरों वा पुरुषाओं) के व्यवहार की तरफ ध्यान देकर औसर
और विवाह आदि में व्यर्थव्यय (फिज्लखर्चों) को बन्द कर देना चाहिये,
तीसरे-कन्याविकय, बालविवाह, वृद्धविवाह तथा विवाह में गालियों का गाना
आदि कुरीतियों को बिलकुल उठा देना चाहिये, चौथे-परिणाम में केश देने वाले
तथा निन्दनीय व्यापारों को छोड़ कर शुभ वाणिज्य तथा कला कौशल के प्रचार
की ओर ध्यान देना चाहिये कि जिस से उन की लक्ष्मी की वृद्धि हो और देश

की भी दितसिद्धि हो, पाँचवें -सांसारिक पदार्थ और उन की तृष्णा को बन्धन का हेतु जान कर उन में अतिशय आसिक का परित्याग करना चाहिये, छठे-द्रव्य को सांसारिक तथा पारछीकिक सुख के साधन में हेतुभूत जान कर उस का उचित रीति से तथा सन्मार्ग से ही व्यय करना चाहिये, बस आशा है कि-हमारी इस प्रार्थना पर ध्यान दे कर इसी के अनुसार वर्त्ताव कर इमारे महेश्वरी आता सांसारिक सुख को प्राप्त कर पारछीकिक सुख के भी अधिकारी होंगे।

यह पञ्चम अध्याय का माहेश्वरी वंशोत्पत्तिवर्णन नामक चौथा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# पांचवां प्रकरण । बारह न्यात वर्णन ।

# बारह न्यातों का वर्ताव।

बारह न्यातों में जो परस्पर में वर्त्ताव है वह पाठकों को इन नीचे लिखे हुए दो दोहों से अच्छे प्रकार विदित हो सकता है:—

दोहा-खण्ड खंडेला में मिली, सब ही बारह न्यात । खण्ड प्रस्थ नृप के समय, जीम्या दालरु भात ॥ १ ॥ बेटी अपनी जाति में, रोटी शामिल होय । काची पाकी दूध की, भिन्न भाव नहिँ कोय ॥ २ ॥ सम्पूर्ण बारह न्यातो का स्थानसहित विवरण ।

| ••       | _                                                               | सं०                                                                                               | नाम न्यात                                                                                                                | स्थान से                                                                                                                                                                                 |
|----------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          |                                                                 | હ                                                                                                 | खंडेलवाल                                                                                                                 | खंडेला से                                                                                                                                                                                |
| ओसवाछ    | ओसियाँ से                                                       | ۵                                                                                                 | म्हेश्वरी डीड्                                                                                                           | डीडवाणा से                                                                                                                                                                               |
| मेड़तवाल | मेड़ता से                                                       | ዓ                                                                                                 | _                                                                                                                        | पौकर जी से                                                                                                                                                                               |
| जायलवाल  | जायल से                                                         | 30                                                                                                | टींटोड़ा                                                                                                                 | टींटोड्ग <b>ड् से</b>                                                                                                                                                                    |
| बघेरवाल  | बघेरा से                                                        | 99                                                                                                | कठाड़ा                                                                                                                   | खादू गढ़ से                                                                                                                                                                              |
| पह्णीवाल | पाछी से                                                         | 9 २                                                                                               | राजपुरा                                                                                                                  | राजपुर से                                                                                                                                                                                |
|          | नाम न्यात<br>श्रीमाल<br>ओसवाल<br>मेड्तवाल<br>जायलवाल<br>बघेरवाल | श्रीमाल भीनमाल से<br>ओसवाल ओसियाँ से<br>मेड्तवाल मेड्ता से<br>जायलवाल जायल से<br>बघेरवाल बघेरा से | नाम न्यात स्थान से सं॰ श्रीमाल भीनमाल से ७ ओसवाल ओसियाँ से ८ मेड्तवाल मेड्ता से ९ जायलवाल जायल से १० बघेरवाल बघेरा से ११ | नाम न्यात स्थान से सं० नाम न्यात श्रीमाल भीनमाल से ७ खंडेलवाल ओसवाल ओसियाँ से ८ महेश्वरी डीड्<br>मेड्तवाल मेड्ता से ९ पोकरा<br>जायलवाल जायल से १० टींटोड़ा<br>बघेरवाल बघेरा से ११ कटाड़ा |

१-इन दोहों का अर्थ सुगम ही है, इस लिये नहीं लिखा है।। २-सब से प्रथम समस्त बारह न्यातें खँडेला नगर में एकत्रित हुई थीं, उस समय जिन २ नगरों से जो २ वैश्य आये थे वह सब विषय कोष्ठ में लिख दिया गया है, इस कोष्ठ के आगे के दो कोष्ठों में देशप्रथा के अनुसार बारह न्यातों का निदर्शन किया गया है अर्थात जहाँ अग्रवाल नहीं आये वहाँ चित्रवाल शामिल गिने गये, इस प्रकार पीछे से जैसा २ मौका जिस २ देशवालों ने देखा वैसा ही वे करते गये, इस में असली तालर्थ उन का यही था कि-सब वैश्यों में एकता रहे और उन्नति होती रहे किन्तु केवल पेट को भर २ कर चले जाने का उन का ताल्य नहीं था॥ ३-'स्थान सहित' अर्थात् जिन २ स्थानों से आ २ कर वे सब एकत्रित हुए थे (देखो संख्या २ का नोट)॥

### मध्यप्रदेश ( मालवा ) की समस्त बारह न्यातें।

| सं॰ नाम न्यात | सं० नाम न्यात | सं० नाम स्यात | सं० नाम न्यात    |
|---------------|---------------|---------------|------------------|
| १ श्रीश्रीमाल | ४ ओसवाल       | ७ पह्लीवास    | १० महेश्वरी डीडू |
| २ श्रीमाल     | ५ खँडेखवास    | ८ पोरवास      | ११ हूमड          |
| ३ अप्रवाल     | ६ वघेरवाल     | ९ जेसवाछ      | १२ चौरंडिया      |

#### गौढवाड़, गुजरात तथा काठियावाड़ की समस्त बारह न्यातें।

| सं | ० नाम न्यात | सं० नाम न्यात | सं० नाम न्यात | सं० | नाम न्यात |
|----|-------------|---------------|---------------|-----|-----------|
| 9  | श्रीमाल     | ४ चित्रवाल    | ७ पोरवाळ      | 30  | महेश्वरी  |
| -  | श्रीश्रीमाल | ५ पह्लीवाल    | ८ खँडेलवाळ    |     | ठंठवास्र  |
| ₹  | ओसवाल       | ६ बघेरवाल     | ९ मेड्तवाल    | 35  | हेरसौरा   |

यह पञ्चम अध्याय का बारह न्यातवर्णन नामक पाँचवाँ प्रकरण समास हुआ ॥

## छठा प्रकरण । चौरासी न्यातवर्णन ।

## चौरासी न्यातों तथा उन के स्थानों के नामों का विवरण।

| सं० नाम न्यात | स्थान से       | सं० नाम न्यात | स्थान से        |
|---------------|----------------|---------------|-----------------|
| १ श्रीमाल     | भीनमाळ से      | १० अवकथवाल    | आँबेर आभानगर से |
| २ श्रीश्रीमाल | इस्तिनापुर से  | ११ ओसवाळ      | ओसियाँ नगर से   |
| ३ श्रीखण्ड    | श्रीनगर से     | १२ कठाड़ा     | खाटू से         |
| ४ श्रीगुरु    | आभूना डौलाइ से | १३ कटनेरा     | कटनेर से        |
| ५ श्रीगोड़    | सिद्धपुर से    | १४ ककस्थन     | वालकूँडा से     |
| ६ अगरवाळ      | भगरोहा से      | ६५ कपौला      | नप्रकोट से      |
| ७ अज्ञेतरा    | अजमेर से       | १६ काँकरिया   | करौली से        |
| ८ अजौधिया     | अयोध्या से     | १७ खरवा       | खेरवा से        |
| ९ अडािकया     | आडणपुर से      | १८ खडायता     | खँडवा से        |

१-इन में श्री श्रीमाल इस्तिनापुर से, अम्रवाल अगरोहा से, पोरवाल पारेवा से, जेसवाल जैसलगढ़ से, हूमड़ सादवाड़ा से तथा चौरंडिया चावंडिया से आये थे, श्रेष का स्थान प्रथम लिख ही चुके हैं ॥ २-इन में से चित्रवाल चित्तोड़गढ़ से, ठंठवाल......से तथा इरसौरा हरसौर से आये थे, श्रेष का स्थान प्रथम लिख ही चुके हैं ॥ ३-'स्थानों के' अर्थात जिन २ स्थानों से आ २ कर एकत्रित हुए थे उन २ स्थानों के ॥

## जैनसम्प्रदायशिक्षा ।

| सं॰              | नाम न्यात                    | स्थान से           | सं० नाम न्यात | स्थान से               |
|------------------|------------------------------|--------------------|---------------|------------------------|
| 99               | खेमवाछ                       | खेमानगर से         | ५१ पञ्चम      | पञ्चम नगर से           |
| 20               | खँडेलवाल                     | खँडेळानगर से       | ५२ पौकरा      | पोकरजी से              |
| 23               | गँगराड़ा                     | गँगराड़ से         | ५३ पौरवार     | पारेवा से              |
| ३२               | गाहिलवाल                     | गौहिलगड़ से        | ५४ पौसरा      | पौसर नगर से            |
|                  | गौलवाल                       | गौलगढ़ से          | ५५ वघेरवाल    | वघेरा से               |
|                  | गोगवार                       | गोगा से            | ५६ वदनौरा     | वदनौर से               |
| २५               | गींदोड़िया                   | गींदोड़देवगढ़ से   | ५७ वरमाका     | ब्रह्मपुर से           |
|                  | चकौंड़                       | रणथंभचकावा         | ५८ विदियादा   | विदियाद से             |
|                  |                              | गद मल्हारी से      | ५९ वीगार      | विलास पुरी से          |
| २७               | चतुरथ                        | चरणपुर से          | ६० भगनगे      | भावनगर से              |
| २८               | चीतौड़ा                      | चित्तौड़गढ़ से     | ६१ भूँगडवार   | भूरपुर से              |
|                  | चोरंडिया                     | चावंडिया से        | ६२ महेश्वरी   | डीडवाणे से             |
| ३०               | जायलवाल                      | जावल से            | ६३ मेडतवाल    | मेडता से               |
| 3 9              | जालोरा                       | सौवनगढ़ जाहौर से   | ६४ मृाधुरिया  | मथुरा से               |
| _                | जैसवाल                       | जैसलगढ़ से         | ६५ मौड        | सिद्धपुर पाटन से       |
| 4 \<br>3 \tag{2} |                              | जम्बू नगर से       | ६६ मांडलिया   | मॉडलगढ़ से             |
|                  | जम्बूस <b>रा</b><br>टींटौड़ा | टॉटोंड से          | ६७ राजपुरा    | राजपुर से              |
|                  | टाटाड़ा<br>टंटेंगरिया        | टंटेरा नगर से      | ६८ राजिया     | राजगद से               |
| -                |                              |                    | ६९ लवेचू      | छावा नगर से            |
|                  | <b>ढ्रॅसर</b>                | ढाकलपुर से         | ७० लाड        | ळाँवागढ् से            |
|                  | दसौरा                        | दसौर से            | ७१ हरसौरा     | हरसीर से               |
|                  | धव <b>लकौष्टी</b>            | घौलपुर से          | ७२ हूमङ्      | सादवाड़ा से            |
| <b>ર્</b>        | , धाकड़                      | धाकगढ़ से          | ७३ हलद        | हलदा नगर से            |
| 80               |                              | नराणपुर से         | ७४ हाकरिया    | हाकगढ नलवर से          |
| 83               |                              | नागरचाळ से         | ७५ साँभरा     | साँभर से               |
| 85               | नेमा                         | हरिश्चनद्र पुरी से | ७६ सडौइया     | हिंगलादगढ़ से          |
| ४३               |                              | नरसिंघपुर से       | ७७ स्रेडवाल   | सादड़ी से              |
| 88               | नवाँभरा                      | नवसरपुर से         | ७८ सौरठवाछ    | गिरनार से              |
| 84               | नागिन्द्रा                   | नागिन्द्र नगर से   | ७९ सेतवाल     | सीतपुर से              |
| 8 ह              | नाथचल्ला                     | सिरोही से          | ८० सौहितवाल   |                        |
|                  | नाछेला                       | नाडोलाइ से         | ८१ सुरन्द्रा  | सुरेन्द्रपुर अवन्ती से |
| 86               | नौटिया                       | नौसलगढ़ से         | ८२ सौनैया     | सौनगढ़ से              |
| 8 ९              | पह्णीवाल                     | पाली से            | ८३ सौरंडिया   | शिवगिराणा से           |
| 40               | परवार                        | पारा नगर से        | 85            | •••                    |

# ्र गुजरात देवा की चौरासी न्यातों का विवरण।

| सं० | नःम न्यात    | सं० नाम न्यात | ,<br>सं० नाम न्यात | ु<br>सं॰ नाम न्यात |
|-----|--------------|---------------|--------------------|--------------------|
| 9   | श्रीमाली     | २२ गूजरवाल    | <b>४३</b> दसारा    | ६४ माड             |
| ર   | श्रीश्रीमारू | २३ गौयखवाळ    | ४४ दोइछवाछ         | ६५ मेहवाड़ा        |
| ર   | अगरवाल       | २४ नफाक       | <b>४५ पद</b> मौरा  | ६६ मीहीरिया        |
| 8   | अनेरवाल      | २५ नरसिंघपुरा | ४६ पछेवाल 🧠        |                    |
| ષ   | आढवरजी       | २६ नागर       | ४७ पुष्करवाल       | ६८ मेंडाहुळ        |
| ξ   | आरचितवाल     | २७ नागेन्द्रा | ४८ पञ्चमव(छ        | ६९ मोठ             |
| ড   | औरवाल        | २८ नाघौरा     | ४९ बटीवरा          | ७० माँडलिया        |
| C   | औसवाल        | २९ चीतौड़ा    | ५० बरूरी           | ७१ मेडीरा          |
| ዓ   | अंडोरा       | ३० चित्रवाल   | ५१ बाईस            | ७२ लाड             |
| 30  | कढेरवाळ      | ३१ जारीला     | ५२ वाम्रीवा        | ७३ लाडीसाका        |
| 33  | कपोछ         | ३२ जीरणवाळ    | ५३ वावरवाल         | ७४ लिंगायत         |
| 35  | करवेरा       | ँ३३ जेलवाल    | ५४ वामणवाल         | ७५ वाचड़ा          |
| 93  | काकलिया      | ३४ जेमा       | ५५ बालमीवाल        | ७६ स्तवी           |
| 38  | काजौटीवाल    | ३५ जम्बू      | ५६ वाहोरा          | ७७ सुररवाळ         |
|     | कौरटवाल      | ३६ झलियारा    | ५७ वेड्नौरा        | ७८ सिरकेरा         |
| 9 € | कंवीवाल      | ३७ ठाकरवाल    | ५८ भागेरवास        | ७९ सौनी            |
| 90  | खदायता       | ३८ डीडू       | ५९ भारीजा          | ८० सौजतवाळ         |
|     | खातरवाल      | ३९ डींडोरिया  | ६० मूँगरवास        | ८१ सारविया         |
|     | खीची         | ४० डीसॉंबाल   | ६१ भूंगड़ा         | ८२ सौहरवाळ         |
|     | खंडेवाल      | ४१ तेराँडा    | ६२ मानतवाल         | ८३ साचौरा          |
| ₹9  | गसौरा        | ४२ तीपौरा     | ६३ मेडतवाळ         | ८४ हरसीरा          |
|     |              |               |                    |                    |

# दक्षिण प्रान्त की चौरासी न्यातों का विवरण।

| सं | • नाम न्यात | सं० | । नाम न्यात | सं० | नाम न्यात    | सं० | नाम न्यात   |
|----|-------------|-----|-------------|-----|--------------|-----|-------------|
| 3  | हुमङ्       |     | वघेरवाल     |     | मेड्तवाछ     |     | नाथचल्ला    |
| ₹  | खँडेलवाळ    | C   | बावरिया     | 18  | पछीवाल       | २०  | खरवा        |
| ₹  | पौरवास      | ९   | गैलवाड़ा    | 94  | गॅंगेरवाल    | २१  | सडौइया      |
| 8  | अग्रवाल     | 30  | गौलपुरा     | 9 & | खडायते       | २२  | -<br>कटनेरा |
| પ્ | जेसवाल      | 33  | श्रीमाल     | 90  | <b>लवेचू</b> | २३  | काकरिया     |
| Ę  | परवाल       | 35  | ओसवाल       | 36  | वैस          | २४  | कपाैला      |

|     |           | •             |                |               |
|-----|-----------|---------------|----------------|---------------|
| सं० | नाम न्यात | सं॰ नाम न्यात | सं॰ नाम न्यात  | सं॰ नाम न्यात |
| રૂપ | हरसौरा    | ४२ सारेडवाल   | ५९ खंडवरत      | ७६ जनौरा      |
|     | दुसौरा    | ४३ माँडिछिया  | ६० नरसिया      | ७७ पहासया     |
|     | नाछेला    | ४४ अडालिया    | ६१ भवनगेह      | ७८ चकौड़      |
|     | टंटारे    | ४५ खरिन्द     | ६२ करवस्तन     | ७९ वहड़ा      |
|     | हरद       | ४६ माया       | ६३ आनंदे       | ८० घँवल       |
|     | जालौरा    | ४७ अष्टवार    | ६४ नागौरी      | ८१ पवारछिया   |
|     | श्रीगुरु  | ४८ चतुरथ      | ६५ टकचाल       | ८२ बागरौरा    |
| -   | नौटिया    | ४९ पञ्चम      | ६६ सरडिया      | ८३ तरौड़ा     |
|     | चौरडिया   | ५० वपछवार     | ६७ कमाइया      | ८४ गीँदौड़िया |
|     | भूँगड्वाल | ५१ हाकरिया    | ६८ पौसरा       | ८५ पितादी     |
| •   | धाकड़     | ५२ कँदोइया    | ६९ भाकरिया     | ८६ बधेरवाल    |
| •   | वौगारा    | ५३ सौनैया     | ७० वदवद्द्या   | ८७ बूढेस्ना   |
| •   | गौगवार    | ५४ राजिया     | ७१ नेमा        | ८८ कटनेरा     |
| •   | लाड       | ५५ वडेला      | ७२ अस्तकी      | ८९ सिँगार     |
| •   | अवकथवाल   | ५६ मटिया      | ७३ कारेगराया   | ९० नरसिंघपुरा |
| •   | विदियादी  | ५७ सेतवार     | ७४ नराया       | ९१ महता       |
|     | ब्रह्माका | ५८ चक्कचपा    | ७५ मौड़माँडलिय | π .           |
| - • |           |               |                |               |

# एतदेशीय समस्त वैश्य जाति की पूर्वकालीन सहानुभूति का विश्वशीन।

विद्वानों को विदित हो होगा कि-पूर्व काल में इस आर्यावर्त्त देश में प्रत्येक नगर और प्रत्येक ग्राम में जातीय पञ्चायतें तथा ग्रामवासियों के शासन और पालन आदि विचार सम्बन्धी उन के प्रतिनिधि यों की व्यवस्थापक सभायें थीं, जिन के सत्प्रबन्ध (अच्छे इन्तिजाम) से किसी का कोई भी अनुचित वर्त्ताव नहीं हो सकता था, इसी कारण उस समय यह आर्यावर्त सर्वथा आनन्द मङ्गल के शिखर पर पहुँचा हुआ था।

प्रसंगवशात यहां पर एक ऐतिहासिक वृत्तान्त का कथन करना आवश्यक समझ कर पाठकों की सेवा में उपस्थित किया जाता है, आशा है कि-उस का अवलोकन कर प्राचीन प्रथा से विज्ञ होकर पाठकगण अपने हृदयस्थल में पूर्व- कालीन सिहचारों और सहत्तीवों को स्थान देंगे, देखिये-पद्मावती नगरी में एक धनाह्य पोरवाल ने पुत्रजन्ममहोत्सव में अपने अनेक मित्रों से सम्मित ले कर एक वैश्यमहासभा को स्थापित करने का विचार कर जगह २ निमन्त्रण

भेजा, निमम्नण को पाकर यथासमय पर बहुत दूर २ नगरों के प्रतिनिधि भा गये थेंगर सभाकर्ता पोरवाल ने उन का भोजनादि से अखन्त सम्मान किया तथा सर्व मतानुसार उक्त सभा में यह ठहराव पास किया गया कि—जो कोई खानदानी धनाट्य वैदय इस सभा का उत्सव करेगा उस को इस सभा के सभासदों ( मेग्बरों ) में प्रविष्ट ( भरती ) किया जावेगा।

१-पाठकगणों को उक्त लेख को पढ़ कर विस्मित (आश्चर्य से युक्त) नहीं होना चाहिये और न यह विचार करना चाहिये कि-पूर्व समय में सभायें कव होती थीं, सभाओं की प्रथा (रिवाज) तो थोड़े समय पूर्व से प्रचलित हुई है, इलादि, क्योंकि सभाओं का प्रचार आधानिक (थोड़े समय पूर्व का) नहीं किन्तु प्राचीन ही है, हां यह बात सल्य है कि-कुछ काल तक सभाओं की प्रथा बन्द रह चुकी है तथा थोड़े समय से इस का पुनः प्रचार हुआ है, इसी लिये प्राचीन काल में इस प्रथा के प्रचलित होने में कुछ पाठकों को विस्मय (आश्चर्य) उत्पन्न हो सकता है, परन्तु वास्तव में यह बात सल्य नहीं है, क्योंकि-सभाओं की प्रथा प्राचीन ही है, अर्थात् प्राचीन काल में सभाओं की प्रथा का खूब प्रचार रह चुका है, उक्त विषय का पाठकों को ठीक रीति से निश्चय हो जावे इस लिये हम ता० २ नोवेंबर सन् १९०६ के वेंकटेश्वर समाचार पत्र में छपे हुए (इसी आश्चय के) लेख को यहां पर अविकल (ज्यों का त्यों) प्रकाशित करते हैं, उस के पढ़ने से पाठकों को अच्छे प्रकार से विदित (मालूम) हो जावेगा कि प्राचीन काल में किस प्रकार का प्रवन्ध था तथा सभाओं के द्वारा किस प्रकार से व्यवस्था होती थी, देखिये:—

"गांवों में पञ्चायत—सन् १८१९ ई० में पल्किनस्टन साहब ने हिन्दुस्थानवासियों के विषय में लिखा थाः—

Their Village Communities are almost sufficient to protect their members if all other Governments are withdrawn.

अर्थात् हिन्दुस्थानवासियों की गाँवों की पद्मायतें इतनी दृढ़ हैं कि किसी प्रकार की गवर्नमेंट न रहने पर भी वे अपने अधीनस्थ लोगों की रक्षा करने में समर्थ हैं।

सन् १८३० ई० में सर चार्ल्स मेटकाफ महाशय ने लिखा थाः—

The village Communities are little republics having nearly everything they want within themselves. They seem to last where nothing else lasts. Dynasty after dynasty tumbles down, revolution succeeds to revolution Hindu, Pathan, Moghul, Maharatta, Sikh, English are masters in turn but the village Communities remain the same. The union of the village communities each one forming a little separate State in itself has I conceive contributed more than any other cause to the preservation of the people of India through all revolutions and changes which they have suffered and it is in a high degree conducive to their happiness and to the enjoyment of great portion of freedom and independence.

५७ जै० सं०

अर्थात् हिन्दुस्थान की गाँवों की पञ्चायतें विना राजा के छोटे र राज्य हैं, जिन में लोगों की रक्षा के लिये प्रायः सभी वस्तुयें हैं, जहाँ अन्य सभी विषय विगइते दिखाई देते हैं तहाँ ये पञ्चायतें चिरस्थायी दिखाई पड़ती हैं, एक राजवंश के पीछे दूसरे राजवंश का नाश हो रहा है, राज्य में एक गड़बड़ी के पीछे दूसरी गड़बड़ी खड़ी होरही है, कभी हिन्दू, कभी पठान, कभी मुगल, कभी मरहठा, कभी सिख, कभी अंग्रेज, एक के पीछे दूसरे राज्य के अधिकारी बन रहे हैं किंतु ग्रामों की पञ्चायतें सदैव बनी हुई हैं, ये ग्रामों की पञ्चायतें जिन में से हर एक अलग र छोटी र रियासत सी मुझे जैंच रही हैं सब से बढ़ कर हिन्दुस्थानवासियों की रक्षा करनेवाली हैं, ये ही ग्रामों की पञ्चायतें सभी गड़बड़ियों से राज्येश्वरों के सभी अदल बदलों से देश के तहस नहस होते रहने पर भी प्रजा को सब दुःखों से वचा रही हैं, इन्हीं गाँवों की पञ्चायतों के स्थिर रहने से प्रजा के सुख स्वच्छन्दता में बाधा नहीं पड़ रही हैं तथा वह स्वाधीनता का सुख भोगने को समर्थ हो रही है।

अंग्रेज़ ऐतिहासिक एल्फिनस्टन साहब और सर चार्ल्स मेट्रकाफ महाशय ने जिन गाँवों की पञ्चायतों को हिन्दुस्थानवासियों की सब विषदों से रक्षा का कारण जाना था, जिन को उन्हों ने हिन्द्स्थान की प्रजा के सुख और खच्छन्दता का एक मात्र कारण निश्चय किया था वे अब कहाँ हैं? सन् १८२० ईस्त्री में भी जो गाँवों की पत्नायतें हिन्दुस्थानवासियों की लौकिक और पारलीकिक स्थिति में कुछ भी आँच आने नहीं देती थीं वे अब क्या हो गई? एक उन्हीं पञ्चायतों का नाश हो जाने से ही आज दिन भारतवासियों का सर्वनाश हो रहा है, बोर राष्ट्रविष्ठवों के समय में भी जिन पञ्चायतों ने भारतवासियों के सर्वस्व की रक्षा की थी उन के विना इन दिनों अंग्रेजी राज्य में भारत की राष्ट्रसम्बन्धी सभी अशान्तियों के मिट जाने पर भी हमारी दशा दिन प्रतिदिन बदलती हुई, मरती हुई जाति की घोर शोचनीय दशा बन रही है, शोचने से भी शरीर रोमाञ्चित होता है कि-सन् १८५७ इस्वी के गदर के पश्चात जब से स्वर्गीया महाराणी विक्टोरिया ने भारतवर्ष को अपनी रियासत की शान्तिमयी छत्रछाया में मिला खिया तब से प्रथम २५ वर्षों में ५० लाख भारतवासी अन्न विना तड़फते हुए मृत्युलोक में पहुँच गये तथा दूसरे २५ वर्षों में २ करोड़ साठ लाख भारतवासी भूख के दाहाकार से संसार भर की गुँजा कर अपने जीवित भाइयों को समझा गये कि गाँवों की उन छोटी २ पञ्चायतों के विसर्जन से भारत की दुर्गति कैसी भयानक हुई है, अन्य दुर्गतियों की आलोचना करने से हृदयवालों की वाक्यशक्ति तक हर जाती है।

गाँवों की वे पञ्चायतें कैसे मिट गईं, सो कह कर आज शिक्तमान् पुरुषों का अपियभाजन होना नहीं है, वे पञ्चायतें क्या थीं सो भी आज पूरा र लिखने का सुभीता नहीं है, कारतवासियों को सब विपदों से रक्षा करनेवाली वे पञ्चायतें मानो एक एक बड़ी गृहस्थी थीं, एक गृहस्थी के सब समर्थ लोग जिस प्रकार अपने अधीनस्थ परिवारों के पालन पोषण तथा विपदों से तारने के लिये उद्यम और प्रयत्न करते रहते हैं वैसे ही एक पञ्चायत के सब समर्थ लोग अपनी अधीनस्थ सब गृहस्थियों की सब प्रकार रक्षा का उद्यम और प्रयत्न करते थे, आज कल के अमेरिका काँस आदि विना राजा के राज्य जिस प्रकार प्रजा की इच्छा के अनुसार कुछ लोगों को अपने में से चुन कर उन्हीं के द्वारा अपने शासन पालन विचार आदि का प्रवन्थ करा लेते हैं उसी प्रकार वे पञ्चायतें ग्रामवासियों के प्रतिनिधियों की शासनपालन विचार आदि की व्यवस्थासभावें थीं, राजा चाहे जो कोई क्यों न होता था उसी पञ्चायत से उस को सम्पूर्ण ग्रामवासियों से मालगुजारी आदि मिल जाती थी, राज्येश्वर राजा से ग्रामवासियों का और कोई सम्बन्ध नहीं रहता था, पञ्चायत

इस सभास्थापन के समय में जिस २ नगर के तथा जिस २ जाति के वैद्यय प्रतिनिधि आये थे उन का नाम चौरासी न्यातों के वर्णन में लिखा हुआ समझ लेना चाहिये, अर्थात् चौरासी नगरों के प्रतिनिधि यहाँ आये थे, उसी दिन से उन की चौरासी न्यातें भी कहलाती हैं, पीछे देशप्रथा से उन में अन्य २ भी नाम शामिल होते गये हैं जो कि पूर्व दो कोष्ठों में लिखे जा चुके हैं।

उस के बाद उक्त सभा किस २ समय पर तथा कितनी वार एकत्रित हुईं और उस के ठहराव किस समय तक नियत रह कर काम में आते रहे, इस बात का पता लगाना यद्यपि अति कठिन बात है तथापि खोज करने पर उस का थोड़ा बहुत पता लगना कुछ असंभव नहीं है, परन्तु अनावइयक समझ कर उस विषय में हम ने कोई परिश्रम नहीं किया, क्योंकि सभासम्बन्धी प्रायः

ही की व्यवस्था से सब लोग निज र कर्तव्यों का पालन करते थे, पञ्चायत ही की व्यवस्था से दुष्काल त्रूले लंगड़े अपाहिजों के पालन का प्रवन्ध होता था, पञ्चायत ही की व्यवस्था से दुष्काल के लिये अन्न आदि का प्रवन्ध होता था, पञ्चायत ही की व्यवस्था से परस्पर के झगड़ों का निवटेरा होता था, पञ्चायत ही की व्यवस्था से प्रकायत ही की व्यवस्था से उट्ट दुर्मतियों का शासन होता था, पञ्चायत ही की व्यवस्था से शञ्चायत ही की व्यवस्था से शञ्चायत ही की व्यवस्था से शञ्च का प्रवन्ध होता था।

हिन्दू राजाओं के दिनों में गाँवों की वे पञ्चायतें दृढ़ रह कर अपने उन प्रवन्धों से यामवासियों की रक्षा करती थीं, मुसलमान राजाओं के दिनों में पञ्चायतों की वह रक्षाकारिणी शक्ति शिथल नहीं होने पाई थी, अंग्रेजी अमलदारी की पहिली दशा में भी वह शक्ति सर्वथा दूटने नहीं पाई थी किन्तु अँग्रेजी अमलदारी पुष्ट होने पर गाँवों की पञ्चायतें अपनी सारी शक्ति का सर्कार के चरणों में कृष्णार्पण करने को लाचार हो कर महाकालके महागाल में समा गई, तब से अँग्रेजी सरकार उन पञ्चायतों के सर्वथा स्थानापन्न हो कर अवश्य ही दुट दुर्गतियों का कथि चित्र शासन कर रही है, शहुओं के आक्रमण के भय से लोगों को सर्वथा बचा रही है, परस्पर के झगड़ों का निबटेरा भी कर रही है, किन्तु उस से झगड़ों का निबटेरा कराने में प्रायः दोनों झगड़ीलों का दिवाला निकल रहा है और पञ्चायत की अन्यान्य शक्तियों का जैसा सब्बहार अँग्रेजी सरकार कर रही है सो तो हमारे सभी देशवासी नस नस में अनुभव कर रहे हैं।

अन्नहीनों के लिये अन्न की व्यवस्था अँग्रेजी सरकार नहीं कर सकती है, दुक्ताल के लिये अन्न की व्यवस्था करा रखना अँग्रेजी सरकार से हो नहीं सकता है, क्योंकि गाँवों के निवासी अपनी पन्नायतों के जिस प्रकार सर्वस्व थे उस प्रकार हम भारतवासी अँग्रेजी सरकार के सर्वस्व नहीं हो सकते, अँग्रेजी सक्तार का अपना देश भी है, अपने देश की, अपनी जातिवाली अन्नहीन प्रजा का पालन भी उस को करना है, उस प्रजा के पालन की लालसा लिये रह कर वह हमारी पन्नायतों की भाँति किसी दशा में भी हमारी रक्षा नहीं कर सकती है, इसी से पंचायतों के बने रहने के दिनों की भाँति हमारी रक्षा नहीं हो रही है, हमारे जो अगणित देशवासी भूखों तड़फ २ कर मर चुके हैं उस का एक मात्र कारण हमारी गाँवों की पंचायतों की मांति सरकार के द्वारा हमारी रक्षा न हो हो है, सो यदि हम को जीना है तो पुनर्वार गाँवों की उन पंचायतों का निर्माण करना है, वैसी ही शक्तिशाली रक्षाकारिणी पंचायतों का निर्माण ग्राम ग्राम में पुनर्वार विना किये कदािण हमारी रक्षा नहीं होगीं"।

वे ही प्रस्ताव हो सकते हैं जिन्हें वर्तमान में भी पाठकगण कुछ २ देखते और सुनते ही होंगे।

अब विचार करने का स्थल यह है कि-देखो! उस समय न तो रेल थी, न तार थी और न वर्त्तमान समय की भाँति मार्गप्रबन्ध ही था, ऐसे समय में ऐसी बृहत् (बड़ी) सभा के होने में जितना परिश्रम हुआ होगा तथा जितने द्रव्य का व्यय हुआ होगा उस का अनुमान पाठकगण स्वयं कर सकते हैं।

अब उन के जात्युत्साइ की तरफ तो ज़रा ध्यान दीजिये कि-वह (जात्युत्साइ) कैसा हार्दिक और सद्भावगिर्भत था कि-वे लोग जातीय सहानुभूति-रूप कल्पवृक्ष के प्रभाव से देशहित के कार्यों को किस प्रकार आनन्द से करते थे और सब लोग उन पुरुषों को किस प्रकार मान्यदृष्टि से देख रहे थे, परन्तु अफ्सोस है कि-वर्त्तमान में उक्त रीति का बिलकुल ही अभाव हो गया है, वर्त्तमान में सब वैदयों में परस्पर एकता और सहानुभूति का होना तो दूर रहा किन्तु एक जाति में तथा एक मत वालों में भी एकता नहीं है, इस का कारण केवल आत्मामिमान ही है अर्थात् लोग अपने २ बड़प्पन को चाहते हैं, परन्तु यह तो निश्चय ही है कि-पहिले लघु बने विना बड़प्पन नहीं मिल सकता है, क्योंकि विचार कर देखने से विदित होता है कि लघुता ही मान्य का स्थान तथा सब गुणों का अवलम्बन है, उसी उद्देश्य को हृद्यस्थ कर पूर्वज

१-एकता और सहानुभृति की बात तो जहाँ तहाँ रही किन्तु यह कितने शोक का विषय है कि-एक जाति और एक मतवालों में भी परस्पर विरोध और मात्सर्थ देखा जाता है अर्थात एक दूसरे के गुणोत्कर्ष को नहीं देख सकते हैं और न वृद्धि का सहन कर सकते हैं॥ २-किसी विद्वान् ने सत्य ही कहा है कि-सर्वे यत्र प्रवक्तारः, सर्वे पण्डितमानिनः ॥ सर्वे महत्त्वमिच्छन्ति, तद्दुन्दमवसीदिति ॥ १ ॥ अर्थात् जिस समूह में सब ही वक्ता ( दूसरों को उपदेश देनेवाले ) हैं अर्थात श्रोता कोई भी बनना नहीं चाहता है ), सब अपने को पण्डित समझते हैं और सब ही महत्त्व ( बड़प्पन ) को चाहते हैं वह ( समूह ) दुःख को प्राप्त होता है ॥ १ ॥ पाठकराण समझ सकते हैं कि वर्त्तमान में ठीक यही दशा सब समूहों (सब जातिवालों तथा सब मतवालों) में हो रही है, तो कहिये सुधार की आज्ञा कहाँ से हो सकती है?॥ २−सरण रहे कि−अपने को लघु समझना नम्रता का ही एक रूपान्तर है और नम्रता के विना किसी गुण की प्राप्ति हो ही नहीं सकती है, क्योंकि नम्रता ही मनुष्य को सब गुणों की प्राप्ति का पात्र बनाती है, जब मनुष्य नम्रता के द्वारा पात्र बन जाता है तब उस की वह पात्रता सब गुणों को खींच कर उस में स्थापित कर देती है अर्थात पात्रता के कारण उस में सब गुण स्वयं ही आ जाते हैं, जैसा कि एक विद्वान् ने कहा है कि-नोदन्वानर्थितामेति, न चाम्भोमिर्न पूर्वते ॥ आत्मा तु पात्रतां नेयः, पात्रमायान्ति सम्पदः ॥१॥ अर्थात् समुद्र अर्थी (मांगनेवाला) नहीं होता है परन्तु (ऐसा होने से )वह जलों से पूरित न किया जाता हो यह बात नहीं है (जल उस को अवस्य ही पृरित करते हैं) इस से सिद्ध है कि अपने को ( नम्रता आदि के द्वारा ) पात्र बनाना चाहिये, पात्र के पास सम्पत्तियां स्वयं ही आ जाती <del>हैं</del>॥ १॥ **इस विषय में** यद्यपि हमें बहुत कुछ लिखने की आवश्यकता **थी** परन्तु यन्थ के विस्तार के भय से यहाँ पर अब नहीं लिखते हैं।।

महज्जनों ने लघुता की अति प्रशंसा की है, देखो! अध्यात्मपुरुष श्री चिदा-नन्दजी महाराज ने लघुता का एक स्तवन ( स्तीत्र ) बनाया है उस का भावार्थ यह है कि-चन्द्र और सूर्य बड़े हैं इस छिये उन को प्रहण लगता है परन्तु लघु तारागण को ग्रहण नहीं लगता है, संसार में यह कोई भी नहीं कहता है कि-तुम्हारे माथे लागूँ किन्तु सब कोई यही कहता है कि-तुम्हारे पगे लागूँ, इस का हेतु यही है कि-चरण (पैर) दूसरे सब अंगों से लघु हैं इस लिये उन को सब नमन करते हैं, पूर्णिमा के चन्द्र को कोई नहीं देखता और न उसे नमन करता है परन्तु द्वितीया के चन्द्र को सब ही देखते और उसे नमन करते हैं क्योंकि वह लघु होता है, कीड़ी एक अति छोटा जन्तु है इस लिये चाहे जैसी रसवती (रसोई) तैयार की गई हो सब से पहिले उस (रसवती) का स्वाद उसी ( कीड़ी ) को मिलता है किन्तु किसी बड़े जीव को नहीं मिलता है, जब राजा किसी पर कड़ी दृष्टिवाला होता है तब उस के कान और नाक आदि उत्तमाङ्गों को ही कटवाता है किन्तु छुछु होने से पैरों को नहीं कटवाता है, यदि बालक किसी के कानों को खींचे, मूँछों को मरोड़ देवे अथवा शिर में भी मार देवे तो भी वह मनुष्य प्रसन्न ही होता है, देखिये! यह चेष्टा कितनी अनुचित है परन्तु लघुतायुक्त बालक की चेष्टा होने से सब ही उस का सहन कर लेते हैं किन्तु किसी बड़े की इस चेष्टा को कोई भी नहीं सह सकता है, यदि कोई बड़ा पुरुष किसी के साथ इस चेष्टा को करे तो कैसा अनर्थ हो जावे, छोटे बालक को अन्तःपुर में जाने से कोई भी नहीं रोकता है यहाँ तक कि-वहाँ पहुँचे हुए बालक को अन्तःपुर की रानियाँ भी स्नेह से खिलाती हैं किन्तु बड़े हो जाने पर उसे अन्तःपुर में कोई नहीं जाने देता है, यदि वह चला जावे तो शिरइछेद आदि कष्ट को उसे सहना पड़े, जब तक बालक छोटा होता है तब तक सब ही उस की सँभाल रखते हैं अर्थात माता पिता और भाई आदि सब ही उस की सँभाल और निरीक्षण रखते हैं, उस के बाहर निकल जाने पर सब को थोड़ी ही देर में चिन्ता हो जाती है कि बचा अभी तक क्यों नहीं आया परन्तु जब वह बड़ा हो जाता है तब उस की कोई चिन्ता नहीं करता है, इन सब उदाहरणों से सारांश यही निकलता है कि जो कुछ सुख है वह लघुता में ही है, जब हृदय में इस ( लघुता ) के सत्प्रभाव को स्थान मिल जाता है उस समय सब खराबियों का मूल कारण आत्माभिमान और मह-रवाकांक्षित्व (बङ्ज्पन की अभिलाषा ) आप ही चला जाता है, देखो ! वर्तमान में दादाभाई नौरोजी, लाला लजपतराय और बाल गङ्गाधर तिलक आदि सहुणी पुरुषों को जो तमाम आर्यावर्त्त देश मान दे रहा है वह उन की लघुता (नम्नता ) से प्राप्त हुए देशभक्ति आदि गुणों से ही प्राप्त हुआ समझना चाहिये।

इस विषय में विशेष क्या लिखं-क्यों कि प्राज्ञों (बुद्धिमानों) के लिये थोड़ा ही लिखना पर्याप्त (काफी) होता है, अन्त में हमारी समस्त वैश्य (महेश्वरी तथा ओसवाल आदि) सज्जनों से सविनय प्रार्थना है कि-जिस प्रकार आप के पूर्वज लोग एकत्रित हो कर एक दूसरे के साथ एकता और सहानुभूति का वर्जाव कर उन्नति के शिखर पर विराजमान थे उसी प्रकार आप लोग भी अपने देश जाति और कुटुम्ब की उन्नति कीजिये, देखिये ! पूर्व समय में रेल आदि साधनों के न होने से अनेक कष्टों का सामना करके भी आप के पूर्वज अपने कर्तव्य से नहीं हटते थे इसी लिये उन का प्रभाव सर्वत्र फैल रहा था, जिस के उदाहरणरूप नररस्त वस्तुपाल और तेजपाल के समय में दसे और बीसे, ये दो फिरके हो चुके हैं।

थ्रिय वाचकवृन्द ! क्या यह थोड़ी सी बात है कि-उस समय एक नगर से दूसरे नगर को जाने में महीनों का समय लगता था और वही व्यवस्था पत्र के .. जाने में भी थी तो भी वे लोग अपने उद्देश्य को पूरा ही करते थे, इस का कारण यही था कि-ये लोग अपने वचन पर ऐसे दृढ़ थे कि-मुख से कहने के बाद उन की बात पत्थर की लकीर के समान हो जाती थी, अब उस पूर्व दशा को हृदयस्थ कर वर्त्तमान दशा को सुनिये, देखिये ! वर्त्तमान में-रेल, तार और पोष्ट आफिस आदि सब साधन विद्यमान हैं कि-जिन के सुभीते से मनुष्य आठ पहर में कहाँसे कहाँ को पहुँच सकता है, कुछ घंटों में एक दूसरे को समाचार पहुँचा सकता है इत्यादि, परन्तु बड़े अफसोस की बात है कि-इतना सुभीता होने पर भी लोग सभा आदि में एकत्रित हो कर एक दूसरे से सहानुभूति को प्रकट कर अपने जात्युत्साह का परिचय नहीं दे सकते हैं, देखिये! आज जैनश्वेताम्बर कान्फ्रेंस को स्थापित हुए छः वर्ष से भी कुछ अधिक समय हो चुका है इतने समय में भी उस के उहराव का प्रसार होना तो दूर रहा किन्तु हमारे बहुत से जैनी भाइयों ने तो उस सभा का नाम तक नहीं सुना है तथा अनेक लोगों ने उस का नाम और चर्चा तो सुनी है परन्तु उस के उद्देश्य और मर्म से अद्यापि अनभिज्ञ हैं, देखिये ! जैनसम्बन्धी समस्त समाचारपत्रसम्पादक यही पुकार रहे हैं कि-कान्फ्रेंस ने केवल लाखों रुपये इकट्टे किये हैं, इस के सिवाय और कुछ भी नहीं किया है, इसी प्रकार से विभिन्न छोगों की इस विषय में विभिन्न सम्मतियाँ हैं, हमें उन की विभिन्न सम्मतियों में इस समय हस्तक्षेप कर सत्यासत्य का निर्णय नहीं करना है किन्तु हमारा अभीष्ट तो यह है कि - लोग प्राचीन प्रथा को भूले हुए हैं इस लिये वे सभा आदि में कम एकत्रित होते हैं तथा उन के उद्देश्यों और ममों को कम समझते हैं इसी लिये वे उस ओर ध्यान भी बहुत ही कम देते हैं, रहा किसी सभा (कान्फ्रेंस आदि ) का विभिन्न सम्मतियों का विषय, सो सभासम्बन्धी इस प्रकार की सब बातों का विचार तो बुद्धिमान् और विद्वान् स्वयं ही कर सकते हैं, क्योंकि वे जानते हैं कि-प्रायः सब ही विषयों में सत्यासत्यका

इसीका मिश्रण होता है, प्रचिलत विचारों में बिलकुल सत्य ही विषय हो और नये विचारों में बिलकुल असत्य ही विषय हो ऐसा मान लेना सर्वथा श्रमास्पद है, क्योंकि उक्त दोनों विचारों में न्यूनाधिक अंश में सत्य रहा करता है।

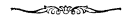
देखों! बहुत से लोग तो यह कहते हैं कि—जैन श्वेताम्बर कान्फ्रेंस पाँच वर्ष से हो रही है और उस में लाखों रुपये खर्च हो चुके हैं और उस के सम्बन्ध में अब भी बहुत कुछ खर्च हो रहा है परन्तु कुछ भी परिणाम नहीं निकला, बहुत से लोग यह कहते हैं कि—जैन श्वेताम्बर कान्फ्रेंस के होने से जैन धर्म की बहुत उन्नति हुई है, अब उक्त दोनों विचारों में सत्य का अंश किस विचार में अधिक है इस का निर्णय बुद्धिमान् और विद्वान् जन कर सकते हैं।

यह तो निश्चय ही है कि गणित तथा युक्लिड के विषय के सिवाय दूसरे किसी विषय में निर्विवाद सिद्धान्त स्थापित नहीं हो सकता है, देखो ! गणित विषयक सिद्धान्त में यह सर्वमत है कि-पाँच में दो के मिलाने से सात ही होते हैं, पाँच को चार से गुणा करने पर बीस ही होते हैं, यह सिद्धान्त ऐसा है कि इस को उलटने में ब्रह्मा भी असमर्थ है परन्तु इस प्रकार का निश्चित सिद्धान्त राज्यनीति तथा धर्म आदि विवादास्पद विषयों में माननीय हो, यह बात अति कठिन तथा असम्भववत् है, क्योंकि-मनुष्यों की प्रकृतियों में भेद होने से सम्मति में भेद होना एक स्वाभाविक बात है, इसी तत्त्व का विचार कर हमारे शास्त्रकारों ने स्याद्वाद का विषय स्थापित किया है और भिन्न २ नयों के रहस्यों को समझा कर एकान्तवाद का निरसन (खण्डन) किया है, इसी नियम के अनुसार विना किसी पक्षपात के हम यह कह सकते हैं कि -जैन श्वेताम्बर कान्फ्रेंस को श्रीमान् श्री गुलाबचन्द जी ढड्ढा एम्. ए. ने अकथनीय परिश्रम कर प्रथम फलोधी तीर्थ में स्थापित किया था, इस सभा के स्थापित करने से उक्त महोदय का अभीष्ट केवल जात्युन्नति, देशोन्नति, विद्यावृद्धि, एकताप्रचार धर्मवृद्धि, परस्पर सहानुभूति तथा कुरीतिनिवारण भादि ही था, अब यह दूसरी बात है कि-सम्मतियों के विभिन्न होने से सभा के सत्पथ पर किसी प्रकार का अवरोध होने से सभा के उद्देश अब तक पूर्ण न हुए हों वा कम हुए हों, परन्तु यह विषय सभा को दोषा-स्पद बनानेवाला नहीं हो सकता है, पाठकगण समझ सकते हैं कि-सदुहेइय से सभा को स्थापित करनेवाला तो सर्वथा ही आदरणीय होता है इस लिये उक्त सचे वीर पुत्र को यदि सहस्रों धन्यवाद दिये जावें तो भी कम हैं, परन्त बुद्धिमान् समझ सकते हैं कि-ऐसे बृहत् कार्य में अकेला पुरुष चाहे वह कैसा ही उत्साही और वीर क्यों न हो क्या कर सकता है ? अर्थात् उसे दूसरों का आश्रय द्वँदना ही पड़ता है, बस इसी नियम के अनुसार वह बालिका सभा कतिपय मिथ्याभिमानी पुरुषों को रक्षा के उद्देश्य से सौंपी गई अर्थात् प्रथम कान्फ्रेंस फलोधी में हो कर दूसरी बम्बई में हुई, उस के कार्यवाहक प्रायः

प्रथम तो गुजराती जन हुए, इस पर भी ''काल में अधिक मास'' वाली कहा-वत चरितार्थ हुई अर्थात् उनको कुगुँरुओं ने शुद्ध मार्ग से हटा कर विपरीत मार्ग पर चला दिया, इस का परिणाम यह हुआ कि वे अपने नित्य के पाठ करने के भी परमात्मा वीर के इस उपदेश को कि-"मित्ती में सब्ब भएस बेर मडझं न केण इ" अर्थात् मेरी सर्व भूतों के साथ मैत्री है, किसी के साथ मेरा वैर ( शत्रुता ) नहीं है, मिथ्याभिमानी और कुगुरुओं के विपरीत मार्ग पर चला देने से भूल गये, वा यों कहिये कि-बम्बई में जब दूसरी कान्फ्रेंस हुई उस समय एक वर्ष की बालिका सभा की वर्षगाँठ के महोत्सव पर श्री महावीर स्वामी के उक्त वचन को उन्हों ने एकदम तिलाञ्जलि दे वदी, यद्यपि जपर से तो एकता र पुकारते रहे परन्तु उन का भीतरी हाल जो कुछ था वा उस का प्रभाव अब तक जो कुछ है उसका लिखना अनावस्यक है, फिर उस का फल तो वही हुआ जो कुछ होना चाहिये था, सल है कि-"अवसर चूकी डूमणी, गावे आल पंपाल" प्रिय वाचकवृन्द! इस बात को आप जानते ही हैं कि-एक नगर से दूसरे नगर को जाते समय यदि कोई शुद्ध मार्ग को भूछ कर उजाड़ जंगल में चला जावे तो वह फिर ख़ुद्ध मार्ग पर तब ही आ सकता है, जब कि कोई उसे कुमार्ग से हठा कर ग्रुद्ध मार्ग को दिखला देवे. इसी नियम से हम कह सकते हैं कि-सभा के कार्यकर्ता भी अब सत्पथ पर तब ही आ सकते हैं जब कि कोई उन्हें सत्पथ को दिखला देवे, चूँकि सत्पथ का दिखलाने बाला केवल महजानीपदेश (महात्माओं का उपदेश) ही हो सकता है इस लिये यदि सभा के कार्यकर्ताओं को जीवनरूपी रंगशाला में खुद भाव से कुछ करने की अभिलाषा हो तो उन्हें परमात्मा के उक्त वार्क्य को हृदय में स्थान दे कर अपने भीतरी नेत्र खोलने चाहिये, क्योंकि-जब तक उक्त वाक्य को हृद्य में स्थान न दिया जावेगा तब तक उन्नति स्थान को पहुँचानेवाला एकतारूपी शुद्ध मार्ग हमारी समझ में स्वप्न में भी नहीं मिल सकता है, इस लिये कान्फ्रेंस के सभ्यों से तथा सम्पूर्ण भार्यावर्तनिवासी वैश्य जनों से हमारी सविनय प्रार्थना है कि-''मेरी सब मूतों से मैत्री है, किसी के साथ मेरा वैर नहीं है" इस भगवद्वाक्य को सच्चे भाव से हृदय में अङ्कित करें कि जिस से पूर्ववत् पुनः इस आर्यावर्त देश की उन्नति हो कर सर्वत्र पूर्ण आनन्द मङ्गल होने लगे। यह पञ्चम अध्याय का चौरासी न्यातवर्णन नामक छठा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

१-शुद्ध मार्ग पर जाते हुए पुरुष को विपरीत मार्ग पर चला देनेवाले को ही वास्तव में कुगुरु समझना चाहिये, यह सब ही ब्रन्थों का एक मत है ॥ २-हमारा यह कथन कहाँ तक सत्य है, इस का विचार उक्त सभा के मर्म को जाननेवाले बुद्धिमान ही कर सकते हैं ॥ ३-इस विषय को लेख के बढ़ जाने के कारण यहाँ पर नहीं लिख सकते हैं, फिर किसी समय पाठकों की सेवा में यह विषय उपस्थित किया जावेगा॥ ४-इस कथन के आशय को स्क्ष्म बुद्धिवाले पुरुष ही समझ सकते हैं किन्तु स्थूल बुद्धिवाले नहीं समझ सकते हैं॥

# सातवाँ प्रकरण । ऐतिहासिक व पदार्थविज्ञानवर्णन ।



#### ऐतिहासिक तथा पदार्थविज्ञान की आवश्यकता।

सम्पूर्ण प्रमाणों और महज्जनों के अनुभव से यह बात भली भाँति सिद्ध हो चुकी है कि-मनुष्य के सदाचारी वा दुराचारी बनने में केवल ज्ञान और अज्ञान ही कारण होते है अर्थात् अन्तःकरण के सतोगुण के उद्धासक (प्रकाशित करनेवाले) तथा तमोगुण के आच्छादक ( ढाँकनेवाले ) यथेष्ट साधनों से ज्ञान की प्राप्ति होने से मनुष्य सदाचारी होता है तथा अन्तःकरण के तमोगुण के उद्धासक और सतोगुण के आच्छादक यथेष्ट साधनों से अज्ञान की प्राप्ति होने से मनुष्य दुरा-चारी ( दुष्ट व्यवहार वाला ) हो जाता है।

प्रायः सब ही इस बात को जानते होगे कि-मनुष्य सुसंगति में पड़ कर सुधर जाता है तथा कुसङ्गति में पड़ कर बिगड़ जाता है, परन्तु कभी किसी ने इस के हेतु का भी विचार किया है कि-ऐसा क्यों होता है ? देखिये ! इस का हेतु विद्वानों ने इस प्रकार निश्चित किया है:—

अन्तःकरण की-मन, बुद्धि, चित्त और अहंकार, ये चार वृत्तियाँ हैं, इन में से मन का कार्य संकल्प और विकल्प करना है, बुद्धि का कार्य उस में हानि लाभ दिखलाना है, चित्त का कार्य किसी एक कर्तव्य का निश्चय करा देना है तथा अहङ्कार का कार्य अहं (मैं) पद का प्रकट करना है।

यह भी स्मरण रहे कि अन्तःकरण सतोगुण, रजोगुण तथा तमोगुण रूप है, अर्थात् ये तीनों गुण उस में समानावस्था में विद्यमान हैं, परन्तु इन (गुणों) में कारणसामग्री को पा कर न्यूनाधिक होने की स्वाभाविक शक्ति है।

जब किसी मनुष्य के अन्तःकरण में किसी कारण से किसी विषय का उद्भास ( प्रकाश ) होता है तब सब से प्रथम वह मनोवृत्ति के द्वारा संकल्प और विकल्प करता है कि—मुझे यह कार्य करना चाहिये वा नहीं करना चाहिये, इस के पश्चात् बुद्धिवृत्ति के द्वारा उस ( कर्त्तेव्य वा अकर्त्तव्य ) के हानि लाभ को सोचता है, पीछे चित्तवृत्ति के द्वारा उस ( कर्त्तव्य वा अकर्त्तव्य ) का निश्चय कर लेता है तथा पीछे अहङ्कारवृत्ति के द्वारा अभिमान प्रकट करता है कि में इस कार्य का कर्ता ( करनेवाला ) वा अकर्ता ( न करनेवाला ) हूँ।

यदि यह प्रश्न किया जावे कि-किसी विषय को देख वा सुन कर अन्तःकरण की चारों वृत्तियां क्यों कम से अपना २ कार्य करने छगती हैं तो इस का उत्तर यह है कि-मनुष्य को स्वकर्मानुकूल मननशक्ति (विचार करने की शक्ति) स्वभाव से ही प्राप्त हुई है, बस इसी लिये प्रत्येक विषय का विज्ञान होते ही उस मननशक्ति के द्वारा चारों वृत्तियाँ क्रम से अपना २ कार्य करने लगती हैं।

बुद्धिमान् यद्यपि इतने ही लेख से अच्छे प्रकार से समझ गये होंगे कि-मनुष्य सुसङ्गति में रह कर क्यों सुधर जाता है तथा कुसङ्गति में पढ़ कर क्यों विगड़ जाता है तथापि साधारण जनों के ज्ञानार्थ थोड़ा सा और भी लिखना आवश्यक समझते हैं, देखिये:—

यह तो सब ही जानते हैं कि-मनुष्य जब से उत्पन्न होता है तब ही से दूसरों के चिरत्रों का अवलम्बन कर (सहारा ले कर) उसे अपनी जीवनयात्रा के पथ (मार्ग) को नियत करना पड़ता है, अर्थात् स्वयं (खुद) वह अपने लिये किसी मार्ग को नियत नहीं कर सकता 'है, हाँ यह दूसरी बात है कि-प्रथम किन्हीं विशेष चिरत्रों (खास आचरणों) के द्वारा नियत किये हुए तथा चिरकालसेवित अपने मार्ग पर गमन करता हुआ वह कालान्तर में ज्ञानविशेष के बल से उस मार्ग का परित्याग न करे, परन्तु यह बहुत दूर की बात है।

बस इसी नियम के अनुसार सत्पुरुषों की सङ्गति पा कर अर्थात् सत्पुरुषों के सदाचार को देख वा सुन कर आप भी उसी मार्ग पर मनुष्य जाने लगता है, इस के विरुद्ध वह कुस्सित पुरुषों की सङ्गति को पा कर अर्थात् कुस्सित पुरुषों के दुराचार को देख वा सुन कर आप भी उसी मार्ग में जाने लगता है, इसी का नाम विगड़ना है।

१-देखिये बालक अपने माता पिता आदि के चरित्रों को देख कर प्रायः उसी ओर झुक जाते हैं अर्थात् वैसा ही व्यवहार करने लगते हैं, इस से बिलकुल सिद्ध है कि-मनुष्य की जीवनयात्रा का मार्ग सर्वथा दूसरों के निदर्शन से ही नियत होता है, इस के सिवाय पाश्चात्य विद्वानों ने इस बात का प्रत्यक्ष अनुभव भी कर लिया है कि-यदि मनुष्य उत्पन्न होते ही निर्जन स्थान में रक्खा जाने तो नह बिलकुल मानुषी न्यवहार से रहित तथा पशुनत चेष्टावाला हो जाता है, कहते हैं कि-किसी बालक को उत्पन्न होने से कुछ समय के पश्चात् एक मेडिया उठा ले गया और उसे ले जा कर अपने मिटे में रक्खा, उस बालक को भेड़िये ने खाया नहीं किन्तु अपने बच्चे के समान उस का भी पालन पोषण करने लगा, (कभी २ ऐसा होता है कि-मेड़िया छोटे बचों को उठा ले जाता है परन्तु उन्हें मारता नहीं है किन्तु उन का अपने बच्चों के समान पालन पोषण करने लगता है, इस प्रकार के कई एक बालक मिल चुके हैं, जो कि किसी समय सिकन्दरे आदि के अनाथालयों में भी पोषण पा चुके हैं ), बहुत समय के बाद देखा गया कि-वह बालक मनुष्यों की सी भाषा की न नोल कर मेड़िये के समान ही घुरघुर शब्द करता था, मेड़िये के समान ही चारों पैरों से ( हाथ पैरों के सहारे ) चलता था, मनुष्य को देख कर भागता वा चोट करता था तथा जीम से चप २ कर पानी पीता था, तात्पर्य यह है कि-उस के सर्व कार्य मेड़िये के समान ही थे, इस से निर्भम सिद्ध है कि−मनुष्य की जीवनयात्रा का पथ बिलकुल ही दूसरों के अवलम्बन पर नियत और निर्भर है अर्थात जैसा वह दूसरों को करते देखता है वैसा ही स्वयं करने लगता है।

उक्त लेख से सर्व साधारण भी अब अच्छे प्रकार से समझ गये होंगे कि-सुसंगति तथा कुसङ्गति से मनुष्य का सुधार वा विगाड़ क्यों होता है, इस लिये अब इस विषय में लेखविस्तार की कोई आवश्यकता नहीं है।

अब उत्पर के लेख से पाठकगण अच्छे प्रकार से समझ ही गये होंगे कि— मनुष्य के सुधार वा विगाड़ का द्वार केवल दूसरों के सदाचार वा दुराचार के अवलम्बन पर निर्भर है, क्योंकि-दूसरों के ब्यवहारों को देख वा सुन कर मनुष्य के अन्तःकरण की चारों वृत्तियाँ कम से अपने भी तद्वत् (दूसरों के समान) कर्त्तव्य वा अकर्त्तव्य के विषय में अपना २ कार्य करने लगती हैं।

हाँ इस विषय में इतनी विशेषता अवश्य है कि—जब दूसरे सत्पुरुषों के सदा-चार का अनुकरण करते हुए मनुष्य के अन्तःकरण में सतोगुण का पूरा उद्घास हो जाता है तथा उस के द्वारा उत्कृष्ट ( उत्तम ) ज्ञान की प्राप्ति हो जाती है तब उस की वृत्ति कुत्सित पुरुषों के व्यवहार की ओर नहीं झकती है अर्थात उस पर कुसङ्ग का प्रभाव नहीं होता है (क्योंकि सतोगुण के प्रकाश के आगे तमोगुण का अन्धकार उच्छिन्नप्राय हो जाता है ) इसी प्रकार जब दूसरे कुत्सित पुरुषों के कुत्सिताचार का अनुकरण करते हुए मनुष्य के अन्तःकरण में तमोगुण का पूरा उद्धास हो जाता है तथा उस के द्वारा उत्कृष्ट अज्ञान की प्राप्ति हो जाती है तब उस की वृत्ति सत्पुरुषों के व्यवहार की ओर नहीं झुकती है अर्थात् सत्संग और सदुपदेश का उस पर प्रभाव नहीं होता है (क्योंकि तमोगुण की अधिकता से सतोगुण उच्छिन्नप्राय हो जाता है )।

इस कथन से सिद्ध हो गया कि-प्रारम्भ से ही मनुष्य को दूसरे सत्पुरुषों के सचिरित्रों के देखने सुनने तथा अनुभव करने की आवश्यकता है कि जिस से वह भी उन के सचिरित्रों का अनुकरण कर सतोगुण की वृद्धि के द्वारा उत्कृष्ट ज्ञान को प्राप्त हो कर अपने जीवन के वास्तिक छक्ष्य को समझ कर निरन्तर उसी मार्ग पर चला जावे और मनुष्यजन्म के धर्म, अर्थ, काम और मोक्षरूपी चारों फलों को प्राप्त होवे।

इस विषय में यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-दूसरे सत्पुरुषों के वार्त-मानिक (वर्तमान काल के) सचिरत्र मनुष्य पर उतना प्रभाव नहीं डाल सकते हैं जितना कि भूतकालिक (भूत काल के) डाल सकते हैं, क्योंकि वार्तमानिक सचिरित्रों का फल आगामिकालभावी (भविष्यत् काल में होनेवाला) है, इस लिये उस विषय में मनुष्य का आत्मा उतना विश्वस्त नहीं होता है जितना कि भूतकाल के सचिरित्रों के फल पर विश्वस्त होता है, क्योंकि-भूतकाल के सचिरित्रों का फल उस के प्रत्यक्ष होता है (कि अमुक पुरुष ने ऐसा सचरित्र किया इस लिये उसे यह ग्रुम फल प्राप्त हुआ) इस लिये आवश्यक हुआ कि-मनुष्य को भूतकालिक चरित्र का अनुभव होना चाहिये, इसी भूतकालिक चरित्र को ऐति-हासिक विषय कहते हैं।

ऐतिहासिक विषय के दो भेद हैं—ऐतिहासिक वृत्त और ऐतिहासिक घटना, इन में से पूर्व भेद में पूर्वकालिक पुरुषों के जीवनचिरित्रों का समावेश होता है तथा दूसरे भेद में पूर्व काल में हुई सब घटनाओं का समावेश होता है, इस लिये मनुष्य को उक्त दोनों विषयों के ग्रन्थों को अवश्य देखना चाहिये, क्योंकि इन दोनों विषयों के ग्रन्थों के अवलोकन से अनेक प्रकारके लाभ प्राप्त होते हैं।

स्मरण रहे कि-जीवन के लक्ष्य के नियत करने के लिये जिस प्रकार मनुष्य को ऐतिहासिक विषय के जानने की आवश्यकता है उसी प्रकार उसे पदार्थवि-ज्ञान की भी आवश्यकता है, क्योंकि पदार्थविज्ञान के विना भी मनुष्य अनेक समयों में और अनेक स्थानों में धोखा खा जाता है और धोखे का खाना ही अपने लक्ष्य से चूकना है इसी लिये पूर्वीय विद्वानों ने इन दोनों विषयों का परस्पर घनिष्ठ सम्बन्ध माना है, अतः मनुष्य को पदार्थविज्ञान के विषय में भी यथाशक्य अवश्य परिश्रम करना चाहिये।

यह पञ्चम अध्याय का ऐतिहासिक व पदार्थविज्ञानवर्णन नामक सातवाँ प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# आठवाँ प्रकरण । राजनियमवर्णन ।

#### राजनियमों के साथ प्रजा का सम्बन्ध।

धर्मशास्त्रों का कथन है कि-राजा और प्रजा का सम्बन्ध ठीक पिता और पुत्र के समान है, अर्थात् जिस प्रकार सुयोग्य पिता अपने पुत्र की सर्वधा रक्षा करता है उसी प्रकार राजा का धर्म है कि-वह अपनी प्रजा की रक्षा करे, एवं जिस प्रकार सुयोग्य पुत्र अपने पिता के अनेक उपकारों का विचार कर भक्त हो कर सर्वधा उस की आज्ञा का पालन करता है उसी प्रकार प्रजा का धर्म है कि-वह अपने राजा की आज्ञा को माने अर्थात् राजा के नियत किये हुए नियमों का उल्लाइन न कर सर्वदा उन्हीं के अनुसार वर्ताव करे।

१-हां यह दूसरी बात है कि-राजनियमों में यदि कोई नियम प्रजा के विपरीत हो अर्थात् सीख्य और कर्तव्य में वाधा पहुँ वाने वाला हो तो उस के विषय में एकमत हो कर राजा से निवेदन कर उस का संशोधन करवा लेना चाहिये, सुयोग्य तथा पुत्रवत् प्रजापालक राजा प्रजा के वाधक नियम को कभी नहीं रखते हैं, वयों कि प्रजा के सुख के लिये ही तो नियमों का संगठन किया जाता है।

प्राचीन शास्त्रकारों ने राजभक्ति को भी एक अपूर्व गुण माना है, जिस मनुष्य में यह गुण विद्यमान होता है वह अपनी सांसारिक जीवनयात्रा को सुस्त से न्यतीत कर सकता है।

राजभक्ति के दो भेद हैं-प्रथम भेद तो वही है जो अभी लिख चुके हैं अर्थात् राजा के नियत किये हुए नियमों के अनुसार वर्ताव करना, दूसरा भेद यह है कि-समयानुसार आवश्यकता पड़ने पर यथाशक्ति तन मन धन से राजा की सहायता करना।

देखो ! इतिहासों से विदित है कि-पूर्व समय में जिन लोगों ने इस सर्वोत्तम गुण राजभक्ति के दोनों भेदों का यथावत परिपालन किया है उन की सांसारिक जीवनयात्रा किस प्रकार सुख से व्यतीत हो चुकी है और राज्य की ओर से उन्हें इस सद्भण का परिपालन करने के हेतु कैसे २ उत्तम अधिकार जागीरें तथा उपा-धियाँ प्राप्त होचुकी हैं।

राजभक्ति का यथोचित पालन न कर यदि कोई पुरुष चाहे कि मैं अपनी जीवनयात्रा को सुख से व्यतीत करूँ तो उस की यह बात ऐसी असम्भव है जैसे कि पश्चिमीय देश को प्राप्त होने की इच्छा से पूर्व दिशा की ओर गमन करना।

जिस प्रकार एक कुटुम्ब के बाल बच्चे आदि सर्व जन अपने कुटुम्ब के अधिपति की नियत की हुई प्रणाली पर चल कर अपने जीवन को सुखपूर्वक व्यतीत करते हैं तथा उस कुटुम्ब में सर्वदा सुख और शान्ति का निवास बना रहता है, ठीक उसी प्रकार राजा के नियत किये हुए नियमों के अनुसार वर्ताव करने से समस्त प्रजाजन अपने जीवन को सुखपूर्वक व्यतीत कर सकते हैं, तथा उन में सर्वदा सुख और शान्ति का निवास रह सकता है, इस के विरुद्ध जब प्रजाजन राजनियमों का उल्लब्धन कर स्वेच्छापूर्वक (अपनी मर्जी के अनुसार अर्थात् मनमाना) वर्ताव करते वा करने लगते हैं तब उन को एक ऐसे कुटुम्ब के समान कि जिस में सब ही किसी एक को प्रधान न मान कर और उस की आज्ञा का अनुसरण न कर स्वतन्नतापूर्वक वर्ताव करते हों तथा कोई किसी को आधीनता की न चाहता हो, उसे चारों ओर से दु:ख और आपत्तियाँ घेर लेती हैं, जिस का अन्तिम परिणाम (आखिरी नतीजा) विनाश के सिवाय और कुछ भी नहीं होता है।

भला सोचने की बात है कि-जिस राज्य में हम सुख और शान्तिपूर्वक निर्भय होकर अपनी जीवनयात्रा को व्यतीत कर रहे हों उस राज्य के नियत किये हुए

१-यदि इस के उदाहरणों के जानने की इच्छा हो तो इतिहासवेत्ताओं से पूछिये॥ ५८ जै० सं०

नियमों का पालन करना तथा उस में स्वामिभक्ति का न दिखलाना हमारी कृतवैता नहीं तो और क्या है ?

सोचिये तो सही कि-यिंद् हम सब पर सुयोग्य राज्यशासनपूर्वक क्षत्रच्छाया न हो तो क्या कभी सम्भव है कि-इस संसार में एक दिन भी सुखपूर्वक हम अपना निर्वाह कर 'सकें? कभी नहीं, देखिये! राज्य तथा उस के शासनकर्ता जन अपने ऊपर कितनी कठिन से कठिन आपित्तयों का सहन करते हैं परन्तु अपने अधीनस्थ प्रजाजनों पर तिनक भी आँच नहीं आने देते हैं अर्थात् उन आई हुई आपित्तयों का ज़रा भी असर यथाशक्य नहीं पड़ने देते कें, बस इसी लिये प्रजाजन निर्भय हो कर अपने जीवन को ब्यतीत किया करते हैं।

सारांश यही है कि-राज्यशेंसिन के विना किसी दशा में किसी प्रकार से कभी किसी का सुखपूर्वक निर्वाह होना असम्भव है, जब यह व्यवस्था है तो क्या प्रत्येक पुरुष का यह कर्त्तव्य नहीं है कि-वह सची राजभक्ति को अपने हृदय में स्थान दे कर स्वामिभक्ति का परिचय देता हुआ राज्यनियमों के अनुकूछ सर्वदा अपना निर्वाह करे।

वर्त्तमान समय में हम सब प्रजाजन उस श्रीमती न्यायशीला वृटिश गवर्नमेण्ट के अधिशासन में हैं कि-जिस के न्याय, दया, सौजन्य, परोपकार, विद्योन्नति और सुखप्रचार आदि गुणों का वर्णन करने में जिह्वा और लेखनी दोनों ही असमर्थ हैं, इसलिये ऊपर लिखे अनुसार हम सब का परम कर्तन्य है कि-उक्त गवर्नमेंट के सचे स्वामिभक्त बन कर उस के नियत किये हुए सब नियमों को जान कर उन्हीं के अनुसार सर्वदा वर्त्ताव करें कि जिस से हम सब

१-ऋतम्न की कमी शुम गित नहीं होती हैं; जैसा कि-धर्मशास्त्र में कहा है कि-मित्रदुहः ऋतम्नस्य, स्त्रीम्म गुरुधातिनः ॥ चतुणां वयमेतेषां, निष्कृतिं नानुशुश्रम ॥ १ ॥ अर्थात् मित्र से द्रोह करनेवाले, ऋतम्न (उपकार को न माननेवाले), स्त्रीहत्या करनेवाले तथा गुरुधाती, इन चारों की निष्कृति (उद्धार वा मोक्ष) को हम ने नहीं सुना है ॥ १ ॥ ताल्पर्य यह है कि उक्त चारों पापियों की कभी शुभ गित नहीं होती है ॥ २-यदि राज्यशासनपूर्वक क्षत्रच्छाया न हो तो एक दूसरे का प्राणवातक हो जावे, प्रत्येक पुरुष के सब व्यवहार उच्छित्र (नष्ट) हो जावें और कोई भी सुखपूर्वक अपना पेट तक न भर पावे, परन्तु जब राज्यशासनपूर्वक क्षत्रच्छाया होती है अर्थात् शस्त्रविद्याविशास्य राज्यशासक जब स्वाधीन प्रजा की रक्षा करते हुए सब आपित्तयों को अपने ऊपर झेलते हैं तब साधारण प्रजाजनों को यह भी ज्ञात नहीं होता है कि-किधर क्या हो रहा है अर्थात् सब निर्भय हो कर अपने २ कार्यों में लगे रहते हैं, सत्य है कि-किधर क्या हो रहा है अर्थात् सब निर्भय हो कर अपने २ कार्यों में लगे रक्षा होने पर शास्त्रज्ञिनतन आदि सब कार्य होते हैं ॥ ३-ऐसी दशा में विचारशील दूरदर्शी जन अपने कर्तव्यों का पालन किया करते हैं परन्तु अज्ञान जन पर पतार कर नींद लिया करते हैं ॥ ४-राज्यशासन चाहे पञ्चायती हो चाहे आधिराजिक हो किन्तु उस का होना आवश्यक है ॥

की संसारयात्रा सुखपूर्वक व्यतीत हो तथा हम सब पारलौकिक सुख के भी अधिकारी हों।

सब ही जानते हैं कि-सची स्वामिभक्ति को हृदय में स्थान देने का मुख्य हैतु प्रत्येक पुरुष का सद्भाव और उस का आत्मिक सिद्धचार ही है, इस लिये इस विषय में हम केवल इस उपदेश के सिवाय और कुछ नहीं लिख सकते हैं कि-ऐसा करना (स्वामिभक्त बनना) सर्व साधारण का परम कर्तव्य है।

सरण रहे कि-राज्यभक्ति का रखना तथा राज्यनियम के अनुसार वर्ताव करना (जो कि ऊपर लिखे अनुसार मनुष्य का परम धर्म है) तब ही बन सकता है जब कि मनुष्य राज्यनियम (कानून) को ठीक रीति से जानता हो, इस लिये मनुष्यमात्र को उचित है कि-वह अपने उक्त कर्तव्य का पालन करने के लिये राज्यनियम का विज्ञान ठीक रीति से प्राप्त करे।

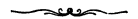
यद्यपि राज्यनियम का विषय अत्यन्त गहन है इस लिये सर्व साधारण राज्यनियम के सब अङ्गों को भली भाँति नहीं जान सकते हैं तथापि प्रयत्न करने से इस (राज्यनियम) की मुख्य २ और उपयोगी बातों का परिज्ञान तो सर्व साधारण को भी होना कोई कठिन बात नहीं है, इस लिये उपयोगी और मुख्य २ बातों को तो सर्व साधारण को अवस्य जानना चाहिये।

यद्यपि हमारा विचार इस प्रकरण में राज्यनियम के कुछ आवश्यक विषयों के भी वर्णन करने का था परन्तु प्रन्थ के विस्तृत हो जाने के कारण उक्त विषय का वर्णन नहीं किया है, उक्त विषय को देखने की इच्छा रखनेवाले पुरुषों को ताजीरातहिन्द अर्थात् हिन्दुस्थान का दण्डसंग्रह नामक प्रन्थ (जिस का कानून ता० १ जानेवरी सन् १९६२ ई० से अब तक जारी है) देखना चाहिये॥

यह पञ्चम अध्याय का राजनियमवर्णन नामक आठवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# नवाँ प्रकरण।

# ज्योतिर्विषयवर्णन ।



# ज्योतिष्शास्त्र का संक्षिप्त वर्णन।

ज्योतिःशास्त्र का शब्दार्थ यहों की विद्या है, इस में यहों की गति और उन के परस्पर के सम्बन्ध को देख कर भविष्य (होनेवाली) वार्ताओं के जानने के नियमों का वर्णन किया गया है, वास्तव में यह विद्या भी एक दिब्य चक्षुरूप है,

क्योंकि-इस विद्या के ज्ञान से आगे होनेवाली बातों को मनुष्य अच्छे प्रकार से जान सकता है, इस विद्या के अनुसार जन्मपत्रिकायें भी बनती हैं जिन से अच्छे वा बुरे कमों का फल ठीक रीति से माल्यम हो सकता है, परन्तु बात केवल इतनी है कि-जन्मसमय का लग्न ठीक होना चाहिये, वर्तमान में अन्य विद्याओं के समान इस विद्या की भी न्यूनता अन्य देशों की अपेक्षा मारवाड़ तथा गोढ़वाड़ आदि विद्याशून्य देशों में अधिक देखी जाती है, ताल्पर्य यह है कि-विद्यारहित तथा अपनी २ यजमानी में उदरपूर्ति (पेटभराई) करने वाले ज्योतिषी लोगों को यदि कोई देखना चाहे तो उक्त देशों में देख सकता है, इस लेख से पाठक-वृन्द यह न समझें कि-उक्त देशों में ज्योतिष् विद्या के जान कर पण्डित बिलकुल नहीं हैं, क्योंकि उक्त देशों में भी मुख्य २ राजधानी तथा नगरों में यतिसम्प्रदाय में तथा ब्राह्मण लोगों में कहीं २ अच्छे २ ज्योतिषी देखे जाते हैं; परन्तु अधिकतर तो उपर लिखे अनुसार ही उक्त देशों में ज्योतिषी देखे जाते हैं; एरन्तु अधिकतर तो उपर लिखे अनुसार ही उक्त देशों में ज्योतिषी देखे ने में आते हैं, इसी लिये कहा जाता है कि-उक्त देशों में अन्य विद्याओं के समान इस विद्या की भी अत्यन्त न्यूनता है।

इस विद्या को साधारणतया जानने की इच्छा रखनेवालों को उचित है कि— वे प्रथम तिथि, वार, नक्षत्र, योग और करण आदि बातों को कण्डस्थ कर लेवें, क्योंकि—ऐसा करने से उन को इस विद्या में आगे बढ़ने में सुगमता पड़ेगी, इस विद्या का काम प्रत्येक गृहस्थ को प्रायः पड़ता ही रहता है, इस लिये गृहस्थ लोगों को भी उचित है कि—कार्य योग्य (काम के लायक) इस विद्या को भी अवश्य प्राप्त कर लें कि जिस से वे इस विद्या के द्वारा अपने कार्यों के ग्रुभाशुभ फल को विचार कर उन में प्रवृत्त हो कर सुख का सम्पादन करें।

आगे चल कर हम ज्योतिष् की कुछ आवश्यक बातों को लिखेंगे, उन में
सूर्य का उदय और अस्त तथा लग्न को स्पष्ट जानने की रीति, ये दो विषय मुख्यतया गृहस्थों के लाभ के लिये लिखे जावेंगे, क्योंकि गृहस्थ लोग पुत्रादि के जन्मसमय में साधारण (कुछ पड़े हुए) ज्योतिषियों के द्वारा जन्मसमय को बतला
कर जन्मकुंडली बनवाते हैं, इस के पीछे अन्य देश के वा उसी देश के किसी
विद्वान ज्योतिषी से जन्मपत्री बनवाते हैं, इस दशा में प्रायः यह देखा जाता है
कि बहुत से लोगोंकी जन्मपत्री का शुभाशुभ फल नहीं मिलता है तब वे लोग

१-देखो! जोधपुर राजधानी में ज्योतिष् विद्या, जैनागम, मन्नादि जैनाम्नाय तथा सुभाषितादि विषय के पूर्ण ज्ञाता महोपाध्याय श्री जुहारमल जी गणी वर्त्तमान में ८० वर्ष की अवस्था के अच्छे विद्वान् हैं, इन के पास बहुत से माह्मणों के पुत्र ज्योतिष विद्या को पढ़ कर निपुण हुए हैं तथा जोधपुर राज्य में पूर्व समय में माह्मण लोगों में चण्डू जी नामक अच्छे ज्योतिषी हो चुके हैं, इन्हीं के नाम से एक पञ्चाङ्ग निकलता है जिस का वर्त्तमान में बहुत प्रचार है, इन की सन्तति में भी अच्छे २ विद्वान् तथा ज्योतिषी देखे जाते हैं॥

जन्मपत्री के बनानेवाले निद्वान् को तथा ज्योतिष् विद्या को दोष देते हैं अर्थात् इस विद्या को असल ( झूठा ) बतलाते हैं, परन्तु विचार कर देखा जावे तो इस विषय में न तो जन्मपत्र के बनाने वाले विद्वान् का दोष है और न ज्योतिष् विद्या का ही दोष है किन्तु दोष केवल जन्मसमय में ठीक लग्न न लेने का है, ताल्पर्य यह है कि-यदि जन्मसमय में ठीक रीति से लग्न ले लिया जावे तथा उसी के अनुसार जन्मपत्री बनाई जावे तो उस का शुभाशुभ फल अवश्य मिल सकता है, इस में कोई भी सन्देह नहीं है, परन्तु शोक का विषय तो यह है कि-नाममात्र के ज्योतिषी लोग लग्न बनाने की किया को भी तो ठीक रीति से नहीं जानते हैं फिर उन की बनाई हुई जन्मकुंडली ( टेवे ) से शुभाशुभ फल केसे विदित हो सकता है, इस लिये हम लग्न के बनाने की किया का वर्णन अति सरल रीति से करेंगे।

# सोलह तिथियों के नाम।

| सं० | संस्कृत नाम   | हिन्दी नाम | सं० | संस्कृत नाम              | हिन्दी नाम       |
|-----|---------------|------------|-----|--------------------------|------------------|
| 3   | प्रतिपद्      | पड़िवा     | ९   | नवमी                     | नौमी             |
| ₹   | द्वितीया      | द्वैज      | 90  | दशमी                     | दुशवीं           |
| 3   | <b>तृतीया</b> | तीज        | 33  | पुकादशी                  | ग्यारस           |
| 8   | चतुर्थी       | चौथ        | 32  | द्वादशी                  | बारस             |
| ų   | पञ्चमी        | पाँचम      | १३  | त्रयोदशी                 | तेरस             |
| Ę   | षष्ठी         | छठ         | 38  | चतुर्दशी                 | चौदस             |
| ૭   | सप्तमी        | सातम       | 314 | पूर्णिमा वा<br>पूर्णमासी | पूनम वा पूरनमासी |
| ሪ   | अष्टमी        | आठम        | 98  | अमावास्या                | अमावस            |

सूचना—कृष्ण पक्ष (विद ) में पन्द्रहवीं तिथि अमावास्या कहलाती है तथा शुक्र पक्ष (सुदि ) में पन्द्रहवीं तिथि पूर्णिमा वा पूर्णमासी कहलाती है ॥

#### सात वारों के नाम।

| सं०      | संस्कृत नाम | हिन्दी नाम          | मुसलमानी नाम    | अंग्रेज़ी नाम |
|----------|-------------|---------------------|-----------------|---------------|
| 3        | सूर्यवार    | इतवार               | आइतवार          | सन्डे         |
| <b>ર</b> | चन्द्रवार   | सोमवार              | पीर             | मन्डे         |
| ३        | भौमवार      | <b>मंग</b> लवार     | मंगल            | ट्यूज़डे      |
| 8        | बुधवार      | बुधवार              | बुध             | वेड्नेस्डे    |
| 4        | गुरुवार     | बृहस्पतिवा <b>र</b> | <b>जुमेरा</b> त | थर्सडे        |
| ६        | ग्रुऋवार    | शुक्रवार            | जुमा            | फ्राइडे       |
| હ        | शनिवार      | शनिश्चर             | शनीवार          | सटर्डे        |

सूचना-सूर्यवार को आदिखवार, सोमवार को चन्द्रवार, बृहस्पतिवार को बिहफे तथा शनिवार को शनैश्वर वा शनीचर भी कहते हैं।

#### सत्ताईस नक्षत्रों के नाम।

| सं०       | नाम      | सं०      | नाम            | सं० | नाम         | सं० | नाम           |
|-----------|----------|----------|----------------|-----|-------------|-----|---------------|
| <b>'3</b> | अश्विनी  | 6        | पुष्य          | 94  | स्वाती      | २२  | श्रवण         |
| ৃষ        | भरणी     | <b>९</b> | आश्चेषा        | 3 & | विशाखा      | २३  | धनिष्टा       |
| 3         | कृत्तिका | 30       | मघा            | 30  | अनुराधा     | २४  | शतभिषा        |
| જ         | रोहिणी   | 33       | पूर्वाफाल्गुनी | 96  | ज्येष्ठा    | २५  | पूर्वाभाद्रपद |
| પ         | मृगशीर्ष | 3 2      | उत्तराफाल्गुनी | 19  | मूल         | २६  | उत्तराभाद्रपद |
| ६         | आर्द्रा  | १३       | हस्त           | २०  | पूर्वाषाढ़ा | २७  | रेवती         |
| હ         | पुनर्वसु | 38       | चित्रा         | २१  | उत्तराषाड़ा |     |               |

#### सत्ताईस योगों के नाम।

| सं० | नाम       | सं०      | नाम           | सं० | नाम      | सं० | नाम    |
|-----|-----------|----------|---------------|-----|----------|-----|--------|
| 3   | विष्कुम्भ | 6        | <b>प्</b> रति | 94  | वज्र     | २२  | साध्य  |
| ₹   | प्रीति    | ९        | शूल           | 3 Ę | सिद्धि   | २३  | ग्रुभ  |
| ર   | आयुष्मान् | 30       | गण्ड          | 90  | व्यतीपात | 28  | गुक्त  |
| 8   | सौभाग्य   | 33       | वृद्ध         | 36  | वरीयान्  | २५  | वसा    |
| 'Ψ  | शोभन      | <b>3</b> | ध्रुव         | 99  | परिघ     | २६  | ऐन्द्र |
| ६   | अतिगण्ड   | १३       | व्याघात       | २०  | शिव      | २७  | वैधति  |
| છ   | सुकर्मा   | 38       | हर्षण         | २१  | सिद्ध    |     |        |

#### सात करणों के नाम।

१-बब । २-बालव । ३-कौलव । ४-तैतिल । ५-गर । ६-वणिज । और ७-विष्टि ।

स्चना-तिथि की सम्पूर्ण घड़ियों में दो करण भोगते हैं अर्थात् यदि तिथि साठ घड़ी की हो तो एक करण दिन में तथा दूसरा करण रात्रि में बीतता है, परन्तु गुक्क पक्ष की पड़िवा की तमाम घड़ियों के दूसरे आधे भाग से बव और बालव आदि आते हैं तथा कृष्ण पक्ष की चतुर्दशी की घड़ियों के दूसरे आधे भाग से सदा स्थिर करण आते हैं, जैसे देखो! चतुर्दशी के दूसरे भाग में शकुनि, अमावास्था के पहिले भाग में चतुष्पद, दूसरे भाग में नाग और पड़िवा के पहिले भाग में किंस्तुझ, ये ही चार स्थिर करण कहलाते हैं।

#### करणों के बीतने का स्पष्ट विवरण।

| शुक्     | पक्ष ( सुदि ) | के करण।     | कृत्य    | ापक्ष (वदि | ) के करण।   |
|----------|---------------|-------------|----------|------------|-------------|
| तिथि     | प्रथम भाग     | द्वितीय भाग | तिथि     | प्रथम भाग  | द्वितीय भाग |
| 3        | किंस्तुव्न    | बव          | 9        | बालव       | कौलव        |
| <b>ર</b> | बालव          | कौलव        | 3        | तैतिछ      | गर          |
| 3        | तैतिल         | गर          | <b>ર</b> | वणिज       | विष्टि      |
| 8        | वाणिज         | विष्टि      | 8        | बव         | बालव        |
| પ્યુ     | बब            | बालव        | ષ        | कौलव       | तैतिल       |
| ફ        | कौलव          | तैतिछ       | Ę        | गर         | वणिज        |
| છ        | गर            | वणिज        | ঙ        | विष्टि     | बव          |
| 6        | विष्टि        | बव          | 6        | बाखव       | कौलव        |
| <b>९</b> | बालव          | कौलव        | ዓ        | तैतिल      | गर          |
| 30       | तैतिछ         | गर          | 30       | वणिज       | विष्टि      |
| 33       | वणिज          | विष्टि      | 33       | बव         | बालव        |
| 3 2      | बव            | बालव        | 3 5      | कौलव       | तैतिङ       |
| 93       | कौलव          | तैतिछ       | १३       | गर         | वणिज        |
| 38       | गर            | वणिज        | 18       | विष्टि     | शकुनि       |
| 94       | विष्टि        | बव          | ३०       | चतुष्पद    | न्।य        |
|          | पूर्णिमा      |             |          | अमावस ।    |             |

# शुभ कार्यों में निषिद्ध तिथि आदि का वर्णन।

जिस तिथि की वृद्धि हो वह तिथि, जिस तिथि का क्षय हो वह तिथि, परिघ योग का पहिला आधा भाग, विष्टि, वैधित, व्यतीपात, कृष्ण पक्ष की त्रयो-दशी (तेरस) से प्रतिपद् (पित्वा) तक चार दिवस, दिन और रात्रि के बारह बजने के समय पूर्व और पीछे के दश पल, माता के ऋतुधर्म संबन्धी चार दिन, पिहले गोद लिये हुए लड़के वा लड़की के विवाह आदि में उस के जन्मकाल का मास; दिवस और नक्षत्र, जेठ का मास, अधिक मास, क्षय मास, सत्ताईस योगों में विष्कुम्भ योग की पहिली तीन घित्याँ, व्याघात योग की पहिली नो घित्याँ, शूल योग की पहिली पाँच घित्याँ, वज्र योग की पिहली नो घित्याँ, गण्ड योग की पिहली छः चित्याँ, अतिगण्ड योग की पिहली छः घित्याँ, चौथा चन्द्रमा, आठवाँ चन्द्रमा, बारठवाँ चन्द्रमा, कालचन्द्र, गुरु तथा ग्रुक का अस्त, जन्म तथा मृत्यु का सूतके, मनोभङ्ग तथा सिंह राशि का बृहस्पति (सिंहस्थ वर्ष), हन सब तिथि आदि का ग्रुभ कार्य में प्रहण नहीं करना चाहिये।

| ं दिन का चौघड़िया । |        |        |        |        |        |        |  |
|---------------------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|--|
| रवि                 | सोम    | मङ्गल  | बुघ    | गुरु   | शुक    | शनि    |  |
| उद्वेग              | अमृत   | रोग    | लाभ    | શુમ    | चल     | काल    |  |
| चळ                  | काल    | उद्वेग | अमृत   | रोग    | लाभ    | ग्रुभ  |  |
| लाभ                 | શુમ    | चल     | काल    | उद्वेग | अमृत   | रोग    |  |
| अमृत                | रोग    | लाभ    | શુમ    | ਚਲ     | ਚਲ     | उद्वेग |  |
| काल                 | उद्वेग | अमृत   | रोग    | लाभ    | शुभ    | चल     |  |
| ग्रुभ               | ਚਲ     | काल    | उद्वेग | अमृत   | रोग    | लाभ    |  |
| रोग                 | लाभ    | शुभ    | चल     | काल    | उद्वेग | अमृत   |  |
| उद्वेग              | अमृत   | रोग    | लाभ    | શુમ    | चल     | काल    |  |
|                     |        |        |        |        |        |        |  |

१-सतक विचार तथा उस में कर्तव्य-पुत्र का जन्म होने से दश दिन तक, पुत्री का जन्म होने से बारह दिन तक, जिस स्त्री के पुत्र हो उस (स्त्री) के लिये एक मास तक, पुत्र होते ही मर जावे तो एक दिन तक, परदेश में मृत्यु होने से एक दिन तक, घर में गाय, भैस, घोड़ी और ऊँटिनी के व्याने से एक दिन तक, घर में इन (गाय आदि) का मरण होने से जब तक इन का मृत शरीर घर से बाहर न निकला जावे तब तक, दास दासी के पत्र तथा पत्री आदि का जन्म वा मरण होने से तीन दिन तक तथा गर्म के गिरने पर जितने महीने का गर्भ गिरे उतने दिनों तक सतक रहता है। जिस के गृह में जन्म वा मरण का सूतक हो वह बारह दिन तक देवपूजा को न करे उस में भी मृतकसम्बन्धी स्तक में घर का मूल स्कन्ध (मूल काँघिया) दश दिन तक देवपूजा को न करे, इस के सिवाय शेष घर वाले तीन दिन तक देवपूजा को न करें, यदि मृतक को छुआ हो तो चौवीस प्रहर तक प्रतिक्रमण (पडिक्रमण) न करे, यदि सदा का भी अखण्ड नियम हो तो समता भाव रख कर शम्बरपने में रहे परन्तु मुख से नवकार मन्न का भी उचारण न करे, स्थापना जी के हाथ न लगावे; परन्तु यदि मृतक को न छुआ हो तो केवल आठ प्रहर तक प्रतिक्रमण (पडिक्रमण) न करे, भैस के बचा होने पर पन्द्रह दिन के पीछे उस का दूध पीना कल्पता है, गाय के बचा होने पर भी पनद्रह दिन के पीछे ही उस का भी दूध पीना कल्पता है, तथा बकरी के बचा होने पर उस समय से आठ दिन के पीछे दूव पीना कल्पता है। ऋतुमती स्त्री चार दिन तक पात्र आदि का स्पर्श न करे, चार दिन तक प्रतिक्रमण न करे तथा पाँच दिन तक देवपूजा न करे, यदि रोगादि किसी कारण से तीन दिन के उपरान्त भी किसी स्त्री के रक्त चलता हुआ दीखे तो उस का विशेष दोष नहीं माना गया है, ऋत के पश्चात स्त्री को उचित हैं कि-शुद्ध बिवेक से पवित्र हो कर पाँच दिन के पीछे स्थापना पुस्तक का स्पर्श करे तथा साधु को प्रतिलाभ देने, ऋतुमती स्त्री जो तपस्या ( उपवासादि ) करती है वह तो सफल होती ही है परन्तु उसे प्रतिक्रमण आदि का करना योग्य नहीं है (जैसा कि ऊपर लिख चुके हैं ); यह चर्चरी यन्थ में कहा है, जिस घर में जन्म वा मरण का सूतक हो वहाँ बारह दिन तक साधु आहार तथा पानी को न बहर ( हे ), क्योंकि-निशीयसूत्र के सोलहवें उद्देश्य में जन्म मरण के सूतक से युक्त घर दर्गछनीक कहा है॥

विज्ञान—जपर के कोष्ठ से यह समझना चाहिये कि-जिस दिन जो वार हो उस दिन उसी वार के नीचे लिखा हुआ चौघिदया स्पोंदय के समय में बैठता है वह पहिला समझना चाहिये, पीछे उस के उतरने के बाद उस वार से छठे वार का चौघिद्या बैठता है वह दूसरा समझना चाहिये, पीछे उस के उतरने के बाद उस ( छटे ) वार से छठे वार का चौघिद्या बैठता है, यही कम आगे भी समझना चाहिये, जैसे देखो! रिववार के दिन पहिला उद्देग नामक चौघिद्या है उस के उतरने के पीछे रिव से छठे छुक का चल नामक चौघिद्या बैठता है, इसी अनुक्रम से प्रत्येक वार के दिन भर का चौघिद्या जान लेना चाहिये, एक चौघिद्या डेद घण्टे तक रहता है अर्थात् सबेरे के छः बजे से ले कर शाम के छः बजे तक बारह घण्टे में आठ चौघिद्ये ज्यतीत होते हैं, इन में से—अग्रत; शुभ; लाभ और चल; ये चार चौघिद्ये उत्तम तथा उद्देग; रोग और काल; ये तीन चौघिद्ये निकृष्ट हैं, इस लिये अच्छे चौघिद्यों में शुभ काम को करना चाहिये।

#### रात्रि का चैाघड़िया।

| रवि        | सोम    | मङ्गल  | <u>ब</u> ुध | गुरु   | शुक    | शनि    |
|------------|--------|--------|-------------|--------|--------|--------|
| ग्रुभ      | ਚਲ     | काल    | उद्वेग      | अमृत   | रोग    | लाभ    |
| अमृत       | रोग    | लाभ    | ग्रुभ       | चल     | काल    | उद्वेग |
| <b>ਚ</b> ਲ | काल    | उद्वेग | अमृत        | रोग    | लाभ    | शुभ    |
| रोग        | छाभ    | શુમ    | चल          | काल    | उद्वेग | अमृत   |
| काल        | उद्वेग | अमृत   | रोग         | लाभ    | ग्रुभ  | चल     |
| लाभ        | ग्रुभ  | चल     | काल         | उद्वेग | अमृत   | रोग    |
| उद्वेग     | अमृत   | रोग    | लाभ         | ग्रुभ  | ਚਲ     | काल    |
| ग्रुभ      | ਚਲ     | काल    | उद्वेग      | अमृत   | रोग    | लाभ    |

विज्ञान—इस कोष्ठ में ऊपर से केवल इतना ही अन्तर है कि-एक वार के पहिले चौघड़िये के उतरने के पीछे उस वार से पाँचवें वार का दूसरा चौघड़िया बैठता है. शेष सब विषय ऊपर लिखे अनुसार ही है।

# छोटी बडी पनोती तथा उस के पाये का वर्णन।

प्रत्येक मनुष्य को अपनी जन्मराशि से जिस समय चौथा वा आठवां शनि हो उस समय से २॥ वर्ष तक की छोटी पनोती जाननी चाहिये, बारहवाँ शनि बैठे ( लगे ) तब से लेकर दूसरे शनि के उतरने तक बराबर ७॥ वर्ष की बड़ी पनोती होती है, उस में से बारहवें शनि के होने तक २॥ वर्ष की पनोती मस्तक पर समझनी चाहिये, पहिले शनिके होने तक २॥ वर्ष की पनोती छाती पर जाननी चाहिये तथा दूसरे शनि के होने तक २॥ वर्ष की पनोती पैरों पर जाननी चाहिये। जिस दिन पनोती बैटे उस दिन यदि जन्मराशि से पहिला, छटा तथा ग्यारहवाँ चन्द्र हो तो उस पनोती को सोने के पाये जानना चाहिये, यदि दूसरा, पाँचवाँ तथा नवाँ चन्द्र हो तो उस पनोती को रूपे के पाये जानना चाहिये, यदि तीसरा, सातवाँ तथा दशवाँ चन्द्र हो तो उस पनोती को ताँवे के पाये जानना चाहिये तथा यदि चौथा आठवाँ और बारहवाँ चन्द्र हो तो उस पनोती को लोहे के पाये जानना चाहिये।

#### पनोती के फल तथा वर्ष और मास के पाये का वर्णन।

यदि पनोती सोने के पाये बैठी हो तो चिन्ता को उत्पन्न करे, यदि पनोती रूपे के पाये बैठी हो तो धन मिले, यदि पनोती ताँने के पाये बैठी हो तो सुल और सम्पित मिले तथा यदि पनोती लोहे के पाये बैठी हो तो कष्ट प्राप्त हो, इसी प्रकार जिस दिन वर्ष तथा मास बैठे उस दिन जिस राशि का चन्द्र हो उस के द्वारा ऊपर लिखे अनुसार सोने के; रूपे के तथा ताँने के पाये पर बैठनेवाले वर्ष अथवा मास का विचार कर सम्पूर्ण वर्ष का अथवा मास का फल जान लेना चाहिये, जैसे देखो! कल्पना करो कि—संवत् १९६४ के प्रथम चेत्र शुक्क पड़िवा के दिन मीन राशि का चन्द्र है वह (चन्द्र) मेपराशि वाले पुरुष की बारहवां होता है इस लिये उपर कही हुई रीति से लोहे के पाये पर वर्ष तथा मास बैठा अतः उसे कष्ट देनेवाला जान लेना चाहिये, इसी रीति से दूसरी राशिवालों के लिये भी समझ लेना चाहिये।

# चोरी गई अथवा खोई हुई वस्तु की प्राप्ति वा अप्राप्ति का वर्णन।

| पूर्व दिशा में | दक्षिण दिशा में    | पश्चिम दिशा में   | उत्तर दिशा में |
|----------------|--------------------|-------------------|----------------|
| शीघ्र मिलेगी   | तीन दिन में मिलेगी | एक मास में मिलेगी | नहीं मिलेगी    |
| रोहिणी         | मृगशीर्ष           | आर्द्री           | पुनर्वसु       |
| पुष्य          | आश्चेषा            | मघा               | पूर्वाफाल्गुनी |
| उत्तराफाल्गुनी | हस्त               | चित्रा            | स्वाती         |
| विशाखा         | अनुराधा            | ज्येष्ठा          | मूख            |
| पूर्वापाड़ा    | उत्तराषादा         | अभिजित्           | श्रवण          |
| धनिष्ठा        | शतभिषा             | पूर्वाभाद्रपद्    | उत्तराभाद्रपद  |
| रेवती          | अश्विनी            | <b>भरणी</b>       | कृत्तिका       |

विज्ञान—ऊपर के कोष्ठ से यह समझना चाहिये कि-जिस दिन वस्तु खोई गई हो अथवा चुराई गई हो (वह दिन यदि माल्स हो तो ) उस दिन का नक्षत्र देखना चाहिये, यदि रोहिणी नक्षत्र हो तो ऊपर लिखे अनुसार समझ लेना चाहिये कि वह वस्तु पूर्व दिशा में गई है तथा वह शीघ्र ही मिलेगी, यदि वह दिन मालूम न हो तो जिस दिन अपने को उस वस्तु का चोरी जाना वा खोया जाना मालूम हो उस दिन का नक्षत्र देख कर ऊपर लिखे अनुसार निर्णय करना चाहिये, यदि उस दिन मृगशीर्ष नक्षत्र हो तो जान लेना चाहिये कि वस्त दक्षिण दिशा में गई है तथा वह तीन दिन में मिलेगी, यदि उस दिन आर्द्रा नक्षत्र हो तो जानना चाहिये कि-वह वस्तु पश्चिम दिशा में गई है तथा एक महीने में मिलेगी और यदि उस दिन पुनर्वस नक्षत्र हो तो जान छेना चाहिये कि-वह वस्तु उत्तर दिशा में गई है तथा वह नहीं मिलेगी, इसी प्रकार कोष्ट में लिखे हुए सब नक्षत्रों के अनुसार वस्त के विषय में निश्चय कर छेना चाहिये।

#### नाम रखने के नधकों का वर्णन ।

|          | भाग (अभ भ                      | .161-1 | 1 711 7 7 7 1                |
|----------|--------------------------------|--------|------------------------------|
| सं०      | नाम नक्षत्र अक्षर              | सं०    | नाम नक्षत्र अक्षर            |
| 9        | अश्विनी चू, चे, चो, ला,        | 94     | स्वाती रू, रे, रो ता,        |
| <b>ર</b> | भरणी ली, ॡ, ले, लो,            | 3 8    | विशाखा ती, तू, ते, तो,       |
| 3        | कृत्तिका अ, ई, ऊ, ए,           | 9 19   | अनुराधा ना, नी, नू, ने,      |
| 8        | रोहिणी ओ, बा, बी, बू,          | 36     | ज्येष्ठा नो या, यी, यू,      |
| બ        | मृगशिर बे, बो, का, की,         | 38     | मूछ ये, यो, भ, भी,           |
| ર્વ      | आर्द्रो, कू, घ, ङ, छ,          | २०     | पूर्वाषाढ़ा भू, ध, फ, ढ,     |
| ૭        | पुनर्वसु के, को, हा, ही,       | २१     | उत्तराषाड़ा भे, भो, ज, जी,   |
| L        | पुष्य हू, हे, हो, डा,          | २२     | अमिजित् जू, जे, जो, खा,      |
| <b>ς</b> | आश्चेषा डी, डु, डे, डो,        | २३     | श्रवण खी, खु, खे, खो,        |
| 30       | मघा मा, मी, मू, मे,            | २४     | धनिष्ठा ग, गी, गू, गे,       |
| 33       | पूर्वाफाल्गुनी मो, टा, टी, टू, | २५     | शतभिषा गो, सा, सी, सू,       |
| इ २      | उत्तराफाल्गुनी टे, टो, प, पी,  | ₹६     | पूर्वाभाद्रपद से, सो, द, दी, |
| 93       | हस्त पु, ष, ण, ठ,              | २७     | उत्तराभाद्रपद हु, ञ, झ, थ,   |
| 38       | चित्रा पे, पो, रा, री,         | २८     | रेवती दे, दो, च, ची,         |
|          | चन्द्रगाि                      | का     | वर्णन ।                      |

नक्षत्र तथा उस के पार्दे। राशि। नक्षत्र तथा उस के पाद। मेच-अश्विनी, भरणी, कृतिका का वृष-कृत्तिका के तीन पाद, रोहिणी, सृगशिर के दो पाद। प्रथम पाद।

१-उत्तराषाढ़ा के चौथे भाग से हेकर श्रवण की पहिली चार घड़ी पर्यन्त अभिजित् नक्षत्र गिना जाता है, इतने समय में जिस का जन्म हुआ हो उस का अभिजित नक्षत्र में बन्म हुआ समझना चाहिये॥ २-सारण रहे कि-एक नक्षत्र के चार चरण (पाद वा पाये) होते हैं तथा चन्द्रमा दो नक्षत्र और एक पाये तक अर्थात नौ पायों तक एक राशि में रहता है, चन्द्रमा के राशि में स्थित होने का यही कम बरावर जानना चाहिये॥

राशि । नक्षत्र तथा उस के पाद ।

सिथुन — पृगिक्षर के दो पाद, आर्द्रा,
पुनर्वसु के तीन पाद ।

कर्क — पुनर्वसु का एक पाद, पुष्य,
आरक्षेषा ।

सिंह — मघा, पूर्वाफाल्गुनी, उत्तराफाल्गुनी का प्रथम पाद ।

कन्या — उत्तराफाल्गुनी के तीन पाद,
हस्त, चित्रा के दो पाद ।

नुला — चित्रा के दो पाद, स्वाती,
विशाखा के तीन पाद ।

राशि। नक्षत्र तथा उस के पाद।

वृश्चिक—विशाला का एक पाद,
अनुराधा, ज्येष्ठा।
धन—मूल, पूर्वाषाढ़ा, उत्ताराषाढ़ा का
प्रथम पाद।

मकर—उत्तराषाढ़ा के तीन पाद,
श्रवण, धनिष्ठा के दो पाद।
कुम्म—धनिष्ठा के दो पाद, शतिभण,
पूर्वाभाद्रपद के तीन पाद।

मीन—पूर्वाभाद्रपद का एक पाद,
उत्तराभाद्रपद, रेवती॥

#### तिथियों के भेदों का वर्णन।

पहिले जिन तिथियों का वर्णन कर चुके हैं उन के कुल पाँच भेद हैं—नन्दा, भद्रा, जया, रिका और पूर्णा, अब कौन २ सी तिथियाँ किस २ मेदवाली हैं यह बात नीचे लिखे कोष्ट से विदित हो सकती हैं:—

सं० भेद। तिथियाँ। सं० भेद। तिथियाँ।

- १ नन्दा पिड्वा, छठ और एकादशी। ४ रिक्ता चौथ, नौमी और चौदश।
- २ भद्रा द्वितीया, सप्तमी और द्वाद्शी। ५ पूर्ण पञ्चमी, दशमी और पूर्णिमा।
- ३ जया तृतीया, अष्टमी और तेरस ।

सूचना—यदि नन्दा तिथि को शुक्रवार हो, भद्रा तिथि को बुधवार हो, जया तिथि को मङ्गलवार हो, रिक्ता तिथि को शनिवार हो तथा पूर्णा तिथि को गुरुवार (बृहस्पतिवार) हो तो उस दिन सिद्धि योग होता है, यह (योग) सब शुभ कामों में अच्छा होता है।

#### दिशाशूल के जानने का कोछ।

नाम वार । दिशा में । नाम वार । दिशामें । सोम और शनिवारको। पूर्व दिशामें । बुध तथा मङ्गलवारको। उत्तर दिशामें । गुरुवारको। दक्षिण दिशामें । रवि तथा शुक्रवारको। पश्चिम दिशामें ।

#### योगिनी के निवास के जानने का कोछ।

नाम तिथि। दिशा में। नाम तिथि। दिशा में। पिड़वा और नौमी। पूर्व दिशा में। पिछी और चतुर्दशी। पिश्रम दिशा में। तृतीया और एकादशी। अग्नि कोण में। सप्तमी और पूर्णमासी। वायच्य कोण में। पश्चमी और त्रयोदशी। दिशा दिशा में। द्वितीया और दशमी। उत्तर दिशा में। चतुर्थी और द्वादशी। नैर्ऋस कोण में। अष्टमी और अमावास्या। ईशान कोण में।

#### योगिनी का फल।

सं॰ तरफ। फल। सं॰ तरफ। फल।
९ दाहिनी तरफ। धन की हानि ३ पीठ की तरफ। वाँछित फलको देनेकरनेवाली। वाली।
२ बाईं तरफ। सुख देनेवाली। ४ सम्मुख होने पर। मरण तथा तकलीफ को देनेवाली।

#### चन्द्रमा के निवास के जानने का कोछ।

राशि। दिशा में। राशि। दिशा में। मेष और सिंह। पूर्व दिशा में। मिथुन, तुल और कुम्भ। पश्चिम दिशा में। चृष, कन्या और मकर। दक्षिण दिशा में। वृश्चिक, कर्क और मीन। उत्तर दिशा में।

#### चन्द्रमा का फल।

सं० तरफ। फल। सं० तरफ। फल। ३ सम्मुख होने पर। अर्थ का लाभ ३ पीठ की तरफ प्राणों का नाश करता है। होने पर। करता है। २ दाहिनी तरफ हो- सुख तथा सम्पत्ति ४ बाइँ तरफ होने पर। धन का क्षय ने पर। करता है। करता है।

#### कालराहु के निवास के जानने का कोर्छ।

दिशा में। दिशा में। नाम वार। नाम वार। शनिवार । पूर्व दिशा में। पश्चिम दिशा में। मंगळवार । अग्निकोण सें। वायध्य कोण में। सोमवार । शकवार। गुरुवार । दक्षिण दिशा में। रविवार । उत्तर दिशा में। नैर्ऋत्य कोण सें। बुधवार ।

१-परदेशादि में गमन करने के समय उक्त सब बातों (दिशाशूल भादि) का देखना आवश्यक होता है, इन बातों के ज्ञानार्थ इस दोहे को कण्ठ रखना चाहिये कि—"दिशाशूल ले जाने बायें, राहु योगिनी पूठ ॥ सम्भुख लेवे चन्द्रमा, लावे लक्ष्मी लूट"॥ १ ॥ इस के सिवाय जन्म के चन्द्रमा में परदेशगमन, तीर्थयात्रा, युद्ध, विवाह, क्षोरकर्म भर्षात् मुण्डन तथा नये घर में निवास, ये पाँच कार्य नहीं करने चाहिये ॥
५६ जै० सं०

# अर्कदम्धा तथा चन्द्रदम्धा तिथियों का वर्णनै।

चन्द्रदग्धा तिथियाँ । अर्कदग्धा तिथियाँ। तिथि। चन्द्रराशि । तिथि। सङ्कान्ति । द्वितीया । वृष और कर्क राशि के चन्द्र में । दशमी। धन तथा भीन की। चतुर्था । धन और कुम्भ राशि के चन्द्र में। द्वितीया । वृष तथा कुम्भ की। पही। बश्चिक और कन्या राशि के चन्द्र में। द्वादशी। मेष तथा कर्क की। कन्या तथा मिथुन की। अष्टमी। मीन और मकर राशि के चन्द्र में। अष्टमी । बृश्चिक तथा सिंह की। दशमी। तुल और सिंह राशि के चन्द्र में। षष्टी । द्वादशी। मेष और मिथुन राशि के चन्द्र में। चतुर्थी । सकर तथा तल की।

#### इष्ट काल साधन।

पहिले कह चुके हैं कि-जन्मकुंडली वा जन्मपत्री के बनाने के लिये इष्टकाल का साधन करना अत्यावश्यक होता है, क्योंकि-इस (इष्टकाल) के खुद्ध किये विना जन्मपत्री का फल कभी ठीक नहीं मिल सकता है, इस लिये अब इस विषय का संक्षेप से वर्णन किया जाता है:—

घण्टा बनाने की विधिन्षि एक घटी (घड़ी) के २४ मिनट होते हैं, इस लिये ढाई दण्डै (घड़ी) का एक घण्टा (अर्थात् ६० मिनट) होता है, इस रीति से अहोरात्र (रात दिन) साठ घटी का अर्थात् चौबीस घण्टे का होता है, अब घण्टा आदि बनाने के समय इस बात का ख्याल रखना चाहिये कि जितनी घटी और पल हों उन को २॥ से भाग देना चाहिये, क्योंकि-इस से घण्टा; मिनट तथा सेकिण्ड तक माल्यम हो सकते हैं, जैसे-देखों! १४ घटी, २० पल तथा ४५ विपल के घण्टे बनाने हैं—तो पाँच ढाम साढ़े बारह को निकाला तो शेष (बाकी) रैंहा-१।५०।४५, अब एक घटी के २४ मिनट हुए तथा ५० पल के-२० ढाम ५० अर्थात् २० मिनट हुए, इन में पूर्व के २४ मिनट मिलाये तो ४४ मिनट हुए तथा ४५ विपल के-१८ ढाम ४५ अर्थात् १८ सेकिण्ड हुए, इस लिये-१४ घटी २० पल तथा ४५ विपल के पूरे ५ घण्टे, ४४ मिनट तथा १८ सेकिण्ड हुए।

१-अर्कदग्था तथा चन्द्रदग्धा तिथियों में शुभ तथा माङ्गलिक कार्य का करना अत्यन्त निषद्ध है ॥ २-सरण रहे कि सवाये का निशान इस प्रकार से लिखा जावेगा-११९५, ढाई का निशान —२१२०, पाँने दो का १४५५ पूरी राश्चि ६० है, इसी का अंश ११२१३ वा हिस्सा १५१३०१४५ जानना चाहिये ॥ १-दण्ड, नाड़ी और कला आदि संज्ञायें घटी (घड़ी) की ही हैं और पल, विघटी तथा विकला इत्यादि विपल ही की संज्ञायें हैं ॥ ४-१४१२०१४५ वाकी १२२१३० अव २० में से २० नहीं घट सकता है, इस लिये बची हुई दो घटिकाओं में से एक घटिका को ले कर उस के पल बनाये तो ६० पल हुए, इन को २० में जोड़ा तो ८० पल हुए, इन में से ३० को घटाया तो ५० बचे, इस लिये ११५०१४५ हुए, इसी प्रकार सब जगह जानना चाहिये ॥

दूसरी विधि—घटी, पल तथा विपल को द्विगुण ( तूना ) करके ६० से चढ़ा कर ५ का भाग दो, जो लब्ध आवे उसे घण्टा समझो, रोप को ६० से गुणा कर के तथा पल के भङ्कों को जोड़ कर ५ का भाग दो, जो लब्ध आवे उसे मिनट समझो और रोप को साठ (६०) से गुणा कर के तथा विपल के भङ्कों को जोड़ कर ५ का भाग दो, जो लब्ध आवे उसे सेकिण्ड समझो, उदा-हरण-१४।२०।४५ को द्विगुण ( तूना ) किया तो २८।४०।९० हुए, इन में से अन्तिम अङ्क ९० में ६० का भाग दिया तो लब्ध एक आया, इस एक को पल में जोड़ा तो २८।४१।३० हुए, इन में ५ का भाग दिया तो लब्ध ५ आया, ये ही पाँच घण्टे हुए, रोप ३ को ६० से गुणा करके उन में ४१ जोड़े तो २२१ हुए, इन में ५ का भाग दिया तो लब्ध ४४ हुए, इन्हीं को मिनट समझो, रोप एक को ६० से गुणा करके उन में ५० जोड़े तो ९० हुए, इन में ५ का भाग दिया तो लब्ध १८ हुए, इन्हीं को सेकिण्ड समझो, बस १४ घड़ी, २० पल तथा ४५ विपल के ५ घण्टे, ४४ मिनट तथा १८ सेकिण्ड हुए।

इसी प्रकार यदि घण्टा; मिनट और सेकिण्ड के घटी; पल और विपल बनाने हों तो घण्टा, मिनट और सेकिण्ड को ५ से गुणा कर तथा ६० से चढ़ा कर २ का भाग दो अर्थात् आधा कर दो तो घण्टा मिनट और सेकिण्ड के घटी; पल और विपल बन जावेंगे, जैसे—देखो! इन्हीं ५ घण्टे; ४४ मिनट तथा १८ सेकिण्ड को ५ से गुणा किया तो २५।२२०।९० हुए, इन को ६० से चढ़ाया तो २८।४१।३० हुए, इन में दो का भाग दिया ( आधा किया ) तो १४।२०।४५ रहे अर्थात् ५ घण्टे; ४४ मिनट तथा १८ सेकिण्ड की १४ घटी, २० पल तथा ४५ विपल हुए, यह भी स्मरण रखना चाहिये कि—दो का भाग देने पर जब आधा बचता है तब उस की जगह ३० माना जाता है, जैसे कि—४१ का आधा २०॥ होगा, इस लिये वहाँ आधे के स्थान में ३० समझा जावेगा, इसी प्रकार ढाई गुणा करने में भी उक्त बात का स्मरण रखना चाहिये।

इस का एक अति सुलभ उपाय यह भी है कि-घण्टे, मिनट और सेकिण्ड की जब घटी आदि बनाना हो तो घण्टे आदि को दूना कर उस में उसी का आधा जोड़ दो, जैसे-पा४४।१८ को दूना किया तो १०।८८।३६ हुए, उन में उन्हीं का आधा २।५२।९ जोड़े तो १२।१४०।४५ हुए, इन में ६० का भाग दिया तो १४।२०।४० हुए अर्थात् उक्त घण्टे आदि के उक्त दण्ड और पल आदि हो गये॥

१-पिहले ९० में ६० का भाग दिया तो लब्ध एक आया, इस एक को २२० में जोड़ा तो २२१ हुए, शेष बचे हुए ३० को वैसा ही रहने दिया, अब २२१ में ६० का भाग दिया तो लब्ध ३ आये, इन ३ को २५ में जोड़ा तो २८ हुए, शेष बचे हुए ४१ को वैसा ही रहने दिया, बस २८।४१।३० हो गये॥

### सूर्यास्त काल साधन।

पञ्चाङ्ग में लिखे हुए प्रतिदिन के दिनमान के प्रथम ऊपर लिखी हुई किया से घण्टे; मिनट और सेकिण्ड बना लेने चाहियें, पीछे उन्हें आधा कर देना चाहिये, ऐसा करने से सूर्यास्तकाल हो जावेगा, उदाहरण—कल्पना करो कि-दिनमान ३१।३५ है, इन के घण्टे बनाये तो १२ घण्टे तथा ३८ मिनट हुए, इन का आधा किया तो ६।१९ हुए, बस यही सूर्यास्तकाल हुआ अर्थात् सूर्य के अस्त होने का समय ६ बज कर १९ मिनट पर सिद्ध हुआ, इसी प्रकार आवश्यकता हो तो सूर्यास्तकाल के घंटे आदि को दूना करके घटी तथा पल बन सकते हैं अर्थात् दिनमान निकल सकता है।

#### सूर्योदय काल के जानने की विधि।

१२ में से सूर्यास्तकाल के घण्टों और मिनटों को घटा देने से सूर्योदयकाल बन जाता है, जैसे-१२ में से ६।१९ को घटाया तो ५।४१ शेष रहे अर्थात् ५ बजे के ४१ मिनट पर सूर्योदयकाल ठहरा, एवं सूर्योदयकाल के घण्टों और मिनटों को दूना कर घटी और पल बनाये तो २८।२५ हुए, बस यही रात्रिमान है, दिनमान का आधा दिनार्घ और रात्रिमान का आधा रात्रिमानार्घ (राज्यर्घ) होता है तथा दिनमान में रात्रिमानार्घ को जोड़ने से राज्यर्घ अर्थात् निशीथसमय होता है, जैसे-१५।४०।३० दिनार्घ है तथा १४।१२।३० रात्रिमानार्घ हो, इस रात्रिमानार्घ को (१४।१२।३० को) दिनमान में जोड़ा तो राज्यर्घ अर्थात् निशीथकाल ४५।४०।३० हुआ।

दूसरी किया—६० में से दिनमान को घटा देने से रात्रिमान बनता है, दिनमान में ५ का भाग देने से सूर्यास्तकाल के घण्टे और मिनट निकलते हैं तथा रात्रिमान में ५ का भाग देने से सूर्योद्यकाल बनता है, जैसे—३१।३५ में ५ का भाग दिया तो ६ लब्ध हुए, शेष बचे हुए एक को ६० से गुणा कर उस में ३५ जोड़े तथा ५ का भाग दिया तो १९ लब्ध हुए, बस यही सूर्यास्तकाल हुआ अर्थात् ६।३९ सूर्यास्तकाल ठहरा, ६० में से दिनमान ३१।३५ को धटाया तो २८।२५ रात्रिमान रहा, उस में ५ का भाग दिया तो ५।४१ हुए, बस यही सूर्योद्यकाल बन गया।

१-सरण रहे कि-२४ घण्टे का अर्थात ६० घटी का अहोरात्र (दिनरात ) होता है, घटाने की रीति इस प्रकार समझनी चाहिये  $-\frac{5000}{300}$  देखों! ६० में से २१ को घटाया तो २९ रहे, अब २५ को घटाना है परन्तु २५ के ऊपर शून्य है अर्थात शून्य में से २५ घट नहीं सकता है तो २९ में से एक निकाला अर्थात २९ की जगह २८ रक्खा तथा उस निकाले हुए एक के पल बनाये तो ६० हुए, इन में से २५ को निकाला (घटाया) तो २५ बचे अर्थात ६० में से ३५१ को घटाने से २८।२५ रहे॥

#### इष्टकाल विरचन।

यदि सूर्योदयकाल से दो पहर के भीतर तक इष्टकाल बनाना हो तो सूर्योदय-काल को इष्टसमय के घण्टों और मिनटों में से घटा कर दण्ड और पल कर लो तो मध्याह्न के भीतर तक का इष्टकाल बन जावेगा, जैसे—कल्पना करो कि-स्योदय काल ६ बज के ७ मिनट तथा ४९ सेकिण्ड पर है तो इष्टसमय १० बज के ११ मिनट तथा ३७ सेकिण्ड पर हुआ, क्योंकि—अन्तर करने से ४।३।४८ के घटी और पल आदि १०।८।३० हुए, बस यही इष्टकाल हुआ, इसी प्रकार मध्याह्न के जपर जितने घण्टे आदि हुए हों उन की घटी आदि को दिनार्ध में जोड़ देने से दो पहर के जपर का इष्टकाल सूर्योदय से बन जावेगा।

सूर्यास्त के घण्टे और मिनट के उपरान्त जितने घण्टे आदि व्यतीत हुए हों उन की घटी और पल आदि को दिनमान में जोड़ देने से राज्यर्थ तक का इष्टकाल बन जावेगा।

राष्ट्रयर्भ के उपरान्त जितने घण्टे और मिनट हुए हों उन के दण्ड और पलों को राष्ट्रयर्भ में जोड़ देने से सुयोदय तक का इष्ट बन जावेगा।

दूसरी विधि—सूर्योंदय के उपरान्त तथा दो प्रहर के भीतर की घटी और पर्लों को दिनार्ध में घटा देने से इष्ट बन जाता है, अथवा सूर्योंदय से लेकर जितना समय व्यतीत हुआ हो उस की घटी और पर्ल बना कर मध्याह्मोत्तर तथा अर्ध रात्रि के भीतर तक का जितना समय हो उसे दिनार्ध में जोड़ देने से मध्य रात्रि तक का इष्ट बन जावेगा, अथवा सूर्योंदय के अनन्तर जितने घण्टे व्यतीत हुए हों उन की घटी और पर्ल बना कर उन्हें ६० में से घटा देने से इष्ट बन जाता है, दिनार्ध के जपर के जितने घण्टे व्यतीत हुए हों उन की घटी और पर्ल बना कर उन्हें राव्यर्ध में घटा देने से ताता है।

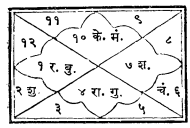
#### लग्न जानने की रीति।

जिस समय का लग्न बनाना हो उस समय का प्रथम तो जपर लिखी हुई किया से इष्ट बनाओ, फिर-उस दिन की वर्तमान संकान्ति के जितने अंश गये हों उन को पञ्चाङ्ग में देख कर लग्नसारणी में उन्हीं अंशों की पङ्कि में उस सङ्कान्तिवाले कोष्ठ की पङ्कि के बराबर (सामने) जो कोष्ठ हो उस कोष्ठ के अङ्कों को इष्ट में जोड़ दो और उस सारणी में फिर देखो जहाँ तुम्हारे जोड़े हुए अंक मिलें वही लग्न उस समय का जानो, परन्तु सरण रखना चाहिये कि यदि तुम्हारे जोड़े हुए अङ्क साठ से जपर (अधिक) हों तो जपर के अङ्कों की (साठ को निकाल कर शेष अङ्कों को) कायम रक्खो अर्थात् उन अङ्कों में से साठ को निकाल डालो, फिर अपर के जो अङ्क हों उन को सारणी में देखो, जिस राशि की पङ्कि में वे अङ्क मिलें उतने ही अंश पर उसी लग्न को समझो।

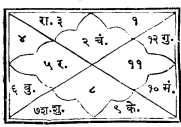
# कतिपय महज्जनों की जन्मकुंडिलयाँ

अब कतिपय महजानों की जन्मकुण्डलियाँ लिखी जाती हैं-जिन की प्रहिविशेष-स्थिति को देख कर विद्वजान प्रहिविशेषजन्य फल का अनुभव कर सकेंगे:-

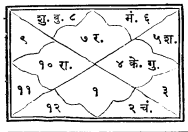
तीर्थंकर श्री महावीर खामी की जन्मकुण्डली।



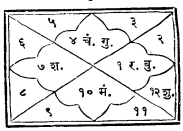
श्रीकृष्णचन्द्र महाराज की जनमकुण्डली ।



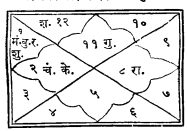
श्री हुलकर महाराज श्री सियाजीरावे बहादुर इन्दोर की जन्मकुण्डली ६।१७



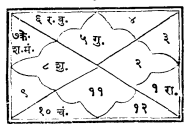
श्री रामचंद्र जी महाराज की जन्मकुण्डली।



कैसरेहिन्द महाराणी स्वर्गवासिनी श्री विक्टोरिया की जनमकुण्डली।



स्वर्गवासी महाराज श्री यशवन्त सिंहैं जी बहादुर जोधपुर की जन्मकुण्डली।



१-इस शाहजादी का जन्म केन्सिगटन के राजमहरू में सन् १८१९ ई. के मई मास की २४ ता को सबेरे ४ वज के ६ मिनट तथा १६ सेकिण्ड के समय हुआ था ॥ २-संवत् १९१६ मिति कार्तिक कृष्णा १, इष्ट ५८।५ पर जन्म हुआ ॥ ३-संवत् १८९४ आश्विन सुदि ९, इष्ट ५७।५८ पर जन्म हुआ ॥

महाराज श्रीप्रतापसिंह जी बहा-दुर ईंडर की जन्मकुण्डली।



महाराज श्रीसिरदारसिंहे जी बहादुर जोधपुर की जन्म कुण्डली।



स्चना—बहुत से पुरुषों की जन्मपत्री का शुभाशुभ फल प्रायः नहीं मिलता है जिस का कारण प्रथम लिख चुके हैं कि – उन में इष्टकाल ठीक रीति से नहीं लिया जाता है, इस लिये जिन जन्मपत्रिओं का फल न मिलता हो उन में इष्टकाल का गड़बड़ समझना चाहिये तथा किसी विद्वान से उसे ठीक कराना चाहिये, किन्तु ज्योतिःशास्त्र पर से श्रद्धा को नहीं हटाना चाहिये, क्योंकि—ज्योतिःशास्त्र (निमित्तज्ञान) कभी मिथ्या नहीं हो सकता है, देखो! ऊपर जिन प्रसिद्ध महोदयों की जन्मकुण्डलियाँ यहाँ उद्धृत (दर्ज) की हैं उन के लग्नसमय में फर्क का होना कदापि सम्भव नहीं है, क्योंकि इस विद्या के पूर्ण ज्ञाता विद्वानों से इष्टकाल का संशोधन करा के उक्त कुण्डलियाँ बनवाई गई प्रतीत होती हैं और यह बात कुण्डलियों के प्रहों वा उन के फल से ही विदित होती है, देखो! इन कुण्डलियों में जो उच्च प्रह तथा राज्ययोग आदि पड़े हैं उन का फल सब के प्रलक्ष ही है, बस यह बात ज्योतिष शास्त्र की सत्यता को स्पष्ट ही बतला रही है।

जनमपत्रिका के फलादेश के देखने की इच्छा रखने वाले जनों को भैद्रबाहु-संहिता, जनमाम्भोधि, त्रैलोक्यप्रकाश तथा भुवनप्रदीप आदि प्रन्थ एवं बृहजार्तक, भावकुत्त्हल तथा लघुपाराशरी आदि ज्योतिषशास्त्र के प्रन्थों को देखना चाहिये, क्योंकि—उक्त प्रन्थों में सर्व योगों तथा प्रहों के फल का वर्णन बहुत उत्तम रीति से किया गया है।

यहाँ पर विस्तार के भय से प्रहों के फलादेश आदि का वर्णन नहीं किया जाता है किन्तु गृहस्थों के लिये लाभदायक इस विद्या का जो असावश्यक विषय था उस का संक्षेप से कथन कर दिया गया है, आशा है कि – गृहस्थ जन उस का अभ्यास कर उस से अवश्य लाभ उठावेंगे।

यह पञ्चम अध्याय का ज्योतिर्विषय वर्णन नामक नवाँ प्रकरण समाप्त हुआ ॥

१-संबत् १९०१ मिति मिगशिर वदि ५, इष्ट ३०।३१ के समयजन्म हुआ ॥ २-संबत् १९३६ मिति माध सुदि १, बुधवार, इष्ट ३२।१० के समय जन्म हुआ ॥ २-भद्रबाहुसंहिता आदि ग्रन्थ जैनाचार्यों के बनाये हुए हैं ॥ ४-बृहज्जातक आदि ग्रन्थ अन्य (जैनाचार्यों से भिन्न ) आचार्यों के बनाये हुए हैं॥

# द्शवाँ प्रकरण । स्वरोदयवर्णन ।

#### खरोदय विद्या का ज्ञान।

विचार कर देखने से विदित होता है कि-स्वरोदय की विद्या एक बड़ी ही पवित्र तथा आत्मा का कल्याण करनेवाली विद्या है, क्योंकि-इसी के अभ्यास से पूर्वकालीन महानुभाव अपने आत्मा का कल्याण कर अविनाशी पद को प्राप्त हो चुके हैं, देखो ! श्री जिनेन्द्र देव और श्री गणधर महाराज इस विद्या के पूर्ण ज्ञाता (जाननेवाले) थे अर्थात् वे इस विद्या के प्राणायाम आदि सब अङ्गों और उपाङ्गों को भले प्रकार से जानते थे, देखिये! जैनागम में लिखा है कि-'श्री महावीर अरिहन्त के पश्चात् चौदह पूर्व के पाठी श्री भद्रबाहु स्वामी जब हुए थे तथा उन्हों ने सूक्ष्म प्राणायाम के ध्यान का परावर्तन किया था उस समय समस्त सङ्घ ने मिल कर उन को विज्ञित की थी" इत्यादि।

इतिहासों के अवलोकन से विदित होता है कि-जैनाचार्य श्री हेमचन्द्र सुरि जी तथा दादा साहिब श्री जिनदत्त सूरि जी आदि अनेक जैनाचार्य इस विद्या के पूरे अभ्यासी थे, इस के अतिरिक्त-थोड़ी शताब्दी के पूर्व आनन्दघन जी महाराज, चिदानन्द ( कपूरचन्द )जी महाराज तथा ज्ञानसार ( नारायण ) जी महाराज आदि बडे २ अध्यातम पुरुष हो गये हैं जिन के बनाये हुए प्रन्थों के देखने से विदित होता है कि-आत्मा के कल्याण के लिये पूर्व काल में साधु लोग योगाभ्यास का खुब वर्ताव करते थे, परन्तु अब तो कई कारणों से वह व्यवहार नहीं देखा जाता है, क्योंकि-प्रथम तो-अनेक कारणों से शरीर की शक्ति कम हो गई है, दूसरे-धर्म तथा श्रद्धा घटने लगी है, तीसरे-साधु लोग पुस्तकादि परिग्रह के इकट्टे करने में और अपनी मानमहिमा में ही साधुरव (साधुपन) समझने छने हैं, चौथे-छोभ ने भी कुछ २ उन पर अपना पञ्जा फैला दिया है, किहये अब स्वरोदयज्ञान का झगड़ा किसे अच्छा लगे? क्योंकि यह कार्य तो लोभरहित तथा आत्मज्ञानियों का है किन्तु यह कह देने में भी अत्युक्ति न होगी कि मुनियों के आत्मकल्याण का मुख्य मार्ग यही है, अब यह दूसरी बात है कि-वे ( मुनि ) अपने आत्मकल्याण का मार्ग छोड़ कर अज्ञान सांसा-रिक जनों पर अपने अपने ढोंग के द्वारा ही अपने साधुत्व को प्रकट करें।

प्राणायाम योग की दश भूमि है, जिन में से पहिली भूमि (मञ्जल)

१-योगाभ्यास का विशेष वर्णन देखना हो तो 'विवेकमार्तण्ड' 'योगरहस्य' तथा 'योगशास्त्र' आदि अन्थों को देखना चाहिये॥

स्वरोदयज्ञान ही है, इस के अभ्यास के द्वारा बड़े २ गुप्त 'मेदों को मनुष्य सुगमतापूर्वक ही जान सकते हैं तथा बहुत से रोगों की ओषधि भी कर सकते हैं।

स्वरोदय पद का शब्दार्थ श्वास का निकालना है, इसी लिये इस में केवल श्वास की पहिचान की जाति है और नाकपर हाथ के रखते ही गुप्त बातों का रहस्य चित्रवैत् सामने आ जाता है तथा अनेक सिद्धियां उत्पन्न होती हैं परन्तु यह इद निश्चय है कि-इस विद्या का अभ्यास ठीक रीति से गृहस्थों से नहीं हो सकता है, क्योंकि प्रथम तो-यह विषय अति कठिन है अर्थात् इस में अनेक साधनों की आवश्यकता होती है, दूसरे इस विद्या के जो प्रन्थ है उन में इस विषय का अति कठिनता के साथ तथा अति संक्षेप से वर्णन किया गया है जो सर्व साधारण की समझ में नहीं आ सकता है, तीसरे-इस विद्या के ठीक रीति से जाननेवाले तथा दूसरों को सुगमता के साथ अभ्यास करा सकनेवाले पुरुष विरहे ही स्थानों में देखे जाते हैं, केवल यही कारण है कि-वर्तमान में इस विद्या के अभ्यास करने की इच्छावाले पुरुष उस में प्रवृत्ते हो कर लाभ होने के बदले अनेक हानियाँ कर बैठते हैं, अस्तु,-इन्हीं सब बातों को विचार कर तथा गृहस्थ जनों को भी इस विद्या का कुछ अभ्यास होना आवर्श्व समझ कर उन ( गृहस्थों ) से सिद्ध हो सकने योग्य इस विद्या का कुछ विज्ञान हम इस प्रकरण में लिखते हैं, आशा है कि-गृहस्थ जन इस के अवलम्बन से इस विद्या के अभ्यास के द्वारा लाभ उठावेंगे. क्योंकि-इस विद्या का अभ्यास इस भव और पर भव के सुख को निःसन्देह प्राप्त करा सकता है।

#### खरोद्य का खरूप तथा आवद्यक नियम।

3-नासिका के भीतर से जो श्वास निकलता है उस का नाम स्वर है, उस को स्थिर चित्त के द्वारा पहिचान कर ग्रुभाग्रुभ कार्यों का विचार करना चाहिये।

२-स्वर का सम्बन्ध नाड़ियों से है, यद्यपि शरीर में नाड़ियाँ बहुत हैं परन्तु उन में से २४ नाड़ियाँ प्रधान हैं तथा उन २४ नाड़ियों में से नो नाड़ियाँ अति प्रधान हैं तथा उन नो नाड़ियाँ में भी तीन नाड़ियाँ अतिशय प्रधान मानी गईं हैं, जिन के नाम-इङ्गला, पिङ्गला और सुषुम्ना (सुखमना हैं,) इन का वर्णन आगे किया जावेगा।

३-स्मरण रखना चाहिये कि-भौंओं (भँवारों) के बीच में जो चक्र है वहाँ से श्वास का प्रकाश होता है और पिछली बङ्क नाल में हो कर नाभि में जा कर ठहरता है।

१-छिपे हुए रहस्यों ॥ २-आसानी से ॥ ३-तस्वीर के समान ॥ ४-आसानी ॥ ५-तत्पर वा लगा हुआ ॥ ६-जरूरी ॥ ७-सफळ वा पूरा ॥

४-दक्षिण अर्थात् दाहिने (जीमणे) तरफ जो श्वास नाक के द्वारा निकलता है उस को इङ्गला नाड़ी वा सूर्य स्वर कहते हैं, वाम अर्थात् बायें (डाबी) तरफ जो श्वास नाक के द्वारा निकलता है उस को पिङ्गला नाड़ी वा चन्द्र स्वर कहते हैं तथा दोनों तरफ (दाहिने और बायें तरफ) अर्थात् उक्त दोनों नाड़ियों (दोनों स्वरों) के बीच में अर्थात् दोनों नाड़ियों के द्वारा जो स्वरं चलता है उस को सुखमना नाड़ी (स्वर) कहते हैं, इन में से जब बायाँ स्वर चलता हो तब चन्द्र का उदय जानना चाहिये तथा जब दाहिना स्वर चलता हो तब सूर्य का उदय जानना चाहिये।

५-शीतल और स्थिर कार्यों को चन्द्र स्वर्र में करना चाहिये, जैसे-नये मन्द्रि का बनवाना, मन्द्रि की नीवँ का खुदाना, मृतिं की प्रतिष्ठा करना, मृल नायक की मृतिं को स्थापित करना, मन्दिर पर दण्ड तथा कलश का चढ़ाना, उपाश्रय (उपासरा); धर्मशाला; दानशाला; विद्याशाला; पुस्तकालय; घर (मकान); हाट; महल; गढ़ और कोट का बनवाना, सङ्घ की माला का पहिराना, दान देना, दीक्षा देना, यज्ञोपवीत देना, नगर में प्रवेश करना, नये मकान में प्रवेश करना, कपडों और आमूषणों (गहनों) का कराना अथवा मोल लेना, नये गहने और कपड़े का पहरना, अधिकार का लेना, ओषधि का बनाना, खेती करना, बाग बगीचे का लगाना, राजा आदि बड़े पुरुषों से मित्रता करना, राज्यसिंहासन पर बैठना तथा योगाभ्यास करना इत्यादि, तात्पर्य यह है कि-ये सब कार्य चन्द्र स्वर में करने चाहियें क्योंकि चन्द्र स्वर में किये हुए उक्त कार्य कल्याणकारी होते हैं।

६-ऋूर और चर कार्यों को सूर्य स्वॅर में करना चाहिये, जैसे--विद्या के सीखने का प्रारम्भ करना, ध्यान साधना, मन्न तथा देव की आराधना करना,

१-प्रत्येक मनुष्य जब श्वास छेता है तब उस की नासिका के दोनों छेदों में से किसी एक छेद से प्रचण्डतया (तेजी के साथ) श्वास निकलता है तथा दूसरे छेद से मन्दतया (धीरे र) श्वास निकलता है अर्थात दोनों छेदों में से समान श्वास नहीं निकलता है, इन में से जिस तरफ का श्वास तेजी के साथ अर्थात अधिक निकलता हो उसी स्वर को चलता हुआ स्वर समझना चाहिये, दाहिने छेद में से जो वेग से श्वास निकले उसे सूर्य स्वर कहते हैं, वायें छेद में से जो अधिक श्वास निकले उसे चन्द्र स्वर कहते हैं तथा दोनों छेदों में से जो समान श्वास निकले अथवा कभी एक में से अधिक निकले और कभी दूसरे में से अधिक निकले उसे सुखमना स्वर कहते हैं, परन्तु यह (सुखमना) स्वर प्रायः उस समय में चलता है जब कि स्वर बदलना चाहता है, अच्छे नीरोग मनुष्य के दिन रात में घण्टे घण्टे भर तक चन्द्र स्वर और सूर्य स्वर अदल बदल होते हुए चलते रहते हैं परन्तु रोगी मनुष्य के यह नियम नहीं रहता है अर्थात् उस के स्वर में समय की न्यूनाधिकता (कमी ज्यादती) भी हो जाती है॥ २-इस में भी जलतत्त्व और पृथिवी तत्त्व का होना अति श्रेष्ठ होता है॥ ३-हाट अर्थात् दुकान ॥ ४-इस में भी पृथिवी तत्त्व का होना अति श्रेष्ठ होता है॥ ३-हाट अर्थात् दुकान ॥ ४-इस में भी पृथिवी तत्त्व का होना अति श्रेष्ठ होता है॥ ३ होता है॥

राजा वा हाकिम को अर्जी देना, बकालत वा मुखलारी लेना, वैरी से मुकवला करना, सर्प के विष तथा भूत का उतारना, रोगी को दवा देना, विन्न का ज्ञान्त करना, कष्टी स्त्री का उपाय करना, हाथी; घोड़ा तथा सवारी (बग्धी रथ आदि) का लेना, भोजन करना, स्त्रान करना, स्त्री को ऋतुदान देना, नई वही को लिखना, न्यापार करना, राजा का शश्च से लड़ाई करने को जाना, जहाज वा अग्नि बोट को द्याव में चलाना, वैरी के मकान में पैर रखना, नदी आदि के जल में तैरना तथा किसी को रूपये उधार देना वा लेना इसादि, तात्पर्य यह है कि नये सब कार्य सूर्य स्वर में करने चाहिये, क्योंकि सूर्य स्वर में किये हुए उक्त कार्य सफल होते हैं।

७—जिस समय चलता २ एक स्वर रुक कर दूसरा स्वर बदलने को होता है अर्थात् जब चन्द्र स्वर बदल कर सूर्य स्वर होने को होता है अथवा सूर्य स्वर बदल कर चन्द्र स्वर होने को होता है उस समय पाँच सात मिनट तक दोनों स्वर चलने लगते हैं, उसी को सुलमना स्वर कहते हैं, इस (सुलमना) स्वर में कोई काम नहीं करना चाहिये, क्यों के इस स्वर में किसी काम के करने से वह निष्फल होता है तथा उस से छेश भी उत्पन्न होता है।

८-कृष्ण पक्ष (अँधेरे पक्ष ) का स्वामी (मालिक) सूर्य है और शुक्क पक्ष (उजेले पक्ष ) का स्वामी चन्द्र है।

९-कृष्ण पक्ष की प्रतिपद् (पिड्वा) को यदि प्रातःकाल सूर्य स्वर चले तो वह पक्ष बहुत आनन्द से वीतता है।

१०-शुक्क पक्ष की प्रतिपद् के दिन यदि प्रातःकाल चन्द्र स्वर चले तो वह पक्ष भी बहुत सुख और आनन्द से बीतता है।

9 9 - यदि चन्द्र की तिथि में ( शुक्क पक्ष की प्रतिपद् को प्रातःकाल ) सूर्य स्वर चले तो क्षेत्र और पीड़ा होती है तथा कुछ द्रव्य की भी हानि होती है।

१२-सूर्य की तिथि में ( कृष्ण पक्ष की प्रतिपद् को प्रातःकाल ) यदि चन्द्र स्वर चले तो पीड़ा; कलह तथा राजा से किसी प्रकार का भय होता है और चित्त में चञ्चलता उत्पन्न होती है।

१३-यदि कदाचित् उक्त दोनों पक्षों ( कृष्ण पक्ष और शुक्क पक्ष ) की पिड़वा के दिन प्रातःकाल सुखमना स्वर चले तो उस मास में हानि और लाभ समान ( बराबर ) ही रहते हैं।

१४-कृष्ण पक्ष की पन्द्रह तिथियों में से क्रम २ से तीन तीन तिथियाँ सूर्य और चन्द्र की होती हैं, जैसे-पिड्वा, द्वितीया और तृतीया, ये तीन तिथियाँ सूर्यकी है, चतुर्थी, पञ्चमी और षष्टी, ये ती तिथियाँ चन्द्र की हैं, इसी प्रकार अमावास्या तक शेष तिथियों में भी समझना चाहिये, इन में जब अपनी २ तिथियों में दोनों (चन्द्र और सूर्य) स्वर चलते हैं तब वे कल्याणकारी होते हैं।

१५-ग्रुक्त पक्ष की पन्द्रह तिथियों में से कम २ से तीन २ तिथियाँ चन्द्र और सूर्य की होती हैं अर्थात् प्रतिपद्, द्वितीया और तृतीया, ये तीन तिथियाँ चन्द्र की हैं तथा चतुर्थी, पञ्चमी और षष्टी, ये तीन तिथियाँ सूर्य की हैं, इसी प्रकार पूर्णमासी तक रोष तिथियों में भी समझना चाहिये इन में भी इन दोनों (चन्द्र और सूर्य) स्वरों का अपनी २ तिथियों में प्रातःकाल चलना श्रुभकारी होता है।

१६-वृश्चिक, सिंह, वृष और कुम्भ, ये चार राशियाँ चन्द्र स्वर की हैं तथा ये राशियाँ ) स्थिर कार्यों में श्रेष्ठ हैं।

१७-कर्क, मकर, तुल और मेष, ये चार राशियाँ सूर्य स्वर की हैं तथा ये ( राशियाँ ) चर कार्यों में श्रेष्ठ हैं।

14-मीन, मिथुन, धन और कन्या, ये सुखमना के दिस्सभाव लग्न हैं, इन में कार्य के करने से हानि होती है।

1९-उक्त बारह राशियों से बारह महीने भी जान लेने चाहियें अर्थात् ऊपर लिखी जो सङ्कान्ति लगे वही सूर्यः; चन्द्र और सुखमना के महीने समझने चाहियें।

२०-यदि कोई मनुष्य अपने किसी कार्य के लिये प्रश्न करने को आवे तथा अपने सामने; बायें तरफ अथवा जपर ( ऊँचा ) ठहर कर प्रश्न करे और उस समय अपना चन्द्र स्वर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-तेरा कार्य सिद्ध होगा।

२१-यदि अपने नीचे, अपने पीछे अथवा दाहिने तरफ खड़ा रह कर कोई प्रश्न करे और उस समय अपना सूर्य स्वर चलता हो तो भी कह देना चाहिये कि-तेरा कार्य सिद्ध होगा।

२२-यदि कोई दाहिने तरफ खड़ा होकर प्रश्न करे और उस समय अपना सूर्य स्वर चळता हो तथा लग्न; वार और तिथि का भी सब योग मिल जावे तो कह देना चाहिये कि-तेरा कार्य अवस्य सिद्ध होगा।

२३-यदि प्रश्न करनेवाला दाहिनी तरफ खड़ा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करे और उस समय अपना चन्द्र स्वर चलता हो तो सूर्य की तिथि और वार के विना वह शून्य (खाली) दिशा का प्रश्न सिद्ध नहीं हो सकता है।

२४-यदि कोई पीछे खड़ा हो कर प्रश्न करे और उस समय अपना चन्द्र स्वर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-कार्य सिद्ध नहीं होगा ।

१-मङ्गल, शनि और रिव, इन वारों का स्त्रामी सूर्य स्तर है तथा सोम, बुध, गुरु, और शुक्र-इन वारों का स्त्रामी चन्द्र स्तर है॥

२५-यदि कोई बाई तरफ खड़ा हो कर प्रश्न करे तथा उस समय अपना सूर्य स्वर चळता हो तो चन्द्र योग स्वर के विना वह कार्यसिद्ध नहीं होगा।

२६-इसी प्रकार यदि कोई अपने सामने अथवा अपने से ऊपर (ऊँचा) खड़ा हो कर प्रश्न करे तथा उस समय अपना सूर्य स्वर चलता हो तो चनद स्वर के सब योगों के मिले विना वह कार्य कभी सिद्ध नहीं होगा।

# खरों मे पाँचों तत्त्वों की पहिचान।

उक्त दोनों (चन्द्र और सूर्य) स्वरों में पाँच तन्त्व चलते हैं तथा उन (तन्तों) का रंग, परिमाण, आकार और काल भी विशेष होता है, इस लिये स्वरोदयज्ञान में इस विषय का भी जान लेना अत्यावश्यक है, क्योंकि जो पुरुष इन के विज्ञान को अच्छे प्रकार से समझ लेता है उस की कही हुई बात अवश्य मिलती है, इस लिये अब इन के विषय में आवश्यक वर्णन करते हैं:—

1-पृथिवी, जल, अग्नि, वायु और आकाश, ये पाँच तत्त्व हैं, इन में से प्रथम दो का अर्थात् पृथिवी और जल का स्वामी चन्द्र है और शेष तीनों का अर्थात् अग्नि, वायु और आकाश का स्वामी सूर्य है।

२-पीला, सफेद, लाल, हरा और काला, ये पाँच वर्ण (रंग) कम से पाँचों तत्त्वों के जानने चाहियें अर्थात् पृथिवी तत्त्व का वर्ण पीला, जल तत्त्व का वर्ण सफेद, अग्नि तत्त्व का वर्ण लाल, वायु तत्त्व का वर्ण हरा और आकाश तत्त्व का वर्ण काला है।

३-पृथिवी तस्व सामने चलता है तथा नासिका (नाक) से बीरह अङ्कल तक दूर जाता है और उस के स्वर के साथ समचौरस आकार होता है।

४-जल तस्व नीचे की तरफ चलता है तथा नासिका से सोलह अङ्गल तक दूर जाता है और उस का चन्द्रमा के समान गोल आकार है।

५-अग्नि तस्व ऊपर की तरफ चलता है तथा नासिका से चार अङ्गल तक दूर जाता है और उस का त्रिकोण आकार है।

६-वायु तत्त्व टेढ़ा ( तिरछा ) चलता है तथा नासिका से आठ अङ्गल तक दूर जाता है और उस का ध्वजा के समान आकार है।

७-आकाश तस्व नासिका के भीतर ही चळता है अर्थात् दोनों स्वरों में ( सुखमना स्वर में ) चळता है तथा इस का आकार कोई नहीं <sup>3</sup>है।

८-एक एक (प्रत्येक) स्वर ढाई घड़ी तक अर्थात् एक घण्टे तक चला करता है और उस में उक्त पाँचों तस्व इस रीति से रात दिन चलते हैं कि-

१-बहुत जरूरी ॥ २-नाकपर अंगुलि के रखने से यदि श्वास बारह अंगुल तक दूर जाता हुआ ज्ञात हो तो पृथिवी तत्त्व समझना चाहिये, इसी प्रकार शेष तत्त्वों के परिमाण के विषय में समझना चाहिये॥ २-क्योंकि आकाश शून्य पदार्थ है॥ ६० जै० सं०

पृथिवी तस्व पचास पल, जल तस्व चालीस पल, अग्नि तस्व तीस पल, वायु तस्व बीस पल और आकाश तस्व दश पले, इस प्रकार से तीनों नाड़ियाँ (तीनों स्वर) उक्त पाँचों तस्वों के साथ दिन रात (सदा) प्रकाशमान रहती हैं।

#### पाँचों तत्त्वों के ज्ञान की सहज रीतियाँ।

9-पांच <sup>3</sup>रंगों की पाँच गोलियाँ तथा एक गोली विचित्र रंग की बना कर इन छवों गोलियों को अपने पास रख लेना चाहिये और जब बुद्धि में किसी तत्त्व का विचार करना हो उस समय उन छःवों गोलियों में से किसी एक गोली को आँख मीच कर उठा लेना चाहिये, यदि बुद्धि में विचारा हुआ तथा गोली का रंग एक मिल जावे तो जान लेना चाहिये कि-तत्त्व मिलने लगा है।

२-अथवा-किसी दूसरे पुरुष से कहना चाहिये कि-तुम किसी रंग का विचार करो, जब वह पुरुष अपने मन में किसी रंग का विचार कर छे उस समय अपने नाक के स्वर में तत्त्व को देखना चाहिये, तथा अपने तत्त्व को विचार कर उस पुरुष के विचारे हुए रंग को बतलाना चाहिये कि-( तुमने अमुक फलाने ) रंगका विचार किया था, यदि उस पुरुष का विचारा हुआ रंग ठीक मिल जावे तो जान छेना चाहिये कि-तत्त्व ठीक मिलता है।

३-अथवा-काच अर्थात् द्र्पण को अपने ओष्टों (होटों) के पास लगा कर उस के जपर बलपूर्वक नाक का श्वास छोड़ना चाहिये, ऐसा करने से उस द्र्पण पर जैसे आकार का चिह्न हो जावे उसी आकार को पहिले लिखे हुए तत्त्वों के आकार से मिलाना चाहिये, जिस तत्त्व के आकार से वह आकार मिल जावे उस समय वही तत्त्व समझना चाहिये।

४-अथवा-दोनों अङ्ग्टों से दोनों कानों को, दोनों तर्जनी अङ्ग्रुलियों से दोनों आँखों को और दोनों मध्यमा अङ्गुलियों से नासिका के दोनों छिद्दों को बन्द कर ले और दोनों अनामिका तथा दोनों किनिष्टिका अङ्गुलियों से (चारों अङ्गुलियों से) ओठों को ऊपर नीचे से खूब दाब ले, यह कार्य करके एकाम्र चित्त से गुरु की बताई हुई रीति से मन को अञ्जुटी में ले जावे, उस जगह जैसा और जिस रंग का बिन्दु माल्यम पड़े वही तस्व जानना चाहिये।

५-ऊपर कही हुई रीतियों से मनुष्य को कुछ दिन तक तस्वों का साधन करना चाहिये, क्योंकि कुछ दिन के अभ्यास से मनुष्य को तस्वों का ज्ञान होने लगता है और तस्वों का ज्ञान होने से वह पुरुष कार्याकार्य और शुभाशुभ आदि होनेवाले कार्यों को शीघ्र ही जान सकता है।

१-सब मिलाकर १५० पल हुए, सोही ढाई घडी वा एक घण्टे के १५० पल होते हैं। र-'प्रकाशमान' अर्थात् प्रकाशित ॥ ३-पाँच रंग वे ही समझने चाहिये जो कि-पहिले पृथिवी आदि के लिख चुके हैं अर्थात् पीला, सफेद, लाल, हरा और काला॥

# खरों में उदित हुए तत्त्वों के द्वारा वर्षफल जानने की रीति ।

अभी कह चुके हैं कि-पाँचों तस्वों का ज्ञान हो जाने से मनुष्य होनेवाले शुभाशुभ आदि सब कार्यों को जान सकता है, इसी नियम के अनुसार वह उक्तः पाँचों तस्वों के द्वारा वर्ष में होनेवाले शुभाशुभ फल को भी जान सकता है, उस के जानने की निम्नलिखित रीतियाँ हैं:—

3—जिस समय मेष की संक्रान्ति लगे उस समय श्वास को ठहरा कर स्वर में चलनेवाले तस्व को देखना चाहिये, यदि चन्द्र स्वर में पृथिवी तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि—ज़माना बहुत ही श्रेष्ठ होगा अर्थात् राजा और प्रजाजन सुस्ती रहेंगे पशुओं के लिये वास आदि बहुत उत्पन्न होगी तथा रोग और भय आदि की शान्ति रहेगी, इसादि।

२-यदि उस समय (चन्द्र स्वर में) जल तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि बसीत बहुत होगी, पृथिवी पर अपरिमित अन्न होगा, प्रजा सुखी होगी, राजा और प्रजा धर्म के मार्ग पर चलेंगे; पुण्य, दान और धर्म की वृद्धि होगी तथा सब प्रकार से सुख और सम्पत्ति बढ़ेगी, इत्यादि।

३-यदि उस समय सूर्य स्वर में पृथिवी तस्व और जल तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-कुछ कम फल होगा।

४-यदि उक्त समय में दोनों स्वरों में से चाहे जिस स्वर में अग्नि तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-बर्सात कम होगी, रोगपीड़ा अधिक होगी, दुर्भिक्ष होगा, देश उजाड़ होगा तथा प्रजा दुःखी होगी, इत्यादि।

५-यदि उक्त समय में चाहे जिस स्वर में वायु तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-राज्य में कुछ विग्रह होगा, बर्सात थोड़ी होगी, ज़माना साधा-रण होगा तथा पशुओं के लिये घास और चारा भी थोड़ा होगा, इत्यादि।

६-यदि उक्त समय में आकाश तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि — बड़ा भारी दुर्भिक्ष पड़ेगा तथा पशुओं के लिये घास आदि भी कुछ नहीं होगा, इत्यादि।

#### वर्षफल के जानने की अन्य रीति।

1-यदि चैत्र सुदि पिड्वा के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर में पृथिवी तस्व चलता हो तो यह फल समझना चाहिये कि-वर्षा बहुत होगी, ज़माना श्रेष्ठ होगा, राजा और प्रजा में सुख का सञ्चार होगा तथा किसी प्रकार का इस वर्ष में भय और उत्पात नहीं होगा, इत्यादि। २-यदि उस दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर में जल तस्व चलता हो तो यह फल समझना चाहिये कि-यह वर्ष अति श्रेष्ठ है अर्थात् इस वर्ष में बसात; अन्न और धर्म की अतिशय वृद्धि होगी तथा सब प्रकार से आनन्द रहेगा, इस्यादि।

३-यदि उस दिन प्रातःकाल सूर्य स्वर में पृथिवी अथवा जल तस्व चलता हो तो मध्यम अर्थात् साधारण फल समझना चाहिये।

४-यदि उस दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर में वा सूर्य स्वर में शेष (अग्नि; वायु और आकाश) तीन तत्व चलते हों तो उन का वही फल समझना चाहिये जो कि पूर्व मेष सङ्गान्ति के विषय में लिख चुके हैं, जैसे-देखो! यदि सूर्य स्वर में अग्नि तत्त्व चलता हो तो जानना चाहिये कि-प्रजा में रोग और शोक होगा, दुर्भिक्ष पड़ेगा तथा राजा के चित्त में चैन नहीं रहेगा इत्यादि, यदि सूर्य स्वर में वायु तत्त्व चलता हो तो समझना चाहिये कि-राज्य में कुछ विग्रह होगा और वृष्टि थोड़ी होगी, तथा यदि सूर्य स्वरमें सुखमना चलता हो तो जानना चाहिये कि-अपनी ही मृत्यु होगी और छन्नभङ्ग होगा तथा कहीं २ थोड़े अन्न व घास आदि की उत्पत्ति होगी और कहीं २ बिळकुल नहीं होगी, इत्यादि।

#### वर्षफल जानने की तीसरी रीति।

१-यदि माघ सुदि सप्तमी को अथवा अक्षयतृतीया को प्रातःकाल चन्द्र स्वर में पृथिवी तत्त्व वा जल तस्व चलता हो तो पूर्व कहे अनुसार श्रेष्ठ फल जानना चाहिये।

२-यदि उक्त दिन प्रातःकाल अग्नि आदि तीन तत्त्व चलते हों तो पूर्व कहे अनुसार निकृष्ट फल समझना चाहिये।

३-यदि उक्त दिन प्रातःकाल सूर्य स्वर में पृथिवी तस्व और जल तस्व चलता हो तो मध्यम फल अर्थात् साधारण फल जानना चाहिये।

४-यदि उक्त दिन प्रातःकाल शेष तीन तत्त्व चलते हों तो उन का फल भी पूर्व कहें अनुसार जान लेना चाहिये।

## अपने दारीर, कुटुम्ब और धन आदि के विचार की रीति।

१-यदि चैत्र सुदि पिड्वा के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-तीन महीने में हृदय में बहुत चिन्ता और क्षेत्र उत्पन्न होगा।

२-यदि चेत्र सुदि द्वितीया के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर न चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-परदेश में जाना पड़ेगा और वहाँ अधिक दुःख भोगना पड़ेगा।

३-यदि चैत्र सुदि तृतीया के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-शरीर में गर्मा; पित्तज्वर तथा रक्तविकार आदि का रोग होगा। ४-यदि चेत्र सुदि चतुर्थी के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-नौ महीने में मृत्यु होगी।

५-यदि चेत्र सुदि पञ्चमी के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-राज्य से किसी प्रकार की तकलीफ तथा दण्ड की प्राप्ति होगी।

६-यदि चेत्र सुदि षष्टी ( छठ ) के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर न चलता हो तो जानना चहिये कि-इस वर्ष के अन्दर ही भाई की मृत्यु होगी ।

७-यदि चेत्र सुदि सप्तमी के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-इस वर्ष में अपनी स्त्री मर जावेगी।

८-यदि चैत्र सुदि अष्टमी के दिन प्रातःकाल चन्द्र स्वर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-इस वर्ष में कष्ट तथा पीड़ा अधिक होगी अर्थात् भाग्ययोग से ही सुख की प्राप्ति हो सकती है, हत्यादि।

९-इन के सिवाय-यदि उक्त दिनों में प्रातःकाल चन्द्र स्वर में पृथिवी तस्व और जल तस्व आदि शुभ तस्व चलते हों तो और भी श्रेष्ठ फल जानना चाहिये।

#### पाँच तत्वों में प्रश्न का विचार।

१-यदि चन्द्र स्वर में पृथिवी तस्व वा जल तस्व चलता हो और उस समय कोई किसी कार्य के लिये प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-अवश्य कार्य सिद्ध होगा।

२-यदि चन्द्र स्वर में अग्नि तस्त्र वा वायु तस्त्र चलता हो अथवा आकाश तस्त्र हो और उस समय कोई किसी कार्य के लिये प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-कार्य किसी प्रकार भी सिद्ध नहीं होगा।

३-सारण रखना चाहिये कि-चन्द्र स्वर में जल तन्त्र और पृथिवी तन्त्र स्थिर कार्य के लिये अच्छे होते हैं परन्तु चर कार्य के लिये अच्छे नहीं होते हैं और वायु तन्त्र; अग्नि तन्त्र और आकाश तन्त्र; ये तीनों चर कार्य के लिये अच्छे होते हैं; परन्तु ये भी सूर्य स्वर में अच्छे होते हैं किन्तु चन्द्र स्वर में नहीं।

४-यदि कोई पुरुष रोगिविषयके प्रश्न को आकर पूछे तथा उस समय चन्द्र स्वर में पृथिवी तस्व वा जल तस्व चलता हो और प्रश्न करनेवाला भी उसी चन्द्र स्वर की तरफ ही (बाई तरफ ही) बैठा हो तो कह देना चाहिये कि-रोगी नहीं मरेगा।

५-यदि चन्द्र स्वर बन्द हो अर्थात् सूर्य स्वर चलता हो और प्रश्न करने-वाला बाई तरफ बैठा हो तो कह देना जाहिये कि-रोगी किसी प्रकार भी नहीं जी सकता है।

**१**─चर और स्थिर कार्यों का वर्णन संक्षेप से पहिले कर चुके हैं ॥ २−रोगी **के** विषय में ॥

६-यदि कोई पुरुष खाली दिशा में आ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-रोगी नहीं बचेगा, परंतु यदि खाली दिशा से आ कर भरी दिशा में बैठ कर (जिधर का स्वर चलता हो उधर बैठ कर) प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-रोगी अच्छा हो जावेगा।

७-यदि प्रश्न करते समय चन्द्र खर में जल तस्त्र वा पृथिवी तस्त्र चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-रोगी के शरीर में एक ही रोग है तथा यदि प्रश्न करने के समय चन्द्र खर में अग्नि तस्त्र आदि कोई तस्त्र चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-रोगी के शरीर में कई रोग मिश्रित (मिले हुए) हैं।

८-यदि प्रश्न करते समय सूर्य स्वर में अप्नि, वायु अथवा आकाश तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-रोगी के शरीर में एक ही रोग है परन्तु यदि प्रश्न करते समय सूर्य स्वर में पृथिवी तस्व वा जल तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-रोगी के शरीर में कई मिश्रित (मिले हुए) रोग हैं।

९-सारण रखना चाहिये कि-वायु और पित्त का स्वामी सूर्य है, कफ का स्वामी चन्द्र है तथा सन्निपात का स्वामी सुखमना है।

१०-यदि कोई पुरुष चलते हुए स्वर की तरफ से आ कर उसी ( चलते हुए ) स्वर की तरफ खड़ा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-तुम्हारा काम अवस्य सिद्ध होगा।

39-यदि कोई पुरुष खाळी स्वर की तरफ से आ कर उसी (खाळी) स्वर की तरफ खड़ा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-तुम्हारा कोई भी कार्य सिद्ध नहीं होगा।

१२-यदि कोई पुरुष खाली स्वर की तरफ से आ कर चलते स्वर की तरफ खडा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-तुम्हारा कार्य निर्स्सैन्देह सिद्ध होगा।

१-जिधर का स्वर चलता हो उस दिशा को छोड कर सर्व दिशायें खाली मानी गई हैं।।
२-इस शरीर में उदान, प्राण, व्यान, समान और अपान नामक पाँच वायु हैं, ये वायु विपरीत खान पान, उपरी कुपथ्य तथा विपरीत व्यवहार से कुपित होकर अनेक रोगों को उत्पन्न करते हैं (जिन का वर्णन चौथे अध्याय में कर चुके हैं) तथा शरीर में पाचक, ध्राजक, रजक, आलोचक और साथक नामक पाँच पित्त हैं, ये पित्त चरपरे, तीखे, लवण, खटाई, मिर्च आदि गर्म चीजों के खाने से तथा धूप; अग्न और मैथुन आदि विपरीत व्यवहार से कुपित हो कर चालीस प्रकार के रोगों को उत्पन्न करते हैं, एवं शरीर में अवलम्बन, छेश, रसन, लेहन और छेषण नामक पाँच कफ हैं, ये कफ बहुत मीठे, बहुत चिकने, वासे तथा थंडे अन्न आदि के खान पान से, दिन में सोना, परिश्रम न करना तथा सेज और विछोनों पर सदा बैठे रहना आदि विपरीत व्यवहार से कुपित होकर बीस प्रकार के रोगों को उत्पन्न करते हैं, परन्तु जब विरुद्ध आहार और विहार से ये तीनों दोष कुपित हो जाते हैं तब सन्निपात रोग होकर प्राणियों की मृत्यु हो जाती है।। ३-पूर्ण वा सफल।। ४-विना सन्देह के वा वेशक।।

१३-यदि कोई पुरुष चलते हुए खर की तरफ से आ कर खाली खर की तरफ खड़ा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करें तो कह देना चाहिये कि-तुम्हारा कार्य सिद्ध नहीं होगा।

38-यदि गुरुवीर की वायु तस्व, शनिवार की आकाश तस्व, बुधवार को पृथिवी तस्व सोमवार को जल तस्व तथा शुक्रवार को अग्नि तस्व प्रातःकाल में चले तो जान लेना चाहिये कि-शरीर में जो कोई पहिले का रोग है वह अवस्य मिट जावेगा।

# खरों के द्वारा परदेशगमने का विचार।

- १-जो पुरुष चन्द्र स्वर में दक्षिण और पश्चिम दिशा में परदेश को जावेगा वह परदेश से आ कर अपने घर में सुख का भोग करेगा।
  - २-सूर्य स्वर में पूर्व और उत्तर की तरफ परदेश को जाना शुभकारी है।
  - ३-चन्द्र स्वर में पूर्व और उत्तर की तरफ परदेश को जाना अच्छा नहीं है।
  - ४-सूर्य स्वर में दक्षिण और पश्चिम की तरफ परदेश को जाना अच्छा नहीं है।
- ५-ऊर्ध्व ( ऊँची ) दिशा चन्द्र स्वर की है इस लिये चन्द्र स्वर में पर्वत आदि ऊर्ध्व दिशा में जाना अच्छा है।

६-प्रिथिवी के तल भाग का स्वामी सूर्य है, इस लिये सूर्य स्वर में प्रिथिवी के तल भाग में ( नीचे की तरफ ) जाना अच्छा है, परन्तु सुखमना स्वर में प्रिथिवी के तल भाग में जाना अच्छा नहीं है।

#### परदेश में स्थितं मनुष्य के विषय में प्रश्नविचार।

3-प्रश्न करने के समय यदि स्वेर में जल तस्व चलता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि-सब कामों को सिद्ध कर के वह (परदेशी) शीघ्र ही आ जावेगा।

२-यदि प्रश्न करने के समय स्वर में पृथिवी तस्व चलता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि-वह पुरुष ठिकाने पर बैठा है और उसे किसी बात की तकलीफ नहीं है।

३-यदि प्रश्न करने के समय खर में वायु तत्त्व चलता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि-वह पुरुष उस स्थान से दूसरे स्थान को गया है तथा उस के इदय में चिन्ता उत्पन्न हो रही है।

१-बृहस्पतिवार ॥ २-दूसरे देश में जाना ॥ ३-कल्याणकारी ॥ ४-ठहरे हुए ॥ ५-"स्वर में" अर्थात चाहे जिस स्वर में ॥

४-यदि प्रश्न करने के समय खर में अग्नि तत्त्व चलता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि-उस के शरीर में रोग है।

५-यदि प्रश्न करने के समय खर में आकाश तत्त्व चलता हो तो प्रश्नकर्ता को कह देना चाहिये कि-वह पुरुष मर गया।

#### अन्य आवइयक विषयों का विचार।

9-कहीं जाने के समय अथवा नींद से उठ कर (जाग कर) विछीने से नीचे पैर रखने के समय यदि चन्द्र स्वर चलता हो तथा चन्द्रमा का ही वार हो तो पहिले चार पैर (कदम) बायें पैर से चलना चाहिये।

२-यदि सूर्य का वार हो तथा सूर्य स्वर चलता हो तो चलते समय पहिले तीन वैर (कदम) दाहिने पैर से चलना चाहिये।

३-जो मनुष्य तस्व को पहिचान कर अपने सब कामों को करेगा उस के सब काम अवश्य सिद्ध होंगे।

४-पश्चिम दिशा जल तत्त्वरूप है, दक्षिण दिशा पृथिवी तत्त्वरूप है, उत्तर दिशा अग्नि तत्त्वरूप है, पूर्व दिशा वायु तत्त्व रूप है तथा भाकाश की स्थिर दिशा है।

५-जय, तृष्टि, पुष्टि, रति, खेलकूद और हास्य, ये छः अवस्थायें चन्द्र स्वर की हैं।

६-ज्वर, निद्रा, परिश्रम और कम्पन, ये चार अवस्थायें जब चन्द्र स्वर में वायु तत्त्व तथा अग्नि तत्त्व चलता हो उस समय शरीर में होती हैं।

७-जब चन्द्र स्वर में आकाश तत्त्व चलता है तब आयु का क्षय तथा मृत्यु होती है।

८-पाँचों तत्त्वों के मिलने से चन्द्र स्वर की उक्त बारह अवस्थायें होती हैं।

९-यदि पृथिवी तस्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-प्लनेवाले के मन में मुल की चिन्ता है।

१०-यदि जल तस्व और वायु तस्व चलते हों तो ज्ञान लेना चाहिये कि-पूछने-वाले के मन में जीवसम्बन्धी चिन्ता है।

११-अग्नि तस्व में धातु की चिन्ता जाननी चाहिये।

१२-आकाश तत्त्व में शुभ कार्य की चिन्ता जाननी चाहिये।

१३-पृथिवी तत्त्व में बहुत पैरवालों की चिन्ता जाननी चाहिये।

१४-जल और वायु तस्व में दो पैरवालों की चिन्ता जाननी चाहिये।

१५-अग्नि तत्त्व में चार पैरवालों ( चौपायों ) की चिन्ता जाननी चाहिये।

१६-आकाश तस्व में विना पैर के पदार्थ की चिन्ता जाननी चाहिये।

१७-रिव, राहु, मङ्गल और शनि, ये चार सूर्य स्वर के पाँचों तस्वों के स्वामी हैं।

१८-चन्द्र स्वर में पृथिवी तस्व का स्वामी बुध, जल तस्व का स्वामी चन्द्र, अग्नि तस्व का स्वामी शुक्र और वायु तस्व का स्वामी गुरु है, इस लिये अपने २ तस्वों में ये प्रह अथवा वार शुभफलदायक होते हैं।

५९-पृथिवी आदि चारों तत्त्वों के कम से मीठा, कवेला, खारा और खद्दा, ये चार रस हैं, इस लिये जिस समय जिस रस के खानेकी इच्छा हो उस समय उसी तत्त्व का चलना समझ लेना चाहिये।

२०-अग्नि तत्त्व में कोध, वायु तत्त्व में इच्छा तथा जल और पृथिवी तत्त्व में क्षमा और नम्रता आदि यतिधर्मरूप दश गुण उत्पन्न होते हैं।

२१-श्रवण, धनिष्ठा, रोहिणी, उत्तराषाढ़ा, अभिजित्, ज्येष्ठा और अनुराधा, ये सात नक्षत्र पृथिवी तत्त्व के हैं तथा ग्रुभफलदायी हैं।

२२-मूल, उत्तराभाद्रपद, रेवती, आर्द्रा, पूर्वाषाढ़ा, शतभिषा और आश्लेषा, ये सात नक्षत्र जल तस्व के हैं।

२३-ये (उक्त) चौदह नक्षत्र स्थिर कार्यों में अपने २ तक्त्रों के चलने के समय में जानने चाहियें।

२४-मधा, पूर्वाफाल्गुनी, पूर्वाभाद्रपद, स्वाती, कृत्तिका, भरणी और पुष्य, ये सात नक्षत्र अग्नि के हैं।

२५-इस्त, विशाखा, मृगशिर, पुनर्वसु, चित्रा, उत्तराफाल्गुनी और अश्विनी, ये सात नक्षत्र वायु के हैं।

२६-पहिले आकाश, उस के पीछे वायु, उस के पीछे अग्नि, उस के पीछे पानी और उस के पीछे पृथिवी, इस क्रम से एक एक तस्व एक एक के पीछे चळता है।

२७-पृथिवी तस्त्र का आधार गुदा, जल तस्त्र का आधार लिङ्ग, अग्नि तस्त्र का आधार नेत्र, वायु तस्त्र का आधार नासिका (नाक) तथा आकाश तस्त्र का आधार कर्ण (कान) है।

२८-यदि सूर्य स्वर में भोजन करे तथा चन्द्र स्वर में जल पीवे और बाईं करवट सोवे तो उस के शरीर में रोग कभी नहीं होगा।

२९-यदि चन्द्र स्वर में भोजन करे तथा सूर्य स्वर में जल पीवे तो उस के शरीर में रोग अवस्य होगा।

१-यदि कोई पुरुष पाँच सात दिन तक बराबर इस व्यवहार को करे तो वह अवस्य रुग्ण (रोगी) हो जावेगा, यदि किसी को इस विषय में संशय हो तो वह इस का वर्ताव कर के निश्चय कर है।

३०-चन्द्र खरमें शौच के लिये (दिशा मैदान के लिये) जाना चाहिये, सूर्यंखर में मूत्रोत्सर्ग (पेशाब) करना चाहिये तथा शयन करना चाहिये।

३१-यदि कोई पुरुष स्वरों का ऐसा अभ्यास रक्खे कि-उस के चन्द्र स्वर में दिन का उदय हो (दिन निकले) तथा सूर्य स्वर में रात्रि का उदय हो तो वह पूरी अवस्था को प्राप्त होगा, परन्तु यदि इस से विपरीत हो तो जानना चाहिये कि-मौत समीप ही है।

३२-ढाई २ घड़ी तक दोनों (सूर्य और चन्द्र) स्वर चलते हैं और तेरह श्वास तक सुखमना स्वर चलता है।

३३-यदि अष्ट प्रहर तक (२४ घण्टे अर्थात् रात दिन) सूर्य स्वर में वायु तस्त्र ही चलता रहे तो तीन वर्ष की आयु जाननी चाहिये।

३४-यदि सोलह प्रहर तक सूर्य स्वर ही चलता रहे (चन्द्र स्वर आवे ही नहीं ) तो दो वर्ष में मृत्यु जाननी चाहिये।

३५-यदि तीन दिन तक एक सा सूर्य स्वर ही चलता रहे तो एक वर्ष में मृत्यु जाननी चाहिये।

३६-यदि सोलह दिन तक बराबर सूर्य स्वर ही चलता रहे तो एक महीने में मृत्यु जाननी चाहिये।

३७-यदि एक महीने तक सूर्य स्वर निरन्तर चलता रहे तो दो दिन की आयु जाननी शाहिये।

३८-यदि सूर्य, चन्द्र और सुखमना, ये तीनों ही स्वर न चले अर्थात् मुख से श्वास लेना पड़े तो चार घड़ी में मृत्यु जाननी चाहिये।

३९-यदि दिन में (सब दिन) चन्द्र स्वर चले तथा रात में (रात भर) सूर्य स्वर चले तो बड़ी आयु जाननी चाहिये।

४०-यदि दिन में (दिन भर) सूर्य स्वर और रात में (रात भर) बराबर चन्द्र स्वर चलता रहे तो छः महीने की आयु जाननी चाहिये।

४१-यदि चार आठ, बारह, सोलह अथवा बीस दिन रात बराबर चन्द्र स्वर चलता रहे तो बड़ी आयु जाननी चाहिये।

४२-यदि तीन रात दिन तक सुखमना स्वर चलता रहे तो एक वर्ष की आयु जाननी चाहिये।

४३-यदि चार दिन तक बराबर सुखमना स्वर चलता रहे तो छः महीने सी आयु जाननी चाहिये।

१-विपरीत हो, अर्थात् सूर्यं स्वर में दिन का उदय हो तथा चन्द्र स्वर में रात्रिका उदय हो ॥ २-इन के सिवाय-वैद्यक कालज्ञान के अनुसार तथा अनुभवसिद्ध कुछ बातें चौथे अध्याय में लिख चुके हैं, वहाँ देख लेना चाहिये॥

# खरों के द्वारा गर्भसम्बन्धी प्रश्न-विचार।

१-यदि चन्द्र स्वर चलता हो तथा उधर से ही आ कर कोई प्रश्न करे कि-गर्भवती स्त्री के पुत्र होगा वा पुत्री, तो कह देना चाहिये कि-पुत्री होगी।

२-यदि सूर्य स्वर चलता हो तथा उधर से ही आ कर कोई प्रश्न करे कि-गर्भवती स्त्री के पुत्र होगा वा पुत्री, तो कह देना चाहिये कि-पुत्र होगा।

३-यदि सुखमना स्वर के चलते समय कोई आ कर प्रश्न करे कि-गर्भवती स्नी के पुत्र होगा वा पुत्री, तो कह देना चाहिये कि-नपुंसक होगा।

४-यदि अपना सूर्य स्वर चलता हो तथा उधर से ही आ कर कोई गर्भविषयक प्रश्न करे परन्तु प्रश्नकर्ता (पूछनेवाले) का चन्द्र स्वर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-पुत्र उत्पन्न होगा परन्तु वह जीवेगा नहीं।

५-यदि दोनों का (अपना तथा पूछनेवाले का ) सूर्य खर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-पुत्र होगा तथा वह चिरञ्जीवी होगा।

६-यदि अपना चन्द्र स्वर चलता हो तथा पूछनेवाले का सूर्य स्वर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-पुत्री होगी परन्तु वह जीवेगी नहीं।

७-यदि दोनों का (अपना और पूछनेवाले का ) चन्द्र स्वर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-पुत्री होगी तथा वह दीर्घायु होगी।

८-यदि सूर्य स्वर में पृथिवी तस्त्व में तथा उसी दिन के लिये किसी का गर्भसम्बन्धी प्रश्न हो तो कह देना चाहिये कि-पुत्र होगा तथा वह रूपवान्; राज्यवान् और सुखी होगा।

९-यदि सूर्य स्वर में जल तस्व चलता हो और उस में कोई गर्भसम्बन्धी प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-पुत्र होगा तथा वह सुखी; धनवान् और छ: रसों का भोगी होगा।

१०-यदि गर्भसम्बन्धी प्रश्न करते समय चन्द्र स्वर में उक्त दोनों तस्व (पृथिवी तस्व और जल तस्व ) चलते हों तो कह देना चाहिये कि-पुत्री होगी तथा वह ऊपर लिखे अनुसार लक्षणोंवाली होगी।

१३-यदि गर्भसम्बन्धी प्रश्न करते समय उक्त स्वर में अग्नि तस्त्र चलता हो तो कह देना चाहिये कि-गर्भ गिर जावेगा तथा यदि सन्तित भी होगी तो वह जीवेगी नहीं।

१२-यदि गर्भसम्बन्धी प्रश्न करते समय उक्त स्वर में वायु तत्त्व चलता हो तो कह देना चाहिये कि-या तो छोड़ (पिण्डाकृति) वॅथेगी वा गर्भ गल जावेगा। १३-यदि गर्भसम्बन्धी प्रश्न करते समय सूर्य स्वर में आकाश तत्त्व चलता हो तो नपुंसक की तथा चन्द्र स्वर में आकाश तत्त्व चलता हो तो बाँझ लड़की की उत्पत्ति कह देनी चाहिये।

18-यदि कोई सुखमना स्वर में गर्भ का प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-दो लड़कियाँ होंगी।

१५-यदि कोई दोनों खरों के चलने के समय में गर्भविषयक प्रश्न करे तथा उस समय यदि चन्द्र खर तेज़ चलता हो तो कह देना चाहिये कि-दो कन्यायें होंगी तथा यदि सूर्य स्वर तेज़ चलता हो तो कह देना चाहिये कि-दो पुत्र होंगे।

# गृहस्थों के लिये आवश्यक विज्ञप्ति।

स्वरोदय ज्ञान की जो २ बातें गृहस्थों के लिये उपयोगी थीं उन का हम ने ऊपर कथन कर दिया है, इन सब बातों को अभ्यस (अभ्यास में) रखने से गृहस्थों को अवश्य आनन्द की प्राप्ति हो सकती है, क्योंकि स्वरोदय के ज्ञान में मन और इन्द्रियों का रोकना आवश्यक होता है।

यद्यपि प्रथम अभ्यास करने में गृहस्थों को कुछ कठिनता अवश्य मालूम होगी परन्तु थोड़ा बहुत अभ्यास हो जाने पर वह कठिनता आप ही मिट जावेगी, इस-लिये आरम्भ में उस की कठिनता से भय नहीं करना चाहिये किन्तु उस का अभ्यास अवस्य करना ही चाहिये, क्योंकि-यह विद्या अति लाभकारिणी है. देखो ! वर्तमान समय में इस देश के निवासी श्रीमान तथा दूसरे लोग अन्य-देशवासी जनों की बनाई हुई जागरणघटिका (जगाने की घड़ी) आदि वस्तुओं को निद्रा से जगाने आदि कार्य के छिये द्रव्य का व्यय कर के छेते हैं तथा रात्रि में जितने बजे पर उठना हो उसी समय की जगाने की चाबी लगा कर घड़ी को रख देते हैं और ठीक समय पर घड़ी की आवाज को सन कर उठ बैठते हैं, परन्तु हमारे प्राचीन आर्यावर्तनिवासी जन अपनी योगादि विद्या के बल से उक्त जागरण आदि का सब काम लेते थे, जिस में उन की एक पाई भी खर्च नहीं होती थी। (प्रश्न ) आप इस बात को क्या हमें प्रत्यक्ष कर बतला सकते हैं कि-आर्यावर्तनिवासी प्राचीन जन अपनी योगादि विद्या के बल से उक्त जागरण आदि का सब काम छेते थे? (उत्तर) हाँ, हम अवस्य बतला सकते हैं, क्योंकि-गृहस्थों के लिये हितकारी इस प्रकारकी बातों का प्रकट करना हम अत्यावश्यक समझते हैं, यद्यपि बहुत से लोगों का यह मन्तव्य होता है कि-इस प्रकार की गोप्य बातों को प्रकट नहीं करना चाहिये परन्तु हम ऐसे विचार को बहुत तुच्छ तथा सङ्कीर्णहृदयता का चिह्न समझते हैं, देखो ! इसी विचार से तो इस पवित्र देश की सब विद्यार्थे नष्ट हो गई।

पाठकवृन्द ! तुम को रात्रि में जितने बजे पर उठने की आवश्यकता हो उस के लिये ऐसा करो कि—सोने के समय प्रथम दो चार मिनट तक चित्त को स्थिर करो, फिर बिछोने पर लेट कर तीन वा सात वार ईश्वर का नाम लो अर्थात् नमस्कारमञ्ज को पड़ो, फिर अपना नाम ले कर मुख से यह कही कि—हम को इतने बजे पर (जितने वजे पर तुम्हारी उठने की इच्छा हो) उठा देना, ऐसा कह कर सो जाओ, यदि तुम को उक्त कार्य के बाद दश पाँच मिनट तक निद्रा न आवे तो पुनः नमस्कारमञ्ज को निद्रा आने तक मन में ही (होठों को न हिला कर) पढ़ते रही, ऐसा करने से तुम रात्रि में अभीष्ट समय पर जाग कर उठ सकते हो, इस में सन्देह नहीं है।

# योगसम्बन्धिनी मेसोरिजम विद्या का संक्षिप्त वर्णन।

वर्तमान समय में इस विद्या की चर्चा भी चारों ओर अधिक फैल रही हैं अर्थात अंग्रेजी शिक्षा पाये हुए मनुष्य इस विद्या पर तन मन से मोहित हो रहे हैं, इस का यहाँ तक प्रचार बढ़ रहा है कि-पाठशालाओं (स्कूलों) के सब विद्यार्थी भी इस का नाम जानते हैं तथा इस पर यहाँ तक श्रद्धा बढ़ रही है कि-हमारे जैन्टिलमेन भाई भी (जो कि सब बातों को व्यर्थ बतलाया करते हैं) इस विद्या का सच्चे भाव से स्वीकार कर रहे हैं, इस का कारण केवल यही है कि-इस पर श्रद्धा रखनेवाले जनों को बालकपन से ही इस प्रकार की शिक्षा मिली है और इस में सन्देह भी नहीं है कि-यह विद्या बहुत सच्ची और अस्यन्त लाभ-दायक है, परन्तु बात केवल इतनी है कि-यदि इस विद्या में सिद्धता को प्राप्त कर उसे यथोचित रीति से काम में लाया जावे तो वह बहुत लाभदायक हो सकती है।

इस विद्या का विशेष वर्णन हम यहां पर प्रन्थ के विस्तार के भय से नहीं कर सकते हैं किन्तु केवल इस का स्वरूपमात्र पाठक जनों के ज्ञान के लिये लिखते हैं।

निःसन्देह यह विद्या बहुत प्राचीन है तथा योगाभ्यास की एक शाखा है, पूर्व समय में भारतवर्षीय सम्पूर्ण आचार्य और मुनि महात्मा जन योगाभ्यासी हुआ करते थे जिस का बृत्तान्त प्राचीन प्रन्थों से तथा इतिहासों से विदित हो सकता है।

आवश्यक सूचना—संसार में यह एक साधारण नियम देखा जाता है कि-जब कभी कोई पुरुष किन्हीं नूतन ( नये ) विचारों को सर्व साधारण के समक्ष

१-निद्रा के आने तक पुनः मन में मन्न पढ़ने का तात्पर्य यह है कि-ईश्वरनमस्कार के पीछे मन को अनेक बातों में नहीं छे जाना चाहिये अर्थात् अन्य किसी बात का सरण नहीं करना चाहिये ॥ २-हाथक क्षन के छिये आरसी की क्या आवश्यकता है अर्थात् इस बात की जो परीक्षा करना चाहे वह कर सकता है ॥ ३-यह विद्या भी स्वरोदयविद्या से विषयसाम्य से सम्बन्ध रखती है, अतः यहाँ पर थोड़ा सा इस का भी स्वरूप दिखलाया जाता है ॥ ४-इतने ही आवश्यक विषयों के वर्णन से मन्ध अब तक बढ़ चुका है तथा आगे भी कुछ आवश्यक विषय का वर्णन करना अवशिष्ठ है, अतः इस (मेरमेरिजम) विद्या के स्वरूपमात्र का वर्णन किया है ॥ ६९ जै० सं०

में प्रचरित करने का प्रारम्भ करता है तब लोग पहिले उस का उपहास किया करते हैं. तात्पर्य यह है कि-जब कोई पुरुष (चाहे वह कैसा ही विद्वान क्यों नहों) किन्हीं नये विचारों को (संसार के लिये लाभदायक होने पर भी ) प्रकट करता है तब एक वार लोग उस का उपहास अवश्य ही करते हैं तथा उस के उन विचारों को बाललीला समझते हैं, परन्तु विचारप्रकटकर्ता (विचारों को प्रकट करनेवाला ) गम्भीर पुरुष जब लोगों के उपहास का कुछ भी विचार न कर अपने कर्तव्य में सोद्योग (उद्योगयुक्त ) ही रहता है तब उस का परिणाम यह होता है कि-उन विचारों में जो कुछ सत्यता विद्यमान होती है वह शनैः २ ( धीरे २ ) कालान्तर में ( कुछ काल के पश्चात् ) प्रचार को प्राप्त होती है अर्थात् उन विचारों की सत्यता और असलियत को लोग समझ कर मानने लगते हैं, विचार करने पर पाठकों को इस के अनेक प्राचीन उदाहरण मिल सकते हैं अतः हम उन ( प्राचीन उदाहरणों ) का कुछ भी उल्लेख करना नहीं चाहते हैं किन्तु इस विषय के पश्चिमीय विद्वानों के दो एक उदाहरण पाठकों की सेवा में अवस्य उपस्थित करते हैं, देखिये-अठारहवीं शताब्दी (सदी ) में मेसारे "एनीमल मैगनेतीजम'' (जिस ने अपने ही नाम से अपने आविष्कार का नाम "मेस्मेरिज़म" रक्खा तथा जिस ने अपने आविष्कार की सहायता से अनेक रोगियों को अच्छा किया ) का अपने नृतन विचार के प्रकट करने के प्रारम्भ में कैसा उपहास हो चुका है; यहाँ तक कि-विद्वान् डाक्तरों तथा दूसरे छोगों ने भी उस के विचारों को हँसी में उड़ा दिया और इस विद्या को प्रकट करनेवाले डाक्तर मेस्सर को लोग दग बतलाने लगे परन्तु ''सल्यमेव विजयते'' इस वाक्य के अनुसार उस ने अपनी सहाता पर इड़ निश्चय रक्खा, जिस का परिणाम यह हुआ कि-उस की उक्त विद्याकी तरफ कुछ लोगों का ध्यान हुआ तथा उस का आन्दोलन होने लगा, कुछ काल के पश्चात् अमेरिकावालों ने इस विद्या में विशेष अन्वेषण किया जिस से इस विद्या की सारता प्रकट हो गई, फिर क्या था? इस विद्या का खूब ही प्रचार होने लगा और थियासोफिकल सुसाइटी के द्वारा यह विद्या समस्त देशों में प्रचरित हो नाई तथा बड़े २ प्रोफेसर विद्वान् जन इस का अभ्यास करने छगे।

दूसरा उदाहरण देखिये-ईस्त्री सन १८२८ में सब से प्रथम जब सात पुरुषों ने मद्य (दारू वा शराब के न पीने का नियम ग्रहण कर मद्य का प्रचार लोगों में कम करने का प्रयत्न करना प्रारंभ किया था उस समय उन का बड़ा ही उप-हास हुआ था, विशेषता यह थी कि—उस उपहास में विना विचारे बड़े २ सुयोग्य और नामी शाह भी सम्मीलित (शामिल) हो गये थे, परन्तु इतना उपहास होने पर भी उक्त (मद्य न पीने का नियम लेनेवाले) लोगों ने अपने नियम को नहीं छोड़ा तथा उस के लिये चेष्टा करते ही गये, परिणाम यह हुआ कि—इसरे भी अनेक जन उन के अनुगामी हो गये, आज उसी का यह कितना बड़ा

फल प्रत्यक्ष है कि—इँगलेंड में ( यद्यपि वहाँ मद्य का अब भी बहुत कुछ खर्च होता है तथापि ) मद्यपान के विरुद्ध सैकड़ों मंडलियाँ स्थापित हो चुकी हैं तथा इस समय ग्रेट ब्रिटन में साठ लाख मनुष्य मद्य से बिलकुल परहेज़ करते हैं इस से अनुमान किया जा सकता है कि—जैसे गत शताब्दी में सुधरे हुए मुल्कों में गुलामी का ब्यापार बन्द किया जा चुका है उसी प्रकार वर्तमान शताब्दी के अन्त तक मद्य का ब्यापार भी अत्यन्त बन्द कर दिया जाना आश्चर्यजनक नहीं है।

इसी प्रकार तीसरा उदाहरण देखिये-यूरोप में वनस्पति की खुराक का समर्थन और मांस की खुराक का असमर्थन करनेवाली मण्डली सन १८४७ में मेनचेष्टर में थोड़े से पुरुषों ने मिल कर जब स्थापित की थी उस समय भी उस (मण्डली) के सभासदों का उपहास किया गया था परन्तु उक्त खुराक के समर्थन में सलता विद्यमान थी इस कारण आज इँग्लेंड, यूरोप तथा अमेरिका में वनस्पति की खुराक के समर्थन में अनेक मण्डलियां स्थापित हो गई हैं तथा उन में हज़ारों विद्वान, यूनिवर्सिटी की बड़ी २ डिग्रीयों को प्राप्त करनेवाले, डाक्टर, वकील और बड़े २ इज्जीनियर आदि अनेक उच्चाधिकारी जन सभासद्रूप में प्रविष्ट हुए हैं, तात्पर्य यह है कि-चाहे नये विचार वा आविष्कार हों, चाहे प्राचीन हों यदि वे सलता से युक्त होते हैं तथा उन में नेकनियती और इमानदारी से सदुद्यम किया जाता है तो उस का फल अवस्य मिलता है तथा सदुद्यमवाले का ही अन्त में विजय होता है।

यह पञ्चम अध्याय का स्वरोदयवर्णन नामक दशवाँ प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# ग्यारहवाँ प्रकरण । राकुनावलिवर्णन ।

## शकुनविद्या का खरूप।

इस विद्या के अति उपयोगी होने के कारण पूर्ण समय में इस का बहुत ही प्रचार था अर्थात् पूर्व जन इस विद्या के द्वारा कार्यसिद्धि का (कार्य के पूर्ण होने का) शकुन (सगुन) छे कर प्रत्येक (हर एक) कार्य का प्रारम्भ करते थे, केवल यही कारण था कि—उन के सब कार्य प्रायः सफल और शुभकारी होते थे, परन्तु अन्य विद्याओं के समान धीरे २ इस विद्या का भी प्रचार घटता गया तथा कम बुद्धिवाले पुरुष इसे बच्चों का खेल समझने लगे और विशेष

कर अग्रेज़ी पढ़े हुए लोगों का तो विश्वास इस पर नाममात्र को भी नहीं रहा, सत्य है कि—''न वेत्ति यो यस्य गुणप्रकर्ष स तस्य निन्दां सततं करोति'' अर्थात् जो जिस के गुण को नहीं जानता है वह उस की निरन्तर निन्दा किया करता है, अस्तु—इस के विषय में किसी का विचार चाहे कैसा ही क्यों न हो परन्तु पूर्वीय सिद्धान्त से यह तो मुक्त कण्ठ से कहा जा सकता है कि—यह विचा प्राचीन समय में अति आदर पा चुकी है तथा पूर्वीय विद्वानों ने इस विचा का अपने बनाये हुए ग्रन्थों में बहुत कुछ उहुंख किया है।

पूर्व काल में इस विद्या का प्रचार यद्यपि प्रायः सब ही देशों में था तथापि मारवाड़ देश में तो यह विद्या अति उत्कृष्ट रूप से प्रचलित थी, देखों! मारवाड़ देश में पूर्व समय में (थोड़े ही समय पहिले) परदेश आदि को गमन करने-वालों के सहायक (चोर आदि से रक्षा करनेवाले) बन कर भाटी आदि राजपूत जाया करते थे वे लोग जानवरों की भाषा आदि के शुभाशुभ शकुनों को मली भाँति जानते थे, हड़बूकी नामक सांखला राजपूत हुए हैं; जिन्हों ने परदेशगमनादि के शुभाशुभ शकुनों के विषय में सैकड़ों दोहे बनाये हैं, वर्तमान में रेल आदि के हारा यात्रा करने का प्रचार हो गया है इस कारण उक्त (मारवाड़) देश में भी शकुनों का प्रचार घट गया है और घटता चला जाता है।

हमारे देशवासी बहुत से जन यह भी नहीं जानते हैं कि-शुभ शकुन कोन से होते हैं तथा अशुभ शकुन कोन से होते हैं, यह बहुत ही ल्जास्पद विषय है, क्योंकि शुभाशुभ शकुनों का जानना और यात्रा के समय उन का देखना अत्यावश्यक है, देखो ! शकुन ही आगामी शुभाशुभ के (मले वा बुरे के) अथवा यों समझो कि-कार्य की सिद्धि वा असिद्धि तथा सुख बा दुःख के सूचक होते हैं।

शकुन दो प्रकार से लिये (देखे) जाते हैं—एक तो रमल के द्वारा वा पाशा आदि के द्वारा कार्य के विषय में लिये (देखे) जाते हैं और दूसरे प्रदेशादि को गमन करने के समय शुभाशुभ फल के विषय में लिये (देखे) जाते हैं, इन्हीं दोनों प्रकार के शकुनों के विषय में संक्षेप से इस प्रकरण में लिखेंगे, इन में से प्रथम वर्ग के शकुनों के विषय में गर्गाचार्य मुनि की संस्कृत में बनाई हुई पाश-शकुनावलि का भाषा में अनुवाद कर वर्णन करेंगे, उस के पश्चाद प्रदेशादि-गमनविषयक शुभाशुभ शकुनों का संक्षेप से वर्णन करेंगे, आशा है कि—गृहस्थ जन शकुनों का विज्ञान कर इस से लाभ उठावेंगे।

१-तीनों लोकों के पूज्य श्रीगर्गाचार्य महात्मा ने सत्यपासा केवली राजा अग्रसेन के सामने प्रजाहितकारिणी इस ( राकुनावली ) का वर्णन संस्कृत गद्य में किया था उसी का भाषानुवाद कर के यहां पर हम ने लिखा है ॥

जो कुछ कार्य करना हो उस का प्रथम स्थिर मन से विचार करना चाहिये, फिर थोड़े चांवल, एक सुपारी और दुअंबी वा चाँदी की अंगूठी आदि को पुस्तकपर मेंटरूप रख कर पासे को हाथ में ले कर इस निम्नलिखित मन्न को सात वार पढ़ना चाहिये, फिर तीन वार पासे को ढालना चाहिये तथा तीनों वार के जितने भट्ट हों उन का फल देख लेना चाहिये, (इस शकुनाविल का फल ठीक र मिलता है) परन्तु यह स्मरण रखना चाहिये कि-एक वार शकुन के लेनेपर (उस का फल चाहे बुरा आवे चाहे अच्छा आवे) फिर दूसरी वार शकुन नहीं लेना चाहिये।

मन्त्र-अों नमों भगवति कूष्मांडिनि सर्वकार्यप्रसाधिनि सर्वनिमित्तप्रकाशिनि एद्योहि २ वरं देहि २ हिछ २ मातिङ्गिनि सत्यं ब्रूहि २ स्वाहा ।

इस मन्न को सात वार पढ़ कर "सत्य भाषे असत्य का परिहार करे" इस प्रकार मुख से कह कर पासे को डालना चाहिये, यदि पासा उपस्थित न हो तो नीचे जो पासाविल का यन्न लिखा है उस पर तीन वार अङ्कुलि को फेर कर चाहे जिस कोठे पर रख दे तथा आगे जो उस का फल लिखा है उसे देख ले।

#### पासावलिका यन्न।

| 333 | 335 | 993 | 118 | १२१ | ३२२ | १२३         | १२४        |
|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-------------|------------|
| १३१ | १३२ | १३३ | १३४ | 383 | १४२ | १४३         | 188        |
| २११ | २१२ | २१३ | २१४ | २२१ | 222 | २२३         | २२४        |
| २३१ | २३२ | २३३ | २३४ | २४१ | २४२ | २४३         | २४४        |
| 399 | ३१२ | ३१३ | इ१४ | ३२१ | ३२२ | ३२३         | ३२४        |
| ३३१ | ३३२ | ३३३ | ३३४ | इध१ | ३४२ | <b>३</b> ४३ | <b>388</b> |
| 833 | ४१२ | ४१३ | 818 | ४२१ | ४२२ | ४२३         | ४२४        |
| ४३१ | ४३२ | ४३३ | ४३४ | 883 | ४४२ | ४४३         | 888        |

#### पासावलिका का कमानुसार फल।

१११—हे पूछनेवाले ? यह पासा बहुत ग्रुभ है, तेरे दिन अच्छे हैं, तू ने विलक्षण बात विचार रक्खी है, वह सब सिद्ध होगी, व्यापार में लाभ होगा और युद्ध में जीत होगी।

१-इस सम्बन्ध का जो द्रव्य इकट्ठा हो जावे उस को ज्ञानखाते में लगा देना योग्य होता है, इस लिये जो लोग देश देशान्तरों में रहते हैं उन को उचित है कि-काम काज से छुट्टी पा कर अवकाश के समय में व्यर्थ गणें मार कर समय को न गमावें किन्तु अपने वर्ग में से जो पुरुष कुछ पठित हो उस के यहाँ यथायोग्य पाँच सात अच्छे र ग्रन्थों को मँगवा कर रवखें और उन को सुना करें तथा स्वयं भी बाँचा करें और जो ज्ञानखाते का द्रव्य हो उस से उपयोगी पुस्तकों को मँगा लिया करें तथा उपयोगी साप्ताहिक पत्र और मासिक पत्र भी दो चार मँगाते रहें, ऐसा करने से मनुष्य को बहुत लाभ होता है।। र-चौपड़ के पासे के समान काष्ठ; पीतल वा दाँत का चौकोना पासा होना चाहिये, जिस में एक, दो, तीन और चार,ये अंक लिखे होते चाहिये।।

- ११२-हे पासा लेनेवाले ! तेरा काम सिद्ध नहीं होगा, इस लिये विचारे हुए काम को छोड़ कर दूसरा काम कर तथा देवाधिदेव का ध्यान रख, इस शकुन का यह प्रमाण (पुरावा) है कि-तू रात को स्वप्त में काक (कौआ), घुग्चू, गीध, मिलखयाँ, मच्छर, मानो अपने शरीरमें तेल लगाया हो अथवा काला साँप देखा हो, ऐसा देखेगा।
- 313-हे पूछनेवाले ! तू ने जो विचार किया है उस का फल सुन, तू किसी स्थान ( िकाने ) को वा धन के लाभ को अथवा किसी सज्जन की मुलाकात को चाहता है, यह सब तुझे मिलेगा, तेरे क़ेश और चिन्ता के दिन बहुत से बीत गये, अब तेरे अच्छे दिन आ गये हैं, इस बात की सत्यता ( सचाई ) का प्रमाण यह है कि—तेरी कोख पर तिल वा मसा अथवा कोई घाव का चिह्न है।
- 198-हे पूछनेवाले! यह पासा बहुत कल्याणकारी है, कुल की वृद्धि होगी, ज़मीन का लाभ होगा, धन का लाभ होगा, पुत्र का भी लाभ दीखता है और प्यारे मित्र का दर्शन होगा, किसी से सम्बन्ध होगा तथा तीन महीने के भीतर विचारे हुए काम का लाभ होगा, गुरु की भक्ति और कुलदेवी का पूजन कर, इस बात की सखता का प्रमाण यह है कि नतेरे शरीर के ऊपर दोनों तरफ मसा; तिल वा घाव का चिह्न है।
- १२१-हे पूछनेवाले ! तूने ठिकाने का लाभ तथा सज्जन की मुलाकात विचारी है; धातु, धन, सम्पत्ति और भाई बन्धु की वृद्धि तथा पहिले जैसे सम्मान का मिलना विचारा है, यह सब बात निर्विध्न (विना किसी विध्न के ) तेरे लिये सुखदायी होगी, इस का निश्चय तुझे इस प्रकार हो सकता है कि-तू स्वप्न में अपने बड़े लोगों को देखेगा।
- १२२-हे पूछनेवाले ! तुझे वित्त (धन और यश का लाभ होगा, ठिकाना और सम्मान मिलेगा तथा तेरी मनोऽभीष्ट (मनचाही) वस्तु मिलेगी, इस में शङ्का मत कर, अब तेरा पाप और दुःख क्षीण हो गया, इस लिये तुझे कल्याण की प्राप्ति होगी, इस का पुरावा यह है कि-तू रात को स्वप्त में अथवा प्रत्यक्ष में लड़ाई का करना देखेगा।
- 3२३-हे पूछनेवाले ! तेरे कार्य और धन की सिद्धि होगी, तेरे विचारे हुए सब मामले सिद्ध होंगे, कुटुम्ब की वृद्धि, स्त्री का लाभ तथा स्वजन की मुलाकात होगी, तेरे मन में जो बहुत दिनों से विचार है वह अब जल्दी पूर्ण होगा, इस बात का यह पुरावा है कि-तेरे घर में लड़ाई तथा स्त्रीसम्बन्धी चिन्ता आज से पाँचवें दिन के भीतर हुई होगी।
- 1२४-हे पूछनेवाले ! तेरी भाइयों से जल्दी मुलाकात होगी, तेरा सुकृत अच्छा है, ग्रह का बल भी अच्छा है, इस लिये तेरे सब काम हो जावेंगे, त् अपनी कुल्देवी का पूजन कर।

१३१-हे पूछनेवाले ! तुझे ठिकाने का लाभ,धन का लाभ तथा चित्त में चैन होगा, जो कुछ काम तेरा बिगड़ गया है वह भी सुधर जावेगा तथा जो कुछ चीज़ चोरी में गई है वह भी मिल जावेगी, इस बात का यह पुरावा है कि-तूने स्वम में वृक्ष को देखा है अथवा देखेगा।

१३२-हे पूछनेवाले ! जो काम तू ने विचारा है वह सब हो जावेगा, इस बात का यह पुरावा है कि-तेरी स्त्री के साथ तेरी बहुत प्रीति है।

१३३-हे पूछनेवाले ! इस शकुन से तेरे धन के नाश का तथा शरीर में रोग होने का सम्भव है तथा तेरे किसी प्रकार का बन्धन है, जान के घोखे का खतरा है, तू ने भारी काम विचारा है वह बड़ी तकलीफ से पूरा होगा।

१३४-हे पूछनेवाले ! तुझे राजकाज की तरफ की वा सर्कार की तरफ की अथवा सोना चाँदी की और परदेश की चिन्ता है, तू किसी दुशमन से जीतना चाहता है, यह सब बात धीरे २ तुझे प्राप्त होगी, जैसी कि तू ने विचारी है, अब हानि नहीं होगी, तेरे पाप कट गये, तू वीतराग देव का ध्यान धर, तेरे सब कार्य सिद्ध होंगे।

१४१-हे पूछनेवाले ! तेरा विचार किसी व्यापार का है तथा तुझे दूसरी भी कोई चिन्ता है, इस सब कष्ट से छूट कर तेरा मङ्गल होगा, आज के सातवें दिन या तो तुझे कुछ लाभ होगा वा अच्छी बुद्धि उत्पन्न होगी।

१४२-हे पूछनेवाले ! तेरे मन में धन और धान्य की अथवा घर के विषय की चिन्ता है, वह सब चिन्ता दूर होगी, तेरे कुटुम्ब की वृद्धि होगी, कल्याण होगा, सज्जनों से मुलाकात होगी तथा गई हुई वस्तु भी मिलेगी, इस बात का यह पुरावा है कि-तेरे घर में अथवा बाहर छड़ाई हुई है वा होगी।

१४३-हे पूछनेवाले ! तेरे विचारे हुए सब काम सिद्ध होंगे, कल्याण होगा तथा लड़की का लाभ होगा, इस बात का यह पुरावा है कि-त् स्वम में किसी ग्राम में जाना देखेगा।

188-हे पूछनेवाले ! तेरे सब कामों की सिद्धि होगी और तुजे सम्पत्ति मिलेगी इस बात का यह पुरावा है कि-त् अपने विचारे हुए काम को स्वम में देखेगा वा देवमन्दिर को वा मूर्ति को अथवा चन्द्रमा को देखेगा।

२११-हें पूछनेवाले ! तू ने अपने मन में एक बड़ा कार्यं विचारा है तथा तुझे धनविषयक चिन्ता है, सो तेरे लिये सब अच्छा होगा तथा प्यारे भाइयों की मुलाकात होगी, इस बात की सत्यता का प्रमाण यह है कि-तू ने स्वम में ऊँचे मकान पर पहाड़ पर चढ़ना देखा है अथवा देखेगा।

२१२-हे पूछनेवाले! तेरे सब बातों की वृद्धि होगी, मिन्नों से मुलाकात होगी, संसार से लाभ होगा, विवाह करने पर कुलकी की वृद्धि होगी सुथा सोना चाँदी आदि सब सम्पत्ति होगी, इस बात का यह पुरावा है कि-त्ने स्वप्त में गाय वा बैस्ट को देखा है अथवा देखेगा, तू परदेश में भी जाने का विचार करता है, तू कुलदेवी को मान, तेरे लिये अच्छा होगा।

२१३-हे पूछनेवाले! तेरे मन में द्विपद अर्थात् दो पैरवाले की चिन्ता है और त्ने अच्छा काम विचारा है उस का लाभ तुझे एक महीने में होगा, भाई तथा सज्जन मिलेंगे, शरीर में प्रसन्नता होगी और तेरे मनोऽभीष्ट (मनचाहे) कार्य होंगे परन्तु जो तेरा गोत्रदेव है उस की आराधना तथा सम्मान कर, तूमाता, पिता, भाई और पुत्र आदि से जो कुछ प्रयोजन चाहता है वह तेरा मनोरथ सिद्ध होगा, इस बात का यह पुरावा है कि-तू ने रात्रि में प्रसक्ष में अथवा स्वग्न में स्वी से समागम किया है।

२१४-हे पूछनेवाले ! जो कुछ तेरा काम बिगड़ गया है अर्थात् जो कुछ नुकसान आदि हुआ है अथवा किसी से जो कुछ तुझे लेना है वा जिस किसी ने तुझ से दगाबाज़ी की है उस को तू भूल जा, यहाँ से कुछ दूर जाने से तुझे लाभ होगा, आज तू ने स्वम में देव को वा देवी को वा कुल के बड़े जनों को वा नदी आदि को देखा है, अथवा सजनों से तेरी मुलाकात हुई है।

२२१-हे पूछनेवाले ! इतने दिनों तक जो कुछ कार्य तू ने किया उस में तुझे बराबर क्रेश हुआ अर्थात् तू ने सुख नहीं पाया, अब तू अपने मन में कुछ कल्याण को चाहता है तथा धन की इच्छा रखता है, तुझे बहे स्थान ( ठिकाने ) की चिन्ता है तथा तेरा चित्त चञ्चल है सो अब तेरे दुःख का नाश हुआ और कल्याण की प्राप्ति हुई समझ ले, इस बात की सलता का यह प्रमाण है-कि तू स्वम में बक्ष को देखेगा।

२२२-हे पूछनेवाले ! तेरा सज्जनों के साथ विरोध है और तेरी कुमित्र से मित्रता है, जो तेरे मन में विन्ता है तथा जिस बड़े काम को तू ने उठा रक्खा है उस काम की सिद्धि बहुत दिनों में होगी तथा तेरा कुछ पाप बाकी है सो उस का नाश हो जाने से तुझे स्थान (ठिकाने) का लाभ होगा।

२२६ — हे पूछनेवाले ! इस समय तू ने बुरे काम का मनोरथ किया है तथा तू दूसरे के धन के सहारे से ज्यापर कर अपना मतलब निकालना चाहता है, सो उस सम्पत्ति का मिछना कितन है, तू ज्यापार कर, तुझे लाभ होगा; परन्तु तू ने जो मन में बुरा विचार किया है उस को छोड़ कर दूसरे प्रयोजन को विचार, इस बात की सत्यता का यही प्रमाण है कि तू स्वप्त में अपने खोटे दिन देखेगा।

२२४-हे पूछनेवाले! तेरे मन में परस्त्री की चिन्ता है, तू बहुत दिनों से तकलीफ को देख रहा है, तू इधर उधर भटक रहा है तथा तेरे साथ यहाँ पर लड़ाई आदि बहुत दिनों से चल रही है, यह सब विरोध शान्त हो जावेगा,

अब तेरी तकलीफ गई, कल्याण होगा तथा पाप और दुःख सब मिट गये, त् गुरुदेव की भक्ति कर तथा कुलदेव की पूजा कर, ऐसा करने से तेरे मन के विचारे हुए सब काम ठीक हो जावेंगे।

२३१-हे पूछनेवाले! तुझे दोषों के बिना विचारे ही धन का लाभ होगा, एक महीने में तेरा विचारा हुआ मनोरथ सिद्ध होगा और तुझे बड़ा फल मिलेगा, इस बात की सत्यता का यही प्रमाण है कि-तू ने खियों की कथा की है अथवा तू स्वम में वृक्षों को, सूने घरों को, अथवा सूने देश को, वा सूखे तालाव को देखेगा।

२३२-हे पूछनेवाले ! तू ने बहुत कठिन काम विचारा है, तुझे फायदा नहीं होगा, तेरा काम सिद्ध नहीं होगा तथा तुझे सुख मिलना कठिन है, इस बात की सत्यता का यह प्रमाण है कि-तू स्वप्न में भैंस को देखेगा।

२३३-हे पूछनेवाले ! तेरे मन में अचानक ( एकाएक ) काम उत्पन्न हो गया है, तू दूसरे के काम के लिये चिन्ता करता है, तेरे मन में विलक्षण तथा किन चिन्ता है, तू ने अनर्थ करना विचारा है, इस लिये कार्य की चिन्ता को छोड़ कर तू दूसरा काम कर तथा गोन्नदेवी की आराधना कर, उस से तेरा भला होगा, इस बात की सत्यता का प्रमाण यह है कि-तेरे घर में कलह है; अथवा तू बाहर फिरता है ऐसा देखेगा, अथवा तुझे स्वम में देवतों का दर्शन होगा।

२३४-हे पूछनेवाले ! तेरे काम बहुत हैं, तुझे धन का लाभ होगा, तू कुटुम्ब की चिन्ता में वार २ मुझाता है, तुझे ठिकाने और जमीन जगह की भी चिन्ता है, तेरे मन में पाप नहीं है; इस लिये जल्दी तेरी चिन्ता मिटेगी, तू स्वम में गाय को, भैंस को तथा जल में तैरने को देखेगा, तेरे दुःख का अन्त आ गया, तेरी बुद्धि अच्छी है इस लिये ग्रुद्ध भिक्त से तू कुलदेवता का ध्यान कर।

२४१-हे पूछनेवाले! तुझे विवाहसम्बन्धी चिन्ता है तथा तू कहीं लाभ के लिये जाना चाहता है, तेरा विचारा हुआ कार्य जल्दी सिद्ध होगा तथा तेरे पद की वृद्धि होगी, इस बात का यह पुरावा है कि-मैथुन के लिये तू ने बात की है।

२४२-हे पूछनेवाले! तुझे बहुत दिनों से परदेश में गये हुए मनुष्य की चिन्ता है, तू उस को बुलाना चाहता है तथा तू ने जो काम विचारा है वह अच्छा है, परन्तु भावी बलवान् है इस लिये यह बात इस समय सिद्ध होती नहीं माॡम देती है।

२४३-हे पूछनेवाले! तेरा रोग और दुःख मिट गया, तेरे सुख के दिन आ गये, तुझे मनोवाञ्छित (मनचाहा) फल मिलेगा, तेरे सब उपद्रव मिट गये तथा इस समय जाने से तुझे लाभ होगा।

२४४-हे पूछनेवाले ! तेरे चित्त में जो चिन्ता है वह सब मिट जावेगी, कल्याण होगा तथा तेरा सब काम सिद्ध होगा, इस बात का पुरावा यह है कि-तेरे गुप्त अङ्ग पर तिल है। ३११-हे पूछनेवाछे ! तू इस बात को विचारता है कि-में देशान्तर ( दूसरे देश ) को जाऊँ मुझे ठिकाना मिलेगा वा नहीं, सो तू कुलदेवी को वा गुरुदेव को याद कर, तेरे सब विझ मिट जावेंगे तथा तुझे अच्छा लाभ होगा और कार्य में सिद्धि होगी, इस बात की सखता में यह प्रमाण है कि-तू स्वप्त में पहाड़ वा किसी ऊँचे स्थल को देखेगा।

३१२-हे पूछनेवाले! तेरे मनोरथ पूर्ण होवेंगे, तेरे लिये धन का लाभ दीखता है, तेरे कुटुम्ब की वृद्धि तथा शरीर में सुख धीरे २ होगा, देवतों की तथा प्रहों की जो पूर्व की पीड़ा है उस की शान्ति के लिये देवता की आराधना कर, ऐसा करने से तू जिस काम का आरम्भ करेगा वह सब सिद्ध होगा, इस बात की सत्यता का यह प्रमाण है कि-तू स्वम में गाय, घोड़ा और हाथी आदि को देखेगा।

३१३-हे पूछनेवाले ! तेरे मन में धन की चिन्ता है और त् कुछ दिल का नरम है, तेरे दुश्मन ने तुझे दबा रक्खा है, तेरा मित्र भी तेरी सहायता नहीं करता है, तू सज्जनता को बहुत रखता है, इस लिये तेरा धन लोग खाते हैं, सो कुछ ठहर कर परिणाम में तेरा भला होगा अर्थात् तेरा सब दुःख मिट जावेगा, इस बात का यह पुरावा है कि—तेरे घर में लड़ाई हुई है वा होगी।

३१४-हे पूछनेवाले! यह शकुन कल्याण तथा गुण से भरा हुआ है, तू निश्चि-न्तता (बेफिक्री) के साथ जल्दी ही सब कामों का सिद्ध होना चाहता है; सो वे सब काम धीरे २ सिद्ध होंगे, इस बात की सखता का यह प्रमाण है कि-तू स्वम में वृष्टि का होना, सम्पत्ति, तालाव; वा मछली; इन में से किसी वस्तु को देखेगा।

३२१-हे प्छनेवाले ! यह शकुन अच्छा नहीं है, यह काम, जो तू ने विचारा है निरर्थक है, एक महीने तक तेरे पाप का उदय है इस लिये इस की आशा को छोड़ कर तू दूसरा काम कर, क्योंकि-यह काम अभी नहीं होगा, इस बात की सखता का यह प्रमाण है कि-तू स्वम में प्रोल वा गवैया लोगों को अथवा नगर को देखेगा, सर्कार से तुझे तकलीफ होगी इस लिये यहाँ से और स्थान को चला जा कि-जिस से तुझे तकलीफ न होगी।

३२२-हे पूछनेवाले! एक महीना हुआ है तब से धन के लिये तेरे चित्त में उद्देग हो रहा है परन्तु अब तेरे शत्रु भी मित्र हो जावेंगे, सुख सम्पत्ति की वृद्धि होगी, धन का लाभ अवश्य होगा और सर्कार से भी तुझे कुछ सम्मान मिलेगा, इस बात का यह पुरावा है कि-तू ने मैथुन की बात चीत की है।

३२३-हे पूछनेवाले ! यद्यपि तेरे भाग्य का थोडा उदय है परन्तु तकलीफ तो तुझे हैं ही नहीं, तुझे अच्छे प्रकार से रहने के लिये ठिकाना मिलेगा, धन का लाभ होगा, प्यारे सज्जनों की मुलाकात होगी तथा सब दुःखों का नाश होगा, तू मन में चिन्ता मत कर, इस बात का यह पुरावा है कि-तू स्वम में प्यारों से मुलाकात को देखेगा।

३२४-हे पूछनेवाले ! तेरे मकान और जमीन की वृद्धि होगी, तू ज्यापार में सम्पत्ति को पावेगा तथा जो तू ने मन में विचार किया है यद्यपि वह सब सिद्ध तो हो जावेगा परन्तु तेरे मन में कोई खटका तथा चिन्ता है, इस बात की सत्यता का यह प्रमाण है कि तेरे शिर में जखम का निशान है, अथवा तू रात की लड़ाई कर के सोया होगा।

३३१-हे पूछनेवाले! तू अपने चित्त में काम, कुटुम्ब, घर, सम्पत्ति और धनकी वृद्धि, प्रजा से लाभ तथा वस्त्रलाभ आदि का विचार करता है; सो तू कुलदेब तथा गुरु की भक्ति कर, ऐसा करने से तुझ को अच्छा लाभ होगा, इस बात का पुरावा यह है कि-तू स्वम में गाय को देखेगा।

३३२-हे पूछनेवाले! तुझ को तकलीफ है, तेरे भाई और मित्र भी तुझ से बदल कर चल रहे हैं तथा जो तू अपने मन में विचार करता है उस तरफ से तुझे लाम का होना नहीं दीखता है, इस लिये तू देशान्तर (दूसरे देश) को चला जा, वहाँ तुझे लाभ होगा, तू आम बात में पराये धन से वर्ताव करता है, इस बात की सत्यता का यह प्रमाण है कि-तू स्वप्त में भाई तथा मित्रों को देखेगा।

३३३-हे पूछनेवाले ! तू अपने मन के विचारे हुए फल को पावेगा, तुझे व्यवहार की तथा भाई और मित्रों की चिन्ता है, सो ये सब तेरे विचारे हुए काम सिद्ध होंगे।

३३४-हे पूछनेवाले ! तू चिन्ता को मत कर, तेरी अच्छे आदमी से मुलाकात होगी, अब तेरे सब दुःख का नाश हुआ, तेरे विचारे हुए सब काम सफल होंगे।

३४१-हे पूछनेवाले! तेरे मन में किसी पराये आदमी से प्रीति करने की इच्छा है सो तेरे लिये अच्छा होगा, तू घवड़ा मत, तुझे सुख होगा, धन का छाभ होगा तथा अच्छे आदमी से सुलाकात होगी।

३४२-हे पूछनेवाले ! तेरे मन में पराये आदमी से मुलाकात करने की चिन्ता है, तेरे ठिकान की वृद्धि होगी, कल्याण होगा, प्रजा की वृद्धि तथा आरोग्यता होगी, इस बात का यह पुरावा है कि-त् स्वम में वृक्ष को देखेगा।

३४३-हे पूछनेवाले ! तुझे वैरी की अथवा जिस किसी ने तेरे साथ विश्वास-घात (दगाबाजी) किया है उस की चिन्ता है, सो इस शकुन से ऐसा मालूम होता है कि-तेरे बहुत दिन क्षेश में बीतेंगे और तेरी जो चीज़ चली गई है वह पीछे नहीं आवेगी परन्तु कुछ दिन पीछे तेरा कल्याण होगा।

३४४-हे पूछनेवाले ! तेरे सब काम अच्छे हैं, तुझे शीघ्र ही मनोवान्छित (मन चाहा) फल मिलेगा, तुझे जो ज्यापार की तथा भाई बन्धुओं की चिन्ता है वह सब मिट जावेगी, इस बात का यह पुरावा है कि तेरे शिर में घाव का चिह्न है, तू उद्यम कर अवश्य लाभ होगा।

४११-हे पूछनेवाले ! तेरे धन की हानि, शरीर में रोग और चित्त की चञ्चलता, ये बातें सात वर्ष से हो रही हैं, जो काम तू ने अब तक किया है उस में नुकसान होता रहा है परन्तु अब तू खुश हो, क्योंकि-अब तेरी तकलीफ चली गई, तू अब चिन्ता मत कर; क्योंकि-अब कल्याण होगा, धन धान्य की आमद होगी तथा सुख होगा।

४१२-हे पूछनेवाले! तेरे मन में स्नीविषयक चिन्ता है, तेरी कुछ रकम भी लोगों में फँस रही है और जब तू माँगता है तब केवल हाँ, नाँ होती है, धन के विषय में तकरार होने पर भी तुझे लाभ होता नहीं दीखता है, यद्यपि तू अपने मन में ग्रुभ समय ( खुशवस्ती ) समझ रहा है परन्तु उस में कुछ दिनों की ढील है अर्थात् कुछ दिन पीछे तेरा मतलब सिद्ध होगा।

४१३-हे पूछनेवाले ! तेरे मन में धनलाभ की चिन्ता है और तू किसी प्यारे मित्र की मुलाकात को चाहता है, सो तेरी जीत होगी, अचल ठिकाना मिलेगा, पुत्र का लाभ होगा, परदेश जाने पर कुशल क्षेम रहेगा तथा कुछ दिनों के बाद तेरी बहुत वृद्धि होगी, इस बात की सत्यता का यह प्रमाण है कि-तू स्वम में काच (दर्पण) को देखेगा।

४१४-हे पूछनेवाले ! यह बहुत अच्छा शकुन है, तुझे द्विपद अर्थात् किसी आदमी की चिन्ता है, सो महीने भर में मिट जावेगी, धन का लाभ होगा, मित्र से मुलाकात होगी तथा मन के विचारे हुए सब काम शीघ्र ही सिद्ध होंगे।

४२१-हे प्छनेवाले ! तू धन को चाहता है, तेरी संसार में प्रतिष्ठा होगी, परदेश में जाने से मनोवाञ्छित (मनचाहा) लाभ होगा तथा सज्जन की मुलाकात होगी, तू ने स्वम में धन को देखा है, वा स्त्री की बात की है; इस अनुमान से सब कुछ अच्छा होगा, तू माता की शरण में जा; ऐसा करने से कोई भी विश्न नहीं होगा।

४२२-हे पूछनेवाले! तेरे मन में उकुराई की चिन्ता है; परन्तु तेरे पीछे तो दिरदता पड़ रही है, तू पराये (दूसरे के) काम में लगा रहा है, मन में बड़ी तकलीफ पा रहा है तथा तीन वर्ष से तुझे क़ेश हो रहा है अर्थात् सुख नहीं है, इस लिये तू अपने मन के विचारे हुए काम को छोड़ कर दूसरे काम को कर, वह सफल होगा, तू किन स्वम को देखता है तथा उस का तुझे ज्ञान नहीं होता है, इस लिये जो तेरा कुलधर्म है उसे कर, गुरु की सेवा कर तथा कुलदेव का ध्यान कर, ऐसा करने से सिद्धि होगी।

४२३-हे पूछनेवाले! तेरा विजय होगा, शत्रु का क्षय होगा, धन सम्पत्ति का लाभ होगा, सज्जनों से प्रीति होगी, कुशल क्षेम होगा तथा ओपधि करने आदि से लाभ होगा, अब तेरे पाप क्षय (नाश) को प्राप्त हुए, इस लिये जिस काम को तू विचारता है वह सब सिद्ध होगा, इस बात का यह पुरावा है कि-तू स्वम में बृक्ष को देखेगा।

४२४-हे पूछनेवाले! तेरे मन में बड़ी भारी चिन्ता है, तुझे अर्थ का लाभ होगा, तेरी जीत होगी, सज्जन की मुलाकात होगी, सब काम सफल होंगे तथा चित्त में आनन्द होगा।

४३१-हे पूछनेवाले! यह शकुन दीर्घायुकारक (बड़ी उस्र का करनेवाला) है, तुझे दूसरे ठिकाने की चिन्ता है, तू भाई बन्धुओं के आगमन को चाहता है, तू अपने मन में जिस काम को विचारता है वह सब सिद्ध होगा, अब तेरे दुःख का नाश हो गया है परन्तु तुझे देशान्तर (दूसरे देश) में जाने से घन का लाभ होगा और कुशल क्षेम से आना होगा, इस बात का यह पुरवा है कि-तू स्वम में पहाड़ पर चढ़ना तथा मकान आदि को देखेगा, अथवा तेरे पैर पर पचफोड़े का चिह्न (निशान) है।

४३२-हे पूछनेवाले ! अब तेरे सब दुःख समाप्त हुए तथा तुझे कल्याण प्राप्त हुआ तुझे ठिकाने की चिन्ता है तथा तू किसी की मुलाकत को चाहता है सो जो कुछ काम तू ने विचारा है वह सब होगा, देशान्तर (दूसरे देश) में जाने से धन की प्राप्ति होगी तथा वहाँ से कुशल क्षेम से तू आवेगा।

४३३ – हे पूछनेवाले ! जब तेरे पास पहिले धन था तब तो मित्र पुत्र और भाई आदि सब छोग तेरा हुनम मानते थे, परन्तु खोटे कर्म के प्रभाव से अब वह सब धन नष्ट हो गया है, खैर ! तू चिन्ता मत कर, फिर तेरे पास धन होगा, मन खुश होगा तथा मन में विचारे हुए सब काम सिद्ध होंगे।

४३४-हे पूछनेवाले! जिस का तू मरना विचारता है वह अभी नहीं होगा (वह अभी नहीं मरेगा) और तूं ने जो यह विचार किया है कि-यह मेरा काम कब होगा, सो वह तेरा काम कुछ दिनों के बाद होगा।

४४१-हे पूछनेवाले ! तेरे भाई का नाश हुआ है तथा तेरे क्रेश; पीड़ा और कष्ट के बहुत दिन बीत गये हैं; अब तेरे ग्रह की पीड़ा केवल पाँच पक्ष वा पांच दिन की है, जिस काम को तू विचारता है उस में तुझे फायदा नहीं है, इस लिये दूसरे काम को विचार, उस में तुझे कुछ फल मिलेगा।

४४२-हे पूछनेवाले! जिस काम का तू प्रारम्भ करता है वह काम यल करने पर भी सिद्ध होता हुआ नहीं दीखता है, अर्थात् इस शकुन से इस काम का सिद्ध होना प्रतीत नहीं होता है इस लिये तू दूसरा काम कर।

४४३ – हे पूछनेवाछे! जिस काम का तू प्रारम्भ करता है वह काम सिद्ध नहीं होगा, तू पराये वास्ते ( दूसरे के छिये ) जो अपने प्राण देता है वह सब तेरा उपाय व्यर्थ है इस छिये तू दूसरी बात का विचार कर; उस में सिद्धि होगी। ६२ जै० सं० ४४४-हे पूछनेवाले ! जिस काम का तू वारंवार विचार करता है वह तुझे शीघ्रही प्राप्त होगा अर्थात् पुत्र का लाभ, ठिकाने का लाभ, गई हुई वस्तु का लाम तथा धन का लाभ, ये सब कार्य बहुत शीघ्र होंगे।

## प्रदेशगमनादिविषयक शकुन विचार ।

१-यदि ग्राम को जाते समय कुमारी कन्या, सधवा (पतिवाली) स्त्री, ग्राय, भरा हुआ घड़ा, दही, भेरी, शङ्क, उत्तम फल, पुष्पमाला, विना धूम की अग्नि, घोड़ा, हाथी, रथ, बैल, राजा, मिट्टी, चँवर, सुपारी, छत्र (छाता), सिद्ध (तैयार किये हुए) भोजन से भरा हुआ थाल, वेश्या, चोरों का समूह, गडुआ, आरसी, सिकोरा, दोना, मांस, मद्य, मुकुट, चकडोल (यान-विशेष), मधुसहित घृत, गोरोचन, चावल, रत्न, वीणा, कमल, सिंहासन, सम्पूर्ण हथियार, मृदङ्ग आदि सम्पूर्ण बाजे, गीत की ध्वनि, पुत्र के सहित स्त्री, बछड़े के सहित गाय, घोये हुए वस्त्रों को लिये हुये घोबी, ओघा और मुँहपत्ती के सहित साधु, तिलक के सहित ब्राह्मण, बजाने का नगारा तथा ध्वजापताका इत्यादि श्रुम पदार्थ सामने दीख पड़े अथवा गमन करने के समय—'जाओ जाओ' 'निकलो' 'छोड़ दो' 'जय पाओ' 'सिद्धि करों' 'वान्छित फल को प्राप्त करों इसप्रकार के श्रुम शब्द सुनाई देवें तो कार्य की सिद्धि समझनी चाहिये अर्थात् हुन शकुनों के होने से अवश्य कार्य सिद्ध होता है।

२-ग्राम को जाते समय यदि सामने वा दाहिनी तरफ छींक होवे, काँटे से वस्त्र फट जावे वा उलझ जावे, वा काँटा लग जावे, वा कराहने का शब्द सुनाई पड़े, अथवा साँप का वा बिलाव का दर्शन हो तो गमन नहीं करना चाहिये।

३—चलते समय यदि नीलचास, मोर, भारद्वाज और नेउला दृष्टिगत हो तो उत्तम है।

४-चलते समय कुक्कुट ( मुर्गे ) का बाईं तरफ बोलना उत्तम होता है।

५-चलते समय बाईं तरफ राजा का दर्शन होने से सब कष्ट दूर होता है।

६-चलते समय बाईं तरफ गधे के मिलने से मनोवाञ्चित कार्य सिद्ध होता है।

७-चलते समय दाहिनी तरफ नाहर के मिलने से उत्तम ऋदि सिद्धि होती है।

८—चलते समय सम्पूर्ण नखायुधों का बाईं तरफ मिलना तथा घुसते समय दाहिनी तरफ मिलना मङ्गलकारी होता है।

९-चलते समय गधे का बाईं तरफ मिलना तथा धुसते समय दाहिनी तरफ मिलना उत्तम होता है।

१०-पीछे तथा सामने जब गधा बोलता हो उस समय गमन करना चाहिये।

१-उत्तम राष्ट्र का अर्थ सर्वत्र शुभफलदायक समझना चाहिये ।

११-चलते समय यदि गधा मैथुन सेवन करता हुआ मिले तो धन का लाम तथा कार्य की सिद्धि जानी जाती है।

१२-चलते समय यदि गधा बाई तरफ शिश्न को हिलता हुआ दीखे तो कुशल का सूचक होता है।

१३-यदि सुआ ( तोता ) बाईं तरफ बोले तो भय, दाहिनी तरफ बोले तो महालाभ, सूखी हुई लकड़ी पर बैठा हुआ बोले तो भय तथा सम्मुख बोले बन्धन होता है।

१४-यदि मैना सामने बोले तो कलह, दाहिनी तरफ बोले तो लाभ और सुख, बाई तरफ बोले तो अञ्चम तथा पीठ पीछे बोले तो मित्रसमागम होता है।

१५-ग्राम को चलते समय यदि बगुला बायें पैर को ऊँचा (ऊपर को) उठाये हुए तथा दाहिने पैर के सहारे खड़ा हुआ दीख पड़े तो लक्ष्मी का लाभ होताहै।

१६-यदि प्रसन्न हुआ बगुला बोलता हुआ दीखे, अथवा ऊँचा (ऊपर को ) उड़ता हुआ दीखे तो कन्या और दृश्य का लाभ तथा सन्तोष होता है और यदि वह भयभीत होकर उड़ता हुआ दीखे तो भय उत्पन्न होता है।

१७-म्राम को जाते समय यदि बहुत से चकवे मिले हुए बैठे दीखें तो बड़ा लाभ और सन्तोष होता है तथा यदि भयभीत होकर उड़ते हुए दीखें तो भय उत्पन्न होता है।

१८-यदि सारस बाई तरफ दीखे तो महासुख, छाभ और सन्तोष होता है, यदि एक एक बैठा हुआ दीखे तो मित्रसमागम होता है, यदि सामने बोलता हुआ दीखे तो राजा की कृपा होती है तथा यदि जोड़े के सहित बोलता हुआ दीखे तो स्त्री का लाभ होता है परन्तु दाहिनी तरफ सारस का मिलता निषद्ध होता है।

१९-ग्राम को जाते समय यदि टिटिभी टिंटोडी ) सामने बोले तो कार्य की सिद्धि होती है तथा यदि बाईं तरफ बोले तो निकृष्ट फल होता है।

२०-जाते समय यदि जलकुक्कुटी (जलमुर्गाबी) जल में बोलती हो तो उत्तम फल होता है तथा यदि जल के बाहर बोलती हो तो निकृष्ट फल होता है।

२१-ग्राम को चलते समय यदि मोर एक शैब्द बोले तो लाभ, दो वार बोले तो स्त्री का लाभ, तीन वार बोले तो दृष्य का लाभ, चार वार बोले तो राजा की कृपा तथा पाँच वार बोले तो कल्याण होता है, यदि नाचता हुआ मोर दीखे तो उत्साह उत्पन्न होता है तथा यह मंगलकारी और अधिक लाभदायक होता है।

२२-गमन के समय यदि समली आहार के सहित वृक्ष के ऊपर बैठी हुई इस्ति तो बड़ा लाभ होता है, यदि आहार के विना बैठी हो तो गमन निष्फल

१-बुरा अर्थात् अशुभ फल, फल का सूचक । २- प्क शब्द' अर्थात् एक वार।

होता है, यदि बाई सरफ बोछती हो तो उत्तम फल होता है सथा यदि दाहिनी तरफ बोछती हो तो उत्तम फल नहीं दोता है।

२३-प्राम को चलते समय यदि घुम्चू बाई तरफ बोलता हो तो उत्तम फल होता है, यदि दाहिनी तरफ बोलता हो तो भय उत्पन्न होता है, यदि पीठ पीछे बोलता हो तो वैरी वश में होता है, यदि सामने बोलता हो तो भय उत्पन्न होता है, यदि अधिक शब्द करता हो तो अधिक वैरी उत्पन्न होते हैं, यदि घर के ऊपर बोले तो स्त्री की मृत्यु होती है अथवा अन्य किसी गृहजन की मृत्यु होती है तथा यदि तीन दिन तक बोलता रहे तो चोरी का सूचक होता है।

२४-चलते समय कबूतर का दाहिनी तरफ होना लाभकारी होता है, बाईं तरफ होने से भाई और परिजन को कष्ट उत्पन्न होता है तथा पीछे चुगता हुआ होने से उत्तम फल होता है।

२५-यदि सुर्गा स्थिरता के साथ बाई तरफ शब्द करता हो तो लाभ और सुख होता है तथा यदि भय से भ्रान्त हो कर बाई तरफ बोलता हो तो भय और क्केश उत्पन्न होता है।

२६-यदि नीलकण्ट पक्षी सामने वा दाहिनी तरफ क्षीर वृक्ष के ऊपर बैटा हुआ बोले तो सुख और लाभ होता है, यदि वह दाहिनी तरफ हो कर तोरण पर आवे तो अत्यन्त लाभ और कार्य की सिद्धि होती है, यदि वह बाई तरफ और स्थिर चित्त से बोलता हुआ दीखे तो उत्तम फल होता है तथा यदि चुप बैटा हुआ दीखे तो उत्तम फल नहीं होता है।

२७-नीलकण्ठ और नीलिया पक्षी का दर्शन भी शुभकारी होता है, क्योंकि चलते समय हन का दर्शन होने से सर्व सम्पत्ति की प्राप्ति होती है।

२८-प्राम को चलते समय अथवा किसी शुभ कार्य के करते समय यदि भौरा बाई तरफ फूल पर बैठा हुआ दीखे तो हर्ष और कल्याण का करनेवाला होता है, यदि सामने फूल के ऊपर बैठा हुआ दीखे तो भी शुभकारक होता है तथा यदि लड़ते हुए दो भौरे शरीर पर आ गिरें तो अशुभ होता है, इस लिये ऐसी दशा में वखों के सहित सान करना चाहिये और काले पदार्थ का दान करना चाहिये, ऐसा करने से सर्व दोष निवृत्त हो जाता है।

२९-प्राम को चलते समय यदि मकड़ी बाई तरफ से दाहिनी तरफ को उतरे तो उस दिन नहीं चलना चाहिये, यदि बाई तरफ जाल को डालती हुई दीख पड़े तो कार्य की सिद्धि, लाम और कुशल होता है, यदि दाहिनी तरफ से बाई तरफ को उतरे तो भी शुभ होता है, यदि पैर की तरफ से ऊपर जाँच पर चढ़े तो घोड़े की प्राप्ति होती है, यदि कण्ठ तक चढ़े तो वस्त्र और आभूषण की प्राप्ति होती है, यदि मस्तक पर्यन्त चढ़े तो राजमान प्राप्त होता है तथा यदि शरीर पर चढ़े तो वस्त्र की प्राप्ति होती है, मकड़ी का उपर को चढ़ना शुभकारी और नीचे को उतरना अशुभकारी होता है। ३०-प्राम को चलते समय कानखजूरे का बाई तरफ को उतरना शुभ होता है सथा दाहिनी तरफ को उतरना एवं मस्तक और शरीर पर चढ़ना बुरा होता है।

३१-ग्राम को चलते समय यदि हाथी दाहिने दाँत के ऊपर सूँड़ को रक्खे हुए अथवा सूँड़ को उछालता हुआ सामने आता दीख पड़े तो सुख,लाभ और सन्तोष होता है तथा बाई तरफ वा अन्य किसी तरफ सूँड़ को किये हुए दीखे तो सामान्य फल होता है, इस के अतिरिक्त हाथी का सामने मिलना अच्छा होता है।

३२-यदि घोड़ा अगले दाहिने पैर से पृथिवी को खोदता हुआ वा दाँत से दाहिने अंग को खुजछाता हुआ दीखे तो सर्व कार्यों की सिद्धि होती है, यदि बायें पैर को पसारे हुए दीख पड़े तो छेश होता है तथा यदि सामने मिल जावे तो छुभकारी होता है।

३३-ऊँट का बाईं तरफ बोलना अच्छा होता है, दाहिनी तरफ बोलना क्रेश-कारी होता है, यदि साँड्नी सामने मिले तो ग्रुभ होती है।

३४-यदि चळते समय बैळ बाँयें सींग से वा बाँयें पैर से धरती को खोदता हुआ दीख पड़े तो अच्छा होता है अर्थात् इस से सुख और लाभ होता है, यदि दाहिने अंग से पृथिवी को खोदता हुआ दीख पड़े तो हरा होता है, यदि बैळ और भैंसा इकट्टे खड़े हुए दीख पड़ें तो अग्रुभ होता है, ऐसी दशा में प्राम को नहीं जाना चाहिये, यदि जावेगा तो प्राणों का सन्देह होगा, यदि डकराता (दहुकता) हुआ साँड सामने दीख पड़े तो अच्छा होता है।

३५-यदि गाय बाईं तरफ शब्द करती हुईं अथवा बछड़े को दूध पिलाती हुईं दीख पड़े तो लाभ, सुख और सन्तोष होता है तथा यदि पिछली रात को गाय बोले तो क्रेश उत्पन्न होता है।

३६-यदि गधा बाई तरफ को जावे तो सुख और सन्तोष होता है, पीछे की तरफ वा दाहिनी तरफ को जावे तो क्षेत्रा होता है, यदि दो गधे परस्पर में कन्धे को खुजलावें, वा दाँतों को दिखावें, वा इन्द्रिय को तेज करें, वा बाई तरफ को जावें तो बहुत लाभ और सुख होता है, यदि गधा शिर को धुने वा राख में लोटे अथवा परस्पर में लड़ता हुआ दीख पड़े तो अग्रुभ और क्षेत्राकारी होता है तथा यदि चलते समय गधा बाई तरफ बोले और धुसते समय दाहिनी तरफ बोले तो ग्रुभकारी होता है।

३७-प्राम को चलते समय बन्दर का दाहिनी तरफ मिलना अच्छा होता है तथा मध्याह्न के पश्चात् बाई तरफ मिलना अच्छा होता है।

३८-यदि कुत्ता दाहिनी कोख को चाटता हुआ दीख पड़े अथवा मुख में किसी भक्ष्य पदार्थ को लिये हुए सामने मिले तो सुख, कार्य की सिद्धि और बहुत लाभ होता है, फले और फूले हुए बृक्ष के नीचे बाड़ी में, नीली क्यारियों में, नीले तिनकों पर; द्वार की हैंट पर तथा धान्य की राशि पर यदि कुत्ता पैशाब करता हुआ दीख पड़े तो बड़ा लाभ और सुख होता है, यदि बाई तरफ को उतरे वा जाँब, पेट और हृदय को दाहिने पिछले पेर से चाटता हुआ अथवा खुजलाता हुआ दीख पड़े तो बड़ा लाभ होता है, यदि सूप पर, ऊखली की दाहिनी तरफ, इमज्ञान में, वा पत्थर पर मूतता हुआ दीख पड़े तो बड़ा कष्ट उत्पन्न होता है, ऐसे शकुन को देख कर ग्राम को नहीं जाना चाहिये, ग्राम को चलते समय यदि कुत्ता ऊँचा बैठा हुआ कान मसतक और हृदय को खुजलाता हुआ वा चाटता हुआ दीख पड़े अथवा दो कुत्ते खेलते हुए दीख पड़ें तो कार्य की सिद्धि होती है तथा यदि कुत्ता भूमि पर लोटता हुआ वा स्वामी से लाड़ किया जाता हुआ खाट पर बैठा दीखे तो तो बड़ा कुश उत्पन्न होता है।

३९-यदि ग्राम को जाते समय मुख में भक्ष्य पदार्थ को लिये हुए बिल्ली सामने दीख पड़े तो लाभ और कुशल होता है, यदि दो बिल्लियाँ लड़ती हों वा घुर २ शब्द कर रही हों तो अञ्चभ होता है तथा यदि बिल्ली मार्ग को काट जावे तो ग्राम को नहीं जाना चाहिये।

४०-ग्राम को जाते समय छङ्दर का बाई तरफ होना उत्तम होता है तथा दाहिनी तरफ होना बुरा होता है।

४१-ग्राम को जाते समय यदि प्रातःकाल हरिण दाहिनी तरफ जावे तो अच्छा होता है परन्तु यदि हरिण सींग को ठोंके, शिर को हिलाने, मूत्र करे, मल करे वा छींके तो दाहिनी तरफ भी अच्छा नहीं होता है।

४२-ग्राम को जाते समय श्रगाल का बाईं तरफ बोलना तथा धुसते समय वाहिनी तरफ बोलना उत्तम होता है।

यह पञ्चम अध्याय का शकुनाविखर्णन नामक ग्यारहवाँ प्रकरण समाप्त हुआ।

इति श्रीजैनश्वेताम्बर-धर्मोपदेशक-यतिप्राणाचार्य-विवेकलब्धिशिष्य-

शीलसौभाग्यनिर्मितः जैनसम्प्रदायशिक्षायाः

पञ्चमोऽध्यायः॥



# निर्णयसागर छापखानेकी विक्रीकी पुस्तको.

|                          | *    |         | कि. ६. आ. ट.६.आ . |    |     |     |
|--------------------------|------|---------|-------------------|----|-----|-----|
| अध्यात्मकल्पद्रुमः       | •••  | •••     | •                 | 6  | ۰   | 9   |
| काव्यानुशासन सठीकः       | •••  | •••     | •                 | v  | •   | ४   |
| काव्यमाला सप्तमगुच्छकः   | •••  | •••     | 9                 | *  | •   | Ę   |
| जयन्तविजय                | •••  | •••     | ٩                 | •  | •   | 3   |
| जैनस्तोत्ररत्नाकर        | •••  | •••     | . •               | ४  | 0   | २   |
| जैनस्तोत्रसंग्रहः        | •••  | • • • • | •                 | ¥  | •   | २   |
| प्रभावकचरित              | •••  | •••     | 9                 | ٤  | 0   | 4   |
| वाग्भद्वालंकारसटिक       | •••  | •••     | 0                 | 6  | •   | २   |
| हीरसौभाग्य               | •••  | . • • • | ٠,                | 6  | •   | 98  |
| काव्यमाला तेहरवां गुच्छव | ī    | •••     | 9                 | ٥  | •   | ₹   |
| चन्द्रप्रभचरित           | < •• | •••     | 9                 | •  | •   | ४   |
| जैननित्यपाठसंग्रह        | •••  | •••     | ۰                 | 98 | •   | . 3 |
| प्रमेयकमलमार्तण्ड        | •••  | •••     | ४                 | 0  | . • | 98  |
| यशस्तिलकचम्पूकाव्य       | •••  |         | રૂ                | 93 | •   | 6   |
| यशस्तिलकद्वितीयखंड       | •••  | •••     | २                 | 93 | •   | 6   |

# जैनस्तोत्रसमुचय.

# अनेक जैनपूर्वाचार्यविरचित अपूर्व (स्तोत्रें १२२).

इस संप्रहमें बहोत प्राचीनकालसे बडे विद्वान् जैनमुनिवरोंने विरचित ऐसी अनेक स्तोत्रें, अलंकार, यमक, प्रास, कमलबंधादि नानाविध बंधसाधित आर्थी हैं. कितने एक स्तोत्रोंपर अर्थबोधक अवच्री (टिप्पणी) है और कितनी मूलमात्र जैसी उपलब्ध हुई वैसी जोडदी हैं. उनमेंके कमलबंधादिकोंका खुलासा होनेके वास्ते न्यारी न्यारी २५ सुंदर आकृति छापकरके प्रथके अंतमें जोडदी हैं, इस समुच्यसे जैनोंको अपूर्व लाभ होजायगा.

मू. १॥ रु., डांकखर्च १२ आना.

# जैनधर्मसिंधु.

# ए नामनो अति उत्तम ग्रंथ छपाई तयार छे, जेना आठ परिच्छेद करवामां आव्या छे.

- १ प्रथम परिच्छेदमां सर्व गच्छनां प्रतिक्रमण छे.
- २ बीजा परिच्छेदमां घणा चैत्यवंदनो तथा घणी स्तुतियो तथा सर्व जातनी तपस्या करवानी विधि दाखल करेल छे.
- ३ त्रीजा परिच्छेदमां श्रावकदिनचर्या-दिनकृत्य रात्रिकृत्य-मास-कृत्य-वर्षकृत्य अने जन्मकृत्य विगेरेनी हकीकत छे.
- ४ चोथा परिच्छेदमां नाहाना मोटा प्राचीन कवियोनां करेलां एकसो स्तवननो आकार छे.
- ५ पांचमा परिच्छेदमां प्राचीन कवियोनी करेल सज्झायो सो एकने आसरे छे.
- ६ छठा परिच्छेदमां सर्व स्तोत्रनो समावेश करवामां आवेल छे.
- सातमा परिच्छेदमां साधुसाध्वीना आचारविचार तथा तेमना
   प्रतिक्रमण प्रकीसृत्र विगेरे दाखल करेल छे.
- ८ आठमां परिच्छेदमां सोळसंस्कार जन्मथी ते मरणपर्यंतना सोळ संस्कार छे.

पुस्तक डेमी आठ पेजी, उमदा कागळ, एकसो अग्यार १११ फार्म पृष्ठसंख्या ८८८ छे. सुंदर पाका बाइंडिंगथी बांधेल छे. थोडी नकलो बाकी छे. किंमत रु. ३. ट. ख. १२ आना.

पांडुरंग जावजी,

निर्णयसागर छापलानेके मालीकः