





" इात्रूनवंति सुहृदः कट्युषीजवंति धर्मा यगांसि निचितायग्रसीजवंति। स्निह्यंति नैव पितरोऽपि च बांधवाश्च सोकष्येऽपि विपदो जविनां कषायैः " ॥ १ ॥ मुनि सुंदरसुरि.

અર્થ-મિત્રા શત્ર થાય છે, ધર્મ કલષિત થઇ જાય છે, યશ અ-પયશ થાય છે અને માતાપિતા તથા અ'ધુઓ સ્નેહ રાખતા નથી---આ પ્રમાણે કષાયથી સ સારી છુવને બ ને લેંાકમાં વિપત્તિએા થાય છે.

ક વખતે કાેઇ શ્રાવકના પુત્ર આ સંસારથી ક'ટા-ળી દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાથી પાતાને ઘેરથી આહેર નીકળ્યાે.તેના માતાપિતા અને સ્તી અચનક ગુજરી જવાથી તે પાતાના ઘરમાં એકાકી રહેયા હતા. તેના સગાસ્નેહીએ ોને કરીવાર વિવાહ કરવાના આગ્રહ કર્યો,



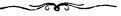
ત્યારે તેણુ એવા જવાય આપ્યા કે, " હજુ મારા મનમાં સંદેહ રહ્યા કરે છે. આ સંસારમાં કાેઇ જાતનું સુખ હાેય એમ હું માનતા નથી. તેથી કાેઇ ઉત્તમ ગ્રાની ગુરૂને શરણે જઇ મારા હૃદયના સંદેહ દૂર કરી પછી કયા માર્ગ ગ્રહણ કરવા ? એના હું નિશ્ચય કરીશ. જો તે નિષ્પક્ષપાતી ગુરૂ મને સંસારમાં રહેવાની સંમતિ આપશે, તા હું પાછા સંસારના આરંભ કરીશ, અને જો તે મહાનુભાવ ગુરૂ મને આ સંસારથી દૂર રહેવાની સલાહ આપશે, તા હું ચારિત્ર ગ્રહણ કરી મારા શ્રાવકજીવનને સાર્થક કરીશ."

તેનેા આવેા ઉત્તર સાંભળ્યા પછી લેાકેાએ તેને વિશેષ આચહ કચેો નહિ. એટલે તે પાતાના ગૃહવૈભવ ઉપરથી મૂર્છા ઉતારી ચાલી નીકળ્યા હતા.

કાેઇ એક અધ્યાત્મવેત્તા જેનમુનિ યાંગ વહન કરવાને એક શાંત સ્થળે રહ્યા હતા. તેમની પાસે માત્ર એક વિનીત શિષ્ય હતા. તે પ્રતિ-દિન તે મહાનુભાવનું વૈયાવચ્ચ કરતા, અને તેમની પાસે અધ્યાત્મગ્ઞાન સંપાદન કરતા હતા. ગુરૂ યાંગવહનની કિયા પૂર્ણ કરી નિવૃત્ત થયા હતા, પણ પાતાની શારીરિક સ્થિતિ સારી ન હાવાથી તેમજ તે એ-કાંત શાંત સ્થળ પાતાના ચારિત્ર નિર્વાહને માટે અનુકૂળ હાવાથી તે-આ તે સ્થળે રહ્યા હતા. અને તે ગુરૂ શિષ્યની વચ્ચે પ્રસ'ગે પ્રસ'ગે અધ્યાત્મ વિદ્યાના વિવિધ પ્રશ્નોત્તર થતા હતા. વિનીત શિષ્ય નિરં-તર ગુરૂના વાકયાનું મનન કરતા, અને જે કાંઇશ કા ઉત્પન્ન થાય, તે ગુરૂ પાસે કહેતા હતા, અને તે શુદ્ધ હુદયના ગુરૂ તેના પર કૃપા કરીને યુક્તિ પ્રયુક્તિઓ વડે તે શ'કાનું સમાધાન કરતા હતા.

પેલાં શ્રાવક પુત્ર કે જે આ સ'સારથી ઉદ્વિસ થઇ કેાઇ પણ મહાત્માને શરણે જવા નીકળ્યાે હતાે, તે આજ સ્થળે આવી પહાં-ચ્યાે. કૃપાળુ ગુરૂ તેને જિજ્ઞાસુ જાણી તેનીપર પ્રસન્ન થયા. અને તેના આત્માના ઉદ્ધાર કરવાને હુદયથી તત્પર થયા.

શ્રાવકપુત્ર તે ચારિત્રધારી મુનિ અને તેના શિષ્યના સ'વાદ સાં-ભળતા, અને વચ્ચે વચ્ચે શ'કા થાય, તે ગુરૂની આગળ પ્રદર્શિત ક-રતા, અને આહાર તથા નિહારના સમય ખાદ કરતાં ખાકીના બધા સમય તે ત્યાંજ પ્રસાર કરતા હતા.





પ્રથમભિંદુ—સત્સ ગ.



# " पूर्णे तटाके तृषितः सदैव भृतेऽपि गेहे क्रुधितः स मूढः कब्पद्रुमे सत्यपि ही दरिद्रो गुर्वादियोगेऽपि हि यः प्रमादी"

અર્થ – જે પુરૂષ ગુરૂ વિગેરેના યાેગ છતાં પ્રમાદી થાય છે. તે મૃઢ પુરૂષ સરાવર પૂર્ણ છતાં તરખ્યાે રહે છે. ઘર ભરેલું હાેય, તે છતાં ભુખ્યાે રહે છે. અને કલ્પવૃક્ષ છતાં દરિદ્રી રહે છે.

ક વખતે શિષ્યે પાતાના ગુરૂને ભાવથી વંદના કરી-ને પુછ્યું, હે કૃપાળુ ગુરૂ! આ સંસારમાં ઘણું પ્રા-ણીઓાસત્સંગના પ્રભાવસમજે છે. છતાં તેઓ સંસા-રના વિષયની આસકિતમાં સત્સંગ કરતા નથી. અ-ને સત્સંગના સારા યાેગ હાેય, તે છતાં તેઓ તે-



ની ઉપેક્ષા રાખે છે. તેનું શું કારણ હશે? શિષ્યનેા આવેા પ્રશ્ન સાંભળી ગુરૂ બાલ્યા. વત્સ ! ધન્ય છે તને, તે ઘણાજ ઉત્તમ પ્રશ્ન કર્યો છે. આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તને એક દષ્ટાંત કહું, તે સાંભળ—

એક ગામમાં એક ગૃહસ્થ હતા; તેને એક લાડકવાયા પુત્ર હ-તા, તે પુત્ર એકના એક હાવાથી તે ગૃહસ્થ તેની ઉપર ઘણી પ્રીતિ રાખતા હતા, તે પુત્ર આઠ વર્ષનાથયા, તાપણ રાત્રે પથારીમાં પીશા-અ કરતા હતા, તેની માતા હમેશાં તેની પથારીના ગાદડાં અને આછા-ડ ધાયા કરતી. તે પુત્રની એ કુટેવ બેઇ તેના માતાપિતા ક'ટાળી ગ-યા હતા. પણ પુત્ર લાડકવાયા હાવાથી તેને તેઓ સુધારી શકતા નહિ. જ્યારે પુત્રને તેના માતાપિતા તરફથી કાંઇ ધમકી કે શિક્ષા થઇનહીં, એટલે તે મેંઢે ચડાવેલા બાળક જરાપણુ સુધર્યા નહીં. ઘણીવાર તાે તે-ને રાત્રે પીશાબ કરાવાને જગાડતાં તાે પણુ તે જાગ્યા છતાં પથારીમાં-જ પિશાબ કરતાે હતા; ઘણીવાર તાે સવારે ઉઠતી વખતે તેના માતા પિતા જોવે તેમ તે પથારીમાં મુત્રાત્સર્ગ કરતાે હતાે.

આ ગૃહસ્થ તે ગામમાં મુખ્ય મહેતા છ હતા. તેના આશ્રય ની-ચે ઘણાં છેાકરાઓ અભ્યાસ કરતા હતા. તે બીજા છાકરાઓને કુટેવ દ્વર કરવાના બાધ આપતા. અને જે કાઇનામાં કુટેવ જેવામાં આવે તા તેને ધમકી આપતા, પણુ પાતાના છાકરાની કુટેવ તેનાથી દ્વર થઈ શકતી ન હતી. જ્યારે તેનિશાળમાં હાય, ત્યારે તેના મનમાં પાતાના પુત્રની કુટેવને માટે ઘણા પરિતાપ થતાે. પણ જ્યારે તે ઘેર આવતા ત્યાં પુત્રના માહથી તેને કાંઇપણ કહી શકતા નહીં.

એક વખતે તેના મનમાં આવ્યું કે, જે આ પુત્રને કાેઇ સા-રા છેાકરાની સાયતમાં રાખું તો તે સુધરી જશે, અને તેની આ નઠા-રી ટેવ વઇ જશે. એવા વિચાર કરી, તેણે પાતાની નિશાળમાં એક સારા છે.કરા હતા, તેને પાતાને ઘેર આવવાને કહ્યું, તે છેાકરાને અ-ગાઉથી સમજાવવામાં આવ્યું કે, તું આ છેાકરાની નઠારી ટેવ છેાડા-વજે. તે છેાકરા ઘણાજ સારા હતા, એટલે તેણે થાડા દિવસ સાથે રહી તેની કુટેવમાં થાડી ઘણી સુધારણા કરી. જે ઉપરથી મહેતાજીને ખા ત્રી થઇ કે, આવી સારી સાબતથી મારા પુત્રની કુટેવ દૂર થઇ જશે.

દૈવચાેગે એવું બન્યું કે, જે સારાે છાકરા મેહેતાજીના છાકરા-ની કુટેવને છેડાવવા આવતા હતા, તેને કાેઇ કારણથી તેને માશાળ જવું પડ્યું. તેનું માશાળ તે ગામથી ત્રણુજ ગાઉ દૂર હતું. તેણે આવી પાતાના ઉપકારી ગુરૂ મેહેતાજીને વિનય પૂર્વક જણાવ્યું કે, '' ગુરૂ-જી, મારે એક મહિનાને માટે મારે માશાળ જવાનું છે, તા તમે આ તમારા પુત્રને મારી સાથે માકેલા, હું તેને મારા ભાઇની સમાન રા-બીશ. અને તે મારી સાથે માકેલા, હું તેને મારા ભાઇની સમાન રા-બીશ. અને તે મારી સાથે એક સાસ રહેશે, તા તેની કુટેવ તદ્દન જતી રહેશે, અને તેનામાં બીજા સારા ગુણા આવશે. '' તે છાકરાની આ વાત સાંભળી મેહેતાજી વિચારમાં પડયા. '' જો પુત્રને તેની સાથે માકલું તાે તેની કુટેવ દૂર થઇ જાય, અને તેથી ઘણા લાભ થાય, પણ મારા એકના એક લાડકવાયા છાકરાને ત્રણ ગાઉ દૂર માકલવા, એ વાત કેમ અને ? તે બ્હાલા પુત્રની સ'ભાળ કાેણુ લે ? અને તેના મનની ઇચ્છાએા કાેણુ પૂરી કરે ? આવા પુત્રના માહથી તેણુ પેલા સારા છાકરાને ના કહી, અને તે છાકરાની કુટેવ એમને એમ રહી. જેથી ગામમાં તેની નિંદા થવા લાગી. "

હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી સમજવું કે, પેલા મેહેતા જીની જેમ સ'સારી જીવ પાતાના સ'સારના કાેઇ પદાર્થ ઉપર માહ રાખી તેમાં એવા આસક્ત રહે છે, કે જેએા પાતાના હિતની વાત પણ સમજ-તા નથી અને પાતાને સારા લાભ થાય એવા યાગ મળ્યા હાેય, તે છતાં તે લાભને ગુમાવે છે. જો મેહેતાજીએ પાતાના પુત્રના માહ ન રાખતાં તે સારા છાકરાની સાયતમાં પાતાના પુત્રને'રાખ્યા હાેત તા, તે છાકરા સારી રીતે સુધરી જાત, અને તેની કુટેવ મૂળમાંથી નાશ પામી જાત.

જેમ મહેતાજી સારી સાેબતથી નઠારી ટેવ દૂર થઇ જાય, એ વાત સારી રીતે જાણે છે. અને પાતે કેળવાએલ છે, તેથી તેને તે આબતની વિશેષ ખાત્રી પણુ છે, તથાપિ માહને વશ થઇ જતાં તેને તે વાત સૂઝી નહીં. એવી રીતે સ'સારી જીવ સત્સ'ગના મહિમા જા-ણુતાે હાેય, તથાપિ વિષય આસક્તિરૂપ અથવા માહાસક્તિને લઇને સત્સ'ગના ચાેગ થયા છતાં પણુ તેના લાલ લઇ શકતા નથી.

માટે હે શિષ્ય, આ સંસારની આસક્તિ માણુસને લાભથી ભ-રપૂર એવા કાર્યમાં પણુ વિઘરૂપ થાય છે. અને તે લાભના અંતરાય-થી આખરે દુઃખી થાય છે. વળી સત્સંગ ઉપર એક બીજી વાત મને યાદ આવે છે, તે તું એક ચિત્તથી શ્રવણુ કરજે---

એક ગામમાં કાેઇ પિતા અને પુત્ર ચાલ્યા જતા હતા; તેવામાં કાેઇ શેરી આવી, તે શેરીમાં મિચ્ચાત્વીઓનીજ વસ્તી હતી. કાેઇ મિચ્ચાત્વી સ્ત્રી શેરી વચ્ચે પાતાના ખાટલા પછાડતી હતી. તે જોઇ પેલા પુત્રે પિતાને પુછયું," પિતાજી આ સ્ત્રી શા માટે ખાટલાને પ-છાડતી હશે ? પિતાએ ઉત્તર આપ્યા. તે ખાટલાને કુસંગ થયા છે, તેથી તે બીચારાને પછાડ ખાવી પડે છે. પુત્રે પુછયું, વળી ખાટલાને તે શા કુસંગ થાય ? પિતા બાલ્યા, તેને માંક્ડના કુસંગ થયા છે. કાંઇ ખાટલે આ સ્ત્રીનું નુકસાન કર્યું નથી, પણ માંકડના કુસંગથી તેને તડકે તપવી પછાડે છે. વત્સ, આ ઉપરથી તું સમજજે કે, જે કુસ'ગ કરે તેને આવું દુઃખ વેઠવું પડે છે.

ત્યાંથી તે આપ દીકરા આગળ ચાલ્યા. ત્યાં કાેઇ માળીનું ઘર આવ્યું. તેના દ્વાર આગળ પુષ્પાની છાબા પડેલી હતી, અને એક તર ક સૂત્રના દેારા અવલ બીને રહ્યા હતા. તે જોઇ પુત્રે પિતાને પુછયું કે, પિતાજી, આ પુષ્પની છાબાર્ની પાસે સૂત્રના દેારા શા માટે રાખ્યા હશે? પિતાએ જવાબ આપ્યા, બેટા, એ સૂત્રના દોરા દેવ તથા માે ટા લાેકાના કંઠમાં પહેરવાને રાખ્યા છે. પુત્રે પ્રશ્ન કર્યો, શું પિતાજી, એવા સત્ર-તાંતણા દેવ તથા માટા લાેકા પહેરતા હશે? એ વાત મ-નમાં ઠસતી નથી. પિતાએ ઉત્તર આપ્યેા, પુત્ર, તે સૂત્રના એકલા તં-તુ કાંઇ પહેરવાના નથી, પણ જ્યારે તેને સત્સ ગ થશે, ત્યારે તેને દેવ તથા માટા લાેકા અંગીકાર કરશે. પુત્રે પ્રશ્ન કર્યો, એ તંતુને વળી સત્સ ગ શાે થવાના ? પિતાએ કહ્યું, વત્સ, તેને પુષ્પના સંગ થવાના. જયારે તેને પુષ્પના સત્સ ગ થશે એટલે તેને દેવ તથા માટા લાકા અંગીકાર કરશે. પુત્ર, તે ઉપરથી તારે સમજવું કે, જે માણસ સારાની સાબત કરે તેને સારા લાભ મળે છે. સૂત્ર જેવી નજીવી વસ્તને જ્યા-રે પુષ્પના સ'ગ થાય છે, ત્યારે તેને દેવ તથા લાેકાે આદર આપે છે. તેથી હંમેશાં સત્સ ગ કરવા. પેલા ખાટલાને માંકડના કસ ગ થયા એ-ટલે તેને તડકે તપી પછાડ ખાવી પડે છે. અને આ સૂત્રના ત'તને પુ-ખપના સત્સ'ગ થયા. એટલે તે દેવ તથા માટા લાકના કંઠમાં હાર થ-ઇને પડે છે. અને બીજાને શાેભા આપે છે. તેને માટે મહાત્મા પુરૂષે નિચેના શ્લાક ગાયા કરે છે

## " पुष्पमालानुसंगेन सूत्रं झिरसि धार्यते । मत्कुणानां च संयोगात् खद्वा दंमेन ताड्यते. ॥ साहित्य.

અર્થ---પુષ્પ માળાના સંગથી મસ્તક ઉપર સૂત્ર ધારણુ થાય છે. અને માંકડના સંગથી ખાટલાને દંડવતી તાડન થાય છે.





# દ્વિતીયબિ<sup>·</sup>દુ—સમતા.



# " क्रूरकर्भम्र निशंकं देवतागुरुनिंदिष्ठ त्र्यात्मशंसिषु योपेक्ता तन्माध्यस्थ्यमुदीरितम् " ॥

#### अध्यात्मकहपद्रम.

અર્થ – નિઃશ કપણે દેવ તથા ગુરૂની નિંદા કરનારા, ક્રૂરકામ આચરનારા, અને પાતાની પ્રશ સા કરનારા, અધમ પુરૂષ ઉપર જે ઉ-પેક્ષા રાખવી, તે માધ્યસ્થ્ય – સમતા કહેવાય છે.

#### 

ખ્ય—હે દયાળુ ગુરૂ મહાસજ,મે' જૈનશાસ્ત્રમાં ઘણી વાર વાંચ્યુ' છે, અને સાંભલ્યુ' છે કે, આ જગતમાં જે સમતાગુણ ધારણ કરે, તે ઉત્તમ કહેવાય છે. અને સમતાને ધારણ કરનારા મનુષ્યાે ઉત્તમગતિના પાત્ર થાય છે. પણ આ સ'સારનાે વ્યવહાર એવાે છે કે.



સંસારી મનુષ્યથી સમતા રહી શકતી નથી. જેઓની અંદર કાંઈપણ દેાષ હાેય, અથવા જેઓમાં ક્રૂરતા વગેરે દુર્ગું હોુ દેખાતા હાેય, તેઓની ઉપર સમતા શી રીતે રહી શકે ? તાેઆપ કૃપા કરી સમતાના ઉત્તમ ગુણુ ધારણુ કરવાના ઉપાય બતાવા કે, જેથી સંસારી જીવ સમતાના પાત્ર બની આ લાક તથા પરલાકનું ઉત્તમ ફળ પ્રાપ્ત કરી શકે.

ગુરૂ ઉત્તર આપે છે. હે શિષ્ય, સાંભળ. સમતાના અર્થ સમા-ન દષ્ટિ રાખવી એવેા થાય છે. પાતાના કે પારકાે એવી ભેદ સુદ્ધિન રાખવી, તે સમતા કહેવાય છે. પ્રથમતા સમતા રાખનારે સર્વ વસ્તુ-ની અનિત્યતા જાણવી એઇએ. જે વસ્તુને માણુસ પાતાની ધારતા હાેય, તે વસ્તુ નિત્ય રહેવાની છે કે નહીં? એ વિષે પ્રથમ વિચાર ક-રવા. માણુસ જો પાતાની સ્ત્રી, પુત્ર કે ધનને પાતાના માનતા હાય, તા તે આ જગત્માં પ્રત્યક્ષ જીવે છે. જ્યારે કાળ આવે છે, ત્યારે ગમે તેટ-લી પ્રિય સ્ત્રી હાેય, વા પુત્ર હાેય, તે આપણુને મૂકીને પરલાકવાસ કરે છે. જો તે સ્ત્રી આપણી પાતાનીજ હાેય, તાતે આપણી સાથે કાયમ કેમ રહેતી નથી? તેવીજ રીતે પુત્ર, મિત્ર વિગેરે અધા સ્વજન વર્ગને મા-ટે પણ જાણવાનું છે. તેમજ લક્ષ્મી કે ભાેગ વિલાસ પણ તેવીજ રીતે માનવાના છે. લક્ષ્મી વિલાસમાં મગ્ન રહેનારા માણુસ ક્ષણમાં દીન થઇ જાય છે, અને દીન સ્થિતિમાં રહેલા માણુસ ગૃહ વૈસવને ભાેગવ-તા જોવામાં આવે છે—તો ઊપરથી સમજવું કે, કાેઇ પણ વસ્તુ પા-તાની રહેતી નથી. માટે સર્વની ઉપર સમતા રાખવી, એ સવાત્તમ વાર્તા છે. હે શિષ્ય, તે ઉપર એક દર્ષાત છે. તે સાંભળ.

કોઇએક નગરમાં **શિવચ**ંદ્ર નામે એક ગઢસ્થ રહેતો હતો. તે એક સારા વ્યાપારી હતા. તેની સાથે તે નગરના બીજા વેપારીઓ હરીકાઇ કરતા હતા. તે સર્વની સાથે શિવચંદ્ર પણ હરીકાઇથી વેપા-ર કરતા હતા. વેપારની સ્પર્ધાને લઇને તે શેઠના ઘણા શત્રુઓ થતા, તેમ કેટલાએક મિત્રાે પણ થતા હતા. એક વખતે કાેઇ કરીયાણાના ભાવ વધી પડયા, અને તે કરી આણાના માલ ગામમાં એક બે દુકાનેથી મળી શકે તેમ હતું. આથી તે કરિઆણાવાળા વેપારીઓ ન્યાલથઇ જા-ય એવેા સ'ભવ હતા. તે વેપારીઓ શિવચંદ્ર શેઠના હરીકાઇ હતા, તેમ-ની આવી ઉન્નતિ થવાની નેઇ ઇર્બ્યોળુ શિવચંદ્રે પાેતાના હૃદયમાં વિન ચાર કર્યો કે, " જે આ દુકાનના માલ બળી જાય, તાે તેઓ કાઇજાત. નાે નફેા મેળવી શકે નહી. અને મારા હુદયમાં શાંતિ થાય '' આવું વિચારી શિવચ દ્ર તેને માટે લાગ જેવા લાગ્યા. હવે તે કરિયાણાની ભરેલી દુકાનમાં કેવી રીતે આગ મુકવી ? તેને માટે તેને નવાનવા વિ ચારા આવવા લાગ્યા. છેવટે તેણે નિશ્ચય કર્યો કે, આ કામ જે હું દુષ્ટ જાતી તરફ દયા રાખવી લાભકારક નથી. દુષ્ટ તરફ રહેમ રા-ખવી એ સ તજનાને સ તાપ આપનારો પ્રકાર ગણાય છે. હું સી ખાલી તે તરક લક્ષ ન આપતાં કકત જીવદયાની ખાતર શત્ર- ને પોતે કરૂં, અને એ કાેઇના એવામાં આવું તા મારી પ્રતિષ્ઠ ની માેટી હાનિ થાય, માટે કાેઇને કાંઇ દ્રવ્ય આપી આ કામ કરાવું." આવા નિશ્ચય કરી તે એવા અગ્નિ મૂકી લાહ્ય કરનારા નીચ લાેકાેની તપાસ કરવા લાગ્યાે. પણુ કાેઇ તેવા માણુસ તેને મળ્યાે નહીં જ્યારે ગા-મમાં તેવા માણુસ મળ્યાે નહીં એટલે કાેઈ જંગલી માણુસને શાેધ-વાને તે વનમાં ગયા, વનમાં થાેડે દૂર જતાં કાેઇ જ્ઞાની મુનિ તેને સા મા મળ્યા. તે મુનિને એઇ શિવચ દે મનમાં વિચાર્યું કે, આ કાેઇ સા-ધુ મ ત્રત ત્ર જાણુનારા હશે. તે એ મને કાેઇ એવા મ ત્ર આપે કે જેથી મારા હરીકના માલ બળી ભરમ થઇ જાય. આવું વિચારી તેણે મુનિને વ દના કરી. મુનિએ તેને ધર્મલાભની આશિષ આપી. પ-છી તેણે અંજલિ એડી કહ્યું કે, મહારાજ, મને કૃપા કરી દુ:ખમાંથી મુક્ત કરા. મુનિએ કહ્યું, ભાઇ, તારે શું દુ:ખ છે ?

**શિવચ**ંદ્ર—મારે એવું દુઃખ છે કે, જે દુઃખ કેાઇને કહી શ-કાય તેવું નથી.

સુનિ—કહ્ય. વિના તેનાે ઉપાય શી રીતે થઇ શકે ?

શિવચ'દ્ર—મહારાજ, સાંભળા ત્યારે હું એક વેપારી છું મારા વેપારની સાથે બીજા કેટલાએક વેપારી હરીફાઇ કરનારા છે. તે છતાં હું સર્વની સાથે સ્પર્ધા કરી શકું તેવા છું; પણુ હાલમાં એવું બન્યું છે કે, મારા એક બે હરીફાઇની દુકાને જે કરીયાણું છે, તેના ભારે ભાવ વધી પડ્યા છે, તેથી તેઓને ઘણુજ લાભ આવશે. એથી મને ભારે ચિંતા થઇ પડી છે. જે મારા હરીફાે ઘણું નફાે મેળવશે તા પછી તેઓ મને વેપારમાં દબાવી દેશે, માટે આપ કૃપા કરી તેના ઉપાય બતાવા.

**સુનિ**---જરા હસીને, ભાઇ, તેએા વધારે લાભ લે તેમાં તને શેનું દુઃખ થશે. ?

શિવચંદ્ર-તેએ માટા ધનવાન્ થઇ જાય તેથી.

મુનિ—એમાં દુઃખ શાનું થાય ? જે વધારે ધનવાન્ થાય તે વધારે પરિચહી કહેવાય, અને તેથી તેએા તારા કરતાં પણ વધારે દુઃ-ખી થશે.

**શિવચ**ંદ્ર—તેનું શું કારણ ?

સુનિ—સાંભળ, માંગુસને જેમ જેમ વધારે પરિગ્રહ થાય છે. Sh. K.=ર તેમતેમ તેને વધારે દુઃખ થાય છે. પેસાે મેળવવામાં પૈસાે ખર્ચી જ-વામાં, અને પૈસાે વધારવામાં, હુમેશાં દુઃખજ રહેલું છે. તેમ છતાં પૈ-સાે કાયમ રહેતાે નથી. માટે જે અનિત્ય વસ્તુ હાેય, તેનાે લાભ થાય. તેમાં ખુશી થવા જેવું નથી, જે વસ્તુને માટે તમે માંહાેમાંહે ઇર્ધ્યો દે ષ અને અદ્દેખાઇ રાખાે છા, તે વસ્તુ અનિત્ય છે. જે વસ્તુનિત્ય રહે-વાની નથી, અને જેનાથો માણસની અંદરની સ્થિતિ સુધરવાની નથી. તેમાં રાગદ્વેષ કરવે! નકામાં છે.

**શિવચ**ંદ્ર—મહારાજ તમે કહેા છેા, તે વાત ખરી છે. અને હું સમજું છું કે, કાેઇ વસ્તુ કાયમ રહેવાની નથી. પણ મારા મનમાં તે વાત ઉતરતી નથી. ક્ષણે ક્ષણે મારા વિચાર બદલાતા જાય છે, જ્યારે હું વેપારના પ્રતિપક્ષીને ચાદ કરૂં છું. ત્યારે મારા મનમાં તેને માટે દ્વેષ તથા ઇર્ષ્યાની જ્વાલા પ્રગટી ઉઠે છે,

સુનિ—સાઈ, દરેક વસ્તુ ઉપર અનિત્યતાની દ્રષ્ટિ કરી જોઇશ, એટલે તારા હુદયમાંથી એ સંસ્કાર ચાલ્યા જશે. જેને તું તારા એક પ્રતિપક્ષી ધારે છે, તેને તું એક સામાન્ય જીવ તરીકે જોઇ તેને કેવી વસ્તુના નફા મળે છે. અને તે નફા તેને આ લાકમાં હિતકારી છે કે નહી. તેના વિચાર કર, એટલે તારા મનમાં નિશ્વય થશે કે, આ બધી મારી અજ્ઞાનતા છે. વળી તેને તું સમદ્રષ્ટિથી જોજે આ જગત્ના બ-ધા જીવ સરખા છે, અને કાેઈ ઉપર મારે રાગદ્રેષ નથી. જેવી રીતે હું એક જીવ છું, તેવીરીતે બધા જીવ છે, અને જે પેસા છે. તે એક પુદ્દગ લિક વસ્તુ છે. કરીયાણુ પુદ્દગલ અને તેમાંથી જે પૈસાના નફા આવે તે પણ પુદ્દગલ છે જ્યારે પુદ્દગળથી પુદ્દગળા વધી જાય, ત્યારે તેમાં આત્માને શા નફા રહે, એ પણ વિચારવાનું છે.

મુનિના આવાં વચન સાંભળી શિવચંદ્રના હુદયમાં બાધ થઇ ગયા. અને તેનામાં સમતાના ગુણુ પ્રગટ થઈ આવ્યા, એટલે તેણુ રાગદ્વેષ છાેડી દીધા. જેથી તે નિર્મળ થઇ મુનિના આભાર માની પાે-તાને ઘેર આવ્યા. અને હરીફાઇના દુર્ગુણ છાેડી દઇ, પાેતે સ્વસ્થ થ-ઇને રહ્યા જેથી તે આ સ'સારમાં સુખી થયા હતા. હે શિષ્ય માટે દર-ક મનુષ્યે સમતાના ગુણુ ધારણુ કરવા કે, જેથી આ સ'સારની ખટપ-ટમાંથી મુક્ત થઇ શકાય છે.

• • •



તૃતીય ભિંદુ—પ્રપંચ

" शिवाय परमानंदहेतवे निष्पपंचता " । त्र्यनुजवी.

અર્થ---પ્રપંચનેા અભાવતે પરવાન દના હેતુરૂપ મેાક્ષને મા-ટે થાય છે.



ષ્યે વિનયથી ગુરૂને જણાવ્યું, સ્વામી,આ જગતમાં દ રેક મનુષ્ય સમજે છે કે, આ સંસારના વ્યવહાર પ્રપ ચમય છે. અનેક જાતના પ્રપ ચા કરી આ સ'-સાર ચલાવવા પડે છે. તે છતાં તે મનુષ્ય તે પ્રપ ચ-માંથી છટેા કેમ થઇશકતાનથી? અને તેનવા નવા

પ્રપંચ શામાટે વધારતાે જાય છે? તેમ વળી સ સારના પ્રપંચમાં કાે-ઇવાર તેને ભારે દુઃખ વેડવું પડે છે. અને કાેઇવાર તે દુઃખમાં સુખની બુદ્ધિ કરી મનને સ તાષ માને છે. તેનું શું કારણુ હશે?

ગુરૂ બાલ્યા—વત્સ, એ સ'સારનેા પ્રપ'ચજ એવા છે કે, જેમાં પ્રાણી માહને વશથઈ દુઃખનું ભાનભૂલીજાય છે. તે વિષે એક દષ્ટાંત છે તે સાંભળ.

જેમ ભમરાે કમળના પુષ્પ ઉપર તેના મકર દ રસનાે સ્વાદ લેવાને આવે છે. તે સ્વાદમાં એવાે આસકત થઈ જાય છે કે, તે કમલ સૂય નાે અસ્ત થવાથી બધ પડી જાય છે, અને તેમાં તેને પ્રાવું પડે છે. અને આખી રાત સુંઝાઇને મૃત્યુ પામવાના વખત આવે છે. તે છતાં પાછા તેવીજ રીતે તે કમલમાં આવે છે. તેવી રીતે સંસારના પ્રપ'ચમાં પડેલા છવ તે સ'સારના પ્રપ'ચથી અનેકવાર દુઃખી થાય છે, તે છતાં પાછા તે પ્રપ'ચ કરવાને તત્પર થાય છે. આ સ'સારના પ્રપ'ચ તે કમળ રૂપ છે, અને જે બ્રમર છે, તે જીવ રૂપ છે. તેમાહુને વશ થઇ પાતાને વીતેલું દુઃખ ભૂલી જઇ પાછા તે પ્રપ'ચના ફાંસામાં ફસાય છે.

હે શિષ્ય, તેથી સુજ્ઞ પુરૂષે આ સ'સારના પ્રપ'ચથી સર્વદા દ્ર્ રહેવુ'. અને તેની અ'દર દુઃખ દાયક મમત્વ રાખવુ' નહીં. વળી તે વિષે એક બીજી પણુ દષ્ટાંત છે તે સાંભળ.–

કાેઇ નગરમાં એક ભિક્ષુક પ્રાહ્મણુ રહેતાે હતાે. તે હુમેશાં ભિક્ષા-વૃત્તિ કરીને પાતાની આજીવિકા ચલાવતાે હતા, તેને એક સ્ત્રી હતી. <mark>તે કેાઇ ગરી</mark>ભ <mark>પ્રાદ્</mark>રાણુની પુત્રી હુતી. તેથી તે સારી રીતે પતિ સેવા કરતી હતી. બ્રાહ્મણ હુમેશાં કાચી ભિક્ષા માગી લાવતા, તેમાંથી તે બ નેનેા નિર્વાહ થતાે હતા. એક વખતે વર્ષાઝ<u>ત</u> આવી. કેટલાએક દિવસ સુધી વરસાદ વરખ્યા કરતાે હતા. તેથી ધ ધાદારી લાેકાના નિર્વા-હમાં સ્ખલના થઇ હતી. આ વખતે પેલેાભિક્ષુક પ્રાહ્મણુ કાચી ભિક્ષા માગવાને રસ્તામાં નીકલ્યેા. તેણે ભિક્ષા પાત્ર ઉપર એક વસ્ત્ર ઢાંકી ઘેર ઘેર કરવા માંડયું. તેની આવી પ્રવૃત્તિ જોઇ તેજ માગે એક બીજો ગૃહસ્થ નીકલ્યાે. તેણે આ ભિક્ષુકને પાત્રપર વસ્ત્ર ઢાંકી ભીખ માગતાે નેવેા. તે નેઇ પેલા ગૃહસ્થને હુંદયમાં દયા આવી, તેણે તરતજ તે ભીખારી બ્રાહ્મણને પાતાની પાસે બાેલાવ્યા, અને કહ્યું, હે ભિક્ષુક, આવા વર્ષાદના વખતમાં શામાટે ભિક્ષા માગે છે ? તારા જેવા પ્રાદ્મણે વિચારવું જોઇએ કે, જે કાચી ભિક્ષામાં જળનું ટીપું પડે, તાે તે પ્રાહ્મણુ-ને એઠું ગણાય છે. તેવી એઠી ભિક્ષા પ્રાહ્મણે ન લેવી જોઇએ. આ વાત તારે વિચારવી જોઇએ. અને આવા વખતમાં લિક્ષા અર્થે ન કરવું નેઇએ. તે ભિક્ષુક પ્રાહ્મણે જવાબ આપ્યા-ભાઇ, હું શું કરૂં ? મેં થાેડા દિવસ રાહ નેઇ પણ વરસાદ અધ રહ્યા નહીં. અને મારા ઘરમાં આવાનું પણ કાંઈ રહ્યું નડીં, તેથી હું ક'ટાળી ગયેા. અને આખરે મારા <mark>ષ્રાદ્મણુના ધર્મને</mark> દૂર મૂકી, હું ભિક્ષાને અર્થે બાહેર નીકળ્યાે. પ્રાદ્મણુની આ વાત સાંભળી તે દયોળુ ગૃહસ્થે પુછયું, વિપ્ર, તારે હમેશાં કેટલી ભિક્ષા જોઇએ છીએ ? વિંપ્રે ઉત્તર આપ્યા. મારા ઘરમાં હું અને મારી **અી બે મા**ણુસ છીએ. બ'નેને પૂરતેા ખારાકમળે તેટલી ભિક્ષા મળતી ં

જૈન શીશકાન્ત.

હાેયતાે હું આવું અનુચિત કામ કરૂં નહીં. ગૃહુસ્થે કહ્યું, ''હે દ્વિજવર, તમારા બંનેને જોઇએ તેટલી કાચી ભિક્ષા મારે ઘેરથી હંમેશાં લઈ જજો. પણ એવી શરતે કે, તમારે કદિ પણુ ભિક્ષાને અર્થે ભટકવું નહીં. " તે ભિક્ષુકે તે વાત કબૂલ કરી, અને પછી તે હંમેશાં તે ગૃહસ્થને ઘેર બે જણુની કાચી ભિક્ષા લઈ આવતા. આ પ્રમાણે કેટલાક વખત કર્યું પછી જેના હુદયમાં યાચના કરવાના બળવાન સ સ્કાર લાગેલા છે. એવા તે ભિક્ષુક પાછા ભિખ માગવા લાગ્યા. પેલા ગૃહસ્થને ઘેરથી ભિક્ષા લાવતા, અને પાછા ગામમાં ભિક્ષા લેવા પણ ફરતા–એમ તેણે ઉભય લાભ લેવા માંડયા.

એક વખતે ગામમાં લિક્ષા અર્થે કરતા તે પ્રાહ્મણુને રસ્તામાં પેલેા ગૃહસ્થ અચાનકસામાે મળ્યેા. તેના હાથમાં ભિક્ષાનું પાત્ર જોઇ પેલા ગૃહસ્થે પુછ્યું, '' મહારાજ આશું ? તમને ભિક્ષાટનનાં દુઃખમાંથી મુક્ત કરવાને માટેજ હું મારે ઘેરથી તૈયારભિક્ષા આપું છું, તે છતાં તમે શામાટે ભિક્ષાટન કરા છેા ?" તે ગૃહસ્થના આવાં વચન સાંભ-ળી અચાનક સપટાઇ ગયેલા તે પ્રાહ્મણે ચુકિતથી ખાેટી કલ્પના કરી ઉત્તર આપ્યાે — હેપવિત્રદાતા; તમે મારી ઉપર માટેા ઉપકાર કરોો છે. તે હું કદિ પણ ભૂલવાના નથી, તથાપિ કેટલા એક કારણાને લઇ ને મારે આ ભિક્ષાટન કરવું પડે છે. ગૃહસ્થે ઇંતેજારીથી પુછયું, તેવાં શા કારણા છે? બ્રાહ્મણુ બાલ્યાે—પ્રથમ તાે મારી સ્ત્રી સગર્ભા હાેય એમ લાગે છે, તાે જો તેણીને કાંઈ પણ સ'તતિ થાય, તાે પછી તમારા ઘર તરક્થી મળતી બે જણુની ભિક્ષામાંથી ત્રણ જણનાે નિર્વાહ શી રીતે થાય? તેથી હ ભિક્ષા અર્થે નીકળવાના અભ્યાસ કરૂ છું, ગૃહસ્થે હસીને કહ્યું, ભલા માણસ, હજી તારી સ્ત્રી સગભૌ હાય, એવું લાગે છે. તે પણ ખાત્રી નથી. ક/દ ને સાચું હાય, તાે તેણીને પછી પ્રસવ થાય, અને છેાકરૂં માટું થાય, અને ખાવા શીખે, તે પછી તારે જે વિ-ચાર કરવાના છે, તે પેહેલાં તું ઘરના ત્રણુ માણસા ધારી ભિક્ષા લેવા નીકળે, એ કેવું અનુચિત કહેવાય? ભિક્ષુકે કહ્યું, ના હું તાે માત્ર ભિ-ક્ષાના અભ્યાસ જારી રાખવાને નીકલ્યાે છું. જે લાંબો વખત ભિક્ષા-ટન છેાડી દેવાય તેા, પછી જ્યારે ભિક્ષા માગવાનાે વખત આવે, ત્યારે મશ્કેલી પડે.

તે ભિક્ષુકના આવાં વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થને વધારે હસવું આવ્યું.

તેણે હસતાં હસતાં કહ્યું, ભદ્ર, તું તેા કેાઇ વિચિત્રલાગે છે. ભિક્ષા મા-ગવી તે કાંઇ માટું શાસ્ત્ર નથી. કે જે અભ્યાસ વિના ભૃલી જવાય. માટે હવેથી તમે ભિક્ષા માગશાે નહીં. તેમ છતાં જે તમારી સ્ત્રી સગર્ભો હશે, અને તેણીને બાળક બાળિકા પ્રસવશે તેા, હું તમારા ત્રણુને માટે તૈયાર કાચી ભિક્ષા આપીશ. તે ગૃહસ્થના આવાં વચન સાંભળી તે ભિક્ષુ કે ' બહુ સારૂં' એમ કહી ભિક્ષા માગવી છેાડી દીધી.

તે પછી કેટલેક દિવસે તે ભિક્ષુકને ભિક્ષાટન કરતા પાછા તે ગૃહસ્થે જોયે. તેને જેતાંજ તે ભિક્ષુક શરમાઇ ગયે. ગૃહસ્થે આર્શ્વર્ય પામીને પુછયું,—મહારાજ, તમે પાછા વળી કેમ ભિક્ષા માગા છેા ? તે વખતે તેણે ખાટી કલ્પના કરી ઉત્તર આપ્યા કે, વખતે મારી સગ-ભો સ્ત્રી થકી ચુગ્મ ( જેડલા) બાળકના જન્મ થાય, તા પછી ચાર જ-ણની ભિક્ષા કયાંથી મેળવવી ? માટે હું ભિક્ષા માગવાના અભ્યાસ ક-રૂં છું. ભિક્ષુકના આવાં વિચિત્ર વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થને હાસ્ય આવ્યું અને ખેદ પણ થયા. તેણે મનમાં જરા રાષ ધરીને કહ્યું,—ત-મે કાેઇ મૂર્ખ લાગા છા. તમારા ભાગ્યમાં બિક્ષાજ લાગે છે. હું તમને આટલી સહાય આપું છું, તે છતાં તમે તમારા ભિક્ષુકી સ્વભાવને છેા-ડતા નથી. કર્મની ગતિ વિચિત્ર છે. આટલું કહી તે ગૃહસ્થ તેને ચાર જણુને માટે પણ સતત ભિક્ષા આપવાનું વચન કહી કંટાળીને ચા લ્યા ગયા.

ગુરૂ કહે છે, હે શિષ્ય, એ જે ભિક્ષુક હતા, તે આ સંસારના પ્રપ ચમાં પ્રીતિવાળા જીવ સમજવા. અને જે ગૃહુસ્થ તેને વાર વાર સહાય આપવા તૈયાર થતા, તે સદ્દગુરૂ સમજવા. સદ્દગુરૂ સારા ઉપ-દેશરૂપ સહાય આપ્યા કરે, તથાપિ સંસારના પ્રપ ચમાં પ્રીતિવાળા જીવને તેના બાધ લાગતા નથી. જેમ તે ભિક્ષુકને ભિક્ષાટનની પીડા-માંથી મુક્ત થવું ગમતું નહતું, તેમ જીવને ગમે તેટલું દુઃખ પડે તા પણ આ સંસારની પીડામાંથી મુક્ત થવું ગમતું નથી. તેને સદ્દગુરૂના ઉપ-દેશ રૂચિકર લાગતા નથી. માટે તે ભિક્ષુકની જેમ ઉત્તમ જીવાએ સ સારના પ્રપ ચ ઉપર પ્રીતિ રાખવી ન એઇએ. એવા સ સાર ઉપર પ્રી-તિ રાખવાથી સદ્દગુરૂના ઉપદેશ ઉપર રૂચિથતી નથી. અને તેથી આ-ખરે મહા વિપત્તિ ભાગવવી પડે છે.



ચતુર્થ ભિંદુ હું કેાણ છું ?

" ऋायुर्वायुतरत्तरंगतरलं लग्नापदः संपदः सर्वेऽपींद्रियगोचराश्च चरुलाः संध्याज्ञरागादिवत् । मित्रस्त्रीस्वजना दिसंगमयुखं स्वमेंद्रजालोपमं तत्किं वस्तु जत्रे जरेदिह मुदामालंबनं यत्सताम् " ॥ १ ॥ शांतसुधारस.----

અર્થ — "આયુષ્ય વાયુથી ચાલતા માેજાના જેવું ચપળ છે, સંપત્તિઓમાં આપત્તિ રહેલી છે, જે આ સર્વ ઇંદ્રિયોના વિષયો છે, તે બધા સંધ્યાકાળના વાદળ જેવા ચપળ છે, મિત્ર, સ્ત્રી, અને સ્વજ-ન વગેરેના સંગમનું સુખ સ્વપ્ન તથા ઇંદ્રજાળના જેવું છે. તેથી આ સંસારમાં એવી શી વસ્તુ છે કે, જે સારા માણુસાેને હર્ષનું આલંબન થાય ? ''

> લા શ્રાવક શિષ્યે પુછ્યું, ગુરૂમહારાજ, જે આપની ઇચ્છા હાેય, તાે મારા મનમાં એક શ'કા છે,તે આપ ને જણાવું ?

ગુરૂ--- ભદ્ર, ખુશીથી કહે--તું પણ ભદ્રિક છ-

વ છે. તારી મનેાવૃત્તિ મારા જાણવામાં આવી ગઇ છે. શિષ્ય—હે કૃપાળુ ભગવાન્, આ સંસારમાં પ્રથમ શુંજાણવા-નું છે? કેટલાએક લાેકા કહે છે કે, પ્રથમ ધર્મ જાણવા, કાેઇ કહે છે કે, પ્રથમ જ્ઞાનના અભ્યાસ કરવા. અને કાેઇ કહે છે કે, પ્રથમ બાે-ધ લેવા—આ બધામાં પ્રથમ કર્ત્તવ્યશું છે ? એ મારા સમજવામાં આવતું નથી. તાે આપ કૃપા કરી મને સમજાવા.

ગુરૂ-- વાહ, તારી ખુદ્ધિને ધન્ય છે. એ શ'કા ખરેખરી છે. લાેકા જુદાં જુદાં કત્તીવ્ય બતાવે છે. અને તેથી માણસના મનમાં અનેક જાતની શંકાએા થયા કરે છે. તે વાતનાે નિશ્ચય કરવાે આવશ્યક છે. હે શિષ્ય, પ્રથમ તાે માણસે પાતાનુંજ સ્વરૂપ એાળખવું જેઇએ. તેણે વિચારવું જોઇએ કે, "હું કાેણ છું ? મારૂ શું કત્તવ્ય છે ? અને મા-રી શી શક્તિ છે? આ ત્રણ બાબતના નિશ્ચય થયા પછી માણસ પા તાનું કર્ત્તવ્ય કરવાને સમર્થ થઈ શકેછે. તે ઉપર એક દર્ષાત છે-" કાેઇગામમાં હર્ષલાલ કરીને એક શ્રાવક રહેતા હતા-તેને વિનેા દ કરીને એક પુત્ર હતા. વિનાદ ખરેખરા વિનાદજ હતા, વિનાદ આળપણથીજ તેના માતાપિતાને વિનાદ કરાવના હતા. હર્ષલાલની તેના ઉપર ઘણી પ્રીતિ હતી. તે પાતાના પત્ર વિનાદ વિના ક્ષણવાર પણ રહી શકતાે ન હતા, ભાજન, શયન, આસન અને અધી કિયા માં હર્ષલાલ વિનાદને સાથેજ રાખતાે હતાે. એક વખતે વિનાદ વ્યા-ધિગ્રસ્ત થયેા. તેના શરીરમાં વ્યાધિનું બળા વધવા માંડયું, આથી તે ક્ષીણ-બળ થઇ ગયેા. અને તેનામાં બેસવા ઉઠવાની જરાપણ શક્તિ રહી નહીં. વિનાદની આવી સ્થિતિ જોઇ, તેના માયાળુ પિતા હર્ષલાલ ભારે ચિ-તામાં આવી પડયા. તે અહર્નિશ પુત્રની શપ્યા આગળ બેસી રહેતા, અને તેની સારવાર કરતા હતા. રખે પુત્રના શરીરને માેટી હાનિ થા-ય---ચ્યેવી ચિતાથી પૂરી રીતે ખાતાે પીતાે પણ ન હતાે. તે રાત દિવસ વિનાદનીજ ચિંતામાં તેની શચ્યા આગળ પડી રહેતા હતા. આખરે આહારપાણી વિના હર્ષલાલનું શરીર પણ કુશ થઇ ગયું. તે વિનાદની શચ્યા આગળ જાણે તે પણુ વ્યાધિત્રસ્ત થયેં৷ હાેય,તેમ શક્તિહીન થઇને પડયા, અને ક્ષણે ક્ષણે '' મારા વિનાદ મારા વિનાદ '' એમ પાેકાર કરવા લાગ્યો.

એકવખતે કેાઇ જૈન મુનિ તે હર્ષલાલને ઘેર ભિક્ષા લેવાને આ વી ચડ્યા. ત્યાં તેમણે પિતા અને પુત્રને એવી દુઃખી સ્થિતિમાં જોયા. તેમને જોતાંજ તે જ્ઞાની મુનિએ જાણ્યુંકે, '' આ શ્રાવક પુત્રના માહમાં લીન થયેલા છે. જો તેના પુત્રમાહ દ્વર નહીં થાય તાે, તે નઠારી ગ-

25

તિએ જશે, માટે તેતા ઉદ્વાર કરવાે જોઇએ " આવું ચિંતવા તે મુનિ તેના આંગણામાં ઉભા રહ્યા. મુનિને જોઇ હર્ષલાલ માંડ માંડ બેઠા થ-ચા, અને શુંદ્ધ હુદયથી તેણું મુનિને વ દના કરી. મુનિએ હુદયમાં દ-યા લાવીને કહ્યું, ''શેઠ, શું છે ?'' હર્ષલાલે ઉત્તર આપ્યાે. ''ભગવન્ આ મારા પુત્ર વિનાદ વ્યાધિથી પીડાય છે. તેના દુઃખથી મારી આ સ્થિતિ થઇ ગઇ છે. મને પુત્રચિંતારૂપ ચિતાએ દબ્ધ કરી દીધે છે. હ-વે મારા તપ્ત હુદયને શાંત કરાે." હર્ષલાલનાં આવાં વચન સાંભળી જ્ઞા-ની મુનિએ કહ્યું, " શેઠ, તારા પુત્ર વિનાદ કયાં છે? તે મને અતાવ." હર્ષલાલે લાંબા હાથ કરી જણાવ્યું, જુવેા, આ શય્યા ઉપર અશક્ત થઈને સુતાે છે. મુનિએ કહ્યું એતાે પંચે દ્રય મનુષ્ય જીવ છે, તેમાં વિનાદ કયાં છે ? હર્ષલાલે મસ્ત 🤇 ઉપર હાથ મૂકીને કહ્યું, આ વિનાદ છે. મુનિએ કહ્યું, એતાે મસ્તક છે? વિનાેદ કયાં છે? હર્ષલાલે તેના બધા અ'ગ ઉપર મુકી **ખતાવ્યુ**ં, પણુ કાેઇ ઠેકાણે વિનાેદ અતાવી શ કચા નહીં. છેવટે જ્યારે તે વિચારમાં પડયેા હારે મુનિએ કહ્યું, ભદ્ર, તું શા વિચાર કરે છે ? વ્યવહાર નયથી વિચાર કરી જો, તાે તેને મા-લમ પડશે કે, આ પાંચ તત્ત્વથી બનેલા <mark>બધા શરીરનુ વિનેાદ</mark> એલું કોલ્પત નામ ઠરાવવામાં આવ્યું છે. પણ જ્યારે નિશ્ચય નયથી વિચા-રીસ, ત્યારે તને આત્રી થશે કે, વિનાદ એવા નામના કાઇ પદાર્થ છેજ નહી. બધા પુદ્દગળના પિંડ છે. અને તેમાં રહેલાે આત્મા સાચા Ð.

મુનિનાં આવાં વચન સાંભળી હર્ષલાલ પ્રતિએાધ પામ્યેા હતેા. અને તેના મનમાંથી પુત્રના માહ જે દઢપણે રહેલા હતા, તે દૂર થ ઇ ગયાે.

હે શિષ્ય, તેવીરીતે દરેક ભવિ મનુષ્યે 'હું કેાથુ છું ' ? તેનેા વિચાર કરવા જોઈએ. જ્યારે તત્ત્વદષ્ટિથી તેના વિચાર કરવામાં આવે, તાે પછી પાતાનું સ્વરૂપ સારી રીતે ઓળખી શકાય છે. કાઇ આપ-ણુને પુછે કે, 'તું કાેથુ છે?' તેના ઉત્તરમાં આપણે કહીએ છીએ. 'હું શ્રાવક છું.' પણ આ ઉત્તર આપતાં ઘણાજ વિચાર કરવાના છે. શ્રા-વક એ શબ્દ કાેને લાગુ પડે છે? આપણા સ્થૂલ શરીરમાં એવા ભા-ગ ક્યા છે કે, જેને તમે શ્રાવક તરીક સિદ્ધ કરી શકા? શરીરની બ-ધી રચના પુદ્દગલાથી અનેલી છે. તેમાં કાેઇ પદાર્થ શ્રાવક કહેવાતાે Sh. K.-3 નથી. જ્યારે તમે તત્ત્વદ્દષ્ટિથી જેશેા, લારે તમને માલમ પડશે કે, આ-પહ્યું કુળ, શરીર કે બીજુ' કાંઇ શ્રાવક નથી. પણ આપણા આત્માના જે ગુણેા છે, તે આપણને શ્રાવક એવા નામથી એાળખાવે છે. જે-નામાં છવદયા હાય, સદાચાર હાય, સુખુદ્ધિ હાય અને શુદ્ધ દેવ, ગુ-રૂ અને ધર્મઉપર શ્રદ્ધા (સમ્યકત્ત્વ) હાય, તેવા ગુણવાળા આત્મા શ્રાવક કહેવાય છે. તેથી દરેક શ્રાવક નામધારી વ્યક્તિએ આત્માની સાથે વિચાર કરવાના છે કે, 'હું કાણ છું ? ' જ્યારે આવિચાર સૂક્ષ્મ-ખુદ્ધિથી કરવામાં આવે, ત્યારે ભવિ મનુષ્ય પોતાના સ્વરૂપને આળખી શકે છે. જ્યારે પોતાનુ' સ્વરૂપ ઓળખવામાં આવ્યું, એટલે તેને પછી પોતાનામાં જે ખામી-ખાટ હાય, તે દેખાઇ આવે છે. 'હું શ્રાવક છું' એવું જ્યારે તેના સમજવામાં આવ્યું, ત્યારે તે પોતાનામાં શ્રાવક-ના શા ગુણ છે ? અથવા છે કે નહીં? આવેા વિચાર કરતાં જો તેનામાં શ્રાવક ગુણ હાય તા, તે જણાઇ આવે છે. અને જો શ્રાવકના ગુણ ન હાય, અને માત્ર નામધારી શ્રાવક ગણાતા હાય તા, તે શ્રાવકના ગુણ ન

હે શિષ્ય, તેથી આ સ સારમાં ભવિજીવે પ્રથમ (હું કેાણુ છું)એ જાણવું જોઇએ. જયારે પાતપાતાના સ્વરૂપને ઓળખે તા પછી તેને જ્ઞાન મેળવવાની વિશેષ ઇચ્છા થાય છે. જ્ઞાન મેળવ્યા પછી તેના હુદ-યમાં બાેધ થાય છે. અને જયારે હુદય પ્રખુદ્ધ થયું, એટલે તે ધર્મને પામે છે. અને ધર્મની પ્રાપ્તિ થવી–એજ શ્રાવક જીવનની સાર્થક્તા છે.જ્યા-રે શ્રાવક જીવનની સાર્થક્તા થઇ તાે પછી તે સદ્દગતિનું પાત્ર થાય, તેમાં કાંઇપણ આશ્ચર્ય નથી. તેથી હે શ્રાવકશિષ્ય, સર્વ ભવિજીવાેએ પ્રથમ (હું કાેણુ છું) એ જાણવું જોઇએ, અને તે જાણીને પાતાના શ્રા-વક અવતાર સફળ કરવા જોઇએ. જેથી નીચેનું મહાવાકય થયાર્થ થાય.





# પ ચમ બિંદુ—આ જગત્ત કાેણે રચ્યુ ' ? નાંજીજ્જાભ

### " स्वजावनिर्मितं विश्वं स्वजावे परिक्षीयते । "

અર્થ—'' આ વિશ્વ સ્વભાવથી નિર્માણ થયેલ છે. અને તે સ્વ-ભાવમાંજ લય પામે છે.''



ષ્ય—હેુંભગવન, આ જગત્ શાે પકાર્થ છે? તે શા-થી ઉત્પન્ન થયું છે? તેનાે કર્ત્તા છે કે નહીં? અને તે જગત્ના અંત છે કે નહીં? મારી આ શંકાઓનું આપ સમાધાન કરાે. અને મારા હુદયને નિઃશંક કરી જે સત્યમાર્ગ હાેય, તે દર્શાવાે.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, તે જે શ કાએા કરી છે, તે તારા બાધ-નું કારણ થઇ પડશે. તારી શ કા ઓના સમાધાનમાંજ તને નવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થશે. માટે તું એકચિત્તે સાંભળ—આ જગત્ પુદ્દગલાની વિવિધ રચનાથી ઉત્પન્ન થયેલું છે. તે અનાદિ અને અન'ત છે. એટલે તેનેા આદિ અને અંત નથી. તેના રચનાર કાઇ છે નહીં. તે સ્વભાવથીજ ઉત્પન્ન થએલું છે. અને સ્વભાવથીજ લય પામતું જાય છે. વળી તેના અત્ય ત લય થતા નથી. જેમ જેમ લય થાય છે, તેમ તેમ ઉત્પત્તિ થાય છે. અન્યમતિ લોકા આ જગત્ના કર્ત્તા ઇશ્વર છે, એવું કહે છે, તે અસત્ય છે. કારણ કે, ઇશ્વરને જગત્ કરવાનું કાઈ પ્રયોજન નથી. આસ સારમાં પ્રાણી સુખ દુઃખ ભાગવે છે, જન્મે છે, મરે છે. અને અનેક વિટ બના પામે છે–એવું નિર્દય કામ ઇશ્વરને શામાટે કરવું બેઇએ? બે કાઇ એમ કહે કે, કાઇપણ પદાર્થ કર્તા વગર થઇ શકતો નથી, તેા પછી ઇશ્વરના પણુ કત્તું હોવા જોઇએ. જ્યારે ઇશ્વરના કાઇ કર્તા હાય તા, પછી તેના પણુ કાઈ કર્તા હોવા જોઇએ. એવી રીતે અનવસ્થા દાષ આવે છે, માટે આ જગત્યા કાઇ કર્તા નથી—એમ સિદ્ધ થાય છે.

હે શિષ્ય, એ વિષે આપણા જૈન શાસ્ત્રમાં ઘણુ વિવેચન કરી લખેલું છે, તે હું તને કાેઈ પ્રસ'ગે જણાવીશ. તથાપિ તારે તારા હુદય માં એટલા તા નિશ્ચય રાખવે કે, જડ તથા ચેતન—એ બ'ને પદાર્થ અનાદિકાળથી ચાલ્યા આવે છે. તે શાશ્વત છે, અને અબાધિત છે. તે બ'ને વસ્તુથીજ આ જગત છે. જગતમાં જે જે પદાર્થો રહેલા છે, તે જડ તથા ચેતનથી ભરપૂર છે તે શિવાય જે બીજા તત્ત્વા છે, તે તે-ઓને આશ્રીને રહેલાં છે. તેમના તેમનામાંજ સમાવેશ થાય છે, અને તેથી એક દર નવ તત્ત્વ માનેલાં છે.

**શિષ્ય**—ભગવન, આપે કૃપા કરી સમજાવ્યું, તેને માટે હું આપના ઉપકાર માનું છું. આપના વચનાએ મારા હુદયની શ'કાને દૂર કરીદ્વીધી છે. હું સર્વ રીતે નિઃશ'ક થયેા છું. હવે જે જાણુવા જેવું હાેય, તે કૃપા કરી કહાે.

્ગુરૂં—ભદ્ર, હવે તારા મનમાં જે શ'કા રહેતી હેાય, તે પ્રગટ કર એટલે હું તે વિષે તને યાેગ્ય સમજાૂતિઆપી, તારી શ'કાનું સમા-ધાન કરૂં.

્રુંગુરૂના આવાં વચન સાંભળી શિષ્ય હુદયમાં પ્રસન્ન થઇ ગ<sup>્</sup>ેા. અને તેના શુદ્ધ હુદયમાં ગુરૂ તરફ પવિત્ર અને પૂજ્ય ભાવ પ્રગટ થયેા.

## <u>બાેધિ</u> ૨ત્ન.

## कथमपि समवाप्य बोधिरत्नम् युगसमिझादिनिदर्शनादुरापम् । कुरु कुरु रिपुवइयतामगच्डन्

किम प हितं लजसे यतोऽर्थितं इाम् ॥ १ ॥

<mark>ભાવાર્થ</mark> —હે ભવિ પ્રાણી, યુગસમિલા વિગેરે દશ દષ્ટાંતથી દુઃ-ખે મેળવી શકાય એવા બાધિરત્નને માંડ માંડ મેળવી કામ ક્રોધાદિ અ'તરના શત્રુઓને વશ નહીં થતા તું તારૂ' કાંઇપગુ હિત કર, જેથી તુ' મનાવાંછિત સુખને મેળવીશ

**્ શિષ્યે** વિનયથી પુછયું, હે પૂજ્યપાદ ગુરૂ, આ સંસારમાં બાધિરત્ન માંડમાંડ મળે છે, અંવું સમજતાં છતાં પણ પ્રાણી તેને મેળવવાને માટે યત્ન કરતા નથી, તેનું શું કારણ હશે <sup>?</sup> તે મને સમજાવા. અને બાધિરત્ન એટલું અધું દુર્લંભ કહ્યું છે, તેનું શું કારણ હશે ?

ગુરૂ ઉત્તર આપે છે—હે શિષ્ય પ્રથમ બાધિરતનો અર્થ સમ-જવા જેવા છે. બાધિરતનો ખરા અર્થ બાધ થાય છે. બાધના અર્થ માન એટલે વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવું, એવા થાય છે. જ્યારે 'આ વસ્તુ સાચી છે. અને આ વસ્તુ ખાટી છે. ' એવું બરાબર ભાન થાય. અને તે પૂર્વ આપ પુરૂષોાના શાસ્ત્રીય વચનથી સિદ્ધ કરી સમજે તે ખરેખરા બાધ કહેવાય છે—એ ઉપરથી બાધિરતનો સત્યાર્થ સ-મકિત એવા થાય છે. શુદ્ધ દેવ, શુરૂ અને ધર્મને બરાબર આેળખવા —એ સમક્તિ કહેવાય છે. એવું સમક્તિ જ્યારે જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તે દેવ, શુરૂ તથા ધર્મના શુદ્ધ સ્વરૂપને સમજી શકે છે. આ દેવ કુદેવ નથી, પણ શુદ્ધ દેવ છે, આ શુરૂ કુશુરૂ નથી, પણ શુદ્ધ શુ-રૂ છે, અને આ ધર્મ કુધર્મ નથી પણ શુદ્ધ ધર્મ છે—આવા બાધ પ્રા-ધ કરવામાં ઘણા જ્ઞાનની આવશ્યકતા છે. જેના હુદયમાં શ્રદ્ધા સાથે ઉત્તમ ભાવના પ્રગટ થાય, તેને એવા બાધ પ્રાપ્ત થાય છે તેથી એ બાધિરત્ન ઘણું હુર્લ ભ કહેલું છે.

આ સંસાર આધિ, વ્યાધ અને ઉપાધિથી ભરપૂર છે. એવા દુ:ખદાયક સંસારમાં મગ્ન થયેલા પ્રાણીને બાધિરત્ન મેળવવું કેટલું મુશ્કેલ પડે ? તેના વિચાર તું પાતેજ કરી જો. બાધના અવકાશ હુદ-યમાં છે. અને તે હુદય જ્યારે આધિ, ઉપાધિ અને વ્યાધિથી અવ્યવ-સ્થિત થઇ ગયું હાય, તેવા હુદયમાં નિર્મળ અને શાંતિને પાષણ કર-નારા બાધિના પ્રવેશ સારી રીતે થઇ શકે? જ્યારે હુદય શાંત અને અનુકૂળ હાય, ત્યારે તે બાધિરત્નના પ્રકાશ ગ્રહણ કરી શકે છે. શાંત હુદયમાં બાધિરત્નની પૂર્ણ પ્રભા પડે છે. અને તેથી તે નિર્મળ જ્ઞાનના તેજસ્વી પ્રકાશને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી બાધિરત્નને મેળવવાની ઇચ્છા-વાળા ભવિજીવે પાતાના હુદયને શાંત અને (નરૂપાધિ રાખવા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. હે શિષ્ય, આ સંસારમાં રહેલેા પ્રાણી બાેધિરત્નનું મહાત્મ્ય જાણતાં છતાં પણ તેને મેળવી શકતા નથી. તેનું કારણ આ સંસારની આધિ વ્યાધિ અને ઉપાધિજ છે. તે ઉપર એક બાેધક દષ્ટાંત છે. તે એક ચિત્તે સાંભળ—

**સામપુર** નામના ગામમાં એક **ચ**ંડ નામે ક્ષત્રિય રહેતા હ-તા. તે ઘણાજ દુર્વ્યસની અને ક્રોધી હતા. તેને **ચ**ંડી અને **લક્ષ્મી** નામે બે સ્ત્રીએા હતી. ચંડી ખરેખર ચંડીજ હતી. તેણીનામાં ક્રોધના આવેશ ભારે હતા. જ્યારે તે ગુસ્સે થતી, ત્યારે તેણીને કાેઇ જાતનું ભાન રહેતું નહીં. અને તે વખતે તે એવી ક્રોધાંધ થઈ જતી કે, પર-હત્યા કે આત્મહત્યા કરવામાં પણ તે તત્પર થતી હતી. બીજી સ્ત્રી જે લક્ષ્મી હતી, તે ખરેખર લક્ષ્મી સ્વરૂપ હતી. તેણીના સ્વભાવ શાંત અને માયાળ હતા. તેણીને કદિપણ કેાધ ઉત્પન્ન થતા ન હતા. ચંડ ક્ષત્રિય આ બ'ને સ્ત્રીએાની સાથે ગહાવાસમાં રહેતે! હતા. પાતે સ્વ-ભાવે ક્રોધી હાેવાથી કાેઇ વાર ચંડીની સાથે તેને ભારે કલડ થઇ પડતા--કાઇ કાઇ વાર તા ચંડ અને ચંડી એક બીજાના ઘાત કરવાને તૈયાર થઇ જતાં હતાં. પણ તે પ્રસ ંગે મધુરભાષિણી લક્ષ્મી વચ્ચે પ-ડી પાતાના શાંતિમય વચનાથી તે બંને ક્રાંધી દંપતીને સમજાવી જીદાં પાડતી હતી. કાેઇ વખતે લક્ષ્મી તેમની વચ્ચે પડતાં ચ'ડ તથા ચંડીના કરચરણના પ્રદ્વારના સ્વાદ પણ લેતી હતી. ચંડ સ્વભાવે પ્રચાંડ અને ઢાેધી હતાે, તે છતાં તે ચાંડીના કાેપથી કંટાળી જતાે, અને તેણીને સદાને માટે ત્યાગ કરવા તૈયાર થતા, પણ ક્ષણવાર પ છી પાછેા ચંડીના વાસગૃહમાં જતાે, અને તેણીની સાથે પ્રેમવાર્ત્તા કરવામાં મશગ્રલ રહેતા હતા.

લક્ષ્મી પોતાના પતિ ચ'ડની શુદ્ધ મનથી સેવા કરતી. અને મધુર ભાષણથી તેને આનંદ આપવા તથા તેનું મન રંજન કરવા તત્પર થતી તથાપિ ચંડ તેના સુખકારી વાસના ત્યાગ કરો ચંડીના કાેપાનળમાં ઝપળાતા હતા. જ્યારે પાતાના પતિ ચંડને ચંડી તરફ-થી ભારે દુઃખ થતું, અને તે આત્મઘાત કરવાને ઉભા થતા, ત્યારે લક્ષ્મી તેની આગળ વિનયથી પ્રાર્થના કરતી કે, "સ્વામિનાથ, શા માટે આમ દુઃખી થાઓ છા ? જેનાથી તમને આવું ભારે દુઃખ ઉ-ત્પન્ન થાય છે. અને જેનાથી કંટાળી તમે તમારા માનવ જીવનના અંત લાવવા ઇચ્છેા છેા, તેવી તે સી ચંડીના વાસસ્થાનમાં શા માટે જાએા છેા ? જ્યાં જવાથી આત્માને દુઃખ થાય, તેવા સ્થાનમાં સુજ્ઞ પુરૂષે જવું ન જોઇએ. આ પ્રમાણે લક્ષ્મી તેને ઘણું સમજાવતી તા પણ તે ચંડ પાતાની દુષ્ટ સ્ત્રી ચંડીની પાસે ગયા વિના રહેતા નહીં. એક વખતે ચંડીથી કંટાળેલા ચંડ એકાંતે રહી વિચાર કરવા લાગ્યાે— "અહા! હું કેવા મૂર્ખ છું.? મારે લક્ષ્મી જેવી સુંદર, શાંત અને સદ્દગુણી સ્ત્રી છે, તેછતાં હું તે દુરાશયા ચંડીના વાસસ્થાનમાં જઇ દુ:ખી થાઉ છું. લક્ષ્મીના વાસસ્થાનમાં રહેવાથી મને ઘણુ આનંદ આવે છે. મારા મનને પૂર્ણ શાંતિ મળે છે, તે છેાડી દઇ હું તે પ્રચંડ કોધવાળી ચંડીની પાસે શું જોઇને જાઊં છું, કેઇવાર એ ચંડીના પ્રસં-ગથી મારૂં અનિષ્ટ થઇ જશે. હવે કદિપણ મારે એ દુષ્ટ સ્ત્રીના સંગ ક-રવા નહીં. "

આ પ્રમાણે નિશ્ચય કરી ચંડ લક્ષ્મીના વાસસ્થાનમાં રહેવા લાગ્યેા, થાેડા દિવસ રહ્યા, ત્યાં પેલી ચંડી સ્ત્રી તેની નજરે ચડી, એટલે તેના મૃઢ હુદયમાં તેણીને મળવાની પાછી વાસના જાગ્રત થઇ. તરત તે બેઠાે થયાે. અને તેણીના વાસલવનમાં ગયાે.

ચંડીએ બાહાત્મક હાવ ભાવ કરી તેને ક્ષણવાર સુખી કર્યા. પછી જ્યારે તે બ નેની વચ્ચે જરા મતભેદ થયેા. એટલે ચંડીએ પાન તાના સ્વભાવને અનુસરી કટુ વચના કહેવા માંડ્યાં, જે સાંભળી ચંડ ક્ષત્રિયને ભારે કાેપ ઉત્પન્ન થયેા. આ વખતે તેના પ્રચંડ કાેપ કાેઈ રીતે શમે તેવા ન હતા. તે કાેપને વશ થઇ ચંડ ચંડીના ઘાત કરવા તત્પર થયા. તેણે પાતાના હાથમાં ખર્ગ લીધું, તે વખતે લક્ષ્મી પાતાના પતિને શાંત કરવા દાેડી આવી. ચંડી પાતાના ઘરમાં સંતાઇ ગઇ. લક્ષ્મી પછવાડે આવી ચંડના હાથમાંથી ખર્ગ લેવા જતી હતી, ત્યાં ચંડે જાણ્યું કે, ચંડી પાતાનું ખર્ગ લઈ લેવા આવી, એટલે તે ક્રાધાંધ પુરૂષે લક્ષ્મીની ઉપર ખર્ગના ઘા કર્યો. લક્ષ્મી ચીશ પાડીને ભૂમિ ઉપર પડી. અને ક્ષણુમાં મૃત્યુને શરણ થઇ. પછવાડે તે ચંડને ભારે પશ્ચાત્તાપ થયા હતા.

લક્ષ્મી મૃત્યુ પામ્યા પછી ચ'ડ ચ'ડીને વશ પડયે৷ હતેા, અ'નેનેા ક્રેાધી સ્વભાવ હાવાથી ચ'ડ અને ચ'ડીને બન્યુ' નહીં, અને આખરે ચંડ ચંડીના રાષાગ્નિથી ભસ્મ થઇ આત્મઘાત કરી મૃત્યુને શરણ થયેા હતાે.

હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી સમજવાનું છે કે, ચંડ ભારે કમી જીવ છે. તે ચંડીરૂપ સંસારની માયામાં માહુ પામીને રહેલા છે. તેને સંસારની માયામાં અનેક પ્રકારના દુઃખ પડે છે, તથાપિ તે તેને છેાડી શકતા નથી. પેલી જે લક્ષ્મી છે, તે બાધિરત્ન છે. તે મેળવવાથી અનેક પ્રકારે સુખી થવાય છે. ચંડરૂપ જીવ તે લક્ષ્મીરૂપ બાધિર-તનને ઉત્તમ વસ્તુ તરીકે જાણતા હતા. તેના પ્રસંગ થતા, ત્યારે તેને ક્ષણવાર આનંદ થતા, તથાપિ ચંડીરૂપ સંસારની માયામાં તે પાછા સપડાઇ જતા હતા. જ્યારે તે સંસારની માયામાં અનેક પ્રકારનાં દુઃખ જેતા, ત્યારે તે તેનાથી કંટાળીને બાધિરત્ન લેવા આવતા, પણ એ દુર્લાબ બાધિરત્ન સદાને માટે તેનાથી પ્રાપ્ત કરી શકાતું ન હતું.

હે શિષ્ય, આ સ'સારની માયા એવી દુઃખદાયક છે કે, જેના પ્રસ'ગથી કાેઇવાર જીવ મુંઝાઇ જાય છે, અને તેમાંથી છુટવાની ઇ-ચ્છા કર્યા કરે છે. પણુ માહુકમને વશ થઇને જીવ તેમાંથી છુટી શ-કતા નથી. જેમ ચંડક્ષત્રિય સમજતા હતા કે, આ લક્ષ્મી સ્રોઉત્તમ છે અને આ ચંડી નામની સ્ત્રી નઠારી છે, તથાપિ તે માહુવશ થઇને ચંડીના સહુવાસમાં આવી પડતા હતા. તેમ જીવ સમજતા હાેય કે, બાધિરત્ન-( બાધ ) ઉત્તમ છે, તેના પ્રસ'ગમાં રહેવાથી એટલે તે પ્રાપ્ત કરવાથી સુખી થવાય છે, તથાપિ સ'સારની માયાના માહુને લઇને તે જીવ બાધિરત્નને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તેથી દરેક ભવિ-પ્રાણીએ આ સ'સારની માયા દુઃખદાયક જાણી બાધિરત્ન પ્રાપ્ત કર-વાને માટે પ્રયત્ન કરવા જાઇએ. બાધિરત્નના ચેગ છતાં જો તેને ચહુણુ કરવામાં ન આવે તા, લક્ષ્મી જેવી સુંદર સ્ત્રીના યાગ છતાં ચ-ડીના સહુવાસમાં રહેનારા ચંડક્ષત્રિયની જેમ આખરે અધમ સ્થિતિ ભોગવવી પડે છે.

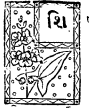




ષષ્ઠ ભિ'ુ–સમ્યક્ત્વ.

" छुर्लेज चाहं ऋंगों समकित एह अमूझ; जविनन तत जद्यम करेा, जिम शिवधुख अनुकूझ." सम्यक्ष वस्परतक

> ષ્ય પુછે છે–હે ભગવન્ ! મેં ઘણીવાર શાસ્ત્રમાં સમ્યક-ત્ત્વને માટે જીદું જીદું સાંભળ્યું છે, પણ હજી મારા હુદયમાં તેની સ્પષ્ટતા થતી નથી. તાે કૃપા કરી સમ્ય-કત્વ એ શી વસ્તુ છે ? તે જીવને કેવી રીતે અને



કયારે પ્રાપ્ત થતી હશે ? સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થયા પેહેલાં જીવની કેવી સ્થિતિ હાેય? જેને સમ્યકત્ત્વની પ્રાપ્તિ થયેલી હાેય, એવા જીવ શી રીતે એાળખાય? તે બધું મને દર્ષાત સહિત સમજાવા.

આ વખતે દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાથી આવેલા ગૃહસ્ય શિષ્યે જ-ણાવ્યું,—ગુરૂ મહારાજ, મારી ઇચ્છા પણ એવીજ હતી. ઘણા શ્રા-વકાે સમકિત સમકિત કર્યા કરે છે, પણ સમકિત શી વસ્તુ છે? સ-મકિતની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય? અને સમકિતની પ્રાપ્તિ થવાથી જીવ ની કેવી સ્થિતિ દેખાય? એ અધી બાબત જાણનારા કાેઇ વિરલા હાેય છે. હે સ્વામી, જો આપ કૃપા કરી એ વિષય ઉપર વિવેચન કરશાે તાે, મને પણ ઘણાેજ લાભ થશે.

ગુરૂ મહારાજ પ્રસંત્ર થઇને બાલ્યા—હે શિષ્યાે, તમે પુછેલા SH. K. ૪

પ્રશ્ના સાંભળી મને અતિશય આનંદ થયેા છે. સમ્યકત્વનું સ્વરૂપ દરેક શ્રાવકે જાણવું જોઇએ. જ્યાંસુધી સમકિતનું સ્વરૂપ યથાર્થ રીતે જાણવામાં આવે નહિ, ત્યાંસુધી શ્રાવક ખરેખરા જૈન કહેવાતા નથી. એટલંજ નહીં. પણ ત્યાંસધી તેની શ્રદ્ધા ધર્મ ઉપર ૮૮ થવી નથી. હે શિષ્યા, જે જીવને સમ્યકત્ત્વની પ્રાપ્તિ થઇ ન હાેય, તે જીવની સ્થિ-તિ જીદાજ પ્રકારની હાેય છે. આ સંસાર દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ અને નારકી---એ ચાર ગતિમાં બ્રમણ કરવા રૂપ છે. જેમ કાેઇ ભયંકર જંગલ હેાય, તેવાે એ સંસાર ભયંકર છે. જેમ જંગલમાં કરવા ની-કળેલા માણસને અનેક પ્રકારના ભય લાગે છે, તેમ એ સ'સાર૩પ જંગલમાં કરતા પ્રાણીને અનેક પ્રકારના ભય લાગે છે. તેવા સંસાર માં રહેલા જીવ માહનીય વગેરે આઠ કર્મની ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિની વેઢના-ને પરવશ થઇ ભમ્યા કરે છે. જ્યાંસુધી તે જીવને સમ્યકત્ત્વની પ્રાપ્તિ થઇ ન હાેય. ત્યાંસુધી તેની મૂળ સ્થિતિ ઘણીજ ખરાય હેોય છે. તે જીવને નિગેાદમાં રહેવું પડે છે. અનાદિ નિગાદમાં રહેલા એ જીવા ના શરીર અંગુલને અસંખ્યાતમે ભાગે હાેય છે. તેમનું આયુષ્ય ઘણુંજ ટુંકું હાેય છે. એક નિરાગી માણુસ એક શ્વાસ લે, તેટલામાં તેમના સાડા સત્તર ભવ થઇ જાય છે. આવા તુચ્છ જીવેા અનાદિ નિગાદમાં જન્મ મરથ કરતા રહે છે.

યતિ શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યો—મહારાજ, એવા નિગાેદમાં રહેલાે જીવ મનુષ્યના લવ સુધી શી રીતે આવી શકે? અને શી રીતે સમકિત પ્રાપ્ત કરી શકે?

33 - શિષ્ય, સાંભળ, તે વાત ઘણી ઝીણી છે. નિગાદ અવ-સ્થામાંથી જીવ શી રીતે માનુષી સ્થિતિમાં આવે છે? તે વાત ઘણીજ મનન કરવા જેવી છે. જેમ અક્ષર ગુણતાં ગુણતાં કાઇ વખતે અ-ચાનક કાંઇ નિયમસિદ્ધ થઇ જાય છે. અને જેમ ભમરા લાકડાને કા-તરતા હાય, તેમાં અચાનક અક્ષર થઇ જાય છે, તેમ નિગાદાવસ્થા-માં રહેલા જીવ નિયત કારણના પરિપાક થવાથી લઘુકર્મી થાય છે. એટલે તે સૂક્ષ્મ નિગાદમાંથી નીકળીને ખાદર નિગાદમાં આવી જાય છે. ત્યાં તેને આયુષ્યની સ્થિતિ વગેરે વૃદ્ધિ પામે છે. એટલે તે બીજા જ્વાને દષ્ટિગાચર આવી શકે છે. તે બાદર શરીરમાં સ્વકાય તથા પરકાય શસ્ત્રથી છેદન ભેદનના યાગ થતાં, જો તેને અકામ નિર્જરા

#### સન્યક્લ.

થવા લાગી, તાે પછી તે બેઇંદ્રિય વગેરે શરીરમાં આવે છે. ત્યાં તેને પ્રાણ અને પર્યાપ્તિ તથા ઇંદ્રિય અને શરીરની વૃદ્ધિ થવા લાગે છે. આથી તે પાતાના શુભાશુભ અધ્યવસાયને લઇને ઉંચી અથવા નીચિ સ્થિતિમાં આવ જ કરે છે. જો તે કેાઇપણ જાતના હિંસાદિક દોષ કરે તાે, પાછા દ્વીંદ્રિયમાંથી એકે દ્રિયમાં આવે છે. અને સામાન્ય પણે રહે તાે, તે દ્વી દ્રિયપણામાંજ રહે છે. તે સ્થિતિમાં રહેતાં જો તેને છેદન ભેદનરૂપ અકામ નિર્જરા થાય. તાે તેના યાેગથી તે જીવ ઉંચા પણ આવે છે. આહિ વિકલે દ્રિયથી એકે દ્રિયમાં જાય છે. અને સેકે-દ્રિયથી વિકલે દ્રિયમાં જાય છે. એ રીતે તેને અનંત ફેરા કરવા પડે છે. એક એક ફેરામાં પ્રાયે કરીને અનંતકાળ વહન થઇ જાય છે.

હે શિષ્ય, એમ કરતાં કરતાં જીવ ઉચી ઉચી સ્થિતિમાં આ-વી જાય છે. વિકલે દ્રિયમાંથી અકામ નિર્જરાને યાેગે તિર્યંચ પ'ચે' દ્રિયમાં આવે છે. અને પછી તે ગર્ભજ મનુષ્ય જાતિમાં આવે છે. જ્યારે તે મનુષ્ય જાતિમાં આવ્યા, ત્યારે તે પ્રબળ અધિકરણી થયેલા ગણાય છે.

આ પ્રમાણે સમ્યકત્ત્વની પ્રાપ્તિથયા પહેલાં જીવની સ્થિતિ હેા-ય છે. પછી જ્યારે તેનામાં શુભકર્મ ઉદય આવે, ત્યારે તેને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. હવે સમ્યકત્ત્વ એટલે શું ? તે જાણવું જેઇએ. આ સ સારમાં અનાદિ કાળથી મિથ્યાત્વ ચાલ્યું આવે છે. એ મિથ્યાત્વ સ-મહિતની પ્રાપ્તિમાં અંતરાય રૂપ થયા કરે છે. તેથી જીવને સમ્યકત્વ મેળવવામાં ઘણી મુશ્કેલી પડે છે. દરેક આર્યજાતિને ધર્મની જરૂર છે. ધર્મના અવલ બન વિના કાઇ પણ જીવ પોતાના કર્ત્ત વ્યને જાણી શકતો નથી. એટલે કાઇ પણ જાતના ધર્મ તેમને ગ્રહણ કરવા પડે છે. હવે તેમાં કયા ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે? અને કથા ધર્મમાં -હેવાથી જીવ માનસિક અને શારીરિક સમાધિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે? તે તારતમ્ય જે-વાનું છે. જે ધર્મમાં દેવતત્ત્વ અને શરૂરતત્ત્વ શુદ્ધ હાય, તે ઉત્તમ ધર્મ ગણાય છે. અને તેવા ઉત્તમ ધર્મની શોધ કરવી અને તેવી શાધ કરવાની નિર્મળ ખુદ્ધિ થવી–અને તે પછી તે ધર્મને અંગીકાર કરવા તેનું નામ સમકિત છે. એટલ શુદ્ધદેવ, શુદ્ધિગુરૂ અને શુદ્ધધર્મની પ્રાપ્તિ-એજસમકિતનું સ્વરૂપછે.

ગૃહુસ્વશિષ્યે પ્રશ્ન કર્યો-મહારાજ, તમે જે સમકિતનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, તે અમારા સમજવામાં આવ્યું છે, પણ એ સમકિત મેળવ- વાના કર્યા ઉપાય હશે ? તે કૃપા કરી જણુવા.

ગુરૂ પ્રસન્નતાથી બાલ્યા-હે સદ્દગુણી શિષ્ય, સમકિતની પ્રાપ્તિ થ-વામાં શાસ્ત્રકારે ત્રણ કરણ બતાવ્યાં છે. એક થથાપ્રવૃત્તિ કરણ બીજું અપ્વં કરણ અને ત્રીજું અનિવૃત્તિ કરણ. જે અનાદિથી ચાલતું જીવના પરિણામનું પ્રવર્ત્તન છે, તે થથાપ્રવૃત્તિ કરણ કહેવાય છે. એટલે જીવનું પ્રવર્ત્તન અનાદિથી શુભરીતે ચાલતું આવતું હાય, તમાં કાેઇ જાતના ફેરફાર થાય નહીં, તે સમકિતની પ્રાપ્તિના એક પેહેલા ઉપાય છે. તેમાં કારણના પરિપાકના બળથી એની મેળે મિ-થ્યાત્વ મ'દ થઇ જાય છે. તે ઉપર ધાન્યની કાેઠીનું દર્ષાંત અપાય છે. તે સાંભળ.

જેમ ધાન્યની માેટી કાેઠી પૂર્વે ભરેલી હાેય, તેમાં હંમેશાં થાેડું ધાન્ય નખાતું હાેય, અને તેમાંથી ઘણું ધાન્ય કાઢવામાં આવતું હાેય તાે, તે ઘણું વખતે ખાલી થઇ જાય છે, તેમ જીવના આત્માના પ્રદેશ એક કાેઠી છે. તેમાં કર્મરૂપી ધાન્ય પૂર્વે ભરેલું છે. તે જીવને સહજ-ઇચ્છા વિના અકામ નિર્જરાથી તથા છેદન ભેદન વગેરેથી મિથ્યાત્વ અનંતાનુબ ધી કષાયની મંદતાને યેાગે ઘણુ એકઠું કર્મ ન થાય, અ-ને નિર્જરા ઘણી થાય-એટલે તે નવા કર્મ બાંધે નહીં. અથાત્ નિર્જ-રા ઘણી થાય, અને બધ અલ્પ થાય, તેયી તેના આત્માના પ્રદેશરૂપ કાેડીમાં કર્મરૂપી ધાન્ય ઘટતું જાય છે-એટલે ઘણું કાળે તેને સમ-કિતની પ્રાપ્તિ થઇ શકે છે,

હે શિષ્ય, વળી તે યથાપ્રવૃત્તિકરણ ઉપર એક બીજી નદીના પાષાણુનું દષ્ટાંત છે, તે સાવધાન થઇને સાંભળજે. જેમ પાષાણુ નદીના પ્રવાહમાં પડયા હાય, તે I ઉપર નદીની ધારા કાયમ પડવાથી તે પાષાણુ ગાળાકાર સુંવાળા થઇ જાય છે. અને સ્વભાવથી કાેઇ ઘાટમાં આવી જાય છે, તે ઘાટ કાંઇ કાેઇએ વિચાર પૂર્વક કર્યો નથી. તેવી રીતે જીવને ચથાપ્રવૃત્તિકરણથી સમકિતની પ્રાપ્તિ થઈ જાય છે. ઉપરનું નદી અને પાષાણુનું દષ્ટાંત જીવમાં કેવી રીતે ઘટાવવું જોઇએ ? તે સાંભળ. જે જીવ છે, તે પાષાણુ છે. અને નદીના પ્રવાહ, કર્મના ઉદ્દય છે. કર્મના ઉદ્દયથી પચતા જીવ અકામ નિર્જરાથી કાેઇ ધર્મની પ્રવૃ-ત્તિને ચાચ્ય એવા ઘાટમાં આવી જાય છે.

હે શિષ્ય, અનું નામ યથાપ્રવૃત્તિકરણુ કહેવાય છે. આ સ-

સારમાં ભમતા એવા જીવ એ યથાપ્રવૃત્તિકરણને અન તિવાર કરે છે. સાત કર્મ'ની જેટલી ઉત્કૃષ્ટ સ્થીતિ છે. તેના ક્ષય થતાં પલ્યાેપમને અસ ંખ્યાતમે ભાગે એાછી એક કાેડાકાેડી સાગરાે પમની સ્થીતિ બાકી સાત કર્મ'ની રહે, ત્યાંસુધી યથાપ્રવૃત્તિકરણ કહેવાય છે. તે વિષે હું તમને બીજે પ્રસ'ગે સ્પષ્ટીકરણ કરી સમજાવીશ. સમકિતની પ્રાપ્તિ કરવામાં બીજી અપૂર્વકરણ છે. જે જીવ પૂવે આ સ'સારમાં બ્રમણ કરતાં કદિ પણ આત્માના પરિણામને પામ્યા નથી. માટે તે અપૂર્વ-કરણ કહેવાય છે. પરિણામે રાગ દ્વેષની પરિણતિથી વ્યાપ્ત એવી જે ગ્ર'થિ છે, તે અપૂર્વકરણથી ભેદવા માંડે છે. તે ભેદવાના જે અધ્ય-વસાય તેનું નામજ અપૂર્વકરણ છે.

ત્રીજુ' અનિવૃત્તિ કરણ છે. જીવના જે અધ્યવસાય કળની પ્રાપ્તિ કર્યા વિના નિવૃત્ત થાય નહિ, એટલે ઉપર દર્શાવેલ જે અપૂર્વ-કરણરૂપ પરિણામ તે પાછા જાય નહીં, તે અનિવૃત્તિ કરણ કહેવાય છે—એ અનિવૃત્તિ કરણરૂપ પરિણામથી જીવ સમકિતને પ્રાપ્ત કરે છે.

શિષ્ય પુછે છે—હે ગુરૂવર્ય, તમે ધાન્યની કેાઠી તથા નદીનેા પા-ષાણુ, એ બે દષ્ટાંતાે આખ્યા, તે ઉપરથી મારા સમજવામાં આવ્યું કે, સ્વાભાવિક રીતે ચથાપ્રવૃત્તિકરણ કરે છે, પણ હવે તેમાં એટલું પૂ-છવાનું છે કે, એવી રીતે ત્રણ કરણ કરીને અંતે સમકિતને પ્રાપ્ત કર-નાર જીવ કરી પાછે સમકિતથી બ્રષ્ટ થઇ જાય કે નહિ ? મને તાે એમ લાગે છે કે, થથાપ્રવૃત્તિ કરણ આદિથી જે સમકિત પ્રાપ્ત થયું, તે પછી કાયમ રહેવાનું, કારણુ કે, પછી જીવના સમ્વકત્ત્વવાળા પ રિણામ ચડતા રહે, પણ ઉતરતા રહે નહીં, એટલે તને સમકિતથી બ્રષ્ટ થવાના વખત આવે નહિ.

ગુરૂએ હસતાં હસતાં કહ્યું, હે શિષ્ય, એ તારૂં માનવું ભૂલ ભ રેલું છે. યથાપ્રવૃત્તિ કરણાદિથી જીવને જે સમકિત પ્રાપ્ત થાય છે, તે દઢ સમકિત નથી. એટલે તે કાયમ રહે એવું જાણવું નહિ. કારણ કે, તેથી ઉત્કટ વેરાગ્યાદિ ગુણુ કાયમ રહેતાનથી. વળી જીવમાં રાગદ્રેષના પરિણામથી વ્યાપ્ત એવી જે ગ્રાંથિ છે, તે ગ્રાંથિ થથાપ્રવૃત્તિ કરણવડે ટાળી શકાતી નથી. કારણુ કે, થથાપ્રવૃત્તિ કરણ કરીને અભવ્યજીવ પણ અકામનિર્જરાથી ગ્રાંથદેશ સુધી અનંતિવાર આવે છે, ત્યાં શ્રી અસિહત પ્રભુની સમૃદ્ધિ દેખી તેના પરિણામ સારાં થાય છે. વળી કાેઇ અભવી પુદ્દગાલેક સમૃદ્ધિની ઇચ્છાથી ચારિત્ર લેવા પ્રવર્તે છે. ત્યાં તેને માત્ર દ્રવ્યથી શ્રુતસામાયિકના લાભ મળે છે, પણ બાકી દર્શન સામાયિક વિગેરેના ઉત્તમ લાભ તેને મળતાે નથી. એવી રીતે આ સ'સારમાં ભામતા એવા અવ્યવહાર રાશિયા જીવને જ્યાંસુધી ચરમા-વર્ત્ત — ચરમકરણની પ્રાપ્તિ ન થાય, ત્યાંસુધી તેએા ગ્ર'થિદેશ સુધી અ-ન'તવાર આવે, તાપણ પાછા પડે છે. એ ઉપરથી યથાપ્રવૃત્તિ આદિ કરણેાવડે પ્રાપ્ત થયેલ સમક્તિ કાયમ રહે એવા નિશ્ચય કરવા નહીં.

શિષ્યે પૂછશું, ભગવન, તમે જે કહ્યું કે, છવ ગ્રંથિને ભેદે છે, તે કેવી રીતે ભેદે છે? તે વાત મને સમજાવેા.

**ગુરૂ**એ ઉત્તર આપ્યાે—હે શિષ્ય, તે ઉપર શાસ્ત્રમાં ત્રણુદ્રષ્ટાં-તાે આપેલા છે; તે સાંભળ.

કાઈ ત્રણ મુસાફરા મુસાફરી કરતાં સહજપણે એકઠા મળી ગ-યા. તે ત્રણેના સમાગમ અચાનક થઇ આવ્યા. પછી તેઓ સાથે મ-ળી માર્ગે ચાલ્યા. આગળ ચાલતાં એક ભયંકર અટવી આવી. અટવી-ના કેટલાક ભાગ ઉદ્યંઘન કર્યાં, તાપણ તેના પાર આવ્યા નહીં. સૂર્યા-સ્તના સમય થવા આવ્યા. આ વખતે તેઓના હુદયમાં ભય ઉત્પન્ન થયા. આ વખતે ખરેખરી અસૂર વેળા જાણી બે ચાર લુંટવા આવ્યા. માર્ગની સામે ચારને આવતા દેખીને એ ત્રણે મુસાફરાને ઘણી ધા-સ્તી લાગી. તે વખતે તેઓમાંથી એક મુસાફર એજ માર્ગે પાછા ક-રી ઉતાવળા ચાલતા થયા. બીજા મુસાફરને ચાર લાકાએ આવીને પકડી લીધા. અને જે ત્રીજા મુસાફર હતા, તે હિમત લાવી, તેઓની સા-મે થયા. તે બ'ને ચારાને માર મારી પાતે આગળ વધી અટવીના છે-ડા ઉપર રહેલા પાતાના ઇચ્છિત સ્થાનમાં આવી પાહાંચ્યા.

હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તારા સનજવામાં આવશે કે, જીવ સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિ કેવી રીતે કરે છે. અને તેની ગ્રાથિના લેદ શી રીતે થા-ય છે ? આ સ સાર એ અટવી છે. તેમાં મુસાફરી કરનારા તે સ સા-રી જીવ છે. તેઓ ત્રણુ પ્રકારે છે. જે અટવીના માટેા માગ તે ક મંની સ્થિતિ સમજવી. તેમાં જે અટવીના તેઓને લય લાગતા તે સ્થાન તે ગ્રાથિટેશ સમજવા. તેમાં જે ગે ચાર તે રાગ તથા દ્રેષ છે. આ સ સારરૂપી અટવીમાં મુસાફરી કરનારા ત્રણુ જાતિના સ સારી જીવાને રાગદ્વેષરૂપી બે ચારા લુંટવા આવે છે. જે ત્રણુ મુસાફરામાં જે મુસાફર પાછેા નાશી ગયેા. તે દુર્ભવ્ય અથવા અભવ્ય સમજવા. અને જે મુસાફર પકડાઇને ત્યાં રહ્યા, તે અચરમકરણી અથવા અપ-રિપકવ જીવ સમજવા. જે ગ્ર'થિદેશમાંજ રહી ગયા. તેને માટે આ-હુંત શાસ્ત્રમાં લખે છે કે, ભવ્ય અથવા અભવ્ય ઉત્કૃષ્ટા સંખ્યાત અસ-ખ્યાત કાળ સુધી ગ્ર'થિદેશમાં રહે છે. પછી જે ભવ્ય હાય, તેને અર્દ્ધ પુદ્રગળ પરાવત્ત સંસારબાકી રહ્યા હાય, તાે ગ્ર'થિલેદેઅધિક સંસારી જીવ પાછા કરે છે.

જે ત્રીજો મુસાકર બંને ચાેરોને હતપ્રાય કરી પાતાના ધારેલા સ્થાનમાં પહેાંચ્યા. તે ચરમકરણી ભવ્ય જીવ સમજવા. તે સમ્ય-કત્વવાન જીવ વીર્યંનાે ઉદ્વાસ વધારી રાગ દ્વેષની પરિણતિરૂપ ગ્રંથિને લેઠી સમ્યગુદર્શનરૂપ પાતાના ઇચ્છિત સ્થાનમાં પહેાંચી ગયા હતા.

હે ગૃહિ શિષ્ય, આ દણંત યાદ રાખી સમકિતની પ્રાપ્તિને માટે પ્રયત્ન કરજે. જો તે એ સમક્તિને પ્રાપ્ત કર્યુ હશે તા પછી તારાથી આત્મસાધન સારી રીતે થઇ શકશે. આત્મસાધનના પવિત્ર માર્ગને બતાવનાર અને છેવટે મુક્તિ વધૂને વરાવનાર સમક્તિ છે.

શિષ્ય—મહાનુભાવ, આપે જે આ ત્રણ મુસાફરાનું દર્ષાત આપ્યું, તે ઉપરથી મને ઘણાજ લાભ થયા છે. એ ઉપનય રૂપ સૂર્ય મારા હ્રદયના સંદેહરૂપ અધ્ધકારને દ્વર કરી સારા પ્રકાશ કર્યો છે. હવે એવું કાઇ બીજું દર્શાત આપી સમક્તિની પ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત જે ત્રણ કરણ ( યથાપ્રવૃત્તિ કરણ, અપૂર્વ કરણ, અનિવૃત્તિ કરણ ) છે, તેને સારી રીતે સમજાવા. તે વિષે મેને જોઈએ તેવી સમજૂતી પ્રાપ્ત થઇ નથી. ગુરૂ બાલ્યા--હે વિનીત, તે ત્રણ કરણ ઉપર એક દષ્ટાંત કહું તે સાંસળે–-જેમ કેાઇ કીડીએા સંહજ સ્વંભાવે <sup>′</sup>પૃથ્વી ઉપ-ર કરે છે. તેમને કેાઇ પ્રેરણા કરતું નથી. તેમાં કેાઇ કીડી ખીલા અ-થવા ભાંત સુધી આવીને પાછી કરી જાય છે. કાેઇ કીડી ખીલા અથ-વા ભીંત ઉપર ચડવા માંડે, અને ચડીને તે ખીલા અથવા ભીંત ઉપર ચડીને બેશી રહે છે. અને કાેઇ કીડી ખીલા અથવા ભી'ત ઉપર ચડી-ને ઉડી જાય છે. તથા કાઇ કીડી ખીલા અથવા ભીંતથી અધવચ પાછી ઉતરે છે, હે શિષ્ય; આ દષ્ટાંત ઉપરથી તું ત્રણે કરણનાે અર્થ બરા-અર સમજી લેજે. કીડીનું પૃથ્વી ઉપર ફરવું તથા ખીલા અથવા ભીંતના મૂળ સુધી આવવું, તે પેહેલું યથાપ્રવૃત્તિ કરણુ છે. જે કીડી નું ખીલે તથા ભીંતે ચડી બેસવું, તે બીઝું અપૂર્વ કરણ છે. અને જે કીડીનું ખીલે અથવા ભીંતે ચડી ત્યાંથી ઉડી જવું, તે ત્રીજું અનિવૃત્તિ કરણ છે.

હે શિષ્ય, આ ઉપરચી એમ સમજવું કે, જે કીડીનું ખીલાએજ ટકી રહેવું, તે જીવને ગ્રંથિદેશે રહેવું સમજવું, એટલે ગ્રંથિગત જીવનું કેટલાક કાળ ત્યાં રહેવું થાય છે. જેમ કીડીનું ખીલેથી પાછા કરવું તે જીવને ખીલારૂપ ગ્રંથિદેશથી પાછા કરવા રૂપ છે. એટલે તે કરી કર્મની સ્થિતિની વૃદ્ધિ કરે છે–ઉત્કૃષ્ટિ કર્મની સ્થિતિ વધારે છે.

હે વિનયવાન શિષ્ય, આ વાત લક્ષમાં રાખી તેનું સર્વદા મન-ન કરજે. જીવને જે અપૂર્વ કરણ કહેવાય છે. તે પૂર્વે કાઇવાર નહીં પામેલ એવા પરિણામ છે. એ અપૂર્વકરણથી જીવ અતિ કઠિન એવી ગ્ર'શિને લેદી શકે છે. તેથી શાસ્ત્રમાં અપૂર્વ કરણથી અતિ કઠિન ગ્ર'-થિને લેદવામાં વજા સમાન કહેલું છે. જ્યારે ગ્ર'થિના લેદ થઇ જાય. ત્યારે તેનામાં ક્ષણે ક્ષણે શુદ્ધ પરિણામનીનિર્મળતા વધતાં વધતાં એ-ક અંતર્મુદ્ધર્ત્ત માત્રમાં તે અનિવૃત્તિ કરણમાં જાય છે. જ્યાં જીવનું પ્રવર્ત્તન વિલક્ષણ થાય છે.

શિષ્યે, પ્રશ્ન કર્યો−ગુરૂમહારાજ, અનિવૃત્તિ કરણમાં ગયેલેા છ-વ શું કરે છે? તે કૃપા કરી જણાવાે.

ગુરૂ — હે શિષ્ય, સાંભળ, જે જીવ અનિવૃત્તિકરણે ગયા હાય, તેને શુદ્ધ પરિણામનું બળ વધે છે. તે બળના પ્રભાવથી મિથ્યાત્વ મા-હુનીયની સ્થિતિના બે વિભાગ થાય છે. તેમાં પેંહેલી સ્થિતિ ફકત અંત મુંદૂર્ત્ત વેઘ છે. એટલે તે માત્ર અંતર્મુદૂર્ત્ત સુધી વેદાય છે. તે પછી તે ખપી જાય છે. એટલી નાની સ્થિતિના જે મિથ્યાત્વ માહનીય કર્મ-ના દળિયા છે, તે માટી સ્થિતિમાંથી ખેચી લે છે. જ્યારે તેને ખેચી-ને જુદી કરે, ત્યારે તે નાની સ્થિતિ અને માટી સ્થિતિની વચ્ચે આંત રા પડયા. તે બંને સ્થિતિની વચમાં જે ખાલી જગ્યા રહી, તેનું નામ આ તરકરણુ કંહેવાય છે. એ અંતરકરણ કરતાં મિથ્યાત્વની સ્થિતિ-ના બે ભાગ કરે છે. તેમાં બીજું જે માત્ર અંતર્મદૂર્ત્ત વેઘ પ્રથમની લઘુસ્થિતિ છે. તેને ખપાવે છે. એટલે અનિવૃત્તિ કરણના કાળ પૂરા થાય છે. ત્યારે તે આગળ અંતરકરણમાં ધસી જાય છે. જેથી કરીને છવને સામાન્ય રીતે અલ્પકાળ ટકે એવું ઉપશાસ નામનું સમ-ક્રિત પ્રાપ્ત થાય છે.

શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યો-ભગવન્!તે ઉપશમ સમક્તિકેવું હશે? અને તેની પ્રાપ્તિમાં કેવા આનંદ હશે?તે કૃપા કરી કહેા.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, જેમ માટેા શૂરવીર સુભટ રહ્યુને વિષે શત્રુને જીતી પરમાનંદ પામે છે, તેમ ઉપશમ સમકિતવાળા જીવ રાગ દ્વેષરૂપ માટા શત્રુ (કે જેમહ્યુે શરૂ કર્મસ્થિતિ ઉત્પન્ન કરેલ છે. એવા અનંતાનુબંધી ચાર શત્રુ ) ને જીતી પરમાનંદ પ્રાપ્ત કરે છે. તે પરમાનંદનાજેવું તે ઉપશમસમકિત કહેવાય છે. વળી તે ઉપર એક બીજાં દષ્ટાંત છે, તે ધ્યાન દઇને સાંભળજે.

કાઇ એક સુસાકર ગ્રીષ્મ ઝાતુમાં સુસાકરી કરવા નીકળ્યા રસ્તામાં જતાં મધ્યાન્હ કાળ થઈ ગયા, તે વખતે સૂર્યના કિશ્ણુાના તાપથી તે ઘણા અકળાઈ ગયા. તેને તૃષા લાગી, પછી તે આમ તેમ જળાશય શાધવા ભમવા લાગ્યા. પશુ કાઇ ઠેકાણુ જળ તેના જોવામાં આવ્યું નહિ. તૃષાથી અને લાપથી પીડિત એવા તે સુસા-કર પછી આગળ ચાલવાને સમર્થ થઇ ડાકયા નહિ. એટલે માર્ગમાં પડી ગયા. અને પાતાના હાથ પગ પછાડવા લાગ્યા. આ વખતે તેના પુષ્ટ્ય યોગે કાઇ ખીએ સુસાકર ત્યાંથી પસાર થયા. તેને તેની સ્થિ-તિ બેઇ દયા આવી. તે સુસાકરની પાસે આવના ચંદનનું જળ હતું. અને પીવાનું શીતળજળ હતું. તેણે આવના ચંદનનું જળ તે બેઠા થયા. પછી તેને શીતળ જગ પીવા આપ્યું. તેમ કરવાથી તે સુસાકર સારી રીતે સ્વસ્થ થઈ ગયા. પછી પેલા ઉપકારી સુ-સાકરના આભાર માની જરાવાર વિશ્વાંત થઇ આગળ ચાલતો થયા.

હે શિષ્ય, આ દ્રષ્ટાંત ઉપરથી જે ઉપનય લેવાના છે. તે સાંભ-બ-ભબ્ય જીવરૂપી એક મુસાફર છે, તે આ સંસાર રૂપ ગ્રીષ્મકાળમાં જન્મ મરણુ રૂપ નિજંગવનમાં મુસાફરી કરવા નીકળેલા છે. ત્યાં તેને કષાય રૂપી ઉગ્ર તાપની પીડા થાય છે. અને રાગ દ્વેષરૂપ ગરમ દ્વૂ તેના શરીરને દગ્ધ કરી નાખે છે. આ સંસારના પદાર્થીની ઇ ચ્છા (તૃષ્ણુા) તે રૂપ તૃયાથી તે પીડિત થાય છે. જ્યારે તેને બીજો SH. K. પ

#### જૈન શશિક્ષન્ત

સુસાફર રૂપ શુરૂ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તે શુરૂથી અનિવૃત્તિ કરણ રૂપ શુદ્ધ સરળ માર્ગમાં લાવી અંતરકરણરૂપ શીતલ સ્થાન બતાવી, બા-વના ચંદનરૂપ શાતાકારક સમ્યકત્વને પામે છે. તે વખતે અનંતા-નુબંધી અને મિચ્ચાત્વથી થયેલા પરિતાપ નાશ પામે છે. અને તેની ગાઢ તૃષ્ણા પણ મટી જાય છે. હે ગૃહસ્થ શિષ્ય, આ ઉપનયના અર્થ બરાબર સમજી તું તારા આત્માને સમક્તિ તરફ અભિસુખ કરજે. કે જેથી તારા જીવનનું સાફલ્ય થઇ જાય. હે શ્રાવકકુમાર, તું આ સંસારથી કંટાળી દીક્ષા લેવા ઇગ્લે છે, પણ તારામાં જ્યાં સુધી પ્ર-બલ વૈરાગ્ય થયા નહાય, ત્યાં સુધી તું એ માર્ગ ગ્રહણ કરવાનું સાહસ કરીશ નહિ. ચારિત્રધર્મ ધારણ કરવા ઘણુા સુશ્કેલ છે. મેં જે આ સમક્તિનું સ્વરૂપ કહ્યું, તે બરાબર ધ્યાનમાં રાખી તેવા સ-મક્તિને પ્રાપ્ત કરી આ સંસારમાં રહીશ, તા પણ તારા આત્માના ઉ-દ્ધાર થઇ શકશે. કારણ કે, શુદ્ધ સમક્તિને વારણ કરનારા પુરૂષા પછી સંહેલાઇથી ચારિત્ર ધર્મના અધિકારી થઇ જાય છે.

ગુરૂના આવાં વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થ શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યો, હે પ્-જ્યપાદ ગુરૂ, આપે કહ્યું, તે યથાર્થ છે. મારી ઇચ્છા પણ તેમ કરવા-ની છે. તથાપિ આપના જેવા સમર્થ અને જ્ઞાની ગુરૂની સેવા કરતાં કરતાં જો મારી મનાવૃત્તિમાં વૈરાગ્ય ભાવના પ્રગટ થશે, તા હું આ-પની પાસેજ ચારિત્રધર્મ અંગીકાર કરીશ. અને મારા શ્રાવકજીવનને કુતાર્થ કરીશ.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, એવી ભાવના ભાવ્યા કરજે. ચારિત્ર લેવાની ભાવના ભાવવી એ પણ સવીંત્તમ ગણાય છે. આપણા જૈન-શાસ્ત્રમાં ભાવનાના પ્રભાવ સારી રીતે દર્શાવ્યા છે. તેમાં એટલે સુધી લખે છે કે, યતિના ચિન્હ ન હાેય, પણ જો તેની ભાવના ઉત્તમ પ્ર-કારની હાેય, તાે તે ભાવયતિ કહેવાય છે. દ્રવ્યયતિના કરતાં ભાવયતિ કેટલેક અશે ચઢીઆતાે છે. તેથી હે શિષ્ય, તું હમેશાં ચારિત્રની ભા-વના પ્રાવ્યા કરજે. જેથી તારામાં ચારિત્રના અધિકાર અવશ્ય પ્રાપ્ત થશે.



સપ્રમબિંદુ—શ્રદ્ધા.

# " रुचिर्जिनोक्तत्त्वेषु सम्यक् श्रद्धानम्रुच्यते । जायते तत्रिसर्गेण गुरोरधिगमेन वा " ॥ १ ॥

અર્થ----''જિન ભગવ'તે કહેલા હત્વ ઉપર રૂચિ રાખવી તે સ-મ્યક્ શ્રદ્ધા કહેવાય છે. તે શ્રદ્ધા સ્વાભાવિક રીતે અથવા ગુરૂની પ્રા સિથી થાય છે.''

**ગહસ્થ શિષ્ય—હે** ભગવન ! આપે મને સમ્યકત્વ વિષે સમજાવ્યું, તેથી મને ઘણેાજ લાભ થયેા છે.હવે કૃપા કરી શ્રદ્ધા વિષે સમજાવેા.

**ગુર**—હે ભદ્ર, તે<sup>:</sup> જે પ્રક્ષ કર્યો, તે ઘણે઼ાજ ઉપયાેગી છે. માટે ધ્યાન દઇને સાંભળ.

આપણા જૈન શાસ્ત્રમાં જે સમ્યકત્વ કહ્યું છે. અને મેં તને જે હમણા સમજાવ્યું, તે સમ્યકત્વનેજ શ્રદ્ધા કહે છે. શ્રી જિન ભગવ તે કહેલા દેવ, ગુરૂ અને ધર્મ યથાર્થ છે. તેઓએ જે તત્વા દર્શાવ્યાછે, તે સત્ય છે, આ પ્રમાણે જાણવું, તે સમ્પક્ શ્રધ્ધા કહેવાય છે. આકી-ન રાખ્યા વિના કે ઇપણ બાબત ફળ આપતી નથી. શ્રદ્ધાથી સર્વ કાર્ય સફળથાય છે. તે શ્રદ્ધા સ્વાભાવિક રીતે અથવા ગુરૂના ઉપદેશ-થી પ્રાપ્ત થાય છે. તે શ્રદ્ધા સ્વાભાવિક રીતે અથવા ગુરૂના ઉપદેશ-થી પ્રાપ્ત થાય છે. જે સ્વાભાવિક રીતે ઉપત્ન થાય, તે પૂર્વના પુણ્ય ની નિશાની છે, કારણ કે, નહીં તાે ઉપદેશ આપ્યા વિના શી રીતે શ્રદ્ધા થાય ? જે ગુરૂના ઉપદેશથી શ્રદ્ધા થાય છે, તે સ્વાભાવિક શ્ર-દ્ધાની જેમ સ્થિર રહેવી અશક્ય છે; કારણકે, કદિ જો કોઇ મિચ્યાત્વી ગુરૂ આવી ઉપદેશ આપે, અને તે ગુરૂ વાગાળ અને વિદ્ધાન હાય તેા, ઉપદેશ જનિત શ્રદ્ધા ટકવી મુશ્કેલ છે.

## જૈન શશિકાન્લ.

34

એ શ્રહા-સમ્યક્ત્વ જીદે જીદે પ્રકારે કહેલ છે. દ્રબ્ય સમ્ય-ક્ત્વ ( દ્રબ્ય શ્રદ્ધા ) અને ભાવ સમ્યક્ત્વ, નિશ્વિપ સમ્યક્ત્વ અને બ્યવહાર સમ્યક્ત્વ, નિસર્ગ સમ્યક્ત્વ અને ઉપદેશ સમ્યક્ત્વ એમ બે બે પ્રકારે તેના જીદ જીદા ભેદા કહેલા છે, પ્રથમ દ્રબ્યસમ્પક્ત્વ એટલે દ્રબ્યશ્રદ્ધા અને ભાવસમ્પક્ત્વ એટલે ભાવશ્રદ્ધા-તેને વિષે એક બાેધક દષ્ટાંત કહેવાય છે, તે સાંસળ.

શ્રીમાલનગરમાં વસુધર નામે એક શ્રાવક રહેતા હતા. તેને બાધ અને શાધ નામે બે પુત્રા હતા. તેમાં બાધ ભદ્રિક સ્વભાવના હતા અને શાધ અદ્ધિવાળા અને વિચાર કરનારા હતા. અર્થાત્ તેનામાં નામ પ્રમાણે ગુણ રહેલા હતા. તે બંને ભાઇએા પાડશાળામાં સા થે ભણવા જતા, અને સાથેજ ક્રીડા કરતા હતા. બંને પાતાના પિતાની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્ત્ત નારા વિનીત હતા. જયારે પિતાવસુધર કાં-ઇપણ આજ્ઞા કરતા, ત્યારે બાધ તે કામ વિચાર કર્યા વગર તરત કરતા હતા. અને શાધ તે કામનું સ્વરૂપ સમજી તેના દીર્ધ વિચાર કરી તે કરતા હતા.

એક વખતે વસુધરે કાેઇ કારણથી પાતાના પુત્રાને કહ્યું કે, આ-જે પાઠશાળામાં ભણવા જશા નહીં. પિતાની આવી આત્તા થતાં બં-ને પુત્રાએ અંગીકાર કરી. તે વખતે ભદ્રિક સ્વભાવના બાધે મનમાં વિચાર્શું કે, " હુમેશા પિતા પુત્રના હિતમાં તત્પર હેાય છે. આજે તેમગું પાઠશાળામાં જવાની ના કહી, તેમાં કાંઇ સારા હેતુ હશે. નહીં તા અભ્યાસમાં અંતરાય શા માટે કરે ?" આવું વિચારી તે ગેશી રદ્યો. જે શાધ બુધ્ધિવાળા શાધ હતા. તેણે નિચાર કર્યો કે, આજે પિતા શા માટે અભ્યાસમાં અંતરાય કરતા હશે ? તેમાં શા હેતુ છે ? કાઇપણ સારા હેતુ હાવા જોઇએ. અને જે કાંઇ હેતુ હાય, તે અવશ્ય જાણવા જોઇએ. આવું ચિતવી તેણે પિતાને પ્રશ્ન કર્યો, પૂજ્ય પિતા, આજે પાઠશાળા-માં જવાથી શી હાની છે ? શા માટે આપે અમને અટકાવ્યા છે ? વસુ ધર બાલ્યો--પુત્રા, આજે સવારે મને એક નિમિત્તિઓ મળ્યા હતા, તેણે જયાતિષના જ્ઞાનથી મને કહ્યું કે, આજે મધ્યાન્હ કાળે અસ્યનક વરસાદ ચડી આવશે, અને તેથી ભારે તાેકાન થશે. એ વિદ્રાન નિમિ ત્તિયાની વાણી ઉપર મને વિશ્વાસ આવ્યા, અને તેથી તમને આજે ધર બાહેર માેકલવા, એ મને ચાેગ્ય લાગ્યું નહીં. પિતાના મુખની આ વાણી સાંભળી શાધને શાંતિ વળી. અને પાઠશાળામાં નહીં જવાના હે તુને જાણવા માટે જે તે ઉહાપેહ કરતાે હતા. તે ઉહાપાહ તેણે છેા-ડી દીધા. અને તે સત્ય હેતુ જાણી તેના હુદયમાં નિશ્વય થઇ ગયા.

હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી દ્રવ્યસમ્યકત્વ — દ્રવ્યશ્રદ્ધા અને ભાવસમ્યકત્વ-ભાવશ્રદ્ધા એ બંને પ્રકાર સારી રીતે સમજાશે. જે સ્ ક્ષ્પ્ર અર્થના વિચાર કરે નહી, માત્ર વીતરાગના વચન ઉપર પ્રતીતિ રાખે. કારણ કે, તે સમજે કે, જેમને રાગદ્વેષ નથી. એવા જિનેશ્વર પ્ર-ભુનાં વચન યથાર્થ હાય, તે વિષે કાંઇ પણ ઉહાપાહ કરે નહિં, તે પુ-રૂષ દ્રવ્યસમ્યકત્વ — દ્રવ્યશ્રદ્ધાવાળા કહેવાય છે. અહીં વસુધરના પુત્ર જે બાધ હતા, તે દ્રવ્યશ્રદ્ધાવાળા સમજવા. જયારે તેના પિતા વસુ-ધરે પાઠશાળાએ જવાની ના કહી, ત્યારે તેણે તેના હેતુ વિષે કાંઇ પણ વિચાર કર્યા નહિ. ફક્ત પિતા પુત્રના હિતેચ્છ હાય છે, તેથી તે જે ક-હે તે કરવું જોઇએ. આવા સ્થળ વિચાર કરી તે બેશી રહ્યો. પાઠશા-ળાએ ગયા નહિ. એ દ્રવ્યશ્રદ્ધાનું પૂર્ણ દષ્ટાંત છે.

જે ભબ્યજીવ, જીવ, અજીવ વિગેરે પદાર્થાને સ્યાદ્રાદની શૈલીથી જાણે. એટલે માત્ર ઉપર ઉપરના અર્થથી ન જાણે, પણ સાત નય, ગ મ, ભ'ગ, પ્રમાણ નિક્ષેપ વિગેરેથી ઉહાપાહ કરી જાણે તે ભાવસમ્પ કત્વ એટલે ભાવ શ્રદ્ધાવાળા કહેવાય છે. ઉપરના દષ્ટાંતમાં વસુધરના પુત્ર જે શાધ્ર છે, તે ભાવ શ્રદ્ધાવાળા સમજવા. જયારે તેના પિતા વસુધરે શાધ પુત્રને પાઠશાળામાં જવાની ના કહી, ત્યારે તે તે વિધે તર્ક વિતર્ક કરવા લાગ્યા. છેવટે પિતા પાસેથી હેતુ જાણી તેના બરા બર નિશ્વય કર્યો હતા. તેથી ભાવ શ્રદ્ધાનું સંપૂર્ણ દષ્ટાંત તે સમજવા.

હે વિનીત શિષ્ય, એ બંને પ્રકારની શ્રદ્ધામાં ભ વશ્રદ્ધા ઉત્ત મ ગણાય છે. તેથી એશ્વદ્ધાને ગ્રહણ કરવા તત્પર થવું.કારણુ કે, દ્રવ્યશ્ર દ્ધાથી વખતે કેાઇવાર કુમાગે° દોરાઇ જવાય છે. કેાઇ કુગ્રુર પાતાની

t

વિદ્વત્તાથી સારા ઉપદેશ આપતા હાય, અને તેની વાણી ઘણી મધુર લાગી હોય, તા દ્રવ્યશ્રહાવાળા માણુસ ભૂલાવામાં પડી જાય છે. અને તે ઉપદેશકની વાણીપર માહિત થઇ મિચ્યાત્વના મહાસાગર-માં મગ્ન થઇ જાય છે. અને જો ભાવશ્રહાવાળા માણુસ હાય, અને તેને કેાઈ કુગુરૂ બાધ કરવા જાય, તા તેના બાધ સત્વર ગ્રહણ કરતા ન-થી. તે વિષે બરાબર વિચાર કરે છે. અને તે ઉપદેશ નિર્દીષ છે કે નહીં? તેની ખાત્રી કરે છે. પછી જો તે ઉપદેશ તેને ચાગ્ય લાગે તા સ્વીકારે છે. અને અયાગ્ય લાગે તા તેના ત્યાગ કરે છે. આથી ભાવ-શ્રહા ઉત્તમ ગણાય છે.

અષ્ટમભિંદુ—નિશ્ચય સમ્યક્ત્વ અને વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ. ≁ર્સિ િ ગેરે⊀+

(निश्चय श्रदा अने व्यवढार श्रदा.)

# " निच्छ्यओ सम्मतं, नाणाइ मयप्पस्मुह परिणामो ॥ इयरं तुह पुण समए, भणियं सम्मत्तहे ऊहिं. '' ॥ १ ॥

ભાવાર્થ-" જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રરૂપ શુદ્ધ બ્રદ્ધાની રમણતા પ્ વૈંક આત્માના જે શુભ પરિણામ તે નિશ્ચય સમ્યકત્વ અથવા નિશ્ચ ય બ્રદ્ધા કહેવાય છે. અને સમ્યકત્વના હેતુ જે શાસનની ઉન્નતિ વિ ગેરે તે વ્યવહાર સમ્યકત્વ અથવા વ્યવહાર બ્રદ્ધા કહેવાય છે."

-3:3:3:0:8:8:8-

**શિષ્ય કહે છે**—કે મહાત્મન્, આપે જે શ્રધ્ધાનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું, તે સાંભળી મને અતિશય આનંદ થયેા છે. આપના એ મહા-ન ઉપકાર હું યાવજ્જીવિત ભૂલીશ નહીં. હવે મને સમ્યકત્વ-શ્રધ્ધાના બીજા બે બે પ્રકારો દ્રષ્ટાંત પૂર્વક સમજાવા, તમે કહ્યું જે નિશ્ચય અને વ્યવહારથી પણ સમ્યકત્વ અથવા શ્રધ્ધા બે પ્રકારે થાય છે. તાે તે કે-વી રીતે થાય ? એ મને વિવેચનકરી સમજાવા. ગુરૂ—હેશિષ્ય, જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ શુદ્ધ શ્રદ્ધાની જે રમણતા તે આત્માના શુભ પરિણામ કહેવાય છે. તે શુભ પરિણામ નેજ નિશ્ચય સમ્યકત્વ અથવા નિશ્ચય શ્રદ્ધા કહેવાય છે. તેવી શ્રદ્ધા-વાળાે શ્રાવક દઢતાથી ધર્મ ને પ્રાપ્ત કરે છે. એ દ્રઢતાને લઇને તે પાતા-ના આત્માનેજ નિશ્ચય સમ્યકત્વ કહે છે. કારણકે, સમક્તિ શ્રદ્ધા એ આત્માને ગુણ છે. તે આત્માથી જુદા નથી. પરિણામે એકજ છે. ગુણ તથા ગુણી ભાવે તેમનામાં ભેદ છે. અને અભેદ પરિણામે પરિણમેલા આત્મા સદ્દગુણ રૂપજ કહેવાય છે. તેને માટે યાગશાસ લખે છે કે, "જ્ઞાન, દર્શન અને ચાગ્ત્રિ એ આત્માના ગુણા આત્મા રૂપજ છે. આ-તમા પાતાના ગુણથી શરીરમાં રહેલા છે. "

જે સુનિ પ્રમાદ રહિત છે. તેને નિશ્ચય સમ્યક્ત્વ પૂર્ણ હાેય છે. કારણ કે,તે સુનિ જેવું જાણે છે,તેવી રીતે તે ત્યાગ ભાવને ધારણ કરે છે. અને તેની શ્રદ્ધા પણ તેનેજ અનુરૂપ હાેય છે. આ ઉપરથી સિદ્ધ થયું કે જે જીવ પાતાના સ્વરૂપના ઉપયોગ કરે છે. તેને તેના આત્મા તેજ જ્ઞાન, દર્શક અને ચારિત્ર છે. કારણુકે આત્મા જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના અભેદ ભાવે શરીરમાં રહેલા છે. તેથી જે જીવ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ રત્વત્રયીના શુદ્ધ ઉપયાગ કરી વર્તાતા હાેય તે નિશ્ચય સમ્યકત્વવાંળા કહેવાય છે.

બીજીં વ્યવહાર સમ્યકત્વ અથવા વ્યવહાર શ્રદ્ધા છે,તે શાસન-ની ઉન્નતિના હેતુઓથી ઉત્પન્ન થાય છે. દેવગુરૂ અને સંઘની બહુ મા-ન સહિત ભક્તિ કરવી, જિનશાસનની ઉન્નતિ કરવી, અવિરતિ ગુણુ-ઠાણે રહેતાં પણુ શાસ્તોકત વિધિમાર્ગે નિરાતચારપણે પ્રેવર્ત્ત, તે વ્યવ-હાર સમ્યકત્વ કહેવાય છે.

હે શિષ્ય, તે ઉપર એક દૂષ્ટાંત છે, તે સાંભળ. ચંદ્રપુર નગરમાં દેવસિ હ નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા, તેને મહેજીર અને ધર્મ-જાર નામે બે પ્રાદ્મણુ મંત્રોઓ હતા, મહેજ્વર ઘણા પ્રમાણિક અને ન્યાયથી ચાલનારા હતા. તેનું તે પ્રવર્તન સ્વભાવથીજ હતું તે જાણુ-તા હતા કે રાજા દેવસિંહે મને રાજ્ય તથા પ્રજાની સંભાળ રાખવાને તી હતા કે રાજ્ય તથા પ્રજાને જે લાભ અથવા હાનિ થાય, તે મનેજ લાભ અથવા હાનિ થાય, એમ મારે સમજવું જોઇએ. હું પાતે રાજા નથી પણ રાજાનો પ્રતિનિધિ છું. મારામાં અને રાજામાં અલેદ છે. રા- લ જે કાંઇ સારૂં નકારૂં કરે, તે મેંજ કર્યું કહેવાય. તેથી મારે મારા શુદ્ધ કર્લવ્યને યથાર્થ રીતે સમજી મત્રા પ્રવર્તનને સર્વદા ન્યાયમાગે ઉપર રાખવું જોઇએ. આવું જાણી તે મહેશ્વર મળી હમેશાં શુદ્ધ મા-ગેંચાલતા હતા, તે માગેં ચાલવામાં તેને રાજાના ભય ન હતા, કે કાઇ જાતની રાજાની પ્રેરણાની આવશ્યકતા ન હતી,

બીજો મંત્રી ધમે<sup>6</sup>શ્વર પ્રમાણિક અને ન્યાયી હતા. પણ તે પ્ર-માણિકતા અને ન્યાયવૃત્તિ રાજાના ભયથી તથા રાજાની પ્રેરણાથી ર-હેલી હતી "જો હું અન્યાય કરીશ, અથવા અપ્રમાણિક થઇશ, તાે રાજા મારીપર નાખુશ થશે, અને તેથી મને ઘણું જ નુકશાન થશે" આવું વિચારીને પાતાનું પ્રવર્ત્તનચલાવતાે હતા. વળી ન્યાય અને પ્ર-માણિકતા રાખવાથી લાેકામાં સારી કીર્તિ પ્રસરે છે. અને સર્વ તર-કથી માન મળે છે, આવું સમજીને પણ તેની પ્રવૃત્તિ ન્યાય તથા પ્ર-માણિકતાને માર્ગે થતી હતી. અને તેથી તે સર્વદા તેમાં પ્રવૃત્તિ કરી પાતાની સત્કીર્તિ કરાવતાે હતાે. અને એથી કરીને રાજા તેની ઉપર પણ ખુશી રહેતાે હતાે.

દે શિષ્ય, આ દર્ષાત ઉપરથી નિશ્ચય સમ્પકત્વ તથા વ્યવ-હાર સમ્યકત્ત્વનું અથવા નિશ્ચય તથા વ્યવહાર શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ તારા સમ જવામાં આવશે. જે મહેશ્વર મંત્રી પાતાની પ્રવૃત્તિ ન્યાય તથા પ્રમાણિકતાથી કરતા, અને રાજા તથા પાતાની વચ્યે અલેદ માનતા, એ નિશ્ચય સમ્યકત્વ અથવા નિશ્ચય શ્રદ્ધા સમજવી. નિશ્ચય શ્રદ્ધામાં જે-મ આત્માના સમક્તિ-શ્રદ્ધા રૂપ ગુણની સાથે અલેદ માને છે, તેવી રીતે તે પાતાના રાજાની સાથે અલેદ માનતો. અને તે અલેદથી પા-તાની પ્રવૃત્તિ કયા કરતા હતા. જેમ તે મંત્રી રાજાના ભય કે પ્રેરણા વગર પાતાનું શુદ્ધ વર્તન રાખતા તેમ જીવ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર રૂપ રત્નત્રયીના શુદ્ધ ઉપયાગ કરી વર્તે છે. તેનું જે પ્રવર્ત્તન તે ાન-શ્ચય સમ્યકત્ત્વનું પ્રવર્તન સમજવું.

બીજો મંત્રી ધર્મે શ્વર ન્યાયી તથા પ્રમાણિક હતા, પણ તે રાજા-ના પ્રભાવથી ન્યાયી તથા પ્રમાણિક રહી શકતો હતો. તે બીજા વ્યવ-હાર સમકિત અથવા વ્યવહાર શ્રધ્ધાનુ સ્વરૂપ સમજવું. વ્યવહાર સ-મકિત વાળા જીવ દર્શનની ઉન્નતિ અથવા પ્રસ વના જોઇ તેમાં પ્રવતે છે. તે રાજાના પ્રતાપ---પ્રભાવથી પ્રવર્ત્તતા એવા ઘર્મે શ્વર મંત્રીના જેલું પ્રવર્ત્તન છે.

હે શિષ્ય, આ પ્રમાણે એ બ'ને મ'ત્રીના દષ્ટાંત ઉપરથી તમારે નિશ્ચય તથા વ્યવહાર સમકિત અથવા નિશ્ચય તથા વ્યવહાર શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ સમજી લેવું.

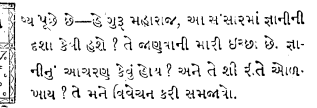


## નવમબિ કુ-—જ્ઞાનીની અવસ્થા.

्राह्यः दोहा.

" जो दयाझुता जावसो, प्रगट ज्ञानको अंग; पे तपापि अनु नेादशा, वरते विगत तरंग. ॥ १ ॥ दर्शन ज्ञान चरण शा, करे एक जो काइ; स्विर व्हे स.वे मोखमग, सुधो अनुजवि सोइ. " ॥ २ ॥ समयसार नाटक.

ભાવાર્થ-"જે આત્માને શુદ્ધ દયાળુપણાનાે ભાવ પ્રગટ થાય છે, તેને જ્ઞાનનું અંગ પ્રગટ થયું લુમજવું. અને તેમાં જે અનુભવ દશા છે, તે સદા સંકલ્પ વિકલ્પથી રહિત છે. વળી વિકલ્પ રહિત હાેય, તે આ-તમાને દર્શાન, જ્ઞાન અને ચરિત્રનીદશાને જોઇ શકે છે. અને એજ રીતે નિશ્ચળથઇને જે માક્ષ માર્ગાને સાધે છે, તે સદ્બુદ્ધિવાન્ કહેવાય છે."



ગુરૂ કહે છે—હે વિનીત શિષ્ય, તે જે જ્ઞાની વિષે પૂછ્યું, તેમાં હજી સ્પષ્ટીકરણ કરવાની જરૂર છે. કારણ કે, આપણા જેન શાસમાં Sh. K.-ક મતિ, શ્રુત. અવધિ, મનઃપર્યાય અને કેવળ--એમ પાંચ પ્રકારના જ્ઞા-ન કહેલાં છે, તેમાં કયા જ્ઞાનવાળા જ્ઞાનીને માટે તું પૂછે છે ?

શિષ્યે કહ્યું, હે ઉપકારી ગુરૂ, હું તાે એક સામાન્ય જ્ઞાનીને મા ટે પૂછુ' છુ'. કાેઇ પણ પ્રકાર વગરના સામાન્ય જ્ઞાનવાળા જ્ઞાની પુ-રૂપ કહેવાય છે. તાે તેને માટે મારા પ્રશ્ન છે.

ગુરૂ કહે છે—હે શિષ્ય, જેનામાં કાેઇ પ્રકારનું જ્ઞાન હાેય, તે જ્ઞાની કહેવાય 🐰 તેમાં જ્ઞાનના બે પ્રકાર છે એક લાૈકિકજ્ઞાન અને ખીજું લાંકાત્તર જ્ઞાન. જે લાેકિક જ્ઞાન છે, તેમાં બધા વ્યવહારનું જ્ઞાન આ વી જાય છે. અને જે લાેકાત્તર જ્ઞાન છે, તેમાં ધાર્મિક તથા દિવ્ય જ્ઞાન આવે છે, તેમાં જે લાકિક જ્ઞાનવાળાે પુરૂષ છે, તે આ લાેકનાં કાર્યાે સા-ધવામાં કુશળ થાય છે. અને જે લાેકાેત્તર જ્ઞાનવાળાે પુરૂષ છે, તે ધર્મનાં કાર્યો સાધવામાં કુશળ થાય છે.હે શિષ્ય, તેમાં જે લેોકો ત્તર **સાનવાળાે પુરૂષ છે, તેજ ખરેખરાે સાની** કહેવાય છે. અને સાનીની સ્થિતિ કેવી હાય ? તે જાણવું જોઇએ. તેવા જ્ઞાની પુરૂષ હંમેશાં શુદ્ધ અંતઃકરણવાળા, દયાળુ અને પરાપકારી હાેય છે. આ જગત્માં જે જે પરાપકારનાં કાર્યો હાય, તે કરવાને જ્ઞાની સર્વદા તત્પર રહે છે. તે છતાં તે આત્મપ્રશ સાથી ડરે છે. કેાઇપણ કાર્ય પાતાની પ્રશ સા મા-ટે કરતાે નથી. માત્ર જનકલ્યાણ કરવાના પાેતાના સ્વભાવથી કરે છે. તેનામાં હુમેશાં સામ્યતા હાેય છે. જગત્ના સર્વ જીવાને સમાન દષ્ટિ થી જુવે છે. કેાઇપર રાગ કે દ્વેષ રાખતાે નથી. તે ઉપર એક સંદર <u> દર્ષાત છે, તે તું</u> સાવધાન થઇને સાંભળજે––

ચ'પાપુરીમાં ધનસાર અને પુષ્ટયસાર નામે બે ભાઇએ રહેતા હતા. ધનસાર અને પુષ્ટયસારની વચ્ચે સારા સ્નેહ હતા. પુષ્ટયસાર પાતાના જ્યેષ્ટ ળ'ધુ ધનસારની આજ્ઞાને માન આપી ચાલતા હતા. ધ નસારની મનાવૃત્તિ ગૃહુવ્યવહારમાં વધારે તલ્લીન રહેતી હતી, તે હ-મેશાં પાતાના સ્વાર્થ તરફ પ્રવર્ત્તા હતા. દરેક કાર્ય કરવામાં ધનસા-રની મનાવૃત્તિ સ્વાર્થ સાધક થતી હતી. પુષ્ટયસાર બાળવયથીજ ધર્મ-માં આસ્તિક અને સમયદ હિ હતા. '' આ જગત્ના જીવ કયારે સુ ખી થાય ? '' એવી પવિત્ર ધારણા તેના હુદયમાં થયા કરતી હતી. તે હમેશાં પરાપકાર કરવાને માટેજ પ્રવૃત્તિ કરતા હતા. જે બીજા-ના ઉપકાર થતા હાય, અને પાતાના સ્વાર્થના નાશ થતા હાય, તાપણ તે સ્વાર્થના ભાગ આપી પરાેપકાર કરતાે હતાે. આથી ચ'પાપુરીના લાે કાે ધનસારના કરતાં પુણ્યસારને વધારે ચાહતા હતા,ઘણા લાેકા તેના આશ્રય લેવાને આવતા, અનેદર્શન કરી પાેતાના આત્માને પવિત્ર થ-ચેલાે માનતા હતા.

એક વખતે ચ'પાપરીમાં મહામારીને৷ ઉપદ્રવ થયેા. લાેકાેના ભારે સંહાર થવા માંડયા. તે વખતે લાેકા માંહા માંહે વિચાર કરવા લાગ્યા. તેની શાંતિને માટે અનેક ઉપાયેા કર્યાં, પગ્ર કાેઇ રીતે રાેગ-ની શાંતિ થઇ નહીં. તેવામાં કાઇ ભારદ્વાજ નામે તાપસ ત્યાં આવી ચડયેા. તે ઘણી ઉગ્રતપસ્યા કરનારાે અને જ્ઞાનને ધારણ કરનારાે હતાે. તેને જોઇ મહામારીથી પીડાતા લાેકા તેને શરણે ગયા. અને મહા-મારીના કષ્ટથી સુક્રત કરવાની તેની પાસે પ્રાર્થનાં કરવા લાગ્યા. ભર-દાજ તાપસે ગ્રાનટષ્ટિથી જોઇને કહ્યું, હે લાેકા, આ મહામારીમાંથી મુક્ત કરવાના એક ઉપાય છે, પણ તે બનવા અશકય છે. લાેકાએ કહ્યું. તે કેવેા ઉપાય છે ? તે જણાવેા. તે જાણ્યા પછી શકય અને અ-શક્યના નિર્ણય થઇ શકશે. તાપસે કહ્યું, અહિંથી થાેડે દ્રરવ્યા**ઘ્રસ ખ** નામે એકમિચ્યાત્વીયક્ષનું મંદિર છે. ત્યાં જઇ તે યક્ષને કહેવું કે, ગમે તે મ કરીને પણ આ નગરની રક્ષા કરાે. પછી તે ચક્ષ કાેઇ પુરૂષનું બળિદા-ન માગે, તેા તમારામાંથી એક પુરૂષને તૈયાર થવું પડશે. જો યક્ષ દયા લાવી છેાડી મૂકે, તેા તેનાં ભાગ્ય, નહીં તેા એક પુરૂષે પાતાના પ્રાથના ભાગ આપવા જોઇશે. જે તે યક્ષને પુરૂષના ભાગથી પ્રસન્ન કરવામાં આવે. તેા આ મહામારીનાે રાગ તરત નાશ પામી જાય. ભરદ્રાજ તાપસનાં આ વચન સાંભળી લેખ્કાે વિચારમાં પડયા. કાેઇ પણ પ્રાણ-ના ભાેગ આપનાર ઉપકારી પુરૂષ ઉભાે થયેા નહીં. આ વાત રાજાના જાણવામાં આવતાં તેણે તેવા પુરૂષની શાધ કરવા માંડી-પણ કેાઇ પુરૂષ જેવામાં આવ્યા નહી. પછી રાજાએ નગરમાં ઉદ્દેશષણા કરા-વી કે, "જો કાેઇ પુરૂષ આ નગરની રક્ષા કરવાને આત્મભાગ આપશે, તેના પુત્રને રાજા પોતાનું અર્ધરાજ્ય આપશે. અને હેના મૃત્યુ સ્થાને એક માટેા વિશાલ-કીર્ત્તિસ્ત લ ઉભા કરવામાં આવેલ આ ઉદ્દેશષ-ણા પેલા ધનસારના સાંભળવામાં આવી. તેણે તે વિષેની અધી વાત કેંાઇને પૂછી જાણી લીધી. પછી ધનસાર ઘેર આવ્યેા. અને તે વાત પાતાના પૂજ્યબંધુ પુષ્ટ્યસારને કહી સંભળાવી. તે સાંભળી પુષ્ય-

સારે કહ્યું ' બધુ ધનસાર, આજે મારા દિવસ કૃતાર્થ થયા. તે મને ઘણી ઉત્તમ પ્રકારની વાત કહી. આ ગામની પ્રજાની જે રક્ષા થતી હાય. અને ઘણા લાેકાના પ્રાણ બચતા હાેય, તાે હું મારા પ્રાણના ભાગ આપવાને તૈયાર હું. એક જીવને બદલે અનેક ઁજીવનાે ઉપકાર <sup>~</sup>તાે હાય, તાે તેવું કામશામાટે ન કરવું ?' ધનસ રે કહ્યું, ભાઈ, પ્રાણનાે ભાગ આપી બીજાના ઉપકાર કરવા, એ મને યાગ્ય લાગતું નથી. તેમ વળી આ રાજા તેના પરિવારને અધું રાજ્ય આપે છે, પણ તે લાભ મરણ પછી બીજાને મળે તેમાં શા લાભ છે? પુણ્યસારે કહ્યું, હું કાંઇ અર્ધા-રાજ્યને માટે પ્રાણાપણ કરતાે નથી. પણ ઘણા લાેકેના જીવનાે ઉગારા થાય, તેને માટે હું પ્રાણોર્પણ કરૂં છું. એક જીવયી અનેક ઝવનાે ઉગારા થાય, એ કાંઇ જેવું તેવું કામ નથી. આ મનુષ્ય જીવન આવા કામને માટે ઉપયોગી ન થાય. તેા બીજા શા કામમાં ઉપયોગી થાય તેમ છે. છેવટે જેની ઉત્પત્તિ તેને નાશ થવાના છે. જે વસ્તુ નાશવંત છે. તેને છેાડી દેવી તેમાં કાંઇ ભારે કામ નથી. વળી રાજા જે અર્ધુ રાજ્ય આપવા તૈયાર થયેલ છે. તે રાજ્ય તને મળશે. અને તું મારા સહેદ-ર બધુ છે. તેા તારા પણ ઉપકાર થાય. એ લાભ મનેજ છે. ધનમારે કહ્યું, માટાભાઈ, જેમાં તમારા પ્રાણતાે ન શ થ ય, અને તમારા મારે સદ્વાને માટે વિયાગ થાય, તેવા લાભ મેળવવાતી મારી ઇચ્છા નથી. જો મારાે લાભ ધારીતમે તમાર. આત્માના ભાગ આપાે, તાે એ વાત કદ્દિ બનવાની નથી. તમારા આત્માની જેવી મારે જરૂર છે, તેવી અ-**ધૌરાજ્યની જરૂર નથી, અને એ વાત ક**દિ પણુ માન્ય નથી. ધનસા-રનાે આવા આચડુ જોઈ પુરુયસારે કહ્યું, બધુ, એવે આચડુ રાખ-શા નહિ. તેમ છતાં જો તમે અર્ધરાજ્યની ઇચ્છા નહીં કરા, તાે હું રાજાને પ્રાર્થના કરીશ કે, તમારા અર્ધારાજ્યની જેટલી ઉપજ આવે, તેટલી પરાપકારને માટે અર્પણ કરાે. જે દીન, દુઃખી અને નિરાધાર હાેય, તેમના શુભને માટે તે અર્ધરાજ્યની ઉપજનું દ્રવ્ય ખર્ચજે. અ-ને તેના બદલામાં હું મારા આત્માના ભાેગ આપું છું. હવે આચહ રાખશા નહીં. અને મારા જીવની સાથેકતા કરવામાં મને કાેઇ જાત તા અ તરાય કરશા નહિ.

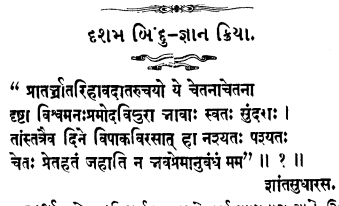
આ પ્રમાણે પાતાના બધુ ધનસારને સમજાવી પુષ્યસાર રા-જાને મળ્યા, અને પાતાની ઇચ્છા રાજાની આગળ જણાવી. રાજાએ ત્રાનીની અવસ્થા.

તેને ધન્યવાદ આપ્યા. અને તેના કહેવા પ્રમાણે બધી વાત કળ્લ ક રી, પછી પુણ્યસાર પેલા વ્યાઘ્રમુખ યક્ષના મંદિરમાં ગયા, રાજા વ-ગેરે નગરનાં આગેવાન લાેકા તેની સાથે ગયા. જેવામાં તે યક્ષમંદિ-રમાં દાખલ થયા. ત્યાં યક્ષે પ્રસન્ન થઇને કહ્યું, હે મહાશય પુણ્યસાર, તને ધન્ય છે, તારા જેવા પરાપકારી પુરૂષ જગતમાં થાહા છે, બી-જાના પ્રાણને બચાવા પાતાના પ્રાણનો ભાગ આપનારા તને હજારવાર ધન્યવાદ ઘટે છે, તારા જેવા પવિત્ર આત્માના ભાગ લેવા---એ મને અઘટિત છે, તું પાછા જા, તારા પુણ્યના પ્રભાવથીજ મહામારીના રાગ શાંત થઇ જશે, અને ચ'પાનગરીની સર્વ પ્રજા સુખી થશે. યક્ષના આવાં વચના સાંભળી રાજા અને બીજા લાેકા આશ્ચર્ય પામી ગયા, અને ધનસારના હૃદયમાં અતિશય હર્ષ ઉત્પન્ન થયા. ત્યારથી રાજાએ પુણ્યસારને બહુ માન આપી પાતાના રાજ્યમાં રાખ્યા હતો.

હે શિષ્ય, આ દ્રષ્ટાંત ઉપરથી તારે સમજવાનું છે કે, જે પુષ્ય-સાર હતા, તે લોકોત્તર જ્ઞાની સમજવા, અને જે ધનસાર હતા. તે લોકિક જ્ઞાની સમજવા. લોકોત્તર જ્ઞાનવાળા પુરૂષ પોતાના શરીર ને અને આ જગતના બધા પુદ્ગલિક પદાર્થને નાશવ'ત ગણી તે-માં મમત્વ રાખતા નથી. જેનાથી પુષ્ડ્ય બ'ધાય, અને ધર્મ સધાય, તેવાં કામ કરવાને તે હંમેશાં તત્પર રહે છે. કઠિ પુષ્ડયના ઘણા લાભ થતા હાય, તા પાણના ભાગ આપવાને પણ તે તૈયાર થાય છે, તેના માં જરાપણ સ્વાથ અદ્વિ હોતી નથી, તે પરાર્થનેજ સ્વાર્થ માને છે. અને પરહિતમાંજ પાતાનું હિત સમજે છે. તેવા લોકોત્તર જ્ઞાની પુ રૂષનું જીવન આ જગત્ને ઉપયોગી થાય છે, અને તેજ ખરેખરા જ્ઞાની કહેવાય છે.

જે ધનસાર હતો, તે લાૈકિક જ્ઞાની સમજવા. લાૈકિક જ્ઞાની હ-મેશાં આ લાેકનાં કાયાે સાધવામાં કુશળ હાેય છે. તેનામાં પરાપકાર કરવાની વૃત્તિ હાેય છે. પણ જો પરાપકાર કરવાથી પાતાને કાેઇ જાત-ની હાનિ થતી હાેય, તા તે તેવા પરાપકાર કરતા નથી. પાતાના હિ-તની સાથે બીજાનું હિત થતું હાેય, તા તેવું કરવાને તે તત્પર થાય છે. તે આ જગત્ના વ્યવહારને સાચા ગણે છે. અને લાંકિક કાર્યા સાધવા-માંજ પાતાના જીવનની સાર્થકતા માને છે. તેવા લાંકિક જ્ઞાની પુરૂષ આ માનવ જીવનના ખરેખરા ઉપયોગ કરી શકતો નથી. અને પરમાર્થ સાધવામાં પણ તે પાતાના સ્વાર્થને છેાડતા નથી. તેથી તે લાેકોત્તર જ્ઞાનીના કરતાં ઘણુ દરજ્જે હલકાે ગણાય છે.

હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારા સમજવામાં આ-બ્યું હશે કે, ખરેખરા જ્ઞાની તે લાેકાત્તર જ્ઞાની છે. અને તેજ પાતાના શુદ્ધ કર્ત્તવ્યને સમજનારા છે. માટે તમારે હમેશાં લાેકાત્તર જ્ઞાની થવાના પ્રયત્ન કરવા. અને તમારા હૃદયમાં પુણ્યસારના જેવી પવિત્ર ભાવના સ્થાપિત કરવી, કે જેથી તમે તમારા આત્માને ઉન્નતિ માર્ગે લઇ જઈ શકશા, કે જે માર્ગમાં તમને શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિ થશે. હે ગૃહસ્થશિષ્ય, તારે આ વાત વધારે મનન કરવાની છે. જો તું લાેકો-ત્તર જ્ઞાની થઇ, ગૃહાવાસમાં રહીશ, તાે પણ તારા આત્માના ઉદ્ધાર થશે. લાે કાત્તર જ્ઞાની ગૃહસ્થને કાંઇ ચારિત્ર લેવાની જરૂર નથી. તે હમેશાં ભાવસાધુજ છે. અને ભાવસાધુ દ્રવ્યસાધુના કરતાં ઉત્તમ ગણાય છે.



અર્થ — હે ભાઈ, સર્વના હુદયને હુર્ષ આપનારા અને ઉજવ-લ કાંતિવાળા જે ચેતન અચેતન પદાર્થો પ્રાતઃકાળે મને સ્વભાવથી સુંદર લાગતા હુતા, તેજ દિવસે વિપાકના વિરસથી તે પદાર્થોને મે નાશ પામતા જોયા, તથાપિ આ મારૂં નષ્ટ હુદય સંસાર ઉપરના પ્રેમના અંધનને છેાડતું નથી.

> હી શિષ્ય પૂછે છે—હે ભગવન્, આપે જ્ઞાનીની અવ સ્થા વિષે દષ્ટાંત પૂર્વક સમજાવ્યું, તે જાણી મને અતિશય આનંદ થયેા છે, અને મારા હૃદયની શંકા દૂર થઇ ગઇ છે. હવે જે આપની ઇચ્છા હાયતાે મારે



એક બીજી વાત પૂછવાની છે, તે આપ ધ્યાન દઇ સાંભળશાે.

**ગુરૂ—**હે વિનીત ગૃહસ્થ શિષ્ય, જે તારે પૂછવું હાેય, તે ખુશીથી પૂછ. તારી સાથે વાર્તાલાપ કરવામાં મને આનંદ આવે છે.

ગુરૂના આવાં વચન સાંભળી તે શ્રાવક કુમારે નીચે પ્રમાણે પૂછ્યું,

હે દયાસાગર ગુરૂ, હવે મને જ્ઞાન અને ક્રિયા ઉપર સમજાવેા. જ્ઞાન એ શી વસ્તુ છે? અને ક્રિયાનું સ્વરૂપ શું છે?જે જ્ઞાનવાન્ હાેય, તેને ક્રિયા કરવી જોઇએ કે નહિ? જ્ઞાન અને ક્રિયા એ અંનેમાં મુખ્ય શું છે? તે વિષે મારા મનનું સમાધાન કરેા.

**ગુરૂ**—હે શ્રાવક કુમાર, તે<sup>∙</sup> ઘણે઼ા સારાે પ્રશ્ન કર્યાે. જ્ઞાન અને ક્રિયા–એ અ'ને વસ્તુ સમજવા જેવી છે. તે ઉપર જે હું કહું, તે સાવ-ધાન થઈ સાંભળ.

ગ્રાનના અર્થ જાણવુ થાય છે. એટલે આ સ સારમાં રહેલા દરેક જડ ચેતન પદાર્થોનું સ્વરૂપ જાણવું, તે ગ્રાન કહેવાય છે. જ્યારે દરેક પદાર્થનું ગ્રાન થાય, ત્યારે "આ વસ્તુ ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે અને આ વસ્તુ ગ્રહુણુ કરવા યાગ્ય છે " એવા બાધ થાય છે. અને તેવા બાધ થવાથા તે ગ્રાની મનુષ્યને વૈરાગ્ય, સામ્યભાવ અને શાંતિ વગેરે જે આત્માના ગુણા છે, તે પ્રગટ થાય છે. એથી ગ્રાનીના આત્મા ઉત્તમ ગતિનું પાત્ર અને છે.

જે માણસમાં શુદ્ધ જ્ઞાનની કળાનો ઉદ્યોત દેખાય છે, તેને વિષે તતકાળ આત્માની શુદ્ધતા પ્રમાણ કરી શુદ્ધ ચારિત્રના અંશ પ્રગટ થાય છે. તે ચારિત્રના અંશ ભાવથી પ્રગટ થાય છે, દ્રવ્યથી થતા નથી. વળી તેવા જ્ઞાનીને હેય-ત્યાગ કરવા યાગ્ય અને ઉપાદેય-ગ્રહણ કરવા યાગ્ય સર્વ વસ્તુના મર્મ જણાય છે. એટલે તેનામાં સ્વતઃ વૈરાગ્યભાવ પ્રગટ થાય છે. કારણ કે, વસ્તુ સ્વરૂપ જાણવાથી એમ જણાય છે કે, આ ચેતન અચેતન સર્વ વસ્તુ નાશવ ત છે, તે ઉપર રાગ દ્વેષ કરવા યાગ્ય નથી-આથી વૈરાગ્ય ભાવ પ્રગટ થાય છે, અને વૈરાગ્ય પ્રગટ થવાથી રાગ દ્વેષ તથા માહની દશાથી તે જીવ ભિન્ન થાય છે. એટલે પૂર્વે કરેલા કર્મની નિર્જરા થાય છે. અને વર્ત્તમાનકાળે કર્મના બધ થતો નથી.-એટલે સર્વ પ્રકારે તેના કર્મના જાળના નાશ થઇ જાય છે. પછી રાગ દેષાદિક ઉપાધિથી રહિત એવા આત્મા સમાધિમાં રહે છે. એટલે તે પૂર્ણ પરમહ સ અને છે.

હે શિષ્ય, આ પ્રમાણે શુદ્ધ જ્ઞાનથી જીવને માટેા લાભ થાય છે. હવે કિયા વિષે કહું, તે સાવધાન થઇને સાંસળજે. કિયાના અર્થ કર્મ થાય છે. કાઇપણ જાતનું કર્મ કરવું, તે કિયા કહેવાય છે. તે કિયાના ત્રણ પ્રકાર છે. કાયિક, વાચિક અને માનસિક, જે કાયાથી કાં-ઇપણ જાતનું કર્મ કરવામાં આવે તે કાયિક, વચનથી કરવામાં આવે તે વાચિક અને મનધી કરવામાં આવે તે માનસિક—આ ત્રણે પ્રકાર-ની ક્રિયાના ધાર્મિકી ક્રિયા અને વ્યવહારિકી ક્રિયા એવા બે ભેદ પડે છે તેમાં જે વ્યવહારિકી ક્રિયા અને વ્યવહારિકી ક્રિયા એવા બે ભેદ પડે છે તેમાં જે વ્યવહારિકી ક્રિયા છે, તે સ સારને વધારનારી છે, અને ધા-મિંકી ક્રિયા છે, તે સ સારને ઉચ્છેદન કરનારી અને કર્મના બ ધને તોડ-નારી છે. એ ક્રિયાના સ બંધ જ્ઞાનની સાથે છે. જો જ્ઞાન શુદ્ધ હાય, તેા ક્રિયા પણ શુદ્ધ હાેઈ શકે છે. અને બ ને ક્રિયાના પરસ્પર સ બ ધ છે. તે ઉપર એક દ્રષ્ટાંત કહું તે સાંભળ—–

કાઇએક માણસ મુસાફરી કરવાને નીકળ્યા. તે મુસાફરી પૂર્જ કરી પાતાના ઘર તરક પાછેા વળતા હતા, ત્યાં રસ્તામાં એક માટુ આંબાનુ વૃક્ષ આવ્યું. તે વૃક્ષ નીચે તે વિશ્રાંતિ લેવાને બેઠા. તેવામાં તેની દષ્ટિ વૃક્ષ ઉપર પડી. ત્યાં પાકેલા આસફળ તેના જેવામાં આવ્યાં. એટલે વૃક્ષ ઉપર ચડયા, વૃક્ષની એક ઉંચી શાખા ઉપર ઘણી પાકેલી અને રસ ભરેલી એક કેરી તેના જેવામાં આવી. તરતજ તે મુસાકર-ને તે કેરી લેવાની ઇચ્છા થઇ, પણ તે શાખા ઉપર જવું ઘણું મુશ્કે લ હતું. જિવ્હા ઇદ્રિયની લાલુપતાથી તે મુસાફર ઘણી મેહેનત કરી તે આમ્રફળ લેવા ગયા. તેવામાં કર્મયોગે તેના પગ ખશી ગયા. અ-ને ઘણી ઉંચી શાખા ઉપરથી જમીન ઉપર પડયા. પડતાંજ તેના પગ ભાંગી ગયા. અને તે પાંગળા થઇ ગયા. જ્યાં તેને જવાનું હતું, તે ગા-મ તેનાથી દ્વર હતું. તેમજ બીજાું ગામ પણ તે રસ્તેથી છેટે હતું, એ-ટલે તે ઘણા ચિતા કરવા લાગ્યા.

તેવામાં કાેઈ આંધળા માણુસ ફાંફા મારતા તે રસ્તે પ્રસાર થ-તાે હતા. તેને જોઇ પાંગળાએ કહ્યું, અરે ભાઇ, તું કયાં જાય છે? તે-ણે ઉત્તર આપ્યા, હું અમુક ગામ જાઉં છું, પણ અંધાપાને લઇને મને દુ:ખ પડે છે. અરે ભાઇ, તારે કયાં જાવું છે? તે મુસાફરને જે ગામ જવાનું હતું, તેજ ગામનું નામ આધળાએ લીધું. એટલે તે પાંગળા

### ત્તાન ક્રિયા.

ખુ શી થઇ ગયે. બંને એકજ ગામના રહેવાસી નીકળ્યા. તે પાંગળે ખુશી થઇ બેલ્યો- બાઇ, જે ગ બ ત રે જવાનું છે, તેજ ગામમાં મારે જવાનું છે. તે સાંસળી અ ધળાએ કહ્યું, સારે તું કૃપા કરી મને દેવ રીશ ? પાંગળા બેલ્યો- માઈ, હું અહીં પાંગળા થઇને પડયા છું. પછી તેણે આંબાની કેરીની વાત કહી સંભળાવી. આંધળાએ ઉપાય બતાવ્યા, તું મારા સ્ક'ધ ઉપર બેશ, અને મને રસ્તા બતાવતા જા. એ-ટલે હું તે પ્રમાણે ચાલીશ. તેથી આપણ બંને સુશીયો બાપણે ગામ પહેાંચી જઇશું. પછી તે ઉપાયથી તેએા બંને ચાલતા હતા. અને તે થાડા વખતમાં પાતાને ગામ પહેાંચી ગયા.

હે શિષ્ય, આ દર્ણાત ઉપરથી જ્ઞાન અને ક્રિયા વિષે સમજવાનું છે. જેમ આંધળાના પગ અને પાંગળાની આંખ—એ બ'ન એક બીજા-ની સહાયથી પાતાને ધારેલ સ્થાને પાંહાંચી ગયા, તેવી રીતે જ્ઞાન અને ક્રિયા—બ નેની સહાયથી માેક્ષમાંગે પાેહાંચી શકાય છે. જ્ઞા**ન** એ પાં-ગળાને ઠેકાણે સમજવું. અને ક્રિયા છે, તેઆંધળાને ઠેકાણે સમજવી. કારણકે, જ્ઞાનથી વસ્તુના મર્મ જાણી શકાય છે. તેથી તેનામાં દર્શન ધર્મ છે. પણચલન ધર્મ નથી. અને ક્રિયાથી વસ્તુ સ્વભાવમાં સ્થિરથ-વાય છે, તેથી તેનામાં ચલન ધર્મ છે. પણદર્શન ધર્મ નથી તેથી એ-કલા જ્ઞાનથી તેમ એકલી ક્રિયાથી મેહ્લ માર્ગે પોહાંચી શકાત નથી. ક્રિયા અને જ્ઞાન બંને હાેય, તાેજ માેક્ષમાંગે જવાય છે. જ્ઞાન જીવને જગાડે છે. અને ક્રિયા જીવને ભૂલમાંનાખે છે. એટલે જ્ઞાન વગર ક્રિ યાનાે હેતુ સમજાતાે નથી, તેથાં જીવ જે ક્રિયા કરે, તે નકામી થઇ પડે છે. એકલી ક્રિયા ઉલટી જીવને કર્મના બંધમાં નાખે છે. જ્યાં સુધી ક્રિયાના પરિણામથી જ્ઞાન–ચેતના કર્મરૂપ થઇ છે, ત્યાં સુધી સ સારી જીવ વિકળ જેવેા થઇન ફરે છે, પણ જ્યારે તેના હુદયમાં જ્ઞાન—ચેન તના જાગત થાય છે, હારેજ તે છુક સમાકેતી કહેવાય છે. અથવા સ-હજ વૈરાગી કહેવાય છે.

ેં હે શિષ્ય, તેથી જ્ઞાન અને ક્રિયા બ'તેની અ.વશ્યકતા છે. એક ગ્ર જ્ઞાનથી કે એકલી ક્રિય.ચા માલ માર્ગ સિદ્ધ થતો નથી.



#### 8H. K. ७



એકાદશ બિંદુ—કર્મબ'ધમાંથી છુટવાને ઉપાય

" निकाचितानामपि कर्मणां यद् गरीयसा जूधरर्ख्धराणाम् । विजदने वज्रमिवातितीत्रं नमोऽस्तु तस्मै तपसेऽद्जुताय" ॥ १॥ शांतसधारसः

અર્થ — "પર્વતના જેવા દુર્ઘર અને ભારે એવા નિકાચિત કર્મને પણ ભેદવામાં જે વજાના જેવું અતિ તીવ્ર છે, તેવા અદ્ભુત તપને ન-મસ્કાર હેા."

[રા બ્ય —હે ભગવન્ , મારા સાંભળવામાંઆવ્યું છે,કે પ્રાણી ઞાત્રને ક્ષણે ક્ષણે શુભાશુભ કર્મના બ'ધ થયા કરે તે છે. તાે તેમાંથી પ્રાણી કેવી રીતે છટી શકે ?

**ગુરૂ**—હે શિષ્ય, પ્રાણી શુભાશુભ કર્મના અધ-માંથી છુટવાે ઘણુા મુશ્કેલ છે. અને એવી સ્થિતિમાં

આવતાંતેને ઘણી સુશ્કેલી પડે છે. જ્યારે આત્માને કર્મની નિર્જરા થાય, અને તેને માટેઉગ્ર તપસ્યા કરે, તાેજ તે કર્મના બ'ધમાંથી સુ-ક્ર્ત થાય છે.

શિષ્યે પુછયું, હે ગુરૂ મહારાજ, જીવને કર્મના અધ શાથી થતા હશે ? મે સાંભળ્યું છે કે, કર્મની વર્ગણાથી જીવને અધ થાય



છે-એ વાત સાચી છે કે ખાેટી? તેવિષે મને યથાર્થ રીતે સમજાવા. ગુરૂ—હે શિષ્ય, તે' જે વાત સાંભળી છે, તે યથાર્થ નથી. કા-રાષ્ટ્રકે, જીવને કર્મના બંધ રાગ, દ્વેષ અને માહ-એ અશુદ્ધ ઉપયાેગ-થીજ જીવ બંધાય છે. કર્મજાળની વર્ગણાથી મન, વચન, કાયાના યાેગ-થી, ચેતન હિંસાથી કે વિષય ભાેગથી કર્મના બંધ થતા નથી. કારણ કે, સિદ્ધના જીવ કર્મ વર્ગણાથી બંધાતા નથી, જિન ભગવ તને મન, વ-ચન અને કાયાના યાેગ હાય છે, તે છતાં તેમને કર્મના બંધ થતા ન-થી, સુનિ અનાભાગપણે ચેતનની હિંસા કરે છે, તા પણ તેને કર્મના બંધ થતા નથી. તે ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે, રાગ, દ્વેષ અને માહ-એ ત્રાણથીજ કર્મના બંધ થાય છે.

હે શિષ્ય, એ કર્મના બાંધમાંથી છુટવાનાે ઉપાય શુદ્ધ ગુરૂના ઉપદેશ છે. કારણ કે, ગુરૂના ઉપદેશથી રાગ, દ્વેષ અને માહેના અ-ભાવ થવાથી કર્મના બાંધ થતાે અટકે છે. તેમજગુરૂના ઉપદેશથી કર્મ ની નિર્જરા કરવાના ઉપાયા પણુ પ્રાપ્ત થાય છે. જે ઉપાયામાં **તપ** એ સવાત્તમ ઉપાય છે. હે શિષ્ય, ગુરૂના ઉપદેશ વિષે તને એક સુબાે-ધક દષ્ટાંત કહું, તે સાંભળ---

ચંદ્રપુર નગરમાં **વિમળસિ હ**નામે રાજા હતા. તે નીતિથી પાેતાનું રાજ્ય કરતા હતા, તેની પ્રજામાં સારી રાજ્યભક્તિ હ-તી. રાજા અને પ્રજાને પરસ્પર પ્રીતિ હતી. તે રાજાને આઠ મ ત્રીઓ હતા. તે અષ્ટપ્રધાન એવા નામથી ઓળખાતા હતા, તે મ ત્રીઓની સલાહથી રાજા પાેતાનું રાજ્ય સારી રીતે ચલાવતાે હતા. અને લાેકા-માં તેની સત્કીર્ત્તિ ગવાતી હતી.

તે મંત્રીએ પણ પરસ્પર સંપરાખી વર્ત્તા હતા. તેએ આઠે જાણે સંહાેદર બંધુ હાેય, તેમ સંપથી રહેતા હતા. તેએા સર્વદા પાે-તાના રાજાનું હિત ઇચ્છી પાેતપાેતાની ક્રજ બજાવતા, અને તેથી રા-જાને ખુશી રાખતા હતા. આ પ્રમાણે વિમળસિંહ રાજા એ મંત્રીએા-ની સાથે રાજ્ય કરતાે હતાે. અને પાેતાના ધર્મમાં સારી રીતે વર્ત્તા હતાે.

તે રાજાને ત્રણુ સામ'તા હતા,તેએા દુર્ગુણી હાેવાથી રાજાની પાસે આવી શકતા ન હતા. કારણુ કે, રાજા પાતાના આઠ મ'ત્રીઓની સલાહથી કાેઇ દુર્ગુણી માણુસનાે સ'ગ કરતાે ન હતાે. આથી તે ત્રણુ સામંતા રાજાની આગળ આવતાં ભય પામતા હતા.

આઠ પ્રધાનાની સત્કીર્ત્તિ રાજ્યમાં તથા બીજા દેશમાં સારી રીતે પ્રસરવા લાગી. પ્રજા જના ખુલ્લી રીતે તેમની પ્રશાસા કરવા લાગ્યા. આ સાંભળી પેલા ત્રણુ સામંતાના મનમાં ઇર્બ્યા ઉત્પન્ન થઇ. તેએા કાેઇપણ ચુક્તિથી તે મંત્રીઓને રાજાની પાસેથી દ્વર કરાવા પ્રયત્ન ક-રવા લાગ્યા.

એક વખતે તેમણે કેાઇ નિમિત્તિયાને ખુટવા રાજાની પાસે માકલ્યા-તે નિમિત્તિયાએ રાજાને ભય પમાડવા કહ્યું કે, "આ આઠ મંત્રીઓ તરફથી તમને માટી હાનિ થશે. અને તેઓ તમારા શત્રુ થઇ ઉભા રહેશે. નિ મત્તિયાના તે વચત સાંભળી રાજાના મનમાં શંકા ઉત્પન્ન થઇ, અને તેણે નિમિત્તિયાને પુછયું કે, મારા રાજ્યમાં મારૂં શુસ કરનાર કાેણ છે ? નિમિત્તિયાએ રાજાને કહ્યું કે, આખા રાજ્યમાં તમારૂં શુસ કરનારા તમારા ત્રગ્રુ સામ તો છે તે ઉપરથી વિધ્યાસ રાજાએ તે સામ તાને બાલાવ્યા અને તેમને પાતાની પાસે રાખ્યા. અને પેલા આઠ મ ત્રીઓને એકદમ રજા આપી દીધી.

આ ખબર સાંભળી ચદ્રપુરની પ્રજામાં હાહાકાર થઇ રહ્યે. અને લાેકાના મનમાં ભારે ખેદ થયા-તથાપિ કેાઇ રાજાની પાસે આવીને કાંઇપણ કહી શક્યાનહીં. પછી તે માનિતા થયેલા ત્રણ સામ-તાેએ રાજ્યમાં માંત્રિએા જોઇએ, એવું ધારીને પાતાના પક્ષના બીજા આઠ માત્રીએાને રજાતે સમજાવી તે તે જગ્યાએ નિમી દ્વીધા.

તે નીમેલા નવા મંત્રીએા અનીતિ કરનારા અને અપ્રમાણિક હતા, આથી લાેકામાં તેમની અપકીત્તિ થવા માંડી. મંત્રીએાના જીલ-મથી રાજાની પણ નિદા થવા લાગી. અને લાેકા તેથી ઘણાજ કંટા-ળી ગયા.

એક વખતે રાજા પાતાના મેહેલમાં ખેડાે હતા, તેવામાં છડીદારે કહ્યું કે, કાઈ પુરૂષ આપતે મળવા ઇચ્છે છે. રાજાએ તેને તેડી લાવ-વાને છડીદારને આજ્ઞા કરી, એટલે છડીદારે તે પુરૂષને અદર પ્રવેશ કરાવ્યા. તે પુરૂષને જેતાંજ રાજાની મનાવૃત્તિ પ્રસન્ન થઈ ગઇ અને રાજા બે તેને ઘણુ જ સન્માન આપ્યું. જ્યારે રાજાએ તે પુરૂષને આવ-વાનું કારણ પુછયું, એટલે તેણે રાજાની આગળ તેના દુષ્ટ આઠ મંત્રી-આના જીલમની વાત કહી, અને તેઆને દૂર કરવાની પાર્થના કરી. તે પુરૂષના વચન ઉપર રાજાને વિશ્વાસ આવી ગયેા. અને તરતજ તેણુ પાતાના પેલા ત્રણુ સામ તાને બાલાવ્યા. સામ તા આવી હાજર થયા, એટલે રાજાએ મ ત્રીએાના જીલમની વાત કહી, તેમને દ્વર કરવાની આજ્ઞા કરી. રાજાની આવી આજ્ઞાથી તે ત્રણુ સામ તા પણ વિચારમાં પડ્યા. ઘણીવાર વિચાર કરી તેમણે નિશ્ચય કર્યો કે, આ રાજા મનફર છે, ઘડી ઘડીમાં તે પાતાના વિચાર ફેરવે છે, માટે તેની આગળ રહેવું યાગ્ય નથી. આવા નિશ્ચય કરી તે ત્રણે સામ તા પણ રજા લઇ ચાલ્યા ગયા. અને તેમની સાથે પેલા દુરાચારી આઠ મ ત્રી ગે પણ વિદાય થઇ ગયા.

પછવાડે રાજા વિમળસિંહે પેલા ઉત્તમ પુરૂષની સલાહથી જે પેહેલા જીના પ્રમાણિક આઠ મ ત્રીએા હતા, તેમને પાછા બાલાવી તે તે જગ્યા ઉપર નીમી દીધા. આથી ચંદ્રપુરની પ્રજા ઘણીજ ખુશી થઇ, અને પાછું વિમળસિંહનું નીતિરાજ્ય ચાલવા લાગ્યું.

હે શિષ્ય, આ દર્ષાત ઉપરથી તારે જે સમજવાનું છે, તે ધ્યાન દઇને સાંભળજે.

ચંદ્રપુર નગર-એ મનુષ્યલવ સમજવા. તેમાં વિમળસિંહ રાજા એ ભવિ જીવ સમજવેા. તે જીવ પર પરાથી જૈન ધર્મી હતા. તેના પાસે જે આઠ મ ત્રોએા હતા, તે સમકિતના આઠ ગુણ સમ્**જ**વા. ૧ દયા, ૨ સર્વ હિતઅુદ્ધિ ૩ મૈત્રી,૪ આત્મનિંદા,૫ સમભાવ, ૬ દેવ ગુરૂ ભ<sup>િ</sup>ક્ત, ૭ વૈરાગ્ય, અને ૮ ધર્મરાગ–એ સમકિતના આઠ ગુણુ **છે.** જે નઠારા ગુણવાળા ત્રણ સામતો હતા, તે મૂઢતાના ત્રણ દેાષ સમ-જવા. ૧ દેવમૃઢતા, ૨ ગુરૂમૂઢતા અને ૩ ધર્મમૂઢતા-જે સાંમતા-એ નિમિત્તિયાને રાજાપાસે માકલ્યાે હતાે, તે માહ સમજવા. મા-હના સંગથી જીવરૂપી રાજાની અંદર મૃઢતાના ત્રણ દેાષ પ્રગટ થયા હતા. તે સામંતાના કહેવાથી રાજાએ પાતાના સારા આઠ મંત્રીઓને રજા આપી બીજા નવા આઠ મંત્રીએા રાખ્યા. તે રાજારૂપી ભવિજીવે મૃઢતાના ત્રણ દેાષરૂપી ત્રણ સામ તાના કહેવાથી એટલે તે દાષ લા ગવાથી તેણે સમક્તિના આઠ ગુણરૂપી આઠ મ ત્રીઓને દ્વરકર્યા, અને જે બીજા આડ મ**ંત્રીએા રાખ્યા, તે આ**ઠ પ્રકારના મળ સમજવા. તે આડ મળ ૧ શાકા, ર અસ્થિરતા, ૩ વાંછા, ૪ મમતા, ૫ દુગછા, ક સાધમી વાત્સલ્યનાે અભાવ, ૭ પરદાેષ પ્રગટન અને ૮ ઉત્તમ ભા

વનાને અભ લ–એવા નામથી આળખાય છે. એ આઠ મળાના સંગ-થી જીવને દુર્ગતિ થાય છે. રાજારૂપી ભવિજીવ જ્યારે માહને લઇને મૂઢતાના ત્રણુ દેાષમાં આવીજાય છે. એટલે તેનામાં આઠમળ પ્રગટ થાય છે.

પછી રાજાને પેલાે પુરૂષ મળ્યાે. તે શુદ્ધ ગુરૂના યાેગ સમજવાે. શુદ્ધ ગુરૂના ઉપદેશથી ભવિ જીવરૂપ રાજાએ તે નડારા આઠ મળરૂપી મંત્રીઓને દૂર કર્યાં, અને તેની સાથે પેલા મૂઢતાના ત્રણ દાેષરૂપી ત્રણ સામ તેઃ દૂર થઇ ગયા. એટલે ભવિ જીવરૂપી રાજા પાતાના ચંદ્રપુર રૂપી મનુષ્ય ભવને કૃતાર્થ કરવા લાગ્યાે, અને તેથી તે સત્કીર્ત્તિરૂપી સદ્દગતિને પ્રાપ્ત થયાે હતાે.

ે હે શિષ્ય, આવી રીતે શુદ્ધ ગુરૂનેા ઉપદેશ ભવિજીવને નિર્મળ અને નિર્દોષ કરે છે. અને તેથી તેને કર્મના બંધમાંથી મુક્તિ મળે છે.

ગુરૂના મુખથી આ દષ્ટાંત સાંભળી શિષ્ય ઘણાેજ પ્રસન્ન થઇ ગ-ચેા. અને તેણે વિનયથી ગુરૂને જણાવ્યું કે, હે મહાેપકારી ગુરૂમહારા-જ, તમે મારી ઉપર મહાન ઉપકાર કયેાે છે. તમે આપેલા સુબાધક દષ્ટાંતથી મારા મનની બધી શંકાઓ દૂર થઇ ગઇ છે. અને મને ઉ ત્તમ પ્રકારના બાધ પ્રાપ્ત થયાે છે.

પછી ગૃહી શિષ્યે વિનયથી પૂછયું –હે મહારાજ, તમે જે ત્રણ મૂઢતાના દેાષ અને આઠ મળ કહ્યા, તે વિષે મન સ્પષ્ટ કરીને સમજાવેા.

ગુરૂ બાલ્યા–ભદ્ર, દેવમૂઢતા, ગુરૂ મૂઢતા અને ધર્મમૂઢતા–એ ત્રણુ મૂઢતાના દેાષ કહેવાય છે. જે પ્રાણી શુદ્ધ દેવને સમજે નહીં, તે દેવમૂઢતા દેાષ, શુદ્ધ ગુરૂને સમજે નહીં તે ગુરૂમ્ઢતા દેાષ અને શુદ્ધ ધર્મને સમજે નહિ—તે ધર્મમૂઢતા દેાષ કહેવાય છે.

જે માથુસ જૈનધર્મ ઉપરે અથવા જિનશાસન ઉપર શ'કા રા ખે તે પેહેલેા શ'કામળ કહેવાય છે. ધર્મ ઉપર દ્રઢતાથી મનને સ્થિ ર કરે નહીં, તે બીજે અસ્થિરતામળ કહેવાય છે. ધર્મ કરવામાં કાેઇ જાતની વાંછા રાખે, તે ત્રીજે વાંછામળ કહેવાય છે. પોતાના કુટુંબ ઉ-પર મમત્વભાવ રાખે તે ચાથા મમતામળ કહેવાય છે. જૈનધર્મ તથા તેના મુનિઓ મલિન છે, એવી દુગ'છા કરે, તે પાંચમા દુગ'છામળ છે. પાતાના સાધર્મી બધુ ઉપર પ્રેમ ન રાખે, હરકોાઇ પ્રકારે તેમનું વાત્સલ્ય ન કરે, તે છઠાે અસાધમીં વાત્સલ્ય મળ છે. બીજાના દાેષ પ્રકાશ કરે, તે સાતમા પરદાેષપ્રકાશ મળ છે. અને જ્ઞાન વિગેરે વિ-વિધ પ્રકારની પ્રભાવનામાં ચિત્ત રાખે નહીં, તે આઠમા અપ્રભાવના મળ છે–આ પ્રમાણે આઠ મળના ત્યાગ કરવાથી જીવ પાતાના ધ-મેં સાધવાને સમર્થ થઈ શકે છે.

ગુરૂના આવાં વચન સાંભળી તે શિષ્ય ઘણેાજ આન<sup>-</sup>દ પામી ગયાે. પછી ગૃહી અને સુનિ બ<sup>-</sup>ને શિષ્યાેએ ગુરૂને ભક્તિથી વ<sup>-</sup>દના કરી.



" क्रूरकर्मसु निःशंकं देवतागुरुनिंदिषु । त्र्यात्मशंसिषु योपेक्वा तन्माध्यस्थ्यमुदीरितम् " ॥ १ ॥ त्र्याध्यात्मकब्पद्वमः

ભાવાથ – નિઃશંકપણે નઠારા કામ કરનારા, દેવ તથા ગુરૂની નિંદા કરનારા અને પાતાની પ્રશંસા કરનારા માણુસાે ઉપર જે ઉપે ક્ષા રાખવી, તે માધ્યસ્થ સમભાવ કહેવાય છે.

### 

હિ શિષ્ય પ્<sup>3</sup> છે, હે ઉપકારી ગુરૂ, આ જગત્માં સ-ર્વથી સારૂ' શું હશે ? તે જાણવાની મારી ઇચ્છા છે. તે વિષે મે' ઘણાએાની પાસેથી જીદું જીદું સાંભળ્યું છે. તેથી મારા મનમાં તે વિષેની શ'કા રહ્યા કરે છે.



**્યુર્—હે** શિષ્ય, તે' શું સાંભળ્યું છે ? તે મને કહી બતાવ. **ગહિ શિષ્ય—**હે ગુરૂ મહારાજ, એક વખતેહું આ જગતમાં 'શું સારૂં છે ? તે જાણવાને જીદાજીદા વિદ્વાનાને પૃછવા ગયા હતો, એક વિદ્વાને કહ્યું કે આ જગતમાં હાસ્ય કરવું -- એ સારૂં છે. બીજાએ કહ્યું કે, આ જગતમાં વિદ્યા શ્રેષ્ઠ છે. ત્રીજાએ કહ્યું કે કાયા શ્રેષ્ઠ છે. ચે.થાએ કહ્યું ગુરૂતા -- મ્હાેટાઇ શ્રેષ્ઠ છે. પાંચમાએ પવિત્રતાને શ્રેષ્ઠ કહી. છઠાએ લાભને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. સાતમાએ વિજયને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. આઠ માએ સાંદર્યને શ્રેષ્ઠ કહ્યું. નવમાએ ભાેગને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. દશમાએ ઇષ્ટ સંચાેગને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. અગીયારમાએ પ્રેમને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. આરમાએ ઉદા રતાને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. અગીયારમાએ પ્રેમને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. આરમાએ ઉદા રતાને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. અગીયારમાએ પ્રેમને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. આરમાએ ઉદા રતાને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. અને તેરમાએ રાજાના અધિકારને શ્રેષ્ઠ કહ્યાે. આ પ્રમાણે જીદા જીદા મત પડવાથી હું મુંઝાઇ ગયાે હતાે. અને આ પ્રસ ગે આપને જણાવાનું કે, સર્વ વસ્તુઓમાં કઇ વસ્તુ શ્રેષ્ઠ છે. અને તે શ્રેષ્ઠ છે ? તે મને દષ્ટાંત આપી સમજાવાે. જેથી મારા મનને સંતાેષ થાય.

ગુરૂએ આનંદ પૂર્વક કહ્યું, હે વિનીત શિષ્ય, તે ઉપર એક દષ્ટાંત કહું તે સાંભળ.

પૂર્વે વિશાલા નગરીમાં **શાધકચ**ંદ્ર નામે એક વિદ્યાલ્યાસી રહેતા હતા. તેનામાં તેના નામ પ્રમાણે ગુણ હતા. તેની અુદ્ધિ શાષક હતી. કેાઇપણ વસ્તુની શાધ કરવાની તેની ટેવ હતી. એક વખતે શાધકચ'દ્ર વિદ્યાસ્યાસ કરવા જતા હતા, તેવામાં કાઇ વિદ્વાન પુરૂષ તેને સામા મળ્યા. તેણે શાધકચંદ્રને પુછયું કે, ભદ્ર, તારૂં નામ શું? અને તું શેના અભ્યાસ કરે છે ? શાધકચંદ્રે ઉત્તર આપ્યા--મારૂં નામ શાેષકચંદ્ર છે. અને તત્ત્વશાસ્ત્રના અભ્યાસ કરૂં છું. તે વિદ્રાને કહ્યું, તારૂં શાેધકચંદ્ર નામ સાચું હાેય, તાે તે શેનીશાેધ કરી? એ વાત કહી ખતાવ. તેણે કહ્યું, હે વિદ્વાન્ પુરૂષ, હજી મેં કાંઇ શાધ કરી નથી. મારામાં શાેધ કરવાની બુદ્ધિ થાય છે, પણ શેની શાેધ કરવી ? એ વાતના મારાથી નિર્ણય થઇ શકતા નથી. જો આપ કાઇ શાધ કરવા લાયક વસ્તુનું નામ આપા, તાે હું તેની શાેધને માટે પ્રયત્ન કરીશ. તે વિદ્રાને કહ્યું, વત્સ, તું ગુર્જર દેશમાં જા, અને ત્યાં ગુર્જરપુર કરીને એક માટું શેહેર છે. તેમાં એક પખવાડીયું વાસ કરીને રહેજે. તેટલામાં તને આ જગતમાં કઇ વસ્તુ શ્રેષ્ઠ છે ? તે વાતના નિર્ણય થઇ જશે. તે વિદ્યાર્થીએ પ્રક્ષ કર્યો, હે મહાશય, મારે તે શહેરમાં જઇને શું કર-લું? વિદ્વાને ઉત્તર આપ્યાે, ત્યાં જઇને શહેરનાં જુદા જુદા કુટુંગામાં ફ-રવું— એટલે તારા મનને ખરેખરાે નિશ્ચય થઇ જશે, અને તે અનુ-

ભવપૂર્વક થવાથી તારા મનને પૂર્ણ પ્રતીતિ આવશે. તે વિદ્વાનની આવી સલાહ લઇને તે અભ્યાસી શાધકચંદ્ર પાન તાના વડિલાની આજ્ઞા લઇ ગુર્જર દેશમાં ગયા. અને ત્યાં ગુર્જરપુરમાં આવી, તેણે કાઇ છાત્રાલયમાં નિવાસ કર્યા. ઘણા વખત ત્યાંવસવાથી તે વિનીત અને સુશીલ અભ્યાસીને સારા સારા કુટુંબના ગૃહસ્થાની સાથે પરિચય થયા. તેથી તેનુ' જવું આવવુ' સારા સારા કુટું બામાં થવા લાગ્યું.

એક વખતે તે અભ્યાસી કેાઇ ગૃહસ્થને ઘેર બેસવા ગયા. ત્યાં કુટું બનાં ઘણું માણુસા એકડા થઇ એકબીજાની ડડા મશ્કરી કરતા હતા. તેમાં કેટલાએક મશ્કરા મિત્રા એકડા થયા હતા. શાધક્ય દ્ર ત્યાં જઇ બેઠા. એટલે તેમણુ તેને મશ્કરીથી માન આપ્યું. સુશીલ શાધક્ય દ્ર કાંઇ પણ રાષ કર્યા વિના બેશી ગયા. થાડીવાર તેઓમાં ઠડાબાજી શરૂ થઇ. છેવટે એક ક્રોધી માણુસની હુાંસી કરવામાં આવી, તે માણુ સને હાંસી રૂચી નહીં, અને તેણે ગુસ્સા કરી પેલા હાંસી કરનારને લ-પડાક મારી, એથી તેણે તેને સામી લપડાક મારી, બ'નેની વચ્ચે માટે તકરાર થઇ પડયા. તે વખતે તે કુટું બના માણુસામાં પક્ષાપક્ષીથી મા ટા વિખવાદ ઉત્પન્ન થયા. એથી શાધક્ય દ્ર ક'ટાળી ત્યાંથી ઉઠી ગયા. આ ઉપરથી તેણે નિશ્વય કર્યો કે, હાસ્ય કરવું એ સારૂં નથી. જ્યાં વિશેષ હાસ્ય કે હાંસી થાય છે, ત્યાં વિખવાદ વધે છે.

બીજે દિવસે શાધકચંદ્રના સાંભળવામાં આવ્યું કે, આજે કેટ-લાએક વિદ્વાન મિત્રાની મંડળી ભેગી થવાની છે, તેથી તે સમય મે-ળવી તે મંડળીના આનંદ મેળવવાને ગયેા, તે મંડળીમાં સારા સા રા વિદ્વાના એકઠા થયા હતા. છેાડી વાર પછી તેઓની વચ્ચે ચર્ચાના આરંભ થયા. તે આરંભ સંસ્કૃત ભાષામાં થયા. સંસ્કૃત ભાષામાં છા-લતાં એક વિદ્વાન '**काव्यायाम**'એવુ' અશુદ્ધ પદ બાલી ગયા. બીજા વિદ્વાને કહ્યું **कાव્ય** શખ્દનું સાતમી વિભક્તિનું રૂપ **कાવ્યાયામ્** ન થાય. પણ '**कાવ્ય**'એવું રૂપ થાય. પેલા દુરાગ્રહી વિદ્વાને તે રૂપ સિદ્ધ કરવા માંડ્યું. અને વિત ડાવાદ શરૂ કર્યા. તેમાં પણ પક્ષાપક્ષી શરૂ થઈ. અને છેવટે માટા કલહ થઇ પડયા, આખરે શાધકચંદ્ર કટા-ળાને તે મંડળીમાંથી ઉઠી ગયા, તેણે વિચાર કર્યો કે" આ જગત્માં Sh. K.-૮ સર્વથી શ્રેષ્ઠ વિદ્યા છે" એ કહેવું પણુ યાેગ્ય નથી.વિદ્યામાં તાે આવા નકામા ઝઘડા ઉત્પન્ન થાય છે. અને દુરાગ્રહ કરનારા પ ડિતા વિતંડા-વાદ ઉભા કરી વિદ્યાના દુરૂપયાેગ કરે છે. તેથી સિદ્ધ થાય છે કે, વિ-દ્યા સર્વથી શ્રેષ્ઠ નથી.

એંક દિવસે શાેધકચંદ્ર કાેઇ ધનાઢ્ય ગૃહસ્થને ઘેર ગયાે. તે ગૃહ-સ્થ દેહાત્મવાદી હતાે. શરીરને સુખ આપવું એજ શ્રેષ્ઠ છે. એમ તે માનતાે હતાે. પાતાના કુટુંબના દરેક મનુષ્યને તે શારીરિક સુખ આપવાને તત્પર રહેતાે હતાે.

રાષ્ઠાકચંદ્ર તેને મળ્યા, એટલે તેને સન્માન આપી પાતાની પાસે બેસાચેાં. શાડીવાર પછી શાધકચંદ્રે તેની સાથે વાર્ત્તા કરવા માં-ડી—વાર્ત્તા ઉપરથી તે ગૃહસ્થે પાતાના વિચાર જણાવ્યા. આ સ સાર-માં શરીરજ ઉપયાગી છે. મન અને ધનથી તનનું રક્ષણ કરવું જોઇએ. જો તન હશે તા બધુ સુખ મેળવી શકાશે. શરીરને સાચવનારા પુરૂષા આ લાક તથા પરલાક બંને સાધી શકે છે. આ પ્રમાણે તે ગૃહસ્થ ક-હેતા હતા, તેવામાં અકસ્માત તેના શરીરમાં શૂળના રાગ ઉત્પન્ન થઇ આવ્યા. તેણે શૂળની પીડાથી ઉંચે સ્વરે પાકાર કરવા માંડયા. આ વખતે સી, પુત્ર વગેરે તેનું બધુ કુટુંબ તેની પાસે દાેડી આવ્યું, ઘણી સારવાર કરવા માંડી, પણ કાેઇ રીતે શૂળના વ્યાધિ મટયા નહિ, થા-ડીવાર પછી વ્યાસ ચાલ્યા, અને શરીરને સાચવનારા તે ગૃહસ્થ ક્ષણમાં મૃત્યુ પામી ગયા. તેના કુટું બમાં હાહાકાર થઇ ગયા.

શાધકચંદ્ર તે દેખાવ નજરે જેઇ વિચારમાં પડયાે. અહા<sup> ?</sup> શ-રીર કેવું નાશવ ત છે. જેઓ આ જગત્માં શરીરને સાચું માને છે, તેઓ ખાટા છે. શરીરમાં પણુ મરણુ દેાષ રહેલાે છે.

એક વખતે શાધકચંદ્ર કાેઇ અધિકારીને ઘેર ગયા હતા. તે અ-ધિકારી રાજાના માનિતા હતા. તેમજ તેને સારી સત્તા આપી હતી. શાધકચંદ્ર તેની પાસે બેશી વાતચિત કરવા લાગ્યા. તેવામાં રાજાના સેવક તે અધિકારીને તેડવા આવ્યા. તેણે આવી કહ્યું કે, આપને મહા-રાજા બાેલાવે છે. પછી તે અધિકારી વસ્ત્ર વગેરેના ઠાઠ કરી ઘરની બાહેર નીકળ્યા, ત્યાં કાંઇ પણ વાહન તેના જેવામાં આવ્યું નહીં, તેથી તેણે પેલા સેવકને પુછ્યું, વાહન કેમ આવ્યું નથી? સેવકે કહ્યું, સા હેબ, રાજાએ વાહનનું કાંઇ કહ્યું નથી. મને તા તેડી લાવવાના હુકમ કર્યો છે. પછી તે અધિકારીએ સેવકને વાહન લેવા રાજાની પાસે પાછે મેાકલ્યેા. તે વખતે રાજાને ઘણી જરૂર હાેવાથી તે અધિકારીની રાહ બેઇને બેઠા હતા. સેવકે આવી કહ્યું કે, તેમણે મને વાહન લાવવાનું કહ્યું છે. તેથી આપ આજ્ઞા આપા તા વાહન લઇને જાઉં. તે સાંભળી રાજા નાખુશ થઇ ગયા. અને તે અધિકારી માની છે, એવું જાણી તેને હુકમ કર્યો કે, તમારે વાહન વગર ચાલીને આવવું. સેવકે તે અધિકારીને રા-જાના કહેવા પ્રમાણે કહ્યું, તેથી તે અધિકારી ઘણાજ ખેદ પામ્યા, અને વાહન વગર રાજદ્વારમાં જવાને તેના મનમાં ખેદ થવા લાગ્યા. છેવટે રાજાની આજ્ઞાથી તે મનમાં અતિ ખેદ પામતા પગે ચાલી રાજદારમાં આવ્યા. તેના ખેદ જોઈ શાધકચ'દ્રે નિશ્વય કર્યો કે, ''આ જગતમાં ગુરૂતા— બડાઇ સારી નથી." જ્યારે ગુરૂતા જરા ચાછી થાય છે, લા રે ખેદ થઇ પડે છે.

એક વખતે શાધકચંદ્ર કાેઇ બ્રાહ્મણને ઘેર બેસવા ગયા. તે બ્રાહ્મણ ઘણેા પવિત્ર ધર્મ અાચરતાે હતાે. તે ઘરમાં અને શરીરમાં પવિ ત્રતા રાખતાે હતાે. જે જરા પણ અપવિત્રતા થઇ જાય, તાે તે તરત સ્નાન કરતાે હતાે. ભૂમિ ઉપર પણ અપવિત્રતા થઇ જાય, તાે તે સ્થળે ગામયનું લેપન કરાવી તરત શુદ્ધિ કરતાે હતાે.

રોાધકચંદ્ર તેને ઘેર ગયેા, એટલે તે બ્રાહ્મણે પુછયું, કેમ તમે નાહ્યા છેા ? શેાધકચંદ્રે કહ્યું, હા, નાહ્યા છું, ક્યારે નાહ્યા છેા ? શેાધક-ચંદ્રે કહ્યું, સવારે નાહ્યા છું. બ્રાહ્મણે કહ્યું, ત્યારે તા ઘણીવાર થઇ. રસ્તામાં કાઇને અડકી ગયા છેા કે નહીં? શાધકચંદ્રે કહ્યું, ઘહ્યું કરીને કાઇને અડક્યા નથી. બ્રાહ્મણે કહ્યું, તમને ખાત્રી નથી, તા મારે ઘેર પાણી તૈયાર છે, સ્નાન કરી લ્યા. વખતે કાઇના ઘરની ભીંત કે કમા-ડને અટક્યા હશા. શાધકચંદ્રે કહ્યું, ભીંત કે કમાડને અડકવાથી શું છે? બ્રાહ્મણે કહ્યું, તે ભીંત કે કમાડની અંદર અશુચિ પદાર્થ રહેલા હાય છે. તેથી તેવા પદાર્થને અડકીને સ્નાન કરવું જોઇએ. પછી તે બ્રાહ્મ ણના કહેવાથી શાધકચંદ્ર નાહ્યા, અને પછી તેના ઘરમાં દાખલ થયા. તેવામાં દૈવયોગે તે બ્રાહ્મણને વમન થઇ આવ્યું, અને તેથી તેણે પાતાની એઠક બગાડી દીધી. તરતજ શાધકચંદ્રે પાણી લાવી આપ્યું, પણ પીધું નહીં. પછી જ્યારે તેની સ્ત્રી સ્નાન કરી શુદ્ધ થઇ પાણી લાવી, ત્યારે તે કહ્યું તે જળનું પાન કર્યું. તે જોઇ શાધકચંદ્રને હસવુ આવ્યું, તેણે બ્રાહ્મ

### જૈન શશિકાન્ત.

50

ણુને પુછ્યું, હે વિપ્ર, તમે બીજાને અડકવામાં અપવિત્રતા માને છે, પણ તમે પોતેજ અપવિત્ર છે. જુએા, આ તમારૂં વમન કેવું અપ-વિત્ર છે? આ અશુચિવમન તમારા સ્નાન કરેલા શરીરમાંથી નીકળ્યું છે. જેમાં આવું અશુચિ ભરેલું હાય, તે શરીર સ્નાન કરવાથી પવિત્ર શી રીતે થાય? શાધકચંદ્રના આ વચના સાંભળી તે વ્રાહ્મણ વિચારમાં પડયા, તથાપિ પાતાના હુદયમાં રહેલે દુરાયડુ કદિ પણ છાડયા નહિ. આ ઉપરથી શાધકચંદ્ર નિશ્ચય કર્યો કે, 'આ જગતમાં પવિત્રતા સારી છે. ' એમ જે કહે છે, તે ખાટું છે. કારણ કે, પવિત્રતામાં દુગછા રહેલ છે.

એક વખતે શાેધકચંદ્ર કેાઇ ગૃહસ્થને ઘેર જઇ ચડયેા. તે ગૃહ-સ્થ અને શાેધકચંદ્રને સારા સંબંધ થઇ ગયેા હતા. શાેધકચંદ્ર હંમેશાં તેને મળવાને જતા હતા. તે શાેધકચંદ્રને પાતાના વિશ્વાસુ મિત્ર જાણી ગૃહુવ્યવહારની બધી વાતા કહેતા હતા. તે ગૃહુસ્થે શાેધકચંદ્રને ક-હ્યું કે, મિત્ર, કાેઇ સારા કર્મયાેગથી મારે હંમેશાં લાભજ થયા કરે છે. લાભ મેળવવા–એતા હું એક રમત ગણું છું. આ જગત્માં લાભના જેવું કાંઇ સારૂં નથી. તે સાંભળી શાેધકચંદ્ર વિચાર કર્યો કે, આ ગૃહ-સ્થ કહે છે, તે યથાર્થ હેશે. કારણ કે, તેને ક્ષણે ક્ષણે લાભ થાય છે. તે વિચાર કર્યાં વગર કાંઇપણ વેપાર કરે છે, તાેપણ તેમાં તેને લાભ મળે છે.

એક વખતે તે વેપારી ગૃહસ્થે હુદયમાં ગર્વ લાવી પોતાની પાસે જેટલું દ્રવ્ય હતું, તે બધા દ્રવ્યથી તેલ ખરીદ કર્યું. અને તે તેલના માટા પાત્રાથી એક વાહાણ ભર્યું, અને તે વહાણ પુષ્કરદ્વીપ તરક હ'કાર્યું. કારણ કે, તેણે કેાઇ વેપારી પાસેથી એવા અબર સાંભળ્યા હતા કે, પુષ્કરદ્વીપમાં તેલના ભાવ ઉંચા છે. સાહસી એવા તે વેપા-રીનું વહાણ સમુદ્રમાં આગળ ચાલ્યું. તે કેટલાક દિવસે પુષ્કરદ્વીપના બારામાં આવ્યું. તેવામાં પુષ્કરદ્વીપની અંદર બીજા દેશામાંથી હજારા તેલનાં વહાણે આવ્યાં હતાં, તેથી તેલના ભાવ તદ્દન ઉત્તરી ગયા. અને તે આવેલું વહાણ નકામું થઇ પડ્યું. તે વેપારીને તેલમાં માટી નુક-શાની થઈ. તે નુકશાનીથો તેની શ્રી નંતાઇ તથા શેડ ઇનાશ પામી ગઇ. તેનું દ્રવ્ય પાયમાલ થઇ ગયું. એ ખબર ગુર્જરપુરમાં આવ્યા. તે સાં ભળી તે વેપારીએ રૂદન કરવા માંડયું. આ વખતે શાેધકચંદ્ર તેને ઘેર આવી ચડયાે. તે વેપારીને રૂદ-ન કરવાનું કારણુ પુછયું, ત્યારે તેણે પાતાને થયેલી હાનિની અધી વાત્તાં કહી સ'ભળાવી. જે સાંભળી શાધકચંદ્ર આશ્ચર્સ પામી ગયાે. ત્યારથી તેણે નિશ્વય કર્યોં કે, આ જગતમાં લાભની પ્રાપ્તિ થવી-એ સારૂં નથી. કારણુ કે, જ્યાં લાભ ત્યાં હાનિ રહેલી છે.

એક વખતે શાેધકચંદ્ર ગુર્જરપુરમાં કરવા નીકળ્યા, ત્યાં ત્રણ પુરૂષા સાથે રહી કરતા જેવામાં આવ્યા. તેઓમાં એક પુરૂષ રાગી હતા. તેના શરીર ઉપર ફીકાશ જેવામાં આવતો હતી. અને લથડીયાં ખાતા હતા. તેઓને જોઇ શાેધકચંદ્રે પુછશું કે તમે કાેણુ છેા? તેઓ-એ કહ્યું, અમારૂં વૃત્તાંત સાંભળવાથી તમને શાે લાભ થવાના છે ? શાેધકચંદ્રે કહ્યું, બીજાના ચરિત્રા સાંભળવાથી ઘણા લાભ થાય છે. તે ઉપરથી અનેક જાતનું શિક્ષણુ મેળવી શકાય છે. તેથી જે તમારી ઇચ્છા હાેય, તાે તમારૂં વૃત્તાંત મને કહી સંભળાવા.

રોાધકચંદ્રના આવાં વચના સાંભળી તેએામાંથી એક જણુ બાે લ્યાે-ભદ્ર, હું આજથી દશવર્ષ પેહેલાં બંગદેશના એક નાના રાજ્ય-નાે રાજા હતા. મારૂં રાજ્ય નાનું હતું, પણુ મારામાં શાર્ય, હીંમત અને ઐષ્દાર્ય વગેરે ગુણાથી મારૂં રાજ્ય સારી પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું હતું. મારી પાસે એક માટી સેના હતી. હું સ્વભાવે ઘણા ઉદ્ધત અને તીવ્ર હતા. મારા રાજ્યની આસપાસના રાજાએાને મેં જીતીને તાબે કરી લીધા હતા. મેં દશવાર બીજા રાજ્યાે ઉપર જીત મેળવી હતી. એટ-લેથી સ તાથ નહિ માની હું અગીયારમી વખત એક માટા રાજ્યની સામે ચુદ્ધ કરવા તૈયાર થયા, તે વખતે તે બળવાન્ રાજાએ મારી સાથે ટક્કર ઝીલી, અને છેવટે મને હરાવ્યા. જ્યારે મારો મારી હાર થઇ, એટલે બીજા મારા શત્રુ રાજાઓ પેલા રાજાને મળી ગયા. અને તેઓ બધા મારી ઉપર ચડી આવ્યા. તેઓની જબરી ચડાઇ જોઇ હું ગુપ્ત રીતે મારા રાજ્યમાંથી રાજકુટું બને લઇ નાશી ગયા. તે રાજા-ઓએ મારા રાજ્યને તાબે કરી લીધું.

હું રાજકુટુ અને લઇ વનમાં ગયેા. ત્યાં મારી રાણી અને રાજ-કુમાર બ'ને અકસ્માત્ ાગ થવાથી મૃત્યુ પામી ગયાં. પછી હું એકલાે માંડ માંડ નિર્વાંહ કરી ફર્યાં કરૂં છું, રસ્તામાં આ બ'ને પુરૂષાે મળીગયા છે, તેઓ પણુ મારી જેમ દુઃખી છે.

તે પુરૂષનુ' વૃત્તાંત સાંભળી શાેધકચ'દ્રે નિશ્ચય કર્યો કે,આ જગ⊷ તમાં જીત મેળવવી એ સારૂં નથી. કારણકે, છેવટે તેમાં હારવું પડે છે. વિજય અને પરાભવ ખંને સાથેજ રહે છે. શેાધકચંદ્રે બીજા પુરૂષની સામે જોયું, એટલે તેણું પાતાની વાર્ત્તા શરૂ કરી. ભદ્ર, હું દર્શાણુ નગ-રનેા રહેવાસી છું. હું ઘણા સ્વરૂપવાન્ હતા, મારૂ સ્વરૂપ જોઇ સર્વ આ શ્ચર્ય પામી જતાં હતાં. વિદ્વાન કવિએા મને કામદેવની ઉપમા આપતા હતા. સ્વરૂપની સુંદરતા જોઇ મને ઘણા ગવે થઇ ગયેા હતા. હું રૂપ-ના ગર્વથી ઘણા પુરૂષનું અને સ્ત્રીએાનું અપમાન કરતા હતા. એક વખતે કર્મયોગે મને વિસ્ફ્રેાટકનેઃ વ્યાધિ થઇ આવ્યાે. મારા શરીરે રેામેરાેમ છિદ્રાે પડી ગયાં અને મારા સ્વરૂપની હાનિ થઇ ગઇ. મા-ર કુટું બમાં માત્ર એકસ્ત્રીજ હતી. બીજાું કેોઇ નહતું. મને જ્યારેવિ-સ્ફેાર્ટકના વ્યાધી થયેા-તે વખતે લાેકા મારી હાંસી કરવા લાગ્યા, અને મારાે ગવે ઉતરવાથી મને તિરસ્કારની નજરે જેવા લાગ્યા. એવામાં મારી સ્ત્રી મૃત્યુ પામી ગઇ. અને હું કુરૂપી થઇ એકલે થયે. પૂર્વે કરેલા રૂપના ગર્વથી દર્શાણુ નગરની સંવે પ્રજા મારા દ્વેષ કરવા લાગી. આથી કટાળીને હું જન્મભૂમિ છેાડીને ચાલી નીકળ્યેા છું. રસ્તામાં આવતાં આ બંને પુરૂષાે મળી ગયા. અને તેમના સહવાસમાં રહી હું મારા નિર્વોહ કરૂં છું. તે વૃત્તાંત સાંભળી શાધકચ દ્રે નિર્ણય કર્યો કે, આ જગત્માં સાંદર્ય પણ સારૂં નથી. કારણકે, તે અ તે ક્ષીણ થયા વિના રહેતું નથી.

પછી શાેધકચંદ્રે ત્રીજા પુરૂષની સામે જોયું, એટલે તે પુરૂષ બાલ્યાે---ભદ્ર, હુંવિલાસપુર નગરના રહેવાસી છું. આર્થિક (દ્રવ્યની) અને શારીરિક-બંને સંપત્તિઓથી હું પૂર્ણ હતા. મારા ગૃહવેલન વ માટા હતાે. જેવા વૈલવ હતા, તેવું મારામાં બળ હતું. આર્થી હું ભાગવિલાસ ભાગવવામાં તત્પર થયા હતાે. વૈભવના બળથી હું ત્રણ સ્ત્રીઓ પરણ્યા હતાે. હમેશાં તેમની સાથે નવનવા વિષયભાેગ ભાગ-વતા હતાે. એવી રીતે વિષયભાગ ભાગવતાં મને દશ વર્ષ થઇ ગયાં. દશ વર્ષે વીર્થ---ધાતુના ક્ષય થવાથી મારામાં અનેક રાગા ઉત્પન્ન થયા. રાગને લઇને મારા શરીરમાં જરાપણ શક્તિ રહી નહીં. પછી મારા ઉદ્યાગતે માેટી હાની થવા લાગી, મારી અશક્તિને લીધે મારા માણસાે મારી લક્ષ્મીના દુરૂપયાગ કરવા લાગ્યા. તેઓ અપ્રમાણિક- તાથી મારી લક્ષ્મીને ઉડાવવા લાગ્યા. આથી હું અલ્પ સમયમાં વૈભ વ હીન થઇ ગયા. તેમજ મારા શરીરને સ્વસ્થ કરવાને ઔષધાપચાર કરવામાં મારે ઘણા દ્રવ્યને વ્યય થઇ ગયા. છેવટે હું ઘણીજ નડારી સ્થિ તિમાં આવી પડયા. મારા કુટું બીઓનો મારી તરફ અભાવ થઇ ગયા. મારા પુત્ર માટી વયના હતા, તે વિદેશમાં કમાવાને ચાલ્યા ગયા છે. મારી સ્ત્રી મૃત્યુ પામી છે. અને બીજા મારા સગાં સંબ'ધીઓ મારી . નબળી સ્થિતિને લઇને મારાથી દૂર થયા છે. પછી હું એકલા રહ્યા મારા શરીરમાં રાગ વધતા જાય છે, એવું ધારી હું જન્મભૂમિને છેા ડી ચાલ્યા આવ્યા છું. માર્ગમાં આવતાં મને આ માણસા મળી ગયા હતા.

તે પુરૂષનું વૃત્તાંત સાંભળીશાધકચંદ્રે નિશ્ચય કર્યો કે, આ જ-ગતમાં ભાેગ સારા છે, એમ કહેવું તે અનુચિત છે. જ્યાં ભાેગ ત્યાં રાગ રહેલા છે. આ ત્રણે પુરૂષાના સમાગમથી મને ખાત્રી થઇ કે; જ્યાં જીત છે, ત્યાં હાર સાથેજ છે. જ્યાં સૌદર્ય ત્યાં તેની ક્ષીણુતા સાથેજ છે. અને જ્યાં ભાગ ત્યાં રાગ પણુ સાથેજ છે.—તેથી જીત્ત, સાંદર્ય અને ભાેગ—એ ત્રણે જગત્માં સારા નથી. એમ સિદ્ધ થાય છે.

એક વખતે શાધકચંદ્ર પાતાના એક મિત્રને ત્યાં ગયાે. ત્યાં તે-ના કુટુંબીઓ એકડા થઇ રૂદન કરતા હતા. સર્વના નેત્રેામાંથી અશુધા-રા ચાલતી હતી. આ દેખાવ જોઇ શાધકચંદ્ર વિચારમાં પડયાે. તેણે કુટુંબનાે નાયક કે જે પાતાનાે મિત્ર હતાે. તેને પુછ્યું, ભાઇ, તમે બ-ધા શામાટે રૂવાે છે ? તમારા કુટુંબ ઉપર શી આપત્તિ આવી છે?

શાધકચંદ્રના આવાં વચન સાંભળી તે ગૃહનાયક રૂદન કરતા આલ્યા, ભદ્ર, જેવા હું સુખી હતા, તેવા હું દુઃખીથઇ ગયા છું. મારા એકના એક પુત્ર મેડી ઉપરથી પડીને મૃત્યુ પામી ગયા છે. અમે હમ ણાજ તેને શ્મશાનમાં પોંહોંચાડી દહન કરી અમે પાછા આવ્યા છીએ. ભાઇ શાધકચંદ્ર, એવા વિનીત નમ્ર અને વિચક્ષણ એવા પુત્રના યા-ગ મારે થશે નહીં. એવા વિનીત નમ્ર અને વિચક્ષણ એવા પુત્રના યા-ગ મારે થશે નહીં. એવા વિત્તમ પુત્ર હવે કયાંથી મળે? સુશીલ સ્વભા-વ, પિતૃભક્તિ, કુટુંબ વાત્સલ્ય અને પરાપકારવૃત્તિ વગેરે ઉત્તમ ગુણા તેનામાં અપૂર્વ હતા. જો તે પુત્ર જીવતો રહ્યા હેાત, તા મારી પાછળ મારા કુટુંબને આધારરૂપ શાત. આ પ્રમાણે કહી તે ગૃહસ્થ પોકેને પાકે રૂદન કરવા લાગ્યા. શાધકચંદ્ર તેને સમજાવી શાંત કર્યા. પછી શાેધકચંદ્ર પાેતાને સ્થાને આવ્યાે.

આ દેખાવ ઉપર શાેધક્ચ દ્રે વિચાર કર્યો કે '' આ જગત્માં ઇષ્ટ પદાર્થનાે યાેગ થાય, તે શ્રેષ્ઠ છે '' એમ જે કહેવામાં આવે છે. તે ખાટું છે. ઇટના સ'યાેગ સારા છે. પણુ તેની સાથે તેના વિયાેગ પણ તૈયારજ છે.

એક વખતે શાધકચંદ્ર પાતાના નિત્ય પરિચયવાળા મિત્રને ઘેર ગયા. તેની સાથે શાધકચંદ્રની ઠઢ મેત્રી થઈ હતી. ગુર્જ રપુરમાં તેના જેવા એકે મિત્ર તેને ન હતા, તે હમેશાં શાધકચંદ્રને મળ્યા વિ-ના રહેતા નહીં. જે દિવસે શાધકચંદ્ર તેને ઘેર ન આવે, તેદિવસે તે મિત્ર શાધકચંદ્ર ને ઘેર જતા હતા. શાધકચંદ્ર તે મિત્રને ઘેર ગયા. ત્યાં પેલા મિત્ર તેની સાથે બાલ્યા નહિ. તેના મુખ ઉપર ક્રોધના અંકુર સ્કુરી રહ્યા. અને તે મુખ મરડીને ઘરની અંદર ચાલ્યા ગયા. તે જોઇ શાધકચંદ્ર ઘણાજ વિચારમાં પડયા. અરે! આ શું બન્યું? જે મિત્ર મને જોતાંજ પ્રસન્ન થનારા, આનંદથી મને બાલાવનારા, અને એક દિવસ પણ મને મળ્યા વગર રહેનારા નહીં, તે મિત્ર આવી રીતે ક્રોધાતુર થઇ ચાલ્યા જાય, અને મારી સાથે બાલે પણ નહિ, તેનું શું કારણ હશે? અમારી ગાઢ મૈત્રીમાં આ ભંગ કાેણે કર્યો હશે?

આ પ્રમાણે શાધકચંદ્ર વિચાર કરતા હતા. ત્યાં એક સેવકે આવી કહ્યું, મારા શેઠકહે છે કે, શાધકચંદ્ર તમે અહિંથી ચાલ્યા જ ઓ, હવે કદિપણ આ ઘરે આવશા નહિ. શાધકચંદ્રે પુછયું, અરે સેવ-ક, જા, તારા શેઠને કહે આમકરવાનું શું કારણ? મેં તેના શા અપરાધ કર્યો છે? સેવકે કરું, હું કાંઇ તે વાતના ખુલાસા કરી શકું તેમ નથી. તેમ તમારા મિત્ર તમારી સાથે બાલવાના નથી. માટે તમે બીજો વિ-ચાર કર્યા વગર ચાલ્યા જાએા, સેવકના આવાં વચન સાંભળી શાધ-કચંદ્ર ખેદ કરતા ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. પછવાડેથી તેના જાણવામાં આવ્યું હતું કે, કાંઇ જાતના વેહેમ આવવાથી તેના મિત્ર શાધકચં-દ્ર ઉપર ઘણાજ નારાજ થયા હતા.

આ બનાવ ઉપરથી શાેધકચ દ્વે નિશ્વય કર્યો કે, આ જગતમાં પ્રીતિ કરવી, તે સારી નથી, જ્યાં પ્રીતિ થઇ, ત્યાં કાેઇવાર અપ્રીતિ પણ ઉપજે છે. હું નિદોષ છતાં પણ તે મિત્રની છેવટે મારી ઉપરઅ-પ્રીતિ થઈ. એક વખતે શાેધકચ'દ્ર પાતાના એક મિત્રને ત્યાં ગયા હતા. તે મિત્ર ઘણાંજ ઉકાર હતા. તેની ઉદારતા તે શહેરમાં સર્વ સ્થળે પ્ર ખ્યાત થઇ હતી. તેના ઉદાર ગુણ્યી લાેકા તેની ભારે પ્રશ'સા કરતા હતા. શાેધકચ'દ્ર પણ તેની ઉદારતા ઉપર આદ્રીન થઇ ગયા હતા. તેની ઉદારતા જેઇ શાેધકચ'દ્રને નિશ્વય થયા હતા કે, આ જગતમાં ઉદારતાના જેવા કાઇ ગુણ નથી. સર્વ ગુણી પુરૂષામાં ઉદાર પુરૂષ પ્રેષ્ઠ છે. તેથી જગતમાં ઉદાર ગુણ સર્વથી શ્રેષ્ઠ છે. આમ માની શા-ધકચ'દ્ર તે ઉદાર ગૃહસ્થના મિત્ર થયા હતા. જે કે શાેધકચંદ્ર પાતે નિ:સ્વાર્થા હતા. તેની ઉદારત ના લાભ લેવાની તેની ઇચ્છા ન હતી, પર'તુ એ ઉત્તમ ગુણને લઇને તે ઉદાર પુરૂષ ઉપર તેની પ્રીતિ થઇ હતી.

એક વખતે શાેધકચંદ્રે પાતાને ઘેર બધા મિત્રાને અને પરિચય વાળા ગૃહસ્થાને બાલાવવાનાવિચાર કર્યો. બધા મેત્રાને બાલાવી ભાે-જન કરાવવા અને વિવિધ જાતની જ્ઞાન ગેાષ્ટ્રી કરી આનંદ કરવા----એવા વિચાર કરી શાેધકચંદ્ર પાતે તે મિત્રાને આમંત્રગ્ર કરવા ગયેા. ધનવાન, વિદ્વાન, કળાવાન્ અને સામાન્ય--બધા મિત્રોએ તેનું આ-મ ત્રણ સ્વીકાર્યું. અને તેને ઘેર આવવાને સાેએ હુદયથી ખુશી બતાવી. પછી તે પેલા ઉદાર મિત્રને ઘેર આમ ત્રણુ આપવા ગયેા, તેણે પ્રીતિ-થી તેને આમંત્રણ આપ્યું. જ્યારે શાેધકચંદ્રે આમંત્રણ આપ્યું,એ-ટલે તે ઉદાર મિત્ર બાલ્યો - મિત્ર શાધકચંદ્ર, તમે આમંત્રણ આપ્યું, તેને માટે હું તમારાે ઉપકાર માનું છું. પણ તમારા સામાન્ય મંડળમાં મારાથી આવી શકાશે નહિ. કારણ કે, દરેક માણસે પાતાનું ગારવ રા-ખવું જોઇએ. તમે મારા મિત્ર છે, અને હું તમારા મિત્ર છું.પણતેવાત આપણે બ નેજ જાણીએ છીએ, બીજા કોઇ જાણતા નથી. વળી તમે મારે ઘેર આવેા છેા, હું તમારે ઘેર આવતાે નથી. આમાં પણ કેટલાેક ભેદ રહેલાે છે. કારણ કે, તમે મારે ઘેર આવા, તેમાં જે સારૂં દેખાય, તેવું હુ તમારે ઘેર આવું, તેથી સારૂં દેખાય નહીં. કારણ કે, તમે એક સાધારેણ વિદેશી માણુસ કહેવાએા, અને હું એક ઉકાર ગૃહસ્થ કહે-વાઉં. તમારા કરતાં મારૂં ગાેરવ વધારે કહેવાય છે. આવા કેટલાએક કારહ્યાથી હું તમારે ઘેર જમવા નહીં આવી શકું. હે મિત્ર, તેને માટે તમારા મનમાં ખેડું લગાડશા નહિ. આ પણી વચ્ચે જે મૈત્રી છે, તં SH. K. &

કાંઇ ચીજાને જાહેર કરવાની નથી.

તે ઉદાર મિત્રે જ્યારે આ પ્રમાણે શાેધકચંદ્રને કહ્યું, ત્યારે તે ઘણાજ વિચારમાં પડયા. આહા? આ વિશ્વમાં હું ઉદારતાને વખાણ-તાે હતા, પણ તેની અંદર દાેષ જેવામાં આવે છે. તેથી મને નિશ્ચય થાય છે કે, જ્યાં આદાર્થ વગેરે ગુણા હાેય, ત્યાં અહ'કાર વસે છે, તે થી આ જગતમાં આદાર્થ વિગેરે ગુણા પણ સવધી શ્રેષ્ઠ નથી. કારણ કે, તેવા ગુણામાં આહ'કારના વાસ થાય છે. પછી શાેધકચંદ્રને ઘેર તે ઉદાર મિત્ર ગયાે નહીં, અને ત્યારથી શાેધકચંદ્ર તેની ઉપર વિરક્ત થ ઇ ગયાે.

એક વખતે શાધકચંદ્ર પાતાના કાઇ મિત્રને ઘેર જતા હતા. ત્યાં રસ્તામાં એક પુરૂષ ઉતાવળા જતાે જેવામાં આવ્યા. તે પુરૂષની અને શાધકચ દ્રની દર્ષિ પાતપાતાના ધ્યાનમાં હતી, તેથી તેઓ પ રસ્પર સામે સામા અથડાયા. તેથી પેલા સામા આવતા પુરૂષનું મન સ્તક શાેધકચંદ્રના મસ્તક સાથે અફળાયું, તેથી તેને ઘણું જેરમાં વા ગ્યુ'. શાેધકચ'દ્રને પણ જરા ઇજા થઇ આવી. તે વખતે શાેધકચ'દ્રે પેલા પુરૂષને કહ્યું, ભાઇ ક્ષમા કરજો. મારૂ ધ્યાન નહેાતું. તે ભલા માણુસે કહ્યું, તેમાં તમારા અપરાધ નથી. હું પાેતેજ અપરાધી છું. કારણુકે, ભય ભરેલી રાજસેવા કરી હું મારી જી દગી વૃથા ગુમાવું છું, શાેધકચંદ્રે પુછશું, મિત્ર, તમે કાેણ છેા ? અને કેવી રીતે રાજસેવા કરાે છે ? તે પુરૂષે કહ્યું, હું ક્ષૂત્રિય છું અને રાજાની હુજીરમાં રહું છું. રાજાની મારી ઉપર ઘણી પ્રીતિ છે, પણુ તેમની પ્રીતિ જાળવી રાખ-વાની મને ઘણી કાળજી રહ્યા કરે છે. જ્યારે હું ક્ષણુવાર વિશ્રાંતિ લે વા ઘેર આવું, ત્યારે પણ મારા મનમાં રાજાના ભય રહ્યા કરે છે. ર-ખેને રાજા નાખુશ થઈ જાય–– એવી ભારે ચિંતામાંજ હું સદા રહ્યા કરૂં છું. ખાતાં, પીતાં, ચાલતાં, ઉભા રહેતાં અને સુતાં અધી વખતે મારા હૃદયમાં એ રાજસેવાની ચિંતા રહ્યા કરે છે. અને તેથી હુ' ત-મને સામે આવતાં જોઇ શકયેા નહીં--માટે હું પાતેજ અપરા-ધી છ'.

આ પ્રમાણે કહી તે પુરૂષ ચાલ્યેા ગયેા. તે પછી શાેધકચ દ્રે નિ શ્ચય કર્યો કે, આ જગતમાં રાજસેવા પણ સારી નથી. તેની અંદર પણુ દીનતા અને ચિંતા રહેલી છે. એક વખતે શાેધકચંદ્ર ફરતા ફરતા નગરની બાહેર આવેલા એક વનમાં આવ્યા, ત્યાં તેણે એક જ્ઞાની પુરૂષને ઘણા પુષ્ટ અને સુ-ખી જોયા. તેને જોઇ શાેધકચંદ્રે પૂછશું, આપ પૂર્ણુ રીતે સુખી લા-ગાે છે. પણ આપના વાસ તાે આ વનમાં છે. આવા નિર્જન અને ભયંકર વનમાં આપ શી રીતે સુખી રહાે છેા ?અહિં આપને પાષ્ટિક પદાર્થો કયાંથી મળે છે ? તેમજ સુવાની ઉત્તમ શચ્યા અને સારાં વ ત્રા આ સ્થળે તમને કથાંથી મળતાં હશે ? આપની પાસે કાઇ ઉંચી જાતની સામગ્રી નથી, તે છતાં તમારૂં શરીર સર્વ રીતે સુખી હાેય, તેવું દેખાય છે, તેનું શું કારણ છે ?

તે જ્ઞાની પુરૂષે ઉત્તર આપ્યાે-હે ભદ્ર, મારી પાસે સુખનાં બી-ભાં સાધના કાંઇ નથી, પણ સુખનું સાધન એક માેટામાં માેટું છે. તેવું સાધન શું છે ? શાેધકચંદ્રે પૂછ્યું, જ્ઞાનીએ કહ્યું, ઉદાસીનતા-સમતા રાખવી, એજ માટામાં માેટું સુખનું સાધન છે. અને તે સા-ધનથી હું આ વનમાં પણ સુખી રહું છું. કાંદ કાેઇ મનુષ્યવા પદાર્થ સારા આવે, અથવા નઠારા આવે, તાપણ સમભાવ રાખવા. સારાથી ખુશી થવું નહીં, અને નઠારાથી નારાજ થવું નહીં. એવી ઉદાસીનતા-સામ્યભાવ રાખવાથી સર્વદા સુખી રહેવાય છે. જે મનુષ્યે સમતારસના સ્વાદ લીધા હશે. તે મનુષ્યને પછી બીજા કાેઇપણ પદાર્થ ઉપરપ્રીતિ થશે નહીં. એક સમતા-સમદષ્ટિ રાખવાના મહાગુણથી રાગ તથા દ્વેષ જીતી શકાય છે. અને જ્યારે રાગ દ્વેષ જીતવામાં આવે છે, ત્યારે મનાવત્તિ શાંતરસના સ્વાદ લેવાને તત્પર અને છે, તેથી હે ભદ્ર મા-રા પૂર્વના પુણ્યયોગે મને એ સુખનું સર્વોત્તમ સાધન પ્રાપ્ત થયેલું છે. અને તે સાધનના પ્રભાવથી હું સર્વ રીતે સુખી થયેા છું. અને થાઉં છું.

ગુરૂ કહે છે---હે શિષ્ય, આ પ્રમાણે એ જ્ઞાનીના વચન સાંલ-ળી તે શાેધકચ'દ્ર ઘણાજ પ્રસન્ન થઇ ગયાે. અને તેણે નિક્ષય કયોે કે, આ જગતમાં ઉદાસીનતા--સમભાવ રાખવાે, એજ ઉત્તમ છે. તે શિવાય બીજી બધી વસ્તુઓ સારી નથી. સમભાવમાંજ સર્વ પ્રકાર-નુ' સુખ રહેલું છે. પછી તે એવા નિક્ષય કરી પાતાના ગુર્જરપુરના મિત્રાને એકઠા કરી તેમની આગળ તે વિષેનુ' ભાષણ કરી, પાતાના વતનમાં પાછા આવ્યા હતા. અને ત્યાં રહી તે વૃત્તિ રાખી પાતાની જી દગીમાં સુખી થયેા હતા.

હે શિષ્યા, માટે આ જગતમાં ઉત્તમ સુખની ઇચ્છા રાખનારા પુરૂષે એ હુમેશાં ઉદાસીનતા–સમાનબુદ્ધિ ધારણ કરવી. જ્ઞાની પુરૂષ-ની જેમ ગૃહુસ્થ સ સારી જીવ પણ જો સમતાથી વર્ત્તે, તાે તે હુમેશાં સુખી રહે છે. તને માટે એક જૈન કવિએ નીચેની કવિતા ગાઇ બતા-વી છે, તે તમે સદા સ્મરણમાં રાખજો–

## सबैया.

"हांसी मे विषाद वसे विद्यामे विवाद वसे, काया में मरन गुरुवर्त्तनमे हीनता; इगुचिमे गिज़ान बसे पापतीमें हानि बसे, जे मे हारि सुंदर दज्ञामें छवी छिनता; रोग वसे जोगमें संयोगमें वियोग वसे, गुनमें गरव वसे सेवामांहि दीनता; ब्रोर गर्वरीति जेत। गर्जित व्यसाता सेती, साताकी सहझी है अप्रकेझी जदासीनता. "॥ १॥

ગુરૂના મુખથી આ પ્રમાણે કવિતા સાંભળી ગૃહી અને ચતિ બંને શિષ્યા ઘણાજ પ્રસન્ન થયા, અને તેમણે પાતાના ઉપકારી ગુ-રૂના ઘણાજ આભાર માન્યા.





# ત્રચાેદરા બિ<sup>·</sup>દુ— માેહરાજનું પરા<sub>ક</sub>મ.

ખ્યેા—હે મહાનુભાવ, આપ અમારી ઉપર માેટા ઉપકાર કરાે છાે, તેને માટે અમે આપના આભાર માનીએ છીએ. સમભાવ ઉપર આપે જે દષ્ટાંત આ પ્યું, તે ઉપરથી અમને ઘણાજ બાધ થયાે છે. હવે

તેવીજ રીતે બીજી<sup>.</sup> કાેઇ ઉત્તમ દર્ષાત આપી અમારા માહિત હુદયને જાગ્રત કરા.

**ગુરૂ— શિષ્યે**ા, તમારા હુદયમાંજે શકા હાેય, તે જણાવા. એ-ટલે હું તે તમને દષ્ટાંત પૂર્વક સમજાવીશ.

યતિશિષ્ય—હે લગવન, આ સ સારમાં જ્ઞાની પુરૂષના પ્રસ ગમાં આવેલા પુરૂષ કાઈ વાર ભ્રષ્ટ થાય કે નહીં? તે મારે જાણુવું છે. મે' ઘણી વાર સાંભળ્યું છે કે, જ્ઞાનીના સ ગમાં આવેલા પુરૂષ પણ કાેઈ વાર ભ્રષ્ટ થઇ સ સારના મહા દુઃખના ભાકતા થઈ પડે છે. આ વાત કેવી રીતે બને ? એ મને અસ ભવિત લાગે છે, જ્ય રે જ્ઞાનીના સ ગ થા-ય, અને પછી સ સારમાં રખડવું પડે, તાે જ્ઞાનીના સંગનુ ફળ શું? તે વિષે મને શ કા રહ્યા કરે છે, તાે આપ કૃપા કરી કાેઇ દષ્ટાંત આપી સમજાવા.

્**ગુરૂ**— હે શિષ્યાે, તમે જે પ્રશ્ન કર્યાે, તે ઘણાેજ ઉત્તમ છે. તે વિષે હું એક દષ્ટાંત કહું, તે તમે સાવધાન થઇને સાંભળાે—

મંગધદેશમાં તુર્યપુર નામે એક નગર હતું. તે નગર ઘણું રમ-ણીય હતું. તેની ચારે તરફ ગગન સુધી ઉંચાે એક માેઠા વિશાળ કી-લ્લા હતાે. કીલ્લાની ચારે તરફ શત્રુઓથી ઉલ્લ'ઘન ન કરી શકાય,તેવી એક ઉડી ખાઈ હતી. નગરને પૂર્વ અને પશ્ચિમ તરફ એ દરવાજા હતા. તેની અંદર શ્રેણીબંધ સુંદર મંદિરા આવેલાં હતાં. તે મંદિરા-ની શાભાથી તે નગર ઘણું રુમણીય લાગતું હતું.

તે નગરમાં માહનસિંહ નામે રાજ્ય કરતા હતા. તે રા-જાને માહવતી નામે રાણી હતી. તે રાણી ઉપર રાજા માહનસિંહ-ની ઘણીજ પ્રીતિ હતી. તે રાજાને મિથ્યારામ નામે એક પ્રાહ્મણ મંત્રી હતા, તે ચતુર મંત્રી પાતાના ચાતુર્ય ગુણથી રાજા માહનસિં-હુની પ્રીતિનું પાત્ર અન્યા હતા.

એક વખતે રાજા માહનાસાંહ પોતાના માનિતા મ'ત્રી મિથ્યા-રામને તથા બીજા કેટલાક પરિવારને સાથે લઇ વનમાં ક્રીડાક રવાને નીકળ્યા. તે વન હિંસક પ્રાણીઓથી ઘણું ગહન દેખાતું હતું. તે વનમાં મધ્યાન્હે ફરતા તૃષાતુર પ્રાણીઓને મૃગતૃષ્ણાના દેખાવથી ઘણું આ-કુળ વ્યાકુળ કરી દેતું હતું. સૂર્યાસ્ત થયાપછી માહકારી રૂપોને દર્શા-વતી ડાકિનીઓ અને પીશાચણીઓ તે વનમાં ફર્યા કરતી હતી. કા-ઇવાર રાત્રે અંગારા જેવા કીડાઓ તેમાં ઉડયા કરતા હતા.

રાજા મેહનસિંહ પાતાના મ'ત્રી સાથે તે વનમાં ફરવા નીકલ્યાે. વનની કુદરતી શાભાનું અવલાેકન કરતાં, અને છાયાદાર વૃક્ષા નીચે વિશ્રામ લેતા, તે રાજા વનના રમણીય પ્રદેશમાં ફરતા હતા. વનમાં કરતા ફરતા તે રાજા આગળ ચાલ્યાે, ત્યાં અતિપાતા નામે એક સુંદર નદી તેના જેવામાં આવી. તે નદીના તીર ઉપર એક વૃક્ષ જેવામાં આવ્યું. તે વૃક્ષ વિશ્રાંતિ કરવાને યાેગ્ય જાણી તેની નીચે રાજા પરિવાર સાથે વિશ્રાંતિ લેવા બેઠાે. તે વૃક્ષ ઉપર એક લુંટારા સ'તાઇને બેઠા હતાે. રાજા માહનસિંહને પરિવારસાથે ત્યાં આવેલા જોઇ, તે વિચારમાં પડયાે. અને તે તેજ ઠેકાણે છુપી રીતે બેશી રહ્યાે.

આ વખતે કેટલાએક સજ્જનાના માટા સાથ યાત્રા કરવા તે માર્ગે પ્રસાર થતા હતા. તે પેલા વૃક્ષ ઉપર બેઠેલા લુંટારાના જેવામાં આવ્યા. તેવામાં એવું બન્યું કે, તે સાથ માંહેલા એક માણુસે વૃક્ષ ઉપર બેઠેલા તે લુંટારાની તરફ દૃષ્ટિ કરી. તે કાૈતુકથી ઘણીવાર તેની તરફ બેઈ રહ્યા, ત્યાં પેલાે સજ્જનનાે સાથઆગળ ચાલ્યાે ગયાે, અને તે માણુસ તેનાથી વિખુટાે પડી ગયાે. આ સમયનાે લાગ બેઇ તે લુંટારા વૃક્ષ ઉપરથી ઉતરી રાજાને નમી પડયાે. અને તેણું રાજાને

વિનંતિ કરી કે, મહારાજ, હું એક મુસાફર છું; લુંટારાના **લયથી** અહિં વૃક્ષ ઉપર સ તાઇ રહ્યો હતેા. આપના આવવાથી મારા લય જતા રહ્યા છે. હવે મે' લુ'ટારા જેવા કાેઇ પુરૂષને આ વૃક્ષ ઉપરથી જોયાે છે, તેથી આપ કુર્પો કરી તેને પકડી લ્યેં. રાજા માહનસિંહે તેની વાત સત્ય માની. પછી પેલા સજ્જનના સાથથીવિખુટા પડેલા માણ-સને પકડવાને એક સુભટ માકલ્યા. તેણે આવી તે પુરૂષને લુંટીલીધા. અને પછી બાંધી એક મજબૂત બેડીમાં નાખ્યે৷ અને તેની ઉપર બે લાેહના પાટા જડયા. પછી તેને લઇ રાજા પાેતાના સ્થાનમાં આવ્યેા. **સાં તેને સીપાઈઓની પલટનને સાંપી દીધા. તે** પલટને તેને માટેા ગુનેગાર જાણી મેાટા કારાગૃહમાં રાખ્યાે. ત્યાં તેને પંચક્રટીઓ-હલકો ખારાક આપવા માંડયાે–જેથી કષ્ટ પામી તે કેઢી વિચારવા લાગ્યાે કે, "અહેા મે' કેવી ભુલ કરી \_ કે પેલા સજ્જનાેના સાથમાંથી હું વિખુટેા પડયાે. જે હું તેના સાથથી વિખુટાે પડયાે ન હાેત,તાે હું આ અન્યાયી રાજાની નજરે આવતે નહીં.'' આ પ્રમાણે ચિંતવતાે તે કેદી કારાગૃ-હમાં રહી ઘણાં કષ્ટા પામ્યા હતા. રાજા માહનસિંહ હમેશાં તેની તપાસ રાખતા, અને તેને દુઃખ આપવાને તત્પર રહેતા હતા.

એક વખતે કારાગૃહમાં મુંઝાએલાે તે કેદી લાગ જોઇને ત્યાંથી છટકી ગયાે, અને તે કાેઇ બીજા ચરિતસિંહ નામના રાજાના રા-જ્યમાં પેશી ગયાે. ત્યાં તેને દૈવયાેગે કાેઇ બે પુરૂષના સમાગમ થયાે. તે ઉપકારી પુરૂષોએ તેને તે રાજ્યના સ્વામી ચરિતસિંહની મુલાકાત કરાવી. તેણે ચરિતસિંહની આગળ પોતાનાે અધા વૃત્તાંત કહી સંભ ળાવ્યા. તે ઉપરથી માહનસિંહ રાજાની અનીતિ તેના જાણવામાં આ વી,એટલે તેણે તે પુરૂષને તથા બંને પુરૂષને સેન્યની સામગ્રી આપી માહનસિંહ રાજાની ઉપર ચડાઇ કરાવી. જેમાં આખરે માહનસિંહ પાતાના પરિવાર સાથે પરાલવ પામ્યાે હતાે.

ગુરૂ—હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઊપરથી શું સમજવાનું છે, ? તે તું ધ્યાન દઇને સાંભળજે. જે વિશાળ દેશ કહ્યા, તે આ ચાદ રજ્જુ પ્ર-માણુ લાક સમજવા-તેમાં જે ત્ર્યપુર કહ્યું ,તે દેવ, મનુષ્ય; તિર્યંચ અને નારકી એ ચાર ગતિ સમજવી. તે નગરના જે કિલ્લા છે, તે અવિવેક સમજવા. કારણુકે, જ્યાંસુધી અવિવેકનું રક્ષણુ હાેય, ત્યાંસુધી ચાર ગતિ રહેલી છે. તે નગરની આગળ જે ખાઇ કહેલી છે, તે ભવસ્થિતિ–

આ સંસારની સ્થિતિ સમજવી. તુર્યપુર—નગરમાં જે મેાટા મ'દી-રાની શ્રેણી છે, તે ચારાશી લાખે ચાર્નિ સમજવી. તે નગરને પૂર્વ અને પશ્ચિમ બે દરવાજા કહ્યા, તે નરક અને નિગાદ સમજવાં. કારણકે. તેનાથી ચતર્ગતિમાં જવાય છે. તે નગરના રાજા મેહનસિંહ તે માહ સમજવા. માહતું રાજ્ય ચારે ગતિમાં ચાલે છે. તેને જે માહવતા રાણી હતી, તે મહામૂઢતા સમજવી. મેાહની સાથે મહામૂઢતાના સંગ ધ હાેય છે. રાજા માહનસિંહને જે મિથ્યારામ નામે મંત્રી કહ્યા, તે મિચ્યાદર્શન સમજવું. માેહને મિચ્યાદર્શન પ્રિય હાેવાથી તે તેના માનિતા મ'ત્રી કહ્યા હતા. રાજા માહનસિંહ પાતાના મ'ત્રી તથા પરિવારની સાથે વનક્રીડા કરવાને નીકળ્યેા હતા. તે માહ મિથ્યા-દર્શન, ક્રેાધ, વગેરે કષાય તથા અજ્ઞાન વગેરે સુભટેાને**ા પરિવાર** લઇ ભવસ્થિતિરૂપ વનમાં કરવા નીકળે છે––એમ સમજવુ`.તે ભવાટવીનુ` વર્જીન આપતાં જે જે કહેલું છે, તે સ સારની સ્થિતિ દર્શાવે છે. તેની અંદર મૃગતષ્ણા--ઝાંઝવાના પાણીનું જે વર્ણન છે, તે તૃષ્ણાવાળા પ્રાણીઓની સ્થિતિ દર્શાવે છે. જે ડાકિની અને પિશાચણીઓ કહેલી છે, તે વિષયથી ભરેલી સ્રીએા સમજવી, જેએા પુરૂષે:ને માહિત કરી તેમના વીર્ય તથા રૂધિરને ચુસનારી છે. જે અગારા જેવા ચળકતા કીડાએા કહ્યા, તે સુવર્ણ, પદ્મરાગ તથા વિવિધ જાતના હીરાના આ-ભૂષણે કહેલા છે. જે પ્રેક્ષકાેના મનને આકર્ષે છે. વનમાં ફરતા માહ રાંજાએ જે અતિપાતા નામે નદી જોઇ હતી, તે હિંસા સમજવી. તેના તીર ઉપર જે વૃક્ષ હતું. તે પાપ સમજવું. કારણુ, જ્યાં હિ<sup>-</sup>સા-નું વહન થાય, ત્યાં પાપ રહેવુંજ છે. માહનસિંહ તે વૃક્ષ નીચે પરિવાર સાથે બેઠાે, તે સર્વ રીતે સ ભવે છે, કારણ કે, માહ કષાયના પરિવાર સાથે પાપના આશ્રય કરે છે, જે લુંટારા તે પાપ- વૃક્ષ ઉપર છુપાઇ ને રહ્યા હતા, તે કુવિકલ્પ સમજવા. કારણકે, કુવિકલ્પ–નઠારા સ'કલ્પ પાપમાંજ રહેલા હાેય છે. તે કુવિકલ્પ પાપવૃક્ષ ઉપર રહી કાેઇપણ સ'સારી જીવને કસાવા રહેલાે હતાે. જે કેટલા મેક સજ્જનાેનાે સાથ ત્યાંથી પ્રસાર થતા, તે જ્ઞાનીના સાથ સમજવા. કુવિકલ્પરૂપી લુંટારે તે સાથને જોયેા. પણ તેમાં તે ફાવી શકયાે નહીં. કારણકે, જ્યાંસુધી જ્ઞાનીનાે સ'ગ હાેય, ત્યાં સુધી કુવિકલ્પ થતાે નથી. તેવામાં જે કેાઇ પુરૂષ તે વૃક્ષ ઉપર રહેલા કુવિકલ્પને કૈાતુકથી એઇ રહેતાં, તે સાથથી

**જુદાે પડયે**⊨ે સ'સારીજીવ કુવિકલ્પના પ્રસ'ગથી જ્ઞાનીના સ'ગમાં-થી છુટા પડયા. એટલે તે લાગ નઇ પેલા કુવિકલ્પ રૂપી લુંટારા તેને કસાવાને માહરાજને મળ્યાે. અને તે સ'સારી જીવને લ'ટારાે ઠરાવી તેને પકડાવવાની ચાેજના કરી. કવિકલ્પ કરવાથી માેહ થાય છે–અને તે માહ સ'સારી જીવને પકડે છે. જે મે હનસિંહે તે જીવને પકડવાને જે સુભટ માેકલ્યાે, તે અજ્ઞાન નામે સુભટ સમજવાે, અને તેથી છ વ અજ્ઞાનના પ્રસ ગમાં આવે છે. તે અજ્ઞાન રૂપી સુભટ જીવને લુંટી લે છે-એટલે જીવ અજ્ઞાનથી મૂઢ અનો જાય છે માહરાજાની પ્રેરેણા-થી અજ્ઞાન રૂપી સુભટ સ સારો જીવને બેડીમાં નાખે છે, જે બેડી કહી તે આશા સમજવી. અને તેની ઉપર જે બે લેહના પાટા જડ્યા, તે રાગ દ્રેષ સમજવા. એટલે અજ્ઞાનને વશ થયેલા જીવ આશા ની સાથે રાગ દેવથી એડાય છે. પછી માહરાજે પાતાના સ્થાનમાં આવી તેને સીપાઇએાની પલટનને સાંપી દીધા હતા. તે સીપાઇની પલટન તે ભવિતવ્યતા સમજવી. આશા, તથા રાગ દ્વેષમાં અંધાયે-**લેા છવ ભવિતવ્યતાને આધીન થાય છે. તે કે**દી થયેલા છવને જે પંચકૂટી-હલકાે ખારાક આપવામાં અવતાે, તે પાંચ વિષયનાે ચાેગ સમજવા. (વષચાના ભાગથા રાગ વગેરે અનેક કષ્ટા તેને સહન કરવાં પડે છે. પછી ભવિતવ્યતાને યાેગેતે કષ્ટ પામતા જીવને શભ પરિણામ થવાથી તે સારા ાવચાર કરે છે, તેથી તે ત્યાંથી છુટવાના ઉપાય કરે છે. છેવટે ચરિતસિંહ રાજાના રાજ્યમાં જાય છે, એટલે તેનામાં ચા-રિત્ર લેવાના પરિણામ ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં તેને જે બે પુરૂષા મળે છે. તે જ્ઞાન તથા વૈરાગ્ય સમજવા. તે અ'ને પુરૂષો તેને ચરિતસિંહ રાજાની મુલાકાત કરાવે છે. એટલે જ્ઞાન તથા વૈરાગ્યથી તેને ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. પછી ચરિતસિ હે સૈન્યની સામગ્રી આપી માહનસિ હ રાજા ઉપર ચડાઇ કરાવી, આખરે તેને હરાવે છે. તે ઉપરથી એમ સમજવાનું છે કે, ચારિત્રથી સર્વ પ્રકારના મૂલાેત્તર ગુણુરૂપ સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય છે. અને તેથી કરીને માહના વિજય થાય છે.

હે શિષ્ય, આ દર્ષાત ઉપરથી તારા પ્રશ્નના ખુલાશા આવી જાય છે. જ્ઞાનીના સ'ગ કરનાર પુરૂષ પણ જો કુવિકલ્પ કરી જ્ઞાનીથી જીદ્દા પડે છે. તા તે પાછા બ્રષ્ટ થઇ જાય છે; તેથી હંમેશાંજ્ઞાનીના સ'-ગ રાખવા. અને મનમાં કુવિકલ્પ કરવા નહીં. જો કુવિકલ્પ કરવામાં Sh. K.-૧૦ આવે, તેા તેથી પેલા મુસાકરનો જેમ માેહરાજા સપડાવી કારાગૃહમાં પૂરી દે છે. અને તેથી અનેક જાતનાં કષ્ટ ભાેગવવા પડેછે. જ્યારે તેને ચારિત્ર ગુણુની પ્રાપ્તિ થાય, ત્યારે તે માહરાજાના પરાભવ કરી શકે છે. શિષ્ય—હે મહારાજ, આપે આપેલા દષ્ટાંત ઉપરથી હવે મા-

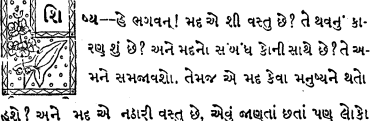
ારાબ્ય-હ મહારાજ, આપ આપલા દ્વષ્ટાત ઉપરયા હવ મા રા સમજવામાં બરાબર આવી ગયું છે. જ્યાંસુધી કુવિકલ્પ થાય ન હીં, ત્યાંસુધી જ્ઞાનીના સંગમાં રહેલાે માણસ બ્રષ્ટ થતાે નથી, પણ જ્યારે કુવિકલ્પથી જ્ઞાનીના સંગ દૂર થઇ જાય, તાે તે પાછા બ્રષ્ટ થઇ જાય છે. આ વાત મારા હુદયમાં યથાર્થ રીતે સમજવામાં આવી છે. ગુરૂ-હે શિષ્યા, તમે બંને આ દષ્ટાંતનું સર્વથા મનન કર-

ેંજો, અને તે ઉપરથી હુદયમાં સારી ભાવના ભાવ્યા કરજો, જેથી તમા-રા શુભ પરિણામ વૃદ્ધિ પામશે, અને દુષ્ટ એવા માહરાજના ઝપાટા-માં તમે આવશા નહીં.

**શિષ્ય**—હે ઉપકારી ગુરૂ, આપ અમારી ઉપર સર્વ<sup>૧</sup>શ કૃપા રાખાે છેા. અને અમારૂ શુભ કરવાને સદા તત્પર રહેા છેા, તેથી અ-મે આપના યાવજ્જીવ આભારી છીએ. આપના જેવા નિષ્કારણ શુભે ચ્છક પુરૂષા આ જગત્માં થાેડા હશે.

> અં∰ા ચતુર્દ'શ ભિ<sup>-</sup>દુ—મદત્યાગ'





્શા માટે મદ કરે છે ?

શિષ્યના આવાં વચન સાંભળી ગુરૂ મહારાજ બાલ્યા— હે દે-વાનુપ્રિય, તારા પ્રશ્ન સાંભળી મને સંતાષ થયા છે. આ જગત્માં મા-ષુસને નઠારી સ્થિતિએ લાવનાર મદ છે. મદના પ્રભાવથી ઘણા મનુ-ખ્યા દુર્ગતિના પાત્ર અનેલા છે. અને અને છે. મદ એ શી વસ્તુ છે. તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે મદના અર્થ અહં'કાર થાય છે. અને તે આ-ઠ કારણાને લઇને ઉત્પન્ન થાય છે. જાતિથી, લાભથી, કુલથી, રૂપથી, તપથી, બળથી, વિદ્યાર્થી અને અધિકારથી–એમ આઠ પ્રકારના કારણાથી મદની ઉત્પત્તિ થાય છે. અને એ મદના સંબ'ધ હૃદયની સાથે છે. જ્યારે માણુસના હૃદયમાં "હું કાેણુ છું, અને કેવા છું." એવા વિચાર થા-ય છે, ત્યારે તેમાંથી મદની ભાવના ઉત્પન્ન થાય છે. શુદ્ધ અને નિર્મ ળ હૃદયમાં મદને અવકાશ મળતા નથી. મલિન અને ક્ષેલ પામેલા મનમાં મદના સત્વર પ્રવેશ થાય છે. તો ઉપર એક દર્ષાત છે, તે સાવધાન થઈને સાંભળજો—

મશુરાપુરીમાં ગાવિ દસિંહ નામે એક રાજા હતા. તે રાજાને સુમતિ નામે એક મ'ત્રી હતા. તે ઘણુંા ચતુર અને કા રભાર કરવા-માં પ્રવીણ હતા. તેની પ્રવીણતા જોઇ રાજા ગાવિ દસિંહ તેની ઉપર ઘણુંજ પ્રસન્ન રહેતા હતા, અને તેને ઘણુંજ માન આપતા હતા. આ રાજા અને મ'ત્રી અ'ને મળી રાજ્ય ચલાવતા હતા. મંત્રી સુમતિ રાજાને અનુસરીને ચાલતા, અને રાજા મ'ત્રીને અનુસરીને ચાલતા હતા.

એક વખતે રાજા ગાવિ દસિંહના હજૂરમાં એક માણસ નાકર રહેવાને આવ્યા, રાજાએ તેને માટે પાતાના મ'ત્રી સુમતિને પુછયું, મ'ત્રિરાજ, આ કાઇ સેવક મારી હજૂરમાં રહેવા આવ્યા છે. તેને રા-ખવાની મારી ઇચ્છા છે, તા તમારી શી સલાહ છે. સુમતિએ કહ્યું, મહારાજા, તેનામાં શું ગુણુ છે, રાજાએ કહ્યું', તે માણસ ઉંચી જાતના છે. તેથી તેને નાકર રાખવાની મારી ઇચ્છા છે. મ'ત્રીએ રાજાને કહ્યું. માત્ર જાત જોઇને નાકરી આપવી, તે મને યાગ્ય લાગતું નથી. પછી તમારી ઇચ્છા. રાજાએ તે વિષે વિચાર કર્યો કે, મ'ત્રી ઇર્બ્યાને લઇને આવી સલાહ આપે છે, તે સલાહ આપણે માન્ય કરવી નહિ, આવું વિચારી રાજાએ તે માણુસને પાતાની હજૂરમાં રાખ્યા. એક વખતે રાજા ગે વિંદસિંહ વનમાં કરવા ગયા હતા, ત્યાં એ-ક માણસ રાજાની પાસે ઉભા રહ્યા, તેણે રાજાને વિનયથી પ્રણામ કરી કહ્યું, રાજે દ્ર, હું આપની પાસે સેવા કરવા ઇચ્છું છું. રાજાએ પુ-છયું, તારામાં શા ગુણ છે ? તે પુરૂષે કહ્યું, હે મહારાજા, હું સારા શુક-નના ગણાઉ છું. હું જેની પાસે રહું, તે માણસને ઘણા પ્રકારના લાભ થાય છે. તેના વચન સાંભળી રાજા લાભાયા, અને તેને સાથે લઇ નગરમાં આવ્યા. રાજાએ પાતાના મંત્રી સુમતિને છાલાવીને પુછ્યું, મંત્રી, આજે વનમાં કરવા જતાં આ નવા માણસ મળી ગયા છે. તે માણસ સારા શુકનના હાવાથી જ્યાં તે જાય ત્યાં લાભ થાય છે. મંત્રી આલ્યા,—રાજા, કેવળ લાભ ઉપર વિચાર કરવાના નથી. તેના સાથે બીજા ગુણાની જરૂર છે. મંત્રીની આ સલાહ રાજાને પસંદ પડી નહીં. તેણે પોતાની સ્વતંત્રતાથી તે માણુસને પાતાની પાસે રાખ્યા

એક વખતે રાજા અશ્વ ઉપર બેસી ઉદ્યાનમાં ક્રીડા કરવાને ગયેા. મંત્રી સુમતિ તેની સાથે હતા. ક્રીડા કર્યા પછી રાજા પાછા વળ્યા, તે વખતે કાઇ અકસ્માત્ પૃથ્વીના અવાજ સાંભળી રાજાના ઘાડા ચમ-કયા, અને તેથી તે તાફાન કરવા લાગ્યા, આ વખતે કાઇ બે મુસાફરા ત્યાંથી પ્રસાર થતા હતા, તેમણે આવી રાજાના ઘાડાને પકડી રાખ્યા, થાડી વારે ઘાડા શાંત થયા. રાજાએ તે બ'ને પુરૂષાને પુછ્યું, તમે કાણ છા ? તેઓમાંથી એક જણ ગાલ્યા–હું કુલીનસિંહ છું, સૂર્યવ શના ઉચી જાતના રજપૂત છું. બીજાએ કહ્યું, મારૂં નામ રૂપરામ છે. હું ગંધર્વ કુળના પુરૂષ છું, પછી રજાએ તેમને માનથી સાથે લીધા. રાજ-ગૃહમાં આવ્યા પછી સુમતિ મંત્રીને પુછ્યું, મંત્રી, આ બે પુરૂષોને મા-રે સેવક તરીકે રાખવા છે. તમારા શેા અભિપ્રાય છે? મંત્રીએ કહ્યું, મહારાજા, જે કુલીનસિંહ છે, તેને આપણા સૈન્યમાં રાખા, અને જે રૂપરામ છે. તેને સારૂ ઇનામ આપી રજા આપા. રાજાએ મંત્રીની સલાહ માન્ય કરી નહીં. બ'નેને પાતાની હજાૂરમાં રાખ્યા. આથી મંત્રીના મનમાં ખેદ થયા.

એક વખતે રાજા વ સતોત્સવ કરવાને ઉદ્યાનમાં ગયે৷ હતા. વસ -તના પ્રભાવથી નવપલ્લવિત થયેલા વૃક્ષાની શાભા જોઇ મનમાં આન -દ પામતાહતા. તેવામાં એક પુરૂષ તપસ્યા કરતા તેના સવામાં આવ્યા, તે પુરૂષ કાેઈ વૃક્ષનીચે બેસી તપસ્યા કરતા હતા. રાજાએ તેની પાસે જઈને પુછ્યું, તમે કેાણુછેા ? તે પુરૂષે કહ્યું, હું ગૃહસ્થ તપસ્વી છું. કેા-ઇ કામના પૂર્ણ કરવાને વનક્ળયા નિવાંહ કરી તપસ્યા આચરૂં છું. રાજાએ પુછ્યું, તારાથી શાે લાભ થાય ? તપસ્વીએ ઉત્તર આપ્યાે. જે-ની પાસે હું રહું, તેની મનઃકામના પૂર્ણ થાય છે. તે ઉપરથી રાજાએ તેને પાતાની પાસે રાખ્યાે. પછી તેણુ મ ત્રીને પુછયું, હે સચિવ, આ તપસ્વી મનવાંછા પૂરી કરે તેવા છે. તેથી હું તેને મારી હજૂરમાં રાખું છું. મ ત્રીએ કહ્યું, તેવા કામી તપસ્વીને પાસે રાખવા તે યાગ્ય નથી. આ સલાહ રાજાએ માન્ય કરી નહિ, અને તેને પાતાની પાસે રાખ્યાે.

એક વખતે રાજા પેહેલવાનાના અખેડામાં જઇ ચડયા. ત્યાં મ-લ્લાેએ મલ્લકુસ્તી કરવા માંડી. તેવામાં એક બળવાન મલ્લે બીજા બધા મલ્લાેને હઠાવી દીધા. તે જોઇ રાજા તેના ઉપર પ્રસન્ન થઇ ગ-ચા. અને મ'ત્રીની નાખુશી છતાં રાજાએ તેને પાતાની હજૂરમાં રાખ્યાે.

એક વખલે કેાઇ વિદેશી બે પુરૂષે રાજા ગે વિંદસિંહને મ-ળવા આવ્યા, દ્વારપાળે તેમના ખબર આપ્યા, એટલે રાજાએ તેમને પેાતાની પાસે બાેલાવ્યા, અને પુછ્યું કે, તમે કાેણુ છે! ? તેઓમાંથી એક જણુ બાેલ્યાે—મહારાજ, હુ' એક માટેા વિદ્વાન છું, મે' ઘણુ વિદ્વાનાને સભામાં હરાવી દીધા છે, અને અનેક પ્રશસ્તિ પત્રા (સટી-પ્રીગીટ્સ્) મેળવ્યાં છે, બીજાએ કહ્યું, હુ' એક સત્તા કળાને જાણુના-રા પુરૂષ છું, લાેકા ઉપર સત્તા કેમ ચલાવવી ? એ કળા હુ' જાણુ' છું. મને જેતાંજ લાેકા મારે તાબે થઇ જાય, એવી અદ્લુત કળા મા-રામાં રહેલી છે. તે બ'ને વિદેશી પુરૂષોના જીદા જીદા ગુણુ જોઈ રાજા-એ તેમને પાતાની પાસે રાખ્યા. અને તે વખતે તા પાતાના મંત્રી સુ-મતિની સલાહ પણુ લીધી નહીં.

હવે રાજા ગાવિદસિંહની હજૂરમાં જીદા જીદા આઠ માણુસા નીમાયા. વિવિધ પ્રકૃતિના તે માણુસાએ રાજાને જીદે જીદે રસ્તે દેાર-વા માંડયા, અને તેથી લાેકામાં રાજા તરકથી જીલમ થવા લાગ્યા, આ ખબર જાણી મ'ત્રી સુમતિ પાતાની છેવટની કરજ બજાવાને રા-જાની પાસે આવ્યા, અને તેણુ વિનયથી રાજાને જણાવ્યું, મહારાજા, હું આપના પૂર્ણ હિતેચ્છુ છું; તેથી આપને કહેવા આવ્યા છું, આપે મારી અવગણુના કરી જે આ આઠ નવા માણુસાને હજૂરમાં રાખ્યા છે, તે ઘણુ' અનુચિત કર્યુ છે. એ લાેકાળી દાેરવાઇને આપ કાર્યાકા-યંના વિચાર કરી શકતા નથી. અને તેથી લાેકામાં આપની નિંદા થાય છે, માટે આપ એ આઠે જણાના સ'ગ છાેડી ઘેર. નહીંતા ઘણુંજ ન-ઠારૂં પરિણામ આવશે.

મ ત્રીના આ વચના રાજાને રૂચિકર લાગ્યાંનહીં. તેણે કહ્યું, મ ત્રી, તમે ગમે તેટલું કહેશા, તાપણ એ લાેકાને હું છેાડવાના નથી. તે ઓ મને ઘણાજ આનંદ આપે છે. રાજાના આવચન સાંભળી સુરૂમાં-ત્રી સુમતિ પાતાના અધિકાર છાેડી ચાલી નીકળ્યા. પછી રાજા ગાવિં-દસિંહ એ આઠહજૂરી લાેકાની સાથે રહી પાતાનું રાજ્ય ચલાવા લાગ્યા. સુમતિમ ત્રી વિના રાજ્યમાં અધાધ ધી ચાલવા લાગી. તે આ-

હુનાલમ તા વિષા સંબંધમાં એ વાયૂ તો વાલા તે તો તે ઠ હુજાૂરી લોકોના કહેવાથી રાજા ગમે તેમ વર્ત્તવા લાગ્યો. અને અ-નેક પ્રકારના દુર્વ્યંસનાને સેવવા લાગ્યા. રાજાની આવી અનીતિ જોઇ પ્રજા તેની ઉપર નારાજ રહેવા લાગી, અને રાજાને રાજ્ય ઉપ-રથી દૂર કરાવાની યાજના કરવા લાગી. છેવડે તેની પાસેના એક રા-જાની આગળ લોકોની ક્રરીયાદ ગઇ. અને તે લાગ જોઇ તે રાજા ગાે-વિંદસિંહ ઊપર ચડી આવ્યા, અને પ્રજાની સહાયથી તેણે ગાવિંદસિંહ ઉપર મોટા ધસારા કર્યો.

આ વખતે ગાવિંદસિંહ ચિંતામાં પડયા. પાતાની પ્રજા ખુટેલી જોઈ તેનામાં પરાસવ થવાના ભય લાગ્યા. તે વખતે તે પાતાના બાે કા કચ્ચ'દ્ર નામના નગર શેઠને શરણે ગયા, અને તેની પાસે પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા--નગર શેઠ, તમે પ્રજાના આગેવાન છા, બધી પ્રજા શત્રુની તરક થઈ ગઇ છે, તા તેમને સમજાવા. પ્રજાનુ' બળ નહીં હાે-વાથી શત્રુરાજા મને હરાવી દેશે, અને મારૂં રાજ્ય લઇ જશે. નગર શેઠે કહ્યું, રાજે'દ્ર, જો તમે રાજ્યના બચાવ કરવા ઇચ્છતા હાે, તા તમારે સુમતિમ'ત્રીને પાછા બાલાવી મ'ત્રિપદ ઉપર રાખવા, અને તમારી હજૂરમાં જે આઠ માણસા રહ્યા છે, તેમને દ્વર કરવા. રાજાએ તે વા-ત અ'ગીકાર કરી, પછી નગર શેઠના કહેવાથી રાજા ગાવિંદસિંહ સુ-મતિ મ'ત્રીને બાલાવ્યા, અને તેને તેની સલાહ પ્રમાણે ચાલવાનું વ-ચન આપ્યું---પછી સુમતિમ'ત્રીએ પેલા આઠ હજૂરી લાકોને રાજા પાસેથી દ્વર કરાવ્યા, એટલે રાજા નીતિ પ્રમાણે ચાલવા લાગ્યા. પછી બધી પ્રજા રાજાની તરક થઇ એટલે પેલા ચડી આવેલા રાજા પાતા નું સૈન્ય લઇ પાછેા ચાલ્યાે ગયાે.

ગુરૂ કહે છે--હે શિખ્યા, આ દ્રષ્ટાંત ઉપરથી જે ઉપનય સમ જવાના છે, તે ધ્યાન દઇને સાંભળજો. જે રાજા ગાવિ દસિંહ તે છવ સમજવા. તેના મંત્રી જે સુમતિ તે સારી ખુદ્ધિના વિલાસ સમજવા. રાજા ગાવિ દસિંહ સુમતિમ ત્રોની સલાહથી ચાલતા, અને તેની ઉપર પ્રીતિ રાખતા, ત્યાં સુધી તે સુખી હતા. તેમ છવ જયાં સુધી સારી ખુદ્ધિથી ચાલે છે, ત્યાં સુધી તે સુખી રહે છે. રાજા ગાવિ દસિંહ સુ-મતિમ ત્રીની સલાહ વિના જે આઠ સેવકા રાખ્યા હતા તે છવને આઠ મદ સમજાવ. છવ જે સારી ખુદ્ધિને અનુસરી ચાલતા નથી. તા તેનામાં આઠ પ્રકારના મદ ઉત્પન્ન થાય છે. જે પ્રથમ રાજાની પા-સે નાકર રહેવા આવ્યા, તે જાતિમદ સમજવા. જાતિમદ થવાથી 'હું ઉચી જાતના છું ' એવા મદ થાય છે. રાજાને વનમાં ફરવા જતાં જે માણસ મળ્યા હતા, અને તેણે રાજાને જણાવ્યું હતું કે, 'હું સારા શુ-કનના લાભકારી માણસ છું, ' તે લાભમદ સમજવા. કોઇ જાતના લાભ થવાથી માણસને જે મદ આવે તે લાભમદ કહેવાય છે.

રાજા ગાેવિંદસિંહ અશ્વ ઉપર બેશી ફરવા જતાં કાેઇ અવાજ-વડે ચમકવાથી જે બે માણુસાએ આવી ઘોડાને પકડી રાખ્યા હતા, અને પછી રાજાએ તે બ'નેને પાતાની પાસે રાખ્યા હતા, તેમાં જે કુ-લીનસિંહ તે કુલમદ અને બીજો જે રૂપસમ ગ'ધર્વ તે રૂપમદ સમ-જવા. જીવને જ્યારે કુલમદ થાય છે, ત્યારે તે પાતાને ઉંચાકુળના ગણુ છે. અને જ્યારે રૂપમદ થાય છે, ત્યારે તે પાતાને રૂપવાન્ ગણે છે.

જે રાજા વસ તાત્સવ જોવાને વનમાં ગયેલ, અને ત્યાં જે વૃક્ષ નીચે તપસ્યા કરતા માણુસ જોવામાં આવ્યા. અને તેને રાજાએ પા-તાની પાસે રાખ્યા, તે તપમદ સમજવા. રાજાને પેહેલવાનાના અ-ખેડામાં જે મલ્લ બળવાન હતા, અને તેને પાતાની પાસે રાખ્યા હતા, તે અલમદ સમજવા. જે બે પુરૂષા રાજાને મળવા આવ્યા હ-તા, તેઆમાં એક વાદ કરવામાં કુશલ વિદ્રાન હતા, અને બીજો સત્તા કળાને જાણુનારા હતા, તેઆ વિદ્યામદ અને અધિકારમદ સમજવા. જેમ રાજા ગાવિંદસિંહ આઠ હજૂરી લોકોના સહવાસમાં રહી દુર્જાસની અને પ્રજાને અપ્રિય થઈ પડ્યા હતા, તેમ જીવ, જાતિ- મદ, લાભમદ, કુલમદ, રૂપમદ, તપમદ, અલમદ, વિદ્યામદ અને અધિ-કારમદથી યુક્ત થઇ દુર્વ્યસની અને લાેકામાં અપ્રિય થઇ પડે છે. જ્યારે રાજા ગાેવિંદસિંહ આઠ હજૂરી લાેકાના સંગથી પ્રજાને અપ્રિય થઇ પડયા હતા, અને તેથી લાેકાની ઉશ્કેરણીથી બીજો રા-જા તેને પરાભવ કરવા આવ્યા હતા. અને આખરે તે નગરશેઠની શ-રણે જઇ સુમતિ મંત્રીને પાછા ગાલાવી આવ્યા, અને તેથી તે પરા-ભવમાંથી બચી ગયા હતા. તેવી રીતે જીવ આઠ પ્રકારના મદના પ્ર-સંગથી પ્રજા-એટલે લાેકા અથવા શમતાને અપ્રિય થયા, એટલે બીજા રાજારૂપ કલાયસમૂહ તેની ઉપર ચડી આવ્યા. પછી જ્યારે નગરશેઠરૂપ ઉત્તમ ગુરૂને શરણે આવે ત્યારે તે ગુરૂના ઉપદેશથો છવ આઠ પ્રકારના મદના ત્યાગ કરે છે, એટલે તે કલાયથી સુક્ત થઇ સુખી થાય છે.

આ દર્ષાંત સાંભળી તે ગૃહી અને યતિ બંને શિષ્યાે પરમ આ-નંદ પામી ગુરૂચરણમાં વાર'વાર પડી પ્રણામ કરવા લાગ્યા. અને હુદ્યથી તે ગુરૂના અતિ આભાર માનવા લાગ્યા.

પ'ચદરાબિ'દુ—નારાપ'ચક. " झानगवों मतेर्माद्यं नैष्ठुर्यं वचने तथा । राद्रेजावः प्रमादश्च कॉथतं नाझपंचकम्" ॥१॥ ભાવાર્થ—" झानने। ગર્વ, મતિની મ'દતા, નિષ્ટુર વચનને। ઉશ્ચાર, રૌદ્ર ભાવ અને પ્રમાદ એ પાંચ નાશ થવાના પ્રકાર છે, તે નાશ પ'ચક કહેવાય છે."



બ્ય, હે કૃપાનધાન ગુરૂ મહારાજ, આપના ઉપદેશથી મને અવર્ણુનીય આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે. આપજે જે દર્ષાંત આપી કહેા છા, તે તે ચથાર્થ રીતે અમાશ



ભાણુવામાં આવી જાય છે, હવે આપને એટલું પુછવાનું છે કે, પ્રાણી-માત્ર પાતાના ઉદયની ઇચ્છા રાખે છે, કાેઇ અસ્તની ઇચ્છા રાખતું નથી, જેથી પેતાના ઉદય થવાના હાય, તેવા ઉપાયા સર્વ મનુષ્યા કરે છે, તે છતાં તેઓના ઉદય થવાને હાય, તેવા ઉપાયા સર્વ મનુષ્યા છે. તેનું શું કારણ હશે. કદ હાનિકારક ઉપાયા કરે, તા તેથી હાનિ થવા સંભવ છે. પણ કાઇ તેવા હા નકારક ઉપાય કરતું નથી. સર્વે લા ભકારક ઉપાય કરે છે. તે છતાં તેને અકસ્માત્ હાનિ—નાશ થઇ જા-ય છે. તેનું શું કારણ હશે?

ગુરૂ—હે વત્સ, તે કહ્યું. તેયથાર્થ છે. જગત્માં ઉદય તથા લા-ભના ઉપાયા કરનારાને ડ્રાનિ થઇ પડે છે. એવું દેખાય છે, પણ તે સ્ સ્મદૃષ્ટિથી જોશા, તા તેમાં ઉપાય કરનારના દાષ છે. કારણકે, કાંઇપ-ણ દાષ આવ્યા વગર ઉદય તથા લાભના ઉપાય કરતાં હાનિ તથા નાશ થતા નથી. આપણને જે ઉદય તથા લાભના ઉપાય લાગતા હાય, તે હાનિ તથા નાશના ઉપાય હાય છે. સ્વાર્થથી અધ થયેલા મનુષ્ય સ્ સ્મ વિચાર કર્યા વગર એ જોઇ શકતા નથી.

હે શિષ્ય, આ જગતમાં પાંચ પ્રકાર નાશના કહેવાય છે. જૈનશા-સ્રકારો તેને ન શપ ચક કહે છે. એ પાંચ પ્રકાર માંહેલા જો એક દો-ષ રહેલાે હાય, અને મનુષ્ય ઉદય તથા લાભના ઉપાય કરતાે હાેય, તાે તેને લાભને બદલે નાશ થાય છે. એ દાેષ પાતાનામાં હાેય, તે છતાં સ્વાર્થી અને અભિમાની મનુષ્ય તેને જોઈ શકતા નથી.

**શિષ્ય**—હે ગુરૂ મહારાજ, અંનાશપ ચક વિષે મને સમજાવેા. ઉદયના નાશ થવાના પાંચ પ્રકાર કથા છે ? અને તે કેવા રીતે એા ળખી શકાય છે ? તે કપા કરી કહેા.

ગુરૂ—હે શિબ્ય, જ્ઞાનના ગર્વ રાખવા, બુદ્ધિની મંદતા, કટુ વચના બાલવાં, રાદ્ર ભાવ ધારણ કરવા, અને પ્રમાદ—આળસ રા-ખવા-એ પાંચ પ્રકારે મનુષ્યના ઉદયના–લાભના નાશ થાય છે. તેમ-જ તેનાથી સમકિતના પણ નાશ થાય છે. કદિ મનુષ્ય પાતાના ઉદ-યના માર્ગ ચહુણ કરતા હાય, પણ જો તેનામાં જ્ઞાનના ગર્વ હાય, તા તેના ઉદય કદિપણ થતા નથી. તેથી એ નાશ થવાના પ્રથમ પ્રકાર કહ્યે. છે. જેનામાં બુદ્ધિની મંદતા હાય, તે માણસ પણ પાતાના ઉ-દય કરી શકતા નથી કારણ કે, ઉદય કરવાના વિચારાની આંદર બુ-દ્વિની જરૂર છે. જો બુદ્ધિ મંદ હાય તો, ઉદયના ખરા વિચારા થઇ શકતા નથી, તેથી નાશના બીજો પ્રકાર બુદ્ધિની મંદતા કહેલ છે. ક-Sh. K.-૧૧ ડવાં વચના બાલવાં, એ નાશતા ત્રીજો પ્રકાર છે. કડવાં વચન બા લનારા માણુસ સર્વને અપ્રિય થઇ પડે છે. અને તેથી તેના ઉદયમાં ઘણુ અ'તરાય આવે છે, એટલે તેના સત્વર નાશ થાય છે. તેથી કટુ વચન બાલવાં-એ ઉદયના નાશના ત્રીજો પ્રકાર કહ્યા છે. જે માણુસ પાતાના ઉદય કરવા ઇચ્છતા હાય, તેણુ કદિપણુ રાદ્રભાવ ધારણુ ક-રવા નહિ. કારણુકે, રાદ્રભાવમાં ભયંકરતા રહેલી છે, અને તેથી તેવા માણુસ બધાને અપ્રિય થાય છે. એટલે તેના ઉદય અથવા લાભમાં ઘણુ અ'તરાયા ઉભા થાય છે, તેથી રાદ્રભાવ ધારણુ કરવા-એ ના-શના ચાથા પ્રકાર છે. જેણુ પાતાને લાભ મેળવવા હાય, તેણુ પ્રમાદ રાખવા નહિ. પ્રમાદ રાખવાથી ઉદય તથા લાભને માટે જે જે પ્રયત્ન કરવાના હાય, તેમાં ગફલત થઇ જાય છે. અને તેથી કરીને ઉદય ત-યા લાભના નાશ થઇ જાય છે. પ્રમાદથી આળસ અનેલા માણુસ કદિપણુ ઉદયમાં આવતા નથી. માટે પ્રમાદ રાખવા, એ નાશના પાં-ચમા પ્રકાર છે.

હે વત્સ, આ નાશપ ચક સાંસારિક ઉદય તથા લાભના વિરાધક છે-એમ કાંઇ સમજવાનું નથી, પણ તેનાથી ધાર્મિક ઉદયના પણ ના-શ થાય છે. એ નાશપંચકથી સમકિતના પણ નાશ થઇ જાય છે. અને શાસકારે સમકિતના નાશને માટેજ એ નાશપંચક કહેલું છે.

હે શિષ્ય, તે વિષે એક મનારંજક દષ્ટાંત છે, તે એક ચિત્તે સાંભળ.

વિશાલા નગરીમાં ચ'દનદાસ નામે એક વર્ણિક રહેતા હતા. તેને રમા નામે એક સ્ત્રી હતી. ચંદનદાસને રમાના ઉદરથી પાંચ પુ-ત્રા થયા. તેઓનાં કેશવ, વામન, હરિ,શ્યામ, અને મદન એવાં નામ હતાં. તેઓ અનુક્રમે મેાટા થયા. ચ'દનદાસે પાંચેને પાઠશાળામાં માકલી સારા અભ્યાસ કરાવ્યા. ચ'દનદાસ વિશાલા નગરીમાં એક સારા વેપારી હતા. તેનામાં વ્યાપાર કરવાની સારી કળા હતી. એક વખતે દૈવયોગે ચ'દનદાસને વેપારમાં માટી નુકશાની લાગી. તેણે જે ભાવથી કરીયાણાની ખરીદી કરી હતી, તે ભાવ તદ્દન બેશી ગયા, એટલે તેને ભારે નુકશાનીથઈ પડી. તે નુકશાનીમાં તે તદ્દન નિર્ધન થઈ ગયા, જેવી તેની ચઢતી હતી, તેવી પડતી થઈ પડી. ઘરમાં જે દ્રવ્ય હતું, તે ચાલ્યુ' ગયુ', એટલુંજ નહીં, પણ તે માટા કરજમાં આવી પડયા. આથી તેને ભારે દુઃખ થયું. ચ'દનદાસ પાતાના પરિવાર સાથેદુઃખી થવા લાગ્યા.

એક વખતે ચ'દનદાસ પાતાના એકાંત ઘરમાં બેશી ચિંતા કર-તાે હતા, ત્યાં તેની સ્ત્રી રમા આવી, રમાએ પતિને ચિંતા<u>ત</u>ર **નિઇને** કહ્યું, સ્વામી, શાની ચિંતા કરાે છેા ? ચંદ્રનદાસ બાલ્ચાે—પ્રિયા, ઘર-ની ચિંતા કરૂં છું. હવે મારી પાસે કાંઇ ધન રહ્યું નથી. અને હું કરજ-ના ખાડામાં આવી પડયેા છું. લેણદારા મને ઘણી રીતે સતાવે છે. હવે શું કરવું ? તે કાંઇ સૂજતું નથી. આ મહાદુઃખમાંથી શી રીતે મુ-કત થવાય ? તેની હું ચિંતા કરૂ છું. ચતુર રમાએ શાંતતાથી કહ્યું, ''પ્રા-ણનાથ, ભાવી ઉપર આધાર રાખી બેશી રહેા. ચિંતા કરવાથી શું થ-વાનું છે ? જે ભાવી હશે તે બનશે. જે પુરૂષ દુઃખને વખતે હિં મત રાખી ભાવીને અનુસરી ઉપાય કરે છે, તે પુરૂષ પરિણામે ચિતાથી મુક્ત થઇ પાછેા સુખી થાય છે. પ્રાણુનાથ, તર્મે હી'મત રાખેા આપ-ણીપાસે હુજુ ઘણાં સાધન છે. આપણને પાંચ પુત્રા છે, તેમાંથી કાઇ પુત્ર આપણા ઉદય શું નહીં કરી શકે ? નીતિમાં કહેવાય છે કે. જેને ઘણા દીકરા હાેય, તે દુઃખી થતાે નથી, આપણે શુભ કર્મથી એ સામ-ગ્રી પ્રાપ્ત થઇ છે. પાંચ પુત્રાના માતા પિતા દુઃખી રહેતા નથી. પાંચ પાંડવાે ગયેલી સજલક્ષ્મીને પાછી લાવ્યા હતા.

રમાનાં આવાં વચન સાંભળી ચ'દનદાસને હુદયમાં આશ્વાસન મળ્યું. તેના મનમાં જરા હી'મત આવી. પછી તેણે પોતાના પાંચે પુ-ત્રેાને બાેલાવી દરેકને પુછવા માંડ્યું. એટલે તેઓએ પણુ પાતાના પિ-તાને હી'મત આપવા માંડી. છેવટે તે પુત્રાએ ચ'દનદાસને જણાવ્યું કે, અમા પાંચે ભાઇઓને વિદેશમાં માકલા. અમે જીદા જીદા ઉદ્યાગમાં પ્રવૃત્ત થઇ સારા લાભ મેળવીશું, એટલે આપણા પુનઃ ઉદય થશે. ચ'-દનદાસે તે સાંભળી વિચાર્શું' કે, 'આ ઉપાય સારા છે,' તેથી તેણે પા-તાના પાંચે પુત્રાને શિક્ષા આપી વિદેશ માકલ્યા. અને પાતે સી પુરૂષ ઘેર રહ્યા. ચ'દનદાસ હંમેશાં પાતાના હુદયમાં આશા રાખતા હતા કે, થાડા વખતમાં તે પાંચે પુત્રા ઘણું દ્રવ્ય લાવશે, અને પાતાના પાછે ઉદય થશે. એવી આશા કરી રહેલા ચ'દનદાસને ઘણુંા સમય વીતી ગયો.

એક વખતે ચંદનદાસ હુદયમાં મનારથ કરતાે બેઠા હતા, સાં

**કેશાવ** નામના તેના જરેષ્ટ પુત્ર આવ્યા. કેશવને જોઇ તે ખુશી થયા. અને તેણે પુછશું, પુત્ર કેશવ, તું વિદેશમાંથી શું દ્ર ચ લાવ્યા ? કારણ-કે, તારા અભ્યાસ સારા હાવાથી તને જ્ઞાનના પ્રભાવથી ઘણું લાભ મળ્યા હશે. કેશવે ખેદ સહિત જણાવ્યું, પિવાજી. હું કાઈ પણ દ્ર ચ લાવ્યાઃ નથી. કારણકે, જે દેશમાં હું ગયા હતા, તે બધા દેશ મૂર્ખ હ-તા. કાઇનામાં મારા જેવું જ્ઞાન, કે નારા જેવી બુદ્ધ હતી નહિ, એટલે પછી મને તા ત્યાં રહેવામાં ક'ટાળા આવવા લાગ્યા, એથી હું બધા લોકોના તિરસ્કાર કરી ચાલ્યા આવ્યા. કેશવના આ વચન સાંભળી તેના પિતા ચ'દનદાસ નિરાશ થઇ ગયા, અને તેના મનમાં ઘણું ખેદ ઉત્પન્ન થયા. માટા પુત્ર કેશવથી ઉદયની આશા છોડી ચ'દનદાસ બીજ પુત્રાની ઉપર આશા રાખી પાછે રહેવા લાગ્યા.

એક વખતે ચંદનદાસ હદયમાં અશાના તર ગાે ઉછાળતાે બેઠા હુતા, તેવામાં તેના બીજો પુત્ર વામન આવ્યા અને તેની પાસેથી સારા ખબર સાંબળવાની ઇચ્છા રાખવા લાગ્યા. વામનને કુશળતા પુ છી ચંદનદાસે જણાવ્યું, બેટા, તું વિદેશમાંથી કેટલું દ્રવ્ય લખ્યા ? વા મને કહ્યું, પિતાજી, હું કાંઇ પણું દ્રત્ય લાવ્યા નથી. કારણકે, હું જે દેશમાં ગયા હતા, તે દેશમાં લોકા જીદી જ તરેહના હતા. ઘણા લાકા ભણેલા હતા. તેઓને યાદ રાખવાની શક્તિ ઘણી હતી. અને તેએ આખા દિવસ વાંચ્યા કરતા, અને લખ્યા કરતા હતા; નથી ડું ક'ટા તી ગયા. એક વેપારીન ત્યાં રહ્યા હવા, ત્યારે તેણે મને કામ સાપ્યું કે, તમારે બંદર ઉપર જઇને ગહાલના માલ તપાસવા, અને તેની ગણ ત્રી કરી મને જણાવવી. જે આવી રીતે હમેશા કરશા, તા હું તમને સારા લોસ આપીશ. મેં તેમને કહ્યું કે. હું ને ખુશીથી કરીશ. પછી હું મંદર ઉપર ગયેા. અને દરેકવાહાણને વપાસવા લાગ્યા. તેમ કર-તાં ઘણા દિવસ થયા, પછી તે વેપારી 🖗 મને તંડવાને એક માણુસ માકલ્યું. એટલે હું શેઠની પાસે ગયા. શેઠે મને કહ્યું કે, વાહાણની તપાસ કરીને કેમ આવ્યા નહીં? મેં શેઠને જણાવ્યું કે, બદર ઉપ-ર ઘણાં વાહાણ છે, તેથી તેની તપાસ કરતાં છે ત્રણ વર્ષ થશે. ત્યારે શેઠે મન કપકો આપ્યા કે, દરેક વેપારીનાંવાડ ણ તપાલવાની જરૂર નથી પણ જે વહાણ મારાં હાેય, તેજ તપાસવાં, પછી હું પાછે અં-દર ઉપર ગયે.. અને ત્યાં તપાસ કરી, પછું. શેઠતું અંકે વાહાણુ મા-

#### નાશપ ચક્ર

રા જેવામાં આવ્યું નહિ. હું પાછેા ઘેર આવ્યા. અને મે' શેઠને કહ્યું, શેઠજી, કાેઇ વાહાણ તમારૂં નથી. દરેક વાહાણ લાકડાનું છે. હું સ-મુદ્ર ઉપર ઘણું કર્યો. પણ તમારૂં વ હાણ મારા જેવામાં આવ્યું નહિ. તે ઉપરથી તે શેઠ હસી પડયા, અને મને કહ્યું કે, તું છુદિ વગ રતા માણુસ છે. માટે તારાથી મારૂં કામ બની શકશે નહીં. પછી હું ત્યાથી બીજે ઠેકાણે ગયા. તે વેપારીએ મને રાખ્યા, પણ તેની સાથે મને ઠીક પડશું નહિ, કારણુકે, તે ઘણા ભણેલા હાવાથી વાંચ્યા કરતા હતા, અને મને ઘણું પુછયા કરતા હતા. આથી હું કંટાળી ગયા. છે-વટે અહિં પાછા આવ્યા છું. વામનના આવાં વચન સાંભળી ચંદન-દાસે નિસાસા મૂકયા, અને તે નિરાશ થઈ ચિંતા કરવા લાગ્યા.

હવે ચંદનદાસ ધીજા પુત્રાે ઉપર આશા રાખી ઉદયની રહ જેતા હતા. તેવામાં હરી નામના ત્રીજો પુત્ર આવ્યા. તેને જોઇ આ-શા ભર્યો ચંદનહાસ બેઠે! થયેા. અને પુત્રને કુશળ પુછી બાલ્યેા— વત્સ, તું વિદેશમાંથી કેટલું દ્રવ્ય લાવ્યેા. હરિએ કહ્યું, મારૂં વૃત્તાંત સાંબળાે. હું મગધ દેશમાં ગયાે હતાે. ત્યાં **શીવચંદ્ર** નામના એક વેપારીને ત્યાં રહ્યુ. હતા. શિવચ દ્ર ઘણાે માટેા વેપારી હતે, પણ તે-નામાં સહનશજ્તિ ન હતી. જે હું બાેલું, તે સહન કરી શકતા નહીં તેથી મારે તેની સાથે અનુકૂળતા આવી નહીં. હું તેની સાથે સારી રી-તે વર્ત્તી શક્યો નહીં. એક વખતે તેણે મને આજ્ઞા કરી કે, ' તારે સવારે વહેલા ઉઠવું ' તે વખતે મે' તેને ઉત્તર આપ્યા કે, ' એ કામ કરવાને હું અંધાતાે નથી, કારણુકે, નિદ્રામાંથી જાગ્રત થવું, એ કાંઈ માણુસના તાબાની વાત નથી ; માટે જ્યારે નિદ્રા જશે, ત્યારે હું ઉઠીશ.' મારો આવેા ઉત્તર સાંભળી તે શેઠ મારી ઉપર નારાજ થયા હતા. એક વખતે તેણે મને આજ્ઞા કરી કે, ' તમારે આ વાત યાદ રાખવી' મે' સામા હતર આપ્યા કે, 'યાદ રાખવું, એ મારા તાબાની વાત નથી. કારણકે, તે ખુદ્ધિ અથવા મનની શક્તિ ઊપર આધાર રાખે છે. તેથી હું વાત યાદ રાખવાને બંધાતાે નથી.' મારાે આવાે ઉત્તર સાંભળી તે શેઠ મારી તરફ નાખુશ થઇ ગયેા. અને મને ઠપકે આ-પવા લાગ્યા. તે વખતે મને ક્રોધ ચડી આવ્યા, અને તેથી મે તેને ગાળા આપી, અને પછી તરતજ ત્યાંથી નીકળ્યા. પાતાના પુગ હરિ ની પાસેથી આ વાત સાંભળી ચંદનદાસ ખેદ પામી ગયા, અને પા

તાના દુર્ભાગ્યને નિંદવા લાગ્યા.

પછી ચંદનદાસ પાેતાના ચાેથા પુત્ર શ્યામ તરફ ઉદયની આ-શાએ રહ્યા હતા. તેવામાં શ્યામ વિદેશમાંથી આવી પહોંચ્યા. શ્યામ-ને જોઇ ચંદનદાસ ખુશી થયેા. અને આશાથી ભરપૂર થઈ તેને આવી-ને પુછયું, વત્સ શ્યામ, તું કેટલું દ્રવ્ય લાવ્યો ? શ્યોમે કહ્યું, પિતાજી, હું ઘણું દ્રવ્ય લાવી શકત પણુ મારા હુદયના નઠારા વિચારાને લર્ધનેહું ઘણું દ્રવ્ય લાવી શકયેા નથી. ચંદનદાસે પુછયું, તે ં એવા નઠારા વિચાર શામાટે કર્યા હતા ? શ્યામે ઉત્તર આપ્યેા–પિતાજી, મારા સ્વભાવને લઈને મારામાં નઠારા વિચાર આવ્યા કરે છે. હું દક્ષિણ દેશમાં ગયેા હતા. ત્યાં વસ તપુર નામના નગરમાં એક **બહેદાસ** નામના ધનવાન વ્યાપારી રહેતે। હતા.તેણે મને પાતાને ત્યાં નોર્કર રાખ્યા હતા. અ નુક્રમે મારી ઉંચી નેાકરી જેઇ તેણે મને વ્યાપારની સર્વ સત્તા આપી હતી, હું જે કરૂં, તેજ થતું હતું. એક વખતે મારા મનમાં એવેા વિ-ચાર આવ્યા કે, જો આ શેઠના વિનાશ થઇ જાય, તાે હું આ ખધી લક્ષ્મી નાે સ્વામી થાઉં, અને લક્ષ્મીનાે બધાે વૈભવ ભાેગવું. મારાે આ નઠારા વિચાર કુળદેવીએ બહુદાસને સ્વપ્રામાં જણાવ્યા, આથી તેણે મને ત રતજ છેહી દીધેા. પછી હુ' અહીં આવ્યેા. તેના દ્રવ્યની માટી આશા-થી મને જે પાષણ માટે દ્રવ્ય મળતું હતું,તે પણ હું ઉદારતાથી ખર્ચી નાખતા, તેથી હું છેવટે નિર્ધન થઇને આવ્યા છું –રયામની આ વાત સાંભળી ચંદનદાસ ઘણાજ ચિંતાતુર થઇ ગયા.

હવે ચ'દનદાસ માત્ર પાેતાના પાંચમા પુત્ર મદનના ઉપર આ-શાને આધાર આપી રહ્યાે હતાે. હમેશાં મદનની રાહ જેતાે અને મદ-નથી પાેતાનાે ઉદય અવશ્ય થશે, એમ ધારતાે હતાે.

એક વખતે ચંદનદાસ પાતાના ગૃહદ્વાર આગળ બેઠા હતા, ત્યાં મદન આવ્યા. મદનને જેતાંજતેના હુદયમાં આનંદ ઉત્પન્ન થઇ આવ્યા---તરત તેણે બેઠા થઇ મદનને ભેટી ઉત્સ'ગમાં બેસાડીને પુછ્યું, પુત્ર મદન, તારા ઉદયની વાર્ત્તા કહી મારા આશાભરેલા હૃદ-યને આનંદિત કર.

પિતાની આ વાણી સાંભળી મદન મ'દ સ્વરે બાલ્યાે---આપા, મારા તરફની કાંઇ પણ આશા રાખશાે નહિ. કારણકે, જે દેશમાં હું ગયાે હતાે, તે દેશના લાેકાે ઘણાજ ઉતાવળા હતા. મને એવી ઉ-

તાવળ પસંદ નથી. ધીરેથી અને વિચારીને કામ કરવાથી સારા લા ભ થાય છે. એમ મે' નિશ્ચય કર્યો છે. ઉત્તર દેશમાં દેવનગરની અ'-દર **સાૈમ્યચ**ંદ્ર નામે એક વેપારી હતાે. તેનામાં વ્યાપાર કળાનું **બ**ળ હાેવાથી તે ઘણા ધનાઢ્ય થઈ પડયાે હતાે. હું તેને ઘેર વ્યાપાર કળા શીખવાની ઈચ્છાથી નાકર રહ્યા હતા. પણ તેના ઘરના અધા લાકા ઉતાવળીઆ અને આકરા હતા. ખધા સવારે સૂચેદિય પહેલાં ઉઠી પાતપાતાને કામે વળગતા હતા. ત્યારે હું શાંતિથી સૂર્યોદય પછી ઘણી વારે ઉઠી પછી ધીમેધીમે કામ કરતાે હુંતાે. તે ઉતાવળા લાેકાે મને આળસુ કહી ધિક્કારતા હતા. તેએા ભાેજન, પાન, શયન અને બીજી અધી ક્રિયામાં ઉતાવળ કરતા હતા. ત્યારે હું તે અધો ક્રિયામાં ધીરજ રાખી વર્ત્તતાે હતાે. આકરા સ્વભાવના સાૈમ્યચંદ્રે મને ઘણી વાર મારા ધીરા સ્વભાવને માટે ઠપકાે આપ્યાે હતાે. તથાપિ હું મારા સ્વભાવને છેાડતા ન હતા. એક વખતે શેઠે મને કહ્યું કે, તું દુકાને જા, અને આપણી દુકાનમાં જેટલું કેશર હાેય, તેટલું વેચાં દે. કારણકે, આવતી કાલે કાશ્મીર દેશમાંથી ઘણું કેશર આવવાનું છે, તેથી તેના ભાવ ઘટી જશે. અને કેશર આપણી દુકાને પડશું રહેશે, તેા માેટી નુકશાની થશે. શેઠની આવી આજ્ઞા થતાં મે' દુકાને જવાના વિચાર કર્યો. તે વખતે મારા મનમાં થયું કે, હુજુ આવતી કાલે કેશર આ-વવાનું છે, ઘણીવાર છે, તાે શા માટે દેાડાદાેડ કરવી જોઇએ ? આવું વિચારી હું મારે ઉતારે ગયેા, અને શાંતિથી સ્નાન ભાજન વગેરે ક્યું. બીજે દિવરસે સવારે માેડા ઉઠી નિત્યક્રિયામાંથી પરવારી હું દુકાને જવા વિચાર કરતા હતા, ત્યાં નેત્રમાં નિદ્રા ભરાણી એટલે ઘડીવાર સૂઇ રહ્યા. સુતા પછી ઉડવા જતાે હતા, ત્યાં કાઇ વિચાર હૃદયમાં પ્ર-ગટ થયેા, તે વિચાર કરતાં મને ફરીવાર નિદ્રા આવી ગઇ. પછી નિ-દ્રામાંથી જાગ્રત થઇ હળવેા હળવેા દુકાને પાેહાેંચ્યાે, ત્યાં મારા સાંભ-ળવામાં આવ્યું કે, કાશ્મીર દેશમાંથી કેશર આવી ગયું છે. ને કેશ-રના ભાવ એકદમ ઘટી જવાથી સાૈમ્યચંદ્ર શેઠને માટી નુકશાની થઇ પડી છે. આ સાંભળી હું ઉતાવળા દુકાને આવ્યા, ત્યાં શેઠે મને જોઇને કહ્યુ, મદન, અમારે તારી નાેકરીની જરૂર નથી. તારા જેવા પ્રમાદી અને આળસુ માણસથી મને માટું નુકશાન થઈ પડ્યું. મેં તને ગઇ કાલે કેશર વેચી દેવાના ખળર આપવા દુકાને માર્કલ્યા હતા. ત્યારે

તું કાલના અત્યારે દુકાને આવે છે. આ તારી આળસે મને માટી નુ-કશાની કરી છે. તેથી અમારે તને રજા આપવી પડે છે. શેઠના આવાં અપમાનિત વચના સાંભળી મને હુદયમાં ખેદ ઉત્પન્ન થયા, અને પછી તરતજ હું ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા, અને આજે અહિ આવ્યા છું.

જેની ઉપર પાતે ઉમદી આશા રાખી બેઠા હતા, એવા પાંચ-મા પુત્ર મદનના મુખથી આ વૃત્તાંત સાંભળી ચંદનદાસ ઘણાજ દીલ-ગીર થઈ ગયા. તેનાં ગાત્ર શિથિલ થઇ ગયાં. અને શરીર ઉપર સ્વે-દના બિંદુઓ આવી ગયાં. તેણે નિશ્ચિય કર્યો કે, આ પાંચે પુત્રાથી મારાે ઉદય થવાના નથી. દરેક પુત્રમાં ગુણની સાથે એક એક ખામી રહેલી છે. જ્યાસુધી એ ખામી છે, ત્યાંસુધી મારા ઉદય કદિ પણ થવાના નથી. છેવટે ચંદનદાસ અને તેની સ્ત્રી રમા પાંચ પુત્રા છતાં પણ અત્યંત દુ:ખી થઇ મૃત્યુ પામ્યા હતા. તેમણે પાતાના જીવનમાં ઉદયનું શુભ ચિન્હ જોયું ન હતું.

ગુરૂં કહે છે—હે શિષ્ય, આ દર્ષાત ઉપરથી તમારે ઘણું સમ-જવાનું છે. તે ધ્યાનમાં રાખજો--ચંદનદાસ એ જીવ સમજવા અ ને તેના પાંચ પુત્રા તે પાંચ નાશપ ચક સમજવા. જીવની સાથે જ્ઞા-નનાે ગર્વ, મંદ ણુદ્ધિ, ક્રુર વચન, રૂદ્રભાવ અને આળય---એ નાશ-પ ચકના જો યાેગ થાય, તાે જે જે ગાં ઉદય થતા નથી. તેના ઉદ્દયના નાશ થયા ક છે. ચંદનદારાને જે કેશવ વગેરે પાંચ પુત્રે હતા, તે પ્રત્યેકમાં જ્ઞાનનાે ગર્વ, મંદ ણુદ્ધિ, કુર વચન રૂદ્રભાવ અને આળસ એ પાંચ અવગુણા રહેલા હતા તેને લીધે તેમનાથી ચંદનદાસના ઉદય થયેા ન હતા. કેશવમાં જ્ઞાનના ગર્વ રહેલાે હતા, વામન પુદ્ધિ નાે મ'દ હતાે, હરિ કઠાેર વચન બાેલનારા હતાે, શ્યામના હૃદયમાં 3દ્રભાવ હતા. અને મદન પ્રમાદી અને આળસ હતા-એ નાશપંચક-•ના ચાેગથી તેઓ કાેઇ ઠેકાણે ઉદય પામ્યા નહીં, અને તેમના ચાેગન થી ચંદનદાસના પણ ઉદય થયા નહીં. તેવી રીતે જીવમાં પણ જો એ અવગુણાે રહ્યા હેાય, તાે તેના સમ્યકત્ત્વના ધર્મના અને વ્યવહારના ઉદય થતાે નથી. તેથી દરેક ભવ્ય પ્રાણીએ એ નાશપ ચકથી દ્વર રુ હેવું. આત્માન ઉદયની ઇચ્છા રાખનારા ભવ્ય આત્માએ જ્ઞોનના ગવે કરવે નહીં, મંદ સુદ્ધિ રાખવી નહીં, કઠાર વચન બાલવાં નહીં, હુદયમાં બીજાનું અહિત ઇચ્છવાનાે રૂદ્રભાવ લાવવા નહીં, અને પ્રમા-દ કે આળસ રાખવા નહીં.

ષાડશબિ**'દુ**—છ આવશ્યક કરવાની જરૂર છે.

# " षमांतरारिघातेन षमावश्यकर्कमेणा प्रवर्त्तमानः श्राद्धः स्याज्जन्मसाफब्यकारकः "॥ १ ॥%

અર્થ — '' છ અ'તરના શત્રુ — કામ ક્રોધાદિકના લાત કરી અને છ આવશ્યક કર્મ આચરી પ્રવર્ત્તતા એવે શ્રાવક પે(તાના જન્મની સાર્થકતા કરનારા થાય છે.''

> ષ્ય—હે ગુરૂ મહારાજ, જે માણુસ હમેશાં આત્મસ્વ રૂપનું ચિતવન કરતાે હાેય, અને જેણે આત્માને જ્ ણી લીધા હાય, તેવા માણુસનાે આત્મા પછી પ્રતિદિ ન વિશેષ ગુણુવાળા થતા જાય છે, કારણુકે, તે આ તમાનું સ્વરૂપ જાણે છે. તેથી આત્માને ગુણુવાનુ અના



વવામાં વધારે તત્પર રહે છે. તેમજ જે પુરૂષ વિદ્યામાં ચડીયાતા હાય,, જ્ઞાનના બળથી ચુક્ત હાય, અને શબ્દાર્થમાં કુશળ હાય, તે પુરૂષને પછી આવશ્યક ક્રિયા કરવાની શી જરૂર છે? કારણુકે. આવશ્યક ક્રિયા કરવાનું ફળ જે આચારની શુદ્ધિ છે. તે ફળ તેને આત્મચિંતવન કર-વાથી તથા જ્ઞાનના બળવડે શુદ્ધ આગમ વાંચવાથી થઈ શકે છે.

**ગુરૂ**—હે શિષ્ય, આ તારાે પ્રશ્ન થયાર્થ છે. પણુ તે દ્રષ્ટાંત શિવાય તારાથી સમજી શકાય તેમ નથી. માટે તે ઉપર એક દ્રષ્ટાંત છે, તે સા-વધાન થઇને સાંભળ. મિત્રેશ્વર કરીને એક વિદ્વાન **બ્રાહ્મણુ** હતાે, તે કાેઇ પ્રસ'ગે કાશીની યાત્રા કરવાને ગયાે હતાે. કાશીનગરીમાં વિશ્વ-નાથ મહાદેવનું મ'દિર છે. તેમાં હજારાે લાેકાે તેની પૂજા કરવાને આ Sh. K.-૧૨

વે છે. તેમાં કાેઈ પર્વને દિવસે તે સ્થળે મિથ્યાત્વીઓના માટા મેળા ભરા-ય છે. તેમાં લાેકાની એટલી બધી ભીડ થાય છે કે, જેવા તેવા માણસાેથી તે મહાંદ્વેવના મંદિરમાં પૂજા કરવાને પેશી શકાતું નથી. મિત્રેશ્વર તે પર્વના મેળામાં વિશ્વનાથ મહાદેવની પૂજા કરવાને ગયા. ત્યાં લાેકાની ભારે ભીડ એઇ તે ભય પામી ગયેા. અને તે પાછેા પે તાને સ્થાને આ બ્યા. જ્યારે તેણે જાણ્યું કે, આવી ભીડમાં મારાથી પૂજા થઇ શકશે ન-હિ, એટલે તેણે વિચાર્ય કે, શાસમાં શિવપૂજા બે પ્રકારે છે. એક સર્વ ઉપચારથી અને બીજી મનથી એટલે માનસિક—અર્થાત્ દ્રવ્યપૂજા અને ભાવપુજા. તેથી મારે હુમેશાં વિશ્વનાથની માનસિક પૂજા કરવી. જેથી તેને દેહેરે જવાની જરૂર રહે નહિ. આ પ્રમાણે નિશ્ચય કરી તે ઘણા દિવસ સુધી કાશીમાં રહ્યા, તાેપણ મહાદેવની પૂજા કરવાને ગયેા નહિ, લેાકાેની ભીડ એાછી થઇ તથાપિ માનસિંક પૂજાજ ક રવા લાગ્યા. છેવટે એટલે સુધી તેના નિશ્વય થયા કે, કાઇ દેવનાં દર્શ-ન પણુ માનસિક કરવાં, અને વિદ્વાન્ માણુસને માનસિક ક્રિયા કરવાથી પૂર્ણ ફળ મળે છે. આવું ધારી તે પ્રાહ્મણ છેવટે સ્નાન, સંધ્યા વગેરે તેનું કર્મ માનસિક રીતે કરવા લગ્યો આથી તેના પ્રાહ્મણ ધર્મથા તે તદ્દન ભ્રષ્ટ થઇ ગયેા. પછી તે કાશીની યાત્રા કરી પાછેા આવ્યેા એટલે તેના સગા સંબંધીઓ તેને મળવા આવ્યાં. તેઓએ પુછયું, કેમ મિત્રેશ્વર, કાશીમાં ગંગારનાન કેટલીવાર કર્યું ? અને વિશ્વનાથ મહાદેવનાં દર્શન પૂજન કેટલીવાર કર્યા ? મિત્રેશ્વરે ઉત્તર આપ્યા, વિદ્વાન માણસને ગંગારનાન શિવપૂ-જન કે શિવદર્શન વગેરે કરવાની શી જરૂર છે ? તે તા બધું માન-સિક રીતે થઇ શકે છે. તે સાંભળી અધા આશ્ચર્ય પામી ગયા, અને વિચારમાં પડ્યા. બીજે દિવસે સવારે મિત્રેશ્વર ઉઠયેા, એટલે તેની સ્ત્રીએ તેની પાસે દાતણ અને જળને કળશ લાવી મૂકયે. તે વખતે મિત્રેશ્વરે કહ્યું, અરે અલ્પમતિ સ્ત્રી, તું આ શામાટે લાવી ? મેં મા-નસિક રીતે દાતણપાણી કર્યા છે. પછી સ્ત્રીએ ઉષ્ણાદક સ્નાન કરવા-ને મૂક્યું, એટલે તેણે કહ્યું. હે મૂર્ખ સ્ત્રી, આ રનાન કરવાનું જળ શામાટે લાવી ? મેં માનસિક રીતે સ્નાન કર્યું છે. વિદ્રાન માણસને દ્રવ્યસ્નાન કરવાની જરૂર નથી. જે આત્મ સ્વરૂપને જાણનારા વિ દ્વાન હાય, તેને દાતણુ, સ્નાન, સ'ધ્યા, પૂજન વગેરે કાંઇપણુ કરવાની

જરૂર નથી. પાતાના પતિના આ વિચાર જાણી તે પ્રાદ્મણી વિચારમાં પડી. પછી ચતુર સીએ વિચાર્યું કે, જ્યારે વિદ્વાન માણસને કાંઇપણ ક્રિયાની જરૂર નથી, ત્યારે તેને ભાેજન કરવાની પણ કાંઇ જરૂર નથી. તે ક્રિયા પણ માનસિક રીતે કરશે. આવુ વિચારી તેણીએ રસાઇ પણ કરી નહિ. જ્યારે ભાેજનના સમય થયા. એટલે મિત્રેશ્વરે પાતાની સ્તીને કહ્યું, ' કેમ રસાઇને શી વાર છે? જમવાના સમય થઇ ગયા છે.' સ્ત્રીએ નમ્રતાથી કહ્યું, સ્વામિનાથ, આપ જ્યારે બધી ક્રિયા માન-સિક રીતે કરાે છેા. ત્યારે ભાેજનની ક્રિયા પણ માનસિક રીતે કરાે. મેં આજે રસેાઇ કરી નથી. મિત્રેશ્વરે ક્રેાધથી કહ્યું, અરે મૂર્ખી, એમ તે હાેય, ભાેજનની ક્રિયા તાે માનસિક ન થાય. સ્ત્રીએ કહ્યું, જ્યારે બીજી બધી ક્રિયા માનસિક રીતે થાય છે, ત્યારે ભાેજનની ક્રિયા કેમ ન થાય ? સ્ત્રીનાં આવાં વચન સાંભળી મિત્રેશ્વર વિચારમાં પડયાેકે. આ સ્ત્રી ખરૂં કહે છે. જ્યારે ભાજનની ક્રિયા માનસિક રીતે થતી નથી તેા પછી બીજી ક્રિયા માનસિક રીતે કેમ થાય ? આજ સુ<mark>ધી મે</mark> જે ક્રિયાનાે ત્યાગ કરી દીધાે, તે ખાેટું કર્યું. કાશીની પવિત્ર યાત્રાએ જઇ ગંગાસ્તાન કર્યું નહિ, અને વિશ્વનાથનાં દર્શન પૂજન કર્યા નહીં, એ અઘટિત થયું. આવું વિચારી તે મિત્રેશ્વર બ્રાહ્મણું પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યાે. અને તેણે પાતાને બાેધ આપનાર સ્ત્રીનાે ઉપકાર માન્યાે.

હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી સમજવાનું છે કે, જ્યાં સુધી શા-રીરિક ક્રિયાઓ બધી કરવી પડે છે, ત્યાં સુધી વિદ્વાન હાય, તેને પણ આવશ્યક ક્રિયા કરવી પડે છે. જ્યારે અનશનાદિવલ લઈ શારીરિક ક્રિયામાંથી તદ્દન મુક્ત થવાય છે, ત્યારે તેને બીજી દ્રવ્ય ક્રિયાઓ ક રવાની જરૂર રહેતી નથી. જ્યાંસુધી શુલ ધ્યાનમાં મગ્ન થઇ ક્ષપક-શ્રેણી તરફ આરૂઢ થવાનું વલણ ન થાય, ત્યાંસુધી દરેક સ સારી ગૃહરથે સામાયિક પ્રતિક્રમણ વગેરે આવશ્યક ક્રિયા કરવી બેઇએ. પંહેલું આવશ્યક સામાયિક છે. સામાયિક કરવાથી અમુક વખત સુધી ધર્મધ્યાન કરવાની ફરજ પડે છે, અને તેથી હૃદયની સ્થિરતા મેળવી શકાય છે. ત્રીનું આવશ્યક ગુરૂવ દના છે. શુદ્ધ ચારિત્રધારી ગુરૂને વ દના કરવાથી ગુરૂલક્તિનું ફળ મળે છે, અને હૃદયમાં ચારિત્રની ભાવના પ્રગટ થાય છે. બીજું આવશ્યક ચાવીશ જિન્ભગવ તની સ્તુ-તિ કરવાનું છે. તેથી પણ શુદ્ધ ભાવના ઉપજવાથી હૃદય નિર્મળ અને શુભ પરિણાંમની વૃદ્ધિ થાય છે ચાશુ' આવશ્યક પ્રતિક્રમણ છે. તે કિયાં કરવાથી પ્રતિદિન લાગતા પાપરૂપ અતિચારથી નિવૃત્ત થઇ શ-કાય છે, તે સાથે તેમાં પાપના પશ્ચાત્તાપ કરવાથી લઘુકમીં થવાય છે. પાંચમું આવશ્યક કાયાત્સર્ગ છે. એ શારીરિક મુદ્રાથી હૃદયની સ-માધિ કરી રાકાય છે-તે શિવાય તે ધ્યાનનું એક અંગ હાવાથી આત્મ પરિણતિને સુધારવાનું ઉત્તમ સાધન છે-છઠું આવશ્યક પચ્ચખાણ છે. આથી કરીને પાપાદિનું આવવું બંધ થાય છે. આ છ આવશ્યક દરેક સંસારી અને યતિ પુરૂષે કરવાં બઇએ. વિદ્વાન હાય, કે અવિદ્વાન હાય, પણ જ્યાંસુધી સર્વ પ્રકારની ક્રિયા પ્રવર્ત્ત છે, ત્યાંસુધી તેણે આવ-શ્યક ક્રિયા કરવી બેઇએ.

### ુ ં સપ્તદશભિ'દુ—સ'સારરૂપ રખશાન. ુ

\*\*\* इमज्ञानं संसारस्तदतिरमणीयत्वमिह किम् " च्राध्यात्मसार•

અર્થ—આ સંસાર એક શ્મશાન છે, તેમાં રમણીયપણું શું છે?

હી શિષ્ય—હે ભગવન, મે' ઘણે ઠેકાણે સાંભળ્યું છે કે, આ સ'સાર દુઃખ રૂપ છે, અને મારા થાેડા અનુભવથી મને પણ માલુમ પડ્યું છે કે, સ'સારમાં સુખ નથી. તથાપિ કાેઇ કાેઇવાર બીજા સુખી સ'સારી જીવાને જોઇને અતે હુદયમાં વિચાર થાય છે કે, સ'સારમાં કાેઈ કાેઇને

સુંખ પણ મળે છે. અને તેથી કોઇ સ'સાર તદ્દન દુઃખરૂપ નથી, સુખ રૂપ પણ છે. આ વિષે આપ કૃપા કરી સમજાવા.

ુંગુરૂ—હે વિનીત બાળક, તે સારા પ્રશ્ન કર્યો. આ સ સારનું સ્વરૂપ અનુભવ વિના જાણવામાં આવતું નથી. આ સ સાર તદ્દન દુઃખ રૂપ છે. તેમાં કાઈ જાતનું સ્થાયી સુખ નથી. જે સ સારી જીવ લક્ષ્મીન



ના વૈભવથી અથવા રાજ્યના અધિકારથી સુખી જેવામાં આવે છે, તે માત્ર ઉપરનું માની લીધેલું સુખ છે. પણુ અંદરથી તે દુ:ખજ છે. કારણુ કે, પ્રાપ્ત થયેલા લક્ષ્મીના વૈભવ કે રાજ્યાધિકાર સ્થાયી રહેતાન-થી. તેને સ્થાયી રાખવાને માટે સર્વદા ચિંતા રાખવી પડેછે–એ ચિંતા રાખવી, તેનું નામજ દુઃખ છે. તે શિવાય અંદર ક્રોધ, અનુપરતિ, કામ અને શાેક વગેરે થવાથી સંસારી જીવ ઘણા અકળાઈ જાય છે. અને તે તે વિષયના સાધનને માટે તેને દુઃખી થવું પડે છે. તેથી આ સંસાર દુઃખ રૂપ છે, અને જેન વિરક્ત વિદ્વાનાએ તેને એક શ્મશાનની ઉપમા આપી છે.

રિષ્ય—ગુરૂ મહારાજ, આપ કહેા છેા, તેચથાર્થ છે, સ'સાર દુઃખરૂપ છે. પણુ તેથી કાંઇ રમશાન જેવા શી રીતે કહેવાય ? સર્વ પ્રકારના સાધનવાળા સ'સારને કવિએા રમશાનની ઉપમા આપે, એ વાત અતિશયાક્તિ ભરેલી લાગે છે.

ગુરૂ— હે શિષ્ય તે વિષે એક દષ્ટાત કહું, તે સાંભળ— કાઇ એક ગામમાં **સુદેવ** નામે પ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તે પાતા-ના ગૃહાવાસમાં સંતાષ માની સંસારનું સુખ ભાગવતા હતા. દૈવ યાગે એવું બન્યું કે, તે ગામમાં મહામારીના રાગ ચાલ્યા, તેમાં તે પ્રાહ્મણનું બધું કુટુંબ નાશ પામી ગયું. આથી તે અત્યંત શાકાતુર થઇ ઘરમાં રહેવા લાગ્યા.

એક વખતે કાઇ જ્ઞાની પુરૂષ તેને ઘેર ભિક્ષા લેવાને આવ્યા, તેઓ આવીને તરત ભિક્ષા લીધા વિના પાછા કર્યા. એટલે તે ધ્રાદ્મણ તેમની પાછળ દાડયા અને તેમને પાછા બાલાવી કહ્યું, મહારાજ, ભિ-ક્ષા લીધા વિના મારૂં ઘર છેાડી કેમ ચાલ્યા ગયા ? જ્ઞાનીએ કહ્યું, હુ ભૂલથી અહિં આવ્યા. મે' જાષ્ટ્યું કે, આ કાઇ ગૃહસ્થનું ઘર હશે, પણ અંદર જેતાં ઘરને બદલે શ્મશાન જેવામાં આવ્યું; આથી હું તરત ભિક્ષા લીધા વિના પાછા ક્રયો હતા. સુદ્દેવ બાલ્યા, આપ એમ કેમ બાલા છા? આ શ્મશાન નથી, પણ ઘર છે. મહામારીના રાગથી મારૂં કુટુંળ મૃત્યું પામ્યું છે, તેથી મારૂં ઘર શૂન્ય લાગે છે.

જ્ઞાનીએ કહ્યું, વિપ્ર સુદેવ, તારૂં કુટુંબ મૃત્યુ પામવાથી તારૂ' ઘર રમશાન જેવું થયું નથી, પણુ આતાે ખરેખરૂં રમશાન છે. જે આ ગીધ પક્ષી તારી પાસે રહેલ છે, આ શીયાલડી ચપલ થઈ ઉભી જૈન શશિકાન્ત.

છે, આ ઘુવડ પક્ષી તારી આસપાસ ઉડયા કરે છે, આ અગ્નિ સળ ગી રહ્યા છે, અને આ રક્ષા ઉડીને ચારે તરક પ્રસરે છે. જ્યારે તે જ્ઞાની પુરૂષે સુદેવને બધું પ્રત્યક્ષ બતાવ્યું, એટલે સુદેવને ખાત્રી થઇ કે, આ ઘર નથી, પણ શ્મશાન છે. આથી તે તરત તે શ્મશાન-માંથી છુટી તે જ્ઞાનીની સાથે ચાલી નીકલ્યાે, અને તેથી તે સુખી થયાે હતાે.

હે શિષ્ય, આ દર્ષાંત ઉપરથી તારા સમજવામાં આવશે કે, આ સંસાર શ્મશાનના જેવાે ભય કર તથા દુઃખરૂપ છે. જે સુદેવ બ્રાહ્યણુ તે જીવ સમજવા. તે અનેક વાર સ સારનાં દુઃખ પામે છે, પણ દુઃખ-ને સુખરૂપ માની તેમાં સ તાેષ પામે છે. જે મહામારીનાે રાગ તે મિથ્યાત્વ સમજવું. મિથ્યાત્વ આવવાથી જીવનું કુટુંબ જે સુમતિરૂપી સ્ત્રી, સુખાધ, જ્ઞાન, સદ્વિચાર, અને શુભ પરિણતિ વિગેરે પુત્ર પુત્રી-ના પરિવાર તે નાશ પામી જાય છે. જ્યારે તે જીવને મિથ્યાત્વના યેા-ગ થાય છે, ત્યારે તેનામાંથી સુમતિ વિગેરેનાે નાશ થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે આ કુટુંબ રહિત થઇ ગૃહાવાસરૂપ દુઃખમાં પડેલા સુદેવ પ્રા-દ્મણરૂપ જીવને દેવયાગે કાઇ જ્ઞાની ગુરૂના ચાગ થાય છે. તે પ્રમાણે તે સુદેવને કેાઇ જ્ઞાની પુરૂષનાે ચાેગ થઇ આવ્યાે. તે જ્ઞાની ગુરૂએ તે સુદેવના ગૃહ-સ સારને શ્મશાન રૂપ આપ્યું, તે યથાર્થ છે. જ્ઞાનિએ ક-હ્યું કે, તારીપાસે ગીધપક્ષી છે, તે ક્રાધ સમજવેા. જે ચપલ શીયાલડી કહી, તે અવિરતિ સમજવી. જે ઘુવડ પક્ષી કહ્યું તે કામદેવ સમજવેા. અને શ્મશાનના અગ્નિ કહ્યા, તે શાક સમજવા. અને જે રક્ષાના રાશિ કહ્યું તે અપયશ સમજવું. જયારે જ્ઞાની ગુરૂએ તે સુદેવના સંસારને શ્મશાન૩પે સાબીત કર્યો, એટલે તેને બાેધ થયેા, અને પછી તે જ્ઞા-નીની પાંસે દીક્ષા લઈ આ સંસારરૂપ શ્મશાનના ત્યાગ કરી ચાલી નિકળ્યા

ગુરૂ—હે શિષ્ય, આ સંસાર ખરેખર રમશાન જેવેા ભય'કર અને દુઃખરૂપ છે, તેથી તેની અંદર સુખની આશા રાખવીતે વૃથાછે. ગૃદ્ધિ શિષ્ય—હે કૃપાળુ ગુરૂ, આપે જે દ્રષ્ટાંત આપ્યું, તે ઉપ-રથી મને ઘણા બાધ મળ્યા છે. અને આ સંસારનું સ્વરૂપ મારા સમ-જવામાં સારી રીતે આવ્યું છે. હે ઇષ્ટદેવરૂપ ગુરૂ, આપ આ પ્રમાણે દ્રષ્ટાંત આપી સમજાવા છા, તેથી મને ઘણા આનંદ આવે છે.



# અષ્ટાદશ બિ'દુ— આશ્રવ&

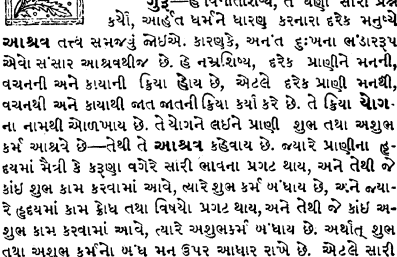
" यथा विषस्य प्रजवे। जुजंगः परिकीर्त्तिः । तथास्य जनवासस्य मजनस्त्वाश्रवो मतः" ॥ १॥ हेमाचार्य.

" ઝેરનુ ઉત્પત્તિસ્થાન જેમ સર્પ છે, તેમ સંસારનું ઉત્પત્તિ-સ્થાન આશ્રવ છે."

હેમાચાર્ય

ખ્ય-હે ભગવન, જૈનમતના નવત્ત્વામાં આશ્રવ કા ને કહેવાય? અને આશ્રવન સ્વરૂપ શં? તે મને ક-પા કરી દર્ષાત સાથે સમજાવા.

ુંગુરૂ—હે વિનીતશિષ્ય, તે' ઘણુંા સારા પ્રશ્ન કર્યો, આહુંત ધર્મને ધારણું કરનારા દરેક મનુષ્યે



ભાવનાથી વાસિત થયેલું મન શુભ કર્મ બ'ધાવે છે. અને નઠારી ભા-વનાથી વાસિત થયેલુ' ચિત્ત અશુભ કર્મ બ'ધાવે છે.

એવી રીતે જ્ઞાનને આશ્રિત એવું સત્યવચન શુભકર્મ અને અ-જ્ઞાનથી ભરપૂર એવું વચન અશુભ કર્મ ઉપાર્જન કરાવે છે. તેમજ સારા કામમાં પ્રવર્ત્તાવેલું શરીર શુભકર્મ અને નઠારા કામ માટે પ્રવ-ર્ત્તાવેલું શરીર અશુભ કર્મ બ'ધાવે છે––આવી રીતે મન, વચન અને શરીરથી જે કર્મના બ'ધ થાય, તે આશ્રવ કહેવાય છે. તે ઉપર એક દષ્ટાંત કહું, તે સાવધાન થઇને સાંભળજે.

ચ'દ્રપુર નામે એક નગર હતું. તેમાં પ્રવીણુચંદ્ર નામે એક ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેને ત્રણુ પુત્રા હતા. પ્રવીણુચંદ્ર એક મોટા વેપારી હતા. દેશાવરમાં પણ તેના વેપાર ચાલતા હતા. તે શિ-વાય સમુદ્ર માર્ગે તેનાં સફરી વહાણા વેપારને માટે ફર્યા કરતાં હતાં. તેના ત્રણુ પુત્રા જ્યારે તારૂષ્ટ્ય વયને પ્રાપ્ત થયા, ત્યારે તે શેઠે તેને વ્યાપારના કામમાં જોડી દીધા. ત્રણે પુત્રા પિતાની પ્રેરણા થી વ્યાપાર કળામાં કુશળ થઈ ગયા.

શેઠ પ્રવીણચંદ્ર પાતાના પુત્રાને કાેઇ કાેઇવાર વેપાર કરવાને દેશાવરમાં પણ માકલવા લાગ્યા. આથી તેના વ્યાપાર ઘણા વૃદ્ધિ પામ્યા, અને તે સારી આબાદીમાં આવી ગયા.

એક વખતે તે ત્રણે પુત્રા જુદા જુદા દેશાવરમાં ગયા. લાં જ-ઇને તેમણે સારા વેપાર કરવા માંડયા. વેપાર કરતાં તેમણે જુદી જુદી ચીજો ખરીદ કરી. તે વખતે કાઇ ચતુર વેપારીએ તેમને ચેતવણી આ-પી કે, જે ચીજો તમે ખરીદ કરા છા, તે ચીજોના ભાવ ઘટવાના છે, માટે તે ચીજો ખરીદવા ચાગ્ય નથી. જો ખરીદશા તા તેમાં માટી નુ-કશાની થશે. વેપારીનાં આ વચના તે ત્રણે પુત્રાએ માન્યા નહીં, અને તે ચીજોની જથ્થાખ ધ ખરીદી કરી. અને તેઓ તે માલનાં વાહાણ ભરી ચ'દ્રપુરમાં આવ્યા, તેમણે જઇ પાતાના પિતા પ્રવિણચ'દ્રને તે ખરીદીની વાત જણાવી. તે સાંભળતાંજ પ્રવિણચ'દ્રે અપશાષ કરતાં કહ્યું, પુત્રા, તમે ઘણુંજ ખાટું કર્યુ. જે ચીજો ખરીદી છે, તેના ભાવ એકદમ ઘટી ગયા છે, તેથી આપણને માટી નુકશાની થઇ છે. આટલું કહી પ્રવીણચ'દ્રે ઘણા અપશાષ કરવા માંડયા. તેવામાં કાઇ ઉજવલ વેપાર કરનારા અને પવિત્રતાથી વર્ત્તનારા બીજો વેપારી આવ્યો. તેણે પ્રવિણચ'દ્રને ી'મત આપીને કહ્યું કે, શેઠ, અપશાેષ કરા નહીં. તમારા ત્રણે પુત્રે સાહસી છે, તેમને સમજાવા, અને હવે કરીવાર તેવી ચીજો ખરીદ કરે નહીં, તેને માટે સૂચના આપા. તે વેપારીની સલાહ માન્ય કરી પ્રવીણચ'દ્રે તે ત્રણે પુત્રાને તે વિષે સૂચના આપી. પછી વિશેષમાં જણાવ્યું કે, જે વસ્તુથી લાભ કરતાં હાનિ થાય, તેવી વસ્તુ ખરીદવી નહીં. પિતાની આવી સૂચનાથી તે ત્રણે પુત્રા સારી રીતે ચાલવા લા-ગ્યા, એટલે તેમને લાભ મળવા લાગ્યા. અનુક્રમે ત્રણે પુત્રાના સારા પ્રવર્ત્તનથી પ્રવીણચંદ્ર પાછા સારી સ્થિતિમાં આવી ગયા. અને ઘણેાજ સુખી થયા.

હે શિષ્ય, આ દર્ષાંત ઉપરથી સમજવાનું છે કે. પ્રવીણચંદ્ર એ એક મનુષ્ય શરીરધારી આત્મા છે. તેના ત્રણ પુત્રા તે મન, વ-ચન અને કાયાના યાેગ છે. જે ત્રણ પુત્રાને જીદ જીદા દેશમાં વેપાર કરવામાં જેડ્યા હતા, તે આત્મા પાતાના મન, વચન અને કાયાના ચેાગને જીદા જાદા વ્યાપારમાં બેડે છે. તે ત્રણે પુત્રાએ જે વેપારમાં **જી**દી જીદી ચીજોનેા વેપાર કરી સારાે લાભ મેળવ્યા, અને તેથી પ્ર-વીણચંદ્ર સારા આબાદીમાં આવ્યા હતા. તે મનુષ્ય આત્મા પાતા-ના મન, વચન અને કાયાના ચાેગને શુભ કામ કરવામાં જોડે છે, ત્યારે તે શભ કર્મ આશ્રવે છે. અને તેથી આત્મા શભ કર્મના લો-કતા થઇ સુખી થાય છે. પ્રવીણચંદ્રરૂપી આત્માએ પાતાના ત્રણ પુત્રારૂપી ત્રણ યાેગને સારા વ્યાપારમાં એટલે મૈત્રી કે કરણા વગેરે સારી ભાવના ભાવવામાં યાજયા હતા, તેથી તે સુખી થયા હતા. જે એક વખતે એ ત્રણે પુત્રાએ જીુદી જુદી ચીંજો ખરીદ કરી અને કાેઇ ચતર વેપારીએ તેમને તે ચીજે ખરીદ કરવામાં હાન છે. એવી ચે-તવણી આપી, તાેપણ તેમણે તેનું વચન માન્ય કર્યું નહીં, અને તે ચીજો ખરીદ કરી અને તે વાંત પ્રવીણચંદ્રના જાણવામાં આવતાં તેણે ભારે અપશાષ કર્યો. તેવામાં કાઇ બીજા વેપારીએ આવી પ્રવીણચ-દ્રને હીંમત આપી, અને ફરીવાર તેમન કરવાની સૂચના આપી. પછી પ્રવીણુચ દ્રની ઇચ્છા પ્રમાણે તે ત્રણે પુત્રા વર્ત્યા, એટલે તેમણે લાભ મેળવ્યો, અને પ્રવીણ્ચ દ્રંપાછે સારી સ્થિતિમાં આવી સુખી થયેા. મન વચન અને કાયાના ચાેગરૂપી ત્રણુ પુત્રા જ્યારે અશુભ કર્મ બાંધવારૂપહાનકારક ચાજા ખરીદ કરે છે, લારે તે અશુભ કર્મ-SH. K. 93

ના પ્રાંધરૂપ ઘણી હાનિ પ્રાપ્ત કરે છે. જ્યારે પ્રવીણચંદ્ર રૂપી આત્માના શુરૂદ્રારા જાણવામાં આવે, ત્યારે તે પોતાના મલિન ત્રણ ચાગને શુભ કર્મને વિષે જેકે છે. ગુરૂરૂપી કાેઈ ચતુર વેપારી ઉપદેશથી સમજા-વતાં પણ જે તે ગણ યાેગ સન્માર્ગના ઉપદેશ માની શુભ પ્રવૃત્તિમાં જોડાય નહીં, તાે તેને માટી હાનિ થાય છે. અને તેથી પ્રવીણચંદ્ર રૂપી આત્મા દુ:ખી થાય છે. જ્યારે પોતાના ત્રણ ચાેગ વિપરીત માર્ગે જોડાયા, એવું જ્ઞાનદ્રારા જાણવામાં આવે છે, ત્યારે ભવ્ય આત્મા હુદ-યમાં પશ્ચાત્તાપ કરે છે. તે વખતે તે ગુરૂને શરણે જાય છે, ત્યાં ગુરૂ તેને બાધ આપે છે. એટલે તે પોતાના ત્રણે ચાેગને શુભ કર્મના આ-શ્રવમાં યોજે છે. અને તેથી તે આત્મા સારા લાભ મેળવે છે. તે લા-ભના પ્રભાવથી પ્રવીણચંદ્ર રૂપી મનુષ્ય આત્મા પાછે સદ્દગતિનું સુખ પ્રાપ્ત કરે છે.

હે શિષ્ય, આ પ્રમાણેના દષ્ટાંત ઉપરથી તું આશ્રવતું સ્વરૂપ સમજ્યો હશે. હંમેશાં મનુષ્ય પ્રાણીએ શુભ કર્મના આશ્રવમાં તત્પ-ર રહેવું, કે જેથી પ્રાણી ઉત્તરાત્તર સદ્દગતિનું પાત્ર અને છે.

નવદશબિ'દુ-ગૃહસ્થ કેદી. " त्रियास्नेहो यस्मित्रिगमसट्टग्नो यामिकजटो-पमः स्वीयो वर्गो धनमजिनवं वंधनमिव । महामेध्यापूर्ण व्यसनबिसंसर्गविषमं जवः कारागेहं तदिह न रतिः कापि विद्उषाम्" ॥ १॥ અर्थ---- "જેમાં પ્રિયા-સ્ત્રીના સ્નેહ તે ગેડી છે. પોતાના સ્વજ-તવર્ગ તે પેંહેરેગીર છે. દ્રવ્ય એ બ'ધન છે, અપવિત્ર વસ્તુઓથી પસ્-પૂર્ણ છે. અને સાત વ્યસનરૂપ મોટો ખાડા છે. આ પ્રમાણે આ સ'સા-

સ્રુપી કારાગૃહ છે, તેમાં વિદ્વાનાને કયાંથી પ્રીતિ થાય? "

ગૃહસ્થ કેદી.

**હી શિષ્ય**—હે ભગવન્, આ સ સારમાં ઘણુા ગૃહસ્થા ધન, સી, પુત્ર પરિવાર વિગેરેથી સુખી જેવામાં આ વે છે. તેમને અનેક જાતનાે વૈભવ અને સુખ મળે છે. તે છતાં વિરક્ત પુરૂષા તેને ધિક્કારે છે, તેનું શું કારણુ છે ? ગુરૂ—હે વિનીત બાળક, તારા પ્રશ્ન સ્થૂલ



વિચારના છે, તથાપિ તે ઉપર તને એક દષ્ટાંત આપું, તે સાંભળ-

કાેઇ એક મહાત્મા સુનિ વિહાર કરતાં કરતાં કાેઇ શહેરની આ હેર આવેલા ઉદ્યાનમાં ઉતર્યાં. તે ખબર સાંભળી શહેરના ગૃહસ્થા તે-મને સામૈયુ' કરી તેડવા આવ્યા. સામૈયાનાે આડ'બર માટેા કરવામાં આવ્યા હતા. તેઓએ આવી તે મુનિવરને વંદના કરી પ્રાર્થના કરી. મહારાજ, શેહેરના ઉપાશ્રયમાં પધારાે. આ બધાે સંઘ આપને સા-મેંયું કરી તેડવા આવ્યા છે. મહાત્મા મંદ મંદહસતા બાલ્યા−હે શ્રા-વકા, મારે શેહેરમાં આવતું નથી. કારણકે, અહીં સ્વાધ્યાયધ્યાન કર-વાની સારી અનુકળતા છે. જ્યાં સુખે સ્વાધ્યાય ધ્યાન થાય, ત્યાં મુ-નિને રહેવું ચાેગ્ય છે. સુનિનાં આ વચનાે સાંલળી શ્રાવકાેએ વિન તિ પૂર્વક કહ્યું, '' આ જ'ગલમાં રહેવું સારૂં નથી. ગમે તેમ હાેય, તાે-પેશ શેહેર તે શેહેરજ છે, અને જંગલ તે જંગલજ છે. તેમાં ખાસ કરીને આ શેહેર તેા જેવા જેવું છે. તેની વિશાળ શેરીઓમાં માટી માેટી હવેલીએા આવેલી છે. ચાૈટામાં નવર ગિત દુકાનાની શ્રેણા ઘણા સુંદર છે. જ્યારે તમે શેહેરમાં પ્રવેશ કરશા, ત્યારે સુંદર પાશાક ધા-રંગ કરનારા પુરૂષે અને સીએા તમારા જેવામાં આવશે. દરેક દુકા-ન ઉપર કીંમતી અને ભભકાદાર પદાર્થોની રચના જોઇ તમારૂં મન પ્રસન્ન થઇ જશે. આ શેહેરમાં કાેટી દ્રવ્યના પતિ દશ છે, અર્ધકોટી દ્રવ્યના પતિ વીશ ગૃહસ્થાે છે, અને લક્ષાધિપતિએા અનેક છે. આપ નેઇને પ્રસન્ન થઇ જશા."

શ્રાવકાનાં આવાં વચન સાંભળી તે મહાત્માએ વિચાર્યું કે, ''આ લાકા લક્ષ્મીના માહમાં મગ્ન થઈ ગયેલા છે, માટે તેમને ચુક્તિથી બાધ આપવા. " આવું વિચારી મહાત્મા પ્રસન્ન થઇ હાસ્ય કરતા બાલ્યા–''ગૃહુસ્થા, તમે જ્યારે આ શેહેરની આવી પ્રશ'સા કરા છે, ત્યારે એ શહેર જોવાની મારી ઇચ્છા થાય છે. પણુ એવી શરતે કે, જો તમારા કહેવા પ્રમાણે એ શેહેરના ગૃહુસ્થાે સુખી હુશે અને સર્વ રીતે તેમની સ્થિતિ સારી હશે, તા હું ત્યાં વાસ કરીશ, નહીં તા તર-તજ આ સ્થળે આવતા રહીશ." મહાત્માનાં આ વચના બ્રાવકાએ માન્ય કર્યા. અને પછી વાજતે ગાજતે તે મહાત્માને તેઓ શોહેરમાં લઈ ગયા. મહાત્મા સુનિને શેહેરની મધ્ય ભાગે આવેલા ઉપાશ્રયમાં ઉતાર્યા. અને તેમની વૈયાવચ્ચ કરી બધા શ્રાવકાે પાતપાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

બીજે દિવસે પ્રાતઃકાળે શ્રાવકા તે મહાત્માને વ'દના કરવા આવ્યા, ત્યાં તે મહાત્મા ઉપાશ્રયની અંદર જોવામાં આવ્યા નહિ. ચારે તરફ તપાસ કરતાં તેઓ પેલા ઉદ્યાનમાં રહેલા જોવામાં આવ્યા, શ્રા-વકા સાથે મળી ઉદ્યાનમાં આવ્યા, અને તેમણે વિનયથી કહ્યું, મહા-રાજ, આપ એક દિવસમાંજ પાછા અહિં કેમ ચાલ્યા આવ્યા ? મહાત્માએ ઉત્તર આપ્યા, ગૃહસ્થા, મને ત્યાં કારાગૃહમાં રહેલા કેદી-ઓાની સાથે ગમ્યું નહિ. શ્રાવકા આશ્ચર્ય પામી બાલ્યા–મહારાજ, આ શું બાેલા છા? આપને તા સારા ઉપાશ્રયમાં ઉતાર્યા હતા. વળી તે ઉપાશ્રયની આસપાસ ધનાલ્ય શ્રાવકાનાં ઘર છે. તેને આપ કારાગૃહ કેમ કહાે છા? ત્યાં કેદીઓ પણ કયાં છે? શ્રાવકાનાં આ વચન સાંભળી તે મહાત્મા બાલ્યા–હે ગૃહસ્થા, તમે બધા કેદીઓ છા, અને તમારાં ઘર તે કેદખાનાં છે. એકાંત અને શાંત સ્થળે રહી આનંદ પામનારા મારા જેવા લિક્ષ મુનિને તમારા ગૃહસ્થાના આવાસ પાસે રહેવું ગમે નહિ.

શ્રાવકેાએ ઇંતેજારીથી પુછયું, મહારાજ, લક્ષ્મીના વૈભવવાળા અનેક પ્રકારના ખાનપાનથી પરિપૂર્ણ અને ભાજન, શયન, અને આસ-નના સુખને સંપાદન કરનારા અને ભાગોપભાગના આનંદને અનુભવ નાસ ગહસ્થાને આપ કેદી કેમ કહેા છે ? અને તેઓના ઘરને કાસ-ગૃહ કેમ કહેા છે ? મહાત્મા મંદ મંદ હસવા ગાલ્યા-ગૃહસ્થા, જ્યાં-સુધી તમે માહદશામાં પડેલા છે, ત્યાંસુધી તમને ગૃહાવાસમાં સુખ લાગે છે, પણ તે ગૃહાવાસમાં ધીલકુલ સુખ નથી. ત ખરેખરૂં કારા-ગૃહ છે. તે કેવી રીતે કારાગૃહ કહેવાય? તે સાંભળાે--આ ગૃહ સંસાર એક કારાગૃહ છે. તેની અંદર જ સ્તીના પ્રેમ, તે બેડી છે. જે પાતાના ત્વજન વગે, તે પેંહેરેગીરા છે. ધન એ નવીન બંધન છે, જેટલી પુદ્ ગલિક વસ્તુઓ છે, તે બંધી ગદકી છે. અને જે સાત વ્યસના છે, તે કારાગૃહનું ભાંયરું છે. આ પ્રમાણે ગૃહસ્થના ગૃહ-સ'સાર તે ખરેપર કારાગૃહ રૂપ છે. તેની અંદર રહેલા જેટલા ગૃહસ્થા, તે કેદીઓ છે. તેવા કેદખાનાના કેદીઓની સાથે રહેતા અમારા જેવા વિરક્ત મુનિને કેમ આનંદ આવે?

મહાત્માનાં આ વચના સાંભળી તે ગૃહસ્થ શ્રાવકાેએ તે વાત સ્વીકારી અને તેઓ તે મહાત્માની પ્રશ'સા કરવા લાગ્યા. તેઓમાંથી કેટલાએક તાે પ્રતિબાધ પામી ગૃહ–સ સાર રૂપ કારાગૃ**હમાંથી** મુક્ત થવાને તે મહાત્માની સાથે ચાલી નીકળ્યા.

હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તારા જાણવામાં આવ્યું હશે કે, વિરક્ત પુરૂષો જે આ સ'સારને ધિક્કારે છે, તે ચથાર્થ છે. આ સ'સાર ખરેખર કારાગહ રૂપ છે. અને તેમાં રહેનારા સ'સારી છવ તે કેદી રૂપ છે. તેથી દરેક ભવિ મનુષ્યે આ ઘાર કેદખાના રૂપ સ'સા-રમાંથી છૂટવાના ઉપાય કરવા. અને તેમાં જરાપણુ માહ મમતા 'રાખવી નહિ.

શિષ્ય—હે ભગવન, આપની ઉપદેશ વાણીએ મારા હુદયની શંકા દૂર કરી છે. આપે જે બાધક દષ્ટાંત કહ્યું, તે ઘણુંજ મનન કરવા યાગ્ય છે. જો સંસારી જીવ એ દષ્ટાંત ઉપર વિચાર કરી પાતાના હુદ ચને વૈરાગ્ય તરફ દાેરે અને પાતાની મનાવૃત્તિમાં શાંત રસના પ્રવાહ વહન કરાવે, તાે તે આ સંસાર રૂપ કારાગૃહમાં ફરીવાર પડતા નથી. અને ગૃહસ્થ કેદી થતા નથી.

્રુગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, તારા હુદયમાં આવી વૈરાગ્ય ભાવના જોઈ મને સંતાષ થાય છે. હવે તું આ ભાવના તારા હુદયમાં કાયમ રાખજે, અને જેવી રીતે શાંતરસનું પાષણુ થાય, તેવી રીતે તું તારી મનાવૃત્તિને સત્કાર્ય તથા સદિચાર તરફ દોર્યા કરજે.

. **શિષ્ય**—મહા<mark>નુ</mark>ભાવ, આપના ઉપદેશ પ્રમાણે વર્ત્તવાને હું સદા તત્પર છું.





### વિંશબિંદુ— દંભત્યાગ.

## " देंजो ज्ञानादिदंजोलिर्दैज्ञः कामानले हविः । व्यसनानां सुहृदंजो दंजश्वौरो व्रतश्रियः" ॥ १॥

अध्यात्मसार.

અર્થ----"દંભ જ્ઞાનરૂપી પર્વતમાં વજ છે. દંભ કામરૂપી અમિમાં હાેમવાના પદાર્થ છે, દંભ વ્યસનાના મિત્ર છે. અને વતની લક્ષ્મીનાચાર છે.

> બ્ય, હે કૃપાધર શુરૂ, આપના ઉપદેશથી મને જે જે આન'દ પ્રાપ્ત થાય છે, તે કેવળ અવર્જીનીયજ છે, હે સ્વામી, આપ કહા છા, તે બધું ભવિપ્રાણીને ઉપયાગી છે. આ સ'-સારમાં જે જે દાેષા છે, તેને દૂર કરી ગુણુનું ગ્રહણ કરવું નેઇએ. જ્યારે ગુણુનું ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. ત્યારે



મનુષ્ય પ્રાણી પાતાના આત્માને ગુણી બનાવે છે. જેથી તે પાતાના આત્મ સ્વરૂપને સારી રીતે એાળખી શકે છે. આવી સમજણુ આપની કૃપાથી મને પ્રાપ્ત થઇ છે. તથાપિ મનુષ્ય સ્વભાવની સાથે કેટલાએક દુર્ગુંણા સ્વભાવથી અથવા કુસ'ગથી રહેલા છે. તે દુર્ગુંણા કેવી રીતે દૂર કરવા ? તે ઉપાય આપ બતાવા. એ દુર્ગુંણામાં દુંભ એ માટા દુર્ગુંણ છે; એવું મે' ઘણીવાર સાંભળ્યું છે, તા આપ તે વિષે મને કૃપા કરી જણાવા.

ગુરૂ— હે વિનીત શિષ્ય, તે કહ્યું તે યથાર્થ છે, આ સ'સારમાં અનેક જાતના દાેષા અથવા દુર્ગું ણાે રહેલા છે. તે સ્વભાવથી અથવા કુસ'ગથી મનુષ્યને પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં **દ'ભ** એ મોટા દુર્ગું છુ. જ્યાંસુધી એ દુર્ગું આત્માની સાથે રહેલાે હાેય, ત્યાંસુધી મનુષ્ય પાતાની આત્મિક ઉન્નતિ કરી શકતાે નથી. તે ઉપર એક દર્ષાંત કથા જાણવા જેવી છે. તે વિસ્તાર પૂર્વક હું તને સંભળાવું છું, જેથી તારા મનમાં દ'ભ કેવાે મોટા દુર્ગુણ છે? તે વાત જણાઇ આવશે.

પૂર્વે કેાઇ એક રમણીય નગરને વિષે મતિચાંદ્ર નામે એક ધનાઢય ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તે સ્વભાવે શાંત, ઉદાર અને ધર્મ ઉપર પ્રીતિવાળા હતા, પણ કાઇ પૂર્વના પાપ યાંગે તેના સ્વભાવમાં દંભે પ્રવેશ કર્યો હતા. તે કાંઇ પણ ધાર્મિક અથવા વ્યવહારિક કામ કરતા, તા પણ તેમાં તે દંભ રાખીને કરતા હતા. તેનામાં ઉદારતા હતા, પણ તેમાં દરેક વખતે દંભનું દર્શન થતું હતું. તેની પાસે જેટલું દ્રવ્ય હતું, તેના કરતાં બમણા દ્રવ્યના તે દંભ રાખતા હતા. તે ધર્મની જે જે ક્રિયા કરતા, તેમાં પણ તે દંભને આગળ રાખતા હતા. મતિચંદ્રનું આ પ્રવર્ત્તન લાેકામાં જણાઇ આવતું અને તેથી લાેકામાં તે ઉપદ્રા-સ્યનું પાત્ર અનતા હતા.

શ્રેક વખતે કાઇ સહાત્મા તે નગરમાં આવી ચડ્યા. તેમને આવેલા જાણી લાેકા શ્રેણીખધ તેમના દર્શન કરવાને આવવા લાગ્યા. આ ખબર જાણી દાંભિક સતિચંદ્ર પણ તેમને વંદનાકરવા આવ્યે. મતિરાંદ્રે બીજાના કરતાં વધારે આડ'બરથી તે મહાત્માને વંકના કરી, તે દુ:ડવત પડી તેમના ચરણનું સંવાસન કરવા લાગ્યા, અને મુખ તથા નેત્ર ઉપર તે મહાત્માના દર્શનની માેટી અસર દર્શાવવા લાગ્યા. મતિરાદ્રની આ ચેષ્ટા તે મહાત્માના જાણવામાં આવી ગઇ. તેમણે ભષ્યું કે, આ પુરૂષ દ'લી છે. તેના હૃદયમાં કાઇ જાતની શુદ્ધવૃત્તિ ન-થી. તે જે જે કિયા કરે છે, તે અધી દ લથીજ કરે છે. આવા દ લી પુરૂષને અધાગતિમાંથી અચાવવા, એ આપણ કર્ત્તવ્ય છે. આવુ વિ-ચારી તે મહાત્માએ મતિચંદ્રને કહ્યું, " શેકછ, તમારૂં નામ શું છે? અને તમે કેવા છે ?" મતિચંદ્ર દંભ લાવીને બાલ્યા–"હે કુપાધર મહાત્મા, આ શરીરને લાેકાે **મતિધર** કહી બાેલાવે છે. અને કેટલા-એક વિદ્વાના મને **ણવ્દિધર** પણ કહે છે. કારણકે, મતિના અર્થ ખુદ્ધિ થાય છે. અને હું તેવી માટી ખુદ્ધિને ધારણ કરનારા છું, એમ લેાકા કહે છે. હું શ્રીવીર ધર્મને ધારણ કરનારો શ્રાવક છું. શ્રાવક માં જે જે ગુણા નિઇએ, તે ખધા ગુણુ મારે મેળવવા પડ્યા છે. અને

તે ગુણુ મેળવવામાં મારે ભારે ખર્ચ કરવા પડયા છે. આ જગતમાં જે જે ગુણુ છે, તે તે ગુણુ દ્રવ્ય વિના મેળવી શકાતા નથી. જે માણુસ દ્રવ્ય ખર્ચવાને તૈયાર થાય, તા તે એક સારા સદ્દગુણી અને છે. હુ એવાજ પ્રકારથી એક સારા સદ્દગુણી બન્યા છું. આ નગરના અધા લાકા મને માટા સદ્દગુણી ગણુ છે. અને તે પ્રમાણું મને માન પણુ આપે છે."

મતિધરની આવી દાંભિક વાણી સાંભળી તે મહાત્મા વિચારમાં પડ્યા. તેમણે પાતાના શાંતહુદયમાં વિચાર્યું કે, ''આ બીચારા પામર પુરુષ દ લને વશ થઇ ગયેા છે. આ મહાદુર્ગુ હે તેના હુદયને આકાંત કર્યું છે. તેથી આ પુરૂષને દુષ્ટ એવા દંભના પાશમાંથી છાડાવવા જે ઈએ." આવું વિચારી તે મહાત્મા બાલ્યા--શ્રાવક મતિધર, તમે ખરેખરા મતિધર લાગા છા. પણ તમારા શરીરમાં એક માંટા રાગ પે ં ઠેલા દેખાય છે, તેના ઉપાય કરા. નહીં તાે તે રાગ વૃદ્ધિ પામી જશે. અને તેથી તમને માેટી હાનિ થશે. મહાત્માનાં આ વચના સાંભળી મલિધર વિચારમાં પડયા. પાતાને કેવા રાગ લાગું પડયા છે ? તેનુ ચિતવન કરવા લાગ્યા. ક્ષણવાર ચિંતવી મતિધર બાલ્યા--હે મહા-નુભાવ, મારા શરીરમાં કાઇ રાગ હાય, એવું મને લાગત નથી, તે છ-તાં આપ કહેા છેા કે 'તને રાગ લાગુ પડયા છે' એ શી રીતે છે? તે મને સમજાવા, જે શરીરમાં રાગ હાય, તાે અનેકજાતની પીડા થવી જોઇએ. મને તેા કાેઇ જાતની પીડા થતી નથી. મહાત્માં બાલ્યા-''ભદ્ર, આ રાગ ઉપરની પીડા કરતાે નથી. પણ આંતરની પીડા કરે છે. અને વળી તે રાગ જ્યારે પીડે છે, ત્યારે તે એવા લયંકર અને છે કે, જેથી પાણી પાતાના જન્મને નિષ્ફળ કરી આ લાેક તથા પરલાેક બ' નેમાં દુઃખી થાય છે, બીજા રાગની પીડા તેા આ લાકમાંજ થાય છે. અને આ તારા રાગની પીડા તેા આ લાેક તથા પરલાેક અનેમાં થા ય છે. હે મતિધર, વળી તને લાગુ પડેલે રાગ અગ્નિ, રાહુ, ભૂગલ વજા, મિત્ર, અને ચારના જેવાં કામ કરે છે.

મહાત્માનાં આ વચન સાંભળી તે મતિધરને વધારે શ'કા ઉત્પ જ થઇ, તે સાથે તેના હુદયમાં અતિશય આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થઇ આવ્યું. તે વિસ્મિત થઇને બાલ્યાે—હે મહાશય, આપના વચન સાંબળી મ ને વધારે વધારે કૈાતુક તથા આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય છે. આપના કહેવા પ્રમાણે આવેા અદુભુત રાગ મારામાં શી રીતે હાેય? એ વાત મને અસ ભવિત લાગે છે. મતિધરનાં આવાં વચન સાંભળી તે મહાત્માએ સરિમત વદને કહ્યું, ભદ્ર, તું આશ્ચર્ય પામીશ નહીં. તને જે રાગ ઉ-ત્પન્ન થયેલાે છે, તે એક સામાત્ય રાગ નથી, પણ એક મહાન રાગ છે. તે રાગનું નામ **દ**ંભ છે. તે દંભ નામના રાગ મનુષ્યના હુદય ઉપર અસર કરે છે. જ્યારે દંભરાેગની અસર હુદય ઉપર પ્રસરે છે, લારે તે માણસ ખાટા ખાટા આડ બર દર્શાવે છે. મૂર્ખ છતાં વિદ્વાન-નાે આડ બર રાખે છે, નિર્ધન છતાં ધનાઢ્યનાે ડાેળ બતાવે છે.તપસ્વી નહીં છતાં તપસ્વીના દેખાવ કરે છે. જ્ઞાની ન છતાં જ્ઞાનીના જેવા પાતા-ને દર્શાવે છે. એક દર જે ગુણા પાતાનામાં ન હાેય, તે ગુણાના આડ'-બર કરી પાતે વૃથા ગુણી બને છે. આ બધા દેખાવ દંભરૂપી રાગમાં-થી ઉત્પન્ન થાય છે. જેને એ દ'ભરૂપી રાેગ લાગુ પડે છે, તે માણસ એ-વી ચેષ્ટા કરે છે કે, જે ચેષ્ટા જોઇને બીજા લેાકા તેનું ઉપહાસ્ય કરે છે. દંભરૂપી રાેગની સાથે બીજા ઘણા અવગુણા તેનામાં દાખલ થાય છે. ક'લી માણસ છળ-કપટ રાખે છે, વાર'વાર અસત્ય બાેલે છે. અને અ-સહ્ય રીતે ચાલે છે. તેથી કરીને તેને અનેક બાબત છપાવવી પડે છે. આ ત્રા અવગુણાને લઇને દંભરાગી માણસ પાતાના જીવનને દુર્ગન તિનું પાત્ર બનાવે છે. જે પરિણામે આલેાક તથા પરલેાકમાં દુ:ખી થાય છે. શરીરના રાગે તે માત્ર આલેકમાં પીડા આપે છે. અને દુ-ભને ભય કર રાગ આ લાકમાં નિંદા કરાવી પરલાકમાં નરક વિગેરથી ભારે પીડા ભાગવાવે છે. હે મતિધર, મેં તને જે દંભરૂપી રાગની જુ-દી જીદી ઉપમા આપી, તે વિષે તને સમજાવું,તે સાવધાન થઇને સાં-ભળ—દ ભરૂપી રાગને અગ્નિના જેવા કહ્યા, તે એવી રીતે કે, દરેક સ'સારી જીવને આ જગત્માં જન્મમરણુનું માટું દુઃખ છે, તે દુઃખ-માંથી મુક્ત થવાની જરૂર છે. તેા દ લ મુક્તિરૂપી લતામાં અગ્નિ જેવા છે. જેમ અગ્નિ લતાને બાળી નાખે છે, તેમ દંભરૂપી અગ્નિ મુક્તિરૂપ લતાને બાળી નાખે છે, અથોત્ દ'ભી માણુસને મુકિત મળતી નથી. જેમ રાહુ ચ દ્રનેા ગ્રાસ કરે છે, નેમ દ ભરૂપી રાહુ ક્રિયારૂપી ચદ્ર-કળાને ગાસ કરનારા છે. એટલે જેનામાં દ લ હોય, તે માણસ ક્રિયા કરી શકતાે નથી; કારણકે, દંભી માણસ જે જે ક્રિયા કરે છે,તે અધી દ'લથીજ કરે છે, વસ્તુતાએ સત્ય રીતે કરતા નથી. જયારે મનુષ્ય પોન Sh. K.-18

204

તાની કત્તંગ્ય ક્રિયા કરતા નથી, ત્યારે તે પાતાના કત્તંગ્યથી બ્રષ્ટ થા-ય છે. અને તે સર્વરીતે દેાષનું પાત્ર બને છે. દંભને ભૂગળની ઉપમા આપી, તે પણ બરાબર છે. અધ્યાત્મ સુખ કે જે દરેક મનુષ્યને ઉંચા-માં ઉંચી સ્થિતિમાં લાવનારૂં છે, તેવા અધ્યાત્મ સુખને બ'ધ કરવામાં દ'ભ ભૂગળનું કામ કરે છે. જેમ ભૂગળ લગાડવાથી દ્વાર બ'ધ થઇ જા-ય છે, તેમ દ'ભરૂપી ભૂગળથી અધ્યાત્મ સુખરૂપ દ્વાર બ'ધ થઇ જા-ય છે. કારણુકે, જેનામાં દ'ભ હાય, તે માણુસ અધ્યાત્મ સુખને મેળ-વી શકતા નથી.

દ ભને વજની ઉપમા આપી, તે પણ યથાર્થ છે. જેમ વજ પર્વ-નને તાેડી નાખે છે, તેમ દ ભરૂપી વજા જ્ઞાનરૂપ પર્વતને તાેડી નાખે છે. જે માણસમાં દ ભ હાેય, તાે તે જ્ઞાનને મેળવી શકતાે નથી, અથ-વા જે જ્ઞાન મેળવ્યા પછી દ ભ રાખે, તાે તેનું જ્ઞાન નષ્ટ થઇ જાય છે. તેથી જ્ઞાનરૂપો પર્વતને ભેદવામાં દ ભ વજા સમાન છે.

દંભને હાેમ કરવાના પદાર્થની ઉપમા આપેલી છે. તે સર્વ રીતે ચાેગ્ય છે. જેમ હાેમ કરવાના પદાર્થ નાખવાથી અગ્નિ વૃદ્ધિ પામે છે. તેમ દંભરૂપી હાેમ કરવાના પદાર્થ નાખવાથી કામરૂપી અગ્નિ વૃદ્ધિ પામે છે. અર્થાત જ્યાં દંભ ત્યાં કામ પણ હાેય છે.

દંભને મિત્રની ઉપમા આપી છે. તે ઘણુંજ વિચારણીય છે. અહિં કાઇને શ'કા થશે કે, દંભને મિત્રની ઉપમા શી રીતે આપી શકાય. કારણુકે મિત્ર તા હિતકારી હાેય છે, અને આ દંભ તા અહિતકારી છે. તેથી તેને મિત્રની ઉપમા આપવી અનુચિત છે. આ દંભ તેવા હિત-મિત્ર નથી. પણુ તે એક વ્યસનાના મિત્ર છે. તેથી તે દંભની મૈત્રી ક રવાથી વ્યસન વૃદ્ધિ પામે છે, અર્થાત્ જે દંભી હાેય છે. તે વ્યસના હાેય છે.

દ'લને ચેારની ઉપમા આપેલી છે. જેમ લક્ષ્મીના ચારનારા ચાર છે, તેમ દ'લરૂપો ચાર વ્રતરૂપી લક્ષ્મીના ચારનારા છે. એટલે જે નામાં દ'લ હાય, તેનામાં વ્રત હાતાં નથી.

તેથી હે મલિધર, દરેક ભવ્ય પ્રાણીએ દંભના ત્યાગ કરવા જે-ઇએ, એવા મઠારા દંભ તારા હુદયમાં પેશી ગયા છે. તે ઘણું વિપરીત બન્યું છે. તને એ મહારાગ જે લાગુ પડયા છે. તે સર્વ રીતે હાનિ ક-રનાર છે. માટે તારે મહાન પ્રયત્ન કરી તે મહારાગને સત્વર દૂર

205

કરી દેવેા.

હે મતિધર, કદિ કાેઇ એમ ધારે કે, દંભ રાખીને પણ જે સત્ક-મેં કરવામાં આવે, તાે તેથી માક્ષપદ મળે છે. આ તેની ધારણા તદ્દન ખાેટી છે. કારણુકે અતિ દુર્લભ એવાે માક્ષ દંભ જેવાે દુર્ગુણ રાખવા-થી કદિપણ મળે નહિ, જે માણુસ દંભ રાખીને માક્ષ મેળવવાની ઇ-ચ્છા રાખે છે, તે લાઢાના વ્હાણુમાં બેશી સમુદ્રના પારને પામવાની ઇ-ચ્છા કરે છે. તેને માટે શાસકાર નીચેના શ્લાક કહે છે.

#### " दंजेन व्रतमास्थाय, यो वांछति परं पदम् ।

सोहनावं समारुह्य सोऽब्धेः पारं यियासतिं" ॥ १ ॥

''જે માંગુસ દંભવડે વ્રત ધારણ કરી માેક્ષ પદ મેળવાને ઇ-ચ્છે છે, તે લાેઢાના વહાણ ઉપર ચડી સમુદ્રના પારને પામવા ઇચ્છે છે<sup>.</sup> ''

હે મતિધર, માટે તે દંભના દુર્ગુ ઘણાજ નડારા છે. જ્યાં-સુધી દ લાને દ્વર કચેો નથી, ત્યાંસુધી ગમે તેવા વત કે તપ કરે, તે અ ધાં નકામાં છે. જ્યાંસુધી **દષ્ટિમાંથી અ**ંધાપેા ગયેા નથી, ત્યાંસુધી દ-પંચ કે દીપક શા કામનાં છે ? કદિ કેશનેા લાેચ કરાવે, પૃથ્વીપર શચ્યા કરી સુવે, ભિક્ષા માગી ખાય અને પ્રક્રાચર્ય વગેરે ધારણ કરે. પણ જે દંભ રાખે, તાે તે બધું ત્રાસના વી ધથી મણિની જેમ દૂષિત થઇ જાય છે. હે મતિધર, એ દંભ એવેા મહાન દેાય છે કે, જો મન-ષ્ય તેના સંચાેગમાં આવી ગયેા, તેા પછી તે તેને છાડી શકતું નથી. કદિ મહાન પ્રયત્ન કરીએ તેા બીજા બધા દુર્ગું છેો છેોડી શકાય, પણ દં ભને તાે છાેડી શકાતાજ નથી. જે પૂર્વના પુણ્યનું ખળ હાેય, અને સુકત સફળ થવાને ચાેગ્ય હાેય, તાેજ એ દુર્ગુણનાે ત્યાગ થઇ શકે તે મ છે. ષટરસમાં લ પટ એવાે માણસ પાતાની લ પટતા છાેડી શ-કે છે. દેહનાં આભૂષણાે છેાડવાં હાેય, તાે પણ છાેડી શકાય છે. અને કામ ભાગ વગેરેના કરિ ત્યાગ કરવા હાય, તા ત્યાગ કરી શકાય છે. પણ દંભનું સેવન ઘણુંજ દુસ્ત્યજ છે, તેવાજ ભાવાર્થના એક શ્લાેક ની ચે પ્રમાણે કહેલેા છે—

## " सुत्यजं रसलांपट्यं, सुत्यजं देहजूषणम् । सुत्यजाः कामजोगाद्या छुस्त्यजं दंजसेवनम्" ॥१॥

"રસની લ પટતા, દેહુનુ આભૂષણુ અને કામલાગ વગેરે સુખે ત્યાગી શકાય તેવા છે. પણ દ લનુ સેવન દુ: ખેત્યાગ કરવા યાગ્ય છે." હે મતિધર, એવા અતિ દુ: અદાયક દ લને ત્યાગ કરવાને તારે સર્વદા સાવધાન રહેવું. દ લ રાખવાથી લાભના કરતાં હાનિ ઘણીજ વધારે છે. જો કે વસ્તુતાએ તો તે લાભ પણ હાનિ જેવાજ છે, ત-થાપિ વ્યવહારની રીતે લોકો તેને લાભ માને છે. દ લ રાખવાથી લોકો એવું સમજે છે કે, પાતાના દોષા છપાવાય અને લોકોમાં પૂજા ત-થા ગારવ થાય, આવા ક્ષુદ્ર લાભની ખાતર મૂર્ખ લોકા દ લ કરે છે. એ દ લ પછી તેમને મહાન રાગની જેમ પીડાકારી થઇ પડે છે. હે મતિધર, આ બધા વિચાર કરી તારે એ દ લરૂપી રાગને દૂર કરવા યોગ્ય છે.

મહાત્માના આવા ઉપદેશ સાંભળી તે મતિધરને બાધ ઉત્પન્ન થયા, અને ત્યારથી પાતાના દ'ભરૂપ દુર્ગુ હુને છેડવાને તે તત્પર થયા હતા. અનુક્રમે તેણુ એ દુર્ગુ છે છેડી દીધા હતા. અને તેથી તે સર્વ રીતે શુદ્ધ થઇ પાતાના મનુષ્ય જીવનને સુધારી શક્યા હતા. જે મ-નુષ્ય એ દ'ભરૂપી મહારાગને દૂર કરવાને સમર્થ થઇ શકે છે, તે આ સ'સારાવસ્થામાં શુદ્ધ થઇ ચારિત્ર ગુણુના પાત્ર અની પાતાના આત્મા-ના ઉદ્ધાર કરવાને સર્વ રીતે સમર્થ થાય છે. ગુરૂના સુખથી આ દર્ષા ત સાંભળીતે ગૃહસ્થ અને યતિ અ'ને શિષ્યા ઘણાજ પ્રસન્ન થઇ ગયા, અને પાતાના આત્માને ધન્ય માની ઉત્તમ ભાવના ભાવવા લાગ્યા.

એકવિ'શ બિ'દુ—સુચિત્તરૂપ રત્નની રક્ષા. "यदि चेत मोक्तमार्गस्य वांळा सुखविधायिनी । तदा सुचित्तरत्नस्य विधेयं रक्तणं बुधेः" ॥ १॥ जपदेश. અર્થ — "क સુખને આપનારી મેાક્ષમાર્ગની ઇચ્છા હેાય, તેા પ્રાજ્ઞ પુરૂષોએ શુભ્ર ચિત્તરૂપી રત્નનું રક્ષણ કરવું." સુચિત્તરૂપ રત્નની રક્ષા.



ખ્ય---હે ભગવન , આપે જે દંભના ત્યાગ ઉપર દર્શ ત સહિત બાધ આપ્યા, તે સાંભળી મારા હૃદયમાં શુભ ભાવના પ્રગટ થઈ છે. અને મને નિશ્ચય થયેો છે કે, જે પુરૂષ દ'લ કરે છે, તે પાતાના સુકૃતને ગુમાવી બેશે છે. અને તે અધાગતિમાં જવાને ચાગ્ય થાય છે. પણ આ વખતે મને એક શ'કા ઉત્પન્ન થઇ છે, તે આપ કૃપા કરી દ્વર કરેા.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, તારા મનમાં જે શ'કા હાય, તે ખુશી. થી પ્રગટ કેર. હું યથામતિ તારી શ'કાને દૂર કરીશ.

શિષ્ય-હેંગુરૂ મહારાજ, આપના કહેવા ઉપરથી એમ સમજા-ય છે કે, માણુસમાં કાંઇપણુ અવગુણુ આવે છે, તે પ્રથમ તેવા નઠારા વિચારને લઇને ઉત્પન્ન થાય છે. કાયાથી તથા વચનથી જે કાંઇ નઠારૂં કામ કરવામાં આવે છે, તે કામ કર્યા પેહેલાં તેવા નઠારા વિચારા ઉ-ત્પન્ન થાય છે. અને તે પછી તે વિચારા અમલમાં આવે છે-તે ઉપર-થી સિદ્ધ થાય છે કે, માણુસના સારા તથા નઠારા અધા કામનેા આ-ધાર સારા નરસા ચિત્ત ઉપર છે. માણસે પાતાના ચિત્તને સદા સારૂં રાખવું જોઇએ, શુભ ચિત્તનું રક્ષણ કરવું—એ દરેક મનુષ્યનું કર્ત-વ્ય છે, જો વિવેકી મનુષ્ય પાતાના ચિત્તનું સારી રીતે રક્ષણ કરે તા તે ચિત્ત સઠા સુચિત્ત થઇ રહે છે. કક્રિ પણ તે દુશ્ચિત્ત થતું નથી. હે બુદ્ધિમાન્ શિષ્ય, અહીં તારા સમજવામાં આવ્યું હશે કે, ચિત્તનું રક્ષણ કરવું એટલે ચિત્તને સારૂં રાખવું, નડારૂં થવા દેવું નહીં. ચિ-ત્તમાં જો સારા સારા વિચારા અને સારૂં ધ્યાન કરવામાં આવે, તે ચિ-ત્તનું રક્ષણ કર્યું કહેવાય છે.

રક્ષણ કરેલું ચિત્ત સુચિત્ત કહેવાય અને તેવા સુચિત્તવાળા પુન રૂષ ઉત્તમ ગણાય છે. હે ભગવન્ , એવું સુચિત્ત શી રીતે થઇ શકે ? ચિત્તમાં સારા સારા વિચારા આવ્યા કરે અને નઠારા વિચારા દૂર થા-ય એવા કાેઇપણ ઉપાય દર્શાવા.

ગુરૂ—હે શિષ્ય, તે ઉપર એક સુબાધક દષ્ટાંત છે, તે સાવધા-ન થઇને સાંભળ---

કેટલાએક વેપારીઓ વેપાર કરવાને પરદેશમાં જવા નીકળ્યા.

તેઓની પાસે એક એવું રત્ન હતું કે, જે રત્નના ચાેગથી દરેક કરીયા-ણાના ભાવ જાણવામાં આવે. જ્યારે કરિયાણાના ભાવ જણાય, એ-ટલે જે કરિયાણું સસ્ત થવાનું હાેય, તેને ખરીદ ન કરે અને જે માં ઘું થવાનું હાેય, તેને ખરીદ કરે, એમ કરવાથી ધાર્યો લાભ મેળવી શકાય છે. આવું ઉત્તમ રત્ન લઈ તે વેપારીઓ એક સુંદર વાહાણુમાં *બેઠા.* તે વાહાણને પાણી આવે એવું એક પણ છિદ્ર નહતું. તેને સારૂં સુકાન હતું. તેની વચમાં એક વિશાળ મંડપ હતા. તેની અંદર બે પ્ર-કારનાે બીજો પણુ માલ ભયેાં હતાે. વેપારીઓના માલની રક્ષા કરવાને માટે તેમાં કેટલાએક સુભટેા રાખવામાં આવ્યા હતા. તે વાહાણુના સારાે કુપસ્થ લ તથા ઉજળાે સઢ હતાે. આવા સુંદર વાહાણુમાં તે વે-પારીઓ બેઠા એટલે અનુકળ પવન વાવા લાગ્યાે, તેથી તે વેગથી સા-રે માગે ચાલ્યું. તે વાહાણુની વચ્ચે એક મજબૂત પેટીમાં પેલું દિવ્ય રત્ન રાખવામાં આવ્યું હતું. તે વાહાણ એક માટા નગર તરક હ કાર્યુ. ''આ વાહાણ એક સુંદર અદ્ભૂત રત્ન છે,'' એવી ખબર પડવા-થી એક ચાંચીએા લુંટારા કેટલાએક સુંભટેાને લઇ તેને લુંટવા આવ્યેા. તે લુંટારાના મનમાં વારવાર શંકા થતી હતી. તથાપિ તેણે પાતાના સુભટેા તેને માટે સજજ કર્યા હતા. તેએા બીજા વાહાણમાં બેશીને આવ્યા હતા. તેમણે અધાએ મળીને પેલા રત્નને લેવાને માટે ચુદ્ધ કરવાના આર'ભ કર્યો. તે વખતે વાહાણમાં બેઠેલા પેલા વેપારીઓ પાતાના વાહાણુના સુભટાને લઇ તેમની સામે ચુદ્ધ કરવાને તૈયાર થયા. તે વખતે વાહાણના વેપારીઓ તરકથી એક મંત્રી આવ્યે. અને તેણે પેલા સામાવાળાના મ ત્રીતે નકારી સ્થિતિમાં મૂકયા. જ્યારે તે મ ત્રીને નઠારી સ્થિતિમાં મૂકયેા. એટલે બીજા કેટલાએક સુભટેા ચડી આવ્યા, અને તેમણે પેલા લુંટારાના સુભટાેને લીલામાત્રમાં અ-ટકાવી દીધા. તે પછી એક માટે લુંટારા ગુસ્સા કરી સામા આવ્યા, તેને જોઇ શીળ નામના એક વેપારીના યાેહાને હરાવી દીધા. તે પછી એક છ લુંટારાનું ટાેળું આવ્યું, તેને આવેલું જોઇ વેપારીઓના સુ-ભટેાની એક માટી સેના તેની સામે આવી, અને તેણે તે ટાળાને હઠા-વી દીધું. તેની સાથે અવેલા કેટલાએક બીજા સુભટેાએ વાહાણુના નિદ્રાસિંહ વગેરે ચાેદ્ધાઓને હરાવી દીધા. તે પછી લુંટારાના આર્ત્ત-સિંહ અને રાદ્રસિંહ નામના છે યાેદ્ધા આવ્યા, તેમને વેપારી તરફના

ધર્મસિંહ અને શુકલસિંહ નામના બે યેાદ્ધાઓએ હરાવી દીધા. તે પછી અસ'યમરાય નામના યેહેા ધસી આવ્યા. તેને નિગ્રહરાય નામના એક બહાદૂર યાદ્ધાએ હરાવી પાછેા કાઢી મૂક્યા. તે પછી પુષ્ટ્યસિંહ નામના એક પ્રતાપી વીરે આવી બાકીના સુભટાને હરાવી ન-સાડી મૂક્યા. છેવટે વાહાણના સુભટાના અધિપતી પાતાની જાતે આવી હાથી તથા સિંહ પર આરૂઢ થઇ આવેલા તે મુખ્ય ચાંચીયા લુટારા-ને મારી નાખ્યા. એટલે તે વાહાણના વેપારીઓ અતિશય આનંદ પામી ગયા, અને પાતાના આત્માને કૃતાર્થ માનતા તેઓ સુખે સુસા-ક્રરી કરવા લાગ્યા. તેઓ સુસાક્રરીમાં સારા લાભ મેળવી સર્વ રીતે સુખી થયા હતા.

ગુરૂ કહે છે— હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી ઉપનય જાણવા જેવા છે, તે તું સાવધાન થઇન સાંભળ. જે વેપારીઓ વાહા-ણુમાં બેશી વિદેશમાં વેપાર કરવાને તૈયાર થયા, તે જૈનમુનિઓ સ-મજવા. તે મુનિઓનું જે વાહાણુ તે ચારિત્ર સમજવું. તે ચારિત્રરૂપી વાહાણુને સમ્યકત્વરૂપી દઢ અંધન છે. શીળના અઢાર હજાર અંગરૂપી પાટીયાં છે. સ વરરૂપે કીચડવડે તેનાં આશ્રવરૂપ છિદ્રે પૂરેલાં છે. ત્રણ ગુપ્તિરૂપ રક્ષણથી તેનું રક્ષણ કરેલું છે–આચારરૂપી મંડપ તેમાં આવી રહેલા છે. અપવાદ અને ઉત્સર્ગરૂપ તેને છે ભૂમિઓ-માલ છે. મન, વચન તથા કાયાના સત્યાગરૂપ રત લ ઉપર અધ્યાત્મરૂપી ધા-ળે શઢ ચડાવેલાે છે. આવા ચારિત્રરૂપી વાહાણને ચલાવનાર જ્ઞાનરૂપી ખલાશી છે. અને વેપારીના બીજા સુભટા તેનું રક્ષણ કરે છે. તે મુનિ-રૂપ વેપારીઓ તે ચારિત્રરૂપી વાહાણુમાં બેશી આ સંસારરૂપ સાગરને તેરતા મુસાકરી કરે છે. તેમના વાહાણને તપરૂપી અનુકૂળ પવન વાય છે. એટલે તે સ વેગના અદ્ભુત વેગથી ચાલે છે. તેવાહાણુ વેરાગ્યરૂપી માર્ગમાં આવી પડે છે. તે મુનિઓરૂપ વેપારીઓને તે વાહાણમાં છે-શી નિર્વાણ--માક્ષરૂપી નગરે નિર્વિધ્ને જાવાનું છે. તેમની સાથે જે રત્ન છે, તે શુભ હુદય છે. તે શુદ્ધ હુદયરૂપી રત્નને સારી ભાવનારૂપી પે**ટીની અંદર મૂ**કેલું છે. મુનિરૂપ વેપારીએા ચારિત્રરૂપ વાહાણમાં બેસી નિર્વાણનગરે તરફ જવાને વૈરાગ્ય માર્ગે ચાલ્યા, તેવામાં જે કાંઇ ચાંચીએા તે વાહાણુને લુંટવા આવેલાે છે. તે માહ સમજવા. માહરૂપી લુંટારા પાતાના સુભેટાને લઇ દુર્બુદ્ધિરૂપ નાવિકામાં બેશી ભાવના-

રૂપ પેટીમાં રહેલા શુભ હુદયરૂપ રત્નને લુંટવા આવ્યા. તેને લુંટવા આવેલા જોઇ. તે મુનિરૂપ વેપારીઓના સુભટા તેનું રક્ષણ કરવાને તૈયાર થઇ ગયા. તે માહેરૂપી લુંટારાના અને વેપારીઓના સુંભટેાની વચ્ચે માેટું યુદ્ધ ચાલ્યું. તે પરસ્પર યુદ્ધ ચાલતાં જે વેપારી તરકથી મંત્રી આવ્યા હતા. તે સમ્યગ્દર્શન સમજવું. અને લુંટારાના મંત્રી તે મિથ્યાત્વ સમજવું. પ્રથમ તે બંને મંત્રીએાની વચ્ચે યુદ્ધ ચાલ્યું, તેમાં સમ્યગ્દર્શનરૂપ મંત્રીએ મિથ્યાત્વરૂપ મંત્રીને હરાવી દીધા, અને તેની વિષમદશા કરી દીધી. પછી વેપારીના સુભટેાએ જે લુંટારાના સુભટેાને હરાવ્યા. તે મુનિ-રૂપ વેપારીઓના પ્રશમ વગેરે મહાન સુભટેાએ માહરૂપી લુંટા-રાના કષાયરૂપી સુભટેાને હરાવી દીધા છે. જે એક મેાટેા લુંટા-રાે ગુસ્સાે કરી સામાે આવ્યા, તે કામદેવ સમજવે: તેને **શીળ** નામના યાેદ્ધાએ હરાવી દીધા. પછી છ લુ'ટારાનું ટાેળુ' આવ્યુ'. તે હાસ્ય વગેરે છ સમજવા. તેને હરાવનારી વેપારીઓના સુભટાેની સેના તે વૈરાગ્યની સેના સમજવી. તે પછી તેના બીજા કેટલાએકનિદ્રાસિંહ વગેરે સુભટેાને વહાણના યાહાઓએ જે હરાવ્યા હતા. તેમાં જે નિ-દ્રાસિંહ વગેરે સુભટા તે નિદ્રા, પ્રમાદ વગેરે સમજવા. તેમને શ્રુત-ચાેગ વગેરે સુભટેાએ હરાવી દીધા હતા. તે પછી આર્ત્તસિંહ તથા રૈા-દ્રસિંહ વગેરે જેબે ચાેહાએા તે આત્તધ્યાન તથા રાદ્રધ્યાન સમજવા. તેમને **ધર્મ** તથા શુકલધ્યાન રૂપ સુભટેા હરાવે છે.જે **અસ યમરાય** નામે ચોદ્ધા ધસી આવ્યા હતા, તે અસ યમ સમજવા. તેને નિગ્રહ-રાય રૂપ યાેહાએ હરાવ્યાે, એટલે ઇંદ્રિયાેના નિગ્રહથી અસ યમ દૂર થઇ જોય છે. તે પછી બાકીના સુભટેાને હરાવનાર જે પુષ્યસિંહ નામ-નાે પ્રતાપી વીર છે. તે પુષ્ટયનાે ઉદય સમજવાે. પુષ્ટયના ઉદયથી ચ-ક્ષુર્દર્શનાવરણ વગેરેના નાશ થઇ જાય છે. તે સાથે અશાતારૂપી સૈ-ન્ય પણ નાંશી જાય છે. તે પછી વાહાણના સુભટેાના અધિપતિ ધર્મ. રાજ દેષરૂપી હાથી અને રાગરૂપી સિંહપર આરૂઢ થઈ આવેલા તે સુખ્ય ચાંચીઆ માહને હરાવી દે છે. જ્યારે ધર્મરાજ અને તેનીસેના-ને હરાવે છે, એટલે પેલા સુનિરૂપ વેપારીએા 'પાતાની નિર્વાણુ નગર-ની મુસાકરી નિવિધ્ને થશે' એવું માની અતિશય આનંદ પામે છે, અને પાતાના આત્માને કૃતાર્થ માની સર્વ રીતે સુખી થાય છે.એટલે તેઓ

નિર્વિક્ષપણ નિર્વાણનગર જે માક્ષ તેને પ્રાપ્ત કરે છે.

ગુરૂ કહે છે—હે શિષ્ય, આ ઉપનય રૂપ દર્ષાતને સમજી દરેક ભવિ છવે પેલ્તાના આત્માના ઉદ્ધારને માટે ચારિત્રરૂપ વાહાણમાં બેશી નિર્વાણ નગર તરક પ્રયાણ કરવું જોઇએ. તે વખતે પાતાના સુચિ-ત્તરૂપ રલની તેણે રક્ષા કરવી જોઇએ. જો કેાઇ મનુષ્ય પ્રમાદને વશ થઇ તે સુચિત્તરૂપ રલની રક્ષા ન કરે, તેા માહરૂપી લુંટારા આવી તે સુચિત્તરૂપી રતનને ચેરી જાય છે. જો માણસ એ સુચિત્તરૂપી રતનને ગુમાવી દે, તેા પછી તે પાતાની શુલ ધારણા પાર પાડી શકતાે નથી. પછી તે આ અસાર સ'સારરૂપ સાગરમાં સદા અથડાયા કરે છે. ભાવ-નારૂપ પેટીમાં રહેલા સુચિત્તરૂપી રત્નને ગુમાવનારા યતિ અથવા ગૃહ-સ્થ ઘણી અધમ સ્થિતિમાં આવી જાય છે. તેમાં ખાશ કરીને તે વિષે યતિએ વધારે સાવધાની રાખવાની છે. કારણ કે, તેના ધર્મ, આચાર અને પ્રવર્ત્તન સારા ચિત્ત ઉપર આધાર રાખે છે. જે તેનામાં ચિત્તની શદ્ધિ હેાય, તેા તે હુમેશાં સારા સારા વિચારા લાવે છે. અને તેથી કરી-ને તેમના સંયમને વિશેષ પુષ્ટિ મળે છે. જે મુનિ પ્રમાદને વશ થઇ સુચિત્તરૂપી રત્નને ગુમાવી દે. અર્થાત્ માહુ રૂપી ચાંચીએા–લુ ટારા તેના સુચિત્તરૂપી રત્નને જે લુટી જાય, તાે પછી તે સુનિ પાતાના ચારિત્રરૂપી નાવથી ભ્રષ્ટ થઇ આ સ સારરૂપ મહાસાગરમાં પડે છે. અને માહરૂપ લુંટારાની અધી સેના તેની ઉપર ઘસી આવે છે, એટલે ઘણાજ દુ:ખી થાય છે.

હે વિનીત શિષ્ય, આ ઉપરથી દરેક મનુષ્યે સમજવાનું છે કે, તેમણે પાતાના આત્માના ઉદ્ધાર કરવાને સુચિત્તરૂપી રત્નને ભાવના-રૂપી પેટીમાં મૂકી તેની સદા રક્ષા કરવી. જે રત્નની રક્ષા પરિણામે તેને નિર્વાણ નગર પાહેાંચવામાં સહાયરૂપ થશે.



#### SH. K. 34



## દ્વાવિંશ ભિંદુ—પૂર્ણતા.

" अपूर्णाः पूर्णतामेति पूर्यमाणस्तु हीयते । पूर्णानंदस्वजावोऽयं जगद्यकूतदायकः " ॥ १ ॥

અર્થ'-"અપૂર્ણ હાેય તેજ પૂર્ણતાને પામે છે, બીજી વસ્તુઓ-થી પૂર્ણ કરાતાં છતાં જે અપૂર્ણ થતાે જાય છે, એવાે પૂર્ણાન દના સ્વ-ભાવ તે આ જગત્ને આશ્વર્ય ઉત્પન્ન કરે છે."



તિ શિષ્ય --- હે ભગવન, આપે જે સુચિત્તરૂપી રત્નના રક્ષણને માટે દષ્ટાંત પૂર્વંક સમજાવ્યું, તેથી મને ઘ-ણાજ લાલ થયેા છે. પાતાનું ચિત્ત હમેશાં સારા પ-રિશામવાળં રાખવં, તેને મલિન દોષથી દ્વર રાખી

સદા શુભધ્યાનમાં મગ્ન કરવું, એ ઉંચામાં ઉંચું શિક્ષણ છે. જે મુનિ એ શિક્ષણ પ્રાપ્ત કરી પાતાના સુચિત્તરૂપ રત્નની રક્ષા કરવાને તત્પર રહે છે, તે સર્વરીતે પાતાના ચારિત્રને નિદોષ રાખી શકે છે. અને તે-થી છેવટે પાતાના આત્માના ઉદ્વાર કરી શકે છે. આવા ઉત્તમ નિ-શ્ચય મારા મનમાં હવે દઢીભૂત થયા છે.

આ વખતે પેલા ગૃહસ્થ શિષ્યે પણ વિનયથી જણાવ્યું,–''ગુરૂ મહારાજ, આપે સુચિત્તરૂપી રત્નના રક્ષણુ માટે જે દેષ્ટાંત પૂર્વક ઉપદેશ આપ્યે, તે ઉપરથી મને પણ સારૂં શિક્ષણુ મળ્યું છે. હું આ સંસારમાંયી સુક્ર્ત થવાની ઇચ્છાથી આપની શરણે આવ્યા હું. મને હુવે નિશ્ચિય થયા છે કે, જો સુચિતરૂપી રત્નનું રક્ષણુ કરવાનું સામર્થ્થ હાેય, તાેજ ચારિત્ર લેવું યાેગ્ય છે, નહીં તાે આ સ'સારમાં રહી થથા-શકિત ગૃહસ્થ ધર્મ પાળવાેજ સારા છે."

્ગુરૂ—હે ગૃહસ્થ શિષ્ય, તારા વિચાર જાણી મને અતિશય સ તાેષ થયા છે. હવે તું આ વિષે જે વધારે વિચાર કરીશ, તાે તારા સારા પરિણામ ઉત્તરાત્તર વધતા જશે, અને તેથી કરીને ગૃહસ્થ ધર્મ તથા યતિ ધર્મનું અંતર તારા જાણવામાં આવશે.

**યતિ શિષ્ય**— મહાનુભાવ, એક વખતે આપના મુખથી મારા સાંભળવામાં આવ્યું હતું કે, ''દરેક વિરક્ત જીવે પૂર્ણવા પ્રાપ્ત કર-વાના પ્રયાસ કરવા જાઇએ. '' હે ભગવન, એ પૂર્ણવા એટલે શું? એ મારા સમજવામાં આવતુ' નથી. સર્વ જાતના પદાર્થોથી જે પૂર્ણ હાય, તે પૂર્ણ કહેવાય છે. અથવા જેનામાં જ્ઞાન વગેરે ગુણા ભરપૂર હાય, તે પૂર્ણ કહેવાય છે. અથવા જેનામાં જ્ઞાન વગેરે ગુણા ભરપૂર હાય, તે પૂર્ણ તાવાળા કહેવાય છે. તા ખરી રીતે પૂર્ણ કાણ કહેવાય? તે વિષે મારા મનમાં શ'કા રહે છે, તા આપ કૃપા કરી તે શ'કા દૂર કરશા.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, એક દર્ષાત છે તે સાંભળ—

કાેઈ એક નગરમાં ધનાઢ્ય શ્રાવકાેની માેટી વસ્તી હતી. અધા શ્રાવકાે વ્યાપાર કળામાં પ્રવીણ હાેવાથી દર વર્ષે તેઓ ઘણી લક્ષ્મી કમાતા હતા. લક્ષ્મીની માેટી આવકથી તેઓ ને કાેઇ જાતની ન્યૂનતા ન હતી. તેઓ વૈભવથી પરિપૂર્ણ હતા. ઉત્તમ પ્રકારની હવેલીઓમાં સંસારની પૂર્ણ સામગ્રી સાથે રહી તેઓ ભાેગવિલાસ ભાેગવતા હતા. તેઓમાંથી કેટલાએક લક્ષ્મીના મદથી ભરેલા અને વેભવના અહંકાર ધારણ કરનારા હતા. અને કેટલાએક લક્ષ્મીના વિલાસની સાથે ધર્મનું આચરણ પણ કરનારા હતા.

આવા ગૃહસ્થાના ભાગમાં જયચાંદ્ર નામે એક ગરીબ શ્રાવક રહેતા હતા. તેનું ઝુપડા જેવું ઘર પેલા ગૃહસ્થાની હવેલીઓ આગળ નિસ્તેજ લાગતું હતું. ગરીબાઇને લઇને જયચંદ્રને કાઇ પણ ગણતું ન હતું. કાઇ તેને આદર કે માન કાંઇપણ આપતું નહિ.

જયચંદ્ર સ્વભાવે શાત અને વિદ્વાન હતા. તેણે પાતાની અુદ્ધિના પ્રભાવથી જૈન શાસ્ત્રમાં સારી પ્રવીણતા મેળવી હતી. તે હુમેશાં દ્રવ્યાનુ-યાેગના ગ્ર'શે ઘણી પ્રીતિથી વાંચતાે હતાે. આથી તે અધ્યાત્મ વિદ્વામાં ઘણે પ્રવીણ થઇ ગયાે હતાે. ગામમાં કાેઇ સાધુ અને શ્રાવક વિદ્વાન્ આ-વે, તેને જયચંદ્ર મળતાે, અને તેમની સાથે જૈનધર્મના તત્ત્વજ્ઞાનની ચર્ચા કરતા હતા. જયચંદ્ર કેવળ ગ્રંથા વાંચી તથા તેની ચર્ચા કરીને રહેતા નહીં, પણ તે પ્રમાણે વર્ત્તવાને પ્રયત્ન કરતા હતા. જેવું તે જાણતા તેવું તે આચરણ કરતા હતા. કેટલાએક અધ્યાત્મ જ્ઞાનની વાતા કરે છે, પણ તેઓ તે પ્રમાણે વર્ત્તતા નથી, જયચંદ્ર તેવા ન હતા. તેના પવિત્ર હુદ્દયમાં અધ્યાત્મ જ્ઞાનનું રમણ થયા કરતું હતું. જો કે જય ચંદ્ર સંસારી સાગાર હતા, તથાપિ તેનું પ્રવર્ત્તન વિરક્ત અનગારના જેવું હતું.

એક વખતે કેાઇ અધ્યાત્મજ્ઞાની મહાત્મા મુનિ તે શેહેરમાં આવી ચડ્યા. તે મુનિ ખરેખરા ત્યાગી અને તત્વજ્ઞાનથી પરિપૂર્ણ હ-તા. તેમના આગમનની ખબર પડતાં કેટલાએક આસ્તિક ગૃહસ્થ શ્રાવકેાએ માટા આડ'બરથી તેમના પ્રવેશાત્સવ કર્યો. અને માટા વૈભવ સાથે ઘણી ધામધૂમ કરી. તે જ્ઞાની મુનિ તેમના આડ'બરથી જરા પણ માેહિત થયા વિના ઇર્ચાસમિતિના નિયમ પ્રમાણે ગામમાં ચાલ્યા આવ્યા. આ વખતે પેલેા ગરીબ શ્રાવક જયચંદ્ર પાતાના સા-ધારણ વેષ પેહેરી તે જ્ઞાની મુનિનાં દર્શન કરવાને ગયેા, પણ પેલા ધનાઢ્ય શ્રાવકેાએ પરિવૃત થયેલા જ્ઞાની મૂનિની પાસે જઇ શકયેા નહીં. તેમ તેને કાેઇએ પાતાના દબદબાથી પેસવા દીધા નહિ. તે <mark>બિચારા</mark> ત્રિકરણ શુદ્ધિથી જ્ઞાની મુનિનાં દ્વરથી દર્શન કરતે સર્વનો પાછળ ચાલ્યાે આવ્યાે. ધનાઢ્ય શ્રાવકાેએ તે જ્ઞાની મુનિને ગામમાં પ્રવેશ કરાવી એક મેહેલ જેવા ભભકાદાર ઉપાશ્રયમાં ઉતાર્યા. અને તેમની બરદાશ માટે અનેક સેવકાેને ત્યાં નીમી દીધા. જ્ઞાની મુનિએ પાેલાના કર્ત્તવ્ય પ્રમાણે તે ગૃહસ્થ શ્રાવકાેને ઉપદેશ આપ્યા. તે ઉ-પદેશને એક કાને સાંભળી બીજે કાને દૂર કરી ધન વૈભવમાં મત્ત થયેલા તે ગૃહસ્થાે પાતપાતાને સ્થાને ચલ્યા ગયા. બધા આડંબ-રી શ્રાવકાે ચાલ્યા ગયા પછી પેલાે ગરીબ જયચંદ્ર શ્રાવક મનિની પાસે આવ્યા, અને તેણે શુદ્ધ ભાવથી વિધિ પ્રમાણે તે મહાત્માને વ'-દના કરી. વ'દના કરવાના વિધિ અને તેના શુદ્ધ ભાવ તે જ્ઞાની મુનિ-ના જાણુવામાં આવી ગયેા. સુનિ તેની વૃત્તિ જોઇ હુદયમાં પ્રસન્ન થઈ ગયા, અને તેની સાથે તેમણે વાતચિત કરવા માંડી. વર્ત્તાના પ્રસ'ગ માં જયચ દ્ર શ્રાવકનું આધ્યાત્મિક જ્ઞાન અને શુદ્ધ શ્રાવકપણાની ચેા-ગ્યતા તે જ્ઞાની મુનિના જાણવામાં આવા; તથી મુનિએ ઘણી વાર

994

સુધી તેની સાથે અધ્યાત્મ જ્ઞાનની ચર્ચા કરી.

આ વખતે એક બે સેવકાેએ આવી જ્ઞાની મુનિને જણાવ્યું કે, " મહારાજ, ગાેચરીનાે વખત થઇ ગયેા છે, માટે વાેહાેરવા પધારાે. અમે આપની સાથે આવી માટા ધનાઢય શ્રાવકાેનાં ઘર ખતાવીએ. જેમાં આપને ઉત્તમ પ્રકારનાં આહારપાણી મળશે. "તે સેવકોનાં આ વચન સાંભળી નિઃસ્પૃદ્ધ અને શદ્ધ આચારને જાણનારા તે મુનિએ ક-હ્યું, ''ભાઇએા, આજે પર્વના દિવસ છે, તેથી મારે આહારપાણીના ત્યાગ છે'' મુનિનાં આ વચન સાંભળી તે સેવકેાએ પેલા ગરીબ જ-યચ ંદ્રને કહ્યું,–"જયચ ંદ્ર, અહિંથી ચાલ્યેા જા, મહારાજને જરા વિશ્રાં-તિલેવા દે. તેમની સાથે મક્તના માથાક્ષટ શા માટે કરે છે? શેઠીઆએ અમને હુકમ કર્યો છે કે ' કાઇ પણ નકામાં માણસને મહારાજની પાસે આવવા દેવા નહિ ' તારા જેવા ગરીય શ્રાવકથી મહારાજની સેવા ભક્તિ શું અને તેમ છે **? માટે હવે તુ**ં સત્વર ચાલ્યાે જ નહિ તાે અમારે તને ધકકાે મારી કાઢવાે પડેશે. " તે સેવકાેનાં આવાં વચન સાંભળી જ્ઞાનીએ કહ્યું, '' ભાઇએા આવા અનુચિત વચનેા <u>બાેલા નહિ</u>. તમારા શેઠીઆના કરતાં આ ગરીબ શ્રાવક મને વધા₋ રે પ્રિય છે. અમારે કાંઇ ધનાઢય શ્રાવકની જરૂર નથી. ધનાઢ્ય કે ગરીબ-બંને અમારે સમાન છે. તમે અજ્ઞાનતાથી આ ગરીબ શ્રાવક પ્રત્યે આવાં અઘટિત વચને ખાેલા છા, તે ચાગ્ય ન કહેવાય. આ ગરીબ શ્રાવકની અંદર જે ધર્મ, જે જ્ઞાન અને જે આચાર છે. તે તમારા ધનાઢય શેઠીઆએાની અંદર નહિ હાય. કારણુકે પ્રાયે કરીને ધનાઢય લાેકામાં મદ, અહંકાર અને પ્રમાદ હાેય છે. ભાઇએા, તમે મારી પાસે શામાટે રહ્યા છે. તમારા શૈઠીઆની પાસે ચાલ્યા જાએ. અમારે મુનિને કાંઇ નાેકરાેની જરૂર હાેતી નથી. દાસદાસીનાે વૈભવ ગૃહુસ્થેાને ઘટે છે. ચારિત્રના દિવ્ય વૈભવની આગળ દાસ, દાસી, ધન, ઘર અને ખીજા સાંસારિક વૈભવાે કશી ખીશાતમાં નથી. અધ્યા-ત્મ જ્ઞાનની સમૃદ્ધિ સ્વર્ગનો સમૃદ્ધિથી પણ અધિક છે. આ ગરીબ શ્રાવક જેવા સુખી છે, અને તેના હુદયમાં જ્ઞાનના દિવ્ય આન દના જે અનુભવ થાય છે, તેવું સુખ અને તેવેા આનંદ તમારા ધનાઢ્ય શ્રાવકાેના હુદયમાં કે ઘરમાં નથી. અનુપમ ભાવઆન દની આગળ દ્રવ્યના પુદ્ગળિક આન'દ શા હીસાબમાં છે ? "

296

આ પ્રમાણે જ્ઞાનીનાં વચન સાંભળી તે સેવકાે મનમાં ગ્લાનિ પામી ગયા, અને પછી વિલખા થઇ કાંઇપણ બે લ્યા વગર પાતાના શેઠીઆને ઘેર ચાલ્યા ગયા. તેમણે તે બધી વાત પાતાના શેઠીઆ-ઓને કહી સ ભળાવી. જે સાંભળી તે ધનમત્ત શેઠીઆએાના મનમાં ઘણાે ક્ષાભ થયા, અને તે ગરીબ બ્રાવક જયચંદ્ર ઉપરતેમને દ્રેષ ઉ-ત્પન્ન થયા.

બીજે દિવસે પ્રાતઃકાળે વ્યાખ્યાન વખતે બધા ગૃહસ્થ શેઠીઆ-એા મુનિની પાસે ઉપાશ્રયમાં આવ્યા. મુનિએ પોતાના કર્ત્તવ્યના નિ∙ યમ પ્રમાણે વ્યાખ્યાન સ લળાવ્યું. વ્યાખ્યાન પૂર્ણ થયા પછી એક વાચાળ ધનાઢ્ય શ્રાવક પેહેલા દિવસની વાત હુદયમાં ચાદ કરીને ખાે-લ્યા-"મહારાજ, ગઇ કાલે આપે આહારપાણી કર્યાં નહીં, તેથી અમારા મનમાં ક્ષેણ થયે৷ છે. તે સાથે આપની સેવાને માટે રાખેલા સેવકોને આપે રજા આપી, અને પેલા ગરીબ જયચ દ્રના વખાણ કર્યા⊸એ પણ અમારા મનને અરૂચિકર લાગ્યું છે. આપ આ ગામમાં પ્રથમ આ-વ્યા છેા, તેથી આપને હજી અમારા વેભવની અને અમારી ભકિતની ખબર નથી. આપની ઇચ્છા પ્રમાણે અમે દ્રવ્ય વાપરવાને તૈયાર છી-એ. જો આપનીઇચ્છા હાેય, તાે સમવસરણની, સમેતશિખરની, ગી-રન રની કે પાવાગઢની રચના કરીએ. કહેા તેા અઠ્રાઇ ઉત્સવ કરીએ. કહેા તેા માટા આડ બરથી દીક્ષાઉત્સવ કરીએ અથેવા માટા વરઘેા-ડા ચડાવીએ. <mark>ને આપની</mark> મરજી હેાય, તેા ઉંચા પગારદાર શાસ્ત્રીએા રાખીએ, લેખનકળામાં કુશળ એવા લહીઆ બાલાવીએ, અને આ-પને જે ઉંચામાં ઉંચા પદાર્થો જોઇએ, તે લાવી આપીએ. મહારાજ, અહીંના અધા શ્રાવકેહ ઘણા ધનાઢ્ય છે. લક્ષ્મીના ભારે વૈભવથી પૂર્ણ છે. અમારા જેવી બીજા કાેઇનામાં પૂર્ણતા છેજ નહિ. અમારે કોઇ જાતની ન્યૂનતા નર્ધા. આ જયચંદ્ર શ્રોવક જે જ્ઞાનની વાતામાં ચાવ-ળાે છે, તે અમારામાં ઘણાેજ ગરીબ છે. અમારી આખી જૈનકાેમમાં તેના જેવા કાેઇ ગરીબ શ્રાવક નથી. તમે તેવા ગરીબ શ્રાવકના વધારે પ્રસ ગ રાખેા છેા, પણ તેનાથી તમારૂં કાર્ય સિદ્ધ નહીંથાય. કારણકે તે કાંઇ લક્ષ્મીથી પૂર્ણ નથી.

તે ધનાઢ્ય શ્રાવકનાં આવાં મદ ભરેલાં વચના સાંભળી જ્ઞાની મહાત્મા વિચારમાં પડ્યા. અને તે વિચારથી તેમને હુસવુ આવ્યું. તે મહાનુભાવે વિચાર્યું કે, " આ અજ્ઞાની જીવા શુ' સમજતા હશે ? તેઓ પોતાના ગૃહવૈભવમાં મત્ત અની આવાં અજ્ઞાન ભરેલાં વચના બાલે છે. તેઓ સમજતા નથી કે, ગૃહસ્થ અને ગરીબ શાથી બને છે ? પૂર્ણ કાેણ છે? અને અપૂર્ણ કાેણ છે? એ વાતનાં જ્ઞાનથી તેઓ તદ્દન દૂર છે. અહા! લક્ષ્મીના માહ કેવા વિચિત્ર છે ?" આવુ વિચારી તેઓને હસવુ આવ્યું. તેઓ શાંતમૂર્તિ હાવથી ક્રોધ પામ્યા નહીં. કારણકે, જે કાેઇ અશાંત અને અધ્યાત્મના ખરા જ્ઞાનથી રહિ-ત હાેય, તાે તેને આવા મદ ભરેલાં વચન સાંભળી ક્રોધ થયા વિના ન રહે. આ મહાત્મા ખરેખરા શમરસથી પૂર્ણ અને તત્ત્વબાધને જાણ-નારા હતા. તેથી તેઓને ક્રોધ થવાને બદલે હસવુ' આવ્યું.

મહાત્માને હસતા જોઇ તે ધનાઢ્ય શ્રાવક બાેલ્યાે—મહારાજ, આપને મારાં વચના યાગ્ય લાગ્યાં, તેથી આપ ખુશી થયા લાગા છેા. કહાે, મેં જે વચના કહ્યાં, તે બધાં યથાર્થ છે કે નહીં? અમારા જેવા પૂર્ણુ ગૃહસ્થા તરફથી આપને જે લાભ મળે, તેવા લાભ આ ગરીબ જયચંદ્ર પાસેથી કયાંથી મળવાના ?

જ્યારે તે ગૃહસ્થ શ્રાવકે ફરીવાર આવાં વચન કહ્યાં, એટલે તેમની અજ્ઞાનતા દ્વર કરવાને તે મહાત્માએ કહ્યું, હે ગૃહસ્થ શ્રાવકો, તમે પાતાને પૂર્ણુ માના છેા, પણુ મને તાે આ જયચંદ્ર શ્રાવક એકજ પૂર્ણુ લાગે છે. તમે તમારા વેભવમાં પૃર્ણુ માની બેઠા છાે, પણુ એ ખરે-ખરી અપૂર્ણુતાજ છે, ખરી પૂર્ણુતા કઇ કહેવાય ? એ તમારા જાણુ-વામાંજ નથી.

મહાત્માનાં આ વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થ શ્રાવકા હસીને બા લ્યા—મહારાજ, આ શું કહાે છેા ? આ જયચંદ્ર ઘણા નિર્ધન અને કંગા ળ છે, તે શી રીતે પૂર્ગુ કહેવાય ? તેના ઘરમાં પૈસા નથી, સારા સારા પરાર્થો નથી, અને વસવનાં સાધના નથી. જયારે તેવા કંગાળને આપ પૂર્ગુ કહા, તા પછી અમારે આપને શું કહેવું ? અથવા આપ સંસાર-ના ત્યાગ કરી સાધુ થયા છા, એટલે આપને ગૃહસ્થના વેલવના અ-નુલવ ન હાેય, અને તેથી આપ આવા અઘટિત અભિપ્રાય આ-પતા હશા. એક નાના આળકને પૃછીએ, તા પણ તે અમને પૂર્ણુ કહેશ. અને આ કંગાળ જયચંદ્રને અપૂર્ણુ કહેશે.

. સુનિ તેમની ભારે અજ્ઞાનતા જાણી હુદયમાં આ ક્ષર્ય પામી

920

બાલ્યા–હે શ્રાવકાે, પૂર્ણુતા એટલે શું? તે તમે સાવધાન થઇને સાંભ-ળા-જ્યારે તમે પૂર્ણ તાના ખરા અર્થ સમજશા, ત્યારે તમને ભાન થશે કે, '' આપણું ખરેખરા પૂર્ણુ નથી, અને આ જયચંદ્ર શ્રાવકજ પૂર્ણ છે. '' હે ગૃહસ્થા, આ જગત્માં બે પ્રકારની લક્ષ્મી છે. એક **દ્રવ્ય લક્ષ્મી** અને બીજી **ભાવ લક્ષ્મી**, તેમાં તમારા ઘરમાં જે લક્ષ્મી છે, તે દ્રવ્ય લક્ષ્મી છે. અને બીજી જે ભાવ લક્ષ્મી છે, તે આત્માની લક્ષ્મી છે. જ્ઞાન, દર્શન વગેરેની જેલક્ષ્મી તે ભાવલક્ષ્મી કહેવાય છે. તે ભાવ લક્ષ્મીથી જે સુખ ઉપજે છે, તે સુખ તમને દ્રવ્ય લક્ષ્મીથી મળવાનું નથી. તે આત્મ લક્ષ્મીથી જે સુખમય થવું એટલે આત્માના સ્વરૂપમાં રમણ કરવું, તેનું નામ પૂર્ણતા કહેવાય છે. આ સંસા-રમાં પ્રત્યેક જીવ પાતાના આત્માના ગુણરાશિથી ચુક્ત છે. જ્યારે તે આત્મ સ્વરૂપને સમજે છે, ત્યારે તે ગુણુરાશિતેને સુખમય બનાવે છે. એવા સુખમય ખનેલા આત્માજ ખરેખર પૂર્ણ કહેવાય છે. એવી પૃર્ણતા પ્રાપ્ત કરવામાંજ આ મનુષ્ય જીવનની કૃતોર્થતા છે. જ્યાંસુધી ઐવી પૂર્ણતા પ્રાપ્ત ન થઇ હાય, ત્યાંસુધી પુદ્રગળિક સુખને આપનારી દ્રવ્ય લક્ષેમી ગમે તેટલી હેાય, તાેપણુ તેથી પૂર્ણુતા પ્રાપ્ત થયેલી ગણાતી નથી. ધન ધાન્ય વગેરે જે વસ્તુઓ છે, તે પરવસ્તુ છે, તે આત્મવસ્તુ નથી. એવી પરવસ્તુથી પાતાને પૂર્ણપહું માનવું એ તદ્દન ખાટું છે. પાતાના આત્મગત સ્વભાવની પૃર્ણતા તેજ ખરેખરી પૂર્ણતા છે. બ્રાંતિથી માનેલી પૂર્ણતા વાસ્તવિક નથી. કારણ કે જે પૂર્ણતા પાદ્વગલિક વસ્તુથી થયેલી છે, તે પૂર્ણતા આ ભવ તેમજ પર ભવમાં **હઃખ આપે છે. જ્યાંસુધી એવું પૂર્ણોન**ંદપહું પાપ્ત થયું નથી, ત્યાંસુધી રંકપણ જતું જ નથી. તેથી ખરી રીતે તે৷ તેમે ધનાઢ્ય લાેકાજ રાંક છેા,અને આ ધન રહિત જયચંદ્ર પરિપૂર્ણ છે. કારણ કે, તે અધ્યાત્મ વિદ્યાને જાણનારા હાેવાથી તેનામાં આત્મવસ્તુ પરિપૂર્ણ છે. જ્યારે પૂર્ણુતાને **કર્ડાવનારી આત્મવસ્તુ હેાય, તે**ાપછી દ્રવ્ય**ેવગેરે** પરવ-સ્તુની જરૂર નથી. જેનામાં આહ્ય વસ્તુના ત્યાગ કરવાનું સામર્થ્ય હાેય અને હુદયમાં જરા પણ તૃષ્ણા ન હાેય, તેનું નામજ પૂર્ણતા છે. હે ગૃહસ્થા, તેમને આત્માના આન દને અનુભવ નથી, તેથી તમે દ્રવ્યની પૂર્ણુતામાંજ ખરી પૃર્ણુતા માનેા છેા. એ આત્માને**ા આન**ંક એવા છે કે, જો દ્રવ્ય વગેરે પરવસ્તુથી પૂર્ણ કરીએ, તાે અપૂર્ણ થઇ

જાય છે. અને પરવસ્તુથી અપૂર્ણ હાેય તાેજ તે પૂર્ણ થાય છે. જે આત્માના સુખમાં પૂર્ણ છે, તેને કાેઇપણ પ્રકારની ન્યૂનતા નથી. આ દ્રવ્યથી અપૂર્ણ છતા જયચંદ્ર આત્માના સુખમાં પૂર્ણ છે, માટે તે ખરેખરા પૂર્ણ ગણાય છે. તેની આગળ તમે બધા દ્રવ્યથી પૂર્ણ છતાં અપૂર્ણજ છા. તેને માટે પંડિતવર્ય યરોાવિજયજી પાતાના પૂર્ણતાષ્ટ-કર્મા લખે છે કે,—

## " ऋष्णे पक्ते परिकीणे ह्युक्झे च समुदंचति द्येतिते सकझाध्यका पूर्णानंदविधोः कझा " ॥ १ ॥

" કૃષ્ણુપક્ષમાં ક્ષીણુ થતી અને શુકલપક્ષમાં ઉદય પામતી તથા સમગ્ર ભાવને પ્રત્યક્ષ કરતી એવી પૃર્ણાન દરૂપી ચંદ્રની કળા પ્રકા-શે છે. "

આ શ્લાેકમાં એ મહાનુભાવે પૂર્ણુતાના ઉ ચા ભાવાર્થ દર્શા-વ્યા છે. કૃષ્ણુપક્ષ એટલે જીવને ધર્મની પ્રાપ્તિના અધાગ્યકાળ, જેમાં અર્ધપુદ્દગળ પરાવર્તનથી અધિક એવી આ સ સારમાં બ્રમણ કરવાની શકિત રહેલી છે, અને શુકલપક્ષ એટલે ધર્મની પ્રાપ્તિના યાગ્યકાળ, જેમાં અર્ધપુદ્દગળ પરાવર્તન મહોં સ સાર રહે છે. આં બંને કાળમાં જયારે શુકલપક્ષની વૃદ્ધિ થાય છે, એટલે સમ્યગ્જ્ઞાન ચારિત્રની શુદ્ધિ અને શુદ્ધધ્યાન તથા વૈરાગ્ય વગેરેથી વૃદ્ધિ થાય છે, ત્યારે સર્વ વિશ્વના ભાવ જેમાં પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે, એવી પ્ ર્ણાન દરૂપ ચંદ્રની કળા પ્રકાશમાન ધાય છે. સાળ કળાવાળા પૂર્ણિ-માના ચંદ્ર જેમ સર્વને આલ્હાદ આપતા પ્રકાશે છે, તેમ સહ્જાન-દસ્વરૂપી ચેતન કેવળજ્ઞાનની જયાતિથી સર્વ વિશ્વભાવને પ્રકાશે છે. હે બ્રાવકા, એ આનંદ તા હજી અમારાથી તેમજ આ જયચંદ્ર શ્રાવકથી દ્ભર છે, તથાપિ જે આત્મવસ્તુની પૂર્ણુતાવાળા હાય, તે એ ઉત્તમ આનંદને મેળવવાના અધિકારી થઇ શકે છે.

મહાત્માનાં આ વચનાે સાંભળી તે બધા ધનાઢય શ્રાવકાે ચકિ ત થઇગયા. તેઓની મનાવૃત્તિ ઉપર મહાત્માની ઉપદેશ વાણીની સા રી અસર પ્રસરી ગઇ. તરતજ તેઓએ તે મહાત્માના ચરણમાં વ'દ-ના કરી અને તે પછી ત્યાં રહેલા પેલા ગરીબ શ્રાવક જયચ'દ્રને વ'-દના કરી તેની હુદયથી ક્ષમા માગી, અને તેઓ પાતાના હુદયમાં વા-Sh. K.-૧૬ રંવાર તે વિષેના પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યા.

તે મહાત્મા તેગામમાં થાેડા દિવસ સુધી રહી, તે ધનાઢય લાે-કાેને સારાે ઉપદેશ આપી પછી વિહાર કરી ચાલ્યા ગયા હતા. મ-હાત્માના જવા પછી તે ધનાઢય શ્રાવકાે પાતાના વૈભવના મદ છાેડી દઇ તે જયચંદ્ર શ્રાવકને ઘણું માન આપતા અને તેને એકગૃહસ્થ મ-હાત્મા તરીકે ગણી, તેના સુખથી અહનિંશ ધાર્મિક ઉપદેશ સાંભળ-તા હતા.

હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી પૂર્ણતાનું ખરૂં સ્વરૂપ તા-રા જાણવામાં આવ્યું હશે. તારે પણ હમેશાં આવી પૂર્ણતા પ્રાપ્ત ક-રવા પ્રયત્ન કરવા. અને તારા હુદયમાં નિશ્ચય કરવા કે, '' ખરેખરી પૂર્ણતા આત્મવસ્તુથી છે, પરવસ્તુથી નથી. પરવસ્તુથી થયેલી જે પૂર્ણતા છે, તે ખાટી છે, તે બનાવટી છે. કારણુકે, તેવી પૂર્ણતાથી આ સ સારનાં દુ:ખા વૃદ્ધિ પામે છે. અને તેથી પ્રાણીને ભારે પીડા ભાગ-વવી પડે છે. જે આત્મવસ્તુથી પૂર્ણ છે, તેને સ સારનાં દુ:ખા નડ-તાં નથી, તે સકા આનંદ મગ્ન રહે છે. અને આત્મબળને મેળવે છે. શિષ્ય-હે કૃપળુ ભગવન્, આપની દષ્ટાંતચુક્ત વાણી સાંભળી હું પૂર્ણતાના વિષયમાં નિઃશ ક થયા છું. ' ખરી પૂણતા કઈ કહેવાય ?' એ યથાર્થ રીતે હવે મારા જાણવામાં આવ્યું છે. આપના જેવા મહા-શયામાં સાયાપી મારા મોટા ઉપકાર કર્યો છે. આપના જેવા મહા-શયોનો અવતાર પરાપકારને માટેજ છે. હું ઇચ્છા કરૂં છું કે, આપની કૃપાથી મારામાં તેવી પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થાય.





### ત્રયેાવિ'શ ખિંદુ—મગ્નતા,

## '' यस्य ज्ञानसुधासिंधौ परब्रह्मणि मग्नता । विषयांतरसंचारस्तस्य हालाहलोपमः " ॥ १ ॥ श्रीयशोविजय.

ભાવાર્થ-"જ્ઞાનામૃતના સમુદ્રરૂપ એવા પરમાત્માને વિષે જે મગ્ન રહે છે, તેને બીજા વિષયામાં પ્રવૃત્તિ કરવી, તે વિષ સમાન લાગે છે."



ષ્થ−ગુરૂમહારાજ, આપે જે પૂર્ણતાને માટે સમજાવ્યું, તે મારા સમજવામાં બરાબર આવી ગયું છે, પણ તે વિષે મને એક શ'કા થાય છે, તે આપ કૃપા કરી દૂર કરા.

્ગુરૂ-હે શિષ્ય, તારા મનમાં જે શંકા હાેય, તે ખુશીથી પ્રગટ કર. હું યથાશક્તિ તારી શંકાને દ્રૂર કરીશ.

ં **શિષ્ય**—હે ભગવન, આપે જે પૂર્ણુતાને માટે કહ્યું, તે બરાળર છે, પણ તેવી પૃર્ણુતા શી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? તેને માટે વિશેષ વિવેચન કરી સમજાવા. કારણુકે, આત્મવસ્તુને એાળખી પરવસ્તુના ત્યાગ કરવા એ પૂર્ણુતાનું લક્ષણ છે. અને એવી પૂર્ણુતા માણસને શી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? તે મને દર્ષાંત આપી સમજાવા.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, જેને એ પૂર્ણતા પ્રાપ્ત કરવી હાય, તે-

છે પ્રથમ સ્વ તથા પરના વિવેક રાખવા જેઇએ. 'આ વસ્તુ આત્મા-ની છે આ વસ્તુ પરના છે ' એવા વિવેક કરવાથી મનુષ્ય આત્મગુણ-માં મગ્ન થાય છે. જ્યારે તે આત્મગુણમાં મગ્ન થાય છે, ત્યારે તેનામાં પૂર્ણતા એની મેળે પ્રાપ્ત થાય છે. આત્મગુણમાં નિમગ્ન થયા વિના કદિપણ પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થતી નથી. તેથી પૂર્ણતાને ઇચ્છનારા પુરૂષે આત્મ ગુણમાં મગ્ન થવું જેઇએ. અહિં 'મગ્ન થવું ' એટલે શું? એ પ્રથમ જાણવાનું છે. જે મનુષ્ય ઇંદ્રિયોને ઉપયોગ રાખી નિયમમાં રાખે છે, અને પોતાના હૃદયમાં જ્ઞાનને નિશ્ચલ કરી સ્થાપે છે, અને તે જ્ઞાનમાં લય થઇ જાય છે, તે મગ્ન કહેવાય છે. જ્યારે મનુષ્ય જ્ઞાનસમુદ્રમાં આત્માને મગ્ન કરી તે આત્માના અનુભવમાં ઉપયોગવ ત રહે છે, ત્યારે તેને પરવસ્તુ જે બાહેરની પુદ્ગલિક વસ્તુ તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવી, તે તેને ઝેર સમાન લાગે છે. એવો મગ્ન પુરૂષ આ જગત્ના તત્ત્વને જાણે છે. તેમજ આ જગત્ પરભાવના પોતે કર્તા નથી. માત્ર સાક્ષી-રૂપ જ્ઞાતા છે. એવું સમજે છે.

**શિષ્ત્ર**— ગુરૂમહારાજ, એવા મગ્ન પુરૂષને શી રીતે ઓળ-ખવા ? તેનાં લક્ષણ કહેા.

ગુરૂ— હે શિષ્ય, તેવા મગ્ન પુરૂષને ઓળખવાનાં લક્ષણો કેવાં હાય ? તે સાંભળ. તેવા મગ્ન પુરૂષને પછી પાૈદ્દગલિક કથા નીરસ લાગે છે. તેને આ જગતના પદાર્થાની ઇચ્છા થતી નથી. તે નિઃસ્પૃહ પુરૂ-ષને પછી અર્થ તથા કામ જરા પણ અસર કરી શકતા નથી. તેનામાં તેને લેશ્યા વધે છે, તેની દષ્ટિ કૃપાથી ભરપૂર રહે છે, અને તેની વા-ણી અમૃતમય લાગે છે. એ જ્ઞાનમગ્ન પુરૂષને જે સુખ થાય છે, તેનું વર્ણુન કરી શકાય તેમ નથી.

હે શિષ્ય, તે ઉપર એક કર્મવિદારી પુરૂષનું દષ્ટાંત સાંભળવાજેવું છે. તે દષ્ટાંત હું તને કહું, તે સાંભળ.

કાેઇ એક નગરીમાં **કર્માવિદારી** નામે એક ગૃહસ્થ રહેતા હ-તાે. તેને એક સુંદર સ્ત્રી અને બે પુત્રા હતા. તેને પાતાની સ્ત્રી તથા બંને પુત્રા ઉપર ઘણી પ્રીતિ હતી, તે હમેશાં પાતાના કુટુંબમાંજ મગ્ન થઇ રહેતા હતા. માત્ર પાતાના કુટુંબના નિર્વાહ થાય તેટલું દ્ર-વ્ય.મેળવી તેમાં સ તાેષ માની સ્ત્રી અને પુત્રાના સુખ સાસું જોઈ તે સદા ઘરમાંજ બેસી રહેતા હતાે. તે કર્મવિદારી કુટુંબમાહી હતા, ત- થાપિ તેનુ હુદય ધર્મની આસ્થાવાળું હતું, તેના મનમાં ધર્મનાં કામ કરવાની ઘણી ઇચ્છા રહેતી, પણ તે પાતાના કુટુંબના માહને લઇને કાંઇપણુ ધાર્મિક કામ કરી શકતો ન હતા. કાઇ કાઇવાર પાતા-થી ધર્મનું કાર્ય નથી બનતું, એવું ધારી તે પાતાના મનમાં ઘણું પ-શ્વાત્તાપ કરતા હતા. અને પાતાના આત્માને અધન્ય માનતા હતા.

આ પ્રમાણે કેટલાક વર્ષો ગયા પછી એક વખતે તે કર્મવિદારીની આ પ્રમાણે કેટલાક વર્ષો ગયા પછી એક વખતે તે કર્મવિદારીની સ્ત્રીના પિતાને ઘેર વિવાહના પ્રસંગ આવ્યા, તે શુભ પ્રસંગ ઉપર તેના પિતાએ પાતાની પુત્રોને પુત્ર સહિત અગાઉથી બાલાવી. પિતા-ને ઘેરવિવાહના પ્રસંગ જાણી તે સ્ત્રીએ પાતાને પિયર જવાના ઉમં-ગથી તે કર્મવિદારીની આજ્ઞા માગી. કુટું અ માહેને લઇને એ વાત ક-ર્મવિદારીને ગમી નહિ, પણુ પાતાના સાસરાના આગ્રહથી તેણે પાતા-ના બંને પુત્રા સાથે પાતાની સ્ત્રીને તેના પિયરમાં માકલી, અને પાતે લગ્નને દિવસે ત્યાં આવવાને કહ્યું.

સ્ત્રી તથા અંને પુત્રાના જેવાથી કર્મવિદારીને પાતાના ઘરમાં ગમ્યું નહિ. કેટલાક દિવસ સુધી તાે તેને બેચેની રહી, અને તેના હુદ-યમાંથી સ્ત્રી તથા પુત્રાનું સ્મરણ ગયું નહિ.

એક દિવસે કેાઇ મહાત્મા તેને ઘેર ભિક્ષા લેવાને આવ્યા, મ હાત્માને જોઇને કર્મવિદારી બાલ્યાે—મહારાજ, મારે ઘેર કાેઈ ન-થી, તેથી કાેણ ભિક્ષા આપે ? આટલું કહી તે પાછા કરીવાર બાલ્યાે– "મહારાજ, હું ઘણા દુઃખી છું, મારં કુટુંબ પરગામ ગયું છે, મને આ ઘરમાં એકલું ગમતું નથી." કર્મવિદારીનાં આ વચન સાંભળી તે દ-યાળુ મહાત્માએ વિચાર્યું કે, " આ કાેઇ કુટું બંમાહિત ગૃહસ્થ છે, માટે તેના ઉદ્ધાર કરવા. આવા મૂઢ પ્રાણીને ઉપદેશ આપવાથી ઘણા ઉપકાર થાય છે." આવું વિચારી તે મહાત્માએ તે ગૃહસ્થને ઉપદેશ આપ્યા, અને પાતે તેના હુદયમાં સારી અસર કરી તેની સાથે રહેવા લાગ્યા. કર્મવિદારી અને તે મહાત્મા પરસ્પર મિત્રવત્ થઈ એકતાને પ્રાપ્ત થયા.

તે પ્રતિએહ્ય પામેલા કમવિદારી તે મહાત્માની ઉપર એવા આસક્ત થઇ ગયાે કે, તે પાતાની સ્ત્રી તથા બે પુત્રાને તદ્દન બૂલી ગ યા. પાતાના સાસરાને ઘેર લગ્નનાે નજીકનાે દિવસ આવ્યા, તાેપણ તે ત્યાં ગયાે નહિ, અને પેલા મહાત્માની સાથે રહી અનુપમ આનંદને અનુભવવા લાગ્યેા.

વિવાહ ઉત્સવ સમાપ્ત થયા પછી કર્મવિદારીની સ્ત્રી તથા અને પુત્રા પાછા આવ્યા. તેએાને જોઇ મિત્રના આન દમાં મગ્ન થઇ ગયેલા કર્મવિદારી કાંઇપણ બાલ્યા નહિ. તેણે તેએામાંથી કાઇને હર્ષથી બા લાવ્યા નહિ. પાતાના પતિની આવી વિલક્ષણ સ્થિતિ થઈ ગયેલી જે ઇ તે સ્ત્રી પાતાના પતિની પાસે આવી, અને પાતાના સાંદર્યથી પતિને માહિત કરવા લાગી, પણ તેને કાંઇપણ માહ ઉત્પન્ન થયા નહિ. ઉલટા તેણીની તરફ અભાવ થયા. પછી તેના અને પુત્રા તેની પાસે ખુશી કરવા આવ્યા, તેણે તેમને આદર આપ્યા નહિ. તેથી તેઓ વિલખા થઈ પાછા ચાલ્યા ગયા.

કર્મવિદારી પાતાના કુટું બનાે માહ ઉતારી પેલા મહાત્માની સાથે વાર્ત્તાગાેષ્ઠી કરી પાતાનાે કાળ નિર્ગમન કરવા લાગ્યાે. અને તેથી તે ઘણાજ સુખી થયાે.

હે શિષ્ય, આ દર્ષાતનાે ઉપનય સમજવા જેવાે છે. જે કર્મવિ દારી તે સુકૃત કરનારા ભવ્ય જીવ સમજવા. તેને જે પ્રથમ કુટુંબ ઉપર માહ હતા, તે તેને અજ્ઞાનના ચાેગ હતા. તેને જે સ્ત્રી હતી, તે પૈાદુગલિક કથા સમજવી. અને જે બે પુત્રા હતા, તે **અર્થ** તથા કામ સમજવા, જ્યારે તેને પૈાદગલિક કથા ઉપર માહ હતા, ત્યારે તેની પાસે અર્થ અને કામ રહેલા હતા. તે બધાના માહમાં તે મગ્ન થઇને પડયાે રહ્યાે હતાે. જે મહાત્મા તેને ઘેર ભિક્ષા માગવાને આ-વ્યા હતા. તે સ્વપરના વિવેક સમજવા. જ્યારે તેને સ્વપરના વિવેન કનેા ચાેગ થઇ આવ્યા, એટલે તે આત્મગુણમાં નિમગ્ન થઇ ગયાે. તેથી તે જ્ઞાનસમુદ્રમાં મગ્ન થઇ આત્માનેા અનુભવ કરવા લાગ્યેા. તે-ની સ્ત્રી અને બે પુત્રા તેનાથી જ્યારે જીદા પડ્યા, ત્યારે તેને તે મહા-તમાના યાેગ થયેા"હતાે. છવ જ્યારે પૈાદુગલિક કથા તથા અર્થ કા∙ મથી વિયુક્ત થાય છે, ત્યારે તેને સ્વપરનાે વિવેક ઉત્પન્ન થાય છે. જ્યારે તે કર્મવિદારીની સ્ત્રી અને બે પુત્રા પરગામથી પાછા આવ્યા, ત્યારે તેમની તરફ કર્મવિદારીને અભાવ થઇ ગયે৷ હતા. તે ઉપરથી સમજવાતું કે, " સ્વપર વિવેકથી આત્મ સ્વરૂપમાં મગ્ન થયેલા પુરુ-ષને પછી પૈાદુગલિક કથાનીરસ લાગે છે, અને અર્થ તથા કામ તેને રૂચિકર થતા નથી. "

હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તારા સમજવામાં આવ્યું હશે કે, આત્મસ્વરૂપમાં મગ્ન થયેલા ભવિ જીવને કેવા આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે ? એ જ્ઞાન મગ્ન થયેલા પુરૂષને જે સુખ પ્રાપ્ત થાય છે, તેનું વર્ણુન થઇ શકે તેમ નથી.

**શિષ્ય**— હે ગુરૂમહારાજ, આપે મગ્નતાને માટે જે દર્ણાત આ પી સમજાવ્યું, તે મારા સમજવામાં યથાર્થ રીતે આવી ગયું છે. હે મહાનુભાવ, આપે મારી ઉપર માટા ઉપકાર કર્યો છે. આપના ઉપ-દેશથી હું મારા ચારિત્રના નિર્વાંહ કરવાને સમર્થ થઇ શકું હું, ચારિત્ર-ધારી સુનિને જે ભાવના રાખવી જોઇએ, તેવી ભાવના સવદા જાગ્રત રહે, તેવી રીતે આપ ઉપદેશ આપા છા.

આ વખતે પેલેા ગૃહસ્થ શિષ્ય પણ હર્ષ પામી બાેલી ઉઠધેા– ભગવન, આપના ઉપદેશથી મારા આત્માના પણ માેટા ઉપકાર થાય છે. જેમ જેમ આપના ઉપદેશ સાંભળુ છું, તેમ તેમ મારા ભાવ ચારિત્રના પરિણામ વધતા જાય છે.

ચતુર્વિંશ ભિંદુ—જગતમાં સર્વથી સુખી કેાણુ?

" सुखी जगति छर्हजः" साहित्य. "આ જગતમાં સુખી મળવેા સુશ્કેલ છે."

હિશિષ્ય—હે ભગવન્, હું જ્યારે પાઠશાળામાં ભ-ણુવા જતાે હતા, ત્યારે એક વખતે અમારા વિદ્યાગુ-રૂએ અમને બાધ આપ્યા હતા કે, હે વિદ્યાર્થીઓ, જ્યારે તમે યાગ્યવયના થાઓ, અને સ'સારના આ-ર'ભ કરા, ત્યારે તમે તમારા હ્રદયમાં વિચાર કરને કે.

''આ સંસાર દુઃખ રૂપ છે, તેમાં સર્વથી સુખી કાેણ છે?'' આવે. નિત્ય વિચાર કરવાથી તમારા હુદયમાં સુખી થવાને માટે ઇચ્છા થશે,

999



અને તેને માટે તમે પ્રયત્ન કરજો. હે ગુરૂ મહારાજ, તે વખતે હું આળક હાેવાથી તે વાત સમજી શકયાે નહિ; પણ વિદ્યાગુરૂના તે ઉ-પદેશ મારા સુગ્ધ હુદયમાં એવા લગ્ન થઇ ગયાે છે કે, તેનું મને વા-ર'વાર સ્મરણ થયા કરે છે, અને (આ જગતમાં કાેણ સુખી છે)તેના હું વાર'વાર વિચાર કર્યા કરૂં છું. આ વિષે મે' ઘણા વિદ્રાનાને પૂછ્યું છે, પણ કાેઇએ મારા મનનું સમાધાન કર્યું નથી. કાેઇ ધનાઢયને સુખી કહે છે, કાેઇ વિદ્રાનને સુખી કહે છે, કાેઇ શાંત સ્વભાવવાળાને, કાેઇ નિઃસ્પૃહીને, કાેઇ લ્યાગીને, કાેઇ કળાધરને, કાેઇ રૂપવાનને, કાેઇ ઉત્તમ સ્વભાવવાળાને અને કાેઇ સ'તાેણીને સુખી કહે છે. આ પ્રમ છે જીદાજીદા જનને સુખી કહેવાથી મારા મનમાં અનેક પ્રકારના જ્રમ થઇ ગયાે છે. તેથી હે કુપાળુ ગુરૂ, આપ તે મારા જ્રમને દૂર કરાે.

ગ્રહસ્થ શિષ્યનાં આ પ્રશ્ન સાંભળી ગુરૂ હુદયમાં પ્રસન્ન થતા બાલ્યા–હે વિનયી શિષ્ય, આ તારા પ્રશ્ન વિશેષ ઉપયાગી છે. અને તેને માટે જીદા જીદા વિદ્વાના જીદા જીદા વિચાર બતાવે છે. વસ્તુતા-એ તાે આ સંસારમાં કાેઇ સુખીજ થઇ શકતું નથી. જ્યારે આ માહમય સંસારને છેાડી દઇ પરમ વેરાગ્ય પ્રાપ્ત કરી ચારિત્રને ગ્રહણ કરે છે, ત્યારેજ માણસ ખરા સુખી થાય છે, તથાપિ સંસારની અં દર રહેલા મનુષ્ય કેટલાએક ગુણાને લઇને સુખી રહે છે. તેને માટે એક દષ્ટાંત કહું, તે તું સાવધાન થઇને સંભળ—

કાઇએક મુસાફર રસ્તામાં ચાલ્યા જતા હતા, ત્યાં એક માટું જંગલ આવ્યું. તે ભયંકર જંગલ જાઇ તેને વિચાર આવ્યા કે, "આવા ભયંકર જંગલમાં એકલા જવું, તે ઠીક ન કહેવાય, માટે કાઇ સારા માણસના સાથ મળે તા તેની સાથે જવું વધારે યાગ્ય છે. " આવું ચિંતવતાં તેને કેટલાએક પુરૂષાના સાથ મળી આવ્યા. તે પુરૂષાના સાથમાં તે માણસ વધારે હેરાન થયા, એટલે તેણે વિચાર કર્યો કે, " આવા નઠારા સાથના કરતાં સાથ ન હાેય, તે વધારે સારૂં? આવા લાકોની સાથે જવું, તે જેખમ ભરેલું છે." આવું વિચારી તે ડાહ્યા પુરૂષે તે સાથના લ્યાગ કરી ઠીધા. અને પાતે એકલા આગળ ચાલ્યા. આગળ જતાં એક વૃદ્ધ સ્ત્રી તેના જેવામાં આવી, તે સ્ત્રીની સાથે વાતચીત કરતાં તેના જાણવામાં આવ્યું કે, આ સ્ત્રી પ્રાઢ અને બાહાદ્વર છે, તેથી પેલા પુરૂષોના સાથતા કરતાં આ સ્ત્રી વધારે ઉપ-

યેાગી છે, આવુ' ધારી તે મુસાકરે તે સ્ત્રીના સાથ કર્યો, અને પાતે તેન ની સાથે જંગલમાં આગળ ચાલ્યા. આગળ ચાલતાં કાઇ પુરૂષ તે સ્રીને શેહધતો જેવામાં આવ્યાતે પુરૂષ આ વૃદ્ધ સ્રીને જેઇ ખુશી થઇ ગધેા, અને તે ઉમ ગથી તેણીને ભેટી પડેયાે. વૃદ્ધા પણ પ્રેમથી તે પુરૂષને **લે**ટી પડી, અને અ'નેની વચ્ચે વહસલ્યભાવ જેવામાં આવ્યેા. તે દે∙ ખાવ જોઈ પેલાે મુસાકર આ શ્વર્ય પામી ગયા, અને તેણે તે વૃદ્ધાને પૂછ્યું, ''માતા, આ પુરૂષ તમારે શું થાય છે ?'' વૃદ્ધાએ ઉત્તર આ પ્યે, એ મારા પુત્ર છે, તેને શાધવાને હું જતી હતી, અને તે મને શા-ઘવા નીકળ્યાે હતાે. અહિં તમારી પાસે અમારાે બ નેનાે મેળાપ થઇ ગયા. વૃદ્ધાનાં આ વચન સાંભળી તે મુસાફર ખુશી થયા. તે વૃદ્ધ, તેણીનેા પુત્ર અને મુસાફર ત્રણે આગળ ચાલ્યાં. ત્યાં એક વૃદ્ધ પુરૂ ષ અને એક સુંદર કન્યા તેમના જેવામાં આવ્યાં. તેમને જેઇ સુસાન કર ઘણાજ આનંદ પામ્યો, અને તેમનાે સાથ કરવાની તેને ઇચ્છા થઇ આવી. મુસાફરે પ્રસન્ન વદને તે વૃદ્ધ પુરૂષને કહ્યું, "ભદ્ર, અપ્ય કાે છે ? આ કન્યા કાેની છે ? અને તમે કેયાં બાએ છે ?" વહે ઉત્તર આપ્યો, '' હું એક મુસાફર છું, આ કન્યા મારી પુત્રી છે, તેને માટે કાંઈચાેગ્ય વરતે શાેધવા નીકળ્યાે છું." મુસા-ફરે કહ્યું, ''તમારે કન્યાને માટે કેવાે વર જોઇએ છીએ?'' વૃદ્ધ મુસા-કરે ઉત્તર આપ્યા, ''મારી એવી ઇચ્છા છે કે, જ્યાં આ કન્યાને આપવી, ત્યાં મારે પાેતાને પણ સાથે રહેવું, કારણકે, હું આ કન્યાના વિચાગથી રહી શકુ તેમ નથી. જે કાેઇ ચાેગ્ય પુરૂષ મને રાખવાના કરાવ કરે, તેનેજ આ સુંદર કન્યા આપવાની મારી ઇચ્છા છે."

વૃદ્ધનાં આવાં વચના સાંભળી તે મુસાફરે વિચાર્યું કે, " આ કન્યા ઘણી સુંદર છે, તેથી આ વૃદ્ધના ઠરાવ પ્રમાણે કપૂલ કરી હું પાતે તે કન્યાને પરણું તા વધારે સારૂ', કારણુકે, હુ' અદ્યાપિ અવિ-વાહિત છું." આવું વિચારી તે મુસાફરે વૃદ્ધને વિનયથી કહ્યું,–"ભદ્ર, હુ' અદ્યાપિ અવિવાહિત છું. તેથી જો તમે મને આ સુંદર કન્યા આપા તો હુ' તમને યાવજ્જીવિત સાથે રાખીશ. અને આ સુંદર બાળાને સુખી કરીશ." તે મુસાફરનાં આવાં વચન સાંભળી તે વૃદ્ધ તેને સર્વ રીતે યોગ્ય જાણી ગાંધર્વ વિધિથી તે કન્યા તેને પરણાવી. પછી તે મુસાફર પેલા વૃદ્ધ માતા તથા પુત્ર અને આ વૃદ્ધ પિતા તથા પુત્રી—એ ચારે SH. K. ૧૭ ના સાથથી નિર્વિધ્ને તે જ ગલનુ હલ્લ ઘન કરી ગયેા, અને તે સર્વ રીતે સુખી થયેા.

હે ગૃહિશિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી આ સંસારમાં કેાણુ સુખી છે ? એ વાત તારા સમજવામાં આવી જશે. જે મુસાકર છે, તે સંસારી ભવ્ય છવ સમજવા. જે ભયંકર જંગલ તે આ સંસારસ-મજવા. દરેક સંસારી જીવ આ સંસારરૂપ જંગલનાે મુસાક્રર છે. અને તેને તે ભયંકર સંસારરૂપ જંગલ પ્રસાર કરવાનું છે. તે જીવ-રૂપી સુસ કરને જે નઠારા લાેકાેના સાથ મળ્યા, તે ક્રોધ વગેરે કષાયા સમજવા. સ'સારરૂપ જ'ગલની મુસાકરીમાં છવ બે એ કષાયના સ'-ગાત કરે છે, તાે તેથી ઘણા દુઃખ પામ છે. તે મુસાકર જીવ ભવિ હતા, તેથી તેણે એ કષાયના સાથ નકારા જાણી છેાડી દીધા હતા.પછી તેને તે વૃદ્ધ આ મળી તે દાનશીળતા અથવા સખાવત સમજવી. જ્યારે તેણે સખાવતનાે સાથ કર્યો, એટલે તે સુખી થવા માંડયાે. થાડે જતાં જે પેલેા પુરૂષ વૃદ્ધા સ્ત્રીને મળ્યેા, તે સ્નેહ સમજવા. સખાવત કર-વાથી સ્તેહ એટલે લાકપ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય છે. અને તેથી તે જગતમાં સુખી થાય છે. સ્નેહ ઉત્પન્ન કરનાર સખાવત હાેવાથો તેમના માતા પુત્રના સંબંધ કહેલા છે. તે જુવરૂપી મુસાફર સંખાવતથી થયેલા રનેહધી સુખી થઇ આગળ ચાલ્યો—ત્યાં તેને જે વૃદ્ધ પિતા તથા સુંદર પુત્રી મળ્યાં, તે સ તાેષ તથા શાંતિ સમજવા. સ તાેષ રાખવાથી શાંતિ મળે છે, તેથી તેમના પિતા પુત્રીવત સંબંધ છે. જ્યારે તે સં-તાેષરૂપ વૃદ્ધ પુરૂષ જીવરૂપ મુસાકરને પ્રાપ્ત થયાે, એટલે તેની સાથેજ તેને શાંતિ મળે છે. સ તાયને પાસ કરવાથી શાંતિના ઉત્તમ લાભ પ્રાપ્ત થાય છે. સંતાેષરૂપી વૃદ્ધ પુરૂષે તે જીવરૂપી મુસાક્રરને સર્વ રીતે ચાેગ્ય જોઇ પાતાની શાંતિરૂપી પુત્રીને આપી. અને તે સાથે એવા ઠરાવ કર્યો કે, '' જે મારી પુત્રીને પરણે તે મને સાથે રાખે. '' આ **ઉપરથી સમજવુ**ં કે, સદ્યા સંતાેષને ધારણ કરનાર જીવ શાંતિને મે-ળવી શકે છે.

હે ગૃહિશિષ્ય, આ પ્રમાણે તે જીવરૂપી મુસાકર સખાવત, સ્નેહ, સ'તાષ અને શાંતિ એ ચારેના સાથ કરી આ સ'સારરૂપી જ'ગલમાં સર્વરીતે સુખી થયાે હતાે. આ ઉપરથી તારે સમજવું કે, જે પુરૂષ સ-ખાવત. સ્નેહ, સ'તાષ અને શાંતિ ધારણ કરે છે, તે પુરૂષ આ જગત્માં

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

સર્વ'થી સુખી કહેવાય છે. એટલે જેણે આ દુઃખરૂપ ઝ સારમાં સુખી થવુ હાય, તેણે હમેશાં સખાવત કરવી, સ્નેહ એટલે લાકપ્રીતિ મેળવ-વી, સ'તાષ રાખવા અને શાંતિ ધારણ કરવી.

ગૃદ્ધિશિષ્ય — હે ભગવન, આજે મને પૂર્ણ સંતોષ પ્રાપ્ત થયે છે. જેને માટે હું ઘણા દિવસ થયાં વિચાર કરતા હતા, તે મારા બધા વિચાર આજે સર્વરીતે કૃતાર્થ થયાં વિચાર કરતા હતા, તે મારા બધા ગઇ છે. એટલુંજ નહિ, પણ હું હવે એવા નિશ્વય ઉપર આવી ગયા કે, જે મારે ચારિત્રના યાગ થાય, તા વધારે સારં, નહિ તા હું આ સંસારમાં રહીને પણ સુખી થઇ શકીશ. કારણકે, સખાવત, સ્તેહ, સંતાષ અને શાંતિ એ ચાર સદ્દગુણોને મેળવવાના જો હું યત્ન કરી-શ, તા હું સંસારમાં રહીને પણ સુખી થઇશ. હે ઉપકારી ગુરૂ, આજે આપે મારા મોટા ઉપકાર કરે છે, અને તેથી હું મારા આત્માને કૃ તાર્થ માનું છું. આપના જેવા મહાશય ગુરૂની શરણે આવેલા કરે પુ રૂષ સુખી ન થાય ? શરણે આવેલાને સુખી કરવા, એ એક મહાત્મા-ઓનું મહાવત છે.

"निकाचितानामपि कर्मणां यद्, गरीयसां जूधग्दुर्धराणाम् । विजेदने वज्रमिवातितीवं.

नमोऽस्तु तस्मै तपसेऽद्जुताय " ॥ १ ॥ ) शांत सुधारस.

અર્થ—''પર્વતના જેવા દુર્ધર ભારે નિકાચિત કર્મોને ભેદવામાં જે વજાના જેવું અત્યાંત તીવ્ર છે, તેવા અદ્ભુત તપને નમસ્કાર છે."

ય તિશિષ્ય ગુરૂમહારાજ, જૈનશાસ્ત્રમાં લખે છે કે, ''તપસ્યા કરવાથી ભારે નિકાચિત કર્મ-ના પણ ભેદ થઇ જાય છે." આ વાત કેવી રીતે સ'ભવે? તે મને વિવેચન કરી સમજાવા. ગુરૂ હે વિનીત, તે' ઘણાજ ઉત્તમ પ્રકારના પ્રશ્ન કરી છે.

દરેક ગૃહસ્થ તથા યતિએ તપસ્યાનાે મહાન ગુણ ધારણ કરવાે જોઇ એ, અને તેના પ્રભાવ જાણવા જોઇએ. હે શિષ્ય, તપરયાના ખાર પ્ર-કાર છે. તેમાં છ બાહ્ય તપ અને છ આભ્ય તર તપ કહેવાય છે. બાહ્યત-પથી શારીરિક વિકારા દ્વરથતાં પ્રાણી સર્વરીતે દ્રવ્યથી શુદ્ધ બની જાય છે. અને આભ્ય તર તપથી માનસિક વિકારા દ્વર થતાં પ્રાણી સર્વ રીતે ભાવથી શુદ્ધ અની જાય છે. અનશન, ઉનેહિરી, વૃત્તિસ ક્ષેપ, રસ પરિહાર, કાયકલેશ અને સ'લીનતા-એ છ પ્રકારનું આહ્યતપ કહે-વાય છે. પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવચ્ચ, સ્વાધ્યાયધ્યાન, વિનય અને કાચાત્સર્ગ એ છ પ્રકારન આભ્ય તર તપ કહેવાય છે. એ તપ ચા-રિત્રરૂપી લક્ષ્મીને વશ કરવાની વિદ્યા છે; માેક્ષના સુખને આપવામાં ચતુર છે, અને ચિંતિત અર્થને આપવામાં ચિંતામણિ છે. હે શિષ્ય, તે' દઢપ્રહારીનું ચરિત્ર વાંચ્યું હશે, તેણે ઘણાં કઠાેર કર્મ કર્યા હતાં, પણ તે તપના પ્રભાવથી પાતાના કઠાર કમના નાશ કરી માક્ષને પા-મ્યા હતા. એ તપના પ્રભાવ આહેત શાસમાં સારી રીતે ગવાય છે. જેમ પ્રદીપ્ત અગ્નિ સુવર્ણુના શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રગટ કરે છે, તેમ તપ આત્માના કર્મવ્રય રજને દૂર કરી આત્માનું સાક્ષાત્ શુદ્ધ જ્યાતિ-સ્વરૂપ પ્રગટ કરે છે. તે ઉપર એક સંક્ષિપ્ત દર્ષાત કહેવાય છે. તે સાંભળ–

કાઇ એક નગરમાં ધનાલ્ય ગૃહસ્થ રહેતો હતો. તે કુટુંબથી રહિત હતા, તથાપિ હુદયમાં સંતાષ માની પાતાના ગૃહ-વ્યવહાર ચલાવતા હતા. એક વખતે કાઇ આડ ચાર લોકો ચારવાને તેના ઘરમાં પેઠા. તે વખતે તે નિદ્રામાં પડયા હતા. જયારે ચાર લાકોએ તેનું દ્રવ્ય લુંટવા માંડશું, એટલે પાંડાશમાંથી કાઇ એક પુરૂષે આવી તેને જગાડયા, એટલે તે જગી ઉઠયા. તેને જગેલા જેઇ પેલા ચાર લોકા ત્યાં આસ-પાસ સંતાઈ ગયા. તે વખતે તે ગૃહસ્થે પેલા પાડાશીની સલાહ લઈ વિચાર્યું કે, '' હવે જાગતા રહેવું, નહીં તા એ ચારા આવી મારૂં દ્રવ્ય ચારી જશે. અથવા આ ઘરમાં આટલું બધું ઘણું દ્રવ્ય છે, તે વધારે જોખમ છે, માટે તેને બદલે કાઈ કીંમતી રત્ન લઇ મારી પાસે ગુપ્ત રીતે રાખું, તો પછી ચારાવાની ધાસ્તી નહિં રહે.'' આવું વિચારી તેણે પાતાના બધા દ્રવ્યને સાટે એક મોટી કીંમતવાળું રત્ન ખરીદ્યું, અને તે ઘણુા યત્નથી પાતાની પાસે રાખ્યું. પેલા આઠ ચારાના જાણવામાં

૧૩૨

આવ્યું કે, 'તે ગૃહસ્થની પાસે એક કીંમતી રત્ન છે, ' તેથી તેઓ તે રત્ન લઇ લેવાને પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. તેમને પ્રયત્ન કરતાં જાણી તે ગૃહસ્થ હદદયમાં ભય પામ્યા, અને તે ઘણી સાવધાનીથી તે રત્નન રક્ષણુ કરવા લાગ્યાે. એક વખતે તેણે પેલા પાતાના ઉપકારી પાડાશીને પછ્ય' કે, ''તમારી સલાહથી મે' બધા દ્રવ્યને બદલે એકજ કીંમતી રત્ન લીધું છે, પણુ હુજુ મને પેલા આઠ ચારોના ભય મટતા નથી; માટે હવે મારે શું કરવું? તે ઉપાય કહેા. તે ગૃહસ્થનાં આવાં વચનેત સાંભળી તે ઉપકારી પાંડાશીએ કહ્યું, "હે ભદ્ર, ચિંતા કરીશ નહિ, તેના એક ઉપાય છે, તે સાંભળ. આ રત્ન દેવતાઈ છે. તેની આરાધના કરવાથી તેની રક્ષા કરનારા ખાર પુરૂષેા તેમાંથી પ્રગટ થશે, તે ખાર પુરૂષો તારા રત્નની સારી રીતે રક્ષા કરશે, એટલે તું પછી નિશ્ચિત થઈ જાઈશ. " પાડાશીનાં આવાં વચનાે સાંભળી તે ગૃહસ્થે તે રત્નની સારી રીતે આરાધના કરવા માંડી. તે આરાધના કરવાથી બાર પુરૂષા પ્રગટ થયા અને તેમણે પાતાના બળથી પેલા આઠ ચારાને દૂર કરી દીધા. એટલે તે ગૃહસ્થ નિશ્ચિંત થઇ સુખી થયેા. અને છેવટે તેના જીવનની સર્વ રીતે સાર્થકતા થઇ.

હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી જે ઉપનય છે, તે સાંભળ, જે ધનાઢ્ય ગૃહસ્થ તે આ સ'સારી જીવ સમજવો. તે સ'સારી જીવને પાતાના આત્મા શિવાય બીજી કાઇ સહાયકારી નથી. જે સગા, સ્ને-હીએા છે, તે બધા સ્વાર્થીઓ છે. તેથી તેને કુટુંબ રહિત કહ્યા છે. આઠ ચાર લાકો જે તેના ઘરમાં ચારી કરવાને પેઠા, તે આઠ કર્મ સમજવા. તે વખતે તે ગૃહસ્થ નિદ્રામાં હતા, તે પ્રમાદમાં હતા, એમ સમજવું. જ્યારે જીવ પ્રમાદી થઇ કાંઇપણ ધર્મ કરતા નથી, ત્યારે આઠ કર્મ રૂપી ચારા તેના સુકૃતરૂપી દ્રવ્યને લુંટી લે છે. જે તેના પાઢાશી તે ઉપકારી ગુરૂ સમજવા. તે પ્રમાદમાં પડેલા જીવને પ્રતિઓધ આપી જગાડે છે. અને પ્રતિઓધ પામી જાગ્રત થાય છે, એટલે પેલા આઠ કર્મ રૂપી ચારા સંતાઇ રહે છે, અર્થાત્ તદ્દન નાશ પામતા નથી. પછી પાઢાશીરૂપ ગુરૂએ તેને સમજાવ્યા –અર્થાત્ પ્રતિઓધ આપ્યો, એથી તેણે પાતાના સુકૃત રૂપી દ્રવ્યનું રક્ષણ કરવાના નિશ્ચિય કર્યો. જે બધા દ્રવ્યને બદલે તેણે કીંમતી રત્ન લીધું, તે ચારિત્ર સમજવું. કારણ કે, ઘણું સુકૃતોના બદલામાં ચારિત્ર રત્ન મળે છે. આઠ કર્મ રૂપી ચારા તે ચારિત્ર રત્નને લેવા પ્રયત્ન કરે છે. અર્થાત્ ચારિત્રધારી મુનિને પણ કર્મ તેા લાગુ પડે છે. કર્મના ભયથી જ્યારે તે ચિંતાતુર રહેવા લાગ્યેા, એટલે પાડાશી રૂપ ગુરૂ તે ચારિત્ર રત્નની રક્ષા કરવાના ઉપાય બતા-વે છે. તે ઉપાયથી તે ગૃહુસ્થે જે રત્નની આરાધના કરી અને તેમાંથી બાર પુરૂષો પ્રગટ થયા, અને તેમણે તેના રત્નની રક્ષા કરી. આ ઉપ-રથી એટલું સમજવાનું કે, ચારિત્રધારી જીવે ચારિત્રની ઉપાસના કર-વાથી જે બાર પુરૂષા પ્રગટ કર્યાં, તે બાર પ્રકારના તપ સમજવાં, તે તપસ્યાના પ્રભાવથી તેના ચારિત્રરૂપી રત્નની સારી રીતે રક્ષા થઇ હતી, અને તેથી તે નિશ્ચિંતપણે ચારિત્રના આરાધક થઇ સર્વ રીતે સુખી થયેા હતા.

હે વિનીત શિષ્ય, આથી દરેક મુનિએ પાતાના ચારિત્ર રત્નની રક્ષા કરવાને બાર પ્રકારનું તપ આચરવું જોઇએ. તપસ્યાના આચર-ાુથી ચારિત્રની રક્ષા થાય છે, અને તેથી તે ચારિત્રના ઉત્તમ આરા-ધક બની આ લાક તથા પરલાકમાં સુખી થાય છે. તે તપસ્યાને માટે પંડિતરત્ન વિનયવિજ્યજી પાતાના શાંતસુધારસમાં નીચે પ્રમાણુ ગાય છે—

" इामंयति तापं गमयति पापं, रमयति मानसहंसम् ।

हरति विमोहं दूरारोहं, तप इति विगताशंसय्" ॥ १ ॥

ે" તપ નિઃશ કપેણે તાપને શમાવે છે, પાપને ગુમાવે છે, મન-૩પી હુસને રમાડે છે. અને ગાઢ એવા માહને હુરી લે છે."

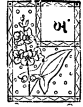
હે શિષ્ય, આવી તપસ્યાને કયેા પુરૂષ આચરે નહિ? તપસ્યા એ અદ્દભુત દિવ્ય વસ્તુ છે. ચારિત્રરૂપી લક્ષ્મીને વશ કરવાની તે મહા-વિદ્યા છે. માક્ષરૂપી સુંદર મેહેલ ઉપર ચડવાની નીસરણી છે, મનવાં-છિત અર્થ આપવાને ચિંતામણિ રતનની જ્યાતિ છે, કર્મરૂપી મહારા-ગની તે ઔષધિ છે, અને સમસ્ત સુખના અખૂટ ભડાર છે.

જેમ પ્રચંડ પવનથી મેઘની ઘાટી પંક્તિ વિરામ પામી જાય છે. તેમ તપસ્યાથી પાપની ઘાટી પંક્તિ ક્ષણુલ ગુર થઇ જાય છે. આવા અર્થને દર્શાવનારૂં નીચેનું ગીત શાંતસુધારસમાં ગવાય છે—

" याति घनापि घनाघनपटझी, खरपवनेन विरामम् । जजति तया तपसा छरिताझी, कणजंगुरपरिणामम्" ॥ १ ॥



# ષડ્વિ રા બિ દુ—જીવને ભૂતના વળગાડ. ''मनःपिशाचप्रहिलीक्रतः पतन जवांबुधो नायतिदृग्जनो जनः'' ॥ १ ॥ અર્થ—"પરિણામ નહીં વિચારતા માણસ મનરૂપી ભૂતે ઘેલાે કરી દીધેલા જીવ આ સંસાર સાગરમાં પડે છે.''



**ને શિષ્યા**—હે ગુરૂ મહારાજ, આપે ચારિત્રરૂપી રલની રક્ષા કરવામાં ઉત્તમ સાધનરૂપ એવા તપને માટે જે દર્ષાત આપી સમજાવ્યું, તે સાંભળી અમે ઉત્તમ પ્રકા-રના પ્રતિબાધ પામ્યા છીએ. આપના કહેવા ઉપરથી

અમને નિશ્ચય થયેા છે કે, પાતાની શકિત પ્રમાણે તપસ્યા કરી ચારિત્ર રત્નની રક્ષા કરવી-એજ આ સ સારમાં સારરૂપ છે. તે સાથે વળી અમને એવેા પણ નિશ્ચય થયેા છે કે, બીજા પુદ્દગલિક દ્રવ્ય ઉપરથી માહ ઉતારી તેને બદલે ચારિત્ર રત્ન ઉપર માહ કરવા, કે જેથી નિશ્ચિ-તપણે ઉત્તમ પ્રકારનું સુખ સ પાદન કરી શકાય છે.

ંહે મહાનુભાવ, અમાને આવા નિશ્ચય થયા છે, તે છતાં તે નિશ્ચય સ્થિર રહેશે કે નહિ? તેવી શંકા મનમાં રહ્યા કરે છે, તાે આપ કૃપા કરી હવે એવા બાધ આપા કે, જેથી અમારા નિશ્ચય દઢ રહે. કદિ પણ ચલાયમાન થાય નહિ.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્યેા, તેને માટે એક સદ્ધોધક દષ્ટાંત છે, તે સાવધાન થઇને સાંભળા. કાેઇ એક ગાંડાે માણુસ મનની વિકળ-તાથી ગામ તથા જ ગલમાં રખડતાે હતાે. તેને ગાંડા જાણી ગામના છેાકરાએા ટાેળે ટાેળે તેની પાછળ ભમતા હતા, અને તેની ઉપર ધૂળ તથા પથરા ફેંકતા હતા. આ પ્રમાણે અનેક જાતની વિડંબના પામતા તે ગાંડા ઘણાજ દુઃખી થયા હતા.

એક વખતે તેની તેવી નઠારી સ્થિતિ જોઇ કાેઇ દયાળુ ગૃહસ્થ-ને દયા ઉપજી, અને તેથી તે ગાંડા માણસને સુખી કરવાની ઇચ્છાથી ત્યાં આવેલા સમુદ્રના બદર ઉપર લઇગયા, અને તેને સમજાવી એ-ક સુંદર વાહાણમાં બેસાડી બીજા દ્વીપમાં માકલ્યા, જે દ્વીપમાં આવ-નારા ગાંડા માણસા સાજા થઇ જતા હતા. તે ગાંડા માણસ પેલા ગૃ હસ્થના સમજાવવાથી તે વહાણમાં બેઠા, અને ખલાશીઓએ તે વહા-ણને આગળ હંકાર્યું. વાહાણ ભર સમુદ્રમાં આગળ ચાલ્યું. ત્યાં તે ગાંડા માણસ સંબ્રમથી બેઠા થયા. તેના સંબ્રમ જોઇ પેલા ખલાશી-એ જાષ્યું કે, આ માણસને ભૂત વળગ્યું છે, અને તેથી તે આવી ચેષ્ટા કરે છે. પછી ખલાશી તે ગાંડા માણસને સમજાવા લાગ્યા—" અરે ? ભલા માણસ, તું શા માટે આવી ચેષ્ટા કરે છે ? જરા શાંત થઇને બેશી જા. તને તારા સારા ભાગ્યે આ સુંદર વાહાણ મળ્યું છે, તે તને પેલા બેટમાં લઇ જશે, જયાં પોહાંચવાથી તું સાજાે થઇશ, અને તા-રું. ગાંડપણ દૂર થઈ જશે. "

આ પ્રમાણે તેણે સમજાવ્યા, તાેપણ તે ગાંડા માણસ સમજ્યા નહિ, અને આખરે તેણે ઉન્મત્ત દશામાંજ તે ભરસમુદ્રમાં પડતું મૂ-ક્યું. જ્યાં તે ઘણાજ દુઃખી થયા.

ું હે વિનીતરશિષ્યો, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારે જે સમજવાનું છે, તે સાવધાન થઇને સાંભળા.

જે ગાંડા માણસ તે જીવ સમજવા. તેને મનરૂપી ભૂતે વળગી ને ઘેલા કરી દીધા છે. મન અનેક પ્રકારના સંકલ્પવિકલ્પા કરાવી માણસને ઘેલા બનાવી દે છે. જેમ ગાંડા થઇ ગયેલા માણસને છાેક-રાએા ધૂળ તથા પથરા ફેંડી હેરાન કરે છે, તેમ મનરૂપ ભૂતથી ગાંડા થયેલા જીવને આ સંસારના અનેક જાતનાં દુઃખ આવી પડે છે. જે કાઇ દયાળુ ગૃહસ્થ તેનીપરદયા લાવી તેને બદર ઉપર લઇ ગયા, તે સત્સ ગ સમજવા. સત્સ ગ થવાથી માણસ નઠારા હાય, પણ ક્ષણભર સારે માર્ગે દારાય છે. બદરપર પોહાંચેલા તે ગાંડા માણસને કાઇ ખલાશીએ વાહાણમાં બેસાયો હતા. અહિં ખલાશીરૂપ ગુરૂ મનરૂપી ભૂતે વળગેલા જીવને પ્રતિબાધ આપી જૈનધર્મરૂપી નાવમાં બેસારે છે. વહાણુ સમુદ્રમાં ચાલતાં તેને ખલાશીએ સારી રીતે સમજાવ્યા, તે છતાં ગાંડાઇને લઇને તેણુ સમુદ્રમાં પડતું મૂક્યું હતું. ખલાશીરૂપ ગુ-રૂ જીવને પ્રતિબાધ આપી જૈન ધર્મરૂપી નાવની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. તે છતાં મનરૂપી પિશાચના વળગાડથી ગાંડા થઈ ગયેલા જીવ આ સંસા-રરૂપ સમુદ્રમાં પડતું મૂકે છે.

હે વિનીત શિખ્યો, આ દર્ષાત ઉપરથી દરેક ભવિ જીવે સમજ-વાનું છે કે, જે મનરૂપી ભૂત વળગવાથી માણુસ ગાંડા થઇ જાય છે, તે મનને વશ કરવું જોઇ પે. જે માણુસ પોતાના મનને વશ કરે છે, તે હુમેશાં સ્વસ્થ રહી પોતાના કર્ત્તવ્યને સારી રીતે બજાવી શકે છે. મનને વશ કરનારા મનુષ્ય જો ધર્મને પ્રાપ્ત કરે છે, તા પછી તે કદિ-પણ ધર્મમાં શિથિલ થતા નથી. જયારે ધર્મ ઉપર દઢતા પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે પછી તે આ સ'સારરૂપ સાગરમાં પડતા નથી. જેવી રીતે આ સ'સારરૂપ સાગરમાંથી પાતાના ઉદ્ધાર થાય, તેવી રીતે તે સ્વ-દા પ્રયત્ન કર્યા કરે છે. જે માણુસ આ સ'સારરૂપ મહાસાગરને તરવા જેનધર્મરૂપી દુલભ નાવને પ્રાપ્ત કરે છે, તે માણુસ સુખેથી એ મહા-સાગરને તરી જાય છે. પણુ જો તે મનરૂપી ભૂતના વળગવાથી ઘેલા થઇ જાય, તા તે પરિણામ વિચાર્યા વગર આ સ'સારરૂપ મહાસાગ-રમાં પડે છે. તેવાજ ભાવને દર્શાવતા એક સ્મરણીય શ્લાક સુનિ સું દરસૂરિજી પાતાના અધ્યાત્મ કલ્પદ્ધમમાં લખે છે.

" सब्ध्वापि धर्म सकझं जिनोदितं सुर्फ्ठर्झनं पोतनिनं विहाय च । मनःपिशाच्य्रहिस्रीक्रतः पतन् जवांबुधौ नायतिदृग्जमो जनः " ॥ १ ॥



#### SH. K. 20



#### સપ્તવિ શ બિ દુ—સ્થિરતા.

"स्थिरता वाङ्मनःकायैर्येषामंगांगिनां भता । योगिनःसमज्ञीद्वास्ते ग्रामेऽरएये दिवानिज्ञि " ॥ १ ॥

અર્થ — "જે ચાેગીની સ્થિરતા મન, વચન અને કાયાએ કરી અંગાંગી ભાવને પામેલી છે–અર્થાત્ પરસ્પર એકરૂપતાને પામેલી છે, તે ચાેગીએા ગામમાં કે જ ગલમાં તેમજ દિવસે કે રાત્રે સમ-શીલ–એટલે સ્વભાવ પરિણામી હેાય છે. "



∑ે ય દિત્તિશિષ્ય — હે દયાનિધિ ગુરૂમહારાજ, મેં એક વ-ખતે આપના મુખથી સાંભળ્યું હતું કે, 'જીવે સ્થિ-રથી મારા મનમાં શંકા રહ્યા કરતી કે,'' સ્થિરતાના અર્થ શા હશે ? અને તે સ્થિરતા શેની? અને કેવા પ્રકારની હશે." આ વિષે મેં ઘણાે વિચાર કર્યો, તથાપિ મારા મનનું સમાધાન થતું નથી. માટે હે દયા-ળુ ગુરૂ, મને તેસ્થિરતા વિષે સમજાવેા.

ગુરૂ— હે વિનીત શિષ્ય, આ જીવ અનાદિ કાળથી અશુદ્ધ-તામાં મગ્ન રહેલા છે, તેથી તેને પાતાના સ્વરૂપના સુખની પ્રાપ્તિ થઇ નથી. વળી તેના મનમાં ઇદ્રિયાના સુખની ઇચ્છા રહ્યા કરે છે, તેથી તેનું મન ચચળ થયા કરે છે. તે મનની ચચળતા છેાડીતેણે સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવી જોઇએ. જ્યાંસુધી સ્થિરતા પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યાંસુધી આત્મ-સ્વરૂપમાં મગ્નતા થતી નથી. તેથી દરેક આત્માએ સ્થિરતા ધારણ કરવી જોઇએ. સ્થિરતાનાે અર્થ 'સ્વભાવમાં સ્થિર થવું' એવાે થાય છે. મનુષ્ય જયારે પાતાના આત્મિક સ્વભાવમાં સ્થિર થાય, ત્યારે તેને આત્મ સ્વરૂપનું ભાન થાય છે, અને તે આત્મસ્વરૂપનું ભાન થવાથી માક્ષની પ્રાપ્તિ સુગમ છે.

્**શિષ્ય**—ગુરૂ મહારાજ, આત્માને પ્રાપ્ત કરવાની વસ્તુ શું છે? અને તે વસ્તુ કયાં મળી શકે તેમ છે?

**ગુરૂ**— હે શિષ્ય, આ જગત્માં આત્માને પ્રાપ્ત કરવાની વસ્તુ ધર્મ અને માેક્ષ છે. તે વસ્તુ પરવસ્તુમાંથી મળી શકલી નથી.

શિષ્ય—ગુરૂદેવ, પરવસ્તુ એટલે શું ? તે સમજાવેા.

ગુરૂ-હે શિબ્ય, આત્માથી પર એટલે બીજી સી, પુત્ર વગે-રે જે વસ્તુ, તે પરવસ્તુ કહેવાય છે. એ પરવસ્તુમાંથી આત્માની વસ્તુ જે ધર્મ તથા માક્ષ તે મળી શકતા નથી. જે મનુબ્ય તે પરવસ્તુમાંથી આત્માની વસ્તુ મેળવવાના પ્રયાસ કરે છે, તેને માત્ર કલેશનાજ અ-નુભવ થાય છે. તેથી એવા પ્રયાસ કરી કલેશનાજ અનુભવ કરવા, તે નિર્શ્વ ક છે. જો આત્મવસ્તુ મેળવવી હાય, તા સર્વ પ્રકારની ચ ચળ તા છેાડી પાતાના આત્મ સ્વભાવમાં સ્થિર થવું, એજ કર્ત્તવ્ય છે. ધર્મ તથા માક્ષને આપનારી ક્રિયા જો અસ્થિર ચિત્તે કરી હાય,તા તે નિ-બ્ફળ થાય છે. જ્યાંસુધી મન સ્થિર થયું નધી, ત્યાંસુધી ઉત્પન્ન થયે-લા જાત જાતના વિકારાની રક્ષા કરવી, એ કલ્યાણકારી નથી. જ્યાં-સુધી અસ્થિતા નિમૂળ થઇ નથી, ત્યાંસુધી કાઇ પણ શુભક્રિયાના ફ-ળની સિદ્ધિ નથી.

**(શખ્ય**--- હે મહારાજ, જ્યારે આપ અસ્થિરતામાં આટલી બધી હાનિ દર્શાવા છા, ત્યારે સ્થિતામાં કેવા કેવા ગુણા છે? તે કૃપા કરી સમજાવા.

ગુરૂ — હે વિનીત શિષ્ય, આત્મવસ્તુરૂપ ધર્મ તથા માક્ષને મેળવવાની ઇચ્છા રાખનારા ભવિપ્રાણીએ ચ ચળતાને દ્રર કરી સ્થિ રતાને પ્રાપ્ત કરવી. જે ચાેગી મન, વચન અને કાયાએ કરીને પાતાની સ્થિરતાને એકરૂપ કરે છે, અર્થાત્ મન, વચન અને કાયાના ચાેગને સ્થિર કરે છે, તેવા ચાેગીને પછી શહેર કે જ ગલ તથા રાત્રિ કે દિવ-સ સરખાજ છે. જેણે મનની સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરી છે, તેને સ કલ્પવિક-લ્પ થતા નથી; જેણે વચનની સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરી છે, તેના સુખમાંથી દ્રષિતવાણી નીકળતી નથી. અને જેણે કાયાની સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરી છે, તે જિતે દ્રિય થઇ શકે છે. આ સર્વથી મનની સ્થિરતા સવીત્તમ છે. મન અસ્થિર હાય, ત્યાંસુધી સમાધિમાં અડચણ થવાનીજ. માટે પર-વસ્તુનાે પરિહાર કરીને સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવા ઉદ્યમ કરવા જોઇએ. આ વિષે એક સુઝાધક દર્ષાંત પ્રખ્યાત છે, તે એક ચિત્તે પાંભળજે.

કાઇ એક નગરમાં ચંદ્ર કેતુ નામે રાજા હતા, તેને ત્રણ રાણી-આ હતી. ત્રણે રાણીઓ જુદા જુદા સ્વભાવની હાવાથો તેમને પરસ્પ ર સ'પ ન હતા, એથી રાજાને ભારે ઉપાધિ થતી હતી. તેમાં એક રાણી ઇબ્યાવાળી હતી, તેથી તે હમેશાં બીજી બે રાણીઓની મનમાં ઇબ્યા રાખતી, અને સર્વદા તેમનું અશુભ ચિંતવતી હતી. એક રાણી બહુ બાલકી હતી, તે કટુ વચના બાલી બીજી રાણીઓની સાથે વઢ-વાડ કરતી હતી. તો કટુ વચના બાલી બીજી રાણીઓની સાથે વઢ-વાડ કરતી હતી. તો કટુ વચના બાલી શીજી રાણીઓની સાથે વઢ-વાડ કરતી હતી. તો જ એક રાણી શરીરે મજબૂત અને બળવાળી હ-તી. તે જ્યારે ગુસ્સે થતી, ત્યારે બીજી રાણીઓને પ્રહાર કરવા તૈયાર થતી હતી- આ પ્રમાણે ત્રણે રાણીઓ પોતાના જુદા જુદા સ્વભાવથી પરસ્પર લડતી, અને ભારે કુસ'પ રાખતી હતી. આ ત્રણે રાણીઓના નઠારા સ્વભાવથી રાજાને ભારે ઉપાધિ થઇ પડતી હતી. તે બધીઓને સારી રીતે સમજાવતો, તથાપિ તે અજ્ઞ સીઓ સમજતી ન હતી.અને તેમનાથી રાજા અતિશય કટાળી ગયા હતો.

એક વખતે રાજા ત્રણે રાણીઓથી ક'ટાળીને વનમાં નાશી ગયા. ત્યાં એકાંતે બેશી તે પાતાના મનમાં ચિંતવવા લાગ્યા, "અહા! હુ' કેવા દુ:ખી છુ' ? માટી સમૃદ્ધિવાળા રાજ્યના સ્વામી છતાં, મારા મનમાં આવી ભારે ચિંતા રહ્યા કરે છે. અરે દેવ ! તે મને રાજા બનાવી આવા ભારે દુ:ખમાં શામાટે નાખ્યા ? હે નશીબ, આ દુ:ખમાંથી તુ' મારા ઉદ્ધાર કર. મારા અ'તઃપુરમા રહેલી તે ત્રણ રાણીઓ પ્રત્યક્ષ રાક્ષસી જેવી છે, તે હમેશાં મારૂં રૂધિર પીવે છે, અને મારા હુદયને દગ્ધ કરી નાખે છે. મે પૂર્વે કેવાં પાપ કર્યા હશે ? કે જેથી મને આવી દુ:ખદાયક રાણીઓ મળી. તેમ-ના કલહ, તેમની લડાઈ અને તેમના ટ'ટાથી હુ' મુંઝાઇ ગયા છું. આ પ્રમાણે ચ'દ્ર કેતુ રાજા પોતાના મનમાં મહાચિંતા કરતા હતા, તેવામાં કોઇ જ્ઞાની મુસાફર તે માર્ગે પ્રસાર થયા. તેણે ત્યાં રાજાને એકાંતે ચિંતા કરતા જોયા, એટલે તે પરાપકારી મુસાફર તેની પાસે આવ્યા. તેણું આકૃતિ ઉપરથી રાજાને ઓળખી પ્રણામ કર્યા. રાજાએ તેને સામા પ્રણામ કરી પૃછ્યું, "ભાઈ, તમે કેણ્ છે ? કયાં-થી આવેા છે ? અને કયાં જાઓ છે ?" મુસાકરે નમ્રતાથી કહ્યું, "રા જે દ્ર, હું મનારમ નામે મુસાકર છું, હંમેશાં લોકોના શુભને માટે મુ-સાકરી કર્યા કરૂં છું. મારે મારી પ્રશાસા કરવી યાગ્ય નથી, તથાપિ મારે કહેવું જોઇએ કે, આ જગતના પ્રાણીઓને સન્માર્ગે દોરવાનું કર્ત્તવ્ય હું કરૂં છું, અને તેમાંજ મારા છવનની સાર્થકતા માનું છું. દેવની અનુકૂળતાને લીધે જેઓને મારા સમાગમ થાય છે, તેઓ સ-ર્વ રીતે સુખી થાય છે. "

તે મુસાકરનાં આવાં વચન સાંભળી રાજા ચંદ્રકેતુ આશ્વાસન પામ્યા, અને પાતાનું દુઃખતેની આગળ નિવેદન કરવાને તેણે વિચાર કર્યો—રાજા વિનયથી બાલ્યા—'' ભદ્ર, તૃષાતુર માણસને જેમ જળા-શય મળે, રાગથી પીડિત એવા પ્રાણીને જેમ વૈદ્ય મળે અને સૂર્યના તાપથી તપેલા માણસને જેમછાયાદાર વૃક્ષ મળે, તેમ મારે આપના સમાગમ થયા છે. તમારી પવિત્ર વૃત્તિ અને તમારૂં સવાત્તમ કાર્ય સાંભળી મને મારા દુઃખના અંત આવવાની પૂર્ણ આશા ઉત્પન્ન થ-ઇ છે. હે મહાશય, આ જગત્માં તમે જેવા દુઃખી માણસોને જીઓ છેા, અને જોયાં છે. તેવા જ હું એક દુઃખી માણસ છું, હું એક માટા રા-જ્યના સ્વામી અને રાજ્યલક્ષ્મીના વૈભવના ભાક્તા છું. તે છતાં હું ધ હાજ દુઃખી છું, રાગ તથા દારિદ્રથી પીડાતા એવા ઘણુ લોકા પણ મારાથી તા જરા સુખી હશે, એમ હું માનું છું.

રાજાનાં આ વચન સાંભળી તે ઉપકારી મુસાફરને દયા આવી, તેણે મધુર વચનથી મહારાજાને કહ્યું, ''રાજે'દ્ર, આપને શું દુઃખ છે, તે જ-ણાવા. કારણકે, દુઃખના પ્રકાર જાણ્યા વિના તેને નિવારવાના ઉપાય થઇ શકતા નથી. ચતુર અને વિદ્વાન્ વેદ્ય પણ રાગીનું નિદાન કયા પછી ચિકિત્સા કરી શકે છે. ''

મુસાકરનાં આવાં વચન સાંભળીતે રાજાએ નમ્રતાથી કહ્યું, ભ દ્ર, મારે ત્રણુ રાણીઓ છે. તે બધા જીઠાજીઠા સ્વભાવની છે, અને તેથી તેઓમાં માટેા કુસ'પ પેઠેા છે, અને તેઓની વચ્ચે ભારે કલહ થયા કરે છે, તેઓ હમેશાં મારી પાસે એક બીજાની કરીયાદી કર્યા કરે છે, હું કાેઇ રીતે તેમનું સમાધાન કરી શકતો નથી. એકને મનાવું છું, ત્યાં બીજી રીસાય છે, અને બીજીને મનાવું છું, ત્યાં ત્રીજી રીસાય છે, આ-થી મારા મનને ભારે કષ્ટ થાય છે. રાત્રે અંતઃપુરમાં જાઉં ત્યાં તેમ-ની લડાઇ શરૂ થાય છે, તે આખી રાત ચાલે છે, તેથી મને સુખે નિદ્રા આવતી નથી, તેમજ દિવસે પણ તેઓની ફરિયાદા લઇ એક બીજીની દાસીઓ મારી પાસે આવ્યાજ કરે છે, આથી મને રાજ્ય તથા રાજ્યવૈભવ ઉપરથી માટા ક ટાળા આવ્યા છે. આજે જ્યારે તેમના ક ટાળાથી હું મુંઝાઇ ગયા, એટલે હું અહિં નાશી આવ્યા છું, આ દુ:ખને લઇને હું મારી પ્રજાને ન્યાય પણ આપી શકતા નથી. જો હું પાછા મારા રાજ્યમાં ન જાઉં, તા મારી પ્રજાના શા હાલ ? તે ક ઇ ક-હી શકાતું નથી. હે પરાપકારી પુરૂષ, તમે કૃપા કરી મારૂં આ દુ:ખ દૂર કરા. હું તમારા મોટા ઉપકાર માનીશ.''

રાજનાં આ વચન સાંભળી તે મુસાકરના હુદયમાં ઘણી દયા આવી ગઇ, તેના મનમાં થયું કે, 'આ રાજાને દુઃખમાંથી મુક્ત કરવા-થી ઘણા લાેકાનું કલ્યાણ થશે.' આવું વિચારી તે મુસાકર બાેલ્યાે– "મહારાજ, ધીરજ રાખા. તમને આ દુઃખમાંથી મુક્ત કરવાના એક ઉપાય મને સુઝી આવ્યા છે. સાંભળા–અહિંથી દશ યોજન ઉપર એક નિયમસિંહ નામે રાજા છે, તેને અચલા નામે એક પુત્રી છે તે અચલા ઉત્તમ સ્ત્રીકેળવણી પામેલી એક રાજકન્યા છે. તે ગુણવતી બાળાને માટે તેના પિતા નિયમસિંહ કાેઈ યાગ્ય વરની શાધ કરે છે. જો તમે રાજખાળાનું માગું કરશા, તા તે અવશ્ય તમને તે રાજકન્યા આપશે. તે રાજકુમારી અચલા તમારા અતઃપુરમાં આવવાથી તમે ઘણા સુખી થશા. તેણી પાતાની કેળવણીના પ્રભાવથી તમારી ત્રણ રાણીઓને સારા બાધ આપી સુધારશે, અને તેથી તમે સર્વ રીતે સુ-ખી થશા."

તે મુસાફરનાં આવાં વચન સાંભળી સ્ત્રીના દુઃખથી ક'ટાળી ગયેલેા રાજા ચ'દ્રકેતુ ખાલ્યો–" ભદ્ર, તમે દીર્ઘદર્શી અને સર્વનું હિત ઇચ્છ નારા છે, તેથી તમારી સલાહસર્વ રીતે માનનીય છે, તથાપિ જેમ દ્રધ**થી** દાઝેલેા માણસ છાશને કુ'કીને પીવે છે, તેમ હું સ્ત્રી જાતિથી વધારે બીઉં છું. કદિ અચલાકુમારી સદ્ગુણી હશે, પણુ તે સ્ત્રીજાતિ હાેવાથી મને દુઃખ દાયક થઇ પડશે. અત્યારે મને ત્રણુ સ્ત્રીઓનું દુઃખ છે, તેા હવે કદાચ ચાર સ્ત્રીઓનું દુઃખ થઇ પડે, તાે હું શું કરૂં? ભદ્ર, સ્ત્રીજાતિના ભય મને બહુ લાગે છે. આપ ઘણુા દીર્ઘ વિચાર કરી મને ચાેથી રાણી કરવાની સલાહ આપજો.

રાજાનાં આવાં વચન સાંભળી તે મુસાક્રરહાસ્ય કરતાે બાંલ્યાે-"મહારાજા, હવે એવા ભય રાખશાે નહિ. દરેક સ્ત્રી નઠારી હાેલી નથી. સ્ત્રી જાતિ જેવી નઠારી છે, તેવી તે સારી પણ છે. સદ્ગુણી સ્ત્રીના સ હવાસમાં રહી ઘણા પુરૂષાે સુખી થયા છે. રાજે દ્ર, જરા પણ ભય રાખશાે નહિ. એ અચલા માનવી સ્ત્રી છતાં દિગ્ય સ્ત્રી છે. તેણીનામાં ઉત્તમ પ્રકારના દિગ્ય ગુણાે રહેલા છે, તેથી તમે નિઃશ'ક થઇ એ રા-જબાળાનું ગ્રહુણુ કરા. એ સદ્ગુણી સુંદરીના સહવાસમાં રહેવાથી તમે સર્વ પ્રકારે સુખી થશાે. "

મુસાફરનાં આ વચનાે સાંભળી રાજા ચંદ્ર કેતુના હુદયમાં વિ શ્વાસ ઉત્પન્ન થયાે, અને તેણે તેમ કરવાને અ'ગીકાર કર્શું. પછી તે મુસાફર પાતાને સ્થાને ગયા, અને રાજા ચંદ્ર કેતુ હુદયને શાંત કરી પાતાની રાજધાનીમાં પાછા આવ્યા. રાજાને આવેલા જાણી તેના મંત્રીઓ ખુશી થયા. આ ખબર પેલી ત્રણુ રાણીઓના જાણુવામાં આવી, એટલે તેમણે તરતજ ફરીયાદાે લઇને પાતપાતાની દાસીઓને માકલવા માંડી, જેથી રાજા પાછે હુદયમાં ક્ષાલ પામવા લાગ્યા.

રાજા ચંદ્રકેતુ પેલા ઉપકારી મુસાફરની સલાહ પ્રમાણે રાજા નિયમ-સિંહની પુત્રી અચલા કુમારીને પરણવા તૈયાર થયેા. તેની માગણી કર-વાને રાજાએ નિયમસિંહની પાસે પોતાના એક વિશ્વાસુ મંત્રીને માકલ્યેા. ચંદ્રકેતુને સર્વ રીતે યેાગ્ય જાણી રાજા નિયમસિંહે પોતાની પુત્રી અચ-લા કુમારીને તેને આપવાની હા કહી. તે મંત્રીએ તે ખબર રાજાને આપી, એટલે મહારાજા ચંદ્રકેતુ ખુશી થઇ ગયેા, અને તરતજ તેણે વિ-વાહાત્સવના આરંભ કરાવ્યા. રાજા ચંદ્રકેતુ સારે મુહુર્ત્તે રાજકુમા-રી અચલાને પરણી લાવ્યા, અને તેણીને પાતાના અંતઃપુરમાં મુખ્ય પટરાણી કરી ગ્ધાપી.

જ્યારે અચલા કુમારી અ'તઃપુરમાં આવી, એટલે પેલી ત્રણુ રાણીઓ પાતપાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે તેનીપર ઇર્ષ્યા વગેરે કરવા લાગી, પણ તે સુગાધી બાળા તેમને સમજાવી સન્માર્ગે દેારવા લા ગી. કેટલાક વખત તેણીના સહવાસથી તે ત્રણે રાણીઓના હુદય ઉપ-ર સારી અસરથઇ ગઇ, અને તેમણે પાતપાતાના નઠારા સ્વભાવ છાડી દીધા. આખરે તે ત્રણે સુ'દરીએા અચળાને માન આપી વર્ત્તવા લાગી, અને તેમના હુદયમાં સદ્ગુણની સારી છાપ પડી ગઇ. જ્યારે પોતાની ન-ઠારી રાણીએા અચલા રાણીના સહવાસથી સર્વ રીતે સુધરી ગઈ, ત્યારે રાજા ચંદ્ર કેતુ ઘણુંજ સુખી થઇ ગયા, અને તે અચલા રાણી-ના પ્રતાપથી સંસારના આનંદને અનુભવતા રાજ્યસુખ ભાે-ગવવા લાગ્યા.

હે વિનયી શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી સ્થિરતા એ કેવાે મહાન્ ગુણ છે ? એ તારા સમજવામાં આવશે. રાજા ચંદ્રકેત તે મનુષ્યજીવ સમજવા. જે ત્રણ રાણીઓ તે મન, વચન અને કાયાની ચંચળતા સમજવી. તે ત્રણ પ્રકારની ચંચળતા જીવને અતિ કલેશ આપેછે.જે ઇર્ષ્યાવાળી અને અશુભ ચિંતવનારી રાણી તે મનની ચ ચળતા છે. જે કટ્વચનાે બાલનારી રાણી, તે વચનની ચપળતા છે, અને જે શરીરે મજબૂત અને પ્રહાર કરનારી રાણી તે કાયાની ચંચળતા છે. આ ત્ર-ણે ચાંચળતા પરસ્પર વિરાધી હાેવાથી મનુષ્યજીવને અનેક પ્રકારની ઉપાધિઓમાં નાખે છે, તેથી તે જીવ ઘણા દુઃખી થાય છે. જે રાજા તેમનાથી ક'ટાળીને વનમાં ચાલ્યાે ગયાે. તે જીવ તે ત્રણ પ્રકારની ચ-પળતાથી કાંટાળીને ઘરની આહેર નીકળી વનમાં જાય છે. ચંદ્ર કેતુરૂપી જીવ મન, વચન અને કાયાની ચપળતાથી ક ટાળી વનમાં ગયેા, ત્યાં તેને જે પેલાે મુસાકર મળ્યાે, તે સદ્દવિચાર સમજવાે.જ્યારે મનુષ્ય-ના મનમાં સદ્વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે તેને પોતાના દુઃખના ઉપાય સૂઝી આવે છે. રાજા ચંદ્રકેતુ તે મુસાકરના વચનથી નિયમ-સિંહ રાજાની પુત્રી અચલાને પરણ્યાે. તે જીવ સદવિચારને લઇને અ ચલારૂપી સ્થિરતાને પ્રાપ્ત કરે છે. સ્થિરતા નિયમમાં રહેવાથી ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી તેને નિયમસિંહ રાજાની પુત્રી કહી છે. અચલાના આ-વવાથી રાજા ચંદ્રકેતુની ત્રણ નઠારી રાણીએા સુધરી ગઈ, અને તેથી તે રાજા સુખીથયેા હતા. તેસ્થિરતા ગુણને લઇને મન, વચન અને કા-યાની ચપળતા દ્વર થઈ જાય છે. અર્થાત તે મન, વચન અને કાયામાં સ્થિરતા આવે છે, તેથી કરીને મનુષ્ય જીવ સર્વ રીતે સુખી થાય છે. હે શિષ્ય, આ દર્ષાંત ઉપરથી તમારે સમજવું જોઇએ કે, દરેક મનુષ્યે સ્થિરતા રાખવાની જરૂર છે. સ્થિરતાના ઉત્તમ ગુણથી

માણુસ જ્ઞાનની નિશ્વલતા ધારણુ કરી શકે છે. અને પછી જ્ઞાનની

288

નિશ્ચલતાથી તે આત્માને પ્રાપ્ત કરવાની વસ્તુરૂપ ધર્મ તથા માેક્ષ સ'પાદન કરી શ'કે છે. જેનામાં સ્થિરતા હાય, તે સુખસમાધિથી સ-વ પ્રકારનાં ધાર્મિક કાર્યો સિદ્ધ કરી છેવટે આત્માના સ્વરૂપને જાણી માક્ષ સુખના અધિકારી થાય છે.

**શિષ્ય**—હે ભગવન, આપે આપેલા રસિક અને બાધક દષ્ટાંત-થી હું સ્થિરતાના સ્વરૂપને સમજી શકયાે છું. હે મહાનુભાવ, આપે આ બાધ આપી મારા આત્માના મહાન ઉપકાર કર્યો છે. આપના જેવા ઉપકારી મહાશયાનું જીવન આ જગત્માં સર્વને સુખદાયક અને સ્વર્ગ તથા માક્ષમાં સહાયક થાય છે.

## અષ્ટાવિ'શ બિ'દુ—સાત ∰⊀

" सप्तजीत्यजिजवेष्ठविष्तवा— निष्टयोगगदर्छःद्धतादिजिः । स्याचिरं विरसता नृजन्मनः पुएयतः सरसतां तदानय " ॥ १॥

અર્થ — ''સાત પ્રકારના ભયથી પરાભવ, ઇષ્ટજનના વિચાેગ, અનિષ્ટ વસ્તુના ચાેગ, રાેગ અને નકારા પુત્ર થવા—ઇત્યાદિક અના-વાથી આ મનુષ્ય જન્મનો વિરસતા થાય છે. તેથી પુષ્યે કરી તે મ-નુષ્ય જન્મની સરસતા કર. "



હિ શિષ્ય—હે ગુરૂ મહારાજ, જૈનશાસ્ત્રમાં સાત પ્ર-કારના ભય ગણાવેલા છે. તે વિષે દષ્ટાંતપૂર્વક સમ-જાવા તા મારી ઉપર ઘણાે ઉપકાર થશે. કારણકે, તેથી સ'સાર અને ચાસ્ત્રિમાં કેટલા તફાવત છે,?તે માલમ પડશે, તેમજ સ'સારમાં રહ્યા છતાં એ સા-ત ભય કેવી રીતે એાળંગી શકાય ? એ પણ જા-

ણુવામાં આવે**.** SH. K. ૧૯

ગુરૂ—હે જિજ્ઞાસ શિષ્ય, તે ઉપર એક દષ્ટાંત છે. તે સાવધાન થઇને સાંભળ—

વસ તપુર નગરમાં ધર્મ પાલ નામે એક કુટુ બી રહેતો હતા. તેને રસદા નામે એક સ્ત્રી હતી. તેને ત્રણ ભાઇએા, એક ખ્હેન, બે પુત્ર, અને એક પુત્રી હતી. ધર્મ પાલના પિતા ઘણી મીલકત મૂકી-ને મરી ગયા હતા. જયારે તે મૃત્યુ પામ્યા, ત્યારે બીજા ત્રણ પુત્રા નાની વયના હાવાથી તેના પિતાએ મરતી વખતે જયેષ્ટ પુત્ર ધર્મ પા-લને તે નાના પુત્રાને સાંપી તેમની ભળામણ કરી હતી. આથી તેઓ સગીર વયના થાય, ત્યાંસુધી તેઓ ધર્મ પાલની સાથે રહેતા હતા. તે ત્રણે સગીર વયના થયા, તાપણ તેનામાં સર્વ પ્રકારની યાગ્યતા ન આ-વવાથી ધર્મ પાલે તેમને વિવાહિત કર્યા ન હતા, તેમ તેઓને અવિ-ભકત રાખ્યા હતા.

સગીર વયના થયેલા તે ત્રણુ ભાઇએ પોતાના જ્યેષ્ટ અધુ ધર્મપાલને પોતાના પિતાના દ્રવ્યના ભાગ આપવાને કહેતા, તથાપિ ધર્મપાલ તેમને આપતા ન હતા.

ધર્મપાલના પિતા તે વસ તપુરના રાજ્યના એક અધિકારી હ-તા, અને તે અધિકારને લઇને તેણે સારી સ પત્તિ મેળવી હતી, જ્યા-રે તે મૃત્યુ પામ્યા, એટલે તેની કદર કરવાને વસ તપુરના રાજાએ ધર્મપાલને એક સારા અધિકાર ઉપર નીમ્યા હતા, આથી ધર્મપાલ-ની આજીવિકા સારી રીતે ચાલતી હતી.

તરૂણુ વયમાં આવેલા ધર્મ પાલના ત્રણુ ભાઇએા સ્વત ત્ર થવાની ઇચ્છા કરવા લાગ્યા, અને તેને માટે એકત્ર થઇ જીદા જીદા વિચારક રવા લાગ્યા.

એક વખતે ધર્મપાલ પાતાના અધિકારનું કામ કરી ઘેર આ વતા હતા, ત્યાં રસ્તામાં તે નગરના એક પ્રતિષ્ઠિત ગૃહુસ્થ તેને સામા મળ્યા. પ્રણામ કરી ધર્મપાલને આગ્રહ કરી પાતાને ઘેર લઇ ગયા. ત્યાં તેણે ધર્મપાલને બેસારી, જળપાન કરાવી, પાન સાપારી આપી. પછી તે ગૃહસ્થે વિનયથી પૂછ્યું કે, સાહેબ, આપને બે બાટું ન લાગે, તા એક વાત કહેવાની છે. ધર્મપાલે કહ્યું, જે સત્ય અને હિતકારી હાય, તે સાંભળી સારા માણસને ખાટું લાગતું નથી, માટે તમે ખુશી-થી કહા. તે ગૃહસ્થ બાલ્યાે—ભદ્ર, તમે એક સારા અધિકારી અને

પ્રતિષ્ઠિત છેા, તે છતાં તમારી નિંદા થાય છે, અને તમને જ્ઞાતિ તરફ-થી તિરસ્કાર થવાના સ'ભવ છે. ધર્મ પાલે ઇ'તેજારીથી પૂછ્યું, તેનુ શું કારણ છે? પેલેા ગૃહસ્થ બાેલ્યાે–તમારા ત્રણ ભાઇએાને તમે પિતાની મીલકત વે હેચી આપતા નથી. વડિલાેપાર્જિત મીલકતમાં તેઓ ગધા સમભાગી છે. તે છતાં તમે તેને અન્યાય આપેા છેા, આથી આન પણી જ્ઞાતિ તમારી વિરુદ્ધ છે,અને જે તમે સત્વર તેમને પિતાના દ્રવ્યના ભાગ નહિ આપા, તા તમે જ્ઞાતિ તરફથી માટું અપમાન પામશા. માટે આ વિષે જલદ્દી વિચાર કરી જે યેાગ્ય લાગે તે કરવાની જરૂર છે. હું તમારા જ્ઞાતિબ ધુ છું, તેથી તમારા હિતની ખાતર મે તમને આ સૂચના આપેલી છે. તે ગૃહુસ્થનાં આ વચના સાંભળી, તે ધર્મ-પાલ ભય પામી ગયેા, અને જ્ઞાતિ તરફથી પાતાનું અપમાન નથાય, તેમ કરવાના નિશ્ચય કરી તે પાતાને ઘેર આવ્યા. એક વખતે ધર્મ-પાલ પર્વના દિવસ હાેવાથી ગુરૂદર્શન કરવાને ગયાે. તેેેેેેે જઇને ગુરૂ ના ચરણમાં વ દના કરી. તે વખતે ગુરૂએ કહ્યું,---ધર્મપાલ, તું જી-લમી છે. કારણકે, તારા એક બધુ મારા ભક્ત છે, તેણે મને કહ્યું હતું કે, મારા જ્યેષ્ટ અંધુ મને પિતાની મિલકતના ભાગ આપતા નથી. જે આ વાત સત્ય હાેય તાે, હે ધર્મપાલ, તારી ઘણી નઠારી ગતિ થ શે, તને નારકીની મહા વેદના પ્રાપ્ત થશે. પાતાના આશ્રિતને જે દગે આપે છે, તે નરક ગતિમાં જાય છે, અને ત્યાં ઘણું દુઃખ ભાેગવે છે. માટે તું સત્વર વિચાર કરી તારા બ ધુને પિતાના દ્રવ્યના ભાગ આપી દે.

તે ગુરૂનાં આ વચન સાંભળી ધર્મપાલ ભયથી ક'પી ચાલ્યેા. પ છી તે બ'ધુને પિતાના દ્રવ્યનેા ભાગ આપવાના નિશ્ચિય કરી પાતાને ઘેર આવ્યા. ધર્મપાલે ઘેર આવી પાતાની સ્ત્રીને પૂછયુંકે, મારે મારા બ'ધુએાને દ્રવ્યના ભાગ વે'હેચી આપવા છે, તેમાં તારા શા અભિ પ્રાય છે? તે સ્ત્રીએ કહ્યું, ' હું વિચારીને તમને કહીશ.' તેની સ્ત્રીએ વિચાર કરતાં કેટલાક દિવસા નિર્ગમન કરી દીધા.

એક વખતે રાત્રે ધર્મપાલ પાતાના ઘરમાં સુતાે હતા, સર્વ કુ ટુંબ શાંત થઇ શયનમાં તલીન થઇ ગયું હતું. આ વખતે એક પુરૂષે આવી તેના દ્રવ્યવાળા ઘરમાં પ્રવેશ કર્યો. દૈવયાગેતે વખતે ધર્મપાલ અકસ્માત્ જાગી ઉઠયા. તે પુરૂષના ખડખડાડ સાંભળી ' દે ડા ચાર આવ્યા ' એમ ઉંચે સ્વરે પાકાર કરવા લાગ્યા. તેના પાકારથી તેના કુટુંબનાં માણુસા જાગ્રત થઇ ગયાં. અધાએ આવી તે પુરૂષને પકડયા, અને દીપકથી પ્રકાશ કરી જોયું, ત્યાં તે ધર્મપાલના ત્રીજો બધુ ની-કળ્યા. તેને આેળખી ધર્મપાલે કહ્યું. ભાઇ, શામાટે થરમાં પેઠા હતાે? તેણે ઉત્તર આપ્યા કે, દ્રવ્ય લેવાને હું ઘરમાં પેઠા હતા. ધર્મપાલે કહ્યું, "આવી રીતે ચારીથી દ્રવ્ય લેવું તે યાગ્યન કહેવાય." તેણે આક્ષેપ કરી કહ્યું, "ભાઇ, ધર્મપાલ, તું પિતાનું દ્રવ્ય પચાવી પડયા છું, તે યા-ગ્ય ન કહેવાય. જો અમને રીતસર ભાગ નહીં આપે, તા હું ચારી ક-રીને પણ ઘરમાંથી દ્રવ્ય લઇ જઇશ." તેનાં આવાં વચન સાંભળી ધર્મપાલને હુદયમાં ભય લાગ્યા. ' રખે તે ચારી કરી મારૂં દ્રવ્ય ગ્રહણ કરશે ' એવી ચિંતાથી તે પીડિત થવા લાગ્યા.

એક વખતે ધર્મપાલ ભાજન કરવાને બેઠા હતા, ત્યાં તેના ઘ <mark>રની</mark> બાહેર એક માટેા અવાજ થયેા તે અવાજ સાંભળતાંજ ધમ<sup>૯</sup>પા-લ ભાજન છાડી ખાહેર આવ્યા. તેણે ખાહેર આવી જોયું, ત્યાં પાતાના નાનાે પુત્ર ઘરના ઉપરના માળ ઉપરથી પડી અચેતન થયેલા જેયેા. પુત્રને અચેતન થઇ પડેલેા જોઇ ધર્મપાલે પાકાર કર્યો, એટલે પાતા-ના કુટુ બીએા તથા આડાેશી પાડાેશી દાડી આગ્યાં, પુત્રની અચેતનાવ-સ્થા ઝોઇ ' આ પુત્રનું અકસ્માત્ મૃત્યુ થશે ' એવા ભય રાખી તે ઉંચે સ્વરે રૂદન કરવા લાગ્યા. થાડીવાર પછી તે પુત્ર મૂર્છાથી મુક્ત થયેા, એટલે તે ધર્મપાલના હુદયમાં જરા શાંતિ આવી. એકવખતે ધર્મપાલ પ્રાતઃકાળે ઉઠી દ'તધાવન કરતા હતા, ત્યાં રાજા તરફથી એક માણસ તેને ગાલાવા આવ્યું. રાજસેવકે ધર્મપાલને કહ્યું કે, ''મ-હારાજા કાેઈ જરૂરી કામમાટે આપને જલદી બાલાવે છે." રાજદૂત-નાં એ વચન સાંસળતાંજ ધર્મપાલ સત્વર બેઠાે થયા, 'કાેઈ રાજકા-ર્શના પ્રસ'ગ અચાનક આવી પડયાે હશે,' એવું ધારી તે સત્વર તૈયા-ર થઇ રાજદ્વારે આવ્યેા. ધર્મપાલ રાજાની પાસે આવી પ્રણામ કરી ઉભા રહ્યા. ધર્મ પાલને જોતાંજ રાજા ક્રેાધાતુર થઇ બાલ્યા-''અરે દુરા-ચારી ધર્મપાલ, આજથી તને અધિકાર ઉપરથી દ્વર કરવામાં આવે છે. અને તારી આજીવિકા બંધ કરવામાં આવે છે." રાજાના મુખથી આ વચનાે સાંભળી આજીવિકાના ભયથી ધુજતાે ધુજતા ધર્મપાલ બેહ્યો, મહારાજા, મારાેશા અપરાધ છે ! હું નિરપરાધી છતાં મને આ વી ભારે શિક્ષા કરાે છે તે યાગ્ય ન કહેવાય. રાજાએ કહ્યું, દુષ્ટ ધર્મ-

#### સાત ભાય.

પાલ. ગઈ કાલે તારી ખ્હેન તરફથી એક લખેલી અરજી આવી છે, તે-લખે છે કે, મારા માટા ભાઇ ધર્મપાલ મારા નાના ત્રણુ ભાઇઓને પિતાની મીલકત વે હેચી આપતા નથી, અને તે ઘણા દુ:ખી થાય છે. મારે તા ચારે ભાઇઓ સરખા છે. માટા ભાઈ સુખી થાય, અને નાના ભાઇઓ દુ:ખી થાય, એ મારાથી શી રીતે જેઇ શકાય ધર્મપાલ, આ તારી વર્તા છુક નઠારી છે. જો તું તારા નાના ભાઇઓ ને પિતાની મીલકત ઝ-રખી રીતે વે હેચી આપીશ, તા તારી આજીવિકાને માટે ફરીવાર વિ-ચાર કરીશ. જા, અત્યારે અહિંથી ચાલ્યા જા. રાજાનાં આવાં દુર્વચના સાંભળી આજીવિકાની ચિંતાથી વ્યાપ્ત થયેલા ધર્મપાલ પાતાને ઘેર આવ્યા, અને તેણે તે વાત સ્ત્રીને જણાવી પાતાની ખહેનને ઘણા ઠપ-કા આપ્યા.

એક વખતે ધર્મ પાલ રાત્રે સૂતા હતા, ત્યાં કાઇ ચુવાન પુરૂષ હાથમાં ખડ્ડા લઇ તેને મારવા આવ્યા. ધર્મ પાલ અનેક જાતના ભયની ચિંતાથી સુખે સૂતા હતા. ચિંતાને લઇને તેને જરાપણ નિદ્રા આવતી ન હતી. તે ખડ્ડા લઇ આવેલા પુરૂષને જેતાંજ તે રાડ પાડી બેઠા થયા, અને તેણે પૂછયું, ' તું કાણ છે? અને શામાટે મને મારવા આવ્યા છે? તે પુરૂષે ભય કર શખ્દાથી જણાવ્યું, '' અરે દુષ્ટ, તારી સુંદર પુત્રી મારી સાથે પરણાવાનું વચન આપ, નહીં તા આ ખડ્ડાથી તારૂં મ સ્તક છેદી નાખીશ." ધર્મ પાલે મરણના ભથથી કંપાયમાન થઇ કહ્યું, 'ભાઇ, તું કાણ છે?' તે કહે. તે બાલ્યા, 'હું આ નગરના તારી જ્ઞાતિ-ના એક ગૃહસ્થના પુત્ર છું, તારી સુંદર પુત્રીને જાઇ હું માહિત થયા-છું.' ધર્મ પાલે મરણના ભથથી તે વાત કબૂલ કરી, એટલે તે પુરૂષ ખર્ગુ સહિત ચાલ્યા ગયા હતા.

બીજે દિવસે ધર્મપાલ ચિંતાથી આકુલ વ્યાકુલ થતા કાઇ કાર્ય પ્રસ ગે ચાૈટામાં ફરવા નીકળ્યા. તે વખતે રાજ્યના અધિકારથી ભ્રષ્ટ થયેલા તે ધર્મપાલને જેઇ લાેકા તેની ચર્ચા તથા નિંદા કરવા લાગ્યા. 'અરે આ ધર્મપાલ પાતાના નાના ભાઇઓને વડિલાેપાર્જિત મીલકત વે હે ચી આપતા નથી. તેના ભાઇઓ બીચારા નિરાધાર છે, તેની સ્તી ઘણીજ ફ્રૂર છે. તે બધા કુટુંબને દુ:ખ આપે છે, તે છતાં સ્ત્રીને આધી-ન થયેલા આ ધર્મપાલની નઠારી વર્ત્તાણુક જોઇ રાજાચ્યે તેને નાેકરી ઉપરથી દ્રૂર કરી દીધા છે. આવા નઠારા પુરૂષોને રાજમાન મળતું ન થી, તેમજ તેમની પ્રતિષ્ઠા લાેકમાં રહેતી નથી. આવી લાેકવાણી સાંભ ુળી ધર્મપાલ વિચારમાં પડયાે,'' અહાં! લાેકામાં મારી ઘણી અપ-કીર્ત્તિ કહેવાય છે, આવી અપકીર્ત્તિ ગાય, તેના કરતાં મરણુ સાે દર-જે સારૂં છે." આવા વિચાર કરતાે અને તેથી હુદયમાં ખેદ પામતાે ધર્મપાલ ચાટામાંથી પાતાને ઘેર આવ્યા, અને તેણુ તે બધી વાત પા-તાની સ્તીને જણાવી તેની સ્તી ફૂર હુદયની હતી, તેથી તેણીએ પાતા-ના પતિને સારા અભિપાય આપ્યા નહિ, અને ઉલટું ધર્મપાલના નઠારા પ્રવર્ત્તનને ઉત્તેજન આપ્યું.

આ પ્રમાણે સર્વ રીતે ભય પામી ધર્મપાલ પાતાના સ'સાર-માં દુઃખી થયેા હતા. છેવટે તે એવી નડારી અવસ્થામાંજ પાતાનું આ-યુષ્ય પૂર્ણ કરી મૃત્યુ પામ્યા હતા, અને નારકીના મહાકષ્ટના અનુભ-વી થયા હતા. તેના મરણ પછી તેના અ'ધુઓએ રાજાને ફરીયાદ કરી, એટલે રાજાએ ધર્મપાલની સ્ત્રી રસદાને ભય બતાવી તેઓને વ-ડિલાેપાર્જિત દ્રવ્ય સાંપાવ્યું હતું. કુર સ્વભાવને લઇને ધર્મપાલની સ્ત્રી આખરે ઘણું દુઃખ પામી મરણને શરણ થઇ હતી.

હે શિખ્ય, — આ ધર્મપાલના કુટું બનું દર્ષાત તારે મનન કરવા જેવું છે. તેના ઉપનય આ પ્રમાણે છે, તે તું સાંભળ — જે ધર્મપાલ તે સ સારી જીવ સમજવા. તેના કુટું બમાં જે ત્રણુ ભાઇએ, બે પુત્રા એક બ્હેન અને સ્ત્રી — એ સાત માણસા હતા, તે સાત ભય સમજવાં. પેહેલાં ધર્મપાલને જે પ્રતિષ્ઠિત ગૃહસ્થે પાતાને સ્થાને બાલાવાને જે જ્ઞાતિ તિરસ્કારના ભય બતાવ્યે, તે આ લાકનું ભય સમજવું. રા જદ'ડ, જ્ઞાતિ તિરસ્કાર વગેરે આ લાકના ભય ગણાય છે. તે પછી ધ-ર્મપાલ પર્વને દિવસે ગુરૂને વ દના કરવા ગયા. અને ત્યાં રાગી ગુરૂએ તેના એક બંધુના પક્ષ કરી જે ઠપકા આપ્યા, અને તેમાં પા-તાના આશ્રિત બંધુને પિતાની મીલકત નહીં આપનારને નારકીની પી-ડા ભાગવવી પડે, ઇત્યાદિ જે વચના કહ્યા, તે પરલાકનું ભય સમજવું. ધર્મપાલરૂપ સ સારી જીવ પરલાકના ભથથી ક'પી ચાલ્યા હતા, અ ને તેના મનમાં પાતાના નાના બધુઓને પિતૃષન આપવાની ઇચ્છા થઇ હતી, પણ તેની સીરૂપ માયાને લઇને તેની તે ઇચ્છા બર આવી ન હતી.

એક વખતે ધર્મપાલ રાત્રે સૂતો હતો, તે વખતે તેને એક

ભાઇ ખ<sub>ર્ગ</sub> લઇ તેનું ધન ચારવાને આવ્યેા હતા, અને તેથી 'આ મા-રૂં ધન લઇ જશે' એવા જે તેને ભય થયાે હતા, તે ત્રીજું આદાનભ-ય સમજવું. ' પાતાનું દ્રવ્ય અથવા પદાર્થ બીજો લઇ જશે ' એવા જે ભય તે આદાનભય કહેવાય છે.

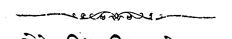
એક વખતે ભાેજન કરવા બેઠેલા ધર્મપાલના એક પુત્ર મેડી ઉપરથી પડી ગયા, અને તે અકસ્માત્થી તેને જે ભય લાગ્યા, તે ચા-શું આકસ્મિકભય કહેવાય છે. એવી રીતના જે અકસ્માત્ ભય આવી પડે તે બધાની ગણત્રી આકસ્મિક ભયમાં થાય છે.

એક સમયે ધર્મપાલને રાજાના દૂત બાેલાવા આવ્યા, અને તે ની બ્હેને પાતાના નાનાભાઇઓને પિતૃધન અપાવાને રાજાને ફરી-યાદ કરેલ, તે ઉપરથી રાજાએ ધર્મપાલને ક્રોધાવેશમાં ઠપકા આપ્યા, અને તેને તેના અધિકારથી દૂર કરી તેની આજીવિકા બંધ કરી. આ-થી ધર્મપાલને જે ભય થયા હતા, તે પાંચમું આજીવિકા-ભય સમજવું.

એક વખતે રાત્રે સુતેલા ધર્મપાલને કેાઇ પુરૂષહાથમાં ખડ્ડ લઇ મારવા આવેલ અને તેની પુત્રીની માગણી કરેલ—તે વખતે ધર્મ-પાલને જે ભય થયેલ તે છઠું મરણભય સમજવું.

તે પછી કાઇ સમયે ધર્મપાલ ચાૈટામાં ફરવા નીકળ્યા, તે વ-ખતે લાેકાના મુખયી પાતાની અપકીર્ત્તિ સાંભળી તેને જે ભય થયેા હતા, તે સાતમું અપયશ ભય સમજવું.

હે શિખ્ય, આ પ્રમાણે દરેક સ'સારી જીવને આ સ'સારમાં સા-ત પ્રકારના ભય ઉત્પન્ન થાય છે. ધર્મપાલ એ સાત ભયથી પીડિત થ-યેા હતા, તથાપિ તેણે પાતાના ભાઇઓને પિતૃધન વહે ચી આપ્યું ન હતું. તેનું કારણ એ હતું કે, તે પાતાની રસદા નામની સ્તીતે આધીન થઈ રહેતા હતા. રસદારૂપી માયાના તાબામાં રહેલા સ'સારી જીવ ગમે તેટલા દુ:ખી થાય. તાપણ તે આ સ સારના સાત ભયમાંથી મુક્ત થતા નથી. તેથી ભગ્ય જીવે એવી નઠારી માયાના તાળા કર-વા કે, જેથી તે સાત ભયમાંથી મુક્ત થઇ ધાર્મિક કાર્ય સાધી શકે છે. જે સ'સારી જીવ માયાને આધીન રહે છે, તે આ સંસારના સાત ભયમાંથી મુકત થઇ શકતા નથી, એટલુંજ નહિ, પણ તે આખરે ધ-મંપાલની જેમ સાત ભયથી પીડિત થઇ મૃત્યુને શરણ થાય છે. હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત સ્મરણમાં રાખી હમેશાં એ સાત ભયથી મુક્ત થવાની ઇચ્છા રાખજે. જેનામાં વૈરાગ્ય ભાવના સહિત મનાેબળ હાેય, તે પુરૂષને એ સાત ભય લાગતા નથી; તે આ સ'-સારમાં સદા નિર્ભય થઈ પાેતાનું કર્ત્તુગ્ય કરે છે.



# એકેાનત્રિ'શ બિ'દુ—મેાહ.

" ऋहं ममेति मंत्रोऽयं मोहस्य जगदांध्यकृत् । ऋयमेव हि नञ्पूर्वः प्रतिमंत्रोः पि मोहजित् '' ॥ १ ॥ ङ्यानसार.

અર્થ —(હું અને મારૂં)એવાે જે માહુના મ'ત્ર તે જગત્ને અ'ધ કરનારાે છે, અને નકાર પૂર્વક એટલે **અમાહ** એવાે એજ મ'ત્ર માહુ-ને જિતનારા પ્રતિમ'ત્ર છે.





હિશિષ્ય— હે મહારાજ, આપે સાત પ્રકારના ભય વિષે દર્ષાત આપી સમજાવ્યું, તેથી મારી ઉપર માેટાે ઉ-પકાર થયાે છે. હવે કાેઇયાગ્ય લાગે તેવા બીજો ઉ-પદેશ આપી મને કૃતાર્થ કરાે.

**ગુરૂ**-હે શિષ્ય, તારા મનમાં કેાઇજાતની શ'કા હાેય, તાે તું પ્રશ્ન કર, એટલે તે ઉપરથી હું તને દહાંત પૂર્વક સમજાવીશ.

**્રગુરૂ—હે** વિનીત શિષ્ય, ખુશીથી પૂછ, મારી શક્તિ પ્રમાણે હું તારી શંકાનું સમાધાન કરીશ.

**શિષ્ય**—હે ભગવન્ , મેં ઘણીવાર આપણા જૈનશાસ્ત્રોમાં વાંચ્યુ છે, અને સાંભળ્યું છે કે, આ જગત્માં **માહ** એ ઘણા અનિષ્ટકારી પદાર્થ છે. એ માહરૂપ પદાર્થના પ્રસ'ગથી અનેક જાતની હાનિ થાય છે. મેહને વશ થયેલાે પ્રાણી અકૃત્ય કરે છે, અનાચાર આચરે છે અને અસેવ્યને સેવે છે. તાે એ માહ શી વસ્તુ છે? તેનું કેવું સ્વરૂપ છે? અને તેને સેવવાથી કેવી હાનિ થાય છે? ઇત્યાદિ જે કાંઇ જાણ-વાનું હાેય, તે મને દષ્ટાંત આપી સમજાવાે. માહનું યથાર્થ સ્વરૂપ મારા સમજવામાં અદ્યાપિ આવ્યું નથી.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, તે બહુ સારા પ્રશ્ન કર્યો. દરેક આત્મા-થીં મનુષ્યે એ માહુનું સ્વરૂપ અવશ્ય જાણવું જોઇએ. હે વિનેય, માહુ એટલે માહુનીય કર્મ સમજવું. એ માહુનીય કર્મને લઇનેજ પ્રાણીને માહુ ઉત્પન્ન થાયછે. પાતાના આત્માથી અન્ય પદાર્થમાં મારાપણાની ખુદ્ધિ અથવા (હું અને મારૂં) એવી જે ખુદ્ધિ તે માહુ કહેવાય છે. એવી ખુદ્ધિ માહુનીય કર્મના ઉદયથી થાય છે. જૈનશાસ્ત્રમાં તે માહુને મૂછાં અથવા મૂછના પણ કહે છે. આ જગત તે માહુથી અધ થઇ ગયેલું છે, અને તેથી તે આત્માના શુદ્ધ માર્ગને જોઇ શકતું નથી. જે ભવિજીવ એવું સમજે કે, ''હું આત્માથી જીદી જે પરવસ્તુ છે, તેના સ્વામી નથી. હું શુદ્ધ આત્મા છું, શુદ્ધ જ્ઞાન મારા ગુગ્ર છે, હું અન્ય નથી અને બીજી કાઇ વસ્તુ મારી નથી.'' આ પ્રકારની સમજૂતી તે માહરૂપી અધકારને દૂર કરે છે. એ સમજૂતીરૂપ તીવ તરવારથી પ્રખુદ્ધ લોકો એ માહરૂપ મહાન શત્રુને મૂળમાંથી કાઢી નાખે છે.

હે શિબ્ય, પ્રાણીમાંત્રને જેવાં કર્મ ઉદય આવે, તે પ્રમાણે પ્રવર્ત્તન કરવું પડે છે. જે મનુષ્ય કર્મબ ધના હેતુરૂપ એવા રાગ તથા દ્વેષ અને માહથી રહિત છે, તે પુરૂષ પાપકર્મથી બ ધાતા નથી. એટલું જ નહિ, પણ તે પુરૂષ એવા ટઢ રહે છે કે, રાગાદિ પરિણામ ઉત્પન્ન કરનાર કર્મ જ્યારે ઉદયમાં આવે, ત્યારે તે પાતાના ઉપયાગથી જરા પણુ ખસતા નથી.

જેનામાં માહુ નથી, તે પુરૂષ તત્ત્વને સમજી શકે છે, અને જે તત્ત્વને સમજી શકે છે, તેનામાં માહુ આવતા નથી. માહુ રહિત પુરૂ-ષ કદિ આ સ સારમાં પરિભ્રમણ કરે છે, તથાપિ તે જરાપણ ખેદ પા-મતા નથી. જે જીવ માહુને વશ થઇ રહે છે, તે જીવ આ જગત્માં જન્મ, જરા, મરણુ વિગેરે દુઃખ પામે છે. તેથી સુજ્ઞ મનુષ્યે હુમેશાં માહુને ત્યજી દેવા જોઇએ. જે પુરૂષ માહુને લઇને ઉપાધિગ્રસ્ત થાય છે, તે આત્માના નિર્મળ સ્વરૂપને જોઇ શકતા નથી, અને તેથી તે હુર્ષ, Sh. K.-૨૦ શાક વિગેરેથી આકુળ–વ્યાકુળ રહ્યા કરે છે. હે શિષ્ય, એવા માહતું સ્વરૂપ કેવું ભય કર છે. અને તેથી ભવિજીવને કેટલી હાનિ થાય છે, તે ઉપર એક સંક્ષિપ્ત બાધક દષ્ટાંત છે, તે એક ચિત્તે સાંભળ–

કાઇ એક નગરમાં **પથિક** નામે ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેનું કુટુંબ માટું હતું. સ્ત્રી, પુત્ર, પુત્રી વિગેરે ઘણા પરિવાર તેના કુટુંબમાં રહેલા હતા. પથિક ધનપાત્ર ન હતા, પણુ પ્રતિષ્ઠાપાત્ર હતા. સારી પ્રતિષ્ઠાને લઇને તેના ઉદ્યાગ સારા ચાલતા હતા. તે ઘણા પ્રયલ કરતા, ત્યારે તેના કુટુંબના નિર્વાહ થાય, એટલું તે કમાતા હતા. તેના કુટુંબના બ-ધા આધાર તેના ઉપર હતા.

એક વખતે તે પથિકના શરીરમાં કાેઇ રાગ ઉત્પન્ન થયે. તે રાગથી તેની આંખા લાલ થતી, તેની બ્રગુટી ચડેલી રહેતી, અને તેના શરીરમાં ક'પ થતા હતા. તે સાથે તે જેમ આવે તેમ ખાલતા અને માટા આવેશમાં આવી જતાે હતાે. આ રાેગની પીડાથી તે અત્ય**ં**ત દુ:ખી થતાે હતાે. તેનાે આવાે રાગ નેઇ તેના કુટુંબીએા ચિંતામાં પ-ડી ગયા, અને તેના ઉપાય કરવા અનેક પ્રકારે તૈયાર થઇ ગયા. ઘણા ઉપાયેા કર્યા, તાેપણ એ રાેગ શાંત થયેા નહિ. પછી એક ચતુર અ-ને પ્રવીણુ વૈદ્યની આગળ તેને લઈજવામાં આવ્યા. તે વૈદ્ય તેની ચિ-કિત્સા કરી અને કહ્યું કે,'' જ્યારે આ માણુસને શરીર તણાય, અને તેની આંખાે લાલ થાય, તથા નેત્રનાં ભવાં ચડી આવે, ત્યારે તેને આ ઓષધ પાવું, એટલે તેશમી જશે." એમ કહી એક એાષધ આપ્યું, તે સાથે સૂચવ્યું કે, તેને એક સારા મિત્રમંડળમાં હમેશાં રાખવાે, આથી તે રાગ થાડે થાડે ઓછા થઇ જશે. એ વિદ્રાન વૈદ્યના ઉપાય-થી પથિકની તખીયતમાં સુધારાે થયેા. થાડા દિવસ તે સુધારા *ર*હ્યા. પછી તેને પાછે৷ એક બીજે રાેગ લાગુ પડયાે. તે રાેગથી તેનું શરીર અક્ષ્ઠડ થઇ જાય, છાતીનાે લાગ ઉપડી આવે અને તે હાથ પગની ચે-ષ્ટા કરતા ચાલે-આથી તેના કુટુંબીએા પાછા ભય પામ્યા, અને તેનુ ઔષધ કરવાને પેલા વિદ્વાન્ વૈદ્યની પાસે તેને લઇ ગયા. તે પ્રવિણ વેઘે તે રાગનું નિદાન કરી કહ્યું કે, " આ રાગ ઘણા ભયંકર છે, તેથી તેને હુંમેશાં મારી પાસે એક પોંહાર સુધી રાખવા, તેમ કરવાથી અમુ-ક દિવસે તેના રાગ શાંત થઇ જશે. " વૈદ્યની આ સૂચના ધ્યાનમાં લઈ તે કુટુંબીઓએ તે પથિકને હમેશાં એક પોહાર સુધી તેની પાસે માકલવા માંડયાે, કેટલાએક દિવસસુધી તેમકરવાથી તે પથિક પાછે. તંદુરસ્ત થઇ ગયાે.

કેટલાએક દિવસ ત'દુરસ્તી ભાેગવ્યા પછી તે પથિકને પાછા એક બીજાે રાગ લાગુ પડયા. તે રાગથી તેના મનમાં કુવિચાર આવ્યા કરતા, શરીરે બેચેની રહેતાં અને અનેક જાતની નઠારી ચેષ્ટાએ તે કરતા હતા. આ રાગ જોઇ હુદયમાં ભય પામેલા તે કુટુંબીએા પાછા તેને તેજ વિદ્રાન્ વૈદ્યની પાસે લઇ ગયા. વિદ્રાન્ વૈદ્યે તે રાગનું નિદાન કરી તેને એવું રસાયન આપ્યું કે, જેથી તે થાડા દિવસમાં રાગ મુક્ત થઇ ગયા.

ચાેડા દિવસ ત'દુરસ્તી ભાેગવ્યા પછી તેને પાછા એક ભય'કર રાગ લાગુ પડયા. એ રાગથી તેના જીવ અબ્યા કરતા, હુદયમાં વિચા-રવાયુ ઉપડતા, ખાેરાક લઇ શક્તા નહિ, બીજા ખાેરાક લે તે જેઇ શક્તા નહિ, કાેઇ માણુસ તેની પાસે આવે તા તે તરફ અભાવ બતા-વતા, કાેઇનું સાંભળતા નહિ, કાેઇ આવી કાંઇ કામ બતાવે, તા હુદય-માં ખેદ પામતા અને બધાના તિરસ્કાર કરતા હતા. તે રાગને લઇને તેની આવી સ્થિતિ જોઇ તેના કુટુંબીઓ હુદયમાં ભય પામી ગયા. પુનઃ પેલા વિદ્વાન વૈદ્યની પાસે તેને લઇ ગયા. દયાળુ વૈદ્યે તે રાગનું નિદાન કરી તેને ઔષધ આપ્યું, જેથી તે રાગની જરા શાંતિ થવા લાગી, વળી તે રાગ શાંત કરવાને તે વૈદ્યે કેટલીએક ચીજા લાવી તેની દષ્ટિએ કરી અને તેના ગુણુ દાષ દર્શાવવા માંડ્યા, એથી તેને સારા આરામ થવા લાગ્યો, છેવટે તે ભય'કર રાગમાંથી મુક્ત થઇ ગયા.

આ પ્રમાણે ઘણા વખત તે ત દુરસ્ત રહ્યા. પછી એક વખત તેની છાતી ઉપર ચાર ધાળા ડાઘ પડ્યા--આથી તેના કુટું બીઓ ગલરાઇ ગયા, અને તેને પેલા વિદ્વાન વૈદ્યની પાસે લઇ ગયા. તે વિ-દ્વાન વૈદ્યે પથિકની છાતી બેઇને કહ્યું કે, '' આને કાઢના રાગ થયેા છે, બે તેના સદ્ય ઉપાય કરવામાં નહિ આવે, તા તે કાઢ તેના આખા શરીરમાં પ્રસરી જશે, અને તેથી તેનું શરીર બગડી જશે.'' આથી તે પથિક અને તેના કુટું બીઓ ઘણા ભય અને ખેદ પામી ગયા. પછી તે કુટું બીઓએ તે વિદ્વાન વૈદ્યને પ્રાર્થના કરી કે, ''કૃપાળુ ભદ્ર, આ ભયંકર રાગના નાશ કરવાના ઉપાય બતાવા, અને તેમાં જે કાંઇ ખર્ચ થાય તે માગી લ્યા, અને આપના ઉપકાર કદિ પણ ભૂલીશું

નહિ." પથિકના કુટુંબીએાની આ પ્રાર્ગના સાંલળીતે વિદ્વાન્ વૈદ્ય બાલ્યા-- "આ ભયંકર રાગવાળા દરદીતા રાગ કષ્ટ સાધ્ય છે. તેણે મારી પાસેથી પાંચ ઐલ્યધાના એક મહાકવાથ પીવા પડશે. જયારે તે લાંળા વખત સુધી એ ક્વાથ પીશે. ત્યારે તેના આ રાગ શાંત થઇ જશે. પણ તે કવાથ પીવેા ઘણેા મુશ્કેલ છે, અને તેને તેમાં ઘણું પચ્ચ પાળવું પડશે, જે તે પચ્ચ પાળી શકશે નહિ, તા તેમાંથી ઘહ્યું નુકશાન થશે. માટે તમારે પથ્ય પળાવવામાં ઘણીજ કાળજી રાખવી અને તેમાં જરાપણ પ્રમાદ કરવા નહિ." વૈદ્યનાં આ વચના તેમણે કબૂલ કર્યા અને તે પથિકની પાસે પણ કબૂલ કરાવ્યાં. પછી તે વિદ્વાન વૈદ્ય દેશકાળના વિચાર કરી તે પથિકને પાંચ ઐાષધોના કવાથ કરી આપ્યા. તે કવાથ આપ્યા પહેલાં તે પશિકના શરીરની વિરેચ-નથી શુદ્ધિ કરી. જ્યારે તેનું શરીર વિરેચન વગેરેથી શુદ્ધ થયું, પછી તે વિદ્વાનુ વદ્દો પાંચ ઔષધાના કવાથ અનાવી તે મહારોગીને પાયા. જેથી તરતજ તે પથિકતી છાતી ઉપર પડેલા કાેઢના ચાર ડાઘા શમી ગયા, અને તે સારી રીતે ત દુરસ્ત થઇ ગયેા. તે ઉપચાર કર્યા પછી તે પશિક કરીવાર કાેઇપણ જાતના રાેગથી પીડિત થયેા નહિ, અને પછી સખે રહેવા લાગ્યા.

હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તારે ઘણે, બાધ લેવાના છે. જે પથિક છે, તે આ સ'સારના કુટું બવાળા જીવ સમજવા. તે જીવ કાેઈ પૂર્વકર્મના યાગથી ધનપાત્ર થયા ન હતા, પણ સારી પ્રતિ-પ્રાયમેલા હતા. તેને પાતાના કુટું બના નિર્વાહ કરવાને ભારે પ્રયત્ન પડતા હતા. કેટલાએક સ'સારી જીવ પાતાના કુટું બનું ભરણ-પાયણ કરવાને અતિશય દુઃખી થાય છે, અને તે દુઃખયા પી ડેત થઈ કાંઇ પણ પુણ્યનું કામ કરી શકતા નથી. તેવી રીતે આ પથિક રૂપી સ'-સારી જીવના સ'બંધમાં પણ બન્યું હતું. તે પથિકને જે પ્રથમ રાગ થયા હતા, તે ક્રોધ સમ્જવા. તે રાગમાં તેની આંખા લાલ થતી, ભ્રગુડી ચડી જતી અને શરીરમાં ક'પ થતા—તે બધી ચેષ્ટાઓ ક્રોધના આવેશમાં થાય છે. ક્રોધાતુર માણસની આંખા લાલ થાય છે, ભવાં ચડી આવે છે, અને શરીર ક'પ થાય છે. આ પ્રમાણે ક્રોધરૂપી રાગ-થી પીડિત એવા પધિતને તેના કુટું બીઓ જે કાઇ ચતુર વૈદ્યની પાસે લઇ ગયા. તે વૈદ્ય તે કેાઇ ઉપકેશક સુનિ અથવા કાઇ સત્પુરૂષ સ- મજવા. તે વિદ્વાન વૈચે તેને ઔષધ આપ્યું, અને તેને કાઇ સારા મિત્રમ ડળમાં રાખવાની સૂચના કરી. તે વિષે એમ રામજવાનું છે કે, તે ઔષધ તે મુનિના અથવા સત્પુરૂષના ઉપદેશ સમજવા. અને સારં મિત્રમ ડળ તે સત્પુરૂષોના સમાગમ સમજવા. સત્સમાગમ કરવાથી ક્રોધરૂપી મહારાગ શમી જાય છે. તે વૈઘના કહેવા પ્રમાણે કરવાથી તે રાગી સારા થયા, એટલે તે ક્રોધરહિતથઇ સારી રીતેવર્ત્તવા લાગ્યા.

તે પછી થાડા દિવસ પછી તેને બીજો રાગ લાગુ પડયા. તે માન ના-મના કષાય સમજવા. તે રાગમાં તેનું શરીર અક્કડ થઇ જતું, છાતીના ભાગ ઉપડી જતા અને હાથપગની ચેષ્ટાએા કરી ચલાતું-એ બધી ચેષ્ટા માન-અંહકારમાં થાય છે. માની અથવા અંહકારી માણુસ અ-ક્કડ રહે છે, છાતી કાઢી અને હાથપગ ઉછાળી ચાલે છે, અને 'આ જગત્માં મારા જેવા કાઢી અને હાથપગ ઉછાળી ચાલે છે, અને 'આ જગત્માં મારા જેવા કાઇ નથી' એવું ધારી જાત જાતની ચેષ્ટા કરે છે. તેવા માનરૂપી રાગથી પીડિત એવા પથિકને પાછા જે પેલા વૈદ્ય આગળ લઇ જવામાં આવ્યા. તે પૂર્વની જેમ કાઇ પવિત્ર મુનિ અથવા કાઇ સત્પુરૂષની પાસે ગયા એમ સમજવું. તે વૈદ્ય તેને એક પોહાર સુધી પોતાની પાસે રહેવાને કહ્યું, તે હમેશાં પ્રાતઃકાળના એક પોહારસુધી મુનિના ઉપદેશ સાંભળવાને કહ્યું હતું. હમેશાં એવા ઉ-

તે પછી મનમાં કુવિચાર લાવનારા શરીરે એચેની રખાવનારા અને નઠારી ચેષ્ટા કરાવનારા જે પુનઃ રાગ લાગુ થયે. તે જીવને લા-ગુ થયેલ **માયા**-કપટ નામના ત્રીએ કષાય સમજવા. જે મનુષ્યમાં માયા હાેય, તેના હુદયમાં બીજાને છેતરવાના તથા હાનિ કરવાના ન-ઠારા વિચારા આવ્યા કરે છે. માયા-કપટની યાજનાઓ કરવામાં તેને બેચેની રહે છે, અને તે અનેક જાતની નઠારી ચેષ્ટાઓ કરે છે. આ ભ-યંકર રાગથી પીડાએલા પથિકરૂપી જીવને તેના કુટું બીરૂપ હિતકારી-જના પાછા વૈઘરૂપ ગુરૂની પાસે લઈ જાય છે. તેને ગુરૂ શુભાપદેશ-રૂપી રસાયણુ આપી પાછા સાબે કરે છે. જે ઉપદેશથી માયાનું સ્વ-રૂપ તથા માયા કરવાથી થતી હાનિ વિષે શાસ્ત્રના દષ્ટાંત સહિત બા-ધ આપવાથી તે જીવ માયાને છાડી દે છે, એટલે તે એ માયારૂપ રાગ-થી સુક્ત થઇ પાછા સુખી થાય છે.

્પથિકરૂપી સંસારી જીવ ક્રોધ, માન**્અને માયાથી મુ**ક્ત થઇ

940

સુખી થાય છે, તેવામાં તેને જીવને ખાળે તેવા, હૃદયમાં વિચારવાસુ ઉ-ત્પન્ન કરનારા, ખારાકલઇ શકાય નહિ તેવા, બીજોને ખારાક લેતાં નહીં નેઇ શકાય તેવા અને બીજા તરક સર્વ પ્રકારે તિરસ્કાર બતાવાય એ-વાે જે ભાયકર રાગ લાગુ પડે છે,તે ચાર્ચા કષાય લાેભ સમજવા. આ લાેભરૂપી રાેગ લાગુ પડવાથી મનુષ્ય પાેતાની પાસે જે પરિગ્રહ હાેય, તેની રક્ષા કરવામાં અને વધારે પરિગ્રહ મેળવવામાં ચિંતાતુર રહે છે, અને તેથી તેના જીવ અળ્યા કરે છે. ' હું કયા પ્રકારથી વધારે પૈસા મેળવું 1 કેવી રીતે પૈસાને બચાવ થાય?' આવી આવી લેહ્યુપતાથી તેના હ્રદયમાં વિચારવાયુ થયા કરે છે. ખીજા કેાઇ ઉદાર માણસા પાતાના વૈભવના ઉપલાગ કરે, તેને તે એઈ શકતા નથી. કાઇ માણસ **તેની** પાસે આવે તેા ' રખેને આ મારી પાસે ક'ઈ માગશે' એવી શ'-કા લાવી પાતાની પાસે આવનારા માણસાે તરફ તે અભાવ ખતાવે છે. લાેભને લઇને તે કાેઇનું સાંભળતા નથી. તેના હૃદયમાં પ્રાપ્ત ધન-ની રક્ષા કરવાના અને અપ્રાપ્ત ધનને મેળવવાના વિચારા આવ્યા ક-રે છે. આ લાેભરૂપ રાગવાળા પથિકરૂપી સંસારી જીવને તે વૈઘરૂપ મહાત્માની પાસે લાવવામાં આવે છે. પછી તે મહાત્મા તેને આષ ધ આપે છે, મહાત્માએ તે રાગ શમાવવાને જે કેટલીએક ચીજો તે-ની પાસે મગાવી બતાવી અને તેના ગુણ દેહય કહ્યા હતા, તે લેાભરૂપ રાેગને ટાળવાનાે ઉપાય હતાે. જ્યારે આ જગતની અધી વસ્તુઓ પુ દ્દગલિક અને નિર્ગુણ છે, એમ સાબિત કરવામાં આવે, એટલે મનુષ્યના હુદયમાંથી લાભના નાશ થઈ જાય છે. પછી તેને જે છાતી ઉપર ચા-ર ડાઘવાળા કાઢના રાગ થયા, તે માહુ સમજવા. માહુને લઇને ક્રેાધ, માન, માયા અને લાેભ ઉત્પન્ન થાય છે. તે ચાર કષાય તે ચા ર ડાઘા સમજવા. તેને શમાવાને વૈદ્યે પાંચ ઐાષધાના કવાથ બતાવ્યા હતે, તે પાંચ ઔષધ તે પાંચમહાવતાે સમજવાં. તેનાે કવાથ એટલે સંયમ, પંચમહાવતા સાથે સંયમ લેવાથી હુદયની અંદર રહેલા કાે-ઢના ચાર ડાધારૂપ ચાર કષાયા સાથે માહના રાગ દૂર થઇ જાય છે, અને તેથી સ સારી જીવ સર્વ રીતે પરમ સુખને પ્રાપ્ત કરે છે. પ્રથમ જે તે પથિકના શરીરને વિરેચન વગેરેથી શુદ્ધિ કરી, તે પ'ચમહાવત સાથે સંયમ લેવાની ચાેગ્યતા સમજવી. સંસારી જીવને પ્રથમ પંચમ હાવત સહિત સંયમની ચાગ્યતા જેઇ--તેની પરીક્ષા કરી પછી તેને

સંયમ ધારણુ કરાવવામાં આવે છે, જેથી તે ચાવજજીવિત પાતાના સંયમને પાળી શકે છે.

હે વિનીત શિષ્ય, આ પ્રમાણે દરેક સ'સારીજીવ જ્યારે પાતાના માહનીય કર્મના ઉદયથી થયેલા માહને દ્વર કરવા સમર્થ થાય છે, ત્યારે તે આત્માનું નિર્મળ સ્વરૂપ જેવાને સમર્થ થાય છે. પછી માહ-જીત પુરૂષ હર્ષ તથા શાક વગેરેથી આકુળવ્યાકુળ થતા નથી. માહ-ના ત્યાગ કરનારા વીર પુરૂષને જે સુખ અને આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે, તેનું વર્ણન માહમગ્ન થયેલા જીવની આગળ કરી શકાય તેમ નથી.જે માહત્યાગી આત્મા છે, તે આત્મવસ્તુ અને પરવસ્તુના લેદ સમજે છે. તેથી તે પરવસ્તુમાં કદિપણુ માહ પામતા નથી. તે ઉપર એક બી-બું રસુજી દુષ્ટાંત છે. તે સાવધાન થઈને સાંભળ—

કાેઇ મહાત્મા પાતાના શિષ્યને સાથે લઇ વિહાર કરતા હતા. રસ્તામાં ચાલતાં કાેઇ ગામ આવ્યું, તેમાં કાેઇ નીચ પુરૂષ પૃથ્વી પર પડેલાે અને પછી બેઠાે થઇ હાથની તાળીએા પાડી કુદ્દતા તેમના જે વામાં આવ્યા. તે પુરૂષને જોઇ પેલા જિજ્ઞાસુ શિષ્યે પાતાના ગુરૂને પૂછ્યું---

મહાનુભાવ, જીઓ, આ પુરૂષ આવી ચેબ્ટા કેમ કરતા હશે? તે પૃથ્વીપર પડી ગયા હતા. પાછા ઉઠી આ પ્રમાણે તાળીએા પાડે છે. આશું હશે? ગુરૂએ કહ્યું, શિબ્ય, તે કાઇ મદિરાથી મત્ત થયેલા પુરૂષ છે, તેથી તે પરાધીન થઈ આવી ચેબ્ટા કરે છે. શિબ્યે ઇંતેજારીથી પુનઃ પ્રશ્ન કર્યા. ભગવન, શું મદિરા પાન કરવાથી મનુષ્યની આવી સ્થિતિ થાય છે? અરે! લોકા કેવા મૂર્ખ છે? પાતાની આવી સ્થિતિ થાય છે, તે છ-તાં તે મદિરાને સેવે છે. આવું જોતાં તા આપણા બ્રાવકા ઘણુ દરજ્જે ઉત્તમ છે કે, જેઓ કદિપણુ મદિરા સેવતા નથી, અને આવી નઠારી સ્થિતિમાં આવતા નથી. ગુરૂ મ'દ હાસ્ય કરતા બાલ્યા—હે વિનેય, જો કે આપણા બ્રાવકા આવી મદિરા પીતા નથી, પણુ તેઓમાંથી કેટલા-એક આનાથી નઠારી મદિરા પીએ છે. તે સાંભળતાંજ શિબ્ય આ-શ્વર્ય પામી બાલ્યા—ભગવન, આપ શું કહેા છેા? શું આપણા બ્રાવ-કા પણુ મદિરા પીએ છે? અને વળી તે આનાથી નઠારી મદિરા પીએ છે? મને તાે તેમાં ઘણુંજ આશ્વર્ય થાય છે. જો કે, એ વાત માનવામાં મને શ'કા રહે છે, તથાપિ આપ જેવા મહાત્મા પુરૂષા કદિપણ મુષા બાેલે નહિ, તેથી મને આપના વચન ઉપર વિશ્વાસ આવે છે હું પુવે<sup>૯</sup> સંસારી શ્રાવક હતા, તેમજ એક શ્રાવકાેની માટી વસ્તીમાં રહેનારા હતા. મે કદિપણ કાેઈ શ્રાવકને મદિરા પીતાં જોયાે નથી, તેમ સાંભ-ળ્યાનથી. આપકુપા કરી આ મારી આશ્ચર્ય સહિત શંકાને દૂર કરાે. ગુરૂએ પુનઃ ગંભીરતાથી કહ્યું, હે શિષ્ય, એકલા શ્રાવકેાજ નહિ, પણ બીજા કેટલાએક સંસારી જીવેા મદિરાનું પાન કરી મત્ત ખને છે ,અને આ પુરષની જેમ નઠારી ચેષ્ટાએા કરે છે. શિષ્યે આશ્ચ-ર્ય સહિત પુછ્યું, મહારાજ, આપનું વચન સત્ય હશે, તથાપિ મારા મનમાં એ વોત સ'ભવિત લાગતી નથી. કેાઈપણ કુલીન આર્ય મદિ-રાનું પાન કરે, એ વાત શી રીતે માનવામાં આવે ? આપ કૃપા કરી મને તે વાતના ખુલાસા કરા. શિષ્યનાં આવાં શ કિત વચના ઁસાંભળી ગુરૂ બાલ્યા-હે શિષ્ય, આ જગતમાં કેટલાએક જીવાે સ'કલ્પ--વિકલ્પ રૂપી પ્યાલાથી માહુરૂપી મદિરાનું પાન કરે છે, અને તેથી મત્ત બની અનેક જાતની ચેષ્ટાઓ કરે છે. આ લાકિક મદિરા તા જ્યાંસુધી તેના નિસ્સાે હાય, ત્યાંસુધી તે પ્રાણીને વિટંબના કરાવે છે, પણ જે માહરૂપી મદિરા છે, તે તાે પ્રાણીને યાવજ્છવિત વિટ'બના પમાડે છે, અને છેવટે દુર્ગતિમાં લઇ જાય છે. તેને માટે ઉપાધ્યાય શ્રીયશાવિ-જયજી મહારાજ પાતાના જ્ઞાનસારમાં નીચેના શ્લાક લખે છે—

" विकटपचषकैरात्मा पीतमोहासवो ह्ययम् ।

जवेच्च ताझमुत्ताझमपंचमधितिष्टति "॥ १ ॥

"જે જીવે સંકલ્પ વિકલ્પરૂપી પ્યાલાવડે માહરૂપી મદિશનું પાન કરેલું છે, તે જીવ આ સંસારમાં ઉત્કૃષ્ટ ઐવા પ્રપંચને પ્રાપ્ત કરે છે. "

પરવસ્તુઓ ઉપર મનેારથ કરવા, તે સંકલ્પ વિકલ્પ કહેવાય છે. તેરૂપી પ્યાલાથી જેણે માહરૂપી મદિરાનું પાન કરેલું છે, એવે આ સંસારી જીવ તે ચતુર્ગતિ સંસારરૂપી પાનગાષ્ટીમાં મગ્ન થઇ ઉન્મત્ત ભાષણ, હાથની તાળીઓ પાડવી વગેરે ચેષ્ટાએા છે. પ્રથમ

હે શિષ્ય, તેથી ભવિ પ્રાણીએ એ માહરૂપી, તે પંચમહાવત રવા જાઇએ. એ મદિરાનું પાન કરનારા ઘ્રા જીવને પ્રથમ પંચમ જગતમાં જોવામાં આવે છે. તેવા જીતેની પરીક્ષા કરી પછી તેને બીજા આર્યજના પણ સામેલ થાય ગુરૂનાં આ વચન સાંભળી તે શિષ્ય હુદયમાં સમજી પ્રસન્નથઇ ગયા, અને તેણે ગુરૂની સત્ય વાણીને અ'તરથી અભિન'દન આપ્યુ' હતું.

હે વિનીત શિષ્ય, આ ઉપરથી તમારે સમજવું કે, આ જગત્-માં માહ એ માટામાં મોટા ભયંકર રાગ છે અને તે ઉન્મત્ત ભાવને આપનાર મદિશ સમાન છે. એવા માહના ભવ્ય જીવાએ સર્વથા ત્યાગ કરવા.



## " च्रमजाले हि पततो जीवस्य शयनस्थितिः "॥ जपदेशः

અર્થ--- ''ભ્રમ જાળમાં પડેલા જિવને શયનદશા કહેવાય છે."



**તિશિષ્ય**—હે ભગવન્, આપે માહના સ્વરૂપ વિષે વિવેચન કરી ખતાવ્યું, તેથી મારા હુદયની શ<sup>.</sup>કા દૂર થઈ ગઇ છે, અને તે સાથે મારા હુદયમાં નિ-

શ્ચિય થયેા છે કે, હવે કદિપણુ માહ તથા માહિતના સ'ગ કરવા નહિ. એ માહ એકલા સ'સારી જવાને નડે છે, એટલુંજ નહીં, પણુ તે સ'સા-રના ત્યાગ કરનારા પ્રમાદી જવાને પણુ નડે છે. ચારિત્રધારી મુનિ પણુ જો પ્રમાદને વશ થઇ માહુમાં પડે, તાે તેપણુ પાતાના ચારિત્રથી ભ્રષ્ટ થઇ જાય છે. આ વાત મારા હુદયમાં ૮ઢ થઇ ગઇ છે. હે કૃપાધર ગુ-રૂ, એક વખતે મેં આપના મુખથી સાંભળ્યું હતું કે, જે જીવ મૂઢ હાે-ય, તે શયનદશામાં કાયમ પડ્યા રહે છે-તાે આ સ'સારમાં દરેક પ્રા-ણીને શયનદશા તા રહેલી હાેય છે. સ'સારી કે ત્યાગી દરેક શયનની સ્થિતિ ભાેગવ્યા વિના રહી શકતા નથી. તાે એ શયનદશા શું કહે-SH. K. રવ વાય ? અને તેમાંથી સુક્ત થનાર કેાઇ જીવ હાેય છે કે નહીં ? એ મને દર્ષાંત પૂર્વક સમજાવા.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, તારા પ્રશ્ન ઉપરથી જણાય છે કે, તું શયનદશાના અર્થ સમજ્યાેજ નથી. શયનનાે અર્થ 'સુવું ' એવાે અર્થ તારા જાણવામાં આવ્યાે છે, પણ અહીં તેવાે અર્થ લેવાનાે નથી. તે ઉપર એક દષ્ટાંત છે, તે ધ્યાન પૂર્વક સાંભળ.

ચંદ્રપુર નગરમાં **સામિલ** નામે એક શ્રાવક રહેતા હતા. તે ઘણુા આસ્તિક અને પવિત્ર હુદયના હતા. તેને **રસદાસ** નામે એક મિત્ર હતા, તે ઘણુા ચપળ અને શાખી હતા. એક વખતે રસદાસ અને સામિલના મેળાપ થયા. રસદાસ સામિલને બેઈ ખુશી થયા. પરસ્પર એકબીજા વાર્ત્તાલાપ કરવા લાગ્યા. સામિલની વાણી ઘણી મધુર હતી, તેથી રસદાસને તેની સાથે વાત કરતાં ઘણુજ આનંદ આ વતા હતા. પછી જ્યારે સામિલે તેનાથી જીદા પડવાની ઇચ્છા ખતા-વી એટલે રસદાસે કહ્યું, ભદ્ર સામિલ, આજે આપણા અચાનક મે-ળાપ થઇ ગયા છે, તેથી આપણે ચિરકાળ સાથે રહિએ. આપણી મિ-ત્રતા ઘણા વખતની છે, પણ જીદા જાદા ધ'ધાને લઇને વાર'વાર આ-પણા મેળાપ થઇ શકતા નથી. પાતાના મિત્રની આ ઇચ્છા પૂરી ક-રવાને સામિલ થાંડીવાર થાભાયા અને મધુરવાણીથી વાર્ત્તાલાપ ક-રવા લાગ્યા.

સાંમિલ અને રસદાસ બંને મિત્રો રસ્તામાં આનંદવાત્તાં કર-તા હતા, તેવામાં કાેઇ અંધ સુરદાસ તે માર્ગે થઇ પ્રસાર થયેા. સુર દાસ કાેઇ પૂર્વ કર્મના યાેગથી અંધ થયેા હતા, પણ તે સારા જ્ઞાની હતા. તેને ચર્મચક્ષુ ન હતી, પણ પ્રજ્ઞાચક્ષુ હતી. પ્રજ્ઞાચક્ષુના બળથી સર્વ વસ્તુઓ તેના હુદયમાં દશ્યમાન થતી હતી. સામિલ અને રસ-દાસ પાતાના વાર્ત્તાના રસમાં તલીન થઇ રહ્યા હતા, તેથી તે વખતે તેમને બીજા કાેઇ વિષયનું ભાન ન હતું. પેલા આંધળા સુરદાસ સ્-સ્તામાં ચાલતાં તેઓની સાથે જરા અથડાયા. આસ્તિક સામિલ તો કાંઇપણ બાેલ્યા નહીં, પણ રસદાસ જરા આક્ષેપ કરી બાેલ્યા—" અ-રે આંધળા, જરા વિચાર રાખ. અમે રસ્તામાં ઉભા છીએ, અને બાે-લીએ છીએ, તાેપણ તારા જાણવામાં આવ્યું નહીં. આવા આંધળા એા જગતમાં શામાટે છવતા હશે ? રસદાસનાં આવાં વચન સાંભ

૧૬ર

જીવની શયન દશા.

ળી તે જ્ઞાનો સુરદાસે વિચાર્યું કે, '' આ કેાઇ માહ અને શયનદશા-માં મગ્ન થયેલેા જીવ લાગે છે, તેા આવા જીવને બાેધ કરવા જોઇ એ." આવું વિચારી સુરદાસે કહ્યું, "ભદ્ર, હું પૂર્વકર્મના યાેગથી અ-ધ થયાે છું, એટલે મારામાં એ વિચાર ન આવ્યાે, પણુ તને રસ્તા વચ્ચે સુતાં વિચાર ન આવ્યો,એ કેવી વાત કહેવાય?" સદા શયન કર-નારા જીવેા આ જગતમાં શામાટે જીવતા હશે ? " જ્ઞાની સુરદાસ-નાં આ વચન સાંભળી રસદાસ ક્રેાધાતુર થઇ બાલ્યાે-- '' અરે આંધ-ળા, આવું અસત્ય શું ખાલે છે ? અમે અંને મિત્રા રસ્તામાં ઉભા ર્ઉભા વાતેા કરીએ છીએ, અમારામાંથી કેાઇપણ સુતા નથી. તેમ અ-મે સદા શયન કરનારા નથી. તું આવું મૃષા બાેલી શામાટે કર્મ બાંધે છે ? '' સરદાસ આગ્રહથી બાેલ્યાે–ભાઇએા, તમારી સાથે વાદ કર વેા તે ચેાગ્ય નથી, પણ તમેજ મૃષા બાેલેા છેા. કારણુકે, તમે સુતા છેા, એમ હુ' સાબીત કરૂ', તેા તમને સાચુ' લાગે કે નહીં ? તમે તે. શું ? પણું ઘણા જીવાે તમારી જેમ આ જગત્માં સુતાજ રહે છે. આસ્તિક હુદયના સામિલે પૂછ્યું, ભદ્ર, તે કેવી રીતે? અમને સમજા-વ. સાેમિલના પૂછવાથી તે સરદાસ બાેલ્યાે––ભાઇએા. તમે કાંઇ સામાન્ય રીતે સુતા નથી, પણુ સારી રીતે ગાઢ નિદ્રામાં વિધિથી સુ-તા છે৷ ''વળી ગઢ નિદ્રામાં અને વિધિથી કેવી રીતે સુતા છીએ." સાેમિલે ઇંતેજારીથી પૂછ્યું. સુરદાસ હુદયમાં ઉત્સાહુ લાવી બેહ્યો–– સાંભળા, ''એક સુંદર ચિત્રશાળામાં પલંગ પાથરી તેપર સારા ચ્યાછાડ પાથરી બીછાવેલી તળાઇમાં સુતા છેા. તમને એવી ગાઢ નિદ્રા આવી છે કે, જેથી તમારાં નેત્ર ઘેનમાં ઘેરાએલાં છે. ઘાર શ્વાસના ધ્વનિથી તમારાં નસકારાં બાેલે છે, અને તેમાં વળી ત માેને સ્વપ્નાં આવે છે. '' સુરદાસનાં આ વચનાે સાંભળી સાેમિલ અને રસદાસ ખ'ને હસી પડયા. તેમણે હસતાં હસતાં કહ્યું, '' અરે ભાઇ ! તું શું દીવાના થયા છે? આવું અસંબદ્ધ કેમ બાલે છે? સુરદાસે હસીને કહ્યું, " ભાઇએા, હું કહું છું તે સચ છે, ધ્યાન આ-પી સાંભળા; આ સંસારમાં તમારી જેમેં ઘણા જીવા સુવે છે. કાયા-રૂપી એક ચિત્રશાળા છે. તેમાં કર્મરૂપી પલંગ છે. તેની અંદર માયા-ની શચ્યા પાથરેલી છે. તે ઉપર મનની કલ્પનારૂપ એાછાડની ચાદર પાથરેલી છે. તેમાં આ ચેતનરૂપ આત્મા અચેતનારૂપ નિદ્રામાં શયન

કરી રહ્યા છે. તેનાં નેત્ર માહના ઘેનમાં ઘેરાય છે. કર્મના ઉદય બળ-રૂપ શ્વાસના ઘાર શબ્દાથી તેનાં નસકારાં બાલે છે. જે વિષયસુખની કરણીએ તેને સ્વપ્નાં આવે છે. આ પ્રમાણે તમારી શયનદશા છે, અ ને તેમાં તમે સતત સૂતા છે. "

સુરદાસના આવા તાત્ત્વિક અને અસરકારક શખ્દેા સાંભળી સામિલ અને રસદાસ બંને આશ્ચર્ય પામી ગયા. તેમના હુદયમાં એ ટલી બધી અસર થઇ કે, તેએા તે અંધ સુરદાસના ચરણુમાં નમી પડયા અને તેની હુદયથી ક્ષમા માગી. પછી તેમણે સુરદાસને કહ્યું, '' ભદ્ર, તમે કાઇ જ્ઞાની મહાત્મા લાગા છા, ખરેખર તમે સત્યભાષી છા, અને અમે નિચ્યાભાષી છીએ.'' હે કૃપાળુ મહાશય, અજ્ઞાનતા ને લઇને અમે જે તમારા અનાદર કર્યો તથા તમારૂં હાસ્ય કર્યું, તે અમારાથી માટા અપરાધ થઈ ગયા છે, તે અમારા અપરાધ ક્ષમા કરી અમાને પ્રતિબાધ આપા, અને તેવી શયનદશામાં રહેલા અમા રા આત્માને જગાડા. "

હે શિબ્ય, પછી તે સામિલ અને રસદાસ બ'ને તે મહાત્મા સુ-રદાસના સેવક બની ગયા, અને તેની સેવા—ભકિત કરવા લાગ્યા. જ્ઞાની સુરદાસના સમાગમથી તેઓ બ'ને આ સ'સારની ઘેાર નિદ્રામાં-થી જાગ્રત થયા હતા, અને પોતાના આત્માના ઉદ્ધારકરવાના મહા-ન પ્રયત્ન આચરતા હતા. તેઓ આ સ'સારમાં નિલેંપ રહી પોતાના કર્ત્તવ્યને યથાર્થપણે બજાવી છેવટે સ'યમના આરાધક થયા હતા. એ પવિત્ર અવસ્થામાં તેમણે પોતાની કાયારૂપી ચિત્રશાળાની મમતા દૂર કરી હતી. કલ્પનારૂપી ઓછાડવાળી માયારૂપી શબ્યા જેમાં પા-થરેલી છે, એવા કર્મ'રૂપી પલ'ગને ઉપાડી લઇ ચેતન આત્માને અચે-તનરૂપ ઘેાર નિદ્રામાંથી જાગ્રત કર્યો હતા, અને તેને લાગેલું માહરૂપી ઘેન નિવાર્યું હતું. એથી તેઓ વિષયરૂપી સ્વમામાંથી મુક્ત થઇ સર્વ-દા જાગ્રત દશામાં રહ્યા હતા, અને અ'તે પરમ પદના પૂર્ણ અધિકારી બન્યા હતા.

હે શિષ્ય, આ દ્રષ્ટાંત ઉપરથી જીવની શયનદશા તારા સમજવા માં આવી હશે. હવેથી તું તારા હુદયમાં નિશ્વય રાખજે કે એવી શ-યનદશામાં આ જગત્ના ઘણુ જીવાે બેશુદ્ધ થઇને પડેલા છે. તેવી રીતે તારા આત્મા એ હુઃબદાયક દશામાં પડે નહીં તેન માટે સાવ-ધાની રાખજે.



## એકત્રિ'શ બિ'દુ—સદ્વિચાર.

" सुकृतं सदिचारेण डुष्कृतं डुर्विचारतः । छर्विचारं ततस्त्यक्त्वा सदिचारं समाश्रयेत्" ॥ १ ॥

**અર્થ** —- "સારા વિચાર કરવાથી સુકૃત–પુણ્ય બધાય છે અને નઠારા વિચાર કરવાથી દુષ્કૃત બ ધાય છે, તેથી નઠારા વિચાર છેાડી દઈ સદ્વિચારના આશ્રય કરવા."



હિશિષ્ય-હે લગવન, આપે જીવની શયનદશા વિષે જે દ્રષ્ટાંત આપ્યું, તે ખરેખર મનન કરવા જેવું છે. તે ઉપરથી ગ્યા સ'સારતું સ્વરૂપ પણ સમજવામાં આવે છે. તે વિષે વિચાર કરતાં મારા મનમાં એક શ'કા ઉ-ત્પન્ન થઇ છે. તે આપ કપા કરી નિવારણ કરા.

**ગુરૂ—**હે સ'સારી શિષ્ય, કહે, તારા મનમાં શી શ'કા ઉત્પન્ન થઇ છે ?

ગૃદ્ધિશાબ્ય----આપે જીવની શયનદશાનું દ્રષ્ટાંત આપ્યું, તે વિષે મારા હુદયમાં અનેક વિચારા થવા લાગ્યા. જે કે, એ અર્ધા વિ ચારાે આ સંસારના સ્વરૂપ વિષેના હતા, તથાપિ તે વિચારને માટેજ મને વિચાર થયેા કે, "ંઆ વિચાર એ શી વસ્તુ હશે ? સારા કે ન-ઠારા જે વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે, તે ક્યાંથી થતા હશે? તેમજ સારા વિચાર શાથી આવતા હશે ? અને નઠારા વિચાર શાથી આવતા હશે ? "

જૈન શશિકાન્ત.

આ પ્રમાણે વિચારનાજ વિચાર કરતાં મારા મનમાં શ'કા ઉ-ત્પન્ન થઇ છે, તે શ'કાને આપ દૂર કરા. આપના જેવા પૂર્ણાનુભવી મહાશય વિના મારી શ'કા કાેણ દૂર કરે ?

**ગુરૂ**---હે વિનીત ગૃદ્ધિશિષ્ય, તેં સારા ુ પ્રશ્ન કર્યો. દરેક જિ-જ્ઞાસુએ વિચારનું સ્વરૂપ જાણુવું જોઇએ. આ સંસારમાં સત્કૃત્ય અને દુષ્કૃત્યનું મૂળ કારણ વિચારજ છે. જેણે દુષ્કૃત્યા રાકવાં હોય અને સત્કૃત્યા કરવાં હાય, તેણુ પ્રથમ પાતાના વિચારની શુદ્ધિ કરવી જોઇ-એ. જ્યારે હુદયમાં સારો વિચારા પ્રગટ થાય, એટલે દુરાચાર આ પાઆપ અટકે છે, અને સદાચાર આપાઆપ સધાય છે. જે આપ-ણામાં સારાં નઠારાં કામ કરવાની પ્રેરણા થાય છે, તે સારા નઠારાવિ-ચારાને લઇને થાય છે. સત્કર્મ તથા દુષ્કર્મ થવાના પરિણામ એકજ-વાર એક વિચાર ઉઠવાના નથી, પણ એકના એક વિચાર સે કડાવાર અથવા હજારાવાર મનમાં ઉઠવાના પરિણામ છે. પ્રથમ સુવિચાર કે કુવિચાર મનમાં ઉઠે છે, પછી તે પ્રબળ થાય છે, અને પછી તે ક્રિયા કરાવે છે. સારા કે નઠારા કાેઇપણ વિચાર જે વઃર વાર સેવવામાં આવે છે, તેા તેના પરિણામમાં સારી કે નઠારી કૃતિ થયા વિના રહે-તીજ નથી. તેથી સિદ્ધ થાય છે કે, ક્રિયામાત્રનું મૂળ વિચારજ છે. કદિ વિચાર કરતાં ક્રિયા ન થઈ શકે તાેપણુ સારા નઠારા વિચારનુ <u>કળ મ</u>ંબ્યા વગર રહેતુ' નથી. કાેઇને માટે સારો વિચાર કરવાથી સારુ કર્મ બંધાય છે, અને નઠારા વિચાર કરવાથી નડારૂં કર્મ બંધાય છે. આ ઉપરથી દરેક માણુસે સારા વિચાર કરવાનાે ઉપદેશ ગ્રહણ કરવાે જોઇએ. અને શહ વિચાર પ્રગટ થાય તેવે અભ્યાસ સતત રાખવા જોઇએ.

હે શિષ્ય, તે ઉપર એક દષ્ટાંત છે—કાઇ એક ધનાઢ્ય પુરૂષે તીર્થયાત્રા કરવાને સંઘ કાઢ્યા હતા. તે સંઘમાં પોતાનાં સગાં વ્હાલાં-આ, મિત્રા અને સ્નેહિઓ સાથે હતા. તેઓ બધા પાતપાતાના રથા લઇ તે સંઘપતિના રથની પાછળ ચાલતા હતા. તે બધા કાફલા આ-ગળ ચાલ્યા, ત્યાં માર્ગમાં બે કીલા જેવામાં આવ્યા. તે જોઈ સંઘપતિ-એ પાતાના રથ કે જે યાત્રાના સ્થળ તરફના શુદ્ધ માર્ગ હતા, તે તરફ હંકાર્યો. બીજા યાત્રાળુઓએ પાતાની બુદ્ધિથી બીજા કીલાઉપર પાતાના રથ હંકાર્યા; તે વખતે સંઘપતિએ તેમને ઘણું સમજાવ્યું, તાેપણુ તેઓએ આગ્રહથી માન્યું નહિ, અને જે કીલાે પાતે ગ્રહણ કરેલાે છે, તેજ યાત્રાને સ્થળે લઇ જનારાે છે, એમ માની તેઓએતે તે કીલા ઉપર પાતાના સ્થ હંકાર્યાં.

હવે જે ચત્રાના માર્ગનેા ખરેખરાે કીલાે હતાે, તેને અનુ-સારે ચાલતાે પેલાે સંઘપતિ સારી રીતે સુખો થઇ યાત્રાને પવિત્ર સ્થળે પાેહાંચી ગયાે, અને જે માે તેના રથની પાછળ ચાલ્યા હતા, તેઓ પણ સુખસમાધિએ તે સ્થળે પાેહાંચી ગયા હતા.

અહિં જે રથેા બીજે કીલે ચાલ્યા હતા. તેએા આગળ ગયા, ત્યાં તેજ માર્ગમાંથી બીજા સાત કીલાએા આડા ફાટેલા જેવામાં આવ્યા. તે વખતે તેએામાં માંહાેમાંહી મતભેદ થયેા, અને તેએામાંથી જુદા જુદા સાત કાફલાએા તે સાતે કીલે પાતપાતાના રથ હંકારી ચાલી નીકળ્યા. તેએા બધા દુરાગ્રહને લઇને તે દરેક માર્ગે દુઃખી થયા. કાેઇ પણ યાત્રાને પવિત્ર સ્થળે પાહેાંચી શકયા નહિ.

આ દર્ષાતનાે ઉપનય એવાે છે કે, જે ધનાઢ્ય પુરૂષ યાત્રા કર-વાને નીકળ્યા હતા, તે આ સ'સારની યાત્રા કરવાને નીકળેલા પવિત્ર માર્ગાનુસારી જીવ સમજવેા. જે યાત્રાને પવિત્ર સ્થળે તેને જવાનું છે, તે ધર્મનું સ્થળ સમજવું. જે બીજા યાત્રાળુએા તે બીજા જીવા સમ-જવા. જે માર્ગમાં બે કીલાએા આવ્યા, તે કુવિચાર અને સુવિચાર સમ-જવા, અને જે ૨થ તે મન સમજવું. પવિત્ર માર્ગાનુસારી જીવરૂપ સંઘપતિ જે સારે કીલે ચાલી યાત્રાને સ્થળે પાંહાંચ્ચા, તે પાતાના મનને સુવિચારમાં જોડી ધર્મને માર્ગે ચાલ્યા હતા, અને તેથી તેને ધર્મની પ્રાપ્તિ થઇ હતી. તેના ઉપદેશથી જેએા તેને અનુસર્યા હતા, તેઓ પણ માર્ગાનુસારી ધર્મને પામ્યા હતા. જેઓ બીજે કીલે ચાલ્યા હતા, તેએ કુવિચારે પ્રવર્ત્યા હતા, અને તેથી તેએ અવળે માર્ગે ચાલી ધર્મને પામ્યાં ન હતા. તેઓમાંથી જેઓ તેમને અનુસરેલા **હ**તા, તેઓ પણ ધર્મથી વિમુખ થયા હતા. જે આગળ જતાં સાત કીલા-એા આવ્યા હતા, તે આ સંસારના સાત નઠારા વિચારા સમજવા. ચારી, મુષાવાદ, વ્યભિચાર, શાેક, ચિંતા, ક્રોધ અને હિંસા કરવાના જે કુવિચારા આ જગત્માં પ્રાણીને અધર્મમાં જેડી અનેક જાતના કલેશ આપે છે, તે સાત કિલાએા સમજવા. તેવા કુવિચારે ચાલનારા પ્રાણીઓ કદિપણ ધર્મને પ્રાપ્ત થતા નથી, એથી તેંએા અનેક જાત- નાં દુઃખ ભાેગવે છે.

હે શિષ્ય, આ ઉપરથી તારે ઘણાે બાધ લેવાનાે છે. દરેક પ્રા-ણીને મનના વિચારા કેવી રીતે ઉઠે છે, પ્રબળ થાય છે અને કાર્ય સાધે છે. એ સંબંધમાં જેમણે દીઈ વિચાર કર્યો હેાય, તેઓ સારી રીતે સમજી શકે છે. દરેક વિચાર મનુષ્યના મનમાં એક માર્ગ પાડે છે. અને પડેલા માર્ગ ઉપર તેની તેજ જાતના વિચારા સર્વદા ચાલે છે, તે ઉપર રથનું દર્ષાંત અરાબર લાગુ પડે છે. જેમ કાેઇ ગાડાએ અથવા રથે પ્રથમ એક કીલાે પાડયાે હાેય, તાે પછી તેજ કીલામાં તેની પછી આવનારાં બીજા ગાડાં કે રથ ચાલે છે. એક વિચારે પ્રાહ્યી-ના મગજમાં એક પ્રકારના કીલા પાડયા કે પછી તેવાજ પ્રકારના વિચારા તેજ કીલામાં ચાલવા માંડે છે. એમ કરતાં જ્યારે તે કીલાે વધારે અને વધારે ઉંડા થતાે જાય છે, વિચારાના સેવનથી મનમાં કે મગજમાં પડેલા કીલાનું પણ આમજ છે. વારંવાર એકજ પ્રકારના વિચારના સેવનથી મનમાં અથવા મગજમાં જ્યારે ઉંડા કીલાે પડી જાય છે, ત્યારપછી જેમ રથનાં ચક્ર કીલાની ખાહેર નીકળી શકતાં નથી, તેમ તે વિચાર પણ તે કીલામાંથી ખાહેર નીકળી શકતાે નથી, અને બાહેર કાઢવાના પ્રયત્ન કરતાં છતાં પણ તેના તેજ કીલામાં તે વિચાર ચાલ્યા કરે છે. જેમ પેલા સંઘપતિને સુવિચારરૂપી કીલાે ધર્મરૂપ યાત્રાના સ્થલમાં લઇ ગયેા હતાે, અને પિલા બીજા યાત્રાળુઓને કુવિચાર રૂપી કીલાે અધર્મના સ્થલમાં લઇ ગયાે હતાે, તેવી રીતે સુ-વિચારને કૌલે ચડેલું મન મનુષ્યને સત્કર્મમાં ઉતારે છે, અને કુવિચા-રને કીલે ચડેલું મન મનુષ્યને દુરાચરણુમાં ઉતારે છે. સારાે કે નઠા-રાે કાેઇ પણ વિચાર જો પુનઃ પુનઃ સેવવામાં આવે છે, તાે તેના પરિ ણામમાં સારી કે નઠારી કરણી થયા વિના રહેતીજ નથી; તેથી સાબી-ત થાય છે કે, સારી અથવા નઠારી કરણીમાત્રનું મૂળ વિચારજ છે.

અદત્તાદાન એટલે બીજાની વસ્તુને મેળવવાના વિચારનું વારં-વાર સેવન મનુષ્યને ચારી કરાવે છે. પરસ્ત્રીને મેળવવાના વિચારનું વારંવાર સેવન પુરૂષને વ્યભિચાર કરાવે છે. બીજાપર દ્વેષ લાવવાના વિચારનું વારંવાર મનન હિંસા કે ખૂન કરાવે છે. તેવાં ગમે તે અકા-ચેા લ્યા, સર્વમાં અચાગ્ય વિચારનું સેવનજ અયાગ્ય કરણીનું કારણ્ હાવાનું.

હે શિષ્ય, આથી યતિ અથવા ગૃહસ્થે સર્વદા સુવિચારનું સેવન કરવું. પાતાના ચપળ મનરૂપ રથને બળાત્કારથી સન્માર્ગના કીલા-રૂપ (વચાર ઉપર ચડાવવા કે જેથી ધર્મ, સત્કર્મ કે પરાપકારનાં કા-ચેો સ'પાદન થઈ શકે. દરેક સુજ્ઞ મનુષ્યને સર્વદા સુવિચાર પ્રગટ કરવા. તમે વિચારા કે, 'આજથો હુ' સર્વનું કલ્યાણ ઇચ્છું છું' આ સુવિચારથી તમારા મનમાં કે મગજમાં નવાે કીલાે પડયાે. પછી જયારે તમે નવરા પડા, ત્યારે એજ સુવિચાર લાવ્યા કરતે. એમ કરતાં તમારા મનમાં એ સુવિચારનાે ઉંડાે કીલાે પડી જશે. કદિ મનની ચ પળતાને લઇને તમારામાં કુવિચાર ઉત્પન્ન થઇ આવે, અને તે અશુદ્ધ વિચારે તમારી મનાવૃત્તિ ચાલવા માંડે, તાે તમે તેપર લક્ષ આપશા નહિ, તેનેા ઉંડાે કીલાે પાડવા દેશાે નહિ, તમે નિશ્ચય કરેલા સુવિચા રના કીલામાંજ તમારા મનરૂપ રથને સ્થાપિત કરજો. જયારે તમે એ વા સવિચારનાે અભ્યાસ રાખશાે, તાે પછી પ્રયત્ન કર્યા વિના સ્વભા-વથીજ તમારા સુવિચાર માર્ગાનુસારીપણામાંજ વદ્યા કરશે, અને તેથી તમે આર્હતધર્મના તત્ત્વને મેળવી સુખ અને શાંતિનેાજ અનુ-ભવ કરશા.

**અ ને શિષ્યા**—હે કરૂણાનિધિ ભગવન્, આપના આ ઉપદેશે અમારા હુદયને આર્દ્ર કર્યું છે. અમારી મનેાવૃત્તિની મૂઢતા દ્વર થઇ ગઇ છે. અમે પ્રસન્ન થઇ આપના અ'તઃકરણ પૂર્વક આભાર માનીએ છીએ.



### Sh. K.-22



## દ્વાત્<del>રિ</del>શ ભિંદુ—દુર્ગુણ દૂર કરવાનાે ઉપાય.



## "सम्यक्त्वस्य गुणा ऋष्टौं श्रेयःसंपादका इह" । साहित्यः

**અર્થ** — ''આ લાેકમાં સમ્યક<sub>ત્</sub>વના આઠ ગુણાે શ્રેય–કલ્યાણુને સ'પાદન કરનારા છે.''

> હિ શિષ્ય—હે ભગવન્, આ જગત્માં મનુષ્યને ઉન્માર્ગે લઇ જનારા અને અકલ્યાણને કરનારા ઘણા દુર્ગુણા છે, તાે તેમાંથી અચવાના કયા ઉપાય શ્રેષ્ઠ છે ? તે કૃપા કરી સમજાવા–માણસ ગમે તેટલી સાવધાની રાખે છે, તાેપણ



તેનામાં સંસારના પ્રસ ગને લઇને અનેક જાતના દુર્ગુણા આવી વાસ કરે છે. કારણકે, સ સારમાં ડગલે ડગલે દુર્ગુણા રહેલા છે. તેવા દુર્ગુણા કદિપણુ માણુસના હુદયને સ્પર્શ કરી શકે નહિ, તેવા શ્રેષ્ઠ ઉપાય કર્યા છે? તે દષ્ટાંત પૂર્વક સમજાવા. જે ઉપાય કરવાથી અથવા સાધવાથી મનુષ્યનું હુદય દુર્ગુણાથી દ્રર રહી સદા ધર્મ તથા શાંતિને સંપાદન કરી શકે.

ગુરૂ—હે ગૃહિશિષ્ય, તે ઘણાે ઉત્તમ પ્રકારનાે પ્રશ્ન પૂછ્યાે છે. દરેક ભવિ મનુષ્યે આ સંસારમાં રહી દુર્ગુંણાથી દ્વર રહેવાય, તેવાે પ્રયત્ન કરવાે જોઇએ. જેમ ઝેર અલ્પ પ્રમાણમાં લીધું હાેય, તાેપણ તે આખા શરીરમાં પ્રસરી જાય છે, તેમ દુર્ગુણ અલ્પ હાેય, તે પણ વૃદ્ધિ પામી બીજા અનેક દુર્ગુણોને એકઠા કરે છે. તે દુર્ગુણને દ્વર ક- રવાનાે ઉપાય આપણા જૈનશાસ્ત્રમાં સારી રીતે દર્શાવ્યાે છે. પ્રથમ તા તેને માટે સત્સંગ રાખવાના મુખ્ય ઉપાય કહેલા છે, તથાપિ સત્સંગ કરવા, એ દ્રવ્ય ઉપાય છે, ભાવ ઉપાય નથી. જો કે તે દ્રવ્ય ઉપાય છતાં ભાવ ઉપાયના જેવું કાર્ય કરે છે, તથાપિ તેને અ'તર'ગ ઉપાયના જેવા બળવાન્ કહ્યા નથી. જ્યારે સત્સ ગની સાથે હૃદયના સંગ થાય તાે તે ઘણી સારી અસર કરે છે. એ હૃદયસ ંગ તેજ ખરા સંગ થાય સારા સંગ કરવાથી સારી અસર થાય છે, પણ તેની છાપ હૃદય ઉપર પાડવાને માટે જૈન શાસ્ત્રમાં આઠ ગુણા દર્શાવ્યા છે. તે આઠ ગુણા જેનામાં સજ્જડપણે સ્થાપિત થયા હાય, તે માણસમાં કદિપણ દુર્ગુ-ણુના પ્રવેશ થતા નથી. તે માત્ર આઠ ગુણા સહસ્ત દુર્ગુણાને દ્વર ક-રવાને સમર્થ થઇ શકે છે.

<mark>શિષ્ય</mark>—મહારાજ, એ આઠ ગુણું કયા ? તે મને કૃપા કરી જણાવા.

ુગુરૂ—હે શિષ્ય, એ આઠ ગુણાે ઉપર એક સુબાધક દષ્ટાંત છે, તે એક ચિત્તે સાંભળ.

વસ તપરમાં વિમલસિંહ નામે રાજા હતા. તેનું રાજ્ય ઘણું વિશાળ અને સમૃદ્ધિમાન હતું. તેની માેટી સમૃદ્ધિ અને રાજ્યની જાહાેજડાલી જોઇ આસપાસના રાજાએ। તેની ઈર્ધ્યા કરતા હતા. તેની પ્રજામાં હુમેશાં અનેક જાતના કલહુ ઉત્પન્ન કરાવાની કાેશીશ - કરતા અને રાજા અને પ્રજાની વચ્ચે એક્તા ન રહે, તેવા ઉપાયેા યુક્તિ-પૂર્વક યેાજતા હતા. રાજા વિમલસિંહ ઘણાે નીતિમાન અને પ્રજાપા-લક હતા, તેથી તે રાજાએા કાેઈપણ ચુક્તિમાં તેની સાથે ફાવતા ન હતા. જ્યારે તે ચુક્તિમાં તેએા નિષ્ફળ થયા, એટલે તેમણે પરસ્પર સ'પ કરી તેઓએ વિમલસિંહની સાથે યુદ્ધ કરવાને। નિશ્ચય કર્યો. તેમનાે યુદ્ધનાે નિશ્ચય સાંભળી રાજા વિમલસિંહ વિચારમાં પડયાે, અને તેને માટે શી ચાેજના કરવી ? તે વિષે અનેક સંકલ્પ-વિકલ્પ કરવા લાગ્યા. રાજા વિમલસિંહ તે વિચારમાં મગ્ન હતા, તેવામાં તે-ના મુખ્ય મ′ત્રી આવ્યાે. તે રાજાને પ્રણામ કરી ઉભાે રહ્યાે. રાજા પાતાના મંત્રીને અવસરે આવેલા જોઇ હદયમાં જરા આશ્વાસન પામ્યા. પાતાના સ્વામીને આ પ્રમાણે ચિંતાતુર જોઇ ચતુર મંત્રીએ વિનયથી કહ્યું, ''સ્વામી, આપ ચિંતાતર કેમ દેખાએા છે ?" વિમ-

લસિંહ ખાલ્યા--મંત્રિવર્ય, આજે મારા સાંભળવામાં આવ્યું છે કે, આસપાસના કેટલાએક ઇર્બ્યાળુ રાજાએા એક સંપ થઈ મારી ઉપર ચડી આવવાના છે. તેએાનુ એકત્ર બળ વિશેષ થવાથી આપણા સ-ત્વર પરાભવ થઇ જશે, અને આપણા નગરની અને પ્રજાની પાયમા-ેલી થઇ જશે. આવી ચિંતાથી મારા હુદયમાં વિશેષ દ્વાભ થાય છે. રાજાનાં આવાં વચના સાંભળી મ ત્રી વિચાર કરી બાલ્યા---મહારા-જા, તે દુષ્ટ રાજાએા ઘણા દિવસથી આપણા નીતિરાજ્ય ઉપર ઇર્બ્યા રાખે છે. આપના નીતિધર્મની સારી પ્રશ'સા સાંભળી તેઓના હુદય દગ્ધ થઇ જાય છે. તેમણે આપણી પ્રજાની રાજ્યભક્તિના નાશ કર-વા અનેક પ્રકારના ઉપાયેા રચેલા હતા, પણ આપ ન્યાયમૂર્ત્તિ મહા-રાજાની રાજ્યભક્ત પ્રજામાં કાેઇ જાતનાે વિકાર થઇ શકયાે નહિ. અને તેથી તેએા તે કાવત્રામાં તદ્દન નિષ્કળ થઇ ગયા હતા. હવે જયારે બીજી કેાઇપણ ચુક્તિથી તેએા આપણને હાનિ કરવામાં કા-વ્યા નહિ, એટલે તેઓએ યુદ્ધ કરવાનાે વિચાર કર્યો હશે. મહારાજા. તે વિષે જરા પણ ચિંતા કરશે৷ નહિ. તેમને પરાભવ કરવાની ચુક્તિ-એા જાણુનારા અને શાૈર્યથી સુશાેભિત એવા બહાદુર પુરૂષા આપણા રાજ્યમાં રહેલા છે. જે આપ તેમને સન્માન આપી એ કામમાં નિ-સુક્ત કરશેા, તેા એ ઇર્બ્યાળુ રાજાએા આપણા પરાભવ કરી શકશે નહિ.

પાતાના મુખ્ય મંત્રીનાં આ વચના સાંભળી મહારાજા વિમલ-સિંહ હુદયમાં આશ્વાસન પામ્યાે, અને તેના ચિંતાતુર હુદયને શાંતિ મળી. તેણે ઉમંગથી ઉત્સાહ લાવી પૂછયું, "મંત્રિવર્ય, તે આહાેશ પુરૂષો કેટલા છે ? અને કયાં છે ? તેમને બાલાવા." મંત્રીશ્વરે કહ્યું, રાજે દ્ર, તે બાહાેશ પુરૂષા આઠ છે, અને તેઓને હમણાજ બાલાવું છું. આટલું કહી મંત્રિવરે તત્કાળ તે આઠ વીર પુરૂષોને રાજાની પાસે બાલાવ્યા. તેઓ તત્કાળ રાજાની સાનિધ્ય આવી ઉભા રહ્યા. રાજાએ તેમને હુદયથી માન આપી પાતાની પાસે બેસાર્થા પછી રાજા વિમ-લસિંહે તેમને નમ્રતાથી પૂછયું, ભદ્ર, મારા રાજ્ય ઉપર શત્રુઓ એ-ક થઇ માટી સેના લઇ ચડી આવે છે, તા તેમાંથી તમે શી રીતે મા-રા બચાવ કરશા ? અને તે વિષે તમારામાં કેવી કેવી શક્તિ છે? તે જણાવેા.

તેઓમાંથી એક વીર બાલ્યેા-રાજે દ્ર, મારામાં એવી શક્તિ છે

કે, હું હુદયમાં કેાઇ જાતના સ'દેહ રાખતાે નથી. હું નિઃશ'સય થઇ શત્રુઓની ઉપર પ્રવર્ત્તુછું, તેથી મારા વિજય થાય છે. બીજાએ કહ્યું, મહારાજા, હું કાેઇ જાતના બદલાની ઇચ્છા રાખતા નથી, તેથી મારો સર્વથા વિજય થાય છે. ત્રીજો ખાલ્યાે–રાજે દ્ર, કાેઇ પણ ગમે તેવાે ખરાબ શત્ર હાેય, તાે પણ તેને જોવાથી મને ગ્લાનિ આવતી નથી. આ ગુણને લઇને મારા હુમેશાં વિજય થાય છે. ચાેથા બાલ્યાે–હું કેા-ઇના ડગાવાથી ડગતાે નથી, અને સત્ય ઉપર નજર રાખી મારૂં કર્ત્ત-વ્ય કરૂં છું, આથી મારાે ઉત્તમ પ્રકારે વિજય થાય છે. પાંચમાએ કહ્યું, મહારાંજા, હું કાંઇના દાષ કાઢતા નથી, તેમ જોતા નથી, અને માત્ર કર્ત્તવ્ય તરફ લક્ષ રાખી મારૂં કામ બજાવું છું, એથી કેાઇ પણુ શત્રુ મારાે પરાભવ કરી શકતાે નથી. છઠ્ઠાે બાેલ્યાે—મારામાં મનને સ્થિર રાખવાના ગુણ છે. ચિત્તની ચંચળતા દ્વર કરી શકું છું, તેથી મારા સર્વ શત્ર ઉપર વિજય થાય છે. સાતમાએ કહ્યું, મહારાજા, મ-ને મારા પાતાના આત્મા ઉપર એવાે વિશ્વાસ અને પ્રેમ છે કે, જે પ્રેમ ખીજાના અત્મા ઉપર પ્રેરૂં, એટલે તેના આત્માની દ્વેષ તથા ઇર્બ્યાની લાગણી મારા તરફ શિથિલ થઇ જાય છે, તેથી તે મારે વશીભૂત થાય છે. આઠમાએ કહ્યું, મહારાજા, મને મારા સાધનમાં અને સ્વરૂપમાં એવાે ઉત્સાહ છે કે, જેથી હું બીજાએાને હરાવામાં સર્વ રીતે સમર્થ થઇ શકું છું.

આ પ્રમાણે તે આઠે મહાવીરાએ પાેતપાેતાના ગુણા દર્શાવ્યા તે સાંભળી મહારાજા વિમલસિંહ હુદયમાં ઘણા પ્રસન્ન થયા, અને તે પાે-તાના વિજયમાં સર્વ રીતે નિશ્ચિત થઇ ગયા. તરતજ તેણે તે આઠ યાેદ્ધાઓાની સાથે રહી પેલા સામા યુદ્ધ કરવા આવેલા શત્રુરાજાઓ ઉપર ચડાઇ કરી, અને તેમાં તે વિજયી થયે. તે શત્રુરાજાઓ અત્ય ત પરાભવ પામી પાેતપાેતાના રાજ્યમાં જીવ લઇને નાશી ગ-યા, અને રાજા વિમલસિંહ વિજય મેળવી પાેતાના રાજ્યમાં સુખ સમાધિથી રહ્યાે, અને તેણે હુદયથી એ ઉત્તમ ઉપાય દર્શાવનારા મ' ત્રીશ્વરનાે ઉપકાર માન્યાે.

હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી જે બાેધ ગ્રહણ કરવાના છે, તે તું સાવધાન થઇને સાંભળ----

જે રાજા વિમલસિંહ તે સ સારી આત્મા સમજવા, તે ભવિજીવ

હાવાથી પાતાના શરીરરૂપ રાજ્યની અંદર રહેલી ઇંદ્રિયારૂપ પ્રજાતે સારી રીતે પાળતાે હતાં, જે આસપાસના ઇર્ષ્યાળુ રાજાઓ, તે કામ, ક્રોધ વિગેરે દુર્ગુણા સમજવા, તે દુર્ગુણા સ સારી જીવરૂષ રાજાનું અ-નિષ્ટ કરવાને ઇચ્છતા હતા. તે દુર્ગુણોએ જીવરૂપ રાંજાની પ્રજારૂપ જે ઇંદ્રિયેા તેમાં વિકાર ઉત્પન્ન કરવાની કેાશીષકરી, પણ તે જીવ લ-વિ અને દ્રઢ નિયમવાળાે હાેવાથી તેમાં તેઓ સારી રીતે ફાવી શ-કયા નહીં. પછી દુર્ગુ હુરૂપ શત્રુએ⊦ કુસ ગની સહાય લઇ તે જીવરૂપ રાજાના પરાભવ કરવાને આવે છે. જ્યારે દુર્ગુણા પાતાનામાં દાખલ થવા આવે છે, તે વાત જાણી સુજ્ઞ એવા રાજારૂપ જીવતે દુર્ગુ છેુાનું સ્વરૂપ સમજનારા હાવાથી તેમને દૂર રાખવા પ્રયત્ન કરે છે, તેના જે મંત્રી તે સત્સંગ સમજવા, સત્સંગના પ્રભાવથી દુર્ગુણાથી ભય પામનારાે સંસારી જીવ તે દુર્ગુણાેને દૂર રાખવાનાે ઉપાય જાણે છે. તે ઉપાયરૂપે જે આઠ મહાન્ યાદ્ધાઓની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે આઠ સ-મ્યક્ત્વના ગુણેા સમજવા. પેહેલાે નિઃશ કિત ગુણુ છે, જેમાં અધર્મની અંદર સ્નેહ ન રાખવાના સ્વભાવ છે. બીજો **અવાંછક** ગુણ છે, જે-ની અંદર કળની ઇચ્છા રાખવામાં આવતી નથી. ત્રીએ અગ્લાન ગુણ છે, જેની અંદર અનિષ્ટ વસ્તુ તરફ ગ્લાનિ ઉપજતી નથી. ચાથા નિર્માળદષ્ટિ ગ્રથ છે. જેમાં ટેક અને સત્ય ઉપર દઢતા રહે છે. પાંચમા **દેાષાકથન** ગુણ છે, જેથી કેાઇપણ પ્રાણીને દાષ કાઢવાનાે સ્વભાવ રહેતાે નથી. છઠાે **સ્થિરિકરણ** ગુણ છે, જેમાં ચિ-ત્તનું ચાંચલ્ય છેાડવામાં આવે છે. સાતમાે **વાત્સલ્ય** ગુણ છે, કે જેમાં સ્વાત્મ તથા પરમાત્મ સ્વરૂપમાં પ્રેમ રાખવામાં આવે છે, અને આ-ઠમાે **પ્રભાવના** ગુણ છે કે, જેમાં આત્મસાધન મેળવવામાં ઉત્સાહ રહે છે. આ આઠ ગુણા તે આઠ યાદ્ધા સમજવા. જેમ તે આઠ યાદ્ધા-એાની સહાયથી રાજા વિમલસિંહે પાતાના આઠ રાત્રુઓને જીતી લી ધા હતા, તેમ સ'સારી ભવિજીવ સમ્યકત્વના આઠ ગુણા સ'પાદન ક રીને બીજા દુર્ગુ હોાને દૂર કરે છે.

હે શિષ્ય, તેથી દરેક ભવિમનુષ્યે એ સમ્યક્ત્વના આઠ ગુણા સ'પાદન કરવા કે, જેથી તેમનામાં કદિપણુ દુર્ગુણા દાખલ થઇ શકતા નથી. એ માત્ર આઠ ગુણા જો સ'પાદિત થયા હાેય, તાે તે હજારા દુ-ર્ગુણાને દ્વર કરી ગુણા મનુષ્યને ઉત્તમ સ્થિતિપર લાવી મૂકે છે.

268



## ગયસ્ત્રિ′ર઼ બિંદુ-—જ્ઞાની હ'સ.

41.**\*\***\*\*

## "तद् ज्ञानमेव न जवति यस्मिन्तुदिते विजाति रागगणः । तमसः क्रतोऽस्ति ज्ञक्तिर्दिनकरकिरणाप्रतः स्थातुम्" ॥१॥ साहित्य.

અર્થ----''જેનેા ઉદય થવાથી રાગાદિકના સમૂહ ઉદય પામે, તે જ્ઞાન હાેઈ શકે નહિ. કારણુકે, સૂર્યના કિરણાેની આગળ અ'ધકારને રહેવાની શક્તિ કયાંથી હાેય ?





તિ શિષ્ય—ગુરૂમહારાજ, આપ મહાનુભાવે સમ્ય-કત્વના આઠ ગુણુ વિષે દેષ્ટાંતપૂર્વક સમજાવ્યું, તે સાં-ભળી મને અનુપમ આનંદ ઉત્પન્ન થયેા છે, પણુ તે આનંદસાગરમાં મગ્ન થતાં મને એકબીજી જિ-જ્ઞાસા ઉત્પન્ન થઇ છે, તે આપ કૃપા કરી સાંભળા.

આ જગતમાં જ્ઞાનને માટે મેં જીદી જીદી રીતે સાંભળ્યું છે. ઘણા વિદ્વાના જ્ઞાનનાં જીદાંજીદાં સ્વરૂપ દર્શાવે છે, તે કૃપા કરી સમ જાવા, અને તે જ્ઞાનનું સ્વરૂપ સમજાવાની સાથે જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ પણ દર્શાવા. કેવું જ્ઞાન ધારણ કરનારાે જ્ઞાની જીવ આત્મસુખનાે અધિ-કારી થઇ શકે છે.

ગુરૂ—હે શિષ્ય, તે' ઘણાે ઉત્તમ પ્રકારનાે પ્રશ્ન કચાં. હવે સ્વ∙ સ્થ થઇ જ્ઞાન અને જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ સાંભળજે—જે પાતાના આત્મિક ભાવના લાભના સંસ્કારનું કારણ છે, તે **જ્ઞાન** કહેવાયછે. એટલે પાે-તાના ભાવની પ્રાપ્તિના જે સંસ્કાર જાગ્રત થાય છે, તે જ્ઞાનથી થાય છે, તેથી જ્ઞાન એ આત્મલાભના સંસ્કારનું કારણ છે. તે જ્ઞાન પછી અન્યખુદ્ધિ એટલે આત્માથી જીદા પદાર્થોની અદ્ધિને અધ કરે છે, કહેવાની મતલબ એવી છે કે, સ્વભાવના સંસ્કારના હેતુ જ્ઞાન છે. અનંત જ્ઞાનદર્શન આનંદમય આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ તે સ્વભાવ કહે-વાય છે. કારણકે, જયારે આત્મા પોતાના અનંત જ્ઞાનદર્શન આનંદ-મય સ્વરૂપને પ્રાપ્ત થયેલા હાય, ત્યારે તે આત્મા સ્વભાવને પ્રાપ્ત થયેલા ગણાય છે. એટલે જ્યારે આત્મા આવરણ રહિત હાય, ત્યારે તેના સ્વરૂપના પ્રગટભાવ થાય છે. પૂર્વના સ્મરણની ધારણા તે સંસ્કાર કહેવાય છે. તે સંસ્કારને ક્ષમા વગેરે સાધનાનો જે સંસર્ગ તેનું કારણ જ્ઞાન છે. અર્થાત્ આત્માને હિતકારી જે બાધ તે જ્ઞાન કહેવાય છે. આથી ઉલટું તે અજ્ઞાન કહેવાય છે. જ્ઞાનના અર્થ જાણવું થાય છે. તે જાણવું દરેક વિષયમાં હાઇ શકે છે, તે ઉપરથી દરેક જાત-નું જાણવું, તે જ્ઞાન કહેવાતું નથી. જે આત્માને હિતકારી બાધ હોય, તેનું નામજ જ્ઞાન છે. જે જ્ઞાન સ્વરૂપના લાભનું અકારણબુત છે, તેવું જ્ઞાન ખુદ્ધિને અધકાર કરનારું છે. તે કેવળ શબ્દરૂપ હાઇ નિષ્ફળ છે.

(શાષ્ય-હે ગુરૂ મહારાજ, તમે જે જ્ઞાનનું સ્વરૂપ કહ્યું, તે મારા સમજવામાં આવ્યું છે, તથાપિ મને એક શ'કા રહે છે કે, જ્ઞાનના અર્થ બાધ થાય છે, તા જે જે વસ્તુના બાધ થાય, તે જ્ઞાન કહેવાય કે નહિ. ?

હે શિષ્ય, તે વિષે મહાનુલાવ શ્રીયરોાવિજયજી મહારાજ પેા-તાના જ્ઞાનાષ્ટકમાં નીચેના શ્લાેક લખે છે.

> " वादांश्व पतिवादांश्व वदंतोऽनिश्वितांस्तया तत्त्वांतं नैव गच्छंति तिसपीझकवद्गतौ" ॥ १ ॥

ત્તાની હ**ંસ**.ં

અર્થ—'' અનિશ્ચિત એવા વાદ અને પ્રતિવાદને કરનારા વાદી પુરૂષો તેલીના બળદની જેમ તત્ત્વનાે પાર પામતા નથી.''

એવા વાદ કરવાને માટે જે જ્ઞાન છે, તે સત્યજ્ઞાન કહેવાતું નથી, અને તેવા જ્ઞાનીઓ વસ્તુના યથાર્થ સ્વરૂપને જાણતા પણુ નથી.

હે શિષ્ય, તેવા ઉત્તમ જ્ઞાનને ધારણ કરનારા એક જ્ઞાનીરૂપ હંસનું વૃત્તાંત સાંભળવા જેવું છે, તે સાંભળ.

કાેઇ એક સુમુક્ષુ પુરૂષ ઉત્તમ ગુરૂની શાેધ કરવાને ફરવા નીક ળ્યા. તેણે ઘણા પ્રદેશ જોયા, પણ કાેઇ ઠેકાણે ઉત્તમ ગુરૂના મેળાપ થયા નહિ. ઉત્તમ ગુરૂના દર્શનની ઇચ્છા રાખતા અને પાતાના આ-ત્માનું શુભ ઇચ્છતા તે મુમુક્ષુ પુરૂષ કાેઇ મનાહર ઉદ્યાનમાં આવી ચડ્યા. ત્યાં આસપાસ ફરતા એક મહાત્મા પુરૂષ સરાવરના કાંઠા ઉપર રહેલા તેના જોવામાં આવ્યા. તે મહાત્માને જોઈ પેલા મુમુક્ષુ પુરૂષે પૂછ્યું, મહાનુભાવ, આપ કાેણુ છા ? અને મને કાેઇ ગુરૂ બતાવા. તે મહાત્માએ કહ્યું, ભદ્ર, જો, આ સરાવરના તીર ઉપર જે હંસ છે, તેને ગુરૂ કર. એ હંસ ખરેખરા ગુરૂ છે અને તેનાથી તને બાધ થશે. સુમુક્ષુ પુરુષ આ સાંભળી હૃદયમાં આશ્ચર્ય પામી ગયા, અને વિચારમાં પડયા કે, શું આ પક્ષી ગુરૂ હાેઇ શકે ?તેને વિચાર કરતા જોઇ તે મહાત્માએ કહ્યુ, ભદ્ર, શા વિચાર કરે છે ? એ પક્ષી ખરેખર તારા ગુરૂ થશે.

સુસુલુ પુરૂષે કહ્યું, મહાનુભાવ, કૃપા કરી મને તે વિષે સમજા-વા. મહાત્માએ કહ્યું, હે ભદ્ર, આ હ'સ પક્ષી આ માનસ સરાવરમાં રહેનારા છે, અને તે હુમેશાં તે પવિત્ર સરાવરમાં મગ્ન થઇ પરમાન'દ પ્રાપ્ત કરે છે. તેવી રીતે તું જો જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરીશ, તા તું પણુ આ હુ'સની જેમ જ્ઞાની થઇ જ્ઞાનને વિષે નિમગ્ન થઇશ.

મહાત્માનાં આ વચન સાંભળી તે મુમુક્ષુ પુરૂષ આન'દમયબ-ની ગયા. તેને આન'દમય બનેલા જેઇ તે મહાત્માએ પ્રશ્ન કર્યો, ભદ્ર, તે કાઇવાર ડુક્કર પ્રાણી જોયું છે? અને તે પ્રાણી ક્યાં રહે છે, તે તારા જાણવામાં છે? મુમુક્ષુએ ઉત્તર આપ્યા, મહાનુભાવ, મે ડુક્કર પ્રાણી જોયેલું છે, અને તે વિષ્ટાની ખાડમાં રહે છે, એ પણ મા-રા જાણવામાં છે. તે સાંભળી મહાત્માએ કહ્યું, ભદ્ર, સાંભળ, હવે તને ખરેખરા બાધ થઇ શકશે. તેને માટે મહાતમા સૂર્વિરયશાેવિજયજી SH. K. રર પાતાના જ્ઞાનાષ્ટકમાં નીચે પ્રમાણે લખે છે---

" मज्जत्यज्ञः किल्लाज्ञाने विष्टायामिव सूकरः ।

ङ्गान। निमज्जति ङ्गाने मराझ इव मानसे" ॥१॥

" ડુક્કર જેમ વિષ્ટામાં મગ્ન થાય છે, તેમ અજ્ઞાની જીવ અ-જ્ઞાનમાં મગ્ન થાય છે, અને આ હુંસ જેમ માનસ સરાવરમાં મગ્ન થાય છે, તેમ જ્ઞાની પુરૂષ જ્ઞાનમાં મગ્ન થાય છે. "

આ શ્લાેક સાંભળતાંજ તે મુમુક્ષુ પુરૂષ પ્રતિષ્ઠુદ્ધ થઇ ગયાે. તેના હુદયમાં પ્રબાધના નિર્મળ પ્રકાશ પડી ગયાે. તેનું શરીર રામાં-ચિત થઇ ગયું. તે આનંદના ઉભરામાં ઉભરાઇને બાલ્યાે—'' ભગ-વન, આપ મારા ખરેખરા ઉપકારી ગુરૂ થયા છાે. આ હંસ પક્ષી પણુ મારા ઉપકારી છે. જેવા ગુરૂને માટે હું શાહ કરવા ની-કળ્યા હતાે, તેવા ગુરૂ મહારાજ મને અનાયાસે પ્રાપ્ત થઇ ગયા છે. મહાશય, આજથી હું આ હંસનીજેમ જ્ઞાની થઇને આ માનસ સરાેવર સમાન જ્ઞાનમાં વર્ષ થઇશ, અને વિષ્ટામાં ડુઝ્કરની જેમ અજ્ઞ થઇ અજ્ઞાનમાં મગ્ન થઇશ નહિ. શાસનદેવ, આ મારી શ્રદ્ધાને દ્રદ્ધ રંખાવા. ''

આટલું કહી તે મુમુક્ષુ પુરૂષે તે મહાત્માના ચરણમાં વ'ઢના કરી અને પુનઃ વિજ્ઞપ્તિ કરી કે, હે મહેત્પકારી ભગવન્ , આપ મા-રાે ઉદ્ધાર કરાે, અને તે મહામુનિ યશાવિજયજીની વાણીને વિશેષ પક્ષવિત કરી મને સમજાવાે.

તે મુમુબ્રુની આ પ્રાર્થના ધ્યાનમાં લઇ તે મહાત્મા આ પ્રમાણે બાલ્યા—" હે ભંદ્ર, સાંભળ. જે જીવ રાગાદિ શત્રુઓના સ'ઘનુ' નિ-વારણ કરવાને અસમર્થ છે, અને સ્વવસ્તુ તથા પરવસ્તુના વિવેચન-માં નિપુણુ નથી, તેમજ જેનામાં યથાર્થ જ્ઞાન નથી, તે અજ્ઞાની કહેવા-ય છે. તે અજ્ઞાની હુમેશાં વસ્તુસ્વરૂપને અન્યથા રીતે પ્રગટ કરે છે, અને તેવા અજ્ઞાનમાં તે મગ્ન રહે છે. તેથી તે સ્વાદિષ્ટ અજ્ઞાદિ પદા-થોંને છેાડી વિષ્ટામાં મગ્ન રહેનારા ડુક્કરના જેવા છે. ડુક્કર જેમ ખા-વાના સારા પદાર્થોને છેાડી વિષ્ટાને પસ'દ કરે છે, તેમ સમ્યગ્જ્ઞાન રહિત અજ્ઞાનો જીવ સર્વ દુઃખાને દૂર કરનાર અમૃત તુલ્ય સર્વજ્ઞ શાસ્તને ત્યજીને કુશાસ્ત્રમાં ઉતરે છે. તેવા અજ્ઞાની સર્વ રીતે નિંદ-નીય છે. જે સાની છે, તે રાજહ સ સમાન છે. રાજહ સ જેમ માનસ સરેા-વરને વિષે રમે છે, તેમ સમ્યગ્જ્ઞાની પણુ આત્મસ્વરૂપને વિવેચન કરનાર, અને સ્વસ્વરૂપ તથા પરસ્વરૂપના નિશ્ચય કરનાર જ્ઞાનમાં ર-મે છે. જે જ્ઞાની હાય, તે હેય તથા ઉપાદેય વગેરે ભેદોથી વસ્તુને સ-મ્યગ્ પ્રકારે જાણનારા છે. તે માહરૂપ અ'ધકારના નાશ કરનાર અને રાગાદિ દેાષના પાકને શાેષણુ કરવામાં સૂર્ય સમાન એવા સર્વજ્ઞભા-ષિત શાસ્ત્રમાં ઉતરે છે.

હે ભદ્ર, જે જ્ઞાન વસ્તુ છે, તે અદ્વિતીય વસ્તુ છે. તે વસ્તુ-ની પ્રાપ્તિ થવી ઘણીજ દુર્લભ છે. સર્વ સ'તાપ શાંત થવાથી જીવ પોતાના સ્વરૂપમાં અવસ્થાન પામે, એજ અદ્વિતીય નિર્વાણ પદ કહે-વાય છે, અને તે નિર્વાણ પદમાં જેનાથી આત્મા વાર'વાર તન્મય થઇ જાય છે, તેજ ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન છે. તે જ્ઞાન બીજા સર્વ જ્ઞાનથી પ્રધાનભૂત છે. તે જ્ઞાનને માટે આર્હત વિદ્વાના એમ પણ લખે છે કે, સ્વભાવની પ્રાપ્તિને માટે જે સ'સ્કાર એટલે સ્મૃતિરૂપ ધારણા તેના જે હેતુ તે જ્ઞાન કહેવાય છે. અહિં સ્વભાવના અર્થ અનંત જ્ઞાનદર્શન આનંદમ-ય આત્મસ્વરૂપ થાય છે. જ્યારે તે આવરણ રહિત થઈ પ્રગટ થાય, ત્યારે તેની પ્રાપ્તિ થયેલી ગણાય છે. આવું જ્ઞાન તેજ આત્માને હિતકા કારી છે, અને તેવા જ્ઞાનથી જ્ઞાની પરમાન દના અનુભવી બને છે, અને આત્માનંદના પૂર્ણ ભાષ્ત્રા થાય છે. જ્યારે આવું સર્વોત્તમ જ્ઞાન પ્રા-પ્ર થાય, ત્યારે જીવની ગ્રંથિના ભેદ થઇ જાય છે. જ્યારે એ ગ્રંથિભેદ કરનારૂં જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું, તાે પછી બીજા શાસ્ત્રાના અભ્યાસના કલેશ કરવાની જરૂર રહેતી નથી.

મુમુક્ષુ પુરૂષે પ્રશ્ન કર્યો, મહાનુભાવ, ગ્રંથિ એટલે શું ? અને તેના ભેદ કેવી રીતે થાય ? તે મને સમજાવા.

મહાત્માએ કહ્યું, હે ભદ્ર, જે કર્મથી રાગ, દ્વેષ તથા મિચ્યાત્વની પરિણુતિ થાય, તે ગ્ર'થિ કહેવાય છે. એ ગ્ર'થિને ભેદનારૂં જે જ્ઞાન તે શુદ્ધ જ્ઞાન કહેવાય છે. એવું જ્ઞાન જેને પ્રાપ્ત થયું હાય, તેને વિવિધ પ્રકારના શાસ્ત્રખંધનની શી જરૂર છે? જો દષ્ટિ રાત્રિના અંધકારને હણુનારી હાય, તા પછી દીપકશ્રેણીનું શું પ્રયાજન છે? મિથ્યાત્વ મા હનીય કર્મની સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ સીત્તેર ક્રોડાક્રોડી સાગરાપમની છે. તે ક-ર્મની ગાંઠ આત્માની સાથે બંધાઇ છે. જ્યારે જીવ એાગણોતેર ક્રોડા ક્રોડી સાગરાેપમ કરતાં કાંઇક અધિક ભાગ ખપાવે છે, ત્યારે તે જીવ ગ્રંથિભેદ કરીને સમકિત ઉપાર્જન કરે છે.

તે મહાત્માનાં આ વચના સાંભળી તે મુમુક્ષ જીવ હુદયમાં પ્ર-સન્ન થઇ ગયા, અને તેણે પાતાના હુદયમાં નિશ્ચય કર્યા કે, મારે કાઇ 'પણ ઉપાયથી આ ગ્ર'થિલેદ કરી આત્માના ઉદ્ધાર કરવા. આવા નિ-શ્ચય કરી તે પુરૂષે તે મહાત્માને વિનયથી કહ્યું, '' મહાનુભાવ, આપ પાતેજ મારા ઉદ્ધારક ગુરૂ છેા. જે આપે આ જ્ઞાની હ'સનુ' પ્રત્યક્ષ દષ્ટાંત ન દર્શાવ્યું હાત, તા મારા હુદયમાં આવા પ્રત્યક્ષ પ્રતિણાધ થાત નહીં. '' આટલું કહી તે મુમુક્ષ પુરૂષે તે મહાત્માને ગુરૂપદ આ-પ્યું અને ત્યારથી તે તેની પાસે રહી તેમની વૈયાવચ્ચ કરવા લાગ્યા, અને આખરે તે પાતેજ જ્ઞાની હ'સ થઇ પાતાના આત્માના ઉદ્ધારક થયા હતા.

હે શિષ્ય, આવી રીતે જે પુરૂષ જ્ઞાનીરૂપ હ સના સમાગમમાં આવે છે, તે અમૃત, રસાયન અને ઐશ્વર્યરૂપ જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે. યતિ શિષ્યે પ્રક્ષ કર્યો, મહાનુભાવ, આપે જ્ઞાનને અમૃત, રસા યન અને ઐશ્વર્યરૂપ કહ્યું, તે વિષે મને સમજાવેા.

ગુરૂ— હે શિષ્ય, મે' જે જ્ઞાનને અમૃત, રસાયન અને ઐશ્વ-ર્યરૂપ કહ્યું છે, તે કાંઇ મારી અુદ્ધિથી કહ્યું નથી, પૂર્વાચાર્યોના વચ-નને અનુસરીને કહેલું છે. તેને માટે ઉપ ધ્યાયજી યશાવિજયજી મહા-રાજ પાતાના જ્ઞાનાષ્ટકમાં નીચે પ્રમાણે લખે છે—

" पियूषमसमुद्रोत्यं रसायनमनौषधम् ॥

त्र्यनन्यापेक्तमैश्वर्य इतानमाहुर्मनीषि**णः ॥ १ ॥** 

"ભુદ્ધિમાન્ પુરૂષેા કહે છે કે, જ્ઞાન સ્મુદ્રમાંથીનહિ ઉત્પન્ન થયેલું અમૃત છે, ઐષ્ષધિ વગરનું રસાયણુ છે અને અન્યવસ્તુની અપેક્ષા ર-હિત અર્ધ્વય છે."

હે શિષ્ય, જેમ પ્રસિદ્ધ અમૃત છે, તે સમુદ્રમાંથી ઉત્પન્ન થયેલું છે, એમ લાૈકિક કહેવત છે, પણ જ્ઞાનરૂપી અમૃત તેથી ભિન્ન છે. સમુ-દ્રમાંથી ઉત્પન્ન થયેલું નથી, તથાપિ તે તેનું સેવન કરનારા આત્માને અજરામર કરે છે. વળી તે એ ષધનાે પ્રયાગ કર્યા િના ઉત્પન્ન ક-રેલું રસાયન છે. જેમ રસાયન શરીરને વૃદ્ધિ અને પુષ્ટિ આપનારૂં છે, તેમ જ્ઞાનરૂપા રસાયન ધર્મરૂપી શરીરને વૃદ્ધિ તથા પુષ્ટિ આપનારૂં છે.તેમજ તે અન્યની અપેક્ષા વગરનું ઐશ્વર્ય છે. લાૈકિક ઐશ્વર્યમાં હાથી, ઘાડા વગેરે બીજા પદાર્થોની અપેક્ષા રહેલી છે, તેમ જ્ઞાનરૂપી ઐશ્વર્યમાં તેવી અપેક્ષા રહેતીનથી. તે સ્વતંત્ર ઠકુરાઇ છે. તેની સમૃગ્ હિ દિવ્ય અને અદ્ભુત છે.

ગુરૂનાં આ વચના સાંભળી તેમના ચતિ અને ગૃહી બ'ને શિ-પ્યાે પ્રસન્ન થઇ ગયા, અને તેમણુ તે ઉપકારી ગુરૂનાે મહાન્ ઉપકાર માન્યાે.



" ध्यायेच्छुक्समय हांतिमृटुत्वाजीवमुक्तिज्ञिः ॥ "

**અર્થ** — "સમતા, નિષ્કપટપણે અને જીવન્મુક્તપણે રહી શુક**લ** ધ્યાન ધ્યાવું. "





ખ્યાે—-હે ગુરૂમહારાજ, આપે જ્ઞાન વિષે જે સમજાવ્યું, અને તે વિષે જે સુગાધક દષ્ટાંત આપ્યું, તેથી અમારી-પર માટેા ઉપકાર થયેા છે. હવે કૃપા કરી ધ્યાન વિષે સમજાવા. ધ્યાન એ શું છે? અને ધ્યાન કરવાથી શાે લાભ થાય છે? એ દષ્ટાંત પૂર્વક વિવેચન કરી સમજાવાે.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્યા, તમે ઘણોજ ઉત્તમ પ્રકારના પ્રશ્ન કર્યો છે. અધ્યાત્મ વિદ્યાનું રહસ્ય ધ્યાનમાંજ રહેલું છે. જે સુજ્ઞ મતુ-પ્ય ધ્યાનનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજે, તાે તે પાતાના જીવનને અધ્યાત્મ વિદ્યાનું પરમ ઉપાસક બનાવી પાતાના આત્માને ઉત્તમ એવા માક્ષ માર્ગના પથિક કરી શકે છે. હે શિષ્યા, નિર્વિકાર ખુદ્ધિ રાખી મન તથા ઇંદ્રિયાના જય કરવાથી શુભ ધ્યાન થઇ શકે છે. ધર્મ અને શુકલ એ બે શુભ ધ્યાન કહેવાય છે. જે ધ્યાતા પુરૂષ શાંત અને દાંત હાેય, તે ધર્મ તથા શુકલ ધ્યાનના અધિકારી થઇ શકે છે. તેવા ઉત્તમ ધ્યાતા છવ દુઃખમાં ઉદ્વેગ પામતા નથી, સુખમાં સ્પૃદ્ધા રાખતા નથી અને તેનામાં રાગ, ભય તથા ક્રોધ હેાતા નથી. તે કાચખાની પેઠે અંગને સ કાચી ઇંદ્રિયાના વિષયથી ખુદ્ધિ પાછી વાળે છે. એવા ધ્યાતા પુરૂષ જ્યારે પાતાના ધ્યાનથી વિરામ પામે, તાેપણુ તે અનિત્ય વગેરે ભાવ-નાને છાડતા નથી, પણુ વિભ્રમ રહિત થઇ અનિત્ય ભાવનાજ ભાવ્યા કરે છે. એવી ભાવના રાખવી એ ધ્યાનના પ્રાણુ કહેવાય છે, અને એવી ભાવના રાખનારા ધ્યાતા પુષ્ટયાનુઅ ધી પુષ્ટય પ્રાપ્ત કરે છે. સમતા, નિષ્કપટતા અને જીવન્મુક્તિતા-એ ત્રણુ પ્રકારની સ્થિતિ રાખનારા ધ્યાતા શુકલ ધ્યાનના અધિકારી થઇ શકે છે. આત્મા છવ્નસ્થપણામાં રહ્યા હાેય, પણુ રાગ દ્વેષના જય કરી જે ધ્યાન ધરે છે, તે શુકલ ધ્યા-નનુ સ્વરૂપ છે.

એ શુકલ ધ્યાનના ચાર પાયા છે. તેમાં સવિતર્ક નામે પેહેલા પાયા છે. જે ધ્યાન કરતાં વિવિધ નયના અને અર્થ, અક્ષર તથા યા-ગવિષેના વિચારા આવ્યા કરે છે, એધ્યાનમાં દ્રવ્ય, ગુણ તથા પર્યાય-ની ગતિ છે. એ શુકલ ધ્યાનના પેહેલા સવિતર્ક પાયાને થાેડા ચ ચળ ત-રંગવાળી સમુદ્રની ઉપમા આપી છે. જેમ સમુદ્રના તર ગા થાેડા ચ ચળ હાેય અને જેવી સમુદ્રની સ્થિતિ દેખાય છે, તેવી સ્થિતિ તે સવિતર્ક ધ્યાનને ધ્યાનારા ધ્યાતા પુરૂષની દેખાય છે. શુકલ ધ્યાનના બીજે પા-યેા **એક**ત્વવિતર્કવિચાર એવા નામના છે. તે પાયા એક પર્યાયરૂ-પ છે. તેને પવન વગરના દીવાની ઉપમા આપેલી છે. પવન વગરના દીવાની જેવી સ્થિતિ હેપ્ય, તેવી તે ધ્યાનના ધ્યાતાનીસ્થિતિ દેખાય છે. શુકલ ધ્યાનના ત્રીજા પાયાનું નામ સૂક્**મકિયાનિવૃત્ત** છે. તે કેવળજ્ઞાનીનેજ હાય છે. તે ધ્યાનની સ્થિતિમાં બાદર ક ચયાગને અ ધો રૂંધવામાં આવે છે અને મન તથા વચનને સર્વરીતે રૂંધવામાં આવે છે.

શુકલધ્યાનના ચાથા પાયા સમુચ્છિવ્નક્રિય નામે છે. એ ધ્યા-ન સવાત્કે છે. તેની અંદર બધી કિયાના ઉચ્છેદ થઇ જાય છે, એટ-લે તે ધ્યાતા પુરૂષ પર્વતની જેમ નિષ્ક પ રહે છે તે વખતે તે સર્વ વિશ્વની સ્થિતિ જાણનાર તે ધ્યાતા શૈલેશીકરણ કરે છે. આ પરમ ઉ-તકૃષ્ટ અને મહાધ્યાન કહેવાય છે. બે પ્રાણી શુકલધ્યાનના પેહેલા બે પાયામાં રહી કાળ કરે, તાતે સ્વર્ગે જાય છે, અને આકીના બે (ત્રીજા અને ચાંગા ) પાયામાં રહી કાળ કરે, તાે તે અવશ્ય માેક્ષને પામે છે. હે વિનીત શિષ્યા, એ શુકલ ધ્યાનનાે પ્રભાવ અદ્ભુત છે, અને તે ધ્યાનના પ્રભાવથી અનેક આત્માઓ માેક્ષે ગયેલા છે.

**યતિશિષ્યે** પ્રશ્ન કર્યો, ગુરૂમહારાજ, એ શુકલ ધ્યાનમાં રહેલેા પુરુષ કાંઇપણ જોઇ શકે કે નહિ? તે મને સમજાવા.

ું ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, શુક્લ ધ્યાનમાં રહેલાે પાણા કાંઇપણ જોઇ શકતાે નથી. તેમ તેમને કાંઇપણ સાંસારિક ભાવ જોવાની ઇચ્છા રહેતી નથી. પણ જ્યારે તે શુક્લ ધ્યાનથી વિરામ પામે છે, ત્યારે તે ચાર વસ્તુને સારી રીતે જોઇ શકે છે. પ્રથમ તાે તે આશ્રવના નાશ જોઇ શકે છે, બીજું આ સ'સારના સ્વરૂપને જોઇ શકે છે, ત્રીજું ભ વની પર'પરાને દેખી શકે છે અને ચાથું બીજા પદાર્થની અંદર આ-ત્માના વિપરિણામ જોઇ શકે છે.

ગ્રહુસ્થ શિષ્ય—મહાનુભાવ, મેં ઘણા વિદ્વાના પાસેયી સાં-ભળ્યું છે કે, જૈનશાસ્ત્રમાં જે લેશ્યાએા કહેલી છે, તે શુકલ ધ્યાનમાં આવે છે, તે વાત કેવી રીતે છે? તે સમજાવેા.

ગુરૂ—હે ગૃહુસ્થશિષ્ય, એ ખરીવાત છે. મનની એક જાતની વિચારની પરિણતિ તે લેશ્યા કહેવાય છે. શુકલ ધ્યાનના પેહેલા એ પાયામાં બે લેશ્યા રહે છે, ત્રીજા પાયામાં શુકલ લેશ્યાજ રહે છે, અ-ને ચાથા પાયામાં એકે લેશ્યા રહેતી નથી. તે લેશ્યા શું કહેવાય અ-ને તેના કેટલા પ્રકારછે ?તે વિષે હું તમને બીજે કેાઇ પ્રસ ગે જણાવીશ.

સુનિ શિષ્ય—હે લગવન જેને શુકલ ધ્યાન થયું હોય, તેનાં શા શા ચિન્હા છે ? તે કહાે.

ગુરૂ—હે શિખ્ય, તે વિષે એક દર્ષાત છે, તે તું∣એકચિત્ત સાંભ ળ—કાેઇ એક નગરમાં જીવસિંહ નામે રાજા હતા, તેની પાસે પાં-ચ હજૂરી માણુસાે રહેતા હતા. રાજા તેમની ઉપર સારા વિશ્વાસ રાખ તાે અને તેમની સલાહ પ્રમાણે ચાલતાે હતાે. તે હજીરી લાેકાે સ્વભા વે નઠારા અને દુરાચારી હતા, તેથી તેમણે રાજાને અવળે માર્ગે ચ-ડાવા માંડયાે. આથી વસ્તીમાં તે રાજાની ઘણી નિ'દા થતી હતી. લાે-કા રાજાની અપકીર્ત્તિ કહેતા અને તેને અતિશય ધિક્કારતા હતા.

એક વખતે રાજાના અન્યાયથી ક'ટાળી ગયેલા લાેકા એકઠા થઇ વિચાર કરવા લાગ્યાકે, '' હવે આપણે શું કરવું ? અને આપણા રાજાને નીતિમાર્ગમાં લાવવાને શાે ઉપાય કરવાે ?" છેવટે તેમણે પ્ર જાના અગ્રેસર એવા એક વિદ્વાન્ ગૃહસ્થને વિન તિ કરીકે, ' તમારે સારી સમજૂની આપી રાજાને સુધારવાે. ' તે ગૃહસ્થ નિઃસ્પૃહ હતાે, તેથી તેણે તે કામ પાતાને માથે લીધું અને તે રાજાની પાસે નિત્યજ-વા લાગ્યાે. અનુક્રમે કેટલેક દિવસે તેનું શિક્ષણુ રાજાના હુદયમાં સ્થા-પિત થયુ:.

તે રાજાના પાંચે હજીરી લોકો રાજાની પાસે જીદાજીદા દુરાચાર દર્શાવી તેમાં રાજાને પ્રેરતા હતા. પ્રતિબાધ પામેલા રાજાના હૃદયમાં પાતાના હજીરી લોકા દુરાચારી છે, એવું ભાન થવાથી તેણે અનુક્રમે એક એક હજીરીને પાતાનાથી દૂર કરવા માંડ્યા, તથાપિ તેએા કાઇ-કાઇવાર લાગ જોઇને રાજાની પાસે દાખલ થઇ જતા હતા. પેલા પ્રજાના વિદ્વાન અગ્રેસરે દીઈવિચાર કરી રાજાને એક તેજસ્વી ચક્ર આપ્યું અને તે સાથે સ્ત્રચવ્યું કે, "જ્યારે કાઇપણ દુરાચારી આપ-ની પાસે આવે અથવા કાઇ દુરાચારની વાત કરે, ત્યારે આપને આ ચક્રની તરફ જોવું, એટલે આપનું હૃદય સદાચારમાં ૮ઢ થશે." તે વિદ્વાનની તેવી સૂચનાથી રાજા તે પ્રમાણે વર્ત્તવા લાગ્યા, એટલે પેલા દુરાચારી હજૂરી લોકો તેનાથી દૂર રહેવા લાગ્યા. છેવટે રાજાએ પેલા દિવ્ય ચક્રના પ્રભાવથી તે પાંગે હજૂરી લોકોનો ત્યાગ કરી દીધા, તેથી રાજા તદ્દન સુધરી ગયા અને તેની પ્રજામાં સારી કીર્ત્તિ પ્રસ રવા લાગી.

હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંતનાે ઉપનય એવા છે કે, જે રાજા છે, તે જીવ સમજવા. તેની સાથે લાગુ પડેલા જે પાંચ હજૂરી લોકા તે હિંસા, માહ, અવિવેક, અત્યાગ; અને ભીરૂપહ્યું—એ પાંચ દુર્ગુણા સમજવા. રાજાને જે પ્રજાનાે નાયક પ્રજાની વિજ્ઞપ્તિથી સુધારવા આ-વ્યા, તે ધર્મગુરૂ સમજવા. ધર્મગુરૂએ ઉપદેશ આપ્યાથી રાજારૂપી જીવ પ્રતિબાધ પામ્યા અને તેણે પેલા પાંચેહજીરીઆ ઉપરથી પ્રીતિ ઓાછી કરી દીધી. છેવટે ગુરૂએ જે ચક્ર આપ્યું હતું, તે શુકલ ધ્યાન સમજવું. તે શુકલ ધ્યાનના પ્રભાવથી રાજારૂપી જીવે પેલા પાંચ દુ-ર્ગુણરૂપી હજીરીઓના ત્યાગ કરી દીધા હતાે.

હે શિષ્ય, આ ઉપરથી સમજવાનું છે કે, જે આત્માને શુકલ ધ્યાન થશું હાેય, તેનામાં અહિસા, અમેહ, વિવેક, ત્યાગ,નિર્ભયતા એ પાંચ ગુગે઼ા પ્રગટ હેાય છે. એટલે જેને શુકલ ધ્યાન થયુ' હેાય,તે જીવ અહિંસક, માહર′હત, વિવેડી, ત્યાગ બુદ્ધિવાળાે, અને (નર્ભય એ ટલે ઉપસગોંથી ન′હ ભય પામનાર હેાય છે.

મુનિશિષ્યે કહ્યું, ભગવન્ , આપે આપેલા આ દર્ષાતથી મને સંપૂર્ણ બાેધ પ્રાપ્ત થયેા છે. શુકલ ધ્યાનનું પૂર્ણ સ્વરૂપ મારા સમ-જવામાં આવી ગયું છે. હવે આપને એટલુંજ પૂછવાનું છે કે, એઉ-ત્તમ ધ્યાન કરવાથી શાે લાભ થાય?તે મને કૃપા કરો કહાે.

ગુરૂ—હે શિષ્યા, લગવ'તની આજ્ઞા પ્રમાણે એ ધ્યાનનાે શુ-દ્ધ ક્રમ જાણી જે તેના અભ્યાસ કરે, તે પુરૂષ સ'પૂર્ણ અધ્યાત્મના વેત્તા થાય છે.

ગુરૂનાં આ વચનેા સાંભળી તે અ<sup>-</sup>ત શિષ્યેા હુદયમાં અત્ય<sup>-</sup>ત <sup>-</sup> પ્રસન્ન થયા હતા.



### પ ચગિંશત્ બિંદુ—શમ.

## " इानःचानःषःशीलसम्यक्त्वसहितोऽप्य हो । तं नामोति गुणं साधुर्यं प्राप्नोति ज्ञमान्वितः" ॥ १ ॥

અર્થ----"શમતાવાળાે સાધુ જે ગુણુને પ્રાપ્ત કરે છે, તે ગુણુને જ્ઞાન, ધ્યાન, તપ, શીલ અને સમ્યકત્ત્વે સહિત એવા સાધુ પણુ પ્રા-પ્ત કરી શકતાે નયી.''

તિ—કે ભગવન્, આપના મુખથી મેં શમનું માહા-ત્મ્ય ઘણીવાર સાંભળ્યું છે, પણ તે શમ કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? અને શમથી કેવા કેવા લાભ મળે ? એ મને દર્ણતપૂર્વક સમજાવા.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, આ પ્રશ્ન ઘણાેજ ઉપ

ચાેગી છે. તેમાં ખાશ કરીને સાધુઓને વધારે ઉપયાેગી છે. કારણુકે, SH. K. ૨૪

૧૮૫

સાધુઓ શમતાથીજ પાતાનું ચારિત્ર પાળી શકે છે. અને તે ગુણુના પ્રભાવથી છેવટે આ અન'ત સ'સારરૂપ સાગરને તરી તે માેક્ષના મ-નાહર મેહેલમાં દાખલ થઇ શકે છે.

હે શિષ્ય, પ્રથમ શમ એટલે શું ? તે અવશ્ય જાણવાનું છે. જે સંકલ્પ વિકલ્પ રહિત એવા સ્વસાવમાં રાખે તેવા જ્ઞાનના પરિપાક તે શમ કહેવાય છે. જે એવું જ્ઞાન મેળવે કે, જે જ્ઞાનના પ્રસાવથી મનુષ્યનું હુદય સંકલ્પ વિકલ્પ રહિત થઇ જાય, તેનું નામ શમ કહેવાય છે, આ જગતમાં કર્મને લઇને વિષમતા થયા કરે છે. તે વિ ષમતાને નહીં ઇચ્છતાે યાગી બધા જગતને ચેતનાની સત્તારૂપે સમાન ન ગણે તે શમને પામેલા ગણાય છે. એટલે જગત્વાસી જીવાની અંદર જે હીનતા, ઉત્તમતા રહેલી છે, અર્થાત બાદ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શૂદ્ર વગેરે જાતિ લેદ, એકે દ્રિયાદિ લેદ, સુખુદ્ધિ, દુર્ખુદ્ધિ, સધન, નિર્ધન, જ્ઞાની, અજ્ઞાની, આદિલેદથી જે તારાતમ્યપણું રહેલું છે તેને જે ઇચ્છતા નથી. તે શમગુણને પામેલા સમજવા. તેવા શમગુણી આતમા આત્મસ્વરૂપથી અભિન્ન અથવા સ્વતુલ્ય નિર્વિકાર શુદ્ધ ચૈત-ન્ય સત્તારૂપે ત્રિભુવનને વિષે રહેલા જીવાને સમાનરૂપે જોવે છે. તે શમમુનિ મહાત્મા માક્ષના પૂર્ણ અધિકારી છે.

હે શિષ્ય એ શમગુણી મુનિ સ્વયંભૂરમણની સાથે સ્પર્ધા કર-નાર છે. આ સ્થાવર-જંગમરૂપ જગત્માં કાઇની સાથે તેની ઉપમા અપાય તેમ નથી. જે મહાત્માએાનાં મન હંમેશાં શમરૂપ અમૃતથી સિંચન થયેલાં છે. તેને રાગરૂપી સર્પનું વિષ દહન કરી શકતું નથી. અર્થાત્ તે વીતરાગ થઇ શકેછે. તે ઉપર એક મનેારંજક દર્ષાંત સાંભ-ળવા જેવું છે---

કાઇ એક મહાત્મા જૈનમુનિ ભારતવર્ષ ઉપર વિચરતા હતા. તેઓ જ્ઞાનથી વિભૂષિત અને વૈરાગ્યથી રંગિત હતા. તેઓ કાઇ સમૃદ્ધિન ળા શહેરમાં આવી ચડ્યા. તે શહેરના રાજા ઘણા આસ્તિક અને જૈનધર્મી હતા. તેના જાણવામાં આવ્યું કે, કાઇ મહાત્મા મુનિ પા-તાના નગરમાં આવેલા છે, આથી તે રાજા તે મહાત્માની પાસે આ વ્યા. તે મહાત્માને વંદના કરી રાજાએ વિન'તિ કરી કે, મહારાજ, કૃપા કરી મારે ઘેર પધારા. હું આપની સેવા ભક્તિ કરી કૃતાર્થ થા-ઉ. મહાત્મા મુનિએ કહ્યુ, રાજે દ્ર, આપનું ઘર સમૃદ્ધિથી ભરપૂર હાેય છે, તેમજ અનેક બતના વિકારી પકાર્થો રાજભુવનમાં રહેલા હાેય છે, તેથી અમારે મુનિઓને આપને ઘેર આવવુ ઉચિત નથી. મુનિનાં આવાં વચન સાંભળી રાજાએ તેમને ઘણા આગ્રહ કર્યો, અને જણાવ્યું કે, આપ થાડીવાર પણ મારે ઘેર પધારી મારા ઘરને પ-વિત્ર કરા. રાજાના અતિ આગ્રહ બેઈ મુનિએ દાક્ષિણ્યતાને લઇને ક-હ્યુ કે, આવતી કાલે હું તમારે ઘેર આવીશ, પણ ત્યાં ક્ષણવાર રહીશ. રાજાએ તે વાત માન્ય કરી અને પાતે હુદયમાં ખુશી થતા પાતાના દરબારમાં આવ્યા.

રાજાએ ઘેર આવી વિચાર કર્યો કે, " કાલે ગુરૂ આવવાના છે, તેથી રાજમેહેલને ઘણા સુશાભિત કરવા અને જાતજાતનાં ચિત્રા તે-માં ગાઠની તેને ઘણા મનાહર બનાવવા કે જેથી ગુરૂ પ્રસન્ન થઇ આપણા મેહેલમાં વાસ કરે. " આવું વિચારી રાજાએ પાતાના સેવ-કાને હુકમ કર્યો કે, આવતી કાલે મારા ગુરૂ રાજમેહેલમાં આવવાના છે, તેથા તમારે જાતજાતની રચનાથી રાજમેહેલને શણગારવા કે, જેથી ગુરૂ પ્રસન્ન થઇ આપણા રાજમેહેલમાં લાંબા કાળ વાસ કરે." રાજાની આજ્ઞાથી સેવકાએ તેમ કરવા માંડ્યું અને ક્ષણવારમાં મેહે-લને ઇંદ્રભુવનના જેવા બનાવી દીધા.

બીજે દિવસે પ્રાતઃકાળે રાજા નિત્યક્રિયા કરી ગુરૂને ઉપાશ્ચયે આવ્યા અને તેમને પાતાના રાજમહેલમાં આવવાને વિન તિ કરી. ગુરૂ પાતે આપેલા વચન પ્રમાણે રાજમહેલમાં જવાને તૈયાર થયા. રાજા ગુરૂની સાથે પગે ચાલી તેમને પાતાના મહેલમાં લાવ્યા. પુદ્દગળના સ્વરૂપને જાણનારા ગુરૂ મેહેલની શાભા જોઇ કાંઇ પણ હર્ષ પામ્યા નહીં. તેઓ સમદષ્ટિએ ઇર્યાપથિઠી પાળતા ચાલી મેહેલમાં આવ્યા. રાજાએ તેમને સિંહાસન ઉપર બેસવાને કહ્યું, તથાપિ ગુરૂ પાતાને તે કલ્પતું નથી, એમ કહી તે આસન ઉપર બેઠા નહિ. પછી રાજાએ પા-તાની રાજયસમૃદ્ધિ ગુરૂને બતાવા માંડી ગુરૂ સમદષ્ટિથી જોવા લાગ્યા. તેમણે કેાઇ જાતના માહ ધારણ કર્યો નહિ. ક્ષણવારે રાજાએ ગુરૂને વિન તિ કરી કે, ગુરૂ મહારાજ, આ મહેલમાં ગાઠવેલાં ચિત્રા જીવા. તેઓમાં તમને કર્યુ ચિત્ર મને હર લાગે છે ? ગુરૂ હસતા હસતા બા લ્યા—''રાજે દ્ર, એ બધાં ચિત્રા પુદ્દગલિક છે. તેઓમાં મનાહરતા છેજ નહિ. કારણુકે, પુદ્દગળના વિકારા ક્ષણિક છે. જે મનાહરતા અત્યારે છે, તેવી મનેાહુરતા કાળે કરીને ઓાછી થઇ જાય છે. જો તે મનેાહુર-તા ચિરસ્થાયી હોત, તા તે પ્રશ સા પાત્ર ગણુત." ગુરૂનાં આવાં જ્ઞાન-પેષ્ધક વચના સાંભળી રાજાએ વિચાર કરવા માંડયા કે, "આ ગુરૂ તત્વ-દૃષ્ટિ છે, તેથી તેમને અમારા સુંદર મેહેલ આકર્ષી શકશે નહિ. તથા-પિ તેમના હુદયને પ્રીતિ ઉપજે એવા પ્રયત્ન ક વા જોઈએ." આવું વિચારી રાજાએ ગુરૂને આગ્રહથી વિનંતિ કરીકે, "ભગવન, આપ વ-રાગ્યથી રંગીત છે, તેથી આપના હુદયનું આકર્ષણ થવું અશકય છે, તથાપિ એક પુદ્રગલિક શાભા જાવાની ખાતર આપ આ મેહેલમાં ફરી . તે ભૂમિને પવિત્ર કરા."

રાજાનાં આવાં આગ્રહી વચનથી તે મહાત્મા મેહેલની આસ પાસ કરવા લાગ્યા. તેવામાં એક કુદ્રતી શાભાવાળા દેખાવનું ચિત્ર મહાત્માના જેવામાં આવ્યું, તે ચિત્રમાં પાણીના પુરવાળો એક નદી હતી. તેમાં આકાશમાંથી ધાધબ ધ વરસાદ પડતા હતા, અને તે નદી નું પૂર કાંઠા ઉપર આવેલા વૃક્ષાને મૂળમાંથી ઉખેડતું હતું. આ દે-ખાવનું ચિત્ર જોઇ મહાત્મા પ્રસન્ન થઈ ગયા. અને તે ચિત્રની પાસે ક્ષણવાર ઉભા રહ્યા. આ વખતે ગુરૂની દૃષ્ટિની સ્થિરતા જોઇ રાજાએ ચિત્તવ્યું કે, "આ મનાહર ચિત્રે ગુરૂના મનને આકર્ષ્યુ. બહુ સારી વાત થઈ. હવે ગુરૂ આ મેહેલમાં ચિરકાળ રહેશે." આ પ્રમાણે રા-જા ચિત્તવતો હતો. ત્યાં તે મહાત્મા નીચે પ્રમાણે શ્લોક બાલ્યા—

" ध्यानदृष्टेईयानद्याः ज्ञामपूरे प्रसर्वति ।

विकारतीरट्रज्ञाणां मूझाउन्द्र्सनं जवेत्" ॥ ? ॥ અ શ્લેષ્ક સાંભળી રાજાને આશ્ચર્ય થઇ આવ્યું, તરત તેણે મહાત્માને વિનયથી કહ્યું, "ભગવન, આ ચિત્રમાં આપે શું જેયું ? અને તે જેઇ આપ શામાટે શ્લેષ્ક બાલ્યા ? એ શ્લેષ્કના ભાવાર્થ શા છે? મને લાગે છે કે, મારા ભાગ્યના ઉદય થયા. કારણકે, આ-પની મનાવૃત્તિ આ ચિત્રને જોઈ પ્રસન્ન થઇ છે. તેયી આપ આ મે-હેલમાં વિશેષવાર નિવાસ કરવાની ઈચ્છા કરશા.

રાજાનાં આ વચન સાંભળી તે મડાત્મા બાેલ્યા—રાજે દ્ર, મારી મનાવૃત્તિ તમારા જાગુવામાં આવી નથી. આ કુદ્રતી ચિત્રના દેખાવે મારી મનાવૃત્તિને શમ તરફ દાેરી છે. અને તેથી તે મારી પરમ ઉ-પકારિણી થઈ છે. આ દેખાવે મારા મનને જે આનંદ આપ્યા છે, તે આન'દ સાંસારિક કે વ્યવહારિક નથી, પણ આધ્યાત્મિક આન'દ છે. રાજા---હે લગવન્, એ આધ્યાત્મિક આનંદ કેવા છે? અને

તેના આ ચિત્રની સાથે શી રીતે સંબંધ છે ? તે મને સારી રીતે સમજાવા.

મહાત્માએ આનંદપૂર્વક કહ્યું, રાજે'દ્ર, આ ચિત્રકાર કાેઇ વૈરાગ્ય દશાને પામેલા દેખાય છે. તેણે આ ચિત્રની અંદર શ્રીયશાે-વિજયજી મહારાજની વાણીના આખેહૂબ ચિતાર ખડાે કર્યો છે. રાજા, આ ચિત્ર કાેણે રચેલું છે ? તે કહાે.

રાજાએ કહ્યું, મહારાજ, આ ચિત્રના કર્ત્તાને હું જાણતાે નથી, કારણકે. તે મારા સ્વર્ગવાસી પિતાએ કરાવેલું છે. મારા સ્વર્ગવાસી પિતા હુમેશાં સત્સ ગમાં રહેનારા હતા અને આર્હત ધર્મના પરમ ઉપાસક હતા. તેઓએ અંતકાળે મને એવી સૂચના આપી હતી કે, વત્સ, જયારે તારી વય યાગ્ય થાય, ત્યારે તું મારા રચાવેલાં કેટલાં-એક ચિત્રાનું અવલાેકન કરજે અને તેને આશય કાેઇ મહાત્માની આગળથી જાંહી લેજે. મહાશય,એ વાતને હું તદ્દન ભુલી ગયા હતા, આજે આપના કહેવાથી મનેતે વાત સ્મરણમાં આવી છે, મહાત્મા, હવે મને આ ચિત્રના ખરાે આશય સમજાવા, રાજાનાં આવાં વચન સાંબળી તે મહાત્મા મુનિ ખાલ્યા-હે રાજા, આ કુદ્રતને દર્શાવનારૂં ચિત્ર સુજ્ઞ આત્માને સારા બાેધ આપે છે. જે આ નક્ષ છે, તે દયા સમજવી તેની અંદર જે આ પૂર આવ્યું છે, તે શમ સમજવા. જે આ મેઘની વૃષ્ટિ છે, તે ધ્યાન સમજવું અને જે આ કાંઠા ઉપરના વ્ર-ક્ષા મૂળમાંથી ઉખેડાય છે, તે વિકાર સમજવા. એટલે ધ્યાન૩પી મે ઘની વૃષ્ટિથી દયારૂપ નદીમાં શમરૂપ પાણીનું પૂર આવવાથી વિકારરૂ પી તીરના વૃક્ષાનું મૂળમાંથી ઉન્મૂલન થાય છે. અર્થાત શુભ ધ્યાન-થી દયા તથા શમ વૃદ્ધિ પામે છે, અને તેથી કરીને વિકારા દૂર થઈ જાય છે.

હે રાજા, આ ચિત્રના દેખાવ મહાત્મા યશાવિજયજી મહારાજ-ની વાણીને અનુસરતા છે. તે મહાત્માએ પાતાના જ્ઞાનસારમાં આવે-લા શમાષ્ટકમાં તેવાજ ભાવાર્થના શ્લાક લખેલા છે-જે મે' તમને સંભળાવ્યા હતા.

મહાત્માના મુખથી આ વચના સાંભળી તે આસ્તિક શજા ખુશી

થયેા અને મહાત્માની નિર્મોહ અને વીતરાગ મનાવૃત્તિથીતે પ્રશ'સા કરવા લાગ્યાે.

પછી રાજા તે મહાત્માને તે ચિત્રની પાસે રહેલાં બીજા' ચિત્રા જેવા લઇ ગયા. શું ગાર અને વિકારથી ભરપૂર એવાં બીજા' ચિત્રા મ-હાત્માની મનેાવૃત્તિને રૂચિકર લાગ્યાં નહીં. બીજા ચિત્રા જેતાં જેતાં મહાત્મા આગળ ચાલ્યા, ત્યાં એક સુંદર ચિત્ર જોવામાં આવ્યું. તે ચિત્રમાં એક હાથી અને ઘેાડાની વચ્ચે બેઠેલા અને હર્ષિત વદને રહે-લા કેાઇ મુનિ ચિત્રેલા હતા. આ દેખાવ જોઇ તે મહાત્માની દૃષ્ટિ તે-ના તરફ આકર્ષાણી. તેએા ધ્યાન આપી તે સુંદર ચિત્રનું નિરીક્ષણ ક-રવા લાગ્યા. મહાત્માને તે ચિત્રમાં સ'લગ્ન થયેલા જોઇ રાજા ખુશી થયા, તેણે પાતાના હુદયમાં વિચાર્થ કે, ''આ ચિત્રમાં પણ કાંઇકબાે-ધક આશય હશે. તે શિવાય આ મહાત્માની દષ્ટિ તેમાં આસક્ત થાય નહી," આવું વિચારી તેણે મહાત્માને વિનયથી પૂછ્યું, કુપાનિધાન, આ દેખાવ શું સૂચવે છે? તે સમજાવા. રાજાના પૂછવાથી મહાત્માએ સાન દવદને જણાવ્યું, રાજા, આ દેખાવ પણ શ્રીયશાવિજયજી મ-હારાજની વાણી ઉપરથી ઉદ્ભવેલાે લાગે છે. જે આ મુનિની પાસે હાથી અને ઘેહા ચિત્રેલા છે-તે મુનિરૂપી રાજાને જ્ઞાનરૂપ હાથી અને ધ્યાનરૂપ ઘાડા સમજવા. જે આ મુનિની આસપાસ સંપત્તિ દેખા-ય છે, તેશમરૂપ સંપત્તિ સમજવી. અર્થાત્ શમરૂપી સામ્રાજ્યની સં-પત્તિવાળા મુનિરૂપ રાજાનીપાસે જ્ઞાનરૂપી હાથી ગર્જના કરી રહેલ છે અને ધ્યાનરૂપી અશ્વ વિલસી રહેલ છે. તેવાજ ભાવાર્થના શ્લાેક શ-માષ્ટકમાં નીચે પ્રમાણે છે---

"गर्जद्ज्ञानगजोतुंगा रंगद्ध्यानतुरंगमाः ।

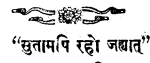
जयन्ति मुनिराजस्य शमसाम्राज्यसंपदः" ॥ १॥

"જેમાં જ્ઞાનરૂપી ગજે'દ્ર ગર્જી રહેલ છે અને ધ્યાનરૂપી અશ્વ વિલાસ કરી રહેલ છે, એવી મુનિરૂપ રાજાની શમરૂપ સામ્રાજ્યની સ'પત્તિઓ જય પામે છે. "

સુનિના સુખથી આ શ્લાક સાંભળી રાજા પ્રતિબાધ પામ્યા, અને તેણે નિશ્ચય કર્યો કે, '' મારે પણ એ શમરૂપ સાસાજયની સ'-પત્તિ ગ્રહણ કરવી. આ લાૈકિક રાજ્યની સ'પત્તિ કરતાં તે સવોત્કૃષ્ટ છે." આવું ચિંતવી તેણે તે મહાત્માની પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી હતી. હે વિનીત શિષ્ય, આ દ્રષ્ટાંત ઉપરથી તારે સમજવાનું છે કે, હુમેશાં મુનિએ શમને ધારણ કરવું જાઇએ. જ્યાંસુધી શમસંપત્તિ પ્રાપ્ત થઇ નથી, ત્યાંસુધી ચારિત્ર ધર્મની સાર્થકતા થતી નથી. શમ એજ સાધુજનનું આભૂષણુ છે. શમના પ્રભાવથી મુનિ જીવન ઉચ્ચ સ્થિ-તિમાં આવી શકે છે. આ સ'સારની અનેક ઉપાધિથી પરિતસ થયેલા હુદયને પરમ શાંતિ આપનાર શમજ છે. ગુરૂનાં આ વચન સાંભળી યતિ શિષ્યે વિનયથી કહ્યું, ગુરૂમહારાજ, આપે શમનું સ્વરૂપ સમજવી મારી પર મહાન ઉપકાર કર્યો છે. શમ એ શી વસ્તુ છે? અને શમ-ના પ્રભાવથી કેવા લાભ થાય છે? એ વાત મારા જાણવામાં સારી રીતે આવી ગઇ છે. આપે કહેલ શમના સ્વરૂપથી મારે મારા ચા-રિત્ર માર્ગમાં ચાલવું સુખકર થશે.

## ષડ્ત્રિ'શ ભિ<sup>\*</sup>દુ—કામના બાપ કાણ?

Mara»



#### साहित्य.

અર્થ---"એકાંતમાં પુત્રીના પણ ત્યાગ કરવા."

ેહસ્થ શિષ્ય—હે ભગવન , ઘણીવાર સાંભળવામાં આવે છે કે, કામદેવ એ મનાભૂ એટલે મનમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા કહેવાય છે. તેમ વળી લૈકિક શા-

સ્નમાં એમ પણ કહે છે કે, તે કુષ્ણ વાસુદેવના પુત્ર પ્રદ્યુગ્નથી ઉત્પન્ન થએલા છે. કાેઈ તેને અન'ગ એટલે અ'ગ વગરના કહે છે. તા તે ખ રી વાત શું છે? તે કપા કરી સમજાવા.

ગુરૂ--- હે ગૃહસ્થ શિષ્ય, તે' બહુ સારા પ્રશ્ન કર્યો. તે વિષે લૈં-કિકમાં જુદી જુદી રીતે કહેવામાં આવે છે. પણ ખરી રીતે તેના અર્થ ઘણાે ગ'લીર છે. પ્રથમ તાે તત્ત્વ દષ્ટિથી જો કહીએ, તાે તે મનમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે, એ વાત સત્ય ઠરે છે. કારણકે, ઇદ્રિયાના વિષયનું મ-નમાં સ્મરણ થવાથી કામવિકાર ઉત્પન્ન થાય છે તથાપિ તેને સુગ-મતાથી સમજવા માટે એક કવિનુ દષ્ટાંત છે, તે તું એક ચિત્તે સાંભળ.

કાેઇ એક રાજા સાહિત્ય વિદ્યાના શાખી હતા. તે હંમેશાં કવિ-ચ્યાની સભા ભરતા અને તેમાં નવી નવી કવિતાએા સાંભળતા. કાેઈ કાેઇ વાર તે વિદ્વાના અને કવિએાને વિચિત્ર પ્રશ્ના પૃછી તેના ઉત્તર આપવાને અતિશય આગ્રહ કરતા હતા. એક વખતે તે રાજા કાેઇ સાહિત્યનું પુસ્તક વાંચતાે હતા, તે વખતે કેટલાંએક કામદેવનાં નામ તેના વાંચવામાં આવ્યા. આ ઉપરથી તેને વિચાર થયેા કે,''આજગ-તને અકુત્ય કરાવનાર, ભારે શિક્ષાને અપાવનારઅને નેત્ર છતાં અ'ધ <u>અનાવનાર એવા કામદેવ કાેણે પેદા કર્યો હશે? તેના પિતા કાેણ હશે?</u> જેણે કામદેવ જેવા કુપુત્રને ઉત્પ**ન્ન** કર્યો હશે, તેણે આ જગત્ના છ⊦ વાને માેટી હાનિ કરેલી છે. સાહિત્યમાં કામદેવની ઉત્પત્તિ વિષે જુદા જીદા મત પડે છે. તેા તેનેા સત્ય ઉત્પાદક કેાણ હશે ? તે જાણવું જેઈ એ." આવું વિચારી તે વિદ્વાન રાજાએ એક સભા ભરી પાતાના આ-શ્રિત વિદ્વાનાને બાેલાવ્યા. આશ્રિત વિદ્વાના અને કવિએા રાજાની આજ્ઞાથી હાજર થયા. જ્યારે સભા પૂર્ણ રીતે ભરાઇ ગઇ એટલે રા-જાએ સર્વ વિદ્વાનાની સમક્ષ પ્રશ્ન કર્યો કે, હે વિદ્વાના, આપણા સા-હિત્ય શાસ્ત્રમાં કામદેવને मनोन्नू, मनोज, मदन, मार, प्रद्युम्नज, એવાં નામ આપે છે. વળી કાેઇ સૌથી ઉત્પન્ન થયેલ કહે છે. તેં તેનો ઉત્પન્ન કરનાર ખરા બાપ કાેણ્ તેનાે ઉત્તર આપાે. વિદ્વાનાએ વિ-ચાર કરીને જીદી જીદી રીતે સિદ્ધ કરવા માંડ્યું, પણ કાેઇ વાત રાજા-ના મનમાં રૂચિ નહિ. પછી રાજાએ તેમને કહ્યું કે, '' તમારામાંથી કાેઇએ મને રૂચિકર આવે તેવે৷ ઉત્તર એક માસની અંદર આપવેા. વિદ્વાના તે વાત કબૂલ કરી પાતપાતાને સ્થાને ગયા, અને તેના વિ ચાર કરવા લાગ્યા. એક માસ પૂરાે થવા આવ્યાે, તથાપિ કાેઇ તર-કથી તેના સ તાેષકારક ઉત્તર મળ્યેા નહિ. એક ચતુર વિદ્વાનને ઘેર એક વિદુષી પુત્રી હતી. તેણે પાતાના વિદ્વાન્ પિતાને ચિતાતુર ેનઇ પૂછ્યું, પિતાજી, આપ ચિંતાતુર કેમ છેા? થેાડી વારતાે તેણીના પિતા-એ તે વાત કહી નહિ, પણ જ્યારે તે વિદ્વષી પુત્રીએ અતિઆગ્રહ કર્યો,

ત્યારે તે વિદ્વાને પાતાની પુત્રીને રાજાએ જે પ્રશ્ન કર્યો હતા,તે અધી વાત જણાવી. આ વાર્ત્તા સાંભળી તે ચતુર સુતા કેટલાક દિવસ સુધી કાંઇ બાેલી નહિ.

તે વિદ્રાનને તે એકજ પુત્રી હતી. તેની માતા તેણીને આલ્યવ-યમાં મૂકી મૃત્યુ પામી હતી. તે પુત્રીને તેજ નગરમાં કાઇ પ્રતિષ્ઠિત ગૃહસ્થને ઘેર પરણાવી હતી. પુત્રી કાેઇ કાેઇવાર સાસરે જતી અને કાેઇ કાેઇવાર પિતાનું ગૃહકાર્ય કરવાને આવતી હતી. તે વિદ્રાનના ઘરમાં બીજું ગૃહકાર્ય કરવાને એક દાસી રહેતી, જે હમેશાં તે વિદ્રા-નના ઘરનું પરચૂરણુ કામ કરતી અને તેની પુત્રીની સાથે રહેતી હતી.

એક વખતે રાત્રિના પેહેલ: પેહારમાં ઉત્તમ પ્રકારના શુંગાર ધારણ કરી તે પુત્રી સાસરે જવાને તૈયાર થઇ. પિતાની આજ્ઞ લેવા આવી, એટલે પિતાએ તેને રજા આપી. ચતુર પુત્રી ઘરના દ્વાર બાહેર જઈ પાછી વળી, અને તેણીએ પિતાને કહ્યું, આજે મને સાસરેજતાં અપશુકન થાય છે, માટે હું નહીં જાઉં. તેમ વળી તે એવાં અપશુકન થયાં છે કે, જેચી મારા જેવ બળ્યા કરે છે, માટે હે પિતા, કાંઇપણ મનેારંજક સાહિત્યની વાર્ત્તા કરી મારા આત્માને આનંદ આપેા. પુત્રી વત્સલ પિતાએ પછી પાતાની વિદ્રાન્ પુત્રીની સાથે મનારંજક વાર્ત્તા કરવા માંડી. જેમ જેમ રાત્રિ થતી ગઇ, તેમ તેમ વાર્ત્તામાં રસનાે જમાવ થતાે ગયાે. જ્યારે મધ્ય રાત્રિ થઈ ત્યારે એ શુંગારધારિણી સુતાને જોઈ પિતાના હુદયમાં વિકાર થવા માંડયા. વિદ્વાન્ પિતા 'આ પુત્રી છે' એ વાત ભૂલી ગયેા, અને તે કામાંધ ખની ગયો. થાડીવારે પુત્રીએ છટકી જવાનો ઇરાદાથી દીપક છુઝાવી નાખ્યાે અને તે લાંથી છેટકી ઘરની ખાહેર આવી. કામાંધ પિતા સંભ્રમથી પુત્રીને અ ધકારમાં શાેધવા લાગ્યાે, તેવામાં બાહેર સ'કેત કરી રાખેલી પેલી દાસીઘરમાં આવી. દાસીને પુત્રી જાણી કામી પિતા વિષયાસક્ત અની ગયે. ક્ષણુ-વારે તેની ચતર પુત્રી હાથમાં ખીંજો દીપકલઇ અંદર આવી, ત્યાં વિષય નિવૃત્ત થયેલાં પિતા પશ્ચાત્તાપ કરતા હતા. તે પુત્રીને બાહેરથી આ-વતી અને દાસીને અ'દર રહેલી જેઇ આશ્ચર્ય પામ્યા. પુત્રીએ પિતાને શાંતિ આપવા કહ્યું, પિતાજી, તમે મહા પાપમાંથી અચ્યા છે. કાલે રાજાને કહેજો કે, કામના આપ એકાંત છે. તે ઉપરથીજ નીતિશાસમાં લખ્યું છે કે, 'એકાંતે પુત્રીનેા પણુ ત્યાગ કરવા.' રાજાના પ્ર<mark>ક્ષન</mark>ેા Sh. K -- 24

ઉત્તર આપવાને અને તમારી ચિંતા દૂરકરવાને માટેજ મેં આ ચુક્તિ કરી હતી. તે વિદ્વાન તે વખતે લજ્જથી વિશેષબાલ્યાે નહિ, પણુ તેણુ હુદયથી પાતાની પુત્રીને ધન્યવાદ આપ્યાે. બીજે દિવસે તેણુ રાજાની પાસે આવી કહ્યું કે, '' કામદેવના પિતા એકાંત છે. '' રાજાના હુદયમાં તે વાત યથાર્થ લાગી, અને તેથી તેણુ વિદ્વાનને ઘણી કીંમતી લેટ આપી, અને તેના વર્ષાશનમાં માટેા વધારાે કરી આપ્યા.

હે ગૃહિશિષ્ય, આ દર્ષાત ઉપરથી દરેક ભવિજને સમજવાનું છે કે, જેણે પાતાના મનને વશ કર્યું નથી, અને જે મનરૂપી સ્થમાં ખેશી ઇંદ્રિયરૂપી અદ્ધથી આકર્ષાય છે, તેવા મનુષ્યે જેનાથી વિષય વિકાર ઉત્પન્ન થાય, તેવા પડાર્થની સાથે એકાંતે રહેવું નહિ. મનને વશ કરનાર અને ઇંદ્રિયાના વેગને અટકાવનાર એવા સમર્થ પુરૂષને માટે એકાંતના ભય નથી, તથાપિ અનતાં સુધી કાઇપણ વિકારી પદા-ર્થની સાનિષ્ધ્યે તાે એવા પુરૂષે પણ એકાંતે રહેવું નહિ. તેવા હેતુથીજ જૈન ગીતાર્થ પુરૂષોએ લખેલું છે કે, ''જ્યાં સ્ત્રી, પશુ, ષ'ઢ ન હાય, તેવે સ્થળે મુનિએ નિવાસ રાખવા. '' ગુરૂના મુખથી આ વાત સાંભળી તે ગૃહસ્થ શિષ્ય ઘણાજ પ્રસન્ન થઇ ગયા, અને તેણે વ'દના કરી ગુરૂના ઉપકાર માન્યા.

# ન્યુંિઃિું સપ્તત્રિ શત્ બિ દુ—ઇંદ્રિયજય.

## " बिजेषि यदि संसारान्मोक्तप्राप्तिं च कांक्तसि । तदेंद्रियजयं कर्त्तुं स्फोरय स्फारपोरुषम् " ॥ झानसार.

અર્થ ----'' જે તું આ સ'સા રથી ખ્હીતાે હું, અને માેક્ષની પ્રાપ્તિની ઇચ્છા રાખતાે હું, તાે ઇંદ્રિયાના જય કરવાને તારૂં વિશાળ પરાક્રમ ફાેરવ."

> **હસ્થ શિષ્ય**—હેભગવન્, કામદેવનેા બાપ એકાંત છે, એ વાત કહી. તે સાંભળી મારા આત્માને ઘણેા બાધ પ્રાપ્ત થયેા છે. હવે તે <sup>(</sup>વષે મારા મનમાં એક શ'કા ઉત્પન્ન થ:ય છે કે, કદિ પુરૂષ વા સ્ત્રીને એકાંત વાસમાં



968

રહેવાનુ' હાેય અને દૈવયાેગે તેવાે કાેઇ વિકારી પ્રસ'ગ પ્રાપ્ત થઇ આવ્યા

તેા પછી શાે ઉપાય કરવાે ? તે કૃપા કરી જણાવાે.

ગુરૂ—હે વિનીત બાળક, ચાલતા પ્રસ'ગને લઇને તારા પ્રશ્ન ઘણા ઉપયાગી છે. તે વિષે જે હું સમાધાન કહું, તે એક ચિત્તે સાંભળ-દરેક ભવી માણુસે પાતાની ઇંદ્રિયાને વશ કરવી જોઇએ. શ્રવણ વગેરે પાંચ ઇંદ્રિયા પાતપાતાના વિષય તરફ આત્માને ખેચ્યા કરે છે. તે ઇંદ્રિયાના સ્વવિષયની અભિલાષની પ્રવૃત્તિમાંથી નિરાધ કરવાને પાતાનુ વીર્ય ફારવવું જોઇએ. જે આત્માની અંદર એ વીર્યને ફારવવાની શક્તિ હાય છે, તેને તે ઇંદ્રિયા ઉન્માર્ગે લઇ જવાને શક્તિમાન્ થતી નથી. તેવા વશી અને સમર્થ જીવ કદિ એકાંતમાં હાય અને તેની પાસે વિકારી પદાર્થો રહેલા હાય, તે છતાં તે વિષયના જાળમાં ફસાતા નથી. **(રાહ્ય—**ભગવન્, આપના કહેવા પ્રમાણે કદિ આત્મામાં તેવા

વીર્યને ફારવવાની શક્તિ હેાય, તો તેણે પછી શું વિષયેાથી ડરવું ન જોઇએ ?

ગુરૂ—હે શિષ્ય, એમ માનવાનું નથી. ઇંદ્રિયાની શકિત એવી પ્રબળ છે કે, માટા યાગીએ પણુ સદા તેનાથી ડરવાનું છે. ઇંદ્રિ-યાના વેગ એવા બળવાન્ છે કે, તેના નિરાધ કર્યો હાય, તે છતાં તે કાઇ વાર આત્માને વિષય તરફ ખેંચીજાય છે. તે ઉપર એક મનાર-જક દર્ષાંત છે, તે સાંભળ—

કાઇ એક ગૃહસ્થ પાતાના કુટુંબની સાથે રહેતા હતા. તે ગૃહ-સ્થ સંતાેષી હાેવાથી પાતાના સુખી કુટુંબની સાથે રહી પાતાના જીવ-નની સાર્થકતા માનતા હતા. તે ન્યાયવૃત્તિથી દ્રવ્યાપાર્જન કરી પાતાના કુટુંબના નિર્વાહ કરતા હતા. આવી રીતે ઉત્તમ વૃત્તિથી રહેતા તે ગૃહસ્થે પાતાના નગરમાં તથા બીજા કુટુંબિઓમાં સારી પ્રતિષ્ઠા મેળવી હતી. સર્વ લાેકા તેને સર્વ રીતે સુખી કહેતા હતા. જેવા તે સુખી હતા, તેવા તે ધર્મી પણ હતા. તેની મનાવૃત્તિમાં ધાર્મિક શ્રદ્ધા સતેજ હતી, તેથી તે સર્વદા નિયમિત રીતે ધર્મારાધન કરતા હતા. તે હમેશાં નિયમ પ્રમાણે વર્ત્તા અને નિયમથી વર્ત્તીને પાતાના કાળ સુખે નિર્ગમન કરતા હતા.

એક વખતે કેાઇ મહાત્મા સુનિ તે ગૃહસ્થના નગરમાં આવી ગડયા. તે મહાત્મા વિદ્વાન્ , વિનીત, જ્ઞાની, દયાલુ, અને પરાપકારી હુતા.'' આ જગત્માં સર્વ પ્રાણી સુખી થાય, સર્વ ભવિજના નિરા-

બાધપણે ધર્મ તથા વ્યવહારને સેવે" આવી ઉત્તમ ઇચ્છા તે જ્ઞાની-નો હુદયમાં સદા સ્કુરણાયમાન થતી હતી. આવા ઉત્તમ મહાત્મા પા-તાના નગરમાં આવ્યા છે, એવું જાણી તે ગૃહસ્થ તેમને વદના કરવાને ગયેા. તેણે વિનયપૂર્વક વિધિથી મહાત્માને વ'દના કરી. બીજા પણ ધમીં ભક્તજના તે મહાત્માને વ'દના કરવા આવ્યા. સર્વ ભક્તસ-માજ તે મહાત્માની આસપાસ પરિવૃત થઈને બેઠા. મહાત્માએ પાે તાની પાસે પરિવૃત થઇને બેઠેલા સર્વ ભક્તસમાજને પૂછ્યું, ''તમે **બધા સુખી છે**ા ?'' તેઓમાંથી એક વૃદ્ધ પુરૂષે પેલા સુખી ગૃહ્રસ્થના સામાે હાથ કરીને કહ્યું,'' મહારાજ, અમારા ગામમાં આ ગૃહસ્થ સર્વ રીતે સુખી છે. તેના જેવેા બીજો કાેઇ ગૃહુસ્થ સુખી નથી." તેનાં આ વચના સાંભળી તે મહાત્માએ તે ગૃહસ્થના સામે જોયું, અને તેને પૂછ્યું," ભદ્ર, કેમ તું સર્વ રીતે સુખી છે ?" તે ગૃહસ્થે કહ્યું, ''ભગવન્ , ઐત્યારે તેા સર્વ રીતે સુખી છું. પછી આગળ શું થશે ? તે કાંઇ કહી શકાતં નથી." તે ગૃહસ્થનાં આ વચન સાંભળી તે મહાત્મા બાલ્યા-" તું એમ માને છે કે, 'હું સુખી છું' પણ નિશ્ચયથી એમ માનીશનહિ, કારણકે, જેને લાેકા સુખ કહે છે,તે પરિણામે દુઃપરૂપ થાય છે." પાે-તાને સુખી માનનારા તે ગૃહસ્થે આશ્ચર્યથી પૂછ્યું, ''મહાનુભાવ, જે સુખ હેાય, તે પરિણામે દુઃખરૂપ શી રીતે થાયે? તે મને સમજાવેા, તેમજ હુ' જે સુખી છું, તે હુવે શી રીતે દુઃખી થાઉં ? કારણુકે, મારી પાસે જે સુખનાં સાધના છે, તે મારી સ્વત ત્રતામાં છે. જ્યાંસુધી હું સ્વત ત્ર હું, ત્યાંસુધી મારાં સાધનાે પણુ સ્વતંત્ર રહેવાનાં. એટલે હું સર્વદા સુખીજ રહેવાના. કદિ પણુ દુ:ખી થવાના નહીં." તે ગૃહુ-સ્થનાં આ વચના સાંભળી તે મહાત્મા મંદ્રમંદ હસ્યા, અને મધુર વાણીથી બાલ્યા-''ભદ્ર, કેત્ઇ પણ પ્રાણી અધ્યાત્મ જ્ઞાનના અળ વિના સ્વત ત્ર થઇ શકતાે નથી. કારણુકે, અધ્યાત્મ શાસ્ત્રનું બળ મનાેબળને આપનારૂં છે. જ્યારે પ્રાણીમાં તીવ્ર મનાેબળ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તે પર્ણ રીતે સ્વત ત્રતા મેળવી શકે છે. તે શિવાય કદિ પણ સ્વતં-ત્રતા મળતી નથી. જેનામાં મનેાઅળ નથી, તે માણુસ મનને તાબે થઇ જાય છે, અને મન વશ ન રહ્યું, એટલે તે પ્રાણીને પરત ત્ર બનાવી **હુઃખી કરી નાખે છે.કારણુકે, પરત**ંત્ર થયેલું મન ઇંદ્રિયેાને તા**બે** થાય છે, અને પછી ઉચ્છ્રંખલ થયેલું મન પ્રાણીને અનેક પ્રકારનાંદુઃખામાં

ફેંકી દે છે. હે ગૃહુસ્થ, જે તમે તમારા આત્માને સુખી રાખવા માગ-તા હાે, તાે તમે હમેશાં મનાેબળ વધારબે. જ્યાંસુધી તમારામાં મનાે-**બળ નહીં હાે**ય, ત્યાંસુધી તમે સુખી થવાના નહિ, એ નિશ્ચય જાણ-જો." મહાત્માનાં આ વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થે ઇંતેજારીથી પૂ છયું,'' મહાત્મન્ , આપે કહેલું મનેાબળ શી રીતે પ્રાપ્ત થાય ે અને તેથી હું સર્વદા શી રીતે સુખી થાઉં ? એનાે મને ઉત્તમ ઉપાય અતાવા." મહાત્માએ કહ્યું, "ભદ્ર, મનાેબળ પ્રાપ્ત કરવાને માટે ઇંદ્રિયોનાે જય કરવાની જરૂર છે. જયારે તમારી કાેઇપણ ઇંદ્રિ-ય તમને આકર્ષવા માંડે, ત્યારે તમારે પ્રથમ તમારા મનને રાેકલું. એટલે તેને શુભધ્યાનમાં અથવા સુવિચારમાં જેડી દેવું. જ્યારે તમા-રૂં મન શુભધ્યાનમાં જોડાઇ જશે, એટલે તમારી કેાઈપણ ઇંદ્રિય ત-મને આકર્ષી શકશે નહીં. જે આવી રીતે તમારું પ્રવર્ત્તન સદા રહ્યા કરશે, તેા તમે કદિપણુ દુઃખમાં આવી પડશેા નહિ. અને જે આ તમે તમારા આત્માને સુખી માનેા છેા, તે તમારાે આત્મા સદા સુખી ર-હેશે. તથાપિ તમારે એટલું તાે યાદ રાખવુંકે, તમે હજી દ્રવ્યથી સુ-ખી છેા, ભાવથી સુખી નથી. દ્રવ્યસુખના કરતાં ભાવસુખ ચડીયાતું છે. તમારામાં નીતિ અને વ્યવહારને લઇને ઉત્તમ ગુણા રહેલા છે, કે જે ગુણાને લઇને તમે આ નગરમાં સુખી ગણાઓ છેા, અને તમે પાે-તે પણું તમારા આત્માને સુખી માનેા છેા. જેકે કેટલેક દરજ્જે તમે સુખી છેા, તથાપિ મારે કહેલું જેઇએ કે, તમારૂં આ મુખ ચિરસ્થાયી નથી. કારણકે, તમારામાં હજી જોઇએ તેવું મનાઅળ પ્રાપ્ત થયેલુ નથી. કદિ તમે એમ કહેશા કે, જે મારામાં મનાેબળ ન હાેય, તાે હું સુખી કેમ રહું છું? તેના ઉત્તરમાં એટલુંજ કહેવાનું કે, હજી સુધી ત મારે કેાઇ નઠારા પ્રસ ગના ચાગ થયા નથી. તમે સવદદા સદ્દગુણ અ-ને સદ્દગુણીના ચાેગમાંજ રહાે છાે. કુસંગ તથા કુસંગીનાે ચાેગ ત-મારે થેયાંજ નથી. જે દેવયાંગે તમારે નઠારા પ્રસંગમાં આવલું પડે, તાે જરૂર તમારૂં આ સુખમાંથી પતન થઇ જાય. જેવા અત્યારે તમે સુખી છે, તેવાજ તમે દુઃખી થઇ જાઐા."

મહાત્માનાં આવાં વચનાે સાંભળી તે ગૃહસ્થ બાલ્યાે---''ભગ-વન્ , આપે મને સારી ચેતવણી આપી. હું હવે કદિપણુ કુસ ંગ તથા કુસ ગીના પ્રસ ગમાં આવીશ નહિ. કાેઇપણુ નઠારા મનુષ્યનાં સ ગ કરીશ નહિ. ને હું આ પ્રમાણે વર્તું, તેા પછી હું કદિપણ દુઃખી થ-ઇશ નહીં." તે ગૃહુસ્થની આવી વાણી સાંભળી મહાત્મા બાલ્યા---"ભદ્ર, હજુ તું અજ્ઞાત છે. કુસંગ તથા કુસંગી વિષે તારા સમજવા-માં આવ્યું નથી. તું એમ સમજે છે કે, હું કાઇપણ કુસંગ તથા કુ-સંગીના સંગ કરીશ નહિ, એટલે હું સુખી રહીશ. પણ એ તારી સમજણ સ્થૂલ છે, સૂક્ષ્મ નથી. કારણકે, કુસંગઅને કુસંગી તારા પા તાનામાંજ રહેલ છે. જે ઇંદ્રિયા છે, તે કુસ ંગ છે, અને તેના કુસ ંગથી કુસ ગી થનારૂં તે મન છે. ઇંદ્રિયા જ્યારે વિષયમાં લપટાય છે, ત્યારે તે કુસ ગ રૂપ થાય છે, અને પછી તેમના સ ગથી મન કુસ ગી બને છે. કુસ'ગી થયેલુ' મન આત્માને સુખમાંથી છૂટાે પાડી દુઃખમાં ના-ખે છે, અને છેવટે આત્માના વિનાશ પણ કરે છે. જેને માટે પાંચ ઇં-દ્રિયાના પાંચ દષ્ટાંતાે પ્રખ્યાત છે. પત ગીયાે ચક્ષુઇંદ્રિયથી પાયમાલ થાય છે. બ્રમર ઘાણે દ્રિયના ભાગ થઇ પડે છે. મત્સ્ય રસના ઇંદ્રિયથી મૃત્યુને વશ થાય છે. હાથી સ્પર્શ ઇંદ્રિયથી હેરાન થાય છે, અને હરિણ શ્રવણુંદ્રિયથી મહા હાનિને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી ઇંદ્રયના કુસ ગથી કુસ ગી થયેલું મન આત્માને અતિ કષ્ટરૂપ થાય છે. હે ભદ્ર, આ વાત ધ્યાનમાં રાખી તુ પ્રવૃત્તિ કરજે, એટલે તને કદિપણુ દુઃખ પ્રાપ્ત થશે નહિ. જે તું પ્રમાદને વશ થઇ તારા મનને કુસ ગી બનાવીશ, તાે પછી તું જે સર્વ રીતે સુખી કહેવાય છે, તે અતિશય દુઃખી થઇશ.''

પુ પ પા પાય છું પ ગ્લુ પ ગ્લુ પ ગ્લુ પ ગ્લુ પ ગ્લુ પ મહાતમાનાં આ વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થ હુદયમાં જરા ગર્વ લાવી બાલ્યાે----" ભગવન્ , આપ મને દ્રવ્યથી સુખી કહેા છેા, પણ તે વાત મારા મનમાં આવતી નથી. હું જેવાે દ્રવ્યથી સુખી છું, તેવા ભાવથી પણ સુખી છું. મને ખાત્રી છે કે, હું કદિપણ દુ:ખી થવાના નથી. કારણકે, મારામાં જોઇએ તેવું મનાબળ છે. તેમાં વળી આપે મને ચેતવણી આપી, તેથાં મારા મનાબળમાં વધારા થયાે છે. "

તે ગૃહુસ્થની આવી ગર્વ ભરેલી ગિરા સાંભળી તે મહાત્માએ વિચાર કર્યો કે, "આ ગૃહુસ્થ સારા છે, તથાપિ તેના હુદયમાં હુન્નુ દુરાગ્રહના અ શ દેખાય છે, તેથી કાઈ પ્રસ ગે તેને પ્રત્યક્ષ અનુભવ કરાવવાની જરૂર છે. " આવા વિચાર કરી તે મહાત્મા તેને ધર્મની આશીષ આપી ત્યાંથી ચાલતા થયા, અને ચાલતી વખતે તેમણે તે ગૃહુસ્થને કહ્યું કે, " તમે અભિમાન છેાડી તમારા પ્રવર્ત્તનમાં રહેને. કાેઇ કાળે તમને તમારા સુખનુ' અભિમાન છૂટી જશે, એટલે તમે પ્રતિ બાેધ પામશા. " આટલું કહી તે મહાત્મા ત્યાંથી ચાલતા થયા.

કેટલેાક સમય વિત્યા પછી પેલેા ગૃહસ્થ કે જે પાતે પાતાના આત્માને સુખી માનતાે હતાે. તે એક વખતે નગરની બાહેર કરવા ગયા. આગળ જતાં એક સુંદર નાના વૃક્ષના છેાડ જોવામાં આવ્યા. તે વૃક્ષ ઝેરી હતું. એ અજ્ઞાત ગૃહસ્થે તે વૃક્ષને એાળખ્યું નહિ. તેની ઉપર એક નવર ગિત ખીલેલું પુષ્પ જેવામાં આવ્યું. તેની સુ-ગ'ધી અને નવર'ગિત પાંખડીએાએ તે ગૃહસ્થના મનને આકર્ષ્યું. પ્રથમ તેની ચક્ષ ઇંદ્રિય તેમાં લુખ્ધ થઇ. તેણે તે પુષ્પને નીરખી ની-રખી જોવા માંડચ'. પછી તેના સુગ'ઘ ઉપર તેની ઘાણે દ્રિય આસકત થઇ. તે પુષ્પને સુંઘવા જતાં તેની અંદર મધર મકર દ ઝરતાે જોયા. એટલે તે રસ પીવાને તેની રસનાઇ દ્રિય લાેલુ ૫ અની ગઇ. પછી તેની સુકાેમળ-તા જોઇ તે લુખ્ધ થયેા. એટલે સ્પરો દ્રિયે તેને આકર્ષ્યો. તેવામાં પવનના આવવાથી તેમાંથી મધુર અવાજ પ્રગટ થયેા. તેના માધુર્યથી તેની કર્જો દ્વિય લાેલપ થઇ. એવી રીતે પાંચે ઇંદ્રિયાના વિષયના લાભ જોઇ તેણે તે પુષ્પ હાથમાં લીધું, અને સંઘ્યું. તેવામાં તેના વિષને લઇને ગુહસ્થના મગજમાં અચાનક મહાપીડા થવા લાગી, તથાપિ તેણે તે પુષ્પના ત્યાગ કર્યો નહિં, અને ્તે પીડાને લઇને માટા પાકાર કરવા લાગ્યા. આ વખતે પેલા મહાત્મા તેની આગળ પ્રગટ થઇ ઉભા રહ્યા. મહાત્માને અચાનક આવેલા જોઇ તે આશ્ચર્ય પામી બાલ્યો, " ભગવન, કુપા કરી મને શરણ આપે. મારા મગજમાં મહા-પીડા ઉત્પન્ન થઇ છે. મારા પ્રાણુ નીકળવાને તૈયાર થઇ ગયા છે. કાેઇ પણ ઉપાયથી મારી રક્ષા કરેા, અને જીવિત દાન આપેા." મન હાત્માએ કહ્યું, " ભદ્ર, આ તારા હાથમાં રહેલું પુષ્પ છેાડી દે, એ વિષવૃક્ષનું પુષ્પ છે. તેના સ્પર્શ તથા આઘાણુધી તને આ પીડા ઉત્પન્ન થઇ છે. આવું સુંદરને સુગાંધી પુષ્પ વિષવૃક્ષને થાય નહિ, પણ તારા મનાબળની પરીક્ષા કરવાને માટે મેં વિકુવ્ર્યું હતું. હું તારા પૂર્વ ભવના મિત્ર છું. તારી પરીક્ષા કરવાને અને તને પ્રતિ-બાેધ આપવાને માટેજ મે' આ મહાત્માનું રૂપ વિકુર્વ્યું છે—હું મુ₊ ત્યુ પામી દેવલેાકમાં ગયેા હતા. તને કુટું ખમાં સુખી થયેલા મેં જેવા હતા, પણ તે તને દ્રવ્ય સુખ પ્રાપ્ત થયેલું હતું. ભાવ સુખ પ્રાપ્ત

થયેલું ન હુતુ'. એવુ' જ્ઞાનદષ્ટિથી બેઈ તને ભાવ સુખ આપવાને મા-ટેજ આ અધી ચાજના કરી છે. ભદ્ર, હવે વિચાર કરીને જો. આ વિષવૃક્ષના પુષ્પે તારી ઇંદ્રિયાને કેવી રીતે આકર્ષી ? પ્રથમ પતંગ-ની જેમ તારી ચક્ષ ઇદ્રિયને તેણે આકર્ષી, પછી ભ્રમરની જેમ ઘ્રાણ ઇંદ્રિય ખેંચી, પછી મત્સ્યની જેમ રસના ઇંદ્રિય, પછી હાર્થીની જેમ સ્પર્શ ઈદ્રિય અને પછી હરિણની જેમ શ્રવણે દ્રિય આકર્ષી—–આ પ્રમાણે પાંચે ઇદ્રિયાેના આકર્ષણ્યી તારા નિર્ગ-ળ અને ચપળ મનનું આકર્ષણ થયું. એ પાંચે ઇંદ્રિયાના અળને વશ થયેલા તું આ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેા છું. " આટલું કહી તે મ-હાત્મારૂપ દેવતાએ પાતાની વિકુર્વણા એ ચી લીધી, એટલે ગૃહસ્થ તરત મહાવ્યથામાંથી મુક્ત થઇ ગયેા, અને સવ<sup>ኖ</sup> રીતે સાવધાન થયેા. તેણે હૃદયમાં ભકિતભાવ ધારણ કરી તે મહાત્માને સાષ્ટાંગ દ ડવત્ પ્રણામ કર્યો, અને કહ્યું, '' હે મહાપકારી મહાનુભાવ, તમે મારા ઉદ્વાર કર્યો છે. મેં તમારી આગળ જે સુખના ગર્વ કર્યો હતા, તે મારાે અપરાધ ક્ષમા કરજો. મને હવે ખાત્રી થાય છે કે, હું સર્વ રીતે દુ:ખી છું. મારામાં જરાપણ મનાેબળ નથી, તેમ ભાવ સુખ પણ નથી. મેં મારી મૂર્ખતાને લઇને દુઃખને સુખરૂપ માન્યું હતું. હવે કુપા કરી તમે મને ભાવસુખનાે અધિકારી બનાવા, અને ઉત્ત-મ પ્રકારના ઉપદેશ આપા. " તે ગૃહસ્થનાં આવાં વચના સાંભળી મહાત્મારૂપ દેવતા બાલ્યા—'' ભદ્ર, તારી પવિત્ર વૃત્તિ જોઇ હવે હું પ્રસન્ન થયેા છું. તારામાં ભાવસુખની સંપૂર્ણ યાગ્યતા છે, તે યેા-ગ્યતાને આચ્છાદિત કરનારૂ' જે આવરણ હતુ', તે હવે દ્વર થઇ જશે, અને તારા હુદયમાં ભાવસુખના નિર્મળ પ્રકાશ પડશે. મિત્ર, સાવધા-ન થઇને આ પાંચ ઇ દ્રિયાના આકર્ષણનાે વિચાર કરજે. આ સ'સાર-માં ઘર્ણા પ્રાહ્મીઓ એ પ્રકારે ઇ દ્રિયાના આકર્ષણથી ખે ચાઇ વિ ષયના વિષમય કળના સ્વાદ લેવા તત્પર થાય છે, અને તેથી આખરે તે વિનષ્ટ થઇ જાય છે. તેથી આત્મહિતેચ્છુ સુજ્ઞ પુરૂષે ઇ'દ્રિચેાનાે જય કરવા. જે મનુષ્ય ઇ દ્રિયાના જય કરવા સમર્થ થાય છે, તે પુ-રૂષ અતિ ધીર ગણાય છે, અને તે આત્માની ઉન્નતિ પ્રાપ્ત કરી શ-કે છે. તેને માટે ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી લખે છે---

" विवेकद्विपहर्यद्वैः समाधिधनतस्करैः ।

इंद्रियेर्च जितो योऽसौ घोराणां घुरि गएयते ''॥ १ ॥ ''વિવેકરૂપી હસ્તીને મારવામાં સિંહ સમાન અને સમાધિરૂપી ધનને ચારવામાં તસ્કર જેવી ઇંદ્રિયેાથી જે પુરૂષ જીતાતા નથી, તે પુરૂષ ધીર પુરૂષામાં અગ્રણી ગણાય છે.''

હે ભદ્ર, ઇદિયા જેવશીભૂત ન થઇ હાય, તા તે સ્વ સ્વરૂપ ત-થા પર સ્વરૂપના ભેઢ જાણવારૂપ વિવેકના નાશ કરે છે. તેથી તેને વિવેકરૂપી ગજે દ્રને નાશ કરવામાં સિંહુ સમાન કહેલી છે. વળી તે ઈદિયા મન, વચન તથા કાયાના યાેગની સ્વસ્થતારૂપ સમાધિ ને લુંટનારી છે. અર્થાત્ ઈદ્રિયા જે વશીભૂત ન હાેય, તા તેથી મન, વચન તથા કાયાના યાેગની સ્વસ્થતા રહેતી નથી, માટે તેને સમાધિ-રૂપ ધનને લુંટનાર ચાર સમાન ગણેલી છે. હે ભદ્ર, આ શ્લાેકના ભાવાર્થ તમારા હુદયમાં સ્થાપિત કરી તે ઈદ્રિયાના જય કરવાને ત-મે સદા તત્પર રહેજો. જયારે ઈદ્રિયા તમારે વશ થશે, એટલે તમા-રામાં મનાેળળની વૃદ્ધિ થશે, કે જેથી તમે વિવેક તથા સમાધિમાં મગ્ન થઇ તમારા આતમાના ઉદ્ધાર કરવાને સમર્થ થશેા.

તે મહાત્મા દેવતાનાં આ વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થના હૃદયમાં ઉત્તમ પ્રકારના પ્રતિબાધનું પ્રતિબિંબ પડી ગયું. તેનું મનાબળ શુ-કલ પક્ષના ચ દ્રબિંબની જેમ વધવા લાગ્યું. તે વખતે તેના વિરક્ત હૃદયમાં સ્કુરણા થઇ કે, '' અહા ! મારી કેવી અજ્ઞાનતા ! મે' મના-બળ પ્રાપ્ત કર્યા શિવાય સુખની ઇચ્છા રાખી, તે શી રીતે સફળ થાય? તે સાથે મે' સુખના સ્વરૂપને ઓળખ્યું નહિ. દ્રવ્ય સુખને ભાવ સુખરૂપ ગષ્ટ્યું, અને તેના ગર્વ હૃદયમાં ધારણ કર્યા. પણ ખરા સુખ-ની ઇચ્છા કરી નહિ. હું પ્રમાદને વશ થઇ સુખનું સ્વરૂપ ઓળખી શક્યા નહિ. ભાવસુખ મેળવ્યા વિના આત્માને બાધ કયાંથી થાય ! જે મારામાં ભાવસુખ પ્રગટ થયું હાત, તા મને સ્વતઃ મનાબળ પ્રાપ્ત થાત. જે મનાબળથી હું મારી ઇંદ્રિયા ઉપર વિજય મેળવી શકત. જો મારામાં શુદ્ધ મનાબળ હાત,તા હું આ વિષવૃક્ષના પુખ્પ ઉપર માહિત ન થાત. અને મારે મહા વ્યથા ભાગવવી ન પડત. શુદ્ધ ભાવસુખ વિના મારી સુખની ઇચ્છા શી રીતે પૂર્ણ થાય? દીપક પ્રગ્ SH. K. ૨૬

ટાવવાના પ્રયત્ન કર્યા વિના અ'ધકાર શી રીતે ટળે ? પાકની સામગ્રી પ્રયત્નથી સ'પાદન કર્યા વિના અને ચુલાે સળગાવી રસાેઇ કર્યા વિના ક્ષુ-ધાની નિવૃત્તિ શી રીતે થાય ? નજ થવી સ ભવે. એમ હું જાણું છું, તા-પણ હુ' તેના તે મને પાતાને ઇષ્ટ અર્થ જે સુખ તેને પ્રાપ્ત કરાવાના પ્રયત્ન કરાવામાં આળસ અને પ્રમાદ સેવું છું. હવે હું કદિપણ તેવું કરીશ નહિ. આ કૃપાળુ મહાત્માએ મને ઝેરી પુષ્પેના પ્રયોગથી પ્રતિણુદ્ધ કર્યા છે. આટલા દિવસ સુધી હું પ્રમાદ વશ થયેા. હશે બન્સુ' તે ખરૂં. કર્મ ઉદય આવ્યા વિના હુદય સન્માર્ગગામી થતું નથી. કર્મના અનુક્ષ ઘનિય નિયમ સર્વત્ર વ્યાપી રહ્યા છે. જે મનુષ્ય જે પ્રકારનું કર્મ કરે છે, તે પ્રકારનુંજ ફળ તેને પ્રાપ્ત થાય છે. આકડા વાવનાર આમ્રકુળને મેળવતાે નથી. અને આંબા વાવનારને આવ-ળીયાની શૂળાે વાગતી નથી. દુષ્કર્મ કરીને સુખાતુલવ કરવાની આશા રાખનારની આશા કલ્પેપણ સફળ થતી નથી. કર્મ પોતાના ચાેગ્ય અથવા અયાેગ્ય પ્રકાર પ્રમાણેજ સુખ અથવા દુ:ખરૂપ ક્ળ અ વશ્ય પ્રગટાવે છેજ. આ નિયમમાં અપવાદના પ્રવેશના ત્રણે કાળ અ-સ ભવ છે. મનુષ્યાના માટેા ભાગ વિવિધ પ્રકારના કલેશ તથા દુ:ખાે-થી પ્રજળતાે, તથા સુખ અને અભ્યુક્યને ઇચ્છતાે છતાે પણ તે ઉભય-થી રહિત રહેતા જોઇને હવે મને આશ્ચય થતું નથી. જેની જેવી ચાન ગ્યતા હાેય છે, તેને તેના પ્રમાણમાંજ સુખ મળે છે. ચાેગ્યતાથી અધિ-ક સુખ કેાઇને કદિ પ્રાપ્ત થયેલું પૂર્વે અનુભવમાં આવેલું નથી, અને ભવિષ્યમાં અનુભવમાં આવશે નહીં. હે મહાનુભાવ, તમારા પ્રસાદથી મારા હૃદયમાં પ્રતિબાધના પ્રકાશ પડયાે છે. હવે હું કદિપણ આ સ-સારના દ્રવ્ય સુખને સ્વાધીન થઇશ નહીં, મારી મનેાભાવના ભાવસુખની ભાવના ભાવે છે, દ્રવ્ય સુખની મને અપેક્ષા નથી. મારા હુદ્રયમાં હુમેશાં ભાવનીજ ભાવના રહ્યા કરજે. મારૂ' અ'તઃકર-ણ, મારી ઇંદ્રિયાે અને મારી વૃત્તિએા ભાવમય બની રહેજો. હે મહા-ત્મા, આપ મારા આત્માના ઉદ્ધાર માટે પ્રગટ થયા છેા. આપ કેાજી-છે ? અને મારા ઉપર આટલી અધી કૃપા કરવાના શા હેતુ છે ? હ આપના યાવજ્છવિત આભારી છું.

તે ગૃહસ્થની આવી પરિણતિ બેઇ, તે મહાત્મા પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા––" ભદ્ર, તમારી મનેાવૃત્તિ બેઇ મારૂ હુદય પ્રસન્ન થાય છે. હું તમારા પૂર્વના ઉપકારી મિત્ર છું. પૂર્વે તમે મારી ઉપર મિત્રતાને લઇને ઘણા ઉપકાર કર્યા છે. તે ઉપકારને આધીન થઇ હું તમને પ્રતિ-બાધવાને દેવલાકમાંથી આવ્યા છું. માનવ ભવમાં તમારી સહાયથી મેં ધર્મસાધન કર્યુ હતું. તે ધર્મના પ્રસાદથી હું દેવાવતાર પામ્યા છું, તમને સંગારના દ્રવ્ય સુખમાં અભિમાની થયેલા જોઇ હું મહા-તમાનેરૂપે પ્રતિબાધ કરવા આવ્યા છું. હવે કાર્યસિદ્ધિ થઇ છે. હું મારા ઇષ્ટલાકમાં જઉં છું, તમારા હુદયમાં જે પરિણતિ પ્રગટી છે. તે કાયમ રાખજો. એ પરિણતિના પ્રભાવથી તમે મારા દેવલાકમાં આવી છેવટે શિવસુખના સાધક થઇ શકશા. "

મહાત્માનાં આ વચના સાંભળી તે ગૃહસ્થ સાન દા શ્ચર્ય થઇ ગ-યેા. તત્કાળ તેને તે મહાત્માના મિત્રધર્મનું સ્મરથુ થઇ આવ્યું. તે-ના હુદયમાં અદ્દભુત રસ પ્રગટ થઇ આવ્યા, અને શુભ પરિણામના પ્રવાસ વહન થવા માંડયા. તેણે વિનયપૂર્વક તે મહાત્માને વદના કરી અને અંજલી બેડી કહ્યું, ''મહાનુભાવ, આપના મહાન્ ઉપકા-ર મારા હુદયમાં અતિશય ભક્તિભાવ ઉત્પન્ન કરે છે. હવે કૃપા કરી છેવટે ઉપયાગી ઉપદેશ આપી મારા આત્માને વિશેષ શુભ પરિણા-મી બનાવા.

તે ગૃહુસ્થની આ પ્રાર્થના ઉપરથી મહાત્માએ કહ્યું, "ભદ્ર, મે તમને પ્રથમથી કહેલું છે કે, દરેક મનુષ્યે ઇંદ્રિય જય કરવા. મન જ્યા-રે વિષયાનું ચિંતવન કરે, ત્યારે તેને રાકવું. જો બરાબર મનને રાકવા-માં આવે, તા પછી ઇંદ્રિયા વિષયા તરફ આકર્ષી શકતી નથી. જેઓ આત્મસ્વરૂપને જાણતા નથી, તેઓ મન તથા ઇંદ્રિયાના સ્વરૂપને આળખી શકતા નથી. એટલે તેમની મતિ એટલી અધ થઇ જાય છે કે, વિષયાનું અખંડ ચિંતન કરતાં છતાં તથા વિષયાથી તેમની ઇંદ્રિયા પ્રત્યેક પ્રસ'ગે આકર્ષાતી છતાં, તેઓનું મન વિષયચિંતન કરે છે. અ-ને તેમની ઇંદ્રિયા વિષય પ્રત્યે આકર્ષાય છે, તેનું તેમને ભાન પણ હાતું નથી. તેઓ વ્યવહારનું ચિંતન, વ્યવહારનું કથન અને વ્યવહા રના પ્રસ'ગા સાથે ઇંદ્રિયવૃત્તિના સ'બંધ દિવસના માટે! ભાગ સેવે છે. તેઓ વ્યવહારનાં માટાં મોટાં કાર્યો આરંભે છે, અને તેની વ્યવ સ્થામાં તથા તેને ઉત્તમ પ્રકારે સિદ્ધ કરવામાં આખા દિવસ ગુધા એલા રહે છે, અને એમ છતાં તેઓને સમજાતું નથી કે, તેઓનો પ્ર- જૈન શશિકાન્ત.

ત્યેક વ્યવહાર શમદમથી વિરાધી છે. વસ્તુતાએ આખું જગત્ વિ ષયરૂપ છે, અને તેથી કરીને જેની વૃત્તિમાં જગત્નો કેન્ઇપણુ પદાર્થ અથવા પ્રસ'ગ સ્ફુર્યા કરે છે, અને જેનુ શરીર તથા ઇંદ્રિયા જગતના કાેઇપણુ પદાર્થ અથવા પ્રસ'ગ સાથે પ્રેમથી સ'બ'ધવાળાં થત્ય છે, તેને શમદમની સિદ્ધિ થઇ શકતી નથી. જયારે શમદમની સિદ્ધિ ન થાય, એટલે તેઓ ઇંદ્રિયાના ઝપાટામાં આવી જાય છે. તેથી આખરે તેઓને વિષયાની મહાવેદનામાં સપડાવું પડે છે.

હે ભદ્રાત્મા, આ વાત તમારા લક્ષમાં રાખજો શમદમની સત્તા સ'પાદન કરી તમે તમારી ઇંદ્રિયા ઉપર વિજય મેળવજો. જે માણસ ઇંદ્રિય વિજયી થાય છે, તે સર્વ વિજયી થઇ શકે છે. જ્યારે આત્મા ઇંદ્રિય વિજયી થયા, એટલે તેને પરમાન દના અનુભવ નજીક આવે છે. કારણુકે, ઇંદ્રિયાના વિજય થવાથી અ'તઃકરણ કે ઇ જાતની કામ-ના ધારણુ કરતું નથી. અ'તઃકરણમાં કામના હાય, તેજ મન વિષયા નું ચિંતન કરે છે. અને ઇંદ્રિયા તે પ્રત્યે ધાવન કરે છે. અનિષ્ટ વસ્તુ ખાવાની મનુષ્યને કામના હાેલી નથી, અને તેથી તેની વૃત્તિ જેમ ષટ્-રસ ભાજનને પ્રેમથી ચિંતે છે, તેમ તે અનિષ્ટ વસ્તુને પ્રેમથી ચિંતતી નથી અને ષડ્સ ભાજનને જોઇને જેમ તેની ઇંદ્રિયા વેગથી લાેલુપ ખાણી છૂટતું નથી, અને તેની ઇંદ્રિયા વેગથી તે પ્રત્ય ધાવન કર છે. આ સ્ટ્રા લાવન કરે છે, તેમ અનિષ્ટ વસ્તુ જોઈને તેના સુખમાં પાણી છૂટતું નથી, અને તેની ઇંદ્રિયા વેગથી તે પ્રતિ ધાવન કરતી નથી.

કાઇપણ વસ્તુની કાેઇને સિદ્ધિ કરવી હાેય છે, તાં તેણે તે વ-સ્તુની કામના વિના અન્ય સર્વ કામનાઓનો તે વસ્તુ સિદ્ધ કરવાના પ્રયત્નકાળે ત્યાગ કરવા પડે છે. બે તેમ તે નથી કરતા, તા સિદ્ધ કર-વાને ધારેલી વસ્તુની પ્રાપ્તિ તેને થતીજ નથી. કાેઇ વિદ્યાર્થી કાેઇ અમુક પાઠ ગણતા હાેય, તે સમયે તેના અંતઃકરણમાં કાેઇ રમત કે ક્રીડા કરવાની કામના સ્કુરે છે, તાે તે ગણવાનું કાર્ય તત્કાળ અટકી પડે છે, અને જયાંસુધી તે વિદ્યાર્થી રમવાની કામનાના ત્યાગ કરતા નથી, ત્યાંસુધી તેનું અભ્યાસ કરવાનું કાર્ય સિદ્ધ થતું નથી. જ્યારે સં-સાર-વ્યવહારનાં તુચ્છ કાર્યો પણ તે કાર્ય વિનાની અન્ય કામનાઓ-તા ત્યાગ કર્યા વિના સિદ્ધ થતાં નથી, તા પારમાર્થિક–ધાર્મિક પ્રયત્ન મનાવૃત્તિ વિષયનું ચિંતન કરતા રહે, અને સિદ્ધ થાય, એ શી રીતે બને ? ઇંદ્રિયજય.

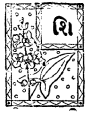
જૈનાગમ કહે છે કે, શુભધ્યાનમાં મગ્ન થયેલી મનાવૃત્તિ જયારે પાતાના સ્વરૂપનું અખંડ ચિંતવન કરે છે, ત્યારે તે પરમાત્મ તત્ત્વના સાક્ષાત્કાર કરવાને સમર્થ થાય છે. વિષયચિંતન વિનાનું આત્મ-ચિંતન જ્યાંસુધી મનાવૃત્તિ વિવિધ કામનાને વશ હાય, અને ઇંદ્રિયા વિવિધ વિષયાથી આકર્ષાતી હાય છે, ત્યાંસુધી કદિપણ સંભવતું ન થી. જ્યારે મનાવૃત્તિમાં કાેઇ પણ વિષયની કામના હાેતી નથી, અ-ને ઇંદ્રિયા ગમે તેવા માહક પદાર્થોને જોઇને તેના પ્રતિ ધાવન કરતી નથી. ત્યારે આવું અખંડ ચિંતવન કરવાને મન સમર્થ થાય છે.

ભદ્ર, આ વાત ધ્યાનમાં રાખી પ્રવર્ત્તન કરજો. જો તમને શુદ્ધ તત્ત્વજ્ઞાનની ઇચ્છા હેાય, તાે બીજા પ્રયત્ન પછી કરજો. પણ પ્રથમ તમારા અંતઃકરણમાં ઉત્પન્ન થતી હજારાે કામનાઓને દ્વર કરી નાખ-ંજો. જ્યાંસુધી તમારા હૃદયમાં એ કામનાએાનું જાળ ખંધાયું રહેશે, ત્યાંસુધી તમે જૈનાગમનાં તાત્ત્વિક પુસ્તકાે ગમે તેટલાં વાંચશા, તાે ્પણ તે તમને સારી અસર કરી શકશે નહિ. ચપળ મનાવૃત્તિવાળા પુરૂષ અહર્નિશ તત્ત્વનાં પુસ્તકાે વાંચ્યા કરે અને સુનિએાના વૃ'દમાં ભમ્યા કરે, તાેપણ તેની ધારણા કદિપણ સફળ થવાની નથી. ચપળ ચિત્તને લઇને તમારા હૃદયમાં તાત્ત્વિક બાેધ સ્થિર થઇ શકશે નહિ. એ વાત નિશ્ચયથી માનજો. પ્રતિક્રમણ અને પૈાષધ વત ધરનારા મ નુષ્ય જે ચમળવૃત્તિ હાેય, તાે તે ક્રિયાનું શુભ ફળ મેળવી શકતાે નથી. તેના ચપળ હૃદયમાં અસ'ખ્ય કામનાએા પ્રગટ થયા કરે છે. પ્ર-ગટ થયેલી તે અસ′ખ્યકામનાએા શું કરે છે, તે તમે જાણા છેા? તે ત-ા મારા મનને અસ'ખ્ય પ્રવાહમાં વહે ચી નાખે છે, અને તેના કાર્યસાન ધક એક પ્રવાહ તે કદિપણ જામવા દેતી નથી. તમારી અસંખ્ય કા-્મનાએ। એક પણ મહત્ત્વનું કાર્ય તમને સિદ્ધ કરવા દે, એમ છેજ ન-હિ. સર્વ કામનાઓના લય કરી જ્યારે એક ધાર્મિક મુખ્ય કામના અ-સાધારણ બળથી ધારવામાં આવે છે, ત્યારેજ તત્વખાેધનું અસાધારણ અળ જામે છે, જે અળને હુરાવવા કેાઇ દેવ પણ સમર્થ થઇ શકતાે નથી. ભદ્ર, વળી બીજી એક વાત ધ્યાનમાં રાખવાની છે. અને તે કેટલાએકની અનુભવ વાણી છે. જે મનુષ્યેાની પંચ જ્ઞાને દ્રિયેામાંથી એક કે બે ઇંદ્રિયાના નાશ થયા હાય છે, તેમની બાકીની ઇંદ્રિયાવધા રે ખળવાન્ થાય છે. જેએા અંધ હાેય છે, તે<mark>એાની સ્પર્શતથા શ્ર</mark>ોત્ર-

ની ઇંદ્રિયાે અન્ય મનુષ્યના કરતાં વધારે બળવાન હાેવાનાં અનેક ઉ દાહરણ જડી આવે છે. વળી એવા મનુષ્યાેની સ્મરણ શક્તિ તથા અન્ય માનસિક શક્તિએા અધિક બળવાન હાેય છે, એમ પણ પ્રસિદ્ધ થયે-લું છે. અને આમ થવું સ્વાભાવિક છે. કારણકે, એક બે ઇંદ્રિયનેા નાશ થવાથી તે ઇંદ્રયદ્વારા થતા સત્વખળના ક્ષયના સંચય થાય છે. અને એ સંચય અન્ય ઇંદ્રિયાેવડે ઉપયાેગમાં લેવાથી તેઓનું બળ અધિક વધે છે. આજ પ્રમાણે જે મનુષ્યાે પાતાના અ'તઃકરણમાં પ્રવ-ર્ત્તી સાે ઇચ્છાઓમાંથી નવાણું ઇચ્છાઓના નાશ કરે છે, તેઓની રહેલી એક ઇચ્છા અત્યંત ખળવાન થઇ વિલક્ષણ તીવ્રતાને ધારણ કરે છે: અને તે તીવતાના અળવડે તે પાતાના ધારેલાે અર્થ સત્વર સિદ્ધ કરે છે. આથી સિદ્ધ થયું કે, અ'તઃકરણમાં ઉઠતી સે કડાે નકા મીઇચ્છા-એાને કાપી નાખવી, એ ધારેલા અર્થને સત્વર સિદ્ધ કરવાના મુખ્ય અને પ્રથમ ઉપાય છે. મનમાં ઉઠલી પ્રત્યેક નાની નાની ઇચ્છાઓને અનુકુલ વિષયેા આપી તૃપ્ત કરવી, એ આપણી સુખ્ય પવિત્ર ઇચ્છાના બળને તાેડી નાખવા ખરાબર છે. પ્રત્યેક નાની નાની ઇચ્છાઓને સંતા-ષવાથી મુખ્ય ઇચ્છા સર્વદા દુર્ભળજ રહે છે, અને તેથી ઘણા મનુષ્યા લાંબા વખત આર્દ્ધત ધર્મના તાત્વિક ગ્રંથા વાંચતાં છતાં, મહા-ત્માએાને! સમાગમ કરતાં છતાં અને ધર્મનાં સાધના સેવતાં છતાં તેમનામાં સત્ય પરિણતિ પ્રગટ થતી નથી, અને સત્ય શભ**્પરિ**ણતિ પ્રગટ થયા વિના તેએા આર્હત ધર્મના તત્ત્વાનુભવથી બેનશીબ રહે છે. હે ભદ્રાત્મા. આ ઉપદેશ ધ્યાનમાં રાખી સદા વર્ત્ત જો. તમારા હદયમાં કેાઇ જાતની કામના રાખશાે નહિ. નિષ્કામ વૃત્તિ રાખવાથી તમે ઇચ્છિત વસ્તુના લાભ મેળવી શકશા. " આટલું કહેતાંજ તે મન હાત્મા અદશ્ય થઇ ગયા. મહાત્માનું અદર્શન થવાથી તે ગૃહસ્થ સ બ્રમ પામી ચારે તરફ જેવા લાગ્યા. ક્ષણવાર પછી તે તાત્ત્વિક વિ-ચાર કરતા કરતા પાતાના સ્થાનમાં આવ્યા જ્યાં તેણે પાતાના હૃદયને ભાવમય બનાવી, ઇંદ્રિયોનાે જય કરી અને સર્વ પ્રકારની કાંમના દ્રુર કરી ધર્મસાધના કરી હતી. છેવટે તે સમાધિમરણ પ્રાપ્ત કરી શિ-વમાર્ગના પથિક બન્યા હતા.

ગુરૂ કહે છે—હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારે એટલાે બાેધ ગ્રહુણુ કરવાે કે. ''ઇંદ્રિયાે તથા મનનાે જય કરનાર મ્યાત્મા સર્વ પ્રકારે સુખી થાય છે, અને તેને જે સુખ મળે છે; તેલાવ સુખ મળે છે. જે સુખ તેને યાવજ્જવિત શુભ સમાધિમાં રાખી માેક્ષ માર્ગનું પવિત્ર દર્શન કરાવે છે.





બ્યાે—ભગવન્, આપે ઇંદ્રિયાેના જય વિષે જે કહ્યું, તે સાંભળી અમે પૂર્ણું કુતાર્થ થયા છીએ. હવે અ-મને તેવા બીજો કાેઇ બાેધ આપા કે, જેથી અ-મે અમારી આત્મિકસ્થિતિમાં ઉન્નતિમેળવી શકીએ.

ગુરૂ—પ્રિય શિષ્યેા, તમારી ઉત્તમ પ્રકારની જિજ્ઞાસા બેઇ મ-ને ઘણેા સંતાેષ થાય છે. આવી ઉત્તમ જિજ્ઞાસા બે તમારામાં સર્વદા રહ્યા કરશે, તાે તમે અલ્પ સમયમાં આત્મિક ભાવની ઉન્નતિને પ્રાપ્ત કરવાને સમર્થ થઇ શકશાે.

આ વખતે ગૃહસ્થ શિષ્ય વિનયથી બાેલી ઉઠયાે—ગુરૂ મહા-રાજ મારા મનમાં એક શ`કા ઉત્પન્ન થઇ છે, તેનું નિરાકરણુ કરવા કુપા કરશા.

ું ગુરૂ⊸હે વિનીત શિષ્ય, જે શ'કા હેાય, તે ખુશીથી પૂછ. હુદયમાં ઉત્પન્ન થયેલી શ'કા શલ્યની જેમ વ્યથા આપે છે, માટે દરેક જિજ્ઞા-સુએ દુર્ગુ હુની જેમ શ'કાના ત્યાગ કરવા યાેગ્ય છે.

ગૃહસ્થ શિષ્ય — ભગવન, એક વખતે હું કેાઇ ધર્મશાળામાં મહાત્માના દર્શનની ઇચ્છાથી ગયેા હતા. ત્યાં કેટલાએક મહાત્માઓ એકઠા થયા હતા. શાસ્ત્રોની જીદી જીદી વાર્ત્તાઓ કરી આત્માને આ-ન'દ આપતા હતા, કાેઇ મનનું સ્વરૂપ જાણવાને માંહાેમાંહે પૃછપર-છ કરતા હતા, કાેઇ ક્રિયામાર્ગની વાતા કરતા હતા, કાેઈ ચાેગવિદ્યાની ચર્ચા કરતા અને કાેઈ તત્ત્વા વિષે વિવેચન કરતા હતા, હું તેમની પાસે દૂર ઉભા રહ્યા, અને વિનયથી સર્વને નમસ્કાર કરવા લાગ્યા. તેઓની શાસ્ત્રીય ચર્ચા એઇ મને તે સાંભળવાની ઇચ્છા થઇ, એટલે 200

હું તેમની નજીક આવી ઉભેા રહ્યા. તે વખતે કાષાય વસ્ત્રને ધારણ કર-નાર કાેઇ મહાતમાએ મને આક્ષેપ કરીને કહ્યું "તું કાેણ છે ? અને અહિં કેમઆગ્યા છે ? અમારા ત્યાગીઓની પાસે તારા જેવા ગૃહસ્થ-ને આવનાની જરૂર નથી. માટે અહિંથી ચાલ્યા જ. " તેનાં આવાં આક્ષેપ વચન સાંભળી મેં નમ્રતાથી કહ્યું "મહારાજ, આપની વાતા સાંભળવામાં મને આનંદ આવે છે, માટે આપ કૃપા કરી મને અહીં રહેવા ઘા. હું આપના માટા ઉપકાર માનીશ" મહાત્માએ જરા ક્રા-ધ લાવીને કહ્યું–અરે મૂર્ખ ! અમારી ત્યાગીઓની વાતામાં તું શું સ-સર્જ ?જ્યાં ત્યાગી હાય, ત્યાં સ સારીને રહેવાના ધર્મ નથી" તેનાં આ વચના સાંભળી મે નમ્રતાથી કહ્યું, "મહાત્મા, તમે શા ઉપરથી ત્યાગી કહેવાઓ છા ? ત્યાગી કેવા હાવા જોઈએ ? અને ત્યાગીનાં લક્ષણ કેવાં હાય ? તે મને કૃપા કરી સમજાવા.

મહાત્માએ ઉચે સ્વરે કહ્યું, અરે મૂર્ખ, હજુ અમારા ત્યાગીની સાથે વાતચિત કરવાને લાયક નથી, તા પછી ત્યાગીનાં લક્ષણુ જાણુ વાને કયાંથી લાયક થા ? તથાપિ તારા મનને શાંતિ આપવાને સંક્ષેપમાં કહું છું, તે સાંભળ—"જે આ સંસારના ત્યાગ કરે, તે ત્યાગી કહેવાય છે. ત્યાગી હંમેશાં સંસારના ભાવેાથી રહિત હાેય. તેને ઘર, સ્ત્રી, પુત્ર કે બીજું કાંઇ હાય નહિ. તે કષાય વસ્ત્ર પેહેરી સ્વેચ્છાથી અન્ન પાણી લઇ જગતમાં ક્યાં કરે છે. આવા ત્યાગીઓ આ જગતમાં પાતાના જીવનને પરમાત્મિક સુખના અધિકારી બનાવી છેવટે ઉત્તમપદને પ્રાપ્ત થાય છે. કાેઇ પણ સંસારી જીવ એવા ત્યાગના અધિકારી થઇ શકતા નથી. જયારે તે આ સંસારના માયિક અને માહક પદાર્થોના ત્યાગ કરી અમારા જેવા વેષ પેહેરી સ્વેચ્છાએ વિચર્યા કરે, ત્યારેજ તે ત્યાગીની પવિત્ર પદલીને લાયક થાય છે."

આ પ્રમાણે કહી તે મહાત્માએ મને ત્યાંથી સત્વર ચાલ્યા જ-વાને કહ્યું. પછી હું તેમની આજ્ઞાને માન આપી ત્યાંથી ચાલ્યાે ગયા હતાે. હે ગુરૂવર્ઘ, તે વાત મને અત્યારે યાદ આવી છે. તેથી ત્યાગ એટલે શું ? અને ત્યાગી પુરૂષ કેવા હાેય ? તે વિષે મને સ્પષ્ટ કરી સમજાવાે.

ગૃહસ્થ શિષ્યનાં આવાં વચન સાંભળી ગુરૂ હુદયમાં આનંદ પા-મતા બાલ્યા----''વત્સ, તારાે પ્રશ્ન ચથાર્થ છે. ત્યાગનું ખરૂં સ્વરૂપ અ- વશ્ય જાણવા જેવું છે. જે મહાત્માએ તને ત્યાગનું સ્વરૂપ અતાવ્યું, તે ચથાર્થ સ્વરૂપ નથી. જ્યારે ત્યાગનું ખરૂં સ્વરૂપ તારા જાણવામાં આવશે, ત્યારે તને ખાત્રી થશે કે, ત્યાગનું ખરૂં સ્વરૂપ આવું છે, અને આવા ત્યાગવાળા જે હાય, તેજ ખરેખરા ત્યાગી કહેવાય છે.

આ પ્રમાણે તે ગૃહસ્ય શિષ્યને કહી તેણે પાતાના દીક્ષિત શિ-ષ્યને કહ્યું, '' ભદ્ર, આ ત્યાગનું સ્વરૂપ તારે પણ જાણવા જેવું છે, તેથી તું સાવધાન થઇને સાંભળજે—આ સંસારમાં મનુષ્યને માતા, પિતા, સ્ત્રી, પુત્ર વગેરે કુટું અ બંધનરૂપ છે. માહના પ્રબળ વેગથી પ્રાણી એ મહાબ ધનમાં પડે છે. એવા બંધનથી સુક્રત થવું અને તે સાથે પાતાના મનને સુક્રત કરવું, તે ખરેખરા ત્યાગ કહેવાય છે. ત્યાગના અર્થ ત્યજવું થાય છે. એટલે હૃદયમાંથી સર્વ પ્રકારની ઇચ્છાઓના ત્યાગ કરવા. તેજ ખરેખરા ત્યાગ કહેવાય છે. તે વિષે એક તત્તવજ્ઞાની કુટુંબ ચાગીનું એક દર્ષાંત સાંભળવા જેવું છે.

હિરણ્યપુર નગરમાં **સુભાનુ** નામે વણિક ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેને સુમતિ નામે સ્રો હતી, અને લલિત નામે પુત્ર હતા. સુભાનુ સ તાેથી અને સુખી હતા. તેને વૃદ્ધ વયમાં લલિતના જન્મ થયા હતા. જ્યારે લલિતના જન્મ થયા, ત્યારે સુભાનુને હુર્ષને અદલે વધારે ચિંતા થવા લાગી. તે અહર્નિશ ચિંતામાંજ રહેવા લાગ્યો. એક વખતે તેની સ્ત્રી સુમતિ પાતાના બાળપુત્ર લલિતને લઇ પતિની પાસે હર્ષ કરતી આવી. લલિતને તેના પિતા સભાનના ઉત્સંગમાં બેસાડવા માંડયેા, ત્યારે સુભાનુએ કહ્યું, " પ્રિયા, આ પુત્રને જોઇ મને શાેક થયા કરે છે, માટે તું એને મારી પાસે લાવીશ નહિ. સુમતિ આશ્ચર્ય પામીને ખાલી—" સ્વામિનાથ, આ શું ખાલેા છેા ? પુત્રને જોઇ હર્ષ ને બદલે શાક કરનારા તમારા જેવા પિતા આ જગતમાં કાેઇ નહિ હાેય. આ લલિતનું મુખ તમે વૃદ્ધાવસ્થામાં જોચું છે. આટલે વર્ષે તમારા ઉત્સંગમાં પુત્ર રમે, એ તમારાં કેવાં માટાં ભાગ્ય? વૃદ્ધવયમાં પુત્રના મુખને જેનારા પિતાએા પૂર્ણ ભાગ્યવાન્ ગણાય છે." સુભાનુએ સખેદ થઇ કહ્યુ', " પ્રિયા, જે વિચારથી હુ' આ પુત્રને એઇ શાક કરૂં છું, તે વિચાર જો તારી આગળ જણાવું, તા તું પણ મારી જેમ શોકાતુર થઇ જાય; તેથી તેનું કારણ તારી સમક્ષ કહેવાની મારી ઇચ્છા નથી. " સુમતિએ આગ્રહથી કહ્યું, પ્રાણનાથ,તમને પુત્રને . Sh. K.-20

1205

એઇને શેાક થાય છે, તેનું કારણ મને કહેા. જ્યાંસુધી મને તે કારણ નડ્ડીં કહેા, ત્યાંસુધી અન્નપાણી ગ્રહણ કરીશ નહિ. સુમતિના આવા આગ્રહ એઇસુલાનુ બાલ્યાન" પ્રિયા, આટલા બધા આગ્રહ શા માટે કરે છે ? તે જાણવાથી કાંઇ લાભ થવાના નથી, પણ ઉલટી હાનિ થશે. તું આ લલિત ઉપર જેવા પ્રેમ રાખે છે, તેવા પ્રેમ પછી રહેશે નહિ. તારી પણ સ્થિતિ મારા જેવી થઇ જશે. પુત્ર વાત્સલ્યના જે આનંદ અત્યારે તારામાં રહેલા છે. તેવા આનંદ પછી રહેશે નહિ. "

સુમતિએ આગ્રહથી કહ્યું, " સ્વામિનાથ, એવી ચિંતા રાખશાે નહિ. મારા લલિત ઉપરથી કદિપણુ મારા પ્રેમ ઘટવાનાે નથી. લલિત સદાને માટે મારા પ્રેમનાે પાત્ર ખનેલાે છે. "

સુમતિનાં આવાં વચન સાંભળી સુભાનુ બાેલ્યાે—પ્રિયા, અન્ ત્યારે આપણે બંને વૃદ્ધ થયાં છીએ. આવી વૃદ્ધાવસ્થામાં આ લલિ તના જન્મ થયા, તે સર્વ રીતે અનુપયાગી છે. વૃદ્ધ માતાપિતાના પુત્ર કદ્વિપણ માતપિતાથી ઉત્તમ પ્રકારનાં લાડ મેળવી શકતાે નથી. જ્યારે લલિત વિવાહ યાગ્ય અવસ્થામાં આવશે, ત્યારે આપણે આ-<u>ગુષ્યના છેડા ઉપર આવીશું. તેથી</u> લલિતને તારૂહ્ય વયનેા લાભ આપણા તરફથી મળશે નહિ. વધૂની સાથે વિલાસ કરતા લલિતને જોવાના વખત કયાંથી આવશે ? તે વખતે આપણે મૃત્યુને શરણ થઇશું. ને આપણે મૃત્યુ પામ્યા, તેા પછી લલિતના ઉપર ગૃહકા-ર્યાનો બોજો આવી પડશે, અને તેથી તે ખીચારા દુઃખી થશે. વ્યવ હાર નીતિમાં કહેવાય છે કે, વૃદ્ધવયમાં જન્મેલાં સ'તાનાે માતપિતા₊ નું પર્ણ સુખ પામતાં નથી, તેએાની છ'દગી ચિ'તામાં આવી પડે છે. હે પ્રિયા, તેથી આ લલિતના જન્મ મને હર્ષને બદલે શાક-કારક થઈ પડયેા છે. જયારે જ્યારે હું લલિતને જેઉં છું, ત્યારે મા-રા હુદયમાં ભારે ચિંતા ઉત્પન્ન થાય છે. તે સાથે તેની તરફ દયા. લત્પન્ન થાય છે. ''અરે! આ બીચારા બાળક માલાપિતા વગર દુઃખી થશે. અને તેની જીંદગી ભય, ચિંતા અને શાેકનું સ્થાન થઇ પડશે. " સુભાનુનાં આ વચન સાંભળી સુમતિ વિચારમાં પડી. પેા તાના પતિના તે વિચારા તેણીને યાેગ્ય લાગ્યા, અને તે પણ તે વિષે ની ચિંતા કરતી બાેલી—" સ્વામી, તમે જે વિચાર દર્શાવ્યા, તેયથા ર્શ છે. આપણ બંને વૃદ્ધ થયાં છીએ. હવે થાડા વખતમાં આપણી

આચુષ્યના અંત આવી જશે. પછી આપણા લલિતના શા હાલ થશે ? આવા સુંદર લાડમાં ઉછરેલાે લલિત પછવાડે દુઃખી થશે. કુ-ટુંબ વગરના લલિતનાે બધા સમય ચિંતામાંજ પ્રસાર થઇ જશે. " આમ કહેતી સુમતી રૂદન કરવા લાગી, અને તેણીના મુખમાં-થી નિઃધાસ નીકળવા લાગ્યા.

સુભાનુ પાતાની પત્નીની આવી સ્થિતિ જોઇ, તેણીને શાંત ક રવાને બાલ્યા--- " ભદ્રે, શાંત થા, મે' તને પ્રથમથીજ કહ્યું હતું કે, મારા વિચાર જાણવાથી તું પણ દુઃખી થઈશ. જ્યારે તું આમ મારી જેમ ચિંતાતુર રહી લલિત તરફ ઉપેક્ષા રાખીશ, તેા પછી લલિતના<sup>ં</sup> શા હાલ ! જેમ હુ' લલિતને એઇ શકતા, તેમ જયારે તુ' કરીશ, તા પછી આ બાળકનું પાળન પાષણ કાેણ કરશે શ્ર સુમતિ લલિતને ની. ચે એસારી એાલી—" સ્વામીનાથ, આપ કહેા છેા, તેમજ થયું છે. હ-વે લલિત તરફ મારી ઉપેક્ષા થઇ છે. પ્રથમ લલિતને જોઇને જે હુ અત્ય ત આનંદ પામતી હતી, તે હવે આનંદને બદલે ચિંતાતુર થા-ઉં છું. આવા લાડમાં ઉછરતા આપણા લલિતની આપણા અભાવે શી સ્થિતિ થાશે? આપણા મરણ પછી લલિતને કાેણ લાડ લડાવશે ? તે-ના મનારથ કેાણ પૂરા કરશે ?" સુમતિને આમ શાંક કરતી જોઈ સુભા-નુ બાલ્યાે–"પ્રિયા, શામાટે ચિંતાં કરે છે ? લલિતનું ભાગ્ય સારૂં હ-શે, તાે તે સદાસુખી રહેશે."સુમતિ ખાેલી—'' સ્વામી, જે લલિતનું ભાગ્ય સારૂ હાત, તાે આપણા વૃદ્ધ માતાપિતાને ઘેર તેના જન્મ શા-માટે થાત. અરે પ્રાણનાથ, મને ઘણી ચિંતા થાય છે, મારા લલિત તેના યાૈવનવયમાં દુઃખી થશે, " આ પ્રમાણે કહી સુમતિ રૂદન કરવા લાગી. તેણીના નેત્રમાંથી અશ્રુધારા વહેવા લાગી.

આવી રીતે પાતાના માતાપિતા પરસ્પર શાક કરતાં હતાં, તે જોઈ બાળક લલિત તેમની સામું જોયા કરતાં, અને પાતાના નિદોષ સ્વભાવના આનંદ અનુભવ્યા કરતાં હતાં. લલિતની વય હજુ તદ્દન બાળક હતી. તેના મુખમાંથી હજી સ્પુટવાણી નીકળી શકતી ન હતી. તે અવ્યક્તવાણી બાલી આત્માને આનંદ આપતા હતા. ક્ષણવાર તા તે આનંદમાં મગ્ન રહ્યા, પણ પછી જયારે પાતાના માતાપિતાનાં મુ-ખ શાકાતુર જોવામાં આવ્યાં, ત્યારે તે લલિત રૂદન કરવા લાગ્યા. લ લિતનું રૂદન સાંભળી સુમતિ તેની પાસે આવી, અને તેને તેડી રૂદન ક

રતી બાેલી—" બેટા, શામાટે રૂદન કરે છે ? તારા ભાગ્યમાં જેઇએ તેવું સુખ નથી, કારણકે, તું વૃદ્ધ માતપિતાને ઘેર જન્મ્યા છે. તારા પૂર્વ કમોંએ તને અધમ સ્થિતિમાં મૂકયા છે. " આટલું કહી તેણીએ લલિતને બાલાવા માંડયા, ત્યારે લલિત જરા આનંદમાં આવી હુઝવા લાગ્યા. તેને આનંદમાં આવેલા જોઈ સુમતિ બાલી---'' અરે મૂર્ખ, તું શું બેઇને હસે છે ? ભવિષ્યમાં તું વધારે દુ:ખી થવાના છું. તું વિલાસની અવસ્થામાં ચિંતાતુર રહેવાના છું. તાન અમે માતાપિતા વૃદ્ધ થયાં છીએ. થાેડા દિવસમાં અમારા સ્વર્ગવાસ થશે, પછી તારા શો આધાર ? તું નિરાધાર કુટુંબ વગરનાે થઇ જઇશ. માતા, પિતા અને કુટું બ વગરનાં સંતાનાં અતિશય દુ:ખી થાય છે. તારી દયાજ-નક સ્થિતિ જોઇ અમને બહુ ચિંતા થાય છે. " લલિત આ વખતે પાતાની માતાના સામુ જેઈ રહ્યા. બણે પાતે તે વાત સમજતાે હાે-ય, તેમ દેખાવા લાગ્યા. ક્ષણવારે અલ્પ ખુદ્ધિવાળી સુમતિના હૃદયમાં પાછા તે વિચાર ઉભરી આવ્યા, તેણીએ લલિતને કેડ માંથી નીચે ઉતા ચેાે, " સ્વામિનાથ, ચાલાે આપણે આ ઘરનાે ત્યાગ કરીએ, નિર્ભા-ગી લલિતનું ગમે તે થાય, આપણે શામાટે તેની ચિંતા રાખવી જે ઇએ ? જે તેને સુખ ભાગવવું હાત,તા તે શામાટે આપણ વૃદ્ધને ઘેર જન્મ લે. " આટલું કહી સુમતિ સુભાનુના હાથ ઝાલી ઘરની બાહે-ર નીકળવા તૈયાર થઇ. સભાન તેમ કરવાને આનાકાની કરવા લાગ્યો. તેને લલિતની ઉપર દયા ઉપજી. આ પ્રમાણે તે દંપતી રગઝગ કર-તાં હતાં, તેવામાં એક મહાત્મા ભિક્ષા લેવાને અર્થે ત્યાં આવી ઉભા રહ્યા. મહાત્માં ખરેખરા જ્ઞાની હતા. તેની પવિત્ર મનાવૃત્તિમાં વૈશ-ગ્ય ભાવના જાગ્રત હતી. તેણે આવી જોયું, ત્યાં આ ખધા દેખાવ જો-વામાં આવ્યા. સુભાનુ અને સુમતિ ગૃહુત્યાગ કરવાનીવાતાે કરતાં હુ તાં. અને નીચે રહેલાે લલિત માતપિતાના ઉત્સંગમાં જવા મંદમંદ **૩દન કરતા હતા. સભાન તેની તરક દયાદ**ષ્ટિથી એતા હતા, ત્યારે સંમતિ તેની ઉપેક્ષા કરી તેનાથી વિમુખ થતી હતી.

આ દેખાવ જોઇ હુદયમાં આશ્ચર્ય પામેલા તે મહાત્મા બાે લ્યા—" ગૃહસ્થ દ'પતી, આ શુંકરાે છેા ? પૃથ્વીપર રૂદન કરતા અને તમારી પાસે આવવાને વલખાં મારતા આ બાળકને તમે શામાટે તે ડતા નથી? આ નિદોષ અને નિરપરાધી અર્ભકને તેડો, અને તેને બાેલાવી આનંદ આપે " મહાત્માનાં આ વચના સાંભળી બંને દ-પતી સંબ્રાંત થઈ ગયાં, અને તત્કાળ તે મહાત્માના ચરણમાં પડી વં-દના કરવા લાગ્યાં. વંદના કર્યા પછી સુભાનુ બાેલ્યાે—" મહાત્મન્ , અમે વૃદ્ધ દંપતી મહાન્ શાકસાગરમાં મગ્ન થઇ ગયાં છીએ. અમારી મનાવૃત્તિ તદ્દન નિરાશ અને ચિંતાતુર બની ગઇ છે. આપ કૃપા કરી અમારા દુઃખી મનને શાંતિ આપાે."

તે વૃદ્ધદ'પતીનાં આ વચન સાંભળી કૃપાળુ મહાત્મા બાલ્યા, "ભ દ્ર, એવી તમારે શી ચિંતા છે ? અને ચિંતા થવાનું કારણ શું છે ?" સુભાનુ બાલ્યા—"ભગવન્, આ અમારા લલિત નામે બાળ-પુત્ર છે. તે અમાને વૃદ્ધ અવસ્થામાં પ્રાપ્ત થયેા છે. જ્યારે આ પુત્ર યાગ્ય વયના થશે, ત્યારે અમે મરણને શરણ થઇશું. તા પછી આ પુત્ર માબાપ વગરના થઇ દુઃખી થશે; પાછળ આ પુત્રની શી ગતિ થશે ? એ મહાચિંતાથી અમે અતિશય શાકાતુર બની ગયાં છીએ. બે આ પુત્રનાજન્મનથયા હાત, તા અમને આવી ચિંતા નથાત. આથી આ પુત્ર હર્ષ આપનારા છતાં અમને શાકકારક થઇ પડયા છે."

સુભાનુનાં આવાં વચન સાંભળી તે મહાત્મા હસીને ખાલ્યા---" ભદ્ર, તમારી ખુદ્ધિ વિચિત્ર લાગે છે. તમારા હ્રદયમાં તત્ત્વજ્ઞાનના સ રકાર ખીલકુલ પડયા નથી, એવું દેખાય છે. અને તેથી તમે એમ સમજો છે। કે, "આ પુત્રના આધાર અમેજ છીએ. અમારા મરણ પછી આ પુત્રની નઠારી દશા થશે.'' આવા મૂઢ વિચાર લાવી તમે નાહુક દુ:ખી થાએા છેા. ગાડાનીચેઆવેલું શ્વાન એમ ધારેછે કે,આ ગાડું મારાથીજ ચાલે છે. આ તમારી બુદ્ધિ અને તમારા વિચાર ખરેખર ઉપહાસ્યને પાત્ર છે. આવા અલ્પમતિના વિચારા લાવી આ નિર્દોષ લઘુ બાળકને તમે દુઃખ આપવા તૈયાર થયાં છેા. એ બીચારા તદન અજ્ઞાન છે. તે પે.તાના સર્વ આધાર તમને જાણે છે. એવા બા-ળકને અવિચારથી તરછેાડી ચાલ્યા જવું, એ માટું પાપ છે. અરે મૂઢાત્મા, તમે વિચાર કરા. કાેઈ પણ પ્રાણી કાેઇને આધારે જીવતાે નથી, કર્મના અળથી સર્વ પ્રાણી વર્ત્તે છે. પૂર્વના કર્મચોગે જે પ્રાણીને જેવું જોઈએ, તેવું મળી રહે છે. ઘણાં પ્રાણીએા માતાપિતા છતાં દુઃખી થાય છે, અને ઘણાંએા માતપિતા અથવા કુટું બના આધાર વિના સુખી થાય છે. સુખ અને દુઃખ કર્મને આધીન છે. તે કાંઇ કાેઇના

આશ્રયની અપેક્ષા રાખતાં નથી. રાજમહેલમાં હજારા સેવકાેથી સે-વાતા રાજા દુઃખી દેખાય છે, અને જ ગલમાં એકાકી પડેલા તાપસ કે યાગી સુખી દેખાય છે. સર્વ પ્રાણીને માતાપિતા કે કુટું બહાતાં નથી. દ'પતી, આ તમારા લલિત જે પુણ્યવાળા હશે, તા તે તમારા શિવા ય પણ સુખી થશે, અને જે તે પુણ્યરહિત હશે, તા તમે વિઘમાન હશા, તાપણ તે દુઃખી થયા વિના રહશે નહિ. અમારા જેવા ત્યા-ગીઓને માતાપિતા, કુટુંબ કે આશ્રય આપનાર હાેતું નથી, છતાં અમે માતાપિતાવાળા અને કુટુંબી હાઇએ તેવા સુખી છીએ. કારણ કે, અમારી મનાવત્તિમાં ત્યાગ છુદ્ધિ હાેવાથી અમને કાેઇ જાતની ચિંતા થતી નથી."

મહાત્માનાં આ વચન સાંભળી સુભાનુ જરા શાંત થઇ ગયેા. તેના હૃદયમાંથી અજ્ઞાનરૂપ અધકાર એાછું થઇ ગયું. મહાત્માના ઉપદેશે તેની મૂઢતા દૂર કરી. તથાપિ તેનું હદય તદ્દન નિઃશંક થયું ન હતું. ' આળકને માતપિતાના આધારથી સુખ મળે છે ' એ નિશ્ચ-ય હુજુ તેની મનાવત્તિમાં જાગ્રત થયા કરતા હતા. તેણે વિનયથી જ-ણાવ્યું, " ભગવન્ , આ પના ઉપદેશથી મારા મનને શાંતિ વળી છે, તથાપિ જે વાત આપ કહેા છે, તે મને શ'કા ભરેલી લાગે છે. કા-રણકે, બાળકને માતપિતા શિવાય બીજો કેાણ સુખકારી થાય ? એ વાત મારા મનમાંથી દ્વર થતીનથી. વળી આપ કહેા છેા કે, અમેચેાન ગી લેોકાે માતપિતાવાળા હાેઇએ, તેવા સુખી છીએ. આ વાતમાં પ-ણ સ'દેહ રહે છે. સ'સારના સર્વ પદાર્થોનેા ત્યાગ કરી સ'યમ માર્ગ⊦ ને સેવનારા એવા તમાને માબાપ કે કુટુંબ ક્યાંથી હાેય ? અને જ્યારે માબાપ કે કુટુંબન હાેય, ત્યારે તમને તેવું સુખ કયાંથી મળે? આ વાત મને નિઃસ'દેહ થતી નથી. મહાત્મા હાસ્ય કરીને ખાલ્યા-'' ભદ્ર, જ્યાંસુધી તમારા હુદયનું અંધકાર દ્રર થયું નથી, ત્યાંસુધી તમને આ વાત નિઃસંદેહ થશે નહીં. હું જે જેવાત કહીશ, તે તે વા-ત તમને આશ્ચર્યકારી અને સંદેહ્યુક્ત લાગશે. અરે મૂઢાત્મા, મારી વાત સાંભળી તમે આશ્ચર્ય પામશા." 'હું કૈાશાંબી નગરીના એક ધ-નાઢ્ય વેપારીના પુત્ર હતા. મારૂં નામ ઉપેક્ષક હતું. હું કાેઇની દર-કાર ન રાખતા, તે ઉપરથી મારા પિતાએ મારૂં ઉ**પેક્ષક** નામ રાખે-**લું હતુ**. અમે ચાર ભાઇએા હતા તે સર્વમાં હું નાના ભાઇ હતે.

મારા પિતાના વેપાર માટેા હતા. ાવદેશમાં તેમની સારી ખ્યાતિ હ-તી. મારા ત્રણ જયેષ્ટ બધુઓ પિતાની સાથે રહી વ્યાપાર કરતા હ-તા, અને તેથી તેઓ વ્યાપાર કળામાં પ્રવીણ બની ગયા હતા. માત્ર હું એકજ વ્યાપાર કળામાં મંદ લાગતા હતા. જોકે વ્યાપારની સર્વ પદ્ધતી મારા જાણવામાં આવી હતી, પણ બેદરકારીને લઇને મારા પિતા મને પાતાના વ્યાપારમાં સામીલ કરતા ન હતા. મારામાં બેદ-રકારી રાખવાના અવગુણ છે, એમ જાણી તેઓ મને દૂર રાખતા અ-ને મારી તરફ અભાવ બતાવતા, તથાપિ હું સ'તાષ માની તે વિષે-ની ચિંતા રાખતા ન હતા. મારામાં પ્રમાણિકતાના મોટા ગુણ હતા; તે ગુણને લઇને હું કાઇની દરકાર રાખતા ન હતા, અને કર્મઉપર આધાર રાખી મારા મનમાં આનંદ પામતા હતા.

એક વખતે મારા પિતાની દુકાનમાં કેટલેાએક નઠારા માલ આવ્યા. તે માલ સમુદ્ર માર્ગે આવતાં રસ્તામાં બગડી ગયા હતા. જો એ માલ ન ખપે, તાે તેમને માેટી નુકશાની થાય તેવું હતું. આથી તેમણે અમાે ચારે ભાઇએાને બાેલાવીને કહ્યું કે, '' તમે આ નઠારા માલ બીજા સારા માલમાં ભેળવી ઘા, અને તેને સારા કહી વેચી ઘેા. જે તેમ નહિ કરેા, તેા આપણને માેટી હાનિ થશે." પિતાના આ વિચાર મારા ત્રણે ભાઇએાને રૂચિકર લાગ્યેા, અને તેમણે તેમાં પૂર્ણ સ મતિ આપી, પણ પ્રમાણિકતાના ગુણુને લઇને મે' તેમાં સ'મતિ ન આપી. તે વખતે મારા પિતાએ મારા તિરસ્કાર કર્યો, અને મને કઠેાર શખ્દથી કહ્યું, ''દુષ્ટ ઉપેક્ષક, પિતાની આજ્ઞાને નહિમાનનારા તારા જેવા ઉચ્છૃ ખલ પુત્રને ધિક્કાર છે. આ તારા ત્રણે બ'ધુએા કેવા સદ્દગુણી અને પિતાના ભક્ત છે. તારા જેવા પુત્રને ઘરની બાહેર કાઢી મૂકવા જેઇએ. જે કુટુંબમાં તારા જેવાં સ તાના હાય, તે કુટુંબ અધમ દશાને પામે છે." પિતાનાં આ વચન સાંભળી મારા હુદયમાં દુઃખ લાગી આવ્યું, અને હું રાેષાતુર થઈ બાલ્યા-" પિતાજી, મેં શા અપરાધ કર્યો છે, કે જેથી તમે મને આવા કઠાેર શખ્દા કહાે છા ? તમે પાતે દુષિત થઇ બીજાને દુષિત કરવા તૈયાર થયા છેા. જે માલ નઠારા છે, તેને સારા માલમાં ભેળવી કગાે કરવાે, એ ઘણું નઠારૂં કામ છે. એવા દ્રષિત કામમાં મે' તમને સ મતિ ન આપી, તેમાં મારા શા દાષ છે? પિતાએ પુત્રને પાપકર્મમાં પ્રેરણા ન કરવી જોઇએ. જ્યારે ગુરૂરૂપ પિતા થઇ પુત્રની પાસે એવં\_- અકાર્ય કરાવે, તેા પછી પુત્ર અવિચારી અને પાપી થાય, તેમાં શું આશ્ચર્ય? પિતા, તમે મને નિરપરાધીને ઘરની બાહેર કાઢવાનું કહ્યું, તે ખાતે હું તમારા ઉપકાર માનું છું. આવા પાપી કુટુંબમાં રહેવા કરતાં જ ગલમાં રહેવું વધારે સારું છે." આટલું કહી હું ઘરના બાહેર જવાને તૈયાર થયા, તેવખતે મારા પિતાએ રાષથી કહ્યું, "અરે અધમ ઉપેક્ષક, તું પ્રમાણિકતાના ફાંકા રાખે છે, તે તને દુ:ખદાયકથઇ પડશે. તું ઘરની બાહેર જઇશ, તેથી મને કાંઇપણ હાનિ થવાની નથી. તારા જેવા બેદરકારી પુત્રની મારે કાંઈ જરૂર નથી. હું તારા વિના સવ<sup>6</sup>રીતે સુખી થઇશ. પુત્ર, છેદ્વી વખતે મારે તને એક પિતા તરીકે કહેવું જોઇએ કે, તું આ સાહસ કરી ઘરની બાહેર જાય છે, પણ જતાં પેહેલાં વિચાર કરજે. કારણ કે, પાછળથી તારે પસ્તાવું પડશે. તારા જેવા ઘણ ઉચ્છું ખલ પુત્રા ઘર તથા કુટુંબના ત્યાગ કરી દુ:ખી થયેલા છે. તેવી રીતે તું પણ દુ:ખી થઇશ. ઘર, માતપિતા અને કુટુંબ વિના તારી સંભાળ કાણ લેશે ? તારે અલ્પ સમયમાં દુ:ખી થઇ આ ઘરમાંજ પાછું આવવું પડશે, અને દીર્ઘ પશ્વાત્તાપ કરવા પડશે. "

હે ભદ્ર દ'પતી, પિતાનાં આ વચનાે હું સાંભળી રહ્યાે, તેના કાંઇપણ ઉત્તર આપ્યા વગર હું ઘરમાંથી ચાલી નીકળ્યાે. તે વખતે મારી માતાના નેત્રમાંથી અધુધારા ચાલી હતી, પણ મારા પિતાના ભયથી કાંઇપણ બાલી શકી નહિ. હું માતાપિતાને અને મારા જ્યે-ષ્ટ બંધુઓને પ્રણામ કરી ઘર છેાડી જ'ગલમાં ચાલ્યા ગયા. જંગ લમાં બે દિવસ સુધી હું લુધાથી પીડિત થયા. અને મેં મારા શરીર-ના માંડ માંડ નિર્વાહ કર્યો, મને તે વખતે મારા ઘરનું અને કુટુંબ-નું સ્મરણ થયું હતું, તથાપિ પૂર્ણ દઢતા ધારણ કરી હું જંગલમાં રહ્યા હતા.

ત્રીજે દિવસે ' આજે કેવી રીતે નિર્વાંહ કરવા ' એવી ચિંતા હું કરતા હતા, તેવામાં કાેઇ મહાતમા તે માર્ગે પ્રસાર થતા મારા બેવા માં આવ્યા. મહાત્માને બેઇ હું તેમની પાસે ગયા, અને મેં તેમ ના ચરણમાં વંદના કરી. મહાત્માએ મને હુદયથી આશીષ આપી કહ્યું, '' વત્સ, તું કાેણ છે ? અને આ નિર્જન વનમાં કેમ રહે છે ? " મેં વિનયથી કહ્યું, ''ભગવન, હું એક ગૃહસ્થના દુઃખી પુત્ર છું. મારા છું વહો મને પ્રમાણિક જાણી ઘરની બાહેર કાઢી મૃક્યા છે. હવે હું ઘેર જવાને ઇચ્છતા નથી. આ વનમાંજ મારે નિર્વાહ કરવાના છે. મારા નિર્વાહ કેવી રીતે થાય ? તેવા કાઇ ઉપાય બતાવા, તા તમારા મારીપર માટા ઉપકાર થશે. હું આપને શરણ છું." મારાં આવાં વ-ચન સાંભળી તે યાગીએ મને મારા ઘરના વૃત્તાંત પૂછ્યા, તે ઉપરથી મે' મારા બધા વૃત્તાંત તેની આગળ નિવેદન કર્યા. તે સાંભળી તે મ-હાત્માએ મને ઉત્તમ બાધ આપ્યા, અને તે વનમાં ભાવ કુટુંબ સાથે રહી નિર્વાહ કરવાના ઉપાય બતાવ્યા, જેથી હું તે વનમાં કુટું બીની જેમ સુખી થઇ રહ્યા હતા. મને સુખી કરી મહાત્મા પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા હતા.

કેટલેાક સમય ગયા પછી મારા પિતાએ મારા ત્રણ બ'ધુઓની સંમતિથો જે પેલા નઠારા માલ દગા કરીને વેચ્યા હતા, તે વાત રાજાના જાણવામાં આવી, તેથી તેણુ મારા પિતાના ભારે દ'ડ કરી તેની બધી મીલકત જપ્ત કરી. રાજાના કાપથી મારૂં કુટુંબ દુ:ખી હાલતમાં આવી ગયું, અને બધું છિન્નભિન્ન થઈ ગયું. પાછળથી મારા કુટુંબની આવી નઠારી સ્થિતિ થઇ છે, એ વાત મારા જાણવામાં ન હતી. હું તા પેલા મહાત્માએ બતાવેલા ઉપાયથી વનમાં મારા શરીરના નિર્વાહ ક-રતા અને તેણુ પ્રતિગાયેલા કુટુંબમાં રહી મારા આતમાને આનંદ પ-માડતા હતા.

મે તે વૃદ્ધને ઉત્તર આપ્યા, ''હું આ જ'ગલમાં રહું છું, મારૂં ઘર અને કુટુંબ મારી સાથે છે, અને મને અહિં ઘણું સુખ મળે છે." મારાં આ વચના સાંભળી તે ચારે આશ્ચર્ય પામી ગયા. તેઓમાંથી વૃદ્ધે પુનઃ પ્રશ્ન કર્યો, ''મહારાજ, તમારૂ' ઘર અને કુટુંબ તમારી સાથે દેખવા-માં આવતું નથી, અને આવા જગલમાં તમે સુખી હા, એ વાત અ-મારા માનવામાં આવતી નથી. તેમ વળી તમે જે ભાવ કુટુંબ કહ્યું, તે કેવું કુટુ'બ કહેવાય? એ પણ કાંઇ સમજવામાં આવતું નથી." વૃદ્ધનાં આવાં વચન સાંભળી મે તેમને હાસ્ય કરતાં કહ્યું,—ભાઇ ત-SH. K. ર૮

મારા જેવા મજીરોને અમારા કુટુ બની અને અમારા સુખની ખબર પડે નહીં. મારા ભાવકુટું અનું સ્વરૂપ તમારા જાણુવામાં આવે તેમ નથી. તમે માના કે ન માના, પણ હું જે વાત કહું છું, તે યથાર્થ છે. પછી તેઓએ આગ્રહથી મને પૂછ્યું, એટલે મેં તેમની આગળ ભાવ કુટું બની અને મારા વનના સુખેની સર્વ વાત્તાં કહી સંભળાવી, જે સાંભળી તેઓ સાન દાશ્વર્ય થઇ ગયા, અને મારા ચરણમાં નમી પ-ડયા. મે તેમને પૂછયું, 'તમે કેાણ છેા ?' ત્યારે તેઓએ તેમના સર્વ વૃત્તાંત મારી આગળ કહી સંભળાવ્યા. તે વૃત્તાંત સાંભળી મારા મુખ **લુંપર ગ્લાનિ આવી ગઇ, અને હું શાે**કાતુર**ંથઇ ગયેા.** મારી આવી સ્થિતિ નેઇ તે વૃદ્ધે મને આગહેથી ગ્લાનિ થવાનું કારણ પૂછ્યું, એ-ટલે મેં તેમને કહ્યું, ''પિતાજી, હું તમારા યુત્ર ઉપેક્ષક છું. તમારા કુટું બમાંથી મુક્ત થઇ હું આ વનમાં આવીને રહેલાે છું. તમારી આવી સ્થિતિ એઇ મને શાર્ક થાય છે, અને તેથીજ મારા મુખઉપર ગ્લાનિ પ્રસરી ગઇ છે. "આ શબ્દાે સાંસળતાંજ તે વૃદ્ધ અને તે-ના ત્રણ પુત્રા આશ્ચર્ય પામી ગયા. વૃદ્ધ સાશ્રુવચન થઈ બાેલ્યેા--"અરે શું તું ઉપેક્ષક ! આ નિર્જન વર્નમાં તું કયાંથી આવી ચડયેા?" આ પ્રમાણે કહીતે મને ભેટી પડયેા, અને બાલ્યાે—''હે પવિત્ર પુ-ત્ર, તું ગયો, તે પછી વેપારમાં કરેલા દગાને લઇને રાજાએ આપણી મીલકત જપ્ત કરી અને અમને આ સ્થિતિએ પોહાંચાડયા. મને તે વખતે પદ્ધાતાપ સાથે તારૂં સ્મરણ થયું હતું. આ તારા ભાઇઓએ જો તારા જેવી પ્રમાશિકતાં રાખી હાત, તાે હું આ સ્થિતિએ ન આ-વત. અમારી ઉપર કર્મકાપ અતિશયથયા છે, અને તેનાં ફળ અમ-ને આ લાેકમાંજ મળ્યાં છે. '' આટલું કહી તે મારા પિતા અતિશય રૂદન કરવા લાગ્યા. તેની સાથે મારા ભાઇએા પણ અશ્રુપાત કરવા લા-ગ્યા. પછી મેં તેમને પરમાર્થ સાધવાની ભલામણુ કરી, જેથી રેએા શાંત થઇ ગયા. પછી તેમણે મને સાથે લેવાના આગ્રહ કર્યો, પણ હુ તેમની સાથે ગયેા નહીં, અને તેમની આગળ મેં મારા ભાવકુટુંબનું વર્જીન કરી અતાવ્યું, જે સાંભળી તેઓનાં હુદય આનંદિત થયાં હતાં. છેવટે હું તેમની રજા લઇ તે વનમાં ચાલ્યો ગયેા, અને ત્યાંથી કરતા કરતા આ તરફ આવ્યા છું. અહીં આવતાં કાઇ માણસે માર્ગમાં ખ-અર આપ્યા કે, મારા પિતા અને મારા ત્રણ ભાઇએ। કાેઇ જૈનમુનિ

નીપાસે દીક્ષા લઈ આ સ'સારના વિકટ માર્ગને છેાડી ચાલી નીકળ્યા છે, અને મારી માતાએ કેાઇ સાધ્વીની પાસે ચારિત્ર લીધું છે. આ ખબર સાંભળી મારા મનને વિશેષ શાંતિ થઇ છે.

હે ભદ્ર દ'પતી, તેથી તમે આ તમારા પુત્ર લલિતની ચિંતા રા-ખશા નહીં. દરેક પ્રાણી પાતપાતાના કર્મને આધીન છે, અને કર્મના પ્રભાવથી તેને સુખદુઃખ મળ્યા કરે છે. તમે તમારા મનમાં એવું રા-ખશા નહીં કે, "આ લલિત પુત્ર અમારા વિના દુઃખી થશે. જે તેનાં કર્મ સારાં હશે, તા તે તમારા વિના પણ વિશેષ સુખી થશે. જો તેનાં કર્મ સારાં હશે, તા તે તમારા વિના પણ વિશેષ સુખી થશે. અમારા જેવા ગૃહ—કુટુંબને ત્યાગ કરી વનમાં રહેનારા ચાગિઓને પણ આ-શ્રય મળી રહે છે. તમારે સ'સારી જીવાને દ્રવ્યગૃહ તથા દ્રવ્યકુટુંબ હાય છે, ત્યારે અમારે ભાવગૃહ તથા ભાવકુટુંબ હાય છે. અમાર ભાવગૃહ અને ભાવકુટુંબ તમારા દ્રવ્યગૃહ તથા દ્રવ્યકુટુંબથી ચડી-આતું છે. જો આ તમારા લલિતનું પુણ્ય ચડીઆતું હશે, તા તે ભા-વગૃહ અને ભાવકુટુંબ મેળવી તમારાથી પણ વધારે સુખ મેળવશે."

મહાત્માનાં આ વચના સાંભળી સુભાનુ અને સુમતિ અ'ને સાન દાશ્ચર્ય થઈ ગયાં. '' અમે આ લલિતના આશ્રયદાતા માળાપા છીએ " એવે અહંકાર તેમના હદયમાં શિથિલ થઇ ગયે. અને ગૃહકટું ખનું અભિમાન નષ્ટ થઇ ગયું. સુભાનુએ વિનયથી અંજલિ નેડી પૂછ્યું, ''મહાનુભાવ, ચિંતાથી દુગ્ધ થયેલાં અમારા <sub>દિ</sub>દયને આન પે ખરેખરી શાંતિ આપી છે. હવે આપે જે ભાવગૃહ અને ભાવકુ-ડુંબ કહ્યું, તે કેવી રીતે ? તે અમને સમજાવેા. આપના અમારી ઉ પર મહાન ઉપકાર થશે. તે મહાત્મા મંદમંદ હાસ્ય કરતાં બાલ્યા, ભદ્ર, હું તમને ભાવગૃહ અને ભાવકુટું અનું વર્ણુન કહી અતાવું, તે તમે સાવધાન થઇને સાંભળજો-આ જગત્માં જે આ સ'સારના ત્યાગી પુરૂષો છે, તેઓને શુદ્ધ ઉપયાગરૂપી પિતા છે, અને ધૃતિરૂપી માતા છે. આ માતાપિતા તે તેમના ભાવ માતાપિતા કહેવાય છે. જે સારી રીતે પાલન પાેષણ કરે, તે પિતા કહેવાય છે. તેથી મિથ્યાત્વ, સ'શય, વિપર્યાસ અને અનધ્યવસાય વગેરે દેાષ રહિત એવાે શહ ઉપયાેગ છે, તે ત્યાગીના સંયમનું સારી રીતે પાલન પાે-ષણ કરે છે, તેથી તે ખરેખરા ભાવપિતા છે. લેહમાં જે ઉત્પાદક દ્ર-વ્યપિતા છે, તે તેવી રીતના લાભ આપી શકતા નથી. તે પિતા તા

પુત્રના આત્માને માહક પદાર્થોના ભાષ્ઠતા બનાવી અધમ દશાના સ'-પાદક કરે છે, અને શુદ્ધ ઉપયાગરૂપી પિતા આત્માના તેમાંથી ઉદ્ધાર કરે છે. જે ધૃતિ એટલે આત્માની રતિરૂપ સ્થિર પરિણતિ, તે માતા-ની જેમ બાળજીવનું પરિપાલન કરે છે. તે ખરેખરી ભાવમાતા છે. જગત્ની દ્રવ્યમાતાથી તેવું આત્મહિતથતું નથી. આવા પવિત્ર ભાવ-માતાપિતાને ભજનારા આત્માકદિપણુ દુ:ખી થતા નથી. તે અહનિંશ આનંદ સુખના અનુભવી અને છે. પુણ્યવાન્ પુત્રો લાૈકિક જન્મના હેતુ દ્રવ્યમાતાપિતાના ત્યાગ કરી તે પવિત્ર ભાવ માતાપિતાનાં આશ્રય લે છે. કારણુ કે, દ્રવ્ય માતાપિતા મૃત્યુ પર્યંત પુત્રના નિર્વાહ કરી શકતાં નથી, તેથી તેવાં માતાપિતાના ત્યાગ કરી યાવજજીવ નિર્વાહ કરનારા ભાવ માતાપિતાના આશ્રય કરવા જોઇએ.

હે લદ્ર, તમને અહિં શંકા થશે કે, કદિ સંયમી પુરૂષને ભાવ માતાપિતાના ચાેગ થાય, પણ તેમને કુટુંબીની જેમ બ'ધુઓના ચાે-ગ શી રીતે થશે ? તે શંકાનું સમાધાન આ પ્રમાણે છે-ભાવ માતા-પિતાને આશ્રિત થયેલા સંયમી પુત્ર ભાવ બ'ધુઓને પણ મેળવી શ-કે છે. શીળ, સત્ય, સદાચાર વગેરે જે સદ્દગુણા છે, તે તેના ભાવ બં-ધુઓ છે, દ્રવ્ય બ'ધુઓ કરતાં સ'યમીને ભાવ બ'ધુઓ વધારે ઉપ-યાત્રી છે. શીળ વગેરે બ'ધુઓના કુટું બમાં રહેલા સ'યમીને સર્વદા સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. એ સુખના પ્રભાવથી તે ઉત્તમ પ્રકારનાં આત્મિ-ક કાર્યો સાધી શકે છે.

ભદ્ર, તમે એમ ધારશાે કે, ભાવ માતાપિતા અને ભાવબ ધુઓ તાે હાેઇ શકે, પણુ તેને હુદયને રસ આપનારી કાંતા અને જ્ઞાતિજન ક્યાંથી મળશે? પવિત્ર સંયમીના કુટું બમાં એ પણુ છે. તેને સમ તારૂપી સુંદર શ્રી છે, અને સમક્રિયારૂપી જ્ઞાતિજન છે. એ પણુ ભાવ-સ્ત્રી અને ભાવજ્ઞાતિજન છે. ભાવમાતપિતા, ભાવબ ધુ ભાવકાંતા અ ને ભાવજ્ઞાતિજન-એવા ભાવકુટું બથી પરિવૃત થઇ ભાવગૃહરૂપ વન-માં અથવા એકાંતમાં વાસ કરી રહેલા સંયમી-યાેગીને પછી શી ચિંતા રહે ?

તેથી હે દ'પતી, તમે તમારા પુત્ર લલિતની કેાઇ જાતની ચિં-તા રાખશાે નહીં. જો તેને પુણ્યનું બળ હશે, તાે તે દ્રવ્ય કુટુંબ અને ભાવકુટુંબ અંને મેળવી શકશે. તમારી એને જરાપણુ અપેક્ષા રહે- શે નહીં.

મહાત્માનાં આવાં વચન સાંભળી સુભાનુ અને સુમતિ હુદયમાં પ્રસન્ન થઈ ગયાં. તેમના હુદયની લલિત વિષેની ચિંતા તદ્દન નારા પા-મી ગઈ. આ વખતે સુમતિએ અંગમાં ઉમંગ લાવી તેલલિતને તેડ-વા માંડયેા, પણ લલિત જાણે બધું સમજી ગયેા હાેય, તેમ પાતાની પાસે આવ્યા નહીં. તે રીસાયાે હાય, તેમ માતાથી વિમુખ થઇને બે-ઠાે. પછી તેના પિતા સુભાનુ હર્ષથી તેને તેડવા ગયેા, લલિત તેની પાસે પણ આવ્યા નહીં, આથી તે દ'પતી વિચારમાં પડી ગયાં. પ છી કેટલાએક મધુર શબ્દાેથી લલિનને બાેલાવા માંડયા, તાેપણુ લ-લિત કાંઇપણ બાલ્યાે નહિ. એટલુંજ નહીં, પણ તેણે પાતાના માતા-પિતાની સામે પણ જોયું નહીં. આ વખતે પેલા મહાત્માએ લલિત-ને કહ્યું, " વત્સ, આમ કેમ કરે છે ? આ તારા માતાપિતા તને પ્રેન્ મથી તેડવા અને બાેલાવા આવે છે, તે છતાં તું તેમની પાસે કેમ આ-વતાે નથી ? એ તારા હિતકારી માતાપિતાં છે, અને તું તેમનાે ઇષ્ટ પુત્ર છે. '' મહાત્માએ આ પ્રમાણે કહ્યું, એટલે લલિત હસતેા હ-સતાે મહાત્માની પાસે આવ્યા, અને તેણે પાતાનું મસ્તક નમાવી મહાત્માને પ્રણામ કર્યો. દયાળું મહાત્માએ એ નિદેોષ બાળક નામ-સ્તક ઉપર હાથ મૂક્યા. એથી તે બાળક વધારે ખુશી થઇ કુદવા લા-ગ્યેા. અને તે મહાત્માને વાર વાર પ્રણામ કરવા લાગ્યેા.

લલિતની આવી ચેષ્ટા બેઇ તેના માતાપિતા વધારે આશ્ચર્ય પામી ગયાં, અને તેમણે સ'બ્રાંત થઇ મહાત્માને પૃછ્યું, '' ભગવન, આ લલિત આવી ચેષ્ટા શામાટે કરતાે હશે ? આટલા અજ્ઞ આળક જા-ણે સુજ્ઞ હાય, તેમ કરે છે, તેનું શું કારણ હશે ? આટલી વયના કાઇ-પણ બાળકા આવી ચેષ્ટા કરતા નથી. આ લલિતના આત્મા કેવા હશે ? તે આપ મહાનુભાવ અમને સમજાવા. '' સુભાન અને સુમતિ-ના આ પ્રશ્ના સાંભળી મહાત્મા વિચારમાં પડયા. તેણે જ્ઞાનદૃષ્ટિથી બેઇને કહ્યું, '' ભદ્ર, આ તમારા લલિત કાઇ પૂર્વના ઉત્તમ જીવ છે, તે પાતેજ તમારી શ'કાનું નિરાકરણ કરશે. ''

મહાત્માએ આ પ્રમાણે કહ્યું, ત્યાંતાે લલિત સ્પષ્ટ વાણીથી બાે-લ્યાે–''માતાપિતા, તમે મારીચિંતાકરતા હતા, પણ હવે તમારી ચિંતા મને થઇ પડી છે. તમારા હુદયમાં માહદશા પ્રબળ છે. જે આ મહા- ત્મા ન આવ્યા હાેત, તાે તમને માેહુદશા નઠારી સ્થિતિમાં લાવી મ્ કત, અને મારી દશા વિપરીત થાત. દૈવયોગે સર્વ વાત સારી બની છે. આ મહાત્માના આગમનથી તમારાે અને મારાે ઉદ્ધાર થયાે છે. હવે તમે મને રજા આપા, તાે હું આ મહાત્માની સાથે ચાલ્યાે જઉં. ભાવગૃહ અને ભાવકુટુંબનાં આશ્રય કરવાની મારી ઇચ્છા છે. આ દ્રવ્યગૃહ અને દ્રવ્યકુટુંબમાં રહેવાની મારી ઇચ્છા નથી. ભાવગૃહ અ-ને ભાવકુટુંબ વિના મારા આત્માનાે ઉદ્ધાર થવાનાે નથી."

આટલું કહી તે બાળકે મહાત્માને કહ્યું, " ભગવન, તમે પરા-પકારી આત્મા છેા, તમારી મનાવૃત્તિ સદા દુઃખી જીવના ઉદ્ધાર કર-વાને આતુર છે. તમારી પ્રવૃત્તિ પરમાર્થને માટેજ છે. આ દ્રવ્યગૃડુ અને દ્રવ્યકુટુંબમાંથી ઉદ્ધાર કરા. તમારા પવિત્ર ઉપદેશ સાંભળી મને જાતિસ્મરણ થયું છે, અને તેના પ્રભાવથી હું આવી સ્પષ્ટ વાણી બાલવાને સમર્થ થયા છું. મને આ સંસારના પાશમાંથી અને મારા દ્રવ્યગૃહ તથા દ્રવ્યકુટુંબમાંથી છેાડાવા. તમારા જેવા ઉપકારી આત્મા મારી ઇચ્છા પૂર્ણ કર્યાવિના રહેશે નહીં; એવી મને ખાત્રી છે." લલિ-તનાં આવાં વચન સાંભળી મહાત્માએ કહ્યું, "વત્સ, તારી પવિત્ર મ-તાવૃત્તિ જોઈ હું પ્રસન્ન થયા છું, તારા આત્માના ઉદ્ધાર નજીક છે. ધાર્મિક અને તાત્વિક પ્રબાધે તારા હુદયમાં સારા પ્રકાશ પાડયા છે. તં અલ્પ સમયમાં આત્મિક ઉન્નતિને સંપાદન કરીશ."

મહાત્માએ આવાં વચન કહ્યાં, તે સાંભળી લલિત વધારે પ્રસન્ન થયેા. તેણે પ્રસન્નતાથી જણાવ્યું, " ભગવન, ને આપની આજ્ઞા હાે-ય, તાે હું મારા દ્રવ્ય માતાપિતાને પ્રતિબાધ આપું." મહાત્માએ મ દ મંદ હાસ્ય કરીને કહ્યું, " વત્સ, તારા માતાપિતાને પ્રતિબાધ આપ. તારી મધુર વાણી સાંભળી મને અતિશય આનંદ થાય છે." મહાત્મા-ની આજ્ઞા થવાથી તે બાળક પાતાના માતપિતાને ઉદ્દેશી નીચે પ્રમાણે બાલ્યાે—

"પવિત્ર માતા પિતા, આ અસાર સ'સારમાં માતા, પિતા, સી, પુત્ર અને બીજા કુટુંબીએા સર્વ સ્વાર્થનાં સ'બ'ધી છે. સ્વાર્થને લઇને તેએા રાગ દ્રેષ ધારણુ કરે છે. પરલાકમાં કાેઈપણુ સહાયકારી થતુ નથી. તેથી આ સ'સાર સર્વ રીતે ત્યાગ કરવાને ચાેગ્ય છે. સ'સારના ત્યાગ કરી ભાવકુટુંબના આશ્રય કરનાર આત્મા ઉત્તમ ગતિને પામે છે; તે પવિત્ર કુટુંબમાં શુદ્ધ ઉપયાગરૂપી પિતા છે, ધૃતિરૂપ માતા છે, શીલ વગેરે સદ્દગુણા બ ધુએા છે, સમતારૂપી સ્ત્રી છે, અને સમક્રિયારૂપી ગ્રાતિજન છે- એવા ભાવકુટુંઅને ઓશ્રિત થયેલા આત્મા સર્વ ખોદ્ય વર્ગના ત્યાગ કરી ધર્મસ ન્યાસી બને છે. એવા ધર્મસ ન્યાસિને જે ક્ષાયાેપશનિક ઘર્મા છે, તે પણુ ત્યજવા ચાેગ્ય છે. કારણુ કે, તેવા આત્માને નિર્વિકલ્પ ત્યાગ થયેલા છે, એને તેવા ઉત્તમ ત્યાગને વિષે વિક લ્પ પણ નથી, અને કિયા પણ નથી. જેમાં પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ, પાદ્દગલિંક અને અપાદ્દગલિક, પ્રમત્ત અને અપ્રમત્ત, સકષાય અને નિઃકષાય અને સાભિલાષે અને નિરભિલાષ વગેરે પ્રકાર રહેલા નથી, તેવાે જે ત્યાગ તે નિર્વિકલ્પ ત્યાગ કહેવાય છે. જે અમુક કાળસુધી કાંઇ ત્યાગ કરવાના નિયમ તે સવિકલ્પ ત્યાગ કહેવાય છે. તે સવિક-**લ્પ ત્યાગ માહ્ય ત્યાગ છે, અને નિર્વિકલ્પ ત્યાગ** અંતર ંગ ત્યાગ છે. નિર્વિકલ્પ ત્યાગવાળા આત્મા સર્વ વિભાવથી નિવૃત્ત થાય છે. તેને વિકલ્પ ક્રિયાનું પ્રયોજન રહેતું નથી. મન, વચન અને કાયાના વ્યા-પારને મૂલથી નિરાધ સ્વભાવને વિષે સ્થાપવા, તે ચાગ કહેવાય છે. તે યાેગના વ્યાપારનાે જેમાં અભાવ છે, એવા શુકલધ્યાનના ત્રીજા અને ચાયા પાયાવડે સર્વ આત્મ પ્રદેશને નિશ્ચળ કરી અયેાગી થવું, તે ચાેગસ ન્યાસ કહેવાય છે. તે ચાેગસ ન્યાસી મન, વચન અને કાય ચાેગના સર્વ લેદના ત્યાગ કરે છે, એટલે તેને આત્માથી પૃથક કરે છે. તેથી તેને નિર્ગુણ બ્રહ્મપણું પ્રાપ્ત થાય છે. તે નિર્ગુણ બ્રહ્મ–આત્માનું રૂપ વસ્તુતાએ ગુણેાથી પરિપૂર્ણ થઇને વાદળ રહિત ચંદ્રમંડળની જેમ સ્વતઃ પ્રકાશે છે. હે માતા પિતા, આવા ચાગસ ન્યાસ એટલે ત્યાગ લઇ આ અસાર સ સારમાંથી મુક્ત થવાની મારી ઇચ્છા છે. તેથી તમે મને રજા આપેા, અને મારા તરફના માહને દૂર કરા તમા-રાથી વિશુક્ત થયેલા હું ભાવકુટુંઅને આશ્રયલઇ વિશેષ સુખી થઇશ. " લલિતનાં આવાં વચન સાંભળી તેના માતાપિતાને શાેક ઉત્પ

n થઇ આવ્યા. તેઓએ જાણ્યું કે, 'આ લલિત આપણા ઘરમાં નહિ રહે ' તેથી તેઓ વિશેષ શાકાતુર થઇ ગયાં. અને લલિતને પ્રાર્થના કરવા લાગ્યાં—" વત્સ, અમારા કુટું ખના તું આધાર છે. તારાથીજ અમે જીવન મેળવીએ છીએ. અમારા સમય તારા સહવાસથીજ પ્ર રાર થાય છે. જ્યારે તું આમ ઉદાસી થઇ અમારા ત્યાગ કર, તા પ છી અમારૂ' મરણજ શરણ છે. તારા શિવાય અમે એક ક્ષણવાર પ-ણ રહી શકવાનાં નથી, અમારા ગૃહાવાસનાં પૂર્ણ લાભ તારામાંજ ર-હેલા છે. વત્સ, અમારા વૃદ્ધ ઉપરદયા લાવી એ વિચાર કરીશ નહિ અમે તારા તીર્થરૂપ માતાપિતા છીએ. અમારા વચનને અનુસરી-શ, તાે તારા આત્માના ઉદ્ધાર થશે. " આ પ્રમાણે લલિતને કહી તે-મણે મહાત્માને કહ્યું, " મહાનુભાવ, આ બાળકને સમજાવી અમારા મનારથ પૂર્ણ કરો. એ બાળક જો આગ્રહ કરી ચાલ્યા જશે, તાે અ-મે દુ:ખના મહાસાગરમાં મગ્ન થઇ જઇશું. અમાર્ગ જીવન દુ:ખમય થઇ જશે, અને અમારી વૃદ્ધાવસ્થા વિપત્તિનું સ્થાન થઇ પડશે. આપ કૃપાળુ મહાત્મા અમારા ઉપર દયા કરાે, અને આ અલ્પમતિ બ:-ળકને સમજાવી અમારા શાેકાતુર હૃદયને શાંતિ આપાે. "

મહાત્માએ હસતાં હસતાં કૈલું, '' ભદ્ર, તમે નિશ્ચિંત રહાે. આ તમારાે પુત્ર અત્યારે તમારાથી વિચુક્ત થઇ શકશે નહીં. હજી તેને સ'સારનું ભાેગનિક કર્મ બાકી છે. આ વખતે જે તેને બાેધ થયાે છે. તે તેના પૂર્વકર્મનું ફળ છે. પવિત્ર પૂર્વકર્મના પ્રભાવથી તેને જાતિસ્મરણુ થઇ આવ્યું છે. તેની મનાવૃત્તિમાં ત્યાગનું સ્વરૂપ પ્ર કાશિત થઇ ગયું છે, તથાપિ તે તમારા સહવાસમાંથી મુક્ત થઇ શકે તેમ નથી. તેનાં ભાેગ્યકર્માે તેને આકર્ષી આ સ'સારમાં અળાત્કારે રાખશે. "

સુભાન અને સુમતિને આવાંવચનથી શાંત કરી તે મહાત્માએ લલિતને ઉદ્દેશીને કહ્યું, ''વત્સ, તારા ઉત્તમ વિચારા સાંભળી હું પ્રસન્ન થયા છું, પણ તે તારા વિચારા સાંપ્રતકાળે સફળ થય, તેમ નથી. હુજી તારા મસ્તક ઉપર ભાેગનિક કર્મ જાગ્રત છે. જ્યાં-સુધી ભાેગ્યકર્મ જાગ્રત હાેય, ત્યાંસુધી આત્મા આ સ'સારમાંથી મુક્ત થઇ શકે તેમ નથી."

મહાત્માએ આ પ્રમાણે કહ્યું, ત્યાં તે બાળક પાતાના પૂર્વરૂપને પ્રાપ્ત થઇ ગયાે. તરત તે રૂદન કરતાે તેની માતા સુમતિ પાસે આવ્યાે. માતા ઉમ'ગથી તે અર્ભકને ભેટી હુદય સાથે દાખવા લાગી. તે જોઇ સુભાનુ પણ હુદયમાં આનંદ પામી ગયાે. બ'ને દ'પતી પુત્રના માહ-માં મગ્ન થઇ ગયાં. તેવામાં ત્યાં આવેલા પેલા મહાત્મા અદશ્ય થઈ ચાલ્યા ગયા. લલિતને તેડી બ'ને દ'પતી ઘરની બાહેર આવ્યાં, અને શાેધ કરવા લાગ્યાં, પણુ કેાઇ ઠેકાણુ તે મહાત્માનાં <mark>દર્શન થયાં નહિં.</mark> ગુરૂ કહે છે, હે વિનીત શિષ્યા, પછી તે સુભાનુ અને સુમતિ

ગુરૂ કહે છે, હે વિગાલ વિચ્યા, વછા લ લુસાવુ અને લુમલ અને દંપતી પોતાના પુત્ર લલિતને લાડ લડાવતાં ગૃહાવાસમાં રહ્યાં હતાં. કેટલાક કાળ થયા પછી તે અને દંપતી મૃત્યુ પામી ગયાં, અને લલિત તેના ગૃહુના સ્વામી થયેા હતા. લલિત પાતાના માતપિતાના આગ્રહથી વિવાહિત થયેા હતા, પણ તેના હૃદયમાં વિષય ઉપર અપ્રી-તિ હાવાથી તે વિષયાસક્ત થયેા ન હતા. ગૃહત્થાવાસમાં રહેતાં પણ તે ત્યાગ વૃત્તિથી રહેતા હતા. છેવટે ભાગ્યકર્મ ભાગવી પાતાની સ્તીને પ્રતિબાેધી તે ચારિત્રના ભાજન અન્યા હતા. ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યા પેહે-લાં પણ તે ત્યાગીજ કહેવાતા હતા. કારણ કે, ત્યાગનું થથાર્થ સ્વરૂપ તે રામજતા હતા. છેવટે ત્યાગી લલિત ચારિત્ર ધર્મને પાળી ગુણસ્થાનના આરાહણના ક્રમથી માક્ષગામી થયેા હતા.

હે શિષ્યાે, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારા સમજવામાં આવ્યું હશે કે, ત્યાગનાે અર્થ 'ગૃહ છાડી કાષાય વસ્ત પેહેરી સ્વચ્છદ પણે વર્ત્તવું, એવાે થતાે નથી. પણ લલિતે પાતાના માતપિતાની આગળ જે જે યાેગ સ'ન્યાસ શિષે કહ્યું હતું, તે ત્યાગનાે ખરા અર્થ છે. લલિતની જેમ ગૃહાવાસમાં રહી મન, વચન તથા કાયાના યાેગની શુદ્ધિ રાખે, અને વિષય તરફ અનાસક્તિ રાખે, એ ખરેખરાે ત્યાગી કહેવાય છે, અને એવા ત્યાગથી આત્મા ઉત્તમ ગતિને પ્રાપ્ત થાય છે.

ગુરૂના મુખથી આ વ્યાખ્યાન સાંભળી યતિ અને ગૃહુસ્થ અ'ને શિષ્યાે ઘણા આન'દ પામ્યા હતા, અને તેમણે ગુરૂના માટેા આભાર માન્યાે હતા.



Sh. K.-26



## નવત્રિશ તે બિંદુ—ક્રિયા.

Strack

" क्वायोपशमिके जावे या क्रिया क्रियते तया । पतितस्पापि तद्जावमद्टद्धिर्जायते पुनः " ॥ १॥ ભાવાર્થ—"क्षाયેાપશમિક ભાવમાં જે ક્રિયા કરાય છે,તે ક્રિ-યાએ કરી પતિત જીવને પણુ તેવા ભાવની વૃદ્ધિ થાય છે."



રૂના મુખથી ત્યાગનું સ્વરૂપ અને તે વિષેતું ઉત્તમ દષ્ટાંત સાંભળી પ્રસન્ન થયેલા બ'ને ગૃહસ્થ અને યતિ શિષ્ય બાલ્યા—મહાનુભાવ, આપે ત્યાગ વિષે જે દષ્ટાંત આપી અમને સમજાવ્યું છે, તેથી અમારા



હુદયમાં ઉત્તમ પ્રકારની સાવના પ્રગટ થઈ આવી છે. હવે અમને ક્રિયા ઉપર કાંઇ સમજાવા. ક્રિયાનુ સ્વરૂપ, તેનુ કળ અને તેની ઉપયાગિતા કેવે પ્રકારે છે ? તે વિષે વિવેચન કરી અમારા સંશયને દ્વર કરા.

ગુરૂએ પ્રસન્ન વદને જણાવ્યું — ''હે વિનીત શિષ્યો, તમાએ ઘણા દીર્ઘ વિચાર કરી આ પ્રશ્ન કરો લાગે છે. ક્રિયામાર્ગનું ખરેખરૂં સ્વરૂપ જાણવા જેવું છે, અને તેને માટે જેન મહાત્માઓએ સારૂં વિ વેચન કરેલું છે. તેમાં પ્રથમ ક્રિયા અને જ્ઞાનતા સંબંધ કેવા છે ? તે સમજવું જોઇએ. જ્યાં ક્રિયા ત્યાં જ્ઞાન અને જ્યાં જ્ઞાન ત્યાં ક્રિયા– એમ તેમના પરસ્પર સંબંધ છે. જો તેમના પરસ્પર સંબંધ હાેય. તાજ ઉત્તમ પ્રકારની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. તે શિવાય એકલી કિ-યાથી કે એકલા જ્ઞાનથી સિદ્ધિ થતી નથી. જો જ્ઞાન હાેય, અને ક્રિયા ન હાેય, તા તે જ્ઞાન નકામું છે, અને ક્રિયા હાેય, અને જ્ઞાન ન હાેય, તા તે ક્રિયા નકામી છે. વટેમાર્ગુ સારી રીતે રસ્તાને જાણતા હાેય, પણ જો તે ગતિ કરે નહિ, તા તે ધારેલા ગામમાં પોહાંચી શ-કતા નથી. તે વિચારને અનુસરતુ એક પદ્ય શ્રીયશેષવિજયજી ઉપા-ધ્યાય લખે છે—

" क्रियाविरहितं हंत ज्ञानमात्रमनर्थकम् ।

गतिं विना पयझोऽपि नामोति पुरमिप्सितम् " ॥ १॥

''ક્રિયા વગરનુ' જ્ઞાન નિરર્ધક છે. રસ્તાને `જાણનારાે મુસાફર પણ ગતિ કર્યા વિના ઇચ્છિત નગરમાં પહેાંચતાે નથી.''

વળી ઉપાધ્યાયજી ભાષામાં પણ લખે છે.

''ક્રિયા બિના જ્ઞાન નહિ કબહું,

ક્રિયા જ્ઞાન બિનું નાહિં;

ક્રિયા જ્ઞાન દાંઉ મિલત રહુતહે,

જ્યાં જલરસ જલ માંહિં.

દીપક પ્રકાશિત હાેય, પણુ તેલ અને વાટ વગેરેની અપેક્ષા રાખે છે, તેમ જ્ઞાનથી પૂર્ણુ એવા આત્મા અનુકૂળ ક્રિયાની અપેક્ષા રાખે છે. જે પુરૂષા ક્રિયાને બાહ્યભાવ જાણીને તેની ઉપેક્ષા કરે છે, તેઓ મુ-ખમાં કાળીયા નાખ્યા વિના તૃપ્તિની ઇચ્છા રાખનારા છે.

હે વિનીત શિષ્યાે, તેથી ઉત્તમ ફળની ઇચ્છા રાખનારા પુરૂષાએ હમેશાં ક્રિયામાર્ગને અનુસરીનેજ પ્રવર્ત્તન કરવું જેઇએ. તે વિષે એક મનાર જક દર્ષાંત સાંભળવા જેવું છે.

કાેઇએક પટેલ ગાડામાં બેશીને મુસાફરીએ જતા હતા. તેની મુસાફરી લાંબી હતી. આગળ જતાં એક વિકટમાગ આવ્યા. તે મા-ગંને પ્રસાર કરવાને પટેલે સાવધાનીથી પાતાનું ગાડુ હાંકવા માંડશું. કેટલીએક મુશ્કેલીઓ તેને નડી તથાપિ તે પટેલે હીંમતથી પાતાનું ગાડુ આગળ ચલાવ્યું. થાડે દ્વર જતાં એક વિષમ જગ્યા આવી. જે-વામાં ગાડુ એ વિષમ જગ્યાએ આવ્યું, ત્યાં તેમાંથી એક ચક્ર નીકળી પડ્યું. ચક્ર નીકળતાંજ તે ગાડાના બેલ ચપ્તક્ય, અને રાશ તાડીને નાશી ગયા.

#### જૈન શશિકાન્ત.

આ વખતે કાેઇ બીજો મુસાફર તેને મળ્યાે. તેણુ પેલા નાશી જતા બળદને પકડી લીધા, અનેતે ગાભરા બની ગયેલા પટેલને કેટ-લીએક મદદ કરી. પટેલ તે બળદને ગાડા સાથે જેડી હાંકવા લાગ્યાે, ત્યારે પેલા મુસાફરે હસીને કહ્યું, '' અરે પટેલ, આ તારૂં ગાડું નહિ ચાલે, કારણકે, આ તેનું એક ચક્ર નીકળી ગયું છે. જ્યારે તે ચક્રને ગાડાની સાથે જોડી દઇશ, ત્યારે આ ગાડું ચાલી શકશે. '' તે મુસાફ-રનાં આ વચનને માન્ય કરી પટેલે તે ચક્ર ગાડાની સાથે લગાડયું, એ-ટલે તે ગાડું સારી રીતે ચાલવા લાગ્યું, અને તેથી તે સુખે કરી પોતા-ને જ્યાં જવું હતું, તે સ્થાને આવી પોહાંચ્યાે.

આ દષ્ટાંત ઉપરથી સમજવાનું છેકે, જે પટેલ તે જીવ સમ જવા, જે ગાડું તે સંયમ સમજવા અને જે બે ચક્ર તે ક્રિયા અને જ્ઞાન સમજવાં. જે બળદ તે અનુભવ જાણવા. એટલે ચારિત્રધારી જીવરૂપી પટેલ જ્ઞાન તથા ક્રિયારૂપ બે ચક્રવાળા, અને અનુભવરૂપી બળદની સાથે જોડેલા સંયમરૂપી ગાડામાં બેશીને શિવનગર જાય છે. જે ગાડું વિષમ માર્ગે અટકશું હતું, તે વિષય, તે સયમના દોષ સ-મજવા. જયારે દોષ લાગે છે, ત્યારે સંયમને હાનિ થાય છે. જે એક ચક્ર નીકળી પડશું હતું, તે ક્રિયા સમજવી. જેમ એક ચક્રથી ગાડું ચાલી શકતું નથી, તેમ એકલા જ્ઞાનથી સંચમમાર્ગ સધાતા નથી. જ્ઞાન અને ક્રિયા બંનેની આવશ્યકતા છે. જે પુરૂષે તે પટેલના છૂટી-ને નાશી જતા બળદને પકડ્યા હતા, અને તેને કેટલીક મદદ આપી હતી, તે અનુભવને દર્શાવનાર ગુરૂ સમજવા.

હે શિષ્યા, આ ઉપતય સમજી જેએા જ્ઞાન અને ક્રિયા બ'નેને માન આપી પાતાના સ'યમ સાધે છે, તેએા સારી રીતે માક્ષને સ' પાદન કરી શકે છે. તેથી ક્રિયા વિના કેવળ જ્ઞાનથી સ'યમ માર્ગ સધાતા નથી, એ વાત નિશ્ચયથી જાણી લેવી. સ'યમમાર્ગ સાધવાને ક્રિયા અને જ્ઞાન બ'નેની આવશ્યકતા છે. હે શિષ્યા, અહિં તમારે એક વાત સારી રીતે સમજવાની છે, જે ક્રિયા છે, તે કેવા ભાવમાં કરવી જોઇએ ? એ વાત પ્રથમ લક્ષમાં લેવાની છે. આત્માના હુદયસ્થાનમાં વિવિધ પ્રકારના ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તે ભાવને લઇને ક્રિયાઓ કરવા-માં આવે છે. સર્વ ભાવમાં ક્ષાયાપશમિક ભાવ, એ સર્વથી ઉત્તમ છે. તેવા ભાવમાં જે ક્રિયા કરવામાં આવે, તે ક્રિયાથી પતિત જીવને પણ

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

તેવા ભાવની વૃદ્ધિ થાય છે. તેથી ક્ષાયેાપશમિક ભાવમાંજ ક્રિયા કરવી જોઇએ. એ ક્રિયા તેવા ભાવને વધારતી જાય છે.

ગૃહસ્થ શિષ્યે વિનયથી કહ્યું, મહાનુભાવ, ક્ષાયાપશમિક ભાવ એટલે શું ? તે મને સમજાવા. આપના આ યતિ શિષ્ય ચાસ્ત્રિના પ્ર ભાવથી તે વાત જાણુતા હશે, પરંતુ હું તાે ગૃહાવાસને લઇને તે વિષે કાંઇપણુ સમજતા નથી. માટે કૃપા કરી ક્ષાયાપશમિક ભાવનુ યથાર્થ સ્વરૂપ મને સમજાવા જેથી આપના મારી પર ભારે ઉપકાર થશે.

શિષ્યનાં આ વચન સાંભળી ગુરૂ સાનંદવદને બાલ્યા--હે વિ. નીત ગૃદ્ધિશિષ્ય, તે ક્ષાયાપશમિક ભાવને માટે જે પ્રશ્ન કર્યો, તે ઘણાજ ઉત્તમ પ્રશ્ન છે. ને તે ચથાર્થ રીતે જાણવામાં આવે, તેા આ-ત્માંના ભારે ઉપકાર થાય છે. સાંભળ-ક્ષાયાપશમિક શખ્દમાં મળ સય અને ઉપરામ એવા બે શખ્દાે છે. સય એટલે ઉદયમાં આન વેલાં કર્મને અનુભવવાં—ક્ષપણ કરવાં. અર્થાત્ આત્મ પ્રદેશથી જુદાં કરવાં, અને **ઉપશમ** એટલે ઉદય નહિ આવેલાં કર્મને શમાવવાં-આ ક્ષય અને ઉપશમ શબ્દના અર્થ છે. તે જ્ઞાન, દર્શનના આવરણ માહાંતરાયના ક્ષાયાપશમ કરવામાં આવે છે. તેવા ક્ષાયાપશમિક ભા-વમાં એટલે સમ્યગ્ જ્ઞાન, આરિત્ર અને વીર્યંના ઉલ્લાસરૂપ પરિષા-મમાં વર્ત્તતા એવા જીવ જે ક્રિયા કરે છે--એટલે ગુરૂવ દન-આ-વશ્યકાદિ ક્રિયા કરે છે. તે કિયા સવોત્તમ ગણાય છે. એવી ક્રિયા કરવાથી પતિત માણસના પણ પરિણામ વધે છે. હે શિષ્ય, આ સ્થળે પતિતના અર્થ બ્રષ્ટ સમજવા. એટલે જે જીવશુભ પરિણામ-ના શિખર ઉપરથી ભ્રષ્ટ થાય છે—ઢળી પડે છે. તે પતિત કહેવાય છે. એવા પતિત જવ પણ જે ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં ક્રિયા કરે છે. તા તેને પુનઃ સારા પરિણામની પ્રાપ્તિ થાય છે."

ગુરૂનાં આ વચન સાંભળી ગૃહુસ્થશિષ્ય પ્રસન્ન થઇને બાેલ્યાે--''ભગવન, આપના ઉપદેશથી મને મહાન્ લાભ મળ્યાે છે.

ક્ષાયેાશમિક ભાવના ખરાે અર્થ મારા જાણવામાં આવ્યાે છે. જે પ્રાણીએ પવિત્ર ભાવને પાેતાના હુદયમાં સ્થાપિત કરે, તે પ્રાણી અનુક્રમે સિદ્ધિપદના સંપાદક થાય છે. ભગવન્, આપની ઉપદેશવાણી ખરેખર મનન કરવા યાેગ્ય છે. આપના જેવા દયાળુ ગુરૂએા આ સ'-સારસાગરને ઉતરવામાં નાવ સમાન છે.

રરહ



# ચત્વારિ શત્તમ બિ દુ-–તૃપ્તિ.

"पीत्वा ज्ञानामृतं ज्रुक्त्वा, जित्यासुरसताफसम् । साम्यतांबूसमास्वाद्य तृप्तिं याति परां मुनिः " ॥ १ ॥

**અર્થ** — " જ્ઞાનરૂપી અમૃતનું પાન કરી, ક્રિયારૂપી કલ્પલતાના ફળનું <mark>લાેજન કરી</mark> અને તે ઉપર સમતારૂપ તાંબૂલનાે સ્વાદ લઇ મુનિ પરમ તૃપ્તિને પામે છે.





તિશિષ્ય—ભગવન્, આપે ક્રિયા ઉપર જે દષ્ટાંત પૂ-વર્ક ઉપદેશ આપ્યા, તે સાંભળી મને અતિશય આ-નંદ ઉત્પન્ન થયા છે. તેને માટે એવા ઉત્તમ પ્રક્ષ કરનારઆ તમારા ગૃહસ્થ શિષ્યના પણુ હું આભાર

માનું છું. હવે મારા મનમાં એક શ'કા ઉત્પન્ન થઇ છે, જે આપની ઇચ્છા હે.ય, તાે હું તે મારી શંકા આપની સમક્ષ પ્રગટ કરૂં. કારણુકે, આપ સર્વ પ્રકારના સ'દેહને દ્ભર કરવા સમર્થ છે.

્**ગુરૂ**—પ્રિય શિષ્ય, તારી શ'કા ખુશીથી પ્રગટ કર. હુ યથામ-તિ તેનું નિરાકરણ કરવાને પ્રયત્ન કરીશ.

**યતિશિષ્ય**—મહાનુભાવ, એક વખતે આપના વ્યાખ્યાનમાં આપની ઉપદેશ વાણી સાંભળવાને હું આવ્યાે હતાે. તે વખતે ઉપ દેશની વાર્ત્તામાં આપે એવું જણાવ્યું હતું કે, '' જ્ઞાની પુરૂષને ચિર-કાળ ટકે એવી અવિનશ્વર તૃપ્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. '' આપના મુખમાંથી

આ વાક્યા સાંભળી તે વખતે મને મારા હુદયમાં અનેક વિચાર થવા લાગ્યા, પણ આપની આગળ ઉપદેશવાણી સાંભળવાની ઇચ્છાથી તે વખતે મારા હુદયને તે વિચારમાંથી મુક્ત કરી આપના ઉપદેશ સાં-ભળવામાં તલ્લીન કર્યું હતું. હે મહાનુભાવ, આપનું વ્યાખ્યાન પૂર્ણ થયા પછી હું ઉઠીને આપણી આહાર વિગેરે ક્રિયામાં પ્રવૃત્ત થયેો, અને / તેથી ઐ વાત તે વખતે ભૂલી ગયેા. પણ પાછળથી મને તે વા-ત યાદ આવી હતી. એક વખતે સાય કાળનું પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી કેટલીએક રાત્રિ જતાં સ્વાધ્યાય ધ્યાનથી નિવૃત્ત થઇ હું સંથારા ઉ પર શયન કરવાને આવ્યા. શયન વખતની ક્રિયા કરી નિદ્રાના પ્રમા• દર્માં આત્માને પાડવાને **તત્પર થયેા, તેજ વખતે આપના** વ્યાખ્યાન વખતે સાંભળેલું પેલું વાકય મારા સ્મરણુમાં આવ્યું. મને વિચાર થયે। કે, '' ગુરૂએ વ્યાખ્યાનમાં જે જ્ઞાની પુરૂષની તૃપ્તિની વાત કહી હતી, તે કેવી તૃત્તિ હશે ? ચિરકાળ ટકે એવી અવિનશ્વર તૃપ્તિ શી રાતે પ્રાપ્ત થતી હશે? તે આહારિક દ્રવ્યતૃપ્તિ હશે? કે અંતર ગની ભા-વતૃપ્તિ હશે ? આહારિક દ્રવ્યતૃપ્તિ તાે તે નહીંજ હાેય, કારણુકે તે તૃપ્તિ ટકી શકતી નથી. તે કેાઇપણ લેાકાેત્તર ભાવતૃપ્તિ હાેવી બેઇએ." આમ વિચાર કરતા કરતા હું ચિરકાળે નિદ્રાને આધીન થઇ ગયા હ-તેા. પછી તે વાતનુ' મને વિસ્મરણ થયુ' કે, પુનઃ આજસુધી તે મા-રા વિચાર પ્રગટ થયેાજ નહીં. તે દિવસની પ્રમાદરૂપ ગાઢ નિદ્રાએ મને મારા તે સદ્વિચાર ભૂલાવી કીધા હતા. હે સ્વામી, આજે મારા પુષ્યયેાગે મારા હુદયમાં એ વિચાર અચાનક સ્કુરી આવ્યેા છે. માટે હુ' આપની સમક્ષે મારી તે શ'કા ગગટ કરૂં છું, તે આપ કૃપા કરી⁄ સાંભળા. મને પૂર્ણ આશાછે કે, આપ મારી આ શકાને નિરસ્ત ક-રી મને નિઃશ કપણાના આન દેના અનુભવ કરાવશા.

યતિશિષ્યનાં આ વચનાે સાંભળી તે શાંતમૂર્ત્તિ ગુરૂ પ્રસન્ન થ-ઇ ગયા, અને તેઓ મેઘના જેવી ગ'ભીર વાહીથી બેહ્રચા----" હે વિ-નીત શિષ્ય, તે' ઘણાજ ઉત્તમ પ્રશ્ન કર્યો છે. પ્રરંમ તૃપ્તિનું સ્વરૂપ જાહ્યવાથી તારા આત્માને ઘણાજ આનંદ ઉત્પ્રતન્ન થશે.

'' આ જગતમાં તૃપ્તિના અર્થ તૃપ્ત થવું, એટલે ઇચ્છિત વસ્તુ ના લાભથી પૂર્ણ થઇ સ'તુષ્ટ થવું, એવા, ધાય છે. એ તૃપ્તિ દ્રવ્ય અને ભાવ–એવા પ્રકારે છે. આ લાેડના પ્રદ્વદ્દગલિક પદાર્થો મેળવીને સ'તુષ્ટ યવું, એ દ્રવ્ય તૃપ્તિ કહેવાય છે. એ તૃપ્તિ વિષયસુખથી મેળવી શકાય છે, અને તે ચિરકાળ ટકી શકતી નથી. તે સાથે તે ક્ષણિક સુખને આ-પનારી તથા પરિણામે પાપબ ધને કરનારી છે. જે બીજી ભાવતૃપ્તિ છે, તે પરવસ્તુની સાથે સંબ ધ ધરાવતી નથી, તે આત્માની સાથે સંબ ધ ધરાવે છે. તેથી તે ચિરકાળ ટકી શકે છે, અને આત્મિક અ-તુભવથી તે મેળવી શકાય છે. અને પરમ તૃપ્તિ પુણ્યબ ધને કરનારી અને આત્માને સુખદાત્રી છે. તે ઉપર એક દર્ષાત સાંભળવા જેવું છે. વિજયપુર નગરમાં ચિત્રચ દ્વાનો એક ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તે ઘણા

ાવજવયુર નગરમાં ાચત્રચ દ્રનામ અક ગૃહુસ્ય રહતા હતા. તે ઘણુ સંપત્તિવાળા હતા. તેને **પ્રસુદા** નામે એક સ્ત્રી હતી, અને **ન દ્રન** નામે પુત્ર હતા. ચિત્રચ દ્ર પાતાના ગૃહુસ્થાવાસમાં સારીરીતે સુખી હતા. તે હમેશાં ખાનપાનના શાેખી હતા. તેના વૈભવસ પન્ન ઘરમાં પ્રતિદિન વિવિધ પ્રકારની રસવતી અનતી હતી. નવા નવા ખાનપાન કરી તે પાતાના દિવસાે નિર્ગમન કરતાે હતા. તે હમેશાં ચાર પાંચવા ર જમતાે અને દરેક વખતે જીદાજીદા પકવાન્ન અને મશાલાદાર શા-કલાજી કરાવતાે અને તેના રસમાં તલ્લીન રહેતાે હતાે.

ચિત્રચંદ્રને ખાનપાનમાં આવેા શાેખીન જાણી વિજયપુરની પ્ર જ તેને **ભાજનરસિક** કહેતી હતી. ભાજનના રસમાં તદ્વીન રહેનારા ચિત્રચંદ્રને ધર્મ ઉપર પ્રીતિ ન હતી. ધર્મ, પુણ્ય, દાન, પરાેપકાર, જપ, અને તપ—એ બધું ખાનપાનમાંજ તે સમજતા હતા. તે ઘણી-વાર કહેતા હતા કે, "આ જગતમાં ખાવાને માટેજ મનુષ્યાવતાર છે, ઉદરને તૃપ્તિ આપવી એના જેવા ધર્મ, પુણ્ય અને પરાેપકાર નથી." ગૃા પ્રમાણે કહી તે પાતાના મિત્રાને અને સહવાસીઓને બાધ આ-માં હતા. ઉપવાસ કરી વત તપ આચરવાં તે તેને વિરૂદ્ધ લાગતાં ન ઇચ્છા પુકાસણું કે ઉપવાસ કરી આત્માને કષ્ટ આપવું એ વાત તેને આપ સવ

યતિશિષ્ય—. આપની ઉપદેશ વાણી સારમાં કાેઇ એક જ્ઞાની મુનિ આવી ચડયા. દેશની વાર્ત્તામાં આપે એવું જ્<sup>ચા</sup>રિત્રધારી પવિત્ર મુનિહતા. તેઓને કાળ ટકે એવી અવિનશ્વર તૃપ્તિ પ્રેનપ્રજા તેને વ'દના કરવાને આવ

વા લાગી. આ વખતે તે ભાજનરસિક ચિત્રચંદ્ર પણ તે સર્વની સાથે આવ્યા. વિદ્વાન અને જ્ઞાનીમૂનિએ ધર્મની દેશના આપવા માંડી. જ્યાં થાેડી દેશના આપી. ત્યાં પેલા ચિત્રચંદ્ર બેઠાે થયા. ધર્મના વ્યાખ્યા-નમાં વચ્ચે બાલવું કે બેઠું થવું, એ અનુચિત ગણાય છે. આથી ત્યાં બેઠેલા સંઘપતિએ આક્ષેપથી કહ્યું, "ભાઇ ચિત્રચંદ્ર બેશી જાઓ. વ્યાખ્યાન ચાલતું હાય, તે વખતે ઉઠીને ચાલવું, તે અનુચિત ગણાય છે, અને તેથી ગુરૂ તથા સંઘની મર્યાદા તૂટી જાય છે." સંઘના આગે વાનના આવા શખ્દા સાંભળી નાસ્તિક શિરામણિ ચિત્રચંદ્ર બાલ્યાે---''શેઠજી, મારાથી ક્ષણવાર પણ બેશી શકાય તેમ નથી. મારે ભાેજ-નના સમય થયાે છે. આ મુનિના વ્યાખ્યાનથી કાંઈ ઉદરને તૃપ્તિ થલી નથી. આ જગતમાં ખરેખરી તૃપ્તિ આપનાર ભાજન છે. ધર્મોપદેશ આપનારા આ મુનિએ પણ મિષ્ટાન્ન ભાજન મળવાથી ખુશી થાય છે; તા આપણ ગઢકથા શામાટે ન થઇએ? જેએ વત ઉપવાસ કરી ખાનપાનના ત્યાગ કરે છે. તેઓ ખરેખરા વંચિતથાય છે. માટે હું તાે હવે ક્ષણમાત્ર પણ રાકાવાના નથી. મારા ઉદરને જ્યાંસધી તર્સિન થાય ત્યાંસુધી મને હુદયમાં શાંતિ વળે નહિ. ચિત્રચંદ્રનાં આવાં વ-ચન સાંભળી તે સંઘપતિ કાંઇપણ બાલ્યા નહિ. પણ દયાળ મૂનિ તે-નાં એવાં વચનાે સાંભળી વિચારમાં પડયા. '' અહાિ ! આ જીવ ખરે-ખરેહ રસના ઇંદ્રિયના વિષયમાં આસક્ત લાગે છે. તેની મનાવૃત્તિને ઉપદેશદારા સન્માગે પ્રેરવાથી એક આત્માના મહાન્ ઉપકાર થશે.'' આવું વિચારી તે મહાત્મા મુનિ બાલ્યા—''શ્રાવક ચિત્રચંદ્ર, જે તૃપ્તિને માટે તમે ઉતાવળ કરી ઘેર જવા ઇચ્છા રાખા છા, તે તુ-સિના કરતાં વિશેષ તૃપ્તિ મળે તેા તમે પ્રસન્ન થાએા કે નહિં?" ચિત્ર ચંદ્ર શાંત થઇને બાલ્યા, " મહારાજ, તેવી તૃપ્તિ આ સ્થળે શી રીતે મળે ? અહિં કાંઇ વિવિધ પ્રકારના ભાેજનના યાેગ નથી. જ્યાંસુધી ભાજનના પદાર્થો મારા ઉદરમાં પડે નહિ, ત્યાંસુધી મને શી રીતે વિશેષ તૃપ્તિ મળે ?" મુનિરાજે કહ્યું, '' ભદ્ર, ક્ષણવાર**ં મનને** સ્વસ્થ કરી બેશેા, તેા તમને ઉત્તમ પ્રકારની તપ્તિ પ્રાપ્ત થશે." મુનિનાં આ-વાં વચનાે સાંભળી ચિત્રચ દ્ર તમિની આશાથી બેઠાે. એટલે મુનિએ તેને ઉપદેશ આપવા માંડયા–ભદ્ર, તમે ભાજન વગેરેથી તપ્તિ પામવાની ઇચ્છા રાખાે છે. તે તૃપ્તિ ક્ષણિક અને પરિણામે દુઃખદાયક SH. K. 30

છે. કારણુકે, ભાજનની અ'દર જે પદાર્થો આવે છે, તે ઇંદ્રિયાને વિકાર ઉત્પન્ન કરનારા છે. અને કાેઇવાર તે રાેગના કારણભૂત પણ થાય છે. અતિશય માદક પદાર્થા ખાવાથી અજીર્ણ રહે છે, અને તેમાંથી જવર તથા રૂધિર વિકારના અનેક રાેગા ઉત્પન્ન થઇ આવે છે. અને વખતે અતિસાર થઇ મરણુ પણ થઇ જાય છે. જે પદાર્થા તમે સ્વા-દથી જમા છા, તે પદાર્થા તમારા ઉદરમાં ચિરકાળ ટકતા નથી. બીજે દિવસે તે વિષ્ટારૂપે બાહેર નીકળી જાય છે, અને પાછી તેવીને તેવી અતૃપ્તિ રાખે છે. તમે દિવસમાં ગમે તેટલીવાર સ્વાદિષ્ટ ભાજન લ્યા, તાેપણ તે ક્ષણવારે જીર્ણ થઇ જાય છે. એટલે પાછી બળવાન ક્ષુધા લાગે છે. તેથી તે ભાજનની તૃપ્તિ શાધ્વત નથી. તે તો માત્ર ભાજ્ય પદાર્થના પર પુદ્દગલથી ઉત્પન્ન થયેલી ક્ષણિક તૃપ્તિ છે. આવી ક્ષણિક દ્રવ્યતૃપ્તિને મેળવી રાજી થવું, એ માટામાં માટું અજ્ઞાન છે. ઉત્તમ પુરૂષો કદિપણ તેવી ક્ષુદ્ર તૃપ્તિને તૃપ્તિ કહેતા નથી, પણ તેને અતૃપ્તિ કહે છે.

ભદ્ર, હવે ખરી તૃપ્તિ કઇ કહેવાય? એ વાત તમારે ધ્યાનથી મનન કરવાની છે, તે સાંભળે. જે તે ખરી તૃપ્તિનું સ્વરૂપ તમારા જાણવામાં આવશે, તાે પછી એ ક્ષણિક દ્રવ્યતૃપ્તિ તમને જરાપણ રૂચિંકર લાગશે નહિ. માટે ખરી તૃપ્તિનું સ્વરૂપ કેવું છે ? તે તમે સાં-ભળા- જૈન શાસ્ત્રકારા મનની સ્વસ્થતાને શાંતિ કહે છે. એટલે જ્યારે માણસનું મન કાેઇ જાતની ઉપાધિથી મુક્ત હાેય, તેમાં કાેઇ જાતની ચિંતા ઉત્પન્ન થતી ન હાેય, તે શાંતિ કહેવાય છે. એવી શાંતિ મેળવવાને શાંતરસની જરૂર છે. એ શાંતરસનેા સ્વાદ અદ્ભુત છે. જ્યારે એ શાંતરસના સ્વાદ પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે માણસને જે તૃપ્તિથાય છે, તે અતીંદ્રિય છે. અર્થાત્ ઇંદ્રિયેાના વિષયમાં ન આવે તેવી છે. આવી તૃપ્તિ ચિરકાળ ટકે છે, અને તેનાથી મનુષ્ય અદુભુત આન દેના અનુભવ કરે છે. તેવી તૃપ્તિ જિવ્હા ઇંદ્રિયને ષટ્રસનેા સ્વાદ ચખાડા, તાે પણ શાંતરસના જેવા સ્વાદ તેને પ્રાપ્ત થતા નથી. કારણકે, શાંત-રસના સ્વાદમાં રવભાવને અનુસરનારી અને નિવેંદ્રસ્થાયી એવી જીવની પરિણતિ છે. વળી આ સ'સારમાં જેટલી અભિમાનને લઇને તપ્તિ છે, તે બધી સ્વપ્નાની જેમ મિથ્યા છે. જે આત્મલીર્થના વિપા-કુંથી ભ્રાંતિવગરની તપ્તિ છે. તેજ ખરેખરી તપ્તિ છે. સ'સારની જે

તૃપ્તિ માનવામાં આવે છે. તે કમેોના ઉદયથી જન્મ વગેરેમાં થતી મોહાદ્યની સાથે મિશ્રિત એવી 'આ હું અને મારૂં' એવા અભિમા-નની મિથ્યા તૃષ્િત છે. જે મનની કલ્પનાથી ખરી માનેલો બ્રાંતિરૂપ તૃપ્તિ છે. જ્યારે આત્મવીર્ય એટલે જીવની સહજ શક્તિના ઉલ્લાસ થાય ત્યારે જે ભ્રમરહિત તૃષ્તિ થાય છે, તેજ ખરેખરી તૃષ્તિ છે. હે ચિત્રચંદ્ર, તું તારા મનમાં ભાજન વગેરથી જે તૃપ્તિ માને છે, તે ભ્રાંતિરૂપ તૃપ્તિ છે. એમ નિશ્ચયથી જાણજે. જે જ્ઞાની પુરૂષ છે, તે કદિપણું તેવી તૃષ્તિને ઇચ્છતા નથી. એક વખતે કાેઇ મહાત્મા મુનિ ગૃહસ્થને ઘેર ભિક્ષા લેવા ગયા. તે ધનાઢ્ય ગૃહસ્થે વિવિધ પ્રકારની ભિક્ષા તેમને વ્હારાવાને હાજર કરી. તેવખતે તે મહાત્માએ તેમાંથી જે નીરસ અને વિકૃતિ વગરના પદાર્થો હતા, તે ગ્રહણ કર્યા, અને બાકીના પદાર્થો **ગહણ કર્યા નહિ. તેથી પેલા આસ્તિક** શ્રાવકના મ-નમાં ખેદ થયેા, તેણે મનમાં કચવાઇને કહ્યું, '' સુનિરાજ, આવા આવા ઉત્તમ તૃષ્તિકારક પદાર્થોના આપ ત્યાગ કરેા છેા, તે ઠીક નહિ: તેથી મને ખેદ થાય છે. જે આ પે મારાં તે તૃખ્તિકારક મિષ્ટાન્ન વા-હાેર્યા હાેત, તાે મને વિશેષ સ'તાેષ થાત.'' તે ગૃહસ્થનાં આવાં અસ'-તાેષ ભરેલાં વચના સાંભળી જ્ઞાનીમુનિ ખીજીું કાંઇ બાલ્યા નહિ, પહ્યુ તેમણે માત્ર નીચેનેા એકજ શ્લાેક કહ્યા---

# " पुद्गत्नैः पुद्गत्नास्तृप्तिं, यान्त्यात्मा पुनरात्मना परतृप्तिसमारोपो, ज्ञानिनस्तत्र युज्यते " ॥१॥

આ શ્લાેક સાંભળી તે ગૃહુસ્થે મુનિ મહારાજને પૂછ્યું, મહા-રાજ, એ શ્લાેકના અર્થ મને સમજાવા. મુનિ બાલ્યા—" ભદ્ર, એ શ્લાેકના સંક્ષિપ્ત અર્થ તાે એટલાે છે કે "પુદ્દગલાેથી પુદ્દગલા તૃપ્તિ પામે છે, અને આત્મા આત્માથી તૃપ્તિ પામે છે. માટે પરતૃપ્તિના સમારાપ જ્ઞાની પુરૂષને ઘટતા નથી." પણ તેના વિશેષાર્થ એવા છે કે, દેહ, ઇંદ્રિય, મન વિગેરે મૂર્ત્તિમાન પદાર્થો પુદ્દગલજન્ય છે. તે પદાર્થો આહાર, વસ્ત, અલંકાર વગેરે પુદ્દગલાથી તૃપ્તિ પામે છે. કારણુકે, તે બધા પુદ્દગલાના ધર્મ સમાનછે. પરંતુ જે આત્મા-જીવ છે, તે અનિચ્છા વગેરે પાતાના સ્વભાવથી તૃપ્ત થાય છે, પુદ્દગલાથી તૃપ્ત થતા નથી. કારણુ કે, આત્માના ધર્મ પુદ્દગલાના ધર્મથી વિલ-ક્ષણુ છે. આવી રીતે વસ્તુસ્વભાવને જાણુનારા જ્ઞાનીને પરવસ્તુ જનિત તૃપ્તિનેષ ઉપચાર ઘટતા નથી. કારણ કે, તે સમજે છે કે, આત્મધર્મ અને પુદ્દગલ ધર્મ જીદાજીદા છે, તેથી વિધર્મમાં તૃપ્તિનું સુખ માન વું, એ બુદ્ધિના વિપર્યાસ છે. " મુનિનાં આવાં બાધક વચના સાંભળી તે ગૃહસ્થ પ્રતિબુદ્ધ થઇ ગયા, અને તેણે ત્યારથી પાતાના આહારમાં પણ કેટલાેએક નિયમ ગ્રહુણ કર્યો હતા.

હે ચિત્રચંદ્ર, તેથી તમારે પણ એ બાેધ ગ્રહણ કરવા કે, જેથી તમારી ષટ્રસ ભાેજન ઉપરની આસકિત ઓછીથઇ જશે. જે લાેકા સર્વ પ્રધાન, નિર્વિકાર,અન ત,વિજ્ઞાનઘન શુદ્ધ ચૈતન્યને વિષે રહેલી તૃષ્તિ ને જાણતા નથી, તે લાેકા મધુર, ઘૃત, શાક અને ગાેરસની તૃષ્તિને માને છે. પણ જેઓને એ પરમતૃષ્તિના અનુભવ છે, તેઓ કદિષ-ણ એ ક્ષણિક તૃષ્તિને માન આપતા નથી.

હે શ્રાવક, વળી પુદ્દગલની તૃપ્તિ અને આત્મસ્વરૂપના જ્ઞાનની તૃપ્તિના ફળમાં ઘણા તફાવત છે. જે જીવ પુદ્દગળથી તૃપ્તિ માની તૃપ્ત થાય છે, તે જીવને વિષયની ઉર્મિરૂપ વિષના ઉદ્દગાર આવે છે, અને જ્ઞાનથી તૃપ્ત થયેલા જીવને શુલ ધ્યાન—શુલ વિચારરૂપી અ-મૃતના ઉદ્દગાર આવે છે. વળી ખરી રીતે જોતાં પુદ્દગલની તૃપ્તિ પૂર્ણ-તાને પામતી નથી. શખ્દ, રૂપ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શરૂપ પુદ્દગલે ક-રી પરણિત થયેલા તેથી તૃપ્ત થતાનથી. તેઓ ભાગમાં સદા તૃષ્ણાતુ-ર રહે છે, તેને શખ્દાદિ વિષયભાગની ઉર્મિઓ સદા ઉઠયા કરે છે, તેનું ફળ છેવટે દુ:ખમય દુર્ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. પણ જેઓ જ્ઞાનથી એટલે યથાર્થ સ્વરૂપના બાધથી તૃપ્ત થયેલા છે, તેને ધર્મ, શુભધ્યાન રૂપ અમૃતના ઉદ્દગાર આવે છે, અને તેનું ફળ સદ્દગતિ પ્રાપ્ત થાય છે.

હે ચિત્રચ'દ્ર, આ વિષે તું પૂર્ણ વિચાર કરીશ, એટલે તારા હુ-દયમાં તને તૃપ્તિના યથાર્થ સ્વરૂપનું ભાન થઇ આવશે. તે વિષે એક બીઝું દર્ણત સાંભળવા જેવું અને મનન કરવા જેવું છે, તે તું સાવ-ધાન થઇને સાંભળ—

વારાણસી નગરીમાં તારા જેવી પ્રકૃતિવાળાે મધુરશમાં નામે એક પ્રાહ્મણુ રહેતા હતા. તે ભિક્ષુકવૃત્તિથી પાતાના નિર્વાહ ચલાવતા હતા. તેના ઘરની સ્થિતિ ગરીબ હતી; તે હમેશાં ભિક્ષા માગવા જતા; તે પ્રસ ગે જો કાઇ સ્થળે પ્રદ્રાભાજ થતાે હાય, તા તે સ્થળે જમવાને બેશી જતા હતા. પરાન્ન ઉપર તેની ઘણી પ્રીતિ હતી. કાઇ કોઈ વાર તાતે આમ'ત્રણુ વગર ભાજન કરવા જતા અને બીજા પ્રાહ્મણાની સા-થે છૂપી રીતે પ'ક્તિમાં બેશી જતા હતા. વારાણુસી તીર્થનું સ્થળ હાે-વાથી ઘણા વિદેશી મિથ્યાત્વીએા ત્યાં તીર્થયાત્રા કરવાને આવતા, અ-ને પ્રદ્વભાજમાં પુષ્ય માની અનેક પ્રાહ્મણાને જમાડતા હતા. તેથી મધુરશર્માને હમેશાં નવનવા ભાજનના લાભ મળતા હતા.

તે ખુભુક્ષિત મધુરશર્માને 'પાવ°તી નામે એક સ્ત્રી હતી. તે પ્રાદ્મણેના આચારમાં પ્રવીણ અને તે પ્રમાણે વર્ત્તનારી હતી. તેથી પાતાના પતિ જ્યાં ત્યાં આમ ત્રણ વગર જમવા જાય, તે તેણીને રૂ-ચિકર ન હતું. તે હંમેશાં પાતાના પતિને પ્રાર્થના કરી સમજાવતી, પણ તે ભિક્ષુક પ્રાદ્મણ સમજતા નહીં.

એક વખતે વારાણસીના પ્રાક્ષણોના માટા સમાજ એકઠા થ-યા. અને તેમાં એ મધુરશર્મા પ્રાક્ષણની ચર્ચા ચાલી. તેએામાંથી એ-ક જણે જણાવ્યું કે, " આમ ત્રણ વગર ભાજન કરવા જનારા મધુર-શર્મા આપણી તમામ પ્રાક્ષણ કામની નિંદા કરાવે છે. પરદેશી યજ-માના તેનું આચરણ જોઈ એમ કહેછે કે, વારાણસી તીર્થના પ્રાક્ષણે બુભુક્ષિત અને બ્રષ્ટાચાર છે; તેથી આપણે મધુરશર્માને આપણી જ્ઞાતિ બહાર મૂકવા જેઈએ. " તે પ્રાક્ષણનાં આવાં વચન સાંભળી સર્વ પ્ર-દ્યસમાજે તેના વિચારને અનુમાદન આપ્યું. અને પછી તેમણે મધુ-રશર્માને ખાલાવી જણાવ્યું કે, " આજથી તને વારાણસીના પ્રાક્ષણા-ની જ્ઞાતિથી બહાર મૂકવામાં આવે છે. કાઈપણ પ્રાક્ષણ તારા સ સ-ર્ગ કરશે નહીં. " આ પ્રમાણે મધુરશર્માને જ્ઞાતિના તિરસ્કાર થયેા, તાપણ તેણે પાતાની કુટેવ છેાડી નહિ. જ્યાં પ્રક્ષભેાજ થતાે હોય, ત્યાં તે આમ ત્રણ વગર જતાે અને દ્વર ભેશીને જમતાે હતા.

તેની સ્ત્રી પાર્વતીના જાણવામાં આ વાત આવવાથી તેણીએ પાતાના પતિને કહ્યું, '' સ્વામી, તમને જ્ઞાતિના મહાન તિરસ્કાર થયેા, તાેપણ તમે તમારી કુટેવ છેાડતા નથી, એ ઘણી દીલગીરીની વાત કહેવાય. આ તમારી રસના ઇંદ્રિયની લાેલુપતા તમને ખ઼ાહ્મણ ધર્મથી બ્રષ્ટ કરશે, અને તમારા કાેઇપણ સંબંધ રાખશે નહીં. '' સ્ત્રીનાં આ વચનાેએ પણ તેના લુબ્ધ હુદયમાં જરાપણ અસર કરી નહીં. તે તાે હુમેશાં તે પ્રમાણે પ્રવર્ત્તન કરવા લાગ્યાે.

એક વખતે વારાણુસીના રાજાએ પાતાના કાેઇ માંગલિક પ્રસ-

ગે માટા પ્રદ્રાસેાજ કર્યો. અને તેમાં વારાણસીના સર્વ પ્રાદ્યણોને ભાજનને માટે આમ ત્રણ આપ્યું. જ્યારે પ્રાક્ષણા એકઠા થઈ પ કિત-એ જમવા બેઠા, તે વખતે મધુરશર્મા પણ દ્વર આવી જમવા બેઠે. તેને દ્વર જમતા રાજાએ પાતાના મેહેલ ઉપરથી જોયા. તત્કાળ રાજા-એ નીંચે આવી કેટલાએક પ્રાહ્મણોને પૂછ્યું કે, આ પ્રાહ્મણ શામાટે કર બેશી જમે છે ? પ્રાહ્મણે કહ્યું, " મહારાજા, તે પ્રાદ્મણુ પુભુક્ષિત થઇ દરેક પ્રદ્વાભાજમાં આમંત્રણ વગર જમવા જાય છે. તેથી અ-માએ તેને જ્ઞાતિ બહાર મૂક્યે છે." આ પ્રમાણે પ્રાક્ષણાના કહેવા-થી રાજાના મનમાં રાષ ઉત્પન્ન થયેા. તેણુ તરત હુકમ કર્યો કે, "તેવા ખુલુક્ષિત ખ્રાહ્મણ મારા રાજ્યમાં ન હાવા જાઇએ, માટે તેને મારા રાજ્યની હુદ ખાહેર કાઢી મૂકેા " રાજાના આવા હુકમ થતાંજ તે પ્રાદ્માર્ગને રાજાના સેવકોએ જમતાં જમતાં ઉઠાડી કાઢી મૂકચાે. તે પ્રાદ્મ-ણ પાતાની સ્રીને સાથે લેવા ઘેર આવ્યેા. તેણે વારાણસીના રાજ્યની હદયાર ક વાની વાત પાતાની સીને જણાવી, એટલે તે સી રૂદન કર-તી રાજા પાસે આવી. અને પાતાના પતિને ક્ષમા આપવાની પ્રાર્થ-ના કરવા લાગી. પાર્વતીની પ્રાર્થના અને રૂદ્દન જોઇ રાજાને દયા ઉ-પછ. પછી મધુરશર્માને હુમેશાં ઘરમાં પૂરી રાખવાની શરત કરી રા જાએ તેને છેાડી મુકયા. અને તેના કુટુંબનું ભરણપાષણ થાય, તે ટલું અન આપવાનું રાજાએ કબૂલ કર્યું.

હે ચિત્રચંદ્ર, પછી તે મધુરશર્મા બ્રાહ્મણુને તેના ઘરમાં પૂરવા માં આવ્યા, અને તેની તપાસ રાખવાને વાર વાર વારા ફરતી રાજદ્ર-તાે આવ્યા કરતા હતા.

એવી રીતે કેટલાક દિવસ વીત્યા પછી એક વખતે તે પ્રાહ્મણ્ પાતાના ઘરમાં પૂરાઇને બેઠા હતા. અને પાતાના બુભુક્ષિતપણુાના સ્વભાવની નિંદા કરતા હતા, તેવામાં ઘરની પાછળથી નીચેના શ્લાક તેના સાંભળવામાં આવ્યા—

"सुखिनो विषयातृप्ता नेंद्रोपेंद्रादयोऽप्यहो ।

जिक्नुरेकः सुखी होके ज्ञानतप्तो निरंजनः "॥ १ ॥

આ શ્લાેક સાંભળતાં તે પ્રાહ્મણના હુદયમાં સુવિચાર પ્રગટ થઇ ગયાે. તે સ સ્કૃત ભાષાને જાણનારા હાવાથી તે શ્લાેકના ભાવાર્થ સ્

મજી ગયેા હતા. તત્કાળ તે પાતાની સ્ત્રી પાર્વતીને પૂછી ઘરની આ હેર આવ્યા. ત્યાં એક પ્રાઢ વયના પુરૂષ તેના જેવામાં આવ્યા. તેણુ આવી, તે પુરૂષને નમસ્કાર કર્યો. પછી પૂછ્યુ', "ભદ્ર, આપ કાેણુ છેા ?'' તેણે ઉત્તર આપ્યેા—"હું શ્રાવક છું, અને આ શ્રીપાર્શ્વનાથ પ્રભુની જન્મભૂમિરૂપ વારાણુસી નગરીમાં તીર્થયાત્રા કરવા આવ્યા છું." "તમે જે શ્લાંકહમણાં બાલ્યા હતા, તે કયા શાસ્ત્રના છે ?" મ-ધુરશર્માએ ઇંતેજારીથી પછ્યું. તે શ્રાવક બાલ્યાે---અમારા મહાન આચાર્ય શ્રીયશેાવિજયજી મહારાજે રચેલા અષ્ટકજીના એ શ્લાક છે. " તમને એ શ્લાેક અત્યારે યાદ આવવાનું શું કારણ હતું ?" શ્રાવકે ઉત્તર આપ્યાે----"વિપ્ર, જ્યારે જ્યારે મારીવૃત્તિમાં કાેઇ જાતની ઇ-ચ્છા થાય, ત્યારે હું તે શ્લાેક બાેલી , મારી ઇચ્છાને દબાવી નાખુ છું." મધુરશમાંએ પૂછ્યું, "અત્યારે તમારા હૃદયમાં કેવી ઇચ્છા ઉત્પન્ન થઇ હતી ?" શ્રાવક સત્ય વચન બાલ્યાે—"હું માર્ગમાં ચા-લ્યેા જતાે હતા, તે વખતે વિવિધ પ્રકારના પિકવાનથી ભરેલી એક મીફાઇની દુકાન મારા જેવામાં આવી. તે જેઇ, મારી જીવ્હામાં ત-ળવળાટ થવા માંડચા. પછી તરતજ એ કલાક બાલી, મે' મારી ઇ-ચ્છાને વિનષ્ટ કરી નાખી.'' તે શ્રાવકનાં આવાં વચન સાંભળી મધુર-શર્માના હ્રદયમાં ઘણી અસર થઇ ગઇ. તત્કાળ પાતાની રસના ઇંદ્રિ-યની લાેલુપતાને તેણે વશ રાખવાના નિશ્ચય કર્યો હતા. પછી તે મ-ધુરશર્માએ તે શ્લાકના યથાર્થ અર્થ જાણવાને તે શ્રાવકને પ્રશ્ન કર્યો, તે ઉપરથી તે શ્રાવકે તે શ્લાેકનું સારી રીતે વિવેચન કહી સ'-ભળાવ્યું હતું.

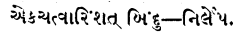
મુનિના મુખથી આ પ્રમાણે ઉપદેશ સાંભળી ચિત્રચ'દ્રના હુદ-યમાં સારી અસર થઇ ગઇ. તેણે તત્કાળ રસના ઇંદ્રિયને લગતા કેટ-લાએક નિયમ લીધા. પછી તેણે મુનિને પ્રશ્ન કર્યો કે, ''ગુરૂ મહારાજ, આપે મધુરશર્માના દષ્ટાંતમાં જે શ્લાેક કહ્યાે હતા, તેના મને સવિસ્તર અર્થ સમજાવાે. ચિત્રચ'દ્રના આ પ્રશ્ન સાંભળી મુનિ મહારાજ બાલ્યા– ભદ્ર, તે શ્લાેકના અર્થ કહું, તે સાંભલ–''ઇંદ્ર, ચદ્દવત્તી', વાસુદેવ વગેરે માટી સમૃદ્ધિવાળા પુરૂષા શખ્દાદિ વિષયામાં અતૃપ્ત રહે છે; તેથી તેઓ સુખી નથી. પણ જે સ્વપર ધર્મને જાણવાથી તૃપ્ત છે, એટલે જેના સર્વ અભિલાષ નિવૃત્ત થઇ ગયા છે, તેમજ જે નિરંજન

ર૩૯

એટલે ઇષ્ટ, અનિષ્ટ, સંકલ્પ, પ્રતિબંધરૂપ અંજનથી રહિત છે, એવા એક લિક્ષુ મુનિજ સુખી છે."

આ અર્થ સાંભળતાં તેના હુદય ઉપર વિશેષ અસર થઇ ગઇ. તરકાળ તેણે તે મુનિનાે ઉપકાર માન્યાે, અને પવિત્ર હુદયથી તેમને વંદના કરી પૂર્ણુ વ્યાખ્યાન સાંભળી પાતાને ઘેર આવ્યાે. ત્યારથી ચિત્ર-ચંદ્ર હંમેશાં તે મુનિના વ્યાખ્યાનમાં આવવા લાગ્યાે, અને પાતાની રસના ઇંદ્રિયને વશ કરી શ્રાવકનાં વ્રત તપ આચરવા લાગ્યાે.

ચુરૂ કહે છે—હે શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તૃપ્તિનું ખરૂં સ્વરૂપ તારા સમજવામાં આવ્યું હશે. હવે હમેશાં એ તૃપ્તિના સ્વરૂપનું મનન કરી તારા ચારિત્ર ધર્મને દીપાવજે. હે ગૃહસ્થ શિષ્ય, તું પણ તેવી તૃપ્તિ મેળવવાને સદા તત્પર રહેજે. ગૃહસ્થ ધર્મ અને યતિધર્મ અંતેમાં તૃપ્તિનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવાની જરૂર છે.



### " तपःश्रुतादिना मत्तः क्रियावानपि क्रिप्यते । जावनाज्ञानसंपन्नो निःक्रियेाऽपि न क्रिप्यते" ॥ १ ॥ श्रीमद्यज्ञोविजयज्ञी.

અર્થ<sup>6</sup>—"તપ તથા શ્રુત વગેરેથી મત્ત એવેા કિયાવાન્ પણ લેપાય છે, અને ભાવના જ્ઞાનવડે પૂર્ણ એવેા ક્રિયારહિત પણ લેપાતા નથી."



**હસ્થરિાબ્ય**–મહાનુભાવ,આ આપના શિબ્યના પ્રશ્ન ઉપરથી આપે તૃત્તિ ઉપર દષ્ટાંત સહિત બાેધ આ-પ્યાે, તે સાંભળી મને ઘણાે આન**ંદ થયાે છે. ચિત્ર**--ચંદ્ર શ્રાવક અને મધુરશર્મા બ્રાહ્મણના દષ્ટાંતવડે



280

આપે તૃપ્તિનુ' યથાર્થ સ્વરૂપ એવી રીતે દર્શાવી આપ્યુ' છે, કે જેનુ'

મનન કરવાથી દરેક ભવિ આત્મા પાતાના ઉદ્ધાર કરવાને સમર્થ થઇ શકે છે. હે મહાનુભાવ, તૃપ્તિના વિષય સાંભળ્યા પછી એક વાર્ત્તા સ્પુરી આવી છે, તે હું આપની પાસે નિવેદન કરૂં છું. એક વખતે હું કાેઇ શુભ પર્વને દિવસે ચૈત્યપરીપાટી કરવાને નીકળ્યા હતા. દરેક જુદા જુદા જિનાલયામાં કરી પ્રભુનાં દર્શન કરી હું પાછા ઘેર આ-વતા હતા. માર્ગમાં એક જૈન વિદ્યાર્થીઓની માટી પાઠશાળા આવી, તેની પાસે થઇ પ્રસાર થતાં કાેઇ વિદ્વાન્ ગુરૂ પાતાના શિષ્યને નીચે પ્રમાણે કહેતા હતા---

'''હે શિષ્ય, આ આત્મા નિશ્ચયનયે કરી અલિપ્ત છે, અને વ્યવહારનયથી લિપ્ત છે. તે આત્માને જ્ઞાનિ અ-લિપ્ત—નિલેપ દબ્ટિએ શુદ્ધ કરે છે, અને ક્રિયાવાન્ લિપ્ત દષ્ટિએ શુદ્ધ કરે છે. "

ગુરૂના મુખથી આ વાકયા સાંભળી હું વિચારમાં પડયા કે, "આત્મા લિપ્ત અને અલિપ્ત કેવી રીતે રહેતા હશે ? વળી જ્ઞાની નિ-લેંપ દષ્ટિએ તેને જીવે છે, અને ક્રિયાવાન સલેપ દષ્ટિએ જીવે છે, એ શું હશે ? આ વાકયાના ગ'ભીરાર્થ મારા સમજવામાં આવતા નથી." આવા વિચાર કરી હું ઘેર આવ્યા. પછી તે વાત મે' મારા એક વિદ્રા-ન મિત્રને પૂછી, પણ તે તેના થથાર્થ ખુલાસા આપી શક્યા નહિ. પછી કેટલેક દિવસે હું તે વાત ભૂલી ગયા હતા. હે મુની દ્ર, આજે આ-પની સમક્ષ મને તે વાત યાદ આવી છે. આપના જેવા વિદ્રાન અને તત્ત્વજ્ઞ ગુરૂના યાગ પુનઃ પુનઃ થતા નથી. તેથી આપ મારા તે સંદે-હને દૂર કરવા કૃપા કરશા. આત્માનું નિલે પપણું અને સલેપપણું કેવી રીતે ઘટે ? એ વાત મને સમજાવી મારી ચિરકાળની શ'કા દૂર કરવા કૃપા કરશા.

ગૃહસ્થ શિષ્યનાં આ વચના સાંભળી દયાળુ ગુરૂ બાેલ્યા, હે ગૃ-હસ્થ શિષ્ય, તે' પૂછેલા પ્રશ્ન તત્ત્વથી ભરપૂર છે. જો ભવિ આતમા એ પ્રશ્નનું સમાધાન સારી રીતે સમજે, તા તે તત્ત્વમાર્ગના પથિક બની માક્ષના અધિકારી થઇ શકે છે. આ જગત્માં ઘણા આત્માઓ એ વિચારથી પ્રતિબાધ પામી પરમાત્માના સ્વરૂપને પ્રાપ્ત થયા છે. હેપ્રિ-યશિષ્યા, તમે બ'ને આ પ્રશ્નના ઉત્તરના વિવેચનમાં સાવધાન રહેજો, અને તેને બરાબર સમજી તેનું સારી રીતે મનન કરજો. SH. K. ૩૧ આ સ સારમાં દરેક ગૃહુસ્થાવાસી લિપ્ત થયા વગર રહેતા નથી. જે પુરૂષ સ્વાર્થ તત્પર ન હાેય, તે પુરૂષજ તેમાંથી અચી શકે છે. અને બીજો જે જ્ઞાનસિદ્ધ હાેય, તે લેપાતા નથી. જે પ્રાણી પાતાના દેહમાં, કુટુંઅમાં અને ધનમાં મમત્વ ભાવ રાખે છે, તે સ્વાથી ગણાય છે, અને તેવા સ્વાર્થી મનુષ્ય આ સ સારમાં લિપ્ત થઇ સાંસારિક આધિ, વ્યાધિના ભાકતા થાય છે. એવા પ્રાણીઓ આ કાજળમય મલિન ગૃ-હાવાસમાં રહી પાપ કર્મરૂપી ધૂળથી ઢ કાય છે. અને જે જ્ઞાનવાન્ મુનિ હાેય, તે બ ધના હેતુથી લેપાતા નથી.

હે શિષ્યા, વળી જે જીવ એવું ચિંતવે છે કે, "દેહાદિરૂપ પુદ્દગ લના સ્કંધ—સમૂડ પુદ્દગલથી લેપાય છે. એટલે પુદ્દગલથી કરેલા ઉપચય તેમાંજ ઘાય છે. આત્મામાં થતાે નથી. જે હું આત્મા છું, તે ભિન્ન સત્તા સ્વભાવને લઇને મિશ્રિત થતા નથી. જેમ આકાશ અજ-નથી લેપાતું નથી, તેમ મારા આત્માની શુદ્ધ સત્તામાં કર્મના આલેખ થતાે નથી. ચેતનની સામે અચેતન મિશ્ર થાયજ નહીં."

આ પ્રમાણે ચિંતવતાે આત્મા સ્વસ્વભાવને અનુસરી પરિણામને લઇને લેપાતા નથી. તે ખરેખરા નિલેપ આત્મા કહેવાય છે.

હે શિષ્યા, ઉપર કહેલા આત્માથી વિરૂદ્ધ વર્ત્તનારા જે આત્મા છે, તે સલેપ ગણાય છે. તેવા સલેપ આત્મા સ્વસ્વરૂપના અજ્ઞાનથી અ ધાગતિમાં આવતા જાય છે, અને તે અનેક પ્રકારના કર્મબ ધમાં બ-ધાય છે.

રેકર

િલેં પ

આ વખતે ચતિ શિષ્યે શકા કરી પૂછ્યું, " મહારાજ, આપે જે નિર્મળ આત્માનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, તે યથાર્થ છે, અને એવા આ-ત્મા નિર્લેપ રહી શકે, એ વાત પણ સિદ્ધ થાય છે. પણ જે ક્રિયા ક-રનાર આત્મા હાય, તે લિપ્ત થાય કે નહીં ? એ વિષે મને માટી શ-કા છે. મારા સમજવામાં એવું આવે છે કે, ક્રિયાવાન આત્મા વિવિધ પ્રકારની ક્રિયાઓને લઇને લિપ્ત થયા વિના રહી શકે નહીં. અને જે ક્રિયા રહિત હાય, અને જ્ઞાન સ'પન્ન હાય, તે હંમેશાં નિર્લેપ રહી શકે છે." આ મારી સમજૂતી ચેલ્ય છે કે નહીં? તે આપ કહેા કાર-ણ કે, સ'શયરૂપી ગાઢ અ'ધકારને નાશ કરવામાં આપ સૂર્ય સમાન છેા.

પાતાના યતિ શિષ્યની આવી શકા સાંભળી શરૂ પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા—" હે વિનીત અને વિદ્વાન્ શિષ્ય, તે જે પ્રશ્ન કર્યો છે, તે જાણવા જેવા છે. જે પુરૂષ સર્વદા ક્રિયાવાન હાય, પણ જો તે તપ અ-ને શ્રુતથી મત્ત થઈ ગયા હાય, તા તે લેપાય છે, તે શિવાય ક્રિયાવાન કદિપણ લેપાતા નથી. જેનામાં તપ કે શાસ્ત્રનું અભિમાન નથી, તે સદા ક્રિયા કરતા હાય, તાપણ નિલેપ્પ રહી શકે છે. અને જે પુરૂષ ભાવનારૂપી જ્ઞાને કરીને પૂર્ણ હાય, તે પુરૂષ આવશ્યાદિક ક્રિયા કરતા ન હાય. તા પણ લેપાતા નથી.

આ વખતે શ કિત હુદ્રચવાળા ચતિ શિષ્ય બાેલી ઉડ્યાે-"ભગ વન્, ભાવના એટલે શું ? એ મને સમજાવા. '' ગુરૂ આનંદપૂર્વક બાલ્યા—" પ્રિય અંતેવાસી, સાંભળ, જે પાતાના આત્માને સહ્વર્મ સ્વસ્વભાવને વિષે વાર વાર પરિણમાવવા, તે ભાવના કહેવાય છે. તે-વી ભાવનારૂપ જ્ઞાને કરી પૂર્ણ એવા આત્મા આવશ્યકાદિ ક્રિયા ન કર તાે હાય, તાપણ તે લેપાતા નથી—એટલે કર્માથી બંધાતા નથી. આ ઉપરથી એમ સમજવાનું છે કે, નિલેપ આત્માને સંપાદન કર-વા ક્રિયા કરનારા ભવિ પ્રાર્ણીએ સર્વથા તપ તથા શાસ્ત્રના મદના ત્યાગ કરવા જોઇએ. ''

ગુરૂનાં આ વચનાે સાંભળી તે યતિ શિષ્ય હુદયમાં નિઃશ'ક થઇ ગયેા, અને તેણે પાતાના પવિત્ર ગુરૂનાે અ'તઃકરણથી આભાર માન્યાે. પછી ગુરૂ પે:તાના ગૃહસ્થ શિષ્યતે ઉદ્દેશીતે છે.લ્યા—'' વત્સ, તેં જે જૈનપ ડશાળાના ગુરૂને મુખે નિશ્ચય અને વ્યવહાર નયથી આત્માની સલેપ તથા નિલેપ અવસ્થા સાંભળી હતી, તે વિષે હું જે કાંઇ ખુલાસાે કરં, તે તું એક ચિત્તે સાંભળજે— આ આત્મા એટલે જે ચેતન સ્વ-રૂપી જીવ, તે નિશ્ચય નયની દૃષ્ટિએ અલિપ્ત છે—નિર્લેપ છે. અર્થાત્ કર્મરેણુના સ સર્ગથી રહિત છે. કારણુકે, તે આત્મા અનુત્પન્ન, અવિ-નષ્ટ, સ્થિર, એકરૂપ અને કર્ત્તા અને ભાકતાપણાથી રહિત છે. અને વ્યવહાર નયથી જોતાં, તે આત્મા કર્મરેણુથી સ બ્રિલષ્ટ છે. તેથી તે શુદ્ધ અશુદ્ધતાથી બદ્ધ અને લિપ્ત કહેવાય છે. જ્ઞાનયાગી નિર્લેપ એટલે શુદ્ધ નિરંજન આત્મા છે, એમ દર્શાવનારી દૃષ્ટિથી શુદ્ધ સ્વ-રૂપનું ધ્યાન કરતા આત્માને શુદ્ધ કરે છે. અર્થાત્ રાગાદિ બ ધનના નિરોધ કરવાથી આત્મા કર્મમળ રહિત થાય છે. અને તપ આવશ્ય-કાદિ કિયામાં પ્રવર્ત્તમાન થઇ 'અનાદિ પ્રવાહિક કર્મમળથી હું લિપ્ત છું, માટે શુદ્ધ થાઉં,' એમ વિચારી મહામાહ વગેરે દોષના રોકવાથી તે આત્માને નિર્મળ કરે છે. કારણુકે, મહાદોષની નિવૃત્તિ કિયાના અળથી થાય છે, અને સૂક્ષ્મ દોષની નિવૃત્તિ જ્ઞાનના અળથી થાય છે.

યતિશિષ્યે પ્રશ્ન કર્યો—ગુરૂમહારાજ, તે જ્ઞાનબળ અને ક્રિયા-અળ અ'ને એકી સાથે પ્રાપ્ત થઈ શકે કે, જીદા જીદા પ્રાપ્ત થઇ શકે? તે વિષે મને સ્પષ્ટ કરીને સમજાવેા.

ગુરૂએ આનંદના ઉદ્વાસથી જણાવ્યું, પ્રિય શિષ્ય, જ્ઞાન અ-ને ક્રિયા એ જુદાં જુદાં દેખાય છે. પણ તે એકજ છે. જીવને જ્ઞાન અને ક્રિયારૂપી બે નેત્રા સાથેજ ઉઘડે છે. તેમાં કાઇવાર જ્ઞાન મુખ્ય અને ક્રિયારૂપી બે નેત્રા સાથેજ ઉઘડે છે. તેમાં કાઇવાર જ્ઞાન મુખ્ય અને ક્રિયારૂપી બે નેત્રા સાથેજ ઉઘડે છે. તેમાં કાઇવાર જ્ઞાન મુખ્ય અને ક્રિયારૂપી બે નેત્રા સાથેજ ઉઘડે છે. તેમાં કાઇવાર જ્ઞાન મુખ્ય અને ક્રિયારૂપી બે નેત્રા સાથેજ ઉઘડે છે. તેમાં કાઇવાર જ્ઞાન મુખ્ય અને ક્રિયારૂપી બે નેત્રા સાથેજ ઉઘડે છે. તેમાં કાઇવાર જ્ઞાન મુખ્ય અને વામાં આવે છે, તે ગુણુસ્થાનની ભૂમિકાના ભેદને આશ્રીને દેખવામાં આ-વે છે. કહેવાના આશય એવા છે કે, જીવને જ્ઞાન અને ક્રિયાના સાથે સાથેજ થાય છે. એટલે જ્ઞાનનેત્ર અને ક્રિયાનેત્ર ઉઘાડવાને જ્ઞાન અને ક્રિયાના એકીભાવ સાથેજ થાય છે. પરંતુ કાળભેદે કરીને થતા નથી. કારણુકે જ્ઞાનનો રૂચિ અને ક્રિયાની રૂચિભેદે કરીને થતા નથી. પરંતુ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને વિષે ભૂમિકા એટલે, દેશ પ્રમત્ત, સર્વ પ્રમત્ત, અ-પ્રમત્ત, સરાગ, વીતરાગાદિ સંચમવાનની અવસ્થા એ ભૂમિકાના ભેદ એટલે કાળ ગુણુ વગેરથી થયેલી ભિન્નતા. તેણુ કરીને એક એક-ની સુખ્યતા થાય છે—એટલે ક્વચિત્ ક્રિયાની સુખ્યતા થાય છે, અને ક્વચિત્ જ્ઞાનની સુખ્યતા થાય છે. અર્થાત્ જ્ઞાન અને ક્રિયાના એકી-ભાવ છે. કાઇ વખતે જ્ઞાનની સુખ્યતાની સાથે ક્રિયાની ગૌણુતા હાય છે, અને ક્રિયાની મુખ્યતાની સાથે જ્ઞાનની ગાણુતા હાેય છે, તે માત્ર ભૂ મિકા ભેદને આશ્રીને થયા કરે છે. સમકિત ગુણુસ્થાનવર્ત્તી જીવને સમકિતપણુાની કરણીની મુખ્યતા છે, અને દેશવિરતિ સર્વવિરતિ ને તે સ્થાનની કરણીની મુખ્યતા છે. પર તુ સાતમા, આઠમા અને નવમા ગુણુસ્થાને વર્ત્તતા જીવને જ્ઞાનની મુખ્યતા છે.

હે શિષ્ય, આ વાતના વિચાર કરી મનન કરજે, એટલે તારા મનની શ'કા પરાસ્ત થઇ જશે. અને તારા મનને નિશ્ચય થશેકે, જ્ઞાન અને ક્રિયા-એ બ'નેની આવશ્યકતા છે, અને તે જ્ઞાન તથા ક્રિયારૂપ નેત્રા વિના જીવ અ'ધના જેવા છે. હે શિષ્ય, હવે તું નિર્લે પના સ્વરૂ-પને જાણવાને સમર્થ થયેા હાઇશ. એ સ્વરૂપનું વાર'વાર મનન કર-તા રહેજે, એટલે તારૂં સદાચરણ જ્ઞાનસહિત નિર્દોષ રહેશે. જેનું આચરણ નિર્દોષ હાય, તે પુરૂષ સર્વને ન મસ્કાર કરવા યાગ્ય છે. તે ઉપર એક સુચરિત મુનિની કથા છે.—આનંદનગરની બાહેર એક ઉદ્યાનમાં સુંદર જિનાલય હતું. તેની અંદર શાંતિનાથ પ્રભુની સુંદર પ્રતિમા હતી. તે પ્રતિમા તેજસ્વા અને દિવ્ય હતી. તેથી આસપાસ-ના ઘણા યાત્રાળુઓ તે પ્રતિમાજીનાં દર્શન કરવાને તેસ્થાને આવતા હતા. તે સાથે કેટલાએક સુનિઓ પણ યાત્રા નિમિત્તે વિહાર કરી તે સ્થળે આવતા હતા.

એક વખતે કેાઇએક વિદ્રાન મુનિ તે સ્થળે પ્રભુની દિવ્ય પ્રતિ માનાં દર્શન કરવાને આવી ચડ્યા. તેઓ ચૈત્યની અંદર આવી અનેક પ્રકારની ભાવના ભાવી પ્રભુની સ્તુતિ કરતા નીચેનેા શ્લાેક બાલ્યા—

"सत्ज्ञानं यदनुष्टानं न झिप्तं देाषपंकतः ।

द्युद्धबुद्धस्वजावाय तस्मै जगवते नमः " । १॥

ં ગાન પૂર્વક જેનુ આચરણ દેાષરૂપી પંકથી લિપ્ત નથી, એવા શુદ્ધ બુદ્ધ સ્વભાવી મહાત્માને નમસ્કાર છે. ''

આ શ્લાક તેમની પાસે ઉભેલા કાેઇ બીજા મુનિએ સાંભળ્યા. તે સાંભળી એ વિદ્રાન મુનિએ તે શ્લાક બાલી સ્તુતિ કરનારા મુનિ ને પૂછ્યું — " મહારાજ, આ શ્લાક પ્રાચીન છે કે, અર્વાચીન છે. ? " મહારાજે ઉત્તર આપ્યા. " તે અતિ પ્રાચીન નથી, તેમ અતિ અર્વા-ચીન નથી. " તેણે પુનઃ પૂછ્યું,-"આ શ્લાકના કર્ત્તા કાેણ છે ?" પેલા સ્તુતિકાર મુનિએ ઉત્તર આપ્યા,-" તે શ્લાકના કર્ત્તા શ્રીયશાવિજયજી ઉપાધ્યાય છે. " તે સાંભળી પેલા મુનિને હસવું આવ્યું, એટલે સ્તુ-તિ કરનાર મુનિએ ઇંતેજારિથી પૂછયું, આપ મહાનુભાવને આ દ્રલે ક-ની સ્તુતિથી હાસ્ય કેમ આવ્યું ? મુનિએ વિનયથી કહ્યું, તે અષ્ટક-જીના દ્રલાક આ ઠેકાણે કેમ લાગુ પાડી સ્તુતિ કરી ? તે વિદ્વાન મુનિ-એ કહ્યું, " મહારાજ, મને આ દ્રલાક ઘણા પ્રિય છે, અને તેના અર્થ તીર્થકર જેવા મહાત્માને સર્વ રીતે લાગુ પડે છે. જ્ઞાનપૂર્વક જે મ-હાત્માની વ્રત પાલનાદિ ક્રિયા દેષ એટલે ઇહિલાકાશ સા, પરલાકા-શંસા, મિથ્યાત્વ, વિષય, કષાય વગેરેરૂપ પંકથી મલીન થયેલીનથી, એવા વિમળ, હેયાપાદેય, જ્ઞાનચુક્ત મનઃ પરિણામવાળા યાગીને એ-ટલે જ્ઞાન, વૈરાગ્ય— ઐશ્વર્યવાનને નમસ્કાર છે. તીર્થકરાદિ તા એવા ગુણવાળા છેજ, પણ બીજો કાઇ આતમા એવા ગુણવાળા હેાય, તેને પણ મારા નમસ્કાર છે. " મુનિનાં આ વચના સાંભળીતે વિદ્રાન મુનિ પ્રસન્ન થઇ ગયા. અને તેમણે પણ તે દ્રલાક સ્તરણમાં રાખ્યા, અને પ્રતિદિન તેનું પઠનપાઠન કરવા લાગ્યા.

હે વિનીત શિષ્ય, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારે સમજવાનું છે કે, જે મુનિ અથવા ગૃહસ્થનું આચરણુ દાેષરૂપી પંકથી અલિપ્ત હાેય, તે સર્વ રીતે નમસ્કાર કરવા યાેગ્ય છે, અને તેના આત્મા ખરેખરા નિ લેપ છે. એવા નિલેપ આત્માઓ આ જગત્માં પાતાનું જીવન સા-ર્થક કરી અંતે સિદ્ધશિલાના અધિકારી થાય છે.

અંને શિષ્યા અંજલિ જોડી બાલ્યા-" મહાનુભાવ, આપે જે નિલેંપનું સ્વરૂપ અમને સમજાવ્યું છે, તેથી અમારા આત્મા ઉપર આપના મહાન્ ઉપકાર થયેલા છે. આપના એ અપાર ઉપકારના પ્રતીકાર અમારાથી કદિપણ થઇ શકે તેમ નથી. અમે આપના થા-વજ્જવિત આભારી છીએ. આપના જેવા જ્ઞાનનિધિ પુરૂષના સમા-ગમનું ફળ આત્માને ઉપકારી થાય, તેમાં કાંઇપિણ આશ્ચર્ય નથી. જૈન શાસનના અધિષ્ઠાયક દેવ આપના જેવા મહાત્માને આ જગત્ ઉપર ચિરકાળ વસાવા."



દ્વિચત્વારિ શત્ બિ દુ-નિઃસ્પૃહતા.

**બ્યેા**—ભગવન્ , આપે કૃપા કરી જે બાેધ આપ્યાેછે. તે અમારા આત્માનાે ઉદ્ધારક થયાે છે. તમારા બાે-ધામૃતે અમારા મુગ્ધ હુદયને જીવન આપ્યું છે. આ જગત્માં સ સારથી પરિતપ્ત થયેલા પ્રાણીઓને મહા



ત્માનાે ઉપદેશ ચંદ્રના જેવી શીતળતા આપે છે. હવે કૃપા કરી બીંજો કાેઇ ઉત્તમ ઉપદેશ આપી અમારા આત્માને પવિત્ર કરાે.

ગુરૂ—પ્રિય શિષ્યેા, તમારાે સંતાેષ જોઇ મારાે આત્મા પ્રસ જ્ઞ થાય છે. જોસારગ્રાહી શ્રાેતાઓ હાેય, તાે ઉપદેષ્ટાનેવિશેષ ઉત્સા-હ પ્રાપ્ત થાય છે. બીજો કાેઇ ઉપદેશ સાંભળવાની તમારી ઇવ્છા હાે ય,તાે કાેઇ પ્રશ્ન ઉત્પન્ન કરાે અથવા તમારા હુદયની ગુપ્ત શંકાપ્ર-ગટ કરાે.

ગુરૂનાં આ વચન સાંભળી ગૃહસ્થ શિષ્ય એાલ્યો— મહાનુભા-વ, ગયા ચાતુર્માસમાં મેં એવેા નિયમ લીધા હતા કે, "હમેશાં ગુરૂ મુખે કાંઇ નવાે ઉપદેશ સાંભળવા. " આ નિયમના નિર્વાહ કર-વાને હું હમેશાં ગુરૂની પાસે ઉપાશ્રયે જતાે અને વ્યાખ્યાનમાં કાંઇ પણ નવા ઉપદેશ સાંભળી ઘેર આવતાે હતા.

એક વખતે ચાતુર્માસ્ય રહેલા તે ગુરૂની પાસે હું ઉપદેશ સાં-ભળવા ગયા, ત્યાં ગુરૂ પાતે રાષ કરીને એક તરફ બેઠા હતા. મે તેમની પાસે જઇ વિનયથી વદના કરી, ગુરૂએ મને ધર્મલાલની આ શીષ આપી. ક્ષણવારે મેં નમ્રતાથી જણાવ્યું કે, '' મહારાજ, આજે વ્યાગ્યાન કેમ નથી થતું ? મારાં આ વચન સાંભળતાંજ ગુરૂ રાેષથી બાેલી ઉઠયા, અરે શ્રાવક,અમે સાધુઓ નિઃસ્પૃહ છીએ, અમારે કાં-ઈ તમારા લાેકાેની દરકાર નથી. અમારી ઇચ્છા હાેય, તાે વ્યાખ્યાન આપીએ. " મેં વિનયપૂર્વક કહ્યું, ''મહારાજ, આપ નિઃસ્પૃદ્ધ છેા, એ સત્ય વાત છે, પણ આપના વ્યાખ્યાનથી લાેકાેના ઉપકાર થાય છે, આપ કૃપા કરી વ્યાખ્યાન આપેા તેા વધારે સારૂં. " ગુરૂએ આ ક્ષેપ કરી કહ્યું, ''અરે બાળક, કેાઇ પણુ કાર્ય અમારી મરજી વિરૂદ્ધ થ-વાનું નથી. આજે વ્યાખ્યાન આપવાની મારી ઇચ્છા નથી. માટે તું ચાલ્યાે જા; બીજા પણ શ્રાવકાેને કહેજે કે, આજે વ્યાખ્યાન થવા-નું નથી. ? તે વખતે હું નમ્રતા અને શાંતિથી આજી કરી બા-લ્યેા--" મહારાજ, મેં આ ચાતુર્માસ્યમાં એવેા નિયમ લીધા છે કે, હમેશાં ગુરૂ પાસેથી કાંઇપણ ઉપદેશ ગ્રહણ કરવા, આથી મારા નિ-યમને લઇને મારા મનમાં ઉપદેશ સાંભળવાની પ્રબળ ઇચ્છા છે. '' મારાં આ વચનેા સાંભળી મુનિ રૂષ્ટ થઇ બાલ્યા–-'' શ્રાવકખાળ, તે' એવેા નિયમ શામાટે લીધા ? અમારા મુનિલાેકાેના એવાે કાેઇ એ-કાંત નિશ્ચય હ્યાતેા નથી. કારણ કે, અમે નિઃસ્પૃહ અને સ્વતંત્ર છીએ. અમે કાંઇ હુમેશાં વ્યાખ્યાન આપવાને અ'ધાએલા નથી. "

મે' નમ્રતાથી જણાવ્યુ', '' મહારાજ, આ બાળક ઉપર કૃપા ક રી જરા થાેડા ઉપદેશ આપા તા હુ' મારા નિયમથી બ્રષ્ટ ન થાઉ' " મુનિ વિશેષ રાષ ધરી બાલ્યા--" અરે મૂર્ખ, તે' કાંઇ અમારી ઉપર નિયમ લીધા નથી. બે અમારે આધારે નિયમ લીધા હાય, તા તું ખ રેખરા મૂર્ખ છે. કારણકે, જેમને કાંઇની પણ સ્પૃહાનથી, એવા મુનિ-એા કદિપણ બધનમાં આવતા નથી. " મુનિનાં આવાં વચન સાંભ-ળી હુ' નિરાશ થઇ ગયા. પછી મે' તેમને નિઃસ્પૃહ શખ્દના અર્થ પુ-છયા હતા, ત્યારે તેમણે કહ્યું હતું કે, કાંઇની દરકાર ન રાખે, તે નિઃસ્પૃહ કહેવાય છે. આતેમના કહેલા અર્થ મને બરાબર યાગ્ય લાગ્યા નહિ. પછી હુ' ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. પછી મે' કાંઇ વિદ્રાન્ વડિલને મારા નિયમને માટે પૂછશું, એટલે તેણે મને કહ્યું કે, બે કાેઇ ગુરૂ ઉપદેષ્ઠા ન મળે તાે પછી ઉપદેશનાં પુસ્તકાે વાંચી તેમાંથી નવાે નવાે ઉપદેશ ગ્રહણુ કરવાે. જેથી તારા નિયમ સચવાશે. પછી હું તે નિ-યમ પ્રમાણે વત્તી હંમેશાં નવીન નવીન ઉપદેશ મેળવવા લાગ્યાે, અને એ ચાતુર્માસ્ય મેં મારા નિયમ પ્રમાણે પ્રસાર કર્યું હતું.

ભગવન, ત્યારથી મારા મનને શંકા રહી છે કે, શું કેંાઇની દરકાર ન રાખવી, તેનું નામ નિઃસ્પૃહતા હશે ? જો એવી નિઃસ્પૃહતા ગણાતી હાેય, તાે દરેક બેદરકારી મનુષ્ય નિઃસ્પૃહ કહેવાય, અને તેઓ પણ પે-લા સુનિની જેમ સત્યવાન ગણાય. આ વિષે મારા હુદયમાં શંકા ર-દ્યા કરે છે, તાે આપ કૃપા કરી મને નિઃસ્પૃહ શબ્દના ખરા આર્થ સ-મજાવી નિઃશંક કરશા.

ગૃહસ્થ શિષ્યના આ પ્રશ્ન સાંભળી ગુરૂ સાન દવદને બાલ્યા-"હેવિનીત શિષ્ય, તારા આ સુબાધ્ય પ્રશ્ન સાંભળી મને અપાર આ-ન દ ઉત્પન્ન થયેા છે નિઃસ્પૃહતાનું ખરૂં સ્વરૂપ જાણવાથી ઉત્તમ બાધ-પ્રાપ્ત થાય છે. જે મુનિએ તને નિઃસ્પૃહતાના અર્થ કહ્યા હતા, તે ત-દન અનુચિત હતા. જો તે ખરેખર શુદ્ધ ચારિત્રધારી મુનિ હાત, તા તે નિઃસ્પૃહ શખ્દના આવા અર્થ કરે નહીં. તેના હુદયમાં ચારિત્રધ-મંના ઉત્તમ બાધ થયા નથી, એમ તેના વચન ઉપરથી સમજાય છે. લોકોને પરમ ઉપકાર કરનારું વ્યાખ્યાન બધ કરી પાતાની નિઃસ્પૃ-હતા પ્રગટ કરવી, એ મુનિઓનો ધર્મ નથી. એવા મુનિઓની નિંદ્ય કરવી યાગ્ય નથી, તથાપિ દિલગીરી સાથે કહેવું પડે છે કે, તેવા પામર આત્માઓ ચારિત્ર લીધા પછી તેના સદુપયાગ કરી શકતા નથી.તેથી તેઓ પાતે બુડી બીજાઓને પણ બુડાડે છે. એવા વ ચક ગુર્વાભાસા-થીજ આ ભારતવર્ષની ધર્મભાવના શિથિલ થઇ ગઇ છે. "

હે મુનિશિષ્ય, આ ગૃહસ્થશિષ્યે જે પ્રશ્ન કર્યો. તેના ઉત્તર સાં ભળવામાં તારેપણુ લક્ષ આપવાનું છે. કારણુકે, નિઃસ્પૃહતાના ઉત્તમ ગુણુ મુનિધર્મની સાથે પૂર્ણુ સંબંધ ધરાવે છે.

હે ગૃહસ્થશિષ્ય, આ જગતમાં મનુષ્યને પાેતાના સ્વભાવના લાભ મુખ્ય રીતે પ્રાપ્ત કરવાના છે. પાેતાના સહજ સ્વરૂપને આવર-શુ રહિત જાણવું, એ સ્વભાવના લાભ ગણાય છે. તે લાભ શિવાય બીજો કાેઇપણ લાભ પ્રાપ્તવ્ય નથી. જીવને પ્રાપ્ત કરવાની વસ્તુ સ્વભા-Sh. K.-૩ર વના લાભ શિવાય બીજી કાંઇ છેજ નહીં. ઉત્તમ જ્ઞાની મુનિ આત્મા-નું જે સહજ જ્ઞાનાદિ ઐશ્વર્ય છે, તેને પ્રાપ્ત કરવાને સદા પ્રવર્તે છે, એનું નામજ સ્વભાવના લાભ છે. તે શિવાયના જે અનાત્મીય ભાવ છે, તે ઉપર તે નિઃસ્પૃહ રહે છે. જે અનાત્મીય ભાવની સ્પૃહા રાખ-તાે નથી, તેજ ખરેખરા નિઃસ્પૃહ મુનિ ગણાય છે. અનંત જ્ઞાનના પા-ત્ર અનેલા મુનિઓ આ જગત્ને તૃણવત્ ગણે છે. જગત્ની સર્વ પ્ર-કારની વિભૂતિઓનું તેને કાંઇ પ્રયાજન નથી. કારણકે, જ્ઞાનના આ-નંદ્ર કરી તેની સર્વ ઇચ્છાઓ પૂર્ણ થયેલી છે. જ્ઞાનના અનુપમ આ-નંદ્રને અનુભવનારા ઉત્તમ મુનિ સ્પૃહાની દરકાર કરતા નથી. તે ઉ-પર એક રમુજી દર્ષાંત કહેવાય છે.

દક્ષિણ દેશમાં એક આનંદવિજય નામે વિદ્વાન મુનિ વિચર-તા હતા. તેઓ સર્વદા આનંદી હોવાથી તેમનું આનંદવિજય નામ સાર્થક થતું હતું. એક વખતે તેએા કેાઇ સારા શેહેરમાં જઇ ચડયા. **તેમની** સાથે થાેડાએક શિષ્યાના પરિવાર હતાે. તે શેહેરમાં જૈન વસ્તી ઘણી થાડી હતી. વિશેષભાગ પ્રાહ્મણ વસ્તીનાે હતાે. જૈનમુનિઓને ન-ગરમાં આવેલા જાણી કેટલાએક વિદ્રાન પ્રાહ્મણા તેમનું ઉપહાસ્ય કરવા આવ્યા, તેઓમાંથી એક વાચાળ પ્રાહ્મણ ખાેલી ઉઠયા, '' સા-ધુજી. તમારા ધર્મ કેવા છે?'' આન દવિજય પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા-" ભાઈ, અમારા ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે. " પ્રાહ્મણે ઉપહાસ્યથી કહ્યું, ''તમારા ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે, એ શા ઉપરથી જાણવું ?" મુનિએ કહ્યું, "આચરવા ત-થા પાળવા ઉપરથી અમારા ધર્મની શ્રેષ્ઠતા જણાઇ આવે છે.'' આચ-રવામાં તથા પાળવામાં તમારા ધર્મની શ્રેષ્ઠતા શી રીતે છે? બ્રાહ્મણે મંદ મંદ હસતાં હસતાં પુછયું. ''તે અનુભવ કર્યા વિના જાણી શકાય તેમ નથી. '' જૈનમુનિએ ગ'ભીરતાથી ઉત્તર આપ્યેા. બાહ્યણે ઉંચેથી ક-હ્યું, "મહારાજ, તમારા મલિન ધર્મના અનુભવ કરવાને કાેણ આવે?" મુનિએ ક્રોધ નહીં લાવતાં શાંતિથી કહ્યું, " જ્યારે અનુભવ કરા એટલે કર્યા ધર્મ મલિન છે, 'અને કર્યા ધર્મ ઉજ્વલ છે? તે જણાશે." તે વખતે એક બીજો પ્રાહ્મણ બાલ્યા---" સાધુ, અમારા સાં-ભળવામાં આવ્યુ' છે કે, તમારા અહિંસા ધર્મ છે, એ વાત સાચી છે ? " મુનિએ ઉત્તર આપ્યાે--- '' હા, એ વાત સત્ય છે. અમારાે અહિંસા ઘર્મ કહેવાય છે." બીજો એક ઉચ્છું ખલ પ્રાહ્મણ બાલ્યાે—" જૈન યતિ, તમારા ધર્મમાં સાધુઓ લીલાતરીને અડતા નથી, એ વાત ખરી છે ?'' મુનિએ કહ્યું, '' હા, એ સત્ય છે. જૈન મુનિઓ કદિ પણ લીલાતરીના સ્પર્શ કરતા નથી.'' એક ચતુર અને મશ્કરા પ્રા-દ્મણ બાલ્યા—'' ત્યારે મહારાજ, આ ગામમાં તા બધી વસ્તી લીલા-તરી ઉપરજ જીવે છે. તા તમારા નિર્વાહ અહિં કેમ થશે ?'' મુનિ-એ ઉત્સાહથી ઉત્તર આપ્યા—'' પ્રાદ્મણા, અમારે કાંઇ નિર્વાહની સ્પહા નથી. જે અમને શુદ્ધ આહાર નહિ મળે તા અમે અનશન વત લઇ તેના ત્યાગ કરીશું, પણ અમારા ધર્મના ત્યાગનહિ કરીએ.'' આટલું કહી તે આનંદી મુનિએ હસતાં હસતાં કરીથી કહ્યું, ''ભાઇઓ, અમે અહિસા ધર્મને માનનારા છી છે, અને લીલાતરીના સ્પર્શ નહિ કરનારા છીએ, તથાપિ અમે દાતરડાથી એક લતાને છેદીએ છીએ.'' મુનિનાં આવાં વચન સાંભળી બધા પ્રાદ્મણ હુસી પડ્યા, અને કહેવા લાગ્યા કે, ' તમે ખરેખરા અહિંસક નથી.'

આ વખતે કેટલાએક શ્રાવકા ત્યાં હાજર હતા, તેઓ ખાલી ઉચ્ચા કે, " મહારાજ, જૈન સાધુ થઇને આ શું બાેલા છા ? જૈન મુનિ કદિ પણ લીલાતરીના સ્પર્શ કરતા નથી, તા તે લતાને કેમ છેદે ? તેમ વળી દાતરડાતુ હથીયાર પાસે કેમ રાખે ? મહારાજ, આપ ખરેખરા જૈન મુનિ કહેવાતા નથી. આ બ્રાહ્મણ લાેકા તમારાં આવાં વચન સાંભળી આપણા જૈન ધર્મની નિંદા કરશે. આપ તા કાલે ઉડીને ચાલ્યા જશા, પણ પાછળથી આ મિથ્યાત્વી બ્રાહ્મણા અમને સદા પજવશે."

શ્રાવકાનાં આવાં વચન સાંભળી મુનિ આનંદવિજયે વિચાર કર્યો કે, '' આ બીચારા અજ્ઞાની લોકા મારા સબ્દોને સાચા માની લેશે અને તેથી ધર્મ'ની હીલણા થશે, માટે યથાર્થ કહેવાની જરૂર છે." આવું વિચારી મુનિ આનંદવિજય બાલ્યા—હે પ્રાક્ષણો, આ જગત્માં એક એવી ઝેરી લતા ઉત્પન્ન થાય છે કે, તેના કુલ્યા સ્વાદ લેવાથી માણસને, મુખ શાષાય છે, મૂર્છા આવે છે અને દીવત પ્રગટ થાય છે. એ લતાને દરેક પ્રાજ્ઞ મનુબ્યે છેદન કરવી જોઇએ. લતાને છેદન કરવામાં કાઇ જાતનું પાપ લાગતું નથી, અને તેનું છેદન કરવાને દાતરડું રાખવામાં પણ પાપ નથી. આ વખતે ખેક પ્રાક્ષણ બાલી ઉડયા—'' જૈનમુનિ, ગમે તેવી ઝેરી લતા હેાય, પણ તમારા રપર

અહિંસા ધર્મના નિયમ પ્રમાણે તેને છેદવી ન બેઇએ." મુનિ ઉમ ગથી Dican-" દ્વિજવરા, અમે જૈનમુનિઓને તો એ લતા અવશ્ય છેદ-વાની છે, અને તેનું છેદન કરવાથી અમેાને પુણ્યના બ ધ થાય છે, એ-ટલુંજ નહિં પણ અમારા ચારિત્રધર્મ પ્રકાશી નીકળે છે." મુનિનાં આવાં વચન સાંભળી ત્યાં રહેલા શ્રાવકાે ચકિતથઇ ગયા, અને તેઓ ખિન્ન-વદને બાલ્યા-" મહારાજ, આપની આ વાર્ત્તા આર્હુ ત્વધર્મની હીલના કરાવનારી છે. ગમે તેવી વિષલતા હાેય, પણ આપણ જૈનાને છેદવા યાગ્ય નથી. વળી આપ કહાે છે કે, અમારે તે દાતરડથી છેદવી જોઇએ. તો શું આપની પાસે દાતરડાનું ઉપકરણ છે? સાધુના ઉપકરણામાં દાતરડાનું ઉપકરણ કયાં છે? આ વખતે એક પ્રાહ્મણ બાલી ઉઠયા, "રોડીયા, જીવા, તમારા સાધુઓ કેવા છે? તેઓ દાતરડા રાખી લીલી-લતાને છેદે છે, અને લોકોને કહે છે કે, ' અમે અહિંસા ધર્મના ઉપાસક સાધુઓ છીએ.' અમારા સંન્યાસીઓ આવા હાેતા નથી. તેઓ માત્ર દંડ, કમ ડલ રાખી પાતાની પવિત્રતા દશાવે છે."

આવાં તેએાના વચન સાંસળી મુનિ આન દવિજયહસી પડયા. અને તેમની અજ્ઞાનતા જોઇ હુદયમાં અપશાય કરવા લાગ્યા. પછી તે દયાળુ મુનિએ વિચાર્યું કે, ''હવે ખરેખરાે લતા અને દાતરડાના અર્થ પ્રગટ કરવાની જરૂર છે. જ્યાંસુધી તે પ્રગટ કરવામાં નહીં આવે, ત્યાં-સુધી આ બીચારા પામર શ્રાવકાે પાતાના ધર્મની હીલણા ગણી શાકાન તુર રહેશે." આવું વિચારી એ મહાનુભાવ મુખમુદ્રા પ્રસન્ન કરીને બાલ્યા." ભાઇઓ, મેં જે લતા અને દાતરડાની વાત કરી છે તે આલ'કારિક છે. તેના ભાવાર્થ ઘણા સમજવા જેવા છે. જૈનમૂનિઓ કદિપણ લતાના છેદ કરતા નથી. આ જગતમાં સ્પૃદ્ધા એ વિષમય લ્રતા છે. એ લતાને છેદન કરવી એ અમારા મુનિઓના ધર્મ છે. જેનમુનિએ આ જગત્ ઉપર રહેલ સ્પૃહારૂપ લતાને છેદવી જોઇએ. 🛱 🚛 ને છેદવાનું દાતરડું **ગ્રાન** સમજવું. ગ્રાનરૂપી દાતરડાથી સ્પૃહા રૂપી લતાને છેદન કરનારા જેનમુનિઓ પાતાના મહાવતમાં વિજય **મેળવે છે. પ્રાચીન જૈનમુ**(નએા એ સ્પૃદ્ધારૂપી વિષલતાને જ્ઞાનરૂપી દાતરડાથી છેઠી કેવળજ્ઞાની થઇ માક્ષે ગયેલા છે. તેને માટે અમારા પૂજ્યપાદ શ્રીયરોાવિજય ઉપાધ્યાય તેવાજ અર્પને **બાે**ધ કરનારૂં નીચેનું પદ્ય લખે છે—

## ग्रिंदति ज्ञानदात्रेण स्पृहाविषसातां बुधाः । मुखज्ञोांषं च मूर्ञा च दैन्यं यच्छति यत्फलम् ॥ १ ॥

" સ્પૃહારૂપી વિષલતાં મુખશાષ, મૂર્છા અને દીનતારૂપ કળ આપે છે, તે સ્પૃહારૂપ વિષલતાને ડાહ્યાં માણુસા પાતાના જ્ઞાનરૂપ દાતરડાવડે છેદે છે.''

આ ઉપરથી તમારે સમજવાનું કે, આત્માથી મુનિઓએ જ્ઞાન સ'પાદન કરી તેવડે સ્પૃહાના ત્યાગ કરવાે જોઇએ. એ સ્પૃહાને લઇને માણુસને મુખશાષ, મૂર્છા અને દીનતા પ્રાપ્ત થાય છે. આવા કટુ ફળ-ને આપનારી સ્પૃહારૂપી લતાને જ્ઞાનરૂપ દાતરડાથી છેદી નાખવી જોઇએ.

હે ભદ્રજના, આવા ગભીર અર્થને ઉદ્દેશીને મે' તમને લતાને છેઠવાની અને દાતરડું રાખવાની વાત જણાવી. પ્રત્યક્ષ સત્ય લતાના છેદ અને સત્ય દાતરડાનું ગ્રહણ, અહિંસા ધર્મના ઉપાસક જૈનમુનિઓ કદિપણુ આચરે નહિ.

મુનિવર આનંદવિજયના મુખકમળમાંથી નીકળેલાં આ વચ-ને સાંભળી બધા પ્રાહ્મણા અને શ્રાવકા ચકિત થઇ ગયા, અને તેમના હુદયનાં દ્વાર એકદમ ઉઘડી ગયાં. તરત બધાએ એ મહાત્મા મુનિના ચરણુકમળમાં વ`દના કરી. મિથ્યાત્વથી મલિન હુદયવાળા કેટલાએક બાદ્મણા પણ જૈનમુનિના શિષ્યા થવાને તૈયાર થયા. તે માંહે કેટલા-એક શિષ્યા પણ થયા હતા. પછી તેમણુ મુનિ આનંદવિજયની આ નંદપૂર્વક લક્તિ કરી હતી. તે મહાનુભાવને કેટલાએક દિવસ રાખી તેમના મુખના ઉપદેશ ગ્રહણ કર્યો હતા. પછી નિઃસ્પૃહતાના પવિત્ર ગુણુને ધારણ કરનારા એ મહામુનિ ત્યાંથી વિહાર કરી ચાલ્યા ગયા હતા.

ગુરૂ કહે છે—હે શિષ્યા, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારા જાણવામાં આવ્યું હશેકે, નિઃસ્પૃહતા રાખવી, એ મહાન દિવ્ય ગુણ છે. જ્યાંસુધી હુદયમાં કાઇ જાતની સ્પૃહા રહે છે, ત્યાંસુધી માણસ પોતાના આંતુર હુદયને સ'તાષ આપી શકતા નથી. તેથીજ મહાનુભાવ યશાવિજયજી ઉપાધ્યાયે સ્પૃહાને વિષલતાની ઉપમા આપી છે. એ વિષલતાનું સેવન કરવાથી મુખશોષ, મૂર્છા અને દીનતારૂપ ઝેરી ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે તે વિષલતાનું છેદન કરવાને પૂર્ણ જ્ઞાનની જરૂર છે. જ્ઞાનના પ્રભા વથી સ્પૃહા દૂર થઇ જાય છે. માટે જ્ઞાનને દાતરડાની ઉપમા આપેલીછે. એવા જ્ઞાનરૂપી દાતરડાવડે કરી સ્પૃહારૂપ વિષલતાને છેદન કરનારા જૈનમુનિઓ આ જગત્માં સર્વરીતે વિજયી થયા છે.

અને શિષ્યો--ભગવન, આપે જે મુનિવર આનંદવિજયનું દષ્ટાંત આપ્યું, તેથી અમારા હૃદયમાં સારી ભાવના જાગલ થઇ છે. "આ જગત્માં કાેઇપણ જાતની સ્પૃહા અમને પ્રાપ્ત થશાનહિ." એ-વી ઉત્તમ ભાવના ભાવવાને અમારાં હૃદય ભાવિત થયાં છે. કૃપાનિધિ, હવે તેજ વિષય ઉપર અમને વિશેષ છેાધ આપવાની કૃપા કરા.

શિષ્યાની આવી પ્રાર્થના સાંભળી ગુરૂ પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા— હે વિનીત શિષ્યા, જે જૈનમુનિ મહામુનિ આનંદવિજયની જેમ સ્પૃદ્ધાના સ્વરૂપને ઓળખી તેના ત્યાગ કરે, તેજ ખરેખરા નિઃસ્પૃદ્ધ મુનિ કહેવાય છે. કાંઇ રીસથી વ્યાખ્યાન બધ્ધ કરી નિઃસ્પૃદ્ધતા દર્શા વનાર મુનિ નિઃસ્પૃદ્ધ કહેવાતા નથી. નિઃસ્પૃદ્ધતાના ગુણુ ભાવની સાથે સંબધ્ધ ધરાવે છે, કાંઇ દ્રવ્યની સાથે સંબધ્ધ ધરાવતા નથી. નિઃસ્પૃદ્ધતાની સ્થાપના હૃદયની વૃત્તિમાં છે, કાંઇ બાહેરના કાંઇ ભા-ગમાંનથી. હૃદયથી નિઃસ્પૃદ્ધતા રાખવી, એનું નામ નિઃસ્પૃદ્ધતા છે. ઉ-રથ ી નિઃસ્પૃદ્ધતા કહેવી, એ કાંઇ ખરી નિઃસ્પૃદ્ધતા નથી.

તે વિષે એક બીજી' નાનુ' સુબાધક દર્ષાંત છે. તે તમે સાવધાન થઇ સાંભળા––

કાઇએક જૈન મુનિ એકાકી વિચરતા હતા. હૃદયમાં બામેલા વૈરાગ્યથી તેમને કાઇના સ'ગ પસ'દ ન હતા. સદા આત્મારામ થઇ અને આન'દમગ્ન રહી એકલાજ વિહાર કરતા હતા. એક વખતે તે મહાત્મા કાઇ ઉત્તમ અને આસ્તિક નગરમાં જઇ ચડયા. તે મહાનુ-ભાવને આવેલા જાણી તે નગરના આસ્તિક શ્રાવકા એકઠા થઇ તેમને વ'દના કરવાને આવ્યા. શ્રાવક સમુદાય એ મુનિરાજને વ'દના કરી અ-ને ગુરૂ ભક્તિ દર્શાવી પર્ષદારૂપે બેઠા. એટલે તે પરાપકારી મુનિએ હૃદયને આર્દ્ર કરે તેવી ધર્મદેશના આપી. દેશના સાંભળી સર્વ લોકો પ્રસન્ન થઇ ગયા. પછી એક શ્રાવકે ઉભા થઈ વિનયથી પુછયું, ''મહા-રાજ, આજકાલ ઘણા મુનિએા શિષ્ય પરિવાર સાથે વિચરે છે, અને આપ એકાકી કેમ વિચરા છા? આપના જેવા વિદ્રાન મુનિને કાઇ પણ શિષ્ય નથી, તેનું શું કારણ છે? આપની દેશના એડલી બધી અસર-કારક છે કે, આપને સૈંકડા શિષ્ય થવા જોઇએ. તે છતાં હજા આપને નિઃસ્પૃહતા.

એકે શિષ્ય નથી, તેનું શું કારણ છે? મુનિ મંદ મંદ હસતા બાેલ્યા-દેવાનુપ્રિય શ્રાવકજી, મને શિષ્ય કરવાની સ્પૃદ્ધા નથી. કારણ કે, આજકાલ સર્વ રીતે યાેગ્ય એવા શિષ્યા મળી શકતા નથી.

વર્ત્તમાનકાળના મુનિએા શિષ્યાેના પરિવારમાં પાતાની પ્રતિષ્ઠા માને છે, અને પાતાની વિદ્વત્તા કૃતાર્થ થયેલી ગણે છે, પણ હું તેને વિપરીત સમજુ છું. કારણ કે, ઘણા શિષ્યાને લઇને ઉપાર્ધિ વધે છે, અને સર્વની બુદ્દી બુદ્દી પ્રકૃતિએા સાચવવામાં એટલી ખધી મુશ્કેલી નઙે છે કે, તે પાતાના સ્વાધ્યાય અને ધર્મધ્યાન કરવામાં વિક્ષરૂપ થઇ પડે છે. તેથી હું એકાકી નિઃસ્પૃહ થઇ વિચરૂં છું. અને નિરૂપાધિ થઇ આત્મસાધન કરવામાં સદા તત્પર રહું છું. મારા મનમાં વૃદ્ધવ-યને વિષે વૈયાવચ્ચ કરવા માટે એક શિષ્ય કરવાની ઇચ્છા છે, પણ જ્યારે કેાઇ સર્વ રીતે ચાેગ્ય પુરૂષ મળે, ત્યારે તેને દીક્ષા આપી શિષ્ય કરવા, એવી ધારણા રાખી છે. જ્યાંસુધી ચાેગ્ય પુરૂષ ન મળે, ત્યાંસુધી એ ઉપાધિમાં પડવું નહિ, એવા મે નિશ્વય કરેલા છે. આ વખતે એક તરૂણુ શ્રાવક બેઠા થઇ બાલ્યાે–'' મહારાજ, હું આ નગરનાે એક ગહ-સ્થ શ્રાવકના પુત્ર છું, મારા માતાપિતા ગુજરી ગયાં છે, મારા ઘરની સ્થિતિ સારી છે, મારી ચુવાન સી હમણાંજ ગુજરી ગઇ છે. હું પુનઃ વિવાહ કરવાની ઇચ્છા રાખતાે હતા. પણું આજે આપના ધર્મોપદેશ સાંભળી મને આ સંસાર તરફ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયેલા છે, માટે કૃપા કરી મને દીક્ષા આપેા. આપના જેવા પવિત્ર ગુરૂની સેવા ભક્તિ કરી હું મારા સાધુ જીવનને કૃતાર્થ કરીશ. " તેની આવી વાણી સાંભળી તે મુનિ હાસ્ય કરતાં બાલ્યા-" ભદ્ર, તારી પવિત્ર ઇચ્છા જોઇ હું પ્રસન્ન ચંચેા હ્યું, પણ તારી મુખમુદ્રા ઉપરથી જણાય છે કે, તારા ઘરમાંએક ચ ડાળ આ ભરાઇ બેઠી છે. જ્યારે એ અધમ આને તું દૂર કરીશ, ત્યારે તારામાં ચારિત્રની ચાેગ્યતા આવશે, પછી હું તને ખુશીથી ચારિત્ર આપીશ." તારા જેવા બીજા ઘણા પુરૂષા મારી પાસે દીક્ષા લેવા માવે છે, પણ હું તે દરેકના ઘરમાં ચાંડાલીને રહેલી જોવું હુ, તેથી મે તે-ઓમાંથી કાઇને પણ ચારિત્ર આપ્યું નથી. હજીસુધી એ ચાંડાલીને દ્વર કરનાર કેાઇપણુ પુરૂષ મારા જેવામાં આવ્યા નથી. "

મુનિનાં આ વેચન સાંભળી બધા શ્રાેતાઓ અને તે શ્રાવક આ-શ્ચર્ય પામી ગયા. શ્રાવકે સ'ભ્રાંત થઇને પૃછ્યુ', " મહાનુભાવ, આપ- ની વાણી સાંભળી અમે અતિ આશ્ચર્ય પામ્યા છીએ. શું શ્રાવકના ઘરમાં ચાંડાલી હાેય ? હું તા તદ્દન નિદેાષ છું. મારા ઘરમાં એવી અ-ધમ સ્ત્રી છેજ નહિ. જે હું ઇચ્છા કરૂં, તા મને કુલીન શ્રાવક કન્યા મળે તેમ છે. તા હું ચ<sup>5</sup>ડાળ સ્ત્રીને શામાટે રાખુ ? આ પના જેવા જ્ઞાની મુનિ આવું અઘટિત બાલે, તે સર્વ રીતે અનુચિત છે. જેના સ્પર્શથી અ-પવિત્ર થાય છે, એવી ચાંડાલીને કરેા શ્રાવક ઘરમાં રાખે ? આ વાત તદ્દન અસ ભવિત લાગે છે. આ પ આવું અઘટિત બાલા છા, તે છતાં આપની વાણી ઉપર અમને વિશ્વાસ આવે છે. જો આ વિષે કાંઇપણ ગૂઢાર્થ હાેય, તા કહેવાની કૃપા કરા. જેથી મારૂં મન નિઃસ દેહ થાય." શ્રાવકનાં આવાં લાગણી ભરેલાં વચન સાંભળી તે મહામુનિ હસતા હસતા બાલ્યા—'' ભદ્ર, મારૂં કહેવું ગૂઢાર્થ છે. જ્યારે એ તારા જાણવામાં આવશે, ત્યારે તને ખાત્રી થશે કે, મારા ઘરમાં ચ ડાળ સ્ત્રી છે." શ્રાવકે ઇંતેજારીથી કહ્યું,–'' કપાળ ભગવન, મને તે સ્પષ્ટ

ડાળ સી છે." શ્રાવકે ઇંતેજારીથી કહ્યું,–" કૃપાળુ ભગવન્, મને તે સ્પષ્ટ રીતે સમજાવેા. " મુનિ ખાલ્યા—ભદ્ર, સાવધાન થઇને સાંભળ. આ જગત્માં આત્મરતિ એક ગુણુ છે. એ ગુણુને લઇ માણુસ પાતાના આત્માની ઉપરરતિ–પ્રીતિ રાખનારાે થાય છે. જ્યારે આત્માની ઉપર પ્રીતિ થાય છે, એટલે તે પાતાના આત્માને ઉદ્ધાર કરનારા ગુણાને ધારણ કરવા પ્રયત્ન કરે છે. એ આત્મારતિથી જે વિપરીત તે અના-ત્મરતિ કહેવાય છે. અનાત્મરતિ પુરૂષ પાતાના આત્માને ગુણી કરી શક્તા નથી, પણ દુર્ગુણી કરે છે. એ અનાત્મરતિ ધારણ કરનારા ઘણાં મનુષ્યાે છે. તેએા આ સ'સારમાં મગ્ન રહી અનેક પ્રકારના કષ્ટાે ભાેગવે છે. આજકાલ અનાત્મરતિનાે પ્રચાર વિશેષ છે. ગૃહસ્થાે અને મુનિઓ પણ એ દુર્ગુણુના ઉપાસકઅનેલા છે. એ અનાત્મરતિને જૈન વિદ્વાના ચાંડાલીની ઉપમા આપે છે. તે ચાંડાલીનાં સંગ કરનારી સ્પૃહા છે; તેથી તે પણ ચાંડાલી કહેવાય છે. એ સ્પૃહારૂપી ચાંડાલી મનુષ્યાેનાં હુદયરૂપી ઘરમાં રહે છે. અર્થાત્ જેટલા સ્પૃહા રાખનારા છે, તે અધા-ઐાના હુદયગૃહમાં ચાંડાલીનાે વાસ છે. સુજ્ઞ પુરૂષે એ અનાત્મરતિ-ના સંગ કરનારી સ્પૃહારૂપી ચાંડાલીને પાેતાના હુદયગૃહમાંથી દ્વર કરવી જોઇએ.

હે ભદ્ર, વળી તે અનાત્મરતિને બીજે પ્રકારે પણુવર્ણુવેલી છે. જે આત્માના આનંદ તે આત્મરતિ, અને જે પુદ્દગલના આનંદ તે નિ:સ્પૃહતા.

અનાત્મરતિ કહેવાય છે. પુદ્દગલાન દ એ ઉચ્છિષ્ટ વસ્તુને આન દ છે, અને ઉચ્છિષ્ટ વસ્તુને આન દ ચાંડાળને હાેય છે. તે ચાંડાલીની સાથે રહેનારી સ્પૃહા પણ ચાંડાલી છે. સ્પૃહાને તેની સાથે પૂર્ણ સંબંધ છે. કાેઇપણ આબત સ્પૃહા વિના અનતી નથી. આ સ્પૃહારૂપ ચાંડાલીને પાતાના હુદયરૂપ મંદિરમાં રાખનારા ઘણા પુરૂષે મારા જેવામાં આવે છે, તેથી કાેઇને દીક્ષા આપવાની મારી ઇચ્છા થતી નથી. ભદ્ર, તારી ઈચ્છા દીક્ષા લેવાની છે, પણ તારા હુદયગહમાં સ્પૃહારૂપી ચાં-ડાલી છે, તે વાત મારા જાણવામાં આવી છે. જો એ સત્ય હાેય, તાે સ્પ-ષ્ટ કહી આપ.

મુનિનાં આવાં વચન સાંભળી સર્વ પર્ષદા સાનંદા શ્વર્ય થઇ ગ-ઇ. અને તે મહાનુભાવની છુદ્ધિ જેણ હુદયમાં ચમત્કાર પામી ગઇ. પેલા શ્રાવકે પણ ઉત્સાહથી જણાવ્યું,-"ભગવન ! આપે જે કહ્યું, તે યથાર્થ છે. એ સ્પૃહા દરેક મનુષ્યના હૃદયમાં રહેલી છે, મારા હૃદય-માં પણ રહે છે. જયારે મેં આપને દીક્ષા આપવાની વિનંતિ કરી, ત્યારે મારા હૃદયમાં એ ચાંડાલી જાગ્રત થયા વિના રહી નથી. તે વ-ખતે મેં એવા સ્પૃહા રાખી હતી કે, જો હું દીક્ષા લઉં, તાેપછી લાે-કાેમાં મારી પ્રતિષ્ઠા વધે, હજારા શ્રાવકા મારા ચરણમાં વંદન કરે, એટલું જ નહીં, પણ જો હું પંન્યાસ, ગણી કે આચાર્ય બની જા-ઉ, તા જેનશાસનના ઉદય કરૂં અને શ્ર વકાેની પાસે હજારા રૂપીઆ ખર્ચાવી માટા ઉત્સવા કરાવું. આવી આવી અનેક જાતની સ્પૃહા મારા હૃદયમાં ઉત્પન્ન થઇ હતી. મહાનુસાવ, આપે જે વચન કહ્યાં, તે યથાર્થ છે. નિ:સ્પૃહવૃત્તિથી ચારિત્ર ગ્રહણ કરનારા પુરૂષા વિરલા છે, અને એવા યોગ્ય પુરૂષ આપને મળવા પણ મુશ્કેલ છે."

તે શ્રાવકનાં આવાં સત્ય વચન સાંભળી સુનિ બાલ્યા—"ભદ્ર, તારી અમૃતવાણી સાંભળી મને વિશેષ સ'તાષ થયે છે. આ ઉપરથી મને ખાત્રી થાય છેકે, તું ચારિત્ર લેવાને યે ગ્ય અધિકારી છે. તારા જેવા સત્યવાદી પુરૂષ એ સ્પૃહારૂપી ચાંડાલીને હુદયગૃહમાંથી કાઢી મૂકવાને સમર્થ થઇ શકે છે. તું તારા પરિણામને સુધારવા પ્ર-યલ કરજે. છેવટે તું એક ઉત્તમ ચારિત્રધારી સાધુ થઇશ."

સુનિનાં આવાં વચન સાંભળી તે તરૂણ શ્રાવક હૃદયમાં <mark>ખુશી</mark> થયેા અને તે**ણે સુનિને પ્રાર્થના કરી કે, '' મ**હાનુસાવ, જયાંસુધી મા-Bh+ K.–ુરૂર રામાં ચારિત્રની પૂર્ણ યાગ્યતા આવે, ત્યાંસુધી મને આપની સાથે રા-ખા. હું આપની વૈયાવચ્ચ કરીશ. " મુનિએ મંદ અને મધુર સ્વરે જણાવ્યું-- " સદ્ર, જયાંસુધી તારા ગૃહસ્થ વેષ હાય, ત્યાંસુધી મારાથી તને રાખી શકાય નહીં. જો તારી ઇચ્છા હાય તા હું તને મહાનુસા-વ શ્રી યશાવિજયજી ઉપાધ્યાયનું રચેલ એક પધ આપું, તે મુખે કરી લેજે; અને હુમેશાં તેનું સ્મરણ કરજે. એટલે તારા હુદયગૃહમાંથી એ સ્પૃહારૂપી ચાંડાલી દૂર થઇ જશે." મુનિરાજનાં આ વચન સાભળી તે તરૂણ શ્રાવક પ્રસન્ન થઇ ગયા, અને તેણે તે પધ લખી આપવાની મુ-નિને પ્રાર્થના કરી. પછી તે મહાનુસાવે તેને નીચે પ્રમાણે તે પધ લખી આપ્યું હતું---

" निःकशनीया विदुषा स्पृहा चित्तग्रहाद्वहिः । अनात्मरतिचांडालीसंगभंगीकरोति या " ॥ १ ॥

" વિદ્વાન્ પુરૂષે સ્પૃદ્ધાને પાતાના હદ્દયરૂપી ગૃહમાંથી આહેર કાઢવી બેઇએ. કારણુકે, તે સ્પૃદ્ધા અનાત્મરતિરૂપ ચાંડાલીના સંગ કરે છે. "

આ પદ્ય લઇ તરૂજ્ય શ્રાવકે સુનિનાે ઉપકાર માની તેમને વ'દના કરી હતી. પછી તે મહાસુનિ ત્યાંથી વિહાર કરી બીજે સ્થળે ચાલ્યા ગયા હતા. પાછળથી તે પદ્યરૂપી રત્નને પાતાના હદયરૂપી દાબડામાં રક્ષણ કરતા અને હમેંશાં તેનું સ્મરજ્ય કરતા તે તરૂણ શ્રાવક તદન નિ:સ્પૃહ થયા હતા. અને તે ઉપસરી સુનિની પાસે ચારિત્ર લઇ આ-ત્મધર્મના સંપાદક થયા હતા.

ગુરૂ કહેછે—હે શિષ્યેા, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારા સમજવામાં આવ્યું હશે કે, સ્પૃહા એ કેવાે નઠારાે ગુણુ છે, અને નિઃસ્પ્રહતા એ કેવાે સદ્દગુણુ છે. જે મનુષ્ય એવી નિઃસ્પૃહતા ધારણુ કરે, તેજ આ સ'-સારના પારને પામી સિદ્ધગતિ સુધી પોહાંચે છે.

નિ:સ્પૃહતા.

એ મહાન ગુજ્રના પ્રભાવ જાણી તેવી ભાવના ભાવવાને આ હૃદય આ તુર રહે છે. હવે આપને એટલું પૂછવાનું છે કે, નિઃસ્પ્રહ માણસનું આચરણ કેવું હાય, અને તેને શી રીતે આળખી શકાય? એ વિષે મન ને સારી રીતે સમજાવે. " યતિશિષ્યના આ પ્રશ્નને ગૃહસ્થશિષ્યે અન નુમાદન આપ્યું. મહાનુભાવ ગુરૂ મુખમુદ્રાને પ્રસન્ન કરતા બાલ્યા-"હે પ્રિય શિષ્ય, જે સુનિ નિં: સ્પૃહતાના ગુણું ધારણ કરતા હાય, તે પાતા-નું ગાૈરવ, પાતાના ઉત્કર્ષ અને પાતાની ખ્યાતિ—એ ત્રણ બાબત કંદિપણુ દર્શાવતા નથી. જે એ ત્રણમાંથી એક પણુ સુક્તિથી દર્શાવે, તા સમજવું કે, તે નિ:સ્પૃદ્ધ નથી. તેના હુદયમાં સ્પ્રહારૂપી ચાંડાલીએ વાસ કરેલા છે. આરિત્રધારી મુની વંદનીય હાેવાથી માટા માટા રાજા-એ અને નગરવાસીઓ તેને વંદ્રના કરવા આવે છે. આ વંદના તેને ગારવ વધારનારી છે, તે છતાં નિઃસ્પ્રહ સુનિ તે ગારવને ધારણ કર-તાે નથી, તેમ પ્રગટ કરતાે નથી. કીક્ષિત સુનિને સર્વ જનાે માન આ-પે છે. કદિ તેનામાં કાંઇપણુ ગુણુ ન હાય, તાેપણુ તેની ગુણીના જેવી માન્યતા કરે છે. આ માનને લઇને જે સુનિ પાતાના ઉત્કર્ષ અતાવે તેને નિ:સ્પ્રહ નસમજવેા. નિ:સ્પ્રહ મુનિં જનમાન્યતાથી પાેતાના ઉન ત્કર્ષ અતાવતાે નથી. ઉત્તમ કુળ કે જાતિને લઇને ખ્યાતિ ઉત્પન્ન થાય છે. એ ખ્યાતિ નિ:સ્પ્રહ આત્મા કદિપણુ પ્રગટ કરતા નથી. આ ઉપર-થી સમજવું કે, જે સુનિ વંદનીયપણાંથી ગારવ, પ્રતિષ્ઠાથી ઉત્કર્ષ અને જાતિ ગુણથી ખ્યાતિ જણાવતા નથી, તે ખરેખરા નિઃસ્પ્રહ છે."

ગુરૂનાં આવાં વચન સાંભળી યતિશિષ્ય સાનંદવદને બાલ્યાે---"મહાનુભાવ, આપે જે નિઃસ્પ્રહનાં સંક્ષિપ્ત લક્ષણેાક દ્યાં, તે મારા સ્મ-રણમાં રહી ગયાં છે. ગારવ, ઉત્કર્ષ અને ખ્યાતિ એ ત્રણ નહીં પ્રઝટ કરવામાં નિઃસ્પ્રહતાના: પ્રભાવ રહેલા છે, એ મારા સમજવામાં સા**રી** રીતે આવી ગયું. હવે હું કદિપણ તે બૂલીશ નહિ, અને 'હું પણ તેવા નિઃસ્પ્રહ થાઉં એવી ઉત્તમ ભાવના ભાવ્યા કરીશ."

ગુરૂ બાલ્યા—ભદ્ર, જે તારે સદા સ્મરણુમાં રાખવી હાય, તાે શ્રીયશાવિજયજી મહારાજનું નીચેનું પદ્ય યાદ રાખજે.

" गौरवं पौरवंद्यत्वात्मकुष्टत्वं प्रतिष्ठया । रच्याति जातिग्रणात्स्वस्य प्रादुःक्रुयश्त्र निःस्पृद्दः" ॥ १ ॥ रदेव

" પુરવાસીઓને વંદનીય હાેવાથી પાતાનું ગાૈરવ, પ્રતિષ્ઠાને લઇને પાતાના ઉત્કર્ષ અને જાતિ ગુણુથી ખ્યાતિ એ ત્રણુ બાબતને નિસ્પ્રહ પુરૂષ જણાવતા નથી."

પછી પરમ પવિત્ર ચતિશિષ્યે એ પદ્ય ક ઢસ્થ કરી લીધું હતું. આ વખતે ગૃહસ્થ શિષ્ય વિનયથી બાલ્યા, "ભગવન, આપે નિ:સ્પ્રહતાના ગુણુના ભારે મહિમા વર્ણુન કર્યા, તે સાંભળી આ લઘુ આળક પણુ અતિ આનંદ પામ્યા છે. પણુ તે વિષે મારા મુગ્ધ હુદયમાં એક શંકા ઉત્પન્ન થઇ છે.જો આપની આજ્ઞા હાય,તા નિવેદન કરૂં. "શિષ્ય આનંદપૂર્વ કે બાલ્યા...." ભગવન, આપના કહેવા પ્રમાણુ નિ:સ્પ્રહ રહેનારા મુનિને સુખ શી રીતે મળે? કારણ કે, સ્પ્રહા રાખ્યા વિના કાઇ જાતનું સુખ મળી શકતું નથી. કાઇપણુ વસ્તુની સ્પ્રહા રાખવામાં આવે, તાજ તે વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય છે. આ વિષે સમજૂતિ આપી મારા મનને નિ:શંક કરવાની કૃપા કરો."

ગૃહસ્થ શિષ્યને આ પ્રશ્ન સાંભળી ગુરૂને પ્રથમ તાે હસવું આ-વ્યું, પછી તેઓ મધુર વાણીથી બાલ્યા— ''ભદ્ર, આ જગતમાં જે નિરૂપાધી સુખ છે, તેજ ખરેખરૂં સુખ કહેવાય છે. મહાન સમૃધ્ધિના ભાેક્તા ચક્રવત્તી છે, પણ જો તેણુ પૃથ્વીના સર્વ ખંડસાધ્યાન હાેય, તાે તે સુખ શા કામનું છે ? "

કાઇપણ વસ્તુની સ્પ્રહા રહે છે તે ચિંતાને ઉત્પન્ન કરનારી છે, તેથી જેને કાઇપણ જાતની અને કાઇપણ વસ્તુની સ્પ્રહા થતી ન-થી તે પરમ સુખી ગણાય છે. પૃથ્વીની શચ્યામાં સુનારા, બિક્ષાનું અન્ન ખાનારા, જીર્ણ વસ્ત્ર પેહેરનારા અને વનમાં ઘર કરી રહેનારા નિ:સ્પ્રહ યાગી જેવા સુખી છે તેવા ષટ્ ખ'ડ પૃથ્વીને ભાગવનારા ચ-કવર્ત્તી સુખી નથી. તે અર્થને દર્શાવનારૂં રમણીય પધ મહાનુભાવ શ્રી-યશાવિજયજીએ ઉંચે સ્વરે ગાયું છે:---

## "भूशय्या भैक्षमशनं जीर्णं वासेा वनं ग्रहम् । तथापि निःपृहस्याह्ो चक्रिणो ऽप्यधिकं सुखम् "॥ १ ॥

"ાન:સ્પૃહે સુનિને ભૂમિની શગ્યા,લિક્ષાના આહાર, જીર્જુ વસ્ત્ર અને વનરૂપ ઘર છે, તથાપિ તેને ચક્રવત્તીંથી પણ આધક સુખ છે." હે શિષ્ય: તેથી નિ:સ્પ્રહ સુનિને અથવા ગૃહસ્થને જે સુખ છે,

તેવું સુખ સામાન્ય ગૃહસ્થથી માંડીને ચક્રવત્તી ને પણ નથી.

ગુરૂનાં આવાં વચના સાંભળી તે ગૃહસ્થ શિષ્ય હુદયમાં પ્રસન્ન થઇ ગયા. તે ઉચે સ્વરે ગુરૂની સ્તુતિ કરી તેમને વંદના કરવા લાગ્યા. પછી તેણુ અંજલી જોડી કહ્યું, " ભગવન્! એ વિષે હુજુ વિશેષ ઉપદેશ આપવાની કૃપા કરા. આપની વાણીરૂપ સુધાથી મને તૃપ્તિ થતી નથી. ગુરૂ બાલ્યા—હે વિનીત શિષ્યા, આ જગતમાં જે જે સચેત તથા અચેત પદાર્થા રહેલા છે; તે આત્માથી ભિન્ન છે. તેવા આત્માથી ભિન્ન પદાર્થાની જે ઇચ્છા કરવી, તે મહાદુ:ખ છે; કા રણુકે, ઘણા લાંબા કાળ સુધી ભાગવાય એવા નરકાદિ દુ:ખનું કારણ તે ઇચ્છા છે. અને જે સર્વ વસ્તુને વિષે નિ:સ્પ્રહતાને ધારણ કરેછે, તે પરમસુખને પ્રાપ્ત કરે છે, જે સર્વ અનાગતકાળમાં ભાગવાય એવું સાદિ અનંતસુખનું કારણ છે. " ગુરૂનાં આ વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થશિષ્ય અત્યંત ખુશી થયા, અને તેણે હુદયથી ગુરૂના આ-ભાર માન્યા, તેના હુદયમાં રહેલી ગુરૂભકિતમાં વિશેષ વૃદ્ધિ થઇ.

## ત્રયશ્વત્વારિંશત્ બિંદુ—ભાવના.

## "भावनीया भाववद्धिभविना भवसाधनी"॥

અર્થ'----"ભાવવાળા પુરૂષાએ આ સંસારમાં સાધનરૂપ એવી ભાવના ભાવવી. "

ગ્રહસ્થ શિષ્ય—ભગવન, આ સંસારમાં અનેક જાતની મુ-સ્કેલીઓ આવ્યા કરે છે. જે મુશ્કેલીઓ પસાર કરવી ઘણી અ-શકય થઇ પડે છે. તેવે વખતે શું કરવું જોઇએ ? એ આપ સમજાવા. કેટલીએક મુશ્કેલીઓ ગૃહસ્થને સંસારને લઇને જેમ આવી પડે છે, તેમ અનગાર સાધુઓને પણ તેના મહાવતને લઇને આવી પડે છે. તેથી ગ્રહસ્થ અને સાધુ બ'નેને તે મુશ્કેલીઓમાંથી પ્રસાર થવાનો ઉત્તમ ઉપાય અતાવા. આપ મહાનુભાવના હદયમાં એવા અનેક ઉપાયા બુદ્ધિથી સિદ્ધ થયેલા હશે, ગુરુ—પ્રિય વિનીત શિષ્ય, તે કરેલા પ્રશ્ન ગૃહસ્થ અને સાધુ અંનેને ઉપયાગી છે, તેથી સાવધાન થઇ તેનું સમાધાન સાંભળાે– આહેત શાસમાં ભાવના એવા એક ઘણા અગત્યનો શખ્દ છે. તે શખ્દનો અર્થ હુદયનો નિશ્ચય થાય છે. કાેઇપણ બાબત વિચારમાં લાવી, તેના નિશ્ચય કરવા, એ ભાવના કહેવાય છે. એ ભાવનાનું સ્વરૂપ વિષયપર જુદું જુદું થાય છે. તે અર્થને જણાવવાને જુદા જુદા વિચારના નિશ્ચય કરવા, હુદયમાં ભાવવું—એ ભાવના અને તેના બાર પ્રકાર બતાવેલા છે. વસ્તુતાએ ભાવના અકજ છે, પણ પુ-દિના નિશ્ચય ઉપરથી તેના જુદા જુદા ભેદ ખતાવ્યા છે. જેવી ધર્મના સંબ<sup>ા</sup>યે બાર ભાવના કહેલી છે, તેવી રીતે સાંસારિક સંખંધી પણ કેટલીએક ભાવના કહેલી છે. તેના પણ જેટલા પ્રકાર પાડવા દાય, તેટલા પાડી શકાય તેમ છે.

ભાવનાની સાથે શ્રદ્ધાવાળા અંતઃકરણની જરૂર છે. શ્રદ્ધાવાળું અંતઃકરણ બે ચાર ક્ષણ ભાવના કરે છે, તાપણ તેનું ફળ તત્કાળ જણાયા વિના રહેતું નથી. એથી ઉલટું સંશયવાળું તથા અશ્રદ્ધા-થી ચુક્ત અંતઃકરણુ લાંબા કાળ ભાવના કરે છે, તાપણ તે ભાવના-નું ફળ તેના અંતઃકરણુમાં જામતું નથી. જેમ સુકાલાકડા તરત સ-ળગેછે અને લીલા લાકડા કેમે કરતાં સળગતાં નથી, તેમ શ્રદ્ધાવાળા અંતઃકરણમાં ભાવનાનું ફળ તત્કાળ પ્રગટેલું અનુભવવામાં આવે છે, અને અશ્રદ્ધાળુ અંતઃકરણુમાં તેવીરીતે અનુભવવામાં આવતું નથી.

ભાવના એ પરમતત્ત્વ સાથે સંબંધ કરવાની ક્રિયા છે. અને તેથી કરીને ભાવના કરનારમાં શ્રદ્ધાની પૂરેપૂરી અગત્ય છે. શ્રદ્ધા વિના ભાવના યથાર્થ થતી નથી, અને ભાવના વિના કાઇપણ કાર્યની સિ-દ્ધિ થતી નથી. ભાવનાના સંબંધ જેવી રીતે પરમતત્વની સાથેછે, તેવી રીતે બીજાં કાર્યોની સાથે પણ તેના સંબંધ થઇ શકે છે, પણ પરમ-તત્ત્વના સંબંધને લઇને તે કાર્યો સિદ્ધ થાય છે. જો ભાવના ફળ પ્ર-ગટાવે છે કે કેમ? તેના અનુભવ કરવા હાય તા, જે વિધિથી સાધેલી ભાવના ફળને ઉત્પન કરે છે, તે વિધિથી ભાવનાને સાધા. ભાવના ક-રનારે પ્રથમ અશ્રદ્ધાના ત્યાગ કરવા જોઈએ. 'આ કામ કરવાથી કાંઇ થવાનું નથી.' એવી અશ્રદ્ધાના ત્યાગ કરવા જોઈએ. પણ અહિં એટ- લું ચાદ રાખવુ' કે તે ભાવના કાેઇ સત્કર્મના સ'બ'ધવાળી હાેવી જે-ઇએ. કુકર્મના સંબ'ધવાળી ભાવનાજ કહેવાતી નથી, પણ તે કુણુ-દ્વિના તથા કુવિચારના નિશ્ચય કહેવાય છે.

કાેઇપણુ કાર્ય કરવાની ધારણા કરવી હાેય તાે પ્રથમ તે ભાવના રૂપે ધારણુ કરવી અને તે સાથે નિશ્ચય કરવા કે, 'હુ'એ કાર્યા વિના રહેવાના નથી' આવા દઢ નિશ્ચયથી જે ભાવના કરવામાં આવેછે, તે ભાવના કાર્યસિદ્ધિને સફળ કર્યા વિના રહેતી નથી.

નિયમિત સમયે પ્રતિદિન ભાવના કરવાની ટેવ રાખવી. એટેવ રાખવાથી તેનું ફળ જણાયા વિના રહેશે નહિ. જ્યારે કાેઇપણ પ્રકાર ની ભાવના કરવી હાય, ત્યારે શરીર અને મનને ક્રિયા રહિત કર-વાં. ભાવના કરતી વખતે તેમને કેવળ વિશ્રાંતિ આપવી. શરીરથી કાેઇ જાતની ક્રિયા ન કરતાં તેને શિથિલ રાખવું, તે શરીરની વિ-શ્રાંતિ છે. મનને આડા અવળા વિચારાથી રહિત રાખવું, એ મન-ની વિશ્વાંત છે. એ બ'નેને વિશ્વાંતિ આપવાનું કામ અભ્યાસથી સિદ્ધ કરી પછી ઉત્તમ ભાવના ભાવવી. શરીરની અક્રિયઅવસ્થા તથા મનની નિ:સંકલ્પઅવસ્થા થાેડા કાળ રહેતાં, પછી તમારે જે કાર્ય સાધ્ય કરવાનું હાેય, તેનું ચિત્ર મનને પરિશ્રમ ન પડે તેવી **રીતે રચી, તેમાં ઉતમ પ્રકારની ભાવના પ્રગ**ટ કરવી. એ <mark>ભાવના</mark> પ્રગટ કરતાં ભવિકને ઉતમ પ્રકારનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. આરોગ્ય ધન, વિદ્યા, જ્ઞાન જે કાંઇ સ'પાદન કરવું હાેય, અથવા કરાવવુ હાય તા-એ ભાવનાનું ઉત્તમ સાધન મેળવવાની આવશ્યકતા છે. દઢ નિશ્ચયથી કરેલી ભાવના ધાર્મીક તથા સાંસારિક ખંને પ્રકારના કા-ચેઈમાં વિજય આપે છે. પણ તે ભાવનાના ઉત્તમ વિધિ પ્રથમ ભાષુવા જોઇએ. શ્રદ્ધા અને દઢતા-એ ભાવનાના અંગા છે. તે જ્યારે બરાબર પાળવામાં આવે છે, ત્યારેજ ભાવના ફળને પ્રગટાવે છે. તે અંગાને અરાઅર પાળ્યા વિના ભાવના કળને આપલી નથી. જયારે ભાવના કળને ન આપે, ત્યારે કેટલાએક ભાવનાનું મહત્વ ઘટાડે છે. પણુ તે પાતાના દાષને બેઇ શકતા નથી. ભાવનાના શ્રદ્ધા અને દઢતા-એ એ અંગા તેણુ પાળ્યા છે કે નહિ ? ભાવના કર્વી વખતે તેણુ પાતાના શરીર તથા મનને અરાઅર નિયમિત કર્યો છે

કે નહિ ? એ અધા વિચાર કર્યા વગર જે ભાવનાનું માહાત્મ્ય ઘટાડે છે, તે યથાર્થ અભ્યાસ ન કરનાર આલસુ વિદ્યાર્થી પરીક્ષા માં નિષ્ફળ થયે, જેમ તે પાતાના પરીક્ષકા તથા શિક્ષકાના દાષ કાઢ તેના જેવું છે. ભાવના સાધવાના પ્રકાર ચાેગશાસની સાથે સંબંધ ધ-રાવેછે. તેથી શ્રદ્ધા અને દઢતાથી ભાવેલી ભાવના આંતરતત્વના અળથી મનવાંછિત ધારણા સફળ કરવાને સમર્થ થાય છે. જ્યારે એવી ભાવ-ના ભાવવી હાય, ત્યારે પ્રથમ અશ્રહા અને દઢતાના ત્યાગ કરવા. આ જગતના બીજા પદાર્થોનું ચિતન છેાડી દઇ ધારણાને મનના વિષય-માં સ્થાપિત કરવી. અને બીજી બધી વાત છેાડી દઇ આત્માને તે ધા-રણાની સાથે સ'લગ્ન કરવા, પછી તમારૂ' મન સ્થિર રહેશે.જેમ સૂર્યના તડકામાં ઊભા ન રહેનારને સૂર્યનાં કિરણાના સંબંધ થતા નથી, તેમ ઇચ્છિત ભાવના ઉપર સ્થાપિત કરેલા મનને બીજા કાેઇપણ પદાર્થના સંબંધ થતા નથી. એટલે આત્મિક બળ તમારામાં પ્રગટ થશે. **મળના ચાેગથી આ**રાગ્ય, વિજય અને સર્વ ઇચ્છિતાર્થ પ્રાપ્ત **થશે**. એટલુંજ નહિ, પર તુ આધ્યાત્મિક જીવન,જે વસ્તુતાએ ખરૂં જીવન છે, તે જીવનમાં કેવી રીતે પ્રવેશ કરવે৷ ? તેની કળા આવડશે.

પૂર્વ કાળે ભાવનાના અળથી જૈન મહર્ષિઓ, તપસ્વિઓ અને વિદ્યાધરા સર્વ પ્રકારની ધારણા પાર પાડતા હતા. નિદાન (નીયાણું) બાં-ધવાની ચાજના પણુ ભાવનાને લઇને થતી હતી. નિદાન પ્રમાણું કાર્ય સિદ્ધિ થવાના અનેક દર્ષાતા આપણા આહેત શાસ્ત્રમાં પ્રખ્યાત છે. અધમ નિદાનનું બંધન ઉત્તમ ગતિનું વિરાધી હતું, તથાપિ કાર્ય સિદ્ધિ કરવામાં તે એક ઉત્તમ સાધન હતું, એમ તા કહેવું પડશે.

પ્રિયશિષ્યેા, સાધુ અને સંસારીને પાતપાતાની ધારણા સફળ કરવાને ભાવના ખરેખરૂં સાધન છે. તે વિષે એક શ્રાવકકુમારનું બા-ધ લેવા ચાેગ્ય દર્ષાંત છે—તે તમે સાવધાન થઇને સાંભળા—

\* અનૂપ દેશમાં શિવ નામે એક શ્રાવકકુમાર છે, તેનું કુટું બ સામાન્ય સ્થિતિવાળું હતું, પણુ તે કુલીન હતું. એ કુટું અમાં શિવ ના જન્મ થયા છે. શિવ જયારે યાગ્ય વયના થયા, ત્યારે તેના હુદય-માં સારા સારા ાવચારા પ્રગટ થવા લાગ્યા હતા. તે વય અને સ્થિતિ-માં સાધારણુ છતાં તેના હુદયના વિચારા અસાધારણુ હતા. પૂર્વના

૧ અનૂપદેશ—કચ્છદેશ,

પવિત્ર સ'સ્કારથી શ્રદ્ધા અને ટઢતા—એ ભાવના બે અ'ગ તેનામાં સ્વાભાવિક રીતે ઉત્પન્ન થયા હતા. તે સંસ્કારને લઇને તે બાળક શિ-વના હુદયની વિશાળતા પ્રતિદિન વધતી જતી હતી. ધૈર્ગ, ગાંભીર્ય, ઐાદાર્થ, અને દયાળુતા, વગેરે ગુણા સ્વાભાવિક રીતે તેનામાં દાખલ થવા લાગ્યા. સદ્દગુણી શિવના મનમાં બાલ્યવયથીજ ભાવના કરવાના ઉન્ ત્તમ સ્વભાવ પડી ગયેા હતેા. અને જાગ્રે તેભાવનાના વિધિની શિક્ષા લઇને જન્મ્યેહ હાય, તેમ તેનામાં ભાવના ભાવવાની અદ્દભુત શક્તિ પ્રતિદિન વિકસ્વર થતો હતી. આળકીડામાં, મિત્રેની વાર્ત્તામાં અને ગ'મતમાં તે સારી રીતે ભાગ લેતે, તયાપિ તે ખધા કાર્યો ભાવના પૂર્વક કરતાે હતા. રસનારૂપ સિંહાસન ઉપર જે વાણી આરૂઢ થાય, એટલે મુખમાંથી જે વચન નીકળે, તે વચન સર્ચ અને સાર્થક હેાવુ' જોઇએ—આવા નિશ્ચય કરવાની ઉત્તમ રીતિ મિશ્રિત થઇ હ**ી**. તે સાથે ઉપકારના આસાર કરવાની મનાવૃત્તિ અને ઉપકારના આભાર માનવાની પ્રથા તેના જીવનના આરંભ સાથેજ ઉદય થઇ હતી. આ પ્રથાને લઇને તે પાતાના મહાેપકારી માતા પિતા અને બધુવર્ગ તરફ પૂર્ણ ભક્તિભાવ ધારણ કરતા હતા.

શિવ જ્યારે એકલાે પડતાં, ત્યારે તે પવિત્ર હુદ્દયમાં એની ભાવના ભા વતાે કે, "હું મારા જીવનતાે ઉપયાય કેવી રીતે કરૂં ? મારી પાસે જીવતતાં સારા ઉપયાગ કરવાના શું સાધન છે ? એવા સાધના મને કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? અને મારા જીવનની સાર્થકતા કેવી રીતે થાય?" આ તેની દઢ ભાવના તેના હુદયના ગૂઢ પ્રદેશ સાથે વહુન થતી હતી. કાઇ કાઇવાર તાં તે એવી ભાવના ભાવતાં રૂદન કરી જતા અને પા તે સાધન સ'પન્ન નથી, તેને માટે ઉ'ડા નિઃધાસ મૂકી અપાર અપશાન્ ધ કરતા હતા. આવી ભાવના ભાવતાં તેના આતમા અને મન તલીન થઇ જતાં, તેથી તેના આત્મિક સ્વરૂપ સાથે તે ભાવનાના થઇ ગ ચા, એટલે તેની ભાવના આત્મિક તત્ત્વબળ સ'પાદન કરવાને ચે ચ થઇ. અનુક્રમે તેની પવિત્ર ભાવનાને તાત્ત્વિક અમૃતનું સિંચન મળવા લાગ્યું, જેયી તે પવિત્ર ભાવના કલ્પલતાની જેમ વધવા લાગી. શ્રાવકકુમાર શિવ જ્યારે કિશાર અવસ્થામાં પ્રવિધ થયા, ત્યા-

રે તેની ભાવનાવાળી મનેાવૃત્તિ સરસ્વતીની ઉપાસનામાં પ્રવૃત્ત થઇ. તેના મનમાં નિશ્ચય થયાે કે, જે હું વિદ્યાદેવીનાે ઉપાસક થઇશ, તેા Sh. K.-૩૪ મારી ભાવના સિદ્ધ કરવાનું તે એક ઉત્તમ સાધન થઇ પડશે. મારા હુદયની લાગણી સફળ કરવાની તે એક મુખ્ય શક્તિ થઇ પડશે. આ નિશ્ચયથી તેની મનેાવૃત્તિ ઉત્સુક થઇ અને તત્કાળ તે મહાદેવીની ઉ-પાસના કરવાને તત્પર થયેા. અલ્પ સમયમાં તેણે વાગુદેવીની સારી આરાધના કરી અને તે પવિત્ર શિવ શારદાની સેવામાં એટલાે બધા આસક્ત થયા કે, તેણે મનાેબળ, વચનબળ અને કાયબળ તેમાંજ અર્પણ કરી દીધું. તે પાતાના સમયના ઉપયાગ સર્વદા જ્ઞા-નાપાસનામાંજ નિર્ગં મન કરવા લાગ્યા. પવિત્ર શ્રાવકકુમાર શિવે ઉ-ત્સાહશક્તિના બળથી અલ્પ સમયમાં સારૂંજ્ઞાન સ'પાદન કરી લીધું. જ્ઞાના પાર્જન કરવામાં પણ તેણે ભાવનાના બળના આશ્રય કર્યા, તે-થી તેનામાં થાડું જ્ઞાન પણ વિશેષ જ્ઞાન થઈ પડશું. પવિત્ર ગીર્વાણ ગિરા તેના શુદ્ધ હુદયમાં સારીરીતે વ્યાપી ગઈ, અને ગ્ર'થબળ અલ્પ છતાં તેનામાં અર્થબળ વૃદ્ધિ પામી ગયું. તેના અભ્યાસના ક્રમ પ્રતિ-દિન પુષ્ટ થવા લાગ્યા અને તેમાં સદ્વિચારનું ઉત્તમ પાયણ મળતાં, તેના પ્રભુદ્ધ હુદયમાં તે સારીરીતે પદ્યવિત થઈ ગયા.

બાળક શિવ કિશાર અવસ્થામાંથી મુક્ત થઇ યૌવન વયમાં પ્રા-પ્ત થયે. તેના વયની સાથે તેના જ્ઞાન અને સદ્વિચાર પણ યાૈવનવય ને પ્રાપ્ત થયા. જ્ઞાન અને સદ્વવિચારના યાવનની સાથે શિવનું યાવન-વય ખીલવા લાગ્યું. વર્ત્તમાન કાળના ચુવાના વિષય વિકારમાં તલ્લી-ન થઈ પોતાના મનને મદન વશ કરવા તત્પર થાય છે, અને અનેક પ્રકારના સાંસારિક રાગમાં રક્ત અની પાેતાના ચિંતામણીરૂપ માનવ જીવનને મલિન કરે છે, ત્યારે શાંતસ્વરૂપ શિવ તે ચાૈનવયની ઉપેક્ષા કરી અને વિષયને તૃણ્વત્ ગણી પાતાના મનને ઉત્તમ પ્રકારની લા-વનામાં ભાવિત કરે છે. હે શિષ્યા, તે ચુવાન થયેલાે શિવ જ્ઞાનારાધ-ન કરતા અને તે સાથે ઉત્તમ પ્રકારની ભાવનાભાવતા હતા. એક વ ખતે તેણે એવી ભાવના ભાવી કે, " આ જગત્માં મારા સાધર્મિ જ્ઞા-તિજના અને અધુઓની ધાર્મિક અને સાંસારિક સ્થિતિ સારી નથી. મારા પરમ પવિત્ર આર્હુત ધર્મ અવનતિ ઉપર આવી ગયાે છે. જૈ-ન પ્રજા પાતાના ધર્મના સ્વરૂપને યથાર્થ રીતે સમજતી નથી. માટે કાેઇપણ રીતે તેમની સાંસારિક અને ધાર્મિક ઉન્નતિ પુનઃ પ્રાપ્ત કરા વવા પ્રયત્ન કરવા, અને જૈન ધર્મનું રહસ્ય રૂપાંતર કરી અલ્પમતિ

જૈન વર્ગના હુદ્દયને સમજાવવું, અને સર્વ રીતે એ ધર્મના હદ્દા ત કરવા," આવી ભાવના ભાવી શિવ બદ્ધપરિકર થઇ તેને માટે ક્ષણે ક્ષણે વિચારા કરવા લાગ્યા અને ભાવનાના બળથી તેના વિચારાને આત્મિક બળ મળવા લાગ્યું.

પછી શિવરૂપ શિવ જ્ઞાનનું બળ મેળવવાને વિદેશમાં કરવા ની-કળ્યા હતા. વિદેશમાં વિચરતાં તેણે પાતાના માં વિવિધ પ્રકારના જ્ઞાનના વધારા કર્યો, અને તેથી તેની ભાવનાનું સ્વરૂપ સારી રીતે વિકસ્વર થયું. ભાવના શક્તિના સામર્થ્યથી દેશાટન કરતા શિવને અનેક પ્રકારના સાધના મળવા લાગ્યા. અલ્પસમયમાં તાે તે પૂર્ણરીતે સાધન સ'પન્ન થઇ ગયા. તેને જ્ઞાનબળ તથા મિત્રબળ બ'ને સ'પાદિત થયા.

જ્યારે શિવ સાધન સ'પન્ન થયેા, ત્યારે તેણુ પાછી એવી ભાવ-ના ભાવી કે, "ભારતવર્ષના પ્રાચીન જૈનધર્મ વિશેષ વિખ્યાત થાય અને જૈનપ્રજામાં બાળકેળવણી તથા સ્ત્રીકેળવણીની વિશેષ વૃદ્ધિ થાય. તેમાં ખાસ કરીને જે દેશમાં હું જન્મ્યાે છું, જે દેશમાં મારા જ્ઞાતિજના, સ'બ'ધીઓ અને સ્તેહીઓ વસે છે, અને જે દેશની જૈનપ્રજા ધર્મ, જ્ઞાન તથા કળાથી રહિત છે, તે દેશમાં ધર્મ, જ્ઞાન અને કળાની વૃદ્ધિ કરવી." આ પ્રમાણે ભાવના ભાવતા શિવ હુદયમાં ઉત્સાહિત થઇ ગયા. અને તેને માટે તેણે ભગીરથ પ્રયત્ન કરવાના નિશ્વય કર્યો. આ નિશ્વય સાથેજ તેનામાં ભાવના બળ જાગ્રત થઇ આવ્યું. ભાવનાના બળથી વિદેશમાં વસતા તેના સ્વદેશી અને સ્વજ્ઞાતિ બ'ધુઓને તેણે આકર્ષી લીધા. તેઓને દ્રવ્યના સદુપયાંગ કરવાના ઉત્તમમાર્ગ શિવે બતાવ્યા અને પાતે તન, મન, ધનથી તે કાર્ય કરવા પ્રતિજ્ઞાકરી.

હે વિનીતશિબ્યા, ભાવનાના અળથી એ શિવ અત્યારે સતક-ત્ત્રવ્યમાં સારી રીતે વિજયી થયેલ છે. તેના ગ્રાતિજના અને સાધર્મિ-ખ'ધુઓ તેની તરફ પ્રેમદૃષ્ટિથી જીવે છે. ભાવનાએ તેના જી-વનને ઉચ્ચસ્થિતિમાં મૃક્યું છે. વર્ત્તમાનકાળે એ વીરપુત્રે માટી સ'સ્થા ઊભી કરી છે. અને તેણે ત્રિકરણ શુદ્ધિથી આત્મભાે-ગ આપી શ્રાવક, શ્રાવિકા અને જ્ઞાનના ક્ષેત્રાને ભારતના એક પ્રશમાં સારી રીતે પલ્લવિત કર્યા છે. સાધમ બધુંઓાની સેવા કર-વામાં તે સદા તત્પર રહે છે, અને પાતાના જીવનને એજ કાર્યમાં ઇ દ્યુકત કથી પવર્ત્ત છે પ્રિય શિખ્યા, શિવ શ્રાવકે ભાવનાના ભળથી બે- માટી સ'સ્થાઓ સ્થાપી છે. એક સ'સ્થામાં પાતાના સાધર્મિ બ'ધુઓ-ના બાળકાને સર્વ પ્રકારના પાષણુ સાથે જ્ઞાનદાન આપવામાં આવે છે. તેથી એ સ'સ્થા જૈન બાળકાના જીવનને જ્ઞાનમય બનાવાનું એક ઉત્તમ સાધન થઇ પડી છે. બીજી સ'સ્થામાં આર્ડુ તધર્મ શાસ્તના સર્વ પ્રકારે ઉદ્ધાર કરવામાં આવે છે, અને વિવિધ પ્રકારના બાધને આપનારા ગ્ર'થા દેશ્યભાષામાં રૂપાંતર કરી પ્રગટ કરવામાં આવે છે. આ બે સ'સ્થારૂપ કલ્પલતાને શિવકુમાર તન, મન, ધનથી સિંચન આ પી અને આત્મભાગ અર્પણ કરી નવપલ્લવિત કરે છે.

હે વિનીત શિષ્યે, આ ઉપરથી તમારા સમજવામાં આવ્યું હશે કે, ભાવના એ કેવી અદ્ભુત સત્તા છે. પૂર્વકાળે દેશાહાર, ધર્મો હાર, સ્વજ્ઞાતિજનાહાર અને સપ્તક્ષેત્રાહાર ભાવના અળથી સંપાદિ ત થતા હતા. આહેત ધર્મના ધુરધર વીરપુરૂષા ભાવનાના ઉત્તમ સાધનથી માટા માટા કાર્યો કરી શકતા હતા, અને સર્વત્ર વિજયી થ-તા હતા.

જેવી રીતે એ ભાવના આ લાેકના સર્વ કાર્યસિદ્ધિ કરવામાં સાધનરૂપ છે, તેમ પરલાેકના સર્વ કાર્ય સિદ્ધ કરવામાં પણ સાધનરૂપ છે. તે ભાવના ઇહ લાેકના સર્વકાર્યો સિદ્ધ કરાવી પરલાેકના સ્વગી ય સુખ અપાવી, છેવટે માક્ષસુખની પ્રાપ્તિ પણ કરાવે છે. તેથી સર્વ ભ વિમનુષ્યાએ તન, મનથી ભાવના ભાવવી બેઇએ. ભાવના વગર-ના કાઇપણ ભવીજીવ પાતાના કાર્યોમાં કત્તેહમ દ થતા નથી. જ્યા રે કાર્યસિદ્ધિ ન થાય, તા પછી માનવજીવન વ્યર્થ થઇ જાય છે. કાર-ણુ કે, દરેક મનુષ્ય આ લાેક તથા પરલાેક સાધવાને માટેજ આ જગ-તમાં આવે છે. એ ભાવના પ્રભાવને જાણનારા આર્ડત યાેગીઓ પા-તાના લેખમાં એટલે સુધી લખે છે કે,–"ભાવના એ ભવતારિણી અ તે માક્ષસાધની છે. "





# ચતુશ્ચત્વારિંશત્ બિંદુ—માૈન.

#### ACTOR

'' मन्यते यो जगत्तत्त्वं स मुनिः परिकीर्त्तितः । सम्यक्त्वमेव तन्मौनं मौनं सम्यमक्त्वमेव च '' ' । १ ॥ અર્थ—જે જગતના તત્ત્વને માને, તે સુનિ કહેવાય છે. સમ્ય-કત્ત્વ એજ મૌન છે અને મૌન એજ સમ્યક્ત્વ છે.

> **લિશિષ્ય**—ભગવન્, આપે શ્રાવકકુમાર શિવના દર્શ ત સાથે ભાવનાનું સ્વરૂપ પ્રકાશિત કર્યું, તે સાંભળી અમને ઘણા આનંદ થયેા છે. અમારા આર્દ્ર <sub>હિ</sub>દય-માં એવી ભાવના ભાવવાની પ્રબળ ઇચ્છા થાય છે.



ગૃહુરથશિષ્ય—કૃપાનિધાન, આપના મુખથી ભાવનાના પ્ર ભાવ સાંભળી મારા હૃદયની ભાવના જીદાજ રૂપમાં પ્રકાશી છે. તેમાં ખાસ કરીને તે શ્રાવકકુમાર શિવનું સ્વરૂપ મારા હૃદયને હૃદય ગમ થ-યું છે. હું મારા અતઃકરણુથી એ શિવને અભિનંદન આપું છું, અને એ મહાનુભાવના જેવી ભાવના મારામાં પ્રગટ થાએા, એમ ઇચ્છુ છું. ગુરૂ—વિનીતશિષ્યા, મારા ઉપદેશની અસરતમારા હૃદય ઉ-પર થતી જોઇ મને વિશેષ આનંદ ઉત્પન્ન થાય છે. કારણુ કે, પાત્રમાં સ્થાપિત કરેલ જ્ઞાન અથવા ઉપદેશ સર્વરીતે સફળ થાય છે.

**છા ને શિષ્યા**—" મહાનુભાવ, હવે કૃપા કરી કેાઇ બીજા વિ ષય ઉપર ઉપદેશ આપા અને અમારા હુદયના અજ્ઞાનના નાશ કરા." ગુરૂ---પ્રિય શિષ્યા, તમારા હુદયમાં જે જિજ્ઞાસા હાય, તે પ્ર ગટ કરા, એટલે તે વિષય ઉપર હુ યથાશક્તિ વિવેચન્ કરીશ.

યતિશિષ્ય — ગુરૂવર્ય, જ્યારે હું વ્યાકરણ ભણતા હતા, ત્યારે સુનિ શખ્દની વ્યુત્પત્તિ મારા વાંચવામાં આવી. તેમાં એવું લખ્યું હતું કે, " मनन ज्ञीसो मुनिः " જેને મનન કરવાના સ્વભાવ હાય, તે સુન કહેવાય છે. એ શખ્દ વાંચ્યા પછી मૌન શખ્દ મારા વાંચ-વામાં આવ્યા, તેમાં સુનિનું કર્મ અથવા સુનિ સંબંધી તે મૌન એમ લખેલું હતું. આ ઉપરથી મેં તે વખતે ઘણા વિચાર કર્યો હતા, પણ તે વખતે મારામાં અલ્પએાધ હાવાથી તે વાત મારી યુદ્ધિમાં ગાહ્ય થઇ નહિ. પછી તે વિષેના પુનવિચાર કરવાને સ્મરણ થયું નહિ. આજે આપના ઉપદેશ સાંભળી તે વાત મારા સ્મરણમાં આવી છે, માટે આપ કૃપા કરી તે વિષે સ્પષ્ટ કરી સમજાવા. માન એટલે શું? માન એ શખ્દના સંબંધ સુનિની સાથે કેવી રીતે છે? અને મૌનના ખરા અર્થ શા છે ? તે જાણવાની મારી પ્રબળ ઇચ્છા છે.

યતિશિષ્યના આ પ્રશ્ન સાંભળી ગુરૂનાે અ'તરાત્મા પ્રસન્ન થઇ ગયા. તેઓ પ્રસન્નવદને બાલ્યા—હે વિનીતશિષ્ય, આ તારા પ્રશ્ન ઘ-ણાજ ઉપયાગી અને આપણુ મુનિજનને મનન કરવા યાગ્ય છે. તે એકચિત્તે સાંભળ.—

જેના મનન કરવાના સ્વભાવ હાય, તે સુનિ કહેવાય, એ બ્યુ-ત્પત્તિ યથાર્થ છે. હવે તેને મનન કરવાનું શું છે ? તે વાત જાણવાની છે. આ ચાદ રજ્જુપ્રમાણ જગત્માં પાંચ અસ્તિકાય વગેરે જે તત્ત્વ છે, તેને જે માનવું તેજ મનન કરવાનું છે. એવું જે સુનિત્વ તે માન કહેવાય છે. એ માન રાખવામાં આત્મ સ્વભાવની ઉપાદેયતાને વિષે ઉપયાગ રહે છે, અને તે ઉપયાગની પરિણતિનું અવસ્થાન તેજ સ-મ્યકત્ત્વ છે. સમ્યગ્ર દર્શને કરી હેય તથા ઉપાદેયને વિભજ્ત કરી ઉ-પાદેયને વિષે રમણ કરવાના સ્વભાવ તે માનનું સ્વરૂપ છે. એથી સ-મ્યકત્ત્વ અને માનનું એક્ય થાય છે. એવા માનને પ્રાપ્ત થયેલા આત્મા પાતાના આત્માવડે આત્માને શુદ્ધ જાણે છે—અર્થાત્ અસ્તિત્વ, વ-સ્તુત્વ, દ્રવ્યત્વ, સત્વ, પ્રમેયત્વ અને સિદ્ધત્વ વગેરે ધર્મવાળા જીવના શુદ્ધરૂપને એટલે સર્વ કર્મમલથી રહિતપણાથી નિવિકારી જાણે છે. તે માટે પૂર્વે કહેલ સમ્યકત્ત્વ અને માનની એકતા તે વધારે નજીક ખતાવેલી જ્ઞાનાવસ્થા છે. જે જ્ઞાનાવસ્થામાં સાધુને જ્ઞાન, દર્શન અને ચા-રિત્રની સ્પષ્ટતા દેખાઇ આવે છે, અને આચારની એકતા પ્રાપ્ત થાય થાય છે. આ બધા માનનાજ પ્રભાવ છે. એવા માનને ધારણ કરના-રજ ખરેખરા મુનિ કહેવાય છે. એવા મુનિને શુદ્ધ જ્ઞાનનયથી જેતાં આત્મચરણથી અને ક્રિયાનયથી જેતાં ક્રિયાલાભથી ચારિત્ર, જ્ઞાન અને દર્શન સાધ્ય થાય છે. કારણકે, પાતાના આત્મસ્વભાવમાં જે રમણ, તે આત્મચરણ અને તેવું આત્મચરણ માનધારી મુનિ સાધ્ય કરી શકે છે. જ્યાંસુધી ખરેખરૂં માન–મુનિત્વ પ્રાપ્ત થયું ન હાય, ત્યાં-સુધી શુદ્ધજ્ઞાન અને દર્શન ઉપલબ્ધ થતા નથી. જે જ્ઞાન અને દર્શનથી શુદ્ધ આત્મસ્વભાવને વિષે આચરણ થતું નથી, અધવા દાષ નિવૃત્તિ થતી નથી, તે જ્ઞાન નથી અને તે દર્શન નથી. જે જ્ઞાનથી જીવના જ્ઞા-નાદિ સ્વભાવનું આસ્વાદ ન થાય અને રાગ, દ્વેષ, જન્મ, અજ્ઞાન, મરણ વગેરે દાષાની નિવૃત્તિ થાય, તેજ ખરેખરૂં જ્ઞાન અને દર્શન કહેવાય છે. હે વિનીતશિષ્યા, એવું માન ધારણ કરવાને તમારે પ્રવૃત્ત થવું

હાવપાતારાખ્યા, અલુ માન ધારણુ કરવાન તમાર પ્રવૃત્ત થલુ બેઇએ. અને જ્યારે એલું માન પ્રાપ્ત કરશા, ત્યારેજ તમારૂં જીવન ઉચ્ચ સ્થિતિને પામશે, અને તમારા આત્માને તૃપ્તિ મળશે. જે શુદ્ધ મુનિ હાેય, તે કડિપણુ ધીજી તૃપ્તિની ઇચ્છા કરતા નથી.તે આત્માની તૃપ્તિનેજ ખરી તૃપ્તિ માને છે અને તેમાંજ સદા મગ્ન રહે છે. તે વિષે એક મુનિનું દર્ષાંત છે—

કેાઇ મહાતમા મુનિ એક ગૃહસ્થ શ્રાવકને ઘેર ભિક્ષા લેવાને આવ્યા. તે શાંતમૂર્તિ સાધુને આહાર માટે આવેલા જાણી તે ગૃહુસ્થ પ્રસન્ન થઇ ગયા અને તે પાત્રમાં ઉત્તમ આહાર લઇ વાહારાવવા આ-વ્યા. તે વખતે તે ગૃહસ્થે મુનિરાજને વિન તિ કરી કે, "મહાનુભાવ, આપને માટે આ પાસુક આહાર તૈયાર છે, પણ જે ક્ષણુવાર મારા ઘરમાં પધારવાની કૃપા કરા તાે મારી ઉપર મહાન ઉપકાર થશે." તે ગૃહસ્થની આ વિન તિ સાંભળી મુનિ બાલ્યા—"ભદ્ર, તારે અમાર્ શું કામ છે? ગૃહસ્થના ઘરમાં અમારાથી કેમ અવાય?" તે ગૃહસ્થે આજીજી સાથે કહ્યું, "મહારાજ, મારા એકના એક પુત્ર ઘણું વ્યા-ધિગ્રસ્ત છે. જો આપ તેને દર્શન આપો, તાે વખતે તેના વ્યાધિ મટી જાય." ગૃહસ્થના આ વચન સાંભળી મુનિવર હાસ્ય કરીને બાલ્યા— "ભદ્ર, પૂર્વકર્મથી થયેલી પીડા અમારા દર્શનથી શી રીતે દ્વર થાય ? તથાપિ તમારી ગુરૂસક્તિ જેઇ હું તે દરદીની પાસે આવુ' છું "–આ પ્રમાણે કહી, તે મુનિ જે ઘરમાં તે દરદી પડયા હતા, તે ઘરમાં આવ્યા. પેલા દરદીએ લક્તિભાવથી ગુરૂને વ'દના કરી. ગુરૂએ તેને ધર્મલાભ આશીશ આપી. જેના શરીર ઉપર સાેજા ચડેલા છે, એવા તે દરદીને જોઇ મુનિએ નિઃશ્વાસ મૂકયા. મુનિને નિઃશ્વાસ મૂકતા જોઇ, તે ગૃ-હસ્થના હૃદયમાં શ'કા ઉત્પન્ન થઇ. તેણે વિનયથી મુનિને પૃછ્યું, "મહાનુભાવ, આ અમારા પુત્રનું શું અનિષ્ટ થવાનું છે ? આપે તેને જોઈને શામાટે નિઃશ્વાસ મૂકયા ?" ગૃહુસ્થના આવા વચન સાંભળી મુનિ બાલ્યા–"શ્ર વક, તમારા હૃદયમાં બીજી શ'કા રાખશા નહિ. મેં જે નિઃચાસ મૂકયા, તેનું કારણ જીદું છે. તમારા પુત્ર આ વ્યાધિમાં-થી મુક્ત થઇ જશે અને તે પાછે સર્વ રીતે સુખી થશે." મુનિએ આવા વચન કહ્યા, તથાપિ એ વ્હેમીલા વણિકના હૃદયમાંથી તે શ'કા દૂર થઇ નહિ. તથાપિ તે મહાત્માના વચન ઉપર વિશ્વાસ આવવાથી તેના મનનું માંડમાંડ સમાધાન થયું હતું.

પછી આહાર લઇને મહાત્મા ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા. પેલેા ગૃહ-સ્થ શાંકિત થઇ તેમની પાછળ ચાલવા લાગ્યેા આગળ જતાં કાેઇ એક પુરૂષ શણુગાસ્થી સુશાભિત કરી શૂલીપર ચડાવાને લઈ જતા જોવામાં આવ્યા. તેને જોઇ તે મહાત્માએ પાછા નિઃશ્વાસ મૂક્યા. તે જોઇ પેલા ગૃહસ્થે વિનયથી પૂછ્યું, ''ભગવન, આપે આ વધ્યપુરૂષને જોઇ કેમ નિઃશ્વાસ મૂક્યેા ? આ ઉપરથી મને લાગે છે કે, આપ કાંઇ-પણુ હેતુપૂર્વ'ક નિઃશ્વાસ મૂક્યેા છે. મારા રાગી રૂપત્રને અને વધ્યપુરૂ-ષને જોઇને આપેજે નિઃશ્વાસ મૂક્યાછે, તે ખરેખર હેતપૂર્વક છે. માટે આપ કૃપા કરી તે વિષે સમજાવા, જ્યાંસુધી આપ મને સમજાવી નિઃશ'ક કરશાે નહિ લાંસુધી હુ પાછેા કરવાનાે નથી. આપની સાથેજ રહીશ." તે ગૃહસ્થના આવા વચન સાંભળી તે મુનિ બાલ્યા—"ભદ્ર, સંપ્રતિ આહારના સમય છે. હું આહાર કરી રહ્યા આદ તમે મારા ઉપાશ્રયમાં આવજો, એટલે હુઁતમને તે મે' કરેલા નિઃશ્વાસનુ' કારણુ સમજાવીશ. ગુરૂના આવા વચન સાંભળી તે શ્રાવક ક્ષણવાર આહેર રહ્યાે. જ્યારે મુનિ આહારકરી રહ્યા,ત્યારે તે પુનઃ ઉપાશ્રયમાં આવ્યેા– અને વંદના કરી ગુરૂ સમીપે બેઠેા.

્ગુરૂ કહે છે— હે શ્રાવક, હું જ્યારે તમારે ઘેરભિક્ષા લેવા આ-

બ્યા, અને તે વખતે તમે મને તમારા ંગ્યાધિયસ્ત છેાકરાને બતાવ્યા હતા. તમારા પુત્રના શરીર ઉપર સાેજા જોઇ મને યશાવિજયજી મ-હારાજના એક શ્લાક યાદ આવ્યા હતા. અનેતે ઉપરથી મારા મનમાં અનેક પ્રકારના વૈરાગ્યભાવ પ્રગટ થયા હતા. તે ભાવને લઇને મે' માશ હુદયમાંથી નિઃશ્વાસ મૂકયા હતા. તે પછી જ્યારે રસ્તામાં પેલા શું-ગાર ધારી વધ્યપુરૂષ જોવામાં આવ્યા. તેને જોવાથી પણુ મને તેજ મહાનુભાવના શ્લાક પુનઃસ્મરણુમાં આવ્યા, તેથી મે' ફરીવાર નિઃશ્વાસ મૂકયા હતા.

મુનિની આ વાણી સાંભળી તે શ્રાવક બાલ્યો—'' ભગવાન, તે શ્રી યશેાાવજયજી મહારાજનાે શ્લાેક કેવેઃ છે ? તે કૃપા કરી સ'ભ ળાવાે. આપના પવિત્ર મુખયી એ વાણી સાંભળી મારા આત્માને અપાર આનંદ ઉત્પન્ન થશે.

તે શ્રાવકના આવેા આગ્રહ જાણી તે મુનિ નીચે પ્રમાણુ તે શ્લાક બાલ્યા---

> " यथा झोफस्य पुष्टत्वं यथा वा वध्यमंमनम् । तथा जानन् जवोन्माद-मात्मतृप्तो मुनिर्ज्ञवेत् " ॥१ ॥

" સાેજાની પુષ્ટિ અને વધ્યમનુષ્યના શ્રૃ'ગારની જેમ આ સ'સા રના ઉત્માદને જાણી મુનિ આત્માને વિષે તૃપ્ત થાય છે.

હે શ્રાવક, આ સંસારમાં જેટલા પદાર્થો ઉન્માદ રૂપ છે, તે બ ધા સાજાથી પુષ્ટ થયેલા શરીરની જેમ નુકશાનકારક છે. જેમ શરીર-ના સાજાની પુષ્ટિ તે શરીરના નાશને માટે થાય છે, તેમ આ સંસા-રમાં જે આનંદદાયક બનાવા લાગે છે, તે બધા તે સંસારી જીવના નાશને માટે—પરિણામે દુ:ખ આપવાને માટે થાય છે. વળી શળી-એ ચડાવા તૈયાર કરેલા માણુસને શૃંગારથી સુશાભિત કરી પછી તેના શૂળીથી નાશ કરે છે. તેથી તે વધ્યપુરૂષના શૃંગાર જેમ સુશા-ભિત છતાં પરિણામે તે નાશના હેતુરૂપ છે, તેવી રીતે આ સંસારના ઉન્માદેા, જેઓ ઉપરથી સારા દેખાય છે પણુ તે વધ્યપુરૂષના શૃંગા-રની જેમ નાશના કારણુરૂપ થાય છે. Sh K - ૩પ જૈન શશિકાન્ત.

હે શેઠજી, જ્યારે મેં તમારા રાગી પુત્રનું સાેબવાળું શરીર અને રસ્તામાં પેલાે શ્રૃંગારેલાે વધ્યપુરૂષ જાેયા, ત્યારે મારા હુદય-માં આ શ્લાેકનાે ભાવાર્થ સ્કુરી આવ્યાે અને તેથી મેં નિઃશ્વાસ મૂ-કયા હતા.

તે મુનિના આવા વચન સાંભળી તે ગૃહસ્થ પ્રતિબાધ પામી ગયેા, અને તેને આ સંસાર ઉપર પૂર્ણ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થઇ આવ્યેા હતા.

ં હે વિનીત શિષ્યેા, આ દર્ષાત ઉપરથી તમે સમજ્યા હશેા કે, જે આત્મતૃપ્ત હાેય તેજ ખરેખરા મુનિ કહેવાય છે. અને જેનામાં ઉ ત્તમ પ્રકારનું માન હાેય, તે આત્મતૃપ્ત થઇ શકે છે. તેવા મુનિ આ સંસારના સુખના દરકાર રાખતા નથી. તેઓ આ સંસારના સુખને સાજાથી થયેલી પુષ્ટિ તથા વધ્યપુરૂષના શ્રૃંગાર જેવું ગણે છે.

સાજાયા યવલા હાદ હવા વડ્ય વુરૂમના ઝુગતા વડુ વહુ છે. હે શિષ્યો, તેથી તમારે સમજવું કે, મન, વચન અને કાયાના યાગનું પુદ્દગલાને વિષે જે નહિ પ્રવર્ત્તવું, તેનું નામ માન કહેવાય છે. એટલે જેના મન, વચન અને કાયા પુદ્દગલા ઉપર આસક્ત થતા નથી, તે ખરેખરા માનધારી મુનિ કહેવાય છે. તેવા સુનિઓજ માન-ને પાળી શકે છે અને પાતાના જીવનને માનમય બનાવી શકે છે. તે વિષે શ્રી ઉપાધ્યાયજી નીચે પ્રમાણે લખે છે—

" सुझजं वागनुचारं मौनमकेंद्रियेष्वपि । पुदगलेष्वप्रदृत्तिस्तु योगानां मौनमुत्तमम् " ॥ १ ॥ "वाखीना ઉચ્ચાર વગરનું માન તાે એકે દ્રિય જીવામાં પણ છે. તેથી મન, વચન અને કાયાના યાગનું જે પુદ્દગલામાં અપ્રવર્ત્તન--એજ ખરેખર ઉત્તમ માન કહેવાય છે.

હે શિષ્યા, ઉપાધ્યાયજીના આ શ્લાેક તમારે સર્વદા મનન ક-રવા જેવાે છે. એ શ્લાેકનું મનન કરવાથી તમે માેનનું ખરૂં સ્વરૂપ જાણી શકશાે. એવા માેનધારી મહાત્માએા આ જગત્ને પાેતાના વિ-ચારથી પવિત્ર કરે છે. જેમ દીવાની સર્વ ક્રિયા પ્રકાશશક્તિવાળી છે, તેમ તે મહાત્માએાની ક્રિયા જ્ઞાનમય છે, તેથી તેમનું માન સર્વાત્તમ ગણાય છે.

ં આ પ્રમાણે **માેન**ની વ્યાખ્યા સાંભળી તે યતિ અને ગૃહસ્થ બ'-ને શિષ્યાે હૃદયમાં આનંદ પામી ગયા અને ગુરૂભક્તિમાં મગ્ન થઇ ગયા.



પ`ચચ⊤વારિ`શત્ ભિ`દુ—વિદ્યા.

**ષ્યાે** —ભગવાન, આપના મુખ કમળમાંથી માૈન એ શબ્દને અને તેના યથાર્થ અર્થને પ્રતિપાદન કરનારી જે વાણી પ્રગટ થઇ, તે અમને સુધાસમાન લાગી છે. તમારી એ દિવ્યવાણીએ અમારા અ'તરમાં સારી



અસર કરી છે. એ વાણીના પ્રકાશથી અમારૂં અજ્ઞાન અંધકાર દ્વર થઇ ગયુ છે. તેના નિર્મલ કીરણા અમારા હૃદયપ્રદેશને પ્રકાશિત કરી આંતરતત્ત્વ દર્શાવે છે. મહાનુભાવ, આજે અમે સર્વરીતે કૃતાર્થ થઇ ગયા છીએ. અમારા હૃદયની શંકાએા હૃદયમાંથી દ્વર થઇ ગઇ છે. અને હૃદયના પ્રદેશની અંતર્વૃત્તિ ઉઘડી ગઇ છે. હવે કૃપા કરી કાઇ બીજા ઉત્તમ વિષયને ઉદ્દેશી અમને તમારા ઉપદેશામૃતનું પા-ન કરાવા.

ગુરૂ—હે વિનીતશિષ્યા, તમને માનધર્મના ઉપદેશ સંભળા-વતાં, મારા મનમાં એક નવીવાત સ્કુરી આવી છે, તે તમારે ધ્યાન દઇને સાંભળવા જેવી છે. આ જગતમાં વિદ્યાના નામથી જે વસ્તુ ઓળખાય છે, તે તમારા જાણવામાં હશે. પણ તે વિદ્યાનું ખરૂં સ્વરૂપ શું છે ? અને અધ્યાત્મવિદ્યાની સાથે તેના શા સંબંધ છે ? તે વિધે વિદ્યાન્પુરૂષે વિચાર કરવાના છે. સામાન્ય લાકા તા વિદ્યાના અર્થ જ્ઞાન, ભણતર તથા અભ્યાસ કરે છે, અને તેને સાધારણ માને છે. પણ વિદ્યાના ખરા અર્થ તેટલાંજ નથી, પણ ઘણા ગંભીર છે. આ જગતમાં તત્ત્વને વિધે જે બુદ્ધિ તેજ વિદ્યા કહેવાય છે. જગતના બધા પદાર્થો પુદ્દગળિક હાવાથી તે તાત્ત્વિક નથી, તેઓ બધા અતાત્ત્વિક છે તેવા પદાર્થોની ઉપર જે આત્મ બુદ્ધિ રાખવી, તે વિદ્યા નહીં, પણુ અબિલા છે. એ અવિદ્યાર્થી અનિલ, અશુદ્ધ અને અનાત્મને વિષે નિત્ય, અશુદ્ધ અને આત્મબુદ્ધિ થાય છે. જે નાશવ ત, આત્મા-થી ભિન્ન અને સર્વ'કાળ નહીં રહેનારા છે, તે અનિત્ય કહેવાય છે. પૂર્ણ તત્ત્વના સ્પર્શ ન થવાથી હંમેશાં મલિન રહેનારા, તે અશુદ્ધ કહેવાય છે, અને જે આત્મરૂપ નથી તે અનાત્મ કહેવાય છે. એવા અનિત્ય, અશુદ્ધ અને અનાત્મ પદાર્થોને વિષે નિત્ય, શુદ્ધ અને આ તમ્ પણાની બુદ્ધિ રાખવી, તે વિદ્યાર્થી ઉલટી અવિદ્યા છે. વિદ્યાના વિ-લાસ તેનાથી જીદા પ્રકારના છે. જેના હુદયને એ દિવ્ય પદાર્થના યા ગ થયા હાય, તેનિર્મળ અવિનાશી અને સર્વ કર્મલે પથી રહિત એવા શુ દ્ધ આત્મભાવને વિષે રમણ કરે છે તે વિષેનાનકડું રમણીય દારાં છે. કેલ્ઇ એક મહાત્મા વિચરતા વિચરતા કાઈ નગરમાં આવી ચ-

ડયા હતા. તેમને આવેલા જાગ્રી તે નગરના આસ્તિક ગૃહસ્થાે તેમને વંદના કરવાને આવ્યા. મહાત્માએ સર્વતે ધર્મલાભની આશીષ આ-પી ઉપદેશ આપવા માંડયા. તેમના ઉત્તમ ઉપદેશનું શ્રવણ કરી આસ્તિક શ્રેાતાએા અંતરમાં આનંદ પામી ગયા. આ વખતે એક આણાંદ નામના શ્રાવક ઉભાે થઇ બાલ્યે!--'' મહારાજ, મારા મન-માં એક શ'કા છે, જે આપની ઇચ્છા હેાય તાે તે દૂર કરવાને એક પ્રશ્ન કરૂં. " મહાત્માએ આનંદપૂર્વક જણાવ્યું–" હે શ્રાવક, તારા મન-માં જે શંકા હાેય, તે ખુશીથી જણાવ. "તે સાંસળી આણુંદ શ્રાવક બાેલ્યાે—''મહારાજ, મારા ઘરમાં ઘણું દ્રવ્ય છે, તેથી કેટલાએક દર્જના મારા ઘરમાંથી ચારી કરવાની ઇચ્છા રાખતા હાય, એવા મને બ્હેમ આબ્યા કરે છે, તેથી રાત્રે મને નિરાંતે નિદ્રા આવતી નથી. જયારે મને નિદ્રા નથી આવતી, ત્યારે હું જાગીજાગી-ને પંચપરમેષ્ઠીનું સ્મરણ કર્યા કરૂં છું, તેા તેથી મને પુષ્ડ્ય થાય કે નહીં. જે કે ચારના ભયથી મારે જંગવું પડે છે, અને તેથી હું ચિંતા સાથે ધર્મ ધ્યાન કરૂ છું, તાે એવા ધર્મધ્યાનથી કાંઇપણ કળે મળે કે નડી ?" મડાત્માએ પ્રેમથી ઉત્તર આપ્યા. " ભદ્ર, તું ધર્મ ધ્યા-ન કરે છે. તે કદિપગ્ર નિષ્ફળ થવાનું નથી, પણ તારા હૃદયમાં જે ચારની ચિંતા રહ્યા કરે છે, તેથી તારૂં ધ્યાન શુદ્ધ રહી શકેતું નહીં હાય. વખતે ચારની તરક રાષ આવવાથી આર્તાધ્યાન થઇ જતું હ શે. માટે હવેથી તારે ચારની ચિંતા છેાડી દઇ એકતાનથી ધર્મધ્યાન કરવું. ધર્મધ્યાનના પ્રભાવથી ચાર વગેરેના ઉપદ્રવ થશે નહીં. અને એ બાહેરના ચાર તને શું કરવાના હતા ? જે અંતરના ચાર છે, તે-નાથી વિશેષ ભય રાખવાના છે. તેમાં ખાસ કરીને આ જગતમાં એક અંતરના માટા ચાર કરે છે, તે દરેક મનુષ્યના અંતર્ગૃહમાંથી ભારે ચારી કરે છે. જે ચારી થતાં એ પ્રાણી પાતાના આખા જીવનમાં ભા-રે દુઃખ ભાેગવે છે.

મહાત્માના આ વચન સાંભળી તે આસ્તિક શેઠ બાલ્યાે— ''મહાનુભાવ, એ અંતરનાે ચાર કાેણુ છે? અને કયાં રહે છે? તે અ-મને સ્પષ્ટરીતે સમજાવાે. ''

મહાત્મા પ્રસન્ન થઇને બાેલ્યા—" ભદ્ર, આ જગત્માં માેહરૂ-પી એક જખરા ચાર વસે છે. તે દરેક પ્રાણીના હુદયરૂપી ગૃહમાં પ્રવે-શ કરી તેના હુદયના તાત્ત્વિક ખજાના હુરી જાય છે. જે મનુખ્યા જ્ઞાન તથા સદ્દગુણુનું ખળ મેળવી સદા જાગ્રત રહે છે તેની પાસે એ ભયં કર ચાર આવી શકતા નથી. તેમજ જે " આત્મા નિત્ય છે અને પર સંગ–બીજા પુદ્રગલિક વસ્તુના સંગ અનિત્ય છે," એમ જાણુ છે તે-ની પાસે એ માહરૂપી તસ્કરને અવકાશ મળી શકતા નથી. તેથી તે પુ રૂષ સર્વદા નિશ્ચિંત, નિરાબાધ અને નિરૂપમ સુખને ભાેગવે છે અને સદા ધર્મધ્યાનમાં તત્પર રહે છે."

શેઠે વિનય પૂર્વક કહ્યું–" મહાત્મન્, આપે જે કહ્યું કે," આ ત્મા નિત્ય છે અને પુદ્દગલિક વસ્તુના સંગ અનિત્ય છે" એવું જ્ઞાન ધરવાથી એ માહરૂપી ચાર આવી શકતાે નથી. તાે એવું જ્ઞાન કયારે થાય છે? અને તે જ્ઞાન મેળવવામાં શું કરવું જોઇએ?"

મહામુનિ બાલ્યા---ભદ્ર, જો એવું જ્ઞાન મેળવવું હાય તા પ્રથ-મ વિદ્યાનું સ્વરૂપ જાણવું જેઇએ. આ જગતમાં અનિત્ય, અશુચિ અને અનાત્મ એવા જેટલા પદાર્થો છે, તે ઉપર તત્ત્વભુદ્ધિ ન રાખવી, એટલે તેઓને ખાટા માનવા. અને જે નિત્ય, શુચિ અને આત્મરૂપ છે, તે ઉપર તત્ત્વભુદ્ધિ રાખવી, આનું નામ વિદ્યા છે, અને તે વિદ્યા હુદયપર ધારણ કરવાથી માણસ સર્વ પ્રકારે યાગ્ય થાય છે. આવા યોગ્ય અધિકારી મનુષ્યની આગળ એ માહરૂપી ચાર આવી શકતા નથી. તેને માટે મહાનુભાવ શ્રી યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય નીચે પ્રમા- ણે લખે છે—

" यः पृत्रयेजित्यमात्मान मनित्यं परसंगमम् । छद्वं सब्धुं न ज्ञाक्रोति तस्य मोहमलिम्द्रुचः " ॥ १॥

"આત્મા નિત્ય છે અને પરસ ગમ અનિત્ય છે; એમ જે જાણે છે, તેને માહુરૂપી તસ્કર અવકાશ પ્રાપ્ત કરી શક્તો નથી."

આવા મહાત્માના વચના સાંભળી તે શેઠના હુદય ઉપર પ્ર તિએાધના પ્રકાશ પડી ગયા, અને તરત તેના હુદયની શંકા દૂર થઇ ગઇ. પછી તે મહાત્મા ત્યાંથી વિહાર કરી ચાલ્યા ગયા અને તે ધના-ઢય શ્રાવક ત્યારથી નિશ્ચિંત થઇ ધર્મધ્યાન કરવા લાગ્યા અને અંતે તેના પરિણામ એવા થયા કે, તે પરમ પવિત્ર ચાસ્ત્રિધર્મને અંગીકાર કરી અને પાતાના શ્રાવકજીવનને કૃતાર્થ કરી ઉભયલાકનું સંપૂર્ણ સુખ સંપાદન કરવાને ભાગ્યશાળી થયા હતા.

હે વિનીતશિષ્યે, વિદ્યાના પ્રભાવ એવા દિવ્ય અને રમણીય છે. વિદ્યાના ખરા સ્વરૂપને જાણવાથી આત્માની પૂર્ણ ઉન્નતિ થઇ શકે છે. વિદ્યાતત્ત્વને જાણનારા પુરૂષ પાતાના શુદ્ધ ઉપયાગથી આ સ-સારની લક્ષ્મીને તર ગના જેવી ચપલ માને છે, આયુષ્યને વાયુની પેઠે અસ્થિર જાણે છે અને શરીરને વાદળાની જેમ ભ ગુર સમજે છે. જે હુદયમાં વિદ્યાતત્ત્વના ઉત્તમ બાધ પ્રાપ્ત થયા હાય, તા તેનામાં મૂઢતા કે બ્રમ પ્રાપ્ત થતા નથી, એટલુંજ નહિ, પણ તે બીજાની મૂઢતાના અને બ્રમના નાશ કરી કુ શકે છે. તે ઉપર એક લઘુ દર્ષાંત મનન ક રવા યાગ્ય છે.—

કાેઇ નગરમાં શિવકર નામે એક બ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તેને પવિત્રતા ઉપર ઘણી પ્રીતિ હતી. તે ત્રણે કાળ પવિત્ર રહેતા અને સ્ના-ન વગેરેથી શરીરની સ્વચ્છતા સારીરીતે રાખતા હતા. હમેશાં ત્રિકા-ળ સ્નાન કરતા, સ્વચ્છ વસ્ત્રા પેહેરતા અને શુચિતાથી વર્ત્તતા હતા. પ્રાતઃકાળના બધા સમયુતે સ્નાનાદિક ક્રિયામાં પ્રસાર કરતા હતા. તે સાથે તે ઘણા વ્હેમી હતા. કાેઇપણ બીજા માણસના સ્પર્શ કરતા નહિ. પાતાના શિવાય બીજા બધા લાેકાેને તે અપવિત્ર માનતા હતા. કદિજ્ઞ પ્રમાદથી કેાઇના સ્પર્શ થઇ ગયેા હાેય, અથવા કાેઇની વસ્તુ અડકી ગઈ હાેય; તાે તે તરત સ્નાન કરી નાખતાે, અને પાતાના બધા વસ્ત્રા પાણીમાં બાેળી પાતે પવિત્ર થતાે હતાે.

એક વખતે તે શિવકર શુદ્ધ વસ્ત્રા પેહેરી શુદ્ધ થઇ રસ્તામાં જ-તા હતા, ત્યાં કાેઇ મહાત્મા તે માર્ગે પ્રસાર થતા હતા. તેને પ્રસાર થતા જોઇ પેલાે પ્રાહ્મણ શરીર સ'કાેચી એક તરફ ચાલ્પાે, તેવામાં એક ઉન્મત્ત સાંઢ તેજ રસ્તે દાેડતા આવ્યા. તેને જોઇ પેલા મહા-ત્મા એક તરફ ઉભા રહ્યા, અને શિવકર તેનાથી નાશી એક તરફ જ વા વિચાર કરતા હતા, તેવામાં ' આ મહાત્મા મને અડીજશે \* એ-વું ધારી તે મહાત્માથી દ્વર રહેવા ધારતાે હતાે, પણુ પેલાે મત્ત થઇ કદતા આવતા સાંઢ તે પ્રાહ્મણ તરક ધસી આવ્યા-એટલે પાતાના જીવનેા અચાવ કરવા તે પ્રાહ્મણ મહાત્માની નજીક આવ્યા અને તેમ કરતાં તેનું શરીર મહાત્માને અડી ગયું. પેલાે સાંઢ તાે દાેડતાે દાેડતા ત્યાંથી આંગલ ચાલ્યાે ગયાે, પણ તેશિવકર પ્રાહ્મણને જાણે સાંદે મા-ચે હાય, તેવા અકશાષ થઇ પડયા. શિવકરને ચિંતાતુર જોઇ તે દયા ળુ મહાત્મા બાલ્યા—" ભદ્ર, તુ રોના ખેદ કરે છે ? તને તે સાંઢે મા ર્ચો નથી. '' શિવકર સખેદ થઇ બાલ્યાે—'' મહારાજ, મને જે ખેદ થાય છે, તે સાંઢના માર કરતાં પણ વધારે છે. " મહાત્માએ ઇંતેજા-રીથી પૃછ્યું,-" ભાઇ, એવાે ખેદ શાથી થાય છે? તે ને કહેવા ચાે-ગ્ય હાેય તા મને કહે." શિવકર બાલ્યાે—" મહારાજ, એ સાંઢના દેાડવાથી ભય પામી હું તમારા શરીરને અડકી ગયેા, અને તેથી હું અપવિત્ર થઈ ગયેા. આ બનાવથી મારા મનને વિશેષ ખેદ ઉત્પન્ન થાય છે. કારણ કે, હું પવિત્ર પ્રાહ્મણુ કાેઇના સ્પર્શ કરતા નથી." પ્રા-દ્મણના આ વચન સાંભળી તે મહાત્મા હસી પડયા. અને ક્ષ-ણવાર વિચારીને બાલ્યા---" ભદ્ર, તું પવિત્ર રહેવાની આવી મહાન ઇચ્છા રાખે છે. તે તારી મૂર્ખતા છે. કાેઈપણ દેહધારી જીવ પવિત્ર રહી શકતાે નથી. આ ચર્મથી મઢેલા શરીરમાં કઇ વસ્તુ પવિત્ર છે ? તેના તુ વિચાર કર. રૂધિર, માંસ, મજ્જા, મેદ, વીર્ય, અસ્થિ, ત્વચા અને મળ-એ બધા અશચિથી આ શરીર પૂર્ણરીતે ભરેલું છે. એવા અશચિ શરીરને શચિ રાખવાના પ્રયત્ન કરવા, તે વૃથા છે. આ અશ ચિ શરીરને ગમે તેટલીવાર ધાઇ સ્વચ્છ કરા, શાણગારા અને દીપાવા

તાેપણુ તે સદાકાળ અશુચિ રહેવાનું છે. જે પુરૂષ તેવા અશુચિ શરી-રને શુચિ કરવા પ્રયત્ન કરે, તે પુરૂષ ખરેખરા મૂર્ખ અને બ્રમિત છે. તેને માટે એક સુભાષિત સ્મરણીય છે. જે તું એ સુભાષિત તારા હુદયમાં સ્થાપિત કરીશ તાે તારી આ મૂર્ખતા અને તારા બ્રમ દૂર થઇ જશે. "

શિવકર મહાત્માના સંક્ષિપ્ત ઉપદેશ સાંભળી હુદયમાં જરા આ દ્ર થયેા હતા. તેથી તેણે મહાત્માને વિનયથી પૂછ્યુ—" મહારાજ, તમારા ઉપદેશથી મારા હુદય ઉપર સારી અસર થઇ છે. આ શરીર સદા અશુચિથી ભરેલું છે અને તેની અંદર પવિત્રતા રાખવાના પ્રય-લ કરવા, એ ખરેખરી મૂર્ખતા છે. મેં આજદિનસુધી એવી મૂર્ખતા ધારણુ કરી હતી. હવે હું બરાબર સમજ્યા છું અને કદિપણુ એવી મૂર્ખતા કરીશનહીં. મહાત્મન, આપ તેને માટે જે સુભાષિત કહેશા, તે હું મારા હુદયમાં સદા સ્થાપિત કરી રાખીશ અને આજથી પવિ-ત્રતાના આડંબર છાેડી દઇશ. "

શિવકર ખ્રાહ્મણુની આવી શુદ્ધ મનેાવૃત્તિ જેઇ તે મહાત્મા ની-ચે પ્રમાણે શ્લાેક બાલ્યા—

# 

''પવિત્ર વસ્તુને પણ અપવિત્ર કરવાને સમર્થ અને અશુચિથી જેની ઉત્પત્તિ છે, એવા દેહને વિષે જળ વિગેરેથી પવિત્ર કરવાના ઠારૂણ ભ્રમ મૃઢ પુરૂષને હાેય છે. ''

ું સુનિવરના સુખથી આ સુભાષિત સાંભળી શિવકર પ્રસન્ન થઇ ગયાે અને તેણે તરત તે સુભાષિત કંડસ્થ કરી લીધા. પછી તે મહા-ત્માના ઉપકાર માની તે પ્રાહ્મણ ત્યાંથી પાતાને સ્થાને ચાલ્યાે ગયાે અને મહાત્મા પાતાના ઉદ્દિ પ્રદેશમાં વિચરી ગયા.

હે વિનીત શિષ્યા, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારે ઉત્તમ બાધ લે વાના છે. અને એ બાધના પ્રભાવથી તમે તમારી મનાવૃત્તિમાં વૈશ-ગ્યભાવ ધારણ કરી શકશાે. પણ આવાે બાધ કયારે પ્રાપ્ત થાય છે? એ જેતમારા હુદયમાં વિચારશાે, તાે તમને નિશ્ચય થશે કે, વિદ્યાતત્ત્વ-નું સ્વરૂપ સારી રીતે સમજવાથી એ બાધ સ્વતઃ પ્રાપ્ત થઈ શકશે. ગુરૂના આ વચન સાંભળી ગૃહસ્થ શિષ્ય બાલ્યાે---'' ભગવન, આપે આપેલાે દર્ષાત પૂર્વક ઉપદેશ અમારા શુભ પરિણામમાં પુષ્ટિરૂ-પ થઇ પડયાે છે. અને વિદ્યાતત્ત્વનું શુદ્ધસ્વરૂપ અમારા હુદ્દયમાં પ્ર-કાશિત થયું છે.

હે ગુરૂવર્ય, આપનેા ઉપદેશ સાંભળતાં મારા મનમાં એક શ'-કા ઉત્પન્ન થઇ છે, જે આપની ઇચ્છા હાેય તાે નિવેદન કરૂં.

**ગુરૂ**— "ભદ્ર, ખુશીથી નિવેદન કર. તારી શ'કા દ્રર કરવાની મા-રી ઇચ્છા છે. "

શિષ્ય — મહાનુભાવ, આપે જે પવિત્રતા વિષે જે પ્રાહ્મણુનું દષ્ટાંત આપ્યું, તે સાંભળી મને આ પ્રશ્ન ઉત્પન્ન થયેલું છે, જ્યારે આ દેહ અપવિત્ર છે, તા પછી તેના સંસર્ગવાળા આત્મા પણ અપ-વિત્ર થયા. તેવા અપવિત્ર અ'તરાત્માની શુદ્ધિ શીરીતે થાય? તે મ-ને કૃપા કરી જણાવા, જેમ જળ વિગેરેથી દેહની આદ્યશુદ્ધિ થઈ શકે છે, તેમ અ'તરાત્માની અ'તર શુદ્ધિ પણ થવી જોઇએ, તે કેવી રીતે થઇ શકે ? તે પ્રકાર જાણવાની મારી ઇચ્છા છે,

ગૃહસ્થ શિષ્યના આ પ્રશ્ન શાંભળી ગુરૂ આનંદપૂર્વક બાલ્યા– ભદ્ર, શરીરની સાથે સંબંધ ધરાવનારા અ'તરાત્મા શરીરના બાદ્યા-મલથી અપવિત્ર થતાે નથી. પણુ અ'તરના મળથી અપવિત્ર થાય છે તે અંતરાત્મા એવા નિર્મળ થાય છે કે, તેની નિર્મળતા કદિપણુ ના-શ પામતી નથી.

શિષ્ય---ભગવન એ અંતરાત્મા કેવીરીતે નિર્મળ થતો હશે, તે મને કૃપા કરીને કહેા.

ગુઁરૂ—હે શિષ્ય, તે એક એક કુંડમાં સ્નાન કરે છે, અને તેથી તે પાતાના મળને દ્રૂર કરી પવિત્ર થાય છે.

શિષ્ય—મહારાજ, આ આપનું કથન મને શંકાના જાળમાં વિશેષ ફેંકે છે, કારણુ કે, અંતરાત્માં કે જે ભાવવસ્તુની સાથે સં બંધ ધરાવે છે, તેને દ્રવ્યવસ્તુ રૂપ કુંડના અને તેમાંન્હાવાના સંબં-ધ શીરીતે ઘટે ? એ વાત મારા હદયમાં ઉતરની નથી.

ગુરૂ-- સ્મિતહાસ્ય કરતાં બાલ્યા--''ભદ્ર, એ વાતમાં કાંઈ આક્ષર્ય પામવા જેવું નથી જ્યારે તારા સમજવામાં આવશે એટલે તે વાતમાં તને આક્ષર્ય થશે નહિં. તે વાતનું સ્પષ્ટીકરણુ કરવાને ફ-Sh.K.-૩૬ કત એકજ શ્લાેક ખસ છે. તે સાવધાન થઇને સાંભળ—

" यः स्नात्वा समताकुंमे हित्वा कइमक्षजं मझम् । पुनर्नयाति माझिन्यं

# सोंऽतरात्मा परः ज्युचिः" ॥१॥

ં જે સમતાના કુંડમાં સ્નાન કરી પાપકર્મની મલિનતાને છેાડી દે છે, અને ફરીવાર મલિનતાને પ્રાપ્ત કરતાે નથી, તે અ'તરાત્મા પરમ શુદ્ધ થાય છે. "

હે શિષ્યેા, એ અ'તરાત્મા સમતાના કુંડમાં સ્નાન કરનારા છે. તેથી જો તેને સમતાના કુંડમાં સ્નાન કરાવે, તો તે પાપકર્મરૂપ મળ-થી રહિત થઇ જાય છે. પછી તેનામાં લિનતા પુનઃ પ્રાપ્ત થતી નથી. માટે ઉત્તમ લગ્ય જીવાએ સર્વદા સમતા ધારણુ કરવી. સમતાના યાે-ગથી અ'તરાત્મા પવિત્ર થાય છે.

**શિષ્ય**—-મહાનુભાવ, હવે હું સર્વ<sup>૬</sup>રીતે નિઃશ ક થયેા છું. અને સમતા પ્રાપ્ત કરવાને મારાે અ તરાત્મા ઉત્તમ પ્રકારની ભાવના ભા-વેછે. દયાનિધિ, આપે કહેલાે તે શ્લાેક હું સદા સ્મરણ કરીશ અને મારા હુદયની ભાવનાને પુષ્ટ કરવા પ્રયત્ન કરીશ.

આ વખતે ચતિ શિષ્ય પણ તેવી ભાવનાથી ભાવિત થઇ બાેલી ઉઠયાે—" ગુરૂવર્ય, આપના આ ઉપદેશ મારા ચારિત્રિજીવનમાં અ-તિ ઉપયાેગી થઈ પડશે. સમતાના ઉત્તમ ગુણુને ધારણુ કરવાને મા-રી મનાવૃત્તિ તમારા એ સુભાષિતે આતુર કરી દીધી છે.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, તારા જેવા સુજ્ઞ શિષ્યે સમતાને ધા-રણુ કરવી જોઇએ. આપણુ મુનિલાેકાેના એ પરમ ધર્મ છે. સમતાને સાધે તેજ **સાધુ** કહેવાય છે. આપણા ચારિત્ર ધર્મનું તત્ત્વ સમતા છે અને સમતાના શ્રૃંગાર સ્નાનથી આપણા સાધુધર્મ સુશાભિત થાય છે.

હે શિષ્યા, તમારે આ વિષે પ્રસ્તુત વાતને લુલી જવાની નથી. આપણા આ પ્રસ'ગ વિદ્યાતત્ત્વના સ્વરૂપ ઉપરથી ચાલ્યા છે. તેથી ત-મારે એ સંખતા મેળવવાના સાધન તરીકે વિદ્યાતત્ત્વને સ'પાદન કર-વાનું છે. જે તમે વિદ્યાતત્ત્વને સારીરીતે પ્રાપ્ત કરશા, તા તમને સમ-તાના દિવ્ય ગુણ સ્વતઃ પ્રાપ્ત થઈ શકશે.

२८२

ગુરૂના આવાં વચત સાંભળી તે અંને શિષ્યાે હુદ્રયમાં અત્ય'ત પ્રસન્ન થઇ ગયા. અને ભક્તિભાવથી નમ્ર થઇ તેમણે ગુરૂને વ'દના કરી.

ગુરૂ—પ્રિય શિષ્યા; આ તમારી જેવી મારી તરક ભક્તિ છે, તેવી વિદ્યાતત્ત્વ ઉપર ભક્તિ થંજો. જેથી તમારા આત્માના ઊદ્ધાર થઈ જાય. એ વિદ્યાતત્ત્વના પ્રભાવથી તમે તમારા આત્મબ'ધનમાંથી મુક્ત થઇ શકશા.

આ ગૃહસ્થ શિષ્યને મારે ખાશ કહેવાનું છે કે, આ સંસારમાં તેને દેહ, ઘર અને ધન વિગેરેમાં મમત્ત્વ ન રાખવું, તેની તે મમત્ત્વ **બુદ્ધિ તેને પાશના અ**ધરૂપ થઇ પડશે. તેથી એવા અ<sup>પ</sup>ઘનમાંથી આત્માને મુક્ત કરવા. જ્યાંસધી આત્મા તેવા બધનમાંથી સુક્ત થયેલા નહીં હોંય, ત્યાંસુધી તે પાતાનેજ ખધનરૂપ થતાે જશે. શરીર, ધન, ઘર, પુત્ર અને સી વિગેરમાં જે મમત્વ ખુદ્ધિ રાખવી, તે આત્માને બધ-ની રજ્જુ રૂપ થઇ પડે છે. બીજો લાકિંક પાશ તાે બીજાને બ'ધરૂપ થા-ય છે અને આ મમત્ત્વના પાશ તાે તે નાંખનારનેજ બધરૂપ થઇ પ-ડે છે. તેથી સર્વ ઉત્તમ જીવેાએ આત્માના ગુણ સિવાય અન્ય પદાર્થો-તે વિષે મમત્ત્વ ખુદ્ધિના ત્યાગ કરવાે એઇએ. આ વિદ્યાતત્ત્વનું કળ છે. એ તત્ત્વનું કળ સંપાદન કરવાથી પરસ્પર ચુદ્ધ એવા પદાર્થોના અસ ક્રમ રૂપી ચમત્કારને પ ડિતા ચૈતન્ય માત્ર પરિણામથી અનુભવે છે. એવા અનુભવી પુરૂષા જે ખરેખરા જિનાગમના પંડિતા કહેવાય છે અને જેઓ એ અદ્દભુત ચમત્કારને જાણતા નથી તેઓ ધન કુટુંબ-વિગેરે પઢાર્થોમાં મમત્ત્વ રાખી અજ્ઞાનને વશ થઇ યદ્વાતત્વા અકે છે તેવા પુરૂષા વિદ્યાતત્ત્વના જ્ઞાનથી અત્યંત દ્વર છે.

ગુરૂના આ વચન સાંબળી બ'ને વિનીત શિષ્માના આનંકના પાર રહેા નહિં. તેઓના શરીર રાેમાંચિત થઇ ગયા અને તેમના ને-ત્રાેમાંથી આનંકની અશ્રુધારા ચાલવા લાગી. શિષ્યાના આવા ઉત્તમ પરિણામ જોઇ સંતુષ્ટ થઇ ગયા. તેમના હુદયમાં શિષ્યા તરફ અતિ પ્રેમ પ્રગટ થઈ આવ્યા. ગુરૂ ગ'ભીરવાણીથી બાલ્યા—પ્રિયશિષ્યા, તમારી શુભ પરિણતિ જોઈ મારા હુદયમાં અતિ આનંદ ઉત્પન્ન થાય છે. તમે ખરેખરા ગુરૂ ઉપદેશના પાત્ર છેા. ઉપદેશની દિવ્ય અસર ત-મારા હુદય ઉપર થઇ જાય છે. તમારી મનાવૃત્તિ ઉપર અવિદ્યાની છાપ પડી નથી, એમ તમારૂં પ્રવર્ત્તન સૂચવી આપે છે. એથી તમને વિદ્યા તત્વ સુલભ છે. એ પરમ પવિત્ર તત્ત્વના પ્રકાશથી તમારી અ'તર'ગવૃત્તિ આન'દમય થઇ જશે. અને તમે આ માનવ જીવનની સાર્થકતા કરી શકશો. પ્રભુ તમારી ઇચ્છા સફળ કરા.

ગુરૂના આવા સ તાેષના વચન સાંભળી શિષ્યાે વિનયપૂર્વક બાે-લ્યા—"મહાનુભાવ, આપના અનુગ્રહયી અમારા આત્માનાે ઉદ્ધાર થશે. હવે કૃપા કરી વિદ્યાતત્ત્વ ઉપર કાંઇ ઉપદેશ આપાે. જેથી અ-મારા હુદયમાં એ પરમતત્ત્વનાે વિશેષ પ્રકાશ થાય."

ગુરૂ—-શિષ્યા, વિદ્યાતત્ત્વને માટે જેટલું કહીએ તેટલું થાડું છે. એ મહાતત્ત્વના પ્રભાવથી હુદયમાં શુદ્ધ જ્ઞાનનાે ઉદય થાય છે અને અજ્ઞાનરૂપ અ'ધકારના નાશ થઇ જાય છે.

ગ્રહ્ય શિષ્ય — ભગવાન, આપે કહ્યું કે, વિદ્યાતત્ત્વથી અધ્ કારના નાશ થઇ જાય છે. તાે તે અધકાર કયું સમજવું ? અને તે અધકાર કેવા પ્રકારનું છે ? અને કેવી રીતે નાશ પામે ? તે મને કુ પા કરી સમજાવા.

ગુરૂ-પ્રિય શિષ્યા, તેને માટે મહાનુભાવ શ્રી યશાવિજ્યજી નીચે પ્રમાણે લખે છે, તાે તમે તમારા હુદયમાં સ્થાપિત કરી રાખને

#### 🦾 😷 🖤 ग्रविद्यातिमिरध्वंसे दशाविद्यांजनस्पृशा ।

परयन्ति परमात्मान मात्मन्येव हि योगिनः ॥ १ ॥ " જૈન યાગિઓ અવિઘારૂપી અધકારના નાશ થતાં પાતાની દૃષ્ટિમાં વિદ્યારૂપ અંજન આંજી પાતાના આત્માની અંદર પરમા-ત્માને જીવે છે. " ૧

અનાતમીય—પાતાની ન હાેય તેવી વસ્તુને વિષે મારાપણાની બુદ્ધિ કરવી, તે અવિદ્યા કહેવાય છે. તે અવિદ્યા રૂપ અ ધકારના નાશ થતાં આત્માં અને આત્માના ધર્મને વિષે મમત્વ કરવારૂપ દષ્ટિના રાગદાષને હરવાને વિદ્યા એટલે જ્ઞાન દષ્ટિરૂપ અ જન લગાડી તે વ-ડે પાતાને વિષે રહેલ પરમાત્મારૂપ પૂર્ણ બ્રહ્મને જીવે છે.

હે પ્રિય શિષ્યા, આવા વિદ્યાતત્ત્વને વિષે તમારે પૂર્ણ પ્રેમ ધા રણુ કરવા. એ તમારા પ્રેમ તમારા આત્મતત્ત્વને નિર્મળ કરનાર અ ને સિદ્ધિપદને પ્રાપ્ત કરાવનાર થઇ પડશે.

ં આપણા પ્રાચીન તીર્થ કરા, ગણધરા અને સૂરિવરા–અ તત્ત્વ-

ના ઉપાસક હતા અને તેથી તેઓ સિદ્ધપદના સ'પાદક થયા છે. વિ-દ્યાતત્ત્વના મહિમા અપૂર્વ અને દિવ્ય છે. તે તત્ત્વની આગળ બીજા તત્ત્વા સુલભ થઇ શકે છે. જો એક વિદ્યાતત્ત્વ હુદયમાં પ્રતિબુદ્ધ કરી સ્થાપિત કર્યું હાય, અને સર્વદા તેનું મનન થયા કરતું હાય, તા બી જા તત્ત્વા સ્વતાઃ પ્રાપ્ત થાય છે. કારણુકે, વિદ્યાતત્ત્વની અ'દર બીજા સર્વ તત્ત્વના પ્રકાશ અ'તર્ભૂત છે.

ષડ્ ચર્ત્વારિંશત્ ભિંદુ—વિવેક.

कर्म जीवं च संस्थिपुं, सर्वदा कोर नीर षत् । विमित्री कुरुत योऽसौ मुनिहंसो विवेकवान् ॥ १ ॥

અર્થ – પાણી અને દુધની જેમ સદા એક રૂપ થઇ રહેલા કમ અને જીવને જે જીદા કરે છે, તે મુનિરૂપ હ'સ ખરેખર વિવેકી ગ-થાય છે. ૧

> **ષ્વાેા**—ભગવન્, આપે આપેલા વિદ્યા તત્વના ઉપ**દે**-શથી અમારા અ'તર'ગ અતિ આન'દિત થઇ ગયા છે, હવે કેાઇ ઉપયાેગી તત્ત્વાેપદેશ આપી અમારા એ તાત્ત્વિક આન'દમાં વૃદ્ધિ કરાે. ગુરૂ—પ્રિય શિષ્યાે તમને વિવેકનાે ઉપદેશ



આપવાની મારી ઇચ્છા છે, એ વિવેક તત્ત્વ ખરેખર મનન કરી ધા-રણુ કરવા ચાેગ્ય છે. એ તત્ત્વના ગુણુથી અનેક મહાત્માએા આ સ'-

સારના સ્વરૂપને એાળખી શકયા છે અને અધ્યાત્મ ભૂમિના પવિત્ર પ્રદેશમાં જઇ શકયા છે.

ગ્ર**હસ્થ શિષ્ય**—ભગવન્ પ્રથમ અમને વિવેકનું સ્વરૂપ સ<sup>ુ</sup> મજાવેા. વિવેક કાેનું નામ**ે અને વિવેક રાખવાનું ફળ એ પ્ર**થમ અ-મારે જાણુવું જોઇએ.

યતિ શિષ્ય---ગુરૂવર્ય, આ ગૃહસ્થ શિષ્યના પ્રશ્નને મારૂ અ-

નુમાેદન છે. એ વિવેક્તત્વનું સ્વરૂપ યથાર્થ જાણુવાથી અધ્યાત્મ મા ગેમાં સારાે પ્રકાશ પડતા હુશે; માટે તે સ્વરૂપ અમને સ્પષ્ટ કરી સમજાવા.

કેાઇએક આસ્તિક અને અધ્યાત્મ વિદ્યાના અભ્યાસી પુરૂષ કાે ઇ વનમાં સ્વેચ્છાથી કરતા હતા. તે કરતાં કરતાં આત્મસ્વરૂપનું જ ધ્યાન કરતા અને તેનાજ વિચાર કરતા હતા, તેવામાં કાઇ મહાત્મા તે માગે<sup>૬</sup> પ્રસાર થતા તેના જેવામાં આવ્યા, મહાત્માને જેતાંજ તે પુ રૂષ હુદયમાં પ્રસન્ન થઇ ગયે। અને તેમની પાસે આવી તેણે વિનય-થી વંદના કરી. તેના હુદયની ભાવના જાણી મહાત્માએ પુછ્યું, " ભદ્ર, તું કાેણુ છે ? અને આ અહ્યમાં શામાટે ભમે છે ? તેણે ઉત્ત ર વિનયથી આપ્યા---મહાનુભાવ, હું શ્રાવક છું. અધ્યાત્મ વિદ્યાના ઉપાસક છું. અહિથી થાેડે દ્વર આવેલા એક નગરમાં મારા વાસ છે થાેડા દિવસ પેહેલાં કાેઇ જેને મુનિ અમારા નગરમાં આવી ચડયા હ-તા. તેમના સમાગમના મને સારા લાભ મળ્યા હતા. તે મહાત્મા ના મુખથી હું હું મેશાં અધ્યાત્મ વિદ્યાનું શ્રવણુ કરતા અને અભ્યાસ કરતાં હતા. મારા હૃદયની કેટલીએક શંકાએા તે મુનિરાજે દૂર કરી હુતી. તે મહાત્મા કેટલાએક દિવસ સુધી અમારા નગરમાં રહી થેાડા દિવસ પેહેલાં વિહાર કરી ચાલ્યા ગયા છે. ગઇ કાલે અધ્યાત્મ વિદ્યાનુ વાંચન કરતાં કેાઇ રથળે મારા વાંચવામાં એવું આવ્યુ કે, " આ જ-ગતમાં દરેક મનુષ્યે સુલભ અને દુર્લભ વસ્તુ જાણવી જીઇએ. "

આ વાંચતાં મારા હૃદયમાં શ'કા ઉત્પન્ન થઇ કે, આ જગત્માં સુલ ભ વસ્તુ શી હશે ? અને દ્રલ ભ વસ્તુ શી હશે ? એ મારે પાતાને પણ જાણવી જોઇએ. મે' તે વિષે ઘણા વિચાર કર્યો, પણ મારા હુદય માં કાઇ પણ વાત નિઃશ ક થઇ નહીં. છેવટે મે' વિચાર કર્યોકે, આ જગત્માં સ'સાર સુલભ છે અને માક્ષ દુર્લભ છે, તેથી એ અ'ને વરતને ઉદેશીને આ લેખ લખેલા હશે. તથાપિ મારા મનને સ તાય થયા નહીં. કારણુકે, સ સારની સુલભતા અને માેક્ષની દુર્લભતા પ્ર ખ્યાત છે. તેથી કાંઇ વિશેષ ચમત્કાર આવતા નથી, માટે આ લેખ નું રહુત્ય કાેઇ વિલક્ષણ છે. પછી મેં મારી ખુદ્ધિના અળથી ઘણે વિચાર કર્યો, તાે પણ મારી એ શ'કા દ્વર થઇ નહી' પછી હું એ મ· હાત્માને શાેધવાને બહાર નીકળ્યાે છું. તે મહાત્માં ઘણા દિવસ થયાં ચાલ્યા ગયા છે, તેથી તેમના પુનઃ સમાગમ થવાે અશકય જાણી હું જ ગલમાં ભમું છું. તેવામાં મારા પુષ્ય ચાેગે આપના મેલાપ થઇ આવ્યા છે. હવે આપ કૃપા કરી મારી તે શંકાને દ્વર કરાે. આ જ-ગત્માં સુલભ અને દુર્લભ વસ્તુ શી હશે? તે મને સારી રીતે સમ-જાવે જ્યાંસુધી મારા હુદયમાંથી એ શંકારૂપ શલ્ય દૂર થશે નહીં, ત્યાંસુધી મને શાંતિ થશે નહિ . "

તે આસ્તિક પુરૂષના આવાં વચન સાંભળી તે મહાત્મા હુદયમાં પ્રસન્ન થઇ ગયા. અને તરત તેઓ મુદુહાસ્ય કરતા ગાલ્યા—''ભદ્ર, તારી શ'કા ચાેગ્ય છે. તે' જે સુલભ અને દુર્લભ વસ્તુ વિષે લેખ વાં-ગ્યા હતા તે લેખના આશચ ગ'ભીર છે ' આ સ'સાર સુલભ છે અને સાક્ષ દુર્લભ છે ' એવા તેના સામાન્ય આશય નથી. હવે તે આશય હુ તને સ્પષ્ઠરીતે કહું', તે તુ' સાવધાન થઇને સાંભળ—'' આ જગ-તમાં વિવેક અને અવિવેક એવી બે ભાવ વસ્તુ છે. તેમાં ' આ દેહ એજ આત્મા છે ' એમ જે જાણુવું, તે અવિવેક કહેવાય છે. અને દેહ તથા આત્માના જે લેદ સમજવા, તે વિવેક કહેવાય છે. આ જ-ગતમાં સ'સારની અંદર આવિવેક સુલભ છે અને વિવેક દુર્લભ છે. ક-હેવાની મતલબ એવી છે કે, આ સ'સારમાં ' શરીર તેજ આત્મા છે, આ શરીર હું છું ' એવી જે ખુદ્ધિ તે સુલભ છે તેનું નામ અવિવેક કહેવાય છે તે અવિવેકને લઈને માણુસ '' હું ખાલું છું, હું વિચારૂ' છું એમ જે જાણવું, તેજ આત્મા છે. પરંતુ મન, વચન અને કાયાની સર્વ પ્રવૃત્તિ તથા નિવૃત્તિના જ્ઞાતા આત્મા છે, એમ નહી-'' આ પ્ર-માણે સમજે છે. વળી એ અવિવેકથી સ્વસ્વરૂપ તથા પરસ્વરૂપનું જ્ઞાન હાતુ' નથી. આવા અવિવેક આ સ'સારમાં સુલભ છે.

દેહું અને આત્માની ભિન્નતાને જણાવનારો વિવેક, કે જેથી "હું જ્ઞાનવાન છું, હું અવિનાશી છું, અને ભવાંતરને વિષે જનાર હાવા થી દેહેથી ભિન્ન છું, એવું માણસને જ્ઞાન થાય છે. "

" હે ભદ્ર, આવા વિવેક તથા અવિવેકનું સ્વરૂપ સમજવાથી માણસને તેના અધ્યાત્મ જ્ઞાનના પ્રકાશ થાય છે. "

મહાત્માનું આ વચન સાંભળી તે આસ્તિક પુરૂષ અતિ આનં-દ્વિ થઇ ગયા. તેના આસ્તિક હુદયમાં વિવેકનું સ્વરૂપ પ્રકાશી નીક-ળ્યું. તે વિનય પૂર્વ કે બાલ્યાે—'' ભગવન કૃપા કરી આ વિવેક તથા અવિવેકનું સ્વરૂપ મારા હુદયમાં કાયમ રહે, તેવા કાઇ ઉપાય અતાવા.

મહાત્માએ કહ્યું, ''ભદ્ર, મહાનુભાવથી યશાવિજય છ ઉપાધ્યાયે તે વિવેક તથા અવિવેકના સ્વરૂપને માટે એક શ્લેષ્ક કહેલા છે, તે તારા ક'ઠમાં સ્થાપિત કરી રાખ.—

આસ્તિક નરે ઊત્સાહથી જણાવ્યું,—''મહાનુભાવ કૃપા કરી તે શ્લાેક કહાે. "

પછી તે મહાત્મા નીચે પ્રમાણે શ્લાેક બાલ્યા હતા—

देहात्माद्यविवेकोऽयं सर्वदा खुझ जो जवे।

जनकोटयापि तट्जेद विवेक स्त्वतिदुर्ह्षेज्ञः ॥ १ ॥

અર્થ — ( દેહ એજ આત્મા છે ) ઇત્યાદિ અવિવેક આ સ'સા-રમાં સદા સુલભ છે. પર તુ દેહ આત્માના લેદ કાેટિલવથી પણુ પ્રાપ્ત કરવા દુર્લભ છે. ૧

મહાત્માના મુખથી આ શ્લેાક સાંભળી તે આસ્તિક આનંદમય થઈ ગયેા અને તેણે તે શ્લાેક કંઠસ્થ કરી લીધા હતાે. પછી તે મહા-ત્મા ત્યાંથી બીજે વિચરી ગયા અને તે આસ્તિક પુરૂષ નિઃશ'ક થઇ એ શ્લાેકનું સ્મરણ કરતાે પાતાના નગરમાં આવ્યા હતાે.

ગુરૂ—કહે છે, હે શિષ્યેા, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારે વિવેક તથા અવિવેકનુ' સ્વરૂપ જાણુવું જેઇએ. જ્યારે વિવેકનુ' સ્વરૂપ ત-મારા જાણવામાં આવ્યું એટલે તમને અધ્યાત્મ વિદ્યાનુ' પૂર્ણુક્ળ પ્રાપ્ત થશે.

**શિખ્યા**—ભગવન્. આપના દષ્ટાંતપૂર્વક કહેવાથી વિવેકનું સ્વ-રૂપ અમારા જાણવામાં આવી ગયું છે તથાપિ તે સ્વરૂપ અમારા હુ-કયમાં દઢ થાય, તેને માટે તે વિષે હુજી વિશેષ ઉપકેશ આપવાની કુ-પા કરા,

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્યા, જે આત્માને વિષે અવિવેકથી મિ શ્રતા ભાસે છે, તે વિકારને લઇને ભાસે છે. એટલે જ્યારે આપણામાં વિકાર પ્રબળ થાય છે, ત્યારે આપણને દેહમાં આત્મભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી કરીને પછી આપણા આત્મા મલિન થાય છે. જેમ આકાશ શુદ્ધ છે, પણ અંધકારની રેખાથી તે તેની સાથે મિશ્ર લાગે છે, તેવી રીતે આત્મા શુદ્ધ છે, પણ વિકારને લઇને અવિવેકથી તેનામાં મિશ્ર-તા ભાસે છે.

આ વખતે યતિ શિષ્યે વિનયથી પ્રશ્ન કર્યો ''મહાનુભાવ, આ શુદ્ધ આત્માને વિષે કર્મના વિલાસ શીરીતે લાગુ પડતા હશે? કારણુકે, જે શુદ્ધ હાેય તેને પછી મલિનતા શી રીતે લાગુ પડે ?

ગુરૂએ પ્રસન્ન થઇને પ્રત્યુત્તર આપ્યાે — હે શિષ્ય, તે ઉપર રા જા અને ચાંધાનું દ્રષ્ટાંત છે જેમ કાંઇ રાજા અનેક ચાદ્ધાઓને લઇને રણભૂમિમાં ચુદ્ધ કરવા જાય છે. તે વખતે રાજા પાતે ચુદ્ધ કરતા ન હે.ય પણ તેના ચાહાઓ ચુહ કરે છે તે ચાહાઓ જો વિજય મેળવે તેા તે રાજાના વિજય કહેવાય છે અને તેએ। હાર ખાય તાે તે રાજા-ની હાર થયેલી ગણાય છે. તેવી રીતે કર્મના સ્ક'ધોના વિલાસ શહ્ય આત્માને વિષે ગણાય છે તેથી જેનામાં વિવેકનાે વિલાસ પ્રગટપણ ઉદ્વાસ પામેલાે હાેય, તે પુરૂષ વિવેકના અળથી એવા ભ્રમને પ્રાપ્ત યતાે નથી. કારણકે, સર્વ પ્રકારના ભ્રમનું કારણ અવિવેકજ છે. જેમ ધત્તૂરાના રસને પાન કરનારાે પુરૂષ ઇંટ વિગેરે અધી વસ્તુઓને પી-લી ન્તુવે છે, અને તેથી તેને સુવર્ણના ભ્રમ થાય છે, તેવા રાતે જે પુરુષ અવિવેકી છે, તેને દેહાદિકને વિષે આત્માના અભેદરૂપ ભ્રમ થાય છે. ઉત્પાદ વ્યયરૂપ કર્મના ચાેગથી જીવ જયારે અશુદ્ધ પ**રિ**ણા-મને ગ્રહણ કરે છે, ત્યારે તે દેહને આત્મા માને છે અને પાતે સુવિ-ચાર રૂપ પર્વતથી પડી જાય છે. પરંતુ જે પરમ ભાવને એટલે સર્વ વિકારવર્જિત શુદ્ધ સ્વભાવ રૂપ ભાવને—ઇચ્છે છે, તે સુવિચાર રૂપ Sh K-319

પર્વત ઉપર આરૂઢ થઇ શકે છે. જે ઉપર આરૂઢ થવાથી ભવ્ય મનુ-પ્યને દેહાદિકને વિષે થયેલા આત્માના અભેદ રૂપ ભ્રમ દૂર થઇ જાય છે.

હે શિષ્યા, વળી આ આત્માની અંદર છકારક સારી રીતે પ્રવ-ત્તી શકે છે. કર્ત્તા, કર્મ, કરણ, સંપ્રદાન, અપાદાન અને અધિકરણ-એ છકારક કહેવાય છે. આત્મા પાતે વસ્તુતાએ અકર્ત્તા છે, તથાપિ જીવ તત્વના યાગથી કર્મના કર્ત્તા રૂપે દેખાય છે.

ક્રિયાના કર્મમાં તે આત્મા કર્મ રૂપે છે. જ્ઞાનાદિ સર્વ કાર્યનું સાધન છે, માટે કરણુકારક પણુ આત્મા છે. શુદ્ધ પરિણામનું દાન લેવાને પાતેજ પાત્ર છે, માટે આત્મ સંપ્રદાનકારક પણુ છે. પૂર્વ જ્ઞાનાદિકના પર્યાયથી ઉત્તરાત્તર પર્યાયને પામનારો આત્મા અપાદાન-કારક થાય છે. અને ચેતનપણુાના તથા નિત્યપણુાના તે આધાર છે, માટે અધિકરણુકારક પણુ આત્મા થઇ શકે છે. એથી, આત્મા, આ-ત્માને, આત્માવરે, આત્માને માટે, આત્માથી અને આત્માને વિષે જાણે છે, માટે એ છકારક તેનામાં સારી રીતે પ્રવત્તે છે.

ગુરૂની આવી વાણી સાંભળી તે શિષ્યેા હુદયમાં અત્ય ત પ્રસન્ન થઇ ગયા અને તેમણે તે વિષે વિશેષ ઉપદેશ કરવાની ગુરૂને પ્રાર્થના કરી તે ઉપરથી ગુરૂ નીંચે પ્રમાણે બાલ્યા—

હે વિનીત શિષ્યેા, એ વિવેકતત્ત્વ જે બરાબર સમજવામાં આવે તાે તેનાથી કેવાે લાભ થાય છે ? તેને ભાટે એક દષ્ટાંત મનન કરવા યાગ્ય છે—

વસ તપુરમાં દેવચ દ અને કર્મ ચ દ નામે એ મિત્રા હતા. તેઓને પરસ્પર એવી ગાઢ મત્રી હતી કે, જેથી તેઓ આસન, શયન, લાજન અને માનમાં સાથેજ રહેતા હતા. તે અનેના માતાપિતા ગુજરી ગયાં હતાં. તેમજ તેમને સહાદર અધુને બ્હેન કાંઇ હતા નહીં આથી તેમના વાસ સાથેજ થતા હતા. તેઓએ એવા નિયમ રાખ્યા હતા કે, એક માસસુધી દેવચ દ કર્મચ દને ઘેર રહે. અને પછી એકમાસ કર્મચ દ દેવચ દને ઘેર રહે. આ પ્રમાણે વારાફરતી તેઓ એક બીજાને ઘેર વસતા હતા. તેઓની સીઓ પણ તેમને લઇને પરસ્પર ગાઢ મેત્રોમાં જેડાઈ હતી. આ પ્રમાણે કેટલા-એક દિવસા વીતી ગયા પછી એક વખતે દેવચ દની સી બાધિગ્રસ્ત થઇ ગઇ. આથી કર્મચંદ પાતાની સ્રીની સાથે પાતાના વારા નહીં છતાં તેને ઘેર રહેવા આવ્યા. કર્મચંદની સ્રી પાતાની પહેનની જેમ ગણી દેવચંદની સ્રીની સારી સેવા બરદાસ કરતી હતી. દૈવચાગે એવું બન્યું કે, તે સ્રી આખરે મૃત્યુ પામી ગઇ. સ્રીના મરણથી દેવચંદને દુઃખ લાગ્યું, પણુ પાતાના મિત્ર કર્મચંદની સર્વ પ્રકારની રહાયથી તે થાડા દિવસમાં તે દુઃખ ભુલી ગયાે હતાે. અ'નેમાંથી કાઇને સ'ત-તિ ન હતી, તેથી સ'તાનને લઇને જે જે ઉપાધિ થવી બેઇએ તે તે-મને થતી ન હતી, આથી દેવચંદ પાતાના મિત્રને ઘેર કાયમને મા ટે રહ્યા.

દેવચ'દ સ્વભાવે સુસીલ અને ધર્મમાં આસ્તિક હતા. ધર્મની આસ્તાને લઇને તે આ સ'સારના દુઃખમય સ્વરૂપને સમજતા હતા; તેથી તેની મનાવૃત્તિ ચારિત્ર લઇ આત્મસાધન કરવાને ઉત્સુક રહેતી હતી. કર્મચ'દ પણુ ધર્મમાં આસ્તિક હતા, પણ તે સ'સારમાં રહી ધર્મ સાધન કરવાનું પસ'દ કરતા હતા. સ'સાર ત્યાગ કરી સાધું થઇ ધર્મ સાધન કરવાની તે વિરૂદ્ધમાં હતા, કારણકે, કાેઇ સુનિએ તેને પાતાના અનુભવથી એવા બાધ આપ્યા હતા કે, " વર્ત્તમાન કાળે ચારિત્ર લઇ સાધુ ધર્મ સાધી શકાતા નથી, તેના કરતાં ગૃહસ્થ ધર્મ માં વર્ત્તી ધર્મ સાધન સારી રીતે થઇ શકે છે. " આ બાધને લઇને કર્મચ'દના વિચાર ચારિત્રની વિરૂદ્ધ થયા હતા.

એક વખતે દેવચ'દે પાતાનાં મિત્ર કર્મચ'દને કહ્યું, " મિત્ર, હું સી રહિત હેાવાથી દુઃખી થયેા છું જોકે, તારા ઘરમા રહેતાં મને કાઇ જાતની હરકત આવતી નથી, તથાપિ યાવજ્્જવિત તારા ઘરમાં રહેવું અને તારા કુટુંઅની પાસે સેવા કરાવવી એ મને યાગ્ય લાગતું નથી. તેથી હું ચારિત્ર લઇ મારા આત્માના ઉદ્વાર કરવા પ્રય-ત્ન કરીશ અને મહાવતના મહાન માર્ગે પ્રયાણ કરી મારૂં પશ્ચિમ જીવન નિર્ગમન કરીશ. "

દેવચંદના આ વચન સાંભળી કર્મચંદ બાલ્યાે---મિત્ર, આ તારા વચનાે આપણી ગાઢ મેત્રીમાં કલંકરૂપ છે. આપણા મેત્રીભાવ શુદ્ધ છે. કર્ત્રિમ નથી. જયારે તારા હૃદયમાં આવા ભેદ ખુદ્ધિના વિ-ચારા ઉદલવે તા પછી આપણી મેત્રી કલંકિત ગણાય. લાકા આપ શું ઉપહાસ્ય કરે અને આપણુ અંતે નિંદાપાત્ર થઇએ, મિત્ર, તારે તારા હુદયમાં આવી ક્ષુદ્રશ કા લાવવી નહીં હું અને તું જીઠા નથી. સ હેાદર બંધુઓનાથી પણુ આપણેા ગાઢ સંબંધ છે. તું મારા કુટુંબ ને બાજરૂપ નથી, પણુ આધારરૂપ છે. અમે બંને સ્ત્રી પુરૂષ તને અમારા કુટુંબનેા ગણીએ છીએ. વળી હે મિત્ર, જો તું સંસારના ત્યા ગ કરી ચારિત્ર લેવા ઇચ્છતા હોતો તારી માટી ભુલ થાય છે. અંક અનુભવી અનગારુ નને ગુપ્ત રીતે કહ્યું છેકે, "વર્ત્ત માનકાળે ચારિ ત્ર ધર્મ યથાર્થ રીતે પાળી શકાતો નથી. ગુરૂ પરંપરા બદલાઇ ગઇ છે. પૂર્વના ગુરૂઓના શિષ્યા પરંપરાએ ઉતરતા ક્રમમાં આવી ગયા છે. સાધુ ધર્મના કરતાં ગૃહસ્થ ધર્મ સારો છે. ગૃહસ્થ સુખ સમાધિ ઓ જેવી રીતે ધર્મ સાધી શકે છે. તેવી રીતે ચારિત્રધારી સાધુ ધર્મ સાધી શકતો નથી. ચારિત્રનું સ્વરૂપ બદલાઇ ગયું છે. "એ ઉપકા રી મુનિની આવી સૂચનાથી મને નિક્ષય થયેા છેકે, કદિપણુ ચારિ ત્ર લેવા ઇચ્છા કરવી નહીં. "

કર્મચદના આવા વચન સાંભળી દેવચંદ વિચાર કરી બોલ્યા ---" મિત્ર, તારા વિચારને હું તદન મળતાે થતાે નથી. કારણકે, જે વી રીતે તને કાેઇ મુનિએ ચાઁરિત્ર ધર્મ લેવાનાે નિષેદ કર્યો છે. તેવી રીતે મને એક અનુલવી વિદ્વાન મુનિએ ચારિત્ર ધર્મ લેવાનાે બાેધ આપ્યા છે. તે મહાનુભાવે મને જણાવ્યું હતું કે, " ભદ્ર, જ્યાં સુધી ચારિત્ર લેવામાં આવતું નથી ત્યાંસુધી સ સારી ગૃહસ્થ કદિપણ ધર્મારાંધન કરી શકતાે નથી. ગૃહુસ્થાવાસમાં રહેલા પુરૂષને સંસારની **આ**ધિ **હપાધીને લઇને સમાધિ**થી ધમોરાધન થઇ શકતુ' નથી. સ'સા રની પ્રવૃત્તિમાં ગુ'ધાએલું ચિત્ત નિવૃત્ત થઇ ધર્મ**ે સાધવાને પ્રવૃત્તિ** કરી શકતું નથી. તેથીજ અનેક રાજાએાએ અને શ્રીમ'ત ગૃહસ્થાએ આખરે ચારિત્રતું શરણ ગ્રહણ કરેલું છે. અને તેમાંજ તેએ શાંતિ મેળવી આત્મ સાધન કરી શક્યા છે. તેમાં પણ જેએ ાસ સારના પાશ માથી દેવયાેગે મુક્ત થયા છે, તેમણે તેા ચારિત્રમાર્ગ સર્વ રીતે સુખાવહ થઇ શકે છે. હે મિત્ર, કદિ વત્તીમાનકાળ ચારિત્ર ધર્મ પાળવાને વિ ષમ હેાય, તાેપણ જે આત્માથી મુનિએા છે તેએાને એ વિષમવા અંતરાય કરી શકતી નથી. જેએ। સંયમનાે હેતુ ખરાબર સમજી ચા રિત્રધારી થયા છે. તેઓ કદિપણ પોતાના ચારિત્ર ધર્મની સ્ખલિત થઇ વિપરીત માર્ગે પ્રવર્તતા નથી, માટે મારા વિચાર ચારિવ લેવા

ને દઢ થયેલા છે. હું આશા રાખુ છું કે, તું મને તે કાર્યમાં સહાય બૂત થઇશ. "

દેવચંદના આવા નિશ્ચિત વચનાે સાંભળી કર્મચંદ બાલ્યાે-" મિત્ર, તારી શુભ ઇચ્છાના નિરાધ કરવા હું ઇચ્છતાં નથી, તથાપિ તારે તે વિષે દીર્ઘ વિચાર કરવાના છે. સાહસ કરીને મુનિધર્મના વિ-કટ માર્ગમાં પ્રવેશ કરવા નહીં. સુજ્ઞપુરૂષે લાંબા વિચાર કરી દરેક કામ કરવાનું છે. કારણુંકે, સાહસવડે કરેલા કામથી આખરે પશ્ચા-ત્તાપ થાય છે. બે તારા એ વિષે દઠ વિચાર હાેય તા આપણે કાેઇ વિદ્વાન અને શુદ્ધ ચારિતધારી મુનિને પુછી બેઇએ. પછી તું તારા વિચારને સફળ કરજે. "

તેમના આવા વચન સાંભળી તે મહામુ'ન પ્રસન્ન થઇને બેા-લ્યા—'' ભદ્ર, તમારા મનમાં શી શ'કા ઉત્પન્ન થઇ છે ? સશ'કજી-વાેને નિઃશ'ક કરવા એજ અમારૂં કત્તેવ્ય છે ''

મુનિના આવાં વચના સાંભળી દેવચ દ બાલ્યાે—'• ગુરૂમહા-રાજ, આ મારા મિત્ર કર્મચ દ કહે છે કે, વર્ત્ત માન કાળે ચારિત્રધ-ર્મ અ'ગીકાર કરવામાં લાભ નથી, કારણકે, તેમાં યથાર્થ રીતે ધર્મસા-ધન થઇ શકતું નથી. તેના કરતાં ગૃહસ્થાવાસમાં ધર્મારાધન સારીરી-તે થઇ શકે છે. માટે હાલ ચારિત્ર લેવુ' યાગ્ય નથી. અને મારા મ-ત એવા છે કે, '' વર્ત્તમાન કાળે પણુ ચારિત્ર ધર્મ અ'ગીકાર કરવા યાગ્ય છે. ચારિત્ર ગ્રહુણ કર્યા શિવાય સારીરીતે ધર્મારાધન થઇ શ-કતું નથી. કારણકે, સ'સારીજીવ સ'સારની અનેક ઉપાધને લઇને મનની સમાધિ મેળવી શકતાે નથી. "

મહાત્માએ કહ્યું, " શ્રાવકેા, તમે બ'ને જે આ તમારા જીદા જીદા વિચાર બતાવાે છે, તે તમારા અનુભવના વિચાર છે કે, બીજાના અનુભવના વિચાર છે, ? "

ળ'ને મિત્રા નમતાથી બાલ્યા—'' મહારાજ, આ ગમારા અનુભવ∙ ના વિચારા નથી પણ કાઇ મુનિઓના અનુભવના વિચારા છે. અમા બ નેને કાઈ જુદા જુદા મુનિએ જુદા જુદા વિચાર આપેલા છે. હવેએ ખ'ને વિચારમાં કરેા વિચાર શ્રેષ્ટ છે તે અમારી જાણવાની જિજ્ઞાસા છે" મહામૂનિ વિચાર કરી બાલ્યા--" ભદ્ર, તમાને જે જે મુનિએહ એ જીદા જીદા વિચાર દર્શાવેલા છે, તે ખંને સાચા છે, કારણકે, તે વાત અધિકાર પરત્વે લેવાની છે, ચારિત્રના મહાન ભારને સહન કર-વાને અસમર્થ એવા અધિકારીઓને માટે ચારિત્ર ધર્મ ઉત્તમ નથી. કારણ કે. તે ચારિત્ર ધર્મને વહન કરવાને। અધિકારી નથી, કારણકે તેવા ચપળ હદયના માણસથી ચારિત્રારાધન થઈ શકતું નથી. અ-ને તેથી તેનાથી સ સારી ધર્મી ગૃહસ્થ ઉત્તમ ગણાય છે કે જે દેશ-થી પાતાના વત પાલી શકે છે. તે ઉપરથી એમ સમજવું કે. વર્તમા નકાળે ચારિત્ર લેવુંજ ન બેઇએ પણ વર્ત્તમાનકાળે જો ચારિત્ર લેવા ના ઉત્તમ અધિકારીઓ હાય તાે તેમને ચારિત્ર ગહુણ કરવું તે શિ. વાય બીજાએ ગહુણ કરવું નહિ. અધિકાર વગર ગહુણ કરેલા ચારિ-રિત્રના નિર્વોહ થઇ શકતા નથી, જ્યારે ચારિત્ર લીધા પછી તેના નિ-વૌઢ ન થાય તેા તેના કરતાં ગૃહસ્થાવાસમાં રહેવું વધારે ઉત્તમ છે અને ગહસ્થાવાસી તેનાથી સારી રીતે ધર્મસાધન કરી શકે છે.

જે મુનિએ ચારિત્ર લેવાના પક્ષ બતાવ્યા તે પણ અધિકાર પરત્વ છે યાગ્ય અધિકારીએ અવશ્ય ચારિત્ર ગ્રહણ કરવું તેવાઓને ચારિત્ર વિના સુખ સમાધિએ ધર્મારાધન થઇ શકતું નથી.

આ તમારા અ'નેની શ'કાએાનુ' સમાધાન છે. અને મને લાગે છે, તેતમારા ઉપદેશક મુનિઓનો આશય એવો હશે હવે તમારે તે વિષે જરાપણુ શ'કા રાખવી નહીં. જો તમારા માંહે કાેઇ ચારિત્રના અધિકારી હાેય તેણે ચારિત્ર લેવુ' અને જે ગૃહાવાસમાં રહેવાતા અ ધિકારી હાેય તેણે ગૃહાવાસમાં રહેવુ' ''

ગુરૂના આવા વચન સાંભળી તે ખંને મિત્રા પ્રસન્ન થઇ ગયા

અને તે બંનેના હુદય નિઃશંક થઇ ગયા. પછી દેવચંદે અંજળિ જોડી વિન તિ કરીકે, મહાનુભાવ, મારે ચારિત્ર ગ્રહણ કરવું છે, હું તે-ના અધિકારી છું કે નહીં ? જો હું ચારિત્રના અધિકારી હું તા કૃપા કરી મને દીક્ષા આપા. આપના જેવા મહાત્માએા ઉપકારશીળ હાય છે. "

મુનિએ કહ્યું, " ભદ્ર, તારામાં જે શસ લેવાની શક્તિ હાય તા તું દીક્ષા ગ્રહણ કરજે. દીક્ષા ગ્રહણ કરવાથી તારે સજાવેલું અને તી-કુણુ ધારવાળું ખડ્ડ લેવું પડે છે. "

મુનિના આવાં વચન સાંભળી દેવચંદ અને કર્મચંદ આશ્ચર્ય પામી ગયા અને તેમણે ઇ તેજારીથી પુછયું, '' ભગવન, આપણા દયાધર્મની દીક્ષામાં વળી શસ્ત્ર લેવું પડે, એ વાત કેમ સંભવે ? આપના જેવા જૈનમુનિના વચનમાં કાંઈપણ મિથ્યા પ્રરૂપણ હાેય ન હી. તે છતાં અમારી અલ્પમતિમાં આપની વાણીના ગૂઢાર્થ સમજ-વામાં આવતા નથી. માટે આપ સ્પષ્ટરીતે અમને સમજાવા. ''

ાંને ભદ્રિક શ્રાવકાેની પ્રાર્થના સાંભળી તે મુનિ સાન દ વદને બાલ્યા—" ભદ્ર, જૈનદીક્ષાના સંચમ લેવા, તે અતિ દુષ્કર છે. આ-પણા જૈનવિદ્વાનાએ એ સંચમને સસ્તની ઉપમા આપેલી છે. તે સંચ્યમરૂપી સસ્તને વિવેકરૂપી સરાણથી સજાવવું જોઇએ. જ્યારે તેને વિવેકરૂપી સરાણથી સજાવવું જોઇએ. જ્યારે તેને વિવેકરૂપી સરાણમાં સજાવે છે, ત્યારે તે ધૃતિ એટલે સંતાષરૂપી ધારાવાળું તિક્ષ્ણ થાય છે. પછી એ સંચમરૂપ અસ્તકર્મરૂપ શત્રુને છે દન કરવાને સમર્થ થાય છે. કહેવાના આશય એવા છે કે, જો ચારિત્ર લઇ એ સંચમરૂપ અસ્તને બરાબર તીક્ષ્ણ કરે તા મુનિ કર્મરૂપી શત્રુઓના ઉન્છેદ કરવાને સમર્થ થાય છે. તેને માટે મહાનુભાવ શ્રી યશ્રાવિજયજી નીચે પ્રમાણે તેવાજ ભાવાર્થનું એક પદ્ય લખે છે—

## " संयमाखं विवेकेन, शाणे नोत्तेजितं मुनः । धृति धारोढवणं कर्म

शत्रुच्छेद्रहमं जवेत " ॥ १॥

અર્થ – વિવેકરૂપી સરાણે કરીને સજાવેલું, અને ધૃતિરૂપી ધા-રથી તીન કરેલું સંચમરૂપી મુનિનુ' અસ્ત્ર કર્મરૂપ શત્રુએાને છેદવાને સમર્થ થાય છે. " ૧

હે લદ્ર, આ મહાનુભાવ યશાવિજ્યજીના શ્લાેકના અર્થ હુદય માં સ્થાપિત કરી ચારિત્ર લેવાની ઇચ્છા રાખજે. વિવેક વિના સ'ય-મ સતેજ થઇ શકશે નહીં' '' તેમના આવા વચન સાંભળી દેવચ'દ અને કર્મચ'દ બ'ને સમજી ગયા હતા પછી તેમણે ગુરૂને ભક્તિથી વ'દના કરી ભિક્ષા આપી એટલે તે મહાનુભાવ તેમને ધર્મલાભની આશિષ આપી પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા હતા.

ત્યારથી દેવચંદ સંયમ સાધવાને વિશેષ ઉત્સુક થયેા હતા. પ છી કેટલેક દિવસે કેાઇ મહાત્મા મુનિના ચાેગ ચવાથી તેણે તેમની પાસે કીક્ષા ગ્રહુણ કરી હતી. તે વખતે તેણું પોતાના મિત્ર કર્મચંદ્રને કહ્યુંકે, '' મિત્ર, હવે હું બીજા છવનમાં પ્રવેશ કરૂં છું. મેં આજ સુધી તારે ઘર રહી જે તને શ્રમઆપ્યા છે, તેને માટે હું તને ખમાલું <u>છ</u>ું. આ જગતમાં તારા જેવા ઉપકારી મિત્રા ચાડા હશે. વળી મારે તને કહેવું જોઇએ કે, તારા હુદયમાં જે એવાે સિદ્ધાંત છે કે, '' વ ર્ત્તમાનકાળે સ'યમના માર્ગથી ગૃહાવાસમાં સારી રીતે ધર્માધન થઇ શકે છે. " આ સિદ્ધાંતને તું હુદયથી દૂર કરીશ નહીં કારણુકે, હાલ તારાે અધિકાર તે પ્રમાણે વર્ત્તવાના છે. અને તારાે ગૃહાવાસ એવા અનુકુલ છે કે, તું ગૃહાવાસમાં સારી રીતે ધર્મારાધન કરી શકીશ માટે તારી સમક્ષમાં કહેવું જાઇએ કે તારા ઘરમાં જે શ્રાવિકા છે તે ધર્મારાધન કરવામાં સહાયભુત થાય તેવી છે. મને તમારા ગૃહાવાસમાં રહીને એટલા બધા અનુભવ થયેલા છેકે, તમારા સદ ગુણી શ્રાવિકા તમારા ગૃહ—સ'સારમાં આભુષણ રૂપ છે. તે તેમને પ્રેમેસાધનમાં અને છેવટે આત્મ સાધનમાં ઉપયોગી થશે. ભદ્ર, જયારે તમારામાં વિવેકનું સ્વરૂપ પ્રગટ થશે એટલે તમે ચારિત્ર ઘ ર્મને માન આપવા તત્પર થશા. તે વખતે તમારા સંયમરૂપ અસને ઉત્તેજિત કરનાર વિવેક તમને ચાસ્ત્રિ ધર્મના અધિકાર આવશે. એટ-લે તમે પાેતેજ મારી જેમ સંયમ માર્ગના પક્ષવારી થશા, ''

આ પ્રમાણે કહી દેવચંદ દીક્ષિત થઈ તે મહાત્મા મુનિની સાથે વિહાર કરી ચાલી નીકલ્યા હતા. પછી કર્મચંદ પાતાના ગૃહા વાસમાં ચિરકાળ રહેા હતા. અનુક્રમે તેને એક પુત્ર થયા હતા. પુત્ર જયારે યાેગ્ય વયના થયા. ત્યારે તે કર્મચંદના હૃદયમાં વિવેક વિલા- સ પ્રગટ થતાં તેણુ પાતાના પુર્વમિત્રતે દેવચ'દ કે જે દેવલિજયજીના નામથી મુનિ થયા હતા. તેનીજ પાસે તેણુ ચાસ્ત્રિ ગ્રહણ કર્યું હતું. જે પુર્વના મિત્ર ગુરૂ શિષ્ય રૂપે પારમાર્થિક મૈત્રી ધારણ કરી આ સ'સાર સાગરને તરી ગયા હતા.

ગુરૂ કહે છે, હે શિષ્યેા, આ દષ્ટાંત ઉપરથી તમારે એટલાે બાેધ લેવાના છે કે આત્માના ઉદ્ધાર કરનારા જીવે વિવેક ધારણ કરી ચા-રિત્ર ધર્મને અંગીકાર કરવાના છે. જ્યારે વિવેકથી દેહ તથા આત્મા ના લેદ સમજવામાં આવે છે, ત્યારે સંચમ માર્ગને સુખે સાધી શકા ચછે. તે માટેજ મહાનુભાવ યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય લખે છે કે ''વિ વેકરૂપી સરાણથી ઉતેજિત કરેલ સંચમરૂપ અસ્ત્ર કર્મને છેદન કર-વાને સમર્થ થઇ શકે છે. ''

ગુરૂની આ વાણી સાંભળી બ'ને શિષ્યેા હુદયમાં પ્રસન્ન થઇ ગયા અને વિવેક તત્ત્વને મેળવવાને ઊત્તમપ્રકારની ભાવના ભાવવા લાગ્યા પછી તેમણે અ'જલિ જેડી કહ્યુ'—

**શિષ્યા** – " ભગવન, આપે અમાને દર્ષાત પુર્વક જે વિવેક-નુ' સ્વરૂપ બતાવ્યુ' છે, તે સાંભળી અમારા આત્મા પરમ આનંદના અનુભવ કરે છે અને આપના મહાન ઉપકાર વાર'વાર સ્મરણ કરી ગુરૂ ભકિતરૂપ ગ'ગામાં પુનઃ પુનઃ સ્નાન કરવા ઇચ્છા થાય છે.

ગુરૂ —શિષ્યા, હવે તમારા પવિત્ર મનાવૃત્તિ જોઈ મને હુદયમાં અત્ય ત સ તાષ ઉત્પન્ન થાય છે. તમારા જેવા ઉત્તમ અધિકારી શિ-ષ્યાને બાધ આપવામાં મને અતિ ઉત્સાહ પ્રાપ્ત થાય છે. કહા હવે તમારી શી જિજ્ઞાસા છે ?

**શિષ્યા**—ંજે આપની ઇચ્છા હાેય તાે હજી પણ તે વિવેક ઉપર વિશેષ ઉપદેશ આપવા કૃપા કરાે.

ગુરૂ—પ્રિય શિષ્યેા, એ વિવેક તત્ત્વનાે ઉપદેશ એવાે વિશા ળ છે, કે, તે ઉપર જેટલું વિવેચન કરીએ, તેટલું થઇ શકે તેમ છે.

શિષ્યા--ભગવાન, જે એમ હાય તેા હજુ કાઇ બીજુ દ-ષ્ટાંત આપી એ ઉપયાગી વિષયને પક્ષવિત કરી અમાને કૃતાર્થ કરા. એ વિષે આપની વાણીરૂપ સુધાનું પાન કરતાં અમાને જરાપણ તૃપ્તિ થતી નથી.

Sh. K.-34

**ગુરૂ—**હે <mark>વિની</mark>ત શિષ્યા, સાંભળા, ત્યારે હું તમાને તે વિષે બીં<mark>ને પણુ એક</mark> દષ્ટાંત પૂર્વક બાધ આપું.

એક મહા વનમાં **તપાધન** નામના એક તાપસ તીવ તપ કરતા હતા. તેના હુદયમાં સકામ વૃત્તિ હતા. કાઇપણ કામના સિદ્ધ કરવાની ઇચ્છાથી તેણે મહાતપ આદયો હતા. એક વખતે કાઈ મુનિ તે સ્થળે આવી ચડયા. તે તાપસની મનાવૃત્તિ જ્ઞાનના અળથી મુનિ-ના જાણવામાં આવી ગઇ તરત તે મુનિ તેના ઉપકાર કરવાની ઇચ્છા-થી તેની પાસે આવી ઉભા રહ્યા. ક્ષણવાર તેની તરફ દષ્ટી કરી એટ-લે તે તાપસ બાલ્યા—" મહારાજ, શું જીવા છા ? જે તપ હું કરૂં છું, તેવું તપ કરનારા સાંપ્રતકાળે થાડા તપસ્વીઓ છે. મારાં તપના પ્રભાવ દિવ્ય છે. તે દિવ્ય તપના યાગથી જે શક્તિ તમને સંચમથી મળવાની નથી, તેવી શક્તિ મેળવવાને હું ભાગ્યશાળી થવાના છું. "

્તાપસના આવા વચનાે સાંભળી તે મહાસુનિ મૃદુહાસ્ય કરતાં

આ સ્થા—" ભદ્ર, તારે તપસ્યા કરી કેવી શક્તિ મેળવવાની છે ? તે વાત જે કહેવા ચાગ્ય હાય તા મારી આગળ નિવેદન કર. " તાપસ ઉત્સાહથી બાલ્યા—" હું આપની આગળ તે શક્તિ ખુશીથી કહેવા ઇચ્છું છું. સાંભળા—આ જગતમાં કેટલાએક નિગુંણી અને મૂર્પ લાકા વસવ સુખ મેળવી સ્વતંત્ર પણે વર્ત્ત છે. તેઓ પોતાના વૈભવ ના ગર્વથી કાઇને ગણતા નથી અને કાઇને આદર આપત નથી. તે વા લોકોના પરાભવ કરવાની મારી ઇચ્છા છે. હું એવા સમૃદ્ધિ અ ને વેભવ વાળા થાઉ કે, જેથી તે બધા ગર્વિષ્ટ લોકોના ગર્વ ઉતારી નાખું. સર્વનું ધનબળ અને અભિમાન મારી આગળ ચાલે નહીં. આવા ઇરાદાથી આ મારી પ્રવૃત્તિ છે. આ ઉગ્ર તપનું નિશાન પણ તે વુંજ મેં મનાગત કર્યું છે. "

તાપસના આવા વચના સાંભળી તે મુનિ મદહાસ્ય કરતાં બાલ્યા —" ભદ્ર, તારી તપાેધારણા મારા જાણવામાં આવી, પણ તેથી તને ભારે દુઃખ થશે. આવા કષ્ટસાધ્ય તપનું તે સામાન્ય કળ મેળવવાની ઇચ્છા રાખી છે. જે ધારણા તારી બુદ્ધિમાં જાગ્રત છે, તે ધારણા પરિણામે તને ભારે હાનિ કરશે. ''

તાપસે ખિન્નવકને જણાવ્યું, "મહારાજ, આપ આવા સંયમ-

ધારી થઇ આવા હલકા વિચાર કેમ દર્શાવા છા ? આપના આવા વચન ઉપરથી જણાય છે કે, આપને સમૃદ્ધિના પૂર્ણ અનુભવ નથી. સમૃદ્ધિના વિશાળ સુખના અનુભવી આવા વચના બાલે નહિં. ''

મહામુનિ પ્રસન્ન વદને બાલ્યા—બદ્ર, જ્યાંસુધી તમને સ'ય મમાર્ગના અને તત્ત્વવિલાસના પૂર્ણ અનુભવ થયા નથી, ત્યાંસુધી તમારા હુદયમાં આ વિચારા આવે છે, પણ જ્યારે સ'યમ અને તત્ત્વ ના સ્વરૂપનું તમને ભાન થશે, ત્યારે આવા હાનિકર્ત્તા વિચારા પ્રગટ થશે નહિં.

તાપસે પુઃન પ્રશ્ન કર્યો, ''મહારાજ, દરેક ઉત્તમ મનુષ્ય કાંઈ-પણુ લાભ મેળવવાને પ્રવૃત્તિ કરે છે. તાે તમારી આ સ'યમને વિષે પ્રવૃત્તિ કેવા લાભને માટે છે ? સ'યમ સાધવાથી શાે લાભ થાય ? અને તેથી સાધકને શારીરિક તથા માનસિક શાે લાભ સ'પાદન થઇ શકે ?

મહા મુનિ પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા—" તાપસ, સ'યમથી શારી-રિક અને માનસિક જે લાભ થાય છે, તેવા લાભ પ્રીજા કાઇથી પણુ થઇ શકે તેમ નથી. તમે વૈભવથી જે લાભ મેળવવા ધારા છા, તેના-થી સ'યમવડે લક્ષ ગણા લાભ મેળવી શકાય છે.

તાપસે ઇ તેજારીથી પુછયું, " મહારાજ, સંયમથી તેવાે શા લાભ મેળવી શકાય છે? તે ખાબત સ્પષ્ટ કરીને સમજાવા.

મુનિએ કહ્યું, '' ભદ્ર, જે સંપત્તિ તથા વેસવને તું ઇ≈છે છે તે પરિણામે દુ:ખદાયક છે, સંપત્તિ અને વૈસવથી પરિપૂર્ણ એવા મનુષ્યાની ગુપ્ત ચિતા કેવી હાય છે ? તેના તને અનુસવ નથી, તેઓ પાતાની સંપત્તિના રક્ષણ માટે સદા ચિંતાતુર રહે છે, સદા કાળ તેની ચિંતાથી તે શરીરને શાેષવે છે. તેના કરતાં સંપત્તિ વિનાના માણુસ જે સુખ મેળવે છે, તેવું સુખ તેને કદિપણુ મળતું નથી. સં-પત્તિવાળા માણુસના જ્યારે શરીર અને મન બ'ને ચિંતાતુર રહે, ત્યારે તેને સંપત્તિ શા કામની ? હુદય નિશ્ચિંત રહે અને મનાવૃત્તિ ઉપર કાઇ જાતની ચિંતાના ભાર હાય નહિં, ત્યારેજ માણુસ સુખી થવાને લાયક થાય છે. જો તમે તેવી સંપત્તિને માટે આવું કષ્ટ સાધ્ય તપ આચરતા હાતો, તે તમારી માટી ભુલ છે. આ જગતમાં ઉત્તમ વિદ્વાના અને જ્ઞાનીઓ જેને ધિક્કારે છે અને જેના ત્યાગ કરવા પ્ર યત્ન કરે છે, તેવી સ'પત્તિ મેળવવા આવું ભારે કષ્ટ સહન કરવું, તે માટા પૂર્વત ઉપર ચડી ઇ'ગારીયાનું ફળ મેળવવા જેવું છે ભદ્ર, ત-મારા હુદયમાં આ વિષે દીર્ઘવિચાર કરા અને અજ્ઞાન તપના ત્યાગ કરી દેવા. જો તપસ્યા કરવાનીજ તમારી ઇચ્છા હાયતા નિષ્કામ વૃત્તિ-થી તપસ્યા કરા. કાઇપણ જાતની કામના રાખી તપસ્યા કરશા નહિ. માત્ર પરમાત્માના સ્વરૂપનું ધ્યાન કરી ઉગ્રતપસ્યા કરવાની પ્રવૃત્તિ કરો, એથી તમારા આત્મા શાહ્યત સુખ મેળવી શકશે.

હે ભદ્ર, જે તમારે આત્મસાધન કરવાની ઇચ્છા હેાય અને મનેાવૃત્તિને શાંતિસુધાના મહાસાગરમાં મગ્ન કરવી હાય તા તમે સ'-યમના પવિત્ર માર્ગને ગ્રહુણુ કરજો. એ સ'યમ તમારા જીવનને શાંતિ આપી સઠા આન'ઠમય બનાવશે.

ં આ પ્રમાણે કહી તે તાપસે તે મહામુનિના ચરણમાં વ'દના ક-રી અને પછી તેણે અ'જળિ જેડી કહ્યું, '' મહાનુભાવ, કૃપા કરી મને સંયમની દીક્ષા આપા. ''

મહામુનિએ કહ્યું, '' ભદ્ર, આ વખતે તને સ'યમ આપવા યાગ્ય નથી. કારણુકે, સ'યમને બાંધી રાખવાનું તારીપાસે કાઈપણ સાધન નથી. જ્યાંસુધી તને એ સાધન પ્રાપ્ત થશે નહીં ત્યાંસુધી તને સ'યમ આપવા યાગ્ય નથી.

તાપને પ્રશ્ન કર્યો-મહારાજ, વળી શું સ'યમ અધાતા હશે ?

સ ચમ એ શી વસ્તુ છે ? કે જેને બાંધવાની જરૂર પડે ? અને ૃતેને ગાંધી શકે તેવેા પદાર્થ આ જગતમાં કયેા હશે ?

મહાસુનિ બાલ્યા—" ભદ્ર, સંયમ એ દ્રવ્યરૂપ નથી, પણ ભાવરૂપ છે. જે ભાવરૂપ હાય, તેને બધન પણ ભાવરૂપજ હાેલું જે-ઇએ. તેથી સંયમને બાંધવાનું એક ભાવસાધન છે, તે સંપાદન કર-વાથી યાવજ્જીવ સંયમ સ્થિર રહી શકે છે. તે વસ્તુ તે વિવેક છે. વિવેકના બધનથી સંયમ બધાય છે અને તેથી તે જાવજીવ સુધી અચળ રહે છે.

**તાપસ** બાલ્યાે—મહામુનિ, તે વિવેક શી વસ્તુ છે? તે મને સમજાવાે.

મુનિએ પ્રસન્નનાથી જણાવ્યું,'' ભદ્ર, આ દેહ અને આત્મા જીદો છે, એવું જે જ્ઞાન તેવિવેક કહેવાય છે. એ વિવેકને લઇને મનુ-ખ્યના હુદયમાં વૈશગ્ય ભાવના દઢ રહે છે અને તેથી તેનામાં સ'યમ-ની સ્થિરતા ચિરકાળ ટકી શકે છે.

મહામુનિની આ વાણી સાંભળતાંજ તે તાપસ આન'દિત થઇ ગયાે અને તેના હુદયમાં વૈરાગ્યભાવ સ્કુરી આવ્યા અને તરતજ તે સુનિને વ'દના કરી બાલ્યાેેે અહાંનુભાવ, હવે હું વિવેકના શુદ્ધ-' સ્વરૂપને સમજ્યો છું. એ વિવેકના પ્રકાશ મારા હદયમાં પડયા છે. એથી હવે હું સંચમના પૂર્ણ અધિકારી થયેા છું. આ અજ્ઞાન તપ ક-રી આ ક્ષણિંક દેહને ચ ચળ સુખ આપવાની જે મારી ઇચ્છા હતી, તે હવે નાખુદ થઇ છે. મારા જીવનની મલિનતા હવે દ્વર થઈ છે. મારા હદયના અ'તર્ભાગમાં વિવેકના પ્રકાશ પડવાથી મારી વૃત્તિ ઇ-ચ્છા રહિત થઇ ગઇ છે. પરમાત્મા જ્ઞાન સ્વરૂપ છે અને પરમાત્માના અને આપણા આત્માના અખંડ સંબંધ છે, તેથી યથાર્થ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છનારે ઇંદ્રિય દ્વારા મનનાે અને વિષયાેના સંબંધ ન સેવ તાં મનના અને આત્માના સંબધ સેવવા જોઇએ. "એવું મને ભાન થઇ આવ્યું છે. ઇંદ્રિયાે જ્યાંસુધી વિષયામાં આસક્તિ-વાળી હાેય છે, ત્યાંસુધી મન આત્માના સંબંધને સેવતું નથી એવી મને ખાત્રી થઇ છે. યથાર્થ જ્ઞાન થવામાં વિષયેા તરક વિરામ એ પ્ર થમ મને અનિવાર્ય સાધન છે. એવી મારા મનને પ્રતીતિ થઇ ગઇ

છે. હવે હું મારા અજ્ઞાન તપના અધકારમાંથી મુક્ત થવા તૈયાર થ-ચાે છું મેં મહાન કષ્ટ વેઠીને આજસુધી ઉગ્ર તપ કર્યું, તે મારી મન નની નિર્મળતા હતી, એવું મારા જાણવામાં આવ્યું છે. આ ખધા મારા અવિવેકના પ્રભાવ હતા, અને તે અવિવેકે મારા મનને કામ-નામાં આસકત કરી દીધું હતું. હવે મારા હદયમાં વિવેકનાે વિલાસ પ્રગટ થવાથી દેહ અને આત્મા જીદા જીદા છે, એવી મને પુર્ણ પ્ર-તીતિ થઇ છે. ઇંદ્રિયાેના વિષયાેનું ભાેગસ્થાનરૂપ આ દેહ છે અને તે-માં મમત્વ રાખીવર્તવું,તે ખરેખરૂં અજ્ઞાન છે. એમ અજ્ઞાનને વશ થઇ મે' મારા હુદયમાં સકામવૃત્તિ ધારણ કરી હતી. હે મહાનુભાવ, આપે મારા ઉપર મહાન્ ઉપકાર કર્યો છે. આપના ઉપકારથી વિવેકરૂપ અમૃતનું સિંચન મને પ્રાપ્ત થયું છે. મારા હૃદયનું, મારા વચનનું, અને મારી કાયાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ મારા સમજવામાં આવ્યું છે. મારી ઇંદ્રિયેાએ મારા મનની સહાય લઇ મને સકામવૃત્તિમાં ધક્કેલ્યે৷ હુ-તાે અને તેથી મેં આ દેહને વૃથા કષ્ટ આપનારૂં મહાતપ આચર્શ. હતું, એ બધી બાબત મારા વિવેકીજ્ઞાનથી મારા સમજવામાં હવે આવ્યું છે. "

આ પ્રમાણે કહી તે તાપસ મુનિના ચરણમાં પડયાે અને પાે-તાને દીક્ષા આપવાની મુનિને વિનંતિ કરવા માંડી. તાપસનાે આવેા આગ્રહ જોઇ મહામુનિ બાલ્યા—

ભદ્ર, તારામાં વિવેકનું સ્વરૂપ પ્રગટયું છે, એવી મને તારા ભાષણુ ઉપરથી ખાત્રી થાય છે. હવે હું તને ચારિત્ર આપીશ. મે આપેલા ચારિત્રથી તારા આત્માને વિષેષ ગુણુ પ્રાપ્ત થશે. જોકે, વિ-વેકના વિલાસથી તું હવે ચારિત્ર રત્નને સાચવવાને સમર્થ થયેા છું, તથાપિ પુઃન તારામાં એ પવિત્ર વૃત્તિ જાગ્રત રહે તેવા હેતુથી હું તને જે બાધ આપું, તે તું ગ્રહુણુ કરજે. પ્રથમ તું આત્મા અને દેહને લિ-જો બાધ આપું, તે તું ગ્રહુણુ કરજે. પ્રથમ તું આત્મા અને દેહને લિ-જો માનજે અને તેમના જીદા જીદા ધર્મ સમજી તારી મનાવૃત્તિને તેમની તરક પ્રવર્ત્તાવજે. આત્માના અનુગ્રહુ પ્રાપ્ત કરવા આત્માવ-લંખી થજે. આત્મામાં બ્રહ્યા રાખી આત્માનાજ આશ્રય લેજે. વિષ-યાની આસક્તિ ત્યજી અને વિષયાનું ચિત્તન છાડી આત્મ સ્વરૂપનું મનન કરજે. જ્યારે તું વિવેક પૂર્વક આત્માના સ્વરૂપને જાણીશ એટલે તારા હુદયમાં આત્માના ગુણુના પ્રકાશ પડશે.

હે ભદ્ર, હું તને ચારિત્ર આપું એટલે તું એમ જાણજે કે, હું હ-વે બીજા જીવનમાં પ્રાપ્ત થયેા હું, તારૂં ચારિત્ર જીવન તારા ઉદ્ધાર ના ટુંકા રસ્તા તને અતાવશે. પર્વતના શિખર ઉપર પંહાંચવાના ટુ કે રસ્તાે પ્રાપ્ત થતાે હાય તાે, લાંબા રસ્તાે લેવાનું કચાે ખુદ્ધિમાન્ પુરૂષ પસ દ કરશે ? તે છતાં કેટલાએક અજ્ઞાની મનુષ્યાે જ્ઞાનગિરિના શિખરે પહેાંચવા માટે ટુંકા માર્ગ લેવાને અદલે લાંબા માર્ગજ ગ્ર-હુણુ કરે છે. તેમનું આતમ સ્વરૂપ જ્ઞાનના અખ્રુટ ઝરા છતાં તેઓ તેના અલક્ષ કરી જ્ઞાનને માટે વલખાં મારે છે કેટલાએક અમુક પુન સ્તકમાંથી જ્ઞાન થઇ જશે અથવા અમુક મુનિનેા સમાગમથી બાેધ થઇ જશે, એમ જાણી તેએા સૈકડાે પુસ્તકાે વાંચે છે. અને ઘણા સુ-નિવરાના સમાગમ કરે છે, અને તેથી કદિ જ્ઞાન કે બાધ થાય છે, પ-**ણ તે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાના લાંગા માર્ગ છે, પ**ણ આત્મામાંથી પ્રકાશ પામતું અનુભવ જ્ઞાન મેળવવાના એ માર્ગ નથી. એ માર્ગ શુદ્ધ ચારિત્રના યાગથી પ્રાપ્ત થાય છે, ચારિત્રનાે ખરાે અર્થ સમજી તે પ્ર-માણે વત્તી પાતાના આત્મા સાથે સ'અ'ધવાળા થવું, એજ જ્ઞાન પ્રા-પ્ત કરવાના ટું કા માર્ગ છે. તેથી હે ભદ્ર, તારે ચારિત્રના ગુ-**ણુથી એ ડુ**ંકા માર્ગ મેળવવાના છે. અધ્યાત્મ જ્ઞાનના પવિત્ર પ્રકો-શ તારા હુદય ઉપર પાડવાના છે, તેથી તું તારા સત્ય સ્વરૂપને એા-ળખી શકરો.

આવા તે મહાત્માનાં વચનાે સાંભળી તે તાપસને વિશેષ સ'-તેષ પ્રાપ્ત થયેા. પછી તે ભક્તિભાવથી ઉદ્ધાસિત થઇ પોતાના ગુરૂના ચરણુમાં નમી પડયાે. પછી તે મહાત્માએતે તાપસને ચારિત્ર આપ્યું હતું. તે તાપસે ચારિત્રથી અલ'કૃત થઇ પાતાના પશ્ચિમ જીવનને સુધારી સ્વર્ગીય સુખ સ'પાદન કર્યું હતું.

ગુરૂએ કહ્યું, ''હે શિષ્યેા, આ દર્ષ્ટાંત ઉપરથી તમારે સમજવાનુ' છે કે, વિવેક એ ખરેખરૂ' તત્ત્વ છે. અને આત્માના સવેાત્તમ ગુણુ છે, જ્યાં સુધી વિવેક પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યાંસુધી બીજા ખધા ગુણા નિરર્થંક છે વિવેક વગરના ગુણા આત્માને લાભકારક થઇ શકતા નથી. એટલુંજ નહીં પદ્યું નિર્વિવેકી આત્માઅધ્યાત્મ બાધની યાગ્યતા ધારી શકતાેનથી. ગુરૂની આ વાણી સાંભળી તે અંને શિષ્યા ઘણા પ્રસન્ન થઇ ગયા અને તેમણે ગુરૂના ચરણુકમળમાં વંદના કરી હતી.

~\_\_\_\_\_



## સપ્ત ચત્વારિ શત્ ભિંદુ—વિસ્મરણ.

ગૃહુસ્થશિષ્ય — " ભગવન્, મારે આપને કેટલુંએક પુછ-વાનુ છે, પણ તે મારા સ્મરણમાં આવતુ નથી. કાઈ કાઇવાર મારી સ્મરણશકિત મંદ પડી જાય છે. તેથી મને ઘણાજ ક'ટાળા આવે છે. તાે આપ કૃપા કરી એવા ઉપાય બતાવા કે જેથી મને કાઇ વાત વિ સ્મરણ ન થાય.



રૂ—હે વિનીત શિષ્ય, આ જગતમાં કેટલીએક વાત વિસ્મરણ્ કરવા જેવી છે અને કેટલીક વાત સ્મરણ્ રાખવા જેવી હેાય છે. તેથી મનુષ્યને સ્મરણશક્તિ-ની સાથે વિસ્મરણ થવાની પણ જરૂરછે. જે મનુષ્ય-માં વિસ્મરણ થવાનું ન હાત તા તેઓ વિશેષદુ:ખી

થાત. વિસ્મરહ્યુને લઇને કેટલાએક આત્માએા સુખી થયા છે, થાય છે અને થશે.

ગૃહસ્થશિષ્ય — ભગવન, આપનાં આ વચન સાંભળી મને આક્ષર્ય થાય છે. કારણકે, વિસ્મરણ થવુ' એ પ્રમાદ છે અને જગત-માં તે માટામાં માટેા દુર્ગુણ છે. તેને આપ લાભકારક ગણા છા, એ મને આક્ષર્ય થાય છે. તે વિષે આપ કૃપા કરીને સમજાવા.

ગુરૂ—પ્રિયશિષ્ય, વિસ્મરણથી કેવા લાભ થાય છે અને મનુ-ષ્ય આત્માંને તે કેવું ઉપયાગી છે ? તે તું ધ્યાન દઇને સાંભળ. આ જગત્માં મનુષ્યાના માટા ભાગ સ્મરણશક્તિને કેળવવાને પ્રયત્ન ક-રતા જોવામાં આવે છે, પણ કાઇ વિસ્મરણના લાભના વિચાર કરતું નથી પરંતુ વ્યવહારમાં અને ધર્મમાં ઉત્તમ પ્રકારના લાભ પ્રાપ્ત ક-રવા માટે સ્મરણશક્તિને કેળવવાની જેટલી આપણે અગત્ય છે, તે

## વિસ્મરણ.

ટલી અથવા તેથી પણ વધારે વિસ્મરણની કળા શીખવાની આપણે અગત્ય છે. વિસ્મરણની કળા ન જાણવાથી આજે ઘણુ મનુષ્યા દુ:ખી તથા પરિતાપને સહન કરતાં દક્ષિએ પડે છે.

આ સ'સારમાં જે પ્રસ'ગા આપણને અપ્રિય છે જે વસ્તને સંભારવાથી અથવા ચિંતન કરવાથી આપણું હુદય સંતાપવડે પ્રજવ-લિત થાય છે આ સર્વ પ્રસંગા અને પદાર્થો મનુષ્યે વિસરી જવા નેઇએ. એવા પ્રસ ગાનું વિસ્મરણ કરવાથી આત્માને સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. સ'સારને અ'ગે કેાઇપણું કુસ'ગથી અથવા કાેઇ કુગુરૂના ઉપદેશથી આ પ્રમાણે દુરાચાર સેવ્યા હાેય, કાેઇને અપ્રિય વચનાે કહ્યાં હેાય અને કાેઇનાં દીલને દુભાવ્યાં હાેય, એ પ્રસ'ગાે સ્મરણુમાં રાખવાના કરતાં વિસ્મરણ કરવાથી વધારે લાભ છે. એમ કેટલાએક-ની માન્યતા છે- તથાપિ જે નઠારા પ્રસંગા આપણા પ્રમાદથી કે ગફલતથી થયા હાય, તેને સ્મરણ કરવાની પણ આવશ્યકતા છે, એમ કેટલાએક કહે છે. પણ આ વાત અધિકાર પરત્વે છે. નઠારા પ્રસંગાેન ને અનુભવનારા માણસ જે ઉત્તમ પ્રસંગમાં જેડાયે। હાય. અથવા તેના મનના પરિણામ ઉત્તરાત્તર શભ માર્ગે પ્રવર્ત્તતા હાય તા તેવા માણસે પછી તે નઠારા પ્રસંગોને સ્મરણમાં રાખવાની જરૂર નથી. કારણકે, તેવા માણસને નઠારા પ્રસંગાેનું સ્મરણ શુભ પરિણામના ભંગ કરનારૂં થઈ પડે છે અને તેથી તેને ઘણીજ હાનિ થવા સંભવ છે.

જે અધિકારી એવા હાેય કે જેણે નઠારા પ્રસ ગાે અનુભવ્યા હાેય, પણ જો તે શુભ પરિણામી ન હાેય, તાે તેણે તેવા પ્રસ ગાેનુ વાર'વાર સ્મરણ કરી હુદ્દયમાં પશ્ચાતાપ કરવાે જોઇએ. એથી કરીને તે શુભ પરિણામી થઇ શકે છે.

જે આ સ'સારના ત્યાગ કરી ચારિત્રધારી થયા હાય, તેણુ સ' સારને લગતા વિષયાપયાગ તયા ગહાવાસમાં પાતે અનુભવેલા ગ્રુપ્ત સુખ પુનઃ સ્મરણ કરવાં ન જોઈએ; એના સ્મરણથી વખતે મનાવૃત્તિ વિકારી બની જાય છે અને તેથી ચારિત્રના ભ'ગ થઇ જાય છે. આવા હેતુને લઇને મહાનુભાવ જિનભગવ'તે પાતાની સૂત્રવાણીમાં કહ્યું છે કે, "ચારિત્રધારી સાધુએ પાતાના દેશના, નગરના, અને સગાસ-બ'ધીઓના પ્રસ'ગ ન રાખવા. " કારણકે, એ સર્વના પ્રસ'ગથી Sh K.-૩૯ મુનિને પુર્વની અનુભૂત અવસ્થાનું સ્મરણ થઇ આવે છે અને તેથી તેની મના વૃત્તિ વિકારી થઇ જાય છે.

ગૃહુસ્થ અધિકારીને પણ કેટલાએક પ્રસ'ગેો ભુલી જવાની જ-રૂર છે. ગૃહાવાસને લઇને અનેક પ્રકારના શુભાશુભ પ્રસ**ંગો** આવ્યા વિના રહેતા નથી. કેાઇએ કટુ વચન કહ્યું હાેય, કાેઇએ અપમાન ુકર્યું હોય, કેાઇએ દુષ્ટ વર્ત્તન ચલાવ્યું હોય, અને કાઇએ અવર્ણ-વાદ કે નિંદા કરી હોય, આવા પ્રસંગો તત્કાળ વિસરી જવામાં લાંગ છે. જો એ વાત્તીનું પુઃન પુઃન સ્મરણ કરવામાં આવે, તાે તેથી ઉલ-ટેા અધિક અધિક પરિતાપ થાય છે; દ્રેષ વધતાે જાય છે અને ચિત્તની પ્રસન્નતાના લાપ શરીરમાં અને મનમાં--ઉસયમાં હાનિ થાય છે. એવા પ્રસ ગને સ્મરણમાંથી કાઢી નાખવા જોઇએ. જ્યાંસુધી એ પ્ર-સંગાન વિસ્મરણ નહીં થાય, ત્યાંસુધી તે હુદયને શલ્યની જેમ પીડા કરનારા થઈ પડે છે. આવા પ્રસ ગા વિસરી જવામાંજ શરીરનું તથા મનનુ' આરાગ્ય રહેલું છે. એવા પ્રસ'ગાના વિસ્મરણમાં અધ્યાત્મ <mark>બળની વૃદ્ધિ પણ રહેલી છે.</mark> કારણકે, અધ્યાત્મ <mark>અળની આંદર મનની</mark> સ્વસ્થતા રાખવી જોઇએ અને મનની સ્વસ્થતા રાખવામાં મનની વૃત્તિ સ્થિર રહેવાની જરૂર છે. જ્યાંસુધી મનની અંદર કાઇ જાતના સ્મ-રણા થયા કરતા હોય, ત્યાંસુધીં મન સ્થિર રહી શકતુ<sup>-</sup> નથી.

પ્રિયશિષ્ય, આ ઉપર એક મનેહર દર્ષાત સાંભળવા જેવું છે, તે તુ એક ચિત્ત સાંભળ—

પુર્વે દક્ષિણ દેશમાં **ચ'દ્રનગર** નામે એક નગર હતું, તે નગ-રમાં શિવદાસ નામે એક ગૃહસ્થ શ્રાવક રહેતો હતો. શિવદાસને **સુચિતા** નામે એક શ્રાવિકા સ્ત્રી હતી તે વિદુષી અને સદ્દગુણી હતી. શિવદાસ અને સુચિત્તાનું દાંપત્ય અપ્રતિમ હતું, તેમની વચ્ચે બાઢ પ્રેમ રહેલો હતો. શિવદાસની મનાવૃત્તિ ધાર્મિક હતી અને સુચિત્તા તેને અનુસરી સ્વધર્મ પ્રમાણે વર્ત્ત લી હતી. આ શ્રાવક દ'પતીના પ્રે મની પ્રશ'સા ચંદ્રનગરના પ્રજ્ય વર્ગમાં સારી રીતે થતી હતી. તેમનાે શ્રાવક સ'સાર સર્વ રીતે નિદેશ અને પવિત્રતાથી ચાલતા હતા. શિ-વદાસના ઘરની સ્થિતિ સારી હતી. તે સ'પત્તિમાં આને વેલવમાં પૂર્ણ સુખી હતા. આવું ગૃહસુખ છતાં તે સ્વધર્મમાં સારી રીતે વર્ત્તતા અને નિર્માની થઇ સર્વના આદર—સંત્રાર કરતો હતા. વિસ્મરેશ.

કેટલાેક સમય ગયા પછી શિવદાસને **મનારમ** નાંમે એક પુત્ર થયાે હતાે. મનાેરમના જન્મથી એ પ્રેમી દ'પલીને અંપાર આ-ન'દ ઉત્પન્ન થયાે હતાે. મનાેરમ બાલ્યવયથી ચપળે અને નમ્ર હતાે તે સાથે તેનામાં અનુપમ સાંદર્ય હતું.

જ્યારે મનેારમ યુવાન વયના થયેા ત્યારે તે ઘણા ખુદ્ધિમાન અને ચતુર હાવાથી સારી કેળવણી પામ્યા હતા. જેવી તેનામાં રૂપ અને ગુણુની સ પત્તિ હતી, તેવી શારીરિક સ પત્તિ ન હથી. તે શરી-રે કૃશ રહેતા હતા. શુવાનમાં જેવું બેઇએ, તેવું બળ તેનામાં પ્રાપ્ત થયું ન હતું.

શિવદાસ અને સુચિત્તા પાતાના પુત્ર ચુવાન થયેલા જોઇ તેના વિવાહ કરવાના વિચાર કરવા લાગ્યાં. પછી કાેઇ યાગ્ય ગૃહસ્થની ઉ-ત્તમ કન્યાની સાથે મનારમના લગ્ન કર્યાં. શિવદાસ અને સુચિત્તાના ગૃહમાં પુત્રવધૂ શ્રંગાર ધારણ કરી કરવા લાગી. ઘરમાં કરતી પુત્રવ-ધૂના નુપૂરના ધ્વનિ સાંભળી તે પ્રેમી દ'પતી હુદયમાં આનંદ પામવા લાગ્યાં અને પાતાને ભાગ્યશાળી માનવા લાગ્યાં.

મનેારમની સ્ત્રીનું નામ ક્રાંતા હતું. કાંતા ઘણી સાંદર્યવતી અને ચતુર હતી. તે સાથે તે ઘણી ચકાર અને સાવચેત હતી. કાંતા જ્યારે પુર્ણ ચાૈવનવતી થઇ ત્યારે તેના હુદયમાં વિષય વિકાર વધવા લાગ્યા અને તેથી તે અનેક પ્રકારની મદ ભરેલી ચેષ્ટા કરવા લાગી.

મનેારમ સુંદર અને સુવાન હતા પણ શરીરની નિર્ળળતા શ્રી તે વિષયની ઘણી શક્તિ ધરાવતા ન હતા તે સાથે તે ધાર્મિક હુ-ત્તિના હાવાથી વિષય ઉપર અતિ પ્રિતિવાળા ન હતા. તે પાતી સ્ત્રી કાંતાપર પ્રેમી હતા, પણ તે પ્રેમ તેના વિષયને લઇને નહોતો, પણ સ્વધર્મને લઈને હતા. ''પાતાની વિવાહિત સ્ત્રી પુરૂષને આ સંગારસાગ-રને તરવામાં નાવિકારૂપ છે અને સંધારના સર્વ પ્રકારના કાર્થોમાં સ-હાયકારિણી છે, એ સ્ત્રી તરક પુરૂષે સદા પ્રેમભાવથી વર્ત્તવું ભેઇએ " આવા ઉત્તમ પ્રઅદ્ધ વિચારાને લઇને વિદ્ધાન મનારમ પોતાની સ્ત્રી ઉપર સારી પ્રીતિ ધરાવતા હતા. જેવી રીતે મનારમ તેણીની પર પ્રિતિવાળા હતા, તેવીજ રીતે કાંતા તેની તરફ ગ્રિતિવાળી ન હતી કારણુકે, તેણી વિષયની ઇચ્છાવાળી હતી. અને તેની તે વિષયે અ્ઝ 306

મનારમ પાસેથી જોઇએ તેવી રીતે તૃપ્ત થતી ન હતી. ઉત્કટયાવન વાળી કાંતા ઉત્કટ યૈવનવાળા પુરૂષને ઇચ્છતી હતી.

કાંતાના હુદયમાં વિષયની તીવ્ર કામના સદા જાગ્રત રહેતી આપણા માતપિતાના અને શ્વસુરના પક્ષના દબાણુને લઇને તે દુરા ચાર સેવી શકતી ન હતી દુરાચારની તીવ્ર ઇચ્છા તેના હુદયમાં સંક લ્પરૂપે થતી પણુ પાછી તે નિવૃત્ત થઇ જતી હતી.

એકવખતે સિવદાસને ઘેર કેાઇ તરૂણ પુરૂષ મીજમાન થઇને આવ્યે. તે શિવદાસની સ્ત્રી સુચિત્તાના પિયરના સંબ'ધી હતા. કા ઇ કાર્ય પ્રસ'ગે તે ચ દ્રનગરમાં આવ્યે। હતેા, તે ઘ્રુવાન પુરૂષને જોઇ કાંતાનું કામી હુદય વિષય વાસનાથી આકુળ વ્યાકુળ થવા માંડ્યું હતું કેાઇ પણ ચુક્તિથી તે પરૂષને મેળવવા તે ચ્હાતી હતી કાંતા વાર વાર તે ચુવાનની સામુ જોયા કરતી અને પાતાની તીવૃકામેચ્છા પ્રગટ કરતી હતી તે આવનાર પુરૂષનું નામ કુબેર હતું અને તે સ્વ ભાવે શાણા હતા, અને તે પાતાનાં કુલીનતાને લઇને દુરાચારથી દૂ **૨ રહેનારાે** હતાે. તથાપિ તે અવિવાહિત `હાેવાથી ગુપ્ત રીતે વિષય વાસનાના વિકારી સંકલ્પ કર્યા કરતાે હતાે કાંતા વાર વાર તેની સામે <mark>ન</mark>ેઈ વિવિધ ચેષ્ટા કરતી તે ઉપરથી તેનું મન જરા લાેબાયું હતું પણ કલીનતાના દાબથી તે પાેતાના મનને કબર્જે રાખવા પ્રયત્ન કરતા હતાે એક વખતે રાત્રિનાે સમય હતાે. શિવદાસ પાેતાની સ્ત્રી સુચિ તાના એારડામાં સુતેા હતેા અને મનેષ્રમ કાંતાની સાથે તેના બીજા ખંડમાં સુતે৷ હતે৷ આ વખતે મીજમાનરૂપે આવેલા કુબેરને નિયમિ ત કરેલા અતિથી ગૃહમાં સુવાડયેા હતાં. મધ્ય રાત્રિનાં સમય થયેા અને સર્વ નિદ્રાને આધીન થયાં હતાં તે વખતે વિષયના <mark>વેગમાં તણાતી કાંતા વિકારી વિચાર કરતી જાગતી હતી. પ</mark>ેા તાની પાસે સતેલા પાતાના પતિ મનેારમને નિદ્રાધીન થયેલા જોઇ કાંતા હળવે હળવે શય્યામાંથી બેઠી થઇ અને મંદમંદ પગલાં ભરતી જયાં કુબેર સુતે৷ હતાે; તે અતિથિગૃહમાં આવી દાખલ થઇ ગઇ, કુબેર નિદ્રાને આધીન થઇ ગયેા હતો. કામી કાંતા હળવે હળવે તેની પાસે આવી ઊભીરહી ક્ષચ વાર તેણીએ વિચાર કર્યો કે, 'હવે શું કરવું? ' પછી કામના આ વિસ્મર્ચ.

ણથી પીડિત એવી તે પ્રમદાએ કુંબેરને સ્પર્શ કર્યો અને તેથી તે તરત જાગ્રત થઇ ગયેા. જાગ્રત થયેલા કુંબેરે જાેયું ત્યાં પોતાની પાસે કાંતાને ઊભેલી દીઠી. તેણુ સંભ્રમથી પુછયું '' અત્યારે કેમ આવ્યાં છેા ? " કાંતા મંદ સ્વરે બાલી–'' તમારી ઇચ્છાને આધીન થવા આ-વી છું " જેના ઘરમાં હું મીજબાન થઇ આવ્યા છું અને જેનું હું અન્ન ખાઉા છું. એવા સંબ ધીના ઘરમાં હુરાચાર સેવવા એ મને યાગ્ય લાગતું નથી. માટે તમે પાછા ચાલ્યાં જાએા અને તમારા પ-તિની શુદ્ધ હૂદયથી સેવા કરા. ''કુંબેરના આવા વચન સાંભળી નિરાશ થયેલી કાંતા કાલાવાલા કરતી ખાલી–" કુંબેર, તમારે આ વખતે મારા અનાદર કરવા યાગ્ય નથી. મારા બંને કુળની મર્યાદા છાડી હું તમારી પાસે આવીછું. મને આમ નિરાશ કરવી એ તમારા કુળને ઘટે નહિં. હું મારી ઇચ્છા પૂર્ણ કર્યા શિવાય જવાની નથી. આ પ્ર-માણે કુંબેર અને કાંતાની વચ્ચે કેટલીક રગઝગ ચાલી હતી.

આ તરફ દૈવયાગે શચ્યામાં સુતેલા મનારમ જાગી ગયા. તેણુ પાતાની પાસે કાંતાને દીઠી નહિ, એટલે તે સ'બ્રમ પામી વિચાર કરવા લાગ્યા, તરત ઘરની બાહેર નીકળી તે પાતાની સ્ત્રીને આમ તેમ શાધવા લાગ્યા, શાધતા શાધતા અતિથિ ગૃહની પાસે આવ્યા, ત્યાં ગ્રોણા ગ્રીણા મનુષ્યના સ્વર તેના સાંભળવામાં આવ્યા, ત્યાં ગ્રોણા ગ્રીણા મનુષ્યના સ્વર તેના સાંભળવામાં આવ્યા, તે હળવે હળવે શ'કા કરતા અને કુબેરની વાતચિત તેના સાંભ-બામાં આવી. અતિથિ ગૃહમાં એક નાના દીપક બળતા હતા, તેથી તેની દૃષ્ટિ પણુ તેમને જોવાને સમર્થ થઇ હ તી. કાંતા અને કુબેરની વચ્ચે જે વાતચિત થઇ હતી, તે બધી તે-ના સાંભળવામાં આવી હતી. આખરે ચુવાન છતાં કુલીનતાના પ્રભા વધી કુબેરે કાંતાની પાર્થના સ્વીકારી નહિ અને તેથી તે યાવનવતી પ્રમદાએ બળાત્કારે કુબેરને આલિંગન કર્યું તથાપિ જિતે'દ્રિય કુબેરે તેણીને તરછેાડી નાખી.

કુબેરની આવી સદ્દવૃત્તિ અને કાંતાની નઠારીવૃત્તિ જોઇ મનેાર મ આશ્ચર્ય પામ્યા હતા. તેણે પાતાના મનમાં કુબેરને સત્કાર **અને** કાંતાને ધિક્કાર આપ્યા હતા.

ક્ષણવાર પછી મનારમ તરત અચાનક અતિથિ ગૃહમાં દાખલ થઇ પ્રગટ થયેા તેને જેતાંજ કાંતા લ્હેવાઇ ગઇ, અને કુબેરદત્તને પ ણ લજ્જા ઉત્પન્ન થઇ હતી. મનારમને જેતાંજ કુબેરે જણાવ્યું કે, " ભાઇ હું નિદોષ રહ્યા છું મારી ઉપર કેાઇ જાતનીશંકા લાવશા નહિ. " તે વખતે કાંતાએ કહ્યું " હું પણ નિકોષ છું આ કુએરે મને દિવસે સ'કેત કરી અત્યારે બાેલાવી હતી. '' કબેરના સત્ય વચન અને કાંતાના અસલ્ય વચન સાંભળી મનેારમ વિચાર માં પડી ગયે। અને તેના હુદયમાં કાંતાને માટે ઘણે। તિરસ્કાર ઉત્પ ન્ન થયેા, તે વખતે તેણે જરા ઉ'ચે સ્વરે કદ્યું '' ભદ્ર કુબેર, તમારી પવિત્રતા મારા જા યુવામાં છે તમારા જેવા કુલીન પુરૂષને પૂર્ણ શા-બાસી ઘટે છે આ દુષ્ટ સ્ટીને ધિક્કાર છે, જેના ઉપર શુદ્ધ પ્રેમ ધા-રણુ કરનારા હું વિશ્વાસથી રહેના હતા. આ જગત્માં સી જાતિને સર્વરીતે ધિક્કાર છે. આવી કુલટાએા પિતુકુલ અને શ્વસુર કુલ ઉભ યને કલ કિત કરે છે " આ પ્રમાણે કહિ મનારમ ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. પાછળથી શરમાએલા કુબેર ઉડીને શરમાઇ પાત ના સામાન લઇ ચાલતા થયા હતા, તે શિવદાસ અને સુચિતાન પણ મળ્યા ન હતા,

પાતાના પતિએ આ વાત જાણી એથી કાંતા શરમાઇને પાતા-ના એારડામાં આવી. પાતે ગુપ્તપણે કરવા ધારેલા દુરાચાર પ્રકાશિ-ત થયા, એથી તેણીના મનમાં ભારે શાક અને ચિંતા ઉત્પન્ન થવા લાગી. કાંતા પાતાની ઈદ્રિયોને આધીન રહેનારી હાવાથી તેણીએ હિંમતથી કુગેર સાથે દુરાચાર સેવવાનું સાહસ કર્યું હતું, પણ તે-ણીનામાં કુલીનતાના ગુણ હતા. તે ગુપ્ત રીતે દુરાચાર સેવવા ઇચ્છ-તી પણ પ્રત્યક્ષ રીતે સેવવા ઇચ્છતી નહતી, આથી તેણીના મનમાં ભારે પશ્ચાત્તા પ થવા લાગ્યા અને આ વાત્તી જો પાતાના પતિ તે-ણીના સાસ્ત્ર સસરાને અને માતપિતાને કહેશે તા મને ઘણે તિર-સ્કાર મળશે, આવું ધારી તે અલ્પ મતિ કાંતા ઘરની બાહેર નીકળી ગઇ અને નગરની બાહેર આવી એક ઉડા કુવામાં તેણીએ ઝ પલાવી પાણુના ત્યાગ કર્યો હતા.

ેસદ્દ્ભુદ્ધિ મનારમે ' પાતાની સ્ત્રી કયાં ગઇ છે ? ' એ વાતના વિચાર કર્યો નહીં, પણુ તે તકારા દેખાવ જોઇ વાર વાર તેની ચિ'તા વિસ્મર્ણ.

કરવા લાગ્યાે અને તેને આ સ'સાર ઉપરથી પૂર્ણ અભાવ થઇ ગયાે. "પ્રાતઃકાળે મેમાન થઇ આવેલા કુએર પાતાની શુદ્ધતા પ્રગટ કરવાને પિતાને વાત કહેશે અને તે પિતા મારી સ્ત્રીને કપકા આપશે એમ, કરતાં આ દુરાચારની વાત બધે ફેલાશે. અને હું જેવી કુલટા સ્ત્રીના પતિ હાઇ સર્વ ઠેકાણે વગાવાઇશ. " આવા વિચાર કરી મનારમ તે વખતે પાતાના ઘરના અને કુટું બના ત્યાગ કરી ચાલી ની-કબ્યા હતા.

પ્રાતઃકાળે શિવદાસ અને સુચિત્તા જાગ્રત થયાં તેમણે પુત્ર તથા પુત્ર વધૂને જોયાં નહીં એટલે ચિંતાતુર થઇ ગયાં અને ચારે તરક તેની તપાસ કરવા લાગ્યાં. ત્યાં અતિથિ ગૃહમાં તપાસ કરતાં માલમ પડ્યું કે, જે મેમાન કુળેર પાતાને ત્યાં આવ્યા હતા, તે પણ નથી; આંથી તેમના મનમાં વિશેષ શ'કા ઉત્પન્ન થઇ, અને ગામમાં તેને માટે તપાસ કરવા માંડી. બંને દ'પતિએ પુત્ર અને ધુન્નના શાકમાં ભાજન કર્યું નહીં અને અતિશય વિલાપ કરવા માં-ડેયા, એવામાં કાઇએ આવી ખખર આપ્યા કે, "નગરની ખાહેર આવેલા એક કુવામાંથી કાઇ સ્ત્રીનું શખ નીકળ્યું છે, અને તે કેાણ છે ? તેને માટે રાજા તરફથી તપાસ ચાલે છે, તે સાંભળતાંજ શિવ-દાસ તે સ્થળે ગયેા. ત્યાં ેતેણે પાતાના પુલની વધુ કાંતાને મરેલી નેઇ: આથી તે વિષેષ ગલરાટમાં પડયા અને તરતજ તેણે સબાની પાસે ' તે પાતાના પુત્રની વહુ છે યથ્યે વાત જણાવી. રાજાના સાધિ-કારીએ પુત્ર વધુને મરવાનું કારણ પુછશું, જે વાંત તેના *જા*ણવામાં નથી એમ જાહેર કર્યુ, અને પાતાના પુત્રના પણ પત્ના નથી એ વા-ત પણ જાણાવી. આ વખતે શિવદાસની જીણાની લીધાથી રાભાના અધિકારીઓના બાણવામાં આવ્યું કે, તેને હેર જે કુબેર મેમાન તરીઠે આવ્યા હતા, તેમાંથી આ ગડબડ થયેલી છે,

આ બનાવથી શિવદાસ એને સુચિત્તા ઘણાજ ચિતાતુર રહેવા લાગ્યાં, અને છેવટે એપુત્રના શેકથી અનશન કરી મૃત્યુ પામી ગયાં હતાં. આ તરફ ઘરમાંથી નાશી સાલી નીકળેલા મનારમ કાઇ દૂર દેશમાં આવેલા નગરમાં આવ્યા, અને ત્યાં તેણું ફાઇ જૈન મુનિની પાસે દીક્ષા લીધી, અને **મનાવિજય** નામ ધારણ કર્યુ. વૈરાગ્યથી રંગિત થયેલા મનારમ ચારિત્ર લઇ તેને યથાર્થ રીતે પાળતા હતા,

www.umaragyanbhandar.com

કેટલાક સમય થયા પછી મનારમ પાતાના માતાપિતાને ધર્મ પમા ડવાની ઇચ્છાથી ચંદ્ર નગરમાં આવી ચડયા, તેની સાથે તેના ગુરૂ અને બીજા મુનિના પરિવાર હતા, જ્યારે તેણુ ચંદ્ર નગરમાં તપાસ કરી, ત્યાં પાતાની સ્ત્રી કાંતા કુવામાં ઝપલાવી મૃત્યુ પામી અને પાછળથી માતા પિતા પણ મૃત્યુ પામ્યા—એ ખબર તેના જાણવામાં આવી; આથી તે મનાવિજય મુનિને ઘણુા અફશાષ થયા, અને તે બધાના મૃત્યુનું કારણુ પાતે છે, એમ માની તે ઘણુા શાક કરવા લાગ્યા. તે પાતાની સાધુ કિયા અને સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરતાં પણ તેનું ચિંતવન કરતા, અને તેથી તે પાતાની ધર્મ ક્રિયા સારીરીતે કરી શકતા નહાતો. એક વખતે મનાવિજય ગુરૂની પાસે પ્રતિક્રમણુની ક્રિયા કરવા વારંવાર તેની આવી ભૂલા થતા જોઈ તે ક્રિયા પુર્ણ થયા પછી ગુરૂ એ તેને તેમ થવાનું કારણ પુછયું; એટલે તેણે સત્ય વૃત્તાંત ગુરૂની આગળ નિવેદન કર્યો હતા.

પાતાના શિષ્યના મુખથી આ વૃત્તાંત સાંભળી ગુરૂએ તેને આ પ્રમાણે બાધ આપ્યા હતા, '' શિષ્ય, આ જગતમાં સ'સારના અનેક બનાવા થયા કરે છે, તેવા બનાવાનું સ્મરણ કરવું ન જોઇએ. ગૃહસ્થે જ્યારથી સ'સારના ત્યાગ કરી પ'ચમહાવત ગ્રહણ કર્યાં, ત્યારથી તે-ણે પાેતાના સ'સારના કાેઇપણ બનાવાેનું સ્મરણ કરવું ન જોઇએ, તેનું સ્મરણ કરવાથી ચારિત્ર ધર્મમાં સ્ખલના અને અંતરાય થાય છે, એ વાત લક્ષમાં રાખવાની છે. મુનિનું ચારિત્ર જીવન જુદાંજ પ્રકારનું છે. તેના આત્માએ જાણે બીજે જન્મ લીધા હાેય, તેમ મા-નવાનું છે. મુનિધર્મને ધારણ કરનારા પુરૂષોએ તેવા હેતુને લઇને પાતાના દેશના ગામના અને સંબ દીઓના સહવાસમાં રહેવાનીના કહેલી છે. " વત્સ, હવેથી તુ` તારા સાંસારિક બનાવાનું સ્મરણ કરીશ ન હિતારા હુદયમાંથી તે વાતનેદૂર કરી લુલી જા કેટલીએક વાતાનું વિ-રમણ કરવાથી ઘણા લાભ થાય છે, પૂર્વે જે વાત આપણા અનુભવમાં આવી હતી, તે સમયેજ આપણે તે વાતના અનુભવી હતા, આજે તે પ્રસ ંગ વિતી જવાથી આપણે કાંઇ તેવા અનુભવી થવાના નથી તેમ તે વ ખતના જેવું દુ:ખ આપણને થવાનું નથી, પણ તે વાતનું સ્મરણ કર વાથી આપણું તે આપણા ભુતકાળના અનિષ્ટ પ્રસ'ગને પાછે કેરીને

સાજીએ છીએ, અને જે ન હતું તેને નવેસરેથી ઉભું કરીતે દુઃખી થઇએ છીએ, આમ હાવાથી બની ગયેલા અનિષ્ટ વા ઇષ્ટ પ્રસ'ગાનું કદિપણ સ્મરણ કરવું ન નેઇએ, એવા પ્રસ'ગનું સ્મરણ ગૃહસ્થને કરવું યાગ્ય નથી. તા પછી સ'સારના ત્યાગ કરી સાધુ થયેલાને સ્મ રણ કરવું કેમ યાગ્ય કહેવાય? સ્મરણ કરવામાં કદિ સ્વલ્પ પણ લા-ભ હાય તા સ્મરણ કરવું કામનું છે, પણ લાભને બદલે વિશેષ હાનિ છે, ત્યાં તમારા જેવા ખુદ્ધિમાને તેનુ શું કરવા સ્મરણ કરવું? હે શિ-બ્ય, જરા તું એ પૂર્વના સાંસારિક બનાવાનું વિસ્મરણ કરીશ તા તું તારા પ્રસન્ન રહેવાના સ્વભાવને કેળવી શકીશ, તારા શાંત એવા સા ત્વિક સ્વભાવને પાંધી શકીશ, અને એકાગ્રતા સાધવાનું બળ મેળ-વી શકીશ જે એકાગ્રતા ચારિત્રના સામર્ગ્યને ઉઘાડવાની ક'ચી છે.

પ્રિય શિષ્ય, દિવસના બનેલા એવા અપ્રિય પ્રસ ગાને રાત્રે ભુલી જા, અને રાત્રે બનેલા પ્રસ ગાને દિવસે ભુલી જા. તારી સ્મૃ તિપર ઉપર પડેલા તે સાંસારિક ચિત્રા ઉપર તુ' હડતાળ માર, અને શુભ સ્મરણથી તેને ઘસી ભુંસીને કાઢી નાંખ. આનંદ જનક ઇષ્ટ શુભ ધ્યાનના વિચારાને સેવતા નિદ્રા વશ થા, અને બીજે દિવસે પ્રાપ્ત:કાળે ધર્મ જાગરણાથી ઉઠ, ત્યારે જાણે તુ' જગતમાં આજેજ જન્મ્યા હા, તમારા જીવનના આ પ્રથમ દિવસ છે, અને પૂર્વે કશું અપ્રિય બન્યુંજ નથી, તે પ્રમાણે વર્ત્ત ભવિષ્યના વિચાર ક રતા નહીં, તારા ચારિત્રધર્મના વિચારા અને સ્વાધ્યાયના વિચાર ક રતા નહીં, તારા ચારિત્રધર્મના વિચારા અને સ્વાધ્યાયના વિચા રા સેવતા તું દિવસ વ્યતીત કર, દિવસે કાંઇપણ પ્રસિકળ પ્રસ'ગ બ ને તા તેની છાપ સ્મૃતિપર પડવા દઇશ નહિ. તત્કાળ તેને ભુ'સી નાંખજે, અને આ પ્રમાણે નિત્ય ચારિત્ર ધર્મને લગતા વિચારાનેજ સેવતા આયુષ્યને વ્યતીત કર. ''

ગુરૂની આ વાણી સાંભળી મનેાવિજ્ય પ્રબાધ પામી ગયા હતા.તેણ તત્કાળ તે પૂર્વના બનાવાના વિચાર નું સ્મરણ કર્યું અને પાતાના વતનમાંથી વિહાર કરાવાને ગુરૂને વિન તિ કરી, તે પછી કૃપાલ ગુરૂ મનાવિજ્ય અને બીજા શિષ્યાના પરિવાર લઇ ત્યાંથી વિહાર કરી બી-જે સ્થલે ચાલ્યા ગયા હતા. ત્યાર પછી મનાવિજ્યના મન ઉપર તે બનાવના વિચારા આવ્યા ન હતા અને પાતાની વિસ્મરણ કળાના બળથી તેણે અસ્અલિતપણે ચારિત્રને દીપાવ્યું હતું. પેલા કુએર ત્યાંથી નાશી પાતાને ઘેર આવ્યા હતા. પાછળથી તેના સાંભળવામાં આવ્યું કે, મનારમ ચાલ્યા ગયા અને તેની સી કાંતા એ કુવામાં યડા આત્મ ઘાત કર્યો. અને પછી શિવદાસ અને સુચિત્તા પુત્ર શાકથી અનશન કરી મત્યુ પામી ગયા. આ વૃત્તાંત સાંભળી તેના હુદયમાં વૈરાગ્ય ઊત્પન્ન થયા હતા. તેથી તે કાઇ વિદ્વાન મુનિની પાસે દીક્ષા લેવા નીકળ્યા, ત્યાં કાઇ ગામમાં મુનિ મનાવિજયના તેને યાગ થઇ આવ્યા હતા. મુનિ મનાવિજયે તેની પવિત્ર વૃત્તિ જોઇ દીક્ષા આપી હતી. દીક્ષા આપ્યા પછી તેને પણ વાર વાર કાંતાના અનિષ્ટ પ્રસ'ગ યાદ આવતા હતા અને તેથી તે પાતાના સ્વાધ્યાય ધ્યાનમાં ભુલા કરતા તે ઉપરથી મુનિ મનાવિજયે તેનું કારણ પુછતાં તેણે પાતાના શિવદાસ શેઠને ઘેર થયેલા બધા વત્તાંત જાહેર કર્યા, જેથી મનાવિજયે તેને આળખ્યા અને તે વાતનું વિસ્મરણ કરવાને આધ આપ્યા હતા તેથી તે સર્વ બનાવનું વિસ્મ-રણ કરી ચાસ્ત્રિ ધર્મને સાધી શક્યા હતા.

ગુરૂ—હે પ્રિય ગૃહસ્થ શિષ્ય, આ ઉપરથી તારે ખરેખરા બાેધ લેવાના છે. તારા સાંસારિક બનાવાને ભુલી જજે અને તેવા પ્ર-સંગાેને વિસ્મરણુ કરવાની ટેવ રાખજે. જે તું પ્રયત્ન પૂર્વક આ વિસ્મરણુ કરવાની કળા શીખીશ અને તેના અભ્યાસ કરીશ તાે તું તારી સર્વ પ્રકારની ઉત્તમ ભાવનાને અને સિદ્ધિને મેળવી શકીશ.

ગુરૂનેા આ ઉપદેશ સાંભળી તે બ`ને શિષ્યેા ઘણાજ પ્રસન્ન થયા હતા અને તેમણે અ`તઃકરણથી ગુરૂના આભાર માન્યા હતા.

આ વખતે વર્ષાઋતુના સમય નજીક આવવાથી ગુરૂએ ત્યાંથી વિહાર કરવાના વિચાર કર્યા. પછી ગુરૂની આજ્ઞા થવાથી તે મના ચતિ શિષ્ય ગુરૂની સાથે તૈયાર થયા હતા.

આ વખતે ગૃહસ્થ શિષ્યે ગુરૂને વિન તિ કરી કે, '' મહાનુલા-વ, મને શી આજ્ઞા છે ? જો આપની ઇચ્છા હાેયતાે હું આપની સાથે આવું. આપના સમાગમથી મને ઘણાજ લાભ થાય છે.

ગુરૂ—હે વિનીત શિષ્ય, જ્યાંસુધી ગૃહસ્થના વેષમાં છે, ત્યાં-સુધી અમારી સાથે તારાથી આવી શકાશે નહીં. કારણકે, ગૃહસ્થની સાથે રહેવું એ અમારા આચારની વિરૂદ્ધ છે. વિસ્મરણ.

**શિષ્ય**—કૃપાનિધિ, ત્યારે જે આપ મારામાં **યેાગ્યતા** જેતા હેા તાે મને ચારિત્ર ધર્મની દીક્ષા આપાે. આપના જેવા ગુરૂની પાસે ચારિત્ર લેવાની મારી ઇચ્છા છે.

ગુરૂ—હે શિષ્ય, તારામાં સર્વ પ્રકારની યાગ્યતા છે, પણ જ્યાંસુધી તું ગૃહસ્થ ધર્મનું યથાર્થ પાલન કરવાની ઇચ્છા રાખે છે, ત્યાંસુધી તને ચારિત્ર ધર્મ આપવા એ અમને યાગ્ય લાગતું નથી. જે દિવસે તારા હુદયના પરિણામ ચારિત્ર ધર્મ લેવાને માટેજ ઉત્સુક થશે અને ગૃહસ્થ ધર્મ ઉપરથી તારી ભાવના શિથિલ થશે, તે દિવસે તને ચારિત્ર આપવું, એ અમને યાગ્ય લાગે છે.

**ગૃહસ્થ શિષ્ય**—" મહાનુભાવ આપના જેવા ઉત્તમ ગુરૂ પાસે ચારિત્ર લેવાના મારા પરિણામ જાગ્રત છે, તથાપિ ગૃહુસ્થધર્મની ઉ <sup>2</sup>ચતા જાણવાની અને તે ધર્મમાં રહી આત્મસાધન કરવાની મારી અ'તરેચ્છા થયા કરે છે, તે છતાં જે આપ મને ચારિત્રધર્મ આપવા દૃપા કરતા હા, તાે મારી ઇચ્છા તે ગ્રહુણુ કરવાને પરિપુર્ણું છે. હવે મારે શુ' કરવું ? અને તે વિષે આપની શી સલાહ છે ? તે મને કંહે-વાની કૃપા કરશા.

ગુરૂ—ગૃહસ્થ શિષ્ય, શ્રાવકના ગૃહસ્થ ધર્મનું શુદ્ધ સ્વરૂપ જાણી અને તે સર્વને જણાવી તે પછી યતિ ધર્મ ગ્રહણ કરવા તું ઇ ચ્છા રાખજે. કારણકે, તેમ કરવાથી શ્રાવક ધર્મ અને યતિધર્મ બં નેનું સ્વરૂપ તારા જાણવામાં આવશે એટલે તું તારા જીવનને ઉચ્ચ સ્થિતિમાં મુકી શકીશ.

શિષ્ય—" લગવન, ત્યારે આપ કૃપા કરી મને સાથે લ્યા, અ ને આપના વિહાર માર્ગમાં મને ગૃહસ્થ ધર્મના ઉપદેશઆપા.

ગૃહુસ્થ શિષ્યની આવી પ્રાર્થના સાંભળી ગુરૂ પ્રસન્ન થઇને બે લ્યા—'' હે વિનીત શિષ્ય, તને ગૃહસ્થ ધર્મનો સ્પષ્ટ રીતે બાધ ક રવા, એમાં અમને કેટલીએક કહેવાની મુશ્કેલીએા આવશે, માટે તું અહીંથી સિદ્ધ તીર્થમાં જા. તે સ્થળે તીર્થ કરવા આવેલા ઘણા ગૃહસ્થ પુરૂષમાંથી તને કાેઇ યાેગ્ય ઉપદેશક ગૃસસ્થ પુરૂષ મળી આ વશે અને તેની પાસેથી તું ગૃહસ્થ ધર્મના ઉપદેશ ગ્રહુણુ કરજે.

**રિાષ્ય**—ભગવન્આપની આજ્ઞાથી હું સિદ્ધતીર્થમાં ેજા<sup>હુ</sup> છું. પણ મને ઉત્તમ ઉપદેશક ગૃહસ્થ મળવાની આશા નથી. તેમ છતાં કદિ કાેઇ ગૃહસ્થ મળશે, પણુ તમારા જેવા વિદ્વાન ગુરૂના મુખની વાણી સાંભળનારા એવા મને બીજા કાૈઈપણુ ગૃહસ્થની વાણીમાં આન'દ આવશે નહીં.

આ વખતે ગુરૂ સ્મરણુ કરીને બાલ્યા—" હે વિનીત શિષ્ય, સિદ્ધતીર્થની પાસે એક આત્મારામ નામના એક શ્રાવક ગૃહુસ્થના તારે મેળાપ થશે તે ગૃહુસ્થ ધર્મ, વૈરાગ્ય, નીતિ, અને આચારના સારા વિદ્વાન્ અને ઉપદેશક છે તે સાથે તે ચતુર્થવજના ઉચ્ચાર કરી ભાવચાસ્ત્રિી થઇ લાેકાના ઉપકાર કરવાને ફરતા ફરે છે. તું તે મહા-નુભાવની શરણે જ અને તેમની પાસે ગૃહુસ્થધર્મના ઉપદેશ લઈ પછી મારીપાસે આવજે,પછી હું તારી યાગ્યતા જોઇ તને ચારિત્ર આપીશ. ગુરૂની આવી આજ્ઞા થતાં તે ગૃહુસ્થ શિષ્ય તેમને વ'દના કરી ચાલી નીકળ્યા હતા અને તે વિદ્વાન્ ગુરૂ તથા તેમના શિષ્ય અંતે

કાેઇ પવિત્ર તીર્થમાં યાત્રા કરવાને ત્યાં વિદ્વાર કરી ચાલી નીકળ્યા હતા.

