# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग ह

किरण १

# THE JAINA ANTIQUARY

Vol. VIII.

No. I.

No-056845

#### Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A, LL.8. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. B. Kamata Prasad Jain, M. R. A. S. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

PUBLISHED AT

(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)

ARRAH, BIHAR, INDIA.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर क नियम

- १ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी षाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में जून श्रीर दिसम्बर में
   दो भागों में प्रकाशित होता है।
- र 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देशके लिये ३) और विदेश के लिये ३॥ है, जो पेशगो लिया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने मे सुविधा रहेगी।
- ३ इसमें केवल साहित्य-संबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे; प्रबन्धक 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' आरा की पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं; मनीआर्डर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में परिवर्तन की सूचना भी तुरन्त आरा का देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्ताह के भोतर यदि 'भास्कर' प्राप्त न हो, इसकी सूचना जल्द कार्यालय को देनी चाहिये।
- ६ इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर अवीचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्त्त-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धम्मे, साहित्य, दशन, प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख, टिप्पणी, समालोचना त्र्यादि सभी सुन्दर त्रौर स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' त्र्यारा के पते से त्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से त्राने चाहिये।
- ८ किसी लेख, टिप्पणी ऋदि को पूर्णतः अथवा ऋंशतः स्वीकृत ऋथवा ऋस्वीकृत करने का ऋधिकार सम्पादकों को होगा।
- ९ ऋस्त्रीकृत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक को दो प्रतियाँ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' कार्यालय आरा के पते से ही भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो अवैतनिक रूप से केवल जैन-धर्म के उन्नित और उत्थान के अभिप्राय से कार्य्य करते हैं:—

प्रोफेसर हीरालाल, एम.ए., एल.एल.बी. प्रोफेसर ए. एन. उपाध्ये, एम. ए, डी. लिट् बाबू कामता प्रसाद, एम.आर.ए.एस. परिडत के. भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

## जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मासिक पत्र

भाग ट

ज्येष्ठ

किरगा १

#### सम्पादक

प्रोफेसर हीरालाल जैन, एम. ए., एल-एल. बी. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता प्रसाद जैन, एम. श्रार. ए. एस. पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण.

## जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा-द्वारा प्रकाशित

भारत में ३)

विदेश में ३॥

एक प्रति का १।।)

## विषय-सूची

|    |                                                                               |         | पृष्ठ |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|---------|-------|
| 8. | राष्ट्रकूट-नरेश द्र्यमोघवर्ष की जैन दीचा—[श्रा प्रो० हीरालाल जैन,             |         |       |
|    | एम०ए० एल-एल० बी०                                                              | •••     | ţ     |
| २  | " मोत्तमार्गस्यनेतारम् "—[श्री पं० महेन्द्रकुमार शास्त्री, न्यायाचार्य, काशी  | •••     | ٩     |
| 3  | हमारा श्रायुर्वेद—[श्री पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण                   | ***     | १४    |
| 8  | शाकटायन श्रौर उनका शब्दानुशासन—[श्री पं० नाथूराम प्रेमी                       | •••     | १८    |
| ષ  | जैन-सिद्धान्त-भवन त्र्यौर तत्सम्बन्धी कार्यप्रणाली का दर्शन—[श्री बाबू पद्मरा | ज जैन   | २९    |
| દ્ | श्रवणबेल्गोल के शिलालेखों में भौगोलिक नाम—[श्री बाबू कामताप्रसाद              |         |       |
|    | जैन, एम० त्रार० ए० एस०                                                        | •••     | ३५    |
| Ŀ  | गुजराती भाषा में दिगम्वर-साहित्य—[श्री बाबू त्र्यागरचन्द नाहटा                | •••     | ३९    |
| C  | तत्त्वार्थं भाष्य त्र्यौर त्रकलंक (लेखांक ५)—[श्री प्रो० जगदीशचन्द्र जैन, एम० | φo      | 88    |
| g  | उत्तर कर्णाटक स्त्रौर कोल्हापुर राज्य के कुछ शिलालेख—[श्री बाबू कोमताप्रस     |         |       |
|    | जैन, एम० त्रार० ए० एस०                                                        | •••     | ५२    |
| ွ  | समीत्ता त्र्रीर प्राप्ति-स्वीकार—(१) पञ्चमकर्मः—[के० भुजवत्ती शास्त्री        | •••     | 49    |
| *  | (२) महावीरवाणीः— " " " "                                                      | •••     | 46    |
|    | . (३) बनारसो-नाममालाः—[कमलाकान्त उपाध                                         | याय,    |       |
|    | व्याकरण्-साहित्य-वेदान्ताचार्य                                                | •••     | 46    |
|    | (४) जैनक्तंडा-गायनसंप्रह—-[कमलाकान्त उपा                                      | ध्याय,  |       |
|    | व्याकरण-साहित्य-वेदान्ताचार्य                                                 | •••     | ६०    |
|    | (५) पुराण श्रौर जैनधर्म —[ हरनाथ द्विवेदी,                                    | काव्यः  | •     |
|    | पुराण्-तीर्थं · · ·                                                           |         | ६१    |
|    | (ई) जैनधर्म में दैव स्त्रौर पुरुषार्थ—[नेमिचन                                 | इ जैन   | ,     |
|    | न्याय-ज्योतिष-तीर्थ · · ·                                                     |         | ६२    |
|    | (७) तत्त्वार्थसूत्र जैन।गम समन्वय—[नेमिचन                                     | द्रःजैन | •     |
|    | न्याय-ज्योतिष-तीर्थ · · ·                                                     | ••      | • ६३  |

### यन्थमाला-विभाग

प्रशस्ति-संग्रह [सं० श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण १५३ से २००



## जैनपुरातत्त्व और इतिहास-विषयक षाण्मासिक पत्र

भाग ९

जून, १६४२। ज्येष्ठ, वीर नि॰ सं॰ २४६८

किरग १

# राष्ट्रकूट-नरेश अमोधकषकी जैनदीना

[ लें - श्रीयुत पो० हीरालाल जैन, एम.ए., एल-एल.बी. ]

रिष्ट्रकूटवंशके राजा श्रमोघवर्ष (प्रथम) इतिहास-प्रसिद्ध हैं। इन्हींने मान्यखेट राजधानी बसाई, जो श्रपने वैभव श्रोर सौन्दर्थमें इन्द्रपुरीसे भी बढ़ गई थी। इनके राज्यकालकी प्रशस्तियाँ शक संवत् ७३ ⊏ से ७६६ तक की मिली हैं। उनसे पूर्वके राजा गोविन्दराज (तृतीय) का एक ताम्रपत्र शक ७३५ (सन् ८१३) का पाया जाता है, तथा श्रमोघवर्षका एक लेख शक ७८ ⊏ का उनके राज्यकालके ५२ वें वर्षका है। इन उल्लेखों परसे उनके राज्यका प्रारम्भ सन् ८१४-८१५ सिद्ध किया गया है। इससे ज्ञात होता है कि श्रमोघवर्षने सन् ८१५ से ८७० तक ६२-६३ वर्ष श्रवश्य राज्य किया।

श्रमोघवर्ष नरेश किस धर्मके श्रनुयायी थे, इस प्रश्नका उत्तर भी उनके सम्बन्धके श्रनेक ताम्रपत्र, शिलालेख व साहित्यिक उल्लेखोंसे चल जाता है। एक कुशल नीतिज्ञ राजा किसी धर्मविशेषका पद्मपाती या विरोधी नहीं हो सकता। तदनुसार श्रमोघवर्षके हिन्दूधर्म व जैनधर्मके प्रति सत्कारके श्रनेक उल्लेख मिलते हैं। तो भी हिन्दू धर्म-सम्बन्धी उल्लेख होने पर भी इतिहासकारोंने यह स्वीकार कर लिया है कि श्रमोघवर्षकी

१ रेड: भारतके प्राचीन राजवंश, भाग ३, पृष्ठ ३६ श्रादि।

R. Altekar: The Rashtrakutas and their times. P. 7

यथार्थ चित्तवृत्ति जैन धर्मकी त्र्योर थी। इस संबंधके प्राप्य उल्लेखोंका परिचय कराकर सर रामकृष्णा गोपाल भंडारकरने त्रापने दित्तिगाके इतिहासमें लिखा है'—

"From all this it appears that of all the Rashtrakuta princes Amoghavarsha was the greatest patron of the Digambara Jainas; and the statement that he adopted the Jaina faith seems to be true."

त्र्यर्थात् उपर्युक्त प्रमाणोंसे यह प्रतीत होता है कि समस्त राष्ट्रकूट राजात्रोंमेंसे त्र्यमोघवर्ष सबसे बड़ा दिगम्बर जैनियोंका संरक्तक था; त्र्यौर उसके जैन धम स्वीकार करनेकी बात भी यथार्थ प्रतीत होती है।

उसी प्रकार विश्वेश्वरनाथजी रेऊने भी कहा है कि " "इससे ज्ञात होता है कि यह राजा दिगम्बर जैन मतका अनुयायी और जिनसेनका शिष्य था।.... इससे प्रतीत होता है कि अपनी वृद्धावस्थामें इस राजाने राज्यका भार अपने पुत्रको सौंपकर शेष जीवन धर्मचिन्तनमें बिताया था।" उसी प्रकार डाक्टर अल्तेकरने स्वीकार किया है कि "—

"In religion Amoghavarsha had great leaning towards Jainism." त्र्यथीत् "धर्मके सम्बन्धमें त्रमोघवर्षका भारी भुकाव जैन धर्मकी त्र्योर था।"

जिन उल्लेखोंपरसे उक्त इतिहासकारोंने ऋमोघवर्षके जैनधर्मके ऋनुयायी या जैन धर्मकी ऋोर विशेष ऋाकर्षित होनेकी बात स्वीकार की है, वे संत्तेपतः इस प्रकार हैं—

- (१) वीरसेनाचार्यने अपनी धवला टीका इन्हींके कालमें शक ७३ = में समाप्त की श्री, तथा उनके शिष्य जिनसेनाचार्यने अपने पार्श्वाभ्युदय काव्यकी अन्तिम प्रशस्तिमें इनके सदा राज्य करते रहनेका आशीर्वाद दिया है। इसी पार्श्वाभ्युदयकाव्यकी सर्गान्त पुष्पिकाओं के जिनसेनाचार्य अमोधवर्ष नरेशके 'परमगुरु' कहे गये हैं।
- (२) जिनसेनाचार्यके शिष्य गुर्णाभद्रने उत्तरपुराणमें कहा है कि अमोघवर्ष नृपति जिनसेनाचार्यको प्रणाम करनेसे अपनेको पवित्र समभता था।
  - R Bhandarkar: The early History of the Deccan P. 95.
  - २ रेजः भारतके प्राचीन राजवंश, भाग ३, पृष्ठ ४४-४४ ।
  - 3 Altekar: The Rashtrakutas and their times. P. 88.
  - ४ 'भुवनमवतु देवः सर्वदामोघवर्षः'
  - इत्यमोधवर्षपरमेश्वरपरमगुरुश्रीजिनसेनाचार्यविरचिते मेघदूतवेष्टिते पार्श्वाभ्युद्ये भगवत्कैवलय-वर्णनं नाम चतुर्थः सर्गः ।
  - ६ यस्य प्रांशुनखांशुजालविसरद्धारान्तराविभैवत्-पादाम्भोजरजः:पिशङ्गमुकुटप्रत्यप्ररह्मचुतिः । संस्मर्ता स्वममोघवर्षमृपतिः प्तोऽहमचेत्यलं स श्रीमान् जिनसेनपूज्यभगवत्पादो जगन्मङ्गलम् ॥

(३) 'प्रश्नोत्तर-रत्नमालिका' नामक एक छोटासा सुन्दर सुभाषित काव्य है। यह काव्य इतना लोकप्रिय हुन्ना कि श्वेताम्बर जैनियोंने इसे न्नप्रनाकर विमलस्रिकृत प्रकट किया है न्नौर हिंदुन्नोंने शंकराचार्यकृत मानकर उसका न्नादर किया है। किन्तु दिगम्बर सम्प्रदायने इसे न्नमोघवर्षकृत ही माना है न्नौर इसका समर्थन एक प्राचीन तिच्बती न्नानुवादसे भी हो गया है। इस काव्यके न्नादिमें कर्ताने वर्धमान तीर्थंकर को नमस्कार किया है। न्नीर न्निर्मा कहा गया है कि "यह विद्वानोंकी सुन्दर न्नलंकार रूप रत्नमालिका राजा न्नमोघवर्षकी बनाई हई है जिन्होंने विवेकसे राज्यका त्यागकर दिया।"

इन उल्लेखोपरसे ज्ञात होता है कि श्रमोघवर्ष नरेशन न केवल जैनधर्मकी श्रोर भुकाव ही दिखाया था, किन्तु जैनगुरुश्रोंकी वे बड़ी मक्ति करते थे। श्रन्तिम उल्लेखसे तो ज्ञात होता है कि श्रन्ततः वैराग्यसे उन्होंने राजपाट त्याग ही कर दिया था। किन्तु राज्य त्याग कर उन्होंने क्या किया, इस विषय पर उक्त इतिहासज्ञोंने श्रपना मिन्न-भिन्न मत प्रकट किया है। सर मंडारकरने तो श्रपने इतिहासमें इतना ही कहा है कि "उनका जैन धर्म स्वीकार करना ठीक प्रतीत होता है!" रेऊजीका कहना है कि "इससे प्रतीत होता है कि श्रपनी वृद्धावस्थामें इस राजाने राज्यका भार श्रपने पुत्रको सौंपकर शेष जीवन धर्मचिन्तनमें बिताया था।" डॉ० श्रल्तेकरने बतलाया है कि श्रमोघवर्षके राज्यत्यागके संबंधका उल्लेख एक ताम्रपत्रमें भी पाया जाता है। यह ताम्रपत्र श्रमोघवर्षके ए२ वें राज्यवर्षका, शक ७८६ का, लिखा हुश्रा है। किन्तु उस उन्नोखसे ज्ञात होता है कि उन्होंने एक नहीं श्रनेकबार राज्य त्याग किया था। इस परसे डॉ० श्रल्तेकरका मत है कि—

"It would seem that he was often putting his Yuvarāja or the ministry in charge of the administration, in order to pass some days in retirement and contemplation in the company of his Jaina Gurus. This again shows the pious monarch trying to put into practice the teachings both of Hinduism and Jainism which require a pious person to retire from life at the advent of old age in order to realise the highest ideals of human life."

<sup>8</sup> Bhandarkar: Early History of the Deccan, P. 95.

२ प्रियपस्य वर्धमानं प्रश्लोत्तररत्नमालिकां वच्ये । नागनरामरवंद्यं देवं देवाधियं वीरम् ॥

विवेकात्यक्तराज्येन राज्ञेयं रत्नमालिका ।
 रचितामोघवर्षेण सुधियां सद्खंकृतिः ॥

त्रश्चीत् पूर्वोक्त उल्लेख परसे ऐसा मालूम होता है कि त्र्यमोघवर्ष कई बार त्र्यपने युवराजको या मंत्रिमंडलको राज्यभार सौंपकर कुछ दिन एकान्तवास त्र्यौर ध्यानके लिये त्र्यपने जैन गुरुत्र्योंके साथ विताया करते थे। इससे भी यही ज्ञात होता है कि ये धर्मात्मा नरेश हिन्दू त्र्यौर जैनधर्मके उन उपदेशोंको त्र्यपने त्र्याचरणमें उतारनेका प्रयत्न करते थे, जिनके त्र्यनुसार धर्मिष्ट मनुष्यको त्र्यपनी वृद्धावस्थामें संसारकी मंभ्रदोंसे त्र्यलग होकर जीवनके उच्चतम त्रादर्शको प्राप्त करना चाहिये।

तब क्या प्रश्नोत्तर-रत्नमालिकामें श्रमोधवर्षके किसी ऐसे ही एक श्रल्पकालीन राजत्यागका उल्लेख है श्रोर उसी श्रल्पकालमें वह रचना करके वे पुनः सिंहासन पर श्रा बैठे होंगे ? यह बात तो सच है कि जब शक ७८८ के लेखमें उनके राज्य-त्यागका उल्लेख है, तब किसी श्रल्पकालीन त्यागका ही वहाँ श्रमिशाय हो सकता है, क्योंकि उसके पश्चात् शक ७८१ के भी उनके लेख पाये गये हैं। किन्तु जिस राज्यत्यागका उल्लेख 'प्रश्नोत्तर-रत्नमालिका' में पाया जाता है, वह त्याग ऐसा श्रल्पकालीन प्रतीत नहीं होता। उस प्रन्थके भीतर जो भाव भरे हैं, वे लेखकके स्थायी वैराग्यके परिचायक हैं, श्रौर श्रन्तमें 'विवेकात्त्यक्तराज्येन' विशेषण लगाया गया है। उससे तो यही जान पड़ता है कि राजाका इस बारका त्याग क्तिक नहीं, स्थायी था; उन्होंने विवेकपूर्वक यह त्याग किया था। पर राज्य छोड़कर उन्होंने किया क्या, यह फिर भी श्रानिश्चित ही रहा। क्या वे गृहस्थ रहकर एकान्तमें धर्मचिन्तन करते रहे, या हिन्दू संन्यासी या जैन मुनि बन गये ? पं० नाथूरामजी प्रेमीका मत है कि'—

"यह बात ग्रभी विवादापन्न ही है कि श्रमोघवर्षने राज्यको छोड़कर मुनि-दीन्ता ले ली थी या केवल उदासीनता धारण करके श्रावककी कोई उत्कृष्ट प्रतिमाका चरित्र प्रहण कर लिया था। हमारी समभ्तमें यदि उन्होंने मुनि-दीन्ता ली होती, तो प्रश्नोत्तरत्नमालामें वे श्रपना नाम 'श्रमोघवर्ष' न लिखकर मुनि श्रवस्थामें धारण किया हुत्रा नाम लिखते। इसके सिवाय राज्यका त्याग करनेके समय उनकी श्रवस्था लगभग ८० वर्षकी थी, इसलिये भी उनका कठिन मुनिलिंग धारण करना संभव प्रतीत नहीं होता।"

उपर्युक्त उपलब्ध प्रमागोंपरसे यह निष्कर्ष निकालना सयुक्तिक ही है। पर इस विषयके निर्णयके लिये एक त्रोर बड़ा प्रमाग उपलब्ध है, जिसकी त्रोर त्रभी तक इतिहासज्ञोंका

१ विद्वद्रत्नमाला, ए० ८४।

पूर्ण ध्यान नहीं गया। श्रमोघवर्ष नृपका उल्लेख महावीराचार्यने भी श्रपने गिण्तिसार-संग्रहमें किया है श्रौर इस उल्लेखकी सूचना उपर्युक्त समस्त इतिहासज्ञोंके लेखोंमें पाई जाती है। किन्तु गिणतिसारसंग्रहके पूरे उल्लेखका किसीने श्रभीतक गंभीर श्रध्ययन नहीं किया, श्रौर इसीलिये उससे उपर्युक्त विषय पर जो प्रकाश पड़ना चाहिए था वह श्रभी तक नहीं पड़ सका। श्रब हम यहाँ महावीराचार्य द्वारा गिणतिसार-संग्रहमें दी हुई श्रमोघवर्षकी प्रशस्तिका परिचय कराते हैं।

गिर्णितसारसंग्रहके प्रारंभमें मंगलाचरण है जिसके प्रथम पद्यमें ऋलंध्य, त्रिजगत्सार, ऋनन्तचतुष्टयके धारी महावीर जिनेन्द्रको नमस्कार किया गया है। दूसरे पद्यमें उन महाकान्तिधारी जैनेन्द्रको प्रणाम किया गया है, जिन्होंने संख्याके ज्ञानरूपी प्रदीपसे समस्त जगत्को प्रकाशित कर दिया है। तीसरेसे ऋाठवें पद्य तक ऋमोधवर्षकी प्रशस्ति है, जो इस प्रकार है—

प्रीणितः प्राणिसस्यौघो निरीतिर्निरवग्रहः ।
श्रीमतामोघवर्षेण येन स्वेष्टिहितैषिणा ॥१॥
पापरूपाः परा यस्य चित्तवृत्तिहिविर्भुजि ।
भस्मसाद्भावमीयुस्तेऽवन्ध्यकोपोऽभवत्ततः ॥२॥
वरीकुर्वन् जगत्सर्वं स्वयं नानुवशः परैः ।
नामिभूतः प्रभुस्तस्मादपूर्वमकरध्वजः ॥३॥
यो विक्रमकमाक्रांतचिक्रचकक्वतिक्रयः ।
चिक्रकाभञ्जनो नाम्ना चिक्रकाभञ्जनोऽञ्जसा ॥॥॥
यो विद्यानद्यधिष्ठानो मर्योदावज्रवेदिकः ।
रत्नगर्भो यथास्यातचारित्रजलिधर्महान् ॥५॥
विध्वस्तैकान्तपत्तस्य स्याद्वादन्यायवादिनः ।
देवस्य नृपतुङ्गस्य वर्षतां तस्य शासनम् ॥६॥

इस प्रशस्ति पर विचार करनेसे स्पष्ट ज्ञात होता है कि लेखकने यहाँ ऋमोघवर्षकी राजवृत्तिके साथ-साथ द्व्यर्थक विशेषणों द्वारा उनकी मुनिवृत्तिका वर्णन किया है। यही नहीं, किन्तु श्रंत तक जाते-जाते राजवृत्ति वर्णन बहुत गौण श्रौर मुनिवृत्ति वर्णन ही प्रधान हो गया है। प्रथम पद्यमें ऋमोघवर्ष प्राणी रूपी सस्यसमूहको संतुष्ट व निरीति श्रौर निरवग्रह

करनेवाले श्रौर स्वेष्टहितैषी कहे गये हैं। यहाँ राजाके ईति-निवारण श्रौर श्रनावृष्टिकी विपत्तिके निवारगाके साथ-साथ सब प्रागियोंकी त्रोर त्राभय त्रीर राग-द्वेष-रहित वृत्तिका उल्लेख है। इस प्रकार वे त्रात्मकल्यागुपरायगा हो गये थे, यह 'स्वेष्टहितैषिगा।' विशेषगासे स्पष्ट हैं। दूसरे पद्यमें उनके पापरूपी शत्रुत्रोंका उनकी चित्तवृत्तिरूपी तपोज्वालामें भस्म होनेका उल्लेख है। राजा त्रपने रात्रुत्रोंको त्रपने कोधकी त्रामिमें भस्म कर डालता है; इन्होंने कामकोधादि त्रांतरंग रात्रुत्रोंको कषायरहित चित्तवृत्तिसे नष्ट कर दिया था। वे 'श्रबन्ध्य कोप' हो गये थे, उनके क्रोधकषायका बन्ध नहीं रहा था। तीसरे पद्यमें उनके समस्त जगत्को वशीभूत करने, किन्तु स्वयं किसीके वशीभूत न होनेसे उन्हें 'त्रपूर्व मकरध्वज' कहा है। यहाँ भी उनके चक्रवर्तित्वकी ऋषेचा उनके समस्त इन्द्रियें व सांसारिक भावनात्र्योंको जीतकर वीतरागत्व प्राप्त कर लेनेकी त्र्योर विशेष लच्य है। चौथ पद्यमें उनकी एक 'चिकिकामञ्जन' पदवीकी सार्थकता सिद्ध की है। राजमंडलको वरा करनेके त्रातिरिक्त यहाँ स्पष्टतः उनके क्रमशः तपस्यावृद्धि द्वारा संसारचक परिश्रमणका त्त्य करनेका उल्लेख है। पाँचवें पद्यमें उनकी विद्या-प्राप्ति श्रीर मर्यादाश्रोंकी वज्जवेदिका द्वारा उनके ज्ञानवृद्धि त्र्यौर महाव्रतोंके परिपालनका उल्लेख किया गया है। 'रत्नगर्भ' विशेषण्से स्पष्टतः उनके दर्शन, ज्ञान त्र्यौर चारित्ररूपी रत्नत्रयके धारण्का भाव प्रकट किया गया है। उनके 'यथास्यात चारित्रके जलिंध' विशेषगामें तो निस्संशय रूपसे उनके पूर्णमुनि श्रीर उत्कृष्ट ध्यानी होनेका वर्णन है। 'यथाख्यात-चारित्र' जैन सिद्धांतकी एक विशेष संज्ञा है। जो मुनि सकल चारित्रको धारण करके भावोंकी विशुद्धि-द्वारा समस्त कषायोंको शांत या चीगा कर देता है, उसे ही यथाख्यातचारित्रका धारी कहते हैं। इस पद्यमें तो श्रमोघवर्षके मुनित्वके वर्णन होनेमें कोई संदेह ही नहीं रहता। श्रंतिम पद्यमें उनके एकांत छोड़कर श्रनेकांत-स्याद्वादन्यायका श्रवलंबन करनेका स्पष्ट उल्लेख है। ऐसे नृपतंग-देवके शासन त्रर्थांत धर्मशासनकी वृद्धिकी त्राशा की गई है।

इस प्रकार इस प्रशस्तिसे कोई संदेह नहीं रहता कि राष्ट्रकूट-नरेश नृपतुंग ऋमोघवर्षने राज्य त्याग कर मुनिदीत्ता धारण कर ली थी श्रौर उन्होंने ऋपनी चित्तवृत्तिको विशुद्ध श्रौर निर्मल बनानेमें कुछ उठा नहीं रखा था।

श्रव रह जाती है प्रेमीजीकी यह शंका कि यदि उन्होंने मुनिदीक्ता धारण कर ली थी, तो फिर उन्होंने श्रपना नाम क्यों नहीं बदला ? पर यह श्रावश्यक नहीं है कि मुनिदीक्ता लेने पर नाम श्रवश्यही बदलना च।हिये। विशेषतः जब इतना बड़ा सम्राट् दीन्ता लेता है, तो उसके पूर्व नामके साथ जो यश श्रीर कीर्ति सम्बद्ध रहती है, उसकी रन्तार्थ लोग उसके उसी नामको कायम रखना पसंद करेंगे ही। इसी कारण मौर्यनरेश चंद्रगुप्तका नाम उनके मुनि हो जाने पर भी चंद्रगुप्त ही कायम रहा पाया जाता है। श्रतण्व प्रश्नोत्तर-रलमालिकामें उसके लेखकका राज्यत्याग श्रीर दीन्ताधारणके पश्चात् भी यदि श्रमोधवर्ष नाम उल्लिखत किया गया है, तो कोई श्राक्षर्यकी बात नहीं।

श्रमोघवर्षके वृद्धत्वके कारण उनके दीन्ना-ग्रहण करनेकी श्रसंभावना भी प्रवल नहीं है। राज्य छोड़नेके समय श्रमोघवर्ष वृद्ध तो थे, पर ८० वर्ष के नहीं। उनके राक ७८८ के ताम्रपत्रमें उल्लेख है कि उनके पिता गोविंदराज जब श्रपनी उत्तर भारतकी विजय पूर्ण कर चुके थे, तब श्रमोघवर्षका जन्म हुश्रा था। गोविंदराजकी उत्तर भारतकी विजयका काल सन ८०६ से ८०८ तक सिद्ध होता है। श्रतएव जब वे सन् ८१४-८१५ में सिंहासना-रूढ़ हुए, तब उनकी श्रवस्था केवल ६ वर्षकी' श्रौर जब सन् ८७७ के लगभग उन्होंने राज्य त्यागा, तब उनकी श्रायु ७० वर्षसे कुछ कमकी ही सिद्ध होती है। इस समय तक जिनसेनाचार्य श्रौर संभवतः उनके शिष्य गुण्मद्रका स्वर्गवास हो चुका था, इसीसे उनकी किन्हीं भी प्रशस्तियोंमें उनके मुनि होनेका उल्लेख नहीं श्रा सका। महावीराचार्यने श्रपना गिणितसारसंग्रह श्रमोघवर्षके दीन्ना-ग्रहण कर लेनेके श्रौर उनके जीवनकालके भीतर ही किसी समय लिखा होगा।

श्रीयुक्त एम गोविन्द पै ने त्रपने एक लेखमें प्रकट किया है कि श्रमोघवर्षके जैनधर्म स्वीकार करने संबंधी सभी श्राधार निर्मूल मालूम पड़ते हैं। इस संबंधमें उनका प्रथम श्राद्मेप यह है कि उक्तनरेशके "५२ वें वर्षके शासनमें 'स वोऽव्यात्' इस प्रकारका हिर-हर-स्तुति संबंधी शिरोलेख रहनेसे तब तक उनने जैनधर्मको ग्रहण नहीं किया था, ऐसा कहनेमें कोई श्राद्मेप नहीं दीखता।" किन्तु एक तो इस उल्लेख परसे उक्त नरेशके ५२ वें वर्षके प्रधात् जैनदीन्ता ग्रहण करनेमें कोई बाधा उपस्थित नहीं होती। श्रौर दूसरे शासन शिरोलेख श्रादि राज्यकर्मचारियों द्वारा प्रायः राज्य-विभागकी परम्परानुसार लिखे जाते हैं, वे सदैव किसी राजाकी निजी धार्मिक मनोवृत्तिके सच्चे परिचायक नहीं कहे जा सकते।

R Altekar: The Rashtrakutas and their times. P. 71-72.

२ नृपतुंगका मतविचार, श्रनेकान्त, वर्षं ३, ए० ४७८ श्रादि।

पै जीका दूसरा श्राच्चेप यह है कि उत्तरपुराणमें जो श्रमोधवर्षके जिनसेनकी वन्दनाका उल्लेख है वह ''जिनसेन त्रीर त्रमोघवर्षके बीचमें एक समय परस्पर भेंटका वर्णन मालूम पडता है, इससे ज्यादा ऋर्थ उसमें ऋनुमान करना ठीक नहीं मालूम होता।'' पाश्वीभ्युदय-की जिन सर्गान्त पुष्पिकात्रोंमें जिनसेनको त्रमोघवर्ष राजाका परमगुरु कहा है, वे पुष्पिकाएँ उनके मतसे जिनसेनकी स्वयं रचना न होकर "उस काव्यके टीकाकार योगिराट् पंडिताचार्य द्वारा या त्रीर किसीके द्वारा जोड़ी गई होंगी।" गणितसारसंग्रहमें उसके कर्ती-द्वारा प्रनथका रचनाकाल नहीं दिया गया, इससे यह निश्चयतः नहीं कहा जा सकता कि वहाँ उल्लिखित अमोधवर्षसे उपर्युक्त नरेशका ही तात्पर्य है, क्योंकि "अमोधवर्ष-नृपतुंग उपाधियोंसे युक्त नरेश बहुतसे हो गये हैं। ऋथवा यह वही राजा माना तो भी उक्त उल्लेखसे उसका जैनधर्मका स्वीकार करना सिद्ध नहीं होता। प्रश्लोत्तररत्नमालिकाकी जो अमोधवर्षके राज्यत्यागका उल्लेख करनेवाली ऋन्तिम पुष्पिका है वह रोष काव्यके छंदसे भिन्न छंदमें होनेके कारण काव्यका मौलिक श्रंश न होकर पीछेसे जोड़ा हुआ छंद हो सकता है।" इत्यादि । पै जीके ये सब त्राचिप तभी कुछ सार्थकता रखते हैं जब पहलेसे ही यह निश्चय कर लिया जाय कि त्रमोघवर्षने कभी जैन धर्म प्रहण नहीं किया था। यदि एकाध ही उल्लेख त्र्यमोघवर्षके जैनत्वके संबंधका होता तो भी उक्त प्रकार की त्र्यापत्ति कुछ मूल्यवान् हो सकती थी। पर त्र्यनेक प्रन्थोंके उल्लेखोंको उक्त प्रकार विना किसी त्राधारके, केवल शक पदसे ही अप्रमाण ठहराना उचित नहीं जँचता। अमोधवर्षके जैनत्वकी मान्यताकी पाचीनता श्रौर मौलिकताको श्रसिद्ध करनेमें कोई प्रबल दलील पै जीके लेखमें नहीं पाई जाती । त्र्यमोघवर्ष संबंधी समस्त उल्लेखों परसे उनके जैनत्व स्वीकार करनेमें कोई ऐति-हासिक विसंगति उत्पन्न नहीं होती।

# "मेलिमार्गस्य नेतारम्"

[ ले०--श्रीयुत पं० महेन्द्रकुमार शास्त्री, न्यायाचार्य, काशी ]

"मोत्तमार्गस्य नेतारं भेत्तारं कर्मभूभृताम् । ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वन्दे तद्गुणलब्धये॥" —सर्वोर्थसिद्धि

यह श्लोक सर्वार्थिसिद्धि के मङ्गलश्लोक के रूप में उपलब्ध है। श्राचार्य विद्यानन्द ने श्रपनी आप्तपरीचा इसी श्लोक में वर्णित आप्तस्वरूप के परीचिंग के लिए बनाई है। आप्तपरीचा के अन्त में स्वयं लिखते हैं—

> "श्रीमत्तत्वार्थशास्त्राद्भुतसिललिनिश्चेरिद्धरत्नोद्भवस्य । प्रोत्थानारम्भकाले सकलमलिने शास्त्रकारैः कृतं यत् स्तोत्रं तीर्थोपमानं पृथितपृथुपथं स्वामिमीमांसितं तत् । विद्यानन्दैः स्वशक्त्या कथमपि कथितं सत्यवाक्यार्थसिदुभ्यै ॥"

श्रर्थात — जो दीप्त रहों के उद्भव का स्थान है, उस श्रद्भुत समुद्र के समान तत्त्वार्थशास्त्र के प्रोत्थानारम्भकाल — उत्पत्ति का निमित्त बताते समय या प्रोत्थान-भूमिका बाँधने के प्रारम्भकाल में शास्त्रकार ने जो स्तोत्र रचा श्रीर जिस स्तोत्र में वर्णित श्राप्त की स्वामी (समन्तमद्राचार्य) ने मीमांसा की, उसकी मैं यथाशक्ति परीचा कर रहा हूं।

अध्यसहस्रों के मङ्गलक्ष्मों के मी आचार्य विद्यानन्द यही बात लिखते हैं—"शास्त्रावतार-रिचतस्तुतिगोचाराप्तमीमांसितं कृतिरलङ्कियते मयाऽस्य"—अर्थात् शास्त्र—तत्त्वाथेशास्त्र के अवतार-अवतरिएका-भूमिका के समय रची गई स्तुति में वर्णित आप्त की मीमांसा करनेवाले आप्तमीमांसा नामक प्रन्थ का व्याख्यान किया जाता है। यहाँ 'शास्त्रावतार' शब्द आप्त-

नोट: 'जैन-बोधक' वर्ष ५८, संख्या ३, में श्रास्थानमहाविद्वान् श्रीमान् पं॰ शान्तिराजजी शास्त्री मैसूर का 'किमयं तत्त्वार्थसूलग्रन्थस्य मंगलश्लोकः ?' शोर्षक वाला एक संस्कृत लेख प्रकाशित हुआ है। उस लेख में शास्त्रीजी ने "मोज्ञमार्गस्य नेतारं भेत्तारं कर्मभूशताम् । ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वन्दे तद्गुण-लब्धये ॥" इस मंगलश्लोक को सूलकार उमास्वाति का सिद्ध करने का प्रयत्न किया है। न्यायाचार्यजी का यह लेख उसी का खग्रडनरूप है। जिन विज्ञ पाठकों ने 'जैन-बोधक' में शास्त्रीजी के उपर्युक्त लेख को पढ़ा है, उन्हें आचार्यजी के इस लेख को भी अवश्य पढ़ लेना चाहिये। मैं श्राशा करता हूँ कि श्रानुसन्धानग्रे भी अन्य विद्वान् भी इस विषय पर श्रापना-श्रपना मत अवश्य पक्ट करेंगे।

परीचा के "प्रोत्थानारम्मकाल" का समानार्थक है। विद्यानन्द के इन उल्लेखों से निम्नलिखित बातों का स्पष्ट सूचन होता है—

- १ श्राप्तपरीचा श्रीर श्रष्टसहस्री प्रन्थ 'मोच्चमार्गस्य नेतारं' श्लोक में वर्णित श्राप्त की परीचा के लिए लिखे जा रहे हैं।
- २ इसी ऋोक में वर्णित आप्त की मीमांसा स्वामी समन्तभद्राचार्य ने अपनी आप्त-मीमांसा में की है।
- ३ यह 'मोत्तमार्गस्य नेतारं' इलोक तत्त्वार्थशास्त्र की उत्पत्ति का निमित्त बताते समय, या उसकी अवतरिएका-भूमिका बांधते समय शास्त्रकार ने बनाया है।

तीसरी बात से यह स्पष्ट हो जाता है कि जिस शास्त्रकार ने तत्त्वार्थशास्त्र की उत्पत्ति का निमित्त बताया या उसकी उत्थानिका-भूमिका या अवतरिएका बांधी, उसी शास्त्रकार ने उस भूमिका के प्रारम्भ में इस मङ्गलमय स्तोत्र को रचा है। यहाँ यदि यह तत्त्वार्थशास्त्र तत्त्वार्थसूत्र है, तो उसकी उत्पत्ति का निमित्त बतानेवाले या भूमिका-अवतरिएका बांधनेवाले आचार्य पूज्यपाद हैं। इन्होंने सर्वार्थसिद्धि के प्रारम्भ में ही तत्त्वार्थसूत्र का उत्पत्तिनिमित्त बताया है। और उसी भूमिका के प्रारम्भ में इस जैन वाङ्मय के अमररह्म पङ्गल इलोक को रचा हैं।

इस तरह विद्यानन्द के उक्त उल्लेख हमें इस स्पष्ट परिणाम पर पहुँ चा देते हैं कि उक्त मङ्गलहलोक आचार्य पूज्यपाद के द्वारा तत्त्वार्थशास्त्र की भूमिका बाँघते समय सर्वार्थसिद्धि के मङ्गलहप में रचा गया है।

वस्तुतः यह मङ्गलक्लोक, त्राचार्य पूज्यपाद ने हो बनाया है। निम्नलिखित कारणों से यह स्तोत्र स्वयं सूत्रकार उमास्वाति का तो नहीं माळूम होता—

- १ जहाँ तक प्राचीन ऋास्तिक सूत्र-प्रनथ देखने में ऋाए हैं, उनमें कहीं भी मङ्गलाचरण करने की पद्धति नहीं है।
- यदि यह सूत्रकार-छत होता, ऋौर तत्त्वार्थसूत्र का ही ऋझ होता, तो उसकी व्याख्या करनेवाले पूज्यपाद, ऋकलङ्क ऋौर विद्यानन्द ऋादि ऋाचार्यों ने ऋपने सर्वार्थसिद्धि, राजवार्तिक ऋौर इलोकवार्तिक ऋादि व्याख्या-प्रन्थों में इसका व्याख्यान या निर्देश ऋवश्य किया होता।
- यदि पूज्यपाद ने स्वयं इसे नहीं बनाया होता, श्रीर वे इसे सूत्रकारकृत समभते होते तो वे सर्वार्थिसिद्धि में इसका व्याख्यान श्रवश्य करते।
- ४ सर्वार्थिसिद्धि पर प्रभाचन्द्रकृत तत्त्वार्थेवृत्तिपद्-विवरण् नाम का एक विवरण् उपलब्ध है। इसमें इस मङ्गलइलोक को सर्वार्थेसिद्धि का मानकर उसका यथावत् व्याख्यान किया है।

५ तत्त्वार्थसूत्र थोड़े-बहुत हेर-फेर के साथ श्वेताम्बर परम्परा में भी मान्य हैं। उस पर एक स्वयं सूत्रकार का स्वोपज्ञ-भाष्य भी प्रसिद्ध हैं। सिद्धसेनगिए, हिरिभद्र, यशोविजय उपाध्याय श्रादि श्राचार्यों ने इसपर टीकाएँ लिखी हैं। इन सभी व्याख्यात्रों में इस मङ्गलस्तोत्र का उल्लेख तक नहीं हैं। यदि यह स्वयं उमान्वाति-कृत होता, तो कोई कारण नहीं था कि इन श्वेताम्बर व्याख्यात्रों में न पाया जाता। इस श्लोक में कोई भी ऐसी साम्प्रदायिक वस्तु नहीं हैं, जिससे साम्प्रदायिकता के कारण इसके छोड़ने का प्रसङ्ग श्राता। यदि इन प्राचीन श्राचार्यों को यह ज्ञात होता कि यह श्लोक सूत्रकार का है, तो वे इस श्रमूल्य बेजोड़ श्लोकरक्न को कभी भी नहीं छोड़ते। वे इसपर व्याख्या करते श्रौर स्वतन्त्र प्रन्थ तक रचते।

इत्यादि कारणों से यह निःसंकोच कह सकते हैं कि यह इलोक स्वयं सूत्रकार-कृत महीं है, किन्तु पूज्यपाद-कृत है।

परन्तु विद्यानन्द आचार्य हो आप्तपरीचा (पृ० ३) के प्रारम्भ में इसी इलोक को सूत्रकार-कृत लिखते हैं—'कि पुनस्तत्परमेष्टिनो गुणस्तोत्रं शास्त्रादौ सुतकाराः प्राहुरिति निगद्यते— मोज्ञमार्गस्य नेतारम ''''' इस पंक्ति में यही ऋोक सूत्रकार-कृत कहा गया है। पर जब हम विद्यानन्द की लेखन-शैली का ध्यान से समीज्ञण करते हैं तब यह उलमान सुलमा जाती है। आचार्य विद्यानन्द की शैली की यह विशेषता है कि वे अपने पूर्ववर्ती किसी भी आचार्य को सन्नकार और पूर्ववर्ती किसी भी प्रन्थ को सूत्र लिखते हैं। उदाहरणार्थ-तत्त्वार्थ-ऋोकवार्तिक (पृ०१८४) में वे त्रकलङ्करेव का सूत्रकार शब्द से तथा राजवार्तिक का सूत्र शब्द से उल्लेख करते हैं- "तेन 'इन्द्रियानिन्द्रियानपेत्तमतीतव्यभिचारं साकारप्रहणाम्" इत्येतत् सुत्रोपात्तभुक्तं भवति । ततः प्रत्यज्ञलज्ञणं प्राहुः स्पष्टं साकारमञ्जसा । द्रव्यपर्याय-सामान्यविशेषार्थातमवेदनम्।। सुबकारा इति क्षेयमाकळङ्कावबोधने।" इस अवतरण में 'इन्द्रियानिन्द्रियानपेत्त' वाक्य राजवार्तिक (पृ० ३८) का है तथा 'प्रत्यत्तलत्त्राणं' श्लोक न्याय-विनिश्चय (पृ०३) का है। त्राप्तपरीचा (पृ०६४) में ही वे ''तत्त्वार्थसूत्रकारैः उमास्वामि-प्रभृतिभिः" शब्द लिखकर न केवल उमास्वामी को ही सूत्रकार लिखते हैं। ऋषि तु प्रभृतिशब्द से अन्य पुज्यपाद आदि आचार्यों का भी सूत्रकार होना सूचित करते हैं। अतः मात्र सूत्रकार के नाम से 'मोज्ञमार्गस्य नेतारं' स्रोक को उद्घृत करने के कारण विद्यानन्द का भुकाव उसे उमास्वातिकृत भानने की श्रोर हैं, यह नहीं कहा जा सकता। जो विद्यानन्द राजवार्तिक को सूत्र तथा अकलङ्क को भी सूत्रकार लिख सकते हैं, वे यदि सर्वार्थसिद्धिकार को सूत्रकार लिखते हैं, तो कोई अनहोनी या आश्चर्य की बात नहीं है; क्योंकि सर्वार्थसिद्धि

तो राजवार्तिक या स्रोकवार्तिक के लिए आधारभूत सूचनाकारिणी होने से सूत्रकल्प ही रही है। एक बात और खास तौर से ध्यान देने की है कि विद्यानन्द आप्तपरीचा बनाने से पहिले अपने स्रोकवार्तिक और विद्यानन्दमहोदय प्रन्थों की रचना कर चुके हैं; क्योंकि आप्तपरीचा (ए० ६४) में उन्होंने इनके देखने की प्रेरणा की है। यदि विद्यानन्द इस मङ्गल-स्रोक को सूत्रकार उमास्वातिकृत मानते होते, तो उसकी व्याख्या स्रोकवार्तिक में अवस्य करते। अतः विद्यानन्द का मत इस स्रोक को उमास्वातिकृत मानने की ओर नहीं कहा जा सकता। इसी तरह आप्तपरीचा के अन्त में आए हुए—

## "इति तत्त्वार्थशास्त्रादौ मुनीन्द्रस्तोत्त्रगोचरा। प्रणीताप्रपरीचेयं कुविवादनिवृत्तये॥"

है। ३२ अन्तरवाले इस छोटे से श्लोक में इससे अधिक की गुंजाइश ही नहीं है। 'तत्त्वार्थ-शास्त्रादों' का अर्थ मी 'तत्त्वार्थशास्त्र की भूमिका के प्रारम्भ में यही करना चाहिए। इस तरह आचार्य विद्यानन्द के उल्लेख तथा पूज्यपाद आदि आचार्यों के द्वारा उक्त श्लोक की ज्याख्या न होने के कारण इस मङ्गलश्लोक को उमाखाति-कृत किसी भी तरह नहीं माना ज सकता। यह श्लोक निर्ववादरूप से तत्त्वार्थसूत्र की भूमिका बाँघनेवाले, आचार्य पूज्यपाद के द्वारा ही बनाया गया है और सर्वार्थसिद्ध में बराबर उसी रूप में उपलब्ध है। यही कारण है कि स्वयं पूज्यपाद तथा अन्य अकलङ्क आदि दिगम्बर आचार्य तथा सिद्धसेनगणि आदि खेताम्बर आचार्यों ने इसको तत्त्वार्थसूत्र का अङ्ग नहीं माना और न इसकी व्याख्या ही की है। इवे० परम्परा में प्रसिद्ध स्वोपङ्मभाष्य में भी इसकी व्याख्या नहीं है। इस भाष्य में तत्त्वार्थ-सूत्र के प्रारम्भ में ३९ सम्बन्धकारिकाएँ है। यदि इस श्लोक को उमास्त्राति ने बनाया होता, तो भाष्य में छूटने का कोई भी कारण नहीं है।

नहीं माळूम, श्रुतसागरसूरि (१६वीं सदी), बालचन्द्र योगीन्द्रदेव आदि १५-१६ वीं सदी के ज्याख्याकारों ने किस परम्परा के आधार से इस मङ्गलक्लोक को उमास्त्रामि-क्रुत लिख दिया है। हो सकता है कि सर्वार्थसिद्धि के प्रारम्भ में उसे देखकर उन्होंने सूत्रकार-क्रुत मान लिया हो।

विद्यानन्द के उल्लेखानुसार जो दूसरी बात सूचित होती है वह यह है कि इसी इलोक पर स्वामी समन्तमद्राचार्य ने अपनी आप्तमीमांसा बनाई है, यह इतिहासक्षों के खास ध्यान देने योग्य है। इस उल्लेख में यदि ऐतिहासिक दृष्टि भी निविष्ट है तो समन्तमद्र का समय पूज्यपाद के अनन्तर नहीं तो समकाल तक तो अवस्य सिद्ध होगा। ऐसी दशा में जैनेन्द्र व्याकरण में आये हुए "चतुष्ट्यं समन्तमद्रस्य" सूत्र में यदि इन्हीं समन्तमद्र का उल्लेख है, तो समन्तमद्र

को पूज्यपाद का समकालीन मानकर ही निर्वाह किया जा सकेगा। श्रीमान पंडित मुखलाल जी सा० का इस विषय में यह तर्क "कि यदि समन्तमद्र पूज्यपाद के पूर्ववर्ती होते, तो समन्तमद्र की आप्तमीमांसा जैसी अनूठी कृति का उल्लेख अपनी सर्वार्थसिद्धि आदि कृतियों में किए विना न रहते" हृदय को लगता है। विद्यानन्द के 'स्वामिमीमांसितं तत्' "प्रपञ्चतस्तदन्वयस्य आन्नेपसमाधानलन्नगस्य श्रीमत्स्वामिसमन्तमद्वदेवैः देवगमाख्यास-मीमांसायां प्रकाशनात्।" (आप्त प० प० ६४)। आदि उल्लेखों के प्रकाश में तो वह पर्याप्त पृष्टि पा लेता है। आशा है, समन्तमद्र स्वामी के समय विचार में इसका पूरा-पूरा उपयोग किया जायगा।

नोट: श्रास्थानमहाविद्वान् पं० शान्तिराजजी शास्त्री ने 'जैन-बोधक' में इसी विषय को लेकर पं० भुजबर्लाजी शास्त्री पर श्रनेक श्रनुचित एवं निर्मूल व्यक्तिगत श्राचेप कर डाले हैं। कहीं-कहीं तो उनकी भाषा शिष्टता को भी लांघ गई है। मेरे विचार से ऐसी बातों की उभेचा करना ही उनका सर्वोत्तम उत्तर है। पं० भुजबर्लीजी शास्त्री की साहित्यसेवाएँ किसी से छिपी नहीं हैं। 'भास्कर' का संपादन ही इसका जीवित उदाहरण है। श्रास्थान-महाविद्वान्जी ने इसी ऐतिहासिक प्रसङ्ग को लेकर बाबू निर्मलकुमारजी श्रादि को उभाइने का जो प्रयह्न किया है, वह सहद्य विद्वत्समष्टि की दृष्टि में श्रशोभन है। इससे उनके उद्देश की सिद्धि तो हो ही नहीं सकती। हाँ, हृद्य की कमजोरी का प्रदर्शन श्रवश्य हो जाता है। में श्राशा करता हूँ कि सभी विद्वान् ऐतिहासिक या तात्विक चर्चा को व्यक्तिगत श्राचेगें से सर्वथा श्रलिस रखने का पूरा प्रयद्ध करेंगे। श्राशा है, पं० भुजबलीजी शास्त्री इस व्यर्थ की तू-तू मैं-मैं में न पड़ेंगे।

----त्नेखक

<sup>🕆</sup> देखो अकलङ्कप्रन्थत्रय श्रोर न्यायकुमुद्चन्द्र द्वि० भाग का प्राक्कथन ।

# हमारा आयुर्वेद

[ ले॰--श्रीयुत पं॰ के॰ भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण ]

जर्मनी, अमेरिका और इंगलैएड आदि पश्चिम राष्ट्रों के विख्यात विद्वान् भी अब मानने लगे हैं कि संसार भर को चिकित्सा-प्रणालियों का जन्मदाता हमारा आयुर्वेद ही है। अपने दीर्घकालीन अविश्रान्त अनुसंधान के फलस्वरूप इतिहास-विशारदों का भी कहना है कि सर्वप्रथम बौद्धों ने चरक एवं सुश्रुत इन महान् प्रन्थों का अनुवाद पाली भाषा में करके जापान और चीन देशों में फैलाया तथा आज भी उन देशों की चिकित्सा-पद्धति आयुर्वेद-चिकित्सा-पद्धति से मिलती-जुलती है। इतना ही नहीं, अरबी भाषा के प्राचीन प्रन्थों में भी अनेकत्र उद्घिखत चरकसुश्रूतों का उल्लेख दृष्ट-गोचर होता है।

त्रायुर्वेदीय त्रौषधों को ढूंढ़ निकालने वाले हमारे जितेन्द्रिय, समदर्शी ऋषि-महर्षियों ने जंगलों में वास करते हुये केवल लोकहित क लिये इस स्रोर गम्भीर विचार के साथ वि9ुल परिश्रम किया है। निर्दोष, चमस्कारी एवं ऋधिक लामकारी विशिष्ट ऋौषधों की निमाण करने के लिये स्वार्थ-शून्य विचार ऋधिक आवश्यक है। आयुर्वेद, ज्योतिष और मन्त्रवाद त्र्यादि विद्याएं वास्तव में लोककल्याग् के लिये ही पैदा हुई हैं | त्र्याजकल के चिकित्सकों में उपर्युक्त वे गुण बहुत ही कम मात्रा में मिलते हैं। इसीलिये श्राज हमारे श्रायुर्वेद की दशा इतनी गिर गई है। एक बात ऋौर है। ऋ।ज हमारे ऋायुर्वेद-विद्वानों में इस विषय में परिपूर्णता प्राप्त कर नवीन नवीन आिक्कारों द्वारा आयुर्वेद के महत्त्व का संसार में प्रकट करने योग्य पिएडत भी नहीं हैं! त्र्यानकल की आयुर्वेदाध्ययन की प्रणाली भी इस युग के अनुकूल नहीं हैं। अन्यान्य चिकित्सा-पद्धितयों में हमें प्रतिदिन नये-नये सुधार दृष्टिगत हो रहे हैं। परन्तु खेद की बात है कि हमारे बहुत से आयुर्वेदज्ञ स्रमी तक चरक-सुश्र्त युग का ही स्वप्न देख रहे हैं। ये सुधार नहीं चाहते हैं। अनुसंधान की आरे तो इनका लक्ष्य ही नहीं जाता। इसमें सन्देह नहीं है कि प्राचीन ऋषि-महर्षियों के प्रयोगों का ही थोड़ा-सा परिवर्तन कर ऋपने नाम से रिजष्ट्री कराने वाले वैद्य काफी मिलेंगे। किन्तु वास्तव में यह चीज उनको नहीं है । इस गुरुतर लेाके।पकारी विद्या के लिये पसीना बहाने वाले हमारे यहाँ बहुत कम हैं। इसीलिये त्राज त्रायुर्वेद की त्रवस्था इतनी दयनीय हो गई है।

बहुधा बहुमूल्य एले।पैथिक श्रोषध, सुई (इंजेक्शन) आदि के द्वारा आराम नहीं होने वाले सिन्नपात, विषम ज्वर, ज्ञय, प्रसूत, संप्रहिणी, मधुप्रमेह आदि असाध्य रोगों के हमारे पूर्वजों के द्वारा हजारों वर्ष के पूर्व ढूंढ़ निकाले गये मकरध्वज, जयमङ्गलरस, च्यवनप्राश, वसन्तितिज्ञक एवं सुवर्णभरम आदि अमूल्य औषध आसानी से दूर कर सकते हैं। आज भी विशुद्ध विष किस रोगी के। किस परिमाण में देना चाहिये, इस बात का विशद ज्ञान बड़े बड़े सर्जनों की अपेचा एक मारतीय वैद्य श्रिधिक रखता है। इस संबंध में हमारे पूवजों ने पर्याप्त परिश्रम किया है। आयुर्वेद में नाड़ीज्ञान तो अपना एक खास स्थान रखता है। इस संबंध में 'द्विवेदी अभिनन्दन प्रन्थ' में प्रकाशित आयुर्वेद्पंचानन पं० जगन्नाथ प्रसाद शुक्ठ के द्वारा लिखित मारतीय चिकित्सा-शास्त्र की विशेषता—नाड़ी-परीचा - शीषेक लेख अवश्य पठनीय हैं। चरकसुश्रुतसदृश बहुमूल्य चिकित्सासंबंधी प्रन्थ प्राचीन पाश्चात्य चिकित्सा-साहित्य में एक भी उपलब्ध नहीं हैं। इसीलिये प्रो० विलसन, सर विलीयम हंटर आदि पाश्चात्य विद्वानों ने मारतीय शल्यचिकित्सा, रसायनशास्त्र, धातृशास्त्र, सूचिकाभेदन, सर्पचिकित्सा, पशुचिकित्सा आदि विषयों की मुक्तकएठ से प्रशंसा कर आयुर्वेद चिकित्सा-प्रणाली को ही संसार की आदिम चिकित्सा-प्रणाली माना है।

हमारे पूर्वज शस्यचिकित्सा में पूर्ण निष्णात थे, इस बात के प्रमाणित करने के लिये मैं राय-बहादुर महामहोपाध्याय श्रीमान गौरीशंकर हीराचंद त्रोमा की 'मध्यकालीन मारतीय संस्कृति' से कुछ त्रंश यहां पर उद्धृत किये देता हूँ। इससे शायद हमारी उन्नति-प्राप्त प्राचीन शस्य-चिकित्सा से त्रमिन्न वर्तमान प्रगतिशील पाश्चात्य शस्यचिकित्सा के त्रमन्य मक्त मारतीय विद्वानों की बाँखें खुलेंगी। हाँ, मैं इस संबंध में इतना और कह देना चाहता हूँ कि जो प्राचीन शस्यचिकित्सा के विषय में विशेष देखना चाहें वे 'नागरी-प्रचारिणी पत्रिका', भाग ८, श्रंक १, २ में प्रकाशित 'प्राचीन शस्यतन्त्र' शीर्षक लेख स्ववस्य देखें।

"चीर फाड़ के शस्त्र साधारणतया लोहे के बनाए जाते थे, परन्तु राजा एवं सम्पन्न लोगों के लिये स्वर्ण, रजत, ताम्र त्रादि के भी प्रयुक्त होते थे। यन्तों के लिये लिखा हैं कि वे तेज खुरदरे, परन्तु चिकने मुखवाले, सुदृदृ, उत्तम रूपवाले और सुगमता से पकड़े जाने के योग्य होने चाहिये। मिन्न-मिन्न कार्यों के लिये शस्त्रों की धार, परिमाण आदि मिन्न-भिन्न होते थे। शस्त्र कुंठित न हो जाय, इसलिये लकड़ी के शस्त्रकोश (cases) भी बनाए जाते थे, जिनके ऊपर और अन्दर कोमल रेशम या ऊन का कपड़ा लगा रहता था। शस्त्र आठ प्रकार के—छेद्य, भेद्य, वेध्य (शरीर के किसी माग में से पानी निकालना), एष्य (नाड़ी आदि में क्रण का ढूँढ़ना), आर्घ्य (दाँत या पथरी आदि का निकालना), विस्ताव्य (रुधिर का विस्त्रवण करना), सीव्य (दो मागों के सीना), और लैख्य (चेचक के टीके आदि में कुचलना)—हैं। सुश्रुत ने यंत्रों (भ्रोजार, जो चीरने के काम में आते हों) की संख्या १०१ मानी है; परन्तु वाग्मट्ट ने ११५ मानकर आगे लिख दिया है कि कर्म अनिश्चित हैं, इसलिये यन्त्र संख्या भी अनिश्चित हैं; वैद्य अपने आवश्यकतानुसार यंत्र बना सकता हैं। शस्त्रों की संख्या मिन्न-मिन्न विद्वानों ने मिन्न-मिन्न मानी है। इन यंत्रों और शस्त्रों का विस्तृत वर्णन भी उन प्रन्थों में दिया है। भ्रारं, मगंदर, योनिरोग, मूत्रदोष, आत्त्रदोष, ग्रुक्रदोष आदि रोगों के लिये मिन्न-भिन्न यन्त्र

प्रयुक्त होते थे। व्रण्विस्त, वस्तियंत्र, पुष्पनेत्र, (लिंग में श्रीषध प्रविष्ट करने के लिये), शलाका-यंत्र, नखाक्कति, गर्मशंकु, प्रजननशंकु (जीवित शिद्यु को गर्माशय से बाहर करने के लिये), सर्प-मुख (सीने के लिये) त्र्यादि बहुत से यन्त्र हैं। त्रणों त्र्यौर उदरादि संबंधी रोगों के लिये भिन्त-भिन्न प्रकार की पट्टी बांधने का भी वर्णन किया गया है। गुदश्रंश के लिये चर्मबंधन का भी उल्लेख है। मनुष्य या घोड़े के बाल सीने ऋादि के लिये प्रयोग में ऋाते थे। दूषित रुधिर निकालने के लिये जोंक का भी प्रयोग होता था। जोंक की पहले परीचा कर ली जाती थी कि वह विषेती है त्राथवा नहीं। टीके के समान मूर्छा में शरीर केा तीक्ष्ण त्राह्म से लेखन कर द्वाई के। रुधिर में मिला दिया जाता था। गति त्रण (Sinus) तथा ऋर्बुदों की चिकित्सा में भी सूचियों का प्रयोग होता था। त्रिकूर्चक शस्त्र का भी कुछ त्र्यादि में प्रयोग होता था। आजकल लेखन करते समय टीका लगाने के लिये जिस तीन-चार सुइयों वाले श्रीजार का प्रयोग होता है, वह यही त्रिकूर्चक है। वर्तमान काल का (Tooth-elevator) पहले दंत-शंकु के नाम से प्रचलित था। प्राचीन त्रार्थ कृत्रिम दाँतों का बनाना ऋौर लगाना तथा कृत्रिम नाक बनाकर सीना भी जानते थे। दॉॅंत उखाड़ने के लिये एनीपद शस्त्र का वर्णन मिलता है। मोतियाबिंद (Cataract) के निकालने के लिये भी शस्त्र था। कमलनाल का प्रयोग दूध पिलाने अथवा वमन कराने के लिये हेाता था, जो आजकल के (Stomach Pump) का कार्य देता था।" [ पृष्ठ १२० - १२२ ]

इसी प्रकार भारतीय प्राचीन सर्पचिकित्सा और पशुचिकित्सा भी अपना विशिष्ट स्थान रखती हैं। सिकन्दर का सेनापित नियार्कस लिखता है कि यूनानी लोग सर्पविष दूर करना नहीं जानते, परन्तु जो मनुष्य इस दुर्घटना में पड़े, उन सब को भारतीयों ने दुरुस्त कर दिया। श्रि दाहिक्रया एवं उपवास चिकित्सा से भी भारतीय पूर्णतया परिचित थे। शोथरोग में नमक न देने की बात भी भारतीय चिकित्सक हजार वर्ष पूर्व जानते थे। हमारे पूर्वजों का निदान उच्चतेटि का था। 'माधवनिदान' आज भो संसार में अपना खास स्थान रखता है। शुद्ध जल का संमह और व्यवहार कैसे किया जाय, औषध द्वारा कुओं का पानी साफ करना, महामारी फैलने पर कृमिनाशक औषधों के द्वारा स्वच्छता रखना आदि बातों का उल्लेख 'मनुस्मृति' में स्पष्ट मिलता है। आयुर्वेद में शरीर की बनावट, मीतरी अवयवों, मांसपेशियों, पुट्टों, धमनियों और नाड़ियों का भी विशद वर्णन उपलब्ध होता है। वैद्य निघंदुओं में खनिज, वनस्पति और पशुचिकित्सा-संबंधी औषधों का बृहद् भाएडार है। भारतीय आयुर्वेद-विशारदों को शरीर-विज्ञान का ज्ञान भी पर्याप्त था। अन्यथा वे स्त्री, पुरुष, पशु, पत्ती आदि की चित्ताकर्षक मूर्तियों को नहीं बना सकते थे। भारतीयों का रासायनिक ज्ञान आशातीत

क्ष बाइज ; हिस्ट्री श्राफ मैडिसिन ; एष्ट ६

विस्मयकारक था। वे गंधक, शोरा श्रादि के तेजाब (Acid) जस्ता, लोहा, सीसा श्रादि के श्रॉक्साइड (Oxide) तथा कारबोनेट श्रौर साल्फाइड श्रादि तैयार करते थे। इन रसायनों के द्वारा वे निराश रोगियों को पुनः स्वस्थ एवं वृद्धों को जवान बनाते थे। सूर्य की किरणें रोगोत्पादक कीटाणुश्रों को नष्ट करती हैं, इस बात को मारतीय पहले ही से जानते थे। श्वासरोग के लिये धतूरे का धुश्राँ पीने की विधि यूरोपियनों ने मारतीयों से ही सीखी हैं। 'विश्वबंधु' ५, श्रगस्त १९३४ के एक विद्वत्तापूर्ण लेख में लाहौर के किवराज श्रीहरिकृष्ण सहगल ने इस बात को सिद्ध कर दिखा दिया है कि हाल में श्रमेरिका में पुरुषसंयोग के विना ही जिन पिचकारियों द्वारा स्त्री गर्भवती बनाई गई है, उन पिचकारियों का उद्गम-स्थान भारतवर्ष ही है। भारतीय रसायन के द्वारा कृत्रिम सुवर्ण बनाना भी भली मांति जानते थे। इन सब बातों का विशद वर्णन इस छोटे वक्तव्य में नहीं हो सकता है। इस संबंध में श्रमेजी पढ़े-लिखे विद्वानों को The Ayurvedic System of Medicine by Kaviraj Nagendra Nath Sen, A. History of Hindu Chemistry by Praphulla Chandra Roy, The Positive Sciences of the Ancient Hindus by Brajendra Nath Seal श्रादि पुस्तकों के। श्रवश्च पढ़ना चाहिये।

संसार में जीवन से बढ़ कर प्यारी वस्तु दूसरी नहीं है। यही कारण है कि क्षुद्र से क्षुद्र कृमि-कीट से लेकर मनुष्य तक एवं जीर्ण रोगी से लेकर तन्दुरुस्त जवान तक सभी इस जीवन-रज्जु को अधिक लम्बी करने के उद्योग में सदैव प्रयत्नशील रहते हैं। जिस जीवन से ऐहिक और पारलीकिक दोनों सिद्धियाँ मिलती हैं. उसे दीर्घकाल तक स्वस्थ तथा कार्यच्चम बनाये रखने के लिये ही प्राचीन आयों ने आयुर्वेद का अनुसंधान किया था। हिन्दू, जैन एवं बौद्ध इन तीनों भारतीय प्रधान धर्मों के आयुर्वेदीय प्रन्थों को मिलाने से हमारा आयुर्वेदीय साहित्य बहुत बढ़ जाता है। पूर्व में आयुर्वेद यहाँ की एक सर्वसुलभ विद्या थी। इसीलिये आज भी बड़े-बड़े सर्जनों एवं वैद्यों से आराम नहीं होनेवाले कई एक कठिन रोगों को एक दिहाती अशिचित सामान्य व्यक्ति अच्छा कर देता है। भारत की उर्वरा भूमि ने इसके लिये सर्वत्र बहुमूल्य ओषधियाँ भी जुटा रखी हैं। यह भी ध्यान में रखने की बात है कि हमारे पूर्वजों ने स्पष्ट घोषित कर दिया है कि जो व्यक्ति जहाँ पैदा हुआ हो, उसे वहीं के ओषधियाँ अधिक लामकारी होती हैं। इसके लिये केवल एक ही दृष्टांत पर्याप्त है कि कुनाइन सल्फेट आदि ओषध इंगलैएड आदि शातिप्रधान देशों में जितना काम करते हैं, उतना उष्पप्रधान हमारे भारतवर्ष में नहीं कर पाते। अ

# क्रांकरायन और उनका क्रव्हांनुकासन

[ ले०--श्रीयुत पं० नाथूराम प्रेमी ]

### शाकटायन या पाल्यकीर्ति

क्रिकटायन नामके एक बहुत प्राचीन ऋषाचार्य हो गये हैं जिनके मतका उल्लेख पाणिनिने ऋपनी ऋषाध्यायीमें किया है। ऋष्वेद और शुक्त यजुर्वेदके प्रातिशाख्यामें तथा यास्काचार्यके निरुक्तमें भी इनका जिक्र है। इनका समय इतिहासक्षोंने ईस्वी सन्से लगभग एक हजार वर्ष पहले ऋनुमान किया है \* और उनका उल्लेख करनेवाले पाणिनिका साढ़े छह सौ वर्ष पहले। इन शाकटायनका कोई व्याकरण-प्रनथ था जो अब मिलता नहीं है।

परन्तु शाकटायन नामका एक श्रौर व्याकरण प्रन्थ है जिसके कर्ता जैन थे। वे भी शाकटायन नामसे प्रसिद्ध हैं। परन्तु यह बहुत कम लोग जानते हैं कि उनका वास्तविक नाम पाल्यकीर्ति था।

वादिराजसूरि ने त्र्यपने 'पाइवेनाथ-चरित' काव्यमें उनका स्मरण इस प्रकार किया है—
कुतस्त्या तस्य सा शक्तिः पाल्यकीर्तेर्मंहौजसः।
श्रीपदश्रवणं यस्य शाब्दिकान्कुरुते जनान्॥

श्रर्थात्, उस महातेजस्वी पाल्यकीर्तिकी शक्तिका क्या वर्णन किया जाय जिसका 'श्री' पद-श्रवण ही लोगोंको शाब्दिक या ह्याकरणज्ञ कर देता है।

शाकटायनकी अमोघवृत्ति नामकी एक स्वोपज्ञ टीका है। उसका आरंभ 'श्रीवीरममृतं ज्योति: 'श्रादि मंगलाचरणसे होता है। वादिराजसूरिने इसी मंगलाचरणके 'श्री ' पदको लक्ष्य करके यह बात कही है कि पाल्यकीर्ति (शाकटायन) के व्याकरणका आरम्भ करनेपर लोग वैयाकरण हो जाते हैं।

पूर्वोक्त इलोककी टीका त्राचार्य शुभचन्द्र त्रपनी 'पाइवेनाथचरित-पंजिका' में इस प्रकार करते हैं — " तस्य पाल्यकीर्तेः महौजसः श्रीपद्श्रवणं । श्रिया उपलिचतानि पदानि शाकटायन-सूत्राणि तेषां श्रवणं त्राकर्णनं ।' इससे यह स्पष्ट होता है कि पंजिकाकार शुभचन्द्र पत्यकीर्तिको शाकटायन-सूत्रोंका कर्त्ता मानते थे ।

शाकटायन-प्रक्रिया-संप्रहके मंगलाचरणमें किनेश्वरको पाल्यकीति ख्रौर मुनीन्द्र विशेषण दिये हैं, जो दिलष्ट हैं। उसके द्वारा एक ख्रर्थमें जिनेश्वरको ख्रौर दूसरे खर्थमें प्रसिद्ध

क्य—† देखो डा० श्रीपाद कृष्ण बेलवलकरका ' सिस्टिम श्राफ संस्कृत-प्रामर ।'
 मुनीन्द्रमभिवन्द्याहं पाल्यकीर्ति जिनेश्वरम् । मन्दबुद्धयनुरोधेन प्रक्रियासंग्रहं ब्रुवे ॥

वैयाकरण पाल्यकीर्तिको नमस्कार किया है। \* शाकटायनकी प्रक्रिया बनाते समय यह सम्मव नहीं कि अभयचन्द्र उसके मूल कर्त्ताको छोड़कर अन्य किसी वैयाकरणको नमस्कार करते। इससे भी शाकटायनका वास्तव नाम पाल्यकीर्ति निश्चित होता है।

### शाकटायन या शब्दानुशासन

स्वयं प्रनथकर्ताने श्रीर टीकाकारोंने भी इस व्याकरणका नाम 'शब्दानुशासन' बतलाय। है। शाकटायन नाम तो पीछे प्रसिद्ध हुन्ना जान पड़ता है। जिस तरह कवियोंमें कालिदासकी श्रिधक प्रसिद्धि होनेके कारण पीछेके श्रमेक किव कालिदास कहलाने लगे, उसी तरह बहुत बड़े वैयाकरण होने के कारण लोग पाल्यकातिको भी शाकटायनाचार्य कहने लगे श्रीर उनके व्याकरणको शाकटायन।

## वैदिक शाकटायन प्राचीन है

जब सन् १८९३ में मि० गुस्तव श्रापर्टने 'शाकटायन-प्रक्रियासंग्रह' प्रकाशित किया, तब उन्होंने उसकी भूमिकामें बतलाया कि ये वही शाकटायन हैं जिनका उल्लेख पाणिनिने किया है और इसके प्रमाणमें दो-चार सूत्र ऐसे भी पेश कर दिये जो वैदिक शाकटायनके उन सूत्रोंसे मिलते-जुलते थे जिनकी चर्चा पाणिनिने की हैं श्रीर श्रन्तमें यह भी कहा कि ये शाकटायन जैन थे। परन्तु जब उनके कथनपर गहराईसे विचार किया तब वह निस्सार साबित हुआ और श्रव तो उसपर कोई भी विश्वास नहीं करता है।

### शाकटायन यापनीय थे

शाकटायन या पाल्यकीर्ति किस सम्प्रदायके थे पहले इस विषयमें काफी मत-भेद रहा। दिगम्बर सम्प्रदायके लोग पहले उन्हें अपने सम्प्रदायका मानते रहे, क्योंकि उनके यहाँ उनके व्याकरणका काफी प्रचार था और मुनि दयापाल आदि दिगम्बर विद्वानोंने उसपर टीकाप्रन्थ भी लिखे थे। उसके बाद स्व० डाक्टर के० बी० पाठक आदिने क्वेताम्बर बतलाया क्योंकि शाकटायन-सूत्रोंमें आवक्यकिन्युंकि, छेद-सूत्र, कालिक-सूत्र आदि क्वेताम्बरमान्य प्रन्थोंका आदरपूर्वक उल्लेख किया गया है। परन्तु अब यह बिल्कुल निश्चित हो चुका है कि वे इन दोनों सम्प्रदायोंसे पृथक् तीसरे यापनीय सम्प्रदायके थे, जो उक्त दोनों सम्प्रदायोंके बीचकी एक कड़ी था और अब नष्ट हो चुका है। क्योंकि—

१ विक्रमकी तेरहवीं शताब्दिके मलयगिरि नामक इवेताम्बराचार्यने नन्दिसूत्रकी टीकामें उन्हें यापनीय यतियोंका ऋप्रणी लिखा है। †

<sup>\*</sup> मुनींद्रमभिवन्द्याहं पाल्यकीर्ति जिनेश्वरम् । मन्द्बुद्धयनुरोधेन प्रक्रियासंग्रहं ब्रुवे॥

<sup>†</sup> शाकटायनोऽिप यापनीययितप्रामाप्रणी स्वोपज्ञशब्दानुशासनवृत्तावादौ भगवतः स्तुतिमेवमाह 'श्रीवीरममृतं ज्योतिर्नत्वादि सर्ववेधसाम्।' श्रत्र च न्यासकृतब्याख्या—सर्ववेधसां सर्वज्ञानां सकत्त-शाखातुगत्यरिज्ञानानां श्रादि प्रभवं प्रथमसुःपत्तिकारणमिति—नन्दिस्त्र ५० २३ ।

२ यापनीय सम्प्रदाय इवेताम्बरोंके समान स्त्रियोंका उसी मवमें मोत्त होना श्रौर केवितयोंका श्राहार करना मानता था जो दिगम्बर सम्प्रदायके सिद्धान्तोंसे विरुद्ध है। इन दोनों विषयोंपर शाकटायनका बनाया हुआ 'स्त्रीनिर्वाण-केवित्सिक्तप्रकरण ' नामका एक छोटा-सा प्रन्थ उपलब्ध हुआ है और वह प्रकाशित भी हो चुका हैं। \* उसमें स्त्रीमुक्तिपर ५५ श्रौर केवित्सिक्तिपर ३४ कारिकायें हैं। इनमें वे सब युक्तियाँ दी गई हैं जो इन बातोंको माननेवालोंकी श्रोरसे दिगम्बरों के प्रति उपस्थित की जाती हैं। इसका कुछ श्रंश इस प्रकार है:—

प्रारम्भ—प्रिणपत्य सुक्तिमुक्तिप्रदममलं धर्ममहेतो दिशतः । वक्ष्ये स्त्रीनिर्वाणं केवलिसुक्ति च संत्तेपात् ॥१॥ श्रस्ति स्त्रीनिर्वाणं पुंवद्यदिकलहेतुकं स्त्रीषु । न विरुद्धचते हि रत्नत्रयसन्पन्निष्ट तेहेंतु ॥२॥ रत्नत्रयं विरुद्धं स्त्रीत्वेन यथामरादिभावेन । इति वाङ्मात्रं नात्र प्रमाण्माप्रागमोऽन्यद्वा ॥३॥

अन्त विष्रहगितमापन्नाद्यागमवचनं सर्वमेतिस्मन्।

मुक्तिं त्रवीति तस्माद्द्रष्टव्या केवितिन भुक्तिः ॥३२॥

नानाभोगाहारो निरन्तरः सो विशेषतो नाभूत (?)

युक्त्या भेदेनाङ्गस्थितिपुष्टिक्षुच्छमास्तेन ॥३३॥

नास्य विशिष्टस्य स्थितिरभविष्यत्तेन सविशिष्टेन।

यद्यभविष्यदिहैषां सालीतरभोजनेनेव ॥३४॥

इति स्त्रीनिर्वाण-केवलिभुक्तिप्रकरणं भगवदाचार्यशाकटायनक्रदन्तपादानामिति ।

पन्द्रहवीं शताब्दिमें एक विद्वान्ते अपने समयमें उपलब्ध जैनमन्थोंकी एक सूची बड़ी खोजके साथ संस्कृतमें लिखी थी। उसमें कौन प्रन्थ, किस भाषा में, किसने, किस समय, किस विषयपर, कितने परिमाणका लिखा है इसका संचित्र विवरण जहाँ तक उपलब्ध हो सका, दिया है। इस सूचीका नाम बृहद्दिपणिका है। उसमें भी इस प्रकरण का विवरण इस प्रकार दिया है—''केवलिमुक्तिश्वोमुक्तिप्रकरणम्। शब्दानुशासनकृतशाकटायनाचार्यकृतं तत्संप्रह-इलोकाश्च† ९४।"

वादिवेताल शान्तिसूरिने उत्तराध्ययन टीकाके २६ वें ऋध्यायमें, रत्नप्रमने रत्नाकरावतारिकामें ऋौर यशोविजय उपाध्यायने ऋध्यात्ममतपरीचा तथा शास्त्रवार्तासमुचयमें इस प्रकरणकी ऋनेक

<sup>\*</sup> देखो 'जैनसाहित्यसंशोधक' भाग २, श्रंक ३।

<sup>†</sup> यह संख्या अनुष्टुप् श्लोकोंके हिसाबसे दी है।

कारिकार्थे उद्धृत की हैं। इसी तरह ऋाचाय प्रभाचन्द्रने ऋपने प्रमेयकमलमातैएड ऋौर न्यायकुमुद्दनन्द्रमें स्त्रो-मुक्ति और केवलि-मुक्तिका पूर्वपत्त इसी प्रकरणसे लिया है और इसकी एक-एक दलोलका खएडन किया है।

३ शाकटायनकी श्रमोघष्टतिमें, छेदसूत्र, निर्युक्ति, कालिक सूत्र श्रादि प्रन्थोंका जिस तरह उल्लेखक्ष किया है उससे ऐसा मालूम होता है कि उनके सम्प्रदायमें इन प्रन्थोंके पठन-पाठनका प्रचार था श्रीर ये प्रन्थ दिगम्बर-सम्प्रदायके नहीं हैं जब कि यापनीयसंघ इन प्रन्थोंको मानता था।

४ अमोघवृत्तिमें 'उपसर्वेगुप्तं व्याख्यातारः ' कहकर शाकटायनने सर्वगुप्त आचार्यको सबसे बड़ा व्याख्याता बतलाया है और ये सर्वगुप्त वही जान पड़ते हैं जिनके चरणोंके समीप बैठकर आराधनाके कर्त्ता शिवार्यने सूत्र और अर्थको अच्छी तरह सममा था। और चूँकि शिवार्य भी बहुत करके यापनीय सम्प्रदायके थे अतएव उनके गुरुको श्रेष्ठ व्याख्याता बत-लानेवाले शाकटायन भी यापनीय होंगे।

५ शाकटायनको 'श्रुतकेलिदेशीयाचार्य' लिखा है श्रौर चिन्तामिए-टीकाके कर्त्ता यत्तवर्माने तो उन्हें 'सकलज्ञानसाम्राज्यपदमाप्तवान्' माना है। परन्तु दिगम्बर-सम्प्रदायके श्रमुसार वीर-निर्वाण ६८३ वर्षके लगभग ही श्रुतकेविलयों या एकदेशश्रुतकेविलयोंका विच्छेद हो गया था। श्रतएव उनका श्रुतकेविलदेशीय होना यापनीयसंघकी मान्यताके श्रमुसार ही ठीक बैठ सकता है।

### शाकटायन की रचनायें

शाकटायनकी इस समय तीन ही रचनायें उपलब्ध हैं, शब्दानुशासनका मूल सूत्रपाठ, उसकी श्रमोघवृत्ति श्रोर ऊपर जिसका जिक्र श्रा चुका है, वह 'स्नीमुक्तिकेविलभुक्तिप्रकरण्'। इनके सिवाय संस्कृतके सुप्रसिद्ध श्राचार्य राजशेखरने श्रपनी काव्य मीमांसामें पाल्यकीर्तिके मतका उल्लेख करते हुए लिखा है—" यथा तथा वास्तु वस्तुनो रूपं वक्तुप्रकृतिविशेषायत्तातु रसवत्ता। तथा च यमर्थ रक्तः स्तौति तं विरक्तो विनिन्दित मध्यस्थस्तु तत्रोदास्ते, इति पाल्यकीर्तिः।" इससे माळ्म होता है कि पाल्यकीर्ति या शाकटायनका कोई साहित्य-विषयक प्रन्थ भी था जो श्रमी तक कहीं मिला नहीं है। क्या श्राश्चर्य जो उनके श्रौर भी प्रन्थ हों, जिन्हें हम नहीं जानते। 'स्नीमुक्ति-केविलभुक्ति' प्रकरणसे माळ्म होता है कि वे बड़े मारी तार्किक श्रौर सिद्धान्तज्ञ भी थे।

<sup>\*</sup> देखो ए० ४४ में 'यापनीय साहित्यको खोज' शीर्षंक लेखकी टिप्पणियाँ।

## शब्दानुशासन की टीकायें

शाकटायनके शब्दानुशासनपर ऋब तक नीचे लिखी सात टीकार्ये प्राप्त हुई है -

१ अमोघनृति—स्वयं सूत्रकारकी ही लिखी हुई है और यही उसकी सबसे बड़ी टीका है। राष्ट्रकूटनरेश अमोघवर्षको लक्ष्य करके उसका यह नामकरण किया गया था। क्योंकि अमोघवर्षके समयमें ही शाकटायन हुए हैं जैसा कि आगे चलकर बतलाया जायगा।

२ शाकटायन-न्यास—यह अमोघवृत्तिपर प्रभाचन्द्रा वार्यकृत न्यास है। \* इस प्रन्थके सिर्फ दो अध्याय उपलब्ध हैं। परन्तु उनसे टीकाकारके सम्बन्धमें कुछ विशेष प्रकाश नहीं पड़ता। पं० महेन्द्रकुमार न्यायाचार्यके खयालमें ये प्रभाचन्द्र न्यायकुमुद्चन्द्र आदिके कत्तीसे भिन्न कोई दूसरे ही प्रभाचन्द्र हैं। संभव है कि वे यापनीय संघके ही हों।

३ चिन्तामिश टोका (लघीयसी वृत्ति)—यह अमोघवृत्तिको ही संन्निप्त करके रची गई है। इसके कर्त्तीका नाम यत्तवर्मा है। इनके विषयमें और कुछ माळ्म नहीं है। ये कोई गृहस्थ विद्यान थे।

४ मणिप्रकाशिका—'मणि 'त्र्यर्थात् 'चिन्तामणि 'को प्रकाशित करनेवाली टीका। इसके कर्ता अजितसेनाचार्य हैं।

५ प्रक्रिया-संप्रह—यह पाणिनि की सिद्धान्तकौमुदीके ढंगकी प्रक्रिया-टीका है। इसके कर्ता अभयचन्द्राचार्य हैं।

६ शाकटायन टीका—भावसेन त्रेविद्यदेवकृत। कातन्त्रको रूपमाला टीकाके कर्त्ता भी यही मास्त्रम होते हैं। ये 'वादिपर्वतवज्र' कहलाते थे। इनका बनाया हुआ एक 'विद्रव-तत्त्वप्रकाश'नामका प्रन्थ भी उपलब्ध है।

७ ह्रपिसिद्धि—यह लघुकौमुदाके समान छोटी टीका है। इसके कर्ता दयापाल मुनि हैं। ये द्रविड्संघके थे। इनके गुरुका नाम मितसागर था। ये पार्वनाथ-चिरत छौर न्याय-विनिश्चय छादिके कर्त्ता वादिराजसूरिके सधर्मा थे। पार्वनाथचिरतकी रचना श० सं० ९४७ (वि० सं० १०५२) में हुई थी, ऋतएव इनका भी यही समय सममना चाहिए। यह टीका प्रकाशित हो चुकी है।

शब्दानां शासनाख्यस्य शास्त्रस्यान्वर्थनामतः ।
 प्रसिद्धस्य महामोघवृत्तेरि विशेषतः ।
 सूत्राणां च विवृतिर्विख्याते (?) च यथामितः ।
 प्रम्थस्यास्य च न्यासेति (?) कियते नाम नामतः ॥

<sup>†</sup> हितैषिणां यस्य नृणाभुदात्तवाचा निबद्धा हित-रूपसिद्धिः । वन्द्यो दयापालसुनिः स वाचा सिद्धस्सताम्मूद्ध<sup>°</sup>नि यः प्रभावैः ॥१४॥

<sup>-</sup> श्रवणबेलगोलका ४४ वाँ शिलालेख

### अमोघवृत्ति खोपज्ञ है

अमोघवृत्ति स्वयं शाकटायन या पाल्यकीर्तिकी है, इसे स्व० डा० के० बी० पाठकने बहुत अच्छी तरह प्रतिपादित किया है। वें कहते हैं—

श्रीवीरममृतं ज्योतिर्नत्वादिं सर्ववेधसां शब्दानुशासनस्येयममोघावृत्तिरुच्यते । श्राविध्नेनेष्ट्रप्रसिद्धचर्थं मंगलमारभ्यते—

नमः श्रीवर्द्धमानाय प्रबुद्धाशोषवस्तवे । येन शब्दार्थसम्बन्धाः सार्वेग सुनिरूपिताः ॥

शब्दो वादकः अर्थो वाच्यः तयोः सम्बन्धी योग्यता अथवा शब्दो आगमः अर्थः प्रयोजनं । अभ्युद्यो निःश्रेयसं च । तयोः सम्बन्ध उपायोपेयभावः । ते येन सर्वसत्त्विहतेन सता तत्त्वत प्रज्ञापिताः तस्मै परमाईत्यमिह्मा विराजमानाय भगवते वर्द्ध मानाय षडिप द्रव्याणि अशेषाणि अनन्तपर्यायद्भपाणि साकत्येन साज्ञात्कुर्वते नमः कुर्वे इत्युपस्कारः । एवं कृतमंगल-रज्ञाविधानः, परिपूर्णमलप्रयंथं लघूपायं शब्दानुशासनशास्त्रमिदं महाश्रमणसंघाधिपतिभैगवान!-चार्यः शाकटायनः प्रारमते । शब्दार्थज्ञानपूर्वकं च सन्मार्गनुष्ठानं । अइउण् । ऋलुक् । एओङ् । ... हल् ॥१३॥ इति वर्णसमाम्नायः क्रमानुवन्धोपादानः प्रत्याहारयन् शास्त्रस्य लाघवार्थः । सामान्याश्रयणाद्दीर्घण्तुतानुनासिकानां प्रहण्णं । —अमोघचृत्ति

श्रियं क्रियाद्वः सर्वज्ञानज्योतिरनीश्वरीं। विद्वं प्रकाशयचिन्तामणिश्चिन्तार्थसाधनः ॥ १ ॥ नमस्तुमः प्रभावाभिभूतभूद्योतहेतवे। लोकोपकारिए। शब्दब्रह्मए। द्वादशात्मने ॥ २॥ स्वस्ति श्रीसकलज्ञानसाम्राज्यपद्माप्तवान् । महाश्रमणसंघाधिपतिर्यः शाकटायनः ॥ ३ ॥ एकः शब्दाम्बुधि बुद्धिमन्दरेण प्रमध्य यः। सयशः श्रीः समुद्द्धे विक्वं व्याकरणामृतम् ॥ ४॥ स्वल्पप्रनथं सुखोपायं सम्पूर्णं यदुपक्रमं। शब्दानुशासनं सार्वमहैच्छासनवत्परम् ॥ ५॥ इष्टिर्नेष्टा न वक्तव्यं वक्तव्यं सूत्रतः पृथक् । संख्यातं नोपसंख्यानं यस्य शब्दानुशासने ॥ ६॥ तस्यातिमहतीं वृत्तिं संहृत्येयं लघीयसी। सम्पूर्णलक्ता वृत्तिर्वक्ष्यते यत्तवर्मगा ॥ ७ ॥ प्रन्थविस्तरमीरूणां सुकुमारिधयामयं। शुश्रुषादिगुणान्कर्तुं शास्त्रे संहरणोद्यमः ॥ ८॥

शब्दानुशासनस्यान्वर्थायाश्चिन्तामणेरिदं।
वृत्तेप्रेन्थप्रमाणं (हि) षट्सहस्रं निरूपितं॥ ९॥
इन्द्रचन्द्रादिभिः शाब्दैर्यदुक्तं शब्दलच्चणं।
तिद्हास्ति समस्तं च यन्नेहास्ति न तत्कचित्॥ १०॥
गणधातुपाठयोगेण धातून् लिंगानुशासने लिङ्गगतं।
ऋौणादिकानुणादौ शेषं निःशेषमत्र वृत्तौ विद्यात्॥ ११॥
बालाबलाजनोष्यस्या वृत्तेरभ्यासवृत्तित ।
समस्तं वाड्मयं वेत्ति वर्षेगौकेन निश्चयात्॥ १२॥

तत्र सूत्रस्यादावयं मङ्गलक्ष्लोकः। नमः श्रीवर्द्धमानायेत्यादि। शब्दार्थसम्बन्धार्था वाचक-वाच्ययोग्यता त्रथवा श्रागमप्रयोजनोपायोपेयभावाः ते येन सवैसत्त्वहितेन तत्त्वतः प्रज्ञापिताः तस्मै श्रीमते महावीराय साचात्कृत्सकलद्रव्याय नमः करोमीत्यध्याहारः। विन्नप्रश्नमनार्थमर्ह-इ वतानमस्कारं परममङ्गलमारभ्य भगवानाचार्यः शाकटायनः शब्दानुशासनं शास्त्रमिदं प्रारमते।

धर्मार्थकाममोत्तेषु तत्त्वार्थावगतिर्यतः। शब्दार्थज्ञानपूर्वेति वेद्यं व्याकरणं बुधैः॥

श्र इ उ ग्। ऋलुक्। ए श्रो ङ्। हल् इति वर्णसमान्नायः क्रमानुवाधोपादानः प्रत्याहारयन् शास्त्रस्य लाघवार्थः। सामान्यप्रहणाद्वीर्घप्लुतानुनासिकानां प्रहण्णम्।

— चिन्तामिए टीका

चिन्तामिणिके कर्ता यद्मवर्माने उपरिलिखित सातवें क्लोकमें कहा है कि "यह उसकी छोटी वृत्ति है जिसे मैंने उसकी ( क्षांकटायनकी ) बहुत बड़ी वृत्तिसे संद्मिप्त करके बनाया है।" वे यह नहीं कहते कि यह मेरी स्वतन्त्र रचना है। अब यह देखना चाहिये कि वह अति महती या बहुत बड़ी वृत्ति कौन-सी है जिसको संद्मिप्त करके यह लिखी गई है। विचार करके देखा जाय तो माल्लम होगा कि वह वृत्ति और कोई नहीं, अमोघवृत्ति ही है। क्योंकि एक तो उपलब्ध वृत्तियोंमें वही सबसे बड़ी है। दूसरे उपर लिखी हुई दोनों प्रशस्तियोंके कुछ माग समान है, जो यह बतलाते हैं कि एक वृत्ति दूसरीको देखकर या उसीको संद्मेप करके बनाई गई है। 'इति वर्णसमाम्नायः' आदि पाठ दोनोंके मिलते-जुलते हुए हैं। अन्तर केवल यह है कि जहाँ अमोघवृत्तिमें 'सामान्याश्रयणात्' लिखा गया है वहाँ चिन्तामिणिमें 'सामान्य-भहणात्' है। तीसरे यद्मवर्माने जिस मंगलक्ष्तोककी 'नमः श्रीवर्द्ध मानायेत्यादि' प्रतीक दी है वह अमोघवृत्तिमें ही मिलती है। मूलका या अन्य किसी वृत्तिका यह क्ष्तोक नहीं है। इस क्ष्तोकके उत्तरार्द्ध की व्याख्या मी अमोघवृत्तिसे थोड़ा बहुत इधर-उधर करके नकल कर दी गई है। इन सब बातोंसे यह निक्चय हो जाता है कि चिन्तामिणि-टीका अमोघवृत्तिसे पीछे बनी है और वह अमोघवृत्तिका ही संद्तेप है।

यत्तवर्माने त्रपनी टीका त्रमोघवृत्तिको ही कुछ फेर-फार करके बनाई है, यह बात दोनों टीकात्रोंका मिलान करनेसे त्रच्छी तरह समक्तमें त्रा जाती है। कुछ उदाहरण लीजिए—

नामदुः १-१-१७

---मृल शाकटायनसूत्र

यन्नामधेयं संव्यवहाराय हठान्नियुज्यते देवदत्तादि तद्दु संज्ञं वा भवति। देवदत्तीया दैवदत्ताः। षडनयानाहुः सिद्धसेनीयाः सैद्धसेनाः। — स्त्रमोघवृत्ति

यन्नामधेयं संज्यवहाराय हठान्नियुज्यते देवदत्तादि तद्दु संज्ञां वा भवति। देवदत्तीयो स्वदत्तः। ——चिन्तामणिटीका

कहीं-कहींपर तो यत्तवमीने अमोघवृत्ति ज्योंकी त्यों नकलभर कर दी है। जैसे—ख्याते हृदये ४-३-२०७। —मृल

भूतेऽनद्यतने ख्याते लोकिवज्ञाते दृश्ये प्रयोक्तुः शक्यदर्शने वर्तमानाद्धातोर्लङ्गत्ययो भवति । लिडपवाद । अरुण्हे वः पाण्डचम् । अद्हद्मोघवर्षोरातीन् । ख्यात इति किम् ? चकार कटं देवदत्तः । दृश्य इति किम् ? जघान कंसं किल वासुदेवः । अनद्यतने इति किम् ? उद्गादादित्यः । — अमोघवृत्ति

डक्त सूत्रपर चिन्तामिएकी टीका भी इसी प्रकार है। ऋन्तर सिर्फ इतना ही है कि ऋमोघमें जहाँ 'लड़् प्रत्ययो 'लिखा है वहाँ चिन्तामिएमें केवल 'लड़्' लिखा है, 'प्रत्यय' छोड़ दिया है।

उपर्युक्त बातोंसे यह ते। सिद्ध हे। गया कि चिन्तामिण अमोघवृत्तिसे पीछे बनी है और उसीको संके।च करके बनाई गई है। अब यह देखना है कि अमोघवृत्तिका कर्ता कौन है ? चिन्तामिण टीकाके पूर्व ३-४-५-६-७ इलोकोंका अर्थ अच्छी तरह लगानेसे इसका भी निक्चय हो जायगा।

३—जिन्होंने सकलज्ञानरूपी साम्राज्य-पदको प्राप्त किया है स्त्रौर जो बड़े भारी साधु-समाजके स्रगुत्रा थे, वे शाकटायनाचार्य जयवंत हों।

४—जिन त्रकेलेने बुद्धिरूप मन्दराचलसे इाव्द-समुद्रका मंथन करके, उसमेंसे यशोरूप लक्ष्मीके साथ-साथ सम्पूर्ण व्याकरणोंका साररूप यह त्रमृत निकाला,

५—जिनका रचा हुत्रा शब्दानुशासन त्रार्हत धर्मकी तरह स्वरुप प्रन्थ (प्रमाणमें थोड़ा ), सुख-साध्य त्रौर सम्पूर्ण हैं,

६—जिन ( शाकटायन मुनि ) के शब्दानुशासनमें इष्टि, उपसंख्यान, वक्तव्य, न वक्तव्य श्रादिका भगड़ा नहीं हैं

७—उनकी (तस्य शाकटायनस्य) बड़ी भारी वृत्ति (त्र्यमोघवृत्ति) को संकोच करके यह छोटो-सी परन्तु सम्पूर्ण लच्चाणेवाली वृत्ति मैं (यच्चवर्मा) कहूँ गा।

ध्यान रखना चाहिए कि ये पाँचों क्लोक शाकटायनका वर्णन करनेवाले हैं। रूइनमें के 'यः' (क्लोक ३-४), यदुपक्रम शब्दका 'यत्' (ऋोक ५) और 'यस्य' (ऋोक ६) ये तोनों सम्बन्धचोतक सर्वनाम सातवें क्लोकके 'तस्य' शब्दसे सम्बन्ध रखते हैं। यह 'तस्य' शब्द कर्तिर षष्ठीमें बनाया गया है और यह सातवें पद्यका मुख्य वाक्यांश हैं। अन्वय इस तरह होता है—'यदुपक्रमं शब्दानुशासनं सार्व तस्य महतीं वृत्तिं संहृत्य इयं लघीयसी वृत्तिवंक्ष्यते यत्त्वमेणा' अर्थात् जिसका बनाया हुआ सर्वोपयोगी शब्दानुशासन नामक व्याकरण है, उसीकी बनाई हुई बहुत बड़ी टीकाको संकोचकर मैं यह छोटी-सी टीका बनाता हूँ। इससे निक्चय हो गया कि मूल शब्दानुशासन और उसकी अमोघवृत्ति टीका ये दोनों प्रन्थ एक ही शाकटायनने बनाये हैं।

मि० राइस साहबने इसके लिए चिदानन्द किवके 'मुनिवंशाभ्युदय' नामक कन्नड काव्यसे एक प्रमाण दिया है। यह किव मैसूरके चिक्कदेवराजाके समयमें (ई० सन् १६७२-१७०४) हुआ है ऋौर 'चारुकीर्ति पंडितदेव ' इसकी उपाधि (?) थी। किवके कन्नड़ इलोकोंका अर्थ यह है--

"उस मुनिने श्रपने बुद्धिरूप मन्दराचलसे श्रुतरूप समुद्रका मन्थन कर यशके साथ व्याकरण्रूप उत्तम श्रमृत निकाला। शाकटायनने उत्कृष्ट शब्दानुशासनको बना लेनेके बाद श्रमोघवृत्ति नामकी टीका—जिसे बड़ी शाकटायन कहते हैं—बनाई जिसका कि परिमाण १८००० है। जगत्प्रसिद्ध शाकटायन मुनिने व्याकरण्के सूत्र श्रोर साथ ही पूरी वृत्ति मी बनाकर एक प्रकारका पुर्य सम्पादन किया। एक बार श्रविद्धकर्ण सिद्धान्तचक्रवर्ती पद्मनिन्दिने मुनियोंके मध्य पूजित शाकटायनको मन्दर पर्वतके समान धीर विशेषण् से विभूषित किया।"

गण्रत्नमहोद्धिके कर्त्ता वर्धमान किन-जो विक्रम सं० ११९७ में हुए हैं—श्रपने प्रन्थमें शाकटायनके नामसे जिन-जिन बातोंको उद्घृत करते हैं वे श्रमोघवृत्तिमें ही मिलती हैं, मूलसूत्रोंमें नहीं। इससे मालूम होता है कि वर्धमान जानते थे कि श्रमोघवृत्ति शाकटायनकी ही है श्रौर इसीलिए उन्होंने उसके उदाहरण शाकटायनके नामसे देना श्रनुचित न समस्ता।

शाकटायनस्तु कर्गे टिरिटिरिः कर्गे चुरु-चुरुरित्याह।

—गण्रत्न पृष्ठ ८२ त्रीर त्रमोघवृत्ति २।१।५७ शाकटायनम्तु ऋद्य पंचमी ऋद्य द्वितीयेत्याह ।

—गगारत पृ० ९०, अमोघवृत्ति २।१।७९

इसके सिवाय निन्दसूत्रकी मलयगिरिकृत टीकाका उद्धरण ऊपर दिया जा चुका है जिसमें टीकाकर्त्ताने 'श्रीवीरममृतं ज्योतिः' श्रादि मंगलाचरणको शाकटायनकी स्वोपज्ञवृत्तिका बतलाया है। इससे सिद्ध है कि श्रमोघवृत्ति स्वयं शाकटायनकी बनाई हुई है।

#### रचना-काल

उपर 'स्याते दृश्ये' सूत्रकी जो अमोघवृत्ति दी है, उसमें एक उदाहरण है—"अदहद्मोघवर्षेऽरातीन्।" अअर्थात् अमोघवर्षने शत्रुओं को जला दिया। इस उदाहरणमें प्रन्थकर्त्ताने अमोघवर्ष (प्रथम) की अपने शत्रुओं पर विजय पाने की जिस घटनाका उस्लेख किया है, ठीक उसीका जिक शकसंवत् ८३२ (वि॰ सं॰ ९६७) के एक राष्ट्रकूट-शिलालेखमें इन शब्दों में किया है—"भूपालान् कएटकामान् वेष्टयित्वा ददाह।" और इसका भी अर्थ लगभग वही है; अमोघवर्षने उन राजाओं को घरा और जला दिया जो उससे एकाएक विरुद्ध हो गये थे। उक्त शिलालेख अमोघवर्षके वहुत पीछे लिखा गया था, इसलिए उसमें परोचार्थवाली 'ददाह' किया दी है। उसके लेखकके लिए उक्त घटनाका स्वयं देखना अशक्य था। परन्तु अमोघवृत्तिके कर्त्ताके लिए शक्य था, इसलिए उसने 'अदहत्' यह लिख् प्रत्ययकी क्रिया दी है। अर्थात् यह उसके समक्ती घटना होगी।

बगमुराके दान-पत्रमें । जो श० सं० ७८९ (वि० सं० ९२४) का लिखा हुआ है इस घटनाका उल्लेख है। उसका सारांश यह है कि गुजरातके माएडलिक राजा एकाएक विगड़ खड़े हुए और उन्होंने अमोधवर्षके विरुद्ध हथियार उठाये, तब उसने उनपर चढ़ाई कर दी और उन्हें तहस-नहस कर डाला। इस युद्धमें ध्रुव घायल होकर मारा गया।

अमोघवर्ष रा० सं० ७३६ (वि० सं० ७७१) में सिंहासनपर बैठे थे और यह दानपत्र रा० सं० ७८९ (वि० सं० ८२४) का हैं। अत: सिद्ध है कि अमोघवृत्ति ७३६ और ७८९ के बीच किसी समय लिखी गई है और यही पाल्यकीर्ति या शाकटायनका समय है।

महाराजा श्रमोघवर्ष (प्रथम) जैन विद्वानोंके बड़े भारी श्राश्रयदाता थे। भगविज्ञनसेन-को वे अपना गुरु मानते थे और श्रन्तमें तो उन्होंने शायद जैनधर्मके विवेकसे राज्यका त्याग भी कर दिया था। अतएव यदि वैयाकरण शाकटायनने उनके जैन धर्म श्रौर साहित्यिक प्रेमी होने के नाते अपनी वृत्तिका नाम अमोघवृत्ति रक्खा हो तो कोई आश्चर्य नहीं और फिर 'श्रदहदमोघवर्षीऽरातीन' उदाहरणसे तो अभोघवृत्तिके कत्तीकी समकालीनता स्पष्ट ही हो रही है।

### शाकटायनके पूर्ववर्ती त्राचार्य

शाकटायनने अपनी पूर्व गुरु-परम्पराका कोई उल्लेख नहीं किया है, यहाँ तक कि अपने

<sup>\*</sup> इसी सूत्रकी वृत्तिमें एक उदाहरण श्रीर है—'श्रहणदेवः पारुड्यम्' श्रधीत देवने पारुड्यनरेश को रोका। श्रमीवनर्षके शर्वदेव, तुंगदेव, श्रादि श्रनेक नाम है। इस देवसे भी उन्हींका मतलब जान पड़ता है। उन्होंने इसके श्रनुसार किसी पारुड्य राजाको रोका या कैंद्र कर लिया होगा।

<sup>†</sup> एपियाकिया इंडिका जिल्द १. ए० १४। ३

विवेकास्यक्तराज्येन राज्ञेयं रत्नमालिका ।
 रचितामोधवर्षेण सुधियां सदलंक्वतिः ॥—प्रश्लोक्तरस्नमाला

गुरुका नाम भी नहीं दिया है। प्रकरण और सूत्र-प्रन्थमें तो खैर इसके लिए स्थान नहीं था, पर अमीघवृत्तिमें गुंजाइश थी और संभव है उसमें प्रशस्ति रही भी हो; परन्तु जो प्रतियाँ उपलब्ध हैं उनमें शायद प्रति-लिपिकारोंकी कृपा से वह नहीं रही है।

अमोधवर्ष (प्रथम) के पिता प्रभूतवर्ष या गोविन्दराज तृतीयका जो दान-पत्र कदंब (मैसूर) में मिला है वह शक सं० ७७५ का अर्थात् अमोधवर्षके राजा होनेसे एक वर्ष पहलेका है। उसमें अर्ककीर्ति मुनिको मान्यपुर प्रामके शिलाप्राम जिनेन्द्र-भवनके लिए एक गाँव दान करनेका उल्लेख है। अर्ककीर्ति यापनीय-निन्दसंघ-पुंनागवृत्तमूलगणके थे। अर्ककीर्तिके गुरुका नाम विजयकीर्ति और प्रगुरुका श्रीकीर्ति था। बहुत संभव है कि पाल्यकीर्ति (शाक-टायन) इसी परम्पराके हों, और अध्वर्य नहीं जो अर्ककीर्तिके ही शिष्य या उनके सधमी हों

शाकटायन सूत्र-पाठमें इन्द्र, सिद्धनिन्द् और ऋार्यविक्र इन तीन पूर्वाचार्योंका मत दिया है। वे तीनों दिगम्बर सम्प्रदायके नहीं मास्त्रम होते। या तो ये यापनीय सम्प्रदायके ही होंने या फिर क्वेताम्बर सम्प्रदायके।

इन्द्र—गोम्मटसार (जीवकाएड) में पाँच तरह के पाँच मिध्याद्दव्योंके उदाहरण देते हुए लिखा है—एयंत बुद्धदरसी विवरीत्रो बम्द तावसो विगात्रो ।

इंदो वि य संसइयो मक्कडिऋो चेव ऋएएएए। ॥१६।

त्राजीवक) त्रज्ञानी मिध्यादृष्टियोंके उदाहरण हैं। इनमेंसे इन्द्रसंशयी त्रौर मस्करि (त्राजीवक) त्रज्ञानी मिध्यादृष्टियोंके उदाहरण हैं। इनमेंसे इन्द्रको टोकाकारने खेताम्बर गुरु बतलाया है। परन्तु इन्द्रनामके खेताम्बराचार्यका त्रभीतक कोई उल्लेख नहीं मिला है। बहुत सम्भव है कि वे यापनीय ही हों त्रौर खेताम्बरतुल्य होनेसे खेताम्बर कह दिये गये हों। द्विकोटिगत ज्ञानको संशय कहते हैं, जो खेताम्बर सम्प्रदायमें धटित नहीं हो सकता। अपनित्र वापनीयोंको कुछ खेताम्बर त्रौर दिगम्बर होनेके कारण एक तरहसे संशय-मिध्यादृष्टि कहा जा सकता है। बहुत सम्भव है कि शाकटायन-सूत्रकारने इन्हों इन्द्र गुरुका उल्लेख किया हो त्रौर यापनीय सम्प्रदायके कोई प्रसिद्ध त्राचर्य रहे हों।

सिद्धनन्दि—इनके विषयमें हम कुछ नहीं जानते; परन्तु ये भी यापनीय ही मास्नुम होते हैं। नन्द्यन्त नामधारी त्र्याचार्य यापनीयोंमें भी बहुत हुए हैं—चन्द्रनन्दि, मित्रनन्दि, कीर्तिनन्दि, कुमारनन्दि त्र्यादि।

द्यार्यवज्ञ — स्वेताम्बर सम्प्रदायकी कल्पसूत्र-स्थिवरावलीमें ऋज वहर (ऋाय वक्र) नामके एक द्याचार्यका नाम मिलता है जो ऋार्य सिंहिगिरिके शिष्य ऋौर गोतम गोत्रके थे। तपागच्छ- । पट्टावलीके ऋनुसार दशपूर्वधारियोंमें उनका गण्ना होती है ऋौर वीर नि० सं० ५८४ में उनका स्वर्गवास हुआ था। संमव है, शाकटायनने इन्होंका उल्लेख किया हो। सम्प्रदाय-भेद होनेके पहले होनेके कारण तीनों सम्प्रदायवाले इनका उल्लेख कर सकते हैं। तिलोयपण्णितिके वक्रयश नामक ऋन्तिम प्रज्ञाश्रमण् भी शायद यही हों।

१ देखो दर्शनसार-विवेचना ।

# जैन-सिद्धान्त-मवन और तत्सम्बन्धी कार्यप्रणाली का दर्शन

[ ले॰--श्रीयुत बाबू पद्मराज जैन, कलकत्ता ]

मिरा जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा के साथ वहुत प्रगाढ़ सम्बन्ध रहा है। मेरे बाल्य-जीवन का कार्यक्तेत्र यह भवन ही था। श्रद्धेय स्वर्गीय बा० देवकुमार जी और मेरे परम मित्र बाबू करोड़ीचन्द्रजों के सहयोग से मुक्ते बहुत-से जैन तीर्थ-क्तेत्र और अन्यान्य ऐति-हासिक महत्वपूर्ण क्तेत्रों का दर्शन करने का सौभाग्य प्राप्त हुआ है। उस आनन्दमय अवसर का जब कभी स्मरण होता है तो मेरा हृदय गद्गद् हो उठता है।

दिगम्बर जैन महासभा का सभापितत्व, मथुरा का महत्वपूण अधिवेशन, कानपुर और हाथरस की प्राण-प्रतिष्ठाएँ, बड़े बड़े मेलों में सैद्धान्तिक और साहित्यिक अखाड़े और मह्मयुद्ध का दृश्य आज भी प्राचीन स्मृतिपट पर अंकित चतुर शिल्पी द्वारा चित्रित, मृत-घटनाओं का प्रतिविम्ब उपस्थित करता है। कलकत्ते के बाबू पूरणचन्दजी नाहर के मकान में बैठकर जब 'भास्कर' के प्रकाशन का अन्तिम निर्णय हुआ था, वह ग्रुभ घड़ो आज भी मुक्ते अच्छी तरह याद हैं। मेरा हृद्य और हाथ-पाव कॉपते थे। मैं कहता था, ''करोड़ीचन्द ! तुम मेरे अयोग्य एवं निर्बल कन्धे पर हिमालय का भार रख रहे हो, मुक्ते कुछ दिखाई नहीं देता, परिणाम क्या होगा!"

हमारे सामने केवल निःस्वार्थ सेवा, आत्मत्याग और किठनतम घोर अन्धकारमय कएटकाकीं ए मार्ग पर चलना ही था। जैन इतिहास गिरिकन्दराओं की निविड़ अन्धकारमय गुफाओं में आन्छादित पड़ा था। उसीकी खोज का मार मुक्त सरीखे अनिम्झ और ऐति-हासिक ज्ञानशून्य व्यक्ति के सिर पर लादा गया। मैंने भी यह समक्तकर स्वीकृति दे दी कि यदि मैं कहीं हास्यास्पद हुआ तो अपने हो पूज्यों के सामने होना पड़ेगा। बाठ करोड़ीचन्द्रजी ने और मैंने तीन महीने में प्रथम किरण की कुछ सामग्री एकत्र की। बाठ करोड़ीचन्द्रजी के आरा चले जाने पर मैं अकेला अन्धकार में फूलने लगा और दूसरे दो महीने में किसी ने किसी तरह प्रथम किरण प्रकाशित कर ही दी। प्रथम किरण की प्रथम प्रति जब मैंने आरा मेजी, तो बधाई के तारों का ढेर लग गया। सबसे बड़ा उपहार स्वर्गवासी बाठ देवकुमारजी और करोड़ीचन्द्रजी के हाथों का पुष्पहार पार्सल से आया था, यह आज मुक्ते याद है। मैंने कहा, समाज इस खोज का स्वागत करे अथवा न करे, देवकुमारजी और करोड़ीचन्द्रजी की बधाई मेरे सारे परिश्रम का फल है। मेरा हदय आनन्द से नाचने लगा।

'मास्कर' की दूसरी किरण निकालने के समय आरे वाले पं० हरनाथजी द्विवेरी और कर्णाटक-निवासी पं० पांगलजी, और एक दूसरे साधारण लेखक की सहायता मुक्ते प्राप्त हुई। पहली किरण के प्रकाशन का फल शीघ्र ही देदीप्यमान सूर्य-चन्द्र की तरह जैन ऐतिहासिक आकाश में दिखाई दिया। इंगलैएड से निकलनेवाली 'ओरियन्टल हिस्ट्री सिरीज' के सम्पादक ने लिखा कि 'जैन पंडितों ने सम्नाट् चन्द्रगुप्त को जैन प्रमाणित करने में जो अकाट्य और असंदिग्ध ऐतिहासिक प्रमाण एकत्र किये हैं, उनसे विचारों में आधात लगे विना नहीं रहता। यद्यपि चन्द्रगुप्त के जैन स्वीकार करने में कुछ समय सापेच्च है, तो भी इन प्रमाणों के रहते अस्वीकार करना भी उतना ही कठिन है।"

हमलोग हिन्द-महासभा के ऋधिवेशन पर भागलपुर ऋाये हुए थे, मेरे साथ प्रधान साथियों में मनेपर निवासी, राजस्थान हिन्दू संगठन के प्रधान नेता श्री बाव दुर्गी प्रसाद जी का उल्लेख विशेष महत्त्व रखता है। कई दिनों तक सरकारी जेलों में रहकर जब हमलोग बहुत-से मित्रों के साथ ता० ५ जनवरी सन १९४२ को पटने त्राये, त्रौर पटने में कुछ आरे के भाइयों ने हमलोगों से हिन्द सभा के प्रचारार्थ आरा आने का आग्रह किया. तो वही 'जैन-सिद्धान्त-मत्रन', वही देवकुमारजो का 'देव-भत्रन', वही करोड़ीचन्द्रजी की कुटिया, श्रीर वयोवृद्ध बच्च बाबू का कटाच्त-निरीच्तण याद श्राकर हृदय हिलोरें लेने लगा। श्राज 'जैन-सिद्धान्त-भवन' एक भव्य, सुन्दर, रमणीक, स्थान में विराजमान है। आलुमारियों में हिन्दी, संस्कृत, कन्नड, पाली, तामिल और अन्यान्य भाषाओं के मुद्रित, प्रकाशित, हस्त-लिखित. ताडपत्र, भोजपत्र के त्रानेक गौरवमय प्रन्थ नियमित रूप से सुसज्जित हैं—देखकर बड़ा ही त्रानन्द हुत्रा त्रौर माळूम पड़ने लगा कि त्राज मिवष्य का त्रानन्दमय स्वप्न प्रयन्त हो रहा है। इस त्र्यानन्द का किसी भी साहित्यिक भाषा से वर्णन नहीं हो सकता। पिएडत के भुजवली शास्त्री बड़ी योग्यता के साथ भवन का संचालन कर रहे हैं। भवन द्वारा प्रकाशित, कई महत्त्वपूर्ण प्रन्थ वे मुक्ते अर्पण कर धन्य करना चाहते थे, परन्तु मैं कहाँ जा**ऊँगा, त्र्यौर त्र्यन्ताराष्ट्रीय परिस्थिति मुक्ते कह**ाँ रहने के लिए वाध्य करेगी, यह न जानते हुए शास्त्रीजी के उस अपूर्व दान को मैं कृपण की सम्पत्ति की तरह उन्हों के पास सुरिचत रख आया हूँ। केवल भास्कर का भाग ८, किरण २ पढ़ने के लिए साथ लेता आया. आरा से राजगृही तक पढ़ने श्रीर मनन करने का सौभाग्य प्राप्त हुआ। श्राज इसीलिए मैं इस किरण में प्रकाशित ''अर्द्ध फालक-सम्प्रदाय'' शीर्षक लेख की ओर ध्यान आकर्षित करना चाहता हूँ। "जैन सम्प्रदाय का दो भागों में त्रर्थात् इवेताम्बर व दिगम्बर में विभक्त हो जाना जैन इतिहास की एक विशेष महत्त्वपूर्ण घटना है, अस्तु, इस घटना पर भारत के अन्य इतिहासकार क्या प्रकाश डालते हैं और उसके साथ इस घटना का कितना सम्बन्ध है, यह सारी बातें इसके निर्णय में एक विशेष स्थान रखती हैं।"

श्राचार्य रत्ननन्दी का 'मद्रवाहुचरित्र' श्रथवा 'मावप्रकाश' श्रादि प्रनथ ऐतिहासिक दृष्टि से ऐसी घटनात्रों पर प्रकाश डालने के लिए यथेष्ट नहीं समफे जाते। आचार्य रह्मनन्दीजी का समय बहुत आधुनिक है। भावप्रकाश तो ऐतिहासिक दृष्टि से कोई महत्त्व ही नहीं रखता। वह तो बहुत-सी सुनी सुनाई किम्बद्ग्तियों, और रोचक कथाओं का संग्रह मात्र है; इसलिये उक्त लेख के विद्वान् लेखक की यह कल्पना कि इवेताम्बर-दिगम्बर सम्प्रदाय का जन्म विक्रम सम्वत् के १३६ वर्ष बाद हुऋा है, ऐतिहासिक कसौटो पर नहीं ठहर सकती । ऋन्तिम श्रुतकेवली, भद्रबाहु के समय में ही दोनों सम्प्रदायों के भिन्न हो जाने का सबसे बड़ा प्रमाण तो यह है कि यहाँ से दोनों सम्प्रदायों की गुरु-पट्टावित (त्र्याचार्यावित) मिन्न-भिन्न दो मागों में विभक्त हो जाती है। एक त्रोर भद्रवाहु स्वामी त्रौर दूसरी त्रोर स्थूलभद्र स्वामी से पट्टावलियाँ प्रारंभ होती हैं। भद्रवाहु स्वामी के समय में ही जैन सायु संघ के ऋधिवेशन में दोनों सम्प्रदायों के मिन्न हो जाने का उस्लेख त्राज पर्यन्त इवेताम्बर मन्थों में पाया जाता है। त्र्यस्तु, इस घटना को ५०० वर्ष पीछे खोंचना युक्त्यसंगत है। साथ ही सम-सामयिक विदेशी साहित्य में मी नग्न, वस्त्रसहित ऋौर पीताम्बर ऋर्थात् बौद्ध संन्यासियों का उल्लेख पाया जाता है। **शीक सेनानायक सैल्युकश के पी**छे श्रानेवाले कई शीक दूतों ने उस समय के साहित्य में तीन प्रकार के साधुत्र्यों का स्पष्ट उल्लेख किया है। अन्य भी कई स्थानों में वस्त्रधारी जैन साधुत्रों का उल्लेख पाया जाता है। यद्यपि उनके खेतवस्त्र अथवा अन्य किसी रंगविशेष का कोई विशेष वर्णन न होने पर भी जब पीतवस्त्र धारण करनेवाले संन्यासियों का भिन्न उल्लेख पाया जाता है, तो दो प्रकार के जैन साधु नम्न ऋौर वस्त्रधारी दिगम्बर ऋौर **इवेता**म्बर के सिवाय दूसरा कोई होना संमव दिखाई नहीं देता, क्योंकि दिगम्बरों में उस समय तक भट्टारकों का आविर्माव नहीं हुआ था। क्वेताम्बर माई मी इस घटना में कोई सन्देह नहीं करते परन्तु इतना वे अवस्य कहते हैं कि मूल सम्प्रदाय उन्हीं का है। उस समय नम्न और वस्त्रधारी दोनों ही प्रकार के साधु होते थे। स्थूलभद्र स्वामी के पीछे से दिगम्बर सम्प्रदाय मूल सम्प्रदाय से भिन्न हो गया जैसे इवेताम्बर सम्प्रदाय ने नम्नता के मोत्त के प्रतिप्रतिबंधक नहीं माना, उसी प्रकार दिगम्बर त्र्यादि प्रन्थों ने भी ऊपर से पड़े हुए वस्न को निर्वाण में प्रतिबंधक नहीं माना। जो दिगम्बर सिद्धान्त यह कहता है कि कर्मों का अत्यन्त अभाव ही मोच्च है, वह सिद्धान्त यह कैसे स्वीकार कर सकता है कि जिस जीव ने कमों का सर्वथा अमाव कर दिया हो ऋौर उसे यदि एक वस्त्र पहना दिया जाय, तो वह जीव मोच्च पाने से रोका जा सकता है ! त्र्रस्तु, यह सिद्धान्त त्र्रथवा यह कारण सर्वथा निर्मूल माॡम होता है कि वस्न मोत्त का प्रतिबंधक कारण सिद्ध हो। यह बात मिन्न है कि अन्तरंग परिप्रह वस्न क्यों एक तृण् भी त्रात्मानुभव की चरमसीमा का प्रतिबन्धक है। इसे दोनों ही सम्प्रदायवाले

स्वीकार करते हैं। ऋखु, दोनों ही सम्प्रदायों में कोई मूल सैद्धान्तिक भेद तो हैं नहीं, केवल पीछे के कुछ प्रन्थकारों ने ऋहिमका बुद्धि को सामने रखकर मिध्या साम्प्रदायिक रंग चढ़ाने का प्रयत्न किया है।

मेरा मास्कर के सुयोग्य विद्वान् सम्पादकों से यह निवेदन है कि पहले तो यथासंभव साम्प्रदायिक भागड़ों में पड़ना ही नहीं चाहिये, अनिवार्य कारण होने पर केवल निर्भान्त ऐतिहासिक सामग्री के त्राधार पर ही लेखनी उठनी चाहिये। त्राभी मेरी तो धारणा है कि जैन इतिहास त्राज से २५ वर्ष पहले जिस निविड़ अन्धकार में था, त्राज भी वह वहीं है। किसी महानुमाव ने परमाणुमात्र भी प्रकाश डालने का योग्य प्रयत्न नहीं किया। त्र्याज भी राजगृही में भगवान महावीर के समवशरण का ऋनेका बार, यहाँ ख्राने ख्रौर धर्मोपदेश देने का उल्लेख पाया जाता है-तो भी त्राज पर्यन्त किसी भी जैनी भाई ने यह प्रयत्न नहीं किया कि वह ढ़ँढ निकानता कि महावीर स्वामी के समवशरण का केन्द्र ऋथवा मध्य बिन्द कहाँ था. केवल पहाड़ों की चाटियों पर उबड़-खाबड़ पत्थरों का जाड़कर ऋरव के आदर्श का सामने रखकर कुछ टेढ़े-मेढ़े मन्दिरों के निर्माण से इस परम महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक स्थान में जैन सम्प्रदाय का महत्त्व नहीं बढ़ता। विंबसार (श्रेणिक), अजातशत्रु (कोण्क) के ऐतिहासिक ध्वंशावशेष इस बात में सन्देह उपस्थित कर रहे हैं कि ये दोनों सम्राट् जैन धर्मावलम्बी थे या बौद्ध धर्मावलम्बी । ऐलोरा, श्रजन्ता भारतीय इतिहास के दो जाज्वस्यमान रत्न श्राज भी जैन इतिहास की दृष्टि से त्रागम्य है, हालांकि वहाँ जैन मन्दिर त्रौर जैन मृतियों का ध्वंशावशेष त्राज भी हमारी ऐतिहासिक अनवधानता पर अश्रु बहाता है। एक नहीं, सौ नहीं, हजारों स्थान ऐसे बताये जा सकते हैं कि जहाँ, इस बात की बड़ी आवश्यकता है कि वर्तमान प्राप्य सामग्री को ही लेकर जैन इतिहास के किसी अन्धकारमय स्थान पर प्रकाश डालने का प्रयत हो सकता है। यदि हमारे भाई इस स्रोर ज्यादा ध्यान देंगे, तो उनका प्रयन बहुत-कुछ फलप्रद हो सकेगा।

सम्पादकीय नोट—त्राबू पद्मराजजो का 'भास्कर' से पुराना सम्बन्ध है—ग्राप उसके ग्रादि सम्पादक थे। ग्राज 'भास्कर' के विषय में उनका ग्रभिप्राय हमारे लिये रुचिकर है। किन्तु इस ग्रविध में बाबू जो के दृष्टिकोण में ग्रन्तर पड़ गया है—उनका व्यक्तित्व भी तब से परिवर्तित ग्रौर परिवर्द्धित हुग्रा है। वे ग्राज उतने इतिहास-जगत के विद्वान् नहीं, जितने कि हिन्दूराष्ट्र के ग्रमणी नेता हैं। इस रूप में हमें उनपर गर्व है। किन्तु ग्राज वे हिन्दू संगठन के रंग में यदि इतिहास को भी रंगना चाहें तो यह शोध-ज्ञान के लिये उपादेय नहीं कहा जा सकता ! हमारे कतिपय कांग्रेसी नेता भी हिंदू-पुस्लिम-ऐक्य के लिए भारत के प्राचीन इतिहास का श्रद्धत रूप उपस्थित करते हैं। ऐसी बातें राष्ट्रीय दृष्टि से शायद ठीक हों, परंतु इतिहास जगत तो घटनाग्रों का विश्रद्ध नम्ररूप ही

देखना चाहेगा—उसे किसो सम्प्रदाय से कोई सरोकार नहीं! 'भास्कर' की नीति सदा से स्पष्ट है— उसमें सम्प्रदाय-विशेष को लच्य करके विद्वेषभाव से कुछ-भी नहीं लिखा जाता। विश्रद्ध ऐतिहासिक श्राधारों से जो बात प्रमाणित होती दिखती है वह प्रकट की जाती है। उसपर उहापोह करने का भी श्रवसर प्रत्येक विश्रत पाठक को प्राप्त है। बाबू पद्मराजजी ने हमारे 'श्रद्ध'फालक सम्प्रदाय' विषयक लेख पर आपत्ति की है और वह भी यात्रा में उसे पढ़ कर स्मृति पर से ही की गई है। बाबूजो को इतना श्रवकाश नहीं है कि वह विषय का श्रध्ययन करके कुछ लिखें : परन्तु इस प्रकार स्मृति-से ही श्रापत्ति उपस्थित करके श्रापने एक बड़ा साहस ही किया है! श्राश्चर्य है, श्राप 'भावप्रकाश' व 'दर्शनसार' सदश प्राचीन प्रन्थों को कोई महत्व नहीं देते श्रीर उन्हें इतिहास के लिए उपयोगी नहीं मानते ! किन्तु जिन्होंने इन प्राचीन ग्रंथों को देखा है वे जैन इतिहास के लिए इनकी उपयोगिता से इनकार नहीं कर सकते। वि० सं० १३६ वर्ष के लगभग (बाद में नहीं) श्वेतास्वर-दिगम्बर सम्प्रदायों का स्पष्ट भेद होना हमारी कल्पना नहीं है, बल्कि दोनों सम्प्रदायों की प्राचीन मान्यता है और श्राधनिक विद्वान भी उसे ठीक मानते हैं। श्राप दोनों सम्प्रदायों का स्पष्ट भेद चनद्रगृप्त मौर्य के समय से मानते हैं, क्योंकि दोनों सम्प्रदायों की पट्टाविल तभी से भिन्न-भिन्न मिलती है। किन्त पट्टावलियों की भिन्नता इस बात का प्रमाण नहीं है कि दोनों सम्प्रदाय तभी बिल्कुल स्पष्ट हो गये थे। श्वेताम्बर मतानुसार भद्रबाहु के पश्चात् भी कई त्राचार्य दिगम्बर भेष में रहे बताये गये हैं श्रीर उन्होंने प्राचीन निर्धंन्थ (नप्त) वेत्र को ही पुनः धारण करने का उपदेश भी दिया था। इससे भी स्पष्ट है कि उन्होंने एकदम वस्त्र धारण नहीं कर लिये थे। उस पर पद्मावलियाँ बाद में रचीं गई हैं और वह बाद में अपनी-अपनी सम्प्रदाय को भिन्न प्रकट करने के लिये भिन्न-भिन्न रूप में रचीं जा सकती हैं। ग्रतः उनके श्राधार से यह कैसे सिद्ध हो सकता है कि भद्रबाह जी के समय से ही श्वेताम्बर साधु वस्त्र पहनने लगे थे। इन पट्टावलियों से प्राचीन मधुरा का पुरातत्त्व है। उनमें ऐसे कई शिलापट हैं जिनमें श्वेताम्बरीय पट्टावली में आये हुए आचार्यों के नाम हैं, परन्तु उनमें कोई भी साध सचेल (वस्नसहित) नहीं श्रिङ्कित है। प्रत्युत कलाई पर खंडवस्त्र डाले हुए नम्न साधु श्रिङ्कित हैं, जैसे कि वीर-गर्भपरिवर्तन के दृश्य वाले पट पर । इस पुरातत्त्व का उल्लेख हमने श्रपने पूर्वलेख में किया है; परंतु माश्चर्य है कि बाबूजी जानबूभ कर उस पर एक शब्द भी नहीं खिखते। इस शिला-लेखीय साची से इनकार भी कैसे किया जाय? फिर हमारी शोध को 'कल्पना' कहना, कहाँ तक ठीक है, यह निष्पत्त पाठक स्वयं समभ सकते हैं। निस्सन्देह जैनसंघ में सम्प्रदाय-भेद की जब मौर्यकाल में ही पड़ गई थी; परंतु वह पूर्णरूप में स्पष्ट ईस्वी प्रथम शताब्दि में ही हुई। इस अविध में दोनों ही सम्प्रदायों ने श्रपने प्रन्थ श्रीर श्रपने सिद्धान्त बिल्कुल स्पष्ट श्रीर मान्य करके घोषित कर दिये थे। प्राचीन नग्नमूर्तियों के स्थान पर वस्त्रलाञ्छन्युक्त-प्रतिमायें भी उपरान्त बनाई जाने लगी थीं। बाबूजी लिखते हैं कि समसामयिक विदेशी साहित्य जैनियों के दिगम्बर श्रीर श्वेताम्बर साधुश्रों का उल्लेख करता है; परंतु कोई पता निशान नहीं दिया है; जिससे उस पर विचार किया जा सके। श्चन्त में हिन्दू संगठन की धुन में बाबूजी ने यहाँ तक लिखा है कि दोनों सम्प्रदायों में कोई मौलिक भेद नहीं है। दिगम्बर मान्यता को लच्य करके श्राप लिखते हैं कि 'वह यह कैसे स्वीकार कर सकता है कि जिस जीव ने कमों का सर्वथा ग्रभाव कर दिया हो श्रीर उसे यदि एक वस्त्र पहना दिया जाय. तो वह जीव मोच पाने से रोका जा सकता है ?" किन्तु बाबूजी यहाँ भूल रहे हैं। जिस जीव ने कर्मी का सर्वथा अभाव कर दिया होगा, उसे वस्त्र पहनाया ही नहीं जा सकता ! वह तो उसी

समय निर्वाण में पहुँच जायगा। यदि श्रापका श्रभिप्राय उस साधु से हो जो कमों का सर्वथा नाश करने के लिये उद्यमी हुश्रा हो श्रोर कदाचित उसे वस्त्र पहनाया जावे, तो वह साधु उसे उपसर्ग सममेगा श्रोर वैसी चर्चा करेगा। परन्तु जो साधु रुचि पूर्वक वस्त्र पहनता है—उसकी सारसंभाल करता है, उसे मोह-मुक्त कैसे कहा जायगा? कैसे यह माना जायगा कि वह सूच्मतम रूप में वासनामुक्त है? लजा को उसने जीत लिया है। इस प्रकार का विशुद्ध तत्त्वचर्चा श्रोर ऐतिहासिक शोध को 'साम्प्रदायिक-कोटि' में ढकेलना ज्ञानोपयोग का उपहास करना है। श्राशा है, बाबूजी भविष्य में ऐतिहासिक बातों को श्रधिक सावधानी से समक्षते-बूक्त का प्रयक्ष करके इतिहास-जगत का हित साधेंगे। इसमें शक नहीं कि जैनियों ने जैन इतिहास की शोध में चाहिये वैसी दिलचस्पी नहीं ली है—इस श्रोर कोई भी संगठित उद्योग नहीं किया गया है। जैनसमाज को इस श्रोर ध्यान देना चाहिये।

—कामता प्रसाद जैन

# सर्वार्थिसिद्धि के शकयक्नादि शब्द

श्री त्राचार्य उमास्वातिकृत 'तत्त्वार्थस्त्र' के तृतीय त्राध्याय में 'श्रार्या म्लेच्छाश्च' (स्त्र सं० ३६) जो स्त्र है, उसकी श्री श्राचार्य पूज्यपादकृत 'सर्वार्थसिद्धि' नामक प्राचीन वृत्ति में पूज्यपाद ने कर्मभूमिज म्लेच्छों का भेद गिनाते हुए 'कर्मभूमिजाश्च शकयवनशबर-पुलिंदादयः' यों शक, यवन, शबर एवं पुलिंद श्रादि जातियों को कर्मभूमिज म्लेच्छ बतलाया है। इन उल्लिखित शक, यवनादि जातियों पर विशेष प्रकाश डालने की जरूरत है। मनु, महाभारत एवं श्रशोक के लेख श्रादि से पता लगता है कि इन यवन, पुलिंद श्रादि जातियों का भारतीय प्राचीन राजतंत्र से भी घनिष्ठ संबंध था। श्राशा है कि श्रनुसंधानप्रेमी विद्वान इस विषय पर श्रवश्य प्रकाश डालेंगे।

—के० भुजबली शास्त्री

### श्रवणवेल्गोल के जिलालेकों में मौगोलिक नाम

[ ले॰--श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद, जैन, एम॰ श्रार॰ ए॰ एस॰ ]

(क्रमागत)

निवलूर प्राम २४। श्रीवल्लम के पुत्र महासामन्ताधिप रागावलोक श्रीकम्बय्यन् के राज्य में मनसिज की राज्ञी के व्याधिमुक्त होने पर मौनव्रत की समाप्ति के उपलच्च में जो भूमिदान किया गया था, उसकी सीमा का एक प्राम था।

नागति २९१। नागति के राजा ने देव व तीर्थ की वन्दना की थी।

नागरनविळे ३६१। यहाँ के केतिसेट्टि ने चतुर्विंशति जिनालय मोसले को वार्षिक चन्दा देना स्वीकारा था।

नीलगिरि, ५३, ५६। गंगवाडि में स्थित थी।

नेडुवोर, ६। शक सं० ६२२ के लगमग इस प्राप्त के पानप (मौनद) मट्टारक ने व्रत पालकर श्रवणुवेल्गोल में प्राण् विसर्जन किये थे।

नोलम्बवाडि प्रदेश ५३, १२४, १३०, १३७, ४९१, ४९४ नोलम्ब वंशी राजास्त्रों के शासनाधीन प्रदेश 'नोलम्बवाडि' कहलाता था। यह देश 'पह्नबदेश' के स्रान्तर्गत सममा जाता था। इसके स्रान्तर्गत ३२००० प्राम थे।

पडेवलगेरे, ८९। गंगवाडि का एक माम था जो गोम्मटेश को भेंट किया गया था। परमम्राम, ४५, ५९। गंगवाडि का एक माम जिसे सेनापित गंगराज ने गोम्मटेश को भेंट किया था।

पाटिलपुत्र नगर, ५४। "पूर्व्व पाटिलपुत्र-मध्य-नगरे भेरी मया तािलता" इन शब्दों में स्वामी समन्तमद्र ने इस नगर को पूर्व देश में स्थित बताया था। अतः यह मगध देश की राजधानी पाटिलपुत्र (श्राधुनिक पटना) होना चािहये। कन्नड माषा के 'राजावितिकथे' नामक प्रंथ में लिखा है कि "काित्तिकी पूर्णिमा की राित्र को पाटिलपुत्र के राजा चन्द्रगुप्त को सोलह स्वप्त हुए थे। प्रातः उपवन में जाकर राजा ने मद्रवाहु से उनका फल पूछा था और अन्त में वह उनके निकट दिगम्बर जैन मुनि हो गए थे। जब भद्रवाहु स्वामी संघ-सिहत दिन्तिण भारत में पहुंचे और अवण्वेलगुल में (कटवप्र पर) ठहरे तब चन्द्रगुप्त उनकी सेवा-सुश्रूषा के लिये उनके साथ रहे थे। यहाँ उन्होंने धम साधा था।" इसीिलये कटवप्र पर्वत उपरांत 'चन्द्रिगिरि' के नाम से प्रसिद्ध हुआ। स्वामी समन्तभद्र ने इस नगर में भेरी बजाकर विद्वानों को शास्त्रार्थ के लिये ललकारा था। मीर्यवंश के राजाओं के पहले से पाटिलपुत्र जैनधम का केन्द्र हो रहा था। उदयनराज ने गंगातट पर बसे हुए पाटिलग्रम को बृहद्राकार देकर पाटिलपुत्र को जन्म दिया था। उन्होंने स्वयं एवं उपरान्त मीये सम्नाटों ने यहाँ जिन-

मंदिर बनवाये थे। मेगास्थनीज़ नामक यूनानी एल्चो ने इसका विशद वर्णन लिखा था। उसने इसका नाम 'पलिबोध' (Palibothra) लिखा था और उसे गंगा एवं अरुएवर (Erannoboar) नामक निद्यों के संगम पर बसा हुआ बताया था। वह लुगमग २५-२६ मील की लम्बाई-चौड़ाई में बसा हुआ था। उसके चहुंख्रीर नगरकोट था जिसमें ६४ द्रवाजे श्रीर ५७० वुर्जे थीं। श्राधुनिक पटना इस प्राचीन नगर के ध्वंशावशेषों पर बसा हुआ है-प्राचीन पाटलिपुत्र त्र्याज १०-२० फीट नीचे दुवा पड़ा है। सन् १९१२-१३ में डाॉ० स्पृनर ने यहाँ खुदाई कराई थी, जिसमें मौर्यों के सहस्र स्तंम भवन का पता लगा था। यहीं से मौर्यकालीन जिनप्रतिमार्थे भी उपलब्ध हुई थीं। पाटलिपुत्र का वर्णन चीनी यात्री हुएनसांग ने इस प्रकार लिखा थाः "यहाँ पर पहले से ही सुन्दर मकान (एक) युवा के नाम से बना हुआ था, इस कारण इसका नाम पाटलिपुत्रपुर, (त्र्राशीत पाटली वृत्त के पुत्र का नगर) हो गया। प्राचीन राजसवन के उत्तर में एक पाषाण्यतंभ बीसियों फीट ऊँचा है। यह वह स्थान हैं जहाँ पर अशोक राजा ने एक नरक बनवाया था। तथागत के निर्वाण प्राप्त करने के सौवें वर्ष यहाँ पर एक अशोक (उदयन) नामक राजा हो गया है, जो बिम्बसार (श्रेंगिक) राजा का प्रपौत्र था। इसने अपनी राजधानी रजगृही को बदल कर पाटली बनाई थी, श्रीर प्राचीन नगर के चारों श्रीर रत्ता के लिए बाहरी दीवार बनवाई थी। इसकी नींव, यद्यपि तबसे अनेक वंश समाप्त हो गये. अब भी वर्तमान है। संघाराम, देवमन्दिर श्रीर स्तूप जो खंडहर होकर धराशायी हो गये हैं, उनकी संख्या सैकड़ों हैं। केवल दो या तीन कुछ अच्छी दशा में वर्तमान हैं।" (हुएनसांग का मारत भ्रमण पृ० ३७४-३७५)। जैनियों का यह तीर्थधाम है, क्योंकि सेठ सुदर्शन ने यहीं से श्रेष्ट्रगति पाई थी।

पाण्ड्यदेश ३८, ५३, ५४, १२४ इत्यादि। दित्तग् भारत का प्राचीन देशविशेष, जहाँ के राजा जैनधर्मानुयायी थे। मदुरा इसकी राजधानी थी। वर्तमान मदुरा और टिन्नेवेली जिले तथा ट्रांवंकोर और कोयम्बुत्तूर व कोचीन के कुछ भाग पाएड्यदेश के अन्तर्गत थे। चीनी यात्री हुएनसांग ने 'मालकूट' नाम से इस देश का वर्णन लिखा है, जिससे प्रकट है कि इस राज्य का चेत्रफल लगभग ५००० ली था। वहाँ नमक बहुत होता था। लोग पूर्णक्रप से व्यापार में ही निरत थे। यहाँ उसे असंख्य बौद्धेतर लोग मिले थे, जिनमें अधिकतर निर्धन्थ (जैनी) थे। (मा अव पृ० ५७०) मद्रवाहु स्वामी का संघ इस देश में भी विचरा था। यहाँ के एक नरेश ने चतुर्मुख देव नामक जैनाचार्य को 'स्वामी की उपाधि दी थी।

पानीपथ, ३३८, ३४० इत्यादि । त्रागरा, अवध व पंजाब की स्रोर प्रचलित नागरात्त्ररों में लिखित स्प्रयाल जैन यात्रियों के लेखों में कई एक यात्री 'पानीपथीय' थे । स्रातः यह नगर करनाल जिले का पानीपत प्रतीत होता है। पुरस्थान, ३२२। उत्तरमारत का कोई नगर, जहाँ के बहुपाल जैनी ने सं० १५४६ में गोम्मटदेव की यात्रा की थी।

'पेनुगोग्रहे, १३६, द्त्रिण भारत का एक प्राम।

पेरुमाल्कोविल, १३६। काञ्ची का श्रपर नाम था।

पेर्गल्यप्रिगिर, २४। एक पहाड़ी का नाम जो संभवतः गंगवाड़ी में थी।

पेर्जेडि १३। यह स्थान द्त्तिग्रामारत के तलेकाडु नामक प्रान्त में था। यहाँ के कलापक नामक धर्मात्मा सज्जन ने २१ दिन का सन्यास धारण किया था।

पोम्बुझ, पोम्बुझ, ५३, ५६, १४४। गंगवाड़ी का यह एक प्रसिद्ध दुर्ग था जिसे होय्सल राजात्रों ने जीता था।

प्रतापपुर प्राम, ४०। गंगवाड़ि में था, वहाँ पर रूपनारायण बस्ति का जीर्णोद्धार महामण्डलाचार्य देवकीर्ति पंडितदेव ने कराया था।

बङ्कापुर, ३८, ५५, १३७। राजा मारसिंह गंग ने यहाँ पर ही श्रीश्रजितसेनाचार्य के निकट सल्लेखनाव्रत धारण किया था। यहाँ के जैनाचार्य प्रसिद्ध रहे हैं, जिनमें एक देवेन्द्र मुनि भी थे (बङ्कापुर-मुनीन्द्रोऽभूद् देवेन्द्रो रुन्द्रसद्गुणः)। सेनापित हुड़ ने यहाँ के जिनमंदिरों का जीर्णोद्धार कराया था। कलिविट नायक के बनवाये हुए जिनमंदिर को छन्होंने फिर से कैलाश इतना ऊँचा बनाया था। बङ्कापुर वनवास देश का मुख्य नगर था। इसे चेह्नकेतन वंश के राजा बकेयरसु ने बसाया था। ले।कसेन नृप के समय में यहाँ जैनधर्म की विशेष उन्नति हुई थी।

बनबसे (बनवासी) दुर्ग व प्रान्त, ३८, १२४, १३०, १३७ इत्यादि । उत्तर कन्नड जिले के सिर्सि तालुक में वरदानदी के तट पर अवस्थित था। सन् ३००—१२०० ई० तक कदम्बवंश के राजाओं की राजधानी रहा, जो मैसूर रियासत के पश्चिमोत्तर माग और उत्तर कन्नड जिले के बहुमाग पर शासन करते थे। यह बनवासी वैजयन्ती नाम से भी प्रसिद्ध था। पश्चिमीय चालुक्य नरेश त्रैलोक्यमछ सोमेश्वर प्रथम (सन् १०४२—१०६८ ई०) के सामन्त महामंडलेश्वर चामुएडरायरस यहाँ के वायसराय जैनधमें के अनन्य भक्त थे। निस्सन्देह बनवासी प्राचीन काल से जैनधमें का केन्द्र रहा है। वहाँ बलात्कारगण की गद्दी थी। १४ वीं श्र० में यहाँ के वर्द्ध मानस्वामी और बनवासस्वामी नामक जैनाचार्य प्रसिद्ध हुए हैं।

बम्मेयनहान्चि प्राम, १२४ ४९४। दंडाधिप चन्द्रमौलि की प्रार्थना पर यह प्राम आचल देवी द्वारा निर्मापित जिनमंदिर के लिये दान दिया गया था।

बर्ब्बरदेश १३८। होय्सल नरेश विष्णुवर्द्ध न के लिये लिखा है कि उन्होंने बर्ब्बरदेश के गर्व्व को मुश्चित किया था। मारत का पश्चिमोत्तर सीमाप्रान्त अरबसागर तक कौटिल्य के समय में बर्ब्बरदेश कहलाता था।

बिलपुर—५४। शक सं० १०२२ में बिलपुर मैसूर प्रदेश में जैनधम का एक केन्द्र था। वहाँ दि० मुनियों की एक परम्परा प्रतिष्ठित रही थी। उनमें से मलधारी गुणवन्द्रजो 'मुनीन्द्र बिलपुर मेहिकामोदशान्तीशचरगार्चकः कहे गये हैं। इससे यह ध्वनित होता है कि बिलपुर के शान्तीश भगान प्रसिद्ध थे। बिलपुर के सूर्याभरणित्रपुरान्तकसूरि भी प्रसिद्ध थे। इन्होंने मागुएडी में शङ्कर सामन्त द्वारा निर्माणित 'रक्षत्रयबस्ति' की प्रशंसा की थी—वह सूब अन्छा व सुन्दर बनाया गया था।

बलेयपट्टग्र—५६ । गंगवाङ् का एक दुर्ग जिसे होय्सल नरेश विष्णुवद्धे न ने जीता था। बस्तिहल्लि—१०७ । होय्सल राज्य में एक प्राप्त था।

बहागिने-३६१। एक प्राम था।

बागडेंगे—८५। यहाँ के कवडमय्यदेव के त्राप्रह से कन्नडकिव बोप्पण ने यह सुललित शासन लेख रचा था।

बागिपूर--९१। इस प्राम में रूपवती, पतिव्रता ऋौर धमप्रिया श्राविका सायिव्ये ने ऋपने पति के साथ लड़ते हुए युद्ध में वीरगित पाई थी !

बागारिस—५३, ५६, ५९, ८३, ११६। लेखों में वाणारिस का उल्लेख शासनरत्ता के लिये शपथ रूप में किया गया है। यह उत्तर भारत का प्रसिद्ध नगर और तीथे बनारस इतीत होता हैं; जहाँ में सुपादवैनाथ और भें पादविनाथ के गर्भ, जन्म, तप कल्याणिक हुए थे। यह प्राचीन काशीदेश की राजधानी थी। चीनयात्री हुएनसाँग के समय में यह राज्य ६६७ मील (४००० ली) में विस्तृत था। वाराणसी गंगा के पश्चिमी तट पर तब भी स्थित थी— उसका विस्तार तीन मील लंबा और एक मील चौड़ा था। अबुलफज़ल ने 'आईन-ई-अकबरी' (२।२८) में लिखा है कि 'बारानसी को आमतौर पर बनारस कहते हैं। वह एक बड़ा नगर है जो दो निदयों 'बर्ना' और 'असि' के बीच में बसा हुआ है।' भदैनी भेळूपुरा में जैनियों के पुराने मंदिर हैं।

बारकन्र, ९४। इस प्राम के मेधाविसेट्टि की स्मृति में ३ मन दूध प्रति दिन गोम्मटेश के अभिषेकार्थ देने का दान किया गया था। यह प्राम वहीं कहीं होगा।

बिटेयनहिल्ल--३३०। इस प्राम के मेणिसिसोयिसेट्टिने गोम्मटामिषेक के लिए दान दिया था।

बिडित--३५६। इस प्राम गुम्मट सेट्टिने संध सहित बेनुगल की वन्दना की थी श्रौर क्रतेाद्यापन किया था ।

बिलिकेरे--९८। इस प्राम के निवासी देवराज अरसु मैसूर नरेश श्रीकृष्णराज बोडेयर के प्रधान अङ्गरत्तक थे। उनकी मृत्यु गाम्मटेश्वर के मस्तकामिषेक के दिवस हुई। अतएव उनके पुत्र पुट्टदेवराज ने दान दिया था। --क्रमशः

# गुजराती भाषा में दिगम्बर-साहित्य

[ ले०-श्रीयुत बा० त्र्यगरचन्द नाहटा ]

उत्तर मारत है। उत्तर भारत में भी गुजरात प्रान्त में क्वेताम्बर सम्प्रदाय ही विशेष रूप से फला फला है, सैकड़ों वर्षों से यह प्रान्त उनका प्रधान केन्द्रस्थल रहा है। तब दि० सम्प्रदाय के अनुयायियों की संख्या इस शताब्दी में कुछ बढ़ जाने पर भी अपेच्चाकृत अत्यंत न्यून है। निश्चित प्रमाण के अभाव में अधावधि यह कह सकना कठिन है कि दि० सम्प्रदाय का गुजरात से संबंध कव एवं किस कारण से हुआ एवं समय-समय पर उसका कैसा प्रभाव रहा। फिर भी सं० १९८९ में पाटण में इस शर्त पर दि० कुमुद्चंद्रजी से श्वे० वादीदेव सूरि का शास्त्रार्थ हुआ कि जो हागेगा उसे इस प्रान्त को छोड़ देना पड़ेगा। ऐसा उल्लेख प्राप्त होने के कारण उस समय से पूर्व ही उनका गुजरात से अच्छा सम्बन्ध था, ऐसा प्रतीत होता है। सं० १२९४ में अंचलगच्छीय महेन्द्रसूरि-रिवत शतपदी प्रन्थ में भी दि० महारकों आदि के आचरण के विषय में उल्लेख होने से उस समय के आसपास भी दि० साधु या महारक गुजरात में थे, ऐसा ज्ञात होता है। दि० समाज के विद्वानों को उचित है कि वे इस सम्बन्ध में विशेष अनुसंधान कर ज्ञातच्य इतिवृत्त प्रकाशित करें।

गुजरात प्रान्त में रचित दि० साहित्य विशेष परिमाण में नहीं पाया जाता, विशेषतः गुजराती भाषा का दि० साहित्य तो नगएय ही है। जो थोड़ा-सा उपलब्ध है उसके सम्बन्ध में भी सर्वसाधारण की तो बात ही दूर, दि० विद्वानों में से बहुत कम व्यक्तियों को शायद ही कुछ जानकारी हो; अतः इस लेख में दि० गुजराती साहित्य का संचित्र परिचय प्रकाशित किया जा रहा है। आशा है दि० विद्वानों को इससे स्फूर्तिदायक प्रेरणा मिलेगी और इस लेख के अतिरिक्त जितना साहित्य उपलब्ध है, उसकी खोज करके विशेष ज्ञातव्य प्रकट करेंगे एवं गुजरात निवासी दि० भाई अपनी मानुभाषा के साहित्य के उद्धार-प्रकाशन की ओर विशेष ह्म से ध्यान देंगे।

### दि॰ गुजराती साहित्य की प्राचीनता एवं प्रगति-

दि० गुजराती भाषा की सर्वप्रथम रचना श्रद्याविध सं० १५२० की मिली है, जिसके रचियता ब्रह्म जिनदास हैं। सोहलवीं शताब्दी में केवल इसी किव की कई रचनाश्चों का पता चला है। इसके बाद सत्रहवीं शताब्दी में श्रच्छी प्रगति हुई श्रीर उस समय के ११ गु० किवयों का पता चला है। श्रठारहवीं शताब्दी में रचना-प्रवाह सूख-सा गया, श्रतः केवल दो ही किवयों का श्रमी तक पता चला है। इसके पश्चात् की कोई रचना हमारे जानने में नहीं

क्ष काठियावाइ प्रान्त से दि० जैनों का प्रवीं शताब्दी के पूर्व से सम्बन्ध था, प्रमाणित है।
† जैनसाहित्यनो संजिस इतिहास ए० २२८।

श्राई। संभव है गुजरात के दि० ज्ञानमंडारों में खोज करने पर श्रन्य श्रनेक किवयों एवं रचनात्रों का पता चले। मैं भिन्न सम्प्रदाय का एवं गुजरात से दूर का ठहरा, श्रतः गुजरात प्रान्त के भाइयों से इस संबंध में विशेष ज्ञातव्य की श्राशा रखते हुए श्रपनी परिमित जानकारी ही यहाँ व्यक्त कर रहा हुँ।

### गुजराती भाषा के दि० जैनकवि एवं उनके ग्रन्थ सोलहवीं शताब्दी

१ ब्रह्मजिनद्दास: —ये मूलसंघ, सरस्वतीगच्छ, बलात्कारगण के आचार्य सकलकीर्ति के शिष्य थे। इनकी रचित २४ कृतियों की सूची मैंने अपने "श्रीपाल चित्र साहित्य" में, जो कि 'अनेकान्त' वर्ष २, अंक २ में प्रकट हुआ था, दी थी। आपकी समस्त रचनाओं की भाषा गुजराती ही है या उसके भिन्न भी, यह अज्ञात है। अतः नीचे उनमें से जितने प्रन्थ निश्चित तथा गुजराती भाषा के हैं उन्हीं की नामाविल दी जाती है:—

- (१) हरिवंश रास सं० १५२०
- (२) यशोधर रास

(३) आदिनाथ रास

(४) श्रेणिक रास

(५) करकंडु रास

(६) हनुमंत रास

(७) सम्कितसार रास

(८) सासरवासर रास

(९) कर्मविपाक रास

(१०) श्रीपाल रास

(१०) प्रद्युन्न रास

(नं० १ से ८ का उ० जै० गु० क० मा० १-३) (नं० ८ से ११ सूरत से प्रकाशित)

#### सत्रहवीं शताब्दी

२ सुमतिकोित्तसूरि: —ये भी मूलसंघ, सरस्वतीगच्छ, बलात्कारगण के भट्टारक थे। इनकी गुरुपरम्परा कृतियों के त्राधार से इस प्रकार ज्ञात होती है: —

पद्मनंदि, देवेन्द्रकीर्ति, विद्यानंदि, मिह्नभूषण (लघुवय में दीज्ञा), लक्ष्मीचंद्रसूरि (सुमितकीर्ति के दीज्ञागुरु थे एवं इनके और भी अनेक शिष्य थे)—वीरचंद्र (१८ वर्षे तक अन्न, व्यंजन के त्यागी), ज्ञानभूषण (सुमितकीर्ति के आचार्यपदप्रदाता), प्रभाचंद्र (गच्छपित, हुंबड ज्ञातीय)। इनकी रचित कृतियाँ इस प्रकार हैं:—

- १ धर्मपरीचा रास (सं० १६२५ मि० सु० २ महूत्रा में त्रारंम, हांसीट में पूर्ण)।
- र त्रैलोक्यसार-धर्मध्यान चौपई, सं० १६२७ मा० सु० १२ कोदादा में रचित।
- ३ लेंकामत निराकरण चौ० सं० १६२७ वै० सु० ५ र० कोदादा।

इनमें से नं० २ की प्रति नं० ३ की प्रतिलिपि हमारे संप्रह में है। नं० ३ का कुछ परिचय मैंने अपने लोंकासाह और दि० साहित्य लेख में प्रकाशित किया था जो जैनसिद्धान्त भास्कर के माग ४, किरण १ में प्रकाशित हुआ था।

३ रक्तभूषगा—त्राप उपर्युक्त सुमितकीर्ति सूरि के शिष्य थे। इनके रचित १ हिस्मिगी। हरण (श्रा० व० ११ सूरत) उपलब्ध है।

- ४ वादीचंद्र-- त्राप सुमितकीर्ति के गुरुत्राता एवं प्रभाचंद्र के शिष्य थे। इनकी रचित एक श्रीपाल श्राख्यानक कथा (सं० १६५१ संघपति धनजी सवा के वचन से रचित) उपलब्ध है।
- ५ ब्र॰ मैघराज-ये ब्रह्मजिनदास के गुरु सकलकीर्ति के शिष्य भुवनकीर्ति के शिष्य **ज्ञानभूषण, शि॰ विजयकीर्ति शि॰ ग्रुभचंद्र शि॰ सुमितकी**ति, शि॰ गुणकीर्ति के शिष्य थे। इन्होंने ब्रह्म जिनदास के रचित प्रन्थ के अनुसार एक शांतिनाथ चरित रास (सं० १६१७ लिखित प्रति उपलब्ध) एवं दूसरा श्रावण द्वादशी फल रास बनाया ।
- ६ ब्र॰ वस्तुपाल -ये उपयुक्त मेघराज के गुरुश्राता एवं सुमितकीर्ति गुणकीर्ति के शिष्य थे। इनका रचित एक रोहिस्सित्रत-प्रबंध (सं०१६५४ त्र्याषाढ़ सुदी ३ सोम साबली, रायदेश) उपलब्ध हैं।
- ७ नरेन्द्रकोर्ति—त्र्याप गुण्कोर्ति पट्टधर वादीभूषण—सकलभूषण के शिष्य थे। **इन्होंने सं० १**६५<sup>-</sup> के मार्गशीषे ग्रुक्ठा १३ को मेवाड़ के जाउरपुर में ब्रह्म नेमिदास के कथन से एक ऋंजना रास बनाया।
- ८ पदम ये शुभचंद्रसूरि एवं विनयचंद्र सूरि के शिष्य थे। इन्होंने एक ध्यानामृत रास बनाया।
- ९ धर्मभूषगा—ये देवेन्द्रकोति के पट्टधर धर्मचन्द्र के शिष्य थे। इनकी रचित एक चंपकवती, शीजपताका चौपइ (बै॰ सु॰ २ दिज्ञणदेश सुरजाल्हणा में रचित) उपलब्ध है।
- १० ग्रानःकोर्ति—इनके रचित एक भविष्यदत्त चौः (सं०१६६३ का० सु० १४ सांगानेर) को प्रति बीकानेर के मंगलचंद जी माखू के संप्रह में है।
- ११ देवेन्द्रकं ति-ये वादीभूषण के शिष्य रामकीर्ति के शिष्य थे। इनकी रचित एक प्रद्युष्ट्र कथा रास उपलब्ध है।

### अट्टारहवीं शताब्दी

- १२ ब्र॰ ज्ञानसागर—काष्ट्र।संघीय श्रीभूषण के शिष्य थे। इनकी रचित निम्नोक्त छोटी ह्योटी व्रत-कथायें उपलब्ध हैं-

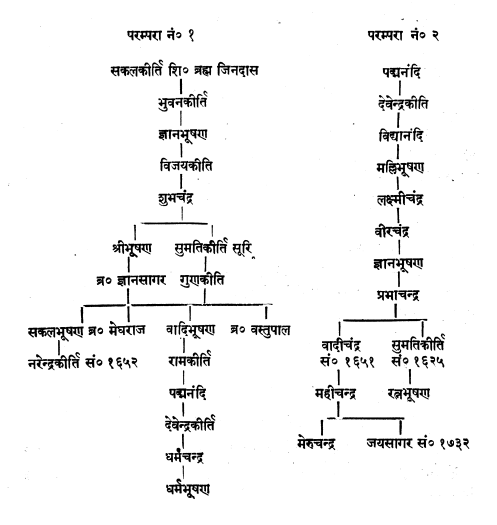
  - १ त्र्यनंतचतुर्दशी कथा गा० ५४ ५ रत्नत्रय व्रतकथा गा० ४४ २ सुगंधदशमी कथा गा० ४३ ६ सोलकारणकथा गा० ३४
  - ३ दशलचािणक कथा गा० ५५ ७ निर्दोषसप्तमी कथा गा० ४१
  - ४ अद्वाहीव्रत कथा गाथा ५३ ८ त्राकाशपंचमी कथा गाथा ५९

(ये सब कथायें सं० १७८९ लिखित प्रति में है।)

१३ जयसागर ये नं०४ वादीचंद्र के शिष्य महीचंद्र के शिष्य थे। इन्होंने सं० १७३२ मि० सु० १३ हांसीट में महीचंद्र शि० जीवंधर छीता के वचन से अनिरुद्ध-हरण प्रन्थ बनाया ।

इस शताब्दी के अन्य एक दि० किव सूर का पता चलता है। पर वास्तव में उसने इवे० सूर्विजय रचित रत्नपाल रास की प्रति में कुछ रहोबदल कर उसे ही अपने रचित बतलाने की असफल चेष्टा कर साहित्यिक अपराध किया है। देखें जैनगुआर किव मा० ३, पृ० १२३। \*इस लेख के लिखने में जैन गुजार किव श्रो माग १, २, ३, से पूर्ण सहायता ली गई हैं जिनमें भाग ३ अप्रकाशित है।

उपर्युक्त रचनात्रों से दि० सम्प्रदाय के मूल संघ सरस्वती गच्छ, बलात्कारगण की दो महारक परम्परा का अच्छा परिचय मिलता है, पता नहीं अब इनकी परम्परा विद्यमान है या नहीं। इनकी पृहाविल मिलती हो तो प्रकाशित करना चाहिये। कृतियों से ज्ञात परम्परा की नामाविल इस प्रकार है—



दि॰ संप्रदाय के मट्टारक एवं मुनि-परम्परा की पट्टाविलयों का भी कोई संप्रह प्रनथ अभी तक प्रकट नहीं हुआ। अतः दि॰ समाज को अपनी पट्टाविलयों के संग्रह को शीघ्र प्रकाशित करना चाहिये, जिससे अनेक नवीन ज्ञातव्य प्रकट हो सके। आशा है दि० विद्वान इस भ्रोर शीघ्र ध्यान देंगे।

#### परिचिष्ट

इस लेख के भेज देने के बाद श्री मूलचंद किसनदास कापिड़या से १ लेख एवं प्रन्थ मिला जिससे सूरत की मट्टारक-परम्परा एवं दि० गुजराती साहित्य के बहुत से नये प्रन्थों का पता चला। गुजरात में ईडर एवं सूरत में दि० मट्टारकों की गिह्याँ थीं पर श्रव दोनों गद्दीयाँ खाली हैं। सूरत की शाखा के मट्टारकों की रचना बहुत विशाल है; त्र्यतः दि॰ विद्वानों को विशेष अनुसन्धान कर ज्ञातव्य प्रकट करना चाहिये। प्रस्तुत लेख में उल्लिखित दि० गु० प्रन्थों के त्र्यतिरिक्त कापिंड्या जी के लेख से ज्ञात प्रन्थों की तालिका इस प्रकार है:

सुदर्शनचरित्र, सकलकीर्ति, ले० १५६४ रामसीतारास —बहारसीधना तत्वार्थटीका—खीवसीमंत्री श्रेणिकप्रश्नोत्तर-गुणभूषण ले० २ सं० १६३० चंद्रप्रभुचरित्र—म० यशकीर्ति र० ले० १८५५ श्रादिनाथकाग-ज्ञानभूषण सगरचक्रवर्तौरास—बद्धा जयसागर र० १७१७ रामायणरास—बद्दा विनयसागर

रेणुकारास—बद्घा जिनदास

मांडनबंधन उ खाडनरास-सुमितकीर्ति समाधितंत्र (गु० पद्य)।

पद्मपुरागा-रामपुरागा—खुशालदास ले० १७८३

यशोधररास

सम्यक्त्वकौमुदी—भ० यशःकोर्ति

जीवंधररास—ज्ञानभूषण

श्रावका चाररास

रामपुराणभाषा—बह्य जिनदास

₹0 १५७८ (?)

सीताहरणादि ३ रास-बद्धा जयसागर

ले० १७३२

**ब्राराधनाप्रतिबोध कथायें—बह्य जयसागर** ले० १७३२ बलीभद्रश्राख्यान—बद्धा श्रीदयालसागर र० १७३२ हनुमान कथा - सूरदास र० १६१६

पञ्चिवधानरास-भ० शुभचंद्र

श्रादित्यवारकथा--बद्दा श्रीसागर

ले० १७२१

धर्मपरीचारास-बद्धा श्रीचंद्रसागर र० १६२५ त्र्यादिसमोवसरग्गरचना - सुरेन्द्रकीर्ति ले॰ १७४७ चंदनाधमेपरीचादि ८ रास—वादिचंद्र, प्रमाचंद्र र० १६२४ सं० १७७० **अमरदत्तरास** — जयकोर्त्ति गर्भाख्यान-रत्नभूषण शांतिनाथचरित्र—बह्म जयसागर सं० १७४५

कर्मविपाकरास-गणेशजी महावीररास—शुभचन्द्र

देवेन्द्ररास र० १६३९

### त्रकार्थभाष्य और अक्रतंक (लेखांक ५)

[ ले॰--श्रीयुत प्रो॰ जगदीशचन्द्र जैन, एम॰ए॰ ]

#### (क्रमागत)

२ त्राचेप—सिद्धसेनगिए सूत्र त्रौर माध्य का एककर्तृत्व सिद्ध करने के लिये कोई प्रवल प्रमाण नहीं देते। वे तो सूत्रकार को सूरि त्रौर भाष्यकार को भाष्यकार कह कर दोनों को भिन्न-भिन्न ही सूचित करते हैं, तथा 'शास्तीति च प्रन्थकारः' त्रादि त्रौर 'सूत्रकारा-दिवभक्तोऽपि भाष्यकारः' त्रादि दोनों स्थलों पर सिद्धसेन को उत्पन्न होनेवालो सन्देह की रेखा, त्रौर खींचातानी द्वारा उसके परिमार्जन की चेष्टा, स्पष्ट है।

२ उत्तर—सिद्धसेन का एककर्तृत्व में प्रवल प्रमाण न देने की बात बड़ी अनोस्ती है। जब सिद्धसेन सूत्र और भाष्य दोनों पर टीका लिख रहे हैं, सूत्र और तद्गत भाष्य पर अव्वरश: लेखनी चला रहे हैं, तथा सूत्र और भाष्य का भिन्नत्व एक भी स्थल पर सूचित नहीं करते तथा अन्त में उमास्वातिवाचक के वंश, गोत्र, स्थान आदि का परिचय तक देते हैं फिर इससे अधिक और क्या प्रमाण चाहिये ? यह तर्क इसी तरह का है जैसे कोई कहे कि अभयनिद ने देवनिद के सूत्र और सूत्रवृत्ति का एककर्तृत्व सिद्ध करने के तिये कोई प्रवल प्रमाण नहीं दिया, अतएव जैनेन्द्र-प्रक्रिया के कर्ता देवनिद नहीं हो सकते। सिद्धसेन सूत्र और माध्यकार को एक मानते थे, यह बात उनके निम्न उल्लेखों से अत्यन्त स्पष्ट है—

(ग्र) एतच यथा दुःस्थितं चातुर्विध्यं तथा भाष्यकार एव उत्तरत्र दशैयिष्यति (१-१:) अर्थात् प्रमाणचातुर्विध्य किस तरह ठीक नहीं बैठता, इस बात को भाष्यकार स्वयं आगे चल कर पहले अध्याय के बारहवें सूत्र (प्रत्यन्तमन्यत) में बतायेंगे (पृ० ५२)।

(आ) सूत्रावयवं स्पष्टतरेग्। वृत्तिवाक्येन व्याचध्टे—ऋर्थात् (प्रन्थकार ने) सूत्रावयव को स्पष्टकृप से वृत्तिवाक्य (भाष्यवाक्य) द्वारा कहा है (ए० ३३३)।

- (इ) स्वकृतसूत्रसिन्नवेशमाश्रित्योक्तम्--त्र्यर्थात् स्वकृतसूत्र-सिन्नवेश के आश्रय से कहा है (पृ० २५३ दूसरा माग)।
- (ई) माष्यकारस्तु "पूर्वविद" इति सूत्रावयवं पृथग् विवृग्गोति अर्थोत् माष्यकार तो "पूर्वविदः" इस सूत्रावयव को त्रालग लिखते हैं (पृ० २७५ ।

सूत्र त्रौर भाष्य का ही नहीं, परन्तु भाष्यगत त्रादि त्रौर त्रन्त की संबंधकारिकात्रों का भी सिद्धसेन ने निम्न शब्दों में एककर्जुल स्वीकार किया है--

(अ) अमुनाऽप्याचार्येगोकं--''ज्ञानैः पूर्वाधिगतैः" (संबंधकारिका १२)--(ए० १५४,।

(श्रा) दशमेऽध्याये (१९ तम) कारिकामाध्येगा व्याख्यास्यते "तन्वी मनोज्ञा सुरिभः, पुषया परमभासुरा" इत्यादिनेति (पृ० २३२)।

यह कहना कि सिद्धसेन ने सूत्रकार को सूरि ख्रौर भाष्यकर्ता को भाष्यकार कह कर दोनों का ख्रलग-अलग उल्लेख किया है, सर्वथा मिथ्या है। यह बात निम्न उद्धरणों से स्पष्ट होगी--

- (त्र) ''सर्वस्य'' इत्यत्रसूत्रे तैजसयोगमाचार्यो अन्यमतेन निराकरिष्यति (पृ० १७९) -यहाँ 'त्राचार्य' का अभिप्राय सूत्रकार से हैं।
- (त्रा) त्रत्र त्राचार्येगाब्बहुलं काग्डं नोपात्तं (पृ०२३०) यहाँ 'स्राचार्य' का त्रमिप्राय भाष्यकार से हैं।
- (इ) प्रावचनकमोऽयम्, त्र्याचार्येण त्वन्यथोपात्तः (पृ० २९३-४, यहाँ मी 'स्राचार्य' से भाष्यकार के वाक्य ही ऋपेत्तित हैं।
- (ई) ऊर्घ्वं सौमनसाम्नन्दनवनाचाधो न सूरिएण परिहाणिरुक्ता (पृ०२५२)—यहाँ 'सूरि' कहकर भाष्यकार के वचनों का संकेत किया गया है।

इससे स्पष्ट है कि सूत्र और भाष्य की स्वोपज्ञता में सिद्धसेन को लेशमात्र भी सन्देह नहीं। एक ही प्रन्थकार का वे वाचक, वाचकमुख्य, सूरि, आचार्य, सूत्रकार आदि शब्दों द्वारा उल्लेख करते हैं, लेकिन इसका यह अर्थ कदापि नहीं कि भाष्य के वाचक, वाचकमुख्य आदि अनेक कक्तीओं का सिद्धसेन ने उल्लेख किया है।

'शास्तोति च प्रंथकारः' और 'सूत्रकारादिवम क्तोऽिप माष्यकारः' इन वाक्यों में, समक्त में नहीं आता, सिद्धसेन की सन्देहजन्य खींचातानी कैसे टफ्की पड़ती हैं! प्रत्युत इन वाक्यों से तो सूत्र और माष्य को स्वोपज्ञता ही स्पष्ट माल्यम हो रही हैं। "सूत्रकारादिवमक्तांऽिप हि माष्यकारो विमागमादर्शयित, व्युच्छित्तनयसमाश्रयणात्"—अर्थात् व्युच्छित्ति नय की अपेचा माष्यकार सूत्रकार से अविभक्त होने पर मी विभाग का प्रदर्शन करते हैं। इससे सिद्धसेन की कौन-सी संदिग्धता प्रकट होती हैं? बया अनं कांत सम्पादक कुछ प्रकाश डालेंगे ? इससे तो यह अत्यन्त स्पष्ट हैं कि सिद्धसेन सूत्र और माष्यकार दोनों को एक मान रहे हैं। इसी तरह 'शास्तीति च प्रन्थकार एव द्विधा आत्मानं विभज्य सूत्रकारभाष्यकाराकारेणैवमाह"—अर्थात् प्रंथकार ही अपने आपको सूत्रकार अौर माष्यकाररूप में विभक्त करता है, इन वाक्यों द्वारा मी सिद्धसेन सूत्र और माष्य की असंदिग्ध स्वोपज्ञता ही प्रकट कर रहे हैं। यहाँ ऐसे कौन-से वाक्य हैं, जिनसे उनका सन्देह अथवा खींचातानी प्रकट होते हों ? शायद इसी तरह की युक्तियाँ देकर लेखक अपने आपको 'दिव्यचक्षु' सिद्ध करना चाहते हैं। इस तरह के और भी उदाहरण सिद्धसेन की टीका में से दिये जा सकते हैं, जहाँ

सिद्धसेन ने सूत्र और भाष्यकार के एकककृत्व का पूर्ण समर्थन किया है। "अनुश्रेणि गितः" सूत्र के भाष्य में 'पुद्रल' शब्द आया है। इस पर सिद्धसेन शंका उठाते हैं कि जब "अनुश्रेणि गितः" सूत्र में 'पुद्रल' शब्द नहीं आया, तो वह भाष्य में कहाँ से कूद पड़ा ? इसके उत्तर में सिद्धसेन कहते हैं कि सूत्र में लाघवापेत्ता इष्ट रहती है, अतएव 'पुद्रल' शब्द सूत्र में न होने पर भी भाष्य में आ गया है। "पृथिव्यम्बुवनस्पतयः स्थावराः" की टीका में भी इसी तरह की शंका की गई है कि सूत्र में 'काय' शब्द न होने पर भी भाष्य में कहाँ से आ गया ? इसके उत्तर में भी सूत्रकार को लाघवार्थी बताकर समाधान किया गया है। इस तरह के उदाहरण यही सिद्ध करते है कि सिद्धसेन अत्यंत असंदिग्धरूप से सूत्रकार और भाष्यकार को एक मानते हैं। इसीलिये तो वे सूत्र और भाष्य की संगति बैठा कर दोनों पर टीका लिख रहे हैं।

३ आरोप जमस्वातिवाचकोपज्ञसूत्रमाध्ये पद में 'द्वन्द्वान्ते द्वन्द्वादौ वा श्रूयमाणं पदं प्रत्येक संबध्यते' इस नियम के अनुसार उमास्वातिवाचकोपज्ञ विशेषण प्रत्येक विशेष्य (सूत्र और माध्य) के साथ लगाया जा सकता था, लेकिन व्याकरण का उक्त नियम असंदिग्ध अवस्था में लागू होता है। जहाँ संदिग्धता रूप विवादस्थ विषय हो, वहाँ यह नियम नहीं लगता। यहाँ का विषय संदिग्ध इसलिये हैं कि उक्त वाक्य सिद्धसेनगणीय टीका के केवल सप्तमाध्याय के अन्त में आया है, अन्य अध्यायों के नहीं। इसके अतिरिक्त सिद्धसेनगणि सूत्र और माध्य को स्वोपज्ञता में सवथा असंदिग्ध न थे। यदि वे असंदिग्ध होते, तो 'उमास्वातिवाचकोपज्ञे सूत्रभाव्ये' अथवा 'उमास्वातिवाचकोपज्ञे सूत्रे, उमास्वातिवाचकोपज्ञे भाष्ये च' ऐसा स्पष्ट लिखते। अतएव उमास्वातिवाचकोपज्ञसूत्रभाव्ये—यह पद प्रथमान्त द्विवचन है। इससे मेरा आशय है कि सूत्र और भाष्य दोनों ही उमास्वातिकृत नहीं हैं, केवल सूत्र ही हैं।

3 उत्तर—सिद्धसेन गणि की असंदिग्धता में अपर पृष्ट प्रमाण दिये जा चुके हैं। जब सिद्धसेनगणि समाध्यतत्त्वार्थ की टीका लिखते समय सूत्र और भाष्य की स्वोपज्ञता के विषय में इतने असंदिग्ध रहे हैं—उनकी समस्त टीका में एक स्थल पर भी संदेह की गुंजायश नहीं, तो फिर उनके संधिवाक्य से उनकी संदिग्धता कैसे सिद्ध की जा सकती है ? अतः ऐसी हालत में 'द्व द्वादौ वा श्रूयमाण" आदि उद्घिखित नियम के अनुसार यहाँ सप्तम्यंत पद मानकर क्यों न सरल और स्वामाविक अर्थ किया जाय ? सूत्र और भाष्य का ज़बदेस्ती भिन्न कर्ण कत्व सिद्ध करने के लिये उक्त पद को प्रथमान्त द्विवचन मानने का ऐसा क्या खास आप्रह है ? उक्त वाक्य केवल सिद्धसेनटीक। में सातवें अध्याय में ही क्यों मिलते हैं, एतद्विषयक संदिग्धता का समाधान तो आपने प्रतिलेखकों को निरंकुश मानकर स्वयं कर दिया है । अतः यदि प्रतिलेखक निरंकुश न होते, तो संभवतः अन्य अध्यायों में भी यही संधिवाक्य

दृष्टिगोचर होता, ऐसा क्यों न मान लिया जाय ? उक्त पद को प्रथमान्त द्विवचन मानकर भी आपकी इष्ट्रसिद्ध नहीं हो सकी। 'अहरप्रवचन तत्त्वार्थाधिगम में उमास्वाति प्रतिपादित सूत्र और भाष्य हैं' इसमें उमास्वाति-प्रतिपादित सूत्र ही है, भाष्य नहीं, यह अर्थ कौन-से व्याकरण के नियम से निकजता है, यह बताने की जग भी कृपा नहीं की गई। तथा श्री तत्त्वार्थाधिगमेऽहरप्रवचनसंग्रहे भाष्यानुसारिण्यां तत्त्वार्थाटीकायां प्रथमोऽध्यायः इन संधिवाक्यों का अर्थ करने का भी कृष्ट नहीं उठाया गया। सूत्र और भाष्य की स्वोपज्ञता में सिद्धसेन सर्वथा असंदिग्ध थे, इसलिये जो ऊपर असमासांत भिन्न-भिन्न पदों के देने को बात है, उसका स्वतः खंडन हो जाता है। उदाहरण के लिये इत्याशाधरिवरचितायां स्वोपज्ञधर्मामृतसागारधर्मदीपिकायां आदि वाक्यों में आशाधर ने असमासांत भिन्न-भिन्न पद क्यों नहीं दिये ? आशाधर जी को भी लिखना चाहिये था—स्वोपज्ञधर्मामृतसागारधर्मे, स्वोपज्ञदीपिकायां च। इसी तरह सिद्धसेन के विषय में भी समम्हना चाहिये। किसी पद में समास हो सकने की संभावना होने पर भी सभास का उपयोग न करना, यह रचनादोष है।

४ त्रात्तेप-- 'यथोक्तनिमित्तः षड्विकस्यः शेषाणां' इस खेताम्बर सूत्र में 'यथोक्त-निमित्तः' पद का त्रर्थ 'त्त्रयोपशमनिमित्तः' किया गया है। इससे माळ्म होता है कि सूत्र और भाष्यकार जुदेजुदे थे।

४ उत्तर—यदि लेखक महोदय उक्त सूत्र के पूर्व दो सूत्र देखते, तो यह शंका न होती। इससे पहले का एक सूत्र है — द्विविधोऽविधः। यहाँ अविधिज्ञान के भवप्रत्यय और चयोपशम- निमित्त—ये दो भेद बताये जा चुके हैं। इसीको ध्यान में रखकर यथोक्तिनिमित्तः का अर्थ चयोपशमिनिमित्त किया गया है। इसमें अर्थ की कोई असंगति नहीं। अतएव जो उक्त अर्थ को दिगम्बरीय सूत्र या उसके भाष्यों से ले लेना बताया है, वह निर्मूलक है।

### (३) वृत्ति

- १ आरोप शब्दस्तोममहानिधि कोष में रचना के भेदों में सालती रचना का भेद मी है। सालती सन् शब्द से बना है, जिसका अर्थ सार होता है, और सूत्र भी सारता को लिये होता है, अतः सालती और सौत्री एक अर्थ के वाचक हैं। "तथा 'मवप्रत्ययोऽवधि-देवनारकाणां' सूत्र के वार्त्तिक माध्य में "देवशब्दो हि अल्पाजभ्यहितश्चेति वृत्तौ पूर्वप्रयोगार्हः" इत्यादि शब्दों से स्पष्ट है कि यहाँ 'वृत्तौ' का अर्थ सूत्ररचना के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं हो सकता" (सम्पादक अनेकांत का फुटनोट)।
- १ उत्तर—-ऊपर जो कोष प्रमाण्पूर्वक सात्वती श्रीर सौत्री को पर्यायवाची मानकर तथा राजवात्तिक का उद्धरण उपस्थित कर इष्टिसिद्धि करने का प्रयत्न हैं, वह कितना भ्रमोत्पादक श्रीर हास्यास्पद है, यह बात निम्न वक्तन्य से स्पष्ट होगी। बात यह है कि साहित्यद्पण

आदि यन्थों में दो प्रकार की वृत्ति वताई है, एक शब्दवृत्ति दूसरी अर्थवृत्ति । अर्थवृत्ति के तीन भेद हैं —कौशिकी (कैशिकी), सात्वती और आरमटी; शब्दवृत्ति एक तरह की है —मारती। उक्त चारों वृत्तियाँ नाट्य की वृत्तियाँ हैं, और इन वृत्तियों का वर्णन भरत के नाट्यशास्त्र आदि प्रन्थों में आता है। सात्वती वृत्ति का नाट्यशास्त्र में निम्न लच्चण किया गया है—

या सत्त्वजेनेह गुणेन युक्ता न्यायेन वृत्तेन समन्विता च। हर्षोत्कटा संहृतशोकभावा सा सात्वती नाम भवेतु वृत्तिः॥ वागङ्गाभिनयवती सत्त्वोत्थानवचन प्रकरणेषु। सत्त्वाधिकारयुक्ता विज्ञे या सात्वती वृत्तिः॥

इस लज्ञाण में 'सूत्ररचन।' त्राथे को गंध तक नहीं। यहाँ हर्षोत्कट शोकरहित भावयुक्त, वाक और अंग के अभिनय वाली वृत्ति को सात्वती वृत्ति कहा है। मालुम होता है शास्त्री जी ने 'सात्वती' शब्द का वास्तविक अर्थ बिना समभे, उसकी निष्पत्ति सत् शब्द से वतुप आदि लगाकर भट से कर डाली, और 'सत्' तथा 'सूत्र' शब्दों का अर्थ 'सार' मानकर सावती श्रीर सौत्री का गँठजोड़ां कर दिया। श्राश्चयं है कि इतना सब गोलमाल करने पर भी श्राप 'दिव्यचक्षु' कहलाने का ऋधिकार समभते हैं और सम्पादक-अनेकांत आपकी पीठ ठोकते हैं। कितनी भी खींच।तानी की जाय लेकिन वृत्ति का ऋर्थ 'सूत्ररचना' कमी नहीं होता, और खासकर राजवार्त्तिक के प्रस्तुत प्रकरण में। अनेकात-सम्पादक ने जो वृत्ति का अर्थ 'सूत्ररचना' बताया है वह भी नितान्त भ्रममूलक है, श्रौर इसितये सम्पादक जी ने 'सत्यानु सन्धान के नाते अपने दावे को वापिस लेने की हिम्मत' आदि की जो बात कही है, वह उन्हीं के लिये आधिक लागू है। लेकिन उन्होंने तो 'पर-उद्धार' का ठेका ले लिया है वे 'स्व-उद्धार' की बात क्यों सुनने लगे ! हैर, राजवार्तिक के उक्त वाक्यों में वृत्ति का श्रर्थ समास है, सूत्र अथवा सूत्ररचना कमी नहीं। अल्पाच् और अभ्यहित होने के कारण देव शब्द का जो पर्व निपात बताया गया है, वह सूत्रस्थ द्वन्द्वसमास को लक्ष्य में रखकर बताया है। मेरी यह व्याप्ति नहीं कि जहाँ कहीं भी राजवात्तिक में वृत्ति शब्द श्राया है, उस सब का लक्ष्यभूत तत्त्वार्थमाध्य है। संमवतः यह व्याप्ति तो आपलोगों की है कि जहाँ कहीं राजवार्त्तिक में बृत्ति शब्द है, वह 'सूत्ररचना' के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है । मालूम होता है कि वृत्ति का अर्थ शिवकोटीय वृत्ति छोड़ कर, अब अनेकांत-सम्पादक मी सूत्र-रचना ही मानने लगे हैं। राज-वार्त्तिक तथा इलोकवार्त्तिक में अन्य स्थलों पर भी 'वृत्ति' शब्द समास अर्थ में प्रयुक्त हुआ है-

(ग्र) श्रजीवकाया इति समानाधिकरणा वृत्तिः ॥२॥ श्रजीवाश्च ते कायाश्च ते श्रजीव-काया इति समानाधिकरणलच्चणा वृत्तिरियं वेदितन्या (राजवार्त्तिक पृ० १८७)।

<sup>#</sup> तुज्जना कीजिये — मनोव्यापाररू । सास्विकी साव्वती, सदिति प्रवपारूपं संवेदनं, तद्यत्रास्ति सस्सर्वं मनस्तस्येयमिति (अभिनवगुसटीका, ५० २०)।

- (त्रा) स्यान्मतं वृत्तिरत्र न्याय्या संयमादियोगचांतिशौचानीति (राज० पृ० २६१)।
- (इ) नवादीनां भेदशब्दोपसंहितानामन्यपदार्थे वृत्तिर्भवित नव च चत्वारश्च दश च पंच च द्वौ च भेदा त्रास्य नवचतुर्देशपंचद्विभेदमिति (राज० पृ० ३४३)।
  - (ई) यथोष्ट्रस्य मुखमुष्ट्रमुखं, उष्ट्रमुखनन्मुखमस्येति वृत्तावेकस्य मुखशब्दस्य निवृत्तिः (राज० ए० ६२-६३)।
    - (उ) विप्रहाय गतिः विप्रहगतिः श्रद्भवघासादिवदत्र वृत्तिः (ऋोकवार्त्तिक ३३१)।
    - (ऊ) अत्रत्र तृतीयांतपूर्वादुत्तरपदे लोपइचेत्यनेन वृत्तिः दध्योदनवत् (इलो०, ३५५)।

इत्यादि त्रानेक स्थलों पर त्राकलंक त्रौर विद्यानिन्द ने वृत्ति शब्द को समास द्रार्थ में लिया है। लेकिन उसका त्रार्थ कहीं मी सूत्ररचना नहीं किया। उक्त स्थल शिवकोटीय वृत्ति के मी द्योतक नहीं। स्वयं जैनेन्द्रन्याकरणकार ने त्रापने न्याकरण में वृत्ति का द्रार्थ समास किया है:—

- (अ) वृत्तौ कृतराब्दार्थोऽन्तर्भृतः इति न कृतराब्दः प्रयुज्यते (पृ० १३६)।
- (आ) मयूरव्यंसक इत्येवं प्रभृतयः कृतवृत्तिपूर्वेनिपाता निपात्यंते (१३९)। लघुकौमुदी व्याकरण में भी कृततद्धितसमासैकशेषसनाद्यन्तधातुरूपाः पंचवृत्तयः (पृ० १०६) लिखकर कृदन्त, तद्धित, समास आदि पाँच वृत्तियाँ वताई गई हैं। अतः वृत्ति का अर्थ सूत्ररचना करना बड़ा भारी अम है। क्या अनेकांत-सम्पादक अपनी अनर्थकारक भूल स्वीकार करेंगे १

२ आचेप चृत्ति का अर्थ सूत्ररचना यहाँ प्रकरणसंबद्ध है। 'वृत्तौ पंचत्ववचनात्' आदि राजवार्त्तिकगत वार्त्तिक में दिगम्बरसूत्र रचना पर शंका उठाई है। बात यह है कि "नित्यवस्थितान्यरूपाणि" सूत्र तक तथा आगे भी सूत्ररचना में पाँच द्रव्यों का ही कथन है, छः का नहीं। "अतएव नित्यावस्थितानि" सूत्रगत तीसरे वार्त्तिक में 'अवस्थितानि' शब्द की व्याख्या करते हुए जो द्रव्यों की इयत्ता का प्रमाण छः बताया गया है, उसीको लेकर अकलंक की शंका है कि—वार्त्तिक वा वार्त्तिकभाष्ये भवता उक्तानि धर्मादीनि षड्द्रव्याणि परंतु वृत्तौ (सूत्ररचनायां) धर्मादीनि पंचैव आतः कदाचित् तानि पंचत्वं न व्यभिचरन्ति। दूसरी बात, जिस वृत्ति के उपर अकलंक ने शंका उठाई है, यदि उस वृत्ति का अर्थ तन्त्वार्थ- भाष्य अभिप्रेत है, तो वृत्तिगत शंका का परिहार वृत्तिगत सूत्र 'कालक्ष्चेत्येके' से ही होना चाहिये था; तथा जब आपने लेखांक (३) में उमास्वाति के अनुसार छः द्रव्यों की मान्यता सिद्ध की है, तो फिर राजवार्त्तिकगत पंचत्व की शंका उमास्वातीय तत्त्वार्थभाष्यगत कैसे हो सकती है ?

२ उत्तर— ऊपर कहा जा चुका है कि वृक्ति शब्द का प्रयोग राजवार्त्तिककार ने समास (इन्इसमास ब्रादि) ब्रर्थ में बीसों जगह किया हैं। ऐसा एक मीस्थल नहीं, जहाँ उन्होंने 'वृत्ति' शब्द सूत्र रचना के ब्रर्थ में व्यवहृत किया हो। जहाँ कहीं सूत्ररचना के विषय में वे कुछ कहना चाहते हैं वहाँ स्पष्टरूप से "सौत्रीमानुपूर्वीमाश्रित्य इदमुक्तं॥ (राजवार्त्तिक पृ०

१९८) श्रादि शब्दों का प्रयोग करते हैं, वृत्ति शब्द का नहीं। अतएव 'नित्यावस्थितानि' सूत्रगत तीसरी वार्त्तिक में त्रागत विषय के साथ जो उसका संबंध बैठाया जा रहा है, उसका कोई ऋथे नहीं। "स्यान्मतं वृत्तावुक्तमवस्थितानि धर्मादीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यभिचरंति" आदि अकलंक के वाक्यों का—वार्त्तिक वार्त्तिकमाध्येवा भवता उक्तानि धर्मादीनि षड्द्रव्याणि परंतु वृत्तौ (सूत्ररचनायां) धर्मादीनि पंचैव श्रतः कदाचित तानि पंचत्वं न व्यमिचरंति—श्रर्थ करके, फिर यही कहना होगा कि राजवार्त्तिक पर अभूतपूर्व भाष्य सर्जन करके अनधिकारचेष्टा की जा रही है। शास्त्री जी के उक्त माष्य में 'वार्त्तिक वार्त्तिकमाध्ये वा मवता' ये शब्द कहाँ से श्रा कृदे ? 'परन्तु' शब्द कहाँ से त्रा गया ? ये सब शब्द ऋध्याहार से तो ऋाये नहीं। पेसा कौन-सा दिगम्बरीय सूत्र या सूत्र-रचना है, जहाँ पाँच ही (पंचेव) द्रव्य बताये हैं। अ श्रतएव राजवार्त्तिककार के वाक्यों को स्पष्ट करने के लिये जो स्वमाध्य रचा गया है, वह सदोष है। वस्तुतः बात क्या हैं कि 'नित्याविश्वतानि' ऋादि सूत्र के तीसरे वार्त्तिक में 'म्रविश्वतानि का त्रर्थ करते हुए धर्मादि पडद्रव्यों की इयत्ता का जो उल्लेख किया गया है, उसीको लेकर 'वृत्तौ पंचत्ववचनात्' त्रादि वार्त्तिक में कहा गया है कि ऊपर तो अभी अपने 'म्रावस्थित' शब्द का अर्थ किया है कि द्रव्य अपनी छ: की इयत्ता का उल्लंघन नहीं करते, परंत 'वृत्ति' में तो 'अवस्थितानि' पद का अर्थ दूसरा ही किया गया है कि "धर्मादीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यमिचरंति", अर्थोत् धर्मादि का पंचत्व से कमी व्यमिचार नहीं; अर्थात् 'वृत्ति' में कहा है कि धर्मादि पाँच ही द्रव्य हैं, छः नहीं । इसके उत्तर में अकलंक कहते हैं कि 'पृत्ति' के उक्त उल्लेख के कारण वड्द्रव्यत्व का व्याघात नहीं होता, क्योंकि तुमने वृत्तिकार का श्रमिप्राय नहीं समभा। वृत्तिकार का यह ऋमिप्राय है (ऋयमभिप्रायो वृत्तिकरगास्य) कि 'कालख्य' रूप से त्रागे चलकर काल का लच्चए कहा जायगा, त्रातएव यहाँ काल की त्रानपेचा से द्रव्य-पंचत्व का कथन है। यहाँ वृत्तिकरणस्य' का अर्थ सूत्रकार अथवा सूत्र-रचनाकार त्रिकाल में भी नहीं हो सकता। तथा उमास्वातीय दिगम्बरीय कोई सुत्र ऐसा नहीं, जिसमें "धर्मादीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यमिचरंति" इतना बड़ा सूत्र हो; तथा जैसा ऊपर कहा जा चुका है, दिगंबरीय सूत्रों में ऐसा कोई स्थल भी नहीं जहाँ 'धर्मादिक का कभी पंचत्व से व्यमिचार नहीं' इतने बलपूर्वेक द्रव्यपंचत्व का प्रतिपादन हो। यह बात दूसरी है कि 'नित्यवस्थितानि' आदि सूत्र तक तथा त्रागे भी पाँच द्रव्यों का सामान्य कथन त्राया हो, त्रार वह तो त्राता ही। एक बात और है। काल द्रव्य को लेकर सौत्रीरचना पर शंका उठाने का अवसर तो "अजीवकाया धर्माधर्माकाश पुद्रलाः" सूत्र में है। अौर अकलंक ने यहाँ शंका उठाकर पूछा भी है कि धर्माधर्माद द्रव्य गिनात हुए. कालद्रव्य क्यों नहीं गिनाया ? उसका उत्तर अकलंक

क्क तदेवं जीवपुद्गलधर्माधर्माकाशभेदात्पंचिवधत्वेन द्रव्यं इति वदंतं प्रत्याह—"कालश्र" (श्लोकवार्त्तिक, पृट ४३१)—यहाँ 'पंचिवधत्वेन द्रव्यं' कहकर विद्यानिन्द्र भी श्वेताम्बरीय द्रव्यपंचत्व की मान्यता का हो निर्देश करना चाहते हैं, क्योंकि दिगम्बरों में तो छु: ही द्रव्य हैं।

ने दिया है कि त्रागे चलकर उसका लच्चण कहेंगे (वार्त्तिक १६ त्रीर ३६)। जब सौत्री-रचना पर काल को लेकर यहाँ शंका-समाधान कर चुके, तो फिर से वही शंका 'नित्यावस्थि-तानि' त्रादि सत्र में उठाने का क्या प्रयोजन ? त्रातएव माननो होगा कि 'नित्यावस्थितानि' सूत्र के विवादास्पद वार्त्तिकभाष्य में सौत्री रचना पर शंका नहीं उठाई, यहाँ तो 'श्रवस्थित' शब्दार्थ का स्पष्टीकरण किया है, श्रौर बताया है कि हमारे कथन में श्रौर 'वृत्ति' के कथन में कोई विरोध नहीं त्राता॥ अब दूसरी शंका होती है कि जब वृत्ति शब्द से अकलंक को तत्त्वार्थभाष्य इष्ट्र था तो उन्होंने माध्यगत सूत्र 'कालइचेत्येके' क्यों नहीं दिया ? इसका संचिप्त उत्तर पूर्व लेख में त्रा चुका है। सबसे पहली बात तो यह है कि "कालइचेत्येक" सूत्र के भाष्य में 'एकेत्वा वार्या व्याचच्चते कालोऽपि द्रव्यमिति' लिखकर यद्यपि उमास्वाति ने कालद्रव्य के संबंध में किन्हीं त्राचार्यों का मतभेद सूचन किया है, फिर भी कुछ लोगों को उक्त सूत्र से यह संदेह होता था कि स्वयं उमास्वाति काल द्रव्य को मानते हैं या नहीं। कारण हैं कि सिद्धसेनगिण तक 'वाचकमुख्यस्य तु पंचैव' कहकर यह लिख गये कि उमाखाति पाँच ही द्रव्य मानते हैं, यद्यपि त्रागे चलकर उन्होंने उमाखाति के मत से ही छ: द्रव्य बताये हैं (विशेष के लिये देखों लेखांक ३) । ऐसी हालत में यदि त्रकलंक मी 'कालइचे-त्येके' सूत्र उद्धृत करते, तो उससे षड्द्रव्यत्व की शंका का समाधान होने के बदले शंकाकार की संदेहवृद्धि हो होती, जिसका समाधान फिर से अकलंक को करना पड़ता। दसरी बात. श्रकलंक, पूज्यपादसम्मत दिगम्बरीय सूत्रों को ठीक मानते थे। उन्होंने अनेक स्थलों पर तत्त्रार्थभाष्यगत सूत्रों का खंडन किया है, त्र्रातएव उन्होंने दिगम्बरीय सूत्र का ही उद्धरण दिया। यदि कहा जाय कि जब वे भाष्यगत सूत्र ही न मानते थे, तो उन्होंने भाष्यगत वाक्योस्लेखपूर्वक काल द्रव्य के संबंध में शंका ही क्यों उठाई, तो इसका उत्तर है कि अकलंक की दृष्टि में तत्त्वार्थभाष्य एक महत्त्वपूर्ण लब्धप्रतिष्ठ प्रन्थ था, जिसकी उपेत्ता करना उनके लिये त्रशक्य था। उन्होंने इस माध्य में से त्रानेक स्थलों पर वाक्य के वाक्य स्वप्नन्थ में भी लिये हैं, यद्यपि अमुक कारणों को लेकर दिगम्बरों ने उसे मानना छोड़ दिया था। अकलंक को यह सह्य नहीं हो सका कि तत्त्वार्थमाध्य जैसे प्रन्थ को लेकर लोग द्रव्यपंचत्व जैसे जैन-धर्म के मौलिक सिद्धान्तों के विषय में शंका उपस्थित करें, यद्यपि दिगम्बर-परम्परा विरुद्ध वस्त्र-पात्र त्रादि की भाष्यगत मान्यतात्रों का उन्होंने निरसन भी किया है; इससे उनकी गुण्वाहिता त्रौर तत्त्वनिष्ठता का ही पता लगता है। इससे इस त्राचेप का भी निरसन हो जाता है कि जब उमास्वाति के त्र्यनुसार छ: द्रव्य सिद्ध किये गये हैं, तो राजवार्त्तिकगत पंचत्व की शंका का लक्ष्य प्रस्तुत भाष्य कैसे हो सकता है। लेखांक (३) में विस्तार से बताया जा चुका है कि "कालक्ष्वेत्येके" सूत्र, तथा "न हि कदाचित्पंचत्वं भूतार्थंत्वं च व्यमिचरंति" यह 'नित्यावस्थितानि' त्र्यादि सूत्रगत भाष्य-वाक्य, द्रव्यपंचत्व की शंका के उत्पादक थे। वस्तुतः उमास्वाति छः ही द्रव्य मानते थे। अकलंक ने "न हि कदाचित्" त्रादि भाष्यगत वाक्य पूर्व-पत्त में रख कर षड्ट्रच्य-विषयक समाधान करके इस कथन का सप्तर्थन किया है। त्रकलंक "कालक्चेत्येके" सूत्र उद्धृत करते, तो सम्प्रदाय-विरोध के साथ-साथ उक्त सूत्र से शंका की निवृत्ति भी पूर्णतया न होती, इसीलिये उन्होंने दिगम्बरीय सूत्र 'कालश्च' प्रमार्गिरूप से दिया। (क्रमशः)

## उत्तर कर्णाटक और कोल्हापुर राज्य के कुछ शिलालेख

[ ले०--श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद, जैन, एम० त्र्यार० ए० एस० ]

प्रो० के० जी० कुन्दनगार ने उत्तर कर्णाटक श्रीर कोल्हापुर राज्य में यत्र-तत्र बिखरे हुए शिलालेखों को संग्रह करके प्रकाशित किया है। निस्सन्देह इतिहास के विद्वानों के लिये उनका यह सुंदर कार्य प्रशंसनीय श्रीर बहुमूल्य है। उस संग्रह में से हम यहाँ पर कतिपय उन उल्लेखनीय लेखों को हिन्दी श्रनुवाद में सधन्यवाद उपिथत करते हैं, जिनका सम्बन्ध जैनधर्म से है। इस संग्रह में नं० १ का स्तंभ लेख श्रधूरा ३०" × १४" लम्बा-चौड़ा है। उसका हिन्दी-श्रनुवाद निश्न-प्रकार है:—

(पश्चिम पार्श्व)---

१ श्रीवाग्देवी (सरस्वतीदेवी) का विवरण हैं।

२-३ उत्तरीय व पूर्वीय चेत्रों का वर्णन है।

३-६ मंदर (मेरु) पर्वत मद्रसाल वन से ५०० योजन ऊँचा है स्रौर १००० योजन पृथ्वी पर है।

७-८ वहाँ से ५०० योजन में नन्द्नवन है।

८-९ वहाँ से ६२५०० योजन ऊपरी भाग है।

१०-११ वहाँ से ५०० योजन में देववन है।

११ १२ वहाँ से ३६०० योजन चढ़ा जाता हैं।

१३.१४ तब वहीँ से ४९४ योजन में पांडुक वन हैं।

१५-१६ वहाँ से ४० योजन ऊँचा उसकी शिखर है।

१७-२१ जम्बूद्वीप का नामकरण अज्ञातकालीन जम्बूवृत्त की अपेत्ता हुआ है। मंदरमेरु के चहुंओर उत्तम भोगभूमि है... ..।

२१-२२ जम्बूद्वीप के भरतशला(?) खराड में विनीताखराड के श्रान्तर्गत श्रायोध्या हैं।

२२-२५ (त्र्ययोध्या से) दिच्छा में कुन्तलदेश है। यह प्रदेश चालुक्य साम्राज्यो-द्धारक प्रतापी श्राहवमछदेव का साम्राज्य है। उन्हींके राज्य के श्रान्तिम

तीन वष.....।

३७-३० .....,

(उत्तरी पाइर्व): २-३ उस देश में ८४ लाख देवतात्र्यों के प्रफुछ मुखकमलों में।

३ ८ शारदा देवो का वर्णन है।

८-९-१०-३० शाग्दादेवी का चित्रण है। (श्रज्ञारवृत्त, त्रिपदी, दोहवृत्त, चौपदीवृत्त छंदों का उस्लेख है)।

(दिन्निण पार्र्व): १-९ अपनो युवावस्था में ऐइवर्य, धन श्रीर मान के वश हो वह नरेश एक महान् व्यक्ति था। वह श्रात्मसम्मानी, दानवीर, संयमशील, दोषमुक्त, सेवा के योग्य, दयालु .....सद्गुणों का श्रधिकारी श्रीर सबैप्रिय था। उस विद्वान् पुरुष में गुणों की जाज्वस्यज्योति चमकती थी।

१०-१३ गुग्णस्थानों में धर्मात्मात्रों के भूषण्हप .....पाँच त्राणुत्रतों में, तीन गुग्ण-व्रतों में......धौर चार शिचाव्रतों में......।

१४ ऐसे ब्रन हैं .... ।

१५-१५ .... कुमुमकलिकात्रों की टोकरी .....मैत्री...... इस मार्ग पर जाते, ठहरते... .. श्रौर स्थिर रहते...... विचारशील, क्योंकि परिणामगुणों में ऐसी महानता है।

२०-२३ परिणामगुण वाधार्ये लार्ये .....वे श्रसत्य को डरायें श्रौर वे (मन को) प्राप्त धन में से श्राधा दान करने में लगार्ये......।

२३-२७ जब ऐसा सुख इस सांसारिक जीवन में प्रतीत्ता कर रहा था, जैसे कि कमलपत्र पर स्रोसबिन्दु स्रथवा फलितोन्मुख हुए स्राम्न-मञ्जरियों पर तुषार स्रथवा सरस स्रोर हरे-मरे बगीचे में ज्येष्ट की तप्त बयारि……

२८-३० **खूब सुदृढ़ ··· ·· र**ण्ज्ञेत्र में घायल हुये .. ..... ।

उपर्युक्त लेख खंडित है। तो भी यह स्पष्ट है कि उसमें श्राहवमह्नदेव नामक चालुक्यसम्राट् के श्रंतिम तीन वर्गों के राज्यकाल का वर्णन है। यह श्राहवमह्न चालुक्यसम्राट् तैलपदेव हैं, जिन्होंने राष्ट्रकूट-सम्राट् कक्क द्वितीय को सन् १७३ ई० में परास्त करके चालुक्य-साम्राज्य-लक्ष्मी को पुनः प्राप्त किया था। जैनकिव रस्न (रक्न) के वह श्राश्रयदाता थे। उन्होंने किव रस्न को 'कविचक्रवर्ती' को उगिध प्रदान को थो। कविरस्न ने सम्राट् तैला को निम्न-लिखित विरुदावली लिखी है, जिससे उनका महान् व्यक्तित्व स्पष्ट है:—

"समस्तमुवनाश्रयम्, श्रीपृथ्वीवह्नभम्, महारा गिधराजम्, राजपरमेश्वरम्, परममद्दारकम्, करहाटमयङ्करम्, जादिलान्द्र-कुलीन-मुवन-सद्गुण-मिण-विभूषणम्, सिधुर-कंधराधिरूढ़-पिक्व-कोटोल्लंघनम्, मद्रकविद्रावणम्, कोङ्कण-मयंकरम्, उमयबलदृहण्णम्, मार्मलेविरि-गज्ञ-

केसरि, करीन्द्र-कठीरवमञ्जम् वरि-फणीन्द्र-सौपर्णम्, क्राकलिक-राज-गजकेसरि, रणकुंभि-कुंभकंठीरवम् यादवकुलाम्बर-द्युमिण .....शीमन्नूमेडितैलपनेनिसिदाहवमछदेवनिम्। —(गद्दायुद्ध, २ पृ० १५)"

तैला ने २४ वर्षों तक उल्लेखनीय राज्य किया था। संभवत: शिलालेख में उन्हींके ध्यक्तित्व का चित्रण है, जिससे स्रष्ट है कि वह अपने अनितम जीवन में श्रावक के वर्तों को पालते थे। सांसारिक जीवन की चिण्रकता को जानते थे। धर्म-कर्म पालते हुए भी वह राज्य-संरच्ण के कर्त व्य से विमुख नहीं थे। श्रावकाचार के व्रतनियम दर्शनीय हैं। भावविश्चाद्धि उस समय भी खास चीज़ थी, जिसका उल्लेख 'परिणामगुण रूप' में हुआ है। शारदादेवी (जिनवाणी) का चित्रण महाकवि पुष्पदत्त के सरस्वती-चित्रण की याद दिलाता है। लेख नं० १७ (११६६ ई०) में यादवनरेश जैत्रपाल के राज्यकाल में इन्डि नामक प्रदेश में हरि-हर-अरहंत-बुद्ध के मंदिर और ब्राह्मण ऋषि, जैनमुनि एवं बौद्धभित्तु विचरते लिखे हैं (श्लोक म)।

ले० नं० २२ (१२०१) एक जैन लेख है, श्रीर उसका हिन्दी रूपान्तर निम्नप्रकार है:

१-२ नमः सिद्धेभ्यः। 'श्रीमान् जीयात्—' श्लोक है। (?)

२-३ जिन्होंने काम को जीत लिया है श्रीर जिनके पदतल नतमस्तक हुए सुरासुरों की मुकुटमिण्यों से लाल हुए हैं, वह पार्श्वजिन इच्छित सुख प्रदान करें ॥२॥

४-५ यह शासन लेख जो जिनेन्द्र-द्वारा श्रमिभाषित जिनशासन का बखान करता है, पृथ्वी पर उस समय तक चमकता रहे, जब तक सूर्य, चन्द्र श्रौर ज्योतिर्मयी (मेरु) पर्वत रहें ॥३॥ वह (जिनशासन) इस प्रकार है —

५-६ जम्बूढ़ीप के मध्य में स्तंभवत् मंदर (मेरु) पवत हैं, मंदर (मेरु) के दिच्च में स्थित प्रदेश सदा भरत नाम से प्रसिद्ध है ॥४॥

७-१० त्रगणित रत्नसमूह से भरपूर उस भरतत्तेत्र में वेणुत्राम (वेलगाँव) में जो, महान् व सुंदर नगर, राज्य-लक्ष्मो का लीला-केन्द्र (राजधानी) होने के कारण है श्रौर जो तीन हज़ार प्रामों, बड़े प्रामों एवं नगरों से मंडित कुंडिमंडल के मध्यमाग को शोभित करता है, उसमें नाना राष्ट्रों के लोग श्रौर श्रनेक प्रकार की सामग्रो मिलती है।

१०-११ अपने भयंकर शौर्य के लिये प्रसिद्ध राजात्र्यों के समृह से मंडित रहवंश इस धरातल पर पृथ्वी के भूषण रूप में प्रसिद्ध था ॥५॥

११-१२ उस समस्त गुणाश्रय रहवंश में:-

१२-१७ स्वस्ति ! त्रानेक विरुदावली-त्रालंकृत समस्तमुवनाश्रय, पृथ्वीपति, महाराजा-धिराज, महाप्रभु, महापिवत्र, कंधारपुराधीश्वर, स्वर्ण-गरुड़-ध्वज-मंडित, रट्ट-कुल-कमल-सूर्य, रण्मयंकर, मृत्य-संगीत-लय-ताल-केलि-वररत, गांधव-विद्या-निपुण, शरणागत-वन्न-पंजर।

- १८ **भुवन**िवख्यात, चतुर्भुजदेव-रूप।
- १८-१९ कृष्णराज चहुं श्रोर समुद्र-वेष्टित पृथ्वी की रत्ता अपने श्रतुस्य शूर-वीरता से करते सम्राट् हुए ॥६॥
- २० कृष्ण के महान् और विस्तृत साम्राज्य में अनेक राजाओं के मंडलेइवर कंधर (Kandhara)।
- २१-२३ स्वस्ति ! वह चत्रियों में श्रेष्ठ हैं। समस्त विरुदों से शोमित प्रतापी महामंडलेश्वर, लट्टनूरु-पुरवराधीश्वर, त्रिवलीशकगत, रट्टकुलभूषण, माएडलिकवीराप्रणी, शत्रुभयंकरादि।
- २३-२४ कार्तवीर्य थे । वह राजात्रों में श्रेष्ठ श्रीर सुदृढ़ थे । गरीबों की रत्ता करते थे श्रीर दुष्टों का निप्रह करते श्रीर रणभूमि में उन्हें सुगमता से निगन्न जाते थे।।॥ उनके पुत्र ।
- २५-२६ लक्ष्मीदेव थे। वह मानी वीर रहुकुल में सर्वश्रेष्ठ थे। शत्रुश्रों के लिये साचात् यमराज थे।।८।।
- २६-२८ लक्ष्मीदेव का शासन हरि को मात करता है, क्योंकि वह पृथ्वी की रत्ता करते थे और वामनरूप में मित्ता लेने के लिए अवतरित हुए ॥९॥
- २८-२९ उस पृथ्वीपित की प्रिय हृद्येश्वरी श्रेष्ठ चान्दलदेवी पट्टरानी थीं, जो शरणागत के लिये अमय और आश्रयदा-रत्न थीं, जिनकी प्रशंसा सुरांगनायें करतीं थीं, जो विद्वानों के लिये इच्छापूरक चिन्तामिण और अपने वंश की शिखामिण थीं ॥१०॥
- ३०-३१ जब कि प्रतापलंकेइवर भयंकर मंडलेइवर लक्ष्मीदेव श्रपनी राजधानी वेणुप्राम से शासन कर रहे थे, तब:—
- ३२ ३४ अन्तिम तीर्थनाथ, सुर-नर-खेचर-पाद-वंदित, सर्वगुणाश्रय, केवलज्ञान-लक्ष्मीमंडित, पृथ्वीनेत्र, सर्वतोभद्र महावीर ने मोच प्राप्त कर लिया था, तब उनकी परम्परा में यापनीयसंघ उद्भृत हुआ और पृथ्वी पर चमक रहा था ॥११॥
- ३४-३५ स्वस्ति ! उस प्रख्यात यापनीयसंघ के कारेयगण में देवतुल्य यतिगण थे, जिन्होंने ऋस्ति-तत्व का प्रचार करके गण की वृद्धि की थी ॥१२॥
  - ३५.३६ इस प्रकार तपस्या करके त्र्यनेक यति मुक्त हुए। उस त्र्यन्वय में।
- ३६-३७ निर्धेन्थ-मुनि-रूप में प्रसिद्ध कनकप्रम जन्मे। उनका कनकप्रम नाम इस लिये पड़ा था कि निरन्तर विद्वानों को स्वर्णेदान दिया करते थे ॥१३॥
- ३८-४० उनके श्रेष्ठ श्रीर प्रिय शिष्य श्रीधरदेव-त्रैविद्य-चक्रे इवर थे; जो मीमांसक-कमल-दलन-इस्ति, चार्वोकवादी-गज-केसरी, वैशेषिक-सप-गरुड़, सांख्यभूभृत-खंडन-वक्त स्रौर बौद्ध-धन-विलय-संसावात थे ॥१४॥

४०-४१ उस पवित्रान्वय के कनकप्रम की प्रशंसा लोकजन करते थे। वह सर्व-विद्याविद्, महान् पुरायशाली ऋौर श्रीधरमुनीन्द्र के शिष्य थे ॥१५॥

४२-४३ धवल-प्रशंसाश्रय कनकप्रम पंडितदेव की चेम लोगों के लिये त्र्यानन्द की वस्तु है। प्रसिद्ध कुंडीदेश उनके चरणों में १.रणागत है। यह मुनि विद्वज्जन के लिये जंगम इच्छापूरक चिन्तामिण रत्न हैं ॥१६॥

४४-४५ निष्पाप कनकप्रम पृथ्वी पर प्रसिद्ध थे। वह जिनवचनरूपी कमलों को प्रफुह्लित करने के लिये चन्द्र, जिनाम्बुधि-कमल-सरोज ऋौर जिनपूजा करने में इन्द्र-तुल्य थे।१९।

४५-४६ उन कनकप्रम के चरणामृत चंचरीक भ्रमर-

४६-४८ अनुपम होट्टिगौड के पुत्र धनसम्पन्न श्रम्मगौड पृथ्वी पर प्रसिद्ध थे। उनकी पत्नी व्यालिजगौड़ि के दान-धर्म कार्यों की बराबरी कोई भी रानी नहीं कर सकती थी। इस दम्पित का पुत्र होझन था॥१८॥

४८-५२ जब मुरियर अम्म-गौड सानन्द अपने पुत्र-पौत्र और पत्नी सहित रह रहे थे, श्रौर सत्तर गांवों के मंडल में आठ गांवों वाले चिनचुनिके के मूलस्वामी थे, तब उन्होंने योग-वस्त्र धारण करके पार्क्वजिन का मंदिर सर्व कमी के चय के लिये बनवाया। उस मंदिर में मानस्तम्म, मकरतोरण आदि सब ही बने हुए थे।

५३-६० शक संवत् ११३० विभव संवत्सर फाल्गुण कृष्ण तृतीया सोमवार को प्रतापी महामंडलेक्वर लक्ष्मीदेव की आज्ञानुसार महाप्रभु मूलिग-मुरियर-अम्मगौड ने यापनीय संघ मैलापान्वय कारेयगण के आचार्य कनकप्रममंडितदेव के चरणकमल मिक्तपूर्वक जल से धौकर ७०० कम्बी (?) भूमि .... एक बाग आदि आहार, मैषज्य, शास्त्रदान और जिनमंदिर की मरम्मत के लिये दान दी।

६०-६१ सगर त्रादि त्रानेक राजात्रों ने भूमिदान दिये हैं। जिसकी भूमि हैं उसी को पुरुष मिलता है।१९।

६१-६२ विष कदाचित विष न भी हो, परन्तु देवद्रव्य विष है। विष एक व्यक्ति को मारता है, परंतु देवद्रव्य पुत्र-पौत्रादि के नाश का कारण होता है।।२०॥

६२-६५ शक सं० ११७९ पिंगल संवत्सर चैत्र कृष्ण ७ वृहस्पितवार को टैक्सों के नायक प्रतापी मत गौड ने कहारस झौर महादंडनायक चौडसेट्टि की आज्ञानुसार पंचदशेन विद्यालय चिनचुनिके के लिये दान दिया।

६५-६६ तीन..... .. करमुक्त दान है।

६७ जो कोई स्वदत्त या परदत्त दान को लेगा वह साठ हजार वर्षों तक मल में कृमि होगा। (सरोष)

### समीजा और प्राप्ति-स्वीकार

पश्चमकर्मग्रन्थ—हिन्दी भाषानुवाद सहित; मूल लेखक—श्री देवेन्द्रसृरि; अनुवादक एवं सम्पादक—न्यायतीर्थ पं० कैलाशचन्द्रजी सिद्धान्तशास्त्री, प्रधानाध्यापक स्याद्वाद जैन-विद्यालय, बनारस; प्रकाशक—श्री जैन पुस्तक-प्रचारक-मएडल, रोशन मुहल्ला आगरा; पृष्ठ संख्या सब मिलाकर २८+५७+३७०=४५५; बीर संवत् २४६८; मूल्य ३) रु०; मुद्रण आदि चित्ताकर्षक।

प्रनथ के प्रारम्भ में स्व० श्रीमती पानवाईजी का संन्निप्त परिचय दिया गया है जो मरते समय इस पञ्चमकर्मप्रन्थ के प्रकाशन के लिये ५००) हु० दे गई थीं। इसके बाद प्रकाशक का वक्तव्य है। इस वक्तव्य के त्रागे श्री पं० सुखलालजी संघवी, प्रधानाध्यापक—जैन दर्शन हिन्दू युनिवर्सिटी, बनारस के द्वारा लिखित १५ पृष्ठों का 'पूर्वकथन' है। परिइतजी ने विद्वत्तापूर्ण त्रपने इस 'पूर्वकथन' में कर्मतत्त्विवचारक सभी परम्परात्रों की शृङ्खला पर ऐति-हासिक दृष्टि से बहुत सुन्दर ढंग से प्रकाश डाला है। इस गम्भीर 'पूर्वकथन' से पिएडतजी के गहरे ऋध्ययन का पता आसानी से लग जाता है। आप हैं भी एक बहुदशी उल्लेखनीय विद्वान् । इसके अनन्तर सम्पादक का वक्तव्य है । इस वक्तव्य के बाद उन्हींकी ४६ पृष्ठों की एक पारिडत्यपूर्ण लंबी प्रस्तावना है। पं० कैलाशचन्द्रजी ने अपनी इस सुन्दर प्रस्तावना में कर्मसिद्धान्त, कर्मविषयक साहित्य, नवीन कर्म-प्रन्थ एवं नवीन कर्मप्रन्थों के रचयिता इन विषयों पर श्राच्छा प्रकाश डाला है। इसमें पिएडतजा के दर्शनान्तरीय प्रन्थों के परिशीलन का विशद परिचय मिल जाता है। वास्तव में प्रस्तावना बहुत सुन्दर लिखी गई है। इस प्रस्तावना के बाद पश्चमकर्मप्रन्थ का विषयानुक्रम तथा इस विषयानुक्रम के उपरान्त सानुवाद पश्चमकर्मप्रन्थ है। प्रन्थ का श्रनुवाद बहुत सुन्दर हुआ है। पं० कैलाशचन्द्रजी ने इसमें पर्याप्त परिश्रम किया है। पं० सुखलालजी के शब्दों में 'मेरे प्रथम के चार श्रनुवादों में दिगम्बरीय साहित्य की तुलना थी पर वह उतनी न थी जितनी की इस अनुवाद में है। कारण स्पष्ट है। पिंडतजी को सारा दिगम्बरीय कर्मशास्त्र स्मरण है। इस तरह प्रस्तुत अनुवाद में खेताम्बरीय-दिगम्बरीय कर्मशास्त्र जे। असल में एक ही स्रोत के दो प्रवाहमात्र हैं, जो गंगा-यमुना की तरह मिल गये हैं। उन्होंने जो प्रस्तावना लिखो है वह भी गहरे ऋध्ययन के बाद ही लिखी है। उनकी भाषा तो मानो विशद प्रवाह है। ..... इस अनुवाद के द्वारा इवेताम्बरीय अभ्यासिस्रों को दिगम्बर परम्परा का तत्त्व जानने की बहुत कुछ सामग्री

मिलेगी। श्रौर जो दिगम्बरीय श्रभ्यासी इस श्रनुवाद को पढ़ेंगे उन्हें क्वेताम्बरीय वाङ्मय का सौरम भी श्रनुभूत होगा।' प्रन्थ के श्रन्त में शुद्धिपत्र को लेकर ७ परिशिष्ट लगे हुए हैं, जो कि बहुत उपयोगी हैं। सारांशतया प्रकाशन सर्वोङ्ग सुन्दर हुश्रा है। इसके लिये प्रकाशक महोदय भी हार्दिक धन्यवाद के पात्र हैं।

महावीरवाणी — प्र स्तावना-लेखक— डॉ॰ भगवानदास; सम्पादक— बेचरदास दोशी; प्रकाशक — सस्ता साहित्य मण्डल, नई दिल्ली; पृष्ठ सं॰ सब मिलाकर २८+१८८=२१६; मूल्य अजिल्द एक रुपया, सजिल्द डेढ़ रुपया; ई॰ सन् १९४२; मुद्रण आदि सुन्दर।

इसमें ऋहिंसादि २५ सूत्रों या ऋष्यायों में ३४५ प्राकृत गाथाओं का सानुवाद संग्रह है। इन गाथाओं का संग्रह इवेताम्बर सूत्र साहित्य से किया गया हैं। ग्रन्थ के ऋन्त में पारिभाषिक शब्दों का सरल हिन्दी माषा में ऋषे भी दिया गया है। ऐसे ग्रन्थ के संकलन की बड़ी आवइयकता थी। इसके लिये विद्वान सम्पादक के साथ साथ संकलनकर्ता, हिन्दी भाषानु-वादक, ऋनुवाद के संशोधक एवं प्रकाशक सभी धन्यवाद के पात्र हैं। हाँ, महावीरवाणी में यितधर्म से सम्बन्ध रखनेवाली गाथाएँ ऋधिक हैं एवं गृहस्थोपयोगी कम। गृहस्थोपयोगी उपदेशों का संकलन भी ऋधिक मात्रा में होना चाहिये था। दूसरी बात है कि ऋगर इस संकलन में दिगम्बरीय साहित्य से भी सहायता ली जाती, तो संग्रह और उपयोगी होता। गाथाओं का ऋनुवाद सुन्दर हुआ है। सारांशतया ग्रन्थ उपयोगी एवं सुन्दर है।

—के॰ भुजवली शा**खी** 

बनारसी-नाममाला— रचिवता—पं० बनारसी दासजी; सम्पादक—जुगलिकशोरजी मुख्तार; ऋधिष्ठाता 'वीर-सेवा-मिन्दर'; प्रकाशक—वीर-सेवा-मिन्दर, सरसावा, जिला सहारनपुर; पृष्ठ संख्या १०८; पाकेट साइज ६४ पेजी; मूल्य।); छपाई-सफाई सुन्दर।

यह नाममाला मध्यकाल के संस्कृत कोशों के अनुकरण पर १७वीं शताब्दी में पद्यबद्ध रची गयी है। इसकी प्रस्तावना में पं० परमानन्द शास्त्री ने लिखा है— "इस प्रन्थ की रचना संवत् १६७० में बादशाह जहाँगीर के राज्यकाल में, आदिवन मास के शुक्रपत्त में विजयादशमी को, सोमवार के दिन 'मानु' गुरू के प्रसाद से पूर्णता को प्राप्त हुई है। इस प्रन्थ के बनवाने का श्रेय आपके परम मित्र नरोत्तम दासजी को है, जिनके अनुरोध एवं प्रेरणा से यह बनाया गया है, जैसा कि प्रन्थ के १७०, १७१, १७२ और १७५ वें दोहों से स्पष्ट है।" आपने यह भी बतलाया है कि इस रचना का प्रधान आधार धनंजय-कृत 'नाममाला' है। पं० नाथुरामजी प्रेमी ने 'बनारसी-विलास' में 'धनक्षय नाममाला' का पद्यानुवाद

बतलाया है। मैं भी उपर्युक्त प्रन्थ का ही आधारत्व स्वीकार करूँगा, क्योंकि परायण करने से मुफ्ते कई मौलिक हिन्दी शब्द मिले हैं श्रीर श्रारंभ में श्रमरकोश का ढंग भी देखने में त्राता है। यह ठीक है कि संस्कृत कोशों का पूरा-पूरा अनुकरण किया गया है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि कोशकार प्रतिभाशाली थे, उनके पास शब्दों का भागडार था, फिर भी-तात्कालिक पद्धति के अनुसार पग्नबद्ध ही सही - यदि स्वतन्त्रता से उन्होंने काम लिया होता. तो इतने अप्रचलित अर्थात् भाषाकाव्य में अश्रुत शब्द नहीं आने पाते और उस काल के व्यावहारिक कुछ देशज तथा विदेशी शब्द भी इस नाममाला में स्थान पा जाते। इस प्रन्थ में त्रिदश =देवता, संपा=विजली, भानि=नत्तत्र श्रौर लेलिहान=सर्प इत्यादि के समान चतुर्था श शब्द भरे पड़े हैं। पाठक 'भानि' शब्द पर विचार करें—'भ' नत्तत्र का पर्यायवाची है। बहुवचन में 'भानि' रूप हुआ। प्रन्थकार ने जल्दी में ज्यों का त्यों रख दिया है। शुद्धि-पत्र में सम्पादक ने 'मं' बनाकर प्रन्थकार को स्यात् निर्देष बनाना चाहा है पर फिर भी वह संस्कृत का सविभक्तिक शब्द ही रह जाता है। अनुस्वार-रहित ही 'भ' किसी प्रकार हिन्दी में प्रयक्त हो सकता था, पर उससे छन्दोभङ्ग हो जाता है। तात्पर्य यह कि कितने ही ऐसे शब्द हैं, जो कभी व्यवहृत नहीं होते। तथापि मैं कहुंगा कि यह नाममाला ऋपने समय में बड़ी श्रच्छी श्रीर नवीन होगी, प्राचीन हिन्दी-साहित्य के श्रध्ययन के लिए श्राज भी यह उपयोगी है।

ग्रन्थ के अन्त में संपादक ने अकारादि-क्रम से जो शब्दावली दी है और कोष्ठक में शुद्ध रूप देने का जो स्तुत्य कार्य किया है, उससे यह पुस्तक इतर शब्दकोशों की तरह पूर्ण आधुनिक हो गयी है। यह दूसरी बात है कि इसका रूप छोटा है। आखिर सम्पादक को तो ग्रन्थ में पठित शब्दों की ही आवली बतानी थी!

सम्पादन सुन्दर हुआ है। हाँ, छापे की अशुद्धियाँ तो कुछ रह ही जाती हैं। कुल अशुद्धियाँ शुद्धि-पत्र में नहीं आ सकी हैं। २९वें दोहे के 'कख पदमकर' पद का शुद्ध रूप 'कच्छप मकर' तो मैंने शुद्धिपत्र में पाया, किन्तु उसी पंक्ति का 'नवनिषि' अभी अशुद्ध पड़ा पाया।

सम्पादक यदि अपने 'शब्दानुकमकोश' में प्रत्येक शब्द के आगे एक-एक व्यावहारिक पर्यायवाची शब्द इटालियन फेस के छोटे अचरों में दे देते, तो स्यात् यह नाममाला अधिक उपयुक्त हो जाती। मिला-जुलाकर संपादन बड़ा बढ़िया हुआ है। संस्कृत-हिन्दी के प्रेमियों को एक-एक प्रति रखनी चाहिये।

जैन भंडागायनसंग्रह—यह पुस्तक दिगम्बर जैन पुस्तकालय, सूरत से प्रकाशित हुई है। पाकेट साइज; पृष्ठसंख्या ३६; मूल्य चार पैसे।

इस में जैन समाज के प्रसिद्ध निम्नलिखित किवयों के गीत संगृहीत हैं—(१) श्री कल्याण कुमारजो (२) स्त्र॰ किव ज्योति प्रसादजी जैन (३) बाबा मंगतरायजी जैन 'साधु' (४) मा० शिवराम सिंहजी जैन (५) भगवत्स्वरूपजी जैन (६) त्र० प्रेमसागरजी 'पंचरत्न' (७) श्री कमलादेवी जैन 'कोविद' श्रौर (८) पं० राजेन्द्रकुमारजी 'कुमरेश'।

सभी किवयों के गीतों का विषय 'मंडा' है। 'कुमरेश' जी के पाँच झौर गीत मिन्न-भिन्न विषयों पर हैं। सभी 'मंडागायन' परस्पर भाव झौर शब्दों द्वारा पूर्ण साम्य रखते हैं झौर छठं तथा सातवें गीत को छोड़ कर इन सभी गीतों का आधार कांग्रेस का प्रसिद्ध 'मंडामिबादन गीत' है। सभी गीतों में जातीय उत्साह और झोज मरे हुए हैं। वे गीत जुल्ल्स झौर उत्सवविशेष के लिये ही रचे गये हैं, झतः सर्वसाधारण के उपयोग के हैं। हाँ, तुक बैठाने के लिये शब्दों की खोंचातानी जहाँ तहाँ हुई है। छन्दोभङ्ग दोष भी बहुधा देखने में झाता है। कई गीत निर्दोष भी हैं।

किव श्री कल्याण्कुमारजी 'शशी' के "यह तीर्थंकर ने अपनाया, ऋषमदेव ने यह फहराया" इन दोनों वाक्यों में व्याकरण की अशुद्धियाँ हैं। 'वीर प्रभू' शब्द में हस्व उकार भी रखते तो छन्दोमङ्ग नहीं होता। क्योंकि संयोग का पूर्ववर्ती हस्व भी गुरु सममा जाता है। हिन्दी में भी इस नियम का पालन गुप्त जी आदि करते हैं। श्तीय स्व० किवजी के कई शब्दों में मात्राओं की अशुद्धियाँ हैं। उनके गीत की ८, ९, १५, १६ और ४१ वीं पंक्तियों की अशुद्धियों को आसानी से हटाया जा सकता है। श्तीय किव के गीत की ३, ६, ८, ११, १६, १७, १८, १९, २२ पंक्तियों में मिन्न-मिन्न अशुद्धियाँ हैं। अर्थ किव का गीत अच्छा उतरा है। ५म किव अपेचाछत अधिक सफल हुए हैं। ६ष्टम किव और ७म किवियित्रीजी की रचनाएँ भी सुन्दर हैं। कवियित्रीजी ने सुखपृष्ठ के पताका-चित्र का माव-चित्रण बड़ी सुन्दरता से किया है। ८म किव 'कुमरेश' जी में प्रतिमा और लगन के साथ-साथ साहित्यिक स्वच्छन्दता भी है, इनके 'मन्डा म्हारा', 'उन्नती द्वारा', 'धिकारा', 'तृतिया', 'मिलो ना' इत्यादि शब्दों के कारण भाषा भदी हो गयी है। सब कुछ होने पर भी साधारण कोटि की जनता के लिए यह पुस्तक उपादेय है।

<sup>—</sup> कमलाकान्त उपाध्याय ब्याकरण-साहित्य-वेदान्ताचार्यं

पुराण श्रीर जैनधर्म — लेखक पं० हंसराजजी शर्मा श्रीर श्री श्रात्मानन्द जैन पुस्तक-प्रचारक-मण्डल, रोशन मुहल्ला — श्रागरा, द्वारा प्रकाशित ; मृल्य ।।।) ; प्रकशन संस्था से ही प्राप्य ।

इसमें प्रकाशन संस्था के मन्त्री द्यालचन्द्जी जौहरी का एक पृष्ठ में वक्तव्य एवं लेखक की छः पृष्ठों में प्रस्तावना भी सम्बद्ध हैं। 'पुराण और जैनधर्म' इस छोटी-सी पुस्तक में केवल हिन्दू-पुराणों को आलोचना की गयी हैं, अतः 'हिन्दू पुराण और जैनधर्म' इसका यह नामकरण कहीं अच्छा होता। लेखक के आलोच्य पुराण भागवत, कूर्म, विष्णु, स्कन्द, मत्स्य, शिव, अग्नि, वाल्मीिक और महामारत हैं। इनमें जैनधर्म की किसी न किसी रूप में की गई चर्चा का उल्लेख कर लेखक, ने अपना मन्तव्य प्रकट किया है। वास्तव में जिस विदूप भाव से जैनधर्म का स्मरण उक्त पुराणों में किया गया है, वह नितान्त अवाव्छनीय है। इस विषय में मेरी समम्म तो यह है कि ऋषिकल्प पुराणकर्त्ताओं की लेखनी से जैनधर्म के बारे में ऐसी असंगत एवं द्रोहात्मक उट-पटांग बार्ते नहीं लिखी गयी होंगी। किसी अनुदार हिन्दू पिएडत ने बीच में ऐसी कारसाजी की होगी। क्योंकि महामारत की कथांशमात्र, गीता, ने डंके की चोट से अपनी उदारता की घोषणा कर रक्ती है कि—''श्रेयान स्वधर्मों विग्रणः परधर्मोत्त्वनुष्ठितात। स्वधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मो मयावहः॥" दुःख है कि आजकल के धर्मवादी अपने धर्म की श्रेष्ठता इसीमें समम्मते हैं कि मोले-भाले लोगों को उनके पैत्रिक धर्म से विमुख किया जाय। किसी धर्म की शोमा उसके सदनुष्ठान से हो सकती है न कि ऐसे मनुख्यों की संख्या बढ़ाने से जो उसके मर्म को नहीं समम्मते या नहीं समम्म सकते।

जैनधर्म में विरोध-मूलक इस किम्बदन्ती "हस्तिना ताड्यमानोऽपि न गच्छेज्जैनमन्दिरम्।" का बल्लेख करके लिखा है कि "यह उक्ति आबाल-गोपाल प्रसिद्ध है। भारत के एक कोने से दूसरे कोने तक इसका प्रचार देखा जाता है।" वास्तव में हिन्दुओं की ओर से यह लोकोक्ति प्रचलित हुई है अवदय। मेरी समक्त में उन दिनों जैनमन्दिरों में बड़े-बड़े सिद्ध महात्मा तान्त्रिक विद्वान् रहा करते थे। उनके धर्मोपदेश का प्रमाव लोगों पर अबाध रूप से पड़ा करता था। यही वजह है कि जैनमन्दिरों में जाने की मनाही कुछ हिन्दू पिएडतों ने बड़े विकट रूप से कर रक्खी थी। पर, वह जमाना अब बहुत दूर चला गया। अब इस उक्ति को जैन-साहित्य में स्थायी रूप देकर पारस्परिक द्रोहमाव जागरित कर रखना मेरे जानते समुचित नहीं है।

जैन जनता की अपेक्षा हिन्दू-जनता के हाथों में इसका पहुंचना बहुत आवश्यक है। पर इसका मूल्य ।।।) द्विगुण माळुम होता है। अतः प्रकाशक मण्डल से मेरा अनुरोध है कि

इसके मूल्य में कमी अधिक कर दी जाय, जिससे धर्मजिज्ञासु जनता इसे आसानी से खरीद सके। यों तो पुस्तक के अन्त में अशुद्धियों का एक शुद्धिपत्र भी लगा दिया है, पर इसके अतिरिक्त भी कई अशुद्धियाँ दृष्टिगोचर होती हैं। १९२७ ई० की छपी हुई इस पुस्तक के आज १५ वर्ष गुजर गये। हिन्दी की लेखनशैली उत्तरोत्तर निखरती जा रही है। ऐसी दशा में इस पुस्तक की हिन्दी कुछ पुरातनता लिये हुई सी नजर आती है।

जैनधर्म, जैनसाहित्य भारत के लिये एक गौरव की वस्तु हैं। इसकी अवहेलना करना भारत की अमूल्य निधि खोने के सामान है। जैनधर्म के। बौद्धधर्म का अगंग मानने का अपराध अजैनों की अपेदा जैनों के माथे डालना उचित प्रतीत होगा। क्योंकि अजैनों के समज्ञ उन दिनों बौद्धसाहित्य प्रकाशरूप में आया। उन बेचारों ने जैनधर्म की दो चार पुस्तकें छपी देख एवं दोनों धर्मों के। अहिंसा-मूलक समम्म कर बौद्ध धर्म का आंग जैनधर्म के। मान लिया, तो इसमें उनका दोष ही क्या हैं? अब भी तो अनेक जैनमन्थ-रत्न दीमकों की खुराक बन रहे हैं—उनका मुद्रित होना अखर्व असम्यक्तित्व मसला हो। रहा है। अतः आशा है कि जैन-विद्वान इस ओर ध्यान देंगे। बल्कि उक्त पुस्तक के लेखक ने भी इसका दिग्दर्शन कराया है।

--हरनाथ द्विवेदी, काव्य-पुराण-तीर्थ

जैनधर्म में देव श्रोर पुरुषार्थ — लेखक — ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजी; प्रकाशक — मूल वन्द किसनदास कापडिया, मालिक, दि॰ जैन पुस्तकालय, सूरत; मूल्य — बारह श्राने; पृ॰ १६७; वोर सं० २४६८।

प्रस्तुत पुस्तक के लेखक ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजी हैं। आपने इसमें देव और पुरुषार्थ का स्वरूप आधुनिक ढंग से समकाया है। पूर्वीय और पश्चिमीय दोनों मता की समीज्ञा करते हुए तुलनात्मक दृष्टि से देव की विवेचना की है। और धर्म, अर्थ, काम, मोज्ञ इन चारों पुरुषार्थों का स्वरूप वतलाते हुए इनका सेवन कैसे करना चाहिए आदि बातों पर विशेष रूप से जीर दिया है। वर्णनशैली आधुनिक ढंग की और रोचक है। परन्तु भाषा परिमार्जित नहीं है। फिर भी इसके अध्ययन से जैनधर्म के कर्मसिद्धान्त का ज्ञान अच्छी तरह से हो सकता है। इसमें गोम्मटसार (कर्मकाएड) संबंधी बन्ध, उदय, सल्ब आदि का वर्णन बड़ी सरल रीति से किया गया है। आगे गुएएथान का स्वरूप और गृहस्थ-धर्म का वर्णन संज्ञेप में बड़ी उत्तमता से किया है। ब्रह्मचारीजी की सजीव लेखनी से लिखी गयी यह पुस्तक स्वाध्याय प्रेमियों के लिए बड़े काम की है। इसकी छपाई और सफाई साधारए है।

प्रूफ-संशोधन में कहीं कहीं त्रुटियाँ रह गई हैं। श्रतः श्रागामी संस्करण में इन सब बातों पर ध्यान देना चाहिए।

पुस्तक सरल ऋौर उपयोगी है। प्रत्येक गृहस्थ को मंगाकर पढ़नी चाहिए।

तत्त्वार्थस्त्र जैनागम समन्वय समन्वयकर्ता—साहित्यरत्न जैन्धमिद्वाकर, उपाध्याय मुनि श्री आत्मारामजी महाराज; प्रकाशिको—श्रीमती रत्नदेवी जैन, लुधियाना; भाषा संस्कृत और प्राकृत; पृष्ठ ४ + १० + २ + ३ + ४ + १६ + ८६४ + २१; सन् १९४१।

उपाध्यायजी का यह प्रयक्ष प्रशंसनीय हैं। आपने तत्त्वार्थसूत्र के सूत्रों के साथ जो आगमसूत्रों का समन्वय किया है वह तुलनात्मक दृष्टि से अध्ययन करनेवालों के लिए अत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगा। वास्तव में आज ऐसी सामग्री की अत्यन्त आवश्यकता है। जैन-समाज में तत्त्वार्थसूत्र का स्थान बहुत ऊँचा है। इस एक ही ग्रन्थ के अध्ययन से जैनधर्म का पर्याप्त ज्ञान हो सकता है। इसीलिए तत्त्वज्ञानसंबंधी संस्कृत-रचना में सबसे ऊँचा स्थान इसी ग्रन्थ को प्राप्त है।

प्रस्तुत प्रन्थ में तत्त्वार्थसूत्र के सूत्रों की समानता जिन-जिन आगम सूत्रों में पाई जाती है, उन सभी आगमसूत्रों का आवश्यक अंश उन-उन सूत्रों के नीचे उद्धृत कर दिया गया है। आगमसूत्रों की तत्त्वार्थसूत्र के सूत्रों के साथ कहीं-कहीं पर अच्चरशः समानता पायी जाती है और कहीं-कहीं पर अर्थशः। जिन सूत्रों के समन्वय में कमी प्रतीत होती है, उन सूत्रों के आगम पाठ परिशिष्ट नं० १ व २ में दिये गये हैं। आशा है, आगामी संस्करण में परिशिष्ट के आगमपाठों को सूत्रों के ही साथ में दे दिया जायगा। इससे पाठकों को अधिक लाम होगा। आपने जो परिशिष्ट नं० ३ दिया हैं वह भी बड़ा महत्त्वपूर्ण है। आपने इसमें दिगम्बर और श्वेताम्बर सूत्रों का पाठमेद भी दिखलाया है। इससे अन्वेषक विद्वानों को तो लाम होगा ही, साथ ही साथ साधारण पाठकों को भी दोनों सम्प्रदायों की मान्यता का भेद ज्ञात हो जायगा। अगर उपाध्यायजी प्राचीन दि० जैन प्रन्थों के साथ भी इसका समन्वय दिखलाते, तो यह चीज और उत्तम बन जाती।

यह गुटका प्रत्येक स्वाध्यायप्रेमी को श्रपने पास रखना चाहिये। इसका यह संस्करण सर्वांग सुन्दर है। यह गुटका जैसा बहिरंग में चित्ताकर्षक है वैसा ही श्रंतरंग में मी।

—नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ

# पशस्ति-संग्रह

पं० के० भुजवली शास्त्री

ह प्राकृतव्याकरणा । यह प्रन्थ हमें अभी तक प्राप्त नहीं हुआ है। यशस्तिलकटीका में एक जगह उन्होंने अपने लिए यह विशेषणा भी दिया है—"प्राकृतव्याकरणाद्यनेकशास्त्र-रचनाचञ्चुना" इससे और षट्पाहुडटीका में जो जगह-जगह प्राकृतव्याकरण के सूत्र दिये हैं, उनसे भी मालूम होता है कि इनका बनाया हुआ कोई प्राकृतव्याकरण अवश्य है। इस प्रन्थ का पता लगाने की बहुत आवश्यकता है।

इनके सिवाय तर्कदीपक, विक्रमप्रबन्ध, श्रुतस्कन्धावतार, आशाधरस्त्रत पूजाप्रबन्ध की टीका, बृहत्कथाकोश आदि और भी कई प्रन्थ इनके बनाये हुए कहे जाते हैं।

इन्होंने अपने किसी भी प्रन्थ में अपने समय का उल्लेख नहीं किया है; परन्तु यह प्रायः निश्चित है कि ये विक्रम की १६ वीं शताब्दि में हुए हैं। क्योंकि—

१—स्कपर जिस महाभिषेकटीका की प्रति का उल्लेख किया गया है, वह वि० सं० १५८२ की लिखी हुई है और वह भट्टारक मिल्लभूषण के उत्तराधिकारी लक्ष्मीचंद्र के शिष्य ब्रह्मचारी ज्ञानसागर के पढ़ने के लिए दान की गई है और इन लक्ष्मीचन्द्र का उल्लेख श्रुतसागर ने स्वयं अपनी टीकाओं में कई जगह किया है।

२—आराधनाकथाकोश के कर्त्ता ब्र० नेमिद्स वि०,१५७५ के लगभग हुए हैं और वे श्रुतसागर के गुरुस्राता मिल्लिपेण के शिष्य थे।

३—स्वर्गीय बाबा दुलीचन्द जी के सं०१९५४ के बनाए हुए हस्तलिखित प्रन्थों की सूची में श्रुतसागर का समय वि० संवत् १५५० लिखा हुआ है।

४—षट्प्राभृतटीका में जगह-जगह लोंकागच्छ पर तीव आक्रमण किये गये हैं और श्वेताम्बरसम्प्रदाय में से यह मूर्तिपूजा का विरोधी पन्थ वि० संवत् १५०८ के लगभग स्थापित हुआ है। अतपव श्रुतसागर का समय इसकी स्थापना से अधिक नहीं तो चालीस-पचास वर्ष पीछे अवश्य मानना चाहिये।

(५३) ग्रन्थ नं० <sup>७६</sup>

# पार्श्वपुराण

कर्ता—सकलकोर्त्ति

विषय—पुरागा भाषा—संस्कृत

लम्बाई १३ इञ्च

चौडाई ७ इञ्च

पत्रसंख्या ६ ई

प्रारम्भिक भाग---

नमः श्रीपार्श्वनाथाय विश्वविद्यौघनाशिने। त्रिजगत्स्वामिने मृदुर्ध्ना ह्यनंतमहिमात्मने ॥१॥ जित्वा महोपसर्गान्यो ज्योतिर्देवस्तान्भुवि। स्ववीर्यं केवलं ज्यकं चक्रे चेडे तमद्भुतम् ॥२॥ यन्नामस्मृतिमात्रेण विद्याः कार्यविनाशिनः। विलीयन्तेऽखिला नॄणां सुमंत्रेण विषाणि वा ॥३॥ अरयो दुर्निवारा हि त्य<del>त</del>्तवा वैरं व्रजन्त्यहो। बन्धुभावं सतां नृनं यन्नामजपनेन हि॥४॥ ज्ञुद्रा देवा दुराचाराः पीडयन्ति न जातुचित्। चाहिसिंहाद्योऽहोयच्छरगान्वितचेतसाम् ॥५॥ असाध्या दुष्करा रोगाः सर्वे यान्ति स्रणात्त्तयम् । यन्नामभेषजेनाऽपि तमांसि भानुना यथा ॥६॥ यदुध्यानेन प्रणश्यन्त्यत्नानन्ताः कर्मराशयः। यद्यतो परविध्नादिनाशे को विस्मयः सताम् ॥७॥ इत्यादि महिमोपेतं जगन्नार्थं जगद्गुरुम्। तं श्रीपार्श्वं स्तुवे वंदे प्रारन्धविष्नशान्तये ॥८॥ दिव्यवाकिरगौरादो रागद्वेषं तमश्चयम्। डच्छिद्य संप्रकाश्योच्चैमींत्तमार्गं सतां चयम् ॥९॥

×

X

### मध्य भाग (पूर्व पृष्ठ ४८, पंक्ति १)—

नमः श्रोमुक्तिकान्ताय काममह्विनाशिने।
श्रीपार्श्वस्वामिने सिद्ध्ये जगद्भत्रे चिदातमने ॥१॥
दिग्मिः साद्धं नभोऽप्यासीश्चिमंछं जिनजन्मतः।
अम्लानकुसुमैश्चकुः पुष्पवृष्टिं सुरदुमाः॥२॥
अनाहता महाध्वाना दधतुर्दिविजानकाः।
ववौ तदा महन्मन्दं सुगंधिः शिशिरः स्वयम् ॥३॥
अभृद्वंटारचोऽतीव गम्भीरो निर्जरान्प्रति।
वदतीव जिनेन्द्रस्य जन्म नाकाछये स्वयम् ॥४॥
आसनानि सुरेशानामकस्मात्प्रचकम्पिरे।
देवानुचासनेभ्योऽधः पातयन्तीव भक्तये॥५॥
शिरांसि प्रचलन्मौलिमणीनि प्रण्ति दधुः।
कुर्वन्तीव नमस्कारं भक्तया तीर्थेशजन्म ते।
दृष्ट्वेत्यादिमहाश्चयं झात्वा तीर्थेशजन्म ते।
कहपेशावधिझानाजन्मस्नाने मति व्यधुः॥७॥

श्रन्तिम भाग---

X

न की त्तिपूजादिसुलाभलोमान्न वा कवित्वाद्यभिमानतोऽयम्।
प्रन्थः कृतः किन्तु परार्थबुद्ध्या स्वस्थापरेषाञ्च हिताय नृनम् ॥९२।
अत्तरस्वरसुसंधिसुमात्रादिच्युतं यद्पि किञ्चिद्दपीह ।
श्वानहोनचलित्तप्रमादात्तच्छमस्य जिनवाणि समस्तम् ॥९३॥
प्रवगमजलिधश्रीपार्श्वनाथस्य दिव्यं
सकलविशदकीत्तः प्रादुरासीन्मुनीन्द्रात् ।
यदिह वरचरित्रं तिद्ध दत्तैः ननंतु (१) [दत्ताः स्मरन्तु ]
यतिसुजन(सु)सेव्यं जैनधर्मोऽस्ति यावत् ॥९४॥
सर्वे तीर्थकरा महातिशयिनः सिद्धार्हकर्मातिगाः
दिव्याष्टाद्भुतसद्गुणाश्च सहिताः श्रीसाधवश्च विधा ।
शुक्कश्यानसुयोगसाधनपरा विद्याम्बुधेः पारगाः
ये ते विश्वगुणाकराश्च शिवदं कुर्वन्तु मे मङ्गलम् ॥६४॥

X

विश्वार्चा विश्ववन्धाः सकलवृषधरा मुक्तिकान्ताप्रसक्ताः हन्तारः कर्मशत्रुनसुगुणजलधयो जाप्यरूपेण नित्यम्। आराध्या भव्यलोकैरगतिसुखकरास्तीर्थनाथाश्च सिद्धाः ये तेऽनन्ता मुनीन्द्राः शुभसुखसद्नं मङ्गळं वः प्रद्युः ॥९६॥ जिनवररुचिमुलो ज्ञानसत्पीठबन्धः सकलचरणशाखो दानपात्रप्रसूनः। शिवसुखफलनम्रो धर्मकलपद्रमो वः सुशिव(सु)फलकामैः सेन्यमैवेष्टसिद्ध्ये ॥५०॥ धर्मो विश्वसमीहितार्थजनको धर्म व्यधुर्धार्मिकाः। धर्मेगाशु शिवं भजन्ति मुनयो धर्माय मुत्तयै नमः। धर्मान्नास्त्यपरोऽखिलार्थसुखदा धर्मस्य मूलं सुद्गा धर्मे चित्तमहं दधेऽन्तकमुखाद्धे धर्मे रज्ञाशु माम् ॥९८॥ सर्वे श्रीजिनपुङ्गवाश्च विमलाः सिद्धा श्रमूर्त्ता विदः विश्वार्चा गुरवो जिनेन्द्रमुखजाः सिद्धान्तधर्माद्यः। कत्तीरो जिनशासनस्य सहिताः संवन्दिता संश्रताः ये ते मैऽत्र दिशन्तु मुक्तिजनके शुद्धिञ्च रह्नत्रये ॥९९॥ पञ्चादशाधिकान्येवाष्टार्विशतिशतान्यपि । श्ठोकसंख्याऽस्य विश्वे या सर्वप्रन्थस्य छेखकैः ॥१००॥

इति श्रीपार्श्वनाथचरित्रे भट्टारकश्रीसकलकोर्त्तिविरचिते श्रीपार्श्वनाथमोत्तगमनो नाम त्रयोविंशतितमः सर्गः समाप्तः।

श्वानभूषण भट्टारक विक्रम की १६ वीं शताब्दी में हुए हैं। श्वानभूषण भुवनकीर्ति के पट्ट पर, भुवनकीर्ति सकलकीर्ति के पट्ट पर और सकलकीर्ति पद्मनन्दि के पट्ट पर बैठे थे। १६ वीं शताब्दी के बने पवं लिखे हुए बहुत से प्रन्थों में इस पट्टावली का उल्लेख पाया जाता है। इससे सहज ही में पद्मनन्दि के पट्ट पर प्रतिष्ठित होनेवाले तथा भुवनकीर्ति के गुरु सकलकीर्ति भट्टारक का समय विक्रम की १५ वीं शताब्दी अनुमान किया जाता है। बिल्क डाँ० विन्टरनिट्ज का कहना है कि यह सकलकीर्ति लगभग ई० सन् १४६४ में स्वर्गासीन हुए थे।\*

'ज्ञानार्णव' की प्रशस्ति में इन्हीं सकलकीर्ति भट्टारक के संबंध में लिखा है कि इन्होंने

See 'A History of Indian Literature,' Page 592.

अपनी छीछामात्र से शास्त्रसमुद्र को भछे प्रकार बढ़ाया है। \* 'प्रश्नोत्तररक्षमाछा' में सकलभूषण ने इन्हें 'पुराणमुख्योत्तमशास्त्रकारी' विशेषण के साथ स्मरण किया है। जिनदास ब्रह्मचारी ने अपने 'पद्मपुराण' ग्रौर 'हरिवंशपुराण' में इनका 'महाकवित्वादि-कलाप्रवीणः' ऐसा विशेषण दिया है। 'पाग्रडवपुराण' में शुभचन्द्र भट्टारक ने इनकी प्रशंसा में यह वाक्य कहा है—'कीर्तिः छता येन च मर्त्यलोके शास्त्रार्थकर्ती सकला पवित्रा।' इसी प्रकार और भी बहुत से विद्वानों ने इनके महान् प्रन्थकार होने का उल्लेख किया है। इससे ऐसा अनुमान किया जाता है कि जैन-समाज में सकलकीर्ति के नाम से जो बहुत से प्रन्थ प्रचलित हैं और जिनपर उनके बनने का संवत् ग्रादि नहीं दिया है उनका अधिकांश भाग इन्हीं सकलकीर्ति भट्टारक का बनाया हुआ है। १६ वीं शतान्दी में सकलकीर्ति भट्टारक नाम के दूसरे भी एक विद्वान् हुए हैं। परन्तु वे इतने अधिक प्रसिद्ध नहीं थे। †

कामराजरूत 'जयपुराण्' की प्रशस्ति में सकलकीर्ति के सम्बन्ध में निम्नलिखित वाक्य दिये हैं:—

आवार्यः कुन्द्कुन्दाक्यस्तस्मादनुकमादभूत् । स सकलकीर्तियोगीशो ज्ञानी भट्टारकेश्वरः ॥२॥ येनोद्द्यृतो गतो धर्मो गुर्जरे वाग्वरादिके । निर्मन्थेन कवित्वादिगुणानेवार्हता पुरा ॥३॥ तस्माद्भुवनकीर्तिः श्रीज्ञानभूषणयोगिराट् । विजयकीर्तयोऽभूवन् भट्टारकपदेशिनः ॥४॥

इनसे मालूम होता है कि इन्हीं सकलकीर्ति भट्टारक ने, जिनके पट्ट पर क्रमशः भुवन-कीर्ति और ज्ञानभूषण बैठे थे, गुजरात और वागड़ आदि देशों में जैनधर्म का प्रचार किया है। ‡ 'दिगम्बर जैनप्रन्थकर्त्ता और उनके प्रन्थ' इस प्रन्थतालिका में भट्टारक सकलकीर्ति के निम्नलिखित प्रन्थों के नाम उपलब्ध होते हैं—

सिद्धान्तसार, तत्वार्थसारदोपक, सारचतुर्विशतिका, धर्मप्रश्लोत्तर, मूलाचारप्रदीपक, प्रश्लोत्तरश्लावकाचार, यत्याचार, सङ्काषितावली, ग्रादिपुराण, उत्तरपुराण, धर्मनाथपुराण, शान्तिनाथपुराण, मिल्लनाथपुराण, पार्थनाथपुराण, वर्धमानपुराण, सिद्धान्तमुक्तावली, कर्मविपाक, देवसेनकृत तत्वार्थकारटोका, धन्यकुमारचरित्र, जम्बूस्वामिचरित्र, श्लीपाल-चरित्र, गजसुकुमालचित्र, सुदर्शनचरित्र, यशोधरचरित्र, अष्टाह्निकासर्वतोभद्र, उपदेशरक्ष-माला, सुकुमालचरित्र।

इनमें से प्रश्नोत्तरश्रावकाचार आदि कुद्ध प्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं।

<sup>#</sup> भट्टारकपदारूढ: सकलाद्यन्तकीर्तिभाक् । येन शास्त्राम्बुधिः सम्यग् वर्धितो निजलीलया ॥१४॥ † देखें—'जैनिहतैषी' भाग ११, ग्रंक १२ ‡ देखें—'जैनिहतैषी' भाग १२, प्रष्ट ६०-६१

(५४) ग्रन्थ नं० <sup>७८</sup>

## कातंत्राविस्तर

कर्ता—वद्ध मान

विषय-द्याकरगा

भाषा — संस्कृत

लम्बाई १२। इञ्च

चौडाई ७ इञ्च

पत्रसंख्या २५०

प्रारम्भिक भाग---

जिनेश्वरं नमस्कृत्य गौतमं तद्नन्तरम् । सुगमः कियतेऽस्माभिरयं कातन्त्रविस्तरः ॥ श्राभियोगपराः पूर्वे भाषायां यद्वभाषिरे । प्रायेण तदिहास्माभिः परित्यक्तं न किञ्चन ॥

सिद्धो वर्णसमाम्रायः । सकललोकप्रसिद्धः प्रसिद्धसंज्ञासहित इह शास्त्रे वर्णसमाम्रायो वेदितव्यः । वर्णाः अकारादयः । तेषां समाम्रायः पाठकमः । तत्र चतुर्दशादौ स्वराः । तत्र सिद्धवर्णसमाम्राये आदौ चतुर्दश वर्णाः स्वरसंज्ञा भवन्ति । अ आ इ ई उ ऊ ऋ ऋ ल ल द्ध ए पे ओ औ । लवर्णस्य स्वरसंज्ञ्या कि प्रयोजनं । अ योऽपि लकारं पठित लच्छादय इत्यादि । स्वरप्रदेशाः । स्वरोऽवर्णवः निर्मि इत्येवमादयः । दश समानाः । तस्मिन् वर्णसमाम्नायविषये आदौ दश वर्णाः समानसंज्ञा भवन्ति । अ आ इ ई उ ऊ ऋ ऋ ॡ ल ह । लवर्णस्य समानसंज्ञ्या कि प्रयोजनं । गम इत्याख्यादजीगमदित्यादौ सन्बद्धावो न भवित । समानप्रदेशाः । समानः सवर्णे दीर्घीभवित परश्चलेपम् इत्येवमादयः । तेषां द्वौ द्वावन्यो- उत्यस्य सवर्णे । तेषामेव दशानां समानानां मध्ये यौ यौ द्वौ द्वौ वर्णो तावन्योन्यस्य सवर्णसंज्ञौ भवतः । अआ इई उऊ ऋऋ लल्ह । द्वयोई स्वयोर्दीर्घयोश्चान्वर्थबलाद्वचितकमे च तेषां प्रह्मस्य क्रमविवद्वार्थन्वात्सवर्णसंज्ञा सिद्धे ति । लवर्णस्य सवर्णसंज्ञ्या कि प्रयोजनं । शक्कार इति लत्वं न भवित । सवर्णप्रदेशाः । समानः सवर्णे दीर्घीमवित परश्च लोपम् इत्यादयः । ऋकारलकारौ च । अन्योन्यस्य सवर्णसंज्ञौ भवतः ।

X

X.

X

X

भध्य भाग--(पूर्व पृष्ठ १२६, पंक्ति १०)

नाम्नां समासो युक्तार्थः। नाम्नो च नामानि च (१) नाम्नां समुदायो युक्तार्थः समास-संज्ञो भवति। यदि वा युक्तश्चासावर्थश्चेति शन्दोऽपि तथार्थाभिधानाद्युक्तार्थः। संज्ञोति युक्तार्थस्तु नरसिंहवदखगडः तद्भिधायिवाक्याद्भिष्मः। समासराशिः सिद्धः। तस्थालोप्या दिभिर्विभक्तिलोपविधानाद्योद्वाक्यमेव वा समासीभवति। नीलोत्पलं। पञ्चगुः। कष्टश्चितः। चित्रगुः। देवदक्तयज्ञदक्तौ। उपकुंभं। स पुनः समासः क्रचिन्नित्यः। कृष्णसपंः। लोहित-शालिः। ब्राह्मणार्थापूपाः। सप्तर्षयः। क्वचिद्विकल्पः। राज्ञः पुरुषः। राज्ञपुरुषः। क्वचिन्न-भवति। दीर्घश्चारायणः। रामो जामदृश्यः। व्यासः पारासर्यः। अर्जुनः कार्तवीर्यः। नाम्नामिति कि। कार्याणासमासान्तासमीपयोरिति (१)णल्पविकल्पो न स्यात्। युक्तार्थं इति कि। पश्य कष्टं श्चितश्चेत्रो राजकुलं। औद्धस्य [ ऋद्धस्य ] विशिष्टस्यापत्यिमत्यत्वार्थं विशिष्टापत्य-मिति न स्यात्।

× × × ×

श्रन्तिम भाग —

स्वार्थे प्रण् । तदन्तादिप्रत्ययः । स्वागतादीनां वृद्धिप्रतिषेघो न भवतः । शोभनमागतं तदाह स्वागतिकः । सुष्टु अध्वरः स्वध्वरः । तेन चर्रात स्वाध्वरिकः । शोभनानि तान्यंगानि यस्य स्वांगस्तस्यापत्यं स्वांगिकः । पवं व्यांगिः । व्याद्विरिति केचित् । व्याद्वस्यापत्यं व्याद्विः । विगतोऽवहारो विशेषेण वावहारः । तेन चरित व्यावहारिकः । व्यायामिकः । स्वागतः । स्वध्वरा । स्वंगा । व्याद्यः । व्यवहारः । व्यायामः । स्वादेरिति श्वन्शव्दस्येकारादौ तद्विते वृद्धिरागमो न भवति । श्वभस्त्रस्यापत्यं श्वाभित्रः । श्वाशीर्षः । श्राव्यवहारः । व्यायामः । श्वाशीर्षः । श्रुनां गणस्थेन चरित श्वागणिकः । श्वाय्यूधिकः । आदिष्रहणात्केवलस्य निषेधः । श्वभिश्चरति शोविकः । इकारादाविति किं । शोवादंष्ट्रो मणिः । इणश्चादेः । इण्यादेः । इण्यात्वेदः । श्वाकर्णेरिदं श्वाकर्णेकं । श्राणि लुप्तेऽपि तत्कृतः प्रतिषेघो भवत्येविति । अनर्थकमेतिदिति चांद्राः । पदस्यानीति वा । श्वश्वद्देः पदशब्दश्यानिकारादौ वा वृद्धिनं भवति । श्रुनः पदं श्वपदं । तस्येदमित्यण् । शोनपदं । श्वपदं । श्रानिनीति कि । श्वपदेन चरित श्वापदिकः । श्वन्शव्ययानिकर्य व्यार्विष्येक्षोपितत्वािक्रत्यं प्राप्ते विकल्यो विधीयते । न्यंकोश्च । सणे तद्विते वृद्धिरागमो वा भवति । न्यंकोरिदं न्यांकवं ।

इति श्रीमत्कर्णदेवापाध्यायश्रीवर्द्धमानविरचिते कातन्त्रविस्तरे तद्धिते दशमप्रकरणं समाप्तम् । इस 'कातन्त्रविस्तर' के मूल सूत्र के रचियता शर्ववर्मा हैं। वे मूल सूत्र कातन्त्र, कौमार एवं कलाए के नाम से प्रसिद्ध हैं। कातन्त्र में संस्कृत व्याकरण का विषय ऐसे सुन्दर ढंग से गुंकित किया गया है जो अधिक विस्तृत न अधिक संनित्त ही कहा जा सकता है। साथ हो साथ सरल भी है। हाँ, इसमें कुछ त्रृटियाँ भी हैं। स्त्रीप्रत्यय, तिद्धत आदि कुछ प्रत्ययों की मुध्मियता एवं सार्वधातु-असार्वधातु का पार्थक्य आदि ही ये त्रुटियाँ हैं। फिर भी मध्यमरूप से व्याकरण की शिन्ना पाने के लिये यह प्रन्थ बहुत ही उत्तम है। और और प्रान्तों को अपेना बंगाल में इसका अधिक प्रचार है। इसके प्रणेता शर्ववर्मा जैन थे या जैनेतर यह अभी विवादप्रस्त है। महाकवि सोमदेव भट्ट-रचित कथा 'सरित्सागर' में इस प्रन्थ की उत्पत्ति की एक कथा मिलती है। उससे इसके निर्माता शर्ववर्मा अजैन सिद्ध होते हैं। किन्तु दिगंबराचार्य भावसेन त्रैविद्यदेव अपनी 'रूपमाला' नामक टीका में कातन्त्र को जैनप्रन्थ घोषित करते हैं। बिक 'कातन्त्रविस्तर' और 'रूपमाला' नामक दिगम्बरीय टीकाओं के अतिरिक्त कातन्त्र पर श्वेताम्बरों को भी कई टीकायें उपलब्ध होती हैं। अस्तु, कातन्त्र के रचियता के संबंध में विशेष खोज करने की आवश्यकता है।

उपर्युक्त 'कातन्त्रविस्तर' के रचियता वर्ड मानजी हैं। 'भवन' की यह प्रति अपूर्ण है, इसिल्ये आपकी गुरुपरम्परा आदि का कुछ भी पता नहीं लगता। प्रस्तुत प्रति मुड़िब्दी जैनमठ के प्रन्थ-भागडार में वर्तमान एक तालपत्नीय प्रति की नकल है। वहाँ की वह प्रति भी अधूरी है। स्वर्गीय बा० पूरणचन्द्रजी नाहर ने 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' भाग २, किरण १ में प्रकाशित 'धार्मिक उदारता' शोर्षक अपने एक लेख में वर्ड मानजी को श्वेतांवर लिखा है। ज्ञात नहीं होता है कि आपके इस कथन का आधार क्या है। क्योंकि 'जैन-साहित्यनो इतिहास' एवं 'जैनप्रन्थावली' आदि में इस बात का कुछ भी संकेत नहीं मिलता है। बल्कि नाहरजी ने उक्त लेख में इन्हें सूरी (आचार्य) के रूप में उल्लेख किया है। पर 'कातन्त्रविस्तर' की इस प्रति में उपलब्ध किसी भी प्रकरण के अन्त में वर्ड मान इस नाम के साथ 'सूरी' शब्द नहीं मिलता है। हाँ, 'कर्णदेवोपाध्याय' यह विशेषण अवश्य मिलता है। पता नहीं लगता है कि वर्ड मानजी के द्वारा प्रतिपादित यह कर्णदेव कौन है। इन सब बातों को हल करने के लिये प्रन्थ को अन्तिम प्रशस्ति अत्यधिक अपेक्तणीय है। आशा है कि किसी प्रन्थालय में 'कातन्त्रविस्तर' की पूर्ण प्रति हो, वहाँ के उदार विद्वान उस प्रशस्ति की अविकल नकल हमारे पास भेजने की छपा अवश्य करेंगे।

<sup>†</sup> देखें—'जैन-क्शिन्त-भारकर' माग २, किरण १

## THE JAINA ANTIQUARY

VOL. VIII

JUNE, 1942.

No. I.

### Edited by

Prof. Hiralal Jaina, M. A., LL.B. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. Babu Kamta Prasad Jaina, M. R. A. S. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

# Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription

Inland Rs. 3,

Foreign 4s, 8d.

Single Copy Rs. 1-8

## CONTENTS.

|    |                                                                                                                                                                   | Pages |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1  | Some of the Latest Institutions and Journals and their work in the field of Prākrit Studies, etc.—By Dr.                                                          | 5     |
|    | A. N. Upadhye                                                                                                                                                     | 1—7   |
| 2. | Does Udayana Refer to Joindu?—By Dr. V. Raghvan, Madras                                                                                                           | 8     |
| 3. | Magic and Miracle in Jaina Literature—By Kalipada<br>Mitra, M A., B L                                                                                             | 9—24  |
| 4. | A Contemporary Manuscript of the Hastasanjivana Bhāṣya of Meghavijayagaṇi, belonging to Raghunātha Mahādeva Ghāte—between A. D: 1680 and 1700 -By P. K. Gode, M.A | 25—29 |
| 5. | The Jaina Chronology—By Kamta Prasad Jain, LL., D., M. R. A. S                                                                                                    | 30—35 |
| 5. | Narāyanas, Pratinārāyanas and Balabhadras—By Dr.<br>Harisatya Bhattacharya, M.A., B.L., LL. D                                                                     | 36—40 |
| 6. | Reviews                                                                                                                                                           | 41—44 |



" श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ "

Vol, VIII No. I

ARRAH (INDIA)

June, 1942

# SOME OF THE LATEST INSTITUTIONS AND JOURNALS AND THEIR WORK IN THE FIELD OF PRĀKRIT STUDIES, ETC. <sup>1</sup>

By Dr. A. N. Upadhye

It may look strange, but it is a fact that though the material was available on the Indian soil, the credit of the pioneer work of assessing its value and interpreting its significance to the modern world goes to Western scholars, especially the great savants working in the Indological departments of European Universities. Many of them were inspired by a zeal for learning and scientific study quite characteristic of the last century. For decades together the march of Sanskrit and Prākrit studies was led by German scholars of great repute. They have given excellent methods to us, and they are like ideals to us to inspire us by their patient labour, scruitinising system, methodical thoroughness and maturity of judgment. Our

<sup>1.</sup> This forms a portion of the Address delivered by Prof. A. N. Upadhye, as the President of the Prākrit, Pāli, Ardhamāgadhi (Jainism and Buddhism) Section of the Eleventh All-India Oriental Conference, Hyderabad, December 1941.

traditional methods require rejuvination in the light of the progress of Oriental studies in the West At present we are passing through a transitional period. The old generation of veteran Indologists is fast disappearing in the Western Universities; the materialistic forces let loose under the auspices of nationalistic madness are destroying whatever little good was there in the Western Civilization and Culture; the younger generation has not got that mental quiet; and there is such an all round obsession due to the cataclysms in domestic affairs that hereafter the attention of Western scholars towards Indian studies is sure to disappear gradually. In India, on the other hand, there is national awakening everywhere; and many scholars are devoting their time to the study of different branches of Indology. I have the highest respect for all that the Western savants have done for Indian studies. But we too have to be alive to our duties towards our ancestors who have left to posterity the great heritage of literature. Our ancient centres of learning like Nālandā and Taksasila did attract students from abroad. That reputation has to be recovered once more. It is in the fitness of things that Sanskrit and Prākrit studies have to be carried on by Indian scholars at the front. Our ancient ideals must be pursued according to modern methods What is needed is strenuous and methodical labour coupled with earnest devotion and singleness of purpose. The sons of that land that produced Panini and Hemacandra need not be despondent: only they have to put forth skilled and organised work as the time requires to-day. In later years some new Institutions have come into existence; and their arms and activities, so far as they are connected with this section, might be reviewed here.

The Deccan College Post-graduate and Research Institute has been started under the auspices of the Government of Bombay. Remembering the great traditions of Sanskrit learning associated with the Deccan College, the zeal with which this Institute has been started and that it has been founded in a prominent educational centre like Poona, there are reasons to hope that it would soon establish itself as a research centre of an all-India repute with its eminent Professors leading the front of Indological studies in various

The departments, so far opened, do testify to a comprehensive outlook; but one fails to understand how the Bombay Government and its advisers omitted to assign a chair for Prakritic languages along with those of Linguistics and Sanskrit. It is a gap that is detrimental to an all-sided study of Indian literature and comes like a reversal of the long-standing and well-planned policy of the Government of Bombay. For decades together valuable Prakrit Mss. were collected by the Bombay Government, and now they are deposited in the Bhandarkar O. R. Institute. This is one of the richest treasures of Prākrit Mss. Important Prākrit texts were edited by Pandit and others and published in the Bombay Sanskrit and Prākrit Series. Valuable Reports were compiled by Peterson. Bhandarkar and others; and they were published directly or indirectly under the Government patronage. After collecting such valuable material and doing so much spade-work, the Government and its advisers should have assigned a separate Department for Prākrit studies. Still it is not too late to fill this gap. The Bulletin of the Institute (Vol. I) contains the following papers connected with this section. H. D Sankalia: Jaina Yaksas and Yaksinis and the so-called Buddhist Images from the Baroda State; S. M. Katre: The roots of the Pāli Dhātupāthas; M. A. Mehendale: Takki or Dhakki: R. D. Laddu: The Prākrit stanzas in the Kavindracandrodaya. Some of the papers connected with Prakritic languages testify to the fact that there is much unworked material in Prākrits and that consequently there is a need of a special department for Prakrits.

Virasevāmandira of Sarsawa Dt. Saharanpur) is an academic enterprise of Pt. Jugalkishore to start a centre for research in Jaina literature. We have in him a first-rate living authority on various problems connected with Jaina literary chronology. Under his editorship the Mandira issues a Hindi monthly which has published a good deal of valuable material in the last two years. Pt. Jugalkishore has discussed many important topics: The relative age of Kundakunda and Yativṛṣabha (II, 3 ff.); Earlier glosses on the Bhagavati Ārādhanā (II, 57 ff.); Pūjyapāda and his works (II, 400 ff.; 443 ff.); Tattvārthasūtra of Prabhācandra (III. 394 ff., 433 ff.); and Pingala of Rājamalla (IV. 245 ff., 303 ff.). Pt. Paramananda is

doing very useful work, and some of his contributions have brought important facts to light; some of his important articles are: Kundakunda and Mūlācāra II 222 ff., 319 ff); Bhagavati Ārādhanā and Vijayodayā (II. 371 ff., 437 ff.); Pañcasamgraha, Gommatasāra and the Karmaprakṛti (III. 256 ff., 279 ff., 378 ff., 537 ff.); Siddhasena's indebtedness to the Sarvārthasidhi (III, 629 ff.); and on the seeds of the Tattvārthasūtra (IV. 17 ff.). Pt. Mahendrakumar has discussed the date of Prabhacandra (II. 61 ff., 215 ff., IV. 124 ff.) and has brought to light the Ms. of Satyaśāsanaparīkṣā of Vidyānanda (III. 660 ff.). Mr. Agarchand Nahta is doing useful work on the Mss. from Rajputana, and he has written on the following topics. Various works on the life of Śripāla (II. 155 ff., 428 ff.); Digambaras and Svetāmbaras (II. 543 ff.); and Padmasundara and his works (IV 470 ff). The discussions of Pt. Jugalkishore (II. 485 ff., 685 ff.); Pt. Dipachanda Pandya (II. 611 ff.) and Pt. Premi (II. 666 ff.) have fully brought to light not only a complete Ms. of Jagatsundarivogamālā, a medico-tantric text in Prākrit, but also a good deal of information about it and its relation with Jontpahuda. An informative article of Muni Chaturavijayaji on Bhadrabāhu is translated into Hindi (III. 678 ff.). Pt. Premi in some of his articles has brought new facts to light and in others supplemented his earlier discussion: Researches into Yāpaniya literature (III 59 ff.); Āśādhara (III 669 ff., 695 ff.), Sricandra and Prabhācandra (IV. 82); and Mahākavi Puspadanta (IV. 403 ff.). Whether Akalanka is indebted to the Tattvārtha-bhāṣya has been discussed with much fervour by Prof. lagadishchandra, Pt. Jugalkishore and others (III. 304 ff., 623 ff., 666 ff., 728 ff.). When the sentiments ebb away, the facts will clearly stand out; and the dispassionate student would be able to pick them up in their proper perspective after some time. Prof. Hiralal has given his observations on the Pañcasamgraha and the Karmaprakrti (III 409 ff., 636 ff.)

The Bharatiya Vidya Bhavana, Bombay, owes its existence to the academic zeal of Sri K. M. Munshi and the liberal patronage of Sheth Goenka. It aims to be an association which will organise active centres where ancient Āryan learning is studied and where modern Indian culture is provided with a historical back-ground.

Through the munificence of different donors, the Institution is equipped with various departments; and we are glad to note that besides Sanskrit and Comparative Philology, a department Prākrit languages also has been organised. We may entertain legitimate hopes that the Institution will be a guiding centre for the study of Sanskrit and Prākrit philology and the history of Prākrit literature for which rich material lies neglected in the Bhandaras of Western India. In the near future it should be possible for this Institute to equip the departments of Philology, Prakritic languages and Jainism with ready accessories in the form of select topical bibliographies, card indexes for journals and books, critical summaries of important papers in magazines etc., so that the Institute might become an useful bureau of information for Oriental scholars, working in these subjects, all over the world. Thus the need of a central organisation for co-ordinating the results of research-workers, so far as Jainism and Prākrits are concerned, might be partly fulfilled.

This Institute has started a Series for the publication of works, the first volume of which is the Visuddhimagga edited in Devanagari characters in a nice form by Sri Dharmananda Kosambi by whose labours this edition occupies a distinct place among the Pāli texts. Further it conducts two journals: one half-yearly in English and the other, a quarterly in Hindi-Gujarāti In the last two volumes of the English Journals we have the following contributions connected with this section. A. S. Gopani: Characteristics of Jainism (I. 168 ff.): Ājīvika sect. a new Interpretation (II. 201 ff., III 47 ff.); and Ristasamuccaya (being published as a supplement). jayaji: Kuvalayamālā (II 77 ff., 211 ff.). S M Katre: New Approach to the Study of Middle and Modern Indo-Aryan (I. 135 ff) and Some Problems of Historical Linguistics in Indo-Aryan (II 220 ff.). Kosambi: On the Life of Buddhaghosa (I. 113 ff). P. T. Raiu: Nagariuna's Conception of the Sunya (II. 43 ff.). V. S. Sukthankar: The position of Linguistic Studies in India (II 23 ff). A N. Upadhye: Gommata (II 48 ff.), Valmikisütra, a Myth (II. 160 ff.) and Siricimdhakayyam of Krsnalilasuka (III. 61 ff) In the Hindi-Gujarāti quarterly we may note the following articles. Bechardas: Etymology of some Sanskrit and Prākrit Words (I 381 ff.). M. D.

Desai: A Jaina Gurvāvalī in old-Gujarati prose written in Samvat 1482 (I. 133 ff.) Jinavijayaji: The Royal saint Kumārapāla (I 221 ff.). M C. Modi: Svayambhū and Tribhuvana Svayambhū, the two Apabhramsa poets (I. 157 ff., 253 ff.). S. M. Nawab: Old Jaina Images from Gujarāt (I. 179 ff.). Sukhalalaji: Pramēnamīmāmsā of Hemacandra (I. 9 ff.). The latest number gives two important supplements: Bharateśvara-Bāhubali Rāsa, the earliest Gujarāti poem and the first forme of Abdul Rahman's Samdesa Rāsaka in Apabhramsa, both of which are ably edited by Śrī Jinavija ajī

The Jaina Vidyā Bhavana is lately founded at Lahore 'with the object of creating a centre of Jaina studies.' A comprehensive programme is chalked out for advancing Jaina studies which are 'quite indispensable for a full understanding of India's past. The programme includes the 'reconstruction of a comprehensive history of Jainism' which, as far as I know, has not been undertaken by any Institution. Of this there is an urgent need; and the Bhavana can co-operate with Bharatiya Itihasa Parisad, Benares, in completing the 3rd volume of the National History of India planned by the latter. The first number of the Jaina Vidya the Anglo-Hindi Quarterly of the Bhavana, contains some important articles. A. M. Ghatage: The title Mülasütra. M D Desai: Some Farmans granted by Akbar to the Jainas. P. K. Gode: The date of Natyadarpana. between A. D. 1150 - 1170 Becharadas: The various Names of Mahāvira (in Hindi. With the co-operation of Motilal Banarasidas and Mehrachand Lacchmandas it should be possible for this Journal to publish an up-to-date list of published Jaina works month to month.

The Jaina Research Society, Deihi, and C. P. Berar Jaina Research Institute, Yeotmal, are some of the latest institutions; but as yet we are not fully acquainted with the work carried on by them.

I have referred to the activities of some of the latest Institutions so far as they come under this section. The rise of the Institutions is quite in tune with the spirit of the time. Further it is necessary

that every one of these institutions in consultation and co-operation with others, old as well as new, should see that there is no duplication of work and no waste of labour. Specialisation, so far as it is practicable, is necessary on the part of these institutions so that all of them together contribute to the advancement of knowledge in different branches of Indology. Luckily much work has been done in the fields of Pāli and Buddhism. But in contrast to the wealth of material and the problems that face us in Prākritic and Jaina studies the number of serious workers in the field has been unfortunately very small.

### DOES UDAYANA REFER TO JOINDU?

#### Dr. V. Raghvan, Madras.

On page 57 of his Introduction to the Paramātmaprakāśa of Yogindu, edited by him as No. 10 of the Rāyachandra. Jaina Śāstramālā, Dr. A. N. Upadhye says about the name of the author that Jōindu or Jogindu or Yogindu is the correct name of the author and that, by a mistake, the Sanskrit form Yogindra had become popular.

On pp. 63-67, ibid., Dr. Upadhye discusses the date of Jōindu and concludes that the date falls between those of the Samādhiśataka and the Prākṛta Lakṣaṇa. Since Jōindu "closely follows Samādhiśataka of Pūjyapāda" and since "Pūjyapāda lived a bit earlier than the last quarter of the 5th cent. A. D.", the upper limit of the date of Jōindu can be taken as the last quarter of the 5th cent. A. D. The lower limit is furnished by Caṇḍa one of whose illustrative dōhās in his Prākṛta Lakṣaṇa happen's to be from Jōindu's Paramātmaprakāśa. Dr. Upadhye notes some want of settlement on the question of Caṇḍa's text and date and says in conclusion that the revised form (of Caṇḍa's work) can be tentatively placed about 700 A. D.

In view of the difficulties relating to this lower limit evidence, i.e., Caṇḍa's Prākṛta Lakṣaṇa, I may add here a note on what I take to be a reference to Jōindu by an author of known date. If we leave Caṇḍa, the next limit suggested by Dr. Upadhye is Devasena who finished his Darśanasāra in A. D. 933. This evidence rests on the similarities of some verses of Devasena and Jōindu. If, on the other hand, there is a definite mention of the writer, it would be a more conclusive evidence. Such a mention, I think, is available.

Udayanācārya wrote his Lakṣaṇāvali in A. D. 984. In his Ātmatattavaviveka, Chowk. Skt. Series, 1940, p. 430, we read the following:—

" 'वेदविद्वे षिदर्शनान्तः पातिपुरुषप्रणीतत्वात् ' इति मा शङ्किष्ठाः, जिनेन्द्रजगदिन्दुप्रणीतेष्वष्यादरात् ।"

I think the name Jagadindu in the above passage is a slight corruption of Jōindu or YōgIndu.

If this suggestion is acceptable, Udayana's date will give a definite lower limit and will clearly prove the untenability of any later dates proposed for Joindu. (See Dr. Upadhye's Foot-note on p. 67 of the Intro. on the date proposed by Mr. M. C. Modi).

## MAGIC & MIRACLE IN JAINA LITERATURE

By Kalipada Mitra, M.A., B.L.

(Continued from Vol. VII No. II, page 88.)

Cowell and Rouse translate Vāruņī as "one possesst." Rhys Davids compares Maddi with a Vāruni woman who used to prophesy under the professed influence (avesa) of god Varuna. dictionary gives the following meanings S. Vāruņi: an intoxicated woman; female fortune-teller, J. VI. 500; devatā-bhūta-paviţţhā, yakkha-dāsī viya gahitā, ikkhanikā viya. Singālovāda- uttanta (D.N. xxxi) has "akkh-itthivo Vārunī." The Pali Commentary has: yakkhāvitthā ikkhanā The P. T S dictionary explains  $yakkha-d\bar{a}s\bar{i}$  as "a female temple-slave" or perhaps possessed by a demon (? I vi. 501 (v. i), BB. devatā-paviţţhā, cf. 586). In the Avasyakasūtra we read (Part I. p. 219): Itthī puriso vā jakkhāi. ttho piyamajjo vā jāto kāyavikkhevakirivāto damsei sā vidambanā. the Upamiti we read of magic contrivances to ward off diseases, which among others consist of asking questions, summoning yoginis etc. (avataritāh pra $\hat{s}$ nāh abhvarthitāh yoginyah ...)

It seems that the female temple-servant  $(devaa\bar{a}s\bar{i})$  was sometimes used as a medium for communicating oracular answers by causing her to be possessed by some god or spirit, so that she also became a  $devadar\dot{s}in\bar{i}$  or seeress. This practice (as well as similar practices, e.g.  $Kum\bar{a}ripa\hat{n}ha$ , or obtaining oracular answers from a girl supposed to be possessed by a spirit, D. I. 11 = D.A. i. 197) was of course condemned by the Buddha, but it had such a fascination for the people, that we may conjecture that it was nevertheless practised, though sometimes clandestinely.

In Vātsyāyana's Kāmasūtra 4. 1. 9 the wife is warned against associating with an ikṣanikā or a fortune-teller. The Commentator explains ikṣanikā as vipraśnikā; ikṣanikā is derived from the verb

īks to see, viprašnikā, from pracch, to ask. One who has to tell another's fortune pretends to see the future, and in this sense may be an īkṣaṇikā, but what has she to do with questioning so as to be vipraśnikā? Evidently in order to be able to tell the future, she pretends to ask some spirit-possessed person her questions and to get answers, as interpreted in the Jaina commentary mentioned above.

There is reference to this science of questioning in Jaina literature, known as pasiņavijjā, e.g., in the Thānāngasutta, 10, and pasiņāpasina in Pravacanasāroddhara 2, and Brhatkalpabhāsya, etc. By means of a magic spell a deity or a spirit was invoked, and it was compelled to appear either in dream or trance, and then was caused to give oracular answers, to say why such and such a thing happened, how a particular calamity was to be averted, whether a particular undertaking was to be fruitful or fruitless etc. In the addapasing a deity was caused to appear in a mirror and was asked questions. Even it was believed that the particular disease which attacked a person could be made to be reflected in a mirror (addāaviijā in Vavahārasutta) and be asked to leave the patient. This shows that the disease was regarded as an evil spirit and could be exorcised—an idea which has persisted since the time of the Atharvaveda. People believed that deities appeared in dreams and announced future events, e.g. in Pārśvanātha (Bloomfield, p. 179) the parrot who had become a god visited a person in a dream and told him that he would die at the end of seven days, or warned people against their transgressions (see Samarāiccakahā, p. 292: tao suminayammi cojuā aham bhayavaie). They could also be compelled by means of magic to appear in dreams or trance to answer their questions. Portents from ruya or sounds of birds and animals, nimittas etc. I propose to treat separately under the heading "Dreams and Omens."

Sakka came to the lying-in room and told the mother of Tirthan-kara Rṣabha that he had come to celebrate his birth. By magic he put them all to sleep (osoyanim dalai), made an image of Tirthankara which he placed by the side of the mother and created five Sakkas...and transported the babe to the Mandara hill. He does the same thing in the case of Tirthankaras Supārśvanātha and

Pārśvanātha. <sup>31</sup> Harinegameṣi while transferring the foetus of Mahāvira from the womb of Devānaṃdā to that of Triśalā puts Devānaṃdā and her attendants to magic sleep (Devānaṃdāe sapariyanāe osoyaniṃ dalei). Draupadī is in this way put to sleep in Nāyādhammakahā <sup>22</sup> by a god and abducted to King Paumanābha's Asoka park in Amarakankā, his capital. Osayaṇī or osāvaṇiyā is avasvāpanī or avasvāpanīkā (from root, svap, to sleep) or sleeping charm. We find reference to it in Parišiṣṭaparvan, 2,173, and to avašvāpinī in Rauhiņeya Carita 14, viz.

kathayitvā khaned garttam dattvāvasvāpinīmapi ļ yāti j<sup>ā</sup>garayitvā so'kalanīyas ca duhsahah li

Prabhava, the bandit son of Vindhya, King of Jaypur, and the Chief of the gang of robbers had two spells, viz. (1) avasvāpaņikā for casting all asleep, and (2) tālodghāṭini for opening locks. He could put even walking persons to sleep, but avasvāpaṇikā, "this aristocratic spell, had no effect on Jambu", 23 for he was a bhāvayāṭi, about to renounce the world. When the robbers entered the room of Jambu, he warned them not to touch one of his sleeping wives. Prabhava asked him to be his friend and give him the spells of stambhanī and mokṣaṇī in exchange for his two spells. 24 In Supāsanāha. (p. 221) a thief stole without being seen. The king caused him to be brought to his presence by means of his Ceṭaka spell. He asked the thief;

kaham na musanto disasi sa bhanai osoyanie vijjāe | sovāvāna loyam musemi sicchāe gharasāyam || 378 ||

Iya thoum jinajananim avasovanidanapuvvayam Sakko I

Thabiūņam veyuvvīyajiņapadirūvam jaņaņipāse II

 $P^{\bar{a}r\hat{s}van\bar{a}tha}$  (Bloomfield) p. 233 : Sakka (Indra) casts osovoniy in 5. 85 and takes it away in 5. 113.

- 22. Op. cit. p. 214; dovatīye osāvaniyam dalayi...dovatim devīm ginhai...
- 23. Stevenson—Heart of Jainism, p. 69.
- 24. Pari, Canto II Sls, 171-184,

<sup>21.</sup> Supāsanāhacaria, p. 47,

In the Divyāvadāna (story of Makandika) the seraglio was thus put to sleep (antahpurasya āsvāpaṇam datvā). 25

In the story of Bandhudatta, narrated in the life of Pārśvanātha (p. 75) we read that a thief frightened by a Muni's exposition resorted to asceticism, under the instruction of his guru. Out of regard for him the teacher had bestowed on him the sciences (vidyā) of going through the air and of opening locks, with the proviso, unless he preserved purity of life and avoided lies he would lose them. But in case he did lie from carelessness, he was to stand in the water up to his navel and with arms held upward recite the vidyās 1008 times. He jocosely told a lie and did not perform the expiation for this lie. He committed theft by night, and was seized by the guards, whereupon the akaśagamini vidya left him 26. The same story is told in Samarāiccakahā, p. 230. In the Nāyādhammakahā (p. 237), Cilae, the leader of the gang of robbers intending to loot the house of merchant Dhanna and especially to seize his daughter Sumsumā for himself, comes by night to the eastern gate of Rāyagiha, recites  $(\bar{a}v\bar{a}hei)$  the  $t\bar{a}lugghad\bar{a}nivijj\bar{a}m$ , sprinkles water <sup>27</sup> on the gate and opens it. It has been claimed for each one of the 44 verses of the Bhaktāmarastotra of Mānatunga, that if repeated it could break open a locked door 28.

The stambhani (thambha, or thambhana, thambhani) vidyā has the effect of stunning or making one motionless <sup>29</sup> and mokṣani of dissolving the spell, bringing about release. There is mention of jambhani vidyā in Sūyagadamga (2.2.15) and Paumacaria (7, 144),

<sup>25.</sup> cf. the Telapatta-jātaka.

<sup>26.</sup> cf. for Taludghāļinā vidyā Parsvanātha, 8. 158, and Vasudevahimdi.

<sup>27.</sup> Water had magic property. cf. Harsa's Priyadarsik (p. 88, Nariman and Jackson) for use of water before reciting a charm and for beginning incantation to counteract the effect of poison taken by the heroine

<sup>28.</sup> Stevenson, op. cii, p. 80.

<sup>29.</sup> Sāyagadamga, 2. 2. 15; Supā, 493, 599; Nāyā. 1. 16. Kumāraprati p. 125, "to joginā pautta imtassa thambhanī vijjā; p. 405, devie thambio dhanio... thambhovva thiro nipphamda loyano; p. 469,

which apparently had paralysing effect. Probably it caused people to yawn (Vijrmbh). Lava paralyses the army through the aid of the jrmbhaka weapons.

The magical power of flying through the air was well known. It was condemned by the Buddha as uttarimanussadhamma 30. Jaina saint Padalipta acquired the magical power of flying through the air by applying medicinal ingredients to his feet, and daily performed pilgrimage of the five sacred places including Satrunjaya (Palitana and Girnar or Ratnagiri 31. A story is related in Pari how Vajra obtained the lore of flying through the air. Irmbhaka gods, in order to test the character of Vajra, who was destined to be a monk, produced by magic an encampment, made out a laager of carts (mandalakrtaśakatam), spread out goods for sale. stabled horses, bulls and camels etc., and invited the Acarya to get alms from them. He sent Vajra for the purpose; the latter returned as imperceptible rain-drops were still falling. The gods caused the rain to cease entirely, and Vajra went out to collect alms, but perceiving that the things given were out of season, and the donors' eyes did not twinkle nor did their feet touch the earth (dātaropyanimeṣākṣā abhūsprkcaraṇā iti) he concluded that they were gods, from whom the Jaina monks were forbidden to take alms. The gods revealed themselves to him, and, satisfied with him for his correct conduct, gave him the Vaikriya spell (vaikriya labdhyākhyām vidyām). He was tested again and rewarded with the

<sup>30.</sup> C. V., V. 8. 2. The Buddha reprimanded Pindola Bhāradvāja for flying through the air (vehīsam abbhugantvī) thrice round Rājagaha; "katham hi nāma tvam Bhīradvīja chavassa dārupattasa kīranā gihīnam uttarimanussadhammam iddhipālihāriyam dassessasi." Sariputta and Moggallana flew through the air, Āyasmā Sāgata (M. V., v. 1. 5-8) and Āyasmā Pilīndavaccha (M. V. vi. 15. 8-9) showed uttarī iddhi.

<sup>31.</sup> Jhaveri—Pādaliptasuri's Nirvāņa-kaliķā. Intro p. xi, quoted by C. J. Shah—Jainism in North India. p. 190. See also Stevenson, op. cit., footnote 1 to p 78; and Tawney's Kathākoša p. 95.

ākāśagāminī spell <sup>32</sup>. The Vidyādharas had this faculty of going through the air <sup>33</sup>. Prince Jayadratha obtained from goddess Vairotyā two pills (gutike), the one of which thrown into the mouth gave him the power of flying through the air, and the other, the power of assuming the desired form <sup>34</sup>.

It is related in *Pari* that once a dreadful famine in Northern India caused immense distress and the monks could not get alms. Vajra created by magic "a large carpet on which he bade all the monks stand. The carpet flew up in the air with the Samgha assembled on it" (p. 325, paṭaṃ vicakre vipulaṃ cakrabhrccarmaratnavat). The carpet landed them in Puri. The king of Puri was a Buddhist and so were some of the inhabitants, but the majority were Jainas. At one time the king forbade selling flowers to Jainas, whereupon Vajra went through the air to the garden of Hutāśana and then to the Himalaya and Padmahrada, and thereafter returned with Śridevi's lotus and twenty lakhs of flowers from the park of Hutaśana to Puri The miracles induced the Buddhist king and his subjects to adopt the Jaina faith <sup>35</sup>.

It is said that Vajra possessed the  $p^n d\bar{a}$  nusrti vidy $\bar{a}$  since his birth (janma-samṣiddhipad $\bar{a}$ nusrti-labdhin $\bar{a}$ ). Jacobi says that it is derived

Karityati mukhektiptā tavaikā vyomagāmitām l dvitīyā tvīpsitam rūpamityuktvā devatā yayau ll

<sup>32.</sup> Pari. Canto XII, Sls. 140-60 pp. 307-9; Sls. 280-91, 307-309, for his magical powers; also the  $\bar{A}y^{\bar{\gamma}}ra\dot{n}ga$ . Dr. Jacobi remarks that the possession of magic spells appears to be attributed to Vajra in the legends because the sign of the Vajra is made use of by the professors of the occult art in Pari. p. 74.

<sup>33.</sup> Samarāicca. p. 339, nahagāminī or naharīgana gāminī vijjā; pp. 413. 414: gayarīgāminī vijjā; Kupra. p. 126, " $s^{\bar{a}}$ hiyā gayarīgāminī pamuhāyo vijjāo." See also Paumacaria, 7, 144, " $\bar{a}g^{\bar{a}}$ sagamā ;" Ovavāiya, " $\bar{a}g^{\bar{a}}$ sā ivā "vijjā; Surasundarīcaria, 13, 186, nahagamā, 3, 28, nahagāminī vijjā.

<sup>34.</sup> Kupia pp. 361, 362, nabhogamanasām arthyam:

<sup>35</sup> Pari. Canto XII. Sls. 375-88; also Stevenson, op. cit. p. 78. She observes: The more enlightened Jainas say that this carpet really represents some modern notion of locomotion (steam engine, motorcar, or aeroplane), the secret of whose construction Vajra had anticipated,

from Prakrit payānusārī which may be either padānusārin or padānusmārin. Vajra remembered every word that he had heard (Pari. XII-161) To remember a word that one has heard before is nothing extraordinary, but to trace a word which has never been heard before must be due to magic power In Samarā. Dharaṇa became a padānusārī (p. 407, payānusāri saṃvutto). Once he observed a Vidyādhara named Hemakuṇḍala trying in vain to fly up into the air, as he had lost the faculty of flying, since he had forgotten one word of his spell. Dharaṇa made him recite the spell, and discovered for him that missing word (p. 414, pathiyā vijjā laddhaṃ payaṃ Dharaṇeṇa) Dharaṇa never knew or heard the spell before, so it is not a case of remembering, but the mysterious faculty of divining one or many unuttered or unheard of words on hearing one word <sup>36</sup>.

Pādalipta applied medicinal ingredients to his feet to enable him to fly through the air. We read in Pari of a Brahmanical ascetic of the Tapasa sect who used to anoint his feet with a magical unguent to enable him to walk on the water as if it were dry land. In this way he visited the town to the astonishment of the people<sup>3</sup>7. He bragged of the superiority of his religion and abused Jainism.  $ar{ ext{A}}$ ryasamita discovered that the Tāpasa had no real power, and wanted to show him up as an impostor. On his advice a rich Śrāvaka invited the Tāpasa to a sumptuous dinner, and washed his feet and sandals in such a fashion that no atom of the magical ointment was left on them. The Tapasa became sad, yet he hoped that some ointment might still cling to them. After dinner he attempted to walk on the river but sank down, and was ridiculed by the crowd. Aryasamita bade the banks of the river meet and stepped on the opposite shore. The miracle produced so great an impression on the Tapasas that they became Jaina monks. Even without the application of unguents saints were said to have walked the waves. The Buddha and the Christ walked the waves.

<sup>36.</sup> Ova., B. ha, 1, Panha, 21.

<sup>37.</sup> Canto XII, Sl. 69-99:

Vidhya p<sup>ā</sup>dalepa<sup>m</sup> ca p<sup>ā</sup>duke paridh<sup>ā</sup>ya ca l jal<sup>é</sup>pi sthalavat p<sup>ā</sup>dam vinyasya sa<sup>m</sup>cacra sa ll

The Vaikriya spell was given to Vajra by the Irmbhaka gods. Vikurva (Pr. Viuvva) means to 'make by magic'. Devas and Vyantara gods by their own divine power could assume several forms. In the Uvāsagadasāo, Kāmadevajjhayanam, a god assumes the forms of a piśāca, an elephant, a serpent and a deva to frighten Kāmadeva 38. In the Āvasvakasūtra, a deva, in order to test Vāsudeva, assumes the form of a black dog Kālasuņagarūvaņ viuvvai). In the Upamiti a vyamtara god named Kalajña assumes the form of Mugdha (Krtamanena devasaktyātmano vaikriyam Mugdharūpam goes to Akutila, Mugdha's wife, with whom he has fallen in love and leads her to a plantain bower; meanwhile Kālajňa's wife, Vicaksanā who has fallen in love with Mugdha, assumes the form of Akutila and leads him to the same bower. Mugdha thought that by the grace of sylvan deities he and his wife had been doubled 39. In the life of Pārsvanātha there are many such references 40. In Pali literature we come across such instances. e.g., Indra's assuming forms in the Illisajātaka, Sivijātaka etc.

But forms could be assumed or changed by means of magic spells, or ointments etc. A yogi gives Prince Manicuda the science of changing forms  $(r\bar{u}vaparivattin\bar{v}\;vijj\bar{a})$ .

In Supā the Vidyādevi pleased with the valour of Prince Guṇarāja gives him the power of assuming any form he likes 42

In the Kathākośa is related the story of Sumitra who entered a seven-storied palace in a deserted city and saw two female camels. In the window there were two vessels, in the one there was white

<sup>38.</sup> Eye māyi micchādiṭṭhi maham pisāyarūvaṃ, divvaṃ hatthirūvaṇ, sapparūvaṃ, devarūvaṃ, viuvvai.

<sup>39.</sup> Upamiti, pp. 244-245, bhagavatīnām vanadevatānām prasādādeva dviguņo ham sampanno devi ca.

<sup>40.</sup> Pārśvanātha, 1, 601, thief producing by magic a big rock; 2. 352, assuming the form of lion, 2. 411, producing an excellent vimāna, etc.

<sup>41.</sup> Kupra. p. 126; also p. 244, 'dinno garuḍa manto rūvaparivattinī tahā vijjā"; and p. 336: "ato rūpaparāvartavidyāmādaya me priyam."

<sup>42.</sup> Supā. p. 151, kāmiyarūvadharatteņa tam ca tuha hou maha vayanā 118211

collyrium, in the other black. In the same place there was a collyrium pencil for the eyes. Guessing that the white collyrium had turned them into camels, he applied the black collyrium to their eyes when they became two girls of unexampled loveliness. <sup>43</sup> In the second story of the Pañcadandachhatraprabandha a cat was found with eyes smeared with white ointment (añjana); when black ointment was applied she turned into a lovely princess. Residatta received from her father knowledge of herbs, one of which she put in her ear and became man, and at a suitable moment recovered her womanly form by means of another herb. <sup>44</sup> In Kupra a parivrājikā says that she has two herbs, by one of which a woman becomes a man, and by the other a man becomes a woman. <sup>45</sup>

Stories are related of magic places or pools reputed to possess metamorphic virtue. "In a wood on the Ganges there lived a couple of monkeys who loved each other tenderly. Once the male monkey jumped carelessly, fell down and died, but rose at once as a man, such was the holiness of the place. His spouse followed his example and became a girl of great beauty. The man hoping to become a god by repeating the experiment, jumped again but was changed into a monkey".46

We read of the magic power of making oneself or others invisible. Sanatkumāra received from his friend Manoharadatta a magic shawl which rendered the wearer invisible.<sup>47</sup> Robber Candarudra had a magic pill named paradiţţi-mohanī; if rubbed with water and applied to one's eyes, like collyrium, it would make him

Atthi maha osahi dugam gurudinnam tattha nimmie tilae I

<sup>43.</sup> Tawney-Kathākośa, p. 130.

<sup>44.</sup> Kathākoša, p. 110.

<sup>45.</sup> Kupra. p. 239.

Ekāe thīpuriso bīyāe so havai itthī. II

<sup>46.</sup> Pari. p. 26, II, 407 ff; for parallels see Bloomfield's Pārśvanātha p. 127, Parable of the monkey pair who became human, and other citations.

<sup>47.</sup> Samarāiccakahā, p. 329, nayana-mohanābhihāna n padarayanan,

invisible, even to the thousand-eyed Indra. 48 King Harisena received from abbot Visvabhūti the secret of preparing a collyrium which had the property of making one invisible; with this he made his daughter Rsidatta invisible 49. When for twelve years a famine lasted, Acarya Susthita, who lived in Candragupta's capital, sent away his gana to some other country. Two young pupils came back. They suffered from hunger unable to bear which they learnt the science of making themselves invisible by rubbing their eyes with a miraculous ointment. They then went to the palace, sat by the side of the king, and ate from his plate. Canakya however discovered them. 50 This device of making oneself invisible and then taking away the food is called curnayoga, and comes under utp<sup>†</sup>danadoşa in the Uttarādhyayanasūtra (Lect. 24) where the faults of monks' seeking food have been enumerated, some of which are vidyāpiņda (conjuring a god to get alms), yogapiņda (teaching people spells, tricks etc.), mūlakarman (averting evils by roots, charms etc.), and mantradosa, In Kupra Abhayasimha obtains from his mother, who has become a Vyamtari, a spell that renders one invisible (padhiyasiddham adissikaranamantam) and escapes the city-guard by being invisible 51 Mention is also made of it in Supā, 52 Sūyagadam. 53 (antaddhanim), etc. There is an abundant reference to it in Sanskrit literature. Celestial nymphs used the tiraskarini vidyā 54 when on earth. A magic ring renders a hero invisible to all but his beloved. 55 In Mrcchakatika a magical ointment named yogarocanā renders one

<sup>48.</sup> *Ibid*, p. 423, ... paradittimohani nāma coraguliyā; tie udayasamjoeņa añjiehim nayaņehim sahassaloyaņo dev<sup>ā</sup>hivo na pecchai ...

<sup>49.</sup> Tawney. Kathākośa, p. 103.

<sup>50.</sup> Pari.—pp. 60, 61. Canto VIII Sls. 377-413, adrśyatva-kārakam divyamanjanam.

<sup>51.</sup> Kupra. pp. 37-39.

<sup>52.</sup>  $Sup^{\bar{a}}$ , pp. 454-55.

<sup>53.</sup> Sāya 2. 2. 15.

<sup>54.</sup> Vikramorvas<sup>7</sup> by G. Vaidya, pp. 24, 28, 30, 52, 53, Urvas<sup>7</sup> and Śakuntal<sup>3</sup> become invisible. See S. B. E., Vol. XLIV, p. 70.

<sup>55.</sup> Avimāraka, Act, IV; also Śakuntalā, Act VI.

invisible and invulnerable. In Pali literature there is reference to this vidyā. 57

In  $P\bar{a}r\acute{s}van\bar{a}tha$  (pp 57, 58) an atmospheric crystal ( $\bar{a}g\bar{a}saphalih\bar{a}$ ,  $\bar{a}k\bar{a}saphalik\bar{a}$ ,  $khaphalik\bar{a}$ ) is reputed to have the virtue of making a thing invisible, also it could make anything into which it was fixed float in the air. When it was fixed to a throne by a king, it made it float in the air.

There are stories of inanimate statues or paintings on the walls suddenly becoming alive, doing something special and relapsing into status quo. When Bhima ascended the seventh story of a palace, he was greeted by sweet sounds emitted by Sala-wood statues which descended from their pedestals and conducted him to a golden In Samarā (p. 500) merchant Sāgara witnessed something strange. His wife had lost her necklace sometime ago; that day when he was in his picture-gallery (citrasala, properly a room with frescoes on the wall), he saw a peacock stepping bodily out of the painting; after depositing the lost necklace the bird returned to its original place and form in the picture. When Nanda's dependent chiefs refused to obey him, he asked the armed guard to put the assembled chiefs to death, but they disobeyed him. Now there were two sentinels painted al fresco on the wall (pratihārau lepyamayau). Into these pictures a goddess moved by Nanda's merits puts life, upon which the sentinels stepping out of the wall immediately put to death the disloyal chiefs. 59 Similarly in the Kathāsaritsāgara (130 ff.) Vikramāditya with a vetāla enters a temple and beholds there a dance before a linga, executed by singers and

<sup>56.</sup> Mrccha. p. 74.

Anayā hi samālabdham na mām drakšyanti rakšinah l astram ca patitam gātre rūjam notpādayišyanti ll

<sup>57.</sup> Cf. Milindapanho (ed. V. Trenckner, 1880) p. 199. Idha pana Mahārāja puriso dibbam antardhānam mūlam hatthe kareyya yāva tam mūlam tassa hatthagatam tāva na anno koci pakatimanusso tam purisam passati...

<sup>58.</sup> Pārśvanātha, p. 52.

<sup>59.</sup> Pari. p. 46; Canto VI SIs. 244-52,

players. At the end of the spectacle the dancing nymphs disappear in the figures carved on the pillars of the temple, in the same way the singers and players go into the figures of men, painted on the walls<sup>60</sup>.

By means of magic, charm, medicinal (and magic) powders and the art of maddening (lit. making the heart leap), making himself invisible, softening, bringing others under his influence and dependence the eunuch Piyasena enjoyed many pleasures. In Nāyā (pp. 186, 187), Poṭṭilā, who has lost the love of her husband is anxious to regain his affection, for which she tried some remedies, viz., cunnajoe vā mantajoe vā kammanajoye vā hiyauddāvane vā kāyauddāvane vā abhiogie vā vasikarane vā kouakamme vā bhūikamme vā mūle kande challī vallī siliyā vā guliyā vā osahe vā bhesajje vā ...

Cuṇṇa is a mixture of powders for magically effecting vašīkaraṇa (submission) etc. Joga is a powder employed to effect vašīkaraṇa or making one mad. When Rpudāraṇa is struck with a fist containing magical dust by Yogeśvara, the tantravādī, he became infatuated and his nature undwent a change. Kammaṇa is the act of infatuating a person, overpowering one's senses, making one subject to one's will, distracting one etc, also poisonous charm or drug. Uddāvaṇa is attraction (of the mind and the body). Ābhiyogiya is vaŝikaraṇa 65 Siliyā means herbs (kirātatiktaprabhrītikā, chireta, commy. Vivāga, 23). Guliyā means pills.

<sup>60.</sup> Pārśva, p. 194.

<sup>61.</sup> Vivāgasuyam (P. L. Vaidya's ed. 1935) para 54.....bahūhi ya vijjāpayogehi ya mantacuṇṇehi ya hiyaudḍāvaṇāhi ya nihṇavaṇehi ya paṇhavanehi ya vasikaraṇehi ya ābhiyogehi ya abhiyogittā... (see notes and glossary).

<sup>62.</sup> Surasundarī-caria, 8, 201; joga maimohakarā sise khitto imāna suttāna. For a monk to obtain food (jogaptnāa) from a lay man by performing for him the service of vasīkarana etc., has been forbidden in Uttarādhyayana (see ante); and in Paṃcāśakaprakarana, 13, and Nišīthacūmī, 13.

<sup>63.</sup> Upam<sup>ī</sup>ti p. 720 prahato' ham mukhe yoga cūrņamuṣṭyā ...... tasminneva kṣaṇe saṃjāto me prakṛtiviparyaya...mohitaśca tena yogaśaktyā.

<sup>64.</sup> Samarā. p. 108. sajjaghāyanam se kammaņajogam pauañjami; also p. 202; Kupra. p. 43.

<sup>65.</sup> Pamcāsaprakarana

Merchant Yasodāsa, husband of Bandhusundari, slighted her as she had no children, and fell in love with another woman, named Madirāvatī. When a joga (charm) was administered to him his love for Madirāvati ceased and for Bandhusundari returned.66 ln the commentary of Silanka to Sūyagadanga (2.2) a story is told of a Rajagrha friar who acquired power from magic science, charm and herbs (vidyāmantrauṣadhilabdhasāmarthya). With the help of this he used to carry off beautiful women. The king at last killed him, and restored them to their relations. But one of them being still under the influence of the charm loved him and did not want to return to her own husband whereupon she was made to drink with milk the pounded bones of the friar. Thus the spell was dissolved, and her strange passion for him died away.67 In the Avasyakyacūrni (Part I, p. 279) the following story is related:-At Sāvātthi lived a householder named Piudatta, his wife Siribhaddā used to give birth to still-born children. She was instructed by a soothsayer named Sivadatta to carefully wash her foetus, chop it very finely, and cook it with milk in a room with closed doors so that no one might know, and give the thing to an austere monk, in this way she would bear living sons unfailingly.68 Gosāla in his round got this alms.

In Upamiti. King Karmapariņāma gives some magical pills to Bhavitavayatā (p. 185, sarvārthakārinya ekabhavavedyasamjnāh pradhānagudikāh), and Vaiśvānara gives some magical pills called 'cruel thoughts' to Nandivardhaṇa (p. 204, Krūracittābhidhānāni vaṭakāni...kurvanti dirghataram cāyuṣkaṃ). Goddess Vairoṭyā gave Jayadratha two pills (guṭike) which gave him the power of flying through the air and assuming any form he liked. 69

<sup>66.</sup> Samarā. pp 676—78

<sup>67.</sup> Tatra caikā sīmantini atyantamau adhibhirbhāvitā necchatyātmīyamapi bhartāram, tatastadvidhirabhihita nyathā syāh parivrātsakānyasthīni dugdhena saha sanghṭṣya yadi diyante tadeyam tadāgraham muñcati...

<sup>68. &</sup>quot;Jo sutavass<sup>ī</sup> tassa tam gabbham aṭīva pakkhāliūṇa sanhakhaṇḍḍni kāūṇa pāyaseṇa saha paittā deha…evam thirāṇi puttabhaṇḍāni bhavessāti…

<sup>69.</sup> Kupra, pp. 361-62.

Herbs had magic virtue. There grows in the Himalayas a wonderful herb which cures call wounds. A ring of this herb (osahivalayakhandam) was given by a Vidyādhara named Hemakuṇ-dala to Dharaṇa. With this the latter cured a Sabara Chief who had killed a lion, but whose skull had been fractured in the contest On another occasion his caravan having been looted by a gang of Sabaras he escaped with his wife Lakṣmī and wandered about in the forest. She was exhausted with hunger and thirst and could not move. Unable to find water Dharaṇa drew blood from his arm, and cut a piece of flesh from his thigh and sustained his wife in this way. He healed the wounds with this miraculous herb. To In Supā a cedaya god is pleased with a prince, cures wounds by saṃrohinī mantra and gives him gārudamantra. In the Supriyāvadāna of Divyāvadāna mention is made of various kinds of potent oṣadhi, such as Śankhanābhi, mahāmakarī, amogha, sammohanī, sanījīvanī etc.

The goddess of the wishing tree gave Sena a miraculous stone which cured all diseases. With this he cured king Samaraketu when all physicians failed. The Agod gave Asokadatta a miraculous stone which would fulfil only one wish of its possessor. With its help he procured some mangoes out of season and satisfied the craving of Bandhumati who had a longing (dohala) for them The Bhadda, the son of a merchant, gets from goddess Aśokā, the cintāmaņi gem, which gives 500 dinaras daily. The was the wishing jewel. There is a reference to it in Samarā (p. 781). In Upamiti Ratnacudā gave Vimala a magic gem which equalled the cintāmaṇi in virtue. The pali literature also we read of maṇika-vijjā and cintāmaṇi gem The jalakanta gem when thrown into the water

<sup>70.</sup> Samara. pp. 415—17, 423—27, mahosahim...(acinto himanimantosahina pabhāvo...osahipahāvassa pubbarūvao...

<sup>71.</sup> Samar 7. pp. 564—68; Sabbarogavisanigghāyaņasamattham āroggomaņirayaņam

<sup>72.</sup> Samarā p. 478 Sī hi ihalokapadivadaham egadivase egappayoyanam .

<sup>73.</sup> Kupra, p. 88.

<sup>74.</sup> Kummāputta. Sls. 72 ff; cintāmaņī maņiņam siromaņī cintitatthakaro cintārayaņam, also Kupra...p, 419.

<sup>75.</sup> Upamiti. p. 749.

<sup>76.</sup> Jataka, IV, 214, III, 504,

made it appear as dry ground <sup>77</sup> In the Divyāvadāna (p. 119) mention is made of a gem which can disperse fears from a king, thief, fire, water, lion, tiger, yakṣa, rakṣasa, preta, piṣāca, kumbhānda, pūtanā, kaṭapūtana, want of rain, famine, etc. The Ekāvalı in Bāṇa's Harṣacarita (Bk. VIII) had the magical power of protecting Harṣa against being poisoned and giving him success in undertaking.

From the time of the Atharvaveda, serpentlore (sarpa-vidyā), demonology (devajanavidyā), magic (māyā, or asuravidyā) etc seems to have been known, for in the Satapatha (kānda 13, adhyāya 4, Brāhmaṇa 3) we find: "The devajanavidyā is the Veda; this it is; magic is the Veda, this it is" Disease was regarded as an evil spirit, hence a physician seems to have learnt bhūyavijjā or the science of warding off evil spirits, which is included in the atthangāuvveda read by vejje Dhannantari in Vivāgasūyam (para 134). Of course there were special spirit doctors, or medicine-men. In Milinda p 23, we come across a bhutavejja, and in Sumangalavilāsinī (p. 67) bhūtavijjā.

The doctor (vejja-vijja) had to learn jangola or jangolā (Ṭhānanga 8) i.e. the science of cure for poisons (Vivāga 1—7, Vaidya's ed. 134). It was also called janguli vidyā Tīrthakalpa), and the professor of the vidyā was called janguliya (Paumacaria, 105, 57; Skt. jānguli, jāngulika, a poisoncharmer, a snake-doctor). In Sanskrit literature we find mention of the snake-goddess Jāgulī devī. While inspecting the records preserved in the Record room of the Collector of Cuttack I came across grants of land made to the mārfatdars (Sevaits) of some grāmadevatīs of Orissa, among whom are mentioned Jāgulāi Ṭhākurānī, Buḍī Jāgulāi (mārfatdar Videhī, Pānigrāhi. Perg. Jajpur, vil. Sundarpur etc). She is probably the modern representative of Jāngulī mentioned in the Sādhanamālā (G. O. S., XLI, q. v.) In Sumangalavilāsinī (p. 67) we get visavijjā.

A magician (siddhaputto) restores life to Sāgaradatta to whom his mother administered strong poison. In Kathākośa there is a story of poisoning being cured by the drink of a solution of gold, and of a charm which destroyed the effects of poison.

<sup>77.</sup> Kupra. p. 209; Kumm $\bar{a}$  puttacaria, sl. 70, where other gems such as  $s^{\bar{a}}$  rakanta, mas $\bar{a}$  ragalla etc. are mentioned

<sup>78.</sup> Samarā. p. 153, 79. Kathā pp. 118—19, 80. Ibid; p. 162.

Maheśvaradatta, a Kāpālika monk, gave a most powerful snakecharm to the shipwrecked merchant Dhana in gratitude for the help rendered to him previous to his conversion. With this Dhana cured the king's son, Sumangala, who had been stung by a snake and could not be cured by any serpent doctors (gārudio) with their mantas or medicine.81 In Supā (pp. 136—37) an elephant seeing the water of a lake blue with poison makes it poisonless by throwing in it the branch of a tree. Mention is made of an herb which can bring to life a person even if stung by Death itself (kāladamsiāvi manne jīvaveum samattho'ti). A beggar (kappadiya) cures a boy who was bitten by a snake (p. 138) and was being conducted to the crematorium. Similarly a prince knows by the peculiar sound of a trumpet that a girl who was bitten by snake (and was alive) was going to be burnt. He revives her by gārudamantra.82 In Kupra Prince Dipasikha likewise revives Lilavati.83 There are many references to sarpavidyā, gādurika and ahi-tundika or ahigundika in Buddhistic literature (Pāli and Sanskrit).84 An instance of sympathetic magic as a cure for snakebite is given in Mālavikāgnimitra (Act IV p. 104, udakumbhavidhāna). Bloomfield cites some references to poison being cured by charms, prayers, charmed water—Kathākośai p. 102, Dasa i p. 11, 149 etc. Jewel from serpents' head cures poison in Campakaśresthikathānakam Hertel, ZDMG, LXV pp. 436, note 1 Ralston, Tibetan Tales, pp. 58 ff. Benfey, Das Pañca. vol., pp. 518, 534, Steel and Temple, Wide-awake Stories pp. 417 ff. 85 The science of poison was well studied; and there was even a treatise called viṣakanyā·lakṣaṇa to find out whether a girl was a visakanyā. In Kautilya's Arthaśāstra the subject has been well treated.

Continued.

<sup>81.</sup> Samarā. pp. 215—17.

<sup>82.</sup> Supa. p. 217—19.

<sup>83.</sup> Kupra. p. 140; for  $g\bar{a}$  rudamantra, see also pp. 244, 248, 250. Upadeŝa-padat $\bar{i}k\bar{a}$ , 986;  $Th\bar{a}$ na $\dot{n}$ ga, 9. Garuda was the enemy of snakes.

<sup>84.</sup> Jātakas; Sumangalavilīsinī p. 67, ahivijjiāti sappadatthatikicchanavijjā ceva sappavhāyana vijjā ca., Divyāvadāna.

<sup>85.</sup> Pārŝvanātha pp. 187, 198.

### A CONTEMPORARY MANUSCRIPT OF THE HASTASANJI-VANA-BHĀṣYA OF MEGHAVIJAYAGAŅI, BELONGING TO RAGHUNĀTHA MAHĀDEVA GHĀṬE— BETWEEN A. D. 1680 AND 1700.

Вy

#### P. K. Gode, M.A.

In a recent paper contributed by me to the Bhāratīya Vidyā,¹ Bombay, I tried to establish that Meghavijayagaṇi, the author of numerous works in Sanskrit and a few works in Gujarāti, composed his commentary on the Hastasañjīvana either in A D. 1680-81 or between A. D 1680 and 1705. I further suggested that this view of mine was in harmony with the known dates of composition of the works of this Jaina author viz., A, D. 1660, 1665, 1671, 1691, 1701, 1702 and 1704. Since my paper was sent to the above journal for publication I have come across a rare MS of the Hastasañjīvana, which appears to be identical with the Hastasañjīvana together with Bhāṣya the authorship of which is ascribed to Meghavijayagaṇi. This MS though incomplete is very important as it is a contemporary copy of the Hastasañjīvana with Bhāṣya, composed by Meghavijaya and hence supports my chronology for it viz., A.D. 1680-81 or "between A.D. 1680 and 1705."

The MS <sup>2</sup> of the *Hastasañjīvana* referred to above belongs to the Sanskrit Pāṭhashālā, Rajapur (Ratnagīri District of the Bombay Presidency). It was presented to this Pāṭhshālā in 1931 by the late Narayan Sitaram Ghāṭe <sup>3</sup> of the village Harḍī near Rajapur along

<sup>1.</sup> Vide Vol. III (1942.)

<sup>2.</sup> This MS was made available to me by my friend Pandit Raghunath Shastri Patankar of Rajapur.

<sup>3.</sup> He was in his 90th year in 1931 and died 5 years later.

with many valuable MSS from his family collection. The description of the MS is as follows:—

Size:—10 inches by 4½ inches.

Material: - Country paper, very old, though well preserved.

Extent:—14 folios; 14 lines to a page; about 42 letters to a line On folio 1a we find the following endorsement. ''श्रीहस्तसंजीवनप्रारंभ

त्रथ हस्तसंजीवनपुस्तकं घांटोपनामक-कौशिकगोत्रोद्भव-यशस्करभट्टस्य श्रीरस्तु शिवमस्तु ete. "

A similar endorsement 1 is found at the close of the MS on folio 14a.

The MS begins as follows: -

"श्रीगण्पतये नमः ॥ श्रीभद्रकाल्ये नमः ॥

श्रीशंखेश्वरपार्श्वे प्रणम्य ध्यायंस्तमेव जिनवृषमं ।
हस्तप्रशस्तलच्यपरीच्यो दच्चतां वच्चे ॥१॥
श्रीनाभेयः प्रभुजींयात् सर्वज्ञो जगदीश्वर ।
येन लाच्चिको विद्या निर्दिष्टा भुवनश्चिये ॥२॥
श्रीवर्द्धमानो जयतु सर्वज्ञानशिरोमिषाः ।
पंचहस्तोत्तरो वीरः सिद्धार्थनृपनंदनः ॥३॥
श्रंगविद्या निमित्तानामष्टानामिष गीयते ।
मुख्या श्रुभाश्चभज्ञाने नारदादिनिवैदिता ॥४॥

यदुक्तं etc. "

Folio 2a-"इतिश्रीहस्तसंजीवने शास्त्रपीठिका

-verses 1 to 19

Folio 3a—"इति हस्तसंजीवने सिद्धज्ञाने पुरुयसाधने ध्यानविधानं "

-verses 1 to 21

Folio 3b - "इति हस्तसंजीवने सिद्धज्ञाने नामानि"

-verses 1 to 15

Folio 4a-- " इति हस्तसंजीवने सिद्धज्ञाने हस्तविलोकनविधि: "

-verses 1 to 17

<sup>1.</sup> This endorsement reads as follows:—

<sup>&#</sup>x27;' श्रीमत्कौशिकमहर्षेः वंशकुलपरंपरागत र (?) घंटाभिधान-यशस्करभट्ट-सर्वज्ञसंपन्नसर्वेकुसु (?) सुरवंद्यश्रीमद्यशस्करभट्टस्येदं पुस्तकं हस्तसंजीवनाख्यमित्यास्तां विस्तरः प्रकृतमनुसराम: ।"

Folio 4b-" इति हस्तसंजीवने तिथिदर्शनं "

Fotio 8b—" इति ह० श्रंगुलीस्वरूपचक्रं "

-verses 1 to 18

-verses 1 to 83

Folio 13-ends-

ं दतृरेखांगुष्टरेखा`**॰॰**ः हेशे तद्भव: ॥८७॥

The MS breaks off here and is followed by the endorsement regarding its ownership which we have quoted already in this paper. Verse 87 "पित्रेखांग्रहरेखा etc.") quoted above corresponds to verse 87 of the 3rd adhyāya (रेखाविमर्शनं) of the इस्तसंजीवन of the B.O.R. Institute MS of the work acquired in 1942. The rest of the work as represented by folios 14 to 20 of the B.O.R. I. MS is wanting in the Rajapur MS before me and hence it is incomplete as the work consists of 4 adhyāyas. Perhaps the original from which the Rajapur copy was prepared was incomplete. The B.O.R. I. copy which is complete and which gives us some verses at the close about Meghavijaya, Vijayaprabha and Kṛpāvijaya has the same text (verses and prose भाष्य) as is found in the incomplete Rajapur MS.

The Bhāṣya on folio 3 of the B O. R. l. MS mentions as an example Samvat 1737, Śaka 1602 Pramoda Samvatsara with other chronological details which give us the date Friday 18th June 1680 <sup>1</sup> Samvat 1737 is again mentioned on folios 8 <sup>2</sup> and 10 of the B O. R. I. MS. This mention of the year A.D. 1680 warrants an inference that the work Hastasañjīvana—bhāṣya of Meghavijaya was composed either in A.D. 1680 or between A. D 1680 and 1705, which is the last recorded date of one of Meghavijaya's works.

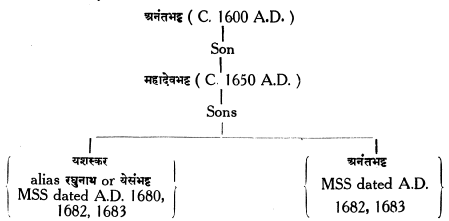
I shall now state my evidence for regarding the Rajapur MS of the *Hastasañjivana* as a contemporary copy. This evidence is as follows:—

(1) यशस्कर घांटे of कौशिक गौत्र the owner of the हस्तसंजीवन MS flourished between A.D. 1650 and 1700 and was a contemporary of मेघविजयगिष whose dates range between A.D. 1660 and 1704.

<sup>1.</sup> Folio 4a of Rajapur MS Contains the extract giving these Chronological details.

<sup>2.</sup> Vide folio 9a of the Rajapur MS,

(2) यशस्कर was also called येसंभद्द or रघुनाथभद्द. His genealogy as reconstructed by me is as follows.—



- (3) यशस्कर घांट or घांटे composed some works on dharmasāstra viz, श्राद्धनिर्णयदीपिका निर्णयरत्नावित, सोमेश्वरदशक etc. In these works he mentions निर्णयसिंधुकार i.e., the author of the निर्णयसिंधु of Kamalākara which was composed in A.D. 1612.
- (4) ব্যাংকা performed a জ্বব in A.D 1680 and kept a record of it in his own handwriting. This document records his name and the year A.D. 1680 when the জ্বব was performed.
- (5) The Rajapur MS of the हस्तसंजीवन must have been copied presumably between A.D. 1680 and say 1700 i.e., during the life-time of यशस्करभट्ट or रघुनाथ महादेव घांटे of the village Hardi near Rajapur, where his descendants are still living. The fact that this MS belonged to यशस्कर (alias रघुनाथ) महादेव घांटे is clear from the endorsements at the beginning and end of the Rajapur MS of the हस्तसंजीवन. Similar endorsements are found on other MSS belonging to यशस्कर भट्ट and his brother अनंतभट्ट both of whom flourished between A.D. 1650 and 1700. These brothers were definitely living between A.D. 1680 and 1683 as proved by the record of these dates on their MSS. In my paper on रघुनाथ महादेव घांटे (between A.D. 1650 and 1700) I have recorded

<sup>1.</sup> This paper has been sent for publication to the Editor of the Journal of the Sarasyati Mahal Library. Tanjore,

sufficient contemporary documentary evidence regarding the chronology of the works of this author and hence it need not be repeated here.

That an author who flourished between A.D. 1650 and 1700 should own a copy of the इस्तसंजीवनभाष्य of मेचविजय proves beyond challenge the contemporary character of the copy and hence supports my limits for the date of composition of this work viz., between A.D 1680 and 1700" Most probably the work was composed in the year A.D. 1680 which is mentioned twice or thrice in the body of the work.

### The Jaina Chronology.

By Kamta Prasad Jain, LL. D., M R. A. S.

(Continued from Vol. VII, No. II, page 80.)

### **EVENTS OF THE ANCIENT HISTORICAL PERIOD**

| No. | Period & Date.                  | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 63  | 573 or 522 B. C.                | Mankhali Gośāla, who formerly belonged to the lineage of Nirgrantha disciples of Tirthankara Pārśva, sets up as a teacher of the Ajîvikas. His doctrines although differing on main points, were taken from the Jaina Pûrvas.  [Ref. K. P. Jain, Sam-Jain Itihāsa, vol. II, pp. 62—73.]                          |
| 64  | 561, 543<br>or 506 B. C.        | Mañkhali Gośāla dies at Srāvastî.<br>[Ibid]                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 65  | 554 B. C.                       | Koṇika Ajātaśatru having interned his father Śreṇika Bimbisāra, ascends to the throne of Magadha.                                                                                                                                                                                                                |
| 66  | 545, 527, 590,<br>580, 467 B C. | Tîrthankara Mahāvīra Vardhamāna reaches Pāvā, after preaching in the whole of India and its border countries and attains Nirvāṇa from that place on Kārtika Kṛṣaṇā Amāvasyā at the age of about 73. Three years and eight and half months after this great event Panchama Kāla commenced [Ref. SJI, II, i, 116]. |

| No.        | Period & Date.                        | Events.                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 67         | Ditto.                                | Indrabhūti Gautama attains Kevalajñāna<br>and becomes the leader of the Jaina Samgha                                                                                                                                                                             |
| 68         | Ditto.                                | Pālaka succeeds to the throne of Ujjain and reigns for 60 years.                                                                                                                                                                                                 |
| 69         | 543 B. C.                             | Koṇika Ajātśatru having killed his father<br>and usurping the throne of Magadha, wages<br>war against Vajjian republic and becomes<br>a Jain.                                                                                                                    |
| <b>7</b> 0 | 543 or 506 B. C.                      | Jambu-Kumāra, son of Śrestin Arhadāsa<br>or Ŗṣabhadatta and Jinamati Dhārini of<br>Kāsyapagotra born at Rājagraha.                                                                                                                                               |
| 71         | Ditto. & 480 B. C.                    | Śākya Muni Gautama Buddha dies at<br>Kusinārā.                                                                                                                                                                                                                   |
| 72         | 533 B. C.<br>533, 515<br>or 450 B.C.; | Indrabhūti Gautama attains Nirvāņa at Rājagraha at the age of 92, twelve years after the Nirvāņa of Mahāvīra. Sudharmana-Svāmî attains Kevalajñāna and leadership of the Jain Order.  [SJI. II, i, 126—127].                                                     |
| 73         | Ditto.                                | Sudharmanaswām preached and toured in the countries of Pundravardhana and Udradesa. Yama was the king of Udras, who became an ascetic with his five hundred sons at the feet of Sudharman. His son Gardabha succeeded him and adopted the vows of a Jain layman. |
|            |                                       | [Jbid.]                                                                                                                                                                                                                                                          |

| No.        | Period & Date.   | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |
|------------|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 74         | 521 or 503 B. C. | Sudharman gains Nirvāṇa at the age of 100 and Jambū attaining Kavalajñāna, succeeds him as the head of the Order.  [Ibid.]                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |
| <b>7</b> 5 | 483 B. C.        | Jambū, the last Kevalin attains Nirvāṇa at Rājagraha. He with his Vidyuta and other five hundred disciples performed austerities ere this at Mathura and attained Samādhi having been attacked by some alien figure. In their sacred memory 500 stupas were erected at that place.  [Ibid-178] |  |  |  |  |
| 76         | Ditto.           | Nandi or Visṇu, the first Śrutakevalin<br>succeeds Jambû as head of the Sangha.<br>[Ref. Dhavalā, INTRO. p. 23.]                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |
| <b>7</b> 7 | 463 B. C.        | Nandimitra, second of the Śrutakevalins becomes the leader of the Samgha                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |
| <b>7</b> 8 | 443 B. C.        | Srutakevalin Aparājita succeeds Nandi-<br>mitra as head of the Samgha.                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |
| <b>7</b> 9 | 433 or 396 B. C. | Bhadrabāhu, the last Śrutakevalin born<br>at Kotipura in Pundravardhana, his parents<br>being Somaśarma and Somaśrî.<br>[SJI, II, i, 205]                                                                                                                                                      |  |  |  |  |
| 80         | 423 B. C.        | Śrutakevalin Govardhana succeeds Aparājit<br>most probably at this time.                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |
| 81         | 411 B. C.        | Sthûlabhadra born āt Pāṭaliputra of Sakatala, the <i>mantrin</i> of the 9th Nanda King.                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |

| Period & Date.        | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 400 B. C.<br>or later | Tirumalai caves (district Arcot) South India, sacred to Jainas, contain footprints (1½ feet in length), said to have been built to commemorate the presence of those Jaina munis, who came to this place and remained there for a time during the 4th century B.C., when Bhadrabāhu led a great Jaina migration to South India.  [Ref Sitalprasad, MJS., p. 74].                                                                                                |
| 403 B. C.             | Bhadrabāhu succeeds Govardhana as last<br>Srutakevalin and head of the Samgha.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 383 or 365 B. C.      | Bhadrabahu abdicates his Āchāryaship and Visākḥāchārya succeeds him.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 374 B. C.             | The pre-Asokan Brahmî Inscription of Barli records a dedication of a certain item to Lord Mahâvira by lady Sāli Mālini at Mādhyamikā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| •                     | Ref JBORS., Vol XVI pp 67-68.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 327 B. C.             | Alexander, the Great, attacks India and he is joined by Omphis, King of Taxilla, and other chiefs who had tendered their submission. At Taxilla, A. sees the Digambara Munis, called the Gymnosophists, and gets impressed by their wisdom and learning. From Taxilla, A despatches one part of his army to the river Indus by way of the Khaibar Pass while, with the other, he himself pursues a more northerly and circiutous route, subduing on his way the |
|                       | 400 B. C. or later  403 B. C.  383 or 365 B. C.  374 B. C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| No. | Period & Date.                | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
|-----|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ,   |                               | Nysains, Aspasians, Assakerians and Gora-<br>xaus and capturing the strong cities of<br>Massaga and Penkelastis and the celebrated<br>Rock Aornos.  [SJL, II, i, 183—5]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| 87  | 326—322 B. C.                 | Bhadrabāhu becomes instructor of the Mauryan emperor Chandragupta and leads a Jain migration to South India. The Mauryan Emperor adopts vows of a Jain Śramaṇa and accompanies the Jain monk The Samgha of Bhadrabāhu visits Girnāra and other sacred places of west and south India and reaches on Katvapra hillock near Śravaṇabelagola in Mysore State, where Bhadrabāhu observes Sallekhana and passes to celestial world. Chandragupta also follows his preceptor.  [SJI., II, i, 203—243.]                   |  |  |
| 88  | 321 B. C.<br>(371 – 321 B. C. | After the Nirvāṇa of Mahāvira, the Jaina Samgha is said to have numbered over five hundred thousand members and subsequently the nine kings of the Nanda dynasty of Magadha, (with their ministers), were patrons of the Jaina Order. The founder of the Mauryan dynasty Chandragupta, as well as his Brahmin minister Chāṇakya, were also enclined towards Mahāvira's doctrines and even Aśoka is said to have been led towards Buddhism by a previous study of Jain teaching."  [Refs. HARI. p. 59; EHI. p. 33.] |  |  |

| No. | Period & Date.  324—21 B. C. | Events.                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
|-----|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 89  |                              | Alexander on his way stops at Susa (Persia), where Kalanus, the gymnosophist (Kalyāṇa Digamber Muni), who had accompanied him from Taxilla, burns himself after breathing his last and performing Sallekhana on a funeral pile.  [SJI. II, i, 183—85.] |  |  |  |
| 90  | <b>39</b>                    | The ancient Nirgrantha (Jaina) Samgha suffered at the hands of its ascetic members—some of them put on a cloth to hide their shame and came to be known as 'the Ardhaphālakas'; who are proved to be the forerunners of the latter Śvetāmbaras.        |  |  |  |
|     |                              | [ Ref. 'A Volume of studies in Indology, (Poona), pp. 228-237.]                                                                                                                                                                                        |  |  |  |
|     |                              | To be contd.                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |

### NĀRĀYANAS, PRATINĀRĀYANAS AND BALABHADRAS.

BY

#### (Dr. Harisatya Bhattacharya M.A., B.L., LL. D.)

The same supreme veneration for a perfect human being which characterises the Jaina religion, is also manifest in its account of the Narāyaña and the Pratinarāyaña. The orthodox literature of the Brahmanic school describe Narayaña as the supreme Being. The Brahma-vaivarta Puraña says:-" The wise know that by the term. Nara is understood salvation, in which the emancipated Being becomes of the similar form with the Supreme Lord. That God is Nārāyaña who is the way to it. Again, Nāra may mean a sinner and Ayana, his way. The god Narayaña is so called because he is the way (to salvation for the sinner). Nāra may also mean the blessed deliverance and Ayana knowledge. He is the Nārāyaña, from whom come the two." The Vishñu-Purāña, again holds: "By Nāra is meant Ap (water); it may also mean Sons of Man. Nārāyaña is so called because he dwelt in them." It is urged that "Nara is the 25th principle over and above the Prakriti. Nāra are the objects which belong to Nara. Narāyaña is so called because He is the abode of all these." It is thus abundantly clear that Nārāyaña, according to the Vedic literature is the supersensuous Supreme God or Principle, governing the Phenomena of the world.

According to the Jainas, however, Nārāyaña is a mighty human king who rules over three parts of the earth. He dies while ruling over his kingdom i.e., without getting himself initiated into the order of the monks. Upon his death, he goes to hell and on the termination of his infernal life, he is reborn into this world and attains salvation. Nine such Nārāyañas are mentioned in the Jaina Purāñas, af whom, the account of Lakshmaña and Krishña will be of interest to students of comparative religion, as they are glorified in the Vēdic Purañas also,

Nārāyaña, according to Jainism is thus a human being and according to the Brahminic school, the supreme divine principle. He is again the deliverer of the sinning mankind, according to the Vēdic School. The words,  $N\bar{a}ra$  and  $N\bar{a}raya\tilde{n}a$ , may both derivatively mean "Son of Man." If we combine the views of the Jaina and the Brāhminic schools, we may arrive at a curious idea of the Nārāyaña being identified with the Jesus of the Christians. 1. The sacred scripture of the Christians call Jesus "Son of Man." According to the Jainas, Nārāyaña is a man. The word, Nārāyaña may also derivatively have the exact significance, "Son of Man." Indeed, the Brahminic Puranas say that, "in some Manvantara, Nārāyaña became the son of Nara, a human sage." 2 According to the Christians, Jesus is nevertheless divine; this is also the Brāhmiñic conception of the Narayaña. 3. Lastly, Jesus the divine, the Son of Man, is the deliverer of the sinners. What we have quoted from the Brahma-vaivarta Puraña, goes also to show that derivatively, the word, Narayana means exactly the same thing He, the Supreme Beings according to the Vedic School, becomes "flesh and blood," lives among men and shows the way to or effect their liberation. The fundamental theory of the Christian religion. its Son-of-Man dogma i.e., its doctrine of God appearing Man and working for the deliverance of sinners and sufferers, may thus be said to have been implied in the Nārāyaña doctrine in ancient India

Prati-Nārāyañas, again, are persons who are antogonists of Nārāyañas. The Prati-Nārāyañas are pre-destined to be killed by the Chakra of the Nārāyañas, who, on their death, rule over the three parts of the earth, owned by the Prati-Nārāyañas. Prati-Nārāyañas, on their death, go to hells and on the termination of their lives there, are born and re-born in this world, till at last they attain salvation. Nine Prati-Narāyāñas are described in the Jaina Purāñas. In the list of the Jaina Prati-Narāyañas, we find the names of some familiar demons, the account of whose deeds or misdeeds fill the pages of the sacred books of the Brahmañas. We come across, for instance, the names of Aswa-griva and Madhu-Kaitabha, who were killed by Vishñu-nārāyaña according to the Vēdic

Purāñas, of Tāraka who was killed by the mighty Kartikeya, the general of the gods and of Nisumbha who was killed by the goddess Chandikā. We find also the mention of Bali who is said to have been humbled by Vishñu in his incarnation as the Vāmana or the man of short stature. But although it is remarkable that both the Vedic and the Jaina sacred literature agree in describing the above mentioned mythic heroes as evildoers, we are surprised to find the name of Prahlada mentioned in the list of the laina Prati-Nārayañas. Here the Vēdic and the Jaina legends seem definitely and openly to be at the parting of ways. For, Prahlada of Vedic Purañas is the ideal servant of Narayaña, -all-submissive and prayerful -whereas in the Jaina Purānās, he is Nārāvaña or the enemy of the Nārāyaña. More important, however, of the Jaina Prati-Nārāyañas are Rāvaña and Jarāsandha,—the accounts of whose misdeeds and consequent annihilations form so great a part of the Vedic epics the Ramayana and the Mahābhārata.

Balabhadras in the Jaina Purāñas are the elder step-brothers of the Nārāyañas and are said to be attached fast to them. Unlike the Nārāyañas, they enter the order of the Jaina monks, which they do on the death of the Narāyñas and upon their deaths they either attain salvation or at least go to the high heavens. Of the nine Balabhadras, glorified in the Jaina literature, Padma, otherwise known as Rāma-chandra and Bala-deva are the most important as they are notable persons in the Vēdic Epics also.

From the short account of the Nārāyañas, the Prati-Nārāyañas and tne Bala-bhadras which we have given above, one may guess that there are Jaina versions of the stories of the Rāmāyaña and the Mahābhārata. We shall presently give the barest outline of the Jaina accounts of Rāma or Rāvaña and Krishña or Jarāsandha. We may however, just make a passing reference to a point which is of some importance to a student of comparative mythology. The sacred books of the Vēdic school regard Rām-chandra as the Nārāyaña and Lakshamaña, as the incarnation of Ananta, whereas according to the Jainas, Lakshmaña is the Nārāyaña. The Vēdic

Purāñas describe Krishña as the Nārāyaña and his older brother. Bala-dēva or Bala-bhadra, as the incarnation of Ananta. Thus, so far as the natures of Krishña and his brother are concerned, the two religious may be said to agree,—although stray passages may be met with in some of the Vēdic Purāñas, stating that Bala-bhadra the step brother of Krisña is the incarnation of Nārāyaña. Jaya-dēva, for instance, in his celebrated Hymn to the ten Incarnations, invokes Bala-deva as the Kēśava (Nārāyaña). It would thus appear that the Jaina inversion of the order of the Nārāyaña and his brother in the case of Rāma and Lakshmaña is parallel to the similar inversion of the same order in the case of Krishña and Bala-deva, made by the some of the devotees of the orthodox Vēdic school.

I

The story of the Rāmāyaña, as stated in the Jaina Purāñas is substantially similar to the account of Valmiki. We are told that king Dasaratha had four sons, Rāma, Lakshmaña, Bharata and Satrughna, who were the most accomplished of the princes of the day. Rāma broke the mighty bow of Janaka and was given Sītā in marriage to him. Dasaratha wanted to make Rāma the king but was compelled by his promise, previously made to Kekayi, to banish him and make Bharata king in his stead. Rāma went to the forest with Sita and Lakshmaña. Surpanakha (called Chundranakhā in the Jaina Purāñas) became enamoured of the brothers but on her advances being slighted, there was the fight with Kharu-King Rāvaña of Lankā, who was the brother of Chandranakha came to the forest. The brother who was protecting Sita was deceived and made to believe that his brother was in trouble. He run to his rescue leaving Sita alone and Ravana stole her away in his air-chariot, called the Pushpaka. Rāvaña look Sita to Lankā and put her under the Aśōka tree. He tried his best to induce Sitā to surrender her fair body to his lust but Sita sternly refused. Rāvaña was angry but was prevented from forcibly violating her by a previous imprecation of a saint. Sugriva, the king of Kishkindha, was restored to his kingdom and to his wife by the brothers. a time, Sugriva was too much engrossed in his enjoyments to think of any duty to the brothers. He was, however brought to his

senses by the firy Lakshmaña and then, according to his direction Hanuman went to Lanka. He met Sita who gave him her headiewel to be delivered to Rāma. Rāvaña ordered Hanumān to be captured. Ravaña's men were defeated but at last Indrajit took him to Rāvaña, bound in Nāga-pāśa or Serpent-noose. He destroyed many fine buildings in Lanka and went back to Rāma to whom he delivered the pleasant news about Sitā. Bibhishaña, the brother of Rāvaña tried to dissuade him from his evil part whereupon Rāvaña was about to kill him. Bibhishaña joined Rama with his In the terrible fight that ensued between Rāma and Rāvaña, the latter hurled Sakti upon Lakshmaña which made him unconscious. At last, Rāvaña was killed and Rāma made Bibhishaña king of Lanka The brothers with Sītā came back to Ajudhya. Rāma became the king and ruled his kingdom well and peacefully for many years. There was, however, the ugly rumour about Śītā in the kingdom on account of her stay in Ravañas city, whereupon Rāma thought it fit to banish Sita to please his subjects. Sita gave birth to two boys. The two princes were very powerful and defeated Rāma and Lakshmaña in a battle It was represented to Rāma that Śitā was a chaste lady and should be taken back. But as fate would have it, Sita could not be joined with Rama. Lastly in both the versions, we find that Rama routed Śitā to face the ordeal of fire. Śitā came out unscathed, her purity vindicated.

It is impossible to note here, all the points in which the Jaina version of the story of the Rāmāyaña differs from Valmiki's. Some of them only may be noticed here. First of all, the episode about Daśaratha and Janaka wandering from countries to countries in cognite may be referred to. It is said that king Rāvaña of Lankā was told by a wise astrologer that his downfall would be brought about by the son of Daśarātha and the daughter of Janaka. Rāvaña was naturally frightened whereupon his brother Bibhīshana cheered him up by promising that he would kill the two kings before they would beget any children. The sage, Nārada, came to learn this and he gave timely warnings to Dasaratha and Janaka.

To be continued.

# Reviews.

Studies in Dravidian Philology No. I-A Grammar of the Oldest Kanarese Inscriptions—by Dr A. N. Narsimhia, M.A., L.T., Ph. D. Published by the University of Mysore.

Price Rs. 2/12/-.

To quote the words of the learned author 'the thesis is an attempt to give a descriptive account of the grammar of the oldest Kanarese inscriptions from the linguistic material available in the inscriptions of the sixth and seventh centuries A.D.'

'It consists of three parts: 'The Grammar consists of short chapters on the history of certain consonants and consonant groups, substantives, adjectives, pronouns numerals, verbs, adverbs and conjunctions. An attempt is made to explain the forms, wherever possible, in the light of those of Tamil, Malayalam, Telugu and Tulu; and developments of some of the old Kanarese forms into the modern Kanarese are noted. The last chapter is devoted to remarks on the word-order."

Part II consists of the text of the inscriptions studied.

Part III gives an alphabetical index of all the words in the inscriptions studied, with etymological notes.

The learned author has brought his deep erudition to bear upon the difficult subject to the great advantage of those who might feel interested in it. The great value of this book, not only in throwing a flood of light on the precious Old Kanarese inscriptions but also dealing with them threadbare philologically, cannot be over-estimated. As already observed all the words have been grammatically discussed, their origin has been traced and the parallel words elsewhere have been indicated. How elaborately the vast subject the great author has dwelt upon may be gauged from the history of one single letter L from the 8th century to the 16th century. The words borrowed from Sanskrit and Prakrit have been shown.

In the second part of the book all the Inscriptions dealt with have been given in Roman in the alphabetical order. These are 66 in number.

The last part not only gives an alphabetical list of all the words occurring in the aforesaid inscriptions but also gives grammatical and other references alongside. In short, the very learned author has spared no pains in making the book exhaustive, useful and fully illustrative of the topic in hand.

# A Report on the Working of the State Museum, Padukkottai for Fasli 1350, (1940-41.)

The report shows that the Museum, flourishing under the patronage of a great state, is a very useful institution and has to its credit manifold activities worthy of such a body. The facts and figures presented by the Cuator for the year under review make a delightful and inspiring reading. The museum could boast of visitors considerably over a lac and a quarter with an increase of nearly three hundred over the figure of the previous year.

A number of prehistoric exhibits, viz. a set of seventeen palaeoliths from the Kortalitor basin in the Chingleput district and five neoliths from the Bellary district were presented by the Superintendent Madras Museum in exchange for an assorted collection of this museum. Eleven small bronze idols, the most interesting being those of Naṭarāja, Śivakāmi a seated Devi and a dancing Ganeśa were discovered in a breach of a certain tank and were acquired. The most important and interesting addition to the bronze gallery is a copper idol of Nṛṣimha of a very artistic workmanship

The collections of South Indian Musical instruments were rearranged and many of them were cleaned and repaired. A few additions were also made to these collections.

Four gold and six silver coins were added to the collection. These were presented by the Superintendent, Madras Museum.

Besides, two inscribed stone slabs were added to the Epigraphy section during the year under report.

Many of the exhibits in the mineral cabinet were identified and some more were added

The botanical and the Zoological section have their own exhibits.

A number of books were added to the museum library in the year under report.

The Museum authorities have to their credit some useful excavations that have brought to light a number of valuable finds of great importance and the conservation of others. The following are chief of them:—

- 1. Excavation of the Aivarkovil at Kedambular.
- 2. Excavation of the Jain temple mound in Sambattur.
- 3. Repairs to the Siva temple at Viralur.
- 4. Protection of the Paintings in Sittannavasal.
- 5 A prehistoric burial site near the Veller Ry. bridge.
- 6. Conservation of monuments and buildings

In short, the report presents an interesting and inspiring reading and gives a lively and lucid account of achievements that may do credit to any institution of the kind. The manifold activities of the museum are not only conducive to its own greatness and utility but also inspiring and exemplary for other such institutions.

For the year 1940. Published by the University Mysore.

## ANNUAL REPORT OF THE MYSORE ARCHAEOLOGICAL DEPARTMENT.

The report under review is an exhaustive, clear and beautiful record of the activities and achievemens of the Archaeological Department of the great and ancient Hindu State of Mysore. The report is divided into seven parts that separately deal with Administration, Conservation, Study of ancient monuments, and cites, Excavation, Numistics, Manuscripts, Inscriptions respectively.

Part I—Dr. M. H. Krishna, M.A., D. Lit (Lond.), Professor, Mysore University, continued to be the Director of Archaeology in addition to his own duties, says the report. The Director General of Archaeology in India paid a visit to the State and inspected several monuments; and with his suggestion some spots were marked for trial exavations. Some excavations were accordingly made and a brief account of the same is given in Part IV of this report. The

activities of this department of the State in all the directions is very laudable indeed.

Part II—The report gives, district by district, the list of the important monuments and buildings that have received the earnest care of the State towards their conservation.

Part III—Here too, as above, has been given, district by district the list of monuments, temples etc. that have received special attention during the year under report for the study of ancient monuments and sites.

Part IV—Deals with important excavation e.g. of the Brahmagiri site in Chitaldrug District and the important finds are enumerated.

Part V—Dealing with numismatics, makes a mention of many sorts of valuable ancient coins, among them the Pallava and Chera coins, all details whereof are given and illustrations on art paper are attached.

Part VI—Speaks of the 22 valuable manuscripts that have been examined.

Part VII—Here are given a number of valuable ancient inscriptions in temples and elsewhere in original as well Roman transliteration. A plate on art paper is attached to show the original inscriptions. These are 75 in number. A translation of these into English makes them intelligible to those who cannot understand the original

So goes the report of the Archaeological department of the State of Mysore which great in all other respects has to its credit activities in this direction that add one more plume to its gorgeous crown of glory. The get up of the Report with its beautiful print, superfine paper, splendid and attractive binding, coupled with quite a large number of plates and illustrations, has an appeal of its own and is indeed a fitting and beautiful embodiment for the very precious contents.

RAJENDRA PRASAD, Arrah.

#### "INDIAN CULTURE"

#### (JOURNAL OF THE INDIAN RESEARCH INSTITUTE)

A high class research quarterly in English on Indology, conducted under the distinguished editorship of Drs. D. R. Bhandirkar, B. M. Barua, B. C. Law, with a strong Advisory Committee, consisting of such eminent orientalists as Sir D. B. Jayatilaka, Dsr. S. N. Das Gupta, Laksman Sarup, Radhakumud Mukerjee, P. K. Acharya, MMs. Kuppuswami Sastri, Gananath Sen, and others, each of whom represents a particular section of Indian Culture.

It deals with all the branches of Indian Culture-Vedas, Philosophy, Buddhism, Jainism, Zoroastrianism, Ancient Indian Politics and Sociology, Indian Positive Sciences, History, Archaeology, Dravidian Culture, etc. Among the contributors are the best orientalists of India and foreign lands including Drs. Sir B. N. Seal, Sir, A B Keith, Drs. Winternitz, Otto Schrader, Otto Stein, R. C. Mazumdar, P. K. Acharya, etc.

Indispensable for every lover of Indology. A most attractive get up and printing. Each issue contains about 200 pages. Price very moderately fixed Rs. 6 or Sh. 10 per annum (including postage).

Among the other publications of the Institute, which aims at wide propagation of Ancient Indian Culture and Wisdom by publication of the best products of Ancient Literature under various Series Vedic Buddhistic, Jain, etc., are:—

- (1) An encyclopaedic edition of the Rigveda with texts, commentaries and translations with elaborate research note in English, Bengali and Hindi.
- (2) Gaya and Buddha Gaya, 2 Vols. Rs. 12.
- (3) Barhut, 3 Vols. Rs. 27.
- (4) Upavana Vinoda (a Sanskrit treatise on Arbori Horticulture), etc., etc., Rs. 2-8.
- (5) Vangiya Mahakosa (each part), As. 8.
- (6) Books of the Buddhistic Series.

For further particulars, please apply to:

The Hony. General Secretary,
The Indian Research Institute
170 Maniktala Street,
Calcutta, (India.)

संस्कृति का अदूत ]धर्म-दूत [ सचित्र मासिक पत्र

सम्पादक:--सुमन वात्सायन

आप जानना चाहेंगे कि संसार में भारतीय संस्कृति का कैसे प्रचार हुआ ? "धर्म-दूत" में आप पढ़ेंगे कि चीन, जापान, स्याम, कोरिया, मंगोलिया, तिन्वत, तुर्किस्तान, इरान, अफगानिस्तान, जावा, सुमात्रा आदि देशों में कब और कितनी भयंकर आपित्तयों का सामना करके हमारे पूर्व जों ने भारतीय संस्कृति, सभ्यता, साहित्य, कला, विज्ञान और धर्म का प्रचार किया। आप भगवान हुद्ध के उन भनुवरों को भूल गये हैं। "धर्म-दूत" द्वारा उनसे परिचित होकर हृद्य उत्साह और साहस से भर जायगा। अपने गौरवपूर्ण अतीत का स्मरण कर उज्ज्वल भविष्य का निर्माण कर सकेंगे।

वार्षिक मूल्य १); एक प्रति का एक आना।

पता:---" धर्म-दूत " कार्यांजय, सारनाथ, (बनारस)

### RULES.

- 1. The 'Jaina Antiquary' is an Anglo half-yearly Journal which is issued in two parts, i.e., in June and December.
- 2 The inland subscription is Rs. 3 (including 'Jain Sidhanta Bhaskara') and foreign subscription is 4s. 8d. per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs. 1-8-0.
- 3. Only the literary and other decent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained on application to the Manager, 'Jaina Antiquary' The Jaina Sidhanta Bhavana, Arrah (India) to whom all remittances should be made.
- 4. Any change of address should also be intimated to him promptly.
- 5. In case of non-receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office at Arrah should be informed at-once.
- 6. The journal deals with topics relating to Jaina history, geography, art, archaeology, iconography, epigraphy, numismatics, religion, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc., from the earliest times to the modern period.
- 7. Contributors are requested to send articles, notes, etc., type-written, and addressed to K. P. Jain, Esq., M. R. A. S., Editor, 'Jaina Antiquary' Aliganj, Dist. Etah (India).
- 8. The Editors reserve to themselves the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles, notes, etc.
- 9. The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid.
- 10. Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India).
- 11. The following are the editors of the journal, who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of Jainology:—

Prof. HIRALAL JAIN, M.A., L.L.B.
Prof. A. N. UPADHYE, M.A., D.Litt.
B. KAMATA PRASAD JAIN, M.R.A.S.
Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSANA.

### जैन-सिद्धान्त-भवन के प्रकाशित ग्रन्थ

| (8)         | मुनिसुवतकान्य [चरि<br>सं० पं० के० भुजव   |                   |                    |                   |       | <b>२</b> ) |
|-------------|------------------------------------------|-------------------|--------------------|-------------------|-------|------------|
| <b>(</b> २) | क्षानप्रदेशिका तथा स<br>रामन्यास पागडेय, |                   |                    | हेत—सं० प्रो०<br> |       | ٤)         |
| (3)         | प्रतिमा-लेख-संप्रह—                      | हं वा कामत        | ता प्रसाद जैन,     | एम० आर० प         | ः पस॰ | 11)        |
| (8)         | प्रशस्ति-संग्रह (प्रथम                   | भाग)—सं० पं       | ० के० भुजबंली      | शास्त्री, विद्यार | मूबगा | शा)        |
| (4)         | वैद्यसार—सं० पं० स                       | त्यन्धर, आयु      | र्वेदाचार्य, काव्य | <b>प्</b> तोर्थ   |       | III)       |
| (\$)        | तिलोयपग्णत्तो [प्रथम                     | भाग]—सं०          | डा० ए० एन०         | उपाध्ये, पम       | що    | III)       |
| (७)         | Jaina Literature<br>M. A., I. E. S.,     |                   | by Prof.           | A. Chakra         |       | e Rs. 2    |
| (८)         | भवन के संस्कृत, प्राह                    | हत, हिन्दी प्रन्थ | यों की सूची        |                   | •••   | (۶         |
| (3)         | भवन को अंब्रे जी पुस                     | तकों की सूबी      |                    |                   | •••   | 111)       |
| (60)        | जैन-सिद्धान्त-भास्कर                     | १म भाग            | ·                  | •••               | [     | अप्राप्य ] |
| (88)        | "                                        | २य भाग            |                    | 1.65              | •••   | 8)         |
| (१२)        | "                                        | ३य भाग            |                    |                   |       | 8)         |
| (१३)        | "                                        | 8र्थं भाग         |                    |                   | **    | 8)         |
| (88)        | "                                        | पम भाग            | •••                | •••               |       | 8)         |
| (१4)        | "                                        | ६म भाग            |                    |                   | • •   | 8)         |
| (१६)        | "                                        | ण्म भाग           |                    | ···               |       | 3)         |
| (0,0)       | v                                        | ८म माग            |                    | •••               |       | 3)         |

प्राप्ति-स्थान —

## जैन-सिद्धान्त-भवन, श्रारा (बिहार)

PRINTED BY D. K. JAIN, SHREE SARASWATI PRINTING WORKS, LTD.

ARRAH,