# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग १४

किरग २

# THE JAINA ANTIQUARY

Vol. XIII

No. II

Edited by
Prof. Hiralal Jain, M. A, LL. B.
Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt.
B. Kamata Prasad Jain, M.R.A.S., D.L.
Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.
Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Sahityaratna.

Published at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAIN SIDDHANTA BHAVANA)
ARRAH, BIHAR, INDIA.

Inland Rs. 3.

Foreign 4s. 8d JANUARY, 1948.

Single Copy Rs. 1/8.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धीं षाण्मासिक पत्र

भाग १४

पौष

किरगा २

श्रोफेसर हीरालाल जैन, एम. ए., एल-एल. बी., डी. फिल. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता प्रमाद जैन, एम. श्रार. ए. एस., डी. एल. पं ० के ० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषणा. पं ० नेमिचनद्र जैन शास्त्री, साहित्यरतन.

जैन-सिद्धान्त-भवन आरा-द्वारा प्रकाशित

भारत में ३)

विदेश में ३।) एक प्रति का १॥)

### विषय सूची।

| •  | <b>ग्वातियर में जैन</b> पुरातत्त्व—श्रीयुत पं० परमानन्द शास्त्रो          | •   |
|----|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| ₹  | विक्व इतिहास श्रौर भूगोल के लिये जैन साहित्य की महत्ता—                   |     |
|    | श्रीयुत वा० कामताप्रसाद जैन डी० एल०, एम० श्रार० ए० एस०,                   | 9   |
| 3  | नीतिवाक्यामृत चौर उसके कर्त्ता—श्रीयुत पं० गोविन्दराय जैन शास्त्रो        | १४  |
| 8  | हुंबुज का प्रन्थभग्डार—श्रीयुत पं० के० भुजवलो शास्त्री                    | २७  |
| 4  | तारणस्वामी श्रोर उनके उपदेश—श्रायुत ज्ञानचन्द्र जैन बी० ए०, एल० एल०,बी०   | 33  |
| Ę  | भावदेवसूरि एवं लाहौर के सुलतान सम्बन्धी विशेष ज्ञातन्य—                   |     |
|    | श्रीयुत बा० द्यगरचन्द नाहरा                                               | રૂહ |
| 9  | धर्मकथा—विकासात्मक परिभाषा—श्रायुत बा० रोमसिंह तोमर एम० ए०                | ४५  |
| 6  | <b>चायसद्भाव—श्रोयुत</b> ृपं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री                     | 40  |
| ٩  | जयपुर के मन्दिरों के कतिपय प्रतिमालेख-                                    | ५६  |
| १० | साहित्य समीचा—                                                            | ई २ |
| •  | (१) महाबन्ध (महोधवल सिद्धान्तशास्त्र ) भाषानुवाद सहित                     |     |
|    | —श्रीमती ब्र० पं॰ चन्दाबाई जैन, विदुषोरव                                  | ६२  |
|    | (२) दो हजार वर्ष पुरानी कहानियां - श्री० पं० हरिनन्दन त्रि० व्याकरणाचार्य | ६२  |
|    | (३) हिन्दी जैन सा० का संचिप्त जैन इतिहास— पं नेमिचन्द्र जैन शास्त्री      | ६३  |
|    | (४) श्रात्म-समर्पेण—पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्रो                           | ६३  |
|    | (५) आधुनिक जैन कवि—श्रो० चन्द्रसेन जैन बी० ए०                             | ६४  |
|    | (६) मुक्तिदृत्— " "                                                       | ६४  |
|    | (७) पथ-चिह्न-भी रामचालक प्रसाद साहित्यरत्न                                | ξģ  |



### जैनपुरातत्त्व और इतिहास-विषयक षाण्मासिक पत्र

भाग १४

जनवरी १६४८। पौष, बीर नि० सं० २४७३

किरग र

## म्बालियर में जैन पुरातल्ड

[ बे० श्रीयुत् पं० परमानन्द शास्त्री ]

भारतीय इतिहास में ग्वालियर का स्थान महत्वपूर्ण है, वहाँ प्राचीन अवशेषों की कमी नहीं है. उसके प्रसिद्ध सूत्रों और किलों में इतिहास की महत्वपूर्ण सामग्री उपलब्ध होती है। ग्वालियर का यह किला पहाड़ की एक चट्टान पर स्थिन है। कहा जाता है कि इसे सरजसेन नाम के राजा ने बनवाया था, वहाँ ग्वालिय नाम का एक साधु रहता था जिसने राजा सूरजसेन के कुष्ठ रोग को दूर किया था। अतः उसकी स्मृति में ही ग्वालियर नाम प्रसिद्धि को प्राप्त हुन्त्रा है। पर इसमें कोई सन्देह नहीं है कि ग्वालियर के इस किले का ग्रस्तित्व विक्रम की छठी राताब्दी मैं था; क्योंकि ग्वालियर की पहाडी पर स्थित 'मात्र-चेता' द्वारा निर्मापित सूर्यमन्दिर के शिलालेख में उक्त दुर्ग का उल्लेख पाया जाता है। दसरे किले में स्थित चतुर्भुज मन्दिर के वि० सं० १३२-३३ के दो शिलावाक्यों में भी उक्त दर्ग का समुख्लेख है। हाँ, शिलालेखों से इस बात का पता जरूर चलता है कि उत्तर भारत के प्रतिहार राजा मिहिरभोज ने जीत कर इसे ऋपने राज्य कन्नौज में शामिल कर लिया था स्त्रीर उसे विक्रम की ११ वीं शताब्दी के पारंभ में कच्छप या कछवाडा वंश के बज्जदामन नाम के राजा ने कन्नौज के प्रतिहारवंशी राजा से ग्वालियर को जीत कर अपना ऋषिकार कर लिया था। इस वंश ने ग्वालियर पर लगभग दो सौ वर्ष तक अपना शासन किया है; किन्तु बाद में पुनः प्रतिहारवंश की द्वितीय शाखा के राजाश्रों का उस पर श्रिधिकार हो गया था; परन्तु वि० सं० १२४६ में दिल्ली के शासक श्रल्तमैंस ने म्वालियर पर घेरा डालकर दुर्ग का विनाश किया, उस समय राजपूर्तों की शक्ति कुछ चीए हो चुकी थी, घोर संज्ञाम हुन्जा ऋौर राजपूतों ने ऋपने शौर्य का पूरा परिचय दिजा; परन्तु मुद्दी मर राजपूत उस विशाल सेना से कब तक ले।हा लेते, त्राखिर राजपूतों ने त्रपनी त्रान की रचा के हित युद्ध में मर जाना ही श्रेष्ठ समभा, त्रौर राजपूतिनयों ने 'जौहर' द्वारा त्रपने सतीत्व का परिचय दिया—वे श्रमिन की विशाल ज्वाला में जल कर भस्म हो गई —श्रौर राजपूत श्रपनी वीरता का परिचय देते हुए वीरगित को प्राप्त हुए श्रौर किले पर श्रल्तमस का श्रिकार हो गया।

सन् १३१८ (वि० सं० १४५५) में तैम्रलंग ने भारत पर श्राक्रमण किया, तब श्रव-सर पाकर तोमरवंशी वीरसिंह नाम के एक सरदार ने ग्वालियर पर श्रिष्ठकार कर लिया श्रीर वह उक्त वंश के श्राधीन सन् १५३६ (वि० सं० १५१३) तक रहा । इसके बाद उक्त दुर्ग पर इब्राहीमलोदी का श्रिष्ठकार हो गया, मुसलमानों ने श्रपने शासन काल में उक्त किले को कैदलाना ही बनाकर रक्ला । पश्चात् दुर्ग पर मुगलों का श्रिष्ठकार हो गया, श्रीर श्रनन्तर जब बाबर उस दुर्ग को देखने के लिये गया, तब उसने उरवाही द्वार के दोनों श्रोर चट्टानों पर उत्कीर्ग हुई नम्न जैन मूर्तियों के विनाश करने की श्राज्ञा दे दी थी—उसका यह कार्य कितना नृशंस एवं घृणापूर्ण था, इसे बतलाने की श्रावश्यकता नहीं।

सन् १८११ में दुर्ग पर मराठों का श्रिधकार हो गया, श्रीर तब से वहाँ पर उन्हों का शासन चल रहा है। यह किला कला की दृष्टि से बहुत ही महत्वपूर्ण है। किले में कई जगह जैन मूर्तियाँ खुदी हुई हैं। इस किले में से शहर के लिये एक सड़क जाती है, इस सड़क के किनारे दोनों श्रोर विशाल चट्टानों पर उत्कीर्ण हुई कुछ जैन मूर्तियाँ श्रांकित हैं, ये सब मूर्तियाँ पाषाणों की कर्कश चट्टानों को खोद कर बनाई गई हैं। इन मूर्तियों में भगवान श्रादिनाथ की मूर्ति सब से विशाल है, उसके पैरों की लम्बाई नौ फीट है श्रीर इस तरह यह पैरों से पाँच-छह गुणी ऊँची है। मूर्ति की कुल ऊँचाई ५७ फीट से कम नहीं है। मुनि शीलविजय श्रीर सौभाग्यविजय ने श्रापनी तीर्थमाला में इस मूर्ति का प्रमाण बावन गज बतलाया है', जो किसी तरह भी संभव नहीं है, श्रीर बाबर ने श्रापने श्राहम-चिरत में इस मूर्ति को करीव ४० फीट ऊँची लिखा है', जो ठीक नहीं है, साथही, उसमें उन मूर्तियों के खंडित कराने का श्रादेश भी निहित है। यद्यपि श्रिधकांश मूर्तियाँ खंडित करा दी गई हैं, फिर भी उनमें की श्रिधकांश मूर्तियाँ श्रखण्डत मौजूद हैं। किले से निकलते ही उरवाही द्वार की भगवान श्रादिनाथ की उस विशाल मूर्ति का दर्शन कर के

९ 'बावन गज प्रतिमा दीसती, गढ़ गुवालेरि सदा सोभती''॥३॥ शीलविजय तीर्थमाला, ए० १३९ ।

ध्याद स्वाचीर बावन गज प्रतिमा बंदू ऋषम रंगरोखी जी ॥" १४-२॥

<sup>—</sup>सौभाग्यविजय तीर्थमाला ए० ६८।

देखें—बाबर का आत्म चिरत | इसमें उक्त मूर्ति का प्रमाय ४० फीट विक्ता है जो किसी गवाती
का परियाम जान पहता है।

दर्ज़क का चित्त इतना श्राकृष्ट हो जाता है कि वह कुत्र समय के लिये सब कुत्र भूल जाता है और उस मूर्ति की श्रोर एकटक निर्निमेष देखते हुए भी तिवयत नहीं हटती । सचमुच में यह मूर्ति बहुत ही सुन्दर, कलात्मक ऋौर शान्ति का पुंज है। इसके दर्शन से ही परम शान्ति का स्रोत बहने लगता है। यद्यपि भारत में जैनियों की इस प्रकार की श्रीर भी कई. प्राचीन मूर्तियाँ विद्यमान हैं। उदाहरण के लिये श्रवणबेल्गोला की बाहुबली स्वामी की उस विशाल मूर्ति को ही ले लीजिये, वह कितनी त्राकर्षक, सुन्दर त्रौर मनमोहक है, इसे बतलाने की त्र्यावश्यकता नहीं। एक बार टाटा कम्पनी का पसिद्ध व्यापारी टाटा त्र्यपने कई स्रांग्रेज मित्रों के साथ दिल्ला की उस मूर्ति को देखने के लिये गया, ज्योंही वह मूर्ति के समीप पहुंचा और उसे देखने लगा, तो मूर्ति को देखते ही समाधिस्थ हो गया, श्रीर वह समाधि में इतना तल्लीन हो गया कि मानों वह पाषाण के रूप में स्थित है, तब उसके साथी ऋंग्रेज मित्रों ने उसे निश्चेष्ट खड़ा हुआ देख कर कहा कि मिस्टर टाटा तुम्हें क्या हो गया है जो हमलोगों से बात भी नहीं करते, चला श्रव वापिस चलें; परन्तु टाटा ब्यापारी उस समय समाधि में लीन था, मित्रों की बात का कौन जवाब देता, जब उसकी समाधि नहीं खुली तब उन्हें चिन्ता होने लगी; किन्तु त्राध घंटा व्यतीत होते ही समाधि खुल गई श्रीर उसने यह भावना व्यक्त की कि मुक्ते किसी चीज की श्रावश्यकता नहीं है; किन्तु मरते समय इम मूर्ति का दर्शन हो । इससे पाठक जैन मूर्तियों की उपयोगिना का ऋंदाज लगा सकते हैं। ये मूर्तियाँ वैराग्योत्पादक श्रीर शान्ति की श्रयदूत हैं। इनकी पूजा वंदना करने से जीव परम शांति का अनुभव करने लगता है। इस प्रकार की कलात्वक मूर्ति यों का निर्माण करने वाले शिल्पियों की ऋटूट साधना, ऋतुलित धैर्य और कला की चतुराई की जितनी प्रशंसा की जाय थोड़ी है। इसी प्रकार की मूर्तियाँ भगव न ने मिनाथ त्रीर भगवान महावीर की हैं।

इन सब मूर्तियों का निर्माण ग्वालियर के तोमरबंशी राजा डूंगरिसंह श्रीर उनके पुत्र कीर्तिसिंह या करणिसंह के राज्यकाल में हुश्रा है, ये तोमर वंश के प्रसिद्ध शासक थे, इनकी जैनधर्म पर बड़ी श्रास्था थी, श्रीर तत्कालीन म० गुणाकीर्ति श्रादि के प्रभाव से प्रभावित थे। इनके राज्य में वहाँ जैनधर्म ने खूब समृद्धि पाई। राजा डूंगरिसंह श्रीर कीर्तिसिंह का राज्यकाल वि० सं० १४८१ से वि० सं० १५६६ तक सुनिश्चित है। जैन मूर्तियों की खुदाई का कार्य राजा डूंगरिसंह ने शुरू किया था, वह उसे श्रपने जीवनकाल में पूरा नहीं कर सका, तब उसे उसके पुत्र कीर्तिसिंह ने पूरा कराया था। जैन-मूर्तियों की खुदाई का यह कार्य ३३ वर्ष पर्यन्त चला है, इतने लम्बे श्रस्तें में सैकड़ों मूर्तियाँ उत्कीर्ण हुई हैं श्रीर उनपर सहस्रों रुपये व्यय किये गये हैं। यद्यपि ग्वालियर में जैनाचार्यों, मुनियों, भट्टारकों श्रीर विद्वानों का सतत समागम रहा है उनकी निस्पृहता एवं निरीहता, त्याग श्रीर तपश्चर्या तथा श्रिहिंसा श्रीर सत्य की निष्ठा का महत्व वहाँ की

जनता में व्याप्त था श्रीर उससे जैन संस्कृति के प्रचार में बड़ी मदद मिली है। वहाँ के पुरातत्त्व की विपुत्त सामग्री को देखते हुए यह निःसंकोच कहा जा सकता है कि खालियर में जैन शासन का प्रचार एवं प्रसार प्राचीन समय से रहा है। इसकी पुष्टि दूबकुर बाले. वि० सं० ११४५ के उस शिलावाक्य से होती है जो बहुत ही महत्वपूर्ण है, श्रीर उससे वि० की १२ वीं सदी में जैनाचार्यों के विहार श्रीर धर्मोपदेश श्रादि का कितना ही परिचय मिल जाता है।

शिलालेख में महत्व की बात तो यह है कि ग्वालियर में कच्छप वंश के शासकों के समय में भी वहाँ जैन मंदिर मौजूद थे श्रौर नूतन मन्दिरों का भी निर्माण हुन्ना था, साथ ही शिलालेख में उल्लिखित लाडवागड गणके देवसेन, कुलभूषण, दुर्लभसेन, श्रंबरसेन श्रौर शांतिषेण इन पाँच दिगम्बर जैनाचार्यों का समुल्लेख पाया जाता है जो उक्त प्रशस्ति के लेखक एवं शांतिषेण के शिष्य विजयकीर्ति से पूर्ववर्ती हैं। यदि इन पाँचों का समय १२५ वर्ष भी मान लिया जाय, जो श्रिधिक नहीं है तो उसे ११४५ में से घटाने पर देवसेन का समय १०२० के करीब श्रायगा। ये देवसेन श्रपने समय के प्रसिद्ध विद्वान थे।

ग्वालियर में भट्टारकों की पाचीन गद्दी रही है, श्रौर उसमें देवसेन, विमलसेन, भावसेन, सहस्रकीर्ति, गुणकीर्ति, यशःकीर्ति, मलयकीर्ति श्रौर गुणभद्रादि नाम के श्रमेक भट्टारक हुए हैं। इनमें से भ० यशःकीर्ति श्रौर गुणभद्र ने विविध ग्रंथों की रचना भी की है। श्रौर इनके समय में किव रहधू ने भी विविध ग्रंथों का निर्माण किया है। इससे स्पष्ट मालूम होता है कि विकम की १५ वी १६ वी शताब्दी में ग्वालियर में जैन शासन का बड़ा प्रचार था, वहाँ के श्रावक जनों में धार्मिक प्रेम श्रौर परोपकार की वृत्ति पाई जाती थी।

ग्वालियर स्टेट के वर्तमान त्तेत्र में भेलसा, (विदिशा) उदयगिरि, पद्मावती (पवाया) कुंतलपुर' (कोतवाल), मंदसौर' (दशपुर), श्रवन्ति (उज्जैन), चंदेरी श्रोर नरवर श्रादि नगरों में बौद्ध श्रोर हिन्दुश्रों के पाचीन पुरातत्त्व श्रवशेषों के साथ जैनियों के पुरातत्त्व के श्रवशेष भी उपलब्ध होते हैं यद्यपि जैनियों के पुरातत्त्व के सम्बन्ध में कोई विशेष श्रव्वेषगा नहीं किया गया श्रोर न जैनम्र्तियों के सम्बन्ध में विशेष जानकारी ही प्राप्त की गई, जिसके किये जाने की खास जरूरत है। फिर भी, गुप्तकालीन दो दिगम्बर मूर्तियां उपलब्ध हुई हैं

१ पश्चावती (पवाया) श्रीर कुंतलपुर (कोतवाल) ये दोनों नगर नाग राजाओं की राजधानी रहे हैं । पश्चावती नगरी से ही पश्चावती पुरवालों का निकास हुआ है। इस नगरी की महत्ता का उक्लेख खजराहे के वि० सं० १०१२ के शिलाखेल में किया गया है।

२ यह दशपुर (मंदसौर) वही प्राचीन नगर है जहाँ पर विक्रम की दूसरी, तीसरी शताब्दी के प्रसिद्ध दिगम्बराचार्य समन्तमद्ध ने बाद भेरी वजाई थी। जैसा कि—'दशपुरनगरे भेरी मया ताहिता' वाक्य से प्रकट है। इससे यह स्पष्ट है कि दशपुर नगर में जिसे वर्तमान में मंदसौर कहते हैं जैन विद्वानों का प्रमुख रहा है, वहरूँ आज भी जैनमन्दिर व शाखमंदार पाया जाता है।

जिनमें एक मूर्ति वेसनगर से प्राप्त हुई थी, जो इस समय ग्वालियर किले के गूजरी महल के संप्रहालय में विद्यमान है। यह मूर्ति लगभग ७ फीट की ऊँचाई को लिये हुए है जो बड़ी ही सुन्दर तथा चित्ताकर्षक है । श्रीर दूसरी उदयगिरि गुफा की है, जो श्रव संडित रूप में है—केवल फग्गमात्र श्रवशिष्ट रह गया है । यह जैनियों के तेई सर्वे तीर्थ कर भगवान् पार्श्वनाथ की भव्य मूर्ति थी।

जैन मूर्तियाँ ग्वालियर किले के श्रातिरिक्त नरवर श्रीर चंदेरी के किले में भी पाई जाती हैं, जिसमें नरवर के किले में वे नष्ट कर दी गई हैं। चंदेरी के किले में जो मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं वे विक्रम की १२ वीं १३ वीं शताब्दी की हैं। यदि जैन समाज ग्वालियर स्टेट में जैन पुरातत्त्व के श्रन्वेषणा का कार्य प्रारंभ करे, जो भारी श्र्यंव्यय को लिये हुए हैं, तब तो वहाँ उसे श्रन्य स्थानों की श्रपेत्ता मूल्यवान जैन पुरातत्त्व के मिलने की संभावना है। यदि समग्र ग्वालियर के मूर्तिलेखों का ही संग्रह किया जाय तो उससे भी श्रनेक ऐतिहासिक गुत्थियों को सुलभाया जा सकता है। क्या जैन समाज इधर ध्यान देगा।

### कतिपय जैन मन्दिर व मूर्ति निर्मापकों के सम्रन्लेख

- (१) वर्तमान दूबकुंड (चडोम) के उक्त शिलालेख में, जिसका ऊपर उल्लेख किया गया है; मुनि विजयकी ति के उपदेश से जैसवाल वंशी श्रावक दाहड, कूकेक, सूर्पट, देवघर श्रीर महीचन्द्र श्रादि चतुर श्रावकों ने वि० सं ११४५ में विशाल जैन मन्दिर का निर्माण कराया था श्रीर जिसके पूजन, संरक्षण एवं जीर्णोद्धार श्रादि कार्यों के लिये कच्छपवंशी राजा विक्रमसिंह ने महाचक श्राम में कुछ जमीन श्रादि भी प्रदान की थी ।
- (२) जैसवालवंशी कुशराज ने, जो तोमरवंशी राजा वीरमदेव के महामात्य थे भगवान् चन्द्रप्रम का एक चैत्यालय बनवाया था। श्रीर पद्मनाम नाम के कायस्थ विद्वान से 'यशो- घर चरित्र या दयासुन्दर' नाम का काव्य भी बनवाया था, जिसे पद्मनाभ ने महामुनि गुगा-कीर्ति के उपदेश से पूर्व सूत्रानुसार रचा था'।

३ देखो, विक्रमस्मृति ग्रंथ ए० ७०४।

४ देखो, प्लीट गुप्त श्रमिकोल ए० २५**८** ।

<sup>1</sup> See Epigraphica India Val 11. P. 237.

शाता श्रीकुशराज एवं सकत्त्वसावालच्हामितः, श्रीमत्त्रीमस्वीरमस्य विदितो विश्वासपात्रं महान्। मंत्री मंत्रविचल्याः चयमयः त्रीयारि पत्तः त्रयात्, त्रोपयामीलयरचयालयमित जैनेन्द्रपुत्तारतः॥ स्वर्गस्पिद्धं समृद्धिकोऽतिविमत्तरचैत्यालयः कारितो, स्रोकानां हृद्यंगमो बहुधनैरचन्द्रप्रसस्य प्रमोः।

- (३) त्रप्रवाल कुलावतंरा, संसार शरीर भोगों से उदासीन, धर्मध्यान से संतृप्त, शास्त्रों के ऋषे रूपी रत्नसमूह से भूषित तथा एकादश प्रतिमाश्लों के संपालक खेल्हा नाम के ब्रह्म-चारी श्रावक ने चन्द्रपम भगवान की विशाल मूर्ति का निर्माण ग्वालियर में करवाया था।
- (४) साहू खेमसिंह के पुत्र कमलसिंह ने, दुर्गति की नाशक, मिथ्याह्व रूपी गिरीन्द्र को बिनष्ट करने के लिये वज्र के समान, श्रौर रोग, शोक श्रादि दुःखों की नाशक भगवान् श्रादिनाथ की ग्यारह हाथ ऊँची एक विशाल मूर्ति का निर्माण कराया था श्रौर उसकी प्रतिष्ठा भी करवाई थी<sup>3</sup>।
- (५) वि० सं० १५२१ में साहू पद्मसिंह ने महाकवि पुष्पदन्त का श्रादिपुराण लिख-वाया था, उसमें प्रंथ लिखाकर दान देनेवाले की दातुपशस्ति में पद्मसिंह के परिवार का परिचय कराते हुए लिखा है कि —पद्मसिंह ने एक लाख ग्रंथ लिखवाये थे श्रीर चौबीस जिनालय (जिनमंदिर) भी बनवाए थे, जैसा कि उक्त प्रशस्ति की निम्न पंक्तियों से पकट है:—

ये नैतत्समकालमेव रुचिरं भन्यं च काइयं तथा, साधु श्रीकुशराजकेन सुधिया कीर्तिश्चिरस्थापकम् ॥ × × × ×

× × × × उपदेशे न प्रंथोऽयं गुणकीर्तिमहामुने:।
कायस्थपद्मनाभेन रचितः पूर्वसूत्रतः॥

- यशोधरचरित्रप्रशस्ति ।

तातिम्म स्विध बंभवय-भार-भारेण, सिरिश्रयखालंक वंसिम्म सारेण। संसार-तणु-भोय-णिविषण चित्तेण, वर धम्मकाणामयेणेवतित्तेण। खेल्हाहिहायोण णिमऊण गुरुतेण, जसकित्ति विणयत्तु मंडिय गुणोहेण। भो ममदाण दाविगउल्हवण वण दाण, संसार-जलरासि-उत्तार-वर जाण॥ तुम्हं पसाएण भव-दुह कयंतस्स, सिसप्हिजिणेंदस्स पंडिमा विसुद्धस्स। काराविषा महं जि गोवाहले तुंग, उहुचावि णामेण तिस्थम्मि सुद्दसंग।

—समाइजिनचरिउ प्रशस्ति।

२ को देवाहि देव तिथंकर, भाइयाह तिश्वेस सुहंकर ।
तहु पिडमा दुमाइ यिएय्यासिया, जामिन्छत्त गिरिंद सरासिया ।
को पुर्य भन्वह सुह गइ सासिया, जामिह रोय-सोय-दुह म्यासिया ।
सा एयारह कर अविहंगि, काराविय श्विष्क्वम भाइ तुंगी ।
अगियाय अग्रपिडम को लक्खह, सुरगुस्ताह गया या जह अक्खह ।
करि विपयट्ठ तिलाउ पुर्या दिख्याउ, चिरु भवि पविहिउ कलिमलु छिएय्येड ।
चडविह संघहं विषय प्रयासिड, वज्जु सयलु जासिडु सुहासिड ।

---सम्मतगुणनिधान प्रशस्ति।

३ देखें, जैन साहित्य संशोधक स्वयह २ ग्रंक १ ए० ८०

"एयाहि मिन्सि सिरि पोमिसिंह, जिण सासण गांदण वण सुसिंहु। विज्जुल चंचल लच्छी सहाउ, त्रालोइवि हुउ जिण्धम्म भाव।। जिण्यांथ लिहाविउ लक्ख एक्कु, सावण लक्खाहाराति रिक्कु। मुणि भोयणु भुंजाविय सहासु, चउबीस जिणालउ किउ सुभासु॥

ये पद्मसिंह ग्वालियर के निवासी थे, त्र्यौर देव-शास्त्र-गुरु के भक्त थे त्र्यौर विपुल धनादि से सम्पन्न थे। इस समुल्लेख पर से स्पष्ट है कि १६ वीं शनाब्दि में भी वहाँ जैनधर्म का विशेष प्रचार था।

(६) भ० गुगाभद्र ने संघवइ (संघपित) उद्धरण के जिनालय में ठहर कर लिध्य-विधान कथा की रचना साहु सारंगदेव के पुत्र देवदास की प्रेरगा से की थी । जिससे स्पष्ट है कि संघपित उद्धरण ने जिनमंदिर भी बनवाया था।

#### ग्रन्थ रचना के कतिपय उन्लेख

विक्रम की १५ वीं श्रीर १७ वीं शताब्दी में भ० यशः कीर्ति, किव रइधू, भ० मुर्गा-भद्र, किव तेजपाल, किव पद्मनाभ कायस्थ, किव परिमल श्रीर किव ब्रह्मगुलाल ने, जो म्वालियर के भद्दारक जगभूषण के शिष्य थे, त्रेपनिक्रया, श्रीर कृपण जगावन श्रादि कितने ही ग्रंथों की रचना सं० १६६५ श्रीर १६७१ के मध्य में की है।

- (१) विक्रम की १५ वीं शताब्दी के उपान्त्य समय में भ० यशःकीर्त ने वि० सं० १४६७ वे में पागडव पुरागा और सं० १५०० में हरिवंश पुरागा की रचना की है। तथा जिनरात्रि कथा और रविव्रत कथा भी इन्हीं की बनाई हुई है। और चन्द्रभ चरित भी इनका बनाया हुन्ना कहा जाता है। स्वयंभूदेव के हरिवंशपुरागा की जीर्ग-शीर्ग प्रति प्राप्त हुई थी जिसका समुद्धार भी इन्होंने किया था। यह भ० गुगाकीर्त के लघुम्नाता और शिष्य थेरे।
- (२) किव रइधू ने, जो हिरसिंह संघवी के पुत्र थे। इनकी जाति पद्मावतीपुरवाल थी। इन्होंने भ० यशःकीर्ति के प्रसाद से अनेक अंथों की रचना वि० सं० १४२२ से लेकर सं० १५२१ से पूर्व की है। इनकी अभी तक २३ कृतियों का पता चला है जिनमें १० रचनाश्रों को मैने देखा है; देा रचनाएँ और भी उपलब्ध हैं पर वे अभी तक मेरे देखने में नहीं आईं। शेष तीन कृतियाँ अभी अप्राप्य हैं, जिनके अन्वेषण होने की जरूरत है। रइधू और उनकी कृतियों का परिचय 'वर्णी अभिनन्दन' अंथ में प्रकाशित मेरे लेकि देखना चाहिये।

<sup>🎙</sup> देखें, जिब्ध विधानकथा प्रशस्ति ।

२ भ० यशःक्रीतिं ग्रीर उनकी रचनाभ्रों के परिचय के लिये देखें, जैन-सिद्धांत-भारकर भाग १९ कि० २ में प्रकाशित 'भट्टारक यशःक्रीतिं' नाम का मेरा लेख।

- (३) भ० गुणभद्र ने, जो भ० मलयकीर्ति के शिष्य थे, इन्होंने श्रपभ्रंश भाषा में बोटी बोटी १५ कथात्रों की सृष्टि की है। इनका समय वि० की १६ वीं शताब्दी है।
- (४) कवि तेजपाल ने, संभवनाथ चरित की रचना भी श्रपभंश भाषा में की है श्रीर शंथपशस्ति में भ० गुणकीति, यशःकीति, मलयकीति श्रीर गुणभद्र का उल्लेख किया है। अक्षगुलाल का उल्लेख ऊपर किया जा चुका है।
- (५) कवि परिमल ने सं० १६५१ में, जो ग्वालियर के निवासी थे, त्रागरे में त्राकर श्रीपाल चरित की रचना की है। इसके सिवाय त्रीर भी कितने प्रंथों का वहाँ निर्माण हुआ है, जिनके सम्बन्ध में मेरा अन्वेषणकार्य चालू है, प्राप्त होने पर उनका परिचय भी कराने का प्रयत्न किया जावेगा।

इसके श्रातिरिक्त गंथों की श्रानेक प्रतिलिपियाँ वहाँ की गई हैं जिनमें पद्मसिंह के द्वारा एक लक्ष प्रन्थ लिखवाने का उल्लेख किया जा चुका है। उसके सिवाय श्रीर भी बहुत-से प्रन्थ समय समय पर लिखवाये गये हैं। वि०१४६६ में भ० यशःकीर्त ने हुंगरिसेंह के राज्य काल में किब श्रीधर का सुकमालचरित श्रीर विबुध श्रीधर के संस्कृत भविष्यदत्त चरित की प्रितिलिपि श्रपने ज्ञान।वरणीय कर्म के स्त्यार्थ करवाई थी। सं०१५२१ में ज्ञानार्ण्य श्रीर महाकवि पुष्पदन्त के श्रादिपुराण की प्रतिलिपि भी कराई गई है। इनके श्रातिरिक्त श्रीर भी श्रनेक पंथों की प्रतिलिपियाँ की गई हैं। खालियर के स्वयं भद्वारकीय शास्त्रभंद्वार में सहस्रों प्रन्थ हैं जिनकी प्रतिलिपियाँ भी प्रायः वहाँ हुई हैं।

श्वेताम्बर सम्प्रदाय के स्कृहित्य में भी श्रानेक उल्लेख प्रन्थ रचना, मंदिर श्रीर मृति-निर्माण के होंगे, जिनका मुक्ते परिचय नहीं है।

इस तरह म्वालियर में जैन पुरातत्त्व का यह संद्यिप्त परिचय दिया गया है। यदि वहाँ के दिगम्बर, श्वेताम्बर सभी जैन पुरातत्त्व का संकलन किया जाय, जिसके किये जाने की महती त्रावश्यकता है तो उससे वहाँ विपुल ऐतिहासिक महत्वपूर्ण सामग्री के मिलने की संभावना है।

### विद्व इतिहास और मूगोल के लिये जैन-साहित्य की महत्ता

(8)

[ ले॰—श्रीयुत बा॰ कामता प्रसाद जैन, D. L., M. R. A. S. ]

गताङ्क में विद्याधर-वंश की ऐतिहासिकता पर प्रकाश डाला गया है; जिससे स्पष्ट है कि इस वंश के त्रादि पुरुष भारतवर्ष के ही मूल निवासी थे, यद्यपि वे राजशासन सम्बन्ध में वैताट्य पर्वत पर जा रहे थे। कालान्तर में उनके त्रानेक वंश चारों त्रोर फैलगये थे। उनमें ही रात्तस त्रीर वानरवंशी विद्याधर नरेश हुए थे; किन्तु गलती से दूसरे लोग इन विशिष्ट मानवों को सालान् रात्तस त्रीर बन्दर समम्कते हैं। त्रातः रात्तसवंश त्रीर उसके निवास-स्थान के विषय में लिखना उपयुक्त है, जिससे जैन साहित्य का महत्व स्पष्ट होगा।

### राचस-आदि विद्याधर वंश और उनकी भौगोलिक स्थिति

श्री रविषेगाचार्य कृत 'पद्मपुरागा' में रात्तम श्रीर बानरवंशों का वर्णन मिलता है। रावण श्रौर हनुमान इन्हीं राजवंशों के नर-रत्न थे। 'पद्मपुराण' से स्पष्ट है कि दूसरे तीर्थंकर श्रजितनाथ के समय में विजयार्द्ध की दित्तिए। श्रेणी के चकवाल नगर के राजा पूर्णधन को विहायोतिलक नगर के राजा सङ्खनयन ने सम्राट्सगर की सहायता से हरा दिया था। पूर्णधन का पुत्र मेघवाहन भागकर भ० ऋजितनाथ की शरण में पहुंचा। समवशरण में राज्ञस देवों के इन्द्र उससे प्रसन्न हुए श्रीर उसे लव्ण समुद्र के राज्ञसद्वीप का राजा बना दिया । मेघवाहन का पुत्र महारत्त्र उसके पश्चात् — उसके जैनमुनि हो जाने पर राजा हुआ और उसकी सन्तान उस द्वीप पर बरावर राज्य करती रही । इन राजाओं में एक राजा राच्तस नाम का बड़ा पराक्रमी हुआ। उसीके कारण यह विद्याधर वंश 'राच्तस' कह-लाने लगा था। राक्तस के पुत्र कीर्तिधवल को मेघपुर के विद्याधर नरेश श्रीकंठ की पुत्री व्याही थी। एक संग्राम में श्रीकंठ ऋपने राज्य से हाथ घी बैठा था। इसलिये कीर्तिधवल ने उसे लंका से उत्तर भाग तीन सौ योजन समुद्र के मध्य बानर द्वीप का शासनाधिकारी बनाया । उस द्वीप में बानर मनुष्यों के समान कीड़ा करते थे श्रर्थात् उसमें वनमानस रहते थे। श्रीकंठ ने उन वनमानसों को पाला ऋौर वहीं किहुकंद पर्वत पर किहुकंद नगर बसाया। इसके उत्तराधिकारियों में एक श्रमरूपम राजा हुत्रा, जिसने श्रपनी ध्वजा में 'वानर' का चिन्ह रखना पारंभ किया। इसी कारण वह 'वानरवंशी' नाम से प्रसिद्ध हो गया। यह नाल मुखवाले विद्याधर राजा थे। बीसर्वे तीर्थंकर मुनिसुब्रतनाथ के समय में विद्याधरों में इन्द्र नाम का राजा महापराक्रमी हुन्ना । इसने सब ही विद्याधर राजान्त्रों को अपने न्नाधीन

करके उन्हें संगठित बनाया और उनका संगठन देवलोक की शाश्वतरचना के अनुदूष किया; देवों में जितने भेद हैं, वे सब उसने यहीं विद्याधर राजाओं में निश्चित किये। इस अनुदूष ही सुर, असुर, नाग, यन्न, रान्नस आदि भेद राजाओं में मिलते हैं। रान्नसद्वीप अथवा लंका और पाताललंका का पराक्रमी राजा रावण हुआ, जो आहिंसाधमें का अनुयायी था और जिसने पशुयज्ञों का अन्त किया था। सीता-अपहरण के कारण उसकी सचिरित्रता पर काला धब्बा लगा था। इस प्रकार रान्नस और बानरवंशी राजाओं की उत्पत्ति उनको मानव घोषित करती है।

हिन्दू पुराणकारों ने भी राजा इन्द्र का उल्लेख किया है। उनके मतानुसार इन्द्र की राजधानी श्रीर उद्यान श्रादि उत्तरीय ध्रुव प्रदेश में थे। वहाँ पर ही इन्द्र ने स्वर्गादि की करुगना की थी। किन्तु गलती से उपरान्तकालीन लेखकों ने इन्द्र श्रीर उसके देवनामधारी सामन्तों को वस्तुतः देवयोनि का समभ लिया। वास्तव में वह विद्याधर राजा थे। इस समीकरण को दृष्टि में रखने पर जैन शास्त्रों का विजयार्द्ध पर्वत उत्तरीय ध्रुव में कहीं पर श्रवस्थित श्रनुमानित होता है। उत्तरीय ध्रुव की जो खोज हुई है, उससे पता चला है कि किसी जमाने में वहाँ सभय मनुष्य रहते थे...उजड़े हुये नगरों के खंडहर वहाँ मिले हैं। संभवतः शीतके श्रिधक प्रकोप के कारण वहाँ के निवासी यूरुप श्रीर मध्यएशिया में श्रा रहे थे'। संसार में एक समय शीत के श्रत्यधिक प्रकोप का पता वैज्ञानिकों को चला है'। उसी समय विद्याधर लोग श्रपने नगरों को छोड़कर चले श्राये होंगे'। मध्य एशिया, तुर्किस्तान श्रीर तातार देशवासी श्रपने को 'काश्यप' नामक पूर्वज का वंशज बतलाते हैं', जो कि भ० श्रद्यभदेव के गोत्र का एवं उप्रवंश के मूल नायक काश्यप का द्योतक है।

जैन शास्त्रों में विजयार्द्ध पर्वत भरत त्त्रेत्र के बीच में बतलाया हैं। इस पर्वत श्रौर गंगा-सिन्धु निदयों से भरत त्त्रेत्र के छः खरड हो जाते हैं; जिसमें बीच का एक श्रार्थखंड है। भरतत्त्रेत्र का विस्तार ५२६ है योजन है श्रौर एक योजन २००० को का माना जाता है। श्रतः भरतत्त्रेत्र का विस्तार उपलब्ध लोक से बहुत बड़ा होना चाहिये। इसका श्र्य्य यह है कि भारतवर्ष को भरतत्त्रेत्र नहीं समभा जा सकता श्रौर न भार की गंगा सिन्धु निदयों वे महागंगा श्रोर महासिन्धु नाम की निदयाँ हैं। हाँ, भारतवर्ष सहित सब ही उपलब्ध श्रौर ज्ञात लोक का समावेश भरतत्त्रेत्र के श्रार्थखंड में हो जाता है। स्व०

१ प्रसियाटिक रिसर्चेज़, भाग ३ ५० ५२।

२ "वीर", भाग २ ग्रंक १८-११।

भ भी-हिस्टॉरिक इंडिया, ए० ४३।

४ ''पञ्चपुराण" (पृ० ५२-१२५) पढ़ने से यही बात स्पष्ट होती है। हिस्टॉस्कल कार्टर्ली, भाग २, पृ० ६८ ।

पं॰ गोपालदास जी बरैया भी उपलब्ध दुनियाँ को आर्थखंड के अन्तर्गत मानते थे'। अवगा बेहगोल के स्व॰ पंडिताचार्य जी ने आर्थखंड को जिन ५६ देशों में विभक्त किया था, उनमें चीन, अरब आदि देश भी शामिल थे'। मध्य एशिया, अफ्रीका आदि देशों को पुराने साहित्य में 'आर्थबीज' कहा भी गया है'। अतः इन सब देशों को आर्थ खंड के अन्तर्गत मानना ठीक है ? इस अवस्था में जैन शास्त्रों में जिन स्थानों का वर्णन मिलता है, जैसे भरतचक्रवर्ती की दिग्वजय का वर्णन, तो वह विश्वभूगोल का परिचय पाने के लिये उपयोगी सिद्ध होगा। योग्य विद्वानों को इस दिशा में विशेष अध्ययन और अन्वेषण अरने की आवश्यकता है।

उदाहरगाुरूप में राज्ञसवंशी विद्याधरों के मूल निवासस्थान राज्ञसद्वीप को लीजिये। भारतवर्ष श्रथवा मध्यएशिया में इस नाम का कोई देश नहीं मिलता है। किन्तु यूनानी लेखकों ने मिश्रदेश में कतिपय ऐसे प्रदेशों का उल्लेख किया है जिसे रात्तस द्वीप कहा जा सकता है। यूनानी लेखक उस प्रदेश को रॉकोटिस (Rhacotis) कहते थे । यूनानी भगोलवेता केडरेनस (Cedrenus) ने उसे 'रॉखास्तेन' (Rakhasten) (= राज्ञस्थान) कहा है। यह प्रदेश सिकन्दिरिया के निकट स्थित था । लिनी (Pliny) ने लिखा है कि मेसफीस (Mesphees) नामक मिश्र के एक प्राचीन राजा ने यहाँ पर दो स्तंभ बनगये थे त्रौर उससे पहले अनेक राजाओं ने वहाँ दुर्ग वगैरह बनवाये थे । यह प्रदेश अन्तरीय कुराद्वीप के किनारे पर 'त्रिश्<u>रङ्</u>ग' श्रर्थात् तीनकूट वाले पर्वत से सटकर विद्यमान था<sup>०</sup>। जैन शास्त्रों में भी राज्यसद्वीप में तीनक्रटवाला 'त्रिकूटाचल' पर्वत बतलाया गया है। वहाँ पर कमलों से मंडित उद्यान ऋौर बन भी बताये गये हैं। मिश्र के उस भाग में जहाँ सिकन्दरिया बसी है, पुराने जमाने में बहुत से वन थे, जिनके कारण वह 'श्रटवी' कहलाता था। नील नदी का यह मुहाना गहन बन से भरा था। यूनानी लोग उसे ऋपनी देवी का पवित्र स्थान (Sacred to the Goddess Diana) मानते थे । इन सादश्यों के। देखकर यदि रांच्तसद्वीप मिश्र की स्रोर माना जाय तो श्रनुचित नहीं है। भारत में तो वैसा कोई स्थान दिखता नहीं ! हमारे लिखने का ऋभिषाय यह है कि यदि जैन शास्त्रों के कथनों का श्रध्ययन तुलुनात्मक रूप में किया जावे. तो एक नया प्रकाश विद्वत जगत को प्राप्त हो !

९ जैनहितैषी, भा० ७ श्रंक ६।

२ एसियादिक रिसर्चेज, भा० ६ ए० २८२।

३ हिन्दी विश्वकोष, भा० २ पृ० ६७१-६७४ एवं पृशि० रि०, भा० ३ पृ० ८८।

४ ऐशियाटिक रिसर्चेंज़ भाग के पुरु १० • व १८६।

४ पूर्वेo, ए० १८६ I

६ पूर्व०, ए० १५४।

७ पूर्व०, ए० ६७ व १६४।

प्राचीन भूगोल के विषय में भी बहुत सी नई बार्ते मालम हों। विद्याधर वंश के राजाओं का सम्पर्क भारत-बाह्य देशों से रहा है। इसलिये उनके कथानकों का मध्य एशिया श्रादि देशों की कथाश्रों से तुलना कर के श्रध्ययन करना श्रावश्यक है।

### इच्वाकु आदि वंश

भारत के अवशेष मुख्य राजवंशों में कुरुवंश, हरिवंश, इत्त्वाक्वंश, काश्यपवंश श्रौर नाथवंश रहते हैं। कुरुवंश के ही अधीश्वर जयसेन प्रथम चक्रवर्ती सम्राट् भरत के सेनापित थे। वह मेघेश्वर भी कहलाते थे। कुरुत्तेत्र के वह शासक थे श्रौर उनकी राजधानी हस्तिनागपुर थी। शान्ति, कुन्धु, श्रौर श्ररह तीर्थक्कर श्रौर चक्रवर्ती भी इस वंश में हुये थे। वात्सल्यधमें के श्रादर्श के संस्थापक मुनि विष्णुकुमार भी इसी वंश के रत्न थे। भहाभारत युद्ध में कौरव पांडवों के प्रतिपत्ती थे। सारांश कुरुवंश एक श्रत्यन्त प्राचीन श्रौर महत्वशाली राजवंश रहा है। इसका इतिवृत्त इकट्टा करके देखने की श्रावश्यकता है कि विश्व इतिहास में उनका क्या स्थान है ?

हरिषंश संभवतः कुरुवंश इतना प्राचीन नहीं है। 'हरिदंश पुराण' में इस वंश की उत्पत्ति राजा हरि द्वारा भ० मुनिसुब्रतनाथ के तीर्थकाल में हुई बताई जाती है। विद्याधर वंश का एक राजा इस देश में आ गया था। उसका पुत्र हरि हुआ, जो अपने पराक्रम के लिये प्रसिद्ध था'। किन्तु 'आदिपुराण' में (१६।३४१-२७५) 'हरिवंश' की उत्पत्ति भी भ० ऋषभ द्वारा हुई निर्दिष्ट है। वहाँ राजा हरिकान्त को इस वंश का मूलनायक बताया है। इसी 'हरिवंश' में उपरान्त राजा यद हुये थे, जिनसे 'यादव' वंश प्रसिद्ध हुआ था। इन यादवों का जनतंत्रात्मक राजसंघ था, जिसका प्रत्येक सदस्य राजा कहलाता था। इन वंशों के विषय में भी विशेष अध्ययन को आवश्यकता है। विदेशों से इनका सम्पर्क रहा है।

इस्वाक्वंश म० ऋषभनाथ का मूल राजवंश था। 'श्रादिपुराणा' में लिखा है कि "जिस समय कल्पवृत्त नष्ट हुए थे, उस समय भगवान ने मनुष्यों के लिये प्रथम ही इत्तुरस श्रहण करने का उपदेश दिया था, इसलिये लोग उन्हें 'इत्त्वाकु कहते थे। 'इत्तृत्त श्राकयित कथयतीति इत्त्वाकुः' श्रर्थात् जो ईस्र लाने को कहे उसे 'इत्त्वाकु' कहते हैं''। (श्रादिपुराण संचिप्त, पृ० ७७-७०) इस वंश में बड़े २ पराक्रमी राजा हुए थे। पश्चात् इसी वंश से 'सूर्य' श्रीर 'चन्द्र' वंशों की भी उत्पत्ति हुई थी। इत्त्वाक्वंशी राजाश्रों के शिलालेख भी मिलते हैं; जिनको श्रध्ययन करने की जरूरत है। विदेशी 'किश' राजवंशावली में भी इत्त्वाकु का उल्लेख मिलता है। इससे विदित होता है कि इस वंश के महापुरुषों ने विदेशों में भी राज्यस्थापना की थी!

१ हरिवंशपुराख' (मा चं० ग्रं०) सर्ग १५ श्लो॰ ५२—५८, ५० २४६।

काश्यपवंश का ही अपर नाम 'उमवंश' है। 'संचित्त श्रादिपुराण' (पृ० ७७) में लिखा है कि "काश्यप ने अपना नाम मक्वा रक्खा और 'उमवंश' का मृत नायक हुआ।'' तेइसवें तीर्थक्कर पार्श्वनाथ भी उमवंश के थे। उपरान्त नागवंश के राजाओं का सम्पर्क उमवंश से माना जाता है। उरग या उम्र नागवंश के समान ही 'उइगरस्' (Uigurs) नामक जाति के लोग मध्य एशिया में रहते थे'। संभव है, यह मूलतः उमवंश से सम्बन्धित हों। मध्य एशिया के यह लोग अपने पूर्वज का नाम काश्यप ही बताते हैं ।

नाथवंश में श्रन्तिम तीर्थंकर महावीर का जन्म हुश्रा था। 'श्रादिपुरागा' में लिखा है कि सती सुलोचना के पिता श्रकम्पन ने श्रपना नाम श्रीधर रक्खा था और वही 'नाथवंश' का मूल नायक हुश्रा था। यह वंश 'ज्ञातृकुल' नाम से भी प्रसिद्ध रहा है। इस वंश की ऐतिहासिक स्थित प्रकट करने वाले कई लेख 'श्रनेकान्त' में प्रकाशित हुए थे।

इस प्रकार विज्ञ पाठक देखेंगे कि जैन साहित्य विश्वइतिहास श्रौर भूगोल के श्रध्ययन के लिये कितने महत्व की वस्तु है। क्या ही श्रच्छा हो कि योग्य जैन विद्वानों द्वारा इस दिशा में विशेष श्रन्वेषण कराया जावे। इतिशम्।

१ इंडियन हिस्टॉरीकल कारटलीं, मा० १ ए० ४६०।

२ इं० हि० का०, भा० २ ए० २८।

### नीतिकाकयास्त और उसके कर्नी

### [ जेखक-श्रीयुत् पं॰ गोविन्दराय जैन शास्त्री, पो० महरौनी, जिजा फॉसी ]

#### (गताङ्क से स्त्रागे)

श्रर्थशास्त्र श्रीर नीतिवाक्यामृत में कहाँ कहाँ श्रीर किस बात में श्रन्तर है इस बात के कुछ उदाहरण नीचे दिये जाते हैं :—

- (१) चाणाक्य की राय से राजनीति स्त्रर्थ पुरुषार्थ में है, जबिक नीतिवाक्यामृत के कत्ती उसे धर्म, स्त्रर्थ स्त्रीर काम तीनों पुरुषार्थों में शामिल करते हैं, इसीलिए उन्होंने प्रन्थ का नाम स्त्रर्थशास्त्र न रख कर नीतिवाक्यामृत रक्खा है क्योंकि पुरुषार्थ भरी नीति त्रिपथगा है।
- (२) चाराक्य की राय में जब व्यसन सात हैं तब सोमदेव सूरि की सम्मित में व्यसन श्राठारह हैं।
- (३) श्रर्थशास्त्र में सामाजिक सम्बन्ध के लिए जब कोई स्वतंत्र प्रकरण नहीं है तब नीतिवाक्यामृत में व्यवहार समुद्देश नामक स्वतंत्र प्रकरण है।
- (४) ऋर्थ शास्त्र में जबिक राजा की दिनचर्या राज्यकार्योन्मुखी है ऋर्थात् केवल ऋर्थ साधने वाली है तब नीतिवाक्यामृत में धर्म, ऋर्थ ऋौर कामोन्मुखी है।
- (५) श्रार्य चाण्क्य ने राजमण्डलों की संख्या जब कि १२ लिखी तो नीतिवाक्यामृत-कार ने १३।
- (६) कौटिल्यादि नीतिकारों ने श्रनन्तर राज्य को मित्रमाना है पर सोमदेवसूरि ने एकान्ततः ऐसा नहीं माना है।
- (७) दोनों शास्त्रों के उदाहरण भी भिन्न भिन्न हैं। प्रकीर्णक समुद्देश के विषयों की चर्चा श्रार्य चाणक्य ने नहीं की है जबिक सोमदेव सूरि ने इसके लिये स्वतंत्र ही समुद्देश लिखा है इस समुद्देश को श्राप नीतिवाक्यामृत का परिशिष्ट ही समिक्सये।

श्रीर विशेषता यह है कि श्रार्थ चाएक्य ने जब कि "श्रीपनिषदिकम्" नामक प्रकरण लिखकर हिंसात्मक गुप्त विधानों को श्रपने ग्रन्थ में स्थान दिया है, तब सोमदेवसूरि ने उसे सर्वथा ही छोड़ दिया है। हाँ यह बात सच है कि श्रर्थशास्त्र जाने बिना नीतिवाक्यामृत का श्रर्थ ठीक ठीक नहीं लग सकता। कारण श्रनुग्रह, परिहार, विष्टि, कृत्य, उपधा, शिष्ट, श्रात्मसम्पत्ति, द्व्यप्रकृति श्रादि ऐसे श्रनेक शब्द श्राये हैं जो कि राजनीति में पारिभाषिक हैं उनका यथार्थ श्रर्थ समम्भने के लिए श्रर्थशास्त्र भाष्य का काम देता है।

#### एक शंका का समाधान

बंगाल के प्रसिद्ध विद्वान् स्वर्गीय पं० सतीशचन्द्र जी विद्याभूषण एम.ए., गी. एच.डी. ने नीतिवाक्यामृत को देख कर शंका की थी कि जब यह जैन-धर्माचार्य की रचना है तब इसमें वैदिकधर्म की छाप क्यों ? इसी प्रकार अन्य अजैन विद्वानों ने भी यही शंका की थी। उसके उत्तर में नीचे लिखी चार बातें समभने में आई हैं, पाठक उनके ऊपर विचार करें।

- (१) न जाने कब से इस देश में वर्गाश्रम व्यवस्था प्रचलित है सारे भारत का संगठन इसीकी न्यू पर खड़ा है। आज जब यह दशा है तब सोमदेव आचार्य के समय में तो उसका और प्रवल रूप होगा। कारण राजा और प्रजा दोनों ही उस समय उसके शासन में थे। वर्णाश्रमधर्म के परिपोषक वेद हैं अतः उन्हीं के आधार पर देश के रीतिरिवाजों का चलन था इसलिए वह लोक-धर्म कहलाता था। रूदि अर्थात् रिवाज कानून न होने पर भी कानून का ही दर्जा रखता है। वह रिवाज तीन तरह का होता है—देशीय, जातीय और लौकिक, तीनों प्रकार के रिवाज वैदिक कियायों से आत-प्रोत थे।
- (२) नीतिवाक्यामृत जिनके श्रानुरोध से लिखा गया था वे कन्नौज के महाराजा महेन्द्र-देव भी स्वयं वैदिक धर्मानुयायी थे।
- (३) प्राचीन राजनीति का यह साहित्य जिसके मसाले से नीतिवाक्यामृत रचा गया है उसके बनाने वाले श्रिधिकतर वैदिक-धर्मानुयायी ही थे।
- (४) सोमदेवसूरि जैनधर्माचार्य होकर भी स्वयं इस बात के प्रचारक थे कि यदि लौकिक कियायें वैदिक रीति से प्रचलित हैं; जन साधारण में उनका स्थान जमा हुन्ना है तो हम उसका क्यों विरोध करें। राजा श्रौर प्रजा श्रपनी परम्पराश्रों को पालते हुए शान्ति से सुखोपभोग करे यही हम राजनीतिकारों को इष्ट है। लौकिक कियायों के यदि वे वेद या श्रन्य शास्त्रों को प्रमाण मानते हैं तो इसमें हमारी क्या चिति है। हमें तो उनकी मनस्तुष्टि से तारपर्य है। यदि कोई ईसाई हिन्दुश्रों के लिए लॉ लिखेगा तो वह हिन्दू लॉ ही होगी श्रौर यही कार्य ऊपर के तीन कारणों को देखते हुए श्रीसोमदेवसूरि ने किया है। श्रतः नीतिवाक्यामृत में वैदिक धर्म के श्रान्वीच्तिकी श्रौर त्रयीविषयों का सन्निवेश होना ही चाहिए था। हाँ यह बात ध्यान देनेयोग्य है कि इतना करने पर भी उन्होंने वेद को ईश्वरीय प्रणीत तथा स्वतः प्रमाण नहीं माना है वे उन्हें 'ऐतीह" कहते हैं। ऐतीह का श्र्य होता है परम्परागत उपदेश श्रौर साथ में वे यह भी कहते हैं कि वेदों के सभी श्रंशों को सज्जन प्रमाणभूत न माने किन्तु उन्हों श्रंशों को कि जिनमें सुनिश्चित प्रमाणों से कोई बाधा नहीं श्राती है श्रथवा पूर्वापर विरोध नहीं है। कुख लौकिक कियायें ऐसी भी हैं कि जिनमें वास्तव में न तो धर्म है श्रौर न श्रधर्म; परन्तु लोक में प्रचलित होने से लौकिक धर्म में शामिल हैं।

#### ग्रन्थनिर्माण का कारण

नीतिवाक्यामृत की हिन्दी टीका लिखने के कुछ मास पश्चात् माणिकचन्द्र अन्थमाला में बम्बई से संस्कृत टीका सहित नीतिवाक्यामृत प्रकाशित हुआ। उसके देखने के लिए तब हमारी उत्कर्णा बढ़ी क्योंकि हमारी टीका गोपाल नारायण कम्पनी द्वारा मुद्रित प्रति पर से थी। हमारे मांगने पर अंथमाला के मंत्री श्रीयुत पं० प्रेमी जी ने वह हमारे पास मेज दी। संस्कृत टीका को देख कर तो हमारा मन प्रसन्न न हुआ क्योंकि उसकी रचना शिथिल थी। कौटिलीय अर्थशास्त्र की अप्राप्ति से उसके टीकाकार स्त्र का अर्थ नहीं खोल सके। बल्कि कई जगह तो वह विपरीत ही हो गया। विशेषज्ञ पाठक दोनों की तुलना कर जान सकते हैं। उदाहरण के तौर पर एक स्थल बताता हूँ:—

षाड्गुग्य समुद्देश में विजिगीषु का लक्त्रग त्र्याया है उसमें ''त्र्यात्मदैव द्रव्यप्रकृति सम्पन्न:" ऐसा पद श्राया उसका श्रर्थ संस्कृत टीकाकार ने इस प्रकार लिखा है :-- "श्रात्म शब्द से राज्याभिषेक, दैव से प्रातन शभकर्म, द्रव्य से भागडागार श्रीर प्रकृति से श्रमात्य श्चादि जानना चाहिये।" पर वास्तव में इसका अर्थ यह नहीं है। प्रकृति शब्द से यहाँ श्रमात्यादि श्रर्थ इष्ट नहीं है किन्तु प्रकृति शब्द से उत्तर मेद श्रर्थ ही इष्ट है। जैसे कर्मी की १४ = प्रकृतियाँ होती हैं। यहाँ प्रकृति राज्द से द्रव्य राज्द भी पृथक नहीं है बस्तुतः ऋर्थशास्त्र के ऋनुसार द्रव्य, प्रकृति एक पारिभाषिक शब्द है जिसका ऋर्थ होता है---- ग्रमात्य, जनपद, दर्ग, कोष श्रीर सेना। इन पाँचों का एक नाम द्रव्यप्रकृति है श्रीर विजिगीषु श्रादि १२ राजमग्डल की मिलकर ये सब कुल ६० द्रव्यपकृतियाँ होती हैं। द्रव्य शब्द प्रकृति निर्पेत्त नहीं किन्तु प्रकृति सापेत्त है ऐसी दशा में द्रव्य का अर्थ भागडा-गार कैसे किया जा सकता है। इसी प्रकार त्रात्म शब्द का ऋर्थ राज्याभिषेक कैसे ठीक कहा जा सकता है। यद्यपि यहाँ राज्याभिषेक के बाद दिग्विजय करने की प्रथा थी तथापि राज्याभिषिक्त होते ही दिग्विजय करने के लिये योग्य नहीं हो जाता उसके लिए अन्य गुणा बड़े आवश्यक हैं उन्हीं को यहाँ आत्मसम्पत्ति के नाम से कहा है। नीचे लिखे गुण श्चात्मसम्पत्ति में शामिल हैं :---प्रजापागलभ, स्मृति, मति श्रौर बल का होना। शरीर से सुन्दर, कलाकुशल, श्रव्यसनी, दसड, उपकार, श्रीर श्रपकार में दृष्ट प्रतीकारी, लुज्जाल, प्रकृति (त्रमात्यादि) का विनियोगी, दीर्घदर्शी, दूरदर्शी, देश, काल, पुरुषार्थ श्रीर कार्य को विचार कर आरम्भकारी, संधि, विक्रम, दान, संयम, धन और शत्रु के छिद्र का विभागकारी, मुखविकार, परिहास, भ्रकुटिविच्चेप श्रौर नेत्र विकार को दवानेवाला, काम, क्रोध, सोभ, चापल्य श्रीर पैशून्य से शून्य, शक्यसामन्त, हँसमुख, स्पष्टभाषी श्रीर वृद्धोपदेशानु-गामी होना चाहिए।

श्रर्थ शास्त्र में भी यह सूत्र कुछ शब्दों के हेर फेर से इसी प्रकार का है श्रीर इसका भाष्य भी वैसाही है जैसा कि ऊपर हमने लिखा है। जहाँ कुछ पारिभाषिक शब्द आये हैं और लेखक के दोष से यदि उनका रूपान्तर हो गया है तो उसका ही अर्थ इस टीका में कर दिया गया है। जैसे ''विष्टि'' शब्द कुछ परिगणित मजदूरों का नाम है परन्तु लेखक-दोष से या समभ्त की कमी से वहाँ विशिष्ट पाठ हो गया है तो उसका ही अर्थ कर दिया गया है ऐसी अनेक ब्रुटियाँ इस टीका में है। और जो उद्धरण भी दिये गये हैं उनकी रचना प्रश्नस्त नहीं, एक मामूनी पण्डित द्वारा एक ही भाषा में ढले हुए दिखते हैं। आर्थ चाणक्य ने उन्हीं ऋषियों के जो वाक्य अपने यहाँ उद्धृत किये हैं वे कितने महत्त्व तथा आज से पूर्ण हैं। इसलिए इस टीका के विषय में मेरी प्रेमी जी जैसी राय नहीं है। पर इस टीका से इतिहास की एक खोज के लिए नया प्रकाश मिला। इसके लिये हम बहुत छृतज्ञ हैं। इसमें लिखा है कि नीतिवाक्यामृत कन्नीज के महाराजाधिराज महेन्द्रदेव के लिये बनाया गया था। महेन्द्रदेव प्रतिहार वंशीय सार्वभीम सम्राट् थे। कौटिलीयअर्थशास्त्र की क्रिष्टता तथा विस्तार से वे खिन्न थे इसलिये उससे संज्ञित तथा सरल कोई अर्थशास्त्र बनाने के लिये उन्होंने श्रीसोमदेव सूरि से अनुगेध किया और उसी के फलस्वरूप यह प्रंथ है।

''श्रार्य चाएाक्य ने जिस प्रकार मौर्य चन्द्रगुप्त के लिए कौटिलीय श्रर्थशास्त्र लिखा उसी प्रकार श्राप हमारे लिए कोई श्रर्थशास्त्र लिखिये, जिसमे दोनों की स्मृति बनी रहे।"

हमारी समभ में यह भावना भी महाराज महेन्द्रदेव के मन में होनी चाहिए अस्तु इस टीका के उर्युक्त कथन से उस समय माननीय प्रेमी जी सहमत नहीं हुए उन्हें नि त्रापित्त की कि दोनों में समय का मेल नहीं खाता। एक दिन हम एक छात्र को यशुस्तिलकचम्पू पढ़ा रहे थे। पढ़ाते पढ़ाते जब हमारी दृष्टि (सोऽयमाशार्पितयशा महेन्द्रामरमान्यवी:। देयात्ते सन्ततानन्दं वस्त्वभीष्टं जिनाधिषः । ) इस श्लोक पर गई तब हमारे हर्ष का ठिकाना न रहा। क्योंकि श्लोक से संस्कृत टीका की उक्त बात का समर्थन होता था। वह द्वयर्थक है। जिनेन्द्र ऋर्थ के साथ प्रत्येक चरण के प्रथम ऋत्तर को लेने से प्रस्थकर्ता सोमदेव का भी ऋर्थ त्राता है ऋौर महेन्द्रामरमान्यधीः पद से महेन्द्रदेव से मान्य प्रतिमा वाले यह भी बात ध्वनित होती है। यद्यपि यह बात यशस्तिलक के टीकाकार ने नहीं लिखी है। इसके बाद मंगलाचरणा के जिस प्रथम श्लोक पर हमारी दृष्टि पड़ी वह श्लोक यह है ''श्रियं कुवलयानन्दपसादितमहोदयः। देवश्चन्द्रपमः पुष्याज्जगन्मानसवासिनीम् ॥" इस श्लोक के भी दो ऋर्थ हैं। "महोदय" का दूसरा ऋर्थ कन्नोज है क्योंकि उसका यह नाम भी ्महाकवि राजशेखर त्र्यादि के यन्थों से प्रसिद्ध है। देव का त्रार्थ है ''महेन्द्र देव" त्र्याचाय ने प्रेमवश मंगलाचरण में मंगल कामना कर इस सम्राट् को संन्तिप्त नाम से त्राशीर्वाद दिया है। सोमदेव कृत एक ग्रन्थ का भी नाम महेन्द्रमातिल संजलप है। इस नाम में भी गहेन्द्र पद श्राया है। यशस्तिलक में महेन्द्रदेव श्रीर महीपाल के वंश का भी नाम (रघुवंशमिव माघधीः प्रसूतम् ) कहकर लिखा है। ये दोनों रघुवंशी थे। महेन्द्रदेव के

पिता "अ।दिवराह का" जिनका कि श्रपर नाम भोज भी था उल्लेख एक शिलष्ट पद से हुआ है ( त्रादिवराहदंष्ट्रामुक्ताफलमिव त्रा० ३ प्र० ५३ ) यशस्तिलक में सैकड़ों ऐतिहासिक बातों का कथन श्लिप्ट पदों में छिपा हुन्ना है, जिसके गहरे ऋध्ययन की आवश्यकता है। यशस्तिलक के पाठ से ऐसा ज्ञात होता है कि आचार्य ने यशोधर महाराज के वैभव के व्याज से श्रपने स्नेह पात्र महाराज महीपाल के वैभव का स्वयं दृष्ट वर्णन लिखा है। वैभव में दोनों की समता स्पष्ट भालकती है। एक जगह श्राचार्य ने यशोधर महाराज को स्पष्ट शब्दों में ''श्रहिच्छत्रज्ञत्रीय चडामिए।' लिखा है। पत्त में सम्राट्महीपाल की भी ध्वनि प्रकट होती है क्योंकि अहिच्छत्रत्त्त्रीय शाला के वे भी थे। इसके सिवाय यशस्तिलक के द्वितीय क्राश्वास पृ० १६३ में ''कलिकालव्यालधर्मावलोकमहीपाल'' वाक्य से वे महीपाल का सम्बोधन करते हैं श्रीर उसकी प्रशंसा में कहते हैं कि हे महीपाल तू कलिकाल के लिए ब्याल अर्थात् नाग है। महीपाल का एक पूर्वज महाराजा नागावलोक भी था जी कि धर्म तथा प्रताप के लिए अति प्रसिद्ध था अतः किसकाल व्याल इस पर से यह भी ध्विमत होता है कि हे महीपाल तू कलिकाल का व्याल अर्थात् नागावलोक है क्योंकि तेरे गुण भी उसके समान ही हैं। धर्मावलोक (जिसका श्रर्थ होता है रह्मक) पद से पता लगता है कि यह महीपाल का दूसरा नाम था। धर्मावलोक, नागावलोक स्नादि नामों से ज्ञात होना है कि इस वंश के कुछ राजाओं के नाम में अवलोक पद लगाने की एक प्रथा महाबू "अशोक" का नाम भी "धर्माशोक" पाया जाता है। "अस्मिन्महिपाल गर्जे सदाने जगत्यभूरकस्य न दानभावः। चितिः सदानार्थिजनः सदानस्तवारिवर्गश्च यतः सदानः। 'श्रये' विग्रहाग्रहग्रहिल एव स महीपालः त्रा० ३'' इन स्थलों में भी महीपाल का संकेत पाया जाता है। यशस्तिलक में महेन्द्रपाल श्रौर महीपाल के दरवारी कवि तथा उपाध्याय ''राजशेखर" का नाम भी प्रमिद्ध महाकवियों की नामावली में लिखा है ऋतः उपर्यु क्त कथन से तथा संस्कृत टीकावाली जनश्रुति के आधार से हम इस निर्णाय पर पहुँचते हैं कि श्री सोमदेव सूरि का तथा कान्यकुब्जेश्वर सार्वभौम सम्राट् महेन्द्रदेव का तथा उनके उत्तराधिकारी महीपाल का अवश्य घनिष्ट स्नेह सम्बन्ध था, महेन्द्रदेव प्रथम ही नीतिवाक्यामृत के निर्माण में कारण हैं।

### समय निर्णय ।

सोमदेवसूरि कब हुए ? श्रीर यशस्तिलकचम्पू तथा नीतिवाक्यामृत कब बने ? यह जानने के लिये विशेष उद्दापोह करने की जरूरत नहीं है; क्योंकि मंथ में दी हुई प्रशस्तियों सें ही हमें इस बात का पता लग जाता है। यशस्तिलकचम्पू में नीचे लिखी हुई एक प्रशस्ति दी है:—

"शकनृपकालातीतसंवत्सरशतेष्वष्टस्वेकाशीत्यधिकेषु गतेषु श्रङ्कतः (८०१) सिद्धार्थ-संवत्सरान्तर्गतचैत्रमासगदनत्रयोदश्यां षागुड्यसिंहल-चेल-चेरमप्रभृतीन्महीपतीन्प्रसाध्य मेल- पाटीप्रवर्षमानराज्यप्रभावे श्रीकृष्ण्याराजदेवे सित तरपादपद्मोपजीविनः समधिगतपद्ममहाश्रुवर्महासामन्ताधिपवेश्वालुक्यकुलजन्मनः सामन्तचूडामगोः श्रीमदिरिकेशिरिणः प्रथमपुत्रस्य श्रीमद्भ-यगराजस्य लक्ष्मीप्रवर्षमानवसुधारायां गंगाधारायां विनिर्मापित मिदं काव्यमिति। अर्थात् राक सं० ==१ (वि० सं० १०१६) में पागुड्य, सिंहल, चोल तथा चेरम श्रादि देशों के राजाश्रों को जीतनेवाले महाराजाधिराज श्रीकृष्ण्याजदेव जब मेलपाटी में साम्राज्य संगाल रहे थे तथा उनके पादपद्मोपजीवी चालुक्य नरेश श्रीश्रारिकेशिर के प्रथम पुत्र महासामन्त महाराज श्री विद्यार्थ नामक संवत्सर में चैत्र की मदन त्रयोदशी को गंगाधारा में पूर्ण हुआ।

इस प्रशस्ति में जिस कृष्णराजदेव का नाम श्राया है श्रीर जिनको पाएड्य, चोल, श्रादि देशों का विजेता लिखा है वे दिल्ला के इतिहास के श्रनुसार राष्ट्रक्र्यंशीय तृतीय श्रीकृष्ण राजदेव के हैं इनका श्रपर नाम श्रकालवर्ष भी था। इनके पिता का नाम तृतीय श्रमोघ वर्ष था ये दिल्ला के सार्वभौम सम्राट्थे श्रीर मेलपाटी या मान्यखेट में इनकी राजधानी थी। चालुक्य नरेश इनके श्राधीन महासामन्त थे। कन्नड़ भाषा का प्रसिद्ध कवि ''पोन्न'' शान्ति पुराण का कर्ता है। इसकी रचना पर प्रसन्न होकर इन्हीं तृतीय कृष्णराजदेव ने इसकी श्रपने दरवार से "उभयभाषा कविचक्रवर्ती'' की पदवी दी थी। "कन्नड़ साहित्य" के इतिहास के लेखक ने तृतीय कृष्णराजदेव का राज्यकाल ई० सन् १३१ से १६८ (वि० सं० ११३ से १०२२) तक लिखा है। यह समय यशस्तिलक की प्रशस्ति से ठीक मिलता है।

इसी प्रकार चालुक्य नरेश द्वितीय ऋरिकेशरी के समय में कनड़ी भाषा का सर्वश्रेष्ठ किव "पम्प" हो गया है। इसके बनाये हुए दो ग्रंथ ऋति प्रसिद्ध हैं: — ऋ।दिपुराण् चम्पूर भारत या विक्रमार्जुनविजय। इसकी रचनाओं पर मुग्ध होकर महाराजा ऋरिकेशरी ने किव को धमपुर नामक ग्राम तथा पालकी ऋ।दि राजचिह्न पुरस्कार में दिये थे। पिछले ग्रंथ में किव ने ऋपने ऋ।श्रयदाता ऋरिकेशरी की वंशावली इस प्रकार दी है:

युद्धमल-त्रिरिकेशरी-नारसिंह-युद्धमल-विद्यग-युद्धमल-नारसिंह त्रौर त्रिरिकेशरी।

किन का यह दूसरा ग्रंथ राक सं० ६६३ (नि० सं० ११८) में समाप्त हुन्रा। इसके १८ वर्ष वाद यरास्तिलकचम्पू काव्य पूर्ण हुन्ना तन उसके समय में द्वितीय ऋरिकेशरी का प्रथमपुत्र श्री विद्गाराज राज करता हो यह बात निल्कुल ठीक जंचती है। यद्यपि विद्गाराज वंशावली में एक न्त्रीर बतलाया गया है पर वह न्त्रारिकेशरी का पुत्र न था जिसकी न्नोर प्रशस्ति संकेत करती है किन्तु वह द्वितीय युद्धमल का पुत्र है। यह तो हुई यरास्तिलक की समाक्ष की बात, पर यरास्तिलक तथा नीतिवाक्यामृत का बनना कव न्त्रीर कहाँ प्रारम्भ हुन्ना यह जानने के लिए हमारे पास कोई सुगम साधन तो नहीं है तथांवि

प्रनथ के भीतरी साहित्य से जो हमारे विचार उत्पन्न हुए हैं उन्हें सहृदय पाठकों के लिए नीचे लिखता हूँ:—

(१) श्री सोमदेव सूरि ने बहुत समय तक न्याय -िचा का अभ्यास कर अपने संघ गुरुत्रों की प्रथा के त्रानुसार पहिले पहल खगडन-मग़डनात्मक प्रन्थ लिखे श्रीर वे प्रायः दिच्चिण में ही लिखे गये यह बात प्रशस्ति तथा यशस्तिलक के ( श्राजन्म समभ्यस्ताच्छ-ष्कात्तर्कात्तरणादिममास्याः ) पद से स्पष्टतया समभ्त में त्राती है। न्यायविद्यामें विरिणत बुद्धि हो जाने के कारण जब उनको उसमें कोई नवीनता न रही तब उनका नित्य श्रपूर्व ज्ञान संग्रह के लिये उत्सुक मन श्रन्य विषयों की श्रोर भुक्ता। उन्होंने उपलब्ध समस्त संस्कृतसाहित्य का बिना किसी मेद भाव के तथा बिना किसी परहेज के पर्यवेत्त्त्गा किया। जब कोई उनसे जैन दि० मुनि होने के कारण ऐसे प्रंथों को देखने के लिये कुछ कहता तब वे उसका समाधान इस शकार कर देते कि ''सज्जन पुरुषों के लिए संसार की सब विद्यार्थे तीर्थस्थान के समान है।" (लोकोयुक्तिः कलाश्खन्दः इत्यादि श्लोक को देखिये यह इसी बात को सूचित करता है ) सचा ज्ञान पिपासु इसके सिबाय श्रीर उत्तर ही क्या दे सकता है। उन्होंने वेदों को भी पढ़ा था यह बात उनके "जुहूराण" 'भूर्भवः स्त्रादि शब्दों के प्रयोग से ज्ञात होती है। इस समय भी उनका न्याय का विषय कुछ न कुछ फिर भी चालू रहता ही था क्योंकि यह विषय उनका जन्म सिद्ध था। समस्त संस्कृत वाङ्गमय का त्र्यवलोकन करते समय उन्हें ऐसे हजारों शब्द मिले जो एक तरह से लप्त हो गये थे। उनका उद्धार करने के लिए उनके मन में कल्पना उठी। साथ ही उनको श्रहिंसा का विषय बड़ा प्रिय था क्योंकि श्रहिंसा के समर्थन के लिये ही तो उन्होंने यशस्तिलकचम्पू को लिखा है। नीतिवाक्यामृत में भी उन्होंने जहाँ तक शक्य था श्रहिंसा का समर्थन किया है। वे सोचते थे कि न्याय से कुछ विद्वान् ही लाभ उठाते हैं साधारण प्रजा तथा राजा न्यायिवद्या से श्रानिभज्ञ होने के कारण लाभ नहीं उठाते । उससे केवल खगडन-मगडन ही होता है इसलिये ऐसा साहित्य रचा जावे जिससे सभी लोग सहज में सभी सम्प्रदाव के ऋषियों के वचनों से लाभ उठावें। उससे हमारे दोनों उद्देश्यों की सिद्धि होगी ऐसा विचार कर ही उन्होंने किसी साहित्यिक प्रम्थ के रचने की ठानी। दित्तगा के तुल्देश (दित्त्गा कन्नड़) तथा महाराष्ट्रों में जैनियों का श्रिधिक प्रावल्य था। राजाश्रित या राजभक्ति पाये हुए उनमें बहुत बड़े-बड़े समर्थ विद्वान् मौजूद थे। कुछ श्रजैन जो उनके इस वैभव को नहीं देख सकते थे, कभी कभी संघर्ष भी कर बैठते थे। इस तरह सारा दित्तिण उस न्यायविद्या की चर्चा में श्रिधिकतर लीन था। सोमदेव को भी संघाधिपति होने के कारण उसमें भाग लेना पड़ता था। इसलिए दित्त्रण उस समय यशस्तिलकचम्पू जैसे समयसाध्य महाकाव्य की रचना के लिए उपयुक्त न था। उत्तर भारत ही उसके लिये उपयुक्त था। कारण वहाँ शास्त्रार्थों की धूम न थी साहित्यचर्चा ही श्रिधिकतर थी।

मालवा, कन्नीज तथा त्रिपुरी के राजदरवार इस साहिस्यिक गोष्ठी के बड़े पोषक थे। बागा, पद्मगुप्त, धनपाल, बिल्ह्या, धनञ्जय, राजशेखर आदि महाकवि इन्हीं स्थानों में आमे पीछे हुए हैं। इन सब कारणों को सोच कर श्री सोमदेव सूरि उत्तर भारत में श्राये होंगे. ऐसी कल्पना उठती है। उत्तर भारत में त्राकर जब से इसके यौधेय (जोहिये) प्रदेश में श्राये तब उन्होंने सोचा कि महाराज यशोधर इसी यौधेय देश के राजा थे। उन्होंने भ्रपनी माता को ऋहिंसा के लिए बहुत समभाया पर माता ने नहीं माना और भूंठी हिंसा करवाई, जिसके फलम्बरूप दोनों की कुंगति हुई। अतः इसी विषय पर उन्होंने अपना महाकाव्य बनाना निश्चित किया जिसका कि नाम हम यशस्तिलकचम्यू देख रहे हैं। चम्पू के भीतरी साहित्य के सिवाय नीतिवाक्यामृत के ''टिरप्टलितम्'' (टिर्राना) ''कुरकील'' "कोकल ''' (पहाड़) ''भाँपागा'' (ढंपागा) ''हरीतकी'' (दातों के मसूड़े जिन्हें देशी बोली में में हरिया कहते हैं) "वाह" (वाँहमुजा) 'बुस' (भुसा) 'पेटक' (पेट) 'जामि' (जमाई) स्त्रादि शब्द तथा घत्ता चतुष्पदी स्त्रादि उत्तर प्रान्त के छन्द उनका उत्तर प्रान्त में प्रवास स्त्रवश्य सूचित करते हैं। उस समय के उपलब्ध काठ्यों में कवियों ने ऋपनी कल्पना की कलाही पदर्शित की है। पाचीन ज्ञान विज्ञान का उनमें कुद्र भी संग्रह नहीं, भारत का यह महाधन यों ही लप्त हो रहा था। काव्यों में दिल वहलाव के सिवाय लोक चतुराई, सदाचार, परोपकार त्रादि विषयों को कुछ स्थान नहीं था। त्रातः इन विषयों को त्रापने काव्य में स्थान देने का निश्चय किया । पाठक देखेंगे कि यशस्तिलक को स्राचार्य ने इन्हीं खबियों के कारण श्रमहाय श्रीर श्रनादर्श कहा है। जो ले।ग इस प्रथा को पसन्द नहीं करते थे. पचितत प्रथा के विरुद्ध इसे कहते थे। ऐमे लोगों को खुले शब्दों में श्राचार्य सरस्वती द्रोही कहते थे। उनको कविता सुनाना भी पसन्द नहीं करते थे, कारण वे सरस्वती विकास को रोकते थे। ढरेंबाज लोग जनता को बौद्धिक दासत्व से जकड़ते हैं। आचार्य के इस भाव को जानने के लिए पाठक प्रथम आश्वास के "गुगोषु ये दोषमनीषयान्य:" इत्यादि श्लोक को देखें। श्रम्तु श्राचार्य ने उत्तर भारत में रहकर यशस्तिलकचम्पू का बड़े श्रम से बहुत सा त्रांश रचा श्रीर हमारा श्रनुमान है कि वह त्रांश पाँचवें श्राश्वास तक है। प्रन्थ के समाप्त पायः होने से श्राचार्य को भी बड़ी ख़ुशी हो स्ही थी। कार**गा** वे जैसा चाहते थे वह वैसा ही काव्य बना था श्रीर स्वयं भी उसे वे श्रपने बूते से बाहिर समभते थे उसके बनने में सज्जनों का पुराय ही एक काररा मानते थे।

हि० (१) उत्तर भारत में विध्यराख, विध्यवर्मा, पर्वत सिंह, पर्वतक श्रादि नाम राजाओं के रक्खे जाते थे कि ककोल स्वयं एक त्रिपुरी के महाराजा का नाम था।

<sup>(</sup>२) पाठक प्रमाण् के लिये नीचे लिखे श्लोक को देखें :—
"इयता प्रम्थमयाप्रोक्तं चित्तं यशोधरनृपस्य । इति उत्तरंतु वच्ये श्रुतपठितमुपासकाध्ययनम् ॥
( श्रा० १)

दिगन्बर जैन मुनि चौमासे के सिवाय अन्य समय में एक स्थान में बहुत समय तक न रह कर इधर उधर विहार करते रहते हैं। इस विहार में श्रात्मकल्यासार्थ ध्यानादिक तपस्या करते हुए परोपकार, भर्मोपदेश भी करते रहते हैं सोमदेवसूरि ने भी ऐसा ही किया होगा। बहुश्रुत बन्न लोकानुभवी हींने से उनका यश सारे उत्तर भारत में भी दिल्ला भारत की तरह छा गया था श्रौर वे सर्विषय साधु हो गये थे। उत्तर भारत में उस समय कन्नौज के राजा ही सार्वभौम थे। श्री सोमदेव सूरि इस बात को अच्छी तरह जानते थे कि अहिंसाधर्म को प्रवल बनाने के लिए राजाश्रय, विद्वानों का सहयोग तथा सर्वसावारण का विश्वास ऋत्यन्त श्रावश्यक है। इसलिये ये इन्हीं बातों के उपार्जन में लगे हुए थे। श्रपना व्यक्तित्व भी बढ़ा रहे थे श्रीर वह भी इतना महान् हो चुका था कि क्या राजा श्रीर क्या प्रजा, क्या मूर्ख श्रौर क्या पिडत, क्या श्रमीर क्या गरीब, सभी लोग श्रत्यन्त श्रद्धा से बिना किसी घार्मिक भेद-भाव के उनकी बात को सनते तथा मानते थे। ऐसी स्थिति में मालूम पहला है कि कन्नीज के महाराजा महेन्द्रदेव ने कन्नीज या साम्राज्य के अन्य किसी स्थान में श्री सोमदेवसूरि के दर्शन किये तथा हार्दिक त्रानन्द के साथ त्रापनी त्रापार भक्ति पगट की श्रीर हमारी समझ में भेंट का यह स्थान पायः कर के ''महोदय'' श्रर्थात कन्नीज ही था क्योंकि यशस्तिलक में श्राचार्य ने श्रपने श्लिष्ट पदों से महोदय श्रर्थात कन्नोज की भी बहुत प्रशंसा लिखी; वे कहते हैं : - नृपनृपतीश्वर भूरमाहीश्वर यदिदमखिल-गुगासंश्रय । उक्तं किश्चित्त्वसतुतिकृतिचित्तचित्रं न महोदय।" इसका श्रर्थ यह है कि हे महोदय तु सचमुच राजराजेश्वर है (कारण बहुत से सामन्तराज इसी के ऋघीन हैं) श्रीर तु ही इस भूरमणी का स्वामी है तेरे में अखिल गुणों का बास है इसलिए हमने जो कुछ तेरी प्रशंसा में कहा है वह कुछ श्राश्चर्य कारक नहीं है कारण तु ऐसाही है। यद्यपि जैन मुनि किसी राजा के राजदरबार में नहीं जाते पत्युत राजा महाराजा तथा श्रन्य रईसगरा श्रपने दलबल सहित उनके स्थान पर ही जाकर उनका दर्शन करते हैं। यह बात हमने वर्तमान में भी अपनी अपनी अपनों से देखी है। दिल्लाए में जिस प्रकार जैनियों की कई राज-गहियाँ थीं वैसी उस समय उत्तर भारत में कोई जैन राजगद्दी नहीं थी। उत्तर भारत के राजा प्रायः सभी वैष्णाव तथा शैव ही थे। इन निमित्तों के सिवाय फिर जिसका व्यक्तिस्व श्रासाधारमा हो उसके मान सन्मान का क्या कहना।

श्री महाराज महेन्द्रदेव ने दर्शन के पश्चात् कठिन परिश्रम से बनाये हुए श्राचार्य के यशिस्तलकचम्पू काव्य को श्रपने दरवारी पिएडतों के साथ श्रवश्य सुना होगा श्रौर उसमें राजनीति के कौटिलीय श्रर्थशास्त्र श्रादि के तत्वों को सुन कर यदि इच्छा प्रकट की हो कि श्राप हमारे लिए संचिप्त तथा सरल नवीन ही कोई श्रर्थशास्त्र लिख दें तो बहुत श्रच्छा हो श्रौर श्रिधिकतर संभव है कि शाचार्य ने उसकी भिक से प्रतन्न होकर उसका बनाना स्वीकार भी कर लिया हो क्योंकि वे श्रिधिकारी थे। परन्तु दैविधकना बड़ी प्रवल है कि इस प्रथम

महेन्द्रदेव ने इस घटना के कुछ समय पश्चात् स्वर्गारोहण कर लिया। श्रद्धेय पं० गौरीगूंकर हीराचन्द्र जी श्रोभा के सजपूताना इतिहास के पहिले भाग में इस राजा का राज्यकाल
विक्रम सं० ८५० से ८६४ लिखा है। इसके बाद इनका पुत्र महीपाल वि० सं० १७१
में राजिसहासन पर बैठा। इसने भी श्रपने पूज्य पिता जी की तरह श्री सोमदेव सूरि की
श्रिषक भक्ति की। पाठक प्रथम श्राश्वास के श्रान्तिम श्लोक के "सोऽमासार्पितयशामहेन्द्रामरमान्यधीः।" सोऽयं पद पर ध्यान दें हिन्दी में इसका श्रथं यह होता है कि कि
"महेन्द्रामरमान्यधीः" श्रोर श्रासार्पितयशा कह कर महेन्द्रस्व वाले पिछले सम्बन्ध की
स्मृति दिलाता है। वे महीपाल को सूचित करते हैं कि जिसका यश दिगन्तव्यापी है श्रोर
जिसका पाणिडत्य तुम्हारे पिता महेंद्रदेव से मान्य था वही मैं सोमदेव श्राचार्य तुम्हें श्राशीवाद देता हूँ कि सतत श्रानन्द देनेवाली श्रभीष्ट वस्तु तुम्हें श्रास हो। महेंद्रदेव बड़े गुगी
तथा भक्त सम्राट् थे।

श्राचार्य उन्हें श्रब भी न भूले थे। पाठकों को यह जानना भी ठीक होगा कि यद्यपि यशस्तिलकचम्पू एक प्रकार के पूर्ण हो गया था ( पाँचवें त्राश्वास तक ) त्रीर त्राचार्य, महीपाल की मुलाकात के समय उसका पुनः संशोधन तथा घटनावश कहीं कहीं फेरफार कर रहे थे। यह बात हमें यशस्तिलकचम्पू की प्रारम्भिक प्रस्तावना पढ़ते समय भालकती है। श्राचार्य इस प्रस्तावना में यशस्तिलक के लिये भूतकाल की किया का प्रयोग करते हैं श्रान्यथा श्रागे बननेवाली चीज के विषय में भविष्यत काल की किया का प्रयोग करते श्रीर चीज श्रभी सामने है ही नहीं उसके विषय में पहिले से ही प्रचुर प्रशंसात्मक पद्य स्वयं नहीं यशस्तिलक के जो "देव" "महेन्द्रदेव" "धर्मावलोकपहीपाल" श्रौर "राजेश्वर" "भोज' स्त्रादि ऐतिहासिक नाम हैं। वे सब इसी संशोधन काल के हैं। नीतिशक्यामत बनाया तो गया प्रथम महेन्द्रदेव के लिए पर उनके स्वर्गवासी हो जाने के कारण उनकी चर्चा कर श्राचार्य ने उनके पुत्र तथा प्रजा को दुःखित करना उचित नहीं समभा। भोज महेन्द्रदेव के पिता थे। इन सब बातों का सार यही निकलता है कि यशस्तिलक के पाँच श्राश्वास तथा नीतिवाक्यामृत उत्तर भारत में ही बने श्रीर यह समय प्रथम महेन्द्रदेव श्रीर महीपाल के शासन का था श्रीर संभव है कि श्राचार्य की वय इस समय ५० के लग-भग हो। राजशेखर कवि के बनाये हुए पाँच ग्रंथ उपलब्ध हैं—(१) काव्यमीमांसा (२) कर्परमञ्जरी (३) बालरामायण (४) बालभारत श्रीर (५) विद्धशालभञ्जिका। मञ्जरी की प्रस्तावना में अपने को महेन्द्रदेव का गुरु लिखा है श्रौर बालभारत की प्रस्ता-वना में श्रपनी विद्धशालभिक्षका नाटिका का श्रमितय इनके पुत्र महीपाल के सामने महाद्य में होना सचित करता है तथा इसी विद्धशालभिक्षका का दूसरा श्रमिनय वह त्रिपुरी के राजा युवराज देव के दुरबार में भी जताता है यह युवराज देव प्रथम था जिसका कि नाम कर्पूरवर्ष भी था। इसका त्रव तक कोई शिलालेख तो नहीं मिला है तो भी श्री युवराजदेव

(द्वितीय) की विल्हरी से मिली हुई वृहत् वंशावली में लिखा है कि श्रीयुवराजदेव प्रथम के प्रिपतामह कोकल ने ऋपने दो बड़े कीर्तिस्तम्भ स्थापित किये थे। उत्तर भारत में महाराजा, भोज त्र्यौर दित्तगा में कृष्णाराज ( निस्वा कृत्सना येन पृथ्वीमपूर्विद्वीर्तिस्तम्भद्वनद्वमारोप्यतेसम । कौम्भोद्भव्यान्दिश्यसौ कृष्णाग्रुजः कौवेर्याञ्च श्रीनिधिर्मोजदेवः ) एफिप्राफिया इरिडका, जिल्द १ पृ० २५६ ) यशस्तिलक नम्पू की समाप्ति के समय जो दिल्लाए में कृष्णाराज है वह तीसरा है क्योंकि ऋरिकेशरी के प्रथम पुत्र विद्या के साथ उसीका मेल खाता है न कि श्रम्य किसी कृष्णराज का । इसका राज्यकाल वि० सं० ११३ से १०२२ तक रहा है ऐसा हम पहिले ही लिख श्राये हैं तब इनकी समकालीनता न तो कोकल से बनती है श्रीर न कलोज के भोज से क्योंकि भोज ( श्रादिवराह मिहिर ) का राज्यकाल वि० सं० १३८ तक ही समाप्त हो जाता है। भोज की क्या, उसकी तो महेन्द्रफाल (निर्भयनरेन्द्र) के साथ भी संगति नहीं बैठती क्योंकि इसका राज्यकाल भी वि० सं १६४ में ही पूर्ण हो जाता है। श्रतः यशस्तिलक की समाप्ति के समय महेन्द्रपाल था न कि ऋौर । इस विवरण से हमारा मन यह नतीजा निकालता है कि श्री सोमदेव सूरि, भवला के अकाकार वीरसेनाचार्य तथा पं० श्राशाधर जी के समान ही दीर्घवयी थे श्रीर संभव है कि ६० वर्ष के ऊपर भी वय का भोग उन्होंने किया था । दिच्चगापथ से उत्तरापथ श्राने के समय उनकी वय ४० के लग भग होनी चाहिये। इसके उपरान्त ही उन्होंने यशस्तिलकचम्पू पाँचवें श्राश्वास तक तथा नीतिवाक्यामृत की रचना की। यह समय प्रथम महेन्द्रदेव तथा महिपाल का था। महेन्द्रदेव के गुरु राजशेखर के साथ उनकी अवश्य मित्रता होगी। महेन्द्रदेव श्रीर महि-पाल जैन न होते हुए भी जैनधर्मानुरागी श्रवश्य थे। तभी जैनाचार्यों ने तथा जैनों ने जैनग्रंथों श्रीर मन्दिरों व मुर्त्तियों में उनका उल्लेख किया।

जब श्राचार्य उत्तरापथ से दिल्गापथ चले त्राये तब उन्होंने छठे त्राश्वास से समा-प्त्यन्त यशस्तिलकचम्पू पूरा किया त्रीर नीतिवाक्यामृत का सम्भवतः पुनः संशोधन भी। यह समय विद्या तथा कृष्णाराज तृतीय का था उत्तर भारत में उस समय द्वितीय महेन्द्रदेव या देवपाल का शासन था। हमारी समभ्क में ऐसी संगति बैठती है। पाठक इस पर विचार करेंगे।

कन्नोज के प्रतिहार वंशीय राजान्त्रों के जो दानपत्र या शिलालेख हमें श्रव तक ज्ञात हुए हैं उनका विवरण नीचे लिखे श्रनुसार है :—

प्रथम शिलालेख राजशाही की बारीन्द्र सुसायटी द्वारा खुदाई करने पर पहाड़ पर मिना है। यहाँ पहिले कोई मन्दिर था। इस खुदाई में दो खम्मे लेख सहित मिले हैं जिनने से एक में प्रतीहारवंशीय राजा महेन्द्रपाल के राज्यारोहरा से पांचवें साल का है। दूसरा सीरौन (जिला भाँसी ललितपुर डिवीजन) के द्विगम्बर जैन मंदिर में है, बहुत बड़ा है। शिलालेख में प्रतिहार वंशीय महाराजा महेन्द्रपाल के नाम के साथ 'सम्बरसरशंतेषु नवसु

षष्ट्यधिकेषु चतुरन्वितेषु मार्गशिशिरमास बहुलपत्त तृतीयाम्" खुदा हुन्ना है। जिसका मधे है महाराजा महेन्द्रपाल के राज्यकाल में वि० सं० १६४ मगशिरवदी है। तीसरा हड़डाला (काठियाबाड़) में मिला है। जो कि दानपत्र के रूप में है इसमें कन्नोज के प्रतिहार राजा महिपालदेव के सामन्त धरिया वराह के शक सं० =३६ (वि० सं० १७१) पौष वदी ४ उत्तरायगो खुदा हुन्ना है।

उक्त भोजदेव (पथम) के पाँच लेख श्रव तक उपलब्ध हुए हैं जिनमें सब से प्रथम दौलतपुरा (जोधपुर राज्य) से मिला हुश्रा वि० सं० २०० फाल्गुन सुदी १३ का दानपत्र है जो राजपुताना म्युजियम (श्रजमेर) में सुरित्तित है।

ग्वालियर से मिले हुए कन्नोज के प्रतिहार राजा भोजदेव के शिलालेख में "नवसुत्रा-यस्त्रिंशधिकेषु माघशुक्क द्वितीयाम्" त्र्यर्थात् वि० सं० १३३ माघ सुदी २ मिलता है।

उसका सब से पिछला शिलालेख पेहोत्रा से मिला है, जो हर्ष सं० २७६ (वि० सं० १३८) वैशास सुदी ७ का है। इन तीनों शिलालेखों से निश्चित है कि वि० सं० १०० से १३८ तक तो कन्नोज का स्वामी भोजदेव था और सम्भव है कि वि० सं० १३८ के पीछे भी कुछ वर्षों तक जीवित रहा हो।

श्रद्धेय श्रोभा जी के राजपूताना इतिहास से उतार कर बम्बई से श्रीयुत पं० प्रेमी जी ने कृपाकर कन्नोज के प्रतिहार वंशीय कुछ राजाश्रों की जो नामावली भेजी है उसे भी हम उद्धत करते हैं।—

(१) नागभट या नागावलोक वि० सं० = १३ (२) काकुस्थ (३) देवराज (४) वासराज वि० सं० = ४० (५) नागभट द्वितीय वि० सं० = ७२ से ६० (६) रामचन्द्र (७) भोज ( ब्रादिवराह मिहिर ) वि० सं० ६०० से ३ = तक (=) महेन्द्रपाल ( महेन्द्रायुध, निभयनरेन्द्र ) वि० सं० ६५० से ६४ (१) महीपाल वि० सं० ६०१-७५ (१०) भोज द्वितीय (११) विनायकपाल वि० सं० ६== (१२) महेन्द्रपाल द्वितीय वि० सं० १००३ (१३) देवपाल वि० सं० १००५ (१४) विजयपाल वि० सं० १०१६ (१५) राज्यपाल वि० सं० १०७५ (१६) त्रिलोचन पाहम वि० सं० १००४ (१७) यशपाल वि० १०१३।

इन विवरणों को पढ़कर पाठक स्वयं इस निर्णय पर पहुँचेंगे कि यशस्तिलक श्रौर नीतिवाक्यामृत के कर्ता के साथ प्रथम महेन्द्रदेव का श्रवश्य घनिष्ठ सम्बन्ध था पर इसकी संगति तभी बैठ सकती है जब कि श्री सोमदेवसूरि को दीर्घवयी माना जाय।

श्चस्तु इसके वाद श्राचार्य उत्तरापथ से फिर दिल्लापिथ को लौट गये श्चीर वहाँ उन्होंने यशस्तिलकचम्पू के श्चन्तिम तीनों श्राश्वास जिनमें उपासकों के श्राचार का वर्णन है, पूर्ण किये। इसके बाद श्चाचार्य ने सम्भव है नीतिवाक्यामृत को वह सुसंस्कृत रूप दिया जिसको कि इम देख रहे हैं।

श्राचार्य को वहाँ के संघर्ष पसन्द नहीं थे वे जानते थे कि वैदिक ब्राह्मणों की श्राजी-विका वेदों पर ही निर्भर है उनके बिना समाज में उनका स्थान ही क्या रहता है। स्रातः जनता में उनके प्रति श्रयल विश्वास जमाये रखने के लिए वे उन्हें भगवत वाक्य उद्घोषित करते थे। इधर जैन लोग हिंसा से बड़ी घुणा करते थे वे मूढ जनता में होती हुई हिंसा का कारण इन्हीं वेदों को मानते थे श्रतः वे वेदों को पसन्द नहीं करते थे। एक पत्त त्राजीविका का प्रधान कारण समभ्त कर उन्हें प्यार करता था तो दूसरा पक्त हिंसा के कारण उन्हें कुप्यार करता था। लोकमान्य सार्वजनिक प्रन्थ भी साम्प्रदाय दोष से हेय हो रहे थे। इसके लिए त्राचार्य ने जो समभौता ऋपने मन में तैयार किया था वह अब यहाँ त्राकर यशुस्तिलक के उपासकाध्ययन में लिखा श्रीर श्रपने भक्त श्रावकों को उसके द्वारा समभाया कि यदि वैदिक ब्राह्मण लौकिक रीतियाँ वेद के अनुसार करते हैं अपनी आजी-विका चलाते है या जनता उसमें रुचि प्रगट करती है तो करने दो यह तो उनका कुल परम्परा का कार्य है इसमें हमारी क्या हानि है। इसमें न धर्म है न श्रधर्म, यह तो लौकिक कार्य है। इधर दूसरे पत्त के वैदिक लोगों को भी उन्होंने समस्ताया कि आप लोग भी सारे वेद को प्रमाण न माने जो बातें प्रमाण श्रीर युक्ति से विरुद्ध हैं या जिनमें पूर्वापर विरोध है उन्हें छोड़ देवें। वेद भी मनुष्यकृत ही हैं भले ही उनके कर्तात्रों को हम नहीं जानते हैं, पर वे ईश्वरकृत नहीं हैं क्योंकि ईश्वर का ज्ञान श्रसीम है वह इन सीमित पुस्तकों में नहीं आ सकता। अतः वेद ऐतिहा हैं जैसे अन्य धर्मों के अन्य शास्त्र।

यशस्तिलक के चूतुर्थ त्राश्वास में त्राचार्य लिखते हैं :-

प्राणाघात।न्निवृत्तिः परधनहरणे सयमः सत्यवाक्यं, काले शशस्याप्रदेयं युवतिजनकथामूकभावः परेषाम् । तृष्णास्रोतोविबन्धोगुरुषुच विनतिः सर्वभूतानुकम्पा, सामान्यं सर्वशास्त्रेष्वजुपहतविधिः श्रेयसामेषमार्गः ॥

इसका श्रर्थ यह है कि प्राणी हिंसा निवृत्ति, परधन का हरण नहीं करना, सस्यवचन बोलना, समय पर यथाशक्ति दान देना, पराई स्त्री में कुदृष्टि नहीं रखना, उनकी निन्धचर्ची नहीं करना, परिग्रह परिमाणवत रख कर तृष्णा के ऊपर नियंत्रण रखना, गुरुषनों की विनय और सर्व भ्तानुकम्पा ये सब ऐसे शुभाचार हैं कि इनका पालन करना किसी भी धर्म के किसी भी शास्त्र में मना नहीं है। सर्वसम्मित से निश्चित कल्याण मार्ग है आतः एकमत होकर हम सब को इसी मार्ग पर चलना चाहिए इसी में हम सब की भलाई है इसमें किसी का विरोध भी नहीं है।

-:0:-

### हुंबुज का यन्यमारहार

[ ले० श्रीयुत विद्याभूषण, पं० के० भुजवली शास्त्री, मृडविद्री ]

#### WAR AND THE PROPERTY OF THE PR

बहुत दिनों से विद्वानों की यह प्रवल इच्छा रही कि हुंबुज जैन मठ के प्रथागार के ताइपन्न एवं कागज पर लिखे गये भिन्त-भिन्न मापा के कुल मंथों को एकबार वारीकी से अवजोकन किया जाय। क्योंकि अन्यान्य जैन मठों की तरह यह भी प्राचीन है और यहां पर कुछ अनुभय एवं दुलभ्य प्राचीन प्रन्थों की प्राप्ति की अधिक संमावना है। परंतु कारणवश अभी तक इस पवित्र कार्य के लिये सुयोग हो प्राप्त नहीं हुआ था।

बड़े हर्ष की बात है कि वर्तमान विद्वान् महारक श्रद्धेय श्री देवेंद्रकीर्ति नी के सिंहासनारूढ़ होते ही सर्वप्रथम श्रापका लक्ष्य इसी आवश्यक लोककल्याएकारी, पुनीत कार्य की ओर गया श्रीर सुरंत ही श्रापने इस कार्य के लिये मुक्ते याद किया। महारक नी की श्राज्ञातुसार डेढ़ दो माह हुंबुज में रह कर द्राविड़ लिपि में लिखे गये कुछ मंथों को छोड़ कर शेष कन्नष्ठ सथा नागरी लिपि में लिखे गये कुछ मंथों को मैने श्रान्य सहायकों के साथ यथाशक्ति और यथा। वकाश सावधानता से देखा।

इस बीच में हम लोगों ने २०२ बंडल श्रीर ३५५ प्रंथों की सिववरण तालिका तैयार की है जो कि यथाशोध वारंग मठ की प्रंथतालिका के साथ प्रकाशित होने वाली है। प्रंथतालिकानिर्माण के समाचार से श्रवतात होते हो मित्रवर डाँ० ए॰ एन० उपाध्ये झादि विद्वानों
के पत्र आये कि प्रंथागार के श्रवलोकन के उपरांत शीध हो। इस संबंध में 'जैन सिद्धांतमास्कर' में श्राप एक लेख श्रवश्य प्रकट कर हैं। इसी श्राशयानुसार 'मास्कर' के विज्ञ पाठकों के समन्त माएडार में उपलब्ध कुछ अप्रकाशित प्राकृत, संस्कृत तथा कन्नड प्रंथों को
एक तालिका और कुछ प्रशस्तियाँ नीचे दो जाती हैं।

| नं०      | प्र'थनाम           | कर्त्ता     | विषय     | भाषा    |
|----------|--------------------|-------------|----------|---------|
| <b>१</b> | भासवसंतति          | श्रुतमुनि   | सिद्धांत | प्राकृत |
| २        | तत्त्वार्थसारदीपक  | सकलकीर्ति   | ,,       | संस्कृत |
| 3        | द्रव्यसंप्रहटीका   | बालचंद्र    | "        | कन्नड   |
|          | परमागमसारटोका      | चंद्रकीर्ति | - 99     | 91      |
| 4        | ' द्रव्यसंप्रहटोका | सु द्रवर्णी | 97       | Y1      |
| ş        | सिद्धांतसारटोका    | प्रभाचंद्र  | "        | संस्कृत |

१ **इसका नाम 'भावनासार है**।

|            |                              | ,                     |                 |                                         |
|------------|------------------------------|-----------------------|-----------------|-----------------------------------------|
| •          | गोम्मटसारटीका                | पदाप्रम त्रैविद्य     | सिद्धान्त       | कन्नड                                   |
| 6          | 93                           | केशएस                 |                 | <b>)</b> 9                              |
| ς          | तत्त्वार्थवृत्ति             | दिवाकरनंदी            | 19              | माषा                                    |
| 80         | <b>आ</b> त्मानुशासनटीका      | केशवार्य              | त्रध्यात्म      | संस्कृत                                 |
| 99         | जीवसंबोधन .                  | बंधुवर्मा             | <b>3</b> 1      | कन्नड                                   |
| 48         | परमात्मत्रकाशटीका            | बालचंद्र              | <b>अ</b> ध्याःम | कन्नड                                   |
| १३         | पंचपरमेष्ठिस्तरूप            | श्रीनंदी              | 4 11            | "                                       |
| १४         | षट्समाचारलच्या               | ×                     | ,,              | संस्कृत                                 |
| 14         | <sup>२</sup> उपदेशरः नमान्ना | सकत्रभूषग्            | প্সাবাৰ         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| 28         | प्रतिष्ठाकरुपटिप्पण          | कुमुद्चंद्र           | प्रातष्ठा       | . 91                                    |
| १७         | जिन <b>संहि</b> ता           | एकसंधि                | 39              | 19                                      |
| 86         |                              | <b>ब्रह्मसू</b> रि    | 9)              | <b>,</b>                                |
| 19         | मृत्यु <b>अ</b> याराधना      | ×                     | श्राराधना       | 59                                      |
| २०         | सदस्रनामाराधना               | ×                     | <b>99</b>       | . 5>                                    |
| <b>૨</b> १ | न्यायम <b>णिदीपिका</b>       | ×                     | न्याय           | 9)                                      |
| २२         | प्रमा <b>णप्रमेयक</b> लिका   | <b>मरॅंद्रसू</b> रि   | <b>9</b> 1      | **                                      |
| २३         | प्रमाप्रमेय [ अपूर्ण ]       | भावसेन त्रैविद्य      | <b>&gt;3</b>    | <b>,</b>                                |
| २४         | ल <b>घीयस्रयवृत्ति</b>       | श्रमयचंद्र            | <b>,,</b>       | <b>)</b> 1                              |
| २५         | विद्वतत्त्वप्रकाश            | भावसेन त्र विद्य      | 19              | <b>,</b>                                |
| २६         | मंत्रव्या <b>कर</b> ण        | संमतभद्र              | व्याकरण         | 19                                      |
| २७         | रूपावतार                     | <sup>१</sup> धर्मकीति | , ,,            | 11                                      |
| २८         | <b>रू</b> पावतारवृत्ति       | <sup>8</sup> वीरसेन   | व्याकरण         | संस्कृत                                 |
| <b>२९</b>  | शाकटायन अमोघवृत्ति           | शाकटायन               | 99              | ,,                                      |
| ३०         | चंद्रप्रमटीका                | ×                     | काव्य           | 99                                      |
| ३१         | यशोधरटीका                    | लक्ष्मण               | 37              | ,,                                      |
| ३२         | राघवप।एडवीयटीका              | सूरि                  | <b>3</b> 7      | <b>5</b> ,                              |
| <b>३३</b>  | कर्णामृतपुरागा               | विजयकीर्ति            | पुरागा          | हिंदी व                                 |

२ इसका श्रवर नाम 'बुरायद्कर्मंप्रकाशिका' है। कत्तां सकत्रभूवया शुभचंद्र के शिव्य हैं। ३ यह नाम 'जिनरत्नकोश' के श्राधार पर दिया गया है।

यह भैरवेश का स्रास्थान कविथा।

| <b>3</b> 8 | श्रादिपुराण                          | हस्तिमङ्      | 19               | संस्कृत                                 |
|------------|--------------------------------------|---------------|------------------|-----------------------------------------|
| 34         | ; <b>)</b>                           | सकलकीर्ति     | <b>)</b> 5       | <b>3</b> ,                              |
| ३६         | <b>ैहारवंशपुरा</b> ग                 | ×             | <b>75</b>        | कन्नड                                   |
| 30         | जंबूस्वामिचरित                       | जिनदास        | चरित             | संस्कृत                                 |
| 36         | <b>ज्ञानचंद्र</b> चरित               | कल्यागुकीर्ति | 99               | • कन्नड                                 |
| 39         | सुविचारचरित                          | नेमएए         | चरित             | कन्नड                                   |
| 80         | नांपिकथाए                            | <b>. X</b>    | कथा              | . ,,                                    |
| 86         | मरग्रकालज्ञान                        | ×             | <b>ड्योतिष</b>   | संस्कृत                                 |
| 88         | †मैरवपद्मावतीदस्य                    | मक्रिषेग्।    | मंत्रशा <b>ख</b> | 99                                      |
| ४३         | †विद्यानुवाद्                        | मतिसागर       | ••               | ,<br>, <b>9</b>                         |
| 88         | <sup>।</sup> त्रमुवन <b>चूराम</b> णि | ×             | लोकविज्ञान       | कम्नड                                   |
| ४५         | <b>ड</b> पम्यास                      | ×             | समीज्ञा          | संस्कृत                                 |
| ४६         | श्रादीश्वरयज्ञगान                    | *             | गीत              | कन्नड                                   |
| ४७         | पद्मावतीयज्ञगान                      | ×             | 1)               | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |

### ग्रंथ नं १७७, शाकटायम अमोघवृत्ति-शाकटायन ।

जम्बूद्वीपमहीशहेमग्रुकुटप्रोत्तंगदेवाचलप्रांचह्चिग्रभारताविनसतीताटंकद्वत्ताकृति ।

प्रास्त चेमपुरं पुरंदरपुरीसौंदर्यगर्वापढं

देवेंद्रो नृपतिः प्रशास्ति तदिदं देवेंद्रवृंदोपमः ॥१॥

तद्भागिनेयपदभागतुलप्रतापदावाग्रिदग्धरिपुभूधरभूरिवंशः ।

सत्कीतिपुन्नतिमंडितचंडभन्नः प्रोत्पुन्नगन्नलितोऽस्ति हि साल्वमन्नः ॥२॥
श्रीमज्जैनमतोदयाचलकनद्वालार्कविवोर्जितस्फूर्जत्कीतिसुधाप्रवाहधवलत्रैलोक्यसौधालयः ।

नानाशास्त्रकलाकलापकुशलः प्रत्यिधृध्वीपति
प्रोत्तंगाद्रिततींद्रशस्त्रसद्दशः श्रीसाल्वमन्नोऽस्ति सः ॥३॥

तस्य प्रधानपुरुषः पुरुषोत्तमश्री श्रीजैनमार्गगगनांगणवालमातुः ॥

सम्यक्तवचंदिरसुधांबुधिचारुचेताः बाभाति भासुरवचाः वरसंगमंत्री ॥४॥

१ यह षष्ट्पदि छंद में है।

<sup>🕂</sup> यह प्रकासनीय हैं। प्रथ सटीक एवं शुद्ध है।

<sup>ृ</sup>घनतरमरुमार्गे सारकासारपूरः तत्ततिमिरनभोद्धप्रौदृपीयृ<mark>ष्मात</mark>ुः । दवदहनवृतोवींजातपाथोदकन्पः कलयति बुधवृदं बंधुरः संगमंत्री ॥४॥ न्त्राथास्ति देशे गणपूर्वशैले दिगंबरह्कारमहाप्रभावः । च्यराजत प्राग्विजयादिकोर्तिस्तदप्रशिष्यः श्रुतकोर्तिदेवः ॥६॥ तत्पूर्वशिष्यो विमलादिकीर्तिस्तस्मादभूदिंदुरिवामृताब्धेः। सुसंयमाचारविशुद्धमूर्तिः प्रबुद्धशास्त्रो विजयादिकीर्तिः ॥७॥ तस्मै विशुद्धचिदमोधमनोज्ञवृत्तिं प्रादानमुदा विजयकीर्तिमुनीश्वराय । सत्कीर्तये विमलपुरायमहाधनाय बोधाय मल्लनुपतेवेरसंगमंत्री ॥८॥ श्रीमदुंदुभिवत्सरे सुखकरे चाषाढमासे वरे पत्ते चंद्रमरीचिमंडिततले श्रीद्वादशीसत्तिथौ । वारे शुक्रसमाह्वये विजयकीत्यीर्याय धैर्यालयः प्रदात्प्रांचदमोघष्टत्तिमतुलां ज्ञानाप्तये संगमः ॥६॥ शुभकरवरमृतिः स्फारचारित्रपूर्तिः प्रशमितश्चवनार्तिश्चारुचंद्राभकीर्तिः । श्रुतिजितमदनार्तिः सद्दयासारपूर्तिर्विनुतविजयकीर्तिर्भासते पुरूयमूर्तिः ॥१०॥ सद्धर्मीबुधिपोषकः कुवलयानंदाय नित्योदयः सद्वृत्तो मुखसंगतिद्रवदति (१) स्वच्छेंदुकांतो व्यधात् । चित्रं शच्वपकीर्तिघोरतिमिरप्राग्भारनीलाचलं नापच्छारदपार्वणाखिलकलः श्रीसान्वमन्नो विधुः ॥११॥ श्रुतविज्ञतविनोदः पात्रदानाजुमोदः परहितकृतिशीलः सद्यशः श्रीविशालः । समुपचितसुपुरायः सन्जनौघाग्रगायः स जयतु कुलदीपः संगमः कामरूपः॥१२॥ [ श्रंतिम श्रंश ]

### ग्रंथ नं० १८० गोम्मटसार [कर्मकाण्ड] कन्नडटीका—केशण्ण ।

श्रीमद्वंशसमुद्भवाः प्रवित्तसद्वृत्तोज्ज्यला निर्मलाः प्रांचत्कांतिभराः सदाप्तरुचयो भव्याः मुसेव्याः सताम् । एते लोकशिरोमणित्वमधिकं संप्राप्य प्रक्तोपमाः भांतु स्वात्ममलामृतोदयभवैभीस्वद्गुणैर्भूषिताः ॥१॥ श्रीसर्वज्ञसुवोधवज्ञतलभाक् स्यात्कारधीरोद्धुरो संभोरो वरनेमिचंद्रविसरद्वाक्चंद्रिकावर्द्धतः ।

विस्तीर्णो गुणरत्नभूषणभरः सारार्थपूर्णो महान् नित्यं गोम्मदसारसंहितसुधाम्भोधिः शिवायास्तु तः ॥२॥ श्रिंतिम श्रंश

ग्रंथ नं० २०२, यशोधरकाव्यरीका-लक्ष्मण ।

वादिगजकृतकाव्यभावनं साधुजैनमुनिपादसेवनम् । वोतरागचरणाव्जलोकनं प्रीतयेऽस्तु मम जन्मजन्मनि ॥१॥ श्रीमत्पद्मणगुम्मटेत्यभिमता श्रोवर्णिना भृतले भातिश्वारु [१] चरित्रवार्द्धिहमगुस्तत्प्रीतये लच्मणः । मन्दो बन्धुरवादिराजविदुषः काव्यस्य कन्याणदःम् टीकां चेमपुरेऽकरोद्गुरुतरश्रीनेमिनाथालये ॥२॥

[ अंतिम अंश ]

प्रंथ नं० १७४, पद्मचरित —रविषेण ।

कन्याणोत्सवमन्दिरे समभवत्कन्याणनाम्ना पुरे विख्याते शुभचन्द्रदेवमुनिपश्रीपादसेवारतः । साहित्याम्बुजषट्पदः चितिगतः कन्पद्धमो वादिनाम् तिष्पिश्रेष्ठितन्भवो हरिहरः सम्यक्तवरत्नाकरः ॥१॥ तेन श्रीमदशेषशास्त्रनिपुणप्रज्ञाय कन्याणकी-त्यांचार्यप्रवराय पद्मचिरतं पद्मावहं सर्वदा । श्रोतृणां भवदुःखभीतमनसां स्याञ्लेखयित्वार्पितम् लोकालोक...वस्तुकलनप्रौढावबोधाप्तये ॥२॥

अंतिम अंशी

ग्रंथ नं० ३८, पूर्वपुराण-जिनसेन।

दुर्वौरमारारिविभेददत्तश्रीशान्तखाख्योत्तमवर्षिना मुदा । दत्तं नितान्तं सुचिरं सुजीयात्सुज्ञानदं पूर्वपुराखमेतत् ॥१॥ श्रीमदम्भोलिभृद्वन्द्यो गखभृद्भक्तिभावितः । जीयाच्छान्तिजिनाधीशः कोखस्रुपुराधिषः ॥२॥

[ अंतिम अंश ]

### प्रथ नं० १६, त्रिलोकसारटीका-माध्यचन्द्र ।

तत्र [कारंजामद्दाधर्मसेत्रे] श्रीकुन्दकुन्दाचार्यान्वये म० श्रीश्राहर हित्देवास्तदतुक्रमेण भ० श्रीधर्मचन्द्रदेवास्तत्यक्टे भ० श्रीधर्मभृषणदेवास्तत्यक्टे भ० श्रीविशालकीर्तिदेवास्तत्यक्टे श्रीधर्मचन्द्रदेवास्तेषु विद्यमानेषु ब्रह्मगुणसागराय वधेरवालवंशे
चामरीयागोत्रे साजस्सा, तद्भार्या बाई गंगाई, तयोः सुतः पुतलासा, तद्भामिनी
ऐसा बाई, तयोः पुतः सर्वोपमायोग्यः साहिरासा, तित्रया मालाई, तयोः सन् द्रौ
पुतलासा वर्धसा नामानौ, तयोर्मध्ये ज्येष्ठो धर्मभारधुरंधरः पुतलासाख्यस्तेनयं
त्रैलोक्यसारमद्दाग्रंथटिका ज्ञानावरणकर्मचयार्थं लिखाप्य दत्ता।

[ अंतिम अंश ]

## तारण स्वामी और उनके उपदेश

## [ ले॰ श्रीयुत ज्ञानचन्द्र जैन बी॰ ए॰, एल॰-एल॰ बी॰ नागपुर ]

अध्यासमवाद के सिद्धान्तों का प्रचार करने वाले अनेक विद्वान समय-समय पर हुए हैं। उन्होंने काल के मांग की पूर्ति की और मानव धर्म के सिद्धान्तों का प्रचार किया। पन्द्रह्वीं शताब्दी में मारतवर्ष में एक धार्मिक क्रान्ति मची हुई थो। मुसजमानों के शासन काल में धर्म का पालन करना एक कठिन कार्य हो गया था। त्रावश्यकता ऐसे महात्मात्रों तथा सुधारकों की थी जो भगवान महावीर के सार्विमोमिक सिद्धान्तों का प्रचार कर प्राणीमात का कल्याम कर सके । मगवान महावीर के निर्वाम काल के बाद अनेक आचार्यों तथा महारमाओं ने इन सिद्धान्तों का प्रचार किया और ऐसे अमुख्य प्रन्थों की रचना की जो विश्व-साहित्य-गगन में हमेशा चमकते ग्हेंगे श्रीर श्रपने जाज्यस्यमान प्रकाश द्वारा मानव मात्र का उद्धार करेंगे। इस समय मारतवर्ष में जैन धर्म का बहुत प्रचार था। राजा और महाराजाओं ने भी उसे अपनाया था और उनके संरत्ताण में भी उसका प्रवार हुआ। परन्तु कुछ समय के बाद जैन विद्वानों ने धर्म को इतना संक्रचित बना दिया कि उपमें बाहर से आने वालों के जिये कीई स्थान नहीं रहा। ऊँच नीच का भेद फैल गया। फलत मानव मात्र का करयाए। करने वेली जैनधम कुछ लोगों को ही संपत्ति बन गया। अन्य धर्मों का प्रचार हुआ परन्तु जैन-धर्म का क्रमशः हास ही होता गया। यह क्रम कई वर्षों तक चलता रहा श्रीर जैन धर्मानुया-यिश्रों की संख्या घटती ही गई। उस समय आवश्यकता ऐसे महात्माओं की थी जो समस्त भेदभाव मिटा कर, जैन धर्म का विशाल द्वार सबके लिये खोल दे।

पन्द्रहर्वी शताब्दि में तारण स्वामी नाम के एक आचार्य और सुधारक हो गये हैं। इनका जन्म पुहुपावती नगरी में सन् १४४८ (विक्रम संवत् १५०५) में हुआ था। आप सनत कवीर, गुरु नानक, लोकाशाह तथा अन्य सुधारकों के समाकालीन थे। स्वामी जी के पिता का नाम गढासाव था। वे बहलोलखां लोधी के दरबार में जो कि उस समय देहली के बादशाह थे किसो ओहदे पर थे। बाद में कुछ कारणवश वे देहली छोड़ पुहुपावती नगरी में बस गये। वहां पर ही स्वामी जी का जन्म हुआ। बाह्यकाल से ही आपके होनहार होने के लक्षण दिखलाई देते थे। आपकी समरण शक्ति बहुत तीव्र थी। आपकी शिक्षा श्री श्रुतसागर मुनि के पास हुई। अरूपकाल में ही आपने बहुत से मन्थों का अध्ययन कर लिया। आप आजन्म ब्रह्मचारी रहे तथा महान अध्यातमवादी तथा योगाभ्यासी थे। आप धर्म के बाहिए ही स्वान के करते थे और इसी कारण आपने मूर्तिपूना का विरोध विय।

यदि हृद्य पिवत्र भावना से रिक्त है तो जड़ पूजा से क्या लाभ होगा। वास्तव में आत्मा ही सब कुछ है। वह हो परमात्मा है यदि हम उसे उस योग्य बना लें। आपने कहा कि जैन धर्म में समस्त प्राणियों के जिये स्थान है, वह सबका कल्याण करने वाला है। भगवान महावीर के समवशरण में पशु-पित्तयों तक को स्थान प्राप्त था। सत्त्वेषु मैत्रो का पाठ पढ़ाने वाले जैनधर्म में तीच, ऊच का भेद कभी भी नहीं हो सकता।

इन सब सिद्धान्तों को लेकर खामी जी ने फिर से धर्म प्रचार का बीड़ा उठाया। आपने भगवान महावीर की संघ योजना का अनुसरण किया।

उस समय के संकी गं हृदय वाले लोगों को आपके ये स्टिइन्ति पसन्द न आये। उन्होंने स्वामी जी का बिरोध किया। आपको कई प्रकार के प्रलोमन दिये गये, दबाव मी डाले गये कि आप इस प्रकार का प्रवार न करें परन्तु जब स्वामी जी अपने मार्ग से विचलित न हुए तो आपको मार डालने का भी प्रयन्न किया गया। मस्हारगढ़ किले के पास बेतवा नदी है उसके आसपास घने जंगल हैं। स्वामी जी इन्हों जंगलों में निवास करते थे, क्योंकि वे सामायिक तथा ध्यान के लिये उपयुक्त स्थान थे। इस नदी के घाट से पार उतारने वाले मस्हा को जिसका नाम चिदानन्द चौधरी था, यह कहा गया कि वह स्वामी जी को अपनी नाव में बैठा कर नही के गहरे जल में ले जाकर छोड़ दे। उसने ऐसा ही किया और एक के बाद एक तीन गहरे स्थानों में ले जाकर स्वामी जी को द्वाने का प्रयन्न किया परन्तु जहां रे आपको डुबोने के लिये नाव उलटाई गई वहां र पर पानी के बीच स्वामी जी बो अवइय ही कोई महात्मा होना चाहिये और उसे अपने कार्य पर पछतावा हुआ। उसी दिन से चिदानन्द स्वामी जी का शिष्य बन गया। ये चबूतरे अभी भी बेतवा नदी के बीच मौजूद हैं और तारण पंथियों द्वारा पवित्र माने जाते हैं। प्रतिवर्ष हजारों यात्री इन चबूतरों के दशनों को जाते हैं और स्वामी जी के प्रति अपनी अद्धांजलियां अपंग्ण करते हैं।

धीरे २ स्वामी जी का विरोध घटने लगा । आप निर्भय होकर अपने मिशन में लगे रहे। आपने मध्यमारत, गुजरात, संयुक्तप्रान्त और मध्यप्रान्त का अमण किया और अनेक लोगों में अपने सिद्धान्तों का प्रचार किया । बहुत से राजाओं ने भी जैन धर्म के सिद्धान्तों को अपनाया। इनमें गुजरात के राजा शिवकुमार, शाहकुमार तथा रायसेन गढ़ के राजा मुख्य थे। इस तरह अपने जीवन में आपने ५५३५१९ व्यक्तियों को अपने आम्नाय में दीकित किया। आपके शिष्य भी अनेक हो गये। इनमें मुख्य विदानन्द चौधरी, लक्ष्मण पार्छ, परमानन्द विजासी, सुल्य शाह तेली, और लुकमा । शाह नाम के मुस्लमान भी थे। स्वामी जी की मृत्यु के बाद उनके अनुयायियों में इस सम्प्रदाय को तारण पंथ नाम से घोषित

किया चौर वे तारण पंथी कहलाने लगे। इस पंथ के मानने वालों में छह जातियां शामिल हैं. इनके नाम ये हैं:—चरणागर, समैया, असेठी, अयोध्या वासी, गोलापूरव और दोसके। ये समस्त जातियां एक हो गई हैं और छनमें रोटी बेटी व्यवहार होता है।

#### स्वामी जी द्वारा रचित ग्रन्थ

तारण स्वामी ने कुत्त १४ प्रन्थों की रचना को है। ये प्रन्थ पन्द्रहवीं शताब्दि में प्रचलित संकृत हिन्दी मिश्रित माषा में है। बहुत समय तक इन प्रन्थों की टीका तथा प्रकाशन को ओर ध्यान नहीं दिया गया परन्तु बाद में स्वर्गीय श्री ब्रह्मचारी शीतज्ञ प्रसाद जी ने इस कार्य को अपने हाथ में लिया और ९ प्रन्थों की टीकाएं सरल हिन्दी माषा में कीं। ये प्रन्थ जैन मित्र कार्यालय सूरत से प्रकाशित भी हो गये हैं। बाकी ५ प्रन्थों को टोका तथा प्रकाशन का कार्य अभी बाकी है। सारे प्रन्थों में अध्यातमवाद और जैन सिद्धान्तों का सुन्दर विवेचन किया गया है और उनमें आत्मा से परमात्मा बनने का मार्ग बतलाया गया है। उन सब में निद्मचय नय की प्रधानता है। प्रन्भों के नाम ये हैं:—

१ श्रावकाचार, २ मालाजी, ३ पंडित पूजा, ४ कमज्ञ बत्तीसी, ५ न्याय समुच्वयसार, ६ डपरेश शुद्ध सार, ७ त्रिमंगी सार, ८ चौबीसठाना, ९ ममज्ञ पाहु, १० सुन्न स्वमाव, ११ सिद्ध स्वमाव, १२ खातका विशेष, १३ छदगस्थ वाणी, १४ नाममाला।

निर्वाण हुएडी ग्रन्थ के १२ वें इन्नोक में जिसकी रचना तारण स्वामी की मृत्यु के बाद किसी शिष्य द्वारा हुई है, यह कहा गया है कि स्वामी जो ने ग्रन्थ रचना का कार्य माघ सुदो ५ संवत १५६३ को समाप्त किया। छुद्मस्थवाणी ग्रन्थ को त्र्यन्तिम कारिका में लिखा है कि 'थानी मैंने लिख प्रवेश दिये लेहुरे बड़े प्रिय प्रमाण ध्रुव" अर्थोत् जो ग्रन्थ मैंने लिख दिया है उन्हें प्रमाण मान उनका उपयोग करो। समस्त ग्रन्थों में कथन जैनाचार्यों के अनुकूल है।

#### निर्वाण काल

स्वामी जी का निर्वाण काज सन् १५१५ (ज्येष्ठ सुदी ६ दिन शुक्रवार विक्रम संवत् १५७२) है और आपका देहावसान श्री निसई चेत्र (मल्हारगढ़) में हुआ। उस समय इस चेत्र पर स्वामी जी के ५००० शिष्य एकत्रित हुए थे। मृत्यु के पूर्व स्वामी जी ने सब शिष्यों को धर्मोपदेश दिया।

## स्वामी जी के जीवन से संम्बन्धित पवित्र स्थान

## श्री निसई जी (मन्हारगढ)

यह स्थान म्वालियर स्टेट में मल्हारगढ़ के किले के पास बेतवा नदी के तट पर स्थित है। यह बीना कोटा लाइन के मुंगावली स्टेशन से ६ मील की दूरी पर है। यहां पर प्रतिवर्ष हजारों की तादाद में तारण पंथी यात्री आते हैं। यहां पर सुरम्य बन के बीच बड़े २ मन्दिर बने हुए हैं। बेतवा नदी के तट पर स्वामी जी के सामायिक करने का चबूतरा मी स्थित है। स्वामी जी के जीवन का अधिक माग मस्दारगढ़ में ही बीता और उनका देहावसान मी यहां ही हुआ।

#### श्री सेमर खेडी

यह मध्यभारत की रियासत टोंक की सिरोंज तहसील में जंगलों के बीच स्थित है। यहां पर भी बड़े २ मन्दिर बने हुए हैं। स्वामी जी इन्हीं जंगलों में सामायिक करते थे, श्रीर ऐसा कहा जाता है कि उन्होंने मुनि पद की दीला यहां पर ली थी।

#### श्री सुखा निसई

यह स्थान मध्यप्रान्त के दमोह डिविजन में पथरिया स्टेशन से ७ मील दूर स्थित है। यह एक अतिशय चेत्र है। यहां पर स्वामी जी ने कुछ काल निवास किया था और आसपास के लोगों को उपदेश दिया था। यहां ४०० वर्ष पुरानी विशाल वापिका है और बगीचे के चारा और पक्का परकोटा है। खोज करने पर और भी प्राचीन वार्ते सामने आ सकती हैं।

नाट:—तारण स्वामी छुद्मस्थ ज्ञानी थे, इस कारण मृत्ति पूजा की महत्ता को बिना समसे ही उसका उन्होंने खण्डन किया है। यद वे गम्भीरता से विचार क ते तो उन्हें अध्यासमवाद के समान उसकी उपयोगिता भी मालूम पड़ जाती। जहाँ स्वामी जी ने श्रनेक सुधार के कार्य किये वहाँ उनसे एक गखती यह हो गई। — नेमिचन्द्र शास्त्री

## भावदेवसूरि एवं लाहीर के सुलतान सम्बन्धी विशेष ज्ञातव्य

[ खेखक-अीयुत् बाबू अगरचन्द नाहटा ]

जैनसिद्धान्तभास्कर की गत किरण में श्री मूलराज जैन का "भावदेवसूरि का भक्त लाहौर का मुलतान" राषिक लेख प्रकाशित हुन्ना है जिसमें जीरामंडार से पाप्त भावदेवसूरिरास की प्रति के आधार से एतद्सम्बन्धी इतिवृत्त दिया गया है। करीब ६ वर्ष हुए हमें इस रास की पूर्णपति ' बीकानेर राज्य की श्रन्प संस्कृत लाइब्रेरी में उपलब्ध हुई थी हमने उसका संक्तिसार भी मुनिमाल रचित बृहद्गच्छ गुर्बावली (विशेष वृत्तांत) के साथ जैनसत्य प्रकाश को प्रकाशनार्थ मेजा था पर संपादक जी ने उसमें से गुर्वावली को ही (वर्ष ७ श्रं० ५) प्रकाशित किया। राससार एवं विशेष वृतान्त उन्होंने प्रकाशित नहीं किया श्रतः इतने वर्षो पहले लिखे जाने पर भी यह वृत्तांत श्रद्धावधि प्रकाश में नहीं श्रा सका। समय समय पर उसे प्रकाशित करने की श्रन्तः पेरणा होती रही पर श्रन्य कार्यों में व्यस्त रहने श्रादि के कारण वह कार्य यों ही पड़ा रहा श्रीर श्रव श्रीम्लराज के लेख ने उसे शीं ही प्रकाशित करने का सुयोग उपस्थित कर दिया। यद्यपि उन्हें रास का श्रंतिम श्रंश ही प्रकाशित करने का सुयोग उपस्थित कर दिया। यद्यपि उन्हें रास का श्रंतिम श्रंश ही प्रकाशित करने का सुयोग उपस्थित कर दिया। यद्यपि उन्हें रास का श्रंतिम श्रंश ही प्रकाशित करने का सुयोग उपस्थित कर दिया। यद्यपि उन्हें रास का श्रंतिम श्रंश ही प्रकाशित करने का सुयोग उपस्थित कर दिया। विशेष वृत्तांत ( रास के श्रपूर्ण प्राप्त हुई। फिर भी इस घटना का मूल कारण एवं विशेष वृत्तांत ( रास के श्रपूर्ण प्राप्त होने एवं श्रन्य साधनों की श्रोर ध्यान न जाने के कारण ) वे नहीं लिख पाये श्रतः श्रपनी ६ वर्ष पूर्व लिखित सामगी का इस लेख में उपयोग कर रहा हूँ।

लेख के मूल विषय पर विवेचन करने के पूर्व श्रीमूलराज के लेख की कितपय बातों का स्पष्टीकरण कर देना त्रावश्यक समभ्तता हूँ। यद्यपि त्रापको त्रौर मुम्ते प्राप्त रास एक ही रचना है पर उसके पद्यों की संख्या में बहुत त्रांतर है। हमें प्राप्त पित के त्रानुसार इसके पद्य १२६ हैं तब जीरा की पित में २२१ है। इसका कारण पद्यों की न्यूनाधिकता न होकर उसकी गणना का तारतम्य है। हमारी पित में ४ पंक्तियों का एक पद्य माना गया है तब जीरेवाली में २ पंक्तियों का १ पद्य माना गया पतीत होता है क्योंकि विणित घटना में तिनक भी त्रान्तर नहीं है एवं रचना संवत् व रचियता की परम्परा एक ही है।

भभी एक दूसरी प्रति भी इसी प्रथासय में इस रास की और प्राप्त हुई है उसमें भी पर्थों की संस्था इतनी ही है।

- २ खेतसी के सम्बन्ध में आप को कुछ ज्ञात न हो सका पर बीकानेर का इतिहास एवं मुहिगोत नैग्मसी की ख्याति से स्पष्ट है कि वे कांधलोत थे और बीकाने राज्य की ओर से उस समय मटनेर के अधिकारी के रूप में नियुक्त थे।
- रे—रास के नायक भावदेवसूरि को आपने कालकाचार्यकथा के रचयिता होने की संभावना की है पर वह संभावना ही नहीं, निश्चित ही है। अनूप संस्कृत लाइब्रेरी में सूरि जी के शिष्य भालदेव रचित कल्पान्तर्वाच्य (सं०१६१२ या १४ में रचित) की सं०१६२० की लिखित प्रति है उसमें बृहद्गच्छ की गुर्वावली भी दी गई है जिसे हमने मुनि जिन वजय जी को मेजकर विविध गच्छीय पट्टाविल संग्रह (अप्रकाशित) में छग्वा भी दी है, उसकी प्रशस्ति में भावदेवसूरि रचित कालकचरित्र का स्पष्ट उल्लेख है—

'तत्पादपद्ममधुपाः विज्ञाः श्री भावदेवसूरीगाः। श्री कालकाचरितं पुनः कृतं यैः स्वगीःपूर्ये ॥२॥

४— भावदेव सूरि के पष्टघर शीलदेव सूरि जी ने समूनेर (१) नहीं पर सम्यु समाणापुर में अकबर की आज्ञा से अनंतनाथ मंदिर का उद्धार कर प्रतिष्ठित किया था इसकी पुष्टि भी उपर्युक्त ग्रंथालय में प्राप्त तन्कालीन (१ पत्र में) लिलित समाणपुर मंडन अनंत जिनछंद से भली भांति हो जाती है। छंद में इस प्रसंग का समय भी १६४३ दिया हुआ है।

'इक हुकमु छत्रपति, अकवर भूपति दीयउ।
उद्यम मुख तूरि, सीलदेव स्वरि कीयउ।।
कीयउ उद्घार नगर सिंगार, मगोहर जिगहर संधि कर्यउ।
ऐहिश्विऊ जवगाई जिन भुवगाई, प्रतिमा थापी पुन्यभर्येउ।।
जब जगत बखागाई नगरि समागाई, सोकर तेतालई कीयउ।
श्री अनंतमालप्रभु भेट्यउ, हुकमु साहि अकबरि दीयउ॥
इति श्री समापापुरचैत्य मंडन श्री अनंत जिन छंदसि॥१॥

- ५—सूरि जी का भक्त लाहौर का सुलतान कौन था इसका निर्णय त्राप नहीं कर सके हैं पर जैसा कि त्रागे बतलाया जायगा वह हुमार्यू का भाई कामरान था।
- ६—फुटनोट में रासकार की परम्परा के नाम दिये हैं। उनमें भी वीरमदेव के शि॰ सावलदास का नाम छूट गया है एवं शुभकरण के पिता का नाम (राजा) भी छोड़ दिया

१ रास में — ले हुकम श्रायो सार को, गुरुदेव सम्भूनेर । मसीत सेर प्रासाद कीनों, खीयो जग जस हेर ॥११३॥

गया है। इसी प्रकार रासकार का नाम भी वे संभवतः समभ्य नहीं पाये स्रातः नहीं दिया गया; रास में इनका स्पष्ट उल्लेख इस प्रकार है:—

- १ तसु पट्टि सांवलदास निये, सोभवंत सुजाण।
- २ धन माता रूपादेवी गुरु की, ताता 'राजा' धन्न।
- ३ तस सीस मुनिगुरु चरण सेवक, कहै इम जगरूप।

७—राससार में ''तब खेतसी ने दलपत राय को श्राज्ञा दी" लिखा गया है पर वास्तव में दलपति (राजा) के फरमान से खेतसी ने पुसाल बना दी यही भाव मालूम देता है।

"कुरवान दलपित राइ को करवाइ मेज्यो ताम। तिन लिख्यो द्यो करवाइ जागा लाइ मेरे दाम।।११०।। तब खेतसी प्रस्थाल गुरु को दई तुरत कराइ।

उपयुक्त प्रासंगिक विवेचन के श्रनन्तर श्रव राम का सार एवं श्रान्य साधनों से इसके सम्बन्ध में जो विशेष ज्ञातव्य प्राप्त होता है उसे दिया जा रहा है।

## भावदेवसूरि रास सार

मंगल चरणा में शाग्दा, ऋषभादि तीर्थंकर, पुंडरीकादि गणधर, गौतम, गणेश, गौरी, महेश सद्गुरु को स्वाक्तार कर भावदेवसूरि का ऐसा बनाने का कहा गया है। इसके हार प्रचात सं १६३ में बड़गच्छ की उस्पति, सं०१५६१ में पुष्पप्रभसूरि के सूरिपद प्राक्ति, विमलगिरि की यात्रा करने, उनके पष्टधर शि० भावदेवसूरि जो कि लोटा डूमा पत्नी लाइमी के पुत्र थे, होने का उल्लेख किया गया है। सं०१६०४ में इन्हें प्रसिद्धि प्राप्त हुई थी। शीलदेवादि १० स्थिवर उनके शिष्य थे। च्लेत्रपाल इसके सहायक था। लाहौर से कामरा को ये भटनेर चढ़ा लाये उसकी कथा कही जाती है:—

दिल्ली के बादशाह श्रकबर ( ? हुंमायूं ) का लघुश्राता कामरा लाहौर का सुलतान था। इधर बीकानेर में कल्यागा के पुत्र स्र्रसिंघ (रायसिंह) राजा थे। उनके दलपत कुमार पुत्र था उसे भटनेर गढ़ दिया गया। उसने श्रपने प्रधान खेतसी कंघलौत को भटनेर मेज श्रपनी श्राज्ञा फिरवा दी। खेतसी वहाँ का श्रधिकारी नियुक्त हो गया। १०।२० वर्ष राज करने के श्रनतर किसी कारगा वश उसने महाजन लोगों को कैद कर लिया। खेतसी को भूख ठीक से लगती नहीं थी, श्रतः वैद्यों से पूजने पर गुरु (भावदेव स्र्रि) के पास एक धातु भूख लगने की है ज्ञात कर उसने गुरु से वह मांगी। गुरु जी ने श्रावकों को छोड़ देने की सरत पर देने को कहा पर खेतसी ने वह बात नहीं मानी श्रतः गुरु ने वह श्रौषधि नहीं दी। इसी बात को लेकर दोनों में तना तनी हो गई। खेतसी ने कोधित हो रस्सी से बाँध कर गुरु को कुए में लटका दिया। कुँए के चारो श्रोर चौकी बैठा दी गई। रात्रि के समय क्षेत्रपाल ने श्राकर गुरु के बंधन खोल बाजोट पर बैठा दिये। उसने राजपृत को शिक्ता देने की श्राज्ञा

मांगी पर गुरु ने कुएँ से निकालने को ही कहा। गुरु के आंखें बंद करते ही चेत्रपाल ने उन्हें बाहर निकाल दिया वे वहाँ से पुसाल (उपासरे) जा चेत्रपाल को गढ़ के बाहर पहुंचाने की आजा दी तत्काल भोली में बैठा बीर ने वैसा ही किया। गुरु ने गढ़ के बाहर आ परिचित आवक को पुकारा। उसने हाजिर होकर रात्रि में आने व याद करने का कारण पूछा। गुरु ने अपना वृत्तान्त सुना उसे साथ ले लाहोर की और चल पड़े। ११-१२ कोस जाने पर खेतसी मेरी तेरी खोज करेगा अतः तू वापिस चला जा कह विसर्जित किया और आप एक वृत्त के नीचे बैठ गये।

इधर खेतसी ने गुरु को कुँए में नहीं पाने पर इधर उधर हुदा। उसके सवार गुरु के पास जा पहुंचे उन्हें दूर से बैठा देखा पर पास जाने पर नहीं मिले। तब गुरु को चमत्कारी जान वे वापिस लौट गये श्रौर गुरु हमें कहीं नहीं मिले खेतसी को कह दिया। क्रोधान्य खेतसी ने हुक्म दिया कि उनकी पुसाल को तोड़ उनके शिष्यों को बंदी बना लो। वैसा ही किया गया।

इधर गुरु जी सरसें पहुँचे श्रीर एक शिष्य को वहाँ से साथ लेकर लाहौर पधारे। श्रावकों ने गुरु का त्र्यागमन सुन कर सम्मुख जा प्रवेशोस्सव किया । गुरु ने व्याख्यानादि द्वारा श्रावकों को सन्तुष्ट कर १०।२० दिन के बाद सुलतान से मिलने का उपाय पूछा। आवकों ने कहा उसका दीवान गलित कुष्टी है उसे आराम करने से काम बन जायगा। गुरु ने उसे बुलाकर ७ पुडी दबा दे नीरोग बना दिया। स्वस्थ होने पर वह दरबार में पहुँचा स्रोर सुलतान ने उससे स्वस्थ होने का कारण पूछने पर उसने गुरु का परिचय दिया, शुभ मुहूर्च में गुरु सुल-तान से मिले श्रीर चमत्कार दिखा सम्मान पाया। गुरु ने सुलतान को पारद घातु की श्रीषि दी इससे उसे बड़ी भूख लगने लगी। एक दिन हवाखोरी में गुरु को साथ ले कामराँ बाहर गया। वहाँ एक सघन अंब वृत्त की खाया में बैठे श्रीर यह वृत्त श्रपने साथ चले तो कैसा अच्छा हो कहा। गुरु ने च्लेत्रपाल के द्वारा मुलतान की इच्छानुसार वृद्ध को साथ चला दिया। इसी प्रकार एक दिन २६ वें रोजे के दिन शिष्य को गुरु ने सुलतान के पास मेजा। सुलतान ने शिष्य से पूछा कहिये चेला जी चंद्र कब दिखेगा। शिष्य ने भूल से त्राज ही चंद्र दिस्रेगा उत्तर दिया। यह सुन कर दरवारी लोगों ने कहा चेला भूठा है श्रीर उससे वाद-विवाद करने लगे। सुलतान ने उन्हें समभाया कि चेला जी के गुरु बड़े करामाती हैं श्रतः चेला का वचन भूठा नहीं होने देंगे।

वहाँ से आकर शिष्य ने सारी बात गुरु से कही और अपनी लाज रखने का निवेदन किया। गुरु जी ने भी वीर की सहायता से शाली को आकाश में चढ़ा उसी दिन चंद्रीदय कर दिखाया। इससे छुल्तान व नगर निवासी बड़े चमत्कृत हुए। छुलतान ने बहुत प्रसन्त हो गुरु से अपने योग्य कोई काम फरमाने की विनती की। मौका देख गुरु ने भटनेर में अपने आवकों को बंदी करने, पुसाल को ढाहने आदि खेतसी की सारी करत्तों को छुना

भटनेर श्रिष्कृत कर श्रावकों को छुड़ाने के लिये युलतान को उत्साहित किया'। युलतान ससैन्य रवाने हो भटनेर पहुंचा। गढ़ घेर खेतसी को दूत में जा पर वह न माना; इधर महीनों बीत गये गढ़ तोड़ न सके और पानी की भी कमी हो गई तब गुरु की विनती की गई। उन्होंने मंत्रवल से मेह वरसा दिया और सवारों को साथ ले मंत्रित चावलों से बुर्ज भी तोड़ डाला। युलतान की सेना ने गढ़ में प्रवेश कर खेतसी को हाथी के पग से बांघ श्रावकों को छोड़ दिया। श्रव तो खेतसी युलतान से छुड़ाने के लिये गुरु के श्रागे गिड़गिड़ाने लगा तब गुरु जी ने दया कर उसे छुड़वा दिया और उसने पुसाल पुनः बनाना मंजूर किया। खेतसी ने युलतान को बहुत सी भेंट दी उसने उसे सिरयात बनाया। गुरु का काम कर शाह लाहौर चला गया। खेतसी ने श्रवने स्वामी दलपित की श्राज्ञा प्राप्त कर गुरु की पुस्याल बनवा दी। इस प्रकार दोनों में मेल हो गया। गुरु ने प्रतिशोध ले जैन यितयों की शिक्त का परिचय देते हुए श्रन्य लोगों के लिये भी शिक्ता उपस्थित की।

इस रास में विश्वित घटना तो बीकानेर राज्य की श्रित प्रसिद्ध घटना है। कामराँ का बीकानेर पर श्राक्रमण सं० १५११ में राव जेतसी के समय में हुश्रा था इससे बीकानेर के चिन्तामिण-चउनीसरा मंदिर की मूर्ति को भी चिति हुई थी इन सब बातों पर मैं श्रपने श्रन्य लेखों में प्रकाश डाल चुका हूँ। प्रस्तुत रास घटना के २०० वर्ष के बाद बना होने से इसमें श्रितरंजितपना एवं ऐतिहासिक नामों में गड़बड़ी पाई जाती है। रासकार ने इसे श्रक्तवर एवं सूर्रिसेंह दलपित सिंह के समय की बतलाई है पर वे नाम गलत हैं। वास्तव में वहाँ नाम हुमायुं एवं राव जे।तसी चाहिये। रास से पूर्ववर्ती नैशासी की स्थात में इस घटना का वर्शन इस प्रकार पाया जाता है—

"बड़गच्छ का एक यित बीकानेर में रहता था। उसके पास कोई अच्छी चीज थी। राव जैतसी ने वह चीज उससे मांगी, परन्तु यित ने दी नहीं। तब राव ने उसे मारकर वह वस्तु ले ली। फिर कामराँ (हुमायूं का भाई जो काबुल में राज करता था) हिन्दुस्तान पर चढ़ आया। उस यित का चेला उससे आगे जाकर मिला और कहा "आप उधर चलें तो भटनेर का गढ़ हाथ आवे। कॉमरा ने कहा कि उधर जल नहीं है। चेला बोला कि जल मुक्त से प्राप्त होगा। कॉमरा उसको साथ लिये भटनेर को चला। मार्ग में जल न मिलने से कटक मरने लगा तब यित ने चेत्रपाल की आराधना की। मेह बरसा और जल ही जल हो गया। ये भटनेर पहुँचे। तुकों ने पीछे फिर कर खेतसी को मारा। भयंकर युद्ध हुआ, कई आदमी मारे गये। कामराँ भटनेर में थाना रख बीकानेर आया।

( मुँहणोत नैणसी की ख्यात द्वि॰ पृ॰ १४२ )

बीकानेर राज्य के प्रधान ऐतिहासिक अन्थ — दयालदास की ख्यात में लिखा है कि "भावदेव सूरि नाम के एक जैन पंडित ने जिससे राठोड़ों से कुछ कहा सुनी हो गई थी

१ दे० राजस्थानी भा॰ ६ ग्रं० १। २ राजस्थान भारती वर्ष १ ग्रं० २।

दिल्ली जाकर कामराँ से भटनेर के गढ़ की बहुत प्रशंसा की जिस पर उस (कामराँ) ने ससैन्य भटनेर को घेर लिया। कुछ दिनों के युद्ध के बाद उस गढ़ का स्वामी खेतसी मारा गया श्रीर वहाँ कामरां का श्रिधकार हो गया (नि० २ पत्र १४)

मान्यवर स्व० श्रोभा जी ने बीकानेर राज्य के इतिहास का भा०१ पृ० १३० में उपर्युक्त उद्धरण देते हुए इसमें दिल्ली से श्राने के उल्लेख को देख इसे निराधार बतलाते हुए लिखा है कि ''परन्तु एक जैन पंडित के दिल्ली जाकर कामराँ को भटनेर पर चढ़ा लाने की बात निराधार है, क्योंकि यह घटना बाबर की मृत्यु (वि० सं०१५०७ ई० सं०१५३०) के बाद की है जब कामराँ लाहीर में था श्रीर वह वहाँ से ही चढ़ कर श्राया होगा।"

बीकानेर राज्य की त्रान्य संस्कृत लाइब्रेरी के एक त्रान्य हस्तलिखित प्रान्थ में कांधलौत खेतसी की बात है उसमें भी उपर्युक्त घटना का उल्लेख है न्नानः यहाँ उसे भी उद्घृत कर दिया जाता है—

''पात भटनेर सहर कांधिलोत खेतसीह राज्य करें, भटनेर माहि बडगच्छामथेन भावदेव सरि रहें तिगारा शिष्य शीलदेव भालदेव । सुइयाँ रे रसक्ष्पहाथ आची हतौ सोनो कीयो पछै वेचीयो । पछै सोनारे वाणाए जाइ खेतसी नकह्यों श्रे मथेन सोनो करें छै । ताहरां एक दिन खैतसी जी त्रादमी मेल्हीयो । सोनो म्हारे चहीजै है । महे पहसां देय्यां : ताहरां ईयां सोनो दीयो, वले मास ४ त्राडांधाति मंगायो, वले दीयो । वले मास ४ त्राडा-धातिन मंगाये । बले दीयो । बलेमास ४ त्राडाधाति मंगायो ताहराँ उत्तर दीयौ । कह्यों सोनों म्हां फकीरां कठां ! ताहराँ ईयाँ कोईवात हुती सुत्रालोपकी । ईयाँ नु बोलाया कह्यों सोनो द्यो. त्र्येनरी ठाठयां मीठयां घएयां ही दीयादिए। पतठारे नहीं । पत्रे रोकीया तव सीस की वीपिए। दे नहीं । कोहर (कुन्नाँ) मांह उसारीया परापतगरे नहीं । ताहरां भावदेव मार रे मुंहडैम्यौ ताहरां चेला दोनूं छोडिदिया। ताहरा चेला ज्योतिषी हुता। जाइनै काविल कंवरै पातिसाह नं मिलीया। पश कीयौ जोतिक री बात पूछी उना कही बात मिली। ताहरां द्रव्य दैए लागी, ऐ कहैं द्रव्य न ल्यां म्हांहरी गुरु राठोड खेतसी मारियो छै सुथेम्हांहरो ऊपर करो । ताहरां सारी हकीकत कही । ताहरां खेतसीह ऊपरी मुहिम रो हुकम कीयों। श्राटी पिए तयारी हुही पछै मथेनले श्राया। पातिसाह श्रावतो स्रिण खेतसीह साम्ही गयी। मेट दे मिलीयी पञ्जै पातिसाह त्र्यागै नं मनघरियो त्र्यागै पासी नहीं घरती माहे। ताहरां ईयां मेह वरसायो। पातिसाह श्रांघो चाली चालीयौ ताहरी मथेनां त्रारज कीजहये नं छोडमतां जावो । धिरता नु थानुं दोहरो लागसी । पछे पातिसाह अपूर्ण घिरियो खेतसीह सुर्णीयो पातिसाह आवे छै। ताहरां जुहर कर कांम श्रायो । पाछे पातिसाह बीकानेर श्रायो । रांवजी जेतसीह जी लड़ाई कीवी । पातिसाह भागो। रावजी री जैत हुई।

॥ वात कांधलोत खेतसी री संपूर्ण ॥ (गुटका न० २२ पेज ३६७ B)

उपरोक्त बात की भाषा राजस्थानी है श्रतः उसका संचिप्त सार दे दिया जाता है-

भटनेर शहर में कांघलौत खेतसीह राज करता था। वहीं बडगच्छ के मथेन (महात्मा, यति) रहते थे। उनके शीलदेव श्रौर भालदेव दो शिष्य थे। संयोगवश उनको रस कुंपिका की प्राप्ति हुई इसे सोना बनाके बेचा। बनिक ने यह बात खेतसी को कही। उसने भावदेवसूरि से सोना मांगा गुरु ने २-३ बार दे दिया पर खेतसी का लोभ बढता ही गया तब त्रांत में गुरु ने सोना देने से इनकार कर दिया। खेतसी ने बहुत चेष्टा की पर वे राजी नहीं हुए । श्रन्त में खेतसी ने भावदेव को मरवा डाला । उनके शिष्य श्रच्छे ज्योतिषी थे। वे काबुल के पातसाह से मिल उसे ज्योतिष का चमत्कार दिखाया। उनका कहा हुन्त्रा भविष्य खरा उतरा । बादशाह ने उन्हें द्रव्य लेने को कहा पर उन्होंने न लेकर भटनेर की हकीकत कह, उस पर चढ़ाई कर गुरु का बदला लेने को पेरित किया। बादशाह ने ससैन्य चढ़ाई की । खेतसी ने भेंट दे उसे प्रसन्त कर लिया । बादशाह श्रागे चलने लगा पर जलाभाव था। चेलों ने मेह बरसाया ऋौर खेतसी को ऐसे ही छोड़ जाने से बापिस स्त्राते समय उत्पात करेगा, कहा। बादशाह ने वापिस घेरा डाला। खेतसी ने जौहर किया । बादशाह बीकानेर पर चढ़े पर राव जैतिसिंह ने उन्हें परास्त किया श्रतः वह भाग खड़ा हुन्ना। विजय जैतिसिंह की हुई।

राव जैतसी को कामराँ पर विजय की प्रशंसा को लेकर तस्कालीन तीन राजस्थान कवियों ने जैतसी का छंद, जैतसीरासौ प्रन्थ बनाये। जिनमें से एक L. P. टेसीटोरी ने रायल एसोसियाटिक सोसायटी कलकत्ते से प्रकाशित कर दिया है। नं० ३ की दो प्रतियाँ हमारे संग्रह में हैं।

ऊपर में दिये गये चारो प्रमाणों पर विचार करने से यह तो निश्चित हो जाता है कि भावदेवसूरि के। किसी कारणवश खेतसी से तनातनी हो गई श्रीर उन्होंने लाहौर से कामरां को भटनेर पर चढ़ाई करवाई। पर कई विरोधी बातों का समाधान श्रभी समकालीन प्रमाणों के श्रभाव में नहीं हो सकता। समकालीन प्रमाण में जैतसी के रासत्रय एवं चिन्तामिशा मूर्त्ति का श्रमिलेख ही हैं जिनमें उनका निर्देश नहीं है वे विरोधी बातें इस प्रकार है-

१ खेतसी श्रीर भावदेवसूरि के श्रनबन होने का कारण-

रासकार ने धातु-स्रौषधि, मुँहणोत नैएसी ने कोई चीज स्त्रौर में सोना इतलाया है। इनमें स्वर्ण ज्यादा संभव लगता है।

२ भावदेवसूरि या खेतसी का मारा जाना-

रासकार ने दोनों का परस्पर में मेल करा के छोड़ दिया है। मुँहगोत नैगासी ी स्यात एवं दयालदास श्रीर बात के श्रनुसार खेनसी मारा गया निश्चित होता है। बात एवं नैगासी की स्यात में इससे पहले भावदेवसूरि को खेतसी ने मारडाला होरे उनके शिष्यों ने प्रतिशोध लिया लिखा है, वह ठीक नहीं मालूम देता; क्योंकि भावदेवसूरि सं० १६१४ (कुल्पार्तवाच्य की गुर्बाविल के अनुसार) तक विद्यमान थे। अतः बात एवं ख्यात लेखक के कथन में सचाई हो तो यह संभव हो सकता है कि भावदेवसूरि के गुरु के सम्बन्ध में यह घटना हुई हो, उन्हें मार डाला गया हो और प्रतिशोध भावदेवसूरि ने लिया हो अतः रासकार ने उन्हें ही सारी घटनाओं का नेता बना दिया हो। यह इसलिये भी संभव प्रतीत होता है कि भावदेवसूरि को आचार्य पद सं० १६०४ में मिला था जैसा कि सर्वत्र कहा गया है वे घटना (सं० १५११) के समय के आचार्य पदारूढ़ थे यह बात उनके गुरु के सम्बन्ध में ही घट सकती है। पुन्यप्रभसूरि मारे गये हो उसका प्रतिशोध लेने में समय बीत जाने के कारण भावदेवसूरिजी को आचार्य पद देरी से मिला हो यह संभव है। बीकानेर के इतिहास से अन्त में विजय राव जैतसी की रही निश्चित है।

10:

## वर्मकथा-विकासात्मक परिमाणा

[ ले॰--श्रीयुत बा॰ रामसिंह तोमर एम॰ ए॰, शान्तिनिकेतन ]

साहित्यिक श्रंग के रूप में संस्कृत के प्राचीन रीति प्रन्थकारों ने धर्मकथा का उल्लेख नहीं किया है। सब से प्राचीन भारतीय कान्याचार्य भामह ने केवल कथा और आख्याविका का उल्लेख किया है और उनके पश्चात् द्युड्याचार्य ने भी उनके विचारों की एक प्रकार से आलोचना सी की है। आगे चलकर आनंदवर्धन ने ध्वन्यालोक में कथा श्राख्याविका के अतिरिक्त परिकथा, सकलकथा और खगडकथा के उल्लेख किये हैं। परिकथा में उनके श्रमुसार इतिवृत्तमात्र उपन्यस्त होता है और रसविकास के लिये विशेष स्थल उसमें नहीं होता तथा खण्डकथा और सकलकथा की प्राकृत में रचना होती थी। इनमें वृत्ति के श्रमुक्ल रस चित्रण के लिप स्थान रहता है। अवन्यालोक के व्याख्याकार अभिनवगुप्त ने कुछ अधिक स्पष्ट करते हुए कहा है कि एक धर्मादि पुरुषार्थ को उद्देश्य कर के प्रकार वैचित्रय से श्रमेक वृत्तान्तों के भिन्न वर्णनों के लिप परिकथा में स्थान रहता है। खण्डकथा में एक देश प्रधान वृत्तान्त का वर्णन रहता है। सकलकथा में समस्त इतिवृत्त की फलान्त पर्यन्त वर्णना रहती है। खगडकथा और सकलकथा प्राकृत में होती है। किन्तु किसी प्राकृत रचना का उदाहरण मूल कृतिकार एवं व्याख्याकार ने नहीं किया और न कोई विशेष विस्तार ही किया है।

इनके परचात् जैनाचार्य हेमचंद्र ने भी अपने प्रन्य काव्यानुशासन में इस विषय की वर्षा की है। कथा और आख्यायिका के अतिरिक्त कथा के और भी भेदों की वर्षा उन्होंने की है। परिकथा, खगुडकथा, सकलकथा की परिभाषायँ ध्वन्यालोक से ही ली गई प्रतीत होती हैं। अपनी टोका में हेमचंद्र ने सकलकथा को चरित कहा है, सकलकथा के उदाहरण-कप में समरादिखकथा का उल्लेख किया है। उपकथा नामक पक और कथाभेद की उन्होंने वर्षा की है, जिसके संबंध में उन्होंने कहा है कि जिसमें पक चरित का आश्रय लेकर अति प्रसिद्ध कथान्तर को निबद्ध किया जाय, चित्रलेखा का उपकथा के उदाहरण कप में उल्लेख किया है। बृहत्कथा का कथा के भिन्न प्रकार के कप में उल्लेख हुआ है।

काव्यशास्त्र से संबंधित उपयुक्त अथवा अन्य प्रन्थों में धमेंकथा का कहीं निष्ध नहीं मिलता। जैनसाहित्य में कुछ छातकारों ने अपनी रचनाओं को स्पष्ट कर से धर्मकथा कहा है और कुछ ने प्रारम्भ में इसकी व्याख्या भी कर दो है। कदाचित् उन्होंने यह भाख्या इसलिए आवश्यक सममी होगी, क्योंकि इस पर अन्य काव्यविवेचकों ने कुछ नहीं कहा तथा आगे के काव्यविवेचक किसी व्याख्या के अभाव में उनकी कृति की विवेचना काव्यशास्त्र के परंपरागत सिद्धान्तों के आधार पर अन्य ढंग से न कर सकें जैसा कि कहां कहीं काव्यविवेचकों द्वारा हुआ हैं। प्राचीन कथा प्रन्थ या काव्यप्रन्थ जिनकी रचना स्वतंत्र ढंग से हुई है उन्हों को आधार पवं आदर्श मानकर इन मन्थों में काव्याङ्गों की विवेचना की गई है। परिगाम इसका यह हुआ कि प्रबन्ध काव्यों में कुछ विशेष नियमों का पाटन करना पीछे के रचयिताओं के लिये सामान्य नियम सा हो गया। यही दशा कथा, आख्यायिका तथा नाटकों की भो मिलती हैं। जो स्वतंत्र ढंग से प्रन्थ लिखे गये उनको या तो काव्य समीत्रकों ने नया भेद मान लिया गया या कोई उल्लेख ही नहीं किया। इन्ह जैन रचनाओं जिनकों कि धर्मकथा उनके रचियताओं ने कहा है, के भी संबंध में कुछ ऐसी ही बात हुई होगी अन्यथा उनका उल्लेख काव्यशास्त्र के प्रन्थों में अवश्य मिलता।

हेमचन्द्र ने पकमात समरादित्य संबंधित किसी कथा का उदाहरण सकलकथा के लिए किया है संभव है उनका तात्पर्य हरिभद्रसूरि की सिद्ध रचना 'समराइचकहा' से ही ही होगा। किन्तु हरिभद्राचार्य ने प्रपनी कृति के प्रारंभ में कृति को 'धर्मकथा' कहा है। सकलकथा का उल्लेख भी नहीं किया। अतः कृतिकार तथा अन्य इस प्रकार की व्याख्याओं पर यहाँ संदोप में विचार करना युक्तिसंगत होगा।

हरिभद्राचार ने पूर्वाचारों के अनुसार कथावस्तु तीन प्रकार की मानी है, दिव्य मिनुष् में मानुष् में सेवल देवचरित का ही वर्णन रहता है, दिव्य मानुष् में द्वयमनुष्य दोनों के चरित का वर्णन रहता है। मानुष् में केवल मनुष्य चरित्र का ही वर्णन रहता है। सामान्यतः कथाप चार प्रकार की होती हैं—अर्थकथा, कामकथा धर्म-कथा और संकीर्णकथा। कथा साहित्य का यह मौलिक विभाजन है। काव्यशास्त्रियों ने भाषा, प्रवन्धात्मकता, इंद, कथा के चरितनायक पर्व वस्तु के ढंग पर कथाओं के भेद किए हैं किन्तु इस प्रकार के व्यापक आधार को सामने रख कर कथाओं का वर्गीतः ण किसी आवार्य ने नहीं किया है। प्रयत्न करने से काव्याचार्यों के वर्गीकरणों में इन भेदों को भी समिमलित किया जा सकता है। जैनावार्यों ने कथा के इन भेदों को और भी व्याख्या विस्तार से की है। अर्थकथा में अर्थ प्राप्ति ही कथा का प्रमुख उपादान होता है—असि मिस, कृषि, सेवा, शिल्प, वाणिज्य से संगत तथा जिल्में विचित्र धातु आदि के महा प्रयोग किय जाते हैं तथा वह साम, भेद उपप्रवान (रिश्वत देना) दंड के प्रयोगों से युक्त होती है।

कामकथा (प्रेमकथा) में धन अवस्था (युवा०), शरीर, कलाओं में दान्निग्य से युक्त प्रेम व्यापार की प्रधानता होती है तथा जिसके साथ अनुराग से पुलकित करने वाले मिलन अवसर, इति श्रादि के व्यापार से युक्त भावानुवर्त्तन रहते हैं। धर्मकथा वह है जिसमें त्रमा, माईव, आर्जव, सत्य, शौच, संयम, तप, त्याग, अकिवनत्व, और ब्रह्मवर्य की साधना का वर्णन प्रधान हो तथा अग्राष्ट्रवत, दिग्वत, देशवत, (देश अभग के नियमादि का वत), अनर्थदण्डवत, विरति, उपवासादि के नियम, उपभोग, परिभोग के नियम, अतिथियों को देकर भोजन करना, अनुकंपा तथा जुधा, तृषा आदि २२ परिषह-जय का वर्णन आदि तत्व रहते हैं।

धर्मकथा के इस विवेचन में भाषा, गद्य, पद्य पवं अन्य काव्य शास्त्र के किसी प्रति-बन्ध को नहीं स्वीकार किया गया है, केवल कथा की वस्तु को ध्यान में रखकर व्याख्या की गई है और उसी को प्रधान ध्रङ्ग माना है अन्य तत्वों को गौग। यहाँ निर्देशित कुछ धर्मकथाओं में गद्य-पद्य (प्राइत धौर संस्कृत एक माषा में हो) का प्रयोग मिलता है किन्तु कास्यशास्त्रों में ऐसा रचनाओं को मिश्र या चंपू कहा है उनसे यह भिन्न हैं। इन इतियों में गद्य या पद्य के प्रयोग वर्णन तथा कथा के अनुसार रहते हैं या इसी प्रकार के अन्य आधार बनाकर किसी नियम का दूढ़ना कठिन नहीं है।

संकीर्गं कथा में प्रधान रूप से तोन तत्व र देते हैं, काव्य, कथा, प्रन्थ में अर्थ गांभीर्यं तथा लोकिक समय प्रसिद्धियां तथा नियम और उदाहरण, हेतु तथा कारण से युक्त होती हैं।

इन कथाओं के अनुकूछ श्रोता भी तीन प्रकार के होते हैं; उत्तम, मध्यम श्रोर अधम। उत्तम श्रोता धर्मकथा से प्रेम रखनेवाले होते हैं। हिर्मद्र ने अपनी कृति को दिन्यमानुष वस्तु से संबंधित धर्मकथा कहा है। निस्संदेह उनकी कृति में उपर्युक्त कथित धर्मकथा के सभी तस्व मिलते हैं।

हरिभद्र के हो समान उनके शिष्य (?) सिद्धिस ने अपनी महत्वपूर्ण कृति उपिमितभनप्रश्च कथा के प्रारम्भ में धर्मकथा की व्याख्या की है। चार प्रकार की कथाओं ध्रौर
श्चाताओं का सिद्धिस ने उद्धेख किया है। अर्थकथा और कामकथा को निक्कष्ट कह कर
भगन कृति को धर्मकथा कहा है। हरिभद्राचाय और सिद्धिस के कथा संबंधी विवेचनों में
कोई अन्तर नहीं है। सिद्धिस ने अपनी कृति की रचना संस्कृत में की है किन्तु प्राकृत की
जो प्रशंसा उन्होंने की है उससे यह अनुमान लगाया जा सकता है कि उनके सामने प्राकृत
रिचत कोई धर्मकथा (और वह समरादित्य कथा ही होगी) आदर्श क्रप में विद्यमान थी।
हरिभद्र का समय ईस्वी ८ वीं शती तथा नवीं का प्रारम्भ विद्वानों ने निश्चित किया है
और सिद्धि ने अपनी कृति की रचना ९०६ ई० में की।

उपर्युक्त दोनों धर्मकथा रचियताओं से प्राचीन जटासिंहनंदि हैं जिन्होंने अपनी कृति वराङ्ग चरित की रचना सन् ईस्वी की सातवीं शती में की (माणिकचन्द्र जैन प्रन्थमाला में प्रकाशित, १९३८)। जटासिंहनन्दि ने अपनी छति के प्रारम्भ में (१-६-८) कथा की स्थाख्या की है और भ्रोता और वक्ता का भी इसी प्रसंग में महत्व बतलाया है और अपनी छति को धमें, भ्रर्थ, काम के सहित मैाक्तफल में अवसान होने वाली कहा है। प्रत्येक सर्ग के अन्त में भी रचियता ने भ्रापनी छति को चतुर्थ वर्ग समन्वित धर्मकथा कहा है

वराङ्गचरित की समरादित्य कथा और उपमितिभवप्रश्च कथा के साथ समता करने पर कुछ भेर तथा साम्य मिलते हैं। वराङ्ग चरित संपूर्ण प्रवाबद्ध रचना है जब कि अन्य दोनों कृतियों में गद्य और पद्य का समान रूप में व्यवहार हुआ है। समरादित्य कथा में केवल प्राकृत (जैन महाराष्ट्री) का ही प्रयोग हुआ है और उप० में केवल संस्कृत का। वराङ्गचरित का कथानायक पौराणिक व्यक्ति है। समरादित्यकथा के प्रधान पात्र गुणसेन और अग्निशमों की कथा हरिभद्र को पूर्वाचार्यों से प्राप्त हुई थी किन्तु बहुत कुछ भाग उनकी मौलिक कल्पना का परिणाम है। उपमितिभवप्रवश्च कथा एक साङ्गक्षक कथा है जो कराचित् भारतीय साहित्य में विरले उदाहरण हैं। तोनों ही प्रन्थों में काव्यमय वर्णनाहि मिलते हैं, किन्तु सभी प्रधान कथा से संबंधित है और उसमें योग देते हुए दिलाये गये हैं। तीनों ही कृतियों में आहि से अन्त तक कथा के प्रधान पात्र से हो संबंधित कथाएँ हैं।

प्रन्थों के विभोगों को देखने से पता चलता है कि वराङ्गचरित काव्य के समान सगों में विभाजित है—सम्पूर्ण कृति में ३१ सगें हैं। कथा का एक एक छंग प्रत्येक सर्ग में समाप्त किया गया है। समरादित्यकथा छोर उपिमितिभवप्रपश्च कथा के विभागों में पर्याप्त समानता है केवल नामों का अन्तर है। पहिलों में उन्हें भव (जन्म-संसार) कहा गया है समराकृति में कथा के प्रधान पातों के नवजन्मों को कथा है। इसी तरह उपिमितिभव-प्रपञ्च कथा आठ प्रस्तावों में विभक्त है। महाकाव्यों या प्रवन्ध काव्यों की विशेषता वराङ्गवित में बहुत सी मिलती है, अन्य कृतियों में नहीं धर्धात् वराङ्ग चरित महाकाव्य के प्रधिक निकट है और आसानी से उसे धार्मिक या पौराणिक महाकाव्य कहा जा सकता है। ब्राव्य दो कृतियों को नहीं।

सफल धर्मकथा के समान तीनों हो छितियों का अवसान शुभ मोज्ञप्राप्ति फल के रूप में किया गया है। समरादित्य कथा में गुणसेन मुक्त जीवों के लोक में जाकर मोज्ञ प्राप्त करता है। इसकी धर्म दृढ़ता से सभी देव प्रसन्न होते हैं। उपमितिभवप्रपञ्च कथा में संसारी जीव अत्यंत निरुष्ट अवस्था से कमशः कोध, मान, माया, लोभादि पर अनेक योनियों में भ्रमण करते हुए विजय प्राप्त करता जाता है और अन्त में निर्वृत्ति या मोज्ञ प्राप्त करता है। बराङ्ग बरित में वराङ्ग मोज्ञ प्राप्त करता है। अतः प्रस्तुत छितयों में काव्यन्याय का एक प्रकार से अच्छी तरह पालन किया गया है।

काव्य के अनुकूल इन तीनों ही कृतियों में सरल, मनोरंजक स्थलों का अभाव नहीं है किन्तु कथा की द्रष्टि से समरादित्य कथा अधिक सरल और सफल है। अन्य दो कृतियों में अनेक स्थलों पर गंभीर विवेचन मिलते हैं। तिया उपिमति की कथा भी मानसिक विकारों को रूपक देने के कारण तत्कालीन युग के अनेक विश्वास और सामाजिक चित्रों युक्त है और इस दृष्टि से यह प्रंथ बहुत ही महत्वपूर्ण हैं।

ये तीनों कृतियाँ उनके रचियताओं द्वारा यद्यपि 'धर्मकथा" कही गई हैं और धर्मकथा का ठोक स्वरूप निश्चित न होने के कारण तीनों ही प्रथकारों ने धर्मकथा के स्वरूप की भी अपनी अपनी कृतियों में न्यारूया की है, इनमें कथा का अनुरंजक तस्त्र तथा धर्म के उपदेश तस्त्र का सुन्दर योग मिलता है। तीनों ही रचियताओं की असाधारण प्रतिभा के कारण कान्य तस्त्र से संपन्न हैं और प्रत्येक अपने ढंग की सफल रचना है। जैनावार्यों की इन कृतियों का भारतीय साहित्य में विशिष्ट स्थान है, उनके मौलिक रूप के कारण। पुराण, धर्म, कथा वर्णनशैली, कान्यतस्त्र सभी को उचित अनुपात में लेकर ही धर्मकथा के रूप में इनके रचियताओं ने इनकी रचना की है, साहित्यिकों द्वारा परिभाषा की गई कथा, आरूपायिकादि, से ये रचनाएँ भिन्न हैं तथा मौलिक प्रयोग हैं और इसी रूप में इनका अन्ययन होना चाहिये।

इस प्रकार की धर्म कथाएँ जैन साहित्य में बहुत हैं। किन्तु वे पुरागों से भिन्न हैं श्रीर चित्त काव्यों से भी; जैसे श्रीपाल चित्त भादि। और केवल कथा साहित्य की द्वंष्ट से आराधनाकथाकोष, पुग्यास्त्रवकथाकोष, जैसे कथाप्रंथ चारित्रवर्धक सुन्दर धर्मकथा सम्बन्धी रचना हैं।

ांद॰ जैन साहित्य में एक नहीं सहस्रों की संख्या में धर्मकथाएँ हैं, जिनके द्वारा जैन साहित्य श्रपनी अनेक रूपता के सहित समृद्धशाली है।

## आय-सङ्खाद

#### [ बे०--भीयुत पं० वेमिचन्द्र जैन शास्त्री, क्योतिपाचार्य, साहित्यरक ]

प्रश्नशास फलित ज्योतिष का महत्त्वपूर्ण अक् है। इसमें प्रश्नकर्ता के प्रश्नानुसार बिना जन्मकुर डली के फल बताया जाता है। जैन निमित्तज्ञान में इस शास्त्र पर अनेक रचनाएँ की गई हैं। प्रस्तुत आयसङ्गाव प्रश्नशास्त्र का ही अन्य है। सन १८४६ में बिद्धत्यरिषद् के मथुरा में हुए शिक्तण शिविर के अवसर पर मुक्ते यह अन्य श्री पं० शंकरलाल शर्मा शास्त्री से प्राप्त हुआ है। इस अन्य के कर्त्ता आचार्य मिल्लिकेण बताये गये हैं। कुल अन्य में १८६ आर्याएँ हैं। इस अंथ में २० प्रकरण हैं।

संशाधिकार—इस श्रधिकार में ध्वज, धूम्र, सिंह, मएडल, वृष, लर, गज और वायस इन आठों आयों के नाम, इनकी दिशाएँ एवं इनके विशेष स्वरूप का कथन किया है। इस प्रकरण में बताया है कि पूर्व-पश्चिम में चार सीधी रेलाएँ खींच कर उन पर उत्तर-दिलाए में और चार रेलाएँ खींचनी चाहिये, इससे नौ कोठों वाला एक चक बन बाता है। उसके बीच के कोठे को छोड़ कर शेष आठ कोठों में आठ दिशाओं की कल्पना कर ध्वज, धूम्र, सिंह, मएडल, वृष, वायस, खर और गज ये सब प्रतिपदा को श्रति-क्रमण करते हुए विधि भुक्ति के प्रमाण के श्रनुसार इन आठों दिशाओं में उदित होकर एक पहर बाद तत्परवर्ती दिशा में गमन करते हैं, इस नियम के श्रनुसार रात दिन में आठों दिशाओं में चूम आते हैं। जैसे प्रतिपदा में प्रथम पहर में ध्वज पूर्व में उदित होता है, पुनः प्रथम पहर के बीत जाने पर अभिकोण में चला जाता है, वहाँ एक पहर रहकर दिल्ला दिशा में चला जाता है। इस नियम के श्रनुसार प्रतिपदा तिथि के शाठों पहरों में ध्वज आठों दिशाओं में भ्रमण करता है। इसी प्रकार द्वितीया आदि तिथियों में भी धूम्र आदि का उदय एवं भ्रमण सम्भ लेना चाहिये।

इस प्रकरण में अन्य आय प्रंथों से यह नवीनता है कि ऋतु, दिन, पत्त और समय-प्रहर की अपेत्ता से आयों के बलाबल का अच्छा निरूपण किया है। तथा सभी आय के आकार-प्रकार, रूप-रंग, कद, जाति आदि का सुन्दर कथन किया है। पूरे प्रकरण में आयों की विभिन्न संज्ञाएँ और उनकी परिभाषाएँ बताई गई हैं।

दूसरा सूचा प्रकरण है। इसके प्रारम्भ में प्रच्छक का लक्त्रण बताया है। ज्योतिष शास्त्र वैज्ञानिक होने पर भी श्रद्धा की चीज है, श्रतएव प्रच्छक को शान्त भाव से फल, पुष्प श्रीर श्रच्त लेकर दैवज्ञ से प्रश्न पूछना चाहिये। इस प्रकरण में प्रश्नों के उत्तर देने की विधि को बतलाते हुए कहा है कि १०० सफेद रंग की कौड़ियों को स्वच्छ जल से घोकर पुनः गन्धोदक से उन्हें घोना चाहिये। पश्चात रात को चन्दन, श्रच्चत् श्रादि से उनकी पूजा करनी चाहिये; फिर एक पट्टे पर उन कौड़ियों के पुंज को रख पातःकाल पुनः मन्त्रज्ञ उनकी पूजा करे। पूजा करने के निम्न मन्त्र दिये गये हैं:—

ॐ नमो मंत्रादिरिटिमिटिपुलिन्दिनी स्वाहा। ॐ नमो भगवते सुप्रीवस्स-विज्जाहरपण्डसवण्यस्य कमले २ विमले २ विपुले २ अवतरावतर २ देवि सर्वाङ्ग-सुन्दरि एहि २ श्रीं हीं इटिमिटिपुलिन्दिन स्वाहा।

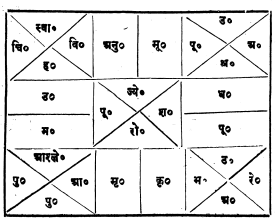
इसके पश्चात् पुंज को तीन भागों में विभक्त कर उनमें से आठ कौंड़ियाँ निकाल लेना चाहिये और इन आठ को ध्वज, धूम आदि आय की कल्पना कर शुभाशुभ फल कहना चाहिये। इस प्रकरण में और भी एकाध मंत्र दिये गये हैं। प्रश्न विधि के श्लोक निम्न प्रकार हैं:—

> श्रष्टोत्तरशतसंख्यानाहृत्य कपर्दकान् धवलवणीन् । धौतान् समानवर्णान् चीरजिनस्नानतोयेन ॥ रात्रावभ्यच्ये पुनः सुगन्धाचतादिभिः पूर्वम् । संस्थाप्य पट्टकेऽपि च कपर्दकानां ततः पुझम् ॥ प्रातःसमये पश्चात् पुनरिष सम्पूज्य मंत्रतो मंत्री । ॐ नमो मंत्रादिरिटिमिटि पुलिन्दिनी स्वाहा ॥ फलके पुजित्तत्यं तस्मादष्टौ कपर्दकांस्त हरेत् । उद्धरित कपर्दकतः श्रुभाश्चभं निर्दिशेत् श्रायः ॥

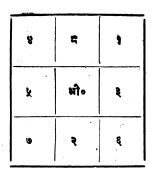
तीसरा स्थान प्रकरण त्यौर चौथा संख्या प्रकरण हैं। इन दोनों में नष्ट द्रव्य या पृथ्वी के नीचे से धन प्राप्ति के प्रश्न का उत्तर दिया गया है। जितना महत्त्व का विषय है, उतना महत्त्वपूर्ण वर्णन नहीं है। बहुत ही संदोप में द्रव्यानयन या द्रव्यप्राप्ति के सम्बन्ध में बतना गया है। प्रश्नशास्त्र की दृष्टि ने इन दोनों प्रकरणों में कोई नई बात नहीं है।

पाँचवा चक्र प्रकरणा है, इसमें नत्त्र यंत्र, शल्योद्धारक चक्र, नवमांशचक्र, श्रालिंगित-मक्र श्रादि कई चक्रों का बर्णन है, इन चक्रों द्वारा पश्नों का उत्तर भी दिया गया है। नत्त्र श्रीर शल्योद्धार चक्रों का स्वस्था किन प्रकार है:—

#### नक्षत्र यंत्र



#### शक्योद्धार चक्र



इन यंत्रों द्वारा प्रश्नों के शुभाशुभों का निरूपण अन्य प्रश्नमंथों की अपेद्धा विलद्धणता पूर्वक किया है। छठवें प्रकरण और सातवें प्रकरण में जीव, धातु और मूल संज्ञक अद्धारों का कथन किया है। तथा प्रश्नाद्धारों की जीव, मूल और धातु संज्ञाओं पर से शुभाशुभ प्रश्नों के उत्तर दिये गये हैं। अ आ इ ई उ ऊ ए ऐ ओ ओ आ आ आ ट ठ ड ढ ण य र ल व, ये जीवाद्धार, क ख ग घ त थ द घ न श ष स ह ये धात्वद्धार एवं च छ ज भ अ प फ ब भ म छ ये मूलाद्धार संज्ञक हैं। जीवाद्धार प्रश्न में हों तो आलिक्कित, धात्वाद्धार हों तो दग्ध और मूल हों तो अभिधूमित प्रश्न होता है। नध्य प्रश्न और मुण्टि प्रश्न का ज्ञान करते समय आलिक्कित और शान्त प्रश्न के होने पर जीव, दग्ध के होने पर धातु एवं अभिधमित के होने पर मूल का ज्ञान करना चाहिये।

श्रालिङ्गितशान्ताभ्यां जीवो घातुः स्याद्य्धदर्शनतः। श्राभधृमिते च मृलं नष्टं कथयन्ति तस्वनिदः॥

## त्र्यादिस्थायो जीवो मध्यस्थो धातुरन्त्यगान् मूलम् । मुष्टिक्रमेण कथयेत् निमित्त विद्वद्वलवतायेन ॥

इस प्रकार मुष्टिप्रश्न श्रौर नष्टप्रश्नों का उत्तर दिया गया है। मानस प्रश्नों का विचार भी इस प्रकरण में किया है। यद्यपि इस प्रकरण के प्रश्न श्रन्य प्रश्न प्रंथों से मिलते जुलते हैं किन्तु शैली में श्रनेक विशेषताएँ हैं।

त्राठवाँ पातलक्त् नाम का प्रकरण है। इसमें श्रायों के पातों का वर्णन किया गया है तथा सद्द, सद्विमुक्त, स्वस्थाम, प्रदीतमुक्त, श्रनुकूल, प्रतिकूल, चिलत, सरित, श्रौर श्रमिमुख्तपातों के लक्त् ण श्रौर फल बताये गये हैं। यह प्रकरण बिल्कुल नया प्रतीत होता है, प्रश्नशास्त्र में इस नाम के पातों का श्रन्यत्र उल्लेख मेरे देखने में नहीं श्राया है। ब्रोटा सा प्रकरण होते हुए भी मौलिक प्रतीत होता है।

नौवाँ मित्रामित्र नाम का प्रकरण है। इस प्रकरण में आठों आयों के मित्र और शतु का विचार किया गया है। धूम आय के वृषभ, खर, खग, मएडल मित्र और अन्य आय शतु; सिंह आय के मएडल, वायस, मित्र और अन्य शतु; मएडल आय के खर, वृषभ, गज उदासीन और शेष शतु; वृषभ आय का वायस मित्र, सिंह और अभि शतु तथा अन्य उदासीन एवं खर आय का सिंह, धूम शतु और शेष आय उदासीन होते हैं। प्रश्न में मित्र-शतु आयों के अनुसार फलाफल का निरूपण किया गया है।

दशवाँ प्रकरण स्वभाव योनि नाम का है। इसमें श्रायों के स्वभाव, गुण का वर्णन संत्तेष से किया गया है। श्रायों के स्वभाव के श्रनुसार ही उनका फल भी बतलाया है।

ग्यारहवाँ त्र्यौर बारहवाँ लाभालाभ तथा लाभ नामक प्रकरण हैं। इन दोनों प्रकरणों में प्रश्नकर्त्ता के समय के त्र्याय पर से तथा उस त्र्याय के पात, स्वरूप त्र्यादि पर से लाभा-लाभ का निरूपण किया गया है। प्रन्थकर्त्ता ने बारहवें प्रकरण में कार्यसिद्धि का निम्न प्रकार वर्णन किया है:—

देवकुलदेवपूजादुर्गतिवाहादिसर्वकार्याणि ।
स्वस्थानिस्थरपाते कृत्यानि मनीषिभिः सततम् ॥
कर्षणिवद्याशिचणसेवावाणिज्यशिल्पकर्माणि ।
चलकार्याणि च नृनं स्वस्थानचलायपाते च ॥
प्राकारगोपुरालयक्षपसरोवरम्रखानिकार्याणि ।
सिद्ध्यन्त्युपरितलस्थः स्थिरमित्रं भवति यदि पातः ॥
क्रियविक्रयशुभसेवास्वजनधनप्रमुखसर्वसम्बन्धः ।
मित्रानुकुलसन्मुख पातो यदि भवति सिद्ध्यन्ति ॥

तेरहवाँ प्रकरण ऋषिकाह संकीर्ण नाम का है। इसमें श्रनाज के तेजी-मंदी सम्बन्धी प्रश्नों के उत्तर दिये गये हैं, श्रामे इसी मकरण में विवाह सम्बन्धी प्रश्नों का उत्तर दिया है। प्रनथकर्ता ने इस प्रकरण की समाप्ति बहुत ही संत्तेष में कर दी है। इस महत्त्वपूर्ण प्रकरण को श्रावश्यकता थी; किन्तु श्राठ-दस श्लोकों में ही इसे पूरा कर दिया है।

चौदहवाँ रोग प्रकरण है। इसमें किसी व्यक्ति के रोगी होने पर उसके ऋच्छा होने न होने तथा रोग की ऋवधि का वर्णन किया गया है। साधारणतया यह प्रकरण ऋच्छा है, संत्तेप में सभी ऋावश्यक फल बतला दिया गया है।

पन्द्रह्वाँ भोजन प्रकरण है। इसमें आयों के अनुसार मोजन सम्बन्धी रसों का निकर-पण किया है। स्वर शास्त्र में भोजन ग्रहण की जो प्रक्रिया बतलाई गई है कि अमुक स्वर के चलने पर अमुक प्रकार के पदार्थों का सेवन करना चाहिये तथा अमुक स्वर के चलने पर भोजन नहीं ग्रहण करना चाहिये। इसी प्रकार इस आय प्रकरण में भी लगमग इसी भोजन विधि का वर्णन है। प्रकारान्तर से यह भी ज्ञात किया जा सकता है कि कोई ब्यक्ति पृद्धे कि मैं कैसा भोजन कर के आ रहा हूँ या मैं कैसा भोजन करूँ गा, इस प्रश्न का उत्तर भी दिवा गया है।

सोलहवाँ गमनागमन नामक प्रकरण है। यह प्रायः सभी प्रकरणों से बढ़ा है। प्रतिपाद्य विषय का विवेचन इस प्रकरण में श्रच्छी तरह किया गया है। इसकी शैली मौलिक है, विषय श्रीर वर्मन दोनों ही दृष्टियों से यह प्रकरण महत्वपूर्ण है। पिश्रक के श्राने के सम्बन्ध में गवेषणापूर्वक प्रश्नों के उत्तर दिये गए हैं। श्रायों के पात, शत्रुत्व, मित्रस्व, स्कद्भण लंचाए प्रभृति सभी दृष्टियों का समन्वय इस प्रकरण में किया गया है।

सत्रहवाँ जयाजय नाम का प्रकरण है। इसमें युद्ध, मुकह्मा श्रादि की हार-जीत के सम्बन्ध में पूछे गये प्रश्नों का उत्तर दिया गया है। इस प्रकरण में भी श्राचार्य ने पात श्रादि का सूदम विचार किया है। इस प्रकरण की रौली इस विषयक श्रन्य प्रन्थों की रौली से भिन्न प्रतीत होती है।

श्रठारहवाँ गर्भ नामक प्रकरण है। इसमें गर्भस्थ सन्तान पुत्र या कन्या है तथा यह गर्भमोचन कब तक होगा, प्रभृति प्रश्नों का उत्तर दिया है।

उन्नीसवाँ वर्षाधान्य प्रकरण है। इसमें वृष्टि, त्र्रातिवृष्टि, त्र्रानावृष्टि सम्बन्धी प्रश्नों क्या उत्तर दिया गया है। तथा त्रमुक वर्ष में कृषि किस प्रकार की होगी, वह भी बताया गया है। प्रश्नशास्त्र की दृष्टि से यह प्रकरण मौलिक और महत्त्वपूर्ध है।

बीसवाँ नाम प्रकरण है। इसमें चोर का नाम अध्या प्रश्न के अनुसार अन्य व्यक्ति का नाम निकाला गया है। नाम निकालने की प्रक्रिया यह है कि नाम के आदि वर्ण के स्वर श्रीर व्यञ्जनों का विश्लेषण श्राय के स्वरूप, संचार श्रादि से किया गया है। यह पकरण काफी बड़ा है तथा गमनागमन प्रकरण के समान उपयोगी भी है।

श्रन्तिम उपसंहार में एक-दो मन्त्र दिये गये है श्रीर श्रायों के सम्बन्ध में श्रन्य ज्ञातन्य बातें बतलाई गई हैं।

## ्यन्थ का प्रारम्भिक भाग—

श्रोनागेन्द्रनरेन्द्रतिदशेन्द्रैरिचतं जिनं नत्वा।
वीरं श्रीजितकुसुमशरं कथयाम्यहमायसद्भावम् ॥१॥
सुक्तामरणा पञ्चवपरिधाना विधृतपञ्चवाम्रकरा।
या श्यामरक्तवणी पुलिन्दिनी दिशतु मे बोधम् ॥२॥
सुम्रीवादिसुनीन्द्रैः रचितं शास्त्रं यदायसद्भावम्।
तत्सम्प्रत्यायीभिर्विरच्यते मिन्लिषेणेन ॥३॥
ध्वजधूमसिंहमण्डलवृष्खरगजवायसा मवन्त्यायाः।
इायन्ते ते विद्धिरिहैकोत्तरगणनयाचाष्टौ १॥४॥

### अन्तिम भाग-

कथयतु भूतभविष्यत् प्रवर्तमानादिकं त्रिलोकेऽस्मिन् ।
सिद्धेय सित्तिदेवी निमित्तवित् करतलामलकम् ॥१६४॥
श्रान्यस्य न दातव्यं मिध्यादृष्टेस्तु विशद्विद्धेयम् ।
शापथं च कारियत्वा जिनवरदेव्याः पुरः सम्यक् ॥१६४॥
तिहिश्चित्त नालियात्रो तकालिय श्रुतिज्ञत्त चउगुिखयं ।
पण् (एण्) रसे विहित्तं भणन्ति सेसे विश्रो श्रास्रो ॥१६६॥

॥ इत्यायसद्भावपकरगां समाप्तम् ॥

जैन सिद्धान्त भवन, द्यारा |

## जयपुर के मन्दिरों के कतिपय मतिमा लेख

### दिवानजी का मन्दिर (सवाई माधीपुर)

- १ पीतल १ फुट ऊँची १, लेख—सं० १६७६ वर्षे श्रासाद सुदी ११ सोमवार श्री० मू० संघ बला० कुन्दकुन्दादि श्रामनाये भ० रतनकीत्तिं उपदेशात् श्राचार्यं श्री हेमकीत्तिं साह ब्रह्ममेघ राजन्यत्व प्रगामित ज्ञाति हमड़
- २ श्वेत पाषाण १ फुट ऊँची, लेख—सं० १८२६ वैसाख शुक्का ६ गुरुवार माधोपुरे महाराज पृथ्वीसिंह श्रीमूलसंघे नंद्यगणामनाये भ० श्रीसुरेन्द्रकीिंत तदाम्नाय संगई नन्दलाल पुत्र मोतीराम प्रतिष्ठा कारापिता।
- ३ पीतल १॥ फुट ऊँची, लेख—सं० १८२६ वैसाख सुदी ६ गुरुवार माधोपुरे महाराज पृथ्वीसिंघजी श्रीम्लसंघे बलात्कारगणे सरस्वती गच्छे नन्द्याम्नाय भ० सुरेन्द्रकीर्िं तदाम्नाय संगई नन्दलालपुत्र मीतीलाल प्रतिष्ठा कारापिता ।

## किला रतन भवरगढ़ माधौपुर

१ ्गेहुँग्रा वर्ण, ३ फुट ऊँची, लेख—सं० १० वैसाख सुदी ३ श्रीमृलसंघ भट्टारक .....

#### पंचायती बीसपन्थी मन्दिर-

- १ पाषाण २ फुट ऊँची, लेख सं० १४१४ माघ शुक्का ५ श्री.....पर नगरे श्रीकुन्द-कुन्दादि परम दिगम्बर प्रसादात् श्री सकलसंघ त्रानन्द ददातु . ।
- २ पाषाण १॥ फुट ऊँची, लेख—सं० १⊏६१ वैशाख शुक्का ५ सोमवार सवाई जै नगरें म० सुखेन्द्रकीर्त्तं उपदेशात् संगई रायचन्देन जिनबिम्ब.....

#### सामलजी का मन्दिर श्रीर भसाबड़ी का मन्दिर---

१—सं० १८२६ वैशास सुदी ६ गुरुवार माधोपुरे पृथ्वीसिंघ राज्ये श्रीमृ्लसंघेन नन्धामनाय भ० सुरेन्द्रकीत्तिं तदामनाय संगई निदलाल पुत्र मोतीलाल प्रतिष्ठा करापिता ।

#### तेरापन्थी मन्दिर-

१ श्यामवर्ण, पाषाण १ फुट ऊँची, लेख—सं० १८६१ वैसाख सुदी ५ सवाई जै नगरे मृ्लसंघे बलात्कारगणे सरस्वती गच्छे भ० सुखेन्द्रकीर्त्तं उपदेशात् सं० रायचन्देन प्रतिष्ठा करापिता......।

#### गोदी का मन्दिर ( सागानेर )

🕻 श्वेतवर्गा, पाषागा १ फुट ऊँची, लेख—सं० १७४६ भादवावदी ६.....।

१-- प्रतिमाओं के नाम संप्रहीत न होने के कारण नहीं दिये जा सके हैं।

|        | पुष्ट के विकास के गोधा का मन्दिर—                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| १ इर   | गामवर्षा १ फुट, लेख—सं० १७⊏३ वैसाख सुदी ६                               |
|        | प्रतिष्ठि ।                                                             |
| २ ले   | स् सं १६६० फागुनवदी ४ भ० देवेन्द्रकीर्त्ति।                             |
|        | तिवर्ण पाषाण २ फुट ऊँची, लेख—सं० १६५२ श्राषाढ़ वदी १ रविवार श्रीमृतः    |
| संध    | व बला० सर० प्रभाचन्द्र ने त० भ० चन्द्रकीर्त्तिदेव तदत्र्यामनाय खगडेलवाल |
| _      | ह्य गोत्रे                                                              |
| ४ ले   | ल—सं० १८६१ वैशाल सुदी ५ सी० सवाई जै नगरे मूलसंघे बला० सर० भ०            |
| सुर    | <b>बेन्द्रकीर्त्ति उपदेशात् सं० रायचन्द्रेन</b> प्रतिष्ठा कागपिता ।     |
|        | पिंडतजी का मन्दिर ( श्रामेर )—                                          |
| १ पा   | तारा, गेहुँ त्रावर्ष ३ फुट ऊँची, लेख—सं० १२०५ माघ शुक्ला ५              |
|        | मन्दिर मेशी गोविन्दरामजी                                                |
| १ इंट  | ।।मवर्गा, पाषागा २ फुट ऊँची, लेख—संट १८६१ वैशास सुदी ५ सोमवासरे सवाई    |
| जै     | नगरे भ० सुखेन्द्रकीर्त्त उपदेशात् सं० रायचन्द्रेगा पतिष्ठा कारापिता ।   |
|        | बड़ा मन्दिर तेरापनथी                                                    |
| १ श्वे | तवर्ण, पाषारा १॥ फुट ऊँची, लेख सं० ११२५ माधसुदी ६ परतापगढनगरे           |
| कुः    | दकुन्दादिपरमदिगम्बरगुरूपदेशात् प्रतिष्ठितं इदं जिनविम्बम् ।             |
|        | तवरी, पाषासा १ फुट ऊँची, लेख सं० ११८३ माघवदी ८ प्रतिष्ठितं              |
|        | कारापितं                                                                |
|        | ठोल्या का मन्दिर—                                                       |
| १'्षीत | ल १॥ फुट ऊँची, लेख— सं० १५४⊏ वैसाल सुदी ३ श्रीमृलसंघे भट्टारक जिन-      |

१ं पीतल १॥ फुट ऊँची, लेख— सं० १५४८ वैसाख सुदी ३ श्रीमृलसंघे भट्टारक जिन-ं चन्द्र सं० जीवराजपापडीवालेन प्रतिष्ठा कारापिता ।

### मन्दिर गुमानपन्थी वधीचन्द्रजो का---

१ सं०१८६१ मिती वैसाख सुकला ५ सोमवासरे सवाई जै नगरे भट्टारक सुखेन्द्रकीर्ति उपदेशात् संघई रायचन्द्रेगा प्रतिष्ठा कारापिता ।

#### मन्दिर छावड़ा का जयपुर-

१ सं १ वैसार शु० ५ सो० सवाई जै नगरे श्रीमूलस वे दि० श्रामनाय बला-त्कारगणे सरस्वतीगच्छे कुन्दकुन्दाचार्य श्रामनाय भ० श्री होमकीत्तिंदेवास्तरपट्टे भ० सुरेन्द्रकीर्तिंदेवास्तरपट्टे देवालिमतितुलये भ० सुरेन्द्रकीर्तिंउपदेशात् सग्डेलय न श्रम्वय खावड़ा गोत्रे दीवानजी श्री बालचन्द्रजी पंचपुत्र ५० पुत्र दीवान जयचन्द्र द्वि० 8.

| 48                               | मास्कर े भाग १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |  |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
|                                  | हरिश्चन्द्र तृ० सं० रामचन्द्र तद् भार्या स्यादे च० विष्णुचन्द्र पं० कृष्णाचन्द्र एतेषां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |  |
| n i<br>Nome                      | मध्ये धर्मधुरन्धर जिनमत उद्योतकरसा धर्मवृद्ध्यर्थ ं० समजन्देन पतिष्ठिता।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |  |
| २                                | श्वेतवर्गा, पाषागा १ फुट ऊँची, लेख—सं० १८५२ वैसाखमासे शक्कपन्ने ५ तिथी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |
|                                  | श्रामेरदुर्गे महाराजा श्री दौलतरामजी राज्ये श्रीमूलसंघे भ० भुवनकीर्त्ति उपदेशात् स०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |
| **                               | धर्मदासेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |  |
| ŧ                                | तेल-सं० १६४८ वैसाखशुका ८ भ० भुवनकीर्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |
| <b>8</b>                         | लेख—सं० १८२६ वैशाख सुदी ६ माघौपुरे पृथ्वीसिंह राज्ये म० सुरेन्द्रकीर्ति उप-<br>देशात् सं० नन्दलालेन प्रतिष्ठिता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |  |
|                                  | काला का मन्दिर-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |  |
| १                                | श्वेतवर्ण, पाषाण १ फुट कँ ची, लेख - सं० १८६१ वैशास सुद्धी ५ सवाई जै नगरे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |  |
|                                  | मूलसंघे बला० सरस्वती ग० भ० सुखेन्द्रकीर्त्ति उपदेशात ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |
| 3                                | श्यामवर्ण, पाषाणा १ फुट ऊँची, लेख-सं० १६५२ वैशाख मासे शु० ५ अजमेर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |  |
| *                                | दुर्गे श्री मूल० भ० भुवनकीर्त्ति उपदेशात्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |
|                                  | सिवाड़ वाकलीवाल का मन्दिर—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |
| <b>१</b> :                       | श्यामवर्ण पाषाण १॥ फुट ऊँची, लेख-सं० ११३५ माघशस्त्र ३ काम्रासंवे लोहा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |
|                                  | चायं भ० राजेन्द्रकीति उपदेशात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |  |
| ₹.,,                             | श्यामवर्ण पाषाणा २ फुट ऊँची, लेख सं० १८२६ वैं० सुदी ६ माघीपुरे पृथ्वीसिंह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |  |
|                                  | राज्ये भ० सुरेन्द्रकीित्ती उपदेशात् सं० नन्दलालेन प्रतिष्ठा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |  |
| खोगों का मन्दिर सागानेर (जबपुर)— |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |  |
| 8                                | रक्तवर्गा, पाषागा १ फुट ऊँची, लेख—सं० १८६१ वैशाख शुक्का ५ सोमवार सवाई                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |  |
|                                  | जै नगरे मूल संघे बलात्कारगणे सरस्वती गच्छे भ० सुखेन्द्रकीर्त्त उपदेशात् सं०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |  |
|                                  | रायचन्द्रेन प्रतिष्ठा कारापिता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |  |
| ?                                | श्वेतवर्गा, पाषागा १ फुट ऊँची, लेख—वैसास 🗢 पं० जसकीर्त्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |  |
|                                  | ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |
| मन्दिर दुर्गापुरा—               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |  |
|                                  | المراجعة والمراجعة والمراجعة المراجعة ا |  |  |  |  |  |  |

#### नेमजी खुहाच्या का मन्दिर-

१ सं १ १६३५ मावराका ३ काष्ठासंघे लोहाचार्व भ०. 🖫 ..... 🚉 🚉 🖂

## ठोल्या का मन्दिर सागानेर—

- १ श्वेतवर्गा, पाषागा १ फुट ऊँची, लेख सं० १४५७ वैसाख सुदी ३ म० जसधरजी...।
- र सं १५३६ नैसाल सुदी ३ म० श्रमरेन्द्रकीर्ति ...।
- ३ सं० १६४२ वैशास सुदी ५..... ।
- ४ सं ०१५४⊏ वैसाख सुदी ३ मूल॰ भ० जिनचन्द्र उपदेशात्.....।
- ५ श्वेतवर्गा, पाषागा १॥ ऊँची, लेख सं० १६४ ⊏ वैशास सुदी ६ श्री मूल० सं० व० भ० प्रभाचन्द्र ......।
- ६ श्यामवर्गा, पाषागा १ फुट ऊँची, लेख-सं० १७७३ फालगुनमासे म० देवेन्द्रकीर्त्त ...

## दारोगाजी का मन्दिर जयपुर-

- १ बादामी वर्गा, पाषाण १॥ फुट ऊँची, लेख—सं० १८६१ वैशाख शुक्का ५ सोमव।सरे सवाई जै नगरे श्रीमृलसंघे तद श्रामनाय बला० सर० भ० सुखेन्द्रकीर्त्ति उपदेशात्।
- २ सं ० १ = २६ वैसालमासे शुक्तपत्ते तिथी ६ माघौपुर नगरे सवाई पृथ्वीसिंह राज्ये मृलसंचे सा० म० सुरेन्द्र० उ० संगई नन्दलालेन प्रतिष्ठा कारापिता ।
- ३ सं०१७=० भ० देवेन्द्रकीर्त्ति ..... ।

#### सोन्या का मन्दिर-

- ९ सं० १८५२ वैशास शुका ५ श्रजमेर दुर्गे सं० दोलतरायजी तदाज्ञा भिदाई सिवाजी नानाराज म० श्रीभदनकीर्त्ते उपदेशात् सं० धर्मदासगंगवालेन प्रतिष्ठा कारापिता ।
- २ सं० १७१४ मिति माघशुक्ता १३ महाराजाधिराज श्री जयसिंगजी प्रसादात् राज्ये भ० महेन्द्रकीर्त्ति तस्रत सि०...... ।
- ३ सं० १४५७ वैशाससुदी ७ मृत सं० भ० श्री घरमविजय प्रसादात् प्रतिष्ठितम् ।

## मन्दिर कालेडेरा महावीर स्वामी-

- श्रिक्त १८६१ वैशाखशुक्का ५ सोमवार सर्वाई जै नगरे श्रीमूलसंघे तदामनाय बलान्कार-गरो सरस्वती गच्छे म० सुखेन्द्रकीिर्स उपदेशात् दीवानजी वालचन्द्र प्रतिष्ठा करा...
- २ ्सं० १ = ५२ वैशास, शु० ५ अजमेर दुर्गे भ० श्रीभवनकी त्तिं उपदेशात् ......।
- १ श्रीतक्री पाषासा १ फुट ऊँची, लेस —सं० १५४० वैशाल शुक्का ३ श्रीम्लसंघे मळ श्रीजिनचन्द्र सं० जीवराजपापड़ीवालेन मतिष्ठा करापिता .......

| मन्दिर | दावा | ाजा |
|--------|------|-----|

१ श्यामवर्गा, पाषागा २॥ फुट ऊँची, लेख-सं ११६२४ माध्युक्ता ३ काष्ठासंघे लोहाचार्य भ० राजेन्द्रकीर्त्ती उपदेशात .....।

### मन्दिर भावसान—

- १ स्यामवर्गा, पाषागा १॥ फुट ऊँची, देल सं० ११२४ माघ गुक्ला ३ काष्टासंघे लोहाचार्य भ० राजेन्द्रकीर्त्ति उपदेशात् ........।
- २ सं० ११२५ माघशुक्ला ६ पर० भ० श्री कुन्द० परम दिग् गुरु उपदेशान् प्रतिष्ठितं।
- ३ सं० ११५५ माघ शुक्ला १२ भ० प्रतिष्ठितं जिननिम्बम् ।

## मेघराजजी का मन्दिर —

१ श्यामवर्गा, पाषाणा १॥ फुट ऊँची, लेख —सं० १८८३ माघसुदी ५ मूलसंघे म० जिनेन्द्रभूषन पष्ट खालियर का महेन्द्र भू० दिल्ली का टोंग्या श्रमीचन्देन बाड़ी नगरे मिल्डा कारापितम् ..........।

## मन्दिर गुमानपथी वधीचन्दजी का-

- १ श्वेतवर्षा, पाषाण १ फुट ऊँची, लेख-सं० १५४८ वैशाखपुदी ३ श्रीमूलसंबे म० जिनेन्द्रभूषन सं० जीवराज पापड़ीवाल तिष्ठा कारापितं।
- २ सं०१⊏⊏३ माघशुक्ला ५ गुरुवार भ० महेन्द्रभूषण्... ... ।
- ३ सं०१८५२ वैसाखसुदी ५ श्रजमेर दुर्गे म० भवनकी त्तिं उपदेशात् सं० धर्मदास गंगवाल प्रतिष्ठा करापितं .......।
- ४ सं०१८६१ वै० शु० ५ सोमवार सवाई जै नगरे म₀ सुखेन्द्रकीिं उपदेशात् सं० रायचन्द्रेन करापितं इदं जिनबिम्बम् ।
- ५ सं० १७⊏३ वैशास वदी ⊏ बुघवार श्रवण नत्त्तत्र......।
- ६ सं० १७१४ महा (माघ) शुक्ला १३ मारोठ नागरे महाराज श्री अभयसिंहजी प्रसादात् मेडता राज्ये श्रीवस्ततिंहजी मूलसंघे बलात्कारगरो सरस्वतीगञ्जे (च्छे) मंगल्याघाम श्री भ॰ दत्तकीर्त्ति उपदेशात् श्री श्रानन्ददेव नाम महेन्द्रकीर्त्ति उपदेशात्......

## निगोतियों का मन्दिर-

- १ श्रेतवर्गा, पाषाण २ फुट ऊँची, लेख—सं॰ ११२१ फागुन सुदी १२ श्रुपवार श्रीकुन्द-कुन्दादि परमदिगम्बरगुरूपदेशात् जैपुर......
- २ सं० १८२४ माघसुदी ६ परतापगड्नगरे कुन्दकुन्दादिपरमदिगम्बरउपदेशात् जिन-विम्नं प्रतिष्ठितम् ।

| रे सं०१८८२ मा० शु० भ्रामुलस्य मह जिनेन्द्रभूषन गुनालियर का महेन्द्रभूषण पह<br>दिख्ली का टोंग्या अमीचन्देन प्रतिष्ठितं बाडीनगरे                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नया मन्दर                                                                                                                                                                                          |
| र श्यामवर्षा, याषाण १ फुट ऊँची, लेख—तं० १८५७ माघसुदी १५ खुनानगरे<br>प्रतिष्ठितम् ।<br>मन्दिर बुचरा पंचायतो—                                                                                        |
| १ श्वेतवर्गा, पाषाग्रा १ फुट ऊँबी, लेख-सं० ११७ सावन वदी र<br>सं० १८४६ वैशासपुदी ५ भ० महेन्द्रकीर्ति<br>सं० १४४८ वैशासपुदी ३ श्रीम्र्लस्थे भ० जिनवन्द्र सं० जीवराज पामड़ीवाल<br>अप्रतिष्ठा करापितं। |
| भौजेनार-दान्स भवन, प्रारा                                                                                                                                                                          |

## साहित्य-समीका

महावन्य (महाथवल-सिद्धान्त-ग्रास) प्रथम आग, प्रकृतिबन्धाधिकार हिन्दी भाषानुवाद सहित—रचिता: भगवान् भूतविल; सम्पादक: पं० सुमेरुचन्द्र दिवाकर शासी, न्यायतीर्थ; प्रकाराक: भारतीय ज्ञानपीठ काशी; प्रष्ठ संख्या: ७६ + ३४८; मूल्य: बारह रुपये।

जिस प्रन्थराज के दर्शन के लिये श्रद्धालु जनता लालायित थी, वही महाधवल सिद्धान्त-राम्ब त्राज समाज के समन्त मुद्धित रूप में विद्यमान है। श्री० पं० सुमेरुचन्द्र दिवाकर ने इसकी प्रतिलिपि प्राप्त करने के लिये बहुत त्रध्यवसाय किया है तथा विद्वला पूर्वक इसका सम्पादन भी कर समाज के सम्मुख रखा है, इसके लिये वह श्रिभनन्दनीय हैं। इस प्रथम भाग में बन्ध का वर्णन विस्तार पूर्वक किया गया है। प्रन्थ के प्रारम्भ में सम्पादक ने विद्वतापूर्ण ७६ पृष्ठों में प्रस्तावना लिखी है जिससे क्रम्थ का प्रायः समस्त विषय हृदयंगम हो जाता है। प्रस्तावना में कर्म स्वरूप, श्रात्मा के साथ कर्मों का सम्बन्ध कर्मों के श्रास्त्रव के कारण योग, श्रम्नव के उत्तर च्या में होनेवाले बन्ध, कर्मों का विभाजन, बन्ध के प्रकार, श्रादि विषयों पर श्रम्ब्झा प्रकाश डाला गया है। महाबन्ध के विषय के सम्बन्ध में कुछ कहने की श्रावश्यकता नहीं है, क्योंकि नाम से ही विषय का परिज्ञान हो जाता है।

पस्तुत सम्पादन के सम्बन्ध में दो-चार शब्द लिखना आवश्यक प्रतीत होता है। इस प्रन्थ की हिन्दी टीका में अनेक त्रुटियाँ मालूम पड़ती हैं। ए० १५०, १५३, १५५, ३२२ पर अनुवाद भी कुछ खटकता-सा है। जैन सन्देश में श्री नेमिचन्द्र वकील सहारनपुर ने अनेक बातों को दिखलाया है।

अन्थ की खपाई-सफाई बहुत श्रन्छी है। इस महत्त्वपूर्ण साहित्य के प्रकाशन के उपन्त में ज्ञानपीठ की प्रशंसा भी करना हम श्रपना कर्त्तच्य समस्रते हैं। समस्त स्वाध्याय प्रेमियों को इसे मंगाकर स्वाध्याय कर पुगय लाभ लेना चाहिये।

-- ब्र॰ पं॰ चन्दाबाई विद्वीरत

दो हजार वर्ष पुरानी कहानियाँ (जैन कथा कहानियाँ)—लेखक, डा० जगदीशचन्द्र जैन; प्रकाशकः ज्ञानपीठ काशी; मूल्य ३) रुपये।

इस संग्रह की कहानियाँ लौकिक, ऐतिहासिक श्रीर धार्मिक इन तीनों भागों में विभक्त हैं। जैन साहित्य की पाचीन मनोरंजक सुन्दर ये कहानियाँ जनता के चित्र निर्माण में सहायक होंगी। इसमें कोई सन्देह नहीं कि लेखक ने इनके संग्रह करने में श्रात्यधिक अस किया है। कहानियों की भाषा सुन्दर परिष्कृत है तथा श्राबाल-वृद्ध सभी के लिये ये समान रूप से उपकारी हैं। शिच्तित श्रीर श्रशिच्तित सभी के लिये इनका महत्त्व है। ज्याख्यान दाताओं और कथा बाचकों को इनका उपयोग श्रवश्य करना चाहिये। इनके उदाहरणों से केवल जनता का मनोरंजन ही नहीं होगा, बल्कि उसके चरित्र का भी विकास होगा। हिन्दू, जैन, बौद्ध श्रादि सभी सम्प्रदाय वालों को इनका स्वाध्याय कर प्राचीन कथा साहित्य के तत्त्वों का परिज्ञान करना चाहिये। छपाई-सफाई श्रच्छी है।

—हरिनन्दन त्रिपाठी व्याकरणाचार्य

हिन्दो जैन साहित्य का संचिप्त जैन इतिहास— लेखकः श्री बा० कामता-प्रसाद जैन डी० एल०, एम० श्रार० ए० एस०; प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपीठ काशीः पृष्ठ संख्याः २६१; मूल्यः दो रुपये चौदह श्राने।

इतिहास के मर्मज्ञ विद्वान् बा॰ कामता प्रसाद जी के नाम से जैन समाज भलीभाँ वि परिचित है। प्रारम्भिक जीवन से आजतक आप इस विषय पर अन्वेषण करते चले आरहे हैं; प्रस्तुत पुस्तक में आपने हिन्दी जैन साहित्य के इतिहास पर प्रकाश डाला है। आपने अन्थ के प्रारम्भ में हिन्दी जैन साहित्य की विशेषताओं पर प्रकाश डालते हुए हिन्दी भाषा की उत्पत्ति का मूल जैन साहित्य को ही बताया है तथा हिन्दी जैन साहित्य के इतिहास का कालविभाग करते हुए उसे प्रधानतः आदि काल (समय ११ वीं से १४ वीं शक्तब्दी), मध्यकाल (१५ वीं से १७ वीं सदी तक) और परिवर्तन काल (१० वीं सदी से १६ वीं सदी तक) इन गुगों में विभक्त किया है। आदिकाल में अपभंश और देशी दोनों ही प्रकार की भाषाओं में रचना मिलती है। इसी काल के अपभंश आप के प्रसिद्ध महाकवि पुष्पदन्त एवं देशी भाषा के धर्मसूरि, विनयचन्द्र सूरि और अम्बदेव का विस्तृत जीवन चरित और रचनाओं के सम्बन्ध में बताया गया है।

मध्ययुग के जैन हिन्दी साहित्य निर्माताश्रों में कविवर बनारसीदास, राजमल्ल, विनय-चन्द्र श्रीर विद्याभूषण श्रादि प्रसिद्ध कवियों की रचनाश्रों का परिचय कराया गया है। यद्यपि पुस्तक में कुछ भूलें रह गई हैं; फिरभी लेखक ने श्रान्य साहित्यिकों के समक्त एक श्रादर्श रखा है इसके लिये वह धन्यवाद के पात्र हैं। श्रागले संस्करणों में गलतियों का परिमार्जन कर देना श्रात्यावश्यक है।

श्चात्म समर्पेगा—लेखकः श्रीबालचन्द्र जैन विशारदः प्राप्यस्थानः साहित्य सदन भदैनी घाट काशीः; पृष्ठ संख्याः १२१; मूल्य पौने दो रुपये।

इस पुस्तक में १५ जैन कहानियां हैं। यद्यपि इन कहानियों का कथानक पुराना है तथा प्रत्येक जैन उससे परिचित है, किन्तु लेखक ने उसे इतने नवीन ढंग से रखा है जिसके प्रत्येक पाठक को ये कहानियाँ अपनी श्रोर सहसा श्राकृष्ट कर लेती हैं। लेखक की भाषा परिमार्जित है, अपाई-सफाई सुन्दर है। प्रत्येक कहानी प्रेमी पाठक को इस नई शैली का रसास्वादन श्रवस्य करना चाहिये।

-नेमिबन्द्र जैन शासी

अप्रधुनिक जैन कवि—सम्पादिकाः श्रीमती रमादेवी जैन; प्रकाशकः भारतीर ज्ञान-ं पीठ काशी; पृष्ठ संस्था २५६; मूल्य: तीन रुपये बारह श्राने ।

समस्त जैन कवियों की रचनाएँ युगवर्तक, युगानुगामी, वगति रक, वगतिप्रवाह, कर्मियाँ, गतिहिलोर श्रीर सीकर इन सातवर्गों में विभक्त कर प्रत्येक कवि के श्रालोचनात्मक . परिचय के साथ संकलित की गई हैं। इस संकलन में पं॰ नाथुराम प्रेमी, पं॰ जुगलिकशोर मुस्तार, गुणभद्र त्रागास, पं० चैनसुस्रदास न्यायतीर्थ, पं० दरवारीलाल सन्यभक्त, बा॰ श्रयोध्या प्रसाद गोयलीय, बा॰ कल्यागाकुमार 'शशि', बा॰ हुक्मच इ बुखारिया, अगवत् स्वरूप 'भगवत' त्रादि १२ कवियों की रचनाएँ संकलित की गई हैं। कतिपय रचनाएँ तो भाव, भाषा श्रौर रसपरिपाक की दृष्टि से उत्कृष्ट कही जा सकती हैं। सम्पादिकाजी के समीज्ञात्मक कवि परिचय ने इस संग्रह के सीन्दर्य को कई गुना बढ़ा दिया है। कविता ब्रेमी प्रत्येक पाठक को इसे मँगाकर पढ़ना चाहिये। सम्पादन सुन्दरतम हुआ है, इपाई-सफ़ाई श्रेंप्ट हैं।

मुक्तिद्त-लेखक : श्रोवीरेन्द्र कुमार जैन एम० ए०; प्रकाशक : भारतीय ज्ञानपीठ कारी; पृष्ठ संस्थाः ३१६; मूल्यः चार रुपये बारह त्राने ।

्र भ्रांजना पवनंजय के पौराणिक प्रणय श्राख्यान को लेकर इस उपन्यास की रच 🤻 की गई है। लेखक ने श्राख्यान का श्रारम्भ मान सरोवर के तट से किया है, जहाँ व बनझय के पिता श्रपने परिवार के साथ कैलाश की बन्दना कर वसन्तविहार के लिये ठहरे छए हैं। इस उपन्यास के प्रधान पात्र त्रांजना त्रीर पवनंजय हैं तथा इन दोनों के सहयोगी असन्त श्रीर ब्रहस्त भी है । त्रंजना का चरित्र लेखक ने त्रादर्श पतिव्रता, धर्मपरायणा एवं जैन संस्कृति के वातावरण में निखरा हुन्ना उपस्थित किया है । परिस्थितियों के घात-म तेघातों ने चरित्र को श्रीर भी उजवल बना दिया है । लेखक महोदय को इस पौराणिक उपन्यास के निर्माण में सबसे अधिक सफलता है। आज हमारे देश को इस प्रकार के चारित्रिक उत्कर्ष दिखलाने वाले उपग्यासों की नितान्त त्रावश्यकता है, समाज का नवनिर्माण ऐसे ही साहित्य के द्वारा हो सकता है। उपन्यास की भाषा ब्रोड ब्रोर परिमार्जित है; ब्रसाद की भाषा का श्रानन्द इसमें मिलता है। ऐसे सुन्दर उपन्यास के प्रकाशन के लिये लेखक श्रीर प्रकाशक दोनों ही श्रमिनन्दनीय हैं। पत्येक सुरुचि सम्पन्न पाठक को इससे लाभ उठाना चाहिये। खपाई-सफाई, गेटप त्रादि ऋत्यन्त सुन्दर हैं। ज्ञानपीठ के व्यवस्थापकों की क्लािं यता प्रशंसनीय है।

पथ-चिन्ह-रचयिता : हिन्दी के स्वनामधन्य लेखक पं० शान्तिभिय द्विवेदी; काशो हिन्द विश्वविद्यालय के हिन्दी विभाग के श्रध्यक्त पं० केशव प्रसाद मिश्र द्वारा लिखित

"पूर्वामाष" से समलंकृत ; प्रकाशक : भारतीय ज्ञानपीठ, काशी; पृष्ठ संख्या १११ स्त्रीर मूल्य २)।

हिन्दी साहित्य को महादेशी वर्मा लिखित "स्मृति की रेखाएँ" के बाद यह एक दूसरी किवित्वमयी और प्रामाणिक आत्म-कहानी प्राप्त हुई। पुस्तक का प्रथम परिच्छेद जो 'श्राहुति' नाम से अभिहित है लेखक की मातृत्वरूपा, बाल विधवा स्व० बहिन की करुण गाथा है। उस बहिन की कहानी भारतीय आदर्श नारी की कहानी है। उस ब्रह्मकन्या की अन्तरहिष्ट, शुचितो, परदु: ख कातरता और उत्सर्ग आज अज्ञान से तमच्छादित बीहड़ पथ में आकाशदीप की तरह पथ प्रदर्शन के लिए पर्याप्त है। तपस्विनी बहिन की तपस्या, सन्यासी पिता का त्याग और अध्यात्मवल लेखक को प्राप्त हुआ। इस प्रकार संसार के कर्दम से दूर एक नैसर्गिक बातावरण में लेखक का विकास हुआ जो उसकी कृतियों द्वारा निर्मल विचारों में परिलच्चित होता है।

त्राहुति के श्रतिरिक्त, 'श्रभिशापों की परिक्रमा' 'पर्य्वेद्या" श्रौर 'श्रन्तः संस्थापन' ये तीन श्रन्य श्ररिच्छेद हैं जिनक द्वारा लेखक के प्रौढ़ श्रात्म-विकास तथा गंभीर चिन्तन का पता मिलता है। जीवन श्रौर जगत की समस्याश्रों पर श्रपने विचार प्रकट करते हुए श्राप कहते हैं कि राजनीति श्रौर श्रथंतन्त्र के शुष्क धरातल पर श्रद्धा विहीन बौद्धक विकास प्रत्येक मानव के हृदय में हाहाकार मचाए हुए है। सब की मुखाकृतियाँ स्वार्थ के श्रार्थिक ढाँचे में जघन्य हो गई हैं। श्राज बालक के होठों पर भी भोलापन नहीं है। जगत श्रहम् की चिन्ता से त्राहि त्राहि कर रहा है। वर्त्तमान श्राँग्न शिक्तण संस्थाश्रों तथा विश्व विद्यालयों की कटु निन्दा करते हुए श्राप कहते हैं कि ये विश्वविद्यालय केवल जीविका के साधन तथा महत्ता के शुष्क श्रौर नम्न प्रदर्शन मात्र हैं। राजनैतिक पार्टियों के प्रति श्रविश्वास प्रकट करते हुए श्राप कहते हैं कि नेतृत्व के प्रलोभन में शुष्क हृदय से बनाई हुई सुधार की श्राज सारी योजनाएँ मानव के कल्याण में सफल होती नजर नहीं श्रातीं। श्रम्न वस्त्र की मुखापेत्ती साधारण जनता ढोर की तरह है जिसे कोई भी पार्टी श्राहार-विहार का प्रलोभन देकर श्रपनी श्रोर श्राकृष्ट कर सकती है।

जगत जिस जड़ता को प्राप्त हो रहा है उसकी श्रोषि, लेखक के मतानुसार, भाव-प्रवणता है। श्राज भूख श्रोर प्यास के युग में वस्तुप्रवण भाव को पसन्द नहीं करेंगे। किन्तु भाव की उपेत्ता कर तृप्ति का शोध हास्यास्पद होगा। भावविहीन होकर ही तो जुधानल से श्राज हम प्रदम्ध हो रहे हैं। श्रपनी ही संकीर्णता श्रपने को सारहीन बना रही है।

संस्कृति, सुरुचि श्रौर कला के प्राणित्व के तीन तत्त्व हैं जिनके द्वारा ही मानव हृदय में स्पन्दन लाया जा सकता है। जब वस्तु में, व्यवस्था में, स्वभाव में, व्यवहार में, श्राहार में, विहार में, सुरुचि उत्पन्न हो जायगी तब हमारी संस्कृति कला की अभिव्यकि से चिर सुन्दर जान पड़ेगी, तब हमारे मस्तिष्क और हृदय में पूर्ण संतुलन होगा और तब हम शिव को पाप्त होंगे।

लेखक को ऋतिधन की तरह ऋति ऋध्ययन पर भी विशेष श्रद्धा नहीं है। वास्तव में यदि हम साह्मर होकर खाने-पीने, पहनने-श्रोढ़ने, उठने-वैठने जैसे जीवन के साधारण व्यापार में ऋपना दायित्व समक्तने लगें तो हमारी एक साह्मरता पर आज की ऋनेक उपा-धियाँ न्योछावर की जा सकती हैं। लेखक विनीत शब्दों में कहता है कि यदि मैं ज्ञान आश्रम में लव-कुश ही बना रहूँ यह भी कुछ कम नहीं है।

श्री द्विवेदी की यह छोटी पुस्तक बहुत बड़ा महत्व रखती है। नैतिक ह्वास के इस युग में ऐसे निर्मल साहित्य की बड़ी त्र्यावश्यकता है। पतनोन्मुख संसार को भावशास्त्री साहित्यस्रष्टा ही त्र्यपनी कलकोमल सर्जना से बचा सकते हैं।

प्रस्तुत पुस्तक में भाषा की प्रौढ़ व्यंजना शक्ति, कवित्वमयी शैली का गुम्फन श्रौर श्रमिव्यंजन की श्रकृतिमता ने पुस्तक के प्रत्येक श्रंश को रमणीय बना दिया है। तिस पर पं० केशव प्रसाद मिश्र के 'पूर्वाभास' में तथ्यपूर्ण विवेचना से पुस्तक की उपादेयता श्रौर भी बढ़ गई है। छपाई-सफाई सुन्दर है।

इस प्रकार के त्रामुल्य रहों के प्रकाशन द्वारा भारतीय ज्ञान पीठ, काशी मानव मात्र का जो कल्याण कर रही है उसके लिए उसे जितना साधुबाद दिया जाय थोड़ा है।

-- रामवालक प्रसाद साहित्य रत

इन पुस्तकों के त्रालावा त्रान्य कई पुस्तकों के साथ साहित्य सदन काशी से प्रकाशित वर्गीवागी त्रीर राजुलकाव्य भी समालोचनार्थ प्राप्त हुए हैं। त्रान्य पुस्तकों के साथ उनकी समीचा त्रागली किरण में की जायगी।

—संपादक

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

#### . जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मासिक पत्र

भाग १४ - वि० सं० २००४, बी० सं० २४७४

#### सम्पादक

प्रोफेसर हीरालाल जैन, एम. ए., एल-एल. बी., डी. फिल. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता प्रसाद जैन, एम. खार. ए. एस., डी. एल. पं० के० मुजबली शास्त्री, विद्याभूषण.

जैन-सिद्धान्त-भवन त्रारा-द्वारा प्रकाशित

भारत में ३)

विदेश में ३।)

एक प्रति का १॥)

# वार्षिक विषय सूची—भाग १४

(किर्ण १)

| 1   | करिजा के करिपय मूत्तिलेख                                                   | . २८      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 2   | भ्रोजैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा का संचिप्त वार्षिक विवरण्—                    |           |
|     | मंत्री जैन-सिद्धान्त-भवन, श्रारा                                           | ६७        |
| 3   | नीतिवाक्यामृत झौर उसके कर्त्ता—[ले० श्रीयुत पं० गोविन्दराय जैन शास्त्री    | . <b></b> |
| 8   | प्राचीन पत्र—[सं० श्रीयुत पं० पन्ना जाल साहित्याचार्य                      | २४        |
| 4   | बखतराम रचित बुद्धिविज्ञास—[ले॰ श्रीयुत श्रगरचंद नाहटा                      | 80        |
| Ę   | भावदेव सूरि का मक्त लाहौर का सुलतान—[ले॰ श्रीयुत सूलराज जैन                | ्र१४      |
| 9   | विद्य इतिहास और भूगोल के लिये जैन साहित्य की महत्ता— ले० श्रीयुत           |           |
|     | बा॰ कामता प्रसाद जैन डी॰ एल॰, एम॰ श्रार॰ ए॰ एस॰                            | ्<br>् १७ |
| 6   | वीर सान्तारदेव का एक शिलालेख १—[सं० श्रीयुत बा० कामता प्रसाद जैन,          | 1         |
| £ : | डी॰ एत्र॰                                                                  | ં વષ્ઠ    |
| ς   | श्रीधराचार्य-[ले॰ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री, ज्योतिषाचार्यं      | 38        |
| १०  | साहित्य समीत्ता—(१) श्रम्य प्राप्त पुस्तकें ,, ,,                          | ६५        |
| 1.  | (२) जैन-विवरग्-पत्रिका—श्री० बा० कृष्ण्दत्त वाजपेयी                        | * * /     |
|     | एस <b>० ए</b> ७                                                            | ६०        |
|     | (३) जैन-विवाह-संस्कार—[श्री० पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री ···               | ६४        |
|     | (४) नारी जीवन ,, ,,                                                        | ६२        |
|     | (५) फरार की बायरी ,, ,,                                                    | ६१        |
|     | (६) मूज में भूज ,,                                                         | ६३        |
|     | (७) सिद्धोन्त सूत्र समन्वय ,, ,,                                           | ६५        |
|     | (८) स्वरूप-रत्नत्रय-श्रावकाचार ,,                                          | ६५        |
| 19  | हुंबुच श्रौर वहाँ का सांतर राजा जिनदत्त राय—[क्रे॰ श्रीयुत पंo के॰ भुजबज़ी |           |
|     | शास्त्री, विद्याभूष्या                                                     | 81        |
|     | ( किरग २ )                                                                 |           |
| 1   | षायसद्भाव—श्रीयुत पं॰ नेमिचन्द्र जैन शास्त्री                              | 40        |
| 2   | म्त्राज्ञियर में जैन पुरातत्त्व—श्रीयुत पं० परमानन्द शास्त्री              | •         |
| ŧ   | जयपुर के मन्दिरों के कतिपय प्रतिमालेख                                      | ५६        |
| 60  |                                                                            |           |

| 9   | माव         | विस्रि एवं लाहौर के सुजतान सम्बन्धी विशेष ज्ञातव्य —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
|-----|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ,   | asa         | श्रीयुत बा० श्चगरचन्द्र नाहरा<br>इतिहास श्रौर भूगोल के लिये जैन साहित्य की महत्ता—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३।         |
|     | 1444        | श्रीयुत वा॰ कामताप्रसाद जैन डी॰ एल॰, एम॰ श्रार॰ ए॰ एस॰,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ς          |
| 9   | साहि        | त्य समीज्ञा—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 6          |
| • • | (१)         | महाबन्ध (महाधवल सिद्धान्तशास्त्र ) माषानुवाद सहित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| 6   |             | —श्रीमती ब्र० पं॰ चन्दाबाई जैन, विदुषीरक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ę          |
| ` ' | (२)         | दो हजार वर्ष पुरानी कहानियां-श्री० पं० हरिनन्दन त्रि० व्याकरणाचार्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ę          |
|     | <b>(</b> §) | हिन्दी जैन सा० का संज्ञिप्त जैन इतिहास—पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ęş         |
| •   | (8)         | म्रात्म-समर्पेश् —पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्रो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ęą         |
| £3. | (4)         | माधुनिक जैन कवि-शि० चन्द्रसेन जैन बी० ए०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ६४         |
|     | (ξ)         | मुक्तित्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ę          |
|     | (७)         | पथ-चिह्न—श्री रामवालक प्रसाद साहित्यरत्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ę          |
| १०  | हुंबुः      | त का प्रन्थनग्हार—श्रीयुत पं० के० मुजबलो शास्त्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>ર</b> હ |
| .:  |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|     |             | ing the state of t |            |

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XIII.

JANUARY, 1948.

No. II

#### Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL.B., D. Phil. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. Bau Kamata Prasad Jain, M. R. A. S., D. L. Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushana. Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Sahityaratna.

## Published at: THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription Foreign 4s. 8d.

### CONTENTS.

|    |                                                                                                                     |           | Pages |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-------|
| 1. | A Pattavali of the Senhgana—Prof. Dr. A. N. Upadhye                                                                 | •••       | ı     |
| 2. | New Jain Images in the Mathura Museum—Syt. K. D. B<br>M. A. Curator, Mathura Museum                                 | ajpai<br> | 10    |
| 3. | The date of Sridharācārya—Syt. S. Srikantha Sāstrī M. A.                                                            | •••       | 12    |
| 4. | Heroes of the Jain legends—Dr. Harisatya Bhattacharya I<br>B. L., Ph. D                                             | М.А.,<br> | . 18  |
| 5. | The Jain Chronology—Kamta Prasad Jain D. L., M. R. continued from Vol. XII pp. 42-48                                | A. S.     | 30    |
| 6. | The Jain Bhagwati Sütra—Dr. B. C. Law M. A., B. T., Pl. D. Litt Hony D. Litt Allahabad University                   | a. D.,    | 37    |
| 7. | Reviews Thirty years of Historical Research or Bibliography of published priters and Hindi Jain Sahitya ka Sanchipi | <br>f the | 44    |

### " श्रीमत्परमगम्भरिस्याद्वादामोघलान्छनम् । जीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ "

[ श्रकलंकदेव ]

NA UNTIQUARA

Vol. XIII No. II

ARRAH (INDIA)

January. 1948.

# A PATTAVALI OF THE SENAGANA By Professor Dr. A. N. Upadhye.

A copy of the Pattavali, which is being published here, I got some seventeen years back from Pt. Bahubali Sharma, Sangli; and all these years I tried to get another Ms. of it with the help of which a more authentic text could be presented. In the meanwhile I gave extracts etc. from it to some scholars now and then. As yet I have not come across any other Ms.: perhaps the publication of this tentative text itself may attract the attention of some scholars and some Mss. may be brought to light by them. I have made here and there only minor corrections which do not affect the contents. The text is obscure in many places, and linguistic and metrical defects are quite obvious. A better text can be constituted only after some more Mss. come to light. There are important traditions embedded mathis Pattavali which deserve our attention, and we must see whether any of these get confirmed by other independent sources. Thus in this paper I am presenting not only the tentative text and Name Index but also a few observations on some important items of information mentioned in this Pattavali.

The first nine verses give the account of Teachers beginning with Tirthakaras and ending with Ācārāngadhārins. The tenth verse tells us that this is a Paṭṭāvali of the Mūlasamgha, Sena-gaṇa, Puṣkara-gaccha. Jinasena, who is said to have succeeded Vṛddha Kumārasena, is credited with the compilation of three crores of texts; and he is called a Poet-creator who expounded Dhavala, Mahādhavala, Jayadhavala and Vijayadhavala. Dharasena and Vīrasena came after him; they studied Siddhānta under Elācārya; Vīrasena is associated with a place Vāṭa; and these two, with Jayasena (?), further elaborated Jayadhavala (12-15)

Siddhasena Divākara is said to have enlightened Vikramāditya at Ujjayanī, perhaps by producing an image of Pārśva from a Linga which was broken (16). Samantabhadra succeeded Siddhasena, and produced an image of Candraprabha out of the Bhīmalinga at Drākṣābhirāma in the Telugu country (17).

Virasena propitiated the Siddhacakra in the Hemnāgumphā on the Raivata; and his successor Jinasena composed the Purāṇa (vimala-pada-yutam); he had a guru-bandhu in Dasaratha and his pupil was Guṇabhadra (21-22).

Later another Vīrasena is mentioned as the author of the Padmacaritra (26). Devasena, the successor of Vimalasena, composed five Sāras (27). Mahāsena, the teacher of the King of Sindhu, composed the Pradyumnakāvya (29). One Brahmasena is associated with Ālanda (32). Malliṣeṇa composed various Mantragranthas such as Padmāvatikalpa etc. (35). Kamalabhadra prescribed Vows or Vratas to Āśādhara (38). Kumārasena (?) pacified the pain of arrows of king Allādikhan; possibly he rescued some people from the jail and is associated with Allāvaddin (39). Śridhara held a dispute with Buddhists for months together at Śrīkañcī (40). It appears that Somasena held a dispute with Śīvasvāmi of Stambhatirtha, and Mahamūda Pātasāha was his pupil (41). Śrutavīra went from

<sup>• 1.</sup> Compare this with what we definitely know from the Dhavla etc Intro. Sakkhandagama, pp. 35 f. Amaraoti 1939.

<sup>2.</sup> We know his Ārādhanā-sāra, Tattvasāra and Darsanasāra.

<sup>3.</sup> Compare the colophon of the Pradyumnacarita: श्रीसिन्धुराजसत्कमहामहत्तमः श्रीपप्यशारोः महासेनाचार्यकृते प्रदानचारते etc. Bombay 1916. -

Ankulesvara to Bharvasya and got the Jajiya tax removed. The last monk of the line, mentioned in this Patt vali, is Lakshmisena.

The text being corrupt, I cannot be sure of the meaning of some passages. The Pattāvali, however, notes a few events from traditional memory, and they should be accepted as such and verified with the aid of other sources<sup>1</sup>.

## { पद्दावितः }

श्रीमनमार्जितो जयन्ति विभवस्तीर्थंकराः स्वाभिनो बीरान्ता वषभारिकाः परिल्लस्त्रामिचगातस्पराः । येषां संस्मृरणादिसे बनतया पापं विनाशं वजेत पुण्यं बोल्लसतीह बन्धनशतान्मुक्ति भ्र वं जायते ॥१॥ श्रीमन्तो विभवार्णेवाः समभवन् शिष्या गर्गेशोत्तमाः स्तेषां ेत्रग्ररोदधीन्द्रसमितास्तेभ्योऽभवन् सत्तमाः। रम्याः केविलिनोऽय गौतमविभुः सम्यक्सुधर्माख्यको जम्बुस्वाम्यथ कर्मनिजंरतया तेषां भवी दूरगः ॥२॥ श्रुतकेविलनः पञ्च श्रीविष्णुर्नेन्दिमित्रकः। संबोऽपराजितश्चेति धर्मी गोवर्धनो भवेत ॥३॥ भद्रबाह्ररिति ख्यातो त्रती तपसि सस्थितः। समायां सचिया रभ्यो महाव्रतपरायणः ॥४॥ विशाखप्रोष्टिली प्रोक्ती नचत्रजयसाहयः। नागसेनश्च सिद्धार्थो जयसेनसमाहयः॥५॥ विजयो बुद्धिलो गङ्गस्तीववतपरायगाः। तर्पासि द्वादश प्रश्नो यश्चको सत्यभावनः ॥६॥ श्रीगङ्गदेवः खुल् धर्मसेना पकावशेमे दशपूर्वधारी। नत्तत्वसंज्ञो जयपालसंबः पार्डः सुधर्मो धृतसेनकंसौ ॥७॥ पकादशाङ्गश्रृतधारिगोऽमी शान्स्यन्त्रिता झानविशेषरम्याः। बभुबुराचारविशेषविज्ञा जोवादितस्त्रार्थविनिदिचतार्था ॥८॥

<sup>1.</sup> Last year I had submitted this paper to Shri Atmarama Commemoration Volume. But the Press copy of the Volume, we learn with sorrow, was burnt along with the stocks of Motilal Banarasidas, Lahore, during the ommual disturbances at Lahore soon after the 15th of August, 1947.

4

सुभद्रव यशोभद्रो यशोबाहुरच लोहकः। पते जयन्ति चस्वारो ह्याचारङ्गस्य आरिशः ॥९॥ तेषां वंशे मूलसंघे गणेऽस्मिन् सेने रम्ये पुष्कराख्ये च पायहे । भीमन्तोऽमी संबभृबुद्धिजेन्द्रा वक्ष्ये तेषामाविल पट्टमाजाम् ॥१०॥ श्रीमन्तो वृषभादिसेनमुनिपा विश्वानधृताघकाः शान्ता दानविचन्नगा जिनमते राख्यान्तसंवेदिनः आसंवेदनलालसामलमनो भाजस्राणां सदा पावित्र्यं कुरूते यदङ्घ्रकमलं पूर्यं महान्तो बुधाः ॥११॥ तत्पट्टे उभवकाससाम्बज्जस्तरस्वान्तः कृपाभाजने श्रीवृद्धादिकुमारसेनमुनिपोऽभूत्संविदा संयुतः । तत्पट्टें जिनसेनशुद्धमुक्तिः सिद्धान्तगैः प्राद्शात्ः यः कोटिवयशास्त्रसंचयकरः सिद्धान्तरत्नाकरः ॥१२॥ धवलो हि महाधवलो जयधवलो विजयधवलक्षा । प्रन्थाः श्रोमद्भिरमो प्रोक्ताः कविधातरस्तरमात्॥१३॥ तत्पट्टे धरसेनकः समभवत्सिद्धान्तगः संग्रमः तत्पद्दे खलु वीरसेनमुनिपो यैश्चित्रकृटे पुरे। पलाचार्यसमीपगं द्रुततरं सिद्धान्तमभास्य ये वाटे चैत्यवरे द्विसप्ततितमं सिद्धावलं चिक्ररे ॥१४॥ विज्ञातिसहस्रासमितं जयधवलं चिक्ररे येऽपि। तत्पट्टे चत्वारिक्रतसङ्ख्यसंख्यं च जयसेनो ॥१५॥ श्रीसिद्धसेनादिदिवाकराख्यास्तत्पष्टगा वृज्जयनी विवोध्य श्रीविकमादित्यममुत्रलिङ्गं विकीर्यं पार्श्वस्य विकासका भ्रुवम् ॥१६॥ समन्तभद्राः खलु तत्र पट्टे स्थितास्त्रिलिङ्गे विषये सुतीर्थे । द्राज्ञाभिरामे खलु भीमलिङ्गं विकीर्यं चन्द्राभविकासकाराः ॥१७॥ तत्पट्टे शिवकोटिकः सममवत् श्रीगौरसेनस्ततः श्रीसेनाथपद्श्य लज्ञण्युतश्चारित्रसेनस्ततः। श्रीभट्टारकपद्मसेनमुनिपः श्रीनन्दिषेगास्तथा सेनोद्दीपपदादिकः खलु ततः श्रीधर्मसेनः कमात् ॥१८॥ सिंहसेनः ससिंहारूयोऽभयसेनश्व भीमकः। शान्तिसेनोऽमितः सेनः कीर्तिसेनस्ततः कमात् ॥१९॥

भाचार्यं वर्षः गांशीर्वक्षेषां विद्युत्तासंस्तः । प्रनन्तवीर्धेः भगवाम् अववानाः अवतारकः ॥२०॥ तत्पट्टे वीरसेनो यसका सहितो रेक्सेपर्वते यो हेरनागुंकस्य मध्ये युतिसक्तिसहितः लिख्यनकाविकालकः। आसीदुद्धारयुक्तं विमञ्ज्यदयुतं चिक्रेरे तक पहे श्रीमज्जैनदिसेनो विश्वखतरसह पौरायकं चक्कियान ॥२१॥ श्रीमहस्रदशस्त्रांश्चातेषां वैः गुरुवभ्यवः। तिव्यापा गुम्भद्र।स्वास्तरकृ लोहसेकमा ॥२२॥ श्रीनेमिसेनाः खलुःतक पट्टे श्रीरामसेनाः खलुःतार्किकाचाः । भीवजारेतमा वस्त्रतसेनो विनीतसेनो विनयेषु धीमान्।।१३॥ श्रीमन्नागरसेनस्तः विजयक्षः मनीक्षकः। तपस्सु द्वादशाङ्केषुक्रस्तो जिल्लपस्तवनः ॥२४॥ विचित्रसेनः खलु पूर्णभद्रः श्रीकां वनाविः खलु भद्रकृष्टः। श्रीविष्णुतेनः खलु माणिकारूयः श्रीकदमगारूपः समु सेनकाश्च ॥२/॥ तत्पट्टे वरवीरसे वमुनियो भूयो वरहानकः श्रीवद्मादिचरित्रकारिण इमे पकान्तराद्यं तपः। उमं येन कृतं तथा गुणागा। यस्मिन्दरे रस्यके चक्रे ज्ञानविध्तक्तकषचयो माराज्यः संविदः ॥२६॥ः श्रीमद्विमलसेनस्तु देवसेनस्ततः परः। सारं पञ्चविधं येन चक्री ब्रानवरेगा हि ॥२०॥ त्रैविद्यभावसेनार्थो वैय्याकरगाशङ्करः। श्रीमन्तो जयसेनाश्च अशनादितपोगुणाः ॥२८॥ तत्वहे गुणसेनकः खळु महासेनस्वतो भाविकः श्रीसिम्धुस्थमहिश्रुतस्यगुरुकः प्रयुक्तकाव्यं जगौ । भाचार्यो नरसेननाममुनिपो बोऽनन्तबीर्यो गुणी राज्ये राजित राजभद्रमुनिराद् श्रोबीरभद्रस्ततः ॥२९॥ श्रीरामभद्रो मुनिनागसेको महेन्द्रसेनो मुनिभद्रनामा। श्रीजैनमार्गाध्यविवर्धनाय राकापतित्वं समुपागतास्ते ॥३०॥ श्रीस्रीश्वरबंधुषेगाविबुधो विद्वज्ञनानन्दनो वादीमानविमर्दनो विजयते भीविश्वसेनो यतिः।

भीक्रमादिपदादिमाः खल्ज ततः सेनास्ततश्चार्यका सेना न """ "स्तत्नमान्नाविनाम् ॥३१॥ ब्रह्मसेनस्ततः पट्टे बभूव गुणिनां गुणी। घलंदनगरे येन ब्रह्माद्वानेन संयुक्ता ॥३२॥ शान्तिनाथप्रसादेन चक्रे सिद्धान्तवेदिनाम्। कृपापरेग विदुषां ज्ञानधतां हि सा किल ॥३३॥ भीमल्लिषेणा मुनयो बभु वुर्गुणेयु ताश्चैव तपोनिषकाः। नानाविधम्यान्तनिवारग्रेकविज्ञानदत्ताः खलु धर्मरक्ताः ॥३४॥ पद्मायतीकरूपमुखास्तु मन्त्रप्रन्थाः कृता येन सुधीवरेगा। पश्चाधिका विद्यतिरत जाता शास्त्रस्य मंत्रार्थविनिश्चयाय ॥३५॥ तत्पट्टे वरवाडदेवभुवने त्रैविद्यवृश्यादिकः सेनावादि विवादमस्तकतुदः श्रीहेमसेनस्ततः। तत्पट्टे ह्यभयादिसेनमुनिपो छक्ष्म्यादिभद्रस्ततः श्रोमउजैनमते विचन्नगतरा धीमधवरिस्वामिनः ॥३६॥ श्रीपार्वसेना विजयादिसेनाः श्रीराजसेना अजितादिसेनाः । त्रैविद्यचक्रोश्वरपूर्णेवर्णा नरेन्द्रसेना नयसेनसंबाः ॥३५॥ श्रीसुरसेनाः कमलादिभद्रा आशाधरस्य व्रतदायिनोऽमी। देवेन्द्रसेनाः सुकुमारसेना अभोजनादिप्रतपःप्रकारिगाः ॥३८॥ उहण्डादिविहारपश्चकशुभन्नाबेशसंभाषणा-दुष्ठादेः खलु खानसंबन्धपतेर्बाग्रव्यशहारिगाः। कारासंह्रनिवासिनां च कृपया बंध समाविच्छिद्-र्गेङ्गामध्यविराजिपद्दसवनं त्वल्लावदीनं जगुः ॥३९॥ तत्पट्टे खलु दुर्लभादिकपदः सेनस्ततः श्रीधरः सेनाकुञ्जरनाथनाथसदसि प्रख्यातशास्त्रेशितुः। जेता यो यमदण्डसंबविबुधैर्वकं ततः श्रीधरः भ्रोकान्तीनगरे तु इर्शनसमान् मासान् तु बौद्धैः सद ॥४०॥ द्वानिशंद्धटभञ्जनाः खलु ततः श्रीवेगासंज्ञाः क्रमात छक्ष्मीसेनबुधा यमादिसहितास्त्रैविद्यसोमाहिमाः। सेनाः स्तम्भकतीर्थपूर्वकशिवस्वाम्याख्यवादीरिणो मान्यो महमुद्रपातसाहनृपतेः शिष्यास्ततः संबुधाः ॥४१॥

श्रीमत् श्रीश्रुतचीरसंबविबुधा वादीभपश्चानना अङ्कुछेश्वरसंज्ञरम्यनगराद् भवस्यसंब' पुरम्। गत्वा महमुद्रपातसाहनृपतेः श्रीमत्समस्यां गुरुं-प्रापुर्यं प्रतिदेशकेषु सततं जेनीयकं मुक्तवान् ॥४२॥ श्रीधरसेनाः किछ देवसेनाः श्रीदेवभद्राः खलु त**न** पट्टे । प्रयो बभूषुः सहगर्ववादीगजेन्द्रकुम्भस्यलदानसिकाः ॥४३॥ सिंहास्यलस्याखिलपूरिवृन्दसुसार्वभौमाः किल सोमसेनकाः। त्रेविद्यपूर्वाः सकलाईतश्रुतप्रज्ञानरेन्द्रेः किल वन्दितांत्रयः ॥४४॥ श्रीमद्गृरिगगौकपात्रनिषुगो भन्याम्बुजाह्नादकृत् मिथ्यावादिमहेन्द्रभेदनपविः सच्छास्त्रचंचूरकाम् । वादीन्द्रैकसुसोमसेनयतिराद्पद्वीदयाद्रौ रिवः ख्यातः श्रीगुणभद्रसूरिगुरूराट् नन्दान्तिरं भृतले ॥४५॥ तेषां पट्टे गणी जातो श्रुतवीरी गुगाकरः। विद्वजनसरोजानां मुदे रविरिवानिशम् ॥४६॥ तत्पह्हे गुणसेनसूरिविदितो विद्वान् सभापंहितः पश्चाच्छ्रीगुणभद्रदेवमुनिपो भन्याम्बुजाह्वाद्वाः। तर्कव्याकरणादिशास्त्रजलधिः श्रीलिससेनस्ततः जीयादिन्दुसमानकीर्तिरमुळः भट्टारकाधीश्वर. ॥४७॥

।। इति पट्टाविः ।।

## INDEX OF PROPER NAMES.

| <b>म</b> जितसेन  | ३७             | : अय             | 4                      | प्याचरोकस्प        | ₹'₹        |
|------------------|----------------|------------------|------------------------|--------------------|------------|
| भनन्तवीयं        | २०, -२९        | नयश्रक्त         | <b>?</b> 3, <b>?</b> 4 | वाण्डु             | •          |
| <b>भपराजित</b>   | <b>ेह</b>      | न्यपास           | . 😻                    | पाइम्र             | १६         |
| अभयसेन           | 38.45          | जयसेन            | 4, 14, 18              | पाश्वसंग           | ३७         |
| अमितसेन          | 49             | ाक्रससेव         | 12, 14, <del>2</del> 1 | gier.              | १०         |
| भलंद             | ३२             | <b>बे</b> जीसक   | 88.                    | गुणतेष (भारतका     | ति) ३६     |
| भञ्जादिखान       | <b>३</b> ९     | मिलिंग           | <b>\$10</b>            | पूर्वामद           | २५         |
| अञ्चावदीन        | ३९             | स्मरय            | <b>₹₹</b> ₹            | प्रमुखानकारुप      | <b>₹</b> ९ |
| <b>चं</b> कुलेखर | ४२             | ुलंभसेव          | No                     | मोष्टिल            | . ``).<br> |
| <b>प्राशाधर</b>  | ३८             | देवभद्र          | ેઇફ                    | -बन् <b>यु</b> षेण | 38         |
| <b>उज्ज</b> यिनी | १६             | वेषसेन           | 20, ¥3                 | थुक्तिस            | Ę          |
| पंलाबाय          | 18             | वेकेन्द्रसेन     | ्रह                    | -                  | ¥          |
| कमलभद्र          | 36             | ह्राचाभिक्स      | <b>*</b> •             | प्रहासेन           | ३२         |
| कंस              | <b>u</b>       | <b>अरसे</b> ग    | <b>୧</b> ୫, <b>୫</b>   | मद्रवाहु           | 8          |
| कांचनभद्र        | २५             | धमसेन            | w, 12                  | भवस्य              | ४२         |
| कीर्तिसेन        | १९             | धवल              | १३                     | मायसेन (श्रेंविद्य |            |
| कुमारसेन (वृ     | ब) १२          | धृतसेन           | v                      | भोमक               | १९         |
| गंग              | €              | नत्तन            | <b>પ</b> , <b>હ</b>    | भीमलिङ्ग           | १७         |
| गंगदेव           | •              | नन्दिमित्र       | <b>3</b>               | मह्निषेग           | ३४         |
| गुणभद्र          | રર, ૪५, ૪૭     | नन्दिषे <b>ण</b> | १८                     | महमुद्रपातसाह      | ४१, ४२     |
| गु <b>ग्</b> सेन | <b>२</b> ९, ४७ | नयसेन            | રૂહ                    | महाधवल             | १३         |
| गोवर्धन          | 3              | नरसेन            | <b>ર</b> ્             | महासेन             | २९         |
| गौतम             | ર              | नरेन्द्रसेन      | 30                     | महेन्द्रसेन        | ३०         |
| गौरसेन           | ₹•             | नागसेन           | <b>પ, ફ</b> ૦          | माणिक              | २५         |
| वारिकोन          | 16             | नागरसेन          | २४                     | मुनिभद्र           | ३०         |
| चित्र <b>क्ट</b> | 48             | नेमिसेन          | २३                     | मूलसंघ             | ţo         |
| छ्व <i>से</i> न  | 41             | पदाचरि <b>त</b>  | <b>२६</b>              | यशोबाह्            |            |
| इ.स्यू           | ₹              | पश्चसेन          | 96                     | वशोभद्र            | 6          |
| <b>*</b>         | •              |                  |                        | - •                | -          |

१८

| No. II ]       | -  |
|----------------|----|
| राजभद्र        | २९ |
| राजसे <b>न</b> | ३७ |

विजयसेन ३७ श्रीसेन

बिनीतसेन २३ श्रुतवीर ४२,४६ विमछसेन २७ समन्तभद्र १७

रामभद्र ३० विमाउसेन २७ समन्तभद्र १७ रामसेन २३ विशाख ५ सिद्धसेनिद्वाकर १६

रैवत २१ विश्वसेन ३१ सिद्धार्थ ५ लक्ष्मण १८,२५ विष्णु ३ सिन्धुस्थ २९

**लक्ष्मीभद्र** विष्युसेन सिंह ३६ २५ १९ सिहसेन लक्ष्मोसेन बीर . 89 ४१, ४७ ٤ सिंहास्थल 88 लोह C बीरभद्र २९

लोहसेन २२ वीरसेन १४,२१,२६ सुकुमारसेन ३८ बसन्तसेन २३ वृषभ १ सुधर्म २,७

वजसेन २३ वृषभसेन ११ सुभद्र ८ बाट १४ शान्तिसेन १९ सुरसेन ३८

सेन शिवकोडि 20 69 वाडदेव 36 शिवस्वामी 86. सोमसेन 81, 88, 84 विक्रमादित्य १६ स्तम्भकतीर्थ विचित्रसेन २५ श्रीकान्ती (काश्ची) ४० ४१

विजय ६, २४ श्रीघर ४० हेमसेन ३६ विजयधवल १३ श्रीषेण ४१ हेम्नागुंक २१

#### NEW JAIN IMAGES IN THE MATHURA MUSEUM.

*By* pai, M. A., Curator,

Syt K D. Bajpai, M. A., Curator, Mathura Museum.

Recently some more Jaina images, bas-reliefs and architectural pieces have been acquired from the Mathura district and added to the rich and varied collection of the local Museum. The following among them are more important and deserve mention—

- 1. Statue of Mahāvīra (Reg. No. 3150)—The Lord is seated in Dhyānamudrā on a throne supported by two lions which are carved in high relief. Over his head is a triple umbrella. On either side are standing devas and chauri-bearers. The image belongs to the Medieval period.
- 2. Base of Pārsvanāth Image (No. 3176; 1'-8" X 11" X 10") Only the pedestal adorned with lions remains. There is an inscription on the lower rim which reads as follows:
  - l. । श्री पारसनाथः ॥ लालिकम्र
  - 1. 2 यः।

The script is of 11th cent. A. D.

- 3. Slab (No. 3178; ht. 8") bearing eight Tirthankaras in two rows, each containing four. Post Gupta period.
- 4. Base of an image of Vardhamāna (No. 3208; I'-10"X1'-2"X1\frac{1}{2}")There is a beautifully carved big wheel in the centre placed on a pilaster. On the right of the chakra are standing two male devotees with garlands while on its left side are standing three females with folded hands. On the upper rim of the base there is an inscription of two lines in the characters of the Kushāṇa period. It reads as follows:—
  - 1. 1 सं ८२ हे मासे १ दिवसे १० एत.......
  - l. 2 [भिग] निये जयदेवीये मगवतो वर्धमा [न].......

Unfortunately the inscription is incomplete as a portion of it has been effaced. It is dated in the Saka year 82, which means that the image was installed in 160 AD. The donor was a lady named Jayadevī. It is significant to note that the religious activities of

women at Mathura superseded those of male devotes. From the large number of Jaina inscriptions discovered at Mathura we get a long list of ladies who made munificent donations for the Jaina Establishment.

- 5. Pratimāsarvatobhadriķā (No. 3209; ht. 3'-6")—On each of the four sides is standing a Tīrthankara figure. Of the four, Ādinātha and Pārsvanātha can easily be recognised by the locks of hair and serpent hoods respectively. The heads of other two images are badly damaged. The sculpture is remarkable both for its artistic beauty and its large size which (size' is rarely found in the Sarvatobhadrikā images of Mathurā. The present image belongs to the Kushāṇa period.
- 6. Colossal Jaina head (No. 3212)—The hair have been artistically arranged in short spiral curls. Kushāṇa period.
- 7. Fragmentary Tirthankara image (No. 3219; 1'-3" X 1")—Only the right leg of the image remains. On the pedestal, which is supported by two lions, are carved two male devotees each holding a piece of cloth in the left hand. Kushāna period.
- 8, Railing pillar (No. 3233; ht. 2'-2")—The pillar is beautifully carved with full-blown lotuses on two adjacent sides. The remaining two sides contain mortices for the reception of cross-bars. This shows that the pillar stood in one of the corners of the railing. It was discovered by me in the last winter from Kankali Tīlā, the greates stronghold of Jainism at Mathura. The place where it was found clearly marks the adjoining point of two brick walls, near which the pillar might have originally stood. The pillar is octagonal in shape and belongs to the Sunga period (2nd, 1st cent. B C.). The site requires thorough excavation, which may yield important results.
- 9. Fragmentary Railing pillar (No. 3234; ht. 1'-9")—This was found along with the pillar No. 3233. It is decorated with lotuses on the front and back sides. The remaining two sides contain mortices for cross bars. Sunga period.
- 10. Cross-Bar (No. 3241;  $7\frac{1}{2}$ " X 5") showing on the obverse a standing rhino to left and on the reverse a lotus. Sunga period.

### THE DATE OF SRIDHARACARYA.

By.
Syt. S. Śrikantha Śastri M. A.

In the Bhāskara¹ (Bhāga XIV. Kiraṇa 1) Paṇḍit Nemicandra Jain Sastrī has attempted to prove that Śrīdharācārya, the author of Jātaka Tilaka in Kannaḍa has also written Lilāvatī and in Sanskṛt Jyotirjñāna Vidhi or Śrīkkaraṇa besides Gaṇita Sāra or Trimśatikā (edited by Sudhakar Dvivedi), and that Śrīdharācārya is earlier than Mahāvīrācārya, the guru of Amoghavarṣa Nṛpatunga. It is said that in the Jyotirjñāna Vidhi Ś. 720 l is taken as the Karaṇa year and hence Śrīdharācārya must be assigned to 799 A. D.; a little before Mahāvīra and Nṛpatunga. It is further asserted this Śrīdharācārya is identical with the one mentioned in the guru paramparā given in Vardhamānaś Daśabhaktyādi Mahāśāstra and later Śrīdhara called a paṇḍita by Vardhamāna is the author of Jaya Kumāra Carita the date given in the History of Kannaḍa Literature² is dismissed as merely conjectural and based on language only.

I have shown from the evidence of the manuscripts catalogued in Madras that the date of Śridharācārya's Jātaka Tilaka as given by Mr. Narasimhācārya is approximately correct<sup>3</sup>. I have given the full verse mentioning the date which is as follows:

Dharani giri nidhi (971) Sakābdam Virōdhi vatsarada Mārgasirada Suklētara caturthi divasada guru Puṣya doļesedudu iļege Jātakatilakam.

"The Jātaka Tilaka was manifested in the world in the Śaka year counted by the earth (1), mountains (7), and treasures (9), Virodhi, Mārgaśira, Śuklētara, (Bahuļa), caturthi, Thursday, Puṣya (Nakṣatra). The next verse says that the earth was being ruled by Āhavamalla. The date given corresponds to 16 th November, 1049 A.D. (Thursday) falling in the reign of Sonēśvara I (Āhavamalla). Thus there is absolutely no room to doubt the date of the Jātaka Tilaka and this Śrīdharācārya. In the introductory verses Śrīdhara implies

<sup>1.</sup> Jaina Antiquary XIII, 1.

<sup>2.</sup> Karnā!aka Kavi Carite I. p. 75.

<sup>3.</sup> Sources of Karnā!ka History. I. p. 173.

that he was a Srīkaraṇa (chief secretary as well as an astronomer) and was famous as "Karaṇarata". This may imply that he was well versed in karaṇa and possibly wrote a work Srīkaraṇa. Sometimes he calls himself simply Srīdhara and also Srīdharācārya. He does not seem to have been a monk as he does not mention any guru parampara in the Jātaka Tilaka; further he clearly says that he held some office in the army of the emperor (mahibhrt sēna) and was famous for his skill in painting, mathematics, and poetry (Vāk-Srīdharam Srīdharam). In the Jātaka Tilaka he does not mention any Samskṛt work of his but only Candra prabha Carita in Kannaḍa.

It is impossible to place the Jātaka Tilaka in the 9th century A.D. as in that work Śrīdhara mentions previous Kannada authors-Pampa (940 A.D.), Candra Bhatta of Brāhmaṇa family or of Iļā Dēvānvaya (Pūjyapāda or Dēva Sangha), Manasija, Śīlabhadra, Gajānkuśa, Ranna-all before 1020, A.D. Śrīdharācārya had the titles Vacōlakṣmī·dhara, Gadya padya Vidyādhara.

If the same Śrīdhara wrote also Līlāvati in Kannaḍa asasserted, clearly the name must have been taken from Bhāskarācārya's Lilāvati (1150 A.D.). It was first translated into Kannaḍa by Rājāditya (1191 A.D.)

Since this Śrīdhrācārya does not appear to have been a monk he cannot be identified with the persons mentioned in the Daśabhaktyādi Mahāśastra. The Nandi Samgha Balātkāra gaṇa parampara in this work tallies with the earlier inscription of Hoysala Narasimha (III) at Kelagere upto Māghaṇandi except for a few new names in the inscription. Paṇḍit Nemicandra Jaina Śāstrī has omitted a few names in his article but the full list given in *Praśasti Samgraha* (p. 133)² by Paṇḍit Bhujabali Śāstrī may be compared with the inscription which gives the same list as in Māghaṇandi's Sāstra sāra Samuccaya and Padārtha Sāra, Siddhānta sāra, Srāvakācāra tīkas.

Dasabhaktyādi

Kelagere Inscription

Vardhmāna Bhaṭṭāraka (Worshipped by Hoysaļa)

Vardhamāna

<sup>1.</sup> Jaina Antiquary, IX. no. 11. p. 70. M.A.R. 1940, no. 37.

<sup>2. &</sup>quot; IV. no. 4. p. 133 (Bhāskara)

| Padmanandi -                            | ••• | (Padmanandi mentioned in                                                                               |
|-----------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Śridharacarya                           | ••• | , Māgha nandi works.)<br>Srīdharācarya, [Devanandi<br>Traividya, Vāsupujya Sid<br>dhanti, Subhacandra, |
|                                         |     | Abhayanandi Arhanandi]                                                                                 |
| Deva candra                             | ••• | Deva candra                                                                                            |
| Kanaka candra                           | *** | Kanka candra Astopavāsi                                                                                |
| Nayakīrti                               | ••• | Nayakīrti (Cāndrā gaṇa).                                                                               |
| Ravicandra                              | ••• | Ravicandra māsopavāsi<br>Hariyanandi Siddhānti.                                                        |
| Śrutakirti                              |     | Srutakīrti Traividya.                                                                                  |
| Vira nandi                              | ••• | Vira nandi                                                                                             |
| Jina candra                             | ••• | Ganda Vimukta Nemicandra                                                                               |
| Bhattaraka Vardhamena                   | ••• | Māna Munindra.                                                                                         |
| Sridhara                                |     | Śrīdharā cārya.                                                                                        |
| Vāsupūjya                               |     | Vāsupūjya Traividya.                                                                                   |
| Udayacandra                             | ••• | Udayacandra                                                                                            |
| Kumuda candra                           |     | Kumuda candra.                                                                                         |
| Maghanandi                              |     | Maghanandi                                                                                             |
| *************************************** |     | (at Dāra Sāmudra, con.<br>of Narasin ha III 1270 A.D.)                                                 |
|                                         |     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                  |

Vardhamāna
Māṇikyanandi
Guṇakīrti
Guṇa candra
Abhayanandi
Sakala candra
Gaṇḍa vimukta
Tribhuvāna candra
Candrakīrti
Śrutakīrti
Vardhamāna
Vāsupūjya Traividya
Kumuda candra
Bhuvana candra

The date of Vardhamāna's work is given as Ś. 146 (? Khara) 4, Plava, Simha Śrāmāṇa, Kṛṣṇa (pakṣa) Aṣṭamī, Rohiṇī nakśatra, Prabhākara Śiva (Sunday?)¹, most probably corresponding to 14th August. 1541 A.D. Sunday, Kṛṣṇianmāṣṭamī. The date of the Kelagere inscription is uncertain but falls in the reign of Hoysala Narasimha III (1278-1290 A.D.). Māghanandi of Balātkāra gaṇa wrote

<sup>1.</sup> Prasasti Samgraha. Jaina Antiquary. IV. 4. p. 122,

Karņāṭaka Ṭikas on Śāstra sāra samuccaya, Padārtha Sāra, Siddhānta Sāra Śravakācāra and his parampara is given as follows¹:—

Vardhamāna Padmanandi (Sadharma Śridharācārya) Vāsupūjys Subhacandra Abhayanandi Arhanandi Deva candra Kanka candra Aştopavāsi Nayakirti Ravicandra māsopavāsi Śrutakirti Viranandi Ganda vimukta Nemi candra Guna candra Jina candra Paksopavāsi Vardhamāna Śridhara Vāsupūjya Udaya candra Kumuda candra Maghanandi (of the Tikas).

1. Kamalaka Kavi carete. Vol. 1. p. 388.

A comparison of the three lists shows that the parampara is substantially correct though one or two names have been added, displaced or omitted. Mr. Narasimhācārya placed Māghaṇandi in about 1253 A. D. Narasimha ruled from about 1253 to 1291 and therefore the Kelagere inscription and Māghaṇandi may be ascribed to about 1270 A.D. Since Vardhamāna's disciple Padmanandi was the sadharma of the first Śrīdharācārya and as Vardhamāna was worshipped by Hoysaļa (according to Daśabhaktyādi Mahāśāstra). Śrīdharācārya the author of Jyotirjāna vidhi (if he is identical with the above) cannot be earlier than the Hoysaļas who rose to power only from about 1000 A. D under the Cālukyas. The Kannaḍa author of Jātaka Tīlaka was as pointed out above the contemporary of Somēśvara I under whom Vinayāditya II and his son were subordinates in Hoysaļa territory. But there is no proof that the mork of Balātkāra gaṇa is the same as the Kannaḍa author.

Sridhara was also the name of the astronomer who wrote Laghu Khecara Siddhi in 1227 A. D.

Regarding the Karana year S. 720-721 given in Jyōtirjñāna vidhi it is unsafe to determine the date by this alone. Lalla took S. 420 as his Karana year (498 A. D.) but Dikṣit says that he was born in S. 560 (638 A.D.). Śrīdhara probably took the Karana year from some previous Jaina author of the ninth century. Also there is no proof that Mahāvirācārya borrowed from Śrīdhara. It might have been the reverse or that both took this general mathematical rule from older works.

Śridharācārya's Jyotirjāāna vidhi was composed in the latitude 16°, 38' i.e. some where midway between Belgaum and Hyderabad (and not in the Madras Presidency) probably near Kalyāṇi, the capital of the Cālukya empire¹. Śrīdhara of Kannada Jātaka Tilaka lived in the empire of Somesvara I of Kalyāṇi at Narigunda. In the Jātaka Tilaka Śridharācārya says that he follows Aryabhaṭa. The first Āryabhaṭa lived from 476 A. D. to perhaps the middle of the

If Narigunda the native place of <sup>S</sup>r<sup>i</sup>dharācārya is the modern Navalgunda in the Rō<sup>n</sup> taluk of Dharwar district its latitude is 15° 40′ (approximately) but the latitude given a Jotirj<sup>nā</sup>na vidhi is 16° 38′ near Bāgevāḍi and Kalyāṇi the Capital of Cālukyas is in the 18° latitude therefore also the two Sridharas belonged to two distinct localities.

sixth century. Another Aryabhaṭa (different from the above) is mentioned by Brama Gupta (628 A.D.). The third Aryabhaṭa of Mahāsiddhānta is far later than Brahmagupta The Jātaka Tilaka was composed in 1049 A.D. when at the same time more or less Śripati wrote Śiddhānta Śēkhara in Ś. 962 (1040 A.D.) and Bhoja Raja wrote Rājamṛgāmka in Ś. 964 (1042 A D.). Śrīdhara of Jātaka Tilaka was a native of Narigunda in Beļuvola nāḍu, and belonged to a Jaina Brāhmaṇa family. His work follows the plan of the Bṛhajjātaka of Varāhamihira and he claims that his is the first Kannaḍa work of the type.

Thus it is impossible to take back the date of Śrīdharācārya of the Jātaka Tilaka to the 9th century. Further there is no proof that he wrote Lilāvati in Kannada (even earlier than Bhāskarācārya's Lilāvati 1150 A D., and Rājāditya's Kannada Līlāvati). The identity of the author of Gaṇita sāra or Trimśatika with the author of Jyotirjāāna Vidhi (or Śrikaraṇa) is to be yet proved. Since the Kannada poet Śrīdharācārya refers only to one more work of his Candraprabha Carita and not to any further astronomical work like Jyōtirjāāna vidhi the two are different. The Kannada author does not refer to any guru and therefore was not the monk of Balātkāra gaṇa. Both authors (of Jātaka Tilaka and Jyotirjāāna vidhi) were natives of Karṇāṭaka but not identical. If the Karaṇa year can be relied upon, the Samskrt author must be assigned to the 9th century (but the work is of very late appearance) and the Kannada author to the 11th century.

The auther of Ganitsar Sangrah is also the writer of Jyotiriyan Vidhi or Shrikarna because the dealings of the subject in both the works are of the same style. Therefore it is possible that Shridharacarya, the author of Jatakatilak might be some-one different. Param Dinman Shridhar as given in Jyotiriyanvidhi is possible to belong to the south only. So the Jainacharyas, the authors of Ganitsar belonged to the South-India and it is proper to put their date as the last span of the 8th. century A. D.

N. C. Shastri

### HEROES OF THE JAIN LEGENDS.

By

Dr. Harisatya Bhattacharya, M A, B,L., Ph. D.

The same supreme veneration for a perfect human being which characterises the Jaina religion is also manifest in it a account of the Nārāvana and the Prati-nārāvana. The orthodox literature of the Brahmañic school discribe the Narayana as the Supreme Being, The Brahmavaivarta-Puraña says: - The wise know that by the term, Nāra is understood salvation, in which the emancipated Being becomes of the similar form with the Supreme Lord. That God is Naravana, who is the way to it. Again, Nara may mean a sinner and Ayaña, his way. The God Nārāyaña is so called because He is the Way (to salvation) for the sinner. Nara may also mean the blessed Deliverence and Ayana, knowledge. He is the Narayana from Whom come the two." The Vishnu Purana again holds: "By Nāra is means Ap (water); it may also mean Sons of Man. Narayana is so called. because he dwelt in them." It is urged that "Nara is the twenty-fifth principle over and above the Prakriti. Nāra are the objects which belong to Nara. Narayana is so called because He is the abode of all these." It is thus abundantly clear that Narayaña, according to the Vedic literature is the super-sensuous Supreme God or Principle, governing the phenomena of the world.

According to the Jainas, however, Nārāyaña is a mighty human king who rules over three parts of the earth. He dies while ruling over his kingdom i.e., without being initiated into the order of the monks. Consequently, he is not finally emancipated on his death. He is re-born into this world and is to attain salvation ultimately. Nine such Nārāyañas are mentioned in the Jaina Purāñas, of whom the accounts of Lakshmaña and Krishña will be of interest to students of comparative religion, because they are glorified in the Vēdic Purāñas also.

Nārāyaña according to Jainism. is thus a human being and according to the Biāhmiñic school, the Supreme divine principle. He is again the deliverer of the sinning mankind, according to the Vēdic school, The words, Nāra and Nārayaña, may both derivatively mean

"Son of Man." If we combine the views of the Jaina and the Brāhminic schools,—we may arrive at a curious idea of the Nārāyana being identified with the Jesus of the Christians, 1. The sacred scripture of the Christians call Jesus "Son of Man," According to the Jainas, Nārāyaña is a man. The word, Nārāyaña may also derivatively have the exact significance, "Son of Man." Indeed, the Brāhmiñic Purāñas say that "in some Manvantara, Nārāyaña became the son of Nara, a human sage." 2. According to the Christians, Jesus is nevertheless divine; this is also the Brahminic conception of the Narayaña. 3. Lastly Jesus the divine, the "Son of Man", is the deliverer of the sinners. What we have quoted from the Brahmavaivarta Puraña goes also to show that derivatively, the word Nārāyaña means exactly the same thing. He, the Supreme Being. according to the Vedic school, becomes "flesh and blood", lives among men and shows the way to or effects their liberation. fundamental theory of the Christian religion,-its Son-of-Man dogma i. e., its doctrine of God appearing as Man and working for the deliverance of sinners and sufferers, may thus be said to have been implied in the Narayaña doctrine in ancient India.

Prati-Nārāyañas, again, are persons who are antagonists of Nārāyañas. The Prati-Nārāyañas are predestined to be killed by Chakra of the Nārāyañas, who, on their death, rule over the three parts of the earth, owned by the Prati-Nārāyañas. Prati Nārāyañas. on their death, go to hells and on the termination of their lives there. are born and re-born in this world, till at last they attain salvation. Nine Prati-Nārāyañas are described in the Jaina Purāñas. In the list of the Jaina Prati-Nārayañas, we find the names of some familiar demons, the accounts of whose deeds or misdeeds fill the pages of the sacred books of the Brahmañas. We come across, for instance. the names of Asva-griba and Madhu-Kaitabha, who were killed by Vishñu-Nārāyaña according to the Vedic Purāñas, of Tāraka who was killed by the mighty Kartikeya, the general of the gods and of Nisumbha who was killed by the goddess, Chandika. We find also the mention of Bali, who is said to have been humbled by Vishñu in his incarnation as the Vāmana or the man of short stature. But although it is remarkable that both the Vedic and the Jaina sacred literature agree in describing the above-mentioned mythic heroes as

evil-doers, we are surprised to find the name of Prahlāda mentioned in the list of the Jaina Prati-Nārāyañas. Here the Vēdic and the Jaina legends seem definitely and openly to be at the parting of ways. For, Prahlāda of the Vēdic Purāñas is the ideal servant of Nārāyaña,—all-submissive and prayerful,—whereas, in the Jaina Purāñas, he is a Prati-Nārāyaña or the enemy of the Nārāyaña. More important, however, of the Jaina Prati-Nārāyañas are Rāvaña and Jarāsandha,—the accounts of whose misdeeds and consequent annihilations form so great a part of the Vēdic epics, the Rāmāyana and the Mahābhārata.

Balabhadras in the Jaina Purānas are the elder step-brothers of the Nārāyanas and are said to be attached fast to them. Unlike the Nārāyanas, they enter the order of the Jaina monks which they do on the death of the Nārāyanas and upon their deaths they either attain salvation or at least go to the high heavens. Of the nine Balabhadras, glorified in the Jaina literature, Padma, otherwise known as Rāma-chandra and Bala deva are the most important, as they are notable persons in the Vēdic Epics also.

From the short accounts of the Nārāyañas, the Prati-Narāyañas and the Bala-bhadras, which we have given above, one may guess that there are Jaina versions of the stories of the Ramayana and the Mahabharata. We shall presently give the barest outline of the Jaina accounts of Rāma vrs Rāvana and Krishna vrs Jarāsandha. We may, however, just make a passing reference to a point which is of some importance to a student of comparative mythology. The sacred books of the Vedic school regard Rama chandra as the Narayaña and Lakshmaña as the incarnation of Ananta, whereas according to the Jainas, Lakshmaña is the Naravaña. The Vedic Purāñas describe Krishña as the Nārāyaña and his elder brother Bala-deva or Bala-bhadra as the incarnation of Ananta. Thus, so far as the natures of Krishna and his brother are concerned, the two religions may be said to agree, although stray passages may be met with in some of the Vedic Purañas, stating that Bala-bhadra, the step-brother of Krishna is the incarnation of Narayaña, Jaya-deva, for instance, in his celebrated Hymn to the Ten Incarnations, invokes Bala-deva as the Kēśava (Nārāyana). It would thus appear that the

Jaina inversion of the order of the Narayana and his brother in the case of Rama and Lakshmana is parallel to the similar inversion of the same order in the case of Krishna and Bala-deva, made by some of the devotees of the orthodox Vedic school.

I

The story of the Rāmāyaña, as stated in the Jaina Purāñas, is substantially similar to the account of Valmiki. We are told that King Dasārath had four sons. Rāma, Lakshmana, Bharata and Satrughna, who were the most accomplished of the princes of the day. Rāma broke the mighty bow of Janak and was given Sītā in marriage to him. Dasaratha wanted to make Rāma the king but was compelled by his promise, previously made to Kēkayī, to banish him and make Bharata king in his stead. Rāma went to the forest with Sitā and Lakshmaña. Sūrpanakhā (called Chandra-nakhā in the Jaina Purāña ) became enamoured of the brothers but on her advances being slighted, there was the fight with Khara-Dushaña. King Rāvaña of Lanka, who was the brother of Chandra-nakhā came to the forest. The brother who was protecting Sītā was deceived and made to believe that his brother was in trouble. He ran to his rescue leaving Sitā alone and Rāvaña stole her away in his air-chariot, called the Pushpaka. Ravana took Sītā to Lanka and put her under the Asoka tree. He tried his best to induce Sita to surrender her fair body to his lust but Sitā sternly refused. Rāvaña was angry but was prevented from forcibly violating her by a previous imprecation of a Saint. Sugriva, the king of Kishkindha, was restored to his kingdom and to his wife by the brothers. For a time. Sugriva was too much engrossed in his enjoyments to think of any duty to the brothers. He was, however, brought to his senses by the firy Lakshmaña and then, according to his direction Hanuman went to Lanka. He met Sita who gave him her head-jewel to be delivered to Rāma. Rāvana ordered Hanumān to be captured. Rāvana's men were defeated but at last Indrajit took him to Rāvana. bound in Naga-pasa or serpent-noose. He destroyed many fine buildings in Lanka and went back to Rama to whom he delivered the pleasant news about Sitä. Bibhīshana, the brother of Rāvana tried to dissuade him from his evil path, where upon Ravana was

about to kill him. Bibhishana joined Rāma with his army. In the terrible fight that ensued between Rāma and Rāvana, the latter hurled Sakti upon Lakshmana which made him unconscious. At last Rāvana was killed and Rāma made Bikhishana king of Lankā. The brothers with Sīta came back to Ayōdhyā. Rāma became the king and ruled his kingdom well and peacefully for many years. There was however, the ugly rumour about Sītā in the kingdom on account of her stay in Rāvana's city, whereupon Rāma thought it fit to banish Sītā to please his subjects. Sīta gave birth to two boys. The two princes were very powerful and defeated Rāma and Lakshmana in a battle. It was represented to Rāma that Sītā was a chaste lady and should be taken back. But as fate would have it Sītā could not be joined with Rāma. Lāstly, in both the versions we find that Rāma wanted Sīta to face the ordeal of fire. Sītā came out unsceathed, her purity fully vindicated.

It is impossible to note here, all the points in which the Jaina version of the story of Rāmayaña differs from Vālmikī's. Some of them only may be noticed here. First of all, the episode about Dasaratha and Janaka wandering from countries to countries in cognilo may be referred to. It is said that king Rāvaña of Lankā was told by a wise astrologer that his downfall would be brought about by the son of Dasaratha and daughter of Janaka. Rāvaña was naturally frightened. where upon his brother Bibhishaña cheerd him up by promising that he would kill the two kings before they would beget any children. The sage, Narada came to learn this and he gave timely warnings to Dasaratha and Janaka. These two kings thereupon left their kingdom, unnoticed by all, it was given out in their respective cities that they were too ill to appear before the public and to guard against all the possibilities of the real state of affairs being foundout, two life-like images of the two kings were kept laid on royal beds in the palaces. Bibhishaña sent assassins who cut off the heads of these images. These heads, presented before Ravaña, removed all his fears.

Another episode in the Jaina version of the Rama-story is the beautiful accout of Bha-mandala. King Janaka is said to have had twin children, Sta and a son by his queen, Bideha. Now, a superhuman being had a grudge against the infant son of king Janak in

his previous birth. To "feed fat this ancient grudge", this superhuman being took away the infant prince as soon as he was born; but on his way, he was suddenly apprised of the wickedness of his act and he left the infant with Chandra-gati, king of Rathanupura. Chandra-gati and his queen liked the beautiful child very much and began to rear him up as their own son. They called him Bhā-mandala.

Bhā-mandala, when he came of age, heard of the bewitching looks of Sita He did not know that Sita was his sister and so he wanted to marry her. His father asked Janaka to give his daughter in marriage to Bhā-mandala but Janaka had already settled to marry Sitā to Rama, Matters came to such a pass that even when Chandragati withdraw his objections to the marriage of Sitā with Rama, Bhā-mandala came out to fight with Rama. When, however, he reached Bidarbha he suddenly remembered that Sita was his sister. So, he gave up his intention to fight and gladly joined the marriage celebration of Rāma with Sitā.

In the Jaina account, we come across many stories about Lakshmaña. While in forests with Rama and Sita, he defeated the king Singhōdara and gave away to Bajrakarana, a pious worshipper of the Jina, half of the kingdom of Sihghōdara. He rescued Balyakhilya, king of Nalakubra from the non-Aryan-Bhilas. His daughter Kalyanamāla became enamoured of Lakshmana. He rescued also Banamālā, daughter of the king Prithvidhara, who was about to commit suicide, as her father had arranged her marriage with a prince other than Lakshmana whom she loved secretly. He is said to have gone to various cities and married many princesses.

In the Jaina Purānas, Hanumān is otherwise called Śri-śaila and he is looked upon as a Kāma-díva i.e., of a higher order of morals and of exceptionally strong frame.

Besides the above additions, we meet with various other alterations of the Rama-story in the Jaina Puranas. For example, regarding the promise of Dasarath to give boons to Kaikeyi in future, the Jaina story is slightly different. King Dasarath did not promise the boons because, as the Ramayana of the Vedic school says, Kaikeyi nursed him when he got wounded in a terrible fight against

the demons. The Jainas say, on the contrary, that while wandering from countries to countries in cognito to delude Ravana and his men. Dasaratha reached the kingdom of Kaikeyi's father, where he heard that the beautiful princess was to choose her husband from among the renowned princes of the day assembled there for the purpose. Dasaratha attended the assembly and Kaikeyi's choice fell upon him. Thereupon the disappointed princes attacked Dasarath in rage. Dasaratha, however, was quite a match for them. Princess Kaikeyi too was a bold and skilful lady. She acted as the charioteer and led the chariot of Dasaratha dexterously in the battle field,—just as Subhadra (described in the Vedic Puranas) did on a similar occasion, when her tuitor Arjuna was taking her away. To Kaikeyi's skill in chariot-driving. Dasaratha owed his victory that day to a great extent and in fond gratitude, he offered to fulfil any boon that she might ask of him. Kaikeyi, however, said that she would let him know her wish on a suitable future occasion. Dasaratha promised to fulfil her prayer whenever she would make it. She wanted Rama's exile and Baratha's installation to the throne of Avodhya as the boon, when Dasaratha was about to make Rama king and the poor king has to consent to it,

Then, as regards the marriage of Rama with Sita, the Jaina account is widely different from Valmiki's. It is not the sage Visvāmitra who took Rāma to the hermitage for the purpose of killing Tārakā. We do not also find the story of Rāma's breaking the mighty bow of the Lord Siva to win the hands of Sita. Jaina account says that Antarangala, the half-civilised Mlechehhu (non-Aryan) king of Mayuramata attacked the kingdom of Janaka with a great army. Janaka was frightened and sought the aid of his friend, king Dasaratha, who sent his sons Rama and Lakshmana to drive away the non Aryan hordes. The two brothers signally defeated Antarangala who fled away. King Janaka out of gratitude proposed to marry his daughter Sitā to Rāma and Daśaratha agreed to it. The sage Narada, however, heard of the far-famed beauty of Sita and wanted to see her. He entered the room where Sita was looking at her face in a mirror. On the mirror, the ugly face of the sage covered with long hairs and beards was suddenly reflected, which frightened the princess so much that she began to run away

with a scream. Narada was following her when he was stopped by a palace guard, The sage felt insulted and resolved to create troubles for Sitä. He went to Bhā-mandala who did not know that Sītā was really his sister and showed to him a portrait of the princess. Bhā-mandala at once got enamoured of her and became eager for marrying her. King Chandra-gati, his father, came to know this and he had an interview with Janaka. Chandragati requested Janaka to give his daughter in marriage to Bhā-mandala but Janaka openly praised the powers of Rāma and expressed his decision already made, to marry Sītā to Rāma. There-upon, Chandragati said that he had with him two mighty bows, known as Bajrāvarta and Sagaravarta and that they should be raised and used by Rāma and Lakshmana, before he would acknowledge the power of the two princes and allow Sītā to be married to Rāma. Janaka had the two bows brought to Mithila and invited Rama and Lakshmana along with the other princes of the day. A 'swaymbara' was arranged and Janaka proclaimed that the prince who would be able to raise the bows would win the hands of Sitā. None of the princes dared to approach any of the bows; for, they were found to emit horrid flames. It was Rāma who lifted up Bajrāvarta quite easily; so did Lakshmana Sagaravarta. Sita threw the bridal garland around the neck of Rāma

About the role of Jatayu bird as a protector of the exiled princes and Sitā, we come across a different story in the Jaina version. It is said that while in the Dandaka forest, Rāma was one day waiting for a hungry sage who might oblige him by breaking his fast with the meals to be offered to him. As luck would have it, two such sages, Gupti and Sugupti, who had been fasting for a whole month, were passing that way and they, finding Rāma to be a really good and honest man, gladly ate the meals offered by him. A vulture was sitting on a tree near by; suddenly, however, he came to realise that it was a rare opportunity to have such great sage and he fell down at their feet respectfully. At once the wings of the bird began to glitter as if they were made of gold. The sages, after finishing their meals, took pity on the bird and explained to him the rules of a morally disposed house-holder's life. From that day, the bird began to had a strictly abstemious life. The sages told him to live near

Rāma and Lakshmana. The bird agreed and was thereafter called Jatāyu by Rāma.

The incidents connected with the stealing of Sita by Rayana are slightly different from those, stated in Balmiki's Ramayana. According to the Jaina account, Lakshmana one day percieved fragrant smell coming from some unknown quarter. On enquiry, he discovered that it was coming from a beautiful sword, Surva-hasva (Sun's laugh). To test the sharpness of the sword, Lakshmana struck it on a cluster of bamboos near by. The bamboo-clump was cut and lo! one Sambooka who was within it, practising penances for the purpose of getting the sword was killed outright. This Sambooka was the son of Khara-Dushna who had married Chandranakhā, sister of king Rāvana of Lankā. Chandra-nakhā used to come every day to her penancing son and feed him. At the gruesome sight, her grief was boundless and she began to search for her son's slavers. But when she saw Rama and Lakshmana, she became enamoured of them. She represented herself before them as a virgin and requested them to marry her. The brothers of course scoffed at her offer. In rage, she went to her husband and told him all about her son's cruel murder. Khara-Dushana went out to fight and sent information to king Ravana to come and help him.

Thus in the Jaina account, Khara and Dushana are said to be one man and he is the husband of Rāvana's sister. The story of Sambooka is curious. Meanwhile in Valmiki's Rāmayana, there is no such account. It is of course well known that there is a story about one Sūdra sage Śambooka's practising severest penances, who was killed by Rāma, after he became king of Ayōdhya, on the ground that such penances were forbidden to a Sūdra. The present day writers look upon the slaughter of Šambooka as a great blot on Rama's character. It need scarcely be said that the Jaina account of the killing of Sambooka exonerates Rāma fully from the guilt,—not only because it was not he but Lakshmana who killed Sambooka but also because the slaying was purely accidental.

As we have indicated above, according to the Jaina account, it was not Surpa-nakhā who induced her brother to take away Sitā. Rāvana was coming to aid Khara-Dushana and it is said that he saw Sitā in the cottage from his air-chariot. He was struck at her beauty

and decided to steal her. According to the Jainas, it was Lakshmana who went to fight with Khara-Dushana. Rāma was at home. Rāvana imitated the voice of Lakshmana from the direction of the battle-field and Rāma, thinking that his brother was in danger, hastened to help him. Rāvana took away Sita in the meanwhile,—thus, without the help of a Mārīcha, as according to Vālmiķī?

Viradha was a monster, killed by the brothers, Rāma and Lakshmana, according to Valmiki. In the Jaina account, we come across one Viradhita, ruler of the kingdom of Patala-Lamka, who helped Lakshmana in his fight with Khara-Dushana and who took the broken-hearted brothers to his city after the abduction of Sitā. We pass by the story.

On coming to the next great point in the Rama-story viz., the rescue of Sita,—several remarkable differences between Valmiki's and Jaina account arrest our attention. The first of these is that the Vanaras of Kishkindhyā were according to the Jainas of the same race with and fast friends of the people of Lankā. In forest, king Sugriva is described as a relative of Rāvana and the high-souled Hanuman, as the son-in-law of Khara-Dushana. Rāvana and the Rakshasas are not man-eating monsters but are followers of the Jaina faith. Yet, it was with the help of these Vanaras that Rāma recovered Sītā.

A somewhat different story is told in the Jaina Purāna about Sugrīva's plight Bālī was, no doubt, his brother but he was a pious Jaina, practising penances near by Kailāsa. It was Bālī who drove away Sugrīva and appropriated his wife. The Jaina Purāna says that one Sāhasa-gati who with the help of black art assumed the likeness of Sugrīva and approached Sugrīva's wife, when Sugrīva was away. Everyone in the palace took Sāhasa-gati as the real king,—so that when the real Sugrīva came, he was instantly repudiated. Sugrīva was now helped by the brothers, Rāma and Lakshmana, who killed Sāhasa-gati. Poor Sugrīva thus got back his kingdom and his wife. This Jaina account acquits Bālī, on the one hand, of the shameful charge of living with his brother's wife and Rāma, on the other, of the charge of improperly killing Bālī, who had done no harm to him.

In the Jaina Purānas, the Vānaras are represented as having at first been afraid of fighting with Rāvana, who, they said, was a mighty enemy. To expel their fear, Lakshmana, to their amazement, lifted up the huge rock, Kōti-Śita. This removed all their doubts,—especially because there had been an old prophecy that the lifter of the Kōti-Śita would be the killer of Rāvanā. It is needless to point out that the Jaina account of the lifting of Kōti-Śita by Lakshmana is a parallel to Valmiki's account of the piercing of the seven Palm-trees by Rāna and other such exploits.

In the Jaina Purānas, we are not told that a bridge had to be built for the passing of Rama's army. Bibhīshana, Rāvana's brother is admitted to have joined Rāma. His other brother, Kumbhakarna was taken captive. According to the Jaina account, Indrajit and Meghanada were two different persons,-brothers, not sons of They also were taken captives. The story of Lakshana's being hurt with the Sakti-Sela of Ravana finds a place in the Jaina account but the Jainas give a different account about Lakshmana's Medicine had not to be brought from the mountain, Gandhamadana, as according to Vālmiki. The Jainas say that when Lakshmana was lying wounded and Rama was waiting, a man told them that there was a prince, named Drona Megha, who was subject to Bharata, the king of Ayodhya; and that the water from the body of Bisalya, daughter of Drona-Megha, when she bathed, would cure the wounds of Lakshmana Upon this, Hanuman went atonce to Bharata who called Drona-Megha. His daughter came to the battlefield with Hanuman in a chariot. Her bathing water cured the wounds of Lakshmana and of other ailing people. This princess was afterwards married to Lakshmana

According to the Jainas, it was Lakshmana, not Rama, who killed Rāvana. Rāvana was the Prati, Narayana & had the unfailing Chakra with him. He hurled it towards Lakshmana but as the latter was the Narayana, the Chakra instead of hurting Lakshmana in any way came to Lakshmana's hand to be used by him. Lakshmana threw it towards Rāvana and he was killed instantaneously. This Jaina account of the killing of Rāvana with his own Chakra has a distant similarity to the story well-known to the followers of the Vēdic

school, that Ravana was killed by a weapon, known as Mrityu-vana (death-arrow), which had all along been with him and which, it had been so ordained, would kill him, when thrown by an enemy against him!

Upon the death of Rāvana, Bibhishana was made the king of Lankā. According to the Jainas, Kumbhakarna, Indrajit and Mēghanada were not killed in the battle. They were let off after the war. They took to religious practices and attained salvation. Rāvana's wife, Mandōdari, along with other ladies, entered the order of nuns.

Rāma returned to Ayōdhya with Lakshmana and Śita, Lakshmana was the Narayana according to the Jainas and so, he ought to have been made the king. But Lakshmana did not agree to be the king. Rama was accordingly installed to the throne. Bharata was a pious man and had long been disgusted with the ways of the world. He now entered the religious order. His mother, Kaikēyī also became an Āryika or nun. Madhu, king of Mathura, took to evil ways; he was killed and his kingdom was given to Śatrughna, Rama's youngest brother.

In the Jaina Purāna, there is almost the same story about the exile of Sita,—with this difference that she was not taken to the hermitage of the sage, Vālmiki. She was left in the forest. Bajrajangha, king of Puindarika-pura, happened to be there as he had come to the forest to catch elephants. He took pity on Sita and persuaded her to come to his city. Sīta gave birth to two sons who were called Ananga-lavana and Madanankuśa. It is said that when the two sons of Sita came of age, they became very accomplished and powerful men. They were told by Narada all about the sad lot of their mother,—whereupon they decided to fight with Rāma inspite of Sita's requests to the contrary. In the fight, Rāma and Lakshmana were defeated; even the Chakra of Lakshmana was abortive,—as it could never be effective against Lakshmana's relatives. At last, Narada intervened and a happy recognition and reconcilation was effected.

(To be continued.)

## The Jaina Chronology.

By

Kamta Prasad Jain, D. L., M. R. A. S. (Continued from Vol. XIII, pp. 42-48)

| No. | Period & Date.   | Events.                                                                                                                                                               |
|-----|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 216 | 662 A. D.        | Vik: Sam: 718. The Svetambaras believe that conversion of the Śrīmālas to Jainism at Śrîpaṭṭaṇa (Bhînamāla) took place.  Ref. Tank's Note book of a Kharatrayati.     |
| 217 | 674 A. D.        | Vik: Sam: 730. Svāti-surt, a Śvetāmbara pontiff flourished.                                                                                                           |
|     |                  | Ref. B. R., 1883-4, p. 323.                                                                                                                                           |
| 218 | 677 "            | Vik: Sam 733. A chûrni on the 'Nandi-<br>sûtra (Śvetāmbara) of Deva-Vāchaka was<br>composed.                                                                          |
|     | *                | Ref. JG., p. 42.                                                                                                                                                      |
| 219 | 679 "            | Vik: Sam: 735. Silanandin succeeds Srî-<br>bhûsana as pontiff in the Nandi-Saṃgha:<br>enthronement in Mālava.                                                         |
| 220 | 680 or 450 A. D. | Śrî Pûjyapāda or Devanandin, the Digambara grammarian, author of the "Jainendra-Vyākaraṇam" probably flourished about this                                            |
|     |                  | date, being, as is conjectured, the gurû of Nirvadya-pandit (S 651) and the spiritual adviser of Vijayāditya, Western Chālukya (A. D. 680-696). According to Devasena |
| `   |                  | (Vik: Sam: 990), Uajranandin, a pupil of Pûjyapāda, founded the Drāviḍa Saṃgha in                                                                                     |

| No. | Period & Date. | Events.                                                                                                                                                       |
|-----|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *11 |                | Madura of the Deccan in the year 536 after                                                                                                                    |
|     |                | the death of Vikrama. (Peterson: 525, his ms. 526). One Digambara Paṭṭāvalî mentions                                                                          |
|     |                | one Devanandin, as a pontiff in the Nandi-<br>Samgha in the Vik:Sam: 258 and a Jaina<br>writer has identified him with Pūjyapāda;                             |
| *   |                | mentioned by Lakshmidhara, pupil of Samantabhadra and by Jinasena in his "Harivamsa-purāṇa" (A.D. 783). Recently it has been held that Pujyapāda was the con- |
|     |                | temporary and preceptor of the Ganga King Durvan <sup>1</sup> ti (478-513 A. D.)                                                                              |
| 4   |                | Refs. P.R., II, p. 67 ff., IA., XII. 19., Bombay Gaz. p. 373; Duff's Chronology of India, p. 57 and JM. XV No. 5 p. 8.                                        |
| 221 | 688 A. D.      | Vik: Sam 744. Inscriptions on two Jaina metal images discovered at Vasantgadha and now deposited in the Jaina temple at Pimdavada (Sirohi State).             |
| -   |                | Ref Ojha, Sirohi, pp. 31-32.                                                                                                                                  |
| 222 | 693 "          | Vik: Sam: 749. Śrinandin succeeds Śila-<br>chandra (Śilanandin) as pontiff in the Nandi-                                                                      |
| Ē   | ,              | Saṃgha at Mālawā,<br>Ref. Jain: Hitaishi VI, 7-8, p. 29.                                                                                                      |
| 223 | 709 "          | Vik: Sam: 765. Desabhûşana succeeds<br>Śrinandin as pontiff in the Nandisamgha<br>enthronement inMalawa.                                                      |
| e · |                | [lbid.]                                                                                                                                                       |

| No. | Period & Date | Events.                                                                                                                                                                                                              |
|-----|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 224 | 709 A. D.     | Anantakîrti succeeds Deśabhûṣaṇa as pontiff in the Nandisaṃgha at Mālawā. [Ibid.]                                                                                                                                    |
| 225 | 724 ,,        | A. Vir. 1250. Dinnaginna: in his time, the 'Bhagavati-Sūtra' and the six angas in their original state were lost.                                                                                                    |
|     |               | Ref. Dīrsamagandīyā pagaraṇa, P. R., III<br>Appendix p. 22.                                                                                                                                                          |
| 226 | 729 "         | Vik: Sam: 785. Dharmanandin succeeds<br>Anantkirti as pontiff in the Nandisamgha at<br>Mālava.                                                                                                                       |
|     | t .           | Ref. JSB. I, IV, p. 78 and JH., VI nos. 7-8, p. 29.                                                                                                                                                                  |
| 227 | 733 "         | During the reign of the Chalukyan King Vijayāditya, one Vikkirāṇaka made a donation for the Saṃkha-Jinālaya at Purigere.  Ref. JA., IX. 61-62.                                                                       |
| 228 | 726—788 A.D.  | Srîpurusa ascends the Ganga throne and rules as a great monarch. He was known as "Prajapati" and awarded gifts to Jains and Brahmanas.                                                                               |
|     |               | Ref. Mysore and Coorg. p. 39 and The Gangas pp. 58-59.                                                                                                                                                               |
| 229 | 733—746 "     | On the request of Bāhubali Śresti, the Chālukyan King Vikrmāditya II restored the "Śankha-tirtha" Jinālaya and "Śveta" Jinālaya and made gifts to Vijayadeva-Panditāchārya, disciple of Śri Rāmachandrāchārya and to |

| No.  | Period & Date.  | Events.                                                                                                                                                                         |
|------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      |                 | Jayadeva Pandita, who was a grand disciple of Devendra Bhattāraka of Devagana.  Ref. JSI, p. 63.                                                                                |
| 229A | 736 A. D.       | Vik. Sam 793. Muni Kumāra Sena founded Kāsṭhāṣamgha at Naditaṭagrama. —Darśanasara VI, 37-38.                                                                                   |
| 230  | 744 "           | Vik Sam. 800. Bhadava Sudî 3 Sunday<br>Hasta nakşatre Bappa-bhatti-sûri, the religious<br>adviser of Āma, King of Kanauj, born.<br>Ref. Prabhavakacharitra, ch. XI. St. 740.    |
| 231  | 745 – 756 A. D. | Rastrakûta monarch Dantidurga II flourished, in whose court Jaināchārya Akalaṇkadeva gave a discourse on Jainism.  —Ref. MJ. p. 35.                                             |
| 232  | 746 A. D.       | Vik: Sam: 802. Vanarāja Chāvada founded Anahilavāda Pātaņa, where he built the temple of 'Pańchāsara Pārsvanātha'.                                                              |
|      |                 | —Ref. Bombay Gazetteer, 1. 2.—History of Gujarat, pp 151-154.                                                                                                                   |
| 233  | 749 "           | Sānta Raksita, a Buddist logician, in his<br>work the "Tattva Samgraha-Kārikā" reviews<br>the Digambara Jaina doctrine of the soul.<br>—Ref. Vidyābhūṣaṇa, Indian Logic, p 125. |
| 234  | 750 "           | The revival of the literary activity of the Jainas as founders of the Tamil literature                                                                                          |
|      |                 | proper may be assigned to about this period till about 1250 A. D. Almost all the great                                                                                          |

| No.         | Period & Date.   | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |                  | works of merit in the Tamil language, the Nalādiyāra, Kurral, Divākaram, Chintāmani, Nannul etc. belong to the Jaina age.  Ref. Imp: Gazetteer of India, II pp 434-5                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>2</b> 35 | 752 <b>A.</b> D. | Vik. Sam. 808 Vidyanandin succeeds Dharmanandin as pontiff in the Nandisamgha: enthronement in Malava Ref. A. D. 729 (No. 226)                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 236         | 760 "            | Akalaṃka, 'the crest jewel of all logicians' flourished, being, as it is supposed, a contemporary of Krishṇa I Rāṣṭrakūṭa (A.D 765); author of the 'Aṣṭāśati' (a commentary on Samantabhadra's Āptamīmānsā) Nyāya-Viniśchaya, Tattvārtha-Rājavārtika, Laghiyasṭraya, Nyāyachūlikā, Swarūpsambodhana, & Aklaṃkastotra. His father Laghuhabba was the ruling prince of some Dravida country.  Ref. Nyāyakumudachandra, I, Intrd: |
| 237         | 762 "            | Saka era 684. Visņuvardhana III, the<br>Eastern Chalukya King gave a gift of land<br>to the Jaina pontiff Śr <sup>1</sup> Kalibhadrāchārya.<br>Ref. JSl., p. 67                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 238         | 776 "            | Saka era 698. Plates of the Western<br>Ganga King Śripurusa records a gift in favour<br>of a Jaina temple at Sripura.<br>Ref. Guirionot. No. 121.                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 239         | 779 ,,           | Vik: Sam 835 Udyotana-sûri, pupil of<br>Nemichandra-Sûri composes the 'Kuvalaya-<br>mala.<br>Ref. JG. 222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| No, | Period & Date. | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 240 | 781 A. D.      | Vik: Sam: 838 Nāranga-devi wife of minister Ninaga flourished at Sripattaņa  Ref. B. R., 1883-4, p. 322.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 241 | 783 "          | Saka era 705 Jinasenāchārya composes<br>the "Harivaṃsapurāṇa".<br>Ref. B. R., 1883-4, pp. 118-21 & JSB. I, i.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 242 | 784 "          | Vik: S.m.: 840. Rāmachandra succeeds<br>Vidyanandin as pontiff in the Nandisaṃgha:<br>enthronement at Malava.<br>Ref. No. 226.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 243 | <b>55</b>      | Vastsarāja Pratihāra of Kanauj flourished:<br>built a Jaina temple at Osiā according to an<br>inscription dated Vik: Sam: 1013.<br>Ref. Arch: Surv: of India, 1906-7, pp. 209-42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 244 |                | King Dhruva, the Rāṣṭrakūṭa after defeating Sivamāra II of the Gangawādi, appointed his son Kambayya to rule over that province. Kambayya was an ardent lover of Jainism. When his son Prince Sankaragaṇa approached him with the request that the Jaina temple of Talakāda, known as Srivasti, should be endowed, he promptly acceded to it and made a grant of a village namely Vadanaguppe for it; donating it to Vardhamāna-gurū, who was a disciple of Elacharya of Kunda Kundi line.  Ref. SJI., III, 3, pp. 79-80 |

| No. | Period & Date. | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 245 | 784 A. D.      | Govinda III. the Rāṣṭrakūṭa King endowed the Jaina temple of Mānyapura with the gift of the village Jalamangala.                                                                                                                                                                                                            |
|     |                | Ref. MJ., p. 88.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 246 | <b>41</b>      | Muni Vimalachandra, a great Jaina disputant, flourished, who was the disciple of Muni Puspasena, the colleague of Akalamkadeva. Once be challenged all the disputants of other creeds by fixing a letter on the door of the royal place of King Satrubhayankara who could be no other than Govind III.  Ref. MJ. pp. 36-37. |
| 247 | 797            | Śaka era 719—Śrivijaya, a fendatory to<br>the western Ganga Mārasīmha founded a<br>Jaina temple.  Ref. Guiriconot, No 122.                                                                                                                                                                                                  |
| 248 | 800 circa      | The author of the "Naisadhîya-Charta" mentions Jainism flourishing in the province of Sind in his time. (Sarga I, st. 71)  Ref. JM. XVI, No. I, p. 24.                                                                                                                                                                      |
| •   |                | To be continued.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

#### THE JAINA BHAGAVATI SÜTRA.

By

Dr. B. C. Law, M.A., B.T., Ph. D., D. Litt, Hon D. Litt (Allahabad University)

The fifth Jain anga, popularly known as the Bhagavati Sūtra is entitled Viāhapannalti, It is also known as Bhagavatī-viyāhapannatti, Bhagavatī, Vivāhapannatti and Pannati. It is one of the most important and sacred texts of the Jaina siddhanta. Bhagavati translated by 'holy' is just an honorific to signify its great importance as a work of exposition of the tenets and legends connected with the life of This text contains 41 sections, each called a sataka Mahavīra. (century). Each section has 10 chapters, each of which is called an uddesaka or concise presentation of subject matters. It appears to have followed the uddesa and niddesa methods, the first implying the presentation of theses and the second, their elucidations. The 15th section which contains the legendary or semi-historical matters relating to the life of Mahavīra and his relationship with some of his predecessors and contemporaries, is not unreasonably regarded as an independent text which was subsequently taken into the Bhagavati Sűtra.

The expositions are introduced in the form of dialogues between Mahāvīra and his disciples including Gautama (Goyama Indabhūti). In some of the uddesakas they assume the form of catechisms of questions and answers. Abhayadevasūri wrote a commentary on this sūtra, which was known to him under two titles, Viāhapamatti (Vyākhyāprajñapti) and Vivāhapaņņatti (Vivādha-prajñapti), both of which he explains and justifies. Abhayadeva rightly points out that in some places the tenets are explained by Sudharman to Jambusvāmi. Each section begins with an introduction stating the time, the place, the occasion of the dialogue or discourse and mentioning the persons taking part in it. It may be pointed out that each section stands as a typical sutra of the Jaina or Buddhist canon. Accordingly the component chapters generally appear without any such introduction. In the Bhagavati Sūtra we have the following khandas or topical divisions: sādhanā, cāritra, siddhānta, anyatirthika, vijnāna, gaņita, kutūhala, deva, nāraka and anyajīva.

The standpoint of Jainism as presented in the Bhagavatī is in no way different from that in other texts of the Jaina Agama. fundamental principle of Jainism is ahimsā and the attainment of Nirvana is the highest goal The practice of tapas or austerities marks and characterizes all the prescriptions, practices, and disciplines in Jainism. The plurality of souls is a point in Jain philosophy which is the same as in the Sānkhya system. The main point of difference between the two is that in Jainism the souls with consciousness as their fundamental attribute are vitally concerned with our actions, moral and immoral, virtuous and wicked, in which sense they are active principles; while in the Sankhya system the purusas with consciousness as their fundamental attribute are passive principles, inasmuch as their nature is not affected by any and all of the activities relegated to Prakriti or evolvent. In Jainism too the souls as substances do not undergo any change. They are liable to changes in circumstances. Both the systems necessitate a careful consideration of the cosmical, biological, embryological, physical, mental and moral positions of the fivas or living individuals of the world as a whole. These constitute the scientific background of the two systems of thought. One can say that these constitute also the scientific background of Vedanta and Buddhism, The Jainas developed a cosmographical gradation of beings more or less in agreement with those adopted in other systems. But the Jainas followed a tradition of Indian thought which took a hylozoistic view of nature that there is nothing formed even in the world of matter, nothing which exists in space and time and which does not represent some kind or form or type of jīva. And it is assumed that all of them are in the process of development or evolution in the physical structures, modes of generation, foods and drinks, deportments behaviours actions thoughts, ideas, knowledge, intelligence and the So we need not be astonished that Jainism speaks of earthlives. water-lives, fire-lives and wind-lives, each with its numerous subdivisions. The plants with their numerous sub-species stand above the material lives. From the plants we pass on to the animal world consisting of an infinite variety of species and from that to the world of men. Above and below man we are led to think of the celestial and infernal beings, the devas and nairayikas.

Along with the cosmical situation, the cyclical envelopment and development of the earth through the successive periods of time, the geographical position of the living beings is considered, inasmuch as the conditions of their pleasure and pain, happiness and misery are partially determined by it Accordingly the Bhagavatī Sūtra discusses in agreement with the Jambudipaprajñapti and other texts, the geographical situation of Jambudipa and Bharatavarsa, the latter denoting India. Their physical and natural environments too are relevantly taken into consideration lainism attributes just one sense to the material beings and the plants. The higher organic beings evolve out of the stage in which they are possessed of one sense, the sense of touch, into the stages in which they become gradually endowed with greater and greater number of senses, the maximum number being six. The nature and quality of their nutriment the modes of eating, drinking, assimilation, etc., also differ according to the diversity of the species of flora and fauna. differences are also made out with regard to the celestial and infernal The study of the lives of mythical beings such as the gods, the demons and the like, is on the whole anthropomorphic. The moral ideas of right and wrong, good and evil, virtue and vice, restraint and unrestraint, bondage and salvation really appertain to the world of men.

The expositions and discussions of the salient doctrinal points of Jainism are full of logical niceties and disproportionate details. The Bhagavatī Sūtra clearly presupposes the development of atomic theory (paramānuvāda) in Indian philosophy. Some of the current theories are quoted and criticized (I. 10; II. 1; V. 7). According to the Jain theory as in our Sūtra, each atom is the smallest unitary whole of matter (pudgala). Each of them is characterized by its internal cohesion (sineha). We cannot speak of a half atom (arddha) since an atom is an indivisible unit of matter. With the division it ceases to be an atom (paramānoh ardhākarane paramānutvābhāvaprasangāt). A molecule (anu) is a combination of atoms more than one. An aggregate of matter (skandha) results from an organic combination of five molecules. Disintergration of a corporeal aggregate results from the separation of the molecules and atoms. Here one may realize the force of the Jain argument for regarding even the

material beings, the earth-lives, water-lives, etc. as distinct forms of life, each appearing as an individual with its internal cohesion so long as it exists as such. So through the process of organic development or evolution we pass through the different degrees and forms of internal cohesion.

The story of conversion of the Brahman wanderer named Khandaka (Skandhaka) by Mahavira in the Bhagavati Sutra (II. 1) is very interesting. The name of the wanderer sounds like the wanderer Sandaka in the Pali Majjhima Nikāya (Vol. I, p. 513). Like other Brahman wanderers Khandaka is said to have been well versed in the four Vedas the six Vedāngas, and the Itihāsa-purāņa regarded as the fifth Veda Here the list also includes mathematics (ganita) and the sasti-tantra of the Sankhya philosophy. The difficult austerities practised by the wanderer since his conversion to the Jain faith are in substance and detail like those described in the Antagadadasāo and Ovavāia suttas and in the Pali Mahādukkhakhandha¹ and Mahāsihanāda suttas.² The dialogue contained in this uddesa throws some light on the doctrine of infinity and finiteness, endlessness and limitedness discussed in the Pali Brahmajāla sutta (Digha, I.).

In the Brahmajūla sutta the Buddha refers to the four different propositions maintained by the contemporary and earlier recluses and Brāhmaṇas on four different grounds (Dīgha, I, pp. 22 ff.). These are: (1) that this world is limited and circumscribed (antavā ayaṃ loko parivaṭumo); (2) that this world is limitless and without an end (ananto ayaṃ loko apariyanto); (3) that it is both limited and unlimited (antavā ca ayaṃ loko ananto ca), meaning that the world is limited above and below and unlimited crosswise; (4) that it is neither limited nor unlimited. The explanation given by Buddhaghosa in his commentary, the Sumangalavilāsini, is not very illuminating. As he suggests, the limited or unlimited character of the world depends on the limited or unlimited view taken by the contemplative in his mental perception or vision (I. p. 115). Here we miss the philosophical aspect of the propositions. It appears

<sup>1.</sup> Majjhima N. I, pp. 83-90. 2. lbid. I, pp. 68-83.

that the third proposition referred to the view upheld by Mahāvīra and his disciples. According to Mahāvīra the world may be construed in some respects as limited and in some respects as unlimited (sa-ante loe anante loe). Here he considers the position of the world from the four points of view, from the point of view of substance (davvao), from that of field of existence (khetta), from that of time (kālao) and from that of phenomena (bhāvao). It is maintained that considered from first two points of view the world is limited and considered from the remaining points of view it is unlimited (II. 1). It may be observed that with regard to all contradictory views the Bhagavati Sūtra assigns to Mahāvīra a kind of synthetic position seeking to justify both of them, each from its own point of view. This was undoubtedly consistent with the 'It may be' doctrine (Syātvāda of Jainism).

The Jaina ideas regarding the advent of different living beings in different states or forms of existence are on the whole the same as those in other Indian systems. The main difference lies only in some unimportant details. The Jainas too believe in the possibility of bodily advent without the help of any sex union. The Jaina belief, however, is a belief in the transmigration of soul a point in which it differs from the Buddhist conception of rebirth without any transmigration of soul from embodiment to embodiment. The soul in Jainism as in most of the Indian systems is the factor which polarizes the field of matter and brings about the organic combination of the elements of existence. If the position be that death means an event which takes place when the soul leaves the body, the question arises whether it passes off in some form of corporeality (sasarīrī) or without any such corporeality (asarīrī). Here too the traditional Jain position is, it may be that it goes out in some form of corporeality and it may equally be that it does so without any form of corporeality (Siya sarīrī vakkamai, siya asarīrī vakkamai). With reference to the gross body characterized as audārika, vaikriya and āhāraka, the soul goes out without any corporeality, while with reference to the subtle body characterized as taijasa and karmana (karmic), it departs in its subtle body (I 7). Deaths and destinies are broadly distinguished as those undergone by fools and those by the wise. The deaths on the part of fools that take place due to

different causes or under different circumstances serve to lengthen the course of gliding in the cycle of births and deaths and those on the part of the wise go to shorten it. This too is a common place in the popular Indian belief.

Attention may be drawn to another interesting point. The account given in our sūtra of the doctrinal position of Mankhaliputta Gosāla, the leader of the Ājīvika thought, seeks to make out this point of difference and distinction between Jainism and Ajīvikism. Gosāla's position is an unqualified fatalism or determinism, while Mahāvira's position is not so, inasmuch as it distinctly leaves scope for freedom. According to Gosāla death signifies a suspended animation while periodical reanimation as in plant-life is the order of nature. The Jainas seem to construe that if we accept Gosāla's position, we cannot think of death as a phenomenon, but death in the case of all things formed or compounded is inevitable.

It is interesting to note that our sūtra (l. 76) speaks of a dispute between Kalasavesiyaputta, a follower of Parsva and a disciple of Mahāvīra. It ends with the former's begging permission to stay with him after having changed the law of the four vows for the law of the five vows enjoining compulsory confession. This is surely a supplement to the Uttarādhydyana dialogue between Kesin and Gautama as representatives of the two Nirgrantha orders, old and The date of Gosāla's death taking place sixteen years before Mahavīra's death was coincident with the great war fought between king Kuniya (Ajātaśatru) and king Cedaga of Vaiśāli for the possession of an extraordinary elephant (Bhagavatī Sūtra, Agamodayasamiti edition, p. 316). On the death of Mahavira the confederacy nine Mallas and nine Licchavi clans and the kings of Kasi and Kośala instituted a festival in honour of that event (Ibid., p. 316). It may be remarked that the Bhagavatī like other Jaina canonical sutras is unaware of the position of Kuniya as the king of Magadha. Kuniya is represented as the king, better viceroy of Anga, in his father's time. Anga was governed as a separate province under Kuniya with Campa as its capital (*Ibid.*, p. 316).

Udayana of Sauviradesa was succeeded by his nephew Kess in whose reign Vitahavya was completely ruined (Ibid., p. 619). He

went to the extent of renouncing the world but when the question of the succession of his son Abhi came before him, he said to himself: 'If I renounce the world after appointing Abhi to royal power, then Abhi will be addicted to it and to the enjoyment of human pleasures. He will go on wandering in this world.' This led him to renounce the world appointing his sister's son Keśī to royal power (*Ibid.* pp. 619-20). Is it not a case of the matriarchal system in vogue?

King Satānika's sister Jayantī was a staunch follower of Mahāvira (Ibid., p. 558). The Bhagavati Sūtra informs us that in the war with Vaisāli, Kūņiya is said to have made use of mahāsilākantaka and rathamuşala. The first seems to have been some engine of war of the nature of a catapult which threw big stones, and the second was a chariot to which a mace was attached to kill men as the chariot moved (pp. 316, 319). We have also the mention of Tāmali, apparently a citizen of Tamalitti or Tamralipti (Tamluk), who is described as a Moriyaputta. It is difficult to make out whether Tāmali of our Sutra, was in any way connected with the Mauryas of Magadha. He is introduced rather as a rich merchant (III. 1). The Uvasagadasão and the Bhagavatī Sūtra mention a few rich lay disciples of Mankhaliputta Gosala belonging to the Vaisya class, e.g., Kundakuliya, a citizen of Kampillapura, Saddalaputta, a rich potter of Polasapura. Hālāhalā and Ayampula of Śrāvastī, which was the main centre of the Ajivika activity according to the Bhagavati Sutra.

#### Reviews.

Thirty Years of Historical Research or Bibliography of the Publishea Writings of P. K. Gode, M.A, Poona, (1947), pp. 77.

Readers of the "Jaina Antiquary" are well acquainted with the learned dissertations of Prof. P. K. Gode, M. A., who is the distinguished Curator of the Bhandarakara Oriental Research Institute, Poona. He has, no doubt, rendered to his fellow-scholars a real service by publishing this complete and Indexed list of his uptodate valuable publications. It reveals at a glance the vast scope and field of Prof. Gode's research, which in itself is sound and solid. His laborious but most valuable work entitles him to get an honour of doctorate from the Bombay University; which will in fact be the recognition of Indian scholarship. I congratulate Prof. Gode very much on his extraordinary activity.

-K. P. Jain.

### हिन्दी जैन-साहित्यका संचीत इतिहास।

Shri Kamta Prasadji Jain D.L.M.R.A.S. editor of Veer and Jain-Se Bhaskar and also the Bhartiya Jinanapitha Kashi Institute deserve our gratitude, the former for the valuable-addition to the existing rare-books on this most important subject and the latter for publishing it in so admirable a form. The author K. P. Jain has with painstaking industry collected all the material available on this subject from various Jain Bhandars, temples and libraries, has examined it with commendable fairness and has marshalled his conclusions as only an experienced historian (इतिहासाचार्य) can. We were for a long time hearing of the author's exemplary research and studies, as well as critical, outspoken and truth-seeking character.

We are proud to say that the present historical and Philological work fully justifies his reputation.

We are sure that not only the research students will be benefitted by this work, but the crudite scholars also will have to appreciate the selected passages of poems from the well-know 'Jaina-works and their authors.' The poems of स्वयंम, बन्द्रसोधस etc. really are judicially chosen and some are worth learning by heart.

The value of this history lies not only in the organised collection of so many precious facts, the chronological dates of the Hi idi poets and their dates, some of the author's findings have a very valuable bearing on हिन्द?, प्राकृत, मागधी अधेमागधी, अपन्नस and other languages too. It is on such work that real-advance can be made. Really Hindi knowing world owe him a deep debt of gratitude. Lastly this important work is endowed with the learned preface of Dr. Vasudeo Sharan Agrawal, M.A.D. Litt.

Every library and institution interested in Indian languages specially the Hindi—the lingua franca of this Bharatvarsha and every scholar who can afford the price, will require this history of K. P. Jain.

May this precious treatise on Hindi-Jain history an example of Shri K. P. Jain, inspire the budding scholars of the present and future generations.

Sholapur
R. N. Shah, Pleader
and President जैन सा॰ से॰ मंडप सोलापुर and the
editor of मगर्ण and जिनविजय।

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XIII, 1948.

#### Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL.B., D. Phil. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. Bau Kamata Prasad Jain, M. R. A. S., D. L. Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushana. Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Sahityaratna.

# Published at: THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription Foreign 4s. 28d.

### CONTENTS. Vol. XIII

No. I.

| 1.         | An Itinerary of a Pilgrimage to Jaina Badri-Dr. Banarasidas<br>Jain , M. A. Ph. D., 6 Nehru Street Krishnagar, Lahore                    | 24   |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 2.         | Catholicity of Jainism and Reaction of Outer Influence on it  —Syt, Kamta Prasad Jain, D. L., M. R. A. S                                 | 9    |
| 3.         | Some Notes on the Manuscripts of Medical Works by Jain Authors—P. K. Gode, M. A., Curator, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona | 1    |
| 4.         | Some More Aliases of Kundkund—Syt. Jyoti Prasad Jain,<br>M. A, LL. B                                                                     | 19   |
| 5.         | 'The Chitaral Rock Temple' (A Jain Vestige of Ninth Century in Travancore)—K. P. Padmanabhan Tampy, B. A                                 | 29   |
| 6          | "The Rise and Progress of Jainism"—Prof. D. Kumar M. A., Arrah                                                                           | 32   |
| <b>7</b> . | The Jaina Chronology—Syt. Kamta Pd Jain, D.L., M.R.A.S                                                                                   | 42   |
|            | No. II.                                                                                                                                  |      |
| 1.         | A Pattavali of the Senhgana—Prof. Dr. A. N. Upadhye                                                                                      | 1    |
| 2.         | Heroes of the Jain legends—Dr. Harisatya Bhattacharya M.A., B. L., Ph. D                                                                 | 18   |
| 3.         | New Jain Images in the Mathura Museum—Syt. K. D. Bajpai<br>M. A. Curator, Mathura Museum                                                 | 10   |
| 4.         | Reviews                                                                                                                                  | 44   |
| 5.         | The date of Śridharācārya – Syt. S. Śrikantha Śīstrī M. A                                                                                | 12   |
| 6.         | The Jain Chronology—Kamta Prasad Jain D. L., M. R. A. S. continued from Vol. XII pp. 42-48                                               | , 30 |
| <b>7</b> . | The Jain Bhagwati Sütra—Dr. B. C. Law M. A., B. T., Ph. D., D. Litt Hony D. Litt Allahabad University                                    | 37   |

### RULES.

- 1. The 'Jaina Antiquary' is an Anglo half-yearly Journal which is issued in two parts, i.e., in year.
- 2. The inland subscription is Rs. 3 (including 'Jain Sidhanta Phaskara') and foreign subscription is 4s. 8d. per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs. 1-8-0.
- 3. Only the literary and other decent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained on application to the Manager, 'Jaina Antiquary' The Jaina Sidhanta Bhavana, Arrah (India) to whom all remittances should be made.
- 4. Any change of address should also be intimated to him promptly.
- 5. In case of non-receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office at Arrah should Le informed at-once.
- 6. The journal deals with topics relating to Jaina history-geography, art, archaeology, iconography, epigraphy, numismatics relig on, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc., from the earliest times to the modern period.
- 7. Contributors are requested to send articles, notes, etc., type, written, and addressed to. K. P. Jain, Esq., M. R. A. S., Editor, 'Jaina Antiquary' Aliganj, Dist. Etah (India).
- 8. The Editors reserve to themselves the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles, notes etc.
- 9. The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid.
- 10. Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India).
- 11. The following are the editors of the journal, who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of Jainology:—

Prof. HIRALAL JAIN, M.A., LL.B.

Prof. A. N. UPADHYE, MA, D. Litt.

B. KAMATA PRASAD JAIN, M.R.A.S.

Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSANA.

Pt. NEMI CHANDRA JAIN SHASTRI, SAHITYARATNA

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

- १ 'जैन-सिद्धान्त-माश्कर' हिन्दी षाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में दो बार प्रकाशित होता है।
- २ 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देश के लिये ३) और विदेश के लिये ३॥) है, जो पेशगी लिया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमूने की कापी भंगाने में सुविधा रहेगी।
- ३ इसमें केवल साहित्य-संबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकशनार्थ स्वीकृत होंगे। प्रबन्धक 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' आरा को पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं; मनीआईर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में परिवर्तन की सूबना भी तुरन्त आरा की देनी चाहिये।
- फ्रकाशित होने की ताराख से दो सप्ताह के स्रोतर यदि 'मास्कर' प्राप्त न हो, ता इसकी
  सूचना शीघ्र कार्यालय को देनी चाहिये।
- ६ इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर अर्वाचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोन, शिलप पुरातत्त्व, मूर्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धम्मं, साहित्य-दशेन प्रसृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख टिप्पणी, समालीचना आदि समी सुन्दर और स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' आरा के पते से आने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से आने चाहिये।
- ८ किसी लेख टिप्पणी आदि को पूर्णतः अथवा अंशतः स्वीकृत अथवा अस्वीकृत करने का अधकार सम्पादकों को होगा।
- ९ अखाकृत लेख लेखकों के पास बिना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुम्तक की दो प्रतियाँ 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' कार्यालय आरा के पते से ही भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्त-जिखित सङ्जन हैं जो अवैतनिक रूप से केवज जैनधम की उन्नति और उत्थान के अभिशाय से काय्य करते हैं:—

प्रोफेसर हीरालाल, एम. ए., एज्ज. एज. वी. प्रोफेसर ए. एन. उपाध्ये, एम. ए., डी. लिट. बायू कामता प्रसाद, एम. आर. ए. एस. परिडत के० मुजबली शास्त्री, विद्यामूषण् पंजनिमचन्द्र शास्त्री. न्याय-ज्योतिष-तीर्थ, साहित्यरत्न