# जैन-सिद्धान्त भास्कर

भाग २१

किरगा १

# THE JAINA ANTIQUARY

Vol. XX

No-056851

No I

Edited by
Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt.
Prof Jyoti Prasad Jain M A., LL. B.
Sri. Kamata Prasad Jain, M.R.A.S., D.L.
Pt. K Bhujbali Shastri, Vidyabhushan.
Pt. Nemi Chandra Shastri, Jyotishacharya,

Published by
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAIN SIDDHANTA BHAVANA)
ARRAH (Bihar)



Annual Inland Rs. 3.

Single Copy Rs. 1/8

JUNE, 1954.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातस्य सम्बन्ध षाण्मासिक पत्र

भाग २१

ज्जन १६५४

किरस १

#### सम्पादकः

श्रोफैसर ए॰ एन॰ उपाध्ये, एमः ए., डी. लिट् श्रोफैसर ज्योति १साद जैन एमः ए., एल. एल. बी. बाबू कामता प्रसाद जैन, एम. श्रारः ए. एसः, डी. एल. श्री पं॰ के. भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण्. पं॰ नेमिचन्द्र जैन शास्त्री, ज्योतिषाचार्य, साहित्यरतन.

जैन-सिद्धान्त-भक्न आरा-द्वारा प्रकाशित

# विषय सूची

| 8   | राजस्थान में जैन देवी सचिचका पूजन—श्रीयुत् रत्नचन्द्र ऋषवाल          |            |             |
|-----|----------------------------------------------------------------------|------------|-------------|
|     | <b>एम० ए०</b> ····                                                   | ••••       | ģ           |
| *   | मध्यकालीन जैन साहित्य में मुद्रा सम्बन्धो सामग्री—श्रीयुत् रतनचन्द्र |            | •           |
|     | श्चप्रवाल एम० ए०                                                     |            | Ę           |
| ŧ   | जैन सम्राट् कुमारपाल सोलङ्की—श्री पुत् प्रो० ज्योति प्रसाद जैन       |            | •           |
|     | एम० ए०, एत-एत्त० बी०                                                 | •••        | १७          |
| 8   | शासन देवी धन्विका और उनकी मान्यता का रहस्य-श्रीयुत् बाबू कामता       |            | •           |
|     | प्रसाद जैन डी० एल०, एम० चार्० ए० एर                                  | 30 ·       | २्द         |
| ¥   | श्रथ मोहरम गुराति ख्यते, मतिचिन्द्रका                                | ••• }      | ४१          |
| Ę   | हनसोगे—विद्याभूगण पं० के० भुजवली शास्त्री                            | ···· {     | 89,         |
| 9   | सिद्धराज सोलङ्की का दत्तक पुत्र तथा सम्राट् कुमारपाल—श्रीयुत् प्रो०  |            |             |
|     | अयोति प्रसाद जैन एम० ए०, एल- <b>एल</b> ० बी०'''                      | . Ko       | <b>&gt;</b> |
| ⊂ , | साहित्य-समीता—                                                       | ′ •        |             |
|     | १ सर्वार्थेसिद्धि (हिन्दी अनुवाद सहित)                               | - <u> </u> | <b>(E</b>   |
|     | २ क\लिदास का भारत (द्वितीय भाग) ***                                  | ¥          | 3)          |
|     | ३ धूपके धान "" "" ""                                                 | Ę          | Ó           |
|     | ४ ध्वनि श्रीर संगीत— • • • • •                                       | Ę          | 8           |
|     | नेमिचन्द्र शास्त्री                                                  |            |             |
|     | <ul><li>पहला कहानीकार—श्रीराम तिवारी बी० ए० (च्चॉनर्स)</li></ul>     | ः ६        | 8           |



### जैन पुरातत्त्व और इतिहास-विषयक षण्मासिक पत्र

भाग २१

जून, १६५४। ऋाषाढ़, वीर नि० सं० २४८०

किरग्।

## राजस्थान में जैन-देवी सच्चिका पूजन

[ लेखक-भीयुत् रत्नचन्द्र त्र्ययवाल, एम॰ ए॰ ]

#### १ सचिया माता का सुविख्यात देवालयः—

जोधपुर नगर से लगभग ३६ मील दूर स्थित श्रोसियाँ। (प्राचीन उपकेश व उन्नेश) का 'सचियामाता का मन्दिर' एक ऊँची पहाड़ी पर निर्मित है। यह सचियामाता उसी देवालय के मध्यकालीन शिलालेखों की 'सिश्चिका' व 'सिन्चका' हो है। मारवाड़ में 'सिचया' के इस पवित्र स्थान की बहुत मान्यता है तथा सैकड़ों मील से यात्री यहाँ अपनी श्रद्धाञ्चिल अर्पित करने आते हैं। ओसवाल जैन बन्धु तो इस देवालय को बहुत महत्त्व प्रदान करते हैं। सिचया के उपासकों के विषय में यह कहा जाता है कि यदि वे श्रोसियाँ आवें तो माता के दर्शन तो अवश्य करें परन्तु दर्शनीपरान्त उन्हें एक भी रात्रि वहाँ नहीं ठहरना चाहिए। उन्हें यह भय रहता है कि वहाँ एक रात्रि भी रहने से कहीं देवी कुद्ध न हो जावें।

#### २ जैन शिलालेखों में सच्चिकाः—

- (१) सिचयामाता के उपर्युक्त देवालय में स्वयं गर्भगृह के बाहर की ताकों में प्रमुख तीन ताकों में तो चामुण्डा, महिषासुरमिर्दिनी तथा शीतला की मूर्तियाँ उत्कीर्ण
- 9 ग्राम से जगभग १ मील दूरी पर इसी नाम का रेजवे स्टेशन जोधपुर-फजोदी-पोकरन रेखवे जाइन पर स्थित है।
  - २ द्रश्टब्य-त्रार्वेयांनीजिकन सर्वे श्रांफ इंगिडया, ऐनुवन रिपोर्ट, १९०८-६, ए० १०९-११०

हैं। देवी के इस भवन के प्रमुख गर्भगृह के पीछे संवत् १२३४ चैत्रशुदि १० गुरुवार का एक शिलालेख बत्कीर्ण है, जिससे यह स्पष्ट ज्ञात होता है कि इस देवगृह में चिण्डका, शीतला, सिच्चका, चेमंकरी र तथा चेत्रपाल की मूर्तियाँ स्थापित हुई थीं। शिलालेख का महत्त्वपूर्ण श्रंश इस प्रकार है:—

"सिञ्चिकादेवि प्रासाद—कर्मणि चंडिका-शीतला-श्रीसिञ्चकादेवी-चेमंकरी-श्री चेत्रपाल-प्रतिमाभिः सिहतं जंघाघरं आत्मश्रेयार्थं कारितम्"। इसी लेख के पास प्रधान ताक की मूर्ति महिषमिदिनी की है।

- (२) इस बृत्त तथा उपर्युक्त ताकों की मूर्तियों में पूर्ण साम्यता प्रतीत होती है। सिंचका का सम्बन्ध महिषासुरमिंदिनी, चिएडका आदि तान्त्रिक देवियों से था। जैनधम के विशाल दृष्टिकोग के परिणाम स्वरूप तान्त्रिक विचारधारा के अन्तर्गत कितपय देव-देवियों की अभिव्यक्ति चित्र एवं मूर्तिकला द्वारा सिद्ध हो चुकी हैं। मारवाड़ राज्यान्तर्गत जूना नामक स्थान के संवत् १३५२ (= १२६५ ई०) के लेख द्वारा यह ज्ञात होता है कि श्री आदिनाथ के प्राचीन देवालय में विद्यमर्दन चित्रपाल, चाष्ठण्डराज आदि की मूर्तियाँ विद्यमान थीं। इतना ही नहीं ब्राह्मण तथा जैन मतावलिन्वयों का तो बहुत प्रेम का व्यवहार नाडोल के संवत् १२२८ (= ११६१ ई०) के लेख द्वारा और भी स्वष्ट हो जाता है क्योंकि यहाँ लेख के प्रारंभ में ही ब्रह्मा—विष्णु तथा महेश की जिन' नाम से स्तुति की गई है अर्थात्—श्रों स्वस्ति श्रिये भवन्तु वो देवाः ब्रह्मश्रीधरशङ्कराः सदा विरागवन्तो ये जिनजगित लोके विश्र्वाः ।
- (३) श्रोसियाँ के सिचयामाता मन्दिर के एक अन्य लेख में भी सिच्चिका देवी के पिनत्र गृह का उल्लेख है। विक्रम संवत् १२३६ कार्त्तिक शुदि १ बुधवार का यह

१ वसन्तगढ़ (सिरोही, राजस्थान) से प्राप्त संवत् ६८२ (= ६२५ ईसवी) के लेख में इस भूभाग में क्षेमार्या चेमंकरी के देवालय की विद्यमानता का बोध होता है।

२ पूर्णचन्द नाइड़ कृत 'जैन लेख संग्रह', भाग १, कलकत्ता, १९१८, पृश्ठ १६८, खेख संस्था ८०५।

३ जर्नल यू॰ पी० हिस्टोरिकल सोसाइटी, भाग २३, १९५०, पृ० २१८-२७; जर्नल इंखिडयन सोसाइटी झाँफ श्रोरिएन्टल झार्ट, भाग १५, १६४७, पृ० ११४ -१७७; बी० सी० महा-चार्य कृत 'जैन झाइकानोग्राफ़ी १९३६, लाहौर, पृ० १२८-९, १७०-१, १८८-१, इत्यादि, डॉ० एच॰ गोएरस, झार्ट एसड झार्की टैक्चर झाफ बीकानेर स्टेट, १९५०, झाक्सफोर्ड, पृ० ५०।

ध ऐपिमाफिया इचिडका, भाग ११, पू० ५६—६०। ५ वहीं भाग ६, पृ० ६७—८।

६ द्रष्टस्य मेरा लेख, जर्नल इग्डियन स्यूजिम्स, भाग १०, १९५४—जोधपुर संग्रहालय की एक योगनारायया प्रतिमा पर जैन प्रभाव ।

लेख इस प्रकार है:— "श्रद्योह श्री केल्हणदेव महाराज राज्ये … ... तद्भुक्ती श्री उपकेशीय श्री सिच्चकादेवि देवगृहे श्री राजमेवक … ... यारावर्षेण सिच्चकादेवि भिक्तिपरेण श्री सिच्चकादेवि गोष्ठिकान् भिण्टित्राः ... श्री सिच्चकादेवि कोष्ठागारात् मुग मा १०। घृतकष १ भोजकेभ्यो दिनं प्रति दात्वयः [नाहड, उपर्युक्त, पृ० १६८, लेख संख्या ८०४]। इस लेख द्वारा सिच्चका देवी का श्रोसियाँ (उपकेश) नगर के साथ सम्बन्ध सुस्पष्ट है।

(४) लोद्रवा (जैसलमेर से लगभग १०-१२ मील) के प्राचीन पार्श्वनाथ मन्दिर में रक्खी हुई गणेशप्रतिमा की चरण चौकी पर वि० संवत् १३३७ (= १२८० ई०) के लेख' द्वारा भी ईसा की १३ वीं शताब्दि में सिच्चका पूजन पर प्रकाश पड़ता है। यहाँ यह बताया गया है कि इस देवी की मूर्ति अजमेर दुर्ग पर स्थापित हुई तथा पूजी गई:—"अजयमेरुदुर्गे गत्वा द्विपंचासत निनविन्न।नि सिच्चकादेवि गणपित सहितानि कारितानि प्रतिष्ठितानि"। जैन बन्धुओं द्वारा गणेशपूजन भी सर्वज्ञात ही है।

#### ३. सच्चिका देवी का स्वरूपः---

श्रव यह निर्धारित करना श्रावश्यक है कि जैन देवी सिच्चका का क्या स्वरूप था ? श्रोसियाँ के शिलालेखों व सिच्या माता के देवगृह की प्रधान ताकों द्वारा तो यह ज्ञात होता है कि सिच्चका तान्त्रिक देवी ही थी। इस दिशा में श्रधिक ज्ञान 'उपकेशगच्छ पृहावली' द्वारा प्राप्त है। यहां सिच्चका के भोजन, रौद्र एव श्राहंसात्मक पूर्व रूप इत्यादि के विषय में प्रचुर सामग्री उपलब्ध है। इस पृहाविल में यह वर्णित है कि सिच्चका देवी प्रथम मिह्षासुरमिद्नी रौद्र रूपा थी तथा श्री रत्नप्रमसूरि के प्रभाव से हिसाभाव त्याग कर जैनधर्म में प्रविष्ट हुई। प्रारंभ में हिस्न देवी होने के कारण यह जैन बन्धुश्रों द्वारा न पूजी जाती थी। रत्नप्रमसूरि के मुख से निकले हुए वाक्य के श्रासार तो 'सिच्चका के देवभवन में नहीं जाना चाहिए क्योंकि यह देवो निर्दय हृदया है; श्रिश्यभञ्जन किया द्वारा प्रसन्न होने वाली है; माहेषाद जन्तुश्रों को खाने वाली है; इसके मन्दर का कशे रक्तरिज्ञत रहता है. इत्यादि [श्रवः श्राचार्येण प्रोक्तः – भो यूयं श्राद्वा तेवां देवीनां निर्दयचित्वाया महिष-बोत्कटादिजीववधास्थिमंगशब्द श्रवण कुतुहल-

१ नाहडू, उपयुक्ति, भाग ३, प्र० १७२ लेख संख्या २५६५।

२ द्रष्टब्य भद्द।चार्य, उपयु क, पृ० १८१-२।

३ पद्दावली समुच्चयं, भाग १, बीरमगाम, १९३३, ए० १८७ तथा हर्नेको द्वारा अन्दित स्रंश, इषिडयन एयटीक्वेरी, १८६०, भाग १९, ए० २३७—२३८ |

प्रियया ऋविरतायाः रक्तांकितभूमितले ऋार्द्रचर्मवद्भवद्गनमाले निष्ठुरजनसेवितं धर्मः ध्यानविद्यापके महावीमत्सरोद्रे श्री सच्चिकादेविगृहे गंतु न बुध्यते ]। भला सत्य एवं ऋहिंसा के परमोपासक जैनाचार्य इस प्रकार की देवी का पूजन क्यों कर करते ?

उक्त पट्टावित में य्ह भी विश्वित है कि रक्षप्रभस्रि ने यह प्रयत किया कि लोग सिच्चका के मन्दिर में प्रवेश तक न करें परन्तु लोगों को सदैव यह भय बना रहता था कि वह घोरह्वा कहीं उन्हें सकुटुम्ब ही न मार डाले [आचार्यः वचः श्रुत्वा ते प्रोचुः— प्रमोयुक्तमेतन परं रौद्रा देवी यदि छित्स्याम तदा सा कुटुम्बान् मारयित]। इसी पट्टावली के अगले संदर्भ में यह उल्लेख है कि रत्नप्रभस्रि के समच प्रकट हुई तथा कुछ भद्य पदार्थ मांगे। इस पर निरामिष आचार्य ने यथाप्राप्य मिष्टान्नादि भेंट किये परन्तु पशुवित को इच्छुक उस देवो को वह सब स्वीकार न था। स्वयं रत्नप्रभस्रि कहने सने कि "वह तो पशुवित चाहती है जिसको भेंट करना मेरे लिये कठिन है [आचार्यः प्रोक्तं —त्वया वधो याचितः स तु लातुं दातुं न बुध्यते]। तदनन्तर सच्चिका ने रौद्रहृष्य का त्याग कर जैनधर्म की दीचा ग्रह्मा की।

### ४ सच्चिका की एक महत्वपूर्ण पाषाण-प्रतिमाः-

खिर ता जांधपुर संमहालय की एक खिर ता जांधपुर संमहालय की एक खिर ता पांचाणप्रतिमा द्वारा हो जाती हैं। इस मूर्ति को सर्वप्रथम प्रकाश में लाने का श्रेय इस लेख के लेखक को ही हैं! जांधपुर संग्रहालय की सी मूर्ति अभी तक तो अन्यत्र कहीं नहीं मिली है—ऐसा कहने में संकोच नहीं हैं। सम्भव है भविष्य में इस आशय की प्रतिमाएँ प्रकाश में आवें। जांधपुर संग्रहालय की इस अज्ञात मूर्ति में देवों का ऊपर का भाग सर्वथा खिर तथं अविद्यमान हैं। केवल दोनों टांगें, तथा दोनों पैर विद्यमान हैं तथा टांगों पर घोती पहनी हुई हैं। टांगों के नीचे पड़ा हुआ महिष तथा उस पर वेग से कपटता हुआ सिंह सर्वथा स्पष्ट हैं। सिंह ने महिष की पूंछ को अपने मुख में पकड़ लिया है तथा वेदना के परिणामस्वरूप महिष की जिह्वा बाहर निकल आयी हैं। श्वेतसंगमरमर की बनी इस प्रतिमा के नीचे चौकी पर विक्रम संवत् १२३७ का एक लघुलेख उत्कीर्ण है जिससे यह सिद्ध हो जाता है कि महिषासुरमिंदिनी देवी का नाम सिच्चका भी था तथा इसकी प्रतिष्ठा एक गिणिनी के गुणकर्मशीलस्वभाव तथा गच्छ पर भी प्रकाश पड़ता है। संवत् १२३० की यह कलाकृति अतीव महत्वपूर्ण हैं। इसकी चरणचौकी का शिलालेख इस प्रकार है:—

- (१) संवत् १२३७ फाल्गुन सुदि २ मंगलवारे
- (२) श्रीमदूकेशगच्छीया संवर्देवमहत्तरा (आशो
- (३) त्) लोकविख्याता सत्यशीलच्मा...स्या
- (४) विनेयिका गणिनी चरणमत्या .....म्मेला
- (५) तेनेयं कारिता देवीसच्चिकास्ता यसे।
- (६) ""।। प्रति (ष्ठिता) श्रीककुः"।।।

यह मूर्ति मारवाइ।न्तर्गत जसवन्तपुरा परगने के प्राप्त रेवाड़ा (व हरसवाड़ा) से प्राप्त हुई है। यही लेख जूना (मारवाड़) स्थित सिचियाय माता के मन्दिर में भी स्त्कीर्ण है [द्रष्टव्य, पुरुषोत्तम प्रसाद गौड़ कृत 'प्राचीन शिलालेख संग्रह' जोधपुर, पृ०२]। श्रोसियाँ के वि० स० १६४४ के लेख द्वारा भी स्पष्ट हो जाता है कि सिच्चका तथा चामुएडा समानार्थक शब्द हैं। ["चामुएडा को सिचियाय करी रत्नप्रभसुर जी ने" —श्रार्थात् रत्नप्रभसूरि जी ने चामुएडा को सिच्चका रूप में परिणत किया था]। सम्भव है जोधपुर संग्रहालय वाली मूर्ति जूना के देवालय से ही रेवाड़ा पहुँची हो।

राजस्थान के इस भूभाग में ईसा की १२-१३ वीं शताब्दियों में सिच्चका-पूजन अतीव महत्वपूर्ण है तथा दो संस्कृतियों के समन्वय का द्योतक है। प्रस्तृत निबन्ध में प्रथम प्रयास द्वारा अल्प सामग्री को विद्वद्वर्ग के समन्न समुपस्थित किया जा रहा है। आशा है शोघ्र ही ख्रज्ञात एवं यत्र तत्र बिखरी पड़ी एतद्विषयक अन्य मूर्तियाँ प्रकाश में आवेंगी जिससे राजस्थान के इस प्रदेश में सिच्चकोपामना पर श्रिथक प्रकाश पड़ सके। हाँ० शाह ने मुक्ते बताया है कि कतिपय जैन देवालयों में अभी भी महिषमित्नी की पूजा होती है। यह सब वास्तव में महिषमिद्नी के सिच्चका रूप में ख्रङ्गीकार भाव के परिणाम स्वरूप ही सम्भव हो सका है।

## मध्यकालीन जैन साहित्य में मुद्रा सम्बन्धी सामग्री

[ श्री पुत् रत्नचन्द्र श्रग्नवात, एम. ए. ]

**~>0<>0** 

जैन साहित्य के सम्यक् अध्ययन द्वारा मुद्रा के चेत्र में पर्यात प्रकाश पढ़ सकता है। जैन साहित्य में तो बहुत सी विदेशी ' मुद्राश्रों का भी उल्लेख उपलब्ध है। यथा—पिएएक, पायक्क, सतेरक, सामरक, खत्तपक, दीनार, केविंडका अथवा केतर " इत्यादि। इनमें कुछ तो ऐसे शब्द हैं जो जैन अन्यों द्वारा ही अकाश में आ सके हैं। सम्भव है भविष्य में अन्य बहुमूल्य सामग्री हमारे वर्तमान ज्ञान में अत्यधिक वृद्धि कर सके। प्रस्तुत लेख में ६ वी शताबिद तथा उसके उपरान्त के कुछ ग्रन्थों द्वारा ज्ञात सामग्री का संचेप में ही विवेचन किया जायगा।

#### १. सतेर

ईसा पूर्व की तृतीय एवं चतुर्थ शताब्दि के उपरान्त यूनानी सम्पर्क के प्रभाव से तहेशीय मुद्रा का प्रचार भारतवर्ष में हुआ तथा ग्रीक स्वर्णमुद्रा स्टेटर का उल्लेख तच्चशिला से प्राप्त खरोष्ठी लिपि के लेखों में उपलब्ध है? । यही शब्द छठी शताब्दि के एक अप्रकाशित जैन ग्रन्थ में 'सतेरक' रूप में उपलब्ध है यथा:— सतेरको ति तं सब्बं पुराणाम सममादिसे । ईसा की ६ वीं शताब्दि के जैनाचार्य महावीर ने 'गणितनार संग्रह' में सतेर का उल्लेख करते हुए यह दर्शाया है कि १ सतेर = २ दीनार अर्थातः—

संकेत चिह्नः--

जर्नल = जर्नल न्यूमिस्मैटिक सोसाइटो चॉफ इविडया, बम्बई।

शोध = शोधपत्रिका, उदयपुर ।

ना॰ प्र॰ = नागरी प्रचारियो पत्रिका, वर्ष ४४, श्रंक ४, संवत् २००७, प्र॰ २६५.८०।

पृ० = पृष्ठ संस्था।

वही = जिसका ठीक उत्पर उक्लेख किया गया है।

उपयु क = जिसका पहले उल्लेख हो चुका है।

- १ द्रष्टस्य, ना० प्र०, पृ० २७५ तथा आगे; जर्नल, भाग १२ का द्वितीयाङ्क, पृ० १६८ तथा आगे; जर्नल, भाग १४, पृ० १०७-११०; जगदीशचन्द्र जैन कृत लाइफ़ इन ऐन्शेयट इशिड्या ऐज़ डिपिक्टेड इन जैन कैनन्ज़, बम्बई, १९४७, पृ० १२० तथा जर्नल यू० पी० हिस्टोरिङल सोसाइटी, १८, पृ० ६६ तथा आगे। इस क्षेत्र में डॉ० वासुदेवशरण अप्रवाल, डॉ० जगदीशचन्द्र जैन तथा डॉ० उमाकान्त शाह के लेख विशेषरूपेण उपयोगी हैं।
  - २ द्रष्टच्य मेरा लेख जर्नल, १५, पृ० १५३-४।
  - ३ वही, १४, पृ० ११०; श्रङ्गविज्जा, पुरायामपटल, श्रध्याय ९।
  - ४ द्रष्टन्य मेरे लेख, जर्नल १५, पृ० १५३-४; वही १४, पृ० १०३-४।

द्रच्ह्यो भागषट्केन दीनारोऽस्माद्विसंगुणः। द्वी दीनारौ सतेरं स्यात् प्राहुर्लोहेऽत्र सूरयः ।।

यही भाव यशोभित्र कृत ऋभिधमैं कोशव्याख्या (टोक्यो संस्करण, भाग २, १६३२, पृ० ३६८) में भी व्यक्त किया गया है:—

> दीनार सतेरवच्व । यथापूर्वंको दीनारो द्वितीयेन सह सतेरो भवति तथा हि लोके एक दीनार मूल्येन द्वितीयं दीनारं दीनारमूल्यं वा तेन पूर्वकेण दीनार— मूल्येण सहाधिकमपेद्य कश्चित् वक्ता भवेत् । दीनार सतेरो मया लब्ध इति दीनारद्वयं मया लब्धमित्यर्थः।

प्राचीन शक 'सतेर', श्रमेंनियन 'सतेर' सौरिडयन 'स्तिर्', कृचियन 'सतेर', प्राचीन खोतानी 'सतीर' "" इत्यादि सब ग्रीक स्टेटर से ही निकले हैं । उपर्युक्त गणितसारसंग्रह की एक श्रन्य प्रति (गवर्नमेन्ट श्रोरिएएटल लाइब्रेरी, मद्रास) में 'सतेरारब्यं' पक्ति भी सतेर शब्द के प्रयोग पर प्रकाश डालती है।

#### २ द्रम्म

१ श्री रङ्गाचार्य द्वारा सम्पादित गणितसारसंग्रह, १९१२, मद्रास, श्रध्याय १, श्लोक ४३।

२ बुलेटिन श्रॉफ स्कूल श्रॉफ श्रोरिययटल एग्ड ऐफिकन स्टडीज़, बन्दन विश्वविद्यालय, १३, पृ० १२८-६; एम० एन० ढल्ला कृत ज़ोरोस्ट्रियन सिविबिज़ेशन, न्यूयार्क, १६२२,६० ३५७; एग्टीकिटीज़ श्रॉफ इंग्डिया (बानेंट कृत), १९१३, जन्दन, पृ० २०७; मेरा लेख, गंगानाथ मारिसर्च सोसाइटी, प्रयाग, १०, पृ० १३४-६; जी० श्रार० केये द्वारा सम्पादित, दि० बख्शाबी मैन्यूस्किप्ट, १६२७, कलकत्ता, भाग १-२, पृ० १३०,६४, ६७-८ इत्यादि।

र द्रष्टब्य मेरा लेख शोध , दिसम्बर १६५३, पृ० २-३। 'दम्म' रूप के लिये द्रष्टब्य प्रद्रमागधी-कोश पाइत्र-सह-महत्त्वाची', कलकत्ता।

४ पृ० ५२ पर 'द्रम्ममूड़ा' भी तथा पृ० १३२ पर 'सामुद्रमा'; पृ० ६५ पर 'कोडिद्राम द्वड'''''इत्यादि ।

करेगा। इतना तो निश्चित ही है कि ये शब्द तत्कालीन मुद्राविशेष के श्रर्थ में प्रयुक्त हुए हैं दिष्टब्य मेरा लेख, शोध, दिसम्बर १६५३, ए० ८]।

#### ३. भीमिपय द्रम्म

मारवाड़ के एक लेख (विक्रमसंवत् १३५२) में भीमप्रिय द्रम्मों से सम्बन्धित 'भीमप्रियदशाविं-शोपक'' का उल्लेख हुन्ना है। इस दिशा में पुरातन-प्रबन्ध-संग्रह में भी कुछ उल्लेख उपलब्ध हैं यथाः—

- (त्र) भीम प्री० (---पृ० ६५)
- (व) भीम प्री द्राम ६८ लच्च (--पृ० ३३)
- (ज) भीमपुरी द्राम (--ए० ३३ फुट नोट ६)
- (द) भीम प्री (य) द्रम्म लच्च (--पृ० ३४)
- (य) राजमहाराज श्री (भी) मसेन द्रम्म लच्चत्रय दाने (--पृ० ६५)।

सम्मव है कि महाराजा भीमसेन द्वारा चलाई गई मुद्रा को ही भीमप्रियद्रम्म नाम से सम्बोधित किया जाने लगा हो। उक्कुर फेक्कुत 'द्रव्यवरीच्।' ग्रन्थ में 'भीमपुरी' मुद्रा का उल्लेख आया है [जर्नल ८, भाग २, पृ०६५]

#### ४. लोह द्रम्म

पुरातन प्रबन्ध संग्रह के पृ० ६५ पर एक स्थान पर 'लोहे के बने' द्रम्मों का भी उल्लेख हुआ है आर्थात् —१४ लोहडिआ अथवा इका आगता द्राम । इसी ग्रन्थ के पृ० १५३ पर 'लोहटिक' की 'लोहडिय द्रम्म" कह कर परिभाषा की है। श्रीधर के 'गणितसार' की टीका में द्रामि २० लोहडीआ, र द्वारा सम्भवतः इसी वर्ग के द्रम्मों का बोधक प्रतीत होता है।

#### ५. निष्क

'प्रबन्धचिन्तामिषा' (सिंघी जैन ग्रन्थमाला, कलकत्ता, पृ० ७ फुटनोट ८) में एक प्राचीन भारतीय मुद्रा 'निष्क' का वर्णन किया गया हैं: — निष्काणां परितोषके मम सदाकोटिर्मदाज्ञा कोशाधीश " इत्यादि । स्कन्द पुराण के श्रीमालमहास्य में भी एक लाख निष्कों के दान का वर्णन है। श्री भास्कराचार्य कृत 'लीलावती' नामक गणित ग्रन्थ के प्रारम्भ [ऋध्याय १, श्लोक २] में ही यह बताया गया है कि १६ द्रम्मों का १ निष्क होता है: —

- १ ऐपिम्राफ़िया इगिडया, ११, ए० ५९-६०; पूर्यचन्द नाहड़ कृत जैनलेख संम्रह, १, ए० २४४।
- २ द्रष्टव्य जर्नन, ८, १६४६, पृ० १४० तथा आगे। द्रम्मों का उन्नेख प्रबन्धचिन्तामिण, युगप्रधानाचार्य गुर्वाविन, प्रबन्धकोशः "इत्यादि अन्य जैन ग्रन्थों में उपलब्ध है। पुरातन-प्रबन्धसंग्रह, (पृ० ४०) में केवल 'लोहटिक' का भी उल्लेख है यथा—लोहटिकं विना यामि।
  - ३ निष्क के जिये द्रष्टव्य जर्नल १५, पृ० ११ तथा आगे; वही, १२, पृ० १६१ तथा आगे।

वराटकानां दशकद्वयं यत्सा काकिस्सी, ताश्च पर्साश्चतस्त्रः। ते षोडशद्रम्म इहावगम्यो, द्रम्मैस्तथाषोडशभिश्च निष्कः॥ यह निष्क एक स्वर्णमुद्रा ही थी।

#### ६. टङ्क

संस्कृत साहित्य में सर्वप्रचलित शब्द टक्क से ही आधुनिक हिन्दी शब्द 'टका' बना है। जैन प्रन्य प्रवन्धकोश (सिंघी जैन प्रन्यमाला, पृ० २६) में सोने के बने हुए 'सौवर्णटक्कों' का उल्लेख हुआ है अर्थात्—स्पाद ल छेण सौवर्णटक्कों कि उल्लेख हुआ है अर्थात्—स्पाद ल छेण सौवर्णटक्कों कि श्राद्धतिक भण सूत्रवृत्ति' (१२) तथा 'सुपासनाहचरिश्र' (५१३) में भी टंक उपलब्ध है तथा 'प्राकृति क्किल' के श्रानुसार एक टक्क परिमाण में ४ माषे के बराबर होता है'। पुरातन प्रवन्ध संग्रह (पृ० १२३) में वर्णित पंक्ति 'उंदरटंका २०' भी महत्वपूर्ण है। इस प्रकार के टंकों के विषय में विशेष विवेचन की परमावश्यकता है।

#### ७. गदहिया ग्रुद्रा

#### ८. विंशोपक

कुछ विद्वानों का विचार है कि द्रम्म के बीय में भाग का नाम विशोग के है [ एपिप्राफिया हिएडका, ११ पु० ४१; वही, १, पु० १६६; वही, १०, पु० १६ नोट ३ ] परन्तु डॉ॰ भएडारकर इस मत के पच्च में नहीं हैं (लैक्चर्ज ......, पु० १८८-६)। १४ वीं शताब्दि के प्रन्य गियातवार की हीका में विशोपक का पर्यायवाची 'वीसा' था जिसे एक ताम्रमुद्रा कहा गया है [जर्नल, ८, पु० १४३]। द्रम्मों के साथ सम्बन्धित कई प्रकार के विशोपकों का शिलालेखों में भी पर्याप्त उल्लेख मिलता है।

१ पाइअसद्महराणवो, भाग २, पृ० ४ ३९ ।

२ जैक्चर्ज झॉन ऐन्शेयट इविडयन न्यू मिस्मैटिक्स, १९२१, कतकत्ता, ए० २०७ 🎼 🚈

श्री रैप्सन ई॰ जे॰ (इग्रिडयन कीएन्ज, १८६८, स्ट्रैसवर्ग, पृ० ३४) ने तो इस सुद्र। को 'बड्बोह्किद्रम्मों' से सम्बन्धित किया है। द्रष्टन्य जर्नज, १२, पृ० २०२।

श्री पद्दावित्तसमुद्ययः, भाग १, १६३३, वीरमगाम, प्र० १९१ ।

जैन ग्रन्थों में भी विशोपक का प्रयोग उपलब्ध है यथाः—(१) पञ्चविशोपकान जियत्वा प्रवन्धिचिन्तामिश्, पृ० ६६); (२) विशोपक (पुरातनप्रवन्धसंग्रह, पृ० १३२) इत्यादि । प्राकृत प्रन्थों का विसोपग (व विसोवग) भी विशोपक से ही निकला है।

#### ६. नाग्वक

मृञ्जुकटिक (श्रंक १, दृश्य १) तथा याज्ञवल्क्य-स्मृति में 'नाण्यक' मुद्रा का उल्लेख मिलता है। मृञ्जुकटिक के श्रनुसार ये कुषाण्यकालीन सिक्के थे ि डॉ॰ श्रग्रवाल का श्रध्यद्यीय भाषण ], कुषाणों की मुद्राश्रों गर विदेशी देवी नाना (Nana) का प्रदर्शन भी उपलब्ध है। डॉ॰ रायचौधरी के उल्लेखानुसार 'नाण्यक' मुद्रा सम्भवतः इसी 'नाना' देवी के नाम पर चली हो। कालान्तर में तो नाण्यक शब्द मुद्राविशेष के श्रर्थ में न प्रयुक्त हो, साधारण मुद्रा (श्रर्थात् सिक्का) के श्रर्थ में ही प्रयोग में श्राने लगा। मराठी, गुजराती तथा राजस्थानी लोकोक्तियों द्वारा यह शब्द श्राजतक सुरिच्चत है। एक राजस्थानी लोकोक्ति में कहा गया है कि पैसे रुपये द्वारा काणे व्यक्ति का भी विवाह सम्भाव्य है श्रर्थात् "नकद नाणों वींद परणीजे काणों"। कैन साहित्य में नाण्यक के कुछ श्रपभ्रंशरूप उपलब्ध है यथाः—

- (१) गागं (स्रंगविष्जाप्रन्थ-उपयु क्त) यथाः—तथोगागं च मासको ।
- (२) **गाग**क (म्रिमिधानराजेन्द्र, जैन प्रभाकर प्रिटिंग प्रेस, रतलाम; पाइस्रसद्द महण्णवी, भाग २, पृ० ४७७)।

कुछ जैनग्रन्थों में तो 'नाग्रक' शब्द पर पर्याप्त प्रकाश पड़ा है। यथाः --

- (१) रूप्यनाग्यक (प्रबन्धचिन्तामग्गि, पृ० ७७) रजतमुद्रा का निर्देशक है।
- (२) बृहत्कल्मभाष्य की टीका (श्लोक १६६६) करते हुए विक्रम संवत् १३३२ के जैन विद्वान् श्री स्त्रेमकीर्त्ति ने देशी-विदेशी मुद्रास्त्रों (नाणक) का विशद विवेचन किया है यथाः
  - १ इसी पृष्ठ पर 'सामु द्रमा ३' पंक्ति कुछ श्रस्पष्ट प्रतीत होती है।
- २ पाइश्रसदमहराणवो, ४, पृ० १००७; द्रष्टब्य मेरा लेख, शोध, दिसम्बर १६५३, पृ० ४-७; हथुगढी (मारवाइ) के वि० सं० १०५३ वाले लेख में प्रयुक्त विंशोपक शब्द परिमाण-स्वक भी है [ जैनलेखसंग्रह, श्रीपूर्णचन्दनाहड्कत, भाग १, पृ० २३७ ]।
  - ३ जर्नेल, १२, पृ० १६८। द्रष्टब्य लैक्चर्ज ..........., पृ० १६१;
  - ४ पोबिटिकत्त हिस्ट्री श्रॉफ ऐन्शैयट इग्डिया, कलकत्ता, ५ संस्करण, पृ॰ ४०५ फूटनोट ४
- प्र जर्नेन १४, पृ० १०६; वृहत्कलपभाष्य, भाग २, पृ० ५७३ श्री पुर्याविजय जी द्वारा सम्पादित । यहाँ पर क्षेमकीति ने प्रत्येक नायक का विशेष नाम, प्रचलन क्षेत्र तथा उसकी चातु का स्पष्ट उस्तेख किया है।
- श्री वैजनाथपुरी का यह विचार है कि कुषायमुद्रा पर श्रंकित 'नाना' को भारतीय श्रम्बा स्वीकार करना चाहिए (इयिडयन करचर, कजकत्ता, भाग ७, नं० ४, ५० ४६२-३)।

'कपर्दकादयो मार्गियत्वा तस्य दीयन्ते । ताम्रमयं वा नाणकं यत् व्यवह्रियते, यथा दिचणा-पथे काकिणो । रूपमयं वा नोणकं भवति यथा भिल्लमाले द्रम्मः । पीतं नाम सुवर्ण तन्मयं वा नाणकं भवति, यथा—-पूर्वदेशे दीनारः । केविडिका नाम यथा तत्रैव पूर्वदेशे केतराभिधानो नाणक-विशेषः'' ।

- (३) कर्वर्हका मालवदेशीय नार्णकम् (पुरातनप्रबन्धसंग्रह, पृ० २१)। इस प्रकार निम्नमुद्रात्रों का बोध होता है:—
  - (ग्र) ताम्रमुद्रा, काकिणी—दित्त्रणापथ की;
  - (ब) रजतमुद्रा, द्रम्म-भिल्लमाल की;
  - (ज) सुवर्णमुद्रा, दीनार-पूर्व देश की;
  - (द) केवडिका ऋथवा केतर-पूर्व देश की;
  - (य) कपईक-मालव देश की।

#### १०. केवडिका, केतर ऋथवा केदार

पूर्व देश में प्रचलित 'केविडका' श्रथवा 'केतर' नामाभिषेत्र नास्तक विशेष का ऊपर उल्लेख किया गया है। 'रूप्य' शब्द की ब्याख्या करते हुए स्वयं काशिकाकार ने 'केदार' मुद्रा का उल्लेख किया है यथा—''श्राहतं रूपमस्य रूप्यो दीनारः, रूप्यः केदारः, रूप्यं कार्णपण्म्"। जैन साहित्य का 'केतर' तथा काशिका का 'केदार' पर्यायवाची प्रतीत होते हैं'। यह मुद्रा 'किदार-कुषाण्' नामक विदेशी राजाश्रों द्वारा चलाई गई थी! ऐसे सिक्के पर्याप्तमात्रा में मिले भी हैं जिन पर 'किदार' शब्द श्रद्धित हैं । यह स्मरण् रखना श्रावश्यक होगा कि केतर मुद्रा गुप्तकाल में प्रचलित थी तथा हसे श्राहतमुद्रा नहीं कहा जा सकता। हसी प्रकार दीनार के विषय में काशिकाकार की पूर्वोक्त पंक्ति ठीक नहीं जंचती [जर्नल, १५, पृ० ३८]।

#### प्रादेशिक ग्रद्रा सम्बन्धी अवशिष्ट सामग्री

दिल्यााय्य, मालवा, पूर्वदेश, भीनमाल (मारवाड) राष्ट्रायाद की मुद्रा पर प्रकाश डाला जा चुका है। उसी टीकाकार (क्षेमकीर्ति) ने बृहत्कल्यभाष्य के कुछ श्लोकों (३८६१-२) की टीका करते हुए लिखा है किः—

"द्वीपं नाम सुराष्ट्राया दिज्ञ्णस्यां दिशि समुद्रमवगाह्य यद्वर्तते तदीयौ द्वौ साभरकौ रूपकौ स उत्तरापथे एको रूपको भवति । द्वौ च उत्तरापथरूपकौ पाटलिपुत्रक एको रूपको भवति

१ जर्नन, १२, ए० १६६; वही १४, ए० १०६; जैक्चर्ज ....., ए० १३३; जर्नन १५, ए० ३७.८; शाह, जर्नन एम० एस यूनि० श्रोरिएयटन इन्स्टीटयूट, बढ़ौदा, मार्च १९४४, ए० ४८ फटनोट १९।

॥ उप्टर ॥ दिच्छिणापयौ रूपको काञ्चीपुर्या द्रविड्विषय प्रतिवद्धया एकः नेलकः रूपको भवति । सः काञ्चीपुरी रूपको द्विगुणितः सन् कुसुमपुरनगरसत्को एको रूपो भवति ! कुसुमपुरं पाटलिपुत्रनामिधीयते" । यहाँ पर कुछ त्रविशिष्ट मुद्राश्रों का पारस्परिक सम्बन्ध प्रस्तुत किया गया है तथा ये सब चाँदी के ही सिक्के हैं—

- २ साभरक रूपक=१ उत्तरापथ रूपक।
- २ उत्तरापथरूपक=१ पाटलिपुत्र (या कुसुमपुर) रूपक।
- २ दिचाणापथरूपक=१ नेलक जो द्रविङ राज्यान्तर्गत काञ्चीपुरी में प्रचलित था।
- २ नेलक=१ पाटलिपुत्र (या कुसुमपुर) रूपक ।

उल्लिखित वृत्त से यह ज्ञात होता है कि भारतवर्ष के भिन्न भिन्न प्रदेशों की मुद्रा का ज्ञापस में घना सम्बन्ध था तथा एक दूसरे के मूल्य एवं ज्ञनुपात से परिचय का भाव सर्वथा विद्यमान था। यहाँ यह कहना कठिन है कि उत्तरापथ तथा पाटलिपुत्र के रूपक किस प्रकार के ये तथा उनका क्या क्या परिमाण था। सम्भव है भावी खोजों द्वारा इस दिशा में कुछ प्रकाश पह सके।

सामरक द्वीप की स्थित सुराष्ट्र के दिल्ला में थी तथा वहां की मुद्रा का भी उत्तरापथ की मुद्रा से सम्बन्ध भली भांति ज्ञात था। ११६० ईसवी के प्रवचनसारोद्धार ग्रन्थ की टीका करते हुए सिद्धसेन ने यह भी दर्शाया है कि सुराष्ट्र तथा साभरक द्वीप के मध्य केवल १ योजन का अन्तर था द्विपश्च यः सुराष्ट्रामण्डले दिल्लास्यां दिशि योजनमात्रं समुद्रमवगाद्धा तिष्ठति सोऽत्र गृह्यते]। डॉ॰ मोतीचन्द्र के विचार में साभरक-रूपक पूर्व मुस्लिम युग के 'सैविश्रन' [Sabean] सिक्के ही हैं। 'पाइश्रसह्महण्ण्वो' के सम्पादक के अनुसार (भाग ४, पृ० १११४) तो १ साभरक सिक्का = १ रूपया व सोलह श्राना।

#### भीनमाल की मुद्रा

बृहत्कल्पभाष्य टीका में वर्षित "रूपमयं वा नागकं भवित यथा मिल्लमाले द्रम्मः" का उल्लेख किया गया है। यही उल्लेख निशीयचूर्णि (पृ० ६१६) में भी उपलब्ध है । श्रातः यहां पर यह स्पष्ट है कि भीनमाल (मारवाइ) की मुद्रा चांदी की बनी हुई थी तथा इसे "श्रीमालीय द्रम्म" या "पारीपथ द्रम्म" नाम से सम्बोधित किया जाता था। इस दिशा में 'लेखपद्धति' नामक ग्रन्थ द्वारा

१ जर्नन, १४, पृ० १०६; वृहत्कल्पभाष्य, उपयुक्त, भाग ४, पृ० १०६६।

<sup>💉</sup> २ जर्नल, १४, पृ० ११०; पाइग्रसह्महरखवो, ४, पृ० १११४।

३ जर्नब, १४, पृ० ११०, फुटनोट २; वही, १२, पृ० २००-१; जगदीशचन्द जैन, बाह्यकःःःः, उपर्युक्त पृ० २८१, १२०।

४ जर्नल, १२, पृ० २०१-२ [—डॉ० अप्रवाल का भाषण]।

पर्याप्त सामग्री उपस्थित की गई है श्रर्थात् उस समय के उधार-पत्रों में निम्न पंक्तियों का वर्णन विशेषाकर्षक है:---

- भ (१) श्री श्रीमालीयखरटङ्क शालाहत त्रिःपरीच्चित इष्ट व्यवहार जीर्गाविश्वमञ्जरिय द्र॰ [पृ०२०]
  - (२) श्रीश्रीमालीयखरटङ्कशालाहत त्रिःपरीचित हट्टव्यवहारिक्यप्रचरत् श्रेष्ठद्विवल्लक्य वीसल्-प्रिय द्र॰ [प्र॰ ४२]
- व (१) श्रीश्रीमालीयखरटङ्क शालाहत त्रिःपरीचितहट्टव्यवहारिक्य प्रचलित श्रेष्टश्रीमत्पारीपथ रौक्य गृहीत द्र**०** [पृ० ३४]
  - (२) श्रीश्रीमालीयखरटङ्क शालाहत त्रिःपरीच्चित हट्टब्यवहारिक्य प्रचरत् श्रेष्ठश्रीमत्पार-पथकग्रहीत द्रम्म [पृ०४३]

श्री दलाल (पृ० ११४, ११८) का यह विचार है कि "पारीपथ (व पारूपथक) सिक्के व्यक्ति विशेषों के नाम पर सम्बोधित हुए हैं यथा बाबाशाही, महम्मुदी"। श्रामी यह कहना किठन है कि हनका यह नाम कैसे पड़ा। इतना तो निश्चित है (उपपुक्त उल्लेख द्वारा) कि ये सब सिक्के श्रीमाल नगर की टंकशाला (टकसाल) में तीन बार परखे गये; बिना मिलावट के तथा रोकड़ लिये हुए थे। यहां पर इस वर्ग के लिये 'श्राहत' विशेषण प्रयोग में श्राया है। गत वर्ष मुक्ते स्वयं भीनमाल नगर में पुरातत्त्व सम्बन्धी खनन [Archaeological Excavations] करने का सौभाग्य प्राप्त हुत्रा था परन्तु एक भी मध्यकालीन मुद्रा की प्राप्ति न हो सकी। श्रीमाल नगर तो एक स्वतन्त्र टकसाल थी तथा इस प्रदेश में खनन द्वारा इस वर्ग के सिक्कों की प्राप्ति की पूर्णाशा थी। इस दिशा में श्रीमाल की प्राचीन मुद्रा की सर्वदा प्रतीद्धा बनी रहेगी। श्राभी तक भीनमाल नगर से चांदी के बने गधैया सिक्कों की ही श्रीर वह भी श्राप्त संस्था में प्राप्ति ज्ञात है।

कोंकण देश के शक संवत् ११८२ के लेख में पोस्त्य; श्रापरादित्य के लेख में (शक संवत् ११०६) पोस्थिद्र, पास्त्य द्र, पास्थिव पास्त्यि ""इत्यादि का उल्लेख भी महत्वपूर्ण है। श्री एलैक्ज़ैएडर किंड तो इन्हें खुरासनी व पार्थियन मुद्रा से सम्बन्धित करने का प्रयत्न करते हैं। उनका विचार है कि ये 'ताति य व तहि रियेह व खुरासनी दिरहम' ही हैं।

१ जनंबा, १२, पृ० २०२। इन द्विवब्लक द्रम्मों में २ वाबा (=६ रित्त) का खोट मिबा होता था [बोखपद्धति, सी॰ डी॰ दकाब द्वारा सम्पादित, १६२५, बड़ीदा, पृ० ११८] । युगप्रधानाचार्य गुर्वाविब में इन्हें केवल 'द्विवब्बक द्रम्म' नाम से सम्बोधित किया गया है [जर्नब, १२, पृ० २०२]।

२ ऐपिप्राफिया इतिडका, २३, पृ० २८०।

३ जर्न ज बिहार रिसर्च सोसाइटी, पटना, भाग २६, श्रंक ४, पृ० २११, २१३, २१५, इिएडयन हिस्टोरिकज क्वार्टरजी, २०, १६४४, पृ० ६६ ।

४ गज़ेटियर बॉम्बे प्रीविन्स, १८६६, भाग १, खगड २, पृ० २०, पृ० २१ नोट ६; मेरा बेख, शोध, दिसम्बर १६५३, पृ० ८-६।

उपर्यु के द्रम्मों के विषय में जैन साहित्य द्वारा पर्याप्त सामग्री उगिर्थत की गई है अर्थात्:-

- (१) मालवा के परमार नरवर्मन (१०६७-११११ ईसवी) ने, जिनवल्लम सूरि से प्रसन्त हो, उन्हें र प्राम या २००,००० पाक्त्य द्रम्म लेने को कहा परन्तु जिनवल्लमसूरि ने दोनों को ही ठुकरा दिया । इसके विपरीत उन्होंने यह इच्छा प्रकट की कि नरवर्मन् महोदय चित्तौड़ की चुँगी के नाके (Customs House) से इन दो खरतर मन्दिरों के निमित्त प्रतिदिन दो पारुत्य-द्रम्मों के दान की व्यवस्था कर दें तो उत्तम हो ।
- (२) पुरातनप्रबन्ध संग्रह में इन द्रम्मों के भिन्न २ रूपों का उल्लेख किया गया है यथाः—
  पाडू (र) थक या पारूथक (पृ० ५३), पारूथक १ (पृ० १२८), पारूथा १ (पृ० ७८) ...
  इत्यादि । इतना ही नहीं यहां यह भी बताया गया है कि १ पारूथक द्रम्म = ८ साधारण द्रम्मों के
  [पृ० ५३]:—सुरत्राणेन लच्च ३६ द्रम्माणां याचिता । वापडेनोक्तम् वयं द्रम्मान् न जानीमः । पाडू
  (र) थकान् दास्यामः । पार्श्वस्थैरुक्तम्—देव ! मन्यताम् । एकस्मिन् पारूथकेऽष्टौ द्रम्मा
  भवन्ति ।

जालोर के राव उदय सिंह के मंत्री द्वारा व्यक्त यह उक्ति श्राश्चर्य जनक प्रतीत होती है कि "हम द्रम्मों को नहीं जानते" [वयं द्रम्मान् न जानीमः]; श्रिपितु उन्होंने पारूथक द्रम्मों के प्रति ही जानकारी प्रकट की । इससे यह निष्कर्ष निकालना श्रानुचित न होगा कि जालोर-भीनमाल के च्रित्र में ही पारूथक द्रम्मों का प्रचार था यद्यपि राजकीय समासद इन द्रम्मों का साधारण द्रम्मों के साथ सम्बन्ध से पूर्णतया परिचित ही थे । उपर्युक्त लेखों से भी यह विदित होता है कि ये द्रम्म कोंकण तथा मालव श्रादि प्रदेशों तक प्रचित्तत थे । इस स्थिति में यह भी कहना कठिन है कि यह सुद्रा भीनमाल-जालोर (वर्तमान जालोर ज़िला) तक ही सीमित थी । इस दिशा में विशेषा- नसन्धान की श्रावश्यकता है ।

#### दीनार अथवा दीगार

रोम देश की मुद्रा 'डिनेरियस' (Denarius) का जैन साहित्य में प्रयोग प्रजुर मात्रा में उपलब्ध है। यहां इस के भिन्न २ रूप (अर्थात् दीणार, दीनार) मिलते हैं। उपर्युक्त अङ्गिविज्ञा (क्कटी शताब्दि ई०) प्रन्थ में वर्णित 'दीणार मासक' (=दीनारमाषक) तो तृतीय शताब्दि ई० के नागार्जुनी-कोरडा के लेख में वर्णित 'दीनारि मासक' हो प्रतित होता है। महावीराचार्य के गिष्तिसारसङ्ग्रह ग्रन्थ में एक सतेर का दो दीनारों के बराबर होने का उल्लेख उत्तर किया जा

१ इग्रिडयन हिस्टोरिकस क्वार्टरजी, १६५०, भाग २६, पृ० २२४, डा० अप्रवाज (जर्नज, पृ० २०१-२) ने इन द्रम्मों का पाठ "पारूथ" द्रम्म किया है तथा सरतरगच्छपट्टावाजि की तिथि १०१०-१३६६ ईसवी निर्धारित की है।

२ अर्थात्—२८ कक्षपारुथकद्रमान्।

३ मर्थात् --पारुपाद्गमाशचतुर्विशतिसहस्त्रसंस्यका।

- चुका है । दोमकीर्त्त की वृहत्कलगभाष्यरीका (श्लोक १६६६) के श्रमुसार दीनार नामक स्वर्ण-मुद्रा पूर्वदेश में प्रचलित थी:—पीतं नाम सुवर्ण तन्मयं वा नाग्यकं भवित यथा पूर्व देशे दीनारः । श्री भद्रबाहु कृत कल्पसूत्र (भावनगर संस्करण, १६१५, द्वितीयच्चण, संख्या ६३) में दीणार रूप उपलब्ध है। इस मुद्रा का उल्लेख पडमनरिय तथा वृहत्कथाकोश में भी किया गया है। संस्कृत व बोद्धसाहित्य तथा भारतीय शिलालेखों में भी दीनार सम्बन्धी सामग्री भरी पड़ी है।
- (१) लगभग ७ वीं शताबिद में रचित 'निशीधचूर्णि' (पृ० ८४३) में 'मयूराङ्कित दीनार' का उल्लेख श्रतीव महत्वपूर्ण है। डॉ॰ मोतीचन्द्र (जर्नेल, १६, माग १, १६५४, पृ० ३) का विचार है कि यह दीनार विशेष गुप्त सम्राट कुमारगुप्त प्रथम की मयूरवर्गवाली मुद्रा का द्यांतक प्रतीत होता है। वास्तव में जैन साहित्य में प्रारम्भिक युग की मुद्रा श्री (श्रर्थात् खत्तपक, सतेरक, पायङ्क, मयूराङ्कित-दीनार " इत्यादि) का उल्लेख श्रित महत्वपूर्ण है।
- (२) इरिमद्रसूरि कृत प्रशस्तियों में पाटन के आरंभिक चालुक्य नृपवर्ग (अर्थात् मूलराज, चामुण्ड, वल्लभ, दुर्लभराज) की मुद्राश्रों का उल्लेख अतीव महत्वपूर्ण है। इनसे यह भी शात हुआ है कि उल्लिखत शासकों को टंकशाला के अध्यत्त वीर नामक अधिकारी ने इन सब मुद्राश्रों पर लच्मी की आकृति अङ्कित करवाई थी। द्विष्टब्य श्री उमाकान्त शाह के लेख का सारांश, अखिल भारतीय प्राच्य सम्मेलन के हेतु प्राप्त निवन्धों का सारांश—संग्रह, १६५३, अहमदाबाद, पृष्ठ १७२]। राजस्थान के जैन शिलालेखों द्वारा भी 'वीसलप्रिय द्रम्म' तथा 'भीमप्रिय दशविंशोपक', 'रूपक' आदि सिक्कों पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। द्विष्टव्य पूर्णचन्द्र नाहड़, जैन लेख संग्रह, १, पृष्ठ २४४, २४६ ..... इत्यादि; मेरा लेख, शोध-पत्रिका, उदयपुर, दिसम्बर १६५३, पृष्ठ १—६]।

४ जर्नल, १४, पृ०११०।

५ दिनेशचन्द्र सिरकार कृत 'सक्सैस्सर्ज श्राफ दि सातवाहनाज', कलकत्ता, १६३६, पृ० २६-७; ऐपिग्राफिया इंग्डिया, २०, पृ० २९; द्रष्टब्य कैक्चर्ज ······पृ० १८३-४।

१ यही भाव यशोमित्र कृत श्रभिधर्मकोशव्याख्या में भी उपलब्ध है। द्रष्टस्य मेरा लेख, जर्नल १५, ए० १५३-४।

२ द्रष्टव्य करासूत्रातुवाद, श्री जैकोबी कृत, सेकेड बुक्स श्राफ दी ईस्ट सीरीज़, २२, पृ० २; मर्थमागधीकोश, श्री रत्नचन्द्र महाराजकृत, भाग ३, १९३०, पृ० १७२; मिधान— राजेन्द्र, पृ० २५४० इत्यादि। पुरातन-प्रबन्ध-संग्रह में भी दीनार का उरुबेख मिला है [पृ० ५,६, ३३, ११७ इत्यादि]

३ श्री विमलस्रिकृत । द्रष्टन्य विषटरनीत्ज़ कृत हिस्ट्री भाफ इषिडयन बिटरेचर, भाग २, पृ० ४७७ फुटनोट ३ ।

४ १४३ ४२ । द्रष्टन्य जर्नंत यू० पी० हिस्टोरिकल सोसाइटी, १९, पृ० ८६ ।

(३) द्रम्म का उल्लेख आवश्यकचूर्णि (७ वो शताबिद) में उपलब्ध हुआ है यथा 'नउलआ दमएन थिवतो' । इस प्रन्थ में दमग्र तथा द्रमक रूप मिलते हैं जिन्ल आँफ एम॰ एस॰ यूनि॰ बड़ौदा, मार्च १६५४, पृ॰ ५६-७]। वैसे तो मारवाड़ान्तर्गत गोठ मंगलोद नामक स्थान से प्राप्त ७ वी शताबिद के शिलालेख में भी द्रम्मों का वर्णन किया गया है द्रिष्टव्य ऐपिग्राफिया १९ पृ० २६६ तथा आगे]।

उल्लिखित श्रल्पवृत्त द्वारा यह विदित होता है कि जैन ग्रन्थ तो मुद्रा के छेत्र में एक श्रमूल्य भएडार हैं। इस दिशा में श्रिधिक सामग्री को प्रकाश में लाने की नितान्त श्रावश्यकता है। श्राशा है विद्वद्वर्ग जैन साहित्य का भारतीय व विदेशी मुद्रा के दृष्टिकोण से श्रिधिक मात्रा में मन्थन कर ज्ञानवृद्धि के प्रशस्त कार्य में सहयोग प्रदान करेंगे। जैन साहित्य द्वारा प्रस्तुत कुछ सामग्री का लो संस्कृत एवं बौद्ध साहित्य में सर्वथा श्रभाव ही दिखाई देता है। सम्भव है भावी खोजों द्वारा श्रीर श्रिधिक बहुमूल्य सामग्री की प्राप्ति हो सके।



# जैन सम्राट् कुमारपाल सोलङ्की

[ श्रीयुत् प्रो॰ ज्योतिप्रसाद जैन, एम॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰, लखनऊ ]

---

सिद्धराज जयासेंह की मृत्यू के उपरान्त उसकी इच्छानुसार उसका दत्तक पुत्र गुर्जर साम्राज्य का ऋधिकारी न हो सका। प्राचीन गुजराती इतिहास प्रन्थों से पता चलता है कि सिद्धराज के मन्त्रियों ने उक्त दक्तक पुत्र का हक मारकर कुमारपाल को अन्हिल-बाड़े के सिंहासन पर बैठाया था। इसमें सन्देह नहीं कि उसके बहनोई कन्हदेव तथा श्राश्रयदाता कैलम्बराज उसके प्रधान सहायक थे, श्राचार्य हेमचन्द्र भी उसीके समर्थक थे और स्वयं राजपुरोहित देवश्रो ने अपने हाथों से उसका राज्याभिषेक किया। स्यात ऐसा करके इन लोगों ने बुद्धिमानी का ही काम किया, क्योंकि अपने तीस वर्ष (सन् ११४३-११७३ ई०) के राज्यकाल में उसने न केवल गुर्तर साम्राज्य की उसके अनेक विभिन्न शत्रुत्रों से ही सुरत्ता की वरन् उसकी सर्वतोमुखी उन्नति एवं अभिवृद्धि भी की। उसके समय में साम्राज्य की सीमाएँ सर्वाधिक विस्तार की प्राप्त हो गई थीं। स्वयं त्राचार्य हेमचन्द्र के त्रानुसार उसने चेदि, दशार्ण, मालव, महाराष्ट्र, त्रापरान्त, कुर, सिन्धु आदि अनेक देशों को विजय किया था और उसके साम्राज्य की सीमा उत्तर में तुरुष्क देश पर्यन्त, पूर्व में गंगा तट तक, दित्तिण में विनध्याचल तक श्रीर पश्चिम में समुद्र पर्यन्त थो। उत्तरवर्ती प्रबंधकारों के अनुसार उसके साम्राज्य में अठारह देशों का समावेश था। उसके राज्यकाल में देश ने अभूतपूर्व समृद्धि और प्रजा ने श्रद्धितीय शान्ति श्रीर सुख का उपभोग किया था। किसी भी प्रकार का स्वचक या परचक संबंधी उपद्रव नहीं हुआ, लदमी के समान प्रकृति भी देश पर प्रसन्त थी, पूरे राज्यकाल में एक भी दुर्भित नहीं पड़ा। साथ ही ज्ञान, विज्ञान श्रीर कला की महत्ता की श्रभिवृद्धि हुई श्रौर धार्मिकता के प्रवाह से भी जनता ब्याप्त हो गई। इसमें सन्देह नहीं कि जैन सम्राट् कुमारपाल के समय में अन्हिल बाड़े के सोलङ्कियों का गुर्जर साम्राज्य श्रपनी सर्वतोमुखी उन्नति के चरम शिखर पर था, श्रीर तत्कालीन भारतवर्ष का सर्वा-धिक समृद्ध, शक्तिशाली, उदार एवं सुसंस्कृत साम्राज्य था।

कुमारपालके इतिहास की सामग्री के प्रधान साधन उसके गुरु हेमचन्द्राचार्य रिवत 'संस्कृत द्वयाश्रय' काव्य के अन्तिम पांच सर्ग, 'प्राकृत द्वयाश्रय' के आठ सर्ग, 'त्रिषष्टिशलाका पुरुष 'चरित्र' के अन्तिम भाग, 'महावीर चरित्र', कुमार पाल के उत्तराधिकारी अजयपाल के मन्त्री यशःपाल द्वारा रिचत 'मोहराज पराजय' नामक नाटक, कुमारपाल की मृत्यु के ११ वर्ष पश्चात् सोमप्रभसूरि कृत 'कुमारपाल प्रतिबोध

तथा राजपुरोहित सोमेश्वर कृत कीर्त्ति कौमुदी नामक समकालीन कृतियों में, चित्तौड़ श्रादि के शिलालेखों में तथा 'कुमारपाल प्रबंध', कुमार पाल चरित्र', 'प्रबंध चिन्तामणि', 'प्रमावक चरित्र', चतुर्विशति प्रबंध' श्रादि उत्तरकालीन रचनात्रों में उपजब्ध होते हैं।

कुमार पाल का जन्म सन् १०९३ ई० में दिधस्थली (देथली) नामक स्थान में, जो कि उसके पिता की जागीर थी, हुआ था। मुनि जिन विजय जी के मतानुसार जो मेरु-तुंग के कथन पर ऋाधारित है 'भीमदेव प्रथम का ज्येष्ठ पुत्र ज्ञेमराज था, जो ऋपने छोटे भाई कर्ण को राज्य देकर तपस्वी हो गया था। उसके पुत्र देवपाल ने भी ऋपने पिता का ही अनुकरण किया और भोगपरायण कर्ण को मृत्यु होने पर जीते-जी चिता में प्रवेश कर गया। उसका पुत्र त्रिभुवनपाल था, जो एक धर्मपरायण चत्रिय था, उसके सदाचारी एवं नीति परायण जीवन का प्रभाव सिद्धराज की स्वच्छन्दता पर श्रंकुश का काम करता था श्रोर सिद्धराज भी उसका झादर करता था। कुमारपाल इसी त्रिभुवन पाल का पुत्र था, जिसे अपने पूर्वजों से सदावार, नीतिमत्ता, धार्मिकता आदि श्चमूल्य गुर्णों को निधि मिली थी; किन्तु एक अपन्य मत के श्चनुसार कुमारपाल का ितामह हरपाल भीम प्रथम की उपपरनी चौला देवी से उत्पन्न हुआ था, कदाचित् इसी कारण ज्येष्ठ होते हुए भी वह राज्य सिंहासन न पा सका और निराश होकर मंडुकेश्वर तीर्थ में जाकर तपस्या करने लगा। हरपाल के पुत्र त्रिभुवन पाल ने काशमीरी देवों से विवाह किया था च्यौर उसके तीन पुत्र तथा कन्याएँ उत्पन्न हुई । इनमें कुमारपाल ज्येष्ठ था। उसकी बड़ी बहिन प्रमिला जयसिंह के एक सेनापित कग्हदेव के साथ विवाही गई थी। अपने संकटकाल में कुमारपाल अपनी स्त्री को प्रमिला के आश्रय में छोड़कर प्रवास में गया था और अन्ततः अपने दूसरे बहनोई कग्हदेव की सहायता से ही वह राजा हो पाया। उसकी दूसरी बहिन देवल का विवाह सपादलच के स्वामी अर्थाराज के साथ हुआ बताया जाता है । किन्तु यह कथन भ्रमपूर्ण है। वास्तव में श्रर्णोराज का विवाह जयसिंह सिद्धराज की एकमात्र कन्या कञ्चन कुमारी के साथ हुआ था, कुमारपाल की बहिन देवल के साथ नहीं।

सपादलत्त भी उस समय का एक प्रसिद्ध राज्य था और उसमें पंजाब प्रान्तस्थ इसी, अजमेर, जोधपुर से ६ मील उत्तर में स्थित मारवाड़ की प्राचीन राजधानी मन्दोर, मेवाड़ का मांडलगढ़ आदि स्थान सम्मिलित थे। अर्थोराज अर्थात् अनाजी चौहान ने ही अजमेर में प्रसिद्ध अनासागर भील का निर्माण कराया था। खरतरगच्छ

३—राजर्षि कुमार पाल-पत्रिका न० २२, J. C. R. S.

<sup>2-</sup>Kumar pala Chalukya-U. S. Tauh, J. G. May 1914, pp. 181-188

की पट्टावित के अनुसार वह जिनदत्तसूरि का मित्र था और उनके लिये अजमेर में एक जैन मंदिर निर्माण कराने के लिये उसने भूमि प्रदान की थी। उसकी राजधानी शांकु-भरी अर्थात् सांभर थी। ये चौहान राज जैन धर्म के प्रति अत्यधिक सहिष्णुता एवं आदर का भाव रखते थे और उक्त वंश के अनेक व्यक्ति जैनधर्म के भक्त भी थे। अजमेर का प्रसिद्ध सोनीवंश उस समय भी विद्यमान था और उन्होंने हस्तिनागपुर आदि दूरस्थ तीथों के लिए दिगम्बर जैन मूर्तियां निर्माण कराकर प्रतिष्ठित कराई थीं। राज्य में दिगम्बर-श्वेताम्बर उभय सम्प्रदाय के साध्यों का विदार होता था।

कुमारपाल का पिता त्रिभुवनपाल अपने पिता, पितामह की भाँति संसार त्यागी तो नहीं हुआ; किन्तु वह सदाचारी और नीतिपरायण था। राजा सिद्धराज उसका आदर करता था और उसने उसे एक जागीर भी प्रदान की थी। ऐसा प्रतीत होता है कि सिद्धराज के राज्यकाल के उत्तराघ में राजा के कोई पुत्र संतान न होने के कारण और उसकी आगे भी कोई संभावना न होते से त्रिभुवन पाल के मन में यह आशा उदित हुई कि सिद्धराज की मृत्यु के उपरान्त वह स्वयं अथवा उनका पुत्र कुमारपाल सिंहासन प्राप्त कर सकता है। इस आकांचा से प्रेरित होकर संभवतया उसने सिद्धराज के जीवन काल में ही अपने लिये उत्तराधिकार सुरचित करने के लिए प्रयत्न करने शुरू कर दिये थे। सिद्धराज को उनकी सूचना जैसे ही मिली उसने त्रिभुवनपाल की हत्या करवा कर इस कंटक को दूर कर दिया। कुमारपाल उस समय पूर्ण युवा था और अपने पिता से कहीं अधिक महत्त्वाकांची था। यह बात सिद्धराज से छिपो न रही, अतः उसने पिता की भांति पुत्र को भी नष्ट करने का उपाय किया। किन्तु कुमारपाल अपनी चतुराई, भाग्य और सहायकों की कुपा से बच निकला। अपने जीवन की रच्चा के लिये उसे वर्षों तक इधर उधर मारे मारे किरते और छिपते रहना पड़ा। उसकी सारी युवा-वस्था इसी संकटापन्न दशा में बीती।

श्रम्तु, जयसिंह सिद्धराज की मृत्यु के पश्चात् सन् ११४३ ई० में कुमारपाल ही श्रान्हिल बाड़े के सिंहासन पर श्रासीन हुआ। उस समय उसकी श्रायु लगभग पचास वर्ष की थी। राज्य प्राप्त करने के उपरान्त ही उसने श्रपने सभी समर्थकों एवं संकट काल के सहायकों को उदारतापूर्वक सन्तुष्ट किया। महामन्त्री उद्यन के सुयोग्य पुत्र बाहड (वाग्भट्ट) को उसने श्रपना प्रधान मन्त्री बनाया। कुम्भकार श्रिलंग को राजसभा का प्रमुख सदस्य बना दिया श्रीर पुरोहित देवकी श्राद्दि को विपुल द्रव्य प्रदान किया। किन्तु राज्य के कुछ पुराने सामन्त सदीरों को उसका यह व्यवहार नहीं हवा,

१--इमारी पुस्तक-'इस्तिनापुरं

उनकी स्थिति को धक्का पहुंचा था, अतः वे उसके शत्रु हो गये और उसकी हत्या करने के लिये षड्यन्त्र रचने लगे। किन्तु भेद खुल गया और समस्त षड्यन्त्र कारियों को कठोर द्रेड दिया गया। राजा होने के थोड़े समय बाद ही उसका अपने परम सहायक कण्हदेव के साथ भी मनमुटाव हो गया। संभवतया इन दोनों के बीच अधिकाधिक शक्ति प्राप्त करने का द्वन्द चला। करह ने राजा की अबहेलना की और उसके नीचकुलोत्पन्न होने का प्रचार किया तथा उसके राज्याधिकार श्रीचित्य का भी प्रश्न उठाया। स्वाभिमानी कुमारपाल इसे सहन न कर सका। कएहदेव उसका बहनोई था और राज्य प्राप्ति में प्रधान सहायक था, ऋतः राजा ने पहले तो उसे चेतावनी दी, किन्तु इस पर कण्ह ने कोई ध्यान नहीं दिया। विवश होकर कुमारपाल ने उसे बन्दी किया और श्रन्था करवा दिया, तत्पश्चात् सिद्धराज के दत्तक पुत्र चाहड के कारण त्र्यणीराज के साथ उसके भीषण युद्ध हुए। किन्तु बावजूद गृहद्रोह एवं विश्वासघातों के कुमारपाल ने अपनी वीरता एवं अद्भुत सैन्य संचालन पटुता के कारण उन दोनों को करारी हार दो त्रौर बन्दी बना लिया। तिसपर भी त्राणींराज को उसने फिर से मुक्त कर दिया और चाहड को भी चमा करके अपने दरबार में ही एक पर दे दिया। चाहड की चालाकी से मालवापित बल्ललदेव ने भी उसी समय गुजरात पर त्राक्रमण करने की तैयारी कर दी थी। कुमारपाल का एक विश्वास वीर सेनापति कालभट द्रुतवेग से बल्ललदेव के ऊपर चढ़ दौड़ा और उसका शिरश्चक्के करके उसने कुमारपाल की विजय पताका उन्जयिनी के राजमहल पर फहरा दी। जिस समय राजा ऋर्णोराज के विरुद्ध सेना लेकर जा रहा था तो आबू के निकट पहुंचने पर उसीके एक सामन्त, चन्द्रावती के महामंडलेश्वर विक्रमसिंह ने उसकी हत्या करने का षड्यन्त्र रचा। कुमारपात सावधान था त्रौर इस बार से भी बाल बाल बच गया। विक्रमसिंह की जागीर जप्त कर ली गयी श्रीर वह उसके भतीजे यशोधवल को दे दी गयी। मालवा और मारवाड़ दोनों को सिद्धराज ही विजय कर चुका था, किन्तु कुमारपाल के राज्य होनेपर उन दोनों ने ही गुजरात की पताका को चुंखाड़ फेंकने का प्रयत्न किया, किन्तु अपनी राजनीतिक विचच्चणता एवं अतुल पराक्रम से कुमारपाल ने उन दोनों को ही फिर से भली प्रकार पराभूत किया। उसने पंजाब पर भी त्राक्रमण किया त्रौर चित्तौड़ विजय किया। जिस साजन कुम्भकार ने एक बार काँटों के ढेर में छिपाकर उसकी सिद्धराज के सैनिकों से रचा की थी इसे इस चित्तौड़ प्रदेश के सातसौ प्रामों की वार्षिक श्रामदनी का पट्टा लिख दिया। इन सब बातों का उल्लेख सन् ११५० के चित्तीड़ के शिलालेख में मिलता है। एक बार

फिर वह सपादलत्त की श्रोर मुका श्रीर चाहड के सेनापितत्व में ही श्राणीराज पर श्राक्रमण करके उसे बुरी तरह हराया तथा वियुत्त धनराशि—सातकरोड़ स्वर्ण मुद्राएँ श्रीर सातसी श्रश्व प्राप्त किये।

गुजरात की द्त्रिणी सीमापर कोङ्कण-राज्य था जिसकी राजधानी ठाणापत्तन में शिलाहारवंशी राजा मल्लिकार्जुन, जिसका कि विरुद्ध 'राजिपतामह' था, राज्य करताथा। कोकेण के दक्षिण में गोपालपट्टन (गोद्या) में कर्णाटक के कदम्बवंशियों का राज्य था। सिद्धराज की माता मयणल्ला देवी इसी राजवंश की कन्या थी श्रतः गुजरात और कदंबों को इस गाढ़ मैत्री के कारण बीच में धँसे हुए शिलाहार भी सोलङ्कियों के मित्र बने रहे। किन्तु कुमारपाल के राज्य होते ही श्रीर मालवा एवं मारवाड़ को उसके विरुद्ध उठते देख मल्लिकार्जुन ने भी गुजरात पर आक्रमण करने की तैयारी की। यह घटना लगभग सन् ११४६ ई० की है। कुमारपाल की ऋधिक भाग सेना मारवाइ, मालवा के युद्धों में फँसी थी, फिर भी उसने मन्त्रीराज डरयन के पुत्र दरहनायक आँगडभट्ट को एक सेना लेकर कोंकरा चक्रवर्ती का दर्प चूर्ण करने के लिए तुरत रवाना किया। जिस समय यह सेना नदी पार कर रही थी तो मल्लिकार्जुन ने उस पर श्रचानक श्राक्रमण करके उसे तितर बितर कर दिया। किन्तु कुमारपाल इस असफलता से निराश नहीं हुआ और उसने तुरन्त नवीन तैयारी के साथ आँवड को फिर से भेजा। इस बार वीर आँवड ने शिलाहार नरेश को बुरी तरह हराया श्रीर उसका सिर काटकर अपने राजा के पास श्रन्हिलवाड़े भेज दिया। कोंकण गुर्जर साम्राज्य में मिला लिया गया। कुमारपाल की राज्यसत्ता द्विण में भी दूर तक फैल गई झौर सहाद्रि के सुदूर शिखर तक गुजरात को ताम्रचंड विजय ध्वजा फहराने लगा। आँबडभट्ट को इस सेवा के उपलच्च में राजा ने निहत शिलाहार नरेश का विशद 'राजपितामह' प्रदान किया। विनध्यश्रटवी को पदंदलित करनेवाले. गजयथों को शिचित करके अन्हिलवाड़े की हस्तिशालाओं को अजेय बना देनेवाले तथा धनुर्विद्या प्रवीगा दण्डनायक लहर भी जैन ही थे।

वस्तुतः कुमारपाल मिथ्या महत्त्वाकां ची नहीं था। फिर भी वह एक प्रतापी एवं पराक्रमी नरेश था, विविध राज्योचित गुणों का उसके व्यक्तित्व में भली प्रकार समावेश था। उसकी सहज सफजता का एक यह भी प्रधान कारण है कि राज्याकृद्ध होते ही उसने जिन मन्त्रियों, सेनापितयों और राज्य कर्मचारियों को नियुक्त किया था वे सभी ऋत्यन्त सुयोग्य, विश्वासी एवं प्रभुभक्त सिद्ध हुए। ऋतः सिंहासन पर वेठने के झः सात वर्ष के भीतर ही वह समस्त आन्तरिक द्रोह, विरोध एवं पड्यन्त्रों

का दमन करने में सफल हुआ, तथा आगामी छः सात वर्षों में ही उसने अपनी उपरोक्त चमत्कारी दिग्विजय भी सम्पन्न कर ली। अवशेष लगभग १५ वर्ष उसे देश की समृद्धि बढ़ाने, शासन व्यवस्था को सुचाहरूप देने, ज्ञान और कला को प्रोत्साहन देने, धर्मसाधन करने तथा ऐसे ही अन्य शान्तिपूर्ण कार्यों के सम्पादन के लिये मिल गये।

अपने प्रारंभिक जीवन में प्रत्युत सिंहासन पर बैठने के भी कुछ समय बाद तक कुमारपाल अपने पूर्व जों की नाई धर्म से शैव था। वह पशुविल में भी विश्वास करता था और मद्यमांसादि का भी सेवन करता था। रक्तपात करने एवं विनाशकारी युद्धों के छेड़ने में भी उसे कोई हिचक न होती थी। किन्तु आचार्य हेम वन्द्र सूरि के संसर्ग में आने के उपरान्त धीरे धीरे उसमें सद्धर्म की भावना जागृत होने लगी। उनके उपदेशों के प्रभाव से वह शनैः शनैः जैनधर्म का परमभक्त हो गया। सन् १९५६ में उसने प्रकट रूप से जैनधर्म अंगीकार कर लिया। इस धर्म परिवर्तन के कारण इसका जीवन ही बदल गया। उसने श्रात्रक के बारह व्रत धारण किये, मद्यमांसादि सेवन का सर्वथा त्याग कर दिया, राज्य विस्तार के लिए युद्ध करने छोड़ दिये, अपने निर्वत पड़ोसी राज्यों के अधिकारों का भी आदर किया, मृत्य दण्ड बन्द कर दिया, जीव हिंसा की बन्दी के लिए राज्य भर में श्रमारि घोषणा करवादी, देवी देवताश्रों के उपलच्च से होने वाली पशुविल का भी निषेध कर दिया, मदिरादिक मादक द्रव्यों की बिकी बन्द करवादी और शूत कीड़ा के विरुद्ध कानून पास किये। उसने निस्सन्तान विधवाद्यों को पीछे छोड़ जाने वाले मृत व्यक्तियों की सम्पत्ति को राज्य द्वारा जप्त किये जाने की प्राचीन प्रथा का अन्त कर दिया, भले ही इससे राज्यकीय की एक करोड़ रुपये वार्षिक से अधिक धन की हानि हुई। उसकी आकांचा संघपति बनने की थी, अतः गुरु हेमचन्द्र के उपदेश से उसने अपने समस्त परिवार, मन्त्रियों, व्यापारियों, मुनियों एवं आर्थिकाओं आदि से युक्त विशाल चतुर्विध संघ सहित शतुञ्जय, गिरनार तथा काठियाबाड के अन्य तीर्थस्थलों की भक्ति पूर्वक यात्रा एवं वन्द्ना की।

कुमारपाल निर्माता भी षद्भुत था। परम्परानुसार प्रायः सर्वे श्रज्ञात मूल जिन मन्दिरों एवं श्रन्य धर्मायतनों के निर्माण का श्रेय मौर्य सम्नाट् सम्प्रति के परचात् उसीको दिया जाता है। कहा जाता है कि उसने १४४० नवीन जिनालय निर्माण कराये श्रीर १६०० प्राचीन मंदिरों का जीर्णोद्धार कराया, राजधानी में उसने श्रप्ते पिता की स्मृति में भ० नेमिनाथ का त्रिभुवन विहार नामक मनोरम जिनालय बनवाया। एक बार श्रपने प्रवासकाल में वह तीन दिन का भूखा था, करम्भा नामक

पक दीन स्त्री ने उसपर तरस खाकर उसे अपने घर भोजन कराया था, अतः राजा होने पर उस देवी के प्रति कृतज्ञता प्रकाशनार्थं उसने उसके नाम पर करम्भा विद्वार नामक मंदिर बनवा दिया। खम्भात के उस मन्दिर का, जिसमें हेमचन्द्रसूरि की दीचा हुई थी, जीर्णोद्धार कराकर उसमें बहुमूल्य रत्नमयी प्रतिमाएँ प्रतिष्ठित कराईं। हेमचन्द्र द्वारा समर्थित गौड़ बहुस्रित के प्रस्ताव पर सोमनाथ के जीर्ण शीर्ण मन्दिर का भी पुनरुद्धार किया। मारवाइस्थ जालौर के दो मन्दिर भी उसी के बनवाये हुए कहे जाते हैं। गिरनारपर्वत पर उसने सीढ़िया बनवाईं। उसने अन्दिलपुर में पारवनाथ के लिए कुमार विद्वार बनवाया तो शिव के लिए उसी के पड़ौस में कुमार पालेश्वर का भी निर्माण कराया। ऐसी उत्कट धार्मिक सिहष्णुता के विरले ही उदाहरण मिलेंगे।

जब सिंहासन पर बैठा तो कुमारपाल नितान्त निरक्तर था किन्तु मन्त्री कपर्दिन के आग्रह से उसने पढ़ना लिखता प्रारम्भ किया और एक वर्ष में ही तीन काठ्यों को व्याख्यासहित पढ़ डाला। उसे विद्वानों की संगति तथा उनके वाद-विवादों में अत्यधिक आनन्द आता था। किव पंडित और चारण सभी उसके दरबार की शोभा बढ़ाते थे और सम्मान तथा आश्रय प्राप्त करते थे। श्रीपाल उसकी सभा का राजकिव था और सोलक संगीताचार्य। अन्य अनेक जैन-अजैन विद्वान् उसकी राजधानी को शोभित करते थे, और इसी कारण कुमारपाल के गुजरात को विवेक वृहस्पित का विरुद्ध प्राप्त हुआ। इस राजा ने २१ शास्त्र भड़ार स्थापित किये और प्राचीन प्रंथों एवं लेखों की प्रतिलिप कराने के लिये एक विशाल कार्यालय खोला।

कुमारपाल आदर्श एक पत्नीव्रत का पालक था, अपनी एकमात्र महिषी भोपला देवी से वह अत्यन्त प्रेम करता था। उसकी मृत्यु के उपरान्त भी शायद उसने दूसरा विवाह नहीं किया। आचार्य हेमचन्द्र का यह प्रिय शिष्य एक आदर्श जैन नरेश था। भारत के अन्य महान् नरेशों चन्द्रगुप्त, मौर्य, अशोक, सम्प्रति, खारवेत, विक्रम, हर्ष, अमोघवर्ष, प्रकवर आदि की भाँति यह प्रतापी जैन सम्राट् एक सच्चे साधु को उदारता और त्याग के साथ साथ एक निपुण राजनीतिज्ञ की बुद्धिमत्ता से युक्त, रण कुशल श्रूतीर और सहृदय एवं प्रजा चत्सल था। उसका व्यक्तिगत जीवन भी बहुत शुद्ध, सरल एवं धार्मिक था। वह उदार चेता सर्वधर्मसममावी, दूरदर्शी, निष्पच न्यायप्रिय, कर्त्तव्य परायण, गुण प्राहक, परिश्रमशील, मितव्ययी एवं सरल प्रकृति का व्यक्ति था। उसकी दिनचर्या एक आदर्श धार्मिक नरेश की दिनचर्या है। धर्म की प्रभावना तथा अन्य अनेक लोकोपयोगी एवं लोक रंजन के कार्यों से वह सर्व

तिय होगया था। अपने उपरोक्त गुणों के कारण सम्राट् कुमारपाल को 'रिम आहंत' राजिंष, जीवदाता, दीनोद्धारक, शरणागत वज्रपञ्चर, विचार चतुमु ख, परनारी सहोदर इत्यादि अनेक समुपयुक्त उपाधियों एवं विरुद्द प्राप्त हुए थे। गुर्जरेश्वरों के राज-पुरोहित नागर श्रोडिठ महाकि बि सोमेश्वर के शब्दों में (कीर्त्तिकौमुदी काव्य) इस चौलुक्य चक्रवर्ती जैन सम्राट् कुमारपाल ने 'अपने बाणों से समरांगण में अनेक राजाओं को ही नहीं जीता था वरन् अपने लोकिप्रय गुणों से अपने पूर्वजों को भी जीत लिया था।"

कुमारपाल के कोई पुत्र नहीं था, केवल एक कन्या थी जिसका पुत्र प्रतापमल्ल था। राजा का एक भतीजा अजयपाल गही का दावेदार था, किन्तु सिद्धराज की ही भाँति कुमारपाल भी अपने दोहित्र को ही उत्तराधिकारी बनाना चाहता था। उसे वह अजयपाल की अपेजा श्रेष्ठ भी समभना था। हेमचन्द्र तथा उसका दल भी प्रतापमल्ल का ही समर्थक था। उत्तराधिकार के प्रश्न की यह समस्या चल ही रही थी कि हेमचन्द्र अकरमात् रोग प्रस्त हो गये और सन् ११७२ में उनकी मृत्यु हो गई। राजा अपने प्रिय गुरुदेव का वियोग सहन न कर सका और छः महीने बीतते-बीतते उसकी भी सन् ११७३ मृत्यु हो गई।

एक मत के अनुसार, हेमचन्द्र की मृत्यु के ३२ दिन बाद ही स्वयं श्रजयपाल ने विष देकर कुमारपाल को मार डाला था। हेमचन्द्र का ही एक शिष्य, बालचन्द्र श्रजयपाल का पत्तपाती था और उसने रामचन्द्र श्रादि के विशेष एवं गुप्त श्रभित्राय की सूचना श्रजयपाल को दे दी थी। उस काल के श्वेताम्बर यित राजनीति में तो प्रायः प्रकट भाग लेते ही थे, उनमें से कुछ एक ऐसे भी थे जो गुप्तकालीन बौद्ध साधुश्रों की भाँति कूटनीति से भी काम लेते थे, दलबन्दियों में पड़ते थे और राज्य के श्रान्तरिक षड्यन्त्रों में भी पूरा योग देते थे।

कुमारपाल के मरते ही अजयपाल ने सिंहासन हथिया लिया और अपने आपको सम्राट् घोषित कर दिया। उसने प्रतापमल के सहायकों और समर्थकों से बुरी तरह बदला लिया और मृत सम्राट् के साथियों पर अमानुषिक अत्याचार किये। उसके द्वारा निर्मित देवालयों तक को नष्ट कर दिया। मन्त्री कपार्दे को गिरफतार करके बन्दीगृह में डाल दिया। हेम चन्द्र के पृष्ट्घर कि रामचन्द्र को गरम तवे पर बैठा कर मार डाला महादण्डनायक आंबडभट्ट से मृत्यु या आधीनता दोनों में से किसी एक को पसन्द करने के लिये कहा गया, परन्तु उस वीर केसरी ने गरज कर उत्तर दिया कि "इस जन्म में तो आईत भगवान ही मेरे देव हैं, हेमचन्द्र ही मेरे गुरु और कुमार पाल हो मेरे स्वामी

हैं, अन्य कोई नहीं हो सकता।'' इस पर राजा ने सेना सहित उसके घर पर आक्रमण किया और वह शूर वीरता पूर्वक लड़ता हुआ वीर गित को प्राप्त हुआ। अजयपाल एक निकम्मा और अत्याचारी शासक था, किसी धर्म तथा व्यक्ति का आदर करना वह नहीं जानता था। प्रजा में कोई भी व्यक्ति उससे सन्तुष्ट नहीं था। उसके जैन मन्त्री यशःपाल जो 'मोहराज पराजय' नामक नाटक का रचिता भी था, तथा आभड़ आदि बड़े बड़े राज्य मान्य जैन सेठ भी उसकी मित फेरने में असमर्थ रहे। अतः तीन वर्ष बीतते-बीतते एक द्वारपाल द्वारा पेठ में छुरा भोंक दिये जाने से सन् ११७७ ई० में दुष्ट अजयपाल की तत्त्वण मृत्यु हो गई।

उसका मित्र गुरुद्रोही एवं गुरुभाई का हत्यारा यित वालचन्द्र भी सुखी न रह सका "यह अपने ही गोत्र की हत्या कराने वाला है", ऐसा कड़कर ब्राह्मणों ने बालचन्द्र को अजयपाल के मन से भी उतार दिया। इससे लिजित होकर वह मालवे की आरे चला गया और वहीं उसकी मृत्यु हुई।

श्रजयपाल के पश्चात् भीम द्वितीय गदी पर बैठा। वह इस समय बालक ही था। इसका सज्जन नामक एक जैन सेनानायक था जो नियम से प्रातः, साय सामायिक करता था। युद्ध भूमि में भी हाथी के ऊपर बैठे बैठे ही त्राने समय पर वह एकाप्र चित्त से हो घड़ी श्रपने इस श्राध्यात्मिक कृत्य का सम्यादन कर लेता श्रीर फिर शत्रु संहार की रणभेरी फृंककर श्रपने ज्ञात्रधर्म का पालन करता। उसीके सेनापतित्व में श्राबृ की तलहटी में शहाबुदीन गौरी जैसे प्रचंड विजेता को भी पराजित होना पड़ा था। मुसलभान इतिहासकार भी इसे स्वीकार करते हैं।

भीम द्वि० के पश्चात् मृत्तराज द्वि० त्रौर त्रिभुवनपाल क्रमशः इस वंश के राजा हुए। किन्तु कुमारपाल के बाद सोलङ्की साम्राज्य का पतन प्रारंभ हो गया था, यह हास काल था और इस त्रवनित का प्रधान उत्तरदायित्व इन दुवल नरेशों पर ही है। फिर भी इस हास काल में भी गुजरात के गौरव एवं प्रतिष्ठा की भरसक सुरहा जैन बीरों ने की। इन जैन वीरों में वस्तुगल, तेजपाल बन्धु युगज सर्वाधिक स्मरणीय हैं। ये दोनों भाई त्रादर्श जैन थे। मन्त्रीश्वर वस्तुगल ने गुजरात के स्वराज्य को नष्ट होने से बचाने के लिये त्राने जीवन में त्रेसठ बार युद्ध भूमि में गुर्जर सैन्य का सञ्चालन किया था। इस प्रचंड वीर में स्वाभिमान भी इतना उप था कि सामान्य जैन साधु के त्रपमान का दण्ड देने के लिये उसने स्वयं गुर्जरेश्वर के मातुल का हाथ कटवा डाला था। वह निर्माता भी श्रद्भत था। त्राब्द का विश्वविद्यालय कैन कलाधाम-भ० नेमिनाथ का मन्दिर उसने सन् १२३२ ई० में करोड़ों रुपये के

क्यय से बनवाया, सेरिसा में पार्श्वनाथ का भव्य मन्दिर निर्माण कराया, तथा अन्य अनेक स्थानों में नवीन जिनालय बनवाये और पुरानों का जोणोंद्वार कराया। जैन धर्मायतनों के अतिरिक्त उसने सोमेश्वर, भृगुत्तेत्र, शुक्ततीर्थ, वैद्यनाथ, द्वारिका, काशी, प्रयाग, गोदावरी आदि अनेक हिन्दू तीर्थस्थानों की पूजा अर्चा के निमित्त लाखों का दान दिया, शैव एवं वैद्यात्र मन्दिर बनवाये, सैकड़ों ब्रह्मशाला एवं ब्रह्मपुरियों का निर्माण किया। अनिगनत कुंए खुदवाये, बाटिकाएँ लगवाई, सरोवर बनवाये, विद्यापीठ स्थापित किये, अरित्तत स्थानों में दुर्गों का निर्माण किया, सैकड़ों शिवालयों का पुनकद्धार किया, वेदपाठी ब्राह्मणों को वर्षासन दिये, यहाँ तक कि मुसल्मानों के लिये भी मस्जिदें बनवा दीं और संगममेर का एक कलापूर्ण सुन्दर तोरण बनवाकर मक्का शरीफ भिजवाया। ऐसा असाधारण सर्वधर्म समदर्शी एवं महादानी महामात्य तथा वीर सेनानायक जैनधर्म ने ही गुजरात को भेंट किया।

सोलङ्कीवंश का श्रान्तिम राजा त्रिभुवनपाल घोलका के सामन्त बीसलदेव द्वारा सन् १२४३ ई० में निष्कासित कर दिया गया श्रौर सोलङ्कियों के स्थान में बघेले श्रब गुजरात के स्वामी हुए। वीसलदेव बघेते के समय में भी मन्त्रीश्वर वस्तुपाल श्रपने पद पर प्रतिष्ठित रहे। सन् १२६८ तक इस प्रान्त पर वघेलों का ही राज्य रहा। बीसलदेव के समय सन् १२५७ में गुजरात में भीषण दुष्काल पड़ा उस समय जगड़्शाह नामक जैनधनिक ने श्रन्न एवं धन से दुष्कालपीड़ितों को जीवन दान दिया था।

अन्त में, श्रलाउद्दीन खिलजी के सेनापित उलुगखाँ एवं नसरतखाँ ने गुजरात पर भीषण श्राक्रमण किया श्रीर कर्ण बचेले को पराजित करके उसकी स्त्री कमला देवी श्रीर पुत्री देवल देवो को पकड़ कर दिल्ली पहुंचा दिया। शनैः शनैः गुजरात पर मुसलमानों का राज्य स्थापित हो गया। किन्तु अलाउद्दीन के इन प्रलयंकारी श्राक्रमणों के समय में गुजरात की श्राक्रान्त जनता की श्रद्भत सेवा पाटण के जैनबन्धुयुगल शाह समरा श्रीर सालिग ने की थी। उन्होंने श्रपनी श्रमाधारण राजकीय पहुँच के कारण सैकड़ों जैन एवं हिन्दू मन्दिरों को मुसलमानों द्वारा विध्वस होने से बचा लिया, नष्ट-श्रष्ट हुए देवालयों का पुनरुद्धार किया व कराया। हजारों लोगों को मुसलमानों के कैदखानों से मुक्ति दिलाई, जनता को सर्व प्रकार श्राश्वासने एवं सहायता मदान की।

बस्तुतः, चावड़े गये, सोलङ्की गये, बघेले गये और मुसल्मान आये, परन्तु गुजरात की जैन बिएक शक्ति प्रायः पूर्ववत् बनी रही। स्वदेशी स्वधर्मी राजाओं के समय जो राजकार्य, सेना आदि में उनकी प्रधानता थी वह तो नहीं रही, जैन युद्ध वीरों एवं मन्त्रियों का तो प्रायः श्रभाव हो गया किन्तु व्यापार श्रौर नागरिक जीवन में उनका प्राधान्य पूर्ववत् बना रहा। जैन साधुश्रों श्रौर विद्वानों को भी कोई बाधा नहीं हुई श्रतः धार्मिक, सांस्कृतिक एवं साहित्यिक प्रगति में विशेष रकावट नहीं श्राई। गुजरात के इस उत्कर्ष का लोभ इतिहास की स्मृति का संरच्या भी सबसे श्रिष्क जैनों ने ही किया है। तत्कालीन इतिहास के सर्वाधिक महत्त्व पूर्ण साधन जैन रचनाएँ ही हैं।

श्रस्तु इसमें सन्देह नहीं कि यदि मध्यकाल के उस पूर्व मुस्लिम राजपूत युग में गुजरात प्रान्त में जनधर्म का श्रभूतपूर्व प्रचार एवं उन्नति हुई तो फलस्वरूप उक्त प्रदेश का राजनैतिक, श्रार्थिक एवं सांस्कृतिक भी चरमोत्कर्ष हुत्रा श्रौर उस उत्कर्ष के साधन में जैन जनों का ही सबसे श्रधिक एवं सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण योगदान रहा था।

# शासनदेकी अभिका और उनकी मान्यता का

## रहस्य ।

[ श्रीयुत् कामता प्रसाद जैन, D. L., M. R. A. S. ]

भारतवर्ष में देवी देवता श्रों की मान्यता प्राचीन काल से चली श्रा रही है। मोहनजोद हो के पुरात स्व से भी देवी-देवता श्रों की मान्यता विद्ध होती है। ब्राह्मणों के वैदिक वाहित्य में भी उनका श्रभाव नहीं है। जैनों के यहाँ भी तीर्थ कुरों की शावन देवियां श्रीर देवता प्रविद्ध हैं। मथुरा कंकालीटीला से एक कुशन कालीन मूर्ति मिली है, जिसे तीर्थ कुर की माता बताया जाता है। (चित्र न०१) जिन माता की पूजा का विवान शास्त्रों में मिलता है । इससे स्पष्ट है कि जैनों में ईस्वी पूर्व की शताब्दियों से किया पहले से किसी रूप में देवी देवता श्रों की मान्यता प्रचलित थी। प्रस्तुत लेख में हमें शासनदेवी श्रीका के विषय में विचार करना श्रामीष्ट है।

अप्रश्विका देवी की मान्यता जैनों अप्रैर ब्राह्मणों में समान रूप से मिलती है। इस दोनों ही मान्यता अप्रेप र क्रमशः विचार करेंगे।

#### जैन मान्यता—

पहले ही जैन मान्यता को लीजिये। जैन मान्यता में शासन देवताओं की स्थित नितान्त अविचीन तो नहीं भासती; क्योंकि उनकी मूर्तियां ईस्वी की प्रारम्भिक शताब्दियों की मिलीं हैं। यों तो चौबीस तीर्थं छुतें के शासन देवता अलग-अलग हैं, परन्तु उनमें अभिवका देवी की मान्यता प्रमुख और प्राचीन है। उनका सम्बन्ध प्रथम तीर्थं छुर ऋष्यमदेव के साथ भी जोड़ा जाता है र । यद्यि अभिवका वास्तव में २२ वें तीर्थं छुर नेमिनाथ की शासनदेवी मानी गई हैं। अभिवका देवी की उत्पत्ति के विषय में जैनों के दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदायों में एक कथा प्रचित्तत है, जिसे यहाँ संचेन में उपस्थित किया जाता है।

#### दिगम्बर कथा—

दिगम्बर जैनों में यद्यप श्रम्बिका का उल्लेख प्रतिष्ठा प्रन्थों में हुआ है, परन्तु उनकी उत्पत्ति विषयक कथा 'पुर्याश्रव कथाकोष' की एक प्राचीन प्रति में 'यचीकथा' के शीर्षक से मिलती है। यह प्रति जिनकांची के मद्दारक जी के मंडार में है। प्रा० टी॰ एन० रामचन्द्रन् ने इसके श्राधार

१-संभवतः चक्रेश्वरी को ही श्रम्बा कहा गया होगा।

२---श्रंबाः सर्वाः सिवन्यिः स्त्रजगद्धिपति प्राप्तपूजाधिकारा श्रत्रागस्याध्वरोव्यां व्यजनकृतिमह स्वादरेगा वृणातु । श्रध्वयू पित्नका वा धततनुकुजयोदींषहीनां प्रकल्पवादित्रोद्धोषपूर्वः विहितयमहर्मा भूषयेत्प्रयमूर्तिम् ॥७१८॥

<sup>-</sup>श्री जयसेन प्रतिष्ठा पाठ

<sup>3-</sup>Tiru paruthi Kuntam and its Temples, pp. 157-160.

से अध्विका की कथा का सार लिखा था, जिससे प्रगट है कि गिरिनगर में सोमशर्मन् नाम का ब्राह्मण रहता था। श्राम्निका उसकी पत्नी थी। शुमंकर श्रीर प्रमंकर उसके दो पुत्र थे। सोमशर्मा ने पिता का श्राद्ध किया। ब्राह्मणों को न्योता। किन्तु उनके पहले ही वरदत्त मुनि उधर श्रा निकले। श्राम्मला ने उनको पड़गाह कर विधिवत् श्राहार दिया। उसके पित की यह अपस्था। उसने उसे घर से निकाल दिया। वह श्रपने दोनो पुत्रों श्रीर एक दासी को साथ लेकर ऊर्जयन्त पर्यंत पर वरदत्त मुनि के पास गुई श्रीर वहीं श्राम्मवन में रहने लगी। इसके श्रागे की कथा वैसी ही है जैसी एक दिगम्बर कथा में मिलती है जो वारीचन्द्र में की रवी हुई है।

श्री वादीचन्द्रजी कृत श्रम्विका कथा का सार श्री श्रगरचंद जी नाहटा ने 'श्रमेकान्त' (वर्ष १३ किरमा ४-५ पृ० १०७-१०८) में इस प्रकार दिया है:—

भारत के सौराष्ट्र प्रान्त के जूनागढ़ के राजा भूपाल थे। उनकी रानी का नाम कर्नकांवती था! इस नगरी में राजपुरोहित सोमशर्मा रहता था। जो कुलीन होने पर भी मिथ्याहिष्ट था। इसकी अभिता नाम की बुद्धिमती पत्नी थी। वह जैनधर्मानुयायी थी। पति शैव श्रीर को जैन थी। इस धार्मिक मेद के कारण कुळु वैमनस्य रहना स्वाभाविक था। एक वार पितृश्राध्य के दिन सोमने ब्राह्मणों को निमंत्रित किया। संयोगवश ब्राह्मणों के श्राने से पूर्व ही जैन मुनि बानसागर जी उसके घर मिद्यार्थ पधारे, श्रिमला ने हर्षपूर्वक उन्हें प्राप्तक श्राहार दिया। मुनि श्राहार कर रैवताचल की गुफा में धर्मसावन करने लगे। उधर किसी ईपालु ब्राह्मण ने अश्रिता को मुनि को श्राहार देते देला था। उसने निमंत्रित ब्राह्मणों के समद्ध होष बुद्धि से उसे श्रुनीचित्यपूर्ण बतलाया। ब्राह्मणों के भोजन से पूर्व मुनि को श्राहार दिया गया। इसलिए ब्राह्मण बिना भोजन किए ही गाली देते हुए चले गए, सोमशर्मा निमन्त्रित ब्राह्मणों को इस तरह भूखे जाते देल श्रुमिला पर कुषित हुआ। वह उसे मारने को दौहा— इससे भयभीत होकर श्रिमला श्रुपने शुमंकर श्रीर विभंकर दोनों पुत्रों को एक कमर में श्रीर एक को हृदय में लेकर रैवताचल को चली। वहां बानसागर मुनि विराज रहे थे। उन्हें नमस्कार कर बैठ गई। मुनि ने उससे भयभीत होने का कारण पूळा, पर बतलाने पर कुल व पति की निन्दा होगी जानकर कुळु भी न कहा।

"इघर उसके पुत्र जुधावश रोने लगे। वहाँ वह उन्हें क्या दे ? बड़ी चिन्ता हुई। पर इसी संमय मुनिदान के पुरुष-प्रसाद से निकटवर्ती आम्र-तृज्ञ अकाल में ही फलों से परिपूर्ण हो गया। उसकी जुम्बिकार्ये नीचे लटकने लगीं। जिनमें पके हुए फल थे। अग्निला ने उन आम्रों से पुत्रों की भूख शान्त की। (श्लोक ३२) इधर कुपित भूखे बाह्मणों ने अपने घर जांकर पत्नियों से जाकर भोजन मांगा। पर उन्होंने निमंत्रण के कारण भोजन नहीं बनाया था, अतः कहा ठहरिये—

मोजन श्रमी बना देती हैं। संयोगवश इसी समय श्राग लगो श्रीर ख्या भर में श्राग्नला के घर को छोड़ नगर के सब घर जल गये। तब वे ब्राह्मण धनधान्य घर से हीन होकर मूखे श्रीर थके हुए सोम के घर वापिस पहुँचे, उन्होंने सोम से कहा कि तुम्हारी भार्या घन्य है; श्रीर उसकी प्राप्ति से तुम भी घन्य हो। मुनि-दान के प्रभाव से तुम्हारा घर बच गया। यदि मोजन तैयार हो तो हमें दो। सोम ने श्रागत सब ब्राह्मणों को भर पेट मोजन कराया, किर भी वह श्रख्य भंडार हो गया (श्लोक ४३) सोम शर्मा श्रपनी गुणवती पत्नी के सत्कार्य को याद कर उसे मनाने को रैवताचल की श्रोर चला, श्राम्नला ने उसे रैवताचल की श्रोर श्रात देख, कि वह मारने को श्रा रहा है—श्रव क्या करूँ ? उसके हाथ से मारे जाने की श्रोपद्मा स्वयं मर जाना श्रच्छा है। वह फट से ऊँचे शिखर पर चढ़कर नेमिनाथ का ध्यान करते हुए कूद पड़ी। जिनेश्वर के शुभ ध्यान से मर कर, वह श्रव्विका नामक नेमिनाथ की यद्मिणी हुई। जिसके स्मरण से श्राज भी विन्न दूर होते हैं। (श्लोक ४८)

उसका पित दृंदता हुन्ना वहां पहुँचा; न्नौर उसे मरा हुन्ना देख विषाद करने लगा। इतने में न्नानिला देवी के रूप में पुत्रों को लिए हुए दिखाई दी। सोम ने कहा—घर चलो। न्नागिला ने कहा—कि मैं तुम्हारी पत्नी नहीं, देवी हूँ। सोम पत्नी के विरह से दुःखी होकर भरूपापात करके मर गया न्नौर मर कर सिंहरूप देवी का वाहन हो गया। न्नागिका उस पर बैठ कर घूमती है।

सोमशर्मा का भाई शिवरामां वहाँ श्राया तो देवी ने अपने दोनों पुत्रों को धन के साथ सौंप दिया, पर पुत्र मन्दबुद्धि वाले थे; इसिलये पढ़ने का प्रयत्न करने पर विद्वान् नहीं बन सके। वे दुखित होकर पहाड़ पर पहुँचे श्रीर अभिवका को याद किया तो अभिवका ने उन्हें शारदा मंत्र दिया और भादो सुदी १ से ११ तक उपवास सहित जाप करने से बुद्धिमान बनोगे— कह उन्होंने वैसा ही किया और विद्वान् हो गये। शुभंकर ने द्वारिका में बौद्ध पिएडत को जीता, ज्ञान प्रभाव देख कामदेव (प्रद्युम्न) ने कन्याओं द्वारा उनकी पूजा की।

कुछ काल बाद नेमिनाथ वहाँ पधारे, उनसे यह जानकर कि द्वारिका का विनाश होने वाला है, प्रद्युग्न श्रादि ने दीचा ली। शुभंकर श्रीर विमंकर ने भी दीचा लेकर परम पद प्राप्त किया।

इस प्रकार श्रम्विका देवी की उत्रित्त की यह कथा है। चूिक म॰ नेमि के समय में यह घटना घटी श्रीर उनके तीर्थ के लोगों को श्रम्बिका देवी ने उपकृत किया, इसिलये वह शासन देवी मानी गई। उनकी मूर्तियां भी बनने लगीं। पंडित प्रवर श्राशाधर जी (१३ वीं शताब्द) ने श्रपने 'प्रतिष्ठासार' नामक प्रन्थ में श्रम्बिका देवी की श्राराधना का विधान इस श्रपेद्धा से ही किया है; यथा:—

### 'सब्येकद्युपगित्रयंकरसुतुक्षीत्ये करे विश्वतीं दिव्याम्रस्तवकं शुभङ्कर करिलब्टान्यहस्ताङ्गुलिम्। सिहे भर्नु चरे स्थितां हरितभामाम्रद्रुमच्छायगां

वरारूं दशकामुं कोच्छ्रयजिनं देवीसिहाम्नां यजे ॥१७६॥

भावार्थ:-देवी आम्रा (= ग्रम्बिका) का यजन करते हैं क्योंकि वह उन जिनेन्द्रकी भक्त है जिनका शरीर दस धनुष प्रमाण ऊँचा है—वह देवी गहरे हरित आभावाली है; वह आम्रवृत्त की छाया में रहती है; वह सिंह पर सवारी करती है, जिसका जीव पूर्वभव में उनका पित था; वह अपने बार्ये हाथ में देवी आम्रकलों का गुच्छा अपने वियंकर पुत्र के संतोष के लिए लिये हुए है, जो उनके वामभाग की गोद में बैठा हुआ है; और उनके सीधे हाथ की अक्जुित्यों को शुमक्कर पकड़े हुए है।

पं॰ श्राशाधर के पश्चात् रचे हुए प्रतिष्ठा पाठों में भी शासन देवियों का उल्लेख है; परंतु श्राचार्य जयसेन कृत सर्व प्राचीन प्रतिष्ठा पाठ में उनका उल्लेख नहीं है। श्री जयसेन जी ने मंडपविधान में चारोंनिकाय के देवों का श्राह्वान श्रवश्य किया है, जिन में भवनवासी देव भी हैं। इसमें यच श्राह्वान के साथ यच्ची के लिए कोई पृथक उल्लेख नहीं है; परंतु यच्चों में ही उनका श्राह्वान गर्भित माना जाता हो तो श्राश्चर्य नहीं। देवियों में जिनमाता का 'श्रम्वा' रूप में श्रीर हन्द्राणी एवं दिक्कुमारियों का उल्लेख उन्होंने किया है। ऐसा प्रतीत होता है कि समयानुसार उक्त यच्चादि श्राह्वान के श्राधार से ही यच यचीरूप शासन देवता नियत किये गये। यह एक विषय है जो खोज की श्रपेचा रखता है।

जो हो दिशम्बर कथानक से स्पष्ट है कि अमिवका देवी तीर्थं क्लार नेमिनाथ की शासन देवी— यची थीं; जो पूर्वभव में उनकी परम भक्त और उगासिका रहीं। देवनर्थाय में भी वह जिनेन्द्र भक्ता मिलतीं हैं।

#### श्वेताम्बर कथा-

श्वेताम्बर जैन साहित्य में श्रम्बिका का सर्व प्राचीन उल्लेख श्री बध्यमिट्टिसूरि (वि० सं० ८०० -८६५) विरचित 'चतुर्विशतिका' की म० नेमिनाथ की स्तुति में निम्नलिखित दो श्लोकों में मिलता है:—

१-नेमिचन्द्र जी (१६ वीं शती) ने 'प्रतिष्ठा तिलक' (७/२२) में श्रम्बिका का उल्लेख किया है: ''धत्ते वामकही प्रियंकर सुतं वामे करे मञ्जरी, श्राम्प्रस्यान्यकरे शुभङ्कर तुजी हस्तं प्रशस्ते हरी। श्रास्ते भर्तु वरे महास्रविटिष्टिस्थाय श्रिवाऽभीवृदा, याऽसी तां नुतनेमिनाथपदयोर्नम्रामिहाम्नां यजे ॥''

"जिनवचिस कृतार्थी संश्रिता कम्रमाम्नं समुदितसुमनस्कं दिव्य सौदामनीरुक् । समुदितसुमनस्कं दिव्य सौदामनीरुक् । दिशतु सततमन्त्रा भूतिपुष्पात्मकं नः समुदितसुमनस्कं दिव्यसौदामनीरूक् ॥८८॥ सिद्देऽसि देलयाऽलं जयित खरनस्वैतीतिरुठेऽतिन्छे शुक्क शनाशं दिशति शुभकृतौ परिडतेऽखरिडते खम् । याते या तेजसाट्या तिडदित्र जलदे भाति धोराऽतिधीरा पत्यापत्यापनीयाःसुदित समपराद्वयाधमं बाधमम्बा ॥१६॥

यहां उनके शरीर की आभा दिव्य-सौदामिनी के समान श्वेत लिखी है और उनके नख शत्रु के खड़्त को भड़्त करने में समर्थ बताये हैं। इसी पुस्तक में (पृ०१४८-१५०) अधिनका देवी कहा और उसका गुजराती अनुवाद भी दिया हुआ है। उसकी कथा इस प्रकार है:—

"सौराष्ट्र देश में कोडीनार नगर था। उसमें वेदराठी ब्राह्मण सोम रहता था। उसकी पत्नी का नाम ऋग्विका था, जिससे उसके दो पुत्र सिद्ध और बुद्ध नामके हुए थे। सोम ने पिता का आद्ध किया और ब्राह्मणों को न्योता। रसोई तैयार हुई। अभिवका की सास स्तान करने गई थी। इतने में एक मासोपवासी जैन साधु भिद्धार्थ पहुँचे। अभिवका ने विधिवत् उनको आहार दिया। सास ने लौटकर रसोई मैं प्रवेश किया ऋौर जाना कि साधु को भिद्धा दी गई तो वह गुस्सा हो बोली कि "अप्रशिखा साधु को क्यों दी ? पहले पिएड भरना थे।" उसने सोम से भी सर्व दृतान्त कहा। वह स्राग बबूता हो गया-उसने माना कि उसकी पत्नी स्वच्छन्द हैं इसलिए. उसे घर से निकाला दिया। अपनिकाने दुली होकर धिद्ध पुत्र की उंगली पकड़ी ऋौर बुद्ध को गोदी ले एक क्रोर को चल दी। मार्ग में पुत्र तृवातुर हुए तो उनके शील प्रभाव से सूखा सरोवर जल से लहलहा उठा । उसने पुत्रों को शीतल जल पिलाया । पश्चात् लड़के चुधातुर हुए-तो सामने का सूबा आमका पेड़ हरा भरा हो गया। उसके फत्त पुत्रों को दिए आरे उसी आम के बच्च तले वे श्चाराम करने लगे। उधर श्रम्बिका के सासरे में एक कौतुक हुआ कि एक स्त्री ने श्रपने बालको को भोजन कराकर उच्छिष्ट भोजन बाहर फेंका सो देवों ने शीज धर्म का प्रभाव जतलाने के लिए उसको सोने मोती का कर दिया। अगिनशिखा पर्वतों से बात करने लगी-इतनी ऊँची उठ गई.। यह सब देखकर सास को प्रतीत हुआ कि यह सब कुछ उसकी सुनच्छा बहू का पुराय प्रभाव 🕽 श्रीर पुत्र से बोली कि बहू को वापस लिवा लाख्रो। तदनुसार सोम लिवाने चला। अभिका ने दूर से ब्राता देखा सो भयातुर हुई। समभी मारने ब्रा रहा है। चारों ब्रोर देखा तो एक कुंब्रा दिखाई पड़ा। वह उसी में जा गिरी और शुभारियाम से मरकर सौधर्मकला से चार योजन नीचे श्यित कोइंड विमान में अभिवका मामकी महर्द्धिका देवी हुई। विमान के नामकी अपेदा वह

'कोइएडी' भी कहलाई । सोमने अपनी महासती पत्नी को कुये में गिरा देखा सो वह भी गिरा आपेर मरकर उसी विमान में श्राभियोगिक देवतरी के उत्पन्त हुआ। आपने कर्मानुसार वह देवसिंह का रूप रखकर अभिवक्ता देवी के वाहन का काम करता था। इन भगवती अभिवक्ता देवी के चार इाथ हैं। दो हाथों में वह आमों की डाली और पाश प्रश्य करती हैं तथा शेष दो हाथों में आंकुश और पुत्र रखती हैं। उनके शरीर का वर्ष तथाए सोने जैसा है। वह नेमिनाथ भगवान की शांसन देवी हैं और गिरिनार की शिखर पर वसती हैं। सम्यग्टियों के विन्नों को दूर करतीं हैं।"

इस के ऋतिरिक्त 'प्रभावक चरित्र' एवं ऋन्य ग्रंथों में भी यह कथा मिलती है। उसका सार नाइटा जी ने यों लिखा है:—

"कणाद मृनि के स्थापित काशहिंद नगर के सर्वदेव ब्राह्मण की देवी सत्य देवी थी। उसकी पुत्री श्रम्मा कोटिनगर के सोमभट्ट को विवाही गई। विभाकर श्रीर शुमंकर दो पुत्र हुए। एक समय नेमिनाथ के शिष्य सुधर्मसूरि के श्राज्ञावर्ती दो मृनि श्रम्मिका के घर पधारे, श्रम्मिका ने उन्हें श्राह्मर कराया। इतने में ही सोमभट्ट श्रा पहुंचा श्रीर उसने विना महादेव के भोग लगाये भोजन का स्पर्श क्यों किया गया कहा श्रीर श्राकोशवश उसे मारा। वह दोनों पुत्रों को एक गोद में श्रीर एक श्रंगुनी पकड़ कर रैवताच न पहुँची। नेमिनाथ को वन्दना कर श्राम्प्रदृद्ध के नीचे विश्राम किया। मूले बच्चों को श्राम्प्रकल देकर पुत्रों सहित शिखर पर कम्पापात किया। नेमिनाथ के स्मरण से देवी हुई। इधर विप्र का क्रोध शान्त हुग्रा। वह भी रैवताचल को श्राया। श्रीर उन्हें मरा देख पश्चाताप करता हुग्रा स्वयं भी कुएड में पड़कर मर गया। ब्यंतर होकर देवी का वाहन सिंह बना। श्रम्बा देवी श्रव भी गिरिं पर नेमिनाथ के भक्तों की सहाय करती हैं।"

श्री हेमचन्द्राचार्यं जी ने 'त्रिषिठशलाका पुरुष चरित्र' (६१३८६) में, श्री शोमनमुनि ने 'स्तुतिचतुविद्यतिका' (८८ व ६६ श्लोक) इत्यादि ग्रन्थों में भी श्रम्बिका देवी को नेमिनाथ की शासन देवी लिखा है।

#### कथाओं की समानता-

उक्त सभी कथार्ये भ० नेमिनाथ के समय में घटित घटना को चित्रित करती हैं। सभी से अगर है कि उस समय वैदिक मत का प्रावल्य था—स्त्री के व्यक्तित्व का कुछ मूल्य न था—जैन साधुओं को ब्राह्मण वर्ग सम्माननीय दृष्टि से नहीं देखता था। इनमें जो कुछ अन्तर है वह नगस्य है। श्वेताम्बर स्त्रीर दिगम्बर कथाश्रों में शरीर के वर्ण स्त्रीर श्राग्निला के नाम सम्बन्ध में अन्तर है। एक बड़ा अन्तर यह है कि दिगम्बर स्त्रिम्बक्त को यत्त्वपर्याय का बताते हैं स्त्रीर श्वेताम्बर सौधर्म कल्प की देवी। किन्तु सभी एक स्वर से उन्हें भ० नेमि की शासन देवी स्वीकार करते हैं।

## अम्बिका देवी की मूर्तियां-

जब श्रम्बिकादेवी शासनदेवता मान्य हुई श्रौर लोगों को यह विश्वास हुन्ना कि उनकी श्राराधना से विष्न बाधाएँ दूर होती त्रौर इच्छित फल की प्राप्ति होती है, तो उन्होंने उनकी मूर्तियां भी बनाई।

श्राम्विका देवी की मूर्तियां ईस्वी प्रारंभिक शताब्दियों तक की मिली हैं। उनका सुन्दर विवेचन श्रौर संकलन श्री उमाकान्त प्रे॰ शाह ने श्राने एक लेख में किया है, जिससे श्रम्बिका की मूर्तियों का श्रञ्जा परिचय मिलता है। पहले जो मूर्तियां बनों वे बिल्कुल मनुष्यनी रूप में दो हाथोंवालो थीं। ऐसी सर्व प्राचीन मूर्तियां मथुरा, नवसुनि गुफा उदयगिरि खंड गिरि (उड़ीसा) श्रौर काठियावाड़ में दंककी गुफाश्रों से उपलब्ध हुई हैं। ये मूर्तियां ईस्वी द्वितीय से सांतवीं शताब्दी के मध्यवर्ती काल की हैं। मथुरा कंकालीटीला की मूर्ति गुप्तकालकी है। इसमें श्रम्बिका के दो हाथ हैं, जिनसे एक में श्राम्रलुम्बिका श्रौर दूसरे से बालक को लिये है। (चिक सं०२) ढंक की मूर्ति भी ऐसी ही है। (चि॰ सं०२)

दिन्य भारत में भी श्रम्विका देवी की मूर्तियां उपलब्ध हैं। श्री टी॰ एन॰ रामचन्द्रन्जी ने जिनकांची के दिगम्बर जैन मठ की दीवालों पर श्रम्विका की एक विज्ञ ए मूर्ति चित्रित देखी है। यह चित्राङ्क्य 'पुर्याश्रव' की यत्तीकथा के श्रमुरूप किया गया है। वह पद्मासन में चार हाथों सहित चित्रित है। दो श्रिक हाथों में पाश श्रीर श्रंकुरा है। रोष दो श्रभय श्रीर बरद मुद्रा में हैं। किन्तु मैसूर स्टेट के श्रन्तर्गत श्रङ्गांड नामक स्थान की जैन बस्ती में श्रम्बिका की एक बड़ी ही सुन्दर कलामय मूर्ति दो हाथों वाली है। वह खड़ी हुई है श्रीर उसकी त्रिमंग की कमनीयता दर्शनीय है। उसके एक हाथ में श्राम्र स्थान का श्रीर दूसरे में बालक है।

देवगढ़ के दि॰ जैन मंदिर से प्राप्त श्रम्बिका की मूर्तियां भी कला के सुन्दर नमूने हैं। उनके मस्तक के ऊपर भ॰ नेमिनाभ की मूर्ति बनी हुई है!

श्वेताम्बर जैनों ने भी ऋम्बिका की दो एवं चार हाथोंवाली मूर्तियां बनाई हैं। ऋाबू की विमलविष्ठी में ऋम्बिका की लीलतासन मुद्रा में दर्शनीय मूर्ति है। बड़ौदा, सेरिसा (कलोक) ऋाहि स्थानों के श्वेताम्बर जैन मंदिरों में भी उनकी मूर्तियां मिलती हैं।

उपलब्ध मूर्तियों से पता चलता है कि पहले-पहले श्रम्बिका देवी की मूर्तियां दो हाथों वाली बनाई गई श्रौर वह उनकी उसक्ति विषयक मूल कथानक को देखते हुए ठीक भी थी, परन्तु उनके हाथों की संख्या बढ़ती गई। श्रौर श्रव उनकी मूर्ति दो हाथोंवाली के श्रितिरिक्त चार, श्राठ श्रौर बीस हाथोंवाली भी मिली है। इस प्रकार की मूर्ति का नमूना श्राव् की विमलवसही की एक छत में श्रंकित मिलता है। उनकी मुद्रा भयंकर है श्रौर वह हाथों में खंग, शक्त, गहा,

श्रंकुश वर्ष, फरसा, कमंडलु, कमल श्रादि लिये हुए हैं '। अलंकुत रूप का रहस्य---

श्रम्बिका देवी की उत्पत्ति विषयक कथा को देखते हुए उनकी मूर्तिका सुन्दर, सौम्य श्रौर स्वामाविक स्वरूप दो हाथों वाला ही होना चाहिये, क्योंकि मून रूपमें वह मनुष्य ही थीं। उपरान्त उनके चार, श्राठ श्रौर बीस हाथ बनाये गये, वह रहस्य से खाली नहीं है।

हम जानते हैं कि प्राचीन काल में श्रालंकृत भाषा का प्रयोग होता था। रहस्यमय रूपकों द्वारा श्राध्यात्मिक तथ्यों का निरूपण किया जाता था। बैरिस्टर चम्पतराय जी ने 'श्रासहमत-संगम' में बताया है कि वेद, श्रावस्था, इंजील श्रादि धम्प्रम्थ श्रालंकृत-भाषा में लिखे हुए हैं। मंत्र-तंत्र वाद में भी श्रालंकृत भाषा का प्रयोग हुआ है। श्रातः यह प्रतीत होता है कि मध्यकाल में जैनी भी इस श्रालंकृत भाषा से प्रभावित हुए श्रोर उन्होंने वैदिक ब्राह्मणों की देखादेखी श्राम्बिका देशों की दो से श्राधिक हाथों वालों मूर्तियां बनाई। इस का श्राधार श्रालंकृत-काव्य-शैली ही प्रतीत होती है।

श्रम्बिका भ० नेमि की शासन देवी हैं—मनुष्यभव में भी वह उनकी भक्त थीं। भक्त होनेका श्रथं है श्राराध्यदेव के बताये मार्ग पर चलना उनके प्रशस्त मार्ग को प्रकाशित करना—श्रमिला श्रथवा श्रम्विका ने भ० नेमि के शासन को इस प्रकार से ही प्रभावित किया था। तीर्थं इर श्रज्ञान को मिटाने के लिये श्रद्धिक श्रीर श्राध्यात्मिक क्रान्ति को जन्म देते हैं जिससे मानव समाज की कायान्त्र जाती है—वह मानव बनकर श्रागे श्राता है। भ० नेमिने भी एक ऐसी ही क्रान्ति को जन्म दिया श्रीर उसे सफल बनाया। उनके समय में निम्नलिखित बड़ी बड़ी बुराइयाँ फैली हुई थीं जिनको उन्होंने श्रामूलचूल मिटाया—

- (१) हिसामय युद्धों का ताँता बँधा हुन्नाथा। यादव-जरार्वध, यादव-ज्ञेत न्नादि युद्धों के पश्चात् कौरव-पारडवों का महामारत हुन्ना। विचारशील न्नौर प्रज्ञावान युवक नेमिने न्नानुभव किया कि हिंसा का न्नान्त होना चाहिये। न्नाहिस जीवन-नौका की पतवार होना चाहिये।
- (२) माँस-मदिरा का बहु प्रचलन ही हिंसक वृत्ति को पनपा रहा था—वासना थिरक रही थी। युनक नेमिने इसकी निर्ममता का दृश्य अपने विवाह के समय देखा। उनका मन क्रान्ति की ज्वाला से घघक उठा। उन्होंने विवाह का कंगन तोड़ डाला और मौरमुकट उतार फेंका। वह आध्यात्मिक क्रान्ति लाने के लिये गिरिनार की शिखर पर साधना करने के लिये चले गये और सर्वंज्ञ बनकर उन्होंने अज्ञान की घण्जियाँ उड़ा ही।

१—ग्रस्विका देवी की मूर्तियों के विषय में विशेष पश्चिय पाने के बिए डॉ॰ उमाकान्त पी॰ शाह का 'Iconography of the Jaina Goddess Ambika' नामक जर्नेल बॉब दी यूनीवर्सिटी ब्रॉव बास्बे, भा॰ ६ खंड २ में देखिये।

(३) असमता और अज्ञानता समान में फेल रही थी। स्त्री और श्रूदों का कोई व्यक्तित्व ही न था। द्रौपदी जैसी सती का अपमान खुले दरवार में हो सकता था—जीरकदम्ब जैसा प्रखर खुद्धि इसलिये ही ब्राह्मण का शिष्यत्व नहीं पा सकता था कि वह नीचकुल में जन्मा था। ब्रह्मचर्य का अनादर हो रहा था। पुत्र के बिना सद्गति का मिलना असंभव समभा जाता था—यदि पुत्र न हो तो श्राद्धतर्पण कौन करे ? किन्तु भ० नेमिने इस विषमता को मिटाया—समाज में समता और विवेक को जागृत किया। अभिला के जीवन में उनकी यह क्रान्ति व्यवहारिक रूप धारण किये हुए मिलती है। इसलिये ही वह शासन देवता हुई है।

हमारे विचार से अभिवंका देवी का रूप में नेमि की इस क्रान्ति की सफलता का चौतक है। अभिवंका अहिंसा की प्रतीक है—वह अभ्या अहिंसा है—उनका वाहन सिंह हिंसा का प्रतीक है। जब हिंसा अहिंसा के आधीन रहेगी तब मानव जीवन में विषमता आ ही नहीं सकती—भे नेमिने यह स्पष्ट बताया था। दूसरे इससे मातृत्व की विशिष्टता भी स्पष्ट होती है—स्त्र का सम्मान होना ही चाहिये। हिंसा अहिंसा के हिंक्ति पर चले, इसके लिए मानव को फलाहारी होना आवश्यक है। मानव का स्वामाविक और आदि आहार फत्त ही है। एक हाथ में आम की डाली यही बताती है। अभिवंका का दूसरा हाथ शुभंकर पुत्र के उत्तर है और विहंकर पुत्र उनकी गोद में छाती-से सटा हुआ अद्धित है—यह चित्रण बताता है कि वस्तुतः कीन से पुत्र मानव की सद्गति के लिये आवश्यक हैं? हाइमॉस के औरस पुत्रों के होने अथवा न होनेपर मानव का आहमकल्याण निर्भर नहीं है। वह निर्भर है मानव की अहिंसावृत्ति की सन्तित पर! इव्यरूप में अहिंसा का पालन शुभंकर होता ही है—इसीलिये अभिवंका से शुभंकर पुत्र कता अद्धित हुआ मिलता है। वह बाह्य प्रवृत्ति का चोतक है। दूसरा पुत्र विहंकर गोद में इसलिये हैं कि भावों की शुद्धि हो जीव के लिये कल्याणकर है—वह अन्तर की वृत्ति है और मानव को पूर्ण, शुद्ध और सुखी बना देती है। इस प्रकार अभिवंका की मूर्ति का आध्यात्मक रहस्य है—वह भ० नेमि द्वारा सफलीकृत मानव कानित की सजीव प्रतिमूर्ति—प्रतीक है!

उपरान्त उनके चार, श्राठ श्रौर बीस हाथ बनाये गये वह श्राध्यात्मिक शक्तियों को लह्य करके रक्खे गये प्रतीत होते हैं। चार कषायों को मिटाने के लिये चार हाथ चाहिये—ज्ञानका श्रंकुश श्रौर सँवर की पाश जीवन साफल्य के लिये ग्रावश्यक ही है। श्राठ हाथ श्राठ कर्मों को विध्वंस करके श्राठ गुणों को प्राप्त करने के लिये बनाये गये प्रतीत होते हैं। सारांश यह कि शासन देवी के रूप में उन तीर्थं क्रर द्वारा किये हुए सफल कार्यों का श्रालंकृत चित्राक्षण हुआ प्रतीत होता है जिनके शासन की वह देवी है। इस विषय में खोज करने की श्रावश्यकता है। श्रम्बका देवी का श्रलंकृतरूप तो यही बताता है। इस रूप में उनकी श्राराधना श्रात्मगुणों की श्राराधना के श्रातिरिक्त श्रौर कुछ नहीं है।

### शासनदेवी श्रम्बका श्रीर उनकी मान्यता का रहस्य

### बैदिक मान्यता में—

बैदिक मान्यता में आदि देवता इन्द्र, वरुष, सूर्य आदि हैं। देवियों के लिये आरुवेदादि में प्रायः कोई स्थान है हो नहीं, फिर भी आरुवेद में उला का देवी रूप में उल्लेख मिलता है; यथा— 'खपमा येपिशत्तमः कृष्णं व्यक्तमस्थित । उषश्चरणेव यातय॥ ७॥

'हे उषा ! हे रात्रि की अधिष्ठात्री देवी ! सब श्रोर फैला हुआ यह श्रशनमय काला अन्धकार मेरे निकट आ पहुँचा है। तुम इसे ऋषा की भाँति दूर करो; जैसे धन देकर अपने भक्तों के ऋषा दूर करती हो, उसी प्रकार ज्ञान देकर इस अज्ञान को भी हटा दो।

— ऋग्वेद मं० १० ग्रा० १० सू० १२७ मंत्र १७

इसमें उषा को एक शक्तिमयी देवी के रूप में श्राह्वान किया गया है जो श्रह्मानान्वकार को मेटती है। उषा से श्रान्थकार मिटता ही है—वह काल सफल श्रीर पुर्यमयी माना गया है। श्रह्मान दूर करने के लिये श्रान्तस् में सम्यक् सम्बोधिका उदय होना श्रावश्यक है—यह सम्बोधि ही उषा करके उल्लेखित की गयी हो तो श्राश्चर्य नहीं; परन्तु श्रुप्वेद की उषा का सम्बन्ध श्राम्बिका से कुछ भी प्रतीत नहीं होता!

हमारे मित्र श्री श्रीनिवासजी वर्मा का कहना है कि यजुर्वेद श्रीर सामवेद में भी देवियों का कोई उल्लेख नहीं मिलता। उन्होंने श्रथवंवेद श्रीर पुराणों से देवियों के विषय में कुछ उद्धरण भेजे हैं, जिनके लिये हम उनके श्राभारी हैं। 'श्रथवंवेद' में देवी का एक उल्लेख निम्न प्रकार किया गया है—

"ॐ सर्वे वै देवा देवी मुपतस्थुः कासि त्वं महादेवीति ॥ १ ॥ सात्रवीत्—श्रहं ब्रह्मस्वरूपिणी। मत्तः प्रकृति पुरुषात्मकं जगत्। श्रुत्य चाश्रुत्यं च ॥२॥ श्रहमानन्दानानन्दी श्रहं विद्यानाविज्ञाने। श्रहं ब्रह्मा ब्रह्मणी वैदित्वये। श्रहं पद्ध-भूतान्यपद्धभूतानि। श्रहमखिलं जगत्॥३॥ वैदाऽहमवेदा ऽहम्। विद्याहमविद्याहम्। श्रजाहमनजाहम् अध्यो-ध्वं च तिर्थक्याहम् ॥४॥" (देव्यथवं शीर्षम्)

सर्थ-ॐ सभी देवता देवी के समीप गये और नम्नता से पूज़ने लगे कि हे महादेवि! तुम कौन हो ! ॥१॥ उसने कहा—मैं ब्रह्मस्वरूप हूँ। मुफ्तसे प्रकृति पुरुषात्मक सद्भूप असद्भूप जगत् उत्पन्न हुआ है ॥२॥ मैं आनन्द और आनन्दरूग हूँ। अवश्य जानने येग्य ब्रह्म और अब्रह्म मैं ही हूँ। पञ्चीकृत और अपञ्चीकृत महाभून भी मैं ही हूँ। यह सारा दृश्य जगत् मैं ही हूँ ॥३॥ वेद और अवेद मैं हूँ। विद्या और अविद्या भी मैं, अजा और अनजा भी मैं; नीचें जपर अगल बगल भी मैं ही हूँ ॥४॥ अथर्ववेद के इस देत्यधर्वशीर्षम् में २६ श्लोक इसी प्रकार के हैं। इनमें देवी को शक्तिरूप में चित्रित किया है —मूल में वह ब्रह्मस्वरूप है, इसलिए आन्तरिक अध्यासम-शक्ति ही है। जैनाचार्य समन्तभद्रस्वामी भी अहिंसा-शक्ति को ब्रह्मरूप बताते हैं। (अहिंसाभूतानां ब्रह्मपरमं) यह अन्तरस्थित ब्रह्म ही लोक में नाना प्रकार के विकसित रूप में दृश्य हो रहा है, इसी लिये शक्ति रूपी देवी के नाना रूप बताये हैं। यहां अनंकृत भाषा का रहस्य स्वष्ट है।

किन्तु श्रम्या श्रथवा माता के रूप में देवी का रूप पौराणिक काल में ही मिलता है। श्री मार्कपडेय पुराणान्तर्गत 'सप्तशाती' में देवी की उत्पत्ति का वर्णन निम्न प्रकार लिखा है:—

"इत्यं निशम्य देवानां वचांसि मधुसूदनः।
चकार कोपं शम्भुश्च भ्रकृटी कुटिलाननो।।
ततोऽतिकोपपूर्णस्य चिक्रणो वदनात्ततः।
निश्चकाम महत्तेजो ब्रह्मणः शक्करस्य च॥
ब्रान्येषां चैव देवानां शकादीनां शरीरतः।
निगतं सुमहत्तेजस्तचैकां समगच्छत॥
ब्रातीव तेजसः कृटं उत्रलन्तामव पर्वतम्।
दरशुस्ते सुरास्तत्र ज्वालाज्याप्तदिगन्तरम्॥
ब्रातुलां तत्र तत्तेजः सर्वदेव शरीरजम्।
एकस्थ तद्भून्तारी ज्याप्तलोकत्रयं त्विषो॥
यद्भूच्छःम्भरं तेजस्तेनाजायत् तन्मुखम्।
याभ्येन चाभवन् केशा बाहवो विष्णुतेजसा॥ इत्यादि"

पूर्वकाल में देवता श्रों श्रीर श्रमुरों में पूरे सी वर्षों तक घोर संग्राम हुआ था, इसमें श्रमुरों का स्वामी महिषासुर था श्रोर देवों के नायक इन्द्र थे। उस युद्ध में देवता श्रों को सेना महावली श्रमुरों से परास्त हो गई। सम्पूर्ण देवता श्रों को जीत कर मिह्यासुर इन्द्र बन बैठा। तब पराजित देवता प्रजापित ब्रह्माजी को श्रागे करके उस स्थान पर गये जहां शङ्कर श्रोर विष्णु विराजमान थे। यह उक्त श्लोकों का प्रसंग है। देवता श्रों ने श्रपनी पराजय श्रीर श्रमुरों के पराक्रम का यथावत् वृतान्त उन दोनों देवेशवरों से कहा श्रोर रचा की याचना को। तब देवता श्रों के बचन सुनकर भ० विष्णु श्रोर शिव ने देव्यों पर बड़ा कोच किया। उनकी भीं हैं तन गई श्रीर मुंह टेढ़ा हो गया। तब श्रत्यन्त कोप से भरे हुए चक्त गिण श्री विष्णु के मुख से एक महान् देज प्रगट हुश्रा। इसी प्रकार ब्रह्मा, शङ्कर तथा इन्द्र श्रादि श्रन्थान्य देवता श्रों के शरीर से भी बड़ा तेज निकला। वह सब मिलकर एक हो गया। महान तेज का वह पुख जाज्वल्यमान पर्वत-सा जान पड़ा। देव-ता श्रों ने देखा, वहां उसकी ज्वालाएँ समस्त दिशा श्रों में व्यास हो रही थीं। सम्पूर्ण देवता श्रों के शरीर से प्रगट हुए उस तेज की कहीं तुलना नहीं थी। एक वितत होने पर वह एक नारी के रूपमें

परिगात हो गया श्रीर श्रपने प्रकाश से तीनों लोकों में व्यास जान पड़ा । भगवान शङ्कर का जो तेज था उससे उस देवी का मुख प्रगट हुआ । इसी प्रकार प्रत्येक देवता, विष्णु, वरुण, चंद्र, स्र्यं, ब्रह्मा, यम श्रादि के तेज से उस देवी के श्रुङ्ग प्रत्यङ्ग बन गये । इस प्रकार श्रन्यान्य देवता श्रों के तेज से उस कल्याणमयी देवी का श्राविर्माव हुआ — वह जगन्माता हुई । श्रम्बा देवी की उत्पत्ति की यह कथा श्रध्यातम रहस्य से खाली नहीं है । यह श्रलंकृत भाषा का सुन्दर रूपक है । श्रम्बा की मूर्ति का रूप श्रीर श्राकार प्रकार भी इसी श्राधार से बना । श्रतः उसकी उपासना श्राध्यात्मक शक्तियों की ही उपासना है ।

वेद और पुराणों में बाह्य घटनाओं का जिक प्रायः नहीं के बराबर है। वे आध्यात्मिक ज्ञान कराने के लिये अलंकृत काव्यशैनी की अन्ठी रचनाएँ हैं। उनको शब्दार्थ में पढ़ना ही नहीं चाहिये—यही कारण है कि उनको गुरुमुख से पढ़ने का विधान था। गुरु पात्र शिष्य को ही उनका आध्यात्मिक रहस्य बताता था। वैदिक ऋषियों ने सभी अध्यात्मशक्तियों के रूपक गढ़ने में कमाल किया है और उन सभी का पुछ अभिवका देवी का रूपक है।

इस द्दि से वैदिक देवता, इन्द्र, सूर्य, अभि, अभि, अभि कोई व्यक्ति विशेष न रहकर अध्यातम-शक्ति अथवा परमान्द्र परमान्धा के ही विविध गुणों को व्यक्त करनेवाले रूप हैं। विद्वानों ने सूर्य को सर्वज्ञता का प्रतीक, इन्द्र को संवारी जीवातमा का प्रतिरूप, अभि को तरका रूपक सिद्ध किया है। विशिष्ट अद्विष अलंकृतरूप में श्रुति के प्रतीक हैं और विश्वामित्र मनन के। उनके पारस्परिक संवर्ष तर्क और श्रद्धा के संवर्ष की अभेर इशारा करते हैं। श्रुति ही श्रेष्ट है—इसलिए विशिष्ट सर्वत्र विजयी होते हैं। सृष्टि रचना का भाव मानस में अध्यातम भावों का सिरजन करने से हैं। संत्वण आध्यात्मिक विकास का द्योतक है अभेर संहार आसुरी प्रवृत्तियों को नष्ट करने का इंगित है। अत्रत्य ब्रह्मा अध्यात्म बुद्धि का रूपक है, जो मानस को व्यवस्थित करके उसमें अध्यात्म-भावरूपी व्यक्तियों का सिरजन करता है। विष्णु संरद्धक के रूप में धर्मभाव के प्रतीक हैं—वह ब्रह्मा द्वारा सिरजे हुए अध्यात्मभावों का संरद्धण करते हैं और शिव अथवा महेश वैराग्य के प्रतिरूप हैं, जो सभी दुष्कमों का नाश कर देता है। इन सभी देवताओं का रहस्यमयीरूप वड़ा ही बोधपद है। आवश्यकता है कि यह रहस्य खोज निकाला जावे। अधिका देवी में इन सभी देवताओं अथवा आत्मशक्तियों का होज केन्द्रीभृत किया गया है। इसीलिए अधिका की मान्यता विशेष है।

## जैन श्रोर वैदिक मान्यता की तुलना ।

जैन श्रीर वैदिक मान्यता की तुलना करने पर हम उनको एक दूसरे से सर्वथा विभिन्न पाते हुए भी उन्हें श्रति निकट पाते हैं; क्योंकि उन दोनों का भाव एक है। श्रवश्य ही जैनमान्यता

<sup>#</sup> विशेष के लिए बैरिस्टर चम्पतराय कृत 'ग्रसहमत संगम देलिए।

एक ऐतिहासिक घटना के आधार पर टिकी हुई है—तो उधर देवासुर संग्राम भी एक घटित घटना मानी जाती है। जो हो, दोनों मान्यताएँ एक ही दिशा की आरे हंगित करती हैं और वह दिशा है अध्यातमवाद की ! दोनों ही यह घोषित करती हैं कि मानव को हिंसादि आसुरी हित्तियों को आहिंसादि आतमगुर्यों का विकास करके पराजित कर देना चाहिये। आम्बिका इन आतमगुर्यों का जाज्वल्यमान प्रतीक है। उनके भक्त उन्हें उनके असलीरूप में पहिचानें और उनसे दया एवं आतमबल का पाठ पढ़कर आतमविजयी बनें। उनकी मान्यता का यही रहस्य है!



# अथ मोहरम गुरालिख्यते, मतिचन्द्रिका

दोहा

रूपरेष अवसेष नहि, निराकार आकार। गुन ऋस्थित निगु न वही, सकल जगत ऋाधार ॥१॥ सवै इन्द्र ब्रह्माग्डको, पोषन भरन सुश्राइ। फतेसिंघ है तुव सरन, प्रथमहि वन्दौं ताय ॥२॥ प्रभु गुरु सरसुती भारकर, उमानन्द गनेश । वेद व्यास कमला जसहि, रचा करहू महेस ॥३॥ फतेसिंघ तुव सरन है, जोतिक मति श्रनुसार। श्राव सहित दूषन रहित, तू निरवाहन हार ॥४॥ पातसाहि नैसेरवा, त्रादिल महा उदार। युज् रूचिमोहि रउजीरमा, सर्वधास्त्र हसियार ॥४॥ साह कहि जासों तवे, ऐसो करौ विचार। श्रावे भित बुरी बरस, जानि परै निरधार ॥६॥ कवि पंडित सब जोरतिहि, श्रागम जाननहार। प्रथम इती वह पारसी, सो मत देके साथि ॥ षुरमसाहि प्रताप तै, वरनत भाषा भाषि । द्दस श्ररू श्राठ विचारि सत तेरह ऊपर जान ॥ सव याको समुक्ते वहै पढ़ी पारसी जान ॥ फतेसिंघ भाषा करी, सुनि समभैसव कोइ दस श्रारू श्राठ विचारि सत, तेरह ऊपर जान ॥ . दास भ्रापनौ जानि कै, सातुक मत उर धारि। भूल चुक सब माफ कर, लीजौ हृदय विचारि ॥ यह मतिचन्द्रविसाल, श्राति वांचै सुनै जो कोइ। घरस दिनाको आगमन, पवदार सो होइ ॥

चौपाई

मास मोहरम को इम जानो, सुनौ मेद ताको जु वर्षानो । हाय होस तरकन को होई, मुहरमा मासु जानिये सोई ॥

दोहा

मासु सुइरम तीज सुदि, श्रान 'परै जिहिवार ता दिन ते वा वरसके, फल श्रफल निरधार

### चौपाई

जौन वार वह तीजु जु होई, ताके फल जाने सब कोई भली बुरी वरस जो स्त्रावे, यातें सब मेदनको पावे

7

दोहा

पसु पंछीको नर श्रादिदै, जैसी होनी होइ काल चाल वरसा सकल, यातै समुभती सोड़

### अथ रविवार फल-

जो वह तीज परे इतवारी, तो नीकी सब वरस विचारी।
परजा देस सुषी सब होई, द्वंध फिसाद उठ नहि कोई
पानी मनको चीतो वरसे, सस्ते अन्न उनीदे सरसे
फले अधिक ब्रह्णादिक भलें, पंथी सुषी गैल जे चले
पसु पंछीको महा अनंद, है कपास को थोरो दु दे
अधिक फरें मातु दिल होई, येसी या जाने सब कोई
चौपिवन दूधहोइ अधिकारो, सोदागिर को नफा सवारी
गोहू अधिक होइगे भले, भांति यहै धरबूजा चले
राजा रंक सुषी सब कोई, कुच अस्त्रिन के पिक है सोई
तिल अस्त त्रन अधिकारे जानो, येस।स्त्र पुनि मेद बषांनो
सुरज ब्रहन वरस वह पड़े, आडौ घटि सोवी सुष करे
रिव की तीजु यही फल होई, फतेसिंव किह दीनो सोई
यित श्री मतिचंद्रकाय रिव फलाफल वर्ननं

## तिथि वार भेद दूसरी

दोहा जो मुहरम की तीज सुदि, सोमवार कों हो**ह** ताको फल यैसो कहत, कहत वरनसुनाउ सो**ह** 

फतेसिंघ विरचितायां प्रथमो तात

चौपइ

पातसाहघट पौरित्र होई, वरसे ऋछो सोई श्रंन श्रन्नादि सब सस्ते जानी, बड़े बड़े को मृत्यु वर्षानी राह बाट सब नीके चले, वैपारी सौदा में फले चौपिन दूध बहुत सौ होई. ब्रह्मन फल फरिहै इमि सोई लोग लुगाई रोगिल होई, व्याधि कष्ट बहु विधि ते रोई षेती श्रीर काम सबनी के, पुजने राम मनोरथ जी के रूई तिली उजिल पुनि जानो, ऊप होय वहु घायह मानो पंछिन कों कछु बेड रूनाही, नहीं फिसाद वरस उहिमांही त्रन बहुतें पे पनन भैकोरें, ब्रह्मन मूल डार तें टोरें बहुत तेज श्रागि पुन करें, रोग बहुत पें नाही मरें चौपिन छेरिनकों उसवास, मनधिर राषों बहु विस्वास चंद्रवार वह तीज जुपरें, सो वा ऐसे फलको करें इति श्री मतिचंद्रिकाया चंद्रवार फलाफल वर्ननं फतेसिंघ

विरचितायां दुतियौ वृतान्त चौपही

जो वह तीज मंगली परे, नैचेया पुनि दंगल करें मंगल होय ग्रह्न को राज, विनसे रईयत सब दुषित समाज पानी वेसम यें पुनि वरसे, रोवे रईयत सब दुष सरसे वोही वरस काल वह परे, दुवी होय परजा थरहरे राह वाट में डसे अधिकाई, राजन आपुसमा जल राई मीर श्रमीर सबै बे लरे, श्रापु समभ विग्रह करें चोपै बहुत सोजै है मारै, ब्रह्म फरे घटि मेवा वारै चौषिन तरे द्ध वह नाही, होकै महगे ब्रन्न विकाही रूई ऊप तिल महरो महा, वडौ काल कछु जाय न कहा दासी दास पुत्र श्रर नाती, छाडी भगै सब भाति न भाती येक न येक कवि डारत ठाढे, येकन वालक घरतें काढे घात छीन मानस की होई, श्रदल निसाफ करें न कोई बहुधा स्षिट मरे वह जानो, श्रमीरन के छूटे जु ठिकानी श्रपनी श्रपनी वाट सव गहै, कोउ प्रव कोउ उत्तर है श्राग तेज वैहर श्रधिकाई, सो पुनि ब्रञ्जन टौरौ घाई सरज ग्रहन परे वह साज, टाडी श्ररू सवरन तें काल हैं भोंडो लवरस यह भाई, वने पहिल सौ वरसे सोई कळ वस्तु पुनि घटिती गनिये, समय न मेघ न वरसे सोई मेवा आदि ब्रह्मन हि फरे, तीज मंगली यह गुनि करे

वाची सुनी जथा प्रति भाषी, फते सिंघ पारसी दे साघी इति श्री मतिसंद्रिकायां भौमवार फल वर्ननं फतेसिंघ विरचितायां नृतीयो तात

दोहा

जो मेहरम की तीज सुदि, बुधवार को होई फल श्रफल वरनन करों, सुनि समुफ्ते सब कोई

### चौपई

राजा बुध ग्रहन को होवरस, तासमै दुध न होई धरती हिंदुस्तानग सोई, वे समयै पुनि वरषा आही कारज सुफल लटे पुनि जानी, पातसमिहसी जुम वषानी रूक जै है दौलत के काम, श्राई बरस जु महा निकाम तिल गोहूँ महुगें जु विकाई, रूई ऊष पुनि मिलती नाही डरू मानसको नेक न होई, नाज बरीद होई बहु सोई सुष्टि दुषीवरस उही जानी, राह वाट में विग्रह मांनी बेपारी कल्लु नफा न पावे, ग्रहन परे चंद्रमा सतावे टाडी श्रावे जानो घनी, मीर श्रमीर न लगिगी ठनी मरि हैं जुभ जुभ के सोई, आपु समाभ भगे नहि कोई दाषे बहुत होई परवजा, देस हाथ स्त्रोर के सूजा जांनी हिन्द्स्तान के साह, श्रापु समाज करें वह चाह चौंपिनकी घटती पुनि जानी, वारवार बहु आग वर्षानी धनु घारिनको रोग सतावै, बुध तीजके ये गुन गावै लिषी पारसी वाची जैसी, फतेसिंह वरनत हों तैसी यामें कही होत हैं जैसो, जानि परे सब भलौत्र नैसो इति श्री मतिचंद्रिकायां बुधवारफलाफल वर्ननं

फतेसिह विरचितायां चतुर्थी तात ४

तीज बृहस्पति मुहरम सुदि, स्नानि परेसुनि ताकी विदी
गुरौ राज ग्रहन को करे, वरसै नीर स्निषक छित भरे
प्रथीमै विग्रह नहि करें, पातसाहि निहचल हो रहें!
भले काम सबही के सरस, घनु घारिनकौ नीकी वरस
सुषी चौकी हायो सब पंछी, है गरीबको बहुधा स्रछी

रोग बहुत लरकनको स्रावे, उपजैघटिक पास इमि जानों वेहर स्राग जो बहुत वषानों, तीज वृहस्पति यह फत्त जानों फतेसिंह यह भेद वषानों इति श्री मतिचंद्रिकायां गुरुवार फलाफल वर्ननं फतेसिंह विरचितायां पांचमो तात

जो मुहरम की तीज सुदि सुकवारी, ग्रहन राज सुकुमार विचारी सस्ते श्रन्न होय उहिलासा, गोहू कर श्रिषिक प्रतिपाला पातसाहि घांट पोरिष जानो, मानस दुवा नितदार वषांनी चोरी ते बची है सब कोई, श्रानन्द बहुधा प्रगटे सोई सब सस्ते श्रद्धो पुनि कही, षेतीक है माफक सही जाडो महा श्रिषक पुनि सरसे, बरसा समयो पुनि वरसे तिदिप गोहू नीके जानो, मीठो दूध होई रम मानो मानस रहे मात दिल सोई, नफा वनिज में माफक होई बहुत राग मानसको कहिये, तीज सुक के या फल लहिये प्रथम पारसी यामति सही, फतेसिंह भाषा कर कही

इति श्री मतिचंद्रिकायां सुक्रवार फलाफल वर्ननं फतेसिंह विरचितायां षष्टमो तात

जौ वह तीज सनीचरी परें, राज ग्रहन को सिनइकु करें
द्वंद फिसाद बहुत ग्रधिकाई, साहिन श्रापुसमाम लड़ाई
रइयत हीउ दुषी श्रधिकारी, राह वाट पुनि जैहें मारी
चौषिजनकों षतरा है सही, वनजमाम कल्ल नफा न कही
पंछिनकों कल्ल वरस न नीकी, श्रानि परें चौषिनके जीकी
मारे जाहि रोग पुनि मारे, येक विघ लाघन बहुधा करें
मृत्यु लोक उहिसालि घनेरो, ग्रह राजासन होइ श्रनेरो
श्रवंधों योर करें या करता, जाने जो पालक है हरता
फतेसिंघ जथा प्रति साधी, प्रथम हिदें पारसी मित साधी
लूटि जाइ सवई मितकाचे, राम नामितिहिकों जो वांचै

दोहा

बुरम साह प्रताप तें, वरनत भाषा भाषे कौच नग्र सुभ स्थान में, पारसी मति दे साषि संवतु त्रादिलु त्रांत ही, मास वही पुनिमान
सुदि त्राष्टमी गुरूवार को, पूरन प्रति वनि जानि
जो याको वांचे सुनै, फल पावे ततकाल
त्रागम जाने वरसको, व्यापै काल न चाल
हिति श्री मितचंदिकायां सनिवार फलाफल वर्ननो नाम सप्तमो वार!
फलाफल वर्नन फतेसिंघ विरचितायां मोहुरम गुरा संपूर्ण।
सुभं भवतु मंगलं ददातु । श्री श्री।

# हनसंगे

### [ ले॰-विद्याभूषण पं० के॰ भुजबली शास्त्री मृडविद्री ]

हनसोगे ग्राम मैसूर जिलांतर्गत कृष्णराज नगर तालुक में सालिग्राम से लगभग पाँच मील दूरी पर श्रवस्थित है। हाँ, इस समय यह ग्राम दो भागों में विभक्त है। एक का नाम चिक्क (छोटा) हनसोगे श्रीर दूसरे का नाम दोडु (बड़ा) हनसोगे। पर संभवतः बहुत पहले यह श्रविभक्त रूप में ही रहा होगा। क्यों कि कई स्थलों में—ग्रंथों एवं शिलालेखों में—चिक्क या दोडु इस विशेषण को न लगाकर सिर्फ हनसोगे के ही रूप में इसका उल्लेख पाया जाता है। इसका एक प्रमाण श्रीर है कि मुनियों में प्रचलित प्रिटंड हनसोगे 'बलि' जो है, इसके साथ चिक्क या दोडु कोई भी विशेषण लगाया हुग्रा मेरे देखने में नहीं श्राया। साथ ही साथ विभक्त इन दो ग्रामों में विशेष श्रव्यत्तर भी नहीं है। दोनों पास ही पास हैं। पूर्व में इसके श्रम्युद्य के काल में ये दोनों श्रविभक्त रहकर प्राय: इसकी श्रवनित के काल में यः संख्या एवं जन संख्या की कमी से ग्राम दो भागों में विभक्त हो गया होगा। ऐसी दशा में दोनों गाँवों के बीच में, बाद खेतों का बन जाना स्वाभाविक है। इसके लिये प्राचीन स्थानों के कई उदाहरण दिये जा सकते हैं।

यह श्रानुमान में उस स्थान को देखकर कह रहा हूँ। १० श्राक्टूबर, १६५४ को 'चिक्क हनसोगे श्री श्रादीश्वरस्वामी-देवालय जीगोंद्धार हंघ' सालिमाम के सुयोग्य कार्यदर्शी श्री एल ॰ पी ॰ पार्श्वनाथ बी० ए० इल महत्त्वपूर्ण प्राचीन स्थान को दिखलाने के लिये वहाँ पर मुक्ते लिवा से गये थे। मैं इसके लिये पार्श्वनाथ जीका हृदय से श्रामारी हूँ। पार्श्वनाथ जी वर्तमान वातावरण से परिचित एक धर्मश्रद्धालु, उत्साही नवयुवक हैं। खैर, श्रव मैं प्रस्तुत विषय पर श्रा जाता हूँ।

चिक्क हनसोगे में इस समय एक त्रिकूट जिनालय मौजूद है। इसमें तीन जिन मूर्तियाँ विराजमान हैं। इन मूर्तियों में यों तो कोई चिन्ह देखने में नहीं आता है। किर भी लोगों का कहना है कि बीच की प्रधान मूर्ति आदिनाथ की और शेष दोनों में से एक पाश्वैनाथ की और दूसरी नेमिनाथ की। इसमें संदेह नहीं है कि यह मन्दिर प्राचीन और कला की हिन्दिर से सुन्दर है। अनुमानतः ११ वीं शताब्दी का यह जिनालय वीर राजेन्द्र निल्न चंगालवदेन द्वारा पुनः प्रतिष्टापित होकर प्रायः 'राजेन्द्र चोल जिनालय' के नाम से प्रमिद्ध है।

मन्दिर के दरवाजे पर पड़े हुए पत्थरों पर के लगभग ई॰ सन् १०६० के एक कन्नड शिलालेख से विदित होता है कि उत्तरीय नहर से सींची गई सारी जमीन सर्वप्रथम ताम्बे के शासन (लेख) पूर्वक रावण के संहारक रामचन्द्र के ख्रीर बाद विक्रमादित्य के द्वारा इस मन्दिर के लिये जो दान दी गई थी, उस पूरी जमीन को मारसिंहदेव ने फिर दान किया ख्रीर पहले की ही तरह इसका रज्ञ्ण भी किया । इस लेख से इतना तो अवश्य सिद्ध होता है कि यह मन्दिर वस्तुतः बहुत प्राचीन है। साथ ही साथ कला की टिंग्ट से भी महत्त्व का है। यहाँ पर और भी कई लेख हैं। इन लेखों से मालूम होता है कि एक जमाने में यह स्थान विशेष प्रसिद्ध रहा। यहाँ के प्राप्त कित्वय लेखों में कुछ मुनियों की परंपरा भी दी गई है। जनश्रुति है कि प्राचीन काल में यहाँ पर एक विशाल जैन मठ और आसपास बहुत से जैन मन्दिर विद्यमान थे। बल्कि आज भी यत्र तत्र (जहाँ तहाँ) इसके बहुत से चिन्ह टिंग्टोचर होते हैं। सुना है कि आजकल भी आसपास के कुछ मन्दिरों में पूजादि की ब्यवस्था है और प्रायः जैनेतर जनता भी इसमें विशेष दिलचर्गी लेती है।

इस समय दिल्लाण कलड जिलांतर्गत कारकल में जैनों का जो प्रसिद्ध मठ मौजूद है, वह इस इनसोंगे मठ का ही शाखा-मठ है। इसके लिये स्ननेक शिलालेखीय एवं प्रांथिक प्रमाण मौजूद हैं। कारकल में मठ के ठीक सामने 'चतुर्मुखवसदि' के नाम से एक विशाल, कलापूर्ण सुन्दर जैन मन्दिर जो वर्तमान है, तत्सम्बन्धी शिलालेख में भी मन्दिर निर्माण काल के स्थानीय गुष्ठ लिलतकीर्ति को पनसोंगे स्थाप्त हनसोंगे के देशीय गणीय स्पष्ट बतलाया है। किव चंद्रम कृत 'गोम्मटेश्वरचितों' में महारक लिलतकीर्ति के गुरुदेव कीर्ति को पनसोंगे पूर्वाद्र के स्ननुपम सूर्य घोषित किया है। 'जिनयज्ञकलोदय' के कर्चा मुनि कल्याणकीर्ति जी कारकल के तत्कालीन मठाधीश लिलतकीर्तिजी के शिष्य थे। इनका समय शा० श० १३५० है। यह कल्याणकीर्तिजी कारकल में बाहुबली स्वामी की विशालकाय सुन्दर मूर्ति को (ई० सन् १४३१-३२) स्थापित कर स्थपने नाम को स्रमर करनेवाले वीरपाएड्य मैरवरसम्रोडेय के समकालीन हैं। मुनिजी के गुष्ठ उपर्युक्त लिलतकीर्तिजी भेरव राजवंश के क्रमागत राजगुरु थे। स्राज भी कारकल मठ की गही पर बैठनेवाले भट्टारकों का वही परंपरागत लिलतकीर्ति नाम चला स्राता है। कल्याणकीर्तिजी ने स्रपने 'जिनयज्ञफलोदय' में भी गुरु लिलतकीर्तिजी को मूलसंघ, कुन्दकुन्दान्वय, देशीयगण, पुस्तकगुन्द, देवकीर्ति के शिष्य, पनसोंगे वंश के रतन, चरित्रवान, शीलवान स्रादि बतलाया है। ।

पनसोगे ग्रामवासी मुनि रिवचन्द्रजी के द्वारा 'श्रारा घनासमुच्चय' नामक श्रावकाचार सम्बन्धी एक लघु कलेवर ग्रन्थ भी रचा गया है, जो कि श्रभी श्रप्रकाशित है। इस ग्रन्थ के श्रन्त में यह पद्य भिलता है—"श्रीरिवचन्द्रमुनीन्द्रैः पनसोगेग्रामवासिभिग्नेथः रिचतोऽयमखिलशास्त्रप्रवीय-

१ एपिय्राफिका कर्णाटिका भा० IV नं० २५

१ "श्रीमूलसंघे मुनिशीलतुंगे श्रीकौन्दकुन्दे वरसूरिवृन्दे । धंशे च देशीयगणे गुणाळ्ये मध्याभतुच्छे घनपुस्तगच्छे ॥४११॥ आसीदसीमापमसोगेपूर्वो वल्यम्बराशिगु णरत्नराशिः । तस्मादमूच्चन्द्र इव व्रतीन्द्रः श्रीदेवकीतिर्जितमारमूर्तिः ॥४१२॥

विद्ध-मनोहारो" । यह भी इनसोगे के महस्व को प्रकट करने में सहायक है । श्रास्तु, श्राव इस लेख के कलेवर को बढ़ाना मुफे इच्ट नहीं है । श्रातः जैन समाज से इस श्रावसर पर इतना निवेदन कर देना चाहता हूँ कि चिक्क इनसोगे में इस समय जो जीर्णोद्धार का कार्य चल रहा है, इसमें प्रत्येक धर्मप्रेमी यथाशाक्ति श्रावश्य सहायता कर दें । क्योंकि प्राचीन चेत्रों सम्बन्धी यह एक शावश्यक उपयोगी धर्मकार्य है ।

सद्गोत्रजस्तद्तुरुत्तरथाधिरूढः सच्छीलवाजिरिश्चलाश्मसुखप्रवृत्तिः । दोषाकराक्रमणाचादकरप्रचारो हसोऽप्यसौ लिलतकीर्तिरभूदहसः ॥४१३॥ श्रीज्ञितकीर्तिर्यतिमहदुद्यगिरेरभवद्गगमममूखः । कह्याणकीर्तिमुनिरविरिश्चलाधरातलबोधनसमर्थः ॥४१४॥ स्वसंपादित 'प्रशस्ति-संग्रह' ४४-१७)

# सिद्धराज सोलङ्की का दत्तक पुत्र तथा सम्राट् कुमारपाल का प्रतिद्वन्दी

[श्रीयुत्— प्रो० ज्योतिप्रसाद जैन, एम० ए०, एल-एल० बी०, लखनऊ ]

- 1660

गुनरात के इतिहास में सोलक्की नरेशों का शासनकाल स्वर्णयुग कहलाता है, जो अपनेक हिन्दियों से उचित ही है। उक्त स्वर्णयुग के निर्माण का श्रेय तद्वंशीय जिन नरेशों को है उनमें चालुक्य चक्रवर्ती महाराज सिद्धराज जयसिंह (१०६४—११४६ ई०) का विशिष्ट स्थान है। यह राजा इस वंश का छुठा नरेश था और महमूद गजनवों के समकालीन गुर्जरराज भीम प्रथम का पौत्र तथा उदयवराहकर्ण का पुत्र था। कर्ण एक भोगपरायण व्यक्ति था और गजनवों के दुर्बान्त आक्रमण से देश को पहुँचने वाली चृति की पूर्ति करने की न उसमें च्नाता हो थी और न उसने उस और कोई प्रयास ही किया। विलासिता, शिथिलाचार, हास और अवनित हो उसके शासनकाल की विशेषनाएँ रहीं। किन्तु उसके पुत्र एवं उत्तराधिकारी जयसिंह सिद्धराज ने अपने पचास वर्ष के राज्यकाल में अन्दिलवाड़ के सोलक्को राज्य की न केवल शक्ति, समृद्धि, विस्तार और पतिष्ठा ही बढ़ाई वरन् अपने सुयोग्य जैन मन्त्रियों की सहायता से शासन को भी सुसंगठित किया और ज्ञान एवं कला को भी वियुल प्रोत्साहन दिया।

श्रपने श्रान्तिम जीवन में सिद्धराज को एक ही दुःख था, उसके कोई पुत्र नहीं था। केवल एक पुत्री को छोड़ कर संभवतः उसके श्रन्य क्रोई सन्तान ही नहीं हुई। स्वयंश में उसका कोई निकट श्रात्मीय भी ऐसा नहीं था जो उसका उत्तराधिकारी हो सके। जो ये वे उसके पितामह भीमदेव की उपपत्नी की सन्तित में से थे। इनमें से त्रिभुत्रन पाल श्रीर उसका पुत्र कुमारपाल प्रमुख थे। सिद्धराज नहीं चाहता था कि उसकी मृत्यु के उपरान्त इन लोगों के हाथ में उसका राज्य चला जाय। विशेषकर जब उसे राज्य प्राप्ति के लिये इनके द्वारा किये जाने बाले षड् यन्त्रों श्रीर धाता का पता चला तो वह इनसे श्रत्यन्त श्रसन्तुष्ट हो गया। त्रिभुवनपाल को तो उसने मरवा ही डाला श्रीर उसका पुत्र कुमारपाल बड़ी कठिनाई से श्रपने प्राया बचाकर भाग निकला। श्रातः सिद्धराज ने इन लोगों से श्रपनी राज्य की सुरच्चा करने तथा श्रपनी मृत्यु के उपरान्त होने वाले उत्तराधिकार के द्वन्द को मिटाने के लिये चाहड नामक एक युवक को गोद ले लिया श्रीर उक्त दक्त पुत्र को ही श्रपना उत्तराधिकारी घोषित कर दिया।

किन्तु सिद्धराज के इस दत्तक पुत्र का व्यक्तित्व बहुत रहस्य पूर्ण है। निश्चित रूप से यह कहना कि वह कौन था, कठिन है। गुजरात के तत्कालीन इतिहास के प्रधान साधन उसी प्रदेश में तथा प्रायः उसी काल में अथवा उसके कुछ शतकों के मीतर ही रचे गये अनेक जैन

यन्थ हैं। ये प्रन्थ किन्हीं श्रंशों में धार्मिक एवं साम्प्रदायिक होते हुए भी मुख्यतः ऐतिहासिक ही हैं श्रोर ऐसे व्यक्तियों द्वारा रचे गये हैं जिन्हें उक्त इतिहास की जानकारी थी श्रथवा उसके साधन सुलभ थे! विना इन प्रन्थों की सहायता श्रोर समुचित उपयोग के उक्त प्रान्त का, विशेषकर मध्यकालीन इतिहास यथार्थतः एवं श्रृंखलावद्ध रूप में न जाना ही जा सकता है न लिखा ही। तथापि इन्हीं प्रन्थों में सिद्धराज के उक्त दक्तक पुत्र के सम्बन्ध में कुछ ऐसे परस्पर विरोधी एवं उल्लान में डालने वाले कथन हैं जिनके कारण उस व्यक्ति का ऐतिहा श्रम्थकाराच्छन हो गया श्रीर ऐतिहासिकों के लिये एक पहेली वन गया। श्री एस वनर्जी ने श्रपने एक महत्त्वपूर्ण निवंध में इस समस्या को सुलभाने का तथा गुजरात के जैन सम्राट् कुमारपाल के इस प्रवल प्रतिहन्दी की वास्तविकता पर प्रकाश डालने का श्रच्छा प्रयन्न किया है।

वस्तुतः हेमचन्द्राचार्यं ने श्रथवा सिद्धगान या कुमारगाल के समकालीन श्रन्य किसी लेखक ने श्रयनी किसी कृति में सिद्धराज द्वारा किसी न्यक्ति को दत्तक पुत्र बनाने का कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं किया है। कुमारपाल के समर्थकों श्रीर पत्तपातियों द्वारा वैना किया जाना संभव भी न था। किर भी उस प्रतिद्वन्दी के सम्बद्ध श्रया श्रवमण्ड संकेत श्रीर उसके प्रवल विरोध एवं विद्रोह की सूचनाएँ तत्कालीन कृतियों में भी मिलती हैं। किन्तु गुजरात के इतिहास से सम्बंधित जिन प्राचीन ग्रन्थों में यह कथन पहले पहल मिलता है कि महाराज सिद्धराज जयसिंह के मिन्त्रयों ने उसके दत्तक पुत्र का श्रिष्ठकार श्रयहरण करके दुमारपाल को श्रविहलपुर पट्टन के सिद्दासन पर श्रासीन कर दिया था श्रीर इस घोर श्रन्याय से चुन्ध होकर मृतमहाराज के उस न्याय्य उत्तराधिकारी ने सपादलच्च (श्रजमेर) के राजा श्रानक (श्रणोराज) से सहायता की याचना की, वे ग्रन्थ यद्यपि हैं जैन लेखकों की ही कृतियाँ, किन्तु कुमारपाल की मृत्यु के पर्याप्त समय पश्चात् रचे गये थे। इन ग्रन्थों में भी उक्त व्यक्ति के भिन्न भिन्न नाम मिलते हैं। कुमारपाल प्रबंध के श्रनुसार उसका नाम 'चारमट' था, प्रभावक चरित्र के श्रनुसार 'चाहनट', कुमारपाल चरित्र के श्रनुसार 'छाहह तथा चतुर्विशति प्रवन्ध के श्रनुसार 'चाहनट', कुमारपाल चरित्र के श्रनुसार 'छाहह तथा चतुर्विशति प्रवन्ध के श्रनुसार 'चाहन रो।

इनमें से 'चारमट' श्रौर 'चारमट' में तो कोई श्रन्तर ही नहीं है, हसी प्रकार चाहड़ श्रौर छाहड़ में भी विशेष श्रन्तर नहीं है, श्रौर चाहड़ स्वयं चारमट का ही रूपान्तर है। 'प्रबंध चिन्ता-मिए' की एक हस्तिलिखित प्रति में उसका नाम चाहड़ लिखा है किन्तु एक श्रन्य प्रति में 'बाहह' उपलब्ध होता है उसका मन्त्रीराज उदयन के तन्नाम पुत्र (बाहड़ श्रथवा वाग्मट) के साथ एकीकरण कर दिया है। ऐसा प्रतीत होता है कि प्रतिलेखकों की कृपा से 'चाहड़' का रूपान्तर 'बाहड़' हो गया श्रौर एक प्रति में बाहड़ नाम देखकर पश्चाहतीं लिपिकारों ने सिद्धराज के प्रसिद्ध जैन श्रमात्य श्रीमालवंशी विधिक उदयन के उसी नाम के पुत्र के साथ उसका श्रमिक्त प्रतिपादन

<sup>1 &#</sup>x27;Identity of Chahad'-Proceedings I. H. C. (VII session), Madras, p. 357.

कर दिया । मुनि जिनविजय जी द्वारा सम्पादित प्रबंध चिन्तामिण के एक आनुच्छेद का अन्त 'उदयन देवस्य' के साथ तथा दूसरे का पारंग 'चाइडनामाकुमार' के साथ हुआ है । इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि उस व्यक्ति का नाम वास्तव में 'चाइड' हो था।

हेमचन्द्राचार्य श्रपने 'संस्कृत द्वयाश्रय काव्य' में उसका उल्लेख स्वष्टतया चाइडरूप में ही करते हैं। इस काव्य के १६ वें सर्ग में एक गुप्तचर महाराज के पास यह समाचार लाता है कि उसके कुछ सर्दार श्रयोंराज के पत्त में चले गये हैं तथा इस बात की पूरी संभावना है कि स्वयं चाहड भी शत्रु पत्त से मिलने ही वाला है। गुप्तचर कहता है—

"आ राजन्! कन्यक प्राम तथा कन्थक भील के तटवर्ती श्ररएय प्रदेश एवं शिवरूर प्रदेश में स्थित तेरे सर्दारों ने कल तेरा पत्त त्याग दिया है स्रौर यह भय है कि कुमार चाहड भी जो हाथी पर सवार साज्ञात् देवराज तुल्य ही दीख पड़ता है कल होते न होते तेरे शतुस्रों से जा मिलेगा । इस श्लोक में चाइड का "इस्त्यिधरोहणेन्द्र" शब्दों में वर्णन किया है जिसका स्पष्ट श्रर्थ है कि वह 'गजारू ह इन्द्र सदृश प्रतीत होता था' 'किन्तु इस घटना के लगभग सी वर्ष परचात् बनी हुई उक्त काव्य की टीका में इन शब्दों की व्याख्या- 'हक्कामात्रेण हस्तिनां विचासक-त्वात्" रूप से की गई है जिसका अर्थ है कि वह अपनी युद्ध गर्जनाओं से शत्रुप स के हाथियों में भय का सञ्चार करता था! परवर्ती लेखकों ने इस टीकाकार के उक्त कथन पर से यह निष्कर्ष निकाल लिया कि चाइड महाराज कुमारपाल की गजसैन्य का रचक ग्रथवा सेनायति था ग्रीर यह कि उसने अपने हाथियों से इस जोर की चिंघाड़ करवाई की शत्रु पच की हस्ति सैन्य स्तंभित रह गई श्रौर श्रागे न बढ़ सकी । यह कथन नितान्त काल्यिनक एवं मन गढ़न्त है श्रौर इसका श्राधार उक्त द्वयाश्रय काव्य की टीका का उपरोक्त उल्लेख ही प्रतीत होता है। संभवतः ऐसे ही कथनों पर विश्वास करके पं॰ दुर्गाशंकर शास्त्री ने भी चाहड को गुर्जर सम्राट्की गजसेना का रचकाधिकारी बतलाया है। उपरोक्त काव्य के उसी श्लोक में चाइड का "तव चाइड" करके उल्लेख किया गया है जो कि सिद्धराज के साथ उसके निकट संबंध श्रथवा आत्मीयता का सूचक है। श्रीवनर्जीने 'स्रोराजन्' स्रादि शब्द कुमारपाल के लिये समफ लिये हैं जो भूल प्रतीत होती है।

प्रबन्ध चिन्तामिण की कुछ प्रतियों में 'कुमारपाल प्रबन्ध' के श्रान्तर्गंत 'बाइड प्रबन्ध' में कुमारपाल के इस प्रतिद्वन्दी को मन्त्री उदयन का पुत्र मानकर उसे वाणिक पुत्र कहा है, किन्तु जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है यह गलती प्रबन्ध चिन्तामिण की प्रतिलिपि के गलत पाठ का

१ प्रबन्ध, चिन्तामणि-सं० जिनविजय, पृ० ७६

२ सं०द्वयाश्रयकान्य, सर्ग१६, श्लो०२४

३ चतुर्विंशति प्रबंध, जि० वि० पृ० ५२, तथा प्रमावक चरित्र, जि० वि•, पृ० २०३

बतलाया है । उसमें यह भी कथन है कि इस मन्त्री की श्रितिशय उदारता को देखकर राजा ने उसे डाँटा कि "तुम श्रिपने द्रव्य को दाहिने बाँये श्रान्धाधुन्ध लुटा रहे हो जिसे मैं सहन नहीं कर सकता।" इस पर मन्त्री चाइड ने राजा को सगर्व प्रत्युत्तर दिया कि "इसका कारण यह है कि तुम्हारा जन्म तो राज्यवंश में हुश्रा नहीं है श्रीर मैं स्वयं राज्यकुलोत्पन्न हूँ। इसी कारण मेरी ऐसी प्रवृत्ति है।" (यतः स्वामी परम्परया न नृपतेः सुदः श्राहम् तु नृपसुतः श्रातो मयैव द्रव्यव्ययः साधीयान कियते) इस उल्लेख से स्पष्ट हो जाता है कि चाहड एक राजपुत्र था, वह कोई विणिकपुत्र श्राथवा सामान्य गजपाल नहीं था।

चतुर्विशति प्रवन्ध तथा राजशेखर के प्रवन्धकंष में भी उसे स्पष्टरूप से राज्यकुलोत्त्र (राजपुत्र) कहा है। इन प्रन्थों के श्रनुसार सिद्धराज की मृत्यु के उपरान्त भी कुछ काल तक कुमारपाल राजधानी से श्रनुपिस्थित ही रहा श्रातः उसके वहाँ पहुँचने तक राज्यमन्त्रियों ने मृत महाराज की पादुकाएँ सिहासन पर स्थानित करके राज्यकार्य संचालन किया। उस समय मालव राजकुमार चाहड ने राज्य को इस्तगत करना चाहा, किन्तु श्रान्हिलवाड़े के राज्यमन्त्रियों ने उसे इस कारण स्वीकार नहीं किया क्योंकि वह एक विदेशीय (मालव) वंश का राजकुमार था। श्रापने न्याय श्राधिकारों की इस श्रावहेलना से जुब्ध होकर उसने चौहानराज श्रानक श्रार्थात् श्रापों से सहायता माँगी, श्रीर हसी हेतु स्वयं जाकर उसकी सेवा में नियुक्त हो गया । श्रातः इस विषय में कोई सन्देह नहीं रहता कि चाहड वस्तुतः एक राजकुमार एवं ज्ञात्रियपुत्र था, कोई विषकपुत्र श्राथवा साधारण हस्तिपाल नहीं।

किन्तु चतुर्विश्वति प्रवन्ध का यह कथन भी ठीक नहीं जँचता कि यह व्यक्ति मालवराज का पुत्र श्रयवा कोई भी मालवराजकुमार था। मालवे में उस काल में परमारवंश का राज्य था श्रीर सोलङ्कियों एवं परमारों में कोई वंश सम्बन्ध न था। एक परमारवंशी मालवराजकुमार का श्रिन्हिलवाड़े के सोलङ्कियों के सिंहासन पर कोई श्रिधिकार नहीं हो सकता था।

एक यह भी श्रानुमान लगाया जा सकता है कि संभवतः वह मालव राजकुमार जगहेव परमार हो जिसका श्रान्हिलवाड़े से सम्बन्ध तथा कुछ काल वहाँ निवास भी रहा था। वह सिद्धराज के राज्यारंभ काल में श्रान्हिलवाड़े श्राया था। वह निश्चय ही एक ऐतिहासिक व्यक्ति जैसा कि

१ कुमारपाल के साथ चौहान राज का युद्ध-प्रब० चि॰, संपादित जि० वि॰, प्रध्याय १३२

२ वही, मन्त्री चाहड की उदारता, पृष्ट्ध, ग्रंश १६६

३ जि॰ वि०-चतुर्विंशति प्रबंघ, पृ० ५२, ऋंश १५१

'जैनद' शिलालेख से सिद्ध हैं। राजपूत नारण संवत् ११५१ (सन् १०६४ ई०) के लगभग उमके सिद्धराज के दरबार में स्नाने तथा वहाँ रहने का उल्लेख करते हैं। किन्तु साथ ही साथ यह भी कहते हैं कि जब उसे स्वयं स्रपनी जनमभूमि (मालगा) के विरुद्ध सिद्धराज के हरादों का पता चला तो वह मालवा वापस चला गयार। 'की तिकी मुदी' नामक प्रन्थ के द्वितीय सर्ग में यह उल्लेख है कि सिद्धराज के शासनकाल के प्रारंभिक भाग में उक्त जगदेव स्रन्दिलवाड़े का नगर रक्तक (शहर कीतवाल) था, जैसा कि भी मि द्वितीय के समय में प्रतायमल था?। जगदेव की वीरता स्रौर सावधानी ने राजधानी को वाह्य स्राक्रमणों से सुरच्चित रक्खा था। किन्तु भी मि दितीय के शासन के प्रारंभकाल में काई वैसा शक्तिशाली एवं योग्य नगर रक्त न होने से सामन्तों स्रौर प्रान्तीय शासकों ने राज्य को दुकड़े दुकड़े करके परस्पर में बाँट लिया था । इस उदाहरण से भी यह स्पष्ट है कि जगदेव परमार सिद्धराज के राज्यकाल के प्रारंभ में ही स्रन्दिलवाड़े स्राया था स्रौर राजधानी का नगर रक्तक रहा था। थोड़े ही समय के उपरन्त उसका वापस मालवे चला जाना भी सिद्ध है। ऐसी स्थित में इस घटना के लगभग पचास वर्ष पश्चात् सिद्धराज की मृत्यु के उपरान्त उक्त मालव राजकुमार का स्रन्दिलवाड़े में होना स्रौर किर कुमारपाल से प्रतिद्वन्दता करना स्रसंभव है। मालवे के समकालीन हितहास में स्रन्यत्र भी चाइड का कोई निन्द नहीं मिजता। उसे कहीं स्रौर ही लोजना होगा।

चौहानों के इतिहास पर दिष्टिपात करते हैं तो पता चलता है कि इस समय चोहानवंशी राजपूत अपजमेर अथवा सपादलच्न में राज्य करते ये और अप्रनाक अपरनाम अपोराज उनका राजा था। सिद्धराज के साथ इस चौहान राज का भीषण युद्ध हुआ। था जिसमें चौहान पराजित हो गये थे। अपोराज संभवतया वन्दी हो गया था और फिर मुक्त भी कर दिया गया था। इतना ही नहीं सिद्धराज ने उसकी वीरता से मुग्ध होकर अपनी एकमात्र कन्या का विवाह भी उसके साथ कर दिया था। इस तथ्य की पुष्टि कोर्त्ति कीमुदी के उस श्लोक से भी होती है जिसमें कहा गया है कि "अपोराज अर्थात् सागर की पुत्री (लच्मी) से विष्णु भगवान ने विवाह किया था, किन्तु यहाँ विष्णु तुल्य महाराज सिद्धराज ने स्वयं अपनी ही कन्या अर्णोराज को प्रदान कर दी, विष्णु और सिद्धराज, इन दोनों में मात्र यही अन्तर है । " वम्बई गज़ेटियर के सम्पादकों ने इस कथन की सत्यता में अविश्वास प्रकट किया है, किन्तु वादको उपलब्ध 'पृथ्वीराज विजय काव्य' नामक प्रन्थ से उक्त घटना का और अधिक समर्थन हो जाता है। इस प्रन्थ में तो वह भी

१ वार्षिक रिपोर्ट, हैदराबाद, श्रार्क० सर्चे, १६२७-२८, पृ० २३०-२३४

२ रासमाला, भा॰ १, पृ० २१७-१४६

३ कीर्त्ति कीमुदी, सर्ग २, श्लोक० ६८-६६

४ व**डी श्लो**० ६१

५ कीत्तिं कौमुदी, सर्ग २, श्लो० २८

तिला है कि सिद्धराज की इस कन्या का नाम काञ्चन देनी था, यद्यपि मूल ग्रन्थ की उपलब्ध प्रति में यह नाम ठीक से पढ़ने में नहीं ग्रात', किन्तु उसकी टीका में स्पष्ट कथन है कि ''गुजरेन्द्र जय सिंह ने उसे (ग्र्यांत् ग्राणोंराज की) ग्रापनी पुत्री काञ्चनदेनी विवाह दी जिससे सोमेश्वर उत्तल हुन्ना' । इससे स्पष्टतया प्रमाणित हो जाता है कि प्रसिद्ध दिल्लीश्वर पृथ्वीराज चौहान का पिता सोमेश्वर गुजरात के सोलङ्की नरेश जयसिंह सिद्धराज का दौहित्र था। इसी ग्रन्थ में यह भी कथन है कि उसके जनम के समय ज्योतिपियों ने यह भविष्यद्वाणी की थी कि यह बालक बड़ा होकर महान कायों को सिद्धि करेगा'। ग्रातप्त इसमें कुन्नु भी ग्राश्चर्य नहीं कि पुत्रविहीन सिद्धराज ने ग्रापने घर ही, जहाँ कि उसके इस दौहित्र सोमेश्वर का जन्म हुन्ना था, उसका पालन पोषण किया। यह भी स्वाभाविक ही था कि सिद्धराज उसे ग्राने राज्य का उत्तराधिकारी बनाना चाहता था। मन्त्रियों के विरोध ग्रारे त्रिभुवन पाल कुमारपाल, ग्रादि की दुर्भिसंधियों को लच्च करके उसने सोमेश्वर के लिये पाटन का सिंहासन सुरिच्चत कर देने के उद्देश्य से उसे प्रकाश्यतः श्रापना दत्तकपुत्र बना लिया ग्रीर उत्तराधिकारी घोषित कर दिया।

पूर्वोक्त जैन प्रबंध ग्रन्थों से पता चलता है कि कुमारपाल को ग्रन्हिलवाड़े का खिहाछन प्राप्त करने में बड़ी कि किनाइयों का सामना करना पड़ा था, मुख्यतः वह ग्रपने बहनोई मोधरल के प्रान्तीय शासक कएहदेव की सहायता से ही राज्य प्राप्त कर सका था? । कुमारपाल सोमेश्वर की ग्रोर से भी बहुत सावधान रहा ग्रीर उसे ग्रपना दर्बार छोड़कर कहीं नहीं जाने दिया । इसके लिये उसने उसे ग्रपने दर्बार में ही एक मन्त्री पद देकर ग्रपने निकट ही रखने का प्रबंध किया । कुमारपाल को भय था कि कहीं वह ग्रपने पिता ग्रनाक से जाकर न मिल जायँ। चौहान राज प्रारंभ से ही गुर्जरराज्य का पायः एक शत्रु ग्रीर कुमारपाल का प्रवत्न प्रतिद्वन्दी रहा था। मृत महाराज का जामाता होने का कारण सिहायन का वह भी दावेदार था ग्रीर उसका पुत्र सोमेश्वर तो सिद्धराज द्वारा पालित-पोषित होने, गोद ले लिये जाने ग्रीर उत्तराधिकारी घोषित कर दिये जाने का कारण न्याय्य एवं एकमात्र प्रवत्त दावेदार था ही। किन्तु कुमारपाल की इस सब सावधानी के बावजूद सोमेश्वर ग्रवसर मिलते ही ग्रन्ततः पलायन कर ही गया ग्रीर ग्रपने पिता चौहान राजा से जा मिला।

कुमारपाल श्रीर श्रणोंराज के बीच होनेवाले इस युद्ध का जो कारण उक्त जैन लेखकों ने दिया है वह ठीक नहीं है। उनके श्रनुसार इस युद्ध का कारण श्रणोंराज द्वारा कुमारपाल की

१ पृथ्वीराज विजय महाकान्य, सर्ग ६, टीका श्लो० ३३

२ वही श्लो०३६

३ प्रव० चिन्तामिया, पृ० ७६, श्रंश १७७

४ पृथ्वी० म० का०, सर्ग ७, श्लो० ११

बहिन देवनदेवी का जो कि उसके साथ विश्वाही थी, अग्रामान किया जाना था' । किन्तु पृथ्वीराज महाकाव्य के अनुसार आतक की जो दो रानियाँ थीं उनमें से एक तो मारवाड़ नरेश की पुत्री सुधवा थी श्रीर दूमरी सिद्धराज की कन्या कांचन देवी थी । श्रातः कुमारपाल की बहिन देवल देवी के साथ उसका विवाह होने की बात कुछ ठीक नहीं लगती। या तो यह देवलदेवी चौहानराज की एक तीसरी रानी थी श्रीर उसके भाई (कुमारपाल) के द्वारा अपने पुत्र सोमेश्वर का न्याय अधिकार अपहरण किये जाने के कारण अर्थोराज ने देवल देवी का अग्रमान किया हो और यह कारण पाकर कुमारगाल ने उसके विरुद्ध युद्ध छोड़ दिया हो। अथवा क्योंकि सिद्धराज की पुत्री काञ्चन देवी भी कुटुम्ब के रिश्ते से कुमारपाल की बहिन ही लगती थी, इन उत्तरवर्त्ती लेखकों ने उस कुमारगाल की बहिन देवलदेवी के साथ एकीकरण कर दिया। यह भी संभव है कि काञ्चन देवी का ही अपर नाम देवल देवी हो।

इन दोनों राजा ह्रों के बीच दो बार युद्ध हुन्ना। पहिले में ऋगोंराज ने गुजरात पर चढ़ाई की किन्तु वह वहाँ से खदेड़ दिया गया । दूसरी बार कुमारपाल ने श्रजमेर पर चढ़ाई की श्रीर श्रयोंराज को बुरी तरह पराजित किया। इस पर उसने कुमारपाल के साथ सन्धि कर ली, साथ ही उसे श्रपनी पुत्री जाल्हना का कुमारपाल के साथ विवाह करना पड़ा । किन्तु श्रान्यत्र कई आधारों में उसकी स्त्री का नाम भोपला देवो मिलता है और यह भी कि उसके एक ही रानी थीतथाव इकट्टर एकपत्नी व्रत का पालक था। श्री बनर्जीका स्त्रनुमान है कि जाल्हना का ही संभव है दूसरा नाम भोपना देवी हो। किन्तु यह बात ठीक नहीं प्रतीत होती। प्रथम तो, सिद्धराज के जीवन में ही उक्त नरेश की कुदृष्टि श्रापने ऊपर होने के कारण जब कुमारपाल प्राण बचा कर गुजरात से भागा था तो वह अपनी स्त्री को अपने बहनोई कगहदेव तथा वहिन प्रमिला के ब्राश्रय में छोड़ गया था। उसकी यही प्रथम पत्नी थी ब्रौर उसीका नाम भोपला देवी होना चाहिये। दुसरे राज्यप्राप्ति के समय कुमारपाल की स्त्रायु लगभग पचास वर्ष को थी. वह अधेड़ हो चुका था श्रीर श्रनाक के साथ उसका यह दूसरा युद्ध उस समय के कुछ वर्षवाद ही हुन्नाथा। इतनी म्रावस्था तक उसके म्राविवाहित रहने का कोई भी प्रमारा नहीं मिलता । श्रतः संभव यही है कि सिंहासन प्राप्ति के कुछ समय पूर्व श्रथवा उपरान्त ही उसकी प्रथम पत्नी भोपला देवी की मृत्यु हो गई हो ख्रीर तब उसने चौहान राजकुमारी जास्त्रना के साथ विवाह कर लिया हो, इससे यह कथन भी ऋसिद नहीं होता कि उसके एक ही रानी थी श्रीर वह एक पत्नीवत का पाल कथा। स्वयं उसके गुरु हेमचन्द्र का कथन (जाल्हना विवाह

१ चतुर्विशति प्रबंध पृ० १०३, कुमारपाच चरित, सर्ग ४, श्लो० १४०-१७३

२ पृथ्वी० म० का॰, सर्गद, श्लो० ३१ तथा सर्ग७ श्लो० १६

३ द्वयाश्रम काव्य, सर्ग १६, श्लो० १३

४ प्राकृत द्वयाश्रय, सर्ग ६, गाथा ४२-७०

सम्बन्धी) श्रासत्य नहीं हो सकता।

प्रथम चौहान गुर्जर युद्ध अन्हिलवाड़े के खिहासन पर सोमेश्वर का अधिकार सिद्ध करने के लिये ही अपोरंगज द्वारा गुजरात पर आक्रमण के रूप में हुआ प्रतीत होता है। यह भी संभव है कि उसी अवसर पर सोमेश्वर कुमारगल के दर्वार से भागकर और उसका पद्ध त्यागकर अपने पिता अनाक से जा मिला हो। जैनलेखकों के अनुसार आबू के विक्रमसिंह, नाडौल के चौहान राज केल्हन तथा कतिय अन्य सामन्त सर्दारों को चाहड ने अपने पद्ध में कर लिया था और ये सब अनाक से जा मिले थे। संभवतया गुर्जरराज के ही इन सामन्तों ने इस युद्ध में कुमारपाल का विरोध इस उद्देश्य से किया हो कि वे चाहड को अपने न्याय्य अधिकार की प्राप्ति में सहायता करना अपना धर्म समक्तते थे; क्योंकि स्वयं मृत महाराज सिद्धराज ने ही उसे अपना दत्तक पुत्र बनाकर अपने राज्य का उत्तराधिकारी घोषित कर दिया था।

जैसा कि ऊपर कथन किया जा चुका है, चाहड हस्ति संवालन में ब्रास्तन्त दत्त था, ब्रौर पृथ्वीराज विजय महाकांव्य में भी सोमेश्वर की एक ऐसी योग्यता का उल्लेख ब्राया है। उसमें कथन है कि एक प्रसंग पर सोमेश्वर ब्रामें हाथी पर से क्रू कर शातु के हाथी पर जा चढ़ा था ब्रौर उसे उसने ब्रापने ब्रास्त्र से मार गिराया था। ठीक उसी प्रकार जैसे कि हनुमान जी एक पर्वत पर से छुलांग मारकर दूसरे पर्वत पर क्रू जाते थे । श्री वनर्जी का कहना है कि इस हाथी को इतिहासकार कर्णनरेश मिल्लकार्जन का हाथी वतलाते हैं ब्रातः इस युद्ध में सोमेश्वर कुमारपाल की ब्रोर से वड़ा प्रतीत होता है। किन्तु यह उनका भ्रम है उक्त युद्ध में गुर्जरसैन्य का प्रधान संचालक मंत्रीराज उदयन का पुत्र प्रचंड जैन वीर बाहड ब्रारमाम वाग्मट था। ब्रातः जैन लेखकों ने उक्त युद्ध में जिस वीर का पराक्रम वर्णन किया है वह बाहड था, चाहड नहीं । यह हो सकता है कि चाहड ने भी उस युद्ध में भाग लिया हो। इसमें यह बाधा है कि जब कि चाहड कुमारपाल का प्रतिद्वन्द्री ब्रौर विच्ची था तव वह उसकी ब्रोर से कैसे लड़ा १ हो सकता है कि क्योंकि चौहान गुर्जर युद्ध समास हो चुके थे ब्रौर दोनों राज्यों की शत्र ता श्रव संधि एवं विवाह संबंव के कारण मेत्री में परिणत हो चुकी थी ब्रतएव सोमेश्वर फिर ब्रान्हिलवाड वापस चला ब्राया हो। ब्राजमेर में उस समय उसके तीन बड़े भाई ब्रौर विद्यमान थे ब्रातः चौहान राज्य का उत्तराधिकारी होने की उसकी कोई ब्राया या संभावना ही नहीं थी।

श्री बनर्जी ने एक श्रीर भूल की प्रतीत होती है। उन्होंने हेम चन्द्रकृत संस्कृत द्वयाश्रय काव्य में जो कि सिद्धराज के समय रचा गया था, विश्वत घटनाश्रों को कुमारपाल से सम्बद्ध कर दिया जब-कि उनका लच्य सिद्धराज प्रतीत होता है। प्राकृत द्वयाश्रय श्रवश्य ही कुमारपाल के राज्यकाल

१ पृथ्वी० म० का०, सर्ग ७, श्लो० १५

२ इमारा॰ पूर्व लेख-जैन सम्राद् कुमारपाल

की रचना है स्रोर उसमें वर्णित घटनाएँ कुमारपाल से ही संबंधित हैं। तथापि जहां तक चाहड के उस्लेखों का सम्बन्ध है, दोनों ही ग्रन्थ प्रमाणिक एवं उपादेय हैं।

कम से कम इतना तो स्फट है कि चाहड के जो वर्णन जैन इतिहास प्रन्थों में मिलते हैं उनमें तथा पृथ्वीराज महाकाव्य में लिखित सोमेश्वर के वर्णनों में श्रद्धत साहश्य है। दोनोंका श्रमिन्तल सिद्ध करनेवाली कई सुदृढ़ किइयां भी मिल जाती हैं, जिनका कि प्रस्तुत विवेचन में यथास्थान उल्लेख हुआ है। चौहान अर्णोराज का विद्धराज व कुमारपाल के साथ संधिविष्रह, विवाह सम्बन्ध, सोमेश्वर का अपने नाना सिद्धराज के घर लालन-पालन, राज्य के लिये चाहड को तब कुमार कहना, सिद्दासन पर उसका अधिकार एवं दावा होना, कुमारपाल से प्रतिद्वन्दता एवं शत्रुता, दोनों का ही हस्तिविद्या में सुदृद्ध तथा वीर पराक्रमी योद्धा होना, चौहान गुर्जर युद्ध में चाहड का अनाक से जा मिलना आदि वार्त इन दोनों व्यक्तियों का अभिननत्व सिद्ध करती हैं।

श्रव यह समस्या रह जाती है कि प्रवंत लेखकों ने उसे चाहड नाम से ही क्यों लिखा, किसी स्थल पर भी सोमिश्वर नाम का प्रयोग क्यों नहीं किया ? इसका समाधान इस प्रकार है । कि चौहान का रूपान्तर 'चाहमान' होता है जिसका संदोर 'चाह' है, इसमें 'ड' प्रत्यय लगाकर 'चाहड' नाम बन गया ठीक उसी प्रकार जैसे कि चपोत्कर का संद्यित रूप 'चाप' हो जाता है। तथा जिस प्रकार श्रनेक रानियाँ श्राने पितृकुल के नाम पर ही प्रकारी जाती थीं यथा चावड़ा रानीं, बाघटे रानी, उसी प्रकार श्रपने नाना मामा के घर घेवते श्रीर भानजे भी श्रपने पितृवंश के श्रनुसार ही पुकारे जाते ये यथा परमाकुमार, गोहिल कुमार, जेठता कुमार श्रादि। श्रतः इसमें क्या श्राश्चर्य कि सोमेश्वर भी पाटन में श्रपने नाना सिद्धराज के घर श्रपने पितृकुल चौहानवंश के श्रनुसार 'चाहडकुमार' कहलाया जाता रहा श्रीर उसके श्रसल नाम सोमेश्वर का जो संभवत्या उसके पिता द्वारा रक्खा गया होगा, गुजरात के इतिहास लेखकों ने कोई उल्लेख नहीं किया। इसी प्रकार पृथ्वीराज विजय महाकाव्य के लेखक द्वारा चाहड नाम का प्रयोग भी श्रमंगत होता।

श्रस्तु यह बात प्रायः निःसन्दिग्ध रूपमें सिद्ध हो जाती है कि श्रन्हिलपुर पद्दन के सोलङ्कीनरेश सिद्धराज जयसिंह का दत्तकपुत्र श्रोर गुर्जर सम्राट् कुमःरपाल का प्रवल प्रतिद्वन्दी चाहड कुमार जो उसके साथ द्रोह करके उसके शत्रु पद्ध से जा मिला था, इतिहास प्रसिद्ध दिल्ली के पृथ्वीराज चौहान का पिता तथा सपादलद्ध (श्रजमेर) के चौहान राज श्रयोराज का पुत्र स्वयं गुर्जरनरेश सिद्धराज जयसिंह का दौहित श्रर्थात् सोलङ्की राजकुमारी काञ्चनदेवी की एकमात्र सन्तान सोमेश्वर ही था।



# साहित्य-समीना

### भारतीय ज्ञानपीठ काशी से प्रकाशित प्रन्थ

सर्वोर्शसिद्धि (हिन्दी श्रानुवाद सहित): —संपादकः श्री पं० फूल चन्द्रजी सिद्धान्त शास्त्री; मूल्यः बारह रुपये ।

श्रारम्भ में सम्पादक की विस्तृत विद्वतापूर्ण प्रस्तावना है, जिसमें प्रन्य श्रीर प्रन्यकर्ता के सम्बन्ध में सभी हिन्दियों से जहा-नोह किया गया है। प्रस्तावना-लेखक ने बड़ी छान-नीन के साथ तत्त्वार्थसूत्र के स्त्रपाठ की सिद्धि की है। प्रसंगरूप से इस प्रस्तावना में श्रमेक विचारणीय बातें श्राई हैं। सर्वार्थसिद्धि में श्राये हुए श्रन्य शास्त्रों के उद्धरण स्थलों की विवेचना भी तुलनात्मक कर से की गई है। संत्रेप में यही कहा जा सकता है कि प्रस्तावना बहुत ही उपयोगी है। इसमें श्रमेक शातव्य वातों का समावेश है। दो-एक स्थल विवादपूर्ण भी हैं। उदाहरणार्थ वर्तमान तिलोयग्र एक्ति के रचनाकाल के सम्बन्ध में विद्वान् लेखक ने श्री मुख्तार सा० की मान्यता का खरडन करते हुए उसे पुरातन तिलोयग्र एक्ति से मिन्न माना है। परन्तु प्रस्तुत तिलोयग्र एक्ति में गणित की सहस्रों वातें ऐसी हैं, जिन की मान्यता सुरूर प्राचीन काल में प्रचित्तत थी। गच्छ, चय श्रादि के श्रानयन की प्रकिया बहुत प्राचीन है। इसी प्रकार वृत्त श्रीर श्रायत श्रादि के गणित प्रकरण भी पर्याप्त प्राचीन हैं। श्रतएव तिलोयग्र एक्ति के रचनाकाल को केवल लोकरचना के श्राधार पर ही निर्णीत नहीं किया जा सकता। सभी हिन्दियों से ऊद्दा-पोह करने के उपरान्त ही इसका रचनाकाल निर्धारित किया जा सकता है।

प्रत्य के मूलपाठ को शुद्ध रूप में रखने का प्रयास प्रशंसनीय है। अनुवाद कितपय स्थलों पर भावानुसारी है। यों तो विद्वान् अनुवादक ने पंक्ति-अर्थ को सम्बद्ध करने का पूरा प्रयास किया है, तथा पंक्ति-अर्थ स्पन्द है भी; किन्तु फिर भी अनुवाद शान्द्रशः न होकर भावानुवाद ही है। अनुवाद की भाषा सरल और सम्बद्ध है। सम्पादक शास्त्रीकी और प्रकाशक ज्ञानगीठ साधुवादाई हैं, जिनकी कुग से गम्भीर गुरुतर प्रन्थ भी स्वाध्याय के लिए उपलब्ध हैं। ज्ञानपीठ का प्राचीन जैन साहित्योद्धार का यह कार्य नितांत श्लाधनीय है। यह प्रन्थ स्वाध्याय प्रेमियों के लिए उपयोगी है। छुपाई-सफाई, गेट-अप आदि बहुत अच्छे हैं।

कालिदास का भारत (द्वितीय भाग)-लेखकः श्री भगवतशरण उपाध्याय; मूल्यः चार रुपये। उपाध्याय जी ने कालिदास कालीन भारत का विवेचन दो भागों में किया है। प्रथम भाग में कालिदास के श्राधार पर जनपद, राज्यसत्ता, सामन्त, श्रमात्य, राज्यकार्यागार श्रीर श्रिषकारी वर्ग का विवेचन करते हुए समाज का दाँचा एवं वैवाहिक रीति-रिवाजों का विवेचन किया गया है। यह प्रथम भाग भी प्राचीन काल की भारत की सभ्यता एवं संस्कृति को श्रवगत करने के लिए उपयोगी है।

प्रस्तुत भाग में कालिदास कालीन ललित कलाश्रों की विवेचना की गयी है। विद्वान् लेखक ने ऐतिहासिक प्रमाणों के ब्राधार पर ही कलाओं के उत्कर्ष और श्राकर्ष पर प्रकाश डाला है। कालिदास के साहित्य के प्रकाश में यह कहा जा सकता है कि उनके समय में कविता, नाटक, संगीत तथा नृत्य का पूर्ण विकास ऋौर प्रवार था। विवाह ऋौर वसन्तागम के ऋवसर पर प्राचीन काल में स्राभिनय का स्रायोजन किया जाता था। प्रेजागृह स्रौर रंगमंचों की पूरी व्यवस्था संगीत और तृत्य की उन्नित भी कालिदास के समय में अधिक थी। इनके अतिरिक्त चित्रकला, भारकर्यकला, तत्त्वणुकला और स्थापत्यकला का वर्णन भी किया गया है। कालिदास के समय में राजा-महारा ना कला के श्राश्रय दाता थे, राजमहलों में कला पलती थी, श्रतः उस समय सभी प्रकार की ललित कला स्त्रों की उन्निति थी। इस पुस्तक के पंचम खएड में घन स्त्रीर समृद्धि, षष्ठ खरड में शिक्षा श्रीर साहित्य एवं सप्तम खरड में धर्म श्रीर दर्शन की विवेचना की गयी है। वर्णन शैनी सरल, साब्ट एवं ऐतिहासिक है। लेखक ने अपने कथन की पुष्टि में ऐति हासिक प्रमाण कम ही उद्भृत किये हैं। केवल ऋथेशास्त्र के साथ ही तुलना की है।

भास्कर

कालिदास के प्रन्थों में वर्णित भारत को जानने के लिए पुस्तक बड़ी उपयोगी है। उनके द्वारा निरूपित राजनीति, अर्थनीति एवं साहित्यकला-कौशल आदि को इस पुस्तक द्वारा सहज में जाना जा सकता है। इस लेखक को साधवाद देते हैं, जिसने इस प्रकार की उपयोगी रचना हिन्दी साहित्य को दी।

ध्य के धान-लेखक: श्री गिरजाकुमार माथुर; मूल्य: तीन रुपये।

प्रस्तुत कविता संग्रह के न्यादि में कवि का 'निवेदनम्' शीर्षक है, जिसमें नवीन कविता की समस्यात्रों त्रौर समाधानों पर प्रकाश डालने की चेष्टा की है। इस संग्रह की कवितात्रों को दवानी गीतात्मकता, यथार्थ श्रीर रुवानी का समन्वय एव मानववादी बहिमु ल भावधारा इन तीन मुख्य भागों में विभक्त किया जा सकता है। तीनों भागों की कविता ह्रों में काव्यत्व है। भाव, भाषा श्रौर काव्य सौष्ठव की दृष्टि से कविताएँ श्रव्छी हैं। चंदरिमा, सावन की रात, हेर्मती पूनो, पूरव की किरन, तीन ऋतु-चित्र प्रभृति कविताएँ वर्णनात्मक हैं, पर हृदय को छुनेवाले तत्त्वों की कमी नहीं है। मिट्टी के सितारे शीर्ष क की निम्न पंक्तियाँ जीवन में हल चल उत्यन कर देती हैं:-

> है दीप एक, पर मोल सूर्य से भी भारी है व्यक्ति एक वर्तिका, दीप धरती सारी देखो न दुखी हो व्यक्ति, उठे इंसानी लौ वनखरड जलाती सिर्फ एक ही चिनगारी

हे मंमा पथ, पद आहत, दीपक मद्धिम है संघर्ष रात काली, मंजिल पर रिमिमिम है लेकिन पुकारता आ पहुँचा युग इंसानी दो कदम रह गया स्वर्ग, चढ़ाई आंतिम है

कविताएँ जीवन में ज्योति जलानेवाली हैं। पाठकों के हृदय तार अंकृत हुए बिना न रहेंगे। संग्रह श्राच्छा है, छपाई-सफाई श्राच्छी है।

ध्वित छोर संगीतः लेखकः श्री प्रो० लिलतिकशोर सिंह एम० एस सी०; मूल्यः चार रुपये। ध्वित छोर संगीत शास्त्र पर इस प्रकार की श्रन्य प्रामाणिक कृति हिन्दी में श्रव तक प्रकाशित नहीं हुई है। श्रारम्भ में कंपन श्रीर श्रावृत्ति का वैश्वानिक हिन्दी में श्रव तक प्रकाशित नहीं हुई है। श्रारम्भ में कंपन श्रीर श्रावृत्ति का वैश्वानिक हिन्द से विवेचन किया गया है। लेखक ने विषय को रुचिकर बनाने के लिये चित्र भी दिये हैं। कंपन किस प्रकार होता है तथा यह ध्वित कंपन हमारे कानों तक किस प्रकार पहुँचता है, इसका भी विवेचन किया गया है। ध्विनयों की सकता, तरंग, वैंग, तार-तम्यत', तीव्रता, श्रवुनाद, स्वर-प्राम, स्वर-संवाद एवं स्वर-संवात पर वैश्वानिक हिन्द से विवेचन प्रस्तुत किया गया है। यद्यि श्रिशेजी भाषा में इस प्रकार की रचनाश्रों की कभी नहीं, पर हिन्दी में यह पहली ही कृति है, जिसमें विज्ञान सम्मत विश्लेषण किया गया है। प्राचीन स्वर-संग्राम, मध्यकालीन स्वर-संग्राम श्रीर श्राधृनिक स्वर-संग्राम का विश्लेषणा सोदाहरणा किया गया है। नाद, ध्विन, रव का विवेचन भी मनोहारी है। संगीत शास्त्र के स्वर, उनके उतार चढ़ाव तथा ताल लय श्रादि पर प्रकाश डाला गया है। ध्वियों के उत्पत्ति-स्थान, उत्पत्ति का कम एवं उनके रूप-सीन्दर्य का निरूपणा भी मत्त्वपूर्ण है। शास्त्रीय हिन्द से यह रचना श्रत्युत्तम है, लेखक ने हिन्दी को यह श्रपनी श्रनुपम देन दी है। इस प्रकार की श्रेष्ठ रचनाश्रों से ही हिन्दी साहत्य का मस्तक गौरवान्वित हो सकता है। जिज्ञासुश्रों को इस रचना से हैं लाभ उटाना चाहिए।

### -- नेमिचन्द्र शास्त्री

पहला कहानीकार—जे० श्री रावी; प्रकाशक भारतीय ज्ञानपीठ, दुर्गाकुण्ड रोड, काशी; मूल्य ढाई रुपया।

लेखक के अनुसार—'किसके लिये'? 'पित्नयों का द्वीप', 'उरजाऊ पत्थर' और 'पाप का पुराय' के बाद यह 'पहला कहानीकार' मेरी लम्बी कहानियों का पाँचवाँ संग्रह है। पुनः इस संग्रह के सम्बन्ध में लेखक की अपनी सम्मित—'दूसरे संग्रहों की अपेदा, मेरी इस नव-उपार्जित 'लायु कथा' की शैली और रूप का आगास अधिक स्वष्ट मात्रा में भलक आया है, —भी इस संग्रह के सम्बन्ध में एक स्वतंत्र धारणा है और लेखक के शिल्य-विधान के किमक विकास को समक्रने-समक्राने में सहायक है।

त्राजका नवेदित दथाकार कहां है ? क्या है ? किस ब्रोर है—यह सामयिक प्रश्न अपना जोर पकड़ रहा है । ब्राज के कथाकार की ब्रास्थान-मूनकता का यह स्वामाविक हठवाद है कि वह अपनी श्रामिव्यक्ति के खिएक नुकीलेपन, पेंच दार शैली के ब्राक्तिसक प्रयोगों के द्वारा पाठक को श्रामिम्त कर लेना चाहता है । थोड़ी देर तक पाठक की सहानुमूर्त उनकी ग्रामिव्यक्ति के साथ टिक पाती है पर श्रान्त वह गुदगुदी अपना समग्र प्रभाव विखेर देती है । समूची कहानी को पढ़ने के उपरान्त हाथ लगती है एक कुं कताहट, चित्रों ब्रौर भावों की एक दुवह अस्पष्टता निश्चय ही यह कथा-सहित्य पर ब्राधुनिक प्रयोगातमता का प्रचिपण है । कहानी जन-मानस की स्थायी निधि है—वह जीवन के अधिक निकट है ब्रौर कहानी के शिल्य-विधान की वह प्रगति जीवन पर अपने प्रभाव की अन्विति,कर पायगी या नहीं यह संदेहास्पद है । शिल्य-विधान की स्दम्मताओं ब्रौर नवीनताओं से कहानी समृद्ध हो जाय यह कहाँ तक कुळु स्वीकार्य हो सकता है; जबकि वस्तु के नाम पर हमें कुछ भी नहीं प्राप्त हो । कहानी की वर्त्तमान प्रगति के प्रति यह निराशाजनक हिन्दकीण नहीं—बल्क वस्तुस्थिति का यथार्थ निरूपण है । नई श्रीमव्यंजना का स्वागत है विकास श्रीर स्थापत्य दोनों हिन्दियों से—पर उसकी प्रभावश्रह्नयता का मार्जन हो बस्तु और जीवन-मूल्यों के प्रति एक समरूप एकान्तिक श्राग्रह रखकर ।

निश्चय ही 'पहला कहानीकार, में इस निराशावादिता में एक संतोष और आस्था के दर्शन होते हैं। हम यों कह सकते हैं—इसका सब कुछ न्तन है—कही हुई बस्तु भी, कहने का दंग भी। पर यह कथन सकते मान्य नहीं हो सकता। 'रावी' आज की परिकृत कि के साथ पैठ नहीं पाते, भले हो वह अपनी कहानियों की वर्णनगत सरलता और कथावस्तु के नये उपादानों के संग्रह के द्वारा, जो अपने चुनाव में मौलिक है और चित्रण में आदर्श, पाठक से सम्भौता कर लें। इसको इम रावी की मौलिक सफतता कहें या उनकी अप्रसन्न असफलता। निश्चय ही 'मौलिक सफतता' और यहाँ ऊरर के वाक्यों की दूसरी मान्यताएँ खंडित हो जाती हैं। कोई भी गंभीर चिन्तक इस बात को इस संग्रह में माप सकता है और ऐसा द्वन्द उठना स्वाभाविक हो सकता है। रावी के सम्बन्ध में यह असमंजस उनकी अनुरम स्क और उनके अन्दर एक अपने प्रति पूर्ण आस्थावान कथाकार के पनपने का स्चक है।

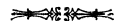
'पहला कहानीकार' की सभी कहानियाँ अपने प्रभाव में सरल श्रीर वर्णन में व्यावहारिक है। कहानियों का प्रारंभ एक शांत, सुचिन्ति ढंग से होता है श्रीर श्रांत तक जाते-जाते पाठक की चेतना का कथाकार की चेतना के साथ पूर्ण साहश्य हो जाता है। श्रिषिकांश कथानक प्राचीन जीवन श्रीर विचारों से सम्बद्ध हैं। 'पहला कहानीकार' इन्द्र, ब्रह्मा, बृहस्ति तक को श्रपने कथानक में चित्रित करता है। एक नवीन-क्रम-भंगी के द्वारा सिद्ध किया गुया है कि "कल्पना उसका कार्योपकरण है श्रीर कहानीकार उसका जातिवाचक नाम है। पहला कहानीकार ब्रह्मा का

सर्व प्रथम सह-निर्माता है।" इस प्रकार ऋषिकांश कहानियाँ एक न एक मान्यता की स्थापना करती सी दिखाती हैं। "कैश बुक के पन्ने" जैसी कहानियाँ यह ऋौर लिखे। इस कहानी में मानव जीवन बचान से लेकर बुढ़ापे तक मन का क्रिक विकास, ऋषुभूतियों का प्रम्फुटन ऋौर उनकी तज्जन्य प्रतिकियाओं का सुन्दर विवेचन है। संदोग में सभी कहानियों की ऋषुभूति नई है और ऋादर्श के प्रति एक गहरा ऋाम्रह है। ऋादर्श चित्रण रावी की इन कहानियों की प्रमुख विशेषना है जो ऋाज की कहानियों में नहीं मिलती। ऋष्टर्श-चित्रण की प्रणाली नई है। कहानियों का वातावरण ऋगना है।

कहानियों की शैली लघु है। पर शैली की यह लघुता आजकी अन्य कहानियों से भिन्न आरे मौजिक है। छोटी कहानियों में बड़ी बात कही गई है। इम राबी के इस विकास से आशाबान है। ऐसी कहानियों वे लिखें, जरूरत है।

छपाई, गेटग्रप त्रादि सुरुचिपूर्ण हैं।

—श्रीराम तिवारी बो॰ ए॰ (ग्रॉनर्स)



## THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XX

JUNE, 1954.

No 1

#### Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt. Prof. Jyoti Prasad Jain, M. A., LL. B. Sri, Kamata Prasad Jain, M. R. A. S., D. L. Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushan. Pt. Nemi Chandra Shastri, Jyotisacharya

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH BIHAR, INDIA.

#### CONTENTS

|    |                                                                 |            | •              | 1 ages |  |  |  |  |
|----|-----------------------------------------------------------------|------------|----------------|--------|--|--|--|--|
| ß. | Influence of Jainism on a unique image of Yoga-Narayana from    |            |                |        |  |  |  |  |
|    | Rajaputana.                                                     |            |                |        |  |  |  |  |
|    | -Sri R. C. Agrawala M A                                         | ***        | ***            | 1      |  |  |  |  |
| 2. | Some Tales of the Brhatkatha Kosa, their originals and paralles |            |                |        |  |  |  |  |
|    | -Sri Kalipada Mitra M. A. LL B.                                 | ***        | <b>* • •</b> * | 4      |  |  |  |  |
| 3_ | Syadvada on Epistemological Solution of World Tension           |            |                |        |  |  |  |  |
|    | -Prof. Ramjee Singh M. A                                        | <i>***</i> | ***            | 22     |  |  |  |  |



# The Jaina Antiquary



Yoga·Nārayaṇa image of Jodhpur Museum

" श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ ''

[ श्रकलंकदेव ]

Vol. XX No I

### ARRAH (INDIA)

June 1954

# "INFLUENCE OF JAINISM ON A UNIQUE IMAGE OF YOGA-NĀRĀYAŅA FROM RĀJAPUTĀNĀ"

By

R. C. Agrawala, M. A, Superintendent Archaeology & Museums, Jodhpur (India).

Indian scholars have published a lot of material pertaining to the stone images of Yoga-Nārāyaṇa so far discovered in different parts of India.\(^1\) In such sculptures, Visṇu (a prominent deity of the Hindu pantheon) is to be seen sitting with his lower hands in a meditating posture\(^2\) while the upper two hands carry his usual weapons\(^3\) (\(\bar{a}yudhas\)).

The Sardar Museum at Jodhpur<sup>4</sup> (Rājpūtānā) contains a black stone image (brought from Dīḍawānā <sup>5</sup> Jodhpur division) depicting

<sup>1.</sup> Ct T. G. Rao, Elements of Hindu Iconography, Madras, I (i) pp. 85ff; J. N. Banerjee, Journal of the Indian Society of Oriental Arts, Calcutta, XIII, pp. 89-95; C. Sivaramamūrti, Ancient India (Bulletin of the Archaeological Survey in India), New Delhi, VI p. 4 plate XII A,B.

<sup>2.</sup> Also called as vaddhapadmāsana (or Yogāsana) mudrā.

<sup>3.</sup> They usually include the mace, the conch, the lotus and the wheel-

<sup>4.</sup> The writer of this paper now happens to be the Superintendent of this Museum.

<sup>5.</sup> Situated in tahsil Didawana of District Nagour.

the Yoga-Nārāyaṇa device in a unique way.<sup>6</sup> This sculpture belongs to the early mediaeval period<sup>7</sup>, somewhere towards the middle of ninth century A. D. It measure about 18 inches in height and 13 inches in breadth and shows happy signs of perfect preservation.

In the sculpture, under study, four handed Viṣṇu has the palm of his lower two hands placed one over the other (between the soles of feet) in a traditional manner. They have covered the naval portion of the deity altogether. Underneath the legs of Viṣṇu hangs the garland which rests on the upturned lotus throne. Just below this lotus-throne, two persons (facing each other) are looking at the deity with their hands folded. To the right and left of these devotees have been carved the simhavyālas; and just above them the makaravyālas, the aśva-vyālas and the gaja-vyālas in a descending order.

Viṣṇu himself wears the tiara (kirīṭa mukuṭa) on his head, sacred thread on the body and some ornaments round the neck, ankles, arms, ears etc. There is also a śrɨvatsa mark in the middle of the chest. Behind the head of the deity appears a hallow encircled by 13 hoods of a snake. On both the sides of the deity appear the flying gandharvas, very keen to garland the meditating deity seated below.

The most remarkable feature of the above image is the presence of the garland in both the upper hands of Vienu. The weapons<sup>3</sup>, usually held by Vienu, are not to be seen anywhere in this sculpture. That is the reason why the above image of Jodhpur Museum stands unrivalled in the realm of ancient Indian art. Most of the details of this image are somewhat akin to those presented by D. 37 image (of Yoga-Nārāyaṇa) preserved in the Archaeological Museum at Mathurā. But the garland upheld in the upper hands is conspicuous

<sup>6.</sup> Cf. My paper in the Journal of the Museums Association of India, Bombay, 1953, IX, pp. 104-5. plate XXII. figure 46 facing p. 104.

<sup>7.</sup> Dr. H. Goetz (during a personal talk at the Oriental Conference held at Ahmedabad in November 1953) too agrees with this view.

<sup>8.</sup> As a matter of fact we even expected any of these weapons either below the lotus throne or in the hands of the persons seated below

<sup>9.</sup> This sculpture has been illustrated by Dr. V. S. Agrawala, Handbook of the Sculptures in the Curzon Museum of Archaeology Muttra, 1939, Allahabad, Plate XXII, figure 45, ibid, pp. 56, 60.

by its absence even in the sculpture of the Mathurā Museum. Numerous  $Yoga\cdot N\bar{a}r\bar{a}yana$  images have been recovered from various parts of Rājpūtānā too but none of them stands in comparison with the one from Dīdawānā (as discussed above).

It now remains to be searched under what literary initiative did the sculptor of Rājaputānā fashion this unique image altogether in an untraditional manner?

It is also essential here to scrtunize the contents of an epigraph (dated 1161 A. D.) from Nadol (Jodhpur Division). This inscription 10 refers to a harmonious relationship as existed between the members of the Jaina community and the followers of the Brahmanic faith. This is evident from the fact that Viṣṇu, Brahmā and Śiva<sup>11</sup> have all been called as Jinas ie. adherers of Jaina philosophy. There is no wonder then that the members of the local Jaina and Brahmanic communities got the above image of Visnu fashioned in such a manner as to suit the taste of all and to serve the purpose of being worshipped by the non-Vaisnavas too. That may account for the utter absence of the weapons of Visnu in the above image. The image thus might have become an object of common worship for any devotee who believed in the efficacy of meditation and idol worship Nay, it could even prove worth adoration at the hands of the staunch followers of Siva, Buddha etc. But the new device appears to have been invented under the influence of Jainism alone which was quite popular in Rajasthan in the mediaeval period. Perhaps the Vaisnavas did not even hesitate in departing from the traditional mode of carving the Yoga-Vārāyana images. It is to be searched further whether any literary text allows the carving of this type of images in altogether a unique way, as has been put forth by the above sculpture of the Jodhpur Museum.

<sup>10.</sup> Epigraphia Indica, IX, pp. 67-8.

<sup>11.</sup> Cf. Progress Report of Archaeological Survey (Western Circle), Poona, 1905, p. 55 referring to the following statement:—"On the dedicatory blocks of many Saiva temples in Rajapūtānā, Siva is figured like a Jina. This is an interesting feature of Brahmanical iconography which requires to be carefully and thoroughly studied."

<sup>&</sup>quot;The Museum at Indore contains an interesting image (of Yogeswara Siva) which looks like that of Risabhadeva; Cf. The Jain Antiquary, Anah, XVIII (ii), pp. 1-5."

## SOME TALES OF THE BRHATKATHĀKOŚA, THEIR ORIGINALS AND PARALLELS

*By* Sri Kalipada Mitra, MA , LL.B.

Harişena's Brhatkathākośa has been edited by Dr. A. N. Upadhye in Singhi Jain Granthamālā, Bombay. Dr. Upadhye thinks that Harişena finished the work in A. D. 931-32. In the introduction (p. 90) of his edition he observes: "Harişena's treasury contains the biggest number of tales ...it is the earliest in time....and lastly the correspondence of its stories with the gāthās of the Bhagavatī Arādhanā is more extensive and perfect, and thorough in sequence. It is really unfortuate that no Ārādhanā-Kośa earlier than that of Harişena has come to light, so for the present there is no evidence to assess his indebtedness to his predecessors." I am selecting just a few tales from the Brhatkathākośa by way of examining his opinion regarding Harisena's indebtedness.

## I. ŚRENIKA-KATHĀNAKAM (No. 55.)

There are some items in this tale that can be traced to the Nandī-sūtra, an ancient Jaina canonical text, and even these relevant items of the Nandīsūtra itself can be traced to the Nāyādhammakahāo.

1. I am using the following abbreviations for works consulted:

B-K-B!hatkathakosa of Harisena.

F.S.P —Folklore of the Santal Parganas by Bompas.

F.T.K.—Folk Tales of Kashmir by the Rev. J. Hinton Knowles (London, Trubner Co., Ludgate, 1888)

Jāt — Jātaka

Nāyā—Nāyādhammakahāo or the Jāātadharmakathāngam, Agamodayasamiti Edition)

NSC-Nandisūtra Commentary by Malayagiri

RTP—Romantic Tales of the Panjāb

SK-Srevika-kathanakam

T. P. Tales of the Panjab by Steel

TT-Tibetan Tales by Schiefner and Ralston with introduction by Mrs Rhys Davids, Broadway Translation, 1928. Prof Schiefner "translated them from Kāh-guyr, all the legends and fables of which are merely Tibetan versions of Sanskrit writings introduced into the country in the 12th and 13th centuries." The tales in Sanskrit writings were mostly derived from Pāli-Buddhistic literature, especially the Jātakas

I have also found in some items of S-K striking parallels in tales Indian, Arabian, Tibetan and European.

## MOTIF OF QUASI-IMPOSSIBLE TASK IN S-K.

Prince Abhayakumāra comes to the village Nandagrāma and solves for the villagers perplexing riddles (in the manner of Rohaka in NSC and Mahosadha in Jāt no. 546) in which are couched royal orders which apparently seem incapable of being executed. The King becomes angry and orders him to come to him in the following wise:

Mā divā mā rajanyām ca mā pathā mā bhuvā khalah I Yāne nāyam suduṣṭātmā turņametu madantikam II i.e. "Let the wicked one come to my presence immediately, but not by day nor by night, not by road nor by earth, nor by any other vehicle; unless he does so, I will kill him, and the villagers of Nandagrāma."

> Tato'bhayakumāro'pi sandhyākāle mahāmati । Gaddhikā lambikārūḍho jagāma Śreṇikāntikaṃ ॥

"Then the wise Prince Abhayakumāra came to the presence of King Śrenika in the evening riding on a ram (or goat) in the middle space between the wheels of a cart."

Here the Sankritised form  $gaddhik\bar{a}$  stands for Prakrit  $gaddi\bar{a}$ , a cart, and  $gaddariy\bar{a}$ , a goat (or ram).

The above incident has been fully related by Malayagiri in his commentary on the Nandīsūtra, his expression corresponding to gaddhikā lambikārūdha being "gantrīcakrasya nadhyabhūmibhāgena ūranamārūdho" (p. 147a—Āgamodaya ed. Bombar, 1924) meaning "riding a ram or goat in the middle space between the wheels of a cart."

The following version appears in the NSC in all embellishment:

Then the Raja summoned Rohaka in this wise: "Let the boy who has executed all my orders by his wisdom come to me, but he must not come in white or black fortnight, by day or night, in shade or in the sun, neither by air nor on foot, neither by the usual path nor unusual, neither having bathed nor not having bathed." When Rohaka heard the order he bathed his neck, and occupying the middle space between the wheels of a bullock cart rode a ram, held

a sieve as an umbrella, and came to the king in the evening at the conjunction of  $am\bar{a}vasy\bar{a}$  (new moon) and pratipat (the first lunar day.)

Earlier Rohaka executed the following order of the king: "Cook pāyasa (milk-rice) without the agency of fire." Rohaka gave this advice: "Pound the rice finely with water, heat well cowdung cake, straw etc. in the rays of the sun, and on the mass so heated place the dish containing milk and the pounded rice for time enough to cook into paramānna." This corresponds to Test no. 14 in Jāt no. 546 -"The boiled rice.":- "The people of the East Market Town must send us some boiled rice cooked under eight conditions, and these are -without rice, without water, without a pot, without an oven without fire, without firewood, and without being sent along a road, either by man or woman etc." This incident of the Jat tale reappears in a developed version in TT (pp. 138-39) in the following guise: "The King orders Purna to supply some rice which had not been crushed with a pestle and vet was not uncrushed, and which had been cooked neither in the house nor out of the house, neither with fire, nor yet without fire, sending it neither along the road, nor yet away from the road, without its being shone upon by the daylight, but yet not in the shade, not together with a woman, but also not with a man, by one not riding, but also not on foot." Mahausadha caused the grains to be shelled by nails of women, put into a pot cooked in the sun on the threshold, and the pot covered over with a thin cloth and fastened to the end of a stick was carried by a hermaphrodite who wore shoe on one foot only and walked with one foot on the road, and the other by the road."

[We have in the Hindu mythology the conferring of an apparent-immortality-boon (e.g.) on Hiranyakasipu, father of Prahlāda, that he will not be killed by day or night, on earth or not on earth, by man or animal, by any weapon etc and yet his death was compassed by Narasimha, the Man-Lion avatāra of Viṣṇu, who burst out of a crystal pillar in the evening, and placing him on the thigh, plucked out his entrails with nails etc.]

Incidentally I have to observe here how an author in his Sanskrit version of a tale in Prakrit gives a Sanskrit complexion to a Deśī or Prakrit word (an instance of back formation); e.g. in this case  $gaddi\bar{a}$  (cart,  $gadd\bar{\imath}$ ,  $g\bar{a}r\bar{\imath}$ ) has been sanskritised into  $gaddhik\bar{a}$  which in turn

may be taken by an unsophisticated person to be the respectable form for  $gadh\bar{a}$  or donkey! And in all probability Harisena's  $gaddhik\bar{a}$  may have inspired the suggestion of a similar situation in an Arabian tale from Fez, named Carpenter's Daughter, where (Test no. 1) the Sultan says: "You must come to me at the same time mounted and on foot, and weeping and laughing at the same time." The solution provided was: "Get a little donkey, such a one as can walk between your legs without your sitting on him. And for the second order, apply onion to your eyes and weep."

The tale is included in the Tales of Fez (published in the Eastern Love Series, Vol. no. 4) from the Arabic by E Powys Mathers. I quote the following lines from the Introductory Note: Of the ten Tales of Fez the first nine are selected and translated from Contes Fasis, an admirable volume in which M. E. Dermenghen, a young anthropologist and writer of considerable talent and Mohamed El Fasi have made (taking them from the lips of the latter's grandmother) a collection of simple fairy stories quite peculiar to the city of Fez. Their book is the only one which has been written out of this material. The tradition of these tales is an entirely amateur one, and is said to be dying out, they are told in the household at evening, nearly always by women, and though ostensibaly addressed to the children of the house, make a strong appeal to all adults."

Notwithstanding what has been said about the peculiarity of these tales and their tradition, I have found their parallels in Indian tales and I strongly believe that they migrated from India.

In the afore-mentioned Carpenter's Daughter the girl shows remarkable intelligence in solving riddles and deciding issues and so pleases the Sultan that he marries her. She answers to her proto-type, Amarā (ther iddle-unlocking maiden), whom Bodhisattva Mahauṣadha marries (Mahā ummagga Jat. no. 546.)

It may seem rather incongruous to introduce here the laughingand-weeping motif<sup>2</sup> and make it nestle in a single sentence with the task-motif, and the fix is got over by applying onion to the eyes to force tears! And the naivete of the remedy appears when we con-

<sup>2.</sup> A stock motif-Cf. Jat. I, 52; the Four Princes pp. 434-35 in \*FTK; RTP (p. 161); TP (pp. 243 ff) etc.

sider its probable origin in Jat. no. 546 where Amarā explains why she laughs and weeps: Sā Mahāsattam mahāsampattiyam thitam na sanjāni, oloketvā ca pana hasi ceva rodi ca. So ubhinnam pi kāranam pucchi. Atha nam sā evam āha: "Sāmi, aham hasamānā tava sampattim oloketvā …aho punnānam phalam nāma'ti hasim, rodamānā pana 'idāni parassa rakkhita-gopita vatthumhi aparajjhitvā Nirayam gamissatīti tayi kārunnena rodin'ti.

But this is not to be wondered at. Such an ancient tale as the Jātaka must have gone in course of time through a varied deciduous process and one item of the tale in a strange permutation was at a later time transported from India to Fez by some trader—of Fez or India.

## MOTIF-INT & L. GENCE-TEST IN BRIDE CHOOSING.

To test the integene of a girl with a view to find out whether she would make a suitable partner in life is a familiar motif. The modus operandi is to converse with her in an enigmatic or paradoxical way, or propound riddles to her and see whether she understands the enigma or the riddle and returns the right answer. The earliest instance of this device I have come across is to be found in the said Jataka when Mahosadha goes out, finds the beautiful and auspicious-mark-bearing Amara, the daughter of a poor  $\bar{s}resth^{\bar{t}}$ , who rightly understands the sign language and otherwise passes inteligence tests, and ultimately marries her.

We have seen how conundrums were tackled by Rohaka and his congener Abhayakumāra in Jain versions, as well as by Mahosadha in Jātaka and its derivative in TT (Mahauṣadha and Viśākhā) and that brides pass intelligence test e.g. Amarā and the Fez girl. Now here is a Lithuanian tale, a near though thin parallel of the Tibetan tale: "A gentleman promises to marry a village maiden if she can fulfil certain conditions: If you come to me neither clothed nor bare, nor riding nor driving, nor walking, not along the road, not beside the road, nor on the footpath in summer and likewise in winter and then I will marry you."

The Sultan in the Fez tale sets two other tests to the Carpenter's daughter which undoubtedly prove their Indian origin.

Test no. 2. The Sultan ordered a robe to be made out of a block of marble. The Carpenter's daughter gave the advice: "Request

the Sultan to send some threads of sand to sew the robe with, \*for sample." This is obviously suggested by Test no. 15 of Jat 546 where we find Mahosadha advises the villagers to request the King to send as sample some old ropes of sand. In TT Purna is advised by Mahausadha to request the King to send as sample a rope of sand, similarly in NSC.

Test no. 3. One day the Sultan had to judge between two men who were disputing over a newborn foal The one owned a gelding, the other a mare, and both animals dwelt in the same stable with each of the men looking after them in alternate days. "My mare was full", said the plaintiff, "and on the day she was due to bring forth, it was my comrade's turn to look after the stable. I entered in the evening I saw the newborn foal under the gelding and not under my mare. O Commander of the Faithful, does it not nevertheless belong to me in spite of the perfidious substitution?" The Sultan gave the judgment: "The foal belongs to the man under whose beast it was found, you may retire." The aggrieved suitor was advised by the Carpenter's daughter to complain that fishes ate up the young shoots of grain he sowed in a field. When the Sultan said, 'Do fishes eat grass?' he replied: "But do geldings bring forth?" Of this tale we find many parallels in Indian folk lore. parallel occurs in FTS story of Changed Calf. (no. XII). I have thoroughly discussed the "impossibilities" motif in JBORS (Vol. XII. pp. 561 ff) where I have cited Test no. 13 (Jat. 546), the Orissan folk tale Bitua Nana, Ho (Dākua), Swynnerton's Indian Nights Entertainments (the traveller and the oil man), Stumme's Tunische Marchen, Grimm's Die Kluge Baurentochter, Kaden's Unter den olivenbaumen etc.

In S-K we find that Abhayamati, the intelligent daughter of Somasarma, elucidates some unintelligible questions that Śrenika put to her father whereupon Śrenika is impressed by her intelligence and marries her.

Śrenika proposes to Somaśarma:

Māṃ skandhena vaha tvaṃ bho tvāṃ vā pathi vahāmyaham I Anena ca vidhānena mārgo gamyo bhaved dvija II

[Carry me on your shoulder, or shall I carry you, on the road? In this wise the road will be easily travelled, O Brāhmaṇa."]

Somasarmā takes Śrenika to be a gahillaka (i. e. one possessed by

demons) and talking incoherently, Abhayamati explains that Srenika means:

Vipra me brūhi cittastham śobhanam hi kathānakam I

Aham va te gadamīti sukhena pathi gamyate II

[Tell me, O Brāhmaṇa, some pleasant story that may be in your mind, or shall I tell you one such so that we may have a pleasurable journey?]

This motif is found in other Indian tales, e.g. in FTK, FSP (The Bridegroom who spoke in riddles, no. LXXXIX) etc., also in an Arabian tale mentioned below.

- A. Will you carry me or shall I carry you?
- (a) FTK has: "Don't you think it would be pleasanter if you and I sometimes gave one another a lift?"
- (a 1) FSP has: Kora sets out to find his wife. He travels with an old man and talks to him, "Let us take in turns to carry each other, we shall neither of us get tired and shall do the journey more comfortably."

#### B. In SK:

Pathī kṣetram vilokyāyam Kumāro vadati sphuṭam I

Ksetrapālaka kim ksetram bhaksitam bhaksayisyate II

[On the way, the Prince sees a cornfield and speaks out: "Will the owner of the field eat the eaten field?]

The girl explains:

Adhunā kṣetravākyasya nigadāmi tatvārthakaṃ II

Yadi bhaktam samādāya parakīyam hi yujyate I

Tato bhaksitamevedam ksetram janaka mūlatah 11

[ Abhayamatī says: "Now I will unfold the true import of the question regarding the field, 'If he has already taken the rice and tills the land which thus belongs to another, then, O father, the field has already been eaten at the root.']

FTK has: The meaning is—'If he has been a debtor, the produce is as good as eaten to him, i. e. it would have to go to his creditor.'

In the TI story of the Dumb Cripple (which I strongly believe to be the Tibetan version of the Muga-pakkha-jātaka no. 538) the Prince remarks: "If this heap of grains were not continually devoured at its base it would become great" and explains: "The tillers of the

soil, after they have borrowed corn and have used it are obliged to give a large heap of corn, therefore they consume it at the base."

The Arabian tale referred to occurs in the Ninety Short Tales of Love and Women from the Arabic being the Eighth volume of Eastern Love Series (English version by E. Powys Mathers, 1928): Tale no. 74—A Suitable Couple, wherein Al-Sharki tells the following:

Among the most subtle and intelligent Arabs of his time was a man named Shann "By Allah," he said, "I will wander until I have found my equal for a wife." As he was on his journey, he met a man and asked him where he was going. The other replied that he was going to such and such a place, naming a village to which Shann himself was making. So the two travelled together, and as they went, Shann said, "Will you carry me, or shall I carry you?" "You are a fool", the other replied, "I am mounted and so are you, how then can I carry you or you me?" Shann fell silent and they went on until they saw a harvest ripe for the reapers Then said Shann: "Do you think this harvest has been eaten or not eaten?" "Fool", answered the other, "you see a harvest ripe for the reapers, how then could it be already eaten?" Shann remained silent until they were at the entrance of the village and met a funeral procession. Then he asked, "Do you think the corpse is dead or not dead?" Shann's host had a daughter named Tabakah. "O father", said the girl, "this is no fool. When he asked whether he should carry you or you him, he meant, would you tell him a story to shorten the way or should he tell you one? Regarding harvest he meant to ask whether or not the owner had already sold it and eaten the price of it. Regarding funeral whether or not the dead man had left a posterity to keep his name alive." Shann took the girl into his family. When folks saw them they rose to say, 'A Tabakah for a Shann', the expression passed into a proverb.—Al-Mafaddal, kitab-ul-Fakhir.

Regarding the third question about the funeral, the FTK and RTP have a slight variation in that a question is asked by the hero when entering a city whether it is a cemetery or not being as silent as the grave. I have not found any Indian parallel, Jain or Buddhist; but in the Tibetan tale Dumb Cripple occurs the enigma: The Prince saw four men carrying a corpse and said: "Is the corpse that of a dead man or of a living man? (p. 249)", and explained: "The corpse

of him who has committed a crime is the corpse of one who is dead, but the corpse of him who has accomplished a good action is the corpse of one who is alive."

It is evident that both the Arabian and Tibetan tales have been derived from a common Indian original which will come to light on further investigation. I have traced some other Arabian tales in the Eastern Love series to their Indian originals.

I am citing from  $\hat{S}K$  some other examples of intelligence test.

(a) The King orders the villagers to bring a well (baṭa-kūpa) to him.

Vaṭakūpo bhavadgrāme laghumṛṣṭa jalastarām |
Vidyate śrutamasmābhistamānayata matpurā ||Sl.116||
The villagers were advised to return the answer:
Asmābhi sarvathā prokta vaṭakūpo nareśvara |
Yāhi tvaṃ svāminamasmākaṃ samīpaṃ na ca yāti sah ||Sl. 123||
Nandagrāmeṇa sarveṇa tathoktamapi na gacchati |
Tālam datvā tadā so'yaṃ Nandagrāmād vahiṣkṛtah ||124||
Vaśikaṛaṇamadhye tu samaśte vasudhā tale |
bhavanti yoṣitah puṃsāṇ vaśikaranamuttamam ||125||
Evaṃ so vaṭakupo'pi bhūpa kūpikayā vinā |
Ānetum mattahastīva tvatsamīpam na śakyate ||132||

So they asked the King to send as a decoy a svacchamṛṣṭajala-pūrṇā lalitā varakūpikā (a charming she well) to seduce the Vaṭakūpa to come to the King. Hariṣeṇa has given an amorous touch to improve on the original The NSC has this:

A few days later the King sent the following order: "In your village exists a well full of sweet water, send it soon to me." Rohaka advised the following reply to be sent: "This well, sir, is a village well (i. e. rustic). Villagers are naturally timid and have no faith in any one but their own kindred; so kindly send some city well, so that believing in him he may come with him."

Compare with it Test no. 16 in Jat 546—'The Tank':

The following counterquip was devised. Some were asked to say: "Sire, inasmuch as your majesty has ordered the people of the East Market Town to send you a tank, we brought a great tank to suit your taste, but she being used to a life in the forest, no sooner saw the town with its walls, moats and watch towers than she took fright

and broke the rope and off into the forest. Give us then the old tank, we will yoke them together and bring the other back."

(b) The King (Śrenika) orders the village to be placed to the west of the vata-kūpa; and the order was executed thus:

Tatah paścimadigbhāge nrpavākyena vegatah | sthāpito vaṭakūpasya Nandagrāmo dvijerayam || 153||

The NSC has this: Then again after the lapse of a few days the King sent another order: "The forest lying to the east of the village must be brought to its west." Here again following the advice of Rohaka the village moved to the east of the forest which was consequently placed towards its west.

The Jataka Test no. 17 answers to the above. In the TI there is a curious mixture of tank and park with the above mentioned characteristics. Here Purna was ordered to supply a park with kitchen gardens, fruit trees and tanks. Mahausadha requests the King to send hither one of the parks belonging to the palace as no one among the mountains knows anything about a park of that kind.

There are some other items in the SK regarding the birth of Abhayakumāra, his naming, his quest of his father, further test of intelligence etc. which have remarkable similarity to NSC, and  $N\bar{a}y\bar{a}$ .

Now under the heading of Khuddaga (ring), the fourth tale in the autpattiki buddhi series of tales in NSC we get the following (in summary):

Śrenika, son of Prasenajit, King of Rājagṛha, not getting sufficient consideration at the hands of his father, becomes dejected and leaves the country in disguise. By and by he comes to the city of Bennataţa, and sits in the shop of a śresṭhī of slender means. The latter having chanced to make a rich bargain attributes his good fortune to Śrenika, brings him to his house as a guest (pāhūna) and ultimately gives his daughter Nandā in marriage to him. After a few days Nandā conceives. Meanwhile Prasenajit perceiving his end to be fast approaching sends officers to Śrenika bidding him return immediately. Thereupon at the time of leaving Nandā Śrenika gives her a tablet on which he inscribes the following message: We are cow herds (employing a word having the double entendre of King, gopāla or such) having residence at Rājagṛhā possesing white walls (paṇḍara-kuḍḍā); if you have need of us, come." [In SK we have:

Bhūyo bhāryādvayam prāha Śreṇikah prītimānasah I Anyonya premasambaddham tanmukhāmbhoja vīkṣaṇam IIsl. 102II Yadi kasyāpi me kāryam pure Rājagrhe pare I

Pāṇḍurādikuṭim dṛṣṭvā sa samāgacchatu drutam 110311 ]

Now a great being falling from heaven (Devaloka) enters the womb of Nandā. Hence she experiences a peculiar craving (dohada', viz. that of mounting an elephant, scattering riches among all, and giving them abhaya (assurance of fearlessness). Her father fulfils her desire. The child is delivered and in proper time he is named Abhaya, after his mother's dohada. This also is what we find in Nāyā. The boy grew up and one day asked his mother about his father. She told him every thing and gave him the abhijāna (inscribd tablet), from which he divined that his father was the King of Rājagrha. He set out for Rājagrha with his mother in the company of a caravan of merchants in quest of his father, arms to the outskirts of the city and recognised the white palace (SK has: suklā likuṭikām prāpya tatpītā etc.)

Revolving within himself what he should contrive to see the King he walked on and saw a crowd of people round a dry well. He was told that the person who standing on the margin of the well would be able to lift the King's ring lying inside the well with his own hands would be rewarded. Abhaya undertook the task, and taking a careful look at the ring inside, threw some raw cowdung at it which thereby got stuck in, and when the cowdung dried up, he filled the dry well with water (from some other well), and when the dry cowdung cake with the ring embedded in it floated up to the surface of the well (where he stood on its margin), he took it

<sup>3.</sup> The story of Abhayakumāra is differently told in the TT. (VI Prince Jīvaka, pp. 88 ff) It is related there that Bimbisāra, King of Rājā gīha, went to Vaisāli, consorted with the famous courtesan Āmrapāli, as a result of which she conceived. Bimbisāra gave her a robe and a ring saying: "But if it be a son, put on him this robe, press the seal of this ring on his neck and send him to me. Āmrapāli later sent the boy with merchants directing them to place him at the gate after having stamped the seal of the ring on his neck. She asked the boy to climb up to the King's breast. "Should any one say the boy knows no fear, ask whether a son has anything to fear from his father." The King said that the boy was without fear, so he was named Prince Abhaya.

up in his hands, detatched it and gave it to the King who recognised him for his son. The same incident is found in  $N\bar{a}y\bar{a}$ . Harisena however makes Abhayakumāra gaddhikā lambik  $\bar{a}r\bar{u}dho$  to approach Śrenika, though substantial agreement is otherwise found.

There is another episode related in the SK (slokas 138-149) narrating how the wise Abhayakumāra solved the problem of finding the weight of an elephant. He caused the elephant to be placed on a boat in the water (of a tank) by many men, and marked well that the boat (with the load) had sunk to a certain level; the elephant was then taken down and the boat was filled with stones till it sank to that selfsame level. Then the stones were brought down to the earth and were severally weighed; the separate weights were then totalled and yielded so much pala, which indicated the weight of the elephant.

Nāvaṃ hastipramāṇena grāvabhih paripūryya I Anuttāryya tatah kṣipraṃ sakalamapi bhūtale ||148|| Tulayā tolayitvemān palabhārapramā ṇikam I etc. This exactly corresponds to the title Gaya in the NSC. Let us take another tale from the BK:

2. Śrībhūtipurohita-kathānakam (no. 78)

A merchant named Sumitra, hearing the reputation of Śribhuti as an honest person who kept deposits of valuable gems, jewels etc entrusted to him (maniratnani divyani bahumulyani), went to him and deposited with him some of his jewels on the eve of his departure to Ratnadvīpa for trade. On his return he went to Śribhuti and demanded the deposit to be returned, but Śrībhuti said: "Piśacena grhītah kim yena mam tani yacase?" Sumitra got distracted, climbed up a tamarind tree (tintini vṛkṣa) near the room of Queen Rāmadattā and kept up the cry:

Aho narendra cānyāyastatpure vartate'dhunā I Śrībhūtinā grhītāni pañcaratnāni sma dhruvam IIsl. 5511

One day when the King and Śribhūti were playing at dice Rāmadattā cleverly asked Śribhūti for his sābhijnānām (sign of identification), and despatched her own servant Buddhimati to his Brāhmanī (wife). Buddhimatī was instructed by Rāmadattā to pretend that she had been sent by Śribhūti to get the pançaratānni, and satisfied her by giving an account of the sābhijnānas, viz (1) he

ate ghrtasaṃyukta pāyasaṃ that day, (2) his yojāopavīta was won by the king, and (3) she produced Śribhūti's signet-ring. Thereupon the Brāhmaṇī delivered the paācaratnāni to Buddhimati who brought them to Rāmadattā. The king mixed them up with some of his own jewels and invited Sumitra to identify his own jewels, and when the latter recognised and picked out his own jewels, they were returned to him. Śrībhūti was mounted on an ass and banished the realm.

A very close parallel to this we find in the Mahāpurāṇa of Puṣpadanta (Saṃdhi LVII):

There was a King named Simhasena in the city of Simhapura. His Queen was Rāmadattā. He had two ministers Śrībhūti and Satvaghosha. There was a merchant named Bhadramitra who obtained precious gems in Ratnadvipa which during his halt at Simhapura he deposited with Satyaghosha. After some time Bhadramitra asked for the return of his gems, but Satyaghosha denied all knowledge of the gems even though he was questioned by the King. Bhadramitra then went mad decrying, and climbing up a tree near the King's palace used to cry. Rāmadattā got angry with the minister and planned to play a trick on him. She arranged a game of dice with Satyaghosha, in which he lost his signet ring and sacred thread to the queen. She then sent the ring to the treasurer of the minister through her maid and obtained from him the gems of Bhadra mitra. The King got a few of his gems mixed up with those of Bhadramitra to whom they were shown. Bhadramitra picked up only his gems, saying that others were not his. The King was pleased, made them over to him, and punished the minister, treating him as a thief.

Mamti nirakku dhukku avamanahu
Kamsathali svavaviu chūnahu I
Sīsi tīsa kharaṭakkaraghāyahim tāḍiu mallahi
Kuṃciyakāyahim II

[ The tale has a later version in the story of a Brahman being cheated by a dishonest recluse (Cf. the purchita of SK) of his purse which he kept in deposit with him, but subsequently recovered through the trick of a dancing girl (Story no. 17-narrated by Rai Saheb Kashi Prasad of State Panna in Khatola Bundelt of Bundel-

khand in Vol. IX Pt. I-Western Hindi-of Grierson's Linguistic Survey of India.]

The date of the composition of Puspadanta's works is A. D. 959-969, and that of Harisena's BK, A. D. 931-932. One may be tempted to say that Puspadanta borrowed the tale from Harisena, so close are the similarities. But considering the interval between the two sets of dates to be too short, the distance between the localities of residence of the two authors, the difficulty of communication, the want of opportunity for publicity etc. the theory of borrowing seems to be too presumptuous to be hazarded. The most likely explanation of similarities in the tales is that they are drawn upon from a common source. This story appears under the title Muddiya (seal) also in NSC of Malayagiri:

In a certain city lived a priest who was renowned everywhere for his honesty, viz that he invariably returned in the same condition even after the lapse of a long time whatever was deposited with him in trust (nikkhepa, Skt. niksepa, i. e. nyāsa). Knowing this a certain dramaka (poor man) deposited with him his things and went to another country. After a long time he returned and demanded back his property. The priest wholly denied it, and asked him. "Who are you? What is your deposit like?" The unfortunate beggar thus balked and not getting back his property became vacant minded. On his behalf a minister requested the King to ask the priest to return the things to the dramaka. The priest prevaricated. However one day while playing with the priest the King cleverly got the signet ring (bearing name) of the priest in exchange of his, and secretly sent some one with it to the priest's wife to tell her: "The priest has sent me to you; here is his seal as credential; please hand over to me quickly the bag containing one thousand pieces of gold pledged to him by the beggar on a certain day, time and place. The priest's wife, seeing her husband's seal, made over the said bag to him. The dramaka identified it from among others with which the King caused it to be mixed up. The King restored it to him and cut out the tongue of the priest.

The date of Malayagiri has been suggested by P. K. Gode to be A. D. 1100-1175 (J. A. Vol V. p. 136). Yet I can not confidently declare that Malayagiri borrowed from Puspadanta or Harisena. The

Prakrit titles of the tales in the verses of the Nandisūtra barely mentioned were enough for the understanding of the hearers, so well acquainted were they with the tales at the time. Thus the tales were very ancient, were widely prevalent, and were found distributed all over India. In later times the allusion to the tales to the popular audience might have become dim and hazy and needed elucidation by commentators, who were more knowing. The descendants of these tales appear in different parts of India in various guises (most of them retaining the substantial core, abridged or embellished) in which the constituent elements and ingredients of tales and motifs appear in countless permutations and combinations to produce a kaleidoscopic effect. They are Jain or Buddhist according as they appear in the literature concerned, and Sindhi, Kashmiri, Gujrati, Mařathi, Oriya, Bengali, Assamese, Deccani, etc. according to territorial, and Santali, Ho, Mikir etc. according to ethnographical distribution.

Concerning the migration of tales from India to foreign countries I am adducing one more tale from the BK, viz. Dhanadevādīkathānakam (no. 150).

At Ujjayini in Avanti vişaya lived the banker Suhasta; his wife was the gaṇikā (courtesan) Vasantatilakā who gave birth to a twin (Yugalaṃ nara-strī)—a boy and a girl. She exposed both of them, thus:

Evam vicintya tām kanyām raktakambalabhūṣitām |
Nagarī dakṣiṇāṣʿāyām mumoca gaṇikā sakā || Sl 10 ||
Sutam tam jātamātram sā raktakambalaveṣṭitam |
Nagaryām uttarāṣʿāyām tatyāja karuṇojjhitā || 11 ||

Suketu, a merchant from Prayāga, chanced to find the girl and gave her to his wife who named her Kamalā. Another merchant from Sāketa named Subhadra picked up the boy, who was named Dhanadeva. When both of them grew up it so chanced that Dhana deva married Kamalā at Ujjayinī and brought her to Sāketa. Once Dhanadeva went to Ujjayīnī and consorted with his mother Vasantatilakā, who conceived and gave birth to a boy. Kamalā was apprised of the situation by a muni. She turned Ksullikā (nun), came to the house of Vasantatilakā and

Tadgrhe dārakam dṛṣṭvā rudantam paruṣasvanam !
Paṭhantī Kamalā ślokam cakāraiṣā'sya śāntatām !!
Putro'si me śiśo nūnam bhrātṛvyo'si sahodarah !
Tvam devaro'si me vatsa maccittānanda dāyaka !!
Yaste pitā sa me kānto bāla prānāti ballabhah !
Mā kranda putra mā kranda Kamaleti jagau śiśum !!

The tale has a close parallel to the story of courtesan Kuberasenā in Hemacandra's Parisistaparvan (canto II slokas 224-314—see introduction and footnote by Jacobi). Both of these tales had an earlier parallel in a story of the sixth Bhava of Haribhadra's Samarāniccakahā.

For a parallel see the tale of Utpalavarnā in TT, which is itself derived from the  $Therig\bar{a}th\bar{a}$  commy. And it has a parallel to a tale of Ancient Israel.<sup>5</sup>

The Tibetan tale clearly owes its origin to Buddhist source in Pāli and Sanskritic literature. How did it get into the Israel country? Many old Buddhist religious texts reached Khotān, and neighbouring countries, for which see e. g. Khotanese Aparimitāyuh Sūtra in the Manuscript Remains of Buddhist Literature in Eastern Turkestan edited by A. F. Rudolf Hoernle. But probably in later times the tales might have migrated as indicated below.

In an elaborate note given in Appendix I to his "Ocean of Story" Vol VIII Mr. N. M. Penzer says about the Swan-Maiden motif that "we at once find this in several Persian collections, whence it soon reached Arabia, whence it branched north wards to Turkey and Russia, and westwards to Tunis, Algeria and Morocco, and across the Sahara to the West-African coast, as well as Zanzibar, Zululand and Madagascar. This line of migration is one that we should expect not only because of the early trade relations between East Africa,

<sup>4.</sup> P. K, Gode thinks the date of Haribhadra to be about A. D. 750. Dr. A. N. Upādhye also places him in A. D 8th century.

The traditional date of the death of Haribhadra is Samvat 585 and Vira year 1055 corresponding to A D. 528 Prof. Leumann took it to be G. E., ie. A. D. 904, which in my opinion is wrong. Hemachandra's date is A. D. 1089-1172.

<sup>5.</sup> See my article Some Tales of Ancient Israel, their Originals and Parallels in IHQ Vol. XIX (Sept. and Dec., 1943) containing B. Various relations between a woman and her son, pp. 348-349.

Arabia and India, but also and more especially because of the Mahommedan invasion of India.....starting in the northerly direction we find our motif firmly established in Tibet, among the Tartars, Kalmucks and Mongolians, as well as among such tribes of Northern Siberia as the Samoyeds, Yakuts and Chukchis, who dwell on the Bering strait. A more interesting feature is that at this point the motif crosses the Bering Strait into North America and so on to Greenland ...... Setting out eastward we find the motif occuring in stories from Burma, Indo-China, China, Japan and also the Philippines. If we travel in the south-easterly direction we will find it in Sumatra, the Mentawei Islands, Java, Borneo, Celebes, the Moluccas, New Guinea, Micronesia, Melanesia, Polynesia, Australia and New Zealand." Mr. Penzer has given an elaborate list of the published contes, legends, marchen etc. of all these countries with the names of authors. Speaking of the lines of migration which radiate from India he observes: "......To a large extent they tell us the history of India itself. They tell us of the gradual expansion of Hinduism and Buddhism in the East and South-East, while in the north they exhibit the results of the invasion of Islam. That the great highways both of land and sea would be followed in any migration is natural enough ... ..." If the Swan Maiden motif has travelled along the lines of migration radiating from India as indicated above, other motifs and tales could have done likewise.

Speaking about the European parallels to stories in the Kathākośa Tawney says in the introduction (pp. XVI-XVII): "It is in my opinion highly probable that the European stories in which the resemblances appear were borrowed from India. Stories actually travelled through Persia to Europe....... But it may reasonably be asked how these Jain stories came to be carried to far distant countries in view of the fact that Jainism has been almost entirely limited to India. The true explanation probably is that these stories were carried abroad not by the Jains, but by the Buddhists, for both Jains and Buddhists used the folklore of Eastern India, for the purpose of religious edification ......"

Regarding migration of tales from India I have already expressed my opinion on pages 232-233 of my article Some Tales of Ancient Israel referred to above. Inside or outside India they were par

excellence Indian tales whatever might be the channels of disse-

It is interesting to note that the author of the  $N\bar{a}y\bar{a}$  was acquainted with foreigners who were made attendants of Meghakumāra during the ceremony of naming (p. 38) along with other Indian servants of tribal origin:

Cilāiyāhim Vāmanivadabhi babbarī bausi joniya palhavinaisiniyā-cāghorugiņilāsiya lausiya damili siṃhali ārabi puliṃdi pakkaṇi bahali maruṃdi savari pārasīhiṃ nānādesīhiṃ videsaparimaṃdiyāhīṃ ....... where we recognise at least the inhabitants of Barbaradeśa (Barbary?) and Arabia, and Yonas (Greeks), Pahlavas (Parthians), Pārasīkas (Persians) Drāvīdas, Siṃhalese, Pulindas, Śabaras, Muruṇdas, Kirātas, etc. And this suggests some sort of communication.

Regarding the question how far Harisena was indebted to his predecessors, we have to wait till some work of some author, of nearly the same size as his, is discovered which may confidently be said to be his immediate inspirer. He has utilised the stories in the Jaina canonical texts such as the Nāyā, Nandisūtra, etc. and some other familiar prevalent legends, but for that reason he cannot be called a borrower in proper sense.

# SYADVĀDA—AN EPISTEMOLOGICAL SOLUTION OF WORLD-TENSION.

By

Prof. Ram Jee Singh M. A. Continued from Page 32, Volume XIX. No. 2.

## Syadvada and Nayavada:—

Broadly, knowledge according to the Jaina is of two kinds-Pramana and Nava; knowledge of a thing in itself and knowledge of a thing in its relation. 1 A Naya is a standpoint from which we make a statement about a thing.<sup>2</sup> A thing conceived from one particular point of view is the object of Naya or one sided know. In Sapthhangi Naya, where we find pluralistic doctrine of the Jaina Dialectics, Muni Jin Vijoya says that the doctrine points to the relativity of knowledge concerning all the objects of the world.4 Champat Rai Jain describes Nava as a Path or way which implies in conection with philosophy, the method of accurate thinking, hence he calls Naya as the "Science of thought" 5 In Nyaya Karnika's introduction Mohan Lall Desai holds that Nyaya Vidya or Philosophy of Standpoints is an essential department of knowledge by itself, and bears the same relation to philosophy as logic does to thought or grammer to language or speech. 6 Nathmal Tatia calls Nayaways of approach and observation.7 Broadly Nyayas are divided

- 1 Umāswāti—Tattvarthdhigamsutra—प्रमाणनयैरश्चिगमः ६।१
- 2 Radhakrishnan-History of Indian Philosophy-Vol I. P 298
- 3(a) Nyāyāvatār Eng. Tr. S.C. Vidya Bhusan Slok 29
  - (b) न्यायदीपिका-Page 125 प्रमाखागृहीतार्थेंक देशप्राही प्रमातुरभिप्राय विशेषः-
  - (c) लघीय खय-४२ नयोज्ञातुरभिग्रायः।
  - (d) स्याद्वाद्मं जरी-श्लोक २८
  - (e) परीक्षामुखम्-स्याद्वादप्रविभक्तार्थे, विशेषव्यं जकीनयः-XIX
  - (f) श्राप्तमीमांसा १०६
- 4 The Saptvangi Naya-Kannomal Jain-Introduction.
- 5 Nayaya-The Science of Thought. C. R. Jain-Ch. I.
- 6 Nyaya Karnika—Eng Tr. Mohan Lall
- 7 Nathmal Tatia—Article in Proceedings of Indian Philosophical Congress Mysore. 1952.

into Noumenal and Phenomenal, each further divided into ten and six sub-classes respectively. According to more popular scheme, the Nayas are seven, placed under two broad classes of Arthanaya and Sabdnaya, as they refer to object and meaning <sup>2</sup> So these seven Nayas may be in short called the heptagonic forms of our outological enquiry<sup>3</sup> or one-sided method of comprehension of seven kinds." In fact there may be as many kinds of Nyaya as there are modes of speech.<sup>5</sup>

Full knowledge of all characters even of a particle of dust cannot be claimed by anyone of us, because of our limitation and bias for a particular angle of vision.<sup>6</sup> Truth is relative to our standpoint. We cannot affirm or deny anything absolutely of any object owing to the endless complexity of things. Being is not of a persistent unalterable nature. Every statement of a thing is necessarily one sided and incomplete.<sup>7</sup> A thing may be true or untrue or partake of both while being neither.<sup>8</sup> The ordinary human being cannot rise above the limitations of his senses; so his apprehension of reality is partial and valid only from a particular point of view. Thus Nayavada is an unique instrument of analysis.<sup>9</sup>

## Seven Nayas and their Fallacies:-

Naigam Nayas or non-distinguished regards object as possessing both the general and the specific properties, because no one can live

<sup>1(</sup>a) Nahar & Ghosh—An Epitome of Jainism Ch III Jaina Logic of Nyaya

<sup>(</sup>b) एव नयोद्विविधो द्रव्यार्थिक: पर्यायार्थिकश्चेयति । जैन दर्शन ४२।

<sup>(</sup>c) द्रव्यार्थिकनयः पर्यायार्थिकनयश्चेति । न्यायदीपिका १२५ ।

<sup>(</sup>d) नयोद्धिविध:-सर्वार्थसिद्धि १-६

<sup>(</sup>e) द्रवय पर्यायगोचरै-तन्वार्थ श्लोक पू०-२६२

<sup>2</sup> Radha Krishnan—Hist. of Indian Philosophy. Vol I—299

<sup>3</sup> Epitome of Jainism Ch: III

<sup>4</sup> Nyāyāvatār—Sl. 29

<sup>5</sup> Syādvād Manjari-जवह्त्रा वचगपहा तावह्त्रा चेवहुति नयवाची

<sup>6</sup> Nath Mal Tatia—Nayas etc. Page 192

<sup>7</sup> Encyclopedia Britanica—Vol 12 Page 867 14th. Ed. •

<sup>8</sup> Encyclo. of Religion & Ethics—Vol I Page 262 Ed. by Hoerunle

<sup>9</sup> A. N. Upadhye-Silver Jubliee Vol I Jainism (Article) Page 134

without the other; all objects possess two kinds of properties Samanya and Visesha? So this way of pantascopic observation criticises the one sided and wrong view of Nyaya-Vaishesika realism according to which Samanya and Vishesha have seperate existences from the object. Thus there is the synthesis of long drawn conflict between the universal and the particular. Hence Nyaya-vaishesika is accused of an abstractionist outlook technically called the Fallacy Naigamavasa. (नेगमाभास).

Nextly, Sangraha Naya (संग्रह्नय) remedies the extremism of universal and particular. In fact there can be no universal apart from the particular and vise versa.<sup>6</sup> For example, not a single nimb or mango or any other tree can be conceived apart from vegetableness, so finger cannot be considered apart from hands.<sup>7</sup> So Adwatins and Sankhyas,<sup>8</sup> Plato and Kant etc are accused of the Fallacy of Sangrahāvās<sup>9</sup> or who recognise universal alone as real.

An extremist assertion is likely to be met with a diametrically opposite view of analytic and particularistic approach where we will meet the charvakas to whom object possess only the specific properties which is non-existent like donkey's horn. So this practical and particularistic view is to meet with the fallacy of wrong selection of species called Vyavhārāvāsa (उयबहाराभास), where one eats vege-

१(क) नय कर्णिकाः —श्लोक ५ नैगमोमन्यते वस्तु तदेतदुभयात्मकम् । निर्विशेष न सामान्यं विशेषोऽपि तद्विना ।

<sup>ॅ</sup>ख) न+एक+गम=Not +one+aspect∙

२ अर्थाः सर्वेऽपि सामान्य विशेषाउभयास्मकाः-नय काँग्यका श्लोक ः

<sup>3</sup> Nath Mal Tatia—Ibid

४(क) नय कर्णिका-Sloke 10

<sup>(</sup>ख) जैन दर्शनसार-Page 42

<sup>(</sup>ग) परीक्षा मुखम् ch. iv. Sl. l सामान्य विशेषात्मातदर्थी विषयः

<sup>5</sup> Naya Karnika—Introduction

६ संग्रही मन्यते वस्तु सामान्यात्मकमेवहि सामान्य व्यतिरिक्तोऽस्ति न विशेषः स्वपुष्यवत् SI. 6 नय कर्णिका ।

७ विना वनस्पति के। Sपि वृक्षादिन दृश्यते etc-Sloke 7

न्यायुवितार-Sl. 8 विशेषात्मकमेवाथं व्यवहारश्च मन्यते विशेषभिःनं सामान्यम सस्वरविषाणात् ।।

<sup>9</sup> Naya Karnika—Introduction by Mohan Lall D. Desai

table without being it of any kind, mango 1 etc.

The particularistic approach sometimes forgets the past or the future aspect of a thing and confines only to the present, straightaway refering to the natural thing.<sup>2</sup> To them past is defunct and the future is unborn.<sup>3</sup> The reality is momentary being, a great flux. These are Buddhist and the Heraclitus, who must be charged with the fallacy of straight and direct glimpse, devoid of temporal determinations or कालिकनित्तेष.<sup>4</sup> This fallacy is called ऋजुसूत्राभास.

But as the real is expressed and characterised by a word who must also examine the meanings of word. So comes Sabda Naya or verbal standpoint. Each name has it own meaning<sup>5</sup> and different words or (Synonyms)<sup>6</sup> may also refer to the same object. So the relation between terms and meaning is relative one, and when we take them to be absolute we commit the fallacy of Sabdavasa,<sup>7</sup> which we find among the nominalist and the grammarians.<sup>8</sup>

So Sambhirudh Naya or Etymological aspect distinguish terms according to their roots. With the difference of the words expressing the same object the significance of the object also differs as ghat (ਬਣ) is, which makes noise like ghat, ghat (ਬਣ ਬਣ) and so on. O So the identification of reality with the root of the word by which it is denoted is the fallacy of Sambhinrudhāvāsa, again committed by grammarians.

१ नयकर्णिका-Sl. 9. वनस्पतिगृहाणेति प्रोक्ते गृहणतिकोऽपि किम्-६

२ नयकर्षिका-Sl. 11, 12, ऋजुसूत्रनयो वस्तुनातीतं नाप्य नागतम्-११ श्रतीते नानागतेन परकीयेन वस्तुना-१२

Nath Mal Tatia—Page 195.

व्यक्षिका-Sl. 12.; न्यायदीपिका-परोक्ष प्रकाश page-85

<sup>4</sup> Radhakrishan-H. I. P. Vol -I.

६ नयकर्षिका-म्रर्थे शब्दनयोऽनेकैः पर्यायैरेकमेवच मन्यते कुंभकत्तशबटाघेकार्थं वाचका Sl. 14.

७ नयकर्षिका-Introduction.

८ न्यायावतार–Sl. 19. Explanations—ग्रनेकान्तात्मकं वस्तुगोचर '''''र

<sup>9</sup> Radhakrishnan—H 1. P. 300 Vol. I

१० नयकर्णिका—Sl. 15. ब्रृते समित्रहरोऽर्थ भिन्न पर्यायभेदतः भिन्नार्थाः क्रत्र कलशघटावटपटादिवत्-१५ •

११ नयकर्षिका—Introduction

<sup>12</sup> Nyāyāvatār—Slok—29

The grammarians reach the climax when they identify reality with such like or specialised form of sixth kind for it argues that if a thing is really recognised, even when it do not fulfil its function, then why can cloth be not called a yarn? If we go against it, we commit the fallacy of Evambhutāvāsa.

#### Doctrine of Sapthhangi:-

Now the Jainas claim to embody all these seven aspects in their philosophy, 4 hence treat it like a judge over all systems of philosophy which are seperately one-sided. So this is the doctrine of liberal pluralism as contrasted with dogmatic monism. To a realist pot exist as it is, independent of the mind, to an idealist. pot has no existence in the world outside. To a nominalist the pot is a sign in the outward world which calls up it image in the mind, to a Buddhist pot is nothing but a continuous stream of changes. So also to Bergson it is a great flux. Perceptionist regard the pot only as a bundle of qualities without any substratum containing them. But to a Spencerian Positivist pot is a vivid idea the causes of which are unknowable. However to the Vedantins pot is a figment of illusion, a thing of nescience. All these philosophers look at the pot more or less from one dominating point of view, while neglecting the other.<sup>5</sup> The Jain logicians welcome all the light that comes from different ways of approach and integrates them in one whole in which all these finite traits can co-subsist.6 All philosophical disputes

नयक्षिका —Slok-17. एक पर्यायामिधयमपि वस्तु च मन्यते
 कार्यः स्वकीयं कुर्वाण्मेवं भूतनयो ध्रवम् १७

<sup>2</sup> Radhakrishna—H. I. P. Vol. I Page 300.

३ नयकर्णिका—Slok-18
यदि कार्यमकुर्वागोऽपीष्यते तत्त्रया सचेत्
तदा परेऽपि न घट व्यपदेशः किमिष्यते-१८

४ नयकर्णिका—सर्वे नया श्रिप विरोध भृतो मिथस्ते सभ्यम साधूनामयं भगवान भजन्ते । भूपा इव प्रति महाभुवि सार्वभौम पादाम्बुजं प्रधानयुक्ति पराजिता प्राक-२२

<sup>5</sup> Saptbhangi Naya—Kannomal Jain.

<sup>6</sup> Nath Mal Tatia-198.

arise out of a confusion of standpoints.1 Even in practical life we find that a man is father in relation to a particular boy, in relation to another boy he is not father, in relation to both the boys taken together he is the father and is not the father, and since both the ideas cannot be conveyed in words at the same time, he may be called indescribable. 2 Considering all these standpoints, a marvellous mechanism of Syādvāda or Saptbhangi has been worked out which is an unique organon of knowledge to grasp the manifoldness of reality. When the reality is dynamic and truth is manifold, our task of knowing the truth becomes difficult for there is nothing certain on account of endless complexities of things,3 and hence the expression af truth must be equally difficult if not more, for the words fail to describe the different characters of a thing at the same time. 4 So the speaker does describe one character which is prominent than the other characters in that object. Therefore, we have no right to make any absolute judgment. Every proposition gives us only a perhaps, a may be or a Syat 5 Absolute affirmation or negation of any object is therefore unreasonable. All propositions are only hypothetically true. Hence unlike ordinary logic Syadvada recognizes conditional predication, which is expressed by the prefix Syat. Logic of Syadvada differs from ordinary logic in the fact that instead of two kinds of judgment as affirmative and negative it recognises as many as seven forms of Judgment. So Syadvada is also called Saptbhangi.6

## Syadvada-as a Doctrine of Seven Forms of Judgment:

So far prefix Syat is concerned, we must use, because any substance is unity-in-diversity, so if we insist on absolute predication without condition, the only course open is to dismiss either the

<sup>1.</sup> Radhakrishnan-H. I P. Vol. I-302.

<sup>2.</sup> Hira Lall Jain—Jainism, its History, Philosophy and Religion. From Ramkrishna Centenary Volume I.

<sup>3.</sup> Radhakrishnan-H. I. P. 302.

<sup>4.</sup> Kailash Chandra Sidhānta Shāstri—Saptbhangi and Syādvād Premi Abhinandan Granth Page 324.

<sup>5.</sup> Radhakrishnan-H. I. P. Vol. I-Page 302.

<sup>6.</sup> सप्तभिः प्रकारै र्वचनविन्यासः सप्तभंगीति गीयते-स्याद्वादमंत्ररी Page 278

diversity or the identity as a mere mataphysical fiction. So Anekāntvāda teaches that every single statement may have a partial truth, hence even lord Mahavira, the Omnisient took recourse to a Syat before every sermonic sentence, so much so the scriptural knowledge of the Jainas has been called as Syādvāda by Samantvadra. Even Dr. Hermon Jacobi calls Syādvāda a Synonym of Jainism.

Now, the seven forms of Saptbhangi Syadvada are predicative judgment regarding the same object according to the point of view of speech. As different aspect of reality can be considered from four different perspectives (Nikshep or Nyas) such as name representation, privation and present condition<sup>6</sup>, similarly seven modes of speech can be considered from four different points of view of its own matter, time, place and nature as well as from other point of view.<sup>7</sup>

Now a thing exists as itself under certain circumstances from the point of its own material, place, time and nature. This table exist as made of wood in this hall at the present moment with such and such shape and size, but this does not exist as made of gold, at another place or at another time of a different shape. So the table exist some how i.e. not always, everywhere, in every shape. Hence let us say somehow the table exists or simply स्याद्दश्चि । Similarly, somehow the table does not exist, when considered from its other point of view. So existence and non-existence are to be asserted accordingly as the element of one or the other is in predominance. Things are considered in relation to their importance and not. Hence Syād Nāsti.

<sup>1</sup> Appaswami Chakravarti—Ram Krishna Centenary Vol. I.

<sup>2</sup> Do. Do. Do.

३ स्याद्वाद श्रीर सप्तभंगी-लेखक-कैलाशचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री-प्रेमी श्रभिनंदन प्रन्थ ३३८

४ त्राप्तमीमांमा—स्यादाद्विवज्ञानेवस्तुतस्वप्रकाशने—

<sup>5</sup> H. Jacobi-Ency, Religion and Ethics Vol. 7 Page 465.

<sup>ं</sup> ६ नाम स्थापनाद्रव्य भावस्तन्न्यासः—१-५-तत्वार्थ सूत्र

७ स्वद्भन्य स्वकाल, स्वक्षेत्र, स्वरूप-परद्भन्य, ५रकाल, परक्षेत्र, पररूप

<sup>8</sup> Radhakrishnan Vol. I Page 302.

<sup>9</sup> Umaswati—म्रापितानिर्वतिसद्धेः—

But when can the table exist as well as not exist? Yes the table can exist for me in certain form, place etc. and does not exist in other form, place etc. So we may say that the table somehow exists and not exists. स्याद अस्तिच नास्तिच.

But what will we say when we are asked what is the real colour of this table always? The only honest reply would be that the table cannot be described under conditions of the question. Hence Syad Avyaktam. This seems to be something puzzling yet profound. Shankar in his Braham Sutra 2-2-332 charges the Jainas of contradiction. If reality is indiscribable it cannot be expressed something indescribable and again indulging in its verbal description are contradictory things. Some how Sankar forget that it is not called simply "indescribable" but "somehow indescribable" which means that the thing is not indescribable absolutely but only hypothetically. Therefore Dr. Ganga Nath Jha3 charges Shankar for not going through the Jaina text. Fani Bhusan Adhikari also for the same, charged Shankar of injustice while presiding over the annual function of Syadvada Mahavidyalaya. 4 This fourth character of indescribability point out that it is impossible to describe a thing without making any particular standpoint.5 Again, philosophical wisdom does not always lie in straight forward affirmative or negative answers. Some times the nature of things are such that they render any description impossible.

The other three of the Saptvangi are found by combining one by one each of the first three standpoints with the fourth, such as Syat Asti ch Avayaktam; Syat Nasti ch Avayaktam and Syat Asti Nasti ch Avayaktam. So from Scienitific standpoint of combination, no other form is possible.<sup>6</sup>

<sup>1.</sup> D. M. Dutta—Indian Philosophy Page 95.

<sup>2.</sup> Brahma Suttra—2-2-3.

मचेश्र पदार्थानामवक्तव्यक्तं संभवति श्रव्यक्तव्यक्ष्वेन्नोचेरन् ।

उच्चन्ते यावक्तव्याश्चेति विप्रति विद्यम्— ब॰ सु॰ २-२-३३

Dr. G N Jha—' Jain Dharm" by Kailash Chandra Jain Page 74
 Fani Bhusan—Ex. Hd. of Dept. of Philosophy of B. H. U. Page 74 (Ibid).

<sup>5.</sup> D. M. Datta—Page 96 Indian Philosophy.
6. Nahar and Ghosh—Epitome of Jainism Ch. VII, VIII.

Naya is the analytic and the Saptbhangi is the synthetic method of studying ontological problems. So the defect of Nayavāda is supplemented of the method of Saptbhangi, a better organon of knowledge. Samantvadra, the first exponent of Syādvāda has characterised Sānkhya, Mādhyamika, Vaisesika Baudha as representing first four forms of judgment and Aklank has completed by characterising Shankar, Baudha and Yoga as representing the last three. This doctrine insists on the co-relation of affirmation and negation. All judgments are double-edged in their character. All things are existent as well as non-existent. Here three predicates make seven propositions.

#### Examination of Criticisms against Syadvada:-

(1) Fallacy of contradiction - Application of existence and non-existence to the same thing is contradiction.

Reply:—Here existence and non-existence are asserted not from one standpoint. Calling a thing both table and bench is contradiction but when we ascribe to the table from the view point of it matter and non-existence to it from the view point of it changing frame, it is not contradiction.

(2) Fallacy of Vaidhikaran—There ought to be two receptacles for we assume existence and non-existence in the same thing.

Reply:—Tree is only one receptacle though it contains both the qualities of stability and mobility.

(3) Fallacy of Anavastha:—Statement after statement is made without observing any established rule regarding the finality of things.

Reply:—Things having innumerable characteristics need innumerable predication, hence no fallacy of infinite regress.

(4) Fallacy of Confusion सकर:—Many confusing things are said of the same object.

<sup>1.</sup> Nahar and Ghosh-Epitome of Jainism Ch VII, VIII.

२ श्राप्तमीमांसा कारिका-६-२०

३ ऋष्टसहस्त्री—- पृ० १३८-१४२

<sup>4.</sup> Radhakrishnan H. I. P. Vol. I-304.

<sup>5.</sup> Jacobi-Ency of Religion and Ethics Vol. 7-465.

६ नैकस्मिन्नसंभवात्—२-५-३३ ब्रह्मसूत्र शंकरभाष्य।

Reply: - What we say of it are actual.

(5) Fallacy of Vaitikar (Intermingling of Qualities) we maintain both existent and non-existent in regard to a thing.

Reply: -Existence is predicated from material standpoint, non-existence from phenomenal standpoint.

(6) Fallacy of Doubt:—Cannot arise because we are definite from particular standpoint.

Where there is doubt, lack of understanding (Artha patti) cannot arise, hence no negationism (Abhāva) and no fraudism (chal), which also go contrary to its extreme realism.

Vyās and Shankarāchārya have also brought in their heavy artilleries to damage one or the other angles of this fortification and force an entrance into the same. Their charges are of contradictionism, indeterminism, doubt, uncertainty, ridiculous.—Self contradiction, abandoning original position in describing the Avayaktam which are all treated above and elsewhere in this paper.

Besides, contemporary thinkers confuse the pragmatic<sup>8</sup> and pluralistic but realistic attitude of Syādvāda with the same pragmatic and pluralistic but idealistic views of Messers William James, Schiller, Dewey etc. One should remember that even Jaina metaphysics accept Vedic realism and even in the Upanisads<sup>9</sup> we have pluralistic trends. In the Upanisads also we have the glimpses of how the reality reveals itself in different ways at different stages of know-

<sup>1.</sup> नैक स्मिन्न संभवात—२-५ ३३. Brahma Suttra—Sankar-Bhasya.

<sup>2.</sup> Knowledge would be of indeterminate character as doubt or diffidence.

<sup>3.</sup> The knowledge,—the knowabilities, the knowing subject all being indeterminate in themselves, Syādvād cannot be a source of valid knowledge.

<sup>4.</sup> Heaven and freedom both are uncertain

<sup>5.</sup> Ridiculous Self-contradiction.

<sup>6.</sup> Epitome of Jainism ch. 1X Shankar and Syādvāda.

<sup>7.</sup> Sir Asutosh Com. vol. III. Art on Jainism.

<sup>8.</sup> D. M. Datta-Page 97 (Indian Philosophy).

E(a) माडूक्योपनिषद्—४-२३-म्रस्तिनादित्यस्ति नास्तीति नास्ति नास्तीति वायुनः चलस्थिरो भयामवैशव्योग्येव वालिशः—४-३३

<sup>(</sup>b) एकं सद्विमा बहुधा वदन्ति—Ri. Veda. I-Mandal.

<sup>(</sup>c) स्वं भक्तियोग परिभावित-श्रीमद्भागवत् ।

<sup>(</sup>d) यज्ञह विष्णो — शतपथ अह्मग

ledge.¹ However Syādvāda is probably due to the Jainas² and so it cannot be traced to the Vedas and Upanisads though the Jainas believe that their fundamental creed can be traced back even before the Veda.³

Then another case of confusion is in comparing Syadvada with the subjectivistic relativism of the Sophist, with the objective Relativism or Relative Absolutism like White-head, Bodin However there is no similarity with Eiestien's relativity except in the most general attitude. To some extent we may find its parallel in old Pyrrohoneanism in the west. The Upanisadic Neti, Neti, the Adwait doctrine of the world as Anirvācya, the yoga doctrine of Pradhāna as Nihsattvāka-nirasat-Nihsadsat and the Sunyavadin's doctrine of the self or the ultimate reality as Catuskotivinirmukta may also be profitably compared. Even on deeper study, we may find something in Kant's thing-in-itself and modern Existentialism including Kirkegaard in this connection. But Pyrroh's prefixing every judgment with a "may be" must not be thought identical with Jaina Syat, for Pyrrohoneanism relapses into agnosticism or Scepticism, there is no room for Scepticism whatsover in Jaina theory of Syādvād.

Syadvad does not lead to Scepticism. Scepticism means in the minimum, absence of assertion, where as Syadvadins always assert, though what they assert are alternatives. Disjuctive judgment is still judgment, ie. assertion. Many logicians believe that what a disjuctive assert is only the common character of the alternatives, the play with the alternatives being either intellectal experimentation or hesitation as a function of ignorance. Some Hegelians interpret it in terms of identity in-difference. Syadvad on the other hand just insists that there need be no element of identity, abstract or concrete. There is no reason why one blind man should reject the vision of another. Hence each vision is alternatively valid. So either there is no self complete Reality or any such Reality is wholly infinite, a mere demand that refuses to be actualised. The only Scepticism

<sup>1.</sup> Radhakrishnan-H. l. P. Vol. I Page 299.

<sup>2.</sup> Kalidas Bhattacharya—His letter to me.

<sup>3.</sup> Sir Asutosh Com. volume III. Article of Dr. P. C. Bagchi.

<sup>4.</sup> D. M Datta-Indian Philosophy.

<sup>5.</sup> K. Bhattacharya—His letter to me.

that there is concerning the so called self-complete Reality. So where as a Sceptic is Sceptical about any character of Reality, Syādvād is quite definitely assertive in so far asti, nasti etc are concerned. Yet he is more Sceptical than any Sceptic in the world so far as the difiniteness of the ultimate Reality is concerned. He would go even beyond avaktarya (adwaitin so far the world is concerned and Sunga vadin so far ultimate reality is concerned—Kalidas Bhattacharya's letter to me). So at best Syādvāda is a form of Relative Absolutism, or objectiver elativism\* but never Scepticism.

So Syādvāda stands against all mental absolutism. We can substantiate this relativistic standpoint on the Cosmo-micro-physical ground supported by Einstienian Doctrine of Relativity and Maxwell's equation of electromagnetism which go fundamentally against the notion of absolute truth. When we say, we know this, I am saying more than is strictly correct, because all we know is what happens when the waves reach our bodies 2

Similarly, researches in Psychology of thinking<sup>3</sup>, Perception of self and conception of self in child Psychology<sup>4</sup> and Psychoanlytical studies in Freudian Narcissism or Adlerian Power factor<sup>5</sup> support relativism. The psychological researches into the nature of emotions was substantiated by the writing of Dostoevski, Kirkegaard, Neitzche, Freud, Jung and others who tried to reveal the force of conscious and subsconscious feelings on the function of character and life. James uttered a definite activistic voluntaristic note in his Radical Empiricism. Graham wallas showed how political aspect were dictated by emotional attachment to Party Shibboleths <sup>6</sup> Mc Dougall attacked the transcendent dextalism of the German idealestic rationalism as well as the sociological hedonism and the epicurean rationlism of the

<sup>\*</sup> D. M. Datta-Indian Philosophy.

<sup>1.</sup> Encyclopaedia Britanica—Vol—19 Page—89. Article on "Relativity" by Sir James Hopwood Jeans. Article on Philosophical Consequences of Relativity by B. Russell.

<sup>2.</sup> B. Russell-Outlines of Philosophy-Ch. on Relativity, 137.

<sup>3. (1)</sup> Psychology of Thought-Two vols. Brand Shard.

<sup>(2)</sup> Creative Thinking—Warthi mer.

<sup>(3)</sup> Psychology of thinking—Dunlop; Humphry.

<sup>4.</sup> Pia get-Work on Child Psychology.

<sup>Dr Mohsin—Oral discussion on this subject on 27-12-53,
Dr. V. P. Verma—Rationalism, 19-20.</sup> 

classical economist and the Benthamite liberals Thus relativism in Psychology is a truism.

Again from socio-cultural standpoint, the doctrine of Syadvada is justified for no smooth functioning of society is possible without mutual accomodation and adjustment which presupposes catholicism in thought, and sense of tolerance. In ethics and morality, we know how far relativism is dominating.

In Logic the Doctrine of the Universe of Discourse has a great justification for Syādvāda. Universe of Discourse is sometimes limited to a small portion of the actual universe of things and is sometimes co-extensive with that Universe. The particular aspect or portion of the total system of reality refered to in any judgment may be convinently spoken as the Universe of Discouse. Hence Carveth Read says that supposition (or Universe of Discourse) controls the interpretation of everyword. Logic of Relatives too recognises the truth of Syādvād when it discusses all relations embodied in propositions.

So Syādvāda holds a position of liberal pluralism as contrasted with dogmatic merism.<sup>5</sup> Much of the confusion either of Buddhism or Vedantism is due to the false exaggeration of the relative principles of becoming and being into absolute truths. Same is the case with Parmenidian being and Heraclitan flux. It seems that Syādvāda doctrine has been given to the world after carefully shifting out the truths of a vanity of Philosophical doctrines. It does not originate as some seem to think from a vague indefinite and doubtful mental attitude in regard to things. It gives a practically definite knowledge. Syādvād is never a doctrine of doubt.<sup>7</sup> Manysidedness of the Jaina is the true secret of it irreputable perfection. Nayavada is the touch stone of the dogmatic pronouncement of all one-sided scriptures.<sup>8</sup> It

<sup>7.</sup> Dr. Mohsin-Oral Discussion on 27-12-53.

<sup>1.</sup> Boole-Laws of thought Page-166.

<sup>2.</sup> Keynes—Formal Logic—75-76.

<sup>3.</sup> Carveth Read-Logic-

<sup>4.</sup> A. C. Mitra—Deductive Logic Page—198-200.

<sup>5.</sup> Kanpomal-"The Saptbhangi."

<sup>6.</sup> Radhakrishnan-H. I. P.

<sup>7.</sup> Prof A. S. Dhurwa—Syadvad Maryar

<sup>8.</sup> नयकणिका—Mohan Lall D. Desai. Introduction.

is the method of knowing a thing synthetically. Thus the Philosophy of Anekāntvāda is neither self-contradictory nor vague or indefinite, on the contrary it represent a very sensible view of things in a systematised form. By means of it the seemingly warring ideas and beliefs of different faiths can very well be accommodated and reconciled to each other and then so many clashes would be avoided.

#### Syadvada And World Tension: -

Peace is something which the world eagerly wants but which it does not know to secure Peace needs a new civilisation a new culture a new philosophy, where there is no narrowness and no partiality. Huxley is correct to a great extent when he says that war exist because people wish it to exist.<sup>2</sup> We cannot check violence by remaining violent. But non-violence must preceed non-violence in thought. And here Syadvada give us help to practice non-violence in thought. Prof. R. Prasad also holds that Syadvad is an extension of Ahimsā in epistemology.3 Unless we resolve our differences, we are bound to face tension. Analysing the ultimate causes of world tension, we had come to the conclusion that it is ultimately our divergent and conflicting idologies that come in the way. Politico-socioeconomic ideas are interrelated and all of them have definite ideological standpoint. The world is the store-house of great chaos in thought. All the confusion of thought which is prevailing in the world is the outcome of inexhaustive research and the acceptance of a part for the whole. All most all our disputes only betray the pig headedness of the blind men4 who spoke differently about an ele-The outstanding personalities (like Aurobindo, Raman Maharshi etc) spoke to us, in a world over organised by ideological fanaticism, that truth is not exclusive or sectarian. In fact, the spirit of India is a foe to every kind of fanaticism and intellectual narrowness.5 Huxley askes us to persuade people that every idol however noble it may seem, is ultimately a. Moloch that

<sup>1.</sup> E Ashirvalham—Is Peace Possible? Journ Pol. Sc.

<sup>2.</sup> Aldous Huxley—"Ends of Means" Page—94.

<sup>3.</sup> Prof R Prasad-Oral discussion.

<sup>4.</sup> नयकिंगक।—Introduction by Mohan Lall D. Desai.

<sup>5.</sup> Radhakrishnan—Presidential Address to the Silver Jubilee Session of Indian Philosophical Congress held at Calcutta.

devours it worshippers. In other words, it is fatal to treat the relative and the home made as though it were the Absolute.1

Dr. Schillip also observes that humanity is tottering to day on the brink of the principle of self-annihilation for lack of understanding.2 It is at the levels of human relationships that we reach the acme of misunderstanding.3 Prof. Tatia also holds that only intellectual clarity will resolve all conflict and rivalary.4 All dogmatism owes it genesis to this partiality of outlook and fondness for a line of thinking to which a person has accustomed himself.<sup>5</sup> In his message to the Silver Jubilee Session of Indian Philosophical Congress, C. P. Ramaswamy also observes that "work and sacrifice (for peace) can only he on the lines of an abandonment of the so called imperialism and aggresiveness in thought6, because peace demands a revolutionary desire, a new simplicity, a new asceticism 7 Blavatsky thinks that when the one party or another thinks himself the sole possessor of absolute truth, it becomes only natural that he should think his neighbours absolutely in the clutches of Error or the Devil.8 These are obvious psychological roots of tensions9 proved by recent Psychological researches.10 To day one man or one country fight with the other because their views vary. Views are bound to differ, because we are guided by different condition, thought, modes and attitudes. Hence it is wrong to think oneself right and rest others wrong.11 we find that Syadvad represents the highest form of catholicism

<sup>1.</sup> Aldous Huxley—In his message to the Silver Jubilee Session of Indian Philosophical Congress.

<sup>2.</sup> Paul Arthur Schillip-On Human Uunderstanding-Silver Jubilee vol. II.

<sup>3.</sup> lbid.

<sup>4.</sup> Nath Mal Tatia-Naya ways of Observation? Approach-198.

<sup>5.</sup> Ibid.

<sup>6.</sup> C. P. Ramswamy Ayer-Silver Jubilee vol. Il Message.

<sup>7.</sup> Radhakrishna – Quoted by Ramasury—Ibid.

<sup>8.</sup> H. P. Blavatsky—The Secret Doctrine

<sup>9.</sup> Alva Mydral-Gandhian Seminar.

<sup>10. (1)</sup> Tension Affecting International Understanding = by Klinberg

<sup>(2)</sup> Tensions that cause war—Can tril

<sup>(3)</sup> Democray in a world of Tensions-Make on.

<sup>(4)</sup> Ends and Means-Huxley, (war).

<sup>11.</sup> Nemichandra Shastri "विश्वगांति और जैन धर्म"।

coupled wonderfully with extreme conservatism, a most genuine and yet highly dignified compromise, better than which I cannot imagine. Extreme toleration is that all views as possibilities are equally (alternatively) valid, and extreme conservatism, in that from the point of actuality (or existence, as the Existentialist term it) only one of the definite catgories is mine I cannot always fly in the air of possibilities (or demands) I must have moorings in some one definite form of treality.

<sup>1.</sup> Kalidas Bhattacharya,—His letter to me.

<sup>2.</sup> Do.

Do.

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

- १ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दो षाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में दो बार प्रकाशित होता है।
- २ 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देश के लिये ३) है, जो पेशगी जिया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में सुविधा रहेगी।
- ३ इसमें केवल साहित्य-खंबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत हांगे। प्रबन्धक 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' आरा को पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगे। सकते हैं। मनीआर्डर के रूपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में परिवर्तन की सूचना भी तुरन्त आरा को देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्ताह के भोतर यदि 'भास्कर' प्राप्त न हो तो इसकी
  सूचना शीव्र कार्यालय को देनी चाहिये।
- ६ इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर अर्वाचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्त्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धर्म्म, साहित्य, दशेन प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का हो समावेश रहेगा।
- ७ ७लेख, टिप्पणी, समाजीवना आदि सभी सुन्दर और स्पष्ट लिपि में जिखकर सम्पादक 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' आरों के पते से आने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से आने चाहिये।
- किसी लेख टिप्पणी आदि को पूर्णतः अथवा अंशतः स्वीकृत अथवा अस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादकों को होगा।
- ९ अखीकृत लेख लेखकों के पास बिन: डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' कार्यालय आरा के पते से ही भेजनी चाहिये।

PRINTED AT SHREE SARASWATI PRINTING WORKS, LTD.
ARRAH