# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग ह

किरण २

### THE JAINA ANTIQUARY

Vol. VIII.

No 11.

No-056865 Lo-62.13

Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL.B. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. B. Kamata Prasad Jain, M. R. A. S. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

PUBLISHED AT

(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)

ARRAH, BIHAR, INDIA.

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

- १ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी षाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में जून ऋौर दिसम्बर में दो भागों में प्रकाशित होता है।
- 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मृत्य देशके लिये ३) श्रौर विदेश के लिये ३।।)
   है, जो पेशगी लिया जाता है। १।।) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में सुविधा रहेगी।
- इसमें केवल साहित्य-संबन्धी या अन्य भर्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे; प्रवन्धक 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' आरा के। पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं; मनीआईर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में परिवर्तन की सूचना भी तुरन्त आरा का देनी चाहिये।
- 4 प्रकाशित होने की तारीख़ से दो सप्ताह के भोतर यदि 'भास्कर' प्राप्त न हो, इसकी सूचना जल्द कार्यालय के। देनी चाहिये।
- ६ इस पत्र में ऋत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर ऋतीचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धम्मे, साहित्य, दशन, प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख, टिप्पणी, समालोचना त्रादि सभी सुन्दर त्रौर स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' त्रारा के पते से त्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से आने चाहिये।
- ८ किसी लेख, टिप्पणी आदि को पूर्णतः अयवा अंशतः स्वीकृत अथवा अस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादकों को होगा।
- ९ अस्त्रीकृत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक को दो प्रतियाँ 'तैन-सिद्धान्त-भास्कर' कार्यालय आरा के पते से ही भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो अवैतनिक रूप से केवल जैन-धर्म के उन्नति और उत्थान के अभिप्राय से कार्य्य करते हैं:—

प्रोफेसर हीरालाल, एम.ए., एल.एल.बी. प्रोफेसर ए. एन. उपाध्ये, एम. ए, डी. लिट. बाबू कामता प्रसाद, एम.आर.ए.एस. परिडत, के. भुजबली शास्त्री, विद्याभूषरा.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मासिक पत्र

भाग र

त्र्रगहन

किरगा २

#### सम्पाद्क

प्रोफेसर हीरालाल जैन, एम. ए., एल-एल. बी. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता प्रमाद जैन, एम. चार. ए. एस. पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण्.

जैन-सिद्धान्त-भवन, त्र्यारा-द्वारा प्रकाशित

भारत में ३)

विदेश में ३॥)

एक प्रति का १॥)

ई० सन् १६४२

## विषय-सूची

|     |                                                                                     | ष्ठ स० |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| १   | मन्दिरों एवं मूर्त्तियों की उत्पत्ति—[ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण् | ६५     |
| ₹   | जैनधर्म का महत्त्व—[ श्रीयुत प्रो० देवराज, एम० ए०, डी० फिल०                         | ৩২     |
| ३   | उत्तर कर्णाटक श्रौर कोल्हापुर राज्य के कुछ शिलालेख—[ श्रीयुत बाबू कामता             | 1 .    |
| , , | प्रसाद जैन, एम० त्र्रार० ए० एस०                                                     | હિંદ   |
| 8   | केवलज्ञानप्रश्रचूड़ामण्ि—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ          | ,      |
|     | ज्योतिष-्शास्त्रो                                                                   | ८१     |
| 4   | पाइवेंदेवकृत 'संगीतसमयसार'—[ श्रीयुत बा० त्र्य० नारायण मोरेइवर खरे                  | . ८४   |
| Ę   | श्रवराबेल्गोल के शिलालेखों में भौगोलिक नाम—[ श्रीयुत बा॰ कामता प्रसाद जैन           | Ŧ      |
|     | एम० त्रार० ए० एस०                                                                   | ९१     |
| •   | वैदिक एवं जैनधर्म में समानरूप से या कुछ हेरफेर से पाये जानेवाले कतिपय पद            | 1      |
|     | —[ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण्                                     |        |
| 6   | तत्त्वार्थमाध्य ऋौर ऋकलंक—[ श्रीयुत प्रो० जगदीशचन्द्र जैन, एम० ए० 🗼                 |        |
| ς   | विरुदावली—[ त्र्रानु० श्रीयुत पं० कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकरण्-साहित्य-             |        |
|     | वेदान्ताचार्य, काव्यतीर्थं ···                                                      | १०८    |
| 0   | समीत्ता—(१) षड्खराडागम—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ,           | ,      |
|     | ज्योतिष-शास्त्री                                                                    | . १२०  |
|     | (२) कन्नड नाडिन कथेगलु—[श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री  विद्याभूषः                 | ण १२१  |
|     | (३) चित्रसेनपद्मावतीचरित्रम्—[ श्रीयुत पं० कमलाकान्त उपाध्याय                       | ,      |
|     | व्याकरण्-साहित्य-वेदान्ताचार्य, काव्यतीर्थ                                          | . १२२  |
| ११  | जैन-सिद्धान्त-भवन, त्रारा का संन्निप्त वार्षिक विवरण                                | . १२४  |



### जैनपुरातत्त्व और इतिहास-विषयक षाण्मासिक पत्र

भाग ९

दिसम्बर, १६४२। ग्रगहन, वीर नि० सं० २४६९

किरगा २

## मन्दिरों एवं मूर्तियों की उत्पत्ति

[ ले॰ श्रीयुत पं॰ के॰ भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण ]

डा० पी० के० आचार्य का मत है कि 'भारतवर्ष या अन्य किसी भी देश में मूर्ति-पूजा एवं मन्दिरों की उत्पत्ति एक साथ नहीं हुई थी। 'देवायतन' शब्द पूजा-स्थल में मूर्ति की आवश्यकता सूचित नहीं करता। पूर्व-वैदिक-काल के मूर्तिपूजकों को प्राकृतिक दृश्यों एवं 'वस्तुओं में ही परमेश्वर की सत्ता भिली थी। जनता बाद में परमेश्वर की कल्पना सर्वशक्ति-शाली या सर्वव्यापी की तरह सहस्रलोचन या सहस्रपाद के रूप में करने लगी।' साथ ही साथ उनका यह भी कहना है कि 'यह भी सोच बैठना ठीक न होगा कि जब तक मूर्ति की प्रतिष्ठा नहीं हुई थी, लोग पूजा नहीं करते थे।'

मन्दिरों की उत्पत्ति के सम्बन्ध में सुप्रसिद्ध इवेताम्बर विद्वान् प० बेचरदासजी का मत हैं कि "संमवतः 'चैत्य' शब्द चिता से ही उत्पन्न हुआ हैं। महापुरुषों की चिताओं पर उनकी यादगार में जो वृत्त लगाये जाते थे, जो पाषाण्यिण्ड रक्खे जाते थे, मृत शरीर के द्यवशेष रखकर उनपर जो चबूतरे बनाये जाते थे, मिंडियाँ बनाई जाती थीं, उन सबको 'चैत्य' कहते थे। धीरे-धीरे मृत महापुरुषों की मृत्तियाँ बनाई जाने लगीं और वे भी 'चैत्य' कहलाई अौर फिर उनकी रत्ता के लिये मन्दिर बनाये गये, जो 'चैत्यालय' कहलाने लगे।" †

परन्तु डा० पी० के० त्र्याचार्य का कहना है कि चैत्य या कन्न से मन्दिरों का कोई सम्बन्ध नहीं था। वे मन्दिरों की उत्पत्ति के विषय में कहते हैं कि "कल्पसूत्र के कुछ त्र्यंश को 'शुल्मसूत्र'

<sup>\*---&#</sup>x27;प्राचीन भारत' वर्ष १, सं०८।

१- 'पर्युषण पर्वनां व्याख्यानो' पृष्ट ३६ ।

कहते हैं, जिसमें वेदी बनाने की रीति श्रौर उनकी लम्बाई श्रादि दी हुई है। इनमें 'श्रिप्त' या हैं टों से बनी हुई बड़ी-बड़ी वेदियों के बनाने की रीति का वर्णन है। ये वेदी सोमयज्ञ की थीं जिनका निर्माण वैज्ञानिक तौर पर हुश्रा था। सम्मवतः यहीं से मन्दिर-निर्माण का सूत्रपात होता हैं।''\* रायबहादुर, महामहोपाध्याय गौरीशंकर हीराचंद श्रोभा कहते हैं कि "मूर्त्तिपूजा कब से प्रचलित हुई, यह नहीं कहा जा सकता। सबसे प्रथम ई० पू० २०० के नगरी के शिलालेख में संकर्षण श्रौर वासुदेव की मूर्त्तिपूजा के लिए मंदिर बनवाने का उल्लेख मिलता है। यह मूर्त्तिपूजा का सबसे प्राचीन लिखित उदाहरण है। इससे ज्ञात होता है कि यह प्रथा उससे बहुत पहले प्रचलित हो चुकी थी।" ['मध्यकाबीन भारतीय संस्कृति'] बल्कि इतिहासमहोदिध स्व० काशीप्रसाद जायसवाल के कथनानुसार श्राज तक की उपलब्ध देवमूर्त्तियों में सबसे प्राचीन मूर्त्तियाँ जैनियों की हैं। †

किन्तु श्राश्चर्य इस बात का है कि जैन मृ्तियाँ मौर्यकाल श्चर्थात् ई० पू० तोसरी शताब्दी तक की उपलब्ध होने पर भी प्रतिष्ठा-विषयक साहित्य ई० सन् ग्यारहवीं बारहवीं शताब्दी के पूर्व का नहीं मिलता। पता नहीं लगता कि इसके पहले मृ्तियों की प्रतिष्ठा किस विधि श्रौर किस ढंग से होती थी।

श्रीयुत स्व० पं० उदयक्तालजी काशलीवाल ने 'जैनहितैषी' माग १२, श्रंक १ में प्रकाशित श्रपने एक लेख में इस सम्बन्ध में यों लिखा था—"हमारा विश्वास इस बात को इन्कार नहीं करता कि श्रप्रतिष्ठित प्रतिमाएँ भी शान्ति प्राप्त करने की साधिका हैं। हमें प्राप्त करना है वीतरागता—शान्ति श्रीर यह जैसी प्रतिष्ठित प्रतिमाश्रों के ध्यानादि से हो सकती है वैसी ही श्रप्रतिष्ठित प्रतिमाश्रों से भी। इस सम्बन्ध में उनके द्वारा उपस्थित किये गये हेतुश्रों में प्रधान हेतु ये हैं:

"साहित्य की दृष्टि से जब हम विचार करते हैं तो हमें यह निःस्संकोच कह देना पड़ेगा कि इस प्रतिष्ठा के सम्बन्ध का इस समय जितना साहित्य उपलब्ध है, वह सब इतना पुराना नहीं जिससे हम विश्वास कर सकें कि प्रतिष्ठाविधि बहुत पुरानी है। इस समय आशाधर, नेमिचन्द्र, अकलङ्क (दूसरे), इन्द्रनिन्द, एकसिन्ध आदि जितने विद्वानों और मुनियों के प्रतिष्ठापाठ मिलते हैं वे सब विक्रम की ग्यारहवीं, बारहवीं शताब्दि के बाद के हैं। हमें यह देखकर बड़ा विनोद होता है कि अब भी हमारे यहाँ विक्रम की दूसरी, तीसरी शताब्दि के बने प्रन्थ जब मिलते हैं तब प्रतिष्ठा सरीखे एक आवश्यक विषय के प्रन्थ उस समय के बने क्यों प्राप्त नहीं ? इसका कोई कारण होना चाहिये।"

<sup>\*—&#</sup>x27;प्राचीन भारत', वर्षे ३, सं० ८।

<sup>+-- &#</sup>x27;जैन एन्टीक्वेरी' भाग ३, श्रीक १।

"विक्रम की समकालीन या उसके सौ, दो-सौ वर्ष बाद की प्रतिष्ठित प्रतिमाएँ स्त्रब तक देखने में नहीं ऋदि हैं।"

उदयलालजी के इस विचार पर 'जैनहितैषी' के सुयोग्य सम्पादक पं० नाथूरामजी प्रेमी ने अपना अभिप्राय इस प्रकार प्रकट किया था — "इस लेख पर विद्वानों को विचार करना चाहिए। इसके लिये बड़े परिश्रम की और छानबीन करने की ज़रूरत हैं। मथुरा की जैनप्रतिमायें सबसे अधिक पुरानी हैं। वे लगभग १८०० वर्ष पहले की हैं। उनपर जो लेख हैं, उनमें प्रायः यह लिखा हुआ है कि अमुक के उपदेश से अमुक ने प्रतिमा बनवाई या स्थापित कराई। यह किसी भी लेख से स्पष्ट नहीं होता कि उनकी प्रतिष्ठा करवाई गई। … उपलब्ध प्रतिष्ठापाठ ग्यारहवीं शताब्दि के पहले के नहीं हैं। परन्तु इनका बारीकी से अध्ययन करने से माछूम हो सकता है कि ये किन प्रन्थों के आधार से बने हैं और इनके पहले प्रतिष्ठायें किस विधि से होती थीं। इस विषय का निर्णय करनेवालों को खेताम्बर सम्प्रदाय के और वैदिक सम्प्रदाय के प्रतिष्ठापाठों का भी तुलनात्मक पद्धति से अध्ययन करना चाहिए। आश्चर्य नहीं जो बौद्ध-सम्प्रदाय के भी प्रतिष्ठापाठ रहे हों और शायद अब भी मिलते हों। प्रतिष्ठापाठ अधिक पुराने नहीं मिलते हैं, केवल इसी कारण यह समक्ष लेना कि ग्यारहवीं शताब्दि के पहले प्रतिष्ठाविध नहीं थी, या प्रतिष्ठायें नहीं होती थीं, निर्भान्त नहीं हो सकता। हाँ, यह सम्भव है कि इन प्रतिष्ठापाठों के पहले जो प्रतिष्ठायें होती होंगी, वे इतने आडम्बर से न होती होंगी और विधि भी इतनी जिटल न होगी।"

अस्तु अब पाठकों का ध्यान प्रस्तुत विषय पर आकर्षित करता हूँ। पी० के० आचाय का यह भी कहना है कि पूर्व में चिति या वेदी 'चतुरश्रद्येनचित', 'प्रौगचित', 'रथचक्रचित', 'द्रौण-चित', परिचय्यचित', 'समुद्धाचित' एवं 'कूर्मचित' आदि कई तरह की बनाई जाती थी और उनका सर्वप्रथम उल्लेख तैत्तरीय सहिता (खं० ४, ११) में मिलता है। एवं उसीके आधार पर बौधायन और आपस्तम्ब में विविध चिति (वेदियों) के आकार का वर्णन दिया हुआ है। चितियों का आकार हिन्दू, जैन एवं बौद्ध मिन्दिरों की वेदो की तरह था जो मिस्जद और गिरजों में भी पाये जाते हैं। यही नहीं उनसे हिन्दू, जैन, एवं बौद्ध मिन्दिरों के शिखर, गिरजों के ऊपरी भाग और मिस्जदों के गुम्बजों की कल्पना की जा सकती है। धीरे धीरे मिन्दिर ऊँचाई और आछित में बढ़ते गये। वेदियों के सामने क्रमशः 'भोगमएडप', 'मृत्यमएडप' आदि अन्यान्य मएडपों की कल्पना भी की जाने लगी।' उपर की पंक्तियों का यही सार हैं कि विविध चिति-(वेदी)यों के ही क्रमशः भिन्न-भिन्न आकार और प्रकार वाले मिन्दरों की

१ 'प्राचीन भारत', वर्षे १, सं० ८।

डत्पत्ति हुई ' श्रौर वे धीरे-धीरे श्रनेक मञ्जिल एवं गोपुरवाले विशाल तथा गगनचुम्बी बनाये जाने लगे। पीछे मन्दिर सजाये भी जाने लगे। इनमें पांच श्रांगन होते थे। भीतरी श्रांगन 'श्रन्तरमण्डल' कहलाता था। उसके बाहर क्रमशः 'श्रन्तरिनहार', 'मध्यमहारा' 'प्राकार' श्रौर महामर्यादा होते थे, जिनमें क्रमशः 'द्वारशोभा', 'द्वारशाला', द्वारप्रासाद', 'द्वारहर्म्य' श्रौर 'महागोपुर' रहता था। छठवें श्रौर सातवें श्रांगन में मन्दिर की रत्ता के लिये सैनिक रहते थे।

हिन्दू शिल्पशास्त्र 'मानसार' में शान्तिक, पौष्टिक, जयद आदि मन्दिरों के कई नाम मिलते हैं। प्रत्येक की लम्बाई-चौड़ाई आदि भिन्न-भिन्न बतलाई गई है। मन्दिरों की छत, चपटी, बन्द या गोलाकार तीन प्रकार की होती है। सर्वप्रथम चपटी (गुफाओं के आकार पर) बाद बन्द और अन्त में गोलाकार छतों की सृष्टि हुई। गोलाकार छत, शिखर, शिखा, शिखान्त और शिखामणि इस प्रकार चार भागों में विभक्त है। हिन्दू, जैन, एवं बौद्ध मन्दिरों के शिखर की बनावट में कोई भेद नहीं मिलता है। हाँ, ऊँचाई में भेद अवश्य मिलता है। इमारत नागर (उत्तरी), वेसर (पूर्वी) और द्राविड यों तीन प्रकार की होती है के इन सबों का निशद विवरण डा० पी० के० आचाये की 'Indian Architecture According to Manasara-Shilpashastra.' नामक पुस्तक में दिया गया है।

द्त्रिण भारत के मन्दिर द्राविड एवं चालुक्य भेद से दो भागों में विभक्त हैं। कुछ विद्वान् चालुक्य शैली का होयिसल नाम रखना ऋधिक समुचित सममते हैं। द्राविड शैली के मन्दिरों में प्रायः पाँच भाग होते हैं—विमान, मुखमएटप (१एडप), गोपुर, हजार और द्वार-मएटप। इसी प्रकार चालुक्य या होयिसल शैली के मन्दिरों में भी प्रायः पाँच भाग होते हैं—विमान, नवरङ्ग, मुखमएटप, द्वारमएटप एवं सभामएटप। फिर भी इनकी रचनाओं में वैविध्य अवद्य हैं।

१ कोई कोई चित्त से भी 'चैंत्य' की उत्पत्ति मानते हैं। परन्तु शब्दशास्त्र की दिस्ट से उनका यह मत सदीअ है।

२ 'मयशास्त्रम्' में गोपुर एवं प्राकार त्रादि के सम्बन्ध में 'गोपुरप्राकारादिनिर्णयम्' नामक एक स्वतन्त्र ऋध्याय ही है। देखें—पी॰ एन॰ बोस की 'Principles of Indian Shilpashastra'. इसी प्रकार 'काश्यपशिल्प' में भी इन सबों का विशद् वर्णन मिलता है।

क्ण्डादारम्य वृत्तं यद्वेसरं च त्रिधा मतम्। कण्डादारम्य वृत्तं यद्वेसर्रामात स्मृतम्॥ ग्रीवमारम्य चाष्टाश्रं विमानं दाविडाल्यकम्। सर्वे वै चतुरश्रं यत्रासादं नागरंत्विद्म्॥'

<sup>( ---</sup>मानसार )

४ विरोष विवरण के लिये 'मैस्कूरु देशद वास्तु शिल्य' प्रथम भाग का प्रथम ऋध्याय देखें।

श्रवण्बेल्गोल का चानुएडरायबस्ति द्राविडशैली एवं मृडुगेरे ताल्क के श्रंगिड में वर्तमान मिल्लनाथबस्ति चाल्क्य या होयिसल शैली की जैनकला के निदर्शन हैं।

ठक्कर के 'वास्तुसार-प्रकरण' में जैन प्रासाद वर्ण मिन्दर के नाम और शिखर पश्चीस प्रकार के बताये गये हैं। इनका सिवस्तर वर्ण न 'प्रासादमण्डन', 'दीपाण्व' श्रादि शिल्प प्रन्थों में सुन्दर ढंग से मिलता है। उक्त 'वास्तुसार-प्रकरण' में लिखा है कि शिखरों के मान से प्रासाद ९६५० प्रकार के बनते हैं। इसमें 'प्रासाद का स्वरूप', 'प्रासाद का श्रांग', 'प्रासाद का मान', प्रासाद के उदय का प्रमाण', शिखरों की ऊँचाई', 'ग्रुकनाश का मान', 'कनक-पुरुष का मान' श्रादि कई प्रकरण दिये गये हैं।

मन्दिरों के बारे में रायबहादुर, महामहोपाध्याय गौरीशङ्कर हीराचंद ख्रोभा यों कहते हैं:—
'ईसवी सन् की सातवीं शताब्दी के आसपास से बारहवीं शताब्दी तक के सैकड़ों जैनें।
और वेदधमीवलिम्बयों अर्थात् ब्राह्मणों के मन्दिर अब तक किसी न किसी दशा में विद्यमान हैं। देश-भेद के अनुसार इन मन्दिरों को शैलों में भी अन्तर है। कृष्णा नदी के उत्तर से लेकर सारे उत्तरीय भारत के मन्दिर आर्य-शैली के हैं और उक्त नदी के दिच्ला के द्राविड़ शैली के। जैनें और ब्राह्मणों के मन्दिरों की रचना में बहुत कुछ साम्य है। अन्तर इतना ही हैं कि जैन मन्दिरों के स्तम्भों छतों आदि में बहुधा जैनें से सम्बन्ध रखनेवाली मूर्तियाँ तथा कथाएँ खुदी हुई पाई जाती हैं और ब्राह्मणों के मन्दिरों में उनके धर्म-सम्बन्धी। बहुधा जैनें के मुख्य मन्दिर के चारों और छोटी-छोटी देव-कुलिकाएँ बनी रहती हैं जिनमें भिन्न-भिन्न तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ स्थापित की जाती हैं। ब्राह्मणों के मुख्य मन्दिरों के साथ कहीं कहीं कोनें में चार और छोटे छोटे मन्दिर होते हैं। ऐसे मन्दिरों को पंचायतन मन्दिर कहते हैं। ब्राह्मणों के मन्दिरों में विशेषकर गर्भगृह (निजमन्दिर) रहता है, जहाँ मूर्त्त स्थापित होती है और उसके आगे मण्डप। जैन मन्दिरों में कहीं कहीं दो मण्डप और उसके आगे मण्डप। जैन मन्दिरों में कहीं कहीं दो मण्डप और उसके श्रागे सण्डप। जैन मन्दिरों में किशेषकर और इसके अपर शिखर और उसके

९ उग्लब्ध जैन मन्दिर एवं मूर्तियों की विशेष जानकारी के लिये 'विश्ववार्णा' के 'जैन संस्कृति श्रंक' में प्रकाशित 'जैन मन्दिर एवं मूर्तिकला' शीर्षक मेरा लेख पहें।

२ भोजदेवप्रणीत 'समरङ्गणसूत्रधार' में भी प्रासाद, वेदी श्रादि का विस्तृत विवरण उपलब्ध होता है।

एक स्थान में चैत्यालय का उल्लेख इस प्रकार मिलता है — 'सिंहो येन जिनेश्वरस्य सदने निर्माणितो तन्मुखे। कुर्यात्कीर्तिमुखं त्रिग्नुलसिंहतं घण्टादिभिर्मृषितम्॥ तत्पारवें मदनस्य हस्तयमलं पञ्जाङ्गुलीसंयुतम्। केतुस्वर्णंघटोऽज्वलञ्ज शिखरं केत्वाय निर्माणितम्॥'

सर्वोच्च भाग पर त्र्यामलक नाम का बड़ा चक्र होता है। त्र्यामलक के ऊपर कलश रहता है, त्र्योर वही ध्वजदएड भी होता है।

यहाँ पर एक बात का उल्लेख कर देना आवश्यक है कि 'मयशास्त्र' 'काश्यपशिल्प' आदि प्राचीन हिन्दू शिल्पशास्त्र के प्रंथों में जैन एवं बौद्ध मन्दिरों तथा मूर्त्तियों का उल्लेख बहुत कम पाया जाता है। 'मानसार' आदि दो एक प्रंथों में जो उल्लेख मिलता है, वह भी बहुत ही अनुदारपूर्ण है। मानसार लिखते हैं कि जैन एवं बौद्ध मन्दिर नगर तथा प्राम से बाहर बनने चाहिये।' परन्तु इतिहास में कहीं भी इनकी इस बात की पुष्टि नहीं होती है। इसमें कोई शक नहीं है कि मानसार वैष्णव पच्चपातो थे। इसीलिये उन्हें स्पष्ट लिखना पड़ा कि जिस नगरी के बीच में विष्णु-मन्दिर होता है, वह राजधानी कहलाती हैं।

जैन मृत्तियों के सम्बन्ध में दो-एक बात और कहनी हैं। सन् १९३७ में पटने में प्राप्त मौर्यकालीन जैन मृत्तियों का उल्लेख ऊपर कर ही चुका हूँ। इस समय सिंधु की उपत्यका का पुरातत्त्व सर्वप्राचीन समभा जाता है और उससे विद्वज्जन जिनप्रतिमा का भी सम्बन्ध स्थापित करते हैं। इससे यह स्पष्ट है कि आज से लगभग छः हजार वर्ष पहले भी जिन-मूर्त्तियाँ मौजूद थीं। बाद मथुरा और खरडिगिरि-उदयगिरि का पुरातत्त्व भी जिनमूर्त्ति के प्राचीन अस्तित्व का द्योतक है। ई० पहली शताब्दी में मथुरा में वह प्राचीन स्तूप मौजूद था, जो उस समय 'देवनिर्मित' समभा जाता था और जिसे डा० बुल्हर तथा सर विन्सेन्ट स्मिथ ने भगवान पाइवैनाथ के समय अथान ईस्वो पूर्व आठवीं शताब्दी का बताया था। जैनस्तूप पर मृत्तियाँ बनी होती है, यह बात जैनशास्त्रों और मथुरा के स्तूपावशेषों से स्पष्ट है।

'सूत्रों में ऋहैंतों के स्तूपों की चर्चा है, जा सम्भवतः जैन ऋहैतों के, बौद्ध धम के पहले से हुआ करते थे। बौद्ध स्तूपों में इनसे कोई अन्तर नहीं होता था।'

'जैसे मन्दिर का नमूना उसने ब्रोह्मण सम्प्रदाय से लिया, वैसे ही बुद्ध की प्रतिमा के नमूने जैनों से ले लिए।'<sup>६</sup>

१ - 'मध्यकालीन भारतीय संस्कृति' - एष्ठ १७४-७६।

२--- 'दुर्गा' गखपति चैव, बौद्धं जैनं गतालयम् । च्रन्येषां परमुखादीनां स्थाययेन्नगराद्बहि:॥' (१, ४०४-६)

३ — तत्रागते नगर्यन्तं यदि विष्णवालयं भवेत् । राजधानीति तन्नाम विद्वद्भिर्वच्यते सदा ॥ (१०, ४७)

<sup>8-</sup>Survival of the Prehistoric Civilisation of the Indus Valley, pp. 25-83 and Modern Review, August, 1932.

<sup>&</sup>amp;-Jaina Stupa and other antiquities of Mathur. P. 13.

६--- 'भारतीय मूर्ति-कला' एष्ठ ४२ श्रीर ६४।

'उपलब्ध जैनमूर्त्तियो' को 'हम तीन भागों में विभक्त करना उचित समफते हैं। (१) उत्तर भारतीय (२) दिच्चिए। भारतीय श्रीर (३) पूर्व भारतीय। जैन सम्राट् ऐल खारवेल के समय त्रथवा उनके भी पहले से जैनधर्म के केन्द्र इन्हीं तीन प्रदेशों में थे : मथुरा, पटना, उज्जैन श्रीर काँचीपुर जैन धर्म के प्राचीन केन्द्र हैं। इन्हों केन्द्रस्थानों के श्रधीन उनके श्रासपास श्रावकों का होना स्वामाविक है ऋौर उनपर वहाँ के देश ऋौर लोगों का प्रभाव पड़ना प्राकृत संगत है। उत्तर भारतीय प्रतिमाश्रों में हम संयुक्तप्रान्त से गुजरात तक श्रीर उधर पञ्जाब तक की प्रतिमात्रों के। लेते हैं। ये प्रतिमाएँ प्रायः एक समान रेखने के। मिलेंगी। समान से हमारा मतलब मुखाकृति, शरीरगठन त्रादि से है। वैसे स्वरूप में जिन-प्रतिमा एक-सी ही मिलेगी। पञ्जाब में तत्त्वशिला स्नादि से प्राप्त जिन-प्रतिमास्रों पर गांधार-शिल्प का प्रभाव पड़ा कहा जा सकता है। किन्तु उत्तर भारत की प्राचीन मूर्त्तियाँ मथुरा की बनी हुई कही जा सकती हैं श्रौर वे वर्तमान प्रतिमात्रों से शरीर-श्राकृति श्रादि में विलच्चरण हैं। दिच्चरण भारत की जिन-मूर्त्तियाँ भी उत्तर भारत की मूर्त्तियों से शिल्प नैपुर्य में भिन्नता रखती हैं। उनपर द्राविड़ लोगों की संस्कृति का प्रभाव पड़ा है ऋौर वे उन्हीं-की शरीर-त्राकृति के। प्रकट करती हैं। इसी तरह पूर्व भारत त्र्यर्थात् बंगाल, विहार त्र्यौर उड़ीसा की जिन-मूर्त्तियाँ वहाँ के चेत्र, मनुष्य ऋौर शिल्प का प्रभाव प्रकट करती हैं। इन देशों की जिन-मूर्त्तियों पर एक दृष्टि डालने से यह मूर्त्ति गढ़ने का भेद स्पष्ट हो जाता है।'\*

वसुनन्दी, एकसिन्ध, त्राशाधर त्रादि के प्रतिष्ठाप्रन्थ एवं विवेकविलासादि श्रन्यान्य रचनात्रों में भी जैन-मिन्दर तथा मूर्त्ति सम्बन्धी कई ज्ञातन्य वार्ते उपलब्ध होती हैं। श्रस्तु, श्रन्त में में इतना श्रोर खुलासा कर देना चाहता हूँ कि पौर्वात्य एवं पाश्चात्य विद्वान मूर्तिपूजन का श्राविभीव किस काल में हुत्रा, इस सम्बन्ध में निश्चित रूप से श्रमी तक कुछ भी नहीं कह सके हैं। हाँ, पटना की बस्ती श्रगम कुश्राँ से सन् १८१२ में उपलब्ध शौशुनाक की प्रतिमायें सर्वप्राचीन मानी गईं है। इस सम्बन्ध में श्रधिक छानबीन की जरूरत है। श्रन्वेषक विद्वानों का ध्यान इधर श्राक्षित करने के लिये ही उपलब्ध सामिष्रयों को मैंने विद्वानों के सामने रख दिया है। श्राशा हैं कि श्रधिकारी विद्वान् इस विषय पर विशेष प्रकाश डालने का कष्ट उठावेंगे।

æ—'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' भाग २, किरख १, पृष्ठ १४—१४।

<sup>†---</sup> भारतीय इतिहास की रूप-रेखा' जिल्द १, ५० ६०१।

### जैनधर्म का महत्त्व

[ ले॰ श्रीयुत प्रो॰ देवराज, एम॰ ए॰, डी फिल॰ ]

जिन्हों की महत्ता ठीक-ठीक आँकने के लिए हमें उस ऐतिहासिक पृष्ठ-भूमि से परिचित होना होगा जिसमें उसका उदय हुआ था। स्वयम् जैन लोग सम्भवतः हमारी इस
चेष्ठा को अनुचित समर्भेगे, क्योंकि उनके विश्वासानुसार उनका मत या धर्म अव्यन्त प्राचीन
है—उनके आदि तीर्थेङ्कर ऋषमदेव मंत्रकर्ता वैदिक ऋषियां के समकालीन कहे जाते हैं।
किन्तु जैन धर्म के दार्शनिक सिद्धान्तों के इतने प्राचीन होने का कोई विश्वस्त प्रमाण नहीं है।
किन्तु जैन धर्म के दार्शनिक सिद्धान्तों के इतने प्राचीन होने का कोई विश्वस्त प्रमाण नहीं है।
किन्तु जैन धर्म के दार्शनिक सिद्धान्तों के इतने प्राचीन होने का कोई विश्वस्त प्रमाण नहीं है।
किन्तु जैन धर्म के दार्शनिक सिद्धान्तों के इतने प्राचीनता पर निर्भर नहीं है। सिद्धन्त
या मतिवशेष का मूल्य निर्धारित करने के दो माप-द्रगड हैं, एक ऐतिहासिक और दूसरा तर्कसम्बन्धी अथवा अनुभवात्मक; पहले मापद्रगड से हम यह देखते हैं कि कोई मत या सिद्धान्त
अपने उत्पत्ति काल में प्रगतिशील शक्ति के रूप में अवतीण हुआ था अथवा प्रगति विरोधी रूप
में; दूसरे मापद्रगड से हम इस बात का निर्णय करते हैं कि मानवजाति के सार्वकालिक
अनुभव और तर्क की कसौटी पर उसका मूल्य क्या है। प्रस्तुत लेख में हम जैन-धर्म के
सिद्धान्तों का मूल्यंकन पहले दृष्टिकोण से करेंगे।

जलधारा की माँति किसी जाति या देश की विचार-धारा की स्वच्छता इस बात पर निर्भर करती है कि उसके कलेवर में समय-समय पर नवीन तन्वों का समावेश होता रहे। जिस प्रकार बँधे हुए जलाशय का पानी दुर्गन्ध देने लगता है, उसी प्रकार बँधा हुआ विचार-प्रवाह जातीय मित्तिष्क के लिए अस्वारध्यकर हो उठता है। मनुष्य का अनुमव बढ़ता रहता है; इसलिए उसको व्याख्या करनेवाले सिद्धान्तों में भी परिवर्तन अनिवार्य है। यही कारण है कि डार्विन के विकासवाद के पहले प्रतिपादित किए गए सृष्टि आदि से सम्बद्ध सिद्धान्त आधुनिक विद्धानों को सहसा प्राह्म नहीं जान पड़ते। वैदिक काल के आयों का धर्म सरल मित्तिमय था। वे मुख्यतः बाह्मदर्शी थे; विभिन्न प्राकृतिक घटनाओं के पीछे उन्हें अधिष्ठाता देवताओं की शक्तियाँ दिखाई देती थीं, जिन्हें वे पूज्य और प्रशंसनीय सममते थे। ऋग्वेद की श्रवाओं में आयों की इस विक्वास-भावना की अकृत्रिम अभिव्यक्ति है। किन्तु धीरेधीरे वैदिक धर्म की यह सरलता और माव प्रवणता नष्ट हो गई। पुरोहितों ने, जिनकी अब एक अलग जाति बन गई थी, अपने स्वार्थसाधन के लिए विविध यहाँ और दिल्लाओं की सिष्ट विश्वा यहा-विधान प्रतिपादित किए गए, जिनके अनुष्ठान के लिए बाह्मण

क्ष इस विषय में प्रमाण ऋपेचणीय है।

पुरोहितों की सहायता लेना अनिवार्य था। आये लोग अब तक मक्ति-भावना से विह्वल होकर देवताओं की स्तुतियाँ गाते थे; अब मिक्त का स्थान अनुष्ठानों ने ले लिया। पुरोहितों ने उन्हें यह विश्वास दिलाया कि वास्तविक फल देनेवाले यज्ञानुष्ठान हैं, न कि देवगण: विधिपूर्व के अनुष्ठानों को पूरा करने से यजमान अभीष्ठ फल पा सकता है। इस प्रकार अनुष्ठानों को गौरव देने का एक परिणाम तो यह हुआ कि देवताओं की महत्ता कम हो गई, और दूसरा यह कि लोग अनुष्ठानों को जटिल विधियों को पूरा करने में ही मानव धर्म और मानव-कर्तव्यों की इतिश्री समभने लगे।

ऐसी अवस्था में वैदिक धर्म का बिरोध होना अनिवार्य था। विरोध का मुख्य कारण ब्राह्मण-युग के कमैकाएड को बहिरंगता थो। यह विरोध या प्रतिक्रिया दार्शनिक और नैतिकदोनों दिशाओं में, प्रसारित हुई। ऐसा माळूम पड़ता है कि यज्ञों की प्रधानता ने वैदिक
देवताओं की महत्ता को सदैव के लिए चत कर दिया। उपनिषदों में हम ब्राह्मण-युग के
विरुद्ध दार्शनिक (Metaphysical) प्रतिक्रिया पते हैं। उपनिषदों के विचारक हमारा
ध्यान अनेक देवताआं से हटाकर एक आत्मा की ओर ले जाते हैं। नैतिक चेत्र में
उपनिषद् के ऋषि हमें कमैकाएड के विरुद्ध आवाज उठाते हुए दिखाई देते हैं।

किन्तु उपनिषदों द्वारा किया गया ब्राह्मण्-युग का विरोध घरेळ साथा, वह सम्पूर्ण और सार्वभौभ नहीं था। उपनिषदों में कर्मकाएड की निन्दा सिफ उनके दृष्टिकीण से की गई है, जो मोच चाहते हैं। तत्त्व-दृशंन (Ontology) में भी उपनिषदों ने खुले शब्दों में बहुदेव-वाद का विरोध नहीं किया। आधुनिक राजनीति की भाषा में कहें, तो उपनिषदों का स्वर सुधारवादी था, क्रान्तिवादी नहीं। किन्तु इस समय जनता कर्मकाएड की यान्त्रिकता एवं कहरता तथा ऊँच-नीच के भेद भाव से इतनी खिन्न हो गई थी कि वह नैतिक वातावरण में श्रामूल परिवर्तन चाहती थी। परिणाम यह दृश्चा कि तत्कालीन भारत में ऐसे अनेक विचारक और प्रचारक उठ खड़े हुए, जो वैदिक दार्शनिक और नैतिक, विचार-परभ्परा के प्रतिकृल थे।

इनमें से ऋषिकांश विचारकों का दृष्टिकोण ध्वंस मूलक था, वे किसी-न-किसी तरह प्राचीन पद्मपातों को नष्ट करना चाहते थे। पुराण कश्यप, ऋजितकेश कम्बली, पकुद काच्छायन, मक्खली गोसाल ऋषि इसी कोटि के विचारक थे। किन्तु कुछ क्रान्तिकारी विचारकों का दृष्टिकोण मावात्मक ऋथवा सर्जनात्मक (Constructive) भी था। वे लोग ब्राह्मण-युग को हटाकर एक नवीन युग की स्थापना करना चाहते थे। उनका उद्देश्य समाज के नैतिक ऋषारों का नविनर्भाण करना था, उन्हें नष्ट करना नहीं। जैनधम के प्रचारक भगवान महावीर और बौद्धधमें के स्थापक भगवान कुंद्ध इसी प्रकार के विचारक थे।

जैनधर्म के उत्पत्तिकाल के विषय में भले ही मतभेद हो, पर यह निर्विवाद है कि उसका उदय बौद्धधर्म से पहले हुआ। भारत के दार्शनिक इतिहास के दृष्टिकोण से यह एक महत्त्वपूर्ण बात है। जैन सिद्धान्तों का महत्त्व-निर्णय करते समय इस कालक्रम को ध्यान में रखना आवश्यक है। जहाँ तक हमें मास्त्रम है, जैनधर्म पहला सम्प्रदाय था, जिसने बैदिक कर्मकाएड का निश्चित स्वर में विरोध किया और उसके बदले मौलिक नैतिक सिद्धान्तों को रखने की चेष्टा की। जैनधर्म के कोमलहृद्य प्रवर्त्तकों को वैदिक कर्मकाएड की हिंसापरता खली और उन्होंने विश्व के नैतिक इतिहास में पहली बार 'श्रहिंसा परमो धर्मः' का उपदेश दिया।

जैनधर्म की नैतिक शिचा का एक दूसरा पहलू भी था। उसने अगिगत देवी-देवताओं का अवलम्बन छे। इकर आत्मिनर्भरता की शिचा दी। अश्रात्मकत्याण के लिए सम्यक्षान और सम्यक्शेन ही नहीं, सम्यक्चारित्र भी आवश्यक है। ज्ञान के समान ही शुद्ध चारित्र की प्राप्ति के लिए मनुष्य को देवी-देवताओं अथवा अन्य रहस्यमयी सत्ताओं की आवश्यकता नहीं है। गोता कहती है,—'उद्धरेदात्मनात्मानम्', अर्थात् मनुष्य स्वयम् अपना उद्धार करे; जैनधर्म की भी यही शिचा है। भेद यही है कि गीता की भाँति जैनधर्म, कम से कम अपने मूलकृप में, अनेक देवी-देवताओं और ईश्वर में विश्वास नहीं सिखाता, जिसके फल-स्वकृप उसकी आत्मावलम्बन की शिचा को दार्शनिक आधार मिल जाता है।

कर्मत्तेत्र से भी पहले यह शिचा ज्ञान-चेत्र में शुरू हुई थो। सम्यग्ज्ञान के लिए मनुष्य को श्रुति पर निर्भर नहीं रहना होगा, उसे स्वयं चिन्तन करना पड़ेगा। भारत के मस्तिष्क को प्रन्थ-विशेष के बन्धन से छुड़ाने की यह चेष्टा जैनधर्म तथा अन्य 'प्रगतिगामी' विचारकों का सबसे महत्त्वपूर्ण कार्य था। इतने प्राचीनकाल से ही यदि भारत में इस प्रकार श्रुति का विरोध न होता, तो मध्यकालीन योरुप के समान यहाँ के दाशैनिक भी स्वतंत्र विचारक न बनते और श्रुति-सम्मत सिद्धान्तों के मण्डनमात्र में अपनी तर्कशक्ति को थका डालते। यह जैनधर्म तथा अन्य श्रुति-विरोधी सम्प्रदायों का हो प्रभाव है कि भारतवर्ष में एक नहीं अनेक 'आस्तिक' (श्रुति-सम्मत) दर्शनों का उदय हुआ।

तस्त्व-दर्शन (Ontology) के चेत्र में जैनधर्म का सबसे महस्त्वपूर्ण सिद्धान्त अनीक्ष्य-वाद था। बाद में बौद्धधर्म ने भी अनीक्ष्यत्वाद का प्रचार किया, किन्तु उसका अनीक्ष्यत्वाद नैरात्म्यवाद का अंश था। यदि हम जैनधर्म की प्राचीनता को ध्यान में रक्खें, तो हमें इस सिद्धान्त के महस्त्व को सममने में कठिनाई नहीं होगी। प्रायः सभी प्राचीन धर्म सृष्टिकत्ती ईक्ष्यर में विश्वास सिखाते हैं। प्राकृतिक घटनाओं के अप्राकृतिक कारण में विश्वास प्रारंभिक धार्मिक मस्तिष्क का प्रधान लच्चण है। यह आश्चर्य की बात है कि इतने प्राचीन-काल में जैनधर्म अपनेको इस /पच्पात से मुक्त कर सका। नवीन विज्ञान के अनुसार प्रकृति-जगत् एक स्वतंत्र समष्टि (System) हैं, जिसकी प्रत्येक घटना श्चटूट नियमों के श्रनुसार होती है। इन नियमों में कोई बाहरी (जड़ेतर) शक्ति इस्तच्चेप नहीं कर सकती। ईश्वर को स्नष्टा मानने का अर्थ प्रकृति की अख्य एडता और स्वतंत्रता (Autonomy) में अविश्वास करना है। प्रकृति-संबंधी इस रहस्य को जैन-धर्म ने मानव-चिन्तन की इतनी श्चारंभिक श्रवस्था में समम लिया, यह श्कास्य है।

मारतवर्ष का यह दुर्माग्य है कि जैनधर्म-द्वारा जड़ जगत् की इस प्रकार निरपेत्तता घोषित किये जाने पर भी यहाँ वैज्ञानिक अन्वेषण का उदय नहीं हुआ। इसका मुख्य कारण यही मालूम पड़ता है कि यहाँ के सर्वश्रेष्ठ मस्तिष्क मोत्त की खोज में लगे रहे; उनमें प्राकृतिक रहस्यों का पता लगाकर जड़ शक्तियों पर शासन करने की आकाड़्त्ता न थी। हिन्दू-दर्शन की माँति जैनधर्म ने भी मोत्त में विद्वास प्रतिपादित किया, और चूंकि मोत्त का अर्थ शरीर अथवा जड़ जगत् के सम्पर्क से छूटना था, इसलिए इन विचारकों का जड़-सम्बन्धी अन्वेषणों में जी लगना कठिन था। यही कारण है कि जहाँ जैनधर्म के श्रुति-विरोध ने भारत की तर्क-प्रगति को प्रमावित किया, वहाँ उसके अनीद्वरवाद ने भारतीय दर्शन पर विशेष प्रमाव नहीं डाला। इसके विपरीत जैनदर्शन के घोर द्वैतवाद ने आत्मा और अनात्मा के बीच की खाई को अधिक चौड़े और गहरे रूप में प्रदिश्ति करके भारतीय मस्तिष्क को प्रकृति से तटस्थ रखने में सहायता दी।

### उत्तर कर्णाटक और केल्हिपुर राज्य के कुछ **जिलालेख**

[ ले॰--श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद जैन, एम॰ त्र्यार॰ ए॰ एस॰ ]

(शेषांश)

इस लेख से स्तप्ट है कि राष्ट्रकूट सम्राट् मूलतः रहवंशोद्भव थे; क्योंकि सम्राट् कृष्ण को रहवंशी श्रीर उन्होंके वंश में रदृराज कार्तवीर्य को हुत्रा लिखा है। कार्तवीर्य स्वयं जैनधर्मानुयायी थे। उनकी रानीका नाम पद्मावतीथा। लम्मीदेव उन्हींके पुत्रथे। उपरान्त वह राजा हुएथे। चन्द्रिकादेवी उनकी पट्टरानी बड़ी धर्मीत्मा थीं। एक दफा उनके। घटसर्व नामक ग्रसाध्य रोग हो गया। वैद्यों ने उनके अब्बा होने की श्राशा छोड़ दी। वह एकान्तवास में जा रमीं और जिनेन्द्र महावीर का मंदिर बनवाकर उसमें जिनपूजा एवं व्रतीपवास करने में निरत हुई । उनकी भक्ति सफल हुई-वृह अच्छी हो गई। यह वर्णन अगले लेख नं० २३ में श्रं कित है। उपर्यंक्त लेख में हारियर महाप्रभ श्रम्मगौड के पार्श्वजिनालय बनवाने का उल्लेख है। 'मुरियर महाप्रभु' बिरुद संभवत: मोरिय चत्रियत्व का द्योतक है। तामिल साहित्य में 'मुहियर' शब्द 'मोरिय' (मौर्य ?) लोगोंके लिये प्रयुक्त हुआ है। 'प्रभु' या 'महाप्रभु' शब्द महाराष्ट्रीय कायस्थों के लिये प्रयुक्त होता है। जो हो, यह स्पष्ट है कि अस्मागीड एक सरदार था और जिनेन्द्र का भक्त था। उसकी पत्नी जिनभक्ति में किसीसे कम नहीं थी। नं० २३ (४४"×२४") शिलालेख का हिन्दी-भाव निम्न प्रकार है:—

- १-३। रहों के प्रसिद्ध छौर प्रतापी वंशरूपी समुद्र से जन्मे अनेक राजा ऐसे शोमते थे, मानो पृथ्वी को अलंकुन करने के लिये मोती अथवा रह्न हैं। उनमें सर्वश्रेष्ठ नरेश सेन अतुन भुजविक्रम के धारी हुए।१।
- ४-५। उन पृथ्वीपति और लखुमादेवी के पुत्र भुवनविख्यात श्रीर श्रातुल पराक्रमी कार्तवीये हुए ।२।
- ५—६। उन श्रेष्ठतम नरेश श्रीर कमलनयनी पद्मावती के पुत्र वीर-समुदार श्रीर प्रसिद्ध लक्ष्मीदेव हुए ।३।
- ६-८। उनकी प्रिय रानी चिन्द्रकादेवीथी, जो निर्मल चारित्र की धारक और पृथ्वी पर प्रसिद्ध थीं। वह एक महान दातार श्रीर लोक के हृदय को श्रानन्द देनेवाली थीं, क्योंकि घटसर्प (रोगः पर विजय पाने पर उनका जयघोष शब्द हुन्ना था ।४।
  - ८--९। उनके प्यारे पुत्र कातैत्रीर्य अौर मिल्लकार्जुन थे। कार्तवीर्य की विभूति

इन्द्रतुल्य थी। वह सं**श्रामों में प्रसिद्धि पा चुके थे ऋौर** उनके चरणों की सेवा राजाओं के मस्तकों ने की थी।५।

९—१६। स्वस्ति ! जब कि प्रतापी महामंडलेक्कर कार्तवीर्य त्रपनी राजधानी वेणुप्राम में शासन करते हुए सुखदवात्रा में कालचेप कर रहे थे : कार्तवीर्य महामंडलेक्कर, समधिगत-पंच महाशब्द गत, लट्टनूर पुरवराधीक्कर, त्रिवलि-तूर्य-निर्घोषण, रट्टकुल-भूषण, सिंधूरलाञ्छन, सफलिकृतविद्वज्ञन-त्र्याभिवाञ्चन, साहित्य विद्या-विरञ्चि, वीरकथा-करणन-जात-रोमांच, स्वर्णगरुड्ध्वजी, सह जमकरध्वज, संप्राम तूलि-कृत गदा-दंड, कदन-प्रचंड, सिंधुरारिबंधुर-कबन्ध-नर्तन सूत्रधारि, रिपुसिर खंडन-कराल-करवाल, मंडलिक-गंड-तल-प्रहारि विभव-संकदन साहस-त्रोत्तुङ्ग त्रौर बप्पनसिंग थे। उनके यह त्रौर त्रान्य विरुद्ध थे। उनके चरणकमलोपसेवी :

१६—१८। बाचरस कङ्कणनूर के स्वतंत्र स्वामी थे। उनकी पत्नी परसियव्वे कमलवदनी और मोहककेशावलियुक्त थीं। उनके पुत्र थे:

१८—२०। श्रीपति हेम्मण्य्य, लोकप्रिय चित्तण्य्य, राजदरबारों में प्रसिद्ध प्रतापी कालिमय्य ख्रौर दंडनायक चावुंडराय | कालिमय्य विद्यारसिक ख्रौर रहराज्योद्धरण परिणत थे |६।

२१ – २२। यह चारो राजनीति में निपुर्ण, विजय के विश्रामस्थल, रष्ट्रराज्य संरत्नण के लिए सात्तात् ब्रह्मा द्वारा स्थापित साफल्य के चार साधन थे।७।

२२---२३। उनमें ज्येष्ठ हम्मराज नृपवर कार्तवीर्य का कृपापात्र था।

२४---२५। उसने श्रपने वंशगत प्राप्त दानपत्र को फिर लिखाया। उसका सार इस लेख में निम्नप्रकार गर्मित किया जाता है:—

२५—२६। स्वस्ति ! जगतीतल में प्रसिद्ध एरेगनृप रहुकुल के स्तंम, लोकप्रसिद्ध श्रीर महती राज्य के श्रादिकत्ती थे ।१०।

२६—२८। जब वह कुंडी राजधानी से शासन कर रहे थे तब शक ५०० मत्र संवत्सर त्र्याषाढ़ कृष्ण १० सोमवार को।

२८-३२। प्रतापी महामंडलेश्वर एरेगरेवरस ने जलधारा द्वारा प्रचंड दंडनायक कङ्कणनृह के स्वामी मादिराज को ४१०० कम्बभूमि .....दान की, जिसपर उनका पूरा स्वामित्व और त्राठ प्रकार का भोग श्रिधकार प्राप्त था।

३२-३३। नृप के सेनापित का जन्म कन्नडिगवंश में हुआ है। वह सांडिस्य ऋषि के ब्राह्मण्वंश में हुए ऋौर अपने शौर्य से शत्रुओं को नष्ट किया।११। ३३-३५। दंडनायक-कमल-सूर्यं मादिराज दंडाधीइवर .... ....मानो यमपुत्र ही थे ! ।१२।

३६-३७। ५५० कम्ब भूमि मूलस्थान के कलिदेव के आचार्य को और एक घर ......४५० कम्ब भूमि यापनोय संघ की मृल बसदि (मंदिर) को श्रौर एक दानशाला भी ।

३८ | ५५० करमुक्त कम्ब भूमि मूलसंघ-बसदि को ऋौर एक दानशाला भी ।

३८-३९। दंडाधिप हेम्म ने मृलस्थानद कलिदेव का मंदिर श्रीर दोनों मृल बसिद्त्रों (जिनमंदिरों) का जीर्णोद्धार कराया। उन्होंने दोनों का धार्मिक क्रियाकाएड मिलाकर एक कर दिया ।१३।

३९-४९। मानवजीवन को सफल करनेवाले चारों पुरुषार्थों को पवित्रभूत श्रन्छे मंदिर उन्होंने बनवाये त्रौर प्रामदेवता के शिरोभूषण भी तथा खूब जीर्णोद्धार कराया ।१४।

४१-४२। तालाब, कुएँ, जलागार, बाग-बगीचे आदि उन्होंने नगर के चहुंओर बनवाये। ऐसा उनका पुग्य है।१५।

४२ ४५। प्रभु हेम्मय्य उस ऋदूत स्थान पर रहते थे ..... प्रशंसनीय थे, कुलव्योम में प्रचंडसूर्य थे, महान् पुरायशाली थे, ऋनिन्दाचरित्र थे ज्येष्ठ पुत्र थे, लोक-प्रबंध करने के लिये योग्य थे ऋौर श्रेष्ठ वाचस्पति थे।१६।

४-४६ । वह श्रपने कुलव्योम के चमकते चन्द्र श्रौर श्रनेक विद्यासम्पन्न थे ....१७।

४६-४७। ३०० कम्ब भूमि ....ब्रह्म इवर को .....। ४८।४५० कम्ब भूमि शिल्पकार्य के लिए .....। ४८। ४५० कम्ब भूमि कलश के लिए......। ४९। २५० भूमि बलादि के लिए ....। ५०। २०० भूमि ब्रह्मदेव के लिए ......। ५०-५१। ४५० भूमि प्राम कर्णिक (clerk) के लिए ......। ५१-५२। ३०० भूमि दरबान के लिए ......। ५२-५३। ३०० कम्ब भूमि .... ब्रह्मपुरी ..... १०० कम्ब भूमि विनायक

५४-५५। १०० कम्ब भूमि ......

५६। जो नृप इस दानपत्र का पालन करेंगे वह इह श्रौर परलोक में सखी होंगे, पर जो इसको छीनेंगे वह अपने पूर्वजों सहित नरक में पड़ेंगे। ८।

५७। जो स्वदत्त या परदत्त दान छीनेगा वह साठ हजार वर्षों तक कृमि हो दुखी होगा ।१९।

इस लेख से रहवंश के नृप एरेग का पता चलता है। वह भी जिनेन्द्रभक्त थे। उनके दंडनायक, मादिराज, एक प्रचंड वीर थे। साथ ही वह धर्मरक्त श्रीर जिनधर्म-प्रभावक में थे। उनके पुत्र दंडाधिप हेम्म थे। उन्होंने कई मदिरों का जीगींद्धार कराया था। खास बात यह है कि यद्यपि यापनीयसंघ श्रीर मूलसंघ के मंदिर श्रलग-श्रलग थे, परन्तु उन्होंने दोनों की पूजा-व्यवस्थादि मिलाकर एक कर दी। इससे स्पष्ट है कि दोनों संघों की पूजाविधि श्रादि में विशेष श्रन्तर नहीं था।

प्राचीन इंग्लेश्वर के कुएँ पर लेख नं० ३६ श्रङ्कित है, जिसका हिन्दी-भाव यों है :—

१-६। इंग्लेक्वर के स्वामी शिशानाथ ने प्रसन्नता पूर्वक श्रद्धितीय तीर्थनाथ मिल्लनाथ जिननाथ का एक पाषाण मंदिर बनवाया, मानो वह देवेन्द्र का रत्नागार ही हो ।

७-१०। (मंदिर बनने का समय है, परन्तु वह घिस गया है) बड़गाँववस्ति (कोल्हापुर) के शिलालेख नं० ४० का हिन्दी-रूप निम्नप्रकार है :—

- १-२। शान्तिनाथ को नमस्कार हो। श्रमोघ श्रीर महान् स्याद्वाद लाञ्छन्युक्त त्रिलोकीनाथ श्री जिननाथ का शासन जयवंता प्रवर्ती!
- २-५। पंचकत्याण(क) युक्त, स्याद्वादलाञ्छन सहित जो विश्वज्ञान ज्ञापक है, ऐसे सोलहवें तीर्थङ्कर शान्तीक्वर ख्रौर पंचम चक्रनाथपद प्राप्त गौतम(स्वामी) हमें इस धरातल पर शाक्वत ख्रच्युतपद प्रदान करें।
- ५-६। शिवकोटि-नृप-प्राणि, जिनका नाम बाल-भट्टारक श्रौर जो सेनगण में प्रसिद्ध है, वह मध्याहकल्पभूरुह थे। (the mid-day desire yielding tree).
- ७-८। प्रसन्न शासनदेवी ज्वालिनी से उन्हें वरदान प्राप्त था। वह कवियों के लिये (bridle-bit) थे। वह वृषमसेनान्वय और पुष्करगच्छ के थे।
- ८-९। मैं लक्ष्मीसेन मुनियों की वंदना करता हूँ जो दिल्ली, करवीर, काञ्ची ऋौर पेनुगोंडे के पीठ (स्थानों) में विराजित हैं।
- ९-१०। कुन्तलदेश में स्रानेक बाग, कुएँ, तालाब, निदयाँ स्रोर ईख के खेत हैं। उसमें सार्थक नाम बङ्गावि है।
- ११-१२। उस स्थान का स्वामी मारद्वाजगोत्री नेमि था, उनकी पत्नी पद्मावती थीं। दोनों से पंचमवंश वहाँ चमका था।
- १२-१३। मये समस्त पंचत्रतों के, पंच ..... भक्ति के, श्रौर गति एवं कल्याण के योग्य होते 'पंचम' (वंश) श्रस्तित्व में श्राया।
- १३ १४। उस वंश में बुक्क हुये, जो नाना प्रकार का ऋषिसंघ को दान देते थे।
- १५-१६। उनका पुत्र देवप था। उनकी पत्नी नेमा थीं। इनके पुत्र श्रादप महान् धर्मात्मा थे।

१६-१७। उनकी पत्नी ऋकमा थीं, जिनके दो पुत्र-ज्येष्ठ लघुम ऋौर छोटे बुक्क हुए।

१७-१८। लघुम की पत्नी त्राद्व एक प्रसिद्ध महिला, सर्वगुग्गसम्पन्न त्रौर सीता सती समान थीं।

१८-१९। उनके चंद्र-सूर्ये की तरह प्राची दिक् से ज्येष्ठ पुत्र वलवान् और प्रसिद्ध श्राद्रप श्रीर लघुपुत्र लोकप्रसिद्ध श्रक्कप हुए।

२०। वुक्तसेट्टिकी प्रिय पत्नी सानव्त्र थीं । उनके पुत्र का प्रिय नाम सात था।

२१। तीनों ऋपनी पत्नियों सहित ऐसे चमकते थे, मानो एक हों। ऋपनी पत्नियों की सम्मति से उन्होंने एक चैद्यालय बनाया।

२२-२४। चैत्यालय में एक परकोट, कलशध्वजयुक्त गोपुर, श्रौर मानस्तंम भी था। पंडितों ने उसकी बिम्ब प्रतिष्ठा श्रौर महासंघपूजा की, यह सोचकर कि इस लोक व परलोक में सुखकर होगी।

२४-२६। सं०१६५६ जय संवत्सर पुष्य कृष्ण १ को शान्ति जिनिबम्ब की स्थापना हुई।

२६-२७। जो मंदिर व मूर्ति का जीर्णोद्धार करेगा वह महती पुराय संचय करेगा श्रौर जो इनकी रत्ता करेगा वह श्रत्तय फल पायगा।

२७-२९। जो धर्मकार्य को, मंदिर व मूर्ति को नाशेगा वह स्त्रियों, बालकों, गउवों सूत्र्यरों और कोड़ियों का नाशक होगा। वह अपने सौ जन्मों में कुत्ता होगा।

२९-३०। यह शान्तिजिन का शासन लेख यावद्चन्द्रदिवाकर इस पृथ्वी पर वर्द्धमान रहे। जिनशासन की वृद्धि हो!

३१-३२। धम-कमे के पुरायफत्त-द्वारा ही नर-देव गएा और तीर्थङ्कर की पदवी मिलती है। अतः धर्म-कर्म करना चाहिए।

३३-३४। जो धर्म-कर्म करता है श्रौर जिनपूजा करता है, वह श्रमय है। उसकी सब विघ्न-वाधार्ये नश जाती हैं। उसे इच्छित फल प्राप्त होता हैं। लोग श्राकर्षित होते हैं। धर्मबृद्धि हो।

३५। शालिवाहन नृप शक १६५६ पौष्य कृष्ण १ वृहस्पति को।

इस लेख से दिचिण भारत के पंचम जातीय जैनियों की उत्पत्ति पर प्रकाश पड़ता है। ऐसा मालूम होता है कि पंचम जाति के लोगों को जब धर्मकर्म के योग्य श्राचार्यों ने पाया, तो उन्हें पंच श्रणुव्रतादि देकर जैनधर्म में दीचित कर लिया। इस लेख में बिम्बप्रतिष्ठा का भी उल्लेख है।

इस प्रकार इन लेखों से तत्कालीन जैनस्थिति पर प्रकाश पड़ता है। यदि श्रन्य स्थानों के जैन लेखों का संग्रह किया जाय, तो इसी प्रकार इतिहास का उद्योत हो!

### केक्लज्ञानमश्चचूडामणि

[ ले॰--श्रीयुत पं॰ नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीथे, ज्योतिष-शास्त्री ]

कि वजज्ञानप्रश्रचूडामिए फिलत ज्योतिष से सम्बन्ध रखता है। अभी हाल में श्रीमान् श्रद्धेय पं० के० भुजवली जी शास्त्री मूडिबद्री गये थे और वहीं से इसकी नकल करवा कर लाये हैं। इसकी पृष्ठ संख्या २४ है, प्रत्येक पृष्ठ में ११ लाइनें हैं और प्रत्येक लाइन में प्रायः २३ अत्तर हैं। भाषा संस्कृत हैं, कहीं-कहीं बीच में प्राकृत गाथाएँ भी दी गई हैं। इसका विषय प्रश्नकत्ती के प्रश्नानुसार फल बतलाना है। इस प्रन्थ के कत्ती समन्तभद्राचार्य बताये गये हैं, परन्तु प्रन्थ के मीतर ऐसा कोई भी प्रमाण नहीं है, जिससे प्रन्थकार का निर्णय किया जा सके। इसमें अत्तरों के पाँच वर्ग निश्चित किये हैं:—

श्र ए क च ट त प य शाः, इति प्रथमः ॥१॥ श्रा ऐ ख छ ठ थ फ र षाः, इति द्वितीयः ॥२॥ इ श्रो ग ज ड द ब ल साः, इति तृतीयः ॥३॥ ई श्रो घ फ ढ घ म व हाः, इति चतुर्थः ॥४॥ उ ऊ ङ व ग न माः, श्रं श्रः, इति पश्चमः ॥५॥

एतान्यत्तराणि कथकस्य वाक्यतः प्रश्नाद्वा गृहीत्वा स्थापयित्वा सुष्ठु विचारयेत्। प्रश्नकर्त्ता के प्रश्न के अनुसार अत्तरों को लेकर इसमें फल बताया गया है। अर्थात् स्पर्युक्त पाँचो वर्ग के अत्तरों में से कोई भी अत्तर प्रश्नकर्ता से स्पर्श करवाके या इन्हीं अत्तरों में से कोई भी अत्तर की कल्पना करा के उसका फल बतलाया गया है। आगे इन्हीं अत्तरों के संयुक्त, असंयुक्त, अभिहत, अनिमहत, अभिघातित इन पाँच मिश्रित वर्गों को लेकर तथा आतिंगित, अभिघृमित, दम्ध —इन तीन कियाविशेषणों से प्रश्न का विचार किया गया है। स्वक्री संयोग में स्वकीय चिन्ता और परवर्ग संयोग में परकीय चिन्ता बताई गई है। अनिभिहत का फल इस प्रकार बताया है:—

''स्ववर्गे व्याधिपीडां परवर्गे शोकसंतापदुःखभयपीडांश्च निर्दिशेत्।"

श्रथे—स्ववर्ग के श्रनिमहत प्रइनकत्तों के प्रइनात्तर होने पर व्याधि, पीड़ा श्रादि फल श्रौर परवर्ग के श्रनिमहत प्रश्नात्तर होने पर शोक, संताप, दुःख, पीड़ा श्रादि फल होता है। इस प्रकार उपर्युक्त श्राठ प्रकारों से प्रइनकर्ता के प्रइन का विचार बहुत श्रच्छी तरह से किया है। इसके पश्चात् इस प्रन्थ में नष्ट-जातक पत्र बनाने का विषय सब से महत्त्वपूर्ण एवं प्रशंसनीय है। प्रइनकर्ता के प्रश्नात्तर पर से योनि, गण, सम्वत, मास, पत्न, तिथि, लग्न, नत्तत्र श्रादि का ज्ञान किया है। हिन्दू-ज्योतिष के किसी भी प्रंथ में प्रइनात्तर पर से नष्ट-जातक बनाने की विधि नहीं बताई गई है; बल्कि सब जगह प्रइनलग्न पर से ही नष्ट-जातक बनाने की विधि दृष्टिगोचर होती है। प्रश्नाचर पर से नष्ट-जातक बनाने में बहुत कम परिश्रम करना पड़ता है। ऋतः जिनकी कुंडली नहीं है उनकी भी जन्म-पत्रिका बहुत सरलता से बन सकती है। योनि जानने का निम्नप्रकार निश्चय किया हैं:—

तत्र त्रिविधो योनिः । जीवधातुमूलमिति । आ, आ, इ, ए, ओ, आः, इत्येते जीवस्वराः षट् । क ख ग घ च छ ज भ ट ठ ड ढ य श स हाः, इति पंचदश व्यञ्जनात्त्रराणि च जीवात्त्रराणि भवन्ति । उ, ऊ, आं इति त्रयः स्वराः, त थ द घ प फ ब म व साः, इति त्रयो दशात्त्रराणि धात्वत्तराणि भवन्ति । ई ऐ ओ इति त्रयः स्वराः; ङ ञ ण न म ल र षाः, इत्येकादशात्त्रराणि मूलानि भवन्ति । प्रक्ष्ते जीवात्तराणि धात्वत्तराणि मूलात्तराणि च परस्परं शोधियत्वा तत्र योऽधिकः स एव योनिः । दग्धालिंगितामिधूमितक्ष्वेत्धातुः । आलिंगितामिधूमितद्याक्षत्रेत् जीवः । तत्र जीवः द्विपदः चतुष्पदः अपदः संद्वलेति चतुर्विधः । अ ए क च ट त प य शाः द्विपदाः । आ ऐ ख छ ठ थ फ र षाः चतुष्पदाः । इ ओ ग ज द ब ल साः अपदाः । ई औ घ भ ढ ध म व हाः पादसंकुलाः भवन्ति ।

अर्थात्—योनि के मूल में तीन भेद हैं! जीव, धातु और मूल। अ आ इ ए ओ अः क ख ग घ च छ ज भ ट ठ ड ढ य श ह ये २१ अत्तर जीवसंज्ञक; उ ऊ अः त थ द ध प फ ब भ व स ये १३ अत्तर धातुसंज्ञक और ई ऐ ओ ड व ग न म ल र ष ये ११ अत्तर मूल संज्ञक हैं। जीव योनि के पुनः द्विपद, चतुष्पद अपद, पादसंकुला ये ४ भेद किये हैं। इनकी पहचान उत्तरोत्तर, अधरोत्तर, अधराधर आदि वर्ण संज्ञा से की गई है। दिपद आदि योनियों के भी कई अवान्तर भेद किये हैं, जिनसे जातक के गण का ज्ञान हो जाता है। धातु और मूल योनि के भी कई अवान्तर भेद गिनाये हैं। इनके पहचानने की विधि भी बताई गई है। नष्ट-जातक के जन्ममास का ज्ञान निम्न प्रकार से किया है:—

त्र, ए, क फाल्गुगाः; च, टचैत्रः; त, प कार्त्तिकः; य, श मार्गशिरः; त्रा ऐ ख छ ठथफरषाः माघः, इ स्रो ग ज ड दाः वैशाखः; द ब ल साः ज्येष्टः; ई स्रो घ फ ढाः श्राषाढः; ध म व हाः श्रावगाः; उ ऊ ङ ञ गाः माद्रपदः; न, म, स्रां, स्रः त्राध्वियुजः।

श्चर्थात्—प्रश्नकर्त्ता के प्रश्नाचर में यदि श्राएक हों तो फाल्गुण; चट हों तो चैत्र; य श हों तो मार्गशिर; त प हों तो कार्त्तिक; श्राएं ख छ ठथफ र ष हों तो माघ; इ श्रो ग ज द हों तो वैशाख; द ब ल स हों तो श्रावण; उ ऊ ङ व ए हों तो माद्रपद श्रीर न म श्रां श्चा: हों तो श्राश्चिन जन्म मास जानना चाहिये।

पन्न जानने के लिये निम्न प्रकार बताया है:

अय एक चटत पय शाः शुक्रपत्तः, आय ऐ ख छ ठथ फर षाः कृष्णपत्तः, इ ओ ग जदबल साः शुक्र पत्तः, चतुर्थवर्गोपि (ई औ घ कढध भवहाः) कृष्णपत्तः, पञ्चवर्गों-भयपत्ताभ्यां एकान्तरितभेदेन ज्ञातन्यः। त्र्यशित—प्रक्ष्मकर्त्ता के प्रक्ष्माच्चर यदि स्त्राए कचटत पयश हों तो शुक्क पचका जन्म ; स्त्राऐ खछ ठथफ रष हों तो कृष्ण पचका जन्म ; इस्त्रोगजदबस हों तो शुक्क पच काजन्म ; घमत ढधम वह हों तों कृष्णपचका जन्म जानना चाहिये।

नष्ट-जातक-पत्र की तिथि जानने की विधि निम्न प्रकार है :-

त्र्य, इ, ए ग्रुक्कपत्त प्रतिपत् । क२, च३, ठ४, त५, प६, य७, श८, ग९, ज१०, इ९१,द१२, उ१३, ल१४, स१५ इति ग्रुक्कपत्तः । ऋं, पश्चम्यादि ; ऋः, त्रयोदस्याम् ।

अर्थात्—यदि प्रश्नकर्ता के अ इ ए अत्तर हों तो शुक्रपत्त की प्रतिपदा, क हो तो शुक्रपत्त की द्वितीया, च हो तो शुक्रपत्त की तृतीया, ठ हो तो शुक्रपत्त की चतुर्थी, त हो तो शुक्रपत्त की पश्चमी, प हो तो शुक्लपत्त की षष्टा, य हो तो शुक्लपत्त की सप्तमी, श हो तो शुक्लपत्त की अष्टमी, ग हो तो शुक्लपत्त की नवमी, ज हो तो शुक्लपत्त की दशमी, ड हो तो शुक्लपत्त की एकादशी, द हो तो शुक्लपत्त की द्वादशी, व हो तो शुक्लपत्त की चतुर्दशी, स हो तो पूर्णिमा, अंहो तो कृष्णपत्त की पश्चमी और अःहो तो कृष्णपत्त की त्रयोदशी जन्म तिथि जाननी चाहिये।

"श्रष्टसु वर्गेसु राहुपर्यन्ता श्रष्टग्रहाः, ङ ञ ग न मेषु केतुश्च।"

अर्थात्—यदि प्रक्राचर कखगघ हों ते। सूर्य, च छ ज क हों ते। चन्द्रमा, ट ठ ड ढ हों ते। मंगल, तथदघ हों ते। बुध, पफ ब म हों ते। गुरु, यर ल व हों ते। शुक्र, शषस हों ते। शनि, हहे। ते। राहु और ङ ञ गान म हों ते। केतु जानना चाहिये।

"त्रकरादि द्वादशमात्राः स्युद्वीदशराशयः।

अर्थात् —यदि स्र मात्रा प्रश्नात्तर में हो तो मेष, स्रा हो तो वृष, इ हो तो मिथुन, ई हो तो कर्क, उ हो तो सिंह, ऊ हो तो कन्या, ए हो तो तुला, ऐ हो तो वृश्चिक, स्रो हो तो धनु, स्रो हो तो मकर, स्रं हो तो कुम्म, द्याः हो तो मीन लग्नराशि जाननी चाहिये। तत्पश्चात् गमनागमन, लाभालाभ स्रादि विषयां का विवेचन प्रश्नात् रें पर से किया हैं। यह विषय भी ज्योतिषशास्त्र में नवीन स्रौर उपयोगी है। शुभाशुभ का विचार निम्न प्रकार से बताया है—

श्रभिघूमितमात्रे संयुक्ताच्चरे दीर्घायुः। प्रश्ने श्रभिधातिताषु शीघ्रमरणमादिशेत्। संकठ मात्रसंयुक्ताधराच्चरेषु रोगा भवति। दीर्घस्वर संयुक्तोत्तराच्चरेषु दीर्घरोगा भवति। श्रधरोत्तरेषु धात्वच्चरेषु श्रभिमतस्वरसंयुक्तेषु स्त्रीभ्यो मृत्युर्भवति।

अर्थ — प्रदनात्तर अभिचूमित । संयुक्तात्तर होने पर दीर्घायु होती है। प्रदनात्तर अभि-घातित होने पर शीव्र मरण होता है। संकठ संयुक्ताधर। त्तरों के होने पर बड़ा रोग होता है। अर्धसंयुक्तात्तरों के होने पर स्त्रियों से मृत्यु होती है। अधरोत्तर धातु अत्तरों के होने पर स्त्रियों से मृत्यु होती है।

इस प्रकार इस प्रन्थ में कई नवीन ख्रौर महत्त्वपूर्ण विषय दिये गये हैं, जेा ऋन्यत्र शायद ही मिलेंगे। प्रन्थ उपयोगी है। इसके प्रकाशित होने की ख्रावश्यकता है। ख्राशा है, कोई दानी सज्जन इसके। प्रकाशित करा कर जैन-साहित्य का उपकार करेंगे।

<sup>†</sup> यह संज्ञाविशेष है; प्रन्थकर्ता ने इसको स्वयं विस्तार से स्पष्ट किया है।

### पाइबेहेबकुत 'संगीतसमयसार'

[ ले०—श्रीयुत बा० श्र॰ नारायण मोरेश्वर खरे ] श्रानु०—शान्तिलाल जैन, शास्त्रो, बनारस

क्कृस्तुत पुस्तक त्रावंकोर दरबार की श्रोर से निकलनेवाली 'त्रिवेन्द्रम् संस्कृत सिरीज़' में गत वर्ष प्रकाशित हुई है। इस पुस्तक का संशोधन त्रावंकोर के प्रसिद्ध विद्वान् महामहोपाध्याय टी० गए।पति शास्त्री ने किया है। प्रस्तुत पुस्तक के कर्ता 'संगीताकरनामधेय श्री पार्श्वदेव' हैं। इनके बारे में श्रभी तक कोई विशेष हकीकत मालूम नहीं है; परन्तु टी० गए।पति शास्त्री स्वयं प्रस्तावना में लिखते हैं कि प्रन्थकर्ता श्री पार्श्वदेव जैन-परम्परा के होने चाहिए क्योंकि उनका नाम एक जैन तीर्थंकर के नाम से मिलता है। श्रस्तु।

प्रस्तुत ग्रन्थ का, मेरे श्रिमिप्राय में, श्रात्यन्त महत्त्व है क्योंकि उसमें तत्कालीन केवल देशी संगीत का ही वर्णन है। उस ग्रन्थ की भाषा, उसमें श्राया हुआ विषय श्रीर उसमें किए हुए वर्णन को देखते हुए ऐसा प्रतीत होता है कि वे सब ग्रन्थकार श्र्यात् श्री पार्श्वदेव संगीतरलाकर के समय के श्रासपास के होने चाहिए। ग्रन्थकार स्वयं द्वितीय श्रिधिकरण के प्रथम श्लोक में ही भोजराज श्रीर सोमेश्वर का उल्लेख करते हैं। भोजराज का समय ई० सन् १०५३ श्रीर सोमेश्वर का ई० सन् ११८३ है। इस प्रमाण से ग्रन्थकार श्रिथवा ग्रन्थ का समय ई० सन् ११८३ के बाद का सिद्ध होता है। प्रस्तुत ग्रन्थ का नाम 'संगीतसमयसार' है। इसका उल्लेख दूसरे ग्रन्थकारों ने भी किया है। उसमें से रागविबोधकार श्री सोमनाथ ने श्रपने 'रागविबोध' के तृतीय विवेक में 'प्रबन्ध' के बारे में लिखते हुए 'तथा च पाश्वदेवः' ऐसा कह कर लिखा है कि—''चतुर्भिर्धानुमिः षड्भिश्चां-गैर्यस्मात्यबध्यते, तस्मात्यबन्धः कथितो गीतलच्चणकोविदैः।'' इस प्रकार रागविबोधकार ने 'संगीतसमयसार' के प्रबन्ध की व्याख्या की है। उनका समय शक १५३१ श्रर्थात् ई० सन् १६०० है। इसलिए प्रस्तुत ग्रन्थ ई० सन् १२०० श्रीर १६०० के बीच का होना चाहिए। श्रव इस ग्रन्थ के श्रन्तरंग को देखें।

ई० सन् १२०० के बाद का संगीत-विषयक सबसे बड़ा ग्रन्थ संगीतरत्नाकर है। इसके बाद संगीतदर्पण, संगीतपारिजात, रागिवबोध त्रादि ग्रन्थ त्राते हैं। संगीतरत्नाकर का समय ई० सन् १२१० से १२४७ तक निश्चित है। संगीतरत्नाकर त्रीर संगीतसमयसार के कर्तात्रों ने एक दूसरे का उल्लेख नहीं किया है। शायद दोनों के ग्रन्थ एक दूसरे

के देखने में न भी त्राए हों। दोनों प्रन्थों का विषय एक है, परन्तु भाषा भिन्न है। संगीतरलाकर में प्रत्येक विषय का वर्णन है जब कि संगीतसमयसार में ऐसा नहीं है। मार्ग त्रौर देशी इन दोनों पद्धितत्रों का यथायोग्य वर्णन संगीतरलाकर में है, जबिक संगीतसमयसार में केवल देशी संगीत के बारे में ही लिखा है; त्रौर देशी संगीत के बारे में जितना वर्णन संगीतरलाकर में है उतना ही संगीतसमयसार में भी है। इतना ही नहीं, जितने देशी रागों के नाम त्रौर लक्त्तण संगीतरलाकर में दिए हैं, उतने ही रागों के नाम त्रौर लक्त्तण संगीतसमयसार में भी हैं। केवल विषय-नियोजना त्रौर भाषा भिन्न है। संगीतरलाकर प्रन्थ पूर्ण स्वरूप में है, ऐसा कहा जा सकता है; परन्तु संगीतसमयसार त्रुटित त्रौर कहीं-कहीं तो त्रासम्बद्ध प्रतीत होता है। उदाहरणार्थ नृतीय त्राधिकरण में देशी रागों के विभाग जैसे कि रागांग, भाषाक्र, छायांग, उपांग त्रादि बतलाने के बाद फौरन ही सप्त स्वरों के नाम तथा श्रुति-व्यवस्था दी है। फिर तुरंत ही सब विभागों में त्राए हुए रागों के नाम दिए हैं। त्राव हम प्रस्तुत पुस्तक में त्राए हुए नौ त्राधिकरणों (प्रकरणों) को देखें।

- १. प्रथम श्रधिकरण में नादोत्पत्ति, नादमेद, ध्वनिस्वरूप, उसके मेद, मिश्रध्वनि, शारीरलत्त्रण, गीत-लत्त्रण श्रौर उसके मेद —श्रालप्ति, वर्ण, श्रलंकार श्रादि विषयों का समावेश है। नादोत्पत्ति के बाद स्वर, श्रुति, मूर्छना श्रादि की व्याख्याएँ देनी चाहिए थी, परन्तु वे इस ग्रन्थ में दिखाई नहीं देती। श्रालप्ति इत्यादि का वर्णन श्रुति, स्वर की व्याख्या के बाद श्राना चाहिए। स्थायी श्रौर दूसरे मिलाकर तेरह श्रलंकार श्रौर सात ही गमक दिए हैं। शायद ग्रन्थकार ने उस समय जितने श्रलंकारों श्रौर गमकों का प्रयोग होता होगा, उतने ही दिए हैं---ऐसा भी कहा जा सकता है।
- २. द्वितीय ऋषिकरण में ऋालाप के भेद, स्थायी के नाम, करण ऋौर उनके स्वरूप दिए हैं। प्रस्तुत वर्णन संगीतरत्नाकर से जरा भी भिन्न नहीं है। स्थायी के नामों को देखते हुए ऐसा मालूम होता है कि अन्थकार ने महाराष्ट्र तथा कर्णाटक में प्रचलित संगीत की तरफ विशेष ध्यान दिया है। कर्णाटकी नाम बहुत बार देखने में आते हैं। इससे अन्थकार स्वयं कर्णाटक की तरफ के हों, ऐसी सम्भावना होती है। जैसे कि जोडणे (करुणा), गीताचे ठाय, जोडीचे ठाय, सादाचे ठाय, शारीरचे ठाय, मुयेय, हन्दुपायी, धरीमेल्ली, निवकरड, भजवणे, नीजवणे, उट्टटुंटुल, परिवडी, बुहुाये इत्यादि स्थायी के नामों से अन्थकर्ता का कर्णाटकीपना समभा जा सकता है।

वादी-स्वर त्रर्थात् जीव-स्वर । जिस राग में जो स्वर मुख्य हो त्र्यथवा जिसके बिना रागदर्शन ही न हो सके वह वादी-स्वर है । उसकी सुन्दर व्याख्या इस प्रन्थ में दी है---

> "सप्तस्वराणां मध्येऽपि स्वरे यस्मिन् सुरागता । स जीवस्वर इत्युक्ते ऋंशो वादी च कथ्यते ॥"

संवादी, विवादी और अनुवादी स्वरों की व्याख्या भी इतनी ही स्पष्ट दी हुई है। आलाप्ति करने की पद्धित संगीतरत्नाकर के साथ बिलकुल मिलती-जुलती है, केवल भाषा ही भिन्न है। गानेवाला गाना प्रारम्भ करने से पूर्व जिस राग में गाना हो उस राग के आलाप गाने के बाद ही स्थायी गाता है। यह पद्धित पूर्व में भी थी। ऐसा ही वर्णन इस पुस्तक में है—

'ततो गायनः पूर्वोक्तप्रकारेण रागस्याकारं स्थापनां च दध्यात् । रागालप्तिः चेत्रशुद्धिर्युता तालविवर्जिता । रागस्य शुद्धता चेत्रशुद्धिरित्यभिधीयते ॥२८॥ गीतस्योत्पत्तिहेतुत्वाद्वागः चेत्रमिहोच्यते । ततो रूप (क) ? रागेण तत्तालं नातिविस्तराम् ॥२१॥"

इसके पश्चात् स्थायी के लक्त्तण दिए हुए हैं ऋौर वे सब लोकप्रसिद्ध हैं—ऐसा अन्थकार स्वयं ही कहते हैं।

श्रागे जाने पर रागों के त्रांश दिए हैं। उनमें यह श्लोक महत्त्व का है—
''त्रांशो जनकरागस्य कारणांश इतीरितः।
श्रीरागजनिते गौंडे श्रीरागस्यांशको यथा॥
श्रंशोऽन्यरागस्य पुनः कार्यांश इति कथ्यते॥"१०७॥

यहाँ कारणांश की व्याख्या देते हुए श्रीराग में से उत्पन्न गौड़ राग का उदाहरण दिया है, यह बहुत महत्त्व का है। श्रीराग में से ही गौड़ राग की उत्पत्ति हुई है—ऐसा इसका स्पष्ट ऋथे होता है। संगीतरताकर में लिखा है कि गौड़ राग टक्क श्राम राग में से उत्पन्न होता है ऋौर वहाँ उसका वर्णन टक्क राग के नीचे ही किया है—

"गौडस्तदंगवि (नी ?) न्यासप्रहांशः पंचमोजिभातः।"

त्रर्थात् पंचमस्वर हीन गौड़ राग की टक्कराग में से उत्पत्ति हुई है। संगीतरताकर में श्रीराग की व्याख्या त्रालग दी हुई है। वह राग किस प्राम राग से उत्पन्न हुत्रा है, यह कहा नहीं है। संगीतसमयसार उसे स्पष्ट बतलाता है कि-

''श्रीरागष्टकरागांग, म-तारो मन्द्र-गस्तथा। रि-पंचम-विहीनोऽयं समरोषस्वराश्रयः। षड्जन्यासग्रहांशश्च रसे वीरे प्रयुज्यते॥''

श्रीराग टक्कराग का एक श्रंग है। उसमें तार म से मन्द ग तक उसकी व्याप्ति है। ऋषभ एवं पंचम वर्जित हैं। बाकी के सा, ग, म, ध, नि, स्वर समस्वर हैं। षड्जस्वर श्रंश, न्यास श्रीर श्रह है। इस राग की योजना वीररस में होती है।

त्रव संगीतरताकर की व्याख्या देखें। उसमें 'त्रधुना-प्रसिद्ध-देशीरागलत्त्त्त्त्या' के नीचे श्रीराग सर्व प्रथम दिया है। लत्त्त्त्या इस प्रकार है—

षड्ज-षाड्जीसमुद्भूतं श्रीरागं स्वल्पपंचमम् । सन्यासांश्रम्रहं मन्द्रगान्धारं तारमध्यमम् । समशेषस्वरं वीरे शास्ति श्रीकरणाम्रणीः॥"

षड्ज-माम में षाड्जी जाति से यह राग उत्पन्न होता है। इसमें ऋल्प पंचम है। षड्ज-स्वर ऋंश तथा ग्रह न्यास है। मन्द्र गान्धार से तार मध्यम तक न्याप्ति है। बाकी के स्वर सम हैं। वीर रस में योजना होती है। दोनों ग्रन्थों के लक्त्गण एक विषय के ऋतिरिक्त श्रन्य सभी विषयों में सर्वांशतः मिलते हैं। संगीतसमयसार ऋषभ ऋौर पंचम दोनों स्वरों का निषंध करता है जब कि रत्नाकर में पंचम ही ऋल्प किया है। बाकी सभी लक्त्रण वैसे ही हैं—ग्रह, ऋंश, न्यास, न्याप्ति, रस सब कुछ एक ही। इससे ऐसा प्रतीत होता है कि संगीतरत्नाकर के समय में एक तो 'श्रीराग' का संपूर्ण स्वरूप ही ऋषिक प्रचलित होगा, श्रीर यदि ऐसा हम मान लें तो संगीतसमयसार ग्रन्थ की कुछ रागों की वर्गीकरणपद्धित रत्नाकर की ऋपेक्ता कुछ भिन्न होनी चाहिए, ऐसा ऋनुमान होता है। परन्तु प्रत्यक्त देखने पर रत्नाकर में ही ऋाए हुए राग, रागांग, भाषाङ्ग, कियाङ्ग हत्यादि प्रकार के राग इसमें हमें मिलते हैं। इस ऋनुमान को तनिक ऋषिक स्पष्ट करने की ऋावश्यकता है; ऋर्थात् प्रत्येक प्रमुख राग में जो वादी, संवादी, ऋनुवादी ऋौर विवादी स्वर होते हैं, उनमें से विवादी-स्वरों को हम रागों में इस तरह स्थान देते हैं जिससे राग के मूल स्वरूप में जरा भी फर्क न श्राए, प्रत्युत उसकी शोभा ही बढ़े। विवादी स्वर दो प्रकार के होते हैं। एक प्रकार तो ऐसा होता है कि यदि उसे राग में स्थान दिया जाय तो राग ही बिगड़

जाय । उसे तो हम छोड़ ही दें । दूसरा प्रकार ऐसा है कि थोड़े परिमाण में विवादी-स्वरों को लेना, जिससे राग के विस्तार में बहुत सहायता पहुँचे । त्र्यब इस तरह हम देखेंगे तो संगीतसमयसार के श्रोढव स्वरूप श्रोर संगीतरत्नाकर के स्वल्पपंचमवाले स्वरूप इन दोनों का निर्ण्य हो जायगा । संगीतरत्नाकर में श्राए हुए श्रामराग श्रोर जातियों के वर्ण्न में भी बहुत से स्थानों पर हमें उन-उन रागों के संपूर्ण स्वरूपों के श्रातिरक्त षाडव श्रोर श्रोढव स्वरूपों के लक्त्रण मिलेंगे । श्रोर इस बात से उपर्युक्त वर्ण्न का समर्थन ही होता है । इस समय भी हम किसी भी श्रेष्ठ राग में उसके विवादी-स्वरों को रखकर या निकाल कर गा सकते हैं श्रोर यही बात प्राचीन रागों के षाडव, श्रोढव श्रोर सम्पूर्ण स्वरूपों का समर्थन करती है । लगभग एक ही समय के श्रंथों में एक राग का श्रोढव स्वरूप एक श्रंथ में श्रोर उसी राग का सम्पूर्ण श्रथवा षाडव स्वरूप दूसरे श्रंथ में जब देखने में श्राता है तब दूसरे तर्क की संभावना ही नहीं रहती । इसी प्रकार भैरव, हिंडोल, मालकंस इत्यादि प्राचीन रागों के वर्ण्न पर से उन-उन रागों को सुलभाना पड़ेगा । श्रव तृतीय श्रिष्ठकरण को देखें ।

३. इस श्रिषकरण में केवल उस समय के प्रचलित देशी रागों का ही वर्णन है। रागों के रागांग, भाषांग, उपांग, कियांग श्रादि मेद किए हैं श्रीर वे प्राचीन प्रणाली के श्रनुसार हैं। मध्यमादि, तोडी, वसन्त, भैरवी, श्री, शुद्धवंगाल, मालवश्री, वराही, गौड़, धनाश्री, गुंडकृति, गुर्जरी, देशी—ऐसे तेरह रागांग राग उनके लक्तण-सहित दिए हैं। वेलावली, श्रन्धाली, सायरी (श्रसावरी ?), फल (?) मंजरी, लिलता, केशिकी, नाटा, शुद्ध वराटी, श्रीकणठी ये नौ भाषांग राग दिए हैं। बाद में वराही श्रादि २१ उपांग राग दिए गए हैं। इन सबको मिलाकर कुल ३३ रागों के प्रत्यक्त लक्त्मण लिखे हैं। उनमें से कुछ को छोड़कर बाकी सभी के लक्त्मण संगीतरत्नाकर से मिलते हैं। उनमें से कुछ रागों को कमशः मैं यहाँ देना चाहता हूँ।

#### रागाङ्गानि

#### १. मध्यमादिः

मध्यमग्रामसम्भूता मध्यमांशग्रहान्विता ॥७१॥ मध्यमादिरितिस्याता श्वंगारे विनियुज्यते । एतामेव प्रयुज्यादौ वैगिका वांशिकास्तथा ॥७२॥ इस स्रोक में त्राया हुत्रा लच्चा संगीतरत्नाकर में भी इसी प्रकार मिलता है त्र्यौर वह 'मध्यमग्राम' के लच्चा के नीचे ही दिया है। जैसे कि—

> (मध्यमग्राम)....तदुद्भवा, मध्यमादिमेग्रहांशा

> > इति मध्यमादिः ॥सं० रत्नाकर रागाध्याय ॥६ १॥

#### २. तोडी

त्रंगं षाडवरागस्य सम्पूर्णश्च समस्वरम् ॥ षड्जतारा गमन्द्रा च न्यासांशब्रहमध्यमा । तोङ्कीनाम प्रसिद्धोऽयं रागो हर्षे नियुज्यते ॥१४॥

(शुद्धषाडव) — — तोडिका स्यात्तदुद्भवा ॥७५॥ रत्नाकरश्चोके मध्यमांशयहन्यासा सतारा कम्पपंचमा । समेतरस्वरा मन्द्रगान्धारा हर्षकारिग्री ॥७६॥

#### ३. वसन्तः

मार्गहिन्दोलरागाङ्गं हिन्दोलो वेडि (देशि ?) संज्ञितः ।
(मार्गहिन्दोल) त्रंशन्यासे ग्रहे षड्जस्तस्य तारे तु मध्यमः ॥१५॥
षड्जस्वरो भवेन्मन्द्रे तोडितो (तोडितो ?) रिधवर्जितः ।
सपयोः कम्पितश्चैव शृंगारे विनियुज्यते ॥१६॥
त्र्यमेव वसन्ताख्यः प्रोक्तो रागविचक्तगौः ॥
(हिंडोल में से).....वसन्तस्तरसमुद्भवः ॥
पूर्णस्तल्लक्तगो देशी हिन्दोलोऽप्येष कथ्यते ॥१६॥ सं० रत्नाकर ।
वसन्त राग ही देशी हिन्दोल कहा जाता है ।

#### ४. भैरवः

भिन्नषड्जसमुद्भूतो मन्यासो धांशाभूषितः। समस्वरो रिपत्यक्तः प्रार्थने भैरवः स्मृतः॥ सं. समयसार (भिन्नषड्ज) भरवस्तत्समुद्भवः। धांशो मान्तो रिपत्यक्तः प्रार्थनायां समस्वरः॥ सं. रत्नाकर त्रा० २-१ = इसमें दोनों के लक्ष्मण एक ही हैं।

#### ५. श्रीरागः

श्रीरागष्टकरागाङ्गं मतारो मन्द्रगस्तथा । रिपंचमविहीनोऽयं समशेषस्वराश्रयः । षड्जन्यासग्रहांशश्च रसे वीरे प्रयुज्यते ॥सं. समयसार

षड्जषाड्जीसमुद्भूतं श्रीरागं स्वल्पपंचमम् । सन्यासांशब्रहं मन्द्रगान्धारं तारमध्यमम् । समशेषस्वरं वीरे शास्ति श्रीकरगााव्रगीः॥

२--१६१ सं० रत्नाकरे

श्रीराग की व्याख्यात्रों में जो मतमेद है, उसके बारे में ऊपर ही कहा गया है। संगीतसमयसार में श्रीराग को टक राग का त्रंग माना है, यह ऊपर के श्लोक से स्पष्ट है। श्रीराग में ऋषम त्रौर पंचम वर्जित हैं। ऐसा स्वरूप त्रान्य किसी भी ग्रन्थ में नही दिखाई देता।

#### ६. शुद्धबंगाल

शुद्धषाडवरागांगं शुद्धबंगालसंज्ञकः । न्यासांशो मध्यमेनास्य प्रहर्षे विनियोजनम् ॥ सं. समयसार

षाडवादेव बंगालो प्रहांशन्यासमध्यमः।
प्रहर्षे विनियोक्तव्यः प्रोक्तः सोढलसूनुना।। सं० रत्नाकर २-७७
इसमें दोनों के लह्नाग्र एक ही हैं।

#### ७. मालवश्री

मालवादे (:)भवेदंगं कैशिकस्य समस्वरा । सम्पूर्णा तारमन्द्रस्थ-षड्जस्वरविराजिता ॥ षड्जांशन्याससम्पन्ना मालवश्रीरियंमता । मूर्छना शुद्धमध्या चेत् सैव हर्षपुरी मता । शृङ्कारे विनियोगः स्यादनयोस्तु द्वयोरिष ॥सं. समयसार

(सशेष)

## श्रवणवेल्गोल के जिलालेकों में मौगोलिक नाम

[ ले॰—श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद जैन, डी॰ एल॰, एम॰ त्रार॰ ए॰ एस॰ ]

#### (क्रमागत)

बैक प्राम—९०, २०७ आदि । होय्सल नरेश नरसिंह ने यह गाँव गोम्मटेश्वर को दान किया था, जब उन्होंने दिम्बिजय से लौटकर उनके दर्शन किये थे । उपरान्त वीरबङ्काल नरेश ने भी यह प्राम गोम्मटेश्वर को मेंट किया था । बेक प्राम के गुरुवपसोवप (?) आदि प्रमुओं ने चामुग्डरायबस्ति के लिये भूमि प्रदान की थी । यह प्राम श्रवग्रबेल्गोल के आस-पास होना चाहिये।

बेगूरु प्राम—३००। यहाँ के बैयणसेट्टि दानशील थे।
बेडुगनहिल्लि—१३०—१३८; दंडाधिप हुङ्ग ने इसको दान किया था।
बेलगोल—२४, ४४, ५६, ५९ श्रादि श्रवणबेलगोल का श्रपर नाम।
बेलुकरे—४२; यहाँ के सामंत भ० ग्रुभचंद्र के भक्त थे।
बेलुगुलनाडु प्रदेश—४८४; के नागगौड ने मंगायिबस्ति के लिये दान दिया था।
भगडेवाड प्राम -३६६; के बघेरवाल जैनियों ने श्रवणबेल्गोल की यात्रा की थी। यह
प्राम संभवतः कहीं मध्यमारत में होगा।

भारगवे प्राम-३७७; यहाँ के हागप सेठ प्रसिद्ध थे।

मक राज्य -- ८१, ४९५ ; होय्सलनरेश सोमेइवर ने इस राज्य को जीता था।

मित्तयकेरं ९६ ; शम्भुदेव ने महामएडलाचार्य नयकीर्तिदेव के शिष्य चन्द्रप्रभदेव से यहाँ की भूमि खरीद कर गोम्मटदेव के दुम्धपूजन के लिए प्रदान की। इससे प्रकट हैं कि उस समय (शक ११९६) मट्टारक लोग अपने पास भूमि रखते थे।

मधुरापुरी—१५८; दिल्लिएमाग की मदुरा नगरी से आकर अल्लयकीर्ति ने यहाँ समाधिभरण किया था। यह प्राचीन नगर है। ई० पूर्व ३०० वर्ष से इसका अस्तित्व मिलता है।
तब पांडु राजा राज्य करता था। मेगस्थनीज़ ने इसका उल्लेख किया है। यहीं के
राजा उप्रपेरूवल के दरबार में ४८ किवयों के समत्त प्रसिद्ध काव्य 'कुरल' प्रकाशित हुआ था।
प्राचीन काल में यहाँ जैनधम खूब फैला हुआ था। मदुरा का दि० जैन संघ प्रसिद्ध था।
'कथाकोष' से स्पष्ट है कि यहाँ के संघ का आदान-प्रदान उत्तर मथुरा के संघ से होता था।
यहाँ पर श्री वज्रनन्दि ने 'द्राविड़ संघ' की स्थापना की थी (दर्शनसार)। तामिल काव्य 'मिण्मिखलैं' और 'शिलएपदिकारम' से भी प्रकट हैं कि मदुरा में जैनधर्म फैला हुआ था।

निर्मन्थ मुनिगण नगर-प्रामों के बाहर ठंडे मठों में रहते थे, जिनकी दीवालें बहुत ऊँची और लाल रंग से पुती होती थों। उनमें पुष्पोद्यान भी होते थे। तिराहों और चौराहों पर जैन मंदिर बने हुए थे। मुनिगण चौराहों पर बने हुए चबूतरों पर से जनता को धर्मोपदेश दिया करते थे। दशवीं शताब्दि में शैवधर्म के प्रचार से जैनधर्म को धका पहुँचा था। मदुरा का कुण पांड्य नामक राजा शैव हो गया था।

मनचेनहिल्-१०७; बेक प्राप्त के निकट अवस्थित था।

मन्नार्कोविल-४३९; यहाँ की पद्मावितयम्म श्राविका ने पंचपरमेष्ठी की प्रतिमा प्रदान की थी।

मलनूर प्राम—८; यहाँ के उप्रसेन गुरु ने एक मास का संन्यासव्वत पाला था।
मलेयूर—४३४; इस पहाड़ी पर एक मंदिर था—यह वहीं पर कहीं थी।
मलेगोल—२९७; यहाँ के त्र्यरिष्टनेमि पंडित पर-समय-ध्वंसक प्रसिद्ध थे।
माडगढ़, माडवगढ़—३८२, ३८६, यहाँ के बघेरवाल जैनियों ने यात्रा की थी।

माडिगूर ब्राम, ११६३ श्रुतसागर गणी के साथ यहाँ के नागप त्रादि व्यक्तियों ने तीर्थवंदना की थी।

मारगौगडनहिल्ल-८६; इस प्राम के गुम्मज बैरेय ने गोम्मटदेव की पूजा के लिए दान दिया था।

मालवदेश—५४, १३८ व ४९९। श्री समन्तमद्राचार्यं जी ने मालवदेश में मी वादमेरी बजाई थी। होय्सल नृप एरेयङ्ग ने मालव की राजधानी धारा को ऋधिकृत किया था। (मालवमएडलेश्वरपुरीं धारामधात्तात त्तरणात) सोमेश्वर ने भी मालवाधिपति पर विजय पाई थी। मालवदेश जैनधर्म का केन्द्र मौर्यकाल से चला ऋग रहा था।

मासवाडिनाडु प्रदेश-१२४; दित्तगा में कहीं पर था।

मुत्तगदहोन्नहिल्ल-१३३ यहाँ के गौडों ने मंगायिवस्ति के लिये दान दिया था।

मुक्तूर — ४४, ५४, दंडाधिप गंगराज की माता पीचिकव्ये के गुरु कनकनित् इस प्राम के थे। वह मुक्लुरदुरितकायक्क' कहे गये हैं। इसी प्राम के गुग्गसेन पंडित भी प्रसिद्ध थे। यह जैनियों का केन्द्र था और यहाँ की मुनि-परम्परा प्रख्यात थी, जिसके भक्त राजा-महाराजा थे। सन् १०५८ ई० में राजेन्द्र कोङ्गाल्य ने यहाँ के पाद्येनाथबस्ति को भूमिदान दिया था, जिसे उसके पिता ने बनवाया था। सन् १३९० ई० में एक अन्य कोङ्गाल्य नरेश ने यहाँ की चन्द्रनाथबस्ति (मंदिर) का जीगोंद्धार कराया था। इस राजा के गुरु विजयकीर्तिदेव आर्थे छुभेन्दु के शिष्य थे। इस राजा की रानी मुगुग्गि देवी ने अपने अंगरक्तक विजयदेव द्वारा चन्द्रनाथ भगवान् की प्रतिष्ठा करा कर भूमिदान दिया था। यह प्राम कुर्ग प्रदेशमें था।

मैसूर, मैियसूर, महीसूर—८३, ८४, ९८, १४०, ४३४। वर्तमान मैसूर राज्य है। यहाँ के वर्तमान खोडेयर वंशी राजाओं में से कई श्री गोम्मटेश्वर के अनन्य भक्त थे। उन्होंने गोम्मटदेव के लिये प्राम भेंट किये थे। इस समय भी जैनियों के परामर्श से राजकर्मचारी श्रवण्वेल्गोल तीर्थ को उन्नत बनाने का प्रयत्न करते हैं। मौर्यसम्राट् चन्द्रगुप्त अपने गुरु श्रुतकेवली भद्रबाहु-सहित इस राज्य में पधारे थे। तभी से यहाँ जैनधर्म का प्राबल्य रहा है। अशोक के समय यह देश महिषमंडल के नाम से प्रसिद्ध था।

मोट्टेनविस्ते ग्राम—५३, ५६। सवतिगंधवारण नामक मंदिर को यह प्राम मेंट किया

मोनेगनकट्टे प्राम-४५६। गङ्गवाडि में था, जहाँ रामदेविवभु ने एक विशाल जिनालय निर्माण कराया था।

मोरवृर प्राम-४०८। दिच्या का एक प्राम।

मोरिक्क रे—५१। एक तीर्थ समभा जाता था। शंक १०४१ में बक्कण ने यहाँ शरीर त्याग किया था।

मोसले प्राम-८६, ८७ व ३६१; जैनधर्म का केन्द्र था।

यगलिय-८९; यहाँ के कब्बिसेट्टि ने दान दिया था।

राचनहिल्ल —८३ ; मैसूर-नरेश कृष्णराज त्रोडेयर ने यह प्राम गोम्मटदेव को भेंट

रायरायपुर--५३, १२४ व १३७ ; होय्सल काल का एक दुर्ग ।

लंकापुरी-१०९; चाम्ंडराय के लेख में इसका उल्लेख है।

लाडदेश—१२४, १३० व ४९१ ; होयसल नरेशों ने इस देश को भी जीता था। यह गुजरात का एक भाग था।

वनवासि राज्य—३८ व १३८; होय्सलनरेश ने इसपर भी ऋधिकार किया था। यह वर्तमान शिवमोगा जिला था। कादम्ब राजाओं का मुख्य स्थान था।

वल्ळूरब्राम—१३८ : दंडाधिप हुझ के दान का एक प्राम ।

वस्तियम्राम—८३ ; कृष्णराज स्रोडेयर ने गोम्मटेश्वर को यह माम मेंट किया था।

वाराग्रासी —१३३, १४० व ४८६ | वर्तमान बनारस है । लेखों में यह अपनी पिवत्रता के लिये प्रसिद्ध रहा है। यहीं पर तीर्थं दूर सुपार्श्व और पार्श्व का जन्म हुआ था। चीनी यात्री ह्युन्त्सांग ने इस राज्य को ६६७ मील में विस्तृत लिखा है। इसकी राजधानी, बनारस, तीन मील लम्बी व १ मील चौड़ाई में बसी हुई थी। यह नगर बर्ना व असी नाला के बीच में अवस्थित होने के कारण बानारसी (बनारस) कहलाता है। यह संस्कृत विद्या का केन्द्र रहा है।

विन्ध्यगिरि ३८; श्रवणबेलगोल के बड़े पर्वत का नाम; जिसपर गोम्मटेश्वर की विशाल मूर्ति स्थित है।

विशाला—१, इस लेख में भ० महावीर के प्रसग में इस शब्द का प्रयोग हुन्ना है; इस-लिये यह वैशाली (विशाला) होना चाहिये। कुएडप्राम उसके निकट अवस्थित था। लेख में इस प्रकार उल्लेख है:—

> 'तद्मु श्री-विशालयम् (लायाम् ) जयत्वच जगद्धितम् । तस्य शासनमन्याजं प्रवादि-मत-शासनम् ॥४॥'

वेगूर-१५३; यहाँ के सर्वज्ञ महारक प्रसिद्ध थे।

वेल्गोल-१७-१८; श्रवण्बल्गोल का ऋपर नाम है।

वेदमाद प्राम—७; कित्तूर में यह प्राम था त्र्यौर यहाँ के धर्मसेन व बलदेव गुरु प्रसिद्ध थे। वैदिश नगर—५४; श्री समन्तमद्राचार्य जो ने यहाँ मी वादमेरी बजाई थी।

शशपुर = अंगिड प्राम — ५६, ४९९ ं होय्सल राजवंश का मूलस्थान यही था। यहीं पर विनयादित्य राजा राज्याधिकारी थे। यहाँ वासन्तिकादेवो प्रसिद्ध थों; जे। होय्सल राजवंश की कुलदेवता थों। यह सोसेवुर (शशकपुर) मैसूर स्टेट के कडूर नामक जिले के मूडुगेरे तालुक में अंगिड प्राम बताया जाता है (Ep. Car., VI, Intro. p. 14)। दशवीं शताब्दि में यह स्थान जैनधर्म का गढ़ था। यहाँ पर वासन्तिका देवी के मंदिर से भी प्राचीन जैनमंदिर थे और जैनगुरुओं की परम्परा भी यहाँ थी। उनमें द्राविड संघी कोंड-कुन्दान्वयी पुस्तकगच्छी मौनी मट्टारक के शिष्य और श्रीमान इरिव बेंडेग के गुरु विमलचंद्र पंडितदेव ने यहाँ समाधिमरण किया था। इरिव बेंडेग पश्चिम चालुक्य नरेश सत्याश्रय (९९७—१०९ ई०) के सामन्त थे। दशवीं शताब्दि के अंतिम पाद में यहाँ सुदत्त नामक मुनिराज रहते थे। एक दिन होय्सल सरदार श्रपने इलदेवता की पूजा करने गए और वहाँ इन्हीं जैनगुरु से धर्मोपदेश सुनने लगे। इतने में एक भयंकर सिंह वन में से आ धमका। जैनगुरु ने सरदार से कहा—'मारो, सल!' (पोय् सल!) इसपर सल ने सिंह को मार भगाया। जैनगुरु के 'पोय्सल' कहने से वह सरदार उसी नाम से प्रसिद्ध हो गया और उसकी सन्तान भी 'पोय्सल' कहलाई, जो उपरान्त 'ह।य्सल' भी कहलाने लगी थी।

श्रवणवेल्गुल ४३३—४३४; इसी नाम की पुस्तक में विस्तृत विवेचना पढ़ना चाहिये, जिसे मैसूर-सरकार ने प्रकाशित किया हैं।

शिवगंगे---'५३ यहाँ शान्तला देवी ने शरीर-त्याग किया।

सत्यमंगल प्राम—९८; यहाँ के देवराज की मृत्यु गोम्मटेश्वर के मस्तकाभिषेक के दिवस (१५४८ शाके में) हुई थी। वह मैसूर नरेश श्रीकृष्ण स्रोडेयर के स्रंगरत्नक थे। सत्य—५९, ४९३ व ४९५। श्रवणबेल्गोल के पास एक प्राम, जिसे होय्सल नरेशों ने दान किया था।

सवर्गोरू—८०, ९०, १३७, १३८ व ३६१। महाप्रधान हुझ ने नरसिंह नृप से इस प्राम को प्राप्त करके गोम्मटेक्वर की पूजा के लिए दान किया था।

सागर प्राम-१२४ श्रवणबेल्गोल के त्र्यासपास था।

सिंधुदेश—५४; श्री समन्तमद्राचार्य ने यहाँ भी वादभेरी वजाई थी। यह वर्तमान का सिंघ प्रांत हो सकता है; परंतु प्राचीनकाल में उज्जैन के पास का प्रदेश भी सिंधु कहलाता था। इन दोनों में से कहीं पर आचार्य श्री ने वादभेरी बजाई थी। भ० महावीर के समय में सिंधु-सौवीर के सम्राट् उदयन श्रपने सम्यक्त्व के लिये प्रसिद्ध थे।

सिंहल देश—५५; यहाँ के नरेश से श्री यशःकीर्ति मुनिराज ने सम्मान पाया था। क्रिमान का सीलोन (लंका) सिंहल देश माना जाता है। यहाँ अनुराधापुर में बहुत पहले से निर्मन्थ मुनियों का आवास था—वे निर्मन्थ राजमान्य थे।

सेवुण नगर—४९९; होय्सल नरेश सोमेश्वर ने यहाँ के राजा को नष्ट किया था। सोमनाथपुर—११७; कोननाडु (?) में था।

हलसूर-९५; यहाँ के केतिसेट्टि ने गोम्मटेश के नित्याभिषेक के लिए दान दिया था। हाडुवरहिल्ल-१३७; यहाँ के शंभुदेव ने दान दिया था।

हाडोनहल्लि—१०७ ; बेक प्राम का सीमान्तक प्राम ।

हिरिसालि प्रा०—१२१ ; विंध्यगिरि पर ब्रह्मदेव मंदिर वहाँ के गिरिगौड के कनिष्ठ श्राता रङ्गय ने निर्माण कराया था।

हुिंहोरे—१३१ ; यहाँ के सोवएए नामक महानुभाव ने नगर जिनालय के ऋादिदेव के निह्याभिषेक के लिए दान दिया।

इल्लबट्ट ब्राम—१२४ ; बेक की सीमा का ब्राम ।

हेज्जेरु प्राम-५३; श्रवणवेल्गोल के त्र्यास-पास था।

होन्नेनहल्लि प्रा०--१०७; बेक प्राम की सीमा पर था।

होसपट्टण प्राम—१३६; बुक्तराय ने जिन जैनियों के बुलाया था, उनमें यहाँ के जैनी मी थे।

होसहिल्ल प्राम—८३, ८४ व ४३४। कृष्णराज स्रोडेयर की सनद में इसका उल्लेख है।

### वैदिक एवं जैनधर्म में समानरूप से या कुछ हेरफेर से पाये जानेवाले कतिपय पद्य—

श्रन्यथा शर्गां नास्ति त्वमेव शर्गां मम । तस्मात्कारुगयभावेन रत्त रत्त जिनेश्वर ॥ (जैन) श्रन्यथा शरगां नास्ति त्वमेव शरगां मम । तस्मात्कारुगयभावेन रत्त रत्त जनार्दन ॥ (वैदिक) त्रपवित्रः पवित्रो वा सर्वावस्थां गतोऽपि वा । यः स्मरेत्परमात्मानं स बाह्याभ्यन्तरे शुचिः ॥ (जैन) त्रपवित्रः पवित्रो वा सर्वावस्थां गतोऽपि वा । यः स्मरेत्पुगडरीकाचं स बाह्याभ्यन्तरे शुचिः ॥ (वैदिक) त्राहृता ये पुरा देवा लब्धभागा यथाकमम्। ते मयाभ्यर्चिता भक्त्या सर्वे यान्तु यथास्थितिम् ॥ (जैन) यान्तु देवगणाः सर्वे पूजामादाय मामकीम् । इष्टकामार्थसिद्धचर्थं पुनरागमनाय च ॥ (वैदिक) मन्त्रहीनं कियाहीनं द्रव्यहीनं तथैव च। तत्सर्व चम्यतां देव रच्च रच्च जिनेश्वर ॥ (जैन) मन्त्रहीनं क्रियाहीनं भक्तिहीनं जनादेन। यत्पूजितं मया देव परिपूर्णं तदस्तु मे ॥ (वैदिक) **त्रज्ञानतिमिरांध**स्य ज्ञानाञ्जनशलाकया । चच्छन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥ (जैन) श्रज्ञानतिमिरान्धस्य ज्ञानाञ्जनशलाकया । चच्छुरुन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥ (वैदिक) हस्ताभ्यामञ्जलि कृत्वानामिकामूलपर्वेशा । श्रङ्गष्ठं निद्धिपेत्सेयं मुद्रा त्वावाहनी स्मृता ॥ श्रधोमुखीयमेवस्यात्स्थापनी मुद्रिका तथा। उच्छ्ताङ्गुष्ठमुष्ट्योस्तु संयोगात्सन्निधापनी ॥ (जैन) हस्ताभ्यामञ्जलीं कृत्वाऽनामिकामूलपर्व्वेगोः। श्रङ्गुष्ठौ निःच्तिपेत् सेयं मुद्रा त्वावाहनी स्मृता ॥ श्रधोमुखी त्वियं चेत् स्यात् स्थापनी मुद्रिका समृता ॥ उच्छिताङ्गुष्ठमुष्ट्योश्च संयोगात् सन्निधापनी । (वैदिक)

(क्रमशः)

# तस्याधिमाध्य और अक्रुंक (लेखांक ५)

[ ले०--श्रीयुत प्रो० जगदीशचन्द्र जैन, एम०ए० ]

### (क्रमागत)

२ श्राचेप — वृत्ति शब्द का वाच्य भाष्य मी हो सकता है, श्रौर वह खयं राजवार्त्तिक माष्य है, जो श्रकलंक 'वृत्ति' शब्द से कहना चाहते हैं। राजवार्त्तिक (पृ० १९१) में श्राकाशप्रहण्मादौं श्रादि वार्त्तिक भाष्य में 'स्यान्मतं धर्मादीनां पंचानामिप द्रव्याणां' शब्दों हारा द्रव्यों की संख्या का पाँच से निर्देश किया है।

२ उत्तर—पूर्व लेख में बताया जा चुका है कि राजवार्त्तिक का उल्लेख कहीं भी 'वृत्ति' नाम से नहीं मिलता, अतएव वृत्ति का वाच्य यहाँ राजवार्त्तिक भाष्य नहीं हो सकता। इसके अतिरिक्त 'वृत्तौ पंचत्ववचनात्' वाली वार्त्तिक में 'वृत्तौ उक्तम्' कह कर "अवस्थितानि धर्मादीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यभिचरन्ति" रूप से जो पाठ दिया है, वह 'आकाशप्रहण्मादौ' आदि बार्त्तिकात "स्यान्मतं धर्मादीनां पंचानामिप द्रव्याणां" आदि पाठ से शब्द और अर्थ दोनों को अपेत्ता सर्वथा भिन्न है। यह बात पूर्व लेख में बताई जा चुकी है। 'वृत्तौ पंचत्ववचनात्' आदि गत शब्दों से तो अकलंक ऐसी वृत्ति का निर्देश करना चाहते हैं जहाँ धर्मादि पाँच ही द्रव्यों के माने जाने का उल्लेख हो, तथा 'आकाशप्रहण्मादौ' आदि वार्त्तिकगत पाठ द्वारा वे बतलाना चाहते हैं कि "अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः" सूत्र में सर्वप्रथम 'आकाश' का प्रहण् करना चाहिये, क्योंकि वह धर्मादि द्रव्यों का आधारभूत है। 'धर्मादीनां पंचनामिप द्रव्याणां' रूप से पाँच द्रव्यों का प्रसंगवश कथन किया है। अकलंकदेव को यहाँ केवल पाँच द्रव्य और आकाश का आधार-आध्य भाव विवित्तत है, इससे ने द्रव्य की इयत्ता आदि के विषय में कुछ नहीं कहना चाहते। अतएव उक्त वाक्यों की परस्पर संबद्धता किसी भी हालत में नहीं बैठायी जा सकती। अतः 'वृत्ति' का लक्ष्य माध्य भी नहीं हो सकता।

3 श्राचेप—राजवार्त्तिकगत 'ष्टुत्ति' शब्द का वाच्य उमास्वातीय स्वोपज्ञ भाष्य इसिलये नहीं हो सकता कि क्वेताम्बर सम्प्रदाय में उस भाष्य की वृत्ति शब्द से प्रख्याति नहीं। दूसरी बात राजवार्त्तिकगत "श्रविश्वतानि धर्मोदीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यभिचरिन्त" वाक्य, तत्त्वार्थभाष्यगत "श्रविश्वतानि च। न हि कदाचित्पंचत्वं भूतार्थत्वं च व्यभिचरिन्त"—वाक्यों से भिन्न पड़ते हैं, क्योंकि राजवार्त्तिककार ने समस्त एक ही वाक्य दिया है, जब कि भाष्य में 'श्रविश्वतानि च' श्रौर 'न हि कदाचित्' श्रादि रूप से दो वाक्य हैं। तीसरी बात, हो सकता है कि प्रस्तुत क्वेताम्बर माष्य की रचना राजवार्त्तिक के बाद हुई हो, श्रौर भाष्यकार ने वह

पंचलविषयक वाक्य राजवात्तिक से कुछ परिवर्त्तन के साथ ले लिया हो, ऋथवा दोनों प्रन्थों में उक्त वाक्य की रचना एक दूसरे की ऋपेचा न रखकर बिल्कुल स्वतंत्र हुई हो।

३ उत्तर लेखांक (३) में हरिमद्र और सिद्धसेन की टीकाओं से उद्घृत करके ऐसे वाक्य बताये जा चुके हैं, जहाँ तत्त्वार्थमाध्य को वृत्ति कहा गया है (देखो पृ० १६३)। सिद्धसेन और हरिमद्र ने अनेक खलों पर माध्य को 'वृत्ति' नाम से लिखा है। अतएव यह कहना कि माध्य की प्रसिद्धि वृत्ति से नहीं थी, अममूलक है। दूसरी शंका में ऊपर जो एक वाक्य और दो वाक्य का भेद बताकर राजवार्त्तिकगत और तत्त्वार्थमाध्यगत पाठों का मिन्नत्व बताने का प्रयत्न हैं, वह मी निर्मूल है। वास्तव में देखा जाय तो दोनों प्रन्थों में एक ही वाक्य है, क्योंकि दोनां जगह 'नित्याविध्यतािन' आदि सूत्रगत 'अविध्यतािन' शब्द की व्याख्या अमिन्नत है। सम्पादन की दृष्टि से प्रन्थ में स्पष्टबोध करने के लिये ये वाक्य निम्न प्रकार से होने चाहिये थे:

(ऋ) अवस्थितानि च—न हि कदाचित्पंचत्वं भूतार्थत्वं च व्यभिचरन्ति (तत्त्वार्थभाष्य) [ यहाँ 'ऋवस्थितानि च' इस पद में 'च' इसलिये ऋ।ता है कि प्रन्थकार 'नित्यावस्थितानि' ऋ।दि सूत्रगत समास बता रहे हैं कि नित्यानि च ऋवस्थितानि च ऋरूपाणि च ।।

(त्रा) श्रवस्थितानि—धर्मोदीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यमिचरन्ति (राजवार्तिक)— [यहाँ राजवार्त्तिककार मी त्रवस्थितानि पद का खुलासा कर रहे हैं]।

श्रतः उक्त कथन ठीक नहीं।

उक्त दोनों पाठ बिलकुल अन्तरशः क्यों नहीं मिलते, इसका कारण प्रति-लेखक या सम्पादक की स्वलना भी हो सकती है। अनेक संस्कृत-प्राकृत प्रन्थों में 'उक्तं च' रूप में दिये हुए पाठ उन प्रन्थों के मूल पाठों से कुछ भिन्न पड़ते हैं। अ अहंत्प्रवचनहृद्य और अहत्प्रवचन की एकता बताने के लिये आपने भी यह युक्ति दी है। श्रीमद्राजचन्द्र गुजराती संस्करण में अन्य प्रन्थों के ऐसे अनेक अग्रुद्ध पाठ दिये हैं, जो उन प्रन्थों में अन्तरशः नहीं पाये जाते। अतएव एकाध शब्दमात्र के हेरफेर होने से राजवार्त्तिक और माध्य के उद्धरणों

यही श्लोक बोधायन में निम्नरूप से है-

वत्सः पुस्तवने मेध्यः शकुनिः फलशातने । स्त्रियश्च रतिसंसर्गे य्वा मृगग्रहणो श्रुचिः ॥ मनुसंहिता में यही श्लोक—

<sup>\*</sup> वात्स्यायन आचार्य ने स्मृति का (स्मृतितः) एक श्लोक निम्न प्रकार से उद्धत किया है— वत्सः पुस्तवने मेध्यः श्वा मृगप्रहणे श्रुचिः । शकुनिः फलपाते तु स्लोमुखं रतिसंगमे ॥ (पृ० १४७)

नित्यमास्यं शुचिः स्त्रीणां शकुनिः फलपातने । प्रस्नवे वा शुचिर्वत्सः श्वा स्गग्रहणे शुचिः ॥ विशिष्ठधर्मसूत और विष्णुस्सृति में भी यही श्लोक साधारण हेरफेर से दिया है।

को सर्वथा भिन्न बताकर वृत्ति का कुछ दूसरा श्रर्थ करना ठीक नहीं। तीसरी बात तत्त्वार्थ-माध्य और राजवार्त्तिक की रचना के विषय में कही गई है। वास्तव में यदि 'तत्त्वार्थमाष्य की रचना राजवात्तिक पर से की गई हैं एतद्विषयक श्रीर कोई प्रवल युक्ति दे सकते, तो इस चर्चा का यहीं अन्त हो जाता, श्रीर 'वृत्ति' श्रादि शब्दों की खींचातानी में जो श्रापको श्रीर श्रनेकांत-सम्पादक को श्रर्थहीन इतना घोर परिश्रम करना पड़ा है, वह न करना पड़ता। परन्तु ऐसी कोई युक्ति तो नहीं दो गई, केवल इस बात की संभावना व्यक्त को गई है। अकलंक के प्रायः समकालीन हरिभद्र और सिद्धसेन आदि इवेताम्बर श्राचार्यों ने तत्त्वार्थभाष्य के ऊपर टीकायें लिखी हैं। यदि भाष्य, राजवर्त्तिक के ऊपर से लेकर बनाया गया होता, तो क्या उन्हें इस बात की खबर नहीं होती ? भाष्य के अन्त में भाष्यकार ने जो प्रशस्ति दी है, उसके विषय में सम्पादकजी क्या कहते हैं ? यदि विना किसी प्रमाण के उक्त प्रशस्ति को जाली बताया जाय तो इस तरह तो प्रत्येक प्रनथ की प्रशस्ति जाली कही जा सकती है। संस्कृत साहित्य के इतिहास में आजतक कोई ऐसी मिसाल नहीं कि किसी प्राचीन प्रतिष्ठित त्र्याचार्य के नाम पर किसी व्यक्ति ने किसी प्रन्थ के ऊपर बनावटी भाष्य लिखा हो, श्रौर जिस प्रन्थ के ऊपर भाष्य बनाया गया हो, उसके कत्ती के समकालीन विद्वानों ने उस माध्य को प्रामाणिक मानकर उसपर टीका-टिप्पिएयाँ लिखी हों! ऐसा करना तो एक वड़ी भारी साहित्य की डकैती मानी जायगो, ऋौर ऐसी डकैती लोगों पर प्रकट हुए विना कभी नहीं रह सकती। इस डकैती का कम से कम दिगम्बर विद्वान तो उल्लेख किये विना कभी न रहते। तथा यदि भाष्यकार को राजवार्त्तिक से कुछ लेना ही था, तो उन्होंने 'कृत्तौ उक्तं' कहकर जो राजवार्त्तिकगत वाक्य हैं, उन्होंको क्यों लिया ? इसमें तो उनकी बड़ी ऋबुद्धिमानी प्रकट होती है। तथा यदि उक्त दोनों वाक्यों को परस्परानपेन्न स्वतंत्र रचना मानी जाय तो 'चृत्तौ उक्तं' वाले वाक्य ही दोनों विद्वानों ने एक से कैसे लिखे ? इसे तो एक आकस्मिक घटना ही सममतनी चाहिये। अतः 'वृत्ति' शब्द का वाच्य तत्त्वार्थभाष्य नहीं हो सकता, यह वताने के लिये जो दलीलें दी गई हैं, उन सबका निरसन हो जाता है।

### (४) भाष्य

श्राचेप—(क) राजवार्त्तिकगत 'भाष्य' शब्द का वाच्य सर्वार्थसिद्धि है, इवेताम्बरभाष्य नहीं। भाष्य का द्यर्थ है स्वमत (सूत्रमत) स्थापन और परमत (शंकाकृतमत) का खराडन। सर्वार्थसिद्धि में यह बात इवेताम्बरीय भाष्य की ऋपेचा विस्तार से पाई जाती है। इस प्रन्थ में सूत्रार्थ, न्याययुक्त समालाचना, और ऋपने मतानुसार तात्पर्य बताना आदि भाष्य में पाई जानेशाली सर्व अर्थ को सिद्धि मौजूद है। अकलंक की कृति से (राजवार्त्तिक अध्याय ५, सूत्र १, ४) स्पष्ट है कि भाष्य और वृत्ति पर्यायवाची हैं। यदि वृत्ति और भाष्य का पर्यायवाची न माना जाय, तो स्वेताम्बरीय भाष्य के लिये भी वृत्ति शब्द का प्रयोग नहीं बन सकता। अतः अकलंक को 'भाष्य' शब्द से सर्वार्थसिद्धि अभिप्रेत हैं।

उत्तर सर्वार्थसिद्धि वृत्ति को वृत्ति न कहकर अपने मन से उसे माध्य बना देना यह बड़ी विचित्र बात है। ऋद्यावधि उपलब्ध किसी मी जैनमंथ में सर्वार्थसिद्धि का उल्लेख माध्यरूप से नहीं मिलता; पूज्यपाद ने उसे 'तत्त्रार्थेवृत्ति' नाम से ही कहा है। फिर न माल्यम सर्वार्थिसिद्धि को माध्य सिद्ध करने के लिये इतना जबर्दस्त प्रयत्न क्यों किया जा रहा है। स्वयं त्र्यनेकांत के सम्पादक भी राजवात्तिकगत 'भाष्य' का वाच्य सर्वार्थसिद्धि स्वीकार नहीं करते । पूर्व लेख में कहा जा चुका है कि यदि स्वमत-स्थापन श्रीर परमत-खाडन-विधायकत्व को ही भाष्य की परिभाषा मानी जाय, तो फिर न्याय श्रीर दर्शन के समस्त प्रन्थों के। माष्य ही मानना पड़ेगा। फिर ते। न्यायमाष्य, न्यायवार्त्तिक, न्यायवार्त्तिक-तात्पर्य-टीका, प्रमेयकमलमार्त्तएड, स्याद्वाद्रस्तावतारिका, प्रमाणमीमांसा श्रादि सब प्रन्थों का माध्य ही कहना चाहिये। इन सभी प्रन्थों में 'सूत्रार्थ, न्याययुक्त समालाचना और अपने मतानुसार तात्पर्य बताना त्र्यादि माष्य में पाई जानेवाली' बातें मौजूद हैं। तथा स्वमतस्थापन भ्रौर परमतखंडनरूप माध्य का लच्चण सर्वार्थसिद्धि में ही घटित होता है, विवादास्पद ववेताम्बरीय माष्य में नहीं, यह तो कुछ बताया नहीं गया जिससे व्वेताम्बरीय माष्य के माष्यत्व से व्यावृत्ति है। सके । वास्तव में वृत्ति श्रौर माष्य को श्रमिन्न मानना बड़ा मारी भ्रम है। कोराकारों ने सूत्र, वृत्ति, वार्त्तिक, भाष्य त्रादि के भिन्न-भिन्न लच्चए किये हैं। स्वयं लेखक ने मेरे पूर्व लेख में उद्धृत हेमचन्द्र और बालगंगाधर तिलक की टीका और माष्य की व्याख्यात्रों को स्वीकार करते हुए, "वस्तुतः टीकात्रों में तो त्रौर-त्रौर विषय-संबंधी प्रपंच रहते हैं, परन्तु माष्य में उन प्रपंचों के साथ यह स्वमत-स्थापन श्रौर परमतखएडन-संबधी प्रपंच विशेष रहता है।" इन शब्दों द्वारा भाष्य और वृत्ति (टीका) के भेद को स्पष्ट माना है। अकलंक सर्वार्थसिद्धि वृत्ति आदि वृत्ति-प्रन्थों के आधार से अपना तत्त्वार्थराजवार्त्तिक नामक वात्तिंक लिखकर उसपर तत्त्वार्थराजवात्तिक माध्य लिख रहे हैं, फिर सर्वार्थसिद्धि को माध्य कैसे कहा जा सकता है ? उसे तो वृत्ति मानकर उसपर ऋकलंक का वार्त्तिक बना है। इवेताम्बरीय भाष्य का वृत्ति श्रौर भाष्य दोनों नाम से क्यों उल्लेख किया गया है, इसका **इत्तर यह है कि हरिभद्र और सिद्धसेनगिए ने उक्त भाष्य को वृत्ति और भाष्य लिखा है; यह कुछ** मेरी कल्पना नहीं। संभव है, तत्त्वार्थसूत्र पर प्रथम विवेचन होने के कारण विद्वान उमा-स्वातीय साध्य को स्वाती ग्रीर वृत्ति दोनों नामों से कहने लगे हों। लेकिन इससे माध्य श्रीर वृत्ति का अभिन्नत्व तो कदापि सिद्ध नहीं हो सकता। अकलंक ने राजवार्त्तिक (अध्याय, ५ सूत्र १, ४) में वृत्ति और भाष्य को पर्यायवाची माना है, यह कथन मनोनीत होने के कारण अत्यन्त अनर्थकारक है। राजवार्त्तिककार ने कहीं ऐसा प्रतिपादित नहीं किया। उक्त प्रकरण में वृत्ति का अर्थ 'समास' है, सुत्ररचना अथवा 'टीका' आदि नहीं, यह बात पहले सप्रमाण सिद्ध की जा चुकी है। अतः राजवार्त्तिकगत 'माष्य' का वाच्य पूज्यपाद की सर्वार्थसिद्धि किसी हालत में नहीं मानो जा सकती।

श्राचेप (ख) राजवार्त्तिकगत 'माध्य' का वाच्य स्वयं श्रकलंक का राजवार्त्तिक माध्य मी हो सकता है; इस माध्य में षट्द्रव्य का विषय स्पष्टक्षप से प्रतिपादित है। श्रकलंकदेव ने 'माध्ये' के स्थान पर उक्त प्रसंग पर 'पूर्वत्र' क्यों नहीं लिखा ? तो इसका प्रत्युक्तर है कि श्रकलंकदेव ने 'इवेताम्बरमाध्ये' या 'तत्त्वार्थमाध्ये' न लिखकर कोरा 'माध्ये' हो क्यों लिखा ? यदि वहाँ श्रकलंक केवल 'पूर्वत्र' शब्द ही लिख देते तो कदाचित उससे उनके माध्य का तो बोध हो सकता था; परन्तु सर्वार्थसिद्धि माध्य का बोध नहीं हो सकता था। तथा यदि उन्हें दोनों ही माध्य श्रमिप्रेत हों, तो सर्वार्थसिद्धि श्रौर राजवार्त्तिक इन दोनों का निर्वाह 'पूबत्र' शब्द से कैसे किया जा सकता था ? श्रकलंक कर्नाटक के थे जो सौराष्ट्र-कच्छ से दूर पड़ता है, श्रतः उनके सामने तत्त्वार्थमाध्य का रहना संमावित नहीं।

उत्तर—पूर्व लेख में कहा गया था कि यदि लेखक जैन अथवा जैनेतर साहित्य में कहीं एक भी ऐसा उदाहरण बता दें जहाँ प्रन्थकत्ता ने स्वकीय भाष्य, वृत्ति या टीकागत पूर्व अथवा उत्तर कथन को सूचित करने के लिये पूर्वत्र, अप्रे, प्राक् परम, पुरस्तात आदि शब्दों का प्रयोग न कर, केवल 'भाष्ये', 'वृत्ती' या 'टीकायां जैसे पदों का उल्लेख किया हो, तो कदाचित उनकी इष्टिसिद्धि हो सकती है, परन्तु ऐसा करने में वे सर्वथा असमर्थ रहे हैं, फिर यह कैसे मान लिया जाय कि राजवात्तिकगत 'भाष्ये' पद स्वयं राजवार्त्तिक भाष्य का द्योतक है। नीचे हम विविध प्रन्थों के ऐसे उदाहरण उपस्थित करते हैं, जहाँ किसी 'शंकाविषयक समाधान को सूचित करने के लिये प्रन्थकार ने स्वकीय प्रन्थ को 'भाष्ये', 'वृत्ती' आदि रूप से उद्घिखत न कर पूर्वत्र, उत्तरत्र आदि शब्दों का ही प्रयोग किया है—

- (क) उत्तारत्र च तस्यास्तित्त्वं वक्ष्यते—राजवार्त्तिक ए० २०४ ( यहाँ ऋणु-संबंधी शंका चल रही है, जिसका समाधान ए० २३५ पर किया गया है।
  - (ख) प्रसाधितं च अवयविद्रव्यं आत्मद्रव्यं च प्राक्—न्यायकुमुद्चन्द्र, ३०७।
  - (ग) प्रागेव ऋपास्तम् (वही, ३३६)
  - (घ) प्रपंचतस्त पत्तादिशुद्धिपंचकस्वरूपम् परमवसेयम् स्याद्वादरत्नाकर, १६१।
  - (ङ) उपरिष्ठान्निवेदयिष्यामः—व्यासभाष्य, पृ० ३ l
  - ्च तत्पुरस्तइंशितम्—शांकरभाष्य, ४२०।

कहने को आवश्यकता नहीं कि उक्त उदाहरणों में स्वयन्थ-संबंधी वक्तव्य को सूचित करने के लिये कहीं भी 'भाष्ये' 'वृत्ती' आदि पद का प्रयोग नहीं । तथा यहाँ कहीं भी यह शंका नहीं होती कि अमुक बात सूत्र में, वार्त्तिक में अथवा टीका में है। प्रत्युत यदि प्रन्थकार स्वकीय प्रन्थ में 'भाष्ये' आदि नामों का व्यवहार करता है, तो समम्मना चाहिये कि वह प्रन्थ उसके स्वकीय प्रन्थ से भिन्न है। उदाहरण के लिये:

- (कः अवदाम स्तुतौ-प्रमाणमीमांसा, ए० २३।
- (ख) प्रमेयकमलमात्त्रेग्डे सप्रपंचं प्रपंचितम्—न्यायकुसुदचन्द्र, ३३६।

यहाँ स्तुति (त्र्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिंशिका) नामक प्रन्थ हेमचन्द्र की प्रमाण्मीमांसा से, तथा प्रमेयकमलमार्त्ताएड नामक प्रन्थ प्रभाचन्द्र के न्यायकुमुद्चन्द्र से भिन्न है। अतएव लेखक ने जो राजवार्त्तिकगत "ननु पूर्वत्र व्याख्यातिमदं" त्र्यादि पंक्ति का स्वकीय भाष्य करते हुए 'व्याख्यातं' शब्द को भाष्य का बोधक बताकर अपनी इष्टिसिद्धि करने का प्रयत्न किया है, वह निरर्थक है। तथा अस्माभिः प्रोक्तं', 'पूर्वत्र प्रोक्तं' त्रादि शंकराचार्य के वचनों को केवल उनकी श्रानुस्मृति-सुचक बताना, यह उनके प्रन्थों के संबंध में अमिश्चता द्योतित करता है। ऊपर जो पूर्वत्र त्र्यादि शब्दों के उल्लेखपूर्वक उदाहरण उपस्थित किये गये हैं, क्या वे भी प्रन्थकार की अनुम्मृति की ही सूचना देते हैं ? इसके अतिरिक्त, पहले दो लेखों में बताया जा चुका है कि राजवार्त्तिक ऋौर सर्वार्थसिद्धि में षटद्रव्यों का श्रस्तित्व स्वतः सिद्ध है, श्रतः उक्त दोनों अन्थ 'भाष्य' शब्द के वाच्य नहीं हो सकते। राजवात्तिक में कालविषयक चर्चा किसी ऐसे भाष्य को लक्ष्य में रखकर उठाई गई है, जहाँ काल की मान्यता के विषय में कुछ मतभेर हो। **अ**तएव राजवार्त्तिक में षट्द्रव्यों का स्पष्ट प्रतिपादन होना प्रतिवादी के लिये ही अनिष्टापित हो सकती है। अञ्चलंक ने उमास्वातीय भाष्य का 'इवेताम्बरीय भाष्य' या 'तत्त्वार्थाधिगम भाष्य' ह्य से क्यों उल्लेख नहीं किया ? इसका उत्तर है कि इस प्रंथ का इवेताम्बरीय भाष्य कहीं नाम ही नहीं ? यह नाम तो आपका दिया हुआ है। इसी तरह कहा जा सकता है कि इवेताम्बर विद्वानों ने समन्तभद्र त्रादि दिगम्बर विद्वानों ने समन्तभद्र त्रादि दिगम्बर विद्वानों के प्रन्थों का उल्लेख 'दिगम्बरीय त्राप्तमीमांसा' त्रादि रूप से न करके केवल 'त्राप्तमीमांसा' रूप से ही क्यों किया ? लेखांक (३) में बताया जा चुका है कि तत्त्वार्थभाष्य केवल 'भाष्य' नाम से भो प्रसिद्ध था त्र्यौर उमास्वाति भाष्यकार नाम से कहे जाते थे। त्र्रातएव 'तत्त्वार्था-धिगमभाष्ये' न लिखकर श्रकलंक ने भाष्ये' ही लिखा ।

यह बड़ी श्रद्भुत दलील है कि अन्नकलंक कर्नाटक के थे श्रीर भाष्यकार सौराष्ट्रकच्छ १ के,

१ भाष्यकार ने सौराष्ट्र-कच्छ में रहकर तत्त्वार्थभाष्य की रचना की । यह चल्लेख न मालूम लेखक महोदय को कहाँ मिल गया ! तत्त्वार्थभाष्य के ऋन्त में जो प्रशस्ति है चसमें स्पष्ट लिखा है कि कुछमपुर

श्रतः त्रकलंक के सामने माध्य नहीं हो सकता। इसका अर्थ तो यह हुत्रा कि यदि कोई प्रन्थ कर्नाटक में लिखा गया है तो वह सदा कर्नाटक में ही रहेगा और जो सौराष्ट्र में लिखा गया है वह सौराष्ट्र में ही पड़ा रहेगा। लेखक महोदय को शायद माळूम नहीं कि प्राचीन काल में रेल, डाक त्रादि का सुमीता न होने पर भी कितनी शीघ्रता से साहित्य का त्रादान-प्रदान होता था। तथा यदि कनीटक देशीय अकलंक के समन्न सौराष्ट्र कच्छदेशीय (?) भाष्यकार के प्रस्तुत भाष्य का रहना संभावित नहीं तो फिर भाष्यकार के समन्त राजवार्त्तिक रहने की संभावना कैसे हो सकती है, जिससे यह कहा जाता है कि भाष्यकार ने राजवार्तिक के त्राधार से भाष्य बना डाला ! वस्तुत बात यह है कि राजवार्त्तिक में जिस भाष्य का उल्लेख है, उसका वास्तविक लक्ष्य क्या है, इस विषय में स्वयं लेखक सशंक हैं, इसीलिये कभी वे उसका लक्ष्य सर्वार्थसिद्धि माध्य बनाते हैं, कभी राजवार्त्तिक माध्य का नाम लेते हैं. कभी सर्वार्थिसिद्धि और राजवार्त्तिक दोनों को 'भाष्य' का वाच्य कहते हैं, और कभी उनका ध्यान किसी पुरातन ऋतुपत्तब्ध दिगम्बर भाष्य की ऋोर ऋाकृष्ट होता हैं। लेकिन ये सभी कल्पनार्ये निर्मू ल हैं। समभा में नहीं त्राता कि 'माध्ये' इस सप्तम्यंत एकत्रचन पद से एक साथ सर्वार्थिसिद्धि त्र्यौर राजवार्त्तिक इन दो माघ्यों का बोध कैसे हो जायगा। उक्तार्थ सूचना के लिये 'माष्ययोः' पद का होना जरूरी है। यदि अक्लंक को 'माष्य' पद से कोई पुराना भाष्य ही ऋभिप्रेत है, तो उसको सप्रमाण बताना चाहिये, तथा फिर उसकी संगति सर्वार्थिसिद्धि और राजवात्तिकभाष्य के साथ बैठाकर क्यों समय नष्ट किया जाता है ?

(ग) तत्त्वार्थ भाष्यकार के मत से पाँच ही द्रव्य हैं, छः नहीं। यही सूचन करने के लिये सिद्धसेन गिए ने 'वाचकमुख्यस्य तु पंचैव' यह वाक्य अपनी टीका में लिखा है। 'सवं षट्त्वं षड द्रव्यावरोधात' इस तत्त्वार्थ भाष्य वाक्य से भी षट् द्रव्यत्व की सिद्धि नहीं होती। उक्त वाक्य में जो 'षड्द्रव्यावरोधात' हेतु दिया है वह जैनेतरवादी की नय संबंधी शंका का निराकर करने के लिये दिया है। भाष्यकार एकीयमत से काल द्रव्य को मानते हैं और उस एकीयमत मानने का लाभ उन्होंने इस स्थल पर पहले ही ले लिया है। प्रशमरितगत षट द्रव्य के उल्लेख से भी तत्त्वार्थ भाष्यकार द्वारा षट् द्रव्य मान्यता-सूचक कथन सिद्ध नहीं होता। 'कायमहर्ण प्रदेशावयवबहुत्वार्थमद्धासमयप्रतिषेधार्थ' च' इस तत्त्वार्थ भाष्य वाक्य में काल द्रव्य का स्पष्ट निषेध ही है।

उत्तर—लेखांक ३ (पृष्ठ १६६—१७०) में सिद्धसेन गिए के 'वाचक मुख्यस्य तु पंचैव' वाले उल्लेख की विस्तार चर्चा करते हुए यह सिद्ध कर दिया गया है कि भाष्यकार निर्विवाद (पाटिलिपुत्र) में बिहार करते हुए तत्त्वार्थाधिगमशास्त्र की रचना की गई। सम्पादक—स्रनेकांत का भी इस पर कोई नोट नहीं। न मालूम फिर व्यर्थ ही 'पर-चद्धार' करने की चिंता इन सोगों को क्यों सताये रहती है ?

रूप से छः द्रव्यों को स्वीकार करते हैं, फिर न माछूम प्रतिपत्ती की युक्तियों का निरसन किये विना ही श्रपनी एक ही बात की पुनः पुनः क्यों श्रावृत्ति की जाती हैं! उक्त लेख में विस्तार से दी हुई युक्तियों का सारांश यहाँ फिर से दिया जाता है:—

- (ऋ) 'वर्त्तना परिगामिकया' ऋादि तत्त्वार्थसूत्र-माध्य की टीका में सिद्धसेन गणि लिखते हैं—''जब कालद्रव्य धर्मादि से मिन्न है तो उसे अवश्य उपकारी होना चाहिये। और काल का अस्तित्व माना गया है, तो फिर उसका क्या उपकार है ? उसका उपकार है वर्त्तना परिगाम ऋादि; वर्त्तना इत्यादि काल का अविनामूत लिंग है। पहले जो सूत्रकार (मध्यकार) ने उसका कथन नहीं किया, वह केवल अस्तिकाय का प्रतिषेध करने के लिये नहीं किया।"
- (आ) 'कालक्ष्चेत्येके' सूत्र की टीका में सिद्धसेन गिए। ने स्पष्ट लिखा हैं—"कालक्ष्य द्रव्यं षर्छ भवित"। यहाँ काल द्रव्य को पृथक सिद्ध करने के लिये सिद्धसेन ने आगम का प्रमाण देते हुए काल में उत्पाद, व्यय और धौव्य की सिद्धि की है। 'कालक्ष्वेत्येके' सूत्र और उसके मध्य का अर्थ करते हुए सिद्धसेन ने स्पष्ट लिखा है "काल कदाचित किसी के मत धर्मादि पंचास्तिकायों में गर्मित होता है और कदाचित वह धर्मादि के समान स्वतंत्र द्रव्य है।" "एक नय की अपेचा काल अन्य द्रव्यों से मिन्न है (दूसरे नय की अपेचा नहीं)। जैन प्रवचन में किसी एक नय की अपेचा समस्त वस्तु-स्वरूप का कथन नहीं किया जा सकता।" 'इत्येके' पद का अर्थ करते हुए सिद्धसेन लिखते हैं— "इत्येके इत्थमाचच्चतेऽन्ये त्वन्यथेति" अर्थात् कोई लोग काल को अलग मानते हैं कोई नहीं। अतः 'कालक्ष्वेत्येके' सूत्र का यह आश्यय कदापि नहीं कि उमास्वाति काल को अलग द्रव्य नहीं मानते। उक्त सूत्र की या उसके माध्य की टीका में सिद्धसेन ने यह कहीं नहीं बताया कि उमास्वाति काल को मिन्न नहीं मानते। उक्त सूत्र की या उसके माध्य की टीका में सिद्धसेन ने यह कहीं नहीं बताया कि उमास्वाति काल को मिन्न नहीं मानते, अथवा वे उसे जीवाजीव की पर्यार्य कहते हैं। उक्त सूत्र से उमास्वाति, काल द्रव्य-संबंधी पूर्वाचार्यों के मतभेद को ही व्यक्त करना चाहते हैं और इसी का समर्थन सिद्धसेन गिए। ने किया है।
- (इ) तीसरे ऋष्याय की माध्य-टीका में प्रशमरित को उमास्वातिकृत प्रनथ मानकर सिद्धसेन गिए ने प्रशमरित के एक ऋोक को उद्धृत किया है, जिसमें 'जीवाजीवौ द्रव्यमिति षड्विधं' रूप से छह द्रव्यों का कथन है।"

यदि सिद्धसेन के श्रनुसार उमास्त्राति पाँच द्रव्य ही मानते हैं तो फिर उनके पूर्वोक्त सब उस्लेख व्यर्थ पड़ते हैं। श्रतएव, जैसे लेखांक (३) में बताया गया है, सिद्धसेन के "वाचक-मुख्यस्य तु पंचैव" वाले उल्लेख को भ्रमभूलक मानना चाहिये। यह उल्लेख सिद्धसेन का अतिम उल्लेख मी नहीं। काल-द्रव्य-सम्बन्धी श्रन्तिम उल्लेखों में तो उन्होंने उमास्त्राति के

मत से छः ही द्रव्य स्वीकार किये हैं। प्रशमरित के उद्धृत श्लोक द्वारा सिद्धसेन ने इसी क्ष्यन का समर्थन किया है। बिना किसी प्रमाण के प्रशमरित को उमास्वाति-कर्त्तृत्व निषेध करने का कोई अर्थ नहीं, जब कि सिद्धसेन, वादिदेव आदि आचार्यों ने उसे स्पष्ट आसाति की कृति लिखा है। "एतानि द्रव्याणि न हि कदाचित् पंचत्वं व्यभिचरन्ति" सि भाष्य वाक्य में 'पंच द्रव्याणि' का अर्थ 'पंचास्तिकाय' है, यह बात पहले विस्तार से कही जा चुकी हैं, अत्रव्य यहाँ पुनः नहीं लिखी जाती।

बड़ा श्राश्चर्य है कि "सर्व षट्त्वं षड्द्रव्यावरोधात्" इस तरह का तत्त्वार्थ-भाष्य में स्पष्ट इस्तेख होने पर भी भाष्यकार के मत से षट्द्रव्यों की मान्यता का क्यों निषेध किया जाता है! यदि भाष्यकार छः द्रव्य नहीं मानते तो फिर 'षड् द्रव्यावरोधात्' यह स्वमान्यताविरुद्ध तिवादी को हेतु-उपन्यस्त करने का क्या कारण ? तथा जो हेतु प्रतिवादी को दिया जाय, इह बादी श्रीर प्रतिवादी दोनों को मान्य होना चाहिये ? परन्तु प्रतिवादी तो छः द्रव्यों हो स्वीकार करता नहीं, फिर उसे उक्त हेतु देने का क्या श्रर्थ ? इसी प्रकरण में जैसे 'सर्व' चतुष्टूं ? चतुदंर्शनविषयावरोधात्" वाक्य में प्रतिवादी को जैन-परम्परामान्य चत्रुदर्शन- प्रवत्तुदर्शन श्रादि द्योतक 'चतुदर्शनविषयावरोधात्" हेतु मान्य नहीं, उसी तरह षड्द्रव्या- इरोधात्' हेतु भी उसे मान्य नहीं हो सकता।

"कायप्रह्णां प्रदेशावयव" त्रादि माष्यपंक्ति का स्पष्टार्थ है कि "त्राजीवकायाः" त्रादि सूत्र में 'काय' शब्द का प्रह्ण प्रदेशवहुत्व बताने के लिये, और काल का प्रतिषेध करने के लिये त्राया है। यह एक बिलकुल स्थूल बात है कि यदि भाष्यकार काल-द्रव्य को मानते ही नहीं, तो उन्हें यह चिन्ता क्यों होनी चाहिये कि यदि 'त्राजीवकायाः" त्रादि सूत्र में 'काय' शब्द नहीं स्क्षा जायगा तो फिर 'त्राजीव' कहने से काल का भी प्रह्ण हो जायगा; तथा काल-द्रव्य क्राजीव तो है, पर काय त्राथीत बहुप्रदेशी नहीं, त्रातएव भाष्यकार को उसका यहाँ प्रह्ण करना इष्ट नहीं; परन्तु इसका यह त्रार्थ नहीं कि त्रागे भी काल प्रह्ण उन्हें त्रानिष्ट है। 'कायप्रह्णं' त्रादि भाष्य-पंक्ति का त्रार्थ यहाँ वही करना चाहिये जो त्राक्लंक ने त्रापने "तद्प्रहणं प्रदेशावयवबहुत्वज्ञापनार्थ" (पृष्ठ १८९ वार्त्तिक ८) त्रारे "त्राद्धाप्रदेशप्रतिषेधार्थं च" इस वार्त्तिक से काल का सर्वथा निषेध नहीं करते, उसी तरह तत्त्वार्थ-प्रदेशप्रतिषेधार्थं च" इस वार्त्तिक से काल का सर्वथा निषेध नहीं करते, उसी तरह तत्त्वार्थ-प्राप्रतिषेधार्थं च" इस वार्त्तिक से काल का सर्वथा निषेध नहीं किया है। त्रार त्रात्वार्त्तिक में काल का निषेध नहीं किया है। त्रार त्रात्वार्त्तिक में काल का निषेध नहीं किया है। त्रार राजवार्त्तिक में क्रिल 'षट द्रव्याणि" इन शब्दों के उत्लेख के विना भी सर्वार्थसिद्ध त्रीर राजवार्त्तिक में क्रिल 'पर' शब्द के त्रानेक बार उपलब्ध होने पर राजवार्त्तिकगत 'बहुत बार पड्दचों का

उल्लेख' (बहुकृत्वः षड्द्रव्याणि) माना जाता है, उसी तरह 'षडद्रव्याणि' इन शब्दों के उल्लेख के विना भी तत्वार्थभाष्य में 'बहुत बार छ: द्रव्यों का उल्लेख' मानने में क्या आपित ! ऊपर बताया जा चुका है कि भाष्य में किस किस रूप में और किस स्थल पर षड्द्रव्यत्व की मान्यता सूचक स्पष्ट वाक्य आते हैं, जिनका समर्थन सिद्धसेनगणि ने किया है।

## (५) तत्त्वार्थभाष्य और राजवार्त्तिक में शब्दादिगत साम्य

श्रातेप श्रकलंकदेव से पूर्व क्वेताम्बर भाष्य के श्रास्तित्व का श्रमी तक कोई भी प्रमाण सामने नहीं श्राया। हरिभद्रसूरि श्राठवों-नौवीं शताब्दि के विद्वान् हैं, तथा सिद्धसेन गिण दसवीं-ग्यारहवीं के। श्रतः श्रकलंक देव के बहुत पीछे के इन विद्वानों द्वारा तत्वार्थसूत्र श्रोर क्वेताम्बर भाष्य की एक कर्र ता श्रादि की मान्यतायें कुछ भी कीमत नहीं रखतीं।

उत्तर—तत्त्वार्थभाष्य की प्रमाणिकता का सब से प्रबल प्रमाण है भाष्यकार की प्रशस्ति, प्रन्थ की भाषा तथा हरिभद्र सिद्धसेन, देवगुप्र श्रादि क्वेताम्बर विद्वानों की उक्त भाष्य पर टीका-टिप्पिएगाँ। जब तक उक्त प्रशस्ति को अप्रामाणिक सिद्ध करने के लिये पृष्ट प्रमाण न दिये जायँ, तब तक कथनमात्र से भाष्य को अप्रमाण नहीं कहा जा सकता। इस तरह तो किसी भी प्रन्थ को अप्रमाण बताया जा सकता है। हरिमद्र का समय आठवों शताब्दि सुनिश्चित है, फिर भी उन्हें आठवीं-नौवों सदी का विद्वान बताना इतिहासानभिज्ञता है। सिद्धसेनगिए को हिएमद्र के दो सौ वर्ष बाद का विद्वान बताने का ऋर्थ समभ में नहीं आता। अभी तक तो सिद्धसेन हरिभद्र के लगभग समकालोन माने जाते रहे हैं; अब यदि शास्त्रीजी ने कोई नई खोज की हो, तो माल्म नहीं। उक्त दोनों विद्वानों को अकलंक के बहुत पीछे का बताया गया है, लेकिन यह स्पष्ट नहीं किया गया कि वे दो सौ वर्ष पीछे के हैं या चार सौ वर्ष पीछे के। थोड़ी देर के लिये मान लिया जाय, हरिभद्र और सिद्धसेन अकलंक के बहुत पीछे के हैं, तो इससे क्या हुआ ? ऐसी तो कोई व्याप्ति है नहीं कि अकलंक के उत्तरवर्ती जिन विद्वानों ने किसी भाष्य पर टीकार्ये लिखी हैं, वे सब भाष्य अप्रामाणिक हैं। फिर ऐसा कौन-सा प्रमाण है, जिसके बल पर इवेताम्बर भाष्य को एक कर्तृता त्रादि का खंडन किया जा रहा शब्दादिगत सादृश्य के आधार से ही माणिक्यनन्दि के परीचामुख पर दिङ्नाग के न्यायप्रवेश ऋौर धर्मकीर्त्त के न्यायिनदु का प्रभाव माना जाता है। यह कोई बुद्धिमान नहीं कहता कि दिङ्नाग और धर्मकीर्त्त ने परीचामुख के ऊपर से अपने सूत्र बना लिये हैं। फिर यही बात ऋकलंक ऋौर माध्यकार उपास्त्राति के विषय में क्यों न मानी जाय ? जैसे यह नहीं माना जाता कि राजवात्तिक के आधार से पूज्यपाद ने अपनी सर्वार्थसिद्धि बनाई हैं, इसी तरह यह नहीं कह सकते कि राजवार्त्तिक के आधार से भाष्य बनाया गया है। शब्द, चर्चा आदि के सादृश्य के अतिरिक्त भाष्य में जिस बात का संकाच है, राजवार्तिक में उसका विस्तार है; फिर कौन अन्थ पूर्ववर्त्ती होना चाहिये और कौन उत्तरवर्त्ती, यह हर बुद्धिमान मनुष्य सरलता से समम सकता है।

वस्तुतः शास्त्री महोदय हमारी किसी भी युक्ति का खंडन अब तक नहीं कर सके। जगह-जगह अपने लेख में उन्होंने केवल अपनी विजय की डंका बजायी है; कहीं शब्दों को तोड़-मरोड़ कर उनका मनोनीत अर्थ करने का प्रयत्न किया है; कहीं प्रतिपत्ती की युक्तियों का खरडन किये विना ही अपनी दलीलों की आवृत्ति की है; कहीं बेसिर-पैर की इतिहास-विरुद्ध बातें लिखी हैं। इस पर भी यदि आप समभते हैं कि आपने तत्त्वार्थभाष्य के एककर्त् त्व की बात को छूमंतर की तरह उड़ा दिया है, तो आप समभते रहिये, हमें इसमें कोई आपित नहीं। इसका निर्णय हम सम्पादक 'अनेकांत' के अपर छोड़ते हैं, जो इस चर्चा को जन्म देकर अब मौन हैं। क्या हम सम्पादकजी से आशा करें कि वे इस विषय पर खोजपूर्ण प्रकाश डाल कर 'स्थितिकरण' का पालन करेंगे!

—संपादक

नोट:—नियमानुसार इस लेख का अन्तिम प्रूफ मूल कॉपी के साथ लेखक के पास भेजा गया था। परन्तु इस आन्दोलन में उनके गिरफ्तार कर लिये जाने के कारण वह प्रूफ लौटकर नहीं श्राया। मूल कॉपी के न रहने से संभव है कि इसमें कुछ गलतियाँ रह गई हों; पर यह विवशता की बात है। इस लेख के सम्बन्ध में एक बात श्रीर कह देनी है; वह यह है कि भविष्य में इसके पच में या विपन्न में किसी का कोई भी लेख 'भास्कर' में नहीं छुपेगा।

# विरुद्दाक्ली

"स्वस्ति श्रीजिननाथाय, स्वस्ति श्रीसिद्धसूरिणे (१) ।
स्वस्ति पाठकसाधुम्यां, स्वस्ति श्रीगुरवे तथा ॥१॥
मंगलं भगवानर्हन् मंगलं सिद्धसूरयः ।
उपाध्यायस्तथा साधुर्जैनधर्मोऽस्तु मंगलम् ॥२॥
सद्धर्मामृतवर्षद्दर्षितजगज्जन्तुर्यथाम्भोधरः ।
स्थैर्यान्मेरुरगाधताब्धिरवनिसारोद्धपारच्चमः ॥
दुर्वारस्मरवारिवाद्दपवनः श्रुम्भत्प्रभाभास्करः ।
चन्द्रः सौम्यतया सुरेन्द्रमितो वीरः श्रियो वः क्रियात् ॥३॥
स्वस्ति श्रीमूलसंघे प्रवरबलगणे कुन्दकुन्दान्वये च ।
विद्यानन्दिप्रबन्धुं विमलगुण्युतं मिल्लभूषं सुनीन्द्रम् ॥
लच्मीचन्द्रं यतीन्द्रं विबुधवरनुतं वीरचन्द्रं स्तुवेऽहम् ।
श्रीमज्ज्ञानादिभूषं सुमितसुखकरं श्रीप्रभाचन्द्रदेवम् ॥४॥

श्री जिननाथ मंगलमय हों, श्री सिद्ध और सूरि मंगलमय हों, उपाध्याय और साधु मंगलमय हों श्रीर श्री गुरु मंगलमय हों ॥१॥ भगवान् श्रुह्न् मंगलमय हों; सिद्ध और श्राचार्य मंगलमय हों; उपाध्याय, साधु तथा जैनधर्म मंगलमय हों ॥२॥ सद्धर्म (जैनधर्म) रूपी श्रमुत की वृष्टि से जगत् के जीवों को हिषित करनेवाले, श्रतएव मेघ के समान, स्थिरता में मेरु पर्वत के समान, श्रगाधता में समुद्ध के समान, संसार के सार का ऊहापोह करके पार जाने में समर्थ, दुर्दमनीय कामदेवरूपी मेधमण्डल के लिए पवनस्वरूप, शुभ्रदीप्ति के कारण सूर्य के समान, सौम्यता के कारण चन्द्रमा के समान श्रीर देवताश्रों के श्रधिपति इन्द्र द्वारा पूजित (वे भगवान्) वीर श्राप लोगों का कल्याण करें ॥३॥ मंगलमय श्री मूलसंघ में, श्रेष्ठ बलात्कारगण में श्रीर कुंदकुंद की शिष्यपरम्परा में विद्यानन्दी के श्रेष्ठ बन्धु, शुभ गुणों से युक्त मिल्लम्एण मुनीन्द्र की, लक्ष्मीचन्द्र यतीन्द्र की, देवताश्रों से वन्दित वीरचन्द्र की श्रीर ज्ञान श्रादि गुणों से मूषित, सुमित तथा सुख देनेवाले श्री प्रभाचन्द्रदेव की मैं स्तुति करता हूँ ॥॥॥

स्वस्ति श्रीवीरमहावीरातिवीरसन्मतिवर्द्धमानतीर्थंकरपरमदेववदनारविन्दविनिर्गत-दिव्यध्वनित्रकाशनप्रवीणश्रीगौतमस्वामिगणधरान्वयश्रुतकेविलश्रीमद्भद्रबाहुयोगी-न्द्राणां श्रीमूलसंघसंजनितनन्दिसंघप्रकाशबलात्कारगणाग्रणीपूर्वापरांशवेदिश्रीमाघ-नन्दिभद्वारकाणां तत्पद्वकुमुद्वनविकाशनचन्द्रायमानसकलिसद्धान्तादिश्रुतसागर-पारंगतश्रीजिनचन्द्रमुनीन्द्राणाम् ॥१॥

्तत्पट्टोदयाद्विदिवाकरश्रीएलाचार्यग्रुध्रपिच्छवक्रग्रीवपद्मनन्दिकुन्दकुन्दाचार्य-

वर्घ्याणाम् ॥२॥

दशाध्यायसमाचिप्तजैनागमतत्त्वार्थस्त्रसमूहश्रीमदुमास्वातिदेवानाम् ॥३॥ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रतपश्ररणविचारचातुरीचमत्कारचमत्कृतचतुरवरनिकर-चतुरशीतिसहस्रप्रमितिबृहदाराधनासारकर्तृश्रीलोहाचार्याणाम् ॥४॥

त्रष्टादशवर्णविरचितप्रवोधसारादिग्रन्थश्रीयशःकीत्तिग्रनीन्द्राणाम् ॥४॥ कुन्देन्दुहारतुषारकाशसंकाशयशोभरभूषितश्रीयशोनन्दीश्वराणाम् ॥६॥

मंगलमय श्री वीर, महावीर, त्रातिवीर, सन्मित, वर्द्ध मान तीर्थंकर परमदेव के मुखारिवन्द से निकली हुई दिव्यवाणी को प्रकाशित करने में निपुण श्री गौतम स्वामी गणधर के शिष्य श्रुतकेवली श्री भद्रबाहु योगोन्द्र के, श्रीमूलसंघ से उत्पन्न नन्दिसंघ का प्रकाश-स्वरूप बलात्कारगण में अग्रेसर तथा पूर्व एवं अपर अंश को जाननेवाले श्रीमाघनन्दी भद्दारक के अौर उनके पद्द-रूपी कुमुद वन को विकासित करनेवाले चन्द्रस्वरूप सम्पूर्ण सिद्धान्त श्रादि आगम रूपी समुद्र के पारंगत श्री जिनचन्द्र मुनीन्द्र के ॥१॥

उनके पट्ट-रूपी उदयाचल पर उदित सूर्य के समान श्री एलाचार्य, गृध्रिपच्छ, वक्रमीव, पद्मनन्दी श्रीर कुंदकुंदाचार्यवरों के ॥२॥

जैनागम के सार को दश ऋध्यायों में ''तत्त्वार्थसूत्र'' के रूप में प्रस्तुत करने वाले श्रीमान् उमास्वाति देव के ॥३॥

सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र सम्यक् तपस्या त्रौर विचार-चातुर्य के चमत्कार से चतुर लोगों के समृह को चमत्कृत करनेवाले चौरासी हजार श्लोक परिमित 'बृहदाराधनासार' की रचना करनेवाले श्री लोहाचार्य के ॥।।।

त्रष्टादश वर्णों द्वारा 'प्रबोधसार' त्रादि प्रन्थों के रचियता श्री यशःकीर्त्त मुनिवर के ॥६॥ इन्दु, कुमुद की माला, तुषार (हिम) त्रीर काश नामक तृण के समान स्वच्छ यशःपुञ्ज से भूषित श्रीयशोनन्दीश्वर के ॥६॥

जैनेन्द्रमहाव्याकरगाश्लोकवार्तिकालङ्कारादि(?)महाप्रन्थकतृ णां श्रीपूज्यपाद-देवानाम् ॥७॥

सम्यग्दर्शनगुणगणमिएडतश्रीगुणनिद्गणीन्द्राणाम् ॥८॥ परवादिपर्वतवज्रायमानश्रीवज्रनन्दियतीश्वराणाम् ॥६॥ सकलगुणगणाभरणभूषितश्रीकुमारनन्दिभद्वारकाणाम् ॥१०॥

निखिलविष्टपकमलवनमार्तग्डतपःश्रीसंजातप्रभाद्रीकृतदिगन्धकारसिद्धान्त-पयोधिशशधरमिथ्यात्वतमोविनाशनभास्करपरवादिमतेभक्रम्भस्थलविदारणसिंहानां श्रीलोकचन्द्रप्रभाचन्द्रनेमिचन्द्रभाजुनन्दिसिंहनन्दियोगीन्द्राणाम् ॥११॥

त्राचाराङ्गादिमहाशास्त्रप्रवीणताप्रतिबोधितभव्यजननिकरस्याद्वादसमुद्रसमुत्थ-सदुपन्यासकल्लोलाधःपातितसौगत-सांख्य-शैव-वैशेषिक-भाट्ट-चार्वाकादिगजेन्द्राणां श्रीमद्वसुनन्दिवीरनन्दिरत्ननन्दिमाणिक्यनन्दिमेघचन्द्रशान्तिकीत्तिंमरुकीत्तिमहा-कीर्तिविष्णुनन्दिश्रीभूषणशीलचन्द्रश्रीनन्दिदेशभूषणानन्तकीर्त्तिधर्मनन्दिवद्यानन्दि

जैनेन्द्रमहाव्याकरण त्र्यौर स्रोकवार्तिकालंकार (?) त्र्यादि महान् ग्रन्थों के रचयिता श्री पूज्यपाद देव के ॥७॥

सम्यग्दर्शन के गुण्राशि से भूषित श्रीगुणनन्दी गणीन्द्र के ॥=॥ परवादी-रूप पर्वत के लिए वज्र के समान श्री वज्रनन्दी यतीन्द्र के ॥१॥ सकल गुणसमूह रूपी त्राभरणों से त्रालंकृत श्रीकुमारनन्दी भद्वारक के ॥१०॥

सम्पूर्ण संसार-रूप कमलवन को विकासित करने में सूर्य के समान, तपस्या की छवि से उत्पन्न प्रभा द्वारा सभी दिशात्रों के श्रन्धकार को दूर करनेवाले, सिद्धान्त-समुद्र की पृष्टि करने में चन्द्रमास्वरूप, मिध्यात्वरूपी श्रन्धकार को दूर करने के लिए सूर्यतुल्य, परवादियों के सिद्धान्त-रूपी हाथी के मस्तक को विदीर्ण करने में सिंह के समान श्री लोकचन्द्र, प्रभाचन्द्र, नेमिचन्द्र, भानुनन्दी श्रीर सिंहनन्दी योगीन्द्रों के ॥११॥

त्राचारांग त्रादि महाशास्त्रों की प्रवीणता द्वारा भन्यजनों को प्रतिबोधित करनेवाले, स्याद्वाद-रूपी समुद्र की उत्ताल तरंग रूपी सद्युक्ति द्वारा सौगत-सांस्य-शैव-वैशेषिक-भाइ (मीमांसक) त्रारे चार्वाक त्रादि गजेन्द्रों को नीचे गिरानेवाले श्री वसुनन्दी, वीरनन्दी, रत्ननन्दी, माणिक्यनन्दी, मेघचन्द्र, शान्तिकीर्त्ति, मेरुकीर्त्ति, महाकीर्त्ति, विष्णुनन्दी, श्रीभूषण, शीलचन्द्र, श्रीनन्दी, देशभूषण, त्रनन्तकीर्त्ति, धर्मनन्दी, विद्यानन्दी,

रामचन्द्ररामकीर्तिनिर्भयचन्द्रनागचन्द्रनयनन्दिहरिचन्द्रमहीचन्द्रमाधवचन्द्रलच्मी-चन्द्रगुणचन्द्रवासवचन्द्रगणीन्द्राणाम् ॥१२॥

सुरासुरखेचरनरनिकरचर्चितचरणाम्भोरुहाणां श्रुतकोर्तिभावचन्द्रमहाचन्द्रमेघ-चन्द्रब्रह्मनन्दिशिवनन्दिविश्वचन्द्रस्वामिभट्टारकाणाम् ॥१३॥

दुर्धरतपश्चरणवज्राग्निदग्धदुष्टकम्मकाष्टानां श्रीहरिनन्दिभावनन्दिस्वरकीर्तिविद्या-चन्द्ररामचन्द्रमाघनन्दिज्ञाननन्दिगङ्गकीर्तिसिंहकीर्तिहेमकीर्तिचारुकीर्तिनेमिनन्दि-नाभिकीर्तिनरेन्द्रकीर्तिश्रीचन्द्रपद्मकीर्तिपूज्यभद्वारकाणाम् ॥१४॥

सकलतार्किकचूडामणिसमस्तशाब्दिकसरोजराजितरणिनिखिलागमनिपुणश्री-मदकलङ्ककचन्द्रदेवानाम् ॥१५॥

ललितलावएयलीलालचितगात्रजैविद्याविलासविनोदितत्रिभुवनोदरस्थविवुध-कदम्बचन्द्रकरनिकरसन्निभयशोभरसुधारसधवलितदिग्मएडलानां श्रीललितकीर्ति-केशवचन्द्रचारुकीर्त्यऽभयकीर्तिस्ररिवर्याणाम् ॥१६॥

रामचंद्र, रामकीर्त्ति, निर्भयचंद्र, नागचंद्र, नयनंदी, हरिचंद्र, महीचंद्र, माधवचंद्र, लद्मीचंद्र, गुणचंद्र, वासवचंद्र श्रीर लोकचंद्र गणीन्द्रों के ॥१२॥

देवता, रात्त्स, खेचर त्रौर मनुष्यों द्वारा पूजित चरणकमल वाले श्रुतकीर्त्त, भावचंद्र, महाचंद्र, मेघचंद्र, ब्रह्मनंदी, शिवनंदी त्रौर विश्वचंद्र स्वामी भद्वारकों के ॥१३॥

श्रत्यंत कठिन तपस्या रूपी वज्राग्नि द्वारा बुरे कर्मरूपी काष्ठ को जला चुकनेवाले हिरनंदी, भावनंदी, स्वरकीत्ति, विद्याचंद्र, रामचंद्र, माघनंदी, ज्ञाननंदी, गंगकीर्त्ति, सिंहकीर्त्ति, हेमकीर्त्ति, चारुकीर्त्ति, नेमिनंदी, नाभिकीर्त्ति, नरेन्द्रकीर्त्ति, श्रीचंद्र श्रौर पद्मकीर्त्ते पूज्य मद्यारकों के ॥१४॥

सभी तार्किकों के शिरोभूषण, समस्त वैयाकरण रूपी कमलों के लिए सूर्य श्रोर सम्पूर्ण श्रागम में निपुण श्रीत्राकलङ्कचन्द्रदेव के ॥१५॥

मञ्जुल लावरायपूर्ण शरीरवाले, तीनों विद्यात्रों के विलास से त्रिमुवन के विद्वानों को श्रानंदित करनेवाले श्रोर चंद्रिकरणों के समान स्वच्छ यशःपुञ्ज रूपी सुधारस से दिशाश्रों को समुज्ज्वल करनेवाले श्री लिलतकी र्ति, केशवचन्द्र, चारुकी र्ति श्रीर श्रमयकी र्ति श्राचार्यवरों के ॥१६॥

जाग्रज्जिनेन्द्रसिद्धान्तसमशत्रुमित्रप्रेयोरसाकुलितसिंहगजादिसेव्यानां श्रीवसन्त-कीर्त्तिश्रीवादिचन्द्रविशालकीर्त्तिशुभकीर्तियतिराजानाम् ॥१७॥

राजाधिराजगुणगणविराजमानश्रीहम्मीरभूपालपूजितपादपद्मसैद्धान्तिकसंयम-सम्रद्भचन्द्रश्रीधर्मचन्द्रभद्दारकाणाम् ॥१⊏॥

तत्पदाम्बुजभानुस्याद्वादवादिवादीश्वरश्रीरत्नकीर्तिपुर्ण्यमूर्तीनाम् ॥१६॥ महावादवादीश्वरवादिपितामहप्रमेयकमलमार्तण्डाद्यनेकग्रन्थविधायकश्रीमहा-पुराणस्वयम्भूसप्त(१)भक्तिपरमात्मप्रकाशसमयसारादिस्त्रव्याख्यानसर्ज्जनसंजातको-

विदसभाकीतिं भट्टारकाणां श्रीमत्प्रभाचन्द्रभट्टारकाणाम् ॥२०॥

अनेकाध्यात्मशास्त्रमरोजपण्डविकासनमार्तण्डमण्डलयथाख्यातचारित्रसुवि-धानसन्तोषिताखण्डलानां श्रीपद्मनन्दिदेवभद्वारकाणाम् ॥२१॥

त्रैविद्यविद्वजनिशाखण्डमण्डलीभवत्कायधर(?)कमलयुगलावंतीदेशप्रतिष्ठोपदेश कसप्तशत - कुटुम्ब - रत्नाकर - ज्ञातिसुश्रावकस्थापकश्रीदेवेन्द्र कीर्तिशुभकीर्तिभट्टारका -णाम् ॥२२॥

श्री जिनेन्द्र के सिद्धांतों को जायत करनेवाले, रात्रु, मित्र श्रीर उदासीन सब को पीतिरस् से वशीभूत करनेवाले एवं सिंह, हाथी त्रादि से सेव्य श्री वसंतकीर्त्त, श्रीवादिचंद्र, विशालकीर्त्ति श्रीर शुभकीर्त्ति यतिवरों के ॥१७॥

राजात्रों के राजा त्रौर सभी गुणों से त्रालंकृत श्री हम्मीर राजा द्वारा पूजित चरण-कमलवाले त्रौर सिद्धांत-संबंधी संयमरूपी समुद्र को संवृद्ध करनेवाले चंद्रमा के समान श्रीधमेंचंद्र भट्टारक के ॥१८॥

उनके पदाब्जों को प्रफुल्लित करनेवाले सूर्यस्वरूप, स्याद्वाद के वादियों के लिए वादीश्वर पुग्यमूर्त्ति श्री रत्नकीर्त्ति के ॥११॥

महावाद-वादीश्वर, वादि-पितामह, प्रमेयकमलमार्तगढ त्रादि त्रानेक ग्रन्थोंके रचिता, श्री-महापुराग्ग, स्वयम्भू सप्त(?)भक्ति, परमात्मप्रकाश त्रौर समयसार त्रादि सिद्धान्त ग्रन्थों की व्याख्या करनेवाले परम शास्त्रज्ञ सभाकीर्त्ति भट्टारक (?) त्रौर श्री प्रभाचन्द्र भट्टारक के ॥२०॥

अनेक अध्यात्मशास्त्र रूपी कमलसमूह को विकासित करनेवाले सूर्य-स्वरूप, यथाख्यात चारिच्य के विधान द्वारा देवेन्द्र को प्रसन्न करनेवाले श्री पद्मनंदिदेव भट्टारक के ॥२१॥

तीनों विद्यात्रों के ज्ञातात्रों में शिरोभूषण-स्वरूप, मण्डलाकार परिवेष्टित संसारियों द्वारा सेवित युगल (चरण) कमलवाले (?) त्रावन्तीदेश की (मूर्त्ति) प्रतिष्ठा में उपदेश देने वाले सात सौ परिवार-रूपी समुद्र के त्रान्तर्गत ज्ञाति-सुश्रावकों के उद्धारक श्री देवेंद्रकीर्त्ति श्रीर शुभकीर्त्ति भट्टारकों के ॥२२॥

तत्पङ्गोदयस्याचार्यवर्यनविधन्नसचर्यपवित्रचर्यामिन्दरराजाधिराजमहामण्ड-त्तेश्वरवज्रांगगंगजयसिंहच्याव्यनरेन्द्रादिपूजितपादपद्मानां अष्टशाखाप्राग्वाट्वंशा-वतंसानां षड्भाषाकविचकवर्त्तिभ्रवनतलच्याप्तविशदकीर्तिविश्वविद्याप्रासादस्त्रधार-सद्ब्रह्मचारिशिष्यवरस्रिरिश्रीश्रुतसागरसेवितचरणसरोजानां श्रीजिनयात्राप्रतिष्ठाप्रा-सादोद्धरणोपदेशनैकदेशभच्यजीवप्रतिबोधकानां श्रीसम्मेदगिरिचम्पापुरीउज्जयन्त-गिरिश्रद्यवयवटश्रादीश्वरदीचासर्वसिद्धचेत्रकृतयात्राणां श्रीसहस्रकृटजिनविम्बोपदे-शकहरिराजकुलोद्योतकराणां श्रीरविनन्दिपरमाराध्यस्वामिभङ्कारकाणाम् ॥२३॥

तत्पद्दोदयाचलवालभास्करप्रवरपरवादिगजयूथकेसरिमएडपगिरिमन्त्रवादसम-स्याप्तचन्द्रपुर्विकटवादिगोपदुर्गमेधाकर्षणभविकजनसस्यामृतवाणिवर्षणसुरेन्द्रनागे-न्द्रादिसेवितचरणारविन्दानां मालवम्रुलतानमगधमहाराष्ट्रगौडगुर्ज्जरांगवंगतिलंगादि-विविधदेशोत्थभव्यजनप्रतिबोधनपदुवसुन्धराचार्यग्यासदीनसभामध्यप्राप्तसम्मानश्री-पद्मावत्युपासकानां श्रीमल्लिभूषणभद्वारकवर्ष्याणाम्।।२४।।

उनके पट्ट पर उदित सूर्य के समान, आचार्य-प्रवर, नौ प्रकार के ब्रह्मचर्य द्वारा चारित्र-रूपी मंदिर को पवित्र करनेवाले, राजाधिराज महामगडलेश्वर—वज्रांग, गंग श्रौर जयसिंह इन श्रेष्ठ राजाश्रों द्वारा पूजित चरगा कमलवाले, श्रष्टशाखा प्राग्वाट् वंश में उत्पन्न, द्वः भाषाश्रों में किव-सम्राट्, पृथ्वीतल पर विस्तृत स्वच्छ कीर्तिवाले. श्रिखल विद्याश्रों के प्रासाद के सूत्रधार, पूर्ण ब्रह्मचारी शिष्य-श्रेष्ठ सूरी श्री श्रुतसागर जी द्वारा सेवित चरगा-कमल वाले, श्री जिनयात्रा, प्रतिष्ठा श्रौर मंदिरोद्धार के उपदेशों द्वारा मुख्य मुख्य देशों के भव्य जीवों को उद्घोधित करनेवाले, श्री सम्मेदिगिरि, चम्पापुरी, उज्जयंतिगिरि, श्रादीश्वरदीचास्थान श्रच्चयवट, श्रौर सभी सिद्धचेत्रों की यात्रा करनेवाले, श्री सहस्रकूट जिनबिंबोपदेशक एवं हिर बंग को उद्घासित करनेवाले श्री रिवनंदी नामक परम श्राराध्य स्वामी भट्टारक के ॥२३॥

उनकी पट्ट (गद्दी) रूपी उदयाचल पर उगनेवाले प्रातःकालिक सूर्य के समान, श्रत्यंत श्रेष्ठ, श्रन्यमतवादी रूपी हाथियों के समूह के लिए सिंह-स्वरूप, मंडपिगरि (मांडलगढ़) के मंत्रवाद समस्या में चंद्रमा की पिवत्रता प्राप्त करनेवाले, विकट परवादी रूप गोपों के (श्रजेय) दुर्ग को अपनी प्रसर बुद्धि से वश में करनेवाले, भव्यजनरूपी फसल पर श्रमृत समान वाणी की वर्षा करनेवाले, देवेन्द्र श्रौर नागेन्द्र से सेवित चरणकमल वाले, मालव-मुलतान-मगध-महाराष्ट्र-सौराष्ट्र-गोंड-श्रंग-वंग-श्रान्ध्र श्रादि विविध देशों के भव्यजनों को उपदेश देने में निपुण, भूमंडल भर के श्राचार्य, गयासुद्दीन की सभा में सम्मान प्राप्त करनेवाले श्रौर श्री पद्मावती देवी के उपासक श्रीमिक्षिभूषण महाभट्टारक के ॥२४॥

तत्पट्टकुमदवनविकासनशरत्सम्पूर्णचन्द्रानां जैनेन्द्रकौमारपाणिन्यमरशाकटायन
सुग्धवेधिदिमहाव्याकरणपरिज्ञानजलप्रवाहप्रचालितानेकशिष्यप्रशिष्यशेमुखीसंस्थित
शब्दाज्ञानजम्बालानामनेकतपश्चरणकरणसमुत्थकीर्त्तिकलापकलितरूपलावण्यसौभ
ग्यभाग्यमिण्डतसकलशास्त्रपठनपाठनपण्डितविविधजीर्णनृतनस्फुटितप्रासादविधाः
कश्रीमिज्जनेन्द्रचन्द्रविम्बप्रतिष्ठादिमहामहोत्सवकारकाणां तिंगल(१)तौलवितलंगकः
ड (१-) कर्णाटलाटमोटादिदेशोत्पन्ननरेन्द्रराजाधिराजमहाराजराजराजेश्वरमहामणः
लेश्वरभैरवरायमित्तरायदेवरायवंगरायप्रमुखाष्टादशनरपतिपूजितचरणकमलश्रुतसागः
पारंगतवादवादीश्वरराजगुरुवसुन्धराचार्यभट्टारकपद्प्राप्तश्रीवीरसेनश्रीविशालकीर्तिप्रमुखशिष्यवरसमाराधितपादपद्मानां श्रीमल्लच्मीचन्द्रपरमभट्टारकगुरूणाम्।।२५॥

तद्वंशमण्डनकन्दर्पसप्पदर्णदलनविश्वलोकहृदयरञ्जनमहात्रतिपुरन्दराणां नव-संहस्रप्रमुखदेशाधिराजाधिराजमहाराजश्रीत्र्यजुनजीयराजसभामध्यप्राप्त सम्मानानां षोडशवर्षपर्यंतशाकपाकपक्वान्नशाल्योदनादिषप्पिःप्रभृतिसरसाहारपरिवर्जितानां

उनके पट्ट रूपी कुमुद्वन को विकासित करने के लिए शरद् ऋतु के पूर्ण चंद्रमा के समान, जैनेन्द्र, कौमार, पाणिनि, श्रमर, शाकटायन, मुग्धबोध श्रादि महान्याकरण के परिज्ञान रूपी जल-प्रवाह से श्रनेक शिष्य-प्रशिष्यों की बुद्धि में स्थित शब्द-संबंधी श्रज्ञान रूपी एंक को धो देनेवाले, विविध तपस्याश्रों के द्वारा प्रसारित यशःसमूह वाले श्रीर रूपलावर्ण्य से भृषित तथा सौभाग्य से मंडित, सभी शास्त्रों के पठन-पाठन में पंडित, श्रनेक पुराने तथा नये फूटे-टूटे मन्दिरों के उद्धारक श्री जिनेन्द्र की प्रतिमा-प्रतिष्ठा श्रादि बड़े-बड़े उत्सवों के करनेवाले, तौलव-श्रान्ध्र-कर्णाट-लाट-भोट श्रादि देशों के नरेन्द्र-राजाधिराज-महाराज-राजराजेश्वर-महामण्डलेश्वर मैरवराय-मिह्नराय-देवराय बंगराय इत्यादि श्रद्वारह राजाश्रों से पूजित चरणकमलवाले, शास्त्ररूपी सागर के पारंगत, वादियों के ईश्वर, राजाश्रों के गुरु, भूमंडल के श्राचार्य, मद्वारक पद को प्राप्त श्री वीरसेन, श्री विशालकीर्त्त प्रभृति शिष्यों द्वारा श्राराधित चरणकमल वाले श्री लच्मीचंद्र परम भद्वारक गुरु के ॥२५॥

उनके वंश के भूषणा, कामदेव रूपी सर्प के गर्व को चूर करने वाले, श्राखिल लोक के हृदय को श्रानिद्दित करने वाले, महात्रतिश्रेष्ठ, नव सहस्र प्रधान देशों के श्रिधिपतियों के श्रिधिपति महाराज श्री श्रर्जुन राज की सभा में सम्मान पाने वाले, सोलह वर्ष तक शाक-पाक, पक्वान्न, शाली का भात श्रीर धी श्रादि रसयुक्त श्राहार को छोड़ने वाले,

दुश्रारादिसर्वगर्वपर्वतचूर्णीकरणवज्रायमानप्रथमवचनखण्डनपिएडतानां व्याकरण-प्रमेयकमलमार्तग्डछन्दोलंकृतिसारसाहित्यसंगीतसकलतर्कसिद्धान्तागमशास्त्रसमुद्र-पारंगतानां सकलमूलोत्तरगुणमिणामिण्डतिवबुधवरश्रीवीरचन्द्रभद्वारकाणाम् ॥२६॥

तत्पट्टोदयाद्रिदिनमणि निखिलिविपश्चिक्षकचूडामणि सकलभन्यजनहृदयकुमुद्दवनविकासनरजनीजानिपरमजैनस्याद्वादिनिष्णातशुद्धसम्यक्त्वजनजातगताभिमानिमिथ्यावादिमिथ्यावचनमहीधरशृंगशातनप्रचण्डिवद्युद्दण्डानां संस्कृताद्यष्टमहाभाषाजलधरकरण्छटासन्तिपैतभन्यलोकसारंगाणां चतुरशीतिवादिवराजमानप्रमेयकमलमात्तेण्डन्यायकुमुद्द्वन्द्रोदयराजवातिकालंकारश्लोकवार्तिकालंकाराप्तपरीचापरीचामुखपत्रपरीचाष्टसाहस्रीप्रमेयरत्नमालादिस्वमतप्रमाणश्राधरमणिकण्ठिकरणावलीवरदराजीचिन्तामणिप्रमुखपरमतप्रकरणेन्द्रचान्द्रमाहेन्द्रजैनेन्द्रकाशकुत्स्वकालापक्षमहाभाष्यादिशब्दागमगोम्मटसारत्रेलोक्यसारलिधसारचपणसारजम्ब्द्वीपादिपंचप्रक्षप्तिप्रमृतिपरमागमप्रवीणानामनेकदेशनरनाथनरपतितुरंगपतिगजपतियवनाधीशदुश्चारादि(?) के सम्पूर्ण गर्वरूपी पर्वत को चूर्ण करने में वज्र के सदृश, प्रथम-वचन
का खंडन करने में पंडित, व्याकरण-प्रमेयकमलमार्तण्ड-छंद-अलंकार-सार-साहित्य-संगीतसम्पूर्ण-तर्क-सिद्धांत और आगमशास्त्र रूपी समुद्र के पारंगत सम्पूर्ण मूलोत्तर गुण रूपी
मिण्यों से भूषित, विद्वनों में श्रेष्ठ श्री वीरचंद्र मद्दारक के ॥२६॥

उनके पट्ट (गर्दा) रूपी उदयाचल पर उदित सूर्य के समान, सम्पूर्ण विद्वन्मगडली के चूड़ामणि, सभी भव्यजनों के हृदय रूपी कुमुद-वन को विकासित करने के लिए रजनीपित, परम जैन, स्याद्वाद में निष्णात, शुद्ध, सम्यक्त को प्राप्त जात और मृत(?) अभिमानी मिथ्यावादियों के मिथ्या-वचन रूपी महीधरों (पर्वत) के शृङ्क को तोड़ने में प्रचंड विद्युत्-द्रग्ड के सदृश, संस्कृत आदि आठ महाभाषा रूपी जलधरहेतुक छटाद्वारा भव्य जन रूपी मयूगदि पित्त्यों को तृप्त करनेवाले, चौरासी वादियों में विराजमान, प्रमेय-कमलमार्त्तगढ़-यायकुमुदचन्द्रोदय-राजवार्तिकालंकार-स्रोकवार्तिकालंकार-आप्तपरीत्ता परीत्तामुख-पत्रपरीत्ता- अप्टसाहस्त्री-प्रमेयरत्नमाला आदि अपने मत के प्रमाण रूपी चन्द्रमणि को कगठ में भारण करनेवाले, किरणवली-वरदराजी-चिंतामणि प्रभृति परमत में, ऐन्द्र, चान्द्र, माहेन्द्र, जैनेन्द्र काशकृत्कन, कालापक और महाभाष्यादि शब्द-शास्त्र में गोम्मटसार, त्रैलोक्यसार, लब्बिलार, त्त्रपणसार और जम्बृद्धीपादि पंचपज्ञित-प्रभृति परम आगमशास्त्रों में प्रवीणा, अनेक देशों के नरनाथ, नरपति, अश्वपति, गजपित और यवन अधिपतिओं की

सभासम्प्राप्तसम्मानश्रीनेमिनाथतीर्थंकरकल्याणपवित्रश्रीउज्जयन्तरात्रुंजयतुंगीगिरि चूलिगर्यादिसिद्धचेत्रयात्रापवित्रीकृतचरणानामंगवादिभंगशीलकलिंगवादिकपूरका लानलकारमीरवादिकदलीकृपाणनेपालवादिशापानुग्रहसमर्थगुर्जरवादिदत्तद्गरङगौड वादिगएडभेरुएडदत्तदएडहम्मीरवादिब्रह्मराच्यालवादिहन्नकन्नोलकोलाहलद्राविह वादित्राटनशीलतिलंगवादिकलंककारिदुस्तरवादिमस्तकश्लकोंकरावादिवरोत्वात-मूलव्याकरणावादिमदितमरङ्कतार्किकवादिगोधूमघरङ्कसाहित्यवादिसमाजसिंहज्योतिष्क वादिभूर्णी(१)तिलहमन्त्रवादियन्त्रगोत्रतन्त्रवादिकलप्रकुचकुम्भनिवोल(१)रत्नवादियत्न-कारसमस्तानवद्यविविद्याप्रासादस्त्रधाराणां सकलसिद्धान्तवेदिनिग्रं नथाचार्य-वर्यशिष्यश्रीसुमतिकीर्तिस्वपरदेशविष्यातश्चभम्वर्तिश्रीरत्नभूषणप्रमुखस्वरिपाठकसाधु-संसेवितचरणसरोजानां कलिकालगौतमगणधराणां श्रीमूलसंघसरस्वतीगच्छश्रङ्कार-

सभात्रों में सम्मान प्राप्त करने वाले श्री नेमिनाथ तीर्थंकर के कल्याए। से पवित्र किये हुए, श्री ऊज्जयंत, शतुंजय, तुंगीगिरि, चूलगिरि त्रादि सिद्धत्तेत्र की यात्रा से त्रपने चरणों को पवित्र किये हुए, त्रांगदेश के वादियों को भन्न करनेवाले, कलिंग देश के वादी रूपी कपूर के लिए भयंकर श्रम्म के समान, काश्मीर के वादी रूपी कदली के लिए तलवार के समान, नेपाल के वादियों को शाप और अनुग्रह करने की शक्ति रखने वाले, गुजरात के वादिओं को दराड देने वाले, गौड (वंगाल का हिस्सा) के वादी रूपी गंड भेरुगड पत्तां को दराड देनेवाले हम्मीर (राजा) के वादियों के लिए ब्रह्मरान्तस के सदृश, चोल के वादियों में महान कोलाहल मचाने वाले, द्राविड वादियों को त्राटन देनेवाले, तिलङ्ग के वादित्रों कोलांछित करने वाले, दुस्तर (कठिन) वादित्रों के लिए मस्तकशूल रोग के समान, कोंकगा देश के वादित्रों के लिए उत्कट वातमूल रोग के समान, व्याकरण शास्त्र के वादित्रों को चकनाचुर करने वाले, तर्क शास्त्र के वादित्रों को गेहूँ का त्राटा बनाने वाले, साहित्य के वादि-समाज लिए सिंह सदृश, ज्योतिष के वादियों को भूमिसात करने वाले, मंत्रवादियों को यत्र (कोल्ह) में डालने वाले, तंत्र वादियों की छाती विदीर्ण करने वाले, रत्नवादित्रों का यत्न करने वाले, सम्पूर्ण निर्दोष विविध विद्या रूपी प्रासाद (भवन) के सूत्रधार सभी सिद्धांतों को जानने वाले, जैनाचार्यप्रवर, शिष्य श्री सुमतिकीर्त्तं, त्रपने त्रौर दूसरे देशों में प्रसिद्ध शुभमूर्त्ति श्रीरत्नभूषण प्रभृति सूरि, पाठक श्रौर साधुत्रों से सेवित चरण कमल वाले तथा कलिकाल के लिए गौतम गण्धर-स्वरूप, श्रीम्लसंघ-सरस्वतीगछ के शृङ्गारहार-सहश, हाराणां गच्छाधिराजभट्टारकवरेण्यपरमाराध्यपरमपूज्यभट्टारकश्रीज्ञानभूषणगुरू-णाम् ॥२७॥

तत्पट्टकुमुद्वनिकासनिवशदसम्पूर्णपूर्णिमासारशरचन्द्रायमानानां कविगमकवादि-वाग्मिकचतुर्विधविद्वज्जनसभासरोजिनीराजहंससिन्नभानां सारसामुद्रिकशास्त्रोक्त-सकललचणलचितगात्राणां सकलमूलोत्तरगुणगणमणिमणिडतानां चतुर्विधश्रीसंघ-हृदयाह्वादकराणां सौजन्यादिगुणरत्नरत्नाकराणां संघाष्टकभारधुरंधराणां श्रीमद्रा-यराजगुरुवसुन्धराचार्यमहावादिपितामहसकलविद्वज्जनचक्रवित्तवंकुडीकुडीयाण् (१)-परगृहविक्रमादित्यमध्याह्वकल्पवृच्चवलात्कारगणविरुद्वावलोविराजमानडिल्लीगुर्जरादि देशसिंहासनाधीश्वराणां श्रीसरस्वतीगच्छश्रीवलात्कारगणाग्रगण्यपाषाणघटित-सरस्वतीवादनश्रीकुन्दकुन्दाचार्यान्वयभट्टारकश्रीविद्यानन्दिश्रीमिल्लभूषणश्रीमल्लच्मी-चन्द्रश्रीवीरचन्द्रसाम्प्रतिकविद्यमानविजयराज्ये श्रीज्ञानभूषणसरोजचश्चरीकश्री-प्रभाचन्द्रगुरूणाम् ।।२८।।

तत्पट्टकमल्बालभास्करपरवादिगजकुम्भस्थलविदारणसिंहस्वदेशपरदेशप्रसिद्ध-गञ्जाधिराज, भट्टारकों में श्रेष्ठ, परम त्र्याराध्य त्र्यौर परम पूज्य भट्टारक श्री ज्ञानभूषण गुरुवर के ॥२७॥

उनके पट्ट-रूपी कुमुदवन को विकासित करने के लिए स्वच्छ शरद् कालीन पूर्शिमा के चन्द्र के समान, किव-गमक-वादी-वाग्मिक इन चारों प्रकार के विद्वानों की सभा रूपी सरोजिनी में राजहंस के सदृश, सामुद्रिक शास्त्र में किथत सभी शुभ लक्त्रणों से युक्त शरीर वाले, सम्पूर्ण मूलोत्तर गुण्-मिण्यों से अलकृत, चारों प्रकार के सवों के हृदयाह्वादक, सौजन्य आदि गुण रह्नों के सागर, संवाष्टक के भार की धुरी को धारण करने वाले, श्रीमान् राव (?) के राजगुरु, भूमंडल के आचार्य, महावादित्रों के पितामह, अखिल विद्वज्जनों के चक्रवर्ती, (वकुंडी कुडीयाण् ?) अतुगृह के लिए विक्रमादित्य, मध्याह्व के लिए कल्पवृत्त, बलात्कारगण् की विरुदावली में विराजमान, दिल्ली गौर्जर (गुर्जर) आदि देशों के सिंहासनाधीश्वर, श्री मूलसंघ-श्रीसरस्वतीगच्छ-श्रीबलात्कारगण् में अश्रगण्य, पत्थर की बनी सरस्वती को बुलवाने वाले, श्री कुंदकुंदाचार्य के वंश में महारक श्री विद्यानंदी, श्री मिल्लि भूषण्, श्री लहमीचंद्र और श्री वीरचंद्र के संपति विद्यमान विजयराज्य में श्रीज्ञानभूषण् रूपी सरोज के लिए चंगरिक महारक श्री प्रभाचद्र गुरु के ॥२८॥

उनके पट्ट रूपी कमल के लिए बालसूर्य, परमतवादी रूपी गज के मस्तक को विदीर्य

नामपंचिमिथ्यात्विगिरिशृङ्गशातनप्रचएडविद्युद्दएडानां जंगमकल्पद्रमकलिकालगौत-मावताररूपलावएयसौभाग्यभाग्यमिएडतिनजवचनकलाकौशल्यविस्मापिताखएडल-महावादवादीश्वरराजगुरुवसुन्धराचार्यहुंवडकुलशृङ्गारहारभद्वारकश्रीमद्वादिचन्द्रभद्वार-काणाम् ॥२६॥

तत्पद्वैकसम्पूर्णचन्द्र स्वराद्धान्तिवद्योत्कटपरवादिगजेन्द्रगर्वस्फोटनप्रवलेन्द्रमृगेन्द्राणां कृत्स्नाद्धयशब्दश्रुतछन्दोलंकृतिकाव्यतर्कादिपठनपाठनसामध्यप्रोत्थकीितं-वल्ल्याच्छादितवंगांगतिलंगगुर्जरनवसहस्रदिचणवाग्वरादिदेशमण्डपानां महा-वादीश्वरश्रीमन्मूलसंघशृंगारहारश्रीमद्वादिचन्द्रपट्टोदयाद्विवालदिवाकराणां त्रिजग-जजनाह्वादनप्रकृष्टप्रज्ञाप्रागलभ्याभिनववादीन्द्रसकलमहत्तममहतीमहीमहतामहस्क(?)-महन्महीपतिमहितश्रीमहीचन्द्रभट्टारकाणाम्।।३०।।

तत्पद्वोदयाद्विबालिवभाकरिवद्वज्जनसभामण्डनिमध्यामतखण्डनपण्डितानाम् परवादिप्रचण्डपर्वतपाटनपविश्वराणां भव्यजनकुमुदवनिकाशनशश्घरधम्मामृत-करने में सिंह के समान, स्वदेश श्रौर परदेश में स्थाति प्राप्त, पंच मिध्यात्व-स्वरुप पर्वत के शिखर को नष्ट श्रष्ट करने में प्रचंड विजली के समान, चलते-फिरते कल्पवृत्त-स्वरूप, कलिकाल में गौतमावतार रूप, लावण्य श्रौर सौभाग्य से युक्त, श्रपने वचन की चातुरी से इन्द्र को विस्मय में डालने वाले, महावाद-वादीश्वर, राजगुरु, भूमण्डल के श्राचार्य, हुंबड कुल के श्रृंङ्गारहार, भट्टारक श्री वादिचन्द्र के ॥२१॥

उनके पट्ट को (सुशोभित करने के लिए) एकमात्र पूर्णचन्द्र, त्र्यपने सिद्धान्त की विद्या में उत्कट, परमतवादी-रूपी गजेन्द के गर्व को फोड़नेवाले प्रबल मृगेन्द्र सदृश, त्र्याखल श्रद्धय (श्रद्धेत) शब्द को सुने हुए, छंद-श्रलंकार-काव्य-तर्क श्रादि के पठन-पाठन की सामर्थ्य रखने के कारण फैली हुई कीर्चिलता से वंग-श्रंग-तैलंग-गुर्जर-नवसहस्र दिल्ला वाग्वर श्रादि देश-रूपी मंडप को श्राच्यादित करनेवाले,(?) महावादीश्वर, श्रीमूलसंघ के श्रंगारहार, श्रीवादिचंद के पट्ट-रूपी उदयाचल पर बालसूर्य के समान, त्रिभुवन के जनों को श्राह्वादित करनेवाले, प्रखर बुद्धि श्रीर निपुणता के कारण एक नवीन वादिश्रेष्ठ, सम्पूर्ण पृथ्वी के बड़े से बड़े मूमाग के महान् महीपतियों से पूजित श्रीमहीचन्द्र भट्टारक के ॥३०॥

उनके पट्ट-स्वरूप उदयगिरि पर (उदित) बालभास्कर, विद्वानों की सभा के भूषण, मिथ्यामत के खणडन में पण्डित, परमत के वादी-रूपी प्रचणड पर्वत को तोड़ने में श्रेष्ठ वज्र के समान, भव्य जन-रूपी कुमुद वन को विकसित करने के लिए चन्द्रमा, धर्मस्वरूप अमृत

वर्षणमेघानां लघुशाखाहुवडकुलशृंगारहारिङद्वीगुर्ज्जरिसंहासनाधीशवलात्कारगण-विरुदावलीविराजमानभट्टारकश्रीमेरुचन्द्रगुरूणाम् ॥३१॥

सकलसिद्धान्तप्रतिबोधितभव्यजनहृदयकमलविकाशनैकवालभास्कराणां दश-विधधमोपदेशनवचनामृतवर्षणतिष्पतानेकभव्यसमृहानां श्रीमन्मेरुचन्द्रपट्टोद्धरण-धीराणां श्रीमछीमूलसंघसरस्वतिगच्छवलात्कारगणविरुदावलीविराजमानभट्टारक-वरेण्यभट्टारकश्रीजिनचन्द्रगुरूणां तपोराज्याभ्युद्यार्थं भव्यजनैः क्रियमाणे श्रीजिननाथाभिषेके सर्वे जनाः सावधाना भवन्तु ॥३२॥

को बरसाने में मेघतुल्य, लघु शाखा के हुवड़ कुल के शृंगारहार, दिल्ली श्रौर गुजरात के सिंहासनाधीश, बलात्कारगण की विरुदावली में विराजमान भट्टारक श्रीमेरुचन्द्र गुरु के ॥३१॥

सम्पूर्ण सिद्धांतों द्वारा ज्ञानवान् बनाये गये भव्यजनों के हृदय-कमल को विकासित करने में एकमात्र बालसूर्य, दशविध धर्मों के उपदेश-वचनामृत की वृष्टि से त्र्रानेक भव्यसमूह को तृप्त करनेवाले, श्रीमेरुचन्द्र के पट्ट का उद्धार करने में धीर, श्री मूलसंघ 'सरस्वतीगच्छ बलात्कारगण की विद्रुशवली में विराजमान, भट्टारकों में श्रेष्ठ, भट्टारक श्री जिनचन्द्र गुरु के त्र्पोराज्य के त्र्यभ्युद्य के लिए भव्यजनों द्वारा किये जानेवाले श्रीजिननाथ के त्र्यभिषेक में सभी लोग सावधान होवें ॥३२॥

यह गुर्वावली समाप्त हुई।\*

<sup>🟶</sup> श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद जी जैन द्वारा प्रेषित।

<sup>ु</sup> ग्रनुवादक--पं० कमलाकान्त उपाध्याय, न्याकरण-वेदान्त-साहित्याचार्य,कान्यतीर्थ।

## समिका

पड्खएडागम—'धवला' टीका और उसके हिन्दी-माषानुवाद-सहित (प्रथम खएड 'जीवट्टाएं का 'त्तेत्र-स्परान-कालानुगम' नामक चतुर्थे अंश)। मूल रचयिता—भगवान पुष्पदन्त, भूतबिल ; धवलाटीकाकार—वीरसेनाचार्य ; सम्पादक—प्रोफेसर हीरालाल जैन, एम० ए०, एल्-एल्०बी, संस्कृताध्यापक किंग एडवर्ड कॉलेज, अमरावती ; सहसम्पादक—पं० हीरालाल सिद्धान्तशास्त्री, न्यायतीर्थ ; प्रकाशक—श्रीयुत सेठ शिताबराय लक्ष्मीचन्द्र जैन साहित्योद्धारक-फएड कार्यालय, अमरावती (बरार) ; वीरनिर्वाण-संवत् २४६८ ; पुस्तकाकार का मूल्य १०) ; शास्त्राकार का मूल्य १२)।

प्रनथ के प्रारम्भ में गिएत का खुलासा ज्ञान कराने के लिये उपयोगी २० चित्र दिये गये हैं, जिनसे लोक ब्रादि के गिएत का ज्ञान ब्रासानी से हो सकता है। इसकी महत्त्वपूर्ण प्रस्तावना ब्रांग्रेजी ब्रोर हिन्दी दोनों में लिखी गई है। ब्रांग्रेजी प्रस्तावना लखनऊ विश्वविद्यालय के गिएताध्यापक डा० श्रवधेशनारायण सिंह की है। ब्रापने इसमें धवला में ब्राये हुए गिएतशास्त्रका विशद विवेचन किया है तथा यह मी सिद्ध किया है कि हिन्दू गिएतज्ञ, ब्रायेभट्ट, से मी पूर्व जैनियों का गिएतशास्त्र उच्च कोटि का था। जैनाचार्य रेखागिएत, बीजगिएत ब्रौर ब्राह्मणित से मली-माँति परिचित थे। ब्रापने संख्यात, ब्रास्थ्यत ब्रौर ब्रान्त के प्रतिपादक गिएत का विवेचन वासना (उपपत्ति)-पूर्वक किया है। इसके ब्राह्म च्छेद, त्रिकच्छेद, चतुर्थच्छेद ब्रादि गिएत की वासना का विवेचन गिएतज्ञों के लिये विशेष मनोरश्वक है। हिन्दी-भूमिका में 'सिद्धान्त ब्रौर उनके ब्रध्ययन का ब्रधिकार' इस विषय को ब्रनेक प्रस्थान करने का गृहस्थ को ब्रधिकार है। ब्रागे प्रनथ के विषय का ज्ञान कराने के लिये संन्तेप में नेत्रानुगम, स्पर्शानुगम ब्रौर कालानुगम का वर्णन किया है। इस माग में गिएत-सम्बन्ध कई नवीन बातों का कथन किया है।

श्चनुवाद करने में प्रन्थ के मूल गिएत-सूत्रों के केवल श्चर्थ श्रीर उदाहरण ही दिये गये हैं। यदि इन्हीं सूत्रों की उपपत्ति (वासना) भी दी जाती, तो यह विषय सिर्फ सिद्धान्त जाननेवालों के लिये ही उपयोगी सिद्ध नहीं होता, बल्कि गिएतक्षों के लिये भी लाभदायक हो जाता तथा इससे जैन-गिएत का श्रीर भी श्राधक गौरव प्रकट होता।

पृष्ठ ४२ पर दिया गया परिधि ज्ञात करने का करणसूत्र श्रत्यन्त ही महत्त्वपूर्ण है और यह श्राधुनिक प्राप्त सभी करणसूत्रों से मिन्न है। ए० १५२ पर चन्द्रसंख्या, सूर्यसंख्या, प्रहसंख्या, नच्चत्रसंख्या और तारा-संख्या का विषय भी गणित जाननेवालों के लिये मनोरक्षक है। धवलाकार ने गणित में काफी श्रम किया है। जिन गणित नियमों को आधुनिक वैज्ञानिक भी स्थूलता से सिद्ध कर पाये हैं, उन गणित नियमों को जैनाचार्यों ने अति प्राचीन काल में भी अपने सूक्ष्म ज्ञान के द्वारा सिद्ध कर लिया था। पृ० १९५ पर दिये गये लवणसमुद्र, कालोद्धिसमुद्र और पुष्करवरसमुद्र आदि की बाह्य और अभ्यन्तर सूची लानेवाले गणित सूत्र भी महत्त्वपूर्ण है। गणित की दृष्टि से इनकी उपपत्ति त्रिकोण-मिति से सिद्ध हो सकती है। पृ० ३१८ पर दिन के १५ मुहूत्तों के नाम निम्न प्रकार बताये हैं:

- (१) रौद्र (२) खेत (३) मैत्र (४) सारमट (५) दैत्य (६) वैरोचन (७) वैद्यदेव (८) स्रामिजित (९) रोहण (१०) बल (११) विजय (१२) नैऋत्य (२३) वारुण (१४) स्र्यमन् (१५) भाग्य। रात्रि मुहूर्तों का उल्लेख इस प्रकार से किया गया है—
- (१) सावित (२) धुर्य (३) दात्रक (४) यम (५) वायु (६) हुताशन (७) मानु (८) वैजयन्त (९) सिद्धार्थ (१०) सिद्धसेन (११) विद्योम (१२) योग्य (१३) पुष्पदन्त (१४) सुगन्धर्व (१५) अष्ठण ।

इस प्रकार से दिन और रात्रि के पन्द्रह-पन्द्रह मुहूर्त्त निश्चित किये हैं। अन्य ज्योतिष-प्रंथों में भी दिन-रात्रि के पन्द्रह-पन्द्रह मुहूर्त्त पाये जाते हैं। परन्तु इन मुहूर्तों के नाम अन्यत्र आये हुए ज्योतिष-प्रन्थों के नामों से सर्वथा भिन्न हैं। तिथियों के नाम तथा उनके स्वामियों का उल्लेख भी इस प्रन्थ में निम्न प्रकार से किया हैं, नन्दा, भद्रा, जया, रिक्ता और पूर्व इस प्रकार ये पाँच तिथियाँ बताई गई हैं। इनके देवता कम से चन्द्र, सूर्य, इन्द्र, आकाश और धर्म होते हैं। इस उल्लेख में तिथियों के नाम तो अन्य जगह आये हुए ही हैं, परन्तु छनके देवताओं के नाम हिन्दू ज्योतिष प्रन्थों में आये हुए देवताओं के नामों से सर्वथा भिन्न हैं। इस प्रकार से इस प्राचीन प्रन्थ में अनेक ज्योतिष-सम्बन्धी महत्त्वपूर्ण बातों का समावेश है। अनुवाद अच्छा हुआ है। प्रन्थ उपयोगी हैं, सब किसी को मन्दिर और शास्त्र-भाएडारों के लिये मंगाकर जैनसाहित्य का उद्धार करने में सहायक होना चाहिये।

---नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ, ज्योतिष-शास्त्री।

### [ २ ]

कन्नड नाडिन कथेगलु — लेखक: श्रीनारायण शर्मा; प्रकाशक: कर्नाटक इतिहास-संशोधक-मगडल, धारवाड़ ; मूल्य: सामान्य प्रति का ।।।), विशिष्ट प्रति का १); सन् १९४० ; मुद्रण श्रादि चित्ताकर्षक।

इस संप्रह में शर्माजी ने कर्णाटक के चरित्र से सम्बन्ध रखनेवाले ५५ शब्द-चित्रों को ऐतिहासिक त्राधार पर ललित भाव एवं सरल शैली में सुंदर ढंग से चित्रित करने का सफल

प्रयास किया है। इन कथाओं से विद्यार्थियों को कर्णाटक के राजकीय, सामाजिक, आध्यात्मिक तथा कला-कौशल-सम्बन्धी परिज्ञान त्र्यासानी से हो सकता है। साथ ही साथ इनके त्र्यध्ययन से बालकों के कोमल हृद्य में कर्णाटक-संस्कृति का श्रमिमान मी जाग डठेगा। इस साहित्यिक सेवा के लिये शर्माजी वास्तव में धन्यवाद के पात्र हैं। ऐतिहासिक प्रस्तावना में कर्णाटक में शासन करनेवाले प्रायः सभी राजवंशों का संचिप्त परिचय देकर इन्होंने कदम्ब, राष्ट्रकूट, चालुक्य, होय्सल, यादव, विजयनगर, पालेयगार, बहमनी, कोड्गु, मैसूर इन राजवंशों के प्रधान-प्रधान व्यक्तियों एवं कर्णाटक की लक्ष्मम्म, सोमलादेवी, चेन्नम्म, श्रोबव्य श्रादि वीराङ्गनाश्रों की साहस-पूर्ण कथाश्रों को चित्ताकर्षक शैली में चित्रित किया है। इसमें रामानुजाचार्य, वसवेश्वर, पुरन्द्रदास, कनकदास, विद्यारएय आदि कर्णाटक के सुप्रसिद्ध धार्मिक महापुरुषों की जीवनियाँ भी सम्मिलित की गई हैं। प्रस्तुत संप्रह में महाकवि पंप, वीर चामुएडराय, सल, सोमलादेवी ऋादि कतिपय जैन वोर-वीराङ्गनाश्चों की जीवनियाँ मी गर्मित हैं। पुस्तक उपयोगी है ; इस विषय में किसीका मतभेद नहीं हो सकता। हाँ, कतिपय काल-निर्णयों पर अवस्य मतभेद हो सकता है। साथ-ही-साथ इस कार्य के लिये श्रपनाये गये त्राधार प्रंथों में सभी प्रन्थ प्रामाणिक नहीं है। त्र्यतः इसे शुद्ध ऐतिहासिक कहना ठीक नहीं होगा। फिर भी प्रन्थकत्ती का उद्देश्य आदरणीय है। एक परिशिष्ट के श्रातिरिक्त तीन ऐतिहासिक नक्शा और उन्नीस सुन्दर चित्र भी इसमें दिये गये हैं। इन चित्रों में श्रीबाहुबली, महाकवि पंप त्र्यादि का चित्र मी शामिल है। इस उपयोगी पस्तक को प्रकाशित करनेवाला कर्णाटक इतिहास-संशोधक-मण्डल, धारवाड़ भी विशेष धन्यवाद का पात्र है। **—के० भुजबली शास्त्री, विद्याभुष**ण्

### [ ३ ]

चित्रसेनपद्मावतीचरित्रम् रचिवता - श्री बुद्धिविजयः संपादक स्रौर प्रकाशक -- श्रीमूल-राज जैन, एम०ए०, एल्-एल्-बी०, [जैन विद्यामवन, कृष्णनगर, लाहौरः; मूल्य १।); छपाई-सफाई बढ़िया ।

इस प्रनथ की त्रालोचनात्मक भूमिका सम्पादक ने अंप्रेजी में स्वयं लिखी है। इन तीस पृष्ठों में सभी आलोच्य विषय बड़ी सुन्दरता से प्रतिपादित हुए हैं। प्रस्तावना के अन्तिम पृष्ठों में अनुसन्धानात्मक और व्याकरण-सम्बन्धी विवरण विद्वत्तापूर्ण है। सन्मान, सन्मानिता, सन्मुख आदि शब्दों को एक साधारण शुद्धि-पत्र में देकर काम चल सकता था, पर पूरे-पूरे अंप्रेजी के वाक्यों द्वारा ये शुद्ध किये गये हैं। फिर भी कुछ अशुद्धियों का संकलन नहीं हो पाया है और न कोई संकेत ही किया गया है। ४६वें इलोक में 'शुश्रावं' छप गया है।

८५ वें इलोक में 'विमोहित' पद का उपसर्ग व्यर्थ ही छन्दोमंग दोष ला रहा है। प्रंथकार ने कथा के सिलसिले में कई संस्कृत ख्रौर प्राकृत पद्य ऐसे रक्खे हैं जो अन्यकर्त क हैं। प्रन्थकार ने तो प्रासंगिकता लाकर सुन्दरता से खपाया है, पर संपादक का कत्तेव्य था कि कुछ संकेत करते। अस्तु, संपादन बड़ा ही सुन्दर हुआ है।

प्रन्थकार के सम्बन्ध में मुफ्ते कुछ कहना नहीं है। अन्य कथाओं की तरह इस कथा में भी कुछ ऐसी विलक्तिए। बातें जोड़ो गई हैं, जो कि प्राचीन कथाकारों का एक ढंग था। लोकरुचि की रक्ता के लिये पुत्र पर राजा का नाराज होना, चित्रसेन का गृहत्याग, मन्त्रि-पुत्र की निःस्वार्थ मैत्री आदि बातें इस प्रन्थ में उच्च और बेजोड़ हैं। काव्य आग्रुबोध होने से प्रवाहपूर्ण है। पुस्तकालयों में प्रन्थ अवस्य रखने के योग्य है।

सम्पादक के परिश्रम के ख़याल से तो नहीं, पर त्राकार-प्रकार के लिहाज से प्रन्थ का मूल्य त्राधिक हैं।

---कमलाकान्त उपाध्याय ज्याकरण्-साहित्य-वेदान्ताचार्य, काव्यतीर्थे।

# जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा, का संचिप्त वार्षिक विवरण

(१३-५-४१--१८-६-४२)

वीर-संवत् २४६७ ज्येष्ठ शुक्क पश्चमी से वीर संवत् २४६८ ज्येष्ठ शुक्क चतुर्थी तक मवन के सामान्य दर्शक-रजिस्टर में ६००० व्यक्तियों के हस्तात्तर हुए हैं। प्रमाद श्रथवा श्रज्ञानता-वश हस्तात्तर नहीं करनेवाले सज्जनों की संख्या भी इससे कम नहीं है।

विशिष्ट दर्शकों में से निम्नलिखित महानुभावों के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं:

श्रीयुत पं० बनवारीलाल शास्त्री, देहली; श्रीयुत बाबू बैजनाथ जैन एडवोकेट, पटना; श्रीयुत डा० दासएणाचार्य हिन्दू-विश्व-विद्यालय, बनारस; श्रीयुत बाबू पद्मराज जैन, मंत्री हिन्दू महासमा, कलकत्ता; श्रीयुत बाबू गोपालकृष्ण महाजन एम० ए०, संयुक्तमंत्री, मन्नूलाल पुस्तकालय, गया; श्रीयुत बाबू व्रजभूषण शरण एडवोकेट, मथुरा; श्रीयुत सेठ गोपीचन्द ठोलिया, जयपुर; श्रीयुत बाबू एम० बी० महाजन, एडवोकेट, त्रकोला; श्रीयुत पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री, प्रधानाध्यापक स्याद्वाद दि० जैन महाविद्यालय, बनारस तथा संपादक 'जैन-सन्देश' मथुरा; श्रीयुत प्रोफेसर खुशालचन्द शास्त्री, एम० ए०, साहित्याचार्य, विद्यापीठ, काशी; श्रीयुत बाबू शान्तिमय बन्द्योपाध्याय, एम० ए०, एल० टी०, मिजोपुर। इन विद्वानों ने त्रपना बहुमूल्य ग्रुम सम्मतियों के द्वारा भवन की सुन्यवस्था एवं संग्रहादि की मुक्तकराठ से प्रशंसा की हैं।

सर्वसाधारण को भवन से पुस्तकें घर ले जाने को नहीं मिलती हैं, स्रतः स्थानीय पाठकों को नियमानुसार भवन में ही स्राकर ऋध्ययन करना पड़ता है। इनके सिवा विशेष नियम से कुछ खास-खास व्यक्तियों को घर ले जाने को जो पुस्तकें दी गई हैं, उनकी संख्या २८२ है। इन पुस्तकों से स्थानीय पाठकों के स्त्रतिरिक्त मद्रास, मङ्गळ्र, सोलापुर, काशी, मथुरा, मोरेना, बड़ौदा स्त्रादि स्थानों के विद्वानों ने भी लाभ उठाया है।

इस साल मुद्रित प्राकृत, संस्कृत, हिन्दी, मराठी, गुजराती एवं कन्नड आदि भारतीय भिन्न-भिन्न भाषात्रों की चुनी हुई ३२५ तथा अंग्रेजी की ३०, कुल ३५५, पुस्तकें भवन में संगृहीत हुई हैं।

पुस्तक मेंट देनेवालों में श्रीमती पं िसतारासुन्दरी देवी, काव्यतीर्था, त्रारा; गवर्नमेन्ट त्रोरियन्टल लायब्रेरी, मैस्रू, त्रार्कित्रोलाजिकल मैस्रूर, विश्वविद्यालय मैस्रूर, श्रीयुत पं नाथूराम प्रेमी, बम्बई; मंत्री कुंथुसागर प्रन्थमाला, सोलापुर; श्रीयुत पं बनवारी लाल शास्त्री, देहली; श्रीयुत खुशालचन्द कोद्राजी, फलटन; श्रीयुत पं० कमलाकान्त उपाध्याय, त्रारा; श्रीयुत उप्रसेन, एम० ए०, मथुरा; मंत्री जैनमित्र मगडल, देहली; श्रीयुत पं० मुक्तिनाथ मिश्र, त्रारा; श्रीयुत प्रोफेसर होरालाल जैन, त्रामरावती; विश्वविद्यालय मद्रास; श्रीयुत पं० मक्खनलाल शास्त्री मोरेना के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं।

प्रकाशन-विभाग में 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर', प्रशस्ति-संग्रह त्रादि का प्रकाशन पूर्ववत् चाल् रहा है। बहिक 'भास्कर' उत्तरोत्तर लोकप्रिय होता जा रहा है। बड़े-बड़े जैनेतर विद्धान् भी इसे बड़े चाव से पढ़ते हैं। इसके लिये निम्नलिखित बहुमूल्य पत्र-पत्रिकाओं का परिवर्तन में आना ही एक ज्वलन्त उदाहरण है:

श्रंप्रेजी के: (1) The Indian Culture, (2) The Indian Historical Quarterly, (3) Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, (4) The Journal of the University of Bombay, (5) The Karnatak Historical Review, (6) The Adyar Library Bulletin, (7) The Journal of the Annamalai University, (8) The Poona Orientalist, (9) The Journal of the United Provinces Historical Society, (10) The Quarterly Journal of Mythic Society, (11) The Punjab Oriental Reasearch Quarterly Journal, (12) The Journal of the Royal Asiatic Society of Bengal, (13) The Journal of the Royal Asiatic Society of Bombay, (14) The Fergusson College Magazine, (15) The Journal of the Bihar and Orissa Research Society, (16) The Journal of the Benares Hindu University, (17) The Andhra University Colleges Magazine and Chronicle, (18) The Journal of the Sri Venkateswara Oriental Journal of the Sind Historical Society (19) The Journal of the Tanjore Institute, (20) The Sarasvathi Mahal Library, (21) The Jaina Gazette.

हिन्दी के : (१) नागरी-प्रचारिणी-पित्रका, (२) भारतीय विद्या, (३) प्राचीन भारत, (४) साहित्य-सन्देश, (५) स्रनेकान्त, (६) साहित्य-सम्मेलन-पित्रका, (७) किशोर, (८) वैद्य; (९) धर्मदूत, (१०) जैन महिलादर्श, (११) दिगम्बर जैन, (१२) बालकेसरी, (१३) जैन प्रचारक (१४) जैन बोधक, (१५) खएडेलवाल जैन हितेच्छु, (१६) वीर, (१७) भारतीय समाचार, (१८) जैन सन्देश, (१९) जैन मित्र, (२०) जैन गजट।

संस्कृत के : (१) मैसूरुमहाराजसंस्कृतमहापाठशालापत्रिका, (२) सूर्योदय ।

कन्नड के : (१) कन्नड साहित्य-परिषत्पत्रिका, (२) प्रबुद्ध कर्नाटक (३) साहित्य समिति पत्रिके

(४) जय कर्नाटक (५) अध्यात्मप्रकाश (६) शरण साहित्य (७) विवेकाभ्युदय (८) वीरवाणि

(९) सुदर्शन ।

तेलगु का : (१) श्रान्ध्र-साहित्य-परिषत्पत्रिका।

गुजराती का: (१) सुवास।

इनके त्र्रातिरिक्त भवन में (१) विशालभारत, (२) सरस्वती, (३) राष्ट्रवाणी भी मृ्ल्य से मॅगाई जाती हैं।

ज्येष्ठ शुक्र पश्चमी वीर संवत् २४६८।

मंत्री : जैन-सिद्धान्त-भवन

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

## जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मासिक पत्र

भाग र-वि० सं० ११११, वीर० सं० २४६१

#### सम्पादक

प्रोफेसर हीरालाल जैन, एम. ए., एल-एल. बी. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता प्रसाद जैन, एम. श्रार. ए. एस. पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण.

जैन-सिद्धान्त-भवन, त्रारा-द्वारा प्रकाशित

मारत में ३)

विदेश में ३॥)

एक प्रति का १॥)

ई० सन् १६४२

## विषय-सूची

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वृष्ठ |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 7   | उत्तर कर्णाटक त्रौर कोल्हापुर राज्य के कुछ शिलालेख—[श्री बाबू कोमताप्रसाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
|     | जैन, एम० <b>श्रार० ए० एस०                                </b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ५२    |
| ٦,  | उत्तर कर्णाटक त्रौर कोल्हापुर राज्य के कुछ शिलालेख—[ श्रीयुत बाबू कामता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
|     | प्रसाद जैन, एम० त्रार० ए० एस०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | હ્    |
| 3   | केवलज्ञानप्रश्चचूड़ामण्ि—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीथ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
|     | ज्योतिष-शास्त्रो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ८१    |
| ્યુ | गुजराती भाषा में दिगम्वर-साहित्य—[श्रीयुत बाबू त्र्यागरचन्द नाहटा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३९    |
| 4   | जैन-सिद्धान्त-भवन श्रौर तत्सम्बन्धी कार्यप्रणाली का दर्शन—[श्री बाबू <b>पद्मरा</b> ज जै                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | न २९  |
| Ę   | जैनधर्म का महत्त्व—[ श्रीयुत प्रो० देवराज, एम० ए०, डी० फिल्ल०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ७२    |
| ٠,0 | तत्त्रार्थभाष्य त्र्यौर त्रकलंक (लेखांक ५)—[श्री प्रो० जगदीशचन्द्र जैन, एम० ए०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 88    |
| 6   | ंतत्त्वार्थमाष्य और अकलंक —[ श्रीयुत प्रो० जगदीशचन्द्र जैन, एम० ए०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ९७    |
| ્   | पार्क्वदेवकृत 'संगीतसमयसार'—[ श्रीयुत बा० त्रा० नारायण मोरेद्ववर खरे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ८४    |
| ę o | मन्दिरों एवं मूर्त्तियां की उत्पत्ति—[ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ६५    |
| } १ | " मोच्चमार्गस्य नेतारम् "—[श्रीयुत पं० महेन्द्रकुमार शास्त्री, न्यायाचार्य, काशी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ዓ     |
| ۱٦  | राष्ट्रकूट-नरेश त्र्यमोघवर्ष की जैनदीचा—[श्रीयुत प्रो० हीरालाल जैन,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
|     | एम०ए०, एल-एल० बी०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2     |
| 13  | विरुदावली—[ त्र्यनु० श्रीयुत पं० कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकरण-साहित्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
|     | वेदान्ताचार्य, काव्यतीर्थं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १०८   |
| 18  | वैदिक एवं जैनधर्म में समानरूप से या कुछ हेरफेर से पाये जानेवाले कतिपय पद्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
|     | —[ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ९६    |
| 14  | शाकटायन त्र्यौर उनका शब्दानुशासन—[श्रीयुत पं० नाथूराम प्रेमी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १८    |
| १६  | श्रवणबेल्गोल के शिलालेखों में भौगोलिक नाम—[श्रीयुत बाबू कामताप्रसाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
|     | जैन, एम० त्र्रार० ए० एस०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | રૂપ   |
| (v  | अवण्बेल्गोल के शिलालेखों में भौगोलिक नाम—[ श्रीयुत बा० कामता प्रसाद जैन,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|     | एम० त्रार० ए० एस०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ९१    |
| 16  | सर्वार्थसिद्धि के शकयवनादि शब्द[ श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ३४    |
| 19  | And the contract of the contra | १४    |

|     | [ ख ।                                                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
|     | पुष्ठ                                                                           |
| २०  | समीत्ता—(१) कन्नड नाडिन कथेगलु—[श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण १२१ |
|     | (२) चित्रसेनपद्मावतीचरित्रम्—[ श्रीयुत पं० कमलाकान्त उपाध्याय,                  |
|     | व्याकरण्-साहित्य-वेदान्ताचार्य, काव्यतीर्थे ••• ••• १२२                         |
|     | (३) जैनमंडा-गायनसंप्रह—[श्रीयुत पं० कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकरण्-               |
| * : | साहित्य-वेदान्ताचार्य ६०                                                        |
|     | (४) जैनधर्म में दैव स्त्रौर पुरुषार्थ—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-      |
|     | ज्योतिष-तीर्थ ··· ६२                                                            |
| . , | (५) तत्त्वार्थसूत्र जैनागम समन्वय—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-          |
|     | ज्योतिष-तीर्थ                                                                   |
| j.  | (६) पञ्चमकर्मप्रन्थ—[ श्रीयुत पं० के० मुजबली शास्त्री विद्याभूषण · · · ५७       |
|     | (७) पुराण ऋौर जैनधर्म—[ श्रीयुत पं० हरनाथ द्विवेदी, काव्य-पुराण-तीर्थ ६१        |
|     | (८) बनारसी-नाममालाः—ि श्रीयुत पं० कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकर <b>ण-</b>          |
|     | साहित्य-वेदान्ताचार्य ५८                                                        |
| . : | (९) महावीरवाणीः—ि श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्रो, विद्याभूषण ५८                |
|     | (१०) षड्खएडागम—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ,               |
|     | ज्योतिष-शास्त्री १.२०                                                           |

## THE JAINA ANTIQUARY

VOL VIII.

DECEMBER, 1942.

No. II.

### Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL.B. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. Babu Kamata Prasad Jain, M. R. A S. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

### Published at

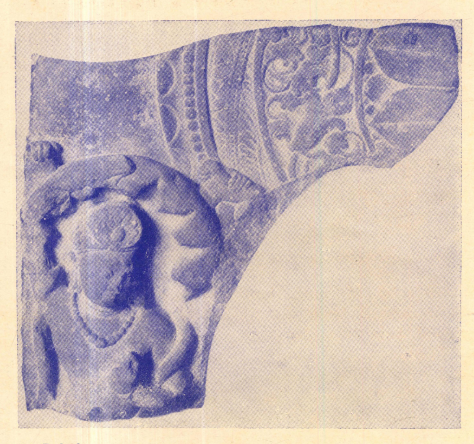
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription Foreign 4s. 8d,

### CONTENTS:

| 1. | A Fragmentary Sculpture of Neminātha in the Lucknow<br>Museum—By Dr. Vasudeva S. Agrawala M.A., Ph.D.,                                                                                          | Pages          |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|    | Curator, Lucknow Museum                                                                                                                                                                         | 45—49          |
| 2. | Nārāyanas, Pratinārāyans and Balabhadras—By Dr.<br>Harisatya Bhattacharya, M.A., B.L., LL.D                                                                                                     | 50—56          |
| 3. | Magic and Miracle in Jaina Literature—By Kalipada Mitra, M. A., B. L                                                                                                                            | 5 <i>7</i> —68 |
| 4. | Prākrit Studies: Their Latest Progress & Future—By Dr. A. N. UpadhyeeM. A. D. Litt                                                                                                              | 69—86          |
| 5, | The J <sup>I</sup> vānu <sup>5</sup> asana vṛtti of Devasūri and its date A.D. 1105.—<br>By K. Madhava Krishna Sarma, M.O.L., Curator,<br>Anup Sanskrit Library and Director of Oriental Publi- |                |
|    | cations, Bikaner                                                                                                                                                                                | 87—88          |
|    |                                                                                                                                                                                                 |                |

### The Jaina Antiguary



Baladeva serving as an attendant in a Neminatha Image. Guptā Period, J. 89 Lucknow Museum.



# '' श्रीमत्परमगम्भरिस्याद्वादामोघलाञ्छनम् ।

जीयात त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ ''

NA UNTIQUARY

Vol, VIII No. II

#### ARRAH (INDIA)

December, 1942

## A FRAGMENTARY SCULPTURE OF NEMINĀTHA IN THE LUCKNOW MUSEUM.

By

Dr. Vasudeva S. Agrawala, M.A., Ph. D., Curator, Lucknow Museum

The Provincial Museum, Lucknow has a large number of sculptures unearthed from the Kankali Tila Mathura in 1890-93. A majority of them is to be assigned to the Kushāṇa and Gupta periods There was at the site of Kankali Tila an ancient Jaina Vihāra and a Stūpa which in an inscription found from the place is described as the Devanirmita Stūpa (Ep. Ind. II., 20). A history of this Stūpa is contained in the ancient work entitled 'Vividha-Tīrthakalpa" by Jina-Prabha Sūri. Recently Dr. Handiqui informed me that a legendry account of this Stūpa is also contained in the Yasasatilaka Champū of Somadeva Sūri written in the tenth century. On page 315 of the Second Volume of this book (published in the Kavyamālā Series, Bombay, 1903) it is stated that the Stūpa at Mathura was designated as Devanirmita and was adorned by images of the Arhats:—

मथुरायां चक्रचरणां परिभूमय्य त्रार्हेत्प्रतिबिम्बाङ्कितमेकं स्तूपं तत्रातिष्ठिपत् । श्रुतएव श्रद्यापि तत्तीर्थं देवनिर्मिताख्यया प्रथते ।\*

<sup>\*</sup>I owe this reference to the kindness of Dr R. K. Handiqui of Jorhat College, Assam.

This literary testimony is of great value as confirming an ancient tradition recorded on stone regarding the name of the great Jaina establishment at the site of Kankali Tila. The sculptures in themselves are the earliest specimens of Jaina iconic art and have special value as throwing light on the beginnings of Jaina iconography in North India. We have amongst them inscribed images of Tirthamkaras and their attendant beings as well as of subsidiary gods and goddesses of the Jaina pantheon. For example, the images of Sarasvati, Naigameśa and Āryavatī are of very great importance for a history of early Jaina religious worship. The last sculpture mentioning Āryavatī in the inscription on it appears to represent the royallady Triśalā with her attendants holding chhatra and chamara, both being emblems of royalty Āryavatī appears to be but an honorific name and no independent goddess so styled seems to be intended.

The images of Tirthamkaras reveal several points of interest. Firstly the distinctive marks by which the Jaina Tirthamkaras are distinguished from one another in later times are conspicuous by their absence in the Kushana and Gupta periods. Therefore, the cognizance marks (lanchhanas) seem to have emerged as regular iconographic features during the post-Gupta period. Secondly, the early sculptors in the absence of special marks distinguished one Tirthamkara from another by engraving the saint's name on the This device was inevitable in view of the cult of each Tirthamkara claiming its own devotees who wished to immortalize their piety by dedicating images of that particular Tirthamkara who was the object of their veneration. Thus a pious lay woman who calls herself wife of Suchila (an old contracted form for Sanskrit Suchidatta or Suchirakshita) dedicated an image of Śāntinātha. Similarly Jaya, devoted to the female desciple of Arya Balatrata, mother of a prosperous family, donated a colossal image of Vardhamana. Mitrasri established an image of the Tirthamkara Arishtanemi, and the female lay worshipper Dattā (an abbreviated name form of Devadatta ) dedicated an image of the Arhat Nandyāvarta (i.e. Aranātha, the eighteenth Tirthamkara) in the Stūpa called Devaniramita, (Ep. Ind., II. 204). A full detailed study of all the Tirthamkara images is needed to present as complete a picture as

possible of the religious affiliations of the Jaina church and the lay community settled at Mathura during the early centuries of the Christian era.

In the Tirthamkara images there is, however, some evidence pointing to the early conception of distinctive marks in respect of a few Jaina pontiffs. For example, we find that some images are characterized by a conopy of snakehoods, and on this account they were usually understood by the worshippers as representing Supārśva or the twenty-third Tirthamkara Pārśvanātha. Similarly on some images we find locks of hair falling on both shoulders, a mark to distinguish the saint as Arhat Rishabhanāth, the bull, his symbol in later Jaina iconography, being absent.

Of greater interest still is a class of images in which the Tirthamkara is sought to be distinguished by means of his attendants. These represent the Tirthamkara Neminatha whose attendants may at once be recogonized as Baladeva and Vāsudeva who are in Brahmanical books more popularly known as Balarāma and Krishna. According to the Kalpasūtra Bāladeva and Vāsudeva were the brothers of the twenty-second Tirthamkara Neminatha. The Harivamsa dynasty to which they all belonged is said to have come into existence in the time of the tenth Tirthamkara Sitalanatha. A clear example of such images is that illustrated on plate 98 of the Jaina Stupa of Mathura by V. A. Smith, found from the Kankali Tila and now deposited in the Lucknow Museum. Besides the four armed images of Balarama and Krishna, there is also carved on it the subsidiary figure of Yakshini Ambika on lion definitely marking the Tirthamkara as Neminātha. This sculpture should be ascribed to the early medieval period on the basis of its style. I have already described it in greater detail in a previous article published in this lournal\*. Another image which is stylistically to be ascribed to the early Gupta period (No. 2502, Mathura Museum) shows Neminātha with his two divine attendants treated in a more unsophisticated manner and keeping nearer to the canons of early Brahmanical

<sup>\*</sup>Some Brahmanical Deity in Jaina Religious Art, Jaina Antiquary, Vol. III, pages 83-92.

iconography. The Yakshini Ambikā was originally absent from Neminātha images and seems to have been invoked for purposes of iconography as an afterthought in the early mediaeval period. The two attendant figures of Krishna and Balarāma were considered signs enough for the identity of the Tirthamkara intended to be shown.

There is another fragmentary sculpture of red sandstone from the Kankali Tila (J. 89 in the Lucknow Museum) which is of special interest in respect of the iconographic features of one of the attendant figures viz. Balarāma. The existing fragment consists of the upper right portion of a Tirthamkara image which represented Neminātha. The main figure is lost except for a portion of the halo which is of the full-blown lotus variety familiar to us in other Gupta sculptures. The attendant four-armed figure of Balarāma has a hooded canopy of serpent hoods on the head, a club or musala in upper right hand and the lower right hand is shown as usual raised above the head. The lower left hand is held akimbo and the other hand partly broken, is placed on the surviving symbol which it grasped and which imparts to the sculpture an unusual interest. The symbol consists of a lion surmounting a standard. In the usual course we should have expected a plough as the symbol in this hand of The lion is an exceptional feature substituted for the Balarāma. plough. A plough is called langala in Sanskrit literature and there is not yet sufficient evidence to say why a plough was substituted by a lion. We have in the Mahabharata a technical term Simhalāngūla dhvajāgra to designate a banner with a lion. It is said in the Dronaparvan where the banners of the leading warriors are described that Asvatthama had a standard with a simha langula as its ensign: -

तथैव सिंहलांगूलं द्रोगापुत्रस्य भारत।

ध्वजाग्रं समपश्याम बालसूर्यसमप्रभम् ॥ द्रोग्रा० १०५।१० This is repeated in the Bhishmaparvan 17. 21), श्रश्वतथामा यथौ यत्तः सिंहलांगुलकेतुना ।

The banner of Arjuna bore the figures of a monkey with a grotesque face and the hind part of a tailed lion (सिंहलांगूलमुग्रास्यं ध्वजं वानरलत्त्रणम्।

Dronaparvan, 105. 8) In another Balarama sculpture of the early Kushāna period, now preserved in the Bharat Kala Bhawan, Benares, the lion standard also occurs in place of the plough But in the image of Balarāma from village Junsuti near Govardhana in Mathura District now preserved in the Lucknow Museum, Balarama holds in his two arms the musala and the hala respectively. This image is to be placed in the Sunga period about the second century B. C., and is on that account the earliest Brahmanical image of this deity known so far.\* It appears, therefore, that the introduction of the lion capital standard in place of the original plough (lāngala) took place somewhere about the first century A D. In another image now preserved in the Mathura Museum (No. C. 19) and dateable in the Kushana period the feature of the lion standard also occurs. In the descriptions of Balarama I have not yet come across any literary reference describing this particular feature of a lion standard or सिंहलांगूलध्वजाग as we may call it. The artist who was fashioning the above image of Nemināth for a Jaina patron of his in the Gupta period seems to have incorporated the simha dhwajagra feature from a current and a well-understood formula of Balarāma iconography prevailing during the Kushana and Gupta periods. A reference from Jaina literature regarding this particular feature will therefore be very welcome.

<sup>\*</sup> For an illustration and account of this image see Journal of Indian Socy. of Oriental Art., Vol. V, p. 126.

#### NĀRĀYANAS, PRATINĀRĀYANAS AND BALABHADRAS.

BY

Dr. Harisatya Bhattacharya M.A., B.L., LL. D. (Continued from Vol. VIII No. I, page 40.)

These two kings thereupon left their kingdom unnoticed by all; it was given out in their respective cities that they were too ill to appear before the public and to guard against all possibilities of the real state of affair being found out, two life-like images of the two kings were kept laid on royal beds in the palaces. Bibhishaña sent assassins who cut off the heads of these images. These heads, presented before Rāvaña, removed all his fears.

Another episode in the Jaina version of the Rāma-story is the beautiful account of Bhāmandala. King Janaka is said to have had twin children, Sītā and a son by his queen, Bidēhā. Now, a superhuman being had a grudge against the infant son of king Janaka in his previous birth. To "feed fat this ancient grudge," this superhuman being took away the infant prince as soon as he was born; but on his way, he was suddenly apprised of the wickedness of his act and he left the infant with Chandragati, king of Ratha-nupura. Chandragati and his queen liked the beautiful child very much and began to rear him up as their own son. They called him Bhā-mandala.

Bhāmandala, when he came of age, heard of the be-witching looks of Sītā. He did not know that Sītā was his sister and so he wanted to marry her. His father asked Janaka to give his daughter in marriage to Bhāmandala, but Janaka had already settled to marry Sītā to Rāma. Matters cāme to such a pass that even when Chandragati withdrew his objections to the marriage of Sītā with Rāma, Bhāmandala came out to fight with Rāma. When, however, he reached Vidarbha, he suddenly remembered that Sītā was his sister. So, he gave up his intention to fight and gladly joined the marriage celebration of Rāma with Sītā,

In the Jaina account, we come across many stories about Lakshmaña. While in forest with Rāma and Sītā, he defeated the king Singhōdara and gave away to Bajrakaraña, a pious worshipper of the Jina, half of the kingdom of Singhōdara. He rescued Balyakhilya, king of Nalakubara, from the non-Aryan Bhīlas. His daughter Kalyanamālā became enamoured of Lakshmaña. He rescued also Banamālā daughter of the king Prīthvīdhara who was about to commit suicide as her father had arranged her marriage with a prince other than Lakshmaña whom she loved secretly. He is said to have gone to various cities and married many princesses.

In the Jaina Purāñas, Hanumān is otherwise called Śrī-Śaila and he is looked upon as a Kāma-dēva, i.e., of a higher order of mortals and of exceptionally strong frame.

Bisides the above additions, we meet with various other alterations of the Rama-story in the Jaina Purañas For example, regarding the promise of Dasaratha to give boons to Kaikeyi in future, the Jaina story is slightly different. King Dasaratha did not promise the boons because, as the Rāmāyaña of the Vēdic school says, Kaikevi nursed him when he got wounded in a terrible fight against The Jainas say, on the contrary, that while wandering the demons from countries to countries incognito to delude Ravaña and his men. Dasaratha reached the kingdom of Kaikevi's father, where he heard that the beautiful princess was to choose her husband from among the renowned princes of the day assembled there for the purpose. Dasaratha attended the assembly and Kaikeyi's choice fell upon him. Thereupon, the disappointed princes attacked Dasaratha in rage. Daśaratha, however, was quite a match for them. Princess Kaikevī too was a bold and skilful lady She acted as the charioteer and led the chariot of Dasarath dexterously in the battle-field, -just as Subhadrā (as described in the Vedic Purañas) did on a similar occasion, when her suitor Arjuna was taking her away. To Kaikeyi's skill in chariot-driving Dasaratha owed his victory that day to a great extent and in fond gratitude, he offered to fulfil any boon that she might ask of him. Kaikeyi, however, said that she would let him know her wish on a suitable future occasion Dasaratha promised

to fulfil her prayer whenever she would make it. She wanted Rāma's exile and Bharata's installation to throne of Ayōdhyā as the boon, when Dasaratha was about to make Rāma king and the poor king had to consent to it.

Then, as regards the marriage of Rāma with Sitā, the Jaina account is widely different from Valmīki's. It is not the sage Visvamitra who took Rāma to the hermitage for the purpose of killing Tārakā. We do not also find the story of Rama's breaking the mighty bow of the Lord Siva to win the hands of Sttā. The Jaina account says that Antarangala, the half-civilised Mlechchha (non-Aryan ) king of Mayuramala attacked the kingdom of Janaka with a great army. Janaka was frightened and sought the aid of his friend, king Dasaratha, who sent his sons Rāma and Lakshmaña to drive away the non-Aryan hordes. The two brothers signally defeated Antarangala who fled away. King Janaka out of gratitude proposed to marry his daughter Sītā to Rāma and Dasaratha agreed to it. The sage, Nārada, however, heard of the far famed beauty of Sītā and wanted to see her. He entered the room where Sītā was looking at her face in a mirror. On the mirror, the ugly face of the sage, covered with long hairs and beards was suddenly reflected, which frightened the princess so much that she began to run away with a scream. Nārada was following her when he was stopped by a palaceguard. The sage felt insulted and resolved to create troubles for Sitā. He went to Bhāmandala who did not know that Sītā was really his sister and showed to him a portrait of the princess. Bhāmandala at once got enamoured of her and became eager for marrying her. King Chandragati, his father, came to know this and he had an interview with lanaka. Chandragati requested Ianaka to give his daughter in marriage to Bhāmandala, but Ianaka openly praised the powers of Rāma and expressed his decision already made, to marry Sīta to Rāma. Thereupon, Chandragati said that he had with him two mighty bows, known as Bajrāvarta and Sagaravarta and that they should be raised and used by Rama and Lakshmaña before he would acknowledge the power of the two princes and allow Sītā to be married to Rāma. Janaka had two bows brought to Mithila and invited Rama and Lakshmana along

with the other princes of the day. A 'Swayamvara' was arranged and Janaka proclaimed that the prince who would be able to raise the bows would win the hands of Sītā. None of the princes dared to approach any of the bows; for, they were found to emit horrid flames. It was Rāma who lifted up Bajrāvarta quite easily; so did Lakshmaña Sāgarāvarta. Sītā threw the bridal garland around the neck of Rāma.

About the role of Jatayu-bird as a protector of the exiled princes and Sītā, we came across a different story in the Jaina version. It is said that while in the Dandaka forest Rāma was one day waiting for getting a hungry sage who might oblige him by breaking his fast with the meals to be offered to him, as luck would have it, two such sages, Gupti and Sugupti, who had been fasting for a whole month, were passing that way and they, finding Rāma to be really a good and honest man, gladly ate the meals offered by him. A vulture was sitting on a tree near by; suddenly, however, he came to realise that it was a rare opportunity to have such great sages and he fell down at their feet respectfully. At once the wings of the bird began to glitter as if they were made of gold. The sages, after finishing their meals, took pity on the bird and explained to him the rules of a morally disposed house-holder's life. From that day the bird began to lead a strictly abstemious life. The sage told him to live near Rāma and Lakshmaña. The bird agreed and was thereafter called Jatāyu by Rāma.

The incidents connected with the stealing of Sītā by Rāvaña are slightly different from those stated in Vālmīki's Rāmāyaña. According to the Jaina account, Lakshmaña one day perceived fragrant smell, coming from some unknown quarter. On enquiry, he discovered that it was coming from a beautiful sword, Sūryahāsya (Sun's laugh). To test the sharpness of the sword, Lakshmaña struck it on a cluster of bamboos near by. The bamboo-clump was cut and lo! one Sambooka who was within it, practising penances for the purpose of getting the sword was killed outright. This Sambooka was the son of Khara-Dūshana who had married Chandra-nakhā sister of king Rāvaña of Lankā. Chandra-nakhā used to come every day to her penancing son and feed him.

At the gruesome sight, her grief was boundless and she began to search for her son's slayers. But when she saw Rāma and Lakshmaña, she became enamoured of them. She represented herself before them as a virgin and requested them to marry her. The brothers, of course, scoffed at her offer. In rage, she went to to her husband and told him all about her son's cruel murder. Khara-Dūshaña went out to fight and sent information to king Rāvaña to come and help him.

Thus in the Jaina account, Khara and Dūshaña are said to be one man and he is the husband of Rāvaña's sister. The story of Sambooka is curious In Vālmīki's Rāmāyaña, there is no such account. It is, of course, well known that there is a story about one Sūdra sage Sambooka's practising severest penances, who was killed by Rāma, after he became king of Ayōdhyā, on the ground that such penances were forbidden to a Sūdra. The present day writers look upon the slaughter of Sambooka as a great blot on Rāma's character. It need scarcely be said that the Jaina account of the killing of Sambooka exonerates Rāma fully from the guilt,—not only because it was not he but Lakshmaña who killed Śambooka, but also because the slaying was purely accidental.

As we have indicated above, according to the Jaina account, it was not Sūrpa-nakhā who induced her brother to take away Sītā. Rāvaña was coming to aid Khara-Dūshaña and it is said that he saw Sītā in the cottage from his air-chariot. He was struck at her beauty and decided to steal her. According to the Jainas, it was Lakshmaña who went to fight with Khara-Dūshaña. Rāma was at home. Rāvaña imitated the voice of Lakshmaña from the direction of the battle-field and Rāma, thinking that his brother was in danger, hastened to help him. Rāvaña took away Sītā in the meanwhile,—thus without the help of a Mārīcha, as according to Vālmīki!

Virādha was a monster, killed by the brothers. Rāma and Lakshmaña, according to Vālmīki. In the Jaina account, we come across one Virādhita, ruler of the kingdom of Pātāla-Lankā, who helped Lakshmaña in his fight with Khara-Dūshaña and who took the

broken-hearted brothers to his city after the abduction of Sītā. We pass by the story.

On coming to the next great point in the Rāma-story viz., the rescue of Sītā,—several remarkable differences between Vālmīki's and Jaina accounts arrest our attention. The first of these is that the Vānaras of Kishkindhyā were, according to the Jainas, of the same race with and fast friends of the people of Lankā. In fact, king Sugrīva is described as a relative of Rāvaña and the high souled Hanumān, as the son-in-law of Khara-Dūshña. Rāvaña and the Rākshasas are not man-eating monsters but are followers of the Jaina faith. Yet, it was with the help of these Vānaras that Rāma recovered Sītā

A somewhat different story is told in the Jaina Purāña about Sugrīva's plight. Bāli was no doubt, his brother but he was a pious Jaina, practising penances, near by Kailāsa. It was not Bāli who drove away Sugrīva and appropriated his wife. The Jaina Purāña says that one Sāhasa-gati with the help of the black art assumed the likeness of Sugrīva and approached Sugrīva's wife when Sugrīva was away. Every one in the palace took Sāhasa-gati as the real king, -so that when the real Sugrīva came, he was instantly repudiated. Sugrīva was now helped by the brothers, Rāma and Lakshmaña, who killed Sāhasa-gati. Pōor Sugrīva thus got back his kingdom and his wife. This Jaina account acquits Bālī, on the one hand, of the shameful charge of living with his brother's wife and Rāma, on the other, of the charge of improperly killing Bālī, who had done no harm to him.

In the Jaina Purāñas, the Vānaras are represented as having at first been afraid of fighting with Rāvaña, who, they said, was a mighty enemy. To expel their fear, Lakshmaña to their amazement, lifted up the huge rock, Kōti-Śilā. This removed all their doubts,—especially because there had been an old prophecy that the lifter of the Kōti-Śilā would be the killer of Rāvaña. It is needless to point out that the Jaina account of the lifting of Kōti-Śilā by Lakshmaña is a parallel to Vālmīki's account of the piercing of the seven Palmtrees by Rāma and other such exploits.

In the Jaina Purañas we are not told that a bridge had to be built for the passing of Rāma's army. Bibhīshaña, Rāvaña's brother, is admitted to have joined Rāma. His other brother, Kumbhakarña was taken captive. According to the Jaina account Indrajit and Meghanada were two different persons, - brothers, not sons of Ravaña. They also were taken captives. The story of Lakshmaña's being hurt with the Sakti-Sela of Ravaña finds a place in the Jaina account, but the Jainas give a different account about Lakshmaña's cure. Medicine had not to be brought from the mountain Gandha mādana, as The Jainas say that when Lakshmaña was according to Vālmīki lying wounded and Rāma was waiting, a man told them that there was a prince named Droña-migha, who was subject to Bharata, the king of Ayodhya; the water from the body of Bisalya, daughter of Droña-migha, when she bathed, would cure the wounds of Lakshmaña. Upon this, Hanuman went at once to Bharata who called Droña-mīgha. His daughter came to the battlefield with Hanumān in a chariot. Her bathing water cured the wounds of Lakshmaña and of other ailing people. This princess was afterwards married to Lakshmaña.

According to the Jainas, it was Lakshmaña, not Rāma, who killed Rāvaña Rāvaña was the Prati-Nārāyaña and had the unfailing Chakra with him. He hurled it towards Lakshmaña, but as the latter was the Nārāyaña, the Chakra, instead of hurting Lakshmaña in any way came to Lakshmaña's hands to be used by him. Lakshmaña threw it towards Rāvaña and he was killed instantaneously. This Jaina account of the killing of Rāvaña with his own Chakra has a distant similarity to the story well-known to the followers of the Vēdic school, that Rāvaña was killed by a weapon, known as Mrityu-vāña (death-arrow), which had all along been with him and which, it had been so ordained, would kill him when thrown by an enemy against him.

To be continued.

### MAGIC & MIRACLE IN JAINA LITERATURE

By

Kalipada Mitra, M. A., B. L.

(Continued from Vol. VIII No. I, page 24.)

The Sūyagadanga (2 2.15) mentions some occult sciences, which people acquired for attaining success, but which are condemned as evil sciences, the practice of which would but result in evil consequences (te anāriyā vippadivannā kālamāse kālam kiccā annayarāim āsuriyāim kibbisayāim thānāi uvavattāro bhavanti). Some of these are subhagākaram, dubhagākaram, gabbhākaram, mohanakaram, āhavvaņim, pāgasāsani, dabbahomam, veyālim, addhaveyālim osovanim, tālugghādanim, sovāgim, sovārim, dāmilim, kālingim, gorim, gandhārim, ovayanim, uppayanim, jambhanim, thambhanim. lesaņim, āmayakaraņim, visallakaraņim, pakkamaņim, antaddhānim. āyaminim; i. e. " the art to make one happy or miserable, to make a woman pregnant, to deprive one of his wits, incantations, conjuring, oblations of substances, the vaitali and ardhavaitali arts, the art of casting people to sleep, of opening doors, the art of Candalas. Sabaras, Dravidas, Kalingas, Goudas, and Gandhāras; the spells for making somebody fall down, rise, yawn, for making him immoveable or cling to something; for making him sick or sound; making somebody go forth, disappear or come. They practise wrong science '.86

The commentary explains dabbahoman 87 as "by flowers such as Kanavera, or by honey, ghee etc. working the uccātana charm" (destroying his enemy 88 or making him disgusted etc.) and "vaitāļī nāma vidyā niyatākṣarapratibaddhā, sā ca kila katibhir japaih dandam utthāpayai, tathā ardhavaitālī tameva upaṣamayati." Jacobi explains, "...the vaitāla art teaches to raise a stick (? perhaps to lay a punishment on somebody) by spells, and ardhavaitālī to remove it. In Pāli,

<sup>86.</sup> S. B. E., XIV. P. 366 Āhavvaņi is ātharvaņī, commy., sadyo'narthakariņī vidyā.

<sup>87.</sup> Cf. Sumangalavilāsini pp. 67 ff. dabbihomam along with aggihomam, mukhahomam, lohitahomam (bloody sacrifice).

<sup>88.</sup> Kathākoša p. 33., Pāršvanātha, p. 138,

vetālam means the magic art of bringing dead bodies to life by spells". 89 Sovagī is Švapākī or belonging to Caṇḍālas, who play a very important part in magical and tantric rites. Candali vijia is mentioned in Paumacaria (7, 142) and Māyamgī in Āvasyakacūrni, (1) Jacobi takes sovārim (Vaidya's edition) or sovarim (Āgamodaya ed.) to mean 'the art of Savaras'; the Commentary has Sambara, meaning sorcery; it may perhaps be connected with Asura Sambara, and is an example of Asuravidyā or  $m\bar{a}y\bar{a}$ , magic, 90 in the same way as  $p\bar{a}gas\bar{a}san\bar{i}$  is connected with  $P\bar{a}gas\bar{a}sana$  or Indra, and is called indrajālavidyā. Māyā may be associated with Asura Maya. In Kathāsaritsāgara Maya asked Candraprabha to enter the body of a hero. Penzer, in the Ocean of Story, Vol. IV says: The king had recourse to magic contemplation taught by Maya, and entered the body of that hero abandoning his own frame." Dāmilī means of the Dravida country', which was famous for magic; so Kālingī 'of Kalinga Country'. Jacobi takes Gori to mean 'the art of the Gaudas, which to me seems doubtful. In the Santikarastotia (6) Gori is a vidyādevī, so also Gandhāri, Rohiņi (Santi 5) and Pannatti (Prajñapti, Jambudvīpaprajñapti 1, Āvasyaka cūrni) all of them are mentioned together as vijjā, mahāvijjā in Avasyaka (pt. I. p. 215). In Kupra. Kumara Pajjunna (Pradyumna) receives from Kanayamālā, his foster-mother, sciences Gorīpamnatti etc., with which he does wonders-changes shape and routs his father Kanha (Krsna).91 In Kathākośa (p. 32) there is mention of the Prajñapti science..." A Vidyādhara youth named Maniprabha knows by prainapti that the son of Madanarekhā was discovered by king Padmaratha of Mithila....92 She is mentioned both as devi and a viduā in Supā. pp. 154, 158. In Pāli literature gandhārī nāma vijjā is mentioned at D. 1. 213 as a charm, also at J. IV. 498. where it renders one invisible. In the Naya (p. 213) Narada possesses the

<sup>89.</sup> D. A. (Sumangalavilāsini,) i. p. 84; vetālam ti ghaņatālam, mantena matasarīrutthāpanamti, etc. Milinda, p. 331 indajālikā vetālikā

<sup>90.</sup> S. B. E., Vol. XLIV, Intro. xxxi, and p. 368, footnote.

<sup>91.</sup> pp. 265-67, Goripannattivijjābaleņa kayo kumāreņa parammaho.

<sup>92.</sup> Pāršvanātha, pp 132-33.

following magic power—"...saṃvaraṇāvaraṇaovayaṇauppāyaṇilesaṇisu ya saṃkāmaṇi abhiyogopaṇṇatti gamaṇīthaṃbhaṇisu .."93

 $M\bar{a}y\bar{a}$  in the sense of indrajūla is mentioned in Upadeśapada (gāthā, 823). It was often shown as a didactic device. In Supā (p. 199) a Brahman versed in the eight-fold nimittas (signs) causes by indrajāla downpour of heavy rains which produced a flood reaching the top of a seven-storied house. In Pārśvanātha (Bloomfield ed., p. 46) an astrologer produces deluge by  $m\bar{a}y\bar{a}$  in the court of king Naravāhana to prove that life and its attractions are illusory. Samarā (p. 486) a deva by  $m\bar{a}y\bar{a}$  causes a village to be set on fire; he then ran to extinguish it by loads of dry grass (tayo vijihavananimittam ghett $\bar{u}na$  tanabh $\bar{u}$ rayam dhario devo). This apparently suggested a similar story in Upamiti (p. 967) The magic encampment produced by Irmbhaka gods in *Pari*. has already been related. In *Kupra*, a Vyantari creates by magic a serpent with a view to indicate the medicine for curing a prince. 94 In Kupra, the following story is related: A  $m\bar{a}y\bar{i}$ , accompanied by his wife, came through the air to King Padmottara and said, "I am a Kheyara (Vidyādhara); another Vidyādhara carried off my wife. I recovered her, but an enmity grew up between him and me. You are a hero, a brother to another's wife (paritthi-soyaro), a refuge to the distressed. Please keep my wife with you, while I go and conquer him in the sky." The king agreed, saying she would remain there as in her father's house. Then the khecara armed with sword flew up like a bird in the sky. with the king heard the noise of fighting, then fell a hand adorned with gems and gold, then a leg, then the second hand, the leg, head. heart, headless body-all of which she identified to be her husband's, and lamenting loudly prevailed upon the king to allow herself to be burnt on a funeral pyre containing those dismembered limbs, and be reduced to ashes. The khecara then appeared with a blood-stained body and said with a smile, "Oh king, I have conquered him; now let me have my wife." On hearing this the king was overcome with grief, and lamenting the mischief he had done he became half-sense-The magician then explained that it was all Indrajāla. less.

<sup>93.</sup> Including the manathambhanī vijjā.

<sup>94.</sup> Kupra. pp 44-45

made the king think, "This Saṃsāra is like indrajāla. 5" This reminds us of the celebrated rope-trick. The vidyā of a parivrājikā in Supā. (p. 112) creates an illusion on the king so that he sees Campakamālā in company with some other man.

In Samarā (pp. 362,369-73) we read that Vidyādhara Cakraseņa acquired a great spell (mahavijja) by practising austerities. He gave the spell named Ajitabalā to Sanatkumāra. But to acquire this the latter needed an assistant (uttarasāhaya). At this moment his friend Vasubhūti suddenly arrived. He was then engaged in preparatory operations for acquiring the spell (puvvasevā) which lasted for six months. One night he sat in the padmāsana (lotus seat) attitude, performed the mudrās, drew the mandala and began reciting his mantra a lakh times. It seemed the sky gods laughed loudly, the unseasonal clouds thundered, the ocean roared and the earth quaked. Then he saw frightful apparitions (vihīsiyā)- a huge elephant in rut, then a wicked Piśaci, frightfully dark, with eyes flashing like lightning, wearing man's skin dripping blood and severed hands and feet hanging from her neck, drinking the wine of blood from a skull (kavālacasaena), piercing and kindling the sky with her fiery laughter and holding Vilasavati in her hand, and so forth. But as he remained unmoved the apparitions melted away. When the goddess Ajitabalā appeared, he did not salute her till he had completed the recitation of the mantras. In this way he acquired the spell, Ajitabalā Vidyādhara Sasivega gave king Ratnasikha a science named Invincible with a thousand other sciences 96. The goddess Ajiyabalā was the Śāsanadevi of Tirthankara Ajitanātha. In Kupra she is mentioned as standing at the door of the temple of linendra Ajitanātha<sup>97</sup>. She gives sons to those who have no sons, wealth to the poor and kingdom, knowledge, happiness, eyes and health to those who lacked them

Pleased with the valour of a thief who, while hanging from the branch of a tree underneath which was a basin of live coals by means

<sup>95.</sup> Kupra. pp. 133-136; 382.

<sup>96.</sup> Kathākoša, p. 144.

<sup>97.</sup> Pravacanas aroddhāra, 27. Kupra, p. 221.

of a rope, cut four strands of it, the science named Adhisthāyiṇī, 'Floating' appeared and gave him a car on which he ascended to heaven 98. In Supā is mentioned a science known as Sangrāmoddāmari vijjā, which gives one victory in battles 99.

In the same book the following story is told. There comes to Prince Bhima a Kāpālika wearing a garland of human skulls and says to him: "I possess the supreme science of shaking the earth (bhuvanakkhohani), I have served her for twelve years (pubbasevā) and now want to do uttarasevā (subsequent service, rites); so kindly be my uttarasāhaga (assistant and come to the masāna on the dark caturdasi night." Bhima agreed, and came fully armed to the crematorium at the appointed time. The Kāpālika drew a circle, adored his mantradevatā and offered to bind the hair (sihābandhaṃ) of Bhima who said, 'My prowess is my sihābandha, you carry on. sir, I am standing guard." The Kāpālika being foiled in his ruse resolved to cut off his head by force, assumed a hideous form reaching to the sky, held a huge knife in his hand and began to thunder like clouds He addressed him: "O you fool, I will cut off your head; but if you cut it off yourself then in another birth you will enjoy supreme bliss." The prince retorted, "O thou, false ascetic, thou Candala, who wearest the skulls of those who trusted thee, I will take thy skull and be revenged for all of them." As the Kāpālika struck him with his knife, Bhīma leapt on his shoulder. but instead of killing him dealt a terrible blow on his head Kāpālika threw him up into the sky, and as he was falling, he was held up by a yakşini named Kamalākṣā who brought him to her temple in the Vindhya hills. After sometime the prince saw a huge arm coming through the space He rode it, passed through the air and was brought to the temple of Kali. She was of hideous face and eyes, riding a buffalo, wearing a garland of human intestines and having twenty arms carrying various weapons. He saw there the cruel deceiving Kāpālika holding in his left hand the hairlock of a beautiful man, the arm on which the prince rode being his right.

<sup>98.</sup> Pārsvanāthā, pp. 36, 37.

<sup>99.</sup> Supā, p. 144, sl. 116.

The Kāpālika was going to cut off the head of the man when Bhima intervened and with the doorleaf beat off the sword from his hand. He was going to cut off his head when the goddess appeared and bade him hold his hand. She said, "Don't kill my beloved son, who is worshipping me with the lotuses of human heads, the head of this man would have completed the tale of 108 human heads. But I am pleased with your valour, ask for a boon" The prince asked her to desist from slaughter of living beings, to which she agreed and disappeared 100. Exactly the same tale is told in the story of Prince Bhima and his friend Matisāgara in Pārśvanātha 101. In Pāli literature also there is mention of this earthquake charm 102.

Bloomfield has given an additional note, no. 12 in his edition of  $P\bar{a}r\acute{s}van\bar{a}tha$  (p. 191) where he says: "Kāpālikas are worshippers of Siva of the left hand, who carry skulls of men as ornaments, and eat and drink from them. They are always engaged in evil and cruel magic for their own aggrandisement, or their own lust, thus acting the role of the malignant wizard in Hindu fiction. The tales about them, or about wicked yogins and mendicants are legion. As a rule they come to grief in the end. See, e.g., KSS 24, 82 ff; 38. 47ff., 121.6ff, Vetālapamcavimšati 24; Satrunjayamāhātyam 10, 99ff;  $P\bar{a}r\acute{s}van\bar{a}tha$  8.139; Samarādityasamkṣepa 4, 183 ff. 6.467; 7.201 ff. Lescalier, Le Trone Enchanté, pp. 177ff....."

In Supā a siddhaputra named Jasohara (Yasodhara) asks Prince Guṇaraja to be his uttarasādhaka, and he agrees. He goes to śmaśana on the dark caturdaśi night, draws a magic circle, lights a fire into which he throws khadira wood 103, while he was offering red Kaṇavīra flowers, sandal, bdelium etc. and reciting mantras, the prince was keeping vigil in front with sword in hand. Then a terrible apparition came, the vidyā devi herself, and tried in vain to

<sup>100.</sup> Supā, pp. 173 ff.

<sup>101.</sup> Pāršvanātha, pp. 47ff. Bhima remained undaunted when the Kāpālika shook the earth.

<sup>102.</sup> D. 1, 9; Dh. i. 259,  $bh\bar{u}mic\bar{a}la$  vijj $\bar{a}$ .

<sup>103.</sup> Catechu wood was especially used for magic purposes,

frighten the prince. Pleased with his valour She imparted to him the charm of assuming any form he liked.

In Supā. Prince Vijayacandra goes to a smasāna and finds a yogī slicing off by means of a bright knife pieces of flesh from the thigh of a woman endowed with auspicious signs and throwing them into a blazing fire-pit, while she was crying in distress. The yogi when sharply reproved said, "If pieces of flesh be cut off from the thigh of a man or a woman endowed with auspicious signs and given as āhuti in fire accompanied by mantra recited 108 times, then the sādhaka attains the cetakavara spell." The prince asks him to release the girl and offers to cut off flesh from his own thigh. He got the mantra 104. In Upamiti a Vidyadhara named Ratikeli offers to give king Hariscandra a Krūravidyā by which he would be able to defeat his enemies, for the attainment of which a pūrvasevā of six months was undergone and for seven days the paścātsevā was gone through with homa performed with the flesh and blood of a man brought for the purpose. The victim Bala narrates his experience: "I was carried by a vidyādhara to a terror-striking śmaśāna, the very home of Yama. There I saw a man sitting by the side of a huge fire pit blazing with coals The Vidyādhara addressed him, 'O king, I have brought the person endowed with good signs fit for the attainment of your vidyā. At the end of each recital of mantra (vidyājapa), throw into the fire the oblation I will hand over to you. The recital began. The Vidyadhara drew forth a bright knife, sharp like the tongue of Yama. With it he cut off a big slice of flesh from my back, and pressed out of that place blood with which he filled a cup, and handed it along with the flesh to the king as ahuti which he threw into the fire-pit. The process continued. Then began a loud laughter, the rumbling of the clouds betokening as it were the end of existence etc., the deformed Vetālas were showering blood. But the King remained unmoved by these frightful apparitions. Then the goddess Krūravidyā appeared and said, "You

<sup>104.</sup> Sup<sup>n</sup>, pp. 213-17

Tassa siddha cetakarājo bhanati tam kumāram I Tava esa ceto'ham tu tava cetasya ceta II

have won me."105 In Kupra (p. 141) a vijjā-sāhaga intent on securing the spell of attracting beautiful women ( itthīrayaṇākarisaṇssa mantassa) had performed the puvvasevā for twelve months, and was doing the pahāṇasevā by preparing to sacrifice a princess. A sādhaka without the help of an assistant, uttarasādhaka, endowed with all auspicious signs, cannot attain a mantra; so a man requires the help of a prince for the attainment of cetakamantra 106. In Samara Vijayadharma's wife Candravarmā is carried off by a magician who wanted to make use of her for the attainment of a certain spell. The magician consoled him saying that the queen would suffer no harm and would return after six months 107. Thus we find that  $uttaras \bar{a} dhakas$  and  $uttaras \bar{a} dhik \bar{a}s$  were considered necessary for the attainment of  $vidy\bar{a}$  or spell. In Pari, we read that "two Vidy $\bar{a}$ dhara brothers, Megharatha and Vidyunmālin in order to gain some magical power (vidyāsādhanahetave each resolved to marry a girl of low extraction with whom however, they were to live in chastity for a whole year. The brothers went to a village of Candalas, gained their confidence on conforming to their habits of life and were given each a deformed girl for wife 108. In Samarā (p. 330) a siddhaputra (magician) goes to śmaśāna (peyavaṇaṃ), draws the mandala magic circle), lights the fire and recites the mantra, when after a while, a yakṣakanyā109, exquisitely beautiful in appearance descends from the sky

N. M. Penzer in Ocean of Story' (Vol. II p. 295) writes a long note on Magic Circle' The magic circle could be used as a vantage ground from which to summon spirits and also as a barrier from

<sup>105.</sup> Upamiti pp. 269-70. tatah siddhāha u bhavatā iti vadantī prakatībhūtā vidyā prauata sidhakena pravistā tacchar re...

<sup>106</sup> Kupra, pp. 466-67. A vivid description of smasana and the incidents is given

<sup>107.</sup> Samar<sup>7</sup>, p. 642.

<sup>108.</sup> Pari. p 31 Canto II, Sl. 647.

<sup>109</sup> Cf the Śrɨ Guhyasam jatantra i (GO,S, LIII), a Buddhistic Tantrik work of the 3rd-4th century A. D., Ch XIV, mantrikar jena ... where sarvamantrikar janam is related including attraction of daityakany and vidyādharamah kany i.

which there was no escape..." He gives a long list of references which I need not repeat here. In Supā (pp. 136, 137) there is mention of drawing a line round two serpents, a big and a small, the latter riding the former (bhanai imānam, bandhava, gamanam khillemi kaddhium reham). In Samarā a physician draws a magic circle, and places inside it the patient Arahadatta, applies charmed medicines, and remembers his maitthāna (māyāsthāna, i.e. magic) vijjā<sup>110</sup>, and drives away diseases.

Goddess Kāli is known as the Sāsanadevī of the fourth Jaina Tirthankara (Samti, 9), also as a Vidyādevī (Samti 5). So also Mahākāli<sup>111</sup>. In Supā (p. 401) there is mention of a vijjā named Morī; this is probably the famous Māyuri or Mahāmāyuri Vidyā<sup>112</sup>. Mention is made of the Moraparitta in Buddhist literature, six canonical texts being used as paritta viz., Ratanasutta, Khandaparittā, Moraparittā, Dhajaggaparittā, Āṭanaṭiyā and Aṅgulimālā parittā. Dr. Pertold says that the Mora-paritta in Morajātaka seems to be a pre-Buddhist mantra 113. Jayaswal in his Imperial History of India says of Nāgārjuna that "he will possess Māyurīvidyā"...114 Mora in Deśi means caṇḍāla, śvapaca; therefore morī vidyā is in effect the candalī or māyangi vijjā referred to above. The Mātanga connexion seems to be very strong from Dr. Levi's article, On a Tantrik fragment from Kucha (Central Asia)115 from which I am quoting the following extract. (In Kuchean) Homage to the Māṭaṅgins.....Kālī! Kālī! Mahākālī (In Sanskrit.) Homage to the Mātangas, to the Mātangikas boys girls...clan family ancients... Vidyādharas Viśvāmitra gods . Triśanku .. Having worshipped, I shall employ this vidyā. That this vidyā may succeed for my sake! Thā!hā!hā! hi!hī! hu!hū! hi!hi!hi! mili!mili! dudumi!

<sup>110</sup> Samavāyamga, 39; Pamcāsapakarana, 17, 48.

<sup>111.</sup> Samti, 5 and 9; Samar<sup>2</sup>, p. 375.

<sup>112.</sup> Cf. Sādhanamāla, p. 457.

<sup>113.</sup> Jour. Anthro. Soc. Bombay, Vol. XII, p. 735.

<sup>114</sup> Imp. Hist of India, p. 18; also "māyūrī nāmato vidyā siddhā tassa mahātmano" (Ma#juśrīmūlakalpa, Sl. 492)

<sup>115. 1.</sup> H. Q. Vol. XII pp. 198ff. esp. pp. 201, 202

Vegavāti! yiyi! Caṇḍi! Mahākari! Māyurī! . Vetali! Citraketu! Prabhāsvarā! Ghorigandhurī; Caṇḍāli Vegavāhinī! To Viśvāmitra, svāhā! . Who these Mātangas are is evidenced by the mention of Triśanku Mātangarāja along with Viśvāmitra Mātangarāja. The Mātangas are Caṇḍālas; therefore we are dealing here with those lowest forms of worship where untouchables are acting as priests. This is the same world where we are carried on the Buddhist side with the celebrated Mātangīsūtra, a Chinese translation of which dates as early as the end of the second century and another dates in the twenties of the third century..."

We find in the extracts some of the *vidy*ās mentioned above, viz. Kālī, Mahākālī, Vetālī, Māyūrī, Caṇḍālī. *Ghorigandhurī* may in all probability be Gorī and Gandhārī.

I may here refer to the Inscription on the back of the statue of Amoghapāsa at Padang Chandi in middle Sumatra, Śaka year 1269 described in Dr. B. R Chatterji's India and Iava, pp. 79 Bhairava consecration of Prince Adityavarma, the Sumatran prince, who caused the statue to be established, is described therein, in conformity with Kalacakra Buddhism, "the only way which paves" the way for syncretism with Saivism in its Bhairava aspect" There is also the Mātanginīśa inscription (1269 Śaka Era). Chatterji says: "Mātanginī occurs in the tantras as one of the dasamahīviduās. word also means a girl of low caste who acts as yoging in the cakra. Adityavarman's queen was the daughter of a tribal headman M. Moens supposed her to be the Matangini of the inscription Guhvasamāja a girl of low extraction such as a Mātangini (Candālī), a washer woman was used for the tantric sadhana It seems that the tantric practices began from the second century and it began to be riotous in the 7th and 8th centuries, and attained climax in the 9th and 10th. From Rajasekhara's works it appears that the Kaula system was popular. "In the whole of Karpūramañjarī, there is not a single word which might be constituted a dispraise of the kaulas or Bhairvānanda, the boozy exponent of the cult in the Drama... It gives in brief the main details of this system. Exaggerated and repulsive as these might appear to modern readers they are faithfully

represented in the drama, for every word regarding these can be certified as correct by reference to works of recognised authority on the Tantrik cult In Bhairava Cakra, or the circle of Bhairavī, where the Kaulas gathered to worship Śakti, all castes were admitted, meat of every sort excepting perhaps beef was allowed, and every worshipper was required to contract a marriage which was to last to the end of the gathering... Young widows, dancing women, wives of barbers, washerwomen, and women of some other castes were especially welcomed at such meetings and dishonoured with the title of Kulānganā." 116

In the Guhyasamāja, a Buddhistic Tantrik work of the 3rd-4th century, 18th Chapter, "mention is made of Prajñābhiseka or initiation of the disciple with Prajñā or Śakti. There it is said that the preceptor should take by the hand the Sakti who is beautiful, agreeable to the disciple, and also an adept in the practice of yoga and place it on the hand of the disciple. therefore this Vidya should be accepted." Girl of a candala, of a washerman, of a Nața, of a Brahmaksatriva. Vaisva or Śūdra, should be used as helping the sādhaka..."117 "In the Guhyasamāja every thing is permitted, not only flesh of the most harmless kind, but all kinds of flesh meat are permitted such as flesh of elephants, horses dogs, cows, nay, even of human beings..."118 The Guhyasamāja enjoined its followers to disregard all social laws..."You should freely immolate animals, utter any number of falsehoods without ceremony, take things which do not belong to you, even commit adultery—is the advice given to followers. Before a sādhaka who has grasped the real truth, the duality in the world disappears and all things are to him mere appearances." But this philosophy led to riotous rites in subsequent Magical practices, attainment of minor siddhis, such as

<sup>116.</sup> J. I. H. Vol. IX pp. 120-121. Karpūramañjarī 1. 23.

<sup>117.</sup> Intro, p. xii, also Ch. XV.

<sup>118.</sup> Ibid. Intro. xii,
hastimāmsaṃ hayamāmsaṃ tathottamaṃ
bhakṣedāhārakṭtyārtham na cānyattu vibhakṣayet II p. 26
gomāṣsa hayamāṃseṇa śvānamāṃsena citriṇā II p. 102

māraņa, uccāṭana, vasīkaraṇa, stambhana, ākarṣaṇa and śāntika (propitiatory rites) etc., are treated. Mantras for destroying enemies, compelling rain, reviving persons from the effect of snake bite are given in the work.

There is reference to the art of entering another's body in Parapurapraveśanisedhe Vikramādityakathānakam in Kupra (pp. 437-440). Bloomfield has thoroughly treated the subject in Proc. Ameri-Philo. Soc. Vol. LVI (1927), see also his Pārśvanātha, pp 74-83, N. M. Penzer's Ocean of Story (Vol. IV, p. 46) and the references quoted therein, which I need not repeat.

Saints know things by manapajjava (manahparyāya or manahparyava), or avadhi which cannot strictly be called magic. In Samarā (p. 270) a king set dogs on a sage, and thought to cut off his own head in expiation of his sin. But muni Sudatta who possessed the power of reading other's thoughts said to him, "Don't think in the way." There is the manapasina vijjā which enabled one to answer questions which one puts in his own mind without disclosing it<sup>119</sup>.

<sup>119.</sup> Panhavā karana 2. 1., Ova.

#### PRĀKRIT STUDIES:

#### THEIR LATEST PROGRESS & FUTURE<sup>1</sup>

By

Dr. A. N. Upadhye

Looking back at the march of Oriental scholarship, we find that the Indologist had to take up the study of Prakrits in the dramas and rhetorical works so far as literature was concerned, and in the Asokan inscriptions so far as epigraphic records were concerned. But the interest in Prakrits had no bright prospects at this stage: the contents of the Prakrit portions of the drama were studied from the Sanskrit Chāyā and the Inscriptions, which were often presumed to be in Sanskrit, occupied the attention of a few specialists. scholars came to study the Pāli texts, canonical and non-canonical; but the language, with occasional archaisms, showed such an uniform constitution which was so well defined by grammatical standards that the study of Pali was almost segregated as it were in the study of the evolution of Indian languages. Gradually the field of Ardhamagadhi works was opened and cultivated to a great extent by Weber, Leumann, Jacobi, Schubring etc.; and even in its early stages the study of Ardhamagadhi, due to the affinity seen between Buddhism and Jainism, connected itself linguistically with Pali and the Prākrits in the inscriptions. Soon Beames, Hoernle, Bhandarkar and others explained the growth of the Modern Indo-Aryan languages with the help of Prākrits. Almost simultaneously with this study. Bühler was working like an academic link between India and Europe; and scholars like Weber, Schmidt, Pischel, Pandit and others occupied themselves with Prākrit songs and poems, and dramatic and grammatic Prakrits. It was Pischel collaborating with Geldner that found that some obscure Vedic words could be better explained with the aid of linguistic tendencies well-known in the

<sup>1.</sup> This forms a portion of the Address delivered by Prof. A. N. Upadhye, as the President of the Prakrit, Pali, Ardhamagadhi (Jainism and Buddhism) Section of the Eleventh All-India Oriental conference, Hyderabad, December 1941.

Prakrits. Thus the field of Prakrits assumed well-defined outlines, though there was and still there is ample scope for adding details here and there; and on the eve of the last century sound foundation was laid for the Prakrit studies by Pischel's Grammatik der Prakrit Sprachen which is a monument of Germanic thoroughness and a marvel of methodical analysis of a bewildering mass of refractory material. Minor details may be added or corrected here and there: but Pischel's work, with its close associate Pāli Literatur und Sprache by Geiger, is a beacon light, as a descriptive grammar, to all the workers in the field of Middle Indo-Arvan. The latest studies of Prof. Bloch (L'Indo-Aryen du Veda aux Temps Modernes, Paris 1934) have clearly demonstrated how the Prākrits occupy an indispensable position in the study of Indo-Aryan. In view of the richness of material, the multiplicity of problems, the need of mastering so many languages or dialects, and the difficulties inherent in the field, it is wellnigh impossible for any single scholar to envisage the entire range of Prakritic studies completely and thoroughly. Every one of us can honestly try to do what is possible for us.

It is a deplorable event that we cultivated the habit of studying Prākrits not from the original but through the Sanskrit Chāvā The reader satisfied himself with the contents and neglected the language; and thus, in a way, this method has been detrimental to the puritanic preservation and the natural study of Prakrits. This tendency has been so deep-rooted with us that it has expressed itself in various ways. We are told that Siddhasena wanted to rewrite the entire Ardhamāgadhī canon into Sankrit. Some of the later play-wrights, who dare not give up the convention of using Prakrits in defiance of the rules of rhetoricians, add the Chaya themselves to their Prākrit composition. There was felt the necessity of a Sanskrit summary for that excellent Prākrit Campū, the Samarāiccakahā of Haribhadra; and even to-day many read it through its Chāyā, a portion of which is just published. The Apabhramsa Dohās and the post-Apabhrmsa Rāsas are equipped with Sanskrit commentaries and Chāyā. Hāla's verses have been metrically rendered into Sanskrit in later years. The Jñāneśvarī, an old-Marāthī commentary on the Gītā, is rendered back into Sanskrit. Sanskrit rendering is supplied even to the Asokan Inscriptions. As a culminating point for all this, the Prakrit portion of the so-called Sanskrit dramas is studied only from its Chaya in the courses of our higher education; and it has been my experience that some of our graduates are not even aware of their neglect of the Prakrit original. The cheap annotator has gone one logical step further, and an edition of a drama is already issued cleanly purging the Prakrit passages from it. method of study is as much unnatural as to render the Rgveda into classical Sanskrit and then study it. I am afraid that, but for the sanctity attached to the Vedic words and sounds, we would have even done this. The facts noted above clearly indicate that the study of Prakrits is neglected almost uniformly; and there are reasons to believe that a good many works, which are known to us only from quotations, have been lost beyond recovery.

A student is not adequately equipped for duly grasping the manifold currents of ancient Indian culture, if he does not study both Sanskrit and Prakrit literatures side by side. It is absolutely necessary that the study of these languages should go hand in hand. The epigraphic evidence clearly indicates the popularity enjoyed by the Prakrits as a medium of popular expression; and whether in the North or in the South the earliest royal edicts and private records are found written in Prākrit. The dramas extensively use Prākrits which are assigned to women etc., and this testifies to the fact that the Prakrits were once popular languages. Lately Prof. I. B. Chaudhari has drawn the attention of scholars to some Prākrit poetesses in his excellent work, Sanskrit Poetesses Vol. II: and we know that the Karpūramanjari was first enacted at the instance of that cultured lady, Avantīsundarī. But unluckily the Prākrit studies have not received the due encouragement which they deserve take one example, only a few Indian Universities have included Prakrits in their courses. This, however, should not discourage the serious worker; the rich material in the fresh pasture of the Prakrit field is sufficient to encourage him to work on and fill up the gaps in the study of Indian literature by the results of his researches.

It is an accepted fact that the progress of the study of any language or literature depends entirely on the critical editions of texts and their accessories. So far as Pāli is concerned, we have the entire canon issued on an uniform plan by the famous PTS. Though nearly the whole of the Ardhamāgadhī canon of the Jainas is published in India in more than one edition partly or entirely, the number of texts edited critically is very small. Most of the Nijjuttis and some of the Curnis are published, but no serious attempts are made to bring out their authentic editions or to study thoroughly their contents in a critical manner. It is high time now for the laina community and the orientalists to collaborate in order to bring forth a standard edition of the entire Ardhamagadhī canon with the available Nijjuttis and Cūrņīs on an uniform plan. It would be a solid foundation for all further studies. Pischel did think of a Jaina Text Society at the beginning of this century; in 1914, on the eve of his departure from India, Jacobi announced that an edition of the Siddhanta, the text of which can lay a claim to finality, would only be possible by using the old palmleaf Mss. from the Patana Bhandaras; and only four years back Dr. Schubring also stressed this very point. These scholars have done solid work in this field, and naturally their words carry a significant weight with them. Now through the liberal donation of Sheth Hemachandra Mohanlalaii and others, the Hemacandracarya Jaina Janamandira has been founded at Patana, and the local collections of Mss. are being housed there safely and arranged systematically. This can grow into a fine research library in that historic metropolis of Gujarat; and definite impetus would be given to Jaina learning, if a Board can be organised there to issue a standard edition of the canon with its Prakrit commentaries. The critical text of the Mahābhārata, so ably edited by Dr. V. S. Sukthankar is a methodological marvel, and can serve as a good model. When the entire canon is authentically edited, it would be easily possible to improve upon and supplement the material of the Ardhamagadhi Dictionary and the Païasaddamahannava in order to complete a Dictionary of Ardhamagadhī on the plan of the Pāli Dictionary of Stede or even that of Trenckner now edited by Andersen and Smith. Other accessories of research like the Dictionary of Pāli Proper Names which has been lately completed in two volumes by Dr. Malalasekera can easily follow. As yet we have no authentic compilation of Jaina technical terms whose shades of meaning can be studied in the different strata of Jaina literature Suali and Jacobi had seriously thought of a Prākrit Dictionary (ZDMG, Vol. 66, pp. 544-48) some years back, but so far we have covered only a small bit of land though we aspire to reach the ideal destination.

The Samarāiccakahā of Haribhadra is a typical representative of the narrative literature in Prākrit or what we call to-day Jaina Māhārāstrī; but many of its predecssors like Kuvalayamālākahā (Prof. linavijavaji has an edition of this on hand) and successors like the Vilāsavaīkahā are still in Mss. Some of us must devote ourselves to edit various texts critically and write monographs on them; and thus alone the task of a future historian of Prākrit literature can be faci-The editor of the Prakrit texts is faced with many a grammatical and textual difficulty presented by the vagaries of Mss. Thoroughness of editorial discipline has its charms, no doubt, and it has its advantages for the advancement of studies; but we should not carry it out against the Mss. tradition. We are to reconstruct or reconstitute the text and not to create one. The tradition of the text preserved by manuscripts should deserve our highest respect; and it should weigh against later grammatical standards and critical and linguistic expectations. It is this consciousness alone that would keep us on the right track. On slender grounds the Prākrit dialects are distinguished and conventional names are added to the list (SM. Katre: Names of Prākrit languages, NIA II, 5); and naturally the editor's task is arduous. Inspired by the spirit of the scientific era, Pischel and Konow have been too rigorous and thorough; experience and fresh material are gradually teaching us that many of our authors did not distinguish the dialectal differences so thoroughly as the linguist of to-day expects from them; and we see that the edition of Karpūramanjarī (Calcutta 1939) by Dr. M. Ghosh of the Calcutta University comes like a reaction against the editorial rigour of Konow to vindicate, to a certain extent, his own theory elaborated in the Introduction and his earlier paper, 'Mahārāstrī, a later phase of Sauraseni' (Journal of the Dep. of Letters vol. XXIII Calcutta

1933). Prākrits present insurmountable difficulties to a conscientious editor; however our fidelity to the Ms. tradition should not be infringed without sufficient reasons; and if we are too much tempted to offer emendations, we should state them clearly.

It is through Hāla's Collection, quotations in rhetorical works etc., that the orientalist is acquainted with a good deal of Prakrit poetry which is highly complimented by Rajasekhara and others. As regards the prose style, we have grand models in Middle Indo-Arvan especially in works like the Milindapañha, Bhagavatī, Samarāiccakahā etc. The text of the Vasudevahindi, which has already occupied the attention of eminent scholars like Dr. Alsdorf (Harivamśapurāna pp. 94-109, Hamburg 1936; Eine neue Version der verlorenen Brhatkathā des Guṇāḍhya presented to the 19th International Oriental Conference at Rome: The Vasudevahindi a Specimen of Archaic Jaina Māhārāṣṭrī, Bulletin of the SOS, VIII, parts 2-3; A new version of the Agadadatta story NIA I. 5), when completely published, will give rise to a crop of problems connected with the Indo-Aryan language and literature. These texts afford rich material for the study of the MIA prose. Dr. A. M. Ghatage has already begun a systematic study of Prākrit Syntax (Repetition in Prākrit Syntax, NIA II, 1; Concord in Prākrit Syntax. Annals of the BORI, XXI, 1-2). Lately in his Doctorate thesis on the Causal in the Indo-Aryan, he has fully discussed the different aspects of causal formations in Prākrit.

The early stratum of the Prākrit literature, which is held sacred by the Digambara Jainas, is at present represented by the works of Śivārya, Kundakunda, Vaṭṭakera and others. It was believed, and rightly so as lately shown by Prof Hiralalaji (Jaina A. Vol. VI. pp. 75-81), that still earlier texts are embedded in the huge commentaries, Dhavalā, Jayadhavalā and Mahādhavalā whose only Mss. exist at Moodbidri in South Kanara. For decades together they were not being given out. Times are changed, and the copies of the first two have come out. Under the patronage of Sheth Lakshmichandraji Shitabrai, Prof. Hiralalaji, Amraoti, has already brought forth three sumptuous volumes of Dhavalā giving the text and Hindi rendering.

His learned Introductions are bringing to light many new facts; and in various contexts we shall have to modify our knowledge of the history of Jaina literature. It is for the first time that these works dealing with highly technical Jaina dogmatics and in Prākrit prose of a logical style (with occasional Sanskrit passage here and there) have been brought to light; and thus an important branch of Indian literature is opened for study. It is a matter of satisfaction that the Jayadhavalā also has been taken up for publication, under the liberal patronage of Sahu Shantiprasadaji Jain, by the Jaina Sangha Mathura; and Pt. Mahendrakumaraji, Benares, and his colleagues have been entrusted with the editorial work. Prof. Hiralal's work has been appreciated everywhere; and it has been possible for him, through the goodness of Śrī Cārukirti Bhaṭṭāraka of Moodbidri, to compare the press-copy of the Dhavala with the original palm-leaf Mss. at Moodbidri. It is necessary, and we earnestly appeal to Srī Cārukīrti Bhaṭṭārakajī and the local Pañcas of Moodbidri to make available to scholars the copy of Mahādhavalā also. We see no reason why Mahadhavala should not be published from Moodbidri itself and thereby enhance the greatness of that holy place. works of Sivārya and Vattakera are published with their Sanskrit commentaries, but as yet they are not subjected to a critical study. They contain much matter which antedates the division of the Jaina church into two great schisms, Digambara and Svetāmbara; and if their contents are duly compared with Nijjuttīs, many interesting facts can be brought to light. The lines of study are partly indicated by Leumann (Ubersicht über die Avasyaka-Literature, Hamburg 1934), and we have to pursue them further.

So far the Jaina Commentarial literature, for which we have a great bulk in Prākrit and Sanskrit and on both the Śvetāmbara and Digambara texts, is studied only to understand the basic texts. Many commentaries are published, but few are critically studied. The Nijjuttis, Cūrṇīs and even the Sanskrit commentaries are a rich mine of information giving Pūrvapakṣa views, quotations from Jaina and non-Jaina texts, traditional and didactic tales and bits of cultural information all of which are not so far properly sorted and critically assessed. We know the dates of many of these works, and hence

their contents assume a chronologinal value. Prof. Vidhushekhar Bhattacharya has lately shown (IHQ, XVI, p. 143) that Gunaratna quotes from and was quite familiar with the Pramāṇavārtika of Dharmakirti, the text of which has been lately edited by Śrī Rāhula Sankratyayana. In some cases the quotations have some textual value as shown by Mr. P. K. Gode in his interesting paper 'The Bhagavadgītā in the pre-Samkarācārya Jaina sources (Annals of the BORI, XX, p. 188 ff.). I have lately proved how the Jivatattvapradipikā (Sk.) on the Gommațasāra was wrongly attributed to Kesavayarni when, in fact, it was written by one Nemicandra, contemporary of king Sāluva Mallirāya who flourished in South Kanara at the beginning of the 16th century A. D. (IC, VII, i). A scrutiny of their quotations often helps us to put good limits to the age of these commentaries as I have attempted in the case of Vasunandi's Vitti on the Mulacara (Woolner Comm. Vol., Lahore 1940, p. 257 ff.), and as Mr. Gode has shown with respect to Malayagiri's date (Jaina A; V, 4, p 133 ff.), It is desirable that the Editors themselves should analyse such material in their editions: and if they have not done, some of us can take up these topics and study them thoroughly.

The study of Apabhramsa language and literature is a new field in Indology. Many valuable texts have been edited by scholars like Jacobi, Dalal, Gune, Sahidullah, Gandhi, Vaidya, Hiralal and Alsdorf. Important discussions on the nature of this language have been contributed by Jacobi, Gandhi, Hiralal, Alsdorf, Upadhye and others. It is a relief to many of our students that Jacobi's Introductions are translated into English by Dr. Manilal Patel. A number of linguistic and metrical problems connected with Apabhramsa are ably discussed by Dr. Alsdorf in his Apabhramsa-Studien (Leipzig 1937). Students of Apabhramsa have nothing but praise to offer for the arduous and patient labour with which Dr. P. L. Vaidya has finished his sumptuous edition of Puspadanta's Mahapurana in three volumes. The joint efforts of Premiji, Hiralalaji, Alsdorf and Vaidya have not only rescued from oblivion one of the great poets of medieval India, but by their solid contributions have also given him a significant seat in the galaxy of Indian poets. The fading flower

of Puspadanta's genius bloomed once more at Manyakheta, the modern Malkhed in this very territory of H. E. H. the Nizam; and under the patronage of Bharata he composed his Mahāpurāna. personal touches, which are nicely outlined by Dr. Vaidya in his Introduction, are simply thrilling, and throw a good deal of light on the personality of Puspadanta. It is for the future workers now to work out internal details with befitting devotion. What we possess and what we know about Apabhramsa literature and language are nothing in comparison with what is still buried in Mss. in the great Bhandaras scattered all over Rajaputana, Gujarat and the adjoining territory. The Apabhramsa language appears to have been intensively cultivated nearly for one thousand years, almost from the 6th to the 16th century A. D., all over this area. Here is a virgin soil that awaits intensive labour of a few generations of scholars. For a while we must set aside our imaginative faculty in putting forth startling theories from meagre facts, must curb to some extent the premature enthusiasm of the fresh discoverer, guard ourselves against sweeping generalisations and patiently labour on these Mss to bring to light manifold linguistic and cultural facts, and asses their significace in a proper perspective. What we want to-day is the authentic editing The documentary value of the works of many of of these works. the Apabhramsa and Old-Gujarāti poets is far superior to that of the works of even later authors like Jñāneśvara and Tukārāma in Mahārāṣtra. Reliable texts that are systematically and definitely constituted after using specified and authentic Mss. material are a pre-requisite of all research and serious study. To begin with, our editions may not be and cannot be absolutely critical, but a careful editor can make them reliable within the limits of the specified That is a modest beginning for all further work, and no critical investigation can be carried on with uncertain texts. ssary help for such work is available. Hemacandra has given to us a practical outline of Apabhramsa. Eminent scholars like Jacobi. Hiralal, Vaidya and Alsdorf have placed before us model editions: and the significant part of their work is that they are guided more by the cumulative evidence of grammatical standard arrived at by the study of Mss. than by the rigid rules of some grammarian or the

other. Pārasaddamahannavo is a good dictionary for all practical purposes. Apabhramsa marks a new era in Indian literature in the employment of metres quite fitted for the genius of that language. The valuable material and the learned discussions presented by Prof. H. D. Velankar in connection with the metrical discipline of Prākrit and Apabhramsa form a mine of information and as such are indispensable to all students of Prākrit literature. His latest contribution pertains to Apabhramsa and Marāthi metres (NIA I, 4, pp. 215 ff); and we are soon expecting his edition of Hemacandra's Chandonuśāsana (the portion dealing with Prākrit metres) equipped with highly useful Indices. The mathematical portion of the Pratyahāras from this work is studied by Dr. Alsdorf in his article in Zeitschrift für Indologie und Iranistik (Leipzig 1933). We owe a good deal to scholars like Haraprasada Shastri, Sahidullah, Bagchi, Chowdhari and others in connection with the study of what is called eastern Apabhramsa. Lately Dr. P. C Bagchi has edited the Dohākośa (Calcutta 1939), which presents the Apabhramśa texts of the Sahajayāna school with Chāyā and Sanskrit commentary on some portions. Day by day new Apabhramsa texts are being brought to light, Prof. Hiralal has lately written an article on the Anuvaya-rayana-padiva of the 13th century A.D. (JSB, VI, p. 155ff.), and I am presenting to you a paper on Harisena's Dharmapariksā composed in 988 A. D. The Apabh. field is a rich pasture to feed our studies upon. What is done is nothing in comparison with what needs to be done. I dare not advise you: let us all sincerely and systematically work in co-operation with each other in order to advance the studies which we have inherited from our worthy predecessors.

Apart from its linguistic importance, the Apabharamsa poetry is rich in its metrical and rhetorical devices, possesses a good deal of ethical wisdom and exhibits a close observation of the work-a-day world. What we see in Hāla's songs is found here on a magnified scale. The flow of words rushes like a mountain stream, as Uddyotanasūri has put it; and the war-descriptions give a thrill. Though the expressions are vigorous, softer sentiments like love, piety and kindness are sketched with a remarkable human touch.

The literature, as a whole, is anything but aristocratic; and reflects different aspects of Indian society. Not only a cold linguist gets rich material but also a sentimental literary artist finds a delicious dish in this tract of literature. Nowhere else in Indian literature sound and sense and outward music and internal melody have so much cooperated to create an indeliable poetic effect as in Apabhramsa.

A thorough study of Apabhramsa texts is necessary in yet another way. So far as Gujarāti and Rājasthāni are concerned, there is every prospect of tracing the history of the evolution of these languages; and much that has been written in the past will have to be rewritten after using the material from Apabhramsa literature. How closely connected is the origin of the Modern Indian languages with Apabhramsa is briefly but clearly shown by Dr. Alsdorf in his popular lecture on Die Entstehung der newindischen Sprachen (ZDMG for 1937). Lately Prof. Narottamadas Swami and other scholars have nicely edited some old Rajasthani texts. has been critically approached by Tessitori, Turner, Dave and others; but still, much more requires to be done. The linguistic data is so vast and varied that it brings us almost to the dawn of the period of New Indo-Aryan, especially in Gujarātī and Rājasthānī. Old Rāsas, many of which have been noted by Mr. M. D Desai and others, are indispensable in the study of the earlier stages of Gujarāti. words and forms can be studied through dated records at regular intervals. In Maithilī also the old poets like Vidyāpati remind us of a good deal of Apabhramsa as we know it from the grammars.

With the national consciousness that we see prevailing everywhere in India, more and more attention is being devoted to the study of modern Indian languages which, in the long run, will serve as the medium of instruction in the higher education also. After all it is our graduates and under-graduates that are to mould our literary languages; and their perspective usually depends on what they have studied for their examination. It is not enough therefore, that students should study only modern literature in their courses of modern Indian languages; but they must be duly equipped with some knowledge of Prākrits, especially Apabhramsa. It is high

time that the Universities, which have modern Indian languages in their degree courses, should see that the curriculum prescribes a first-hand knowledge of Prākrits and Apabhramsa. A sudden leap from Sanskrit to Hindī, Gujarātī or Marāthī gives no clear grasp of the language to the student; and in the absence of any training in or acquaintance with Prakrits, some of the etymologies etc., attempted by even notable writers are simply inauthentic, if not ridiculous. some provinces the language that is being evolved to-day is somewhat pedantic and the literary language is drifting away from the language spoken by masses. The Prākritist has to be immune from provincial predilections and prepossessed partialities. If the facts collected do not warrant a categorical conclusion, let us refrain from arriving at it. A law or a theory hurriedly laid down is fatal to all. progressive scholarship. Theories may be fascinating; but if they are not well-founded, they blur our vision. Unfortunately the study of Prakrits has suffered to a certain extent due to some theories which thrived on scanty facts. Without any ceremonious hesitation we had to give up the theory that there were as many Apabhramsas as there are provincial languages to-day. Further the builders of science have always a set of terminology; but when we use them later on, we have to be fully aware of the meaning originally attached to these terms. For instance, the Eastern and Western Schools of Prākrit grammar have to be understood with some proviso (BV II. ii, p. 171). Terms like Mahārāṣṭrī, Śaurasenī may have had some regional colour in the beginning; but once they became literary languages, their connection with a particular locality cannot be insisted on to its logical extreme. Such statements as 'Wherever Maharastri works were written is Maharastra' only show how loose'y these terms are used by some people. Jaina Māhārāstrī or Jaina Sauraseni has nothing to do with Jainas in Mahārastra or Śūrasena The Prakritist has to guard himself against such pitfalls. territory.

Now it is wellnigh admitted by scholars that Apabhramsa, with minor local variations here and there, formed the basis and the prototype of the Modern Indo-Aryan vernaculars, and was current over an extensive portion of Northern and Central India. If, therefore, our present vernaculars are to be enriched in vocabulary and grammatical formation, here is a common field on which we can draw; to some extent this would bring our language nearer the masses; and this approach would satisfactorily solve, in a large measure, the problem of the vocabulary of our National language which we are trying to evolve for interprovincial intercourse

Following the lead of Grierson, Tessitori, Turner etc., eminent Indian linguists like Drs. Chatterii, Banarasidas, Dhirendra Varma, Saksena, Dave, Katre, Kakati and others have given to us admirable monographs on various languages and dialects like Bengali, Panjabi, Brai, Awadhi, Gujarati, Konkani, Assamese etc. From the nature of the material available to them, their studies are devoted more to the problems of phonology than to questions of morphology, while the aspect of syntax is cleanly left out. Thus there is still a good deal of scope in clearing up the origin and growth of forms and syntax of most of these languages, particularly with the aid of the welcome help supplied by Apabhramsa literature. Even in phonology the new material available in the ever increasing Apabhramsa works has to be further investigated as is apparent from some of the problems studied by Dr. Alsdorf in his Apabhramsa-Studien. Thus can be marked out the period of the beginning of the Modern Indo-Arvan languages some of which have developed interesting postpositions. A systematic study of any phase of the New Indo-Arvan cannot be divorced from the thorough study of the Middle Indo-Arvan. In other words and going one step further, our modern languages should be approached on the one hand from the Prakritic side and on the other from that phase of the present language which is current among the masses. This alone would give us a complete outline for our study.

The urgency of systematising and popularising the Prākrit studies is being gradually felt, and we are glad to welcome a few of the latest publications in this direction. Dr. A. M. Ghatage's Introduction to Ardhamāgadhī (Kolhapur 1941, Second revised ed.) is a systematic and serious attempt to lay the foundation of Ardhamāgadhī studies on a sound basis keeping in view the position of Ardhamāgadhī in the Middle I—A. and general linguistics, Though

meant for beginners, it does not ignore the needs of higher studies. In view of the methodical record of authentic forms, this Introduction would be very useful to all the students of the Middle I-A. The Jaina Siddhanta-kaumudi or the Ardhamagadhi Vyakaranam by Śri Ratnachandraji Muni (Lahore 1938) is 'an attempt to present the facts of the Ardhamagadhī grammar in Sanskrit on the model of the Siddhānta kaumudī: naturally it would be very useful to Sanskrit Panditas to acquaint themselves with Ardhamagadhi. The Mahabodhi Sabhā, Sarnath, has been, with a view to popularise the contents of the Pali canon, issuing Hindi translations of some important Pāli works; and as a supplementary step in this effort, a standard and exhaustive Pali grammar in Hindi, was a desideratum. This need has been ably fulfilled by the Pāli Mahāvyākaraņa (Sarnath, Benares 1940) of Bhikshu Isgadiśa Kāśyapa, who has systematically presented the contents of the Pali grammar of Moggallana, whose Sutras are constantly referred to in the foot-notes and are continuously reproduced (with the Dhātupātha) in an appendix. Together with Geiger's Pali Literatur und Sprache, it is an extremely useful volume for the student of Pali.

A time may soon come when standard Dictionaries of Modern Indian languages have to be compiled after studying the etymological history of every word in the light of Sanskrit, Prākrit and Dravidian sources. Turner's Nepāli Dictionary has already set an example. The Prākrits afford such a rich material that a Prākritist has to contribute a substantial share in tracing the etymological and semantic growth of various words in the Modern I-A. The so-called Deśi words open his vista still further, and he has to establish close connection with Dravidian languages as well. If we are able to publish all the major Apabhramsa and post-Apabhramsa texts, in many cases we might be able to detect the growth of words and forms at different intervals. No Dictionary of any New I-A. language can be worth the name, if it silently ignores the rich material from the Middle Indo-Aryan languages.

The lexicographical, etymological and grammatical study of Prākrits, if systematically carried out in relation to the usages in

Jaina and Buddhistic Sanskrit texts and commentaries, is sure to be fruitful and sure to advance our knowledge of the Middle Indo-Aryan to a great extent. The Jaina Sanskrit texts are not sufficiently utilised in our Sanskrit Dictionaries: that is a handicap in our studies. The interpretation of Antaraghara (NIA, I, i) and Tāyin, Tāyi and Tādi (D. R. Bhandarkar, Vol. p. 249 ff.) given by Dr. P. V. Bapat; the explanation of 'utkalapaya' by Dr. A M Ghatage NIA, I, 5); Prof. Edgerton's fresh light on the Pāli 'middha' (NIA, II, 9), on the Indic 'disati = says' (Woolner Vol. p. 88) and on the endingless Noun-case forms in Prakrit (JAOS, 59, No. 3); discussion about the Prākrit 'uccidima' and 'uccudai' by Dr. S. M. Katre (Kane Vol. p. 258) and about sāmihā etc., by Dr. Alsdorf (Bulletin of the SOS, Vol. X, part i, p. 22); and the collection of various passages mentioning 'gommata' made by me (IHQ, XVI, p. 819 ff.; BV. II, ii) do indicate that a good deal of fruitful work can be done in this direction. The Jaina texts, especially from Gujarāta, show interesting solecisms (some of whose counterparts are quite normal in Prākrits) which, if studied in the light of the various readings given in our national edition of the Mahabharata issued by the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, would give us some idea of the popular aspects of Sanskrit in the medieval ages.

The linguistic material afforded by Prākrits is rich and varied; it belongs to different localities in India; and the period of time covered so far as written records are concerned, is not less than two thousand years. We are at the beginning of our studies, and many riddles are still to be solved. Naturally if linguists find this a slippery field to sustain their grand theories, let them not hazard mere flights of speculation and shower on us sceptical curses. The Indian conditions being vastly different, some of the theories and modes of evaluation, developed with definite facts of European languages, may not be exactly applicable in the different fields of Indian languages; and even Bloch has warned us to be very careful in giving the evidence its proper value. Immense material is still to be brought to light before subtle and delicate critical tests can be applied. If facts are properly sorted and placed in the hands of an expert linguist, he can make good use of them; we see how Bloch

has used the facts from the Prakrits in his survey of the Indo-Aryan. The field being very vast, departmentalisation for the convenience of study is necessary: only we should not lose sight of the wider generalities. It is already noted above how good work is done in Prākrit metrics and syntax. Some of the dialects can be studied individually and exhaustively. In continuation of what Pischel had sketched, I have lately taken a survey of Paisaci language and literature (Annals of the BORI, XXI, pp. 1-37). A similar survey of Magadhi was given to us by W. E. Clark many years back (IAOS. 44). What we want at present is a systematic and patient collection of facts which will enable further critical study. The Prakrit Inscriptions have not been viewed as a whole from the point of view of the language. I learn, however, that a post-graduate student is working on this subject under the guidance of Dr. S. M. Katre in the Deccan College Post-graduate Research Institute, Poona. The classified linguistic data would help us to assess the value of our Prākrit grammars and other traditions about Prākrits.

The Prakritist, as a linguist, has another duty to fulfil. With the spread of education and standardisation of Modern Indian languages, a lot of valuable material in the popular speech is bound to disappear. after a time. Many words, forms and turns of expression, which have a historical justification, are looked down upon as vulgar. because they do not conform to the current standard of the so-called correct language of the educated classes. For a student of the Middle Indo-Aryan, such linguistic material among the masses, in many a case, represents significant stages in the evolution of the Prākrit languages into the Modern languages. This raw meterial is fast disappearing, and we cannot afford to wait any longer. It is not enough if we merely repeat the facts collected by Grierson and others. Parroting the theories of our Western masters may have its value, but some day we have to rise above that: we must assiduously collect the linguistic facts from the tribal areas and the uneducated village populace. If these facts are approached from the side of Prakrits, their value is likely to be appreciated better; and in the long run rich material would accumulate. Those who have some linguistic training can certainly reach positive results by noting and systematically classifying these facts.

India is a veritable museum of languages and dialects both written and spoken, dead and living. Taking into account the data supplied by Sanskrit amd Prākrit grammarians, keeping in view the scientific methods evolved by the advanced linguists of the West, duly cellecting the material from the Prākrit and Apabhramsa texts and putting together the data available from the uneducated masses, who are sure to inherit genuine and old material that is lost in the case of educated classes on account of new influences and grammatical standardisation, we find that the growth of Indian languages has not only a strong foundation but also a consistent growth which will interest many a scholar. The educated people, on account of their limited standards, may shun the language of masses as incorrect; but for a linguist there is nothing like correct or incorrect: every authentic fact of the language has a legitimate place in his historical and comparative study of the growth of language.

There is a common belief that the study of Prakrits has little to do with those parts of South India, where Dravidian languages are spoken and consequently the study of Prākrits has no bearing on Dravidian philology. We know that some of the Andhra dynasties have left their inscriptions in Prakrit, and there are traditions which associate literature written in Prakrit with the kings of that dynasty. Hāla or Śātavāhana is the most notable example. Coming to the Kannada area and the adjoining territory, we have a series of writers like Kondakunda, Vattakera. Kumāra, Vīrasena, Jinasena, Nemicandra and others whose Prakrit works have come down to us. Dharmapāla is associated with the South, and Kāñci is an important place in Pali tradition. The Tamil works like Kundalakesi and Manimekhalai, though the first is lost now, we owe to Buddhist authors. The Prakrit grammarians like Trivikrama, Simharaja, Laksmidhara and perhaps the author of Prakrtamañjari belonged to the South. My researches on the Kamsavaho of Rāma Pāṇivāda (Hindi Grantharatnākara Kāryālaya, Bombay 1940) made it clear to me that we had altogether neglected an important tract of Prākrit literature cultivated in the extreme South. Kṛṣṇalilāśuka wrote his Siricimdhakavvam in the 13th century A. D. to illustrate the rules of the Prāk rta-prakāśa (BV. III, i); and as late as 18th century A. D. Prākrit works were written in the Kerala country. Besides the

Sauricarita of Śrīkaṇṭha, lately there has come to light an incomplete Ms. of Gauricarita. We owe to Rāma Pāṇivāda a commentary on Vararuci's Sūtras and two Prākrit poems, Kamsavaho and Usāṇiruddham. The text of the second also is edited by me from a single Ms. (JUB. September 1941). Rudradāsa has written a Saṭṭaka, Candralekhā, to celebrate the marriage of Eralapatti Rāja, the Zamorin of Calicut. These are not stray efforts, nor are they confined to mere cultivation of some sacred literature. They show a continuity of Prākrit study.

It is not unlikely that Prakrits may have influenced Dravidian languages too. So far as Kannada is concerned, we have undisputable circumstantial evidence and solid facts, which go to show that a novel mould in Kannada style was cast under the inspiration of Prākrits. It is quite likely that some of the Jaina writers, who wrote in Kannada were already acquainted with Prākrits, especially Jaina Saurasenī as we call it to-day. We know, how Āndayya openly rebelled against the excessive use of Sanskrit words in Kannada poems, and he wrote his Kabbigara kava in what he calls pure Kannada. How the contemporary critics received it, we are not in a position to judge; but the subsequent Kannada works do show a moderation in the use of Sanskrit words. But to-day if we look dispassionately at the performance of Andayya (c. 1235 A. D.), we find that many of his words are converts from Sanskrit according to to the rules of Prakrit grammar, of course without violating the phonetic trend of the Kannada language. His words like 'sakkada' for 'samskrta', 'kabba' for 'kāvya' etc, are quite familiar to Prākritists. Again if we carefully study the Apabhramsa-prakarana from the Sabda-mani-darpana of Kesiraja, various rules clearly betray the influence of Prakrit grammar. I am not aware of any detailed study in this direction. Many of the so-called Desī words, current in Prākrits, can be traced to Dravidian group of languages. If Prākrit influence is detected in the growth of Kannada vocabulary, we should try to see whether any such influence is seen in Telugu and Tamil. I take the liberty of requesting my colleagues, working on Dravidian philology, to take into account the relation of Prakrits with Dravidian languages in course of their studies.

### THE JIVĀNUSASANA VRTTI OF DEVASŪRI AND ITS DATE A. D. 1105

By

K. Madhava Krishna Sarma, M. O. L., Curator, Anup Sanskrit Library and Director of Oriental Publications, Bikaner.

There is a Ms of this work in the Anup Sanskrit Library, Bikaner. It consists of a Prākrit text and a Sanskrit commentary by Devasūri. A chronogram at the end mentions the date Samvat 1162. The work was written in Anhilla Pāṭakanagara in Ghūrjaradeśa when Jayasimha, son of Kannadeva, was ruling. The Ms. was copied in Samvat 1561 (A D. 1504) by Śivadāsa. The extent of the work is at the end stated to be 333 Gāthās. It consists of the following 39 sections:

- (1) Bimba pratisthāvarņanalaksaņa.
- (2) Pārśvasthavandanādipratipādaka.
- (3) Pākṣika vicāraṇalakṣaṇa.
- (4) Vandanatrayavicāralakṣaṇa
- (5) Āryikānandivaktavyatārtha.
- (6) Dānaniśedhavicāravarņana
- (7) Māghamālāpratipādaka.
- (8) Caturvimsatipattakādivivaraņa.
- (9) Not marked.
- . (10) Siddhabalivicāralakşaņa
  - (11) Pārsvasthādisamīpasravaņādivicāravarņana.
  - (12) Vidhicaityakaranavarnana
  - (13) Not marked.
  - (14) Sanghavicāravarņana.
  - (15) Pārsvgthādyanuvarņana.
  - (16) Jňanavadavajňavicārārtha.
  - (17—18) Gacchaguruvacanatyāgavicāra
  - (19) Brahmaśāntyādipūjanavicāra
  - (20) Śrāvakasiddhāntagāthāpāṭhanavicāra
  - (21) Skandhaca (?)ţitavihāravarṇana.
  - (22) Māsakalpavicāra.
  - (23) Sūrimaladharaņavicāra.
  - (24) Kevalastrīvyākhyānakathana.
  - (25) Srāvakapārsvasthavandana.

- (26) Śrāvakasevāvicāra.
- (27) Āryikādharmakathanavivaraņa.
- (28) Jinadrvyotpādavarņana.
- (29) Asuddhagrahanakathana.
- (30) Pārśvasthādisamīpakṛtataponindāvicāra.
- (31) Pārśvasthādikṛtajinabhavanapūjāvicāra.
- (32) Mithyādṛṣtivarṇana.
- (33) Voṣāpramāṇa.
- (34) Asamyatasabdavicāra.
- (35) Prāņivadhadānavarņana.
- (36) Cāritrasattāvicāraņa.
- (37) Ācaraņavarņana.
- (38) Guņastutivicāra.
- (39) Prakaraņasāra.

The MS. is in a fairly good condition. It consists of 50 folios.

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. VIII. 1942.

#### Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL.B. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. Babu Kamata Prasad Jain, M. R. A. S. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

# Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA.

## CONTENTS

|     | CONTENTS                                                                                                                                                                             |                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 1.  | A Contemporary Manuscript of the Hastasanjivana Bhāṣya of Meghavijayagaṇi, belonging to Raghu- nātha Mahādeva Ghāte—between A. D.: 1680 and 1700—By P. K. Gode, M.A                  | Pages.         |
| 2.  | A Fragmentary Sculpture of Neminātha in the Lucknow<br>Museum—By Dr. Vasudeva S. Agrawala M.A., Ph.D.,<br>Curator, Lucknow Museum                                                    | 45—49          |
| 3.  | Does Udayana refer to Joindu?—By Dr. V. Raghvan, Madras                                                                                                                              | 8              |
| 4.  | Magic and Miracle in Jaina Literature—By Kalipada Mitra, M.A., B.L                                                                                                                   | 9-24           |
| 5.  | Magic and Miracle in Jaina Literature—By Kalipada Mitra, M. A., B. L                                                                                                                 | 5 <i>7</i> —68 |
| 6.  | Nārāyanas, Pratinārāyanas and Balabhadras—By Dr.<br>Harisatya Bhattacharya, M.A., B.L., LL. D                                                                                        | 36—40          |
| 7.  | Nārāyanas, Pratinārāyanas and Balabhadras—By Dr.<br>Harisatya Bhattacharya, M.A., B.L., LL.D                                                                                         | 50—56          |
| 8.  | Prākrit Studies: Their Latest Progress & Future—By Dr. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt                                                                                                 | 69—86          |
| 9.  | Reviews—By Rajenda Prasad                                                                                                                                                            | 41—44          |
| 10. | Some of the Latest Institutions and Journals and their work in the field of Prākrit Studies, etc.—By Dr. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt                                               | 1—7            |
| 11. | The Jaina Chronology—By Kamata Prasad Jain, LL. D., M. R. A. S                                                                                                                       | 30—35          |
| 12. | The Jīvānuśasana vītti of Devasūri and its date A.D. 1105.—<br>By K. Madhava Krishna Sarma, M.O.L., Curator,<br>Anup Sanskrit Library and Director of Oriental Publications, Bikaner | 87—88          |

### RULES.

- 1. The 'Jaina Antiquary' is an Anglo half-yearly Journal which is issued in two parts, i.e., in June and December.
- 2. The inland subscription is Rs. 3 (including 'Jain Sidhanta Bhaskara') and foreign subscription is 4s. 8d. per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs. 1-8-0.
- 3. Only the literary and other decent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained on application to the Manager, 'Jaina Antiquary' The Jaina Sidhanta Bhavana, Arrah (India) to whom all remittances should be made.
- 4. Any change of address should also be intimated to him promptly
- 5. In case of non-receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office at Arrah should be informed at-once.
- 6. The journal deals with topics relating to Jaina history, geography, art, archaeology, iconography, epigraphy, numismatics, religion, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc., from the earliest times to the modern period.
- 7. Contributors are requested to send articles, notes, etc., typewritten, and addressed to K. P. Jain, Esq., M. R. A. S., Editor, 'Jaina Antiquary' Aliganj, Dist Etah (India).
- 8. The Editors reserve to themselves the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles, notes, etc.
- 9. The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid.
- 10. Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India).
- 11. The following are the editors of the journal, who work honorarily simply with a view to, foster and promote the cause of Jainology:—

Prof. HIRALAL JAIN, M.A. L.L.B.
Prof. A. N. UPADHYE, M.A., D.Litt.
B. KAMATA PRASAD JAIN, M.R.A.S.
Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSANA.

### जैन-सिद्धान्त-भवन के प्रकाशित ग्रन्थ

| जन-सिद्धान्त-सर्वन व प्रकाशित प्रस्य |                             |                                             |                 |                      |                     |     |  |  |  |
|--------------------------------------|-----------------------------|---------------------------------------------|-----------------|----------------------|---------------------|-----|--|--|--|
| (8)                                  |                             | चिरित] संस्कृत अ<br>मुजबली शास्त्री पवं     |                 |                      | 2)                  |     |  |  |  |
| (8)                                  |                             | ग सामुद्रिक-शास्त्र भ<br>डिय, ज्योतिषाचार्य | नाषा-टी का∙<br> | सहित—सं० प्रो<br>    | १)                  |     |  |  |  |
| (3)                                  | प्रतिमा-छेख-संप्र           | ह—सं० बा० कामत                              | ा प्रसाद उँ     | तेन, एम० आर०।        | र॰ पस॰ ॥)           |     |  |  |  |
| (8)                                  | प्रशस्ति-संप्रह प्र         | थम भाग]—सं० पं                              | े के॰ भुउ       | तबली शास्त्री, विद्य | ाभूषण १॥)           |     |  |  |  |
| (4)                                  | वैद्यसार—सं०                | ं<br>ं॰ सत्यन्धर, आयुर                      | र्येदाचार्य, व  | <b>त्राव्यतीर्थ</b>  | 111)                |     |  |  |  |
| (٤)                                  | तिलोयपग्गात्ती              | प्रथम भाग]—सं०                              | डा० ए० व        | र्न० उपाध्ये, एम     | о <b>ч</b> о III)   |     |  |  |  |
| (७)                                  | Jaina Litera<br>M A., I. E. | sure In Tamil                               | by Pro          | f. A. Chakr          | avarti,<br>Price Rs | . 2 |  |  |  |
| (2)                                  | भवन के संस्कृत              | , प्राकृत एवं हिन्दी                        | प्रन्थों की     | सूची                 | १)                  |     |  |  |  |
| (9)                                  | भवन की अंब्रे जं            | पुस्तकों की सूबी                            |                 |                      | m)                  |     |  |  |  |
| (60)                                 | जैन-सिद्धान्त-भा            | स्कर १म भाग                                 | ***             |                      | [ अवाद              | 4]  |  |  |  |
| (88)                                 | "                           | २य भाग                                      |                 | •••                  | 8)                  |     |  |  |  |
| (१२)                                 | 27                          | ३य भाग                                      | •••             |                      | 8)                  |     |  |  |  |
| (१३)                                 | ,,                          | ° ४र्थ भाग                                  | •••             |                      | 8)                  |     |  |  |  |
| (68)                                 | ,,                          | ५म भाग                                      | •••             |                      | 8)                  |     |  |  |  |
| (१५)                                 | <b>"</b>                    | ६ष्ठ भाग                                    |                 |                      | 8)                  |     |  |  |  |
| (१६)                                 | n n                         | ७म भाग                                      | • • •           |                      | ३)                  |     |  |  |  |
| (00)                                 | "                           | ८म भाग                                      |                 |                      | 3)                  |     |  |  |  |
| (25)                                 | "                           | ९म भाग                                      | •••             |                      | 3)                  |     |  |  |  |
|                                      |                             |                                             |                 |                      |                     |     |  |  |  |

प्राप्ति-स्थान

### जैन-सिद्धान्त-भवन, श्रारा (बिहार)

PRINTED BY D. K. JAIN, SHREE SARASWATI PRINTING WORKS, LTD. A R R A H,