श्री यशोपिश्यञ्च श्रेन ग्रंथभाणा हाहासाहेज, लावनगर. होन : ०२७८-२४२५३२२

## श्रीजैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम।

- ्१ जैन-सिद्धान्त-भास्कर ऋङ्गरेजी-हिन्दी-मिश्रित त्रैमासिक पत्र है, जे। वर्ष में जून, सितम्बर, दिसम्बर ऋौर मार्च में चार मार्गों में प्रकाशित होता है
- २ इसका वार्षिक चन्दा देशके लिये ४) रूपये ख्रौर विदेश के लिये डाक ब्यय लेकर ४॥) है, जा पेशगी लिया जाता है। १।) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में सुविधा होगी।
- ३ केवल साहित्यसंबन्धो तथा अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे। मैनेजर, जैन-सिद्धान्त-भास्कर, आरा के। पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं; मनीआईर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में हेर-फेर क़ी सूचना भी तुरन्त उन्हीं को देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्राह के भोतर यदि " भास्कर " नहीं प्राप्त हो, तो इसकी सूचना जल्द आफिस के। देनी चाहिये।
- इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर आधुनिक काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्तिविज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धम्मे, साहित्य, दर्शन, प्रमृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- ७ लेख, टिप्पणी, समालोचना—यह सर्भ। सुन्दर और स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक,
   श्रीजैन-सिद्धान्त-भास्कर, आरा के पते से आने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से आने चाहिये।
  - ८ किसी लेखे, टिप्पणी त्रादि को पूर्णतः त्राथवा त्रंशतः स्वीकृत त्राथवा त्रास्वीकृत करने का त्राधिकार सम्पादकमण्डल को होगा।
  - ५ अस्त्री इत लेख लेखकों के पास बिना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
  - १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ "भास्कर" त्र्योफिस, त्र्यारा के पते से भेजनी चाहिये।
  - ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो ऋवैतनिक रूप से जैन-तत्व के केवल उन्नति ऋौर उत्थान के ऋिणय से कार्य्य करते हैं :—

प्रोफेर ालाल, एम प्., एल.एल.बी. प्रोफेसर ए ्. उपाध्ये, एम. ए. बावू कामता प्रसाद, एम.च्यार.ए.एस. परिडत के. भुजबली, शास्त्री

### जैन-सिद्धान्त-भास्कर

( जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी त्रैमासिक पत्र )

भाग ४]

मार्गशीर्षे

[किरण ३

#### सम्पा**द्क-मण्ड**ल

प्रोफेसर हीरालाल, एम. ए., एल.एल. वी. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए. बाबू कामता प्रसाद, एम. च्यार. ए. एस परिडत के० भुजबली शास्ती



### जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा-द्वारा प्रकाशित

भारत में ४)

विदेश में भा

पुक प्रति का १।)

विक्रम-सम्बत् १६६४

# विषय-सूची हिन्दी-विभाग—

|          |                                                                      |       | पृष्ठ      |
|----------|----------------------------------------------------------------------|-------|------------|
| ę        | जैनमन्त्र-शास्त्र [ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री ]                |       | . १३५      |
| Ę        | सम्मेद शिखरजी की यात्रा का समाचार [श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद जैन ]   |       | . १४३      |
| <b>ર</b> | बंगाल में जैनधर्म [श्रीयुत बाबू सुरेशचन्द्र जैन, बी०ए०]              |       | . १५१      |
| ጸ        | ऐतिहासिक प्रसंग [ श्रोयुत पं० के० भुजबली शास्त्री ]                  | ••    | . १५५      |
| 4        | भट्टाकलंक का समय [ श्रीयुत पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री ]                | ••    | . १६५      |
| Ę        | एक प्राचीन गुटका  श्रोयुत बाबू कामता प्रसाद जैन]                     | • • • | . १७६      |
| و        | जैन-ज्योतिष स्रौर वैद्यक-प्रंथ [ श्रीयुत बाबू ऋगरचन्द नाहटा ]        | • • • | . १८६      |
| 4        | विविध विषय—(१) नषधीय चरित में जैनधर्मका उल्लेख[श्रीयुत बाबू का० प्र० | जैन   | १८८        |
|          | (२) "जैन एन्टीक्वेरी" के लेख [श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद              | जैन   | १८९        |
|          | ग्रन्थमाला-विभाग                                                     |       |            |
| १        | तिलोयपरएएती—[श्रीयुत प्रो० ए० एन० उपाध्ये] ••• पृष्ठ ३३              | से १  | }० तक      |
| <b>ર</b> | प्रशस्ति-संग्रह—[श्रीयुत पं०के० भुजबली शास्त्री] ,, ८१               | से    | ۷٤,,       |
| 3        | A                                                                    | _     |            |
|          | श्रंप्रेजी-विभाग —                                                   |       |            |
| 1. ]     | Podanpura and Taksasila EBy Kamta Prasad Jain, M.R.A                 | .S.]  | 57         |
|          | Knowledge and Conduct in Jaina Scriptures [By Princi                 | _     |            |
|          | Kalipada Mitra, M.A., B.L., Sahitya-kaustubha]                       | •••   | 67         |
| 3. '     | The Jaina Chronology [By Kamta Prasad Jain, M.R.A.S.]                | •••   | <b>7</b> 5 |
| 4. '     | The Jaina Siddhānta Bhāskara (our Hindi Portion Vol. IV–1            | iI)   | 80         |
| 5. \$    | Select Contributions to Oriental Journals                            | ••    | 82         |





THE JAINA ANTIQUARY. जैनपुरातत्त्र और इतिहास-विषयक त्रैमासिक पत्र

भाग ४

दिसम्बर, १६३७। मार्गशोर्ष, बीर नि० २४६४

किरण ३

### जैनमन्त्र-क्राएक

( लेखक—श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्रो )

है। इसका प्रधान कारण यह है कि अब हमारे भारतवर्ष में इस शास्त्र के ममें बहुत ही कम पाये जाते हैं। इसी का यह नतीजा है कि वर्तमान समय में सर्वत्र सुलभतया मन्त्रशास्त्र के न पथ-प्रदर्शक मिलते हैं और न इसके साधक ही। जब कोई इस शास्त्र के अल्पन्न साधक स्वार्थ-प्रेरेत हो किसी मन्त्र या देवदेवियों को सिद्ध करने के लिये प्रयत्न करता है तब मले प्रकार उसके विधि-विधान को नहीं जानने से असफल हो बैठता या उल्टा हानि उठाता है। इन्हीं सब वातों को देखकर साधारण जनता की श्रद्धा इस शास्त्र से ही उठ जाती है। मन्त्रशास्त्र में श्रविद्वास होने का यही मूल कारण है। मेरे उल्लिखन कथनानुसार आजकल बहुसंस्थक साधक स्वार्थवासना से प्रेरित हो धन, संतान एवं विजय आदि की प्राप्ति के लिये ही किसी

मन्त्र या देव-देवियों को सिद्ध करने के लिये प्रवृत्त होते हैं। इसीसे ऐसे कल्पित साधकों को वे सिद्ध होते भी कम। यह तो लोकोपकारक विद्या है। ऋत एव स्त्री-वदयादि प्रकरणों. में परस्त्रीवक्यादि को मन्त्रशास्त्र में सर्वथा निन्दा ठहराया है। यह है भी ठीक--- अन्यथा इन दुर्व्यवहारों के साधक का स्वदार-संतोषादि व्रत किसी प्रकार कायम नहीं रह सकता। साथ ही साथ ऋधिकतर कमजोर दिलवाले साधक साधनकार्य में प्रवृत्त होते हुए किसी कारणवश घबड़ा कर या भयभीत होकर कष्टसाध्य समभ उसे बीच ही में छोड़ देते हैं। ऐसे व्वलंत दृष्टांत एक नहीं अनेकों उपस्थित किये जा सकते हैं। इस प्रकार के कार्य से साधक अपनी अभीष्ट-सिद्धि प्राप्त करना तो दूर रहा-प्रत्युत क्लेश उठाता है। यह स्वामाविक बात है कि कोई भी देव-देवी साधक की इच्छानुवर्त्तिनी होने के पूर्व उनकी खरी परीचा लेती हैं। साथ ही साथ इनके मन में यह विचार भी उठना स्वाभाविक है कि यह साधक किस उद्देश से हमें सिद्ध करना चाहता है। कहीं इन्हें यह पता लग गया कि साधक का हृदय स्त्रार्थ-वासना से दूषित है तो फिर कहना ही क्या ? एक बात ऋौर है; जिस प्रकार लोक में एक सामान्य व्यक्ति को वश करना साधारण बात है ऋौर एक विशिष्ट व्यक्ति को वश करना एक विशिष्ट वात है, उसी प्रकार साधारण देव-देवियों को सिद्ध करना बहुत त्र्यासान है -पर विशिष्ट देव-देवियों के वशवर्त्ती बनान। सहज बात नहीं है। उसके लिये विशिष्ट शक्ति, धेर्ये एवं ऋध्यवसाय की ऋावस्यकता होती है। वं बहुत परिश्रम से सिद्ध होती हैं। हाँ, सिद्ध होने पर न सामान्य कारणों से उनका सम्बन्ध-विच्छेद ही हो सकता है श्रौर न वे साधक को एसा कोई मार्मिक श्राघात हो पहुंचा सकती हैं। परन्तु किन्हीं साधारण देव-देवियों पर कोई विद्वास नहीं किया जा सकता। स्राज वे साधक से सन्तुष्ट हैं—कल ही ज़रा सी त्रुटि पर उनसे असन्तुष्ट हो सकती हैं। बल्कि इस असंतुष्टि से वे अपने उपासक की ऋत्यधिक चति भी पहुंचा सकती हैं। इसके भी पर्याप्त उदाहरण मिलते हैं।

कुछ शताब्दियों के पूर्व भारतवर्ष में हिन्दू, जैन एवं बौद्ध प्रत्येक धर्म में इस मन्द्रशास्त्र के मर्मन्न विद्वान अधिकतर उपलब्ध होते थे और वे एक से एक विशिष्ट चमत्कार को दिखला कर लोगों को चिकत कर देते थे। बिल्क उस जमाने में इस मन्त्रशास्त्र के द्वारा प्रदर्शित इन चमत्कारों से बहुत से भिन्न-भिन्न धर्मावलम्बी भी प्रभावित हो अपने धर्म में दीन्तित होते थे। उस समय जिस धर्म में इस मन्त्रशास्त्र का बोल-बाला नहीं वह धर्म निर्जीव सा समभा जाता था। उन दिनों मन्त्रशास्त्र का एकाधिपत्य इसी से ज्ञात होता है कि शौचादि (मल-मूत्र-परित्याग) से लेकर बड़े से बड़े यागादि कृत्य की नकेल इस शास्त्र के सदा हस्तगत रहती थी। यही कारण है कि निवृत्ति-माग-प्रधान जैन धर्म भी इससे नहीं बच सका। साधारण

गृहस्थों की वात कौन कहे वड़े वड़े तपोनिष्ठ मुनि भी अपने मार्ग के प्रतिकूत्त होने पर मी इससे मुक्त नहीं हो सके। क्योंकि उन्होंने समभा था कि इस युग में इसकी अवहेत्तना करने से फिर पीं अर्थ को रचा करना कष्टसाध्य हो जायगा।

वास्तव में मन्त्रशास्त्र योग का एक अंग है। इसे 'मन्त्रयोग' भी कहते हैं। जैन परिभाषा में यह पदस्थ-ध्यान के अन्तर्गत है। सुप्राचीन काल में यह केवल आध्यात्मिक सीमा
के अन्तर्भक्त था। किन्तु भारतवर्ष में एक ऐसा भी समय आया, जब कि इस शास्त्र की
खास तौर से युद्धि हुई। उस समय इसकी अनेक शाखा-प्रशाखायें निकलों और ये
आध्यात्मिक-विकाश को सोमा का उछङ्गन कर प्रायः लौकिक काय्यों का सिद्धि का प्रधान
साधन वन गयों। यही 'तांत्रिकयुग' के नाम से प्रख्यात है। जैसा मैं उपर लिख चुका हूं
इस युग में मंत्र, तंत्र एवं यंत्रों का पर्यात्र आविश्कार तथा प्रचार हुआ और इस विषय के
अनेकों प्रंथों की रचना हुई। उस समय ''कितने ही अध्यात्मिनय जैन साधु इस लोकप्रवाह में अपने का नहीं रोक सके। इसलिये उन्होंने भी समयानुकृत अपने मंत्रशास्त्र को
संस्कारिन किया, अनेक अतिशय—चमरकार दिखलाये, अपने मंत्रवल से जनता को मुग्ध
कर उसे अपनी ओर आकर्षित किया और लोगों पर यह भलीभाँति प्रमाणित कर दिया कि
उनका मंत्रवाद किसी से कम नहीं है—प्रस्थुत वढ़ा चढ़ा है। साथ ही, उन्होंने कितने ही
मंत्रशास्त्रों की मी सृष्टि कर डाली, जिन सब का मूल 'विद्यानुवाद' नाम का १० वॉ' 'पूर्व'
बतलाया जाना है"। अ

त्रस्तु, मन्त्रशास्त्र का विषय बहुत ही गहन एवं गंभीर है। इसीलिये उसे भट-पट समफ लेना यह त्रासान काम नहीं है। शास्त्रों में जो इसका वियेवन मिलता है, वह त्रात्यिक सुन्दरः युद्धिगम्य एवं मननीय है। जैन-साहित्य में ज्वात्तिनीमत, विद्यानुशासन, ज्वातिनीकल्प, भैरवपद्मावती-कल्प, भारतीकल्प, नमस्कारमन्त्रकल्प, कामचाण्डालिनी-कल्प, प्रतिष्ठाकल्प, चक्र देवरी-कल्प, सूरिमन्त्रकल्प, श्रीविद्याकल्प, त्रह्मविद्याकल्प, रोगापहारिणी-कल्प, वर्द्ध मानकल्प, सरस्वतीकल्प, गण्धरवत्त्रयकल्प, श्रीदेवताकल्प, वाग्वादिनीकल्प त्रौर घण्टाकर्णकल्प त्रादि मंत्रशास्त्र के त्रनेक मौलिक प्रन्थ उपलब्ध होते हैं। इनके त्रातिरक्त पद्मावती-स्तोत्र, ज्वातिनीस्तोत्र, पाद्वनाथ-स्तोत्र, कुष्माण्डिनी-स्तोत्र, सरस्वती-स्तोत्र त्रौर बह्मदेव-स्तोत्र त्रादि कई मंत्रस्तोत्र भी पाये जाते हैं। प्रतिष्ठा एवं भिन्न-भिन्न त्राराधना-सम्बन्धी प्रंथों मंं मो इस विपय को काफी चर्चा को गयी है। जैनाचार्यों ने मन्त्र-व्याकरण एवं मन्त्रकोष या वीजकोय की भी रचना की है। विलक्त सुनने में त्राता है कि प्रातःस्मरणीय त्राचार्य समन्त-भद्र ने भी एक मन्त्र-व्याकरण का प्रणयन किया था। उपलब्ध दिगंवर साहित्य में मन्त्र-

<sup>#</sup> देखें 'अनेकान्त' पृष्ट ४२७

शास्त्र के सब से अधिक प्रंथ मिल्लपेण आचार्य के पाये जाते हैं। आप बड़े मन्त्रवादी थे। स्वरचित 'महापुराण' में आपने अपने को खास तौर से 'गारुडमन्त्रवादवेदी' लिखा है। आपके भैरवपद्मावतीकरूप से यह भी स्पष्ट सिद्ध होता है कि आप सरस्वती से कोई वर मी प्राप्त किये हुए थे। इस बात को आप उक्त प्रन्थ में 'सरस्वतीलब्धवरप्रसादः' इस पद्मांश से व्यक्त किया है। इस बात की सूचना अन्यान्य प्रंथों से भी मिल जाती है। आचार्य मिल्लिपेण 'उमय-भाषा-किवेशेखर' क्ष की पदवी से अलंकृत थे। आप जिनसेनाचार्य के शिष्य एवं अजितसेनाचार्य के प्रशिष्य थे। आपका समय विक्रम की ११वीं तथा १२वीं शताब्दी है। क्योंकि आप का 'महापुराण' शालिवाहन शक ९६९ (वि० सं० ११०४) में बन कर समाप्त हुआ था। (१) विद्यानुशासन (२) जालिनीकरूप (३) भैरवपद्मावती-करूप (४) भारती-करूप (५) कामचाएडालिनी-करूप (६) बालप्रह-चिकित्सा ये छः प्रन्थ इन्हीं की कृतियाँ हैं। इनमें विद्यानुशासन ही आप के मंत्रशास्त्र का सब से बड़ा प्रन्थ है। इसमें २४ अधिकार तथा ५ हजार मंत्र हैं। मगर इन्द्रनंदियोगीन्द्र-द्वारा रचित ज्वालिनीमत या ज्वालिनी-करूप लगभग इससे भी एक शताब्दी प्राचीन है। यह इन्द्रनन्दि बप्पनन्दि के शिष्य तथा वासवनंदि के प्रशिष्य थे।

यह तो जैनमंत्र साहित्य की बात हुई; इसी प्रकार बौद्धसाहित्य में ताराकल्प, वसुधारा-कल्प ऋौर घएटाकर्णकल्प ऋादि ऋनेक ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं। वैदिक साहित्य में तो इस मन्त्रशास्त्र का एक ऋलग भाएडार ही है।

त्र्रब मंत्र-साहित्य के प्रत्येक ऋंगोपांग के पारिभाषिक शब्दों पर सामूहिक रूप से प्रकाश डाजा जाता है:—

कल्पग्रन्थ — जिन ग्रंथों में मंत्र-विधान, यंत्रविधान, मंत्रयंत्रोद्धार, बलिदान, दीपदान, ब्राह्वान, पूजन, विसर्जन एवं साधनादि बातों का वर्णन किया गया है वे कल्प-प्रन्थ कहलाते हैं।

तंत्व-ग्रन्थ--जिनमें गुरु-शिष्य की संवादरूप से मंत्र-यंत्र, तन्त्र, त्रौषधी श्रादि बातों का उल्लेख हो वे तंत्र-ग्रंथ से श्रमिहित होते हैं।

पद्धति ग्रन्थ-जिन श्रन्थों में श्रनेक देव-देवियों की साधना का विधान बतलाया गया है उनकी पद्धति-श्रन्थ से प्रसिद्धि है।

बीजकोष—मंत्रों के पारिमाषिक शब्दों को समभने की पद्धति दिखला कर एक एक बीज की श्रमेक व्याख्यायें की गयी हों उन्हें बीजकोश या मंत्रकोश कहते हैं।

मार्ग-मन्त्र-शास्त्र में मन्त्र सिद्ध करने का मार्ग भी मिन्न मिन्न वर्णित हैं। क्योंकि

कई प्राचीन प्रतियों में इनकी उपाधि 'उमबमाषाकविचक्रवर्ती, भी उपलब्ध होती है।

मंत्र शास्त्र को कहना है कि इसी उपाय-द्वारा मन्त्र सिद्ध हो सकता है। दक्तिए।, वाम स्त्रीर मिश्र के भेद से इस शास्त्र में तीन ही मार्गों का उल्लेख मिलता है। सात्विक मंत्र सात्त्विक सामग्री-द्वारा सात्विक देवतात्रों की सात्विक उपासना का नाम दित्त् अथवा सात्विक मार्ग है। जिस मार्ग-द्वारा मदिरा, मांस ऋौर महिला ऋादि कुद्रज्यों से भैरव, मैरवी ऋादि तामस प्रकृति की देव-देवियों की आराधना करने का विधान हो वह वाम मार्ग है। इसी प्रकार उक्त मांस-मदिरादि वस्तुत्रों को प्रत्यक्त रूप में न प्रहण कर उनके प्रतिनिधियों द्वारा इष्ट की सिद्धि की जाने का नाम मिश्र मार्ग है। प्रधानतया दिच्छा और वाम ये ही दो मार्ग हैं। साथ ही साथ यह भी जान लेना परमावइयक है कि वाम मार्ग प्राय: तंत्र शास्त्र का विषय है ऋौर कल्प-प्रन्थों में इस मार्ग का विवेचन सर्वथा नहीं मिलना है। वाममार्गी प्राय: भैरव और काली आदि देव-देवियों के आराधक होते हैं। नवनाथ ही इनके गुरु हैं श्रौर वे गुरुपाद्का, श्रीचक्र एवं भैरवचक की पूजा किया करते हैं। परन्तु इतना बतला देना त्रावदयक प्रतीत होता है कि वाममार्ग का प्रभाव मिश्र मार्ग पर पड़ा ही है; किन्तु दुन्निए। मार्ग भी इसके प्रभाव से बच नहीं सका। इसी का परिएाम है कि दिचए मार्गी भी पीछे तमःप्रधान देवतात्र्यों की उपासना करने लग गये। दिन्तण मार्ग सात्त्विक होने से एक प्रकट मार्ग है। पर वाम मार्ग असात्विक होने से गुप्त मार्ग है। इसी से वे प्रायः अपने मार्ग को बतलाने में संकोच करते हैं ऋौर प्रारंभ से ही वे "गोपनीयं गोपनीयं गोपनीयं प्रयत्नतः" इस बात को रट लगाते हैं। तान्त्रिक प्रन्थ प्रायः वाममार्ग को ही पुष्ट करते हैं। पीछे वाम मार्ग का बन अधिक वढ जाने से सारिवक मंत्र एवं सारिवक देव-देवियों का सिद्ध होना द:साध्य सा हो गया। मंत्र-शास्त्र से विश्वास उठ जाने का यह भी एक कारण हुन्ना।

सम्प्रदाय—मंत्रशास्त्र में केरल, काश्मीर एवं गौड नामक तीन सम्प्रदाय प्रचलित हैं। विदिक धर्मावलम्बी मांत्रिकों में प्रायः केरल सम्प्रदाय, वौद्धों में गौड और जैनियों में काश्मीर सम्प्रदाय निर्दिष्ट हैं। काश्मीर सम्प्रदाय वाले सरस्वती, पद्मावती आदि सात्त्विक देवताओं के उपासक होने से विशुद्ध दिल्ला मार्गी हैं। गौड़ सम्प्रदाय वाले काली तारा आदि तामस प्रकृति की देव-देवियों के उपासक होने से वाममार्गी होते हैं। केरल सम्प्रदाय मिश्रमार्गी सम्प्रदाय है। इसमें प्रकट रूप से तो दिल्ला और गुप्त रूप से वाम मार्ग का आश्रय लिया जाता है। राजस प्रकृति वाली महालक्ष्मी आदि ही इनकी उपास्य हैं। 'कुलार्णव' आदि प्रन्थों में सम्प्रदाय का आश्रय लेनो परमावश्यक ही नहीं प्रत्युत अनिवार्य वतलाया गया है।

श्चागम - मार्ग एवं सम्प्रदाय के समान मंत्र शास्त्र में वेदागम, बौद्धागम एवं जैनागम इस प्रकार तीन भिन्न-मिन्न श्चागम वर्णित हैं। जैनागम दक्तिणमार्गावत्तम्बी एवं काक्सीर सम्प्रदाय-प्रधान है। बौद्धागम वाम-मार्गावलम्बी एवं गौड़सम्प्रदाय-प्रधान है। बेदागम मिश्रमार्गावलम्बी एवं केरलसम्प्रदाय-प्रधान है। वैदिक मतावलम्बी मान्त्रिक मंत्र की उत्पत्ति शिव जी से मानकर वेदागम को शैवागम भी कहते हैं। मंत्रशास्त्र के सम्प्रदायों को चक्रपूजा भी मान्य है। जैनों के काइमीर सम्प्रदाय में सिद्धचक, केरल सम्प्रदाय में श्रीचक्र एवं गौड सम्प्रदाय में भैरवचक्र की पूजा की जाती है।

मंत्रदीत्ता—गुरु के निकट शास्त्रोक्त विधि से मंत्र लेने को मंत्रदीत्ता कहते हैं। जिस सम्प्रदाय की विधि से दीत्ता ली गई हो उसी के अनुकूल साधना करने से मंत्र सिद्ध होता है।

मंत्रपीठिका—मंत्रशास्त्र में निम्नाङ्कित चार पीठिकात्रों का वर्णन मिलता है:— (१) इमशानपीठ (२) शबकीठ (३) अरण्यपीठ (४) इयामापीठ। मंत्र सिद्धि में पीठिका का होना भी परमावदयक है।

- (१) इम्रशाल-पीट—इमशान पीठ उसे कहते हैं जिसमें भयानक इमशान में प्रति-दिन रात्रि में जाकर यथाविधि मंत्र का जप किया जाता है। विवित्तित मंद्र-सिद्धि का काल शास्त्र में जितने समय का बतलाया गया हो उतने समय तक नियम से उस इमशान में जाकर शास्त्रोक्त विधि से मंत्र सिद्ध करना आवइयक है। भीरु साधक से यह साधना सम्पन्न होना नितान्त अशक्य है। इसके लिये बड़े दिलेर साधक की जरूरत पड़ती है। जैनियों के कुछ प्रंथों में कहा गया है कि सुकुमाल आदि मुनीइवर उिझिखत पीठ से ही परमेष्ठी महामंत्रा को सिद्ध कर मुक्त हुए थे।
- (२) शव-गेठ—िकसी मृतक कलेवर पर त्रासन जमा मन्त्रानुष्ठान करना 'शव-पीठ' है। यह प्रायः वाममागियों का हो प्रधान पीठ है। कर्णेपिशाचिनी, कर्णेक्वरी, उच्छिष्ठस्टचाएडालिनी त्रादि कुरेवियों की सिद्धि इसी पीठासन से की जाती है।
- (३) अरग्य-गीठ—तनुष्य-संचार-रहित सिंह, व्याघ्र आदि हिस्न पशुबहुल निर्जन एवं भयानक अरग्य में निर्भय और एकाप्रचित्त होकर मंत्र साधना अरग्य पीठ है। निर्वाण्मंत्र की सिद्धि के लिये अरग्य ही प्रशस्त बतलाया गया है। इसीलिये निर्प्रन्थ तपस्त्रियों ने आत्मसिद्धि के लिये एक निर्जन अरग्य को ही पसंद किया है। सुप्राचीन काल में मुनिमहर्षि नगर-प्राप्त आदि में न रह कर सदा एकान्त वन में ही निवास कर आत्म-साधना किया करते थे। इसी का परिणाम है कि नहीं चाहने पर भी अहमहिमकया बहुत सी सिद्धियाँ उन्हें आ घरती थीं। परिष्रह को एक सुदृदृ एवं अविच्छेद्य बन्धन समम्स कर ऐहिक सुख को लात मारने वाले, विषय-विरक्त वे तपन्त्रों अनायास प्राप्त उन सिद्धियों का लोकोपकारक सार्वजनीन कार्य में ही उपयोग करते थे न कि अपनी पूजा-प्रतिष्ठा के कार्य में। बल्कि स्वयं भयानक से भयानक रोगादि से आक्रान्त होने पर भी उनसे मुक्त होने के लिये उन सिद्धियों का उपयोग कभी उन्होंने किया ही नहीं। वास्तव में त्यागमय जीवन के लिये एकान्तवास ही सर्वथा उपयुक्त भी है।

(४) श्यामा-पोठ—यह पीठ यदि वस्तुनः सभी पीठों से दुर्गम एवं दुरूह कहा जाय तो इसमें कोई भो ऋतिशयोक्ति नहीं होगी। इस ऋन्तिम पीठ-परीचा में कोई विरले ही महापुरूप ऋपनी ऋसाधारण जितेन्द्रियता से उत्तीर्ण होते ऋाये हैं। एकान्त स्थान में पोडशी नवयौवना सुन्दरी को वस्त-रहित कर सामने बैठा मंत्र सिद्ध करने को एवं ऋपने मन को तिलमात्र भी चलायमान न होने देकर ब्रह्मचर्य में हद रहने के। स्थामा-पीठ कहते हैं। जैन श्रन्थों में लिखा है कि द्वैपायन-पुत्र मुनीश्वर शुकदेव ऋदि इस मंत्र के। सिद्ध कर विजयी हुए हैं।

यहाँ तक तो केवल मंत्र-शास्त्र के बाह्य अंगों की समीचा हुई, अब देखना है कि मंत्र क्या चीज है और बड़े से बड़े लौकिक एवं पारलौकिक लाभ इससे किस प्रकार होते हैं। मंत्र का सम्बन्ध मानस-शास्त्र से है। मन की एकाप्रता पर ही इसकी नीव निर्भर करतीं है। मन को एकाप्र कर इन्द्रियों के विषय की ओर से लक्ष्य हटाकर मंत्र-साधन से वह सिद्ध हो जाता है। मन को चञ्चलता जितनी जल्दी हटेगी उतनी ही जल्दी मन्त्र सिद्ध होगा। महर्पियों ने मन्त्र शब्द की निरुक्ति—जिन विचारों से हमारा कार्य सिद्ध हो, वह मंत्र है यों वतलायी है। मैं पहले ही लिख चुका हूं कि मन्त्र-विद्या योग का एक अंग है। इस विषय के मर्मझों का कहना है कि मन के साथ वर्णोचारण का घर्षण होने से एक दिव्यज्योति प्रकटित होनी है और उन्हीं वर्णों के समुदाय का नाम मन्त्र है। इसीलिय मन्त्रशास्त्र का अर्थ 'विचार' कहा है। राजनीति-शास्त्र में भी लिखा है कि जिन विचारों को गुम रस्त्र कर राज्यतन्त्र चलाया जाता है—वह मन्त्र है। यही कारण है कि राज्यतन्त्र के प्रधान सञ्चालक महामन्त्री एवं उनके सहायकों को 'मंत्रिमण्डल' कहते हैं। मन्त्र का सिद्ध होना साधक की योग्यता पर निभर है। क्योंकि मन्त्रशास्त्र में लिखा है कि साधक के चतुर, जितेन्द्रिय, मेधावी, देवगुरु-भक्त, सत्यवादी, वाक्पटु, निभय, दयालु, प्रशांत, निर्कोभ, निष्कपट, निरहंकार, निरिममान, परस्त्रीत्यागा और बीजान्तरों का धारण करने में समर्थ होना चाहिये।

यन्त—अष्टगन्ध, लौह लेखनी आदि सं भोजपत्र, रजत एवं ताम्रपत्रादि पर षड्दल, अष्टदल, शतदल, सहस्रदल नथा त्रिकाण, चतुष्काण या वर्तुल रखाओं के भीतर बीजान्तरों को लिखना उनका यथाविधि अभिषेक, पूजन, प्राण-प्रतिष्ठा, मंत्रपुष्पादि-द्वारा साधन करना यंत्रसाधन है। सिद्धचक, ऋषिमएडल, गणधरवलय, मृत्युष्त्रय, कलिकुएड, वज्रपश्चर एवं घएटाकर्ण आदि यंत्रों के अतिरिक्त प्रत्येक काम्य कार्य के लिये भिन्न भिन्न हजारों यंत्र और भी बतलाये गये हैं। कहीं कहीं केवल मंत्र और कहीं कहीं यंत्र-मंत्र दोनों काम में लाये जाते है। यंत्र-विद्या भी मंत्रशास्त्र का ही एक अंग है और वर्ण या बीजान्तरों का एकामतापूर्वक लिखना ही इस साधन की मुख्य किया है

तन्त्र—श्रौषिधयों के द्वारा कार्य सिद्ध करना तंत्रसाधन है। कितने ही तंत्रों में यंत्र, मंत्र का मी उपयोग होता है। मंत्र, यंत्र तथा तंत्र का एक दूसरे के साथ घनिष्ठ सम्बन्ध है। यह तंत्र भी मंत्र-शास्त्र का श्रंग ही है। श्रव मैं बतलाना चाहता हूं कि यंत्रमंत्रादि से कौन कौन से काम लिये जाते हैं श्रौर वे कुल कितने विभागों में विभक्त हैं।

(१) स्तम्भन (२) मोहन (३) उचाटन (४) वश्याकर्षण (५) जुम्भण (६) विद्वेषण (७) मारण (८) शांतिक (९) पौष्टिक। इस प्रकार मंत्र का प्रयोग प्रायः नौ प्रकार का होता है। स्तम्मन—जिस मंत्र-यंत्रादिक के प्रयोग से सर्प व्याद्यादि इवापद, भूत-प्रेतादि व्यन्तर, परचक्र (शत्रुसेना) त्रादि के त्राक्रमण का भय दूर होकर वे जहाँ के तहाँ निष्क्रिय से स्तम्भित रह जायँ उसे स्तम्भन कहते हैं। मोहन - जिस प्रयोग के द्वारा साधक किसी को भी मोहित कर ले उसे मोहन कहते हैं। माहन प्रयोग के प्रधानतया तीन भेद हैं—(१) राजमाहन (२) सभा-मोहन (३) स्त्रीमोहन । उचाटन--जिस प्रयोग से किसी का मन अध्यिर, उहास-रहित एवं निरुत्साह होकर पद-भ्रष्ट एवं स्थान-भ्रष्ट हो जाय उसे उच्चाटन कहते हैं। किन्तु इस प्रयोग-द्वारा कोई प्रेमान्य व्यक्ति अपने प्रेमपात्र का चित्ती बाटन करे तो इसका दुरुपयोग ही समका जायगा। भूत, प्रेत, पिशाच, यत्त, राज्ञसादि पीडाप्रद व्यन्तरों के। किसी पीड़िन प्राणी से दूर भगाने के लिये ही इस उचाटन प्रयोग की सदुपयोगिता कही जायगी। वश्याकर्षण--जिस प्रयोग से इच्छित व्यक्ति या वस्तु साधक के पास स्वयं चला आये- उसका विपरीत मन मी अनुकूल होकर साधक के आश्रय में आ जाय, उसे वश्याकर्षण कहते हैं। इसके द्वारा सर्प, ज्याबादि तिर्यञ्च, स्त्री-पुरुषादि मनुष्य एवं भूतप्रेतादि ज्यंतर त्राकृष्ट हो जाते हैं। जुम्भए-जिस प्रयोग के द्वारा शत्रू एवं भूत-प्रेतादि व्यंतर साधक की साधना से भयत्रस्त हो जायँ, दब जायँ, काँपने लग जायँ उसे जुम्भण कहते हैं। विद्वेषण—जिस प्रयोग से कुटुम्ब, जाति, देश त्रादि में परस्पर कलह ऋौर वैमनस्य की क्रांति मच जाय उसको विद्वेषण कहते हैं। मारग्---त्राततायियों के। मंत्रप्रयोग-द्वारा साधक प्राग्रदग्ड दे सके, उस प्रयोग के। मारण कहते हैं। पर है यह बड़ा ही क्रूर प्रयोग। शांतिक — जिस प्रयोग के द्वारा भयङ्कर से भयङ्कर भ्याधि, ब्रह्मरा तुसादि भयानक व्यंतरों की पीड़ा, क्रूरब्रह, जंगम एवं स्थावर विष-बाधा, त्र्रातिशृष्टि, त्र्यनावृष्टि, दुर्भित्तादि ईतियाँ, त्र्रौर चौरभयादि प्रशांत हो जायँ उसे शांतिक कहते हैं। पौष्टिक—जिस प्रयोग के द्वारा सुख-सामिप्रयों की प्राप्ति होती है उसे पौष्टिक प्रयोग कहते हैं। किसी किसी के मत से सांतानिक प्रयोग श्रर्थात् वंध्यात्व से मुक्त होना भी एक ऋज़ग प्रयोग माना गया है। परंतु बहुसंख्यक मांत्रिकों ने इसे उहिखित प्रयोग में ही गर्मित किया है। हाँ, यहां एक बात बतला देना परमावक्यक है कि इन नौ प्रयोगों में से सात्विक साधक मारण, मोहन ऋादि करूर कर्मों के पसंद नहीं करते। वे केवल लेकोपकार की क्ष्य से शांतिक, पौष्टिकादि सौम्य प्रयोगों का ही उपयोग कस्ते हैं।

### सम्मेद शिखरजी की यात्रा का समाचार

( लेखक--श्रीयुत कामता प्रसाद जैन )

<del>---</del>:**∗**:----

कि नियों में तोर्थयात्रा के लिये चतुर्विध-संघ निकालने का रिवाज पुरातन है। पहले पहल यह रिवाज कत्र अमल में लाया गया, इसका पता लगाना अन्वेषक-विद्वानों का काम है। हाँ, यह हम जानते हैं कि मध्यकालीन मारत में इसका अधिक प्रचार था, किन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि उससे प्राचीन भारत के जैनियों में यह प्रथा प्रचलित थी या नहीं? वास्तव में यह एक स्वतंत्र विषय है, जिसके लिये साहित्य का गहन अध्ययन और परिशीलन वाांछनीय है। प्रस्तुत लेख में हम पाठक, महाशयों के समच एक तीर्थयात्रा-संघ का परिचय उपस्थित करेंगे, जो विक्रमीय १९वीं शताब्दी में मैंनपुरी से सम्मेदिशखर की यात्रा के लिये गया था।

मैनपुरी संयुक्त प्रांत की त्रागरा कमिश्नरी का एक प्रमुख नगर है। वहाँ के ध्वंसावशेषों से मैंनपुरी एक प्राचीन नगर प्रतीत होता है। कहते हैं कि उसका प्राचीन नाम मदनपुरी था; वहीं नाम अपभ्रंश भाषा में 'मइनपुरि' नाम से प्रसिद्ध हो गया। इससे अधिक उसका त्र्यारंभिक परिचय कुछ भी नहीं मिलता। हाँ, मुसलमानी जमाने में उसके श्रिस्तित्व का पता चलता है श्रीर वह कन्नीज सरकार के अधीन था। किन्तु जब से मैंनपुरी में चौहान चत्रियों का त्रागमन हुत्रा तब से उसकी श्री-वृद्धि खूब हुई। सन् १३६३ ई० में मैंनपुरी का चौहान राजा प्रतापरुद्र नामक एक वीर चत्रिय था। बहलोल लादों के राज्यकाल में वहीं मैंनपुरी के प्रमुख जुमींदार थे श्रीर उन्हीं के अधिकार में भौगाँव, पटियाली और कम्पिल भी थे। उनके पुत्र नरसिंहदेव थे, जिनको दूरया खाँ लोदी ने सन् १४५४ में क़त्ल किया था। परंतु इसपर भी उनकी संतान मैंनपुरी की राज्याधिकारी वनी रही। ग़दर के जमाने में राजा तेजसिंह उन्हों को संतित में २१वें उत्तराधिकारो थे। राजा प्रतापरुद्र ने उस नगर के। काफी उन्नत बनाया था—चौहानो का ऋपना पका किला बन गया था सौर उस किते के आसपास धोरे-धोरे एक समृद्धिशाली नगर आवाद हो गया था। मथुरा से चौबे-श्राद्मण, मौगांव से कायस्थ त्र्यौर करीमगंज तथा कुरावली से सरावगी (जैनी) स्त्रान्त्राकर वस गये थे। राजा जसवंतसिंह ने सन् १७४९ ई० में स्त्रपने भाई मुह्कमसिंह की याद में 'मुह्कमगंज' बसाया था। ऋंप्रेजों ने ग़दर के वाद मैंनपुरी के राज-पर पर राजा तेजिसिंह के चाचा भवानी सिंद जी की विठाया था। अंप्रेजी हाकिमीं में

लेन सा० और रैकस सा० लोगों में बहुत ही प्रसिद्ध थे। रैकस (Raikes) सा० ने सन् १८४८—१८५० ई० में 'रैकसगंज' बसाया था और उसके बाद लेन सा० ने 'लेन—टेंक' (तालाब) बनाया था। सन् १८७२ ई० में मैंनपुरी में बैइयों की संख्या ७४३३ थी, जिनमें अधिकांश जैनी थे। ये जैनी अप्रवाल, खंडेलवाल, बुढ़ेलवाल आदि उपजातियों में बँटे हुए थे।

विक्रमीय १९वीं शताब्दी के उत्तराई -माग में वहाँ बुढ़ेले जैनियों की प्रधानता थी। उनमें मी 'रह्या' वंश के महानुभाव प्रमुख और राज्यमान्य थे। उस समय वहाँ चौहान-कश्या-वंश वंशी राजा दलेलसिंह जी का राज्य था; किंतु माल्स ऐसा होता है कि दिल्ली के मुसलमान बादशाहों के वह करद थे, क्योंकि तात्कालीन किन कमलनयनजी ने मैंनपुरी को आगरा सूबा, सरकार कन्नोज, चकला इटावा, परगना भीमगाम (भोगाँव) में अविद्यत लिखा है। '' यह शासन-व्यवस्था मुग़ल-सरकार की थी, यह वात 'आइने अकवरी' के देखने से स्पष्ट होती है। उल्लिखत किन कमलनयन जी हमें वतीत हैं कि मैंनपुरी के जिन्यों में तब साहु नंदराम जी प्रमुख थे। केवल जैनियों के ही नहीं, बल्कि वह पुरवासियों के सिरमौर थे। उन्हें वह काइयपगोत्री नगरावार कहते हैं। वर्तमान 'रुइया-वंश' के ज्ञात आदिपुरूष श्रीशिवसुखराय जी थे, जिनके पुत्र कुंदनदास और पौत्र नदराम थे। नंदरामजी ने रुई का व्यापार आरंभ किया था, जिस की वृद्धि उनके पुत्र साहु धनसिंह जी ने की थी। इस व्यापारिक सफलता के कारण ही साहु नंदराम का वंश 'रुइया' नाम से प्रसिद्ध हुआ था। साहु नंदराम की संतित में साहु उलकतराय जी थे, जो लेखक (का० प्रसाद) के

**See Statistical**, Descriptive and Historical Accounts of the N. W. P. of India by E. T. Atkinson, Vol. IV. pp. 474-720.

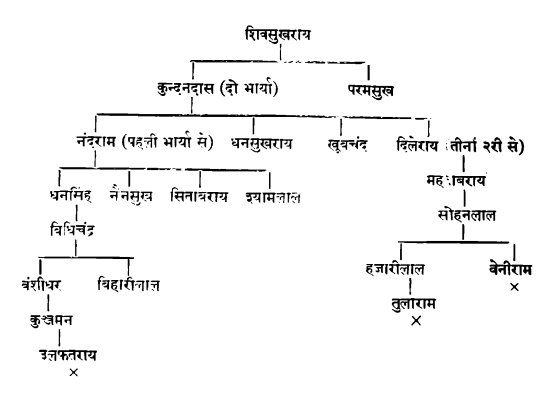
<sup>ा &#</sup>x27;' आगरे के सूबे में चकता इदात्रा वसे, जाक सिरकार कन्नीज एक जानिये। तिसही इदाए के पर्यने में भीमग्राम, तिसमें मैन प्रश्चात राजे रजवानी पै--स्पति दलेख सिंब जाके कोई नांहि विगरेहि, सदा दान दीन दुखी पहिचानिये।''

<sup>---</sup>जसवन्त् नगर के जैन मंदिर में विराजमान इस्तालिखत ''जिनद्त्तः चरिन्न'' में देखां

<sup>#</sup>जाति बुढ़े ले वंश जदु । मैंमपुरी सुख वासु ।। नगरावार कहावते, कासिप गोत सु तासु ॥ नन्द राम इक साहु वहां, पुरवासिन विरमौर ।''

<sup>-</sup>देखा वरांग चरित्र उपरोक्त मन्दिर में ।

इवसुर थे और जिनसे साहु नंदराम का वंश-वृत्त और वृत्तांत उसे निम्न प्रकार ज्ञात हुआ था:—



साह धनसिंह जी एक ज्यापारकुशल, पुरुवार्थी और धर्मातमा सज्जन थे। उन्होंने श्रपने पिता नंदराम-द्वारा चालित रुई के ज्यापोर को खूब तरको दी। उनकी दूकानें फर्छ खाबाद, फरिहा, केटला आदि रुई के केन्द्र-स्थानों पर थीं। इस व्यापार में उनको खूब लाम हुआ। यहाँ तक कि उस समय उनके समान कोई दूसरा धनवान् न था। आजतक साहु धनसिंह के धनाह्य होने की बात लोक-प्रचलित है। पुराने लोग जब कभी अपने निकम्मे लड़के को इन शब्दों में ताड़ना देते मिलते हैं कि "जासे तो तू साहु धनसिंह को बैल होतो तो नीको थो, हुंअन तोय लडुआ—जलेबी तो खान को मिलते।" इस जनश्रुति से रुइया लोगों की समृद्धिशालीनता का पता चलता है। लेखक ने उनकी गगनचुम्बी विशाल 'हवेली' का एक अंश देखा था; किंतु आज वह भी धराशायी है और अपने गर्म में अज्ञात सम्पत्त को लिये हुई अनुमानी जाती है। उसका वर्तमान ध्वंस-रूप मानो यही बेतावनी देता है कि 'दुनियां के लोगो, घमएड न करो—यहाँ कुछ भी स्थायी नहीं है।'

धनाट्य होने के साथ ही साहु धनसिंह धर्मीत्मा सज्जन थे। वह निरंतर धर्म-कार्यों के करने में आनन्द मानते थे। उनके शेष तीन माई मी उन्हीं के अनुरूप धर्मी-कर्मी और

विवेकी नर-रत्न थे। उन में सब से छोटे साहु इयामलाल जी थे। ज्ञात होता है कि वह संस्कृत के विद्वान् थे, क्योंकि किव कमलनयनजी को संस्कृत भाषा में रचे हुए संघपति 'जिनद्त्त-चरित्र' का श्रर्थ जहाँ-तहाँ इन्होंने ही बताया था। अ इस उहलेख से यह भी स्पष्ट है कि कवि कमलनयन जी ने जिन नगरावार काइयप गोत्री नन्दरामजी का उस्लेख किया है, वह रुइया वंशके ही थे, क्योंकि उन्होंने क्यामलालजी को साह नन्दराम का पुत्र तिखा है, जैसे कि वे रुइया वंश-वृत्त में भी बताये गये हैं। श्रच्छा तो, इन्हीं धर्मात्मा सज्जनोत्तम साहु धनसिंहजो का श्रीसम्मेद-शिखरजी तीर्थराज की बंदना सहधर्मी भाइयों के साथ करने का शुभ-भाव हुआ। लोगोंने यह समाचार चाव से सुना, क्योंकि उस ज़माने में तीर्थ-यात्रा करना ऋत्यन्त दुष्कर था । न तब तेज रफ्तार से चलनेवाली सवारियां थीं श्रौर न सड़कें ही पुख्ता श्रौर सुरिचत थीं। भक्तजन तीर्थ यात्रा करने के लिये तरसते थे। बस, तब धर्मश्रद्धाल भव्यजनों को साहु धनसिंहजी का प्रस्ताव बड़ा रुचिकर हुन्ना। सर्वसम्मति से साह धनसिंहजी के नेतृत्व में एक यात्रा-संघ मैंनपुरो से मिती कार्तिक कृष्णा पञ्चमी बुध वार संवत् १८६७ को सम्मेद-शिखर तीर्थ की यात्रा के लिये चला। कहते हैं कि इस यात्रा-संघ में करीब २५० बैलगाड़ियाँ ऋौर करीब १००० यात्रिगण थे। साह धनसिंह जी ने उनकी हर तरह से सार-संभाल कर उपकार किया था।

पाठकगण शायद आश्चर्य करें कि यह पुरानी बात माळूम कैसे हुई ? क्या यह केवल सुनी हुई बात है ? वास्तव में यह केवल सुनी हुई बात नहीं है; बल्कि एक प्रामाणिक वार्ता प्रमाण है और इसका प्रमाण "श्री समेदसिखिर की यात्राका समाचार" नामक हस्त-लिखत पुस्तिकायों हैं, जो हमें अलीग अश्वीर मैंनपुरी के जैन-मंदिरों में देखने को मित्ती हैं। इन पुस्तिकाओं में उपर्युक्त यात्रा-संघ का पूर्ण विवरण पद्य में लिखा हुआ है। जिस पुस्तिका के आधार से हम लिख रहे हैं, उसका आकार ९॥ ४ ४॥ इश्व है और उसका काग़ज देशों और मोटा है। उसमें लिखे हुये कुल ११ एष्ठ हैं। आरम्भ में एक एष्ठ विना तिखा हुआ है। उसके बाद दूसरे एष्ठ की दूसरी तरफ से रचना लिखी गई है। प्रत्येक एष्ठ में करीत्र १७-१८ पंक्तियों हैं। यह प्रति संवत् १८६९ वैसाख कृष्ण ४ गुरुवार की लिखो हुई है और इसे किन्हीं 'भोलानाथ कायस्थ' ने लाला सोहन लाल के पठनार्थ लिखा था। उिह्यित वंश उत्त देखने से ज्ञात होता है कि ला० सोहनलाल साहु धनसिंह के मतीजे थे। यह प्रति हमें स्व० पं० श्रीराजकुमार जी द्वारा प्राप्त हुई थी और अब हमारे पास हैं।

किन्तु खेद है कि इस यात्रा-समाचार रचना के रचयिता के नाम-धाम का पता कुछ मी नहीं

<sup>\* &</sup>quot;श्वामलाल के सहाइ पुत्र, नन्दराम गाई, अर्थ जिन दोइ बताय, नाहि जहां जानिया।"
—जिनद्त्तचरित्र (जलवन्त नगर की प्रति)

चलता। रचना में कहीं पर भी लेखक ने अपना नाम सूचित नहीं किया है। फिर मी हमारा अनुमान है कि यह रचना बहुत कर के कविवर श्रीकमलनयन जी की है; क्योंकि पहले तो वह साहु नन्दराम धनसिंह के समकालीन और उन से घनिष्टता रखनेवाले थे और क्रवि दूसरे उस समय मैंनपुरी में हिन्दी में पद्य रचनेवाले वही मिलते हैं। इस रचना का साटइय भी उनकी रचनात्रों से है। यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि साह धन सिंह किन कमलनयन के सहश धमीतमा सज्जन की संघ के साथ ज़रूर ले गये होंगे। इसलिये उन्होंने ही यात्रा का पूर्ण विवरण पद्यबद्ध किया होगा और साहु धन सिंह आदि ने उसे लिखवा कर मंदिरां और श्रावकों को भेंट किया होगा। मासूम ऐसा होता है कि कमलनयनजी की रचना श्रों को लिखवा कर यह महानुभाव सर्वसाधारण में प्रचलित कर देते थे, क्योंकि उनके समय की लिखी हुई 'प्रतियां मिलतो हैं। अच्छा तो, इन किव कमज़-नयन जी का परिचय पा लेना भी उपयुक्त है-यह परिचय केवल उन्हीं के प्रन्थों से प्राप्त होता है श्रीर बहुत ही संज्ञिप है। मैंनपूरी के बुढ़ेले जैनियों से उनके बारे में कुछ भी झात नहीं हुआ। उन के लिये यह एक नया समाचार था कि कोई किव कमलनयन जी उनके मध्य हो गये हैं। जहां ऋपने निकटवर्तीं मान्य पूर्वज का परिचय लोगों को प्राप्त न हो, वहां उन्हें अपनी जाति श्रीर कुल के महत्व श्रीर गौरव का भान भला क्या होगा ? हैर, स्वयं कवि महोदय के अनुप्रह से हम जानते हैं कि वह (किव कमलनयनजी) मैंनपुरी के अधिवासी बुढ़ेले जातीय श्रावकोत्तम थे। उनके पितामह राय हरिचन्द थे ऋौर उनके पिता का नाम श्री ला॰ मनसुखरायजी था जो एक अच्छे वैद्य थे। इन मनसुखरायजी के दो पुत्र थे। जेठे पुत्र का नाम छत्रपति ऋौर छोटे का नाम कमलनयन था। कमलनयन जी ने कहीं-कहीं पर कविता में अपना नाम 'दृगकंज' भी लिखा है। उन्होंने जैनधर्म-विषयक कई प्रन्थों की माषा रचना पद्य में की है; जिससे पता चलता है कि वह एक धर्मज्ञान लिये हुए विवेकी सज्जन थे। अ उनके समय का बहुभाग धर्म-विपयक चर्चा-वार्ता में बीतता था। एक समय

जार्त बुढै ले ज्ञानिये बसैं महा धनवंत । नन्द्रसम आदिक बहुत साधमीं गुनवंत ॥
तिनहीं में इक जानिये नाम शब हरिचन्द्र । वैद्यक्कला-परवीन अति मनसुष्व शय सुनन्द्र ॥
तिनके सुत जेठे ए नाम सुवपितसार । तिन लघु आता जानिय कमलनयन निरधार ॥
एक समय । नज हा द पुर गये प्रवाग मंकार । मन में इच्हा यह भई की जै देश विहार ॥
तजीरयरा प्रवागवर तहुँ आवग बहु लोय । अगरवाले जातिवर बसैं महाजन सोव ॥

अक्षासंबस्तर वेद् रस दंघ्र चंद्र पहिचानि । राज विक्रमा देख नृत्र गत वर्षे भवि जानि ॥ कातिक सुदि सुभ पंचमी किसी प्रंथ आरंभ । चैत्र कृष्ण तेरीस तिथी प्रन भयो निद्ंभ ॥

त्राप को देशाटन करने को इच्छा हुई त्रौर त्राप प्रयाग पहुंचे। वहां त्राच्छा सत्संग पाकर अाप रम गये। उस समय प्रयाग में श्री विधिचन्द्र हीगामल जी नामक अप्रवाल जैनी बह-प्रसिद्ध थे। हीगामल जी के पुत्र श्रीलाल जी थे। हमारे किन की इनसे मित्रता हो गई। मित्रता इसिलये हुई कि श्रीलालजी उनकी नजर में 'परम धर्म की खानि' थे। उन्हीं के आग्रह से कवि महोदय ने 'ऋढ़ाई द्वीप के पाठ' की भाषा-रचना पद्य में रची थी। उनकी उपलब्ध रचनात्रों में यही सर्वप्राचीन है। बहुत संभव है कि यही उनकी पहली रचना हो, क्योंकि जब लालजी ने इस रचना का प्रस्ताव उनके सामने रखा था तो उन्होंने इसे दुष्कर जानकर श्रस्वीकार किया। परन्तु लालजी ने उन्हें जिनेन्द्र श्राज्ञा लेनेके लिये कहा। संभवतः उन्होंने इस त्राज्ञा के लिये जिनेन्द्र-पासाकेवली का उपयोग किया। जिनत्राज्ञा मिल गई— कमलनयन जी का उत्साह बढ़ गया—उन्होंने 'श्रढ़ाई द्वीप का पाठ' रच दिया। इसे उन्होंने संवत् १८ ६३ में संपूर्ण किया था। इस समय वह युवावस्था की प्रारंभिक चंचलता को पार करके प्रौढ़ता को प्राप्त हुए प्रतीत होते हैं। इसके बाद उनकी उपलब्ध रचनात्रों में संवत् १८७३ की रची हुई (१) श्रीजिनदत्त-चरित्र श्रौर (२) श्रीसहस्रनाम पाठ नामक रचनायें मिलती हैं । उपराँत संवत् १८७६ में उन्होंने 'पंचकल्याग्णक-पाठ' रचा त्र्रौर संवत् १८७७ में 'वाराँग चरित्र' लिख कर समाप्त किया था। श्रनुमान होता है कि प्रयाग ऋदि नगरों का देशाटन करके वह ३ वर्ष में लौटे होंगे त्रौर लौटने पर संवत् १८६७ में साहु धनसिंह जी के साथ सम्मेद-शिखर की यात्रा को चले गये। वहां से संवत् १८६८ में वह मैंनपुरी ऋाये। . मैंनqरी त्राने पर उन्होंने 'यात्र:-विवरण' लिखा । माऌम होता है कि फिर साहु क्यामलाल की संगति में रह कर उन्होंने 'जिनदन चरित्र' का ठीक-ठीक अर्थ समभा और संवत् १८७३ में उसे रच कर समाप्त कर दिया। यह उनका संज्ञित परिचय है।

उपर्युक्त यात्रा-विवरण पुस्तिका को देखने से पता चलता है कि साहु धनसिंह जी के नेतृत्व में मिती कार्तिक कृष्ण पंचमी बुधवार संवत् १८६७ को मैंनपुरी से अनेक जैनियों का संघ यात्रा-विवरण रोज मैंनपुरी में जलेव (रथयात्रा) हुई थी। भगवान स्त्रादिनाथ जी की

विधिचन्द्र नामा भले अधर्मों इक अनि । तिन सुन होगामल्ल जो कीरतिवंत महान ॥ तिन हे सुत हैं लाल जी परमधर्म की खानि । अधिक प्रीति हमसों करें पृथ्व योग प्रधान ॥ एक समय बैठे हुते लाल जीत हम दाय । उन विचार मन में कियो जा सुनि अचरज हाय ॥ सार्द्ध द्वीप-पाठ की भाषा सुगन सुढार । जो की जे तो है भली यही सीख उरधारि ॥ तव हमनें उनसों कही सुनौ मिल हम बात । यह कारज दुद्धर महा होय सके क्यों आत ॥ फिर उन हमसीं यों कही जिन श्रुत आज्ञा लेहु । जो श्रुम आवे वचनवर तो यह काज करेहु ॥''

--- प्रशस्त अदाई द्वीप का पाठ

मनोहर प्रतिमा को रथ में विराजमान कर संघ के साथ रक्खा गया था, जिससे यात्रा में जिन-दशन का अन्तराय न हो ! पहले ही संघ खरपरी गांव में ठहरा था, जो मैनपुरीके पास है। कार्तिक बदी १२ को महदी घाट पहुंच कर उन्होंने गङ्गा पार की । कई घाटों से बहुत-सी नाव इकठी की गईं परन्तु तब भी संघ दो रोज में पार उत्तर पाया। इससे उसकी विशालता का पता चलता है। कार्तिक सुदी १३ को संघ रतनपुर पहुंचा, जिसे नौराही कहते थे। वहाँ से चल कर कार्तिक सुदी १४ को अयोध्या पहुंचा; जहाँ खृव धूमधाम के साथ रथयात्रा निकाली गई। रथयात्रा में बहमधारी चपरासी—सिपाही ऋादि भी थे। बम्तुत: जैन रथयात्राऋों के श्रागे शस्त्रास्त्र से सुसज्जित हाथी, घोड़े, प्यादे श्रादि होना ही चाहिये, जैसा कि कवि ने लिखा है। पांच तीर्थंङ्कर भगवान के जन्मस्थान पृथक् पृथक् थे—संघ ने उनकी बंदना की थी। पश्चान् मनसर वदी १५ को बनारस पहुंचा और भेळुपुरा के मन्दिर के निकट ठहरा। यहां भी रथ-यात्रा निकाली गयी थी ऋौर धर्मचक्र का पाठ किया गया था। वंदना करके संघ अर्थो चत्त कर पौप बदी ४ को पटना पहुंचा। वहां खूब जोर की वर्षा हुई जिसके कारण संघ एक सप्राह तक वहां ठहरा रहा; फिर चल कर पौप शुक्ल ४ को संघ ने पात्रापुर की बंदना की। संघ जल-मंदिर के निकट ठहरा था और उसके पहले चौक में आदि जिनेन्द्र की प्रतिमा विराजमान करके संघ ने पूजा-भजन किया था। जल-मंदिर का कवि ने ख़ब ही सूक्ष्म वर्णन किया है। आगे उसी महीने की नवमी को संघ राजगृह पहुंचा और बंदना की थी। यहाँ संघ ने समोशरण पाठ विधान किया था। उपरांत माघ बदी २ को संघ नवादा पहुंचा था। वहां गौतम स्वामी की वंदना करके संघ माघ बदी १३ को पालगंज पहुंचा था। वहां राजा सुवरन सिंह जी थे। संघ उन से मिलकर श्रागे गया था। माघ सुदी ३ को मयुवन में डेरा दिया गया था। वहां संघ ने चार चैत्यालयों की वंदना की थी। वसंत पञ्चमो को संघ ने श्री सम्मेद-शिखरपर्वत की वंदना की थी। उसका भी पूरा विवरण कवि ने जिखा है जिससे प्रकट है कि तब बीव में नीचे तलहटी के मंदिर की बंदना भी दिगम्बर जैनी करते थे। पर्वत वंदना से लौट कर मधुवन में धर्मोत्सव मनाया गया ऋौर रथयात्रा निकालो गई, जिसमे पालंगज के राजा भी सम्मिलित हुए थे। इस प्रकार सानन्द पूजा वन्दना करके माघ सुदी पूनम को. संघ ने मधुवन से प्रस्थान किया। फागुन बदी ८ को बैजनाथपुर त्राये। यहां शिव की बंदना करने श्रान्यमती लोग ऋधिक संख्या में त्राते लिखा हैं; परन्तु वहां मी संघ को पादवें मगवान् के दर्शन हुये थे। कवि कहते हैं कि:—

> "पंडन मठ मंदिर मांही—प्रतिबिंब जिनेश्वर श्राहीं। तिनको भी शिवजु कहै हैं—नित सेवा मांहि रहे हैं॥"

शायद अत्र मी यह जिनमूर्ति वहां के पंडा लोगों के पास होगी। इस प्राचीन मूर्ति का

पता लगाना उचित है। फाल्गुन सुदी पड़वा को संघ चंपापुर पहुंचा था। वहां की बंदना करके फाल्गुन सुदी ४ को संघ वापस हुआ और वाढ़-नामक नगर में पर्नुचा। यहां पर पहले जाते हुए पटना के जैनी लोग श्राजी-सहित आकर यात्रासंघ में मिले थे और साथ साथ वंदना कर आयेथे। वह अब यहां से अपने घरों को चले गये। सचमुच उस दुष्कर काल में तीर्थ-यात्रा करना सुगम न था। पटना के श्रावकों ने इस सुयोग से लाभ उठाया। कैसा वह प्रथमय श्रवसर था! उन सहधर्मी भाइयों को श्रीजो के साथ विदा करते समय रथयात्रादि उत्सव किया गया था। श्रावकों ने परस्पर वात्सल्य धर्म का परिचय दिया था-जरा विचार कीजिये उस अनूठे अवसर को-मुक्तकंठ से कौन नहीं कहता होगा तब 'धन्य-धन्य साधर्मी जन मिजन को घरी।' वहां से विदा हो संघ काशी में त्राकर ठहरा। नौ रोज वहां विश्राम करके चला सो महदी घाट पर उसने गङ्गा पार किया। वैसाख वदी ७ को गङ्गाधरपुर में संघ ठहरा ऋौर वैसाख बदो १२-१३ को वापस मैनपुरो पहुंचा । कहते हैं कि देश-देश के लोग सब अपने-अपने घर को वापस गये और वह यह भी बताते हैं कि उन सबका साहु धन सिंह ने ऋोर-छोर उपकार किया था। धन्य थे वह महानुभाव, जिन्होंने साधर्मीजनों की सेवा में ऋपना तन-मन धन लगाया था और उनके लिये धर्मसाधन का परम योग उस जमाने में दुर्तम सम्मेद शिखर जैसी तीर्थराज की यात्रा का सुयोग सुलम किया था। सहस्रकएठारव जिनेन्द्र के पवित्र नाम से दिशात्रों को पवित्र बना रहा था। यह सुत्रवसर अधिकाधिक संसार में सुलभ हो, यही भावना इस "सम्मेद शिखिर यात्रा का समाचार" पढ़ने से हृदयमें जागृत होती है।



### बंगाल में जैन धर्म

(लेखक-श्रीयुत सुरेशचन्द्र जैन, बी० ए०)

वर्देगाल में जैनधमें की गति विशेष रही है। वहाँ मानभूम, सिंहभूम, वीरभूम और वर्दवान इन चारों जिलों के नामकरण मगवान महावीर या वर्द्ध मान के नाम के आधार पर ही हुए हैं। चौबीस तीर्थकरों में से बीस ने हजारोबाग जिला के अंतगत पाक्षनाथ पहाड़ के सम्मेदिशासर पर से निर्वाण प्राप्त किया है। 'आचारांग-सूत्र' से विदित है कि राढ़ देश के वज्जमृमि और सुम्भमृमि नामक प्रदेशों में विहार करते हुए भगवान महावीर को अनेकानेक किठनाइयां उठानी पड़ी थीं; उन्हें कठोर यंत्रणायें सहन करनी पड़ी थीं और कठिन से कठिन कार्य्य करने पड़े थे। यह प्रदेश यात्रियों के लिए दुर्गम था और मुनियों के प्रति यहाँ के निवासियोंका व्यवहार अत्यन्त ही करूर एवं करुणोत्पादक था। ये लेग निस्सहाय मुनियों के पीछे कुत्तों को छोड़ देते थे और इनसे अपनी रच्चा करने के हेतु असहाय मुनियों को बांस की फराठियों का सहारा लेना पड़ता था। अत एव यह ज्ञात होता है कि वर्द्ध मान महावीर के समय में बंगाल में जैनधर्म की जाप्रति, प्रगति तथा उन्नित हो रही थी।

सन् ९३१ ई० पूर्व में श्रीहरिषेण ने 'वृहत्-कथा-कोष' नामक एक महान् व्रंथ रचा था। उससे प्रकट है कि सुविख्यात जैनाचार्य एवं मौर्य्य सम्राट् चन्द्रगुप्त के राजगुरु श्रीमद्रबाहु जी पुंड्कर्धन देशांतर्गत देव कोटी नगरी के रहने वाले एक ब्राह्मण के पुत्र थे। एक दिन जब मद्रबाहु अपनी बाल्यावस्था में देवकोटि के अन्य बालकों के साथ कोड़ा कर रहे थे तब चतुथ श्रुतकेवली श्रीगोवर्धन ने उन्हें देखा था और उनको देखते ही उनके मन में इस बात की पूर्ण धारणा हो गई थी कि यह बालक पंचम श्रुतकेवली होगा। ऐसी धारणा मन में उत्पन्न होते ही उन्होंने श्रीमद्रबाहुजी के पिता की अनुमित से उनको तत्काल ही अपनी हिफाजत में रख लिया और कुछ समय बाद यही बालक पञ्चम श्रुतकेवली के रूप में श्रीगोवर्धनजी का उत्तराधिकारी हुआ। पुराड्वर्धन प्राम में एक निर्पन्थ के दोष के कारण अद्रुतरह हजार मनुष्यों की हत्या का जो वर्णन 'दिव्यावदान' नामक बौद्धप्रन्थ में किया गया है उसकी सत्यता पर विद्वास हो अथवा नहीं परन्तु उससे इतना पता तो अवदय मिलता है कि तृतीय शताब्दी के पूर्व में उत्तरीय बंगाल जैनियों से मरा था।

'श्रंगुत्तरनिकाय' के सोलह महाजन पदों में जिन मिन्न-भिन्न देशों का गिनाया गया है उससे श्रंग श्रौर मगध की गणना पूर्वीय प्रांतों में की गई है। जैन 'भगवती-सूत्र' के सी पंद्रहवे परिच्छेद में जिन सोलह देशों का वर्णन है उनमें भी श्रंग, बंग श्रौर लाधा (राढ़) का उल्लेख देख कर प्रत्यत्त रूप से इस बात की ऋबिचल धारणा होती है कि ऋादि काल में बंगाल के साथ जैनियों का संपर्क बौद्धों से कहीं श्रधिक था। 'कल्पसूत्र' में तामलित्या, कोटिवर्षीया, पौंडूवर्धनीया त्रौर खावदीया के। जैन भित्तुकों के गोदासगण को चार शाखायें मानी गयी हैं। ताम्रलिप्ति, केाटिवर्ष श्रौर पुंड्रवर्धन क्रमानुसार मिदनापुर, दिनाजपुर श्रौर बोगरा जिलों में हैं त्रौर पश्चिमीय बंगाल में स्थित वर्त्तमान खवीर के। प्राचीन खावाडीया माना गया है। जैन उपाङ्गों में तामलित्त ऋौर बंग ऋार्य्य लोगों की भूमि माने गये हैं। इस प्रकार साहित्यावलोकन से यह प्रत्यच प्रतीत होता है कि महावीर के समय से जैनधर्म का प्रचार तीत्र बेग से होने लगा; जैनधर्म-बीरों की संख्या बढ़ने लगी ऋौर बंगाल के प्रत्येक भाग में जैनियों की सत्ता समूल स्थापित होने लगी। यदि 'त्राचाराङ्ग-सुत्त' में वर्णित जैन मुनियों पर किए गए ऋत्याचारों पर विद्वास किया जाय तब यह मानना ही पड़ेगा कि पूर्व काल में जैनियों केा कटंकाकीर्ण पथ का पथिक बनना पड़ा। इसमें केाई संदेह नहीं कि जैन मुनियों के। त्र्यनेकानेक कठिनाइयाँ सहन कर धर्म का प्रचार करना पड़ा था । परन्तु साथ ही ़ साथ देश के केाने केाने में जैनधर्म का त्रिस्तार देखते हुए यह भी मानना पड़ता है कि ऋन्त में सत्य की ही विजय हुई त्रौर जैनधर्म को निर्मल एवं पवित्र-पताका विधर्म्भियों के ख़रडहरों-पर फहराने लगी।

यद्यपि किश्चियन युग के बाद (after Christian Era) चन्द्रगुत अथवा खारवेल जैसे जैन-संरक्तक नृपित दीखा नहीं पड़ते, तथापि लोकमत को यह धारणा है कि जैनधर्म पूर्वीय भारत से लुप्तप्राय हो। गया था यह सर्वथा असंगत है। मथुरा के पुरातन शिलालेख से। पता चलता है कि सम्भवतः सन् १०४ में 'रारा' के एक जैन मुनि के आप्रह पर एक जैन प्रतिमा की स्थापना हुई थी। पहाड़पुर के एक ताम्रपत्र से पता चलता है कि एक ब्राह्मण्-दंपित ने 'वाट-गोहाली' के विहार में चंदनादि से जैन तीर्थंकरों की पूजा के लिए कुछ भूमि प्रदान की थी। काशी की पश्च-स्तूप-शाखा के के निर्मन्थ गुरु गुहनंदों के शिष्य के शिष्यों ने इस विहार के सभापित का आसन प्रहण किया था। पहाड़पुर की ताम्नलिपि का अध्ययन यदि 'हयुएनचाँग' की यात्रा-संबंधी विवरण के साथ-साथ कियो जाय तो पता चलेगा कि पुंड्रधेन, सातवीं शताब्दी तक, जैनियों का एक बृहत्, शक्तिशाली और प्रतिष्ठित केन्द्र था।

'हयुएनचाँग' ने तत्कालीन धर्मों तथा उनसे संबद्ध संस्थात्रों के विषय में अपने जा मार्मिक, भावपूर्ण एवं विवेचनात्मक बिचार प्रकट किए हैं वे सदा आदरणीय हैं और यदि

श्चित्रीजिनसेनाचार्य ने भी अपने को 'पंचस्तृपान्वबी' लिखा था और वह नंदिसंघ के आचार्य थे। संभव हैं कि गुहनंदि भी उसी संघ और शाखा के हों। संपादक

उन गूढ़ एवं प्रभावशाली विचारों के ऋाधार पर तत्कालीन प्रचलित धम्भौं का तुलनात्मक विक्लेषण किया जाय तो हम एक ऐसे निश्चित, ऋटल और ऋनिवार्घ्य निष्कर्ष पर पहंचेंगे जो हभारी धार्मिक प्रौदना के। श्रौर मी श्रधिक प्रौद, हमारे श्रटल विश्वास के। श्रौर मी श्रिधिक दृढ़ तथा हमारे धार्मिक दृष्टिकोण को श्रीर मी विस्तृत तथा दूरदर्शक बना देगा। किन्तु हमें इस बात का सदैव ध्यान रखना चाहिए कि ऋपने वृत्तांत में 'हयुएनचाँग' ने बौद्ध धर्म के ऋतिरिक्त और किसी भी धर्म-विशेष पर पूर्ण प्रकाश नहीं डाला है और निर्ध्यों का वर्णन तो कहीं कहीं केवल प्रसंग-वश ही श्रा गया है। इतने पर भी उस बौद्ध परिव्राजक ने लिखा है कि वैशाली, पुंड्रवर्धन, समतट श्रौर कलिङ्ग देशों में निर्पर्थों की संख्या श्रसंख्य थी। त्र्यत एव यह प्रत्यत्त है कि सातवीं शताब्दों में इन्हीं भू-भागों में जैनों की संख्या सब से श्रिधिक थो। इस चोन-परित्रातक ने भारत के ऋौर किसी भी प्रांत के निर्पंथों का उल्लेख विशेष ह्नप से नहीं किया है। परन्तु उनके यह लिखने से कि ऋौर श्रौर प्रांतों में भिन्न-भिन्न-धर्मा-वलम्बा मिल-जल कर रहते थे --यह सिद्ध होता है कि उन भिन्न-भिन्न धमावलम्बियों में जैनधर्मा-वलम्बी भी ऋवज्य सम्मिलित रहते होंगे। इस विषय पर उनके मौन रहने से यह कभी भी नहीं माना जा सकता कि पूर्वीय भारत के अन्य भागों में जैनियों की कमी थी। 'हयुएनचाँग ने ऋपने 'राजगृह' के विवरण में जैनियों की कुछ भी चर्चा नहीं की है किन्तु 'विपुला' पहाड़ के पास उन्होंने बहुत से निर्मथों का देखा था। आज भी बहुत से दिगम्बर जैनी यहाँ श्राते हैं, ठहरते हैं श्रोर पूजनादि करते हैं। केवल जैन साहित्य में ही नहीं, 'राजगृह' बौद्ध साहित्य में मो विख्यात है ऋौर ऋाज मी यह जैनियों का एक ऋत्यम्त ही रमशीक एवं पिषक्र तीर्थ स्थान है। इस स्थान के समीप श्रनेक जैन प्रतिमाएं पायी जाती हैं। 'वैभार' पर्वत पर गुप्तवंश के समय की चार जैन प्रतिमाएँ हैं। ८वीं, ९मी, और १२वीं शताब्दियों की भी जैन प्रतिमार्ये वहाँ पर पायी जाती हैं। इस बात के भी प्रमाण मिलते हैं कि मुसलमानों के राज्यकाल में भी जैनियों ने 'राजगृह' में जैन प्रतिमात्रों की प्रतिष्ठा की थी।

७ वीं शताब्दी के बाद बंगाल में जैनधर्म की क्या दशा थी इस विषय पर हमलोग पूर्ण श्रंथकार में हैं। इसका विकास, इसका पतन श्रथवा दूसरे धर्मों के साथ इसका मिश्रित हो जाना ये समी बातें श्रतीत के श्रन्धकार में मिश्रित हो गई हैं। इस संबंध में दो प्रतिद्वन्दी धर्मों की कहानी श्रयन्त ही रोचक है। श्रारंभ में मगवान 'महावीर' श्रोर 'माखालीपुत्त गोसाल' में चाहे जिस प्रकार का व्यवहार रहा हो परंतु श्रागे चलकर भिन्न-भिन्न दो धर्मों के प्रवर्त्तक होने के कारण दोनों का पारस्परिक व्यवहार यदि घोर कठोरता श्रोर शत्रुता का न था बो इसमें भी संदेह नहीं कि इनके परस्पर के व्यवहार में मित्रता तथा सज्जनता भी न थी। यदि 'भगवती' में वर्णित 'गोसाल' श्रोर 'महावीर' के कार्यों पर विश्वास किया जाय तो

यह मानना पड़ेगा कि ये दोनों 'राधो' के एक भाग 'वज्ज-भूमि' में स्थित 'पनित-भूमि' में सात वर्ष तक सोथ-साथ रहे। 'राधो' में भ्रमण करते हुए 'महावीर' ने अपनेक संन्यासियों के। हाथ में बाँस की फराठी लिये हुए देखा था। 'पाणिनि'-द्वारा विणत 'मस्करिण' नामक ये सन्यासी जैन आजीविक थे। अ अतएव यह पता लगता है कि 'महावीर' के समय में छठवीं शताब्दी के पूर्व में भी आजीविक लोग पश्चिम बंगाल में अपना धर्म प्रचार कर रहे थे। अशोक और दशरथ आदि मौर्य्य सम्नाटों ने भी समय समय पर इन आजीविकों के। इनके प्रचार-कार्य्य में सहायता दो थी और 'नागार्जुनि' एवं 'बाराबर' की गुफाओं से पता चलता है कि ईसा के ३०० वर्ष पूर्व के उत्तरीय भारत में इन आजीविकों के धर्मानुगामियों की कमी न थी।

'भगवती' में 'पुएड' देशांतर्गत 'महापौम' (महापद्म) के एक राजा का उल्लेख हैं। इनके। त्राजीविकों का संरत्तक बतलाया गया है। 'पुएड' विन्ध्य पर्वत की तराई में बतलाया गया है। साथ ही साथ 'महापौम' की राजधानी में एक सौ सिंहद्वारों का होना कहा गया है। 'पुरुड' के नाम से ही पता चलता है कि संभवतः यह 'पंडा़' ही था श्रौर इसकी मौगोलिक स्थिति, जो कि 'विन्ध्य' पर्वत के पास बतलायी गयी है, नगस्य मानी जा सकती है। पंड्वर्द्धन अथवा आधुनिक फिरोज़ाबाद में एक निर्प्रथ के दोष के कारण त्रशोक-द्वारा १८००० त्राजीविकों की हत्या किये जाने के वृत्तांत की सत्यता मानी जाय चाहे नहीं परन्तु यह तो स्पष्ट ही है कि यहाँ भी आजीविकों का एक बहुत बड़ा केन्द्र था। इन सबों से श्रधिक महत्त्व रखनेवाली बात यह हुई कि तत्कालीन लोगों ने आजीविकों का पहचाना ही नहीं और उन्हें ही निर्प्रथ समभ बेठे। उन दोनों के आदार, व्यवहार, रहन-सहन तथा धर्मकाय्यों में इतनी समानता थी कि लोगों को एक दूसरे के पहचानने में कठिनाई होने लगी। इसी कारण इमलाग भी डाक्टर वेणीमाधव बहुआ की ही सम्मति से सहमत हैं कि 'दिव्यावदान' के संपादन के समय निर्पर्थों तथा त्राजीविकों के स्माचार-विचार तथा सिद्धांतों में इतनी कम असमानता थी कि उन दोनों को पृथक् पृथक् पहचान लेना एक प्रवासी बौद्ध मिक्षुक के लिये कठिन था। दित्तिण मारत के आजीविकों की गराना तो जैन-प्रंथकारों ने बौद्ध मिक्षुकों की ही एक संप्रदाय में की है। ऐसी अवस्था मे यह समभ लेना कि 'ह्यू एनचाँग' ने अनेक आजीविकों का ही जैनी समभ लिया कुछ ऋत्युक्ति न होगी; वरन् स्वामाविक ही होगा। † अधिक अध्ययन करने से पता चलता है कि

<sup>#</sup> आजीविक संप्रदाय जैनमत से भिन्न था, यद्यपि उसका निकास जैनमत से ही हुआ आ-उसका संस्थापक एक समय जैन मुनि था।—संपादक

<sup>ो</sup> बंगाल में जैनधर्म के हाल का एक कारबा भले ही वह हो | परन्तु वह नहीं कहा जासका कि

जैनियों श्रीर श्राजीविकों में बहुत कम भेद था। उस समय अन्य अन्य धर्मावलिम्बयों का मी जोर बढ़ रहा था श्रीर इस बात की अत्यन्त आवश्यकता। थी कि आजीविकों तथा जैनियों में किसी प्रकार का भेदमाव न रहे। अन्य धर्मावलिम्बयों के आक्रमण का रे।कने और उनका सामना करने के लिए इन दोनों संप्रदायों का परस्पर सिम्मलित है। जाना बहुत संभव था। बौद्धयितिकों के कट्टर शत्रु देवदत्त ने जो एक पृथक संप्रदाय की स्थापना की थी वह मी सातवीं शताब्दी में बौद्धमं में प्रायः सिम्मलित ही हो गयी थी और एक अबौद्ध के दृष्टिकोण से देखने पर उन दोनों संप्रदायों में कुछ अन्तर न था। उसकी ऑखों में ता केवल बौद्धमं ही बसा था। यद्यपि आज भी प्रमाणों की कमी है, फिर भी यह अनुमान किया जा सकतो है कि कुछ ही समय के बाद जैनधर्म, बौद्ध तथा बेदिक धर्मों में ही अन्तर्वित हो गया था। अ प्राचीनकाल में 'पहाड़पुर' का मठ जैनियों की ही संपदा थी; इनके द्वारा ही इसका निर्माण हुआ था परन्तु अन्त में यह बौद्धों के ही अन्तर्गत हो गया और उत्तर बंगाल में 'सोमपुर' के बौद्ध विहार के नाम से प्रसिद्ध हो गया।

'सु एनचाँग' के अपनी यात्रा का वर्णन लिखने के बाद से जैन तीर्थ क्करों की कुछ प्रतिमाओं के अतिरिक्त जैनियों के अस्तित्व का यहाँ कुछ भी पता नहीं चलता। श्रीराखालदास बनर्जी के मतानुसार बंगाल में केवल चार ही जैन प्रतिमायें हैं। किंतु उनका यह मत वर्तमान लेकिमत के विकद्ध है। क्योंकि श्रीयुत कें० डी० मित्रा ने।'सुन्दरवन' के एक भाग के खेाज (Exploration) द्वारा जो ऐतिहासिक अन्वेषण किये हैं उनसे 'सुन्दरवन' के केवल उसी भाग में ही दस जैन प्रतिमाओं का श्रीर भी पता चला है। 'सुन्दरवन' के केवल एक भू-भाग में एक साथ दस प्रतिमाओं के मिलने के। यदि 'वैरेकपुर' में प्राप्त ताम्रपत्रों के प्रमाणों के साथ मिलाकर गृह विचार किया जाय तो पता चलेगा कि 'ह्यु एनचाँग' ने जिस 'समतट' नगरी में निर्मयों के। अधिकाधिक संख्या में देखा था उसमें उत्तर-पश्चिमीय सुन्दरवन भी सम्मिलित था। बाँकुरा और बीरभूम जिलों में अभी भी प्रायः जैन-प्रतिमाओं के मिलने का समाचार पाया जाता है। श्रीराखालदास बनर्जी ने भी इस चेत्र को तत्कालीन जैनियों का एक प्रधान केन्द्र बताया है। बंगाल में प्राप्त इन बीस प्रतिमाओं में से केवल एक उवेर्तावरी प्रतिमा है। इससे यह पता चलता है कि वहाँ दिगंवरों की संख्या उवेतांवरों से बहुत अधिक थी। वहां श्रीऋषमनाथ जी या श्रीआदिनाथ जी, श्रीनमिनाथ जी. श्रीशांतिनाथ जी

सब जैनी वैष्णाव बा बौद्ध हो गये थे। बंगाल के सरा ! लोग आज तक प्राचीन जैनी के स्मारक्रण से हैं। — संपादक

<sup>🕾</sup> स्पुरन चांग ने स्पष्ट शब्दों में उन साधुओं को निर्धन्य लिखा है, इसलिये उन्हें आजीविक अनुमान करना ग़जत है। —संपादक

तथा श्रीपार्क्वनाथजी की प्रतिमायें पायी गयी हैं और इनमें श्रीपार्क्वनाथ जी की प्रतिमा सब से अधिक लोकप्रिय है। मूर्तियों के आकार-प्रकार, उनमें अङ्कित चिह्नों, उनके पार्क्वर्ती शिला-लेखों तथा उनके नम्नत्व से वे जैनियों की ही प्रमाणित मूर्तियाँ मानी जाती हैं।

मूर्ति-निर्माणकला के अध्ययन से पता चलता है कि बंगाल की सभी जैनमूर्तियाँ 'पाल' राज्यवंश के समय की हैं। तुलनात्मक रूप से विचार करने से पता चलता है कि उस काल की जितनी धार्मिक मूर्तियाँ पाई गयी हैं उनमें जैन प्रतिमाओं की संख्या बहुत ही कम है और यही जैनियों के अल्प संख्या में होने का प्रमाण है। अ इस में अब कुछ भी संदेह नहीं रह गया है कि 'पाल' राज्यवंश के शासनकाल के आरंभ से ही जैनियों की संख्या दिन प्रतिदिन चीण होती गई और उसी समय से बंगाल में जैनधर्म की अवनित के लच्चण दृष्टिगोचर होने लगे। तब से आजतक बंगाल में जैनधर्म की अवनित ही होती आई है और उसके प्रमाण- स्वरूप आज का बंगाल और उसका जैनधर्म सब के समन्न उपस्थित है। कि



ॐ अभी पूरी खोज हो कहां हुई है ? फिर भो बंगाल के भिन्न-भिन्न जिलों के गजेटिवरों से स्पष्ट है कि प्रत्येक स्थान पर अनेक प्राचीन जैन चिह्न विद्यमान हैं। —संपादक

<sup>† &#</sup>x27;इंग्डियन कल्चर' जनवरी १६३७ में प्रकाशित 'Jainism in Bengal' **दा रूपान्तर।**——जेखक

### ऐतिहासिक प्रसंग

(सं०---श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री)

#### 7TH CENTURY A. D.

(१) महेन्द्र वर्षा, (पञ्ज वंशीय) जो संभवतः जैनी था, ई० सन् ६१० में हुआ। उसने शैव होने पर साउथ आर्काट के अन्तर्गत पाटलीपुत्र (Patliputtiram) के एक बड़े जैनमठ (the large Jain monastry) को नष्ट किया।

Ref. Smith, Early history of India P. 472.

(२) चीन का बुद्धयात्रो ह्वे नसंग (Hiuen Tsang) ई० सन् ६३० में भारतवर्ष में आया और ६४४ तक रहा। उसने जैनियों के सम्बन्ध में बहुत सी वातें लिखा हैं और सिंहापुर Singhapur (murti in the salt region) में एक क्वेनाम्बर मंदिर का उल्लेख एवं कलिङ्गदेश में जैनधम के प्रचार को सूचित किया है और साथ ही साथ दिच्छा भारत में हर जगह दिगंबर-सम्प्रदाय के अनुयायियों से मिला है।

Ref. Beal, Siyuki, I, 144 etc. vol. II P. 205, etc. V. F. J. IV, P. 80

(३) ऐहोले (Aihole) का शिलालेख शक संवत् ५२६ में लिखा गया, जिसकी जैनकि रिविकीर्ति ने रचा। उसमें रिविकीर्ति ने कालिदास और भारिव की बराबरी का दावा किया है। यह शिलालेख जैन मंदिर के बनने के संबंध का है। पश्चिमी चालुक्य पुलकेशी दितीय सत्याश्रव के राजत्वकाल में लिखा गयो।

Ref. Ep. Ind. VI, P. 4.

(8) 655 A. D. Terrible persecution of the Jains in the Deccan by Kuna, Sund, or nedumaram Pāndya a Jain convert to Sāmism: assigned to about this period (655A.D.) by the scholars.

Ref. smith, Early History of India, (1914) P. 454-5. cp. Ind. Ant. II, P.

(५) वसम्तगढ़ से निकली हुई दो पीतल की जैनमृतियाँ इस समय पींडवाडा (सिरोही) के जैनमंदिर में हैं, जिन पर वि० सं० ७४४ के लेख हैं।

Ref. श्रोभा० सिरोही का इतिहास पृ० ३१-३२

### 8TH CENTURY A. D.

(§) Saka Era 656 (734 A.D.) Inscription of Vikramaditya II, Western Chalukya, mentioning the restoration of the temples of Pulikere and conveying gifts, (apocryphal). Ref. Guerinot no. 114.

(७) शांतरिक्त नाम के बौद्ध नैयायिक ने अपने तत्वसंग्रह कारिका नामक प्रंथ में (749 A. D.) दिगंबर (जैन) के जीव-संबंधी सिद्धांत की आलोचना की है।

Ref. विद्याभूषण, इपिडयन लाजिक P. 125.

(८) शक सं॰ ६९८ (776 A. D.) में पश्चिमी गंगवंशीय राजा श्रीपुरुष ने श्रीपुर के जैनमंदिर को जो दान दिया उस के प्लेट (पत्र) लिखे गये।

Ref. Guerinot no. 121.

- (९) ई॰ सन ७८४ में बत्सराज (Vatsarāja) प्रतिहार कन्नौज में हुन्या | वि॰ सं॰ ई १०१३ के एक शिलालेख में लिखा है कि उसने त्र्योसित्रा (Osia) में एक जिन-मंदिर बनवाया। Ref. Arch. Surv. Ind. Annual Rep. 1906 7, pp. 209, 42.
- (१०) शक संवत् ७१९ (797 A. D.) में श्रोविजय ने, जो कि पश्चिमी गंग वंशीय मारसिंह का जागीरदार (feudatory) था, एक जैनमंदिर बनवाया।

  Ref. Guerinot no. 122.

#### 9TH CENTURY A. D.

(११) शक संवत् ७३५ (812 A. D.) में गंगवंशीय राजा 'चाकिराज' की प्रार्थना (विज्ञप्ति, पर राष्ट्रकूट वंशोद्भव द्वितीव प्रभूतवष, तृतीय गोविन्द ने एक गाँव विजयकीर्ति मुनि के शिष्य अर्ककीति को जिनेन्द्र मंदिर के लिये दिया। यह मुनि यापनीय नन्दिसंघ के पुत्राग- वृत्तमूल गण के थे।

दानपत्र का नाम (Kaḍaba, maisur plates) Ref. Ind. Ant. XII, P. 13. Epi. Ind. IV, P. 340. (प्राचीनलेखमाला प्रथम माग, पृष्ठ ५१—५२)

(१२) शक संवत् ७४३ में सूरत का दानपत्र लिखा गया, जिस में गुज़रात के राष्ट्रकूटवंशी ककराज प्रथम ने कुछ भूमि का नागप्रिका nagaprika (नवसारी Navsari) के जैनमंदिर को दान दिया है।

Ref. Bom. Gaz. I, I, (Hist. of Guz. J. P. 125)

- (१३) शक सं० ७८२ (860 A. D.) में कोन्नूर (Konnur) का शिलालेख लिखा गया। जिस में राष्ट्रकूटवंशी महाराजाधिराज अमोधवर्ष प्रथम की तरफ से देवेन्द्र नाम के दिगंबर जैन को एक गाँव दान किया गया (apocryphal) Ref. Ep. Ind. VI, P. 29.
  Imperial Gazetteer of India, II. P. 9 f.
- (१४) घाटियाला जैन प्राकृत शिलालेख—समय वि० सं० ९१८ (861 A. D.) पिंडहार राजा कक्कुक ने एक जैनमंदिर बनवाया और उसे धनेक्कर गच्छ को दे दिया।

  Ref. Ramkarana, J. S. S. Rep. P. 1.

- (१५) A. Vir. 1400 Jesthbhuti: disappearance of Kalpavyavaharasutra ्कश्यव्यवहारसूत्र)। Ref. P. R. III app. P. 22; IV, Ind. P. XLVII.
- (१६) Vik. Sam. 919 Deogadh pillar inscription of Bhojdeva of Kanouj. It records that in the reign of Bhojdeva while Luachchhagira was governed by the great feudatory Vishnuram, the pillar which contains the inscription was set-up near the temple of Shāntinath at Luachchhagiri (Deogadh) by Deva, a pupil of the Acharya Kamaldeva.

Ref. Ep. Ind. Vol. IV. P. 309-10.

(१७) सौंदत्ति (Saundatti) का शिलालेख—समय शक सं० ७९७। इसमें राष्ट्रकूट कृष्ण दितीय के मातहत शासक Governor) पृथ्वीराम ने, जो सौंदत्ति और वेलगाम का शासक था, कुछ भूमि एक जैनमंदिर को दोन की।

Ref. Ep. Ind. app. No. 79. Guerinot-130.

(१८) शक सं०८०५ (८८७ A.D.) में पश्चिमी गंगवंशीय सत्यवाक्य कांगुनी वर्मन (Konguni varman) की ऋोर से एक दान (gift) सर्वनन्दी को दिया गया।

Ref. Guerinot, D' Epig. Jain, no. 131.

- (१९) बिलियूर का शिलालेख (Biluir stone inscription) समय शक संवत् ८०९ (८८८ A. D.) है। सत्यवाक्य कोंगुनी वर्मन (पश्चिभी गंगराचमह प्रथम ?) ने बिलियूर के १२ ह्रें। गाँव (hamlets) शिवनन्दि सिद्धांत भट्टारक के शिष्य सर्वनंदी को पेन्नेकडंग (Penneka danga) के 'सत्यवाक्य जिनमंदिर' के लिये दिये। Ref. Ep. Car. I. Coorg Inscriptions. (ed. 1914) no. 2. Introd. P. 8.
- (२०) विक्रम सं० ९५१ (895 A.D.) में रामसेन के शिष्य भट्टारक देवसेन का जन्म हुआ।

  Ref. under 934. A. D. (P. R. IV. Index.)
- (२१) शक संवत् ८१५ (ई० ८९२) निधियएण और चेदियएण नाम के दो विणक् पुत्रों (sons of a merchant from Śrimangal) ने तगडूरु (धर्मपुरी) में एक जनमंदिर बनवाया। इन में से पहले को राजा से मूलपिं नाम का गाँव मिला, जिसे फिर उसने विनयसेन सिद्धांत-भट्टारक के शिष्य कनकसेन सिद्धांत-भट्टारक को मंदिर की सुव्यवस्था (up-keep) के लिये दिया। ये मट्टारक पोगरीयगण, सेनान्वय और मूलसंघ के थे।

Ref. Ep. Ind. X, 57, 65.

#### 10TH CENTURY A. D.

(२२) शक सं० ८२४ (902 A. D.) में आदिपम्प या हम्प का जन्म हुआ, जो दि०-कर्णाटक कवि था।

Ref. J. R. A. (N. S.) XIV, 19.

(२३) श्रीविजय दएडनायक, जिन्हें ऋरिविनगोज और अनुपम कि भी कहते हैं, प्रायः ६० सन् ९१५ के लगभग हुए हैं। दानवुल पाडुस्तंभ शिलालेखा में वे राजा इन्द्र (पानरेंदु) के, जो कि राष्ट्रकूट नित्यवर्ष इन्द्रतृतीय जाना गया है (identified with the Rastrakûṭa···) अधीन के (subordinate) बतलाये गये हैं। गंगमंत्री चामुएडराय की तरह, जो पश्चिमीया गंगसम्राट् मारसिंह द्वितीय और राचमह द्वितीय का सेवक और जैन-साहित्य तथा धर्म का बहुत बड़ा संरच्चक था। श्रीविजयशास्त्रविद्या के समान अस्त्र (युद्ध) विद्या में भी अद्विताय था। साथ हा जैनधर्म का संरच्चक था और उनने अन्त में मोच्नप्राप्ति के लियं, एक पवित्र जैन के सदश, संसार का त्याग किया।

Ref. Ep. Ind. X, 149-50.

- (२४) वि० सं० ९७३ (917 A.D.) में राष्ट्रकूटवंशी राजा विदग्ध हुआ। श्रपने धर्मगुरु वासुदेवसूरि (बलभद्र) के उपदेश से उसने हस्तिकुण्डिका (हाथुंडी) में एक जैनमंदिर वनकाया। राजा ने श्रपने को सोने से तौला था जिसका दो तिहाई भाग 'जिन' को और शेष (ई) जैनगुरु (वासुदेव सूरि) को दिया। उस ने मंदिर और गुरु को और भी दान वि० सं० ९७३ में दिये थे। Ref. Ep. Ind. X, 17—23.
- (२५) वि॰ सं॰ ९९६ (940 A. D.) में 'मम्मट' राष्ट्रकूट ने अपने पिता विद्ग्धराज के दिये हुए दानपत्र की फिर से हस्तिकुण्डिका जेनमंदिर के हक में निया किया (Renewed).

Ref. Ep. Ind. X., 20.

- (२६)वि० सं० १००८ (944 A. D.) में शालास्थित का प्रारंभ हुआ। अर्थात् इवेतांबर साधुओं की मंदिरों में रहने की प्रवृत्ति के स्थान में उपाश्रयों में रहने की धीरे धीरे प्रवृत्ति प्रारंभ हुई। Approximate date of the great Swetambar awakening. Ref. B. R. 1883—4, P. 323.
- (२७) शक संवत् ८६७ शुक्रवार के दिन (5th December, 945 A. D.) पूर्वीय चालुक्य अम्मा द्वितीय या विजयादित षष्ट का, जो कि चालुक्य भीम द्वितीय वेंगी के राजा का पुत्र और उत्तराधिकारी था, और जिसने ईस्वी सन् ९७० तक राज्य किया, दबार (coronation) हुआ। यह राजा जैनियों का संरक्षक था। महिला 'चामकाम्ब' के कहने पर (at the instance of), जो पट्टबर्धक घराने की थी, उस (राजा) ने एक गाँव

श्रह नन्दी को (श्रह नन्दी सकलचंद्र सिद्धान्त के शिष्य अपपोटि का शिष्य था), जो कि अहुकलि गच्छ और बलहारि गण का था, सबेलोकाश्रय जिन-भवन के हितार्थ दान किया था (Kaluchumbarru grant), उसके फौर्जा जनरल दुर्गराज (कटकाधिपति विजयादिस के पुत्र) ने "Whose sword always served only for the protection of the fortune of the chalukyas and whose renowned family served for the support of the excellent great country called Vengi" धमेपुरी के निकट कटकाभरण नाम का जिनालय बनाया और उसका अधिकार श्रीमन्दिरदेव (Srimandiradeva) को, जो कि 'दिवाकर' का (जो कि नन्दिगच्छ कोटिडुंव (?) गण और यापनीय संघ के जिननन्दि का शिष्य था) शिष्य था, दिया। मिलयापूंडि का दानपत्र (grant) एक गाँव के दान का उल्लेख करता है जो अम्मा द्वितीय ने इस जिनमंदिर के वास्ते दिया था। Ref. D. C. 90. Ep. Ind. VII, 179, Ibid, IX, 49—50.

(२८) 949 A.D. War between the Rastrakuts and cholas. Hostility between the rival religious, Jainism and Hinduism in the Deccan leads to the introduction of much bitterness into the wars of this period.

Ref. Smith Early History of India (1914) P. 429.

(२९) विक्रम सं० १०११ (२ अप्रैल दिन सोमवार में खजराहाँ (रियासत छतरपुर) का शिलालेख लिखा गया। (it records a number of gifts by Pahilla.....) इस लेख में पाहिल....के द्वारा, "who is held in honor" by King Dhanga Chandella जिननाथ के मंदिर के लिये (in favour of the temple of Jinanáth) दिये हुए श्रमेक दानों का उल्लेख है।

Ref. Ep. Ind. l. 135-6.

(३०) वि० सं० १०१३ (956 A. D.) में माध्य के पुत्र महेन्द्रचन्द्र ने, जो संमवतः म्वालियर का राजा था, एक जैनमूर्ति सुहम्य Suhamya (जो ग्वालियर के निकट है) में श्राप्ण की।

Ref. Jr. Asiatic Soc. Beng. XXXI, P. 399.

(३१) विक्रम संवन् १०३४ (977 A. D.)। सुहम्य (Suhamya) की जैनमूर्ति पर एक शिलालेख है जो वज्रदमन कच्छपघाट के समय का है।

Ref. J.r. Asia. Soc. Beng. XXXI, P. 393, 401.

(३२) शक संवत् ९०० में चामुएडराज (मंत्री पश्चिमी गंगराज राचमह) ने ऋपना पुरास, समाप्त किया। Ref. Ind. ant. XII. 21. Inscrip. at Sr. Bel. no. 75, 76, 77 85 and pp. 22, 25, 33, 34.

(३३) शक सं० ८९९ (978 A. D.) में पेग्यूर का शिलालेख लिखा गया। इसमें रक्कस ने, जो कि गंगवंशी राचमह द्वितीय का छोटा भोई श्रीर वेड्डोरेगेरे (Beddoregare) का शासक (governor सूबादार) था, श्रवणवेल्गाल के अनन्तवीर्थ को, जो कि पण्डित गुणसेन भट्टारक का शिष्य था, एक दान दिया।

Ref. Ep. Car. I, Coorg Inscriptions (ed. 1914) no. 4. Rice, Mysore and Coorg from inscriptions, P. 47.

- (३४) राष्ट्रकूटवंशी कृष्णराज तृतीय का पौत्न इन्द्रराज चतुर्थ, श्रवणबेल्गोल में शक संवत् ९०४ (सोमवार के दिन २० मार्च) को मरा। Ref. Inscrip. at Sr. Bel. no. 57. p. 53. Ind. ant XXIII. p. 124, no. 64.
- (३५) वि० सं० १०५३ (997 A. D.) में रिववार (२४ जनवरी) के दिन हिस्तकुंडिका का जैनमंदिर (जिसे राष्ट्रकूटवंशी विदग्धराज ने वनाया था) बहाल किया गया या मरम्मत की गयी (restored)। वासुदेव सूरि के शिष्य शान्तिभद्र सूरि ने वहाँ एक ऋषभदेव की मूर्ति स्थापित की। इस घटना की स्मृति में सूराचार्य ने एक प्रशस्ति रची।

Ref. Ep. Ind. X, P. 17 f.

(ξξ) 1000—1200. A. D. Prevalence of Jainism as the chief form of morship among the highest classes in central India.

Ref, Imp. Gazet. Ind. IX, p. 353.

(३७) लघुसमंतभद्र, जिसने श्रष्टसहस्त्रो पर एक टीका लिखी है, ईस्वी सन् १००० के लगभग की है। (इवे०) श्रभयदेव सूरि का भी यही समय है।

Ref Vidyabhooshan Indian Logic pp. 36—37. K. J. O. Tank's Dic. I, P. I. P. R., V pp. 216—19.

#### 11TH CENTURY A. D.

(३८) ईसवी सन् १००४ में, राजेन्द्रचोल के आधिपत्य में चोलों की विजयों द्वारा पश्चिमी गंगवंश के राज्य का पतन हुआ। इस राजकीय परिवर्तन से, जैनधर्म को मैसूर प्रांत में जो राजधर्म (s. r.) का स्थान प्राप्त था वह विरुद्धता में परिएत हो गया (adversely affected)।

Ref. Rice, Mysore and Coorg from Inscriptions, pp. 48, 203.

(३९) वीरभद्र ने वि० सं० १०७८ में 'श्राराधना-पताका' बना कर समाप्त की।

Ref. I. G. 64.

(४०) मथुरा से प्राप्त हुई एक जैनमूति पर वि० सं० १०८० का लेख है। Ref., Ep. Ind. II; p. 211 (४१ वुद्धिसागर ने जो कि वर्धमान ऋौर जिनेक्कर-द्वारा ऋनुगृहीत था (the favoured one of) 'शब्दलक्ष्य-लक्ष्य' नाम का एक व्याकरण विष् संव १०८० में बनाया, जब कि वह जवालीपुर (जालोर मारवाड़) में था।

Ref. B. R. 1904—5 and 1905—6 p. 25, 77, Tank's Dic. p. 5. (४२) तिरुमलइ गिरि शिलालेख(समय 1024 A. D. ) है। यह चोल राजा के सम्बन्ध में

(४२) तिरुमलइ गिरि शिलालख(समय 1024 A. D.) है। यह चील राजा क सम्बन्ध में केसरी वर्मन ऋपर नाम (alias) राजेन्द्र चील देव प्रथम के राज्य के १३वें वर्ष का लिखा हुआ लेख है। राजेन्द्र चीलदेव ई॰ सन् १०१२ में राज्यासन पर बैठे (और उसने तिरुमलइ गिरि के, जी कि उत्तर आर्कट जिले में पोल्ट्रर के निकट है, जैनमंदिर के दीपक और पूजा के लिये कुछ रुपये का दानपत्र लिखा) and records a gift of money for a lamp and for offerings to the Jain Temple on the hill of Tirumalai (near Polur in the north Arcot district) by Chamundappai the wife of the merchant Nannappaya of Malliyur in Karaivali, a subdivision of Perumban appadi. The temple was called Sri-Kundavi-Jinalaya. This name suggests that the shriue owed its foundation to kundvai the daughter of Parantak II, elder sister of Rajaraja I (and consequently the paternal aunt of Rajendra chola I) and wife of Vallava raiyar Vandyadevar.

Ref. Ep. Ind. IX p. 230-3

(४३) वि० सं० १०९२ में वर्धमान सूरि के शिष्य जिनेद्दर सूरि (६वे०) ने (बृह० ख० पट्टावली ) शीलावती कथा श्राशापहों में बनाई।

Ref. B. R. 1882—3., p. 46.

(88) Saka 970. Balagamve inscription registering a Jain benefaction by Chavundaraya, Kadamba faudatory of Banvasi under the Western Chalukya, Somesvar I., of Kalyan.

(৪५) ई० सन् १०५० के लगभग गुएसिन ने धर्म के तौर पर नागकूप नाम का कुआँ मुल्ह्य प्राम के वास्ते खुदवाया।

Ref. Ep. Car. loc. cit., no. 42.

(४६) वि॰ सं॰ १९०९ में जीरापल्ली तीर्थ की नींच पड़ी (Jirapalli Tirth founded) Ref, B. R. 1883—4 322.

(४७) शक सं० ९७६ (1054 A. D.) में होनवाड संस्कृत और कन्नड़ शिलालेख लिखा गया। इस शिलालेख में, जो पश्चिमी चालुक्य (सोमेश्वर प्रथम) त्रैलोक्यमह के राज्यकाल से संबंध रखता है, उस दान का वर्णन है, जो रानी केतल देवी की प्रार्थना पर किया गया था। इस शिलालेख में मुलसंध, सेनगण और पोगारि गच्छ का उस्लेख किया

गया है। ब्रह्मसेन, उस का शिष्य, ऋार्यसेन, उसका शिष्य महासेन ऋौर उसका शिष्य चािक-राज, जो कि केतल देवी का एक कर्मचारी (officer) था।

Ref. Ind. ant. XIX, p. XIX, p. 272.

(४८) खजराहाँ की एक जैनमूर्ति पर वि॰ सं॰ १२१२ का लेख है। उसमें शिल्पकार का नाम कुमारसिंह दिया गया है।

Ref. Cunningham archer. Survey India XXI, page 68.

(४२) सं० ९८० (1058 A. D) में मुस्लुर को शिलालेख लिखा गया। इसके द्वारा राजेन्द्र कोंगास्व ने उस बस्ति के लिये एक दान किया जे। कि उसके पिता ने बनवाई थी। 'राजाधिराज' की माता, पोचव्चरिस ने गुर्णासेन को दान दिया। Vide 1064, A. D.

Ref. Ep. Car. I, Coorg Inscrip. (ed. 1914), no. 35.

(५०) शक सं० ९८६ (1064 A. D.) में मुल्दूर का शिलालेख लिखा गया, जिसमें गुणसेन की मृत्यु का उल्लेख हैं जे। कि एक प्रधान नैयायिक श्रौर वैयाकरण थे। गुणसेन नंदिसंघ, द्रविलगण श्रौर श्रमङ्गल श्राष्ट्राय के पुष्पसेन का शिष्य था।

Rep. Ep. Car. I, Coorg Inscriptions (ed. 1914) no. 34.

(५१) स्रक्नीगेरि के जैनमंदिर जे। कि मैसूर के स्रन्यान्य जैनमंदिरों के साथ राजेन्द्रदेव चेाल के द्वारा जला दिये गये थे, जिनका एक स्थानीय शासक के द्वारा ई० सन १०७० के करीब जीगोंद्वार किया गया (are restored).

Ref. Fergusson History of Indian and Eastern architecture (1910 A. D.) Vol. II., p. 23.

(५२) राजपूताना म्यूजियम अजमेर में एक खड़ी दिगंबर जैनमूर्ति पर वि० सं० ११३० (1074 A. D.) का लेख है, दूसरी पर ११३०।

Ref. Prog. Rep. of arch. Surv. of India west. cir. for 1915—(P. 35)

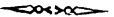
(५३) गुडिंगरे का घूटा कन्नड जैनशिलालेख का समय शक ९९८(1076 A. D.) है। इस में श्राचार्घ्य श्रीनंदी पिएडत के दानों का वर्णन है। चालुक्य-चक्रवर्ती विजयादित्य वहम (i e. probably Vijayaditya west Chalukya) की छोटी बहन कुंकुम महादेवी ने पहले एक जैनमंदिर बनवाया था, ऐसा इस शिलालेख में उल्लेख है। साथ ही भुवनैकमझ—शांतिनाथ देव का भी उल्लेख है, अर्थात् शांतिनाथ एक जैनमंदिर या विम्ब का जो पश्चिमी चालुक्य सोमेक्वर द्वितीय भुवनैकमझ के द्वारा बनाया गया अथवा स्थापित किया गया था।

Ref. Ind. ant. XVIII, p. 38.

(५४) विक्रमसिंह कच्छपघाट का शिलालेख का समय वि० सं०११४५ है। इस में उन दानों का वर्णन है जो कि दूबकुंड (Dubkunda) के नये बने हुए जैनमंदिर के लिये दिये गये। Ref. Ep. Ind. II, 232, f.

### महाकलंक का समय

[ ले॰ श्रीयुन पं॰ कैलाशचन्द्र शास्त्री, सं॰ जैनदरीन ]



जिन सिद्धान्त-भास्कर, भाग ३, किरण ४ में, उसके अन्यतम संपादक बाबू कामता प्रसाद जी का 'श्रीमद्मष्टाकलङ्कदेव' शीर्षक से एक लेख प्रकाशित हुआ है। यद्यपि इस लेख में लेखक महोदय ने अकलङ्कदेव के बारे में उपलब्ध सामग्री का अच्छा सङ्कलन किया है, किन्तु फिर भी उसमें कुछ ऐसे स्थल हैं जो ऐतिहासिक तथा साहित्यिक दृष्टि से स्वलित कहे जा सकते हैं; अतः उन पर प्रकाश डालना आवदयक है।

जैन-साहित्य में अकलङ्कदेव का वहीं स्थान है, जो बौद्ध-साहित्य में धर्मकीर्त का है। उन्होंने जैनन्याय का कितना और कैसा विकास किया तथा उसे कौन कौन सी अमूल्य निधियां भेट कीं ? यह बतलाने के तिये एक स्वतन्त्र लेख की त्र्यावश्यकता है। इस सम्बन्ध में यहां तो में केवल इतना ही कह देना चाहता हूं कि यदि जैनन्याय-रूपी स्राकाश में स्रकलङ्क-रूपी सूर्य्य का उदय न हुआ होता तो न मालूम जैनन्याय श्रीर इसके अनुसर्ताओं की क्या दुर्गति हुई होती ? किन्तु ऐसे महान वाग्मी और प्रवत ताकिक की जीवन-घटनाएं तथा सुनिद्दित समय जानने की सामश्री हमारे पास नहीं है । पन्द्रहवीं सोलहवीं शताब्दी के निर्मित कथा-कोशों में उनकी कथा मिलती है 🏣 कथात्रों में अकलङ्क को मान्यखेट के राजा शुभतुङ्ग के मन्त्री का पुत्र बतलाया है। स्त्रार हिमशीतल राजा की सभा में उनका बौद्धों के साथ शास्त्रार्थ करनेका भी उल्लेख किया है। अन्तिम बात का समर्थन अवग्रवेल्गोल की मिल्रिषेग्-प्रशस्ति से भी होता है और उसी प्रशस्ति में, राजा साहसतुङ्ग की सभा में अकलङ्क के जाने का भी उल्लेख मिलता है। डाक्टर सतीशचन्द्र विद्याभूषण \* ने राष्ट्रकूट वंश के राजा कृष्ण्गज प्रथम को साहसतुङ्ग या शुभतुङ्ग ठहरा कर श्रकलङ्क को उनका समकालीन माना है श्रोर इसी मत को स्वीकार करते हुए श्रीयुत प्रेमीजी ने श्रकलङ्क का समय वि० सं० ८१० से ८३२ (ई. ७५३ से ७७५) तक वत्ताया है 🖫 । किन्तु डाकर पाठक ने राष्ट्रकूट राजा साहसतुङ्ग दन्तिदुर्ग के समय में ऋकलङ्क का होना स्वीकार किया है। बा० कामताप्रसादजी ने प्रेमीजी के उक्त मत का उल्लेख करके उसमें श्रापत्ति की है श्रीर दिन्तदुर्ग को साहसतुङ्ग ठहरा

इस्टरी ऑफ दि मिडियावल स्कूल ऑफ इ्यिडवन लॉजिक ।

<sup>😃 ी</sup>नहिसैची, भाग ११, ए० ४२८] 🏢

कर उसके राज्यकाल (वि० सं० ८०१ से ८१६ तक=ई० स० ७४४ से ७५९) में अकलङ्क को जीवित मानना ठोक बतलाया है तथा निष्कर्ष निकालते हुए अकलङ्कदेव का कार्य-काल संभवतः वि० सं० ८०१ से ८३९ तक (ई०७४४ से ७८२) बतलाया है।

त्रपने मत के समर्थन में लेखक ने उक्त हेतु के त्रातिरिक्त अन्य ६ हेतु और भी सङ्गलित किये हैं, जो निम्न प्रकार हैं—

- २ स्वर्गींय भग्डारकर महोदय ने लिखा है कि जिनसेन ने ऋपने हरिवंश-पुराग्। (श॰ ७०५ = ई॰ ७८३) में सिद्धसेन, ऋकलङ्क ऋादि का उल्लेख किया है। ऋतः उससे पहले ऋकलङ्कदेव विद्यमान थे।
- ३ हरिवंशपुराण में त्राचार्य कुमारसेन का उल्लेख है त्र्यौर इन्हीं कुमारसेन का उल्लेख विद्यानन्द स्त्रामोने त्रपनो त्रष्टसहस्त्री—जो कि त्रकलङ्क को ऋष्टशती का ही भाष्य है—के अन्तमें किया है। अतः इससे भी हमारे निष्कर्ष का समर्थन होता है।
- ४ विद्वानों का कथन है कि अकलङ्कदेव ने बौद्धाचार्य धर्मकीर्ति के मत का खराडन अपने अन्थों में किया है। धर्मकीर्ति का समय ईस्वी सातवीं शताब्दी का प्रारम्भिक भाग माना जाता है। अतः इसके बाद आठवीं शताब्दी में अकलङ्कदेव का अस्तित्व मानना उचित है।
- ५ स्व० प्रो० पाठक ने प्रकट किया था कि कुमारिलभट्ट ने अपने 'इलोकवार्तिक' प्रनथ में अकलङ्क देव के 'अष्टशती' नामक प्रनथ पर कुछ कटाच किये हैं, तथा कुमारिल अकलङ्क के कुछ समय बाद तक जीवित रहा था। कुमारिल का समय वि० सं० ७५७ से ८९७ तक (ई० स० ७०० से ७६०) निदिचत है। अत एव अकलङ्क का समय भी यही हो सकता है।
- ई अकलंकचिरत नामक प्रन्थ में स्पष्ट कथन है कि शक सं० ७०० में अकलंकयित का बौद्धों के साथ महान् वाद हुआ था। इससे सिद्ध है कि शक सं० ७०० (ई० ७७८) में अकलंक विद्यमान थे।
- ७ प्रो० पाठक, डा० विद्याभूषण, प्रो० राईस त्र्यादि विद्वानों ने अकलंक को ईस्वी श्राठवों शताब्दी का विद्वान् निश्चित किया है।

#### आलोचना

सबसे पहले लेखक के प्रथम हेतु पर विचार न करके हम उसके सहायक हेतुओं पर विचार करेंगे, क्योंकि सहायक हेतुओं के बाधित होने पर प्रथम हेतु स्वयं ही निस्सार प्रतीत होने लगेगा।

२ ं श्रकलंक, जिनसेन के हरिवंशपुराण के पूर्ववर्ती हैं, इसमें तो किसी को विवाद नहीं

जान पड़ता। किन्तु, जैसा कि लेखक महोदय ने तिस्ता है, यद्यपि डा॰ मएडारकर ने अपनी रिपोर्ट में इरिवंशपुराए में अकलक्कदेव के स्मरए किये जाने का उल्लेख किया है, तथापि हमें उस प्रन्थ में ऐसा कोई स्थल न मिल सका। वा॰ कामताप्रसाद जी ने ऐसे दो स्थल खोज निकाले हैं, वे स्थल हैं हरिवंश-पुराए के पहले सर्ग का ३१वां और ३९वाँ दलोक। लेखक का कहना है कि इन से प्रकरान्तर-रूप में अकलंक का उल्लेख हुआ कहा जा सकता है। किन्तु यह लेखक का अम है। असल में ३१वें दलोक में प्रन्थकार ने देव' शब्द से अकलंकदेव का स्मरए नहीं किया है, किन्तु जैनेन्द्र ज्याकरए के रचियता प्रसिद्ध शाब्दिक देवनन्दि का—जिनका दूसरा नाम पूज्यपाद भी था —स्मरए किया है।

श्रादिपुराणकार ने तथा बादिराज देने भी—जिन्होंने श्रकलङ्कदेव का भी स्मरण किया है— इन्हें इसी संचित्र नाम से स्मरण किया है। श्रत यह 'देव' शब्द श्रकलङ्क का संचित्र नाम नहीं है किन्तु देवनन्दि' को संचित्र नाम है। ३९ वें इज़ोक में श्रीवीरसेनाचार्य की कीर्ति को 'श्रकलङ्क' कहा गया है। किन्तु केवल 'श्रकलङ्क' विशेषण से श्रकलङ्कदेव जैसे प्रखर तार्किक श्रौर समर्थ विद्वान् का स्मरण किये जाने की कल्पना हृदय को स्पर्श नहीं करती। पर जब हरिवंश-पुराणकार ने ऐसे विद्वानों का स्मरण किया है; जिन्होंने श्रपनी रचनाश्रों में श्रकलङ्क का न केवल स्मरण किया है किन्तु उनके राजवार्तिक से उद्धरण तक दिये हैं, तब उनके द्वारा श्रकलङ्क का स्मरण न किया जाना श्रचरज की बात श्रवव्य है। श्रस्तु, यदि हो सका तो इस सम्बन्ध में फिर कभी प्रकाश डालने का प्रयत्न करेंगे।

- ३ नीसरे हेतु से भी केवल इतना ही सिद्ध होता है कि अकलङ्क हरिवंशपुराण की रचना से पहले हुए हैं। अौर इस में किसी को भी विवाद नहीं है,यह हम पहले ही लिख चुके हैं।
- ४ चौथे हेतु में किसो को विवाद नहीं है क्योंकि अकलङ्क के प्रन्थों से यह स्पष्ट है कि उन्होंने न केवल धर्मकीति का खण्डन ही किया है किन्तु उसके प्रन्थों से उद्धरण तक दिये हैं। उदाहरण के लिये —लघीयस्त्रय की 'स्वसंवेध' विकल्पानाम्' आदि कारिका की स्वोपन्न-विवृत्ति में "सर्वत: संहृत्य चिन्तस्तिभितान्तरात्मना" आदि आता है। यह धर्मकीर्ति के प्रमाण-

<sup>#</sup> इन्द्रचन्द्रार्वज्ञैनेन्द्रव्यापि(डि)न्याकरणेदिणः । देवस्य देवसंघस्य न धंद्यन्ते गिरः कथम् ॥३१॥

<sup>†</sup> क्वीनां तीर्थक्रद्देवः कितरांस्तस वर्ण्यते । विदुषां बाङ्मलष्वं सि तीर्थं यस्य वचोमयम् ॥ ॥४२॥ प्रथम पर्वे

<sup>‡</sup> अचिन्त्यमहिमा देवः सोऽभिवंद्यो हितैषिणा । शञ्दाश्च येन सिख्यन्ति साधुत्वं प्रतिलग्मिताः ॥ पारवंनाथचरित १—১६।

<sup>&#</sup>x27; देखें, जैन साहित्य-संशोधक भाग १, श्रंक २ में प्रकाशित श्रीयुत प्रेमी जी का 'जैनेन्द्र व्याकरण और आचार्य देवनंदि' शीर्षक लेख ।

वार्तिक के तीसरे परिच्छेद की १२४ वीं कारिका के ही शब्द हैं। न्यायविनिश्चय की एक कारिका का पूर्वाद्ध है—"मेदानां बहुमेदानां तत्रैकत्रापि संभवात्।" यह प्रमाण्वातिक के "मेदानां बहुमेदानां तत्रैकिस्मन्नयोगतः ॥ १—९१ ॥" का ही उत्तर है। इसी तरह श्राप्त मीमांसा-कारिका ५३ की अध्दशतो में "न तस्य किश्चिद् भवित न भवत्येव केवलम्" आता है। यह प्रमाण्-वार्तिक के प्रथम परिच्छेद की २७९ वीं कारिका का उत्तरार्द्ध है, तथा अध्द-सहस्री पृष्ठ ८१ से अध्दशतीकार अकलङ्कदेव ने 'मतान्तरप्रतित्तेषार्थ वा' आदि लिख कर जो बौद्धों के नियह-स्थानों की आलोचना की है वह धर्मकीर्ति के 'वादन्याय' का ही खएडन किया है। अतः इसमें तो विवाद ही नहीं कि अकलङ्क ने धर्मकीर्ति का खएडन किया है। किन्तु इससे धर्मकीर्ति और अकलङ्क के बीच में एक शताब्दी का अन्तराल नहीं माना जा सकता, जैसा कि लेखक ने लिखा है। दो समकालीन प्रन्थकार भी—यदि उनमें से एक खुद्ध हो और दूसरा युवा हो तो—एक दूसरे का खएडन-मएडन कर सकता है और इतिहास में इस तरह के अनेक दृष्टान्त मित्तते भी हैं। अतः धर्मकीर्ति का खएडन करनेके कारण अकलङ्क को उनके १०० वर्ष बाद का विद्वान नहीं माना जा सकता।

प डाक्टर के० बी० पाठक ने अपने कई लेखों में इस बात को सिद्ध किया है कि कुमारिलमह ने समन्तभद्र और अकलङ्क के कुछ मन्त्रयों पर आक्रमण किया है, अतः कुमारिल
अकलंक के समकालीन होते हुए भी अकलंक के बोद तक जीवित रहे थे। भएडारकर-प्राच्यविद्या-मन्दिर की पत्रिका जिल्द ११, पृ०१४९ में समन्तभद्र के समय पर उन्होंने एक लेख लिखा
था जिसमें उन्होंने अकलंकरेव और उनके छिद्रान्येची कुमारिल के साहित्यक व्यापारों की
ईसा की आठवीं शतार्व्या के उत्तरार्द्ध में रखने की सलाह दी थीं। या० कामताप्रसादर्जी ने
भी अपने पत्त के समर्थन में डा० पाठक की सलाह को अपनाया है और कुमारिल का
सुनिश्चित समय—न माल्दम किसके अधार पर—ई० स० ७०० से ७६० तक बतलाया है।
प्रथम तो कुमारिल का यह सुनिश्चित समय ठीक नहीं है जैसा कि में बतलाऊ गा। और
यदि इसे ठीक भी मान लिया जाये तो डाकर पाठक का यह मत कि कुमारिल अकलङ्क के बाद
तक जीवित रहे हैं, लेखक के दिये गये अकलङ्क और कुमारिल के समय से ही वाधित हो जाता
है। लेक्क ने अकलंक का कार्यकाल ई० ७४४ से ७८२ तक लिखा है और कुमारिल का
ई० ५०० से ७६० तक। इस से तो अकलंक का कुमारिल के २२ वर्ष बाद तक जीवित
रहना सिद्ध होता है, जो लेखक के द्वारा स्वीकृत डाकर पाठक के मत से बिल्कुल विपरीत है।
भगडारकर-प्राच्य-विद्या-मन्दिर पूना की पत्रिका, जिल्द १३ एष्ठ १५७ पर मुद्रित

१ देखें, जैनजारे, वर्ष ६, श्रंक १५, १६ में प्रकाशित 'समन्तभद्र का समय और डा॰ के॰ बी॰ पाठक, सीर्पर्क पंः जुगलकिशोर जी मुख्तार का लेख ।

'अकलंक का समय' शीर्षक अपने लेख में एक स्थल पर डाकर पाठक ने लिखा है कि अकलंक का समय इतना सुनिदिचत है कि उसको वजह से अकलंक के छिद्रान्वेषक कुमारिल के। सातवीं शताब्दी के पूर्वाछ या उत्तरार्छ का विद्वान नहीं माना जा सकता। इन शब्दों की पढ़ कर डाकर पाठक की इस असिछ से असिछ को सिछ करने की प्रणाली पर हमें कु अचरज अवश्य हुआ। अकलंक को साहसतृंग दिन्तदुर्ग का समकालीन ठहराना कितने सुटड़ स्मन्मों पर अवलिक्त है यह हम दिखता ही चुके हैं तथा आगे भी ववलायेंगे। उसके आधार पर कुनारिल को भी आठवीं शताब्दी के उत्तरार्छ में घसीट कर ले आना किसी तरह भी उचित नहीं कहा जा सकता। वास्तव में अकलंक की तरह कुमारिल का समय निर्धारण करने में भी एक शताब्दी की भूज की गई है और इस भूल की वजह से डाकर पाठक से अन्य भी कई भूनें हो गई हैं, जैसे नालंदा बौद्ध विद्यापीठ के आचार्य तत्वसंग्रहकार शान्तरिक्त को नवीं शताब्दी का विद्वान वतनाना। शान्तरित ने अपने तत्वसंग्रह में कुमारिल को बहुत सी कारिकाएँ उद्धृत की हैं, अतः जब कुमारिल को आठवीं शताब्दी के उत्तरार्ध का विद्वान कहा जाता है तो शांतरित्वत को नवीं शताब्दी का विद्वान कहा जाता है तो शांतरित्वत को नवीं शताब्दी का विद्वान कहना ही पड़ेगा। किन्तु यह शहूला इतिहास से वाधित है।

मुनि जिनविजयजी' ने अनेक प्रमाणों के आधार पर हरिभद्रस्रि का समय ई० सन् ७०० से ७०० तक स्थिर किया है, क्योंकि ई० सन् ७०८ में रचित 'कुवलयमोला' में उनको स्मरण किया गया है। हरिभद्रस्रि ने अपने शास्त्रवार्ता-समुचय की स्वीपब्र-टीका में 'सूक्ष्म-बुद्धिना शान्तरिच्तिन' लिखकर स्पष्टक्य से शान्तरिच्ति का नाम निर्देश किया है और शांत-रिच्ति ने अपने तत्वसंग्रह प्रन्थ में कुमारिज की अनेक कारिकाएँ उद्धृत की हैं, अतः कुमारिल को सातवीं शताब्दी का विद्वान मानना ही पड़ेगा। और जब डाक्टर पाठक के मतानुसार अकलंक की अष्टशती पर कुमारिल ने आचेप किये हैं और कुमारिल उनसे कुछ समय बाद तक जोवित रहे हैं तो अकलंक को भी सातवीं शनाब्दी के मध्य का विद्वान मानना ही होगा। यदि उक्त चारां विद्वानों की औसत आयु ६० वर्ष मानी जाय तो उनके पारस्परिक सम्बन्ध का ध्यान रखते हुए उनका समय-कम इस प्रकार मानना होगा—अकलंक ई० ६२० से ६८० तक, कुमारिल ई० ६४० से ७०० तक, शान्तरिच्ति किया है) ई० ७०० से ७६० तक और हरिभद्र ई० ७१० से ७०० तक।

६ अकलंकचरित के इलोक का अथ करने में तो लेखक महोदय ने कमाल कर दिया

१ जैन साहिस्य-संशोधक, भाग १, श्रंक १, में 'हरिभद्र मूरि का समय-निर्णय' शीर्षक लेख ।

२ देखें, तत्व-संग्रह की श्रंग्रेजी प्रस्तावना।

है। आप के द्वारा उद्भृत क्लोक अमें 'शक' शब्द का कहीं नाम भी नहीं है, प्रत्युत 'विक्रमार्क' स्पष्ट लिखा है, फिर भी आपने उसका अर्थ शक सं० कर दिया है और इस तरह अकलंक के बौद्धों से शास्त्रार्थ करने के समय वि० सं० ७०० (ई० ६४३) के स्थान में शक सं० ७०० (ई० ७०८) लिख गये हैं, जो उनकी अकलंक को दन्तिदुर्ग का समकालीन सिद्ध करने की धुन में जानबूक कर की गई भूल का परिणाम जान पड़ता है। अतः लेखक-द्वारा प्रदत्त इस प्रमाण से भी हमारे ही मत की पृष्टि होती है न कि लेखक के मत की।

'अकलंक का समय' शीर्षक डाक्टर पाठक के लेख का निर्देश हम ऊपर कर आये हैं खोर यह मी लिख आये हैं कि डाक्टर पाठक को अपने निर्धारित समय की सुनिश्चितता पर इतना दृढ़ विश्वास था कि उन्होंने उसके आधार पर कुमारिल को आठवीं और शान्तरित्त को नवीं शताब्दी का विद्वान मान लिया। उनके इस विश्वास का आधार था, प्रमाचन्द्र का प्रसिद्ध इलोक "बोध:कोऽप्यसमः समस्तविषयः प्राप्याकलंकं पदम्" आदि, जिसका अर्थ यह किया गया कि प्रमाचन्द्र ने अकलंक के चरणों के समीप बैठ कर ज्ञान प्राप्त किया था, और

#### विक्रमार्कशताब्दीयशतसप्तप्रमाजुिष । कालेऽकलङ्कयितनो बोद्धैर्वादो महानभूत् ॥

पंo जुगलिकशोर जी ने भी अपने 'समंतमद्र' (१९६८ १२४) में यह श्लोक उद्धत किया है। किन्तु उसमें 'विकमार्कशकाब्दीय' पाठ है जो शुद्ध प्रतीत होता है। बादू कामताप्रसाद जी ने भी श्रपने बोल के फुटनोट में इस बात का निर्देश किया है और पं० जगल किशोर जी के ग्रर्थ वि० सं० ७०० पर आपित करते हुए लिखा है कि दित्तिए भारत के कई लेखों में शकान्द्र का उरुतेख 'विक्रमार्क' शब्द से हुआ है। हुआ होगा, किन्तु यहाँ पर तो ऐतिहासिक घटना-क्रम से विक्रम सम्वत् की ही पुष्टि होती है। तथा इसका समर्थन लेखक की उस आशंका से भी होता है जो उन्होंने शक सं• ७०० के बारे में प्रकट की है। वे लिखते हैं "किन्तु इस अवस्था में कुमारिल का अकलंक के बाद तक जोवित रहना बाधित होता है। हमारे ख्याब से या तो कुमारिल के काल-बिर्णय में कुछ गहबड़ी है, अथवा अकलंक देव को कुमारिल के आत्रेप को देख कर उसके निरसन करने का श्रवसर नहीं मिला था।" हेतु नं० १ में डाक्टर पाठक के मत का उठलेख और क्रमारिल का सनिश्चित समय वि० सं० ८१७ तक लिखने के बाद भी निष्कर्ष निकालते हुए अकलंक के समय की अन्तिम अवधि ८३६ वि० सं॰ निर्णीत की गई श्रीर उस समय लेखक महोद्य के। अपनी उस भूख का ध्यान न आवा जिसे हम हेतु नं० १ को हेत्वाभास सिद्ध करते समय द्रसा श्राये हैं। हर्ष है कि अकलंक-चरित के 'विक्रमार्कशक' का अर्थ शक्सम्बत् करते हुए उन्हें अपनी भूल ज्ञात हो गई स्रोर उससे उन्हें कुमारिल के काल-निर्णंय में कुछ गड़बड़ी मालूम दी। किन्तु हम जपर बता चुके हैं कि कुमारिल का काल-निर्णंब कुछ नहीं बिन क सर्वथा गड़बड़ है और इस गड़बड़ी का मूख कारण अकलंक के काल-निर्णंव की गर्बड़ी है।

इससे यह निष्कप निकाला गया कि प्रभाचन्द्र अकलंक के शिष्य थे। अपने उक्त लेख में श्रीकएठ शास्त्री 🛠 के मत की आलोचना करते हुए स्व० डा० पाठक ने बड़े जोर के साथ लिखा है कि यदि अक्लंक का समय ६४५ ई० माना जाय तो 'प्राप्याकलङ्क' पदम्' के अनुसार प्रभाचन्द्र—जिनका स्मरण ऋदिपुराण (ई० ८३८) में किया गया है ऋौर जो ऋमोघवर्ष प्रथम के समय में हुए हैं—ऋकलंक के चरणों में नहीं पहुंच सकते। वाबू कामताप्रसाद जी ने भी डाकर पाठक के इस मन का अनुसरण किया है और प्रभाचन्द्र को अकर्लक का समकालोन वतला कर प्रमाण्हप से फुटनोट में उक्त इलोक उद्धृत कर दिया है। किन्तु पं जुगलिकशोर जी मुख्तार । डाक्टर पाठक के इस भ्रम का निराकरण वड़ी अच्छी तरह कर चुके है। यहाँ उसके दुहराने को आवश्यकता नहीं है। प्रभाचन्द्र तो क्या, श्रकलंक के प्रकरणों के ख्यातनामा व्याख्याकार त्र्यनन्तवीर्य त्र्यौर विद्यानन्द भी, जिनका स्मरण प्रभाचन्द्र ने किया है, अकतंक के समकालीन नहीं जान पड़ते, क्योंकि अनन्तवीर्य अकलंक के प्रकरणां का ऋर्थ करने में ऋपने को ऋसमर्थ बताते हैं तथा दोनों ने धर्मोत्तर, प्रज्ञाकर गुप्त त्रादि बौद्ध विद्वानों का उल्लेख किया है जो त्राठवीं शताब्दी के विद्वान हैं त्रीर जिनका अकलंक के प्रकरणों पर कोई प्रभाव नहीं जान पड़ता। अतः प्रभाचन्द्र के उक्त क्लोक के श्राधार पर प्रभाचन्द्र को अकलंक का साज्ञात शिष्य बतलाना और इसीलिये अकलंक को सातवीं शताब्दी के मध्य से खोंच कर ब्राठवीं शताब्दी के मध्य में ला रखना सरासर भूल है।

बाबू कामताप्रसाद जी के द्वारा ऋपने मत के समर्थन में दिये गये हेतुऋों को हेत्वामास सिद्ध करने के बाद हम कुछ ऐसे और भी हेतु उपिश्चित करेंगे जो उनके मत का निरसन और हमारे मत का समर्थन करते हैं। अनन्तवीर्यक्ष के समय के सम्बन्ध में डा० पाठक के मत की आलोचना करते हुए एक फुटनोट में प्रो० ए० एन० उपाध्याय ने अकलंक के समय के संबंध में मी उनके मत की आलोचना की है और दिन्तदुर्ग को साहसतुंग कहना केवल अनुमान मात्र बतलाया है। तथा यह भी लिखा है कि धवला टीका में—जो जगत्तुंग के राज्य में (७८४ से ८०८) समाप्र हुई थी। अनेक श्वलों पर वीरसेन ने अकलंक के राजवार्तिक से लम्बे चुनिन्दा वाक्य उद्धृत किये हैं। पं० जुगलिकशोर जी ने॥ धवला टीका का समाप्ति-

श्रु भागहारकर-प्राच्य विद्या-मंदिर पूना की पश्चिका, जिल्द १२, पृष्ठ २४३-२४४ में विद्यानंद और शंकर-मत' शीर्षक से श्रीक्यठ शास्त्रों का एक लेख प्रकाशित हुआ है, उस में लेखक ने अक्लंक का समय ६४४ ई० लिखा है, उसी का खगडन करने के लिये स्व० डा० पाठक ने 'अकलंक का समय' शीर्षक निवन्ध लिखा था।

<sup>🕇</sup> अनेकांत, जिल्दु १, १९७ १३०।

<sup>ा</sup> जैनदर्शन, वर्ष ४, श्रंक ३, प्रष्ठ ३८६ से।

<sup>📗</sup> समन्तभद्र, पृष्ठ १७

काल शक सं० ७३८ (ई० ८१६) लिखा है। यद्यपि अकलंक को दंतिदुर्ग का समकालीन मान लेने पर भी वीरसेन के द्वारा धवला टीका में उनके राजवार्तिक से उद्धरण दिये जाने में कोई बाधा उपिश्वत नहीं होती, क्योंकि अकलंक के अंत और धवला की समाप्ति में ३४ वष का अन्तर है, फिर भी धवल सरीखे सिद्धांतप्रन्थ में वीरसेन जैसे सिद्धांत-पारगामी के द्वारा आगम-प्रमाण के रूप में राजवार्तिक से वाक्य उद्धृत करना प्रमाणित करता है कि वीरसेन के समय में राजवार्तिक ने काफी ख्याति और प्रतिष्ठा प्राप्त कर ली थी और उसमें काफी समय लगा होगा, अतः अकलंक को दिन्तदुर्ग का समकालीन नहीं माना जा सकता।

सिद्धसेन गणी ने अपनी तत्वार्थ-भाष्य की टीका' में अकलंक के सिद्धि-विनिश्चय का उल्लेख किया है। इनका समय अभीतक निर्णात नहीं हो सका है। 'जैन साहित्यनो इतिहास'' में परम्परा के आधार पर इन्हें देविद्धगणि (पवीं शताब्दी के लगभग) का सम काजीन वतलाया गया है, किन्तु इतने प्राचीन तो यह कभी हो हो नहीं सकते। इन्होंने अपनी तत्वार्थ-भाष्यवृत्ति में धर्मकीर्त्ति का नाम निर्देश किया है और दूसरी तरफ नवमी शताब्दों के विद्वान् शीजाङ्कः ने गन्धहस्ती नाम से इनका उल्लेख किया है, अतः वे सातवीं और नवमी शताब्दों के मध्य में हुए हैं इतना सुनिश्चित है। पं० सुखलालजी का कहना है कि हरिभद्र और सिद्धसेन गणि ने परस्पर में एक दूसरे का उल्लेख नहीं किया अतः ऐसी संभावना जान पड़ती है कि ये दोनों या तो समकाजीन हैं या इनके बीच में बहुत हो थोड़ा अन्तर होना चाहिये। हरिभद्र का सुनिश्चित समय हम अपर लिख आये हैं अतः सिद्धसेन गणि को आठवीं शताब्दी का विद्वान् मानने में कोई बाधा नहीं है। अब यदि अकलङ्क का समय भी आठवीं शताब्दी माना जाता है तो उनकी सुप्रसिद्ध कृति का सिद्धसेन गणि-द्वारा उल्लेख किया जाना संभव प्रतीत नहीं होता अतः अकलङ्क को आठवीं शताब्दी का विद्वान् मानना चाहिये।

जिनदास' गिए महत्तर ने निशीथसूत्र पर एक चूर्णि रची है। इनकी एक चूर्णि निन्दिसूत्र पर भी है। इस चूर्णि की प्राचीन विश्वसनीय प्रति में इसका रचना-कात शक सं॰ ५९८ (ई० ६७६) लिखा है। निशीथ-चूर्णि में जिनदास ने सिद्धसेन के 'सन्मित'

पृतं कार्यंकारणसम्बन्धः समवायपरिणामिनिमित्तिनर्वत्तंकादिरूपः सिद्धिविनिश्चयसृष्टिपरीचातो
 योजनीयो विशेषार्थिना दूषणद्वारेण। ए० ३७।

२ लेट मोइनलाल देसाई, पृ० १४३।

३ पृ० ३६७ । ४ आचाराङ्ग-टीका, पृष्ठ १ तया ५२ ।

४ 'तत्त्रार्धसुत्र के व्याख्याकार और व्याख्याएं' शोर्षक सेख, अनेकांत वर्ष १, ५० ४८०।

६ 'सन्मति-प्रकृत्ण' (गुजराती) की प्रस्तावना, प्रष्ठ ३४-३६।

के साथ-साथ अकलंक के सिद्धि-विनिश्चक्र अन्य का भा उल्लेख किया है और उसे दशन श्रीर ज्ञान के प्रभावक शास्त्रों में गिनाया है। इस उल्लेख से अकलंक को सातवीं शताब्दी के मध्यकाल का विद्वान मानने में कोई शंका अवशेष नहीं रह जाती।

तथा अकलंक के प्रन्थों पर से भी हमारे उक्त मत का समर्थन होता है। विद्वान् पोठकों से यह वात छिपी हुई नहीं है कि धर्मकीर्ति ने अपने पूर्वज दिख्नाग के प्रत्यच्च के लच्चण में 'अध्यान्त' पर को स्थान दिया था। दिख्नाग ने प्रत्यच्च का लच्चण केवल 'कल्पनापोढ़' रक्ता था किंतु धर्मकीर्ति ने कल्पनापोढ़ और अध्यान रक्ता। अकलंक ने अपने राजवार्तिक में दिख्नाग के लच्चण का खराइन किया है और उस प्रकरण में जो दो कारिकाएँ उद्धृत की हैं, उनमें से एक 'दिख्नाग के 'प्रमाण-समुचय' की है और दूसरी' वसुवन्धु के अभिधर्मकोश की। इसके अतिरिक्त उसी प्रकरण में कल्पना का लच्चण करते हुए उसके पाँच भेद किये हैं। रिशयन प्रो० चिरिविस्टकी' (stcherbatsky) लिखते हैं कि दिख्नाग ने कल्पना के पाँच भेद किये थे—जाति, प्रत्य, गुण, किया और परिभाषा। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि अकलंकदेव ने राजवार्तिक को रचना अपने प्रारम्भिक जीवन में की थी. उस समय तक या तो धर्मकीर्ति ने अपने प्रसिद्ध प्रंथ प्रमाण-वार्तिक, प्रमाण-विनिश्चय आदि की रचना नहीं को थी या वे प्रकाश में नहीं आये थे। किन्तु उस समय भी अकलंक धर्मकीर्ति से परिचित थे, क्योंकि उन्होंने राजवार्तिक एष्ट १९ पर 'बुद्धिपूर्वा' कियां टच्ट्वा' आदि एक कारिका उद्धृत की है। कहा जाता है कि धर्मकीर्ति के 'सन्तानान्तरसिद्धि' नामक प्रकरण की यह पहली कारिका है। इतिहासहों ने धर्मकीर्ति का कार्यकाल ६३५ ई० से ६५० तक निर्णीत

न्यायवार्तिकताल्पर्यटोकाकाः के उरलेख से भी यह पता चलता है कि दिङ्नाग ने कल्पना के • पाँच भेद किये थे। यथा—"संप्रति दिग्नागस्य लचणमुपन्यस्यति। दूषियतुं कल्पनास्वरूपं पृच्छिति अथ केयमिति। लचणवादिन उत्तरं नामेति। यहच्छाशब्देपु हि नाम्ना विशिष्टोऽर्थ उच्यते द्वित्येति। जातिशब्देपु जात्या गौरयमिति। गुणशब्देपु गुणेन शुरू इति। कियाशब्देपु कियया पाचक इति प्रथ्यशब्देपु दुव्येख द्वारो विषाणीति। सेषुं करूपना।"

९ दंस्यागाई। - दंस्याणाक्ष्यभावगाणि सत्थाणि सिद्धिविश्विष्ठ्यसंमद्मिर्दि गेग्रहंतो असंधरमाणे जं अरुपियं पहिसेवित जयगाते तत्थ सो सुद्धो अप्रायश्चित्ती भवतोत्यर्थः ।

२ प्रत्यत्तं करुपनापाढं नाम गात्यादियो गना । असाधारणहेतुत्वाद्त्तेस्तद् व्यपदिश्यते ॥ :॥

स्वितर्कविचान हि पञ्च विज्ञानधातवः । निरूपशानुस्मरणविकल्पनविकल्पकाः ॥२॥
 श्रिक्षधर्मकोश में 'विकल्पाद्विकल्पकाः' पाठ है ।

ध बुद्धिस्ट लॉजिक, २व भाग, पृथ्ठ २७२ पर फुश्नोट नं० ६।

किया है। श्रौर प्रसिद्ध चोनी यात्री ह्यू नत्सांगक्ष के द्वारा श्रपने गुरु-भाई धर्मकीर्ति का उल्लेख न किये जाने से यह भी स्पष्ट है कि उस समय वह विद्यार्थी थे। ह्यू नत्सांग ई० ६३५ तक नालन्दा में रहा श्रौर उसी वर्ष श्राचार्य धर्मपाल ने नालंदा विद्यापीठ के श्रध्यत्त-पद से श्रवकाश प्रहण किया। श्रतः धर्मकीर्ति की प्रमाणवार्तिक जैसी उल्कृष्ट रचनाएँ ई० ६३५ के बाद ही रची गई जान पड़तो हैं। यही वजह है कि श्रकलंक के न्यायविनिश्चय में जो धर्मकीर्ति के प्रमाण-विनिश्चय का समरण कराता है—हम धर्मकीर्ति के प्रत्यत्त के लद्मण का खण्डन पाते हैं। यदि श्रकलंक को श्राठवीं शताब्दी का विद्वान माना जाय तो उक्त समस्या पर हृदयस्पर्शी प्रकाश नहीं डाला जा सकता। श्रतः श्रकलंक को दंतिदुर्ग या कृष्णराज प्रथम का समकालीन मानने की पुरानी मान्यता को छोड़ कर उन्हें सातवीं शताब्दी के मध्यकाल का विद्वान मानना चाहिये।

### निष्कर्ष

स्व० डा० विद्याभूषण, प्रेमी जी, तथा स्व० डा० पाठक-कथोपवर्णित शुभतुंग या साहस-तुंग नाम के आधार पर राष्ट्रकूटवंशीय राजा कृष्णराज प्रथम को शुभतुंग और दंतिदुर्ग को साहसतुंग ठहरा कर अकलंक को आठवीं शताब्दी के मध्यकाल का विद्वान् मानते हैं। बाबू कामता प्रसाद जी डा० पाठक के दंतिदुर्ग को साहसतुंग ठहराने को चात के पत्त में हैं। किंतु हमारी दृष्टि से दोनों मतों में कोई विशेष अन्तर नहीं है क्योंकि दोनों ही मत अकलंक को आठवीं शताब्दी का विद्वान् ठहराते हैं। डाकर विद्याभूषण ने तो कृष्णराज को शुभतुंग मानने के सिवा अपने पत्त के समर्थन में कोई हेतु नहीं दिया। डाकर पाठक का जोर दो ही हेतुओं पर है—एक कुमारिल का अकलंक के बाद तक जीवित रहना और दूसरा प्रभाचन्द्र का अकलंक का सात्तात् शिष्य होना। प्रथम हेतु के अनुसार डा० पाठक की यह मान्यता कि अकलंक पर कुमारिल ने आक्रमण किया है—अकलंक को सातवीं शताब्दी का विद्वान् मानने का ही समर्थन करती है यह हम उपर भले प्रकार सिद्ध कर आये हैं। दूसरा हेतु भी विद्वानों के द्वारा खिख्डत किया जा चुका है।

बाबू कामता प्रसाद जी ने अपने पत्त के समर्थन में जिन हेतुओं का सङ्कलन किया था उनकी निस्सारता अपर सिद्ध कर दी गई है और कई नये प्रमाण देकर यह साबित कर दिया है कि अकलंक सातवीं शताब्दी के मध्यकाल के विद्वान् थे। अतः डाकर विद्याभूषण'और पाठक की दुहाई देना बेकार है। अकलंक को सातवीं शताब्दी के मध्यकाल का विद्वान्

इमारे सहयोगो पं० महेन्द्रकुमार जो से उनके मित्र मि॰ तारकल ने—जो निव्वतीय भाषा जानते हैं तथा उस पर से छई बौद्ध प्रंथों का अवलोकन कर चुके हैं —यह बात कही थी।

- मानने के समर्थक हेतुत्रों का संचित्र रूप निम्न प्रकार है
  - १—ऋाठवीं शताब्दी के मध्यकाल के विद्वान् सिद्धसेनगिए। अक्लंक के सिद्धिविनिश्चय प्रंथ का उस्लेख करते हैं।
  - २—सातत्रीं शताब्दी के उत्तरार्ध के विद्वान् जिनदास महत्तर अपनी निशीथचूिर्ण में सिद्धि-विनिश्चय का उल्लेख प्रमावक प्रन्थों में करते हैं।

  - ४—डाक्टर पाठक का कथन है कि कुमारिल अकलंक के बाद तक जीवित रहे, अपैर कुमारिल का समय सातवीं शताब्दी का उत्तरार्द्ध सिद्ध होता है।
  - 4—अकलंक ने अपने प्रन्थों में धर्मकीर्ति का खएडन किया है, किंतु राजवार्तिक में उन्होंने धर्मकीर्ति के प्रत्यच्न की परिभाषा का उल्लेख न करके दिङ्नाग-कृत परिभाषा का खएडन किया है। अतः ऐसा जान पड़ता है कि राजवार्तिक की रचना उन्होंने अपने प्रारंभिक काल में की है और उस समय धर्मकीर्तिक वे प्रन्थ—जिनका अकलंक ने अपने अन्य प्रकरणों में खंडन किया है—प्रकाश में नहीं आये थे। धर्मकीर्ति का कार्यकाल ६३५ से ६५० तक निर्णीत किया गया है अतः उस समय अकलङ्क को युवा होना चाहिये।



# एक प्राचीन गुरका

( सं०—श्रीयुत बाबू कामता प्रसाद जैन )

हिं दि० जेन बड़े मन्दिर मैंनपुरी के शास्त्र-भाएडार को देखने का सौभाग्य हमें कुछ वर्षों पहले प्राप्त हुआ था। उसके कतिपय प्रन्थरतों का परिचय हमने पहले 'वीर' द्वारा पाठकों को कराया था। उनमें महाकित पुष्पदत्त-कृत यशोधर-चरित्र (अपभ्रंश अपूर्ण) कल्पसूत्र सचित्र (वि०) आदि प्रन्थ दर्शनीय हैं। इन्हों में एक गुटका भी उल्लेखनीय है। यह करीब ३०० वर्ष का लिखा हुआ है; जैसे कि उसकी निम्नलिखित प्रशस्ति से प्रकट है:—

"अध सम्बत्सरे श्रीनृप-विक्रमादित्य-राजे। संवतु १६५० जेण्ड मासे शुक्क पत्ते परवणी नवमी भोम दिने श्रीनृपदीं जहाँगोरवादिसाहिए। ज्यववर्तमाने श्रीकाष्ठासंगे माथुरान्वे पुकरगणे भट्टारक श्रीजुणचन्द्रदेवान् । तत्वट्टे भदारक श्रीसकलचन्द्रः । तत्पट्टे मंडलाचाः माहेन्द्रसेण तत्सिष पंडित भगवतीदासु । तेन इदं संचिका-मध्ये लिपकृताः ॥ लिपापितं बीनीदासु शुभमस्तु ।"

इसमें पहले ही श्रीकुःदकुन्दाचार्य-प्रणीत 'पट्पाहुढ' टीका-सहित लिखी गई हैं। उपरान्त 'परमात्मप्रकाश' लिखकर 'योगसार' के दोहे लिखे गये हैं, जिनमें आदि-अन्त के ये हैं:— "णिम्मल उक्ताण परिद्विया, कम्म-कलंक उद्देवि। अप्पालद्ध जेग परु, ते परमप्प नवेवि॥ १ संसारहं भयभीपण, जोगचन्द मुर्गणपण। अप्पासंबोहण कयहं, दोहा कव्वमिसेण॥ इति॥"

इसके वाद देवसेन-कृत 'तत्त्रसार' लिखा गया है, जिसकी प्रारम्भिक श्रौर श्रन्तिम गाथाएँ इस प्रकार हैं:—

> "माणिन-दृहकमो णिम्मल सुविसुद्ध लद्ध-सङ्गावे। णिम ऊण परमसिद्धे, सुतव्यसारं पवोक्वामि॥ सो ऊण तव्यसारं, रह्यं मुणिणाह देवसेणेण। जो सांदृही भावह, सो पावह सासयं सोक्खं॥ ७४॥"

फिर द्रव्य-संग्रह लिख कर 'सामायिक समस्त भक्ति तीन-सिंहत' लिखा है। शायद यह बम्बई के मुनि अनन्तकीर्ति-प्रनथमाला-द्वारा प्रकाशित सामायिक प्रनथ ही है। उपरान्त 'ढाढसी गाथायें' ३८ दी हैं। आदि-अन्त यथावत् समिक्तयेः—

"टूटंति पळाळहरं, माणुसजम्मस्म पाणियं दिन्नं। जीवा जे हिराणाया, गाऊगा ग रिक्लिया जेहिं॥ १॥ विपलिंद्य पंचेदिय, समगा अमगाय पज्जपज्जन्ता। धावर-वायर-सुहुमा, मणवयकापण रिक्खव्वा॥२॥ क्रुर्तासम्माहाप, जो पठ६ सुगा६ भित्तभारेणं। सो गाठ जागा६ वंघो, मोक्खो पुग्णगागमय होदे॥३०॥ जो जागा६ अपहन्तो, द्व्वस्स गुग्णत्थपज्जयत्वेहि। सो जागादि अप्यागां, मोहोग्बुभुजा६ तस्स लयं॥३०॥

त्रागे मृहारक सकलकीर्ति-विरचित "सद्गापितावली" लिखकर 'टंडाणा रास' लिखा गया है, जिसके नमूने इस प्रकार हैं:—

> "तूं स्याणा त्रं स्याणा जियड़े तूं स्वाणा वे। दंसणुणाणुचरणुअव्यणुःगुण क्यों तिल हुवा अयाणा वे॥१॥ मोहमिध्यात, पिंडिउ नित, पस्तिस चहुंगिति मांहि यंमाणा वे। नरकगतिहि दुषक्षेत्रणु, भेदणु ताडण ताप सहाणा वे॥२॥ धर्ममसुकल धरि ध्यानु अनूपम, लहि निजु केयल नाणा वे। जपति दास भगवती पावहु, सासउ सुहुनिव्वाणा वे॥४॥

इन्हीं किन भगनतीदास जी की और कई रचनायें इसी गुटके में आगे दो हुई हैं। यह किन श्रीर मैया भगनती दासजी एक हैं, यह नहीं कहा जा सकता और जो प्रशस्ति इस गुटके के लिपि-संबन्ध में दी हुई है, उससे इनका समय निश्म १६८० और निवास-स्थान सहजादिपुर नगर मालूम होता है। सनरहनों शतान्दी की हिन्दी-पद्मरचना में इनकी किनतायें भी उिलिखत की जो सकती हैं। इनके नमूने यथाक्रम आगे देखते चिलये। "नजार" शीर्षक रचना भी इन्हा की रची हुई हैं: जिसके नमूने ये हैं:—

"वतुर वनजारे हो नमणु करहु जिल्हार, सारव्-पद सिर ध्याइ, प मेरे नाइक हो ॥१॥ वतुर वनजारे हो कायानगर-ममारि, चेतनु वनजारा रहइ मेरे नाइक हो ॥ २ ॥ समित-कुमित दो नारि, तिहि समनेहु अधिकु गहर मेरे नाइक हो ॥ २ ॥ वतुर वनजारे हो तेरइ मिगनेनी तिय दोई, इक गोरी इक सांवली मेरे नाइक हो । तेरी गोरड काज सुलोइ, सांवल हइ लडवावली मेरे नाइक हो ॥ ३ ॥ वतुर वनजारिन हो गुरु मुनि मांहिंद्सैंन द्रसानि तिहं सुषुपाइप मेरी सुन्दरि हो । दूरि किया तिनि मेंनु तासु चरनि लिवलाइप मेरे नाइक हो । वतुर बनजारे हो सिहरुजादिनगार-ममारि । दास भगवती यों कहर मेरे नाइक हो । जे गावहि नर-नारि सिवपृरि सासउसुप लहुई मेरे नाइक हो ॥ ३ ॥ "

इसके बाद इसमें 'तत्त्राथ-सूत्र' जी लिपिबद्ध किये हुए हैं। श्रीर फिर भगवतीदास जी की रचनायें मिलती हैं। सबसे पहले 'श्रादिसन्नत रासा' लिखा हुआ है। नमूने यों देखियेः—

"आदि जिनेसुर नम्सकरी, सारद पणमें स्यों। रिववत-कथा विथारि घण्ड, लहु राष्ट्र करेसलें ॥ १ ॥ वानारिस पद्दालु निवो मितसागर साहो। धिर गुण छुन्दरि सातपूत छह किया विवाहो ॥ २ ॥ गुरु मुण्यिन्द पसाइ किया यहु रासु विचारो। दास भगौती भण्ड सुणुहु भवियण मिण धारि ॥ १६ ॥ पढ़िहं गुणहिं सुणि सहहइ, रिववत चितु लावंइ। राजिरिद्ध नर अमर-सुलु सिवरमणीं पावहिं॥ २०॥"

दूसरी रचना 'पखवाडे का रास' है और उसके नमूने ये हैं:---

"वीर जिनेसुर नमनु करिवि। सारद सिर न्याऊं।
पन्द्रह तिथि जिंग वरत-सारु तिस रासा गांऊं॥१॥
जंबूदीवहं भरहषेति, वंपापुरि जाणी।
धाड़ी वहु त्रिपु श्रङ्गदेसि पदमावित राणी॥२॥
गुरु मुणिमाहिदसेण-चरण निम रासा कीया।
दास भगवती अगरवािट जिल्पद मनु दीया॥२१॥
पढ़िहं गुणहि सुणि मण धरिहं, तिन्ह पाउ पणासइ।
रिउ सोउ सुद्ध कध्टु हरद धरि संप्यद वासद्द ॥२२॥"

तीसरी रचना "दसलाच्चणो रासा" है ऋौर वह यह है:---

"तण्रुह नाभिनरिंद नमौं, सारद पण्मैसउं। दहलक्खण जिम्मसारु तिंह रासु भणेसउं॥ १॥ जंबूदीवह भरहषेति, मागध है देसो। रायप्रही पुरियहु सुजाणु सेणिउजु नरेसो॥२॥ अष्टकरम हिण् मोषि गये, तिंज चहुंगति दुक्खो। नंतचतुष्ट्य सोलहि अविनसुर सुक्खो। अवर कोइ नरुनारि इहो, वतु मण्यच-काइरसी। राजरिद्धि सुदुसिध लहि भवसायरु तरसी॥३३॥ गुरु मुण्मित्रहर्तें सु नामु मुण्यिचन्दु भणोजइ।

तिहुं पसाइ इहु रासु किया, दुहु-दुगति-निवारसः। पद्धिं गुगहिं सुन्गा सहहहि, तिन्ह सिवसुहु करसः॥ ३४॥"

चौथी रचना "ग्यारह ऋनुप्रेत्ता" है, इसके नमूने भी यों देखिये:--

"अवधू जाणिए होधू किञ्च देषिय नाहिं, किउं रुचि मानि एहो, विदुद्ध जो षिणमाहि । षिणमाहि जांहि विलास-मन्दिर, वंधुसुत-वित अति घणा । जल-रेह-देह-सनेहु तिय-दामिनि दमक जिउं जोवनां ॥ जिस हित जात न वार लागाइ, बुलबला जिल पेषिए । अवधू परित्त कहों जिअ सिउ-धून किञ्च जिग देषिए ॥ १ ॥ भवि भवि भाविए हो रह्मत्वय-गुण-ज्ञानु । अप्पा माइए हो धम्म सुकल धरि ध्यानु ॥ मनि ध्यानु जिनवर होउ भवि । भवि गुरु दिगंव्वरु पाइए । सन्यास-मरना अप्प-सरणा सील सिउं लिव लाइए ॥ कुंडहु सदा मनि-राग-दोसहं, देउ जिल्वरु भाइए । कवि कहि भगवती दास सिव-सुषु ऐहु भवि २ भाविए ॥ १२ ॥"

पांचवीं रचना "पीचडी रासा" है ऋौर वह इस प्रकार प्रारम्म होता है:-

"पंच परम गुरु वंदिवि सारद नमणु केरि।

षिचड़ी रासु पयासामिन सुणहु भाउ धिरि॥१॥

जिल्ला विण्ड जपु निव सोहहत पुन बिंवं भविनां।

तव विण्ड मुणि निव सोहइ, पंकजु अम्भ विनां॥२॥

समिकत विण्ड वरतु न सोहइ, संजमु धम्म विनां।

दया विण्ड धम्म न सोहइ, उदिमु कर्म विनां॥३॥

सकलचन्द भट्टारक उत्तम पिमांधरो।

तासु पिट वयमंडिय मुणि मुणिचन्दवरो॥

तासु पसारं रासा पिचड़ी उत्तियऊ।

होइ भूरि सुहु-संघह भण्ड भगौतियऊ॥ ४०॥"

**झ**ठी रचना ''श्रनन्तचतुर्दसी चौपाई'' है श्रोर वह इस प्रकार हैं:—

"प्रथम नमो जिल्लावर आदीसु। बङ्गमाल जिल्लान्याऊं सीसु॥ पुरा पुपुयलविवि सारद माइ। गोइम गलहर लागों पाइ॥१॥ जंबूदीउप सिद्धंड लोइ, भरहिष्तु दाहिणि दिसि होइ।
मगध देसु देसिन-परधानु, गांनभमंडिल सोभइ भानु॥ २॥
पुट्य पुराणि भणि मुणि आसि, ते सुणि भणिअ भगवती दास।
पढ़िह गुणहि जै भवियण लोइ, मुकति-सिरी-फल्ल पावहिं सोइ॥ ५०॥"

सातवीं रचना "सुगंधदसमी-कथा" है त्रौर उसके नमूने इस प्रकार हैं:—
"नेमि जिनिंद नमों धिर भाउ, सुमित-सुगित-दाता सिवराउ।
पुग्ध पणमों सारद सिर न्याइ, रिसि-गुर-गनहर ृंलागों पांइ॥
तासु पसाप यह चौपही, दास भगौती लहु-मित कही।
पद्दि गुणहिं जे भवियण लोग, मुकतिसिरी-फल पाविंद सोय॥
जे नह सुणहिं मिणिधिर सुधभाउ, भव-भव भूरि दगासद पाउ॥ ४९॥"

८ वीं स्प्रौर ९ वीं रचनायें श्रीत्रादिनाथ स्प्रौर शांतिनाथ जी की बिनती हैं। उनके नमूने भी देखिये:—

"आदि जिनेसुर देव, नाभिराय-कुल-कमलरेब । तुव तिभुवन-रुत सेव, चूरिय कर्म्म-कलंक सवे॥ त्रेसिट पद्दडि विपाद, केवल गाग्रु उपायतने। धर्माधर्मः दिखाद, बोहिय जीव श्रवोहघने॥१॥

गुरु मुंगि मांहिद्सेग्रु, रयग्रत्य-गुगि-मंडियो । तिज मणितिमि अध्ररेंग्रु, कामु-कसाय विहंडियो ॥ पद्पंकज निम तासु, वीनतङ्गे जिग्ग्नाह करी । भग्रत भगवतीदासु, णिसुणहु भवियण भाउ धरी ॥ ९ ॥"

× × × ×

"गुरु मुणि माहिंद्सैणु, तासु चरणजुग वन्दि करी |
पाइउ जिण-मगु-रिंगु, दास भगौती भाउ धरी ॥
वीनतङ्गे यहु लाये, पढ़िं गुणिहं जे भवियजणा |
ध्रामि तिनह ध्रणु होइ, पुणु सिव-सासउ-सुक्खधर ॥ १० ॥

ब्रह्म-श्रमनि परजालि कर शंधन-काम जराउ।
कर वनिता-संगि धरि रहों, कई तप-भसम चढाउ॥"
१० वीं रचना "समार्धा रास" है, जिसके श्रादि-श्रन्त के झन्द यों हैं:—
"जिए चौबीसो नमणु करेसउ वीजह सारव-पय परामेस्यो।
साधु समाधी-रासु भएसउ दुक्ख-कलेस जलंजलि देसउ ॥

गुरु मुणिवन्द-चरण चितु लाक्द, दास भगवती रासा गावद । अवर भविकु जो पढ़द पढ़ावद, सो मणवंक्षिय संप्यद पावद ॥" ११ वीं रचना "त्रादितवार कथा" है, उसकी भी बानगी देख लीजिये:—

"सयल जिंग हंयय प्रगाविधि सरसय नम्गण करे। रिवेन्ड-वरिय प्रयासिम निसु ग्रहु भःउ घरें ॥ १ ॥ जंनूत्रीउप सिद्ध उ. भरहिप तु सुज्ञहां। वागारिस नयरि पुणु निष्ठ पद्मपालु तहाँ ॥२॥

× ;

सकल्बंदु भट्टारगु सम्यग गाग-धरो । तासु पट्टिवयमंडिय मुग्गि मुग्गिचन्त्वरो । तासु चरण निम भविय हुहुमय उत्तियक्षं । होउ कुसलु चौसंघह भग्गह भगौतियक ॥ ४५ ॥"

१२ वीं रचना "चुनई! मुकित-दमणी" की है, जिसके नमूने मी देखिये.—
"श्रादि जिनेसक वंदिपे, मनवयकामित सुद्धि हो ,
सारद-पय पणमंउ सदा, उपजद निरमल वुद्धि हो ॥
मेरी मुकित-रमणि की चूनड़ी, तुम जिनवर देहु रंगाइ हो ।
चिन वह सिय-पिय-सुन्दरी, अक्न श्रनूपम लाल हो ॥
मेरी भवितारण चूनड़ी ॥ १ ॥

समंकित-वस्त्रु विसाहिले, क्षानसिलल संगि मेइ हो।

मल प्चीस उतारिये, दिए मनुं साजि देइ हो॥

मेरी मुकति-रमणी की चूनड़ी तुम जिनवर देहु रंगाइ हो।

मेरी सवजल-तारण चूनड़ी॥२॥

×

X.

X

٥.

मुकति-रमिण रंगि सो रमर, बसु-गुण-मंडित सोर हो।
नंतचतुष्टय सुषु घणां, जम्मणु मरणु न होर हो ॥ मैरी मुकति० ॥
गुरु मुनि माहिंदसैनु हुर, पदपंकज निम तासु हों।
सहिर सुहाबर वृडिए, भनत भगोतीदासु हो ॥ मैरी मुकति० ॥
राजबिल जहांगीर कह फिरिय जगित तिस आण हो।
सिसरसवसुविंदा धरहु संवतु गुणहु सुजान हो॥"

१३ वीं रचना "योगी रासा" है और वह इस प्रकार है:—

"परम निरंजनु, भयदुह-भंजनु जिनु-जोगी जग-नाथो ।

आदि जगद गुरु मुकति-रमणि यरु ताहि नवाऊं माथो ॥ १ ॥

बोध दियायर गणहर हृप्ते निम पणमों पाया ।

साहु-सिरोमणि लोहाबारजु जिनि जिणमगो बताया ॥ २ ॥

पेषहु हो तुम पेषहु भई, जोगी जगमिहं सेई ।

घट-घट-अन्तरि बसइ चिदानन्दु अलघु न लपइ कोई ॥ ३ ॥

भव-वन भूलि रह्यो श्रमिरावलु, सिवपुर-सुधि विसर्गई ।

परम प्रतिदिय सिवसुषु तिज करि विषयनि रहिउ लुभाई ॥ ४ ॥"

"नंतचतुष्यय-गुण-गण राजिहं तिन्ह की हउ' बिलहारी।
मिन धरि ध्यानु जपहु शिवनाइक, जिउ उतरहु भवपारी ॥ ३०॥
जोगीरासौ सुणहु भविकजण, जिउ तूर्यहें कर्मपासो।
गुरुमुणि मांहिद्सेन-चर्ण निम भनत भगवतीदासो॥ ३५॥"
१४ वीं रचना "अनथमी" शीर्षक इस प्रकार है।

×

"नवे पिग्रु सामिय वीर जिणिद, तिलोय पयासण-बोह-दिणिइ। पयत्थंह भाषणणेय पयार, गणिद नमामि भवोवहितार ॥ १ ॥ सुरिंद निर्दे समुश्चिय जाणि, सथपणमांमि जिणेसर-वाणि, पयासमि गुग्रु अणथमिय सुलोइ। सुणेहु तु सावयणिश्वल होइ॥ २॥

मुणिंदु जनिंदु महिंदजिसींनु जिणि उरणि दुर्द्धर दुर्जाय मैंनु। नमीं पद-रंकज मणवय तासु, सुरांडिड भणह भगवतीदासु॥ २६॥"

×

X

१५ वीं रचना 'मनकरहा रामु' है श्रीर उसके नमूने इस प्रकार हैं:—

"मन करहा जगवनिमहिं भ्रम्यों, चरत विषद्-बन राह रे।

चहुंगति चहुंदिसि सो फिर्प्द भवतरवर-फल षाई रे॥ मन०॥ १॥

अरे लख-चौरासी महिं रूट्या करहलु पंचपयारी रे।

सुरनर-पसु-जोणिहिं फिरिऊ, नरय गयो बहुवार रे॥ मन०॥ ३॥

जरे नित्य इतरंजु निगोदहीं, सात-सात लष माही रे।

वसु-दस जम्मण-मरण तहां, समद समदं जुलहाई रे॥ मन०॥ ३॥

× × ×

अरे जब जियडइ सिवपुरु लहाो, जम्मणु-मरणु न हो हरे। नंतचतुष्टय सुषु घणां, बसुगुण-मंडित सोई रे॥ मन०॥ २४॥ श्रो गुरु मुनि माहिंद्रहोतु हह, पद-पङ्कज निम तासो रे॥ सहरि भलइ सहिजादपुरि, भनत भगोती दासो रे॥ मन०॥ २४॥"

१६ वीं रचना 'वीरजिशिन्द-गीत' शीर्षक है, जिसके आदि-अन्त के छन्द इस प्रकार हैं:—

> "बीर जिर्णिव्-समोसरिए जी विषुठाचे गिरि थानि। मैचकुमारि वैरागिओजी, सुनि गुरु गनहरवानि॥ मनोहर धरिम महाबत यारु, यह संसारो श्रसार री माई, धरिम महाबतभारु॥॥१॥

नवजोविन तूं बालिकोजी, अति दुर्द्ध र जाऊ जोग।
बसु-रमणी गयगामिणी जो, वहुबिह भुगवहु भोगु॥
—कुमरजी संजुम दुरद्धरभारु॥ २॥

गुरु मुनि मांहिद्सोनि निम जी, भनत भगवती दासु। जे नर-नारी गावहिं जी, तेती उहि कर्मपासु॥ परम गुरु धनि संयम-धारु॥२२॥

१७ वीं रचना "रोहिणीव्रत रामु" है श्रौर उसका श्राद-श्रन्त इस प्रकार है:—

"पणिविवि वीर-वरण गुरुगण गणहरु, श्ररु सारव सिर न्याऊं।

रोहणिब्र-विधिरासु श्रन्पम, मणवित्र रुचिकर गांऊं। भविक जण॥

तासु पसार कियो मर लहुमति, गोहणिब्रतविधि-रासो।

अगरवालु अरगल पुर पहिणा भवत भगोतीदासो॥ ४२॥"

१८ वीं रचना 'ढमाल राजमती-नेमीसुर' का है स्त्रौर उसके नमूने ये हैं :— "पंच परम गुरु वंदिवि करि सारद जयकारु। गुरुपद-पंकज पणमों, समित-सुगति-दातार ॥ सोर्राठ देख्न भला सब देसनिमइं परधानु । महिमंडलि इउं राजति जिउं नभ-मंडलु भानु ॥ १ ॥ तर्हि नवरी द्वारावति वन-उपवन-आराम । इन्द्रपुरी सुविसेषति हेमरत नमई धाम॥ कंवल-अञ्चादिति बावरि, सीतर बारि रसाल। कृप घने जलपूरित पदमसहित सरताल॥२॥ कोटि जतन कोई करिहो जीवन सो नित नाहिं। तनु-धनु-जीवन बिनसङ्कीरति रहइ जगमांहि ॥ ६० ॥ मुनि माहेंन्द्रसैन गुरु तिंह जुगचरन पसार। भाषत दास भगवती, थानि विपस्थिल ग्राइ ॥ ६१ ॥ नर-नारी जे गावहिं सुगुहि, चतुर;दे कानु। भोगित सुरनर सहकल पांवहि सिवपुर थानु ॥ ६२ ॥" १९ वीं रचना 'सज्ञानी ढमाल' है त्रौर वह इस प्रकार लिखा गया है:--"यह एक्:ती जीउं जिंगा अवाग् हवा हो । ध्रुव दीनो विसराइ राज्यो तन अध्रु वाहो॥

"यहु स्रज्ञानी जीउं जिंग अवाणु हुवा हो। धुव दीनो विसराह राच्यो तन अधु वाहो॥ ऐकु तिज विसुषं रैनुं, निसि-दिन ऐकु किया हो। ऐक बिना जगमांहि, बहु दुष ऐकि दियो हो॥१॥

जगमिहं जीवनु सुपनां, मन-प्रनमथु परहरिषे । लोहु-कोहु-मद-माया, तिज भवसायरु ,तिरिषे ॥ मुणि माहेंन्द्रसेणि इंह निसि प्रणामा तासो । थानि कपिस्थिलि नीकइ भनति भगौती दासो ॥ २॥"

इस तरह ये रचनार्थे किन भगवतीदास जी अप्रवाल की हैं। इनमें आपने जो अपने बारेमें उल्लेख किया है उससे प्रकट है कि देश-विदेश में विहार करते धर्मसाधनमें लीन थे। आप सहजादिपुर के निवासी थे और संकिसा तथा किपस्थल में भी आकर रहे थे। अन्तिम दोनों प्राम जिला फहखाबाद के संकिसा और कैथिया नामक गाँव हैं। सद्द्वजादिपुर भी वहीं

कहों होगा। इन रचनात्रोंसे हिन्दी-साहित्य की प्रगित और हिन्दी के उत्पत्ति-क्रम पर प्रकाश पड़ता है। ये रचनायें अपभ्रंश-माषा और १८ वीं-१९ वीं शताब्दी के बीच की लड़ी हैं। इनसे स्पष्ट है कि किस प्रकार अपभ्रंश से पलटते-पलटते हिन्दी की आविर्भू ति हुई। सचमुच जैन-साहित्यभाषा और इतिहास-सम्बन्धी नवीन प्रकाश उपस्थित करने से अमूल्य प्रतीत होता है। आगे इस गुटके में 'सोलहकारण्यत रास' इस प्रकार दिया हुआ है:—

"वीर जिणेसर वसास करी गोयम पणमेसउ।

मोलहकारण-चरत-सार तिह रासु करेसउ॥

जंबूदीवह भारतपेत मगध छुइ देस ।

राजगृह छुई नगर हेमप्रभ राजधनेस ॥१॥

× × ×

पक चित्तु जे। ब्रत कर नरु अहवा नारी।

तीर्थंकर-पाद सो लहुई जे। समिकत धारी॥

सकलकीरित मुनि रासु कियउ ए सोलहकारण।

पढिह गुणहिं जे संख लहि तिह सिवसुह-कारण॥"

उपरांत केवली श्रौर यंत्र देकर गुटका समाप्त किया गया है। इस तरह इस गुटके का परिचय है। इति उ० सं० ४-६-२३

# जैन च्योकिष और वैद्यक = युन्ध

## श्रमुपूर्त्ति

### (ले०--श्रीयुत बाबू अगरचन्द नाहटा)

मिहिस्तर के गत अङ्क में "जैनज्योतिष और वैद्यकप्रन्थ" शोर्षक मेरा लेख छपा है, उसमें श्वेताम्बर-वैद्यक-प्रनथ कोई प्रकाशित नहीं हुआ लिखा गया था, पर अभी हर्षकीर्ति-कृत योग-चिंतामिए प्रंथ गुजराती अनुवाद-सहित प्रकाशित देखने में आया है एवं पं० मगवान दास जो (जयपुर) से कई एतद्विषयक अन्य जैनप्रंथों का पता लगा है, अतः नीचे उनकी सूची दी जाती है:—

## ज्योतिष-स्वप्न सामुद्रिक-ग्रन्थ

|           | THE PARTY OF THE P |                                                    |  |  |  |  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|--|--|--|
| १         | भुवनदीपक टीका (रब्नदीपक)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ··· खरतर रत्नधीर-कृत सं० १८०६।                     |  |  |  |  |
| ₹         | ति <b>थिसार</b> णी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ··· पार्क्वचंद्रगच्छीय बाघ जी मुनि १७८३।           |  |  |  |  |
| ą         | प्रभ्रव्याकरण (जयप्राभृत)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •                                                  |  |  |  |  |
| 8         | गार्ग्य संहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ··· गर्गमुनि (मूल प्रति ऋपूर्ण, मद्रास श्रोरियण्टल |  |  |  |  |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ला <b>यत्र</b> ेरी)                                |  |  |  |  |
| 4         | हस्तकाएड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ··· पाइर्वचंद्र                                    |  |  |  |  |
| Ę         | शकुनावली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ··· सिद्धसेन (बड़ौदा)                              |  |  |  |  |
| 9         | स्वप्रचिन्तामणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | दुर्लभराज (हमारे संग्रह में मी है)                 |  |  |  |  |
| 6         | स्वप्रप्रदीप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | वद्धं मान सूरि (हीरालाल हंसराज-द्वारा मुद्रित)     |  |  |  |  |
| ٩         | शकुनरत्नावली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ,, (बङ्गैदा)                                       |  |  |  |  |
| १०        | सामुद्रिक-लच्चण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | लक्ष्मीविजय "                                      |  |  |  |  |
| 99        | सामुद्रिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | त्रजयराज "                                         |  |  |  |  |
| १२        | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | … रामविजय "                                        |  |  |  |  |
| १३        | रमलशास्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | भोजसागर ,,                                         |  |  |  |  |
| <b>68</b> | रमलसार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | विजयदान सूरि "                                     |  |  |  |  |
| १५        | सामुद्रिकमाया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | खर० रामचंद्र सं० १७२२ भेहरा में हिन्दी में         |  |  |  |  |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | रचित (बीकानेर मा०)                                 |  |  |  |  |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                    |  |  |  |  |

**न्योति:**-प्रकाश

#### गणित

१ ज्योतिष-सारोद्धार चौ०

... ऋानंदमुनि १७३१

२ लीलावती चौ०

... खर० लाभवद्ध न १७३६

जैनेतर ग्रन्थों पर जैन टीकाएँ

१ महादेवी-दीपिका

... धनराज

२ जातक दीपिका

... खर० हर्षरन्न सं० १७६५

३ जातकपद्धति

··· जिनेक्तरसूरि (जैन ज्ञान-मंदिर, बड़ौदा)

४ विदाह-पटल ऋर्य

... खर० विद्याहेम सं० १८३७

#### दि० ज्योतिष-ग्रन्थ

श्रायसद्भाव प्रकरण

... मिह्रषेण

२ ऋर्घकांड

... दुर्गदेव मुनि

३ रिट्ठसमुच्चय

... दुर्गददेव सं० १०८९

४ जिनसंहिता

··· एकसंधि मट्टारक

५ गणितसार सटिप्पण

... महावीराचार्य

## अनुपलब्ध ज्योतिष-ग्रन्थ

१ कालक-संहिता

... कालकाचार्य्य

२ मद्रबाहु संहिता प्रा०

... भद्रवाहु

३ चातुर्मासिक कलंक

४ तिथिकुत्तक ५ मेघमाला—विजयहीर सूरि

#### श्वेतांबर वैद्यक-ग्रन्थ

🐧 वैद्यकसार-संप्रह

... हर्षकीर्त्त

२ वैद्यमनोत्सव

... श्रंचल नयनसुख

३ कोकशास्त्र चौ०

... नरबुदाचार्य

४ रसामृतश्री

... माणिक्यदेव

#### दि० वैद्यक

१ हिनोपदेश (गु० त्र्यनुवाद-सहित मुद्रित)

## जैनेतर वैद्यक ग्रन्थ पर जैन टीका

१ योगशतक टीका, मूल वरहचि टीका समंतभद्र (जैनेतर ?)

नोट—गत श्रंक में प्रकाशित लेख में पृष्ठ ११४ लाईन तीसरो से ६ मन्थों का नाम 'जैनेतर प्रंथों पर जैन टीकाएं' शीर्षक के नीचे श्राना चाहिये। सन्निपात कितका टबा कर्ता हेमनिधान सं० १७३३ श्रोर किविप्रमीद सं० १७६६ होना चाहिये।

शास्त्री जी के सूचित मन्थों में १ ज्योतिषसार २ योगचितामिए स्वे० प्रंथ हैं। श्रष्ट्रांगहदय का कर्ता जैनेतर है।

## किकिष जिएग्र "नैषधीय चरित" में जैन धर्म का उल्लेख

[ <sup>१</sup> ]

संस्कृत साहित्य में 'नैषधीयचिरत' का भी अपना खास स्थान है। उसकी गणना कालिदास, मिट्ट, भारिव और माघ के महाकाव्यों से भी उच्च कोटि में की जाती है। कहते हैं कि यह श्रीहर्ष की रचना है और उसका समय ईस्त्री बारहत्रों शताब्दो का अन्तिम चरण है। अ इस महाकाव्य में नल-दमयन्त्री की कथा सरस रीति से विण्त है। किव ने जैनधर्म-विषयक उत्लेख देकर यह स्पष्ट कर दिया है कि उनके समय में जैनधर्म का प्राचल्य अधिक था। ''नैषधीयचरित" के प्रथम सर्ग में इन्होंने लिखा है:—

"चमूचरास्तस्य नृपस्य सादिनो जिनोक्तिषु श्राद्धतयेव सैन्धवाः। विहारदेशं तमवाप्य मगडलीमकारयन्भूरितुरंगमानपि॥ ७१॥"

अर्थात्—"जिनेन्द्र भगवान के वचनों में श्रद्धा न रखनेवाले सिन्धुदेश के रहनेवाले जैन लोग विहारस्थल में वहुत से जैनों को बलयाकार बिठाते हैं अर्थात् मध्य में मुनीइवर बैठते हैं श्रीर उनके चारो और जैनी बैठते हैं। सो जिस तरह वे बलयाकार बिठाते हैं उसी तरह नल के सैन्यलोक मी अपने घोड़ों को बलायाकार घुमाते हैं।"

इस उल्लेख से दो वातें स्पष्ट हैं (१) जैनों के उपदेश की प्राचीन रीति तब भी प्रचितत थी (२) त्रौर तव सिन्धुदेश में जैनधर्म का अच्छा प्रचार था। सिन्धुदेश के इतिहास 'चचनामा' में सातवीं शताब्दी ई० में अमणों को सिन्धुदेश का राज्याधिकारी लिखा है। उसमें यह भी लिखा है कि जब मुहम्मद कासिम ने सिन्धुदेश पर आक्रमण किया तो अमणों ने उससे सिन्ध करनी चाही। उन्होंने कहा कि हमारा धर्म शांतिमय है—उसमें हिंसा करना, लड़ना त्रौर खून बहाना मना है। उन्होंने यह भी कहा कि हमारे शास्त्रों में यह पहले ही उयोतिष के आधार पर कह दिया गया है कि अब हिंदुस्तान में (म्लेच्छों) मुसलमानों का राज्य होगा। इस्ति देश के इन अमणों के इस कथन से उनका जैनी होना संभव है, क्योंकि उपरांत जैनियों ने ऋहिंसा के स्वरूप को ऐसे ही विकृत रूप समक्षे बैठे मिल जाते हैं। जैन प्रंथों में यह भी घोषित किया गया है कि पंचमकाल में भारत में म्लेच्छों का राज्य होगा। उधर ११वीं-१२वीं शताब्दियों में वहाँ जैनधर्म का प्राबल्य मिलता ही है। परंतु इतिहास-

<sup>\*</sup> Keith; "Classical Sanskrit Literature" (Heritage of India Series), p.p. 58-59.

<sup>†.</sup> Elliot; History of India (London 1867), p. 147.

<sup>‡.</sup> Ibid, pp. 158-161.

लेखक इन श्रमण लोगों को बौद्ध प्रकट करते हैं। अत एव यह आवश्यक है कि तत्कालीन साहित्य 'चचनामा' आदि का सूक्ष्म अध्ययन किया जाय और देखा जाय कि उनमें श्रमण शब्द किन लोगों के लिये व्यवहृत हुआ है। 'विज्ञप्ति-त्रिवेणी' आदि जैन प्रंथों से भी सिंधुदेश में जैनधर्म का प्रावल्य स्पष्ट है।

उपर्युक्त उल्लेख के त्रातिरिक्त "नैयधीयचरित" के सर्ग ९ इलोक ७१ श्रीर सग १३ इलोकों ३६ में भी जैनधर्म का सामान्य उल्लेख है।

> 'प्रशंसितुं संसदुपान्तरं जिनम्, श्रिया जयन्तं जगर्ताश्वरं जिनम्। गिरः प्रतस्तार पुरावदेवता, दिनान्तसन्ध्यासमयस्य देवता॥'' ( नैषष् सर्गे १२, श्लो० ८७ )

नैषध के इस इलोक में जैनधमें का सफ्ट उस्लेख है।

--- का० प्रव

## "जैन ऐन्टीक्वेरी" के लेख

(सितम्बर १९३७)

#### [ २ ]

- १ प्रो० ए० एन० उपाध्ये ने जैनधर्म में योग का स्थान क्या है ? यह बताया है । इस लेख का सार हिंदी भाषा में 'रायचन्द्र-प्रंथमाता', वस्वई' में प्रकाशित 'परमात्म-प्रकाश' की भूमिका में दिया गया है ।
- २ डॉ॰ सुकुमार रश्चन दास, एम॰ए॰, पी॰एच॰डी॰ ने जैनज्योतिष पर लिखते हुए बताया है कि वह ज्योतिप वेदांग के समान है। जैन ज्योतिप में युग पांच वर्षों का माना गया है ऋौर उसका प्रारंभ ऋमिजित नचत्र से होता है। इस युग में ६० सौर्यमास, ६१ ऋतुमास, ६२ चान्द्रमास, ६७ नच्चत्रमास होते हैं। एक युग में चन्द्र की ऋमिजित नच्चत्र से ७ बार मेंट होती है और सूर्य का समागम सिफ पाँच दफा होता है। जैनज्योतिष में महीनों के नाम निम्न प्रकार है:—

| प्रचित्तत नाम | जैनप्रंथ              | प्रचलित नाम   | जैन न[म |
|---------------|-----------------------|---------------|---------|
| १—श्रावरा     | <del>श</del> ्रमिनंदु | <b>७—मा</b> घ | शिशिर   |
| २मात्रपद      | सुप्रतिष्ठ            | ८फाल्ग्य      | हैमवाम् |

| प्रचलित <b>नाम</b> | <b>जैनग्रं</b> थ | प्रचलित नाम   | जैन ग्रंथ |
|--------------------|------------------|---------------|-----------|
| ३—ऋक्युज           | विजय             | ९—चैत्र       | वसन्त     |
| ४कार्तिक           | प्रीतिवर्द्ध न   | १०—वैसाख      | कुसुमसंमव |
| ५—मार्गशोर्ष       | श्रेयान्         | ११ज्येष्ठ     | निदाघ     |
| ६पौष्य             | शिव              | १२—त्र्याषाढ़ | वनविरोधी  |

संवत्सर चार प्रकार के हैं (१) नत्तत्र-संवत्सर, ३२७  $+\frac{1}{6}$  है दिन; (२) युग-संवत्सर पाँच वर्ष; (३) प्रमाण-संवत्सर, (४) शनि-संवत्सर। तिथियाँ दिन ऋौर रात की ऋलग हैं।

ऋतुयें पाँच हैं—(१) वर्षा (२) शिशिर (३) हेम (४) वसन्त ऋौर (५) गरमी। ऋतुऋों का प्रारंभ आषाढ़ मास से होता है। युगसंवत्सर का प्रारंभ आवण कृष्णा प्रतिपदा से होता है। कौटिल्य के समय में वर्ष का प्रारंभ आषाढ़ के श्रंत से होता था।

३ "जैन क्रोनोलोजी" शीर्षक लेख में जैन संघ की पौराणिक समयोनुवर्ती घटनायें श्रङ्कित हैं।

४ प्रो० रोषिगिर राव ने जैनों के धार्मिक आदर्श पर महस्वपूर्ण प्रकाश डाला है। वह आदर्श ऋहत् पद को प्राप्त करना है; जिसे आप वैदिक आदर्श 'ब्रह्मसिद्धि' और बौद्धों के आदर्श "निर्वाण-सिद्धि" के अनुकूल सममते हैं। आप की मान्यता है कि जब इन सम्प्रदायों को वेद-वाह्य कहा जाता है तब उनके इस मौलिक सादृश्य को नज़र अन्दाज कर दिया जाता है। इस समय इन प्राचीन धर्मों का अध्ययन समन्वय-दृष्ट्धि से करना आवक्र्यक है। वेदों में होम शब्द पशुआ के होमने के लिये प्रयुक्त हुआ है—उसके माने आत्मचेत्र में कुछ और हो हो जाते हैं। जैनस्तीत्र 'अहमादिभिक्तिः' में उसे आहंकार को नाश करनेवाला कहा है। इस स्तीत्र का आंतिम वाक्य 'ब्रह्म विदन्ति परम् ये' हमें औपनिषदिक उक्ति 'ब्रह्मविदाप्रोति परम्' की याद दिलाता है। जैनस्तीत्र 'आचायेमिक्ति' में मुक्ति-सौख्य का उल्लेख है। म० बुद्ध का धर्मान्वेषण इसी मुक्ति-सौख्य के लिये था और उन्होंने उसे 'निर्वाण' कहा। कई जैनस्तीत्रों के उद्धरणों से यह बात सिद्ध है। अन्त में प्रो० साहब लिखते हैं कि प्राचीन जैनधर्म वीरतापूर्ण थोगमार्ग के मोच्हमुख पाने के लिये आवश्यक ठहराता है। क्या मरतखंड के वैदिक सनातनी देखेंगे कि जिस 'संयमयोग' का विधान जैनस्तीत्र 'वीरस्तुति' में हैं, ठीक वही शिज्ञा 'भगवद्गीता' के प्रारंभिक छै अध्यायों में हैं ?

५ जर्मनी के प्रो० हेल्मुथ फान म्नासेनप्प ने तांत्रिक बौद्धमतानुयायियों के "आर्यामञ्जु-श्री—मूलकल्प" नामक प्रंथ के दूसरे परिव्रत में भ० ऋषभदेव का उल्लेख हुआ बताया है। इम मगडल में लिखा है कि:—. "कपिल-मुनिर्नाम ऋषिवरो, निर्मन्थ-तीर्थङ्करऋषमः निर्मन्थरूनी।" एक मण्डल की माग्यरचना में जिन महापुरुषों ने भाग लिया था उनका वर्णन करते हुए बौद्ध ऋषमदेव जैसे महापुरुष को भुला ही कैसे सकते थे ? उक्त प्रंथ का चीनी भाषा में अनुवाद सन् ९८०-१००० ई० में हुआ था। ग्यारहवीं शताब्दी में वह तिब्बत की भाषा में अनुवादित किया गया था।

५ जेकेस्लोवेकिया के प्रोफेसर श्रोटो स्टीन ने खर्गीय डा॰ विन्टरनीज का परिचय दया है। विन्टरनीज का जन्म २३ दिसम्बर १८६३ के श्रास्ट्रिया के होने नामक स्थान परं हुन्या था। इन्होंने प्रोफेसर बुल्हर के निकट जैनधर्म की शिक्षा पाई थी। "जैनसाहित्य" का श्रान्छा परिचय श्रापने अपने "मारतीय साहित्य के इतिहास" में दिया है। खेद है कि तारीख ९ जनवरी, १९३७ को श्राप का स्वर्गवास हो गया।

-कामता प्रसाद



# तिलोयपगगात्ती

प्रोफेसर ए॰ एन॰ उपाध्ये.

ब्रहमपुदवीप पंचसत्तमागृग् ब्ररज्जुविक्खंभा सत्तरज्जुत्र्यायदा सोलसजोयणसहस्स-बाहल्ला वाण्डिदसहस्साहिय पंचगहं लक्खाणमेगृणवंचासभागबाहल्लं जगपदरं होदि ॥३१०॥

४९

सत्तमपुदवीप असत्तमभागृणसत्तरज्ञुविक्खंभा सत्तरज्ञुआयदा श्रद्धजोयणसहस्स-बाह्ला चउदालसहस्साहिय तिरागं लक्खाणमेगूणपंचासभागबाहल्लं जगपदरं होदि ॥३११॥

388000

४९

श्चर्टमपुदवीप सत्तरञ्जुत्रायदा पक्करञ्जुरुंदा श्चर्रजोयणबाह्य सत्तमभागाहियेयज्जोयण-बाह्र्ल्लं जगपदरं होदि ॥३१२॥¹

.

पदाणि सव्वमेलिदे पत्तियं होदि।

= 8 3 5 8 9 9 4 5

86

पदेहिं दोहिं खेत्ताणं विंदफलं संमैलिय सयललोयंमि अविणदे<sup>2</sup> अवसेसं सुद्धायासपमाणं होदि तस्स ठवणा



केवल्रणागितिगेसं चेासीसादिसयभूदिसंपग्रणं। गामेयजिगं तिहुवगगमंसगिज्जं गमंसामि॥[३१३]॥

एवमाइरियपस्परागयतिलोयपएण्तीए सामएण्जगसस्विण्रूपण्पण्णत्ती णाम पढमो महाधियारो सम्मत्तो ॥१॥

<sup>ा</sup> Confusion of Nos. in all the Mss. 2 अवसोदे (?)

अजियजिणं जियमयणं दुरितहरं त्राजवं जवातीदं ।
पणिमय णिरूवमाणं णारयलोयं णिरूवेमो ॥१॥
णिद्धइणिवासिखिदिपरमाणं अाउद्यओहिपरिमाणं ।
गुणाठाणादीणं व्यसंखाउप्पज्जमाणजीवाणं ॥२॥
जम्मणमरणाणंतरकालपमाणादि एकसमयिम ।
उप्पज्जणमरणाणं य परिमाणं तह य त्रागमणं ॥३॥
णिरयगिदत्राउवंधणपरिणामा तह य जम्मभूमीत्रो ।
णाणावुक्तसहवं दंसणगहणं सहेदुजोणीओ ॥४॥
पवं पण्णरसिवहा यहियारा विणिण्दा समासेण ।
तित्थयरवयणिग्गयणारयपण्णित्तणामाप ॥४॥
लोयबहुमज्भदेसे तहिमम सारं व रज्जुपद्रजुद्दा ।
तेरसरज्जुलेहा किंचूणा होदि तसनाली ॥६॥
क्रणपमाणं दंडा कोडितियं एकवीसलक्षाणं ।
बासिटं च सहस्सा दुस्या इगिदाल दुतिभाया॥७॥

३ २ १ ६ २ २ ४ १ २ ३

प्रथवा

उवबादमारणंतियपरिणदतसलोयपूरणेण गदो । केवलिणो अवलंबिय सव्वजगो<sup>3</sup> होदि तसनाली ॥८॥ खरपंकाष्पबहुला भागा रयगण्यहा य पुढवीणं। बहलत्त्रणं सहस्ता सोल चउसीदि सीदी य॥९॥ १६००० | ८४००० | ८००००

खरभागो णाद्व्यो सोलसभेदेहिं संजुदो णियमा।
चित्तादीश्रो खिदिश्रो तेसिं चित्ता बहुवियणा ॥१०॥
णाणाविहवर्गणाओ महीउ तह सिलातलाओववादा।
बालुवसकरसीसयरूपसुवर्गणाण वदरं च ॥११॥
भयदंबतउरसासयमणिसिलाहिगुलाणि हरिदालं।
अञ्जणपवालगोमज्ञगाणि रुजगंकलंभपद्राणि॥१२॥
तह अंबवालुकाओ पिलहं जलकंतसूरकंताणि।
चंदपहवेविलयंगेरुवचंदस्सलोहिदंकाणि॥१३॥

<sup>ा</sup> बिताएँ (१); 2 A गुणरा वाष्ट्राचादीचां; 3 AB सब; 4 B बहू; 5 सुक्क्यांचि (१)।

बंबय <sup>1</sup> बगमोअसारगणहुदीणिः विविहवग्णाणि । जा<sup>2</sup> होंति सि पसेगं चिसेसि य विग्गिदा पसी ॥१४॥ पदावं बहलत्तं पक्ससहस्सं हवंति जोयगया। तीप हेट्टा कमसो चेाइस रग्गार्'य खिदमही॥१५॥ तगणामा वेरुलियं लेाहिययंकं <sup>3</sup>असारगर्लं च | गोमज्जयं पवालं जोदिरसं\* अंजगां गाम ॥१६॥ श्रंजग्रमूलं अंकंफिलिह चंदगांच वश्चगयं<sup>5</sup>। बहुला सेलं इय पदाइं पत्तेकं इगिमहस्सवहलाइं ॥१७॥ ताण खिदीणं हेट्टा पासाणं णाम रयणसोलसम<sup>6</sup> । जोयणासर्स्सबहलं वेत्तासण्सरिण्हो संठाउ ॥१८॥ पंकाजिरो दिसदि एवं पंकबहुलभागो वि श्रप्पबहुलो विभागं सलिलसह्रवस्सवो 🛮 होदि (१) ॥१५॥ पवं बहुविहरयणंपयारभरिदो विगजदे रयणपहो त्ति<sup>ग</sup> तम्हा भणिदा णिउगोर्हि गुण्णामा ॥२०॥ सकरवालुवपंका धूमतमा तमतमं च समचरियं। जेतं (१) अवसेसाओ ख्रुप्युदवीउ गुगगामा ॥२१॥ बत्तीसद्वावीसं चउवीसं वीस सोलसद्वं च। हेट्टिमकुप्युदवीग् बहलत्तं जोयग् सहस्सा ॥२२॥ ३२००० | २८००० | २४००० | २०००० | १६००० | ८००० विगुणियञ्चउसद्दीसद्विद्वविसद्विअद्वच वयणा । षहलक्तां सहस्सा हेट्टिमपोदवीयक्र्यां पि ॥२३॥ १३२००० । १२८००० | १२००० | ११८००० | ११६००० | १०८००० |

पाठान्तरम्

सत्त श्विय भूमीउ एवदिसभाषण घणोवही विलगा<sup>8</sup> | अद्दमभूमी दसदिसभागेसु घणोवहिं क्रिवदि ॥२४॥ पुट्यावरदिग्भाष वेत्तासणसंणिहाउ संठाओ | उत्तरदिक्खणदीहा अणादिणिहणा य पुढवीओ ॥२५॥

I S क्वक्या; 2 A B जा होंति तिए तेण; 3 मसारगल्लं (१); 4 S जोदिस्सं; 5 क्त्यगर्व (१); 6 सेबसमं (१); 7 रक्णपह ति (१); 5 S विजया; 9 S वणोवहिं।

चुलसीदीलक्खाग्रं ग्रिप्यविला होति सव्वपुढवीसुं । पुढविं पडिपत्तेकः ताग्रं पमाग्रं पद्धवेमो ॥२६॥ ८४०००० |

तीसं प्रश्वीसं-चय प्रशापसं दस तिशिश होति लक्काशि ।
प्रश्रिदेकः लक्कां पंच य रयशेद्र¹ पुढवीशं ॥२७॥
३००००० | २५०००० | १५०००० | १००००० |
३०००० | ८८८८५ | ५ |

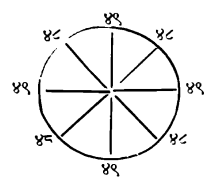
सत्तमिखिदिबहुमज्मे बिलाण<sup>2</sup> सेसेसु अप्पबहुलतं । उविरं हेंद्वे जोयणसहस्समुज्मीय हवंति <sup>3</sup>पडालकमे (?) ॥२८॥ पदमादिबितिचउक्के पंचमपुद्धवीप <sup>4</sup> तिचउक्कभागंतं । अदिउग्हा णिरयांबला तिष्टयजीवाण तिव्वदाघकरा ॥२९॥ पंचमि खिदिप तुरिमे भागे छुद्दीय <sup>5</sup> सत्तमे महीप । अदिसीदा णिरयिबला तिष्टदजीवाण घोरसीद्यरा ॥३०॥ बासीदिं लक्खाणं उग्हिबला पंचवीसदिसहस्सा। पणहत्तरिं सहस्सा अदिसीदि <sup>6</sup>बिलाणि इगिलक्खं ॥३१॥

**८२२५००० । १७५००० ।** 

मैरुसमलोहपिंडं सीदं उगहे बिलंमि पक्लितं। ग् लहदि तलप्पदेसं विलीयदे मयग्ग्लंडं व ॥३२॥ मैरुसमलोहपिंडं उगहं सीदे बिलम्हि पविखत्तं। ग लहिंद तलं परेसं विलीयदे लवगावंडं व ॥३३॥ श्रजगजमहिसत्**रंगमखरोट्टमज्जारअहि**ण्रादीणं कुधिदागां गंधेहिं गियरिबला<sup>7</sup> ते अग्तंतगुगा ॥३४॥ कक्लकवच्छ्ररोदो(?) खर्रारंगाला तिक्लस्ईप। कुंजरचिंकारादो <sup>8</sup> णिरयबिला दारुणा तमसहावा ॥३५॥ इंद्यसेढीबद्धा पर्गाणया य हवंति वियणा। तेरसपकारसण्वसरापंचतिपक इंद्या होति। रयगाप्पहपहुदीसुं पुढवीसुं श्रागुपुव्वीप ાારુગા १३ | ११ | ९ | ७ | ५ | ३ | १

I AS रयणोह; 2 बिलाणि; 3 पहल (?); 4 S पुढवीय; 5 छट्टीए (?); 6 अविसाद (?); 7 णिरविका (?); 8 चिकारादे। (?)।

पदमम्हि इंदयम्हि य दिसासु उणवगणसेदिबद्धा य । श्रडदालं विदिसासुं विदियादिसु एकपरिहीणा॥३८॥



पकं ततेरसादी सत्तसु ठाणेसु मिलिद्रपरिसंखा।
उण्विग्णा पढमादो इंद्यपडिणामयं होंति ॥३९॥¹
सीमंतगो य पढमं िण्रयो रोक्ष्म य मंतउभंता।
संभंतयसंभंतं विभंता तथ तिसदा य ॥४०॥
वक्कंतयवक्कंता विक्कंतो होंति पढमपुढवीप।
थण्गो तण्गो मण्गो वण्गो दाघो य संघादो ॥४१॥
जिभ्वाजिभ्वगलोला लोलयथण्लोलुगाभिधाणा य।
पदे विदियस्विदीप पक्कारस इंद्या होंति ॥४२॥
११

तेस्तो<sup>3</sup> सीदो तवगो तावगगामा गिदाघपज्जलिदो । उज्जलिदो संजलिदो संपज्जलिदो य तदिपुढवीप ॥४३॥

श्रारो मारो तारो तच्चो⁴ तमगो तहेव वादेय । खडखडणामा तुरिमंखोणीप इंदया तस्स ॥४४॥

तमभममसयं <sup>5</sup>वाविलतिमिसो दुच्चुपहा छुटीप । हिमवद्दलललका सत्तमभवणीप भवधिठाणो ति (?)॥४५॥

4 | 3 | 8 |

घम्मादीपुढवीणं पढर्मिद्यपढमसेढिबद्धाणं । णामाणि णिह्नवेमो पुव्वादिपदाहिको (१) कमेण ॥४६॥

I ABS 40; 2 A सब्भंत, S सज्मंत ; 3 तत्तो(?) ; 4 S तत्वो ; 5 AB वावित ।

कंखापिवासणामा महकंखा यदिपिवासणामा य | आदिमसेढीबद्धा वत्तारो होंति सीमंते ॥४७॥ पढमो अणिश्वणामो बिदिओ विज्ञो तहा महाणिज्ञो । महविज्जो य चउत्थो पुव्वादिसु होति घगागम्हि ॥४८॥ दुक्ता य वेदगामा महदुक्ता तुरिमया अ महावेदा। तित्तिदियस्स पदे पुव्वादिसु होति चत्तारो ॥४९॥ आरिंद्र ि गिसहो पढमा बिदिओ वि ग्रंजगागिरोधो। तित्तिउप अदिगिसत्तो महगिरोधो चउत्थो ति ॥५०॥ तमकिंडप गिरुद्धो विमद्दणो यदिगिधुगामा । य। त्रिमा महाविमद्दणणोमा पुट्यादिसु दिसासु ॥५१॥ हिमइंदयम्हि होंति हु गीला पंका य तह य महगीगा। महपंका पुन्वादिसु सेढीबद्धा इमे चउरा ॥५२॥ काली रोरवणामी महकाली पुव्वपहुदिदिग्भाए। महरोरउ<sup>9</sup> चउत्थो ग्रवधीठाग्रस्स चिंतेदि ॥५३॥ अवसेसइंदयाणं पूजादिदिसास सेढिबद्धागां। ग्यत्ताइं गामाइं पढमागं बिदियपहुदिसेढीगं॥५४॥ दिसविदिसाणं मिलिदो ऋहासीद्जुदा य तिगिण सया। सीमंतएग् जुत्ता उग्गग्वदी समधिया होति॥५५॥

३८८ । ३८९ |

उग्ग्ग्वदी तिग्ग् सया पढमाए पढम पंथले<sup>3</sup> होति। विदियादिसु हीअंते माघवियाए पुढं पंच॥५६॥ ३८९।

अट्टाग्रं पि दिसाग्रं पक्केकं हीयदे जहाकमसो । पक्केकहीयमाग्रे परं जियं होंति परिहाग्रे (?) ॥५०॥ इट्टिंदियप्पमाग्रं रूऊग्रं अट्टताडिया गियमा । उग्रग्गवदितिसपसुं अविगय सेसो हवंति य प्यडला ॥५८॥

अथव।

इत्थे<sup>6</sup> पदरविहीगा उग्रवग्गा अहताडिया गियमा । सा पंचरूवजुत्ता इच्छिदसेदिदया होंति ॥५९॥

<sup>ा</sup> बदिखिक्द (१); 2 महरोरवो (१) 3 पत्थले (१) 4 AB संरजिन्नं, 5 दुक्तां (१)। 6 BS इच्छे।

उद्दिहं पंचूणं भजिदं अहे हिं सोधप रुद्धं। ऊणावग्णाहितो सेसा तित्यदया होति ॥६०॥ आदीओ गिदिहा णियणियचरिमिदयस्स परिमाणं। सव्वत्युत्तरमहं णियणियपदराणि गच्छाणि (१)॥६९॥ तेणविद्युत्तरमा पण्जुददुस्या स्यं च तेत्तीसं। सत्तत्तरि सगतीसं तेरस रयण्यहादि आदीओ॥६२॥

२९३।२०५ | १३३ | ७७ | ३७ | १३ |

तेरसपकारसण्वसगपंचितयाणि होति गच्छाणि। सव्बद्घुत्तरमंतं<sup>२</sup> रयणपहाप-पहुदिपुढवीसु॥६३॥

१३ | ११ | ९ | ७ | ५ | ५ | सव्बद्धर ॥ऽ॥

चयहदमिक्कूणपदं रूविणित्थाप गुणिदवयज्ञसं।
गुणिदं-वदणेण जुदं पददलगुणिदं हवेदि संकलिदं ॥६४॥
पक्कोणमगण्य द्यमद्वियविमाज्जम्लसंज्ञसं।
अद्वगुणं पंचजुदं पुढविंदयताडिदंमि पुढविंघणं॥६५॥
पुढमा इंदयसेढी चउदालसयाणि होति तेसीसं।
क्रस्सयदुसहस्साणि पणणउदी बिदियपुढवीप॥६६॥

४४३३ । २६९५ ।

तियपुढवीष इंद्यसेढी चउदससयाणि पणसोदी। सत्तुत्तराणि सत्त य सयाणि ते होंति तुरिमाष ॥६७॥

१४८५ | ७३७ |

पग्रसही दोगिणसया इंद्यसेढीए पंचमसिदीए। तेसही चरिमाए पंचाए होंति ग्रायच्या ॥६८॥ २६५। ६३ | ५ |

पंचादीश्रहचयं <sup>3</sup> उगावग्णा होदि गच्छपरिमाग्रं | सव्चाग्रं पुढवीग्रं सेढीबर्डिदयाग् इदमं ॥६९॥ ४०६ चयहदमिद्वादियपदमेकादिय <sup>4</sup>इह्युग्विद्घयहीग्रं | दुगुग्विदवद्गोग्र जुदं पद्दलगुणिदंमि होदि संकलिदं॥७०॥

<sup>।</sup> S आरीड | 2 S सब्बहु सरमंत | 3 AB अहं वर्ष | 4 S-पहटु-।

ग्रथवा

श्रद्वंतालं दलिदं गुणिदं अट्टोहि पंचरूवजुदं। उणवरागाप पहदं सव्वघगं होर पुढवीगं॥७१॥ इंदयसेढीबद्धा गवयसहस्सागि ऋस्सयागं पि। 

९६५३

णियणियचरिमिंदपयमेकाणं होदि आदिपरिमाणं। णियणियपदरा गच्छा पचया सव्वत्थ अलद्धेव ॥७३॥ बाग्उदिजुत्तदुसया दुसयं चउ सयजुदाग् बत्तीसं। क्वावत्तरि क्वत्तीसं बारस रयण्यहादि ग्रादीउ ॥७४॥

२९२ | २०४ | १३२ | ७६ | ३६ | १२ | तेरसपकारसणवसगपंचतियाणि होति गच्छाणि। सन्बत्थुत्तरमद्दं सेढिघणे सन्बपुढवीणं ॥७५॥ पदवगां । चयपहिदं दुगुणिदगच्छेग गुगिदमुवजुत्तं । चट्टि<sup>2</sup>हद्यद्विहीगां दलिदं जागिज्ज संकलिदं॥७६॥ चयपदमित्थुगापदं

१३३ । ८ ।

रूउणिच्छाए गुणिद्चयं

जुदं

९

दुगुणिदेवादिसुगमं चत्तारि सहस्साणि य चउस्सया वीस होति पढमाए । सेढिगदा बिदियाप दुसहस्सा क्रसयाण चुलसीदी ॥७७॥

४४२० । २६८४ ।

चोइसया क्राहत्तरि तदियाप तह य सत्त सया। तुरिमाप सिंहजुदं दुसताणि पंचमिप होदि ग्रायव्वं ॥७३॥

१४७६ । ७०० । २६० ।

# प्रशस्ति-संग्रह

पं॰ के॰ भुजवली शास्त्री

मधुगिरि तालुक में अङ्गिड नामक स्थान से प्रादुर्भूत हुआ था। इसीका प्राचीन नाम शशकपुर रहा। यहाँ पर सळ नाम के सामन्त ने व्याघ्र से एक जैन मुनि की रक्षा करने के कारण पोयिसळ (होयिसळ) नाम प्राप्त किया। विद्वानों का कहना है कि प्रारंभ में यह वंश पहाड़ी था, पीछे विनयादित्य के उत्तराधिकारी बल्लाळ ने अपनी राजधानी शशकपुर से विन्यु में हटाली। द्वारसमुद्र (हळचीडु) में भी उनकी राजधानी थी। इस वंश के विष्णुवर्द्ध न के समय में होयिसळ नंखों का प्रभाव बहुत हो बढ़ गया था। इसी समय गंगवाडि का पुराना राज्य भी सब उनके अधीन हो गया था छोर उन्होंने कई प्रदेशों को विजय-द्वारा हस्तगत कर लिया था। प्रारंभ में विष्णुवर्द्ध न जैन रहा, किन्तु पीछे विध्याव हो गया था। पर फिर भी इनकी तथा इनके परिवार-वर्ग की जैनधमें से सदा सर्वा सहानुभूति रही। होयिसळ राज्य पहले चाळुक्य साम्राज्य के अन्तगत था, बाद नरसिंह के पुत्र वीरवल्लाळ के समय में यह राज्य स्वतन्त हो गया। यह वंश सदा से जैनियों का प्रधान पृष्ठ-पीयक रहा।

उल्लिखित राज्य की राजधानी प्रन्थकत्तां ब्रह्मसूरि जी ने क्रव-लयपुरी' लिखा है | परन्तु पंतिहासिक प्रमाणों से इस वंश की राजधानी सिर्फ तीन स्थानों में ही सिद्ध होती है: जिनके नाम कमशः (१) शशकपुर (२) बेलूरु (३) ग्रीर द्वारसमुद्र या हळचीडु हैं | पता नहीं कि सूरि जी द्वारा निर्दिष्ट क्रवनयपुरी कहाँ थी ग्रीर कव इस राज्य के अन्तर्भृक हुई | संभव है कि द्वारासमुद्र को ही इन्होंने क्रवनयपुरी लिखा हो | क्योंकि एक जमाने में यह द्वार-समुद्र जैनियों का केन्द्र सा वन गया था | बिल्क कहा जाता है कि उन दिनों वहाँ सादे सात सो भन्य जिनमन्दिर थे और वैष्णव धर्म स्वीकार करने के बाद विष्णुवर्द्ध न ने ही इन भन्य मन्दिरों को तहस-नहस कर दिया | वहाँ के जिनमन्दिरों के ध्वंसावशेष से भी यह पता चलता है कि उल्लिखित घटना वास्तविक है | ग्राव हळचीडु में केवल ग्रादिनाथ, शान्तिनाथ एवं पार्श्वनाथ तीर्थङ्कर के तीन ही मनोझ मन्दिर रह गये हैं, जो भारतीय शिल्फकला के आदर्शभूत वने हुए हैं | कविवर एस्तिमल जी के सुपुत्र निर्दिष्ट पार्श्वपणिडत के चन्द्रप, चन्द्रनाथ और वेजस्य नामक तीन पुत्र थे | इनम चन्द्रनाथ और इनके परिवार पिछे हेमाचल (होन्तूरु) में जा वसे | अवशिष्ट दो भाई भी श्रन्थन्य स्थानों में जाकर बस गये | चन्द्रप के पुत्र विजयेन्द्र हुए और इन्हों के सुपुत्र इस वैद्यिकाचार प्रन्थ के प्रयोता परिवत ब्रह्मसूरि जी हैं |

सूरि जी ने पूर्वोक्त प्रतिष्ठाप्रन्थगत अपनी वंश-प्रशस्ति में श्रपने पूर्वजों का निवास-स्थान पाग्रङ्थ देशान्तर्गत 'गुडिपत्तन द्वीप' बतलाया है । वर्तमान तंजोर जिलान्तर्गत 'त्रीपनगुडि' का ही यह प्राचीन 'गुडिपत्तन द्वीप' होना बहुत कुद्ध सम्भव है । मालूम होता है कि लेखक की कृपा से ही 'दीपन' का 'द्वीप' लिखा गया है | क्योंकि वहाँ पर द्वीप का होना किसी तरह से सिद्ध नहीं होता | इस स्थान में जैनियों का प्रभाव अच्छा रहा है।

जैन समाज के कुछ विद्वान् इस प्रन्थ को प्रामाणिक मानने के लिये सहमत नहीं हैं। क्योंकि उनका कहना है कि जैन सिद्धान्त के प्रतिकृत श्राद्ध, तर्पण, गो-दान श्रादि कई बातें इस में विधिरूप में पायी जाती हैं। उन विद्वानों का कहना है कि ब्रह्मसूरि जी के मूल पूर्वज हिन्दू धर्मावलम्बी थे—इससे इनके रचे प्रन्थ पर हिन्दुत्व की छाप पड़ गयी है। कुछ विद्वान् इस आन्तेप का उत्तर यह देते हैं—प्रत्येक धर्म पर देश, काल आदि का विना प्रभाव पड़े नहीं रह सकता, इसलिये इस अनिवार्य नियमानुसार बहुत कुछ सम्भव है कि बहुसंख्यक हिन्दू समाज में अपनी सत्ता कायम रखने और हिन्दुओं से सहानुभूति प्राप्त करने के लिये तात्कालिक कुछ जैनप्रन्थ-कर्त्ताओं को कुछ आचार प्रन्थों में आपद्धर्म के कृप में उनका उद्देश जैनधर्मके अनुकृत बता कर स्थान देना पड़ा होगा।

(२५) ग्रन्थ नं०<sup>२२०</sup>

### रतमञ्जूषा

कर्त्ता— X

विषय -- छुन्द्

भाषा---संस्कृत

लम्बाई ८। इञ्च

चौडाई ६॥। इञ्च

पत्रसंख्या ६४

प्रारम्भिक भाग---

या भूतभव्यभवदर्थयथार्थवेदी देवासुंग्न्द्रमुकुटार्चितपादपद्मः। विद्यानदीप्रभवपर्वत एक एव तं ज्ञीणुकरुमपगणं प्रणमामि वीरम्॥

मायाका—मायाका इत्यस्य सर्वगुरुविकस्य आकारः संज्ञा भवति ककारो वा स्वरोन्त्यस्तद्ग्तस्य व्यञ्जनं चेतिवचनात् । सूचिमुखिया इत्याकारस्य भद्रविराङ्यिकिरे इति ककारस्य । अत्रैव माया इति गुरुद्धयस्य यकारः संज्ञा भवति व्यञ्जनञ्च तदन्तस्येति वचनादेवायिष्टनिति । पुनश्च अत्रैव मा इति गुर्वत्तरस्य मकारः संज्ञा भवति । व्यञ्जनं च

×

तदन्तस्येति वचनादेव। म इति अत्तरं एकस्मिन्नज्याद्यन्तवद्भावात्। संयोगे निपिमिति। अत्नाह—नत्वाकाराद्यस्तेपामेवात्तराणां संज्ञा यथा वृद्धिरादेजिति वृद्धिसंज्ञा तेषामेवात्तराणां इति न तद्भपसंज्ञाकरणे प्रयोजनाभावात्तन्मात्नाणाम्। यान्यत्न तेषु निकेष्वत्तराण्युपदिष्टानि तेयां संज्ञाकरणानि प्रयोजनिमितितन्मात्नाणां सर्वासां संज्ञास्ताः प्रत्यवगन्तव्याः। अथवा शास्तिनि मालयेदित्यत्न क्रेद्वचनं ज्ञापकमन्येपां इति तम्मात्राणां संज्ञा इति। यदि तेषामेव संज्ञा मायाका इति क्रेद्वचनमनर्थकं भवति तस्मात्तःमात्राकरणमेव।

× ×

मध्य भाग (पृष्ठ ५६ पंक्ति ३०)

उपेन्द्रवज्ञा शरं—यदि शरं इति त्यामो भवति, भवति उपेन्द्रवज्ञा नाम । उपे द्रवज्ञायुतपागडवेषु स्थितेष्विप ख्यातपराक्रमेषु । पुराभिमन्युं यदि चेज्ञयेनां जयद्रथो रज्ञति कङ्कमन्यः ॥

इन्द्रमाला द्वयम्—यदीन्द्रवज्रोपेन्द्रवज्रो सहैकस्मिन् श्लोके भवतः,!भवति इन्द्रमाला नाम । अम्लानमाला सुरसुन्दरीभिः वृतेन्द्रमाला च्यवते दिवश्चेत् । कालेन नार्या इव भुक्तमाला मर्त्या वयं किं जलबुद्वुदाभाः॥

दोधकं लुषे—यदि लुषे इति न्यासो भवति, भवति दोधकं नाम।
कालविधाविव नाटकवृत्तं दर्शयितुं भुवि सर्वजनेभ्यः।
ग्रम्वररंगमस्रो गिरिक्टात् सूर्यनटः प्रविशक्तिव भाति॥
रथोद्धता तिलो—यदि तिलाविति न्यासो भवति, भवति रथोद्धता नाम।

सर्वभावविधितत्त्वद्रशिनः सर्वसत्त्वहितधर्मदेशिनः । अर्हुतोऽहमघराशिनाशिनः संस्तुवे विभुवनप्रकाशिनः ॥

स्वागता तिले—यदि तिले इति न्यासो भवति, भवति स्वागता नाम। ः धर्मतीर्थकरमुख्य नमस्ते नाथ नष्टभवनीज नमस्ते। वद्धसर्वजनवृत्त नमस्ते हेमनाभजिनमान नमस्ते॥

% न्तिम भाग:---

एकद्वचादिल्प्राकियांकसमसंख्यानेषु कोष्ठान्तरे-ध्वेकादीन्द्विगुणानधो विरचयेत्तांश्चोर्ध्वमेकोनकान् । इत्यन्तावधिमेकरेष महितः स्याद्वर्धमानाह्वयः कृत्यःस्वेकलगादिवृत्तजननस्थानं त्विह ज्ञायते ॥९॥ एकद्वचादिलगिकयाप्तगणनामानप्रमाणालयै-मैरुक्षमाध्यविद्वरच्य खटिकोत्कीर्णेरथाद्यालये । वृत्तं न्यस्य तदादिमं द्विगुण्यंस्तस्याप्यधः स्थापये-देकोनेन तदोपरि परिलिखेदेवं हि मैरुकिया ॥१०॥

#### खगडमेरुप्रस्तारो यथा—

सैकामैकगणोज्ज्वलामभिमतच्छन्दोऽत्तरागारिका-मेकां श्रीणिमुपत्तिपन्नधरतोऽप्येकैकहीनाश्च ताः । ऊर्ध्वं द्विद्विगृहांकमैलनमघोधः स्थानकेष्वालिखे-देकच्छन्दसि खगडमैरुरमलः पुंनागचन्द्रोदितः ॥११॥

पतत्प योक्तकमेगा प्रस्तारे कृते विविच्चितञ्जन्दसः लगिकयया सह ततः पूर्वस्थितसकल-छन्दसां लगिकयाः सर्वाः समायान्तीत्यर्थः॥

(इनके नीचे प्रस्तार के तीन कोष्ठक भी हैं)

दिगम्बर जैन-साहित्य-भागडार में कुन्दोग्रन्थ-सम्बन्धी अजितसेन के कुन्दःशास्त्र, वृत्तवाद एवं कुन्दःश्वताण, आशाधर के वृत्त्यकाण, चन्द्रकीर्त्त के कुन्दःकोष (प्राकृत) एवं वाग्मर के प्राकृतिपङ्गल सूत्र ये ही नाम मिलते हैं। परन्तु इन में अभीतक कोई प्रन्थ मुद्धित नहीं हुआ है। अब रही प्रस्तुत पुस्तक 'रल-मंजूया' की बात। पं॰ नाथूराम जी प्रेमी के द्वारा संगृहीत "दिगम्बर जैनग्रन्थकर्त्ता और उनके ग्रन्थ" इस ग्रन्थतालिका में इसके कर्त्ता हैमचन्द्र किव बतलाये गये हैं। परन्तु इस कुन्दोग्रन्थके अन्तिम भाग के अन्तिम शलोक्तान्तर्गत 'पुन्नागचन्द्रदेतः' इस वाक्य से तो ज्ञात होता है कि पुंनागचन्द्र या नागचन्द्र ही इसके प्रयोता हैं। प्रेमी जी के कथनानुसार अगर इस 'रल्हमंजूया' के रचयिता हैमचन्द्र किव होते तो 'पुन्नागचन्द्रोदितः' के स्थान पर बड़ी आसानी से 'श्रीहेमचन्द्रोदितः' लिख देते। क्योंकि पेसा करने से कुन्दोभंग का उन्हें जरा भी भय नहीं रह जाता था। साधनाभाव से इस समय इसके कर्त्ता के बारे में कुक भी प्रकाश नहीं डाला जा सका। यदि थोड़ी देर के लिये अर्थात् प्रेमी जी ने किस आधार पर इस का कर्त्ता हेमचन्द्र किव लिखा है—पह बात जब तक स्पष्ट नहीं होती तब तक के लिये नागचन्द्र को ही इसका प्रयोता माना जाय तो महाकवि धनंजय-कृत विषापहार-स्तोत के संस्कृत टीकाकार किव नागचन्द्र को और मेरी दृष्टि कुक कुक आकृष्ट हो जाती है। पर यह एक अनुमान

क्ष देखें — 'प्रशस्ति-संग्रह' पृष्ट ३७।

मात है। जब तक इस सम्बन्ध में कोई सवल प्रमाण नहीं मिलता है तबतक इसे कोई मानने को तैयार क्योंकर हो सकता है?

अब रहा इस अन्दोग्रन्थ का विषय | यह प्रन्थ केंद्रे केंद्रे आठ अध्यायों में विभक्त हैं । इस प्रति की मैसूर राजकीय 'प्राच्यपुस्तकागार' से मैंने ही कन्नड लिपि से नागराचर में प्रतिलिपि कराई थी । इसके अप्रम अध्याय का कुक अंग लुप्त सा ज्ञात होता है । इस लुप्तांग के बाद ही तीन पृष्ठों में मैरुसम्बन्धी प्रस्तार के पद्यबद्ध लक्षण सकोष्ठक दिये गये हैं । किव ने इस प्रन्थ में प्रायः प्रत्येक कुन्द पर अच्छा प्रकाश डाला है । इसके इन्दो-लक्षण पिंगलसूत्र के समान सूत्रमय है जो नितांत स्वतन्त्र है । कुन्दों के दिये गये दृष्टांतों में यत्र-तत्र जैनत्व की क्षाप सुस्पप्ट प्रतिभासित होती है । इसमें कोई सन्देह नहीं कि इस के कर्त्ता काव्यशास्त्र के एक उद्धर मर्मज्ञ थे । इसकी अन्यान्य प्रतियाँ जहाँ तहाँ से अन्वेषण एवं मिलान कर इस रत्नभूत 'रत्नमंजूपा' के प्रकाशन से दिगःवर जैनसाहित्य के एक अङ्ग की पृत्ति हो जायगी । अन्यान्य पुस्तक-प्रकाशन-संस्थाओं और जैन परीत्तालयों को इस और अवश्य ध्यान देना चाहिये । क्योंकि आजतक सभी जैन परीत्तालयों के पाल्य प्रन्थों में जैनेतर कुन्दोग्रन्थ ही समाविष्ट होने आ रहे हैं ।

(२६) ग्रन्थ नं० <del>२३७</del>

# सरस्वतीकल्प

**क**र्ता—मलयक<del>ीर्ति</del>

विषय—मंत्रशास्त्र

भाषा — संस्कृत

लम्बाई ह।।। इञ्च

चौडाई ६ इञ्च

पत्रसंख्या ७

ٽے

प्रारम्भिक भाग—

बारहअंगं गिजा दंसगानिलया चरित्तवदृहरा । चउदसपुट्याहरणा ठावे दन्याय सुददेवी ॥ आचारशिरसं सुत्रकृतवकां (सरस्वतीं) सकगिठकाम् । स्थानेन समयोद्य (स्थानांगसमयांधि तां) व्याख्याप्रक्षन्तिदोर्छताम्॥ वाग्देवतां ज्ञातृकथोपासकाध्ययनस्तनीम् । अन्तरुद्दशसन्नाभिमनुत्तरद्शांगताम् ॥ स्रुनितम्बां सुज्ञघनां प्रश्चन्याकरणाश्चिताम् । विपाकस्त्रकुद्द्वयचरणां चरणाम्बराम् ॥ सम्यक्तवित्रकां पूर्वचतुर्दशविभूषणाम् । तावत्प्रकीर्णकोद्गीर्णचारुपताङ्कुरश्चियम् ॥

मध्य भाग (पूर्व पृष्ठ ३, पंक्ति ७)—

स्याद्वादकल्पतरुम्,लविराजमानां रत्नत्रयाम्युजसरोवरराजहंसीम् । च्रङ्गप्रकीर्णकचतुर्दशपूर्वकायामाझायवाङ्मयवधूमहमाह्वयामि ॥

#### शारदाभिमुखीकरणम्—

श्रविरलशन्दमहोघा प्रचालितसकलभूतलकलङ्का।
मुनिभिरूपासिततीर्था सरस्वती हरतु नो दुरितम्॥
ॐ हीं श्रीं मन्त्ररूपे विवुधजननुते देवि देवेन्द्रवन्ये
चञ्चचन्द्रावदाते चिपतकलिमछे हारनीहारगोरे।
भीमे भीमाष्टहासे भवभयहरणे भैरवि भीरु धीरे
हां हीं हूं कारनादे मम मनसि सदा शारदे तिष्ठ देवि॥
× × × ×

म्रन्तिम भाग —

परमहंसिहमाचलिर्गता सकलपातकपंकविवर्जिता।

ग्रमितबोधपयःपरिपूरिता दिशतु मैऽभिमतानि सरस्वती॥

परममुक्तिनिवाससमुज्ज्वलं कमलयाकृतवासमनुक्तमम्।

वहति या वदनाम्बुरुहं सदा दिशतु मैऽभिमतानि सरस्वती॥

सकलवाङ्मयम् र्विधरा परा सकलसत्त्वहितैकपरायणा।

.....नारदतुम्बुरुसेविता दिशतु मैऽभिमतानि सरस्वती॥

मलयचन्दनचन्द्ररजःकणा प्रकरशुभ्रदुकूलपदावृता।

विशदहंसकहारविभूषिता दिशतु मैऽभिमतानि सरस्वती॥

मलयकीर्विकृतामितिसंस्तुर्ति (पठति यो) सततं मतिमान्नरः।

विजयकीर्विग्रुरुकृतमादरात् स मतिकल्यलताकलमञ्जूते॥

इस 'सरस्वतीकल' के अन्तिम पद्य से इसके रचियता मलयकीर्त्त ज्ञात होते हैं। साथ हो साथ इसी पद्य से यह भी विदित होता है कि यह मलयकीर्त्त प्रायः विजयकीर्त्तिगुरु के शिष्य हैं। पर "विजयकीर्त्तिगुरुकृतमाद्रान्" इस चतुर्थ चरण का सम्बन्ध किसके साथ है—यह अभी ठीक नहीं समभ पड़ता। बहुत कुद्ध संभव है कि इस श्लोक की प्रतिलिपि करने में लेखक ने भूल की हो। इसलिये जवतक इसकी शुद्ध प्रति नहीं मिलती तबतक सन्देह-निवृत्ति होती नहीं दोख पड़ती।

अस्तु, 'पिप्राफिका कर्नाटिका' जिल्ल न के शिलालेख नं १०४ में एक विजयकीर्तिन गुरु का उन्हें खा मिलता है। मलपकीर्ति के द्वारा प्रतिपादित विजयकीर्तिगुरु यदि यही हों तो उक्त शिलालेख के ही आधार से इनका समय सन् १३४४ अर्थात् १४ वीं शताब्दी सिद्ध होता है। अ अतः इस सरस्वर्ताकत्य के रचियता मलयकीर्ति का समय भी लगभग यही होना चाहिये। अस्तु, अर्हहास-रचित भी एक 'सरस्वर्ताकल्य' सुना जाता है। वह इससे भिन्न होना चाहिये। इस कृति के आदि और अन्त में 'सरस्वर्ताकल्य' लिखा मिलता है। मन्त्रशास्त्र में कल्प का लक्ताए यों बतलाया है—जिन प्रन्थों में मन्त्र-विधान, यन्त्र-विधान, मन्त्र-पन्त्रोद्धार, बलिदान, दीपदान, आह्वान, पूजन, विसर्जन और साधनादि बातों का वर्णन किया गया हो वे प्रन्थ 'कल्प' कहलाते हैं। प्रधानतया इस प्रस्तुत कृति को एक मंत्र-स्तोब हो कहना चाहिये। फिर भी यन्त्रोद्धार, जाप्य एवं होममन्त्र आदि का इसमें उल्लेख पाया जाता है—इसी से ज्ञात होता है कि इसके रचियता ने कल्पनाम की सार्थकता समभी होगी। मंत्रगास्त्र के जिज्ञासुओं के लिये इसके निम्नलिखित कतिपय शलोक उपयोगी हैं:—

"जाप्यकाले नमःशब्दं मन्त्रस्यान्ते नियोजयेत्। तदन्ते होमकाले तु स्वाहा शब्दं नियोजयेत्॥ सवृन्तकं समादाय प्रसूनं झानमुद्रया। मन्त्रमुखायं सन्मन्त्री मुञ्चेदुच्छ्यासंख्यनात्॥ महिषात्तरगुग्गुलेन प्रविनिर्मितचणकमात्तविकानां। मधुरत्वययुकानां हेग्मेर्वागीश्वरी वरहा॥ दिक्कालमुद्रासनपञ्चवानां भेदं परिकाय जपेत् स मन्त्री। न चान्यथा सिध्यति तस्य मन्त्रः कुर्वन् सदा तिष्ठतु जाप्यहोमम्॥

<sup>\*</sup> देखें — मदास व मैपूर प्रान्त के प्राचीन जैन स्मारक' पृष्ठ ३११

<sup>ा</sup> मन्त्रशास्त्र के विषय में विशेष बात जानने के इच्छाक विद्वान् भास्कर भाग ४, किरण ३ में प्रकाशित 'जैनमन्त्र-शास्त्र' शोपेंक सेख देखें।

द्वादशसहस्रजाप्येर्दशाङ्गहोमेन सिद्धिमुपयाति । मन्त्रो गुरुप्रसादात् शातव्यस्त्रिभुवने सारः ॥ अकारोऽनन्तवीर्यातमा रेफो विश्वावलोकद्वक् । हकारः परमो बोधो बिंदुः स्यादुत्तमं सुखम् ॥ नादो विश्वात्मकः प्रोक्तो बिन्दुः स्यादुत्तमं पदम् । कलापीयूषनिःस्यन्दीत्याहुरेवं जिनोत्तमाः॥"

इसकी रचना साधारणतया श्रच्छी है।

(२७) ग्रन्थ नं० <sup>२४१</sup>

# वज्रपंजराधना-विधान

कर्ता— ×

विषय — आराध्वना

भाषा—संस्कृत

लम्बाई ६॥। इञ्च

चौडाई ६ इञ्च

पत्रसंख्या ई

प्रारम्भिक भाग ---

चन्द्रप्रभाज्ञित्वन्दं चन्द्रार्क चन्द्रकान्तसंकाशम् ।
चन्द्रप्रभाज्ञिनमंचे कुन्देन्द्रस्कारकोर्त्तिकान्ताशान्तम् ॥
ॐ हीं चन्द्रप्रभ जिनदेवागच्छ—
तीर्थोपनीतैर्धनसारशोतैः पातप्रपार्धः घुस्रणाद्युपेतैः ।
चन्द्रप्रभाभास्करिद्वयदेहं महामि चन्द्रप्रभतीर्थनाथम् ॥
ओं हीं चन्द्रप्रभजिनदेवाय जलं निर्वपामोतिस्वाहाः ।
सुगन्धसार्थेदगन्धसारैः सिताभ्रभारैः सितधामगौरैः ।
चन्द्रप्रभाभास्करिद्वयदेहं महामि चन्द्रप्रभतीर्थनाथम् ॥ गन्धम्
शाल्यस्ततैरस्ततमोत्तलक्ष्मीकटात्तविद्येपवलक्षकद्यैः ॥
चन्द्रप्रभाभास्करिद्वयदेहं महामि चन्द्रप्रभतीर्थनाथम् ॥ अस्तान्

# वैद्य-सार

पं॰ सत्यन्घर जैन, श्रायुर्वेदाचार्य

इसका काली मिर्च तथा महुए के फूल के साथ सेवन करने से तेरह प्रकार का सिन्नपात दूर हो जाता है। इस गोली को एक मास तक लगातार सेवन करने से सब प्रकार की न्याधि शांत हो जाती है। यह श्रीपुज्यपाद स्वामी की कही हुई प्रभावती बटी है।

## ११६ — ज्वरादौ लघुज्वरां-क्कशः

रसगंधकताम्राणां प्रत्येकं चैकभागकम् ।
खल्वे सूर्याग्निभागांत्रां ह्यारिं धूर्तवीजयोः ॥१॥
मातुलुंगरसेनैव मर्दयेद्वासर-त्रयम् ।
कासमर्दकतोयेन सिद्धोऽयं जायते रसः॥२॥
निवमज्जार्द्रकरसेः वल्लो देयः विदोषजित् ।
ज्वरे दथ्योदनं पथ्यं शाकः स्यात्तराडुलीयकः॥३॥
सर्वज्वरविषम्नोऽयं चानुपानविशेषतः।
लघुज्वरांकुशो नाम पूज्यपादेन भाषितः॥४॥

टीका—शुद्ध पारा, शुद्ध गंधक, तामे की भस्म, ये तीनों एक एक भाग, शुद्ध कनेर की जड़ १२ भाग एवं शुद्ध धतूरे के बीज ३ भाग इन सब को एकब्रित कर विजारा नीबू और कसोंदन के रस में ३ दिन तक मर्दन कर एक एक रत्ती की गाली बांध लेवे, किर नीम की निबोड़ी की गिरी तथा अदरख के साथ तीन गोली देवे तो बिदोषज ज्यर भी शान्त होवे। इस रस के ऊपर दही भात का भोजन करना तथा बौलाई का शांक खाना चाहिये। यह लघु ज्वरांकुश अनुपान-भेद से सब ज्यरों को नाश करनेवाला श्रीपूज्यपाद स्वामी ने कहा है।

## ११७—अनेकरोगे त्रिलोक-चूड़ामणि-रसः

पारदं टंकग्रं तुत्यं बिश्वं लांगलिकं तथा।
पुत्रजीवस्य मज्जा च गंधकं गुंजपत्रकम् ॥१॥
देवदाल्या रसैमर्चः त्रिपादीरसमर्दितः।
विष्णुकांतानागदंतीधसूरनागकेशरैः ॥२॥
मर्दनं दिनमेकं तु वटबीजप्रमाणकम्।
जंवीररसतो लेहां पानलेपननस्यके॥३॥

स्रं जनं सर्वकार्यं वा ज्वरज्वालाशताकुले।

ब्रह्मराज्ञसभूतादिशाकिनीडाकिनीगण-॥४॥

कालवज्रमहादेवीमदमातंगकेशरि—

बृषभादि सुसंस्थाप्य श्रीदेवीश्वरसूरिणम्॥५॥

पूजनं वाशु कृत्वा च यथायोग्यं प्रकल्पयेत् ।

कथितोऽयं त्रिलोकस्य चूड़ामणिमहारसः॥६॥

पार्श्वनाथस्य मंत्रेण स्तंभोभवति तत्क्षणम् ।

पूज्यपादेन कथितः सर्वमृत्युविनाशनः॥७॥

टीका—शुद्ध पारा, सुहागे की भस्म, तूतिया की भस्म, शुद्ध विष, लांगली (किलहारी) की जड़, जियापोता की रींगी, शुद्ध आँवलासार गंधक तथा गुंजावृत्त के पत्ते इन सब को बराबर-बराबर लेकर पहले पारे, गंधक की कजाली बनावे; पीछे और सब द्वाइयाँ अलग अलग कूट-कपड़-छन करके मिलावे तथा देवदाली, हंसराज, हुलहुल नागदौन, धतूरा, नागकेशर इन सबके स्वरस से अथबा काथ से एक-एक दिन अलग घोंटे और बट के बीज-समान गोली बनाकर जंभीरी के रस के साथ सेवन करावे। मूर्छावस्था में नास भी देवे, आवश्यकता आने पर या सिक्षपात की दशा में अञ्चन भी लगावे। इसका सेवन करने से कठिन से कठिन ज्वर भी शांत होता है। इसका जब सेवन करे तब ब्रह्मरात्तस, डाकिनी, शांकिनी इत्यादि व्यन्तर-रूपो मातंग के लिये सिंह सदृश श्रीजिनेन्द्र देव की स्थापना करके पूजन करे तो शोध ही लाभ होता है और श्रीपार्श्वनाथ स्वामी के मंत्र से तो उसी त्त्या रोग का स्तम्भन होता है। यह तीन लोक का शिरोमणि बिलोक चूड़ामिण रस पूज्यपाद स्वामी का कहा हुआ अपसृत्यु का नाश करनेवाला है।

११८—सर्वं ज्वरं ज्वरांकुदारसः
पारदं गंधकं ताप्यं टंकणं कडुकत्वयम् ।
चित्रकं निंबबीजानि यवत्तारं च तालकम् ॥१॥
परंडवीजिसिधृत्यं हारीतक्यं समांशकम् ।
शुद्धस्य वत्सनामस्य पंचभागं च नित्तिपेत्॥२॥
जैपालं द्विगुणां चैव निर्णुगुड्याः मद्येद्द्ववैः ।
दशबीहिसमो देयः सर्वज्वरगजांकुशः ॥३॥
पृथिव्या चाजमोदेन पिष्टेश्च सहितं जलैः ।
ज्वराविष्वपि रोगेषु सर्वेषु हितकुत्ववेत् ॥४॥

अनुपानविशेषेण सर्वरोगेषु योजयेत्। पथ्या शुंठीं गुंडं चानु चार्शरोगे प्रयोजयेत् ॥०॥ चीरान्नमाज्यं भुंजीत शिष्रुतोयेन पाययेत्। ज्ञार्द्रकस्य रसेनापि यथादोषविशेषिते ॥६॥ शीतज्वरे सन्निपाते तुलसीरससंयुतः। जरिचेन सहितश्चासौ सर्वज्वरविषापहः॥७॥

टीका—ग्रुद्ध पारा, ग्रुद्ध गंधक, सोने की भस्म, सुहागा, सोंठ-मिर्च, पीपल, चित्रक, नीम के बीज, जवाखार, तविकया हरताल की भस्म, अग्रुडी के बीज, सेंधा नमक, वड़ी हर्र का खिलका ये सब बराबर-बराबर लेवे और ग्रुद्ध वच्छनाग, पाँच भाग, ग्रुद्ध जमालगोटा २ भाग, इन सब को पकितित कर के नेगड़ के स्वरस में घोंटे पवं दस-दस चावल के बराबर बड़ी इलायची तथा अजमोदा के पानी के साथ देवे तो सब प्रकार के जबर शांत होते। यदि ववासीर रोग में देना हो तो हर्र, सोंठ, गुड़ का अनुपान देवे और दूध-भात का भोजन करावे। शीतज्वर में मुनका के काढ़े से तथा श्रवरख के के साथ, सिश्रपात में तुलसी के रस के साथ पवं विषमज्वर में काली मिर्च के साथ देवे। यह रस सर्व ज्वरों को नाश करता है।

#### ११६-प्रमेहे बंगेश्वररसः

सृतं च बंगभसमं च नाकुलीबीजमम्रकम् । शिलाजतु लोहभसमं कनकं कतकवीजकम् ॥१॥ गुड्डचीतिफलाकायः मर्दयेदगुटिकां दिनं । बंगेश्वरस्तो नाम चानुपानं प्रकल्पयेत् ॥२॥ कपित्यफलद्रात्ता च खर्जूरीयष्टिकेन च । नष्टेन्द्रियं च दाहं पित्तज्वरपयश्रमम् ॥३॥ मेहानां मज्जदोषाणां नाशको नात संशयः । सर्वप्रमेहविष्वंसी पुज्यपादेन भाषितः ॥४॥

टोका—शुद्ध पारे की भस्म, बंगभस्म, रासना के बीज, अभ्रक-भस्म, शुद्ध शिलाझीरा, लौह भस्म, सोने की भस्म, कतक के बीज, निर्मली इन सब का पकतित कर के गुर्व राषा तिकला के काढ़े से दिन भर मर्दन करे तो यह बंगेश्वर रस तैयार हो जारा है। इसको सेवन कराने के लिये वैद्यगण अनुपान की कल्पना करें अथवा कवीट, मुनका, खजूर,

मुलहठी इन सब के अनुपान से उसको सेवन करावे। इसके सेवन कराने से इन्द्रिय की कमजोरी, दाह, पित्तज्वर, मार्ग में चलने की थकावट, सर्व प्रकार के प्रमेह, मज्जा, धातु के दोष इन सब को नाश करनेवाला है, इसमें कुछ संदेह नहीं है। यह सब प्रकार के प्रमेहों को दूर करनेवाला श्रीपूज्यपाद स्वामी ने कहा है।

१२०—सर्वेज्वरे मृत्युञ्जयरसः
रसगंधकौहि जयपालः तालकश्च मनःशिला।
ताम्रश्च मान्निकः शुंठोमुसलीरसमर्दितः॥१॥
कुक्कुटे च पुटे सम्यक् पक्तव्यः मृदुविह्नना।
स्वांगशीतलमुद्धृत्य गुंजामालप्रमाणकम्॥२॥
शुद्धशर्करया खादेत् शीततोयानुपानतः।
पथ्ये न्नीरं प्रयोक्तव्यं दिध वापि यथाकिच ॥३॥
संततादिज्वरक्रोऽयमनुपानविशेषतः।
मृत्युञ्जयरसश्चासौ पूज्यपादेन भाषितः॥४॥

टीका—शुद्ध पारा, शुद्ध गंधक, शुद्ध जमालगोटा, हरतोल भस्म, शुद्ध मैनशिल, तामे की भस्म, शुद्ध सोनामक्की, सोंठ इन सब को मुसली के रस से मर्दन करे तथा कुक्कुट पुट में पाक करे और ठंढ़ा होने पर निकाल कर एक-एक रत्ती के प्रमाण से मिसरी की वासनीके साथ शीतल जलके अनुपान से रोवन कराषे। पथ्य में दूध देने तथा रोगी को अकिंच होवे तो दिध भी खिलावे (?)।यह संततादि ज्वरों को नाश करनेवाला मृत्युक्षय रस पुज्यपाद स्वामीने कहा है।

#### मतान्तर

ताप्यतालकनेपाल-वत्सनामं मनःशिला । ताम्रगन्थकसूताश्च मुसलीरसमर्दिताः ॥
मृत्युश्वय इति ख्यातः कुकृटीपुटपाचितः । वह्नद्वयम् प्रमुंजीत यथेष्टं दिध मोजनम् ॥
नवज्वरं सन्निपातं हन्यादेष महारसः ॥

१९ तरहका मृत्युश्चय रस है यह १४ के पाठ से मिलता है। एक चीज का फर्क है, इस में सींठ है इसमें सिंगिया लिखा है। इस प्रन्थ के रस रसरत्न-समुचय, रससुधाकर, रसपारि-जात से श्रिधिक मिलते हैं। रसरत्नसमुचय बौद्धों का बनाया हुआ प्रन्थ प्रसिद्ध है; मुमिकन है यह इसी समयका हो।

#### १२१--- इतिज्वरे इति भंजरमः

पारदं रसकं तालं शिला तृत्थं च टंकणम्।
गन्धकं च समं पिष्ट्वा कारवेल्ल्या रसेंदिनम्॥१॥
शिश्रुमूलरसेः पिष्ट्वा निर्गृगुडी स्वरसेन च।
ताम्रपत्रे प्रलिप्वा च भागडे पत्रमधोमु इम् ॥२॥
कृत्वा स्त्रुष्वा मुखं तस्य वालुकाभिः प्रपूरयेत्।
परचादिश्रना तुल्या ताम्रपत्रस्य रक्तता॥३॥
पवं पुटत्रयं दद्यात् स्वांगशीतलमुद्धरेत्।
ताम्रपत्रं समुदुधृत्य चूर्णयेनमरिचं समम्॥४॥
शीतभंजरसो नाम पर्णखंडरसेन च।
शीतज्वरविषम्नोऽयं पूज्यपादेन भाषितः॥५॥

टीका—शुद्ध पारा, शुद्ध खपरिया की भस्म, हरताल की भस्म, शुद्ध शिला, शुद्ध तृतिया की भस्म, टंकण भस्म, शुद्ध गन्धक इन सबको बराबर-बराबर लेकर खरल में पकितत करके करेले के पत्तों के रस से एक दिन भर घोंटे तथा एक दिन 'मुनगा के स्वरस से घोंटे, एक दिन नेगड़ के रस से घोंटे और शुद्ध पतले तामें के पत्नों पर लेप करके एक हंडी में रख कर नीचे को मुख करके उसका मुख बन्द करके बाकी की जगह बालू से पूर्ण कर नीचे से श्रिप्त जलावे, जब वह तामें का पत्न लाल वर्ण हो जाय तब निकाल लेवे। इस प्रकार तीन पुट देवे, जब ठीक पाक हो जाय तामें के पत्नों को निकाल कर सब चूर्ण बना कर रख लेवे श्रीर काली मिर्च बराबर मिला कर पान के रस के साथ यथा योग्य मात्रा से यह शीतज्वर रूपी विष को नाश करनेवाला शीतमंज रस पृज्यपाद स्वामी ने कहा है।

#### १२२- खासादौ अमृतसंजीवनो रसः

सूतश्च गन्धको लौहो विषश्चित्रकपतकौ । विंडंगं रेणुका मुस्ता चैला प्रन्थिककेशरौ । तिकटुल्लिफला चैव शुल्वभस्म तथैव च ॥ पतानि समभागानि द्विगुणं गुड़मेव च । तोलप्रमाणवटिकाः प्रातःकाले च भत्तयेत् ।। श्वासे कारो त्तये तथे मेहें शुल्पांडुगुदांकुरे ।

चतुरशीतिवातेषु योजयेन्नात संशयः॥ श्रमृतसंजीवनो नाम पूज्यपादेन भाषितः॥ ४॥

टीका—शुद्ध पारा, शुद्ध गन्धक, लौह भस्म, शुद्ध विष, चित्रक, तेजपत्न, वार्यावडंग, रेशु-का बीज, नागर मोथा, ह्योटी इलायची, पीपरामूल, नागकेशर, सींठ, मिर्च, पीपल, तिफला, तामे की भस्म, इन सबका बराबर-बराबर लेकर सबके दुगुना पुराना गुड़ लेकर गोली बनावे तथा प्रातःकाल में अनुपान-विशेष से सेवन करे तो श्वास, खांसी, राजयस्मा, प्रमेह, शूलोद्र, पांडु रोग, बवासीर तथा ५४ प्रकार के बायु रोग शांत होते हैं। यह अमृतसंजी-वन रस भी पृज्यपाद स्वामी ने कहा है।

#### १२३-विबंधे नाराचरसः

अष्टौ निस्तुषद्ंतिचीजशुद्धं भागत्वयं नागरं। द्वे गंधे मरिचं च टंकणरसौ भागेकमेकं पृथक्॥ गुञ्जामात्तिमदं विरेचनकरं देयं च शीतांबुना। गुल्मण्लीहमहोदरादिशमनो नाराचनामा रसः॥१॥

टीका—आठ भाग शुद्ध जामालगांटाके बीज तीन भाग सोंठ, दो भाग शुद्ध गन्धक, काली मिर्च, सुहागा, शुद्ध पारा एक-एक भाग खरल में डाल कर खूब घोंटे तथा एक-एक रसी की मात्रा से शीतल जलके अनुपान से सेवन करावे तो इस से गुल्म, श्लीहा श्रीर उदर-रोग शांत होता है।

#### १२४-- ज्ञीतज्वरे ज्ञीतमातंगसिंहरसः

रसविषशिखि तुत्थं खर्परं चैकभागम्। अनलद्विकसमानभागमेतत्क्रमेण॥ कनकद्लरसेन पीतगुंजैकमात्रः। परिमितगुटिकः स्यात् शीतमातंगसिंहः॥१॥

टीका—शुद्ध पारा, शुद्ध विषनाग तृतिया की भस्म, खपरिया भस्म एक-एक भाग, चित्रक दो भाग इन सब को एकतित करके धतूरेके रस से छोटे तथा एक-एक रसी प्रमाण सेवन करे तो इससे शीतज्वर दूर होवे।

#### १२५—ज्वरादौ प्राणेश्वररसः

भस्म स्तं यदा कृत्वा मान्निकं चाम्रसत्वकम । शुल्वभस्मापि संयोज्य भागसंख्याक्रमेण च ॥ तालमूलीरसं दत्त्वा शुद्धगंधकमिश्रितम्। मर्दयेत् खल्बमध्ये च नितरां यामयोर्द्धयम् ॥ नित्तिप्य काचकूप्यां च मुद्र्या कृपिकां तथा । खटिकामृदं समादाय हेपयेत् सप्तवारकम् ॥ विपरीतं परिस्थाप्य पूरयेत् वालुकामयम्। यंत्रं प्रज्वालयेद्यामं चतुरो वह्निना पुनः॥ सिध्यते रसराजेन्द्रो वलिपुजाभिरर्चयेत्। अनुपानं तदा देयं मरिचं नागरं तथा॥ विज्ञारं पंचलवर्गा रामठं चित्रमूलकम् । अजमोदं जीरकं चैव शतपृष्पाचतुष्टयम्॥ चूर्णयित्वा तथा सर्वं भत्तयेच्चानुवासरं। रसराजेन्द्रनामायं विख्यातो प्राणिशांतिकृत् ॥ अयं प्रागोश्वरो नाम प्राणिनां शांतिकारकः। प्राग्रानिर्गमकालेऽपि रत्तकः प्राग्रिनां तथा । भक्तयेत् पर्गाखगडेन करूष्णेनापि वारिगा॥ ज्वंर ब्रिदोपजे घोर सन्निपाते च दाहरो। ह्रीहायां गुल्मवाते च शूले च परिणामजे ॥ मन्दाम्नो प्रहृणीरोगे ज्वरे चैवातिसारके। अयं प्रागोश्वरो नाम भवेनमृत्युविवर्जितः। सर्वरोगविषघ्रोऽयं पुज्यपादेन भाषितः॥

टोका—पारे की भस्म १ भाग, सोना मक्खी की भस्म २ भाग, अम्रक की भस्म ३ भाग, तामे की भस्म ४ भाग, ये सब लेकर मुसली के स्वरस में घोंटे तथा उसमें १ भाग शुद्ध गन्धक मिलावे, खलमें ६ घएटे तक बराबर घोंटे, सुखा कर कांचकी शोशो में रख कर मुद्रा देकर बन्द करे । उसके ऊपर खड़िया मिट्टी से सात कपड़मिट्टी करें और सुखावे, फिर सुखा कर उसके चारों तरफ बालुका से पूरण करे, १२ घएटे बराबर आंच जलावे, तब रसों में राजा यह प्रागोश्वर रस सिद्ध हो जाता है। जब सिद्ध हो जाय तब देवता-पूजन वगैरह धार्मिक किया करें। इस औषधि के सेवन करनेके बाद नीचे लिखा चूर्ण धानुपानकप रोवन करें।

#### अनुपान

काली मिर्च, सींठ, सज्जीखार, जवाखार, सुहागा, पांची नमक, हींग, चित्रक, अजमीदा, जीरा सफेद एक-एक भाग तथा सींफ ४ भाग सब की चूर्ण करके प्रतिदिन सेवन करे। इस रस का दूसरा नाम रस राजेन्द्र है। यह प्राणियों को शांति करनेवाला प्रसिद्ध है। वास्तव में इस का दूसरा नाम प्राणोश्वर रस है। प्राणों के निकलने के समय भी यह प्राणों का रक्तक है। इसको पानके रसके साथ गर्म जल के सौथ सेवन करे तो यह तिदोषज ज्वर, कठिन से कठिन सन्निपात, छीहा, गुल्म रोग, बात रोग, परिणाम-जन्य शूल, मन्दाग्नि, प्रहणी और ज्वरातिसार में लाभदायक है। रोगहपी विष का नाश करनेवाला और मृत्यु को जीतनेवाला यह प्राणोश्वररस पूज्यपाद खामी का कहा हुआ है

१२६ — जलोदरे शूलगजांकुशरसः
निष्कतयं शुद्धस्तं द्विनिष्कं शुद्धरंकणम् ।
गंधकं पंचभागं च चैकनिष्कश्च तिन्दुकः॥१॥
चतुर्निष्कश्च जैपालः तस्य द्विगुणताम्रकम् ।
सर्वतुल्य-तिल्हारः बृत्ताम्लं तारमेव च॥२॥
तद्वत्पलाशभसमं च षिणण्कं सैंधवोषणम् ।
यवत्तारविड्लवणानि वर्चलसामुद्रके तथा॥३॥
पिण्पलीत्तयनिष्कं वै चार्कदुग्धेन मर्दयेत्।
निष्कमात्तप्रयोगेण जलोदरहरश्चसः ॥४॥
शुल्गजांकुशरसः पूज्यपादेन भाषितः।

टीका— माशा शुद्ध पारा, ६ माशा शुद्ध सुहागा, १। तोला शुद्ध गन्धक, ३ माशा शुद्ध कुचला, १ तोला शुद्ध जमालगोटा, २ तोला तामें की भस्म, ४॥ तोला तिली का चार, ४॥ तोला तिन्तड़ीक का चार, ४॥ तोला पलास का चार, १॥ तोला संधा नमक, १॥ तोला काली मिर्च, १॥ तोला जवाखार, १॥ तोला विड नमक, १॥ तोला काला नमक, १॥ तोला समुद्र नमक, ६ मासा पीपल इन सब को कूट कपड़क़न करके अकौवा के दूध में घोंट कर तीन-तीन रत्ती के प्रमाण से गोली बनाकर अनुपानविशेष से देवे तो जलोदर दूर होवे। यह शुलगजाँकुश रस पुज्यपाद स्वामी का कहा हुआ है।

#### THE

## JAINA ANTIQUARY

An Anglo-Hindi quarterly Journal,

Vol. III. ]

DECEMBER, 1937.

No, III.

#### Editors:

Prof. HIRALAL JAIN, M.A., LL.B., P.E.S.,

Professor of Sanskrit, King Edward College, Amraoti, C. P.

Prof. A. N. UPADHYE, M.A.,

Professor of Prakrata, Rajaram College, Kolhapur, S.M.C.

B. KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S.,

Aliganj, Distt. Etah. U.P.

Pt. K. BHUJABALI SHASTRI,

Librarian,
The Central Jaina Oriental Library, Arrah.

Published at

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY.

ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription:

Inland Rs. 4.

Foreign Rs. 4-8.

Single Copy 1-4.

# THE JAINA ANTIQUARY.

''श्रीमत्परमगम्मीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥'

Vol. III. }

ARRAH (INDIA)

Decr. 1937.

# PODANAPURA AND TAKSASILA.

BY

KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S.

Takṣaśilā was a flourishing city of ancient India and it has been identified with the ruins near Shāhdheri in the Rawalpindi district of the Punjab province. Likewise Podanapura was an important town of India with a very remote antiquity; but so far it has not been pointed out with a certainty that where it had its location. The learned editor of the 'Bhavisayatta Kahā' in his introduction, however, endeavoured to locate Podanapura in the Punjab province, rather he identified it with Takṣasilā. But taking into consideration the available information about Podanapura his view is hardly tenable. In the following lines I shall collect and give the available information about Podanapura, endeavouring to point its most probable locality.

<sup>1.</sup> Ancient Geography of India, Notes p. 681.

<sup>2.</sup> Gaekwad Oriental Series No. XX.

In the history of the Jainas, Podanapura holds a prominent place and the earliest mention of it in the Jaina literature, is found in the "Padmacarit" of Ravisena, where it has been described as Pautana, the capital of Vāhubalî, who was the son of Rṣabhadeva, the first Jaina Tîrthankara and who having fought successfully with his elder brother Bharata Cakravarti, renounced the world and became a naked saint, only to be first to attain liberation in this cycle of time. This very story has been narrated also, by the authors of Harivaṃśapurāṇa and Mahāpurāna. They style it as Podana. In the Mahāpurāṇa it is said that the messenger who was sent by Bharat to Bāhubali's capital Podanapur saw it filled with rice and sugarcane fields and the remarkable thing is that he reached Podanapura from Ayodhyā in a limited time. And it is stated in Harivamśapurāṇa that the messenger started from Ayodhya to west in order to reach Podanapura.

Besides Podanapura's prominent mention in connection with Vāhubalî, we hear of it in the life story of Pārśvanātha, the 23rd Tîrthankara. The scene of the very first prebirth of the pious soul of Lord Pārśva is laid up in Podanapura of the time of one Rājā Aravinda. Aravinda's priest was Viśwabhūti, who had two sons Kamatha and Marubhūti. The latter's soul becomes the great Jain saint in an after birth. The story is so fascinating that it has been narrated by many a Jain poet. The renowned author of the "Pārśvābhyudaya," I mean Sri Jinasena, intervenes the most of the famous 'Meghadūta' of Kālidās in his Kāvya. He had pointed there that Kamatha, the brother of Marubhūti, having been banished from Podanapura, joined an Aśrama of Tāpasas at the Rāmgiri hill, which was situated on a bank of a river.

Śrî Vādirājsûri in his "Pārsvacarit" has also described Podanapura, as the capital of Suramyadeśa, famous for its Sāîi

<sup>1.</sup> Padmacarit, Parva IV, sls. 67-77.

<sup>2.</sup> Harivaniśa purāņa sarga XI.

<sup>3.</sup> Mahāpurāna (Indore ed) Parva XXXV.

<sup>4.</sup> Harivaṃsa, Surga XI Sl. 79.

<sup>5.</sup> Bloomfield's Life and Stories of Parcyanatha & मगवान पाउवेनाथ

rice and had in its vicinity a mountain named Bhûtācala.<sup>1</sup> Śri Guṇabhadrācārya in his "Uttarapurāṇa" and Bhāvadevasūri in his "Pārśvacarit" also, describe this story and mention Podanapura as Paudana and Potana respectively.<sup>31</sup>

Kavi Dhanapāla in his "Bhavisayattakahā" also, mentions Podanapura. As the king of Kuru country refused to give his daughter in marriage to the King of Podanapura, the latter attacked him and a battle was fought. The allies of Kurus were Pancāla, Maccha and Kacchavas (Pancala-maccha-Kacchehivohi). The allies of the opposite king of Podanapura were Sindhupati, Lambakaṇṇa and a few others.<sup>3</sup>

In the "Uttarapurāṇa" of Guṇabhadrācārya Podanapura has been described again and again as the capital of Suramya country which was situated in the southern part of Bharat or Bhāratavarṣa. Besides Pārsvanātha, as we have already seen, Podanapura has been connected there with the stories of Nārāyaṇa Tripraṣṭa and various other kings. One of the kings of Podanapura by name Pūraṇachandra had for his queen the princess of the king of Sāketa. Another king of Podanapura was Vasusena, whose queen Nandā being a beautiful lady was taken away treachorously by his friend Canḍa, the king of Malaya. In the Rāmāyaṇa period the king of Podanapura was Traṇapingala, while in the times of Mahābhārata one Indravarmā ruled there, who was a descendant of Vāhubali. King Siṃharatha of Podanapura had enemity with Jarāsindha of Rājagraha. Lastly when Mahāvīra, the last Jaina

- 1. प्रथम सर्ग ऋोक ३७-३८, ४८ and सर्ग द्वितीय श्लोक ६५
- 2. जंबूविभूषणे द्वीपमरते दिस्तणे महान्। सुरम्यो विषयस्तत्र विस्तीर्णं पोदनं पुरं॥
- 3x. नगरं विपुलाऽऽकारधोतनं पोतनामिधम्।
- 3. G. O. S. XX.
- 4. Uttarapurăņa Parva 57.
- 5. Uttarapurāņa (Indore ed.) 59, 208 ff.
- 6. Ibid, 60, 50-57.

- 8. *Ibid*, 67, 223-5.
- 7. Ibid, 72, 201. 9. Ibid, 70, 353—361.

Tîrthankara graced this country by his noble and pious presence, king Vidyudrāj ruled over Podanapura. His son Vidyutprabha was well-versed in the notorious art of theft and had his headquarters at Rājagraha.<sup>1</sup>

Even the later Jain authors such as Sakalakîrti in his "Adipurâna "2 and Doddhiya in his "Bhujabalicarit" mention Podanapura as the capital of Vāhubalî. The latter states that Bhujabali (Vāhubalî) the brother of Bharata was the ruler of Podanapura. Owing to some misunderstanding there was a battle between the two brothers, in which Bharata was defeated. Bhujabali however renounced the kingdom and became an ascetic. Bharata had a golden statue of Bhujabali made and set up there, which once became infested with Kukkuta Sarpas. A Jain teacher, named Jinasena. who visited southern Madhura, gave an account of the image at Podanapura to Kālaladevî, mother of Chamundarāya, who vowed that she would not taste milk until she saw Gommata Being informed of this by his wife Ajitādevi, Chamundarāya set out with his mother on his journey to Podanapura. While staying at Śravanabelgola he came to know about the Kukkuta Sarpas. Hence he dropped his journey and set a colossal of Vāhubali there.<sup>3</sup>

The Jaina Kanarese literature also possess many a work such as Aditpurāṇa, Bharateśa-vaibhava, Bhujabaliśataka, Gommaţe-śvaracharit, Rājāvalikathe and Sthalapurāṇa, which give the story of Vāhubali with its all details and name Podanapura as his capital, where emperor Bharata erected a colossal of his brother when he became a great ascetic. Inscription No. 234 of about 1180 at Śravanabelgola which is in the form of a short Kannada poem in praise of Gommaṭa states that Bhujabali was the ruler of Podanapura, who retiring from the world performed penances and became a Kevali. Vāhubali or Bhujabali attained such eminence by his

<sup>1.</sup> Ibid, 76, 51—55

प्राहिग्गोदुत्तमं दूतं नीतिशास्त्रविशारदम्।
 स ततो दिवसैः कै श्विद्गत्वा तत्पोदनं पुरम्।।९६।।

<sup>3.</sup> Narasimhachara Śravana Belgola pp. 10-11

<sup>4.</sup> Ibid, p. 10.

victory over Karma, that Bharata erected at Podanapura an image in his form, 525 bow lengths in height, which bacame infested of cockatrices. Chāmundaraya tried to visit it.<sup>1</sup>

Thus it is clear from the above accounts that:-

- Podanapura styled variously as Potana, Podana, Paudana and Podanpura, was a very ancient city, which occupied a prominent place in the traditional history of the lainās.
- 2. That it was situated in the country named Suramyadeśa in the southern part of Bhāratavarsha.
- 3. That rulers of Podanapura were connected with the house of Sāketa (Ayodhyā), being the descendants of Vāhubali, who was the son of Rṣabhadeva of Ayodhyā.
- 4. That these rulers of Podanapura had friendly or adverse relations with the kings of Ayodhyā, Sindhu, Simhapura, Rājagraha Kuru, Malaya, etc.
- 5. That in its vicinity were the mountains of Bhûtācala, Rāmagiri and the country around was very fertile, well irrigated by the waters of various rivers, which produced Śāli rice and sugarcane. The forest round Podanapura had the trees of Sandal and camphor peculiar to it, which are even to-day the special trees of southern India.
- 6. And that at Podanapura there was a colossal of Vāhubali, which once became infested with the cockatrices and was mostly visited by the people of the extreme South India up to a very late period, so much so that Chāmundrāya with his mother in the 10th century set out for its pilgrimage; but could not reach owing to its being inaccessible at the time. Thus it is clear that Podanapura was regarded a Tirtha by the Jainas of South India since it became sanctified with the extreme Tapasyā and attainment of omniscience at the spot by Śri Vāhubali.

Turning to the non-Jain literature, we find Podanapura mentioned in the Buddhist Jātakas as the capital of Assakadeśa and the Suttanipāta says that the Assaka country was beside the Godāvāri river and lay between the Sākya mountains, Western Ghauts and the Danḍakārṇya. The great Sanskrit lexicon Vrahdabhidhāna points that Paunḍya was the capital of King Ashamaka and the Ashamaka country is said to be in the south or south-west of India in Rāmāyaṇa (Kiṣkandhā-kanda).

But the question here arises that whether Podanapur of the Jains books is identical with the Potana and Paundya of the non-Jain literature? I would give its reply in aftermative, since I find mentioned the country of Ashamaka in the Mahapurana as Ashamaka-Ramyaka<sup>2</sup>. It means that either Ashamaka country was also known as Ramyaka or Suramya or it became split into two territories during the later period. The Jain Harivamsapurana, while giving the names of those countries of southern part of India, which the sons of Rsabhadeva renounced owing to the aggression of their elder brother Bharat, names the country of Ashamaka among them.3 The Varahamihira has also counted the Ashamaka people with those living in south India and just after the Andhras.4 Rajasekhar in his "Kāvyamimānsā" placed also the Ashamaka country in south in very clear words. 5 Sākatayana, who was very well acquainted with south India, hed also named the Ashamakas after Salvas (i.e., Andhras).6 Kautilya peculiarised the country Ashamaka for its diamonds and named it with the Rastrikas.7 the region beyond the Vindhyas, which was in fact the Daksinapatha of the ancient India, we find Golcunda, the famous place for diamonds in the district of Aurangabad. Hence Ashamaka country seems to lie somewhere in the modern Berar and Nizam territories.

<sup>1.</sup> Jain Gazette XXII, 211.

<sup>2.</sup> Parva 16 Sb. 152.

<sup>3.</sup> Sarga xi sls. 70--71.

<sup>4.</sup> Ch. xvi sl. xi.

<sup>5.</sup> G. O. S. Vol. I Ch. xvii p. 92.

<sup>6.</sup> II, 4, 101.

<sup>7.</sup> अधि २ प्रकरण २९

The Suramya or Ramyaka country of the Jainas also seems in the light of above narrations to come into the same territory of Dakṣiṇāpatha. Moreover the Greek Geographer Ptolemy (140 A.C.) in his map of ancient India locates a country named Ramnai, which also falls in the modern Central Provinces and Berar with some division of the Nizam's dominions. It is most probable that Ramnai of Ptolemy represents the Suramya or Ramyaka of the Jain books. Therefore Podanapura being the capital of Ashamaka or Ramyaka should be find also, somewhere in the country named above.

To make the point clear still further, let us see the whereabouts of the surrounding places of Podonapura as named in above Jaina narrations.

Mountains of Bhūtācala and Rāmgiri are mentioned as we have already seen in connection with a prebirth of Lord Pārśva; Vādirāja says that Kamatha went to join an āśrama on mountain Bhūtācala. while linasena tells us that Kamatha went to an asrama of Tapasas on Ramagiri hill. It is possible that either the both mountains were identical or they formed two peaks of the same range. Ramgiri has been identified with the modern Rāmateka in the Nāgpur division.1 As to Bhūtācala, it ought to be somewhere in the vicinity of Rāmteka. My friend Mr. Govind Pai suggests that Bhūtācala should be Betul of the same division, though it is a town at present but has many hills round about. Moreover it is not of much distance from the Ashamaka country as pointed in the map annexed to Prof. R. K. Mookerji's "Fundamental Unity of India." The Matsyapurana locates a country of the name of Tapasas itself on the northern part of Daksinapatha,2 which gets support from the mention of the same country as Tabassoi by Ptolemy. Therefore it is possible that Kamatha went to Bhutācala or Rāmagiri in the Tāpasa country to observe the penances there. Be as it may, it is clear from every

<sup>1.</sup> The Geog. Dictionary of ancient & Mod. India, जैसिमाः ३—५४. उम्रादिखाचार्य mentioned रामगिरि in त्रिकलिंग which is modern C. P.

<sup>2</sup> Panini Office ed. SBH, xvii ch. cxiv.

view points that Podanapura and its surrounding mountains were situated in the northern part of Dakṣiṇāpatha.

The Uttarapurana has a mention of Malaya mountains, with the Kubjaka Sallaki forest as well, where Marubhuti of Podanapura having died, was born as an elephant. 1 Cunningham locates this mountain in the Dravid country.2 Yuang Chwang pu! it 3000 li south from Kanchi. He "takes us from somewhere near Madura south-west of Tinnevelly district, where he refers to the Sandal producing Malaya mountain, then he speaks of Potalika (Podimalai hill.)3 The Jaina author further connect a river Vegavati with the story of Marubhûti, which too could be find in the Dravid country.4 The Malayadesa, whose king eloped with the consort of the king of Podanapura as mentioned above, was also in the south India.5 The princess of Podanapūra was given in marriage to the king of Simhapūra and it may be found just in the neighbourhood of Podanapura being situated in the southern part of Orissa. 6 Khāravela's queen was a princess of Simhapur.7 Hence it is obvious from the above facts that the Jaina and other authors locate Podanapura and its environments in the southern part of India and its location on the bank of Godavari, according to Buddhist evidence is justified.

However we cannot take Podanapura to the extreme south of India, since in that case it would not be tenable to find the kings of Podanapura making friendship or waging war with the kings of Kurus, Sindhus and Kośalas; as they did in fact. Moreover we find Chāmunḍarāya hastening to the northern border of south India to have a glimpse of Vāhubali's colossal at Podanapura. Had Podanapura been in extreme south Chāmunḍa Rāya had no need to travel over to northern border of South India?

- 1. मलयकुञ्जकाख्याते विपुले सल्लकीवने । etc.
- 2. Geog. of ancient India, New ed, p. 627.
- 3. Ibid Notes p. 741. 4. Ibid p. 739.
- 5. Ibid.
- 6. Some Contributions of South India to Indian Culture p. 33.
- 7. Ibid. & J. B. O. R. S. iv 378-
- My friend Mr. Govind Pai identifies Podanapura with Bodhan in the Nizam Territories; to whom I am indebted for many useful suggestions in writing this article.

Now since the locality of Podanapura is being held by the Jaina as well as non-laina evidence to be in the northern border of South India, it is apparently useless to talk of it in the extreme North-West of India. That part of India never abound with Sali rice, Sandal trees and cockatrices. On the more it was never heard that there was a Jaina colossal in that part of India. South India has a great claim over Vāhubali, as he was their first king, who was lucky to be first to gain Liberation in this cycle of India; therefore they set his more than one colossal and adored him more than the Jainas of northern India. But in the introduction of the Bhavisayatta-Kana, we find the following remarks to the contrary "Dr. Jacobi, on the strength of references in the Paumacariya of Vimalasuri, identifies it with Takassaila, but becomes doubtful when he finds our author referring to the army of Poyanavai as Sakeyanarindasinnu xiv 13,9 and Sakkeyajoha xiv 19,2. This Sakey or Sakkeya he identifies with Saketa or Ayodhya. Now it is quite true that Sakeya is the correct Prakrit for Saketa and that Sakkeya is an alternative form for the same. But there is another possible phonological equivalent of Sakey. Both these can also be Prakrit for Sakeya. Historically there is nothing against this identification. Saka kings have ruled over Taksasila. If this be correct, then there is nothing to come in the way of Podanapura being identified with Takşasila. The very close relations that appear to exist between the Sindhus and the Poyanas can be understood on the strength of a close geographical proximity, and not if they were apart as Sindh and Avodhya."1

With all deffidence to the learned scholar, I make bold to say that these remarks are not based on sound evidence. The "Paumacariya" is not before me yet it is clear from the above facts that Podanapura of "Padmapurāṇa" with all other Digambara Jaina works was situated in the northern part of South India. Kavi Dhanapāla too seems to locate it likewise, since he styles the army of Podanapura as Sakeyanarindusinnu, which term has puzzled even Dr. Jacobi, but in fact it can be reconciled easily, since we know that the kings of Podanapura were the descendants of Vāhubali, who was a scion and hailed from the house of Sāketa (Ayodhyā). It

<sup>1.</sup> G.O.S. xx Intrs. pp. 9-10.

cannot be reconciled with the Sakas of Taksasila, since it is not evident that any of them professed or patronised Jainism. The remaining locations of Dhanapāla are also to be traced easily, just in the vicinity of Podanapura on Godavari. The close geographical proximity with concern to mutual relations existing between Sindhus and Poyanas, as described by Dhanapāla, comes near more clearly in placing Podanapura on the Bank of Godaveri and not at Takṣaśilā. For we know that the Sindhu of the Jaina writers was not the valley of great Indus, but it meant country near Vindhyā mountains. The people af Avanti are styled as Sindhus by Dhanapāl can be relied upon, for we know that the Jaina authors place Visala in Sindhudesa<sup>1</sup> and Kālīdāsa called Ujjayani itself as Visālā.<sup>2</sup> Hence the close relations between the people of closed connected countriescalled Sindhus and Poyanas is but quite natural. And this fact reconciles other difficulty as well. In the above named Introduction a great difficulty is felt in identifying the Kacchas, which has been dealt with as a very important place at the time of war between Poyanas and Kurus in the above Kahā. Certainly its position was similar to that of Belgium in the last great war. It is attempted in the said Introduction to identify it with Kāśmira, but that not with certainty and accuracy. On the otherhand our location of Podanapura in the northern border of south India easily waves away this difficulty: for the Kacchas meant in the Kaha, seems to be no other people than the Kacchawaha Kşutriyas of Naravara district (Gwalior State), who had a strong and old settlement of theirs at that place. Its position really comes to that of Belgium in the case of war{between Kurus and Poyanas. Hence we can say with certainty that Kavi Dhanapāla too placed Podanapura in the southern part of India.

Besides places named as Podanur, Potali etc., are still found in South India; but Taksasila has never been styled or had in its neighbourhood, places of that name.

Under the circumstances and available evidence it is justified to say that the Podanapura of the Jaina books was not Taksasila, rather it was a prominent city of ancient Daksinapatha.

<sup>1.</sup> उत्तरपुराण, श्रेणिक-चरित्र, त्र्याराधनाकथाकोष etc.

<sup>2.</sup> मेचदूरकाच्य " श्रीविशालां विशालाम्।"

# Knowledge and Conduct in Jaina Scriptures

(By Principal Kalipada Mitra, M. A., B. L., Sāhitya-kaustubha.)

In the Upanishad it is said:

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन।

नाविरतो दुश्चरितान्नाशान्तो नासमाहितः। नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनैनमाप्नुयात्॥

The self cannot be gained by scripture-knowledge (Vedic knowledge), nor by intellect, nor by extensive learning.

He who has not cut off his attachment to wicked conduct, who is not tranquil, nor subdued, nor has his mind in peace, can by mere knowledge, reach self.

Here knowledge itself, howsoever great, availeth not, but what is of greater importance is conduct, which by causing cessation of wickedness, subjugation of passions, and creation of peace and tranquillity can help self-realisation.

In the Jaina scriptures too by far the greatest importance is attached to Samyama (संयम). I am quoting a few sūtras by way of illustrating the point.

#### सामाइयमाईयं सुयनाणं जाव बिंदुसाराओं । तस्सवि सारो चरणं सारो चरणस्स निव्वाणं ॥

The knowledge of scriptures (श्रतज्ञानम) begins from sāmāyikam and extends to Bindusāra. But caranam surpasses śrutajñānam in value. Indeed caranam is action known as samvara (ननु चरणं नाम संवरहर: किंग), check or restraint.

But it may be said that both  $j\tilde{n}\tilde{a}na$  and  $kriy\tilde{a}$  are necessary for the attainment of mok sa, for the saying is that without knowledge

action is killed (becomes ineffectual) "ह्या अनागतो किया"; therefore both should be treated as equal; why should preference be given to caraṇaṃ? The answer is: It is for the following reason. Jīnāna only reveals or brings-to-light (नागं प्यासयं); caraṇaṃ, on the other hand, prevents the acquisition (or the inflow) of new karmaṇ and brings about the nirjarā (or the using up) of the previously collected karman. Jīnana is only limited to the task of lighting up, caraṇaṃ on the other hand purifies (the self) of its karman-impurities and has therefore the principal qualification, hence it has greater value than jīnāna. It is also said:

#### नागां पयासयं चिय गुत्ति विसुद्धीफलं च जं चरगां। मोक्खो य दुगाहगो चरगां नागस्स तो सारो॥

The commentary says, both  $j\tilde{n}\bar{a}na$  and  $kriy\bar{a}$  are the causes of of nirvāṇa, only that the first place (yev) is to be given to  $kry\bar{a}$ , and the second place (v) to  $j\tilde{n}\bar{a}na$ , in as much as mukti is not attained even while  $kevala\ j\tilde{n}\bar{a}na$  is reached i.e., immediately along with it, but mukti is attained after the caranan of the last moment of the  $sailesi^1$  stage, hence caranan is the primary cause of nirvāṇa. It is said:

जं सव्वनाग्रलंभानंतरमहवा न मुचय सन्वो। मुचर य सव्वसंवंरलाभे तो सो पहाग्रयरो॥

The niryuktikāra says:

सुयनाग्राम्मिवि जीवो वद्दंतो सो न पाउगाइ मोक्खं। जो तवसंजममस्प जोगे न चपर वोदं जे।

The fiva possessing (lit. existing in) even the śrutajñāna cannot reach mokṣa if he cannot practise self-control such as tapas and saṃyama, i.e., if he cannot practise austerities and possess self-restraint. Without good  $kriy\bar{a}$  mere knowledge cannot reach you the desired object, even as much as a boat which has a steers man

<sup>1.</sup> Sailes is the 72nd stage of Ezertion in Righteousness in lect. 29 of Acaranga Sutra (S. B. E. Vol. XXII), the 73rd and the last stage being अकर्मता or freedom from कर्मन.

knowing the way (cannot reach the desired destination) if there be no wind to lead it in the desired direction. It is said:

जह ह्रेयलद्धनिज्ञामच्चोऽवि वाणिय गइच्छिय भूमि । वापण विणा पोओ न चपद महराणवं तरिउं।। तह नाणलद्धनिज्ञामओऽवि सिद्धिवसिंहं न पाउणइ। निउणोऽवि जीवपोओ तवसंजममारुयविहीणो॥

As a boat which possesses a clever helmsman cannot reach the land desired by merchants by crossing the great sea without (favourable) wind, so (the boat of) the jiva who possesses (the clever helmsman of) śruta-jñāna cannot reach the desired land (सिद्ध- बसति) by crossing the ocean (of भव) without the help (wind) of संयमतपोनियम, self-restrāint, austerities and observances. Therefore one should practise self-restraint and austerities without heedlessness (प्रमाद).

# संसार-सागराओ उन्तुड्दो मा पुण निवुड्देजा। चरणगुणविष्यहीणो, बुड्दर सुबहुंपि जानंतो॥

Having once emerged out of the ocean of saṃsāra, do not again merge into it. One who is completely devoid of the qualities of caraṇaṇ sinks again, although he knows much.

Here an example is given of a turtle (कूमें) who with much difficulty emerges out of a great lake rendered dark by the intricate tangle of moss, grass and leaves, who looks upon the full moon, but attracted by the ties of affection for relations, plunges back into the lake. He is the symbol of ignorance. Why should a knower plunge back? Because even vast knowledge is of no avail to the knower who is totally devoid of caraṇaṃ, for his knowledge, empty as it is of fruit, is but no-knowledge.

#### सुवहुंपि सुयमहीयं किं काहे चरणविप्यहीणस्स ? अंधस्स जह पिलत्ता देवसयसहस्सकोडीवि।

What can immense knowledge of the scriptures do to one who is devoid of caranam? Of what avail are crores of hundreds

of thousands of lighted lamps to the blind?

#### श्रणंपि सुयमहीयं पगासयं होइ चरणजुत्तस्स । पक्कोऽवि जह पईवो सचक्खुयस्सा पयासेइ॥

Even the knowledge of one who has read but a little of the scriptures acts as the revealer if he practises caranan. Even if there be one lamp, it is the revealer to him who has the eye.

#### जहा खरो चंद्रणभारवाही भारस्स भागी नहु चंद्रणस्स । एवं खु नाग्गी चरणेग होगो, नागस्स भागी नहुसुग्नतिए ॥

As an ass bearing the burden of sandal wood is the sharer only of the burden and not of the sandal wood, even so, the knower, void of caranam, bears the burden of knowledge, but is not the sharer of good attainment.

The commentary explains: The ass only suffers the pain of bearing the heavy load of the sandal wood, and does not enjoy the pleasure of smearing the body with sandal-paste etc. The knower also who is not self-restrained suffers the pain of acquiring knowledge—reading, remembering and thinking—but does not attain the destination of good deva-hood or man-hood.

#### हयंनाणं कियाहीणं हया ग्रम्नाणओ किया। पासंतो पंगुलो दङ्ढो, धावमाणो प श्रंधयो॥

Knowledge without action is killed (becomes ineffective), action without knowledge is killed. The lame man, looking on, was burnt, so also, was the blind man, while fleeing. Here a story is told: Once there was a conflagration in a great city; in it lived two helpless men the one was lame, the other blind. The people of the city, frightened by the fire, with eyes rolling in distraction, began to flee from it, but the lame man, knowing full well the way of escape, but deprived of the faculty of movement, could not flee but was consumed by the gradually approaching fire. The blind man also possessed of the faculty of moving, but deprived of the faculty of seeing, and hence not knowing the way of escape, ran towards

the fire and fell into a ditch brimful of burning coals and was consumed. The knower without self-restraint is unable to flee from the fire of karman; similarly the other fails without knowledge. It is said (by the Tirthakaras) that only the conjunction of  $jn\bar{a}na$  and  $kriy\bar{a}$  bears the fruit of moksa. Not by a single wheel does the chariot move. The blind man and the lame man having come together in the wood, and thus united, entered the city.

Here a story is told by way of illustration. There was a forest fire. The blind man, not knowing (seeing), was fleeing towards it, but being warned by a lame man, "Don't flee in that direction, for the fire is there", asked, "Where should I go?" The lame one said, "I am lame, and cannot move, so in front I can't show the way lying at a distance; put me on your shoulder so that I may avoid the obstacles of thorns, fire etc., and with ease, lead you to the city." The other agreed and both of them reached the city happily.

नागं परासयं सोहओ तदो संजमो य गुत्तिकरो। तिण्हंपि समाओगे मोक्खो जिणसासणे भणिख्रो॥

Knowledge is the revealer, tapas (practice of austerities) is the purifier, samuama (self-restraint) is the protector. In the scriptures of the Jinas it is said that only in the conjunction of the three lies liberation (moksa).

Here the following imagery is given. There is an empty room, with a door slightly ajar, and many windows, filled with profuse dust and filth driven in by the wind. Now some one wants to reside in the room; he wants to clean it; he shuts the door and all the windows for preventing the entry of dust and filth from outside. He lights a lamp in the middle of the room, and employs a man servant in drawing together the filth etc., in this affair, the lamp does service in revealing the impurity 'such as dust etc., the shutting of the door and the window in preventing the entry of outside dust, and the man servant in purifying by drawing together the dust (and ejecting it).

Here  $j\tilde{n}\bar{a}n\bar{a}$  is that lamp which by its very nature, does service by revealing the impurity which is to be removed. Kriyā

again in the shape of tapas and samyama does good; karman of eight kinds collected in many bhavas is purified by tapas, even as much as filth collected in the house is ejected by the man servant. Samyama is the closing of the doors of āsrava (karman inflow), it guards by restraining the coming in of the filth of new karman, even as much as the shutting of windows prevents the coming in of filth driven in by the wind.

It may be objected, that this militates against the आगम-सम्यन्दर्शनशानचारिस्त्राणिमोत्तमार्गः।

as it leaves out samyagdarsana; but there is no fault here since darsana is included in  $j\tilde{n}\bar{a}na$ .

In the *Pravacanasāra* of Kunda-kunda Acāryya Ed. by B. Faddegon (Jain Literature Society Series, Vol I Cambridge, 1935), *Srutaskandha* we read:

37. One does not attain by means of scripture-knowledge, if one does not believe in the categories (arthas), nor does one believing in the categories, but lacking self-restraint, arrive at nirvāṇa

Amṛtacandra Suri explains it in his Tattva-dīpikā thus—"One does not attain perfection through knowledge produced by scripture, but destitute of faith; or through faith, combined with that knowledge, but devoid of self-restraint."

41. Considering the groups of enemies and friends as the same, pleasure and pain as the same, praise and blame as the same, clay and gold as the same, the sramaṇa¹ is moreover the same in regard to life and death.

Commentary—Self-restraint (samyama) is conduct accompained by absolute (samyag) faith and knowledge. Conduct is duty (dharma); duty is equanimity: equanimity is a self-evolution devoid of infatuation and perturbation. Therefore equanimity is a characteristic of the self-restrainer.

<sup>1.</sup> The pikrit form samana presents a favourite similarity in sound to sama.

So in regard to the two groups, enemies and friends, pleasure and pain, praise and blame, clay and gold, life and death he is the same.

Whoso being free from the infatuation, 'this one is strange to me, this one belongs to me; this is joy, this is a torment, this is an elevation to me, this is humiliation 'has not in regard to any thing the duality of attachment, and aversion, who continually experiences the self as having for nature pure faith and knowledge, who having appropriated enemies and friends, pleasure and pain, praise and blame, clay and gold, life and death indistingūishably, merely as knowables, immovably abides in the self, which has knowledge for self, truly possesses equanimity in every regard.

## The Jaina Chronology.

(By Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.)

Continued from Vol. III, page 41.

#### "THE PRE-HISTORICAL PERIOD EVENTS."

| No. | Period & Date.             | Event.                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 76  | Māgha Kṛaṣṇa<br>Dvādasi.   | After nine caror sāgropamas since Puş-<br>padanta got liberated, Sitalanātha, the tenth<br>Tirthankara, born at Bhadrapura. His<br>father was king Draḍaratha and the name<br>of his mother was Sunandā.                                                     |
| 77  | Do.                        | After enjoying a peaceful worldly life, Sitalanātha renounced the world and set himself to observe severe penances and austerities as a naked Śramaṇa. As a saint, he took his first meal at the house of king Punarvasu of Arisṭapura.                      |
| 78  | Paușa Krașņa<br>Caturdaśi. | At the end of three years, Sitalanatha destroyed the four ghatiya-karmas and became an omniscient teacher.                                                                                                                                                   |
| 79  | Aśvina Śukla<br>Așțami.    | Śitalanātha having preached the Dharma<br>at large came to mount Sammed Sikhara and<br>attained Nirvāna from there.                                                                                                                                          |
| 80  | Kārtika Śukla<br>Purņimā.  | King Megharatha of Bhaddalpur in the Malayadesa accepted the doctrines of Brāhmana Maundasālayana and started to give gifts of gold, elephant, horse etc. Hence forward the Brāhmanas became hostile to Jainism.  [Ref. Uttarapurīna Parva 56, Slks. 30-86.] |

| No. | Period & Date.                 | Event.                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 81  | Phālguna Kraṣna<br>Ekādasi.    | Śreyāmsanātha, the eleventh Tîrthankara born at Simhapura, when one Sagropama years were elapsed since the Niravāṇa of ŚriŚitalanātha. His father King Viṣṇu ruled over Siṃhapura and his mother was queen Nandā.                                                 |
|     | Do.                            | Having ruled for a long period, Śreyānsa-<br>nātha installed his son by name Sreyaṃkara<br>on the throne of Siṃhapura and adopted the<br>life of a Digambara Muni.                                                                                                |
| 83  | Do.<br>Tryodași.               | Śramaṇa Śreyānsa took his first meal from<br>the hands of Prince Nanda of Siddhartapura.                                                                                                                                                                          |
| 84  | Māgha Kṛaṣna<br>Amāvasyā.      | Śreyānsanātha having become an omniscient Teacher, began to preach Truth. The teachings of Jainism once again prevailed, since they became eclipsed after Śitalanātha.                                                                                            |
| 85  |                                | First Nārāyaṇa Tṛaprasṭa and Baladeva Vijaya flourished at Podanapura, who defeated the greatest monarch of that time named Aśvagrīva. Śrivijaya succeeded Tṛaprasṭa, who rescued his sister Tārā, absconded by a Vidyādhara prince.                              |
|     | Phālguna Kṛaṣna<br>Chaturdasi. | After 54 sagropama years since Śrey-<br>ānsanātha liberated Himself, Tîrthankara<br>Vāsupūjya flourished. Since three palya years<br>before the birth of Vāsupujya Jainism became<br>extinguished. Vāsupujya's parents were<br>king Vasupujya and queen Jayāvati. |

| No. | Period & Date.                 | Event.                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----|--------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 87  | Phālguna Kṛaṣna<br>Caturdasi.  | Prince Vāsupūjya having lived a celibate's life, became disgusted with the world and renounced it.                                                                                                                                                                                     |
| 88  | Māgha Śukla<br>Dvādasi.        | Vāsupūjya became an omniscient world<br>Teacher and began to preach at large.                                                                                                                                                                                                          |
| 89  | Bhādrapada Śukla<br>Caturdasi. | Vāsupūjya Tirathankara reached Mandāragiri (near modern Bhāgalapura in Behar) and attained Niravāṇa from that place.                                                                                                                                                                   |
| 90  | ••••                           | Rājā Brahma ruled at Dvārāvati and from his queen Uṣā the second Nārāyana Dvipraṣṭa was born, who killed his antagonist and a great oppressor of the time named Tāraka. His brother was Achala Baladeva.                                                                               |
| 91  | Māgha Śukla<br>Caturdaśi.      | After 30 sagropamas since the liberation of Vāsupūjya, Tirthankara Vimala was born. His father named Sukratavarma was a Kṣatriya ruler of Kāmpilya and his mother was known as queen Śyāmā. Before Vimala's birth Jainism lost its sway for one Palya years.  (Ibid, Parva 59 Sl. 23.) |
| 92  | Māgha Śukla<br>Chaturthi.      | Prince Vimala having enjoyed the worldly life became a naked sramana and observed hard penances.                                                                                                                                                                                       |
| 93  | Paușa Krașņā<br>Daśami.        | Vimalanātha became a Kevalī Jina and preached Jainism in the Āryakhanda.                                                                                                                                                                                                               |
| 94  | Āṣāḍa Kṛaṣṇā<br>Aṣṭami.        | Vimalanātha attained Nirvāņa from mt.<br>Sammeda-Sikhara. (Ibid, 59-23)                                                                                                                                                                                                                |

| No. | Period & Date.              | Event.                                                                                                                                         |
|-----|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 95  | •••••                       | Meru and Mandara were the renowned apostles of Tirathankara Vimala, who were sons of Rājā Anantavijaya of Mathura.  (Ibid, 59-108.)            |
| 96  | •••••                       | Baladeva Dharma and Nārāyaṇa Svaya-<br>mbhū flourished at Dvārāvati.<br>(Ibid, 59-63).                                                         |
| 97  | Jyestha Krasņā<br>Dvādasī.  | After nine Sāgaropamas and 3/4 palya Vimala attained Nirvāṇa, Anantanātha born at Ajodhyā in the palace of Rājā Siṃhasena and queen Jayaśyāmā. |
| 98  | Do.                         | Anantanātha renounced the world and observed penances for two months.                                                                          |
| 99  | Chaitra Kṛaṣnā<br>Amāvasyā. | Anantanātha became an omniscient teacher and began to preach the Dharma.                                                                       |
| 100 | Do.                         | Anantanātha attained to Nirvāṇa from Sammeda—Sikhara.  (Ibid, 60-23).                                                                          |
| 101 | •••••                       | Baladeva Suprabha and Nārāyaṇa Puru-<br>șottama flourished.<br>( <i>Ibid</i> , 60-49).                                                         |
| 102 | •••                         | After four sāgaropamas since Ananta-<br>nātha attained Nirvāṇa, Jainism became obs-<br>cure for a period of half palya                         |
| 103 | Māgha Śukla<br>Tryodaśi.    | Dharmanātha, tha fifteenth Tîrathankara<br>born at Ratnapura where his father King<br>Bhānu ruled with queen Suvratā.                          |
| 104 | Do.                         | Dharmanātha adopted the vow of a naked śramaṇa and observed penance for a full month.                                                          |

| No. | Period & Date.               | Event.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 105 | Paușa Śukla<br>Pūrņimā,      | Dharmanātha gained omniscience and preached the Jaina Dharma once again.                                                                                                                                                                                                                                           |
| 106 | Jyeştha Śukla<br>Caturthi.   | Dharmanātha attained Nirvāņa from the mt. Sammeda-Sikhara. (Ibid., 61, 21-23).                                                                                                                                                                                                                                     |
| 107 | ••••                         | Baladeva Sudarśana and Nārāyaṇa Puruṣa-<br>Siṃha flourished.<br>( <i>Ibid</i> , 61-56).                                                                                                                                                                                                                            |
| 108 |                              | Maghawā, the third Cakravartî monarch appeared at Ayodhyā.  ( Ibid, 61-68).                                                                                                                                                                                                                                        |
| 109 | •••••                        | Sanatakumār, the fourth cakravarti monarch and a kāma-kumāra flourished at Ayodhyā.  (Ibid, 61-104).                                                                                                                                                                                                               |
| 110 | Jyeştha Kraşnā<br>Caturdasi. | After three Sāgaropamas less <sup>3</sup> / <sub>4</sub> palya since Dharmanātha attained liberation, Tirthankara Śāntinātha born at Hastināpura. His father Viśwasena was a scion of the famous Kuruvamśa and his mother queen Airā was a a Gāndhāra princess. He was a cakravarti monarch and a Kāmakamāra also. |
| 111 | Do.<br>Tryodasi.             | Sāntinātha became a nakcd Śramaṇa and observed penances for sixteen years.                                                                                                                                                                                                                                         |
| 112 | Pausa Suklā<br>Ekadasi.      | Śāntinātha gained omniscience and he preached the Dharma as a world Teacher.                                                                                                                                                                                                                                       |
| 113 | Jyeştha Kraşna<br>Caturdası. | Śāntinātha attained liberation from Mt. Sammeda-Sikhara.  To be Continued.                                                                                                                                                                                                                                         |

#### THE JAINA SIDDHANTA BHĀSKARA.

(Gist of Our Hindi Portion: Vol IV, Pt. II)

- p.p. 71—93. Kamta Prasad Jain has collected available material from the Jaina and non-Jaina literature referring to Rājagraha, the ancient capital of Magadha and has given an interesting historical sketch of it.
- p.p. 84—89. Jainācārya Vijaya Indra Sūri has critically reviewed the Gujarāti publication entitled "Prācina Bhāratavarṣa" by Dr. T. L. Shah (Baroda) and has pointed out a few of his deliberate misrepresentation of facts. It is wrong to say that the Gommaţa colossal at Śravaṇabelagola is the creation of the Mauryan emperors and Mahāvira, the last Tirthankara attained Nirvāṇa from Vidisā (modern Bhilsa).
- p.p. 90—101. Pt. K. B. Shastri has written on the origin and history of the Jain Prākrata literature: the Apabhramśa variety of which is the source from which Hindi originated.
- p.p. 103-109. Why the Bāhubali colossal is called Gommața? by H. Govind Pai.
- p.p. 110—118. B. Agarchand Nāhaṭā has thrown light on the Jain texts dealing with astronomy and medicine. Lists of available mss. are given.
- p.p. 119—122. K. P. Jain has pointed out on substantial evidence that the word 'Śri-Samgha' donot mean the Śvetāmbaras only. The Digambaras has also used this word for their own community. Likewise Tapā and Kharatara Gacchhas, originally belonging to the Śvetambara sect, are found also in the Kāsthāsamigha of the

Digambara sect. Inscriptions on the Digambara images of the 11th century A. D. mention Tapāgaccha, while a Digambara ms. at the Dig: Jaina Temple Mainpuri mentions Kharatara Gaccha. This ms. was written at Dacca in Bengal and bears the date as Śrāvaṇa Kraṣṇa 8th, 2287 A. Vir.

p.p. 125. Mr. Ajita Prasada, M.A., L.L.B., describes the main shrine of the famous Jaina Temple at Dharampurā Delhi, which was built by Lala Harasukharai of Delhi in 1803 A.D.

K. P. J.

### Select Contributions to Oriental Journals.

- 1. Indian Culture—Vol. IV, No. 1 (July, 1937):—
  - Origin of the Kadambas—by D. C. Sarcar: Traditionally Mayūra was the progenitor of the Kadambas and their family name had connection with the Kadamba tree. The writer of opinion that the Kadambas were originally Brāhmana hailing from north, they served under the sālavāhanas a found a kingdom in the Kuntala country afterwards.
- 2. Journal of the Andhra Historical Research Society—Vol. X pts. 1—4 (1936—1937):—

Geneology & Chronology of Western Gangas:
From Mārasimha to Rakkasa Ganga I!—by M. Govinda Pai.

- 3. Karnātāka Historical Review; Vol. IV, Nos. 1—2 (Jany.—Jul; 1937):—
  - Karṇātaka and Mohenjo Daro—by H. Heras: According to the writer's reading of the inscriptions on Mohenjo Daro seals. it is evident that some of them contain references to the people of Karṇaṭāka.
  - Delhi Sultans as Patrous of Jaina Gurus of Karnātaka—by B. A. Saletore. The writer discusses at length and points out that the Jain teachers Simhakirti and Visālakirti were honoured respectively by Muhammad Tughlaq and Sikandar Sūr of Delhi.
  - 4. Indian Historical Quarterly—Vol. XIII, No. 3 (Sept. 1937).

    Central Asiatic Provinces of the Maurya Empire—by H. C. Seth Maurya Chandragupta & Mayrabhanj Rulers—by B. Misra.

    Akbar's Religious Policy—by S. R. Sharma.

### RULES.

- 1. The "Jaina Antiquary" (जैन-सिद्धान्त भास्कर) is an Anglo-Hindi quarterly, which is issued annually in four parts, i.e., in June. September, December, and March.
- 2. The inland subscription is Rs. 4 (including postage and foreign subscription is 6 shillings (including postage) per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs. 1-4-0.
- 3. Only the literary and other decent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained on application to

THE MANAGER.

# The "Jaina Antiquary" Jain Sidhanta Bhavan, Arrah (India).

to whom all remittances should be made.

- 4. Any change of address should also be intimated to him promptly.
- 5. In case of non-receipt of the journal within a fortnight from he approximate date of publication, the office should be informed at-once.
- 6. The journal deals with topics relating to Jaina history, tography, art, archæology, iconography, epigraphy, numismates, religion, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc., from the earliest times to the modern period.
- 7. Contributors are requested to send articles, notes, reviews, etc., type-written, and addressed to,

K. P. JAIN, Esq. M. R. A. S.,
EDITOR, "JAINA ANTIQUARY"

Aliganj, Dist. Etah (India).

(N.B.—Journals in exchange should also be sent to this address.)

- , 8. The Editors reserve to themselves the right of accepting, or rejecting the whole or portions of the articles, notes, etc.
- 9. The rejected contributions are not returned to senders, if postage is not paid.
- 10. Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India).
- 11. The following are the editors of the journal, who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of Jainology:—

PROF. HIRALAL JAIN, M.A., L.L.B. PROF. A. N. UPADHYE, M.A. B. KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S. Pt. K. BHUJABALI SHASTRI. आरा जैन-सिद्धान्त-भवन की प्रकाशित पु

