## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग ६

किरण २

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. V.

No. II

### Edited by

Dr. B. A. Saletore. M. A., Ph. D.
Prof. Hiralal Jain, M. A., LL. B.
Prof. A. N. Upadhye, M. A.
B. Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.
Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY

(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)

ARRAH, BIHAR, INDIA.

SEPTEMBER, 1939.

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम।

१ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी त्रैमासिक पत्र है, जो वर्ष में जून, सितम्बर, दिसम्बर त्रौर मार्च में चार भागों में प्रकाशित होता है।

२ 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देशके लिये ४) रूपये ऋौर विदेश के लिये डाक-व्यय लेकर ४॥) है, जा पेशगी लिया जाता है। १।) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में सुविधा होगी।

- ३ केवल साहित्यसंबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे। मैनेजर, 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' आरा की पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं; मनीआर्डर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में हेर-फेर क़ी सूचना भी तुरन्त उन्हों का देनी चाहिये।
- ५ प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्ताह के भीतर यदि 'भास्कर' नहीं प्राप्त हो, तो इसकी सूचना जल्द आफिस की देनी चाहिये।
- ६ इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर आधुनिक काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्त्त-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धर्म्म, साहित्य, दर्शन, प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख, टिप्पणी, समालोचना—यह सभी सुन्दर और स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक,
   'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' आरा के पते से आने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी
   पते से आने चाहिये।
- ८ किसी लेख, टिप्पणी आदि को पूर्णतः अथवा अंशतः स्वीकृत अथवा अस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादकमण्डल को होगा।
- ९ अस्त्रीकृत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'भास्कर' त्र्याफिस, त्र्यारा के पते से भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो अवैतनिक रूप से केवल जैन-धर्म के जन्मित और उत्थान के अभिप्राय से कार्य्य करते हैं :—

प्रोफेसर हीरालाल, एम.ए., एल.एल.बी. प्रोफेसर ए. एन. उपाध्ये, एम. ए. बाबू कामता प्रसाद, एम.ब्रार.ए.एस. परिडत के. भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण

Jin Gun Aradhak Tr

## जैन-सिद्धान्त-भारूकर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी त्रैमासिक पत्र

भाग ६

भाद्रपद्

किरण २

#### सम्पाद्क

प्रोफेसर हीरालाल, एम. ए., एल.एल. बी. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए. बाबू कामता प्रसाद, एम. च्यार. ए. एस. पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्यामुषणा.

---

### जैन-सिद्धान्त-भवन त्र्यारा-द्वारा प्रकाशित

मारत में ४)

विदेश में ४॥)

एक प्रति का १।)

विक्रम-सम्बत् १६६६

# विषय-सूची हिन्दी-विभाग—

|   |                                                                                               | \$0 |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 8 | भारतवर्षे के पतन का मुख्य कारण—[ श्रीयुत कामता प्रसाद जैन, एम०त्र्यार०ए०एस                    | ७१  |
| ₹ | क्या वादीभसिंह अकलंकदेव के समकालीन हैं ?—[ श्रोयुत पं० के० भुजबली शास्त्री,                   |     |
|   | विद्याभूषण्                                                                                   | 96  |
| ३ | <b>ऋपभ्रं</b> श साहित्य <b>ऋौर</b> जैनी !—[ 'साहित्य-भ्रमर'                                   | 26  |
| 8 | त्र्याचार्य नेमि वन्द्र ऋौर ज्योतिष-शास्त्र—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ | ९३  |
| 4 | दािचाणात्य जैनधमे —[ श्रीयुत स्त्र० त्रार० ताताचार्य, एम०ए०, एल० टी०                          | १०२ |
| Ę | कोपण्-कोप्पल-[ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण्                                   | ११० |
| ૭ | त्र्याचार्ये वादिराज त्र्यौर उनकी रचनाएँ — [ श्रीयुत पं० परमानन्द जैन, शास्त्री ···           | ११३ |
| 6 | विविध विषय—(१) नयविवरण के सम्बन्ध में—[ श्रीयुत कैलाशचन्द्र शास्त्री                          | १२३ |
|   | (२) हिन्दी के दो हरिवंश पुराण [श्रीयुत कामता प्रसाद जैन · · ·                                 | १२४ |
|   | (३) शहर मुड़ासा कहाँ था ?- [ श्रीयुत कामता प्रसाद जैन                                         | १२९ |
|   | (४) श्रीमाल नगर का एक शिलालेख—[ श्रीयुत कामता प्रसाद जैन                                      | १३० |
|   | (५) "जैन एएटीक्वेरी"का सार (भा०४, कि०४) ,, ,,                                                 | १३२ |
|   | (६) ऋपनी बात—[ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्रो                                                | १३३ |
| ዲ | साहित्य-समालोचना—(१) दादा श्रीजिनकुशल सूरि—[ पं० के० भुजवलो शास्त्री                          | १३४ |
|   | (२) जैनइतिहास (३ रा भाग)—[ पं० के० भुजबली शास्त्री                                            | १३४ |
|   | (३) रत्नकर <b>एड-श्रावकाचार</b> [श्रीयुत महेन्द्र <b>कुमा</b> र जैन, काव्यतीथ                 | १३५ |
| 1 |                                                                                               |     |
|   | यन्थमाला-विभाग                                                                                |     |
| 8 | तिलोयपएएती [श्रीयुत प्रो० ए० एन० उपाध्ये, एम० ए० 🕠 ८९ से ९६                                   | तक  |
| २ | प्रशस्ति-संप्रह श्रियुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण · · · १४५ से १५३                  |     |
| • |                                                                                               |     |
|   | •                                                                                             |     |

Ac. Gunratnasuri MS

#### श्रीजिनाय नमः



जैनपुरातत्त्व और इतिहास-विषयक त्रैमासिक पत्र

भाग ६

सितम्बर १६३९। भाद्रपद वीर नि० सं० २४६४

किरग २

### मारतबर्ष के पतन का मुख्य कारण

[ लेखक—श्रीयुत कामता प्रसाद जैन, एमे०त्रार०ए० एस० ]

भिष्ठितवर्ष भगवान महावीर के समय में एक स्वाधीन देश था। स्वतंत्र-समुन्तत्त्र वातावरण में पाले-पोसे गये भारतीय लाल उस समय पूर्ण स्वाभिमानी और समृद्धिशाली थे। भारतीय-उत्कर्ष का सूर्य तब अपनी परमोत्कृष्ट-शीर्ष-सीमा पर था। उस समय भारत का ज्ञान भारत का सदाचार, भारत का वैभव, भारत का शौर्य, भारत का कला-कौशल और भारत का व्यापार—सब कुछ दूर दूर देशों तक प्रसिद्ध था। तत्कालीन यूनानी लेखकों ने इन सब बातों के लिए भारत की खूब ही प्रशंसा लिखी है और यह भी लिखा है कि भारत के लोह-कपाट तबतक किसी भी विदेशी आक्रमणकोरी ने नहीं खोल पाये थे%—भारतीय अजेय थे, उनकी शक्ति अपार थी! किन्तु किसी के दिन सदा एक से नहीं रहते—भारत के भाग्य को घुन लग

<sup>\*</sup> McCrindle, Ancient India, p. 33.

थे ! फिर मला सोचिये कि आंशिक रूप में अहिंसाव्रत को पालनेवाले गृहस्थ के कर्तव्यमार्ग में श्रहिंसा-सिद्धांत कैसे बाधक हो सकता है ? हाँ, यह त्र्यवस्य है कि वह उसे एक "पशु" न रख कर सात्विक मनुष्य बना देता है। भगवान महावीर के पश्चात् जबतक भारतीय लोक-समाज में ऋहिंसाधर्म प्रचित्त रहा तबतक यहाँ विदेशी लोगों की दाल नहीं गली और देश भी खूब समुन्नत रहा। नन्द-सम्राटों में नन्दवर्द्धन एक महान् विजेता थे-उन्होंने भारत की पश्चिमोत्तर सीमा से ईरानियों को भगा दिया था '। विद्वानों की मान्यता है कि सम्राट् नन्दवद्धंन जैनधर्मानुयायी थे।' नन्दों के बाद मौर्यों ने भारत के शासन-सूत्र को संभाला था, जिनमें सम्राट् चन्द्रगुप्त का नाम भुवन-विख्वात है। इस बाँके वीर ने भारत का राष्ट्रीय एकीकरण करके उसे खूब समृद्धिशाली बनाया था। चन्द्रगुप्त के रामराज्य की यूनानियों ने मुक्तकंठ से प्रशंसा की हैं और यह भी लिखा है कि उन्होंने यूनानी बादशाह सिल्युकस नाइकेटर को परास्त करके पश्चिमोत्तर भारत से यूनानी राज्य का अन्त कर दिया था। प्राचीन शास्त्रों त्र्यौर शिलालेखों से स्पष्ट है कि चन्द्रगुप्त मौर्य जैनाचार्य भद्रवाहु स्वामी का शिष्य था और अन्त में उन्हीं के निकट जैन मुनि हो गया था। े तीसरी बार जब फिर भारत पर विदेशियों का त्राक्रमण हुत्रा त्रौर यूनानी बादशाह दमत्रय (Demeterius) मथुरा तक घुस त्राया तो उस समय उससे मोरचा लेने के लिये—भारत-दिग्विजय कर के उसको स्वाधीन बनाने के लिये जैनधर्म के अनन्य संरचक कलिङ्ग-सम्राट् खाखेल कर्मचेत्र में **श्रवतीर्**श हुये थे। खारवेल के शौर्य की वार्ता सुनकर ही दमत्रय मथुरा छोड़ कर भाग गया था । सारांश यह कि प्राचीनकाल में जिस समय भारतीय नरेश जैन ऋहिंसा के उपासक थे, उस समय देश में इतना काफी त्र्योज, स्वाभिमान त्र्यौर शौर्य विद्यमान था कि यूनानियों ने लगातार त्राक्रमण करते रहने पर भी त्रपना मंडा भारत में नहीं गाड़ पाया था।

उपरांतकाल में भी भारतवर्ष के जिन आदर्श नरेशों की गणना भुवन-विख्यात सम्नाटों में है उनमें से प्रमुख शासकगण जैन अथवा बौद्ध धर्मों के अनुयायी थे। अरब के ठेखकों ने राठौर राजा अमोधवर्ष वहुभराज (बलहरा) को तत्कालीन संसार के लोकप्रसिद्ध राजाओं में गिनकर उनकी एक आदर्श-शासक-रूप में मुक्तकंठ से प्रशंसा लिखी है। यह अमोध-वर्ष जैनाचार्य जिनसेन जी के शिष्य थे और अन्त में स्वयं जैनमुनि हो गये थे। इसी

<sup>?</sup> Journal of the Bihar & Orissa Res: Soc., I pp. 79-81 & Vol. XIII p. 245.

२ Early History of India, p. 154 & संज्ञिस जैन इतिहास, भाग २ खरड १ ए० २१८—२३८।

<sup>3</sup> Journal of the Bihar & Orissa Res: Soc:, Vol. XIII, pp. 228-244.

<sup>8</sup> Ancient Acetts of India & China, p. 15.

Mediaeval Jainism, p. 38.

तरह सम्राट् कुमारपाल पश्चिम भारत में श्रीर मुसलमानों के साथ वीरतापूर्वक लड़नेवाला वीर सुहृद्ध्वज पूर्वीय भारत में प्रसिद्ध हुए हैं श्रीर यह दोनों ही जैनधर्म के उपासक थे।

किन्तु जैन ऋहिंसा का सब से अनूठा चमत्कार हमें दिच्चण भारत में देखने को मिलता हैं। यह मानी हुई बात है कि द्त्तिण भारत को यवनों ने सब से पीछे फतह कर पाया था। उस पर भी देश का शासनाधिकार पाकर भी मुसलमान हिन्दुत्रों के धर्म त्रौर संस्कारों को बदलने में उतने सफल नहीं हुए थे जितने कि वह उत्तर भारत में हुए थे। दिन्नण भारत में तो उनके त्राचार-विचारों त्रीर इमारतों पर हिंदुत्रों का प्रभाव पड़ा था। इसका एक मुख्य कारण दिन्नण भारत में जैनधर्म का बहु प्रसार था-एक दीर्घकाल तक दिन्नण भारत के राजा श्रीर प्रजा, दोनों ही जैनधर्म की छत्रछाया में रहे थे। जैनाचार्य नगरों श्रीर श्रामों में घूम-घूम कर जनता को ऋपने मत पर दृढ़ रखते थे। यही नहीं, वह निर्भीकतापूर्वक मुसलमान बादशाहों के राजदरबारों में पहुंचते थे ऋौर उन्हें धर्मोपदेश देते थे। यही कारण है कि दिच्चण भारत में जैन धर्म की माननेवाले इतने ऋधिक वीर योद्धा, सेनापित श्रौर नृपगण हुए हैं कि इस छोटे-से लेख में उनके नामों की सूची लिखना भी कठिन है। बालक-सेनापित विष्णु श्रौर वीराङ्गना माचिकव्ये जैसे युवक वीर श्रौर युवती वीराङ्गनायें भी त्रानेक हुई हैं। उनके जीवन जैन त्राहिसा का महत्त्व स्थापित करने के लिये चमकते हुए तारे हैं उनके चरित्रों को पढ़ कर किसकी सामर्थ्य है कि जो जैन ऋहिंसा पर कायरता सिरजने का भूठा लाञ्छन लगा सके ? केवल त्र्यावश्यकता है उन जीवन-ज्योति ऋौर जागृति को सिरजनेवाले स्फूर्तिदायक चरित्रों को प्रकाश में लाने की ! श्रहिंसा के उपासक उन वीरवरों की गाथाएँ हमारे जीवन को समुज्ज्वल बनाये विना रुक नहीं सकेंगी श्रीर उनसे उन लोगों की हृदय-कालिमा भी धुल जायगी जो ऋहिंसा में वीरता का आभाव देखते हैं। सची वीरता तो जैन ऋहिंसा में ही गर्भित है !

श्रव प्रश्न यह शेष रहता हैं कि श्राखिर भारत का पतन किस कारण से हुआ ? इस प्रश्न का उत्तर भारतीय इतिहास के अनुशीलन से ठीक-ठीक मिल सकता है। वस्तुतः महाभारतकाल से भारत में पारस्परिक श्रहम्मन्यता, श्रनैक्य श्रौर श्रविश्वास की ऐसी जड़ पड़ी थी कि चन्द्रगुप्त श्रादि नरपुंगवों के लाख प्रयत्न करने पर भी उसका श्रन्त न हो सका। पंचाव में सिकन्दर किन्हीं भारतीय नरेशों की श्रहम्मन्यता श्रौर श्रविश्वास के कारण ही घुसने में सफल हुआ था। यदि श्रश्वक, मह्वव, श्रव्यद्रक श्रौर शिवि चित्रयों की भांति

१ संचित्र जैन इतिहास, भा० २, खंड २, ए० १२६—३३३।

२ सं० जै० इ०, भा० २, खंड २, पृ० १४६।

३ जैनसिद्धान्त-भास्कर,भा० ४, प्रिंग३४--१४४।

पौरव स्नादि राजात्रों।ने देशमिक का परिचय दिया होता तो सिकन्दर पंजाब में स्ना ही नहीं **पाता ! सिकन्दर की मुठभेड़ सब से पहले ऋक्वक चित्रयों से हुई थी—उन्होंने एक वीर के** समान उस विश्वविजेता से मीरचा लिया था; परन्तु वह थोड़े से वीर कब तक उसके सामने टिके रहते ? पंजाब के लोगों ने उनकी विपत्ति सुनी ऋौर मटपट एक हजार चुने हुये योद्धा उनकी सहायता के लिये भेजे; परंतु वे सब के सब यूनानी विजेता के हाथ से वीरगति को यूनानी सेना के संगठित श्रीर व्यवस्थित श्राक्रमण के सामने वह श्रधिक न टिक सके। उस पर यदि तत्त्रशिला के राजा ने उनका साथ दिया होता तो शायद इस संप्राम का यह रूप न होता; परंतु वह श्रपने स्वार्थ में वह गया श्रौर सिकन्दर के पास पहले से ही संधि की सूचना भेज बैठा था। जब सिकन्दर ऋागे बढ़ा तो तत्त्रशिला के राजा ने उसका स्त्रागत किया। स्वयं एक हिन्दू नरेश हिन्दुस्तान की अजेयता को नष्ट करने पर तुल पड़ा। दोष किसका था ? तत्त्रशिला का नरेश जैन ऋहिंसा का उपासक नहीं था—वह ऋपने स्वार्थ में ऋंधा हो रहा था ऋौर उसे देशद्रोही बनते विलम्ब न लगा ! सिकन्दर के साथ हो कर वह **अन्य हिं**दू राजास्रों के विरुद्ध लड़ा i पुष्कलावती का दुर्ग भी दो भारतीय सरदारों के विश्वासघात के परिग्णामस्त्ररूप सिकन्दर के हाथ लगा। अऑरन (Aornos) के अजेय दुर्ग का मार्ग भी एक बुड्ढे हिन्दू ने ही सिकन्दर की बताया था। अभारत से निर्वासित किया गया शशिगुप्त नामक एक चत्रिय सिकन्दर के साथ था। सिकन्दर को उससे भी पर्याप्त सहायता मिली थी। सिकन्दर ने ऋाँरन दुर्ग का शासकपद शशिगुप्त को प्रदान किया था। उपरान्त भेलम प्रदेश का शासक पुरुराज (Poros) वीरतापूर्वक यूनानियों से लड़ा था, परंतु स्वयं उसका ही भतीजा ऋौर ऋन्य सम्बन्धी सिकन्दर से जा मिले थे। श्राखिर उसने भी सिकन्दर के आगे घुटने टेक दिये। इतना ही नहीं बल्कि यूनानियों को अपन्य हिंदू राजाओं को जीतने में उसने सहायता दी। अभिसार चित्रयों (Abisares) ने भी देश के साथ यही विक्र्वासघात किया। ° इस तरह स्वयं हिंदुः श्रों की सहायता से यूनानी पंजाब में **ऋधिकारी बन बैठे थे; परंतु हम पहले लिख चुके हैं कि जैनवीर चन्द्रगुप्त** ने उनको भारत से मार भगाया था।

१ केम्बिज हिस्टी आव इशिडया, मा० १, पृ० ३४३।

२ पूर्वे० एष्ठ ३३१ व ३१०।

३ मैकक्रडिल, ऐंशियेन्ट इविडमा, पृ० ७२।

**६ पूर्वपृ**० १६७ ।

१ पूर्व पृ० ७६।

६ पूर्वपृ० ११४।

पूर्व पृ० ११२ ।

यूनानियों के बाद भारत पर शकों और हूणों के आक्रमण हुए थे और अभागे भारत की इस मरतबा भी अपने ही विद्वासघाती कपूतों के हाथों पराधीनता के बन्धन में पड़ना पड़ा था। निस्सन्देह शकों और हूणों के समय का व्यवस्थित और प्रामाणिक वर्णन अनुपलब्ध है, परन्तु यह स्पष्ट है कि शक राजा अन्तिच्न (Antiochos III) का एक सौभाग्यसेन नामक भारतीय सरदार ही उसका सहायक हुआ था। और जब हूणों ने आक्रमण किया तब उत्तरभारत में भानुगुन नामक राजा राज्य कर रहा था। उसके दो प्रांतीय शासक धन्यविष्णु और मानुविष्णु भाई-भाई थे। ज्यों ही उन्होंने हूणों को आया देखा वह भट से हूणों में जा मिले, जिन्होंने उनको राजा बना दिया। उनका एक भाई गोपराज अवदय हूणों से लड़ा, परंतु यह व्यर्थ था। हूण तोरमाण दो भारतीयों के विद्वासघात की बदौलत भारत का शासनाधिकारी हुआ। १ यह उस समय की बात है जब भारत में गुप्रवंशीय सम्नाटों द्वारा वैदिक धर्म काफी उन्नत हो चुका था और जैनधर्म जहाँ-तहाँ प्रामीण जनता और वैद्यों में देखने को मिल रहा था। अत्र जरा सोचिये पाठक कि भारत के पतन का मूल कारण क्या था ?

उपरान्तकाल में तो राष्ट्रहित का बलिदान अपने निजी स्वार्थ के लिये भारतीयों ने खूब ही किया ! महमूद ग़ज़ानी के आक्रमण के साथ हिंदुओं की दुर्दशा चरमसीमा को पहुंच गई । मुलतान में राजा शंकरपाल को महमूद ने इस्लाममत में दीित्तत करके उसे वहाँ का राजा बनाया । इसी तरह वरन का राजा अपने दो हजार साथियों के साथ मुसलमान हुआ । और मज़ा यह कि कन्नौज के प्रतिहार राजा राजपाल ने भी चुपचाप महमूद का अनुशासन स्वीकार कर लिया । राष्ट्र के मान-अपमान का ध्यान इनको जरा भी न हुआ—यह सब अपने निजी स्वार्थ में बह गये ! उधर लाहोर के राजा आनन्दपाल की कृतन्नता का क्या कहना ! आनन्दपाल के पिता भारत की स्वाधीनता के लिये मर मिटे थे—उन्होंने अपने अमूल्य प्राण भारत पर न्योछावर कर दिये थे । स्वयं आनन्दपाल ने पहले महमूद के छक्के छुड़ा दिये थे । किन्तु थानेक्वर के आक्रमण से उसका दिल बदल गया—उसने भी अपना उत्त्व सीधा किया और महमूद को भारत की विजय करने में हरतरह की मदद पहुंचाई !२

इस प्रकार विज्ञपाठक समभ सकते हैं कि भारत के पतन का कारण जैनधर्म नहीं है; बिल्क उसके पतन का कारण स्वयं भारत के कुछ कुपूतों की ऋहम्मन्यता श्रीर स्वार्थपरता है। यदि वे लोग विदेशियों का साथ न देते तो कोई कारण नहीं था कि भारत श्रपना राज्य सो बैठता! श्राज फिर उसी श्रनैक्य श्रीर श्रविश्वास को प्रोत्साहन देना श्रहितकर हैं।

प्रस्तुत लेख का श्रंतिम भाग जिखने में इ० हि० कार्टली (भा० १३) में प्रकाशित श्रीकृष्ण-कुमार जी के लेख से सधन्यवाद साहास्य प्रहण किया गया है। —का० प्र०

१ इण्डियन हिस्टॉरीकल कार्टलीं, भाग १३, ए० ६३६।

२ पूर्व० भाग १३, पृ० ६३५—६३६।

### क्या वादीमसिंह अकलंकदेव के समकालीन हैं ?

[ लेखक—श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री विद्याभूषण ]

🌃त वर्षे 'माणिकचन्द्र दिगम्बर जैनप्रन्थमाला' बंबई की स्रोर से प्रकाशित स्त्राचार्य प्रभावन्द्र के 'न्यायकुमुद्चन्द्र' की पारिडत्य-पूर्ण प्रस्तावना में मित्रवर श्रीयृत पं० कैलाशचन्द्र जी शास्त्री ने कतिपय त्र्यन्य विद्वानों के साथ-साथ वादीमसिंह को भी त्र्यकलंकदेव के समकालीन सिद्ध किया है×। वास्तव में वादीभसिंह त्र्यकलंकदेव के समकालीन हैं या नहीं इस बात पर प्रकाश डालना ही प्रस्तुत लेख का ध्येय है। यद्यपि 'भास्कर' भाग २, किरण २ में "विदुर्वी पंपा देवी" शीर्षक लेख में इन्हों वादीभसिंह के समय ।पर कुछ प्रकाश मैं डाल चुका हूं। बल्कि इसमें जो श्रस्पष्टता रह गई थी उसे 'भास्कर' भाग २, किरण ४ में मुद्रित ''गत प्रथम एवं द्वितीय किरणों में प्रकाशित ऋपने लेखों के विषय में कुछ विशेष वक्तव्य" शीर्षक दूसरे एक लघु लेख में मैंने खुलाशा कर दिया था। किर भी इस लेख में मैं उपलब्ध सामग्री के त्र्याधार पर प्रस्तुत विषय की कुछ विशेष त्र्यभिव्यक्ति करना चाहता हूं। सर्व-प्रथम मैं मित्रवर शास्त्री जी के द्वारा उक्त प्रस्तावना में वादीभसिंह को त्रकलंकदेव के

समकालीन सिद्ध करने के लिये दी गयी दलीलों पर नीचे क्रमशः विचार करूंगा।

"श्रीपुष्पषेर्णमुनिरेव पदं महिम्नो देवः स यस्य समभूत(त्) स महान् सधर्मा । श्रीविभ्रमस्य भवनं नतु पद्ममेव पुष्पेषु मित्रमिह यस्य सहस्रधामा॥" "इस स्रोक में पुष्पवेगा मुनि को अकलंक का सधर्मा अर्थात् गुरुभाई बतलाया है। संभवतः यह पुष्पषेण मुनि वही हैं जिन्हें गद्यचिन्तामणि के प्रारंभ में वादीभसिंह ने अपना गुरु बतलाया है।"

**उक्लिखित श्रवणबेल्गोल के म**िलवेण-प्रशस्ति-गत श्लोक के त्र्याधार पर शास्त्री जी ने पुष्पवेण मनि को अकलंकदेव का समकालीन मानकर इन्हीं को ऊपर वादीभसिंह का गुरु अनुमान किया है। किन्तु इस लेख में त्रागे दिये जाने वाले शिलालेखीय पुष्ट प्रमाणों से वादीभसिंह अकलंकदेव से कई शताब्दियों के बाद के सिद्ध होते हैं। अतः मिह्रवेग्-प्रशस्ति में प्रतिपादित श्रकलंक का सहाध्यायी पुष्पषेण मुनि वादोभसिंह के गुरु कदापि नहीं हो सकते। प्रशस्ति-गत पुष्पषेण मुनि गद्यचिन्तामणि में वादीभसिंह के द्वारा गुरुह्तप से स्मृत पुष्पषेण मुनि से कोई अन्य ही पुष्पषेण होना चाहिये।

<sup>×</sup> देखें---प्रस्तावना पृष्ठ १११ में 'समकालीन विद्वान' शीर्षक ।

एक नाम के अनेक व्यक्तियों का होना जैनसमाज में कोई अनोखी बात नहीं है। बल्कि स्मारक-रूप में अपने पूर्वजों का ही नाम रखना समुचित समभा जाता है। साहित्यिक पर्यवेच्चण से ज्ञात होता है कि इस नाम के अनेक व्यक्ति हुए हैं। संभव है कि अकलंक के सधर्मी पुष्पवेण मुनि श्रवणबेल्गोल के लेख नं० २१२ में प्रतिपादित अ० शक सं० ६२२ के निविद्धर संघ के आचार्य पुष्पसेन हों।

(२) "वादीभसिंह की गद्य-चिन्तामिए में बाए की कादम्बरी की भलक मारती है अवतः वादीभसिंह को राजा हुई (६१०—६५०३) के समकालीन बाए कि के पश्चात् का विद्वान् मानना होगा। यह समय अकलंकदेव के निर्द्धारित समय के सर्वथा अनुकूल बैठता है, क्योंकि अकलंक के समकालीन पुष्पषेए का समय ई० ६२० से ६८० तक मानने पर उनके शिष्य वादीभसिंह को ६५० के बाद ही रखना होगा।"

वादीमसिंह को अकलंकदेव के समकालीन सिद्ध करने के लिये दी गई शास्त्री जी की इस दूसरी युक्ति से भी वादीमसिंह अकलंकदेव के समसामयिक सिद्ध नहीं होते। ११ वीं या १२ वों शताब्दी में होने वाले वादीमसिंह भी ७ वीं शताब्दी में होनेवाले बागा की कादम्बरी का अनुकरण मजे में कर सकते हैं। इसमें किसी को कोई आपित नहीं हो सकती है।

(३) "श्रादिपुराणकार जिनसेन स्वामी ने वादिसिंह नाम के एक श्राचार्य का स्मरण निम्न शब्दों में किया है—

> "कवित्वस्य परा सीमा वाग्मित(त्व)स्य परं पदम्। गमकत्वस्य पर्यन्तो वादिसिंहोऽर्च्यते न कैं:॥"

इस से प्रतीत होता हैं कि वादिसिंह बड़े भारी किव और उत्कृष्ट वाग्मी थे। अपने पाइवनाथचिरत के प्रारंभ में वादिराज ने भी वादिसिंह का स्मरण इस प्रकार किया है— "स्याद्वादिगरमाश्रिय वादिसिंहस्य गर्जिते। दिङ्नागस्य मद्घ्वंसे कीर्त्तिभङ्गो न दुर्घटः॥" इस इलोक में बौद्धाचार्य दिङ्नाग और कीर्त्त (धर्मकीर्त्त) का प्रहण करके वादिसिंह को उनका समकालीन बतलाया है। प्रेमी जी का मत है कि वादीभसिंह और वादिसिंह एक ही व्यक्ति हैं। यदि यह सत्य है तो इन उल्लेखों से वादीभसिंह के सातवीं शताब्दी के उत्तराद्धें के विद्वान होने में कोई सन्देह शेष नहीं रह जाता। और उस दशा में उन्हें अकलंक का समकालीन मानने में कोई वाधा प्रतीत नहीं होती।"

शास्त्री जी की यह तीसरी युक्ति भी प्रवल नहीं है। श्रीयुत प्रेमी जी के कथनानुसार श्रापने जो वादिभसिंह एवं वादिसिंह इन दोनों को श्राभनन व्यक्ति मान लिया है, यह ठीक

<sup>‡</sup> मि॰ वी॰ ए॰ स्मिथ एवं डा॰ ईश्वरी प्रसाद के मत से राजा हर्व का काल ६०६—६४७ है।

नहीं है। वास्तव में ये दोनों मिन्न-मिन्न व्यक्ति हैं। 'प्रमाग्ग-नौका' 'तर्कदीपिका' और 'भर्मसंप्रह' इन प्रन्थों के रचयिता वादिसिंह वादीमसिंह से सर्वथा मिन्न हैं। अ

हां, इन वादिसिंह को दिङ्नाग श्रीर धर्मकीर्त के समकालीन ७ वीं शताब्दी के उत्तराई के विद्वान मानने में मुक्ते कोई श्रापत्ति नहीं है, किन्तु वादीमसिंह ७ वीं शताब्दी के उत्तराई के विद्वान कदापि नहीं हो सकते हैं।

ऋष वादीमसिंह के काल-सम्बन्धी जटिल प्रश्न को हल करने के लिये पहले कित्पय प्राचीन शिलालेख ज्यों के त्यों विज्ञ पाठकों के सामने उपिश्यत कर दिये जाते हैं। ये लेख श्रीमान् ब्र० शीतल प्रसाद जी के द्वारा संगृहीत एवं ऋगुवादित "मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैनस्मारक" से उद्धृत हैं। इनके मूल लेख इस समय मेरे सामने नहीं हैं। यद्यपि ऋपरिचित होने के कारण इन लेखों में दिच्चण प्रान्त के कुछ नामों में जहां-तहां रूपान्तर हो गया हैं ऋवश्य; फिर मी एकाध को छोड़कर और लेखों का ऋगुवाद तो ठीक ही होगा। ऋगर कहीं माव में फर्क पड़ गया हो—क्योंकि लेख नं० ३० का ऋगुवाद स्व० नरसिंहाचार्य के मत से अमात्मक है—तो भी इस प्रस्तुत विषय के प्रमाण में कोई ऋन्तर नहीं पड़ सकता है। ये लेख निम्न प्रकार हैं:—

- (१) "नं० ४० सन् १०७७ मानस्तंम पर। चट्टल देवी ने कमलभद्र पंडितदेव के चरण धो कर भूमि दी। पंचकूट जिनमन्दिर के लिये विक्रम सांतरदेव ने अजितसेन पंडितदेव के चरण धो कर भूमि दी।" (मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ ३२०)
  - नोट-यह लेख पोम्बुच में पाया गया है।
- (३) "नं०१९२ सन् ११०३। चालुक्य त्रिभुवनमळ के राज्य में उप्रवंशी श्रजबिल सान्तर ने षोम्बुष में पंचबित बनवायी। उसी के सामने श्रमन्दूर में चट्टल देवी श्रौर त्रिभुवनमळ सान्तरदेव ने एक पाषाण की बित्त श्रीद्रविलसंघ श्रद्धंगलान्त्रय के श्रिजित-सेन पंडितदेव वादिघरट्ट के नाम से बनवाई।"

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ ३२५)

नोट-यह लेख तीर्थहिक में पाया गया है।

\* देखें—'दिगम्बर जैनग्रन्थकर्ता और उनके ग्रन्थ' पृष्ठ २६ । यद्यपि इसी ग्रन्थ-सूची के ३८ वें पृष्ठ में बादिसिंह का पुनः उल्लेख कर इनकी प्रमाण-नौका एवं धर्मरत्नाकर नाम की दो और कृतियों का उल्लेख किया गया है। प्रमाण-नौका तो पृष्ठ २६ की कृति है ही। धर्मरत्नाकर भी प्रायः पृष्ठ २६ का पूर्वोक्त धर्मसंबद्ध ही होगा। झात होता है कि अस से परिशिष्ट में ये दोनों ग्रन्थ दुवारा लिख दिये गये हैं।

(४) "नं० ८३ सन् १११७ ई० चामराज नगर में श्रीपार्श्वनाथ-बस्ति में एक पाषाण् पर। जब द्वारावती (हलेबीडु) में वीरगंग विष्णुवर्द्धन बिट्टिग होय्सलदेव राज्य करते थे तब उनके युद्ध और शान्ति के महामन्त्री चाव और अरसिकब्बे-पुत्र पुनीश राजदर्ग्डाधीश था। यह श्रीअजितमुनिपति का शिष्य जैन श्रावक था तथा यह इतना वीर था कि इसने टोड को (?) भयवान किया, कोंगों को भगाया, पह्नवों का वध किया, मलयालों का नाश किया, कालराज को कम्पायमान किया तथा नीलिगिरि के उपर जाकर विजय की पताका फहराई ……।

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ १८६)

(५) "नं० १०३ सन् ११२० करीब। सुकदरे (१) प्राम में लक्ष्म्म मन्दिर के सामने पाषाण पर। माता एचले के पुत्र अत्रेयगोत्री जिक्ष सिष्टि ने अपने सुकदरे प्राम में एक जिनालय बनवाया व उसके लिये एक सरोवर भी बनवाया तथा श्रीदयापालदेव के चरण धोकर भूमि दान की। इसके गुरु अजितमुनिपति थे जो द्विलसंघ में हुए; जिसमें समन्तमद्र, महाकलंक, हेमसेन, वादिराज व मिल्लिंग मलधारी हुए।"

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २०२)

- (६) "नं० १००, ११४५ ई० प्राम बोगिंद में ध्वंश जैनमिन्दर के पास एक पाषाण पर। राजा विष्णुवर्द्ध न के राज्य में उनका बड़ा मंत्री हिसाब करने वाला माधव या मादिराज था। यह श्रीद्यांजतसेन भट्टारक का शिष्य जैन श्रावक था। ..... अजितसेन योगीक्वर यह बड़े योगी थे। ..... (मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २०२)
- (७) "नं० ३० सन् ११४० तोरण बागिलु के उत्तर रूं मे पर। जगदेकमह के राज्य में राजा तैलसांतर जगदेकदानी हुए। मार्यो चट्टल देवी। इनके पुत्र श्री वह मराज या। विक्रम सांतर त्रिमुवनदानी, पुत्री पंपादेवी थी। पंपादेवी महापुराण में विदुषी थी। " पंपादेवी ने अष्टिवधार्चन, महाभिषेक व च्तुर्मिक्त रचीः। यह द्रविल-संघ, नन्दिगण, ध्रकंगलान्वय, आंजतसेन पंडितदेव या वादीमसिंह की शिष्या श्राविका थी। पंपा देवी के माई श्रीवह मराज ने वासुपूष्य सि० देव के चरण धोकर दान किया।" (मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ ३१९)

नोट-यह शिलालेख पोम्बुच में पाया गया है।

(८) "नं० १३० करीब सन् ११४७ ई० इस बस्ति के द्वार पर। श्री श्राजितसेन भट्टारक का शिष्य बड़ा सरदार पर्मादि था। उसका ज्येष्ठ पुत्र भीमय्य, भार्या देवल थे। उनके

<sup>‡</sup> स्व॰ स्नार॰ नरसिंहाचार्य का कहना है कि अष्टविधार्च्वन, सहाभिश्क और चतुर्भिक्त रवनायें नहीं हैं, बक्कि सेवायें हैं।

(९) "नं० १ सन् ११६९ ई० प्राम विन्द्यर (१) में जैन बस्ति के पाषाण पर । इस समय होय्सल बहालदेव दोरसमुद्र में राज्य कर रहे थे। यहां मुनि-वंशावली दी है। श्रीगौतम, भद्रबाहु, भूतबलि, पुष्पदन्त, एकसिन्ध, सुमित भ०, समन्तभद्र, भट्टाकलंकदेव, वक्रमीवाचार्य, वज्रनिन्द भट्टारक, सिंहनन्द्याचार्य, परवादिमह श्रीपालदेव, कनकसेन, श्रीवादिराज, श्रीविजयदेव, श्रीवादिराजदेव, श्रीजतसेन पंडितदेव " " " " " "

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २७९)

नोट—इसमें आषार्यों को नामावली कालकम से नहीं दी हुई है। यह त्रुटि अन्यान्य लेखों में भी पायी जाती है। मालूम होता है कि लेखक ने छन्दोबद्ध करने के लिहाज से कमभंग की छोर ध्यान नहीं दिया होगा।

(१०) "तास्क् नंजनगृड, प्राम तगदृरु (?) चन्न-केशव-मन्दिर के बाहर भीत में एक खंभ पर। नं० १३३ सन् ११७० ई० द्रविल संघ में नन्दि-संघ के अरुंगलान्वय के श्रोमुनि ग्राजितसेनदेव त्राचार्य हुए—

श्रीमद्रमिलसंघेऽस्मिन् नन्दिसंघेऽस्त्यरुंगलः । अन्वयो भाति निःशेषशास्त्रवाराशिपारगैः ॥ ···अजितसेनमुनिपो हि आचार्यतां प्राप्तवान् ।''

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ १७६)

उपर्युक्त १० शिलालेखों में सब से पहला १००० का एवं सब से पीछे का ११०० का है। इन दोनों लेखों का अन्तर ९३ वष का होता है। यदि इन लेखों में प्रतिपादित सभी अजितसेन को एक ही व्यक्ति मान लिया जाय तो कम से कम इस ९३ में २० वर्ष और जोड़ने होंगे। क्योंकि इन्हें विद्याध्ययन कर प्रसिद्धि प्राप्त करने में इतना समय लगना वाजिब है। ऐसी दशा में लगभग ११३ वर्ष या दो वर्ष अधिक या कम अजितसेन का जीवनकाल मानना पड़ेगा। जैन मुनियों के दीर्घ जीवनकाल को—उसमें भी आठ सौ वर्ष के पूर्व के मनुष्य की दीर्घकालीन आयु को ध्यान में रखते हुए यह इनका लम्बा काल खटकना नहीं चाहिये। कुछ भी हो, यह अनुमान करना अनुचित नहीं कहा जा सकता कि यह अजितसेन या वादीभ-सिंह ११वीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध एवं १२वीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध के विद्धान् थे। इसमें किसी का मत-भेद नहीं होना चायिये। बल्कि पुरातत्त्व के प्रामाणिक विद्धान् एवं जैन साहित्य के प्रगाढ़ प्रेमी स्वर्गीय आर० नरिसहाचार्य का भी यही मत है। हाँ, एक बात है कि उद्धिखत इन

शिलालेखों में से सन् १००० के प्रथम लेख से वादीमसिंह की उपस्थिति पोम्बुच में स्पष्ट प्रमाणित होती है। क्योंकि उसमें साफ-साफ लिखा हुआ है कि "पंचकूट जिन-मन्दिर के लिये विक्रम सान्तरदेव ने अजितसेन पण्डितदेव के चरण धोकर भूमि दी"। अब सन् १०९० के द्वितीय लेख में यह लिखा है कि "इस स्मारक की अपने गुरु वादीमसिंह अजितसेन की स्मृति में महाराज मार सांतरवंशी ने स्थापित किया"। आगे कोई ऐसा लेख नहीं है जिससे इन वादीमसिंह की उपस्थित स्पष्ट प्रमाणित होती हो। अत एव संभव है कि कोई-कोई १०९० तक ही वादीमसिंह के जीवन-काल की यर्णदा मानकर १०९० के बाद के लेखों को इनका स्मृति-लेख मान लें। पर जीवनकाल में भी भक्तों के द्वारा अपने माननीयों का स्मारक बनवाना लोक-विरुद्ध बात नहीं है। बल्कि आजकल भी इसके एक नहीं अनेक दृष्टान्त दृष्टिगोचर होते हैं। इस वे यह सिद्ध करना मेरा अभीष्ट नहीं है कि वादीमसिंह के ये स्मारक इनके जीवन-काल में ही स्थापित हुए थे। फिर भी इससे वादीमसिंह का सयय ११वों शताब्दी के उत्तरार्ध ही सिद्ध होता है न कि शास्त्री जी के कथनानुसार ७ वीं शताब्दी।

उद्घिखित लेखों में वादीभसिंह को कहों श्राजितसेन पिएडतदेव, कहों वादीभसिंह श्राजित-सेन दोनों, कहों श्राजितसेन पिएडतदेव वादिघरट्ट, कहीं श्राजित मुनिपित, कहीं श्राजितसेन भट्टारक एवं कहीं मुनि श्राजितसेनदेव श्राचार्य लिखा है। साथ ही साथ इन नामों के साथ संघ-श्रन्वय श्रादि सभी जगह नहीं कहा गया है। फिर भी मेरे जानते इन सब नामों को वादीभसिंह के ही वाचक मानने में किसी को श्रापित नहीं होनी चाहिये। क्योंकि इतने श्रास्प श्रन्तर में दो श्राजितसेन होने की संभावना कम है। साथ ही साथ शिलालेख के लेखन-कम को देखते हुए भी हमें एक ही व्यक्ति मानने को बाध्य होना पड़ता है।

त्रब पता लगाना है कि वादीमसिंह के इस निर्धारित काल के बीच में इनके श्रद्धेय गुरु उक्लिखित मुनि पुष्पषेण का भी कहीं उल्लेख मिलता है। पुष्पषेण मुनि की प्रकाश में लानेवाले करीब सन् १११७, ११२५ त्रौर ११६९ के हमें तीन शिलालेख मिलते हैं। वे निम्न प्रकार हैं:—

- (१) "नं० १३१ सन् १११७(?) वहीं द्रिवलसंघ निन्दसंघ अरुंगलान्वय के पुष्पसेन सिद्धान्तदेव के शिष्य वासुपूज्यदेव ने समाधि-मरण किया।" (मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २७४)
  - नोट—यह लेख हासन जिला के मुगुलूर ग्राम में जैनबस्ति के द्वार पर पाया गया है। बल्कि वहीं पर इसी संघ एवं अन्वय के अजितसेन भट्टारक-सम्बन्धी एक दूसरा लेख भी मौजूद है जो ऊपर उद्धत किया जा जुका है।
- (२) नं० ४९२ शक सं० १०१५ सन् ११२५ "·····आ-पुष्पसेन सिद्धान्तदेवरिं वर्तिक·····।"

- नोट—यह लेख श्रवणबेल्गोल में है और यह विष्णुवर्द्ध न होय्सलदेव के द्वारा मन्दिरों के जीर्णोद्धार एवं मुनियों के आहार-दान के लिये द्रविलसंघ ग्ररु गलान्वय के आचार्य श्रीपाल जैविद्यदेव को शक्य नामक ग्राम जो दान दिया गया था, उसी का स्मारक है। इसमें द्रविलसंघ की विस्तृत गुरु-परम्परा दी गयी है जिसमें पुष्पसेन भी शामिल हैं।
- (३) "नं० १ सन् ११६९ ई० प्राम विन्दियर में जैनबस्ति के पाषाण पर । इस समय होय्सल बहालदेव दोरसमुद्र में राज्य कर रहे थे। यहाँ मुनि-वंशावली दी है। श्री-गौतम, मद्रबाहु, भूतबिल, .....यहाँ वादिराज और शंकरदेव ने श्रीपाक्ष्वदेव का मिन्दर बनवाया, जिस की प्रतिष्ठा पुष्पसेनदेव ने की। व अष्टिवधपूजा के लिये श्रीवासुपूज्य सिद्धान्तदेव के चरण में भूमि मेंट की, जिसको उन्होंने वृषमनाथ पिएडत के सुपुर्द की।"

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २८०)

नोट--यह लेख अरसीकेरे तालुक में पाया गया है। बल्कि ऊपर यह लेख श्रंकित किया जा चुका है। इसमें भी श्रजितसेन परिडतदेव का उल्लेख है।

उल्लिखित इन लेखों में प्रतिपादित पुष्पसेन को ही वादीमसिंह के गुरु नहीं माना जा सकता ? पहली बात तो यह है कि ये तीनों व्यक्ति एक ही संघ, गए। एवं ऋन्वय के हैं ऋौर दसरी बात यह है कि उद्घिखित रुतीय लेख से सन् ११६९ में पुष्पसेन की उपिश्चित स्पष्ट सिद्ध होती है। ऐसी दशा में इन दोनों का गुरु-शिष्य एवं सम-सामियक मानने में कोई भी ऐसा प्रवल बाधक हेतु नज़र नहीं आता। हाँ, एक शंका उठाई जा सकती है कि वादीमसिंह का जन्म जब सन् १०७७ से करीब २० वर्ष पहले मानते हैं तब इनके गुरु पुष्पसेन का जन्म उससे भी पहले मानना पड़ेगा। ऐसी अवस्थ। में सन् ११६९ तक का समय इनके लिये बहुत लम्बा हो जाता है। त्र्यतः प्रथम, द्वितीय एवं तृतीय लेख में प्रतिपादित पुष्पसेन एक व्यक्ति नहीं माने जा सकते हैं। परन्तु समवयस्क दो व्यक्ति भी गुरु-शिष्य हो सकते हैं। बल्कि मेरा यह भी अनुमान है कि पुष्पसेन वादीभसिंह के विद्या-गुरु नहीं थे; किन्तु दीचा-गुरु। अन्यथा इनकी कोई कृति मिलती और साहित्य-संसार में इनकी भी ख्वाति होती। मगर साहित्य-संसार में ही नहीं यों भी वादीभसिंह की जितनी ख्वाति हुई है उतनी इनके गुरु पुष्पसेन की नहीं हुई अनुमित होती है। इसके उपर्युद्धृत शिलालेख ही समुज्ज्वल दृष्टान्त हैं। वादीभसिंह राज-सन्मानित थे श्रौर कई उच्च राजपदाधिकारी भी इनके कट्टर मक्त थे। मैं समभता हूं कि खास कर पोम्बुच के सान्तर वंश के शासक एवं उनके प्रधान राज-कर्मचारी वादोमसिंह को बहुत मानते थे। यह बात भी उल्लिखित लेखों से ही स्पष्ट प्रमाणित होती है। इन सब बातों को ध्यान में रखते हुए गुरु पुष्पसेन को वादीमसिंह के व्रतगुरु एवं समवयस्क मानना मेरे खयाल से कोई अनुचित नहीं है। आजकल के मुनिसंघों में मी ऐसे-ऐसे उदाहरण हमें कई मिल जाते हैं। अगर पुष्पसेन को वादीमसिंह के दीन्ना-गुरु

मानते हैं तब सोमसेन सूरि की "वादीमसिंहोऽपि मदीयशिष्यः, श्रीवादिराजोऽपि मदीय-शिष्यः।" यह उक्ति यों ही उपेक्तणीय नहीं है। संभव है कि सोमसेन सूरि इनके विद्या-गुरु रहे हों। हाँ अपनी कृतियों में इनका उल्लेख नहों मिलना अवश्य खटकता है। संभव है कि कोई ऐसा प्रबल हेतु रहा हो जो इस समय इसका पता लगाना हम सबों के लिये असम्भव सा हो गया हो। आजकल भी कुछ शिष्य ऐसे मिलते हैं, किसी कारण से—दोनों में से किसी एक के प्रमाद से - जब इन दोनों में मनोम।लिन्य हो जाता है तब शिष्य अपने गुरु का नाम जान-बूक कर नहीं उल्लेख करता है। जो कुछ हो परोक्त विषय में बलिष्ठ प्रमाणों के अभाव में उहापोह तथा अटकलबाजी के सिवा और किया ही क्या जा सकता ? परन्तु इस संभवपरक उहापोह को ही सिद्धान्त मान लेना समुचित नहों है। हाँ, भविष्य की खोज के लिये यह भी एक अन्यतम साधन बन सकता है।

त्रव वादीमसिंह के संघ, अन्वय, स्थान एवं नाम आदि के सम्बन्ध में भी मैं कुछ अपना विचार उपस्थित कर देना अनुचित नहों समकता। वादीमसिंह विख्यात जैन महाकवियों में से हैं। इनकी 'गद्यचिन्तामणि' और 'त्तत्रचूड़ामणि' ये दोनों काव्य काफी प्रसिद्ध हैं। बिल्क त्तत्रचूड़ामणि तो एक खासा नीति मन्थ ही कहा जा सकता है। प्रायः प्रत्येक क्लोक के पूर्वार्क में अभीष्ट चित्रांश और उत्तरार्क्क में उसे पुष्ट करने के लिये नीति कही गयी हैं। नीति का पुट देकर इन्होंने चिरत्रांश को बहुत ही रोचक बनाया है। दूसरी गद्य-चिन्तामणि भी काव्योचित माधुर्य आदि अनेक प्राञ्जल गुणों से विशिष्ट एक महत्त्वपूर्ण गद्य-काव्य है।

वादीमसिंह के अजितसेन, वादीमसिंह और ओडेयरदेव ये तीन नाम उपलब्ध होते हैं। मेरा अनुमान है कि इनमेंसे ओडेयरदेव जन्म-नाम, अजितसेन दीचा-नाम और वादीमसिंह पाएिडत्योपार्जित उपाधि हैं। यों तो वादीमसिंह का जन्मस्थान अज्ञात सा है; फिर भी इनका ओडेयरदेव नाम, मद्रास प्रान्तान्तर्गत तामिल (तिमलु) प्रदेश के पोख्रुरु तालुक के तिरुमले स्थान में विद्यमान समाधि-स्थान, द्रविल, या द्राविड़-संघ एवं अरु गल अन्वय ये चारो इन्हें तामिल प्रान्तीय सिद्ध करने की चेष्टा अवस्य करते हैं। मद्रास प्रान्तान्तर्गत तामिल-प्रान्त का नाम द्राविड़ प्रसिद्ध है ही। साथ ही साथ कई जैन, जैनेतर पुरातत्व-विशारद यह प्रकट कर चुके हैं कि जैनमुनियों में प्रचलित संघ, गए एवं शाखा आदि किसी आचार्य या स्थान के ही द्योतक हैं। जैसे स्थान के लिये—माथुरसंघ, नावल्यरसंघ, कित्तूरसंघ, कोलत्तरसंघ, देशीयगए, एवं इनसोगे शाखा आदि। अतः वादीमसिंह के द्रविल संघ से द्राविड़ अर्थात् तिमल प्रदेश मानना कोई अनुचित नहीं कहा जा सकता। अब इनके अरु गल अन्वय को लीजिये। यह अरु गल नाम तामिल प्रान्त के गुडियपत्तन तालुक में स्थित 'अरु गलम्' नामक स्थान की स्थार मेरा स्थान आकर्षित करता है। यह एक बहुत प्रसिद्ध एवं प्राचीन स्थान है। आज भी यहां पर

धर्मतीर्थंकर का एक भव्य मन्दिर मौजूद है। इन सब बातों को लक्ष्य में रखकर यह अनुमान करना निर्मूल नहीं कहा जा सकता कि वादीभसिंह का जन्म एवं समाधि तामिल प्रान्त में हुई थी। हाँ, मालूम होता है कि इनका बहुभाग जीवन मैसूर प्रान्त में बीता था और मैसूर प्रान्तान्तर्गत पोम्बुच ही इनका प्रधान निवास रहा।

हाँ, एक बात याद आ रही है। उपर उद्भृत शिलालेखों में जिन लेखों में अजितसेन इस नाम के साथ 'भट्टारक' शब्द आया है उन लेखों में प्रतिपादित अजितसेन को वांदीमसिंह न मानकर इस नाम के किसी दूसरे मठाधीश को मानने को शायद कुछ व्यक्ति तैयार हो जायें। परन्तु प्राचीन काल में 'भट्टारक' यह शब्द केवल मठाधीशों के लिये ही प्रयुक्त न हो कर यह एक आदरसूचक शब्द होने से जिनसेन अ जैसे बड़े-बड़े आचार्य एवं राजा महाराज तक भी इस विशेषण से समरण किये गये हैं—इस बात को उन्हें अवदय ध्यान में रखना चाहिये।

'संस्कृत साहित्य का संनिप्त इतिहास " के विज्ञ लेखकों का कहना है कि "भाज राजा (ई० १०१८ ५५) के समकालिक कालिदास का एक वचन "श्रद्य धारा निराधारा निरालम्बा सरस्वती।" यह इसके (वादीभसिंह के) वचन के सदृश हैं। इसलिये यह भाज का पूर्ववर्ती श्रर्थात् १०म शतक का माना जाता है।" ज्ञात होता है कि श्रीयुत टी० एस० कुणु स्वामी शास्त्रि-द्वारा लिखित 'गद्यचिन्तामिए' की प्रस्तावना ही इनके इस मत का आधार है। मगर मेरे पूर्व कथनानुसार जब वादीभसिंह का समय ११वों शताब्दी का उत्तरार्ध निर्ववाद सिद्ध होता है तब वादीभसिंह को १०म शतक का मानना ठीक नहीं है।

एक बात और है। इन वादीभसिंह के उपर्युक्त चत्रचूड़ामिए के अन्त में "राजतां राजराजोऽयं राजराजो महोदयैः। तेजसा वयसा शूरः चत्रचूड़ामिएगुँगैः।।" यह पद्य प्राप्त है। पद्यगत 'राजराज' शब्द अवश्य विचारणीय है। मेरा ख़याल है कि यह इलेषात्मक शब्द है। इसमें प्रन्थकर्ता ने चिरत्र-नायक जीवन्धर के अतिरिक्त तत्कालीन शासक का भी उल्लेख किया है। यह शासक चोल-वंशी राज-राज हो सकता है। चोल राजाओं में इस नाम (राजराज) के दो व्यक्ति हुए हैं। प्रथम राजराज का समय सन् ९८५ से १०१२ तक का और द्वितीय का सन् ११४६ से ११७८ तक का है। संभवतः वादीमसिंह ने द्वितीय राजराज के शासनकाल में इस काव्य की रचना की हो। में उपर लिख चुका हूं कि वादीमसिंह का समाधि-स्थान आज भी तामिल प्रान्तान्तर्गत तिरुमले में मौजूद है। बहुत कुछ संभव है कि वादीमसिंह अन्तिमावस्था में मैसूर से अपनी जन्मभूमि को लौट आये हों और चोलशासक उक्त राजराज के राज्यान्तर्गत कहीं रह कर इस चत्रचूड़ा-

<sup>\*</sup> देखें -मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक प्रष्ठ २८१, लेख न० १६४।

मिण की रचना कर प्रन्थान्त में इन्होंने तत्कालीन तत्प्रान्तवर्ती शासक इस राजराज का उल्लेख कर दिया हो।

इसमें कोई शक नहों है कि यह वादीमसिंह केवल एक उच्चकोटि के किव ही नहीं थे; किन्तु एक उद्भट नैयायिक एवं प्रखर वादी भी थे। संभवतया इन्होंने कोई न्याय प्रन्थ भी रचा हो। पर अभी तक इसका कोई पता नहीं लगा है। मैं उपर लिख चुका हूं कि सामान्य श्रावक से लेकर राजा एवं बड़े-बड़े राजकर्मचारी भी इनके एकान्त भक्त थे। श्रवण्वेल्गोल के लेख नं० ५४ (६७) में भी इनके दो विद्वान् शिष्यों का उल्लेख पाया जाता है, जिनके नाम क्रमशः शान्तिनाथ और पद्मनाभ है। इनमें पहले की उपाधि किवता-कान्त एवं दूसरे की वादि-कोलाहल है। उिह्निखत यह लेख इन्हों के एक और विद्वान् शिष्य मिल्लिपेण मलधारिदेव का समाधिमरण-सूचक है और यह मिल्लिपेण-प्रशस्ति के नाम से प्रसिद्ध हैं। इस लेख में केवल मिल्लिपेण की ही नहीं; इनकी गुरु-परम्परा की भी बड़ी प्रशंसा लिखी मिलती है। इसमें वादीभिसंह एवं इनके शिष्य उक्त शान्तिनाथ और पद्मनाम की भी काफी तारीफ की गयी है। खोज करने पर इन शिष्यों का मी विशेष परिचय मिलना संमव है।

उल्लिखित लेख में वादीमसिंह की स्तुति-परक कई इलोक मिलते हैं। पर लेखवृद्धि के लिहाज से वे इलोक यहां उद्धृत नहीं किये गये। मैं सममता हूं कि वादीमसिंह के बारे में विशेष विमर्श के लिये यह लेख एक साधन सममा जायगा त्रौर इनकी कृतियों का अध्ययन करनेवाले छात्रों को भी इससे कुछ सहायता मिलेगी।

### अपमंत्रा साहित्य और जैनी !

[ 'साहित्य-भ्रमर ' द्वारा संकलित ]

賽 िरत की साहित्यिक भाषात्रों के नियमित ऋध्ययन का प्रारंभ मुक्किल से डेढ़ सौ वर्ष पहले से हुआ है। सन् १७८३ में सर विलियम जोन्स की विज्ञप्ति के साथ ही इस ग्रुमकार्य का श्रीगरोश हो गया था। उस समय विद्वानों का ध्यान त्र्याकर्षित करनेवाला केवल संस्कृत साहित्य—सो भी उसके काव्य थे। फिर वैदिकधर्म के साहित्य ने काव्यों का स्थान लिया था। किन्तु तब से पचास वर्ष उपरान्त तक प्राकृत साहित्य की त्रोर विद्वानों की दृष्टि ही नहीं गई थी। इसका कारण यही था कि इस साहित्य के मुख्य संरत्तक जैनी थे, जिन्होंने कलतक अपने साहित्य को प्रकट करने की कोशिश नहीं की थी। सचमुच प्राकृत भाषा में रचना करने का अधिकार प्राचीनकाल से ही जैनियों के हाथों में रहा है-न्नाह्मणों और बौद्धों ने बेशक करीब-करीब इसी तरह क्रमशः संस्कृत ऋौर पाली भाषाऋों में रचना रचने का ऋधिकार पा रक्खा था; किन्तु जैनियों के द्वारा प्राकृत भाषा की विशेष उन्नति हुई थी। इसका कारण यही है कि यह भाषा केवल उनकी साहित्यिक भाषा ही नहीं रही बल्कि जैनधर्म की शिचा भी इसी भाषा में दी जाती रही हैं। इसीलिये आज हमें प्राकृत के विविध रूपों के स्पष्ट दर्शन जैन साहित्य में ही होते हैं। मागधी त्रौर त्रर्धमागधी प्राकृत के शेष नमूने त्रव केवल क्वेताम्बर जैनियों के सूत्र-प्रनथ ही हैं ! महाराष्ट्री प्राकृत का भी विशेष उपयोग जैनियों द्वारा ही टीकात्रों त्रादि के लिखने में हुन्ना हैं। इस प्राकृत का साहित्य ईसा की प्रारंभिक शताब्दियों में विशेष हो गया था: जैसे कि कवि हाल की रचनात्रों और प्रवरसेन के 'सेतुबन्ध' नामक प्रन्थ से प्रकट हैं। शौरसेनी प्राकृत का उपयोग दिगम्बर जैनियों द्वारा विशेष हुत्रा है। श्रीकुन्दुकुन्दाचार्य, स्वामी कार्तिकेय, वट्टकेर त्राचार्य, नेमिचंद्र सिद्धान्त-चक्रवर्ती त्रादि त्राचार्यों ने इसी शौरसेनी प्राकृत में मूल्यमयी रचनार्ये रची हैं। पैशाची प्राकृत से जैनियों का प्रेम नहीं रहा और इतभाग्य से उसका साहित्य ही उपलब्ध नहीं है। हाँ, इसी प्राकृत की बहिन जो ऋपभ्रंश भाषा थी उसका साहित्य उपलब्ध है ऋौर वह खासकर दिगम्बर जैनियों का ही है। प्रस्तुत लेख में इसी अपभ्रंश प्राकृत की उत्पत्ति, इतिहास और उससे जैनियों के सम्बन्ध को प्रकट करना ऋभीष्ट है !

अपभ्रंश भाषा की प्राचीनता के विषय में जानने के लिये सब से पहले यह देख लेना ज़रूरी है कि उसका उल्लेख किन प्राचीन साहित्यरिसकों ने किया है। इसी अनुरूप नीचे इसी बात को निर्दृष्ट करने का प्रयत्न किया जाता है:—

(१) पातञ्जलि, जो कि ईसा से पूर्व की दूसरी शताब्दी के ऋौर 'व्याकरण महामाध्य'

के प्रख्यात लेखक हैं, वही संभवतः सबसे पहले 'ऋपभ्रंश' शब्द का व्यवहार भाषाविज्ञान के सम्बन्ध में करते हैं। किन्तु वह उसे प्रामीण मनुष्यों के मुख से निकला हुआ संस्कृत का विकृत रूप ही बतलाते हैं; क्योंकि वह कहते हैं:—

"एकैकस्य हि शब्दस्य बहवोऽपभ्रंशाः। तद्यथा। गौरित्यस्य शब्दस्य गावी गोगी गोता गोपोतालिकेत्येवमादयोऽपभ्रंशाः।'

भावार्थ — प्रत्येक शब्द के अनेक विकृतरूप हैं; जैसे कि शब्द 'गौः' के अपभ्रंश-विकृत 'गावी', 'गोर्सी', गोता, गोपोतालिका आदि हैं।

यहां 'त्रपभ्रंश' का भाव विकृत बोलचाल से है। इसलिये यह भरतकवि के 'विश्रष्ट' शब्द के समान है। इससे इसका संबंध त्राभीरों से भी प्रकट नहीं होता और न यह साधा-रण जनता की हो भाषा प्रमाणित होती है!

- (२ किव भरत भारतीय नाट्यशास्त्र के सर्व-प्राचीन लेखक हैं। यह शायद ईसा की २री या ३री शताब्दी में हुये हैं। यह अपने 'नाट्यशास्त्र' नामक प्रन्थ में प्राकृत भाषाओं का उल्लेख करते हैं; जिनको वह नाटक के पात्रों में से किन्हों खास के बोलने की भाषा बतलाते हैं तथा उनके छन्दों के नमूने भी देते हैं। (अ०१७ और ३२) वह नाटक में ग्रुद्ध संस्कृत, विकृत संस्कृत जिसे 'विश्रष्ट' संज्ञा दी है और देशी भाषा का प्रयोग करते हैं। देशी भाषा विविध प्रदेशों की स्थानीय भाषा है, जैसे आजकल प्रान्तों के अलग-अलग जिलों में प्रामीग्रा भाषायें अलग-अलग मिलती हैं। भरत ने यद्यपि अपभ्रंश भाषा का स्पष्ट उल्लेख नहीं किया है, क्योंकि उनके समय में वह उन्नत हो रही थी और 'आभीरकोटि' कहलाती थी, किन्तु उसका अस्तित्व स्पष्ट प्रमाणित है। वह पंजाब और उपरी सिंध के निवासियों द्वारा बोली जाती थी और उसका कोई साहित्य भी नहों था। अन्य किन्हों विचरती हुई (nomadic) जातियों द्वारा बोली जाती थी; जिन्होंने ही प्राचीन प्राकृतों को अपभ्रंश रूप दिया था। (भविष्यदत्तकथा, गायकवाड औ० सी० नं० २०, भूमिका पृ० ५१)
- (३) धरसेन द्वितीय सौराष्ट्र काठियावाड़ में वहमीनगर के अधिपति थे। इनके एक शिलालेख में 'अपभ्रंश' का स्पष्ट उल्लेख है और वह बड़े महत्त्व का है; यथा "संस्कृत-प्राकृतापभ्रंशमाषात्रयप्रतिबद्धप्रबन्धरचनानिपुणतरान्तः करणः" आदि। यहां धरसेन अपने पिता गुहसेन को अपभ्रंश भाषा में प्रन्थ रचने में सिद्धहस्त बतलाते हैं। गुहसेन के शिलालेख सन् ५५९ और ५६९ ई० के मिले हैं। (बॉम्बे गजेटियर भाग १, पृ० ९०) इसलिये अपभ्रंश भाषा में काव्यरचना ईसा की छठी शताब्दी में होने लगी थी, यद्यपि कोई काव्य उस समय का नहीं मिला हैं।

(४) भानब को भी संभवतः ईसा की छठवीं शताब्दी के अन्त में, अपभ्रंश भाषा का ज्ञान था, क्योंकि वह उसका स्पष्ट उल्लेख करता है; यथाः—

> "शब्दार्थौं सहितौ काव्यं गद्यं पद्यं च तद्विधा। संस्कृतं प्राकृतं चान्यद्पभ्रंश इति त्रिधा।।१।३६॥"

(५) द्राडी ऋपने 'काव्यादर्श' में तत्कालीन साहित्य को चार भाग में विभक्त करता है। वाग्भट ने भी इन्हीं चार भेदों का उल्लेख किया था। द्राडी इनको यों बतलाता हैं:— 'त्तदेतद्वाङ्मयं भूयः संस्कृतं प्राकृतं तथा। ऋपभ्रंशश्च मिश्रं चेत्याहुरायोश्चर्तुविधम्।।१।३२॥'

इसमें साहित्य संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंश और मिश्ररूप बतलाया है। अपभ्रंश को वह आमीरों आदि की भाषा, जो साहित्य में व्यवहृत हुई हो, उसे बतलाता है। यद्यपि शाक्षों के अनुसार संस्कृत से विलग सब ही भाषायें अपभ्रंश बताई गईं हैं, वह यह कहता है, (११३६) तथापि अपभ्रंश किवता को 'आसार' आदि में विभक्त बतलाता है (आसारादीन्यपभ्रंशो—११३७)। इन उल्लेखों से स्पष्ट हैं कि दण्डी के समय में अपभ्रंश भाषा का प्रयोग देश के साहित्य में विशेष शित से होने लगा था। वह भरत के समय की तरह केवल संस्कृत नाटकों के नीच पात्रों के मुख की ही भाषा नहीं रही थी; तथापि आभीर आदि जातियों की वही भाषा थी, जिनमें आभीर ही इसको अपनाने में मुख्य थे। साथ ही इस साहित्यिक अपभ्रंश भाषा के अधिकारी केवल किव और आचार्य ही नहीं रहे थे बिल्क इस पर साधारणतः आभीर, शबर, चाण्डाल आदि जातियों का भी आधिपत्य था। जैसे-जैसे इन जातियों के निवास-स्थान आदि बदलते गये, वैसे ही वैसे अपभ्रंश भाषा में भी भेद पड़ते गये, यह विद्वानों का कथन है। (भिविश्व करणार नंश्वर, मूर्व एर्व ५३) दण्डी का समय ईसा की भ्वीं—८वीं शताब्दी माना जाता है।

- (६) रुद्धर ईसा की ९वीं शताब्दी के विद्वान हैं। उनने भी अपने 'काव्यालंकार' में अपभ्रंश का उल्लेख किया है। उसको संस्कृत, प्राकृत आदि के साथ परिगणित किया है। यह भाषाओं के छः रूप बतलाते हैं—प्राकृत, संस्कृत, मागधी, पिशाची, शौरसेनी और अपभ्रंश (२।११-१२)।
- (७) राजशेखर ने भी अपनी 'काव्यमीमांसा' में कई स्थलों पर अपभ्रंश का उल्लेख किया है। यह मुख्यतः संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंश और मिश्ररूप भाषा के भेद करते हैं। तथा गौड़ आदि देशवासियों को संस्कृत का अधिकारी, लाट (गुजरात) देशवासियों का प्राकृत पर अधिकार, अपभ्रंश पर मरुदेश (मारवाड़) टक्कों (पूर्वी पंजाब) और भादानकवासियों का आधिपत्य बतलाते हैं। अवन्ती, पारिपात्र (विंध्यदेश) और दशपुर के कवियों को भूतभाषा में

कविता करते यह कहते हैं एवं मध्यदेश के किव को इन सब भाषात्रों में पारंगत बतलाते हैं। साथ ही वह यह भी लिखते हैं कि सौराष्ट्र, त्वन आदि देश के निवासी संस्कृत का सम्भाषण अपभ्रंश को मिला कर करते थे। राजशेखर के इस वक्तव्य का समर्थंन आजकल जो प्रन्थ उपलब्ध होते हैं, उनसे होता है। अपभ्रंश प्राकृत पर क्रमशः दिगम्बर और द्वेताम्बर जैनियों का अधिकार रहा है। जैकोबी सा॰ ने यह ठीक ही कहा है कि दिगंबरियों का अधिकार और बस्ती मारवाड़ और पंजाब के एक भाग में अधिक रहा है। राजशेखर के उल्लेखों से यह भी विदित होता है कि उनके समय में भी अपभ्रंश जनसाधारण की भाषा बनी हुई थी।

(८) नार्आसधु ने काव्यालंकार (२१-१२) की वृत्ति में श्रपश्रंश का उल्लेख यों किया है:—

' तथा प्राकृतमेवापभ्रंशः। स चान्यैरुपनागराभीरम्राम्यावभेदेन त्रिधोक्तस्त्रिरासा-र्थमुक्तं भूरिभेद इति । कुतो देशविशेषात् । तस्य च लक्त्रणं लोकादेव सम्यगवसेयम् ।"

इस उल्लेख का महत्त्व यह है कि नामसिंधु (१) अपभ्रंश को स्वयं एक प्राकृत मानते हैं, (२) अपने पूर्व के किवयों द्वारा उद्घिखित उपनागर, आमीर और प्राम्यरूप उसके भेद भी बतलाते हैं; (३) किन्तु वह इन तीन से भी अधिक भेद बतलाते हैं; (४) और कहते हैं कि जनसाधारण की ही यह भाषा थी। इनके एक अन्य उल्लेख से प्रकट है कि उस समय अपभ्रंश का फैलाव पूर्व में मगध तक हो गया था। नामसिंधु ने अपनी टीका सं० ११२५ में (ई० सन् १०६९) में पूर्ण की थी। (भविष्य० गायक० नं० २०, भूमि० ५० ५७)।

इनके अतिरिक्त अन्य भी कई छोटे-मोटे उल्लेख मिलते हैं; परन्तु वह किसी विशेष महत्त्व को नहीं रखते हैं। इस तरह अपभ्रंश भाषा के प्राचीन उल्लेख मिलते हैं। इनसे भविष्यदत्त-कथा भूमिका (G. O. S. No. XX) में यह परिणाम निकाले गये हैं:—

- (१) ऋपश्रंश भाषा ईसा की २री या ३री शताब्दी में कम से कम 'श्रामीरी' भाषा के नाम से मौजूद थी और सिंध, मुल्तान एवं पञ्जाब के उत्तरीय भाग में स्थित आभीरों एवं ऋन्य जातियों द्वारा बोली जाती थी।
- (२) ईसा की छठवीं शताब्दी तक भी वह आभीर आदि जातियों की भाषा मानी जाती थी और इसका खास नाम 'अपभ्रंश' था। इसका साहित्य भी इस दर्जे का हो गया था कि भामह और दण्डी को भी उसे स्वीकार करना पड़ा था।
- (३) ईसा की ६वों शताब्दी से वह त्र्याभीर, शबर, चांडाल जातियों की ही भाषा नहीं मानी जाती थी बल्कि मध्यम श्रेगी तथा त्र्यन्य सभ्य पुरुष मी इसी में बातचीत करते थे;

यद्यपि सभ्यंसमाज में संस्कृत को ही मुख्य स्थान प्राप्त था त्रौर नाटकों में प्राकृत का त्र्याधि-पत्य था। दूसरे शब्दों में वह जनसाधारण की भाषा हो गई थी। उस समय वह दिन्नण में सौराष्ट्र तक त्रौर पूर्व में संभवतः मगध तक फैल गयी थी।

(४) ११वीं शताब्दी के मध्य में कविगए भी ऋपभ्रंश को केवल एक साहित्यिक भाषा ही नहीं बल्कि बोलचाल की कई भाषात्रों के रूप में स्वीकार कर रहे थे; जिसमें का एक भेद साहित्यिक रूप में उन्नत हुऋा था।

इन खास बातों का एकीकरण आभीर (आजकल की अहीर) जाति के फैलाव से ठीक बैठ जाता है; जिनके ही कारण देश की बोलचाल की भाषाओं में अन्तर पड़ा था। महाभारत में आभीर लोग भारत के पश्चिम प्रदेश में सिंधुनदी के तट पर बसे बतलाये गये हैं। मनुस्मृति (१०१६) में उनको ब्राह्मण पिता और अम्बष्ट माता की संतान लिखा है। इससे इनका ईसबी अब्द के पहले पंजाब में बसना प्रकट है। ईसा की २री और ३री शताब्दी के शिलालेख में भी इनका उल्लेख है। भाँसी के पास का अहिरवर प्रदेश इन्हों लोगों का निवास-ध्यान माना जाता है। इस अपेचा ४थी शताब्दी में वह मालवा में फैल गये थे यह प्रकट है। इनमें का एक भाग इस समय स्थायी रूप में बस गया था और राज्याधिकारी भी हो गया था। (भाग्डारकर-ऐन्थोवेन पृ० २३) युक्तप्रांत के मिर्जापुर जिले का अहरौर प्रदेश भी अहीरों का वास बतलाता है। इसी समय अपभ्रंश साहित्य की भी उन्नति होने लगी थी, क्योंकि अपर छठी शताब्दी के विद्वान ऐसा ही बतलाते हैं। फर आभीर सौराष्ट्र और मगध की ओर बढ़ गये होंगे, तभी वहां पर भी अपभ्रंश की प्रधानता हो गई थी। इस तरह अपभ्रंश भाषा का संबंध आभीर लोगों से स्पष्ट है। मूल में इनकी उत्पत्ति उन्हीं से हुई ख्रयाल किया जाता है। ईसवी सन् के पहले से उसका अस्तित्व मिलता है।

(क्रमशः)

### अचिषि नेमिचन्द्र और ज्योतिष-शास्त्र

[ लेखक—श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थं]

अक्किचार्य श्रीनेमिचन्द्र ज्योतिष-शास्त्र के भी मर्मज्ञ विद्वान् थे। इनके त्रिलोकसारान्तर्गत ज्योतिष-सम्बन्धी विषयों पर प्रकाश डालना ही प्रस्तुत लेख का उद्देश है।

#### विषुप-विचार:---

श्राचार्य ने विषुप दिन का विचार बहुत सूक्ष्मदृष्टि से किया है। जिस दिन दिन-रात्रि दोनों समान हों वह विषुप दिन कहलाता है। यह वर्ष में दो बार श्राता है। श्राचार्य के मत से प्रत्येक श्रयन के श्रधंभाग में विषुप दिन श्राता है। ज्योतिष शास्त्र के नियम से भी यह दिन सायन मेषादि श्रोर सायन तुलादि में पड़ता है; इसका भी श्रर्थ वही है जो श्राचार्य ने श्रयनार्ध भाग में बतलाया है। क्योंकि कर्क से लेकर धनु-पर्यन्त दिल्लायन होता है। इसमें तुला के सायन सूर्य में विषुप दिन पड़ेगा। यहां पर भी श्रयन के श्रधंभाग में ही विषुप दिन माना गया है। इसी प्रकार मकर से लेकर मिथुन तक उत्तरायण होता है। इसमें भी मेष के सायन सूर्य में विषुप दिन माना गया है—श्रर्थात् श्रयन के श्रधंभाग में ही विषुप दिन पड़ता है। यही श्रन्य ज्योतिष प्रन्थों में भी मिलता है। जैसे श्राचार्य ने पश्चवर्षात्मक युग मान कर उस युग में विषुप दिन की तिथि तथा नक्तत्र लाने का करण-सूत्र बतलाया है। उसी प्रकार वेदाङ्ग ज्योतिष में भी पश्चवर्षात्मक युग मान कर विषुप दिन के तिथि नक्तत्र का साधन किया गया है। श्राचार्य-कृत-करण-सूत्र यह है:—

> विगुगो सिगृहइसुपे रुऊगो छम्गुगो हवे पव्वम् । तप्पव्वदलं तु तिथि पवट्टमागुस्स इसुपस्स ॥४२७॥

त्रर्थ—विषुप-संख्या को दूना करके उसमें से एक घटा कर शेष को छः से गुणा करने से पर्व का प्रमाण त्रायेगा और पर्व का त्राधा तिथि-संख्या त्रायेगी। इसी त्राशय का वेदाङ्क ज्योतिष में भी निम्नांकित करण-सूत्र है:—

विषुवत् तद्द्विरभ्यस्तं रूपोनं षड्गुगीकृतम् । पज्ञाः यदार्धं पज्ञाणां तिथिः स विषुवान् स्मृतः ।।

यह त्र्यति प्राचीन हिन्दू प्रनथ वेदाङ्ग ज्योतिष का बावीसवां क्लोक है। इसका त्रश्रं मी वही है जो त्र्याचार्य के करण-सूत्र का है। त्रर्थात विषुप संख्या को दो से गुणा कर के गुणन-फल में से एक घटा शेष को छः से गुणा करने पर विषुप की पर्व-संख्या आयेगी और

पर्व का आधा तिथि-संख्वा होगी। इस प्रकार का मत अन्यान्य अजैन ज्योतिष अन्थों में पाया जाता है और आचार्य के करण-सूत्र की वासना भी सिद्ध होती है। जब-तक किसी भी सूत्र की वासना सिद्ध न होवे तब-तक वह सर्वमान्य नहीं हो सकता है। वासना इस प्रकार से हैं—

माघ शुक्क के श्रादि से तीन सौरमास के श्रन्तराल में पहिला विषुप दिन पड़ेगा। क्योंकि विषुप दिन सायन मेषादि श्रौर सायन तुलादि में ही पड़ता है। इसलिये युगादि से ६० सौर मासों में १२४ चान्द्रपत्त होते हैं तो ३ सौरमास में कितने हुए १ इस प्रकार श्रतुपात करने से यह नतीजा निकलता है।

 $\frac{3 \times ? \times 8}{\xi \circ} = \frac{3?}{4}$  यह शेष रक्खा । दूसरे विषुप में छः सौरमास होंगे, इसिलये उसके अन्तर्गत पन्न  $\frac{1}{4}$   $\times$   $\frac{1}{4}$  दो विषुप में चेप एक गुणा और तीन में दिगुणा तथा चार में तिगुणा इस प्रकार से इष्ट विषुप में एक कम गुणा मानना पड़ेगा । अतः (वि -?) इसको पन्नों से गुणा कर देने से अभीष्ट विषुप संख्या आ जायेगी । अतः अभीष्ट विषुप संख्या =व -  $\{$  अन्तर्गत पन्न $\}$  पन्न =  $\frac{\xi \times 7}{4}$  (वि -?) =  $\frac{\xi \times 7}{4}$  इसमें चेप को जोड़ देने पर युगादि से विषुप संख्या आ जावेगी ।

 $=\xi$  (२ वि. -१) पत्त + ३ (२ वि. -१) तिथि। यहां पर दो से गुणा करके दो से ही भाग देने पर राशि में कोई भी अन्तर नहीं होगा, इसिलये ६ (२ वि· -१) पत्त+  $\frac{\xi(२ वि· - १)}{२}$  इस प्रकार से आचार्य-कृत करण-सूत्र निष्पन्न हो गया। इसी अभिप्राय को आर्य ज्योतिष में भी एक करण-सूत्र है—

विषुवत् तद्गुर्णं द्वाभ्यां रूपहीनं तु षड्गुर्णम् । यक्तुव्यं तानि पर्वाणि तद्धं सा तिथिभवेत् ॥

इस प्रकार से स्त्राचार्य ने युग में विषुप का साधन किया है।

उत्तरायगा और दिक्तिगायन में तिथि नक्तत्र छ।ने का विचार—

वेगाउट्टिगुणं तेसीदि सदं सहिद तिगुणगुण्हवे। पर्याप्रभजिदे पट्यासेसा तिहिमाणमयणस्य।।

अर्थ—विविद्यात आवृत्ति में से एक घटाकर शेष को १८३ से गुणा कर के गुणनफल में गुणाकार को तीन से गुणा कर जोड़ दें और योगफल में एक और मिलाने से जो हो उसमें १५ का माग देने से लब्ध पर्व श्रौर शेष तिथि श्रायेगी। इस प्रकार से श्राचार्य ने तिथि श्रौर पर्व का श्रयन में साधन किया है। वेदाङ्ग-ज्योतिष श्रौर गर्गसंहिता में भी इसी श्राशय का सूत्र है। क्योंकि वहां पर भी पश्चवर्षीय युग मानकर के ही उत्तरायण श्रौर दिल्लिणायन में पर्व श्रौर तिथि का मान निकाला है। श्राचार्यकृत सूत्र की उपपत्ति बहुत श्रासानी से सिद्ध होती है। श्रत एव श्राचार्य की युक्ति महत्त्वपूर्ण प्रतीत होती है। क्योंकि ज्योतिष-शास्त्र में जिसकी व्यसना सरल एवं सहज में सिद्ध हो वह सूत्र सर्वमान्य होता हैं। श्राचार्य की वासना निम्न प्रकार से है—इनके मत से एक श्रयन से दूसरे श्रयन-पर्यन्त तिथि की संख्या ६ श्रधिक होती है। श्रत एव एक श्रयन से दूसरे श्रयन-पर्यन्त चान्द्र दिन = चान्द्र वर्ष = ३७२ = १८६ तिथि श्रयवा चान्द्र दिन एक श्रयन से दूसरे श्रयन-पर्यन्त होते है। चान्द्र दिन में ३० से माग़ दें तो लब्ध मास श्रौर शेष तिथि श्रायेगी। श्रतः १८६ ÷ ३०=६+६ यहां पर मासों को छोड़ दिया, क्योंकि प्रयोजन नहीं है; इसलिये ६ तिथि का प्रहण किया। इससे सिद्ध हुश्रो कि प्रथम तिथि से द्वितीय तिथि ६ श्रधिक होती है। श्रवः १ + ६=७, ७ +६ = १३, १३ +६=१९, १९ +६=२५, कम से १, ७, १३, १९, २५, १, ७, १३, २५ यहां पर जो संख्या १५ से श्रधिक है उसमें १५ का भाग देकर लब्ध को छोड़ दिया श्रौर शेष को प्रहण किया तो १, ७, १३, ४, १०, १, ७, १३, ४० यह हुश्रा। श्रव दिल्लायन से गणना की जाय तो १, ७, १३, ४, १०, १, ७, १३, ४ १० यह हुश्रा। श्रव दिल्लायन से गणना की जाय तो प्रथम तिथि-संख्या दिल्लायन में श्रौर दूसरी उत्तरायण में श्रोयेगी।

#### नज्ञत्न लाने की उपपक्ति

एक सौर वर्ष में चान्द्र दिन ३७२ और एक युग ५ वर्ष का होता है, इसिलये इस में रिव मगरा ५ सौर मास ६० सौर दिन १८००, चान्द्र मास ६२, चान्द्र दिन १८६०, चय दिन ३० मश्रम वा नच्चत्रोदय १८३०, चान्द्र भगरा ६७, चान्द्रसावन दिन १७६८, एक सौर वर्ष में सावन दिन ३६६, एक वर्ष में नच्चत्रोदय ३६९, एक अयन से दूसरे अयन-पर्यन्त सौर दिन १८०, एक अयन से दूसरे अयन तक सावन दिन १८३, २७ नच्चत्रों का भोग एक ही भगरा। में होता है।

 की मूल मित्ति की ही लेकर बाद के अजैन ऋषियों ने उसमें बड़ा सुधार किया है। इसी प्रकार जैन ज्योतिष के नियमों से भी यदि सारणी बनाने का परिश्रम किया जाय तो जैन ज्योतिष भी विकसित होकर महत्त्वपूर्ण ही नहीं किन्तु समस्त फिलत, गिणत, सिद्धान्त-सम्बन्धी ज्यौतिष-शास्त्र में गणमान्य स्थान को प्राप्त हो जायेगा। हमारे जैन ज्योतिष में फिलत के अनेक प्रन्थ महत्त्वपूर्ण हैं। निमित्त-शास्त्र जिनका फल बहुत ठीक घटता है ऐसे अनेक प्रन्थ जैनियों के भी मौजूद हैं। कुछ प्रन्थ निमित्त-शास्त्र-सम्बन्धी जैन सिद्धान्त-भवन आरा में भी मौजूद हैं। इन पर पुनः समय मिलने पर प्रकाश डाला जायगा।

#### गति-विचारः —

श्राचार्य ने सूर्य-चन्द्रमा की गति प्रथम योजनात्मक बतलाई है। फिर उसको कलात्मक करने की युक्ति भी बतलाई है। इस प्रकार से त्राचार्य ने प्रहगिएत की उपयोगिता के लिये दो तरह की गति निकाली हैं। फिर क्रम से प्रतिदिन के गतिमान के वृद्धि-हास को भी बतलाया है। उन्होंने सूर्य की १८४ वीथी मानी हैं। प्रतिदिन सूर्य अपनी गति से एक वीथी को तय करता है—यह योजनात्मक गति है श्रोर जो गगन-खएड मान कर सूर्यादि प्रहों की गति बतलाई है वह कलात्मक गति हैं। इसी प्रकार अजैन ज्योतिष-शास्त्र में भी सूर्यादि प्रहों की गति दो प्रकार की बतलाई है। एक योजनात्मक दूसरी कलात्मक । ज्योतिष-शास्त्र के मत से सूर्य क्रान्ति-वृत्त में चलता है त्र्यौर चन्द्रमा विमएडल में । सर्य के घुमने के मार्ग का नाम ऋहोरात्र वृत्त है। प्रत्येक दिन का ऋहोरात्र वृत्त ऋलग-ऋलग होता है। इस प्रकार से एक अयन में १८३ और कुछ अधिक अर्थात् १८४ अहोरात्र वृत्त होते हैं। अजैन ज्योतिष-शास्त्र में भी १८४ वीथी ; घटित होती हैं। केवल उन्होंने उसका नाम वृत्त रक्ता श्रीर श्राचार्य ने वीथी परन्तु वीथी श्रीर वृत्तका श्रर्थ परिभाषा के **ब्रानसार एक ही है। यहां पर वृत्त शब्द से दी**र्घवृत्ताकार लिया जाता है। या यों कहिये कि ढोलक के आकार का मार्ग वृत्त शब्द से लिया जाता है। सब प्रहों की कचा दीर्घवृत्ताकार की ली जाती है। आचार्य की यही योजनात्मक गति अजैन ज्योतिष-प्रन्थों में पायी जाती है। जैसे आचार्य ने गगनखराड-रूप गति बतला कर सूर्य-नत्तत्र स्रोर चन्द्र-नत्तत्र की सिद्धि की है उसी प्रकार से आधुनिक ज्योतिष के नियमों से भी सूर्य-नचत्र और चन्द्र-नच्चत्र का मान त्र्याता है। क्योंकि सिद्धान्त-शिरोमणि के गणिताध्याय में नच्चत्रानयन प्रकर्ण में आचार्य की व्यवस्था ही दृष्टिगत होती है-

स्थूलं कृतं भानयनं यदेतज्ज्योतिर्विदां संव्यवहारहेतोः । सूक्ष्मं प्रवक्ष्येऽथ मुनि-प्रणीतं विवाहयात्रादिफल-प्रसिद्ध्ये ।। स्राध्यर्ध-भोगानि (११८५।५२) षडत्र तज्ज्ञाः प्रोचुर्विशाखादिति भघ्रुवाणि । षडर्धभागानि च (३९५।१७) भागिरुद्रवातान्तकेन्द्राधिपवारुणानि ॥ शेषाय्यतः पञ्चदशैकभागान्युक्तो मभागः शशिमध्यमुक्तिः (७९०।३५)।

इस प्रकार से चक्र कला मानकर ऋजैन ज्योतिष में कलात्मक गति को ही सृक्ष्म बतलाया है जो ऋाचार्य की बतलाई गयी गति से मिलती है।

#### परिधि-विचारः---

परिधि के त्रानयन के लिये मिन्न-भिन्न त्राचार्यों के मिन्न-भिन्न मत हैं। परन्तु जिसकी वासना युक्ति-युक्त हो वही सर्वमान्य जानना चाहिये। त्रिलोकसार में जो त्राचार्य ने परिधि लाने का नियम बतलाया है वह सर्वश्रेष्ठ है क्योंकि उसकी वासना ठीक है—

नियम-विक्खंभ वग्गदह गुगाकरगा वट्टस्स परिरयोहोदि।

अर्थ—व्यास के वर्ग को १० से गुणा कर जो गुणनफल हो उसका वर्गमूल निकालने पर परिधि का मान आता है।

वासना—किसी भी वृत्त की परिधि के अनन्त हिस्से किये जायें और उसी माप के हिसाब से व्यास के भी दुकड़े किये जायें तो रूप-व्यास में परिधि का मान √१० करणी श्रायेगा। यहां पर शंका हो सकती है कि परिधि तो चापाकार होती है ऋौर व्यास सरलाकार। फिर इन दोनों का अनुपात करके रूप-च्यास में √ १० करणी का ज्ञान कैसे किया ? इसका उत्तर यह है कि किसी भी वृत्त का ९६ वां भाग चापाकार को छोड़ कर सरलाकार हो जाता है। इस नियम को सभी गणितज्ञ स्वीकार करते हैं; क्योंकि उपर्युक्त नियम मानने से ही प्रथम ज्या का साधन किया जाता है, ऋन्यथा प्रथम ज्या का साधन नहीं हो सकता। क्योंकि प्रथम ज्या प्रथम चाप-तुल्य मानी जाती है। इसलिये यह निर्विवाद सिद्ध है कि रूपव्यास में कर दें ते। इष्ट परिधि त्र्या जायेगी । परन्तु जब इष्ट व्यास को  $\sqrt{v_0}$  से गुणा करेंगे तो व्यास का भी वर्ग हो जायेगा । क्योंकि ''वर्ग वर्गेण् गुण्येत्'' यह नियम है । इसलिये यह सिद्ध हुऋा कि व्यास के वर्ग को १० से गुणा कर के वर्गमूल निकालें तो परिधि त्रायेगी। सूर्य सिद्धान्त में भी इसी फल के त्र्यनुकूल नियम बनाया गया है—"व्यासवर्गतो दशगुणात्पदं भूपरिधिः" यह नियम हैं; परन्तु नवीन त्र्याचार्यों ने इसका परिष्कार दूसरे रूप से किया है। सुधाकर द्विवेदी जी का मत है कि "व्यासवर्गतोऽदशात्पदं भूपरिधिः" इस प्रकार का परिष्कार मानना चाहिए और च्याख्या में भी इस प्रकार का परिवर्तन किया है कि "न दशेन्यदश किञ्चिन्न्यूना दशतें<u>ग</u>्णात्मकं भूपरिधिः" इस प्रकार की व्याख्या करते हैं। परन्तु यह व्याख्या ठीक नहीं है। सिद्धान्त-तत्त्वविवेक के त्र्यवलोकन से माळूम होता है कि उसमें संभवतः त्र्याचार्यकृत नियम का ही **ऋनुसरण किया गया है**—

व्यासवर्गीदशगुगात्पदं भूपरिधिभवेत् । व्यासः स्यात् परिधेर्वर्गोद्दिगमत्ताच पदंत्विह ॥

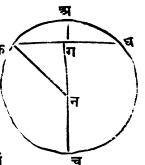
इसकी उपपत्ति के लिये भी यह प्रमाण दिया है— रुद्राहतच्यासदलोत्थवृत्तेर्च्यासोत्क्रमज्यावशतः क्रमज्या । या तत्समोऽयं परिधिः सुसृक्ष्मो व्यासैकमानाइशमूलरूपा ॥

व्याख्या—रुद्राहतो यो व्यासस्तस्य दलेनोत्थं तस्मिन् , व्यासतुल्या या उत्क्रमञ्या सहरातः क्रमञ्याऽर्धेच्या या तत्सम एवायं सूक्ष्मपरिधिः स्यात् ।

### चेत्रदशेष श्रा

जैसे यहां पर श्राघ च वृत्तत्तेत्र लिया जिसका कि व्यास श्राच है श्रोर परिधि श्राघ च क तथा उत्क्रमज्या श्राग है ं ११ × व्यास=श्राच श्रोर श्राग=व्यास (उत्क्रमज्या) यहां पर उत्क्रमज्या शब्दसे व्यास जानना चाहिए। ं ग च=१०×व्यास

श्वतः श्राग×ग च=क ग×ग घ (रे० ३ श्रध्याय ३४ के) यदि धृत्त में दो पूर्ण ज्यायें संपात करती हों तो एक के दोनों खएडों



का गुर्गानफल दूसरी के दोनों खराडों के गुर्गानफल के बराबर होता है। उपर चेत्र में स्र च केन्द्रग पूर्ण जीवा है स्रौर यह जीवा क घ स्रकेन्द्रग पूर्ण जीवा पर लम्ब-रूप है तथा ग बिन्दु पर संपात भी करती हैं।

़ंक ग≕ग घ (रे०३ ऋ०३ प्र०) तथा ऋ च रेखा के न बिन्दु पर सम ऋौर ग बिन्दु पर ऋसम खएड हैं।

ं गच× अग+न ग=नर्च (रे० २ अ० ५प्र०) अथवा अग×गच+न ग=न क

ं न के=क गै+न गे(रे०१ अ०४० प्र०) अवयहां पर दोनों में से न ग को अलग कर दिया तो क गै=ग च×अ ग अथवा क गै=क ग×ग घ ं क ग×ग घ=ग च×अ ग ं ग च×अ ग=क ग=व्यास ×१० व्यास=क ग=व्यास ×१० इसका वर्गमूल परिधि होगा। इस प्रकार से कमलाकर के सूत्र की वासना सिद्ध होती है। परन्तु कमलाकर और आचार्य

के सूत्र में कोई भी भेद नहीं है। दोनों का अथ एक हैं। इसिलये संभवतः यह सिद्ध हुआ कि आचार्य का अनुसरण कमलाकर भट्ट ने किया हो। स्योंकि कमलाकर का जन्म १५८० शकाब्द में हुआ है; और नेमिचन्द्राचार्य इनसे बहुत पहले हुए हैं; इसिलये संभवतः यह मानना पड़ता है कि श्राचार्य की मान्यता का ही श्रनुकरण कमलाकर मृंह ने किया हो। श्राधुनिक प्रह-गणित की उपयोगिता में भी प्रहकत्ता की परिधि लाने के लिये इसी नियम की श्रावश्यकता होती है। क्योंकि सूक्ष्म परिधि इसी नियम से निकलती है तथा वृत्त-त्तेत्र का गणित भी ज्योतिष-शाक्त में बहुत श्रावश्यक है। विना ज्या-चाप श्रीर परिधि गणित के यह स्फुट नहीं हो सकते हैं। इसलिये ही श्राचार्य ने परिधि-नियम को सूक्ष्म बतलाया है। यह एक महत्त्व का विषय है। इसकी प्रशंसा श्राधुनिक श्रीर प्राचीन प्रहगणित के जाननेवाले ज्योतिर्विदों ने की है। सिद्धान्त-शिरोमणि गोलाध्याय में भास्कराचार्य ने पचासो ख्लोक इसकी प्रशंसा में लिख डाले हैं तथा श्रागे जाकर भू-परिधि का मध्यम श्रीर स्फुट मान निकालते समय भी इसी नियम का श्राश्रय लिया है। श्रत एव श्राचार्यकृत परिधि लाने का करण-सूत्र बहुत ही उपयोगी हैं।

बाण-ज्या-वाप-विचार:-

त्राचार्य ने बाण्-ज्या-चाप के गणित को निकालने के लिये कई करण-सूत्र बतलाये हैं; जिनकी वासना भी युक्तियुक्त है और सूत्रों में भी लाघव किया है। अत एव गणित-ज्योतिष के विषय को ज्या-चाप का गणित बहुत ही पुष्ट करता है। गणित-शास्त्र में जो नियम लाघव का हो वही महत्त्वपूर्ण समभा जाता है; इसलिये आचार्यकृत ज्या-चाप-बाण का गणित बहुत ही महत्त्वपूर्ण है। लीलावती, बीजसिद्धान्त आदि में इतने लाघव-पूर्ण एवं सूक्ष्म विषय को प्रतिपादन करनेवाले सूत्र नहीं मिल सकते हैं। उदाहरण के लिये एकाध नमूना पाठकों के सामने रखता हूं। बाण निकालने के लिये आचार्य का सूत्र:—

जीवाविक्खंभागां वग्गविसेसस्स होदि जम्मूलम् । तं विक्खंभा सोहय सेसद्धमिसुं विजागाहि ॥

श्रर्थ—जीवा के वर्ग को वृत्त के व्यास के वर्ग में से घटा कर जो शेष रहे उसका वर्गमूल जो श्रावे उसमें से व्यास को घटा देवें तो शेष का श्राधा करने से बाण श्राजायेगा। लीलावती का बाण लाने का सूत्र—

ज्याव्यासयोगान्तरघातमूलं व्यासस्तदूनो दलितः शरः स्यात्।।

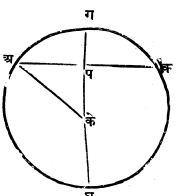
त्रार्थ—ज्या त्रारेर व्यास को योग त्रारेर त्रान्तर करके दोनों का त्रापस में गुणा कर ले; फिर उसका वर्ग-मूल निकालें बाद उसमें से व्यास घटा देने त्रारेर शेष को त्राधा कर देने पर बाण त्राजायेगा।

त्र्यव विचार कीजियेगा कि इस सूत्र के गिएत में कितना गौरव हैं; क्योंकि योग त्र्यौर त्र्यन्तर पृथक-पृथक् कर के फिर गुएा करें तब गुएएनफल वर्गान्तर-तुल्य होगा। किन्तु त्र्याचार्य ने सीधा वर्गान्तर ही बतलाया हैं। त्र्यत एव जिसमें थोड़ी किया हो वह लाघव त्र्यौर जिसमें ब्यादा हो वह गौरव कहा जाता है। इससे त्र्याचार्य की कितनी गिएतक्कता प्रकट होती है इस बात को गिएतशास्त्र के जानकार ही समभ सकते हैं। आचार्य-कृत सूत्र की वासना निम्न प्रकार से सिद्ध होती है।

यहां पर ज्या शब्द से पूर्ण ज्या ही जानना चाहिये।
• कल्पना की कि ऋ क=ज्या के = वृत्तकेन्द्र। गप =
श र=श, गघ = वृत्तव्यास = व्या०।

त्रव चेत्रमिति के नियम से-

केपे=अके – अयं=(अके + अप) (अके – अप) इसको ४ से गुणा किया और ४ से ही भाग दिया तब  $=8\times($ अके+अप) (अके – अप)\_



जीवा-चाप का गिएत भी त्राचार्य का महत्त्वपूर्ण है। भास्कराचार्य जो कि गिएत-शास्त्र के त्र्राद्वितीय ज्ञाता माने जाते हैं उन्होंने भी स्थूल जीवा को ही निकाला है। जैसे—लीलावती में लिखा है कि ''स्थूलजीवाज्ञानार्थमाह"—'चापोननिघ्नपरिधिः प्रथमाह्वयस्यादित्यादि'। किन्तु **ब्राचार्य ने सूक्ष्मता बतलाने के लिये करणी-द्वारा जीवा तथा चाप को निकालने के लिये** करणसूत्र बतलाये हैं। जो गणित करणी से निकाला जाता है वह बहुत ही सूक्ष्म त्राता है। त्राचार्यकृत करणसूत्रों की सूक्ष्मता को पुष्ट करने के लिये केवल वासना ही प्रमाण्हप है, जो कि सर्वथा गणितशास्त्र के मान्य है। ब्रह्म-सिद्धान्त जो कि गणित-ज्योतिष में बहुत प्राचीन माना जाता है, उसकी जीवानयन-क्रिया भास्कराचार्य से भी स्थूल है; क्योंकि उसकी वासना स्वल्पान्तर से ही सिद्ध होती है तथा भास्कर-वासना में भी स्वल्पान्तर की त्र्यावस्यकता पड़ती है। परन्तु त्र्याचार्यकृत करण-सूत्र की वासना में स्वल्पान्तर की त्र्यावस्यकता नहीं पड़ती है। अत एव आचार्यकृत ज्या-चाप का गिएत सर्वश्रेष्ठ है। इस गिएत की ज्योतिषशास्त्र में बहुत ही त्रावस्यकता पड़ती है। त्राजैन ज्योतिष में प्रहों की कत्ता दीर्घवृत्ताकार हैं त्र्यौर चलने का मार्ग भी वृत्ताकार है; इसलिये मध्यम प्रह को मन्दरफुट त्र्रथवा स्फुट बनाने में जीवा-तुल्य संस्कार करना पड़ता है, इसलिये प्रहण् त्र्यादि को सिद्ध करने के लिये जीवाचाप के गिएत की नितान्त त्र्यावज्यकता होती हैं। जैन ज्योतिष में भी जीवा-चाप के गिएत की ऋत्यावदयकता है, क्योंकि प्रत्येक वीथी के विना जीवा-चाप का

**बान किये प्रहों की गति का ज्ञान नहीं हो सकता है;** त्र्यत एव जीवा-चाप का गिएत ज्योतिषशास्त्र से सम्बन्ध रखता है। इस प्रकार से ऋाचाय ने ज्योतिष-शास्त्र पर प्रकाश डाला है। वेदाङ्ग-ज्योतिष की मान्यता अौर त्र्याचार्य की मान्यता में बहुत कम श्रन्तर है। वेदाङ्ग-ज्योतिष से ज्ञात होता है कि श्रविष्ठा (धनिष्ठा) नत्तत्र के त्र्यादि से सूर्य का उत्तरायण भौर अञ्चलेषा के अर्घ से दिच्छायन होता है। यह उत्तर और दिच्छा गति का समय माघ ऋौर श्रावण मास में होता है। उत्तरायण ऋौर दिल्लायन में दिन की बढ़ती ऋौर घटती एक प्रस्थ जल के बराबर मानी गई है। उक्त दोनों ऋयनों में दिन-रात्रि के मान में ६ मुहूर्त्त का भेद पड़ता है। धनिष्ठा के आदि में वत्सरारम्भ माना गया है। इसके पूर्वकाल में कभी वासंत विष्वद्दिन से कभी सूर्य के उत्तरायण के अन्त से वर्षारंभ गिना जाता था। इसी प्रकार से वेदाङ्ग-ज्योतिषकाल में चान्द्रमास पूर्णिमा से लिया जाता था। किन्तु त्र्याजकल त्रमावस्या से लिया जाता है। तैत्तिरीय संहिता के समय में वर्षारंभ माघी पूर्णा से होता था। वेदाङ्ग-ज्योतिष में त्रमा से माना गया है। वेदाङ्ग-ज्योतिष के नियम से पञ्चवर्षीय युग मानकर पञ्चाङ्ग की मान्यता भारतवर्ष में बहुत समय तक रही है। शक की पाँचवीं शताब्दी में वराहमिहिर ने पञ्चाङ्ग की संस्कृति में परिवर्तन कर दिया, किन्तु अयन-प्रवृत्ति तथा सौर वर्ष **ऋौर चान्द्र वर्ष के मान को वेदाङ्ग-**ज्योतिष के ऋनुसार ही रक्खा। ऋपनी वृहत्संहिता में अयन-प्रवृत्ति लिखते हुए वराहमिहिर ने लिखा है:---

### त्राक्लेषाद्धीद्दत्तिग्रमुत्तरमयनं खेर्धनिष्ठाद्धीम् नूनं कदाचिदासीद्योनोक्तं पूर्वशास्त्रेषु ॥

इस आयों से ज्ञात होता है कि'पृवशास्त्रेषु' से वेदाङ्ग-ज्योतिष का स्मरण किया है। पाराशर-तंत्र जो कि भारतीय ज्योतिष-शास्त्र में बहुत प्राचीन माना जाता है, उसकी मान्यता भी पञ्चवर्षीय युग को लेकर अयन, नज्ञत्र, तिथि, पर्व, विषप, दिन तथा चक्रकला मानकर नज्ञत्र-भुक्ति आदि की मान्यता आचार्य के ही अनुरूप है। पृवलिखित प्राचीन भारतीय ज्योतिष की मान्यता से माल्क्स होता है कि आचार्य की मान्यता प्रायः मिलती-जुलती है केवल उत्तरायण और दिन्नणायन की नज्ञत्र-मान्यता में ही भेद है। क्योंकि आचार्य ने अभिजित् नज्ञत्र से दिन्नणायन और हस्त नज्ञत्र से उत्तरायण को माना है। शेष दिन-रात्रि का वृद्धि-हास और नज्ञ्ज, पर्व, दिन आदि व्यवस्था पाराशर-तंत्र, आर्य-योतिष, अथर्व-ज्योतिष, वेदाङ्ग-ज्योतिष आदि सुप्राचीन प्रन्थों से प्रायः मिलती है। किन्तु गणित-विषय का प्रतिपादन आचार्य का इन प्रन्थों से भी सुक्ष्म एवं महत्त्वपूर्ण है। यदि वेदाङ्ग-ज्योतिष के सूत्रों के अनुसार त्रिलोकसार में ४५ गाथा जो गणित-ज्योतिष-शास्त्र से सम्बन्ध रखती हैं, सुधार हो जाये तो उससे अधिक महत्त्वपूर्ण हो सकता है। क्योंकि वेदाङ्ग-ज्योतिष में केवल ३६ ही कारिकार्ये हैं। उनकी ही मूल-भित्ति से आधुनिक ज्योतिषशास्त्र इस रूपमें है। इस प्रकार से नेमिचन्द्राचार्य का ज्योतिष-शास्त्रसे बहुत ही सम्बन्ध है और आप गणित-ज्योतिषके एक अच्छे विद्वान् थे इसमें जरा भी सन्देह नहीं है।

### दानिगात्य जैनवमी

[ले॰—श्रीयुत स्व॰ श्रार॰ ताताचार्य, एम॰ ए०, एल॰ टी॰]क्क ·····:क्षः·····

जि नधर्म एक अनादिकालीन मत है—वह किसी प्राचीन धर्म की शाखा नहीं है। श्री-पुरुदेव के पूर्व भी जैन धर्म विद्यमान था। सच तो यह है कि जैनधर्म की प्राचीनता की चर्चा विश्व की प्राचीनता के समतुल्य है। संज्ञेप में इस मत के मूल-तत्व यों कहे जा सकते हैं। जैनधमे में जीवादि सात तत्त्व माने गये हैं। पंचास्तिकायों में जीव के स्वमाव का विस्तृत वर्णन है। जीव नित्य है। संसारावस्था में वह देहधारी है। इस देह के बन्धन से उसे मुक्त होना है। बस संसार से छूटना ही मोच है। श्रौर इस बन्धन से छुड़ानेत्राला भी कोई दूसरा नहीं है। प्रत्येक जीव स्वयं मुक्त होने की सामर्थ्य रखता है—वह चेतन है— ज्ञानमय है। सुयोग मिलना उसके लिये संमव है। स्वकृत कर्मों का ग्रुमाग्रुम फल जीव श्रकेला ही मोगता है। एक जीव के किए हुए पुएय-पाप का मागी दूसरा जीव नहीं होता। जीव अपने हित के लिए दूसरों का मुंह ताकता बैठा रहे तो कुछ नहीं होगा। यह अवक्य है कि अप्रज पुरुषार्थी के मार्ग में कर्म और काल बाधक भी होते हैं। किन्तु कालोचित कार्य का फल प्राप्त होता ही है ऋौर उसमें सद्सद् विवेचन करानेवाले उपदेश-दाता—सन्मार्गदर्शक **श्रा**चार्य, उपाध्याय त्र्यौर साधु महानुभाव त्र्रपनी निसर्गज दयादृष्टि से सहायक होते हैं—वह हेयोपादेयदर्शक उपदेश-द्वारा जीवराशि को सद्गति दिला सकते हैं। इसके विपरीत यदि जीव उनके उपदेश को नहीं मानते हैं, पंचाणुत्रतों को नहीं पालते हैं, सप्त व्यसनों में मग्न रहते हैं श्रौर स्वेच्छाचारी बनते हैं तो निस्सन्देह उन्हें कभी भी चतुर्गति श्रमण से छुटकारा नहीं मिल सकता। जैनाचार्यों का उपदेश परम्परा-प्राप्त त्रागम के त्र्यविरुद्ध त्र्यौर पूर्वापरविरोधरहित होता हैं। उससे जीवमात्र का हित सधता है। इनका उपकार चिरस्मरग्रीय है। दुन्निग्र भारत के जैनधर्म में इन गुरु महात्मात्रों का विशेष स्थान है। वहां सब से पहले हमें श्रुतकेवली भद्रवाहु जी का नाम मिलता है। शिलालेखों से स्पष्ट है कि श्रुतकेवली भद्रवाहु

<sup>\*</sup> स्व॰ ताताचार्य जी मद्रास प्रोवेन्शियल एजुकेशन सरविस में डिस्ट्रिक्ट एजुकेशन औफिसर थे। वह जन्म से ब्राह्मण और वैदिक धर्म-भक्त थे। परंतु जैन क्रियाओं पर श्चाप की विशेष श्रद्धा थी। मद्रास विश्वविद्यालय के लिये आपने श्चंग्रे जी में कुछ भाषण दिये थे—उनमें एक भाषण "जैन वाङ्मय" शीर्षक था। उसी से उपर्युक्त अंश संकलित करके कन्नड से हिन्दी रूप में उपस्थित किया जाता है।

<sup>—</sup>वर्द्ध मान हेगाडे

अपने शिष्य सम्राट् चन्द्रगुप्त-सहित बारह हजार मुनियों को साथ लेकर दिल्ला भारत को आये थे। वह संघसहित मैसूर प्रान्त के अवण्वेल्गोलस्थ कटवप्र पर्वत पर ठहरे थे। इन गुरुओं के ग्रुभागमन से स्पष्ट है कि उस समय यह प्रदेश विशेष समृद्धिशाली था और वहाँ जैनधर्म की विशेष उन्नति थी। यह कहना युक्ति-संगत प्रतीत नहीं होता कि इन मुनियों के आगमन से ही जैनधर्म दिल्ला में अंकुरित हुआ था। कन्नड-रामायण से स्पष्ट है कि श्रीमुनिसुन्नत तीर्थंकर के काल में श्रीरामचन्द्रजी दिल्लाभारत में आये थे और उन्होंने वहाँ जैनमुनियों की पूजा तथा चैत्यालयों की वन्दना की थी। अतः बहुत प्राचीन समय से ही दिल्ला देश में जैनधर्म विद्यमान था। ऐतिहासिकों के लिये श्रीभद्रबाहु स्वामी की दिल्ला यात्रा जैनधर्म के इतिहास में विशेष महत्त्व रखती है।

जब उत्तर देश में दुष्काल का ऋन्त हो गया तो उनमें से कुछ साधुगण उस्टे वहां वापस चले गए। दिच्चिए में रहे हुए उन महानुभावों के वेश, भाषा, शील, दयाई भाव, सदाचार, सद्यदेश, समयोचित हितोपदेश इत्यादि बातों का प्रभाव दित्ताए देश के निवासियों पर पड़ा था--- उन्होंने उनके चित्त को अपनी श्रोर श्राकृष्ट किया था श्रोर उनमें धर्मवात्सत्य सिरजा था। वे जैनव्रतों को पालते हुए धर्म में स्थिर हुए। बहुविद्या-प्रवीण जैनगुरुत्रों के उपदेश की सलभता से बहुत से लोग उनके शिष्य हो गए। जैनियों ने राजदरबारों में विशेष सत्कार तो पाया ही, परंतु उनमें से बहुत से राजा, श्रमात श्रौर मंत्री पद को श्रलंकृत करते थे। इस तरह विद्या, धर्म ऋौर राज्याधिकार—इन तीनों बातों में जैनी ऋन्यमतावलिम्बयों से उत्कृष्ट हुए। पाएड्य, चोल, पह्नवादि देशों में राजाश्रय पाकर जैनियों ने सुविधापूर्वक शास्त्र-पुराग्-काच्य, शिल्प इत्यादि की श्रमिवृद्धि की। श्रनेक प्रन्थों को संस्कृत, प्राकृत, तामिल, कन्नड त्रादि भाषात्रों में रचा। तामिल भाषा में उन्होंने खूब साहित्य सिरजा। उनके पहले भी तामिल में प्रौढ़ वाङ्मय था। प्राचीन तामिल वाङ्मय में तीन पर्व हैं। उनमें से अन्तिम पर्व "कडैच्चंगं" में जैन प्रन्थों को तामिल साहित्यिकों ने मिला लिया है। उनमें 'तिरुक्कुरल' —'नालदियार'—'पछिमोछी '—'नानुछी '—'चिंतामिए।'—' शिलप्पदिकारं '— --- 'वल्**ग्**पपदि' इत्यादि काव्य विशेष प्रशंसा के योग्य कहे गये हैं। इनके त्र्यतिरिक्त 'पेरकंदै' 'यशोधरकाव्य'—'चूडामणि'—'एलादी'—'कलिंगतुप्परणी'—'नन्नूल'—'नेमिनादं'—'यप्पारुं' 'कल्कारिकै' 'श्रीपुराणं'—'मेरुमंदर पुराणं' त्रादि तामिल जैन प्रन्थ भी उल्लेखनीय हैं। निस्सन्देह तामिल भाषा में व्याकरण, छन्दःशास्त्र, जैनागम त्रादि-विषयक त्रानेक उत्तमोत्तम प्रन्थ लिखकर तामिल वाङ्मय को उत्कृष्ट स्थिति में लानेवाले जैनी ही थे।

कावेरीप्पुंपट्टनं, उरैयूर, मदुरे इत्यादि बड़े बड़े शहरों में जैनियों के विशाल मंदिर ऋौर मठ थे। वे क्षियों को भी विद्याभ्यास कराते थे। जैनाच्ययों ने वर्तमान प्रचारशैली के अनुरूप दिवाली, पूर्णिमा आदि त्यौहारों के अवसरों पर उच्च स्थानों पर खड़े हो कर जन-समूहों को युक्तियुक्त हितकारी उपदेश बड़े मनोरंजक रीति से दिया था, जिससे देश एवं जाति की विशेष उन्नति हुई थी।

जैनसमाज के प्रसिद्ध त्राचार्य श्रीकुन्दकुन्द महाराज ने वंदवासी तालुकवर्ती पोन्नूरमाम के निकट त्रवस्थित 'नीलिगिरि' नामक पर्वत पर तपस्या की थी। इनके त्राश्रम में त्राकर कांची के पह्नववंशी शिवस्कन्दवर्म महाराज ने 'प्राभृतत्रय' सिद्धान्तप्रन्थ पढ़े थे। इन्हीं का दूसरा नाम एलाचार्य था। उन्होंने ही, प्रो० चक्रवर्ती के मतानुसार, तामिल साहित्य के श्रेष्ठ नीति- प्रंथ 'कुरल' को रचा था। त्रान्य प्रमाणों से भी इस मत का पोषण होता है।

ईसवी सन् के आरंभ में अथवा उसके एक-दो शताब्दी उपरान्त तक द्राविड़ देश में जैनी विशेष व्युत्पन्न और विद्वान रहे। उस समय देश भी समृद्धिशाली रहा था। जैन अपनी समाज और संघों को गए, गच्छ इत्यादि में विभक्त करके संगठित रूप में रहते थे और लोकमान्य थे।

तामिल देश के इतिहास में जैनधर्म तीसरी-चौथी शताब्दियों में नहीं-सा दिखाई देता है, परन्तु ७, वीं ८ वीं शताब्दियों में अत्यन्त उच्चित्थित में विद्यमान था। गंगवािंड में दूसरी शताब्दी से लगभग ११ वीं शताब्दी तक शासन करनेवाले गंगवंशी राजाओं के द्वारा जैनधर्म को विशेष प्रोत्साहन प्राप्त हुआ था और उस काल में वह धर्म विशेष प्रबल था। "दर्शनसार" प्रन्थ से विदित होता है कि करीब ४०० ई० में श्रीपूज्यपाद जी के शिष्य वज्रनन्दी ने दित्तिए मथुरा में एक 'द्राविड़संघ' स्थापित किया था। सभी दिगम्बर जैन उसके सदस्य थे। उसका मुख्य उद्देश्य जैनमत का प्रचार करना था। उसकी पांड्यराज-द्वारा पूर्ण प्रोत्साहन मिला था। इसी कारण वह ब्राह्मणों के साम्प्रदायिक द्वेष से अछूत रहे। पाएड्यराजा सभी जैनी थे। छठवीं शताब्दी में तामिल देश की परिस्थित बदल गई। 'कलभ्न' राजवंशियों से उत्तर मथुरा छीन लिया गया।

पांचवीं शताब्दी से अनेक शिवालय तामिल देश में निर्मित हुए, जिनके द्वारा शिवभिक्त का बहुत प्रचार हुआ। शिवलीला चिरतार्थ करनेवाले अनेक लोकस्तोत्र तामिल भाषा में रच दिए गये थे। कुलोत्तुंग चोल के समय में (११५०) पह्नवदेश के बेलालकिव ने ४३०६ पद्यप्रमाए 'तिरुतोंडर' अथवा 'पेरियपुराए' रचा था। इस पुराए में शिवभक्तों का विशद वृत्तान्त है। साथ ही जैनियों की निंदा भी उसमें खूब की गई है। यदि निंदात्मक अंश को छोड़ कर उस रचना को देखा जाय तो उससे तत्कालीन जैनियों की परिस्थित का बोध होता है। शैवों ने जिन बातों को नहीं लिखा है उन बातों का पता वैष्णव-प्रबन्धों से चलता है।

सातवीं-आठवीं शताब्दी में जैनधर्म के लिए पहन और पाएड्य देशों में परामन के सिनाय कुछ और शेष न था। निरे शैन चोलराजा जैनमत के निरोधी थे। इस पर भी हम यह नहीं कह सकते कि इन प्रान्तों से जैनियों का शैनों ने समूल नाश किया हो। 'सम्बन्धर' आदि शैन महात्माओं की उत्तेजना से जो आठ हजार जैनी मृत्यु को प्राप्त हुए 'ने सभी प्रायः जैनियों के मुखिया थे'। इस प्रकार जैन धर्म पर यह प्रलयंकर संकट आया था। इसका कारण भी है। पहले से ही जैनी सिद्धांत, नीति, धर्म, शील, आचार, संस्कार, साहित्य आदि निषयों में निष्णात होकर राजाश्रय पाने में सफल हुए थे और अन्ततः राज्यभार के अधिकारी हुए थे। अजैनों के लिये जैनों की यह उन्नति असहा थी—ने उनसे जलने लगे। उधर स्वयं जैनी रागद्वेष के नशनतीं हो कर अपने पूर्व ध्येय से पतित हुए। क्रमेण यतियों और मुनियों की निद्धत्ता भी कम हो गई। इससे जैनसंघ स्वयं प्रतिभाहीन हुआ। बलात बहुत से जैनी शैन बनाये गये—जो थाड़े से अपने मत पर दृढ़ थे वह तलनार के घाट उतार दिये गये। अतः ९-१० नी शताब्दी में जैनधर्म प्रभाहीन हो गया।

किन्तु यह देखना उचित है कि तामिल देश के प्रति जैनियों ने क्या उपकार किया ? यह मानी हुई बात है कि जैनी लोग पिएडत थे—शास्त्रज्ञ थे। उनमें अनेक किव थे और वे लौकिक कलाओं में भी निपुण थे। परिणामतः जैनियों के सत्संग, सहवास और सहयोग से तामिल देश में उत्तम नीतिमार्ग प्रचलित हुआ। नीतियन्थ अधिक सिरजे गए। संस्कृत और प्राकृत साहित्य के प्रन्थरत्नों को तामिल भाषा का जामा पहनाया गया। जब से तामिल साहित्य की बागडोर जैनियों के हाथ में आई तब से वह साहित्य विशेष प्रौढ़ अवस्था को प्राप्त हुआ। यह हुआ भाषा—साहित्य के प्रति जैनियों का उपकार!

लोकसमाज के लिये जैनियों ने जो उपकार किया उसे कहना सुगम नहीं है। जैनियों के धर्मोपदेश और सद्धर्माचरण के बाहुत्य सं जनता में अहिंसा-तत्त्व का ज्ञान विशेष घर कर मया और अधिकांश जनता मधु मांस-भक्तण की त्यागी हो गई। ब्राह्मण आदि उच्चवर्णी लोगों में से मांसाहार मिटाने में जैनियों का पित्र जीवन ही कार्यकारी था। ब्राह्मणों पर इस अहिंसा सिच्चान्त का इतना ज्यादा प्रभाव पड़ा था कि यज्ञों में भी हिंसा बन्द हो गई— जीविहंसा-रिहत यज्ञ किये जाने लगे। लोगों को सैद्धांतिक मान्यताओं पर भी जैनधर्म का प्रभाव कार्यकारी हुआ। कितपय विद्वानों का मत है कि विष्रहाराधना, पुराण पुरुषों की पूजा, गणपित पूजा, देवस्थान-निर्माण-प्रथा और जीर्णोद्धार-किया इत्यादि शैव और वैष्णव मतों में जैनसंप्रदाय की देखादेखी प्रचलित हुई। निरंजन-निर्लेप मगवान की पूजा करने के लिये विष्रहादि वस्तुएँ आवश्यक होती हैं—परिणामतः जैनियों की अर्हत्यूजा—केवलीयूजा इत्यादि धर्मिक्रयाओं की नक़ल कर के शैवादि में उक्त रूढ़ियां प्रचलित हुई होंगी। उदाहरणतः

प्रन्थाधार से कुछ रूढ़ियों को देखिए—

- (१) श्रेयांस महाराज ने वैशाख शुद्ध तृतीया के दिन त्रादि तीर्थेश्वर को इक्षुरस का त्राहारदान दिया—उस दान को देवतात्रों ने 'त्रज्ञयदान' कहा—इसीलिये 'त्रज्ञयतृतीया' का त्यौहार प्रसिद्ध हुत्रा।
- (२) भरत महाराज त्रतियों के सदाचार से प्रसन्न हुए श्रौर उन्हें 'ब्राह्मण्' नाम से समलंकृत किया। उस समय उन्होंने प्रसन्न होकर पद्मनिधि से प्राप्त दिव्यसूत्र मंगाये श्रौर उन्हें उन ब्राह्मणों को प्रदान किये—-उसमें उन्होंने उन व्रतियों के व्रत-शील-टढ़चर्या को लक्ष्य कर के षड्द्रव्य, पंचास्तिकाय, सप्ततत्त्व, नवपदार्थ ऐसे २० दल तथा नव देवता-संकल्प से ९ मुख्य दल बना कर जनेऊ पहनाये। रत्नत्रय धारण करा के वस्त्राभरणादि से उनकी पूजा की श्रौर उन्हें गृह-प्राम-चेत्रादि का दान दिया। इस दानोपलक्त में श्रावण शुद्ध पूर्णिमा का श्रवण नक्तत्र उपाकर्म-पर्व-तिथि प्रसिद्ध हुश्रा।
- (३) श्रीत्रादि परमेश्वर ने माघ बदी चतुर्दशी के दिन मोच्च (शिव) प्राप्त किया या। देवेन्द्रादि चतुर्निकाय अमरलोगों ने आकर अष्ट द्रव्यों से कैलाश पर्वत की पूजा की और परिनिर्वाणकस्याणोत्सव मनाया, तभी से वह तिथि 'शिवरात्रि' के नाम से प्रचलित हुआ।
- (४) साकेत नगर के आनंद महाराय ने गुरूपदेश से सूर्यमंडल-स्थित जिनदेव (की प्रतिमा) की त्रिकाल-पूजा-स्तवन किया, तब से सूर्योपासना प्रचलित हुई और 'सौरमत' चाल्र हुआ।
- (५) अयोध्यापुर के रामस्वामी के त्रिजगद्भूषण-नामक गजेन्द्र मदमत्त हुआ और भरत को देखकर जातिस्मरण को प्राप्त हुआ। उसने खाना-पीना छोड़ दिया। अन्ततः त्रिज्ञानध्य मुनिवर्य ने राजा को उसका तात्पर्य बताया, तो उस गजेन्द्र को व्रत नियम धारण करा दिये। उसने शेष आयु में उन व्रत-उपवासों का दृढ़ता से पालन कर के मरण किया और वह देव हुआ। उस हाथी के प्रतिरूप को शिलाओं पर अंकित करके पूजने से वह देव प्रत्यन्त होकर लोगों की अभीष्ट की पूर्ति करता था। वह देव देवों का अधीश था इसलिये 'गणेश' नाम से भाद्रपद शुद्ध चतुर्थीं को प्रतिष्ठित किया गया, तब से गणेश-चौथ का त्यौहार प्रसिद्ध हुआ। इस प्रकार उपर्युक्त पर्वों और प्रथाओं का उद्गम जैनमत से हुआ प्रमाणित है।

श्रव जरा श्राइए, कर्णाटक देश में जैनधर्म की स्थित पर विचार करें। सब से पहले वहाँ हमें सिहनन्द्याचार्य मिलते हैं, जिन्होंने (गंगवंश के श्रादि पुरुष) राजकुमार दिखग श्रीर माधव के प्रति समवेदना प्रकट कर के उनको श्रपना शिष्य बनाया श्रीर उन्हें राजविद्यानिष्णात करके गंगराज्य की स्थापना कराई। यह राज्य 'गंगवाडि' नाम से प्रसिद्ध हुश्रा। गंगवाडि पर गंगराजाश्रों ने शासन किया। गंगवंश का पहला राजा माधव कोंगुणिवर्म हुश्रा; जिसका

समय हूण शक द्वितीय शताब्दी निर्णीत है। उस समय गंगवािंड में जैनधर्म ही राजधर्म था। गंगराजाञ्जों में श्रविनीत के गुरु जैनमुनि कीर्तिदेव श्रीर दुर्विनीत के श्राचार्य पूज्यपाद थे। गंगवंश के २१ वें राजा राचमछ सत्यवाक्य के शासनकाल में उनके मंत्री श्रीर सेनापित चामुंडराय ने श्रवणबेल्गोल में श्रीगोम्मदेश्वर की विशाल प्रतिमा की प्रतिष्ठा करायी थी। जब-तक राजराजसेन चोल-द्वारा गंगराज्य का नाश नहीं हुश्रा तब तक गंगवािंड में जैनधर्म को सुखद श्राश्रय प्राप्त रहा था।

गंग-काल के दुर्विनीत, गुणवर्म प्रथम, चामुंडराय, नागवर्म प्रभृति उल्लेखनीय कर्णाटक कवि थे।

चालुक्य साम्राज्य के अन्तर्गत भी जैनमत और जैनवाङ्मय को समुचित सम्मान प्राप्त हुआ था। पुलकेशी द्वितीय के राजगुरु श्रीरिवकीर्ति थे। जयसिंहदेव के उपरान्त आठवें चालुक्य राजा विनयादित्य थे और उनके गुरु भी जैनाचार्य निरवद्य पिएडत थे। चालुक्य-राज द्वितीय विक्रमादित्य ने जिनभवन का जीर्णोद्धार करा कर उसके लिये जैनगुरु विजय पिएडत देव को दान दिया था। इस प्रकार जिनधर्मवत्सल होते हुए भी चालुक्यराज अन्य मतों के विरुद्ध नहीं थे, यह एक विशेष बात है। राष्ट्रकूट राजाओं में शायद यह गुगा नहीं था—उन्हें जैनधर्म का विशेष पच्चपात था। राष्ट्रकूट राजा गोविन्द द्वि० के शासनकाल में पूज्य जिनसेनाचार्य ने हूगा शक ७८३ में 'हरिवंश' को रचा था। अमोधवर्ष प्रथम ने 'रक्षमालिका' नामक प्रथ की रचना की थी। उन्हीं के काल में श्रीमहावीराचार्य ने 'गिगित-सार-संप्रह' नामक प्रन्थ लिखा था।

जब दूसरी बार चालुक्यों का अभ्युद्य हुआ तो जैनधर्म पूर्ववत् उन्नतावस्था में नहीं था। जैनमंदिरों को तोड़ कर मूर्तियां नष्टभ्रष्ट की गई थीं। परन्तु इस मर्तवा चालुक्य अधिक समय तक राज्य न कर सके; क्योंकि सन् ११२६ में इनको पराजित कर के कलचूर्य लोग आक्रमण करते हुए आगे आये। यद्यपि कलचूर्य राज्य भी अल्पकालीन था। उस काल में जैनधर्म की प्रतिभा स्थापित न हो सकी—बल्क उस पर अनेक आपत्तियां आईं। लिंगायत-मत के प्रवर्तकों ने उसका मूलोच्छेदन करना ही ठान लिया। बिज्जल का राज्य ही नष्ट किया गया। शैवप्रन्थों के देखने से जैनियों पर हुए अत्याचारों का पता चलता है। एक दो उदाहरण देखिये: -

(१) 'मारुडिंगे' नामक प्राप्त में कडुगिल नाचय्य अकेला ही शिवभक्त था। वहां और सब जैनी रहते थे, जिनके १७०० जैनमंदिर थे। शिवालय केवल एक था। जैनियों ने शिवालय का द्वीजा तोड़ डाला, तब नाचय्य ने युद्ध कर सैकड़ों जैनियों को तलवार के घाट उतार दिया और सैकड़ों को मार भगाया। जैनियों के १७०० जिनमंदिर और प्रतिमार्थे नष्ट कों और इनमें शिवलिंग की प्रतिष्ठा कराई।

(२) कल्याण नगर में जैनियों पर जो त्र्यापत्ति त्र्याई, उसका मूलकारण उनके द्वारा शैवनिन्दा होनी थी। वहाँ शैवों ने जैनियों को समूल नाश करने के लिए जो पराक्रम दरसाया वह खेद श्रीर श्राश्चर्य का विषय है। उसका वर्णन कन्नड भाषा की एक कविता में किया गया है, जिसका भावार्थ यों है:—"उस नगर में जितने जैनमंदिर थे उनको नष्ट और जिनप्रतिमात्रों को विध्वंश कर के शैवों ने सारे जैनियों को वहाँ से मार भगाया। नाममात्र के लिये एक भी जैन मंदिर या जिन-प्रतिमा कल्याण नगर में न रहे, इस उद्देश्य से रामदेव इत्यादि शैवभक्तों ने सब जैनमंदिरों को तोड़ डाला, जिनप्रतिमात्रों के दकड़े-दकड़े कर दिये और वहाँ के जैनियों को मार भगाया। जब लोगों ने जैनधर्मावलम्बी बिज्जलराय से चुगली खाई त्रौर यह खबर फैली कि उन्होंने ऋहप्प मादय्य की त्राँख फुड़वा डाली हैं तो शैवगण उनकी सुभा में जा धमके ऋौर उन्हें मार डाला। इस प्रकार कलचूर्य राज्य नष्ट कर दिया गया।" इस प्रकार के वर्णन शैवप्रनथों में बहुत मिलते हैं। संभव है चिरकालीन पारस्परिक वैर के कारण जैनों ने भी विषम परुष भाषण का प्रयोग किया हो। कन्नड कार्व्यों में शैव ऋौर जैनों के पारस्परिक संघर्ष में पराजितों को त्रस्त किये जाने के विशद उल्लेख मिलते हैं। धर्म के नाम पर परस्पर द्वेष उत्पन्न होने से देश में चोभ फैला, जिसके परिणाम-स्वरूप उस समय के इतिहास त्रौर साहित्य में भी वह कलंक रोष रहा। वह तत्कालीन शोचनीय त्र्यवस्था का चिह्न है।

कर्णाटक देश के होय्सल-वंशी राजाओं के द्वारा भी जैनधर्म का उत्कर्ष विशेष हुआ था। हैं यूसल राजगण आदि से ही जैनधर्मावलम्बी थे। जब चोलों ने गंगराजाओं को पराजित कर दिया तब होय्सल (सन् १००४ ई०) प्रबल हुए। इन्होंने बारी-बारी से चोलों को कर्णाटक देश से निकाल कर बाहर किया और बारहवीं शताब्दों में वह वहां के मुख्य राजा हो गये। मुनि शान्तिदेव के शिष्य राजा विनयादित्य से प्रारंभ हुए बिट्टिदेव-पर्यन्त सभी होय्सल राजा जैनी थे। बिट्टिदेव (सन् ११११-११४९ को वैष्णव गुरु रामानुजाचार्य ने वैष्णवधर्म में दीचित किया था, जिसके कारण जैनधर्म का वह आदर होय्सलों में न रहा। एक ओर लिंगायतों के उपद्रव और दूसरी ओर चोलों के आक्रमण—जैनधर्म की रीढ़ तोड़ने के लिये काफी हुए। फिर भी विष्णु के मन्त्री गङ्गराय और नरसिंह के मन्त्री हुह ने जैनधर्म का पुनरुद्धार करने का प्रयत्न किया, जिससे जैनधर्म का समूल नाश दिच्या भारत से नहीं हो सका। हाँ, वह चीणप्रभ हो गया। जैनधर्म के मुख्याचरण शैव और वैष्णवों द्वारा स्वीकृत हुए। यद्यपि जैनधर्म राजाश्रय-हीन हो गया था, फिर भी गुणप्राही राजा लोग जैन गुरुओं, विद्वानों और नेताओं का यथोचित आदर करते थे।

एक बार श्रवणबेल्गोल के मठ की वार्षिक सहायता को हैदरत्र्यली खाँ ने बन्द कर दिया

था; परन्तु उपरान्त उसने जैन देवालयों के लिए बहुत से प्राप्त छोड़ दिये थे। उसके बाद किसी भी राजा ने जैनों से द्रोह नहीं किया।

यद्यपि होय्सल शासन के अन्तिम काल में जैनधर्म का किचित् अनादर हुआ, परंतु दिल्ला कन्नड और तौलव राज्य में जैनधर्म अभ्युदय का कारण हुआ था। वहां के जैनी सन्मार्ग-दर्शक ही नहीं साहित्य-स्नष्टा भी रहे। वहां बहुत-से प्रन्थ लिखे गए। यह प्रथा थी कि उत्तमोत्तम प्राकृत, संस्कृत, और कन्नड भाषा के प्रन्थ को लिखवा कर जैन मठों में विराजमान कर के पूजा जाये। किव सालव, चन्द्रसागर वर्णी, रक्लाकर किव आदि जैन विद्वानों को उदार आश्रय भी मिला था। करीब १४वीं शताब्दी में साम्प्रदायिक-विद्वेच बहुत कम हो गया और लोग प्रेम से रहने लगे। परिणामतः साहित्य में भी नवीनता आ गई। विजयनगर के राजाओं द्वारा जैनधर्म पर कोई उपद्रव नहीं हुआ; बल्कि बुक्कराय (१३५३—१३५७) ने जैन और वैष्णुवों में परस्पर सन्धि करा दी थी।

जैनियों के द्वारा हुए उपकारों में पहला उपकार देशभाषा का संस्कारित किया जाना था। इनमें अनेक लक्त्रण-श्रंथ रचे गए। इसके अतिरिक्त सुगम रीति से जीवादि तत्त्वों का निरूपण करना तथा सर्वजनोपयोगी साहित्य सिरजना यह भी जैनों का उपकार था। आजकल के भौतिक शास्त्रज्ञ भी उसकी महत्ता स्वीकार करते हैं। पाश्चात्य विद्वानों में से कुछ ने जैनशास्त्रों को पढ़ कर मधु-मांस त्याग दिया है। दिल्लिण भारत पर भी जैन-अहिंसा का प्रभाव पड़ा था।

**ऋनुवादक—मा**० वद्ध<sup>°</sup>मान हेमाडे

## कोषण-कोषक \*

## [ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण ]

श्रीमान् स्वर्गीय त्रार० नरसिहाचार्य, श्रीमान् दिवंगत के० बी० पाठक, प्रोफेसर कीलहार्न एवं श्रीयुत कृष्णशास्त्री त्रादि विद्वानों ने निजाम राज्यान्तर्गत रायचूर की नैऋर्य दिशा में वर्तमान कोप्पल को ही प्राचीन कोपण त्र्यनुमान किया था। किन्तु कोप्पलस्थ चन्द्रबंडि एवं वेङ्कटरमण्देवालय में उपलब्ध इधर के शिलालेखों से तो त्रब यह निर्विवाद सिद्ध होता है कि कोप्पल ही प्राचीन कोपण था।

यह स्थान ई० पूर्व ३ री शताब्दी से भी पूर्व का सिद्ध होता है। इसके लिये कोप्पल के निकटवर्ती गविमठ और पाल्कीगुंडि के पर्वत-मूल में प्राप्त सम्राट् अशोक के शिलालेख ही साची हैं। निजाम कर्णाटक के मिक नामक स्थान में उपलब्ध सम्राट् ऋशोक का दूसरा लेख भी कोप्पल से केवल ५४ मील दूरी पर हैं। एर्ग्गुरि के शिलालेखों का अन्तर भी इन शिलालेखों से सिर्फ ९४ मील का है। उक्त पाल्कीगुंडि पर्वत से पश्चिम इसी पर्वत की एक दूसरी श्रेणी दित्तिण से उत्तर की श्रोर श्रर्धचन्द्राकार से फैली हुई है। यहां के वृद्धजन इसी को इन्द्रकील पर्वत मानते हैं। इतना ही नहीं, पाशुपत अस्त्र की प्राप्ति के लिये अर्जुन ने उक्त इन्द्रकील पर्वत के जिस स्थान पर खड़े होकर तपस्या की थी उस स्थान को भी वे वहीं दिखलाते हैं। 'हंदियगुंडु' 'पांडवरवट्टल' ऋादि स्थानों को ऋौर तत्रत्य एक शिवालय को वे अर्जुन का महादेव के प्रत्यचीकरण का स्थान बताते हैं। यहाँ के 'मलिमक्रप' नामक पहाड़ के ऊपर सुप्राचीनकाल के मकानों एवं बहुत पुराने जमाने के अनेक कबस्तानों के चिह्न दृष्टि-गोचर होते हैं। हैदराबाद आर्कियोलॉजिकल विभाग के डाइरेकर का मत है कि इस तरह के कब्रस्तान ईजिप्ट, यूरप खएड के कुछ भाग, एसिया माइनर, सिन्ध, बंगाल एवं निजाम-राज्यान्तर्गत रायिगरि त्रादि स्थानों में पाये गये हैं। परन्तु हैदराबाद त्र्यार्कियोलॉजिकल सीरिज नं० १२ (कोप्पलद कन्नड शासनगलु) के विद्वान् सम्पादक, मद्रास-प्रान्त के शासन-विमाग के सुपरिन्टेन्डेन्ट थीमान सी० त्रारं कृष्णमाचार्लु का त्रामिप्राय है कि स्थानीय जनता में प्रचलित इन कन्नस्तानों के नाम को परम्परागत एवं सार्थक मान लेने पर इन्हें

<sup>\*</sup> यह 'कर्णाटक साहित्य-परिषत्पत्रिका' भाग २२, ग्रंक ३ में प्रकाशित श्रीमान् स्वर्गीय ना० भा० शास्त्री के लिखे इसी शीर्षक के कन्नड लेख का सारांश है।

<sup>—</sup>के० बी० शास्त्री

इधर मौर्यकाल तक खींच लाना समुचित होगा। इस पहाड़ के स्रास-पास भी कुछ प्राचीन चिह्न दृष्टिगत होते हैं।

महाराज नृपतुंग (सन् ८१५—८७५) त्रौर महाकवि रन्न (सन् ९९३) की उक्तियों से यह एक बहुकालीन प्रख्यात महानगर तथा पवित्र तीर्थ सिद्ध होता है। यह बात पिकारिपुर के नं० ३१७ (सन् १२०५) के शिलालेख से भी पुष्ट होती है। चात्ंडरायपुराण के 'ऋसिधारा-व्रतिदंदें इस पद्य से अवगत होता हैं कि तत्कालीन जैनी कोपण में सस्लेखनापूर्वक देह-त्याग करना विशेष पुर्यप्रद मानते थे। कुमारसेन मुनि के पवित्र जीवन को ऋङ्कित करने के सुत्र्यवसर पर भी इन्होंने कोपण को उक्त मुनि महाराज का मुक्तिस्थान (?) बतलांकर इस स्थान की प्रशंसा की हैं। इस से भी व्यक्त होता है कि उस समय कोपण का माहात्म्य **त्र्यतिशय समु**ज्ज्वल था । वास्तव में भारतीयों को पवित्र एवं पुर्यतम स्थान तीर्थत्तेत्र ही हैं। ।थानीय 'चंद्रबंडे' में प्राप्त एक शिलालेख एवं श्रवणबेल्गोल के नं० ३८४ (सन् ११३५ लगभग) **ऋौर ३४५ (सन् ११५६) के लेखों में कोपण को क्रमशः तीर्थ, ऋादितीर्थ तथा महातीर्थ कहा** गया है। श्रवणबेल्गोल के नं० ४७५ का एक अपन्य शिलालेख यहाँ तक लिखता है—कोपण तीर्थ के उच्चारणमात्र से मानो कैवल्य की प्राप्ति होती है। नगरतालुक के नं० ४६ (सन् १५३० लगभग) का एक लेख भी कोपण को तीर्थों में ऋत्र स्थान प्रदान करता है। साथ ही साथ ज्ञात होता है कि इसी कोपण में **त्र्याहवम**ल एवं राजेन्द्रदेव चोल में युद्ध हुत्र्या था। क्योंकि सर जॉन माल्कम साहब ऋौर नंजुंडदेव किव (सन् १५२५ लभगग या ७०) के वाक्यों से सिद्ध होता है कि पुरातन समय में यहाँ पर एक सुदृढ़ दुर्ग मौजूद था। दिच्छा आर्काट जिला के कद्दलूरु तालुक के 'मंजकुप्पं' एवं 'तिरुवर्लां' इन स्थानों में प्राप्त चोलराज राजेन्द्रदेव के दूसरे ऋौर तीसरे साल के शिलालेखोन्तर्गत उक्त युद्धवर्णन से भी कोपण ही इन शासकों का रणचेत्र सिद्ध होता है। डा॰ फ्रीट ने इन शिलालेखों का जो ऋर्थ किया है वह सी॰ **त्रार**् कृष्णमाचार्ल् के मत से सर्वथा भ्रमपूर्ण है। डा॰ साहब ने कोल्हापुर की त्र्यानेय दिशा में लगभग ३० मील दूरी पर कृष्णानदी के तट पर त्र्यवस्थित 'खिद्रापुर' को ही चालुक्य-राज प्रथम त्राहवमह एवं चोलराज राजेन्द्रदेव की युद्धभूमि त्र्यनुमान की थी। पर कृष्णमा-चार्लु इस कोपण या कोप्पल को ही उल्लिखित शासकों का संग्राम-चेत्र मानते हैं।

स्थानीय जनश्रुति एवं अन्यान्य ऐतिहासिक प्रमाणों से सिद्ध होता है कि पहले कोपण में असंख्य भव्य जिनमन्दिर मौजूद थे। इन मन्दिरों में निम्नलिखित बारह मन्दिरों के नाम

ऐतिहासिक-रीत्या सिद्ध हो चुके हैं:—

(१) सान्तलदेवि वसदि (२) तिमम्बरिस वसदि (३) तीर्थ वसदि (४) त्रारसि बरिद (५) नागदेव वसदि (६) द्रग्णायक वसदि (७) चन्द्रनाथ वसदि (८) शान्तिनाथ वसदि (९) कुश वसदि (१०) पुष्पदन्त वसदि (११) जयधीर वसदि (१२) नेमिनाथ वसदि । त्राव वसदि वचार करना है कि उक्त वे त्रसंख्य जिनमन्दिर हुए क्या ? कोपण जव

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

महा तीर्थ-रूप में था, ज्ञात होता है कि उस प्राचीनतम काल में वर्तमान दुर्ग एवं नगर के बाहर की चहार-दीवाली आदि नहीं रहे होंगे। पता नहीं लगता कि विद्यमान दुर्ग तथा चहार-दीवाली किसने बनवायी। यह चहारदीवाली चालुक्य-कालीन कला के ढंग की हैं। मालूम होता है कि पीछे से बीजापुर के बादशाह एवं टीपू सुस्तान के किलेदारों (दुर्गपितयों) ने इसका जीर्णोद्धार करवाया। नगर और पर्वत के अपर के जैनमन्दिर नष्ट होने पर इन्हीं के पत्थरों से नगर के बाहर एवं पहाड़ के अपर के प्राकार बन गये हैं। यह केवल तर्क की बात नहीं है; जहाँ-तहाँ इनमें मन्दिर के महाद्वार में आंकित जिनप्रतिमायें एवं चित्रमय स्तंम आदि मन्दिर के अन्यान्य भाग प्रचुर मात्रा में दृष्टिगोचर होते हैं।

प्राकार के दिच्चए भाग में उपस्थित 'कोरिवय कोत्तल' की दीवाल पर बीस से ऊपर शिला-लेख और शिलालेखों के दुकड़े चुने हुए हैं। इनमें कितपय शिलालेख विग्रुद्ध काले पत्थर के हैं। इन शिलालेखों की लिपियाँ नवमी शताब्दी से लेकर तेरहवीं शताब्दी तक की हैं। इनके अतिरिक्त उजले पत्थर के भी कुछ स्तम्भ एवं शहतीर आदि में खुदी हुई लिपियाँ छठी शताब्दी की हैं। बल्कि इसे 'कोरिवय कोत्तल' न कह कर 'शासन कोत्तल' कहना ही अधिक समुचित प्रतीत होता है। दीवाल बनानेवालों ने इन शिलालेखों का जैसे-तैसे ऊपर-नीचे, टेढ़ा-सीधा स्वेच्छानुसार उपयोग किया है।

पूर्वकाल में कोपण में कृष्ण-शिलानिर्मित ऋति सुन्दर जिनालय भी ऋनेक मौजूद थे यों ऋनुमान करना निराधार नहीं है। दुर्ग में वर्तमान वेंकटेश देवालय के महाद्वार के दिल्लण पार्क में ऋन्दर 'पौलि' (ऋर्थात मन्दिर के सामने का हिस्सा) में एवं वाम पार्क में स्थित सार्वजनिक 'श्रीगंजाननवाचनालय' में जो सुन्दर कलापूर्ण स्वेतप्रस्तराङ्कित चार स्तम्भ मौजूद हैं इनके चारो और पयेङ्कासनमिएडत कई जिनिबम्ब ही इसके लिये उज्ज्वल दृष्टांत हैं। ऐसे ही स्तम्म दुर्ग के दिल्लिण भाग में वर्तमान कृष्ण्यमन्दिर तथा सिरसपै मठ के शिवालय और इसके बाहर भी उपलब्ध होते हैं। पूर्वोक्त वेंकटेश देवालय भी जिनालय के ढंग का है। महाद्वार में वर्तमान जिनिबम्बों को प्रायः तोड़ एवं उनके गड्ढों को मसाले से भर कर ऋब वह श्रीकार लिखने के काम में लाया जाता है। निजाम कर्णाटक इतिहास संशोधक सिमित के संमहालय में बीस ऋंगुल लंबा, सोलह ऋंगुल चौड़ा ऋौर चार फूट लंबा, दो फूट चौड़ा ऐसे काले पत्थर की दो पिटयाँ रिज्तत हैं। इनमें प्रत्येक ऋंगुल पर एक-एक सुलच्चण जिनिबम्ब खुदा हुआ है। स्थानीय डगूकन बावि—डगूक का कुंआ भी ध्वंश जिनालयों के पत्थरों से ही बंधा हुआ है। मगर ये पत्थर स्वेतजिनालयों के हैं। यो पत्थर तो खुरदरा है फिर भी इसका हस्तकौशल दर्शनीय है।

इस प्रकार सम्राट् त्रशोक (ई० पू० २७२) के समय से बौद्ध साधुत्रों के विहार, जैन-मुनियों के मन्दिर, दुर्ग, प्राकार त्रादि समरोत्साह से योद्धात्रों का रण्हेत्र एवं विशुद्ध कन्नड-वाङ्मय का होत्र बनने का सौमाग्य जिस कोपण को प्राप्त हुत्रा था वह वर्तमान कोप्पल ही है—यों निर्विवाद सिद्ध हुत्रा।

## अस्वार्य वादिराज और उनकी रचनाए

[ लेखक—श्रीयुत पं० परमानन्द जैन शास्त्री ]

द्विगम्बर जैन साहित्यके रचियता प्रन्थकारों और टीकाकारोंमें आचार्य वादिराजका भी वही स्थान है जो अकलंक आदि आचार्योंका है। आचार्य वादिराज अपने समयके एक प्रसिद्ध तार्किक विद्वान् थे। सिद्धान्त-शास्त्रके अच्छे मर्मज्ञ विद्वान् होते हुए भी व्याकरण, काव्य, कोष और अलंकारादि विषयोंमें आपकी अच्छी गति थी। साथ ही, आप एक साहित्यिक, किव और प्रतिमासम्पन्न व्यक्ति थे। आपकी किवता बड़ी ही सरस तथा हृदयमाहिणी है और प्रासादादि गुणों से युक्त है। आपके उपलब्ध काव्य-प्रन्थोंका रसास्वादन करने और "न्याय-विनिश्चय-विवरण" नामकी टीकाकी भली मांति अवलोकन करने से आपकी विद्वत्ता का यथेष्ट परिचय मिल जाता है। साथ ही, आपकी चमत्कारिणी बुद्धि और सर्वतोमुखी प्रतिमा का भी दिग्दर्शन हो जाता है। और इसीलिये आपकी षट्तर्किषणमुख, स्याद्वादिवद्योपित और जगदेकमञ्जवादि आदि अनेक उपाधियाँ थों जैसा कि निम्न शिलावाक्यसे प्रकट है:—

"षट्तर्कषगमुखरुं स्याद्वादिवद्यापितगलुं जगदेकमल्लवादि-गलुं पनिसिद श्रीवा।दराज देवरुम् ।"

Vide N. 36 Nagar Taluq Mr. Riec.

वादिराज सूरि सभामें बोलनेके लिये अकलंकदेवके समान हैं श्रौर कीर्तिमें न्यायिवन्दु श्रादि प्रसिद्ध तार्किक प्रन्थोंके कर्ता बौद्ध विद्वान् धर्मकीर्तिके समान हैं। वचनोंमें बृहस्पति (चार्वाक)के समान हैं श्रौर न्यायवादमें अच्चपाद (गौतम)के समान हैं। इस तरहसे वादिराज इन भिन्न-भिन्न धर्म-गुरुओंके एकीभूत प्रतिनिधित्वके समान शोभित होते हैं अ

इसके सिवाय, वादिराजसूरिकी विद्वत्ता त्र्यादिके विषयमें श्रवणबेल्गोलकी 'महिषेण्-

(Vide, Ins. N. 39, Nagar Taluq by: Mr. Rice)

सदिस यदकलंकः कीर्तने धर्मकीति —
 विचसि छरपुरोधा न्यायवादेऽज्ञपादः ।
 इतिसमयगुरूणामेकतः संगतानां
 प्रतिनिधिखि देवो राजते वादिराजः ॥

प्रशस्ति' नामक शिलालेखमें, जो शक संवत् १०५० और वि० सं० ११८५ में उत्कीर्ण हुआ है, लिखे हुए प्रशंसात्मक पद्योंसे स्पष्ट जाना जाता है कि वादिराज अपने समयके एक प्रसिद्ध तार्किक और वादिवजेता विद्वान् थे—उनके सामने प्रवादियोंका गर्व चूर हो जाता था—राजा जयसिंहकी राजधानी सिंहपुरमें उनका विशेष प्रभाव एवं महत्त्व विद्यमान था। और वे उस समयके प्रायः सभी विद्वानोंमें शिरोमणि गिने जाते थे। 'मल्लिषेणप्रशस्ति'के उन प्रशंसात्मक पद्योंको लेखवृद्धिके भयसे छोड़ा जाता है। उनमेंसे सिर्फ एक पद्य यहां नमूनेके तौरपर दिया जाता है और वह इस प्रकार है:—

आरुद्धाम्बरमिन्दुविम्ब-रिन्तौत्सुक्यं सद्ग रद्यश— . श्क्रुत्रं वाक्चमरीजराजि-रुचयोऽभ्यर्णे च यत्कर्णयोः । सेव्यः सिहसमर्च्य-पीठ-विभवः सर्व्ध-प्रवादि-प्रजा दत्तोच्चैर्जयकार-सार-महिमा श्रीवादिराजो विदाम् ॥

श्रर्थात् जिनका यशो-रूपी छत्र श्राकाशमें व्याप्त था श्रीर जिसने चन्द्रमाको उत्सुकता उत्पन्न कर दी थी—श्रर्थात् उनका यश चन्द्रमासे भी श्रिधिक समुज्ज्ञल था। स्तुतिवाक्यरूपी चमरसमृहकी किरणें जिनके कानोंके समीप पड़ती थीं। तथा जयिसंह नरेशसे जिनका सिंहासन पूजित था श्रीर सर्व प्रवादि-प्रजा उच्चस्वरसे जिनका जय-जय कार गाया करती थी ऐसे श्राचार्य वादिराज विद्वानों के द्वारा सेवनीय हैं।

एकीभावस्तोत्रके अन्तमें किसी कविके द्वारा बनाया हुआ एक पद्य वादिराजकी प्रशंसा-में निम्न प्रकार से पाया गया है :—

> वादिराजमनुशान्दिकलोको वादिराजमनुतार्किकसिंहः। वादिराजमनुकान्यकृतस्ते वादिराजमनुभन्यसहायः॥

त्र्यथात् जितने वैयाकरण् हैं, जितने नैयायिक हैं, जितने किव हैं त्र्यौर जितने भव्य सहायक हैं वे सब वादिराजसे पीछे हैं त्र्यर्थात् वादिराजके समान वैयाकरण्, नैयायिक त्र्यौर किव नहीं हैं।

त्राचार्य वादिराज निन्द्संघके त्राचार्यथे। उनके त्रन्वयका नाम त्रकंगल था%। परन्तु यह नंदिसंघ वह नंदिसंघ नहीं है जिसकी गणना चार संघोंमें की गई है, त्रपि तु यह द्रमिल त्र्यथवा द्राविड संघका एक भेद हैं जिसकी स्थापना त्राचार्थ पूज्यपाद या देवनन्दीके

(Vide, Ins. N. 39 Nagar Taluq.)

श्रीमद्रमिलसंदेऽस्मिन्दंदिसंदेऽस्त्यरङ्गलः ।
 श्रन्वयो भाति योऽशेषशास्त्रवाराशिपारगः॥

शिष्य वज्रनन्दीने की थी त्र्यौर जिसकी गणना इन्द्रनंदीके कथनानुसार पांच जैनामासोंमें की जाती है। जान पड़ता है कि द्राविड़ देशमें होनेके कारण ही उसका नाम 'द्राविड़-संघ' पड़ा है।

श्राचाये वादिराजकी जन्मभूमि, पितृकुल श्रौर जीवन-संबंधी घटनाश्रों श्रादिका कोई भी परिचय उपलब्ध नहीं होता जिससे उनके जीवन-संबंधमें यथेष्ट प्रकाश डाला जा सके। परन्तु फिर भी 'पाइर्वनाथचरित' श्रादिकी प्रशस्तिसे इतना तो निश्चित ही है कि श्राचार्य वादिराज सिंहपुरके निवासी त्रैविद्ये दवर श्रीपालदेवके प्रशिष्य श्रौर मतिसागर मुनिके शिष्य तथा सुप्रसिद्ध 'रूपसिद्धि' नामक प्रन्थके कर्ता दयापाल मुनिके सब्रह्मचारी या सहाध्यायी थे +।

'पंचवस्ति' के तृतीय शिलालेखमें जो कि 1147 A. D. श्रौर विक्रम सं० १२०४ का खुदा हुश्रा है वादिराजको गंगवंशीय राचमछ चतुर्थ, सत्यवाक्यका भी गुरु लिखा है जो 977 A. D. या वि० सं० १०३४ में गद्दीपर बैठा था श्रौर समर-केशरी चामुग्डराय जैन जिसका सेनापित था।×

त्र्याचार्य वादिराज का समय प्रायः विक्रमकी ११वीं शताब्दी सुनिश्चित है क्योंकि वादिराज-ने स्वयं त्र्यपने 'पार्श्वनाथचरित'की प्रशस्तिमें प्रमथ-निर्माणका समय शक संवत् ९४७ (विक्रम सं० १०८२) दिया हैं। जिससे उनका समय ११ वीं शताब्दीका उत्तरार्ध ही मास्त्रम होता है। वह प्रशस्ति निम्न प्रकार है:—

> श्रीजैनसारस्वतपुगयतीर्थनित्यावगाहामलबुद्धिसत्वैः । प्रसिद्धभागी मुनिपुंगवेन्द्रैः श्रीनन्दिसंघोऽस्ति निवर्षितांहाः ॥ १ ॥

- गोपुच्छकः श्वेतवासो द्राविडो यापनीयकः ।
   निःपिच्छकश्चेति पंचेति जैनाभासाः प्रकीर्तिताः ॥
   (नीतिसारे इंद्रनंदी)
- † हितैविणो यस्य नृणामुदात्तवाचा निबद्धा हितरूपसिद्धिः । वन्द्यो दयापालसुनिः स वाचा सिद्धः सतां मूर्घनि यः प्रभावैः॥
- ‡ 'एकब्रह्मवताचारा मिथः सब्रह्मचारिणः। ग्रमरकोशः—ब्रह्मवर्ग, ग्लोक नं० ११।
- यस्य श्रीमितिसागरो गुरुरसौ चञ्चग्रश्चन्द्रसुः
   श्रीमान्यस्य स वादिराजगणभ्रत्सब्रह्मचारी विभोः ।
   एकोऽतीव कृती स एव हि दयापालवती यन्मन—
   स्यास्तामन्यपरिग्रहग्रहकथा स्वे विग्रहे विग्रहः ॥
   देखें, श्रवणबेलगोल-मिक्ठिषेण-प्रशस्ति ।

× देखो, मिडियावल जैनिज्म, पृष्ठ ४७।

<sup>§</sup> बाबू हीरालालजी एम० ए० के मत से यह संघ इन जैनाभासोंसे ; भिन्न नन्दिसंघके ही अंतर्भुक्त है। इखं 'जैनशिलालेख-संग्रह' भू० पृष्ठ १४८। — के० वी० शास्त्री

भावार्थ —श्रीजैनवाङ्मय रूपी पुर्यतिर्थमें अवगाहन करनेसे निर्मल बुद्धिरूप सत्त्व जिन्हें प्राप्त हुआ है, ऐसे मुनिश्रेष्ठोंके द्वारा यह निर्दोष निन्दसंघ प्रसिद्ध हुआ है। १। उस प्रसिद्ध नंदिसंघमें अद्भुत संयमरूप लक्ष्मीवाले और त्रैविद्य-विद्याधरोंके द्वारा जिनकी कीर्ति गाई गई है तथा न्यायमार्ग पर चलनेवाले, सिंहपुरमें एक अद्वितीय 'श्रीपालदेव' नामके एक प्रसिद्ध आचार्य थे। २। उनके भव्यरूपी कमलोंके अंधकारको नष्ट करनेवाले तथा जिनकी लक्ष्मी निरन्तर ही उदयको प्राप्त है और जो कुमार्गरूपी नयके प्रभावका निषेध करने वाले हैं ऐसे श्रीमितिसागर नामके शिष्योत्तम प्रधान शिष्य हुए। ३। उनके चरण कमलोंके अमर अर्थात् शिष्य और मुक्तिरूपी लक्ष्मीके लोलुप वादिराजने इस जैनी निर्दृष्ट कथाको स्वयं अपनी बुद्धिस रचा है। ४। आचार्य वादिराजने इस 'पार्श्वनाथचिरत'को क्रोधन संवत्सरमें शक सं० ९४० वि० सं० १०८२ में कार्तिक मासकी शुद्ध तृतीयाके दिन राजा जयसिंह नरेशकी राजधानी सिंहपुरमें उनके राज्यशासन कालमें—चना कर समाप्त किया है वह तुम्हारे कल्याएके लिये हो। ५। जिस समय राजा जयसिंहकी राजधानी कट्टगानदीके+ किनारेपर लक्ष्मीवास नामक स्थानमें धन-धान्य तथा हर्णादिसे परिपूर्ण थी, उस समय पार्श्वनाथ जिनपतिके जीवन-वृत्तान्तोंसे अद्वितीय पुर्यवर्धक और नवरसरूप अमृतके बहावसे निकला हुआ यह सिन्धु-प्रवन्ध मले प्रकार जयवंत हो। ६।

इतिहासका अवलोकन करनेसे माळ्म होता है कि जयसिंह नरेश पश्चिमी चालुक्य

<sup>+</sup> प्रयत्न करनेपर भी यह मालूम नहीं हो सका कि यह 'कहगा' नदी कहाँ पर है।

बंशमें हुए हैं। यह अच्छे प्रतापी, न्यायप्रिय और शासन-व्यवस्थामें दत्त थे। पृथिवी-वहम, महाराजाधिराज परमेश्वर, चालुक्यचक्र श्वर, परम भट्टारक और जगदेकमह आदि उपाधियोंके धारक थे। इन्हें तृतीय जयसिंह कहते हैं । इनके समयके अनेक शिलालेख और ताम्नपत्र पाये जाते हैं। परन्तु उनसे उनके राज्यारोहण आदिका कोई निश्चित समय उपलब्ध नहीं होता। उन सब शिलालेखों में से सबसे पहला लेख शक सं०९३८ (वि० सं० १०७३) का है और सबसे पिछला शक सं०९६४ (वि० सं० १०९९) का है जिससे इतना तो सहज हो में निश्चय हो जाता है कि राजा जयसिंह ने शक संवत् ९३८ से ९६४ तक २६ वर्ष राज्य किया है। और उसके बाद उनके राज्य का उत्तराधिकारी उनका पुत्र सोमेश्वर (आहवमछ) हुआ था।

राजा जयसिंह बड़ा पराक्रमी-शूरवीर और धर्मात्मा था। इसे विद्या से विशेष प्रेम था, इसी कारण 'मिल्लिण-प्रशस्ति' में जयसिंह की राजधानी को 'वाग्वधूजन्मभूमी' पद दिया हुआ है। जिससे स्पष्ट प्रतोत होता है कि जयसिंह नरेशकी राजधानीमें विद्याकी विशेष गूंज थी, और वहाँ बड़े बड़े वाग्मी, किव, नैयायिक एवं प्रतिभासम्पन्त वादी विद्वान् रहते थे। इसके राज्यमें आचार्य वादिराजने बड़ी ख्याति प्राप्त की थी और जयसिंह नरेश-द्वारा इन्हें 'जगदेकमहुवादि' नामका विरुद्ध भी प्राप्त हुआ था।

शक संवत् ९४५ पौष कृष्ण दोयजके एक शिलालेखसे तो यह बात भी जानी जाती है कि राजात्रोंके राजा जयसिंहने—जो भोजरूपकमलके लिये चन्द्र ऋौर राजेन्द्रचोल (परकेशरीवर्मा) हाथीके लिये सिंहके समान था। मालवावालोंके सम्मिलित सैन्यका पराजय किया— उन्हें शिकस्त दी—ऋौर चेर तथा चोलवालोंके लिये भी सज़ा दी ।%

यद्यपि यह बात निश्चित रूपसे नहीं कही जा सकती कि जयसिंह नरेश जैनी थे, परन्तु उनकी जैनधर्ममें श्रद्धा ज़रूर थी और वह आचार्य वादिराजकी तपस्या, विद्वत्ता और उनकी काव्य-शक्ति पर अतिशय मुग्ध थे। वे उनका उचित सम्मान करते थे। इसी कारण जैनधर्म और उनके अनुयायियोंपर उनकी विशेष कृपा-दृष्टि रही होगी इसमें कोई सन्देह नहीं है। वे उन्हें केवल आद्रकी दृष्टिसे ही नहीं देखते थे किन्तु उनकी भक्ति भी करते थे। इसीलिये 'मिह्नषेण-प्रशस्ति'में 'सिंहसमर्च्यपीठविभवः' पद वादिराजके प्रति विशेषण्क्रपसे दिया हुआ है, जिससे जयसिंह नरेश-द्वारा उनके सम्मानित होनेका स्पष्ट समर्थन होता है। और यही

<sup>‡</sup> देखो, मिडियावल जैनिज्ञम, पृ० ४७।

<sup>\*</sup> परन्तु कई ऐतिहासिक विद्वान् इस बातसे सहमत नहीं हैं कि जयसिंह नरेशने राजा भोजको हराया था।

कारण है कि त्राचार्य वादिराजने प्रायः त्र्यपनी सभी प्रन्थ-रचनाएँ जयसिंह नरेशकी राज-धानीमें ही की हैं%।

श्राचार्य वादिराजकी इस समय तक छह कृतियोंका पता चलता है। एकीभावस्तोत्र, पाइर्वनाथचिरत, काकुत्स्थचिरत, यशोधरचिरत, न्यायविनिश्चयविवरण और प्रमाणिनिर्णय। शेष पाँचों उपलब्ध प्रन्थोंमेंसे ४ प्रकाशित भी हो चुके हैं श्रीर एक न्यायविनिश्चयविवरण श्रमी मुद्रित नहीं हुआ है। श्रीर काकुत्थचिरत उपलब्ध नहीं हुआ है। उनका संचिन्न परिचय इस प्रकार है:—

#### पकीभावस्तोत

यह एक छोटा सा संस्कृतका स्तोत्र प्रंथ है जिसकी क्लोक-संख्या सिर्फ २५+ है, छन्द मन्दाकान्ता है। यह स्तोत्र सरस और भक्तिरसरूप-माधुर्यसे ओत-प्रोत है। इसको एक-षार पढ़ कर फिर छोड़नेको जी नहीं चाहता। दि० जैनसमाजमें इसका विशेष आदर है। कहा जाता है कि इस स्तवनके माहात्म्यसे – आवार्य वादिराजका छुछरोग दूर हो गया था ‡

<sup>\* &#</sup>x27;न्यायविनिश्चय-विवरण' और पार्श्वनाथ बस्तिकी प्रशस्तिपरते यह बात स्पष्ट रूपसे जानी जाती है।

<sup>+</sup> एकोभावस्तोसके अन्तमें एक पद्य घोर भी पाया जाता है जिसमें आचार्य वादिराजकी खूब प्रशंसा को गई है। उसकी रचना आदि परसे स्पष्ट जाना जाता है कि यह श्लोक स्वयं वादिराजका बनाया हुआ नहीं है, किन्तु उनके किसी शिष्य-द्वारा बनाया हुआ जान पड़ता है; इसी लिये उसे मूल ग्रन्थ में शामिल महीं किया गया है।

<sup>🗜</sup> इसकी कथा संज्ञिस रूपसे इस प्रकार है :--

सुनते हैं एक समय आचार्य वादिराजको कुछ रोग हो गया था। राजा जयसिंहके दरबारमें जब इस बातकी चर्चा चली तब वहाँ बेंठे हुए एक गुरुभक्त श्रावकसे पूछे जानेपर उसने गुरु निन्दाके भयसे कह दिया कि हमारे गुरु वादिराज कोढ़ी नहीं हैं। इसपर बहुत देर तक बहस एवं ज़िह हुई। अन्तमें यह स्थिर हुन्ना कि महाराज स्वयं चलकर वादिराजको देखेंगे । गुरुभक्त श्रावकने उस समय कह तो दिया परन्तु पीछेसे उसे बड़ी चिन्ता हुई । श्रतः श्रीर कोई उपाय न देखकर, गुरुजीके पास जाकर उससे श्रपनी सब भूल प्रकट कर दी ग्रीर कहा कि ग्रब लाज रखना ग्रापके ही हाथ है। तब उसके वित्तकी घबड़ाहट दूर करते हुए भाचार्य श्रीने कहा कि चिन्ताकी कोई बात नहीं है, धर्मके प्रसादसे सब ठीक हो जायेगा। कहते हैं कि म्राचार्य वादिराजने उसी समय 'एकीभावस्तोत्र' की रचना प्रारंभ कर दी, उस स्तवनके प्रभाव एवं माहात्म्यसे वादिराजका कुष्ठ रोग दूर हो गया और शरीर छवर्ण जैसी कान्तिवाला बन गया । दूसरे दिन राजा जयसिंहने जब जाकर वादिराजको स्वयं देखा, तो उनका शरीर विकार-रहित छवर्ण सी कान्तिवाला था, उस समय उनके शरीरमें व्याधिका कोई भी चिन्ह अवशिष्ट न था यह देखकर उन्होंने उस प्रस्पकी ओर रोपभरी दृष्टिसे देखा जिसने दरबारमें उक्त बातका जिक्कर किया था। मुनिराजने राजाकी इस रोपभरी दृष्टिको पहिचानकर कहा कि राजन । उस पुरुषपर गुस्सा न कीजिये, उसने ज़रा भी श्रासत्य नहीं कहा है,—उस समय में सचमुच कोड़ी था और धर्मके प्रभावसे आज ही मेरा कुछ दूर हुआ है और रोगका कुछ ग्रंश अब भी इस कनिष्ठिका ग्रंगुलीमें मौजद है। राजाको यह छनकर बड़ा माश्चर्य हुन्ना स्त्रीर भक्तिपूर्वक नमस्कार कर नगरको वापिस **स्तौ**र<sup>े</sup> श्राये ।

श्रौर उनका कुछ श्राभास 'एकीभावस्तोत्र'के चतुर्थ पद्यसे स्पष्ट जाना जाता है। वह पद्य इस प्रकार है:—

प्रागेवेह तिदिव भवनादेष्यता भव्यपुग्यात्पृथ्वी-चक्रं कनकमयतां देव निन्ये त्वयेदम्।
ध्यानद्वारं मम रुचिक्रं स्वान्तगेहं प्रविष्टस्तर्तिकं चित्रं जिनवपुरिदं यत्सुवर्णीकरोषि ॥४॥

श्रर्थ— हे भगवन ! स्वर्गलोकसं माताके गर्भमें श्रानेके छह महीने पहलेसे ही जब श्रापने इस पृथ्वी-मएडलको सुवर्णमय कर दिया, तब ध्यानके द्वारसे मेरे सुन्दर श्रन्तर्गृहमें प्रवेश कर चुकने पर यदि श्राप मेरे शरीरको सुवर्णमय कर दें तो इसमें क्या श्राइचर्य है ? इसके सिवाय, एकीभास्तोत्र के ३ रे, ५ वें श्रीर ७ वें पद्यका भाव भी इससे बहुत कुछ मिलता जुलता है।

#### पार्श्वनाथ चरित 🕆

यह एक संस्कृतका काव्य-प्रन्थ हैं। इसमें १२ सर्ग हैं। इस प्रन्थमें वादिराजने अपनेसे पूर्व होनेवाले कुळ — प्रन्थकर्तात्रांका, उनकी कृतियों आदिके साथ स्मरण किया है। उनके नाम इस प्रकार है—गृद्धिपच्छ, समन्तभद्र, अकलंक, वादिसिंह, सन्मित, जिनसेन, अनंतकीर्ति, पाल्यकीर्ति, धनंजय, अनंतवीर्य, विद्यानंद और वीरनंदी। यह प्रन्थ काव्यकी दृष्टिसे बड़ा ही महत्त्वपूर्ण हैं। इसमें भगवान पाइवेनाथ और कमठके जीवन-वृत्तान्तके साथ-साथ, कमठके द्वारा होनेवाले उपसर्गोंको जीत कर परमात्मपद-प्राप्तिका कितना ही सुन्दर एवं सरस वर्णन हैं। यद्यपि मेरी इच्छा थी कि पाइवेनाथचरितके कुछ चुने हुए सुन्दर पद्योंका पाठकोंको रसास्वदन कराऊँ, परन्तु लेख-वृद्धिके भय और अनवकाशके कारण ऐसा नहीं कर सका। पाठकोंसे अनुरोध है कि वे उक्त प्रन्थका अभ्यास कर उसकी विशेषताएँ माळूम करें।

## काकुत्स्थचरित

यह प्रन्थ श्रभी तक उपलब्ध नहीं हुश्रा। परन्तु नामसे माळूम होता है कि इस प्रन्थमें संभवतः रामचन्द्रजीका चरित वर्णित होगा ; क्योंकि 'काकुत्स्थ' शब्द रामचन्द्र और रघुवंशके लिये भी श्राता है। प्रन्थकारने स्वयं इसके बनानेका उल्लेख 'यशोधरचरित'के प्रथम सर्गके छठवें क्लोक में किया है—

<sup>\*</sup> यह स्तोत संस्कृत-हिन्दी टीका के साथ शीघ्र ही प्रकाशित होनेवाला है।

<sup>ं</sup> यह प्रनथ 'माणिकचंद्र प्रथमाला' में नं० ४ पर प्रकाशित हो चुका है।

## श्रीपार्श्वनाथकाकुत्स्थचरितं येन कीर्तितम् । तेन श्रीवादिराजेन द्वन्धा याशोधरी कथा ॥

इसमें बताया है कि जिसने पार्श्वनाथपित और काकुत्स्थचरित की रचना की, उसी वादिराजने यह यशोधर चरित बनाया है। परन्तु न माळूम यह प्रन्थ किस भाग्र डारकी कालकोठरीमें दीमक कीटकादिका मक्ष्य बना होगा। श्रम्तु, जिनवाग्गिके प्रेमियोंका कर्तव्य है कि वे इसकी खोजकर प्रकाशमें लाएँ, जिससे इस विषयका निर्णय हो जाय।

#### यशोधरचरित

उक्त दोनों काव्य-प्रन्थोंका निर्माण होनेके बाद इस प्रन्थको रचना की गई है और इस बातको इस काव्यमें स्वयं प्रन्थकारने सूचित किया है। यशोधरचरित संस्कृतका एक छोटा सा चतुःसर्गात्मक काव्य-प्रन्थ है। इसमें महारज यशोधरका चरित बड़ी ही खूबीके साथ वर्णित है। प्रन्थकी भाषा सरल और सुपाठ्य है। रचना-सौन्दर्थ देखते ही बनता है। कथनशैली रोचक और हृदयस्पर्शिनी है।

#### न्यायविनिश्चय-विवर्गा

सातवों शताब्दीके सुप्रसिद्ध त्राचार्य त्रकलंकरेवका 'न्यायविनिश्चय' नामका प्रनथ बड़ा ही महत्त्वपूर्ण हैं। इस प्रंथपर त्राचार्य वादिराजने एक विस्तृत टीका लिखी है, जिसका नाम न्यायविनिश्चयविवरण त्रथवा 'तात्पर्यविद्योतनी व्याख्वानरत्नमाला' हैं। यह टीका बहुत ही त्राच्छी त्र्यौर विषयको स्षष्ट करनेवाली हैं! इसमें तीन परिच्छेद हैं। प्रत्यत्त, त्र्रमुमान त्र्यौर त्रागम। यह प्रनथ महत्त्वपूर्ण, उपयोगी त्र्यौर प्रमेय-बहुल है। परन्तु इसकी महत्ता त्र्यौर उपादेयताको वे ही समम सकते हैं, जिन्होंने जैनदर्शनका, स्याद्वाद त्र्यौर त्र्रमेकान्त-वादके रहस्यका त्राच्छी तरहसे परिशीलन या त्रानुभव किया है।

इस प्रन्थमें कितने ही मतोंका—विद्वानों और उनकी मान्यताओंका, सयुक्तिक खर्रडन किया गया है। और जैनदर्शनकी मान्यताओंका बड़ी खूबीके साथ—-अनेकान्त-पद्धितसे तथा विवेचनात्मक रूपसे मंडन किया गया है। न्याय विनिश्चयिवररणमें—बौद्धविद्वान् धर्मकीर्ति, प्रज्ञाकर, उम्बेक, शबर, विश्वरूप, सुमितदेव, वेदमस्तक, व्योमिशव, भासवेज्ञ, विन्ध्यावासिन्, मर्र्डनिम्श्र, कुमारिक्न, आत्रेय, धर्मोत्तर और शान्तभद्र आदि विद्वानोंकी मान्यताओंका निरसन किया गया है। खासकर, धर्मकीर्तिके 'प्रमाण्यार्तिकालंकार' और प्रज्ञाकरके वार्तिकालंकारके भिन्न-भिन्न स्थलोंका आनुपूर्वीसे खर्डन किया गया है। साथ ही, 'हेतुबिन्दु' और अर्चटकी

<sup>\*</sup> न्यायविनिश्चयविवरगा-प्रशस्तिमें इसी नामका द्योतक पद्य इस प्रकार है— ज्याख्यानरत्नमालेयं स्फुरम्नयदोधितिः। (१) क्रियतां हृदि विद्वद्विस्तुदंती मानसं तमः॥

टीकाका भी यत्र-तत्र निरसन पाया जाता है। इसके सिवाय, समन्तभद्र ऋादि जैनाचार्योंकी युक्तियोंको प्रमाण्हिपमें उद्धृत किया गया है।

इस प्रन्थमें 'स्याद्वादमहाण्व' नामके एक न्यायप्रन्थका एक इलोक उद्धृत किया गया है— यथोक्तं स्याद्वादमहार्णवे—

> सुखमाल्हादनाकारं विज्ञानं मेयबोधनम्। शक्तिकियानुमेया स्याद्यूनाकान्तासमागमे॥

परन्तु प्रयत्न करने पर भी मुभे यह माल्स न हो सका कि यह प्रंथ कहां है, किस आचार्यका बनाया हुआ है और उनका परिचय क्या है ? यद्यपि यह पद्य अष्टसहस्रीमें भी पाया जाता है, परन्तु उससे प्रन्थ व प्रंथकर्ता आदिका कोई पता नहीं चलता है। फिर भी, यह न्यायका कोई महत्त्वपूर्ण प्रन्थ अवस्य माल्स होता है। इस प्रन्थके विषयमें अन्वेषण होना चाहिये, जिससे उक्त प्रन्थ कालकोठरियोंसे बचकर प्रकाशमें आजाय। आशा है, धर्मप्रेमी और जिनवाणी-भक्त सज्जन इसकी खोज करनेका प्रयत्न करेंगे। इस प्रन्थकी अन्तिम प्रशस्तिके निम्न पद्यसे भी यह बात निदिचत हो जाती है कि इस टीकाकी रचना भी राजा जयसिंहकी राजधानी में ही हुई है। यथा:—

श्रीमित्सहमहीपतेः परिषदि प्रख्यातवादाञ्चति — स्तर्कन्यायतमोपहोदयगिरिः सारस्वतः श्रीनिधिः। शिष्यः श्रीमितसागरस्य विदुषां पत्युस्तपःश्रीभृतां। भर्तुः सिहपुरेश्वरो विजयते स्याद्वाद्विद्यापतिः।।१॥

#### प्रमागानिर्णय

श्रापका छठा प्रनथ 'प्रमाणिनिर्णय' है। यह न्याय-विषयका एक स्वतंत्र प्रनथ है, इसमें प्रमाण, प्रत्यक्त, परोक्त श्रोर श्रागम नामके चार परिच्छेद है। इस प्रनथ के प्रत्येक परिच्छेदके श्रान्तिम इलोकमें 'देव'के मतका संचित्र दिग्दर्शन इसमें कराया गया है। इस प्रनथकी रचना 'न्यायविनिश्चय'की 'व्याख्यान-रत्नमाला' नामकी टीकांक वादमें हुई है; क्योंकि पृष्ठ १६ पर दिये हुए उद्धरणके साथ एक कारिकाभी उद्धृत की गई है जिससे इस बातकी पृष्टि हो जाती है। उद्धरण-सहित वह कारिका इस प्रकार है:—

"ग्रत| एव परामर्शात्मकत्वं स्पाष्ट्यमैव मानस्परत्यत्तस्य प्रतिपाद्तिमलङ्कारे"।

इद्मित्यादियङ्गानमभ्यासात्पुरतः स्थिते । साज्ञात्कारणन्तत्र प्रत्यज्ञं मानसं मतम् ॥ यह प्रन्थ न्याय-शास्त्रके जिज्ञासुत्रों के लिये बहुत उपयोगी हैं। त्र्याशा है कि पाठक-गए। स्त्राचार्य वादिराजके प्रन्थोंका परिशीलन करेंगे।

इसके सिवाय पं० नाथूरामजी प्रेमी पार्वनाथ चिरतकी भूमिकामें लिखते हैं कि एक सूचीपत्रमें वादिराजके चार और प्रन्थोंके नाम मिलते हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं— रुक्मिण्यशोविजय, वादमंजरी, धर्मरत्नाकर और अकलंकाष्ट्रक-टीका, परन्तु ये प्रन्थ अभीतक मेरे देखने में नहीं आये। इसिलये, ये प्रन्थ जबतक सामने न हों, तब तक इनके देखे बिना कुछ भी नहीं कहा जा सकता है कि इनके कर्ता यही वादिराज हैं या अन्य कोई दूसरे वादिराज नामके विद्वान हैं। क्योंकि वादिराज नामके कई विद्वान हो गये हैं।

- १ एक वादिराज पोमराजके पुत्र हुए हैं—जिन्होंने 'ज्ञानलोचन' नामका स्तवन बनाया है।
- २ एक वादिराज 'ऋध्यात्माष्टक' और 'वाग्मटालंकार टीका'के कर्त्ता हुए हैं।

३ एक वादिराज 'यशोधरचिरत' कर्नाटकके कर्ता हुए हैं। अ संभव है उन प्रन्थोंके कर्ता इनमेंसे कोई एक वादिराज हो और यह भी संभव है कि शायद उन प्रन्थोंके कर्ता भी यही वादिराज हों। अस्तु उन प्रन्थोंका परिशीलन किये विना निश्चय रूपसे कुछ भी नहीं कहा जा सकता है।

वीरसेवामंदिर, सरसावा ता० २०-८-१९३९

—के० बी० शास्त्री

कन्नड 'यशोधरचरित' के कर्त्ता वादिराजका पता नहीं लगता है।

## किकिय-विषय

(१)

## 'नयविवरण' के सम्बन्ध में

'भास्कर' भाग ६, किरण १ में, "नयिववरण का कर्ता कौन है ?" शिर्षक का पं० सुमेर-चन्द्र जी दिवाकर का एक छोटा सा निबन्ध प्रकाशित हुआ है। दिवाकर जी ने प्रथम-गुच्छक में 'नयिववरण' के नाम से सुद्रित कारिकाओं का तत्त्वार्थऋतेकवार्तिक की कुछ कारिकाओं से मिलान कर के यह निष्कर्ष निकाला है कि नयिववरण निद्यानन्दिस्वामी की ही अमूस्य रचना है। जहां तक मुभे स्मरण है, 'जैनहितेषी' की किसी फाइल में 'नयिववरण' के संबंध में एक लेख मेरे दृष्टिगोचर हुआ था, और संभवतः उसके लेखक पं० जुगल किशोर जी मुख्तार थे। उसमें भी संभवतः यही निष्कर्ष निकाला गया था। वास्तव में तत्त्वार्थ-ऋतेकवार्तिक के 'प्रमाणनयैरिधगमः' और 'नैगमसंग्रह' इत्यादि सूत्र की वार्तिकों के साथ 'नयिववरण' की वार्तिकों का मिलान करने पर इसमें कोई सन्देह नहीं रहता कि किसी विद्वान ने उक्त सूत्रों की वार्तिकों को अपनी समभ के अनुसार सङ्कलित कर के, उनमें प्रतिपादित विषय के अनुकूप उसका 'नयिववरण' नाम रख दिया है, जो सबेथा अनुकूप है।

'नयविवरण' में मुद्रित नं० ५ की जो कारिका मुद्रित तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक में नहीं पाई जाती, हमारे विद्यालय के त्र्यकलंक-सरस्वती-भवन की लिखित प्रति में मौजूद हैं जिसका कम निम्न प्रकार है—

> "स्वार्थेनिश्चायकत्वेन प्रमाणं नय इत्यसत्। स्वार्थेकदेशनिर्णीतलच्चणो हि नयः स्मृतः॥

'नयः प्रमाणमेव स्वार्थव्यवसायकत्वादिष्टप्रमाणवत्, विपर्ययो वा, ततो न प्रमाणनयोर्भेदोऽस्ति, येनाभ्यहितेतरता चिन्त्या', इति कश्चित्, तदसत्, नयस्य स्वार्थेकदेशलच्चणत्वेन स्वार्थनिइचाय-कत्वासिद्धेः ।

> स्वार्थाशस्यापि वस्तुत्वे तत्परिच्छेदको नयः। े प्रमाणमन्यथा मिथ्याज्ञानं प्राप्तः स इत्यसत् ॥

स्वार्थेकदेशोऽपि यदि वस्तु तदा तत्परिच्छेदी नयः प्रमाणमेव, वस्तुपरिच्छेदलच्चणत्वात् प्रमाणस्य। स न चेद्रस्तु, तद्विषयो मिथ्याज्ञानमेव स्यात्, तस्यावस्तुविषयत्वलच्चणत्वात् इति चोद्यमसदेव, कुतः।"

इस प्रकार नं ० ५ की कारिका की समस्या सुलभ जाती है। 'नयविवरण्' के अन्स में

एक पद्य ऋौर मुद्रित है, जो तत्त्वार्थक्रलोकवार्तिक में नहीं पाया जाता। श्रीयुत पं० के० मुजबली जी शास्त्री इसे संग्रहकर्ता का समम्भते हैं। किन्तु वह पद्य प्रातःस्मरणीय श्रीभगवद् भट्टाकलंक के 'न्यायविनिश्चय' नामक प्रकरण का प्रथम परिच्छेद का दूसरा पद्य है। न्याय-कुमुदचन्द्र की मूमिका भें मेंने उसे उद्धृत भी किया है। प्रकरणों के अन्त में प्रायः इस प्रकार के पद्य देने की पुरानी रीति है। संग्रहकार ने 'नयविवरण' को एक प्रकरण बनाने में जो कुछ कमी थी, उसे भट्टाकलंक के उक्त पद्य को उद्धृत कर के पूरा कर दिया जान पड़ता है। इस विवरण से यह स्पष्ट है कि 'नयविवरण' संग्रह है। अतः अब वही बात जानना शेष रह जाती है कि इसके संग्रह करने का श्रेय किसे प्राप्त है ? विभिन्न शास्त्र-भाग्रहारों की खोज करने पर यदि नयविवरण की कुछ प्रतियाँ मिल सकें तो सम्भवतः उनसे उसके संग्रहकर्ता के सम्बन्ध में कुछ प्रकाश डाला जा सकता है।

• —कैलाशचन्द्र शास्त्रा

## ( २ )

## हिन्दी के दो 'हरिवंदा पुराण'

श्रीशांतिनाथ दिगम्बर जैन मंदिर अलीगंज के शास्त्रभाएडार में श्रीजिनसेनाचार्य्यकृत 'हरिवंशपुराण' की माषा वचिनका के अतिरिक्त उसकी दो छन्दोंबद्ध रचनायें भी हमें देखने को मिली हैं। एक रचना का नाम 'हरिवंशपुराण चौपई' है, जिसे गृहस्थाचार्य श्रीशालि-वाहन ने रचा है। यथानाम इस प्रन्थ में ओतप्रोत प्रायः चौपई छंद का ही प्रयोग किया गया है। इसकी यह हस्तलिखित प्रति १२६ पत्रों में पूण हुई है, जो १२ इञ्च लम्बे और ५॥ इञ्च चौड़े हैं तथा प्रत्येक पत्र में प्रायः ११-१२ पंक्तियां हैं। इस रचना का आरंम निम्न लिखित पद्यों से होता है:—

"प्रथम वंदि श्रीरिषभजिगांद, जा सुमरंतिह होय त्र्यानंद । वंद् गगाधर सरस्वती माय, जा प्रसाद बहु बुधि पसाय ॥१॥"

सालिवाहन जी ने मूल संस्कृत प्रन्थ में वर्णित भाव का त्र्यनुसरण कर के यह रचना रची है- उनकी त्रपनी चीज़ इसमें प्रायः कुछ नहीं है। यों इसे संस्कृत प्रन्थ का हिन्दी पद्यानुवाद कहना चाहिये। त्रपन्त में किव ने इस रचना का प्रसंग त्रौर त्रपना परिचय यों

\* पृ० २६ ।

<sup>्</sup>रं वह तो मेरा त्र्यनुमानमात था। छोर, प्रसन्तता को बात है कि शास्त्रीजी ने इस उलक्षन को छलक्षा दिया है।

## बतलाया है-

"संवत सोरहि से तहां भये, तापि अधिक पचानवे गये।

माघमास किसन पच्च जानि, सोमबार सुभवार बषानि ।।५५॥

हस्त नचल जोग सुभ ठाम, जिनसेनु पुरानु सुनो में नाम।

ताकी छाया छै चौपई करी, अतिसे सहित जगत विस्तरी ॥५६॥

भट्टारक जगभूषण देव, गनधर साद्रस वाकि छु एह।

छंद कवित कावि जो करे, सुनि के पंडित मन में धरे ॥५०॥

देविगरा भाषे सम कोय, कवयनु ताको सेवग होय।

नगर द्यागिरो उतिम थानु, साहिजहां तपे दूजो भानु॥५८॥

षंड-षंड में ताकी आन, चोर चवार न सुनीयें कान।

तिहि पुर बहुते पंडतवासु, रावत वाहन तिनको दास ॥५६॥

ग्यारहि गोंत बसें अधिकाय, पूजा दानु धरम अधिकाय॥

संवत् १६९५ में सालिवाहन जी ने यह रचना रची और उसे शायद अपने गुरु म० जगद्भूषण्देव को बताया। यह भट्टारक जी विशेष विद्वान् थे। किवजनों द्वारा मान्य थे। सालिवाहन जी ने आगरे का उल्लेख किया है कि वह एक उत्तम स्थान है—उनके समय में शाहजहां का सुखमय राज्य था। लोगों में देवनागरी भाषा बोलने का रिवाज था – आगरे में तब बहुत-से पिएडत रहा करते थे। सालिवाहन जी को उनकी सत्संगति सुलम थी। जैनियों में वहां ११ गोत्र के लोग सर्वथा धर्मकर्म में रत रहा करते थे। संभवतः गोत्र से किव का माव जैनियों की उपजातियों से हैं। आगे किव ने लिखा है:—

"दूजा देश भदावर जानि, कंचनपुरु दीसै सुभथानु ॥६०॥ हिरिसंघ सेव (देव) राजु तहां करें, ताके साह तीनि संचरें। चेतू भागमलु दुर्गादास, उदित दानु बहुत परगास ॥६१॥ तिनके गेह सिलावती नारि, तिन ए पुत्र तीनों अवधारि। लक्ष्मी सभौ धरम-निधान, रामचंद जैनी परधान ॥६२॥ संकर जादों जगजीवन जानि, विनैसिंघ को कहों प्रमानि। उप्रसेन ग्रजित अतिनाम, रुपवंत दिनकरि सुतताम ॥६३॥ और कुटुंब बरन जो करों, बाढ़े कथा बेद अनुसरों। रावत परगसेन तिहि थान, ईसुर तिया परधान (१) ॥६४॥ तीन पुत्र ताके प्रवीन, भीसेन हीरामनि धरमलीन। बाहन करी चौर्ई बंधु, हीन बुध मेरी मति श्रंधु।।६५॥

श्रोर बहुत लंबेच्यू रहें, पूजा दान धरम रुचि रहे। तिनकी संगति उद्यम भयो, नो नाटक रस इन में ठयो ॥६०॥ लालचंद जैनी भव्य जानि, तिन उपदेस कही कल्लु आनि। सुन के भव सुर्ग सुष गहै, पायकालु मुक्तिकों लहे ॥६८॥

भदावर देश के कंचनपुर नामक नगर में हरिसिंहदेव नामक राजा राज्य करते थे। उन के तीन राजसेठ साहु चेतू, भागमल और दुर्गादास थे। यह वहां के जैनियों का एक खास वंश था। वहीं पर रावत खरगसेन भी रहते थे, जिनके तीन पुत्र (१) भीमसेन (२) हीरामनि और (३) सालिवाहन थे। वह सब लंबेचू जैनी थे। इन्हीं सालिवाहन ने यह 'हरिवंशपुराण चौपई' रचा।

श्चन्त में लिपिकार ने लिखा है, "संवत् १८०६ वर्ष वैशाष सुदी श्रष्टमी ८ शनिवासरे लिखितं ॥ श्री मंडलाचार्य काष्टासंघ श्रीदीपकीर्तिजी तस्य शिष्य पांडे कान्हां पठनार्थ ॥ धर्मे मितिने भवित किं बहुन श्रुतं वा । जीव दया न भवित किं बहुधा प्रदानैः ॥ शांतिर्मिनः न भवित किं बहुभिस्तपोभिः । श्रारोग्यमस्तुविभवो न चलेन किं वा ॥१॥ शुमं भवतु सदा ॥"

दूसरी रचना 'हरिवंशपुराण भाषा' किव खुशालचंद-कृत है। इसकी प्रति में कुल १७६ पन्ने हैं, जो १३ इश्व लम्बे ऋौर ६॥ इञ्च चौड़े हैं। इसके प्रत्येक पत्र में ११ या १२ पंक्तियां हैं। इसका प्रारंभ निम्नलिखित पद्यों से हुऋा है:—

> ' महावीर बंदू जिनदेव, इन्द्रादि न करिहै तिनसेव । तीनलोक मैं मंगलक्ष्प, ते बंदू जिनराज अनूप ॥१॥ नेमीसुर बंदू चितलाइ, तिहुं जगकरि पूज्य अपाय । पाप बिनाशन है जिननाम, सब जिनवर बंदू गुणधान ॥२॥ इत्यादि "

किव ने इसकी रचना में अनेक प्रकार के छंदां का प्रयोग किया है और किवता भी सुंदर तथा लिलत है। प्रशस्ति में किव ने लिखा है:—

> "तहां श्रीजिनदास जूं, प्रन्थ रच्यो इह सार : सो अनुसार खुस्याल ले, कहाौं भविक सुषकार ॥३५॥"

इस पद से प्रतीत होता है कि किव खुशाल ने ब्रह्म जिनदास-रिवत "हरिवंशपुराण' के अनुसार अपना यह प्रन्थ रचा है—श्रीजिनसेनाचार्य के 'हरिवश' का पद्यानुवाद यह नहीं है। आगे किव ने लिखा है:—

"देश दुंदाहड जानौ सार, तामें धर्मतनो विस्तार॥ विसनसिंह सुत जैसिंह राय, राजकरै सबको सुखदाय॥१॥ देशतयो महिमा अति घणी जिनगेहा करि अति ही बनी।
जिनमंदिर भिव पूजा करे, केई इक वृत लै के इक घरे ॥२॥
जिनमंदिर करवावे नया, स्वर्ग विमान थकी वरक्रवा॥
रथ जात्रादि होत बहु जहाँ, पुन्यउ पविं भवगया तहां ॥३॥
इत्यादिक महिमा जुत देश, किह न सकों में और असेस।
जामें पुर शांगावित जानि, धर्म उपावन को वरथान ॥४॥
जाको शोभा है अधिकार, कब लों भाषों भिव विस्तार।
जा मधि श्रीमूलनायक थान, सोभे भवान को सुषषानि॥५॥
संघ मूलसंघ जाँनि गकु सारदा वषाँनि, गया जु बलात्कार जायों मन लायकै।
कंदकुंद मुनो की आमनाय माहि भए देव, इन्द्रकीरत सुपट्टसार पाय के ॥६॥
पंडित सु भए तहाँ नाम लिक्सी सुदास, चतुर विवेको श्रुतज्ञान को उपाय के।
तिने थकी में भी कब्रू अध्यसी सुज्ञानलयों, फेरि में बस्यौ जिहानाबाद मध्य आयकै॥७॥

किव के समय में ढुंढाहड देश में जिसे हम आजकल जयपुर राज्य कह सकते हैं, श्रीजय-सिंह राजा राज्य कर रहे थे। उनके रा य में प्रजा अति प्रसन्न थी। जैनी अपने धर्म का खूब पालन करते थे—नये जिन-मन्दिर बनवाने और रथयात्रादि करवाने के लिए वह पूर्ण-स्वाधीन थे। उसी देश में सांगावित सांगानेर) नामके नगर में मूलसंघी, पिण्डत लखमी-दास रहते थे। किव खुशालके वह विद्या-गुरु थे। उनके पाद मूल में सद्ज्ञान प्राप्त करके खुशाल जी जहानाबाद चले आए और वहीं रहने लगे। वहां का वर्णन किव निम्नलिखित पद्यों में करते हैं:—

'शहर जिहानाबाद में जैसिह पुरौ सुथान।
मैं बिसयो सुपतें सदा जिन सेऊं चित आँनि।।।।
महम्मद शा पातिशाह रोज करिहै सु चकत्थो !
नीतिवंत बलवान न्याय विनि ले न अरत्थो ।।
ताके राज-ममार प्रन्थ आरंभिह कीनों।
पर को भय दुष शोक कभू हम कोइ न लोनों।।
इह विचारि राजातणो इतनू ही उपकार है।
कोऊ दुष्ट पुरुष दंडि न सकै जिनमत को विस्तार है।।।
शहर मध्य इक विणकवर, साह सुषानंद जाँनि।
ताके गेह विषे रहें, गोकुलचंद सुजान॥१०।।

जिन ढिग मैं जाऊ सदा, पढौं सुशास्त्र सुभाय। तिनको वर उपदेश छै, मैं भाषा बनवाय ॥११॥

काला जाति खुश्याल सुजान, भाषा रची परम सुखदान ॥१२॥ संवत् सतरा सै श्रव्य श्रसी, सुदि वैसाषी तीजावर लसी ॥१३॥ सुकबार अति ही शुभ जाेग, सार नषत्तर को संजाेग ॥१४॥

× × × × × × श्रीहरिवंशमच्छास्त्रं|तस्य भाषा विनिर्मित नाम्ना पुश्यालु चंद्रेण भव्यनाषुशालुसर्मदा ॥१८॥" लिपि सं० १८४४ लिखितं जवाहर विप्रेण ।

जहानाबाद उस दिल्ली का नाम था जिसे बादशाह शाहजहां ने बसाया था—उस समय दिल्ली इसी नाम से प्रसिद्ध हो गई थी। कि किव खुइयाल ने इसीलिए उसका प्राचीन नाम नहीं लिखा है। वह एक बड़ा शहर था—वहीं के जैसिंहपुरा महस्ले में वह जाक बसे थे। मालूम होता है कि उस महले में जैनियों की अच्छी आवादी थी और वहाँ जिन-मंदिर भी था—जहाँ किव जिनेन्द्र की पूजा किया करते थे। वहाँ उस समय किव बतलाते हैं कि महमदशा पातिशाह शान्तिपूर्वक शासन करते थे, जो चकत्थावंश के थे। इतिहास से पता चलता हैं कि अन्तिम मुगल बादशाह महमदशाह नामक थे, जिन्होंने सन् १७१९ से १७४९ ई० तक राज्य किया था। किव ने अपना यह 'हरिवंश पुराण भाषा' संवत १७८० अर्थात सन १७२३ ई० में समाप्त किया था। अतः किव ने जिन महमदशाह का उल्लेख किया है वह मुगल बादशाह ही प्रतीत होते हैं। किव रायमछ जी ने 'जम्बूस्वामीचिरित्र' में सम्राट् अकद को भी चकत्ता वंश का बताया है और किव खुशाल भी महमदशाह को चकत्था लिखते हैं। इसिलए यह ठीक है कि उन्होंने मुगल बादशाह महमदशाह के प्रारंभिक शासनकाल में अपना प्रन्थ रचा था। उस समय दिल्ली में सुशासन का दौर-दौरा बतलाना उचित है। तब वहाँ सेठ सुखानंद के पुत्र सेठ गोकुल चंद रहते थे। किव ने उन्हों के उपदेश से यह प्रन्थ रचा था। इस प्रकार हिन्दी के इन दो 'हरिवंश पुराणों' का सामान्य परिचय है।

--का० प्र०

<sup>‡</sup> फ्रोब्च यासी बरनियर ने जहानाबाद का वर्णन इस प्रकार लिखा है:—

#### (3)

## शहर मुड़ासा कहाँ था ?

ऋधिकांश दि० जैन मन्दिरों में विराजमान प्रतिमाश्रों पर श्रङ्कित लेखों का श्रवलोकन करने से पता चलता है कि सं० १५४८ में साह जीवराज पापड़ीवाल-द्वारा प्रतिष्ठा करवाई हुई प्रतिमाश्रों में शहर मुड़ासा और रावल शिव सिंह का उल्लेख हुआ मिलता है। श्री दि० जैन मन्दिर कटरा मैंनपुरी में विराजमान श्रीआदिनाथ की श्वेत पाषाणमूर्ति पर निम्न लिखित लेख इसी बात का द्योतक है -—।

"सं० १५४८ वरषे बैसाष सुदी ३ श्रीमूलसंघ भट्टार जी श्रीभानुचन्द्रदेव साह जीवराज पापड़ीवाल नित्यं प्रणमति सहर मुड़ासा श्रीराजा सवसिघ।"

्र इसी प्रकार नयामंदिर कलकत्ता में विराजमान कई प्रतिमात्र्यों पर निम्नलिखित लेख त्र्यंकित हैं—<sup>र</sup>

१ ँसंवत् १५४८ वर्षे वैशाख सुदी ३ श्रीमूलस्घे भट्टारक श्रीजिनचंद्रदेवाः साह जीवराज पापड़ीवाल शहर मुड़ासा।"

२ "संवत् १५४८ वर्षे देशाख सुदी ३ श्रीमूलसंघे भट्टारक जी श्रीजिनचम्द्रदेव साह जीवराज पापड़ीवाल नित्यं प्रणमित राजा श्योसिंह रावल शहर मुड़ासा।"

किन्तु इन उल्लेखों से यह स्पष्ट नहीं है कि शहर मुड़ासा कहां पर स्थित था। श्री बाबू छोटेलाल जी ने इस विषय में लिखा था कि "यह मुड़ासा सम्भवतः राजपुताने में होना चाहिये। रावल की उपाधि भी राजस्थान-वासी चित्रय राजात्रों की ही प्रायः हुत्रा करती है। इन साह जीवराज ने सं० १५३३ में भ० त्रजयकीर्ति-द्वारा तथा सं० १५४८ में भ० जिनचन्द्र-द्वारा त्रयनेक मूर्तियों की प्रतिष्ठित करवाई है।"' त्रवक्त्य ही इनकी प्रतिष्ठा करवाई हुई जिन प्रतिमायें गुजरात, राजपूताना, संयुक्त प्रान्त, बंगाल, मद्रास इत्यादि भारत के सब ही प्रदेशों में मिलती हैं। निश्चय ही साह जीवराज त्रौर शहर मुड़ासा धन्य थे कि जिनके त्रानुप्रह से जिन-पूजा उस काल में सर्वत्र सुलभ हुई थी! इस टिप्पणी में साह जीवराज जो के पुण्यमय निवास-स्थान का परिचय कराकर हम उनके प्रति त्रपनी कृतज्ञता प्रकट करने का लोभ संवरण नहीं कर सके हैं। इस विषय में बाबू छोटेलाल जी का त्रानुमान गलत नहीं है। राजस्थान की पश्चिमी सीमा के पेर त्राहमदाबाद से उत्तर पूर्व दिशा में पचास मील की दूरी पर मोड़ासा ( Modasā) नामक स्थान होने का उल्लेख मिलता है। कहा जाता है कि जब सन् १४१३

१ जैन सिद्धान्त भास्कर, भा० २, कि० २, पृष्ठ १४ ।

२ जैन प्रतिमा-यंत्र लेख संग्रह पृष्ठ १

३ पूर्व० प्रस्तावना ए० 'ठ'।

<sup>8 &#</sup>x27;Modasa, north latitude 23°29', east longitude 73°21' fifty miles north-east of Ahmedabad.

— The Bombay Gazetteer, Vol. I, Pt. I, p. 237, F. N.

में श्रहमदशाह ने श्रहमदाबाद बसा कर के अपना शोसन आरंभ किया तब कुछ मुसलमान सरदार ईडर के हिन्दू राजा से मिलकर उसके खिलाफ वाग़ी हो गये। ऋहमदशाह के सेना-पित फतह खां ने उनको लड़ाई में हरा दिया और ईडर से उन्हें मार भगाया। उस समय मोड़ासा में रुकन खां नामक मुसलमान सरदार शासकथा। वह भी बागी हुआ था। ईंडर के राजा रनमल भागकर वहीं जा रहे। उन्होंने मोड़ासा के क़िले को मज़बूत बनाया श्रीर उसके चारों श्रोर खाई ख़ुदुवाई। फतह खां मोड़ासा पर चढ़ गया श्रीर घेरा डाल दिया। परिणामतः मोड़ासा का क़िला गिर गया श्रीर वागी लोग इधर-उधर भाग गये। ईडर के रावल रनमल ने श्रहमद्शाह से सन्धि कर ली और वह ईंडर में रहकर श्रासपास के नगर-प्रामों पर शासन करने लगे। ईडर से मोड़ासा क़रीब ५-६ मील की दूरी पर था। श्रहमद शाह भी वहां कुछ दिनों तक रहा था। इस सब साची से स्पष्ट है कि मोड़ासा नगर ईडर के रावल राजात्रों के त्राधीन था। उपर्युक्त प्रतिमा-लेखों में भी मुड़ासा नगर के शासक को रावल शिव सिंह लिखा है। ईडर के रावलों में शिव सिंह नाम के राजा भी हुये हैं। ऋतः ईंडर के निकट स्थित उपर्युक्त मोड़ासा नगर ही साह जीवराज जी का पवित्र निवास-स्थान प्रतीत होता है, जहाँ पर संवत् १५४८ में अगिएत जिन प्रतिमार्थे प्रतिष्ठित कराकर सारे भारत में वितरण कर दी गईं। क्या ही अच्छा हो, यदि ईडर के कोई महानुभाव अथवा श्रीर कोई सञ्जन मुड़ासा नगर के ध्वंसावशेषों में जैन कीर्तियों का परिचय प्राप्त करके —का० प्र० 'भास्कर' में प्रकट करें।

(8)

## श्रीमाल नगर का एक शिलालेख

वतमान जैनियों में श्रीमाल उपजाति के जैनी भी मिलते हैं। कहते हैं कि श्रीमाल नगर की श्रपेद्धा यह उपजाति इस नाम से प्रसिद्ध हुई थी। वर्तमान में बम्बई प्रान्त में जो भीनमाल नामक प्राम (north latitude 24°42' East longitude 72°4') है वही प्राचीन श्रीमाल है। ईस्वी छठा शताब्दी से नवीं शताब्दी तक श्रीमाल को गुजरात के गुर्जर राजाओं की राजधानी होने का गौरव प्राप्त रहा था। वर्तमान त्राबू पर्वत से पश्चिम की त्रोर भीनमाल (श्रीमाल) पचास मील पर त्रावस्थित है। वहां पर त्राव भी कितनी ही पुरानी इमारतें मिलती हैं। श्रीपाइवनाथ का चार शिखरवाला मंदिर भी एक पुरानी इमारत है। इसी नगर में जयकोप नामक एक तालाब है। उसके उत्तरी किनारे पर एक गिरा हुत्रा स्तम्भ पहा हुन्ना मिला था, जिस पर संवत् १३३३ (सन् १२७७) का निन्नलिखित लेख श्राङ्कत था—

- १ यः पुरात्र महास्थाने श्रीमाले सुसमागतः। स देवः श्री
- २ महावीर ..... भयत्र।ता (१) प्रज्ञा

- यं शरणं गताः । तस्य वीरजिनेंद्रस्य प्रजार्थं शासनं नवं ॥२॥ 3 -रापद्ध महागच्छे पुग्य-पुग्य स्वभाविना (?) श्रीपूर्णचन्द्र सूरि-8 —गा प्रसादात् लिख्यते यथा ॥ स्वस्ति सं० १३३३ वर्षे ॥ ų -- ऋदिवन शदि १४ सोमे ।। ऋदो ह श्री श्रीमाले महाराजकुल Ę **—श्री च (?) चिग देव-कल्याण-विजय राज्ये तिन्नयुक्त महा-**— प्रभृति-पंचकुल-प्रतिपत्ताउ श्री श्रीमाल-देश वहिकाधिकृतेन 6 —नैगमान्वय-कायस्थ-महर्त्तस-सुभटेन तथा (वे ?) चेटक कमेसीहे -Q --- न स्वारेयसे ऋदिवनमासीय यात्रा महोत्सवे ऋदिवन् सुदि १४ च-५ ० —तुर्देशी-दिने श्रीमहावीरदेवाय प्रतिवर्ष पं बोपचार—पूजानिमि-99 -- त्तम् श्रीकरणीय पंचकुलं सेलहथ-डासी-नरपाल-वरक्ति-पूर्व-संवो-१२ —ध्य-तलप-देंहल-सहठी-पद-म····रल-सहठी 93 —द ५ सत्यविशोपकोपे पंचद्रम्मा समा सेलहथा-भावये त्राठ 88
- —द्रम्म द्र० ८ त्र्रष्टी द्रम्मः ॥ उभयं सप्तविसोपकोपेन त्रयोदशद्र-१५
- ---मा श्रचंद्राक्कै देवदाये कारापिताः ।। वर्तमान पंच क्रलेन व---१६
- १७
- यस्मान पंचकुलो सर्वो मन्तव्यं इति सर्वदा। तस्य तस्य तदा श्रेयो 28
- यस्य यस्य यदा पदं ॥ ॥श्री सत्य-रत्न-पुर-लाट-ह्नदाधिकारी श्री 29
- —माल-देश-विहकाधिकृतो धुरीगाः। व्यासेन चन्डहरिगा विदुषां व-२०
- —रेगा योध्यापितः स विद्धे सुभटः प्रशस्ति ॥ठ॥ २१ इयं गोगानुजाते-
- (-न) सूत्रधारेण धीमता। उत्कीर्णां भीमसीहेन शासनात्तरमालिका **२२**
- ·····सन इदं मठपति महेन्द्रगोष्टिक त्र्याचंद्र षतिपत्तौ ॥ठ॥ **२**३
- ·····बससमय·····(लि)खितं तेन धीमता। यो वा व्यति पुण्या-२४
- ·····शत——ती ॥ठ।। म (ँ) गल सदाश्रीः ।।शिवमस्तु सम्य०।"

भावार्थ-श्रीमहावीर देव महान् नगर श्रीमाल में पधारे थे, जिनकी शरण भयभीत विद्वज्जन लेते हैं - उन वीर जिनेन्द्र के अनुप्रह से यह नया शासन पुरायात्मा पूर्णचंद्र-सूरि द्वारा प्रजा के लिये लिखा गया। स्वस्ति सं० १३३३ ऋदिवन सुदी १४ सोमबार को इस पुरुयमयी श्रीमाल में श्रीमहारावल श्रीचिंग के विजय राज्य में उनके द्वारा नियुक्त महा गज-सिंह ब्रादि पंचों में से नैगमवंश के प्रमुख कायस्थ महत्तर सुभट ने, जो श्रीमालदेश के वाहिकों पर शासनाधिकारी थे त्रौर कर्मसीह चेटक ने त्रपनी त्रात्मा के हित के लिये त्रादिवन

सुदी १४ के महान् यात्रा उत्सव श्रीमहावीर प्रभु की पंचप्रकारी पूजा के वास्ते (कुछ दान किया)। पंच त्रौर सेलहथ इस दान की व्यवस्था रक्खें। सुभट श्रीसत्यपुर, रत्नपुर त्रौर लाटहीर का त्राधिकारी तथा श्रीमाल के वाहिकों पर शासनाधिकारी था। उसे चंडहिर पौराणिक ने शिचा दी थी त्रौर वह विद्वानों में श्रेष्ठ था—उसी ने यह प्रशस्ति रची है। गोगा के पुत्र भीमसीह सृत्रधार (बढ़ई) ने त्रज्ञत्रों को उत्कीणे किया है।

इस लेख से मीनमाल में तेरहवीं शताब्दी में जैनधर्म के उत्कर्ष का पता चलता है। राज-कर्मचारी मी जैनधर्मानुयायी थे। श्रीमाल में श्रादिवनी चतुर्दशी को जिनेन्द्र की रथयात्रा निकला करती थी—वहां पर पारापद्ध संघ के श्राचारों का प्रावल्य था। राज्य की श्रोर से दान की व्यवस्था के लिये श्रधिकारी श्रौर पंच नियुक्त थे। जनता में उनकी प्रतिष्ठा थी। शासन-लेखक श्रीसुमट एक विद्वान कायस्थ सज्जन थे—उन्होंने जिनेन्द्रपूजा के लिये दान किया था—उनका एक चेटक (नौकर) भी इस दान में शामिल था। जैनसंघ में सब ही जातियों के लोग शामिल थे, यह उस समय के जैनाचार्यों की विद्वत्ता का सुपरिणाम था। श्राज भी जैनसंघ का द्वार प्राणिमात्र के लिये खुला रहना चाहिये।

—का० प्र०

## (५) ''जैन एण्टोक्वेरी'' का सार

(भाग ४, किरण ४)

पृष्ठ १०१—१०८ प्रो० चक्रवर्ती ने अपनी तामिल-साहित्य-विषयक लेखमाला के इस अंश में तामिल के प्रसिद्ध प्रन्थ 'कुरल' के विषय में लिखा है कि आन्तरिक एवं बाह्य साची से यह स्पष्ट है कि वह वैष्ण्व सम्प्रदाय का प्रंथ न होकर जैनियों का प्रंथ है। जैन टीकाकार नीलकेशी 'कुरल' को अपना (जैन) आगम-प्रंथ बताते हैं। साथ ही तामिल में एक अजैन कवि-कृत 'प्रबोधचन्द्रोदय' नामक प्रंथ है—उसमें भी एक जैन संन्यासी अपने धम की व्याख्या में 'कुरल' का वह पद्य कहता बताया गया है जिसमें आहिंसा का विधान है। इससे स्पष्ट है कि कुरल की रचना जैनधम के आहिंसा-सिद्धान्त का प्रचार करने के लिये ईस्वी पहली शताब्दी में की गई थी। निचनिकिनियर-कृत कुरल की टीका जैनमतानुसार हैं। उसको ढूंढ़ कर प्रकाशित करने का प्रयत्न हो रहा है।

तामिल का दूसरा प्रसिद्ध काव्ययन्थ 'नालडियार' भी जैनियों की रचना है। संभव हैं कि यह भद्रबाहु स्वामी के संघवर्ती मुनियों द्वारा रची गई हो। इसमें कुल ४०० पद्य हैं। इस प्रन्थ में वर्णित सुमाषित वाक्यों को प्रत्येक सम्प्रदायवर्ती तामिलु सहर्ष स्वीकार करता है। ृ्डसके त्र्यतिरिक्त 'त्र्यरनेरिचारम्'—'पलमोलि'—'तिनैमालै'—'नान्मिण्किडिगै' त्र्यौर 'ईलाति' नामक उल्लेखनीय तामिल प्रन्थ मी जैनों की रचनायें हैं ; जिनका परिचय प्रो० सा० ने कराया है ।

पृष्ठ १०९—१२३ डॉ॰ विमलचरण लॉहा ने 'विविधतीर्थकरूप' के आधार से कर्पाइयत्त, शुद्धदन्ति के पाइवेनाथ, अवन्ती के अभिनन्दन देव, प्रतिष्ठानपुर, चम्पापुरी, पाटलिपुत्र नगर, श्राबस्तीनगरी, वाराणसी नगरी, श्रीमहावीर गणधर, कोटिशिलातीर्थ आदि का परिचय कराया है।

पृष्ठ १२५—१२७ श्रीगोविन्द पै ने प्रकट किया है कि श्रीवर्द्ध देव श्रौर तुम्बलूराचार्य संभवत एक व्यक्ति थे। तुम्बलूराचार्य ने श्रपनी 'चूडामणि' टीका दशवीं शताब्दी से पहले रची थी।

—कामता प्रसाद जैन

( ६ )

### अपनी बात

गत किरण में "जैन रामायण का रावण" शीर्षक मेरा एक लेख प्रकाशित हुआ है। उस लेख में मैंने जिन-जिन कृतियों से उद्धरण आदि लिये थे उन सबों का यथास्थान उल्लेख कर दिया है। फिर भी जैन रामायण-सम्बन्धी कथा आदि लिखने में जिन दो कृतियों से मैंने अधिक सहायता ली थी उन कृतियों एवं मान्य लेखकों का उल्लेख भूल से छपने में रह गया है। यह ऐसा हुआ—जब प्रेसवाले लेख का पेज बांधने लगे तब मैटर दो फर्में से कुछ बह गया। साथ ही साथ वे दो फर्में से अधिक मैटर रख भी नहीं सकते थे; क्योंकि आगे का मैटर पहले ही छप चुका था। अतः उन्हें विवश हो दूसरे फर्में का कुछ मैटर जहाँ तहाँ का निकालना पड़ा। फलतः निकाले हुए मैटर के साथ आवश्यक एवं अभीष्ट वह उल्लेख भी निकल गया, जिसका पता शीव्रता में मुक्ते भी नहीं लगा।

त्रस्तु, मैं 'पंपरामायण-संग्रह'के भूमिका-लेखक श्रीयुत डी० एल० नरसिंहाचार एम० ए० एवं 'बालपद्मपुराण' के लेखक स्व० परिडत पन्नालाल बाकलीवाल के ऋत्यन्त त्र्यामारी हूं । —के० भुजबली शोस्त्री

# साहित्य-समालोचना

(१)

## दादा श्रोजिनकुशल सुरि

लेखक—श्रगरचन्द नाहटा श्रौर भँवर लाल नाहटा; पृष्ठ संख्या ११४; मूल्य—चार श्राने; प्रकाशक—शंकरदान शुभैराज नाहटा, नं० ५ ६ श्रारमेनियन स्ट्रीट, कलकत्ता।

यह एक ऐतिहासिक ढंग पर लिखा हुआ जीवनचरित्र है। इसमें कोई सन्देह नहीं है कि चरित्र-मायक जिनकुशल सूरि एक उत्तम सदाचार-सम्पन्न प्रभावशाली साधु थे। अन्यथा खरतरगच्छानुयायियों में आपके प्रति ऐसी प्रगाढ़ श्रद्धा नहीं हो सकती थी। मारवाड़, मेवाड़, मालवा, गुजरात, काठियावाड़, कच्छ, सिन्ध, एवं देहली आदि अन्यान्य स्थानों में श्रद्धालु मक्तों के द्वारा निर्मापित इनके १०८ स्तूप ही इस बात के लिये समुज्ज्वल निदर्शन हैं। मक्त जनता की इन स्तूपों की उपासना से अभीष्ट सिद्धि होती है यह किम्वदन्ती भी प्रचलित है। चारित्रबल के साथ-साथ सूरि जी का ज्ञानबल भी उच्चकोटि का रहा। इसके लिये इनकी भिन्न-भिन्न साहित्यिक कृतियाँ ही साच्ची हैं। दादा जी कई भाषाओं के ज्ञाता ही नहीं बल्कि उनके विशेष मर्मज्ञ भी थे। हाँ, आचार्य के प्रभाव के महत्त्व को बतलाने के लिये लेखकों ने कुछ चमत्कारिक घटनाओं का जो उल्लेख किया है, उन पर संभव है कि सर्व साधारण विश्वास न करें।

श्रस्तु, इतिहास प्रेमी नाहटा बन्धुत्रों का परिश्रम प्रशंसनीय एवं श्रनुकरणीय हैं। उत्साही लेखकों को प्रस्तुत रचना में श्राये हुए निम्नलिखित शब्द द्वितीय संस्करण में शुद्ध कर देने चाहिये:—भागवती, भ्रात्, गाड़े, तलहट्टिका, मूर्तिएं, भंडार, मुहुर्त्त, पृष्टरत्तक, प्रवृत्तियें श्रादि।

---के० भुजबली शास्त्री

( २ )

## जैनइतिहास (तीसरा भाग)

लेखक—पं० मूलचन्द जैन 'वत्सल' विद्यारत्न, दमोह ; प्रकाशक मूलचन्द किसनदास कापिड़िया चन्दाबाडी सूरत ; पृष्ठ-संख्या—१२६ ; मूल्य—बारह त्राने ; कागज, सुद्रण त्रादि साधारण ।

यह 'सौ॰ सिवता बाई मूलचन्द कापिडिया स्मारक प्रन्थमाला' की आठवीं कृति है। इसकी कुछ प्रतियाँ "दिगम्बर जैन" के ३१ वें वर्ष के प्राहकों को भेंटरूप में भी दी गयी । यह प्रस्तुत इतिहास प्रकाशक के ही कथनानुसार सामान्य पढ़े लिखे हर कोई भाई या बहन को उपयोगी हो इस बात का लक्ष्य करके ही तैयार कराया गया है। इसमें २९ पाठ दिये गये हैं। इनमें से अन्त के ५ पाठ श्रीयुत बाबू कामता प्रसादजी के हैं जो कि पहले से प्रकाशित हैं और अवशिष्ट खुद लेखक की ही रचनायें हैं। इन पाठों में पौरािणक एवं ऐति-हािसक दोनों प्रकार की जीविनयाँ संकलित की गयी हैं। ये जीविनयाँ यदि दो भागों में विभक्त कर दी जातीं तो और अच्छा होता। इतिहास के नाते खास कर नेिमनाथ, पाइविनाथ, महावीर एवं भद्रबाहु जैसे ऐतिहािसक व्यक्तियों की जीविन भी ऐतिहािसक पद्धित से न लिख कर पौरािणक ढंग से लिखी गयी हैं—यह खटकता है। हाँ, बाबू कामता प्रसाद जी के द्वारा लिखी गयी अन्तिम ५ जीविनयाँ इतिहास-सूत्र के आधार पर ही हैं अवद्य, पर उनमें भी कुछ ऐसी बातें हैं जो कि प्रकृत इतिहासवेत्ता इन्हें प्रायः इतिहास-संगत मानने में आनाकानी करेंगे। इसमें सन्देह नहीं है कि कामता प्रसादजी की अविरत साहित्यसेवा वास्तव में प्रशंसनीय एवं अनुकरगािय है। पुस्तक सरल एवं सर्वोपयोगी है।

-के० भुजबली शास्त्री

(3)

#### रत्नकरण्ड श्रावकाचार

टीकाकार—पं० पन्नालाल जी 'वसंत' साहित्याचार्य ; प्रकाशक — सरल जैन प्रन्थमाला, जन्बलपुर ; मूल्य — साधारण संस्करण पांच त्राने, विशिष्ट का सात त्राने ; पृ० १२०।

प्रारंभ में अन्थकार का जीवन-चिरत और रक्षत्रय वृत्त, युगपिरवर्त्तन, चारों गितयों और लोकालोकाकाश के काल्पिनक चित्र हैं और उनका पिरचय भी। प्रत्येक स्रोक का अन्वय, अर्थ, कठिन शब्दार्थ और भावार्थ यथास्थान लिखे हैं। आवस्यक स्थलों पर टिप्पणी भी दी है। स्थल-स्थल पर गृहार्थों का प्रकाश भी है। प्रत्येक पिरच्छेद का प्रभ-संप्रह, स्रोकों का आकारादि कम से सूची, कठिन-कठिन शब्दों का करंडों में संप्रह और अन्त में सम्यदर्शन आदि पांच विषयों पर निबंध है। यानी पुस्तक इतनी अच्छी लिखी गयी है कि विद्यार्थियों को अधिक जरूरत अध्यापकों की नहीं रही, न अध्यापकों को दिमाग-पची की। स्वाध्याय-प्रेमी भी इस नोटचुक से काम निकालेंगे। पुस्तक का यह नवीन संस्कार हुआ है। लेकिन नवीन संस्कार करते-करते प्रचलित पाठों को गौण-सा कर दिया गया है और कल्पित पाठों एवं पाठान्तरां को प्रचलित पाठों के तख्त पर बैठाया गया है जो कहीं-कहीं बहुत ही सुन्दर हुआ है। जैसे 'इदमेवेटशमेव' की जगह 'इदमेवेटशं चैव' टढ़ता लाता है। 'महाकुलाः' की जगह 'माहाकुलाः' मी स्थवत नहीं आने देता और न छन्दोभंग होने देता है। "माहाकुलाः" पाठ होने पर ही तृतीय चरण में १२ मात्राणं होती हैं, महाकुलाः पाठ में तों ११ मात्राणें ही रह जाती हैं। पर कहीं-कहीं सौन्दर्थ बिगड़ सा जकता है। जैसे 'आपतेनोच्छिन्न' से रह जाती हैं। पर कहीं-कहीं सौन्दर्थ बिगड़ सा जकता है। जैसे 'आपतेनोच्छन्न' से

आप्तेनोत्सन्न का उच्चारण क्रिष्ट हो जाता है। उच्छिन्न का अर्थ जितना सरल है "उत्सन्न" का नहीं। ऋब 'ज्ञान ध्यान-तपोरत्नः' का सौन्दर्य देखिये। रत्न भुलाने की चीज नहीं हैं ; संभाल के रखना चाहिये नहीं तो गायब हो जाने का डर है। इससे रत्न की कीमत साधु जानता है, लेकिन है उससे ऋलग ही। जब कि—'ज्ञान-ध्यानतपोरक्तः' में वह ज्ञान-ध्यान-तप में रंग ही गया है। जिधर से देखो ज्ञान-ध्यान-तप का ही रंग है, वह तन्मय हो गया है। इसलिये मूलपाठ कहीं श्रच्छा है। फिर इस प्रसिद्ध-पद-त्याग के कारण एक गड़बड़ी होने का भय और है। अध्यापक जिन्हें कि-प्रसिद्ध पद कंठस्थ हैं वही मूल पाठ पढ़ावेंगे या परीचा-कापियों में इन पदों को ग़लत समभ कर काट देंगे- ऐसी भूल होनी संभव है। इसलिए इन किएपत पाठों त्रीर पाठान्तरों को त्रालग ही दिखलाकर इनका गृढ़ तत्व भी लोगों को बतलाया ज।ता त्र्यौर मूलपाठ ज्यों का त्यों रखा जाता तो ये पाठ कुछ दिनों में प्रचलित भी हो जाते त्रीर लोगों को श्रम भी न होता। दूसरे लोगों के त्राचिप का भय तो कभी का दूर हो जाता। पृष्ठ ४१ की टिप्पणी में ऋतिभारारोपण ऋौर ऋतिभार-बहन का ऋन्तर ठीक नहीं मालूम होता। क्योंकि 'दुःख देने की इच्छा से ऋधिक भार लादना' तो हिंसा ही हो जायगा। मेरे ख़याल से तो शक्ति का विचार न करके अधिक भार लाद देना (किसी दूसरे पशु या किसी त्रादमी के ऊपर) त्रातिभारारोपण है त्रीर लोभ-वश होकर त्रापने ऊपर ही काम का बोम बढ़ा लेना अतिभार-वहन है। वहन के माने ख़ुद ढोना और आरोपण के माने दूसरे पर लादना स्पष्ट ही है। ऐसे स्थलों का विचार कर शुद्धिपत्र बढ़ा देना चाहिए। प्रफ तो सावधानी से नहीं पढ़ा गया माळ्म होता है। मूल में भी इतनी ऋशुद्धियाँ है कि त्रालग शुद्धिपत्र की ज़रूरत है।

पुस्तक जितने परिश्रम से लिखी गयी है श्रौर जैसी बन गयी है, वैसी छपाई सफाई नहीं है। इस कोर्स की पुस्तक की तो स्कूली पुस्तकों की भांति खूब साफ सुथरी श्रौर सुन्दर होनी चाहिए थी।

प्रकाशक जी एक उत्साही सज्जन हैं, इसलिए त्राशा है कि वे इन त्रुटियों को भविष्य में त्रुवक्य दूर करा देंगे।

—महेन्द्रकुमार जैन, काव्यतीर्थ

# तिलोयपगगाती

प्रोफेसर ए. एन. उपाध्ये

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

णिक्कंता भवणादो गन्मे सम्मुच्छकम्मभूमीसुं।
पज्जक्ते उप्पज्जदि ग्रिस्मु तिरिपसु मिच्छभावज्जदा ॥१९५॥
सम्माइही देवा ग्रिस्मु पज्जक्तिकम्मभूमीप।
गन्मे पज्जक्तेसुं सलागपुरिसागा होति कहियाइं॥१९६॥
¹सेसिमगांतरजम्मे णिव्युदिगमगां हवंति केसि पि।
संजमदेसवदाइं गेग्रहंते केइ भवभीक् ॥१९७॥
। आगमगां गवं।

आविलदसंखा केई गागाचरित्ते किलिट्टभावजुदा । भवगामरेसु आउं बंघंति हु मिच्छभावजुदा ॥१९८॥ अविगायसत्ता केई कामिणिविरहज्जरेण जज्जरिदा। कलहपिया पाविद्वा जायंते भवणदेवेस ॥१९९॥ सिग्रिग्रअसएग्री जीवा मिच्छाभावेग सुंखुदा<sup>2</sup> केई। जायंति भावगोसुं दंसगासुद्धा ग कइया वि॥२००॥ मर्गो विराधिद्मिम य केई कंद्रप्पकिन्बिसा देवा। श्रभियोगा संमोहप्पहृदिसुरदुग्गदीसु जायंते ॥२०१॥ जे सच्चवयणहीगा हिंसं कुव्वंति बहुजगे गियमा। कंदप्परसहिद्या ते कंदप्पेषु जायंते ॥२०२॥ जे भृदिकम्ममत्ता भियोगकोदूहलाइसंजुत्ता। जणवरागो पयग्रहा वाहगादेवेसु ते होंति ॥२०३॥ तित्थयरसंघमहिमात्रागमगंथादिपसु पडिकूला। दुव्विगाया गिगदिल्ला जायंते किन्बिससुरेसुं॥२०४॥ उप्पह्डवयसयरा विष्पडिवगणा जिणिदमग्गम्मि । मोहेणं संमोदा<sup>3</sup> संमोहसुरेसु<sup>4</sup> जायंते ॥२०५॥ कोहमाणमायालोहासत्ता किविद्वचारिता। वर्पणुबद्धरुचिरे ते उप्पञ्जंति श्रसुरेसु ॥२०६॥ डप्पञ्जंते भवगो उववादपुरे महारिहे सग्गो<sup>5</sup>। पावंति ऋपज्जिति जादा श्रंतोमुहुत्तेग ॥२०७। अद्विसिरारुहिरवसा मुत्तपुरीसाणि केसलोमाइं। चम्महमंसप्पद्वदी गा होइ देवागा संघडगो ॥२०८॥

<sup>ा</sup> तेसिमयांतर (?); 2 संजुदा or सुजुदा (?); 3 संमूदा (?); 4 B S संमोहसुरे'; 5 S स्वयो ।

वरागरसगंधकासे अइसयवेकुव्वदिव्वखंदा हि। गेगहुसु रोयवादिं उवविदि¹कम्माग्रुभावेण (?)॥२०९॥ उप्पग्णसुरविमागो पुव्वमसुघाडिदं कवाडज्रगं। उग्घडदि तिमा समए पसरिद श्रागुंद्भेरिरवं ॥२१०॥ आयि । भेरिरवं ताग्रं पासिम्म कयज्ञयंकारा। पंति परिवारदेवदेवीउ पमोदभरिदाओ ॥२११॥ वायंता जयघंटापडहपडा किन्विसा य गार्यात। संगीयगट्टमागधदेवा एदाग् देवीच्री ॥२१२॥ देवीदेवसमूहं दृहु गां तस्स विम्हुओ होदि। तकाले उप्पञ्जिद विभंगं थोवपचक्वं ॥२१३॥ मणुस्सतेरिचभवम्हि पुन्वे लद्धो ग सम्मत्तमगां पुरुवं। तिलप्पमाणस्स सहस्स कज्जे चत्तं मप कामविमोहिदेण ॥२१४॥ जिणोविदद्वागमभाविण्डजं देसव्वदं गेगृह य सोक्खहेदं । मुक्कं मप दुव्विस्यत्थमणं सोक्खाग्रारत्रेग् विचेद्गोग् ॥२१५॥ अग्रंतगागागि चउक्कदेदं गिव्वागवीजं जिग्गगाहिलंगं। पभूदकालं धरिद्रण चत्तं मए मयंधेण वधूणिमित्तं॥२१६॥ कोहिए लोहेए भयंकरेएं मायापवंचेएं समच्छरेए। मार्येण वंदंत <sup>2</sup>महाविमोहो मैल्लाविरो हं जिल्लाहममां ॥२१७॥ तत्तो ववसायपुरं पविसिय पूजाभिरोयजोग्गाइं। गहिदूर्णं द्वाइं देवादेवेहिं संज्ञुशा ॥२१८॥ णव्वि<sup>3</sup>द्विचित्तकीडणमालावरचमरक्रत्तसोहिहा । **णिन्भरभत्ति**पसंग्णा वच्चंते कुडजिणभवगां ॥२१९॥ पाविय जिग्रापासादं 4चरमंगळतोरग्रं रहदहळबोळा । देवा देवीसहिदा कुव्वंति पदाहिगां गामिदा॥२२०॥ सिंहासग्रक्षतत्त्रयभामंडलचामरादिचारुगिभा। दृह्र्यां जिरापपडिमा जयजयसदा पकुर्व्वात ॥२२१॥ पडुपडहसंखमद्दळजयघंटाकळह गीयसंजुता। वाइज्जंतेहि सुरा जिणिद्पूजा प्रकुव्वंति ॥२२२॥

I B उविठिदि (?)। 2 बंधंत or बद्धंत (?); 3 याचिद (?); 4 वर (?), 5 S कताद,

भिंगारकलसद्प्पण्ळस्तर्यचमरपहृदिदव्वेहिं। पूजंति फलिहदंडोवमाणवरवारिधारेहि ॥२२३॥ गोसीरमलयचंदणक्ंकुमपंकेहि परिमलिल्लेहि ।] मुत्ताहलपुंजेहिं सालीप तंदुलेहिं सयलेहिं ॥२२४॥ वरविविष्ठकुसुममालास्पहि ध्रवंगरंगगंधेहि। अमयादो मुद्धरेहिं गागाविहदिव्वभक्खेहिं॥२२५॥ ध्रवेहिं सुगंधेहिं रयगापईवेहिं वस्तिकरगोहिं। पक्केहिं फग्रासकदलीदाडिमदक्खादियफलेहिं ॥२२६॥ पुजाए ग्रवसागो कुव्वंते गाडयाइं विविहाइं। पवरच्छरापजुत्ताबहुरसभावाभिगोयाइं ॥२२०॥ गिस्सेसकम्मक्खवगांकहेदुं मण्णांतया तत्थ जिणिदपूजं। सम्मत्तविरयं कुव्वंति णिच्चं देवा महाणंतविसोहिपुव्यं ॥२२८।। कुलाइदेवा इव मगुणमागा पुराग्यदेवाग प्रबोधगोग । मिच्छाजुदा ते य जिणिदपूजं भक्तीप णिच्चं णियमा कुर्गाति॥२२९॥ कादूण दिञ्चपूजं आगच्छिय ग्रियग्रियम्मि पासादे। सिंहासणाधिरूढा ओलगसालंति देवा गां॥२३०॥ विविद्वरतिकरणभाविद्विसुद्धबुद्धीहि दि्वस्वेहि । ग्गाग्गाविकुव्वग्रंबहुविलाससंपत्तिज्ञुत्ताहि ॥२३१॥ मायाचारविवज्ञिदपिकदिपसगणाहिं <sup>2</sup> श्रच्छराहिं समं। ग्णियणियविभृदिजोग्गं संकण्यवसंगदं सोक्खं ॥२३२॥ पड्डपडहप्पद्वदोहिं सत्तसराभरणमहुरगीदेहिं। वरललितणचणेहि देवा भूजंति उवभोगं ॥२३३॥ ओहिं पि विजागांतो अगगोगगुप्पगगपेम्ममूलमगा। कामंघा ते सब्वे गदं पि कार्लं ण यागांति ॥२३४॥ वररयग्राकंचणाप विचित्तसयलुज्जलिम पासादे। कालागरुगंधङ्के रागणिधार्यो रमंति सुरा ॥२३५॥ सयगागि आसणागि मउवागि विचित्तह्वरहदागि। तग्रुमण्वयणाग्रंद्गज्जणणार्गि होति देवागंभा२३६॥

<sup>1</sup> दित्त (१); 2 AB परिकदि।

वासरसहवचक्कृणि<sup>।</sup> गंधेहिं वड्डियाणि सोज्ञाणि । श्रोवयज्जक्ता देवा तिक्ति ग ल्रहंति गिमिसं पि ॥२३०॥ दीवेसु गागिंदेसु भोगखिदीप वि णंदणवगोसु । वरपोक्खरिगीपुलिगल्थलेसु कीडंति रापण ॥२३८॥

। एवं सुहसरूवणं समसं।

भवगोसु समुप्पणा पज्जित्तं पाविदूण क्रुभेयं। जिणमहिमदंसगोगां केई देविददंसगादो ॥२३९॥ जादीप सुमरगोगां वरधममप्पबोहगावलद्धीप । गेगहंते सम्मत्तं दुरंतसंसारणासकरं॥२४०॥

### । सम्मलगहर्णं गदं।

जे केइ अग्गागतवेहि जुत्ता गागाविहु व्याधिद्देहदुक्ता। धोरूग<sup>3</sup> सग्गागतवं पि पावा डउमंति जे दुव्विसयणसत्ता ॥२४१॥ विसुद्धलेस्साहि सुराउबंधं कोऊग्प कोहादिसुघादिदाऊ। सम्मत्तसंपत्तिविमुक्कबुद्धी जायंति पदे भवगोसु सन्वे ॥२४२॥ सग्गागरयग्रदीओ लोयालोयण्यसग्गसमत्थो। पग्मामि सुमइसामि सुमइकरं भव्वलोगस्स ॥२४३॥

एवमाइरियपरंपरागयतिलोयपर्णात्तीए भवणवासियलोय-सरूविण्रुक्वणपर्णात्ती गाम तिदियो महाहियारो सम्मत्तो ॥

इदं उवरि माणुसलोयसरूवं वर्गणयामि— लोयालोयप्पयासं पडमप्पहिजणवरं ग्रमस्सित्तो । माणुसजगपगणत्ती वोच्छामो श्राणुक्वीष ॥१॥ ग्रिहेसस्स सरूवं जंबूदीउ ति लवगाजलही य। धादिगसंडो दीश्रो कालोदसमुद्दपोक्खरद्वाइं॥२॥ तेसुं ठिदमगुयाग्रं भेदा संखा य थोवबहुश्रतं। गुग्राठागण्यद्वदीग्रं संकमग्रं विविह्मेयजुदं॥३॥

I B चन्भूणि; 2 विहुप्पादिद (?); 3 S धारू ण, घेतू ण (?); 4 काऊ ण (?); 5 गामंसिता (?)।

भाऊ बंधग्रमावं जोगिपमागं सुहं च दुक्लं च।
सम्मक्तगहणहेदू गिन्द्रदिगमणागा परिमागं ॥४॥
दवं सोलससंखे अहियारे पत्थ वक्तइस्सामो।
जिणमुहकमलविगिमापगरजगपण्णिक्तगामाप ॥५॥
तस्मालीबहुमङ्के विक्तायिखदीय उवरिमे भागे।
अहवट्टो मगुवजगो जोयगाग पग्रदाललक्खविक्लंभो॥६॥

जोयग्रलक्व ४५००००।

जगमज्मादो उवरि तं बहुलं जोयणाणि इगिलक्खं। णवचदुदुगखितयदुगचउक्केककमिह तप्परिही॥णा

१००००० । १४२३०२४९ ।

सुगगणभगयगापगादुगएकखत्तियसुगगगवगाहासुण्गां। इक्केकजोयगा विय श्रंककमे मग्रुवलोयखेत्तकलं॥५॥

१६००९०३०१२५०००।

वासकदी दसगुणिदा करणोपरिहिं च मंडले खेते। विक्लंभयचउम्मागं पहदा सा होदि खेत्तकलं॥९॥ घट्टत्यागं सुग्गं पंचदुरिगिगयणतिणहणवसुग्गा। श्रंबरकुक्केकोहिं श्रंककमे तस्स विंदफलं ॥१०॥

१६००९०३०१२५००००००।

। गिइसो गदा 2।

मास्यसजगबहुमज्मे विक्खादो होदि जंबुदीउ सि ।
पक्कजोयणलक्खंविक्खंभजुदो सरिसवट्टो ॥११॥
जगदीविस्यासाइं भरहिक्खदी तिम्म कालभेदं च ।
हिमिगिरिहिमवदा महिंहिमवंहिरविरिसिणिसहदी॥१२॥
विजयो विदेहिणामो गीलगिरी रम्मविरसकिम्मिगिरी।
हेरस्यावदो विजञ्जो सिहरी प्रावदो सि विरसो य॥१३॥
पवं सोलसभेदो जंबूदीविम्म अंतरिहयारो ।
वस्रणं तास्य सहनं वोच्छामो आस्रुद्धीए॥१४॥

ा गमणाशि (१); 2 गदो (१)।

वेढेवि तस्स जगदी अट्टं चिय जोयणाणि उसंगा। दीवं तं मणियसं सरिसं होद्यूण वडयणिहा ॥१५॥— जो ८।

मूळे बारस मज्मे अह चिय जोयणाणि णिदिहा। सिहरे चत्तारि पुढं जगदीमंदस्स परिमाणं।।१६॥ १२।८।४।

दो कोसा अवगाढा तेत्तियमेत्ता हुवेदि वज्जमयं।
मज्मे बहुरयणमवो सिहरे वेठितयपरिपुण्णा ॥१७॥ कोस २॥

तीप मूलपपसे पुन्वावरदो य सत्त सत्त गुहा।
वरतोरणाय रामा श्राणाइणिधणा विचित्तयरा॥१८॥
जगदीज्वरिमभाप बहुमउमे कणयवेदिया दिव्वा।
वे कोसा उत्तुंगा वित्थिग्गणा पंचसयदंडा ॥१९॥
को २। दंड ५००।

जगदीउविष्मरुंदो वेदीरुंदं खु सोधिअद्धकदो । जं श्रद्धमैकपासे तं विक्खंभस्स परिमाणं ॥२०॥ पण्णरससहस्साणिं सत्तसया दंडधणूणि पण्णासा । अन्भंतरविक्खंभा बाहिरवासोधितंमेत्ता ॥२१॥

१५७५०।

वेदीदो पासेसुं उववणसुंडो हवंति रमणिजा। वरवावीसंज्ञुसा विचित्तमुणिआरपरिपुग्णा॥२२॥ जेद्वा दोसयदंडो विक्खंभजुदा हवेदि मज्भिमया। पग्रणासं चहियसयं जघरणवावी वि सयमैक्कं॥२३॥

दं २००। १५०। १००।

तिविहाउ वावीउ णिय<sup>3</sup>मंददसंसमेत्तमवगाढा। कद्म्यारकमलकुवलयकुमुदो<sup>4</sup>मोदेहिं परिपुण्णा॥२४॥

२०। २५। १०।

पायारपरिमदाइँ वरमोउरदारतोरणाइं पि। अन्भंतरिमम मागे महोरगाणं च चेट्टांति ॥२५॥

<sup>ा</sup> वासो हि तंमेत्ता (?); 2 संबा (?) 3 णियमदोदस-(?); 4 कुमुदामोदेहिं (?)।

पाठान्तरम्-

णयरेसु रमणिजा पासादा होंति विविह्विग्णासा।
अन्भंतचेत्तरया गागावररयगणियरमया ॥२६॥
दीष्पंतरयगदीवा समंतदो विविह्धृवघडज्ञत्ता ।
पण्डद्तरि चावाणिं उत्तुंगा सयधगुणि दीहजुदा।
पग्णासदंडहंदा होंति जहगणिम पासादा॥२८॥

७५। १००। ५०।

पासादावारेसुं बारस चावाणि होति उच्छेहो। पत्तेक्कं छणाहं श्रवगाढं तं पि चत्तारि ॥२९॥ १२।६।४।

पग्धवीसं दोगिण सया उच्छेहो होदि जिद्वपासादा । दीहं तिसयधगणं पत्तेक्कं सद्घविक्खंभो ॥३०॥

२२५। ३००। १५०।

तागा दुवारच्छेहो दंडा छत्तीस होदि पत्तेक्कं। अद्वारस विक्खंभो बारस गियमैगा अवगाढं॥३१॥

द ३६। १८। १२।

मिज्मिमपासादाणं हुचेदि उद्भो दिवङ्कसयदंडा। दोगिण सया दीहत्तं पत्तेकः पकसयरुंदं॥३२॥ १५०। २००। १००।

चउवीसं चावाणिं ताण दुवारेसु होदि उच्छेहो । बारस अट्ट कमैणं दंडा वित्थारअवगाढा ॥३३॥

२४। १२। ८।

सामगणविस्तकद्वीगन्भव्याणाद्श्रासणगिहाउ ।
गेहा होति विचित्ता वेतरणयरेषु रमयारा ॥३४॥
मेहुणमंडण्डलंगवंदणश्रमिसेयण्डणाणं पि ।
णाणाविहसालाश्रो वररयणविणिम्मिदा होति ॥३५॥
करिहरिसुकमोराणं मयरपवालाण गरुडहंसाणं ।
सारिच्छाइं तेसुं रम्मेसुं श्रासणाणि चेहंते ॥३६॥
वररयणविरहदाणि विचित्तसयणाणि मडव्वपासाइं ।
रेहंति मंदिरेसुं दोपासिठदोवधाणाणि ॥३०॥

I B **रमिश्राज्ज ।** 

कण्य व्य णिक्वलेहा गिम्मलकंतीसुगंधिणस्सासा।
वरिविहभूसण्यरा रिवमंडलसिरसमंडसिरा।।३८॥
रोगजरापरिहीणा पत्तेकः दसधणुणि उत्तुंगा।
वंतरदेवा तेसुं सुहेण कीडंति सञ्जंदा ॥३९॥
जीमंदर(?)जुत्ताइः विचित्तविगणासभवणपुगणाइः।
सददं श्रकिष्टिमाइं वंतरण्यराणि रेहंति॥४०॥
विजयंतवेजयंतं ज्यंतअपराजयंतणामेहिः।
चत्तारिदुवाराइं जंबूदीवे चउदिसासुं॥४१॥
पुव्वदिसाप विजयं दक्खिणश्रासाप वइजयंतं हि।
अवरिदसाप जयंतं श्रवराजिदमुत्तरासाप ॥४२॥
पदाणं दाराणं पत्तेक्कं श्रद्ध जोयणा उद्भो।
उच्जेहमह हंदं होदि पवेसो वि वाससमं॥४५॥

#### 518181

वरवज्ञकवाडजुदा गागाविहरयगादामरमगिजा।
गिच्चं रिक्खन्नते वंतरदेवेहिं चउदारा ॥४४॥
दारोवरिमपपसे पत्तेकः होदि दारपासादा।
सत्तारहभूमिजुदा गागावरवत्तवारगया॥४५॥
दिणंतरयगादीवा विचित्तवरसालभंजिअद्धंहा²।
दुम्भंत³धयवडाया विविह्यलोच्चेहिं रमगिज्ञा॥४६
अन्भंतरयगासाग्रुसमंतादो विविह्यलवुद्धज्ञत्तो⁴।
दोवच्छाराहिं भविदा पृष्टं सुयपहुद्कियसोहा॥४०॥
उच्छेहउसपहदीसु दारभवगाग्र जेत्तिया संखा।
तण्यरिमाग्रुपस्वगाउवपसो संपहि पग्रुहो॥४८॥
सीहासगाञ्जत्त्त्यभामंडलचामरादिरमगिज्ञा।
रयग्रमया जिग्रुपडिमा गोउरदारेसु सोहंति॥४९॥
तस्सिंदोवे परिही लक्षागिं तिगिग्र सोलस्सहस्सा।
जोयग्रस्याग्रि दोगिग्र य सत्तावीसादिरित्ताग्रि॥५०॥

३१६२२७।

I B वैक्यंतं ; 2 S अट्टंहा ; 3 उज्मतंत (?) , 4 जुता (?)।

# प्रशस्ति-संग्रह

पं० के० भुजबली शास्त्री

(२य) ये चारो विद्यानन्द के 'सूनु' या 'तनय' कहे गये हैं। मालूम नहीं होता है कि उक्त ये विद्वान् विद्यानन्द के आत्मज और शिष्य दोनों थे या केवल शिष्य। शिष्य के लिये भी सूनु, तनय आदि शब्दों का प्रयोग मिलता है अवश्य; फिर भी इन चारो विद्वानों के पिरचय में आये हुए खास कर 'सूनु' 'तनय' इन शब्दों को देख कर इन्हें आत्मज और शिष्य दोनों अनुमान करना युक्ति-विरुद्ध नहीं कहा जा सकता। इन चारों का संज्ञिष्ठ उल्लेख आगे कर दिया है। इस 'द्शभक्त्यादिशास्त्र' में स्मरण किये गये देवराय%, कृष्णाराय, अवचुतराय, मिलूराय रामराय, रंगराय नृसिंह, संगिराय, सदाशिव, पद्माम्बा और भैरवाम्बा आदि ये सभी व्यक्ति विजयनगर-राज-घराने के हैं।

डा० सालेतोर का कहना है कि साल्य मिल्राय, देवराज, कृष्णराज और संगिराय ये वारो तौळय देशान्तर्गत संगीतपुर अर्थात् हाडुहिळ्ळ के साल्य या सालुव-वंश के हैं। संगीतपुर, बेग्णुपुर एवं गेरुसोण्पे इन तीनों स्थानों में इनकी राजधानियां थीं। पर यह निश्चित-कृष से कहना कठिन है कि अमुक व्यक्ति अमुक स्थान में राज्य करता था। हाँ, संगिराय का लड़का इंदगरस संगीतपुर में ही राज्य करता था। नगरी राज्य का भी गेरुसोण्पे से सम्बन्ध था। देवराज और कृष्णराज से विद्यानन्द का साज्ञात् सम्बन्ध था। पद्माम्बा देवराज को बहन तथा कृष्णराज की मां थी। उस समय गेरुसोण्पे एवं संगीतपुर में भी तौळय देशके समान अल्यान्त को मामा देवराज का राज्य मिला था। मेरवाम्बा का विवाह पागुड्यराज से हुआ था। डा० सालेतोर विद्यानन्द का अस्तित्व ई० सन् १५०२ से १५३३ मानते हैं। परन्तु मैं ऊपर लिख चुका हूँ कि विद्यानन्द का स्वर्गवास शक १४६३ ई० सन् १५४१ में हुआ था।

उत्तर अन्यान्य परिचयातमक एवं प्रशंसापरक पद्यों में प्रन्थकर्ता के द्वारा स्मरण किये गये देवराय (ई॰ सन् १४२९—१४५१) से प्रणुत धर्ममूषण, विद्यानन्द के 'सूनुवर्य', व्रतीन्द्र, महादानी, निष्कलङ्क चारित के आराधक, कर्णाटक की ही राजसभाओं में नहीं, दिल्ली के सुलतान महमूद के राजदरबार में भी बौद्धों को हरानेवाले एवं नाट्यशास्त्र के मर्मन्न भट्टारक

क्ष राय और राज ये दोनों शब्द समानार्थक हैं, इसीलिये कोई 'राय' लिखता है और कोई 'राज'।

के यह दिल्ली के सुल्तान महमूद या मुहम्मद तुरालक होना चाहिये। मुसलमान बाद-शाहों में यह बहुत ही विद्वान् और योग्य शासक था। उसे हिन्दुओं की धर्म-मान्यताओं के प्रति भी सम्मान-भाव था। यह इस्लाम और अरस्तू के सिद्धान्तों का अच्छा जानकार था। उसे तत्त्ववेत्ताओं से वाद करने का भी व्यसन था। इसकी तर्कशक्ति देख कर अच्छे अच्छे तार्किक विद्वान् भी आश्चर्यित हो जाते थे। अतः इसमें कुछ भी आश्चर्य नहीं, यदि सिंहकीर्त्त

सिंहकीित, वादीन्द्र, परमागमकोविद, महातपस्वी, सिकन्दर सुल्तानश्च-द्वारा सम्मानप्राप्त महारक विशालकीित, अपने ज्ञानबल से विद्यानगर (विजयनगर) के स्वामी विरूपात्तराय (ई० सन् १४६५—१४७९) की सभा में वादियों को जीतकर विजय-पत्न को प्राप्त करनेवाले, अरगनगर के द्राडनाथ (वायसराय) देवज्य के द्राडनाथ के महत्त्व को प्रकट

जी ने सुल्तान सुहम्मद तुरालक के दरबार में प्रसिद्धि प्राप्त की हो। दिल्ली के सुयोग्य सुल्तान के द्वारा निमन्तित किये गये तत्त्ववेत्ताओं में यह भी एक होंगे और इन्होंने सन् १३२६ एवं १३३७ ई० के मध्य सम्मान प्राप्त किया था यह अनुमान करना निर्मूल नहीं कहा जा सकता। (देखें—'भास्कर' भाग ४, किरण ४, में प्रकाशित डा० सालेतोर का "दिल्ली के सुलतान और कर्नाटक के जैनगुरु" शीर्षक लेख) पर एक बात है कि डा० सालेतोर 'पद्मावती-बस्ति' के शिलालेख-गत पाठ को इस प्रन्थगत पाठ के समन्न रख कर इस पर फिर एक बार विचार करने का कष्ट उठायें। क्योंकि सिंहकीर्त्त के परिचय को व्यक्त करनेवाले इस पद्म में कुछ शब्द ऐसे हैं जिन पर विचार करना अवशिष्ट है। प्रस्तुत प्रन्थ के पद्म में 'महम्मद सुरित्राण' शब्द स्पष्ट मिल रहा है जो कि उक्त शिलालेख में डा० साहब के कथनानुसार केवल 'मूद्र-सुरित्राण' पाया जाता है। साथ ही साथ शिलालेख में जहाँ 'बंगाल्य-देशावृत' पाठ है यहाँ 'गंगाल्यदेशावृत' है। इसके अतिरिक्त भी दोनों पाठों में और भी अन्तर है। उसका पाठ यों है—"बाभाति अश्वपतेर्द्दिने ततनयों बंगाल्यदेशावृतश्रीमद्दिल्लीपुरे ......मृद्सुरित्राण्स्य माराकृतेः निर्जित्याशु सभावनम् जिनगुरुर् बौद्धादिवादित्रजं श्रीभट्टारकसिंहकीर्त्ति सुनि रा........... वैत्रां-गुरुः" (पद्यावती-बस्ति का शिलालेख)

"बामात्यक्वपतेर्द्दिनेशतनयो गंगाढ्यदेशावृतः श्रीमड्डिल्लिपुरे महम्मदसुरित्राणस्य माराकृतेः। निर्जित्याशु सभावनौ जितगुरु (जिनगुरुबौ) बौद्धादिवादिव्रजम् श्रीमट्टारकसिंहकीर्त्तमुनिराट् नाट्यैकविद्यागुरुः॥" (दशभक्त्यादिशास्त्र)

% यह सिकन्दर दिल्ली के सुल्तान सिकन्दर सूर होना चाहिये। साथ ही साथ यह भी निश्चित है कि सन् १५५४ में जब सुल्तान सिकन्दर सूर दिल्ली का शासक हुआ, संभव हैं कि इसी साल में विशालकीर्त्त जी इसके दरबार में आये हों और सुल्तान ने इनका सत्कार किया हो। सिकन्दर का समय १४६८—१५५४ ई० है। विशेष बात जो जानना चाहें वे देखें—डा० सालेतोरके 'भास्कर' भाग ४, किरण ४ में प्रकाशित ''दिल्ली के सुल्तान और कर्नाटक के जैनगुरु"।

े विजयनगर का वायसराय (द्राडनायक) गिरिनाथ का पुत्र देवाप द्राडनाथ था। यह श्ररग का शासक था। देवाप मिल्लकार्जुन या इम्मिड देवराय एवं विजयनगर के दूसरे सम्नाट् विरूपात्त के राज्यकाल में श्ररग का शासन करता था। (देखें भास्कर भा० ४, किरण ४)

करनेवा**ळे पर्व तत्रस्थ ब्राह्मणों से पूजित, अ**च्चुतराय (ई० सन् १५३० – १५४२) तथा मिल्लिराय (ई० सन् १४५१ - १४६५) से सम्मानित, आगमत्रयसर्वज्ञ, महाकवि, विविधी-पन्यासविचत्तगा, कार्कळ के पागुङ्यराज के द्वारा समर्चित तथा विद्यानन्द के प्रत भट्टारक देवेन्द्रकीर्त्ति, विद्यानन्द स्वामी के सधर्मा, पोम्बुच में पार्श्वनाथमन्दिर को बनवा कर बढे समारोह से प्रतिष्ठा करानेवाले नेमिचन्द्र, विद्वद्वन्य, सभी शास्त्रों के ज्ञाता श्रौर महावादी, विद्यानन्द के पुत्र विशालकीर्त्ति, अ विशालकीर्त्ति के संघर्मा अनेक गुणभूषित अमरकीर्त्ति, शास्त्रधुरन्धर, विद्यानन्द के पुत्र विद्यानन्दमुनीश्वर, बंकापुर में नृप मादन प्रहुप के मदोन्म<del>रा</del> प्रधान गजेन्द्र को अपने तपोबल से शान्त करनेवाले, स्याद्वादमर्मन्न एवं राजशिरोमणि देवराय (ई० सन् १४२९—१४५१) से वन्द्य अकलङ्क, इनके सधर्मा तर्कव्याकरणादि शास्त्रों के पारगामी चन्द्रवभदेव, सर्वगुणालंकृत जयकीत्ति, जनता के लिये कल्पवृत्त-तुल्य अकलंक-तनय विजयकोर्त्ति, अनेक धर्मप्रभावना-सम्बन्धो कार्य करनेवाले, ऋकलंक के शिष्य विमल-कोर्त्ति, महातपस्वो एवं अकलंकपद-प्रिय पाल्यकीर्त्ति, विदुषी समुज्ज्वलगुणसम्पन्ना, चारितवती आर्थिका चन्द्रमती,संगीतपुर (हाइहळ्ळि) में अनन्तनाथ स्वामी का सुरम्य पवं भन्य चैत्यालय को बनवा कर शास्त्रीय विधि से प्रतिष्ठा करनेवाले. अन्यान्य राजाओं से पूजित, देशीयगण के योगिराज एवं चन्द्रवभतनुज नेमिचन्द्र, श्रीरंगपट्टण में बहे-बहे दिगाज विद्वानों से अर्लंकृत राजसभा में अपनी धारावाही एवं त्राजेय वाणी के द्वारा वादि-वृन्द को जीतनेवाले, महातपस्वी, देशीयगण के नायक एवं कवि-शिरोमणि विजयकोत्ति, होयसल-राज्य-संस्थापक तथा इस राज-वंश को व्रत श्रोर विद्या प्रदान करनेवाले वर्द्ध मान. मालवपति-वन्द्य आशाधर, काशीपतिनत कमलभद्र, पेनगोंडे के नरसिंहराय से सम्मानित लक्ष्मीसेन, मालवेन्द्र की सभा में बौद्धों की पराजित करनेवाले श्रौर पैगुद्धीपादि-वन्द्य मतिसागरः, साल्वराज-द्वारा पूजित, - त्रैविद्यचक्रेश्वरः श्रुतकीर्ति, मन्त्रवादीश्वर पवं बल्लालराय-सम्मानित चारुकीर्त्ति, राजा जयकेशरी के मदोन्मत्त हाथी को शान्त करनेवाले माधवचन्द्र, काणुर्गण के प्रधान, जाबालिपुर के राजा से सम्मानित रामचन्द्र, चन्द्रगुप्तिपुर के शासक, चन्द्रगुप्त के द्वारा अर्चित× महर्द्धिक मुनिचन्द्र, केरलाधीश-सम्मानित देवकीर्त्ति,

क्ष दिल्ली के बादशाह के दरबार में जाकर शास्त्रार्थ-द्वारा विजय प्राप्त करनेवाले उल्लिखित विशालकीर्त्ति से यह भिन्न हैं या वही हैं, विचारणीय है। क्योंकि वर्द्ध मानजी ने कई व्यक्तियों के नाम अनेक बार स्मरण किये हैं।

<sup>🕆</sup> यह मालवपति परमारवंश के प्रतापी राजा विन्ध्यवर्म थे।

र्इ यह प्रायः वादिराज के गुरु हों।

<sup>×</sup> पता नहीं लगता कि यह कौन सा चन्द्रगुप्तिपुर हैं।

मालवेन्द्र से सेवित माणिक्यनन्दी, मन्त्रवादिपितामह गण्डविमुक्त, अनेक राजात्रों से अर्चित अभयवन्द्र, देवण्पार्थ के पुत्न, अभयचन्द्र सूरि के शिष्य एवं विजयनगर के देवराय-सम्मानित नेमिचन्द्र, विजयनगर के देवराय के ख्याति-प्राप्त आस्थान-कवि भेम्मडि भट्ट, नरसिंहनूपति-द्वारा प्रशंसित पग्डितार्य, कल्याणनाथ के पुत्र, साल्व महाराज के आस्थान-विद्वान् अभयचन्द्र सूरि, मिह्हराय के हृद्यरूपी कमल को विकसित करनेवाले आदिनाथ, वेग्रुपुर के भक्यों के द्वारा अर्चित, तैळवाधीश-वन्द्य समन्तभद्र, ग्रमेक गुणालंकत, साख्य-मिल्लराय के शास्त्र-विद्यागुरु देवरस सूरि, इनके पुत्र ग्रानेक गुगाभूषित, साल्वदेवराय के आस्थान-रत्न एवं विद्यानन्द के शिष्य बोम्मरस आदि आचार्य, कवि, विद्वान् तथा विदुषियाँ; देवराय, कृष्णराय, रामराय, कृष्णराय के भाई, रंगराय के पुत्र एवं नृसिंह के नाती सदाशिव, पागुड्यराज की महिषी जिनभक्ता भैरवाम्बा, संगिराय की भगिनी पद्माम्बा, माबुनायक के पुत्र त्र्यौर संगीतनगर (हाडुहळ्ळि) में ब्रह्मि श्रेष्ठी के द्वारा निर्मापित जिनालय को ताम्रपत्न से ग्राच्छादित करनेवाले सालुव नायक, जिन-मन्दिर-निर्माता कामगण ग्रीर देवरस, महान् वीर पवं गुणगणालंकृत होन्नय नायक, सम्यक्तवचूड़ामणि, सालुव कृष्णदेव राय से सम्पत्ति को पानेवाले तथा नीति-निषुण हैवण नायक, विद्वानों के लिये कल्पतरू-तल्य और कृष्णदेवराय के दिल्लाण हस्त तिम्म नायक, बेलगावे के शासक, महात्रमु लुम्मण त्रादि राजा, महाराज, सामन्त पवं राज-महिषियां; विद्यानन्द के निकट दर्शनशास्त्र को अध्ययन करनेवाछे, संगीतपुर के साछुवेन्द्र भूपाल के आस्थान-भूषण, वैयाकरण और महावादी मंत्री चेतरस, प्रधानतिलक, देवराय के दुर्गपति से सम्मानित, सुकवि तथा श्रुत-कीर्ति के शिष्य मंत्री जैतरस, सौजन्यरताकर, मन्त्रितिलक नागरस, विरुगप्प शासक के द्वारा रिज्ञत, मंत्री देवरस, मिल्लकाजुन राय के महामन्त्री मिल्लप नायक, सत्यवादी, सालुव मिल्लराय के मन्त्रिप्रवर एवं वीर नृसिंहराय के द्वारा प्राप्त भाग्यवैभव सङ्गरस, चेन्नराय-पद्मण-सम्बन्धो राज्यलक्ष्मो के सम्बर्ध क तथा मन्त्रिश्रेष्ठ नेमिचन्द्र, अमचवादिपत्तन (?) मुकुन्द, महान् वीर, अमात्यश्रेष्ठ गुम्मय, राजसभाओं में सम्मानित, बोम्मरस के छघुभ्राता, सोमभुपाल के मंत्रितिलक देवरसा ग्रायुर्वेद-विशारदा, वीरपृथ्वीश-सचिव धरिण परिडता, मन्त्रिशेखर पद्मग्ग श्रेष्ठी, रामराज के अमात्य सग्णमरि नायक, देवि श्रेष्ठी के पुत्न, चेन्ना देवी के भक्त एवं महापराकर्षः, मन्त्रीश तिम्मि श्रेष्ठी, कीर्त्तिशाली, लोकविख्यात एवं धरणीश-प्रदत्त सौभाग्य दग्रडनाथ बैचण्प, करिग्यक-तिलक आदिनाथ त्र्यादि मन्त्री, महामन्त्री, दगुडनायक, करिंगक; विजयनगर एवं हो ळवशासकों के द्वारा सम्मानित, वीरसेन श्रीर मनि विद्यानन्द के चरणसेवक, विद्वत्सेव्य एवं विद्वानों के आश्रयदाता, चतुरंग-दृत्त, साहित्य-कोविद एवं टकसाला के अध्यक्त बोम्नि श्रेष्ठी, देवराय की सभा में श्रेष्टि-पद की सुशोभित

करनेवाले, विख्यात दानी और धर्मभूषण के शिष्य सङ्कृष्य, विजयकीर्त्ति के पादाराधक, कुबेरसदृश अतुल पेशवर्यशाली तथा अनेक सुपातों के पोषक पायण श्रेष्ठी, नेमिचन्द्र को वतगुरु एवं विद्यानन्द को शिज्ञागुरु माननेवाले नागण श्रेष्ठी ग्रौर इनके पिता तम्मगण श्रेष्ठी, त्र्यायुर्वेद-मर्मज्ञ, देवेन्द्र के अनुज्ञ, नंजराय नृप से अतुल पेश्वर्य को पानेवाले, पण्डित देवरस के पुत्र एवं गोविन्दराज-प्रशंसित विजयण, चेन्न श्रेष्ठी की दौहिली, नेमिनाथ चैत्यालय के सामने ल<sup>े</sup>हमानस्तम्भ बनवानेवाली देवरसी, विणक्षवर, महादानी, दुम्मूरू में जिनमन्दिर बनवाने वाले बोम्मण श्रेष्ठी, पायि श्रेष्ठी के पुत्र वेश्यातटाक (?) एवं पोम्बुच में ९ंचबस्ति निर्माण करानेवाले पायगण, सालुव मल्लिराय के शास्त्र-विद्यागुरु, साहित्य-विद्या अर देवरस तथा विजया के पुत्र, साछुव देवराय के आस्थान-कवि और विद्यानन्दि-शिष्य बोम्मरस आदि विख्यात श्रेष्ठी एवं श्रेष्ठि-महिलायें विशेष उल्लेखनीय हैं।

(३६) ग्रन्थ नं द २५५

## सारसंग्रह

कर्ता—विजयग्ग उपाध्याय

लम्बाई १२ इञ्च

चौडाई ६॥। इञ्च

पत्रसंख्या २३८

प्रारम्भिक भागः-

श्रीमचातुर्निकाया भरखचरवरं नृत्यसंगीतकीर्तिम् -व्यामा.....शालं सुरपटहादिसत्वातीहायम नत्वा श्रीवीरनाथं भुवि सक्तजनारोग्यसिद्ध्यै समस्तै-रायुर्वेदौकसारै(रिह्नमळ(१) महासंग्रहं संख्यिमि ॥

्ध्य भाग-

अथातः संव्रवक्ष्यामि तिथीशबलमुत्तमम् । प्रथमायां तिथौ न्याधिकत्पन्नश्चेत्तदाहतः॥

श्रिप्तस्तु देवता तत्र तग्राडुलेन बलि हरेत्। आग्नेय्यां दिशि मध्याह्रे रोगनाशो भविष्यति॥ द्वितोयायां तिथो व्याधिर्वर्तते दशरात्नकः। गन्धमाल्यबलि दद्यादेव वैद्यस्तु देवते (१)॥

× × ×

श्रन्तिम भाग-

प्रमेहविंशतिप्रद्रामयन्नं पित्तान्तकं कामिलपागडुनाशम् । श्वेभ्यानुकूले (?) तद्सेन्यपथ्यं श्रीपृज्यपाद्प्रभुभाषितञ्च॥

यह प्रन्थ राजकीय प्राच्य पुस्तकागार मैसूर से लिपिबद्ध कराया गया है। वहाँ की मुद्रित प्रन्थ तालिका में प्रन्थ का नाम 'अकलंक-संहिता' और कर्त्ता का नाम अकलंक भट्ट छिखा मि**छता है । अतः छेखक ने भी भवन**ंकी प्रति में श्रकलंक-संहिता एवं अकलंक भट्ट ही क्रमशः लिख कोड़ा है। पर इसका कोई ग्राधार नज़र नहीं आता। ''नमः श्रीवर्द्धमानाय निर्घृतकछिछात्मने । कल्याणकारको प्रन्थः पुज्यपादेन भाषितः॥ सर्व लोकोपकारार्थं कथ्यते सारसंग्रहः॥'' ''श्रीमद्वाग्भटसुश्रुतादिविमलश्रीवैद्यशास्त्रार्णवे भास्वत् .....सुसारसंत्रहमहावामान्विते संत्रहे । मंत्रज्ञ रूपलाख्य सद्विजयगोपाध्याय सिन्निते प्रन्थेऽस्मिन्मधुपाकंसारनिचये पूर्णो भवेन्मङ्गलम् ॥" बल्कि प्रन्थगत इन पद्यों से **ज्ञात होता है कि इसका नाम सारसंग्रह है।** श्रायुर्वेदाचर्य श्रीयुत एं० विमलकुमार जैन का भी कहना है कि बुन्देलखराड में भी इसकी पक-दो प्रतियाँ मुक्ते दृष्टिगोचर हुई हैं और उन प्रतियों में इसका नाम सारसंप्रह ही मिलता है। बल्कि उन्होंने इस प्रन्थ को आद्योपान्त देखकर बतलाया है कि इसमें पृष्ठ १ से ५ तक समन्तभद्र के रसप्रकरण सम्बन्धी कुछ पद्य, पृष्ठ ६ से ३२ तक पूज्यपादोक्त रस, चूर्ण, गुटिकोदि कुछ उपयोगी प्रयोग पवं पृष्ठ ३३ से श्रीगोम्मटदेव के मैरुद्गडतन्त्र-सम्बन्धी प्रन्थ की नाड़ी-परीज्ञा पवं ज्वर-निदानादि कुछ भाग हैं। इनके अतिरिक्त भिन्न-भिन्न प्रकरण में सुश्रुत, वाग्भट, हरीतमुनि पवं रुद्रदेव आदि वैद्याचार्यों के भी मत मिलते हैं। पृष्ठ ३ के ऊपर उद्धृत प्रथम श्लोक का पुर्वार्द्ध आचार्य समन्तभद्र के श्लकरग्रह-श्रावकाचार-सम्बन्धी मंगलावरण के पद्य का ही पूर्वार्क्ष है। केवल उत्तरार्ध इस प्रन्थ के संप्रहकत्ती विजयगण का है।

यह भवन की प्रस्तुत प्रति बड़ी ही श्रशुद्ध है। इस की शुद्ध प्रति खोज कर प्रकाश में छाने की ज़रूरत है। साथ ही साथ समन्तभद्र, पूज्यपाद एवं गोग्मटदेव के मौलिक वैद्यक प्रन्थों का अन्वेषण करने की परमावश्यकता है। बल्कि कम से कम यत-तत प्राप्त होनेवाले इन श्राचार्यत्रयी के पद्यों को संगृहीत कर श्रानुवाद के साथ शुद्ध

पवं सुन्दर रूप में प्रकाशित करने की ओर जैन वैद्यों का ध्यान अवश्य आरूष्ट होना चाहिये। भवन की प्रति इस समय मेरे सामने नहीं है। भवन की यह प्रति भवन की ओर से 'भास्कर' में कमशः प्रकाशित 'दैद्यसार' में इस प्रन्थगत पूज्यपाद के प्रयोगों को संकल्पित कर देने के लिये उक्त वैद्यसार-संप्रह के सम्पादक के पास भेज दी गयी है। इसी से इस पर विशेष प्रकाश नहीं डाला जा सका।

(४०) ग्रन्थ नं <del>० १</del>५६

# हरिवंशपुरागा

कर्ता—श्रुतकोर्ति

विवय—पुराण भाषा—अपभ्रंश

लम्बाई १३। इञ्च

वौडाई ८। इञ्च

पत्रसंख्या ३१५

प्रारम्भिक भाग---

सिव्या सिव्या हिल्यं हिर्ग हि

×

×

×

X

मध्य भाग (पूर्व पृष्ठ १०२ पंक्ति ५)---

जिणवर वडवीसइं पण मिय सीसइं चडिसु णियजसु वितथरप जिम कंसु उवगणडं णिड अमणुगणडं उमासेणवंधणुकरण ॥ रायधममबहुसच्छहु लक्खणु पयडइ तह वसुण्ड वियक्खणु असिवरधणुह्वाणगुणभेयइं मुमालकुरिकाचक्कश्रणेयइं, हयगयरिहवर जं वाहि-ज्जहि वागराग कसअंकुसदिजिहं, अवरवयरिरणिजिल्पणहेयइं पुंक्तिड उवपसइ इयभेयइं, जे गित्थह खंड कम्म मणुगणइं तं उवण्सु करइ अणुगाइं, पिडम प्यदहं सावयधम्मइं दंसग्रपमुह्द देसइ रम्मइं, धम्ममाणइ य कालु गमंतड पुरपरियण पिय मणु रंजंतड पत्थंतिर तह कंसु परायड चलण गावेइ चिक्तअणुरायड, सामिय तव मिक्क्त्रणु ईहिम आडहु विज्ज सिसक् समोहिम, ता वसुण्य उन्तु अिक्जिइ दिग्गिविण विजामासु करिजाइ, धणुगुणवाणविहाण अणेयइं ते वसुण्य कहिय वहुभेयइं असिवरमुमालकुंतविहाणइं मालजुक्त पाइकविणागाई॥ धना।।

× × × ×

ऋन्तिम भाग:----

जह कमेण सुयणाणि उद्घिरागाई अगत्रांगदेसई घरअगाई पंचमकालचलगापादिमल्लई तह उवरा आयरियमहुल्ल कं दुकंदगिराणाआगुकन्मइं जायइं मुश्लिगश्विविहसहम्मइं गरावालतवागे सरिगळ्डं ग्रंदिसंघमणहरमइस्रुळ्डं पहाचंदगिण्णा सुदव्गण्डं पोमणंदि तह पट्टउवरण्डं पुगु सुभचंद्देवकमजायइं गणि जिणचंद तहयविक्खायइं विज्ञाणंदि कमैण उवगणई सीलवंत-बहुगुग्रसंपुग्राइं पोमग्रंदिसिसकमिग्र ति जायइं जे मंडलायरिय विक्खायइं मालवदेस धम्मु-सपयासग्र मृणिदेविंदिकिति मिउभासग्र तह सिद्ध अमियवाणि गुणाजारे तिहवणिकित्तपवो-हगासारउ तह सिस्सु सुद्दिकित्त गुरभत्तउ जिहं हरिवंसुपुराग्यु पउत्तउ मळ्रउमिउबुद्धिविही-णस पुन्वयिरिहिं वयगापयलीगांड अप्पबुद्धिबुहदोसुप लिव्वड जं असुद्धु तं सुद्धुकरिन्वड पयहु सयलगंथ सुपमाणहु तेरसदसहसइं बुह जाणहु । संवतु विक्रम से गणरेसहं सहसुपंचसय-बावणसेसहं मंडवगडुवर मालवदेसइं साहिगयासु पयाव श्रसेसइं णयरजेरहद्जिणहरु चंगड ग्रोमिगाहिजगाबिब अभंगउ गंथुसउग्णु तत्थ इहु जायहुउ चउविहु संसुणि सुणि अग्रुरायउ माघिकण्हवंचिमसिवारः हत्थगाखत्तसमत्तुगुणालः गंथु सउग्रु जाउ सुपवित्तउ कम्मर-क्यि। मित्रजउत्तउ पढिह सुग्रहि जे भावण भाविह पयडअक्टअराहु णिसुणाविह तह सम्मत्तरयगावरलाहरं सम्गपवमाअचलसुह साहिह।। घत्ता॥ हरिवंसपुरागाहु तिजयपहागाहु भाउ करिव जेसदहहिं सियपुत्तकलत्तरं लाहमहंतरं समापवगारं पुरा लहिह ॥१८॥ दुवर्र ॥ बीर जिग्नांदचलगा पगावेपिया जिणसासण महंतहो दिसंड समाहिसंतिभन्वयगाहं धम्मग्राराय-रत्तहो ।

## THE JAINA ANTIQUARY

Vol. V

SEPT. 1939

No. II.

#### Edited by

Dr. B. A. SALETORE, M. A., Ph. D.
Prof. HIRALAL JAIN, M.A., LL.B.
Prof. A. N. UPADHYE, M.A.
Babu KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S.
Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSHANA.

# Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA,

Annual Subscription:

INLAND Rs. 4.

FOREIGN Rs. 4-8

SINGLE COPY Rs. 1-4

Ac. Gunratnasuri MS

## CONTENTS

|    |                                                                              | PAGES. |
|----|------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 1. | JAINA LITERATURE IN TAMIL By Prof. A. Chakravarti M.A., I.E.S                | 35-42  |
| 2. | SOME ICONOGRAPHIC TERMS FROM JAINA INSCRIPTIONS<br>By Mr. V. S Agarwala, M.A | 43-47  |
| 3. | A JAINA GANESA OF BRASS By H. D. Sankalia, M.A.,                             | 49-52  |
| 4. | ASOKA AND JAINISM By Kamta Prasad Jain, M.R.A.S                              |        |
| 5, | THE JAINA CHRONOLOGY. By Kamta Prasad Jain M.R.A.S.                          | 61-64  |
| 6. | SELECT CONTENTS OF ORIENTAL JOURNALS                                         | 65     |
| 7  | JAINA BIBLIOGRAPHY                                                           | 66     |

Gm.

# THE JAINA ANTIQUARY.

''श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥''

Vol. V. No. II

ARRAH (INDIA)

Sep. 1939.

## JAINA LITERATURE IN TAMIL.

By Prof. A. Chakravarti, M.A., I.E.S.

Continued from Vol. V, No. I, page 8.

The Chera prince is complimented by his Brahmana friend Mādalan as one who introduced the purer form of 'Pooppali' in temple worship. Incidentally we may mention another interesting There are two terms in early Tamil literature 'Andanan' and 'Pārppān' each with a story behind. It is generally assumed that these two are synonyms. In several places they are probably used as synonyms. When in the same work these two terms are used in a slightly different connotations, they must be taken as different. In this epic of anklet the term 'Andanan' is interpreted by the commentator to mean 'Srāvaka' the householder among the lainas. This is very interesting piece of information. These two terms again occur in the famous Kural where the term 'Parppan' is interpreted to mean one who makes Veda Adhyayana; where the term 'Andanan' is defined in a different manner as "as one who is all love and mercy to all the living creatures." Evidently the term 'Andanan' was conventionally used by early Tamil authors to describe the followers of Ahimsā doctrine irrespective of birth, while the term 'Pārppān' was reserved by them to designate the social

caste af the Brāhmaṇas. This suggestion is worth investigating by scholars interested in the social reconstruction of the early Tamils.

Jivaka Cintāmaṇi.—This work, the greatest of the five Mahākāvyas, is undoubtedly the greatest existing Tamil literary monument.' In grandeur of conception, in elegance of literary diction and in beauty of description of nature it remains unrivalled in Tamil literature. For the later Tamil authors it has been not only a model to follow but an ideal to aspire to. The story that is told of Kamban, the author of the great Tamil Rāmāyaṇa, that when he introduced his Rāmāyaṇa before the academy of scholars, when some of the scholars remarked that they discerned traces of Cintāmaṇi there, Kamban, characteristic of intellectual courage and honesty, acknowledged his debt with the following words:—

"Yes. I have sipped a spoonful of the nectar from Cintamani," This indicates with what veneration the classic was held by the Tamil 'This great romantic epic which is at once the lliad and the Odyssey of the Tamil language' is said to have been composed in the early youth of the poet named Tiruttakkadeva. Nothing is known about the author except his name and that he was born in Mylapore, a suburb of Madras, where the author of Kural also lived. The youthful poet together with his master migrated to Madura the great capital of the Pandyan kingdom and the centre of religious activities. With the permission of the teacher the young ascetic poet got introduced to the members of the Tamil Academy or Sangam at Madura. While in social conversation with some of the fellow members of the academy he was reproached by them for the incapacity of producing erotic work in Tamil language. To this he replied that few Jainas cared to write poetry in Śringāra Rasa. They could very well do it as well as the others, but the fact that they did not indulge in such literary compositions was merely the result of their dislike of such sensual subjects and not due to literary incapacity. But when his friends taunted whether he could produce one, he accepted the challenge. Returning to his Asrama he reported the matter to his master. While himself and his master were seated together there ran a jackal in front of them which was pointed out

by the master to his disciple who was asked to compose a few verses relating to the jackal. Immediately Tiruttakkadeva, the disciple, composed verses relating to the jackal, hence called Nari viruttam, illustrating the instability of the body, ephemeral nature of the wealth and such other topics. The master was pleased with the extraordinary poetic ability of his disciple and gave him permission to compose a classic describing the life history of Jivaka. It contained all the various aspects of love and beauty. To mark his consent the master composed an invocatory verse to be used by the disciple as his first verse of his would-be work. Then his disciple Tiruttakkaddēva started composing another verse in adoration of Siddha which was accepted by his Guru as much more beautiful than his own and instructed him to keep this as his first verse while his own was assigned a second place. Thus the verses containing Siddhanamaskāra starting with the words 'Moovāmudalā' is the first verse in Jīvaka Cintāmaņi while 'Arhan Namaskāra' composed by the Guru beginning with the words 'Semponvaraimel' is assigned the second place in the work. Thus as the result of the challenge from his friendly poet of Madura Sangam, the Cintamani was composed by Tiruttakkadeva to prove that a Jaina author also could produce a work containing Śringāra Rasa. It was admitted on all sides that he had succeeded wonderfully well. When the work was produced before the academy, the tradition says, that the author was asked by his friends how he, from his childhood pledged to perfect purity and celibacy, could compose a poem exhibiting such unequalled familiarity with sensual pleasures. In order to clear up this doubt it is said he took up a red-hot ball of iron with these words "Let this burn me, if I am not pure"; and it is said he came out of the ordeal unscathed, and his friends had apologised to him for casting doubt on his purity of conduct.

Unlike the previous work Śilappadikāram which is supposed to deal with the historical events which took place during the life-time of the author, this classic deals with the Purāṇic story of Jīvaka. The story of Jīvaka is found in Sanskrit literature in plenty. The continuation work of Mahāpurāṇam by Jīnasena composed by his disciple Guṇabhadra

\*

contains the story of Jivaka in a chapter of Mahāpurāṇa. The story is again found in Śrī Purāṇam which is a prose in Maṇipravāļa style, probably a rendering of this Mahāpurāṇam. In Kṣatracuḍāmaṇi, in Gadyacintāmaṇi and Jīvandhara Campū we have the same story worked out. Whether the author of the Tamil work had any of these Sanskrīt works as the basis for his composition we cannot assert with any definiteness.

Of all these Sanskrit works, Mahāpurāṇa is certainly the oldest and we have definite information that it belongs to the 8th century A.D., since it was composed by Jinasena the spiritual teacher of Amoghavarṣa of the Rāṣṭrakūṭa dynasty. But Jinasena himself speaks of several previous works on which he bases his own composition. Anyhow it is generally agreed by scholars that this Tamil classic Jīvakacintāmaṇi is probably later than the 8th century A.D. We may accept this verdict for the present. The work is divided into 30 llambakas or chapters, the first beginning with the birth and education of the hero and the last ending with his Nirvāṇa.

1. Nāmagal Ilambagam—The story begins with cription of the country Hemāngada in Bharata Khanda. puram is the capital of Hemāngada. The ruler was Sachchandan of the Kuru dynasty. This Sachchandan married his maternal uncle's Śridattan's daughter named Vijayā. This Sridattan was ruling over the country of Videha. Since the king Sachchandan was so much in love with his wife who was extremely beautiful, he spent most of his time in her apartment without attending to his state affairs. He delegated to one of his ministers Kattiyangaran the royal privileges to be exercised. This Kattivangaran, when once he tasted the power and privilege of royalty, desired to usurp the the same. The king, ignorant of such a Machievallian policy of his minister, to whom he foolishly entrusted the state affairs, discovered the mistake a little too late. In the meanwhile, the Queen had three dreams of rather an unpleasant nature. When she wanted the interpretation from the king, he somehow consoled her not to worry about the dreams. Anticipating troubles from his

ungrateful minister, it is said that he had constructed for him a sort of aerial vehicle like the modern aeroplane in the form of a peacock. This peacock machine was secretly constructed within the palace in order to carry two persons in the air, and he instructed his Queen to manipulate this machine. When the queen was in the state of advanced pregnancy, the ungrateful Kattiyangaran wanted to realise his wish to usurp the kingdom and thus besieged the palace. Since the peacock machine was constructed to carry the weight of two persons alone and since the queen was in advanced state of pregnancy, the king thought it advisable to place the machine at her disposal and himself stayed behind. When the machine started up with the queen on it, the king with the drawn sword in his hand came out to meet the usurper. In the melee of the fight the king lost his life and the wicked Kattiyangaran proclaimed himself the king of Rajamapuram. The queen, who by that time reached the outskirts of the city, heard this royal proclamation resulting from the death of her royal husband and lost control of the machine which descended and landed on the cremation ground in the outskirts of this city. In the darkness of night she gave birth to a son in those pitiable surroundings. The queen had nobody to help her and the child was crying helpless in the pitch-dark night on the cremation ground. It is said that one of the Devatās taking pity on the queen. assumed the form of one of her attendants in the palace and did service to her. Just then one of the merchants of that city carrying his dead child to be buried came there. There he met the beautiful child Jivaka which was left alone by his mother at the advice of the Devatā. The merchant by name Kandukkadan was very much pleased at the sight of the royal baby which he recognised as such from the ring in the child's finger and took the live baby. the royal child, back to his house and gave it back to his wife, saying that her child was not dead. His wife gladly accepted this gift from her husband and brought him up thinking it her own. This child was Jivaka, the hero of our story.

The queen Vijayā accompanied by the Devatā went to Dandakāranya where she assumed the form of a female ascetic and stayed in a Tāpasa Āśrama. Jīvaka was brought up in the merchant's house with a number of his cousins. As a youth he was educated by one Accanandi Ācārya and also learnt archery and other arts requisite for a prince. The Guru who was attracted by the ability of his student one day narrated to him the tragic story of his royal family and took a promise from the youthful prince that he should not rush to revenge and recover his state till the expiry of one complete year. After getting this promise from the youthful disciple the Guru blessed the prince that he would recover his kingdom after that period and discovered to him his own identity Afterwards the Guru left him and went his own way to perform Tapas and attain Nirvāṇa after worshipping at the feet of the 24th Tirthankara Mahāvīra. Thus ends the first chapter devoted to the education of the prince Jīvaka, hence called Nāmagal llambagan, Nāmagal meaning Sarasvatī the Goddess of tongue or speech.

- 2. Govindaiyār Ilambagam—While the prince was spending his time with his chetty cousins in the family of Kandukkkadan, the hill tribes from the borders carried away the cattle belonging to the king. The shepherds in charge of the cows, being unable to prevent this, ran to the king for help. The king immediately ordered his 100 sons to go and fight the hunters and recover the cattle. But they were all defeated by the hill tribes. The king did not know what to do next. But the chief of the shepherds had it published in the city that he would give away in marriage his daughter Govinda to any one who could successfully recover and bring back the king's cows. Jivaka heard this proclamation, went in pursuit of these 'Vēdars', and recovered all the cows. Since it would not be proper for a Ksatriya to marry a shepherd maid, he with the consent of the Nandakon the shepherd chief had Govinda married to his friend and associate Padumuhan. Thus ends the second chapter dealing with the marriage of Govinda.
- 3. Gāndharvadattāiyār Ilambagam—Gāndharvadattā was the daughter of a Vidyādhara king named Kaluṣavega. Learning from an astrologer that his daughter would marry someone in Rājamahāpura, he wanted to send his daughter to that city. When he was waiting for an opportunity for this, a merchant from that city Rājamahāpura by name Śrīdatta was returning home with ship-loads of gold as a

result of his sea-borne trade. Just like the magic ship-wreck effected by Prospero in Shakespeare's Tempest, this Vidvadhara king did create a magic ship-wreck and managed to bring the merchant Sridatta to his court. There he was intimated why he was brought to the Vidyādhara capital; and he was instructed to take with him the princess Gandarvadattā to be given in marriage to anybody who would defeat her in a Vinā contest. Returning to his capital with this Vidyādhara princess, Śrīdatta proclaimed to the citizens the conditions of Vinā Svayamvara and offered the Vidyādhara princess to one who would succeed in this contest. This contest was arranged with the permission of Kattiyangaran the then ruling king. Members belonging to the first three Varnas were invited for the contest. Every one got defeated by this princess Gandharvadattā. Thus elapsed six days. On the seventh day the prince Jivaka, who was taken by the citizens for merely a merchant's son, wanted to try his chance in this music contest. When Jivaka exhibited his musical skill in this contest, the Vidyādhara princess acknowledged him to be victorious and accepted him as her husband. Several princes who were assembled there, out of jealousy, wanted to fight Jivaka but all these were defeated and finally Jivaka took Gandharvadatta home where he celebrated the regular formal marriage. Thus ends the third chapter of the marriage of Gandharvadatta.

4. Guṇamālaiyār llambagam—On another day during Vasanta festival the youth of the city went to the adjoining Park for play and enjoyment. Among these were two young ladies Suramañjari and Guṇamālā. Between them there arose a discussion as to the quality of the fragrant powder used for the purpose of bathing. Each claimed that her powder was superior. The matter was referred to the wise youth Jīvaka, who gave a verdict in favour of Guṇamālā. Hearing the decision Suramañjari was sorrow-struck and decided to shut herself up in Kaṇyāmāḍa with a vow that she would never see male's face, till this very Jīvaka would come begging for her hand in marriage. While Suramañjari desisted from taking part in the Vasanta festival Guṇamālā encouraged by the verdict in her favour went out to enjoy the festival. Jīvaka himself on his way observed a dog beaten to death by some Brāhmaṇas whose food was

touched by this poor dog. When he saw the dying dog, he tried to help the poor creature and whispered to him the Pañcanamaskāra with the hope that it would help the creature to have a better future. Accordingly the animal was born in Devaloka as a Deva called Sudanjana. This Sudanjana Deva immediately appeared before Jivaka to express his sense of gratitude and was willing to serve him. But Ivaka sent him back with the instruction that he would send for him whenever he was in need. While he thus dismissed the Deva, he witnessed a terrible scene. The king's elephant escaped from its place and immediately ran towards the Udyana in front of the people returning home after the festival. Just then he saw Gunamālā with her attendants returning home. They were all frightened at the sight of the mad elephant. Jivaka rushed to their rescue, subdued the king's elephant and made it return home quietly; and thus made the way clear for Gunamālā and her friends. While Gunamālā saw the beautiful prince, she immediately fell in love with him. This was reported to her parents who arranged for the marriage of Gunamala with Jivaka, which was accordingly celebrated. But the king Kattiyangaran came to know of the chastisement of his royal elephant and sent his sons and brother-in-law Madanan to bring this Chetty boy Jivaka. They with a number of soldiers came and surrounded Kandukkadan's house. Though Jivaka wanted to fight against them, he remembered his promise to his Guru to keep quiet for one full year and therefore was not in a position to defend himself. Thus in difficulty he remembered his friend Sudanjana Deva who immediately brought about a cyclone and rain thus created confusion among his enemie. In this confusion Iwaka was lifted and carried away by his friend Sudanjana Deva to his own place. The king's officers, in their confusion, were not able to find out Iwaka; they killed some one else; and reported the matter to the king that they could not bring Iwaka alive and therefore they had to kill him in the confusion created by the cyclone. The king was very much pleased with this result and rewarded them all amply.

Contd.

## Some Iconographic Terms from Jaina Inscriptions.

BY

#### Mr. V. S. Agarwala, M.A.

The late B. Puran Chand Nahar, famous Jaina scholar of Calcutta, published in three volumes about 2,500 Jaina inscriptions which he had after great patient labour compiled from numerous temples and images. While going through the volumes I noticed some technical words used in the inscriptions themselves, and which considering their importance for the sake of Jaina iconographic terminology I collected, and am now presenting below. I have supplemented the same from the Kushana Brahmi Inscriptions found from the Kankali Tila, Mathura, so that the inscriptions all together present a range of about two thousand years. Where reference to Kankali Tila is not specifically mentioned, the terms are mostly those from the medieval period.

An image is generally called मूर्ति; more often it is also styled as विम्ब or जिन विम्ब, if the image represents a Tirthamkara. A temple is rightly named जिनाज्य. The cella of the temple is called गर्भगृह.

Images of Supārsva and Pārśvanatha had a hood of serpentheads, and the name for such images was सफ्ण मृति. From the Kankali Tila we have found several four-fold steles, representing four standing Jinas. One of these images is always a सफ्ण मृति, and I believe was intended to represent the Tirthankara Supārśva, in whose memory a stupa was built at the Kankali Tila site, as stated in the Mathura Kalpa of the Vividha-tirtha-kalpa.

The four-fold Mathura images are technically named in the Brahmi inscriptions as प्रतिमा सर्वतोभद्रिका | Ep. Ind., Vol. I, Ins. 2] dedicated to the Lord (भगवतो), or अरहन्त प्रतिमा सर्वतोभद्रिका (Ep. Ind., Vol. II, Ins. XVI), or in its Prakritised form as शवदोभद्रिक [E.I., II, Ins. no. XXXVII]. In the medieval period this name

appears to have been supplanted by another word, viz., चतुर्विम्ब, used in a Kankali Tila epigraph of the Vikrama year 1080. 'E.I., Vol. II, Ins. XLI]. The modern name चौमुखी is almost a derivation from चतुर्विम्ब.

Among the medieval Jaina images there is a class in which around the figure of a central Jina, twenty-three other Jinas are also carved, so that the complete slab honours the memory of all the 24 Tirthankaras. Such images are now known as चौबीसी मूर्ति. In the medieval period inscriptions they are called चतुर्विशतिपद्द [Nahar Vols. Ins. no. 2407]. The चतुर्विशति पद derived its specific name from the name of the central Jina figure. For example we find mention of the following Jina slabs:—

- 1. श्रादिनाथ चतुर्वि शतिका [ Ins. 2457].
- 2. शान्तिनाथ चतुर्वि शति पद Ins. 2553 ].
- 3. विमलनाथ चतुर्वि शति पद [ Ins. 2554 ].
- 4. श्री कुन्थ्नाथ सपरिकर चतुर्वि शति पदः [ Ins. 1695 ]
- 5. श्री सुविधनाथ चतुर्विंशति पद [ Ins. 1329 ].
- 6. श्री संभवादितीथेकृचतुर्विशति पद्यः [ Ins. 1733 ].

In the last inscription the name of the Central Jina is given as Sambhava, but the other twenty-three are also implied in the phrase संभवादि, i.e., Sambhava and others. We are indebted to Inscription No. 1731 for the technical name of the principal Jina represented on the चतुर्विशति slabs; he was designated as मूलनायक. The particular slab is inscribed as ...श्री शान्तिनाथ मूलनायक—चतुर्विशति पर:—

The word for a standing Jina image is कायोत्सर्ग मूर्ति. In Ins. 2146 we read कायोत्सर्गस्थिता श्रो सुपाइर्व प्रतिमा which description is justified by its सफण feature, In Ins. 2402 we read on a colossal standing image of Bāhubali: श्री बाहूबिजम्ति: कायोत्सर्गस्था कारिता।

In connection with the carving of the 24 Jina images on one slab, it may be noted that sometimes the mothers of the 24 Jinas also were represented on a single slab. One such example depending 24 female figures we find in Ins. no. 2432 describing the same as श्री चतुर्विशति तीर्थेकर मात्रपट्टिका,

In fact the fondness of the Jainas for carving religious slabs or tablets was responsible for a variety of them having come into existence. In the earliest inscriptions of about the 1st century B. C. from the Kankali Tila we read of आयागपट s 'Ep. Ind. Vol. II, Ins. V,XXX,XXXII ] Dr. Bühler rendered it as a 'Tablet of Homage' and connected it with the Sanskrit from आयोग्रवह. We have several perfect examples of Ayagapatas from Kankali Tila, now preserved in the LKo museum, and it can be asserted that for perfect grouping, symmetry of composition and for the wealth of contents, there is nothing else in Mathura art that can compare with the Jaina Ayagapatas from the Kankali Tila. established in honour of a lina or one of the sacred symbols which occupied the centre of the picture, and symbolically they could be said to represent the Jaina conception of Time and Space as making up the Cosmos and the Spirit that presides over it. Ayagapatta no. 82 in the Mathura Museum depicts the stupa with gateways and railing that actually stood at the site of Kankali Tila.

The custom of establishing Ayagapatta of the Kankali Tila type seems to have been discontinued after the Kushana period. In the medieval period records we come across other kinds of pattas:—

- 1. पहानली पहन [Ins. no. 2574]. This is one of the most important inscriptions published in his volumes by Sri P. C. Nahar. It gives the genealogy of the Jaina pontiffs from Mahavira to Devardhigani, covering a period of 980 years. This slab is illustrated in the beginning of Vol. III of Jaina Inscriptions by Nahar.
- 2. तपपट्टिका [Ins. No. 2144]. Illustrated on p. 22 of Vol. III by P. C. Nahar. It gives the dates of the Five Great Events (पंचकल्याएक) of the 24 Jinas, but its particular name is derived from the fact that it gives charts of the six kinds of tapas and also illusillustrates graphically the two kinds of penances known as यवमध्य and वज्रमध्य. The six kinds of penances given there are the following:—
  - (a) महाभद्र तप, lasting for 196 days, punctuated by 49 pāraṇās or eatings.

- (b) सर्वतोमद्र तप, 392 days, 49 pāraṇās.
- (c) भद्रतप—75 days, 25
- (d) मद्रोत्तर तप—175 days, 25
- (e) श्रीधर्म चतुथ तप.
- (f) श्री कर्म चतुथ तप.

The वज्रमध्य तप is performed in the dark half of the month regulating the morsels according to the waning phases of the moon, and the यवमध्य variety is followed in the bright half as a चान्दायण त्रत.

- 3. कस्यागुकपट्ट [Ins. on p. 35 of introduction, to Vol. III, and the illustration also facing it ] The Jainas believe that there were five great events in the life of each Tirthankara, viz., चवण (= च्यवन, Descent or Conception), जंम (= जन्म, Birth), दिक्खा (= दीज़ा, Initiation), नाण (= ज्ञान, Enlightenment) and मोरको (=मोज, Passing Away). The slabs which give the dates viz. the month and day of these auspicious events were known as पंचकस्याण्क पट्ट. In the तपपट्ट given above, the पंचकस्याण्क details are also incorporated.
  - 4. समोसरण पट्ट. [Ins. 2409] depicting the समवसरण congregations.
  - 5. पातुकापट्ट depicting foot-prints.

Cognizance or symbols—The distinguishing symbols of the 24 Jinas are well-known. What I wish to emphasize here is the fact that the lānchhanas appeared at a later date in Jaina iconography. Of all the images from Kankali Tila I have not come across a single image with a cognizance to mark it out as the statue of a particular Tirthamkara. The lānchhanas in fact do not exist, so far as art is concerned, up to the end of the Kushāna period. The dedicatory inscriptions only help us in knowing the name of the Jina represented. For example we have from Kankali Tila आर्डे निम्हा, II, Ins. 14), यान्दिशावते (E. I. II, Ins. 20), वर्ड मान (E. I., II, Ins. 23), उसम (E.I., II, Ins. 28), पार्श्व (E. I. Vol. II, Ins. 29) etc.

A temple in the early Brāhmi inscriptions was called पासाइ [E. I., II, Ins. 4] and a gateway or architrave as पासाइ तोरन [E. I., II,

Ins. I]. In one inscription the pillar is referred to as सिल्थंस (E I., I., Ins. II).

The word for a sculptor is सिलावटा [Ins. 2501; also 2503, 2505 etc., Nahar].

Its variation is शिलावर [Ins. 2504]. In fact this title for a sculptor is still in vogue in Rajputana and in some parts of North India where it has not been replaced by the Persian sang-tarash. In one inscription the engraver is referred to as सूत्रधार, [Ins. 2512]. It may be added that in a Brāhmi inscription of the Kushāṇa period engraved on the pedestal of a seated Bodhisattva statue of Mathura red sandstone, discovered at Śrāvasti, the epithet to denote the sculptor is Saila-rūpakāra (Arch. Survey Report, 1908-9, p. 135.)



A Jaina Gaṇeśa of Brass By Courtesy of Indian Historical Research Institute, Bombay :

## A JAINA GANESA OF BRASS

BY

### 'H. D. SANKALIA, M.A., LL.B., Ph. D. (Lond.)

The image of Ganesa ' which is here discussed and illustrated is now exhibited in the collection of "Bronzes" in the Museum of the Indian Historical Research Institute, St. Xavier's College, Bombay

The image is cast in brass and is 6.5" in height and 4.5" in breadth (the entire crst). Ganesa is represented as sitting in the crose-legged posture for meditation (padmāsana), on a lotus-seat (padma-āsana), which is resting on a rectangular stand. Behind, on the stand, is a "torana" surmounted by a kalaša. Over this was held an umbrella as is indicated by a loop affixed at at the back. He has 18 arms the additional 16 springing up from the two main arms), and has his trunk towards the right. The point where it is again turned to the left is joined up with the main part of the trunk to form a circular receptacle (perhaps to hold some object?). Ganesa wears a karandamukuta, hāra, sarpopavīta (sacred thread in the shape of a serpent), which also covers the

<sup>1.</sup> See Plate. A photograph of it is published here with the kind permission of Rev. H. Heras, S. J.

<sup>2.</sup> After Comaraswamy, Catalogue of the Indian Collections in the Museum of Fine Arts, Boston (1923), pp. 105 and 108, though usually it is called a prabhāvali.

<sup>3.</sup> Coomaraswamy *Ibid.*, calls this ornament, which appears on the images published by him (mainly from Gujarāt) a caitya and doubts if it is a vestige of Buddhist or Jaina influence. This name for the ornament seems to be improper. It is undoubtedly kalaša, and is usually found on the images in Jaina temples from Gujarāt. Most probably this kalaša—type ornament is a result of the evolution of the triple umbrella marks found on Jaina sculptures, which getting mixed up with the architectural ornament—kalaša—took this shape. Caitya, however, would be a proper name for this ornament in Buddhist sculptures as explained by Bhattacharyya, Buddhist Iconography, p. 191.

belly, and a lower garment. In his left lap is seated his Sakti, Laksmidevi, who is represented with two arms only; her right hand carries a flower  $n\bar{\imath}lotpala$  (?) and the left a  $c\bar{a}mara$ . Just near the left leg of the lotus-stool is a small rat eating a sweet ball, modaka.

This image is remarkable for a number of reasons.

First, for the number of arms. Ganesa in his representations as Vira-Vighnesa or as Mahā-Gaṇapati is, at the most, endowed with 16 or 10 arms respectively 1 but not more. Neither has a figure with more arms been published so far.2 This figure of Ganesa has 18 arms and the emblems held by the hands are not in accordance with those prescribed in the case of a multi-handed Ganesa 3. Here we have (beginning with the right hands from the top), a pointed object held in the fist-perhaps a śūla (dagger, now broken); 2 parasu (axe); 3 radish 4; 4 musala (pestle) or bana (arrow); 5 gadā (mace) or is it a kind of flower? 6 palm stretched out on the side (is it dandahasta 5 or abhaya mudrā?); 7 palm similarly stretched out but holds  $ak sam \bar{a} l \bar{a}$  (rosary); 8  $tris \bar{u} l a$ (tridenta)? 9 vajra (thunderbolt). The left hands have: 1 abhaya  $mudr\bar{a}^{6}$ ; 2 dhanur (bow); 3  $kala\acute{s}a$  (water-vessel); 4 pomegranate (?), 5 ankuśa (elephant-goad) or pāśa (noose); 6 book (?); 7 ankuśa again (?); 8 broken tooth (?; 9 bijorakam or vigor $\bar{a}$  fruit (citon) 7.

Secondly for the pose. The usual sitting pose for Ganesa figures is mahārājalīlā; less frequently the ardhapadmāsana pose prescribed by canonical texts 8. But this figure is seated in a full

- 3. See Gopinath Rao, op. cit., Vol. I, pp. 52 and 55.
- 4. See Getty, op. cit., pp. 18 and 32.
- 5. This should properly be shown by the left hand.
  - 6. Usually this is shown by one of the right hands.
- 7. See Getty, op. cit., unnumbered page after the Introduction.
  - 8. See Gopinath Rao, op. cit., Vol. I, p. 49 and pl. x. fig. 1.

<sup>1.</sup> Cf. Gopinath Rao, Elements of Hindu Iconography, Vol. I, pp. 52 and 55.

<sup>2.</sup> See Ibid., and Getty Ganesa; also Coomaraswamy, op. cit., and Catalogue of the Collections in the Colombo Museum; Ramachandran, South Indian Hindu Metal Images in the Madras Museum; Bhattasali, Iconography of Buddhist and Brahmanical Sculptures in the Dacca Museum.

padmāsana Till now no sculpture either in stone or in "bronze" seated in this pose is published from Indian collections.

Thirdly, for its trunk. It is turned to the right. This is, however, not an absolutely unusual feature for figures with trunks similarly treated are found. 2

Fourthly, for the kālaśa-like ornament on the toraņa of the stand. This suggests Jaina influence, as an identical ornament is found on the images of the Jaina Tîrthankaras in the collection of the Museum. It is not improbable that the image belonged originally to the grabha-grha (shrine-chamber) of some Jaina temple where it was worshipped along with other brass images, because Ganesa is worshipped as a lord of auspicious events and remover of obstacles even by the Jainas, and the ritual of establishing (pratisthapanavidhi) his image is described at length in a Jaina work called Āchāradinakara.3 According to this work an image of Ganesa may be of several kinds—prāsādastha, pūjanīya, dhāranīya, and vidyāgaṇaŝa; may be made of any metal including brass (riti or riri) but not of any other mixed metal, may have 18 or even 108 hands and may be seated in a padmāsana4. Our image, it will be seen, has many of these features -viz., it is made of brass and has 18 hands. Further, (to cite archaeological evidence), an image of Ganesa is usually placed either on the entrance gateway or on that of the shrine in a Jaina temple<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> Even from outside India, Gaņeśa figure in full pādmāsana published so far is only one—a Four-headed Gaņeśa from Indo-China, (See Getty, op. cit., pl. 27 and pls. 25—28 respectively), though a number of figures in partial padmāsana are known

<sup>2.</sup> Ibid., pls. II b; IV b; Xb; XXb; XXXVIa; cf. Rao, op. cit., p. 48; (however he has not published a single image of this nature).

<sup>3.</sup> Published in two parts in the *Kharatara Granthamālā*, No. 2 (A.D. 1922), p, 210. I am thankful to my friend, Mr. S. C. Upadhyaya for drawing my attention to this work.

<sup>4.</sup> Ibid, p. 210.

<sup>5.</sup> For instance, on the doorway of the devakutikā on the left of the principal entrance of the sabhamandapa of the Jaina temple at Sarotrā, N. Gujarāt. See Burgess, Archaeological Survey Western India, Vol. IX, p. 100.

It may be pointed out here incidentally that this point—the place of Ganesa in Jainism (literature 1 and sculpture) has not been touched upon by Getty in her otherwise exhaustive work on Ganesa.

Two other points may be noted. First, that though the Śakti of Ganesa is seated on his left lap as is the case with Śakti Ganapatis she sits unsupported.

Second, this is one of the very rare cases in which the figure of Ganesa is so well proportioned as this one. Artistically it does not look ugly but looks well modelled just because the belly is made proportionate to suit the padmāsana-pose of the figure.

It is not known whence the figure came The *kalaśa*-type ornament and other features point towards Gujarāt as its provenance where it was probably worshipped in a Jaina temple or home as a *dhārmīyamūrti* portable image) and place it in about the 15th century A. D.

<sup>1.</sup> Hemachandra's works, for instance, do not begin with an invovation to Gipeśa. Still Gaveśa is mentioned by him in his Abhidhānak (c) intāmaṇi, ed. by Boehtlingk and Rieu (Petersburg 1847), p. 35 as Heramba, Vighneśa, Parśupāṇi, Vināyaka, etc.; see also Abhidhānasamgraha, Vol. II, p. 12.

# Asoka and Jainism.

BY

Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.

#### Introductory.

At the beginning of the Indian researches the inscriptions of the Mauryan Emperor Asoka were a sealed book for the European Scholars; but it was also through their laudable efforts that these records on stone were deciphered by the help of Cylonese Buddhist texts. Prof. T. W. Rhys Davids remarked that "It is not too much to say that without the help of the Ceylon books the striking identification of the king Piyādasi of the inscriptions with the king Asoka of history would never have been made." Henceforth it became an easy task for the scholars to study the inscriptions more successfully; but in doing so they could not keep clear their vision of the latter monkish evidence and were mostly swayed by the accounts of the poetical and sectarian books of the Cylonese Buddhists.

### The Buddhist legends are not pure history.

It seems that the accounts of the Buddhist legends are not pure history to rely upon. Mr. Vincent Smith admitted that these chronicles are full of 'silly fictions' and hence are 'of no historical value.' They should be 'treated simply edifying romances.'2 Prof. D. R. Bhandarkar supports him when he says that Buddhist traditions expressed in these chronicles contain 'such downright absurdities and inconsistencies' and 'disclose so much of dogmatical and sectarian tendency that very little that is contained in these traditions may be accepted as historical truth.' Moreover in the words of Prof. R. K. Mookerjee, 'these legends are themselves at

- 1. American Lectures, p. 46,
- 2. Smith, Asoka, pp. 19–23.
- 3. Bhandarkar, Asoka, p. 96.

conflict with one another in many places and thus betray themselves all the more.' Prof. T. W. Rhys Davids' following remarks also seem to hold good:—

"Now that we have the contemporary records in all their simplicity and redolent of the time, the pictursque accounts, written six centuries or more afterwards by well meaning members of the Buddhist Order, who were thinking the while not of historical criticism, but of religious edification, seem of poor account" Buddhist India, p. 274).

"It is therefore," says Dr. Kern, "unsafe to draw inferences from such narrations." Yet there are a few scholars like Dr. Hultszch who have faith in these legends. But the recent remarks of Rev. Fr. H. Heras, S. J. may be taken as a last word on the point. He writes ":—

"The Buddhist chronicles of the 4th, 5th and 6th centuries have deceived many a scholar. To count so great a monarch as Asoka among the disciples of Gautama was unquestionably a distinct advantage to the declining Buddhist monachism. Hence their statement is not reliable at all."

### Dharma of the Predecessors of Asoka.

Therefore the only reliable evidence on the subject are Asoka's inscriptions themselves and we should see from them that what was the Dharma of Asoka. But we find Asoka stating in his 7th pillar edict that his predecessors endeavoured to propogate and diffuse the spirit of Dharma among the people, though they were not successful. Now let us see, who were these predecessors of Asoka and what was their Dharma? Asoka ruled over India from Magadha and no doubt he was the king of Magadha. Therefore his predecessors

<sup>4.</sup> Mookerjee, Asoka, p. 2.

<sup>5.</sup> Manual of Indian Buddhism, p. 115,

<sup>6.</sup> Quarterly Journal of the Mythic Society, Vol. XVII p. 255. The present writer is indebted to Rev. Fr. H. Heras for deriving help from his learned collaboration, loc. cit.

<sup>7.</sup> Mookerjee, Asoka, p. 186 (P. E. VII).

can only be the kings of Magadha. In the Indian history the first historical king of Magadha known is Śrenika Bimbaśara. He and his successors Ajātaśatru and Udayin were followers of Jainism and we know from the Jaina records that they strived and worked for the cause of the religion of Jinas. Nandas upset these Saisunāgas and it is evident from the Hāthigumhā inscription and from the literary evidence as well, that the earlier Nandas were likewise the adherents of Jainism. Some of the latter Nandas of course seem to have been of Brahmanical pursuasion. These were a bit remote predecessors of Asoka, though Jainism mostly had a great claim on them. But the immediate predecessors of Asoka were his own parents. These too, were attracted by Jainism and seem to have actually professed it.

It is evident from the Jaina accounts that Mahāvira, the last Jaina Tirthankara was successful in preaching his religion among the Moriyas, who were the kinsmen of Chandragupta. One of the chief apostles of Mahāvira was a Moriyaputta and there were also many other Moriyaputtas<sup>13</sup> who became his followers. Thus Jainism predominated amongst the Moriyas <sup>15</sup> and it was but natural for Chandragupta, the grandfather of Asoka, who of course had connections with the Moriyas and lived with them, <sup>16</sup> to get into its influence from the very boyhood. The Jaina tradition make him a Jaina king from the very beginning of his reign. <sup>17</sup> He

<sup>8.</sup> Early History of India, p. 33,

<sup>9. &</sup>quot; p. 33 and Cambridge History of India, I. p. 161.

<sup>10.</sup> My 'Samk ipta Jaina Itihasa, vol. II pt. I pp. 14-28.

<sup>11.</sup> Journal of the Behar & Orissa Res. Soc., Vol. XIII p. 245.

<sup>12.</sup> Early History of India, pp. 45-46; Parisista-Parva; Yogasastra etc., and Samk: Jaina Itihāsa II, pt. I. p. 29 ff.

<sup>13.</sup> Samkšipta Jaina Itihāsa, Vol. II, pt. I. p. 122.

<sup>14.</sup> Bhagavatî-Sutta (Hyderabad ed.) page 427. 'तामकी नाम मोरियपुत्तेगाहावड्ड होत्था।' etc.

<sup>15.</sup> Samkšipta Jaina Itihāsa, Vol. II, pt. I, p. 237.

<sup>16.</sup> Some Keatriya Clans of Ancient India, p. 205 and Samks. Jain ltihas II, i.

<sup>17,</sup> Bhadrabāhu-Charitra, Ch. II & Tiloyapaññati, Prasasti,

has been styled as a Jaina king along with Himasîtala, in a geneo-logical list of Hindu Rājās as well. <sup>18</sup> In fact, the available Jaina evidence is reliable enough to impress the scholars with its authenticity. <sup>19</sup> Hence Chandragupta has been regarded as a disciple of the great Jaina monk Śrutakevalī Bhadrabāhu, who abdicated in favour of his son on hearing about a 12 years' famine in North India from his venerable precept and retired with him and the Samgha to South India, where he served his preceptor till his death at Śravaṇabelagola and glorified Jainism by his illustrious religious deeds. <sup>20</sup>

After Chandragupta, Vindusāra sat on the throne of Magadha. Buddhistic legends state that he followed the religion of Brahmanas; but they are not unanimous on the point, for we find in one of them stated that Vindusāra and his queen, the mother of Aśoka, honoured the Ājîvika Saints.<sup>21</sup> On the other hand, the Jaina literature styles him as a Jaina and names him as 'Śimhasena 'also.<sup>22</sup> It is stated therein that some Vedic Brāhmanas once influenced the

- 18. Mackenzie Mss. Book No. 20, JASB., VII p. 411-
- 19- Early history of India, p. 154 & Cambridge History of India, I, pp. 164
  —165.
- 20. Narasi Phachariar, Śravapabelagola pp. 25-40.

The Jaina tradition describes Chānkya, the minister of Chandragupta, also as a Jaina and states that he too, retired and became a Jaina monk like his master. However Prof. S. R. Sharma's following remarks are notable in this respect:—"The Jainas believe that Chānakya was also a Jain, favoured Jain teachers, and in his old age tried to strive himself to death like a true Jain saint" (Jolly, Arthaśāstra, Intro. p. 10) Tradition represents the wicked minister as having repented and retired to 'Shookal Tirtha' on the banks of the Narbada, where he died and Chandragupta is also supposed to have accompanied him. 'Shookal Tirtha' is the exact Sanskrit equivalent of 'Belgola' which in Kanarese means 'White pond.' In the inscriptions it is also called dhavalasaram which also means 'White lake'. This co-incidence, if it were merely accidental, is certainly significant. Apart from minor details, this confirms the opinion of Rhys Davids that "the linguistic and epigraphical evidence so far available confirms in many respects the general reliability of the tradition current among the Jains." (Buddhist India, pp. 164—270).

- 21. Mookerjee, Asoka pp 3 and 64 f.
- 22. Parsistāparva and Rajavalikathe—Prof. Hiralal, Jain Silālekha Saṃgraha, Introduction pp. 61 ff.

sensual indulgence all atonce. 31 As he advances in his spiritual belief he gets disgusted with his that condemnable habit and gives it up altogether in no time. Moreover in the Buddhist period it was only Jainism that gave a full stress on Ahimsa and condemned meat dishes. Brahmanas, Buddhists and others freely partake of Hence the statement of Asoka that in end he abolished them. 32 hinsā in the shape of killing animals for his royal kitchen altogether betrays the influence of Jainism on him. Rice,33 Thomas 34 and others 35 admitted that Asoka was a Jaina at an early stage of his life.

Buddhist literature also seems to support our this view indirectly, for we find mentioned in the 'Mahāvaṃśa' (V) that "Asoka fed religious mendicants of different sects to test their conduct," and it is said clearly in the 'Samantāpāsādikā' (I, 44-45) that "Asoka followed the doctrine of the heretics for three years.36" The heretics (Titthyas) of Buddhists are mostly Jainas 37. Thus we may be justified to regard that Asoka followed Jainism openly at a time in his life.

Asoka's Dharma was not Buddhism

It is not a new idea that the Dharma of Asoka was not Buddhistic. Fleet, 38 Wilson, 39 Thomas, 40 Macphail, 41 Monahan 42 and other scholars 43 have affirmed this prior to us. Rev. Fr. Heras also

# 31. Gommatasārā 28. 'ग्रो इंदियेसु बिरदो ग्रो जीवे थावरे तसे वापि । जो सदृहद् जिणुत्तं सम्माइट्टी ऋविरदो सो ॥२९॥

--गोम्मटसार ।

- See my Hindi treatise entitled "Bhagawāna Mahavîra Kî Ahimsā" 32. (Delhi), pp. 12-37.
- Mysore and Coorg from the Inscriptions, pp. 12-13. 33.
- 35. Hindi Viśwakosa, Vol. VII, p. 150. JRAS. IX 181 ff. **34**.
- Buddhistic Studies, pp. 205-206. 36.
- JBBRAS., Vol. IV Jany. 1855, p. 401 ff. **37**.
- JRAS. 1908. pp. 491—492. 39. *Ibid*, p. 238. 38.
- 41. ASOKA p. 48. JRAS. IX, 181 ff. 40.
- Early History of Bengal p. 214. 42.
- Journal of the Mythic Society, XVII, 271-273 and Hindi Viswakosa, VII.

remarks that "Even Dr. Kern says that 'inscriptions, with a few exceptions, contain nothing particularly Buddhistic.'\* Senart after having said that in the Dharma 'there is nothing exclusively Buddhist †; makes the following statement: 'In my opinion our monuments (Asoka's inscrip's) are witnesses of a stage of Buddhism sensibly different from that which is developed in later times.' This is only a guess without any foundation. The same contradiction is also made by Hultzsch. He says that all his moral proclamations 'do not characterize him as Buddhist reformer.' but he adds 'if we turn to an examination of what he tells us about the nature of his Dharma, it appears that the latter is in thorough agreement with the picture of Buddhist morality which is preserved in the beautiful authology entitled 'Dhammapada.' statements of Senart and Hultzsch seem to have been elicited in compliance with the statement of those who style Asoka the great Buddhist missionary." 44

Prof. Radhakumud Mookerjee also do not find pure Buddhism in the Dharma preached by Asoka, but he tries to uphold the view that Asoka professed Buddhism by pointing out that his private or personal religion was different than that of his edicts. But it seems hardly tenable since human psychology teaches us that man cannot inspire and work against the ideal which is very near and dear to his heart. Hence the following statement of Rev. H. Heras, S. J. is characteristic on the point:—

"But if we examine carefully, without bias and with an open mind, Asoka's moral precepts and dogmatic tenets. we immediately realise that his Dharma is common to all Indian religions, though specially influenced by Jaina doctrines as regards sacredness of inviolability of life." (JMS., xvii. 271).

Contd.

<sup>\*</sup> Manual of Indian Buddhism, p. 112,

<sup>†</sup> Indian Antiquary, XX, p. 260.

<sup>‡</sup> Ibid pp. 264—265.

<sup>§</sup> Hultzsch, C. I. I., I., p. xlix.

<sup>44.</sup> Journal of the Mythic Society (JMS.) XVII, p. 271.

<sup>45.</sup> Mookerjee, Asoka, pp. 60-68.

# The Jaina Chronology.

By Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.

Continued from Vol. V No. I, page 32.

# EVENTS OF THE ANCIENT HISTORICAL PERIOD

| No. | Period & Date.                                    | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|---------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 27  |                                                   | Jaratakumāra of the Yādava-vaṃśa and cousin of Śrî Kṛasṇa went to Kalinga and ruled over that country. In his line the following kings appeared who were followers of the Jaina faith and rulers of Kalinga:—                                                                            |
|     |                                                   | Vasudhwaja, Suvasu, Bhîmvarmā, Ka-<br>piṣṭha, Ajātśatrû, Śatrusena, Jitāri and<br>Jitaśatru Jitaśatru was related to the father<br>of Tîrthankara Mahāvîra.                                                                                                                              |
|     |                                                   | (Ref. Hari s. 66).                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 28  | Pauṣa Kṛṣaṇa<br>Ekādasî 895 B. C.<br>or 877 B. C. | After 83750 years since the nirvāna of Tirthankara, Aristā-Nemi, Pārśvanāthā, the last but one Tirthankara born at Benares. His father was King Aśva or Viśvasena of Ugravaṃsa and his mother was Queen Vāmādevî.                                                                        |
| 29  | ······································            | Prince Pārśvanātha while on a stroll, met Tāpasa Mahîpāla, who was practising false asceticism, viz., Panchāgani-tapà, Haṭhayoga etc., and pointed to him its uselessness and harm. But the cenceited tāpasa became enraged at his thus publicly denouncing the mode of selftorture as a |

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

| No. | Period & Date.                                   | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                                  | means to salvation and he showed a half-burnt pair of snake to the beguiled Tāpasa. This incident is significant of the great reforming spirit, deep thoughtfulness and clear sight of Prince Pārśva.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 30  | ••••                                             | According to the Digambara belief Pārśvanātha enjoyed worldly life as a bachelor Crown Prince for thirty years. He was not married and observed the house-holder's vows from his very boyhood. But the Śvetāmbaras differ from this view. It is related in Śvetāmbara canonical books that king. Aśvasena sent Prince Pārśva for the help of                                                                                                                                                                                                                 |
|     |                                                  | king Prasenjit of Kuśasthala, who was attacked and beseiged by the army of the Mlechchas. Pārśva fought bravely against the Mlechchas and drove them away. King Prasenjit's daughter Prabhāvati was charmed with the Pārśva's valour and bravery and she was ultimately married to Pārśva; who passed several years of happy conjugal life with her. In another Śwetāmbara legend the name of the father of Prabhāvatî is given as Naravāhana. Digambaras do not believe in this legend and style Pārśva as a Bālabrahmachārî along with four other Tîrthan- |
| 31  | Pauṣa Kṛṣanā<br>Ekādasî 865 B.C.<br>or 847 B. C. | karas.  King of Ayodhyā sent an embassy to Benares with valuable presents for Prince Pārśva; who received it joyfully and enquired of him about the history of Ayodhyā and its kings. When Pārśva came to know about the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| No. | Period & Date.                                             | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----|------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                                            | greatness and pious deed of Śrî Rṣabhadeva<br>and other kings of Ayodhyā from the narra-<br>tion of ambassador, his spirit of renunciation<br>was awakened. He renounced the world<br>and became a naked ascetic.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 32  | Pauṣa Kṛṣaṇā<br>Chaturdasî<br>865 B. C.<br>or<br>847 B. C, | Parsvanātha after attaining to manah-<br>paryaya-jiāna at Aśvatthavana retired to the<br>town named Gulmakheṭapura, where he was<br>entertained as a pious ascetic by king Dhanya.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 33  | Ditto to<br>Chaitra Kṛaṣṇṇ<br>13th.                        | Śramana Pārśva returned to some quiet peaceful forest and set himself to observe deep contemplation and severe asceticism. His manly valour and bravery then manifested in the shape of perfect spirit of forbearance, endurance and sacrifice. He suffered much at the hands of men and gods, but he never lost his temper. For full four months continuously he remained absorbed in concentrating his mind and atlast travelling about he reached again in the Aśvattha-vana in the vicinity of Benares; where when he was standing lost in undisturbed meditation, a celestial being namely Samvara, who bore enemity against him since last nine incarnations of worldly life, appeared on the scene and began to harass the great ascetic in many ways. At this moment the Nāga king Dharanendra and his consort Padmāvatí came of their own accord to do homage and show their gratitude since they were the snake-pair in their previous life whom Pārśvanātha saved half-burnt. They |
|     |                                                            | made Samvara to run away.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| No. | Period & Date.                                      | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 34  | Chaitra Kṛaṣṇā<br>14th<br>865 B. C.<br>or 847 B. C. | As a result of this struggle Pārśvanātha succeeded to crush all the four Ghātiā Karmas and attained true perception. He became an omniscient teacher and came out to world to preach his great gospel of Truth and Ahimsā. Jacobi and other oriental scholars regard Pārśvanātha as an historical personage and the founder of Jainism, but in fact he was only the last but one of the Tîrthankaras. The real founder of Jainism in this cycle of time was Rṣabha, the first Tîrthankara. Dr. Jacobi himself remarked once that, "there is nothing to prove that Pārśva was the founder of Jainism. Jaina tradition is unanimous in making Rishabha, the first Tîrthankara (as its founder)there may be something historical in the tradition which makes him the first Tîrthankara." (1A. IX-163). |
| 35  | Śrāvana Śukla<br>Saptamî 795 B. C.<br>or 777 B. C.  | Pārśva attains Nīrvāṇa from Svarṇa-bhadra—Kūṭa summit of the Sammeda-Sikhara hill in the province of Bihar—the same has since been known by the name of Pārasnāth-Hill.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 36  | Do.                                                 | Suyambhû—gaṇadhara succeeded Pārśva and became the head of the Jaina Saṃgha.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     |                                                     | [Refer. Uttarapurāṇa, S-73; Bhagawāna<br>Pārśvanātha (Hindi) Surat 2455<br>A.V.; Life stories of Pārcvanātha;<br>etc]  To be Continued.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

## Select Contents of Oriental Journals.

- 1. Indian Historical Quarterly, Vol XV, June 1939:
  - pp. 175—182.—Magic and Miracle in Jaina Literature by Prof. Kalipada Mitra, M A, B.L.
  - pp. 208—229.—The Silk Trade of Patna by Prof. J. N. Sarkar.
- 2. Ditto, Vol. XV, March, 1939:
  - pp. 75—89.—Crime & Punishment in Jaina Literature, by Kalipada Mitra, M A., B.L.
- 3. New Indian Antiquary Vol. I, March 1939.

  Inscriptions of Kathiawad by D B. Diskalkar.
- 4. Journal of the Royal Asiatic Society, April 1939 :
  - pp. 217—240.—Demetrias in Sind? by E. H. Johnson.
  - pp. 264—265. Date of the word Urdu by T. G. Bailey

    ("the word Urdu used alone for the
    language, as far back as 26th May,
    1782.)
- 5. Epigraphia Indica, —Vol. XXIII, Pt. VII, July, 1936:—
  "Four Ganga Copper-Plate grants" ed. by S. N. Chakra
  - varti.
- 6. Quarterly Journal of the Mythic Society—Vol. XXIX, January 1939.
  - pp. 259—269—A leaf from the Early Chalukya Chronology by K. S. Vaidyanathan, B. A..
  - pp. 310—315.—Poligars of Mysore by P. B. Ram Chandra Rao.

## Jaina Bibliography.

#### Sanskrit, Prākrata etc.:—

- Varānga carit of Jaṭāsiṃhanandyācārya in Sanskrit, edited with notes and Introduction etc., by Prof. A. N. Upadhya 500 pages. Māṇikcand Jain Granthamala, Hirabagh Girgaon, Bombay (1939) Rs. 3/-
- Atmāušasana of Guṇabhadrācārya in Sanskrit, ediţed with English translation by Pt. Ajita Prasad M.A., Ll B. in the Sacred Books of the Jainas Series, Central Jain Publishing House, Ajitasarma, Lucknow.
- Ullāsakallolinî by T. R V N. Sudarsanāchārya, pp. 52 (Madras 1936).
- Sanskrta-Prācina-stavana Samdoha by Muni Visālavijaiji, Vijayadharma Suri Granthamala, Sarāfa, Ujjain (1939).

### English:—

Sayings of Lord Mahāvīra by K. P. Jain (S. L. Jain Gift Series, I)
Jain Litreature Society, Jaswantnagar (Etawah). 1939.

### Hindi, Marathi, Gujrāthî etc:—

- Jain Itihāsa Ki Purva Pîthikā (Hindi) by Prof. Hiralal Jain, M.A., Hindi Grantha Ratnākara Office, Girgaon, Bombay (1939).
- Prāchina Jaina Itihasa (Hindi) Pt. III by Pt. Moolchand Vatsal.

  Digambara Jaina Office, Chandawadi, Surat (1939).
- Saral Jain Dharma (Hindi) in four parts by Pt. Bhuvanendra Saral-Jain Granthamālā, Jawaharganj, Jubbelpore (1939).

### "INDIAN CULTURE."

### (JOURNAL OF THE INDIAN RESEARCH INSTITUTE)

A high class research quarterly in English on Indology, conducted. under the distinguished editorship of Drs. D. R. Bhandirkar, B. M. Barua, B. C. Law, with a strong Advisory Committee, consisting of such eminent orientalists as Sir, Brajendra Nath Seal, Sir D. B Jayatilaka, Drs. S. N. Das Gupta, Laksman Sarup, Radhakumud Mukerjee P. K. Acharya, MMs. Kuppuswami Sastri, Gananath Sen, and others, each of whom represents a particular section of Indian Culture.

It deals with all the branches of Indian Culture-Vedas, Philosophy, Buddhism, Jainism, Zoroastrianism, Ancient Indian Politics and Sociology, Indian Positive Sciences, History, Archaeology, Dravidian Culture, etc. Among the contributors are the best orientalists of India and foreign lands including Drs. Sir B. N. Seal, Sir, A. B. Keith, Drs. Winternitz, Otto Schrader, Otto Stein, R. C. Mazumdar, P. K Acharya, etc.

Indispensable for every lover of Indology. A most attractive get up and printing. Each issue contains about 200 pages. Price very moderately fixed Rs. 6 or Sh. 10 per annum (including postage)

Among the other publications of the Institute, which aims at wide propagation of Ancient Indian Culture and Wisdom by publication of the best products of Ancient Literature under various Series-Vedic, Buddhistic, Jain, etc., are:—

- (1) An encyclopaedic edition of the Rigveda with texts, commentaries and translations with elaborate research note in English, Bengali and Hindi,
- (2) Gaya and Buddha Gaya, 2 Vols. Rs. 12.
- (3) Barhut, 3 Vols. Rs. 18.
- (4) Upavana Vinoda (a Sanskrit treatise on Arbori Horticulture), etc., etc., Rs. 2-8.
- (5) Vangiya Mahakosa (each part), As. 8.
- (6) Books of the Buddhistic Series.

For further particulars, please apply to:

The Hony. General Secretary,
The Indian Research Institute.
170 Maniktala Street.
Calcutta, (India.)

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

# RULES.

The 'Jaina Antiquary' is an Anglo quarterly, which is issued annually in four parts, i.e, in June, September, December and March.

2. The inland subscription is Rs. 4 (including 'Jain Siddhanta Bhaskara') and foreign subscription is 6 shillings (including postage) per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs. 1-4-0.

3. Only the literary and other descent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained

on application to

THE MANAGER,

### The "Jaina Antiquary"

Jaina Siddhanta Bhavan, Arrah (India).

to whom all remittances should be made.

4. Any change of address should also be intimated to him

promptly.

- 5. In case of non-receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office should be informed at-once.
- 6. The journal deals with topics relating to Jaina history, geography, art, archæology, iconography, epigraphy, numismatics, religion, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc., from the earliest times to the modern period.

7. Contributors are requested to send articles, notes, etc., type-

written, and addressed to,

### K. P. JAIN, Esq. M. R. A. S.,

EDITOR, "JAINA ANTIQUARY"

Aliganj, Dist. Etah (India).

8. The Editors reserve to themselves the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles, notes, etc.

9. The rejected contributions are not returned to senders if

postage is not paid.

10. Two copies of every publication meant for review should

be sent to the office of the journal at Arrah (India).

The following are the editors of the journal, who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of Jainology:—

DR. B. A. SALE TORE M. A., Ph. D. PROF. HIRALAL JAIN, M.A., L.L.B.

PROF. A. N. UPADHYE, M.A.

B. KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S.

Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSANA.

# जैन-सिद्धान्त-भवन आरा की प्रकाशित पुस्तकें

| (8)  | मुनिसुत्रतकाव्य (चरित्र | ) संस्कृत श्रौर माषा-टीका-सहित               |        | २।)       |
|------|-------------------------|----------------------------------------------|--------|-----------|
|      |                         | (मू० कम व                                    | कर दिय | ा गया है) |
| (२)  | ज्ञानप्रदीपिका तथा स    | ामुद्रिक-शास्त्र भाषा-टीका-सहित              | •••    | १)        |
| (३)  | प्रतिमा-लेख-संप्रह      |                                              |        | 11)       |
| (8)  | जैन-सिद्धान्त-भास्कर,   | १म माग की १म, २य तथा ३य किरणें               | ·      | २।)       |
| (4)  | "                       | रय माग                                       |        | 8)        |
| (६)  | 3)                      | ३थ "                                         | •••    | 8)        |
| (७)  | "                       | ४र्थ "                                       | •••    | 8)        |
| (८)  |                         | <b>ध्रम</b> "                                | •••    | 8)        |
| (9)  | मवन के संगृहीत संस्     | कृत, प्राकृत, हिन्दी प्रन्थों की पुरानी सूची | •••    | 11)       |
|      |                         | (2                                           | ह अर्ध | मूल्य है) |
| (80) | भवन की संगृहित ऋंग      | ने जी पुस्तकों की नयी सूची                   | •••    | III)      |

प्राप्ति-स्थान— जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा ( बिहार )