# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग १०

किरण २

## THE JAMA ANTIQUARY

Vol IX

No II.

Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL.B. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. B. Kamata Prasad Jain, M. R. A. S. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

PUBLISHED AT

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY

[ JAINA SIDDHANTA BHAVANA ]

ARRAH, BIHAR, INDIA.

8440

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर पर कुछ सम्मतियां

"जैन संशोधन का एकमात्र षागमासिक पत्र है। इसमें प्रकाशित लेख जैन साहित्य के लिये श्रमूल्य होते हैं।"

—जैनामत्र

"जैन समाज में पुरातत्त्व ऋन्वेषण सम्बन्धी लेखों को प्रकाशित करने में 'मास्कर' सफल रहा है। सम्पादक महोदयों का प्रयत्न सराहनीय है।'
— जैनसंदेश

"इसमें जैन पुरातत्त्व सम्बन्धी खोजपूर्ण और ठोस सामग्री रहती है।"

—स्वग्डेलवाल जैन हितेच्छ

"इसमें सभी लेख त्र्यन्वेषणात्मक हैं। जैन समाज का एकमात्र ऐतिहासिक पत्र यही है। इसका स्थान वही है जो त्राधिनक विश्वविद्यालयों में प्रकाशित खोजपूर्ण जर्नलों का है। त्रथवा यह भी कहा जाय तो त्रात्युक्ति न होगो कि निष्पत्त किसी भी त्र्यन्य मतावलम्बी विद्वान् के हाथ में देने योग्य जैन समाज का यही पत्र है। पत्र त्र्यत्यन्त उपयोगी है।"

- जैन महिलादशं

"यह षाग्मासिक पत्र यथावत् त्रपनी उत्कृष्टता की रत्ता करता त्रा रहा है। लेखों में वैविध्यता एवं विद्वत्ता स्पष्ट भालक रही है।"

—अध्यात्मप्रकाश

"The paper, no doubt has been appreciated by the visitors very much."

— Ganga Saran Mathur Librarian & Secretary Maharaja's public Library, Jaipur.

Jaina Literature in Tamil ऋपने ढंग की ऋनूठी पुस्तक है। इस मन्थ के पढ़ने से हम ऋच्छी तरह से जान सकते हैं कि प्राचीन तिमल साहित्य की उन्नित में जैनधर्म का कितना महत्त्वपूर्ण हाथ है। उत्तर भारत के लोगों के लिये यह मन्थ एक विशाल रत्न-राशि को प्रकट कर रहा है।

—प्रो० बलदेव उपाध्याय एम० ए०, बनारस

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मांसिक पत्र

भाग १० ]

[ किरण २

#### सम्पादक

प्रोफेसर हीरालाल जैन; एम. ए., एल-एल. बी. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता प्रसाद जैन, एम. श्रार. ए. एस. पं० के० मुजबली शास्त्री, विद्याभूषणा.

#### जैन-सिद्धान्त-भवन आरा-द्वारा प्रकाशित

भारत में ३)

विदेश में ३॥)

एक प्रति का १॥)

वि० सं० २०००

### विषय-सूची

|    | पुर                                                                                 | 3 सं०       |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 8  | मुकौरालचरित—[ले० श्रीयुत रामजी उपाध्याय, एम० ए०                                     | <b>પ</b> પ્ |
| ₹. | मगवान् महावीर की जन्मभूमि —[ले॰ श्रीयुत पं॰ के॰ मुजवली शास्त्रो, विद्याभूषण         | ६०          |
| ३  | देशीराज द्वारा जैनधर्म की सहायता—[ले० श्रीयुत बनारसी प्रसाद मोजपुरी,                |             |
|    | सा० रत्न, रचनानिधि                                                                  | ६७          |
| 8  | खपा <mark>ध्याय मेघविजय के दो नवीन घ्रन्थ</mark> —[ले० श्रीयुत ऋगरचन्द, नाहटा       | હo          |
| ц  | जिनकल्प ऋौर स्थविरकल्प पर इवे० साधु श्रो कल्यागाविजयजी—[ले० श्रीयुत                 |             |
|    | कामता प्रसाद जैन, डी० एल०, एम० श्रार० ए० एस०                                        | <b>૭</b> રૂ |
| Ę  | क्या तत्त्वार्थसूत्रकार ऋौर उनके टीकाकारों का ऋमिप्राय एक ही है ?                   |             |
|    | —[ले॰ श्रीयुत प्रो॰ हीरालाल जैन, एम॰ ए; एत-एल॰ बी॰                                  | ८९          |
| v  | जैन-सिद्धान्त-भवन के कार्यों का सिंहावत्रोकन — लिं० श्रीयुन पं० के० भुजबली          |             |
|    | शास्त्री, विद्याभूषण                                                                | ९५          |
| 6  | 'नीतिवाक्यामृत' त्र्यादि के रचियता श्रीसोमदेवसूरि—[ले० श्रीयुत डा० वी० राघवन,       |             |
|    | एम० ए०, पी-एच० डी०                                                                  | १०१         |
| ς  | चन्देरी—[ले॰ श्रीयुत दे॰ स॰ त्रिवेद, एम॰ ए॰                                         | १०५         |
| १० | समीचा                                                                               |             |
|    | (क) तिलोय-पएण्ती [त्रैलोक्यप्रज्ञित्र]—नेमिचन्द्र जैन, शास्त्री न्यायज्योतिषतीर्थ । | १०६         |
|    | (ख) पूर्वेपुराणं—के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण                                    | १०८         |
|    | (ग) त्र्यादर्श महिला पं० चन्दाबाई—कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकरण-साहित्य-              |             |
|    | वेदान्ताचार्य                                                                       | १०९         |
|    | (घ) जैनसाहित्य स्त्रौर इतिहास—हरनाथ द्विवेदी, काव्यपुराणतीर्थ                       | ११०         |



#### जैनपुरातस्व और इतिहास-विषयक षाण्मासिक पत्र

भाग १०

दिसम्बर, १६४३। पौष, वीर नि० सं० २४७०

किरग् व

## सुकोंशलचरित

[ ले० श्रीयुत रामजी डपाध्याय, एम० ए० ]

मुद्दीन भारत की साहित्यिक भाषायें संस्कृत, पालि, प्राकृत श्रौर श्रपश्चंश रही हैं। श्रपश्चंश की उत्पत्ति श्रौर इसका विकास संस्कृत, पालि श्रौर प्राकृत के पश्चात् हुआ। श्रपश्चंश काव्यों की रचना का प्रथम उल्लेख बलभी के धरसेन द्वितीय के शिलालेख में मिलता है। इस शिलालेख का समय ५५६ श्रोर ५६६ ई० के बीच का है। इस लेख में धरसेन के पिता गुहसेन के विषय में कहा गया है कि वे संस्कृत, प्राकृत श्रौर श्रपश्चंश तीनों भाषात्रों की प्रबन्ध-रचना में निपुण थे। इससे स्पष्ट ज्ञात होता है कि ६ वीं शताब्दी में श्रपश्चंश में स्वतन्त्र रूप से रचनायें होती थीं। उस समय से लेकर कम से कम १५वीं शताब्दी तक श्रपश्चंश भाषा साहित्यिक भाषा रही है। सुकौशलचित्त श्रपभूंश के साहित्यिक जीवन के श्रन्तिम काल की रचना है। श्रभी तक श्रपश्चंश भाषा का कोई भी ग्रंथ इसके बाद का लिखा हुआ नहीं मिला है।

<sup>ෑ</sup> बम्बे गजेटियर, प्रथम भाग, पृष्ठ ९०।

२ रयधू के प्रायः समकालीन यशःकोर्ति के लिखे हुये दो अपभ्रंश मन्थ हरिवंशपुराण और चन्द्रप्रमचरित मिले हैं। यशःकीर्ति संवत् १४८६ वि० में म्वालियर काष्ठासंघ के आचार्य थे। इनका उल्लेख श्रीधररचित सुकुमारचरित की हस्तलिखित प्रति के अन्त में किया गया है। हरिवंशपुराण और चन्द्रप्रमचरित का उल्लेख नाथूराम प्रेमी के 'जैन साहित्य और इतिहास' के पृष्ठ ३८० में मिलता है। सुकुमारचरित की विवेचना प्रो० हीरालाल जैन ने नागपुर यूनिवर्सिटी जर्नल दिसम्बर १५४२ के अपभ्रंश साहित्य विषयक लेख में की है।

सुकौशलचिरत' के रचियता जैनधर्मानुयायी पिएडत रयधू थे। इनका दूसरा नाम सिंहसेन भी है। इनके पिता का नाम हरसिंघ या हरिसिंह था। इनकी रचनात्रों का समय ईसा की १५वीं शताब्दी का मध्यकाल है। रयधू म्वालियर के गणधर कुमारसेन के शिष्य थे। इन्होंने गणधर परम्परा में विजयसेन, च्रेमकीर्ति, हेमकीर्ति और कुमारसेन का उल्लेख किया है। इनका जीवन प्रायः धार्मिक प्रंथों के लिखने में ही व्यतीत हुआ। अन्य अपभंश किवयों की तरह ये भी आश्रयदाताओं अथवा गुरुजनों के आदेशानुसार प्रंथ-रचना करते थे। इनको अपने पाएडत्य का तिनक भी अभिमान नहीं था। इन्होंने अपने को 'जडमित' और 'अगर्व' आदि कहा है। अपने विषय में ये लिखते हैं कि मुक्ते शब्द, अर्थ और पिक्रल का ज्ञान नहीं है। किन्तु इससे यह न समक्क लेना चाहिए कि किव में विद्वचा की किसी प्रकार कमी भी। इनके गुरु कुमारसेन ने इनको पिएडत और बुध आदि उपाधियों से सम्बोधित किया है।

सौभाग्य वश रयधू ने श्रपनी कुछ कृतियों का उल्लेख सुकौशलचरित में किया है। इन्होंने स्वरचित नेमिजिनेन्द्रचरित° (हरिवंशपुरागा) के विषय में लिखा है कि इसका

१ इस प्रन्थ की इस्तिलिखित प्रति जैन-सिद्धान्त-मवन श्रारा से लेखक को प्राप्त हुई। इस प्रति के अन्त में इसकी प्रतिलिपि के विषय में लिखा गया है: यह प्रति मु० देहली खजूर की मसिजिद वाले नये पंचायती मंदिर में से संवत् १६३३ विक्रम की लिखी हुई प्रति से लिखी जो कि बाबू देवकुमार जी द्वारा स्थापित श्री जैन-सिद्धान्त-मवन श्रारा के लिये संप्रहार्थ विक्रम संवत् १९८७ के मार्गशीर्ष कृष्णा १४ को लिख कर तैयार हुई।

२ प्रो० हीरालाल जैन लिखित इलाहाबाद यूनिवर्सिटी स्टडीज़ १९२५ ई० के अपभ्रंश साहित्य विषयक लेख में मेघेदवरचरित के रचयिता सिंहसेन का दूसरा नाम रयधू लिखा गया है।

३ पं० परमानन्दजी पिएडत रयधू का प्रम्थरचनाकाल वि० सं० १४९७ से वि० सं १५२१ तक द्रार्थीत् वि० की १५वीं शताब्दी का उत्तरार्ध एवं १६वीं शताब्दी का पूर्वार्ध मानते हैं। [स्रानेकान्त वर्ष ५, पृष्ठ ४०४] —के० बी० शास्त्री।

४ सुकौशलचरित १.२।

पं परमानन्दजी ने रयधू को काष्ठासंघ के माधुरान्वय श्रीर पुष्करगण के महारक यशःकीर्त्त का शिष्य तथा महारक गुणकीर्त्त का प्रशिष्य बतलाया है। [स्रनेकान्त वर्ष ५, फुठ ४०२]

५ सुकौशलचरित १.५।

६ सुकौशलचरित १. ३, ४.।

७ इस प्रन्थ की एक इस्तिलिखित प्रति हरिवंशपुराण रयधू-रचित प्राक्टत प्रन्थ के नाम से जैन-सिद्धान्त-मवन श्रारा में है। सन्भवतः यह श्रपभ्रंश-प्राक्टत का काव्य है।

पठन-पाठन त्रानन्दपद है। खेऊ या खेमसी साहु के लिये इन्होंने पार्श्वचिरत की रचना की थी। बलभद्रपुराण की रचना किन ने स्वान्तः सुखाय ही की। इन प्रंथों के त्रातिरिक्त रयधू के लिखे हुए मेघेश्वर चिरत त्रीर दशलाच्चिणक जयमाला नामक दो त्रापंत्रां प्रंथों की हस्तलिखित प्रतियाँ भी प्राप्त हुई हैं। रयधू ने एक करकण्डुचिरत नामक ग्रंथ भी लिखा है जिसका उल्लेख पो० हीरालाल जैन ने कनकामर रचित करकण्डुचिरत की भूमिका के पृष्ठ १३ में किया है। र

रयधू ने सुकौशलचरित की रचना ऋपने गुरु कुमारसेन गण्धर के श्रादेशानुसार की थी। किन ने गण्धर से ग्रंथ की उपादेयता के निमित्त इसके प्रचार करने वाले की श्रावश्यकता बतलाई। इस ग्रंथ का विस्तार करने के लिये गण्धर ने ग्वालियर के श्राणा साहु के पुत्र रण्म हा का नाम बतलाया श्रौर यह ग्रंथ उन्हों के श्राश्रय में लिखा गया। इस ग्रंथ की रचना का समय बतलाते हुये किन ने लिखा है:

जहं पइ ऐमि जििएंदहुकेरड । चरिड रइड बहु सुक्ख जिएंद ।।
 झएणु वि पासहु चरिड पयासिड । खेऊ साहु िएमित्त सुहासिड ॥
 बलहर्इड पुराण पुणु तीयड । िएयमए अणुराएं पइंकीयड ।।
 तहु सुकोसल चरिड सुहंकर । विरयहि भवसय दुक्ख खयंकरु ॥

सुकौशल चरित १. ३

- २ प्रो० हीरालाल जैन लिखित इलाहाबाद यूनिवर्सिटी स्टडीज़ १९२५ **ई० के अपभंश** साहित्य विषयक लेख में इन दो प्रन्थों के विषय में लिखा गया है।
- ३ पं० परमानन्दजी ने अनेकान्त वर्ष ५, एष्ठ ४०१ में प्रकाशित 'श्रपभ्रं श-माण के प्रसिद्ध कित पं० रइधू' नामक अपने लेख में इनके २३ प्रन्थों का नाम गिनाया है। वे इस प्रकार हैं । श्रे आदिपुराण (महापुराण) २ यशोधरचिरित्र ३ वृत्तसार ४ जीवंधरचिरित्र ५ पार्श्वताथपुराण ६ हरिवंशपुराण ७ दशलच्चणज्यमाला ८ सुकौशलचिरित्र ९ रामपुराण १० षोडशकारण-जयमाला ११ महावीरचित्र १२ करकंडुचिरित्र १३ अण्थमीकथा १४ सिद्धचकचिर्त्र १५ जिणंधरचिरत्र १६ उपदेशरत्रमाला १७ आत्मसंबोधन १८ पुर्याश्रवकथा १९ श्रीपालचिरत्र २० सम्मत्तगुणनिधान २१ सम्यगुणरोहण २२ सम्यक्त्वकौमुदी २३ सिद्धान्तार्थसार।

— के॰ बी॰ शास्त्री।

४ रणमा बहुत धनी विणिक् थे। किन ने आश्रयदाता की वंशावली और प्रशंसा प्रन्थ के अन्त और प्रथम संधि के चतुर्थ कड़वक में की हैं। प्रत्येक संधि के अन्त में मी किन रणमा के प्रति कृतज्ञता का भाव प्रकट करता है। द्वितीय संधि के प्रारम्भ में आश्रय-दाता को आशीर्वाद देते हुये संस्कृत भाषा में किन ने लिखा है:

श्रमिभत्तगुण्यामः कामं जगज्जनवञ्जमः। कलभलीलासालः (१) कलं कलकेलिदः॥ जयतु जगतां सारः सतां शिरसि शेखरः। परमधार्मिकः साधुरणमञ्ज नामकः॥२.१ सिरि विकम समयंतरालि । वट्टंत इन्दु सम विसम कालि । चउदह सय संवच्छरइ अन्न । छएणउव अहिय पुणु जाय पुएणु ।। माहहु जि किएह दहमा दिणम्मि । अणुराहरिक्खि पयडिय सकम्मि ।।

इससे ज्ञात होता है कि यह प्रन्थ १४२६ वि० सं० (१४५० ई०) के माघ मास कृष्णा पत्त में दशमी तिथि को समाप्त हुत्रा था। उस समय ग्वालियर' (गोवागिरि) में डुंगर सिंह राज्य करते थे।

सुकौशलचिरत केवल ४ संधियों में समाप्त हुआ है। इसमें कुल मिला कर ७४ कड़वक हैं। पहली दो संधियों में किव ने पुराणों की तरह 'काल, कुलधर, जिननाथ खौर देश' सम्बन्धी वर्णन दिया है। रचयिता की शैली प्रस्तुत ग्रंथ में पाँयः वर्णनात्मक है। कहीं कहीं पर रयधू ने किवत्व का प्रदर्शन भी किया है। चौथी संधि में अन्तःपुर की रमिणियों के हाव-भाव और अलंकारों का काव्यमय वर्णन उच्चकोटि का है। इस ग्रन्थ को समाप्त करते हुये किव ने उपसंहार में नाटकों के भरत वाक्य की भाँति लिखा है:

#### राणउ णंदउ सुहि वसउ देसु जिग्ग सासग्ग गांदउ विगयलेसु ।।

कि की भाषा साहित्यिक श्रापश्रंश है। तत्कालीन जनता की भाषा का कोई भी प्रभाव इस ग्रन्थ में नहीं लिच्तित होता। श्रापश्रंश भाषा भी श्रान्य भाषात्रों की भाँति एक व्यवस्थित (Classical) भाषा रही है।

#### सुकौशल चरित का कथानक

इच्वाकुवंश में कीर्तिंघर नाम के एक प्रसिद्ध राजा थे। उल्का देखने के पश्चात् इनको संसार की त्रासारता का ज्ञान हुत्रा। वे संन्यासी होकर जीवन बिताना चाहते थे किन्तु मंत्रियों के समभाने से पुत्रोत्पत्ति के समय तक इन्होंने सन्यास से विरत रहने का निश्चय किया।

कई वर्षों तक उन्हें कोई पुत्र उत्पन्न नहीं हुआ। उनकी रानी सहदेवी एक दिन जैन मन्दिर में गईं। वहाँ मुनि ने सूचित किया कि तुम्हें एक पुत्र होगा, किन्तु वह किसी भी मुनि को देख कर संन्यासी हो जायेगा।

कुछ समय के पश्चात् रानी ने पुत्र प्रसव किया । इस पुत्रोत्पत्ति को गुप्त रखने की महती चेष्टा करने पर भी राजा ने जान लिया श्रीर तत्काल ही उस कुमार को राज्य भार

म्वालियर के श्रन्य नाम गोपालिगिरि, गोवाचल इत्यादि हैं।

२ सुकौशलचरित १. ४; ४. २२

सौंप कर व्रतधारी हो गये। राजा ने इस पुत्र को विद्वान् के लक्त्रणों से युक्त देखकर उसका नाम सुकौशल रखा।

रानी का पित-वियोग तो श्रमहा था ही, साथ ही साथ उन्हें पुत्र के संन्यासी होने का भी भय था। युवावस्था में कुमार का विवाह ३२ राजकुमारियों से कर दिया गया। वे भोगविलास पूर्वक राजपासाद में रहने लगे। बाहर जाने का श्रिषकार उनको नहीं था। उनकी माता इस बात का सतत प्रयत्न करती थीं कि वे कहीं किसी मुनि को न देख लें। नगर में किसी मुनि को श्राने की श्राज्ञा नहीं थी। यदि वे कहीं पकड़ लिये जाते थे तो खूब पीटे जाते थे।

एक दिन राजकुमार के पिता, कीर्तिधवल जो मुनि हो गये थे, उस नगर में आये। उनकी भी वही दुगर्ति हुई। जब राजकुमार को यह बात ज्ञात हुई तो उन्होंने आपना। राज्य छोड़कर संन्यास ले लिया और कीर्तिधवल का शिष्य बन कर जैनधर्म के वूतों और आचारों का पालन किया।

सहदेवी मरने के पश्चात् व्याघ्री हुई। क्योंकि वह सांसारिक मोह-माया में पड़ी हुई थी। एक दिन उसने अत्यन्त भूखी होने पर पर्वत पर विचरण करते हुये सुकौशल मुनि को ही खा लिया। सुकौशल ने मरने के पश्चात् मोद्या पद प्राप्त किया। सहदेवी को कितिधवल ने अपने पूर्व जन्म का स्मरण कराया। मुनि के उपदेशों को सुनकर उसे जातिस्मरण हुआ और अन्त में संन्यासी होकर मरने से उसे स्वर्ग की प्राप्ति हुई। कीर्तिधवल ने भी अपने कुकमों का नाश कर के मोद्या पद प्राप्त किया।

### मगवान् महावीर की जन्ममुमि

[ ले॰ श्रीयुत पं॰ के॰ भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण ]

महावीर का निर्वाण गोरखपुर जिला में कुशीनारा के निकट वर्तमान 'पपउर' नामक प्राम में हुआ था। परन्तु वास्तव में भगवान महावीर की निर्वाणभिम वही पावा है जो बिहार शरीफ से आम्रोय कोण में ७ मील की दूरी पर पावापुरों के नाम से प्रसिद्ध है। स्वेतान्वर जैन प्रन्थों में इसे मध्यमा पावा कहा है। क्योंकि जैन और बौद्ध साहित्य के समन्वय से पावा तीन सिद्ध होती है और पहली एवं तीसरी इन दोनों के बीच में समानान्तर अवस्थित होने से यह उद्घितत दूसरी पावा मध्यमा पावा के नाम से प्रसिद्ध हो गई थी। हां, बौद्ध प्रन्थों में तीसरी पावा तथा जैन प्रन्थों में पहली पावा का उल्लेख नहीं मिलता है। यही कारण है कि अन्वेषक विद्वान दो ही पावाओं का उल्लेख करते हैं। तीन पावाओं में पहली गोरखपुर जिला में, दूसरी पटना जिला में और तीसरी हजारीवाग जिला में अवस्थित थी।

श्रस्तु, जैन समाज को मगवान् महावीर की निर्वाणभूमि का जब ठीक-ठीक पता लग गया श्रीर वहां पर विशाल मन्दिर एवं धमेशालाएँ भी बन गई तब इसे महावीर की जन्मभूमि के श्रन्वेषण की भी चिन्ता हुई होगी। उसने यह सोचा कि जब भगवान् का निर्वाण पावापुरी में हुश्रा है तब उनका पित्र जन्म भी इसीके श्रासपास ही कहीं हुश्रा होगा। जैन जनता श्रच्छी तरह जानती थी कि जैन प्रन्थों में भगवान् महावीर का जन्म कुएडलपुर में लिखा है। श्रचानक नालन्दा से सटा हुश्रा लगभग दो मील की दूरी पर एक कुएडलपुर नामक गांव का इसे पता भी लग गया। फिर पूछना ही क्या है, ज्ञात होता है कि यही कुएडलपुर महावीर की जन्मभूमि मान ली गई श्रीर यहां पर भी मन्दिर, धमेशाला श्रादि वन गई। तभी से यह स्थान मगवान् महावीर की जन्मभूमि के नाम से प्रसिद्ध हुश्रा।

परन्तु यह कुएडलपुर भगवान् महावीर की जन्मभूमि नहीं हो सकती। क्योंकि दिगम्बर'

१—'बुद्धचर्या'।

२—''उन्मीलिताविधदशा सहसा विदित्वा तज्जन्मभिक्तभरतः प्रगातोत्तमांगाः। षंटानिनादसमवेतिनकायमुख्या दिष्ट्या ययुस्तिदिति कुग्राडपुरं सुरेन्द्राः ॥'' १७—६ १ [महाकवि श्रसग-(ई० सन् १८८) विरचित वर्धमानचिरित्र]

३ (क) "सिद्धार्थंनुपतितनयो भारतवास्ये विदेहकुण्डपुरे । देव्यां प्रियकारिययां सुस्वप्नान् संप्रदश्यं विभुः" ॥४॥ [श्राचार्यं प्रयपाद-(वि० ४ वीं शताब्दी) विरचित दशभक्ति पृष्ठ. ११६]

एवं क्वेताम्बर दोनों श्राम्नाय के साहित्य में महावीर की जन्मभूमि कुराडलपुर विदेह अथवा वैशाली में लिखा हुआ मिलता है।

जिस कुएडलपुर को जैन समाज इस समय महावीर की जन्मभूमि मान रहा है, वह विदेह या वैशाली में न होकर मगध की प्राचीन राजधानी राजगृह के ऋित निकट वर्तमान है। भगवान महावीर के जमाने में इस राजगृह में शिशुनोगवंश का प्रतापी राजा, महावीर का मौंसा श्रेणिक या विम्वसार राज करता था। यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि भगवान महावीर के पूज्य पिता, इक्ष्वाकु या नाथवंश के मुकुटमणि सिद्धार्थ जैन प्रन्थों में कुएडपुर के राजा के रूप में कहे गये हैं। कौटिल्य-ऋर्थशास्त्र से स्पष्ट है कि प्रजातन्त्रराजसंघ में चित्रयकुलों के मुखियों की कौंसिल मुख्य-कार्य-कर्त्री थी और इस कौंसिल के सदस्यों का नामोल्लेख राजा के रूप में होता था। नाथवंशीय चित्रय विजिप्देशीय प्रजातन्त्रात्मक राजसंघ में सम्मिलित थे। यही कारण है कि मगत्रान् महावीर के पिता सिद्धार्थ कुएडपुर के राजा कहलाते थे। बल्क इनका विवाह वैशाली के लिच्छवि-चित्रयों के प्रमुख नेता राजा चेटक

```
(स्त) "त्रथ देशोऽस्ति विस्तारी जम्बूहीपस्य भारते ।
विदेह इति विख्यातः स्वर्गेखंडसमः श्रियः ॥१॥
तत्राखंडल नेत्रालीपद्मिनीखंडमंडनं ।
सुखांभ कुंडमाभाति नान्ना कुंडपुरं पुरं"॥१॥
[श्राचार्यं जिनसेन-(वि॰ ८ वीं शताब्दीं) विरचित हरिवंशपुराण खण्ड १, सर्गं २ ]
```

(ग) ''तस्मिन् षष्मासशेषायुष्यानाकादागमिष्यति । भरतेस्मिन् विदेहारूये विषये भवनांगणे ॥२४१॥ राज्ञः कुंडपुरेशस्य वसुधाराप तत्व्थु । सप्तकोटीमणीः सार्द्धाः सिद्धार्थस्य दिनं प्रति" ॥२४२॥

[ स्राचार्यं गुगाभद्र-(वि० ६वीं शताब्दी) विरचित उत्तरपुराण पर्वं ७४ ]

- (घ) ''ग्रथेह भारते चेत्रे विदेहाभिश्व ऊर्जितः । देशः सद्धर्मसंघाद्यैः विदेह इव राजते । ७ ३ इत्यादिवर्णनोपेतदेशस्याभ्यन्तरे पुरं । राजते कुगुडलाभिरूयं ..... ॥'' ७ १० [महाकवि सकलकीर्ति-(मृत्युकाल ई० सन् १४६४) विरचित वर्षमानचिरित्र]
- (च) "श्रथास्मिन् भारते वर्षे विदेदेषु महद्धिषु । श्रासीत्कुराडपुरं नाम्ना पुरं सुरपुरोपमम्" ॥१॥

[ दामनन्दि-विरचित पुराण-संप्रह (हस्तिखिलित) दृष्ट. ४२, पूर्वपत्र ]

१-सूत्रकृताङ्ग-१. २. ३. २२ । उत्तराध्ययनसूत्र-६. १७ । कल्पसूत्र-११० । भगवतीसूत्रदीका-२. १. १२. २ । [जैन-सिद्धान्त-भास्कर भाग ३, पृष्ठ. ४३]

२---कुण्डयाम या कुण्डलपुर वैशाली का ही श्रपर भाग था।

[Ksatriya clans in Buddhist India, Page 36.]

३--- 'कोटिल्य-ग्रर्थशास्त्र' का मैसूरु-संस्करण, पृष्ठ. ४४४ ।

की पुत्री प्रियकारिणी अथवा त्रिशला के साथ हुआ था। ऐसे सम्भ्रान्त राजवंश से वैवाहिक सम्बन्ध होना भी इनकी प्रतिष्ठा और गौरव का ज्वलन्त निदर्शन है।

श्राधुनिक साहित्यान्वेषण से सिद्ध हो चुका है कि नाथ या ज्ञातृक चित्रयों का निवास-स्थान प्रधानतया वैशाली (बसाड़), कुण्डमाम एवं विणय प्रामों में था। साथ ही साथ यह भी प्रकट हो चुका है कि नाथवंशीय चित्रय कुण्डमाम से ऐशान्य दिशा में श्रवस्थित कोछाग में श्राधिक संख्या में रहते थे। वैशालों के निकट ही कुण्डमाम वर्तमान था, जो सम्भवतः श्राजकल का 'वसुकुण्ड' है। जैन प्रन्थों के श्रनुसार भगवान महावीर का जन्म यहीं हुआ। था। कोई-कोई विद्वान् कोछाग को ही इनका जन्मस्थान मानते हैं। परन्तु यह बात दिगम्बर श्रीर इवेताम्बर दोनों सम्प्रदायों की श्रास्था के प्रतिकृत है।

नाथवंशीय चित्रयों के विषय में इतना और जान लेना आवश्यक है कि वे मुख्यतः जैनों के २३ वें तीर्थंकर मगवान् पार्श्वनाथ के अनुयायी थे। बाद जब मगवान् महावीर के दिव्य करकमलों में जैनधर्म का शासन-सूत्र आया तब वे नियमानुसार उनके उपासक बन गये।

श्रस्तु, श्रब पाठक यह भी देख लें कि प्राचीन काल में विदेह की सीमा क्या थी। १४वीं शताब्दी के 'शक्तिसंगमकल्प' में विदेह की सोमा गएडकी नदी के पूर्व बतलाई गई है।' सम्राट् श्रकवर द्वारा महामहोपाध्याय मिथिलेश पं॰ महेश ठाकुर के दान-पत्र में भी मिथिला की सीमा गंगा से हिमालय तथा कोशी श्रौर गएडकी नदी के बीच बताई गई है। इससे वैशाली के निकटवर्ती उक्त कुएडलपुर गंगा के उत्तर होना स्वयं सिद्ध है। अब यह भी देख लीजिये कि पूर्व में मगध की सीमा क्या रही। 'शब्दार्थिचन्तामिए' में लिखा है कि 'व्यासेदवरं समारभ्य तप्तकुएडान्तकं शिवे। मगधाख्यो महादेशो यात्रायां न हि दुष्यित ॥'' भगवान बुद्ध के सयय मगध की सीमा इस प्रकार बतलाई गई हैं:

मगध के पूर्व में चम्पानदी थी, दिल्ला में विन्ध्याचल पहाड़, पश्चिम में शोगामद्र तथा उत्तर में गंगा की धारा। एक बार जब मगवान बुद्ध राजगृह से वैशाली जाने लगे तो बिम्बसार ने श राजगृह से गंगातट तक के मार्ग को जो ५ योजन था पांच रंग के फूलों से सुसज्जित करा दिया

१ -- 'गयडकीतीरमारभ्य चम्पारययान्तकं शिवे ।

विदेहभू: समास्याता तीरमुक्ताभिधो मनु: ॥'

२--- 'म्रज गंग ता संग श्रज कोसी ता गोसी।'

<sup>[</sup>महामहोपाध्याय डा॰ सर. गंगानाथ का 'म्रभिनन्दनग्रन्थ' एड. १८]

था तथा स्वयं गर्दन भर पानी तक गंगा में जाकर उनको विदा किया था। उनके लौटने पर उसी ठाट से उन्हें वापस ले गये थे।

कुछ पाठकों को यहां पर एक बात की शंका हो सकती है कि जैन प्रन्थों में कहीं-कहीं मगवान महावीर का जन्म विदेह में लिखा है और कहीं-कहीं वैशाली में। इसका उत्तर स्पष्ट है। विदेह मारत का एक विशाल राष्ट्र था और वैशाली उसी के अन्तर्गत था। पूर्व में वैशाली की सीमा उत्तर और पूर्व में विदेह तथा दिल्ला में मगध थी। वैशाली उस समय तीन मागों में बंटा था। प्रथम माग में उत्तम श्रेणी के लोग रहते थे जहां पर ७००० घर थे, जिनके शिखर स्वर्ण के थे। द्वितीय माग में १४००० घर मध्यम श्रेणी के लोगों के थे, जिनके शिखर चुन्दी के तथा तृतीय माग में जघन्य श्रेणी के लोग रहते थे, जिनके २१००० घर थे। इनके शिखर ताम्र के थे। अतः ज्ञात होता है कि यह वैशाली उस समय तीन मागों में विमक्त था, जिनके नाम वैशाली (बसाड़), कुएडपुर और विण्यमाम थे।

इस सम्बन्ध में क्वेताम्बर विद्वान् पुरातत्त्ववेत्ता पं० कस्याण्विजयजी गण्णी का श्रमिप्राय इस प्रकार हैं:

"प्रचित परम्परानुसार त्राजकल भगवान की जन्म-भूमि पूर्व बिहार में क्यूल स्टेशन से पश्चिम की त्रोर त्राठ कोस पर त्रवस्थित लच्छ-त्राड़ गांव माना जाता है। पर हम इसको ठीक नहीं समस्ते। इसके त्रानेक कारण हैं—

- (१) सूत्रों में महावीर के लिये 'विदेहे विदेहिदन्ने विदेहज्ज्चे विदेहसूमाले तीस वासाइ' विदेह सिकद्दु'' इत्यादि जो वर्णन मिलता है, इससे यह स्वत: सिद्ध होता है कि महावीर विदेह देश में अवतीर्ण हुए और वहीं उनका संवर्धन हुआ। था। यद्यपि टीकाकारों ने इन शब्दों का अर्थ और ही तरह से लगाया है, पर शब्दों से प्रथमोपस्थित विदेह, वैदेहदत्त, विदेहजात्या, विदेहसुकुमाल, तीस वर्ष विदेह में (पूरे) करके' इन अर्थवाले शब्दों पर विचार करने से यही ध्वनित होता है कि भगवान महावीर विदेह जाति के लोगों में उत्तम और सुकुमार थे। एक जगह तो महावीर को 'वैशालिक' मी लिखा है। इससे ज्ञात होता है कि आप का जन्म-स्थान चित्रयकुराइपुर वैशाली का ही एक विभाग रहा होगा।
- (२) जब कि भगवान ने राजगृह श्रीर वैशाली श्रादि में बहुत से वर्षा चातुर्मास्य किये थे तब चित्रयकुराहपुर में एक भी वर्षाकाल नहीं बिताया। यदि चित्रयकुराहपुर जहाँ श्राज माना जाता है वहीं होता तो भगवान के कितपय वर्षावास भी वहाँ श्रवश्य ही होते; पर ऐसा नहीं हुआ। वर्षावास तो दूर रहा, दीचा लेने के बाद कभी चित्रयकुराहपुर श्रथवा

१---राकहिल-रचित 'लाइफ द्याफ बुद्ध' पृष्ठ, ६२।

२--सचित्र करपस्त्र ३० (१)।

उसके उद्यान में भगवान के स्थाने जाने का भी कहीं उल्लेख नहीं है। हां, प्रारम्भ में जब स्थाप ब्राह्मण्कुएडपुर के बाहर बहुसाल चैत्य में पधारे थे तब चित्रयकुएडपुर के लोगों का स्थाप की धर्मसमा में जाने स्थौर जमालि के प्रविज्या लेने की बात स्रवश्य स्थाती हैं।

भगवान् महावीर बहुधा वहीं अधिक ठहरा करते थे जहां पर राजवंश के मनुष्यों का आप की तरफ सद्भाव रहता। राजगृह-नालंदा में चौदह और वैशाली-वाणिज्यप्राम में बारह वर्षावास होने का यही कारण था कि वहां के राजकर्ताओं की आप की तरफ अनन्य भक्ति थी। चित्रयक्करण्ड के राजपुत्र जमालि ने अपनी जाति के पाँच सौ राजपुत्रों के साथ निर्मन्थ धमें की प्रज्ञज्या ली थी। इससे भी इतना तो सिद्ध होता है कि चित्रयकुरण्डपुर जहां से कि एक साथ पाँच सौ राजपुत्र निकले थे कोई बड़ा नगर रहा होगा। तब क्या कारण है कि महावीर ने एक भी वर्षावास अपने जन्मस्थान में नहीं किया? इसका उत्तर यही है कि चित्रयकुरण्डपुर वैशाली का ही एक भाग उपनगर था और वैशाली-वाणिज्यप्राम में बारह वर्षा चातुर्मास्य हुए ही थे, जिनसे चित्रयकुरण्ड और ब्राह्मणुकुरण्ड के निवासियों को भी पर्याप्त लाम मिल चुका था। इस परिस्थिति में चित्रयकुरण्ड में जाने आने अथवा वर्षावास करने सम्बन्धी उल्लेखों का न होना अस्वामाविक नहीं है।

- (३) भगवान की दीचा के दूसरे दिन कोल्लाकसंनिवेश में पारणा करने का उल्लेख है। जैन सूत्रों के अनुसार कोल्लाकसंनिवेश दो थे—एक वाणिज्यगांव के निकट और दूसरा राजगृह के समीप। यदि भगवान का जन्मस्थान आजकल का चित्रयकुण्ड होता तो दूसरे दिन कोल्लाक में पारणा होना असम्भव था, क्योंकि राजगृहवाला कोल्लाकसंनिवेश वहाँ से कोई चालीस मील दूर पश्चिम में पड़ता था और वाणिज्यमामवाला कोल्लाक इससे भी बहुत दूर। इससे यही मानना तर्कसंगत होगा कि भगवान ने वैशाली के निकटवर्ती चित्रयकुण्ड के ज्ञातखण्ड वन में प्रक्रज्या ली और दूसरे दिन वाणिज्यमाम के समीपवर्ती कोल्लाक में पारणा की।
- (४) चत्रिय-कुएड में दीचा लेकर भगवान ने कर्मारप्राम, कोझकसंनिवेश, मोराक-संनिवेश श्रादि में विचरकर श्रस्थिकप्राम में वर्षा चातुर्मास्य विताया और चातुर्मास्य के बाद मी मोराक, वाचाला, कनकखल, श्राश्रमपद श्रौर श्वेतविका श्रादि स्थानों में विचरने के उपरान्त राजगृह की तरफ प्रयाग किया श्रौर दूसरा वर्षावास राजगृह में किया था।

डक्त विहार-वर्णन में दो मुद्दे ऐसे हैं जो आधुनिक चत्रियकुग्ड असली चत्रियकुग्ड नहीं है, ऐसा सिद्ध करते हैं। एक तो भगवान प्रथम चातुर्मास्य के बाद क्वेताविका नगरी की तरफ जाते हैं और दूसरा यह कि उधर से विहार करने के बाद आप गंगानदी उतर कर राजगृह जाते हैं।

इवेतिका श्रावस्ती से किपलवस्तु की तरफ जाते समय मार्ग में पड़ती थी। यह भूमि-प्रदेश कोशल के पूर्वोत्तर में ऋौर विदेह के पश्चिम में पड़ता था ऋौर वहाँ से राजगृह की तरफ जाते समय बीच में गंगा पार करना पड़ता था, यह मी निश्चित है। श्राधुनिक चित्रयकुगडपुर के आस-पास न तो क्वेतिवकां नगरी थी और न उधर से राजगृह जाते समय गंगा ही पार करना पड़ता था। इससे झात होता है कि भगवान की जन्मभूमि श्राधुनिक चित्रयकुगड—जो आजकल पूर्व विहार में गिद्धौर स्टेट में और पूर्वकालीन प्रादेशिक सीमानुसार श्रंग देश में पड़ता है—नहीं हैं, किन्तु गंगा से उत्तर की श्रोर उत्तर विहार में कहीं थी श्रीर वह स्थान पूर्वोक्त प्रमाणों के श्रनुसार वैशाली के निकटवर्ती चित्रय-कुगड ही हो सकता है"।

यहां पर यह ख़याल हो सकता है कि प्राचीन वैशाली ऋथीत वर्तमान बसाढ़ ही यिद मगवान महावीर की जनमभूमि है तो वहाँ पर इस बात का कुछ न कुछ चिन्ह मिलना भी आवश्यक है। इसका स्पष्ट उत्तर तो यह है कि इस दृष्टि से वहां पर ऋभी तक कोई खोज हुई ही नहीं है। फिर भी इस प्रकरणा में मैं सन् १९०२ में 'रायल एशियाटिक सोसाइटी' के जनल में प्रकाशित वैशाली सम्बन्धी एक लेख और सन् १९०३—४ की 'आरिकिओला-जिकल सर्वे आफ इग्रिडया' की रिपोर्ट की ओर विज्ञ पाठकों का ध्यान आकर्षित करना चाहता हूं। 'रायल एशियाटिक सोसाइटी' के जनल में प्रकाशित लेख का कुछ अंश इस प्रकार है:

"जैन मन्तव्यानुसार वैशाली में तीन जिले शामिल थे। जैसे, खास वैशाली, कुग्डमाम और बनियामा। इसके अतिरिक्त कोझाग एक प्रान्त था। वर्तमान बनियामाम वास्तव में प्राचीन विग्य-प्राम है। इस प्राम में बहुत से बड़े-बड़े टीले हैं। १० वर्ष पूर्व यहां पर खुदाई करने पर प्राम से पिरचम ५०० गज जाकर जमीन से ८ फुट के अनुमान खोदने पर दो जैन तीर्थंकरों की मूर्तियां मिलीं हैं। उसमें एक पद्मासन और दूसरी खड़्गासन थीं। "यदि विनया और कोल्हुआ के स्थानों की जांच की जाय तो जैन इतिहास का बहुतसा मसाला मिलेगा। में आशा करता हूं कि जैन और बौद्ध स्मारक मिले हुये मिलोंगे और उनके पहचानने में बहुत कठिनता पड़ेगी। क्योंकि जैन और बौद्ध दोनों में स्तूप, तोरग्रहार आदि एक से ही मिलते हैं।

त्रव पाठक 'त्रारिकत्रोलाजिकल सर्वे आफ इिएडया' की रिपोर्ट का ऋंश मी पढ़ लें: "इस वर्ष बसाढ़ में खुदाई की गईं। इस खुदाई में बहुत से बर्तन ऋौर मोहरें मिलीं। एक मोहर पर चरण-चिन्ह हैं जो किन्हों जैन तीर्थंकर की पादुकाएँ होंगीं। इन मोहरों पर विद्यमान मंगल यन्त्रों से हमें यह फल प्रकट होता है कि ये मोहरें ब्राह्मणुधर्म एवं जैनधर्म

१--- 'श्रमण भगवान् महावीर' की प्रस्तावना पृष्ठ XXV.

२ - 'बंगाल-बिहार-उड़ीसा के प्राचीन जैन स्मारक' पृष्ठ २३ - २४।

के मानने वालों की हैं, बौद्धों की नहीं। इनमें चरण-पादुकाएँ हैं, कलश हैं झौर त्रिशूल हैं। ये ही चिन्ह कटक में खरडिगिरि पर्वत की हथि।-गुफा के राजा खारवेल के शिलालेख में भी मिले हैं। रेंग्र

'श्रारिक श्रोलाजिकल सर्वे श्राफ इंडिया' की १९१३-१४ की रिपोर्ट से ज्ञात होता है कि बसाढ़ में फिर खुदाई हुई थी, जिसमें बहुत सी मोहरें निकली थीं। इनमें से बहुतसों में लेख भी मौजूद हैं। इन मोहरों में उपलब्ध नामों को जैन पुराणों के नामों से सावधानी से मिलान करने पर बहुतसी नई बातों का पता लग सकता है।

एक जमाने में वैशाली बहुत ही समृद्धशाली था। बल्कि ७ वीं शताब्दी तक वहां पर जैनधर्मावलन्बी प्रचुर संख्या में पाये जाते थे। चीन-यात्री ह्वेनसांग ने ऋपने यात्राविवरण में लिखा है कि वैशाली में उन्हें जैनमतानुयायी ऋधिक संख्या में मिले थे।

उहिष्तित ये सब प्रमाण बसाढ़ को भगवान् महावीर की जन्मभूमि सिद्ध करने में अवक्य सहायक हैं।

अस्तु, विज्ञ पाठकों के समन्न सिर्फ विचारार्थ मैंने अपनी एक राय उपस्थित कर दी है। कृपया इसे कोई अन्यथा समभने की चेष्टा नहीं करेंगे। अगर कोई विद्वान नालन्दा के निकटवर्ती, पटना-जिलान्तर्गत कुगडलपुर को ही भगवान महावीर की जन्मभूमि प्रमाणित कर दें तो उसे मैं सहषे स्वीकार कर लूंगा। सच्चे अन्वेषक का लक्ष्य सदैव सत्य की ही खोज रहता है। आशा है कि अनुसन्धानप्रेमी अन्य जैन व जैनेतर विद्वान मी इस विषय पर अपना विचार अवद्य प्रकट करेंगे। अन्त में एक अन्वेषक विद्वान के शब्दों में 'क्या कोई मक्तवत्सल जैन मुजफ्फरपुर-जिलान्तर्गत उस गाँव (बसाढ़) की खुदाई कराकर भगवान के जन्मस्थान का ठीक-ठीक पता लगाने का उद्योग करके पुषय और यश का भागी बनेगा ?'

१ - 'बंगाल-बिहार-उड़ीसा के प्राचीन जैन स्मारक' पृष्ट. २४।

## देशीराज द्वारा जैनवर्म की सहायता'

[ ले॰ श्रीयुत बनारसीप्रसाद भोजपुरी, सा॰ रत्न, रचनानिधि ]

कृषि यह कहा जाय कि विजयनगर के हिन्दू राजाओं ने, हिन्दूधर्म के अनुयायी होते हुए भी, अन्य धर्मों का आदरपूर्वक सम्मान किया है, तो कोई अतिशयोक्ति नहीं हो सकती। उन्होंने यदि एक तरफ हिन्दूधर्म के अस्तिस्व की रत्ता के लिए अपने धन को पानी की तरह बहाया हैं, तो दूसरी ओर अन्य धर्मों के अस्तित्व की रत्ता के लिए भी उन्होंने अपना परिश्रम और धन खर्च करने में जरा भी आनाकानी नहीं की हैं। निःसन्देह उन हिन्दूधर्म के कर्णाधारों को सभी धर्मों और संस्कृतियों का पोषक और संरत्तक कहना न्यायसंगत होगा। हम उनकी महान् उदारता और धर्मवीरता का बखान किन शब्दों में करें जब हम देखते हैं कि जहां उनका एकमात्र संकल्प और अत केवल हिन्दूधर्म की रत्ता और प्रचार करना था, वहाँ उन्होंने अन्य धर्मों की रत्ता और प्रचार करने में भी उसा प्रकार की तत्परता दिखाई। बेशक, उन्होंने हिन्दूधर्म के 'सत्य, अहिंसा और प्रेम' के उच्चादर्श को पूर्णकृप से समस्ता था।

जैनधर्म को मी उन्होंने पर्याप्त सहायता पहुंचायी, इसमें सन्देह नहीं किया जा सकता। राजा मुक्कराय प्रथम का प्रमाव उनके उत्तराधिकारियों पर पूर्णरूप से वर्त्तमान था। यह एक बहुत ही संतोष और आनन्द का विषय है कि सर्व प्रथम विजयनगर की पटरानियों के मिस्तब्क में ही जैनधर्म का अंकुर पैदा हुआ। देवराय प्रथम की रानी मीमा देवी ने उन्हें जैनधर्म की ओर प्रवृत्त किया। उनके धर्मगुरू पंडिताचार्य थे। मीमादेवी के प्रयक्त से करीब १४१० (ए० डी०) में अवण्वेल्गोल के मंगाइ बसदि में शांतिनाथ स्वामो की प्रतिमा की स्थापना की गयी थी। उपर्युक्त बसदि का निर्माण करीब १३२५ (ए० डी०) में बेल्गोल के मंगाइ के द्वारा हुआ था।

मीमादेवी के प्रमाव से देवराय प्रथम की उत्तरोत्तर जैन-मुनियों के प्रति श्रद्धा बढ़ने लगी। उन्होंने जैन मुनियों के प्रचार-कार्य में पूरी सहायता पहुँ चायी। शिलालेख से पता चलता है कि विख्यात वक्ता वर्धमान मुनि के प्रधान शिष्य धर्मभूषण गुरु की विजयनगर के राजा देवराय प्रथम ने पूरी प्रतिष्ठा श्रीर सहायता की थी। उन्होंने जैनों के विख्यात केन्द्र श्रवणबेल्गोल से पूरा संपर्क स्थापित किया था। करीब १४२० (ए० डी०) में उन्होंने गौतमस्वामी के श्रचनार्थ, वृत्ति के निमित्त, मेपिनाड में बेलमे नामक गाँव दान में दिया था। राजकुमार हरिहर ने भी अपने पूज्य पिता का सच्चा श्रमुकरण किया। उन्होंने कनकिगिरि की बसदि के लिए बहुमूल्य श्रीर श्रमुकरणीय दान दिया।

९ श्रीयुत बी॰ ए॰ सालेतोर की 'Mediaeval Jainism' के एक प्रकरण के आधार पर।

विजयनगर के राजा देवराय द्वितीय ने भी जैनधर्म की पूरी सहायता पहुँ चायी। इन्होंने १४१९ (ए० डी०) से १४४६ (ए० डी०) तक शासन किया। १४२४ (ए० डी०) के करीब इन्होंने तुलू देश के वरंग नामक गाँव को वहीं के नेमिनाथ की बसदि के लिए दान में दिया।

कृष्णदेव राय के बारे में यह कहना अनुचित न होगा कि उन्होंने अपने राज्य के विभिन्न संप्रदायों को एक नजर से बराबर देखा। उनकी सहृदयता और सची शालीनता का इससे बढ़कर ज्वलंत उदाहरण क्या मिल सकता है कि उन्होंने अपने साम्राज्य से परे दो दूर प्रांतों में जैन मंदिरों के लिए दान दिया था। इसके अलावा उन्होंने चिंगलेपट जिलान्तर्गत कंजीवरम् तालुका स्थित तिरूप्यत्तिकुणारु की तैलोक्यनाथ बस्रदि के लिए दान स्वरूप दो गाँव दिये थे। ये घटनाएँ १५१६ (ए० डी०) और १५१९ (ए० डी०) के बीच की हैं। उन्हीं दानवीर राजा ने १५२८ (ए० डी०) में सिप्पागिरि (अलुरु तालुक) की वसदि के लिए भी दान दिया था।

विजयनगर के राजाओं में देवराय का नाम जैन-बसदि-निर्माण-कार्य में सर्वप्रथम लिया जा सकता है। इन्होंने जैन-बसदि-निर्माण-कार्य के झलावा सभी धर्मों में पारस्परिक सद्भावना कायम रखने की पूरी चेष्टा की थी। ये इस्लाम-धर्म की प्रतिष्ठा करने के लिए कुरान शरीफ को अपनी बगल में रखते थे। इन्हों की उदारता का फल था कि राजधानी में पाइवेनाथ-बसदि का निर्माण हो सका।

जैनधम के इतिहास में जेनरल इरुगप्प का नाम भी एक विशिष्ट स्थान रखता है। वे ख्रपने काल के एक विख्यात जैन जेनरल थे। उन्होंने जैनधम के प्रचार के लिए चिरस्मरणीय कार्य किया है। शिलालेख में उनकी वीरता का बखान करते हुए कहा गया है कि जेनरल राजकुमार इरुगप्प जिस समय युद्ध भूमि के लिए प्रस्थान करते थे उस समय उनकी ख्रद्रवारोही सेना की घुड़दौड़ से आकाश धूलाच्छादित हो जाता था, और सूर्य्यदेव को अपनी रिइमयाँ छिपा लेनी पड़ती थीं। बात की बात में उनकी सेना शत्रुओं के समीप पहुँच जाती थी, जिससे शत्रुओं का हाथ बँध जाता था। एक और यि उनकी वीरता चढ़ी-बढ़ी थी, तो दूसरी और उनकी धार्मिकता भी अपना शानी नहीं रखती। वे जैनधर्म के पक्के अनुयायी थे। उन्होंने १३८२ (ए० डी०) में तिरुपरुत्तिकुग्गर की त्रैलोक्यनाथ-बसदि के लिए भूमि-दान किया था। उस वक्त विजयनगर के राजा हरिहर राय द्वितीय थे। जेनरल इरुगप्प के गुरु पुष्पसेन थे।

हरिहरराय द्वितीय के समय जेनरल इस्गप्प मंत्री के पर पर आसीन थे। उन्होंने राजधानी में कुन्थु जिननाथ का चैत्यालय बनवाया था। इसका निर्माण-कार्य १६ फरवरी १३८६ (ए० डी०) को समाप्त हुआ था। आजकल भूल से लोग इसे गाणिगित्ति मंदिर के नाम से पुकारा करते हैं। इस शिलालेख में जिन जैन-गुरु सिंहमंदी का नाम अंकित है, वह

बही सिंहनंदी त्र्याचार्य हैं, जिनका उल्लेख श्रवणबेल्गोल में प्राप्त करीब १४०० (ए० डी०) के कागज-पत्रों में मिलता है।

इरुगण सिर्फ कुराल राजनीतिज्ञ ही नहीं थे, बल्कि एक योग्य इश्जिनर भी थे। १३९४ (ए० डी०) में उन्होंने कुणिगल के तालाव से नहर निकाली थी। उक्त नहर पर प्राप्त शिलालेख से पता चलता है कि इरुगण्प संस्कृत के प्रकांड विद्वान् थे और उन्होंने संस्कृत में 'नानार्थरत्नाकर' नामक कोष लिखा था। उन्होंने १४०३ (ए० डी०) में हरिह्रराय द्वितीय के शासन-काल में मंत्रिपद को योग्यता के साथ निभाया और ऊँचे राजपद पर राजा देवराय द्वितीय के शासन काल तक बने रहे। १४२२ (ए० डी०) के करीब श्रवण्वेलगोल के शिलालेख से पता चलता है कि जनरल इरुगण्प ने जैन गुरु श्रुतमुनि के सम्मुख बेलगोल नामक प्राप्त को गुम्मटेश्वर की पूजा के लिए दान में दिया था। १४४२ (ए० डी०) के करीब प्राप्त शिलालेख से इस बात की पूरी पुष्टि हो जाती है कि इरुगण्प देवराय द्वितीय के शासन-काल में एक ऊँचे सरकारी पद पर वर्त्तमान थे। उसमें लिखा है कि जैन कमांडर इरुगण्य गोवा और चन्द्रगुष्टि के वायसराय के पद पर विराजमान थे। तात्पर्य यह कि उन्होंने करीब ५९ वर्षों तक (१३८३ ए० डी से १४४२ ए० डी० तक) विजयनगर की सरकार के ऊँचे सरकारी पदीं को योग्यता पूर्वक निवाहा। वे उतने समय तक जैनधर्म की उन्नित के लिए बराबर तत्परता से कार्य करते रहे और हर तरह की सरकारी सहायता पहुँचाते रहे।

इह्नगत्प के माई जेनरल बैचप्प ने भी जैनधमें की पूरी सहायता की थी। यहीं तक नहीं, बल्कि इह्नगप्प के अन्य साथियों ने भी जैनधमें की पूरी सहायता की और इसकें प्रचार में काफी तत्परता और संलग्नता प्रकट की।

इस्राप्प के वक्त में एक और मशहूर राज-अधिकारी ने जैनधर्म की पूरी सहायता की थी। उनका नाम महाप्रधान गोप चमूपित था। उनकी वीरता और कार्य-चमता की ए० डी० १४०८ के शिलालेखों में पूरा जिक्र मिलता है। वे पक्के जैनी थे। जैनधर्म के प्रति उनकी श्रद्धा और प्रेम सराहनीय है। उन्हों की तरह दो और राज-आफिसरों ने जैनधर्म को पूरी सहायता पहुँ चायी थी, जिनमें एक का नाम था मसनहिंद्ध कन्पन्न गौड़। इन्होंने १४२४ (ए० डी०) में बेल्गोल के गुम्मट खामी के पूजार्थ तीत हिंद्ध नामक प्राम दान में दिया था। दूसरे का नाम बहुभ राजदेव महास्त्ररसु था। ये महामंडलेश्वर श्रीपित राजा के पोता थे। इन्होंने भी जैनधर्म को हर तरह की सहायता पहुँ चायी थी। इस प्रकार जब हम विजयनगर राज का इतिहास देखते हैं, तो हमें कहना पड़ता है कि वहाँ के राजाओं में जैसी स्वधर्म के लिए सच्ची कट्टरता थी, उसी प्रकार अन्य धर्मों के लिए महान् उदारता भी थी। खास कर जैनधर्म का तो उनके द्वारा पर्याप्त प्रचार हुआ है, जिसके लिए जैन-समाज उन दूरदर्शी, योग्य और उदार राजाओं का चिर आसारी रहेगा।

## उपाध्याय मेघिनय के दो नकीन ग्रन्थ

[ ले॰ श्रीयुत ऋगरचन्द, नाहटा ]

महिरतीय प्राचीन जैन ज्ञानमंडारों में यद्यपि जैसलमेर, पाटण, खंभात द्यादि स्थानोंके ज्ञानमंडार विशेष प्रसिद्ध हैं। पर हस्तलिखित प्रतियों की संख्या के लिहाज से मेरे खयाल से बीकानेर जैसा गौरव किसी भी स्थान को प्राप्त नहीं है। यहाँ के विविध संग्रहालयों में करीब ४०-५० हजार हस्तलिखित प्रतियां हैं जिनमें सैकड़ों जैन एवं जैनेतर ग्रन्थरल ऐसे भी हैं जिनकी प्रतियाँ श्रन्यत्र कहीं भी प्राप्त-ज्ञात नहीं हैं। प्रस्तुत लेख में ऐसे ही दो श्रन्यत्र श्रप्राप्य ग्रन्थरलों का परिचय प्रकाशित किया जा रहा है।

श्रद्वारहवीं शताब्दी के पूर्वोर्द्ध में तपागच्छ के तीन महाविद्वानों का स्थान बहुत ही महत्त्वपूर्ण है, वे हैं---१ उ० विनयविजय २ उ० यशोविजय ऋौर उ० मेघविजय। इनमें प्रथम सिद्धान्तशास्त्र, दूसरे न्यायशास्त्र ऋौर तीसरे काव्यशास्त्र के पारंगत रूप से प्रसिद्ध हैं। इनमें प्रथम का स्वर्ग सं० १७३ ⊏ द्वितीय का सं १७४५ ऋौर तृतीय का **ग्रन्थ-रचना-काल सं० १७२७ से १७६० तक हैं।** उपाध्याय मेघविजय विविध विषयों के मर्मज्ञ थे। उन्होंने काव्य में पादपूर्त्ति+ की जो चमत्कृति दिखाई है वह त्रपूर्व है— माघ की पादपूर्ति रूप में देवानंदाभ्युदय, मेघदूत की पादपूर्ति में मेघदूतसमस्यालेख, नैषध की पादपूर्ति में शांतिनाथचरित्र बनाया एवं दिग्विजय महाकाव्य तथा सर्वोच्च सप्तसंघान-काव्य रच कर त्रपनी त्रपूर्व विद्वत्पतिभा का विश्व को त्रानीखा परिचय दिया। त्रापने लोकसाहित्य में पंचाख्यान, कथासाहित्य में लघु त्रिषष्ठिचरित्र, ब्याकरण में चंद्रप्रभा, ज्योतिष में उद्यदीपिका, वर्षप्रबोध (मेघमहोद्य), रमलशास्त्र, सामुद्रिक में हस्तसंजीवन, मंत्र पर वीसायंत्रविधि, श्राध्यात्म में मातृशसाद, खंडन में युक्तिप्रबोध श्रीर धर्ममंजूषा इत्यादि श्रनेक प्रन्थ रचे हैं। पाकृत, संस्कृत एवं लोकभाषा इन तीनों में श्राप की रचनाएँ प्राप्त हैं। जिससे विविध भाषात्र्यों एवं विषयों पर त्र्यापका प्रभुत्व प्रतीत होता है। त्र्याप की दो नवीन रचनायें हमारी खोज से बीकानेर के जैन भांडारों में प्राप्त हुई हैं जिनका परिचय कराना ही इस लेख का उद्देश्य है। इनमें से प्रथम ग्रन्थ व्याकरणा विषयक है श्रीर इसकी प्रति हमारे संग्रहालय में सुरन्तित है। दूसरा ग्रन्थ न्याय पर है श्रीर उसकी प्रति स्थानीय वृहत् ज्ञानभांडार के त्रांतर्वर्ती भुवनभक्तिभांडार में है। इन प्रन्थों का विशेष परिचय इस प्रकार है:--

<sup>+</sup> देखें, मेरा जेख 'जैनपादपूर्ति साहित्य'—जैन-सिद्धान्त-भास्कर मा० ३, किरण २-३।

१ शब्दचंद्रिका:—इस प्रन्थ के तीन प्रकाश हैं स्त्रीर २४ पत्र की प्रति हमारे संग्रह में है। खेद हैं कि प्रति के ऊपर के किनारे के मध्य में किसी जन्तु के गोल काट देने के कारण उस स्थान का पाठ सब पत्रों में खंडित हो गया है। प्रतिलिपि सुन्दर है। पर अच्चर जैनेतर प्रतींत होते हैं। प्रति संवत् १७६१ की लिखी हुई है स्त्रर्थात् प्रन्थकार के समय की ही है। प्रन्थ में रचना संवत् नहीं दिया गया है। पर सं० १७६१ में प्रति लिखी हुई है। स्त्रतः इससे पूर्व का ही निश्चित होता है। प्रति का प्रथम पृष्ठ एवं स्रंतिम पृष्ठ का पौना भाग रिक्त है। स्त्रवशेष पत्रों के प्रत्येक पृष्ठ में पंक्ति १०, व प्रतिपंक्ति वर्ण ४५ करीब हैं।

त्र्यादिः—॥ ॥ ह० ॐ शांखेश्वरपाश्वां, हीं नत्वा बालाय ·· ·· ·· ।

.....(हे) मचंद्रस्य, चंद्रिकासौ निरूप्यते ॥ अर्ह पदं सदा ध्येयं कल्यागौकश्रिये सता (सदा)

श्र त्रा इ ई उ ऊ ऋ ऋ ल ॡ ए ऐ त्रो श्रो श्रं श्रः क स इत्यादि— प्रथम प्रकाश के श्रंत में :— पंत्रांक १२ A.

> श्रीविजयप्रभद्धरेः प्रेष्यः शिष्यः कृपादिविजयकवैः । श्रीमेघविजयवाचकवरोऽभ्यधाच्चंद्रिकास्यादौ ।

> > इतिशब्दचंद्रिकायां प्रथमप्रकाशः

×

(पत्रांक A में भी हीरविजयसूरि, विजयसेन, विजयदेव, विजयप्रभसूरि का नाम त्र्याता है ) हितीय प्रकाश के पारंभ में---

> श्रीनाभिभुः सरस्वत्यां, दिष्द्या दष्द्या रसंदधत् । सुमंगलान्वितः शंभुः सृष्टे धातुर्जयश्रिये क्रियार्थो धातुर्स्वादि ॥

श्रंत :---उपरोक्त स्रोक के बाद '---इति श्रीसिद्धहेमचंद्रव्यकरणस्य शब्दचंद्रिकायां द्वितीयप्रकाशः ।

तीसरे प्रकाश का श्रारंभ पत्रांक २१ B
श्रादिः--श्रीपाश्वी जयतु श्रीऋषभनाथः श्रियेऽस्तु ।
श्रानुमोऽत्यादिः कृत्वच्यमाणः प्रत्ययः ।

ग्रंतः---उपर्युक्त श्लोक के पश्चात् :---प्रौटायाः सरसाभावा वृत्तेः केकेनशर्मदाः । एकेवास्याश्रुमुग्धा या रूपश्रीरस्तु नर्मदा ।२।

×

×

स .... मेघाम्युदयनंदिनी । सौरप्रभावादालोकं चंद्रिका जयताच्चिरं । शाविबुधैः पीयमानासौ नयनानंददा .... गार सोल्लासात् पुष्णातु विजयश्रियं ।४

इति श्रीशब्दचंद्रिकायां तृतीयः प्रकाशस्तत्पूत्तौ यंथोपि संपूर्णश्रियमशिश्रेयत् ॥शुमम् संवत् १७६१॥

२ मिर्गिपरी ह्या : — प्रस्तुत प्रन्थ में ४ विमर्श हैं त्र्यौर प्रसिद्ध नैयायिक गंगेरा उपाध्याय के चिन्तामिण प्रन्थपर इसमें त्रालोचना है। प्रति ⊏ पत्र की है। प्रत्येक पृष्ट में पंक्तियाँ २१ से २४ व प्रतिपंक्ति त्राह्मर ५० के करीब है। प्रथम पृष्ट रिक्त एवं त्रांतिम पत्र में केवल ३ ही पंक्तियाँ लिखी हुई हैं। कहीं कहीं किनारों पर टिप्पणी भी लिखी हुई है। प्रति में लेखन एवं रचना-समय नहीं हैं। प्रन्थ का विशेष विवरण इस प्रकार है :---

त्रादिः--तर्कश्चितामणौ कार्यः स्पृत्वा स्याद्वादिनं जिनं । विशिष्य शिस्यबोधाय धार्यश्चात्रौपदिश्यते ॥१॥

तत्राप्यादावनुमानपरिच्छेदव्याप्तिविशिष्टपच्चधर्मताज्ञानमनुमितिः तत्करण-मनुमानमिति प्रथमतो लच्चणं तस्यार्थः । इत्यादि

द्वितीय विमर्श के प्रारंभ में :---

त्र्य न्यायांगमुख्यत्वात् व्याप्तः किंचिद्विचार्यनौ । चिंतामणौ श्रीगंगेशोपाध्यायोक्तेऽस्य सन्निधेः ।१।

तृतीय विमर्श प्रारंभ :--- ऋथ उपाधिसाधितविमर्शः । इत्यादि

चतुर्थ विमर्श प्रारंम :--- अथ एवं भावत्वव्याष्ट्रत्याध्वंसे जम्यत्वानित्यत्वयोः संबंधो निवर्त्तमानः पद्मधर्मताबला × पद्मधर्मतापि विमृश्यते × इत्यादि

श्रंतः---मगोः परीचा मिणिकिंगिकेव पूर्णारसैः स्वारसिकैर्मुदैव ।
गंगेश्वरश्रीगृहसंनिधाना, ध्यानोऽवधार्या शिवपूर्वतुर्या ।१।
भातुदयसदाध्याय बुद्ध्यायश्राप्लवं सुजेत् ।
श्रस्यामश्याय धीरहेस्तुष्टस्तस्येह सुश्रिये ।२।
श्रीविजयप्रभद्धरेस्तपागगोशस्य सेवको मेघः।
सम्यक्त्वशुद्धिसिद्धेः कृतवानेतां मिण्परीचां ।३।
इति श्रीमिण्पिरीचायां चतुर्थो विमर्शः॥

उक्त दोनों प्रतियों के उदाहरण अज्ञस्य अशुद्धियों से मरे पड़े हैं। संव

### जिनकल्प और स्थाबिरकल्प पर इवे० साधु श्री कल्यागाविजयजी

[ ले॰ श्रीयुत कामताप्रसाद जैन, डी. एल., एम. श्रार. ए. एस. ]

ं 🏗 ने पहले-पहल इवेताम्बर साधु स्व० श्री विजयधर्म सूरिजी को देखा था। अलीगंज होकर निकले थे। उनकी विद्वता और निर्मीक चर्या का प्रभाव मेरे मन पर पड़ा उपरान्त साहित्यिक प्रसंग में द्वेताम्बर साधुगण श्री विद्याविजयजी, स्व० श्री हिमांशु-विजयजी, वयोवृद्ध चौथमलजी प्रभृति से भी मेरा परिचय हुआ। सुभे खेताम्बर यतिवग पर गर्ने था; वह निस्सन्देह उपयेक्षिखित विद्वज्जनों से समलंकृत है। किन्तु इसके साथ ही श्री 'जैन सत्यप्रकाश' में प्रकाशित कतिपय इवेताम्बर साधुत्रों के लेखों की विचारसरणी से मुक्ते अनुभव हुआ कि सब ही चमकनेवाली चीज सोना नहीं होती। इवेताम्वरीय यतिसमुदाय में साम्प्रदायिकता के पोषक कतिपय पत्तपाती साधुत्रों के करतब त्र्यचम्भे में डालनेवाले हैं— सम्प्रदायवाद के पोषण में वह शायद अपने सत्यमहाव्रत की रत्ता करना आवश्यक नहीं समभते ! यही कारण है कि 'हिमवन्त थेरावली' जैसी जाली श्रौर कल्पित पट्टावलियां एवं मूठे फरमान यह लोग उपस्थित कर सके हैं। 'इसी 'हिमवन्त थेरावली' के आधार पर एक समय श्री कल्याण्विजयजी ने सम्राट् खारवेल को इवेताम्बर सिद्ध करने का असफल उद्योग किया था; परन्तु श्री जिनविज्यजी ने उस 'थेरावली' को ही मूठा सिद्ध किया जिस पर श्री करयाण्विजयजी ने वह लेख लिखा था। रें इन्हीं श्री करयाण्विजयजी ने एक पुस्तक "श्रमण भगवान् महावीर" नामक लिखी है, जो श्री क० वि० शास्त्रसंग्रह समिति. जालोर द्वारा संवत् १९९८ में प्रकाशित की गई है। इस पुस्तक के अन्तिम भाग में विद्वान् लेखक ने 'जिनकल्प' श्रौर 'स्थविरकल्प' पर विवेचना करते हुये, दिगम्बर सम्प्रदाय की उत्पत्ति पर श्रद्भत प्रकाश डाला है, जिसका न कोई सिर है श्रीर न पैर । पहले ही श्रापने दोनों

९ 'श्रनेकान्त' वर्षे १ ए० ३४१-३४२ में 'हिमवन्तथेरावजी' को जाजी प्रकट किया गया है। श्री सम्मेद्शिखिरजी के मुकद्दमें में ऐसे फरमान पेश किये गये जो जाजी थे। उनके विषय में माननीय जज ने श्रपने फैसजे में लिखा था:—

<sup>&</sup>quot;They (Firmans) will appear to be matlabi on the face of them and to have been got up for the purpose of disputes."

—Parasnath Hill Judgment p. 32

२ ''त्रनेकान्त'' की प्रथम वर्ष की फाइल देखो । ३ षष्ट पश्चित्रेद, ए० २८४-३४०

'करपों' का स्वरूप दिगम्बर श्रीर स्वेताम्बर मतानुसार इस ढंग से लिखा है कि दोनों में बजाहिर कुछ श्रन्तर ही नहीं दिखता। श्रतः सब से पहले हम इस पर ही विवेचन करेंगे।

दिगम्बरमत: दिगम्बर सम्प्रदाय के प्राचीनतम उल्लेख से स्पष्ट हैं कि उसके निकट साधुवेष दिगम्बरत्व में निहित रहा है। बाह्याभ्यन्तर परिप्रह से रहित साधु ही निर्धन्थ हो सकता है। तिलतुषमात्र परिप्रहरित यतिवेष ही प्रशंसनीय श्रौर मोच्च का साधन है। जिनेन्द्र ने इसी का उपदेश दिया है। प्रथम तीर्थंक्कर श्रादिनाथ द्वारा उपदिष्ट इस यतिधम को माननेवाले ही निर्धन्थ साधु हैं। श्रथम तीर्थंक्कर श्रादिनाथ द्वारा उपदिष्ट इस यतिधम को माननेवाले ही निर्धन्थ साधु हैं। श्रयम तीर्थंक्कर श्रादिनाथ द्वारा करते हैं, वह भृष्टाचारी हैं। यथाजातरूप निष्परिप्रही निर्धन्थ ही पूज्य हैं—यही जिनलिक्क हैं! इस जिनलिक्क के चार चिन्हों में सबप्रथम श्राचेलक्य (नम्नत्व) है, जिसमें साधु को वस्तादि सब ही परिप्रह का त्याग कर देना होता है। उसके साथ केशलुञ्चन, शरीरव्युत्सर्ग (शरीर से श्रममत्वमाव) श्रौर प्रतिलेखन मी निर्धन्थितक्क के चिन्ह हैं। प्रतिलेखन से माव जीव-दया के उपकरण मयूरपिच्छिका है। इस जिनलिक्क को वे ही महामाग धारण करते हैं जो श्री जिनेन्द्र के समान होना चाहते हैं—निर्धन्थ रूप जिनेन्द्र का प्रतिबिम्ब ही है। ध

×

^ 'श्राचेत्नकः' लोचो वोसदृसरीरदा य पडिलिहणं । एसो हु लिंगकपो चदुव्विधो होदि णादव्वो ॥१०८॥'—मूलाचारः ।

'चेलाविसन्व संगचात्रो पढ़मो हु होदि ठिदिकणो । इह पर लोइयदोसे, सन्दे त्रावहदि संगोहु ॥२२॥'—भगवती त्राराधना: ।

४ 'जिखपिडिरूवं विरियाग्यारो, रागादिदोस परिहरणं। इस्रेवमादिवहुगा, श्राचेलक्के गुणा होति ॥=७॥'—सगवती श्राराधनाः। X

X

१ 'जधजाद रूवजादं उप्पाहिदकेसमं सुगं सुद्धं। रहिदं हिंसादीदो श्रष्पिहकममं हवदि लिगं ॥१॥ सुन्छारंभविसुक्कं जुत्तं उवजोग जोग सुद्धीहिं। लिगं स परावेक्लं श्रपुराव्भवकारस जेएहं ॥६॥ प्रवचनसार श्र० ३

२ 'ततः सङ्गद्वयत्त्रकः जिनिर्विङ्ग प्रशस्यते । ससम्यक्त्वस्य जीवस्य मोत्तसौष्यस्य साधनम् ।' भद्रवाहृचरित्रः ।

<sup>&#</sup>x27;ियमांथो जियावसहो यिमांथं पवययं कयं तेया। तस्साग्रममगलमा सन्वे यिमांथमहरिसियो ॥१३४॥'—भावसंप्रहः।

३ 'जे पुण भूसियगंथा दृसियणिगांथिलंग वयभद्दा ।'---भावसंप्रहः ।

४ 'म्राचेलक्क' लोचो, वोसक्टसरीरदा य पडिलिहर्ण । एसो हु र्लिगकपो, चदुव्विहो होदि उस्सग्गे ॥८२॥'—भगवती म्राराधनाः ।

इस निर्पान्थलिङ्ग के दो भेद शास्त्रों में बताये गये हैं, (१) जिनकल्प और (२) स्थिवरकल्प । यह भेद मुनिजनों के संहनन, चारित्र और ज्ञान के विशेषत्व की अपेचा ही कहे जा सकते हैं; वरन हैं दोनों एक ही चीज़! जिस प्रकार सामान्यकेवली और विशेषकेवली में केवल- ज्ञान की अपेचा कोई भी भेद नहीं है—दोनों ही त्रिकालज्ञ त्रिलोकदर्शी हैं, उसी प्रकार जिनकल्पी और स्थिवरकल्पी मुनि धर्म की अपेचा से अभिन्न हैं। उपयुद्धिखित मुनिलिङ्ग के चार चिन्हों से जिनमें आचेलक्य (दिगम्बरत्व) सर्वप्रथम है, दोनों ही प्रकार के मुनिजन समलंकृत रहते हैं।

जिनकल्पी मुनि की विशेषता साधारण मुनि, जो स्थिवरकल्पी कहे गये हैं उनसे निम्निलिखित विशेषतात्रों के कारण है: "ऐसे मुनिराज सम्यत्त्वरक्ष से विभूषित अर्थात् भाविलिङ्गी होते हैं—अपनी इन्द्रियों को वह पूरी तरह वश में किये होते हैं। उनका ज्ञान इतना विशाल होता है कि एकाचर के समान एकादशाङ्ग शास्त्र के ज्ञाता होते हैं। उनकी सहनशीलता चरमसीमा की होती है—कदाचित् उनके पांव में कांटा लग जावे अथवा आंखों में रजकण गिर जावे तो उसे न वे स्वयं निकालते हैं और न दूसरों से कहते हैं कि तुम निकाल दो। वह निरन्तर मौन सिहत रहते हैं। वह उत्तम—वज्रृष्ठभनाराचसंहनन के धारक होते हैं। गिरि-गुहाओं वन-कन्दराओं आदि निर्जन स्थानों में रहते हैं। वर्षाकाल में जब मार्ग जीवों से पूर्ण हो जाते हैं तो वह छह मास पर्यन्त निराहार रहकर कायोत्सर्ग धारण करते हैं। सर्वपरिग्रह रहित और रक्षत्रय से भूषित वे मोच्च की साधना में लीन रहते हैं। धर्मध्यान और शुक्तध्यान में ही वे सदा निरत रहते हैं। उनके रहने के स्थान का कोई पता नहीं होता और वे जिन मगवान के समान एकाकी विहार करनेवाले होते हैं।" "

×

२ 'सो जिग्रकणो उत्तो उत्तमसंहण्णधारिस्स ॥
जत्थ गा कंटयभगो पाए ण्यग्रामिम रयपविद्वमिम ।
फेंडंति सये मुणिणो परावहारे य तुण्हिका ॥१२०॥
जलविरससवा याई गमणे भगो य जम्म छम्मासं ।
अच्छुंति णिराहारा काश्रो सगोण छम्मासं ॥१२१॥
प्यारसंगधारी एश्राई धम्मसुककाणी य ।
चत्तासेस कसाया मोणवई कंदरावासी ॥१२२॥
वहिरंतर गंथ चुवा णिएणोहा णिण्पिहा य जहवहणो ।
जिण हव विहरंति सया ते जिग्रका ठिया सवणा ॥१२३॥"—मावसंग्रहः

३ 'भद्रवाहुचरित्र', परिच्छेद ४ श्लोक १०४--- ११०

X

भ 'दुविहो जिणेहिं कहिन्रो जिणकपो तह य थविरकपो य । सो जिलकपो उत्तो उत्तम संहलाल धारिस्स ॥११६॥'—भावसंप्रहः

यें बिशेषतायें ही उन्हें जिन भगवान् के सदृश चर्यायुक्त होने के कारण जिनकल्पी ठहरातीं हैं। श्री अपराजित सूरि ने संदोप में यही कहा है कि जो मुनि राग, द्वेष आरे मोह को जीतनेवाले हैं — उपसर्ग-परीषहों को सममाव से सहते हैं और जिनेन्द्र के समान विहार करते हैं वह जिनकल्पी हैं।

स्थविरकल्पी मुनि जिनसंघ में रहने वाले सामान्य निर्धन्थ साधुत्रों का द्योतक है। शास्त्रों में इनका वर्णन यूँ मिलता है: "जिनलिङ्ग के धारक ऋट्टाईस मृतगुणों से युक्त ऋौर सम्यक्त्वरत्न से समलंकृत साधु स्थविरकल्पी निर्धन्थ हैं। उनका ऋधिकांश समय ध्यान ऋध्ययन में व्यतीत होता है। पश्चाचार का वे पालन करते हैं, उत्तम, स्नमादि दशधर्म से

यह उल्लेख हमें श्रीयुत पं० परमानन्द जो से प्राप्त हुन्ना है। इसके लिए हम उनका न्नाभार मानते हैं। हमारे संप्रह की एक हस्तिलिखित पोथी में 'सिद्धान्तिशिरोमिणि' नामक रचना है। उसमें कितपय गाथान्त्रों को उद्धृत करके निम्न प्रकार वर्णन लिखा है:—

"भूनि सयनं खुंचो वे बे मासेहि श्रसहनिजासो (?), बावीस परीसा सिंहयं श्रसहि जाग्रेनिचंपी ॥४४॥ निगंथ पवयनं जिनवरनाहेन श्रिखयं परमं; तंतिक उनश्चानं पंच मानो निमछुन्नं (?) ॥४४॥ विहरंतरंगं गंथ चूया निनेहा निष्यजय वयने; जिनह्वा विहरंति सय ते जिनकप्पो ठिया सवना॥४६॥ थिवर कष्गो विकहाउ, श्रमगारा तं जिनेसिनए; सो पंचय चेलय चाउ श्राकिंचनत्तचपिडलहनं ॥४७॥ (चौपई) बाहिर श्रंतर परिग्रह छोडि; मौन रहे नि:सनेही जोर। पंच चेल तजि जिनवर जिसो, जिनकस्पी मुनि कहिये इसो ॥४८॥", इत्यादि।

२ "थविर कपो वि कहिन्नो श्रणयाराणं जिणेण सो एसो।
पंच चेत चान्नो श्रकिंचणतं च पिडिलिहणं ॥१२४॥
पंच महन्वय धरणं ठिदिभोयण प्यभत्त करपत्तो।
भित्तभरेण य दत्तं काले य श्रजायंणे भिक्लं ॥१२४॥
दुविहतवे उज्जमणं छिन्वह श्राबासएहिं श्रणवरणं।
खिदिसयणं सिरलोन्नो जिणवर पिडिश्वपिडिगहणं॥१२६॥
संहणणस्स गुणेण य दुस्समकालस्स तव पहावेण।
पुरण्यर गाम वासी थिवरे कप्पे ठिया जाया ॥१२७॥
उवयरणं तं गिहयं जेण ण भंगो हवेइ चिरयस्स।
गिहयं पुरथयदाणं जोमां जस्स तं तेण ॥१२८॥
समुदाएण विहारो धम्मस्स पहावणं ससत्तीए।
भवियाण धम्मसवणं सिस्साण य पालणं गहणं॥१२६॥
संहण्णां श्रु श्रु श्रिवां कालो सो दुस्समो मणो च्वलो।
तह वि हु, धीरा पुरिसा महन्वयभर धरण उच्छि हिया॥१३०॥—भावसंग्रहः।

१ 'जितरागद्वेषमोहा उपसर्गपरी वहारि वेग सहाः जिनाइव विहरन्ति इति जिनक्ष्पिकाः ।
 --- विजयोदयाटीका, ३।१४४

सदा विभूषित रहते हैं। वाह्याभ्यन्तर परिमह से विरक्त होते हैं। खड़े-खड़े विधि से दिन में एक दफा करपात्र पर भोजन करते हैं। मिए-तृए, नगर-वन, शत्रु-मित्र, सुख-दुख, सब में सममावी होते हैं। मोह-मान त्रादि से उन्मत्त नहीं होते। धर्मोपदेश के समय बोलते हैं— शेष समय मौन रहते हैं। सुन्दर मोर पिन्छिका प्रतिलेखन (शोधन) के लिये धारण करते हैं। वे संघ के साथ-साथ विहार करते हैं। धर्मप्रभावना करने में निरत रहते हैं और अपने शिष्यों का संरत्तरण करते हैं। वृद्ध साधुसमूह की वैयावृत्ति करने में सावधान रहते हैं। इसीलिये महर्षिगए उनको स्थविरकल्पी कहते हैं।" पूर्वोक्त 'सिद्धान्तशिरोमिए।' में इनके विषय में उल्लेख हैं कि:—

"थिवरकल्पी मुख सौं कहैं वाणि । नीरस भोजन लेंय सकति परिमाण ॥ आर्किचन पंच चेला तजें। तासौं थिविरकल्पी कहि बजें॥४६॥

सारांश यह कि सब प्रकार के हीन संहननवाले मुमुक्षु जिनलिङ्ग को धारण कर के मुनिसंघ में रहकर त्रात्मकल्याण करते हैं, वे मुनिजन स्थविरकल्पी कहलाते हैं। यही दो प्रकार का मुनिकल्प जिनेन्द्र ने कहा है। शेष समंथ (सबस्न) कल्प मात्र पास्बंड हैं।

श्वेताम्बर मतः साधु का वेष क्या होना चाहिये श्रथवा मुक्ति किस लिङ्ग से प्राप्त की जा सकती हैं ? इस प्रश्न के उत्तर में क्वेताम्बरों की प्राचीन मान्यता दि० जैनों से प्रायः श्रमिन्न हैं। क्वेताम्बरीय 'श्राचाराङ्गसूत्र' में मिक्षु के लिये परमधर्म श्राचेलक्य ही बतलाया है अर्थात् साधु को दिगम्बर वेष धारण करना चाहिये। प्रथम तीर्थङ्कर श्री ऋषमदेव ने इसी धर्म का प्रतिपादन किया और अन्तिम तीर्थङ्कर महावीर ने भी उसी को धारण किया। में भ० महावीर के शिष्य जो साधु हुये उन्हें नम्रवेष धारण करना पड़ता था। राजा उदयन, ऋषभदत्त आदि के नाम उल्लेखनीय हैं। में भ० महावीर ने स्पष्ट कहा था कि निर्मन्थ श्रमण को नम्नमाव, मुंडमाव, श्रस्तान, छत्र नहीं करना, पगरखी नहीं पहनना, भूमिशय्या, केशलोच, ब्रह्मचर्यपालन, श्रन्य के गृह में मिन्नार्थ जाना श्रीर श्राहार की वृत्ति का पालन करना

१ भद्रवाहुचरित्र, प० ४ श्लोक १११-१२०

२ 'एवं दुविहो कप्पो परमजियांदेहि श्रक्षित्रो सूर्या । श्रयणो पासंदिकश्रो गिहकप्पो गंथपरिकलिश्रो ॥१३२॥—भावसंप्रहः

३ 'जे अचेले परिवृत्तिए तस्तगं भिक्खुस्तगो एव """।' १४१—आचाराङ्गः, 'तं वोसज व्यथं मगागरे।'---२१० आचाराङ्गः, प्रो० जैकोबी ने 'अचेल' शब्द का अर्थं नप्तता (nudity) किया है ( Jaina Sutras, SBE, I. p. 56) श्वे० 'प्रवचनसारोद्धार' (भा० ३ ए० १३) से भी यही प्रकट है।

४ करवसूत्र (जैनसूत्र) S. B. E., भा० १ ए० २८४

श्रानिवार्य है। श्रागामी तीर्थं क्कर महापद्म भी ऐसा ही उपदेश देंगे। उन्होंने श्राचेलक (दिगम्बर) निवन्थ मुनियों को सचेल (सबस्न) श्रायिकाश्रों से श्रलग रहने के लिये सावधान भी किया था। इन उल्लेखों से स्पष्ट है कि इवेताम्बरीय मान्यता भी प्राचीन निव्वंन्थलिक्क श्राचेलक (दिगम्बर) ही प्रकट करती है। सबस्न साधुत्व वाद की सूभ है श्रीर साधुश्रों द्वारा कल्पित हैं। श्री कल्याण्विजय जी ने इस विषय पर इवेताम्बरीय मत का उल्लेख निम्निल्लिक राब्दों में किया है:—

"श्वेताम्बर जैनों के नियु कि और माष्यादि आगम प्रन्थों में जिनकल्प को व्याख्या करते हुये उसकी योग्यता के विषय में लिखा गया है कि वज्रऋषमनाराचसंहननवाला और साढ़े नव पूर्व के अपर तथा दश पूर्व के भीतर श्रुत पढ़ा हुआ हो वही जिनकल्प प्रह्मा कर सकता है। जिनकल्पिक नम्न, निष्प्रतिकर्म और विविध आभिमहधारी हीने के नाते एक होते हुए भी, 'पाणिपात्र' और 'पात्रधारी' के भेद से दो प्रकार के होते हैं। (१) पाणिपात्र भी उपिध भेद से चार प्रकार के होते थे। कोई रजोहरण और मुखविक्षका ये दो उपकरण रखते, कोई उक्त दो के अतिरिक्त एक, कोई दो और कोई तीन कल्प (चादरें) रखते थे। ..... सूत्रकालीन स्थविरकिल्पकों का वर्णन इस प्रकार है: 'जो भिक्षु तीन वक्ष और एक पात्र के साथ रहता है, उसे कभी चतुर्थ वक्ष मांगने की इच्छा नहीं करना चाहिये। तीन वक्ष भी निदेंष जानकर मांगने चाहिये और जैसे मिले वैसे ही काम में लाने चाहिये। न उन्हें धोवे रंगे, न धुले-रंगे विषों को धारण करे। विहार में उन्हें न छिपाकर अल्पवस्त्रवान होकर फिरे। यही विष्ठधारी की सामगी हैं। जब वह यह समक्ते कि शीतकाल बीत गया और गीष्मकाल आ गया है तब यथाजीर्ण विश्वों को त्याग दे वा कम कर दे अथवा एक शाटक (दुकड़ा) रखकर बाकी त्याग दे अथवा बिल्कुल अचेल बन जाय।''

इस उद्धरण से पाठक क्वेताम्बर मान्यता को जान सकते हैं। श्री कस्याण्विजयजी ने श्रागे एक पात्र श्रोर दो वस्तादि के विधान का उल्लेख किया है। यह भी लिखा है कि यदि लज्जा प्रतिच्छादन को न छोड़ सके तो कटिबन्ध रख ले। भाष्यकाल में उपकरणों में कुछ वृद्धि हो गई श्रोर कटिबन्ध का स्थान चोलपट्ट ने ले लिया। इस प्रकार क्वेताम्बरीय मत से जिनकल्प श्रोर स्थविरकल्प की व्याख्या है।

९ 'से जहानामए श्रजोमए समयायां निगांथायां नगाभावे, मुंडभावे, श्रयहायए, श्रदंतवयो, श्रव्हत्तए, श्रयुवाहयए, भूमिसेजा, फलगसेजा, कट्टसेजा, केसलोए, बंभचेरवासे, लद्धावलद्ध वित्तीश्रो जाव पर्यात्ताश्रो एवामेव महापउमेवि श्ररहा समयायां यिगांथांया नगाभावे जाव लद्धावलद्ध वित्तीश्रो जाव पत्रवेहिति ।'—ठायाङ्ग स्त्र (हैदराबाद) ए० ८१३; 'स्त्रकृताङ्ग' (ए० ७२) में भी निर्धन्थ श्रमयों को मुंडे सिर नंगे फिरनेवाला लिखा है। (निगयापिंडोल गाहमा। मुंडाकंडूवियाद्वंगा।)

२ ठा**णाज्ञस्**त्र ५० ५६१

दोनों मतों में अन्तर : अब दिगम्बर और खेताम्बर मान्यता का भेद स्पष्ट कर देना त्रावरयक है। पाठक देख सकते हैं कि दिगम्बर मान्यता दोनों ही कल्पों में त्राचिलक्य को प्रधानता देती है —दिगम्बरत्व के विना निर्धन्थत्व बन ही नहीं सकता। इसके विपरीत क्वेताम्बर मान्यता जिनकल्पो साधुत्रों के लिये तो दिगम्बर रहना आवक्यक ठहराती है, परन्तु स्थविरकल्पी साधुत्रों को लंगोटी से लेकर तीन वस्त्र तक धारण करने की ऋनुमित देती है अौर यह साधु की ख़ुशी पर निर्भर है कि वह अचेलकन्नत पाले या नहीं। जिनकल्पी के लिये भी चादरें रखने की छूट है। यह कैसी विडम्बना है ? जब सबस्त्रदशा से मोच मिल सकता है तो कोई क्यों नंगा होने लगा ? तब नंगा होने की आवश्यकता ही क्या रही ? उस पर मज़ा यह है कि यदि साधक लज्जा के कारण प्रतिच्छादन न छोड़ सके तो कटिबन्ध रखने का भी विधान है—उस अवस्था में भी वह मोत्त पा सकेगा! लज्जा एक दोष है— उसको छिपाने के लिए ही वस्त्र रक्खा जाता है, यह बात इवेताम्बर भी मानते हैं। फिर लज्जादोष के रहते हुए मोच्न कैसे संभव हो सकता है ? इसके त्र्यतिरिक्त म० महावीर ने श्रमण्त्व के लिये सामान्य रूप में सब ही के लिए जो नग्नभाव-मुँडभाव त्रादि का विधान किया, वह कैसे बन सकता है ? जब पहले पहले सब ही मुनि स्थविरकस्पी बस्नधारी होते थे श्रौर उनमें से केवल वजूबृषमनाराच संहननधारी। विरले ही जिनलिङ्गी हो पाते थे-क्योंकि इस उत्तम संहनन का धारी हर कोई तो होता नहीं, तो किर म० महावीर के संघ में वस्त्रधारी निर्मन्थ ही होना चाहिये—नंगे जिनकल्पी तो ऋत्यल्प होना चाहिये। इस अवस्था में श्रमण्तव का मुख्य लच्चण अौर उद्देश्य 'नग्नमाव' कैसे सिद्ध हो सकता होगा ? इवेताम्बर जैन प्रन्थों के त्र्यतिरिक्त किसी भी जैनेतर प्रन्थ, शिलालेख या भूर्ति से इस बात की पुष्टि नहीं होती कि जैनमुनि वस्त्र पहना करते थे। कोई भी ऐसी मूर्ति किसी तीर्थक्कर या मुनि की उस प्राचीन समय की नहीं मिली है जो वस्त्रयुक्त हो ख्रौर क्वेताम्बरों की मान्यता को पुष्ट करे ! जब क्वेताम्बर मतानुसार पहले त्र्यौर त्र्यन्तिम तीर्थङ्कर के त्र्यतिरिक्त मध्यवर्ती बाईस तीर्थक्कर वस्त्रधारी श्रमण हुये थे, तो उनकी वैसी मूर्तियाँ क्यों नहीं बनाई गई ? प्राचीन जैनियों की यदि यही मान्यता थी तो बन्होंने ऋपनी श्रद्धा के विपरीत मध्यवर्ती तीर्थङ्करों की मूर्तियाँ दिगम्बर ( नम्र ) क्यों बनाई ? क्यों क्वेताम्बर मत के आचार्यों ने मथुरा में दिगम्बर मूर्तियों को ही पूज्य माना ? सबै प्राचीन उपलब्ध जिनप्रतिमार्थे पटना के पास से प्राप्त हुई हैं — वे मौर्यकालीन दिगम्बर प्रतिमायें हैं । स्त्रौर फिर क्वेताम्बरों ने दिगम्बर-वेषी जिनकल्पी मुनियों को वस्त्रधारी से श्रधिक विशुद्ध क्यों माना ? (स्राउरण विज्ञयाणं विसुद्ध जिण्किष्ययाण्न्तु—प्रवचनसारोद्धार मा० ३ पृ० १३) 'त्र्याचाराङ्ग' सूत्र में भी सर्वोत्कृष्ट धर्म

किरण २ ]

१ जैन ऍटीक्वेरी, भा० ३

श्राचेलकत्व (दिगम्बरत्व) कहा है। इस प्रकार तर्क-विज्ञान और प्रमाण से यह वाधित है कि पहले सब जैन मुनि वस्न पहनते थे—उपरान्त जो चाहता वह नम्न हो जाता था! मथुरा के पुरातत्त्व में स्वेताम्बराचार्य कृष्ण (कएह समण्) भी नम्न (दिगम्बर) दशीये गये हैं— केवल वस्न का एक दुकड़ा उनकी कलाई पर है। श्री कल्याण्विजयजी देखें कि उनकी मान्यता इस मूर्ति के होते हुए कैसे सिद्ध होती है? यह मूर्ति उस समय की है, जब दिगम्बर रहने और न रहने पर विवाद हो रहा था और स्वेताम्बरों के पूर्वगामी अर्द्ध फालकों का जन्म हो चुका था।

पाठकगण इस विवेचन से स्वयं समभ सकते हैं कि दिगम्बर और द्वेताम्बर मतों में से कौन सा कल्पस्वरूप समीचीन हो सकता है ? मनुष्य दिगम्बर वेष में जन्मता और मरता है । अतः उसका नैसगिक वेष दिगम्बर है—बस्त्रपरिधान कृत्रिम है इसलिये त्याज्य है ।

दिगम्बर श्वेताम्बर उत्पत्ति ! श्री कल्याण्विजयजी ने जिनकल्प छौर स्थविरकल्प का वर्णन कर के आगे दिगम्बरों की उत्पत्ति के विषय में अपनी अनूठी मान्यता का प्रतिपादन किया है। उनका यह लिखना अवश्य ठीक है कि भे महाबीर के निर्वाण के साथ ही जैनसंघ में मतभेद का जन्म नहीं हुआ था। उस मतभेद की उत्पत्ति श्रुतकेवली मद्रवाहु के समय में हो गई थी, जो विक्रम दूसरी शताब्दि में दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदायों में प्रकट हुई। आगे उन्होंने लिखा है कि ''महाबीर निर्वाण के बाद चौंसठ वर्ष तक उनके शिष्यों में स्थविरकल्पिक और जिनकल्प दोनों तरह के सोधु रहे, पर बाद में जिनकल्प का आचरण बंद पड़ गया और लगभग डैढ़ सौ वर्ष तक उसकी कुछ भी चर्चा नहीं हुई। स्थविर कल्प में रहनेवाले साधु यद्यपि नम्नप्राय रहते थे तथापि शीतनिवारणार्थे कुछ वस्न और एक पात्र अवश्य रखते थे। यह स्थिति मद्रवाहु के पट्टधर आये स्थूलभद्र तक बराबर चलती रही।" (प्र० २८९) स्थूलभद्र के शिष्य आय महागिरि ने फिर से जिनकल्प (दिगम्बरवेष)

इस पर कोटियगण (श्वेताम्बर) के आचार्यों के नामवाला जेख अङ्कित है। यह श्रमण बाहर निकलते हुये अपने गुद्धभाग को छिपाने के लिये कलाई पर वस्न लटकाये हुये प्रतीत होते हैं।

<sup>3</sup> जैनस्तूप ऐंड ग्रदर ऐंटीक्कटीज़ ग्राँव मथुरा, प्लेट नं० १७। ग्राजकल यह शिलापट लखनऊ के संग्रहालय में सुरचित है। संग्रहालय के ग्रध्यच श्री० डाँ० वासुदेवशरणजी श्रग्रवाल ने उसको देखकर लिखने की कृपा की है कि "पट्ट के ऊपरी भाग में स्तूप के दो ग्रोर चार तीर्थंकर हैं; जिनमें से तीसरे पार्श्वनाथ (सर्परणालंकृत) ग्रोर चौथे सम्भवतः भगवान् महावीर हैं। पहले दो ग्रायभनाथ ग्रोर नेमिनाथ हो सकते हैं। पर तीर्थंकर मूर्तियों पर न कोई चिन्ह है ग्रोर न वस्त्र। पट्ट में नीचे एक स्त्री ग्रोर उसके सामने एक नग्न श्रमण है जिसका नाम करह श्रमण खुदा हुन्ना है। वह एक हाथ में सम्मार्जनी ग्रोर बाँएं हाथ में एक कपड़ा ( लंगोट ? ) लिये हुए है। शेप शरीर नग्न है।" (पन्न नं० ३२ ता० १६। १०००)

धारण करके उसे पुनर्जीवित किया। उपरान्त उनके एवं सुहस्तिस्रि के शिष्यों में खुद्धमखुद्धा नम्नचर्या और करपात्रवृत्ति का विरोध होने लगा। आर्यमहागिरि से दो तीन पीढ़ी तक चलकर वह विरोध नामिनःशेष हो गया और स्थविरकल्प चलता रहा! सभी श्रमण्गण आचाराङ्ग सूत्र के अनुसार एक-एक पात्र और मात्र शीतकाल में ओड़ने के लिये एक, दो या तीन वस्त रखते थे। कटिबन्ध का भी प्रचार हो गया था। अन्तः साधुओं के बस्ती में रहने के कारण नम्नता का सर्वथा अन्त हो गया। इसी अवसर पर मथुरा के निकट रहवीरपुर में आर्य कृष्ण के शिष्य शिवभूति ने फिर जिनकल्प की चर्ची खड़ी की और स्वयं जिनकल्प (दिगम्बर) बनकर मतभेद को नवीन रूपमें पद्धवित किया। बोटिक शिवभूति से बोडियलिङ्ग की उत्पत्ति हुई, जिनके परम्पराशिष्य कोंडकुण्ड और वीर हुये। यही दिगम्बरों के पूर्वाचार्य थे।"

इवेताम्बर जैनों का उपर्युक्त कथन केवल उनकी मान्यता का सूचक है। इसकी पुष्टि किसी दूसरें स्रोत से नहीं होती है। इससे दिगम्बरों का अस्तित्व छठी शताब्दि में हुआ निर्दिष्ट किया गया हैं—आगे श्री कल्याणिविजयजी ने श्री कुन्दकुन्दाचार्य और मूलसंघ को भी पांचवी छठी शताब्दि का बताया है। किन्तु यह मान्यता दिगम्बर मान्यता के प्रतिकूल तो सर्वथा है ही; पर साथ ही ऐतिहासिक साची भी इसको वाधित ठहराती है। वास्तव में यह इवेताम्बरीय संघ को अन्तरङ्ग दशा का द्योतक है—इससे प्राचीन निर्प्रन्थ (दिगम्बर) संघ का सामश्वस्य बैठाना गलत है। दिगम्बर ही बोटिक हैं यह भी सिद्ध नहीं किया गया है; क्योंकि यह किसी स्वाधीन साची से प्रमाणित नहीं है कि दिगम्बर कभी 'बोटिक' कहलाते थे।

दिगम्बर-मान्यता । यहाँ पर हम दिगम्बर मान्यता को भी स्पष्ट कर देना आवश्यक समभते हैं । दिगम्बर मतानुसार भद्रवाहु श्रुतकेवली के समय तक प्राचीन निर्मन्थ (दिगम्बर) संघ की परिपाटी अनुएए चलती रही । दिगम्बर और इवेताम्बर पट्टाविलयाँ भी अधिकांशतः भद्रवाहुतक परस्पर सहमत है । भद्रवाहुजी के समय में द्वादश वर्षीय दुष्काल उत्तरभारत में पड़ा; जिसके कारण श्री भद्रवाहुजी संघ को लेकर दित्तिए भारत को चले गये—उनके साथ सम्राट चन्द्रगृप्त मौर्य भी जिनमुनि की दीन्ना लेकर वहाँ गये थे। इधर जो मुनिसंघ उनके साथ नहीं गया और उत्तर भारत में ही रह गया, वह दुष्काल की कठिनाइयों में पड़कर चारित्र से च्युत हो गया । श्रावकों के आग्रह से उसने नम्नता को आवरण करने के लिये कपड़े का एक दुकड़ा ले लिया और रन्ना के लिये दएड एवं मोजनपात्र भी प्रहण कर लिये । दिन्नण से लौटकर प्राचीन संघ ने इन लोगों को समभाया, परंतु यह नहीं माने और संघ में नम्न रहते हुये भी बाहर चर्या में लज्जा के निमित्त नम्नता को छिपाने के लिये कलाई पर वस्न लटका कर जाने लेगे । मथुरा के पुरातत्त्व में इस प्रकार के साधुओं के चित्र इवेताम्बरीय गण्-गच्छ द्वारा प्रातिष्ठत शिज्ञापटों पर अङ्कित हैं—वे यद्यप नम्न है, परंतु नम्नता को छिपाने के लिये

कलाई पर वस्न का आच्छादन लटकाये हुये हैं। पहले पहल दिगम्बरत्व से एकदम सवस्न दशा में आ जाना कठिन था। अतः पहले एक खंडवस्न ही धारण किया गया; जिसके कारण यह लोग 'अर्द्ध फालक' कहलाये। उपरान्त यह सम्प्रदाय बल पकड़ता गया और अपने आगम भी व्यवस्थित करता गया। परिणामतः दूसरी शताव्दि के प्रारंभ में वह स्पष्टतः पूर्ण वस्नों को प्रह्ण करके द्वेतपट (द्वेताम्बरों) के रूप में प्रकट हो गया। ईस्वी छठी शताब्दि के लगभग श्री देविद्धगणि स्त्राश्वभण ने आगम-साहित्य को सुव्यवस्थित करके द्वेताम्बर दर्शन को भी स्पष्ट बना दिया था। इसके विपरीत दिगम्बर जैनों ने उपलब्ध आंग साहित्य को इस घटना से बहुत पहले—विक्रमीय पहली शताब्दि के लगभग ही लिपिबद्ध कर लिया था। दिगम्बर पट्टाविलयों में आंगधर ऋषियों की नामावली ठीक से दी हुई मिलती है; जिससे स्पष्ट है कि अङ्गड़ान कमशः विलुप्त होता आया था। हाथी गुफा के शिलालेख से इस मान्यता की पुष्टि होती है, क्योंकि उसमें जिनश्रुत के लुप्त होने का उल्लेख है। इस प्रकार दिगम्बर-मान्यता स्वामाविक रूपमें उचित जंचती है और उसकी पुष्टि स्वाधीन सान्नी से भी होती है।

इवेताम्बर-मान्यता यह नहीं स्पष्ट करती कि आये महागिरि एवं उनके शिष्यों ने किस कारण से जिनकल्प (दिगम्बरत्व) को प्रधानता दो थी, जब कि वे जानते थे कि उनका वज्रवृषमनाराच संहनन नहीं है ? वास्तव में उसका कारण यही हो सकता है कि प्रोचीन निर्भन्थ (दिगम्बर) संघ ने दिल्ला मारत से लौटकर उत्तर मारत के संघ की उसके भृष्टाचरण पर मत्सीना की थी। आये महागिरि ने उनकी बात ठीक मानी और प्राचीन निर्भन्थरूप— नम्नत्व धारण कर लिया; परंतु समय के प्रभाव ने उनके मत को पनपने नहीं दिया। उनके शिष्य सचेल इवेताम्बरीय अर्द्ध फालकों में जा मिले, जो पहले नम्न रहते हुये भी कपड़े धारण कर लेते थे। उनमें से जो नम्न वेष में रहे वह प्राचीन निर्भन्थ (दिगम्बर) जैनों में सम्मवतः सम्मिलित हो गये होंगे।

ऐतिहासिक प्रकाश । श्री कल्याणिवजयजी के उपयुक्तिखित विवेचन में निम्नितिखित बातें ऐतिहासिक साची से बाधित हैं:—

- (१) म० महावीर के संघ में पहले सब ही साधु स्थविरकल्पी (वस्त्रधारी) होते थे; उपरान्त उनमें से कुछ जिनकल्पी (दिगम्बर) हो जाते थे;
- (२) म० महावीर के निर्वाण जाने के ६४ वर्ष तक कुछ जिनकल्पी साधु हुये; बाद को सब स्थविरकल्पी (वस्त्रधारी) ही हुये;
- (३) दिगम्बर सम्प्रदाय का जन्म त्राचार्य शिवभूति द्वारा लगभग ५ वीं ६ ठी शताब्दि के हुत्रा। लगभग इसी समय मूलसंघ त्रास्तत्व में त्राया।
  - 1. Buhler Ep. Ind., II. 316 & Festschrift Prof. Kane—(Poona) p. 232,
  - 2. GBORS, XIII, 236 ff.

प्रथम मान्यता के विषय में हम पहले ही दिगम्बर और स्वेताम्बर मत का दिम्दर्शन कर ब्राये हैं, जिससे स्पष्ट है कि महावीर संघ में साधुत्रों का वेष नग्न था। स्वेताम्बरीय ब्रागम—सूत्र मंथों में शायद ही कहीं पर जिनकल्प या स्थिविरकल्प का वैसा उन्नेस हो जैसा कि श्री कल्याण्विजयजी ने दर्शाया है—यह वर्णन भाष्य ब्रौर चूर्णियों में ही मिलता है। वास्तव में जैन साधु का प्राचीन वेष नग्न ही था। जैनेतर साहित्य ब्रौर पुरातत्त्व की साची इस बात की हो पोषक है ब्रौर उससे श्री कल्याण्विजयजी की उपर्युक्त प्रथम व द्वितीय मान्यता का खंडन होता है:—

जैनेतर साहित्य में वैदिक श्रौर बौद्ध सम्प्रदायों के प्रन्थ उल्लेखनीय हैं। श्रतः पहले ही वैदिक साहित्य को लीजिये। 'श्रक्षसंहिता' (१०।१३६—२) में "मुनयो वातवसनाः" का उल्लेख है। हिन्दूपुराण 'मागवत' से स्पष्ट हैं कि प्रथम तीर्थेंक्कर ऋषभदेव ने जिन ऋषियों को दिगम्बरत्वका उपदेश दिया था, वे 'वातरशनानां' श्रमण कहे गये हैं। प्रो० श्रस्त्रेट वेवर ने भी उक्त उल्लेख को दिगम्बर जैन मुनियों के लिये प्रयुक्त हुआ बतलाया है'। 'श्रथवेवदे' (श्र० १५) में 'व्रात्य' लोगों का उल्लेख हैं, जिन्हें प्रो० चक्रवर्ती दि० जैन श्रमण प्रमाणित करते हैं। उसमें उयेष्ठवात्य को 'समनिचमेद्र' लिखा है, जिसका भाव 'श्रपेत-प्रजननाः' होता है और यह उनके दिगम्बरत्व का द्योतक है। इन उल्लेखों से वैदिक काल में दिगम्बर जैन मुनियों का अस्तित्व सिद्ध होता है, जब कि खेताम्बर मतानुसार' सब ही तीर्थक्कर और मुनि बस्न पहननेवाले साधु होते थे। श्रतः उनकी यह मान्यता बाधित है।

उपरान्तकालीन उपनिषद् भी यथाजात दिगम्बरत्व का विधान ऋपने साधुऋों के लिये करते हैं और उन्हें तूरियातीत और ऋवधूत परमहंस कहकर पुकारते हैं। इनमें साधु निम्नश्य, निष्परिम्रही, यथाजातरूपधारी और ग्रुष्ठध्यानपरायण लिखा है। ("यथाजातरूपधरो निम्नश्यो निष्परिम्रहः "" ग्रुष्ठध्यानपरायणः"—जाबालोपनिषद् सूत्र ६) ग्रुष्ठध्यान जैनदर्शन की मुख्य वस्तु है। वस्तुतः दिगम्बर जैन मुनियों का प्रभाव उपनिषद्कालीन ऋषियों पर पड़ा प्रतीत होता है। यही कारण है कि उन्होंने वैसी साधुचर्या का विधान किया है जैसी कि दिगम्बर शोस्त्रों में है। इससे उपनिषद्काल में दि० जैन मुनियों का ऋस्तित्व प्रमाणित होता है, जो निर्मन्थ कहलाते थे।

'रामायण' में (बालकांड १४।२२) उन श्रमणों का उल्लेख है जो भूषण टीका में दिगम्बर

<sup>?</sup> Indian Antiquary, XXX, p 280

२ हमारे ग्रंथ "भगवान् पार्श्वनाथ" की प्रस्तावना देखो ।

३ "दिगम्बरत्व श्रीर दि० मुनि" पृष्ट २१-३६

मुनि बताये गये हैं। 'महाभारत' (त्र्रादि पर्व ३२६-२७) में जैन मुनिगण नम्रचपणक कहे गए हैं।

पुराणों में 'विष्णुपुराण' और 'पद्मपुराण' चौथी से पांचवीं-छठीं शताब्दि के रचे हुये कहें जाते हैं। इनमें भी जैन मुनि दिगम्बर ही लिखे गये हैं—उनमें वस्त्रधारी जैन मुनियों का उल्लेख नहीं है।' श्रव यदि श्रीकल्याणविजयजी के मतानुसार पांचवी छठी शताब्दि के पहले दिगम्बर जैन मुनि थे ही नहीं—सैव वस्त्रधारी स्थविरकल्पी (इवे॰) थे, तो उस समय के साहित्य में उनका उल्लेख कहाँ से श्रा गया ?

संस्कृत classical साहित्य में भी जो ईस्वी प्रारंभिक शताब्दियों का रचा हुआ है, उसमें भी दि० जैन मुनियों का अस्तित्व मिलता है। भृष्ट हिर के 'बैराग्यशतक' में जैन मुनि को पाणिपात्र और दिगम्बर लिखा है। इसी तरह 'वराहमिहिरसंहिता' में दि० जैनों को 'नमान' और 'ऋईतदेव' को 'दिग्वास' लिखा है। 'पञ्चतंत्र' में दिगम्बर जैन मुनियों को आहारवेला पर घूमते हुये श्रावक के घर पर शुद्ध मोजन मिलने पर विधिपूर्वक आहार लेते लिखा है। 'गोलाध्याय' ज्योतिषप्रंथ के रचियता भी दि० जैनों का उल्लेख करते हैं श्रीर 'मुद्रारात्तस' नाटक में भी जैन मुनि का उल्लेख 'नम्रत्तपण्क' के रूप में हुआ है। यह उल्लेख भी स्वेताम्बर-मान्यता को निस्सारता प्रकट करते हैं।

पिटक बौद्ध साहित्य । ई० पूर्व सन् ८० में लिपिबद्ध किया गया था। उसमें भी यही उल्लेख मिलते हैं कि नियंन्थ ज्ञातपुत्र महाबीर और उनके साधु शिष्य नग्न रहा करते थे। 'दीघनिकाय' में निर्यन्थ ज्ञातपुत्र महाबीर को निर्यन्थ संघ का नेता और अनुभवी धर्मप्रवर्तक

९ 'ततो दिगंवरो मुंडो .... 'विष्णुपुराण तृतीयांश श्र० १७ व १८ 'दिगम्बरेण .... जैनधर्मोपदेश: .... दिगंबरजैनधर्मदीचादानम् ।'

पद्मपुराण प्रथम सृष्टिखंड १३

२ वेद पुराखादि ग्रंथों में जैनधर्म का श्रस्तित्व, ए० ४६

३ 'नम्रान् जिनानां विदुः' ॥१६॥६१॥

<sup>&#</sup>x27;दिग्वासस्तरुखो रूपवाश्च कार्योऽर्हता देवः' ॥४४॥४८॥—वराहमिहिरसंहिता ।

४ पञ्चतंत्र (तंत्र ४)—'नन्नीकृता सुण्डिता' व. तंत्र ४

१ गोलाध्याय ३। ५-१० 'The naked sectarians & the rest affirm that two suns, two moons '''etc.' The commentator Lakshamidas agree that the Jainas are here meant.....and remarks that they are described as 'naked sectarians' etc., because the class of Digambaras is a principal one among these people."—

Asiatic Researches—Vol. IX p. 317

ξ Hindu Dramatic Works, p. 10

लिखा है। ' 'मिडिसमिनिकाय' में म० महाबीर के सर्वज्ञ और सर्वदर्शी होने का उल्लेख है। ' 'जातक' कथा में म० महाबीर निर्मन्थ को अचेलक (नम्र) लिखा है। है। वैशाली के निकट कन्डरमसुक नामक महानुमाव जैन मुनि हुये थे। उन्होंने ब्रह्मचर्यादि व्रतों के साथ याज्ञीवन नम्न (अचेलक) रहने का भी नियम किया था। " बौद्ध टीकाकार बुद्धघोष 'अचेलक' से भाव 'नम्न' के लेते हैं। (अचेलकोऽतिनिच्चेलो नम्मो) जैन साधु पाटिकपुत्र अचेल लिखे गये हैं। उस समय सब ही निर्मन्थ साधु नम्न रहते थे। त्रिपटक में निर्मन्थ और अचेलक शब्द समानरूप में जैन मुनियों के लिये प्रयुक्त हुये हैं। इन दिगम्बर मुनियों का प्रमाव जैनेतर साधुओं पर पड़ा था और वे नम्न रहने लगे थे। ' 'महावग्ग' के उल्लेख से स्पष्ट हैं कि म० महाबीर से पहले के तित्थिय (तीर्थक) साधु भी नम्न रहते थे। यह तीर्थक मुख्यतः जैन थे अर्थात् म० पार्श्वनाथ के तीर्थ के साधु थे। 'दीघनिकाय' के 'पासादिक सुक्तन्त' से स्पष्ट है कि भ० महाबीर के गृहवासी श्रावक शिष्य स्वेतवस्त्र पहना करते थे " निर्मन्थ मुनि वैसे वस्त्र नहीं पहनते थे। "जातक-घटकथा", ' 'चुस्त्वम्म" (८।२८।३), "महावग्ग" (८।१५।३८) ''संयुक्तिकाय'' (२।३।१०।७) इत्यादि मन्थों में मी निर्मन्थों की नम्नता के द्योतक उल्लेख हैं। उनमें ऐसा एक भी उल्लेख नहीं है जिससे स्पष्ट हो कि भ० महावीर तो स्वयं नम्न रहते थे, परन्तु उनके सब ही शिष्य वस्त्रधारी स्थितर होते थे।

उपरान्तकालीन बौद्धरचनात्रों में भी जैसे 'विशाखावत्थुधम्मपदट्टकथा (P.T.S.,I, 2,384) 'दिव्यावदान' (पृ० १६५) त्रादि प्रन्थों में भी निर्प्यन्थों को नम्न साधु लिखा है। 'दाठावंसी' नामक प्रन्थ में 'त्रहिरिका' शब्द के साथ 'निगएठ' शब्द का प्रयोग जैन साधु के लिये

१ दीघनिकाय (P.T.S.) भा० १ ए० ४८-४६

२ मजिक्तमनिकाय (P.T.S.) भा० १ पृ० ६२-**६**३

३ जातक २।१८२

४ दीघनिकाय (P.T.S.) भा० ३ पृ० ६-१०

४ 'वीर' वर्ष ४ पृ ० ३*५*३

<sup>§</sup> Form Buddhist accounts in their canonical works as well as in other books; it may be seen that ... in their description of other rivals ef Buddha that these, in oder to gain esteem, copied the Nirgranthas and went unclothed, or they were looked upon by the people as Nirgrantha holy ones, because they happend to lose their clothes."—Buhler. An Indian sect of the Jainas, p. 36.

बुल्हर के अतिरिक्त जेम्स अल्व (IA. VIII) श्रीर जैकोबी ने भी (IA., IX, 162) जैनों का प्रभाव श्रन्य मत प्रवर्तकों पर पड़ा बताया जो नम्न साध हो रहे थे।

७ 'निगन्ठस्स नाथपुत्तस्स सावका गिही स्रोदातवसनां' (PTS. III, 117-118.)

म जातकमाला (S.B.B., Vol. I) ए० १४४

हुआ है। इसी मन्थ में ईस्वी तीसरो या चौथी शताव्दि के लगभग कलिङ्ग में गुहिशव नामक राजा निगंठों का मक्त लिखा है। निर्मन्थ यहां भी दिगम्बर लिखे हैं। बौद्ध नैयायिक कर्मलशील ने जैनों का अहीक नाम से उल्लेख किया है। 'श्रहीकाद्यश्चोदयन्ति'—स्याद्वादपरीचाप्रकरण, तत्वसंप्रह पृ० ४८६) इन उल्लेखों से यह भी स्पष्ट हैं कि दिगम्बर मुनियों का अस्तित्व पांचवी-छठी श्रुताव्दि से पहले से चला आता था। उस समय उनका नया प्रादुर्भीव नहीं हुआ था।

फाह्यान् र श्रौर हुएनस्तांग र नामक चीनी यात्रियों को सारे भारत में दिगम्बर जैनी फैले हुये मिले थे। हुएनसांग ने निर्ध न्य साधु को नम्न ही लिखा है। इनके बहुत पहले सिकन्दर महान् के समय में यूनानी लेखकों ने जैन श्रमणों को दिगम्बर ही लिखा था। ई० पूर्व सन् २५ में पाड्यराज ने यूनान के शाह श्रॉगस्टस के लिये मेंट मेजी थी। उसके साथ एक श्रमणाचार्य (जैन गुरु) भी गये थे, जिन्होंने दिगम्बर वेष में सस्लेखनाव्रत द्वारा श्रपने जीवन का श्रन्त श्रथेन्स नगर में किया था। ईस्वी प्रथम शताब्दि में श्रपोल श्रौर दमस नामक यूनानी तत्त्ववेता भारत श्राये थे श्रौर उन्होंने दि० जैन मुनियों से शास्तार्थ किया था। दि

तामिल साहित्य । में 'मिण्मिखलैं' श्रीर 'सिलप्पिद्कारम्' नामक दो महाकाव्य प्राचीन संगमकाल की रचनायें हैं। इनमें से पहला काव्य एक बौद्ध लेखक की कृति है। इसमें दिगम्बर जैनों का उल्लेख है। एक स्थल पर उसमें लिखा है कि 'मानाइकन नामक

- १ 'इमे श्रहिरिका सब्वे सद्धादिगुखविज्ञता । यद्वा सठा च दुष्पञ्जा सग्ग मोक्ख विबन्धका ॥८८॥ इति स्रो चिन्तयित्वान गुहसीवो नराधिपो । पन्वाजेसि सकारट्ठा मिगग्रे ते श्रसेसके ॥८६॥
- दाठावंसी ए० १४ २ फाह्मान, ए० ३१-४५ (The Niganthas were ascetics who went naked.— Fa-Hian, Beal, pp. 110-113)
- 3 "The Lihi (Nirgranthas) distinguish themselves by leaving their bodies naked & pulling out their hair."—St. Julien. Vienna, p. 224.
- 8 'Alexander heard that these Sramans went about naked'..."—Mc Crindle, Ancient India, p. 70.
- "Those Indians, who are called Semnoi (知刊) go naked all their lives."—Clemens Alex:
  - k Indian Historical Quarterly, Vol II, p. 293.
  - § "..."disputed with Indian gymnosophists."

QJMS XVIII, 305-306.

Term 'Indian Gymnosophists applies very aptly to the Niganthas (Digambara Jains)."

—Encyclo:Britannica, XV. 128.

Studies in South Indian Jainism, pt. I. pp. 47-48.

"These Jains were the Digambaras is clearly seen from their description.
—S- K. Aiyangar.

व्यक्ति निर्मन्थ संघ में जाकर दिगम्बर मुनि हो गया।' यही बात दूसरे महाकाव्य से स्पष्ट है, जो एक दिगम्बर जैन की ही रचना हैं। इनसे दिगम्बर जैनों का ऋस्तित्व प्राचीन काल से सिद्ध होता है।

भारतीय पुरातत्त्व में साधुता के लिये दिगम्बरत्व का महत्त्व प्राचीन काल से स्पष्ट है; क्योंकि सिंधु उपत्यका से उपलब्ध पुरातत्त्व में अनेक नम्न मूर्तियां मिली हैं। यह मूर्तियाँ दि॰ जैनिमूर्त्तियों के अनुरूप हैं। वहां की एक मुद्रा पर जिनेन्द्र शब्द मी पढ़ा गया है। अत: आज से चार-पांच हजार वर्षों पहले दिगम्बर मुद्रा का प्रचार प्रमाणित होता है।

सम्राट् अशोकने अपने सातवें स्तंभलेख में निम्नन्थ साधुओं का उल्लेख किया है। निम्नन्थ से भाव दिगम्बर जैन साधु होता है। हाथीगुफा के एवं वहां के अन्य शिलालेखों में दिगम्बर मुनिजनों का उल्लेख तापस और अमण नाम से हुआ है। वहाँ की सब ही प्रतिमायें दिगम्बर हैं। मथुरा के कंकालीटीला से प्राप्त पुरातत्त्व से भी दि० जैनों का तत्कालीन अस्तित्व प्रमाणित है। वहाँ के एक स्तूप के चित्रपट में एक जैन मुनि पीछी व कमंडल लिये हुए नम्न दिखाये गये हैं। होलीदरवाजा से मिले आयागपट पर जो लेख है उसमें स्पष्ट निर्मन्थ आईतों का उल्लेख है। ऐसे ही और उल्लेख मी वहाँ हैं। अहिन्छत्र (बरेली) के एक स्तंमलेख से (१ या २ श०) महाचार्य इन्द्रनिंद का अस्तित्व प्रमाणित हैं, जो प्राचीन निन्दसंघ (दिग०) से सम्बन्धित प्रतीत होते हैं। गुप्तकालीन कुहाऊ के स्तंमलेख से मी दिगम्बर जैनों का अस्तित्व सिद्ध है—इस स्तंम पर दिगम्बर जैन प्रतिमायें अङ्कित हैं। पहाड़पुर (राजशाही) के ताम्नलेख में उल्लेख है कि सन् ४७२ ई० में आचार्य गुहनन्दि द्वार शासित निर्मन्थ संघ वहाँ मौजूद था, जिसका सम्बन्ध दिगम्बर जैनोचार्य श्री जिनसेन द्वार उछिलित 'पंचस्तूपान्वय' से संमवित है। व उद्यगिरि (भेलसा) के प्र्वों शती के लेखों से दिगम्बर जैन संघ का अस्तित्व प्रमाणित है। ' शक सं० ५२२ के श्रवण्वेल्गोलस्थ दिगम्बर जैन संघ का अस्तित्व प्रमाणित है। ' शक सं० ५२२ के श्रवण्वेल्गोलस्थ

१ रामप्रसाद चंदा, Survival of the Prehistoric Civilisation of Indus valley, pp. 25—33.

२ प्रो॰ प्राग्रनाथ, Indian Historical Quarterly, vol. VIII suppl : pp. 18—32.

३ श्वेताम्बराचार्यं श्री त्रात्मारामजी ने ''तत्त्वनिर्णयप्रासाद" में निप्रन्थ की व्याख्या में लिखा है : ''यथाजातरूपधरा निर्प्रन्था निष्परिप्रहाः ।''

<sup>.</sup> ४ 'सविद्सानं तापसानं ·····—,पंक्ति १४ बंगाल विहार श्रीर उड़ीसा के प्रांचीन जैन स्मारक, पृ० ६१—६७

१ जैन-सिद्धान्त-भास्कर, वर्ष १ किरण ४ प्र० १२३

६ वीर, बर्ष ४ पृ० ३०३

७ संयुक्त प्रांतीय जैन स्मारक, ए० ८१----

म्पूर्वे पृ ३४

६ मॉंडर्न रिन्यू, अगस्त १६३१, ए० १५० १० बम्बई प्रां० जैन स्मारक ७०

शिलालेख से श्रुतकेवली मद्रवाहु छोर चन्द्रगुप्त का परिचय प्राप्त होता है। इस प्रकार शिलालेखीय सांची से भी दिगम्बर जैन मुनियों का ऋस्तित्व, जो निर्ध न्थ कहलाते थे, प्राचीन काल से सिद्ध है। ऋतः श्री कल्याण्विजयजी की पहली दोनों मान्यतायें कि पहले सब निर्ध नथ साधु स्थविरकल्पी वस्त्रधारी होते थे मिथ्या सिद्ध होतीं हैं।

श्री कल्याण्विजयजी की तीसरी मान्यता है कि ५ वीं ६ठी शताब्दि के लगभग ऋाचार्य शिवभूति द्वारा दिगम्बर जैनों ऋौर उनके मूलसंघ का जन्म हुआ। उनका यह लिखना भी रालत है, क्योंकि शिवभूति से पहले के दिगम्बर जैनाचार्यों का ऋस्तित्व प्रमाणित है। त्र्याचार्यप्रवर श्री धरसेनजी त्र्यौर उनके शिष्य भगवान पुष्पदन्त त्र्यौर भूतवलि ईस्वी पहली या दूसरी शताब्दि के लगभग विद्यमान थे श्रीर उनके रचे हुये 'षट्खएडागमसूत्र' श्रीर 'कषाय-प्राभृत' त्रादि उपलब्ध हैं। अशे यतिवृषमाचार्यजी शिवभृति से पहले के त्राचार्यं प्रमाणित हैं; उनका 'तिलोयपएएक्ति' प्रन्थ उपलब्ध हैं। उस पर श्री कल्याएविजयजी ने अपने शिवभूति का एकत्व 'भगवती ऋाराधना' के कर्त्ता शिवार्यजी से सिद्ध नहीं किया है, यद्यपि उनका लिखना यही बताता है कि वे दोनों को एक समभते हैं। किन्तु उनके शिवभूति जब त्र्यार्थ कुष्ण के शिष्य हैं तब 'भगवती' के शिवार्थजी के गुरूत्रों के नाम त्र्यार्थ जिननन्दिगणि त्रायं सर्वगुप्तगणि त्रौर त्रार्थं मित्रनन्दि हैं। ( त्रज्जिजणणंदिगणि सव्वगुत्तगणि त्राज्ज-मित्तर्णंदीर्णं। स्रवगमिय पादमूले सम्मं सुत्तं च त्रात्थं च॥ २१६१॥) इसलिये ये दोनों शिवभूति या शिवार्य एक नहीं हो सकते। आचार्य धरसेन के दादागुरु ऋईद्बलि ने ही मूल निर्पत्थ संघ को चार मिन्न संघों में विभाजित किया था। यह समय वीर निर्वाण के पश्चात् ६१४ ऋौर ६८३ वर्ष के भीतर पड़ता है । " श्रवणबेलाोल के शिलालेख नं० १०५ में भी श्री अहर्द्विल को संघ भेद का कत्ती कहा है। इत्रातः यह कहना कि मूलसंघ का जन्म ५ वीं-६ठी शताब्दि में हुन्रा निराधार है।

क्रमशः

१ जैन शिलालेखसंग्रह (मा० ग्रं०) ए० १— २

२ षट्खंडागमसूत्र भा० १ की भूमिका देखो।

३ तिलोयपरणत्ति (शोलापुर)। शक सं० ३६४ के पश्चात् वह ग्रंथ रचा गया था।

४ षट् खंडागमसूत्र भा० १ भूमिका एष्ठ १४

४ पूर्वे० भूमिका एष्ठ २६

६ छईद्बिलस्संघचतुर्विधं स श्रीकोण्डकुन्दान्वयुमूलसंघम् । कालस्वभावादिह जायमान-द्वेषेतराल्पीकरणाय चक्रे ॥२६॥

# क्या तत्कार्थसूत्रकार और उनके टीकाकारों का अभिमाय एक ही है ?

[ ले॰ श्रीयुत प्रो॰ हीरालाल जैन, एम. ए.; एल-एल. बी. ]

🚔 नधर्म में मुनियों 🚵 लिये परीषह सहन करने का नियम बड़ा मौलिक, महत्त्व-पूर्ण एवं व्यापक है। प्राचीनतम काल से लगाकर वर्तमान समय तक दिगम्बर, श्वेताम्बर त्रादि सभी जैन सम्प्रदायों में परीषहों का विधान पाया जाता है, एवं परीषहों की संख्या, उनके क्रम श्रौर उनके स्वरूप में भी कहीं कोई बड़ा मेद नहीं पाया जाता। श्रतएव यह स्वाभाविक है कि तत्त्वार्थसूत्र जैसे जैनधर्म का सम्पूर्ण परिचय करानेवाले प्रन्थ में परीषहों का विवेचन पाया जाय । इस विषय को सूत्रकार उमास्वाति ने कितना महत्त्वपूर्ण समभा है, यह इसी से अनुमान किया जा सकता है कि नौवें अध्याय में जहां उन्होंने समिति, गुप्ति, दश धर्म व बारह अनुप्रेत्ताओं को केवल एक एक ही सूत्र में निपटाया है, वहां परीषहों का विवेचन उन्होंने ⊏ से लेकर १७ तक दश सूत्रों में किया है। पहले उन्होंने सूत्र में परीषहों के दो प्रयोजन बतलाये हैं कि जिनोपिद्ष्ट मार्ग से च्युत न हो इसके लिये. तथा कर्मों की निर्जरा के लिये, परिषहों का सहन करना त्र्यावश्यक है। फिर सूत्र ६ में द्धाधा, पिपासा त्र्यादि २२ परीषहों का नामनिर्देश किया गया है। इसके पश्चात सूत्र १०, ११ ऋौर १२ इन तीन सूत्रों में यह बतलाया गया है कि किन किन गुणस्थानों में उन बाइस में से कितने परीषह होना संभव है। यहां स्पष्ट विधान किया गया है कि सूद्रमसाम्पराय त्र्योर छद्मस्थ वीतराग के चौदह परीषह होते हैं, जिन भगवान के होते हैं त्रौर बादरसाम्पराय तक सभी होते हैं। ऐसा मेद क्यों पड़ता है इसका कारण त्रागे के १३ से १६ तक चार सूत्रों में बतलाया गया है कि वे भिन्न भिन्न परीषह भिन्न भिन्न कर्मों से सम्बद्ध हैं। त्र्यतएव जहां तक उन कर्मी का उदय पाया जाता है तहां तक ही उनसे फलित होने वाली वेदनात्रों के होने से उनके सहन करने रूप परीषह होते हैं। नादरसाम्पराय तक वे सभी कर्मीदय विद्यमान हैं, त्र्यतएव वहां तक सभी परीषह सहने योग्य होते हैं। सूच्मसाम्पराय होने पर सूच्म लोभ को छोड़ शेष समस्त मोह कर्म के उदय का अभाव हो जाता है; अतएव दर्शनमोह जिनत अदर्शन एवं चारित्रमोह जिनत नाम्न्य, ऋरति, स्त्री, निवद्या, आकोश, याचना श्रीर सत्कार-पुरस्कार, इन श्राठ परीषहों **का** भी श्रभाव हो जाता है, जिससे सूच्मसाम्पराय व बद्मस्थ वीतराग के केवल **रो**ष १४ परीषह ही होते हैं। किन्तु, जब सयोगी गुणस्थान में ज्ञानावरण श्रीर श्रन्तराय कर्मी के अद्य का भी श्रमान हो जाता है, तह उनसे सम्बद्ध प्रज्ञा, श्रज्ञान श्रोर श्रलाम, इन तीन

Ac. Gunratnasuri MS

परीषहों का भी श्रभाव होकर केवल शेष ग्यारह परीषह रह जाते हैं जो कि वेदनीय कर्म के श्रनुषंगी हैं। श्रौर चूंकि वेदनीय कर्म का उदय श्रयोगि गुग्गस्थान के श्रन्तिम समय तक, श्रर्थात् जब तक शरीर श्रौर श्रायु है तब तक, बना रहता है, इसलिये ये ग्यारह परीषह श्रन्त तक सहनीय होते हैं। ये ग्यारह परीषह हैं— चुधा', पिपासा', शीत', उष्णा', दंशमशक', चर्या', शय्या', वध , रोग', तृग्गस्पर्श' श्रौर मल'।

त्रव सूत्रकार की उक्त व्यवस्था पर उनके टीकाकार पूज्यपाद स्वामी व श्रकलंकदेव का क्या मन्तव्य है, यह देखना चाहिये। बादरसाम्पराय तक समी परीषहों के मानने में तो कहीं कोई विशेषता नहीं है। सूच्म साम्पराय मैं भी टीकाकारों ने १४ परीषहों को स्वीकार किया है। पर शेष के निराकरण करने में उन्होंने जो सूच्मसाम्पराय को सूच्म लोभ के होते हुए भी खद्मस्थ वीतराग के समान मान लेने की कल्पना की है, वह श्रावश्यक नहीं है। जिन श्राठ परीषहों का सूच्मसाम्पराय में श्रभाव कहा गया है वे दर्शनमोह श्रीर चारित्रमोह की उन प्रकृतियों से उत्पन्न होते हैं जिनके उदय का सूच्मसाम्पराय से पूर्व ही श्रभाव हो चुका है। उनमें ऐसा कोई परीषह नहीं है जो सूच्मलोभ से सम्बन्ध रखता हो। श्रतएव सूच्म साम्पराय में उनका श्रभाव मानना ठीक है, श्रीर इसके लिये सूच्मसाम्पराय को वीतराग के समान मानने की स्थूल कल्पना श्रावश्यक नहीं है।

किन्त खद्मस्थ वीतराग में चौदह परीषहों के सद्भाव मानने में टीकाकारों को आपत्ति उत्पन्न हुई है। उनका कहना है कि मोह के उदय की सहायता न होने से वीतराग के वेदनीय कर्म का उदय मन्द हो जाता है। श्रातएव उनके चुधादि वेदना का श्राभाव है श्रीर इसलिये उनके उस वेदना के सहन करने रूप परीषह का मानना ठीक नहीं है। फिर भी सूत्रकार ने जो उनके चौदह परीषहों का सद्भाव कहा है वह शक्तिमात्र की विवत्ना से है. जिस प्रकार कि सर्वार्थेसिद्धि-विमानवासी देव के सातवीं पृथिवी तक गमन करने की शक्ति मानी जाती है। स्रागे केवली जिनके जो ग्यारह परीषहों का विधान सूत्रकार ने किया है उसके सम्बन्ध में टीकाकारों को विशेष त्र्यापत्ति उत्पन्न हुई है, त्र्यौर नाना प्रकार से उस सूत्र का त्र्यर्थ बैठाने का पयत किया गया है। सर्वार्थसिद्धिकार की एक कल्पना यह है कि सूत्र में 'न सन्ति' इतना वाक्यांश श्रीर जोड़कर ऐसा श्रर्थ कर लेना चाहिये कि 'जिन भगवान में ग्यारह परीषह नहीं होते'। राजवार्तिककार ने ''कैश्चित्करूप्यन्ते' इतना वाक्यांश सूत्र में त्र्यौर समभा लेने की सलाह दी है जिससे सूत्र का त्र्यर्थ होगा 'कुछ आचार्य जिन भगवान् में ग्यारह परीषहों की कल्पना करते हैंं । इन कल्पनात्रों के समर्थन में दोनों टीकाकारों का कहना है कि मोहनीय या घातिकर्मीं की सहायता के श्रभाव से द्धाधादि वेदनाश्रों का भी श्रभाव हो जाता है। इसका राजवार्तिककार ने यह उदाहरण दिया है कि जिस प्रकार मंत्र ऋौर श्रीषधि के बल से जब विषद्रव्य की मारण-शक्ति का द्वाय कर दिया जाता है, तब वह विषद्रव्य मरण कराने में समर्थ नहीं होता:

उसी प्रकार ध्यान रूपी श्रिम द्वारा घातिया कमों का त्त्य हो जाने पर वेदनीय कमें श्रपना फल दिखाने में श्रममर्थ हो जाता है, जिससे ज़ुधादि वेदनायें नहीं होतीं। इसलिये केवली जिन में कोई परीषह नहीं होते। तथापि जिस प्रकार ज्ञानावरण का त्त्य व पूर्ण ज्ञान का विकास हो जाने पर एकाप्रचिन्तानिरोध का भी श्रभाव हो जाता है, फिर भी उपचार से केवली में ध्यान की सत्ता मानते हैं, उसी प्रकार ज़ुधादि वेदना रूप भावपरीषहों का श्रभाव होने पर भी वेदनीय कम के उदयरूप दृष्य परीषह का सद्भाव मानकर जिन भगवान में उपचार से म्यारह परीषह कहे गये हैं।

टीकाकारों की इन सब युक्तियों पर से निम्न शंकायें उपस्थित होती हैं।

- (१) क्या 'एकादश जिने' वाले सूत्र में 'न सन्ति' या 'कैश्चित्कल्प्यन्ते' इतना वाक्यशेष जोड़ना युक्तिसंगत है ?
- (२) क्या वेदनीय कर्म के उदय में या उसकी तीव्रता में मोहनीय कर्म की सहायता श्रपेक्तित है ? क्या वेदनीय कर्म का उदय मन्द हो जाने पर ज़ुधादि वेदनात्रों का श्रभाव हो जाता है ?
- (३) क्या घातिया कर्मों के द्ताय हो जाने से वेदनीय कर्म की फलदायिनी शक्ति नष्ट हो जाती है ?
- (४) शक्तिमात्र की विवक्ता का क्या तात्पर्य है, ऋौर सर्वार्थसिद्धि के देव का उदाहरण प्रकृत विषय पर किस प्रकार घटित होता है ?
- (५) मंत्रौषधि द्वारा विषद्रव्य के प्रभाव को नष्ट करने का उदाहरण प्रकृत में कहां तक घटित होता है ?
- (६) केवली में एकाम्रचिन्तानिरोध का त्रमाव त्र्यौर तिस पर भी ध्यान की कल्पना किस प्रकार होती है त्र्यौर उसकी उपमा प्रकृत विषय पर कहां तक ठीक बैठती है ?

श्रव मैं इन शंकात्रों पर त्रपनी समभ के त्रानुसार कुछ विचार प्रकट करता हूँ---

(१) स्त्रों में किसी वाक्यशेष की कल्पना तभी की जा सकती है जब वे अपने रूपमें अधूरे हों और विना कुछ जोड़े उनका ठीक अर्थ ही न लगता हो। ऐसी अवस्था में दो प्रकार से वाक्यशेष की कल्पना की जा सकती है। एक तो ऐसे शब्दों की जो ऊपर के स्त्रों द्वारा निर्दिष्ट हो चुके हैं और जिनकी अनुवृत्ति चालू है, और दूसरे कदाचित् ऐसे शब्दों की जो सूत्रकार की विशेष शैली के अनुसार हों और वह रौली अनेक स्थलों पर स्पष्ट दिखाई दे रही हो। प्रस्तुत 'एकादश जिने' सूत्र में इन नियमों के अनुसार यदि कुछ शब्दों का अध्याहार किया जा सकता है तो एकादश के साथ 'परीषहाः' का और वाक्य-पूर्ति के लिये अन्त में 'सन्ति' का, जिससे परिपूर्ण सूत्रवाक्य होगा 'एकादश परीषहाः जिने सन्ति'। किन्तु यहां 'न सन्ति' या 'केश्वित कल्प्यन्ते' जोड़ने के लिये कोई आधार

दृष्टिगोचर नहीं होता । इसके विपरीत इन वाक्यांशों को जोड़ने से कई श्राशंकाएं उठ खड़ी होती हैं जिनका कोई समाधान नहीं पाया जाता; जैसे, यदि यही सूत्रार्थ माना जावे कि 'जिन भगवान में ग्यारह परीषह नहीं होते', तो उससे स्वभावतः यह श्रनुमान होगा कि शेष ग्यारह होते हैं, वे कौन से हैं ? यदि यह वाक्यार्थ लिया जाय कि 'कुछ श्राचार्य ग्यारह परीषहों की कल्पना करते हैं' तो इससे श्रनुमान होगा कि सूत्रकार के सम्मुख प्रस्तुत विषय पर दो मतभेद उपस्थित थे, जिनमें से एक ही का उन्होंने यहां स्पष्ट उल्लेख किया और दूसरे का कोई स्पष्ट उल्लेख ही नहीं किया । इसपर से स्वभावतः श्रनुमान यही होगा कि सूत्रकार का मत उसी पत्त में था जिसका उन्होंने स्पष्ट उल्लेख किया है, इत्यादि। पर न तो शस्तुत प्रसंग में ऐसी कल्पना के लिये कोई श्राधार है श्रीर न शेष ग्रंथ में कहीं भी सूत्रकार ने ऐसी कथनशैली ग्रहण की है । श्रतः इन वाक्यशेषों की कल्पना निराधार प्रतीत होती है।

- (२) यदि हम कर्मसिद्धान्तानुसार मोहनीय श्रीर वेदनीय कर्मों के स्वरूप पर विचार करें तो ज्ञात होता है कि वेदनीय कर्म की स्थिति ऋौर ऋनुभाग बन्ध मोहनीय कर्मोद्य के त्राधीन है। जब मोहनीय कर्म का उदय मन्द-मन्दतर होने लगता है, तब उसी के त्र्यनुसार वेदनीय कर्म का स्थितिबन्ध भी उत्तरोत्तर कम होता जाता है; त्र्यौर जब सूच्म-साम्पराय गुगास्थान के ऋन्त में मोह के उदय का सर्वथा ऋभाव हो जाता है, तब वेदनीय का स्थितवन्ध भी समाप्त हो जाता है। यहां तक तो वेदनीय कर्म मोहनीय के ऋधीन है। किन्त बंधे हुए कर्म की सत्ता ऋौर उसके उदय में वेदनीय कर्म मोहनीय से सर्वथा स्वतंत्र है। मोहनीय का उदयाभाव ही नहीं, उसकी सत्तामात्र के द्मय हो जाने पर भी वेदनीय के बंधे हुए कर्मों की सत्ता जीव में बनी ही रहती है त्रीर वह बराबर उदय में त्राती रहती हैं. एवं उसकी तीव्रता व मन्दता उसके श्रनुभागोदय पर श्रवलम्बित रहती है। मोहनीय कर्म का उदय रहता है, तब उसके योग से वेदनीयोदय के साथ रागद्वेष परिणित का मिश्रण दिखाई देगा। मोहोदय के श्रभाव में रागद्वेष परिणति का भी श्रभाव हो जायगा । पर उससे वेदनीयोदयजन्य शुद्ध वेदना कम नहीं होगी, श्रभाव तो बहुत दूर की बात है। हां, वेदनीय कर्म का उदय जितनी मात्रा में मन्द होगा उतनी ही मात्रा में न्नुधादि वेदनायें मन्द होती जावेंगी। किन्तु वेदना का सर्वथा स्रभाव तो तभी माना जा सकता है जब उस कर्म के उदय का सर्वथा श्रभाव हो जाय। इस प्रकार कर्मोद्य, वेदना ऋौर परीषह की तीव्रता व मन्दता का तरतमभाव व ऋभाव उत्तरोत्तर आनुषाङ्गिक रूप से होता है।
- (३) जब वेदनीय कर्म की फलदायिनी शक्ति मोहनीय कर्म के ऋधीन नहीं है, तब इयन्य घातिया कर्मों के ऋधीन तो हो ही कैसे सकती है। दर्शनावरण कर्म के ऋभाव से केवली की दृष्टि निर्मल होगी, ज्ञानावरण के ऋभाव से उनकी समस्त्दारी परिपूर्ण होगी, एवं

मोहनीय कर्म के स्रभाव से ऊपर कहे स्रनुसार राग-द्वेष प्रवृत्ति नहीं रहेगी। पर इनसे वेदनीय-कर्म-जन्य वेदना में तो कोई परिवर्तन न होगा। श्रन्तराय कर्म के श्रभाव से न केवल वेदनीय के उदय में कोई बाधा नहीं आयगी, बल्कि दान, लाभ, भोग, उपभोग ऋौर वीर्य, इन शक्तियों के पूर्ण विकास में जो रूकावट हो रही थी वह दूर हो जायगी ऋौर उनकी पूर्ति का मार्ग खुल जायगा । नहीं तो इन शक्तियों की सार्थकता ही कहां सिद्ध होगी ? अतएव यह कहना ठीक नहीं जान पड़ता कि घातियां कर्मों के अभाव में वेदनीय की फलदायिनी शक्ति नष्ट या जर्जरित हो जाती है। सूच्मसाम्पराय के श्रम्त समय में जब ज्ञानावरण, दर्शनावरण त्र्यौर त्र्यन्तराय का स्थितिबन्ध त्र्यन्तमु हुर्त मात्र होता है, उसी समय वेदनीय का स्थितिबन्ध उपशमक के चौवीस मूहर्त श्रीर च्रापक के बारह मुहूर्त होता है । एवं च्रपक के वेदनीय का स्थिति-सत्त्व थोड़ा नहीं ऋसंख्यात वर्ष प्रमागा होता है जो ची गाकषाय और सयोगी एवं अयोगी गुग्गस्थानों में बराबर अपनी स्थित अनुसार अनुभाग का उदय दिखाया करता है। सयोगी जिन विहार करते हुए कर्म प्रदेशों की निर्जरा करते हैं, पर वे भी उक्त कर्म-स्थिति को बहुत नहीं घटा पाते। वह फिर भी प्रायः श्रायु की स्थिति से श्रिधिक ही शेष रह जाती है। श्रितएव उसकी स्थिति को श्रायु प्रमाण करने के लिये उन्हें एक विशेष महत्त्वपूर्ण किया करनी पड़ती है जिसे समुद्धात कहते हैं। यह समुद्धात किया वे आयु के अन्तमु<sup>र</sup>हूर्त मात्र रोष रहने पर करते हैं। उस अन्तमु<sup>र</sup>हूर्त में भी अयोगी के श्रन्तिम समय तक वेदनीय का उदय बराबर बना रहता है श्रीर उसका उदयाभाव श्रीर त्त्य त्रायु के त्र्यन्त होने के साथ ही हो पाता है। ऐसी त्र्यवस्था में यह कैसे माना जाय कि घातिकर्मों के च्रंय होने से ही वेदनीय कर्म की उदयशक्ति चीगा हो जाती है ?

- (४) शक्ति का सद्भाव होते हुए भी उसके उपयोग का श्रभाव वहीं पर माना जा सकता है जहां उसका कोई प्रतिबन्धक कारण मौजूद हो। सर्वार्थसिद्धि के देव में यदि सातवीं पृथिवी तक जाने की शक्ति है श्रीर फिर भी वह देव वहां जाता नहीं है तो इसमें प्रतिबन्धक कारण यह मानना पड़ेगा कि उसके वहां तक गमनागमन कराने वाले वेदनीय कमें के उदय का श्रभाव है। श्रीर यही श्रभाव उस शक्ति के उपयोग का प्रतिबन्धक है। पर वीतराग में ऐसा कोई प्रतिबन्धक कारण दृष्टिगोचर नहीं होता। बल्कि उसके विपरीत वेदनीयजन्य चर्यादि कियायें स्पष्टतः मानी ही जाती हैं। तब फिर उनकी वेदना होने में कौन सी शक्तिका प्रतिबन्ध लगता है यह जान नहीं पड़ता।
- (४) जिन मंत्रों त्रौर त्रौषधियों में विषद्रव्य के प्रभाव को नष्ट करने का शक्ति होगी उनके प्रयोग से विषद्रव्य का प्रभाव त्रवश्य घट जायगा या नष्ट हो जायगा। किन्तु क्या घातिया कर्मों के नाश त्रौर वेदनीयादि त्रघातिया कर्मों के उदयाभाव में भी उसी प्रकार का कारण-कार्य सम्बन्ध है ? विचार करने से ज्ञात होगा कि वैसा नहीं है। हम ऊपर

देख ही चुके कि उक्त कर्मों में एक दूसरे की फलदायिनी शक्ति को नष्ट करने का सामर्थ्य नहीं है। ऐसी श्रवस्था में उक्त उदाहरण प्रस्तुत विषय पर घटित नहीं होता।

(५) केवली के एकामचिन्तानिरोध रूप ध्यान मले ही न होता हो, पर जो ध्यान उनके माना जाता है वह यथार्थतः चिन्तानिरोध रूप नहीं किन्तु क्रमशः योगों के निरोध रूप होता है। बादर श्रीर सूच्म काय, वचन श्रीर मन का किस प्रकार एक के द्वारा दूसरे का निरोध किया जाता है, यही केवली की ध्यान क्रिया है जो उपचार से नहीं मानी गई, किन्तु यथार्थता से होती है। इस प्रकार दृष्टान्त में भी उपचार घटित नहीं होता। श्रीर दार्ष्टान्त में तो बिलकुल ही नहीं होता। वेदनीय कर्म का उदय होते हुए द्रव्य-परीषह का सद्भाव श्रीर वेदनारूप भावपरीषह का श्रभाव कैसे घटित होगा सो कुछ समभ में नहीं श्राता। वेदनीय कर्म का उदय जीव में वेदना उत्पन्न किये विना होगा ही किस प्रकार ? वह कर्म तो जीवविपाकी है जो श्रपनी फलदायिनी शक्ति को जीव में वेदना रूप से ही प्रकट करेगा। श्रीर उसी वेदना के सहन करने से परीषह होगा। इसके श्रनुसार जो शारीरिक किया होगी उसे द्रव्यपरीषह कहा जा सकता है। श्रतएव वेदना रूप भावपरीषह के विना द्रव्यपरीषह हो ही कैसे सकता है, श्रीर उसमें उपचार मानने की गुंजाइश ही क्या है ?

इस प्रकार जहां तक हम विचार करते हैं टीकाकारों का विवेचन न तो सूत्रकार के वचनों की सार्थकता सिद्ध करने में समर्थ होता श्रीर न कर्मसिद्धान्त के नियमों के श्रनुसार बैठता। यदि हम टीकाकारों के मत को स्वीकार करते हैं तो हमें उपलब्ध कर्मसिद्धान्त को श्रिप्रामाणिक कहना पड़ेगा, श्रीर यदि हम कर्मसिद्धान्त की प्रामाणिकता स्वीकार करते हैं तो टीकाकारों का विवेचन उपयुक्त नहीं सिद्ध होता। किन्तु सूत्रकार के जो वचन हैं, उन्हें यदि हम पारम्भ में प्रकट किये श्रनुसार श्रथ में लेवें तो उनका कर्मसिद्धान्त से ठीक सामञ्जस्य बैठता है।

उक्त टीकाकारों के श्रांतिरिक्त यदि हम दिगम्बर सम्प्रदाय के प्राचीनतम तार्किक समन्तमद्भस्वामी का उक्त विषय पर मत जानना चाहते हैं तो हमें उनकी श्राप्तमीमांसा देखनी चाहिये। यहां उन्होंने श्राप्त में दोष श्रोर श्रावरण की हानि श्रावश्यक बतलाई है। उनके विद्वान् टीकाकर विद्यानन्दि स्वामी के श्रनुसार दोष का श्रामिपाय ज्ञानावरणादि भावकमों से हैं श्रोर श्रावरण का श्रामिपाय उन्हों के द्रव्यकमों से (देखो श्राप्तमीमांसा १,४-६) पर वेदनीय जैसे श्राघातिया कमों के भाव व द्रव्य उदय से यहां ताल्पर्य नहीं हो सकता, क्योंकि श्रागे नौव परिच्छेद में वीतराग के भी दुःख की वेदना स्वीकार की गई है। ऐसी श्रवस्था में मर्मज्ञ विद्वानों को विचार कर स्पष्ट करना चाहिये कि सूत्रकार श्रोर उनके टीकाकारों का क्या एक ही श्राभिप्राय है, या भिन्न भिन्न।

# जैन-सिद्दान्त-मक्त के कायों का सिंहाक्लोकन

[ ले० श्रीयुत पं० के० मुजबली शास्त्री, विद्याभूषण ]

हां, उस समय यह जैन-धर्म-पुस्तकालय के नाम से स्थापित हुन्ना था न्रोर साथ ही साथ इसके उद्देश भी इतने उच्च, गम्भीर एवं व्यापक नहीं थे। उक्त जैन-धर्म-पुस्तकालय को सन् १६०३ में श्रीमान् भट्टारक हर्षकीर्तिजी की अध्यक्ता में श्रीमान् स्व० बा० देव-कुमारजी ने स्थापित किया था। इसमें उस समय बा० देवकुमारजी के घर के बहुमूल्य हस्तिलिखित अन्थों के श्रातिरक्त भट्टारक श्रीहर्षकीर्तिजी तथा स्थानीय कई धर्मात्माश्रों के अमूल्य हस्तिलिखित अन्थों के श्रातिरक्त भट्टारक श्रीहर्षकीर्तिजी तथा स्थानीय कई धर्मात्माश्रों के अमूल्य हस्तिलिखित अन्थ भी शामिल कर दिये गये थे। स्व० बा० देवकुमारजी के श्रद्धेय पितामह पं० प्रभुदासजी संस्कृत के अच्छे विद्वान् थे। श्राप पं० भागचन्दजी, पं० दौलतरामजी त्रादि समाजमान्य विख्यात विद्वानों के समसामयिक थे। त्रापके पास संस्कृत पाकृत त्रादि साषात्रों के हस्तिलिखित अन्थों का अच्छा संग्रह था। पं० प्रभुदासजी के स्वर्गवास के बाद वह पैत्रिक अमूल्य निधि स्व० बा० देवकुमारजी को मिली थी जिसको इन्होंने उक्त पुस्तकालय को मेंट कर दिया था।

उपर्युक्त जैन-धर्म-पुस्तकालय प्रारंभ में श्रीमती स्व । श्रेयांस कुंवरी के द्वारा निर्मापित सुविशाल, श्रीशांतिनाथ भगवान के भव्य मंदिर के बगल के एक विशाल हॉल में खोला गया था। पीछे सन् १६०० में जब बा० देवकुमारजी का स्वर्गवास हुन्ना, तब उनके श्रंतिम दिव्य त्रादेशानुसार सन् १६११ में, त्रामन्त्रित त्रम्यान्य प्रान्तों के जैन-जैनेतर विशाल जनसमुदाय के समन्न पूर्वोक्त जैन-धर्म-पुस्तकालय का नाम ही जैन-सिद्धान्त-भवन या The central Jaina Oriental Library के रूप में परिवर्तित किया गया। बा० देवकुमारजी के श्रंतिम पवित्र न्नादेश निम्न-प्रकार थे:

"श्राप सब भाइयों से श्रौर विशेषतया जैन समाज के नेताश्रों से मेरी श्रंतिम प्रार्थना यही है कि प्राचीन शास्त्रों श्रौर मंदिरों श्रौर शिलालेखों की शीव्रतर रत्ना होनी चाहिये। क्योंकि इन्हीं से संसार में जैनधर्म के महत्त्व का श्रास्तित्व रहेगा। मैं तो इसी ही चिंता में बा, किंतु श्रचानक काल श्राकर मुम्ते लिये जा रहा है। मैंने यह प्रतिज्ञा की थी कि जब तक इस चर्य का पालन करू गा। बड़े शोक की बात है कि श्रपने श्रभाग्योदय से मुम्ते इस परम पवित्र कार्य करने का पुर्य प्राप्त नहीं कुआ। श्रव श्राप ही लोग इस पवित्र कार्य के स्तंभ स्वरूप हैं। इसलिये इस परमावश्यक कार्य का संपादन करना श्राप सबका परम कर्तव्य है।"

श्रीमान् देवकुमारजी के इस श्रांतिम श्रादेश को पढ़कर हृदय गद्गद होता है, शरीर प्रफुक्षित हो जाता है श्रीर नेत्रों में श्रांस् भर श्राते हैं। वास्तव में देवकुमारजी एक महान् व्यक्ति थे। उनकी मृत्यु बहुत ही श्रल्प श्रवस्था श्रार्थात् सिर्फ ३१ साल में हुई थी। श्रागर वे श्रवतक जीवित रहते तो पता नहीं कि जैन समाज की उन्नति के लिये वे क्या क्या करते! श्रीमान् स्व० सेठ माणिकचंद्रजी बंबई के बाद दिगम्बर जैन समाज के सच्चे सेवकों में बा० देवकुमारजी का ही श्रुभ नाम लिया जाता है। बा० देवकुमारजी के सफल नाम से दिगम्बर जैन समाज का बच्चा-बच्चा परिचित है। उन्होंने पाठशालायें स्थापित कराई, विद्यार्थि-निलय (जैन बोर्डिंग हाउस) खुलवाया, वर्षों तक हिंदी 'जैन गजट' के संपादन द्वारा जैन समाज एवं साहित्य की सेवा की। श्रारा में उक्त जैन-सिद्धांत-भवन स्थापित करने का पवित्र भाव उन्हें सन् १६०७ की दिच्तिण्यात्रा के द्वारा ही उदित हुआ। इस यात्रा में बा० देवकुमारजी को खासकर मूडबिद्दी में कई एक प्राचीन शास्त्रमाग्रहारों का श्रवलोकन करने का सुश्रवसर प्राप्त हुआ। इन भाग्रहारों की व्यवस्था श्रत्यिक शोचनीय थी। इसी से उन्होंने महसूस किया कि इन बहुमूल्य प्राचीन अन्थरतों की रच्ना के लिये एक विशाल पुस्तकालय की स्थापना परमावश्यक है।

प्रारंभ में जैन-सिद्धान्त-भवन के मंत्री श्रीमान स्व० बा० करोडीचन्द्रजी थे। इन्होंने त्रामरण भवन की श्रच्छी सेवा की। इनके मंत्रित्वकाल में खासकर ताड़पत्र के प्रन्थों का अच्छा संग्रह हुआ है। इस पवित्र कार्य में श्रीमान् श्रद्धेय नेमिसागरजी वर्गी (वर्तमान भट्टारक श्रवणबेल्गोल) का विशेष हाथ था। श्रन्यथा ताड़पत्रांकित ग्रन्थों का इतना संग्रह होना त्र्यासान काम नहीं था। बा० करोड़ीचन्द्रजी ने ताड़पत्र के इन त्रामूल्य ग्रन्थों के संग्रहार्थ पर्याप्त द्रव्य व्यय किया था । इस श्रत्यावश्यक पवित्र कार्य के संपादन के लिये कई योग्य प्रचारक खासकर कर्णाटक एवं तमिल प्रांत में भेजे गये थे। इन प्रचारकों ने यन्थसंयह के साथ साथ दित्तगा के प्रसिद्ध-प्रसिद्ध सभी प्राचीन जैन यन्थभागडारों की ब्रन्थ-तालिकाएं भी तैयार कर ली थीं जो कि त्र्याज भी भवन में मौजूद हैं। हां, पर मालूम होता है कि ये प्रन्थ-तालिकाएं बहुत ऋसावधानी से तैयार की गई थीं; इसीलिये इनमें बहुत सी भद्दी भद्दी भूलें रह गई हैं। खासकर दिच्चिया भारत के मूडबिद्री, कारकल, वरांग, हुंबुच्च एवं श्रवणबेल्गोल त्रादि सुप्रसिद्ध पाचीन जैन प्रन्थभागडारों की एक विस्तृत. प्रामाणिक, सर्वोक्कसुन्दर प्रन्थसूची का निर्माण होना बहुत ही त्र्यावश्यक है। मेरी धारणा है कि उक्त विशाल प्रन्थभारडारों में ऐसे-ऐसे भी त्र्यनेक प्रन्थरत उपलब्ध हो सकते हैं, जिनके केवल नाम ही अन्यान्य रचनाओं में मिलते हैं। साथ ही साथ कर्णाटक तथा तमिल प्रांत के देहातों में भी प्रन्थान्वेषगा का कार्य त्र्यवश्य होना चाहिये। पर खेद की बात है कि इन परमावश्यक महत्त्वपूर्ण कार्यों की त्रोर किसी भी संस्था का ध्यान नहीं जाता ! श्रस्तु, यह विषयांतर है । बा० करोड़ीचन्द्रजी एक साहित्यप्रेमी उत्साही सज्जन

Ac. Gunratnasuri MS

थे। इस जैन-सिद्धान्त भास्कर का शुभ जन्म भी सन् १११२ में इन्हीं के मंत्रित्वकाल में हुन्ना था जो कि स्वनामधन्य श्रीमान् सेठ पद्मराजजी जैन रानीवाले के सफल सम्पादकत्व में एक वर्ष तक सुचारुरूप से चलकर बन्द हो गया था।

इस प्रकरण में श्रीमान् स्व० बा० देवेन्द्रपसादजी का नाम भी श्रवश्य उल्लेखनीय है, जिन्होंने करोड़ीचंद्रजी के उपर्यु के प्रत्येक पुनीत कार्य में बराबर सहायता की थी। खासकर हिन्दुस्तान मर के जैन तीथों के फोटो जो भवन में संगृहीत हैं वे इन्हीं देवेन्द्र प्रसादजी के सुप्रयत्न के सुमधुर फल हैं। बा० देवेन्द्र प्रसादजी श्रंत तक जैन-सिद्धांत-भवन के सहायक मंत्रीपद पर श्राह्मह रहे। इन दोनों की श्रसामयिक मृत्यु के उपरान्त श्रीमान् बा० सुपार्श्व-दासजी गुप्त बी० ए० सन् ११२२ तक बराबर भवन की सेवा करते रहे। इनके मंत्रित्व-काल में श्रन्थसंग्रह के श्रतिरिक्त कोई उल्लेखनीय कार्य नज़र नहीं श्राता। हां, जैन-सिद्धांत-भवन में विद्यमान प्राकृत, संस्कृतादि भाषाश्रों के हस्तिलिखित एवं मुद्धित अन्थों की एक सूची प्रकाशित हुई है श्रवश्य। पर यह सूची श्रधिक सुन्दर नहीं बन सकी है। फिर भी गुप्तजी का यह साहित्यिक कार्य श्रवश्य प्रशंसनीय है।

सन् ११२३ के अप्रैल मास में, जैन-सिद्धांत-भवन के कार्यभार को स्व० बा० देवकुमारजी के सुयोग्य ज्येष्ठ-पुत्र श्रीमान् बा० निर्मलकुमारजी ने स्वयं अपने हाथ में लिया। संयोगवश उसी साल जुलाई महीने में काकतालीयन्याय से मैं भी आरा आ पहुंचा। इसके बाद भिन्न-भिन्न समय में भवन के द्वारा मुख्य-मुख्य जो जो महत्त्वपूर्ण कार्य संपन्न हुए हैं, उनका विवरण निम्न प्रकार है:

सर्व प्रथम भवन में संगृहीत कन्नड एवं तमिल लिपि के अन्यान्य भाषाबद्ध बहुमूल्य ताड़पत्र के प्रन्थों की एक विश्वस्त तालिका तैयार की गई। क्योंकि इन प्रन्थों की जो तालिका पहले से भवन में मौजूद थी, उसमें बहुतसी भद्दी-भद्दी त्रुटियां रह गई थीं। बाद जैनेतर हस्तलिखित प्रन्थों की सूची, संस्कृत, प्राकृतादि नागरी-लिपि के अनेक संप्रहमंथों की विस्तृत सूची आदि प्रायः भवन की सभी प्रंथसूचियां ठीक की गईं। सूचियों को ठीक करने के बाद भवन के अप्रकाशित महत्त्वपूर्ण हस्तलिखित जैन प्रन्थों की प्रशस्तियां एकत्रित की गईं, जो कि दो जिल्दों में भवन में सुचारु रूप से सुरच्तित हैं। बल्कि उन्हीं में की कुछ प्रशस्तियां 'प्रशस्ति-संप्रह' के नाम से हाल ही में प्रकाशित हो चुकी हैं जिनकी अन्वेषक विद्वानों ने मुक्तकएठ से प्रशंसाकर शेष प्रशस्तियों को शीघ ही प्रकाशित करने के लिये जोरदार शब्दों में अनुरोध किया है।

इसके उपरांत भवन ने मुनिसुव्रतकाव्य के हिंदी त्रानुवाद के कार्य को त्रापने हाथ में लिया। यह एक बहुत ही सुंदर, सरल एवं सरस जैन महाकाव्य है जो कि सन् ११२१ में भवन की त्रोर से सटीक प्रकाशित हो चुका है। पश्चात् सन् १८३३ में, भवन में संगृहीत श्रंभेजी पुस्तकों की एक सर्वांगसुंदर तालिका (Catalogue) एवं सन् ११३४ में ज्ञान-प्रदीपिका नामक फलित ज्योतिष का एक श्रपूर्व जैन ज्योतिष ग्रंथ प्रकाशित किया गया। सन् ११३५ में यह भास्कर पुनः उदित होकर जैन इतिहास, साहित्य, शिल्प, पुरातत्त्व, दर्शन श्रादि की जो श्रपूर्व सेवा कर रहा है, वह विज्ञ पाठकों से छिपी नहीं है। इसी जैन-सिद्धांत-भास्कर में कमशः तिलोयपग्णित [जैन-लोकज्ञान-सिद्धांत विषयक एक सुंदर पाकृत ग्रंथ], प्रशस्ति-संग्रह [जैन इतिहासनिर्माण का एक उपयोगी साधन], वैद्यसार [रसायन संबंधी एक श्रपूर्व जैन वैद्यक ग्रंथ], प्रतिमा-लेख-संग्रह, Jaina Literature in Tamil नामक महत्त्वपूर्ण ग्रंथ धाराप्रवाह से प्रकाशित होते रहे जिनकी प्रतियां 'विक्रयार्थ श्रलग भी तैयार कराई गई हैं।

महत्त्वपूर्ण इस प्रकाशन के बीच में कन्नड-साहित्य-परिषत्-पत्रिका, प्रबुद्ध कर्नाटक, जय कर्नाटक, सुबोध, त्रिवेणि,+ विवेकाभ्युदय, शरण साहित्य, ऋध्यात्मप्रकाश, शक्ति, भारति,+ कर्णाटक बन्ध, बडवर बन्धु, कराठीरव (विशेषांकों में), किशोर, बालक, विश्ववाणी, वीरवाणि+ वीर, जैन दर्शन, जैन संदेश, जैन मित्र, जैन गजट, खगडेलवाल जैन हितेच्छु, जिनविजय, जैन बोधक, श्रनेकांत, श्रार्यमहिला, श्रादर्श जैन चरितमाला, गोलापूर्व जैन, दिगम्बर जैन श्रादि सप्रसिद्ध जैन एवं जैनेतर सामाजिक तथा सार्वजनिक पत्रों में श्रान्यान्य भाषात्रों में मेरे द्वारा लिखे गये श्रन्यान्य विषय संबंधी छोटे-बड़े लगभग २०० लेखों: जैन दर्शन, जैनर मुरु रलगलु (कन्नड) दिगम्बर मुद्रा की सर्वमान्यता, मूर्त्तिपूजा की त्रावश्यकता, (हिंदी तथा कन्नड) श्रात्मनिवेदनम् , शांतशृंगारविलासः (संस्कृत) श्रादि भिन्न-भिन्न भाषात्रों में प्रचारार्थ लिखी गई लघुकलेवर रचनात्रों; चित्रसेनपद्मावतीचरित, मुहूर्तद्पेगा, कामन कालग (एक कन्नड खग्ड-काव्य) त्रादि मेरे द्वारा संपादित प्रंथी एवं शांतीश्वरचरित, वृहद्समाधिमरग्, चित्रसेनपद्मावतीचरित, ज्ञानकोष, रत्नकरग्डश्रावकाचार, ज्ञानपदीपिका श्रीर चंत्रचडामिण-काव्य श्रादि ग्रंथों के लिये लिखी गई श्रालोचनात्मक भूमिकाश्रों का श्रेय भी भवन को प्राप्त है । इतना ही नहीं धवला, जयधवला, पंपभारत, शान्तिपुराण, कविराजमार्ग, शान्तीश्वरचरित, परमात्मप्रकाश, पुष्पदंतपुराग्ग, रसरत्नाकर, लीलावित, पंचतंत्र, वर्षमानपुराग्ग, श्रभिघानरत्नमाला, शब्दमणिदर्पण श्रौर श्रौषधिकोष श्रादि महत्त्वपूर्ण प्राकृत, संस्कृत एवं कन्नड ग्रादि भाषात्रों के ग्रंथों के प्रकाशन में भी प्रतिदान त्रादि के द्वारा भवन ने पर्याप्त सहायता पहुँचाई है।

यह हुई भवन के प्रकाशन की बातें। श्रब ग्रंथ-संग्रह की बातों को लीजिये। सन् ११२३ में, भवन में संगृहीत प्राकृत, संस्कृत, हिंदी, मराठी, गुजराती, कन्नड, तिमल एवं तेलुगु श्रादि भारतीय श्रन्यान्य भाषात्रों के मुद्रित ग्रंथों की संख्या कुल ११११ थी।

<sup>+</sup> दीर्घ ईकारांत संस्कृत शब्द कन्नड मापा में हस्व ही होता है।

वहीं संख्या त्र्याज लगभग ६५०० के। पहुंच गई है। इसी प्रकार मुद्रित श्रंग्रेजी पुस्तकों की संख्या सन् ११३० में जो लगभग ५०० की थी वह आज लगभग २६५० की है। इस समय ताड़पत्र एवं कागज पर लिखे हुए हस्तलिखित प्रन्थों की संख्या लगभग ६३७८ की है। हां, इतना अवश्य स्वीकार करना होगा कि मुद्रित अन्थों की संख्या में जितनी वृद्धि हुई है, उतनी वृद्धि हस्तिलिखित प्रन्थों की संख्या में नहीं हुई। इसका कारण स्पष्ट है कि हस्तलिमित ग्रंथों को प्रतिलिपि में काफी द्रव्य व्यय होता है स्त्रीर इस कार्य को भवन की त्राय के त्रानुकल प्रतिवर्ष सीमित रखना पड़ता है। फिर भी इस बीच में भारत के भिन्न-भिन्न प्रांतों से खोज-खोज कर बहुत से मौलिक प्रंथ लिखवाये गये हैं जिनकी प्रतिलिपियां भवन में पहले से मौजूद नहीं थीं। बल्कि इस कार्य के लिये हमें प्राचीन कई ग्रन्थ-भाग्डारों की नई सूचियां भी तैयार करानी पड़ीं। भवन में संगृहीत कन्नड लिपि में वर्तमान ताडपत्र के कई प्रंथों की नागरी लिपि में प्रतिलिपि भी करनी पड़ी। भवन से भी बहत से ग्रन्थ प्रतिलिपि करवाकर बाहर भेजे गये। हां, सुज्ञ पाठक इतना श्रवश्य स्मरण रखेंगे कि भवन में मुद्रित या हस्तिलिखित जो कोई भी अन्थ संगृहीत होता है वह चुना हुआ महत्त्वपूर्ण ही होता है। प्रन्थों के अतिरिक्त Coin Collection, Currency Notes Collection, Stamp Collection, Match Collection, Playing Cards Collection, Cartoon Collection, Art Picture Collection इन चीजों का भी भवन में श्रच्छा संग्रह हो गया है जिसका सारा श्रेय श्रीमान् बा० निर्मल-कमारजी के चि॰ सुपुत्रों को मिलना चाहिये। भवन में, भिन्न-भिन्न पांतों में विराजमान जिनप्रतिमात्रों पर के लेखों का भी उल्लेखनीय संग्रह है जो कि जैन इतिहासनिर्माण के लिये ग्रान्यतम उपयोगी साधन है।

जैन श्रातृसंघ त्रादि जैन संस्थाओं के त्रातिरक्त साहित्यमण्डल, साहित्यपरिषत्, जिला हिंदी-साहित्य-सम्मेलन त्रादि सार्वजनिक स्थानीय साहित्यक संस्थाओं को भी भवन ने स्थानप्रदान त्रादि के द्वारा पर्याप्त साहाय्य पहुँ चाया है। इतिहास, साहित्य त्रादि गंभीर विषयों से संबंध रखनेवाले सैकड़ों पत्रों का समुचित उत्तर भी भवन ने बराबर दिया है जिससे पत्रप्रेषक विद्वानों को पर्याप्त संतोष मिला है। साथ ही साथ यह निस्संदेह कहा जा सकता है कि भारत के प्रत्येक प्रांत के जैन जैनेतर मान्य विद्वानों ने प्रत्यक्त या परोक्तरूप में भवन से बराबर लाभ उठाया है त्रीर उठा रहे हैं। बल्कि भवन के त्राध्यक्त के नाते नहीं, किंतु एक साहित्यिक की हैसियत से मैं दावे के साथ कह सकता हूँ कि दिगम्बर जैन समाज में यह एक त्राद्वितीय संस्था है जिसके जोड़ की वर्तमान में दूसरी कोई संस्था नहीं है। महात्मा गांधी, श्रीमान् पं० मदनमोहन मालवीय, श्रीमान् सच्चिदानंद सिनहा, दीवान मिरजा एम० इस्मायल, Dr. Walther Schubring, Germany. W. Norman Brown America त्रादि सैकड़ों पौर्वात्य त्रीर पाश्चात्य विद्वानों ने

भवन का संग्रह, सुक्यवस्था त्रादि के संबंध में जो शुभ उद्गार प्रकट किये हैं उन सबों को यदि संग्रह किया जाय तो एक बड़ी पोशी ही बन जायगी।

बा० देवकुमारजी श्रपनी मृत्यु के पूर्व कुछ संस्थाश्रों एवं मंदिरों के स्थायी संचालन के लिये अपनी जमींदारी में से ५०००) रुपये वार्षिकं आयवाला एक गांद दान कर गये हैं। उसी में से १५००) रुपये प्रति वर्ष जैन-सिद्धांत-भवन को मिलते हैं। इस आय के अतिरिक्त देवकुमारजी के धर्मश्रद्धालु सुयोग्य सुपुत्र बा० निर्मलकुमारजी एवं चक्रेश्वर-कुमारजी से श्रौर भी श्रावश्यकतानुसार यथेष्ट सहायता मिलती रहती है। बल्कि भवन के भवन-निर्माणार्थ प्रारंभ में बा० देवकुमारजी जो २०००) रुपये नगद दे गये थे उनमें २०-२५ हजार और मिलाकर उनके सुपुत्रों ने सन् ११२४ में एक बहुत भव्य मंदिर निर्माण कराया है जिसकी प्रशंसा सभी दर्शक मुक्तकगठ से किया करते हैं। वास्तव में भवन की यह इमारत बहुत ही सुंदर बनी है। यह भवन दो मंज़िला है। इसके प्रवेशद्वार के ऊपर सरस्वती की एक दर्शनीय मूर्ति विराजमान है। इसके बरामदे के बाद एक बहुत बड़ा हॉल है, जिसमें दो-तीन सौ त्रादमी त्राराम से बैठ सकते हैं। हॉल काफी हवादार ऋौर प्रकाशपूर्ण है। इस हॉल में प्रवेश करते ही ३ फुट लंबा ऋौर २७ इंच चौड़ा भवन के संस्थापक स्व० बा० देवकुमारजी के दिव्य तैल चित्र पर दृष्टि पड़ती है जो बहुत ही श्राकर्षक है। हॉल में श्रभ्यागतों एवं वाचकों के बैठने के लिये फ़र्श बिछा रहता है। फर्श के एक त्रोर एक लंबा टेबुल है, जिसपर बहुत सी पत्रपत्रिकाएं रखी रहती हैं। नीचे श्रीर ऊपर बड़ी-बड़ी श्रलमारियां पुस्तकों से सुशोभित हैं।

श्रम्तु, इस लेख को श्रिधिक बढ़ाना मेरा श्रमीष्ट नहीं है। इसिलये श्रंत में मैं इतना श्रीर कह देना चाहता हूं कि ताड़पत्र पर लौह लेखनी से लिखे गये सुंदर से सुंदर प्रन्थ [जिनके पत्र लगभग ४ श्रंगुल चौड़े, १॥-२ बालिश्त या उनसे भी श्रिधिक लंबे हैं], मनोज्ञ कलापूर्ण, सचित्र जैन रामायण [जिसके श्राश्चर्यकारी रंगीन चित्र निहायत पतले श्रौर चमकदार कागज़ पर प्रायः प्रत्येक पृष्ठ में श्रंकित हैं], एक छोटे से कार्ड पर लिखित तत्त्वार्थसूत्र तथा भक्तामरस्तोत्र, सोलह स्वप्न, समवसरण, महाराज चन्द्रगुप्त, पावापुरी एवं सम्मेदिशिखर श्रादि के कलापूर्ण सुंदर चित्र श्रादि भवन की बहुत सी दर्शनीय चीजें मौजूद हैं। विद्वान् लेखकों श्रौर कलाकारों के श्रम श्रौर चातुर्य का श्रवलोकन कर एकबार हृदय गद्गद हो जाता है श्रौर मस्तक श्रद्धा से भुक जाता है। वास्तव में यह भवन खासकर जैन-धर्म-विषयक साहित्य, पुरातत्त्व एवं इतिहास श्रादि के श्रनुसंधान के लिये एक श्रद्धितीय संस्था है।

# 'नितिकाकयामृत' आदि के रक्यिता श्रीसोमदेकसूरि

[ ले० श्रीयुत डा० वी० राघवन, एम० ए०, पी-एच० डी० ]

श्रिक्तिमाणिक्यचंद्र दि० जैन यन्थमालां (नं० २१) में श्रीसोमदेवसूरिकृत 'नीतिवाक्यामृत' का प्रकाशन टीकासहित हुन्ना है। उस टीका के त्रारंभ में उल्लेख है कि सोमदेव ने
यह ग्रंथ कान्यकुञ्ज नरेश महेन्द्रपाल के इच्छानुसार रचा था। श्रीनाथूरामजी प्रेमी इस
ग्रंथ की भूमिका में इस उल्लेख को त्रप्रामाणिक ठहराते हैं। यही नहीं, टीका के त्रीर
भी कई उल्लेखों को उन्होंने त्रप्रामाणिक बताया है। वह यह भी कहते हैं कि यदि
टीकाकार का उक्त कथन सच मान लिया जाय तो कालगणाना में बहुत गड़बड़ी त्राती है।
(पृ० २१-३०) प्रेमीजी ने पृ० २१-२२ पर लिखा है कि महेन्द्रपाल ने सन् २०३-७ तक
शासन किया है त्रीर वह राजशेखर के संरक्तक थे। सोमदेवजी ने त्रपना 'यशस्तिलकचम्पू' सन् २५६ ई० में पूर्ण किया। 'नीतिवाक्यामृत' उसके बाद की रचना है क्योंकि
उसकी प्रशस्ति में सोमदेव के त्रान्य ग्रंथों के साथ 'यशस्तिलक' का भी उल्लेख है। इसका
त्र्थं हुत्रा कि महेन्द्रपाल से ५० या ५१ वर्ष पश्चात् 'नीतिवाक्यामृत' रची गई थी। त्रातः
टीकाकार का कथन कि महेन्द्रपाल के लिये 'नीतिवाक्यामृत' की रचना हुई, ग़लत है।
यह एक कल्पित कथा ही है।

इसके श्रतिरिक्त लेमुलवाड के दानपत्र से जो 'भारत इतिहास संशोधक पत्रिका' (१३।३) में प्रकाशित हुआ है और जिसका उल्लेख प्रेमीजी ने अपनी पुस्तक "जैन साहित्य और इतिहास" (ए० १०-१२) में सोमदेव के नीतिवाक्यामृत के प्रसंग में किया है, प्रकट है कि सोमदेव उस दानपत्र के समय अर्थात् १६६ में राष्ट्रकूट-करद वड्यग के पुत्र तृतीय अरिकेसरिन् चालुक्य के राज्य में रहते थे। वड्यग श्रिरिकेसरी द्वितीय के ज्येष्ठ पुत्र थे। उनके समय अर्थात् १५१ ई० में सोमदेव ने 'यशस्तिलक' को रचकर समाप्त किया था।

किन्तु एक प्रथकत्तों की रचनात्रों का उल्लेख उसके किसी अन्य प्रंथ की प्रशस्ति में होने पर पूरा विश्वास नहीं किया जा सकता अर्थात् यह मानना बिल्कुल निरापद नहीं है कि चूंकि 'नीतिवाक्यामृत' की प्रशस्ति में 'यशस्तिलक' का उल्लेख है, इसलिए बहु उसके बाद की रचना है। यह तभी मान्य हो सकता है कि जब यह निश्चित हो जावे कि लिपिकत्तीत्रोंने संधियों और प्रशस्तियों में हस्तत्त्रेप नहीं किया है। दूसरे टीकाकार ने जिन कान्यकुष्ण नरेश महेन्द्रपाल के लिए सोमदेव को 'नीविश्वक्यामृतः स्वते लिखाः है,

वे उस नाम के द्वितीय महेन्द्रपाल नरेश होंगे, जिनका पता डा० त्रिपाठी ने दिल्लागी राजपूताना से उपलब्ध सन् १४६ ई० के शिलालेख से पाया है और उसका उल्लेख अपनी 'हिस्ट्री आँव कन्नोंज' (पृ० २६१-२७१) में किया है। बालकिव रूप में राजशेखर को महेन्द्रपाल प्रथम (८८५-१० ई०) का संरत्त्रण प्राप्त था और उन्हीं का उल्लेख सोमदेव ने सर्व अन्तिम अंथकार के तरीके से किया है। वह एक अधिक वृद्धावस्था तक अर्थात् १० वर्ष तक जीवित रहे थे अर्थात् त्रिपुरी के युवराजदेव द्वितीय के समय ११० ई० तक मौजूद थे, जैसे कि मम० वी. वी. मिराशी ने सिद्ध किया है। मान लीजिए कि सोमदेव राजशेखर से उम्र में थोड़े ही छोटे थे और उनकी आयु भी अधिक थी, तो उनकी ज्ञात तिथियों (१५१ ई० यशस्तिलक और १६६ ई० लेमुलवाड का दानपत्र) से उनका महेन्द्र-पाल प्रथम के सम्पर्क में आना भी असंभव नहीं ठहर सकता।

लेमुलवाड दानपत्र में सोमदेव के दादागुरु का नाम गौडसंघ के यशोदेव लिखा है। चूंकि 'यशस्तिलक' में सोमदेव को देवसंघ का त्राचार्य लिखा है, इसीलिए प्रेमीजी ने बताया है कि संभवतः गौड़ से ऋभिपाय 'गोल्ल' से होगा, जिसका उल्लेख श्रवण्बेल्गोल के शिलालेखों में मिलता है। यद गौडसंघ का श्रर्थ बंगालीय प्राधान्य का संघ न माना जावे, तो सोमदेव को गौडसंघ से सम्बन्धित क्या श्रर्थ रक्खेगा, जैसा कि उल्लेख है ?

यह स्पष्ट है कि सोमदेव के 'यशस्तिलक' में श्रगिएत ऐतिहासिक एवं श्रन्य उल्लेख हैं—बहुधा उनका वर्णन श्लेषालंकार के द्वारा किया गया है। एक दफा प्रारंभ में श्रीर फिर श्रन्त में सोमदेव राजा को 'धर्मावलोक' कहकर सम्बोधित करते हैं:—

१. श्रहो x x x धर्मावलोक महीपाल x x

(ञ्च० २**, पृ० १**९६) K. M. 70 Pt. I

२. श्रहो × × × धर्मावलोक × ×

(**হ্স০ ४ पृ০ ৩**৭) K. M. 70 Pt. II

राष्ट्रकूट-करद वड्यग चालुक्य की संरक्षकता में 'यशस्तिलक' की रचना की गई थी। श्रीर उसमें राष्ट्रकूट सम्बन्धी श्रानेक उल्लेख हैं, जिससे किव का सम्पर्क उन राजात्रों से प्रकट होता है। उदाहरणतः ए० २०१ (भा० १) पर राजा का उल्लेख 'विक्रमतुङ्ग' रूप में हुत्रा है। यह 'तुङ्ग' शब्द राष्ट्रकूट-गुण सूचक है—राष्ट्रकूट राजात्रों के नाम के श्रान्त में 'तुङ्ग' होता है। 'श्रसमसाहस' वाक्य ए० ५६२ (भा० १) पर एक योद्धा का नाम सूचक

१ The Chronological order of Rajasekhar's works, Pathak, —Com: Vol pp. 365—366, २ जैन साहत्य और इतिहास पू० ८९.

है त्रीर उससे सांगली श्रीर कैम्बे दानपत्रों में गोविंग्द चतुर्थ के लिए प्रयुक्त वाक्य 'त्यागेनासमसाहसैरच' का स्मरण होता है। ए० ५६७ पर राजा का वर्णन 'चैद्यसुन्दरी-विनोदकन्दलः' रूप में हुश्रा है श्रीर यह सर्व प्रकट है कि राष्ट्रकूट श्रीर चेंदि राजवंशों में परस्पर विवाह सम्बन्ध हुए थे। श्रमोधवर्ष तृतीय श्रीर उनके पुत्र कृष्ण चतुर्थ, जिन्होंने गोविन्द चतुर्थ से चेदि सहायता द्वारा राजिसहासन प्राप्त किया था, चेदि राजाश्रों के दामाद थे। ए० ८५ (भा० २) एक मंत्रि का नाम 'वसुवर्ष' लिखा है श्रीर एक बन्दिन को सुमाषितवर्ष कह कर सम्बोधन है। वर्षान्तक नाम राष्ट्रकूटों की ही विशेषता है। उनके सहायक श्रीर सम्बन्धी चेदि राजाश्रों के भी ऐसे नाम मिलते हैं।

श्रव देखना है कि राष्ट्रकूटवंश के मुख्य नरेशों श्रथवा उनकी शाखागत या करद नरेशों में किसी का उल्लेख 'धर्मावलोक' रूप में हुआ है ? यह निश्चित है कि 'अवलोक'-श्रन्तक विशेष नाम राष्ट्रकूटों के ही होते हैं। सोमदेव ने जिस 'धर्मावलोक' विशेषणा से नरेश का उल्लेख किया है, वह विशेषणा बोधगया राष्ट्रकूट शाखा के राजा, गागणागणाणां के पौत्र और कीर्तिशाज के पुत्र तुङ्गधर्मावलोक के नाम के साथ प्रयुक्त हुआ था।' सोमदेव ने इस वाक्य को किसी विशेष भाव से प्रयोग में लाया होगा और बहुत कर के उन्होंने बोधगया शाखा के उक्त राजा के सम्पर्क को स्मरणा कर के उसका ध्योग किया है। यदि सोमदेव बोधगया की ओर कुछ समय के लिए रहे माने जावें तो उनका गौड़संघ से सम्बन्धित होना संभव है।

इतिहास में कई दफा ऐसे प्रसंग आये हैं जिनसे प्रकट है कि राष्ट्रकूटों, चेदि श्रौर कन्नौज के गुर्जर प्रतिहारों में घनिष्ट सम्बन्ध था। स्वयं राजशेखर महोदय श्रौर त्रिपुरी के मध्य घूमते रहे थे। सन् ११६ ई० में राष्ट्रकूट इन्द्र तृतीय ने कन्नौज को नष्टभष्ट किया था। इस आक्रमण में अरिकेसरिन् द्वितीय के पिता नरिसंह ने भाग लिया था श्रौर अरिकेसरिन् द्वितीय के पुत्र के समय में सोमदेव ने 'यशस्तिलक' रचा था। उपरान्त कर्णाट-गुर्जर सम्बन्ध इतने बढ़े कि विवाह सम्बन्ध भी उनके हुए, राजशेखर की 'कर्पूरमञ्जरी' में कुन्तलदेश के एक राजा का नाम बह्मभराज आया है, जो निस्सन्देह राष्ट्रकूट नरेश का खोतक है। श्री मम० मिराशी ने उन्हें गोबिन्द चतुर्थ बताया है। इन कुन्तल नरेश की

१ See Buddhagaya: R. Mitra, p. 195, a Bodhagaya Rastrakuta inscrip; undated, but palaeographically assigned to the 10th. century A. D. by Mitra; the inscrip: is of the 15th, year of the king who is described as the pupil of गुणरत Gunaratna.

२ पम्पमारत त्र्योर त्रांघ्र हिस्टारीकल रिसर्च सोसाइटी, ६ पृ० १६९ ऋोक ९

कन्या वीर चंडपाल (कन्नीज के महीपाल) से व्याही गई दर्शाई है। 'कपूरमंजरी' वे चतुर्थ जवनिकान्तर में जिन नृत्यों का वर्णन है, उनमें कर्णाटक शैली भी मिलती है चेदि और राष्ट्रकूट घरानों के विवाह सम्बन्ध तो सर्वप्रकट है। राजवंशों के ऐसे धनिष्ट सम्बन्धों के कारण ही प्रख्यात कवियों, विद्वानों और कलाकारों आदि का स्थानांतरित होना आवश्यक हो जाता है। इन सब बातों को महे नजर रखकर यह अनुमान किया जा सकता है कि सोमदेव गौड़देश के गौड़संघ के एक आचार्य थे और संभवतः उनका सम्मान बोधगया के एक राष्ट्रकूट नरेश ने किया था। राष्ट्रकूट-करद चालुक्य अरिकेसरी और उनके उत्तराधिकारियों के समय में वह लेमुलवाड की ओर विहार करने गए थे और कन्नौज को जाते हुए चेदी एवं राष्ट्रकूट राजदरबारों में भी पहुँचे अथवा लेमुलवाड में रहते हुए ही जब कभी उपर्युक्त तीनों राजदरबारों में घूम फिर आते थे। ऐसी अवस्था में यह अनहोनी नहीं कही जा सकती कि उन्होंने कन्नौज के महेन्द्रपाल नरेश के लिए 'नीति-वाक्यामृत' की रचना की हो।

१ Chronological order of Rajasekhara's works, Pathak, Com: Vol pp. 363-4 गोविन्द चतुर्थ स्वयं परान्तक चोल के दामाद थे। चोल-राष्ट्रकूट विवाहसंबंधों के विषय पर A. S. रामनाथ अध्यर; इपीप्र फिया इंडिका २६ पृ० २३०-५ देखो। अन्त में गोविन्द संमवत: टक्कोलम को माग गए थे। आधर्य है कि सोमदेव ने कृष्ण एतीय द्वारा चोल-राजकुमार राजादित्य के मरण (सन् ९४९ ई० टक्कोलम में) का उल्लेख नहीं किया है। न उनके बहनोई भूतग का उल्लेख है। कुछ वर्ष बाद कृष्ण एतीय मेलपाटी में थे, तब सोमदेव ने अपना 'यशस्तिलक' लिखा था। सोमदेव ने तामिल देश के सैनिकों का वर्णन पृ० ४६३-४ पर किया है।

<sup>--</sup> अनुवादक कामता प्रसाद जैन

## चन्दरी

किन्देरी खालियर राज्य में बेतवा नदी के किनारे एक पहाड़ी पर एक दुर्गम दुर्ग है। लिलतपुर से मोटर द्वारा जाने का सीधा रास्ता है। संभवतः इसे चन्देलवंशी राजपूतों ने बसाया था इसी से इसको चन्देरी या चन्द्रगिरि कहते हैं। इस नगर से प्र या र मील की दूरी पर एक बूढ़ी चन्देरी भी है जो श्रोर नदी के दिल्ला तट पर बसी है। इस बूढ़ी चन्देरी में दशवीं श्रोर ग्यारहवीं शताब्दी के श्रनेक मन्दिर जिनमें विशेष जैनों के हैं, जीर्णावस्था में पड़े हैं तथापि उन में सुन्दर कला के पूर्ण रूप पाये जाते हैं। महाभारत या किसी पुराण में चन्देरी का जिक नहीं है। श्रलवेरुनी (१०३० खू० सन्) ने सर्व प्रथम इसका उल्लेख किया है। मुगलराज्य के सान्ध्य काल में बुन्देलों ने इसपर श्राधिपत्य कर लिया किन्तु १८०६ ई० में महाराज दौलतराव सिन्धिया ने इसपर कब्जा कर लिया। गदर के समय यह श्रंगरेजों के हाथ लगा श्रोर १८६० में फिर सिन्धिया राज को लौटा दिया गया।

चन्देरी श्रोर बूढ़ी चन्देरी दोनों ही जैन यात्रियों के लिए दर्शनीय स्थान हैं। चन्देरी के श्रासपास श्रनेक गांवों में पुराने जैन मन्दिर जीगाविस्था में पड़े हैं। यहां से द्रमील की दूरी पर थोवन (तपोवन) में ऐसे श्रनेक मन्दिर पड़े हैं श्रोर यह जैनों का प्रसिद्ध तीर्थस्थान है।

चन्देरी दुर्ग श्रोर कातिघाटी के बीच खगडर पहाड़ में जैन तीर्थक्करों की मूर्तियां खुदी हुई हैं। इनमें कुछ उत्कीर्ण शिलालेखों से प्रकट होता है कि वे १२ वीं शताब्दी की हैं। यथा उनमें १२५२, १२६१, १३०३, १३१६, १२८०, १२८३, १३५७ वि० सं० की उत्कीर्ण मूर्तियाँ श्रोर सती चौतरे पाये जाते हैं।

शहर में एक नया भी जैन मन्दिर है जिसे चौधरी वंश के प्रमुख श्री हृदय सहायजी ने वि० संवत् १८६३ में बनवाया था। चन्देरी के चौधरी जमीन्दार खानदानी पुरुष हैं श्रीर वे वहां पर लगभग २०० वर्ष से बस गये हैं। मुगलशासनकाल में राजपुताना में हिन्दोन से उनके पूर्वज रत्नपाल श्राकर यहां बस गये। राजपुताना से श्राने के पहले से ही वे जैन थे। रत्नपाल का एक पुत्र ताराचन्द श्रीरंगजेब का प्रियपात्र होने के कारण मुसलमान हो गया, किन्तु ताराचन्द के श्रपुत्र मर जाने से वंश की स्थाति में कुछ चित न हुई। चौधरीजी ने बुन्देल राजाश्रों की श्रधीनता में सेवा स्वीकार की तथा उन्हें फौजदार, राजधर श्रीर सवाई उपाधियों से भूषित किया जिसे वे श्राज भी श्रपने नाम के साथ लगाते हैं। चौधरी हृदय सहायजी ने रामनगर में एक विशाल जैन रथोत्सव मनाया, श्रतः उन्हें सिंघई की उपाधि दी गयी। चौधरी मंगलसिंहजी श्री रत्नपालजी के १३ वीं पीढ़ी में हैं।

इस जैन मन्दिर के उच्च शिखर से शहर की शोभा दुगुनी हो जाती है। इसमें २४ सों तीर्थं इसों की मूर्तियां सज़ी हैं। ऋपया पूरे विवरण के लिये गर्दे ऋत 'A guide to Chanderi' देखें। दे० स० त्रिवेद

### समिका

तिलोय-परास्ती [त्रैलोक्यप्रज्ञप्ति ]—रमयिता—श्रीयति वृषमाचार्यः; सम्पादक—प्रो॰ श्रादिनाथ उपाध्याय, एम॰ ए॰ डो॰ लिट तथा प्रो॰ हीरालाल जैन, एम॰ ए॰ एल॰-एल॰ बी॰; श्रानुवादक—श्री पं॰ बालचन्द्र शास्त्रीः; प्रकाशक—जैन संस्कृति-संरच्चर्य-संघ शोलापुरः; मूल्य १२) रुपये; पृष्ठ-संख्या ३८ + ५२८।

यह प्रन्थराज 'जीवराज-जैन-प्रन्थमाला' का प्रथम पुष्प है। प्रारम्भ में प्रो० ए० एन० उपाध्ये ने र्द्धमें जी में भूमिका लिखी है। इसके अनन्तर प्राक्कथन, जीवराज-जैन-प्रन्थमाला का परिचय, हर जीवराज गौत्तमचन्द्र दोशी की जीवनी और प्रस्तावना हैं। प्रस्तुत प्रन्थ में जैन लोक-सम्बन्धी विषय का वर्णन गम्भीरतापूर्वक मार्मिक प्रणाली से हुन्ना हैं। यह करणानुयोग-सम्बन्धी अमूल्य रत्न होते हुए भी ऐतिहासिक प्रनथ है। दैवज्ञ और गणितज्ञों को इसमें आधुनिक गणित से भिन्न और नवीन एक नहीं अनेक बातें मिलेंगी। की वासना में जो बौद्धिक चमत्कार है वह तो तद्धिषय के जानकारों के लिये अपूर्व है। प्रारम्म में मङ्गलाचरण के अनेक अर्थ बतलाते हुए नाम, स्थापना, द्रव्य, चेत्र, काल और भाव इन छह भेदों के द्वारा मंगल का विस्तृत वर्णन किया है। लोक का चेत्रफल और घनफल, वृत्रासन, यवमध्य, गिरिकटक, दूष्य इत्यादि त्राकारों की कल्पना करके विभिन्न रीतियों से व्यक्त गिएत द्वारा निकाला है। चेत्रफल सम्बन्धी यह प्रकरण रेखागणित श्रौर **श्रंकगिएत की दृष्टि** से बहुत ऊँचे दर्जे का है। नरकों के इन्द्रक, श्रेणीबद्ध श्रौर प्रकीर्णक विलों की संख्यानयन-सम्बन्धी सूत्र भी व्यावहारिक और उपयोगी है। इसी सम्बन्ध में गच्छ, चय, श्रादि श्रौर सर्वधन का साधन भी गिएत-कौशल का सूचक है। पृष्ठ ८५ पर नरक पटलों में नारिकयों की आयु बतलाई गई हैं, यह विषय सैद्धान्तिक और गिएतज्ञ दोनों के लिये ही महत्त्वपूर्ण है। इन्द्रक आदि बिलों में आयु के हानि-वृद्धि-क्रम का कथन करणा-नुयोग के जिज्ञासुत्रों के लिये बड़े काम का है। इसी प्रकार नारिकयों के शरीर की ऊँचाई उनके अवधिज्ञान का चेत्र, जन्ममरण के अन्तरकाल का प्रमाण आदि का कथन भी गणित-प्रक्रिया-सहित बताया गया हैं।

तृतीय अधिकार के प्रारम्म में भवनवासियों के भेद; उनके भवनों की संख्या; अर्ल्याद्वक, महर्द्धिक और मध्यमर्द्धि धारक देवों के भवनों का स्थान; भवन एवं उनकी वेदियों का विस्तार, देश्ये और उत्सेध आदि का वर्णन विस्तृत रूप से किया गया है। इसी अध्याय में

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

श्रागे जाकर श्रसुरकुमारादि देवों के शरीर की ऊँचाई गिएत के करणसूत्रों सिंहत बताई गई है। स्वाध्याय प्रेमियों के लिये यह विषय श्रत्यन्त मनोरञ्जक श्रीर ज्ञानवर्द्ध क हैं।

चतुर्थ अधिकार के प्रारम्भ में मनुष्यलोक का वर्णन करते हुए प्रसंगवश पृष्ठ १६३ पर श्रांकित जीवा श्रौर चाप सम्बन्धी करण-सूत्र विशेष महत्त्वपूर्ण है। भास्कराचार्य जैसे गिंगितज्ञों ने भी इतनी सूक्ष्मता से जीवा ऋौर चाप के गिंगित का कथन नहीं किया है। आचार्य के सूत्र की अपेद्धा भास्कराचार्य के सूत्र में पर्याप्त स्थलता है। भास्कराचार्य के सूत्र को वासना स्वल्पान्तर से सिद्ध होती है, पर त्र्याचार्यकथित सूत्र में शल्पान्तर की श्रावद्मयकता नहीं पड़ती। श्रागे इसी श्रिधकार में धनुष, जीवा श्रादि के गिएत का कथन करते हुए विजयार्ध की उत्तर ऋौर दक्षिण जीवाऋों का प्रमाण तथा पार्क्स्जाओं का प्रमाण निकाला गया है। श्रागे इसी श्रधिकार में चौबीस तीर्थे द्वरों के जन्मस्थान. माता-पिता, जन्मतिथि, जन्मनत्त्रत्र, वंशों का निर्देश, जन्मान्तराल का प्रमाण, त्रायु, शरीर श्रादि का उत्सेध, केवलज्ञान के समय तीर्थेङ्करों के शरीर का ऊर्ध्वगमन, समवशरण की रचना. उसकी वीथियों का निरूपण, धृलिशाल, और नाट्यशाल ब्रादि का निरूपण ब्रादि विषय महत्त्व-पर्गा हैं। यह स्वाध्यायप्रेमी जिज्ञासुत्रों के लिये विशेष त्रानन्ददायक है। इसी ऋध्याय में लवणसमूद्र, धातकीखण्ड त्र्यौर पुष्करवरद्वीप का वर्णन किया गया है। इस वर्णन में त्र्यादि, मध्य ऋौर बाह्य सूची-व्यास सम्बन्धी विषय में कई नवीन बातें हैं तथा सूची की परिधि बनाने वाला नियम गणितज्ञों के लिये विशेष उपयोगी हैं। व्यास, परिधि, बाण, सूची-च्यास, वलयच्यास, त्रादि का कथन विस्तृत त्रीर महत्त्वपूर्ण है।

प्रस्तुत प्रन्थ का सम्पादन ऋच्छा हुआ है। ऋनुवादक ने प्रत्येक सेत्र के परिधि, व्यास, जीवा, चाप और बाण के व्यक्ताङ्क निकालने में प्रशंसनीय श्रम किया है। हां, यदि करण-सूत्रों की वासना गिएत के साथ ही दे दी जाती तो अधिक ऋच्छा होता। क्योंकि व्यक्त और अव्यक्त दोनों गिएतों का समन्वय रहने से गिएतज्ञों को अधिक लाभ होता। साथ ही जैन गिएत का महत्त्व भी सूचित होता। आशा है, आगे इस कमी को पूरा करने का प्रयत्न किया जायगा। प्रनथ की छपाई, सफाई सर्वोङ्ग सुन्दर है। जैन साहित्य के प्रचार के लिये प्रत्येक मिन्दर और लाइब्रेश में इस प्रन्थराज को अवदय मंगाना चाहिये। स्वाध्याय प्रेमियों को तो इसकी एक प्रति अपने पास रखना नितान्त आवदयक है।

---नेमिचन्द्र जैन, शास्त्री न्यायज्योतिषतीर्थ

पूर्वपुरागां—रचिता—हिस्तमहः सम्पादक—प्रो० के० जी० कुंदगागार, राजाराम कालेज, कोल्हापुरः प्रकाशिका—श्रीमती किमगीबाई, कोल्हापुरः पृष्ठ-संख्या—१२+५५=६७; मृत्य—१); १९४३; छपाई-सफाई सुन्दर ।

इस पूर्वेपुराण के रचियता किव हिस्तमह का दिगम्बर जैन समाज में एक खास स्थान है। क्योंकि इस समाज के दृश्य काव्य-[नाटक] सम्बन्धी साहित्य के द्यंग की पुष्ट बनाने का सारा श्रेय इन्हों को प्राप्त है। इनके दो नाटक मा० दि० जैन प्रन्थमाला, बम्बई की द्योर से प्रकाशित भी हो चुके हैं। हिस्तमह के इस कन्नड पूर्वेपुराण या द्यादिपुराण को प्रकाश में लाकर श्रीयुत प्रो० कुंद्गागारजी ने कन्नड-भाषा-भाषियों का बड़ा उपकार किया है। वास्तव में इसके उपलक्त में मित्रवर कुंद्गागारजी विशेष धन्यवाद के पात्र हैं।

दुर्भाग्यवश प्रो० सा० को इस प्रनथ के प्रारम्भ के दो पृष्ठ नहीं मिले हैं। साथ ही साथ प्राप्त इस प्रति के प्रथम पवे का पाठ भी बहुत अशुद्ध रहा। विद्वान् संपादक ने प्रारंभ के दो पृष्ठों की पूर्ति तो आदि पंप का आदि-पुराण एवं अभिनव पंप की रामायण इन दोनों के आधार से की है और प्रथम पर्व के अशुद्ध पाठ को नीचे रखकर उसका शुद्ध पाठ अपनी ओर से ऊपर दे दिया है। इस प्रकार प्रस्तुत संस्करण काफी सुन्दर बन गया है। इसमें सन्देह नहीं है कि कुंदणगारजी ने इसके संशोधन में पर्याप्त परिश्रम किया, है। फिर भी कहीं से इसकी दूसरी कोई शुद्ध प्रति मिल जाती तो संभव था कि यह और भी सुन्दर प्रकाशित होता।

इस प्रनथ में कुल दश पर्व हैं। इसमें प्रारंभ के सात पर्वों में भगवान् आदिनाथ की मवाविलयां एवं शेष तीन पर्वों में उनकी पित्र जीवनी विर्णित है। इसके प्रत्येक पर्व के प्रारंभ में आचार्य जिनसेन के पूर्वपुराण का प्रारंभिक मंगल-पद्य ही मिलता है। बिक श्रीपुराण में भी यही बात देखने में आती है। किव ने अपने प्रनथ का नाम भी श्रीजिनसेन के पूर्वपुराण के समान पूर्वपुराण ही दे रक्खा है। फिर भी विज्ञ संपादक का कहना है कि यह प्रनथ महाकिव पंप के आदिपुराण से साम्य रखता है। प्रनथ की भाषा प्रौढ़ है। इससे किव की 'उभयभाषाकिवचक्रवर्ती' यह उपाधि सार्थक सिद्ध होती है।

हस्तिमल्ल ने अपने आश्रयदाता पायड्यमहोइवर का कोई नाम नहीं दिया है। सिर्फ इतना ही मालूम होता है कि वे थे तो पायड्यदेश के राजवंश के, परन्तु कर्णाटक में आकर राज्य करने लगे थे। दिच्चिण कन्नड जिले के कार्कल में उन दिनों पायड्यवंश का ही शासन रहा। यह राजवंश जैनधमीनुयायी था और इसमें अनेक विद्वान तथा कलाकुशल राजा भी हुए हैं। 'भव्यानन्द' के कर्ता भी अपने को सिर्फ पायड्यक्मापित ही लिखते हैं, कोई विशेष नाम नहीं देते। कार्कल में शासन करने वाला पायड्यवंश पोंचु (मैसूर) में राज्यक

करने वाले जिनदत्तराय का वंशज था। मेरा खयाल है कि हस्तिमछ के आश्रयदाता पाएड्यराज इसी वंश के रहे होंगे। बल्कि श्रीयुत पं० नाथूरामजी प्रेमी ने मी 'जैनसाहित्य और इतिहास' नामक अपनी सुन्दर रचना में मेरे इस अनुमान का समर्थन किया है। हां, इसके अन्तिम निर्णय के लिये हस्तिमछ की कृतियों में प्रयुक्त पाएड्यराजधानी 'सारण्यपुर' तथा 'संततगम' इन दोनों की खोज परमावदयक है। १

कि के कालिनिर्णय के प्रकरण में सम्पादक ने जहां पर स्वर्गीय आर० नरसिंहाचाये का मत उद्धृत किया है, वहां पर थोड़ी सी भूल हो गई है। इससे तो सिद्ध होता है कि नरसिंहाचार्य हिस्तमझ को इस आदिपुराण के कर्ता नहीं मानते थे। परन्तु वास्तव में उनका मत इससे विपरीत था। उन्होंने भी हिस्तमझ को ही आदिपुराण का कर्ता अनुमान किया था। दूसरी बात है कि मेरे खयाल से 'सज्जनिक्त त्वस्त के कर्ता मिह्न पेण ही हैं, न कि संपादक के कथनानुसार यह हिस्तमझ।

श्रन्त में मुझ सम्पादक को फिर एक बार धन्यवाद दिये देता हूं कि जिन्होंने इस मुन्द्र संस्करण को जनता के समन्न उपिथत कर बड़ा उपकार किया है। साथ ही साथ इसकी प्रकाशिका श्रीमती रिक्मणी बाई एवं प्रेरक पूज्य स्विस्तिश्रीमुनि देशभूषण महाराज मी कम धन्यवाद के पात्र नहीं हैं। त्राशा है कि कर्णाटक-जनता इस मुन्द्र प्रन्थ से अवदय लाभ उठायेगी।
—के० मुजबली शास्त्री

त्रादर्श महिला पं० चन्दाबाई—लेखक—पं० परमानन्द जैन शास्त्री; प्रकाशिका— महिलाभूषण पं० व्रजनालादेवी, जैनवालाविश्राम, त्रारा; मूल्य १॥); पृष्ठ-संख्या—प्रायः तीन सौ; छपाई-सफाई सुन्दर।

पं० चन्दाबाई जी एक आदर्श महिला हैं। आप जैन ही क्यों, अजैन हिन्दुओं में भी अपनी साहित्यिक साधनाओं तथा लोकहित की भावनाओं द्वारा प्रसिद्धि पा चुकी हैं। आप का जीवन तपाया हुआ सोना है, यह बात किसी से छिपी नहीं है। ज्ञात होता है, आप अपने तपःपूत जीवन को किसी चिर सत्य की ओर अप्रसर करतीं निर्बाध गित से चली जा रही हैं। आत्म-सिद्धि के लिए लोक-कल्याण्-साधन भी अत्यन्त अपेचित है, इसे आपने समक लिया है। तभी तो बालाविश्राम द्वारा आप मन, वचन और कर्म से कितने ही लौकिक जीवों को पारलौकिकता का पाठ पढ़ाती रहती हैं!

इस प्रनथ में पंडिताजी के उद्देश्यों श्रात्मानुभूतियों तथा उदार मावनाश्रों का श्रच्छा परिचय मिल जाता है। साथ ही किन किन कुलों को श्रापने पावन किया है, किन किन

१ विशेष के लिये देखें मेरे 'प्रशस्ति-संप्रह' पृष्ठ १०३

प्रतिष्ठित संस्थात्रों ने त्राप को सम्मानित किया है तथा त्राप की सेवात्रों से किन किन लोगों ने लाम उठाया है, इत्यादि बातों का भी दिग्दर्शन हो जाता है। प्रनथ में अनेक चित्रों द्वारा रोचकता भी लायो गयी है।

लेखक महाशय सुयोग्य प्रतीत होते हैं, किन्तु प्रकरणों में उचित क्रमबद्धता नहीं की जा सकी हैं। माछम होता है, सामयिक पूर्वापर के विचार से बत्तों का संकलन किया गया है। आत्मीयों का परिचय संचित्र रूप में होता, तो अच्छा था। 'जैनमहिलादशें का सम्पादन' शीषंक प्रकरण में अभी और प्रकाश डाला जा सकता था। खेर, इस जीवनी में सामयिक पूर्वापर-द्वारा चरित-विभाग न कर विषयविभाग द्वारा प्रकरण बनाये जाते, तो अन्थ अधिक सुन्दर होता। कारण कि आजकल का पाठक किसी जीवन-चरित को पढ़ कर चरितनायक की कुल बातें जानकर ही सन्तोष नहीं कर लेता। वह चाहता है कि लेखक आलोचनात्मक शैली द्वारा भिन्न-भिन्न पहलुओं से चरित-सम्बन्धी घटनाओं तथा विशेषताओं को वर्ग-बद्ध कर दे, ताकि हमें कुछ ढूँढ्ना न पड़े; प्रत्युत सजी सजायी वस्तुएँ भिल जायँ। उपर्यक्त शैली का अवलंबन न करने से ही कहीं-कहीं विषय की पुनकक्तियाँ आ गयी हैं।

भाषा व्याख्यानात्मक हैं। जहाँ तहाँ व्याकरण त्रौर प्रूफ की त्रशुद्धियाँ भी हैं। समर्पण के क्लोक सदोष हैं। तथापि पुस्तक की उपादेयता त्रौर सुन्दरता के समन्न ये दोष नगाएय हैं। त्राशा है, दूसरे संस्करण में सुधार हो जायगा।

मैं जोरदार शब्दों में कहूँ गा कि पुस्तक श्रवदय संग्रहस्सीय है। परिष्डताजी के श्रादर्श पथ पर चल कर कितनी ही नारियाँ श्रपना कर्त्तव्य निर्माय कर सकतीं तथा जीवन को एक सधे हुए साँचे में ढाल सकती हैं।

—कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकरश-साहित्य-वेदान्ताचार्य

जैनसाहित्य और इतिहास — पृष्ठ-संख्या २०+६१५; कागज उत्तम; छपाई सुन्दर एवं विशुद्ध; जिल्ददार; मूल्य ३ रुपये; प्रकाशक हेमचन्द्र मोदी; प्राप्तिस्थान — हिन्दी प्रन्थरक्षाकर-कार्यालय, हीराबाग, गिरगाँव, बंबई

यह वही पुस्तक है जिसे अस्तंगत "जैन हितैषी" एवं वर्तमान "माणिक्यचन्द्र-प्रन्थमाला" के यशस्त्री तथा सुबुद्ध संपादक श्रीमान पं० नाथूराम प्रेमीजों ने लिखा है। मेरी समक्त में इस पुस्तक के गुण दोषों पर विचार करने की शक्ति उसी की होगी, जिस जैन विद्वान ने अपने साहित्य, इतिहास तथा पुरातत्त्व की समधिक अभिज्ञता प्राप्त की है। और वही इसकी समालोचना करने का प्रमुख तथा प्रकृत अधिकारी हो सकता है। इन गुणों में से एक भी गुण मुक्त में नहीं। अतएव में इसकी आलोचना करने का अधिकारी नहीं। किन्तु सुहृद्धर पं० के० सुजबली शास्त्रीजी विद्याभूषण का अधिक अनुरोध और उसका

उस्क्षन करने का साहसामाव, इन दो कारणों ने इस पुस्तक की कुछ बातों का उस्लेख-मान्न कर देने को मुफ्ते विवश किया है।

इस पुस्तक में जैन साहित्य द्यौर इतिहास का गंगा द्यौर सरस्वती के समान सुन्दर सुप्रशस्त संगम है। इसमें निम्नाङ्कित विषयों का बड़ा ही पार्यिडत्य एवं गवेषगापूर्ण विवेचन किया गया है:—

लोक-विमाग और तिलोयपरएएति, श्राराधना श्रौर टीकार्ये, यापनीय साहित्य की खोज, सोमसूरि का नीतिवाक्यामृत, देवनन्दि श्रौर उनका जैनेन्द्रव्याकरएा, परिडत श्राशाधर, शाकटायन श्रौर उनका शब्दानुशासन श्रादि ४६ प्रन्थ श्रौर प्रन्थकत्ती। इनके श्रितिरक्त ६ श्रप्राच्य प्रन्थ। "छान-बीन" शीर्षक के श्रधस्तन संघो, संघवी, सिंघई, साधु, साहु, पति-पत्नी के समान नाम, साधुश्रों का बहु-पत्नीत्व, शूद्रों के लिये जिन-मूर्तियाँ, यक्नोपवीत श्रौर जैनधर्म, जैनधर्म श्रनीश्वरवादी है श्रादि १२ विषय। 'परिशिष्ट' शीर्षक में लगमग १० प्रन्थ शौर कुछ प्रन्थों की साहित्यिक एवं ऐतिहासिक पद्धति-द्वारा संचिप्त तथा समीचीन समा-लोचना। "नामसूची" शीर्षक के ४१ एष्टों में प्रन्थों, प्रन्थकारों संघ, गोत्र, स्थल, त्रेत्र श्रौर राजाओं के जितने भी नाम इस पुस्तक में श्रा गये हैं, वे सब के सब एष्ट-संख्या के साथ श्रचरानुक्रम से दे दिये गये हैं।

नौ पृष्ठों में पुस्तक का परिचय (Introduction) बड़ी योग्यतापूबक प्रो॰ डा॰ ए॰ एन॰ उपाध्ये एम॰ ए॰ ने अप्रेजी में लिखा है। दो पृष्ठों में प्रो॰ हीरालालजी जैन एम॰ ए॰ ने संन्नेप में भारतीय इतिहास का अभाव, खासकर जैन संस्कृति के इतिहास की दुर्दशा एवं इसे सुदशा में परिणत करने के लिये प्रेमीजी के अदस्य अध्यवसाय तथा चिरचिन्तन का चित्र बढ़े सुन्दर ढंग से चित्रित किया है। "लेखक की ओर से" इस शोर्षक-द्वारा इस पुस्तक के प्रादुर्भीव का आद्योपान्त संचित्र इतिहास और इस सदनुष्ठान में सहयोगदाताओं के प्रति हार्दिक कृतज्ञता-ज्ञापन किया गया हैं। प्रकाशक [अब समरण्शोष स्व॰ हेमचन्द्र] ने अपनी माता की मृत्यु के समय अपने पूज्य पिता प्रेमीजी के द्वारा निकाले गये दो हजार रूपयों से इस पुस्तक के प्रकाशन का शुभानुष्ठान और इसकी आय से पुनः ऐसी ही किसी सत्कृति के प्रकाशन की सिवच्छा से कागज के ऐसे अतक्यें और अचिन्त्य दौर्लभ्य के समय में भी इस पुस्तक की इतनी कम कीमत प्रचार-बाहुल्य के बिचार से रक्की गयी है—यों दिस्दर्शन कराया है। आशा है कि धर्मप्राण साचर एवं निरचर जैन जनता अपने इतिहासगत निष्प्राण तथा निर्जीव समाज का मुखोडज्वल करने के लिये प्रेमीजी की इस पुस्तक को शीघ से शीघ हाथों हाथ खरीद कर इन्हें ऐसा ही कोई जैन इतिहास-रल लिखवाने को बाध्य करेगी। क्या ही अच्छा हो यदि दानवीर शान्तिप्रसाद जी जैन इसकी बहुसंख्यक प्रतियां करेगी।

खरीद कर सभी द्वेताम्बर दिगम्बर एवं थोड़ो बहुत ऋन्यान्य विक्वजनीन संस्थात्रों में वितरित कर जैन साहित्य ऋौर इतिहास को बहुमूल्य निधियों की भाँकी दिखला दें।

इस पुस्तक के बहुतरे विषय प्रेमी जी ने संपादक के रूप में अस्तमित "जैन हितेषी" में और अन्यान्य जैन मासिक पत्रों में प्रकाशित किये थे तथा अधिकांश अलभ्य रचनायें इधर लिखकर इस विशालकाय पुस्तक को सुसज्जित किया है। इसमें जहाँ-तहाँ अनेक उपयोगिनी पाद-टिप्पिएयाँ सोने में सुगन्ध सी श्रंकित हैं। आप के साहित्यिक और ऐतिहासिक लेख के प्रतिपद से व्यश्जित होता है कि अपने समाज, साहित्य और इतिहास को परिष्कृत एवं समुन्नत करने की लालसा आपके हृदय में सदा से ही उद्भ्रान्त रूप से प्रोच्छलित होता चली आ रही है। किसी विषय का आपका अनुसन्धान परिश्रम एवं पारिडत्य-पूर्ण होता है। अतः प्रो० हीरालालजी का यह कहना अचरशः सत्य है कि प्रेमीजी का अनुसन्धान अनुसन्धानकों के लिये पथ-प्रदर्शक है। प्रेमी जी बड़े ही निरिममान एवं प्रकृत परिडत हैं। क्योंकि आप के पुराने लेखों में, जहाँ कहीं थोड़ी सी भी मत-विभिन्नता किसी विद्वान ने प्रदर्शित को है, उसे बड़े आदर के साथ एवं निराग्रह अपनी पाद-टिप्पिएयों में सिन्नविष्ट कर दिया है।

प्राचीन तत्त्वानुसन्धान विभाग के अविराम परिश्रम और गवर्नमेन्ट के श्रमित अर्थव्यय से नये-नये तथ्य ज्ञात हो रहे हैं और लोगों का दुराग्रह एवं अज्ञान रानैः शनैः अन्तर्हित हो रहा है। यद्यपि पाश्चात्य और प्राच्य अजैन विद्वानों ने अन्वेषण् द्वारा जैन साहित्य तथा इतिहास के अनुसन्धान का मार्ग बहुत कुछ सुगम कर दिया है; पर मेरी तुच्छ बुद्धि में यह मत नितान्त आन्त प्रतीत होती है कि कोई विजातीय विद्वान व्यक्ति किसी दूसरी जाति के इतिहास पर पूर्ण अधिकार प्राप्त कर ले। क्योंकि इतिहास अपने समाज के सम्बन्ध से ही एकमात्र सम्बद्ध है। वह दूसरी-दूसरी चीजों पर मले ही अधिकार प्राप्त कर ले, पर समाज पर उसका अधिकार हो ही नहीं सकता। किसो जाति के इतिहास का समाज किले की तरह मजबूत चहारदीवारी से घरा हुआ है। इसे बाहरी आदमी के लिये दुगम ही समक्तना चाहिये। विजातीय किसी दूसरी जाति के आत्मीय नहीं हैं। इसीसे वे बेरोक-टोक किसी दूसरे के घर के भीतर नहीं घुस सकते। अतः विजातीयों का लिखा हुआ इतिहास यथार्थ इतिहास नहीं, बल्कि उसे इतिहास का सामान्य अंश समक्तना चाहिये; अथवा उसे इतिहास का परिशिष्ट स्थान मिलना, चाहिये। मेरे इस उद्घे ख का तात्पर्य यह है कि जैन इतिहास जैन विद्वान ही लिख सकते हैं। दूसरों की दाल इसमें गल ही नहीं सकती।

—हरनाथ द्विवेदी, काव्य-पुराणतीर्थ

# मुजबिखरितम् 🦳

—पं० के० अजवली शास्त्री, विद्याभूषण

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

### सम्पादक की ओर से

श्रात्रेयगोत्रीय, जैन-विशेत्तम, पिरडतमुनि के शिष्य, पिरियपट्टण के निवासी, करिण्कितिलक देवप्प के पुत्र, सोलहवीं शताब्दी के किव दोड्डय्य का यह भुजबिलचिरित भुजबिलशतक के नाम से भी प्रसिद्ध हैं। इस लघु कलेवर सुंदर संस्कृत काव्य में किव ने पुराण्यप्रसिद्ध श्रीबाहुबली श्रथवा भुजबिलों की मैसूर राज्यान्तर्गत श्रवण्बेल्गोलस्थ, लोक-विस्यात, श्राश्चर्यकारी, श्रलौकिक, श्रनुपम, दिव्य मूर्ति के इतिहास को सजीव ढंग से श्रंकित किया है। इस ऐतिहासिक रचना से इतिहासविशारद तो बहुत दिनों से पिरचित थे। परंतु श्रप्रकाशित रहने से यह श्रभी तक सर्वसाधारण जनता के समन्द न श्रा पाया था। गत मार्च में मूडबिद्दी से प्रसिद्ध श्रन्वेषक विद्वान् मित्रवर एम० गोविंद पे से मिलने के लिये जब मैं मंजेश्वर गया तब इस कृति की श्रपने पास की हस्तिलिखित प्रति मुमे दिखलाकर पे जी ने इसे जैन सिद्धांत-भास्कर में प्रकाशित करने के लिये मुम्मसे कहा। प्रति को तो मैं ले श्राया। किंतु पे जी की यह प्रति बहुत श्रशुद्ध थी। इधर-उधर दो-चार जगह लिखने पर भी जब इसकी दूसरी प्रति नहीं मिली तब गत्यंतराभाव से पे जी की प्रति श्राधार पर ही भास्कर की गत किरण में 'चिरत' के चार प्रुप्ठ दे दिये गये थे।

चार पृष्ठों के प्रकाशित होने के बोद मालूम हुन्ना कि सुहृद्वर एच० शेष त्र्ययंगार मद्रास के पास भी इसकी एक प्रति मौजूद हैं। तुरंत उसे मंगाकर मैंने देखा। उसके देखने से ज्ञात हुन्ना कि यों तो दोनों प्रतियां एक ही न्नादर्श प्रति की प्रतिलिपियां हैं, पर न्न्ययंगारजी की प्रति के लेखक पै जी की प्रति के लेखक की न्नपेन्ना न्नाधिक सुबुद्ध हैं। इसलिये दोनों के न्नाधार से पूर्व प्रकाशित पृष्ठों को फिर संशोधित कर इस किरण में पारम्भ से ही चिरत समन्न दे दिया गया है। संशोधन में पर्याप्त पिरश्रम किया गया है। फिर भी यन्न-तन्न न्नुटियां रह गई हैं। ये न्नुटियां किसी शुद्ध प्रति की प्राप्ति के विना नहीं जा सकतीं। इसमें कोष्ठक में जो पाठ दिये गये हैं वे मेरे हैं। बल्कि जहां न्नावश्यक समभा गया है वहां न्यपनी न्नोर से कुन्न फुटनोट भी लगाये गये हैं। यों तो साहित्यिक दृष्टि से ग्रंथ उत्तम है। हां, रचयिता ने जहां-तहां यित पर ध्यान नहीं दिया है। एक दो स्थानों में गणा दोष भी है। व्याकरण सम्बन्धी भदो-भदी भूलों पर प्रश्नान्त चिह्न न्नोर साधारण भूलों पर त्रावश्यक टिप्पणियां दे दी गई हैं। ग्रन्थ में कहीं-कहीं बड़े सुंदर ढंग से न्यालंकारों का समावेश है। विषय के न्नानुसार भाषा में प्रसाद गुण का प्रवाह है। इतिहास की दृष्टि से तो ग्रन्थ महत्त्वपूर्ण है ही। बल्कि इसी दृष्टिकोण से इसे भास्कर में स्थान दिया गया है।

श्रंत में मैं प्रतिप्रदान करनेवाले पै जी एवं श्रय्यंगार जी को हृदय से धन्यवाद देता हूँ। श्रय्यंगार जी ने संशोधन में भी मुफे सहायता की है। संशोधन में मुफे श्रोर एक विद्वान् मित्र से मदद मिली है। वह हैं व्या० सा० वेदा० श्राचार्य पं० कमलाकांत जी उपाध्याय। मैं उनका भी श्राभारी हूँ। श्रीमान् पैजी को मैं फिर एकबार धन्यवाद दिये देता हूं जिनकी श्रसीम कृपा से यह ऐतिहासिक कृति विज्ञ पाठकों के समत्त श्रा सकी। —के० भुजबली शास्त्री

# मुजबलिबरितम्

श्रीमोत्तलच्मीमुखपबस्यं नामेयपुत्रं वरदोर्वलीशम्। नत्वादिकामं भरतानुजातं तस्य प्रशस्तां सुकथां प्रवच्ये ॥१॥ श्रानन्त्याकाशमध्ये त्रिजगद्दिन्तुतः सन्ति । तन्मध्यलीके सन्ति द्वीपाब्धिवृन्दाः सहवलयिता चारदाद्यावृतोऽसौ। जम्बुद्वीपोऽस्ति तस्मिन् कनकगिरिवरो भारि तद्विषस्या-माशायामस्ति भास्वद्धरतवरुषको सध्यगस्तारशैसः ।।शा तच्छेलामलपुष्पलिट्पद इव ओद्धासमानं सदा गंगासिंधुनदीविभागक्लिसक्ष्रद्खएडभूमएडखम्। त्रार्या (?) खरड इति त्रिषश्<u>ठिसुश्रसाकापूरुकोस्पक्तिनै</u>-मित्तो भात्युपलावणाब्ध्युपनदीक्षाः पञ्चसम्बद्धात्मकाः [पञ्चसम्बद्धात्मकाः] । । ।। तत्कर्णिकाद्राविडनामदेशो भातीद्वः सौभाष्यस्थाविदासः ॥४॥ तदेशलच्मीयुखम्यडलेव भाति प्रशस्ता मधुरा पुरी सा । ताः रचति चत्रवल्लामकोऽसौ श्रीराजः [च]ामल्लाह्मितपात्रगययः ।।॥।। श्रीदेशीयगणाब्धिपूर्णमृगभृष्की [सिंह] निष्दक्षि-श्रीपादाम्बुजयुग्ममत्तमधुपः सम्यक्तृत्रसादरः। श्रीमज्जैनमताब्धिवर्धनसुधास्तिर्महीमस्टक्ते पौलोमीश्वरवेभवो विजयते श्रीराज [न] मन्तो विश्वः ।।६॥ **आहारादिचतुर्विधोत्तममहादानानुस्कः** सदा सर्वज्ञोदितदिव्यशास्त्रसुकलावाराश्चिपारंक्रतः। भास्वज्जैननिवासज्जैनवस्विक्षवोद्धारधीरेयको रेजे सद्गुणभुष्णो बुधनुतः श्रीराज [च] मन्स्रोःनुषः ।।।।।

१ बहुवचनिबन्तनीयम् ।

### **भुजबलिचरितम्**

श्रद्रौ रत्नगणायते सुरसरिन्मध्येऽरुणाब्जायते दिङ्नागत्रजमस्तके रुचिरसिन्द्रायते सम्प्रति । दिक्कान्ताकुचमगडले घसृणसत्पुआयते शौर्यव-च्वत्तेजो वरराज [च] मल्लनृपते रन्येऽप्य [वन्येष्व] शोकायते ।।**⊏**।। स्नात्वा देवापगायां सुरुचिर्विलसच्चिन्द्रिकाशुभ्रवस्त्रम् धृत्वा नचत्रमुक्ताभरणममलिनं भूषियत्वा त्रिशुद्भ्या । स्वर्धेनुचीरधारादरकुजकुसुमैः पुष्पवृष्टि करोति त्वत्कीर्त्तिप्रेयसी.... श्रीराज [च] मल्लचितीन्द्र ॥६॥ त्वन्मृत्तिः सुरपादपस्तव भ्रजस्तज्जातशाखात्मकः तव करांगुल्यः स्वर्धेनुस्तनाः...... त्वद्धावल्यनखांकुराः सुरसुमास्त्वद्वाचि सिद्धोरसः त्वद्राक्यं तु सुधैव दानसमये हे राज [च] मल्लप्रभो ॥१०॥ तस्यामात्यशिखामणिस्सकलवित् सम्यक्तवचूडामणिः भव्याम्भोजवियन्मगिस्सुजनवन्दिव्रातचिन्तामगिः । ब्रह्मचत्रियवंशशुक्तिसुमिणः कीत्यौंघसुक्तामिणः पादन्यस्तमहीशमस्तकमिशश्चाग्रुग्डभूपाग्रगीः ।।११।। प्रभातकाले नृपराज [च] मल्लः स्नात्वा च मानादिकसित्क्रयाश्च। कुत्वा जिनेन्द्रं पश्या च भक्त्या स्तुत्वा महालंकृतवान् [महालंकृतिमान्] बभूव।।१२॥ मिणप्रभामिषडतसिंहपीठेऽप्यास्थानमध्यप्रविभासमाने । त्र्यतिष्ठदुद्यद्दिवसाधिपोसाविव प्रपूर्वाचलशेखरस्थः ॥१३॥ अमात्यचूडामिणना नृपोऽसौ चाम्रुगडनाम्ना सह सत्सभायाम्। वाचस्पतिव्यक्तसुरेन्द्रशोभां चकार सर्वावसराख्यकायाम् ॥१४॥ कश्चिद्धणिग्वंशललामकोऽस्य प्रविश्य राज्ञश्च सभान्तरालम् । महीतलालिङ्गितविश्रहस्सन् प्रणम्य चोवाच कथां सुवार्ताम् ॥१५॥ सदुत्तरस्यां दिशि पौदनाख्या पुरी विभाति त्रिदशाधिपस्य । पुरप्रभास्वत्प्रतिबिम्बितादर्शमेव जैनिचितिमएडले ऽस्मिन् ॥१६॥

१ अत्र मात्रादोषः।

तत्पत्तने श्रीभरतेश्वरेणादिब्रह्मपुत्रेण कुलंकरेण ।
राजिंगा चादिमचिक्रणा स [सु] निर्मापितं बाहुबलीन्द्रबिम्बम् ॥१७॥
पश्चसप्ततिविद्दीनषट्शतप्रोद्धचापसमिवप्र [हाश्चि] तः ।
चारुबाहुबलिविग्रदृश्च कर्केतनोपलविराजितो भ्रवि ॥१८॥
पश्यतीव हसतीव सुवाक्यं जल्पतीव सदकृत्रिमिबम्बम् ।
तिष्ठतीव वरपौदनपुर्यां भाति बाहुबिलसुप्रतिमाऽसौ ॥१६॥
श्रीगुम्मटाभिनवनामविराजितोऽसौ

श्रीबाहुबल्युरुतरप्रविभासमानः ।

श्रीचारुसत्प्रतिकृतिर्नयनद्वयस्य

मूर्त्तीयमानहरिताद्विरिवोरु [वेह] भाति ॥२०॥ ऋकृत्रिमार्हत्प्रतिमापि कायोत्सर्गेण भातीव सुकामधेनुः । चिन्तामणिः कल्पकुजः पुमानाकृतिं विधत्ते जिनविम्बमेतत् ॥२१॥ श्रीपादचारुनखजानुसद्रुगुग्म-

नेत्रं नितम्बन्नलिनाभिसुहस्तवचः ॥
कराठास्यकर्णलसदोष्ठसुनासिकाचि-

भूभालकुन्तलमहो जिनपुंगवस्य ॥२२॥
पदादिदोरिन्तमवेष्टिता सद्वल्ली महाबाहुबलेर्जिनस्य ।
स्राकर्षणार्थं वरमोचलच्म्या त्यक्ताब्जवल्लीव सदा विभाति ॥२३॥
इत्थं जिनेन्द्रप्रतिमाप्रभावं श्रुत्वातिहृष्टो नृपराज [च] मल्लः ।
चाम्रण्डराजोऽपि तथातिहृष्टः सम्यक्त्वरत्नाकरपूर्णचन्द्रः ॥२४॥
तदा नमस्कृत्य तमेव भूपं सभान्तरालात्स्वगृहं प्रविश्य ।
तद्वृत्तकं मातुरवोचदेतच्छ्रु त्वा तदानन्दवती बभूव ॥२५॥
स्रुतेन सार्थं वरकालिकाम्बा गत्वा जिनाधीशगृहं त्रिशुद्ध्या ।
स्तुत्वा जिनेन्द्रं स्वगुरोर्गुरुश्च श्रीसिंहनन्द्यार्यमुनिं प्रणम्य ॥२६॥
श्रीभूभृद्राज [च] मल्लवतगुरुरमलः सत्तपश्शीलजालः
श्रीमदेशीगणाम्भोरुहविकसनसामर्थ्यमार्तण्डबिम्बः ।
प्रोद्यद्वादीभसिंहः सकलगुणिनिधः सर्वशास्त्रस्य कर्ता
रेजे सिद्धान्तवेदी सुरनुतचरणः सिंहनन्द्यार्यवर्यः ॥२७॥

### खुजनिजारितम्

पश्चात्साजितसेनपिडतमुनि देशीगखाम्रेसस्म स्वस्यापत्यसुबुद्धिचार्धिशशिनं श्रीनन्दिसंघाधिपम् । श्रीमद्भासुरसिंहनन्दिमुनिपांघ्यं भोजरोलंबकम् चानम्याप्रवदत् भ सुपौदनपुरीश्वीदोर्चलेर्वृत्तकम् ॥२=॥ तच्छीबाहुबलीशचारुत्रसद्विम्बस्य संदर्शनम् नो कृत्वा न पिवाम्यहं एय इति चीरव्रतं धारयेत [धारये]। तद्योगीन्द्रपदाम्बुजातनिकटे चाम्रुएडभूपाम्रुणीः तत्त्रीरत्रतमप्यसौ गुणमणिः संधारयेत् [सोऽधारयत् ] अक्तितः ॥२६॥ पुनर्नमस्कृत्य म्रुनीन्द्रपादं श्रीराज [च] मन्लं ब्रुलिसम्य अहुष्म् । मनोगतार्थं स बभागा तस्य प्रयाखयनश्च वकार रागात् ॥३०॥ श्रीसैद्धान्तिकचक्रिणा मुनिवरश्रीनेमिचन्द्रेण त-च्छिष्याग्रे सरयोगिभिर्नुधजनैः सार्धे जनन्या सह । हस्तिवातरथाश्वपत्तिनिकरैः साकं प्रतस्थे शुभे [शुची] लग्ने वाद्यरवादृते दिशि पुरा चामुराइपृथ्वीश्वरः ॥३१॥ मार्गे मार्गे यत्र यत्र प्रवासं चक्रे राजा तत्र तत्राईदीयम्। कृत्वा कृत्वा श्रीगृहं पूजियत्वा सेनाव्यहं धन्यवन्तं चकार ॥३२॥ उत्तराभिगमनं विरचय्यागत्य केचिदपि [किंचिदपि] योजनसात्रम्। विध्यशैलमपि सोऽपि ददर्श चमारमासुकरकन्दुकसाम्यम् ॥३३॥ तच्छैलसानुनिकटे ललिताख्यचासपद्माकरस्तद्चलप्रश्चद्र्येशाभः। श्राभात्यसौ तदवनीधरपारर्वदेशे सेनाव्रजञ्ज निवसेत् रिचतिपाग्रगएषः ॥३४॥ इस्वाद्रिस्तद्वनिभृत्कुवेरकाष्ठायां तद्भाधरशिखरेऽस्ति जैनवासः। इत्येवं नृपतिशिखामगोरवोचत्कशिचत्किङ्कर उद्येगीसीरक्रस्य ॥३४॥ श्रुत्वा तदा जिनगृहं प्रतिगम्य भक्त्या स्तुत्वा जिनेस्द्रवर्षिम्यमधानवासम्। श्रीनेमिचन्द्रग्रुनिना सह भूमिपालो निद्रां चकार तिशि तब्गृहमएडपे दौ। ॥३६॥ कूष्माएडी तन्मुनीशस्य च तदवनीपालस्य तस्याम्बिकायाः स्वप्ने चातुर्थयामेऽभणदतिकठिनो मार्ग इत्यग्र (१) गुन्तुम् ।

१ पूर्व धातुः साधनेन युज्यते, पश्चादुपसर्गेगोति व्यवहारः ।

२ अत्र परोच्चकालत्वमपेश्यते ।

शैलेऽस्मित्रावणेशेन विकृत्रभुजवन्युद्घविम्बं प्रसन्ने त्वं [त्वद्] मिक्तप्रेरितैः काश्चनमयविशिखेर्जायते तेऽद्य भूप ॥३७॥ दृष्ट्वा शुभस्वममपि चितीशः सुप्रातरुत्थाय जिनं प्रणम्य । गुरुश्च नत्वा जननीं प्रवंद्य स्वप्नं द्दर्शेति बभाण दिव्यम् ॥३८॥ तद्वत्सुस्वममावाभ्यां दृष्टं तत्फलकारणम् । यत्नं कुरु नृपालेति बभाण सुनिपुंगवः ॥३६॥

स्नात्वालंकारयित्वा ग्रुनिपतिनिकटे चोपवासश्च कृत्वा दाचिएयाशाननः सन् समपदयुगलः कार्मुकात् स्वर्णबाणान्। सद्भक्तयैकैककाले प्रकिरति सति संघट्टनाच्छैलमध्ये त्रैलोक्याश्चर्यमानं भुजबलिजिनपं संदद्शं चितीन्द्रः ॥४०॥ चाग्रुएडराजनृपतेश्च तद्म्बिकाया भक्तेश्च पौदनपुरस्थितगुम्मटेशः । एतद्गिरीन्द्रलसदग्रमहाशिलायां प्रत्यचवानिव विभाति जिनेश्वरोऽसौ ॥४१॥ फणिगणमुखनिःश्वासस्फुरद्धमलेखाफणमणिगणदीप्तिस्तोमनीराजनश्च । परिवृतवरवल्लीसत्कराभ्यां शतेन्द्रप्रणुतभ्रजबलीशस्याद्रिराजः करोति ॥४२॥ द्विःपञ्चतालसमलच्चणपूर्णगात्रो विशच्छरासनसमोन्नतभासमूर्तिः । सन्माधवीव्रत [ति] नागलसत्सुकायः सद्यः प्रसन्न इति बाहुबली बभूव ॥४३॥ः त्रप्टाधिक्यसहस्रकुम्भनिभृतैः सन्मन्त्रपूतात्मकैः कर्परोत्तमकुंकुमादिविलसद्गंधच्छटामिश्रितैः। गंगायुद्धजलैरशेषकलिलोत्सन्तापविच्छेदकैः श्रीमदोर्बेलिमस्तकाभिषवणं चक्रे नृपाग्रेसरः ॥४४॥ पीय्षवत्साधुकरैरनिंद्यैश्चोचोद्भवैः सारतरैर्जलौदैः । श्रीगुम्मटाधीश्वरमस्तकाग्रे स्नानं चकार चितिपाग्रगएयः ॥४५॥ नालिकेरकुसुमावृतमूर्त्तिर्भासमानवरबाहुबलीशः माधवीविलसदुद्गममालाच्छन्नकल्पविटपीव विभाति ॥४६॥ सौरभ्यसुस्वादुसुपक्वरम्भाफलोत्करैश्चूतरसप्रवाहैः। पुण्डुं चुजम्ब्वादिरसैः सुपूज्यैः शिरोऽभिषेकं जिनपस्य चक्रुः॥४७॥

१ स्रत्र व्याकरणाशुद्धः ।

#### **अज्ञस**िक्षितम्

सन्तप्तसौरभ्यसुवर्णधारा इव प्रपिंगाभतिहत्समूहः।
इव प्रपूज्याज्यमहाप्रवाहः श्रीगुम्मटेशस्य विभाति शैले ॥४८॥
श्रीमोच्चलच्मीविलसत्कटाचिव्चेपलीलामपहास्यमानाम् ।
सत्चीरधाराममृतोपमानां जिनस्य मूर्ध्नि प्रचकार भूषः ॥४६॥
श्रदश्रभास्वच्छरदश्रश्रश्रश्रश्राजिष्णुसत्सान्द्रदिधप्रपूरैः ।
श्रीबाहुबल्ल्युद्धतरोत्तमांगे स्नानं चकार चितिषः सुभक्त्या ॥४०॥
चतुष्कोणकुम्भस्थसद्वारिपूरैश्चतुस्संघमध्ये जिनेन्द्राभिषेकम् ।
चतुस्सागरान्तं सुकीर्त्तं विकीर्य चतुर्वेदपारंगतोऽखएडभूषः ॥४१॥
गांधद्रव्यसमन्वितोत्तमलसत्पिष्टातकभासुरैः
लाजाराजिभिरुद्धकुंकुमलसत्कपूरसम्मिश्रितैः ।

सद्गंधैः स्नपनं रचय्य [विधाय] विलसत्पुष्पौघवृष्टि ततः चक्रे बाहुबलीशमस्तकतटे चाम्रुएडराजाधिपः ॥५२॥ सलिलसुगंधैः सदचतक्रसुमैर्वरचरुदीपसुधूपफलौधैः । निरुपमभक्त्या व्यकरोत्पूजां भ्रुजबलिजिनपं नृपक्रलितलकः ॥५३॥ सद्ध्यैः सुशान्तिप्रधाराप्रवाहैः सुपुष्पाञ्जलिचेपकेदीर्बलीशम् ।

तदा प्जियत्वा नुतिं कारियत्वा सुधन्योऽभवद्भव्यचासुएडभूपः ॥५४॥ कल्यब्दे (कल्क्यब्दे) षट्शताख्ये विनुतिवभवसंवत्सरे मासि चैत्रे पश्चम्यां शुक्लपचे दिनमिणिदिवसे कुम्भलग्ने मनोज्ञे । सौभाग्याख्यानुयोगे मृगशिर (१) भगणे सुप्रशस्तां चकार श्रीमच्चासुएडराजो बेलगुलनगरे गोम्मटेशप्रतिष्ठाम् ॥५५॥ संतेशेवर-दब्बेघट्ट-निबलूरबकाग्रहारानिति

ग्रामान् कग्गेरे-नुग्गिहल्लि-दिडुगान् कौबेरदिग्वर्तिनः। धाराशासनपूर्वकं बेलगुलश्रीगुम्मटेशाय तान्

दत्त्वाश्नाति सदा सुरेन्द्रविभवं चामुण्डभूपालकः ॥५६॥ कणकूर-स्थलवाचिहल्लि-दडुगान् दोड्डावलं-कंडगं

वरहोन्नावर-मत्तिघद्वहिरियूर्वेन्लूरु कंभापुरम् ।

र डपसर्गपूर्वकत्वामावात् स्यप् चिन्तनीयः ।

२ अत्र स्वार्थे णिच्।

कलितं प्राग्दिशि वैभवाय विद्धे श्रोगुम्मटाईत्पते-

स्तरगीन्दुस्थिरशासनाचरयुतान् चाम्रग्रहपृष्ठवीश्वरः ॥५७॥

किक्केरीस्थल-धर्मनिंगल-लसत्कुएद्रूर-सारंगि-ना-

मग्रामान् वरसिन्धघट्ट-पुर-भास्वद्भारतीपत्तनम् ।

याम्यायां दिशि वर्ति शक्रविनुतश्रीगुम्मटाईत्पते-

र्नित्यश्रीबलिवेभवाय विद्धे चाग्रुग्डभूपाग्रग्गीः ।।५८।।

कोणनूरस्थलजन्निवारएरेयूर्वागूरुसिद्धापुरम्

सवग्रदिन्तितटाकमाधवपुरं चांभःपतेर्दिग्युतम् ।

थरणीमगडलचन्द्रसूर्यनिरतश्रीशासनं बेल्गुला-

चलभास्वज्जिनगुम्मटाय विद्धे चाम्रुएडधात्रीश्वरः ॥४६॥

भास्वदेशीगणाग्रे सरसुरुचिरसिद्धान्तवन्नेमिचन्द्र-

श्रीपादाग्रे सदा षराणवतिदशशतद्रव्यभूगामवर्यान् ।

दत्त्वा श्रीगुम्मटेशोत्सवतररथनित्यार्चनावैभवाय

श्रीमचाम्रुएडराजो निजपुरमधुरां संजगाम चितीशः ॥६०॥

सिद्धान्ताम्भोधिचन्द्रः प्रणुतपरमदेशीगणाम्भोधिचन्द्रः

स्याद्वादाम्भोधिचन्द्रः प्रकटितनयनिच्चेपवाराशिचन्द्रः ।

एनश्रक्रीघचन्द्रः परमतकमलवातचन्द्रः प्रशस्तो

जीयादृज्ञानाब्धिचन्द्रो मुनिपकुलवियचन्द्रमा नेमिचन्द्रः ॥६१॥

सिद्धान्तामृतसागरं स्वमतिमंथच्माभृदोन्मथ्य सं-

लेभेऽभीष्टफलप्रदानपि सदा देशीगणाग्रे सरः।

श्रीमद्गुम्मटलब्धिसारविलसत्त्रेलोक्यसारामर-

चमामुश्रीसुरघेनुचिन्तकमग्गिः श्रीनेमिचन्द्रो स्रुनिः ।।६२।।

श्रीनेमिचन्द्रमुनिना सह कालिकाम्बया सार्द्धमिन्द्रविभवेन पुरीं निजाश्र ।

भेरीमृदंगवरपूरितदिक्तटेन चाम्रुएडराजनृपितः प्रविशत् प्रमोदात् ॥६३॥

श्रीमान् स्वस्य पतिं प्रणम्य नृपतिं श्रीराज [च] मल्लं वदे-

च्छ्रीमत्पौदनपत्तनस्थितमहादेवोऽत्र विन्ध्याचले ।

१ अत्र अडागमोऽपेक्ष्यते । २ परोत्तकालमपेक्ष्यते ।

#### **मुजबलिचरितम्**

द्वैतीयाख्यकवेल्गुलावनिधरे कूष्मािएडकारुएयत-

श्चैत्यैवं जननीस्वभक्तिवशतो मे सुप्रसन्नोऽभवत् ॥६४॥ श्रीमन्नेम्यादिचन्द्रस्य च पदनिकटे गुम्मटेशस्य नित्य-

प्रोन्मासाब्दिक्रियायै मुनिसमुदयनित्यान्नदानाय भक्त्या । लचार्घाधिक्यलचप्रचुरतरसुदीनारभूग्रामवर्यान्

ते पुरायार्थं हि देव त्ववददविषालेति चाम्रुग्डभूपः ।।६४॥
भो धन्य मंत्रिन् वद साधु साधु भूयोऽपि वार्तां कुरु भूमिदानम् ।
नृषोऽवदज्जैनसुवैभवाय रायाभिधानश्च तवास्तु भूमौ ।।६६॥
श्रीगुम्मटेशचरणाम्बुजमत्तमृंगौ चाम्रुग्डरायनृपशेखरराज [च] मल्लौ ।
भूमर्गडलं त्वनुदिनं प्रतिपालयन्तौ सन्तौ च चारकुरु[चारुतर]कीर्तिलसत्प्रतापौ ॥६७॥
बल्लालिचितिपस्य पूर्वभवसम्बन्धैरिह व्यन्तरै-

स्तं भूपं कबलायितुं घनतरं धूमस्फुलिङ्गं बिलम् । तिस्सिद्दासनभूतले सित कृते मिथ्याजनैर्भाषितम्

मेषादिव्रजरक्तमां सबिलना व्यापूर्यते तद्बिलम् ॥६८॥

हिंसाकृत्यं विशृएवन् नरपतिरहह श्रोत्रयुग्मं कराभ्या-

्माच्छाद्योवाच धर्मान्निह भ्रुवनतले वस्तु विध्नापहारम् ।

तस्माद्धर्माभिवृद्धिर्मुनिजनवचनात्स्यात्तदा सर्वविघ्नान्

इन्त्येवं चिन्तयन् सन् निजपरमगुरुः पिएडतार्यः शरएयः ॥६६॥ श्रीचारुकीर्तिप्रचुराभिधानश्रीपिएडताष्यार्यपदाञ्जयुग्मम् । प्रमाम्य चानच्यं जलादिभिश्च बल्लालभूपः प्रमुदा सुभक्तया ॥७०॥ कार्यदचकर्मकार्यमेरुधैर्यवाधिगां भीर्यकन्तुशौर्यहार्यदोर्युगप्रभावक । श्रायवन्यदुर्मदापहार्यवीर्यपिएडतार्यवर्य भव्यपद्मस्यं पाहि मां सदा ॥७१॥ इत्यनेकगुण्सतोत्रैः स्तुत्वा नत्वा पुनः पुनः ।

इत्यनेकगुणस्तोत्रैः स्तुत्वा नत्वा पुनः पुनः । प्राणापहारविघ्नाच्च रच मां मुनिपुङ्गव ॥७२॥

योगीन्द्रः पादपीठानतनृपमुकुटे सहयामूलचिह्नम्

पिञ्छं विन्यस्य तेऽस्तु प्रवरतरसुखावाप्तिसद्धर्मेवृद्धिः।

इष्टार्थास्सन्तु दुष्टग्रहसम्रुदितपीडाः प्रणाशं प्रयान्तु

श्रेयोलाभोऽपि भूयादिति मृदुतरगंभीरवाक्यैरुवाच ॥७३॥

इत्याशीर्वचनामृतं मुनिगणाधीशास्यचन्द्रोद्भवम्

श्रीभास्वत्सुमनस्सुसेव्यमनघं शास्वत्तमोभञ्जनम् ।

विघ्नोद्दामनिदाघस्र्यकिरगाज्वालाकलापार्तितो-

बल्लालावनिभृच्चकोरविहगः पीत्वातिहृष्टोऽभवत् ॥७४॥ सर्वज्ञोदितदिव्यमन्त्रनिकरैर्वीजाचराकल्पकैः

कूष्मारण्डानिममन्त्र्य भीकरतरं बल्लालभूभृत्पतेः । आस्थानस्य वृहद्विलं ग्रहकृतं न्यापूरियत्वा स्थितम्

तन्मध्ये हरिविष्टरं विरचयित्वाचार्यवये रही ॥७४॥ श्रंगवंगकलिंगमालवतौलवान्ध्रमहीशकैः

लाटखोटवराटमागधकुन्तलावनिपालकैः।

सार्धमेव नृपालवंशललामको नरपालक-

श्चारुकीर्तिमुनिं प्रणम्य कृतार्थतामुपयात्यलम् ॥७६॥ श्रीमत्पिष्डतदेवयोगिवृषभं प्राहुः सभापिष्डताः

शब्दे शेषसमः सुतर्कनिकरे स्कंदश्च वेदे विधिः। वाग्मित्वेऽपि शचीपतिः सुकविताशास्त्रेऽपि सद्भार्गवो-

वादित्वे गमके गुरुः सुरम्रुनिः साहित्यके शंकरः ॥७७॥ सिद्धान्तोक्तसुमंत्रतंत्रवरयंत्रोद्धारसामर्थ्यके

ज्योतिर्भेषजकल्पशिल्पभरतच्छन्दोऽङ्कसच्छास्रके ।

काव्यालङ्कृतिकामनाटकसुसंगीताभिधानादिके

त्वं सर्वज्ञ इति ब्रुवन्ति विबुधाः श्रीचारुकीर्तिव्रतिन् ।।७८।। माद्यद्वैदिकबौद्धवैष्णवमहाचार्वाकमीमांसकैः

गर्जद्गीतमयौगपाश्चपतिकप्रोद्घाट्टनैयायिकैः। इत्याद्युद्धतसर्ववादिनिकरैः श्रीपिएडताचार्यको-

बल्लालस्य सभान्तरे जयमहावादीति संकीर्तितः ॥७६॥ दुष्टन्यन्तरकृत्रिमज्वरभयातंकार्तिदुर्भिचका-

द्युत्पातैर्वरषण्मतोद्भवजने नाशं गतेऽसौ म्रुनिः।

इपसगेयोगाद्त्र क्त्वा चिन्त्यः।

#### **स्मुजनकिन्नरितम्**

तच्छान्तिं रचयन्नरत्तद्युना षड्दर्शनस्थापना-

चार्यत्वं च परस्य नैव तव [भोः] शास्तास्त्यतः परमते ॥८०।

मूलसंघवक्रगच्छकुन्दकुन्दवंशवा-

राशिवर्धमानचन्द्र तावते जनालये।

श्रस्त्वित प्रभाषितं नृपेण भक्तितश्च ब-

ब्लालजीवरच्चपालकप्रशस्तिता भ्रुवि ॥८१॥

स्वस्तिश्रीमृलसंघांवरगगनमणिः पुस्तकोत्तंगगच्छ-

प्ररूपातः कुन्दकुन्दान्वयवनिधविधुः परामतस्थापनार्यः ।

श्रीमदेशीगणेशः सकलविबुधचक्रेश्वरः सुप्रसिद्धो-

जीयात् स्याद्वादविद्याविभवपरिणतः पिएडताचार्यवर्यः॥८२॥

बल्लालितिपालजीववररचापालकाद्यङ्कमा-

लावणीङ्कितसर्वपाठकलसजिह्वाशिलाशासनः।

्र श्रीमद्रायसुरा जम्रुख्यगुरुराड्भूमगडलाचार्यकः

पायात्परिडतनामधेयविधृतः श्रीचारुकीर्तिव्रती ।।⊏३।।

श्रीमत्स्याद्वादविद्याविल्सितविजितोदारदुर्वारगर्व-

चुभ्यद्वादीन्द्रमत्तद्विरदसम्रुदयः सर्वशास्त्रप्रवीगः।

जीयादाचन्द्रतारं सुगुणगणलसद्राज [च] मल्लप्रजेश-

प्रत्यग्रोदग्रमौलिप्रतिफलितपदः परिडताचार्यवर्यः ॥८४॥

शान्तिग्रामविभासबुकनतटाकच्छत्रकुन्द्रिति

**ग्रामान्द्**यष्टसहस्रनिष्कजनितान् धाराशिलाशासनान् ।

बल्लालिचितिपालको बेलुगुलश्रीगुम्मटाईत्पतेः

नित्याब्दोत्सववैभवाय विद्धे श्रीपिएडतार्यान्तिके ॥८४॥

घूर्गाज्जैनमताब्धिजातविधुवच्छीनंदिसंघोऽभवत्

सुज्ञानार्थितपोधनाः कुवलयानन्दामयुखा इव ।

तत्संघे भ्रवि देशदेशनिकरे श्रीसुप्रसिद्धे सित

श्रीदेशीयगुरुद्वितीयविलसन्नामा बुधैः कथ्यते ॥⊏६॥

श्रीदेशीयगणामृताब्धिजनिता ज्ञानप्रभामिएडताः

निर्दोषामरग्रुख्यरत्ननिकराः स्वच्छान्तरानर्घ्यकाः।

तर्कज्योतिषमंत्रवादगणितालङ्कारशब्दागम-

वृन्दो वैद्यनिषंडुनाटकमहाशास्त्राणि चक्रुर्भुवि ॥८७॥

श्रीचम्पापुरसुप्रसिद्धविलसित्सिहासनाधीस्वरो

ं भास्वत्पंचसदस्र [ शुभ्र ] स्नुनितारासंकुलैरावृतः ।

श्रीदेशीगणवार्द्धिवर्धनकरो भव्यालिहत्केरवा-

नन्दो भाति सुवीरनन्दिमुनिचन्द्रो वाक्यचन्द्रातपैः ॥८८॥

श्रोमदेशीगणांभोनिधितुहिनकरः पाणिनेः सूत्रवृत्तिम्

तत्वार्थाख्यानम्बत्रस्य च निरूपमसङ्घिप्पणं सर्वशास्त्रम् ।

कृत्वा श्रीपादलेपीषधकृतगतिना प्राग्विदेहं प्रयातो-

पश्यत्तीर्थंकरांघ्रिं निरुपमचरितो पूज्यपादव्रतीन्द्रः ॥ = ६॥

श्रीनन्दिसंघवरपुस्तकगच्छकुन्दकुन्दान्वयाम्बुधिसुवर्द्धनपूर्श्चन्द्रः ।

वादीभक्तम्भदलनोग्रपटिष्ठसिंहश्रीबादिसजमुनिषो अवि राजतेऽसौ ।।६ ।।।।

कुन्दकुन्दकुलचारुललामो निन्दसंष्यलिलाकरचन्द्रः।

वक्रगच्छवनजातदिनेशो वर्धमानमुनिपश्च विभाति ॥६१॥

कुन्दकुन्दवंशवाधिपूर्णचन्द्रचारुदे-

शीगणाश्रद्धर्यवक्रमच्छहंम्यशिखर ।

नन्दिसंघपद्मषण्डराजहंस भृतले

त्वं जयात्र हेमसेन पिएडतार्य सन्मुने ॥६२॥

महेन्द्रचन्द्रपिखताः शुभादिकीर्तिपिखतो-

जिनेन्द्रचन्द्रपिखतः त्रिरतपिखतो मुनिः ॥६४॥

यशस्युकोर्तिपरिडतस्युत्रासनेन्दुपरिडत-

स्सुचन्द्रनन्दिपरिडतस्सुबाहुपरिडतो यतिः ॥६४॥

नृपेन्द्रसेनपिएडतस्सुनन्दिसेनपिएडतो-

महेन्द्रसेनपिंडतस्सुधर्मसेनपिंडतः ॥६४॥

श्रीदेशीगणपालको बुधनुतः श्रीनन्दिसंघेश्वरः

श्रीशब्दागमतर्कवाधिंहिमगुः श्रीकुन्दकुन्दान्वयः।

श्रीचामुग्डनृपालपूजितलसच्छीपादपबद्धयो-

जीयात्सोऽजितसेनपिएडतमुनिः श्रीवृक्रगच्छाघिपः ॥६६॥

## **पुण्नेमलिमरितम्**

तिन्त्रिष्योऽजितसेनसन्ग्रुनिरभूच्चाग्रुएडभूपस्य पा-रंपर्यागतसद्गुरुस्तदवनीपालश्रतुर्विशतिम् ।

तीर्थाधीशपुराण्यत्तमकरोत्साहित्यरत्नाकरः

श्रीविन्ध्याचलगुम्मटेशनिकटे सम्यक्त्वचूडामिः।।६७।।

बेलगुलगिरिमृध्निप्रज्वलद्गुम्मटेशः

प्रग्रुतपरमदेवः पिएडताचार्यवर्यः ।

परमगुरुरमुष्य प्रौढचामुएडराजः

परमसुकृत [युक्तः] स्यादसौ सान्द्रकीर्तिः ॥६८॥

वेलगुलभूधराग्रपरिशोभितपद्मसुपीठकिणिकोञ्ज्वलदमलां घ्रियुग्मनखरालिमरीचिसुघांशुमण्डलः । प्रलयविद्रसारसुखसागरमारमदेभसिंहनिश्चलजयसर्वभव्यकमलाविलभास्करगुम्मटेश्वरः ॥६६॥
श्रीभरताख्यचक्रधरपूजितपादयुगः कृते युगे रावणराजपूजितपदाब्जयुगश्च युगे द्वितीयके द्वापरके च पाण्डवसुपूजितपाद-

युगः कलौ तु चाम्रुएडनृपालपूजितपदोऽवतु बेल्गुलगोम्मटेश्वरः ॥१००॥

इमां बेन्गुले गुम्मटेशप्रशस्ताम्

कथां ये विशृखवन्ति ते मानवारच ।

सुनैश्रेयसं सौख्यमश्ननित भद्रम्

शुभं मंगलं त्वस्तु चास्याः कथायाः ॥१०१॥

श्चादिब्रह्मविनिर्मितामलमहावंशाब्धिचन्द्रायमा-

नात्रेयोद्भववित्रगोत्रतिलकः श्रीजैनवित्रोत्तमः।

दोइय्यः सुगुणाकरोऽस्ति पिरिराजाख्यानसत्पत्तने

तेनासौ जिनगोम्मटेशचरितं भक्त्या मुदा निर्मितम् ॥१०२॥

१२

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

## जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मासिक पत्र

भाग १०-वि० सं० २०००, वीर० सं० २४७०

#### सम्पाद्व

प्रोफेसर हीरालाल जैन, एम. ए., एल-एल. बी. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता प्रसाद जैन, एम. श्रार. ए. एस. पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषणा.

जैन-सिद्धान्त-भवन त्रारा-द्वारा प्रकाशित

मारत में ३)

विदेश में ३॥)

एक प्रति का १।।)

वि० सं० २०००

# विषय-सूची

|    |                                                                          | वृष्ट      | सं०          |
|----|--------------------------------------------------------------------------|------------|--------------|
| 8  | उपाध्याय मेघविजय के दो नवीन घ्रन्थ—[ले० श्रीयुत ऋगरचन्द, नाहटा           |            | ဖစ           |
| ₹. | क्या तत्त्वार्थसूत्रकार स्त्रौर उनके टीकाकारों का स्त्रमिप्राय एक ही     | <b>§</b> ? |              |
|    | —[ले॰ श्रीयुत प्रो॰ हीरालाल जैन, एम॰ ए; एल-एल॰ बी॰                       |            | ८९           |
| 3  | खगेन्द्रमणिद्र्पेण—[ले० श्रीयुत पं० के० मुजबली शास्त्री, विद्याभूषण      | •••        | 26           |
| 8  | चन्देरी—[ले० श्रीयुत दे० स० त्रिवेद एम० ए०                               |            | १८५          |
| ધ  | जिनकल्प त्र्यौर स्थविरकल्प पर इवे० साधु श्री कल्याण्विजयजी—[ले०          | श्रीयुत    |              |
|    | कामता प्रसाद जैन, डी० एल०, एम० त्रार० ए० एस०                             |            | ७३           |
| ફ  | जैन-सिद्धान्त-मवन के कार्यों का सिंहावलोकन—[ले० श्रीयुत पं० के० सु       | जबली       |              |
|    | शास्त्री, विद्याभूषण्                                                    |            | ९५           |
| v  | जैन कवितात्रों में ऐतिहासिक प्रसंग—[ले॰ श्रीयुत कालीपदमित्र, एम॰ ए०      |            | २५           |
| 6  | जैनियों की दृष्टि में विक्रमादित्य—[ले० श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, |            | •            |
|    | विद्याभूषणः, प्रौफेसर श्रीयुत देवसहाय, त्रिवेद, एम० ए                    |            | 3.9          |
| ς  | जैन-सिद्धान्त-भवन का वार्षिक विवरण—[मन्त्री]                             | •••        | 86           |
| (0 | ुतुलु देश में जैनधर्म—[ले० श्रीयुत डा० बी० ए० सालेतोर एम० ए०, पी०-ए      | च० डी      | ० २१         |
| ११ | देशीराज द्वारा जैनधर्म की सहायता—[ले॰ श्रीयुत बनारसी प्रसाद मो           |            |              |
|    | सा० रत्न, रचनानिधि                                                       | •••        | ĘIJ          |
| १२ | 'नीतिवाक्यामृत' त्र्यादि के रचयिता श्रीसोमदेवसूरि—[ले० श्रीयुत डा० वी० र | ाघवन.      | •            |
|    | एम० ए०, पी-एच० डी०                                                       |            | १०१          |
| १३ | पाइर्वेदेवकृत 'संगीतसमयसार'—[ले० श्रीयुत बा० श्र० नारायण मोरेइवर खं      |            | <br>૧        |
| १४ | पूर्व और पश्चिम में दर्शन की धारणा—[ले० श्रीयुत देवराज, एम० ए०, डी०      |            | ်<br>၁ ဒုပ္ပ |
| १५ | भगवान महावोर की जन्मभूमि—[ले० श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्य     |            |              |
| १६ | विजयनगर के जैन शिलालेख—[ले० श्रोयुत बा० कामना प्रसाद उ                   |            | `            |
| •  | एस० त्र्यार० ए० एस०                                                      | •••        | 8            |
| १७ | सुकौशलचरित—ले० श्रीयुत रामजी उपाध्याय, एम० ए०                            | •••        | ५५           |
| -  | समीचा —                                                                  |            |              |
|    | व) श्रद्धं कथा—देवसहाय, त्रिवेद एम० ए०                                   | • •        | 88           |

|                                                                                |        | ष्ट्र सं० |  |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------|-----------|--|--|--|--|--|--|
| (क) श्रादर्श महिला पं० चन्दाबाई-कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकरण-सा                 | हित्य- |           |  |  |  |  |  |  |
| वेदान्ताचार्ये                                                                 | •••    | १०९       |  |  |  |  |  |  |
| (ग) जैनसाहित्य श्रौर इतिहास—हरनाथ द्विवेदी, काव्यपुराणतीर्थ                    | •••    | ११०       |  |  |  |  |  |  |
| (घ) तिलोय-पर्ण्ती [त्रैलोक्यप्रज्ञप्ति]—नेमिचन्द्र जैन, शास्त्री न्यायज्योतिषर | तीर्थ  | १०६       |  |  |  |  |  |  |
| (ङ) धर्मे का स्रादि प्रवर्त्तक—कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकरण-साहित्य-            |        |           |  |  |  |  |  |  |
| वेदान्ताचार्य, काव्यतोर्थ                                                      | •••    | ४५        |  |  |  |  |  |  |
| (च) पावन प्रवाह—कमलाकान्त उपाध्याय, व्याकरण-साहित्य वेदान्ताचायँ, का           | व्यतीश | 1] ४६     |  |  |  |  |  |  |
| (छ) पूर्वपुराणं—के॰ भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण                                | •••    | १०८       |  |  |  |  |  |  |
| (ज) भारतीय दर्शन—देवराज एम० ए०; डी० फिल० \cdots                                | •••    | ४३        |  |  |  |  |  |  |
| (क) वर्द्ध मानपुराण – वनारसः प्रसाद भोजपुरी, साहित्यरत्न                       | •••    | ४७        |  |  |  |  |  |  |
| (অ) शान्त-शृङ्गार-विलास—कम्लाकान्त उपाध्याय, व्याकरण्-साहित्य-                 |        |           |  |  |  |  |  |  |
| वेदान्ताचार्य, काव्यतीर्थे                                                     | •••    | ४६        |  |  |  |  |  |  |
| परिशिष्ट                                                                       |        |           |  |  |  |  |  |  |

ै भुजवित्वरितम्—दोड्ड्य, सं०—श्रीयुत पं० के० भुजविती शास्त्री, विद्याभूषण ःः

# THE JAINA ANTIQUARY

VOL. IX.

DECEMBER 1943

No. II

Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL.B. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt.

Babu Kamata Prasad Jain, M. R. A. S.

Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

Published at

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY,

[ JAINA SIDDHANTA BHAVANA ]

ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription

Inland Rs. 3. Foreign 4s. 8d.

Single Copy Rs. 1-8

#### CONTENTS.

|    | -                                                                                  |                      |                          |             | Pages |
|----|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------|-------------|-------|
| 1. | On the Latest Progress of Jain.  —By Dr. A. N. Upadhye,                            | a and Bu<br>M. A., [ | ddhistic St<br>D. Litt.  | udies<br>   | 47    |
| 2. | Some Jaina Gurus in Kanna<br>Srikantha Sastri, M. A.                               | ida Inscr<br>        | iptions—B                | y S         | 61    |
| 3. | The Contribution of Jainism to<br>Chakravarati                                     | o World<br>          | Culture—                 | Ву А.       | · 76  |
| 4. | Editorial Note—By K. P. Jain                                                       | •••                  | ***                      |             | 88    |
| 5. | The Genealogy of Mandana, the<br>Hoshang Ghori of Malwa-<br>1432—By P. K. Gode, M. | Between              | Prime Mini<br>A. D. 1405 | ster of and | 01    |
| 6. | Review                                                                             |                      |                          | •••         | 91    |
|    |                                                                                    |                      |                          |             | 05    |



" श्रीमत्परमगम्भिरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ " [ श्रक्तंकदेव ]

Vol, IX No. II

#### ARRAH (INDIA)

December, 1943

# ON THE LATEST PROGRESS OF JAINA AND BUDDHISTIC STUDIES<sup>2</sup>

By

Dr. A. N. Upadhye

There was a time when the Jaina texts were not easily accessible; and naturally the writers on Indian philosophy had to satisfy their thirst for a review of Jaina philosophy from the Pürvapakṣa given in non-Jaina works. Apparently this method has its defects, and we have to correct and clarify our notions in the light of the Jaina texts themselves. The atomic theory in the early Jaina texts, the relation between Jainism and Sāmkhya, Jaina epistemology and other topics are touched upon here and there; but detailed investigations are still to be carried out. That the Jaina texts supply interesting details in the study of different branches of Indian philosophy is abundantly clear from the discussions of Prof. J. Sinh (Indian Psychology: Perception, London 1934). It is necessary that

<sup>1.</sup> This forms the concluding portion of the Address delivered by Prof. A.N. Upadhye, as the President of the Prākrit, Pāli, Ardha-māgadhī (Jainism and Buddhism) Section of the Eleventh All-India Oriental Conference, Hyderabad, December 1941.

the material from the canon and the works of Akalanka etc. should be thoroughly analysed. Some articles have appeared on these topics lately; Jaina theory of knowledge and Error etc., by Prof. Bhattacharya (Jaina A. IV. i, also V p. 21 ff.); Mind in Jaina Philosophy by Prof. S. C. Ghoshal (Ibidem V, p. 75 ff.); etc.

Winternitz's outline of Jaina literature in his History of Indian Literature, Vol. II, and Schubring's survey of the Jaina doctrines in his Die Lehre der Jainas are phenomenal landmarks in the progress of Jaina studies. It was very unfortunate that Winternitz did not live to revise his third volume; and his last contribution on the subject was 'The Jainas in Indian Literature' in the IC, I, ii. Such works are to be compiled after extensive studies by specialists in different topics of the field; but here, thanks to the insight and industry of these two veteran Indologists, mental works are composed much earlier than expected. excellent guides for all further study; but by these we should not understand that the survey of the field is over and that very little remains to be done now. In one of his letters (Dated Nov. 19, 1935) the late lamented Dr. Winternitz himself wrote to me thus: "You are perfectly right in saying in your Preface that my account of Jaina literature in my History of Indian Literature, Vol II, only 'shows how much more remains to be done'. In fact, I have made it throughout a point in my 'History' to draw special attention to thealas, so numerous—unsolved problems and open questions in the history of Indian literature, which are left to be struggled with and if possible solved by those who come after me." This is equally true, though to a less extent, with regard to Schubring's work in the Grundriss. These savants were concerned more with an outlinear survey than with the detailed study of individual texts, the latter being still an urgent desideratum in Jaina literature. Bits of new information about various authors and works are coming to light in various Journals and in the Descriptive catalogues published in the G. O. S., Baroda and by the B. O. R. I., Poona, in connection with Jaina literature. We cannot afford to remain satisfied all along with those sketchy remarks expressed by Peterson and others on their

first discovery of these texts some of which are now published also. We can hardly say that texts like the Yaśastilakacampū are fully studied. Dr. Sen's dissertation on the Praśnavyākaraṇānga shows that there is ample scope for an exhaustive study of individual works. This has been approved of by Dr. Schubring and is published after his book. To advance our studies in Jaina literature, the individual works and authors have to be studied critically in the back-ground of Indian literature as a whole. It is on account of the absence of such earlier studies that some sections in the survey of Winternitz read like lists of authors and works. Plenty of Mss. are available (in the case of majority of books) for a text-critic; and these Sanskrit and Prākrit texts, if studied in detail, unfold new facts which enrich our knowledge of Indian life and culture in their manifold aspects.

In the last ten years many important works connected with our section have seen the light of day; and many eminent editors are working with the avowed aim of advancing the studies. We might note here passingly a few important publications of the last two or three years. Herr Kohl's Die Süryaprajñapti (Stuttgart 1937), besides presenting to us the text of this much neglected work of the Ardhamāgadhī canon, brings out the relation between the Sūra-Iambuddiva- and Camda-pannatti. The author postulates the existence of an original gatha-text from which these three works derive themselves. In the light of the outline of Jaina cosmography which Dr. Kirfel has exhaustively given to us, this text may be studied now in comparison with other Jaina cosmographical texts like Tiloyapannatti (a portion of which has been edited by me. Arrah 1941, and I have a complete ed. with Hindi translation on hand which is in the Press) and Jambūdvīpaprajñaptisamgraha (IHQ. XIV, p. 188 ff.). On account of Jacobi's Ausgewählte Erzählungen in Māhārāṣṭrī (Leipzig 1886), which, with Konow's Karpūramanjarī, formed the first lessons in Prākrit for many Oriental scholars, Devendra's Sukhabodhā commentary, from which Jacobi collected these stories, acquired immortal fame among Prākritists. We are happy that a good edition of this commentary has been made available now (Ahmedabad 1938). These illustrative stories are

typically representative of the medieval Jaina narrative literature of which ornate Prākrit specimens are found in standard works like the Samarāiccakahā and Mahāvīracariya.

Muni Śrī Nyāyavijayajī in one of those few gifted monks who can fluently compose original works both in Sanskrit and Prākrit. His Ajjhatta-tattāloo (Jamnagar 1938) fully testifies to his grip over the Prākrit expression, and besides gives a vigorous exposition of the pious ideals of life. With its valuable Introduction and useful indices, Pt. Bechardas's edition of Rāyapaseṇaiyasutta (Ahmedabad Sam. 1994) fairly surpasses the earlier editions. Many Jaina works are known only by their names; and if a careful search in the Jaina Bhaṇḍāras is made, there is every possibility of tracing some of them. Varāṅgacarita and its author, though often referred to by earlier authors, had fallen into oblivion. But this work has been lately brought to light (Bombay 1938) and also critically studied in the back-ground of Sanskrit literature. Its author Jaṭāsimhanandi flourished about the close of the 7th century A D., and it is one of the early Sanskrit Purāṇic Kāvyas.

Lately some four works (Nos. 41-44) are published by the Jinadattasūri Jňanabhandara, Pydhoni, Bombay. The first is the Samacārisatakam which contains Samayasundara's exposition in Sanskrit of one hundred debatable points connected with the mode of life of both monks and house-holders of the Jaina community. The Second is the Kalpalata commentary on the Kalpasütra to which Prof. H. D. Velankar has contributed a learned Indtroduction in English giving an important list of commentaries and glosses (with significant details about their authors and age) on the Kalpasütra. The third is the Gāthāsahasrī of Samayasundara which is an anthology of Sanskrit and Prākrit passages dealing with religious topics. Besides a large number of Jaina texts, a few non-Jaina works like the Mahābharata, Manusmrti etc., are also quoted. There is an introduction in Gujarāti by Mr. M. B. Jhaveri; and it gives all that we want to know about the author, his works and the contents of the present The fourth publication is the Vidhimārgaprapā which presents an able exposition of the duties of laymen and monks especially as accepted by the Kharataragaccha. It contains a good deal of useful information for a student of Jaina literature. Various discussions, mostly in simple Prākrit prose with occasional quotations from canonical texts, clearly indicate Jinaprabhasūri's depth of learning and facility of expression. The text is very well edited by Śrī Jinavijayajī who has spared no pains in making the edition worthy of its author. The editorial introduction gives a summary of the contents; and Śrī Nahatas have added a detailed biography of Jinaprabhasūri who was not only a deep scholar but also an outstanding personality that weilded good deal of influence on Muhammad Tughluq. Recently Prof. N. V. Vaidya has given to us the entire text of Nāyādhammakahāo (Poona 1940) with variant readings in a handy volume.

Among the latest Pali and Buddhist publications mention may be made of the Paramatthadipanī of Dhammapāla on the Cariyā. pitaka edited by D. L. Barua (PTS, London 1939); Saddhammapajiotikā of Upatissa on the Mahāviddesa, Vol. II, edited by A P. Buddhadatta (PTS, London 1939); Manorathapūranī, on the Anguttaranikāya, Vol. 4, ed. by H. Kopp (PTS, London 1940); and Paramatthadīpani, on the Theragāthā-Atthakathā, ed by F. L. Woodward, Vol. I. (PTS, Londan 1940). With regard to Mahāyāna and Sanskrit texts we have lately La Somme du Grand Vehicle d' Asanga by Etienne Lammotte (Louvain 1939) which is a remarkable contribution to our knowledge of Mahāyāna Buddhism; Bruchstucke des Ātānātikasūtra aus dem Zentralascachen Sanskrit-Kanon der Buddhisten by H. Hoffman (Leipzig 1339); and Gilgit Manuscripts, Buddhist Sk. Texts, Vol. I, by N. Dutt, Srinagara 1939. As to the translations and other accessories of study we have lately the English translation of Buddhavamsa and Cariyapitaka by Dr B. C. Law in The Minor Anthologies of Pāli canon (Sacred Books of the Buddhists, No. 9 pt. 3, London 1938), and so also 'Manual of Buddhist Historical Tradition (Saddhammasamgraha)' by the same author (Calcutta 1941).

Thr Roman script has decided advantages in reproducing Indo-Aryan words in grammatical and linguistic discussions. But for an

average Indian student, the Sanskrit or Prākrit texts, printed in continuous roman characters, present a good deal of difficulty for study. Naturally many of our students feel the need of Devanāgarī editions of Pāli works published by the PTS. The University of Bombay has already started a Devanāgarī Pāli Text Series in which Milindapañho (Bombay 1940) is lately brought forth by Prof. R. D. Vadekar. As the first volume of the newly started Bhandarkar Oriental Series Prof. R. D. Vadekar has edited in Devanāgarī the Pātimokkha (Poona 1939); and the second volume is represented by the sumptuous Devanāgarī edition of the Dhammasangaṇi (Poona 1940) by Dr. P. V. Bapat and Prof. Vadekar.

It was exactly ten years back that the Singhi Jaina Series was started through the enlightened liberality of Babu Bahaddur Singhji Singhi of Calcutta and the scholarly forethought of Sri Jinavijayaji. Within this short period of a decade, a dozen sumptuous volumes have been published and nearly an equal number of important works is under preparation: this success of the Mālā is remarkable and unique. Srī Jinavijayaji is a gifted editor of great experience; and under his general editorship these volumes are prepared to fulfil the needs of critical scholarship; and they meet a real want of Indology. Some of them are fresh additions to the published stock of Indian literature Among the latest publications of the Mālā, I have already referred to the Nyāya works like the Akalanka-granthatrayam etc. above. The Prabhāvaka-carita of Prabhācandra is a store house of traditional information about some of the eminent Jaina authors, and its composition too is characterised by some literary flavour. The text is critically edited by Sri Jinavijaya himself; and this edition far surpasses the earlier edition (Bombay 1909) with regard to the authenticity and the presentation of the text. The four volumes of the Singhi Jain Series, Prabandhacintāmaņi, Prabandhakośa, Vividhatīrtha-kalpa and Prabhāvaka-carita, present a thesaurus of Jaina tradition carefully and earnestly collected by ancient teachers; and now it is for the critical historian to sort out solid facts and co-ordinate them with corresponding events known from other sources. The latest publication in the Series is the Bhanucandracarita of Siddhicandra. It is an unique work in Sanskrit literature. It is not

only a biography of the teacher Bhanucandra but also the control of the teacher bhanucandra but also the control of the teacher bhanucandra but also the control of the teacher bhanucandra but also between black by the teacher bhanucandra but also between black by the teacher bhanucandra but also be the teacher bhanucandra but al graphy of the pupil Siddhicandra, Quite vividly he narrates "how he became an object of Akbar's filial love, how he stood by the side of his Guru as his co-worker in rendering social services, how he enjoyed the favour of Jahangira and afterwards fell a victim to his displeasure and finally how he passed through the ordeal for the sake of his vows and religion without being scared away by exile. imprisonment or death." Dalal, Smith and others had already touched the topic of the Jaina teachers at the court of Akbar. exhaustive Introduction of this volume, however, completely supersedes earlier discussions Mr. M. D. Desai, with his usual indefatigable energy and rare erudition, has contributed a solid Introduction in which he has systematically collected a vast range of information that fully depicts the position of Bhānucandra and others in the Mughul court and their literary activities. cussion is so well planned that it serves as a good back-ground for the history of Jainism under the two great Mughuls. The Prasastis, Farmans and the Appendices have a great documentary value. The Bhanucandracarita with its learned Introduction of Mr M. D. Desai is a distinct addition to the historical chronicles of Sanskrit literature.

Despite the financial difficulties, the Manikchandra D. Jaina Granthamālā has lately published Nyāyakumudacandra I-II and Mahāpurāna I-III which have been already referred to. The Ātmānanda Sabhā has issued the Vols. 4 and 5. of the Brhatkalpasūtra edited by Šri Chaturavijaya and Punyavijaya. The Jaina Sāstramālā Kāryālaya, Lahore, has published some of the canonical texts like the Daśaśrutaskandha, Uttarādhyayana etc. with Sankrit chāvā. word-for-word meaning, mūlārtha etc. in Hindi in luxurious volumes. These may be useful in popularising the canon among the Hindiknowing readers, but we would request the editors that the text could be presented more carefully and the interpretations could be offered more critically taking into account the earlier studies. The Avasvakaniryukti-dīpikā of Māṇikyasūri is lately published from Bhavanagar. The Jaina-grantha-prakāśa-sabhā of Ahmedabad is issuing in an size all the works of Haribhadra; the first volume (Ahmedabad 1939) is already out and contains eleven texts

Yogadṛṣṭisamuccaya etc. The newly started Jīvarāja Jaina Granthamālā has undertaken an edition of Tiloyapaṇṇatti with Hindī paraphrase.

The Sacred Books of the Jainas, the latest and the tenth volume of which is the Gommatasāra Karmakānda with English translation, part 2, (Lucknow 1937), was conceived by the late lamented D. P. Jaina and later on well supported by the late lamented J L. Jaini with a view to present the important Jaina texts with English translation. Unluckily the subsequent Volumes have not reached the critical standard of the first volume, Davvasamgaha, so able edited by Prof. S. C. Ghoshal. Most of the volumes do not use even diacritical marks for technical terms and names. The Series is soon issuing the Āptaparīkṣā etc. with English translation; and if the organisers want these texts to be used by Oriental scholars for any research, it is necessary that their contents should be presented in an authentic and critical form.

The orientalists would be interested to learn that an Agamamandira is being built at Palithana through the advice of Śri Sāgarānanda Sūriśvarajī. As far as I know, the plan is to inscribe the text of forty five canonical works in stone on the walls etc., in this temple. It is also planned that the whole text of the Ardhamāgadhī canon should be inscribed on copper-plates and also printed on paper in an uniform size. This reminds us of Maindum, the king of Burma, who inscribed the entire Tripitaka on slabs of stone.

Under the liberal patronage of rich laymen and through the encouragement of zealous monks many Granthamālās, especially in Gujarat, are bringing out many a text. Oriental scholars do appreciate their piety and zeal, but at the same time the organisers of the Mālās are to be requested that duplication of works should be avoided as far as possible. It is better that the major portion of the zeal should be diverted towards editing and publishing unpublished works. Some of these editions, may it be noted, have not reached our critical standards; but as first editions of unpublished texts, whose Mss. are not always within our easy reach, they are to be welcomed like the Sanskrit texts published in the Kāvyamālā etc.

Students of oriental learning can make the best use of these editions, how-so-ever imperfect they might be, by studying their contents in comparison with those of similar works already known to us. They contain fresh material which is not duly sorted and no definite positions are assigned to these texts in our scheme of Indian literature.

The Jaina literature is found in various languages of India, both Āryan and Dravidian; the material lies scattered over different parts of the country; and to day the results of researches are being published in various languages, both Indian and European. It is necessary for an active scholar to keep himself in touch with all that is being written on the subject, irrespective of the languages; it is a difficult task but it has to be faced. We cannot ignore the valuable fresh material that is being brought to light say in magazines like Anekānta, Nāgarī-pracāriņī Patrikā, Kannada Sāhitya-parisat Patrike etc. It is necessary, therefore, that some scholars who are better equipped with the knowledge of more than one language should write Reviews of such articles and books, either in English or Hindī. so that these topics might fall within an all India access. Books after books, some of them published for the first time, are coming out in different parts of the country; but unluckily there is no organ or organisation which takes note of all these publications for the benifit of scholars. I would appeal to the Editors of Journals that are more interested in Jaina and Prakritic studies to include notices of such publications in their Journals. Forthcoming publications may also be included to avoid duplication of work. If the Journals make a beginning, I do believe that Editors and publishers, in their own interest, would co-operate with them. Thus alone the Jaina and Prakritic studies can march on in the ranks of Oriental learning.

We have many biographies of Buddha in different languages, but as yet no exhaustive attempt is made to pool together various bits of information scattered over the wide range of Buddhist and Jaina literature and to give an authentic and detailed biography of Mahāvīra. The latest brochure is that of Dr. B. C. Law. It gives me great pleasure to note that Muni Kalyanavijayaji, with whose masterly monograph on the Jaina: chronology we are already acquainted

(Nagari-pracarini-patrikā, Vols. X & XI), has written a comprehensive biography of Mahāvira in Hindi and it would be published in the next few months. Lately Pt. Nathuram Premi, who has been a pioneer researcher, along with Pt. Jugalkishore, in the chronology of especially Digambara works, has put together his studies in a revised form; and his Hindi book, Jaina Sāhitya aura Itihāsa, is a rich mine of information and references.

Buddhism is the professed religion of many countries in the East; naturally the Orientalist has to study Buddhism both in India and outside. The adventures of the spread of Buddhism not only in different parts of India but also of the whole globe are one of the most fascinating branches of Indological study; and the Greater India Society has done much useful work in this respect. Lately some studies are conducted both by way of fresh exploration and Space prohibits me from summarising the results in details, so I would just list the important papers. Expansion of Buddhism in India and Abroad (NIA, II. 11, III. 1) by Dr. B. C. Law is a good account of the spread of Buddhism. The influence of Buddhism on lapanese culture is discussed by R. Sandilyan (Young East, Vol. 8, Buddhist influence in Gujarat and Kathiawar is reviewed by Mr. A. G. Gadre (Journal of the Gujarat R. Society, Vol. I. No. 4), Jainism on the other hand is mostly confined to India, but no systematic and exhaustive attempt is made to survey its history in different parts of the country excepting perhaps Karnātaka and Guiarata. The material being scattered all over India and in different languages of different ages, it is necessary that specialised monographs should be prepared first, according to the locality and the political or literary period, before an all-India Survey of the Jaina church can be confidently attempted. Lately some scholars have directed their attention to this aspect of study, and a few papers have been published. The Jainas in Pudukottai State by K. R. Venkat Raman (Journal of Oriental R., Madras, XIII, part 1); Jaina Tradition in Telugu by S. Lakshmipathi Shastri (Annals of Oriental R., Madras Vol. IV, part 2); Jaina Religious orders in the Kushan Period by B. N. Puri (Journal of I. History, XX, Part I, Special Number, April. 1941); Jainism under the Muslim Rule by K. P. Jain (NIA I. 8);

New Studies in South-Indian Jainism by B. S. Rao (Jaina A. V, p. 147 ff.; VI, p. 66 ff; VII, p. 26 ff.). In this connection I might note that Prof. Hiralal has lately issued his earlier contributions in a book form viz., Jaina Itihāsaki Pūrvapithikā (Bombay 1939).

Both Jainism and Buddhism have been subjected to various divisions in the church: some of them are doctrinal, some are social, and there are others which owe their origin to differences in the ascetic practices. The Jaina Samghas, Ganas, Gacchas etc., are not fully discussed as yet, though rich material is available in epigraphical and literary records. It is a difficult task, but dispassionate attempts have to be made Lately Mr. K. P. Jain has written an article on the Digambara and Svetāmbara Sects of Jainism (Kane Volume, p. 228 ff.). Good deal is done in this respect in the field of Buddhism, and we have some latest contributions also; Buddhist Tantric literature of Bengal by S. K. De. (NIA, I, i); Doctrines of the Sammitiya School by N. K. Dutt (IHQ, XVI, 1); Lalitavistara and Sarvāstivāda by E. J. Thomas (IHQ, XVI, 2); Dārṣṭantika, Sautrāntika and Sarvāstivādin by J. Przyluski (IHQ, XVI, 2); etc.

Between the Pāli and the Ardhamāgadhi canons, the latter is not extensively studied as yet; and the material for cultural study therein is arousing interest very lately. Prof. K. P. Mitra has very nicely touched various interesting topics such as Crime and Punishment. Magic and Miracle and the reference to Pandyas in the Jaina literature (IHQ, XV, parts 1-3). Prof H, R. Kapadia has taken a review of the Jaina system of Education and has drawn upon different branches of Jaina literature (JUB, Vol. VIII, part 4). He is also reviewing the whole canon in his Gujarati Ārhata Āgamonu Avalokana (part 1, Surat 1939). Among the Buddhist works, the Dhammasamgani has been studied afresh by Dr. Dutt for a further elucidation of the principal topics and the method of treatment adopted in it (IHQ, XV, part 3). The Brahmacalasutra of Dighagama has been translated into German by F. Weller (Woolner Vol... p. 260 ff.). The Jatakas have been a rich material for sociological study. Bhadanta Ananda Kausalyayan has on hand a Hindi translation of the Jatakas, the first volume of which is already out. When

completed it would be a first rate addition to the wealth of Hindi literature. Based on Jātakas we have lately the Pre-Buddhist India by R. N. Mehta (Bombay 1939); and Dr. B. C. Law has given some observations on the same (JRAS, April, 1939) Prof. Lüders has contributed a paper on Die Vidyādharas in der buddhistischen Literature and Kunst (ZDMG, 93, part 1); while Dr. Alsdorf has made an equally interesting attempt to elucidate the idea of Vidyādharas and their abode in his article Zur Gechichte der Jaina Kosmographie und Mythologie (ZDMG, 92, parts 2-3, Leipzing 1938).

Asceticism plays an important role in Jainism and Buddhism, and in many respects it is a logical culmination of the highest spiritual and humanitarian principles preached by these religions. Though excellent lines of study are already indicated by Jacobi, Wintermitz and others, the Jaina monachism is as good as not studied at all. The contents of voluminous works like Bhagavati Ārādhanā and Brhat Kalpasūtra are not examined at all with a view to study the practices of Jaina monks and their organisation. The picture of Indian monachism is incomplete, if the material from these sources is not utilised in its proper perspective. Lately Miss D. N. Bhagwat has contributed a good deal of discussion on Buddhist monachism (Early Buddhist Jurisprudence, Poona 1939; Buddhist Monachism and post-Asokan Brahmi Inscriptions JUB, Vol. IX, part 2; and also Origin of Indian Monachism, JUB, Vol. VIII, part 2). The latest publication, Early Monastic Buddhism, Vol. I (Calcutta 1941) by Dr. N. Dutt, embraces a wider range of topics connected with Buddhism and the history of Buddhist thought.

It is a fact and more than once the scholars have complained that the Jaina community has not much encouraged the critical study of Jaina texts. Jaina community, like other communities in India, is orthodox and still caught in the old moulds of thought. Some of the publications do show that better sense is gradually prevailing and a bright future is visible. Mere publication of the texts is not an end in itself; in fact it is the beginning of study. It has to be accompanied or followed by critical and comparative study of their contents in their various aspects. Even though the Jaina community is

indifferent in encouraging critical studies on modern lines, the orientalists cannot ignore their duty of studying the various facets of ancient Indian learning. Some sixty years back the late lamented Dr. H Jacobi, when he visited Patana (Baroda) with Dr. Buhler, was not allowed to see the books; but in 1914 he was given access to the famous Bhandaras; and to-day, however, many of us are using Mss. and their transcripts from Patana through the courtesy of local authorities and pious monks like Śrī Punyavijayaji change, and I do expect still greater changes. If orientalists turn more attention to the different branches of Jain literature, many sections of Indian literature would be further enriched, thus adding a respectable dignity to Indian literature in the eye of world literature. ultimate values which inspired linabhadra, Sanghadasa, Vīrasena-Iinasena or even Puspadanta to put forth their stupendous compositions are still there, but they may not necessarily appeal to us. But the rigorous toil in the field of learning gives a joy of scientific work; and when any positive result is achieved in one's field of study, there is some satisfaction for the humble worker, apart from the fact that the bounds of human knowledge are widened in the long run.

The Prākrit dialects or the Middle Indo-Aryan languages in which Mahāvīra and Buddha preached their humanitarian principles, in which Aśoka inscribed his memorable edicts, in which hundreds of poets (only a few names from whom have come down to us through Hālas collection and Svayambhū's references) jubilantly sang about the various aspects of popular life, in which Kālidāsa's heroines wrote their letters, in which Vākpati, Pravarasena, Uddyotana, Haribhadra, Rajaśekhara, Svayambhū, Puṣpadanta, Guṇacandra, Rāma Pāṇivāda and others composed their ornate poetry and prose, in which saints like Joindu and Kāṇha poured their mystic musings, in which the heroic songs of Rajput bards resounded the four corners of Āryāvarta, and on the laps of which are grown the various Modern Indo-Aryan languages which we are struggling to enrich and of which we are so proud, cannot be ignored for a full understanding of Indian culture and civilization.

On account of the war, the great curse on humanity, which has plunged the whole of Europe into a fatal feud and is drenching the continent with blood, our relations with our co-workers abroad are severed, and naturally we have not been in touch with their studies. in the last two years, connected with this section. If I have failed to mention any of the important contributions of my colleagues at home, their value is not likely to be detracted by this unfortunate omission; but I feel sorry, and I offer my apologies to them, that I am ignorant of their learned studies due to poor library facilities at my disposal. I offer my sincere thanks to you all for the patient hearing that you have given me. All of us are working in the field of Indian literature which has evolved and stood as the champion of the highest humanitarian principles in thought, word and deed; and we are meeting here at a critical hour in the human history when the whole civilized world is overcast with clouds of war: so I cannot better conclude than with the prayer of Amitagati:

> सत्त्वेषु मैत्रीं गुणिषु प्रमोदं क्लिष्टेषु जीवेषु कृपापरत्वम् । माध्यस्थभावं विपरीतवृत्तौ सदा ममात्मा विद्धातु देव ॥

#### SOME JAINA GURUS IN KANNADA INSCRIPTIONS.

#### By

## S. Śrikantha Śastri, M. A.

Guerinot in his Repertoire d' Epigraphie Jaina made use of the various archaeological publications for preparing a chronological list of the most important inscriptions mentioning Jaina gurus, donees, and patrons with approximate dates, and as Dr. A. N. Upādhye\* has pointed out there is an urgent necessity to collate systematically the information from Prasastis and inscriptions published since Guerinot's pioneer publication. I propose here to give a dynastic and chronological index of names and dates pertaining to Jainism, chiefly culled from recent publications of inscriptions in the Kannada country like the Madras Epigraphic Reports (M. E. R.-E.), Mysore Archaeological Reports (M. A. R.), Inscriptions of Northern Karnāṭak and Kolhapur (N. K. K. I.) Karnāṭaka Inscriptions (K. I.) etc. The dynastic arrangement has been followed and when ever possible the guruparampara and exact dates have been given.

#### CHĀLŪKYAS OF BĀDĀMI.

- 1. Aḍūr: (Gangi Pāṇḍivūr). Kīrti Varma II. Jinālaya erected by a Gāmuṇda. Paralūr Gaṇa: Vinayanandi, Vāsudēva, Prabhā....Śrīpāla, disciple of Prabhācandra of Paralūrcētya and (?) son of Dharma Gāvuṇḍa erected the Cētya with consent of Paramēśvara Mādhavattiyarasa, under Sindarasa governing Pāṇḍivūr. (K. I. no. 3)
- 2. Nagarūr: ... ditya Bhaṭāra; a caitya given by Toṇḍimānā Muttarasa (?) (S. I. I. IX. I. no. 52).
- 3. Purigere: Vijayāditya. 20 August, 733, A. D. Vikki Rāṇaka at request of one Vijaya gave grant to Sanikha Jinālaya at Purigere. (M.E.R. 1936 E. 34 cf. I. A. VII. p. 112).

<sup>\*</sup>Presidential Address. Prak it Pali and Ardha Magadhi Section, Eleventh Oriental Canference. Hyderabad 1941.

4. Rāṇi Bennūr: Ś. 781...(859 A. D.) Nāganandyāchārya of Singhavura Gaṇa Gave land to basadi built by Nāguļara Pollabbe. (M. E. R. 1934. E. No. 116.)

## RĀSTRAKŪTAS.

- 5. Ālūr: Nityavarṣa. Ś 854 Pārthiva. (933 A. D.?). Candiyabbe, wife of Kannara of Sindavāḍi built basadi to Padmanandi Bhaṭāra of Nandavura. (S. I. I. IX—I. no. 62)
- 6. Dānavulapādu: Nityavarṣa. Jaina image at Kadapa. A Snapana śālā for śānti built. (S. I. I. IX—I. 63)
- 7. Bāguļi: Nityavarṣa. 972 A. D. A basadi for Mahēndra dēva Paṇḍita at Mincungere (S. I. I. IX—I 71).
- 8. Daṇḍāpura: Prabhūta Varṣa. Ś. 840. 9†8 A.D. Grant of marriage incomes by Nanni Veḍanga at request of Dhōra for Kannengere. Composed by Ravi Nāga Bhaṭṭa and engraved by Śrī Vijaya, (M. E, R. E. 1934-63).
- 9. ... 9th C. Candranandi Bhaṭāra of Pallivalla. Grant composed by Karaṇa Kundamayya sēnabōva of Indara Piṭṭamma. (M. E. R. 1934. E. 95).
- 10 Bankāpur: Nityavarṣa. 925 A. D. Candraprabha bhaṭāra in charge of Pasuṇḍi and Bankāpura Dhōra Jinālaya. Written by Lokayya. (Bom. K. I. I. no. 34).
- 11 Rōṇa : Akālavarṣa. Būtuga II in Gangavāḍi. His wife Pa(dma)bbarasi to her basadi and Dānaśālā. Dec. 23. 950 A. D. Konḍakundānvaya, Dēśigaṇa, Mahēndra Paṇḍita

Viranandi

Gunacandra.

donee of Marasingha.

975 A. D. 21 June. Padmanandi Bhaṭāra. Death of Amrtabbe Kanti (M. A. R. 1939. 65).

#### KADAMBAS.

12. Kogōdū: Nīti Mahārāja. C. 1034. A. D. Nīti died by sannyasana. (M.A.R. 1939. 36).

- 13. Tumbadēvana Halli: Ereyanga Kādamba Cakrēśvara. 27 Oct. 1906 A.D., to Dēśigaṇa Ravicandrākhya Sai,...and Mācavve Ganti. (M. A. R. 1939. 37).
- 14. Banavāsi: Kadamba Cakravarti Virama (?). Oct. 25. 1081 A.D. To Dēśi gaṇa, Pustaka gaccha Sakala candra. Death of his disciple Bhōgavve, wife of Tippi Seṭṭi Sātayya. (M.E.R. 1936. E. 143).

#### WESTERN GANGAS.

15. Hosakōṭe c. p. of Avinīta: 12 yr. Kārtika Śn. 15. An arhat dēvā yatana built for the merit of the mother of simha Viṣṇu Pallavādhirāja and for his own merit—grant of land near the tank of the village Pulliur in Korikunda, with śramaṇa-kēdāra. (M. A. R. 1938. 1.)

#### NOLAMBAS.

- 16. Mayindamma: to a Basadi and Kamala Prabha Gorava. 9 c. A D. (S. I. IX.—I. 19).
- 17. Dharma Puri: Irulcōra. To Māngabbe Kanti of Tagaḍūr (S. I. I. IX—I. 23) Feb. 5. 929 A.D. (S. I. I. IX—I. 23)

#### KALYĀNI CĀLUKYAS.

- Jagadeka Malla. 1148 A. D. Jan. 5 or 25 Dec. 1147 A.D. Malla Gāvunda of Nēralige in Belahuge to Mallinātha Jinēśvara. Mūla Samgha Sūrasthagaņa Chitrakūṭa Gaccha—Digambara Harinandi. (M. E. R. 1934. E. 61).
- 19-20 ... Padevala Taila and Attimabbe. (Bom. K. I. no. 52, 53)
- 21. Nandi Bēvūr: Āhavamalla (Sōmēśvara I) Dec. 24. 1054 A. D. Brāhmaṇas gave to the basadi of Dēśigaṇa Pottage Vaļi Aṣtōpavāsi, disciple of Vīraṇandi Siddhanti. (S.I.I. IX—I. 115).
- 22. Kogali Basti: Trailōkyamalla (Somēśvara I). Oct. 27 1055 A. D. Basadi formerly constructed by Durvinita, then incharge of Indra kīrti of Kondakundānvaya, Dēśigaņa, ornament of the court of Trailōkya malla. (S.I.I, IX—l. 117)
- 23. " Indranandi's disciple Vādi Bhēruṇḍa Candranandi Paṇḍita of Kantiyara Jinālaya. Grant of chatra by Nolamba Seṭṭi and his wife Padmāvati abbe to the sthāna guru (S. 1. I. IX—I. 130).

- 24. ... 1074 A.D. March. 9. Nandiśvarāṣṭami. Jayakēśi of Maṇala Vamśa visited Purigere Permadi Basadi, Tribhuvana candra disciple of Ganḍavimukta of Bālātkāra Gaṇa (M. E. R. 1936. E. 29).
- 25. ... 1077 A. D. July 5. Wednesday; April 14, 1078. A. D. Srinandi Paṇḍita of Surastha gaṇa died by sallekhana at Ane Sajje Basadi of Purikara (1077). His elder brother Bhāskara naṇḍi also died (1078 A.D.), (M.E.R. 1936. E. 6)
- 26, Marol. Jayasimha II Kamala Deva Traikala yogi

Vimukta deva

...Siddhanta deva. Anniya Bhattaraka. Prabhacandra of...Parna vatsala Vaméa. Anantavirya

... Kīrti dēva of Maravolala Basadi under Sattiga's daughter Mahādēvi. 1024 A. D. Dec. 24. Grant to Dēvakīrti Paṇḍita disciple of Guṇa kirti (*Bom. K.I.T.* 61) Cf. Alur Ins. of Vikrama V, § 933.(E. I. XVI. p. 27).

27, ... Yapuniya Samgha...Śrīvara Traividya deva

Jayakirti.

Nāgacandra Siddhānti-

- 28, .... Grant to Nagcandra on Dec. 24, 1029 A. D. (Bom K. I. 1-65),
- 29, Mugad: Someśvara I. (Yāpuniya) Śrī Kumudigana Śrīkīrti.

Prabhā and Śaśanka munindrar.

Their Sahadharmas:
Nayakīrti bratinātha
Ekavirar
Mahāvīrar
Viéruta kīrti (\*)
...ndyācārya

Narendra Kirti, His disciple Nāga (bi) kkivrati. His sahadharmi Niravadya Kirti, Vāsudēva Svāmi Pārsvadēva Svāmi. His sadharmas Subhacandra and Mādhavēndu brati. Mādhavēndra's Sadharmi Bālacandra

Rāmacandra His agra śiṣyas Municandra, Ravikīrti (Dayānidhi ?)

In Niravadya Kirti's line Govardhana Deva I, his Samapada Anantavīrya who wrote many sat kathā. His sahadharma Kumārakirti, his priya siṣya Dāmanandi, his sahadharmi Traividya Cūḍāmaṇi, Govardhana II, his siṣya mukhya Dāmanandi gaṇḍavimukta. Vaḍḍācāryas of Kumudigaṇa.

Āhavamalla's subordinate Kadamba Caṭṭayya ruling Palasige 1200, Mahārājavāḍi, Mugunda 30 whose Nārgāvuṇḍa Cāvuṇḍa made Samyaktva Ratnākara Caityālaya in Mugunda for Piriya Govardhandeva. S. 966. Pārthiva. 1045 A. D. March 25.

Nāgadēva

Mār taṇḍa.

constructed a nāṭaka śāla in the basadi built by his muttayya (? on the above date). (Bom K. I. I. 78)

- 30, Arasıbidi: Akkādēvi at Gōkāge to Hogari gaccha Vīrasēna gaņa Nāgasēna Paṇḍita of Goṇada Beḍangi Jinālaya of Vikrampura (Arasıbidi). March 29. 1047 A. D. (Bom. K. I. I. no 80; E. I. XVII. p. 121).
- 31. Dambal: Birayya Setti built Nagara Jinālaya at Dharmavolal. 1059 A. D. March, 28.
- 32. Soraţūr: Someśwara II. Baladeva Daņḍaṇāyaka, disciple of Nayaseña. Sūrasthagaṇa, Citrakūṭāṇavaya:

Candaṇandi. Sakalacandra. Dāvaṇandi.

Sakalacandra's sahadharmi Kanakanandi Saiddhantika; his disciple Sirinandi paravadi sarabhabherunda; his

disciple Hulliyyabbājjike in Saratavura Baladēva Jinālaya. Dec. 25. 1071 A. D. (Bom. K. I. I. 111).

33. Pongunda; Rājadhāni Pongunda Arasara Basadi of Sūrasta Gaņa, Citrakūṭāṇvaya.

Kanakanandi.

Uttarā (sanga) Bhaṭṭāraka.

Bhāskaranandi; his sadharmi Aruhaṇa nandi; his disciple Ārya Paṇḍita. Dec. 24, 1074 A. D.

(Bom. K. I. I. 113).

- 34. Bijapur: Vikrama VI.? Trailokyamalla. Āyicamayya built Bennur. basadi at Bennevur, under Lakkharasa of Banavasi. Mula Samgha Candrikāvāṭavamśa Śantinandi. Ś. 988 Parābhava (1066-7 A.D.). (M. E. R. 1934 E. 113)
- 35. ... Bijji Seṭṭi established Pārśvanātha at Kannavuri. Koṇḍakundānvaya Mūla Samgha Dēśi Gaṇa Pustaka Gaccha Arhanandi Beṭṭedēva. Dec. 21, 1113 A.D. (M. E. R. 1934 E. 117).
- 36. Murujāvidēva of Purigere 1088 A. D. Dec. 31 (M. E. R. 1936. E. 76).
- 37. Konakondla: Jōyima in Sindavādi. Nālikabbe's grant for the merit of her husband to Caṭṭa Jinālaya [at Kondakundeya tirtha. 1081 A. D. Dec. 23. (S.I.I. IX—I. 150).
- 38. ... Inscription written by Malliyanna, chātra of Śrī Sarsvati gana. 1126 A. D. Dec. 16. Śaiva inscription. (S. I. I. IX—I. 215).
- 39. Togarikunte: Queen Candala's son Kumāra Tailapa in Sindavādi Dan. Kommanayya on solar eclipse (no date) to Togarikunte Basadi of Candraprabha. Ācārya Padmanandi Siddhānti's disciple Pra...tirthadēva. (S. I. I. IX—I. 221).
- 40. Seram: Tribhuvanamalla. yr. 48. Sobhakrt Māgha, Sn. 10. monday. Brāhmaņas of Sēdimba constructed Brahma

Jinālaya for Śāntinātha and gave it to Prabhācandra Traividya with the land of Lōka-Jinālaya of Sēḍimba.

Maduvagaņa Virapura tīrthādhipati Prabhācandra Traividya.

Rāmacandra Traividya.

Prabhendu Traividya.

(S. I. I. VII. 723).

41. ... Bhūlōkamalla : Brāhmaṇa Barmidēva Vibhu and Sēḍimba Vipras made Śāntinātha Basadi to Prabhācandra Traividya Vādībha Kaṇṭhīrava.

Rāmacandra Traividya.

Traividya Prabhēndu.

- 42. Purigere: Indrakirti Paṇḍita of Goggi Basadi and Pergade Malliyaṇṇa. 1132 A. D. May 31. (M. E. R. 1936 E. 48)... Ś. 1117. Ānanda. Caitra Ba. 2. Vaḍḍavāra. Tirtha Candraprabha dēva's disciple Peṇḍara Bāci Muttabbe died (M. E. R. 1935 E. 14).
- 43. Henjeru: Somēśvara IV. Bhōgadēva Cōla in Henjera to Mula Samgha, Dēśigaṇa, Pustaka gaccha:

Vīraņandi Siddhānta Cakravarti.

Padma prabhamaladhari (donee) Kirtisana (l. 38) (S. I. I. IX—I. 278) Feb. 24. 1185 A. D.

Tribhuvana malla (Vikrama VI?). Kumāra Tailapa in Sindavāḍi. No Date. Koṇḍakundānvaya Indra Kīrti (?)

Padmaṇandi ... Navakīrti dēva.

44. Śirasangi: Jagadēka malla II. Dec. 22. 1148 A. D. Śaiva inscription composed by Kalideva Paṇḍita, guḍḍa of Śrīmat Bhuvana candra Siddhānta Dēva (N. K. K. I. no. 24).

#### KĀLACHŪRYAS OF KALYĀŅI

45. Babanagar: Basadi at Kannadige to Dēśi gaņa Mānikya Bhatta-

raka of Mangalivēda. Š. 1083 Vikrama (1151? A. D.) (M. E. R. 1934, E. 120).

46, ... Ś 1084 (?) Kīrti Seṭṭi in Ponnavatti, Belahuge and Benneyūr built Pārśvadēva temple. Pustaka gaccha Maladhāridēva (M. E. R. 1933. 51).

#### YĀDAVAS OF DĒVAGIRI.

- 47. Puligere: Rājala Dēvi, daughter of Bīcirāja. Her rājaguru Padmasēna of Śrīvijaya Jinālaya at Purikara. Ś. 1169. Plavanga, Jyēṣṭha, Amāvāsya, (M. E. R. 1936 E. 9).
- 48. Kallukere: Ananta Tirthankara established by Mahāpradhāna Malla, Bāca and Pāyi Seṭṭi. Kamalasēna muni. 1243 A. D. August 30. (M. E. R. 1937 E. 53), 22. January 1251 A. D. to same God. (M. E. R. 1937 E. 54).
- 49. ... Kṛṣhṇa. Kulacandra

Sakala candra died. 6 yr. of Kṛṣhṇa, Virōdhi, Bhadra, Śu. 14 Thursday. (M. E. R. 1933. E. 162).

- 50. Pūvina Padangili: Kusuma Jinanātha basadi (1 59). Ś 1181, 1258 A. D. (S. I. IX. I—371)
- 51 ... Mahādēva : Nandi Bhaṭṭāraka (9 yr. Vibhava) |

Naya kirti, his disciple Nāļprabhu Gangara Sāmanta Sova died by sannyasana at Cengūr. (Havēri Taluk) (M. E. R. 1933. E. 168).

52. ... Rāmacandra: January 1. 1289 A D. Mādayya, disciple of Samantabhadra Dēva died, (M. E. R. 1936 E. 72).

#### RAŢŢAS OF SAUNDATTI.

53. Hannikēri: Jaina inscription in Siva temple. Kārtivīrya's son Lakshmidēva with his wife in Vēņugrāma to Pārśva Jinēndra Bhavana constructed by Hollana. 1209 A. D. 9 Feb

> Yāpanīya Kāreyagaņa Maiļapānvaya Kanakaprabha (jātarūpadharavikhyāta)

Śrīdharadēva Traividya.

Kanakaprabha paṇḍita in Kūṇḍi (N. K. K. I. no. 22 K. I. l.)

- 54. Räyabāg (Kolhapur Museum): Kārtavirya. S. 500 (?) Bhāva. Mentions Yāpanīya Samgha Mūla Basadi. (K.I. I W.K.K.I.)
- 55. Baḍli : Raṭṭa Lakṣma Bhūpa, Municandra. S. 1141. Pramādhi. Temple of Abhinandana Siddhā...(?)

Yāpanīya Kāreyagaņa.....Mahāmandalācārya,

...Mādhava Bhattāraka.

... dvinaya Dēva.

...Kirti bhaṭṭāraka.

... Jina Dēva.

Yapaniya Kanakaprabha.

Śrīdhara Traividya (K. I. no. 32).

#### HOYSALAS.

- 56. Viṣṇuvardhana; For merit of Gangarāja's younger brother (?)
  Sōvaṇa to Hādiravāgilu Basadi. Nov. 16. 1121 A. D.
  (M. A. R. 1938. 38).
- 57. Kambada halli: C. 1130 Gangarāja's son Boppa caused Śūntiśavara Basadi to be made by Rūvāri Drōhagharaṭṭācāri Kanne, (M. A. R 1939. 66.)
- 58. Dadiga: Mariyāne and Bharaṭa built five basadis, four for Dēśigaṇa and one for Krāṇūrgaṇa at Dadigaṇa Kere.

Kāṇūrgaṇa, Tintrinīgachha Jāvaļige Munibhadra (not candra)

l (not eanara)

Mēghacandra Siddhānti.

- 59. Bhadrabāhu: Dec. 25. 1153 A. D. (M. A. R. 1938. 10).
- 60. Narasimha III. 12 March, 1271 A. D. Sōmayyadaṇḍanāyaka's Maiduna Bācayya renovated Honkunda Basadi (near Halebīḍu). (M. A. R. 1937. 39).
- 61. Kogali; Rāmanātha: To Cenna Pārśva Rāmanātha of Kōgaļi Nāļprabhu Dēvi Seṭṭi gave land. Sindaviga Bhadrasēna Paṇḍita. 24 Sep. 1276 A. D.

Kolhāpurasthāna Sāmanta Jinālaya

Kanakanandi

Prabhāca... (S. I. I. IX-1. 346. 47).

62 ... Ubhayācārya of Kōgaļi. (S. II—1. no. 360).

63. Varuņa: Draviļa Samgha, Arumguļānvaya Šrīpāla.

Padmaprabha

(putra) Dharmasēna died. (M. A. R. 1940, 43).

64. Kelagere: Narasimha (III?). Balātkāragaņa:

Vardhamāna Bhattaraka.

Srīdharācārya.

Devanandi Traividya.

Vāsupūjya Siddhānti dēva.

Subhacandra.

Abhayanandi.

Arhanandi.

Devacandra Siddhanti.

Kanakacandra Astopavāsi.

Nayakirti.

Candrāyaņa Dēva

Ravicandra māsopavasi.

Hariyanandi Siddhānti

Srutakirti Traividya.

Viraņandi Siddhāntadēva.

Gaņḍavimukta Nēmicandra.

…māna munindra.

Śridharācarya.

Vāsupūjya Traividya.

Udayacandra Siddhānti.

Kumudacandra Dēvara Mā (ghanandi ?)

To Māghanandi Siddhānta Cakravarti of Trikūṭaratnatraya Śāntinātha Basadi of Dorasamundra, Narasimha gave a village. (M. A. R. 1940. 37 cf. Halebid Ins. M.A.R. 1911. p. 49).

65. Bādli: Ganga Kandarpa Jinālaya. Under a Hoysaļa.....Kīrti pandita Cikkayya and Dūsiga Pārisa Seṭṭi; mentions Permāḍi Baṣadi (K. I. 29).

66. Mugur: Deśigaņa Pustaāa gaccha Ingaņeśvara samgha.

Bhāṇukīrti Paṇḍita dēva

Kāna

...nandi renovated Basadi. c. 13 c. A. D. (*M. A. R.* 1938. 57.)

- 67. Desigana, Pustaka gaccha, Hagare tirtha pratibaddha Bharata Pandita received a grant from the daugher of Jakkiyabbe. 13 c.? (M. A. R. 1938, 58.)
- 68. Tagadur: Kondakundanvaya Mula Samgha Naganandi 14 c.A.D.

-Anantabhaṭṭāraka | | Nandibhaṭṭāraka.

···Kanti died at Tagadur (M. A. R. 1938. 44).

- 69. Maisunāḍa...Saiddhānti dēva. His priyaguḍḍi Kēsavadēvi; her eldest sister Māradēvi died. 1384 A. D. June 5. (M. A. R. 1938. 36).
- 70. Belūr: Bhadrabāhu, Bhūtabali, Puṣpadanta, Ēkasandhi sumati, Akalamka, Vakragrīva, Vajraṇaṇdi, Śimhaṇandi, Kanaka sēna Vādirāja, Śrīvijaya, Śāntideva, Puṣpasēna, Ajitasēna Paṇḍita, Kumārasēna, Malliṣeṇa Maladhāri......Śrutakīrti, Śrīpāla, Sadharma Anantavīrya, Vāsupūjyavratīndra, Vādirāja, Śrīpāla's disciple Māca Daṇḍanāyaka. His vrata and Śrutaguru paravādimalla Vādībhasimha maḥāmaṇḍalācārya Śrīpāla traividya made Ādidēvara Basadi. 1153 A. D. Dec 25, Hoysala Narasimha gave Nāgarahāļu. Guṇasēna Paṇḍita mentioned. (M. A. R. 1938.10).
- 71. Bōgādi: Ballāļa II. 1173 A. D. 13 Oct. Mācirāja gave a village to Śrīkaraṇa Jinālaya Pārśvadēva at Bōgavadi, Akalamka dēva simhāsana Padmaprabha svāmi (M. A. R. 1940. 29).

#### VIJAYANAGARA.

- 72. Rāyadurga: Nandi Samgha Balātkāragaņa Sārasvatagaccha Amarakīrti
  - (suta) Māghaṇandi Siddhānti. His disciple Bhōgarāja established Ananta Jina at Rāyadurga. Nov. 20, 1355 A. D. (S. I. IX—2, 404).
- 73. Kampa. Grant to Mallinatha (Jaina?) April 15, 1365 A. D. (S. I. I. II. 411).
- 74. Irugappa son of Bayica Daṇḍanāyaka at Celu Mullūr. 1367 A. D. June, 11. (S. I. IX. II—412).
- 75. Cittāmūr (Gingee Taluk). Branch of Śravaṇa Belagola Maṭha. Ś. 1500. Jagatāpi Gutti Buśśeṭṭi son of Bāyi Seṭṭi of Mahānāgakula. Neminātha of Mylapore established here, (M. E. R. 1938. p. 109).
- 76. [ Abhinava Ādisēna Bhaṭṭāraka of Cittamūr maṭha. Ś. 1787
   —V N 2529. (M. E. R. 1938. 520.)]
- 77. Kurugōḍu: Acyuta 1545 A. D. Dec., 28. Mahāmaṇḍalēśvara Koṭagāra Rāmarāja Oḍeya's grandson Aliya Lingarāja's elder brother Rāmarājayya for the merit of his father Mallarāja Oḍeya gave grant to Kurigōḍa Basti Jinna dēva. Kamme Vaiśya Gōmi Seṭṭi restored the basadi for Padmarasa Paṇḍita of ŚrīMūlasangha, Balātkārāgaṇa. A. D. 1546. Feb. 8. (S. I. I. IX—2. 618).

#### TULUVA BHAIRARASAS.

- 78. Bhaṭkal: Malli Rāya's nisidhi in Bhaṭṭakala. 1408 A, D. Oct 29. (K. I. no. 38).
- 79. Bhairādēvi's nisidhi. 1408 A. D, Oct. 27. (Ibid. 39).
- 80. Grants Kāyikiņī Basadi of Pārśvanātha. 1417 A. D. Feb. 21. Pāyaṇārya established Kāikani caitya.

Balātkāragaņa Sarasvatī Gaccha Vidyānanda Traividya Cakrēsvara. (*Ibid 4*1.) 81. Hāḍuvaļļi : Māṇikyasēna, disciple of Jayasēna requested Sanga to allow saltēkhana. 1429 A. D. July, 2. (*Ibid* 49).

Sāļvīndra Kṣitipa established Candraprabha and

Mānastambha. 1484 A.D. June, 13. Paramaguru Paṇḍitārya of Sangitapura, (*Ibid.* 65.)

- 82. Mūḍa Bhaṭkal: Cenna Rāja disciple of Akalamka constructed a caitya: his queen Gangānvaya Bhāminī died by sallēkhana. 1490 A D. April 30. .... dyānandārya. Bammaṇa (?) mentioned.
- 83. Mūda Bidre: Vēņupura Abhinava Cārukīrti Paṇḍita made Tribhuvana Cūḍāmaṇi Caityālaya. Ś 1351 Saumya, Māgha, Śu. 5 Thursday. Mukhamaṇṭapa on \$ 1373 Prajāpati, Vaisākha Śu. 7 Thursday. (S. I. I. VII. 196.)
- 84. ... Anna Sāmanta of Vamsapura. Ś. 1384. Khara, Kārtika. Su. 5 Thursday. Cārukīrti Paṇḍita. (*Ibid.* 198).
- 85. ... Ś. 1409. Parābhava, Kārtika Śu. 1. Sunday. (Ibid. 199).
- 86. ... S. 1382 Vikrama. Phālguņa Su. 7. Paṇḍitadēva (Ibid 200)
- 87. ... Bhairava, disciple of Abhinava Cārukīrti began the Tribhuvana Cūḍāmaṇi caitya. S. 1351. Saumya, Māgha. Su. 5 Thursday; at Bhallātakīpura, Belagolapura, Candragutti, Honnāvara. Vēṇupura Candra Jina mandira was covered with copper for Vīra sēna guru. Queen Nāgala established mānastambha. (Ibid. no. 202).
- 88. ... Ś. 1384 Vișu. Pușya. Śu. I. Wednesday. Nagire Hire Bhairava very ill. Grant to Bidire Candranātha. His younger brothers Bhairarasa and Ambirāya to Belagola Paṇḍita dēva. (*Ibid.* no. 203).
- 89 ... Paṇḍita Dēva (Ibid. No. 204).
- 90. ... Abhinava Cārukīrti and Sārakhēti Bhadradeva, S. 1454. Nandana, Caitra Su. 1. Friday. (Ibid. 205).
- 91. ... Pandita Deva. (Ibid. 206).
- 92. ... Bhairādēvi Mantapa. Kshēmapura Cārukīrti Sāluva Malla. (*Ibid.* 207).
- 93. ... Cārukīrti Paṇdita. S. 1368. Durmukhi. Māgha Su. 10. Friday. (Ibid. 209).

- 94. ··· Abhinava Cārukīrti; Munibhadra; Sēna gaņa Vardhamāna. §. 1437 Yuva. Vaisākha. Śu. 5 Thursday. (Ibid 212).
- 95. ... Cârukīrti. Ś 1460. Bahudhānya. Caitra (Ibid 214).
- 96. ... Candra Kīrti died. Balātkāragaņa Traividya Cakravarti Srī Pārsvanātha Mahēndrakīrti Dēva ... (Ibid. 217).
- 97. ... Death of Prabhendu of Deśi gaṇa (Ibid. 216).
- 98. ... Kulaśēkhara Āļpēndra. Š 1306. Kali 4484. Cārukīrti of Bidire Basadi. (*Ibid.* 225).
- 99. Abhinava Cārukīrti. S. 1312. Śukla. Mithuna. 15, Friday. (*Ibid.* 229).
- 100 · · · Maladhāri Lalitakīrti. S. 1397, Manmatha, Mārgasira Su. 5. Sunday. (*Ibid.* 242).
- 101. ··· Bhairavarasa, Lalitakīrti's disciple Sāntikīrti, Š. 1501, Kārtika, Šu. 1. Wednesday. (*Ibid.* 243).
- 102. ... Kārkaļa Kumāra Pāṇḍyappa Oḍeya. Lalitakīrti. Ś. 1514, Vijaya. Bhādrapada Śu. 3. Sunday.
- 113. ... Panaśōkāvaliśvara Dēśi Gaṇa Maladhāri Lalitakīrti's disciple Abhinava Paṇḍya of Humca. S. 1379, Iśvara, Kārtika Su. 1. Wednesday. (Ibid. 246).
- 104. .... Rāya Jīva Rakṣāpāla Ballāļa rāya citta camatkāra Cārukīrti Paṇḍita. His disciple Lokanātha Dēvarasa of Humca. S. 1256. Bhāva, Phālguṇa Śu. 5 Wednesday.
- 105. ... Tribhuvana vidyācakravarti Madhyānha Kalpa vṛkṣa Vādībhavajrāmkuśa Kāṇur gaṇa Bhānukīrti maladhāri. His agraśiṣya Kumudacandra in Karkala Śāntinātha basadi. (Ibid. 247).
- 106. ... Pāṇḍya, son of Bhairavarāja and Candalāmbā constructed Caturbhadra Basti. Dēśigaṇa Parasāravalīsvara Lalitakīrti. \$1467. Krōdhi, Magha, Śu. 4. Sunday. (Ibid 248).
- 107. Venur: Carukirti's disciple Vīra Timmarāja Odeya Ajila's wife constructed Cendanātha Jinālaya to the left of Yenur Gummata. Ś. 1526. Śobhakrt, Mina. 2. Sundy. (*Ibid* 251).
- 108. ... The chief constructed on right side Santinatha temple on same date. (Ibid. 252).

- 109 ... Lalitakirti. Ś. 1544 Durmati, Kārtika. Śu. I. Sthiravāra. (Ibid 255).
- 110. ... Lalitakīri. S. 1459. Hēmaļambi, Kārtika, Su. 10. Sunday, His disciple Sālva Pāṇḍya dēva Ajila. (*Ibid.* 256).
- 111. Mulki; Mānastambha inscription. (Ibid. 260).
- 112. ... Abhinava Cārukīrti. S. 1464. Subhakṛt, Simha 13, Sunday. Kinnika Sāmanta's aļiya Duggaṇṇa Sāmanta. (*Ibid* 262).
- 113. ... Cārukīrti Paṇḍita. S 1421. Siddhārthi. Māgha Su. 1. (Ibid 369).
- 114. ... Nisidi of Kīrtibhaṭṭāraka of Kālōgragaṇa. Ś. 1314, Prajāpati. Caitra. Śu. 8. Tuesday. (*Ibid.* 370).
- 115. ... Abhinava Caritadēva's grant tō a basadi, under Rājasēkhara of Vijayanagara. S. 1390 Sarwadhāri. Magha, Su. 1. Monday. (*Ibid.* 371).
- 116. Bārakur. Harihara. Sarvappa Daṇḍanāyaka's grant to Pārśavanātha of Mūrukēri Basadi at Bārakūr. S. 1312. Sukla, Vṛṣabha māsa. (Ibid. 391)
- 117. Penukoṇḍa: Nisidi of Nāgāyi, guḍḍi of Mahāsakala viḍvajjana Cakravarti Sri Dharma bhūṣaṇa Bhāṭṭāraka. (*Ibid.* 576.).

#### HARATI CHIEFS.

118. ... Harati Rāyappa granted a village to Ratnagiri basadi renovated by Lakṣmīsēna (Contemporary of Dēva Rāja Odeyar. E. C. IV. Nāgamangala 43.) 1680 A. D. Sep. 7.

Samantabhadra

Virasēna

Laksmisena. (M. A. R. 1939. 62).

#### MISCELLANEOUS.

- 119. ... Padmanandi Bhatāra. Death of Amrtabbe Kanti. 975 A. D. June. 21 (M. A. R. 1939. 65).
- 120. ... Kolhapur Pillar Inscription. (N. K. K. I. no. 1.)

#### THE CONTRIBUTION OF JAINISM TO WORLD CULTURE.

#### A. Chakravarati.

History of Jainism: The year 527 B. C., the date of Mahāvīra's Nirvāna, is a landmark in Indian History. We may say that an accurate knowledge of Indian History begins with the date of Mahavīra's Nirvāṇa. Mahāvira was an elder contemporary of Gautama Buddha. He was also the contemporary and a relation of Śrenika Bimbasara who was the king of Magadha with the capital of Rājagriha. People whose knowledge of Indian history is derived from old Sinclair's school history of India have got extremely erroneous notions about Jainism and its relationship to the other faiths in India. Sinclair because of inadequate knowledge gave currency to untruths and errors such as "Jainism is an offshoot of Hinduism and Buddhism and that Mahāvīra was the founder of lainism." It is extremely unfortunate that even after accurate knowledge is obtained by oriental scholars and made available to the public, these erroneous views are prevalent among the educated Indians even now. We have only to state that Mahavira was the last and the 24th of a series of Tīrthankaras who were supposed to be the custodians of Jaina doctrines. Oriental scholars have now definitely accepted that Mahāvīra was not the founder, but he was only a reviver of a Faith that existed even before him. The 23rd Tirthankara, Lord Pārsvanātha, who lived a couple of centuries prior to Vardhamāna Mahāvīra, is generally recognised now to be a historical personage. Even the 22nd Tirthankara, Arishta Nemi is considered to be a historical personage. This Arishta Nemi was a cousin of Śri Krishna of Mahabharata fame. Though he was the heir to the kingdom of the Harivamsas, he renounced the kingdom as a youth even before marriage and adopted asceticism as Gautama Buddha and Mahāvīra did long after him. His place of Nirvāņa at Mount Girnar in Junagad state is still a place of pilgrimage for the Jains. Krishna's age as also the age of Mahabharata war is supposed to be the beginning of Kaliyuga. Therefore Arishta Nemi who was a cousin of Śrī Krishna must be in the beginning of

the Kaliyuga. If Śrī Krishņa is admitted to be a historical personality there is no reason why the same should not be said about Arishta Nemi Further, Arishta Nemi is mentioned in some of the Rigvedic hymns as one of the important Rishis. Hence, the Jaina tradition and the non Jaina tradition seem to accept the historicity of Arishta Nemi, Hence, it would not be altogether an improbable thing to suppose that the Ahimsā doctrine must have been prevalent even at the time of Arishta Nemi who is assigned to the beginning of Kaliyuga. To go beyond that would be to cross the border of history and to enter into pre-historic period whose events cannot be clearly vouchsafed for. But we have to go to the beginning of Jainism, according to the Jaina tradition to the age of Lord Rishabha. Lord Rishabha is considered to be first of the Tirthankaras. is placed almost in the Kritayuga according to the Jaina tradition. He is supposed to be the last of the Manus and the first of the Jinas. We have very interesting account of this period.

Just prior to his appearance in the world, the people were living in a golden age where they had everything necessary for life provided for them by Kalpaka vrikshas. The earth itself was surrounded by a sort of luminous atmosphere shedding light over the the surface of the earth and preventing a view of the heavenly bodies, Sun, Moon and Stars About the time of Rishabha all these things disappeared. Heavenly bodies were seen by the people giving rise to succession of night and day. Kalpaka trees disappeared throwing the people into a consternation not knowing how to live. Under these circumstances. Rishabha is said to have instructed the people to get on with different professions such as agriculture and trade, and taught them how to live at peace. He also explained to them the significance of the appearance of the Sun, the Moon and other heavenly bodies so that their novelty need not be a source of fear to the people. Because of this work of social organisation leading to the settled life of people occupied in different vocations, Rishabha is very often described as a Creator of the world in the sense of Socio-economic foundation. After ruling over the land for several years he renounced the kingdom in favour of his son Bharata after whom the land is called Bharata-khanda and went to perform

Tapas. After obtaining Sravajñahood or Omniscience, he spent several years in preaching the Dharma to the people, and finally obtaining Nirvāṇa on Mount Kailāsa which is a sacred place according to the Jainas. For this achievement Lord Rishaba is designated as Ādi Jina, Ādi Bhagavān, Ādi Iśvara, Yogīśvara, Mahā Yogi and such other names of adoration. For this cycle of time, therefore, Lord Rishabha is considered to be the first to preach Ahimsā Dharma and to lay the foundation of Jainism. We need not repeat the fact that this would take us to a far distant pre-historic period whose date cannot be accurately determined.

Here, it would not be altogether inappropriate to mention the fact that the story of Lord Rishabha, in almost identical words, is described in Bhāgavata Purāņa and Vishņu Purāņa of the Hindus. There also, long long prior to the period of Avataras, Vishnu, in order to satisfy the request of Nābhi Rāja, was born as his son, Rishabha. In this Puranic account also, Lord Rishabha after reigning over his kingdom for sometime, abdicates the throne in favour of his son, Bharata, and retires into a forest to perform Yoga. There also, he is mentioned to have preached the Ahimsa Dharma and Yoga practice But, according to the Puranic account, this new wisdom was not understood and appreciated by the people at large who mistook him as a madman, bringing in unintelligible innovations. This lack of appreciation given currency in the Puranic story may be explained as a result of unsympathetic attitude of the non-Jain author of Purāṇas. From these accounts, Jaina and non-Jaina, it would not be altogether improbable hypothesis to suggest that long before the so-called period of Avatāras, a sort of religious cult associated with Lord Vrishabha and based upon Ahimsā Dharma must have been prevalent in India. Though Lord Rishabha's activities were associated with Northern India, it may be safely asserted that his cult was prevalent probably throughout India and beyond. The ground for such a statement is the account of the rise of the Vidyadharas according to Jaina traditions. When Lord Rishabha abdicated his kingdom in favour of his son, he portioned out the country to his descendants before adopting Tapas. He forgot to assign any territories to Nami and Vinami, two junior members of

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

the tribe. These appealed to him very late and through the intervention of one of the Devas they were asked to settle down in the territory south of the Vindhya hills and found the kingdoms associated with the Vidyadharas. This tribe of Vidyadharas must, therefore, be considered as an allied tribe to the lkshvāku group to which Lord Rishabha and Bharata belonged. These Vidyādhara kings who settled down in South of India are supposed to be the forefathers of the great Rāvaṇa who ruled over Lankā and Vāli and Sugrīva who had their kingdom in Kishkindha. Though Vālmīki Rāmāvana described these as cannibalic Rākshasas and sub-human tribe of monkeys, the Jaina tradition is entirely different and describes them as highly cultured human tribes of Vidyadharas consisting of two branches of which one is associated with Vali and Sugrīva of Kishkindha. Jaina writers make it quite clear that the latter called Vānaras by Vālmīki, is called so by a mistake due to a confusion. They had a Kapi-dhvaja; a monkey was inscribed on their banner for which they were called Vanara Dhvajas, in short, Vanaras. The point to be noted here is that the Jaina tradition that is found in all the laina works of Sanskrit and Tamil makes it clear that these Vidvadharas were the followers of Ahimsa Dharma because of their association with Lord Rishabha. As followers of Ahims Dharma they were certainly worshippers of Jina and were deadly opposed to animal sacrifice which was prevalent about that time. an interesting chapter in Padma Puarana, the Jaina Ramayana, with the heading, "Maruta Yajña Dhvamsa Parva", the chapter dealing with the destruction of Yaga or animal sacrifice proposed to be performed under the patronage of Maruta. Rāvaņa who was ruling in Lanka and who prevented any attempt of animal sacrifice throughout his kingdom comes to know of the elaborate preparation made by Maruta for conducting Yaga according to Brahmanic Vedic rites. He hastened to prevent this, destroyed all the preparations made therein, drove away the congregations from the place of Yāgasālā and issued strict orders to his officers not to permit any kind of sacrifice within his jurisdiction. This story clearly indicates the fact that these Vidyadhara kings who were in the south were of the Rishabha cult and hence were strictly opposed to Vedic sacrifice in the form of Yajña. This, obviously, explains why there was so

much opposition between the so called Rākshasas of the South and Aryan invaders of the north and why the Aryan Rishis had to obtain armed help for the conduct of their Vedic sacrifices as a protection against the interference by the Rākshasas? Taking an impartial view of these Jaina Traditions, it would not be altogether wrong to suggest that throughout India there was prevalent the Rishabha cult of Ahimsa, not only in the North India but also in the South the Rishabha cult had been prevalent in North India long before the Aryan invasion is supported by the archeological research Mohenjodaro and Harappa. The objects found there clearly point out the existence of culture and civilisation introduced by Lord Rishabha, the Mahāyogi. The abundance of the symbols of the Bull and the figures of Yogi is a clear evidence of that nature of the culture prevalent in that region. This may represent an indigenous culture or the culture of an earlier tribe of foreigners who came to The question may be left open.

Confining ourselves to South India, we may assert without contradiction that the Rishabha cult must have been prevalent here long before the origin of Puranic Hinduism which supplanted Jainism in the South. Probably, the Saivite cult of the later Purānic age is a corrupt modification of the Rishabha cult of the earlier age. According to the Jaina Tradition, the symbol or Lanchana for Lord Rishabha is the Bull which according to Jaina Iconography is found inscribed even now in the 'pītha' on which the Idol of Rishabha is put up. Rishabha Lānchana, mark of the bull, carved in the pedestel on which Rishabha's idol is situated may easily be mistaken for Rishabha-vāhana. and the God above may be mistaken easily as Rishabha, Rudra or Siva. Curiously, the term "Siva" is one of the names of Lord Rishabha and we have already mentioned that Mount Kailasa was the place of Nirvana. of Lord Rishabha. We may also mention here that according to the Jaina Tradition, the day of the year which is called Sivaratri now-a-days is Parinirvana day of Lord Rishabha. Hence, Sivarātri is an important festival for the Jainas who celebrate the Nirvāņa day of Rishabha, just as Dipāvali, the Nirvāņa day of Mahāvīra Vardhamāna. Strangely, both these days are celebrated by the non-Jain Hindus also who invented different stories for their

celebrations. When we take these facts into consideration, it is obviously quite easy to change Rishabha cult of Ahimsa to the Saivite cult of Rudra Siva of the later day. But it is a deplorable thing that this change introduced an extremely regrettable form of religion. In place of Lord Rishabha, the earlier Siva, who was Sarva-liva-Dayāpara, we have a Kapāli Śiva with a skull borne in his hand which is said to be drippling with blood. At one stroke, the Ahimsa Rishabha cult is converted into a cult of Himsa giving sanction to Vedic sacrifice involving slaughter of animals. This introduction of Kapalic cult in the South is associated with the Hindu Revivalistic period of Thevara hymns, when a terrible religious animosity sprang up between the Hindu Revivalist and the older representa. tives of South Indian Culture, the Sramanas. Any impartial reading of the Thevara hymns will bring out the fact that the Hindu opposition was mainly due to the condemnation by Jainas of the Vedic sacrifice involving slaughter of animals.

The above account of prevalence of Jainism in the whole of India would naturally imply the rejection of the theory that Jainism was introduced in the South about the time of Chandragupta Maurya who with his Guru, Bhadrabāhu, the head of the Jaina Sangha, migrated to the South to escape from horrors of a terrible famine in Norther n India about 3 centuries prior to the Christian era. This short account will give an idea of the antiquity of the Jaina Faith in India. We may also mention another fact which is borne out by Vedic literature. The people who were dwelling in the countries of the Ganges valley such as Kāśi, Kosala, Videha, and Magadha, though of Aryan origin had fundamental differences in their Faith and social values from the Kurupānchāka Āryans. condemned by the more orthodox western Aryans because they were deadly opposed to animal sacrifice and were preaching the philosophy of the Atman as more important aspect of Dharma than the Dharma associated with the Yajña. The group of philosophical literature under the name Upanishads has sprung from the Kshatriva heroes of the Gangetic valley to whom also belong the founder of Buddhism, Gautama Buddha, and also the last of Tirthankaras. Mahāvīra Vardhamāna. Oriental scholars are generally of the opinion

that the Aryans who settled down in Indus Valley came later into India and pushed earlier Aryans who were living there towards the East. The theory of two different waves of invasions of Arvans not only implies two political groups but also two different cultural groups. The former group of Āryans according to our theory were the followers of Ahimsa doctrines associated with Jainism which probably was responsible for the springing up of Upanishads, a new atman cult accepted by the Aryans of the Gangetic valley and which pushed to the background as inferior and unimportant the cult of Vedic sacrifice. Rishabha Deva according to the traditional account belongs to this group of Aryans. the tribe of Ikshavaku is referred to in Rigvedic literature as an ancient tribe. Therefore, by the time the Aryans of the Indus valley composed their hymns, these Ikshvakus of which tribe Lord Rishabha was the greatest hero was considered an ancient clan and almost forgotten. All these facts go to support our theory that even before the advent of the Aryans and the Vedic hymns, there was an Aryan group in India from the Himalayas in the North to the island of Cylon in the South and who were characterised by an entirely different culture and civilisation mainly opposed to the other Arvan cult of Vedic In a later period of medieval India, the later Āryan cult characterised by Vedic Secrifice had a predominant influence and eclipsed completely the earlier Aryan cult associated with Lord Rishabha and characterised by the doctrine of Ahimsā. This domination of Vedic culture may be seen even in present day India as the main characteristic of Hindu Faith. Though the later revivalist cult of Hinduism successfully crushed out of India the Buddhism and completely subordinated Jainism, both being based upon Ahimsa doctrine, the revivalist Hindu cult of South India still retains important marks associated with the previous Ahimsa cult. very word "Saivam" in Tamil parlance means strict vegetarianism. The temple worship in the form of the worshipping the god with the instead of by sacrificing animals is also a characteristic of the earlier Ahimsa form of religion; Saivism though modified and degraded by the influence of Kapalikas still retains essential characteristics of the earlier Rishabha cult which was the foundation of South Indian Religion.

No. II.]

Not only the Kāpālika faith had its influence on the older Ahimsā cult but also the śaktaism left its indelible mark on the earlier faith. Lord Rishabha who was Yogiśvara was given a wife and made a householder. Śakti the wife of Rudra Śiva with a garland of skull bones is consistent with Śiva the Kāpālika The old lord who was 'Sarvajīva-dayāpara', the 'Aravashi andanan' the symbol of harmony of love and peace was made at one stroke Rudra, the terrible destroyer of the Universe. This may be enough for the historical survey of Jainism in South India.

#### JAINISM AS HIGHLY DEMOCRATIC IN ITS SOCIAL ORGANI-SATION AND HIGHLY RATIONALISTIC IN ITS PHILOSOPHY AND RELIGION.

The introduction of the Puranic Hindu cult of the revivalists not only brought in such deplorable change in the religious ideal but also brought in equally deplorable change in the social organisation. According to Jainism there was no Varnāśrama Dharma as is associated with Puranic Hinduism. Lord Rishabha, when he organised the society on functional basis of trade, agriculture and defence. did not introduce the sect of Brahmins. Bharata, Lord Rishabha's son and successor to the kingdom, felt the necessity of creating a new group of people to look after religious worship and propagation of higher Dharma. How he created the Brahmin group is an interesting study. He devised a method of selecting the best men in the society who would pay unswerving loyalty to Ahimsa Dharma and these were called Brahmins not by birth but because of qualification, and they were ordained to be the custodians of religious ceremonies and the propagation of religious Dharma. Thus the differentiation in social organisation according to Jainism is entirely due to qualification and not to birth. Even a low born Chandala. if he had necessary qualification, had the chance of being considered the highest in society. That such was the organisation of society in the South is borne out by Tamil literature. Ancient Tamil literature has two distinct words, one to designate the Brahmin by birth and the other to designate the Brahmin by qualification. The former is

always referred to as Parpan and the latter because of his loyalty to Ahimsa Faith is called Andanar. The definition in Kural of an Andanar as one who is of the Ahimsa Faith and who is characterised by his love and sympathy to all living creatures is an evidence in support of this view. The social organisation based upon culture and qualification has at one stroke been converted to the Varnaśrama Dharma claiming superiority merely on the ground of birth. Thus South India not only lost its noble religion of Ahimsa but also lost its democratic organisation of society and instead voluntarily submitted to a form of social slavery from which it has not been able to liberate itself in spite of strenuous efforts made by it in recent years. The revivalists introduced a form of social serfdom in place of the noble social democracy of the earlier days. In this connection it will not be out of place to mention that the Tamil term "Aram" which is considered to be a translation of the Sanskrit term Dharma has nothing to do with Varnāsrama, which is the only meaning of the term Dharma in Hindu Dharma Śàstra

#### RATIONALISTIC PHILOSOPHY IN RELIGION

An impartial study of Jaina literature relating to philosophy and religion reveals the important characteristics of its rationalism. this respect it may be said to be diametrically opposed to the Puranic Hinduism. Though it is opposed to Puranic Hinduism yet it is very closely allied to the earlier Darsanas such as Sāńkhya. Yoga, Pūrva Mīmāmsā and Vedānta. The philosophic Darsanas of early Hindu faith the systematisation of which must be placed just after the period of the Upanishads have a good deal in common with Jaina philosophy. The so-called orthodox six Darsanas agree with Jainism in one important fact, that the Ultimate Reality of Cosmos was always permanently existing, uncreated and indestructible. The story of creation as is associated with Semitic relgions such as of the Jews, Muhammadans and the Christians has no place in Indian thought. Creation of the world out of nothing by the will of the creator is entirely a non-Indian concept. Even the Hindu Darśanas such as Nyāya and Vaiśeshika which speak of an Iśvara

or the Creator admit the existence of Jivas and Paramāanus or atoms of matter, the living and non-living elements as eternal and uncreated. Out of these existing materials Isvara is supposed to fashion out living beings by bringing together the already existing life and matter. Sānkhya Darsana and Pūrva Mīmāmsā utterly ridicule the idea of a creator and reject the creating theory wholly. Vedānta Darsana in all its forms adopts a similar attitude in rejecting the creation theory. It favours the theory of manifestation according to which the world is a result of a manifestation of an already existing reality, a process of evolution, from a reality which is parmanent, eternal and uncreated. Jainism does the same thing. It rejects creation theory in toto and it does not accept an Isvara as a creator of the world and life. Though it agrees with the other Darsanas in this fundamental doctrine, the Purānic Hinduism which developed a sort of religious animosity against Jains condemned Jainism as atheistic or the Nastikas because of its rejection of the creation theory. To an impartial student of the history of religions in India it must appear that all the Darsanas, irrespective of the difference of orthodox or Heterodox must be Nāstika Darśanas according to the criterian of the creation theory. Hence a condemnation due to religious enmity. need not be considered as of any great philosophical importance, for one knows fully well that Jainism has this as a common ground with the other Darsanas of Indian thought.

## THE CONSTITUTION OF REALITY ACCORDING TO JAINA PHILOSOPHY.

Reality according to Jaina philosophy is of complex structure. It always embodies in itself various characteristics, some of which may be opposed to one another. An exact parallel to it in modern thought is the biological concept of Metabolism Modern biology traces living organism to the fundamental biological concept of metabolism which consists of two opposite processes, Anabolism and Catabolism, the process of breaking up and process of building up, held together by a synthetic process of equilibrium which wholly comes under the designation of Netabolism. In non-scientific language this may be described thus: that the living process is a

combination of alternative processes of birth and death the equilibrium between which is maintained by a life process itself. gration is necessary for the release of energy for life, integration is necessary for building up latent energy, and maintenance of a suitable equilibrium between the both is absolutely necessary for continuance of life. This is taken as a symbol of reality by Jaina philosophers and has been extended to the whole realm of reality. Everywhere we have as an object which embodies in itself two opposite processes of breaking up and building up, appearance and disappearance, through an underlying persistent reality which guarantees the permanence of the world. We may find an illustration of this concept throughout the botanical and zoological kingdoms. Take the case of the life of a plant. It begins with a seed. The seed must change if it is to sprout out into a plant. If it remains permanently as a seed it will cease to germinate and die, i.e., it will cease to be a seed. Thus a seed must die and yield place to sprouting plant. Similarly the sprouting plant must shed leaves if it is to continue as a living organism till it grows into huge tree with fruits and flowers. At every stage it must lose its old self and grow into a new self thus alternating its life with birth and death, appearance and disappearance, through a continued existence. This concept of reality is variously described in modern thought as unity in multiplicity, identity in the midst of difference, permanency in midst of change. In western thought such a concept is associated with Hegel, the German philosopher, whose dialectic concept implies two opposite processes of thesis and antithesis both combined by synthesis. Thus in popular language reality may be said to be a combination of opposites.

This concept of reality which is the foundation of Jaina philosophy is technically known as Anekāntavāda, multīsided reality. Jaina philosophers themselves adopting Anekāntavāda concept of reality criticise and reject all the other schools of thought as Ekāntavādins, philosophers who mainly stick to one particular aspect of reality to neglect of the other aspects. Thus the Vedāntin who speaks of an unchanging permanent reality and who dismisses all the changes as unreal is an Ekāntavādin according to Jainism. If as is claimed by

the Vedantin, reality is an unchanging permanency there is no scope for life, no scope for Samsara, no necessity for Moksha, or Mokshamārga. The whole religious framework will thus appear to be superfluous and useless, as it is based upon unreality. Change must be accepted as real, if life is to be real and if Samsara is accepted to be as real. It is only then that we can appreciate the utility of religion, and religious doctrines contributing to salvation of the soul. Similarly onesided is the Buddhistic emphasis of change alone as real. According to its Kshanikavada, momentariness of reality, a permanent underlying reality is denied altogether. Both the self as well as the outside world is analysed into momentary ephemeral elements coming and going in a series without implying an underlying reality of self or non-self. Hence Buddhistic philosophy is known as Anātma Vada, a doctrine that does not recognise the existence of a permanent self or atman. This philosophy is also condemned by the Jainas as an Ekanta Vada of an opposite type. If the world consisted of merely ephemeral elements coming and going in a series, it cannot accommodate a religious philosophy contemplated by Buddhism. Since there is no permanent self, there is no responsible person who can be taken to be the author of his conduct. Moral conduct and its evolution would become meaningless. The person who did the act passes away and a different person comes to enjoy the fruits thereof. There is no justification why a different personality should enjoy the fruits of the Karma by another distinct personality. Ethical responsibility loses its meaning and value in this Anatmavada. Jaina philosophy combines in its own system both the aspects and describes reality as an ever changing one with its permanent reality as foundation. The self according to Jainism is thus not only a permanent reality but a permanent reality which maintains its permanency through a continuous process of change and may for a certain other purpose emphasise changes. But a complete comprehension of reality must take into consideration both these opposing aspects. In other view it will be incomplete and partial. Hence Ekantavada implies a partial aspect of reality whereas Anekantavada implies a complete comprehension of reality in toto.

To be Continued

#### Editorial Note.\*

It seems that the learned writer has written this article on the authority of the Svetāmbara Jaina canonical books only and so it narrates the Svetāmbara view. The Digambara tradition is quite different from it; and the canonical books of the Digambaras were recorded in black and white by Yativrasabha, Bhūtabali and Puspsdanta long before Devardhigani Kşmāśramana, who recorded the Svetambara Angas at Vallabhi in the sixth century A. C. The Digambaras differ in respect of the life stories of both the Tirthankaras; i.e. Pārśva and Mahāvira. They say that like all other Tîrthankras Pārśva and Mahāvira also adopted the vows of a Sramana in naked state and as ascetics they never wore clothes. Pārsva and his disciples observed the vows of conduct in the form of the Sāmāvika-cāritra; but Mahāvîra, however, propogated the rules of conduct according to the Chhedopasthapana-caritra. (See Mûlacara 7/32). Mahāvîra was a celibate all through of his life. He was married never and had no progeny. The Digambara tradition is not akin with the Śvetāmbaras in naming a brother of Mahāvîra by name Nandivardhana and it is obscure to name any schism in the Jaina Church during the life time of Mahavira. According to the Digambaras, Mahāvîra's embryo was never replaced in the womb of Trisala from that of Brahmanî Devananda. It looks absurd in the face of the assertion of the "Kalpasūtra" that the Tîrthankaras are ever born in the noble families of the Ksatrivas. that Mahāvîra was an exception to this eternal law of the Karma theory. It seems an innovation by the Svetāmbaras in order to gain votaries from amongst the Vaisanavas, to whom the God of Progenv (Naigmesa) belongs originally. (J. A. III, 83-92). Likewise the life story of Mahāvîra as narrated by the Svetāmbaras, betrav the influence of the Buddhists and it seems most probable that in order to win over the Buddhist Rulers of Vallabhi and to give an ancient appearance to their canonical Books the Svetambaras borrowed much from the Pali Pitakas of the Buddhists1. Hieun Tsang, who visited India nearabout the period when Devardhigani Ksamāśramana

<sup>\*</sup> See Vol.IX, No. I, P. 32.

<sup>1.</sup> Buhler, Indian Sect of the Jainas, p. & Cambridge Hist. of India, I. pp.

recorded and arranged the Śvetambara conons, brought a similar charge against the Śvetambaras¹. It seems the reason for the close resemblance of the life stories of Gotama Buddha and Mahāvira narrated by the Śvetāmbaras. Moreover there is a tradition among the Śvetāmbaras themselves that along with other four Tîrthankaras, Mahāvîra was also a celibate all through his life². In their more ancient portion of 'Acārānga-Sūtra' where the life of Mahāvîra is narrated, there is no mention of marriage etc of Mahāvīra. If it was a fact, the Digambaras would have gladly narrated it, since it has no dogmatical influence on either side.

The Digambara tradition about the nudity of asectic Tirthankara Pārśva is corroborated by the evidence of the Buddhist canonical books and epigraphical one as well. In whole of the Buddhist literature the Jaina ascetics (Nirgranthas) are described as naked monks<sup>3</sup>. These notices refer not only to the Nigantha Samanas of the Order of Mahāvira, but indirectly they describe the pre-Mahāvira Nigantha samanas as naked as well. For it is said in the "Mahāvagga" (1, 70, 3):—

"At that time the Bhikkus cenferred the upasampadā ordination on persons that had neither alms-bowl nor robes. They went out for alms naked and (received alms) with their hands. People were annoyed, murmured and became angry, saying: Like the Tithiyas, etc." (Vinaya Texts, S. B. E. XIII, 223).

<sup>1.</sup> The Chinese traveller in describing his Ketas (Sinhapur) writes: "Not far from the tope was the place at which the founder of the 'white clothes' (Svetapata) sect having come to realize in thought the principles for which he had been seeking, first preached his system....... The disciples [of the founder of the white clothes sect] practise austerities persevering day and night without any realisation. The system which their founder preached.....was largely taken from the doctrines of the Buddhist canon....."

<sup>-</sup>Watters, 'Yuan Chwang', Vol. I, pp. 251-252.

<sup>2.</sup> It is clearly stated in the "Āvasyaka—Niryukti" of the Svetambaras that Mahāvira adopted the vows of a Sramana without undergoing the ceremonies of marriage and coronation during his life. (नय इत्थि अभिसेचा कुमारववासंमि पञ्चह्या)

<sup>3.</sup> Kane Presentation volume (Poona), pp. 228-229.

These Titthiyas were, no doubt, the non-Buddhistic monks, belonging to older orders than those of Mahāvira and Buddha¹ and the description of them as given above, coincides exactly with that of Digambar Jaina monks. Hence Rev. Dr. Stevenson is right in assuming the use of the term 'Titthiya' in the sense of the Jainas². Thus it goes to prove that the monks of the Order of Pārśva lived naked. Likewise the images of Pārśva found at Mathurā bearing inscriptions of the Svetāmbara lineage of pontiffs, are naked³,

As to the four vows of Pārsva, it cannot be said that they are referred to by the Buddhists. We find the following statement in their "Sāmañāphala Sutta" put forth from the mouth of Lord Mahāvīra himself:—

"A Nigantha, O king, is restrained with a fourfold self-restraint. He lives restrained as regards all water; restrained as regards all evil; all evil has he washed away; and he lives suffused with the sense of evil held at bay. Such is the fourfold restraint."

There are not mentioned four vows of Lord Pārva in it, as alleged by the Śvetāmbaras. This passage refers to the saman-hood (asceticship) as preached by Lord Mahāvīra<sup>4</sup> and T. W. Rhys-Davids is justified to remark that four vows of Pārśva are not referred to in it<sup>5</sup>.

K. P. Jain.

<sup>1.</sup> Law. Historical Gleanings, pp. 11-12.

<sup>2.</sup> Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, January 1855, IV. 401.

<sup>3.</sup> Smith, Jaina stupa & other Antiquities of Mathura, p. 24 ft.

<sup>4.</sup> Studi E. Materiali Di Storia Delle Religions, III, 7-10.

<sup>5. &</sup>quot;Prof. Jacobi (JS., II, XXIII) Thinks the 'Four Restraints', are intended to represent the four vows kept by the followers of Pārśva. But this surely cannot be so, for these vows were quite different."

<sup>-</sup>T. W. Rhys Davids (Dialogues of Buddha) (S. B. B. Tr.)

The Genealogy of Mandana, the Jaina Prime Minister of Hoshang Ghori of Malwa - Between A. D. 1405 and 1432.

By
P. K. Gode, M. A

Curator,
B. O. R. Institute, Poona 4

In a paper contributed by me to the "Dr. A. B. Dhruva Commemoration Volume" on "Mandana, the Prime Minister of Malwa and his Works" I have assigned this Jaina author to the period. A. D., 1400 to 1432 on the following grounds:—

- (1) Mss. of Maṇḍana's works শুরুংমেন্ত্রন and কাল্যমণ্ডন are dated Samvat 1504 = A.D. 1448.1
- (2) अहमसाहि or भ्रालमसाहि the patron of Mandana has been identified by me with अहपसान or Hoshang Ghori, who ruled Malwa between A. D. 1405 and 1432 or so.

Since the above paper was sent for publication I have discovered the following chronological evidence in support of my chronology for Mandana and his works:—

- (1) Prof. H. D. Velankar in his জিন্তেকীয়া or Catalogus Catalogum of Jaina Mss that is now being published by the B. O. R. Institute, Poona, makes the following entry about an author ঘন্তার:—
- "शतकत्वय (नीति, वैराग्य and शंगार) by धनदराज संध्यति, son of देहड— Chani. 69; PAPR. 18 (19); PAZB. 1 (28; 29—MS dated Samuat 1504); 23 (8—MS dated Samuat 1504)."

It is evident from the above entry that MSS of the शतकवय of this author धनदराज were copied in Samvat 1504 (=A. D. 1448) the very

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

<sup>1.</sup> Vide मगडनप्रत्यसंग्रह (काव्य-मगडन-श्रङ्गारमगडनौ) ed. by Prabhudasa and Vira-Candra, Patan, 1919 ( हेमचन्द्राचार्यप्रत्थावली No. 17)

year in which the MSS of Mandana's शृङ्गारमग्डन and कान्यमग्डन were copied. Let us now see if धनद्राज has any connection with मण्डन the Prime Minister of Almsāhi of Malwa.

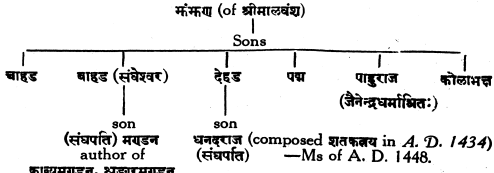
I have already pointed out in my paper on Mandana that his father बाहड was a संघपति connected with the खरतरान्यय and that he himself was a संघपति like his father and a devout follower of Jain religion as he calls himself "श्रीमहन्यजिनेन्द्रनिर्भरनतेः कवेः". Mandana further gives us the following information about his family:—

- (1) 新机 was his grand-father.
- (2) 斯斯切 had six sons:—
  - (i) चाहड, (ii) बाहड, (iii) देहड, (iv) पन्न, (v) पाहुराज and (vi) कोलाभन्न (?)
- (3) बाह्ड in the above list was Maṇḍana's father. Unfortunately Maṇḍana does not record the names of his cousins, the sons of चाहड, बाहड, देहड etc. This deficiency has, however, been partially made up by the entry regarding the शतकवय of धनद्राज, son of देहड. I am inclined to identify देहड. the father of संघपति धनद्राज with Maṇḍana's uncle देहड. The title संघपति appears to have been held by many members of the family as मगडन calls himself संघपति. He also calls his father संघरवर (or संघपति). धनद्राज was also a संघपति and MSS of his शतकवय were copied at मगडपदुर्ग in A. D. 1448, the very year in which the MSS of Maṇḍana's works were copied.

धनद्राज composed his शतकवय at Mandapadurga or Mandu fort in Samvat 1490 = A. D. 1434. This date confirms my chronology for Mandana viz. A. D. 1405 to 1432, a period during which his patron Hoshang Ghori ruled Malwa. Both these cousins मगुइन and धनद्राज were men of literary taste and ability and if one of them composed a work in A. D. 1434 the chronology of the other cousin's works may be safely assigned to the period, A. D. 1405—1432, as determined by me already on the strength of probable evidence which now gets confirmed by the date of धनद्राज viz. A. D. 1434.

<sup>1.</sup> Ed. in Kāvyamālā. 13 (N.S. Press, Bombay). Vide p. 318 of Classical Sans. Literature by Krishnamachariar, 1937—"Dhanadarāja, son of Dehala, wrote three Satakas like Bhart!hari in 1434 A.D."

The genealogy of Mandana's family may now be reconstructed as follows :-



काग्यमगडन, श्टङ्गरमगडन

(Mss of A. D. 1448)

and सारस्वतमगडन (Ms of A. D. 1575)

and संगीतमगडन

and महाप्रधान of अल्मसाहि of Malwa

(Hoshang Ghori<sup>1</sup>—A. D. 1405—1432)

In the following stanzas we find Mandana recording his ministership with अल्मसाहि, his Jaina faith, his श्रीमालवंश, and his father's name :-

MSS of सारस्वतमगडन (B. O. R. Institute, Poona ) No. 675 of and No. 13 of 1877-78, folio 17-1891—95 fol. 17 a

"सविष्रहाणामुभये स्वराणामिति प्रकृत्या सहसाहसानां।

श्रीमगडनः सुभविद्दमसाहिमहाप्रधानो व्यद्धात्सुसंधीत् ॥

सद्यः सांद्रजिनेंद्रसंदरपद्यः द्वप्रसादोद्धव---

द्रभूयोभीष्ट्रमर्थंसार्थंकजनः श्रीमालमालामणिः।

सोयं सोनगिरान्ययः खरतरः श्रीबाह्डास्यात्मजः

श्रीसारस्वतमंडनं रचयति क्याग्रंडनं मंडनः ॥''

Udayarāja<sup>2</sup>, a court-poet of Mahamūda Begdā, Sultan of Gujarat composed a poem in praise of his patron called the राजविनोद. In this

<sup>1.</sup> Cf. Ain-i-Akbari (Tr. by Jarrett, Vol. II, 1891).

p. 218—"Alp Khān, son of Dilāwar Khān was elected to the succession under the tile of Hoshang.....Sultan Muzaffer of Gujarat marched against him."

<sup>2.</sup> Vide pp. 101-115 of Journal of the Bombay University, Vol. IX, Part 2, Sept., 1940. (My paper en the Rajavinoda of Udayaraja). A sept. 1940.

poem he refers to the confinement and release of धारपखान (=धारम-साहि patron of मगडन) or Hoshang Ghori of Malwa as follows:—

"मुमोच बंदीकृतमल्पषानमनल्पवीर्यं बलवसरोयः।

वंशास्ततो मालवराजवंदिमोत्तं पदाख्यं विरुदं वहन्ति ॥"

This confinement and release was carried out by Muzaffer, Sultan of Gujarat (A D. 1392-1410) sometime about A. D. 1409. The poem राजविनीह was composed between A. D. 1458 and 1469 and consequently the use of the name अल्पसाहि for Hoshang Ghori is earlier than the use of the name अल्पसान recorded by Udayaraja.

The students of the history of Malwa should investigate and determine the exact period of Mandana's Prime-ministership and the influence exercised by this Jaina Prime-minister on the policy of Hoshang Ghori This association of a Jaina संवर्णत with a muslim ruler of Malwa in the first half of the 15th century is as interesting as it is instructive. Mandana refers to his Muslim patron in glowing terms in his कान्यमगढन and श्रांगरमगढन, as also in his सारस्वतमंडन. The MS of Mandana's संगीतमंडन is not available to me and hence I am unable to say what information it contains about its author and his Muslim patron.

<sup>1.</sup> Ibjd, p. 105, foot-note 1.

### Review.

#### PROGRESS OF INDIC STUDIES 1917—1942.

Ed. by R. N. Dandekar, M. A., Ph. D.

The Bhandarkar Oriental Institute is to be congratulated upon bringing out such a valuable reference book. The immense progress made in almost all the branches of Indic studies during the last quarter of the century has been recorded with commendable exactness. As the late Dr. Har Dutt Sharma points out the disturbed international situation has certainly proved a handicap to the learned contributors. If the bibliographies compiled by them are not up-to-date as far as foreign scholars and Journals are concerned it is through no fault of theirs.

It was high time that we paused to have a retrospective view of the panoramic efforts made by a generation of scholars to unravel successfully the tangled skein of Vedic, Puranic, classical, Prakritic, Linguistic, sociological and Philosophical problems and kindred matters. The Editors could not include a paper on Islamic studies inspite of their best efforts but they have published a valuable article on the progress of Iranian studies.

It is specially noteworthy that the 'fugitive literature' of the different journals has been collected together so diligently by the learned contributors. The collection, therefore, is a veritable encyclopaedia of Oriental studies making easily available to scholars useful material for which they have to hunt in libraries.

Its utility would have been increased if an Index would have been appended. One would have expected separate papers on Pali, Buddhism and Jainism in such a collection which aims to be comprehensive and undeniably is to a considerable extent.

N. V. Sarma.

#### PRASASTI SAMGRAHA.

The Mss. described in this Vol. are about 54 in all and give a valuable indication of the range of intellectual culture of the Jains. The Mss. are valuable from many other points of view also which a specialist can appreciate.

The study and description uf Mss. form one of the fundamentals of research, which require not only learning but also patience and patient iabour. Bhujabali Shastri shows himself in an admirable form in the present work. He has given a brief description of each Ms. in the usual style, giving Subject No., General No., name of the work, author's name, indication oi pages, condition of the Mss., date of writing if available, languages, script and remarks if any are required on the special features of the Mss. or the work and its authors. The editor has considerably enhanced the usefulness of the work by including in it an index comprising subject, author and general.

The Jaina Siddhanta Bhavan and Pt. K. Bhujabali Shastri deserve to be complimented for turning out the above work. The printing and general get up are quite good.

ent for

—Journal of Sri Venkatesvara Oriental
Institute, Tirupati.

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

## THE JAINA ANTIQUARY

VOL. IX. 1943

#### Edited by

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL.B. Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt Babu Kamata Prasad Jain, M. R. A. S. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

#### Published at

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY,

[ JAINA SIDDHANTA BHAVANA ]

ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription

Inland Rs. 3.

Foreign 4s. 8d.

Single Copy Rs. 1-8

#### CONTENTS.

|         |                               |                                    |                   |               |           | Pages.     |
|---------|-------------------------------|------------------------------------|-------------------|---------------|-----------|------------|
| 1.      | Advent of Jain                | ism—By Prof.                       | D. S. Triv        | reda          | •••       | 32         |
| 2.      | Editorial Note-               | By K. P. Jain                      | •••               | -             | •••       | 88         |
| 3.      | <b>-</b>                      | Progress of Jain<br>A. N. Upadhye, |                   |               | udies     | 20         |
| 4.      | On the Latest F<br>—By Dr. A  | Progress of Jain<br>A. N. Upadhye, |                   |               | udies<br> | 47         |
| 5.      | Review                        | •••                                | •••               | •••           | •••       | 40         |
| 6.      | Review                        | •••                                | -                 | •••           | •••       | 95         |
| 7.<br>8 |                               | Nalina Vilocai                     | na Sarma,         | M. A.         | •••       | 41         |
| 0.      | Some Jaina Gu<br>Srikantha S  | bastri, M. A.                      |                   | puons—b       | у 5.      | 61         |
| 9.      | The Pramāṇa-S<br>dhava Krisl  | undara of Padi<br>hna Sarma, M.    |                   | a—By K. I     | Ma-<br>   | <b>3</b> 0 |
| 10.     | The Jaina Theo<br>Bhattachary |                                    | nt <b>a-</b> Vāda | -By Prof.     | K. C.     | 1          |
| 11.     |                               | dhanta-Candril                     | ka of Rām         | āśrama or     | Rāma-     | •          |
|         |                               | a—A.D. 1743 <b>-</b>               |                   |               |           | 15         |
| 12.     | The Contribution              |                                    | World (           | Culture—F<br> | Зу А.<br> | 76         |
| 13.     | The Genealogy<br>Hoshang G    | of Maṇḍana, th<br>hori of Malwa-l  |                   |               |           |            |
|         | 1432-By P K Code M A          |                                    |                   |               |           | 0.1        |



Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

#### THE PRASASTI SAMGRAHA

Edited by

Pt. K. Bhujabali Śāstri, Vidyābhūsan.

With an introduction by—Mahamahopādhyaya Dr. R. Sham-shastri. pp 5+200+25=230 Price Rs. 1-8-0

'It is indeed a very valuable reference book, full of information and presented in a neat form.'

Dr. A. N. Upadhye, Kolhapur.

'It is a very useful compilation. Very carefully prepared.'

Prof. D. L. Narasimhachar, Mysore.

'You are doing real service to culture by publishing notes on literary works on Jainism and other works also hitherto unpublished.'

Dr. S. Sheshgiri Rao, Vizianagaram

'The descriptive catalogue of Sanskrit Mss. will be highly useful publication when completed.'

Prof. Chintaharan Chakravarti Calcutta.

'Thank you very much for the Copy of the Prasasti Samgraha, which will be of great use for my Catalogue work.'

Dr. Raghavan
University of Madras.

'Pras'astisamgraha, by Pt K Bhujabali Shastri. This is a good descriptive Catalogue of Sanskrit & Prakrit Mss.'

-The Poona Orientalist

PRINTED BY D. K. JAIN, SHREE SARASWATI PRINTING WORKS, LTD.
ARRAH,

# पशस्ति-संग्रह

"प्रशस्ति-संग्रह त्राद्योपान्त पढ़ा। इसमें 18 शास्त्रों की प्रशस्तियां है। ग्रन्थ-प्रशस्तियां इतिहास-निर्माण के बहुमूल्य साधन हैं। इतिहास ग्रन्वेषकों के लिये प्रशस्ति-संग्रह की श्रत्यावश्यकता है। त्रापने बड़ी खोज त्रौर श्रम के साथ जो प्रशस्ति-संग्रह जनता के सामने रक्खा है, वह त्राप का त्रपूर्व कार्य है। उक्त संग्रह में करीब ४० ग्रन्थकत्तीत्रों को परिचय है। त्राप की इस खोज त्रौर विद्वत्ता से मैं ही नहीं बल्कि सारी जैन समाज श्राभारी रहेगी ।

—नन्हें लाल शास्त्री, कुचामन

"प्रशस्ति-संग्रह लिखकर श्रापने जैनसाहित्य के महत्त्व-पूर्ण ग्रन्थों के समय निरूपण का बड़ा ही श्लाधनीय प्रयत्न किया है। इस ग्रन्थ को देखकर कोई भीं व्यक्ति श्राप की विस्तृत ऐतिहासिक गवेषणा तथा श्रमुशीलन की प्रशंसा किये विना नहीं रह सकता।"
—भी० बलदेव उपाध्याय एम० ए०, बनारस

### जैन-सिद्धान्त-भवन द्वारा प्रकाशित अन्य ग्रन्थ

- (१) मुनिसुत्रतकान्य—अईहास [ एक बहुत ही सुन्दर सरल एवं सरस जैन महाकान्य]—अनु० एं० के० भुजबाली शास्त्री तथा एं० हरनाथ द्विवेदी २)
- (१) ज्ञानप्रदोषिका तथा सामुद्रिकशास्त्र [फलित उगोतिष का एक अपूर्व जैन प्रन्थ] अनु० प्रो० रामव्यास पाग्रहेय, उपोतिषाचार्य ... १
- (३) प्रतिमा-छेख-संब्रह [जैन इतिहासनिर्माण का एक उपयोगी साधन]— सं० बा० कामता प्रसाद जैन, एम० आर० ए० एस० ... ॥)
- (४) वैद्यसार [रसायन सम्बन्धो एक अपूर्व जैन वैद्यक्त प्रन्थ]— अनु॰ पं॰ सत्यन्धर, आयुर्वेदाचार्य, काव्यतीर्थ ... ... !!!)
- (५) तिलोयपग्णात्तो मूल प्र० भाग [जैन-लोकज्ञान-सिद्धान्त विषयक एक सुन्द्र प्राचीन प्राकृत प्रनथ]—सं० डा० ए० एन० उपाध्ये, एम० ए० · · · ।।।)
- (a) Jaina Literature In Tamil by Prof. A. Chakravarti, M. A., I. E. S., ... Price Rs. 2