# जैन-सिद्धान्त भास्कर

भाग १७

किरण २

## THE JAINA ANTIQUARY

Vol. XVI

No. II

Edited by

له . فانده

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt.

Prof. G. Khushal Jain, M. A. Sahityacharya.

Sri. Kamata Prasad Jain, M.R.A.S., D.L.

Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushan.

Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya,

Published at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAIN SIDDHANTA BHAVANA)
ARRAH (Bihar)

Inland Rs. 3.

Foreign 4s. 8d.

Single Copy Rs. 1/8

DECEMBER, 1950.

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी षाण्मासिक पत्र

भाग १७

दिसम्बर १६५०

किरगा २

#### सम्पाद्व

प्रोफेसर ए० एन ० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. प्रोफेसर गो० खुशाल जैन एम. ए., साहित्याचार्य श्री कामता प्रसाद जैन, एम. श्रार. ए. एस., डी. एत पं० के० मुजबली शास्त्री, विद्याभूषण पं० नेमिचन्द्र जैन शास्त्री, ज्योतिषाचार्य, साहित्यरलं.

——33\$**;**\$₹€€€

जैन-सिद्धान्त-भवन त्रारा-द्वारा प्रकाशित

मारत में ३)

विदेश में ३।

एक प्रति का १॥)

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

### विषय-सूची

| 8  | अरब, अफगानिस्तान                                               | त बा० कामता-                            |              |               |         |      |  |  |
|----|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------|---------------|---------|------|--|--|
|    | प्रसाद जैन M. R. A.                                            | S., D. L.                               | ****         | ••••          | ••••    | ೦⊏   |  |  |
| २  | तौलव के जैन पालेयगार—नरेश—श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री,     |                                         |              |               |         |      |  |  |
|    | विद्याभूषण, मूढ़विद्री                                         | ••••                                    | ••••         | •••           | •••     | ムニ   |  |  |
| 3  | जिनचन्द्र सूरिजी को महाराजा श्रनूप सिंह जी के दिये हुए दो पत्र |                                         |              |               |         |      |  |  |
|    | —श्रीयुत बा० ऋगरचं                                             | र नाहटा                                 | ••••         | ****          | ••••    | ६३   |  |  |
| 8  | बृहत्तर भारत में जैन                                           | संस्कृति के प्रभा                       | व की खोज-    | -श्रीयुत बावू |         |      |  |  |
|    | ज्योति प्रसाद जैन एम                                           | ० ए०, एल-एल०                            | बी०          | ****          | ••••    | १०१  |  |  |
| ¥  | जैन मूर्त्तियों की प्राचीन                                     | <mark>ता—</mark> ऐतिहासिव               | क विवेचन—    | ****          | • • • • | १०५  |  |  |
| ξ  | जैन सिके-श्रीयुत पं०                                           | नेमिचन्द्र ज्योति                       | षाचार्य, शाह | ी साहित्यरत   | •,      | १२०  |  |  |
| ૭  |                                                                |                                         |              |               |         |      |  |  |
|    | र् नेमिचन्द्रिका                                               | ••••                                    | ••••         |               | ,       | १२३  |  |  |
|    | २ पुर्यास्रव कथाको                                             | व की प्रशस्ति                           | ••••         | ••••          |         | १२६  |  |  |
|    | ३ त्रैलोक्य प्रदीप                                             |                                         | ••••         | ••••          | ••••    | १२⊏  |  |  |
| ⊏. | साहित्य-समीत्ता—                                               |                                         |              |               |         |      |  |  |
|    | १ पञ्चाध्यायी                                                  | ••••                                    | ••••         | ••••          | . ****  | १३३  |  |  |
|    | २ तत्त्वार्थसूत्र (हिन्द्                                      | विवेचन)                                 | ••••         | 1             | • ••••  | १३३  |  |  |
|    | ३ अपभ्रंश प्रकाश                                               | ••••                                    | ••••         | ••••          | ••••    | १३४  |  |  |
|    | ४ प्रशम रति प्रकरण                                             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••••         | ****          | ****    | १३४  |  |  |
|    | ५ न्यायावतार                                                   | ****                                    | ••••         | ••••          | ••••    | .१३५ |  |  |
|    | ६ प्रशस्ति संग्रह                                              | ****                                    | ••••,        | ****          | ••••    | १३४  |  |  |
|    | ७ जैन धातु प्रतिमा                                             | लेख (प्रथम भाग                          | ι)           | ••••          | ••••    | १३६  |  |  |
|    |                                                                | — नेमिचन्द्र श                          | गस्त्री      |               | •       |      |  |  |
|    | ्ट समाज ऋौर जीव                                                | न                                       | ••••         | ••••          | ••••    | १३६  |  |  |
|    | ६ जीवन जौहरी                                                   |                                         | ••••         | ****          |         | १३७  |  |  |
|    |                                                                | पो० मानेव्ह                             | ਰਹੀਟ ਦਾ ਸਿਆ  | TTO TO        |         | . •  |  |  |

### [ २ ]

| १०         | समाज मनोविज्ञान के कुछ पहलू-      | -प्रो० राम | नरेश सिंह एम॰ ए॰ | •••• | १३७   |
|------------|-----------------------------------|------------|------------------|------|-------|
| ११         | त्रात्म दर्शन (प्रथम भाग)         | ••••       | ••••             | •••• | १३७   |
| १२         | भक्तामर स्तोत्र सार्थ ""          | ••••       | ••••             | •••• | १३=   |
| १३         | दीपमालिका विधान                   | ••••       |                  | •••• | १३८   |
| <b>१</b> 8 | मोत्त शास्त्र                     | ••••       | ••••             | •••• | ' १३६ |
|            | — माधवराम                         | न्यायतीर्थ |                  |      |       |
| सम         | पादकीय                            |            |                  |      |       |
| १          | त्रागामो त्रांक—श्री देवकुमाराङ्क | ••••       | •••••            | **** | १४०   |
| २          | सम्राट् श्रकबर पर जैन धर्म का प्र | ••••       | ••••             | १४२  |       |
| ३          | कवि शिखरचन्द ""                   | ••••       | ••••             | •••• | १४७   |
| ૪          | जैनागम में वितत भिन्न का अध्या    | त्मरूप     | ****             | **** | १४=   |





### जैनपुरातत्त्व और इतिहास-विषयक षाण्मासिक पत्र

भाग १७

दिसम्बर १६४०। पौष, बीर नि० सं० २४७७

किरण २

## अरब, अफगानिस्तान और ईरान में जैनक्म

[ ले॰—श्रीयुत बा॰ कामता प्रसाद जैन, M. R. A. S., D. L. ]

जैनधर्म वीतराग विज्ञान है, वह विशुद्ध धर्मतत्त्व है, इसीलिये वह विश्वधर्म कहा गया है। मानव जो अपने चैतन्य विज्ञान को प्राप्त होना चाहता है वह इस धर्मतत्व को पहिचानता, उस पर विश्वास लाता और उसकी चर्या में मगन हो जाता है। जैनाचार्य सदा ही धर्मतत्व का प्रतिपादन करते हुये सर्वत्र विचरे हैं। उनका ध्येय ही श्रज्ञान श्रंधकार को मिटाना होता है। वह अपने श्रज्ञान शत्रु को जीतते हैं श्रीर लोक को ज्ञानदान देते हैं। यही कारण है कि जैनकथा प्रन्थों में हमको ऐसे प्रकरण उन दूर दूर देशों के मिलते हैं, जहां जैनाचार्य ऋौर उनके शिष्य पहुंचे थे; उन्होंने वहां के लोगों को सम्बोधा और उनको धर्म के मार्ग में लगाया। किन्तु समय के फेर से उस प्रकार के जैन जगत के दर्शन श्रव केवल भारत में ही होते हैं। जैन शासन सूर्य का श्रवसान मौर्यों के साथ ही हो चला-फिर तो जैनों पर सर्वत त्राक्रमण ही होते रहे और जैन गौरव की लालिमा भी शेष न रही। इस दुर्दशा में जैनकीर्ति के दर्शन भारत के बाहर भला कहां से हों ? किन्त इसका यह अर्थ नहीं कि जैनधर्म भारत में ही सीमित रहा-भारत के बाहर नहीं गया। एक समय तो जैनधर्म सारे मध्य एशिया, लंका, बर्मा, चीन, तिब्बत, श्रफरीका आदि देशों में फैला हुआ था। हजारों वर्ष हो गये कि उसका . स्थान अन्य धर्मों ने ले लिया। जिस लंका में जैनधर्म राजधर्म कई शताब्दियों तक रहा श्रीर जैनाचार्यों ने वहां के शासकों से सम्मान प्राप्त किया तथा अपने मंदिर श्रीर

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

विहार बनवाये, वहां ही त्राज जैनों का एक भी चिन्ह शेष नहीं है। बौद्धधर्म ने त्रपना त्राधिपत्य लंका में जमा लिया। यही हाल क्रन्य देशों में हुआ। िकर भी साहित्य में ऐसे उल्लेख मिलते हैं जिनके आधार से यह निस्सन्देह मानना पड़ता है कि भारत के बाहर दूर-दूर देशों तक जैनधर्म का प्रचार किया गया था। प्रस्तुत लेख में हम अफगानिस्तान, त्ररब और ईरान के देशों में जैनधर्म के अस्तित्व को सिद्ध करने का प्रयास कर रहे हैं। पाठक देखेंगे कि जैनधर्म किस प्रकार इन देशों में प्रचित्त था।

#### अफगानिस्तान

श्रखण्ड भारत की पश्चिमीत्तर सीमा को पार करके जब हम हिन्दुकुश पर्वत के उस स्रोर खैंबर के दर्रे को लांघकर पहुंचते हैं तो अफगानिस्तान की भूमि में जा खड़े होते हैं। प्राचीन काल में यह भूमि ईरान की सीमातक भारतवर्ष का ही एक भाग मानी जाती थी। जैनधर्मातुयायी मौर्यसम्राट चन्द्रगुप्त के बृहद् साम्राज्य की पश्च-मोत्तर सीमा अक्रुगानिस्तान के परे ईरान की सीम; के साथ साथ समरेखा में चलती थी। बहुत समय तक श्रफगानिस्तान भारत के श्राधीन रहा-लोग उसको 'उत्तरीय भारत' कहते थेर। किन्तु आज अफगानिस्तान तो दूर रहा; भारत के अपने ही अंग सिंध-पंजाब त्रादि भी पर राष्ट्र बन गये हैं। इस समय श्रक्षगानिस्तान २४५००० वर्ग-मील में फैला हुआ है और उसमें पचास लाख मानव बसते हैं। सन् ई० से ५०० वर्ष पहले दारा विस्ताप के ( Darius Hystaspes ) समय में वहां सारङ्गी, श्रारिय, सत्त-गिदीय, अपरित, ददिक, गन्धारी और पकतेस नामक जातियाँ अलग २ राज्य करती थीं। उपरान्त काल में इंडोग्रीक राजात्रों का शासन अफगानिस्तान पर हुआ था। इन राजाओं में देमेलिय (Demetrius) और मेनेन्दर (Menander) उल्लेखनीय थे। किनिष्क के साम्राज्य का विस्तार अफगानिस्तान से भी आगे तफ फैला हुआ था। सन् ६३०-६४५ ई० में चीनी पर्यटक हुएनत्सांग ने तुर्की और भारतीय राजाओं को अफ-गानिस्तान में राज्य करते हुए पाया था। किन्तु सुबुक्तगीन ने दसवीं शताब्दि में हिन्द

The eminent Chinese Buddhist pilgrim Fahien, who visited India passed through Afghanistan, which he calls = 'North India'—Modern Review, 927. pp. 132

१ जैन सिद्धान्त भास्कर भा० १६ पृ० ६१-६८

२ चीनी यात्री फाह्यान (३६६-४१३ ई०) ने यही लिखा है:—
'The country of Wuchang commences North India. The language of nud – India is used by all".
इस पर श्री रनजीत पंडित ने लिखा था:—

राज्य का अन्त कर दिया था'। इस इतिहास से स्पष्ट है कि अफगानिस्तान से भारत-वासियों का सम्पर्क एक अत्यन्त प्राचीन काल से रहा है।

जैन शास्त्रों में यदापि ऋफगानिस्तान नाम से कोई उल्लेख नहीं मिलता है, परन्तु फिर भी उन देशों के विवरण मिलते हैं जो ऋफगानिस्तान में हैं। वास्तव में ऋफगा-निस्तान नाम अर्वाचीन है। पूर्वकाल में यह प्रदेश बहली अथवा बाल्हीक और यवन (जौग) नाम से प्रसिद्ध था। जैन प्रन्थ 'त्रावश्यक' निर्युक्ति में उल्लेख है कि प्रथम तीर्थङ्कर ऋषभदेव का विदार अम्बड़, बहली, इल्ला, जोएग और पल्हव देशों में भी हुआ था । बौद्धप्रन्थ 'महावंश' से प्रकट है कि योन देश में अलसन्द एक मुख्य नगर था, जिसे विद्वानों ने कावुल के पास वाले नगर त्र्यलेक्जन्डरिया (Alexandria) माना हैं। जैनों का कथन है कि प्रथम चकवर्ती भरत ने इस चेत्र पर भी विजय प्राप्त की थी। बहली राज्य की राजधानी तत्त्रशिला थी । ऋषभदेव ने विनीता का राज्य भरत को दिया था ऋौर बहली देश का बाहुबती को शासनाधिकारी बनाया था। श्रफगानिस्तान में जो प्रदेश बल्ख नाम से प्रसिद्ध है, वही प्राचीन बहली श्रथवा वाल्हीक राज्य समभाना चाहिये । जैन प्रन्थों में गांधार देश का भी बहुत उल्लेख मिलता है। गांधार की राजधानियाँ पुष्करावती त्र्यौर तत्त्रशिला वताई गई हैं। संभव है किसी समय बहलीदेश गांधार नाम से प्रसिद्ध हुआ हो। पुष्करावती आजकल पेशावर नामसे प्रसिद्ध है। अब वह पाकिस्तान में है। इन स्थानों पर जैन मन्दिर बने हुए थे। तत्त्रशिला में भ० महावीर की प्रतिमा ऋति प्रसिद्ध थी। कहते हैं, वही चन्दन की प्रतिमा वीतभयनगर में पहुंची थी और गांधार के लोग-जैन श्रावकगण उसके दर्शन करने के लिये बीतभय जाया करते थे। (त्रावश्यक चूर्णि, पृ० ३९९) डस समय भी भारतीय जवण (यवन) त्रादि देशों को श्वनार्य समक्ते थे। जवणदेश की परिचारिकाएँ भारत में बहुत प्रसिद्ध रह चुकी हैं। भरत चक्रवर्ती सिन्धुनदी को पार करके इन देशों में पहुँचे थे। इसे उन्होंने बहुत सुन्दर श्रौर रत्नों से भरपूर पाया था। बहली देशके घोड़े बहुत प्रसिद्ध थे । उसी प्रकार कम्बोज देशके घोड़े भी भारत में प्रख्यात थे। काश्मीर के उत्तर में बद्ख्शा और घालचा का प्रदेश

१ हिन्दः विश्वकोष, भाग १ पृ० ६७८–६८०

२ श्री जिनसेनाचार्य कृत हरिवंशपुराण में योणग का उल्लेख यवनश्रुति नाम से हुआ है।

र महावंश २६-३६ एवं इंडियन हिस्ट०-क्लारटलीं, १६२६ पृ० २२२

४ म्रावरयकचूर्णि ए० १८०—Life in Ancient India, p. 270

प् Ibid ग्रा० चूर्णि पृ०१६०

<sup>6</sup> J. C. Jain, Life in Ancient India, pp. 264-290

कम्बोज नामसे प्रसिद्ध था'। जैनों की आवादी इन देशों में भी थी। सम्राट्र चन्द्रगुप्त और उनके पौत्र अशोक एवं प्रपौत्र सम्प्रति ने अहिंसा और जैनधर्म का प्रचार इन देशों में किया था। यही कारण है कि जब सातवीं शताब्दि में चीनी पर्यटक हुएनत्सांग वहाँ आये तो उन्हें वहाँ पर बहुत से दिगम्बर जैनी मिले थे'। शङ्कराचार्य के विषय में भी कहा जाता है कि उन्होंने बाल्हीक में जाकर दिगम्बर जैनों से शास्त्रार्थ किया था'। इसके बहुत पहले इंडोम्रीक राजाओं में मेनेन्डर के विषय में बौद्धमन्य 'मिलिन्दपण्द' से प्रकट है कि जैन श्रमणों से उसने शङ्कासमाधान किया था। किन्तु आठवीं शताब्दि के परचात् अफगानिस्तान में जब मुसलगान शासक राज्यधिकारी हो गये, तब भारत से उसका सम्पर्क टूट-सा गया। जैनधर्म का स्थान वहाँ पहले से ही बौद्धधर्म लेता आ रहा था। यही कारण है कि वहाँ जैनधर्म का हास हो गया और जैन कीर्तियाँ बौद्ध बना ली गयीं।

पेशावर से उत्तर पूर्व में चालीस मील की दूरी पर युसुफजाइ नामक प्रदेश में शाहबाजगढ़ी नाम के स्थान पर सम्नाट्र अशोक ने ठीक वहीं शासन लेख उत्कीर्ण कराया था जो उन्होंने जैनतीर्थ गिरिनार में खुदवाया था । इसमें उन्होंने भिन्न मतों, साधुत्रों श्रीर गृहस्थों का उल्लेख किया है श्रीर उनसे यही श्राशा की है कि वे सब वचनगुप्ति का पालन करेंगे श्रीर एक दूसरे पर श्राचेप नहीं करेंगे। इस उल्लेख से भी स्पष्ट है कि श्रशोक के समय में भी किपस से पुरुषपुर (पेशावर) तक श्रनेक मत मतान्तर प्रचलित थे। सिकन्दर को भी तच्चिशला में कई भारतीय साधु मिले थे, जिनमें नग्न जैन श्रमण भी थे। यूनानियों ने उनको (Gymnosophists) नामसे पुकारा था । श्रफणानिस्तान में समती देश नामक राजा ने सन् ८६२ से ८६८ तक सभी इस्लामी राज्यपर शासन किया था। उसके विषय में कहा जाता है कि उसने

ą

<sup>1</sup> Ibid, p. 292.

<sup>2 &</sup>quot;There are some ten temples of the Devas and thousand or so of heretics; there are naked ascetics and other......" (Yuan Chwang). Thus Digambara Jainas, Pashupats, and Kapaladharins flourished in the north of Kabul. —Modern Review, 1927, p. 138

<sup>&</sup>quot;प्रति पद्य तु बाहलिकान्महर्षों विनयिभ्यः प्रविवृग्वित स्वभाष्यम् । ज्ञवद्-नसिहष्णवः प्रवीणाः समये केचिदथाऽऽईताभिघाने ॥१४२॥ —श्री मच्छेकर दिग्विजय

४ श्रशोक के शिलालेख

<sup>5</sup> Encyclopaedia Britannica, Vol. XXV, 11th ed.

काबुल और पूर्वीय अफगानिस्तान में रहनेवाले पंडितों से सम्पर्क स्थापित किया था और उसके मंत्री अल्जैहिन ने भारतीय संस्कृति का प्रचार इस्लामी देशों में किया था'। राजा का नाम समनीडेस (Samanides) श्रमणदास का अपभ्रंश प्रतीत होता है। संभव है, यह राजा जैन अथवा बौद्ध पंडिनों का शिष्य रहा होगा। सारांशतः भ० महावीर के समय से ईस्वी आठवीं शताब्दि तक जैनधर्म गान्धार, बहली यवन, किपस आदि देशों में प्रचलित रहा। यह सभी देश पश्चिमोत्तर सीमाप्रान्त से अफगानिस्तान तक फैले हुए थे। तच्चशिला को रावलिंडी से कुछ दूरी पर ही अवस्थित थी।

सन् १९२२ में फ्रब्र विद्वान् डा० फौशर ने श्रफगानिस्तान के पुरातत्व की खोज की थी, जिसमें उनको बौद्धधर्म की बहुत-सी प्राचीन कीर्तियाँ मिली थीं। उनमें से कई का सम्बन्ध लोगों ने इस्लाम से जोड़ रक्खा था। उनमें से बहुत-सी कलामय वस्तुएँ वह फ्रान्स ले गये थे। उनके परचात् श्रोर भी कई फेक्क विद्वानों ने खोज की थी। उनको श्रानेक गुफामंदिर, मूर्तियाँ, स्तूप श्रोर स्तम्भ मिले थे। उन सबको वे बौद्ध बताते हैं — वे प्रायः हैं भी बौद्ध; किन्तु गुफामंदिर श्रोर स्तूप एवं स्तम्भ जैन भी हो सकते हैं। जबिक जैनधर्म वहाँ पर प्रचित्त था तब यह संभव नहीं कि उनके धर्मायतन वहाँ न हों। खोज करने की श्रावश्यकता है। काबुल में "मीनार चकरी" (Pillar of wheel) नामक स्तम्भ की श्राकृति श्रोर बनावट ठीक वैसी ही है जैसी कि दिन्तणभारत के जैन मंदिरों में वने हुए स्तम्भों की होती हैं। बिमयान नामक स्थान पर गुफामंदिर श्रोर बुद्ध की विशालकाय मूर्तियाँ मिली हैं।

इस प्रकार उपर्युक्त ऐतिहासिक उल्लेखों को देखते हुए यह नहीं कहा जा सकता कि अफगानिस्तान में कभी भी जैनधर्म का प्रचार नहीं हुआ था। मौर्यों के समय में वहाँ जैनधर्म खूब प्रचलित था।

#### ऋरब---

श्रफगानिस्तान की तरह ही श्ररव के विषय में भी हमें ऐसे उल्लेख मिलते हैं, जिससे मानना पड़ता है कि श्ररव में भी जैनधर्म का प्रचार था।

श्राब प्रायद्वीप द्त्तिण-पश्चिम एशिया में श्रत्तांश ३४.३०' एवं १२.१४' ३० श्रोर श्रवस्थित है। इसके पश्चिम में लोहितसागर, द्त्तिण में श्रदन की खाड़ी तथा भरतसागर, पूर्व में श्रोमन तथा ईरान की खाड़ी श्रौर उत्तर में सीरिया की मरुभूमि है। इसका त्रेत्रफल बारह लाख वर्गमील है। श्ररब शब्द हिन्नू भाषा का है,

र मॉडर्न रिव्यू, फरवरी १६२७, पृ० १३३

जिसका श्रर्थ है 'श्रस्त होना'। भावार्थ-वह सूर्यास्त होने की श्रोर श्रवस्थित है। कोई उसे हिन्नू के 'श्ररावा' शब्द से सम्बद्ध करते हैं, जिसका श्रर्थ 'मरुभूमि' हैं। दोनों ही व्युत्पित्तयां श्ररव के लिए सार्थक हैं। प्राचीनकाल में वह श्रमन, हेजाज, तिहामा, नेजद श्रौर ऐमामा नामक पांच प्रदेशों में विभक्त था।' श्ररव लोग सेमितक जातीय हैं। इनसे भारतवर्ष का व्यापार प्राचीन काल से होता था। प्राचीन श्ररव जाति श्राद, यम्द, तस्म, जादिस, जोहीम, श्रामलेक प्रभृति कई शाखाश्रों में विभक्त थी— श्राजकल वे 'श्रसली' श्ररव कहलाते हैं। दूसरे लोग 'खाती' हैं जो खातनवंश से निकल कर वहाँ बसे हैं, इस्लाम के पैगम्बर मुहम्मद सा० का जन्म श्ररव में हुश्रा था। उनसे पहले श्ररव में जो लोग बसते थे, वे नक्तत्रों, सूर्य, चन्द्र श्रौर श्रन्य देवी-देवताश्रों की पूजा करते थे। र

जैन शास्त्रों में अरब देश की गणना अनार्य देशों में की गई है। वहाँ हिसक लोग उत्पन्न होते बताये हैं।' इसको 'द्वीप' (दीव) भी कहते थे और वहाँ के सिक 'सामरक' कहे जाते थे। उसका उल्लेख जलपट्टन के रूप में इसलिए किया गया है कि अरब से समुद्र द्वारा ज्यापार किया जाता था। मौर्य सम्राट् सम्प्रति ने अरब देश में भी जैन मुनियों के विहार की ज्यवस्था की थी। उस समय से अरब में जैनधर्म का प्रचार हुआ था, जो मुहम्मद सा० के समय तक वहाँ प्रचलित रहा। अवणवेल्गोल के भट्टारक चारकीर्ति का मत रहा है कि दिल्ला भारत में बहुत से जैनी अरब से आकर बसे हैं। उनका कहना था कि पहले जैनी सारे आर्थेखंड (आज के सारे विश्व में) फैले हुए थे। अरब के पार्श्वभट्टारक राजा की आज्ञा से जैनों के प्रति अत्याचार किया गया— इस कारण वे भारत चले आए। पार्श्व संभवतः पारस्य का अप्रथृष्ट रूप हैं। पारस्य के राजा का अधिकार अरब पर हुआ था, तभो

१ हिन्दी विश्वकोष, भा० २ पृ० १५३-१५५

२ हिन्दी विश्वकोष भा० २ पृ० २५७-१५६

रे प्रश्नन्याकरण (हैदराबाद संस्करण) पृ० २४

<sup>4</sup> Life in Ancient India p. 281

प परिशिष्ट पर्व मा० २ प्र० ११५-२४ एवं जैन सिद्धान्त भास्तर, मा० १६ पु० ११४-१२७

<sup>6 &</sup>quot;Formerly they (Jains) were very numerous in Arabia, but that about 2500 years ago, a terrible opersecution took place at Mecca by orders of a king named Parshwa Bhattaraka, which forced great numbers to come to this country". —Asiatic Researches Vol IX p. 284

उसके भय से जैनी भारत चले आये होंगे। दिल्ला भारत के राजवंशों और संघों में एक का नाम 'यवनिका' वा 'यमनिका' मिलता है। इस वंश के राजा मका गये थे।' संभव है कि यह जैनी अरब के 'यमन' प्रदेश के रहनेवाले होंगे, जो भारत आने पर अपने देश के नाम से प्रसिद्ध हुये। नामिल भाषा के प्राचीन प्रंथों में आरब मुसलमानों के लिए 'सोनिक' (Sonaka) शब्द का प्रयोग हुआ है; किन्तु साथ ही साथ जैनों को भी सोनक लिखा है।' इसका कारण यही है कि अरब-वासी लोगों में जैनों की संख्या पर्याप्त थी। इस प्रकार साहित्यक उल्लेखों से अरब में जैनधर्म का प्रचलित होना सिद्ध है।

पारस्य अथवा ईरान-

श्राजकल जिस देश को ईरान कहा है, प्राचीन काल में वह एरान श्रौर पारस्य नाम से प्रख्यात था। श्रार्थ लोगों का वासस्थान होने के कारण वह प्रदेश श्रार्थाना (Ariana) कहलाता था, जिसका श्रपभ्रंश एरान हुआ। उपरान्त श्राज से लगभग ५०० वर्षों पहले से एरान को वहाँ के लोग ईरानी कहने लगे। ईरान प्रदेश में बहुत पहले एक नगर परस (Persis) नामक था। वहाँ के राजा श्रखमनीय (Achaemenian) ने श्राकर एक साम्राज्य स्थापित किया था। इस कारण सारा प्रदेश 'पारस्य' नाम से प्रसिद्ध हो गया था। वेरोसस (Berosus) नामक इतिहासज्ञने लिखा है कि ईसा के जन्म से प्रायः दो हजार वर्षों पहले मिद्स (मद्र) जाति ने बाबिलन पर श्रिधकार किया श्रोर उसके श्राठ राजाश्रों ने यहाँ २२४ वर्षों तक राज्य किया था। उपरान्त यहाँ यूनानियों का शासन हुआ, जिसके उत्तराधिकारी पार्थीयन हुये। श्रन्त में यह राज्य खलीफाश्रों के श्रधिकार में पहुंचा था। श्राजकल भी ईरान में मुसलमानों का स्वतंत्र राज्य है। "

जैनों को पारस्य का पता प्राचीन काल से था। 'प्रश्नव्याकरण' सूत्र प्रंथ में इसकी गणना अरव के साथ की गई है। "भारतीय व्यापार के लिए यह देश एक प्रमुख केन्द्र था, जहाँ दूर-दूर के व्यापारी आया करते थे। "जैन विणिक् अयल श मदास मैसर प्राचीन जैन स्मारक पृ० ७६ व ६० तथा संचित जैन इतिहास, भा० २ खंड २

पृ० १६३ .

२ यह बात हमको तामिल विद्वान् प्रो० बी० जी० नायर ने बताई है। वह इस पर एक लेख लिख रहे हैं।

<sup>📵</sup> हिन्दी विंश्वकोष भा० १३ पृ० ३१५–३२६

४ प्रश्नव्याकरण सूत्र (हैदराबाद संस्करण) पृ० २४

प्र अवश्यक चूर्णि पु० ४४८—Life in Ancient India, p. 320

उज्जैन से यहाँ आये थे और यहाँ से वेएयातट नामक जल पट्टन को गये थे। श्रें जैनाचार्य कालक भी हिन्दुगरेश अर्थान् भारत से यहाँ आये थे। यहाँ के लोग मेंस के सींगों के सुन्दर हार बनाया करते थे और पनसफल से अनिभन्न थे। पारस्य का ही एक भाग पह्नव कहलाता था। जैनशास्त्रों में उल्लेख है कि तीर्थङ्कर ऋषभ-देव ने पह्नव में भी विहार किया और धर्मांपरेश दिया था। साथही यह भी उल्लेख है कि जब द्वारावती नगरी भस्म हो गई तब बलदेव के पुत्र कुज्जराय पह्नव देश को गये थे। पह्नवों को आधुनिक विद्वान् पार्थीजन (Parthians) बताते हैं। एक समय पार्थीय (Parthians) लोग भारत में आये थे और उनमें से अनेक जैनधर्म में दीचित हो गये थे। मथुरा के कंशलीटीले की खुदाई से जो जिनमूर्तियाँ मिली हैं उनमें से एक आखारिका नामक पार्थीयन महिला द्वारा प्रतिष्ठित कराई गई थी। पारस्य के अलभितशवंश के राजाओं में कम्युजाय, कुरुस, आर्थराम्न आदि नामक कई राजा हुए थे । बलदेव पुत्र कुज्जवा और कम्युजाय का साहश्य है। जो हो, यह निश्चत है कि ईरान से भारतीय जैनों का सम्बन्ध प्राचीन काल से था।

भगवान महावीर के समय में मगध सम्राट् श्रेणिक विम्बसार के पुत्र अभयकुमार के मित्र पारस्य देश के राजकुमार आद्रकुमार थे। भ० महावीर का उपदेश सुनकर वह श्रमण मुिहो गये थे और उन्होंने धर्म का प्रचार किया था । सम्राट् सम्प्रति मौर्य के विषय में हम लिख चुके हैं कि सम्प्रति ने अरब-ईरान आदि देशों में जैन मुनियों का विहार कराकर धर्मप्रचार किया था। इनसे पहले सिकन्दर महान् अपने साथ भारत से कल्याण नामक दि० जैन श्रमण को ले गया था, जो ईरान के सुसा (Susa) नामक स्थान में स्वर्गस्थ हुए थे। अ

श्राधुनिक विद्वानों में मेजर-जेनरल जे॰ जी॰ श्रार॰ फरलाना सा॰ ने भी श्रपनी

<sup>1</sup> Ibid, p. 321

२ निशीय चर्णि ७ पृ० ४६४ एवं आवश्यक चूर्णि पृ० २७— (Ibid)

३ उत्तरा० २ पृ० २६ — Ibid, p. 319

<sup>4</sup> Geog: dictionary of Ancient & Med: India, Dey. p. 134

५ भागडारकर वाल्यूम, पृष्ठ २८५-२८८

६ हिन्दी विश्वकोष, भा० १३ प्र० ३१६

७ संचित जैन इतिहास, भा० २ खंड १ पृ० २१-२२

Sk Gymnosophists whom the Greeks found in Western India........
were Jains....... and that it was a company of Digambaras of this
(Jain) sect that Alexander fell in with near Taxiles, one of whom
Calanus followed him to Persia. — JRAS Jany 1855.

स्वाधीन खोज द्वारा यह घोषित किया था कि दुनियाँ के पुराने मतों पर जैनधर्म की शिचा का असर पड़ा था। ईरान में भी जैनधर्म प्रचलित था। उनके मतानुसार श्रच्यन (Oxiana), किस्पया (Kaspia) और बल्ख एवं समरकन्द के नगर जैनधर्म के मुख्यकेन्द्र रहे'। निस्सन्देह ईरानियों में सूर्य्योपासक सम्प्रदाय का जन्म जैन राजा आनन्दकुमार के निमित्त से हुआ जैनशास्त्र बताते हैं । उधर जरदस्त (Zoroaster II) के विषय में कहा जाता है कि उसपर जैन अमणों की अहिंसा ने काफी असर डाला था; जिसके परिणामस्वरूप उसने हिसक यज्ञों और बिलदानों का अन्त कर दिया था । जैनधर्म की अहिंसा का प्रभाव ईरान में बहुत समय तक रहा था। मुसलमानों के शासनकाल में भी उसका प्रभाव देखने को मिलता है। अधुअला नामक मुसलमान दरवेश का जीवन अहिंसा के रंग में रंगा हुआ था। वह हिंसा से ऐसा भयभीत था कि चमड़े के जूते भी नहीं पहनता था। अनुमान किया जाता है कि बसरा को जो जैन व्यापारी जाते थे उनके सम्पर्क में वह आया था और उनकी अहिंसा से प्रभावित हुआ था । आज के जैन व्यापारियों को अपने पूर्वजों की इस धर्मलगन से शिचा प्रहण करनी चाहिये।

इस प्रकार अफगानिस्तान, अरब और ईरान में जैनधर्म के अस्तित्व का पता चलता है। आज पुनः हमको जैनधर्म का प्रचार सारे संसार में करना है। अहिंसा धर्म के प्रचार की आज विश्व को आवश्यकता है।

- 1 "Oxiana, kaspia and cities of Balkh and Samarkand, were early centres of their faith".
  - —The short studies in Science of Compartive Religion Intro-p. 7
- २ पार्श्व पुरागा देखो:
- 3 Jaina Antiquary, Vol IX, pp. 14-19
- 4 Der Jainismus, p.



### तीलक के जैन पालयगार-नरेज

### [ले॰-श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण मूट्बिद्री]

दुःख की बात है कि अन्यत्र की ही तरह तौलव के प्राचीन जैन इतिहास के निर्माण के लिये भी हमें शिलालेखादि इतिहास स्जन के साधन बहुत ही अलग परिमाण में उनलब्ध होते हैं। बल्क उपलब्ध इन साधनों का डा० बी० ए० सालेतोर', प्रो० एस० आर० शर्मार आदि कितपय विद्वानों ने अपनी बहुमूल्य कृतियों में उपयोग किया भी है। हाँ, इसमें सन्देह नहीं है कि यहाँ पर खोजने से शिलालेखादि इतिहास निर्माण के साधन और भी मिल सकते हैं। इस प्रसंग में यह कह देना अनुचित नहीं होगा कि जे० स्टरोकर, बुकनन आदि पाश्चात्य विद्वान् प्रवासियों ने अपने लेखों में यहाँ के सम्बन्ध में जो कुछ लिखा है, उसे उपेचादृष्टि से देखना समुचित नहीं होगा। इनके लेखों में गलतियाँ अवश्य हैं, फिर भी इन गलतियों के पीछे उनमें प्रतिपादित बहुमूल्य बातों को यों ही छोड़ देना बुद्धिमत्ता नहीं कहीं जा सकती। उपर्युक्त प्रवासियों के लेखों को आमृलाग्र पढ़कर 'हंसचीरन्याय' से छानचीन के साथ अच्छी बातों को एकत्रित करना आवश्यक ही नहीं, अनिवार्य भी है।

यद्यपि इस समय प्राचीन तुलुव या तौलव की मर्यादा निश्चितरूप से बताना बहुत कठिन है। फिर भी इतना तो निश्चित ही है कि गेरुसोप्पे, भटकल एवं कारकल ये तीनों इसके राजकीय अधिकार के प्रमुख केन्द्र थे। साथ ही साथ यह भी जान लेना आवश्यक है कि प्राचीन हैंव-कोंकण तौलव का ही अवशेष था। यही हैव-कोंकण आजकल दिल्लिण कन्नड और उत्तर कन्नड के रूप में विभक्त है। इस समय दिल्लिण कन्नड मद्रास प्रान्त में और उत्तर कन्नड के रूप में विभक्त हैं। इस समय दिल्लिण कन्नड मद्रास प्रान्त में और उत्तर कन्नड वंबई प्रान्त में सम्मिलित हैं। प्राचीन जैन गुरु परंपरा आदि से उपलब्ध श्वेतपुर (बिलिणि), सुधापुर (सोदे), संगीतपुर (हाडुहिल्लि) और सुवर्णपुर (होन्नावर) आदि भी तौलव के ही प्राचीन प्रमुख स्थान थे। बिल्क मूडविद्रीय चन्द्रनाथ जिनालय के एक शासन से सिद्ध होता है कि वर्तमान मैसूर राज्यान्तर्गत नगर का सम्बन्ध भी तौलव से था। उस जमाने में वहाँ पर महामण्डलेश्वर जिनदास साक्व मल्ल राज्य करता रहा ।

कारकल के आडिय, मूडविद्री के चौट, नन्दावर के बंग, अलदंगडि के अजिल, बैलंगडि के मूल, और मूलिक के सावंत आदि ये सब पहले जो कि तौलव के स्वतंत्र जैन शासक रहे, वे क्रमशः

l "Medieval Jainism" तथा "Ancient Karnatak"

<sup>2 &</sup>quot;Jainism & Karnatak Culture" Vol. I.

३ तुलुवरेशतिलकायमान नगर सिद्धसिंहासनाधिपतियागि छवर्षापुरिविदं अलंकृतमाद हेव-कोंकण राज्यमं प्रतिपालिछतिर्दं"

पीछे विजयनगर श्रादि निकटवर्ती श्रन्यान्य प्रवल राजाश्रों के श्राश्रित हुए। श्रखंड जैन इतिहास के निर्माण के लिये इन जैन पालेयगारों श्रर्थात् छोटे छोटे रियासतदारों के इतिवृत्त को संग्रह करना भी परमावश्यक है। हाँ, यहाँ पर इतना तो निस्संकोच कहा जा सकता है कि स्वतन्त्र हो या श्राश्रित उस समय के ये सभी शासक धर्म, शिल्प श्रीर साहित्य श्राद्धि के श्रनन्य पोषक थे। यद्यपि विद्विवर्धन या विष्णुवर्धन के जैन वर्म को त्याग कर वैष्णुव धर्म में दी जित होने से एवं लिंगायत (शैव) धर्म के जन्म से मैसूर तथा श्रन्य कर्णाटक के जैनों पर उस समय बड़ी मुसीवत श्रा गयी थी। ऐसी श्रवस्था में तौलव में उन्हें समुचित श्राश्रय मिला श्रीर यहाँ के धर्मभ्रेमी जैन शासकों के प्रभाव से जैन धर्म की भी श्रीवृद्धि हुई।

विजयनगर के राज्यकाल में भी तौलय में जैनधर्म की अभिवृद्धि में किसी प्रकार का विष्न नहीं आया; क्योंकि विजयनगर के शासक जैनधर्म के विरोधी नहीं थे; प्रत्युत सहायक रहे । हाँ, ई॰ सन् सोलहवीं शताब्दी के मध्यभाग में इक्केरि के शैव धर्मानुयायी धर्मोन्मत्त शासकों के द्वारा जैनधर्म को आशातीत ज्ञति पहुँची । इन शैव शासकों में बेकप्पनायक और शिदप्पनायक के नामों को जैन समाज कभी नहीं भूल सकता । तौलव में जैनधर्म को समूल नष्ट करने के लिये उपर्युक्त धर्मान्ध शासकों ने कुछ भी उठा नहीं रखा था । किन्तु इसमें उन्हें पूर्ण सफलता नहीं मिल पायी । खासकर वैभाशाली प्राचीन जैन राजधानी बारकूर में इन शासकों ने बड़ा अत्याचार किया था ।

डा॰ सालेतोर की राय से ई॰ सन् ६ वीं शताब्दी से ११ वीं शताब्दी तक अर्थात् लगभग तीन शताबिदयों में तोलव में जैनधर्म का प्रभाव विशेषरूप से रहा । आज भी इसके ज्वलन्त उदाहरण यहाँ पर यत्र-तत्र अवश्य दृष्टिगोचर हो रहे हैं। जैन प्रभाव के वे चिन्ह खासकर मूडिवदी, गेक्सोप्पे और भटकल आदि यहाँ के प्रमुख स्थानों के शासनांकित पद्यों में विशदरूप से उपलब्ध होते हैं। शासन में जिस गेक्सोप्पे की भूरि-भूरि प्रशंसा की गयी है, उस गेक्सोप्पे का भग्नावशेष इस समय एक भयंकर जंगल के गर्भ में छिपा हुआ है। यहाँ पर आज भी भग्नावशिष्ट कलापूर्ण कई भव्य जिन भवन मौजूद हैं। ये मंदिर नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, वर्धमान एवं चतुर्मुख के नाम से प्रसिद्ध हैं। इन मनोज्ञ मंदिरों में चतुर्मुख तो सर्वथा दर्शनीय है। स्थान भी बड़ा शान्त तथा सुन्दर है। पार्श्वनाथ जिनालय में विद्यमान पद्मावती एवं अभित्रका की मूर्तियाँ और नेमिनाथ मन्दिर में वर्तमान नेमिनाथ की प्रतिमा कला की दृष्टि से बहुत सुन्दर हैं। एक जमाने में जो गेक्सोप्पे जैन रानी चेन्न मैरा देवी की वैभवशाली राजधानी थी वहाँ पर

१-"इंतेसव नगरिराज्यद मध्यप्रदेशदोळ् बलिस्दैंण्युव नंदनाविताळि कासारनीरेजिदं। कलधौतोज्ज्वलसाल कोत्तलगळिदहाल जालंगळि। विलसद्गोपुरिदं सुइर्ग्यचनिदं श्रीजैनगेहं-गळि। चेळुवं ताल्दिद गोरुसोप्ये नगरं कोंदाइलावळुरै।"

स्राजकल दिन में जाने में भी भय लगता है। काल की गित विचित्र है। यही दुर्दशा भटकल की है। इस समय भटकल में केवल दो मन्दिर हैं। बड़े मन्दिर में तो मूर्ति ही नहीं है। हाँ, छोटे मन्दिर में पाँच मूर्तियाँ हैं।

श्रव विज्ञ पाठकों का ध्यान वर्तमान दिल्ला कलड़ जिला की स्रोर श्राकित करना चाहता हैं, जो कि पूर्व में तौलव का ही एक मुख्य भाग रहा। श्रोडेय, चौट, बंग श्रादि जिन जैन पालेयगारों का उल्लेख ऊपर कर श्राया हूँ उनकी राजधानियाँ इसी जिले के भिन्न-भिन्न स्थानों में वर्तमान हैं, जिनके वंशज उन्हीं राजधानियों में तैलित्क निर्वाणोन्मुख प्रदीप की तरह कान्तिहीन हो श्रपना समय काट रहे हैं। बिल्क भटकल एवं गेहसोप्पे में शासन करनेवाली भैरा देवी श्रीर चेन्न भैरा देवी नाम की सहोदिरियाँ भी कारकल के श्रोडेयर की ही वंशजा हैं! श्रव कमन से उपर्युक्त जैन पालेयगारों का परिचय नीचे दिया जाता है।

#### बंगवंश

दिल्ण कन्नड जिले में शासन करनेवाले जैन पालेयगारों में बंगों को तौलव में अप्रस्थान प्राप्त था। उन्हें वह गौरव आज भी पूर्ववत् प्राप्त है। इस वंश के ई० स० ११५७ से पूर्व का कोई इतिहास अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ है। बंगों के मूल इतिहास के सम्बन्ध में विद्वानों में मतभेद हैं। इसलिये विवादास्पद विषयों को छोड़कर ई० स० ११५७ (शा० सं० १०७६) से ही इस वंश का संदित्त इतिवृत्त यहाँ पर दिया जा रहा है।

वंगराजा वीरनरसिंह (ई० स० ११५७-१२०८) गंगवंशी राजा चन्द्रशेखर गंगवाडि के अन्तर्गत एक छोटे राज्य में जब राज कर रहा था तब होय्सल राजा विष्णुवर्धन ने इसके साथ युद्ध किया श्रीर इस युद्ध में राजा चन्द्रशेखर मारा गया। इससे उसका राज्य होय्सलों के अधीन हुआ। होय्सल नरेश विष्णुवर्धन के मृत्यु-पर्यन्त चन्द्रशेखर के मंत्री कृष्णप्प, करणीक (कारिन्दा) वेंकप्प, तिम्मप्प आदि चन्द्रशेखर की रानी, राजकुमार आदि राजपरिवार के साथ दीर्घकालतक मलेनाडु (जंगल प्रदेश) में छिपकर दिन काट रहे थे। विष्णुवर्धन के मरणोपरान्त वे घाटी उतर कर बंगवाडि में चले आये। यहाँ पर आते समय वे पुरोहित, सुनार, हजाम, दर्जी, घोवी आदि अपने कुल परिवार को साथ ही ले आये; इतना ही नहीं, कुलदेव सोमनाथ और धर्मदेव शान्तीश्वर की प्रतिमा को भी। यहाँ पर नेमावती नदी के तट में विस्तृत एवं चित्ताकर्षक मैदान को देखकर वे बहुत प्रसन्न हुए और कुछ दिन यहीं पर ठहर गये। इस बीच में यहाँ पर जो एक विचित्र घटना घटी थी वह इस प्रकार कही जाती है।

एक दिन हजाम राजकुमार की हजामत बनाकर श्रापने एक श्रीजार को भूल से उसी जगह छोड़कर चला श्राया। बाद जब उसे इस बात की याद श्रायी तब वह लौटकर श्राकर देखता है कि वहाँ पर उसका श्रीजार तो नहीं था। हाँ, श्रीजार के बदले में उसने उस जगह पर एक

सर्प देखा। उसी रोज रात्रि में स्वप्न में एक कन्या के रूप में देवी पद्मावती ने प्रत्यन्त हो मंत्री कृष्णप को यह त्र्याश्वासन दिया कि थोड़े ही दिनों में त्र्याप लोगों की चिर कामना पूर्ण होकर यह कष्ट ग्रवश्य दूर होगा। साथ ही साथ देवीने उसे यह भी ग्राज्ञा दी कि जहाँ पर हजाम का ऋौजार गायव हुन्रा था वहाँ पर मन्दिर निर्माण कराकर मेरी मूर्ति को स्थापित कर देना। पातः काल होते ही मन्त्री ने सहर्ष सबको ऋपने स्वप्न का समाचार सुनाया । इस शुभ समाचार से सभी प्रसन्त हुए। इसके बाद थोड़े समय में विष्णुवर्धन का पुत्र त्रिभुवनमल्ल सुजबल वीरगंग प्रथम नर्रासंह ग्रपने प्रान्त के संदर्शन के लिये बंगवाडि में श्राया। उस ग्रवसर पर राजा चन्द्रशेखर के मन्त्री, पुरोहित ब्रादि राजकर्मचारी राजकुमार को साथ लेकर उससे जाकर मिले स्रौर स्रपना कुल दुःख राजा बल्लाल को सुनाया। इस दुखद समाचार से राजा वीरनरिंह बड़ा खिन्न हुन्रा त्र्यौर सस्नेह राजकुमार को त्र्रपनी गोदी में बैठाकर चाँदी के बरतन में दूध मँगाकर ऋपने ही हाथ से उसे पिलाया। बाद कतिपय शुभ चिन्हों से राजकुमार को होनहार समभकर समुद्र तक के नेभावती नदी के दोनों तटवर्ती २० बल्लालों के ऋघीनस्थ बंगवाडि, बेलतंगडि, पुत्तूरु, बंटवाल, मंजेश्वर, मंगलूर स्त्रादि प्रान्त धारापूर्वक राजा वीरनरसिंह के द्वारा राजकुमार को दिये गये। इतना ही नहीं, राजा वीरनरसिंह ने राजकुमार को अपना ही समभकर वीरनरसिंह बंगराजा इस ऋपने ही नाम से उसे संबोधित किया। तब से ऋभी तक पट्ट के नाम के स्रादि में प्रायः वीरनरसिंह शब्द को जोड़ने की प्रथा चली स्रा रही है। राज्य के साथ ही साथ बंगराजा को पालकी, रत्नकंबल, छत्र, चामर, पट का घोड़ा, पट का हाथी, पट की तलवार, पट्ट की अंगूठी और रखवाय आदि सभी राजचिन्हों को वीरनरसिंह बल्लाल ने राजाबंग को सम्मानपूर्वक प्रदान किया।

उपरान्त बंगवाडि में नेत्रावती के तीर में एक महल निर्माण कराया गया श्रौर शा॰ श॰ १०७६ में फालगुन कृष्णा दशमी को धूमधाम से पट्टामिषेक का शुम कार्य संपन्न हुआ। इस पट्टामिषेक के शुमावसर पर सभी प्रान्तों का गर्ययमान्य प्रतिष्ठित प्रजावर्ग सानन्द एकत्रित हुआ था। एकत्रित इन प्रतिष्ठित बिलष्ठ व्यक्तियों में नडदगुत्तु, नालूरगुत्तु आदि चार गुत्तुवाले राजा के प्रधान सहायक या अधिकारी घोषित किये गये। पट्टामिषेक के समय में इन गुत्तुवालों में से एक को सिंहासन पर बैठाने का, दूसरे को पट्ट की अंगूठी पहनाने का, तीसरे को पट्ट की तलवार राजा के हाथ में देने का और चौथे को पट्ट का नाम घोषित करने का अधिकार वंशपरंपरा के लिये दिया गया। अनन्तर पूर्व सूचनानुसार जहाँ पर इजाम का आजार गायब हुआ था वहाँ पर देवालय निर्माण कराकर देवी की प्रतिमा स्थापित की गयी। बंगवाडि में वह देवालय आज भी मौजूद है। बाद इस देवालय के अतिरिक्त सोमनाथ, गण्पित, वीरभद्र, शान्तीश्वर, खेत्रपाल, ब्रष्नयथा आदि के लिये प्रत्येक-प्रत्येक श्रालय बनवाकर प्रत्येक-प्रत्येक मूर्तियों की

विधिवत् प्रतिष्ठा करायी गयी और उन देवालयों की पूजा ऋादि के लिये नियमतः भूदान ऋादि आवश्यक दान दिये गये।

बाद बंगवाडि में पगडेसाले नामक स्थान पर नगर बसाया गया। यह नगर क्रमशः बढ़ता गया त्र्यौर इसमें एक इजार से ऊपर मकान बन गये। सेना के लिये राजमहल से उत्तर में एक विशाल किला बनवा लिया गया। स्त्राज भी उपयुक्त देवस्थान, जिनालय, मकानों के खंडहर, विस्तृत राजमार्ग स्नादि चीजों को हम देख सकते हैं। राजमहल का भग्नावशेष लगभग एक एकड़ जमीन में फैला हुआ है। राजमहल की उत्तर दिशा में इस समय जहाँ पर जंगल नजर त्राता है वहाँ पर मिट्टी का बना हुआ विशाल किला मौजूद था। राजमहल के सामने का विस्तृत राजाङ्गरा त्राव खेत बना लिया गया है। वीरनरसिंह बंगराजा को पाँच रानियाँ थीं। यह ई० स० १२०८ में स्वर्गासीन हुआ। इसके बाद इस वंश में क्रमशः निम्न व्यक्तियों ने सुचारुरूप से राज्यशासन किया: (२) चन्द्रशेखर बंगराजा (ई० स० १२०८-१२२४), (३) पांड्यण बंगराजा (ई० स० १२२४ १२३६) (४) बिठल देवी (ई० स० १२३६-१२६४) (५) कामराय प्रथम (ई० स० १२६४-१२७४) (६) बमदुल देवी (ई० स० १२७४-१२८७) (७) हाविल बंगराजा प्रथम (ई० स० १२८७-१३२३) (८) शंकरदेवी (ई० स० १३२४-१३४६), (६) हावलि बंगराजा द्वितीय (ई० स० १३४६-१४००), (१०) लद्भाषातस बंगराजा प्रथम (ई० स० १४००-१४५५) ( ११ ) शंकरदेवी द्वितीया ( ई० स० १४५५-१४६१), ( १२ ) कामराय द्वितीय ( ई० स० १४६१-१५३३), (१३) हाविल बंगराजा तृतीय ( ई० स० १५३३-१५४५), (१४) लद्मप्परस वंगराजा द्वितीय (ई० स० १५४५-१५५६), (१५) कामराय तृतीय ( ई० स० १५५६-१६१२ ), (१६) लच्नप्परस वंगराजा तृतीय ( ई० **सै० १**६१२– १६२६ ), ( १७ ) हावलि बंगराजा चतुर्थ (ई० स० १६२६-१६३१), ( १८ ) शंकर देवी तृतीया ( ई॰ स॰ १६३१-१६५३), ( १९ ) हावलि वंगराजा पंचम (ई॰ स॰ १६५३-१६९६ ), (२०) लदमप्परस बंगराजा चतुर्थ (ई० स० १६९६-१७६७) (२१) कामप्परस चतुर्थ (ई० स० १७६७-१७६६ ), (२२) लच्मप्परस बंगराजा पंचम (ई० स० १८००-१८३८)

लद्मप्परस के बाद कमशः कामराज (पंचम), सांतराज स्रोर पद्मराज ये तीन यहाँ की गदी पर स्रासीन हुए। यद्यपि ई० स० १७६७ से ही इस वंशवालों के हाथ से राज्य ख़ूट गया है। फिर भी इसके बाद भी यहाँ पर शास्त्रोक्त रीति से पट होता है। इस समय नंदावर का महत्त एकदम नष्ट हो चुका है। तो भी राजमहल के चिन्ह, किला, बाजार, राजमार्ग, देवालय, जिनमन्दिर, मसजिद स्रादि प्राचीन स्मारक यहाँ के गत बैभव को स्पष्ट व्यक्त कर रहे हैं। दिल्या कन्नड जिले में नगर के चारों स्रोर किला सिर्फ इसी नंदावर में ही है। बंगवाडि में बंगवंशी स्त्राज भी मौजूद हैं। स्रस्तु, राजा वीरनरसिंह को छोड़कर जिसका परिचय ऊपर दिया जा चुका है चन्द्रशेखर स्नादि शेष पूर्वोक्त बंग शासक एवं शासिका स्नों का संचित्त परिचय भी भासकर' की स्नगली किरण में स्रवश्य दिया जायगा।



## जिनचन्द्रसूरिजी को महाराजा अनूपिसंहजी के दिये हुए दो पश्र

#### [ ले॰--श्रीयुत् वा॰ स्रगरचन्द नाहटा ]

गुजरात एवं राजस्थान के राजाओं से जैनाचार्यों का बहुत अच्छा सम्बन्ध रहा है। प्राचीन काल में राजा प्रजा का ईरवर समफा जाता था स्रोर राजा लोग धर्म गुरुओं को विशेष रूप से सम्मानित करते रहते थे। वे स्थपने सम्प्रदाय के गुरुओं की तो विशेष भक्ति करते ही थे, पर वैसे प्रत्येक सम्प्रदाय के धर्माचार्यों के प्रति स्थादर भाव रखते थे। उनके लिये मेंट, लवाजमे स्थादि की व्यवस्था रहती थी। समय समय पर राजा व राज्य का कोई विशिष्ट कार्य सम्पन्न कर देने पर स्थाचार्यों को प्रामादि भी मिलते थे, जिनमें से कई स्थाजतक भी उनके कव्जे में हैं। इस प्रकार के सम्मान स्थीर राज्याश्रय के कारण उनके स्थाचार विचार में शिथिलता स्थाने लगी स्थीर प्रतिष्ठा के द्वारा उत्पन्न वातावरण में स्थाना स्थीर विलासिता को प्रश्रय स्थवश्य मिला, परन्तु इसमें भी कोई सन्देह नहीं कि इस माँति के कार्यों द्वारा राजाओं को प्रभावित किये जाने पर धर्मप्रचार के कार्यों में सुगमता भी प्राप्त होती रही है।

भगवान् महावीर श्रादि जैन तीर्थंकर तो स्वयं राजा या राजपुत्र थे। अतः उनका श्रपने-श्रपने समय के राजाश्रों पर विशेष प्रभाव होना स्वाभाविक ही है, पर पवित्र एवं कठोर श्राचार विचार, श्रसाधारण पाण्डित्य व मंत्र, ज्योतिष, वैद्यक श्रादि में सिद्धः हस्तता के कारण श्रापके श्राज्ञानुमती श्राचार्यों का भी श्रपने समय के हरजगह के राज्याधिकारियों पर प्रभाव कम नहीं रहा। श्राचार्य केशी ने प्रदेशी राजा को, श्रायं सुहस्ती ने सम्प्रति राजा को, श्राव सिद्धसेन दिवाकर ने विक्रमादित्य को, श्रावार्य बप्पभट्टिस्रिने श्राम राजा को, श्राचार्य हेमचन्द्र ने सिद्धराज व कुमारपाल को तथा मुसलमान सुल्तान महमद को जिनप्रमसूरि ने, सम्प्राट् श्रक्यर को हीरविजयसूरि एवं जिनचन्द्र-स्रिने प्रभावित किया था, जिसके यथेष्ट प्रमाण जैन इतिहास में पाये जाते हैं। इसी प्रकार दिगम्बर श्राचार्यों ने दिन्तिण के श्रनेक राजाश्रों को जैनधर्मानुयायी व श्रनुरागी बनाया था।

मध्यकाल में साम्प्रदायिक संघर्ष भी चलते रहते थे अतः एक सम्प्रदाय के आचार्य व विद्वान के साथ दूसरे सम्प्रदाय के विद्वान से शास्त्रार्थ भी प्रचुर परिमाण में हुआ करतें थे। उन शास्त्रार्थों का जनता पर अधिकाधिक प्रभाव हो इस उद्देश्य से वे प्रायः राजा की अध्यत्तता में हुआ करते थे। राज-सभाओं में पंडितों का जमघट लगा रहता था श्रोर उनका एवं राजा का निष्पत्त निर्णय श्रंतिम निर्णय माना जाता था। बौद्धों के प्राबल्य काल में उनसे जैनाचार्यों के शास्त्रार्थ होते थे फिर चैत्यवासियों एवं सुविहितों में, दिगम्बर श्वेताम्बरों में भी राज सभा में कई बार शास्त्रार्थ हुए, जिनका उल्लेख प्राचीन प्रन्थों में पाया जाता है। इनमें मल्लवादि का बौद्धों से, जिनेश्वरसूरि का पाटण के दुर्लभराज की सभा में चैत्यवासियों से, वादिदेवसूरि का दि० कुमुदचन्द्र से श्रीर जिनपतिसूरि का पृथ्वीराज चौहान की सभा में पद्मप्रभाचार्य से शास्त्रार्थ हुआ था, वह विशेष रूप से उल्लेख योग्य है।

जैनाचार्यों के प्रति आदर भाव रखने के साथ-साथ कई नरेशों ने उनके उपदेश से अपने साम्राज्य में अमारी-उद्घोषणा करवाई, कइयों ने जैन मंदिरों को दान दिया, ध्वजा कलशादि रोपण करवाये अर्थात् विविध प्रकार से जैनधर्म की महिमा बढ़ाई व अपनी श्रद्धाभक्ति प्रकट की, जिनका उल्लेख भी अन्थों, प्रशस्तियों व शिलालेखों में पाया जाता है।

जैनाचार्यों को राजाओं ने पट्टे परवाने भी दिये हैं और उनसे पारस्परिक पत्र व्यवहार भी होता रहा है, पर वे पुराने काराजात में असावधानी व उपेचा के कारण बहुत कुछ नष्ट हो गये हैं। वर्त्तमान में सम्राट् अकबर से पहले के किसी भी राजा व बादशाह के दिये हुये फरमान, पट्टे, परवाने व पत्र मूल रूप में प्राप्त नहीं हैं। इसके बाद के भी ऐसे बहुत से काराजात जिन्हें वे दिये गये थे, उनके पट्टधरों के पास या मंडारों में पड़े रहने के कारण अज्ञात अवस्था में पड़े हुए हैं। जिनके पास हैं वे उनको अब महत्त्व के नहीं सस्भते या संकुचितता के कारण बहुत व्यक्ति तो उन्हें किसी विद्वान तक को दिखाते नहीं। हमने कुछ इधर उधर से थोड़े से कागजात संप्रह किये हैं जिनको प्रकाश में लाने का श्रीगणेश इसी लेख द्वारा हो रहा है। दि० भट्टारकों के के पास भी ऐसी बहुत कुछ महत्वपूर्ण सामग्री होगी। जिनका प्रकाश में लाने की ओर विद्वानों का ध्यान आकर्षित करता हूं।

बीकानेर राज्य की स्थापना व उत्कर्ष में जैनों का गौरवपूर्ण स्थान रहा है। फलतः वहां के नरेश जैनाचार्यों के प्रति विशेष आदर रखें यह स्वामाविक ही है। यहां श्वे० खरतरगच्छ, उपकेशगच्छ व लोंकागच्छ के श्रीपूज्यों की गहियां हैं। जिनमें से खरतरगच्छ वालों का ही सर्वाधिक प्रमाव रहा है। राज्यस्थापना से लेकर करीब १५० वर्षों तक मंत्री आदि उच पदों पर श्रोसवाल वच्छावत वंश के व्यक्ति रहे हैं, वे खरतरगच्छ अनुयायी थे श्रीर विद्वत्ता आदि की दृष्टि से खरतरगच्छ के श्राचार्य व यतिगण बहुत

प्रभावशाली रहे हैं अतएव उनका यहां के राजाओं पर विशेष प्रभाव रहा है। जब कोई श्रीपूज्य जी की पद स्थापना होती, राज्य की स्रोर से दुशालादि सेंट मिलते। उनके नगर प्रवेश में हाथी, घोड़े, रथ आदि लवाजमा मिलता। अन्य भी खास २ प्रसंगों पर उन्हें कहीं जाना होता तो राज्य की ओर से उनके लिये रचादि सवारी मिलती; इस प्रकार के विविध सम्मान अवतक प्राप्त हैं।

महाराजा रायसिंहजी से पहले के राजात्रों के जैनाचार्यों के सम्बन्धों के विषय में तो कुछ निश्चित ज्ञात नहीं। पर महाराजा रायसिंहजी के (कुं० दलपित के साथ स० १६४९ के फाल्गुन सु० २ को लाइोर में) जिनचन्द्रसूरिजी को वहराई हुई कई हस्तलिखित जैन प्रन्थों की प्रतियां प्राप्त रहें। आपके सुपुत्र अनूपसिंहजी बड़े विद्याविलासी नरेश थे जिन्हों ने स्वयं संस्कृतादि में अनेक प्रन्थ बनाये व उनके आश्रित चिद्वानों के महत्व-पूर्ण अनेक प्रनथ उपलब्ध र हैं। बीकानेर की अनूप संस्कृत लाइब्रेरी आपके असाधारण विद्यानुराग की परिचायक है। आपके समय में खरतरगच्छ में जिनचन्द्रसूरि नामक विद्वान् आचार्य थे जिनके साथ आपका पत्रव्यवहार होता ही रहता था। इनमें से महाराजा अनुपसिंह के जिनचन्द्रसूरिजी को दिये हुये दो पत्र और सूरिजी के महाराजा को दिये ४ पत्रों की नकलें हमारे संग्रह में हैं। प्रस्तुत लेख में उनकी नकलें दी जा रहीं हैं। यह पत्र ब्यवहार संस्कृत में ही हुऋा है। महाराजा के दोनों पत्रों में संवत् नहीं है. केवल तिथि ही दी है। अतः इनमें पहले का पत्र कौन सा है, निश्चित नहीं कहा जा सकता। सरिजी के दिये हुये पत्रों में एक का अतिम अंश त्रुटित है। दूसरे का प्रार-मिमक थोडासा द्यंश त्रुटित है। दो पत्रों में संवत् का उल्लेख पाया जाता है। सुरिजी के एक पत्र में महाराजा के पत्र होने का अपन्य में ३ पुत्रों का उल्लेख है। इसी पत्र में ढँढियों के प्रचार को रोकने के लिये महाराजा को लिखा गया है। इससे एक ऐतिहा-सिक तथ्य का पता चलता है कि उस समय ढूंढियों का प्रचार काफी तेजी से बढ़ रहा था। जोधपुरादि में भी उसको रोकने का प्रयत्न किया गया था ऐसा उल्लेख अन्यत्र प्राप्त है। परम विद्यानुरागी महाराजा अनुपसिंह के पश्चात् जिनसुखसूरि को दिये गये सुजान सिंह के दो सुन्दर पत्र भी हमारे संप्रह में हैं, जिन्हें अन्य लेख में प्रकाशित किया जायगा।

प्रसंगवश जिनका पत्र व्यवहार यहाँ प्रकाशित किया जा रहा है उनका संचिष्त परिचय भी यहाँ दे देना आवश्यक समभता हूं। इनमें से महाराजा अनुपसिंह जी तो

१ देखें हमारा युग प्रधान जिनचंद्रस्रि नामक ग्रन्थ।

२ जिनका विशेष परिचय श्रोभाजी के इतिहास माधवकृष्ण शर्मा के लेखों में एवं मेरा महाराजा श्रम्प सिंह जी के श्राश्रित हिन्दी कवि लेख में दिया गया है।

प्रसिद्ध व्यक्ति हैं त्रातः उनके जन्म संवतादि दो-चार वातों का ही उल्लेख कर जिनचन्द्र-सूरि का ज्ञात वृत्तान्त दिया जा रहा।

१ महाराजा अनूप सिंह- "जय जंगलधर वादशाहै विरुद्ध प्राप्त महाराजा कर्ण सिंह के ज्येष्ठ पुत्र थे। सं० १६६४ चैत्र सुदि ६ को आपका जनम हुआ व सं० १७२६ में ये गही नशीन हुए। बादशाह की ओर से आप कई युद्धों में बड़ी वीरता पूर्वक लड़े थे आत: सं० १७३२ में बादशाह ने प्रसन्न होकर इन्हें "महाराजा" का खिताब दिया था। उदयपुर के महाराना राजसिंह जिन्होंने राजसमुद्ध नामक विशाल तालाव बनवाया था, के आप बहनोई थे। स्वरूप सिंह, सुजाण सिंह आदि आपके ४ पुत्र थे। सं० १७६४ के ज्येष्ठ सुदि ६ रविवार को आइणी में आपका देहान्त हुआ। आपका विद्यान सुदान सर्वत्र प्रसिद्ध ही है। विशेष जानने के लिये स्व० ओमाजी का बीकानेर राजा का इतिहास प्रनथ देखना चाहिये।

२ श्राचार्य जिनचन्द्र सूरि-वीकानेर निवासी गण्धर चौपड़ा गोर्घाय सहसमल (यासहंसकरन) की पत्नी राजलहे (सुपीयारडे) के आप पुत्र थे। सं० १६६४ का० वं ६ को सेरुणा (संभवतः निहाल) में आपका जन्म हुआ था। आपका जन्म नाम हेमराज था। १० वर्ष की लघुवय में ही जिनरत्नसूरि के पास सं० १७०५ जठ सुदि ४ को जैसलमेर में त्रापने दीचा प्रहण की। सं०१७११ में जिनस्त्रसूरि का त्रागरे में स्वर्गवास हो जाने पर राजनगर में उनके आदेशानुसार आपको गच्छन।यक पद श्रावण सुद् १० को प्रदान किया गया। पदोत्सव नाहटा गोत्रीय राजमल पुत्र जयमल तेजसी, जैतसी व उनकी भार्या कस्तूर बाई ने बड़े समारोह पूर्वक किया। सूरिमंत्र प्रदान बढगच्छीय सवदेवसूरि ने किया। श्राप बड़े त्यागी व वैरागी थे। राच्छ के यतियों में शिथिलाचार बढ़ते देख त्रापने सं० १७१८ त्राश्विन शुक्का १० सोमवार को बीकानेर में १४ बोलों का एक व्यवस्था पत्र जारी किया जिसकी नकल हमारे संग्रह में है। सं० १७३५ के आषाढ़ सुदी न को खंभात में आपने बीस स्थानक तप का ऋाराधन भी प्रारंभ किया था। छाजहडशाह मोहनदास के संघ के साथ सं० १७१२ में शतुंजय तीर्थ यात्रा की व मंडीवर में सं० मोहनदास कारित ऋषभादि चतुर्विशाति जिन बिम्बों की प्रतिष्ठा की। द्तवास में नाहटा सा. जयमल्ल के बनवाये हुए मन्दिर की भी प्रतिष्ठा की। आपके दिये हुए कई पर्युषण के समाचार व आदेश पत्र हमारे संग्रह में है। एक कवित्त से श्रापने पंचनदी की साधना भी की विदित होता है। श्चापके रचित कई स्तवन (गौडीस्तवन सं० १७२२ छन्नू जिनस्तवन सं० १७४३) प्राप्त हैं। अनुप सिंह जी के किये हुए पत्र व्यवहार से आपसे उनका अच्छा सम्बन्ध

रहा प्रमाणित होता है। सं० १७२१ मा० व० ५ को परत के पारख अखई पुत्र बीसडास, अयाइदास, सूरदास के संघ सह गौडी, श्राबू तीर्थों की यात्रा की। सं० १७३१ में जोधपुर के संघवी मनोहर दास व भाई आसकरण के साथ शत्रु अय तीर्थ की यात्रा की। सं० १७६२ में सूरत में अपने पट्ट पर जिनसुखसूरि को प्रतिष्ठित कर आप स्वर्ग सिधारे

बीकानेर के महराजा अन्य सिंह जी के जिनचंद्रसरि जो को दिये हुए पत्र
स्वितिश्रीमहाराजाधिराजमहाराज श्रीमदन्यसिंहप्रमुवर्याणां श्रीमद्जिनदेव भजनावाप्तसकलिजनेंद्रज्ञानवैभवेषुनृणीकृतजगत्सुसकलजेनाभिवंदितचरणेषु श्रीपूज्यजिनचंद्रसूरिषु वंदनातित निवेदकमदः पत्र विशेषस्तु पूर्वं सव भवनाः किरचत्
यितवरः अस्माकं सार्थेस्थितः इदानीमत्रभवदीयः कोपिनास्ति भवद्भिरिपतूष्णीं स्थितमस्तितत्केमिति अतः पर एकः उपाध्यायः पांचाख्यः अथवा जयेतसी एतयोर्मध्ये यः
किरचदायाति सत्वरं प्रेषणीयः चातुर्मास्यं अत्रागत्य करोति तथा विधेयं अस्मिन्नर्थे
विलंबो न विधेयः किमधिकं।

मिती पोष शु॰ =

### १ श्री लच्मीनारायण जी

स्वस्तिश्रीमनमहाराधिराजमहाराजश्रीमदन्पसिंहप्रभुवर्याणं श्रीमत्सकलकार्यकरणिनपुणतापराङ्मुखवैराग्य
पवमानसंदोहवशंवदवशीकरणसंज्ञवैराग्यभोग्यकैवल्येषु
विषमविषयदोषदर्शनदूषितप्रपंचरचनाचुलुकीकरणकुंभसंभवविभवेषु समस्तविद्याविद्योतमानविष्रहेषु
श्रीमद्भृहारकजिनचंद्रसूरिषु वंदना प्रणाम सूचकोयं जांबिकः
शामिह श्रीरमेशकरुणाकटाच्चसंदोहैः
विशोषस्तु माला श्रीमद्भिः प्रेषिता सा ऽस्मत्करगता समजनि
श्रन्यदिष यत्समीचीनं वस्तु श्रस्मद्योग्यंभवतिचेदवश्यं प्रेषणीयं।

१ जयतसी पुष्यकत्तरा के शिष्य थे उनके रचित १ स्त्रमरसेन वगरसेन चौपई सं० १७१७ दीवाली जैसलमेर २ कयवन्ना रास सं० १७२१ वीकानेर ३ दशवैकालिक गीत सं० १७०७ बीकानेर ४ दशस्त्रावक गीत ५ उत्तराध्ययन गीत सं० १७०७, ६ चतुर्विधसंघ नाममाला ७ चौबीस जिन पूजा जैसलमेर पार्श्व बृहद्स्तवन पार्श्वनाथ छंदादि उपलब्ध हैं।

पत्र का समय—इसमें माला प्राप्ति का निर्देश है। त्रागे दिये जाने सं० १७४७ के पत्र में स्रिती ने इसका उल्लेख किया है अतः इसका लेखन स्वतः १७४७ में हुआ सिद्ध होता है।

अन्यच श्रीमतां प्रावरणार्थं वस्त्रं दापितमस्तितद् प्राह्यं किं च इंद्रभाणमुहिश्यभवद्विषयिकोदंताः लिखिताः संति सोप्यस्म-त्पत्रानुसारेण श्रीमतां समाधानं करिष्यति श्रीमतां महत्वं मानोन्नतिञ्ज विधास्यति ॥ तथाच श्रीमदीयः कश्चित्कार्य-

विशेषोज्ञाप्यः। श्रा० वदि ३

### स्रिजी के महराजा को दिये हुए पत्रों की नकल

मंदिरेषु । सशक्तिशक्तित्रयषड् गुणालंकृतसप्तागप्राज्यराज्येश्वर्ये-सकल हिन्द्कराजमंडलमौलिकौटीरेष। महाराजाविराजमहाराज श्रीमच्छीत्रन्पसिंहराजेश्वरेषु । श्रीविक्रमपुरस्थैरिष्टदेवस्मरण्रतैः श्रीजिनचंद्रसूरिभि: सद्धाधमेलाभश्रभाशीव चननिवेदकं प्रेष्यते श्रीजिनदेवप्रसादात्। श्रीमतं च सततं तदेव प्रवर्द्धमानं समभिलष्यते। अन्यच श्री-मद्भिः सिववेकं सधर्मरागंचास्मांस्वकीय यतिवरान्विज्ञाय द्वित्राणि परवानाख्य पत्राणि प्रेषितानि तदुचितं प्राचीनसमीचीनपद्धतिविदां श्रीमहाराजागां । वयमपियौद्मा-कीणा यतयः स्मः। इष्टदेवस्मरणेतःकरण शुद्धचा श्रीमत्सुशुभाशिषं कुर्वतेः सदा वर्त्तामहे। अन्यच। प्राक्तोठारी नैगासी 'पत्रेये उदंता लेखितस्तेषां प्रत्युत्तरं सविस्तरं तस्यै च पत्राद् ज्ञातं भविष्यति । एकस्तुमधुकरः शुद्ध गरुडोद्गार जातीयो विधिपत्रयुतः प्रेषितो भूत्सतु मागान्तरालेजंघालेन समं विलीनः। तद्नु पुनरेकोस्मत्पारंपर्य्यागतो-

१ सं ० १७३६ ऋषाढ विदे बुधवार को बीकानेर में (ख० लालचंद लाभवर्द्धन) रचित लीलावती-गणित चौपई म्रापके पुत्र जयतसी के लिये रची गई है उसमें म्रापके राज्याधिकारी होने का उल्लेख इस प्रकार है:---

X

"वीकानेर वड़ौननुर चहुँ दिसि में परसिद्ध । घर घर घण कंचण प्रवल घर घर ऋद्धि समृद्धि ।१५। ×

. राजै तिहां राजा बड़ों श्री स्प्रनृपसिंह भूप। राष्ट्रवंश नृप करण श्रुत सुंदर रूप ग्रानूप ।१६। श्रिधिकारी तसु श्रिधिक मित कोठारी कुलमाण । नाम भलो श्रीनैससी गंजै ऋरि गज मासा ।२०। नृप मन शुद्ध भया कहै, बहुत बंधा है मान। हाकिम हुजदाशं सिरै प्रसिद्ध गिगो परधान ।२१। लघु त्रांगज श्री जैतसी मनमथ रूप वखार्ग । गुर्य चतुराई गणित विधि शास्त्र ऋर्थ सवजाय ।२२। X

मिण्को मोहनबल्ली संज्ञको लाजभर्यादवल्लीत्यपरनामा। अन्यश्यामवल्ल्यादिभ्यो भिन्नजातीयः प्रेषितोस्ति स सयल्लम् प्राग्लिखितविध्यनुसारेण धार्थ्यः ॥ मालाप्राप्तिर्लिखिता तु ज्ञाता। अन्यदिष यित्कं चत् श्रीमदर्हं वस्तुजातं प्राप्स्यामस्तन्मोचिष्यामः अन्यच्च श्रीमद्नुज्ञातान्त्राज्ञ यितनं प्रेषियष्यामश्चतुर्मासकोत्तरे ॥ स्वकीयेस्मिन्देशे विराजमानानं श्रीमतां प्रत्यज्ञमाशिषं पद्म इति ध्यान विधौध्यायामः । यथा श्रीमित्पतृषितामहैरस्मदीयगुर्व्वादीनां महत्वं चक्रे तथा भवंतोष्यस्मत्सु सुदृष्टिमंतो भवतु । किंबहुक्केषु बहुलेख्या। सं० १७४० आसू सुदि ३ दिने सोमे ॥

#### ॥ श्री ॥

स्वस्तिश्रीमतिसगरदुर्गो। श्रीमत्प्रचंडदोर्दंडी उजनितारिभूपालनिकरेष। प्रबलपुण्य-प्रकारसत्फत्तफलितप्रतिदिनमनोरथभरेष । निस्तंद्रचंद्रमंडलसमुज्वलयशः सुधाधवलि-तविश्वमंदिरेषु । सशक्तिशक्तित्रयषड् गुणालंकृतसप्तांगप्राज्यराज्येश्वर्य्यजनपुरंदरेसु-महाराजाधिराजश्रोमच्छी अनुपसिंहराजेश्वरेषु । श्रीतवहर पुरस्थै .....भृष्टारक श्रीजिनचंद्रस्रिभिः सद्यधर्मलाभशुभाशीर्थचन निवेदकं प्रेष्यते पत्रमदः। शमत्र श्रीजिन-देवप्रसादात् । श्रीमतं च सततं तदेव प्रवर्द्धमानं समभिल्ष्यते । ऋग्यच्च श्रीमतं पत्रमेकं कार्तिकवदिपंचमी लिखितं । माघमासे समेयायावगतास्समेपि श्रेय उदंताः। श्रीमद्भिरानायितं देहनं ' मलिनिवारकं रचाविधानं । तत्सम्यक्शास्त्रोक्ततपश्चरणसद्धि-धिकरणपूर्वकं श्रीकालकुंडदंडस्वामिनामकं महायंत्रं विधाय । सा० कर्मसीहस्तेन । मुक्त-मस्ति । तत सयत्नं सुवर्णवे हिटतं कृत्वा । हृदि दिन्नणभूजेवाधार्थं प्रतिदिनं दंतधावनाः वसरे । तत्प्रचालनजलेन । स्ववपुषिछटाचेपः कार्यः सर्वेश्चमं भावि । अन्यच वयमपि सर्वदा श्रीमतां शुभचिंतकास्संतः स्मर्णावसरे प्रतिदिनं श्रीमद विशेषतो जापं कुर्वाणाः स्मः । प्रारंपर्य्यविद्धिः श्रीमद्भिरस्मांसुसंत्प्रीतिरीतिः परिपालनीया श्रन्यच । श्रीमतां सन्ति-धीवणइस उदयतिलुकः श्रेषितोऽस्ति । सोपितत्र प्राप्तः सन्सर्वोदंत जातं निवेदयिष्य-तीति किंबहुना। अन्यच। अस्मिन्नब्दे श्रीमद्भिर्पि सर्वैः पुकारैः सयत्नमस्थेयमिति सं० १७५० चैत्रवदि ३ दिने । आगमिष्यचातुर्मास्यं वयं श्रीरिणी पुर्ध्या स्थास्यामं ।

१ इनके शिष्य स्त्रमरिवदजयजी स्त्रच्छे किव हुए जिनके स्त्रनेक रासादि उपलब्ध हैं स्त्रापकी परम्परा में यशस्वी यति पालचंद जी है, राछडी चौक में इनका उपाश्रय है जिसमें इस्त लिखित प्रन्थ बहुत हैं।

२ पंत्र का त्रागे का हिस्सा कट कर कहीं अलग पड़ गया है अतः अध्रा ही प्राप्त है। इनमें पुत्रधन प्राप्ति का उल्लेख है और महाराजा के ज्येष्ठ पुत्र का जन्म खं १७४६ में हुआ था अतः यह इसके बाद का निश्चित है। यदि इसमें द्वितीय तृतीय पुत्र के जन्म का हर्ष व्यक्त किया हो तो इससे २-४ वर्ष और भी बाद का हो सकता है।

#### ॥ श्री ॥

स्वस्ति श्रीयुक्त् प्रचंडदोर्दं डोर्ज्ञानिज्ञ—तारिभूपालनिकरेषु । प्रवल पुण्यप्रकारसत्फल-फिलतप्रतिदिनमनोरथभरेषु । निस्तंद्रचन्द्रमंडलसमुङ । लयशः सुधाधव लितविश्वमंदिरेषु । सशक्तिशक्तिवयषङ्गुणालंकृतसप्तांगप्राज्यराज्यश्वर्याजनपुरंदरेषु । महाराजाधिराज महाराजश्रीत्र नृप्तिहराजेश्वरेषु । श्रीविक्रमपुरस्थेः स्वस्थिचित्तिनदेवस्मरण्रतैः श्रीजिनचन्द्रसूरिभिः सदाधमेलाभशुभाशीर्वादनिवेदकं लिख्यते पत्रमदोशममत्र श्रीजिनदेवप्रसादतः श्रीमंतां च स्ततं सदेव वर्द्धमानं समभिल्यते । श्रीमतां पुत्रस्त प्राप्ति 'श्रुत्वा जहर्षुः सर्वे जनपदजनावयमपि विशेषतो हर्षोत्कर्षे प्राप्ताः स्मः । त्र्यन्य श्रीमद्भिः सिववेकं सधम्मेरागं चास्मानस्त्रकीय यतिवरान्विज्ञाय वयमपियौष्ताकीणा यतयः स्मः परवानाख्यपत्रं प्रेषितं तदुचितं भवतां 'श्रीमहाराजानां प्राचीनसमीचीनपद्धितिवदां' स्वेष्टदेवस्मरणेतःकरणशुद्धा श्रीमत्सुशुभाशिषं कुट्वैतोवक्तांमहे । त्रान्यच कोठारी नेणसी पत्रेये उदंता लेखितास्तेषां प्रत्युक्तरं सविस्तरं तस्यैव पत्राङ्येयं । एकम्तु मधुकरः प्रेषितीस्ति सस्यत्नं

#### ।। श्रीः ॥

॥ स्वस्ति श्री दीव्यत्प्रतापदिनेंद्रेषु । सकलनरराजसमाजसुरेंद्रेषु । गुणागुणहिताहित-सन्मार्गशुभाचारस्वपरजनसुद्दष्टि-न्यायान्यायभृद्योग्यायोग्यनवरत्ननिकरपरीत्तेकेष । समस्तमहाराजयोग्योपमानविराजयानेषु । महाराजाधिराजमहाराज समीज्ञकेष्। श्रीत्रानुपसिंहसार्व्वभौमेषु (स्वेष्टदेवता-स्मरण्रतैः) म० श्रीजिनचन्द्रसूरिभिः कुशलमत्र श्रीजिनदेवप्रसत्तैः॥ धर्मलाभग्रभाशीर्वाद्निवेदकं लिख्यते पत्रमदः। श्रीमतां च सततं तदेववर्धमानं समभिलष्यते । तथा श्रीमतां वचसाकुमारत्रय'श्रेयोर्थ' रत्ताविधानत्रयंप्राक्प्रेषितमस्ति । पुनः श्रीमद्भिरस्मद्महत्त्वमुद्दिश्य चीनाशुकं प्रदापितं तद-स्माभिरदमंम्जीकः गृहीतं विद्यते । युष्मदाहूताविद्वद्यतयः प्रेषिताः संति ते तत्रसमेता-भविष्यंति समेष्यंति वा । विशेषस्तु श्रीमतांसद्भभाग्यवतां समस्तं प्रशस्तमेवास्ति सर्वदा तथापि युष्मञ्जयोतपोर्थनियमविधिनास्माभिर्लज्ञापः प्रारब्धोस्ति तेनाशीर्वादं कुर्म्भः। तथैकं हितावहं वाक्यं ज्ञेयं। स्रन्यजनपदेषु पवनप्रावल्यात्सर्वतीर्थलोपः संजातास्ति श्रीमन्मंडलेयुष्मत्पुण्यप्रतापतो । देवाच्चीदिरूपो हिंदूकधर्मः सोत्साहं प्रवर्त्तते साप्रतं त्वत्र ढुंढोयाख्यायतयोगुग्धजनविप्रतारका देवाच्चौ दानं च सर्वप्राचीनमार्गंच नि-षेधयंति तन्नचारु । तन्निवारणमेवश्रेयः कारणमितिधार्घ्यम् ।

१ इसमें महाराजा के ३ पुत्रों का उल्लेख होने से यह पत्र सं० १७४८-५० के लगभग का है

## वृहतर मारत में जैन संस्कृति के प्रमाव की खोज

[ ले० श्रीयुत बा० ज्योतिप्रसाद जैन, एम० ए०, एल-एल० बी० ]

गत कई शताब्दियों के विश्व इतिहास में हम यह पढ़ते और सुनते आये हैं कि यूरोप के विभिन्न देशों ने, विशेषकर अंग्रेज जाति ने किस प्रकार सुदूर देशों में अपने उपनिवेश स्थापित करके, वहाँ अपनी संस्कृति का बीजारोपण और विकास करके किस प्रकार अपने राष्ट्र को बृहत्तर रूप दिया और अपनी संस्कृति का बीजारोपण और विकास करके किस प्रकार अपने राष्ट्र को बृहत्तर रूप दिया और अपनी संस्थात से संसार को प्रभावित किया। किन्तु हममें से थोड़े ही इस बात को जानते हैं कि ऐतिहासिक काल में भी एक समय था जब भारतवर्ष की सम्यता अपने चरम शिखर पर थी, समस्त संसार उससे प्रभावित था और वह संसार का शिरोमणि देश था। उस युग में स्वयं भारतीयों ने भारत से बाहिर जाकर अनेक उपनिवेश बसाये थे, उनमें अपनी देशीय संस्कृति का बीजवपन किया, सिञ्चन किया, विकास किया और इस प्रकार एक विशाल बृहत्तर भारत का निर्माण किया था। उक्त निर्माण में राज्य और शक्ति के आकांची साइसी वीरों, और धन के इच्छुक उत्साही बिएकों ने तो भाग लिया ही था, संस्कृति एवं धर्म प्रचार के अभिलाघी विद्वानों तथा धर्माचारों ने भी अत्यधिक महत्वपूर्ण योगदान किया था। इन प्रवासी धर्मप्रचारकों में अभीतक बौद्ध एवं ब्राह्मण धर्मियों के ही नाम के उल्लेख प्रायःकर मिलते हैं। जैनहिट से इस दिशा में अभीतक प्रायः कुछ भी कार्य नहीं हुआ है।

वास्तव में यह श्रमंभव है कि समकालीन जैन प्रचारक इस संबंध में सर्वथा निष्क्रिय रहे हों, विशेषकर जबिक उनका धर्म उस समय प्रचलित किसी भी श्रन्य धर्म की श्रपेद्धा किसी भी दिशा श्रौर श्रंश में भी हीन नहीं था। भारत के बाहर जैन धर्म के प्रचार श्रौर जैनधर्माचार्यों के गमनागमन के श्रनेक उल्लेख भी मिलते हैं। नैपाल श्रौर तिब्बत में ही नहीं चीन महादेश में भी जैनधर्म का प्रकाश पहुँचा था। श्रप्रगानिस्तान, किपशा एवं मध्य एशिया में ७ वी शताब्दी में जैनधर्म के विद्यमान होने का चान्नुप साद्य तो चानी यात्री हुएनत्सांग (६१८-६४४ ई०) ही प्रस्तुत करता है। यूनान, रोम श्रौर मिश्र पर्यन्त भी जैन श्रमण प्राचीन काल में गये थे इस बात के फुटकर प्रमाण उपलब्ध हैं। लंका में जैनधर्म का प्रचार चौथी, पांचवीं शताब्दी ईस्वी पूर्व में था तथा श्राठवीं शताब्दी ईस्वी में भी वहाँ जैनों की श्रच्छी बस्ती थी, इसमें कोई सन्देह नहीं है।

परन्तु ब्रह्मा, श्याम, मलाया प्रायद्वीप, तथा पूर्वी द्वीप समृह के जावा सुमात्रा, बोनित्रों, बालि आदि द्वीपों में और श्रमीका के पूर्वी तट के प्रदेशों में जैन संस्कृति का क्या कुछ प्रभाव पहुँचा, इस दिशा में अभी कुछ श्रध्ययन नहीं हो पाया। उक्त प्रदेशों से सम्बद्ध इतिहास, पुरातस्व, संस्कृति आदि का श्रध्ययन करने वाले यूरोपियन विद्वानों ने, जिनमें फ्रान्सीसी

विद्वानों का ही विशेष भाग है, अथवा उनका अनुसरण करने वाले भारतीय पुराविदों ने भी केवल बौद्ध एवं हिन्दू धर्मों की ही दृष्टि से उपरोक्त अध्ययन किये और अपने निष्कर्ष निकाले। यद्यपि उक्त अध्ययन के प्रस्यात विशेषज्ञ प्रो॰ सिलवनलेवी के अनुसार जावा आदि में जैन धर्म के प्रभाव के पर्याप्त प्रमाण मिलते हैं, इस दिशा में प्रायः किसी भी विद्वान ने अभीतक कोई स्वतन्त्र अथवा विशिष्ट अपनेषण नहीं किया।

किन्तु जब हम यह देखते हैं कि बृहत्तर भारत का यह निर्माण ऋर्थात् भारत के निकटस्थ इन देशों एवं द्वीपादिकों में भारतीय संस्कृति का प्रवेश, प्रभाव एवं प्रसार विशेष रूप से सन् ईस्वी के प्रथम सहस्राब्द में हुन्ना ऋौर यह वह समय था जबकि स्वयं भारतवर्ष में बौद्ध धर्म शीव्रता के साथ नाम शेष होता जा रहा था, तथा जैनधर्म कर्णाटक, महाराष्ट्र ऋोर तुलु एवं तामिल देशों में ही नहीं वरन् श्रान्ध्र, कलिंग, गुजरात श्रीर मध्य भारत में भी, श्रर्थात् भारतवर्ष के लगभग तीन चौथई भाग में स्रापने सर्वतीमुखी चरमोत्कर्य को प्राप्त हो रहा था जबिक कई महान सम्राट्, छोटे बड़े स्त्रनेक नरेश, स्त्रनिगत सामन्त, सर्दार, सेनानी स्त्रौर योद्धा थल स्रोर जल के व्यापारी, धनिक श्रेष्ठि स्रोर चतुर शिल्गी, तथा विभिन्न वर्गीय बहुभाग जनसाधारण भी उनके अनुयायी थे, अनेक महान विद्यापीठों से देश की अधिकांशतः लोक शिक्ता की वह व्यवस्था कर रहा था, असंख्य निर्प्रनथ अमण संघ तथा अनेक उद्भट विद्वान एवं दिगाज झाचार्य धर्म प्रचार, लोककल्याण, साहित्य-एजन स्नादि के द्वारा सांस्कृतिक श्राभित्रद्धि कर रहे थे, तो बड़ा श्राश्चर्य होता है कि क्या ऐसे समय में भी जैनधर्म ने उसी समय में होने वाले बहत्तर भारत के निर्माण में श्रौर उसकी संस्कृति को प्रभावित करने में कोई भी भाग नहीं लिया ? प्राचीन जैन कथा साहित्य, पुराण ब्रौर चरित्र ग्रन्थों में जैनवर्मी साहसी वीरों और विशकों के समुद्र यात्रा करके सुदूरस्थ दीप द्वीगन्तरों को स्नाने जाने के उल्लेख भरे पड़े हैं। उनमें जिन दी।ों के नाम और वर्णन आये हैं इनमें से अनेकों को थोड़ा प्रयास करके आज भी चीन्हा जा सकता है। इन यात्रा विवरणों में अपनेक ऐतिहासिक भी हो सकते हैं। जैन कवि धनपाल रचित तिलकमं जरी में वर्णित एक ऐसे ही समुद्री आक्रमण को प्रसिद्ध प्रातन्वविद डा० मोतीचन्द्र ने एक ऐतिहासिक घटना का सजीव वर्णन अनुमान किया है। इन द्वीपादिकों के निवासियों को प्रचीन जैन पुराणादि ग्रन्थों में विद्याधर जाति का माना है और वहाँ की प्राचीन अनुअतियें भी इस विद्याधर जाति को नाग, ऋदा, यदा, गंधर्व श्रादि उप नातियों के साथ उक्त प्रदेशों का मूल सम्बन्ध सिद्ध करती हैं।

अभी हाल में ही बृहत्तर भारत सम्बन्धी कुछ साहित्य का अध्ययन कर रहा था, विशेष रूप से डा० विजनराज चट्टोपाध्याय की महत्त्वपूर्ण पुस्तक 'कम्बोज में भारतीय संस्कृति का प्रभाव' (अंभेजी) का; उससे पता चला कि कई ऐसे संकेत दएड हैं जिनके द्वारा अन्वेषण करने से कम्बोज,

- श्री विजय (सुमात्रा), जावा त्रादि में जैन संस्कृति के प्रभाव को खोजने का सफल प्रयत्न किया जा सकता है, यथा—
- (१) कम्बोज के सर्व प्रथम भारतीय राज्य वंश के मूल में नागनागि सम्बन्ध होना, जिनका कि बहुल वर्णन प्राचीन जैन साहित्य में मिलता है।
- (२) तहेशीय अनुश्रुति उस वंश का संस्थापक मूल पुरुष कौिएडन्य नामक ब्राह्मण को बताती है, जो प्रथम शती ई० के लगभग भारतवर्ष से आया था, ४ थी शताब्दी के लगभग एक दूसरा कौिएड य वहाँ पहुँचा और उसने उक्त देश का पूर्णतः भारतीयकरेण करा दिया। कदंब आदि नरेशों के अभिलेखों से ज्ञात होता है कि दिल्ला भारत के पूर्वी भाग में प्राचीन काल में कौिएडन्य एक प्रसिद्ध गोत्र था। उस काल में यह भाग जैन धर्म से अत्यधिक प्रभावित था। जैन वैद्यप्ति उम्रादित्य ने अने कल्याणकारक नामक प्रसिद्ध वैद्यक प्रन्थ के हिताहिताध्याय में सम्राट अमोध वर्ष प्रथम (८१५-८७० ई०) की राज सभा में मांसहार निषेध पर जो महत्त्वपूर्ण व्यास्थान दिया था, उसमें इन्होंने अपने पूर्ववर्ती उन दयालु आईत वैद्यप्तियों में जो खान-पान में ही नहीं; अपिध आदि में भी मांसादिक का प्रयोग निषद्ध मानते थे, कौिएडन्य का नाम सादर स्मरण किया है। और ब्रह्मसूरि ने अपने 'प्रतिष्ठा तिलक' (१३ वीं शर्ता ई०) में अपने पिता पार्श्व पंडित (लगभग १२०० ई०) के पाएड्य देश से अपने जिन गोत्रज बन्धुओं के साथ जैनधर्मावलम्बी होय्सल राज्य में आकर वसने का उन्नोख किया है उनमें कौिएडिन गोत्र का भी नाम है।
- (३) इन भारतीय उपनिवेशों में मद्यमांसादि के आहार पान का प्रचार नहीं था, वहाँ के निवासी प्रधानतः शाकाहारादिक के जो थोड़े से उल्लेख मिलते हैं उनमें भी पशुविल देना प्रायः- करके नहीं पाया जाता।
  - (४) इन देशों में 'जिन' श्रौर बुद्ध शब्द पर्यायवाची माने जाते हैं।
- (५) वहाँ से प्राप्त प्रचीन बुद्धमूर्तियाँ भारतीय बुद्ध मूर्तियों से कुछ भिन्न हैं स्त्रौर तीर्थं झर मूर्तियों के साथ विल व्या साहश्य रखती हैं। डा॰ चट जी को उपरोक्त पुस्तक के मुख्य पृष्ठ पर दिये चित्र में जो तथाकथित बुद्ध मूर्ति है वह सुखासन से तिष्ठी ध्यान मुद्रा, नासाप्र हिष्ट, गोद में बाँई हथेली पर दाँयी हथेली-— ठीक स्त्रहंत प्रतिमास्त्रों की नाई रखी है। कोई वस्त्र यज्ञोपवीत भी नहीं है वह नागाविल पर स्त्रासीन है जिसका फर्स संभवतः पीठ के पीछे से होकर शिर पर छत्र किये हुए था — यह उपरिम भाग खंडित है।
- (६) लगभग नवीं शताब्दी के एक शिलालेख में भगवान पार्श्वनाथ का उल्लेख है, साथ ही जैनग्रन्थ कल्याणकारक का भी जिसे कि लोक कल्याण करने वाला बताया है।
  - (७) ६ ठी व सातवीं शती के एक शिलालेख में 'शिवपद' का विचित्र एवं कुछ अलङ्कारिक

### वर्णन है। इस शब्द और इनके वर्णन में जैन संस्कृति की छाप स्पष्ट प्रतीत होती है।

- (=) ६ ठी ७ वी शताब्दी के कुछ शिलालेखों का मङ्गलाचरण एक निराले प्रकार का स्राध्यातम पूरित है। उनमें वेदान्त की भागक है। स्रास्तु वेदान्त के प्रणेता शंकराचार्य के जन्म से लगभग एक शताब्दी पूर्व के इन स्राभिलेखों में वेदान्त के वजाय जैन स्राध्यातम की छाप स्राधिक सफलता पूर्वक खोजी जा सकती है।
- (६) उक्त प्रदेशों में रामायण ग्रौर महाभारत का बहुल प्रचार श्रौर इन कथानकों का जो रूप प्रचलित है उसका जैन रूप के साथ ग्रधिक सादृश्य।
- (१०) वहाँ के प्राचीन मंदिरादिकों के द्वारों में उत्कीर्ण प्रस्ताङ्कों में जैन पुराणों में वर्णित दृश्याविलयों की खोज।
  - (११) वहाँ के शिल्प, स्थापत्य एवं मूर्त्तिकला पर जैन कला का प्रभाव।
  - (१२) वहाँ की प्रचलित लोक कथाय्रों की जैन साहित्य में खोज।
  - (१३) हिन्दू संस्कृति से अनोखे स्त्री जाति के विशिष्ट अविकारों में जैन संस्कृति का प्रभाव।
- (१४) पाटिलपुत्र के मुरुएड वंशी नरेशों का उल्लेख, जिनका वर्णन जैन साहित्य में ही विशेष रूप से आया है।
- (१५) उन देशों में प्रचलित वर्ष का प्रारंभ कार्तिक मास से होता है, जो कि महावीर निर्वाण के साथ प्रचलित जैन मान्यता ही है।
- (१६) दीपाविल का उत्सव, उस समय रोशनी त्रातिशवाजी त्रादि का होना, तथा रथयात्रा, कलशाभिषेक त्रादि स्रन्य पूजोत्सवों का मनाया जाना।
- (१७) उन देशों में बहुमान्य तीन प्राचीन वर्गों में बौद्ध भिचुत्रों तथा हिन्दू, शैवों के श्रविरिक्त जिन 'पंथी' या पंडितों का उल्लेख है; जो बड़े विद्वान, व्यवहार कुशल तथा उच पदों पर त्रासीन होते थे, क्या जैन थे इत्यादि।

ये कित्यय दिशा निर्देश हैं। प्रस्तुत लेख का प्रयोजन कोई खोज शोध अपनुसंधानादि न हो कर जैनाध्ययन की इस महत्त्वपूर्ण एवं उपेच्तित शाखा की आरे विद्वानों का ध्यान आकर्षित करना मात्र ही है। इस सम्बन्ध में आपने अध्ययन के परिणाम स्वरूप विस्तृत एवं प्रामाणिक प्रकाश फिर कभी डाला जायगा।



## जैनमूर्तियाँ की पाचीनता - ऐतिहासिक विवेचन

यह कहना किठन है कि जैनियों की मूर्तियाँ कितनी प्राचीन हैं। स्टीवेन्सन के अनुसार चौथी शताब्दी पूर्वेसा में किसी जैन नेता प्रभव के नेतृत्व में उपकेशपट्टन में भगवान महावीर की एक मूर्ति स्थापित हुई थो। पुरातत्त्व के प्रमाणों से भी उस समय के लगभग जैनियों में मूर्ति स्थापित करने का प्रचार सिद्ध होता है। हाथीगुम्फा के लेखों में जैन नृपित खारवेल द्वारा पाटलीपुत्र से उस जैन-मूर्ति के लौटाने का उल्लेख है जिसे नन्दराज किलंग से ले गया था। इससे चौथी शताब्दी पूर्वेसा में नन्द-नृपितयों का जैन धर्मावलंबी होना, किलंग का जैनधर्म का एक प्राचीन केन्द्र होना तथा पाटलीपुत्र में तीथंकरों की मूर्तियों का निर्माण होना विदित होता है। लोहानीपुर पटना से प्राप्त पटना म्यूजियम की दो भग्न दिगम्बर मूर्तियों में से एक की पालिश में मौट्यंकाल की विशेषताएँ हैं और दूसरी की निर्माण-कला दूसरी सदी पूर्वेसा से मिलती है। संभव है कि वे दूसरी और तीसरी सदी पूर्वेसा की जैन-मूर्तियों के नमूने हों। अर्थशास्त्र के लेखक ने भी जयंत, विजयंत और सर्वार्थसिद्धि में जैन देवताओं का उल्लेख किया है।

श्रानन्त, रानी श्रीर गणेशगुंका इत्यादि उड़ीसा की श्रिधकांश गुकाएँ दूसरी 'सदी पूर्वेसा में खोदी गयी थीं। श्रानन्त गुका की दीवाल पर त्रिशूल श्रीर स्वस्तिक के चिह्न तथा श्रांगन में जैन-मूर्तियाँ मिलती हैं। रानीगुका की दीवालों पर जैन धार्मिक- उत्सवों के दृश्य श्रांकित मिलते हैं। इनसे ईस्वी सन् के पूर्व जैन-मूर्तियों का निर्माण सिद्ध हो जाता है।

उपर्युक्त काल में मथुरा जैनियों का प्रसिद्ध स्थान था। वहाँ की खुदाइयों में अधिकतर दूसरी सदी पूर्वेसा से तीसरी शताब्दी तक के जैन स्तूप, मन्दिर और पत्थर मिले हैं। मथुरा के पत्थरों से हमें जैन मूर्तियों के विषय में अध्ययन के लिए बहुत कुछ सामित्रयाँ मिल जाती हैं। इनमें हमें ऋषभदेव से लेकर प्रायः सभी तीर्थं कर मिलते हैं। इससे यह तथ्य स्पष्ट हो जाता है कि उस समय तक जैनियों में चौबीस तीर्थं करों की प्रतिमाएँ प्रचलित हो चुकी थीं।

तीर्थंकरों की मूर्तियां विशुद्धतः भारतीय भावना की प्रतीक हैं। इनमें किसी विदेशी प्रभाव का आभास नहीं मिलता। बुद्ध और उनकी मूर्तियों से पृथक् करने वाली जैन-मूर्तियों की प्रधान विशेषता उनकी नम्नता है। परन्तु यह केवल दिगंबर मूर्तियों में होती है; स्वेताम्बर अपनी मूर्तियों को वस्तों से विभूषित करते हैं। जिन मूर्तियों की

हथेलियों श्रीर तलवों पर ही नहीं छाती पर उनके चिह्न श्रकित रहते हैं। श्रधिकतर बुद्ध-मूर्तियों की तरह उनके बाल भी छोटे छोटे, घुँघराले श्रीर दाहिनी श्रीर मुड़े हुए पेचदार होते हैं। परन्तु कुछ पहले की मूर्तियों के बाल लच्छों में कंधों पर लटके रहते हैं। पहले की मूर्तियों में बुद्ध के समान उज्योव श्रीर ऊर्ण नहीं होते थे, परन्तु मध्य काल के श्रन्त से उनके सिर पर एक प्रकार का जूड़ा मिलता है।

जैन लेखों और साहित्य में सर्वतोभद्रिका प्रतिमा के नाम से प्रसिद्ध चतुर्मु खी प्रतिमाओं का उस काल के मथुरा में पाया जाना रोचक है। मथुरा के कंकाली टीले पर दो चतुर्मु खी प्रतिमाएँ मिली हैं। एक दिगम्बर प्रतिमा पर कोई चिह्न नहीं है। उसके लेख से विदित होता है कि वह मुनि जयभूति की प्रशिष्या व मुला के कहने पर किसी वेगी नामक सेठ की प्रथम पत्नी कुमारमिता के द्वारा दान की गयी थी। लिपि के आधार पर यह कुषण-काल की सिद्ध होती है। उसी स्थान पर उसी काल की दूसरी प्रतिमा सपों के छत्र के चिह्न से पार्श्वनाथ की जान पड़ती है। यह स्थिरा नामक किसी महिला के द्वारा सभी जीवों की भलाई की इच्छा से भेंट की गयी थी। यह भी कुषण काल की है।

श्रव इस काल के पहले की कुछ प्रतिमाश्रों का विवरण दिया जाता है। फर्वरी १८९० में काँकली में एक प्राचीन शिला मिली है, जिसपर एक श्रासीन जैनमूर्ति श्रंकित है। श्रभाग्यवश इस प्रतिमा का सिर गायव है। उनकी सेवा में श्रनेक देव तथा श्रासन पर दो सिंह और दो वृषभ श्रंकित हैं। वृषभ की स्थित इसे श्रादिनाथ या श्रूषभदेव की मूर्ति सिद्ध करती है। नीचे की लिपि प्राचीन जान पड़ती है। श्रादिनाथ की दूसरी कुषणकालीन मूर्ति मथुरा म्यूजियम के शिला पर न० B 4 में श्रंकित है। लेख के श्रनुसार कुषण नृपति शाही वसुदेव के राज्य के चौरासिवें वर्ष में वह मूर्ति एक मठ में स्थापित की गयी थी। सामने के श्रासन पर कई पुरुष श्रौर नारियों से पूजित एक स्तंभ पर स्थित चक्र है।

सन् १८० में प्राप्त एक कुषणकालीन शिला में अनन्तनाथ की विकृत मूर्ति मिलती है। इसमें बायें हाथ में कपड़े का एक टुकड़ा लिए श्रौर त्रिश्ल पर स्थित एक चक्र के बगल में खड़ी हुई जिनमूर्ति श्रंकित है। उसी काल के एक खुदे हुए पत्थर पर, जो किसी जैन-मठ के तोरण का भाग रहा होगा, पार्श्वनाथ श्रौर महाबीर की मूर्तियाँ श्रंकित जान पड़ती हैं। नेमिनाथ की एक सुन्दर मूर्ति मथुरा म्यूजियम में है जिसका वर्णन वोगल (Vogal) ने. श्रपने "मथुरा म्यूजियम के पुरातत्व" में किया है। दो स्तंभों श्रौर सिंहों के जोड़े पर स्थित एक सिंहासन पर नेमिनाथ ध्यानावस्था में विराज-

मान हैं। स्तंभ के पीछे हाथ जोड़े हुए दो व्यक्ति हैं। एक जड़ाऊ वस्न सिहासन से नीचे दोनों सिंहों के बीच लटक रहा है। उसके नीचे एक चक्र जान पड़ता है। श्रासन की सादी कोर पर नेमिनाथ का चिह्न शंख श्रंकित है।

जैन-कथात्रों में कृष्ण वासुदेव त्रीर उनके परिवार का वर्णन बहुत मिलता है। त्रानकत दशांग के एक प्रसंग के त्रानुसार श्रारिष्टनेमि ने कृष्ण-परिवार के कुछ व्यक्तियों को जैन-धर्म में दीन्तित किया था त्रीर स्वयं कृष्ण को दुखमा सुखमा काल में उत्पन्न होने वाला भावी बारहवां तीर्थंकर घोषित किया था। मथुरा के एक खुदे हुए शिलापट पर, जो त्रापने लेख के त्रानुसार संभवतः कुषणराज वसुदेव के राज्यकाल में धनहस्तिन नामक किसी व्यक्ति की पत्नी के द्वारा भेंट किया गया था, एक मुनि को किसी महिला द्वारा भेंट प्रहण करते हुए दिखलाया गया है। दोनों के बीच बड़े श्राहरों में 'कराह' श्रमण लिखा हुत्रा मिलता है जो संभवतः कृष्ण ही हो सकते हैं। कृष्ण संबन्धी जैन मान्यतात्रों को माना जाय या नहीं परन्तु इतना निश्चित है कि कृष्ण के चचेरे भाई त्रारिष्टनेमि के समय में जैन त्रीर वैष्णव धर्मों का घनिष्ट संपर्क हो गया था। इस पारिवारिक संबन्ध के कारण उस समय से यादवकुल के प्रभाव वाले द्वारिका, मध्य-भारत यथा यमुना-धारा के प्रदेशों में जैन त्रीर वैष्णव-धर्म समान रूप में वर्तमान रहे।

उपर वर्णित सर्वतोभद्रिका प्रतिमा के श्रातिरिक्त मथुरा म्यू जियम के शिलापट्ट B70 और B71 में भी पार्श्वनाथ की मूर्तियाँ श्रांकित मिलती हैं जो नागछत्र के द्वारा स्पष्ट पहचानी जा सकती हैं। ये मूर्तियाँ भी संभवतः हमारे निर्दिष्ट समय की ही जान पड़ती हैं।

तीर्थंकरों में सर्वप्रसिद्ध वर्द्धमान महावीर हैं। मथुरा या अन्य जैन-केन्द्रों में इनकी असंख्य मूर्तियाँ प्राप्त हैं। प्रस्तुत विषय से सम्बन्धित कंकाली टीले से मिली दो ऐसी मूर्तियों का वर्णन आवश्यक है जो संभवतः खृष्टाब्दी की प्राथमिक सदियों की हैं। एक शिलापट पर वे कई सेवकों के साथ अपने पितत्र वृत्त के नीचे आसीन हैं, जिनमें एक अत्रयुक्त नाग भी है। इसमूर्ति के आसन पर एक विकृत लेख हैं जिसका प्रारंभ 'नमो' से हुआ है। दूसरी मूर्ति एक मण्डप के नीचे अगल-बगल में दो सेवकों के साथ आसीन हैं। दोनों ही मूर्तियाँ ध्यानस्थ मुद्रा में हैं और सेवकों के अतिरिक्त उनके आसन पर दो सिंह तथा आकाश से फूल बरसाते हुए गंधवों और अपसराओं के चित्र हैं।

ज्ञैन पहले प्रवर्तकों की ही मूर्त्ति स्थापित करते थे परन्तु उनकी धर्मकथात्रों में चौबीस तीर्थकरों के ऋतिरिक्त अन्य देवताओं के उल्लेख भी मिलते हैं। नायगामेष इस प्रकार के सर्वप्रमुख देवता हैं। प्रथम ईस्वी सदी की लिपि में श्रंकित लेख के साथ एक शिलालेख का दुकड़ा मथुरा में मिला है जिनमें एक नीचे श्रासन पर मेष के मस्तक वाले नायगामेष पालथी मार कर बैठे हैं। इनका मुख ठीक सामने की श्रोर है मानों किसी व्यक्ति को उपदेश दे रहे हों, जिनकी मूर्ति नष्ट हो गयी है। लेख में देवता का नाम 'भगवत नेमेषो' दिया गया है। प्रस्तुत लेख के 'नेमेषो' कल्पसूत्र के हरिएोगमेषो, नेमिनाथ चरित्र के नायगमेषिन तथा श्रन्य प्रन्थों के नेजमेष या नैगमेय नामक देवताश्रों के नामों का रूपान्तर हैं, जिनका स्वरूप जैन धार्मिक कलाश्रों में मेंड़, बकरा या हिरन के मस्तक से युक्त बतलाया गया है। मथुरा के श्रालोच्य शिलालेख में उनका सिर बहरे का है। कनियम ने भी चार नायगामेष की मूर्तियाँ खोज निकाली थीं। नहीं पहचानने के कारण उन्होंने इन्हें केवल बैल के सिर वाले देवता कहकर वर्णन किया है।

पूर्वकथित मथुरा की नायगामेष की मूर्ति के दाहिनी त्रोर तीन खड़ी हुई महिलाओं त्रोर एक बच्चे का चित्र है। बुहलर के विचारानुसार यह चित्र रवेताम्बरागम में वार्णित संभवतः उस कथा को प्रस्तुत करता है जिसमें देवनन्दा त्रोर त्रिशला के बीच गर्भ के परिवर्तन का वर्णन है।

जैन पुराणों के अनुसार नायगामेषिन गर्भ धारण के देवता भी माने गये हैं। अन्तःकृत दशांग रें एक प्रसंग है जिसके अनुसार सुलसा ने नायगामेषिन को प्रसन्न कर उनकी कृपा से गर्भ-धारण किया था। प्राचीन काल में जैन नायगामेषिन को स्त्री और पुरुष दोनों रूपों में चित्रित करते थे। कर्जन म्यूजियम मथुरा की २५५७ और E. I. नम्बर की शिलाओं पर इस देवता का पुरुष रूप मिलता है और उसी म्यूजियम की E 2 नम्बर की शिला पर उन्हें बकरे के मस्तक वाली देवी के रूप में चित्रित किया गया है।

जैन ख्पासना गृहों में सरस्वती, गर्णेश इत्यादि कुछ ऐसे देवों की मूर्तियाँ भी मिलती हैं, जिनकी हिन्दू-उपासना-गृहों में प्रधानता रहती है। कंकाली टीले से मस्तक-रहित दा नारी-मूर्तियाँ मिली हैं। एक तो पहचानी नहीं जा सकी परन्तु दूसरी सरस्वती की है। वह देवी एक चौकोर आसन पर घुटनों को ऊपर किये बैठी है। उसके बायें हाथ में एक पुस्तक है और दायाँ हाथ, जो उठा हुआ था, नष्ट हो गया है। आसन से लेख में इन्डोसीथियन लिपि की सात पंक्तियाँ हैं।

तीर्थंकरों तथा जैन-मत के अन्य देवों के अतिरिक्त मथुरा के कंकाली टीले पर कुछ क्रिटपुट ऐसे चिह्न और चित्र भी मिले हैं जिन्हें जैन पवित्र मानते हैं जैसे स्वस्तिक, वज्र, शंख, गृषभ, हस्ति, हंस, हिरण इत्यादि। जैनियों के लिए स्वस्तिक सातवें तीर्थंकर सुपार्श्वनाथ, वज्र पन्द्रहवें तीर्थंकर धर्मनाथ, शंख बाइसवें तीर्थंकर नेमिनाथ, हाथी दूसरे तीर्थंकर ऋजितनाथ, हंस पाँचवें तीर्थंकर सुमितनाथ, हिरण सोलहवें तीर्थंकर शान्तिनाथ और गृषभ प्रथम तीर्थंकर ऋषभनाथ के सूचक चिह्न हैं। इस प्रकार प्रकट होता है कि कंकाली टीले की कला पूर्णतः जैन विचारधारा से परिसावित है।

मथुरावशेषों के श्रांतिरिक्त सातवीं, श्राठवीं, नौवीं श्रोर दसवीं शती की श्रानेक मूर्त्तियाँ भूगर्भ से निकली हैं, जिनसे जैन मूर्त्ति कला की मनोझता, विशदता और महत्ता प्रकट होती है। लखनऊ म्यूजियम में ऐसी श्रानेक दसवीं शती की मूर्तियाँ हैं, जिनमें पार्श्वनाथ के चिन्ह सर्प का उपयोग मूर्त्ति के नीचे किया गया है। श्राबतक की उपलब्ध मूर्त्तियों में पार्श्वनाथ, महाबीर श्रोर श्रादिनाथ की मूर्त्तियों की श्राधिकता है।

अम्बिका की मूर्ति का प्रचार भी जैन सम्प्रदाय में बहुत दिनों से चला आ रहा है। यह मथुरा, लखनऊ और दिल्ली आदि स्थानों के म्यूजियमों में है। इसके अतिरिक्त और भी अनेक प्राचीन मूर्तियाँ अम्बिका की उपलब्ध हुई हैं। उपलब्ध जैन मूर्तियों को देखने से प्रतीत होता है कि जैन तव्या कला का प्राचीन भारत में सर्वाधिक प्रचार था।



# जैन सिक्क

[ ले॰ श्रीयुत पं॰ नेमिचन्द्र ज्योतिषाचार्य, शास्त्री, साहित्यरत्न ]

प्रत्येक देश और जाति के जीवन उत्थान के लिये इतिहास की परमावश्यकता है, क्यों कि अतीत की गौरवमयी दीपशिखा द्वारा पथप्रदर्शन का कार्य इतिहास से ही सम्पन्न होता है। जैन इतिहास का वर्षों से अनुसम्धान हो रहा है। शिलालेख, ताम्रप्त्र, मूर्त्तिलेख, सिक, जैनमन्थों की प्रशस्तियाँ, विदेशी यात्रियों के यात्रा विवरण एवं देशी-विदेशी विद्वानों द्वारा लिखित ऐतिहासिक प्रन्थ जैन इतिहास निर्माण के मौलिक उपकरण हैं। सिकों के अतिरक्त अन्य ऐतिहासिक सामग्री का उपयोग जैन एवं जैनेतर विद्वानों ने बराबर किया है। अब तक इतिहास निर्माण के प्रधान उपादान सिकों का अध्ययन जैन दिस्तिण से करने की दिशा प्रायः रिक्त है। यही कारण है कि भूगर्भ से प्राप्त सिकों को अभी भी जैन मान्यता देने में विद्वानों को भिक्तक हो रही है। अत्रत्व प्रस्तुत निबन्ध का ध्येय विद्वानों का ध्यान इस दिशा की श्रोर आकृष्ट करना ही है।

सन् १८८४ में किन्घम साहव 'ने ऋहिच्छत्र से प्राप्त ताँ वे के सिक के एक छोर पुष्प सिहत कमल और दूसरी ओर 'श्री महाराज हिर गुप्तस्य' श्रांकत देखकर यह तर्क उपस्थित किया था कि इस सिक में श्रांकित धर्मभावना वैदिक धर्म और बौद्धधर्म से भिन्न जैनधर्म की धर्म भावना है। क्यों कि वैदिक धर्म भावना की श्रमित्यक्ति के लिये गुप्तवंश के राजाओं ने यज्ञीय अश्वमूर्त्ति, विष्णुभक्त इस वंश के राजाओं ने अपनी धर्मभावना की श्रमित्यक्ति के लिये लहमीमूर्त्ति, शिवभक्तों ने अपनी धर्मभावना की श्रमित्यक्ति के लिये नान्दी या शिवलिंग और बौद्धधर्मानुयायियों ने अपनी धर्मभावना की श्रमित्यक्ति के लिये चैत्य-श्राकृति श्रांकित की है। पुष्प सिहत कमल की श्राकृति का सम्बन्ध केवल जैनधर्म के प्रतीकों के साथ ही जोड़ा जा सकता है। जैनधर्म में अष्ट-मंगल द्रव्यों का बड़ा महत्व है, प्रत्येक कार्य में उसकी सफलता के लिये इन मंगलद्रव्यों का उपयोग किया जाता है। कलश का इन मंगल द्रव्यों में प्रमुख स्थान है। मथुरा से प्राप्त स्थापत्यावशेषों में मंगल-कलश की श्राकृति मिलती है तथा अनेक हस्तिलिखत प्रन्थों में भी मंगल-कलश का चिन्ह उपलब्ध है। अतएव कुम्भ-कलश प्रतीक श्रंकित सिक जैन हैं।

१ जैन साहिस्य नो इतिहास ए० १३१, गुप्तवंशना जैनाचार्य शीर्षक

किन्घम साहब के साथ भारतीय सिक्षों का अध्ययन कैम्ब्रिज कालेज के श्रध्यापक रेप्सन, एलेन, गार्डनर, बुहलर, विसेन्टिस्मथ, सिउएल, ह्वाइटेड, राखालदास वन्द्योपाध्याय, डा० गौरीशंकर हीराचन्द स्रोक्ता स्त्रादि विद्वानों ने किया है। किनंघम साहब के अतिरिक्त अन्य समस्त विद्वानों ने वैदिक, वैष्णव, शैव और बौद्धधर्म की धार्मिक भावनाएँ ही प्राप्त मुद्रात्रों में व्यक्त की हैं। यदि ये विद्वान जैन प्रतीकों से सपरिचित होते, तो अवश्य ही अनेक सिकों को जैन सिद्ध करते। कारण स्पष्ट है कि सिकों में तद तद धर्मानुयायी राजाओं ने अपनी-अपनी धर्म भावना को प्रतीकों द्वारा अभिन्यक्त किया है। प्राचीन काल में अनेक जैन राजा हुए हैं, जिन्होंने अपनी मुद्राएँ प्रचलित की हैं। इन जैन राजाओं ने अपनी सुद्राओं में जैन प्रतीकों द्वारा अपनी धर्म-भावना को व्यक्त किया है। पुरातन राजाओं में ऐसे भी अनेक राजा हुए हैं. जो श्चारमभ में बैदिक या बौद्ध धर्म का पालन करते थे, पर पीछे जैन श्राचार्यों से प्रभावित होकर जैनधर्म में दीचित हो गये अथवा प्रारम्भ में जैनधर्म का पालन करते थे, पीछे किसी कारणवश वैदिक या बौद्धधर्म का पालन । करने लगे। ऐसे राजाओं के सिकों में कई प्रकार की धर्म भावनाएँ मिलती हैं। जब तक ये वैदिकधर्म या बौद्धधर्म का पालन करते रहे, उस समय तक की मुद्रात्रों में इन्होंने वैदिक या बौद्ध धर्म की भावना को व्यक्त किया है। जैन धर्मानुयायी वन जाने पर उत्तरकालीन मुद्राश्रों में जैनधर्म की भावना को प्रतीकों द्वारा प्रकट किया है। इसी प्रकार जो प्रारम्भ में जैन थे. उन्होंने उस समय में चलाई मुद्रात्रों में जैन भावना और उत्तर काल में धर्म परिवर्तन कर लेने पर उस परिवर्तित धर्म की भावना को व्यक्त किया है। उन विदेशी सिक्काओं में भी जैनधर्म के प्रतीक मिलते हैं, जिन देशों में जैनधर्म के प्रचारकों ने वहाँ के राजाओं को श्चपने धर्म में दीचित कर लिया था।

भारत में अब तक के प्राप्त सिकों में लीडिया देश के सोने और चाँदी से मिश्रित श्वेत धातु के सिक्क सबसे प्राचीन हैं। इन सिक्कों को भारत में माल खरीदने के लिये वहाँ वाले यहाँ लाये थे। कई वर्ष हुए पंजाब के बन्नू जिले में सिन्धु नदी के प्रश्चिमी तट पर लीडिया के राजा क्रीसस का सोने का एक सिका मिला है। रंगपुर जिले के सद्यः पुष्पकारिणी नामक गाँव के प्रसिद्ध जमीन्दार श्रीयुत् सृत्युखय राय चौधरी ने यह सिक्का खरीद लिया है। इस सिक्क में एक श्रोर एक वृषभ श्रोर एक सिंह का मुँह बना है तथा दूसरी श्रोर एक छोटा श्रीर एक बड़ा पंच मार्क चिन्ह श्रांकित है।

I According to Herodotus the earliest stamped money was made by the Lydians—Coins of Ancient India P. 3

उपर्युक्त सिक में श्रांकित प्रतीक वृषभ और सिंह का सम्बन्ध जैनधर्म की धार्मिक भावना से है; क्यों कि सिक्का निर्माता ने अपने प्रिय धर्म के इस युगीन प्रथम तीर्थं कर भगवान् ऋषभनाथ के चिन्ह वृषभ (साँड) तथा अन्तिम तीर्थं कर भगवान् महावीर के चिन्ह सिंह को श्रांकित कर आदि तीर्थं कर और अन्तिम तीर्थं कर के प्रति भक्ति अभिन्यक्त की है। जैनबन्धों से विदित भी होता है कि यूनान, रोम, मिस्न, ब्रह्मा, स्याम, अफ्रीका, सुमात्रा, जावा, बोर्निश्चों आदि देशों में जैनधर्म का प्रचार ईस्वी सन् से कई शताब्दि पहले ही वर्तमान था। अत्रष्व कीसस का अहिंसा धर्म का पालक होना असंभव नहीं है।

रैप्सन ने अपने 'भारतीय सिकं' नामक बन्थ और रायल एशियाटिक सोसाइटी की पित्रका के अनेक निवन्धों में भारतीय यूनानी राजाओं के सिकों का विवरण उपस्थित किया है'। इस विवरण से प्रतीत होता है कि यूनानी अनेक राजाओं पर जैनधर्म का पूर्ण प्रभाव था; इसी कारण उन्होंने अपने सिक्कों में जैन प्रतीकों को स्थान दिया। अधिलिप के दस प्रकार के चाँदी के सिक्कों मिले हैं, जो सबके सब गोलाकार हैं। इनमें कई सिक्कों पर जैन प्रतीक नहीं हैं। किन्तु इसके ताँवे के सात प्रकार के सिक्कों में से दूसरे प्रकार के सिक्कों पर एक और खड़े हुए हरक्यूलस को मूर्ति, दूसरी और अकार के सिक्कों पर चुपभ के स्थान पर हाथी की पूर्ति है। पाँचवें प्रकार के सिक्कों पर एक और वृह्म की मूर्ति है। पाँचवें प्रकार के सिक्कों पर एक और वृह्म की मूर्ति है।

The earliest coinage, of the ancient world would appear chiefly to have been of silver and electrum; the latter metal being confined to Asia Minar, and the former to Greece and India. Some of the Lydian Staters of pale gold may be as old as Gyges. Ibid, P. 19

<sup>. 1</sup> Notes on Indian Coins and Seals, Journal of the Royal Asiatic Society, 1900—5, Coins of the Greco-Indian Sovereigns, Agathocleia and Strato, Soter and Strato II Philopator.

Numismtic Notes and Novelties, Journal of the Asiatic Society of Bengal—Old series, I, 1890

<sup>2</sup> Catalogue of Coins in the Punjab Museum, Lahore Vol. I, P. 139, Nos 361-62

Connigham's Coins of Ancient India Vol. I, P. 50, इसकी जैनधर्म के प्रतिश्रद्धा थी—देखें संज्ञिस जैन इतिहास भाग ३ खंड २ पृ० १३

उपर्युक्त अयिलिए के ताँ वे के सिकों में जैन प्रतीकों का उपयोग किया गया है। अश्व तृतीय तीर्थंकर भगवान संभवनाथ का चिन्ह है, वृष्य प्रथम तीर्थंकर भगवान आदिनाथ का चिन्ह है तथा हाथी द्वितीय तीर्थंकर भगवान अजितनाथ का चिन्ह है। इस राजा के चाँदी के सिकों पर एक भी जैन प्रतीक अंकित नहीं है, ताँ वे के सिकों में तीन-चार प्रकार के सिक्के जैन प्रतीकों से युक्त हैं, इससे प्रतीत होता है कि यह राजा प्रारम्भ में जैन धर्मानुयायी नहीं था। उत्तरकाल में किसी जैन श्रमण के प्रभाव से अहिसा धर्म का अनुयायी बन गया था। वास्तिविक दात यह है कि शक राजाओं में कई राजा जैनधर्म का पालन करते थे।

इस्वी सन् से पूत्र पहली और दूसरी शतो के उउजियती के ताँवे के सिकों पर एक ओर वृषभ और दूसरी ओर सुमेर पर्वत अंकित हैं। इन सिकों में स्पन्टतः जैन प्रतीकों का प्रयोग किया गया है। वृषभ से आदिम तीर्थंकर की भावना और सुमेर पर्वत से विशाल विश्व की भावना अभिज्यक्त की गर्था है। जैनागम में सुमेर को इस पृथ्वी का केन्द्र बिन्दु माना है। प्राचीन हस्तिलिखित कितप्य प्रन्थों के अन्त में सुमेर पर्वत अन्थ समाप्ति के अनन्तर श्रंकित किया गया है। इस भावना का ताल्पर्य यह है कि जिस प्रकार सूर्य, चन्द्र नित्य सुमेर की प्रदक्तिणा किया करते हैं, उसी प्रकार यह जैनधम 'यावचन्द्रिवाकरी' स्थित रहे। सुमेर की रचना के सम्बन्ध में भी कई विधियाँ प्राप्त होती हैं। कुछ सिकों में तीन चिपटे शून्यों का पर्वताकार ढेर, कुछ में छः चिपटे शून्यों का देर और कुछ में नो चिपटे शून्यों का पर्वताकार ढेर है। तीन शून्य रत्नत्रय के प्रतीक, छः शून्य पट् द्रव्य के प्रतीक और नी शून्य नवपदार्थ के प्रतीक हैं। इस प्रकार सुमेर की विभिन्न आकृतियों में जैन भावना को विभिन्न प्रकार से अभिज्यक्त किया गया है। वैदिक या बौद्धधम में सुमेर को इतना महत्वपूर्ण स्थान प्राप्त नहीं है, जितना जैनधम में। यही कारण है कि प्राचीन लिपिकारों ने प्रन्थ समाप्ति में सुमेर की आकृति श्रंकित की है।

जनपद श्रौर गएराज्यों के प्राप्त सिकों में कुछ सिक उदुम्बर जाति के माने जाते हैं। स्मिथ साहब ने ताँबे श्रौर पीतल के बने हुए बहुत से छोटे-छोटे गोलाकार सिकों को उदुम्बर जाति के सिक्के माना है । उनका कहना है कि दो प्रकार के ताँबे के सिक्कों पर उदुम्बर जाति का नाम लिखा मिलता है। पहले प्रकार के सिक्कों पर एक

<sup>1</sup> Coins of Ancient India P. 14; Indian Museum Coins Vol. 1, P. 154-155, No. 29, 30, 34; P. 155 No 35.

<sup>2</sup> Coins of Ancient India P. 88

स्रोर हाथी, घेरे में बोधि वृत्त स्रौर नीचे एक साँप है। दूसरी श्रोर दो तल्ला या तीन तल्ला मन्दिर स्तम्भ के ऊपर स्वस्तिक स्रौर धर्मचक हैं '!

निश्चय ही ये पहली प्रकार के सिक्के किसी जैन धर्मानुयायी उदम्बर जाति के राजा के हैं। इन मुद्राओं में श्रंकित धर्म भावना जैनधर्म की है। हाथी द्वितीय तीर्थंकर का लाज्छन और बोधि वृत्त केवलज्ञान प्राप्त करने का संकेत है अथवा भगवान के आठ प्रतिहायों में से पहला प्रातिहार्य है । नीचे साँप श्रंकित है, वह तेईसवें तीर्थंकर भगवान पार्श्वनाथ का चिह्न है। अतः मुद्रा की प्रथम पीठिका जैन संकेतों से युक्त है। दूसरी पीठिका में जो मन्दिर स्तम्भ के उपर स्वस्तिक और धर्मचक बताये गये हैं, वे भी जैन प्रतीक हैं। मन्दिर के स्तम्भ के अपर स्वस्तिक और धर्मचक बाये गये हैं, वे भी जैन प्रतीक हैं। मन्दिर के स्तम्भ के अपर स्वस्तिक और धर्मचक को कनधर्म में मंगलकारी माना गया है, कहीं-कहीं स्याद्वाद दर्शन का प्रतिक भी स्वस्तिक को माना है। जो व्यक्ति इसे स्याद्वाद दर्शन का प्रतीक मानते हैं, वे इसका अर्थ सु समस्त, श्रस्ति = स्थिति, क = प्रकट करनेवाला अर्थान् समस्त संसार की समस्त वस्तुओं को वास्तिवक स्थिति प्रकट करने की सामर्थ्य स्याद्वाद दर्शन में है, अत् स्वस्तिक स्याद्वाद दर्शन का प्रतीक है। प्राचीन हस्तिलिखत प्रन्थों में प्रनथ आरम्भ के पहले स्वस्तिक चिह्न तथा प्रनथ समाप्त करने पर भी स्वस्तिक चिह्न मंगल-सूचक होने के कारण दिया गया है।

स्वस्तिक में जैन मान्यतानुसार जीवन की भी श्राभव्यञ्जना वर्तमान है। स्वस्तिक के किनारेदार चारों छोर चार गितयों के प्रतीक हैं। जीव श्रधमं—स्वभाव बहिमुं ख होने के कारण नरक, तिर्यंच, मनुष्य श्रीर देव गितयों में परिश्रमण करता है, जब यह धर्म— स्वस्वभाव में स्थिर हो जाता है तो प्रभु बन जाता है। धर्म स्वभाव क द्योतक स्वस्तिक में मध्य केन्द्र बिन्दु माना है श्रीर श्रधमं का द्योतक मध्य बिन्दु से हटकर कोई भी स्थान है, जो बन्ध का कारण है। जैनमान्यता में स्वस्तिक को प्रत्येक

माभाति रूपममलं भवतो नितान्तम्।

स्पष्टोल्लसत्करणमस्ततमोवितानं —

बिग्बं रवेरिव पयोधरपार्श्ववर्ति ॥—भक्तामर स्तोत्र पद्म सं॰ २८

<sup>1</sup> Journal of Proceedings of the Asiatic society of Bengal, Vol X. Numismatic supplement, No XXIII P., 247. Coins of Ancient India P. 68

२ उच्चैरशोकतरुसंश्रितमुन्मयूख-

शिल्प प्रन्थ, मुद्रा स्त्रादि में स्रंकित इसिलये किया गया है कि जीव स्वपने स्वभाव को पहचान कर चतुर्गति के परिश्रगण से छुटकारा पा सके।

धर्म वक जैन संस्कृति का प्रमुख प्रतीक है, ' इसकी गणना ऋहैन्त के ऋतिशयों में की गयी है। प्रत्येक तीर्थं कर के तीर्थं प्रवर्तनकाल में धर्म चक्र आगे चलता है। जैन साहित्य में बताया गया है कि प्रथम तीर्थं कर भगवान ऋषमदेव ने तन्त्रशिला में इसका प्रवर्तन किया था। प्राचीन जैनागम में धर्म चक्र का अनेक स्थानों पर उल्लेख आया है, यह योजन प्रमाण सुविश्तृत सर्वरत्न मय होता है। कुषणकाल से लेकर मध्यकाल तक की जैन प्रतिमाओं के नीचे धर्म चक्र का चिह्न अवश्य रहा है। अत्रयव इसमें कोई सन्देह नहीं कि उपर्युक्त उदम्बर जाति का सिक्का जैन हैं; उसमें आंकित सभी प्रतीक जैन हैं। जैनधर्म का श्रद्धानो राजा हो इस प्रकार की मुद्रा प्रचलित कर सकता है। प्राचीन गणतन्त्र भारत में अनेक जनपदीय शासक जैनधर्म का पालन करते थे '।

मालव जाति के कई सिक्के जैन हैं; इस जाति के आठ प्रकार के सिक्के अवतक उपलब्ध हुए हैं । द्वितीय उपविभाग के सिक्कों के एक ओर अशोक वृत्त, दूसरी ओर कलश है । तीसरे उपविभाग के सिक्कों पर पहली ओर घरे में अशोक वृत्त और दूसरी ओर कलश है । ऐसे सिक्के दो प्रकार के हैं — चौकोर और गोलाकार। चौथे उपविभाग के सिक्के चौकोर हैं, इन पर दूसरी ओर सिंह मूर्ति है। पाँचवें उपविभाग के सिक्कों पर दूसरी ओर वृष्य है। ये भी गोलाकार और चौकोर हैं। कारलाइल ने इस जाति के चालीस राजाओं के नामों के सिक्के दूढ़े हैं, परन्तु आजकल २० राजाओं के ही सिक्के मिलते हैं। इन बीस राजाओं में यम, मय और जायक जैनधर्म के श्रद्धानी थे। यम ने आचार्य सुधर्म के संघ में जाकर जैन दीना प्रहण की थी।

यौधेय जाति के सिक्के साधारणतः तीन भागों में विभिक्त हैं । प्रथम विभाग

१ देखें -श्रीजैन-सिद्धान्त-भास्कर भाग १७ किरण १ पृ० ५६-६० तथा Baranett, Antiquities of India P. 253

२ जैनिज्म इन नार्थ इ डिया पृ० ७६-१४६ प्रकरण जैनिज्म इन रायल फेमिली

<sup>3</sup> Indian Museum Coins Vol. I, P. 170-171, Nos. 1-11

४ प्राचीन मुद्रा पृ० १४५

<sup>5</sup> Indian Museum Coins Vol. 1, P. 171, Nos 12-13, 14-22

<sup>6</sup> Indian Museum Coins Vol. 1, P. 165; Coins of Ancient India P. 76

के सिक्के सबसे प्राचीन हैं, श्रोर ये ही सिक्के जन हैं। इन सिक्कों पर एक श्रें श्रीर स्तम्भ एवं दूसरी श्रोर हाथी श्रीर वृषभ हैं। पहली श्रोर ब्राह्मी श्र "यधेयन (योधेयानां)" लिखा है । शेष दो विभाग के सिक्कों पर जैन प्रती हैं। इसका कारण यही प्रतीत होता है कि योधेय जाति के राजा पहले जैन पर्म थे, पीछे भागवत धर्म में दोचित हो गये थे; क्यों कि दितीय श्रीर तृतीय विभ सिक्कों में भागवत धर्म की भावना श्रांकत है।

यद्यपि गुनवंश के कई राजा जैनधर्म के श्रद्धालु थे, परन्तु इस वंश के प्राप्त में जैन प्रतीकों का प्रायः अभाव है। इसका प्रधान कारण यही है कि गुनवंश राजा कट्टर ब्राह्मण धर्मानुयायी थे, इसलिये उन्होंने अपनी धर्म भावना की अभिन्य के लिये ब्राह्मण धर्म के प्रतीकों को ही ब्रह्मण किया है। यद्यपि जैन इतिहास ऐसे अनेक उज्लेख वर्तमान हैं, जिनसे गुन्नकालीन जैन साहित्य और! जैनधर्म पर्याप्त उन्नति प्रकट होतो है। असल बात यह है कि ब्राह्मण धर्मानुयायो होते भी गुनवंश के राजाओं ने सभी धर्मों को प्रश्नय दिया था।

ईस्वी सन् की पहली शताब्दी में मालव और सौराष्ट्र में सहात्तत्रप उपाधिय शक राजाओं ने राज्य स्थापित किया था। इस उपाधियारी राजाओं में दो द के राजाओं का प्रशुक्त प्रधानका से सौराष्ट्र पर रहा है। पहले राजांश के कुष् साम्राज्य स्थापित होने से पहले और दूसरे राज्यंश ने कुषण राजवंश के साम्रा के नष्ट होने के समय सौराष्ट्र पर अधिकार किया था। प्रथम राजवंश में के दो राजाओं के सिक्के मिलते हैं। पहले राजा का नाम भूमक था। इसके ताँ वे के सिक्के उपलब्ध हुए हैं, उन पर एक और सिंह की मूर्ति, दूसरी और च तथा एक और खरोष्ट्री अत्ररों में "छहरदास छत्रपस भूमकस" और दूसरी अ बाह्यी अत्ररों में "त्यरातस त्त्रपस भूमकस" लिखा है र ।

उपर्युक्त सिकों में जैन प्रतीक द्रांकित हैं, त्र्यतएव यह मानना द्रासंगत नहीं क जा सकता है कि भूमिकस जैन था। इस राजा का उत्तराधिकारी चत्रप नहप बताया गया है। जिनसेनाचार्य ने इसका उल्लेख नरवाह नाम से किया इसका राज्यकाल ४२ वर्ष लिखा है। श्रनुमानतः यह ई० पू० ४८ में राज्याधिर

१ राखालादास वन्द्योपाध्याय की प्राचीन मुद्रा पृ० १४६; Rodgers Catalogue Coins, Lahore museum.

<sup>2</sup> Rapson, Catalogue of India Coins in the British museur Andhras, Western Ksatrapas etc. pp. 63-64, Nos 237-42

हुआ था '। जैन शास्त्रों में इसका उल्लेख नरवाहन, नरसेन, नहवाण आदि रूपों में किया गया है '। इसका एक विरुद्ध सट्टारक आया है, जिससे इसका जैन होना स्वतः सिद्ध है '। नहपान के सिक्के बहुलता में अभी तक नहीं मिले हैं। किनंघम साहब को इस राजा का ताँबे का एक सिक्का मिला था। इस पर एक ओर बज्र और ब्राह्मी अन्तरों में नहपान का नाम तथा दूसरी और घेरे में अशोक वृत्त है। अतएब भूमिकस और नहपान के सिक्के जैन हैं।

नहपान के राजत्व काल के अन्तिम वर्षों में आन्ध्रवंशी गोतमीपुत्र शातकणीं ने शकों के पहले च्रत्रप वंश का अधिकार नष्ट कर दिया था और नहपान के चाँदी के सिकों पर अपना नाम लिखवाया था। ऐसे सिकों पर एक और सुमेरपर्वत और सके नीचे साँप तथा ब्राह्मी अचरों में "राओ गोतिम पुत्रस सिरि सात किण्स" लिखा हू सरी और उउजियों नगरी का चिह्न हैं। इस राजा ने स्वयं अपने भी सिक्के बन एये थे; इन सिकों पर इसने एक और राजा का मुख और ब्रह्मी अचरों में "राओ गोतिम पुत्रस सिरिय असातकणिस" लिखा है। दूसरी और उज्जयिनी नगरी का चिह्न सुमेर पर्वत, साँप और दाचिणात्य के ब्राह्मी अचरों में "राजा का मुख हिसयब हातकणिष" लिखा है।

गोतमीपुत्र शातकर्णी के सिकों में जैन प्रतीक हैं। यह राजा पहले वैदिकधर्मानु यायी था, परन्तु अपने पिछले जीवन में इसने जैनधर्म प्रहण कर लिया था १ । नासिक के शिजालेख में इसे अशिक, अश्मक, मूलक, सुराष्ट्र, कुकुर, अपरान्त, अन्प विदर्भ और अकरावन्ती का शासक बजाया है। इसका राज्यकाल ई० १००-४४ है। इसका जैन गृहस्थ के ब्रतों को पालन करने का भी उल्लेख मिलता है।

द्विणापथ के सिकों में आन्ध्रजातीय राजाओं के सिक सबसे पुराने हैं। किसी समय आन्ध्र राजाओं का साम्राज्य नर्मदा नदी के द्विणी किनारे से समुद्रतट तक था। इसलिये मालव, सौराष्ट्र, अपरान्त आदि भिन्न-भिन्न देशों में भी आन्ध्र राजाओं ने भिन्न-भिन्न सिके प्रचित्ति किये थे। आन्ध्र देश— कृष्णा और गोदावरी

<sup>1</sup> Journal of the Bihar and Orissa Research Society Vol. 16, P. 289

२ राजपूताने का इतिहास भाग १ पृ० १०३

३ भरुयच्छे एयरे नहवाह एो राया कोससिमद्दो-स्त्रावश्यक सूत्र भाष्य ।

<sup>4</sup> Rapson British Museum Coins P. 68-70 Nos 253-54, P. 45, N. 178

५ संचित्र जैन इतिहास द्वितीय भाग, द्वितीय खंड प्र० ६१-६६

नदी के बीच के प्रदेश में दो प्रकार के सिक प्राप्त हुए हैं। ये दोनों प्रकार के सिक पुडुमावि, चन्द्रशाति, श्रीयज्ञ श्रीर श्रीरुद्र श्रादि राजाश्रों ने प्रचलित किये थे। पहले प्रकार के सिकों पर एक श्रीर सुमेरु पर्वत श्रीर दूसरी श्रीर उज्जयिनी नगरी का चिह्न है। इन सिकों के निर्माता वाशिष्ठी पुत्र श्री पुडुमावि, वाशिष्ठी पुत्र श्रीशातकर्णि वाशिष्ठी पुत्र श्री चन्द्रशाति, गोतमीपुत्र श्रीयज्ञशातकर्णि श्रीर रुद्रशातकर्णि हैं।

दूसरी प्रकार के सिक्के पर एक ओर घोड़ा, हाथी अथवा दोनों की मूर्तियाँ तथा दूसरो ओर सिंह की मूर्ति है। ये सिक्के श्रीचन्द्रशाति, गोतमीपुत श्रीयज्ञशातकर्णि और श्रीकट्रशातकर्णि के हैं। निश्चय ही ये दोनों प्रकार के सिक्के जैन हैं; क्योंकि इनमें जैन प्रतीकों का ज्यवहार किया गया है?।

मालव में आन्ध्र राजवंश के कुछ पुराने सिक मिले हैं । स्वर्गीय पंडित भगवानलाल इन्द्रजी ने अपने एकतित किये हुए सिक्के लन्दन के ब्रिटिश म्यूजियम को प्रदान किये हैं । इन सिक्कों में दो प्रकार के सिक्के मिलते हैं। इन पर खंकित लेख का जो अंश पढ़ा गया है, उससे पता चलता है कि ये सिक्के आन्ध्र राजाओं के ही हैं। पहले प्रकार के सिक्के ईरान के पुराने सिक्कों के ही समान हैं। किन्छम ने लिखा है कि इस प्रकार के सिक्के पुरानी विदिशा नगरी (बेसनगर) के खंडहरों में बेस तथा बेतवा नदी के बीच मिले हैं । इसी कारण रैप्सन ने खनुमान किया है कि ये सभी सिक्के पूर्व मालव के हैं। इन सिक्कों को चार विभागों में बाँटा जा सकता है। पहले विभाग के सिक्के पोटिन के बने हैं, इन पर एक और घेरे में बोधियुन, उज्जयिनी नगरी का चिन्ह, बूषभ और सूर्य चिन्ह अंकित हैं। दूसरी और हाथी और स्वस्तिक चिन्ह हैं । दूसरे विभाग के सिक्के ताँ बे के हैं; इन पर एक और हाथी की मूर्त्त और दूसरी और घेरे में बोधियुन (अशोकयुन) और उज्जयिनी नगरी के चिन्ह हैं। तीसरे विभाग के सिक्कों पर पहली और सिंह

<sup>1</sup> Rapson, Catalogue of Indian Coins Andhras, W. Khatrapas etc. p. 1 XXII

<sup>2</sup> Rapson, Catalogue of Indian Coins Andhras, W. Khatrapas, etc. p. 1 XXIV; प्राचीन मुद्रा पृ० २१४

<sup>3</sup> Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society Vol. XIII, 10. 311

<sup>4</sup> Rapson, British Museum Coins p. XCVI.

<sup>5</sup> Cunnigham's Coins of Ancient India, p. 99

<sup>6</sup> Rapson, British Museum Coins P. 3, Nos 5-6-7-9-9-11

की मूर्ति और वृषम चिन्ह तथा दूसरी श्रोर बोधिवृत्त श्रोर उज्जियिनी नगरी के चिन्ह हैं। ये तीसरे विभाग के सिक्के भी ताँचे के हैं। चौथे विभाग के सिक्के पोटिन के बने हुए हैं। इन पर पहली श्रोर सिंह की मूर्ति श्रोर स्वस्तिक चिन्ह हैं तथा ब्राह्मी श्रन्तरों में "रञो सातकंशिस" लिखा है। दूसरी श्रोर वृषभ, उज्जियनी नगरी का चिन्ह श्रोर घेरे में बोधिवृत्त हैं।

उपर्युक्त सिक्कों में ग्रंकित धार्मिक भावना स्पष्टतः जैन है। सूर्य को जैन संस्कृति में केवलज्ञान का प्रतीक माना गया है। अतएव उपर्युक्त सिक्कों को निस्सन्देह जैन माना जा सकता है। जो राजा अर्थस्वतन्त्र थे, उडजयिनी के आधीनस्थ थे, व अपने सिक्कों में उडजयिनी चिन्ह अंकित करते थे। अतएव आन्ध्र देश में मिले हुए जिन सिक्कों पर सुमेहपर्वत, उडजयिनी, सर्प, सिंह, तृषभ, हाथी, बोधिवृत्त, स्वस्तिक, कलश अंकित हैं, वे सिक्के निश्चय जैन हैं।

पल्लव राजाओं के प्राप्त सिक्कों में; जिन पर सिंह का चिन्ह और संस्कृत तथा कन्तड़ भाषा में कुछ लिखा मिलता है,' वे सिक्के भी जैन हैं। इस वंश का राजा महेन्द्रवर्मन् जैनधर्मानुयायी था।

ईस्वी सातवीं शती के उत्तरान्त चालुक्यवंशी राजा दो भागों में विभक्त हो गये थे। पूर्व की स्रोर चालुक्य राजा कृष्णा स्रोर गोदावरी नदी के बीच के प्रदेश में राज्य करते थे स्रोर पश्चिम स्रोर चालुक्य राजास्रों का राज्य दिल्लापथ के पश्चिम प्रान्त में था। इन राजास्रों के सिक्के सोने स्रोर चाँदी के मिलते हैं। इन सिक्कों की धार्मिक भावना यद्यपि वैदिक ही है, परन्तु जैन संस्कृति का प्रभाव स्पष्ट लित्त होता है। इस वश का प्राचीन लेख धारवाड़ जिले के स्रादुर प्राम से मिला है, जिसमें राजा कीर्तिवर्मा प्रथम द्वारा नगर सेठ के बनाये जैन मन्दिर को दान देने का उल्लेख है। इस वंश के राजास्रों ने जैन गुरुस्रों को भी दान दिये थे।

कदम्बवंश के प्राप्त सोने के सिक्कों में कमल की भावना श्रंकित है। इस वंश मैं मृगेशवर्मा से लेकर हरिवर्मा तक राजा जैनधर्मानुयायी थे। इन्होंने कमल द्वारा मोच-लदमी की भावना को व्यक्त किया है। जैनों के चौबीस तीर्थकरों में कमल पद्मप्रभु भगवान का चिन्ह है। कमल प्रतीक को रखने का एक श्रन्य हेतु यह भी है कि लौकिक दृष्टि से यह उत्साह, श्रानन्द, स्फूर्त्त श्रोर कार्यपरायणता का द्योतक है। कदम्बवंश के राजाश्रों की सुद्राशों में इसीलिये दो प्रकार के चिन्ह मिलते हैं, कि उनमें श्रादिम कई राजा वैदिक धर्मानुयायी थे। इस वंश के जो राजा वैदिकधर्म

<sup>1</sup> Indian Coins P. 37

.का पालन करते थे उनके सिक्कों में वराह अवतार अथवा लदमी की मूर्त्ति मिलती है। जैन राजाओं ने अपनी धर्मभावना की अभिव्यक्ति के लिये कमल को प्रतीक चुना था।

यादव वंशी राजाओं के राज्य देविगिरि और मैतूर के द्वारसमुद्र नामक स्थान में थे। देविगिरि में राज्य करनेवाले राजाओं के सोने, चाँदी और ताँवे के सिक्के मिले हैं, परन्तु इन सभी सिक्कों पर हिन्दू धार्मिक भावना का प्रतीक गरुड़ अंकित किया गया है।

मैसूर के द्वारसमुद्र नामक स्थान में भी इस वंश के राजाओं के सोने और ताँबे के सिक्के मिले हैं। सोने के सिक्कों पर एक ओर सिंह की मूर्ति और दूसरी ओर कन्नड़ लेख है। ताँबे के सिक्कों पर एक ओर हाथी की मूर्ति और दूसरी ओर कन्नड़ लेख हैं। ताँबे के सिक्कों पर एक ओर हाथी की मूर्ति और दूसरी ओर कन्नड़ लेख हैं। इस स्थान के याद्ववंशी राजाओं के सिक्कों पर नाम के बदले में उपाधि मिलती है; जैसे—श्रोतलकाडु गोएड अर्थात् तलकाडु विजयी। उपयुक्त द्वारसमुद्र से प्राप्त सिक्के जैन हैं; क्योंकि इनमें जैन प्रतीकों का व्यवहार किया गया है।

बरंगल के काकतीय वंश के राजाशीं के सोने और ताँवे के सिक्के मिले हैं। इन पर एक और वृषभ का चिन्ह है और दूसरी ओर कन्नड़ी अथवा तेलगू भाषा का लेख है ।. ये सिक्के भी जैन हैं।

द्तिणापथ में पाएड्य, चेर, राष्ट्रकूट, गंग आदि कई वंश के राजा जैन धर्मीनुयायी थे। इन्होंने १२ वीं, १३ वीं और १४ वीं शतो में मुद्राएँ प्रचित्त की थीं। इन राजाओं की मुद्राओं पर भी जैन प्रतीक मिलते हैं। वास्तव में दिच्यापथ में जैनधर्म का प्रचार कई शताब्दियों तक जोर से रहा है। इस धर्म ने राजाश्रय पाकर अपनी उन्नति की थीं। अनेक राजाओं ने जैन गुरुओं को दान दिये थे।

. मिहिर कुल के प्राप्त सिक्कों में दो प्रकार के ताँवे के सिक्के प्रधान हैं। पहले प्रकार के सिक्कों पर एक खोर राजा का मत्तक और उसके मुँह के पास 'श्रीमिहिर कुल; अथवा 'श्रीमिहिरंगुल' लिखा है। दूसरी खोर ऊपर खड़े हुए बृषभ की मूर्ति हैं खोर उसके नीचे 'जयतु वृष' जिखा है । ये पहले प्रकार के सिक्के जैन हैं। दितीय प्रकार के सिक्कों पर एक खोर खड़े हुए राजा की मूर्ति खोर उसके बगज में

<sup>1</sup> Elliott's South Indian Coins p. 152, Nos 87-891; 90-91

<sup>2</sup> प्राचीन मुद्रा २२६; South Indian coins p. 152 Nos 93.95

<sup>3</sup> Indian Museum Coins Vol. 1, P. 337 Nos 1.

एक ओर 'वाहिमिहिरकुल' लिखा है। दूसरी ओर सिंहासन पर 'पद्मावती की मूर्ति है'। मिहिरकुल के ये सिक्के तोरमाण के सिक्कों पर बने हुए हैं । हमारा अनुमान है कि यह तोरमाण जेनाचार्य हरिगुष्त का प्रशिष्य और देवगुप्त का शिष्य था'। यही कारण है कि मिहिरकुल के सिक्कों में जैनधर्म की भावना अंकित की गयी है।

उत्तरापथ के मध्ययुगीन सिक्कों में उद्भाण्डपुर में शाही राजवंश के पाँच राजाओं के सिक्के मिले हैं। पहले प्रकार के सिक्कों पर एक ओर वृषभ और दूसरी ओर घुड़सवार की मूर्ति है। दूसरे प्रकार के सिक्कों पर एक ओर हाथी और दूसरी ओर सिंह की मूर्ति है। तीसरे प्रकार के सिक्कों पर एक ओर सिंह और दूसरी ओर सिंह की मूर्ति है। हाथी और सिंह की मूर्तिवाले सिक्कों पर 'श्रीपदम', 'श्रीवकदेव' और 'श्रीसामन्तदेव' नाम मिले हैं। हाथी और सिंह की मूर्तिवाले सिक्के निश्वय जैन हैं। इन सिक्कों पर जैन भावना का प्रभाव है।

गुजरात में कुमारपाल और अजयपाल के सिक्के अधिक संख्या में मिले हैं । ये चालुक्यवंशी राजा थे । ग्वालियर राज्य में अजयपाल के राज्यकाल का वि० सं० १२२६ का खुदा हुआ एक शिला लेख मिला है । इसी जगह कुमारपाल के राज्यकाल में वि० सं० १२२० का एक शिलालेख खुदा है। इसका अन्य शिलालेख मेवाड़ राज्य के चित्तीर में वि० सं० १२०० का खुदा हुआ मिला है । कुमारपाल का अजयपाल पुत्र था । कुमारपाल ने आचार्य हेमचन्द्र से जैन धर्म की दीचा ली थी। इसने जैनधर्म के प्रचार के लिये अनेक प्रयास किये थे शत्रुं जय और गिरनार की यात्रा के लिये संघ निकालकर संघपित की उपाधि प्रहण की थी और अनेक जैन मन्दिर भी बनवाये थे ।

- 1 Indian Museum coins Vol 1, P. 337 Nos 1.
- 2 Indian Coins P. 30
- ३ जैन साहित्यनो इतिहास पृ० १३२
- 4 Indian Museum Coins Vol. 1, P. 243, 246-248, Nos 1-15
- 5 Indian Coins P. 31
- ६ संचित जैन इतिहास द्वितीय भाग, द्वितीय खंड पृ० १२६
- 7 Indian Antiquary Vol. XVIII, P. 347
- 8 Epigraphia Indica, Vol. II P. 422
- 9 Epigraphia Indica, Vol. VIII, App. 1 p. 14
- १० वम्बई प्रान्त के जैन स्मारक पृ० २१० तथा संज्ञित जैन इतिहास द्वि० भा० खं० २ पृ० १३३

कुमारपाल के सिक्के उद्भार उपुर के शाही राजाओं के सिक्कों के ढंग पर मिश्र धातु के हैं। इनमें एक श्रोर सिंह तथा दूसरी श्रोर हाथी की मूर्त्त है। श्रजयपाल कट्टर वैदिक धर्मानुयायी था, पर इसके सिक्के भी कुमारपाल के ही समान हैं। इस प्रकार श्रनेक सिक्के जैन हैं, श्रन्वेषणशील विद्वानों को इस श्रोर ध्यान देना चाहिये।



# किविध-विषय

[ ले॰ श्रीयुत पं॰ माथवराम शास्त्री, न्यायतीर्थ ]

### नेमिचन्द्रिका-

हिन्दी जैन किवयों में किव मनरंगलाल का महत्वपूर्ण स्थान है। आपने चौबीसीपाठ, सप्तिष्पूजा, सप्तव्यसनचित्र, नेमिचिन्द्रका ख्रीर शिखिर-सम्मेदाचल-माहात्म्य ख्रादि प्रन्थों का निर्माण हिन्दी भाषा में किया है। श्री जैन सिद्धान्त भवन खारा के हस्तिलिखित प्रन्थागार में सं० १८९५ की लिखी हुई 'नेमिचिन्द्रका' की एक प्रति उपलब्ध हुई है। इस प्रति के लिपिकार श्री रघुनाथ दिज हैं, तथा यह प्रतिलिपि पट्टनपुर में की गयी है। नेमिचिन्द्रका पद्यगद्ध रचना है, इसमें ४८६ पद्य हैं।

यह एक खरहकान्य है। किवने इसमें दोहा, चौपई, मुजंगप्रयात, नाराच, सोरठा, ऋहिल्ल, गीता, छप्पय, त्रोटक, पद्धरी श्रादि छन्दों का प्रयोग किया है। पिंगलशास्त्र की दृष्टि से इनके सभी छन्द प्रायः शुद्ध हैं, गएदोष, पददोष, वाक्यदोष, यतिभंग श्रादि का श्रभाव है। एकाध स्थल पर लिपिकार की श्रसावधानी के कारण छन्दोभंग प्रतीत्भी होता है; परन्तु किव ने वास्तव में यह त्रुटि नहीं की है।

इसकी भाषा कन्नोजी से प्रभावित खड़ी बोली है। यों तो भाषा में कोमल-कान्त-पदावली का प्रयोग सर्वत्र पाया जाता है। सानुप्रास, प्रसादगुण से श्रालंकृत एवं परिष्कृतपना इनकी भाषा के विशेष गुण हैं। करुण्यस के वर्णन में शब्द स्वयं करुणा का मूर्तिमानरूप लेकर प्रस्तुत हुए हैं। ऐसा प्रतीत होता है मानो स्वयं करुणा ही शब्दों का रूप धारण कर प्रादुर्भूत हुई है। प्रसंगानुसार भाषा का स्वरूप परिवर्तित होना इनकी विशेषता है।

किया है। इसमें शब्दालंकार और अर्थालंकार दोनों का ही प्रयोग पाया जाता है। शब्दालंकारों में प्रधानतः अनुप्रास', यमक आदि और अर्थालंकारों में प्रधानतः अनुप्रास', यमक आदि और अर्थालंकारों में उत्प्रेचा', रूपक, उपमा', आदि विशेष रूप से प्रयुक्त हुए हैं।

३ यहाँ श्रीर की काकी रक्षे, निज कन्धा धरि धीर ।

२ दुःख सों भरी देह घट छटा । जनु वरषत श्रति दीरघ छटा ।

३ बालचन्द्र जिमि कुवर वपु, बढ़त महा सुख कंद ।

रस का परिपाक भी इसमें रसशास्त्र के नियमानुसार हुआ है। किव ने प्रत्येक के विभाव, अनुभाव और संवारी भावों का सुन्दर विश्तेषण किया है। शान्तर वात्सल्यरस, करुण्यस और विश्वतम्भश्रंङ्गार रसों का वर्णन मुख्य रूप से किया ग है। सीमित मर्यादा में स्वस्थ वातावरण को उपस्थित करने वाला विश्वतम्भश्रंङ्ग विशेष रूप से राजुल के विलाप वर्णन में आया है।

### कथावस्तु निम्न है-

जम्बूद्वीप के भरतत्त्रेत्र के अन्तर्गत सौराष्ट्र देश में द्वारावती नाम की नगरी थं इस नगरी में राजा समुद्रविजय राज्य करते थे। ये बड़े धर्मात्मा, पराक्रनशाली ऋं श्रुवीर थे। इनकी रानी का नाम शिवदेवी था। इनके पुत्र का नाम नेमिकुमार र गया। नेमिकुमार बचपन से ही होनहार, धर्मात्मा ख्रीर पराक्रमशाली थे। इन्हीं वंशज कृष्ण, वलभद्र थे। ये बड़े पराक्रमशाली ख्रीर शस्वीर थे। कृष्ण ने अपने भु बल द्वारा कंस, शिशुपाल श्रौर जरासंध जैसे दुईमतीय राजाश्रों का चल भर में संह कर दिया था। इनके सोलह हजार रानियाँ थीं, जिनमें आठ रानियाँ पट्ट महिषी पद पर प्रतिष्ठित थीं। एक समय नेमिकुमार के पराक्रम को सुनकर कृष्ण के मन ईष्यी उत्पन्न हुई तथा इन्होंने उनकी शक्ति की परीचा करने के लिये उनको अपनी स में त्रामन्त्रित किया। नेमिकुमार यथासमय कृष्ण की सभा में उपस्थित हुए ह अपनी कनिष्ठा अंगुली पर जंजीर डालकर कृष्ण आदि की मुला दिया। कृष्ण बहुत आश्चर्य हुआ। फलतः उन्होंने अपनी पटरानियों को नेमिस्वामी के घर भेज रानियों ने चारों तरफ से नेमिस्वामी को घेर लिया और विवाह करने के लिये प्रतिः बद्ध किया। कृष्ण ने नेमिस्वामी का विवाह भूनागढ़ के राजा उपसेन की कन राजुलमती से निश्चित कराया। वहाँ पर इन्होंने अपनी छूटनीति से पशु श्रों को पा से कैंद करवा दिया था। जिससे नेमिस्वामी के मयबरात के वहाँ पहुंचने पर अग्यो के पश्चात् टीका को जाते समय पशुत्रों की चीत्कार नेमिस्वामी को सुनाई दी। ने स्वामी को चीत्कार से वैराग्य उत्पन्न हो गया और इन्होंने पशुत्रों को कैद से छुड़ाय दीचा प्रहण कर गिरनार पर्वत पर नेमिस्वामी तपस्या करने लगे। राजुलमती पिया नेमिस्वामी को गिरनार पर्वत पर गया हुआ जान तथा दीचा प्रहण कर तपा में संलग्न हैं, समाचार सुनकर विलाप करने लगी। मातापिता के द्वारा बार-ब सममाये जाने पर भी अन्य के साथ विवाह करने को तैय्यार न हुई। गिरनार प पर जाकर दीचा प्रहण कर तप तपने लगी। तप के प्रभाव से सोलहवें स्वर्ग लितांग नामक देव हुई। नेमिस्वामी आठों कमों को नाश कर मोच पधारे।

#### कवि परिचय--

प्रन्थान्त में रचियता ने स्वयं प्रन्थ रचने के कारणों का विश्लेषण करते हुए श्रपना परिचय दिया है, जिससे उनके जीवन पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है।

> श्रव सुनहु मित्र बनाय वकी विधि कौन विधि बनिशो भयो। शुभ दे स्रन्तर वेद मजह कान्ह कुज्य भलो ठयो॥ तहाँ वसौ श्रावक भूरि त्रिकाल जिन पद पूत्रहीं। लिस सब सब मिह परस्पर श्रानन्द मी मन कुंजहीं॥ तहाँ पल्लिबार इच्चाकवंशी कहे का शिवनोत्रिया। जिनदेव शास्त्रसिद्धान्त सुगुरु तीनि जिनके त्राति विया ॥ शुभ करहि चरचा पठहि निश दिन घरहि सरधा जानिकै। तिन सबनि मह इक वसत शावक नम कहाँ वखनिकै॥ हुल्लासराय सुनाम तिनको कहत सब जन टेरिके । तिनके जुगल सुत भयो भूपर सिद्धि सब स्राप्त पेरि के ॥ शुभ जेष्ट लाल कनौजि गंविन्दराम नाम कनिष्ट को । तिन शिशुन मह जो जेष्ट मनरंगलाल नाम कहैं सबै। तिन लाल तनरंग के सुभित्र गुगलदस भये तबै॥ सो प्रानहुँ ते अतिहि वल्लभ सकल गुन की खानि जो। जिन भक्ति शास्त्र जिनेश कूंत सुनि इच करत मान जातिजो॥ न हि रहत छल बल पास तिनके क्रोध करते ना लखो। निति देखि जैनी करत वह विधि जैनधरम सुधा चयो ॥ इत्यादि बहुगुण्जुत सु खून्याल वंद तनो सदा। इक तीसरी निवसत रहत निश दिन पलक विछुरत ना कदा॥ तिनके ही हम सो वात या विधि मित्र सूनु चित ल्याय के। शुभ नेमचन्द्र कि चन्द्रिका ब्राब हमहिं देहु बनाय के॥ तिन वचन श्रमिय समान श्रतिप्रिय सुने श्रानन्द सों भरे। जनु जलिध वरपत सुधा वदन खेत सूदन को खरे॥ तय <mark>शुभ विचार चितारि चित सों छन्द जह नाना धरे।</mark> तिन हेत इह शुभ लेश कीन्हों सुनत संकट ही दरे॥ इह रही जग बल गु विदित बल गुन कनक की भूधरा। नभ उद्धि जब लग रही भूतल चन्द श्रवर दिवाकरा ॥

अर्थात्— कन्नोज में श्रावकों का एक समुदाय था, जो अधिकांश अपना समय जिनेन्द्र पूजा, सेद्धान्तिक चर्चा आदि धार्मिक कार्यों में ज्यतीत करता था। उस समुदाय में हुझासराय नामक श्रावक का भी नाम था। हुझासराय प्रायः अपना सारा समय देव, शास्त्र, गुरु के पूजा-पाठ में तथा तत्व-चर्चा में लगाया करते थे। ये इच्चाकुवंशी थे। इनकी जाति 'पङ्लीवाल' और गोत्र 'शिव' था। इनके दो पुत्र थे, जिनमें जेष्ट पुत्र कनौजीलाल और कनिष्ठ गोविन्द्राम थे। शुभ कर्मोद्रय से कनौजी लाल को पुत्रस्त्र की प्राप्ति हुई, जिसका नाम मनरंगलाल रक्ला गया। कनौजीलाल को अन्य पुत्रस्त्रों की भी प्राप्ति हुई, किन्तु सत्र में जेष्ठ मनरंगलात थे। मनरंगलाल के सुयोग्य मित्र गोपालदास थे। इन दोनों में मैत्रीभाव अत्यन्त घनिष्ट था। गोपालदास जिनेन्द्रदेव, शास्त्र और गुरु में अत्यन्त श्रद्धा रखते थे। शास्त्र प्रेमी थे। छल-कपट और कोध के लिये इनके अन्दर स्थान नहीं था। इनके पिता का नाम खूस्यालचन्द्र था। गोपालदास शास्त्रों का संग्रह करने के लिये हमेशा कटि-बद्ध रहते थे। इन्हीं के अनुरोध से तथा इनके वचनों को अमृत समान अत्यन्त प्रिय समक्ष कर मनरंगलाल ने नेमिनाथ की चन्द्रिका नाम की पुस्तक की रचना जेठ सुदी ११ गुरुवार सं० १०००, नस्त्र स्वाति, सूर्य उत्तरायन में पूरी की।

श— मास् जेष्ठ शशि पद्ध की एकादश विचारि।
नखत स्वाति गुरुवार दिन, उत्तरायन रिवधार ॥१॥
एक सहस अरु आठ सतक, वरप असीति श्रीर।
याही संवत् मो करी, पूरन इह गुखा गौर ॥२॥

## प्रस्यास्त्रव कथाकोष की प्रशस्ति --

जैन इतिहास के निर्माण में प्रनथ-प्रशस्तियों का बड़ा महस्व है। अधिकांश प्रनथों में रचियताओं ने अपने गण, गच्छ, गुरु, परम्परा एवं अपने जीवन का उल्लेख किया है। कई प्रन्थों की अन्तिम प्रशस्ति में अनेक इतिहासोपयोगी वातें उल्लिखित हैं। दिगम्बर साहित्य की प्रनथ-प्रशस्तियों का अभी सम्पूर्ण संकलन नहीं हो सका है। यद्यपि जैन सिद्धान्त भवन आरा ने प्रशस्ति-संप्रह प्रथम भाग तथा अभी हाल में दि॰ जैन अतिशय चेत्र श्री महावीर जी से भी प्रशस्ति-संप्रह प्रकाशित हुआ है।

पुर्यास्तव कथाकोष की प्रशस्ति में रचियता ने स्वयं पद्मबद्ध इस ऋधूरे प्रनथ को प्राप्त तथा पूर्ण करने के कारणों का उल्लेख किया है। इस प्रनथ में पूजादिक छः श्रिधकार हैं। इन ऋधिकारों के अन्तर्गत ५६ कथाएँ हैं। ऋगदिपुराण ऋगदि में जिस विषय का प्रतिपादन है, उसी श्रिभिष्ठाय को ध्यान में रखकर इस प्रनथ का ए संस्कृत भाषा में रामसेन ने किया है। पं० दौलतराम ने इसका अनुवाद भाषा में किया तथा कथाओं को शृंखलाबद्ध भी। इस बचिनका को इ करने की इच्छा भावसिंह नामक किन को हुई। इन्होंने चौपई आदि छन्दों वचिनका को बाँधने का पूर्ण प्रयत्न किया। आयु का अन्त और काल की बता ने इनके इस कार्य में विघ्न पैदा किया, जिससे इस कार्य को पूर्ण करने में थे रहे; केवल शीलाधिकार तक ही इस प्रनथ को लिख सके। इस अधूरे के पुण्य के प्रताप से मैरोसिंह को दर्शन हुए। भैरोसिंह के मन में इसको राने की उत्कृट इच्छा उत्पन्न हुई। समय का फेर और भैरोसिंह के तीन्न शुभ य से इन्हें इस प्रनथ के पूर्ण कराने के लाधन शीन्न प्राप्त हो गये। इन्होंने जियराम किन को इस प्रनथ के पूर्ण कराने के लाधन शीन्न प्राप्त हो गये। इन्होंने जियराम किन को इस प्रनथ के पूर्ण कराने को भार सौंपा। किन ने इस प्रनथ को दी र सं० १७६२ के शुभ दिन में पूर्ण किया।

पुन्यास्त्रत यह कथा रिसाल । पूजादिक ग्रिधिकार विशाल ॥ . पट् श्रधिकार परम उत्कृष्ट । छपन कथा जास में मीष्ट॥ श्रादिपुरागादिक जे कहा। श्राभिपाय तसु यामैं लहा ॥ त्राचारज जिय धारे श्रामिलाष । कीनों तास संस्कृत माष ॥ तास बचिनका रूप सुधार। दौलतराम कथा बुधसार॥ तातें भावसिंह निज छन्द। स्ररंभ कियो चौपई बन्द ॥ शील अधिकार ताई उन जोड़ । भेज दिया लिख ना हम आहे ॥ भला कथा हम लखिकै लिख्यो। ताकूं काल भावसिंह भख्यो॥ भैरोंदास पुन्य परकास । देखा ग्रन्थ श्रध्रापास॥ मो सै भणा सम्पूर्ण करो। श्रारत कछु नम नमें धरो॥ ज्यों कर लगै सम्पूर्ण पुराण ॥ मैं भाषा भाषू सुखमान। तब उन कछुक समै में खोज। मो पै भेज दिया ले चीज ॥

#### ॥ दोहा ॥

गूथों कर्म संजोग तें, पर सेवा में लीन।
जा छिन थिरता चित गही, वित जुत रचना कीन॥
प्रन्थ बड़ा मो मति ब्राल्प, ऐसा बना नियोग।
हास निवारसु सोधियो, विनउ पंडित लोग॥

## ग्रहिन्न छन्द

एक हजार सात से बानवे जानिये। चैत सुदी द्वितीया दिन नीका मानिये॥ तादिन पूरो ग्रन्थ कियो जियराज ने । मंगल करो सकल शैली समाज ने ॥

जैसो लिख्यो यचना लिख्ये । तैसो छुन्द माहि मैं रख्यो ॥ चौपई छन्द--

जो कछ यामें परे सन्देह। तौ तामें देखो धर नेह॥ याके पढ मिथ्यात मिटाइ। काल लब्धि जो पहुँचै स्त्राइ॥ याके पढ़े सुने बुधिमान । जिन्हें जिनवानी सरधान ॥ जो जाय धर्म ध्यान रुचि धरै। स्रागम पढन सुनन मन करै॥

स्त्रागम से सम्यक् गुण पाइ। शिव मग पग धरे चित लाइ॥

कर्मन भेदा त्रात्मा, कर्मन भेदो जोइ। त्र्यातम पद परमात्मा, निहर्चे धारौ सोइ II जो वांछा शिव पद घरे, राग द्वेष को गार॥ ममता तजि समता भजो, काम क्रोध को मार ॥ प्रभ को समिरण ध्यान कर, पूजा जाप विधान। जिन प्रणीत मार्ग विषे, मगन होउ मतिमान II

इति पुरयास्त्रव कथा-कोष भाषा चौपईबद्ध भावसिंह जियराज कृत समाप्त प्रशस्ति के अन्त में इस प्रति के लिपिकार का नाम ऋषि हरिचन्द्र है। लाला लिलितराम ने करायी । इस प्रति की लिपि पौष वदी ⊂ रविवार सम्वत् में लदमण पुरी में की गयी है।

॥ श्री ॥

त्रैलोक्य प्रदीप--

जैनागम में तीनों लोकों का वर्णन करने वाले तिलोयपण्णति, त्रिलो लोकतत्व विभाग आदि कई प्राचीन प्रन्थ हैं। प्रस्तुत त्रैलोक्य प्रदीप में पूर्वक तीनों लोकों का वर्णन किया गया है। यद्यपि इसका विषय त्रिलोक बहुत कुछ मिलता जुलता है किन्तु संस्कृत भाषा में गणित प्रदर्शन पूर्वक ले गिणित का इतना सुन्दर खोर विस्तार के साथ वर्णन किया गया है, जिससे इस का पूर्ण परिज्ञान हो जाता है।

इस ग्रन्थ के रचियता इन्द्रवाम देव हैं। इन्होंने पुरवाडवंशी राजा जे . पुत्र नेमिदेव के अनुरोध से इस प्रन्थ की रचना की है। प्रन्थ रचयिता ने स रचने का कारण बतलाते हुए लिखा है कि--

श्रस्यत्र वंशः पुरवाङसंज्ञः समस्तपृथ्वीपतिमानिनीयः İ स्यक्तवा स्वकीयां सुरलोकलन्दमीं देवाऽवि इच्छन्ति हि यत्र जनम ॥ तत्र प्रसिद्धो ऽजनि कामदेवः पत्नी च तस्याजनि नामदेवी। पुत्रो तयो जोमनलद्मणाख्यौ बभूवतु राधवलद्मणाविव ॥ रहतखनेः राशिजलनिधेरात्मोद्धवः श्रीपतेः । तद्वज्जोसनतो बभूव तनुजः श्री नेमिदेवाह्यः ॥ यो वाल्ये ऽपि महानुभावचरितः सज्जैनमार्गेरतः। श्रीगुग्रभ्षग्कमनतः सम्यक्त्वचूलांकितः॥ यस्यागेन जिगाय कर्णात्यति न्यायेन वाचस्पति । नैर्माल्येन निशापति सत्म्थैर्यभावेन च ॥ गांभीर्येण सरिलाति मलतति सद्धर्म सद्भावनात् । स श्रीमद्गुराभूषणोन्नति नतो नेमिश्वरं नन्दतु ॥ तत्सत्कारपुरंस्कृतेन सललं तज्जैनता दर्शनात् । सन्तुष्टेन तदार्जनादि सगुरौह ष्टेन पुष्टेन च॥ तस्य प्रार्थन्या ससंस्कृतवचो वंघेन सिन्निर्मितो । ग्रन्थोऽयं त्रिजगत्स्वरूपकथनः सःपुर्यनिर्मापराः॥

श्चर्थात् - पुरवाह वंश में समस्त राजाश्चों के द्वारा बंदनीय कामदेव नाम का राजा हुआ था। उनकी पत्नी का नाम नामदेवी था। इनके जोमन और लदमण नामक दो पुत्र हुए। जोमन का नेमिदेव नामक पुत्र हुआ। यह बचपन से ही जैन धर्म का माननेवाला सम्यक्त्व चूड़ामणि था। इसने अपने दान से कर्ण को, न्याय से वृहस्पति को, निर्मलता से चन्द्रमा को और स्थिरता और गंभीरता से समुद्र को जीन लिया था। इस धर्मात्मा, न्यायनिपुण राजा की प्रार्थना से संस्कृत भाषा के अनुष्टुप छन्दों में तीनों लोकों का वर्णन करने वाला यह प्रथ लिखा गया है।

किव ने अपने वंश को नैगमसंज्ञक वंश बतलाया है। इन्द्रवामदेव प्रतिष्ठा-चार्य, धर्मात्मा, जिनभक्तपरायण, नाना शास्त्रों का पारंगत और करणानुयोग के मर्मज्ञ विद्वान थे। इन्होंने प्रन्थारम्भ में चतुविंश तीर्थंकर, नेमिचन्द्र, त्रैलोक्यकीर्ति धर्माकर मुनि और वीरसेनाचार्य आदि को स्मरण किया है। प्रंथ रचने की प्रतिज्ञा करते हुए बताया है ''त्रैलोक्यसारमालोक्य प्रन्थं त्रैलोक्यदीपकं'' अर्थात् त्रिलोक सार नामक प्रन्थ का सार लेकर इस प्रन्थ को रचा जा रहा है। इस प्रन्थ में तीन अधिकार हैं -- अधोलोक, मध्यलोक और उद्येतोक। प्रथम अधिकार में २०५ श्लोक, द्वितीय में ६१६ श्लोक और तृतीय अधिकार में ४६५ श्लोक हैं।

अ।रम्भ में ही विषय प्रारम्भ करते हुए बताया है कि आकाश के मध्य में अगु के समान असंख्यात प्रदेशी यह लोक है। इसमें छह द्रव्यों का-- जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश, काल संघात पाया जाता है। इसिलए यह लोक का मान लौकिक और लोकोत्तर दो तरह का है।

लौकिक मान एक दश शत सहस्र आदि दश गुणोत्तर है। लोकोत्तर मान चार प्रकार का है— दृ व्य, चेत्र, काल, भार । द्र व्यमान के दो भेद हैं — संख्योपमा, संख्यात्मक । संख्यात्मक के तीन भेद हैं — संख्यात, असंख्यात और अनन्त । संख्यात जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट के भेद से तीन प्रकार का है। असंख्यात और अनन्त तीन-तीन प्रकार के हैं — परीत, युक्त, द्विगुण। इनके जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट भेद से २१ भेद होते हैं। संख्यात ज्ञान के निमित्त अनवस्था, शलाका, प्रतिशलाका और महाशलाका इस तरह इन चार कुण्डों की कल्पना कर संख्यानयन किया है। काल प्रमाण का वर्णन बहुत विस्तार से किया है। पूर्वांग, पूर्व, पर्वांग, पर्व, नयुवांगं, नयुतं, कुमुदांगं, कुमुदं, पद्मांगं, पद्मं, निलनांगं, निलन, कमलांगं, कमलं, तुिदांगं, तुिदं, अडडांगं, अडडं, अममांगं, अमम, हाहाहूहू अंगं, हाहाहूहू, वियुल्लता, सतांगं, लता, महालतांगं, महालता, शीवप्रकंपितं, हस्तप्रहेलिका और अच्लात्मक आदि काल परिमाणों को अंकसंख्या प्रदर्शनपूर्वक बताया है। अंकसंख्या की दृष्टि से ये संख्याएँ अत्यन्त महत्व पूर्ण हैं।

लोक के नाना प्रकार के आकार बतला कर गणितानयन किया है, जो कि नवीन न होते हुए भी महत्त्वपूर्ण हैं। नरकों के इन्द्रक, श्रेणीबद्ध, उभय और प्रकीर्णक बिलों का आनयन गणित किया के साथ बहुत ही सुन्दर ढंग से किया है। लम्बाई, चौड़ाई के अतिरिक्त बिलों की स्थूलता का आनयन भी किया है, जो एक नवीन गणित शैली है। अधोलोक ज्यावर्णन के अन्त में नेमिदेव की यशबृद्धि की आकांचा करते हुए बताया है।

पद्मावतीपुत्रप्वित्रवंशः चीरोदचंद्रामलयोः यथास्य । तनोरुहः श्रीजिनपादसेवी स नेमिदेवश्चिरमत्रजीयात् ॥

मध्यलोक का वर्णन करते हुए द्वीप श्रीर समुद्रों के वलय, व्यास, सूचीव्यास, सूचम-परिधि, स्थूलपरिधि, सूचमफल, स्थूलफल श्राद् का गणित प्रदर्शन पूर्वक श्रानयन किया गया है। गणितानयन प्रक्रिया की दृष्टि से यह प्रकरण रोचक श्रीर ज्ञानवर्द्धक है। श्रागे चलकर जम्बूद्दीप के पड्कुनाचल श्रीर सक्त नेत्रों का गणित बहुत विस्तार श्रीर स्पद्ध रूप से दिया गया है। श्री, ही, श्रादि देवियों के मन्दिरों के चित्र, उत्सेध, श्रायाम श्रादि का प्रमाण, परिधि का प्रमाण एवं श्रंगरत्तक श्रनीकादि देवों की संख्या बहुत विस्तार से बतायी गयी है। पद्म, महापद्म श्रादि छहों सरोवरों का सचित्र वर्णन तथा श्रायाम, गाम्भीय, ज्यास, फन्न श्रादि का प्रमाण गणित दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण है। विजयार्द्ध के उत्तर, दिन्नण नगरों की नामावली तथा उनका श्रायाम, विस्तार श्रादि बतलाया गया है। सुमेरुपर्वत तथा उसके श्रवयव भद्रशाल, नन्दन सौमनस, पाण्डुकवन श्रादि का गणित भी विस्तार पूर्वक सचित्र बतलाया गया है। गणितज्ञों के लिये यह प्रकरण मनोरंजक ही नहीं, बल्कि विशेष ज्ञानवर्द्धक है। पूर्वविदेह श्रीर परिचम विदेह के देवारण्य श्रीर भूतारण्य के विस्तार श्रादि का निरूपण करने के श्रनन्तर बताया है।

वर्षन्ति मेघवृन्दानि काले काले यथायथम् ।

दुर्भिन्नं हैन्यता नास्ति नास्ति चौरादिकं भयम् ॥

कुदेवः कुस्सितो लिङ्गी कुशास्त्रं न च गर्विता ।

शलाकापुरुषाः सन्ति सन्ति केवलिनः सदा ॥

श्चर्यात्—इन दोनों वनों में सदा यथासमय वर्षा होती है। दुर्भिन्न, देन्य, आधि, व्याधि, चौर आदि का अभाव है। कुदेव, कुगुरु, कुशास्त्र वहाँ पर नहीं हैं। सर्वदा प्रेसठ शलाका पुरुष और केवली विद्यमान रहते हैं।

श्रान्तर भरतचेत्र के उत्सर्पिणी, श्रावसर्पिणी के षट्कालों का वर्णन करते हुए चक्रवर्ती, नारायण, प्रतिनारायण श्रीर चौबीस तीर्थंकरों की श्रायु, शरीरोन्नित, विभूति श्रादि का संदृष्टि प्रदर्शन पूर्वक सुन्दर वर्णन किया है। मध्यलोक व्यावर्णन में व्यास, परिधि, सूचीफल, चेत्रफल, घनफल श्रादि के श्रानयन के लिये कई करणसूत्र भी दिये हैं तथा इन करणसूत्रों का सोदाहरण गणित विस्तार भी बतलाया गया है। श्रन्त में एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय श्रादि संज्ञीपश्चेन्द्रिय पर्यन्त समस्त जीवों की श्रायु बतलायी गयी है।

उर्ध्वलोक न्यावर्णन नामक प्रकरण के प्रारम्भ में भवनवासी देवों के प्रह, श्रावास, निलय श्रादि का वर्णन करने के पश्चात् इनकी ऋद्धि, इन्द्र तथा श्रादिपरिषद, मध्य-पीर वाह्यपरिषद की विभूति का विस्तार सिहत वर्णन किया है। यों तो यह शास्त्री; १ से प्रायः मिलता जुलता है, किन्तु भेद-प्रभेद श्रीर कथनशैली में तत्त्वार्थसूत्र भवनवासियों की देवियों, उनकेनिवासस्थान श्रादि के सम्बन्ध का देवताम्बर परम्पर

विस्तार से प्रभावोत्पादक वर्णन किया गया है। व्यन्तर देवों के वर्णन में आकाशो-तन्ता, प्रीतिङ्करा, भुजगा, महागंधा, गंधाका, अनुत्पन्ता, उत्पन्ता, कुसुमाएड, अन्त-वांसिन, दिग्वासिन, नित्योत्पादक आदि भेदों का बड़े ही विस्तार के साथ वर्णन किया है। जोतिलोंक व्यावर्णन में ज्योतिषियों के विमान, विम्ब आदि का आयाम, विस्तार और स्थूलता प्रभृति बातों का विस्तार से विवेचन किया गया है। आगे चलकर भरत, हिमवत्. हैमवत, महाहिमवत्, हरिवर्ष, निषध, विदेह, नील, रम्यक, रुक्मी, हैरएयवत, शिखरी और ऐरावत नेत्र की ताराओं का अंकसंदृष्टि द्वारा विवेचन किया गया है। सूर्य और चन्द्रमा के प्रकाश और प्रभाव का गणित भी जानकारी के लिये उत्तम है। इनकी शीम, मन्द और मध्य गतियों का विवेचन भी ज्योतिष शास्त्र की हाद से ज्ञान वर्द्धक है। कृतिका से नचत्र गणना कर नचत्रों की ताराओं और उनकी आयु आदि का कथन भी जानकारी बढ़ाने वाला है। उध्वंलोक व्यावर्णन में सोलह स्वर्गों का गणित पूर्वक विस्तार से वर्णन किया है। इन्द्रक, श्रेणीबद्ध, प्रकीर्णक विमानों का सचित्र वर्णन करते हुए इनके आयाम आदि सगणित वतलाये गये हैं। इस प्रकरण में जानकारी के लिये अनेक वातें हैं।

इस प्रकार ग्रह, ब्रन्थ करणानुयोग का अनूठा है। प्रकाशन संस्थाओं को ऐसे महत्त्वपूर्ण प्रन्थों के प्रकाशन की ओर ध्यान देना चाहिये। इस प्रन्थ की सबसे बड़ी बिशेषिता संहष्टियों की है। समग्र प्रन्थ में लगभग १५० संहष्टियाँ हैं।



# साहित्य-समीन्ता

## वर्णी जैनग्रन्थमाला काशी के तीन प्रकाशन-

पश्चाध्यायी:— टीकाकार: व्याव वाव साहित्यसूरि पंव देवकीनन्दन सिद्धान्त-शास्त्री; सम्पादकः श्री पंव फूलचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री; पृष्ठसंख्याः ५६ + ३३९ श्रीर मूल्य नौ रुपये।

स्वर्गीय व्याख्यान वाचस्पति पं० देवकीनन्दन शास्त्री ने पञ्चाध्यायी का हिन्दी अनुवाद आज से बहुत पहले किया था तथा यह प्रत्थ शास्त्राकार प्रकाशित भी हुआ था; किन्तु प्रस्तुत संस्करण में अनेक विशेषताएँ हैं। श्री पं० फूलचन्द्र जी सिद्धान्त शास्त्रों ने विशेषार्थ लिखकर इस प्रन्थ की उपयोगिता में चार चाँद लगा दिये हैं। शंका, समाधानों के द्वारा प्रन्थ का विषय बिल्कुल स्पष्ट हो गया है। प्रन्थारम्भ में ५२ पृष्ठों की विस्तृत प्रस्तावना में प्रन्थ के प्रतिपाद्य विषयों की आलोचना उक्त पंडित जी ने बड़ी विद्वत्ता के साथ की है। प्रन्थकर्त्ता के 'दिर आरेर श्रीमान कर्म कृत हैं' इस विषय की समीचा अपने अध्ययन के आधार पर की है तथा आपके द्वारा निकाला गया निष्कर्ष बहुत कुछ अंशों में ठीक जँचता है। यद्यपि आपने कोई प्रवल शास्त्रीय प्रमाण नहीं दिया है, फिर भी निष्कर्ष बुद्धि प्राह्य है। पंडित जी प्रस्तावना में वेदमीमान्सा करते हुए वेद के कार्य का जो निर्देश किया है, वह आपके शास्त्रीय चिन्तक का द्योतक है। जैन कर्म मान्यता के अधार पर आपके द्वारा निकाला गया यह परिणाम प्रत्येक विचारक को अपील करेगा। इसी प्रकार व्यवहार और निश्चय नय के सम्बन्ध में अनेक प्रन्थों का प्रमाण देते हुए सुन्दर और प्रामाणिक निष्कर्ष निकाले हैं।

निमित्त और उपादान की चर्चा की गुन्थी सुलभाने का प्रयत्न पंडित जी ने किया है। अनेक लौकिक उदाहण भी दिये हैं; परन्तु चर्चा अध्रा सी है, इसको और थोड़ा विस्तृत करने के आवश्यकता थी। प्रस्तायना ज्ञानवर्द्धक और पाण्डित्यपूर्ण है। वर्णी प्रन्थमाला ने पञ्चाध्यायी का यह सर्वोङ्ग सुन्दर संस्करण प्रस्तुत किया है। स्वाध्याय प्रेमियों को लाभ उठाना चाहिये।

तत्त्वार्थ सूत्र (हिन्दी विवेचन) — विवेचन कत्तीः श्री पं० फूलचन्द्रजी सिद्धान्त शास्त्री; पृष्ठ संस्थाः ३२ × ४६१; मूल्यः पाँच रुपये।

तत्त्वार्थसूत्र जैन समाज के सभी फिरकों में मान्य है। इसका विस्तृत विवेचन इनेतान्बर परम्परा के-आधार पर श्री पं० सुखलाल जी ने लिखा था, उसी से प्रेरणा प्राप्त कर दिगम्बर परम्परा के अनुसार यह विवेचन प्रस्तुत किया गया है। प्रारम्भ में विवेचन कर्त्ता ने तत्त्वार्थसूत्र के रचियता के सम्बन्ध में अपना नया ऐतिहासिक अनुसम्बान उपस्थित किया। आपने सूत्रकार गृद्धपिच्छाचार्य को सिद्ध किया है तथा उमास्वाति को श्वेताम्बर तत्त्वार्थीधिगम भाष्य का कर्त्ता इनसे भिन्त व्यक्ति बताया है। प्रस्तावना छोटी होती हुए भी तथ्यपूर्ण है।

श्री पं॰ फूलचन्द्र जी सिद्धान्त शास्त्री अध्ययनशील, सिद्धान्त के मर्मज्ञ और दार्शनिक विद्वान हैं। इस विवेचन में आपकी प्रखर प्रतिभा के सर्वत्र दर्शन होते हैं। विवेचन की शैली सरल, सुबोय, रुचित्रधंक एवं हृदय गम्य है। पंडित जी ने इस विवेचन द्वारा एक बड़ी कभी की पूर्त्ति की है। जैन सिद्धान्त के समुद्र इस सर्वाङ्गपूर्ण विवेचन के प्रचार की परमावश्यकता है। प्रत्येक मन्दिर और पुस्तकालय में तो इसे रखना ही चाहिये। स्वाध्याय प्रेमियों को भी तत्त्वार्थ के रहस्य को समभने में यह विवेचन अद्यधिक सहायक होगा। छपाई-सफाई, गेटप आदि उत्तम हैं।

श्चपभ्र श-प्रकाश:—तेखकः श्री देवेन्द्र कुमार एम० ए०, साहित्याचार्यः; प्रस्तावना तेखकः श्री पं० विश्वनाथ प्रसाद मिश्रः, पृष्ठ संख्याः ८+७+२२४ः, मूल्यः तीन रुपये ।

हिन्दी भाषा का निकास अपश्रंश से हुआ है; अतः हिन्दी भाषा के अध्ययन के लिये अपश्रंश भाषा का व्याकरण जानना आवश्यक है। श्री देवेन्द्रकुमार उदीयमान लेखक और विचारक हैं, आपकी लेखनी से प्रसूत रचना हिन्दी भाषा के अध्ययन में विशेष सहायक होगी। वर्णी अन्थमाला के संचालक उपर्युक्त उच्चस्तर के उपयोगी अन्थ प्रकाशन के लिये धन्यवादाई हैं।

# श्री रायचन्द्र शास्त्र माला के दो प्रकाशन-

प्रथमरित प्रकरण-- रचिवतः उमास्वातिः सम्पादकः श्री प्रो० राजकुमार जैन साहित्याचार्यः प्रकाशकः श्री परमश्रुतप्रभावक मंडल, जौहरी बाजार बम्बईः मूल्य छः रुपये।

इस प्रनथ में २२ अधिकार हैं। इन अधिकारों में कषाय, इन्द्रिय, राग द्वेष आदि को जीतने का मार्ग बतलाया गया है। इसका विषय तत्त्वार्थसूत्र के विषय से बहुत-कुछ साम्य रखता है। संसार के विषयों में लिप्त व्यक्ति के लिये विरक्ति प्राप्त करने में इस प्रनथ का स्वाध्याय परमोपयोगी होगा। इसका प्रत्येक श्लोक लिलत, सरस और वैराग्य से ओत-प्रोत है। माध्यस्थ्य, वैराग्य, विरागता, शान्ति, उपशम, प्रशम दोष-इय और कषाय विजय आदि वैराग्य के पर्यायवाची नाम-हैं। जब तक व्यक्ति विकारों के आधीन रहता है, परतन्त्र है; जब उसकी प्रवृत्ति आत्मोन्मुख हो जाती है, वह स्वावलम्बी बन जाता है। रागादि का बिल्कुल शमन हो जाना प्रशम है, इससे बढ़कर अन्य कोई सुख और शान्ति नहीं हैं। जीव के लिये अशान्ति का कारण राग ही है। आवार्य ने इसके कई नाम बतलाये हैं। वास्तव में राग के अभाव में जो आनन्दानुभूति होती है, वह वर्णनातीत है, शाश्वत है और परमोपाद्य। इस प्रनथ में इसी आनन्दानुभूति की प्राप्ति का उपाय बतलाया है।

श्रनुवाद प्रो० राजकुमार जी साहित्याचाय ने बहुत ही सुन्दर किया है। हृद्यंगम करने में विशेषार्थ तथा हरिभद्रसूरि की संस्कृत टीका का भाषानुवाद विषय सममने में बड़े सहायक हैं। इस सुन्दरतम श्रनुवाद के लिये उदीयमान लेखक साधुवादाद हैं। छपाई-सफाई श्रच्छी है। स्वाध्याय प्रोमियों को मंगाना चाहिये।

न्यायावतार—-रचिताः आचार्यं सिद्धसेन दिवाकर; श्रनुवादकः पं० विजय-मूर्त्ति शास्त्राचार्य, एम० ए०; मूल्यः पाँच रुपये।

यह न्याय शास्त्र का अन्य है। इसमें प्रमाण, प्रेमय का सुन्दर ढंग से विवेचन किया गया है। इसमें छल ३२ कारिकाएँ हैं। अनुवादक ने मूल कारिकाओं और सिद्धिष्गिणि की संस्कृत टीका का भाषानुवाद किया है। न्याय शास्त्र के अनुवादक को अनेक किताइयों का सामना करना पड़ता है, इस कारण अनुवाद की भाषा प्रायः उलमी रह जाती है। इस अन्थ के अनुवाद में पर्याप्त अम किया गया है, तथा भाषा की उलमन की बहुत छुछ अंशों में दूर करने का अयास सफल रहा है। न्याय शास्त्र के जिज्ञासुओं के लिये अन्य उत्तम है। छपाई सफाई, गेटप आदि अच्छे हैं।

प्रशस्ति संग्रह— सम्पादकः श्री कस्तूर चन्द कासलीवाल एम० ए० शास्त्री; प्रकाशकः प्रवन्ध कारिणी कमेटी, श्री दि० जैन अतिशय चेत्र महावीर जी; मूल्य छः रुपये।

जैन इतिहास के निर्माण में प्रनथ प्रशस्तियाँ बड़ी उपयोगी हैं। दिगम्बर जैन समाज में एक प्रशस्तिसंग्रह जैन-सिद्धान्त-भवन आरा से प्रकाशित हुआ था और दूसरा प्रशस्तिसंग्रह यह है। इसमें आये शास्त्र मंडार तथा जयपुर के संस्कृत, प्राकृत, अपभंश एवं हिन्दी भाषा के प्रनथों की प्रशस्तियों का संकलन किया गया है। प्रस्तावना में सम्पादक ने अनेक ज्ञातव्य वातों के साथ प्रशस्ति संग्रह में आये हुए आचायों, लेखकों एवं कवियों का संत्रित परिचय दिया है। इस प्रशस्ति संग्रह से कई नवीन प्रनथों का पता चलता है। अपभंश भाषा का विपुत्त साहित्य अभी अप्रकाशित पड़ा है, इसके प्रकाशन की व्यवस्था शीव होनी चाहिये। प्रशस्तियों

का सम्पादन सुन्दर हुआ है। यदि सम्पादक लिपिकत्तीओं की प्रशस्तियों के इतिहास के सम्बन्ध में कुछ और प्रकाश डालते तो इस प्रकाशन में चार-चाँद लग जाते। हम इस बहुमूल्य ऐतिहासिक संकलन के लिये उदीयमान प्रतिभाशाली सम्पादक तथा महावीरजी तीर्थ चेत्र कमेटी को धन्यवाद देते हैं, जिनके प्रयास से प्रशस्तियों का यह संकलन प्रकाशित हुआ है। प्रत्येक अन्वेषक विद्वान् और पुस्तकालय को हमें मंगाना चाहिये।

जैनधातु- प्रतिमालेख (प्रथम भाग)-- सम्पादकः मुनि कान्तिसागर; प्रकाशकः मंत्री, श्री जिनदत्तसूरि ज्ञानभंडार, सूरत।

प्रारम्भ में मुनिजी की एक छोटी सी प्रस्तावना है, जो क्रत्यन्त ज्ञानवर्द्ध के हैं। आपने इसमें जैन धातु प्रतिमात्रों के संज्ञित इतिहास की रूप रेखा प्रस्तुत की है। इस संग्रह में संवत् १००० से सं० १९५२ तक की धातु प्रतिमात्रों के लेखों का संकलन किया गया है। इसमें कलकत्ता, बम्बई, अमरावती, भद्रावती, नासिक, बालापुर, नागपुर और सम्मेदिशाखर आदि स्थानों की श्वेताम्बर जैन धातु प्रतिमात्रों के ३६६ लेख संग्रहीत किये गये हैं। परिशिष्ट में हस्त लिखित एक गुटके के आधार से सिद्धाचल की नव टोंकों के प्रतिमा लेख भी अविकल रूप से दिये गये हैं। अन्त में लेखों में आये हुए आचार्य, प्रतिष्ठायक मुनियों का नाम तथा गच्छ और नगरों के नाम भी दिये हैं, जिससे इस संकलन की उपयोगिता कई गुनी बढ़ गयी है। मुनि जी पुरातत्त्व और कला के मर्मज्ञ विद्वान् हैं, उनके द्वारा इसका सम्पादन सर्वाङ्गीण सुन्दर हुआ है। इतिहास-प्रेमियों को इससे लाभ उठाना चाहिये।

नेमिचन्द्र शास्त्री

# भारत धर्म महामण्डल वर्धा के दो प्रकाशन-

समाज श्रीर जीवन-- सम्पादकः जमनालाल जैन साहित्यरत्नः; मृल्य एक रूपया।

विचारशील लेखों का यह संग्रह पर्याप्त सुन्दर बन पड़ा है। भाव श्रीर भाषा होनों ही हिन्टयों से 'सुख श्रीर शान्ति' शीर्षक निबन्ध हमें बहुत रुचा है। गहन विषय का इतनी चलती भाषा में प्रतिपादन करना, महात्मा भगवानदोन जैसे कुशल कलाकार का ही चमत्कार है। बास्तव में हमलोग सुख-शान्ति नहीं चाहते, बिल्क उसकी बिडम्बना करते हैं। यों तो सभी निबन्ध प्रशंसनीय हैं, पर उदाहरण के लिये उपर्युक्त निबन्ध ही चुना है। राजमल ललवानी के निबन्ध भी हमारे जीवन की

जड़ता को दूर करने में पर्याप्त सहायक होंगे। संस्कार समय की देन हैं, परिस्थितियों की देन हैं, पर छाज के सुग की देन हैं, पर छाज के सुग में उन सबका कोई उपयोग नहीं है। इस पुस्तक के सभी निबन्धों के पीछे पर्याप्त विन्तत है। छुवाई-तकाई, गेटप छादि छाच्छे हैं।

जी 1न जी हरी — वे वकः श्री रिवमदास रांका; सम्यादकः जमनालाज जैन साहित्यरक्ष; मूल्य एक रुपया चार आना।

प्रस्तुत पुस्तिका में श्री रिषभदास रांका ने अपने भाई के नाम जो बो० कम० पास कर जीवन-संग्राम में प्रवेश कर रहे हैं, पत्र लिखे हैं। स्व० श्री जमनालाल बजाज के जीवन-संस्मरण पत्र में लिख लिख कर रांकाजी ने अपने भाई को उपदेश-संबल दिया है। उदाहरण के लिये घटनाओं का चुनाव बहुत समीचीन है। सत्य और अहिंसा का देनिक जीवन में प्रयोग स्व० बजाज जी ने किस सफलता से किया, इस के प्रचुर उदाहरण पुस्तक में है। संस्मरणों द्वारा मनुष्य जीवन में बहुत कुछ सीख सकता है, इस दिष्ट से यह पुस्तक उपयोगी है पुस्तक को पत्रावली में लिखकर रांका जी ने संस्मरणों को प्रभावशाली बना दिया है। छपई अच्छी है।

प्रो० राजेश्वरोदत्त मिश्र एम० ए०

समाज मनोविज्ञान के कुछ पहलू - लेखकः प्रमोद कुमार एम० ए०; प्रकाशकः सरला पुस्तक माला, जमशेदपुर; मूल्यः पाँच रुपये।

हिन्दी भाषा में समाज मनोविज्ञान पर यह प्रथम प्रयास है। मनोविज्ञान के विद्यार्थियों के लिये तो यह लाभदायक है ही, साथ ही रोचक शैली में होने के कारण साधारण पाठकों के लिये भी उपादेय हैं। कोई भी पाठक इसके द्वारा अपने न्याव- हारिक जीवन में बहुत कुछ लाभ उठा सकता है। लेखक का वैज्ञानिक और प्रगति-शील दृष्टिकोण प्रशंसनीय है। सामाजिक विषयों पर यद्यपि अधिक वैज्ञानिक विचार नहीं किया है फिर भी हिन्दी भाषा में इस पुस्तक का महत्व है।

- प्रो० रामनरेश सिंह एम० ए०

# भारतीय साहित्य सदन की प्रकाशित चार पुस्तिकाएँ ---

आत्मदर्शन (प्रथम भाग) — लेखकः श्री प्रो० पन्नालाल धर्मालङ्कार कान्यतीर्थ; पृष्ठ संख्या =0; मूल्यः आठ आने।

इसमें संवाद द्वारा एमोकारमन्त्र, सदाचार, धर्म, सप्तव्यसन, पाँच पाप आदि को परिब्कृत आधुनिक भाषा में समभाया है। यह छात्रों के लिये विशेषोपयोगी है। चरित्र

निर्माण श्रीर धार्मिक ज्ञान कराने के लिये यह पुस्तक विशेष कर दि बी गयी है, इससे एक श्रभाव की पूर्ति हो जादी है। लिखने का ढंग गया है। छात्र इस पुस्तक को बड़ी रुचि से पढ़ेंगे। ऐसी उपयोगी पुस्तक का पठन कम में शामिल होना लाभदायक होगा। छपाई सफाई भी श्रच्छी है, किन्तु प्रूफ संशोधन की श्रसावधानी यत्र तत्र निन्तर श्राती है। जैसे—-पुष्ठ ८० में मोज्ञमर्गिस्य, त्तद्गुनलब्धये श्रादि। द्वितीय संस्करण में भाषा को सरज तथा पारिभाषिक शब्दों के बोम को हल्का करना चाहिये। श्रात्म दर्शन नाम कुछ क्लिष्ट सा है, इसको भी बदलने की श्रावश्यकता है।

भक्तामर स्तोत्र सार्थ--अनुवादकः श्री पं० श्रमृतज्ञाल जी समहित्यदर्शनाचार्यः प्रष्ट संख्या ४+४८; मूल्यः छद श्राने ।

इसमें संस्कृत रलोकों के नीचे दिन्दी पद्मानुवाद, अन्वय, शब्दार्थ और भावार्थ दिया गया है। प्रारम्भ में पं० कैलाश चन्द्र जी शास्त्री, प्रधानाध्यापक - श्री स्याद्वाद महाविद्यालय बनारस का प्राक्रथन है। जिसमें श्वेताम्बर परम्परा में प्रचलित ४४ और दिगम्बर परम्परा में प्रचलित ४८ पद्मों के रहस्यों को बतलाया है। श्री पं० अमृतलाल जी साहित्य व दर्शन के विद्वान ने इनका अनुवाद किया है। प्रत्येक श्लोक का विभक्ति के अनुसार अर्थ लिख कर नीचे भावार्थ में विषय को स्पष्ट कर दिया गया है। श्री पं० अमृत लाल जी दर्शन व साहित्य के विद्वान हैं, उनकी इस विद्वत्ता की छाप इस अनुवाद पर स्पष्ट है। अब तक के प्रकाशित भकामर के हिन्दी अनुवादों में यह निस्सन्देह प्रामाणिक अनुवाद है। आचार्य मानतुङ्ग के दो श्रेष्ठ चित्रों से प्रस्तुत संस्करण को और भी चित्ताकर्षक बना दिया है। यद्यपि कला की दृष्टि से दोनों ही चित्रों में समचतुरस्न संस्थान का अभाव है। जंजीर से जकड़े हुए चित्र में कुहनी से हाथ तक का भाग सम नहीं है। मुख पृष्ठ से चित्र में भी हाथ जोड़ने की मुद्रा में अस्वाभाविकता है। फिर भी इस सुन्दर संस्करण के लिये प्रकाशक धन्यवाद के पात्र हैं।

दीपमालिका विधान— सम्पादकः श्री प्रो० पन्नालाल धर्मालंकार काव्यतीर्थः; पृष्ठ संख्याः २ + १३ + ४८; मूल्यः त्राठ त्राने ।

इसमें स्तोत्र श्रीर दीपमालिका सम्बन्धी पूजाश्रों का संकलन है। यद्यपि इसमें सायंकालीन दीपमालिका के पर्व का संज्ञित विधान हैं, फिर भी बही खाते श्रादि की पूजा तथा श्रन्य तत्सम्बन्धी कार्यों की विशेष क्रियाश्रों का श्रभाव खटकता है। हमें श्राश्चर्य इस बात का है कि क्रिया-काएड के विशेष प्रोफेसर साहब ने नवीन बही खातों के संस्कार के समबन्ध में प्रकाश नहीं डाला, फिर भी सामान्य पाठकों के

[िलिये यह विधान उपयोगी है। अप्राला संस्करण संशोधन सहित प्रकाशित होने की आवश्यकता है।

मोत्तशास्त्र— त्रानुवादक: प्रो० पन्नालाल धर्मालङ्कार काव्यतीर्थ; पृष्ठ संख्याः २३ + ३४ + ३४ + ३८६; मूल्यः दो रुपये।

प्रारम्भ में ख्याति प्राप्त दार्शनिक विद्वान क्रो० वलदेव उपाध्याय एम० ए० की प्रस्तावना है, जिसमें आपने आचार मार्ग और ज्ञानमार्ग पर जोर देते हुए आचार मार्ग के लिये ज्ञानमार्ग की अत्यन्त आवश्यकता बतलायों है तथा दिगम्बर और रवेताम्बर परम्परा में प्राप्त मोत्तरास्त्र की टीकाओं का तुलनात्मक अध्ययन करने पर जोर दिया है। आपका अनुमान है कि दिगम्बर परम्परा की रचनाएँ रवेताम्बर परम्परा की रचनाओं से प्राचीन है। मोत्तरास्त्र के अब तक अनेक संस्करण निकल चुके हैं, प्रत्येक संस्करण की अपनी-अपनी कुछ न कुछ विशेषता रहती है। इस संस्करण को प्रो० सा० ने अप्रेजी पढ़नेवाले छात्रों के लिये उपयोगी बनाना चाहा है। परन्तु हमारा यह ख्याल है कि ऐसे छात्रों की मनोवृत्ति का अध्ययन कर यदि प्रोफेसर सा० सरल और सुबोध भाषा में उपर्युक्त विषय का ज्ञान कराने के लिये कोई नवीन पुस्तक लिखते तो ज्यादा लाभ होता। हमारे सम्मान्य विद्वानों को प्रकाशित साहित्य के अनुवाद की ओर न भुक कर अब नवीन साहित्य के निर्भाण या पुरातन अप्रकाशित साहित्य के प्रकाशन की ओर लगना चाहिये।

प्रश्तुत संस्करण के गेटप त्र्यौर मुद्रण की हम प्रशंसा करते हैं। प्रूफ सम्बन्धी श्रशुद्धियाँ इस प्रनथ माला के सभी प्रकाशनों में है। स्वाध्याय प्रेमियों को मंगा कर लाभ उठाना चाहिये।

माधवराम न्यायतोर्थ

# सम्पादकीय

### श्रागामी श्रंक--श्रीदेवकुशाराङ्क

हम अपने अतीत का इतिहास जानने के लिये अधिक उत्सुक रहते हैं; क्यों कि वर्तमान की अपेका अतीत हमें अधिक प्रिय होता है। हम अतीत के गौरव द्वारा अपने वर्तमान को गौरवमय बनाना चाहते हैं। यही कारण है कि प्रत्येक देश, समाज और राष्ट्र अपने उज्यल अतीत के कर्णों को एकत्रित कर वर्तमान का निर्माण करता है। जिस जाति का अतीत जितना प्रकाशमान होता है, उसका वर्तमान और भविष्य भी उतना ही समुख्यता।

जैन समाज का भी अतीत अत्यन्त प्रकाशमान और गौरवशाली है; परन्तु इसके क्रमबद्ध इतिहास का निर्माण श्रमी होना शेष है। यद्यपि सुदूर श्रतीत के इतिहास सृजन की स्रोर स्रनेक जैन विद्वान् स्रोर जैन संस्थाएँ प्रयत्नशील हैं; परन्तु खेद के साथ लिखता पड़ता है कि निकट अतीत के इतिवृत्तों के संकलन की ओर जैन समाज का ध्यान अभी नहीं गया है। इस बीसवीं शताब्दी में जैनधर्म और उसके श्चनुयायियों की गतिविधि क्या रही हैं ? समाज के कर्णधार कौन-कौन व्यक्ति हुए श्रीर उन्होंने समाज का संचालन कैसा किया? किस दिशा में किस प्रकार प्रगति की है ? उन्नति के लिये कौन-कौन त्र्यान्दोलन किये गये हैं तथा उनमें कहाँतक सफलता श्रीर श्रसफलता मिली हैं ? त्रादि इतिवृत्तों के संचय की श्रीर हमारा बिल्कुल ध्यान नहीं गया है। इस बीसवींशती के अर्धशतक की ओर हमने कभी देखने का प्रयत्न नहीं किया है। यद्यपि विगत पचास वर्षों के इतिहास निर्माण के लिये हमारे पास प्रामाणिक सामग्री मौजूद है तथा जीवित वृद्ध व्यक्तियों की जुवानी भी इतिहास निर्माण के बहुत से उपकरण प्राप्त हो सकते हैं। आज यह सामग्री सुलभ है, पर कुछ ही दिनों के बाद यही ऐतिहासिक सामग्री अन्धकाराच्छन्न हो जायगी। जैसे श्राज सुदूर श्रतीत के इतिहास निर्माण के लिये पुरातन खण्डहरों को भाँकना पड़ रहा है, तथा जीर्ण-शीर्ण प्रन्थों के पन्नों को टंटोलना पड़ रहा है; उसी प्रकार सी-दो सी वर्ष के बाद ही इस शतक के इतिहास के निर्माण के लिये भी हमें जी-तोड़ श्रम करना पड़ेगा। आज इस कार्य को हम अल्पशक्ति और अल्प श्रम से कर सकते हैं, भविष्य में हमें इसके लिये अपनी अधिक शक्ति और श्रम लगाना पड़ेगा।

लब्ध प्रतिष्ठित विद्वान् श्रीमान् पं० कैलाशचन्द्र जी बनारस का ध्यान इस स्रोर गया था। उन्होंने जैन समाज के इस स्रर्धशतक के इतिहास को लिखने के लिये साधन-सामग्री एकत्रित की थी तथा श्री जैन-सिद्धान्त-भवन त्रारा से पुरानी पत्रिकाश्रों की फाइलें भी मंगवाई थी। इस विषय पर उक्त पंडितजी के दो-तीन फुटकर निवन्ब भी जैन सन्देश में प्रकाशित हुए थे; परन्तु अपनी उलभी हुई परिस्थितियों के कारण उन्होंने इस महत्वपूर्ण कार्य को बीच में ही छोड़ दिया।

'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' के परिवार ने इधर यह निर्णय किया है कि इस ऋधेशतक में जितने प्रमुख समाज सेवक हुए हैं; जिन्होंने समाज में जीवन ज्योति प्रकाशित की है, उन व्यक्तियों के इतिवृत्त एवं सेवाओं के सम्बन्ध में विभिन्न दृष्टिकोगों से निवन्ध संकलित कर विशेषाङ्क प्रकाशित किये जाँय। अपने इस निर्णय के अनुसार 'भास्कर' की अगली किरण 'श्रीदेवकुमाराङ्क' नाम से जैन चितिज पर उदित होगी। स्वर्गीय दानवीर श्री वायू देवकुमार जी का जन्म आरा नगर में चैत्र सुदी द सं० १६२३ में धनी-मानी, परिवार में हुया था। आपके पिता का शुभ नाम श्रीमान बाबू चन्द्रकुमार जी था और पितामह का नान श्रीमान पण्डित प्रभुद्ध्यालजी था। श्रीमान वायू देवकुमारजी रईस ने अपने जीवन काल में तन, मन, धन से जैनधर्म का प्रचार और प्रसार किया था। जैन समाज की प्रगति का इतिहास आपके जीवन के साथ बहुत कुछ सम्बद्ध है। आपने जैन समाज की प्रगति का इतिहास आपके जीवन के साथ बहुत कुछ सम्बद्ध है। आपने जैन समाज में शिक्षा प्रसार, जागृति और उन्नित के अनेक कार्य किये हैं। आप अपने समय के प्रमुख नेता थे, जैन समाज का अपने जीवनकाल में आपने सच्चा पथ-प्रदर्शन किया है।

जैनगजट के वर्षों सम्पादक आप रहे। महासभा का नेत्रत्व अपने ऊपर लेकर आपने इस संस्था की अत्यधिक उन्नित की थी। तीर्थनेत्रों की सुरत्ता और सुव्यवस्था का सूत्रपात आपके ही द्वारा हुआ था। मन्दारगिरि जैन चेत्र को अन्य धर्मावलम्बियों के हाथ से निकालकर जैन समाज को सौंप देना आपका ही बुद्धिकौशल था।

जैन साहित्योद्धार की प्रवृत्ति के जन्मदाता आप ही हैं। यत्र-तत्र विखरे हुए तथा प्रन्थागारों में बन्द प्रकाश और धूप के अभाव में दीमक के पेट में जाते हुए प्रन्थ-रत्नों की रज़ा और संचयन के लिये आपने जीवन के अन्त समय में उपदेश दिया था—

'आप सब भाइयों से और विशेषतया जैन समाज के नेताओं से मेरी अन्तिम प्रार्थना यही है कि प्राचीन शास्त्रों और मन्दिरों और शिलालेखों की शीधतर रक्षा होनी चाहिये; क्यों कि इन्हीं से संसार में जैनधर्म के महत्व का अस्तित्व रहेगा, मैं तो इस ही चिन्ता में या, किन्तु अचानक काल आकर मुक्ते लिये जा रहा है। मैंने यह प्रतिज्ञा की थी कि जबतक इस कार्य को पूरा न करूँगा, तबतक ब्रह्मचर्य का पालन करूँगा। बड़े शोक की बात है कि प्रपने अभोग्यदय से मुक्ते

इस परम पवित्र कार्य को करने का पुराय प्राप्त नहीं हुआ; श्रव श्राप ही लोग इस पवित्र कार्य के स्तरन स्वरूप हैं, इसलिये इस परमावश्यक कार्य का सम्पादन करना श्राप सबका परम कर्त्तव्य हैं"।

श्रनेक समाजोत्थान के कार्यों के श्रातिरिक्त श्री जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा की स्थापना श्री बा० देवकुमारजी ने ही की थी। श्रापकी मृत्यु ३१ वर्ष की श्रवस्था में श्रावण सुदी ८ सं० १९६४ में हो गयी।

विद्वान् लेखकों से साइर अनुरोध है कि इस अर्धशती के प्रकाशमान नज्ञत्र श्री बा॰ देवकुमारजी के सम्बन्ध में संस्मरण, निवन्ध, कविता आदि अपनी रचनाएँ भेजने का कष्ट करें। जिन महानुभावों के पास उनके पत्र हों वे शीघ्र उन पत्रों को यहाँ भेजने की कृता करें। रचनाएँ मार्च महीने के अन्ततक आ जानी चाहिये।

# सम्राट् अकबर पर जैनधर्म का प्रभाव-

सम्राट् अकबर अधात्य प्रेमी था। आत्म-तत्त्व को अबगत करने की ओर उसकी विशेष रुचि थी; इसी कारण उसने 'दीनइलाई।' नामक एक नये धर्म का प्रचार करना चाहा था। इस नये धर्म की नींव अध्यात्मवाद पर आश्चित थी। अकबर के दरबार में जैनाचार्य श्री हीरविजय सूरि, विजयसेन जिनचन्द्र और भानु-चन्द्र गुरु के पद पर आसीन थे। दिगम्बर जैन धर्मानुयायी भटानियाकोल (अलीगढ़) निवासी साहु टोडर अकबर की शाही टकसाल में अध्यत्त के पद पर आसीन थे। इनका प्रभाव भी अकबर पर पर्याप्त पड़ा था। सम्राट् की सहायता से इन्होंने मथुरा के चेत्रों को यात्रा के लिये एक विशाल संघ निकाला था और वहाँ पर जाकर जैन स्तूपों का जीर्णोद्धार करायाथा। मेड़ता के नवा मन्दिरों के शिलालेखों से प्रतीत होता है कि अकबर पर अहिंसा धर्म का पूरा प्रभाव था। बताया गय। है कि —

श्री श्रकटबर साहि प्रदत्त युगप्रधानपदप्रवरैः प्रतिवर्षापाढीयाष्टाह्विकादिषायमासिकासारिप्रवर्तकैः । श्रीपंत (स्तम्भ) तीर्थोदधिमीनादिजीवरक्षकैः । श्री शत्रुज्जयतीर्थकरमोचकैः । सर्वत्र गोरक्षा-कारकैः 'चनदीपीरसाधकैः । युगप्रधानश्रीजिनचन्द्रस्रिभिः । श्राचार्ये श्री जिनसिंहस्रि श्री समयराजो-पाध्याय वा० हंसप्रमोद वा० समयपुन्दर वा० पुरुयप्रधानादिसाधुयुतैः । र

श्रर्थात्— श्रकवर ने जैन मुनियों को युगप्रधान पद प्रदान किये। प्रति वर्षे श्रापाद के श्रष्टाह्निका पर्वे में जीविहेंसा निषेध (श्रमारि); प्रति वर्षे सब मिलाकर छ:

१—श्री वा • देवकुमारजी का यह उपदेश लिखितरूप में जैन विद्धान्त भवन, स्त्रारा में सुरिचत है।

२-- प्राचीन जैन लेख संप्रह 'लेखाङ्क' ४४३

महीने पर्यन्त अपने समस्त राज्य में जीविहंसा निषेध, खम्भात के तालाव में जलचर जीवों की रत्ता; शत्रु अयतीर्थ का कर मोचन और सर्वत्र गोरत्ता प्रचार आदि कार्य किये थे।

जम्बूस्वामी चिरत्त में किव राजमल्ल ने अकबर का वर्णन करते हुए लिखा है—
मुमोच शुल्कं त्वथ जेजियामिधं स यावदं मोधरमूधराधरम् ।
धराश्च नद्यः सरितांपतेः पयः यशः शशीश्रीमदकब्बरस्य च ॥
वधैनमेतद्वचनं तदास्यतो न निर्गतं कापि निसर्गतं श्वि (तिश्च ?) तिः ।
श्वनेन तद्यूतमुदस्तमेनसः सुधर्मराजः किल वर्ततेऽधुना ॥
प्रमादमादाय जनः प्रवर्तते कुधर्मवर्गेषु यतः प्रमत्तधीः ।
ततोऽपि मद्यं तदवद्यकारणं निवारयामास विदावरः स हिर ॥

अर्थात्— अकबर ने जैनधर्म से प्रभावित जिजया कर बन्द कर दिया था। हिंसक बचन उसके मुख से नहीं निकलते थे। हिंसा से वह सदा दूर रहता था, खूत का भी उसने आपने राज्य में निषेध कर दिया था। मद्यपान का भी उसने निषेध कर दिया था, क्यों कि मद्य पीने से बुद्धि भुष्ट हो जाती है, जिससे व्यक्ति की कुमार्ग में प्रवृत्ति होती है।

श्री जैन सिद्धान्त-भवन के अंजनासुन्दरीरास की प्रशस्ति में श्री विद्याहर्ष सूरि ने लिखा है कि हीरविजयजी ने अकवर को प्रतिबोधा था तथा श्री विजयसेन गणि ने अकबर के दरवार में भट्ट नामक विद्वान को वाद-विवाद द्वारा परास्त किया था। इसी कारण जैनधर्म से प्रभावित होकर अकबर ने अमारि घोषणा करायी थी। जैनधर्म के प्रभाव के कारण अकबर के हृदय में अहिंसा की निर्मल मन्दाकिनी प्रवाहित होती थी। श्री विजयसेन गण्यरार रे। विस्ता० व

जिणि शाहि अकबर नी सभा मांहि भट्ट सुरे कीधो कीधो बादु अभंग रे।
मिथ्यामतरेषडी करी रे जिणि गढ्यु गढ्यु जिन शासिन रंग रे॥
गाय-वृषभ-महिषादिक जीवनी रे, कीधी कीधी नित्य अमारि रे।
बंदि नकालइ को गुरुवयण थीरे, द्रव्य अपूत्र नुंदारि रे॥

अर्थात्— अकवर ने जैनधर्म से प्रभावित होकर गाय, बैल, भैस, बकरी आदि की हिंसा का निषेध कर दिया था: अक्वर ने प्रसन्त कैदियों को छुटकारा दिया था तथा जैन गुरुओं के प्रति अपनी भक्ति प्रदर्शित की थी। दान, पुण्य के कार्यों

१-जम्बू स्वामी चरित

२--हिन्दी जैन साहित्य का

में भी यह सदा अप्रेसर रहता था।

ईसाई पादरो पिनहेरो ने लिखा है कि अकवर जैन नियमों पर अमल करता है। जैन विधि से आक्ष्म चिन्तन और आत्म आराधन में सदा संलग्न रहता है। मांस, मदिरा और यूत की निषेध आज्ञा प्रचलित कर दी है।

सम्राट् जहाँगीर ने राज्यारोहण के पश्चात् १२ त्राज्ञाएँ प्रचलित की थी। इनकी ११ वीं त्राज्ञा के देखने से पता चलता है कि सम्राट् त्रकवर जैनवर्म से कितना प्रभावित था।

"मेरे जन्म मास में, सारे राज्य में मांसाइ। निषिद्ध रहेगा। वर्ष में एक-एक दिन इस प्रकार के रहेंगे, जिसमें सभी प्रकार की पगुहत्या का निषेध है। मेरे राज्या भिषेक का अर्थात् गुरुवार और रिववार के दिन भी कोई मांसाहार नहीं करेगा! क्योंकि संसार का सुव्हि-सर्जन सम्पूर्ण हुआ था, उस दिन किसी भी जन्तु का प्राण् घात करना अन्यायहै। मेरे पिता ने ग्यारह वर्षों से अधिक समय तक इन नियमों का पालन किया है और उस समय रिववार के दिन कहावि मांसाहार नहीं किया। अतः मैं भो अपने राज्य में उन दिनों में जीविहिंसा की निषेधात्मक उद्वोषणा करता हूँग।

जिनचन्द्रसूरि ने अकचर को प्रतिबोध कराने के लिये 'अकबर प्रतिबोध रास' नामक एक प्रंथ लिखा है। इस प्रत्थ से प्रकट होता है कि अकबर ने अनेक अवसरों पर जैनपूजा करवायो थी। कहा जाता है कि एक समय अकबर के पुत्र सलीम सुरत्राण के मूल नवत्र के प्रथम पाद में कन्या का जन्म हुआ। ज्योतिश्री लोगों ने कन्या के प्रह पिता के लिये अनिष्टकारक बतलाये तथा उसका मुख भो देखने का निषेध किया। सम्राट् अकबर ने शेख अबुलफजल आदि विद्वानों को बुलाकर मूल नवत्र की शान्ति का उपाय पूछा। उनसे परामर्श कर सम्राट् ने मंत्रीश्वर कर्म- चन्द्र को आदेश दिया कि जैनदर्शन के अनुसार इस दोष को उपशान्ति के लिये उचित प्रबन्ध शीघ किया जाय।

सम्राट् की आज्ञानुसार मन्त्रिवर कर्मचन्द्र ने सोने, चाँदी के कलशों द्वारा चैत्र शुक्ला पूर्तिमा के दिन श्री सुपार्श्वनाथ भगवान का अभिषेक धूमधाम से सम्पन्न किया। पूजन समाप्त होने पर मंगल दीपक और आरती के समय सम्राट् और उनके पुत्र अनेक दरवारियों के साथ वहाँ आये और दश हजार रुपये जिन मन्दिर को भेंट किये। अभिषेक का गन्धोदक सम्राट् और उनके पुत्र ने आपने शरीर में लगाया था

१--युग प्रधान श्री जिनचन्द्रसूरि पृ० ११४

तथा इसे रनवास में रातियों के लिये भी भेजा गया। मूलन चत्र का समस्त दोष इस पूजा से दूर हुआ।'

सम्राट् अकबर ने गिरनार, शत्रुखय, मथुरा आदि जैनतीथों की रचा के लिये आहमदाबाद के स्वेदार आजमखान को फरमान देकर भेजा था और उससे कहा था कि जैनतीथों, जैनम्र्तियों और जैनमन्दिरों को किसी भी प्रकार की हानि मेरे राज्य में कोई नहीं पहुंचा सकता है। जो मेरी इस आज्ञा का उलंघन करेगा, वह दण्ड का भागी होगा।

सम्राट् अकबर जैनवर्म से पूर्ण प्रभावित था, इस बात को सुप्रसिद्ध इतिहासकार विसेन्ट ए० स्मिथ ने भी अपनी पुस्तक 'अकबर दी ग्रेट मुगल' में स्वीकार किया है।

'श्रकवर का लगभग पूर्णरूप से मांसाहार का परित्याग करना एवं श्रशोक के समान जुद्र से जुद्र जीवहिंसा का निपेध करने के लिये सख्त श्राज्ञाश्रों का जारी करना, श्रपने जैन गुरुश्रों के सिद्धान्त के श्रनुसार श्राचरण करने ही के परिणाम थे। हिंसा करनेवालों को कड़ी सजा देना यह कार्य प्राचीन प्रसिद्ध बौद्ध श्रोर जैन सम्राटों के श्रनुसार था। इन श्राज्ञाश्रों से श्रकवर की प्रजा में बहुत लोगों को श्रोर विशेषतः मुसलमानों को बहुत कष्ट हुआ होगा '।'

स्मिथ साहब ने इसी पुस्तक में यह भी स्वीकार किया कि जैनधर्म से प्रभावित होने का कारण ही अकबर ने अपने-अन्तिम जीवन में मांसाहार का त्याग कर दिया था। अकबरी दरवार नामक पुस्तक से भी प्रतीत होता है कि अकबर पर अहिंसा की छाप अमिट थी। उसने स्वयं तो मांसाहार का त्याग किया ही था, परन्तु अपने आश्रितों को भी मांसाहार का त्यागी बनाया था। विश्व इतिहास में भी अकबर के धार्मिक विचारों का विश्लेषण करते हुए उसे अध्यात्म प्रेमी, दयालु, परोपकारो और विशुद्धाहारी बताया है। जैनधर्म के प्रभाव के कारण ही उसमें आम गुण थे। बिना जैनधमं के प्रभाव के दयालु और विशुद्धाहारी होना संभव नहीं है।

श्रो प्रो॰ ईश्वरी प्रसाद ने भी मुसलिम शासन के इतिहास का वर्णन करते हुए श्रक्वर को जैनाचार्यों से पूर्ण प्रभावित बतलाया है। उन्होंने यह भी लिखा है कि सम्राट् का रहन-सहन बिल्कुल जैन नियमों के अनुकूल है। स्मिथ साहब ने श्रक्वर की जैन शिचाश्रों का वर्णन करते हुए लिखा है—

१--- अर्थवर प्रतिवोध रास के आधार पर 'युगप्रधान श्रीजिनचन्द्रसूरि' में उल्लेखित पृ० ८५

२-- श्रकबर दी ग्रेट युगल ए० १६७

३-उपयुक्ति प्रन्थ पृ० ३३५-३३६

"But the Jain holy men undoubtedly gave Akbar prolonged instruction for years, which-largely influenced his actions and they secured his assent to their doctrines so far that he was reputed to have been converted to Jainism."?

अर्थात् — जैन साधुओं ने वर्षां तक अकबर को जैन धम का उपदेश दिया तथा उनके उपदेशों का अकबर के कार्यों पर बड़ा भारी प्रभाव पड़ा। उन्होंने अपने सिद्धान्त यहाँ तक मनवा लिये थे कि लोग सम्राट को समम्भने लगे थे। लोगों की यह समम्भ केवल अनुमान से ही नहीं थी, किन्तु उसमें वास्तविकता भी थी। कई विदेशी यात्रियों को भी अकबर के व्यवहांगें से यह निश्चय हो गया था कि अकबर जैन सिद्धान्तों का अनुयायी था।

हिन्दी विश्वकोश में बताया गया है कि "जीवहिंसा अकबर को प्रिय न थी। वे अधिकतर मांस न खाया करते थे और गोमांस को छूते भी नहीं थे। उनके मत से गोमांस अखाद्य पदार्थ था। एक बार उन्होंने चित्त के आवेग में कहा था, "क्या करूँ, मेरा शरीर अधिक बड़ा नहीं है। यदि मेरा शरीर बड़ा होता तो इस मांस पिड़ रुपी देह को त्याग देता, जिसमें जगत् के जीव सुख से भोजन करते। प्राणी हिंसा फिर देखने में न आती।" विवाह के सम्बन्ध में अकबर ने कहा था—"यदि इस समय के समान ही मेरी चित्तावृत्ति पहले भी होती, तो शायद मैं विवाह न करता। किससे विवाह करता? जो मुक्से अवस्था में बड़ी है, उनको माता की हिंदर से देखता हूँ। जिनकी अवस्था छोटी है, वे मेरी कन्या के समान हैं और जो समान अवस्था की खियाँ हैं, उन्हें मैं अपनी बहन जानता हूँ" अकबर के ऐसे विचार निश्चय ही जैन धर्म के संसर्ग से उत्पन्त हए थे।

श्री इन्द्र विद्यावाचरपित ने अपनी 'मुगलसाम्राज्य के पतन के कारण" नामक पुस्तक में लिखा है कि अकबर अहिंसाधम का पालन करता था, जिससे अनेक मौलवी उससे असंतुष्ट थे। इन्हीं मौलवियों के सहयोग सलीम अकबर के विरुद्ध हो गथा था तथा। सलीम को बगावत में सफलता भी ऐसे ही मुसलमानों के सहयोग से प्राप्त हुई जो अकबर की दयालुता के कारण उससे असन्तुष्ट थे। वास्तव में अकबर के ऊपर जैन धर्म का असाधारण प्रभाव पड़ा था, इसलिए वह हिंसा, मूठा, चोरी, कुशील और परिग्रह इन पापों का त्यागी था। सदाचार उसके जीवन का प्रमुख

१-जैन टीचर्स ग्राँफ ग्राकबर

र—हिन्दी विश्वकोश भाग १ पृ० २५

तत्त्व था। प्रजा के साथ सहानुभूति श्रीर वात्सल्य का व्यवहार करता था। प्रजा पालन अपना कर्त्तव्य समभता था, कलाकार श्रीर साहित्यकार उसके राज्य में खूब फले-फूले थे।

#### कवि शिखरचन्द--

विक्रम की बीसवीं शती के हिन्दी जैन किवयों में किव शिखर बन्द का नाम आदर के साथ लिया जा सकता है। यह प्रसिद्ध किव वृन्दावन के लघु पुत्र थे। इनकी माता का नाम रुक्मणी था। यह गोयल गोत्री अपवाल थे। किव वृन्दावन का जन्म शाहाबाद जिले के बारा नामक गाँव में सं० १८४८ में हुआ था। इनके पिता का नाम धर्मचन्द्र था। किव वृन्दावन १२ वर्ष की अवस्था में अपने पिता के साथ बनारस में आगये थे। काशीनाथ आदि विद्वानों की सत्संगति का लाभ किव को हुआ था। यह काशी में बाबर शहीद की गली में रहते थे। इन्होंने चौबीसी पाठ, तीसी चौबीस पूजा पाठ, अन्दशतक, प्रवचनसार टोका एवं फुटकर अनेक पदा रचे थे।

सुयोग्य किव की सन्तान भी किव ही थी। इनके तीन पुत्रों में से ज्येष्ठ पुत्र अजित दास और लघुपुत्र शिखरचन्द किव थे। विंशति विद्यमान जिनपूजा की प्रशस्ति से प्रतीत होता है कि यह प्रन्थ किव ने ग्वालियर के भट्टारक राजेन्द्रभूषण जी के उपदेश से सं० १६३२ में रचा था। ऐसा भी प्रतीत होता है कि इन्होंने भट्टारक महेन्द्रकीर्ति की गही में रहकर पं० मन्नालाल लद्मीचन्द्र तथा दिलसुख लद्मीचन्द्र से भी शिचा प्राप्त की थी। जैन शास्त्रों का पाण्डित्य इन्दौर और ग्वालियर के भट्टारकों के पास रहकर प्राप्त किया था; यही कारण है कि इनकी किवता भावनाओं के विश्लेषण के ख्याल से किव वृन्दावन से भी ऊँचे दर्जे की है। श्रो जैन सिद्धान्त भवन में इनकी दो पूजाएँ वर्तमान हैं—विंशति विद्यमान जिनपूजा और जिनसहस्रनाम पूजा। सहस्र नाम पूजा की रचना किव ने विहारीलाल अप्रवाल के दि० जैन मन्दिर काशी में वि० सं० १९४२ पौषसुदी द को की है। प्रन्थ लिखना मार्गशिष शुक्ला अध्यमी को शुरू किया था, एक महीने में यह विशाल पूजन प्रन्थ लिखा गया है। इस प्रन्थ की पृष्ठ संख्या १०७ है।

#### विद्यमानविंशति जिनपूजा का प्रशस्ति में बताया है-

स्वस्ति श्री काष्ठासंघे भट्टारकजानितकीत्तिपट्टस्य राजेन्द्रकीत्तिश्राम्नाय साधुवृन्दावनपुत्रशिखर-धन्द्रेग इदं विशतिविद्यमानजिनपुजनं कृतम्; स्वज्ञानावरणीकमक्षयार्थं, भन्यजनकल्यासार्थम् ॥

दशकत श्री मूजसंघे बजात्कारगणे सरस्वतीगच्छे श्रीकुन्दकुन्दाचार्यान्वये गोपाचजपटे श्रीभटारक जिद्देवजिवेन्द्रभूषणस्तत्पटे श्रीभटारकमहेन्द्रभूषणजिद्देवस्तत्पटे श्रीभटारकराजेन्द्रभूषणस्तेनोपदेसात् वारावास्यां नगर्यां श्री शिलरचन्द्रस्रप्रवालस्तेन रचितं सीमन्धरादियुजनं भव्यजीवपाठनार्थं श्रुभम् । पत्र श्रुभ संवत् १९६६ का मिती फागुन वदी ५ चन्द्रवार भट्टारक श्री १०८ महेन्द्रकीर्तिजी गादी इन्दौर लक्षकरी मन्दिर गोराकुण्ड के पास पहुंच व्यासवाला के पास पंडित मनालाल लक्ष्मी-चन्द्र दिवसुखबक्षमीचन्द्रस्तेनोपदेशात् वारावास्यां नगय्यां श्रीशिखरचन्द्रस्रप्रवालहोन रचितं श्रीगुरु-पाठकारापितम् ॥

### जिनसहस्रनाम पूजा के अन्त की प्रशस्ति -

मुनिराज जिनंद कवीन्द्रनि काव्यमयी शुभ नाम वलाना ।
ताकर पाठ प्रताप सुनो भिव होई तुम्हें सुख सिन्धु महाना ॥
पुत्र कलत्र जु मित्र सुवित्त लहें तुमको मन मान प्रधाना ।
शुद्ध सुभाव प्रभाव मिलें सिव जानहुँ हे गुनज्ञान निवाना ॥
मगसिर सुदि ऋष्टमी सुदिन कियो श्रारम्भ उदार ।
पौससुदी ऋष्टमी सुबुध पूरन भयो सुष्यार ॥
संवत विक्रम भूषके जुग गति ग्रह सिस जान ।
यह रचना पूरन भई मंगलमुदसुख थान ॥

### लिपिकार ने अपना परिचय निम्न प्रकार दिया है--

श्रीकाष्ठासंघे माथुरगण्डे पुष्करगणे लोहाचार्याम्नाये हंसारपट्टे दिस्त्रीसिंहासनाधीश्वर श्री १०८ मट्टारकोत्तम भट्टारक राजेन्द्रकीर्तिस्तरपट्टे भट्टारक सुनीन्द्रकीर्त्तिलिपिकृतं श्री जिनसहस्त्रनाम पूजा॥

### जैनागम में वितत भिन्न का ब्राध्यात्मरूप-

यों तो गणितशास्त्र का उपयोग लोक व्यवहार चलाने के लिए होता है, पर श्रध्यात्म-तेत्र में भी इस शास्त्र का व्यवहार प्राचीन काल से होता चला आ रहा है। मन को स्थिर करने के लिये गणित एक प्रधान साधन है। गणित की पेचेदी गुन्थियों में उलम कर मनस्थिर हो जाता है तथा एक निश्चित केन्द्र बिन्दु पर आश्रित होकर आत्मिक विकास में सहायक होता है। जैनाचार्यों ने धर्मशास्त्र में गणित का उपयोग मन को स्थिर करने के लिये किया है। निकम्मा मन प्रमाद करता है; जब तक यह किसी दायत्व पूर्ण कार्य में लगा रहता है, तबतक इसे व्यर्थ को अनावश्यक एवं न करने योग्य बातों के सोचने का अवसर ही नहीं मिलता है। पर जहाँ इसे दायित्व से छुटकारा मिला— स्वच्छन्द हुआ कि यह उन विषयों को सोचेगा, जिनका स्मरण भी कभी कार्य करते समय नहीं होता था। नया साधक जब ध्यान का अभ्यास

श्रारम्भ करता है, तब उसके सामने सबसे बड़ी किठनाई यही श्रातो है कि श्रान्य समय जिन सड़ी, गली, गन्दी एवं घिनौनी बातों की उसने कभी कल्पना भी नहीं की थी, वे ही उसे याद श्रातो हैं श्रीर वह घवड़ा जाता है। इसका प्रधान कारण यहीं है कि जिसका वह ध्यान करना चाहता है, उसमें मन श्रभ्यस्त नहीं है श्रीर जिनमें मन श्रभ्यस्त है उनसे उसे हटा दिया गया है, श्रातः इस प्रकार की परिस्थिति में मन निकम्मा हो जाता है। किन्तु मन को निकम्मा रहना श्राता नहीं है, जिससे वह पुराने चित्रों को उधेड़ने लगता है; जिनका प्रवल संस्कार उसके उपर पड़ा है।

जैनाचार्यों ने धार्मिक गिणत की गुन्थियों को सुलमाने के मार्ग द्वारा मन को स्थिर करने की प्रक्रिया बतालायी है क्योंकि नये विषय में लगने से मन ऊबता है, घबड़ाता है, ककता है श्रोर कभी कभी विरोध भी करने लगता है। जिस प्रकार पशु किसी नवीन स्थान पर नये खंटे से बांधने पर विद्रोह करता है, चाहे नयी जगह उसके लिये कितनी सुखप्रद क्यों न हो, फिर भी श्रवसर पाते ही रस्सी तो इकर श्रपने पुराने स्थान पर भाग जाना चाहता है। इसी प्रकार मन भी नये विचार में लगना नहीं चाहता है। कारण स्पष्ट है; क्योंकि विषय चिन्तन का अभ्यस्त मन श्रात्म-चिन्तन में लगने से घबड़ाता है। यह बड़ा ही दुईमनीय श्रोर चंचल है। धार्मिक गिणित के सतत अभ्यास से यह श्रात्म चिन्तन में लगता है; जिससे व्यर्थ की स्थाव-स्थक बातें विचार चेल में प्रविष्ट नहीं हो पातीं।

वितत भिन्न का प्रयोग भी इसी कारण जैनाचार्यों ने किया है। इसके द्वारा संख्यात्रों का परिज्ञान तो होती ही है, पर साथ ही भन को निश्चित स्थान पर श्राधारित करने का यह श्रेष्टतम साधन है।

यद्यपि श्राज के गणितज्ञ वितत भिन्न के श्राविष्कार का श्रेय साधारणतः इटालियन गणितज्ञ पिट्रो एनटोनिया कॉटालडी, जिसकी मृत्यु १६२६ ई० में हुई, को देते हैं। उसने इसका प्रयोग वर्गमूल निकालने के लिये किया था; जैसे—

 $\sqrt{2} = \frac{1}{2} + \frac{1}{3} + \frac{1}{5}  

यह एक त्रावर्त वितत भिन्न के रूप में है। साधारण प्रयोगों के सिवा इस महानुभाव ने वितत भिन्न को सैद्धान्तिक रूप नहीं दिया था। इसके पूर्व राफेलो वाम्बोली नामक एक गणितज्ञ के बीजगणित में, जिसकी रचना सन् १४७६ ई० में की गर्या है, वितत भिन्न की चर्चा मिलती है। हो सकता है कि कॉटालडी को वितत भिन्न को प्रेरणा इसी पुस्तक से प्राप्त हुई हो। इस त्रावस्था में भी कॉटालडी को वितत भिन्न की सौकेतिकता के त्राविष्कार का श्रेय दिया ही जायगा। डेनियल-

श्वीनटर ने सन् १४=४-१६३६ ई० में Geometrica Practica में वितत भिन्न का उपयोग किया है। पर सिद्धान्त की चर्चा का श्रीगर्णेश सन् १६४४ में प्रकाशित लार्डनानकर का समीकरण—  $\frac{2}{9} + \frac{32}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \dots$ 

जाता है कि इनकी कल्पना का ऋाधार वालिस (Wallis) का समीकरण है।

$$\sqrt{2}$$
 = 3.3.4.4.0.0.....

जान वालिस ने अपने पाटो गिएत में (१६५६ ई०) साधारण वितत गिएत की संसृतियाँ और आरिम्भंक सिद्धान्तों की चर्चा की है। ह्यूजेन ने सन् १७०३ में सरल वितत भिन्नों का प्रयोग किया है। निकोल सॉन्डरसन (१६८८-१७३६), आयलर और लैम्बई ने वितत भिन्न के सिद्धान्तों का निरूपण किया है लैगरैंजेज ने आयलर के बीजगिएत का सम्पादन कर नये नये सिद्धान्तों की चर्चा की है। ए० स्टर्न नामक गिएतज्ञ ने १६ वीं शती के पूर्वार्द्ध में इस विषय पर काफी लिखा है। पाश्चात्य गिएतज्ञों में वितत भिन्न की संसृति के सिद्धान्त का श्रेय बहुत से गिएतज्ञों को है; जिनमें एक स्टर्न साहब भी हैं। इ० बी० वॉन, व्लीक आदि गिएतज्ञों ने निस्मीम वितत भिन्न, जिसकी राशियाँ Complex हैं, की मंसृति का सिद्धान्त निकाला।

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि पाश्चात्य गिएत-जगत में १६ वीं शती के पहले वितत भिन्न का प्रयोग नहीं किया गया था। जैन सिद्धान्त के प्रन्थों में समस्त जीव-राशि, गुण्स्थानों की जीवराशि, मार्गणात्रों की जीवराशि का प्रमाण निकालने के लिये वितत भिन्न का प्रयोग धवलाकार ने नवीं शती में सिद्धान्त निरूपण पूर्वक किया है। धवलाटीका के रचयिता श्री वीरसेनाचार्य ने उपर्युक्त जीवराशियों का प्रमाण निकालने के लिये अपने पूर्ववर्त्ती जैनाचार्यों के गिण्त सूत्रों को उद्धृत किया है। निश्चय ही ये गिण्ति सूत्र पाँचवीं शती से लेकर आठवीं शती के मध्यवर्ती काल के हैं। अंख्यात, असंख्यातासंख्यात, अनन्त और अनन्तानन्त के आन्तरिक प्रभेदों और तार-तम्यों का सूत्रम विवेचन वितत भिन्न के सिद्धान्तों के आलम्बन बिना संभव नहीं था। दिरूपवर्गधारा, धनाघनवर्गधारा तथा करणीगत वर्गित राशियों के वर्गमूल के आनयन में भी वितत भिन्न का प्रयोग जैनाचार्यों ने किया है।

"श्रसं खेजाभागकहियस व्वजीवरासिया तदुवरिमवरंगे भागे हिदे किमागच्छिदि ? श्रसंखेजाभाग-हीय सञ्वजीवरासी श्रागच्छिदि । उक्तरस श्रसंखेजासंखेजाभागव्यहियसव्यजीवरासिया तदुवरिमवरंगे भागे हिदे किमागच्छिदि ? जहरूयपरित्तार्यंतभागहीयसव्यजीवरासी श्रागच्छिदि । श्रयंतभागव्यहिय सन्वजीवरासिया तदुपरिमवरंगे भागे हिदे किमागच्छदि ? श्रयांतभागहीयसन्वजीवरासी श्रागच्छित् । सन्वत्थकारणं पुक्तं च वत्तन्त्रं । एत्थ उवउठजंतीको गाहाब्रो—

> स्रवहारवड्दिरुवाणवहारादो हु लद्धस्रवहारो । स्ववहित्रो हाणीए होदि हु वड्दीए विवरीदो ॥ स्ववहारविसेसेण युद्धिरणवहारादु लद्धस् स्वाहियऊणा वि य स्ववहारो हाणिवड्दीणं ॥ लद्धविसेसन्छिरणं लद्धं स्वाहिऊण्यं चावि । स्ववहारहाणिवड्दीणवहारो सो मुणेयव्वो ॥'

भावार्थ — असंख्यातवाँ भाग अधिक सम्पूर्ण जीवराशि का सम्पूर्ण जीवराशि के उपरिम वर्ग में भाग देने पर असंख्यातवाँ भाग हीन सम्पूर्ण जीवराशि आती है। उत्कृष्ट असंख्यातासंख्यातवाँ भाग अधिक सम्पूर्णराशि का सम्पूर्ण जीवराशि के उपरिम वर्ग में भाग देने पर जघन्य परीतानन्तवाँ भागहीन सम्पूर्ण जीवराशि आती है। अनन्तवाँ भाग अधिक सम्पूर्ण जीवराशि का सम्पूर्ण जीवराशि के उपरिम वग में भाग देने पर अनन्तवाँ भाग हीन सम्पूर्ण जीवराशि श्राती है।

उपर्युक्त र शियों के आनयन की प्रक्रिया वितत भिन्न स्वरूप है। इस भिन्न की संसृति द्वारा ही उपर्युक्त राशियाँ निकाली जा सकती हैं। वीरसेनाचार्य ने इसी कारण अपने से पूर्व प्रचलित वितत भिन्न की संसृति के सिद्धान्तों का निरूपण किया।

भागहार में उसी के वृद्धिरूप श्रश के रहने पर भाग देने से जो लब्ब भागहार श्राता है, वह हानि में रूपाधिक श्रीर वृद्धि में इससे विपरीत—एक कम होता है।

भागहार विशोष से भागहार के छिन्न--भाजित करने पर जो संख्या आती है उसे रूपाधिक अथवा रूपन्यून कर देने पर वह क्रम से हानि और वृद्धि में भागहार होता है।

लब्ध विशेष से लब्ध को छिन्न —भाजित करने पर जो संख्या उत्पन्न हो उसे एक अधिक अथवा एक कम कर देने पर वह कम से भागहार की हानि और वुद्धि का भागहार होता है।

सिद्धान्त— 
$$\frac{x_1}{a}$$
 =  $a$   $\frac{x_2}{a}$  =  $a$   $-\frac{a}{a+2}$ ;

१-धवला टीका जिल्द ३ पृ० ४५-४६

$$\frac{x}{a - \frac{a}{a}} = a + \frac{a}{a - 2} \quad \text{alg} = a \quad \text{alg} - \frac{x}{a + 4} = a - \frac{a}{a + 4} + 2$$

$$\frac{x}{a - 4} = a + \frac{a}{a - 2} \quad \text{alg} = a \quad \text{alg} = a \quad \text{alg} = a + 4 \quad \text{alg} - 2$$

$$a = a - \frac{a}{4 - 2} \quad \text{alg} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4$$

$$\frac{a}{a - 4} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4$$

$$\frac{a}{a - 4} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4$$

$$\frac{a}{a - 4} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4$$

$$\frac{a}{a - 4} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4$$

$$\frac{a}{a - 4} = a - 4 \quad \text{alg} = a - 4$$

$$\frac{a}{a - 4} = a - 4$$

$$\frac{a}{$$

इस प्रकार जैनाचार्यों ने आत्मिक विकास के लिये वितत भिन्न का प्रयोग सिद्धान्त निरूपण के साथ ई० सन् की पाँचवीं या छठवीं शती में किया है।

भारतीय अन्य गणित शास्त्र में वितत भिन्न का प्रयोग सिद्धान्त प्रतिपादन के रूप में भास्कराचार्य के समय से भिलता है। यों तो आर्यभट और ब्रह्मगुप्त के गणित प्रन्थों में भी इस भिन्न के बीजसूत्र वर्तमान हैं, परन्तु सिद्धान्त स्थिर कर विषय को व्यवस्थित ढंग से उपस्थित करने तथा उससे परिणाम निकालने की प्रक्रिया उन प्रन्थों में नहीं है। धवला टीका में उद्धृत गाथाओं में वितत भिन्न के सिद्धान्त इतने सुव्यवस्थित हैं, जितने आज पाश्चात्य गणित का सम्पर्क या वितत भिन्न के सिद्धान्त स्थिर हुए हैं।



## THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XVI

DECEMBER 1950.

No. II

#### Edited by

Prof. A. N. Upadhya, M. A., D. Litt. Prof. G. Khushal Jain, M. A., Sahityacharya. Sri, Kamata Prasad Jain, M. R. A. S., D. L. Pt. K. Bhujbali Shastri, Vidyabhushan. Pt. Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya.

#### Published at:

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY,
ARRAH, BIHAR, INDIA

Annual Subscription

Inland Rs. 3.

Foreign 4s. 8d.

Single Copy Rs. 1/8

# CONTENTS

|    |                                                   |     | Pages |
|----|---------------------------------------------------|-----|-------|
| 1. | An Inscription on a Jain Image from Patur. Akola  | •   | •     |
|    | —Sri Asoke Kumar Bhattacharyya, M. A.             | ••• | 39    |
| 2. | Jain Gurus of the name of Pujyapuda               |     |       |
|    | -Sri Jyoti Prasad Jain, M.A., LL. B               | ••• | 46    |
| 3. | History of Mathematics in India from Jain Sources |     |       |
|    | -Dr. Sri A. N. Singh, M. Sc., D. Sc.,             | ••• | 54    |
| 4. | Renascent India and Vaisali                       |     |       |
|    | —Prof Sita Rama Singh, M. A                       | ••• | - 70  |
| 5. | Contributions of the Jainas to Hindi Literature   |     |       |
|    | -Sri C. S. K. lain, M. A                          | ••• | 73    |

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

### Jain Antiqury≰ ↔



An Inscription on a Jain Image from Patur, Akola



" श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥ ''

[ अकलंकदेव ]

Vol. XVI No. II

ARRAH (INDIA)

December 1950.

AN INSCRIPTION ON A JAINA IMAGE FROM PATUR, AKOLA.

By Sri Asoke Kumar Bhattacharyya, M. A.

About a year ago Mr. S. S. Patwardhan, Curator, Central Museum, Nagpur very kindly sent me at my request a number of photographs of some interesting Jina images preserved in his Museum, along with which an ink-impression of an inscription over the image of Suvidhi from Patur, Dist. Akola, was also sent. The present note is based on a reading of the inscription from the said ink-impression a photograph of which is reproduced here and I must acknowledge here the courtesy shown to me by Mr. Patwardhan in this regard and the help rendered by Mr. R. Gupta, Photographer, Indian Museum, Calcutta.

The inscription in three lines is written in the North Indian characters of the 12-13th Cent. A. D. and the language is Sanskri which is very much corrupt. The writing occupies a rectangular space measuring  $10\frac{1}{2}" \times 3\frac{1}{2}"$ , and the most interesting point to note here is that the letters vary considerably in their shape and size, some portion of the beginning of line 2 seems to have been peeled off rendering the reading of the text well nigh, impossible in that portion.

The inscription refers itself to the year 1245 of the Vikram Samvat very peculiarly indicated by Sam Ma[m] for Sam Vat, corres-

ponding to 1188 A. D. The text of the inscription is extermely corrupt, as noted above. So far as orthography is concerned (dental) S is invariably used for S (palatal) except once e.g. Srī for Śrī (line 1), siṣya or siṣya for śiṣya (lines 1 & 2). Indiscriminate use of the long ī and the short i, e.g. Virasena for Virasena, siṣya for siṣya (both line 2) and so on, violation of the rules of euphonic combination e.g. devatat=sīṣya for devastat=siṣya, siṣya Srī for siṣyah śrī etc, are also some of the noticeable points in the orthography of the text. The variant forms of the subjoining "ya" deserve mention in this connection, thus: in (line I) and (line 2.).

The importance of the inscription lies in the succession list of Jain Pontiffs it supplies us with beginning from a certain Śrī N [ai] vīradeva. It is said that this N [ai] vīradeva had a disciple Srī [Māṇī] ka (Māṇīkaya) deva whose disciple was Śrī Vi (ī) ra sena deva whose disciple was pā [m] ga sena deva, the last having a disciple in V [ra?] na sena deva. The Gaccha or the Gaṇa is not mentioned.

The text is read as follows:

- Line 1. Sam ma [m] 1245 S (Ś)ri N [ai] viradeva tats (ś)sya S(Ś)ri
- Line 2. [Māṇī] ka (Māṇikya) senadeva tat S (ś) ī (i) ș ya Śri Vi (i) resenadeva [ta—]
- Line 3. t sī (śi) ṣya Pā [m] gasenadeva tat sī (śi)ṣya V [ra?] na senadeva iti [l].

The line of Jain teachers mentioned in the inscription is not otherwise known although from the names it appears to be some branch of the Sena gaṇa to which Vira sena, the author of Dhavalā commentary and Jina sena, the author of Ādipurāṇa belong. Of this Sena gaṇa we get a certain Lakṣmisena belonging to the Mūla Sangha and Saraswati gaccha. He flourished in the 16th. cent, A.D. and pertained to the line of Kundakunda. In this connection we may make reference to the Paṭṭāvali of the Senagaṇa published in the J. A. Although there occur such names as Mānikasena, Virasena etc. the order of succession does not tally at all with that in the present inscription.

<sup>1.</sup> Vide, Pratima lekha Sangraha by K. P. Jain, p. 25, no. 54.

<sup>2.</sup> A Pattavali of the Senagana-by A.N. Upadhyaga, (J.A. Vol. XIII. 2. p. 1)

## DO ANCIENT JAIN BOOKS SHED ANY LIGHT ON ANCIENT HISTORY?

By
Sri. L. A. Phaltane B. A. LL. B. Pleader, Islampur (Satara).

Due to ignorance or to their fear of their sacred books being poluted by the touch of non-Jain hands, the Jains have upto now been very careful not to publish their ancient literary treasures or allow them to be touched by foreigners. According to my opinion if proper interpretations, consistent with the discoveries made by modern scholars of history, are put upon the contents of the Jain ancient book it would be possible to speak with some certainty about the ancient date of the teaching of Jainism. It must be borne in mind however that the Jain thinkers of old never thought it proper to reduce their knowledge or learning to writing; that they generally avoided Sanskrit language for imparting religious and secular teaching; that they always encouraged the use of the then prakrit languages which were in vogue among the public in those days and that their knowledge came down to posterity by oral teaching from preceptor to disciple.

This went on well until so long as the school of Jain thought continued to remain strong and continuous and well adjusted with the other elements of human life. But during some centuries before Christ, decadent tendencies began to appear in the Jain School and the Jain sages began to perceive that their knowledge was gradually disappearing. So about the beginning of the Christian era the great Jain Acharya Shri Umaswami composed a book named 'Tatwartha-Sutra' in Sanskrit in which all the Jain tenets are enumerated in condensed Sutra form. This, therefore is the first Sanskrit written work among the Jains acknowledged as true and complete by all the three important Jain Sects-Digambars, Swetambars and Sthanakwasis. After this book came into existence, numerous commentators arose who have written books of extensive commentaries which are available at present. But it must however be remarked that 'Tatwartha-Sutra' is the main authoritative code of the principles of Jainism and the readers are requested to look to it primarily to

ascertain what true tenets of Jainism are and to try to interprete those principles in the light of the modern discoveries and inventions.

We would like to draw the attention of the readers to the following extract taken from the issue of 8-2-33 of 'Times of India' at page 14 under the caption "Vanished Country Traced-Sea Land."

"Evidence that, beginning about 4400 years ago there existed a country now entirely blotted out, which comprised an extensive portion of the Arabian peninsula and was known as the 'Country of the Sea or the Sea Land' is announced by the Professor Raymond P. Dougherty of Yale University.

'The Sea Land' played a major role in the history of the south western Asia for 2000 years, until about 500 B. C. he declares. It was contemporaneous with the ancient nations of biblical times and had a highly developed culture which flourished and died leaving its imprint on the early civilizations developed in the Tigris-Euphrates Valley......",

Dr. Dougherty gained his conception of the Sea Land's location and political importance by the careful comparison and correlation of all the references left disconnected in the numerous texts of the Babylonian and Asoyrian literature. If therefore we can find from the Sutras in the Jain book Tatwartha Sutra or rather if we can, by interpreting those sutras in the light of the discoveries, find that those sutras enable us to conceive that some such state of things must have existed in ancient days, it would be possible for us to presume that those Sutras or their original ancient forms must have been as old as the time given by Dr. Dougherty in the above extract,

For this purpose we shall have to take into consideration the Sutras which appear in the third Chapter of the 'Tatwartha Sutra'. The Sutras I to 6 of that Chapter give information regarding the Nāraka beings while the rest of the Chapter deals with the description about continents, seas, mountains, rivers etc. on the earth. The ideas about hell and hellish beings (Nārakas) entertained by the Christian and Muslim religionists are different from those of the religions of the Indian origin while those found in the Jain religious books show considerable difference from the ideas of their Hindu brother religionists. It appears that the Jain books locate the Nāraka

## DO ANCIENT JAIN BOOKS SHED ANY LIGHT . ON ANCIENT HISTORY?

By

Sri. L. A. Phaltane B. A. LL. B. Pleader, Islampur (Satara).

Due to ignorance or to their fear of their sacred books being poluted by the touch of non-Jain hands, the Jains have upto now been very careful not to publish their ancient literary treasures or allow them to be touched by foreigners. According to my opinion if proper interpretations, consistent with the discoveries made by modern scholars of history, are put upon the contents of the Jain ancient book it would be possible to speak with some certainty about the ancient date of the teaching of Jainism. It must be borne in mind however that the Jain thinkers of old never thought it proper to reduce their knowledge or learning to writing; that they generally avoided Sanskrit language for imparting religious and secular teaching; that they always encouraged the use of the then prakrit languages which were in vogue among the public in those days and that their knowledge came down to posterity by oral teaching from preceptor to disciple.

This went on well until so long as the school of Jain thought continued to remain strong and continuous and well adjusted with the other elements of human life. But during some centuries before Christ, decadent tendencies began to appear in the Jain School and the lain sages began to perceive that their knowledge was gradually disappearing. So about the beginning of the Christian era the great Jain Acharya Shri Umaswami composed a book named 'Tatwartha-Sutra' in Sanskrit in which all the Jain tenets are enumerated in condensed Sutra form. This, therefore is the first Sanskrit written work among the Jains acknowledged as true and complete by all the three important Jain Sects-Digambars, Swetambars and Sthanakwasis. After this book came into existence, numerous commentators arose who have written books of extensive commentaries which are available at present. But it must however be remarked that 'Tatwartha-Sutra' is the main authoritative code of the principles of Jainism and the readers are requested to look to it primarily to according to that Sutra by the Naga tribe. The Greek traditions, Assyrian mythology and the Indian Purānas also give the same place for the Naga tribe. We, thus, come to the conclusion that Ratna-prabhā of the Jain Sutra must mean the Persian Gulf which is a part of the Arabian sea. The remaining six Prabhās are below the first (अशोध: one below the other). They are described as Bhumis or lands. The commentary below the third Sutra of the third Chapter mentions the colour or complexion of these people.

प्रथमद्वितीययोः कापोतीलेश्या, तृतीयायामुपरिष्टात्कापोती, अधोनीला, चतुर्थ्या, नीला पंचम्यामुपरिनीला अधःकृष्णा, षष्ठ्यां कृष्णा सप्तम्यां परमकृष्णा

Prathama Dvitiyayoh Kapoteeleshya, Triteeyāmuprishtāt kapotee Adhoneela, Chaturthyāmneela Panchamyāmupari neela Adhah Krishna, Shashtyām Krishna Saptamyām Param Krishnā.

Meaning:—The complexion of the Narakas of the first and second lands is grey or dirty white. The upper part of the third is grey while that of the lower part is blue. The complexion of the beings in the fourth division is blue. The people of the upper part of the fifth land have blue complexion while those of the lower, part of the land have dark complexion. The complexion of the inhabitants of the sixth land is black and that of the seventh very black.

Southward one goes from the mouth of the Euphrates complexion of the people grows darker and darker.

The fifth Sutra of the Third Chapter of Tatwartha Sutra runs as under:—

संक्लिष्टासुरोदीरितदुखाश्च प्राक्चतुर्थ्याः ॥५॥

Sanklishtäsurodeeritduhkhäsch Präk chaturthyäm: |5|

Meaning:—The miseries of the people upto the fourth land are caused by the infuriated Asuras.

The Assyrian mythology contains stories that the Assyrian people had subjugated the first three of the seven lands which stood to the south of their country.

We take the following line from a verse in Manusmriti.

श्रापो नारा इति प्रोक्ता श्रापो वै नरसूनवः

Āpo Nārā iti procta āpo Vai Narasoonvah

Meaning: - Apa i.e. water has nara as its equivalent:

Waters are also called sons of Nara.

From this, the word 'Nāra' or 'Nara' would mean a son of water or an island man or a sailor. Even now in Satara district there are several families which have got Narake (नरके) as their surname.

All these references and arguments go to show that the Naraka beings described in the third Chapter of the Tatwartha Sutra are no others than the people who dwelt in lands which spread far and wide at one time in the Arabian sea and which were known as Sea lands or Narakas. We can further infer that the original form of the Sutras from which the 6 Sanskrit Sutras No. s 1 to 6 of the third Chapter of the Tatwartha Sutra were formed must be as old as four thousand and four hundred years.

#### JAINA GURUS OF THE NAME OF PUJYAPADA.

By
(Sri Jyoti Prasad Jain, M.A., LL B)
(Continued from Vol. XVI. No. 1, p. 6.)

Of these so many different Pujyapadas, the one refferred to in no. 18 above, seems to be the latest. The inscription 33 is of a very late date and the Gurus mentioned in it were probably the later Bhattarakas of medieval times, who were associated with the Jaina establishment of Karkal. The famous statue of Bahubali at Karkala was installed by Vir Pandya Bhairrasa the ruler of that place in 1431-32 A.D.<sup>34</sup> Since then Karkala became quite an important centre of Jainism. According to the colophon of Dasa Bhaktyādimahasastra (completed in 1542 A. D.) by Vardhamana Munindra, 35 one Dharma-bhusana Bhattaraka had for his devotees the Vijyanagar emperor Devaraja (1429-1451 A.D.) and also Sankappa Sresthi, a noble of his court. This Dharmabhusana seems to have been associated with Karkala, Charukirti and Srutakirti who just precede him in the inscription, are also mentioned in the same order in this colophon. And one Bhattaraka Charukirti, the author of Gita-Vitraga lived in circa 1400 A.D.<sup>36</sup> According to the same colophon one Srutakirti was revered by king Sabevaraya with whose immediate successors, Malliraya, Sangiraya etc., Vadi Vidyanand (died 1541 A.D.) the most prominent Jaina Guru of that century and a respected colleague of the author, also came in contact. This Vidyananda was also associated with Karkala. Hence the Pujyapada Swami of this inscription, who was in the time of Charukirti, Srutakirti and Dharma-bhusana, and was most probably a Bhattaraka of Karkala, may be placed in circa 1500 A.D. He may have belonged to still later times since in such lines of Gurus same names, often the same succession of names are many a time found repeated; but

<sup>33.</sup> M. A. R. (1920-21), p. 8.

<sup>34.</sup> Prasasti Sangraha (Arrah), p. 39.

<sup>35.</sup> *Ibid*, pp. 120-149.

<sup>36.</sup> Ibid, p. 4, 65.

in no case did he live much prior to the beginning of the 16th century. Nothing else is known about him.

The Pujyapada Vrtipa (no. 17) mentioned by Pandya Kshmapati in the beginning (v. 8) of his Bhavyananda Sastra,<sup>37</sup> soon after Nagacandra and Devacandra, the author's own immediate Gurus, also seems to have been an earlier Bhattaraka or Guru associated with Karkala and being contemporary of these persons, must be assigned to the first half of the 15th century i.e. circa 1450 A.D.<sup>38</sup> It is also possible that the two Pujyapadas so far discussed might have been identical.

The Pujyapada muni referred to in no. 14, as the Guru of Mangaraja, the author of Khagendra-mani-darpana (c. 1360 A.D.) and described there as a great master of the science of medicine, 39 must have belonged to the early part of the 14th century A.D. His medical achievements and writings seem to have become quite celebrated. The samous Pujyapada (no. 15) who had conducted his experiments in alchemi (Sidharasa) on a hill with the basadi of Parswa lina on it, near the town of Pugataka in Karnataka, as mentioned by Devarasa in his Gurudattacharita (1650 A.D.)40, is most probably identical with the Guru of Mangraia. The several later works on medicine as referred to in no. 19, such as the Vaidyasara or Vaidyasara sangraha<sup>41</sup>, Madan-Kama-ratnama<sup>42</sup>, Nidanamuktavali43 etc. also seem to be the creations of this very Pujyapada. because about the two Bhattarkas of Karkala nothing is known of their proficiency in medicine. Some non Jaina medical writers like Basavaraja, Nityanatha, the authors of Madhavanidana. of Rasaratnasamuccaya etc. also refer to Pujyapada as a medical

<sup>37.</sup> Ibid, p. 34.

<sup>38.</sup> Ibid, pp. 36-39.

<sup>39.</sup> Karnataka Kavicharite, I. p. 412-422.

<sup>-- 40</sup> *Ibid*, pp. 391-392.

<sup>41.</sup> PS., p. 151.

<sup>42.</sup> *Ibid*, p. 13.

<sup>43.</sup> Ibid, p 15.

authority<sup>44</sup>, and most of these references seem to indicate the same Guru of circa 1300 A.D.<sup>45</sup> No doubt, a very much earlier Pujyapada was also a great authority on that science, but the nature, style and language of those works and references preclude any possibility of their being written by the author of Jainendra, Sarvarthasidhi etc. Even this Kalyanakaraka referred to by Vijyanand Upadhyaya as the basis of his Sarasangraha<sup>46</sup> is either the creation under an older name of Mangaraja's Guru or is a later recession of Jagadalla Somnath's work (referred to in no. 9) which purports to be Kannada rendering of the original Kalyanakaraka of the older Pujyapada.

According to a South Indian tradition, Sidha Nagarjuna a famous alchemist of South India was the sister's son and desciple of the great master Pujyapada yogi <sup>47</sup> Some people confuse this alchemist Nagarjuna with the famous Budhist savant of that name who belonged to the early centuries of christian era and hence have also concluded that the Pujyapada to whom he is said to have been related must have been the original Pujyapada alias Devanandi of 5th century A.D. Dr. Saletore is, however, doubtful and asks himself,

<sup>44.</sup> Kalyanakaraka (Sholapur), Intro pp. 32-33.

<sup>(</sup>i) Basava Rajiya:—at the end of 'अग्रीति वातानां कालाग्निरुद्रस्सोऽग्नि तुग्डीवा' योग is written 'पूज्यपाद विनिर्मितः' (Ch. Ep. 103), at the end of 'अमणादिवातानां (गन्धक रसायनम्)' is written 'मनुष्याणां हितार्थं हि पूज्यपादेन निर्मितः' and 'वासादि रोगाणा भिकुटादि-नस्यम् (पूज्य पादीये)'—(Ch. 6 p. 110), and at the end of p. 111—'पूज्यपाद कृतो योगो नराणां हित व्याम्यया', in another place—'सिन्दूर दर्पण तदुत्पूज्य-पादीय मेव च' etc.

<sup>(</sup>ii) Nityavathiya:—at the end of 'ज्वराणां चगडभानुरसः' is written 'नाम्नायं चगडभानुःसकलगरहरो भावितःयुज्यपादेः' and at the end of शोधमुग्दरसः' is said 'शोधमुग्दर नाम्नायं पुज्यपादेन निमितः'

<sup>(</sup>iii) Madhava Nidana (Ch. 1, p. 30)—'पूज्यवादोवदिष्टोऽयं सर्वज्यर गर्जाकुशः'

<sup>(</sup>iv) Rasa-ratna-samuccaya in one place mentions 'क्रोरी प्रयादस्व' etc.

<sup>(</sup>v) Many other Yogas found scattered in medical literature of S. India are ascribed to Pujyapada.

<sup>. 45.</sup> V. P. Sastri in his Introd. (p 34) to Kalyanakaraka, however, holds that all these references refer solely to the first Pujyapada of 6th century A.D. But he evidently appears to have been mistaken

<sup>46.</sup> PS p 149.

<sup>47</sup> Kavicharite, I. pp. 11-12. It says that 'another Jaina writer who also wrote on medicine was Nagarjuna who was Pujyapada's sister's son and was a famous alchemist and Tantric scholar'.

'was he the same as Nagarjuna of Budhist tradition or a different person? 148 In fact, there is absolutely no ground for any of the two above mentioned identifications. The laina Nagariuna who was a famous alchemist and tantric scholar is quite a different person and must have been related to the later Pujyapada yogi of C. 1300 A.D. No doubt, the famous Sidha School of medicine of South India, which is quite characteristic of and quite in keeping with the nonviolent creed of the Jainas, which totally denounced the use of flesh, wine etc. owed its development particularly to Jainas. The first Pujyapada might have been responsible for its origin, but it was the later Pujyapada of C. 1300 A D. alongwith his celebrated desciple and nephew Sidha Nagarjuna who set the school on a sound footing and succeded in popularising it as a definite system. According to Munindra Vardhaman's account the famous statue of Parswa lina in the the Parswa-basadi on Mount Kankachala was installed by Nagarjuna.<sup>59</sup> It appears that the Parswa-basadi mentioned by Devarasa is the same and the hill containing it, which was situated near the town of Pugataka in Karnataka, and on which the famous Pujyapada is said to have conducted his experiments in alchemy (Sidha-rasa) and yoga 50 was this very Kanakachala (the Golden mountain).

As to the Pujyapada yogi (no. 13) who rendered into Kannada the Prakrit Satapadi of Vasavachandra as mentioned by Payanvarni who himself wrote the same work in Sangalya metre in 1659 A.D., he obviously preceded Payanavarni and came after Vasavachandra. This Paynamuni had completed his Sanatkumar charta in 1606 A.D.<sup>51</sup> The Kattule Basadi record<sup>52</sup> of Sravana Bela-Gola informs us that the colleagues of Vasavachandra were Devendramuni, Prabhacandra the grammarian and logician who was paid homage to by king Bhoja of Dhara, Dawanandi, Maghanandi, Maladharideva,

<sup>48.</sup> Med. Jainism, p. 267.

<sup>49.</sup> PS. p. 123 Fri.

<sup>50.</sup> Kavicharite p. 11-12; also Pujyap**ada** Cha**r**ita.

<sup>51.</sup> Kavicharite p. 352.

**<sup>52.</sup>** E. C., II 69, p. 35.

Yasakirti who was honoured by the king of Ceylon, and Trimusbhmuni the desciple of Gopanandi. Gandavimukta-maladhari Hemacandra was another desciple of this Gopanandi and thus seems to be identical with the Maladharideva mentioned above. And Gopanandi lived in the reign of Vikramaditya VI Tribhuvanamalla,53 while the Hole-Belagola stone inscription assigns him to A.D. 1094.54 The date of his another contemporary Prabhacandra who was patronised by King Bhoja and also perhaps by his successors King Jayasimha of Dhara, and who in the capital city wrote his famous works Prameya-Kamala martanda, Nyaya-Kumuda-candra, Sabdambhoja bhaskara, Kathakosa, Ratnakaranda Tika etc. is fixed as circa 1010-1080 A.D.<sup>55</sup> This shows that Vasavacandra must also belong to the 11th century. Hence the Pujyapada yogi referred to in no. 13 might have lived any time between 1100 and 1600 AD. He could be identical with any one of the three Pujyapadas so far discussed, but the epithet yogi attatched to his name indicates that he was. probably the same person as Mangaraja's Guru the alchemist or, he might have been quite a different person.

One Pujyapada (no. 12) is mentioned by Ayyaparya in his Jinendra-Kalyanabhyudaya (completed in 1320 A.D.), as the author of a Pratishthapatha. These works dealing with the rules, regulations and rituals of the consecrational ceremoniale commenced to be written very late and were much popularised by the Bhattarakas of the Medieval period. Practically no scholar prior to the 8th or 9th century is known to have written any Pratishthapatha. At least the authorship of no Pratishthapatha is anywhere attributed to the Pujyapadas referred to in nos. 1 to 11. Of the other eight writers of this type of works mentioned by Ayyaparya, most of them are later Bhattarakas or laymen. Of these, Asadhara, Ekasendhi and Hastimalla belong to the 13th, Vasunandi to the 12th and Indranandi to the 11th century A.D. Of the remaining three writers,

<sup>53.</sup> MI. p. 55.

<sup>54.</sup> E. C. V cn. 148, pp. 189-190.

<sup>55.</sup> D. L. Kothia—Anekant VIII, 12, pp. 466-469. Pt. Mahendra Kumar, however, assigns him to 980-1065 A. D. (See Anekant IV, 2, pp. 124-132).

<sup>56.</sup> PS., p. 104.

Jinasena, Gunabhadra and Viracarya, the two famous Jinasenas-the author of Harvamsa (783 A.D.) and the author of Adipurana, Parswabhyudaya and Jayadhavala (837 A.D.), as also the latter Jinasena's desciple Gunabhadra who was the author of Atmanusasana and Uttarapurana (898 A.D.) are not known to have written any Pratishthapathas. Similar is the case with regard to Viracarya or Mahaviracarya the famous mathematician of the 9th century A.D.<sup>57</sup> Hence the Pujyapada mentioned herein was either the Pujyapada Yogi of C 1300 A.D. who besides being a Yogi, an alchemist, a physician and a medical writer was also probably the author of the Kannada Satapadi or Jñana-candra Charita, a poetical narrative, or he must have been some other Pujyapada who lived any time between C. 900 and 1300 A.D.

Now by far the most celebrated, wellknown and popular guru of this name was Pujyapada Devanandi alias Jinendra budhi referred to in no. 1. His original name was Devanandi, Jinendrabudhi and Pujyapada were his titles, although he has been generally known and referred to simply by the latter name. He belonged to Karnataka, probably the southern part of it which then comprised the Ganga teritory, and was an Acarya of the Nandi Samgha, a branch of the Mulasangha of Kundakundaya's anvaya. He was undoubtedly the author of Jainendra Vyakarana, the Sarvarthasidhi Tika of Tattwartha Sutra, Samadhi-tantra or Samadhi-sataka, and probably also of Istopadesa and of Sidha-bhaktvadi-sangraha. We begin to find numerous references to him and to his works in literature as well as epigraphical records from as early as the 7th century A.D. And all these references make him a very prominent and ancient Acarya who has always been remembered along with other ancient celebrities like Bhadrabahu, Kandakunda, Umaswami, Samantabhadra, Aklanka etc. But he is invariably placed soon after the first four, in the same order, and before Aklanka, Virsena, Iinasena, Vidyananda So there remains no doubt that the Pujyapada thus referred to in the various Guruvavalis and epigraphical records (mentioned in no. II) which we shall presently discuss, is this Pujyapada Devanandi and none else. And it is he who is mentioned in the Pattavali

<sup>57.</sup> C. M. Duff-'Chronology of India' gives Viracarya's date as A. D. 810.

of the Nandi Sangha (referred to in no. 2) according to which he was the tenth Guru of that line. A second Pattavali of that Sangha which is in Prakrit and is most probably older than the first one also confirms this fact except with regard to dates, as we shall see later on.

According to the evidence of the Darsanasara (no. 3), he was the Guru of Vajranandi who was the founder of the Dravidasangha. But from the above-mentioned Pattavalis it appears that Pujyapada was not the immediate preceptor of Vajranandi and that two other Gurus, Jayanandi and Gunanandi had intervened in between them, and also that Vajranandi came 58 years after Pujyapada's death. The Darsanasara which was written by Devasena who belonged to Ujjain in Vik. S. 990 (A.D. 933), gives the traditional date of the foundation of the Dramila (or Dravida) Sāngha by Vajranandi as V. S 526 (A.D. 469). 58 He does not associate himself with any Sanghas but in his work he gives the origins of several later sanghas, particularly of those which he thought were not quite orthodex and were merely Jainabhasa or pseudo-Jaina. He is often vague and I think should not be much relied upon unless supported by some other more reliable evidence. Moreover, because he belonged to northern India and particularly to the Ujjain region, and so was used to the Vikrama era alone, he gives all the dates in that era. It is very likely that with regard to South Indian traditions he wrote merely from heresay and although accepted the figures of the dates he did not pay any attention to their era which probably was Saka, since in the South Saka era was much more popular and current than the Vikrama era. Hence it appears that this particular date might have been Saka 526 (or AD. 604). Anyway, this piece of evidence at least establishes the fact that Vajranandi came sometime after Devanandi Pujyapada and that the former could not have lived much beyond circa 604 AD. This means Pujyapada Devanandi'cannot be placed later than the middle of the 6th century A.D. The sequence of these two Gurus is established not only by the

<sup>58.</sup> JBRAS.—XVII p. 74; SIJ. p. 21-22; Hist of Tamils p. 247; Studies in Tamil Lit. p. 21-22; Upadhye—Introd. to Pravacanasara p. XXI; Hiralal—cat. Mss. p. 652—on its p. XXX the author attributes the foundation of the Dravida sangha to Pujyapada whom he calls its first acarya.

Darsansara and the Pattavalis but by other evidences as well while Vajranandi's connection with the Dravida or Dramila sangha is also corroborated by certain epigraphical records, particularly by the inscription of Saka 1059 (A.D. 1137) discovered on the ceiling of the Somanayiki temple situated in the compound of the Ramanujacarya temple in the Balur Taluka. 59 This inscription mentions him alongwith Samantabhadra, Patrakesari, Vakragriva, Sumati Bhattaraka and Samayadipaka Aklanka. Herein Vajranandi is placed after Patrakesari swami and is described as the head of the Dramilasangha (श्रीमद्द्रामिलसंघात्रेसरर...). The inscription of 1129 A. D., 60 however, places Vajranandi immediately after Vakragriva and before Patrakesari who by the grace of Padmavati is said to have refuted the trilanana theory. This record also tells us that Vajranandi was the author of Navastotra 'an elegant work embodying the variety of the teachings of all the Arhatas.' The record of A.D. 116061 says that the Arungula-anvaya of Dramila sangha came down increasing from Bhutabali and Puspadanta, from Samantabhadra and Aklankadeva, from Vakragriva, from Vajranandi and others down to Vasupujya Swami. The same with slight variations is repeated in the record of 1169 A D.62 Hence there is no doubt that the Puivapada referred to in Darsanasara as the Guru of Vajranandi was no other than Pujyapada I Devanandi.63 The epigraphical records (referred to in no. II) provide sufficent corroborative material to fix his identity and to enable us to distinguish him from the other and later Pujyapadas. (To be continued.)

<sup>59.</sup> E. C. V BE. 17, p. 51.

<sup>60.</sup> E. C II 67, pp. 25-26.

<sup>61.</sup> E. C. VI Kd. 69 p. 13,

<sup>62.</sup> E. C. V Ak. 1, p. 112.

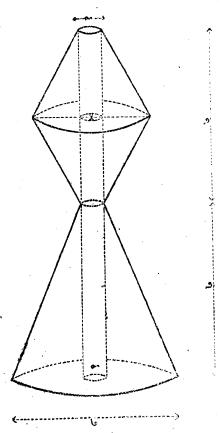
<sup>63.</sup> The evidence of Darsanasara has been accepted by Ramaswami (Studies, p. 52), Srinivasa Ayenger (Hist. of the Tamils, p. 247), Ramachandra Divitar (Studies in Tamil Lit. p. 21-22) etc. But Dr. Şaletore (in MJ., p. 238) thinks that the epigraphical records invalidate the assertion of Darsanasara. Hence he disregards the date given by it and places it in the last quarter of the 9th or first quarter of the 10th century. He has, in fact himself confused the evidences of those records and of the traditions, and is thus quite mistaken in his conclusions about the division of the Digambara Mula Sangha and about the dates of Arhadbali, Bhutabali; Puspadanta etc.

## HISTORY OF MATHEMATICS IN INDIA FROM JAINA SOURCES

 $B_y$ 

Dr. Sri A. N. Singh, M. Sc, D. Sc., Etc. Lucknow University, (Contd. From Page 46 Vol XV No. II).

#### **GEOMETRY AND MENSURATION**

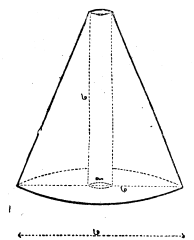


The Hinduswere acquainted with the formulae for finding out the areas of the parallelogram, the trapezium, the cyclic quadrilateral, the triangle, the circle and its sector. Formulae for the volumes of the parallelopiped, the pyramid on a plane base, the cylinder and the cone were also known. The Hindu works, however, do not give us any inkling as to how these results were obtained. In the Dhavala we find a full description of a method for finding out the volume of a This desfrustum of a cone. cription shows that the method used in India for the study of geometry was quite unlike that of the Greeks. The principle of deformation of a given area or

Fig. 1.

volume into a simpler area or volume without change of area or volume has been employed in the demonstration referred to above. It is possible now to reconstruct the proofs for the mensuration formulae found in the works of Hindu and Jaina mathematicians. We shall attempt such a reconstruction. But before doing that, we give below the original text of the Dhavala along with its translation.

The problem is to find the volume of the Universe which is supposed to be of the form of three conical frustums placed one on top of the other as shown in fig. 1. The dimensions are shown in the figure. The volume of the Universe is calculated in the Dhavala.



The following extract refers to finding the volume of the lowest frustum, whose dimensions are (see fig. 2)

Diameter of base = 7 units

Diameter of face = 1 unit

Height = 7 units.

Fig. 2
The commentary proceeds as follows:

Edassa muhatiriyavaṭṭassa egâgâsapadesabâhallassa pariṭhao ettio hodi  $\frac{3}{1}\frac{5}{1}\frac{5}{3}$ . lmamaddheûṇa vikkhambhaddheṇa guṇide etti-yaṁ hosi  $\frac{3}{4}\frac{5}{5}\frac{5}{2}$ . Adhologabhâgamicchâmo tti sattahi rajjûhi guṇide khâyaphalamettiyaṁ hodi  $5\frac{9}{4}\frac{5}{5}\frac{5}{4}$ .

Of this; the horizontal circular boundary at the face having the uni-dimensional thickness has (its) circumference (of length) this:  $\frac{3.5}{1.13}$ . Half of this (multiplied by half of the diameter becomes this:  $\frac{3.5}{4.52}$ . Now we want to find out (the volume of) the lower portion. (The above obtained area) being multiplied by seven will yield  $5\frac{2.2}{4.52}$  for the volume of the hollowed space. (i.e. the volume of the cylinder which we take out.) (See fig. 2)



Puṇo ṇissûîkhettam coddasa-rajjuâyadam do khaṇḍâṇi kariya tattha heṭṭhimakhaṇḍam ghettùṇa uḍḍham pâṭiya pasaride sup-pakhettam hoùṇa cheṭṭhadi. Tassa muhavittharo ettiyo hodi  $\frac{5}{1}$   $\frac{5}{1}$   $\frac{5}{1}$  . Talavittharo ettiyo hodi  $2\frac{1}{1}$   $\frac{1}{1}$   $\frac{2}{3}$ . Ettha muhavitthareṇa chindide do tikoṇakhettaṇi eyamayadacaurassakhettam ca hoi.

Tattha tava majjhimakhettaphalamaṇinjada: Edassa usseho
satta rajjûo. Vikkhambho puṇa
ettis hodi  $\frac{3.5.5}{1.3}$ . Muhammi egagasapadesabahallam, talammi tiṇṇi
rajjubahallo tti sattahi rajjûhi
muhavittharam guṇiya talabahalladdheṇa guṇide majjhimakhettaphalamettiyam hoi  $32\frac{2.2.3}{2.6}$ .

Sampahi sesadokhettani sattarajjuavalambayani terasuttarasadena egarajjum khandiya tattha aṭṭhetalîsakhandabbhahiya navarajjubhujani bhujakodipaaoggakannani, kannabhûmîye alihiya dosu vidisasu majjhammi phalide tinni tinni khettani honti.

Now dividing the needle-less (the cylinder-less) volume which is fourteen units deep into two parts, then taking the lower part, (see figure 1) cutting it from the top (downwards) and spreading it yields a volume like a winnowing pan: Of this the face length is this:  $\frac{355}{113}$ . Its base length is this:  $21\frac{112}{113}$ . Here cutting it from the face-ends downwards triangular obtained two are volumes and one volume on a rectangular base. (See fig 3)

Now we find out the volume of the middle part. Its height is seven units, and its length is this  $\frac{3.5.5}{1.13}$ . In the face the breadth is uni-dimensional (i. e. zero), and at the base the thickness is three units. So the face length multiplied by seven and (also) by half the thickness of the base, the volume of the middle part will be this:  $32\frac{2.2}{2.2}\frac{2.3}{3}$ .

Now of the remaining two volumes (tetrahedrons) of height seven units; the length of the arms is forty-eight parts of one hundred thirteen parts of a unit and nine units (i.e.  $9^{48}_{113}$  units). Bases and arms correspond to hypoteneuses. Taking the hypoteneuses, both of them, and cutting from the middle in both (horizontal and vertical) directions gives rise to three volumes (in each tetrahedron). (See fig! 3)

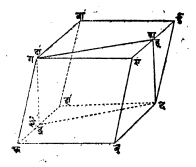


Fig. 4

Tattha do khettani addhuttharajjussehani chavvîsuttara-visadehi egarajjum khandiya tattha egatthikhandabbhahiyakhandasadireyacattarirajjuviksadena dakkhina-vamahetkhambhani. thimakone tinni rajjubahallani, dakkhina-vam ikonesu jahakamena uvarima-hetthimesu divaddharajjubahallani, avasesadoko. nesu egagasabahallani. Annattha kamavaddhigadabahallani egakhettassuvari tattha tûna, vidivakhette vivajiasam kauṇa tthavide, savvatha tinni rajjubahallakhettam hoi. Edassa vittharamussehena guniya vehena gunide khayaphalamettiyam hoi 49417.

Then in respect of two of the volumes. the height (हद and हा ऐ each) is three and a half units; the length (फ ब and फा बां each) being 161 parts out of 226 parts of a unit increased by 4 units (i.e.  $4\frac{161}{226}$  units); the thickness on the right (बा दा) and left (ब द) bottom sides (each) being 3 units; on the right and left sides in the top and the bottom respective thickness being one and a half units, and in the remaining two corners the thickness is uni-dimensional (i e. zero). Elsewhere gradually increasing thickness having been obtained, (so) when the second body after reversing it is placed on the first body there will be produced a body of uniform thickness of 3 units. (See fig. 4) The length of this multiplied by the height and then multiplied by the thickness will be this:  $49\frac{217}{453}$ .

Avasesacattari khettani addhuṭṭharajjussehaṇi chavvisuttaravisadehi egarajjum khaṇḍiya tattha egaṭṭhisadakhaṇḍehi sadireyacattarirajjubhujaṇi. Kaṇ ṇakkhette alihiya dosu vi pasesu majjhammi chiṇṇesu cattari ayadacauramsakhettani aṭṭha tikonakhettani ca honti.

(Now) the remaining four bodies have three and half units height, and have arms of length 161 parts out of 226 parts of unity increased by four units i.e. (4½½ units). Their hypotenueses being taken and they being cut in both (horizontal and vertical) directions from the middle yield four volumes on quadrilateral bases and eight volumes on triangular bases.

Ettha cadunhamayadacaüramsakhettanam phalam puvvilladokhettaphalassa caübbhagamettam hodi. Cadusu vi khettesu bahallavirohena egattham kadesu tinnirajjubahallam; puvvillakhettavikkhambhayamehimto addhamettavikkhambhayamapamanakhettuvalambhado. Kimattham cadunham pi milidaņam tiņņi rajjubahallattam? Puvvillakhettabahallado sampahiyakhettanamaddhamettabahallam hodūņa tadusseham pekkhidûna addhamettussehadamsanado.

Here the (total) volume of the the four bodies on quadrilateral bases will be one fourth of the (total) volume of the two (similar) aforesaid bodies. The four bodies taken together, two at a time (as before) and they being placed together in respect of thickness. produce a thickness of 3 units. (and) the length and height are found to be half of the length and height of the volume mentioned before. How is the thickness of the solid obtained by joining the four together is 3 units? (Because) the length of the present solid is half of the length etc. of the solid mentioned before, and the height (also) is seen to be half as compared to the height of the previous solid.

Sampahi sesaatthakhettani puvvam va khandiya tattha solasa tikonakhettini anantaradidakhettanamussehado vikkhambhado bahallado ca addhamettani avaniya atthanhamayadacaüramsakhettanam phalamanantaraikkamtacadukhettaphalassa caübhagamettam hodi.

Now cutting the remaining eight volumes (tretranedrons) as before, there (are obtained) sixteen tretrahedrons with heights, lengths, thicknesses etc. half of those of the previous ones; removing these (sixteen tretrahedrons) the combined volume of the (remaining) eight volumes on quadrilateral bases is one fourth of that of the four (such) volumes before.

Evam solasa-battisa-caüsaṭṭhiadikameṇa ayadacaüramsakhettaṇi puvvillakhettaphalado caübbhagamettaphalani hodûṇa gacchanti java avibhagapalicchedam pattam ti.

In this way, being sixteen, thirty two, sixty four and so on, step by step, are obtained volumes on quadrilateral bases with (combined) volumes being one-fourth of the preceding; this goes on till the stage of further indivisibility is reached.

Evamupannasesakhettaphalam elavanavihanam uccade. Tam jaha-savvakhettaphalani caügunakamena avatthidani tti kudûna tattha antimakhettaphalam caühi guniya rûvûnam kaûna tigunidachedena avattide ettiyam hoi  $65\frac{1}{1}\frac{10}{18}$ . Adhologassa savvakhettaphalasamaso  $104\frac{207}{45}$ .

(Now) we describe the method of finding the total of the un limited volumes (bodies) so produced. It is thus: the volumes obtained are in succession fourfold, therefore; there, the last volume multiplied by four and divided by that minus one, (i.e., by 3) will give this:  $65\frac{110}{10}$ . (Therefore) the total volume of the lower universe is this:  $104\frac{90}{45}$ ?

The main items of interest in the above, from the point of view of History of Mathematics, are as follows:

- (i) It has been assumed that a body with curved boundaries can be deformed into another with plane boundaries in such a way that its volume remains unchanged. In particular, if the hollowed out cone of figure (2) is deformed into the figure (3) which has plane boundaries, then the volume remains unchanged.
  - (ii) The principle of construction for the purpose of demonstration or proof has been assumed to hold true. In particular, this principle has been used to find the volume of the tetrahedrons आ व स द and आ वा सादा.
    - (iii) The formula  $S = \frac{a}{1-r}$ , r < 1, for the sum of the geometric series  $S = a + ar + ar^2 + \dots + ar^n + \dots$  has been assumed.
    - (iv) The value of  $\pi$  has been taken to be  $\pi = \frac{3.5}{1.13}$ .

## RECONSTRUCTION OF PROOFS OF MENSURATION FORMULAE

The principles of deformation and construction employed in the above demonstration can be used to obtain the mensuration formulae known and used in India as follows:—

#### AREA

1. RECTANGLE: The area of a rectangle is equal to its length multiplied by its breadth.

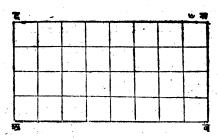
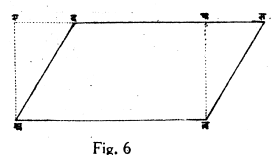


Fig. 5.

2. PARALLELOGRAM: The area of a parallelogram is equal to the length of its base multiplied by its height.



Construction. Cut the portion बस क (ब क perpendicular to स द) and take it to the other side (अ ए द). The resulting figure is a rectangle, hence the theorem.

First Principle of Deformation: If one of the sides of a parallelogram is moved along itself, the area of the parallelogram remains unchanged.

In the figure अ व स द; स द sliding in its own line is moved to the position फ ए giving the rectangle of equal area.

3. TRIANGLE: The area of a triangle is equal to half the length of its base multiplied by its height.

This result is true because a triangle is half of a parallelogram on the same base and of the same height.

Second principle of deformation. If the vertex of a triangle is moved parallel to the base, the area of the triangle remains unchanged.

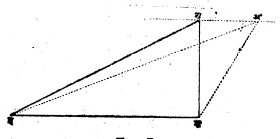


Fig. 7.

4. TRAPEZIUM: The area of a trapezium is equal to half the sum of the lengths of its base and face multiplied by its height.

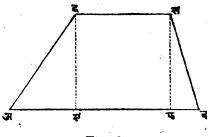


Fig. 8.

The result follows from the construction shown in the figure.

The principle of deformation holds true in the case of a trapezium also, i.e. the area of the trapezium is unffected by a deformation brought about by moving one of the parallel sides in its own line.

5. SECTOR OF A CIRCLE: The area of a sector of a circle is equal to half the length of its arc multiplied by its radius.



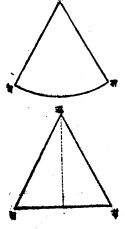


Fig. 10.

Construction: Divide the sector अ व स (Fig. 9) into a large number of smaller sectors (which may be equal), so that the arcs of these sub-sectors are so small that they differ little from straight lines: The sector is thus divided into a large number of triangles.

Now place these triangles with their bases abutting on one another on the line ब स (see fig. 10) and move the vertices so that they all come to आ. The area of the sector is thus seen to be the same as the area of the triangle आ स whose base ब स is equal to the length of the arc ब स and whose height is equal to the radius of the sector.

Third principle of deformation: If a sector of a circle is deformed into a triangle whose base is equal in length to the arc of the sector and whose height is equal to the radius, the area remains unaltered.

The deformation is brought about by keeping the bisector of the angle at the centre fixed and then making the circular arc straight.

6. CIRCLE The area of a circle is equal to half the length of its circumference multiplied by its radius.

Construction: Cut the circle along a radius and spread it out into a triangle. The area of the circle is equal to the area of this triangle whose base is equal to the circumference and whose height is equal to the radius of the circle. Hence the result.

Corollary: The area of the figure bounded by two concentric circles of radii a and b, and two radii is equal to the area of the trapezium 'whose parallel sides are equal to the length of the two arcs and whose height is equal to the difference between the radii of the circles.

Fig. 11.

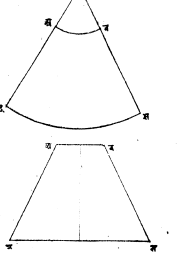


Fig. 12.

- 7. The volume of a cylinder (of uniform cross-sections) is equal to the area of its base multiplied by its height.
- 8. The volume of a tetrahedron is equal to one-third the area of its base multiplied by its height.

A prism on a triangular base can be divided into three equal tetrahedrons, hence this result.

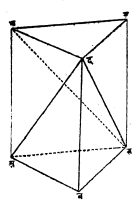


Fig. 13.

An alternative method of finding the volume of a tetrahedron has been given in the demonstration quoted above.

9. The volume of a pyramid is equal to one-third the area of its base multiplied by its height.

Construction: The pyramid can be cut into a number of tetrahedrons. The result follows.

10. The volume of a right cone is equal to one-third the area of its base multiplied by its height.

Construction: Cut the cone along a radius of the base vertically up to the vertex. Then spread it out so that the base is deformed into a triangle as in 6. The cone is deformed into a tetrahedron of equal volume by virtue of the third principle of deformation. The volume of this tetrahedron is equal to one third the area of the base multiplied by its height, hence the result.

By the fourth principle of deformation the result is true for any cone, right circular or not.

11. The volume of the frustum of a cone could be found out by subtraction, for the frustum is obtained by cutting the cone by a plane parallel to the base. The frustum being given, the original cone by cutting which the frustum has been obtained must be found out. Instead of doing that, the author of the Dhaval finds the volume of the frustum directly taking recourse to construction and the principles of deformation, which we have attempted to reconstruct.

Let a and b be the radii of the base and face of the frustum of a cone whose height is h. Then extracting out a cylinder of radius

b and height h, and performing construction and deformation one obtains the body in fig. 3.

In the figure,

A A'=B B' = 
$$2\pi b$$
  
BD=B'D' = a - b  
BC=B'C' =  $\pi$  (a - b)  
AD=A'D' = b

This body is then cut into three parts by vertical planes passing through A and A'. We get the prism ABDD' B' A', and two equal tetrohedrons ABDC and A'B'D'C'. The volume of ABDD'B'A', which is a prism of height 2 7 b on a triangular base ABD, is

$$\frac{1}{2} BDxADx2 \pi b 
= \frac{1}{2} (a - b)xhx2 \pi b 
= \pi bh (a - b).....(i)$$

The volume of the two tetrahedrons together is

$$2 \frac{1}{3} \frac{1}{2} BDxBCxAD$$
=\frac{1}{3} (a-b)x(a-b) \pi x h
=\frac{1}{3} \pi (a-b)^2xh....(ii)

The volume of the frustum is, therefore,

$$\pi b^2 h + \pi bh (a-b) + \frac{1}{3} \pi (a-b)^2 h$$
  
=  $\frac{1}{3} \pi h \{3b^2 + 3ab - 3b^2 + a^2 + b^2 - 2ab\}$   
=  $\frac{1}{3} \pi h \{a^2 + b^2 + 2ab\},$ 

which is the well known formula.

#### AN INFINITE PROCESS.

The volume of the two tetrahedrons has been directly found out. Each tetrahedron is cut into three parts by drawing horizental and vertical planes through the middle point G(G') of AB (A'B') (see fig. 4). The bodies BDHEGIF and B'D'H'GTF being placed one on the other produce a parallelopiped of height  $\frac{h}{2}$  on a rectangular base with sides

B D = 
$$(a-b)$$
  
and BF =  $\frac{1}{2}\pi (a-b)$ 

Let K denote the volume of this parallelopiped, i. e.,

$$K = \frac{1}{2} \pi (a - b)^2$$
.  $\frac{1}{2} h$   
=  $\frac{1}{4} \pi (a - b)^2$ . h

Now cut the four tetrahedons produced in the above construction, each into three parts, by horizontal and vertical planes drawn as

before through the middle points of the sides. This produces eight tetrahedrons and four bodies like BDHEGIF. These four being placed together produce a rectangular parallelopiped whose volume is one-fourth the volume of the previous one, i. e. the volume of this is  $\frac{1}{4}$  k. Continuing the process we get successively volumes as below:

$$K, \frac{1}{4} K, \frac{1}{4^2} K, \frac{1}{4^3} K, \dots$$

whose sum is

$$K\left(1 + \frac{1}{4} + \frac{1}{4^2} + \frac{1}{4^3} + \dots\right)$$

$$= \frac{4K}{3}$$

As K is known to be equal to  $\frac{1}{4}$  \*  $(a-b)^2$ , therefore,

$$\frac{4K}{3} = \frac{1}{3} \pi (a - b)^2$$
 h = the volume of the two tetrahedrons.

Continued construction as above reduces the volume of the tetrahedrons, so that they are reduced to points when the construction is continued indefinitely. The tetrahedrons, as has been rightly remarked by the author of the Dhavala are reduced to points and so contribute nothing to the volume. The volume of each of the tetrahedrons ABCD and A'B'C'D' is therefore

$$\frac{1}{6} \pi (a-b)^2. h$$
=\frac{1}{3}. \frac{1}{2} \pi (a-b). (a-b). h
=\frac{1}{3}. \text{ area of base. height.}

The main points to be noted in the above are:

(i) the actual use of an infinite sequence of constructions and (ii) the actual use of the formula for the sum of an infinite series.

We shall perhaps never know how the ancient mathematicians of India justified the use of infinite processes. We content ourselves by stating that the Hindu mathematicians did use infinite processes as early as the 8th or 9th century A. D.

#### THE VALUE OF T

The problem of 'squaring the circle' or what was more fundamental in India from the point of view of religious requirements, the problem of 'circling the square' originated and acquired special

importance in connection with the Vedic sacrifices, when the earliest hymns of the Rg. Veda were composed (before 3,000 B. C.). The three primary altars viz., the Garhapatya, Ahavaniya and Daksina were to be of the same area but of different shapes—square, circle and semi-circle. The five altars called Rathacakra-citi, Samuhya-citi and Paricayya-citi, mentioned in the Taittirîva Samhita required the construction of a circle equal in area to a given square of  $7\frac{1}{2}$  units area. The value of  $\pi$  used in those early days varied between 3 and 3·1. For further datails the reader is referred to The Science of the Sulba by B. B. Datta (Calcutta University Press, 1932).

The value  $\pi = \sqrt{10}$  seems to have been used by Jaina scholars first. It was used by *Umasvati* who wrote about the beginning of the Christian Era. He says:

"The square-root of ten times the square of the diameter of a circle is its circumference. That multiplied by a quarter of the diameter (gives) the area.<sup>1</sup>

This value ( $\pi = V10$ ) became very popular and was used by most of the Hindu astronomers and mathematicians—Brahmagupta, (628) Sridhara (c. 750), Mahavira (c. 850), Aryabhaṭa II (c. 950) etc. Aryabhaṭa I (499) used the value

$$7 = \frac{62832}{20000}$$

He says:

"100 plus, 4, multiplied by 8 and added to 62000. This will be the approximate value of the circumference of a circle of diameter 20000.<sup>2</sup>

Now

$$\frac{62832}{20000} = 3 + \frac{1}{7 + \frac{1}{16 + \frac{1}{11}}}$$

The successive convergent are

3, 
$$\frac{22}{7}$$
 and  $\frac{355}{113}$ .

The value  $\frac{9.2}{7}$  was employed by the Greeks and is known as the Greek value of  $\pi$ . It is the second convergent obtained from Aryabhata's value and has been used in India by Aryabhata II and by Bhaskara II as a "gross" value of  $\pi$ .

2. Aryabhatiya, II, 10.

<sup>1.</sup> Tattvarthadhigama sutra with the bhasya of Umasvati, ed. by K. P. Mody, Calcutta, 1904, iii Il (gloss).

The value  $\pi = \frac{3.5.5}{1.13}$  which is the third convergent has been very rarely used by Hindu mathematicians and astronomers. This value has been called the Chinese value of  $\pi$  as it occurs in the works of Chinese scholars about the seventh century A. D.

Virasena the author of the *Dhavala* completed his work on 8th October, 816 A. D. He uses the volue  $\pi = \frac{3.5.5}{1.1.3}$  and in support quotes the following from a previous author:

Vyasam sodasagunitam sodasasahitam tri-rupa-rupairbhaktam | Vyasam trigunitasahitam suksmadapi tadbhavetsûkşmam ||

The literal translation of the above, according to modern sanskrit usage, will run as follows:

"The diameter multiplied by sixteen added by sixteen (and) divided by three-one-one, together with three times the diameter is finer than the fine (value of the circumference)"

This gives

$$C = 3D + \frac{16D + 16}{113}$$

wher C stands for the circumference and D the diameter of a circle. Virasena, however, interprets the above as

$$C = 3 D + \frac{16 D}{113} = \frac{355 D}{113}$$
i.e.  $\pi = 3\frac{16}{113} = \frac{855}{113}$ 

Virasena's interpretation, however, cannot be correct unless "Sodas as a hitam" in the first line is interpreted to mean "added sixteen times", so that the translation of the couplet would run as follows:

"The diameter multiplied by sixteen, (that is) added sixteen times (and) divided by three-one-one together with three times the diameter is finer than the fine (value of the circumference)."

Now, the term "Sahitam" was used in the sense of addition as well as "multiplication", i. e. "repeated addition a number of times" in the Vedanga jyotisa but has not been used in that double sense by Aryabhata (499) and succeeding mathematicians. This leads one to conclude that the above quotation is from some work written before the fifth century A. D., when "Sahitam" was being used in both the senses of multiplication as well as addition. It would appear,

therefore, that the so called chinese value of  $\pi = \frac{3.5.5}{1.1.3}$  was also known in India and was perhaps used in India earliear than in China. It might be that the Chinese got this value from India, through Buddhist missioneries or perhaps they found out the value independently.

Another noteworthy feature in the above quotation is the remark "finer than the fine." From this it follows that a "fine" value of  $\pi$  was already known. This fine value of  $\pi$  may have been  $\sqrt{10}$  or  $\frac{3}{7}$ . If the latter, the connection with Aryabhata's value is obvious—the third convergent being a closer approximation than the second.

## RENASCENT INDIA AND VAISALI

Bu

Prof. Sita Rama Singh, M. A. Lecturar in History. H. D. Jain College, Arrah-

It is only in the fitness of things that Renascent India should look with increasing interest and enthusiasm to Vaisali—the cradle of republicanism, and the religious centres of the Jainas and the Budhists. Republicanism is the political garb of Modern India, and Non-violence—the central theme of the teachings of both Lord Mahavira and the Buddha—is her message to the suffering world. The Jaina contribution to the building up of New India has been considerable, and in order to make it more effective the Jainas shall have to revive once more the traditions of Vaisali.

Now it has been proved beyond doubts on the ground of unimpeachable evidences that Lord Mahavira was born at Kundagrama near Vaisali, and not at Lichchuar or Kundalapura as was the popular belief among the Jainas. The birth of Lord Mahavira was an event of paramount importance in the history of the Lichchavi Republic. As Dr. Radhakumud Mookerji, as eminent historian, has pointed out, "The personality and preachings of Mahavira rapidly built up Vaisali as a centre of Jainism and of the spiritual discipline and asceticism upon which it was based. Vaisali thus achieved an early reputation in the religious world of India for its teachers devoted to the practice of uttermost penance and austerity, of which Mahavira stood out as the most prominent example." More than this Mrs. Rhys Davids has even pointed out that the Buddha was first initiated into Jainism at Vaisali and Alara and Uddaka were his first teachers. Thus the Buddha began his quest for truth from Vaisali.

A more definite proof of the Buddha beginning his religious life as a Jaina is to found in the fact that he took to severe penance, practised austerities, reduced himself to a mere skeleton, skin and bones, and ultimately reduced his food to what might he contained in his hollowed palms. When he found that his body could not stand the rigours of such severe penance, he took to his famous Middle Path.

So during the 6th, cent B. C. Vaisali was the centre of the religious movements that were springing up in India at that time. Dr. Smith has characterised these movements as the protests of the Kshatriyas against the all-powerful Brahmins. One, however, may well be tempted to ask as to why these protests of the Kshatriyas were voiced by the republican clans rather than by the Monarchical Chiefs who were more powerful. Dr. Smith would have been nearer the truth if he had sought the origins of the religious movements in the healthy political life of the Vajjian Republican Confederacy to which the Buddha himself paid tributes. A further proof of the republican character of Jainism is to be found in the fact that Lord Mahavira emphasized the dignity of man, that He said that man could mould his own destiny and attain salvation through self-less action and that for his salvation the help of no outside agent was This teaching was a hold proclamation of the republican ideal in religion.

Vaisali is also the embodiment of the dedication of the individual, however great he might be, to the well-being of the community. Lord Mahavira was the son of Sidhartha, a Lichchavi Chief, and Trishala the sister of Chetaka, the Lichchavi Raja. His princely origin not withstanding, Lord Mahavira kicked wordly luxuries and devoted himself to healing the religious sores from which the common people were suffering at that time.

To sum up: the message of Vaisali is that republicanism is the best sort of constitution under which the individual has the best opportunities to unfold his personality to the utmost extent, that such a developed individual should dedicate himself to the well-being of the community, that Lord Mahavira was the finest flower which blossomed at Vaisali, embodying its best ideals, and that the religion of a republic should be the cult of self-reliance.

These ideals of ancient Vaisali can inspire Renascent India to action. But it is a matter of regret that due attention has not been paid to the excavation work at Vaisali, that only an insignificant part of which should have been done has been done, and that many valuable informations yet lie buried beneath mounds. Every Indian is under sacred obligation to Vaisali, but most of all the Jainas owe a

sacred duty to the birth-place of their twenty-fourth and last Tirthankara. The Jainas, though not numerous, are a wealthy and influential community in India and they can and should do something for unearthing the hidden treasures at Vaisali. A Jain Dharmashala, a Museum and further excavations are the crying needs of Vaisali. By doing so, the Jainas will not only be paying homage to their own religion, but also doing a great service to Mother India.

Ac. Gunratnasuri MS

### CONTRIBUTION OF THE JAINAS TO HINDI LITERATURE.

By Sri C. S. K. Jain, M. A.

The great political storm which swayed over India just before and after the advent of the Musalmans, threw away the Indian people, all of a sudden, so far away from their old traditions, that they could not be able to get together even those valuables which were the results of thousands of years of their experiments and thoughts. The period of Indian History after the death of Harsha upto the settlement of Muslim Empires, has been rightly branded as The Dark Age, because the current literature of the general folk of the time, the burning torch of the age, has been sacrificed among the high flames of communalism and racealism.

The Jain-literature has proved itself to be the only helpful means for having a peep through the veil of ignorance spread over the age. According to Jain philosophy, the Shastras (sayings of respectable Jain monks) have been held in regard just on equal footing with the Devas (Jain dieties) and the Gurus (Jain sages). As a result, the Jainas tried their best to protect Jain literature also along with their sacred images. This vast literature, still safe in big Jain religious libraries all over India, has its significance not only for getting a clue to our long debated religious, historical or philological problems, but also in bridging the way to our ancient literary glory. It is a matter of regret that only a few literary magnets have cared to survey or even to pass through this highway of our literary tradition.

Right from the lifetime of Bhagwan Mahabir, language of the general folk received its due respect in Jain literature. Jain monks and poets always tried to incorporate the feeling, the thought and the voice of the general mass in its own language. Near about the 10th century A. D., Jainism was the most pupular faith in some parts of India such as the Deccan, the Rajasthan, Gujrat and other western provinces. Under suitable state-protection Jain monks remained always busy in injecting Jain religious principles among the householdersthrough their works on almost all branchs of literature like history,

epic, drama, mythology, grammar etc. They took care to use the same character of language which was current among all grades of people for their daily expressions. So the common literature of the time is mostly the result of the unshaken labour and brilliance of the Jain literators. It was the age when Apbhransha the traditional heir to Sanskrit was taking shape of modern provincial languages like Bengali, Gujrati, Awadhi, Rajasthni etc. in all parts of India. Jain literature of the age is mostly found in Apbhransha but its stock of words is nearer to old Hindi than the literary form of Apbhransha itself. So we should have a regard for these literators as pioneers of Hindi literature.

Apart from its liberal philological view-point, the above Jain literature constitutes the stepping stones leading to that glory of literary revival which reached its zenith during the famous Golden Age of Hindi literature, producing genii like Kabir, Jayasi, Sur, and Tulsi. The poetic arts of these venerable poets are only full bloomed beauties of the said Jain literature. Whether in treatment of subject, in composition of verses, in use of figures of speech, in selection of touching scenes or other beauties of rhetoric and prosody, the formers have always been found following the footsteps of their lain predecessors.

Leaving aside his philosophical differences, we may say that the art of Tulsi owes much to Jain poet Swayamhhu Dev (791 A.D.), the composer of the great epic Paumchariū (the Jain Ramayan) in Chaupias and Ghattas. It contains marvellous descriptions of battles, lamentings, and pictorial views of nature, intermingled with philosophical ideas, as is found in Tulsi Ramayan also.

We enjoy the romantic and mystic flavour of Sufi poets like Jayasi as far back as 1100. A. D. in Muni Naya Nandi, through his composition Sudanshan Chariū. When we see the inclination to Shringar Rasa, description of female beauty, nature painting, a mystic idea of universal co-relation, and then the selection of verses also, in a way just corresponding to the Romantic epics, we are free to form an idea that, in absense of any such literature to be found elsewhere at so early period, Naya Nandi is the first known composer of Romantic epic (Prem Kavya) and Sufi poets were not ignorant of his art.

Though thoughts of Kabir are the direct evolution of the preachings of Sahajyani Sidhas and Nath Panthi yogis, yet some lines of Kabir resemble so much with those of Muni Ram Singh (near about 1110 A. D. that it becomes evident that they were popular in the environment which was shaping the ideas of Kabir. For example these lines of Kabir—

केसन कहा बिगारिया जो मूंडो सो बार। मन को क्यों नहीं मूंडिये, जामे विषे विकार॥

can be well compared with these lines from Pahur Doha
मुंडिय मुंडिय मुंडिया। सिर मुंडिड चित्त ए मुंडिया।

चित्तहं मुंडणु जि कियउ। संसारहँ खंडणु ति कियउ॥

Muni Ram Singh was a staunch supporter of the view that even strict adherance to outward rituals does not ensure self-emancipation; which is only possible through real self-conciousness and inner purity. He has used the same words in abhorance of such ascetics and Pandits as Kabir did afterwards against the so called contractors of human progress.

There is no doubt that composition of epics in Hindi literature owes its origin to the Jain Poets, the most important of which known up till now, are acquainted herewith along with their works:—

| Poet's name.          | Age               | Works.                             |
|-----------------------|-------------------|------------------------------------|
| (Settled up till now) |                   |                                    |
| 1. Swayambhu Dev      | <b>79</b> 0 A. D. | 1. Paum Chariū                     |
|                       |                   | 2 Ritthnemi Chariū                 |
|                       |                   | 3. Panchami Chariū                 |
|                       | er.               | 4. Swayambhu Chhand                |
| 2. Maill Dhawal       | 10th cen. A. D.   | 1. Davv Sahaō Payas                |
|                       |                   | 2. Harivansha Purañ                |
| 3. Mahakavi Puspadant |                   | 1. Tissith Mahapuris<br>Guñalankar |
|                       |                   | 2. Naya Kumar Chariu               |
|                       |                   | 3. Sasahar Chariū                  |
| •                     | •                 | 4. Kosha Granth                    |
| 4. Dhanpal            | 10th cen. A. D.   | 1. Bhavishyavat Katha              |
| 5. Muni Naya Nandi    | 1100 A. D.        | 1. Sudanshan Chariū                |
| 6. Acharya Hemchandra | 1088 A. D.        | 1. Kumarpal Charitra               |

- 2. Sidha Haim Shabdanushashan
- 3. Prakrit Vyakaran
- 4. Deshi Nammala
- 5. Chhandonushashan

Acharya Hemchandra needs special reference because he was the first to write an Apbhransha Vyakaran and a book on prosody. Deshi Nammala contains a list of such words which were popular in public and were used in literature of that period. Besides these the names of Somprabhsuri, Vinayachand Suri, Acharya Merütüng and Rajshekhar Suri are also worth remembering who decorated Hindi literature with different kinds of works on poems, dramas, short stories etc. We have not come across any Jain writer of lyric poems which has its artistic growth in Sur. But the art of lyric poetry was not foriegn to them. We find an unbroken chain of Jain poets right upto the end of the 15th century A. D.

Year 1586 is one of the most important dates, in this connection, for it celebrates the birth of a great genius Banarsidas Jain of Jaunpur, who was anxious for spreading the sphere of Hindi literature, so far limited within epics and lyrics only. He was one of the few early prose-writers of Hindi. His prose truely represents current Brajbhasha of his time. His Ardhakathanak (autobiography) is the only work of its kind in old Hindi. He was a good poet and one among the fast friends of Tulsidas. He also produced the Hindi version of Natak Samaysar of Kundkundacharya. Thus Banarasidas stands at a remarkable place in Hindi literature.

Even in the sphere of prose, we should not forget the importance of Pt. Daulatram Jain of Baswa (Madhya Pradesh) who translated Jain Padma Puraña of Ravishenacharya into Khari Boli in 1766 A. D. As Pt. R. C. Sukla notes, his language represents that character of Khari Boli which was prevalent among the majority of literate people, not influenced a little by foriegn languages like Urdu or Persian. His work proves that writing of prose in Khari Boli had begun long before the British tried to shape its outlines in the Fort-William.

Even to day we see several Jain literators busy in promoting the grandeur of Hindi literature in almost all its branches. Shri Rishabh Charan Jain is famous for his fictions. Jainandra Kumar has its own importance for his philosophical outlook and psychological study of characters in his novels and short stories. He is also a renowned critic in modern Hindi literature. Dr. Hiralal Shastri has gained a memorable place for his research works on Jain literature. It is his effort that brought to light the vast Jain literature of old Hindi and drew the attention of Hindi world towards its importance. Besides these Shikherchand Jain, Shree Gyanchand Jain and various others are true devotees of Hindi literature who are doing there best to fill up its treasure or mark the value of its present diamonds. Jain contributions to Hindi literature, though a few in quantity, have their unique importance for they mark the mile-stones of the path of its progress.

Thus we come to the conclusion that the Jainas, though constituting a very small number: of Hindi speeking population, are not less important for their share of offerings at the altar of Hindi It is for the present generation to continue the tradition and keep the torch of learning bright, the only means of human emancipation from the distructive elements of to day, resulting influence of undue evolution of brain without due collaboration with the heart, the fountain of life and fraternity.

Ac. Gunratnasuri MS Jin Gun Aradhak Trust

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

- १ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी पाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में दो बार प्रकाशित होता है।
- २ 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देश के लिये ३) श्रीर विदेश के लिये ३॥) है, जो पेशगी लिया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में स्विधा रहेगी।
- इसमें केवल साहित्य-संबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकशनार्थं स्वीकृत होंगे। प्रबन्धक 'जैन-सिद्धान्त-सास्कर' आरा को पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं: मनीत्रार्डर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- पते में परिवर्तन की सूचना भी तुरन्त आरा को देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्ताह के मीतर यदि 'मास्कर' प्राप्त न हो, तो इसकी सूचना शीघ्र कार्यालय को देनी चाहिये।
- इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर अर्वाचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्त्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धर्म्म, साहित्य, दशैन प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख, टिप्पणी, समालोचना आदि समी सुन्दर और स्पष्ट लिपि में जिखकर सम्पादक 'जैन-सिद्धान्त-सास्कर' छारा के पते से छाने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से आने चाहिये।
- ८ किसी लेख टिप्पणी आदि को पूर्णतः अथवा अंशतः स्वीकृत अथवा अस्बीकृत करने का अधिकार सम्पादकों को होगा।
- ९ श्रस्वीकृत लेख लेखकों के पास बिना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' कार्यालय आरा के पते से ही भेजनी चाहिये।

PRINTED BY D. K. JAIN, AT SHREE SARASWATI PRINTING WORKS, LTD. ARRAH. Jin Gun Aradhak Trust