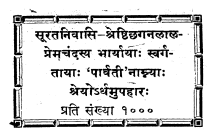
जैनतत्त्वज्ञानम्।

HXCCONX XCCONX XCCONX

—विजयधर्मसूरिः।

HANNELLY KOLLIN KOLIN KOLLIN KOLLIN KOLLIN KOLLIN KOLLIN KOLLIN KOLLIN K



This essay was written in 1917 at the request of the secretary of the Bhandarkar Research Listitute.

Printed by Ramchandra Yesu
Shedge, at the Nirnaya-sagar
Press, 23, Kolbhat Lane,
Bombay.

Published by
Sheth Premachandra Ratanji,
for Yashovijaya-Granthamala,
Bhavnagar.

## Harry 11

पूज्यपाद-शान्तमूर्त्तिश्रीवृद्धिचन्द्रगुरुभ्यो नमः।

## जैनतत्त्वज्ञानम् ।



यचैतन्यमहोऽग्रतः प्रतिहताः सर्वेऽपि तेजिस्वनो
यच्छक्तेः पुरतः समस्तस्वनस्थामाऽप्यिकिञ्चित्करम् ।
विश्वेश्वर्यसुखाकरोऽपि च यदानन्दोदधौ बिन्दुवद्यश्चिन्ता-श्रुतिगोचरोऽपि नतरां प्रत्यक्षगम्यः पुनः॥१॥
तस्मै जगद्विचित्राय जगदीशाय शम्भवे ।
ब्रह्मणे परमेशाय सद्भक्तया विद्धे नमः॥ २॥
(युग्मम्)

अयं तावदारम्भः सङ्क्षेपेण परिदर्शयितुं जैनदर्शनतत्त्वम् । दर्श-नानि च षद्ग । यदाहुः श्रीहरिभद्रसूरयः षड्दर्शनसमुचये—

> ''बौद्धं नैयायिकं साङ्ख्यं जैनं वैशेषिकं तथा। जैमिनीयं च नामानि दर्शनानाममून्यहो!"॥

अस्य च जैनदर्शनस्य प्रकाशयिता परमात्मा रागद्वेषाद्यान्तरिपु-जेवृत्वाद्नवर्थक "जिन" नामचेयः । जिनोऽर्हन् स्याद्वादी तीर्थकर इति चानर्थान्तरम् । अत एव तत्प्रकाशितं दर्शनमिप जैनद्रश्नेनमहत्प्रव-चनं जैनशासनं स्याद्वाददृष्टिरनेकान्तवाद् इत्याद्यमिधानैर्व्यपदिश्यते । अत्र दर्शने नव तत्त्वानि—पदार्थाः परिकीर्तिताः सन्ति । तानि चामूनि । जीवोऽजीवः पुण्यं पापमाश्रवः संवरो निर्जरा बन्धो मोक्षश्रेति । यदाह जैनागमः श्रीसूत्रकृताङ्गसूत्रम्—

''नैत्थि जीवा अजीवा वा णेवं सन्नं निवेसए। अत्थि जीवा अजीवा वा एवं सन्नं निवेसए''॥

तत्र चेतनारुक्षणो जीवः । चैतन्यं ज्ञानमुपयोग इति हि पर्यायाः; सर्वत्रापि चेतनावत एव जीवस्य भावात्, चेतनाया जीवस्वरूपत्वात्, जडमात्रस्य चेतनाराहित्याच । अनेनैव जड-चेतनयोर्मुख्यत्वेन भेद्सिद्धिः । ज्ञानरूपत्वेऽपि जीवस्य यत्र भवति
सक्छवस्तुविषयक आलोकसत्रेदं कारणं वेदितन्यम्—अनादिकाछविपरिवर्तमानविविधकर्मसन्ततिभिः सामस्त्येन सम्बद्ध एव जीवः;
एताभिश्च कर्मसन्ततिभिः समाच्छादितत्वात्र शक्नोति समस्तपदार्थान्
साक्षात्कर्तुम् । तदुक्तम्—

"न सर्वमिष वेत्त्येष प्राणी कर्मावृतो यथा। नार्कस्याऽभ्रामिभृतस्य प्रसरन्त्यमितः प्रभाः"॥

तथा च कर्मप्रतिबन्धराहित्य एव सति निरभ्रदिनकर इव सर्वत्र प्रकाशमयो भवितुमईति जीवः।

तत्र जीवा द्विविधाः, मुक्ताः संसारिणश्च । मुक्ताः सकलकर्म-परिश्वयेण सिद्धनिरञ्जनपरब्रह्मस्वरूपं प्राप्ताः । संसारिणः पुनः कर्मप्रतिबद्धाः । तेऽपि द्वेधा, स्थावरास्त्रसाश्च । तत्र स्थावराः पृथ्वीजलतेजोवायुवनस्पतिभेद्भिन्नाः पञ्चधा । त्रसा द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियपञ्चेन्द्रियभेदेश्चतुर्धा । तत्र घर्षणच्छेदनादिमिर-

९ इत्यादिगाथाकदम्बकं द्वितीयश्चतस्कन्धे पश्चमाध्ययने । २ श्रीविनयवि-जयोपाध्यायकृतलोकप्रकाशे द्रव्यलोके द्वितीयसर्गे ७० ।

चैतन्यमप्राप्तानां पृथिन्यादीनां पश्चानां त्विगिन्द्रियस्येव सद्भावेनैकेन्द्रियत्वम् । एते चैकेन्द्रियाः प्रत्येकं द्वेधा, सूक्ष्मा बादराश्च ।
सूक्ष्माख्यनामकर्मोद्यात् सूक्ष्माः । ते च सकळलोकन्यापिनः ।
सकळलोकाकाशस्तैर्जीवैः परिपूरित आस्त इत्यर्थः । बादराख्यनामकर्मोद्याद् बादराः । ते च प्रतिनियतस्थलवर्तिनो गर्म्याः ।
तत्र सूक्ष्मत्वं प्रतीतम् । बादरत्वं च स्थूलत्वम् । स्पर्शनरस्तनेनिद्रयाभ्यां द्वीन्द्रियाः कृमिपूत्तरकचन्द्नकशङ्क्षकपर्दजलोकाप्रभृतयः ।
स्पर्शनरसन्द्र्याणेक्वीन्द्रिया कुन्थुमत्कुणयूकामत्कोटकेन्द्रगोपकादयः ।
स्पर्शनरसन्द्र्याणनेत्रेश्चतुरिन्द्रिया श्रमरमिक्षकामशकृत्रश्चिकप्रभुत्यः ।
स्पर्शनरसन्द्र्याणनेत्रश्चेत्रेः पश्चेन्द्रियाश्चतुर्थाः, तिर्थश्चो मनुष्याः ।
स्पर्शनरसन्द्र्याणनेत्रश्चेत्रेः पश्चेन्द्र्याश्चतुर्थाः, तिर्थश्चो मनुष्याः ।
स्पर्शनरसन्द्र्याणनेत्रश्चेत्रेः पश्चेन्द्रयाश्चतुर्थाः, तिर्थश्चो मनुष्याः ।
स्पर्शनरसन्द्र्याणनेत्रश्चेत्रेः पश्चेन्द्र्याश्चतुर्थाः, तिर्थश्चो मनुष्याः ।
प्रतीताः । नारका अधोलोकवर्तिनः । देवाः प्राधान्येनोध्वलोकवर्तिनः । केचिद् भवनपत्याद्यो देवा अधोलोकेऽपि । द्वीन्द्रयत्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियाणां त्रयाणां विकलेन्द्रियसंज्ञास्ति ।

एकेन्द्रिया विकलेन्द्रियाश्च विशिष्टमनोज्ञानरहितत्वेनासंज्ञिन उच्यन्ते; यस्मात् ते सम्मूर्ण्छमाः, गर्भजत्वाभावात् । देवा नारकान्श्चोपपातजा एकाः । देवा हि देवशय्याभ्यन्तर उपपतन्ति । नारकाश्च वज्रकुड्यस्थवातायनसदृशनिष्कुदेषु । तिर्यक्षु च केचिद् गर्भजाः केचित् सम्मूर्ण्छमाश्च । मनुष्यास्तु गर्भजाः । ये तु स्रेष्मादिषु गर्भजमनुष्यसम्बन्धिषु चर्मचक्षुरदृश्या अन्तर्मुहूर्तभवस्थितिका मनुष्यजातीया उत्पद्यन्ते ते सम्मूर्ण्छमा एव । देवगतौ देवा देव्यश्च सन्ति, न कश्चिन्नपुंसकः । नारकाः सम्मूर्ण्छमाश्च नुपंसका एव । सम्मूर्ण्छमव्यतिरिक्ताश्च तिर्यश्चो मनुष्याश्च पुंस्नीनपुंसकाः ।

१ सूक्ष्मबादरनामधेये कर्मणी वक्ष्यमाणाष्ट्रविधकर्माऽन्तर्गतनामकर्ममेदौ ।

जीवानां शरीरं पश्चधा—औदारिकं वैक्रियमाहारकं तैजसं कार्मणं च। तत्र प्रथमं मनुष्यपश्चादीनां सर्वेषां देवनारकव्यतिरिक्तानाम्। वैक्रियं च च्हस्वदीर्घदृश्याऽदृश्यभूचरत्वेचराविनानाविधरूपकरणसमर्थं भव(जन्म)स्वभावतो देवानां नारकाणां च। तथाविधशक्तिमहिम्ना मनुष्यादेरिष । आहारकं वपुर्श्वनुदेशपूर्वविद्यावलेन
सकलपदार्थान् समधिगच्छतां महापुरुषाणां परमर्षीणां भवति । एतेन च जीवन्मुक्तानां देहवतां सर्वज्ञपरमात्मनां पुरस्सरं प्रेषितेन
सूक्ष्मार्थसन्देहापगमो भगवन्महर्द्धिदर्शनं च शक्यते कर्नुम् । तैजसकार्मणे च सर्वस्य संसारिजीवस्य भवतः । तैजसेन भुक्ताहारपरिपाकादिकार्यं भवति । कार्मणं शरीरं पुनः श्लीरनीरवद् अन्योन्यं परिश्रिष्टा जीवप्रदेशैः कर्मप्रदेशा एव । एतद्वलेन जीवस्य भवान्तरे गतिर्भवति ।

तथाविधानां पृथिव्यादीनां सचेतनत्वं दुर्गममि युक्ति-शास्त्रवलेन शक्यते । मूळे सिक्तेषु तहषु यो रसः फलादिषु स्फुटत्या परिदृश्यते, असौ नोच्छ्वासमन्तरेणोध्वं प्रसप्तेमहिति; अस्मदादिष्क्ष्ण्वासे सत्येव रसप्रसपंणोपलम्भात् । मृत्तिकादानुच्छ्वासाभावे रसप्रसपंणाभावाच । तस्माद् रसप्रसपंणेनाश्चिष्यमाण उच्छ्वासस्तहषु निःसन्देहं सात्मकत्वं प्रसाधयति । एवं नृणामिव द्रणामि दोहदोत्पत्तिदर्शनात् संकोचिनकासादिसंज्ञावलाच वनस्पतीनां चेतनावत्त्वं सुश्रद्धानम् । पृथिव्या-दीनामि सात्मिका पृथ्वी विद्रमशिलादिस्पा, लिन्नाया अप्यस्याः पुनस्तत्स्थान एव समानजातीयाङ्करोत्थानाद् , अर्शोऽङ्करवत् । भौम-मम्भः सचेतनं क्षतभूसजातीयस्य स्वभावस्य सम्भवाद् , दर्दुरवत् ।

९ दृष्टिवादो नाम शास्त्रमासीत् । तस्य चतुर्दशपूर्वात्मको विभागः ।

नाभसमिष जलं सात्मकम्, अञ्चादिविकारे स्तरः सम्भूय पाताद्, मीनादिवत् । तेजः सात्मकम्, आहारोपादानात् तदृद्धौ विकार-विशेषोपलब्धेश्च, नरवत् । सचेतनो वायुः, अन्यप्रेरितत्वे सति तिर्य-गातिमत्त्वाद् गोवत्—इत्यादिप्रमाणबलेनागमवचनाच सचेतनतां कक्षीकुर्वन्ति धीराः ।

ये तु जीवपदार्थमेव नेच्छन्ति तेषां बन्धमोक्षादिव्यवस्थानुप-पत्तिः । इष्टापत्तौ जगद्वैचित्र्यं कस्माच्छक्येतोपपाद्यितुम् । एको राजा एको रङ्कः, कश्चिद् धनी कश्चिद् द्रिदः, अन्यो नीरोगः परो रोगी, अपरः प्रज्ञावान् इतरोऽतिस्थूलमितः; इलाद्येवमनन्तविश्व-वैचित्र्यं जीवपदार्थमपलेपुषामशक्यं साधियतुम् । आत्माभिसंश्विष्ट-कर्मवैचित्र्यव्यतिरेकेण तद्नुपपत्तेः । यदाह प्रथमकर्मप्रन्थे प्रथम-गाथावृत्तौ श्रीमान् देवेन्द्रसूरिः—

''क्ष्माभृद्रङ्ककयोर्मनीषिजडयोः सद्र्पनीरूपयोः श्रीमदुर्गतयोर्बेळाबळवतोर्नीरोगरोगार्तयोः । सौभाग्यासुभगत्वसङ्गमजुषोस्तुल्येऽपि नृत्वेऽन्तरं यत्तर्कर्मनिबन्धनं तद्पि नो जीवं विना युक्तिमत्" ॥१॥

नतु पृथिव्यादिभूतेभ्यो गुडिपष्टोदकादिभ्यो मद्दाक्तिरिव चेतना समुद्भवतीति मतं तदिप न विचारसहम् । अचेतनेभ्यो भूतेभ्यश्चे-तनोत्पत्तिविरोधात् । अन्यथा घटादीनामिष सचेतनत्वप्रसक्तः । पृथिव्यादिचतुष्ट्यस्य विशिष्टामिसम्बन्धे सित चेतनाविभीव इति चेम्न; यो येषां न धर्मस्तेषां सत्यपि सम्बन्धे तद्धर्मप्रादुर्भावाभावात् । प्रत्यक्षसिद्धो इयमर्थः । न हि तिल्लव्यतिरिक्तेभ्यः केभ्यश्चिदिष तैल्प्रादुर्भावः । नास्ति च पृथिव्यादिः प्रत्येकं चेतनाधर्मवान्, नातस्तत्सम्बन्धेऽपि चेतनोद्भवो युक्तिमान् । मदशक्तिदृष्टान्तोऽप्ययुक्तः; मदशक्तेरचेतनत्वनाचेतनेभ्यः पिष्टोदकादिभ्य उत्पादस्य युक्तत्वेऽपि जहेभ्यो भूतेभ्यश्चेतन्यशक्त्युत्पादस्याऽसिद्धः । एतेन देहात्मनोरैक्याभिमानोऽपि प्रत्युक्तः । मृतदेहे चेतनानुपल्लम्भात् । इन्द्रयाण्येवात्मेत्यपि न युक्तम्; चक्षुर्दृष्टस्यार्थस्य चक्षुर्व्यपगमे स्मरणानुपपत्तेः । न हि चक्षुर्दृष्टमर्थमन्यदिन्द्रियं क्षमते स्मर्तुम्; अन्यदृष्टस्यार्थस्यान्येन स्मरणायोगात् । तस्माद् इन्द्रियव्यतिरिक्तममुमेकं
पदार्थमभ्युपगन्तुमर्इन्ति प्रक्षावन्तः, यो हि ज्ञानस्वरूपो येन च
प्रेरितानि करणानि स्वस्वविषयं परिच्छेत्तं प्रभवन्ति, यः पुनरेकस्येनिद्रयस्य व्यपगमेऽपि तदुपल्लभ्मर्थं स्मृतिविषयीकरोति; स एव
देहादिव्यतिरिक्तो जीवपदार्थः । उक्तं च न्यायद्शेने गौतमीये तृतीयाध्यायस्य प्रथमाह्निके प्रथमसूत्रम्—"दर्शनस्पर्शनाभ्यामेकार्थप्रहणात्" ।

उक्तो जीवः । अथाजीवतत्त्वव्याख्यावसरः । अजीवस्य छक्षणं चेतनात्यन्ताभावः । जडोऽचेतनोऽजीव इति चानर्थान्तरम् । स च पश्चधा—धर्मास्तिकायोऽधर्मास्तिकाय आकाशास्तिकायः पुद्र-छास्तिकायः कालश्च । अत्रास्तिकायो नाम प्रदेशसमूहात्मकः । प्रदेशसम्बद्धाः । प्रदेशस्य । वानत्तश्च धर्मस्या-ऽधर्मस्य च । आकाशस्याऽनन्ताः प्रदेशाः । पुद्रलस्य पुनः संख्येया असंख्येया अनन्ताश्च । कालस्तु प्रदेशरहितः; अनागतस्य कालस्या-ऽनुत्पन्नत्वाद्, उत्पन्नस्य च विनष्टत्वाद्, वर्तमानस्य च समयस्य प्रदेश-राहित्यात् । एवं च पञ्चास्तिकाया ह्रेयाः । तदात्मकोऽयं लोकः । अत्र धर्माधर्मी न पुण्यपापह्रपौ शुभाशुभक्षपौ जीवसम्बद्धाऽदृष्टरूपौ वा

प्रस्रेतच्यो, किन्तु लोक आकाशवद् च्यापकावेतन्नामानौ पदार्थौ जैनप्र-वचने प्रज्ञप्तौ । तत्सद्भावे किं प्रमाणमिति चेद्, आगम एव प्रमाणम् । बीकुर्वते हि सर्वेऽपि दार्शनिकाः खखाभिमतमागमं प्रमाणम् । न हि स्वर्गनरकाद्यतीन्द्रियपदार्थाभ्युपगम आगममन्तरेण वर्तते किचि-च्छरणम् । स्वर्गाद्यनुमापकान्यप्यनुमानप्रमाणानि न स्वातच्येण चित्ताश्वासहेतवः, किन्त्वागमप्रमाणस्य सकाशाह्रब्धप्रसादान्येव भवन्ति । ननु जैनद्रीनाद्न्यत्र न कापि द्रीने धर्माधर्मी पदार्थी ् स्वीचकाते, ततः कथमागममात्रेण तत्राश्वाससम्भवः ? । युक्तिं हि का चिदाचक्षीतेति चेत् , तर्ह्यवधेयमिदम् । मतिलक्षणस्तावद् धर्मास्ति-कायः । प्रमाणं चात्र गतिपरिणतयोजीवपुद्गळयोरलोके गमनविरहा-न्यथानुपपत्तिः । न चालोकामिमुख्यविरहादेव तत्राऽगतिरिति वक्त-व्यम् ; सिद्ध-परमाण्वादीनामछोकाभिमुखत्वात् । न च क्रियावि-शेषे देशविशेषस्य हेतुत्वाद्छोकदेशस्य गत्यहेतुत्वेनैवोपपत्तौ व्यर्था धर्माधर्मपरिकल्पनेति युक्तं वक्कम्; सहकारिण एव तत्र विशेषक-त्वात् । सहकारिणमन्तरेण केवलदेशत्वरूपेण हेतुताकल्पनायां मानाभावात् । स्थितिलक्ष्मणोऽधर्मोस्तिकायः । तत्रापि स्थितिपरिणत-योजीवपुद्रलयोरलोके स्थितिविरहान्यथानुपपत्तिः प्रमाणम् । अयं भावः । खभावतः संचरतां जीवपुद्गळानां पानीयमिव मीनानां धर्मा-स्तिकायः साष्ट्रायकं करोति । अधर्मास्तिकायः पुनस्तेषामेव, मीनानां स्थंखनत् पान्थानां छायावद् वा स्थितौ सहायो भवति । इदं तात्प-र्यम्—गतिस्थितिपरिणामे सत्येवैतौ सहायौ; अन्यथा जीवादीनां सदा गति-स्थितिप्रसङ्गात : एतयोर्छोकन्यापिनोः सदा सत्त्वात ।

इदं चात्र ध्येयम् । अर्हत्प्रवचने लोकोऽलोकश्चेति द्वौ प्रज्ञप्तौ ।

तत्र लोकश्चतुद्शरज्ज्वात्मको जीवाजीवैश्च संब्याप्तः । लोके पुनस-यो विभागाः । ऊर्ध्वलोकोऽधोलोकस्तियेग्लोकस्र । ऊर्ध्वाधोलोक-योर्देवनारकनिवासः प्रागुक्त एव । तिर्यग्लोकः पुनरयं यत्राऽस्मदा-दुयो वर्तन्ते । भारतवर्षादिक्षेत्रसमृहात्मको योजनशतस<del>हस्र</del>विष्क-म्भो वृत्तो यस्य नाभौ मेर्ह्वर्तते, एवम्भूतश्च जम्बूद्वीपः । असौ तद्द्रिगुणविष्कम्भेण छवणसमुद्रेण परिवेष्टितः । एवंरीत्याऽसंख्येया द्वीपा उत्तरोत्तरसमुद्रेण परिवेष्टिताः । ते असंख्येया द्वीप-समुद्रा द्वि-द्विगुणविष्कम्भा वलयाकृतयो वेदितव्याः । अयं सर्वोऽपि तिर्यग्लो-कः । इत्येवमुक्तो छोकः । अछोकः पुनः केवलाकाशात्मकः । अ-छोके हि जीवपुद्रला धर्माधर्मी च न सन्ति, किन्तु केवलमाकाशमेव। एवं च धर्माधर्मानभ्युपगमे लोकालोकन्यवस्था न स्यात्; जीवपुद्ग-ळानां सर्वत्राऽप्यस्वळद्गत्यादिसम्भवेनाळोकत्वेनाभिमतस्यापि लोक-त्वप्रसंगप्राप्तेः । धर्माधर्मसद्भावे तु यत्रैव छोके तौ स्तः, तत्रैव पुद्ग-लानां गत्यादिसम्भवात् तद्न्यत्र जीवादिगमनाभावेन केवलाकाश-रूपत्वप्राप्तेः सुतरामछोकत्वसिद्धिः । अछोकश्चानन्तः । सर्वव्यापि · सर्वोधारः स्वप्रतिष्ठमनन्तप्रदेशमाकाशं प्रसिद्धमेवे । दिक् तु नार्था-

१ लोकस्य चतुर्दश भागाः क्रियन्ते, ते प्रत्येकं-रज्जुनाम्नोच्यन्ते ।

२ लोकसम्बद्ध आकाशो लोकाकाशः। अलोकसम्बद्ध आकाशोऽलोकाकाशः। एवं चैकमप्याकाशं धर्मास्तिकायादिसम्बन्धसत्त्वासत्त्वाभ्यां द्वेधा विभज्यते। आकाशं खल्ववकाशदम्। अलोके पुनर्जावपुद्गलामभावादवकाशदायित्वगुण-श्वितार्थो न भवलाकाशस्य। न च तद्गुणस्याऽचारितार्थ्येऽलोकाकाशस्याकाशत्वं भज्येत। अलोकाकाशो ह्यवकाशं दातुं सर्वदा स्थित एव, परं तत्रावकाशमाहक- एव कश्चित्र स्थात् तर्ह्यस्य कोऽपराधः १। यदि जीवादिपदार्था अलोकेऽभविष्यन्, अवश्यमसौ तेषामदास्यताऽवकाशम् । अतोऽवकाशमाहकाभावकारणेनाचरि- तार्थेनाप्यवकाशदत्वगुणेनालोकाकाशस्य सुस्थमाकाशस्य ।

न्तरमाकाशात् । वर्तनादिलक्षणः कालः । वर्तना च नवपुराणादिप-रिणामः । तत्र चार्धर्वंतीयद्वीपसमुद्रान्तर्वर्ति कालद्रव्यं हेतुः ।

स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्रलाः । ते द्विधा । अणवः स्कन्धाश्च । तत्र स्कन्धात् पृथग्भूता अबद्धा अप्रदेशाः परमाणवः । द्वौ प्रदे-शावारभ्य संख्येया असंख्येया यावदनन्ताश्च प्रदेशा यत्र सन्ति ते द्विप्रदेशिकाः संख्येयप्रदेशिका असंख्येयप्रदेशिका यावदनन्त-प्रदेशिकाः संख्येयप्रदेशिका असंख्येयप्रदेशिका यावदनन्त-प्रदेशिकाः स्कन्धा उच्यन्ते । अत्रेदं श्चेयम् । यो घटपटादिस्कन्वेषु सम्बद्धः परमोऽणुः स प्रदेश उच्यते । स्कन्धात् पृथग्भूतस्तु स एव परमाणुः । जीवादीनां प्रदेशास्तु जीवादिभ्योऽभिन्ना न पृथग् भवि-तुमर्हन्ति । यथा पृथग्भूतः केवलः परमाणुः स्वतन्त्रद्रव्यमेवाथ च स्कन्धसम्बन्धे सित प्रदेशशब्देन व्यपदिश्यते तथा जीवादिप्रदेशाः स्वतन्त्रतया द्रव्याणि न । अत एव पुद्रलप्रदेशेभ्यो जीवादिप्रदेशाः स्वतन्त्रतया द्रव्याणि न । अत एव पुद्रलप्रदेशेभ्यो जीवादिप्रदेशाः विजातीयत्वं विश्चेयम् । अत एव च जीवादिप्रदेशाः परस्परं सम्बद्धा एकीभूता इव सर्वदाऽवतिष्ठन्ते ।

उक्तोऽजीवपदार्थः । वस्तुत एतौ द्वावेव पदार्थौ । नाभ्यामित-रिच्यते कश्चिद्र्यः । ये च धर्माधर्माकाशकालपुद्गलजीवा उक्ताः, तानि षड्द्रव्याण्यपि पूर्वोक्तरीत्या जीवाजीवान्तर्भूतान्येव। यान्यपि पुण्या-दितत्त्वानि द्शियिष्यन्ते तान्यपि यथासम्भवं जीवाजीवयोरन्तर्भवन्ति न पृथग्भवितुमर्हन्ति । ज्ञानादिरूपादिगुणानामुत्श्चेपणादिकर्मणां च

<sup>9</sup> जम्बूद्दीपः, तद्देष्टको लवणोदिषः, तद्देष्टको धातकीखण्डः, तत्परिवेष्टकः कालोदिषः, तद्देष्टकस्य पुष्करावर्तस्याऽधभागः। एवं च द्वौ समुद्रौ, साधौं द्वौ द्वीपौ; तथा चार्धस्तृतीयो द्वीपो ययोस्तावर्धतृतीयौ द्वीपौ तौ च समुद्रौ चार्ध- तृतीयद्वीपसमुद्रौ।इदमेव च नरक्षेत्रं पश्चचत्वारिशह्यक्षयोजनप्रमाणम् ।

२ आदिपदाद् धर्माधर्माकाशाः ।

कथिवद्भेदेन जीवाजीवद्रव्यात्र सर्वथा पृथग्भावः साधीयान् । सामान्यविशेषाविष वस्तुस्वरूपावेव । समवायसम्बन्धोऽिष नैयायि-कवैशेषिकाभिमतो न द्रव्याद् भेदेन स्थातुमर्हति । अभावं तु भावा-समकमाचक्षत एवाईताः । यदाहुस्तार्किकसार्वभौमाः श्रीयशोविजयग-णयो न्यायाँलोके—'एवमप्यभावस्याधिकरणात्मत्वसिद्धिः' । एवं च स्थितेऽिष द्वौ पदार्थाविति सिद्धान्ते गोबलीवर्दन्यायेन विशेषप्रतिप-त्यर्थ संसारनैर्गुण्योपदर्शनद्वारेण निःश्रेयसमार्गसम्मुखीकरणार्थं च युक्त एव पृथगुपन्यासः पुण्यादितत्त्वानाम् ।

तत्र पुण्यं स्वर्गश्चर्यादिप्रशस्तफळसम्पाद्नप्रगुणाः प्रशस्ता जीवाभि-संसृष्टाः कर्मवर्गणोः । तद्विपरीतं पापम् । आश्रूयतेऽनेन कर्मळक्षणमुद्दकं जीवरूपतडागे इत्याश्रवः । कर्मोपादानहेतुरित्यर्थः । कर्मोपादानं
च मिथ्यात्वाविरतिकषाययोगैर्भवति । तत्र मिथ्यात्वं वस्तुस्वरूपादिपरीतप्रतिभासः । हिंसानृतस्तेयात्रह्यपरिमहेभ्यो न विरतिरविरतिः ।
कषायाः क्रोधमानमायाङोभाः । मनोवाक्षायव्यापारा योगाः । शुभा
योगाः पुण्यस्य, अश्रुभा योगाः पापस्य हेतवोऽवसेयाः । संवरः
पूर्वोक्तानां मिथ्यात्वादीनां कर्मोपादानहेतूनां निरोधः । अयमर्थः ।
यथा सरोवरोऽप्रतिकद्वेद्वारैः प्रविष्टेन जलप्रवाहेण परिपूर्यते, प्रतिकद्वेषु तु द्वारेषु मनागपि न तत्र जलप्रवेशः; यथा वा यानपात्रे रन्ध्रद्वारेण जलं प्रविशति, कृते तु रन्ध्रपिधाने न तत्प्रवेशः; एवंरीत्या
आश्रवद्वारेरप्रतिकद्वैः कर्मद्रव्यप्रवेश आत्मिन भवति, सम्यन्दर्शनविरतिक्षमादिगुप्तिभिश्च क्रमेण पूर्वोक्तानां मिथ्यात्वादीनामाश्रवद्वाराणां

१ मुद्रितपुरतके दशमपत्रे प्रथमपृष्ठ उपान्सपङ्कौ ।

२ वर्गणा समुदायः ।

३ आगम्यत आनीयत इति यावत्।

प्रतिरोधे कृते न मनागप्यात्मनि कर्मद्रव्यं प्रविश्वति । तथा हि । सम्यग्दर्शनेन पूर्वोक्तलक्षणमिथ्यात्वाद्विपरीतलक्षणेन मिथ्यात्वं निगृह्यते ।
हिंसादिविरत्या च तद्विरतिः प्रतिरुध्यते । क्षमया क्रोधो मृदुत्वेन
मान आर्जवभावेन माया संतोषेण च लोभः पराभूयते । मनोगुप्त्या
मनोयोगनिग्रहः । वाग्गुप्त्या वाग्योगनिरोधः । कायगुप्त्या च काययोगप्रतिरोधः ।

उक्तावाश्रवसंवरी । निर्जरा तपसा कर्मनिर्जरणम् । देशतः कर्मी-पक्षयः । अथ बन्धतत्त्वम् । अश्जनचूर्णपूर्णसमुद्गकवद् निरन्तरं पुद्ग-छिनिचेते छोके कर्मयोग्यपुद्गछैरात्मनः क्षीरनीरवद् वह्नयःपिण्डवद् वान्योन्याभिसंश्लेषात्मकः सम्बन्धो बन्धः। स चतुर्धा-प्रकृतिः स्थितिरनुभागः प्रदेशश्च । तत्र प्रकृतिरष्टथा । ज्ञानावरणं दर्शनावरणं वैदनीयं मोहनीयमायुष्कं नाम गोत्रमन्तरायं च। तत्र चक्षुरावार-कपटादिवद् ज्ञानावारकं कर्म ज्ञानावरणम् । एतस्यैव कर्मणो महि-म्ना विदुषोऽपि कदाचित् स्मृतिभ्रंशादयो जायन्ते । यथा यथा परिपुष्टं भवत्येतत्कर्म, तथा तथा ज्ञानमात्रा हासमापद्यते । यथा यथा चेदं कर्म शिथिलीभवति, तथा तथा ज्ञानप्रकाशो विशेषतः प्रसरति । सामस्त्येन चास्य कर्मणः परिक्षये सकलपदार्थप्रकाशः प्रादुर्भवति । दुर्शनावारकं कर्म दुर्शनावरणम् । एतत्कर्मबलेन निद्रादयो भवन्ति । अन्धत्वषधिरत्वादिकमप्येतन्निबन्धनम् । सुखासुखजननस्वभावं कर्म वेदनीयम् । अत एव तत् सातवेदनीयमसातवेदनीयमिति द्वेधा । मदिरावद् मोहयमानं कर्म मोहनीयम् । यथा मदिरापानाद् विमूढी-भूतः पुमांस्तत्त्वविवेकविकलो भवति, तथा मोहनीयकर्मणापि प्राणी सद्सत्स्वरूपपरिज्ञानशून्यो भवति । एतद् द्विधा-दर्शनमोहनीयं चा-

रित्रमोहनीयं च । प्रथमं त्रेधा मिथ्यात्वं सम्यक्त्वं मिश्रं च । तत्र प्रथमे द्वे प्रागुक्ते । मिश्रं पुनर्गुणस्थानक्रमारोहे श्रीरक्रदोखरसूरिराह—

> "जात्यन्तरसमुद्भृतिर्वडवाखरयोर्यथा । गुडद्भ्नोः समायोगे रसभेदान्तरं यथा" ॥ "तथा धर्मर्द्वये श्रद्धा जायते समबुद्धितः । मिश्रोऽसौ भण्यते तस्माद्भावो जात्यन्तरात्मकः" ॥

अथवा नालिकेरद्वीपवासिनो मोदकादाविव सत्यमार्गे न रागो न च द्वेष इत्येवम्भूतो योऽध्यवसायः, तद् मिश्रमोहनीयमित्यप्याहुः।अयमत्र भावार्थः--मिध्यात्वपुद्गलकदम्बकं मद्नकोद्रबन्यायेन परिशोधितं सद् विकाराजनकत्वेन शुद्धं सम्यक्त्वमुच्यते । तदेव मिथ्यात्वपुद्ग-ळकदम्बकं किश्विद्विकारजनकत्वेनार्धविद्युद्धं सद् मिश्रमुच्यते । यदा तु सर्वथाऽप्यशुद्धं तत्, तदा मिथ्यात्वमिति । चारित्रमोहनीयं पुनः क्रोधादिकषाय-हास्यादिनोकषायरूपम् । तत्र क्रोधादिकषायाश्चत्वारः प्रागुक्ताः । हास्यादयस्तु नव—हास्यं रतिररतिर्भयं शोको जुगुप्सा पुरुषवेदः स्त्रीवेदो नपुंसकवेदश्च । एते कषायसहचारित्वान्नोकषाया उच्यन्ते, नोशब्दस्य साहचर्यवचनत्वात् । कषायोद्दीपनाद्वा नोक-षायाः । आयुष्कर्म सुरनरतिर्यङ्नरकायुर्भेदाचतुर्विधम् । नामकर्म समासतो द्विधा–ग्रुभमग्रुभं चः व्यासतस्तु नानाविधम् । यथा चित्र-कृद् विविधं चित्रं निर्माति तथा नामकर्मापि अयं मनुष्योऽयं बल-वानयं पशुरसौ निर्वेलः स रूपवानेष कुरूपोऽसौ सुस्वरः स दुःस्वर इत्याद्यनेकप्रकारं विपरिणामं जीवेषूपजनयति । गोत्रं कर्म द्वेषा । उचगोत्रं नीचगोत्रं च । उचनीचगोत्रव्यवहारः सर्वत्र प्रकारान्तरेण

१ धर्मद्वय इति सलतत्त्वेऽसलतत्त्वे च।

सम्भवति। अन्तरायं कर्म पश्चधा। तत्र सस्यपि देये वस्तुनि, आगते च गुणवति पात्रे जानन्नपि दानफळं यदुद्यान्नोत्सहते दातुं तद्दाना-न्तरायम्। तथा विशिष्टेऽपि दातरि विद्यमानेऽपि च देये वस्तुनि याश्वाकुशळोऽपि याचको न लभते यदुद्यात्, तल्लाभान्तरायम्। यस्योद्यात् सस्यपि विभवादौ सम्पद्यमानेऽपि चाहारमास्यादौ वि-रतिहीनोऽपि न भुक्के तद् भोगान्तरायम्। सद्पि वस्ताभरणादि नालमुपभोक्तं यस्योदयात् तदुपभोगान्तरायम्। यदुद्याच बलवा-न्नीरोगोऽपि तृणकुञ्जीकरणेऽप्यशक्तः स्यात् तद्वीर्योन्तरायम्।

अथ केन प्रकारेण पूर्वोक्तं कर्माष्टकं वध्यते तदुपद्द्यते । ज्ञानस्य ज्ञानवतां ज्ञानसाधनानां च द्र्रानस्य द्र्रानवतां द्र्रानसाधनानां च मात्सर्याऽन्तरायोपघातादिकरणेन ज्ञानावरणद्र्रानावरणयोर्वन्धः । द्रुःस्रह्मोकतापाक्रन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरोभयस्थान्यसातवेदनीयस्य कर्मणो वन्धहेतवः । भूतानुकम्पादानक्षान्त्यादयः सातवेदनीयस्य । परमर्षीणां धर्मद्रास्यस्य देवतादीनां चावर्णवादो द्र्रानमोहनीयस्य । कषायोद्यात् तीव्रसंक्लिष्टपरिणामश्चारित्रमोहनीयस्य । बह्वारम्भपरि- प्रहत्वं नारकस्यायुषः । माया तैर्यग्योनस्य । अल्पारम्भपरिप्रहत्वं स्वभावमादेवार्जवं च मानुषायुषः । सरागसंयमदेशसंयमबाळतपआन्द्यो देवायुषः । मनोवाक्काययोगवक्रत्वपरप्रतारणादयोऽश्चभस्य नाम्नः । विपरीतं शुभनामः । परनिन्दात्मश्चाघासद्सद्भुणाच्छाद-

१ क्रियते, कषायादिदोषैः कर्मद्रव्यमात्मना बध्यते इति कर्म । तच पुद्गलह्पम् । अत एव निगडादिनेव कर्मणा बध्यते जीवः । नैयायिकास्तु जीवस्य गुणः कर्म, सौगताः वासनास्त्रह्मपं कर्म, कापिलाः पुनः प्रकृतिविकारः कर्म । ब्रह्मवादिनश्चा-विद्यास्त्रभावं कर्म, इति परिभाषन्ते । परन्तु पूर्वोक्ताऽनुभवेन पौद्गलिकह्पमेव कर्म, इति सिद्धान्त आईतानाम् ।

नोद्भावने च नीचगोत्रस्य । विपरीताश्चोचगोत्रस्य । विप्नकरणम-न्तरायस्य ।

चक्तः प्रकृतिबन्धः । स्थितिबन्धस्तु आत्मगृहीतानां कर्मपुद्गलानां स्थितिकालनियमनम् । आद्यानां तिसृणां कर्मप्रकृतीनामन्तरायस्य चोत्कृष्टा स्थितिस्त्रंशत्सागरोपमकोटीकोट्यः । सप्ततिसागरोपमकोटी-कोट्यो मोहनीयस्य । नामगोत्रयोर्विशतिः सागरोपमकोटीकोट्यः । आयुष्कस्य त्रयस्त्रिशत्सागरोपमाणि । जघन्या स्थितिः पुनर्वेदनीयस्य द्वादश मुहूँतीः । नामगोत्रयोरष्टौ । शेषाणामन्तर्भुहूर्तम् । कर्मपुद्गला-नामेव ग्रुभोऽग्रुभो वा घात्रघाती वा यो रसः स एवानुभागबन्धो वा रसबन्धो वा। कर्मपुद्गलानामेव स्थितिरसनिरपेक्षं दलिकसं-ख्याप्राधान्येनेव यद् प्रहणमसौ प्रदेशबन्धः। प्रकृतिस्थितिरसप्रदेशाश्च मोद्कद्दाष्ट्रन्तेन भाव्याः। तद्यथा । मोदको वातपित्तकफान्यतमविना-शिद्रव्योत्पन्नस्तद्न्यतमं यथोपशमयति, एवं ज्ञानावरणादिकर्मणोऽपि ज्ञानाच्छादनस्यभावा प्रकृतिः । एवं शेषमप्यूह्मम् । स एव मोदको यथा मासं पक्षमेकदिनमपि वा तिष्ठति, तथैव कर्मणोऽपि ज्ञानावर-णादेखिंशत्सागरोपमकोटीकोट्यादिः स्थितिः । रसः पुनर्मोदके स्निग्धमधुरादिरूप एकगुणो द्विगुणिब्रगुणोऽपि वा भवति, तथैव कर्म-णोऽप्येकस्थानिकद्विस्थानिकत्रिस्थानिकादिरूपः । प्रदेशा यथा मोदका

<sup>9</sup> सागरोपमोऽतिदीर्धतमः कालविशेषः । अस्य स्वरूपं पश्चमकर्मप्रन्थे देवे-न्द्रसूरिनिर्मिते द्रष्टव्यम् ।

२ कोट्या गुणिता कोटी कोटीकोटी ।

३ अतिसूक्ष्मतमः कालः समयशब्देनोच्यते, यसात् सूक्ष्मसमयो नास्ति । नवभ्यः समयेभ्य एकसमयोनमुहूर्तान्तं यावदन्तमुहूर्तं भवति ।

एकप्रसृतिप्रमाणाः प्रसृतिद्वय-त्रय-सेतिकादिप्रमाणा वा भवन्ति, तथा कर्मण्यप्यस्पबहुबहुतमादिरूपा वेदितव्याः।

नवमं तत्त्वं मोक्षः । सकलकर्मक्षयो मोक्षः । स च केवलज्ञाने सत्येव । केवलज्ञानं च ज्ञानावरणदर्शनावरणान्तरायाणां मोहनीय-कर्मप्रक्षयादनु प्रक्षये जाते प्रादुर्भवति । एतत्कर्मचतुष्काच्छेषं कर्म-चतुष्कमघातिशब्देनोच्यते । अघातिकर्माणि भवाधारत्वाद्भवोपप्राहि-शब्देन व्यपदिष्टानि । सत्स्वेतेषु हि भवरूपः प्रासादोऽवतिष्ठते । एषां च प्रक्षये स प्रासादस्तत्क्षणमेव भज्यते ।

केवलज्ञानिनो द्वेषा—तीर्थङ्कराः सामान्यकेवलिनश्च । येषां तीर्थ-द्वरनामकर्मोदयो नास्ति ते केविलनः सामान्यकेविलन उच्यन्ते।ये तु तीर्थक्करनामकर्मोदययुक्ताः, ते तीर्थक्करा ईश्वराः परमेश्वराः । तीर्थ प्रवचनं तत्प्रकाशकत्वात् तीर्थङ्करत्वम् ; तीर्थे साधुसाध्वीश्रावकश्रावि-कालक्षणश्चतुर्विधः सङ्घः, तत्स्थापकत्वाद्वा तीर्थङ्करत्वम् । तीर्थङ्कराश्च तीर्थक्करनामकर्मोद्यमहिम्नाः परमातिशयसाम्राज्यचमत्कृतसकलसुरा-सुरनरेन्द्रयोगीन्द्राः देवेन्द्रैरहमहमिकया परिषेव्यमाणा धर्मदेशना-द्वारेण जगज्जनाननुगृह्वन्ति । एतेषां परमात्मनां शिष्यीभूयैतेषामुप-देशमवलम्ब्य ये महाप्राज्ञा विशिष्टशक्तिसम्पन्नाः परमपुण्यभाजो द्वादशाङ्गी प्रध्नन्ति, ते गणधरा उच्यन्ते । अङ्गानि चामूनि-आचारा-क्नं सूत्रकृताक्नं स्थानाक्नं समवायाक्नं भगवती ज्ञातधर्मकथोपासकद्शा-**ऽन्तकृद्दशाऽनुत्तरोपपातिकद्शा प्रश्नव्याकरणं विपाको दृष्टिवादश्चे-**ति । तत्र दृष्टिवादो व्यवच्छित्रः । रोषाणि चाङ्गानि तत्कालापे-क्षया सङ्क्षिप्तानि वर्तन्ते सम्प्रति । अन्यान्यप्युपाङ्गादीनि बहून्यागम-शास्त्राणि गणधरशिष्य-प्रशिष्यगुम्फितानि सन्ति वर्तमाने ।

स च केवली भगवान् आयुःसमाप्तौ सत्यामघातिकर्मप्रक्षय एव

देहपकरानिर्गत समश्रेण्योर्ध्व याति यावल्लोकान्तमेकसमयेन; तथा-स्वाभाव्यात्। लोकान्तात् परतो धर्मास्तिकायाभावाश्र गमनसम्भवः। स्रोकान्ताद्धःपातोऽपि गुरुत्वाभावाद्सम्भवः। प्रेरकाभावाच तिर्य-गगतिरप्यसम्भविनी। ऊर्ध्वमधस्तिर्यग्गमनं हि जीवानां कर्मजन्यम्। स्रीणसकस्कर्मणां पूर्णब्रह्मणां सिद्धानां तु स्वभावत एवोर्ध्वगतिः। ते सिद्धाः कुत्र समवस्थिताः ? इत्यत्राह भगवानुमास्वातिस्तत्त्वार्थ-सूत्रपर्यन्ते—

"मनोज्ञा सुरभिस्तन्वी पुण्या परमभासुरा । प्राग्भारा नाम बसुधा छोकमूर्ष्टिन व्यवस्थिता"।। "नृक्षेत्रतुल्यविष्कम्भा सितच्छत्रनिभा शुभा। ऊर्थ्व तस्याः क्षितेः सिद्धा छोकान्ते समवस्थिताः"।।

चातिकर्मचतुष्कप्रक्षये क्रमतश्चत्वारोऽक्षच्याः सदावस्थायिनो गुणाः सम्पद्यन्ते । तथा हि । ज्ञानावरणविष्वंसे केवल्ज्ञानं दर्शना-बरणविनाशे केवल्रदर्शनं मोहनीयनिर्घाते परमोज्ज्वलं चारित्रम् अ-न्तरायप्रक्षये अनन्तवीर्यम्। एते गुणास्तु जीवन्मुक्तानां देहवतां प्र-यक्षीकारनिर्देश्यानां परमात्मनां घातिकर्मप्रक्षयसमुत्थाः सम्भव-न्त्येव । आयुःसमाप्तो चाघातिकर्मप्रक्षयजन्या अन्ये पुनरनन्तमुखा-दिगुणा अमीषां प्रादुर्भवन्ति । मुक्तीभूतानां भगवतां परब्रह्मणां देहे-न्द्रियाद्यभावाद् ऐन्द्रियकसुखासम्भवेऽप्यात्मस्त्रभावं सुखमाविर्भवति । तस्यानन्तभागेऽपि सकल्भुवनेन्द्राणामेश्वयसुखमहाकरो नोपपद्यते । अकर्मकीभूतः परमात्मा न पुनः कर्मवानर्हति भवितुम् । न हि श्रीरात् समुद्भृतमाच्यं पुनः श्रीरतां व्रजति । यथा च रसेन्द्रेण नीताः शातकुम्भतां धातवो न पुनरावृत्तये भवन्ति, एवमकर्मकीभूतो निर-श्वनः सिद्धो न भवेत् पुनः कथमपि कर्मवान् । एतेनेद्मिप प्रज्ञगं भवति—मुक्तिं प्राप्य न पुनरधोऽवतारः सम्भवति । आह च महर्षि-रुमास्वातिर्वोचकमुख्यस्तत्त्वार्थसूत्रपर्यन्ते—

> ''दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भवति नाङ्करः। कर्मवीजे तथा दग्धे न रोहति भवाङ्करः"।।

परमात्मानो हि परमवीतरागाः, न तस्मादेषां संसारेण किमिप प्रयोजनं येन पुनः संसारमाविशेयुरिति जैनसिद्धान्तः। इदमिप जैनसिद्धान्ताभिमतम्—कर्मक्षयस्य करणेन भवतिश्वरः, न पुनर्निस्यमुक्तः कश्चिदेकः सनातन ईश्वरः। उक्तं हि सम्मतिप्रकरणवृत्तो न्याय-चक्रवर्तिना श्रीमदभयदेवसूरिणा— ''तन्न रागादिक्वेशविगमः स्वभावत एवेश्वरस्येति युक्तम्"। उपायबलेन ह्युपेयसिद्धिः, उपायव्यतिरेकेणोपेयसिद्धेरसम्भवात्; तथाचेश्वरत्वमि यदि नोपायसिद्धं तर्हि सर्वेषामि तत्सम्भवः स्याद् न वा कस्यापि। उक्तं हि सौगतेन धर्मकीर्तिनाऽपि—

"नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणात् । अपेक्षातो हि भावानां कादाचित्कत्वसम्भवः" ॥

अत एव जैना ईश्वरं प्रतिपद्यमानाः सेवमाना उपासीना ध्यान-गोचरीकुर्वाणा अपि नाचक्षते जगत्कर्तारम् । तेषां ह्ययमेवाऽभिप्रा-यः—परमवीतरागस्येश्वरस्य न किश्चित् जगत्सृष्टे प्रयोजनं सम्भ वतिः परमकुतार्थत्वात् । न च निष्प्रयोजनस्य जगत्सृष्टिचेष्टोपपत्ति-मती । ईश्वरस्थानादितया स्वीकर्तॄणां जगतोऽप्यनादित्वेन स्वीकारे न किश्चिद् दूषणापातः । प्रतिक्षणं विपरिणममानमपि जगद् द्रव्य-शक्तिः सनातनमेवः समूछनाशायोगात् । मुक्तेरनादित्वेन च मुक्ति-

१ मुद्रितपुस्तक १२१ पृष्ठे।

स्थानामप्यनादित्वात् सुतुरामीश्वरस्थाऽनादित्वसिद्धिर्जैनप्रवचनेऽपि । मुक्तेरनादित्वादेव च संसारस्थाऽप्यनादित्वं सुतरां सिध्यति ।

ईश्वरस्य वीतरागत्वेन निम्नहानुम्रहकारित्वाभावेऽपि तदुपासना परमावद्यकी । ग्रुद्धालम्बनेन मनसः ग्रुद्धिभावेन सर्वार्थसिद्धेः । याद्द्यां ह्यालम्बनं तथारूप उपरागो मनस्युपजायते । यथा चामि सेवमानस्य शीतार्तिरुपशाम्यति तद्वद्वीतरागं परमेश्वरमुपासीनस्य सगार्तिरुपशाम्यति ।

अन्यच आईतानामयं मूलमन्त्रः— सर्वे खलु भावाः स्याद्वा-दमुद्राङ्किताः; स्याद्वादमन्तरेण वस्तुस्तरूपानुपपत्तेः । स्याद्वादो हि सापेक्षतयैकस्मिन् धर्मिणि सदसत्त्वनित्यानित्यत्वाद्यनेकधर्माभ्युपगमः। सर्वे हि वस्तु स्वरूपेण सत् पररूपेण चासत्, कटक—कुण्डलादिप-यायेण चानित्यं स्वर्ण—मृत्तिकादिमूलद्रव्येण च नित्यं सर्वेषां प्रतीति-पथमारोहति । इदं च तत्त्वं श्रीहरिभद्रसूरिपादैरनेकान्तजयपताका-यां बहु विवेचितमस्तीति तद्विषयिणी जिज्ञासा तत एव सम्यगुप-शाम्यति ।

अधिकजिज्ञासुमहाशयैर्जैनतत्त्वज्ञानविषये कर्मप्रन्थ-तत्त्वार्थ-सूत्र-लोकप्रकाश-विशेषावश्यकादयो प्रन्था अवलोकनीयाः । इह त्वेतावदेव वक्तुमुचितं मत्वा विरमति---

विजयधर्मसूरिः।

