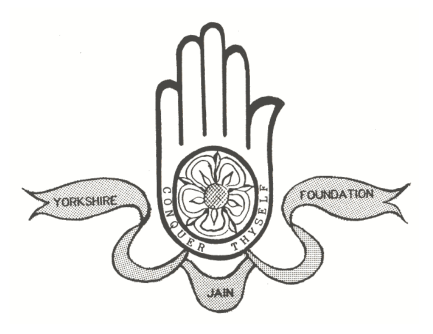
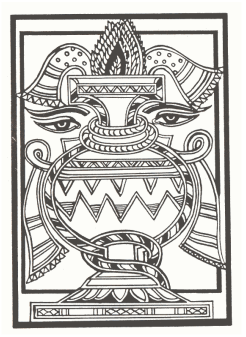
# **JAIN THOUGHTS AND PRAYERS**



PROFESSOR KANTI V. MARDIA
THE YORKSHIRE JAIN FOUNDATION

# JAIN THOUGHTS AND PRAYERS



(The Sacred Picther : Kalash)

PROFESSOR KANTI V. MARDIA
THE YORKSHIRE JAIN FOUNDATION (YJF)
14 ANCASTER ROAD, WEST PARK
LEEDS LS16 5HH, ENGLAND

Launched on - 15th April 2007, 20th YJF ANNIVERSARY

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk

#### PROFESSOR KANTI V. MARDIA

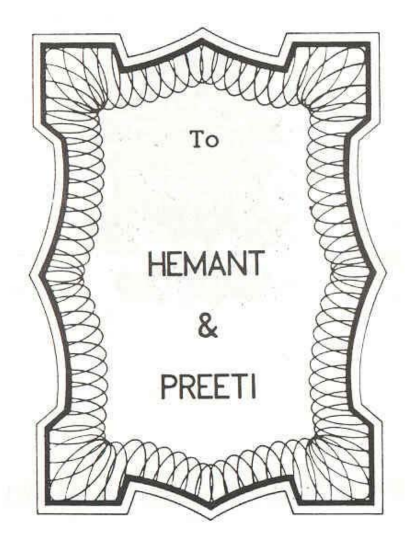
ISBN 0 9520144 0 8

First Edition : 25th April 1992 Mahavir Jayanti,

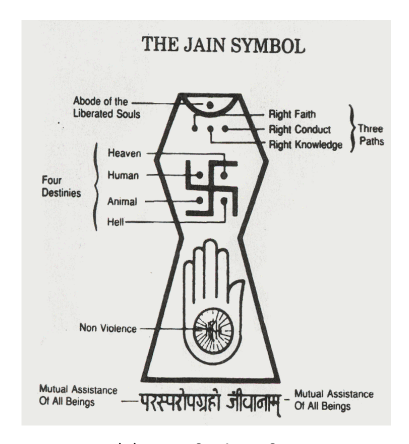
Launched by Dr. Paul Marett

Second Edition: 15th April 2007,

20th YJF Anniversary



# जैन विचार और प्रार्थनायें



प्रोफेसर कांति वी. मरडिया योर्कशायर जैन फाउंडेशन. लीड्स, यू.के.

Mahaavira Swami, the 24<sup>th</sup> Tirthankara (Svetambara image from Sirohi, Raj.) Leeds, UK.

# **INSPIRING QUOTATIONS**

"Science without religion is lame, Religion without science is blind."

Einstein

".... a person who is religiously enlightened appears to me to be one who has, to the best of his ability, liberated himself from the fetters of his selfish desires . . . ."

Einstein

(Jain = "Person who has conquered himself/herself.")

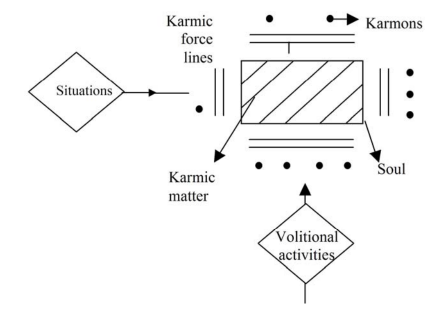
Kashaaya (Destructive Emotions) =Anger + Greed + Ego + Deceit = 'AGED' = Againg agents.

\*\*\*\*\*\*

"The Worldly Hope men set their Hearts upon Turn Ashes - or it prospers: and anon, Like Snow upon the Desert's dusty Face Lighting a little Hour or two - is gone"

Omar Khayyam (Tr. FitzGerald)

# "Freedom from destructive emotions in reality is the true enlightenment. (Kashaaya Mukti kill Muktirev)."



Situation and volitional activities with karmic force lines from Mardia K.V., (2002).

# **CONTENTS**

| CONTENTS                             |         |                                                         |          |
|--------------------------------------|---------|---------------------------------------------------------|----------|
| Preface                              | 13 – 18 | Section 3 - Prayers : Romanized Script with Translation | 55-78    |
| Referances                           | 19      | Namokaar Mantra                                         | 55       |
|                                      |         | Chattaari Manglam                                       | 57       |
| Section 1 - Jain Thoughts            | 20-38   | Maitri Bhaavnu                                          | 59       |
| The Essence of Jainism               | 20      | Mahaavir Aarati                                         | 61       |
|                                      |         | Aadinaath Aarati                                        | 65       |
| Axioms of Jainism                    | 25      | Mangal Divo                                             | 67       |
| Letters between Mahatma              | 27      | Pancha Parmesthi Aarati                                 | 69<br>72 |
|                                      | _,      | Ksamaapanaa                                             | 73       |
| Gandhi and Raychandbhai              |         | Baarah Bhaavanaa                                        | 75       |
| Jain Meditation                      | 29      | Section 4 - प्रार्थनायें                                | 79-103   |
| Twelve Reflections                   | 35      | णमोकार मंत्र                                            | 79       |
| Section 2 - जैन विचार                | 39-54   | चत्तारि मंगलम्<br>मैत्री भावन्                          | 80<br>81 |
| जैनधर्म                              | 39      | महावीर आरती                                             | 82       |
| <del>Drava</del>                     | 42      | आदिनाथ आरती                                             | 84       |
| सिद्धान्त                            | 43      | मंगल दीवो                                               | 85       |
| जैनधर्म के स्वतःसिद्ध सूत्र          | 44      | पंच परमेष्टी आरती                                       | 86       |
| महात्मा गांधी और श्रीमद्रायचंदभाई के | 45      | क्षमापणा                                                | 87       |
| बीच पत्राचार                         |         | बारह भावना                                              | 101      |
| भागारम भाग                           | 47      | तीर्थंकर—चिह्न                                          | 102      |
| जैन ध्यान                            | 47      | प्रेरक उद्धरण                                           | 103      |
| बारह भावनायें                        | 51      |                                                         |          |

9

#### **PREFACE**

We are delighted that this second edition of booklet is released. The first edition was compiled by the Yorkshire Jain Foundation (YJF) in 1990. Since then, the Booklet has been immensely useful for the YJF and various other organizations. The following excerpts from the Introduction in the first edition give the background as well as the aims of the booklet.

The main objectives of the Foundation are the promotion of Jain values and thoughts including the assessment of Jain ideas in modern physical, psychology, logic, neuroscience and contemporary thoughts. In particular, the objectives are

- 1. To promote religious and educational activities related to Jainism and to develop better understanding of Jain values in modern context.
- 2. To provide and promote academic and cultural interchanges and cooperation internationally.

- 3. To foster interaction, dialogue and communication with jain organizations throught the world.
- 4. To make rituals/scriptures more transparent with emphasis on their interepretation relative to contemporary thoughts.

\*\*\*\*

Excerpts from the First Edition

# 1. The Background

The Yorkshire Jain Foundation under the name of Leeds Jain Group was formally established in April 1987 on the Mahavir Jayanti. The main objectives of the Group are the promotion of Jain values and thoughts. This is the first direct publication of the Foundation and it is hoped that others will follow. For example, the Group contributed to the Commentary on the manuscript of Mardia K.V. (1990), The Scientific Foundations of Jainism. The Foundation also hopes to maintain a library on Jainism and comparative religions.

# 2. The Booklet

The main emphasis in Jainism is on the simple principle that you - and only you - are responsible for every aspect of your life. You score negative or positive points through your activities which in turn affect your future; your present life is partly due to your past scores. There is neither a Creator God nor any external power to intervene in this process.

The Group meets once a month. The meeting begins with a few prayers followed by open discussions on Jain values and contemporary thoughts. In particular, the younger members participate actively in these discussions.

We have divided the booklet into two parts:

- (a) Jain thoughts in English and Hindi
- (b) Prayers.

The prayer in Romanized script appear face to face with English translation. Prayers in the original script (Devanaagari) can be found in the last

13

section. It is to be noted that the "Aaraties" of Aadinaath and Mahaavira highlight their biographical accounts so that we can reflect upon their qualities. We have translated the Aaraties, so that their real spirit may be captured. Furthermore, the prayers enable one to reach the inner higher self. Diacritical marks have been excluded from this edition as proper pronunciation of Indian words needs some instruction, specially for prayers.

\* \* \* \* \*

The second edition follows the same pattern as in the first edition. We have now added the Hindi translation of every section on "English Thoughts", for which, we are grateful to Dr. N.L. Jain of Jain Center, Rewa (India). In addition, we have also added one Aarati "Panch-Parmesthi" which is commonly used by the Digambars. We have also added the "Baarah Bhaavanaayen" - "Twelve Reflections" in this edition which are very popular, and these highlight the guidelines in practice.

Two main events took place during this intervening period.

- 1. The YJF inspite of having only a few member families, made a donation of a laptop and accessories to Muni Nandighosh Vijayji, who is one of the very few Jain monks involved in writing and promoting scientific aspect of Jainism.
- 2. The main Pratisthaa of our Mandir took place on 7th October, 2001, where there was a great participation by the Jain Community from Leicester, London and Manchester.

Dr. L.M. Singhvi, the former Jain and Vedic Scholar, India's former High Commissioner in UK was the Chief Guest. The ceremony was performed and conducted by Shri Jayaishbhai, Jain Samaj, Europe. The architect of the Mandir is Mr. Rajesh Sampura.

This booklet deals with some of above main topics. For further details, a list of reference is given below.

# 3. Acknowledgements

We are pleased that this publication has been

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk

15

founded by Mardia Punya Trust. Our thanks go to Dr. Chandra, Pujya Chitrabhanu, Professor P.S. Jaini, and the Academy of Vedic Heritage for allowing us to use their material in the text. We are also grateful to Dr. Duli Chandra Jain, Vinodbhai Kapashi, Dr. Paul Marett and Dr. Natubhai Shah for their helpful comments. Thanks are also due to Dr. N.L. Jain, for his kind help in preparing this second edition. Thanks are also due to Vinay Pillai who word processed the manuscript at Smart Processings, Rewa.

We are greateful to JAINA: Federation of Jain Association in North America (The Calender Section) for the pictures on the Baraah Bhaavnaa which appeared in there calander of 2004.

It is hoped that other groups may find this book useful, and when any material is reproduced, due acknowledgement to this source will be most welcome.

Kanti Mardia 1<sup>st</sup> January 2007

# **REFERENCES**

Jaini, P.S. "Jain Path of Purification" Berkeley, 1979 (Reprinted by Motilal Banarsidass).

Marett, P. "Jainism Explained" Jain Samaj Publication, Leicester, 1985.

Mardia, K.V. "The Scientific Foundations of Jainism" Motilal Banarsidass, Delhi, 2002, 2nd Edition.Hindi edition (2004).Parsvanath Institute, Varanasi.

Jain, D.C. "Studies in Jainism; Reader 1." Jain Study Circle, New York, 1990.

Jain, P.S. "Essential of Jainism" Jain Center of Greater Boston, 1984.

#### 1 - JAIN THOUGHTS

#### THE ESSENCE OF JAINISM

Jainism is derived from the word 'Jina' which means a person who has conquered himself or herself and Jainism is equivalent to the quality of "Jainness".

Jains believe that the religion was founded by Rishabha (Aadinaath) and is extremely ancient. The last Tirthankara (spiritual path-maker) of twenty four was Mahavira (599 B.C.-527 B.C.); the twenty third was Paarsva (872 B.C. - 772 B.C.).

The essence of Jainism is as follows:

# 1. Self-Conquest

Each person is the architect of his/her own fate. Each individual has the potential to reach the highest spiritual level by self-improvement. There is no single supreme power, every thing exists within the self-regulatory laws of the universe.

#### 2. Karmic Matter

It is regarded as a natural law that soul is

contaminated and, therefore, does not have absolute knowledge, perception, bliss and energy. The contaminants are called karmic matter. Each of our actions from past to present affect karmic matter, which in turn determines our future.

#### 3. Reincarnation

The cycle of birth and death continues until the soul achieves Perfection. The form of each reincarnation is determined by the level of accumulated karmic matter which may be raised or lowered. Broadly speaking, a good life leads to the lowering of the level of karmic matter.

#### 4. Consciousness

All the living things from microscopic life to human have consciousness in differing degrees. Even plants have consciousness. All are governed by the same natural laws.

#### 5. Reverence for Life and Non-violence

By practising reverence for all life in thought, speech and deed, we improve our spiritual status. This, in turn, influences the level of karmic matter. Bad deeds lead to a strong bond of karmic matter

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk

with soul where as good deeds lead to a weaker bond.

The following figure 5 presents a hierarchy of life. As corollary to this precept, vegetarianism (with additional dietary restrictions) becomes a way to self-conquest. Alcohol is also forbidden not only because it is believed to contain millions of microorganisms, but also because it breeds passion - the number one enemy of self-conquest.

#### 6. The Three Jewels

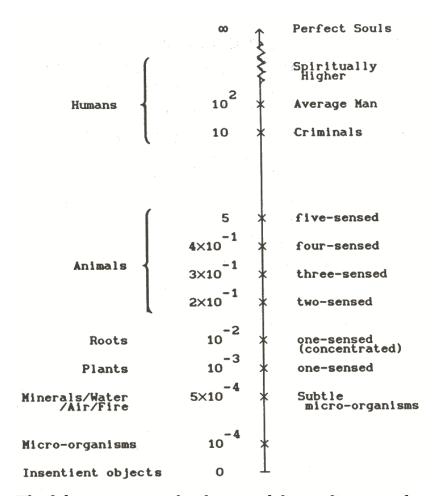
The Jain teaching is summarized in the so-called three jewels of Jainism:

Right Faith,

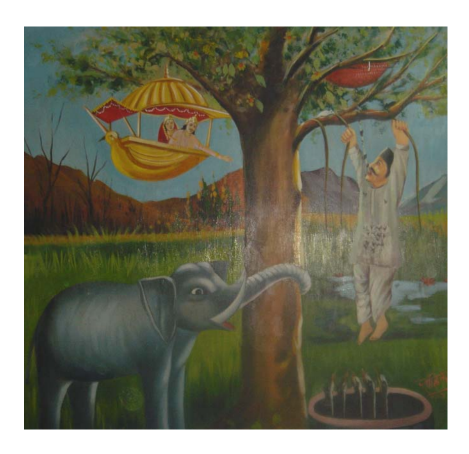
Right Knowledge,

Right Conduct.

The belief in self-regulatory universe, soul and karmic matter constitutes Right Faith. This comprehension with non-absolutism is Right Knowledge. Their consequent practice leading to self-conquest is Right Conduct.



The life-axis giving the degree of the soul's purity for different beings. (see Mardia K. V., 2002)



Delusive State of Human Beings The Parable of Honey-drops (Madhu Bindu). (From Mural painting in Adhyatama Sadhana Kendra, Delhi)

#### **FOUR NOBLE TRUTHS\***

**TRUTH 1**: 'The soul exists in contamination with karmic matter and it longs to be purified.'

**TRUTH 2**: 'Living beings differ due to the varying density and types of karmic matter.'

**TRUTH 3**: 'The karmic bondage leads the soul through the states of existences (cycles).'

**TRUTH 4A:** 'Karmic fusion is due to perverted views, non-restraint, carelessness, passions and activities.'

**TRUTH 4B**: 'Violence to oneself and others results in the formation of the heaviest new karmic matter. whereas helping others towards moksha with positive non-violence results into the lightest new karmic matter.'

TRUTH 4C: 'Austerity forms the karmic shield against new karmons as well as setting the decaying process in the old karmic matter.'

\*See Mardia K.V., (2002)

SOURCES OF FOUR NOBLE TRUTHS

**TRUTH 1**: Jiva ity ... karma-sanyukatah. (Pancaastikaaya-Saara)

**TRUTH 2**: Naaraka-tiryan-manusyaa-devaa ity naamsanyutaah prakrtayah. (Pancaastikaaya-Saara) "karmaavarana maatraayaah, taaratamya-vibhedatah" **TRUTH 3**: Parinaamaat karma karmano bhavati gatisu gatih.

(Pancaastikaaya-Saara)

TRUTH 4A: Mithyaadarsana-avirati-pramaadakasaaya-yogaah bandhahetavah.

(Tattvaartha-sutra)

TRUTH 4B: .... Praanighaatena . . . saptamam narkam gatah . . . .

Ahimsaayaah phalam sarvam, kimnyatah kaamdaiva sah. (Yogasaastra)

TRUTH 4C: Tapsaa nirjaraa ca.

(Tattvaartha-sutra)

# LETTERS BETWEEN MAHATMA GANDHI AND RAYCHANDBHAI\*

To highlight the spirit and essence of Jainism, we quote one of a pointed question, posed by Mahatma Gandhi to Raychandbhai together with his answer. Raychandbhai is regarded as one of the greatest Jain personalities of this century; Gandhi mentions that "Three persons have influenced me deeply: Tolstoy, Ruskin and Raychandbhai: Tolstoy through one of his books, . . . , and Raychandbhai through personal contact."

**GANDHI** 

Oct. 20, 1894

If a snake is about to bite me, should I allow myself to be bitten or should I kill it, supposing that that is the only way in which I can save myself?

\*Translation from Jaini, P.S.(1979)

#### **RAYCHANDBHAI**

One hesitates to advise you that you should let the snake bite you. Nevertheless, how can it be right for you, if you have realized that the body is perishable, to kill, for protecting a body which has no real value to you, a creature which clings to its own life with great attachment? For anyone who desires his spiritual welfare, the best course is to let his body perish in such circumstances. But how should a person who does not desire spiritual welfare behave? My only reply to such a question is, how can I advise such a person that he should pass through hell and similar worlds, that is, that he should kill the snake? If the person lacks the development of a noble character, one may advise him to kill the snake, but we should wish that neither you nor I will even dream of being such a person.

#### **JAIN MEDITATION\***

The purpose of the Jain Meditation is to stop the influx of karmons and to shed existing karmic matter so that the true nature of the immortal self is manifested through its qualities of infinite Knowledge, infinite Perception, infinite Bliss and infinite Energy.

For daily meditation, about 20 minutes are recommended with 48 minutes being a maximum.

After a relaxed sitting posture, the first step is to practice breathing (Pranayaam); inhale, retain the breath, exhale in the ratio of 1: 2:1, i.e inhale with a count of 8, then retain the breath with a count of 16 and exhale with a count of 8. This exercise is repeated, say 12 times. Once you are relaxed, you can contemplate your daily life. The following check-list of five 'lower' vows should set up a structure; "Ahimsaa" being the main principle. The aim is to reinforce your identification with your "Higher Self".

#### A. MEDITATION: INITIAL CHECK LIST

1. I adore the three jewels:

Right Faith Right Knowledge Right Conduct

2. I shall have with humility:

Amity for all Appreciation for those above Equanimity for those who cannot hear the teaching Compassion for those below.

- 3. I radiate light to everyone and everything
  I am Light and only Light can come to me
  I am Infinite Knowledge
  Infinite Perception
  Infinite Bliss
  Infinite Energy.
- \* Adapted from Chitrabhanu, "Pratikraman Meditation" Divine Knowledge Society, Mumbai.

#### **B. MEDITATION: MAIN CHECK LIST**

# 1. POSITIVE NON-VIOLENCE (AHIMSAA)

Was I non-violent? (towards others and toward myself) in thought? in word? in action?

Did I encourage or appreciate violence in others?

Did I impose my thoughts on another?

Did I use my position to manipulate someone (a position of strength or a position of weakness)?

Did I speak harshly?

Was I selfish, competitive, insecure, fearful?

Did I put any harmful substance into my body (e.g. junk food, excess sugar)?

Did I expose my mind to violence in the form of movies, TV, books, wrong company?

Meditate on anger, pride, and greed.

#### 2. TRUTHFULNESS (SATYA)

Was I truthful? (toward others and toward myself) in thought? in word? in action?

Did I encourage or appreciate non-truthfulness in another?

Did I exaggerate or distort facts for personal gain?

Did I use flattery or act pretentiously to get what I desire?

Whatever I speak will be the truth, but I need not reveal all the truth.

Truth must not create violence.

Meditate on deceit.

# 3. NON-STEALING (ASTEYA)

Did I steal or take what was not offered to me? in thought? in word? in action?

Did I encourage or appreciate stealing in others?

Did I accept a bribe?

Meditate on insecurity.

#### 4. CELIBACY (BRAHMACHARYA)

Did I practice celibacy? (to stay in my Self) in thought? in word? in action?

Was I lustful? (dwell on sensuality)

Did I encourage or appreciate lustfulness in others?

Did I waste energy on sexual fantasies?

Did I use my sexual energies to manipulate others? (e.g. flirting)

Meditate on insincerity.

# **5. NON-POSSESSIVENESS (APARIGRAHA)**

Was I non-acquisitive or non-possessive? in thought? in word? in action?

Did I encourage or appreciate acquisition and possessiveness in others?

Do I have things around that I am not using - am I collecting or hoarding?

Did I buy something today that I do not need?

Meditate on greed and jealousy.



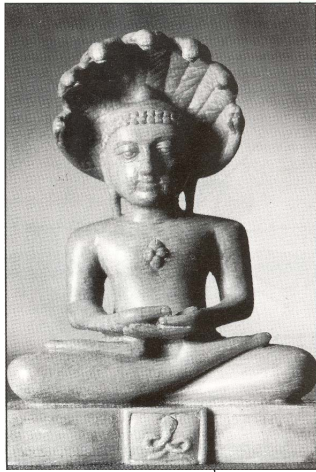
Six Colour Stains on Soul (Leshyaas):
Black, Blue, Gray, Pink, Yellow, White.
(From Mural painting in Adhyatama Sadhana Kendra,
Delhi)

#### TWELVE REFLECTIONS

The twelve mental reflections engaged upon are given below. The traditional approach makes them rather negative but Chitrabhanu has stated them in a more positive manner. Here, the two approaches are integrated (see, Mardia K.V., 2002).

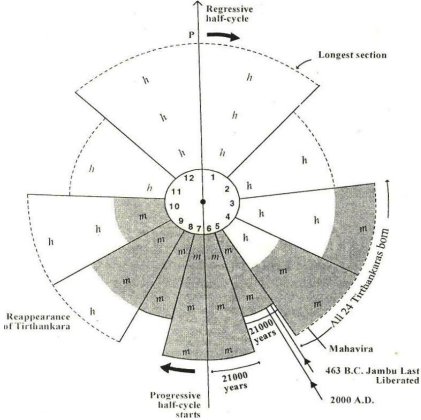
- 1. **Impermanence:** There is impermanence of everything surrounding one but there is unchanging soul beneath the changing body.
- 2. **Helplessness:** We are helpless in the face of death but the inner invisible force always lives.
- 3. **Cycle of Rebirth:** Liberation from the cycle of rebirth is possible.
- 4. **Aloneness:** There is the absolute solitude of each individual as he goes through this cycle and therefore one should achieve dependence only on oneself.
- 5. **Beyond Body:** The soul and body are separate and we are more than just corporeal. We must seek the true meaning of life through the existence of the soul.
- 6. **Impurity:** How even the most physically attractive For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk 33

- body contains impurity.
- 7. **Karmic Fusion:** How karmic influx happens and how to stand apart and watch the inflow.
- 8. **Karmic Shield:** How such influx happens and how to close the window when the storm, in the form of the Four Passions, is about to come.
- 9. **Total Karmic Decay:** How karmic matter within the soul may be shed so that the soul may be cleaned to move towards permanent reality.
- 10. **Universe:** The universe is eternal and uncreated, hence each person is responsible for his own salvation for there is no God to intervene.
- 11. **Rarity of True-Insight:** True-Insight is rarely attained and human embodiment bestows the rare privilege and opportunity to attain moksha.
- 12. **Truth of Jain Path:** The truth of the teachings of the Tirthankaras which leads to the goal of eternal peace through understanding one's own true nature.



Lord Paarsvanath, the 23<sup>rd</sup> Tírthankara (Digambara image), Leeds, UK

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk



One Jain universal temporal cycle (clock-wise) and circular histogram of the level of happiness and misery (h=happiness, m=misery in shaded area): a broken arc indicates very large periods. The regressive half-cycle starts from the point P.

# 2 जैन विचार जैन धम

'जैन' शब्द 'जिन' शब्द से व्युत्पन्न होता है। इसका अर्थ वह व्यक्ति है जिसने अपने राग, द्वेष आदि अंतरंग और वाह्य शत्रुओं पर विजय प्राप्त कर ली हो। फलतः 'जैनधर्म' जैनत्व के गुण के समकक्ष है।

जैनों का विश्वास है कि यह धर्म इस कालचक्र में भगवान् ऋषभदेव (आदिनाथ) ने स्थापित किया था और यह बहुत प्राचीन धर्म है। इसकी चौबीसी के अंतिम तीर्थंकर (आध्यात्मिक मार्गदर्शक) भगवान महावीर (599–527 ई. पू.) थे और इसके तेईसवें तीर्थंकर भगवान पार्श्वनाथ (872–772 ई. पू.) थे।

जैन धर्म का सार निम्न रूप में व्यक्त किया जा सकता है :

#### 1. आत्मविजय

प्रत्येक जीव अपने भाग्य का स्वयं ही निर्माता है। उसमें स्वयं को आत्मिक विकास के माध्यम से उच्चतम आध्यात्मिक लक्ष्य को प्राप्त करने का सामर्थ्य है। विश्व में ईश्वर के समान कोई उच्चतम सत्ता नही है। प्रत्येक तत्व विश्व के स्वचालित नियमों के अंतर्गत अपना अस्तित्व बनाये हुए है।

# 2. कर्म-पुद्गल

यह एक प्राकृतिक नियम माना जाता है कि प्रत्येक संसारी आत्मा संदूषित होती है और, फलतः उसके दर्शन, ज्ञान, सुख और वीर्य के गुण पूर्णता से अभिव्यक्त नहीं होते। इन संदूषकों को 'कर्म—पुद्गल' या 'कर्म' कहते हैं। हमारी भूतकालीन और वर्तमान—कालीन प्रत्येक क्रियायें 'कर्म' को प्रभावित करती हैं और ये हमारे भविष्य का निर्धारण करती हैं।

# 3. पुनर्जन्म

हमारे जन्म और मृत्यु का चक्र तब तक चलता रहता है जब तक हमें 'पूर्ण शुद्धता' नहीं प्राप्त हो पाती। हमारा प्रत्येक जन्म हमारे संचित कर्मों के स्तर के द्वारा निर्धारित होता है जिसकी कोटि उच्च या निम्न की जा सकती है। सामान्यतः अच्छा या सात्विक जीवन कर्मों के स्तर को कम करता है।

#### 4. चेतना

37

प्रत्येक जीव में विभिन्न कोटि की चेतना पाई जाती है। 'चेतना' का अर्थ जीव के 'ज्ञान और दर्शन' के स्वाभाविक गुण हैं। यह सूक्ष्म जीवों से लेकर मनुष्यों तक में पाई जाती है। यहां तक कि यह वनस्पतियों में भी पाई जाती है। ये सभी जीव प्राकृतिक नियमों के अनुरूप व्यवहार करते हैं।

#### 5. अहिंसा और जीवन के प्रति आदरभाव

अपने मन, वचन और काया के माध्यम से सभी जीवों के प्रति आदरभाव रखने से हमारा आध्यात्मिक स्तर उन्नत होता है, इससे हमारे 'कर्मों का स्तर' भी प्रभावित होता है। बुरे कर्मों से तीव्र कर्म—बंध होता है और अच्छे कर्मों से मंद या मृदु कर्म बंध होता है।

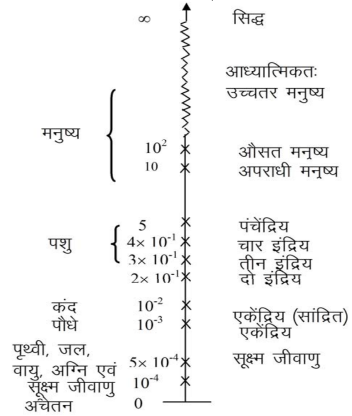
इस पृष्ठ के सामने दिये गये चित्र में जीवन का अनुक्रम दिया गया है। इस धारणा के आधार पर ही, शाकाहार (आहार—संबंधी कुछ अतिरिक्त प्रतिबंध भी) आत्म—विजय का एक सूत्र बन जाता है।इसी प्रकार, शराब एवं अन्य मादक द्रव्य भी न केवल इसलिये प्रतिबंधित हैं कि उनमें लाखों सूक्ष्मजीव होते हैं, अपितु उनसे परिणामों में विकार होता है, कषायें उत्पन्न होती हैं जो आत्म विजय के लिये परम शत्रु हैं।

#### 6. रत्नत्रय

जैनधर्म की शिक्षाओं को 'रत्नत्रय' के रूप में संक्षेपित किया जा सकता है :

- (1) सम्यक् दर्शन,
- (2) सम्यक् ज्ञान,
- (3) सम्यक् चारित्र,

स्वचालित विश्व, आत्मा, कर्म तथा नव पदार्थो में विश्वास रखना सम्यक् दर्शन या दृष्टि है। इनके विषय में अनेकांतवाद की दृष्टि से जानकारी For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk करना सम्यक् ज्ञान है। इनके परिणाम स्वरूप आत्म-विजय के मार्ग के अनुरूप आचार का पालन करना सम्यक् चारित्र है।



विभिन्न जीवों की आत्मिक शुद्धता की कोटि को व्यक्त करने वाली जीवन-धुरी (यह चित्र रैखिक माप पर नहीं है)।

सिद्धान्त

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk

सूत्र 1. जीव इति ...... कर्म-संयुक्तः।

(पंचास्तिकाय सार)

सूत्र 2. नारक—तिर्यङ् – मनुष्य—देवा इति नाम—संयुताः प्रकृतयः। (पंचास्तिकाय सार)

सूत्र 3. परिणामात् कर्म कर्मणो भवति, गतिषु गतिः। (पंचास्तिकाय सार)

सूत्र ४ अ मिथ्यादर्शना—अविरति—प्रमाद—कषाय— योगाः बंधहेतवः। (तत्वार्थ सूत्र, 8.1)

सूत्र 4 ब प्रणिघातेन... सप्तमं नरकं गतः ... अहिंसायाः फलं सर्वं, किमन्यतः, कामदैव सा।

(योग शास्त्र)

सूत्र 4 स तपसा निर्जरा च।

(तत्वार्थ सूत्र, 9.3)

# जैनधर्म के स्वतःसिद्ध सूत्र'

सूत्र 1 : प्रत्येक संसारी आत्मा कर्म-द्रव्य के साथ संदूषित रहती है और यह स्वयं को शुद्ध करना चाहती है।

सूत्र 2 : विभिन्न जीवों की कोटि में पाई जाने वाली भिन्नता कर्म-द्रव्य की प्रकृति और उसके कर्म-धनत्व की विविधता के कारण होती है।

सूत्र 3 : कर्म-बंध से जीव विभिन्न गतियों या जन्म-मृत्यु के चक्रों मे घूमता रहता है।

सूत्र ४अः मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय एवं योग से कर्मीं का अंतर्ग्रहण (आस्रव) और बंध होता है।

सूत्र 4ब : स्वयं या अन्य के प्रति हिंसा से भारी कर्मों का आस्रव और बंध होता है। इसके विपर्यास में, दूसरों को सन्मार्ग बताने से सकारात्मक अहिंसा उत्पन्न होती है जिससे लघुतर कर्मों का आस्रव और बंध होता है।

सूत्र 4स : तप और साधना नये कर्मों के आसव को रोकने के लिये कवच का काम करते हैं और कर्मों की निर्जरा के पथ को प्रशस्त करते हैं।

\*देखिये, मरडिया, के.वी. (2004)

# महात्मा गांधी और श्रीमद् रायचंदभाई के बीच पत्राचार '

जैनधर्म के सार का व्यक्त करने के लिये हम यहां महात्मा गांधी के द्वारा रायचंद भाई के समक्ष प्रस्तुत एक प्रश्न और उसका उत्तर दे रहे हैं। रायचंदभाई इस सदी के एक महान् जैन व्यक्तित्व माने जाते हैं। महात्मा गांधी ने कहा है, "मुझे तीन व्यक्तियों ने बहुत प्रभावित किया है: टाल्स्टाय, रिस्कन और रायचंदभाई। टाल्स्टाय ने अपनी पुस्तकों के द्वारा ... रायचंदभाई से व्यक्तिगत संपर्क द्वारा।"

गांधी का पत्र

अक्टूबर 20, 1894

यदि कोई सांप मुझे डसना चाहता है, तो क्या मैं उसे डसने दूं या उसकी हत्या कर दूं — यह मानकर कि अपने जीवन को बचाने का केवल यही एक मार्ग है ?

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk

# रायचंदभाई का उत्तर

मुझे यह सलाह देने में संकोच होता है कि आप सांप को आपको डसने दें। तथापि जब आपने यह जान लिया है कि शरीर नश्वर है, इस नश्वर शरीर की रक्षा के लिये उस जीव को मारना कहां तक उचित है जो अपने जीवन से अत्यंत राग रखता है ? अपने आध्यात्मिक कल्याण चाहने वाले के लिये, ऐसी स्थिति में अपने शरीर को नष्ट करना ही अच्छा है। लेकिन ऐसा व्यक्ति क्या करे जो अपना आध्यात्मिक कल्याण नहीं चाहता ? इस प्रश्न के संबंध में मेरा यही कहना है कि मैं उसे कैसे कहूं कि यदि वह सांप को मारता है, तो उसे नरक के समान घोर विश्व में चक्कर लगाने होंगे। यदि किसी व्यक्ति में सात्विक चरित्र के विकास की रुचि नहीं है, तो वह सांप को मारने की सलाह दे सकता है। लेकिन मैं सोचता हूं कि न तो मैं और न आप ही स्वप्न में भी इस कोटि के व्यक्ति हैं।

<sup>\*</sup>पी. एस. जैनी द्वारा किया गया अंग्रेजी में अनुवाद (1979)

#### जैन ध्यान'

जैन ध्यान के प्रमुख उद्देश्य निम्न हैं :

- 1. कर्म-द्रव्यों के आसव को रोकना
- 2. संचित कर्मों की निर्जरा को प्रोत्साहन

इससे अमर आत्मा की वास्तविक प्रकृति — अनंत ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्य के गुणों की अभिव्यक्ति के द्वारा प्रकट होती है।

दैनिक ध्यान के लिये लगभग 20 मिनट का समय लगता है जो अधिकतम 48 मिनट तक का हो सकता है। सर्वप्रथम, शरीर के बेहें । शिथिलीकरण–आसन में उसके बाद प्राणायाम (श्वासोच्छवास-नियंत्रण की क्रिया) करें। श्वास लें, रोकें और फिर उसे छोड़ें। इन क्रियाओं के समय का अनुपात 1:2:1 रहे। अर्थात् एक से आठ तक की गिनती में श्वास लें. फिर उसे 1-16 तक की गिनती तक रोकें और फिर 1–8 तक की गिनती में श्वास छोड़ें। यह प्राणायाम लगभग 12 बार करें। एक बार जब आप शिथिलीकृत हो जाते हैं, तब आप अपने दैनिक जीवन के बारे में सोच सकते हैं। पांच अणुव्रतों के विषय में सोचने के लिये आप निम्न बातों पर ध्यान दें। इनका मूल सिद्धांत अहिंसा है। इसका उद्देश्य अपनी आत्मा को उच्चतर स्तर पर ले जाना है।

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk

# अ. ध्यानः प्रारंभिक कर्तव्य-सूची

- मैं रत्नत्रय की आराधना करता हूं : सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान, सम्यक् चारित्र
- 2. मैं मृदुता के साथ व्यवहार करूंगा : सभी के साथ मित्रता गुणीजनों के प्रति भक्ति और आनंद माध्यस्थ भाव जो उपदेशों पर ध्यान नहीं देते दुखी जीवों के प्रति करुणा।
- 3. मैं सभी व्यक्तियों या वस्तुओं के लिये प्रकाश का विकिरण कर्रु। मैं प्रकाश हूं और केवल प्रकाश ही मेरे अंदर आ सकता है। मैं अनंत ज्ञान हूं, मै अनंत दर्शन हूं। मैं अनंत सुख हूं, मैं अनंत वीर्य हूं।

# ब. ध्यान : मुख्य कर्तव्य-सूची

1. सकारात्मक अहिंसा

क्या मैं (स्वयं या अन्य के प्रति) मन, वचन और काया से अहिंसक रहा ?

क्या मैंने दूसरों को हिंसा के लिये प्रोत्साहन या अनुमोदना की ? क्या मैनें अपने विचारों को दूसरों पर थोपने का प्रयास किया ? क्या मैंने अपने पद या स्थिति को दूसरों के सामर्थ्य या कमजोरी को घटाने—बढाने में उपयोग किया ?

क्या मैने कठोर वचन बोले ?

<sup>\*</sup> गुरुदेव चित्रभानु द्वारा रचित 'प्रतिक्रमण ध्यान' से उद्धृत (डिवाइन नोलेज सोसायटी, मुम्बई)

क्या मैं स्वार्थी, भयभीत, असुरक्षित या प्रतिस्पर्धी रहा? क्या मैंने अपने शरीर में आहार—आदि के द्वारा हानिकारक पदार्थ ग्रहण किये ? (अधिक चीनी आदि) क्या मैंने सिनेमा, टी.वी. पुस्तको के या कुसंगति के माध्यम से अपने मस्तिष्क में हिंसकता का समावेश किया ?

# क्रोध, मान, और लोभ पर ध्यान कीजिये।

#### 2. सत्य

क्या मैं स्वयं या अन्य के प्रति मन, वचन, काया से सत्यवादी रहा ? क्या मैंने दूसरों को असत्य बोलने के लिये प्रोत्साहन या अनुमोदना की ?

क्या मैंने व्यक्तिगत लाभ के लिये तथ्यों को विकृत या अधिकीकृत किया ?

क्या मैंने अपनी इच्छापूर्ति के लिये चापलूसी या बहानेबाजी की ? मैं जो कुछ भी बोलूंगा, सत्य ही होगा। लेकिन मैं सभी सत्य प्रकट नहीं करूंगा। सत्य से हिंसा नहीं होनी चाहिये।

#### माया पर ध्यान कीजिये।

#### 3. अस्तेय

क्या मैंने मन, वचन या काया से ऐसी वस्तु ग्रहण की जो मुझे न दी गई हो ?

क्या मैंने दूसरों को चोरी करने के लिये प्रोत्साहन या अनुमोदना की

क्या मैंने घूस ली ?

असुरक्षा पर ध्यान कीजिये।

#### 4. ब्रह्मचर्य

क्या मैंने मन, वचन और काया से ब्रह्मचर्य का पालन किया ? क्या मैंने दूसरो को इंद्रिय—विषयों में अनुरक्त होने की प्रेरणा या अनुमोदना की ? क्या मैंने मैथुनी क्रियाओं में अपनी ऊर्जा नष्ट की ? क्या मैंने अपनी मैथुनी ऊर्जा का दुरुपयोग किया ?

## ईमानदारी पर ध्यान कीजिये।

## 5. अपरिग्रह

47

क्या मैं मन, वचन एवं काया से अपरिग्रही रहा ? क्या मैंने दूसरों को परिग्रह एवं अर्जन हेतु प्रेरणा या अनुमोदना की ?

क्या मुझे दूसरों के प्रति या वस्तुओं के प्रति परिग्रही राग है ? क्या मेरे चारों ओर ऐसी वस्तुयें हैं जिन्हें मैं न तो काम में ले रहा हूं और न ही एकत्र कर रहा हूं ?

क्या मैंने ऐसी वस्तु खरीदी जिसकी मुझे आवश्यकता नहीं थी ? लोभ और ईर्ष्या पर ध्यान दीजिये।

#### बारह भावना '

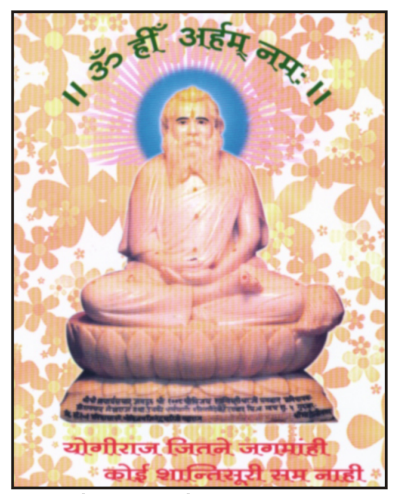
'भावना' का मिहितार्थ है वारंवारता—पूर्वक मानसिक चिंतन जिसमें चित्त को लगाया जाता है। ये अनुप्रेक्षायें बारह होती हैं। इनका पारंपरिक विवरण तो इन्हें लगभग नकारात्मक रूप देता प्रतीत होता है, लेकिन गुरुदेव चित्रभानु ने इनकी पर्याप्त सकारात्मक व्याख्या की है। हम यहां दोनों प्रकार की व्याख्याओं को सहयोजित करेंगे। उपरोक्त बारह भावनायें निम्न हैं:

- 1. अनित्यत्व : हमारे चारों ओर विद्यमान सभी चीजें अस्थायी हैं, कुछ ही समय रहने वाली हैं। लेकिन इस परिवर्तनशील जगत् में केवल एक ही स्थायी वस्तु है आत्मा।
- 2. अशरणत्व : मृत्यु के समय हमारा कोई शरण या रक्षक नहीं होता, लेकिन अंदर एक अदृश्य एवं आंतरिक बल सदैव रहता है।
- 3. संसार या पुनर्जन्म का चक्र : यह संसार दुखमय है। इसमें जन्म और मृत्यु का चक्र चलता रहता हैं। इस चक्र से मुक्ति भी संभव है।
- 4. एकत्व : जब मनुष्य संसार चक्र से पार होता है, तब वह नितांत अकेला ही रहता हैं। इसलिये उसे आत्मनिर्भरता का अभ्यास करना चाहिये।

\*चित्रभान् (1981) मरडिया (2004)

- 5. अन्यत्व : हमारा शरीर और आत्मा भिन्न—भिन्न हैं। हम केवल शरीर मात्र या भौतिक ही नहीं हैं। हमें आत्मा के अस्तित्व की अनुभूति के माध्यम से जीवन का सही अर्थ समझना चाहिये।
- 6. अशुचित्व : हमारा शरीर अनेक प्रकार के अपवित्र पदार्थों से बना हुआ है। यहां तक कि भौतिकतः अत्यंत आकर्षक शरीर में अनेक प्रकार के अपवित्र पदार्थ रहते हैं।
- 7. आस्रव : हमें इस पर विचार करना चाहिये कि कर्मों का आस्रव किस प्रकार होता हैं और हम दूर रह कर इसे कैसे अनुभव करें या अवलोकित करें ?
- 8. संवर : कर्मों का आस्रव कैसे रोका जा सकता हैं ? इस आस्रव—द्वार को कैसे अवरुद्ध किया जा सकता है जब कषायरूपी तूफान तेजी से आने वाला हो ?
- 9. निर्जरा: आत्मा से सहचरित कर्म—पुद्गलों को कैसे दूर किया जा सकता हैं जिससे आत्मा शुद्ध रूप कों प्राप्त कर सके और वह स्थायी तात्विक अवस्था (मोक्ष) को प्राप्त कर सके ?
- 10.लोक: यह त्रिन्स्तरीय विश्व अनादि है, किसी के द्वारा निर्मित नहीं है। प्रत्येक व्यक्ति अपनी दुख—विमुक्ति के लिये स्वयं ही उत्तरदायी है क्योंकि इस प्रक्रिया में सहायता के लिए कोई सर्वशक्तिमान् ईश्वर नहीं है।

- 11.बोधिदुर्लभ : सम्यक् ज्ञान कठिनाई से ही प्राप्त होता है। यह केवल मनुष्य जीवन है जो सम्यक् बोधि प्राप्त करने एवं मोक्ष—प्राप्ति के लिये विशेषाधिकार प्राप्त है।
- 12.धर्म—स्वाख्यातत्व : तीर्थंकरों के उपदेश ही सत्य हैं जिनके माध्यम से व्यक्ति अपने वास्तविक स्वरूप को जानता है और अनंत शांति के लक्ष्य को प्राप्त करता है।



Shanti Suri Maharajji, 1889-1943 (Mandoli, Sirohi)

# 3 - PRAYERS IN ROMANIZED SCRIPT AND TRANSLATION

# NAMOKAAR MANTRA

(Traditional Praakrta)

Namo arihantaanam Namo siddhaanam Namo ayariaanam Namo uvajhaayanam Namo loye savva saahunam

Eso pancha namukkaaro Savva paava panaasano Mangalaanam cha savvesim Padhamam havai mangalam

#### THE FIVE-FOLD SALUTATION HYMN

I bow to the Conquerors of inner enemies
I bow to the Perfect Souls
I bow to the Spiritual Masters
I bow to the Teachers of Mankind
I bow to all the Saints in the world.

These five benedictions will keep all harm from us. These are the most blessed of all the benedictions.

#### **CHATTAARI MANGALAM**

Chattaari Mangalam; Arihantaa Mangalam; Siddhaa Mangalam; Saahu Mangalam; Kevali Pannatto Dhammo Mangalam.

Chattaari Loguttamaa; Arihantaa Loguttamaa; Siddhaa Loguttamaa; Saahu Loguttamaa; Kevali Pannatto Dhammo Loguttamaa.

Chattaari Saranam Pavvajjaami; Arihante Saranam Pavvajjaami; Siddhe Saranam Pavvajjaami; Saahu Saranam Pavvajjaami; Kevali Pannattam Dhammam Saranam Pavvajjaami

#### THE AUSPICIOUS FOUR-FOLD HYMN

The Four are the most auspicious:

Conquerors of inner enemies.

Perfect souls, Saints, the Holy Law expounded by the Omniscients.

The Four are the noblest in the Universe:

The Conqueror of inner enemies,

The Perfect Souls, the Saints and the Holy Law expounded by the Omniscients.

I take refuge in the four:

I take refuge in the Conquerors of the inner enemies.

I take refuge in the Perfect Souls,

I take refuge in the Saints,

I take refuge in the Holy Law expounded by the

Omniscients.

## MAITRI BHAAVNU (GUJARATI)

Maitri bhaavanu pavitra jharanu Muja haiyaamaan vahyaa kare, Shubh thaao aa sakal vishvanun Evi bhaavanaa nitya rahe. Evi ...

Gunathi bharela gunijan dekhi Haiyun maarun nrutya kare, E santo naa charan kamal maan Muja jivananu arghya rahe. Muja ...

Din krur ne dharma vihonaa Dekhi dilamaan dard rahe, Karunaabhini aankhomaanthi Ashruno shubh shrota vahe. Ashruno ...

Maarg bhulelaa jivan pathikane Maarg chindhavaa ubho rahun, Kare upekshaa e maaragani Toye samataa chitta dharun. Toye ...

Chitrabhaanuni dharmabhaavanaa Haiye sau maanav laave, Ver jheranan paap tajine Mangal gito e gave. Mangal ... Maitribhaavanu ...

#### THE IMMORTAL SONG OF BROTHERHOOD

May the sacred stream of amity flow forever in my heart,

May the universe prosper, such is my cherished desire.

May my heart sing with ecstasy at the sight of the virtuous

May my life be an offering at their feet.

May my heart bleed at the sight of the wretched, cruel and the poor

And may tears of compassion flow from my eyes.

May I always be there to show the path to the pathless wanderers of life,

Yet if they should not hearken to me, may I abide patiently.

May the spirit of goodwill enter into all our hearts, May we sing all together the immortal song of brotherhood (. . . of sisterhood . . . etc.)

#### MAHAAVIR AARATI

(Tune : Om Jai Jagdisa Hare)

Om jaya sanmati devaa, swaami jaya snamati devaa, Vir mahaa ativir prabhuji, vardhamaan devaa, Om jaya sanmati devaa.

Trisala ur avataar liyaa, prabhu sur nar harsaaye; swaami sur nar harsaaye,

Pandrah maas ratan kundalpur, dhanpati varsaaye; Om jaya sanmati devaa.

Shukla triyodasi cheitraa maas ki, aanand kartaari; swaami aanand kartaari.

Rai sidhaaratha ghar janmostva, thaath rache bhaari; Om jaaya sanmati devaa.

Tis varsha lo rahe graha mai, bankar brahamchaari; swaami bankar brahamchaari.

Raj tyaaga kar bhar jovan mai, muni dikshaa dhaari; Om jaya sanmati devaa.

Dvaadash varsha kiyaa tapa durdhar, vidhi chukchur kiyaa; swaami vidhi chukchur . . .

Jhalke lokaalok gyan mai, sukh bharpur liyaa; Om jaya sanmati devaa.

Kaartika shyaam amaavas ke din, jaakar moksha basey; swaami jaakar moksha basey,

Parva diwali chalaa tabhise, ghar ghar deep jale; Om jaya sanmati devaa.

Vitraag sarvagya hitaishi, shivmag prakaashi; swaami shivmag prakaashi,

Harihar brahamnaath tumhi ho, jai jaya avinaashi; Om jaya sanmati devaa.

Din-dayaalaa jag-pratipaalaa, sur nar naath jaje; swaami sur nar naath jajen,

Sumran vighna taren ek chin mai, paatak dur bhaje; Om jaya sanmati devaa.

Chor bhil chandaal ubhaare, bhav dukh-haran tuhi; swaami bhav dukh-haran tuhi,

Patit jaan "Shivraam" ubaaro, hai jin sharan gahi; Om jaya sanmati devaa;

Swaami jaya sanmati devaa.

#### WORSHIP BY LAMPS OF MAHAVIR

Glory to you the one with highest wisdom, Glory to you the one with pure soul;

Glory to Vardhamaana - the bravest of braves.

Your incarnation through Mother Trishala brought joy to all, and the fifteen months of the incarnation period brought great prosperity to Kundalpur.

On the thirteenth day of the bright half of the lunar month of Chaitra (March-April), everyone rejoiced, Great festivities took place at King Siddhaartha's (Father) Palace.

For the first thirty years of your life, you observed celibacy, then in your prime, you renounced princely comforts, and became a Saadhu.

For next twelve years, you observed austerities rigorously, and conquered your inner enemies,

You acquired the supreme knowledge in which the Universe was shining, you entered a blissful state.

On the fifteenth day of the dark half of the lunar month of Kaartik (September-October), you attained Moksha,

This started the Divali festival, with Diva (lamps) lit in every home.

You are detached, all knowing, compassionate, a beacon to the path of Moksha,

You hold supreme knowledge, Glory to you - the immortal one.

The epitome of compassion, you are revered universally,

Meditation on your divine qualities, sheds Karmic Matter.

You uphold the cause of the down-trodden and underprivileged, you bring bliss to the world,

You enlighten your devotee (Shiva Ram) who has taken refuge in you.

#### **AADINAATH AARATI**

Jay jay aarati aadi jinandaa Naabhiraaya marudevi ko nandaa ... jay ...

Paheli aarati poojaa kije Narabhav paamine lahaavo lije ... jay

Dusri aarati deen dayaalaa Dhuleva nagarmaan jag ajwaalaa ... jay

Tisri aarati tribhuvan devaa Sur nar indra kare tori sevaa ... jay

Chauthi aarati chaugati chure Manvanchit fal shivsukh pure ... jay

Panchmi aarati punya upaayaa Moolchand rikhab gun gaayaa ... jay

#### WORSHIP BY LAMPS OF AADINAATH

Obeisance to Aadinaath, Son of King Naabhi and Queen Marudevi,

The first aarati is to offer profound respect

To the one for giving us the privilege of being born as humans.

The second agrati is offered to the benevolent one For enlightening us in our darkness.\*

The third agrati is offered to the Lord of the three worlds.

May human beings and heavenly beings serve you.

The fourth aarati is offered to the one who liberates us from the four states of existence.

May all the wishes be fulfilled and eternal bliss be achieved.

The fifth aarati is offered for the reward earned. "Moolchand"\*\* has sung these praises of Aadinaath.

<sup>\*</sup> The original refers to Dhuleva (= Keshariaji in Rajasthan). \*\* The poet.

#### MANGAL DIVO

Divo re divo prabhu manglik divo ... divo re Aarati utaaran, bahu chiranjivo .... divo re

Sohaamanu gher parva diwaali, Ambar khele amaraa baali ... divo re

Deepaal bhane aene kul ajuvaali, Bhave bhagte vighan nivaari ... divo re

Deepaal bhane aene ae kalikaale, Aarati utaari raaja Kumaarpaale ... divo re

Am gher manglik, tum gher manglik, Manglik chaturvidh sanghne hojo ... divo re

#### **AUSPICIOUS LIGHT**

Lamp, O, Lamp, O auspicious lamp, May the life to anyone worshipping you with lamp be enhanced,

Just as on the auspicious day of Diwaali, Let there be heavenly light and joy forever in every home.

"Deepal"\* states that it brings enlightenment to the family, and when performed with devotion, eliminates all obstacles.

Further states "Deepal" that in this era. King Kumarpal, thus, worshipped you.

Let there be bliss here, there and everywhere, And let there be bliss in all the four-fold order.\*\*

<sup>\*</sup> The poet \*\* of Jains

#### **AARATI OF PANCHA PARMESTHIS**

Ih vidhi mangal arati kije Pancha parama pada bhaj sukh lije

Pahli aarati sri jinraajaa

Bhava-dadhi paar utaar jihaajaa ... Ih ...

Dusari aarati Siddhan keri

Sumiran karata mitey bhava-pheri ... Ih ...

Tisari aarati Sura munindaa

Janma-marana-dukh dura-karindaa ... Ih ...

Cauthi aarati sri Uvajhaayaa

Darsan dekhat paapa palaayaa ... Ih ...

Paanchami aarati Saadhu tihaari

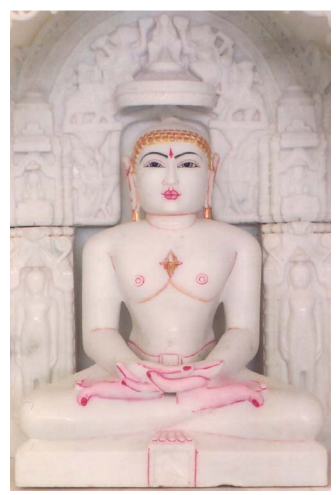
Kumati-vinaasan siva adhikaari ... Ih ...

Chatthi Gyarah-pratimaa-dhaari

Sravaka vanton aanaandakaari ... Ih ...

Saatami aarati sri Jinavaani

"Dhyanat"\* surag-mukati pada daani ... Ih..



Mahaavira Swaami The Jain Temple (2001), Leeds, U.K.

<sup>\*</sup> The poet

# WORSHIP BY LAMPS OF FIVE SUPREMES

This "auspicious" aarti explains that when we bow down to these five "Supremes", we gain ultimate happiness.

In the first aarti, we pay our respects to the conquerors of inner enemies, who will help us cross the ocean of the world of misery.

In the second aarti, we pay our respects to the perfect souls; simply thinking about them will help us break the cycle of birth and death.

In the third aarti, we pay our respects to the spiritual masters, who will help us remove all the pains related to birth and death.

In the fourth aarti, we pay our respects to the teachers of mankind; seeing their faith and knowledge will help remove the negative karmic matter.

In the fifth aarti, we pay our respects to saadhus, who help us destroy false knowledge and show the path to Nirvana.

In the sixth aarti, we pay our respects to those who follow the eleven renunciation stages; when a shraavak bows to them, shraavak experiences happiness.

In the seventh aarti, we pay our respects to Jain teaching, which leads us to the right path of the ultimate goal of liberation.

Thus says the poet Dhyanat.

#### KSAMAAPANAA

Khaamemi savva jive, Savve jivaa khamantu me; Mitti me savva bhuesu, Vairam majjham naa kenai.

Sivmastu sarva jagatah, Parahita-nirataa bhavantu bhutaganah Dosaah prayaantu naasham, Sarvatra sukhi bhavatu lokah.

Upsargaah ksayam yaanti, Chidyante vighn-vallayah, Manah prasnnataameti, Pujjamaane Jineshware.

Sarva mangal maangalyam, Sarva kalyaan kaaranam, Pradhaanam sarva dharmaanaam, Jainam jayati saasanam.

Jinaah saantaah saantikaraah bhavantu Svaahaa. Namo Arhat-Siddhaachaaryopaadhyaaya-Sarva-Saadhubhyah.

#### FORGIVENESS PRAYER

I ask forgiveness of all living beings; May all living beings forgive me; All in this world are my friends, And let there be no enemies.

May the whole Cosmos be blessed, May all beings engage in each other's well-being, May all weakness, sickness and faults vanish, May everyone everywhere be blissful and peaceful.

All problems get resolved, All obstacles get removed, The heart becomes full of joy, Who gets in touch with the inner higher self.

The most auspicious of all benedictions, the greatest means of welfare for all.

The noblest of all Holy Laws,
let this Teachings of the self-conquest be illuminated.

Let Arihants bring eternal peace in our life.

I bow to Conquerors of inner enemies, Perfect Souls,
Spiritual Master, Teachers of Mankind and all the
Saints in the world.

## **BAARAH BHAAVANAA**

- 1. Raajaa raanaa chahatra-pati, haathin ke asvaar. Maranaa sabako ek din, apani apani baar.
- 2. Dal-Bal-devi devataa, maat-pitaa parivaar. Maratee viriyaan jeev ko, koyi na raakhan haar.
- 3. Daam bina nirdhan dukhee, trashnaa-vasa dhanavaan.Kahun na sukh sansaar main, sab jag dekhyo chhaan.
- 4. Aap akelo avatarai, marai akelo hoy. Yun kabahun iss jeev ko, saathi sagaa na koy.
- 5. Jahaan deh apanee nahin, tahaan na apano koy. Ghar sampati par prakat ye, par hain parijan loy.
- 6. Dipai chaam-chaadar madhi, haadh peenjara deh. Bheetar yaa sam jagat main, aur nahee ghin-geh.
- 7. Moh-neend ke jor, jagavaahi ghoomai sada. Karma-chor chanhu aur, saravas lootai sudh nahee.
- 8. Satguru deya jagaay, moh-neend jab upshamai. Tab

kachhu banai upaay, karm chor aavat rukai.

- 9. Gyaan-deep tap-tela bhar, ghar shodhai bhram chhor. Ya vidhi bin niksai nahee, paithe poorab chor. Panch mahaavrat sancharan, samiti panch parakar. Prabal panch indriya-vijay dhaar nirjara saar.
- 10. Chaudhah raaju utang nabh, lok purus santhaan. Taamain jeev anaadi te, bharamat hai bin gyan.
- 11. Dhan-kan kanchan raaj sukh, sabahi sulabh kari jaan.Durlabh hai sansaar main, ek jathaarath gyaan.
- 12. Janche sur-taru dey sukh, chintat chintaa rein. Bin jaanche bin chintaye, dharma sakal sukh dain.

74

## **Twelve Reflections \***

- 1. Everyone, including the kings, the warriors, and the elephant riders, dies one day when their turn comes.
- 2. At the time of death, no one can save the person including his peers, power, gods, goddesses, father, mother, family or friends.
- 3. Poor people are unhappy because they do not have money, and rich people are unhappy because they do not have enough. There is no happi-ness in this world; I have searched it all over.
- 4. This Jeeva takes birth alone, and dies alone. In a true sense, he never has any comrade.
- 5. As soon as we die, nobody will be ours. The house and the wealth are obviously not ours, but even the family members will no longer be ours.
- 6. This beautiful body is simply a bone structure covered with skin. If we look inside, we would find that there is no dirtier place in the world than this body.
- 7. The people are wandering around due to the sleep brought on by the attachments. Our karmas are the thieves that are taking away all our soul's power, and we don't realize it.
- 8. If a good teacher comes along and wakes me up,
  For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk
  75

- then only this attachment induced sleep will go away, and then only will the karma thieves not be able to loot me.
- 9. Unless I fill up my lamp of knowledge with the oil of austerity and clean my house (soul) without doubts, these thieves (my previous karmic matter) will not get out. The five big vows and the five limitations ("samiti") will help me win over these five senses. I should annihilate all karmas. 10. This world (which consists of fourteen "raju" high sky) is full of living beings since the beginning of time. These living beings have been wandering aimlessly in the absence of knowledge.
- 11. It is easy to get money, gold, and kingdoms; the only thing that is not easily available is true knowledge.
- 12. Will the gods and the trees give happiness only on asking? I spend nights worrying about it. On realization of true knowledge, one gets happiness without asking or worrying.

<sup>\*</sup> Mahendra Kumar "Jain Prayers", Jain Centre, Boston, 1987

# 4 - हिन्दी में प्रार्थनायें

## णमोकार मंत्र

णमो अरिहंताणं। णमो सिद्धाणं। णमो आयरियाणं। णमो उवज्झायाणं। णमो लोए सव्यसाहूणं।

एसो पंच णमुक्कारो। सव्व पावप्पणासणो। मंगलाणं च सव्वेसिं। पढमं हवइ मंगलम्।

## चत्तारि मंगलं

चत्तारि मंगलं—अरिहंता मंगलं, सिद्धा मंगलं, साहू मंगलं, केवलिपण्णत्तो धम्मो मंगलं।

चत्तारि लोगुत्तमा—अरिहंता लोगुत्तमा, सिद्धा लोगुत्तमा, साहू लोगुत्तमा, केवलिपण्णत्तो धम्मो लोगुत्तमा।

चत्तारि सरणं पव्यज्जामि, अरिंहते सरणं पव्यज्जामि, सिद्धे सरणं पव्यज्जामि, साहू सरणं पव्यज्जामि, केवलिपण्णत्तं धम्मं सरणं पव्यज्जामि।

77

# मैत्री भावनु

मैत्री भावनुं पवित्र झरणुं, मुज हैयामां वहिया करे ; शुभ थाओ आ सकल विश्वनुं, एवी भावना नित्य रहे।

गुणथी भरेला गुणीजन देखी, हैयुं मारूं नृत्य करे ; ए संतोना चरण कमलमां, मुज जीवननुं अर्ध्य रहे।

दीन क्रूर ने धर्म विहोणा, देखी दिलमां दर्द वहे ; करुणाभीनी आंखोमांथी, अश्रुनो शुभ स्रोत वहे।

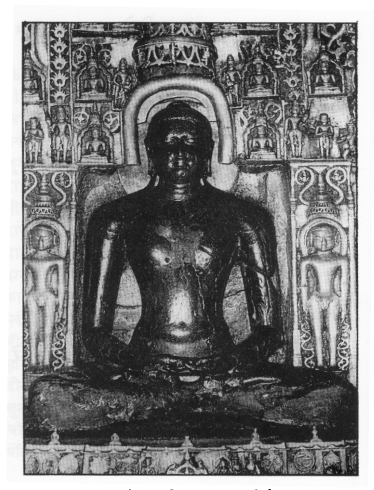
मार्ग भुलेला जीवन पथिक ने, मार्ग चींधवा उभो रहूं ; करे उपेक्षा ए मारगनी, तोये समता चित्त धर्रुं।

चित्रभानूनी धर्म भावना, हैये सौ मानव लावे ; वेर झेरनां पाप तजीने, मंगल गीतो ए गावे।

## महावीर आरती

(धुन :- ऊँ जय जगदीश हरे)

ऊँ जय सन्मति देवा. स्वामी जय सन्मति देवा। वीर महा अतिवीरं प्रभ् जी, वर्द्धमान देवा।। ऊँ जय सन्मति ... त्रिशला उर अवतार लिया प्रभ्, स्र नर हर्षाये। स्वामी स्र ... पन्द्रह मास रतन कुण्डलपुर, धनपति वर्षाये।। ऊँ जय... शुक्ल त्रयोदशी चैत्र मास की, आनन्द करतारी। स्वामी आनन्द... राय सिद्धारथ घर जन्मोत्सव, ठाठ रचे भारी।। ऊँ जय... तीस वर्ष लों रहे गृह में, बन कर ब्रह्मचारी। स्वामी बन कर ... राज त्याग कर भर जोवन में, मुनि दीक्षा धारी।। ऊँ जय ... द्वादश वर्ष किया तप दुर्द्धर, विधि चकचूर किया। स्वामी विधि... झलके लोकालोक ज्ञान में, सुख भरपूर लिया।। ऊँ जय ... कार्तिक श्याम अमावस के दिन, जाकर मोक्ष बसे। स्वामी जाकर ... पर्व दिवाली चला तभी से, घर घर दीप जले।। ऊँ जय ... वीतराग सर्वज्ञ हितैषी. शिवमग परकाशी। स्वामी शिवमग ... हरिहर ब्रह्मनाथ तुम्हीं हो, जय जय अविनाशी।। ऊँ जय ... दीन-दयाला जग-प्रतिपाला, सूर नर नाथ जजै। स्वामी सूर... सुमरत विघ्न टरै इक छिन में, पातक दूर भजै।। ऊँ जय... चोर भील चाण्डाल उबारे, भव दुख-हरण तुही। स्वामी भव ... पतित जान 'शिवराम' उबारो, हे जिन शरण गही।। ऊँ जय...



ऋषदेव (आदिनाथ), प्रथम तीर्थंकर, केशरियाजी (राज.) : आदिनाथ आरती में उद्धृत.

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk

## आदिनाथ आरती

जय-जय आरती आदि जिणंदा, नाभिराया मरुदेवी को नंदा। जय ...

पहेली आरती पूजा कीजे, नरभव पामीने ल्हावो लीजे। जय ...

दूसरी आरती दीन–दयाला, धूलेवा नगरमां जग अजवालां। जय ...

तीसरी आरती त्रिभुवन—देवा, सुर नर इन्द्र करे तोरी सेवा। जय ...

चौथी आरती चउगति चूरे, मन वांछित फल शिवसुख पूरे। जय ...

पंचमी आरती पुण्य उपाया, मूलचंद रिखव गुण गाया। जय ...

## मंगल दीवो

दीवो रे दीवो, प्रभु मंगलिक दीवो, आरती उतारीन बहु चिरंजीवो। दीवो रे ...

सोहामणुं घेर पर्व दीवाली, अम्बर खेले अमरा बाली। दीवो रे ...

दीपाल भणे ऐणे कुल अजुआली, भावे भगते विघन निवारी। दीवो रे ...

दीपाल भणे ऐणे ए कलिकाले, आरती उतारी राजा कुमारपाले। दीवो रे ...

अम घेर मंगलिक, तुम घेर मंगलिक, मंगलिक चतुर्विध संघने होजो। दीवो रे ...

## पंच परमेष्ठी की आरती

इह-विधि मंगल आरती कीजे, पंच-परम-पद-भज सुख लीजे ।

पहली आरती श्री जिनराजा, भव–दधि पार–उतार जिहाजा ।। इह ...

दूसरी आरती सिद्धन केरी, सुमिरन करत मिटे भव फेरी ।। इह ...

तीसरी आरती सूर मुनिंदा, जन्म-मरण-दुख दूर करिंदा ।। इह ...

चौथी आरती श्री उवझाया, दर्शन देखत पाप पलाया ।। इह ...

पांचिम आरती साधु तिहारी, कुमति–विनाशन शिव–अधिकारी ।। इह ...

छड्डी ग्यारह—प्रतिमा—धारी, श्रावक बंदों आनंदकारी ।। इह ...

सातिम आरती श्री जिनवाणी, 'द्यानत' सुरग—मुकति सुखदानी।। इह ...

#### बारह—भावना

अनित्य: राजा राणा छत्रपति, हाथिन के असवार ।

मरना सबका एक दिन, अपनी अपनी बार ।। 1।।

अशरण: दल बल देवी देवता, मात-पिता परिवार।

मरती विरियाँ जीव को, कोई न राखनहार ।। 2।।

संसार: दाम बिना निर्धन दुखी, तृष्णा-वश धनवान ।

कहूं न सुख संसार में, सब जग देख्यो छान ।। 3।।

एकत्व: आप अकेलो अवतरै, मरै अकेलो होय ।

यूं कबहूँ इस जीव को, साथी सगा न कोय ।। 4।।

अन्तत्व : जहाँ देह अपनी नहीं, तहाँ न अपनों कोय।

घर सम्पत्ति पर प्रकट ये, पर हैं परिजन लोय ।। 5।।

अशुचि : दिपै चाम-चादर मढ़ीं, हाड़ पींजरा देह ।

भीतर या सम जगत में. और नहीं घिन-गेह ।। 6।।

आस्रव : मोह-नींद के जोर, जगवाही घूमै सदा ।

कर्म—चोर चहुँ ओर, सरवस लूटैं सुध नहीं ।। ७।।

संवर: सत्गुरू देय जगाय, मोह-नींद जब उपशमै।

तब कछु बनै उपाय, कर्म-चोर आवत रूकै ।। ।।

निर्जरा: ज्ञान-दीप तप-तेल भर, घर शोधे भ्रम छोर ।

या विध बिन निकसै नहीं, बैठे पूरब चोर ।। पंच महाव्रत संचरन, समिति पंच परकार ।

प्रबल पंच इंद्रिय-विजय, धार निर्जरा सार ।। १।।

लोक : चौदह राज् उतंग नभ, लोक पुरुष-संठान ।

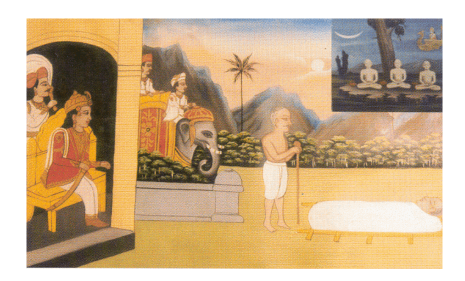
तामें जीव अनादि तें. भरमत हैं बिन ज्ञान ।। 10।।

बोधि दुर्लभ : धन-कन कचन राज सुख, सबहि सुलभ करि जान ।

दुर्लभ है संसार में, एक जथारथ ज्ञान ।। 11।।

धर्म : जाँचे सुर-तरू देय सुख, चिंतत चिंता रैन ।

बिन जाँचे बिन चिंतये, धर्म सकल सुख दैन ।। 12।।

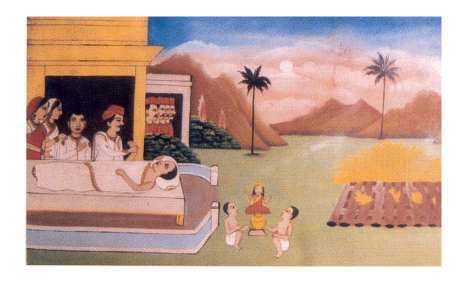


# Anitya Bhaavanaa-1 अनित्य भावना

अनित्य : राजा राणा छत्रपति, हाथिन के असवार । मरना सबका एक दिन, अपनी अपनी बार ।। 1।।

# **Impermanence**

Raajaa raanaa chahatra-pati, haathin ke asvaar. Maranaa sabako ek din, apani apani baar.

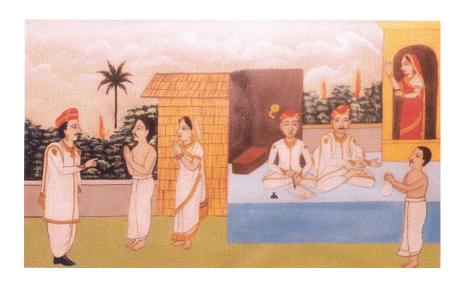


# Asharana Bhaavanaa-2 अशरण भावना

अशरण : दल बल देवी देवता, मात—पिता परिवार । मरती विरियाँ जीव को, कोई न राखनहार ।। 2।।

## Helplessness

Dal-Bal-devi devataa, maat-pitaa parivaar. Maratee viriyaan jeev ko, koyi na raakhan haar.



# Sansaar Bhaavanaa-3 संसार भावना

संसार : दाम बिना निर्धन दुखी, तृष्णा—वश धनवान । कहूं न सुख संसार में, सब जग देख्यो छान ।। 3।।

# **Cycle of Rebirth**

Daam bina nirdhan dukhee, trashnaa vasha dhanavaan.Kahun na sukh sansaar main, sab jag dekhyo chhaan.

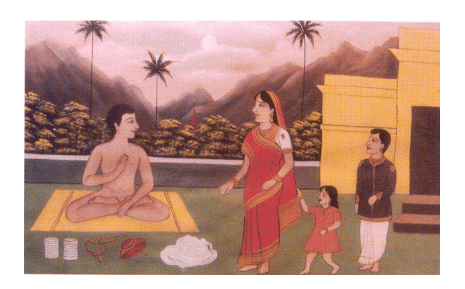


# Ekatva Bhaavanaa-4 एकत्व भावना

एकत्व : आप अकेलो अवतरै, मरै अकेलो होय । यूं कबहूँ इस जीव को, साथी सगा न कोय ।। ४।।

#### **Aloneness**

Aap akelo avatarai, marai akelo hoy. Yun kabahun iss jeev ko, saathi sagaa na koy.



## Anyatva Bhaavanaa-5 अन्तत्व भावना

अन्तत्व : जहाँ देह अपनी नहीं, तहाँ न अपनों कोय। घर सम्पत्ति पर प्रकट ये, पर हैं परिजन लोय ।। 5।।

# **Beyond Body**

Jahaan deh apanee nahin, tahaan na apano koy. Ghar sampati par prakat ye, par hain parijan loy.

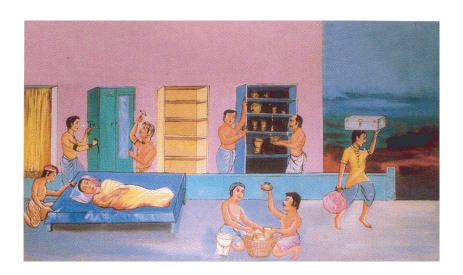


# Asuchi Bhaavanaa-6 अशुचि भावना

अशुचि : दिपै चाम—चादर मढ़ीं, हाड़ पींजरा देह । भीतर या सम जगत में, और नहीं घिन—गेह ।। ६।।

# **Impurity**

Dipai chaam-chaadar madhi, haadh peenjara deh. Bheetar yaa sam jagat main, aur nahee ghin-geh.



# Asrava Bhaavanaa-7 आस्रव भावना

आस्रव : मोह—नींद के जोर, जगवाही घूमै सदा । कर्म—चोर चहुँ ओर, सरवस लूटैं सुध नहीं ।। ७।।

## **Karmic Fusion**

Moh-neend ke jor, jagavaahi ghoomai sada. Karmachor chanhu aur, saravas lootai sudh nahee.



# Samvara Bhaavanaa-8 संवर भावना

संवर : सत्गुरू देय जगाय, मोह—नींद जब उपशमै । तब कछु बनै उपाय, कर्म—चोर आवत रूकै ।। ८।।

## **Karmic Shield**

Satguru deya jagaay, moh-neend jab upshamai. Tab kachhu banai upaay, karm chor aavat rukai.



## Nirjara Bhaavanaa-9 निर्जरा भावना

निर्जरा : ज्ञान—दीप तप—तेल भर, घर शोधै भ्रम छोर । या विध बिन निकसै नहीं, पैठे पूरब चोर ।। पंच महाव्रत संचरन, समिति पंच परकार । प्रबल पंच इंद्रिय—विजय, धार निर्जरा सार ।। 9।।

## **Total Karmic Decay**

Gyaan-deep tap-tela bhar, ghar shodhai bhram chhor. Ya vidhi bin niksai nahee, paithe poorab chor. Panch mahaavrat sancharan, samiti panch parakar. Prabal panch indriya-vijay dhaar nirjara saar.



# Loka Bhaavanaa-10 लोक भावना

लोक : चौदह राजु उतंग नभ, लोक पुरुष—संठान । तामैं जीव अनादि तैं. भरमत हैं बिन ज्ञान ।। 10।।

## Universe

Chaudhah raaju utang nabh, lok purus santhaan. Taamain jeev anaadi te, bharamat hai bin gyan.

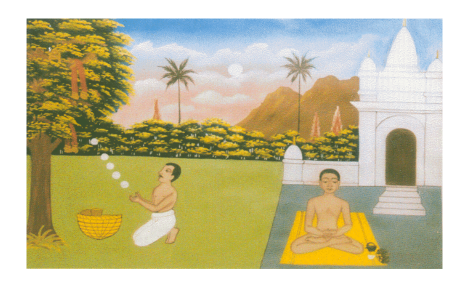


# Bodhi Durlabha Bhaavanaa-11 बोध दुर्लभ भावना

बोधि दुर्लभ : धन–कन कंचन राज सुख, सबिह सुलभ करि जान । दुर्लभ है संसार में, एक जथारथ ज्ञान ।। 11।।

## **Rarity of Truth-Insight**

Dhan-kan kanchan raaj sukh, sabahi sulabh kari jaan.Durlabh hai sansaar main, ek jathaarath gyaan.



# Dharma Bhaavanaa-12 धर्म भावना

धर्म : जाँचे सुर—तरू देय सुख, चिंतत चिंता रैन । बिन जाँचे बिन चिंतये, धर्म सकल सुख दैन ।। 12।।

## **Truth of Jain Path**

Janche sur-taru dey sukh, chintat chintaa rein. Bin jaanche bin chintaye, dharma sakal sukh dain.

#### क्षमापणा

खामेमी सव्यजीवे, सव्ये जीवा खमंतु मे। मित्ती मे सव्य भूएसु, वेरं मज्झं न केणई।

शिवमस्तु सर्वजगतः, पर–हित–निरता भवन्तु भूतगणाः। दोषाः प्रयान्तु नाशं, सर्वत्र सुखी भवतु लोकः।

उपसर्गाः क्षयं याँति, छिद्यंते विघ्न-वल्लयः। मनः प्रसन्नतामेति, पूज्यमाने जिनेश्वरे।

सर्व मंगल माँगल्यं, सर्व कल्याण कारणम्। प्रधानं सर्व धर्माणांए जैनं जयती शासनम्।

जिनाः शान्ताः शांतिकराः भवन्त् स्वाहा।

नमोअर्हतू. सिद्वाचार्योपाघ्याय. सर्वसाधुम्यः।

For Private & Personal Use Only www.yjf.org.uk

## प्रेरक उद्धरण

धर्म के बिना विज्ञान लंगडा है, विज्ञान के बिना धर्म अंधा है।

आइंस्टीन

.... जो व्यक्ति धार्मिकितः प्रतिबुद्ध है, वह मुझे ऐसा लगता है जैसे उसने, अपनी उत्तम योग्यतानुसार, अपनी स्वार्थपूर्ण इच्छाओं पर विजय प्राप्त कर ली हो।....

आइंस्टीन

जैन : वह व्यक्ति जिसने अपने अंतरंग शत्रुओं पर विजय प्राप्त कर ली हो।

,,,,,

जिन सांसारिक आशाओं पर मनुष्य ध्यान लगाता है, वे या तो उसे नष्ट कर देती हैं या फिर उसे प्रगति की ओर ले जाती है। पर हाय, यह ठीक वैसी ही हैं जो रेगिस्तान की रेतीली सतह पर चमकीला बर्फए कुछ समय रहता है और फिर पिघल कर नष्ट हो जाता है।

उमर खय्याम

## तीर्थंकर-चिह्न

1. आदिनाय Adinath बैल (Bull)



2. अजितनाथ Ajitnath हाथी (Elephant)



3. सम्भवनाथ Sambhavanath घोडा (Horse)

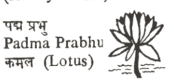


4. अभिनंदन Abhinandan बंदर (Monkey)



5. सुमतिनाथ Sumatinath चकवा (Ruddy Goose)

6. पद्म प्रभ



7. स्पार्थनाय Suparshvanath स्वस्तिक (Swastika)



8. चन्द्रप्रम Chandra Prabhu चंद्रमा (Moon)



9. पूष्पदन्त/सुविधिनाय Pushpadanta/ Savidhinath मगर (Crocodile)



10. शीतलनाथ Shitalnath कल्पवृक्ष (Wish Yielding tree)



11. श्रेयांसनाय Shreyansanath ( गंडा (Rhinocerus)



12. वासुपूज्य Vasupujya भैसा (Buffallow



13. विमलनाय Vimalnath शुकर (Wild Boar)



14. अनंतनाय Anantanath सेही (Porcupine)



15. धर्मनाय Dharmanath वज्र (Adamant mace)



16. शांतिनाय Shantinath हिरण (Deer)



17. कृत्थुनाथ Kunthunath बकरा (Goat)



18. अरनाथ Arnath मीन (Fish)



19. मल्लिनाय Mallinath कलश (Vase)



20. मृति सूत्रतनाय Muni Suvratnath कलवा (Tortoise)

21 निमनाथ Naminath नीलकमल (Blue Lotus



22. नेमिनाथ Neminath शंख (Shell)



23. पार्श्वनाय Parshvanath सर्प (Snake)



24. महावीर Mahavir सिंह (Lion)



\*Mahendra Kumar "Jain prayers" Jain center, Boston, 1987

# यू. के. के भूतपूर्व उच्च आयुक्त डा. एल. एम. सिंघवी का अनुशंसा–पत्र

इंडिया हाउस, एल्डविच, लंदनॅं

प्रिय प्रोफेसर मरडिया,

1.

जैन विचार और प्रार्थनायें की लघु और जेबी पुस्तिका मुझे भेजने के लिये आपको धन्यवाद। यह 'गागर में सागर' की प्राचीन भारतीय लोकोक्ति को चिरतार्थ करती है। आपने इस पुस्तिका में जैन परंपरा में सुरक्षित विचार एवं प्रार्थना के जीवंत सार को तथा युगों—युगों की प्रज्ञा को आत्मसात् कर संपुटीकृत किया है। मुझे विश्वास है कि यह पुस्तिका जैनों एवं जैनोतरों — सभी की जागरूकता, और उपलब्धि के संवर्धन में सहायक होगी। इस सत्प्रयत्न के लिये आप मेरी बधाई एवं शुभकामनायें स्वीकार करें।

सादर

22 जून, 1992

आपका एल.एम. सिंघवीं Letter of appreciation by Dr. L.M. Singhvi, Former High Commissioner of India to UK

INDIA HOUSE, ALDWYCH, LONDON, W.C.2

Dear Professor Mardia,

Many thanks for sending me your Jain Thoughts and Prayers, a little pocket book which exemplifies the ancient Indian metaphor of "Ocean in a Pitcher". You have captured and encapsulated the wisdom of the ages and the living quintessence of thought and prayer enshrined in Jain tradition and heritage. I am sure the book will appeal to Jains and others at every level of awareness and attainment. My congratulations and best wishes.

With my warm regards.

29th June, 1992 L.M. Singhvi

> ISBN 0 9520144 0 8 Jain Thoughts and Prayers जैन विचार और प्रार्थनायें