શા. માેતીચંદ દીપચંદ : છ. ભાવનગર મુ. ડળીયા [સૌરાષ્ટ્ર]

[ B'Ha 3. 9-2-0]

પ્ર...કા. શ...ક-અને-પ્રા...સિ...સ્થા...ન

नूतन वर्ष आर'ल [विडेम स'. २००८

વીર સં. ૨૪૭૮]

પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રી ચંદ્રસાગરસુરીશ્વરજી મહારાજાના પરમવિતેય શિષ્યરત્ન શાસનકંટકાહારક-પૂ. મુનિરાજ શ્રી હંસસાગરજી મહારાજ.

પટવિભૂષક-શ્રા વર્દ્ધમાન આચામ્લ તપા નિષ્ણાત-વ્યાકરણવિશારદ-માલવ દેશાહારક-

પ. પૂ. આચાર્ય દેવેશ શ્રી આનંદસાગરસ્રી શ્વરજી મહારાજાના

श्री विलयदेवसर तथागच्छ संरक्षड-ધ્યાનસ્થસ્વર્ગત-આગમાહારક-

a. w. s:-શ્રી વર્દ્ધમાન જેન આગમમંદિર-તામ્રપત્રાગમ મંદિર સંસ્થાપક-

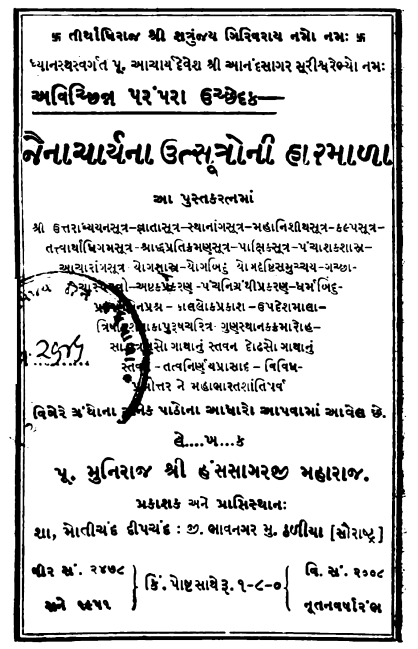
ઝા ચશા/ ક્રક્ત ગ્રંથગ્ર કાદાસાહેલ, ભાવનગર ગ : ૦૨૭૮-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬ નવામતિ નનાચાયના ઉત્સુત્રોની હારમાળા

'દ્ર-હ'સ જૈન રત્નમાલા-રત્ન ત્રીજી'

શ્રી શત્રંજય ગિરિવરાય નમા નમા ક

# ભૂ્લાે સુધારવાને પંચે વળેલા રામસૂરિજી!

જૈનાચાર્યશ્રી રામચ દ્રસૂરિજીએ ' સંદેશ 'માંના પાેતાના લેખાેમાં ચ્યામ તાે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ સેંકડાે વાતાે કરી છે. જેમાંની સે જેટલી ભૂલે તે શાસ્ત્રના પાઠે રજાુ કરવા પૂર્વક આ ગ્રન્થરત્નમાંજ સ્પષ્ટ કરી ખતાવવામાં આવેલ છે. જેમાં પદ તેા નંખરવાર ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણા **ખતાવવામાં આવેલ છે.** આ પ**હેલાં** તા. ૨૦–૧૦–૫૧ ના રાજ '' જૈનાચાર્ય શ્રી રામ-ચંદ્રસૂરિજીએ 'સ'દેશ'ના લેખામાં રામાયણનાં પવિત્રતર પાત્રાની કરેલી ધાર વિડ બણા " શિર્ષકવાળી એક પત્રિકા પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવેલ હતી. જે વાંચતાં સરિજી, કેવા ડધાયા છે અને તેને અંગે આપણે જણા-વેલી ભૂલાેને કેવા પેંતરા રચીને તેઓ કેવી રીતે અવળે હાથે કાન પકડી સુધારવાની કરજમાં ઞૂકાયા છે, તે બીના સમજવા સારૂ આ અમૂલ્ય મંથરત્નને છેડે આપેલું '' ભૂલાે સુધારવાને પંથે વળેલા રામ-સરિજી ? '' એ શિર્ષ કવાળું અંતિમ લખાણ, સહુથી પહેલાં વાંચી જવા વાચક મહાશયાને ખાસ વિજ્ઞપ્તિ છે.



સમાજ, સંપ અને સંગક્ષ્વથી જ સમૃદ્ધ બને છે-અણનમ અને અંજોડ અને છે. આથી જ સમાજના દરેકે દરેક હિતેચ્છુએા, કલેશ અને છિત્રભિન્ન-તાને સમાજમાંથી સર્વ ઉપાયે હાંકી કાઢવા, સદા ચિંતાતુર, હોય;છે: આમ છતાં જૈન જેવી લોકોત્તર સમાજને પણ તે સંપ અને સંગઠન કેમ સાંપ-ડતા નથી ? એ વિષે ઉડેથી તપાસતાં જણાઈ આવે તેમ છે કે 'એક બાજીથી ભગવ તના પરમાયકારી શાશ્વત વચનાના સદાયહા જૈની છવન વડા રહેશ હોય છે, ત્યારે બીજી બાજીથી સ્વવચનાના દેદાલ, તે ઘડાઇ રહેલા અને ઘડાતા જૈની જીવનને જમીનદાસ્ત કરવા આકાશપાતાળ એક કરી રહેલ હોય છે!' તેને પરિણામે જ જન્મતા સંઘર્ષણાને શમાવવા હિતેચ્છુઓ પણ સતત અને વારંવારના પ્રયાસને અંતેય નિષ્ફળ નિવડે છે.

સદાગ્રહી અને કદાગ્રહી બન્નેય એક સરખું બાલે છે કે-' અમારં વચન લલે બવ; પરંતુ લગવંતનું એક પણુ વચન વિરાધનાને લજવું ન તેઈ એ અને તેને લીધે સમાજમાં મતભેદ હાેય તે સહજ છે; પરંતુ મનાંભેદ ન જોઈએ, 'આથી સદાગ્રહપ્રિય વર્ગનેય કદાગ્રહી પરખાવા સુશ્કેલ બની બય છે. પરિણામે સમાજ દેહના ભાગલા પડે છે, પક્ષ બંધાય છે, આપસ આપસમાં અદેખાઈ બહેકે છે. અને તેથી થતા અને નીભતા કલેશ સમા-જના પુણ્યદેહ જર્જરીત કરી મૂછીને સમાજમાંના પાતાનાં જ બંધુઓથી સ્વને અલગા રાખે છે! જે બીના અસહા છે. સ્વવચનાના આગ્રહીજનને સમાજની એ સ્થિતિ ખૂબ ભાવે છે: કારણુ એક જ કે-' સમાજ એ રીતે પક્ષાપક્ષીમાં રીબાતા દાય તાજ સ્વવચનાના કદાગ્રહને સમાજમાં ભગવતના સિદ્ધાંત તરીકે પ્રચારવાની નિષ્ઠામાં વેગ મળે !' કદાગ્રહી જનની આ નીતિ રીતિ સમાજને શાપ રૂપ હાવાથી તેવા કૂર પંજામાંથી સમાજને હગારી લેવાના સદાશયથી કદા-ગ્રહી જનની અનર્થ કારી પ્રરૂપણાઓને આરાધક સમાજનામે શાસાધારે અનર્થ-

કાવી તરીકે સિદ્ધ કરી આપવાની સદાગ્રહી જનની કરજ આવશ્યક બને છે. સદાશય એજ કે-કદાગ્રહીજન શાંત બેસી જઇને સમાજમાં સંપ અને સંગઠનનું સામ્રાલ્ય સ્થાપવા કે, તેમાં સહાય કરે: એ શુભ હેતુથી જ આ અખૂલ્ય સાહિલમાં આ. શ્રી રામચ'ડ્રસૂરિજી મ ના ' સંદેશ ' આદિ પત્રમાંના હેમેામાંની હત્સૂત્ર પ્રરૂપણાઓને શાસ્ત્રોના પાઠા આપવા પૂર્વ ક હત્સૂત્ર-પ્રરૂપણા તરીકે સિદ્ધ કરી આપવાના પ્રચાસ જરૂરી બનેલ છે.

સુવાજના ! આ આકર્શને મધ્યસ્થ ભાવે વાંચે આને મારી પ્રચાસ સફલ કરે એજ શુભેચ્છા. હૈરસાગર અમહાવાદમાં જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયરામ ચંદ્રસરિજી એ આપેલી અને

સ દેશ આદિ પત્રોમાં પ્રસિદ્ધ થયેલી શાસ્ત્ર ત્રિદ્ધ વ્યાખ્યાનમાળાની

શ્રી જૈન આગમ-શાસના અનેક પાઠયુક્ત સમીક્ષા

[ લે. મુનિ હુંસસાગરજ : પાલીતાલુા ]

' સ દેશ ' પત્રના વિદ્વાન અને ' જિત્તાસુભાવ પૂર્વકના મધ્યસ્થભાવ ' ધરાવનારા જૈનેતર માનદ તંત્રી શ્રીયુત્ નંદલાલભાઈ બાેડીવાળાએ જૈનાના પર્યુપણુ જેવા મહાન પવિત્ર આઠ દિવસા માટે પાતાના ભકુ જનપ્રિય તરીકેની પ્રસિદ્ધિને ભજવા પત્રના કિંમવી કાલમા જૈનાચાર્યના લેખને સુપ્રત કર્યાં, તે બદલ જૈનાએ ગૌરવ લેવા જેવું હાેઈને તેઓશ્રીને ધન્યવાદ આપવા ઘટે છે.

શ્રીયુત ન દલાલભાઈની ' તા. ૨૮ ઓગસ્ટ ૧૯૫૧ ના તે પત્રમાંની ' જાહેરાત મુજબ જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસૂરિજીની તે વ્યાખ્યાનમાબાને શ્રીયુત, ન દલાલભાઈએ જૈન તેમજ જૈનેતરઆલમને અપૂર્થ લાભ થવાની ખાત્રી લ્વહેર કરીને પછી પાતાના પત્રમાં અવિરતપણે પ્રસિદ્ કરેલ છે ! સાથે તેઓશ્રીએ તે લેખા વાંચવાની અને સંગ્રહ કરી રાખવાની ભારપૂર્વક બલામણ કરી છે ! આ રીતે અન્યના લેખાની જવાબદારી લેવી તે અતિબદ્ધિકતા સૂચક પછાય.

આથી તા ૨૯ ઓગસ્ટ ૧૯૫૧ થી તા. ૫ સપ્ટેમ્બર ૧૯૫૧ સુધીના શ્રી પર્યુપથુપર્વના આઠ દિવસ સુધીના 'સંદેશ ' પત્રના આદ ભાદીમાં પ્રસિદ્ધ થગેલી જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસુરિજીની તે વ્યાખ્યાનમાળાને પછુ જૈન જૈનેતર સર્વ દાઈ અતિપ્રમાણિક અને શાભસંગત માનવા સહજ પ્રેરાય, છે ઉલાડી બીના છે! પરિણામે જૈન--પરંપરા અને જૈનાગમદાસ્તવિસ્ત્રની તે પર્યુષથુપર્વની વ્યાખ્યાનમાળા વિગેરેમાંતું લખાછુ જૈન જૈનેતર આક્ષમાં પરંપરા અને જૈનાગમ-

શાસ્ત્રસિદ્ધ તરીકે મનાઈ જવાનાે પૂરાે ભય હાેવાની નુકશાનીના ભાગી-દાર શ્રીયુત્ નંદલાલભાઈ પણ બની જવા પામે છે, જે અનિચ્છનીય છે. આવા અનેક પ્રેમળ હેતુઓને આશ્રીને જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસૂરિ-જીની તે વ્યાખ્યાનમાળાદિ સંબંધમાં સકલ જૈન જૈનેતર આલમને ચેત-વવા આથી વખતસર ખુલાસા જહેર કરવાની કરજ પડે છે કે " જૈનાના મહાન પર્વ તરીક જગતભરમાં વિખ્યાત એવા શ્રી પર્યુષણ પર્વના પવિત્ર આઠ દિવસામાં જીવાનું જે વ્યાખ્યાનાથી કલ્યાણુ થવાનું છે. તે ત્યાર બ્યાખ્યાના તા જ્ઞાનીભગવંતાએ નિયત કરેલાં છેઃ તેથી પર્યુપ્ર્ણપર્વના આઠ દિવસમાં તાે જૈનાચાર્યા, અવિચ્છિન્ન પરંપરાથી તે નિયત બાર વ્યાખ્યાનાે જ વાંચે છે. આજ સુધી પર્યુષસ્પર્વના આઠ દિવસાે માટે આ રીતે ક્રોઈપણ જૈનાચાર્યે જીદા જીદા વિષયાે ઉપર વ્યાખ્યાનમાળા રચવાના ચીલા ઉભા કરેલ નથીઃ કારહ્ય કે -જૈનાચાર્યાં તેમ કરવામાં તે પ્રાચીન પર પરાને લેાપવાનું ધેારપાપ સમજે છે. અને એથી જ ' પર્યુપહેપનાં આઠ દિવસ માટે જ્યારે શ્રી જૈન સુવકસંધે આ રીતે જીદા જીદા વિષયે৷ ઉપર વ્યાખ્યાનમાળાને৷ નવા ચીલાે ઉભાે કરેલ ત્યારે આપણા આ જૈનાચાર્યબ્રી **રામચં**દ્ર-સુરિજીએ પણ તે સામે ઉગ્રરાષપૂર્વક જાહેર વિરાધ ઉઠાવ્યા હતા ! આમ છતાં આજે આપણા એ જ જૈનાચાર્યમહારાજે એ જ પવિત્ર દિવસામાં જીદા જીદા વિષયા પરત્વેની વ્યાપ્યાનમાળાને રજા કરીને તે મહાન પર્વનાં નિયત વ્યાખ્યાનાને છેહ દેનારી શ્રી જૈન યુવકસંધની તે પ્રવૃત્તિનું અનુકરણ કરેલ છે,તે અનાદરણીય આશ્ચર્ય છે; જૈનાચરણા નથી.''

**દ્યાખ્યાનમાળાનું લખાણુ શાસ્ત્રીવરૂદ્ધ હેાવાના પૂરાવા.** જૈનાચાર્યશ્રીની તે વ્યાખ્યાનમાળાનેા પ્રથમ લેખ, તા. રક્ષ આગરટ ૧૯૫૧ ના સંદેશના ચાથા અને છઠા પેજ ઉપર પ્રસિદ્ધ થએલ છે. તે લેખને મથાળે (ચાગદામાં) પહેલું શીર્ષક છે કે-" જૈનાચાર્યો દ્વારા કહે-વાતી વાતા માત્ર જૈનાનાં હિતને માટે જ હાેતી નથી; પરંતુ જગતના છવમાત્રના હિતને માટે હોય છે." લેખમાંના લખાશ્રુના નીચેાડ તરીકતું આ શીર્ષક, સિદ્ધાંત, તરીકે ગણાય: જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસ્રરિછએ રજી કરેલ એ સિદ્ધાંત જૈનશાસ્ત્રથી સદંતર વિરૂદ્ધ છે. જૈનશાસ્ત્રને તે શે એ સિદ્ધાંત છે કે-" કાઈપણ સમ્યગ્દષ્ટિ દ્વારા જૈનશાસ્ત્રને આધારે કહેવાતી વાતા જગતના જીવમાત્રનાં હિતને માટે હોય છે; પરંતુ વાતા કરનાર જૈનાચાર્ય દ્વાય છતાં પણ તે જો શાસ્ત્ર અને પરંપરાના લાપક હોય, નવા નવા મતા કાટનાર હાય તા તેવા જૈનાચાર્યનું તા નામ લેવામાં પણ પ્રાયશ્વિત્ત આવે છે" જૈની સિદ્ધાંત એ જ છે તેની પ્રતીતિને માટે જૈનાગમશાસ્ત્રતરીક પ્રસિદ્ધ ' ગચ્છાચારપયન્નો ' નામક ગ્રંથરત્વની ગાથા 'मूया बरिय मविस्संતિ ' અને 'તीयाणागयकाले केइ होहिंति गायमा ! सूरी : जेसिं नामग्यह के बि होइ नियमेण पच्छित्तं ॥ ३ ६ – ३ ० ॥ '

જેનાચાર્ય શ્રી વિજયાન દસ્રીશ્વરજી અને દાનસ્રરિજી, એવી સ્પષ્ટ વાતા કહી ગયા છે અને લખી પશુ ગયા છે કે-'સં. ૧૯૫૨ માં ૧૯૬૧ માં અને ૧૯૮૯ માં અમે ભા. શુ. ૬ ના ક્ષય કર્યો હતા. ' આમ છતાં આ તેઓશ્રીના જ પ્રપોત્ર જૈનાચાર્યશ્રા રામચંદ્રસ્રરિજી મહારાજ, પાતાના તે પૂર્વજ જૈનાચાર્યાંની તે વાતને હિતકારી માનતા નથી ! આથી તે જૈનાચાર્ય પોતે પશુ સ્ચવે છે કે-" જૈનાચાર્યો દ્વારા કહેવાતી વાતા જગતના જીવમાત્રના હિતને માટે જ હાય છે " એ સિદ્ધાંત સાચા નથી.

# બીબે સિદ્ધાંત પણ જૈનશાસ્ત્રોથી વિરૂદ્ધ છે.

બ્યાખ્યાનમાળાના તે પ્રથમ લેખનું બીજીું શિર્ષક-"માનવી માત્રે સેવવા યાેગ્ય ધર્મ અને બેળવવા યાેગ્ય માેક્ષ જ છે" એ પ્રમાણુ માટા ટાઈપથી રાખેલ છે! જૈનાચાર્ય થી રામચંદ્રસરિજીના આ બીજો સિદ્ધાંત પણ જૈનાગમશાસ્ત્રથી વિરૂદ્ધ છે. ધર્મ અને માક્ષ એ બંને ' બે વસ્તુરૂપે પૃથક્ પૃથક્ છે જ નહિઃ અને તેથી 'ધર્મરૂપ એક વસ્તુ સેવવાની અને માક્ષરૂપ બીજી વસ્તુ મેળવવાની છે' એમ જૈન કહી

રાકે નહિ. કારણ કે-માક્ષ, ધર્મનું જ કાર્ય છે. જેમ કણમાં કણમલું છે અને ગાઠલામાં આંબા છે, તેમ ધર્મમાં માક્ષ છે જ; એ જૈનધર્મના સિદ્ધાંત છે. ક્રણ વાવનારને ક્રણસલું અને ગાઠલાે વાવનારને કેરીએા મળે જ છે, તેમ ધર્મ કરનારને માક્ષ મળે જ છે. આ પછી 'સેવવા . ચાેગ્ય ધર્મ છે ' એ સિહાંત રજી કર્યા પછી ' મેળવવા ચાેગ્ય માક્ષ જ છે ' એ ખીનો સિદ્ધાંત જૈનાચાર્ય તાે શું; પરંતુ સામાન્ય જૈન પણ રજી કરી શકતાે નથી. વ્યવહારમાં પણ 'વાવવા યાેગ્ય ગાેઠલા છે અને મેળવવા યાગ્ય કેરી જ છે ' એમ એ સિદ્ધાંત કરનાર અન્રાની ગણાય છે: કારણ કે– ગાકલાે વાવે તેને કેરીને બદલે લોંગાળી મળતા જ નથા. કેરી જ મળે છે.

# તાે તા અતિભયંકર છે.

*ખ*ચાવમાં કદાચ એમ કહેવામાં આવે ક્રે-" મિથ્યાધર્મચારીઓને આશ્રયીને 'માનવીમાંત્રે સેવવા ચાેગ્ય ધર્મ છે' એ સિદ્ધાંતને પૃથક જણાવવામાં આવેલ છે'' તા તા તે સિદ્ધાંતથી ''ધર્મ તરીકે પ્રસિદ્ધ એવા ખ્રિસ્તી યહુદી અને ઇસ્લામ વગેરે ધર્મો પણ જૈન અને દરેક **હિંદભા**ઈ ઓએ સેવવા યાગ્ય કરતા હાવાથી ' જૈન અને જૈનેતર ખનેના ં**ધર્માસહાતા ઉપર** સીધા ઘા કરવામાં આવ્યા, એમ જ માનવું પડેઃ અને તે જૈનજૈનેતરોને હિતકારી નીવડવાને ખદલે ભયંકર જ નીવડે તેમ છે.

# એ લલામણ પણ વિચિત્ર છે.

તેવા તે સર્વને અનર્થકારી બીજા સિદ્ધાંતને જૈનજૈનેતર સહુનાં હૈયામાં કલ્યાચુકર સિદ્ધાંત તરીકે વસાવી દેવા સારૂ વ્યાખ્યાનમાળાના તે પ્રથમ લેખના મથાળે (હેલા ચાગડામાંનાં) ત્રીજા શીર્ષક્રમાં જૈના-ચાર્ય શ્રીએ તે બીજા સિદ્ધાંતને ઉદ્દેશીને બલામણ કરી છે કે-'' આ વાતને હૈયામાં પેદા કરવી હોય તાે તમે જિત્રાસુપૂર્વ કના મધ્યસ્થભાવે જ -**તમારા પા**તાના રવરૂપના અને જગતના સ્વરૂપના સુક્ષ્મ**છા**હિથી વિચાર કરા" આ ભલામણ પણ વિચિત્ર છે!

**ઝૈનાચાર્ય રામચંદ્રસ્રસ્છિ મહારાજની આ ભલામ**ણ મુજબ જૈન અતે **ઝૈનેતર આ**લમ વત્ત, એટલે કે તે જૈનાચાર્ય બ્રંઝિ ઉપર સુજબ સ્જી કરેલા ' માનવી માત્રે સેવવા યાગ્ય ધર્મ અને મેળવવા યાગ્ય મેઘ્સ જ છે ' એ બીજા સિદાંતને હૈયામાં રાખીને જીવન છવે, તો તે સમસ્ત જૈન જૈનેતર આલમને સદાને માટે મિથ્યાત્વી તરીકે જ ઓળ-ખાવું પડ, એમ જૈન સિદાંત કદે છે. પોતાના તે બીજા સિદાંતને જૈના-યાર્ય બ્રી રામચંદ્ર સરિછ પોતે પણ તેવા ભયંકર જણાવે છે ! જીઓ તે તા. ગ્લ ઓગસ્ટ ૧૯૫૧ના સંદેશના પેજ છઠા ઉપર ગએલ એ પ્રથમ લેખમાંની પહેલી કાલમ ત્યાં તેઓ પોતાના તે બીજા સિદ્ધાંતને લખીને જણાવે છે કે-" સેવવા લાયક એક માત્ર ધર્મજ છે અને મેળવવા યોગ્ય એક માત્ર મોક્ષ જ છે. છવ આટલી ઉચી હદ સુધીના ઉત્તમ પ્રકારના નિર્ણ્ય કરી શકે, તે છતાં પણ તે મિથ્યાત્વમાહનીય કર્મની અસર નીચે દાપ શકે છે. " એટલે કે-નિથ્યાત્વી હાઈ શકે છે.

#### ખુલાસાે મેળવી પ્રસિદ્ધ કરાે.

આ રીતે જૈનાચાર્યથી રામચંદ્રસૂરિછ, એક બાજીથી જે સિદ્ધાંતને હૈયામાં પેદા કરવાની બલામથ્યુ કરે છે, જ્યારે આ વાતદ્વારા બીજી બાજીયી તેજ સિદ્ધાંતને હૈયામાં વસાવનારને પોતાના શ્રીમુખેજ મિથ્યાત્વી મથ્યાવે છે! તેા પછીતે સિદ્ધાતને તેએાશ્રી કલ્યાથ્યુકર કઈ રીતે મનાવે છે? તે જૈન જૈનેતર આલમે રવય' ખૂબ ખૂબ વિચારલું ઘટે છે, તે પછી તેઓશ્રીથી જ ખુલાસા મેળવવા ઘટે છે અને જૈનજૈનેતર આલ-મના બલા માટે તેઓશ્રી આપે તે ખુલાસા ' સદેશ ' પત્રમાં જ જાહેર કરી દેવા ઘટે છે. અન્યથા એ બીજા સિદ્ધાંતથી ઘણાજના નિય્યાત્વી બની જવાના મથ્ય પૂરા લય છે.

### **ઉપકારના બદલામાં મિથ્યા**ત્વીના શિ**રપાવ** !

આ રીતે સદાને માટે (મધ્યાત્વી તરીકે ઝાળખાવવાને સમર્થ એવા તે બીજા સિદ્ધાંતને હૈયામાં પેદા કરવાની ભલામછુ પછુ જિજ્ઞાસુભાવ- પૂર્વ કના મધ્યસ્થભાવને ધરનારા ઉત્તમજનેાને કરવામાં આવેલ છે! જીઓ તા. રહ ઓગસ્ટ ૧૯૫૧ ના સંદેશ પત્રમાંના તે પ્રથમ લેખના મથાળેનું તે ત્રીજું (ચાગદામાંનું) ભલામણવાળું શિર્ષક, એકવાર ચાક્કસપણે વાંચી જાવ. તે ત્રીજા ભલામણશિર્ષક અનુસાર પાતાના તે (સદા મિથ્યાત્વી પ્રણાવનાર ) બીજા સિદ્ધાંતને હૈયામાં પેદા કરવાને લાયક પુરૂષ તરીકે જૈનાચાર્ય શ્રીએ અમદાવાદભરમાંથી શ્રીયુત્ નંદલાલભાઈ ખાડીવાળાને કલ્પ્યા છે, અને પાતાની સહીથી એ જ લેખમાં જાહેર પણ કર્યા છે! એટલે શ્રીયુત્ બાડીવાળાને મિથ્યાત્વી કજ્ઞા છે! કે-જેઓએ અભેદભાવના ધરાવીને તેઓના વિશાલલેખોને પાતાના જગ-મશદ્ભર પત્રના કિંમની કાલમામાં દિવસાના દિવસા સુધી સ્વીકારીને જૈનાચાર્ય શ્રી પર મહાન્ ઉપકાર કરેલ છે.

જૈનજૈનેતરના ભેદભાવ તજીને જૈનાને એ રીતે પાતાના પત્રમાં વિશાળ દષ્ટિએ અપનાવનાર શ્રીયુત્ નંદલાલભાઇના એ ઉપકારના ખદલમાં તે વિદ્વાન શ્રીયુત્ બાડીવાળા માત્ર જૈનેતર હાેવાને કારણે જ એ રીતે વ્યાટપટી વાતાદારા એક જૈનાચાર્ય તરકથી તેઓને પાતાની સહીથી મિથ્યાત્વી તરીકે એમના જ પત્રમાં જાહેર કરી દેવાય, તે જૈન નીતિ, રીતિ અને શાસ્ત્રથી સદંતર વિરુદ્ધ એવું શરમજનક સાહસ છે. શંકા થાય કે-શ્રી બાડીવાળાને મિથ્યાત્વી તરીકે કર્યા એાળખાવ્યા છે ? તેના સમાધાન અર્થે જીઓ—

તા. રહ એાઞસ્ટ ૧૯૫૧ ના 'સંદેશ 'ના પેજ ચોથા ઉપરના પોતાના તે પ્રથમ લેખની મધ્યના બે કાલમમાંના ચાગઠામાં જૈનાચાર્ય ઝી રામચંદ્રસ્ર્રિજીએ '**સંદેશના શુભારંભ** ' શીર્ષક તળે પાતાની સહીથી વિશાલ નિવેદન રજી કર્યું છે. તેમાં તેએાએ શ્રીયુત નંદલાલ-ભાઈ માટે સહજમાત્ર પણ શરમ રાખ્યા વિના ભયંકર લખી નાખ્યું છે કે--' શ્રીયુત્ બાડીવાળા પાતે પણ જૈન ધર્મના અનુયાયી નથીઃ આટલું છતાં પણ શ્રીયુત્ બાડીવાળાએ આવા સંદેશ મેળવવાના e

નિર્જુય કર્યો, એની પાછળ એક ગુણ મહત્વના ભાગ બજવતા હોય, એવી કલ્પનાને અવકાશ છે. જે ગુણુની કલ્પનાને અહિં અવકાશ છે, તે ગુણુની અપેક્ષા આને વાંચનાર માત્ર તરકથી પણ રાખવામાં આવે છે. ' જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વ'ક્રના મધ્યસ્થભાવ ' એ એક એવા ગુણુ છે કે-માણુસને સાચી દિશાની શાધમાં ખૂબખૂબ મદદગાર નીવડે. આ ગુણુ-વાળા કાઇની પણ વાતના નિર્દોષપણે વિચાર કરી શકે અને એથી એ વાતના વાસ્તવિક મર્મને પામવામાં એ વિચારણા એને ઘણી જ સહાયક નીવડે. '

જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસૂરિજીએ પોતાની સહી સાથે રજી કરેલ આ લખાણુને વાંચીને પ્રથમ તકે તા આપણુને 'બ્યાખ્યાનમાળા પ્રસિદ્ધ કરીને કરેલ ઉપકારના ગદલામાં ' શ્રીયુત નંદલાલભાઇને જૈનાચાર્ય શ્રીએ જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વ કેના મધ્યસ્થભાવ ધરાવનારા ગુણુવંત જ કલ્લા છે, એમ સહેજે લાગી જાય; પરંતુ ઉપર જણાવ્યું તેમ તે તારીખના સંદેશના છઠ્ઠા પેજ પર છપાએલ તે જ પ્રથમ લેખનાં અંતિમ લખા-યુની પ્રથમ કાલમમાં છપાએલ તે જ પ્રથમ લેખનાં અંતિમ લખા-યુની પ્રથમ કાલમમાં છપાએલ તે (જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વ કેના મધ્યસ્થ-ભાવ ધરાવનાર) પુરૂષને જે મિથ્યાત્વો કલ્યા છે, એ વાંચતાંની સાથે શ્રીયુત નંદલાલભાઈને ગુણુવંત કલ્યા હેાવાની સમજ તરત જ ખસી જાય છે. અને 'મિથ્યાત્વી જ કહ્યા છે ' એમ સ્પષ્ટ થવા પામે છે.

આ કુનીતિના અર્થ એ થયા કે-જૈનાચાર્યના લેખા શ્રીમાન્ જૈનેતર વિદ્વાન તંત્રીએ પ્રસિદ્ધ કર્યાં તે બદલ જેઓના સમસ્ત જેનાએ આભાર માનવા ધટે છે, તે શ્રીયુવ્ બાડીવાળાને તેમના ઉપકારના બદલામાં તેઓને એક જૈનાચાર્ય, મિય્યાત્વીના શિરપાવ આપે છે! આ એક શાચનીય કથતી છે!

# **એ જેનનુંય હક્ષણ નથી.** આ રીતે માત્ર **રેનધ**ર્મના અનુયાયી નહિ દોવાના કારણે ઉપકારી

ને તેા શું, પરંતુ ઉપકાર અને અપકારથી પર એવા કાઈપણ મધ્યસ્ય કે સ્પષ્ટ મિધ્યાદબ્દિજનને પણુ મિધ્યાત્વી કહી દેવે તે જેનશાસ્ત્રથી વિરૂદ્ધ છે. શ્રીયુત બાડીવાળા જેનધર્મના અનુયાયા નથી, તેમ વૈદ્યંતિક વ્યાસમુનિ પણુ જૈનધર્મના અનુયાયા ન્હોતા જઃ છતાં મહાન જૈના-ચાર્યશ્રી હરિભદ્રસ્ટ્રિજીએ ' આ અષ્ઠ છા' નામના ગ્રંથરત્નના ચાથા અગ્નિકારિકા અષ્ટકમાં તેઓને ' મહાત્મા ' કહ્યા છે, મિધ્યાત્વી કહ્યા નથીઃ જેનજૈનેતરોને ઉપદેશ આપવા અને મધ્યસ્થદષ્ટિ ત્યજી દેવી તે જૈનાચાર્યનું તા શું પરંતુ જૈનનું ય લક્ષણ નથી.

તેઓ તાે ત્રીન જ સિદ્ધાંતવાળા જૈનાચાર્ય છે.

આથી જ જૈન જૈતેતર સર્વ બંધુઓના હિતને માટે આ ખુલા-સાઓ જાહેર કરવા આવશ્યક બનેલ છે. આ ખુલાસાઓથી જૈનજૈને-તર આલમ, એ નક્કો સમજી લે કે-' જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસૂરિજી મહારાજ ' જૈનાચાર્યો દ્વારા કહેવાતી વાતે જગતના જીવમાત્રના હિતને માટે હેાય છે ' એ સિદ્ધાતનેય સાચા માનતા નથી અને ' માનવી માત્ર સેવવા યાગ્ય ધર્મ જ છે, અને મેળવવા યાગ્ય માક્ષ જ છે ' એ સિદ્ધાંતનેય સાચા માનતા નથા! તેઓશ્રા તા ' જૈનાચાર્યો દ્વારા કહેવાતી ધાવતી વાતને માનવી અને નહિ ધાવતી વાતને શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ કહીને ફેંડી દેવી ' એ ત્રીજ સિદ્ધાંતવાળા જૈનાચાર્ય છે.

### તે માટેનાં અનેક દષ્ટાંતાે તપાસાે.

તેઓશ્રીનું 'તા. ૧-૭-૫૧ તે રવિવારનું જૈન પ્રવચન છાપું '

ચાલુ વર્ષના જૈન પ્રવચન અંક ૨૫ના સુખપૃષ્ટ પર તેએાબ્રીએ, જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયાનંદસ્રરીશ્વરજી વિરચિત '**તત્ત્વનિષ્ઠુ ય કાસાદ'** નામના મહાગ્રંથના શરૂઆતની ભાગમાં છપાએલ તે જૈનાચાર્યશ્રીના જીવન્ચરિત્રમાંની રવીકાર્ય તરીકે નેંધ પ્રગટ, કરી છે કે-' જિસ વખત મહારાજકા સ્વર્ગવાસ હુઆથા, ઉસ વખત અષ્ટમી પહિલે સે હી લગ ચુદ્રાયા, ક્રેસ લિયે કાલતિથિ જેઠ સુદિ અષ્ટમી ગીની ગઇ. '' મશહેર જૈનાચાર્ય બ્રી વિજયવલભસ્ રીશ્વરજી મહારાજ દારા કહેવાએલ તે કાવતી વાતને જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસ્વિજીએ તુરત માની લીધી છે અને એ જ જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયવલભસ્ટરીશ્વરજી મહારાજ દાસ 'આરધિનામાં પર્વતિથિની ક્ષય-શદિ મનાય જ નહિ, અને જૈનાની સૂવકની માન્યતા શાસ્ત્રસિદ્ધ છે 'એ પ્રમાણે કહેવાતી સાચી પણ વાત તેએાબ્રીને કાવતી નહિ હોવાથી તેઓ માનતા જ નથી !

તેઓ ' તત્ત્વનિર્જીય પ્રાસાદ ' ગ્રંથમાંની જે નોંધને સ્વીકારે છે, તે જ ' તત્ત્વાં જ્યું ય પ્રાસાદ ' ગ્રંથના પેજ ૩૪૨ ઉપર જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયાન દર્સૂરિજી મહારાજે, જૈનાએ સૂતક માનવાનું સ્પષ્ટ વિધાન કરેલ છેઃ છતાં જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્ર સ્ટરિજીને તે ગ્રંથમાંની " સાતમના સ્વર્મ-વાસ દિને આક્ષ્મ લાગી ગઈ હતી તેથી આક્ષ્મ ગણેલ છે" એ નોંધ-વાળી કાવતી વાત મળી એટલે તેઓએ માની લીધી, અને તે જ ગ્રંથ-માંની જૈનાએ સૂતક માનવાની વાત તેઓને કાવતી નહિ હોવાથી તેઓ માનતા જ નથી !

તેમજ જૈનાચાર્ય શ્રા દાનસરિજી વિવિધ પ્રશ્નોત્તર ભાગ બીજાના પેજ ૨૭૫ ઉપર શ્રા જ્ઞાતાસથ નામના જૈન આગમગ્ર થતા પાઠ પણ રજી કરીતે ૨૫૪ શબ્દામાં જણાવે છે કે-' આ પાઠથી પંથકસુનિ, જેઆ લગવાન શ્રી નેમનાથસ્વામીના તીર્થમાં થઈ ગયા છે, તેમણે ચાતુર્માસિક ધાંતે નથણ કર્યાતું સિદ્ધ થાય છે. એટલે ' બાવીસ તીર્થ કરાના સાધુઓ દૈવસિક તથા રાત્રિક પ્રતિક્રમણે નિત્ય અને પાક્ષિકાદિ પ્રતિક્રમણા કારણે કરતા હોવાનું ' પણ પ્રતીત થાય છે." આમ બ્લાં પાલાના તે દાદાગુરૂ જૈનાચાર્યની આગમોક્ત વાલને આ જૈનાચાર્ય રામચંદ્રસરિજી, ધાવતી નહિ હોવાથી માનતા જ નથી ! આ વાલની સાબિતી માટે પણ જીઓ તેઓ શ્રીના તા. ૫ ઑગસ્ટ ૧૯૫૧ ને રવિવારના જૈનપ્રવચનછાપાના આ વર્યના તાજો જ ૨૯ મે અંકઃ તે અંકના પેજ ૧૭૪-૭૫ માં તેઓ જૈનાચાર્ય દાનસ્ટિજીની તે વાલથી -સદંતર વિરૂદ્ધ જતી એવી એકપક્ષીયવાત જણાવે છે કે-' ચાવીસ શ્રી તીર્થ કરે પૈકી પહેલા અને ચાવીસમા તીર્થ કર ભગવાન સિવાયના ખાવીસ તીર્થ કર ભગવન્તાના સાધુઓ ઝડજી અને પ્રાત્ત હેાવાથી તેઓને પ્રતિક્રમણ જ્યારે દોષ લાગે ત્યારે કરવાનું હાેય છે. અને એથી એ કાળમાં ચાંખાસી કે સંવત્સરી ન હેાય!"

તેમજ જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયદાનસ્ રિજીએ ઉટડીના દુધને અબક્ષ્ય કહેલ છે, તે તથા ૧૯૯૧ માં રાધનપુર ખાતે ચૈત્રની ઓળીની અસ-જઝાયમાં આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયપદનું કાલગ્રહણુ લઈને તે તે પદ આપ્યાં તે જૈનશાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છતાં પાતાને તે તે વાતા કાવતી હાવાથી તેને શાસ્ત્રસિદ્ધ કહીને ચલાવ્યે જ રાખે છે !

# આ સિદ્ધાન્તા પણ જૈનશાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે.

વ્યાખ્યાનમાળાના તા. ૨૯-૮-૫૧ ના ' સંદેશ 'માંના તે પ્રથમ લેખની આલ કેાલમમાં જૈનાચાર્યશ્રીએ લખ્યું છે કે-" જેના હૈયામાં જગતના જીવમાત્રના ભલાની ભાવનાને સ્થાન નથી, તે નથી તા જૈના-ચાર્ય અને નથી તા તે જૈનાચાર્ય બનવાને લાયક. જૈનાચાર્ય જે કાંઈ વાત કરે તે શ્રી જૈનશાસનને અનુસરતી જ કરે." જૈનાચાર્ય શ્રી રામ-ચંદ્રસ્ટ્રિજીએ આ વાકવમાં રજી કરેલ બંને સિદ્ધાંતા જૈન આગમશાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ એવા નિજમતિકલ્પનાયુક્ત છે.

# એ સિદ્ધાન્તના ખુલાસા જાહેર કરા.

'શ્રી ઉત્તગધ્યયનસૂત્ર' નામક શ્રી જૈન આગમગ્ર ધરતનાં પ્રથમ અધ્યયનમાં શ્રી કુલવાલક સુનિના ગુરૂ જૈનાચાર્ય તું અને ચરમ-શરીરી શ્રી ચંડરૂદ્રાચાર્ય નામના જૈનાચાર્ય તું: એમ ખે મહાન જૈના-ચાર્યોનાં ખે દષ્ટાંત છે. તેમાં શ્રી કુલવાલકસુનિના ગુરૂ જૈનાચાર્યે, શિષ્યના અંગત ધાર અપરાધના કારણે ક્રોધિત થઈને કુલવાલક સુનિને શાપ આપ્યાના અધિકાર છે. અને સ્વભાવથી જ અતિક્રોધી એવા શ્રી -ચંડરૂદ્રાચાર્ય અંગત કારણે રાયથી નવદીક્ષિતના મસ્તક પર દાંડાના ( રધીર વહ્યું તેવા ) પ્રહારા કર્યાંના અધિકાર છે. તે બંને જૈનાચાર્યોને તે કૃપિત અવસ્થામાં જગતના જીવમાત્રની તેા શું, પરંતુ તે તે શિષ્યોના ભલાની ભાવનાના ય વ્યવહાર રહેલ નથી: આમ છતાં જૈન આંગમ-શાસ્ત્રમાં તે ભંને આચાર્યોની મહાન જૈનાચાર્યો તરીકે તાંધ છે જ. શ્રીમદ હરિબદ્ધસરિજી મહારાજ જેવા મહાન જૈનાચાર્ય પણ કવવિર-ચિત ' **પંચાશક** ' નામના પ્રાથરત્નના અગીઆરમા પંચાશકમાં તે ચંડરડાચાર્ય મહારાજતે સ્પષ્ટપણે પંચમહાવતધારી કહ્યા પણ છે. આ દરેક શાસ્ત્રાધારાથી સ્પષ્ટ છે કે-'' જેનાં હૈયામાં જગતના જીવમાત્રના બલાની બાવનાને રથાન નથી તે જૈનાચાર્ય નથી " એ એકાંત સિદ્ધાંત જૈની નથી. સંજવલનના કપાય આદિની પરાધીન અવસ્થામાં જૈના-ચાર્યને પણ તેવી ઉત્તમ ભાવના રહે જ, એવાે એકાંત નથી. આથી તે સિદ્ધાંત જૈનાચાર્યશ્રા રામચંદ્રસુરિજીનાે ધરગથ્યુ જ છે. જે જૈન સમાજને ધણો જ અનર્થકારી છે. એ બદલ જેંગાચાર્યંશ્રી રામચંદ્રસરિજીને પ્ર**મ** છે કે–' જગતના જીવમાત્રના ભલાની ભાવના વગેરે, પંચમહાવત રૂપ મલગુષ્ટમાં છે ! કે-સમા, માર્દવતા આદિરૂપ ઉત્તર ગુણમાં છે ? વળી જૈનાચાર્ય કે જૈનમુનિ ક્વચિત ઉત્તરગુષમાં હીય હોય તેટલા માત્રથી તેએ મૂલગુષાવાન પણ નથી, એટલે કે-જૈનાચાર્ય કે જૈનસુનિ નથી: એમ સિદ્ધાંત કરીને પ્રચારનાર આત્મા પોતાને જૈનાચાર્ય કહેવડાવી શક ખરા ! જેન જેનેતર આલમના હિત અર્થ 'સંદેશ ' પત્રમાં જ એ પ્રશ્નના ખુલાશા જાહેર કરા

### આ સિદ્ધાંતનાે પશુ ખુલાસા આપાે.

જૈનાચાર્યશ્રીએ ઉપરના સિદ્ધાંત સાથે એક " સર્વજીવાના ભલાની ભાવના વગરના દ્વાય તે જૈનાચાર્ય બનવાને લાયક નથી " એ સિદ્ધાંત પથુ ઘરગત્યુ જ ઉભા કરેલ છે ! કે--જે જૈનશાસ્ત્રથી સદંતર વિરૂદ્ધ છે. જૈનશાસ્ત્ર પ્રયાણે તાે ' જે આત્માઓ સંજ્વલનના કપાયાના ઉદ્દયથી પથુ સુક્રતદરામાં વર્તતા દ્વાય અથવા તે ક્યાયાના ક્ષયાપ્રક્ષભાવને પામેલા હેાય તે આત્માએ જ સદા સર્વજીવાના બલાની બાવનામાં વર્તતા હાય છે.'

તેઓ કહે છે તે સિદ્ધાંત પણ જો જૈન શાસ્ત્રસિદ્ધ હેાય તાે તેઓએ ' જૈનાચાર્ય ભનવા તૈયાર થએલ આત્મા, સંજવલનના કપાયાના પણ ક્ષય કે ક્ષયાપશમવાળા હાેવા જોઇએ ' એ પ્રમાણેતા સિદ્ધાંત જૈન શાસ્ત્રમાંથી જહેર કરવા ઘટે છે. જૈન શાસ્ત્રમાં તેવા અપસિદ્ધાંત છે જ નહિ. તેએાશ્રાને પ્રશ્નો છે કે-" આચાર્ય બનવા તૈયાર થએલ છજ્ઞસ્થ આત્માના દિલમ રહેલી ભાવનાને 'તેને આચાર્યપદ અર્પણ કરવા તૈયાર થએલ છ**વ્રસ્થ** જૈનાચાર્ય જાણે પણ કયા ત્રાનથી <sup>?</sup> એ હિસા**થે** સામી વ્યક્તિનાં હૃદયની તેવી ભાવનાને જાણ્યા વિના તેને જૈનાચાર્ય બનાવી દેનાર જૈનાચાર્ય પણ જૈનાચાર્ય કહેવડાવી જ કેમ શકે ? હૈયામાં **તેવી ભાવના હતી જ** નહિ. છતાં જેને મહાન્ વિનયવાન ગણી લેવાની ભૂલના ભાેગ ખની ' વિનયરતન ' નામથી ખ્યાતિ આપનાર જૈનાચાર્ય'ને જૈનાચાર્ય માના છા કે કેમ ? છદ્મસ્થ આત્માના દિલમાં રહેલી ભાવ-નાને જાણવા છદ્મરથ આચાર્યો સમર્થ હોય, એ તમારા સિદ્ધાંત સાચા લેખાવવા દાખલા રજી કરતા હા, કે-' અમે એટલા જ માટે શ્રી જ બુવિજય છતે મૂકીને શ્રી ક્ષમાભદ્ર છતે જૈનાચાર્ય બનાવ્યા હતા ' તા પ્રક્ષ છે કે-તે પછી ચાર વર્ષે એજ શ્રી જંસુવિજયજીના દિલની કઈ ચેાગ્યતા દેખી, અને તેમને જૈનાચાર્ય બનાવ્યા <sup>૧</sup> શ્રી લક્ષ્મ**ણસૂરિને** જૈનાચાર્ય બનાવનાર જૈનાચાર્યને તમે જૈનાચાર્ય માના છા કે નહિ ? " ' અમારા સિવાયના બીજા જૈનાચાર્યો અયેાગ્ય આત્માને જૈનાચાર્ય બનાવી દે છે ' એ જ આ ઘરગત્યુ સિદ્ધાન્તના સાર હાેવાથી આવા અનેક અપસિદ્ધાંતાના હવે તાે સંદેશ પત્રદારા પણ પ્રચાર આદયેા હોવાને લીધે લચ્યા ભદ્રિકજનાે ઉન્માર્ગગામી ખનવા સંભવ છે. એમ ન ખતે માટે આ દરેક પ્રશ્નોના ખુલાસા પાતાના સહીથા 'સંદેશ ' યત્રમાં જ અને તુરતમાં જ પ્રસિદ્ધ કરવા જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસૂરિજી કપા કરે. આ દરેક બીનામાં છલસ્થતાના યોગે જો ક્રાઈ રખલના થવા પામી હાેય તાે તેએાથી તરક્ષ્યી જહેર જણાવવામાં આવે, એટલે મારી સહીયી તુરત 'સદેશ' પત્રમાં જ હું 'મિચ્છામિ દુક્કડ' જહેર કરીશ.

#### **છો સમલાવ** નામવાર જાહે**ર** કરેા.

જૈનાચાર્ય શ્રીએ ઉપરના સિદ્ધાંત જોડે બીજો સિદ્ધાંત એ રચ્હ કર્યો છે કે- જૈનાચાર્યો જે વાત કરે તે જૈનશાસનને અનુસરતી જ વાત કરે. " આચાર્ય શ્રીતા આ સિદ્ધાત તો જેન આગમ-સાસ્ત્ર અને જૈન-માર્ગનું અજાણપર્શ જ સચવે છે. પોતાના શ્રી દેવસુર તપાગચ્છના જ વિષયમાન ત્રૌસ આચાયોના વાત પાતે જ માનતા નથી, એ ખીના જૈનજૈનેતરપ્રસિદ્ધ હાેવા છતાં જેગે નિજમતિક્લ્પનાએ આવા સિદ્ધાંતા **ધડયા જ કરે તેને શું કહીએ !** આવા સિદ્ધાંતના ધડવૈયાએા માટે **મદ્વાષાપ્યાય**છ, **સવાસાેની છકુી કાળમાં** ' જેહમાં નિજમતિ કલ્પના, **તેકથી નવિ ભવપારે**। રે; અંધ પરંપરા ધ્યાંધિયા, તેહ અ**શુદ્ધ અાચારા રે 🛚 તુજ** વિ**છુ**•ા ૬૭ 🖷 'એ પ્રમાણે કહીને ભવની પરં-પરા જાણાવે છે. ' જૈનાચાર્ય જે વાલ કરે તે જૈન શાસનને અનુસરતી જ વાત કરે ' એ નવેર બિહાત સ્થવા દારા જૈનાચાર્યથ્રી રામચ'ડ-સરિષ્ટ્ર હવે ખરતર-પાયચંદ-અચલ-કડ્સામતિ-પૂનમીયા-સાદ્ધપુન-ચથા દ્રંદક-દિગંભર-તેરાપંથી વગેરે ગ-છાના જૈનાચાર્ધો જે વાત કરે તે વાતને પણ જૈન શાસનને અનુસરતીજ કહેવાના જે સમભાવ દેખાડે 🕽, તે સમભાવ જો સાચા જ હાેય તાે તેઓશ્રી, 'તે તે ગચ્છાના જૈના-ચાચો પણ જૈન શાસનને અનુસસ્તી જ વાત કરે છે ' એમ તે તે ગચ્છાના નામ પૂર્વક જાહેર કરવા કુષા કરે.

**એવા જેનાચાય નું** તા નામ પણ લેવાનું નથી.

અન્યયા તેવા ઉપલકોવા સિદ્ધાંતા, જૈન જૈનેતર આલમને અસંત હાનિકર છે. ગે હાનિયો જનતાને ઉખારી લેવા અત્ર ૨૫૯ જણાવતું સે છે — તે સિદ્ધાંત જૈનશાસનના છે જ નહિ. જૈનશાસનના સિદ્ધાંત તે - ગે છે — ગા અવસપિંધીર્મા શાસનતી આદિયો અંત સુધીમાં લાખા જૈનાચાર્યા ભૂતકાલમાં એવા પછુ થયા છે, હાલ પ્રજી છે, અને ભવિષ્યમાં પછુ થશે કે-જેએા શાસ્ત્રના ખાલ ઉત્થાપી પાતાના ખાલ થાપશે અને અવિચ્છિત્ર પરંપરાના લાપક બનીને નવા મતા સ્થાપવા વડે જૈન શાસનને ચાલણીની જેમ ચાળી ધાર પાપ ઉપાર્જને નારકીમાં જશે. " જીઓ " શ્રી મહાનિશીથસૂત્ર" નામના મહાન આગમગ્ર થતું પાંચમું અધ્યયન તેમજ " ગચ્છાચાર પયજો " વગેરે આગમગ્ર થા.

આથી " જૈનાચાર્ય જે વાત કરે તે જૈન શાસનને અનુસરતી જ વાત કરે " તે અપસિદ્ધાંતના સ્થાને " જૈનાચાર્ય, શાસ્ત્ર અને અવિચ્છિન એવી શુદ્ધ પરંપરાને આધીન રહીને જે કાંઇ વાત કરે તે જૈનશાસનને અનુસરતી જ હાેય " એ પ્રમાણે શુદ્ધ સિદ્ધાંતને જ જૈનશાસ્ત્રાનુસારી સિદ્ધાંત તરીકે માનવા જૈનજૈનેતરઆલમને વિનમ્રપણે આગ્રહ છે. કારણ કે-" શ્રી ઠાણાંગ સૂત્ર "નામના જૈન ગ્રંથરત્નના છઠ્ઠા સ્થાનના ત્રીજા ઉદ્દેશમાં " જૈનાચાર્ય થઇને પાપાદયે જૈનશાસનના ય શત્રુ થાય " તેલું પણ સ્પષ્ટ વિધાન છે. તેમજ શાસ્ત્ર અને અવિચ્છિત્ર પરંપરાને ઉત્થાપે તેવા જૈનાચાર્યનું તા નામ લેવામાં પણ અનંતા સંસાર હાવાનું ' શ્રી ગચ્છાથાર પયત્રો ' નામના આગમગ્રંથમાં સ્પષ્ટ વિધાન છે: જે પ્રથમ જણાવાઈ ગયું છે.

# જૈનાચાર્યશ્રીને વિનંતિ

આ રીતે ' જૈનાચાર્ય જે વાત કરે તે જૈનશાસનતે અનુસરતી જ કરે ' એ અપસિદ્ધાંત જ હાેવા છતાં પણ જો એ સિદ્ધાંતના લડવૈયા જૈનાચાર્યશ્રી તાે તેને સાચા જ માને છે એમ ખાત્રી કરાવી આપવી હાેય, તાે તેઓશ્રીને વિર્નાત છે કે-શાસનપક્ષના ત્રીસ આચાર્યો, 'તમારા નવા તિથિમત, સતક-ગ્રહણ વગેરેની નિદ્ધવતા વગેરે શાસ્ત્ર અને પર પરાવિરદ્ધ હાેઇને તમારે સે કડાે કાવાદાવા અને લાખા રપીઆના ઓગેય અયશકારી અને સમાજમાં કલેશકારી જ નિવડેલ છે, માટે 10

તે મતને સમેટી લઇ ને આરાધનાના માર્ગે વળી જાવ અને શાસન તેમજ તમારું હિત સાધવામાં જ દત્તચિત્ત બના " એ પ્રમાણે પંદર વર્ષથી સર્વાનુમતે વાત કરે છે તે વાતને હવે તેા જૈનશાસનને અનુસરતી જ

માનવા તૈયાર છું, એમ આ સંદેશપત્રમાં જ જાહેર કરવા કૃપા કરે.

<mark>બાેલે તેવું નહિ વર્ત્ત</mark>નાર નિબિડ મિથ્યાદષ્ટિ છે.

કારણ કે-પ્રભુ મહાવીર દેવના હસ્તદીક્ષિત શ્રી ધર્મદાસગણુ ભગવ'તે, 'શ્રી ઉપદેશમાલા ' નામના ગ્રંથરત્નમાં ' પાેતે ખાેલે છે તેવું વર્તન નહિ રાખનારા જૈનાચાર્યની આલખ આપી છે કે-' जो बहवायं न कुणई, मिच्छदिट्ठी तउ हु को बन्नो ? । वुड्डेइ भ मिच्छत्तं, परस्स संकं जणेमाणा ॥ ५०४ ॥ અર્थ:- જે પુરૂષ પાતે ખાલે છે તેમ वर्त्तતા નથી, તે પુરૂષથી આજે નિશ્વયે મિથ્યાદષ્ટિ કાણ છે ? "

#### સુક્તાત્માને કાેઈ વર્તન હાેતું જ નથી.

વ્યાખ્યાનમાળાના તે પ્રથમલેખની પહેલી કાલમમાં આગળ જતાં જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્ર સૂરિજી લખે છે કે-' જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વકના મધ્ય-રયભાવે જૈનાચાર્યોની વાતાના-જૈનાચાર્યો દારા રળ્તુ કરાતી વાતાના વિચાર કરે છે, તેઓ જો સક્ષ્મખુદ્ધિને ધરનારા હાેય છે, તા તેઓ જગતમાં વિદ્યમાન એવા સદ્દના અને અસદ્દના વિવેકને પામી શકે છે. અને એ રીતિએ વિવેકને પામેલા આત્માઓ, ક્રમશઃ અસદ્વર્ત્તનથી સર્વથા મુક્ત અની જઈને સંપૂર્ણ કાેડીના સદ્વત્તનવાળા અની જાયછે, "

જૈનાચાર્યશ્રીના આ લખાણુને સત્ય માનીને ચાલીએ તાે તેઓશ્રી દારા રજી કરાએલી વાતામાંથી તે વાતાના સૂધ્વમપ્રહિએ વિચાર કરતાં આપણુને આ રીતે સદ્દ અને અસદ્ના વિવેક તા પ્રકટવો જ છે, અને તેથી તે વાતામાં જેટલું શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ અને જૈન જૈનેતર આલમને એકાંત અહિતકર લખાણુ જણાઈ આવ્યું, તે સર્વ શાસ્ત્રીયપાઠાના આધારા આપીને પણ ઉપર આપણુ જણાવી શકવા છીએ; પરંતુ એ પછી એ લેખના લેખક જૈનાચાર્યશ્રીને પ્રશ્નો છે કે-" આપના દારા રજી કરાએલા

દરેક અપસિહાંતાના સહમબુહિથી વિચાર કરનારાઓ ક્રમે અસદ-વર્ત્તનથી સર્વાથા સુક્ત અને કે–અસદ્વર્ત્તનમાં વધુ લપટાય ? જૈનશાસ્ત્ર રપષ્ટ કહે છે કે– આત્મા અસદ્દ વર્ત્તથી મુક્ત બન્યા પછી અપ્રમત્તા-વસ્થાને ભજતેા ક્રેવલગ્રાની થાય છે, અને તે પછી તે આત્માને ક્રાઈ જ વર્ત્તન વર્ત્તવાનું રહેતું નથી. કારણુ કે-કૃતકૃત્ય છે. ' આમ છતાં જૈનાચાર્યબ્રી, જણાવે છે કે-' ક્રમશઃ અસદ્વર્ત્તનથી સર્વથા મુક્ત યની જઈને સંપૂર્ણ ક્રોટિના સદ્વર્ત્તનવાળા અની જાય છે.' તેશી રીતે ? આ બાબત તેએાશ્રીને પ્રશ્ન છે કે-આત્મા, અસદ્વર્ત્તનથી સર્વથા સુક્ત ખન્યા પછી તેને તેવું સંપૂર્ણ કાેટિનું કયું સદ્દવર્ત્તન હ્રાય છે, કે જે તે કેવલજ્ઞાની આત્માનેય કરવાનું રહે છે ? '' આ બંને પ્રશ્નોના ખુલાસા પણ સંદેશપત્રમાં જ જાહેર કરવા ક્રુપા કરે.

97

# એ વાક્ય તાે નીતિનું પણ નથી.

પ્રથમ લેખની તે પહેલી કાલમમાં આગળ જતાં જૈનાચાર્યશ્રીએ લખ્યું છે કે- ''જ્યારે સક્ષમખુદ્ધિવાળાને એ વિચાર આવશે કે- જે **મ**ગાડે તેનું મગક્યા વિના રહે જ નહિ, માટે મારા ભલા ખાત**ર** પણુ તેનું ભગાડવું જોઈએ નહિ. '' આ વાકચ જૈનધર્મદષ્ટિનું તાે નથી, પરંતુ ન્યાયદ્દષ્ટિનું પણ નથી. 'પાેતાનું ભગાડે તેનું પણ સુધારવું ' એ જૈનદષ્ટિ છે. જેમકે-"શ્રી શ્રીપાલમહારાજાનું ધવલરોઠે ઘર્હ **ખગા**ડવું, છતાં શ્રીપાલમહારાજે ધવલશેઠને મૃત્યુના સુખમાંથી વારવાર €ગારેલ છે. I તેમજ શ્રી પદ્મોત્તરરાજાએ શ્રી દ્રૌપદીજીનું ઘણું બગાડવું હતું છતાં દ્રીપદીજીએ તે પદ્મોત્તરરાજાને શ્રી કૃષ્ણુમહારાજાના સર્ક-જામાંથી સુકત કરવાવડે સુખી કર્યો છે. I તેવી જ રીતે શ્રી સુવત-શેહનું અઢલક ધન હરી જનારા ચાેરાને સુવ્રતશેઠે, રાજાયી સજા પામતા ઉગાર્યા છે. I દેવકુમારરાજાએ પોતાને હણુવા આવેલા સુભટાને શાસનદેવીની ધેાર કદર્થનાથી સુક્ત કર્યા છે. '' નીતિશાસ્ત્રની પણુ -. ओ ६ ि छे हे ' अपकारिषु यः साधुः स साधुः सन्निदच्यते ' એટલे हे-

🔊 આત્મા, અપકારી ઉપર પણુ સદ્ગુણુવાળા છે તે સજ્જન કહેવાય છે. તેમજ તે સંખધમાં દષ્ટાંત આપેલ છે કે-' છેવેડા મંદ્ર નતરુ: સુરમયતિ સુસ કુટારસ્ય ' એટલે કે−' કુહાડા પાતાને કાપે છે. અતાં ચંદનતર, તે કહાડાનું સુખ સુવાસિત કરે છે. ' આ રીતે નીતિદષ્ટિ પણ પાતાનું ભગાડે તેનું સુધારવાને પ્રેરે છે. આ દરેક આધારથી સ્પષ્ટ છે કે-' જે બગાડે તેનું બગબ્રા વિના રહે જ નહિ માટે મારે તેનું બગાડવું નહિ. ' એ વિચાર. નથી તે જૈનદષ્ટિના કે નથી તે નાતિદષ્ટિના: કાઈ અપ્રસિદ્ધદ્વદિતા જ તે વિચાર છે. 'એવેા તે ઈદંતતીયં વિચાર સુક્ષ્મદર્ષિતે આવશે ! ' એમ જૈનાચાર્યથ્રી કહે છે, એ તાે ખૂબ ખૂબ વિપરીતદ્દષ્ટિનું કથન છે. ' જે અગાડે તેનું અગલ્યા વિના રહે જ નહિ માટે મારા બલા ખાતર તેનું બગાડવું ન જોઇએ ' એવા વિચાર જૈન સુક્ષ્મદ્દષ્ટિને તાે ન જ આવે, પરંતુ જૈનેતર સદ્વમદષ્ટિને પણ ન જ આવે. **દુર નથી જ**વું. વર્ત્તમાનનાે જ દાખલાે જીએા. મરણ પ્રસંગે ગાંધીજીએ કહેલ કે-' મને ગાળાથા વીંધનાર ગાડસંને કાઈ મારશા નહિ.' પાતાનું ભગાડનાર પ્રતિ આ આર્યાવર્ત્તમાં તા જેન જેનેવર ક્રાઈપણ સજ્જનને **' તેનું સુધરે**।' એ જ ભાવના વિહિત છે. ' ખગાડે તેનું ગગલા વિના રહે જ નહિ માટે મારે તેનું ન બગાડવું 'એ શું સૂક્ષ્મપુદ્ધિ છે ! જે વાકચમાંથી ' ભગાડે તેનું ભગડવાનું ન જ હેાત તેા તેા ભગાડવું ! ' એ અપસિદ્ધાંત સ્પષ્ટપણે ધ્વનિત થાય છે, તે વાકચ આર્યાવર્ત્તના સુદ્ધમુદ્ધ આર્યજનનાં મનમાં પણ ઉદ્ભવે ખરંં માટે તે ઉદ્ભટ વાકવના પણ જૈનજૈનેતરઆલમના હિતને માટે 'સંદેશ ' પત્રમાં જ સુધારા જાડેર **ચવે** ઘટે છે. કાર**સ કે-આર્યાવર્ત્તમાં યે**ાગતી પૂર્વસેવામાં વર્ત્તા સજ્જતે**ા** માટે પણ ' બગાડે તેનુંય બગડે નહિ તા સારૂં ' એ જ શુદ્ધ સિદ્ધાંત છે\_

**ઞળાનું આભૂષણુ પગમાં પહેરાવેલ છે.** આખ્યાનમાગાના તે પ્રથમ લેખતી ( પાતાના ફાર્કુ નીચેની ) બીજી

કાેલમમાં જૈનાચાર્યશ્રીએ, મહાન્ જૈનાચાર્ય શ્રામદ્ હરિભદ્રસુરીક્ષરજી વિરચિત ' શ્રી અષ્ટકજી ' નામનાં શાસ્ત્રમાંના એકવીશમા અષ્ટકના ' सूक्ष्मबुद्धया सदा ज्ञेयो. ' એ પ્રથમ શ્લેાક ટાંકચો છે, જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસરિજી મહારાજે અહિંઆ એક ધ્યાન ખેંચવા લાયક બાજી ગેાડેવી છે. જગતના જીવામાં કાેણ સમ્યગુદ્દષ્ટિ છે ? અને કાેણ મિથ્યા-દષ્ટિ છે ? તેના નિર્ણય કરવા સર્વત્ત સિવાય ક્રાઈપણ સમર્થ નથીઃ છતાં આપણા આ જૈનાચાર્યશ્રીએ, આ લેખમાં પ્રથમ તકે શ્રીયુત નંદલાલભાઈ ખાેડીવાળાને ( ગુણી ગણાવવાના આડંખરતલે ) ' જિજ્ઞાસુ-ભાવપૂર્વકના મધ્યસ્થભાવવાળા ' એટલે કે-ચાેગની પૂર્વભૂમિકાએ વર્ત્તા મિધ્યાત્વી તરીકે કલ્પી કાઢવાનું સાહસ કર્યું છે! અને તે પછી સુખ્યતયા તે ' જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વકના મધ્યસ્થભાવવાળા ' ડેરાવેલા શ્રીયુત્ નંદલાલભાઈ ને ઉદ્દેશીને કરેલા તે લખાણમાં તેએાશ્રી, યાેગની પૂર્વભૂમિકાવાળા ( જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વકના મધ્યરથભાવવાળા ) સુજનને ચાેગની ઉત્તરભૂમિકાએ ચઢવાનું સામર્થ્ય લાવવા માટેના વિચારમાં યેાગની પૂર્વભૂમિકાને યેાગ્ય જે ઉપદેશ્ય વ્લોક છે તે ઉપદીશતા નથી; પરંતુ તે શ્લેાકને તેા છેાડી જ દઈને શ્રી અષ્ટકજીમાંને આ 'सूक्ष्मबुद्धया सदा ज्ञेये. ' 'લેાક વિચારવાનું ઉપદેશે છે ! કે-જે યાગની ઉત્તર-ભૂમિકાએ વર્ત્તા આત્માને ઉપદેશ્ય છે! આના અર્થ એ થયા કે-જે આત્માને ચેાગ્ય જે ઉપદેશ હતા. તેને છપાવીને તે આત્માને ઉપકારી ન થઈ શકે, તેવેા ઉપદેશ આગલ કર્યો! કે જેથી સામેા આત્મા, આત્મગુણમાં આગળ વધી શકે જ નહિ, અને તેને યેાગની ઉત્તરભૂમિકા-વાળા ઉચ્ચગુણી ગણાવ્યેા કહેવાયઃ જૈનાચાર્યને આવી બાજી, પદ લાઘવકારી ગણાય. શ્રી. અષ્ટકજમાં તે ' **સ્ટ્રમગ્રુદ્ધ यા सदा जेयो.** ' શ્લેાકતે મથાળે અવતરણમાં ' स्वयथ्याननुशासनार्थमाह ' એમ રપષ્ટ લખ્યું પણુ છે; એટલે કે-' આ <sup>ક</sup>લેાક, યેાગની ઉત્તરભૂમિકાએ વર્ત્તતા સુસુક્ષુજનેાના <sup>,</sup> હપદેશને માટે કહેવામાં આવે છે ' એ પ્રમાણે તે કલોકના અવતરણુમાં

**ર્શા**સ્ત્રકારે સ્પષ્ટ જણાવ્યું પણ છે; છતાં જૈનાચાર્યશ્રીએ તે ઉચ્ચકક્ષાના આત્માએોને ઉપદેશ્ય વ્લોક, યેાગની પૂર્વભૂમિકાએ વર્ત્તતા આત્માને વિચારવા ભળાવ્યા તે શાસ્ત્રકારના આશય, ઉદ્દેશ અને ઉપદેશક્રમનું €ક્લંઘન કરીને વાચકને ગળાનું આભૂપણ પગમાં પડેરાવવા જેવું કર્યું છે.

# <mark>યાેગની પૂર્વ</mark>ભૂમિકાવંત આત્માનાે વિકાસ **કરે તે** શ્લાકાેનું સ્થાન,

જંનાચાર્યથી રામચંદ્રસુરિજી મહારાજે અમદાવાદમાં દર રવિવારે પ્રેમાબાઈ હેાલમાં જૈનજૈને**તરઆલમને** જે જાહેરવ્યાપ્યાતાતા લા**લ** આપેલ છે. તે વ્યાખ્યાના પણ સદેશપત્રમાં પ્રસિદ્ધ થએલ છે. જૈના-ચાર્ય श्रीय ते व्याण्याते।, ' पूर्वसेवा तु तंत्रज्ञे-गुरुदेवादिपूजनम् । सदाचार• स्तपे। मुक्त्य-द्वेषश्चेह प्रकीर्चिता॥ ' એ श्री ' धे। गणिन्दु ' नामनः મહાન જૈનયાેગશાસ્ત્રના ૧∙૯મા વેલાકથી આપવા શરૂ કરેલ છે. યાગના તે પૂર્વાસેવાનું વર્ષાન, 'યાગળિંદુ' શાસ્ત્રનાં તે પૃ. ૨૦ ઉપર ૧૦૯ મા<sup>ં ટ</sup>લાકથી માંડી**ને પૃ. ૨૨ ઉપરના ૧૧૯ માં શ્લોકપ**વ<sup>િ</sup>ત સુવત અને તે પછા વચર ના ટેલોકથી પ્રુ**ર** દાઉપરના વપવ કલોક પહેલ ટીકા સહિત આપવામાં આવેલ છે. તે ક્લોકો અને ટીકાના આધારે અપાએલાં તે વ્યાપ્યાનાના લગભગ નિષ્કર્ષરૂપે ' જૈનાચાર્યબ્રીના હાથે <mark>એ ' પર્યુપણની વ્યાખ્યાનમાળા શરૂ કરવામાં આવે</mark>લ છે. તે વ્યાખ્યાન-માળાના તા ૨૯ આંગસ્ટ ૧૯૫૧ ના '**સ**દેશ ' પત્રમાંના આ પ્રથમ **શ્લાક પણ** તેથી જ મુખ્યતવા તેએાશ્રીએ 'જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વકના મપ્યસ્થભાવવાળા ' તરીઢ ક**લ્પેલા શ્રીયુત્** નંદલાલભાઈ બાેડીવાળાને **ઉદ્દેશી**તે લખાવા પામેલ છે. જૈનાચાર્યશ્રીએ સર્વ છવાને લાભ કરવા **હાય ધ**રેલ આ 'યોગર્<u>બિદ્ધ</u>' શાસ્ત્રનાં પેજ ૨૦થી ૨૮ સુધીમાં **' જિજ્ઞાસુબા**વપૂર્વકના મધ્યસ્થભાવવાળા ' આત્માએાને મિથ્યાદરિતી **સ્થિતિવાળા જ જણાવ્યા છે. એ સ્થિતિના (યાગતા પૂર્વ**સેવાતી અવ-

રથાને ભજતા ) પુષ્ટયાત્માઐાના આત્માના વિકાસ અર્થ, તે સ્થિતિના આત્માઓએ સક્ષમયુદ્ધિએ વિચારવાના જે \*લેાઢા છે, તે શ્લાેઢા પણ **તે** ' યેાગબિન્દુ ' નામના મહાન્ યેા**ગ**શાસ્ત્રના પેજ ૨૮ ઉપરના <sup>ક</sup>લેાક ૧પર થી શરૂ થાય છે. વિસ્તારના ભયથી તેનું વર્ણુંન અહિં આપવું માેકુક રાખવું પડે છે. ચાેગની પૂર્વસેવામાં વિચરતા જિજ્ઞાસુ પુણ્ય-વંતાએ પાતાના આત્મહિતાર્થ તે ગ્ર'થ, ( મુદ્રિત પ્રતાકારે ) વેતનથા મળે જ છે, તે મેળવીને વિદ્વાન જૈનાચાર્યોદ્વારા ધારી લેવા આપ્ત-ભલામણ છે. યાેગભિંદુ નામના તે મહાન્ ત્ર થ, સર્વધર્મ પ્રતિ સમભાવી તરીકે સુવિખ્યાત એવા મહાન જૈનાચાર્ય શ્રી હરિભરસરીશ્વરજી મહા-રાજ વિરચિત હાેઈને જૈનજૈનેતર સહુ ભાઈઓને મહાન હિતકારી છે. આત્માર્થીજનાએ તે ત્રંથ અવસ્ય અવગાહી લેવા જેવેા છે. એથી <mark>યાગની પૂર્વસેવા સંબંધે અપાએલાં એ વ્યાખ્યાના એ ગ્રંથમાં વર્ણ</mark>-વેલ ચાેગની પૂર્વસેવાનાં સત્ય સ્વરૂપથી ક્રેટલાં વિપરીત છે? તે પણ લક્ષમાં આવી જશે. '' યેાગબિંદુશાસ્ત્રના તે ૧**૫**૨ થી શરૂ થતી સંખ્યાન બંધ 'લેાકોને સૂક્ષ્મખુદ્ધિથી વિચારીને તેના હાર્દને હૃદયસાત્ કરનારા **ચાેગની** પૂર્વ**ભૂમિકાએ** વર્ત્તા 'જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વકના મધ્યસ્થભાવ'-વાળા પુણ્યવંત આત્માએા, ગ્રંથીભેદ કરીને યેાગની પૂર્વ ભૂમિકાએથી **ચાગની ઉત્તર**ભૂ**મિ**કાએ પહેાંચવા સમર્થ બને છે." એ પ્રમાણે હળ્તર વર્ષ પૂર્વ થઇ ગએલા મહાન જૈનાચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસુરીશ્વરજી મહારાજ રપષ્ટ કરમાવે છે: આમ છતાં વર્ત્તમાન જૈનાચાર્ય શ્રી રામ-ચંદ્રસુરીજી મહારાજ, એથી ઉલટી જ રીતે-" યેાગની ઉત્તર્ભુમિએ વર્ત્તા પુણ્યવાંત આત્માઓને ઉપદેશ્ય એવા એ **સુક્ષ્મલુદ્ધચા** ' 'લેાકને વિચારીતે તેના હાર્દને આત્મસાત્ કરનારા ' જિજ્ઞાસુભાવપૂર્વકના મધ્ય-રથભાવવાળા ' આત્માએા ગ્ર**ંથી**ભેદ કરીને યેાગની પ્રથમભૂમિકાએથી મ્<u>ય</u>ીજી–ત્રીજી અને ચાેથીભૂમિકાએ પ**હેાંચવા સમર્થ અને છે.'' એ** પ્રમાણે નવું જ વિધાન કરે છે! સર્વ જૈનાચાર્યોથી પાતે ભિન્ન હોવાનું મા સૂચક પ્રેતીક છે. કારણ કે-'' શ્રી અષ્ટક છમાં ' सूक्ष्मबुद्धया सदा हेवा॰ 'ને। ઉપદેશ જ પ્ર'થી બેદ કર્યો હે!ય, તે આત્માને ઉદ્દેશીને જણા-વેલ હે!વા છતાં આ જૈનાચાર્યશ્રી, તે ઉપદેશથી પ્ર'થી બેદ થવાનું વિધાન કરે છે! જિજ્ઞાસુબાવ પૂર્વ કના મધ્ય સ્થ ભાવવાળા આત્મા માટે ' યે!ગ-બિન્દુ ' પ્રન્થના ૧૧૯મા ? લે! કની ટી કામાં મહાન જૈનાચાર્યશ્રી હરિલદ્ધ-સૂરી શ્વરછ મહારાજ સ્પષ્ટ જણાવે છે કે-' प्रथममेवारब्ध स्थूल्घर्मा चाराणाम् सम्यग्द प्ट्याद्य चितदेशनापरिहारेण इपदेशे दातव्यः ' આમ છતાં આપણા આ વર્ત્ત માન્ટ ે રાચાર્યશ્રી, તે શાસ્ત્રાજ્ઞાથી વિરદ્ધ જઈને ધર્મના પ્રથમ આચારમાં વત્ત 'તા આત્માઓને તે સમ્યગદ્દષ્ટિ આદિ આત્માને દિચિત એવા ' सूक्ष्म बुद्धया सदा हे यो ?' ? લે! કથી દેશના આપે છે! "

# યાેગની ચાર ભૂમિ પણુ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે.

ઉપર જોઈ ગયા તેમ જૈનાચાર્ય શ્રીની ' સંદેશ ' પત્રમાંની પર્યુ પણા વ્યાખ્યાનમાળા પણ સંદેશપત્રમાંનાં તે અગાઉનાં વ્યાખ્યાને સાથે નિકટના જ સંબંધ ધરાવતી હાેઈને જૈનાચાર્ય શ્રીએ તે વ્યાખ્યાનમાળાને મુખ્યત્તયા યાેગના પૂર્વ સેવામાં વર્ત્તા આત્માઓને ઉદ્દેશીને જ લખેલ છે. એ રીંતે તે પર્યુ પણાના વ્યાખ્યાનમાળાની સાથે સીધા જ સંબંધ ધરાવતા તા. ૨૪ જીલાઈ ૧૯૫૧ ના ' સંદેશ ' પત્રમાં પ્રસિદ્ધ થએલ લેખના પડેલી કાલમમાં જૈનાચાર્ય શ્રીએ યાેગની વ્યાખ્યા કરતાં જણાવ્યું છે કે-' ચાર ભુમિકાઃ-આત્માને પરમપદે યાેજે તે યાેગ, અને એ છે પ્રથમ ભૂમિકાઃ બીજી ભૂમિકા છે મર્યાદિત સદ્યુહરથ જીવનઃ ત્રીજી ભૂમિકા છે, વિવેકવાળું છવનઃ આ ત્રણે ભૂમિકા લપર ક્રમશઃ જઈ શકાય એ માટે ચાથી ભૂમિકા કરી છે. પણ આ ચાથી ભૂમિકાવાળાને પણ જો જન્મથી સંરકાર મળ્યા હાેય તાે જ ઉપલી ત્રણ ભૂમિકાઓની વાત જચે તેમ છે.'' જૈનાચાર્ય શ્રીએ યાેગની એ ચાર ભૂમિકા જાણાવાની વ્યાખ્યા મનસ્વીપણે ઉપજાવીને રજાુ કરેલ હેાઈને તે મહાન યેાગશાસ્ત્રથી વિરદ્ધ છે. આત્માને પરમપદે યેાજે, તે યેાગની પ્રથમ ભૂમિકા નથી; પરંતુ ચાેગ શબ્દતાે માત્ર શબ્દાર્થ છેઃ જીુએા **'ચાગર્બિદ '** ક્લાેક પ**તથા ક્લાેક** ૨•૧ : ત્યાં શાસ્ત્રકારે 'યોગ ' શબ્દના શબ્દાર્થ જણાવેલ છે કે-' येाजनाद्योग इत्युक्तो, मेाक्षेण मुनिसत्तमः । ' એ ज रीते ते ' येागभिंदु ' શાસ્ત્રમાં ' મર્યાદિત ગૃહરથજીવનને યેાગની ખીજી ભૂમિકા કહેલ નથી અને વિવેકવાળાં જીવનને યેાગની ત્રીજી સમિકા કહેલ નથી: પરંતુ તે *ખ*ંને સ્થિતિને તે ' યેાગબિન્દુ ' શાસ્ત્રના <sup>શ્</sup>લાેક ૧૦૯ થી ૧૨૨ સુધીમાં ચાેગની પૂર્વસેવા≔પૂર્વભુમિકાજ કહેલ છે. આથી ૨૫ષ્ટ છે કે-જૈના-ચાર્યબ્રીએ, યોગની તે ત્રણ ભૂમિકા મનસ્વીપણે જ રજી કરી છે ! એટલેથી જ નહિ અટકતાં તેઓશ્રી આગળ વધે છે ! અને કડે છે કે-'' આ ત્રણે ભૂમિકા સહુ માટે સહેલી નથી, એટલે અનંતનાનીઓએ એ ત્રણે ભૂમિકા ઉપર ક્રમશઃ જઈ શકાય એ માટે ચાેથી ભૂમિકા કરી છે !'' જૈનાચાર્ય શ્રીનું આ વાકય તાે ખુલ્લું મિથ્યાદષ્ટિપણું જ સૂચવે છે ! ક્રાઈપણ જૈનશાસ્ત્ર એ રીતે યાેગની ત્રણ ભૂમિકા હેાવાનું કહેતું જ નથી; પછી તે ભૃમિકા સહેલી કે આકરી હેાવાની વાતને સ્થાન જ કર્યા છે ! ચાગતી તેવી ભૂમિકાએો જ નથી, એટલે 'અનંતત્રાતીઓએ એ ત્રણે ભૂમિકા ઉપર ક્રમશઃ જઈ શકાય એ માટે ચેાથી ભૂમિકા કરી છે ' એ વાત જ વરતુતઃ ગપ દુરે છે. વળી અનંતન્નાનીએા યાેગની ક્રાઈ ભૂમિકાને કરતા પણ નથી જ, યેંગ શાક્ષત છે.

# સુધારાે જાહેર કરવાની ફરજ.

યાંગતી તે વ્યાખ્યા સંબંધમાં કરેલ આ રપષ્ટીકરણથી જૈનજૈનેતર આલમને ચેતવીએ છીએ કે-'' જૈનાચાર્યબ્રી રામચંદ્રસૂરિજીએ યાેગની શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ વ્યાખ્યા રજી કરીને એકાંગી યાેગને ચાર ભૂમિકામાં મનરવીપણે વહેંચ્યા, એ ઉપર ભદિકાને વિશ્વાસ બેસાડવા સાર જ તેઓબ્રીએ, તે યાેગની બૂમિકાએા અનંતન્રાનીઓએ કરી હોવાનું જણા-

વવું પડયું છે. વસ્તુતઃ તેા યાગતા તે ચાર બ્રુમિકા પાતે જ ઉપજાવી કાદેલ છે. જૈનશાસ્ત્રમાં યાગતી તેવી કાેઈ સ્થળે વ્યાખ્યા નથી તેમજ ચાગના તેવી કે-તે સાવાયના બીજ પણ કાેઇ ભૂમિકાએા કાેઈજ અન તત્રાનીઓએ કરી હોવાના નિર્દેશ નથી. યેણ એ કાઈ પ્રાસાદની જેમ ૧ ૨-૩ આદિ આંતરા~મજલા ધરાવનારાે પદાર્થ નથી; પરંતુ એકાંગી આત્મરમણતા છે. જુઓ તે જ ચાેગણિંદ ગ્રંથરતને ૨૦૩ મેા 'લાકઃ ત્યાં જણાવ્યું છે કે-' મિન્નગ્રન્ચેસ્તુ યરવાયો, મોક્ષે चित्त भवे तनुः ॥ तस्य तत्सर्व एवेह, येगेगे योगेग हि भावतः ॥ ' भुडान् જંત,ચાર્યથા હરિભદ્રમુરીશ્વરછ મહારાજ વિરચિત ક્ર**ી યેાગદ્રષ્ટિ** સખૂર થય ' નામના અપૂર્વ ગ્રંથરત્નના ૧૮ મા 'લેાકમાં કહ્યું છે કે-' विगेपास्तु भेदाः पुनः सहार्रभूयांसाऽतिवहवः स्रक्षभेदताऽनंतभेदत्वात् ? એ આધાર આરાધકબેદ આ એકાંગીયોગના અનંતા પણ બેદ હેાઈ શક છે. " આ દરેક શાસ્ત્રીયઆધારોથી રપષ્ટ છે કે-વર્તમાન જૈના-ચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસૂરિજી તી ધાગતી ચાર ભૂમિક વાળી વ્યાખ્યા સદંતર શાસવિરક હોઈને જૈન ટેનેતર આલમને મહાન અનથે-કાર્ક છે, અને તેના સુધારેહ શ્રીયુત નંદલાલભાઇ બાેડીવાળાએ 'સંદેશ' પત્રમાં જ તે ખાશ્રીના હસ્તે જાહેર કરાવી દેવાની વ્યવહાર કરજ છે.

યાેગના પાંચ, આડ અને અનંતા પણ લેદ હેાય છે.

એ રીતે '**યાગ** બિન્દુ' શાસ્ત્રમાં યાગની ચાર ભૂમિકા તા જણાવેલ જ નધી, પરંતુ તે શાસ્ત્રની ગાથા ૩ા માં '૧–અધ્યાત્મ, ૨–ભાવના, ૩-ધ્યાન, ૪-સમતા અને પ-વૃત્તિસંક્ષપ' એ પ્રમાણે યાગના પાંચ બેદ જરૂર જણાવ્યા છે, એમ તા '**યાગદષ્ટિ સમુગ્ચય'** નામના <mark>યાગ-શાસ્ત્રના ૧૩ મા 'લેાકમાં ' મિત્રા, તારા, ખલા, દીપ્રા, સ્થિરા, કાન્તા, પ્રભા અને પરા' એ પ્રમાણે યાગની આક દષ્ટિ તરીકે યાગના આઠ બેદ પ**યુ જયાવેલ છે; પરંતુ તે દરેક'** યોગના સ્**યૂલ બેદા છે: યાગના**</mark>

સૂદમ બેઠે તે 'ચેગદષ્ટિ' ગ્રંથના ઉપર જણાવેલ શ્લાક ૧૮ની **બ્યાખ્યા મુજ**પ્ય અનન્તા છે. 'યેાગબિન્દુ' શાસ્ત્રના ૩૮૦ મા શ્લાક पणु अणु।वे छे डे-उक्तं विचित्रप्नेतच तथावस्थादिभेदत: ' आ रीते ' ચેાગબિન્દુ ' અને ' યાેગદષ્ટિ ' એ બંને ગ્ર થરતનમાં યાેગના જે અનુ-ક્રમે પાંચ અને આઢ ભેદા જણાવેલા છે, તે ભેદામાં પણ જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસૂરિજી મહારાજે વર્ણુવેલ યેાગની ૪ ભૂમિકા અને તેની **તે**એાએ કરેલી વ્યાખ્યાની ગંધ નથીઃ માત્ર તેઓશ્રીએ તાે' યાેગભિંદુ ' <mark>ગ્ર**ંથમાં** વર્ણવેલ યેાગની પૂર્વસેવાની વાતને પકડીને</mark> યેાગ સંખંધીનું **તે** ભધું જ ચણુતર પાેતાની મતિકલ્પનાએ જ ચણી કાઢચું છે! જે જૈનજૈનેતર તમામ આલમને વ્યનર્થકારી છેઃ કારણુ કે-'ધાેગ' એ જૈનનાજ વિષય નથી, જૈનજૈનેતર સર્વ કાેઇના વિષય છે માટે જ તેએાશ્રીના હુસ્તે શ્રીયુત ખાેડીવાળાએ પાેતાના પ્રસિદ્ધ **પત્રમાં એ** કરેક શાસવિરુદ્ધ પ્રરૂપણાએોનેો સુધારે**!** જાહેર કરાવવાની આવશ્યક ફરજ છે. કારણ કે-શ્રીયુત નંદલાલભાઇએ 'તે જનાચાર્ય'શ્રીનાં વ્યાખ્યાના તમારા જીવનમાં ચમત્કારિક <mark>ફેરફારો કરશે અને તમને શાં</mark>તિ આપશે.' એ પ્રમાણે 'જૈના-ચાર્ય શ્રીનાં તે વ્યાખ્યાના અકલ ' તા. ૨૮-૮-૫૧ ના સંદેશમાં પાતાના સહીથી લાેકાને જાહેર ખાત્રી આપી છે.

अनकैनेतर सर्वशास्त्रोथी विइद्ध सेखुं

અવળું જ ચાેગશાસ્ત્ર રજી કેવુ<sup>૬</sup> છે! પ્રસ્તુત 'યાેગબિંદુ ' ગ્રંથના ૧૦૯ મા તે ' पૂર્વ सेवा तु तंत्रज्ञैः°' શ્લાેક દારા '' ૧-ગુરૂદેવાદિપૂજન, ર-સદાચાર, ૩-તપ અને ૪-માક્ષના અદેષ '' એ ચાર ગુણવાળા પુરૂષને 'યાેગની પૂર્વ સેવા 'વાળા જણાવેલ છે: એટલે કે-તે ચાર ગુણા ધરાવનાર પુણ્યાત્મા, યાેગના પ્રાથમિક અભ્યાસમાં વર્તે છે, એમ શાસ્ત્ર કહે છે. તે મુજબ યાેગની પૂર્વાવરથાએ વર્ત્તા તે પુણ્યાત્માને (તે પ્રાંથના શ્લાેક ૧૧૭થી૧૧૯ સુધીની વ્યાખ્યાદારા ) ચારિસંજીવની ન્યાયે રાગી-નિરાગી સવદેવેદ પ્રતિ સમાન આદર-પૂજા-ભક્તિવંત જણાવેલ છે, અને શ્લાેક ૧૪૦ ની બ્યાખ્યાદ્વારા સુક્તિના અદ્વેષી તરીકે મધ્યસ્થ જણાવેલ છે. ચાેગની આ **પ્રવ**ૈસેવામાં વત્તતા પુરૂષ જે ગુણ ધરાવે છે, તે ગુણુને જ જૈનાચાર્યે, એ પર્યુ પણા વ્યાખ્યાનમાળાના પ્રથમ લેખમાં 'જિજ્ઞાસુભાવ પૂર્વ'કનાે મધ્યરથભાવ ' ગુણ કહેલ છે. 'યાેગભિંદુ 'કાર કહે છે કે–એ ગુષ્યુ હેાય ત્યાં સુધી આત્મા મિથ્યાદ્દષ્ટિ હેાય છે.

#### ચેાગની મિત્રાદ્રષ્ટિ.

એ જ રીતે 'યેાગદષ્ટિ ' નામના ગ્ર'થમાં યેાગની જે આઠ દષ્ટિ જણાવેલ છે, તે આર દષ્ટિમાંની પ્રથમની મિત્રાદષ્ટિમાં વર્ત્તતા આત્માને વિષે વર્ત્તતા યાેગબીજનું સ્વરૂપ, તે પ્ર**ંથના** શ્લાેક ૨૧ થી ૪૦ સુધી આપેલ છે. તેમાં જણાવેલ છે કે '' મિત્રાદષ્ટિમાં વર્ત્તા પુરૂષને જ્ઞાનાવખેાધ તૃણુના અગ્નિ જેવેા મંદ્ર હ્રાય છે, અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, હ્રક્ષચર્ય અને પરિગ્રહ એ પાંચવતના જે ઈચ્છા–પ્રવૃત્તિ-શૌર્ય અને સિહરૂપ ૪-૪ બેદાે છે, તેનાં પાલનની રૂચી હેાય છે. દેવગુરૂનાં કાર્યમાં અખેદ-પણ્યું હાય છે. દેવસૂરૂ સિવાયના બીજાએાનાં કાર્યને વિષે (તેઓને તત્સ્વરૂપે ભષ્યતા હેાવાને લીધે તેએ પ્રતિ માત્સર્ય બીજના સદ્ભાવ <mark>હ</mark>ોવા છતાં) માત્સર્યભાવના અંકુરતે દબાવીને જોડાઈ જવાનેા આશય ધરાવે તેવા અદ્વેષ હેાય છે. । આ પહેલી યાેગ૬ષ્ટિમાં વર્ત્તા પુરૂષ, માક્ષનાં નિશ્વય કારણ રૂપ યાગનાં બીજોનું ગ્રહણ કરે છે । ( શ્રી જીને-શ્વરદેવ પ્રતિ શબભાવથી વાસિત ચિત્ત હેાય અને શ્રી નિનેધરદેવાને **મનથી નમરકાર** તેમજ પંચાગ પ્ર**ણામ વગેરે શુદ્ધ કરે, તે અનુ**ષ્ઠાન માક્ષતે યાે આપે તેવા યાેગ કહેવાય છેઃ ) તેવા ઉત્તમ અનુકાનનું જે કારણ બને તે સર્વાત્તમ યાગબીજ કહેવાય છે. ચિત્તની તેવી શુદ્ધતા, પુરૂષ-ને ચરમપુદ્દગલ પરાવર્તમાં તથાભવ્યતાના પરિપાકથી નિશ્વયે હેાય છે. પરંતુ તે પડેલાંના ક્લિષ્ટ આશયવાળા તેમજ તે પછીના વિશ્**હતર આશ**-ચવાળા ચાેગના કાળમાં પુરૂષને તે ચાેગળીજ હેાતું નથી. વગેરે ''

#### ચેાગની તારાદષ્ટિ.

તે 'યાેગદર્ષિ ' ગ્રંથના શ્લાેક ૪૧ થી ૪૮ સુધીમાં યાેગની બીજી ' તારાદર્ષિ 'નું સ્વરૂપ જણાવેલ છે. તેમાં કહ્યું છે કે-'' યાેગતી આ બીજી તારાદર્ષ્ટિમાં પુરૂષને ગ્રાનનાે અવબાેધ, છાણના અગ્નિના કણ જેવાે દીપ્ત હાેય છે: એટલે કે-પ્રથમની દષ્ટિ કરતાં અહિં જરા સ્પષ્ટ બાેધ હાેય છે, શૌચ વગેરેના તેમજ ઇચ્છા વ્રત વગેરેના નિયમ હાેય છે, પરલાેક સંબંધીનાં પાતાનાં હિતમાં કટાળા રહિતની પ્રવૃત્તિ હાેય છે, પરલાેક સંબંધીનાં પાતાનાં હિતમાં કટાળા રહિતની પ્રવૃત્તિ હાેય છે. અને તાત્વિક વિષયાને અદ્વેષપૂર્વ ક સ્વીકારવાની તત્ત્વને અતુ-કુળ જિજ્ઞાસા હેાચ છે. ા યાેગની કથામાં અખંડપણે અત્યંત પ્રીતિ હાેય છે, તેમજ શુદ્ધયાગને ધારણ કરવાવાળા યાેગીઓ પ્રતિ નિશ્વયે બહુમાન હાેય છે, વગેરે.''

'યેાગદર્ષિ' ગ્રંથની આ બે દર્ષ્ટિના અધિકાર, ઉપર જણાવી ગયા તે 'યાેગબિંદુ' ગ્રંથના <sup>2</sup>લાેક ૧૦૯ થી ૪૪૦ પર્ય તેના અધિકારને સંગત છેઃ 'યાેગબિંદુ' ગ્રંથસ્ચક તે સ્થિતિની જેમ 'યાેગદષ્ટિ' ગ્રંથ-સ્ચક આ બે યાેગદર્ષ્ટિની સ્થિતિને ભજતાે પુરૂપ પણ **યાેગ**ની પૂર્વ-સંવામાં વર્તે છે, અને જૈનાચાર્ય શ્રીએ પર્યુ પણ વ્યાખ્યાનમાળાના પ્રથમ લેખમાં જણાવવા સુજબ તે આત્મા, 'જિજ્ઞાસુઆવપૂર્વ કેનો મધ્યસ્થ-ભાવ' ગુણ ધરાવતાે હાેવાથી 'તે તે ગુણા હાેય ત્યાં સુધી તે મિથ્યા-દર્ષિ હાેય છે' એમ આ 'યાેગદર્ષિ' ગ્રંથ પણ કહે છે. પુરૂષને યાેગની આ મિથ્યાદષ્ટિગ્રાપક પૂર્વ સેવાને સાસ્ત્રકારે 'યાેગમાસારૂપ્રથ મપૂમિજ્ઞાહ્ત્વા ' વાકયવડે યાેગની પ્રથમભૂમિકા કહેલ છે. એ ભૂમિકા પ્રાપ્ત થયા પછી પુરૂષ, યાેગની એ પછીની કહેવાતી સર્વ ઉત્તર=શ્રેષ્ઠ ભૂમિ-કાને પ્રાપ્ત કરવા સમર્થ બને છે, એમ દરેક શાસ્ત્રકારો જણાવે છે: આમ છતાં તે શાસ્ત્રીયવાતથી ઉલટા જઇને જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્ર-સ્ટિજી મહારાજે, 'સંદેશ' તા. ૨૪-૭-૫૧ ના પોતાના લેખની પહેલી **કાલમમાં ''આત્માને પરમપદે યોજે તે યાેગ, અને એ છે પ્રથમ ભૂમિકા '**  એમ કહીને યેાગની તે પૂર્વભૂમિકાને સર્વોત્તમ ભૂમિકા તરીકે જચા-વેલ છે, અને યેાગની સર્વોત્તમ ભૂમિકાને 'સંદેશ' તા. ૩૦-૭-૫૧ ના લેખમાં [યાગની ચાેથી ભૂમિકાવાળાને પણ જો જન્મથી સંસ્કાર મળ્યા હોય તાે જ ઉપલી ત્રણ બુમિકાની વાત જચે તેમ છે, એમ કહીને] યાગની પૂર્વ ભૂમિકા કહી છે; તે અનંતત્તાનીઓએ જણાવેલ યાગશાસ્ત્રને ઉત્થાપીને જૈનાચાર્યધ્રીએ, અવળું જ યાગશાસ્ત્ર રજી કરેલ છે! જે જૈન જૈનેતર સર્વ'ને અનર્થકારી હાેવાથી તે સંખંધી સુધારા પણ 'સંદેશ' પત્રમાં જાહેર થવા ઘટે છે. યાગની શ્રેષ્ઠ ભૂમિએ પહાંચવાના આ ઉત્ક્રમ પણ કાેઈ યાગશાસ્ત્રમાં દીઠા નથી.

# ચાેગભૂમિની પણુ ફેંકારેંક !

તા. ૨૪-૭-૧૯૫૧ ના 'સંદેશ'ના લેખમાં આપણા જૈનાચાર્યજી લખે છે કે-" ચાર ભૂમિકા=આત્માને પરમપદે યોજે તે યોગ, અને એ છે પ્રથમ બૂમિકાઃ ભીજી બૂમિકા છે મર્યાદિત સદ્દગૃહસ્થજીવનઃ ત્રીજી બૂમિકા છે વિવેકવાળું જીવનઃ આ ત્રણે બૂમિકા સહુ માટે સહેલી નથી, એટલે અનંતત્તાનીઓએ એ ત્રણે બૂમિકા ઉપર ક્રમશઃ જઈ શકાય એ માટે ચાથી બૂમિકા કરી છે. પણ આ ચાથી બૂમિકાવાળાને પણ જો જન્મથી સંસ્કાર દ્વાય તા જ ઉપલી ત્રણ વાત જચે તેમ છે. "

આ વાતદારા જૈનાચાર્યશ્રીએ એમ જણાવ્યું છે કે-" આત્માને પરમપદે યોજે તે યોગની પહેલી ભૂમિકાએ પહેાંચવા માટે યોગની ચાથી ભૂમિકા છે. " જ્યારે તા. ૩૦-૭-પ૧ ના 'સંદેશ 'ના લેખમાં આપણા એ જ જૈનાચાર્યશ્રી, પોતાની તે વાતથી ઉલટી જ રીતે લખે છે કે-' પરમપદ અને તેની સાથે આત્માને યોજી આપનાર જે યોગ અને તેની (પ્રથમની) ભૂમિકાએ પહેાંચવા માટે જે (ચાેથી) ભૂમિકા છે, તેને આપણે પ્રથમ ભૂમિકા તરીકે ઓળખીએ છીએ. " કેવી ઉલટી સુલટી વાતો ? યોગભૂમિની પણ કેવી ફેંકાફેંક ? મહાન જૈના-આપંધ્રી હસ્ભિદ્ધ સ્રીશ્વર મહારાજ જેવા સમર્થ ગીતાર્થ મહાપુરૂષ

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

વિરચિત ' યાેગભિંદુ ' અને ' યાેગદષ્ટિ ' જેવા મહાન્ યાેગશાસ્ત્રોની ટંકશાળી યાેગવ્યાખ્યાને ઉત્થાપીને જૈનાચાર્યશ્રીએ સ્વમતિએ ઉપજવી કાઢેલી યાેગની ૪ ભૂમિકાની પણુ તેએાશ્રીના જ હાથે થતી આવી ઉલટીસલટી ફેંકાફેંક દેખીને જૈનજૈનેતર સહુ કાઇને આ આચાર્યશ્રીનાં યાેગશાસ્ત્ર પ્રતિ રહેજે શંકા થાય કે-જે જૈનાચાર્યશ્રી, અડવાડિયા પહેલાં જ જે યાેગભૂમિકાને પ્રથમ ભૂમિકા તરીકે તથા ચાેથી ભૂમિકા તરીકે ઓળખાવે છે, તે જ જૈનાચાર્યશ્રી, એક જ અડવાડિયા બાદ તે જ પ્રથમ અને ચાેથી ભૂમિકાને ઉલટાવીને અનુક્રમે ચાેથી અને પ્રથમ ભૂમિકા તરીકે ઓળખાવે છે! તે જૈનાચાર્યશ્રીનાં તેવાં યાેગશાસ્ત્રાને શી રીતે પ્રમાણિક માની શકાય ? માટે જૈનાચાર્યશ્રી પાસેથી યાેગભૂમિકા સંબંધીની તે બંને ઉલટીસુલટી કરેલી વાતાેના ખુલાસા પણુ 'સંદેશ' પત્રમાં શાસ્ત્રાધારે જાહેર કરાવવા ઘટે છે.

' યેામબિંદુ ' ગ્રંથના ૧૦૯ મા આ ' પૂર્વસેવા તુ તંત્રજ્ઞૈ– ગ્રંષ્ઠ देवादि-पूजनम् । सदाचारस्तपे मुक्तयद्वेषश्चेह प्रकीर्त्तिता ॥ ' શ્લેાકદારા મહાન્ શાસ્ત્રકાર જૈનાચાર્યશ્રી હરિભદ્ર સુરીશ્વરજી મહારાજે યાંગની પૂર્વ સેવાના ' ૧-ગુરૂ દેવાદિપૂજન, ર-સદાચાર, ઢ-તપ અને ૪-સુક્તિના અદ્વેષ ' એ ચાર ગુણે જણાવેલ છે. એ પછીથી શ્લાક ૧૧૦ થી ૧૨૫ સુધીમાં તે ચાર ગુણામાંના ' ગુરૂ દેવાદિપૂજન ' નામના પ્રથમ ગુણનું વિરતૃત વિવેચનપૂર્વ કે અપૂર્વ વર્ણન આપવામાં આવેલ છે, શ્લાક ૧૨૬ થી ૧૩૦ સુધીમાં ' સદાચાર ' નામના બીજા ગુણનું ' સદાચારના ૧૯ પ્રકારા જણાવવા પૂર્વ કે ' સુંદર વર્ણન કરેલ છે, શ્લાક ૧૩૧ થી ૧૩૫ સુધીમાં ' તપ ' નામના ત્રીજા ગુણનું અને શ્લાક ૧૩૬ થી ૧૩૫ સુધીમાં ' તપ ' નામના ત્રીજા ગુણનું ' અવેદ્ય સંવેદ્ય અને વેદ્ય-સંવેદ્ય ' પદાપભાગી આત્માને યાગ્ય અદ્ભૂત વર્ણન કરવામાં આવેલ છે.

**તપની વ્યાખ્યા પણુ ઉલ**ઢાવી ! જૈનાચાર્યબ્રી રામચંદ્રસૂરિજી મહારાજે યાેગની પૂર્વસેવારૂપ તે ચાર

ગુષ્યુમાંના પ્રથમના ' ગુરૂદેવાદિપૂજન અને સદાચાર ' એ બે ગુણાતી વ્યાખ્યા, તા. ૨૭ ઓગસ્ટ ૧૯૫૧ ના 'સંદેશ ' પત્રમાંના લેખની બે **ઠાલમ સુધીમાં** યથામતિએ પૂર્ણ કરી છે, અને તે લેખની ત્રી**છ** કાલમમાં છેલ્લા ' તપ અને મુક્તિનેહ અદ્વેષ' એ બે ગુણાની વ્યાખ્યા આપેલ છે. અહિં યાેગના પૂર્વસેવાવાળાને તે ત્રીજો તપ ગુણ કેવા પ્રકારના તપથી વાસિત હેાય ? તેની સમજ આપતાં 'યેાગબિંદુ " નામના ગ્રંથના ક્લોક ૧૩૧ થી ૧૩૫ સુધીમાં મહાન જૈનાચાર્યથી હરિભદ્રસુરીશ્વરજી મહારાજ જણાવે છે કે-યોગની પૂર્વસેવામાં વર્તતા પુરુષમાં જેમ દેવગુરૂપૂજન અને સદાચાર એ બે ગુણ હોય છે તેમ પાપને તપાવે તેવા ' ચાંદ્રાયણ, કુચ્છ્ર, મૃત્યુલ અને પાપસુદન ' એ પ્રકારનાં તપરૂપ ત્રીજો ગુણ, પણ કત્તવ્યરૂપે હેાય છે. તે પરમાપકારી મહાપુરૂષે સાં આગળ તે ચારે પ્રકારનાં તપનું સ્વરૂપ પ**ણ અનુક્રમે** જાણાવેલ છે કે-શુકલપક્ષના પડવાના દિને ૧ કવલ, બીજને દિવસે ૨ કવલ, એમ વધતાં વધતાં પુનમના દિને પંદર કવલ આહાર ગ્રહ**છ્** કરે અને કુષ્ણપક્ષના પડવાને દિને ચૌદ કવલ, બીજના દિને તેર કવલ, એમ ઘટતાં ઘટતાં વદ ચૌદરો એક કવલ આહાર ગ્રહ**ણ** કરી <mark>અમા</mark>-વાસ્યાના દિને ઉપવાસ કરે તે ૧ ચાંદ્રાયજી તપ કહેવાય છે.

ર કૃત્યુદ્ધ પઃ-આ તપના ' સંતાપનકૃત્ર્બ્ર, પાદકૃત્ર્બ્ર, સંપૂર્ણ્ કૃત્ય્વ્ર વગેરે અનેક બેદા છે. પ્રથમના ઢ દિવસ ઉખ્ણુજળનું, તે પછી ત્રશુ દિવમ ઉખ્યુધૃતનું, તે પછી ત્રણુ દિવસ ઉખ્ણુમ્ત્રતું અને તે પછી ત્રણુ દિવસ ઉપ્ણુદ્ધનું પાન કરવું તે સંતાપનકૃત્ર્વ્ર્ તપ: તે જ પ્રમાણુ તપ કર્યા બાદ બિક્ષા યાચી એકાશન કરે અને તેની ઉપર એક ઉપવાસ કરે તે પાદકૃત્યુદ્ધ પઃ અને એ રીતના તે તપ તેથી ચારગુણા કરે તે સંપૂર્ણ કૃત્યુદ્ધ પઃ કહેવાય છે.

**૩ સૃત્યુંજયતપઃ '** સૃત્યુંજય ' તેા જાપ કરવાપૂર્વક આ **તપ**, એક માસના લાગટ ઉપવાસથી થાય **છે.** તે તપ કરતાં આ લેહકના ભાગપદાર્થાંની આશંસાના ત્યાગ કરવાપૂર્વક કષાયના રાધ, પ્રક્ષચર્યનું પાલન અને દેવપૂજન વિગેરે વિધિ સાચવવાના હાેય છે.

૪ પાપસૂદન તપઃ, ન્સાધુદ્રોહ વગેરે જે જે પાપાચરણા સેવ્યાં હાેય તે તે પાપાની અપેક્ષાએ આ તપ અનેક પ્રકારે કરવાના હાેય છે. ત્રાનાદિ આઠ કર્મની અપેક્ષાએ તાે આઠ દિવસ સુધી આઠ પ્રકારે કરવાના હાેય છે. આત્માએ જે પાપ આચર્યું હાેય તે પાપની શુદ્ધિ માટે તે પાપ જેટલા દિવસ યાદ આવ્યા કરે, કે જે દિવસે યાદ આવે તેટલા દિવસ કે તે દિવસે ઉપવાસ કરવા કે કરવા તે પાપસૂદન તપ કહેવાય છે. ત્રાનાદિ આઠ કર્મોને તાેડવા માટેનું કર્મસદન તપ તાે આઠ કર્મના કર્મદીઠ અનુક્રમે ઉપવાસ, એકાશન, એકસિકથ, એકલઠાણું, એકદત્તી, નીવી, આયંબિલ અને આઠમાં દિવસે આઠ કવલ આહાર લઇને કરવાનું હાેય છે. આ પાપસૂદનતપમાં "આંહીં અસિઆઉસા નમઃ" ઇત્યાદિ મંત્રના પ્રાય: જપ કરવાના હોય છે.

મહાન જૈનાચાર્યશ્રી હરિભદ્રસરીશ્વરજી મહારાજ, ' યાેગબિંદુ ' પ્રાંથમાં યાેગની પૂર્વમેવાવાળાને કત્ત બ્ય તરીકે ઉપર મુજબનો જ ચાર પ્રકારના તપ હાેય એમ રપષ્ટ કહે છે; છતાં એ જ યાેગબિન્દુ પ્રાંથને આધારે એ જ યાેગની પૂર્વસેવાના ઉપદેશ આપતા જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસરિજી મહારાજ, એ મહાન જૈનાચાર્ય અને મહાન યાેગપ્રાંથથી વિરુદ્ધ જઈને યાેગની પૂર્વસેવાવાળાના તે તપગુણુને ભાર પ્રકારના જણાવે છે, તે અનર્થકારી છે. જીએા તા ૨૭ એાગરટ ૧૯૫૧ ના ' સંદેશ ' પત્રમાંના તેએાશ્રીના તે લેખની ત્રીજી કાલમમાં જણાવેલ છે કે-" ૧૨ પ્રકારનાં લપ=આબ્યંતર અને બાહ્ય એવા ૧૨ પ્રકારના તપનું પ્રતિપાદન કરતાં આચાર્યશ્રીએ જણાવ્યું હતું કે-અનશન, ઉણા-દરી, વૃત્તિસંક્ષેપ, રસત્યાગ, કાયકલેશ અને અંગાપાંગને કાભ્રમાં રાખવાની ટેવ ' તે બાહ્ય તપ છે. ત્યારે આભ્યંતર તપમાં-' કરેલા પાપના એકરાર કરી દંડ માગવાની વૃત્તિ, હૈયાંમાં ગુણી પ્રત્યેની નમ્રતા, અગશા વિનાની સેવાવૃત્તિ, તત્વચિંતન, સારી વરતુનું ધ્યાન અને કાયેા-ત્સર્ગઃ આમ બાર પ્રકારના તપથી મન∼વચન અને કાયા પર કાઝુ આવે છે. આ રીતે સલળા દર્શનમાં તપનું વિધાન દતું. "

આ રીતે મહાન જૈનાચાર્ય વિરચિત 'યોગબિંદુ' શાસ્ત્રદ્વારા એ શાસ્ત્રથી જ વિરૂદ્ધ અપાએલ ઉપદેશમાં શાસ્ત્રાનુસારીપણાનું લીલામ જ થયેલ હેાવાને લીધે ગાસાતા એ અશાસ્ત્રીય ઉપદેશથી *જેનજેને*તર આલમનાં આત્મહિતનું પશ્ચ પ્રગટ લીલામ છે. માટે જૈનાચાર્થબ્રીની **અ**ા શાસ્ત્રવિરૂદ વ્યાખ્યાતા પણ સુધારા **જૈન**જૈતેતર આલમના હિતાર્થ 'સદિશ ' પત્રમાં જાડેર કરાવવા ઘરે છે. એ સાથે જૈતાચાર્ય-શ્રીએ છેક્લે છેક્લે જ 'આ રીતે સવળા દર્શનમાં તપનું વિધાન હતું ' એ પ્રમાણે વાકય જણાવેલ છે, તે વાકય પણ જો કપોલકલ્પિત જ ન હોય તે છેએ દર્શનનાં શાસ્ત્રોમાંનાં 'એ રીતે ભાર પ્રકારના તપ્ર ≪છાવેલ ' શાસ્ત્રોયરથવેા, તેઓર્બ્રા પાસેથી મેળવીને જાડેર કરવા લાભપ્રદ છે. યોગતા પૂર્વસંવાવાળાને તે ભાર પ્રકારના તપ ઢાય કે-**સ**બ્યગદર્શન, દેશવિરતિ અને સર્વાવરતિલર્મ પામેલા (યો**ગના** ઉત્તરસંવાવાળા) પુખ્યાતમાઓને તે વ્યારે પ્રકારના તપ હ્રાય? તે સંગંધી ખુલાસા પણ મેળવીને જનહિતાર્થ જોડેર કરવાે ઘટે છે. જૈનાથાય શ્રીની આ રીતની અનેક ઉપરેશશ્રેણીથી અહિં (પાલીતાણા) ખાતે અનેક જૈન સુનિરાજી મદાન અનથ જોઈ રહ્યા હાઇને ખુલાસા મળવવા પ્રેરી રહ્યા હાવાથી પ્રથમ તકે તા તેવા સર્વ સનિવરાની શાંતિ માટે પસુ નાંધપાત્ર ખુલાસાએા રજી કરવા ઘટે છે. ધર્મની બ્યાખ્યા, શાસ્ત્રોથી અધુરી છે.

તા. ૨૯ ઓગસ્ટ ૧૯૫૧ના 'સદિશ 'માંની વ્યાખ્યાનમાળાના પ્રથમ લેખની બીજી કાલમમાં પાતાના ફાટુની નીચે જૈનાચાર્ય શ્રીએ ધર્મની વ્યાખ્યા કરતાં લખ્યું છે કે-'ધર્મ તેને કડેવાય કે-જે જીવતે દુર્માંતમાં પડતા ભયાવનારા હેતુ હાય, જેના યાગે જીવની દુર્મતિ થાય નહિ અગર તા દુર્ગતિ થતી અટકે તેને ધર્મ કડેવાય. " જૈનાચાર્યશ્રીએ ધર્મનાં લક્ષણ તરીકે કરેલી ધર્મની આ વ્યાખ્યા, ' ધર્મ ' શબ્દના જ અર્થ માત્ર હાેઇને અધુરી છે. '' જીવને દુર્ગતિમાં પડતા બચાવે, એવા ધર્મ શબ્દના અધુરા અર્થ કરવામાં આ પ્રશ્નો ઉભા રહે છે કે-ધર્મ કરનાર મનુષ્યને ધર્મ, કાયમને માટે મનુષ્યપણે જ જીવવા દે ? મરવા દે જ નહિ ? અથવા તાે શું કાઇ સ્થળે અહર લટકાવી રાખે છે ? કે-કરે છે શું ? ''

માટે જ શાસ્ત્રકારોએ 'ધર્મ' શબ્દના વ્યુત્પત્તિથી સ'પૂર્ણ અર્થ જણાવેલ છે કે-' જીવને દુર્ગતિમાં પડતા ળચાવે અને સદ્દગતિમાં રથાપે તે ધર્મ કહેવાય.' એ માટે જીએા. (૧) 'શ્રી ઠાંણાંગસત્ર' પષ્ટ પર. સાં શ્રી ગણધરલગ તે કરમાવેલ છે કે-' दुगतौ प्रपततो जीवान् रुणद्धि सुगतौ ष तान् धारयतीति धर्म: (૨) મહાન જૈનાચાર્યશ્રી હરિભક્સ્ રીશ્વરજી મ. વિરચિત ' શ્રી ધર્મ બિન્દુ ' ગ્રંથ પૃ. ૨ ઉપર પણ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ છે કે ' दुर्गतिषतज्जन्तुजातधारणात् स्वर्गादिसुगतौ धानाच धर्म इत्येवंरूपत्वेन कीर्त्यते- शब्दाते सब दाकल्पितमावकलापाऽऽ कलनकुझलेः सुधीमिरिति।' (૩) કલિકાલ સર્વ' તે જૈનાચાર્ય શ્રી મદ્દ હેમચંદ્રાચાર્ય જી મહારાજ વિરચિત ' યાગશાસ્ત્ર' નામના ગ્રંથના પૃ. કર ઉપર ઉલ્લેખ છે કે ' दुर्गतिष्रसत्तान् जंतून्, यस्माद्धारयते ततः । धत्ते चैतान् शुभस्थाने, तस्माद्धर्म इति स्मृतः ॥ '

આ રીતે અનેક જૈન આગમ આદિ પ્રથામાં ' જીવને દુર્ગતિ પડતા બચાવે અને સદ્ગતિ=સ્વર્ગાદિમાક્ષગતિમાં રથાપે તે ધર્મ કહે-વાય ' એ પ્રમાણે જ ધર્મની પૂર્ણ વ્યાખ્યા જણાવેલ હાેવાથી સિદ્ધ છે કે-જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસૂરિજી મહારાજે કરેલી ધર્મની વ્યાખ્યા પણ અપૂર્ણ છે: માટે તે વ્યાખ્યાનાના પણ 'સદેશ' પત્રમાં જૈનશાસ્ત્રાનુસાર પૂર્ણુ પણે સુધારા જાહેર કરાવવા ઘટે છે.

આ પછીની જેનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસ્**સ્જિ મહારાજની** અનેક વિપરીત પ્રરૂપણાએાને લંખાણુના ભયે સંક્ષેપીને રજી ક્રસ્વાના હેતુથી આ નીચે નંબર આપીને રજી કરવી પડે છે.

## જેનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસૂરિજીની કે છે. હારબંધ ઉત્સુવ પ્રરૂપણાએા

34

ચાર્યબ્રીએ પ્રરૂપણા કરી છે કે–' મેલાે આત્મા ચાેકખાે થાય તેનું નામ મેાક્ષ " તેઓશ્રીની આ કારમી ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણા છે. કારણું કે તે ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપથાયી માક્ષ નહિ પામેલા એવા અનંતા વિહરમાન કેવલીભગવ-તાના અનંત વિશહતર આત્માએાને મેલા ગણાવીને ધાર આશાતના **સર્જ**વામાં આવેલ છે. આચાર્યબ્રીને નવતત્ત્વનેા પણ વ્યવસ્<mark>યિ</mark>ત અભ્યાસ દ્વાત તાે તેએાશ્રી એટલું જ્ઞાન તાે ધરાવતા જ હાેત કે -મેલાે આત્મા ચાેકખાે <mark>ચાય.</mark> તેનું નામ માક્ષ નથી; પરંતુ નિર્જરા છે. વિહરમાન સમસ્ત કેવલી ભગવતાના આત્માએા, સિદ્ધ પરમાત્માના આત્મા જેવા નિર્મલ જ દ્રાય છે, ચાકખા જ હાય છે અને તેએા આઠમા નિર્જરાતત્ત્વમાં જ છે. ળુઓ " શ્રી તત્વાર્થ સુત્ર " અધ્યાય ૧૦ સૂત્ર ૨. " **વન્ઘ**हેત્વમાવનિર્જ-राम्याम्, ' नी टीश ' गुढो-धोनेाऽपनीतसकलकर्ममलः : '' आथी सिंહ છે કે-'મેલા આત્મા ચાકખા થાય તેનું નામ માક્ષ છે'એ કારમી **ઉત્સ્**ત્રપ્રરૂપણા છે, અને 'મેલેા આત્મા ચેાકખા થયા બાદ દેહ-વિમુક્ત ખતે તેનું નામ માક્ષ ' એજ શાસ્ત્રસિદ્ધ શુદ્ધ પ્રરૂપણા છે. મેલા આત્મા ચાકખા થાય તેને માક્ષતત્ત્વ ગણાવવા વડે જૈનાચાર્યશ્રીએ નવમા માક્ષતત્ત્વને આઠમા નિજ રાતત્ત્વમાં નાખીને નવને બદલે આડ તત્ત્વ પ્રરૂપવાના અનર્થ પથ ઉપજાવેલ છે.

નં ર-તે જ લેખની કાલમ પહેલી પેરા 'પ 'માં ' છવવું ગમો -સદા છવવું ગમે પશુ અનેક અપેક્ષા ઉભી રહેતી હાેય એવું છવન ગમે ! જ્યાં સુધી શરીરનું બધન છે, ત્યાં સુધી અપેક્ષાઓ તા રહે-વાની જ '' એ પ્રમાણે જૈનાચાર્યપ્રીએ પ્રરૂપણા કરી છે તે પણ જૈન-શાસ્ત્રથી વિરૂદ્ધ છે. તીર્થ કરદેવાને દીક્ષા લ્યે ત્યારથી જ શરીરનું બધન હોવા છતાં કાઈ જ અપેક્ષા હોતી નથી. જીઓ. '' ગ્રી કદપૂ- सूत्र " खत्र ११८ भुं. ' समजे भगवं महावीरे साइरेगाइं वासाइं निश्चं बासट्टकाए चियत्तदेहे० ' ती टीश ' श्रमणाे मगवान् महावीरः सातिरेकाणि द्वादश वर्षाणे यावत् दीक्षाप्रहणादनु यावज्जीवं ग्युत्सृष्ठकायः त्यक्तदेहः ।'

નં. 3-તે જ લેખની કાલમ ચાથીના પેરા ત્રીજામાં જણાવ્યું કે-"આ દેશમાં બનાવડી અધ્યાત્મવાદીના માટે વર્ગ થઇ ગયો, તેમાં આપણો નંબર પણ ખરાે" જૈનાચાર્ય શ્રીએ આ પ્રરૂપણાવડે 'પોતે એ કાટિના જ અધ્યાત્મવાદી છે, એ પ્રકારની 'સમગ્ર શાસનપક્ષની દઢ માન્યતાને સાચી ઠરાવી, તે પ્રશંસનીય છે; પરંતુ પાતાની તે સાચી રિયતિતે ઘણાં વર્ષો છુપાવીને તેઓશ્રીએ તે બધાં જ વર્ષો દરમ્યાન જનતામાં પાતાને સાચા આત્મવાદી તરીકે આળખાવીને જે નવા તિથિમત સ્થાપેલ છે, તેમજ સૂતક અને ગ્રહણની જૈનીમાન્યતા ઉત્યા-પેલ છે તે બધું જ ઉત્સત્ર છેઃ અને તે વાત તેઓશ્રીએ પાતે જ હવે ઉપર જાહેર કરી દોધેલી પાતાની તે સ્થિતિથી સિંહ છે. કારણ કે-બનાવડી

આત્મવાદી, સૂત્રાનુસારી ઉપદેશ આપવાની પરવા રાખતા જ નથી. તં. ૪-તા. ર-૭-૫૧ ના 'સંદેશ 'ના લેખની કાલમ પહેલીના ત્રીજા પેરામાં જણાવ્યું છે કે-" આપણી કેટલી ચંચળ અવસ્થા છે કે-મન, વાણી અને કાયા ઉપર આપણો કાલ્યુ નથી; જો આ ત્રણે પર કાલ્યુ આવી જાય તા છવન ઉચ્ચકાટીનું બને અને એને ત્રાની-આએ અયાગાવસ્થા કહી છે" જૈનાચાર્યશ્રીની આ પણ ભયંકર કાટીની ઉત્સત્રપ્રરૂપણા છે. જૈનશાસ્ત્રાના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખાથી સમજી શકાય તેમ છે કે-'મન, વાણી અને કાયા ઉપર કાલ્યુ તા અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકથી જ આવી જાય છે, અને તે અવસ્થાને ત્રાનીઓએ અયાગાવસ્થા કહી નથી; પરંતુ આક્યું આદિ ગુણસ્થાનક કહેલ છે: અયોગાવસ્થા કહી નથી; પરંતુ આક્યું આદિ ગુણસ્થાનક કહેલ છે: અયોગાવસ્થા તો ચૌદમા ગુણસ્થાનક કહેલ છે. જીઓ 'શ્રી ગુણસ્થાનક કમારાહ ' નામક દ્રવ્યાનુયાગ ગ્રંથ: તેમાં સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ છે- '' તન્નાદમે ગુળસ્થાને, જીવ્દસ્વદ્ધ્યાનમાદિમમ્ ા ધ્યાનું પ્રજ્રમતે સાધુ-રાદ્યસંદ્દનનાન્થિતઃ ॥ ૫૧ ા निष्यकंपं विधायाय, इदं पर्यक्रमासनं । नासायदत्तसन्नेत्र, किंचिदुन्मिलितेन क्षणः ॥ ५२ ॥ विदृल्पनागुराजाखाद्, दूरोत्सारितमानसः ॥ संसारोच्हेद-नेन्साहा, वेगगिन्द्रो ध्यातुमईति ॥ ५३ ॥ ''

નં. પ-તા. ર-૭-૫૧ ના તે જ લેખની કાલમ બીજીમાં 'શ્રમણ કોને કહેવાય ?' શિર્યકતળે જણાવ્યું કે–"યોગની અનેક ભૂમિકાએદ છે. એની અંતિમક્રોટી એ છે અયેાગાવરથાઃ જે મનની ચંચળતાનેા નાશ કરે અને શરીર ઇન્દ્રીઓને નિષ્ક્રિય અવરથામાં સુકે છે. '' જૈના-ચાર્ય શ્રીની આ પણુ ઉત્સત્રપ્રરૂપણા છે. તેએાશ્રીએ આગળ યેાગની અનેક બુમિકા, એટલે ચાર બુમિકા કહી તે બુલ છે, તે તેા વાચકના ખ્યાલમાં જ હ્વાય, પરંતુ અહિં તેઓશ્રીએ યોગની અંતિમકાડીને અયેાગાવરથા કહી તે ઉત્સલપ્રરપથા છે. અયેાગાવરથાના આઘ સમયની **અ**વસ્થાને પ**ચ** યાેગની અંતિમકાેટી કહેવી તે અબાેધમૂલ ઉત્સ્ત્ર **બચ્**યાય છે, પછી તેરમા ગુષ્યુસ્થાનકવાળી યેાગની અ'તિમ**દાટીને ચૌદમા** ગુપારથાનકવાળી આખી અયેાગાવરથા તરીકે પ્રરૂપવી તે તેા મિથ્યાત્વ-ઞૃલ ઉત્સૂત્ર જ ગણાય, તેમાં બે મત હાેઈ શકે નહિ. 'દ્રવ્યલાેક-પ્રકા**શ**' નામના ગ્ર<sup>ા</sup>યના પૃ**૦ ૬૯** ક્લોક ૬૨ થી ૬૬ સુધીમાં આ સંબંધમાં રપષ્ટ ઉલ્લેખ છે કે–" તેરમા સયેાગી ગુણસ્થાનના અંતિમ સમયવેદી વિ**સાયને જ યે**!ગની અંતિમઢાટી કહેવાય, એ જ સુત્રસિદ્ધ પ્રક્રપથા છે. સપેાત્રી કેવલી, અંતર્સું દૂર્ત આયુષ્ય બાકી રહે ત્યારે મન-વચન અને કાયયાંગને રંધવા માંડે છે. તેમાં પ્રથમ ભાદર કાયયોગથી મન અને વચનના બાદર યાેગને રૂંધે છે. અને તે પછી બાદર કાય-ચેાગને રૂંધે છે. ત્યારબાદ શુકલપ્યાનના ' સક્ષ્મક્રિયા અનિવૃત્તિ ' નામના ત્રીજ પાયાને ધ્યાતા થકા સક્ષમ કાયયામથી મન અને વચનના સક્ષમ-ચાે**ગા**તે કંધે છે: અને બાકી ર**હેલ ૧** સદ્ધમ કાયયોગ, પોતાની મેળે જ સદમ થઈ જાય છે. '' અહિં સયેાગી ગુણાસ્થાનક પૂર્ણ થાય છે. અને તેથી પાતાની મેળે જ સદ્ધમ બની જતા આ સદ્ધ કાયયાંગ તે જ ચાેગતા અંતિમઢાટી છે. એ પછી **આ**ત્માને ઢાઈ યાેગ રહેતા નથી⊾

ૐ ટલે આત્માની તે પછીની અવસ્થાને જ અયેાગાવસ્થા કહેવાય છે. ચાેગના વ્યાપારથી તદ્દન રહિત એવી તે અયેાગની અવસ્થાને કાઈ સ્વ્વાનુસારી આત્મા તાે યાેગની અંતિમકાેટીની અવસ્થા કહે જ નહિ.

જૈનાચાર્ય શ્રીએ યેાગની અંતિમક્રોડીને એ રીતે અયેાગાવરથા કહે-વાતું ઉત્સત્ર ભાખ્યા પછી જે "એ અયેાગાવરથા, મનની ચંચળતાના નાશ કરે અને શરીર-ઇન્દ્રીયાને નિષ્ક્રિય અવસ્થામાં મુકે છે" એ પ્રમાણે કહેલ છે, તે પ્રરૂપણાને તેા ઉપર (ચાથા નંખરની ઉત્સત્ર પ્રરૂ-પણાના રપષ્ટીકરણમાં 'શ્રી ગુણુરથાનક ક્રમારાહ ' ગ્રંથના ૫૧-૫૨-૫૩ મા ક્લોકથી) ઉત્સત્રપ્રરૂપણા તરીકે સિદ્ધ કરેલ હેાવાથી અહિં અડકતા નથી.

નં. ૬-તે લેખમાં તે પછીના જ પેરામાં જૈનાચાર્યબ્રીએ કહ્યું છે કે-'' દુનિયામાં જેને પાપ કહેવાય છે તે જેના જીવનમાં ન હોય તેને અમણુ કહેવાય. '' જૈનાચાર્યબ્રીની આ વ્યાખ્યા સુજબની સ્થિતિ અમણુાને બારમા ક્ષીણમાહ ગુણુરથાનકે જ હેાય છે. આજે વિચરતા છઠ્ઠા પ્રમત્તગુણુરથાનકે વત્તતા શ્રમણો તેવું ઉત્કટ શ્રામણ્ય ધરાવી શકતા જ નથી. આમ છતાં સમરત જૈનશાસ્ત્રો, છઠ્ઠા ગુણુરથાનકે રહેલા શ્રમણું!ને ' શ્રમણ ' જ કહે છે. જ્યારે જૈનાચાર્યબ્રીએ, વિદ્યમાન શ્રમણામાં પાતાની ઉત્કટ શ્રમણતા દેખાડવા સારૂ આ વ્યાખ્યાદ્વારા એ રીતે બારમા ગુણુરથાનક વિરાજતા શ્રમણું!ને ' શ્રમણ ' કહીને તેથી નીચે નીચેના ગુણુરથાનક વિરાજતા શ્રમણું!ને ' શ્રમણ ' નામ જ ઉડાવી દેવાની ધેાર હત્સત્ર પ્રરૂપણા કરી છે. શ્રી કલ્પસૂત્ર, વત્તમાન શ્રમણું!ને શ્રમણ નહિ કહેનારને સંઘ બહાર જાહેર કરવા કરમાવે છે.

આજે વિચરતા પુ. શ્રમણભગવ તા 'પ્રમત્ત' નામના ગુણુરથાનક વિરાજે છે मज्जं विसय कसाया, निद्दा विकहा य पंचमी भणिया। एए पंच प्रमाया जीवाणं पाडंति संसारे॥' એ આગમ વચન મુજબ છવાને સાંસારમાં પાડનારા પ્રમાદા છે. આજે છઠ્ઠા 'પ્રમત્ત' ગુણુરથાનકે વર્તતા શ્રમણેાને પાંચ ઇન્દ્રિયાના પાતળા વિષયા, સંજ્વલનના કષાયા, નિદા અને અનાભાગાદિજન્ય વિકથાદિ પ્રમાદા હાય છે; પ્રમાદા દુનિયામાં પાપ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. વળી આ છટ્ટા પ્રમત્ત ગુણુસ્થાનક વર્ત્તતા શ્રમણાને, હારય-રતિ-અરતિ આદિ નવ નાકપાયા પણ વત્તતા હાવાથી આર્ત-ધ્યાનની સુખ્યતા હાય છે. (જીઓ ગુણુસ્થાનક કમારાહ ક્લાક ૨૮) એ આર્ત્તધ્યાન પણ દુનિયામાં પાપ જ કહેવાય છે; અને તે આજે પ્રમત્ત ગુણુસ્થાને વત્તતા સમસ્ત શ્રમણાના જીવનમાં હાય છે. તેથી તા દરેક શાસ્ત્રકારા તેઓને અગીઆરમા ગુણુસ્થાનકના શ્રમણ ન કહેતાં છટ્ટા ગુણુસ્થાનકના ત્રમણ કહે છે. આ વસ્તુ સમજવા છતાં જૈના-ચાર્યશ્રી રામચંદ્ર સૂરિજી, એ બ્યાખ્યાદ્વારા વત્તમાનકાલીન શ્રમણોને 'શ્રમણ કહેવાનું છાડી દે છે; તે અનેક શાસ્ત્રા પર પગ મૂકીને ચાલવાની સ્વચ્છં-દતા પૂર્વક વર્ત્તમાન શ્રમણા ને કુશ્રમણ લેખાવવાનું ભયંકર ઉત્સત્ર છે. ન. છ-તે પેરામાં તે વાક્ય પછી જ પ્રરપાય છે કે-" પાપથી વિસુક્ત જીવન જીવાય તે યાગની સ્થિતિ હાઈ શકે '' આચાર્યશ્રીની આ પ્રર-પણા અનેષ મૂલક છે કારણ કે-સિદ્ધરમાત્મા પાપથી વિસુક્ત છે'' અને

તેઓને યેાગની ક્રાઈ સ્થિતિ નથી. અયેાગી કેવલી ભગવતો પાપથી વિસુક્ત છવન છવે છે અને તેઓને યેાગની ક્રાઈજ સ્થિતિ નથી. યેાગની પૂર્વસેવા-વાળા પાપયુક્ત છવન છવે છે અને તેઓને યાેગની સ્થિતિ છે.

નં. ૮-તા. ર-૭-૫૧ના 'સંદેશ 'ના તે લેખની કાલમ ત્રીજીમાં જૈનાચાર્યબ્રીએ કહ્યું કે '' સઘળા આસ્તિક દર્શનકારોએ મેાટા પાંચ પાપ કલ્લા છે, (૧) હિંસા (૨) અસલ (૨) ચારી (૪) પાંચે ઇંદ્રિયાના વિષયસુખતા બાગવટા (૫) પરિપ્રહ '' જૈનાચાર્યબ્રાએ એ રીતે દર્શન-કારોને નામે પ્રરૂપેલાં મેાટાં પાંચ પાપમાં ચાર્યું પાપ 'મૈયુન' ગણાવવું છોડીને ' પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયસુખતા બાગવટા ' ગણાવેલ છે, તે સર્વ દર્શનનાં શાસ્ત્રાયી વિરુદ્ધ જઇને ખાટું ગણાવેલ છે. મહાન જૈના-ચાર્યબ્રો હસ્બિક્સરીશ્વરજી મહારાજે ' સી અષ્ટકજી 'ના તેરમા અષ્ટકના બીજ બ્લોકમાં કરમાવેલ છે કે-સાંખ્ય, વ્યાસ, પાશુપત, બાગવત, બોદ આદિ સર્વ દર્શનકારાએ 'અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, મૈશુનવર્જન અને પરિગ્રહત્યાગ ' એ પાંચ પવિત્ર વ્રતાે=મહાવ્રતા કહેલાં છે; આથી સિદ્ધ છે કે સર્વ દર્શનકારાએ ' હિંસા, અસત્ય, ચારી, મૈશુન, અને પરિગ્રહ ' એ પાંચ માટાં પાપ કહ્યા છે: જૈનાચાર્યબ્રી રામચંદ્રસૂરિજીની જેમ કાેઈ પણ દર્શનકારાએ તે પાંચ પાપમાંના ચાથા પાપ મૈશુનને ઠેકાણે પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયસુખના ભાગવટાને ચાથા માટા પાપ તરીકે જણાવેલ નથી. આમ છતાં જૈનાચાર્યબ્રી, તે ચાથા મૈશુન નામનાં માટા પાપની જગ્યાએથી ' મૈશુન 'ને ખસેડી સર્વ દર્શનકારાના કથા કથા શાસ્ત્રાના આધારે તેને સ્થાને ' પાંચે ઇદ્રિયાના વિષયસુખના ભાગ-વટા 'ને ચાથા માટા પાપ તરીકે પ્રરૂપી રહેલ છે ? તે શાસ્ત્રોનાં નામ અને સ્થળ આપવા પૂર્વક જાહેર કરવું ઘટે છે.

મહાન જૈનાચાર્યશ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ ' અષ્ટકજી 'ના તેરમા અષ્ટકમાં 'એ રીતે સર્વદર્શનકારા ચાચાવતને રથાને 'પાંચે <mark>ક્ર</mark>ીન્દ્રિયોના વિષયસુખનાે નિગ્રહ 'ને ચાેઘાવત તરીકે જણાવતા નથી, મરંતુ ' મૈયુનવિરમણ 'ને જ ચાથાવત તરીકે જણાવે છે.' એમ કહે છ. કલિકાલસર્વત્ત જૈનાચાર્યશ્રી હેમચંદ્રસરિજી મહારાજ ' ત્રિષધ્ઠી પર્વ' Eसभुं सर्ग १२ 'दे। ५ अहिंसास्नृतास्तेयब्रह्माविंचनता यमाः ' વચનથી પ્રહ્મચય'ને જ ચાથાવત તરીકે ગણાવે છે, પરંતુ પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયસુખનેા નિગ્રહ કરવાે તેને ચાેથા વત તરીકે જણાવતા જ નથી. લૌક્રિકમાં પણ ' **મહાભારત ' શાંતિપવ'** અધ્યાય ૧૭ લ્લાક ૩૦ માં ' बहिंसा सत्यमस्तेयं त्यागे। मैथुनवर्जनम् । ' એ વચનથી मैथुनवर्णनने વત કહેલ છે, પરંતુ તેના સ્થાને ઇંડ્રિયાના વિષયસુખના નિગ્રહને **વ**ત કહેલ નથી ! છતાં સર્વ શાસ્ત્રવાકયાેને કગાવી દઇને જૈનાચાર્યશ્રા રામચંદ્રસ્રિજીએ મૈયુન નામે ચાેથા સર્વશાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ માેટા પાપને €ત્થાપીને તેનાં રથાને ઇંદ્રિયાના વિષયસુખના ભાેગવટાને ચાેશું પાપ્ શા આધારે ગણાવ્યું ? શું હેતુ સારવા ગણાવ્યું ? તે ખુલાસાનો સવ<sup>ં</sup> દર્શનકારાને સમાન આવશ્યકતાં રહે છે.

નં. ૯-જૈનાયાર્યશ્રીએ, એ રીતે '(૧) હિંસા (૨) અસત્ય (૩) ચારી (૪) પાંચે ઇંડ્રિયાના વિષયસ ખનેા ભાગવટા (૫) પરિગ્રહ ' એ પ્રમાણે કહીને તેના જ્વેડેથી જ શરૂ થતા પંક્તિ**યા** પ્રરુપ્યું કે–" ચાેથા (ંપાંચે ઇંદ્રિયે!ના વિષયસુખને৷ ભાેગવટાે) પાપ આગળ ઉપલા ત્રણે મામુલી છે. અને બીજાં પાપે એ ચોથા પાયને આભારી છે '' જૈનાચાર્યશ્રીની આ પણ દિત્મુત્ર પ્રરૂપણા જ છે. ' શ્રી એ ચાં**યી ગાયા**ના આધારે શ્રાવકને ાં પાળક પણ એ સમજણ ધરા**વે** છે કે '' પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષયસુખના ભાગવટા, એ ચાથું ( મૈશુન ) પાપ નથી તેમજ તેની પદ્રેલાંના હિંસા, અસત્ય અને ચારી એ ત્રણ માટાં પાપને મામુલી ગણાવે તેવા તે ક્રાઈ ધાેર અનાચારરૂપ વ્રતભંગ પછ્ય નથી; પરંતુ હિંસા–અસત્ય-ચાેરી–મૈશુન અને પરિગ્રહના વિરમછ્યુ વત તરીઢનાં પાંચ સ્થૂલવતામાં અતિચારજનક અશુભકર્મખાયક વસ્તુ છે. " જ્યારે પાતાને આભાલથદ એવા સર્વ શ્રાવકાના આચાર્ય ગણા-વતા જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસૂરિછ: તે પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયસુખના અતિચારજનક બાગવટાને ચાેથા મૈયુન નામનાં પાપરથાનકે રથાપે છે, **અને** તેની પહેલાંના ત્ર**ણ** વતાેનાં છ.ંગ કરતાં ય તે પાંચે ઇન્દ્રિયાેના વિષયસુખના ભાગવટાને વધુ માટા પાપ તરીકે પ્રરૂપે છે! તે જૈન-દર્શન સિવાયના કયા દર્શનના શાસ્ત્રાવબ્રાેધ હશે ? તે છુદિમાનાએ તપાસ કરવી ઘટે છે.

ત્રમણે ાનાં ' શ્રી પક્ ખીસૂત્ર 'માં જે ' सराः रूवा रसा गंधा, फासान पविषारणा । मेहुणरस वेरमणे, एस वुत्ते बहकमे ॥ ' ગાયા છે. તે પછુ મૈયુનવિરમણુનત સચક નથી; પરંતુ તે ચાયાનતના અતિચાર સચક છે. જૈનાચાર્ય શ્રીરામચંદ્રસરિલ્ટ, ચાયનતના અતિચારસચક તે ગાયાને ચાયાનતનું સ્થાન આપે છે, તે ઉત્કટ ઉત્સનીયતા છે, અને એ ઉત્સનીયતા તળે ( પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયસુખના બાેગવટાને ચાયું માટું પાપ કહેવા તળે ) તેની પહેલાનાં ત્રણ પાપાને મામુલી કહ્યાં તે તે ઉત્સત્રીયતાતર ઉત્સત્ર છે. જો કે-ચાેથા મૈથુનવિરમણવતમાં તા શાસ્ત્રને વિષે કાેઈ અપવાદ નથી, અને તેના ભંગે પૂર્વના ત્રણેય વતના ભંગના સંભવ ખરા; પરંતુ જૈનાચાર્ય શ્રીએ જે પાંચ ઇંદ્રિયાના વિષયસુખના નિગ્રહને ચાેથું વત ગણાવીને તેના ભંગે તેની પૂર્વના ત્રણેય વતાને મામુલી તરીકે પ્રરૂપ્યા છે, તે તા શાસ્ત્રને અડકવાની પણ યાગ્યતા નહિ હોવાનું પ્રતીક છે. ચાેથા વતના ભંગે પણ તેની પૂર્વનાં ત્રણેય વતના એકાંતે ભંગ નથી. પછી પાંચ ઇંદ્રિયાનાં વિષયસુખના ભાગવટાથી પૂર્વના ત્રણેય વતાને મામુલી શા રીતે કહી શકાય !

श्री જૈનાગમને વિષે ' एक चिय इत्थ वयं, निदिट्टें जिणवरेहिं सब्वेहिं । पाणाइवायविरमणमवसेसा तरस रक्ष्सठा ॥ ' એમ જણાવીને ' સર્વ છનેશ્વરોએ પહેલા પ્રાણુાતિપાતવિરમણ એક જ વત કહેલ છે, અને તે પછીના એથી પાંચ સુધીના ચાર વ્રતા તા તે પ્રથમવ્રતનાં રક્ષણુને માટે જ છે ' એમ જણાવેલ છે; તેમ ચાથાવતનાં રક્ષણુ માટે ( તેની પહેલાનાં ત્રણ વ્રતા અને તે પછીનું પાચમું એક એમ ) ચાર વત છે, એવા પણુ કાેઈ શાસ્ત્રપાઠ હાેય તા તે આચાર્યશ્રીએ સ્થલ સાથે જાહેર કરવા જરૂરી છે.

નં. ૧૦-' સ દેશ 'ના તે લેખમાં તે પછીથી શરૂ થતી પંક્તિઓમાં
 જૈનાચાર્ય બ્રી લખે છે કે-" ચોરી, હિંસા, અસત્ય એ પાપ છે એ સમ જાવવું સહેલું છે. પણ પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયના ભાગવટા એ પાપ છે
 એ સમજાવવું સુશ્કેલ છે. એ ઇન્દ્રિયોના વિષયના ભાગવટા એ પાપ છે
 એ સમજાવવું સુશ્કેલ છે. એ ઇન્દ્રિયોના ભાગવટા પૈસા વિના ન થાય,
 અને પરિગ્રહ એ પાપ ખરૂં કે નહિ ?" જૈનાચાર્ય બ્રીએ આ પ્રરૂપણા દ્વારા વળા આ ચાથા માટા પાપ તરીકે જણાવેલા તે પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયસુખના ભાગવટા સ્પ ચાથા પાપને પરિગ્રહ નામના માટા પાંચમા
 પાપનાં કાર્ય તરીકે ગણાવ્યું ! અને પાંચમા પરિગ્રહ નામના માટા
 પાપને તે ચાથા પાપનાં કારણમાં નાખીને તે પછીનું પાંચમું પરિગ્રહ

નામનું માટું પાપ જ ઉડાડી દીધું છે ! કેવી અનવસ્થિત દશાં? કેવી ભયંકરકાટીની ઉત્સ્ત્રપ્રરૂપણા ? જૈન જૈનેતર સર્વ શાસ્ત્રાથી વિરૂદ્ધ આ પ્રરૂપણાએા જગતના જીવાના હિતાર્થે સત્વર સુધારીને 'સંદેશ 'માં જ જોકેર થવી ઘટે છે.

તં. ૧૧-તા. ૨-૭-૫૧ ના 'સદેશ 'ના લેખની તે ત્રીજી કાલમના પેરા બીજામાં કહ્યું છે કે-' માનવતા લાજે એવું છવવું નથી, એવેા નિર્શ્વ કર્યો હોત તો આ માનવલાક દેવલાક હાત. " જૈનાચાર્યશ્રીને આ પ્રરૂપણા બદલ પૃછવું જરૂરી છે કે- ' માનવ અને દેવ એ બે લાકમાં ઉત્તમ ' માનવલાક છે કે દેવલાક ? દેવલાકમાં માનવલાક કરતાં માનવે આરાધવા યાગ્ય કર્યા વિશિષ્ટ સદાચાર છે ? માનવલાક, જો દેવ-લાક બની જાય તા તમે જણાવા છા તે પાંચ માટા પાપમાંનું કર્યું, પાપ માનવ સેવતા ન હાય ? દેવલાકમાં એ માટાં પાંચે પાપાની વિરતિ છે ? શાયલપાલન છે ? જો ઉત્તરમાં તેઓશ્રી આકાશ સામે જ જીએ તા સમજી લેવું ઘટે છે કે-' તે જૈનાચાર્યશ્રી, શાસ્ત્રાની વાતાને અળગી મૂકીને કેવલ ફેંકાફેંક તરીકેની ઉત્સન્નપ્રરૂપણાએા જ કરનારા પ્રભાવક પુરૂપ નથી; પરંવુ બદ્રિક આત્માઓનું ધર્મધન લુંટનારા વિચિત્ર પુરૂધ છે. '

નં. ૧ર-તે પેરામાં આગળ જતાં જૈનાચાર્યજ્રી કહે છે કે-" હિંસા, ચારી, અસત્ય, પરિમહ, ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ, રાગ, દ્વેષ, કજીયા, નિંદા, કાેક પર આળ મૂકવું, ચાડીચૂગલી, યાેજનાપૂર્વક અસત્ય બાેલવું અને બાેગ સારા લાગે તેવી વૃત્તિઃ આ બધા મહાપાપ છેઃ " જૈના-થાર્યજ્રીએ, આગળ ૯ નંબરની ઉત્સત્રપ્રરૂપછ્યામાં ચાેથા પાપરથાનક પાર્ચ ઇદિયાના વિષયસુખના બાેગવટાને સ્થાપીતે જેમ 'મૈથુન' નામનું ચાેથું પાપસ્થાનક જ ઉડાવી દીધું છે, તેમ શાસોમાં કહેલાં અઠાર પાપરથાનકોની આ વ્યાપ્યામાંથી પછ્ય (ચાેથા મૈથુન' નામના પાપ-સ્થાનકને ભછ્યે તેઓ પાપરથાનક જ ન ગણ્યુતા હોય તેવી સંબાવના પેદા કશવતી રીત દાખવીને) ચાેથું 'મૈથુન' નામનું પાપસ્થાનકજ ઉડાવી

⊤દીધું છે, તે ખુલ્લી શાસ્ત્રાત્યાપકતા છેઃ વળી પહેલી વ્યાખ્યામાં ' હિંસા-અમત્ય-ચાેરી-પાંચે ઇંદ્રિયાના વિષયસુખના ભાેગવટા અને પરિગ્રહ ' -ઐ પાંચને જ માટાં પાપ કહ્યાં છે; જ્યારે અહિં અઢારની સંખ્યામાં પ્રસિદ્ધ પાપેાની સંખ્યા સાેળ બનાવી દર્ધને તે સાેળેય પાપાને મહા-'માપેા કહ્યાં છે ! આચાર્યબ્રીની ઘડીભર કાંઈ અને ઘડી પછી કાંઈ એોલવાની આવી ફેંકાફેંક, શાસ્ત્રના વ્યવસ્થિત એા<mark>ધના</mark> અભાવનું પ્રતીક છે. ' સાત લાખ ' સત્ર ભણેલ જૈનનું બાળક પણ સમજે છે કે-પાપ-સ્થાનક્રે ૧૬ નથી, પરંતુ ૧૮ છે. છતાં જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસરિજી, અહિંતે ૧૮ પાપસ્થાનકમાંના ચાેથા 'મૈથુન 'અને પંદરમા 'રતિ -્**ચ્યર**તિ ' પાપસ્થાનકને પાપસ્થાનકની ગણત્રીમાંથી જ બાકાત કરે છે, તેથી ેક્રાઇને પણુ શંકા થાય કે-તેઓ મૈથન અને રતિ=અરતિમાં પાપ નંહિ જ માનતા હેાય ? આવી તે પાતાને પણ અનર્થકારી ઉત્સત્રપ્રરૂ-પણા છેઃ માટે તે પણ સુધારીને જાહેર થવી જોઈએ. બીજી વાત એ છે કે-' હિંસા અસત્ય, ચેારી, મૈથુન અને પરિગ્રહ ' એ પાંચ તેા માટાં પાપાે તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. પરંતુ તે પછીના 'ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ રાગ દ્રંષ 'વગેરે પણ તેવાં માઢાં પાપે: હાેવાનું જૈનાચાર્યબ્રીએ કહેલ છે, તે કયા શાસ્ત્રના આધારે કહેલ છે? તે પણ રથલસહિત આહેર થવું ઘટે છે.

તં. ૧ ૩-તે પેરા પછીના 'સાચુ જીવન કયારે જીવાય ?' શિર્ષક-વાળા ત્રીજા પેરામાં જૈનાચાર્યશ્રી, એમ કહે છે કે-'' જો પાંચે પાપોનો ત્યાગ થાય અને એ પાપને અનુમોદના ન આપે તા સાચું જીવન જીવાય'' જ્યારે તા. ૧૦-૯-૫૧ ના 'સંદેશ 'ના લેખની કાલમ ત્રીજીના પેરા ૬ માં તેઓશ્રી વળી એમ કહે છે કે-'' આ સંસારમાં રહેવાની વૃત્તિ હાય અને પ્રભુચરણે ચિત્ત હાય તા માક્ષની ઇચ્છા ન હાય તા ય મળી જાય !'' જૈનાચાર્યશ્રીનું આ કેવું વદતાવ્યાધાતપૂર્ણ વક્તવ્ય ગણાય ? એકવાર કહે છે કે- પાંચે પાપોના તેને અનુમાદન પણ ન આપે તેવા ત્યાગ થાય તા સાચું જીવન=અપ્રમત્ત સુનિનું જીવન છવાય ' અતે બીજીવાર કહે છે કે-' સ'સારમાં રહેવાની વૃત્તિથી પ્રભુચરણે ચિત્તઃ રાખે તેા જીવનની ઇચ્છા ન હાેય તેા ય સાચું જીવન મળી જાય ! કેવી પરસ્પર વિરૂદ્ધતા ! ગુરૂની આજ્ઞામાં રહે નહિ અને શાસ્ત્રોને તલસ્પર્શી-પણે ભણ્યા વિના ધર્મોપદેશક બની બેસે તે દરેકની દશા આવી વિધમ જ બનવા પામે છે. જૈનાચાર્યબ્રાને સદ્દગુરૂ નિશ્રામાં જઈ, શુદ્ધ દબ્દિએ શાસ્ત્રોના અબ્યાસ કરીને તે પછી ભગવંત સુધર્મારવામીની પાટે ગર્જવા વિત્તપિ કરવી ઘટે છે.

ન. ૧૪ તા. ૨-૭ પ૧ના 'સંદેશ 'ના તે લેખની કાલમ ચાથીના ત્રીજા પેરામાં જૈનાચાર્ય શ્રીએ કહ્યું છે કે-'' મેાહમાયા વિના વિતરાગ નહિ અને વિતરાગ વિના ત્રાન નહિ " જૈનાચાર્ય શ્રી આ પ્રરૂપણુક દારા કેવા પ્રકારનું આત્મત્રાન પીરસે છે લે તે બુદ્ધિમાં આવતું નથી. 'વીતરાગ, મેાહમાયાવાળા હેાય ' એમ કહેવા માગે છે? અને તેરમા ગુણુ-થાનક સિવાયના ચાથાથી ખારમા ગુણુરથાનક સુધીના સર્વ આત્મા-આમાં અત્રાન કહેવા માગે છે? કે-છે શં! જૈનાચાર્ય શ્રીએ, આવે વિચિત્ર ઉપદેશ કયા જૈન શાસ્ત્રને આધારે આપેલ છે? તે જાહેર થવું ઘટ.

નં. ૧૫-તે પેરાની નીચે ' આદર્શ નાગરિક બનેા ' શિર્ષ'ક તવા જૈનાચાર્ય શ્રી કહે છે કે – ' આપણા આદર્શ ગૃહરથ અને સાચા નાગરિ-કના છે '' તા પ્રશ્ન થાય છે કે – જૈનાચાર્ય શ્રીએ પણ શું હવેથી ગૃહરથ અને સાચા નાગરિકના જ આદર્શ કબ્દ માનેલ છે ? હવે સાચા શ્રમણના આદર્શ કબ્દ નર્થા ? આગળ જતાં તેએાશ્રી, ત્યાં જ કહે છે કે – '' સાચા નાગરિક માટે નિષ્પાપ છવન જોઇએ અને ભાગ છવનના ત્યામ કરવા જોઇએ: તા જ સાચા નાગરિક ખને. '' જૈનાચાર્ય શ્રીને એ પ્રરૂપણા બદલ પ્રશ્ન છે કે – ' નિષ્પાપ છવન અને ભાગ છવનના ત્યામ, એ બે વસ્તુ જીદા જીદા અર્થ ગ્રાપક જીદી જીદી વસ્તુ છે કે – એકાર્થ-ગાપક એક જ પર્યાયવાચક વસ્તુ છે ? વળી એ વસ્તુ સાચા નાગરિક માટેની છે કે – સાચા શ્રમણ માટેની છે ? તેમજ ભાગવસ્તુના ત્યાગવાળું નિષ્પાપ છવન જીવે તે સાચા નાગરિક અને કે નગર સાથે કાંઇ જ

## નિસ્પત ન રહે તેવા શુદ્ધ શ્રમણ બને ? શ્રાતાઓએ વિજ્ઞપ્તિ કરવી ઘટે કે-ઉત્તર આપેા; નહિંતા લણીને બાેલા.

નં. ૧૬-તા. ૯-૭-૫૧ ના 'સંદેશ'ના લેખની કાલમ ત્રીજીના પેરા ત્રીજામાં જૈનાચાર્થશ્રી લખે છે કે-'' ઈશ્વર તેા સુખદુઃખના દાતા છે. જેવાં કર્મ કરા તેવાં કળ મળે, એટલે આ દુઃખા પરિસ્થિતિ ઈશ્વરે પેદા કરી એવું અમે માનતા નથી. '' આ પ્રરૂપણા બદલ જૈનાચાર્થ શ્રીને પ્રક્ષ છે કે-તાે પછી તમે અહીં જે ' ઈશ્વર તા સુખદુઃખના દાતા છે ' એમ પ્રરૂપણા કરી તે કયા જૈનશાસ્ત્રને આધારે કહાે છા ?

નં. ૧૭ તેની એડેની જ પંક્તિથી જૈનાચાર્ય શ્રી લખે છે કે-'દશ્વિર ચ્માપણને એવી શક્તિ આપી દે કે–બધાંનાં દુઃખ નિવારીએ એવી ભાવના ·ખરીતે કે પણ એવી શક્તિ આપવાની ઇશ્વિરમાં શક્તિ છે ખરી ? કારી-ગર યેાગ્ય લાકડા ઉપર કારીગરી કરી શકેતે ? એટલે ઇશ્વિરમાં શક્તિ ખરી પણ ઝીલી શકે એને માટે:'' જૈનાચાર્યબ્રીને આ પ્રરૂપણા બદલ પ્રશ્ન છે કે-ઇશ્વિર, કારીગર તાે ખરાને ? અને ભવિજીવ રૂપ યાેગ્ય લાકડા **ઉપર પ્રશ્વિર તે ભ**વિજીવને શક્તિ આપવા રૂપ કારીગરી કરી શકેને **ક** છેલ્લા વાકચમાં 'ઇશ્વિરમાં એવી શક્તિ ખરી.' એમ કહેા છેા અને તેની પહેલાનાં જ વાકચમાં 'એવી શક્તિ આપવાની ઇશ્વિરમાં શક્તિ છે ખરી ! ' એમ પ્રક્ષ કરીને ' ઈશ્વરમાં એવી શક્તિ નથી ' એમ કહેા છા. તે વદતાવ્યાઘાત, હજાુ ઇશ્વરતત્ત્વને ય નહિ આળખેલ હાેવાને જ આભારી છે તે ? એક જૈનાચાર્યશ્રીના સુખે આ કેવી વિચિત્ર પ્રરૂપણાઓ ચાય છે ? કાંઈ ખ્યાલ આવે છે ? જૈનાચાર્યબ્રીના શ્રીમુખે આવી મિથ્યા પ્રરૂપણા થતી જ રહે તેનું જૈનશાસનને માટે ભાવિમાં પરિણામ શું ક નં. ૧૮-તે લેખની તે ત્રીજી કાેલમના તે ત્રીજા પેરાને છેડે જૈના-ચાર્યબ્રી લખે છે કે-'' હિંસા, ચારી, અસત્ય ( અહિં પણ, મૈયુનનું -નામ ન લીધું!) વિગેરે પાપેા છાડવાની શક્તિ જે લાવવી જોઈએ, તે ચાગની બીજ ભૂમિકા છે. " જૈનાચાર્યશ્રીને પ્રશ્ન છે કે-આ પ્રરૂપણાના

આધારમાં ક્રાઈ શાસ્ત્રપાઠ જાહેર કરી શકા તેમ છા ! યામની બીજી ત્રીછ આદિ તેવી બૂમિકાનું પણ ક્રાઈ સ્થળેથી વર્ણુન બતાવી શકા તેમ છા ? અન્યથા આત્મહિત માટે જીવાને કપાલકલ્પિતાત્થિત વાતાને શુદ્ધ ધર્મ તરીકે મનાવવાનું પાપ કરતાં અટકી જવું હિતાવહ છે.

ન. ૧૯-તા. ૧૬-૭-૫૧ ના 'સંદેશ 'નાં લેખને મથાળે (કાર્યા-લયના પ્રતિનિધિ તરકથી) શિર્ષકતળેના ખ્લેક ટાઈપનાં લખાણની ૧૧ ચી ૧૩ પંક્તિમાં લખવામાં આવેલ છે કે-" બેાગવિલાસના સંગતે છેાડી અનંતન્નાનીએાએ જે રીતે છવવાનું કહ્યું છે તે રીતે છવી શ**ક** તેમ નથી તેવા આત્માએા પ**ચ** અનંતપદથી વંચિત નથી અને તે માટે આ ગૃહસ્થજીવનમાં રહ્યા છતાં શું કરે તેા ખીછ બ્રુમિકાને પ્રાપ્ત કરી શકે તેની આજે ચર્ચા થવાની છે'' જૈનાચાર્ય ત્રીની આ પ્રરૂપણા જૈનશાસ્ત્રને અસ્પૃક્ષ્ય છે. અનંતનાનીઓએ જે રીતે છવવાનું કહ્યું તે રીતે જેએ ન છવી શકે તેઓ પણ અનંતપદ (સિદ્ધપદ)ને પામે છે. અને એ સિદ્ધપદને માટે ગૃહસ્થજીવનમાં રહીતે પણ ( જૈનાચાર્યબ્રી આ લેખમાં ખતાવે છે તે કાર્ય કરે તે। ) બીજ બ્રુમિકાને એટલે સિદ્ધ-મદને (?) પ્રાપ્ત કરી શકે છે, એ દરેક વાતાે એકેય વાત જોડે કંઈ-પશુ મેળ ધરાવે છે ખરી ! જૈનાચાર્યશ્રી, કયા શાસ્ત્રોનું આ માખાશુ રજી કરે છે તે જ સમજવું સુશ્કેલ ખતે છે ! જૈનાચાર્ય શ્રીતે પ્રશ્ન છે કે-અનંતનાનાઓએ જે રીતે છવવાનું કહ્યું તે રીતે જેએ ન છવી શો તેએાના જીવનમાં પણ અનંતત્રાનીએાએ કડ્ડેલું છાત આવ્યા વિના તેઓ અનંતપદ પામી શકે છે. તેવા કાઈ શાસ્ત્રાધાર પ્યતાવી શકા તેમ છો ! અને યોગના બીજી બૂમિકાને પ્રાપ્ત કરે તેએ અનંતપદ પ્રાપ્ત કર્યું એમ પણ કાંઈ શાસ્ત્રાધારથી બતાવી શકા તેમ છો ! યેાગતી બીજી ભૂમિકા પણ શાસ્ત્રમાંથી બવાવી શકા તેમ છો ' જો નહિ; તાે પછી આવી શાસ્ત્રથી સર્વથા નિરપેક્ષ પ્રરૂપણાઓ કરવા વડે અત્તાન જનતામાં " મહારાજ બહુ જ્ઞાતી ' એમ ગયુાવવા સિતાય બીજ્તું પારલોકિક હિ૧

ક્રયું સાધેા છો ! અને ભવપરંપરા કેટલી વધારાે છેા ! પાતાના આત્મ-હિત ખાતર આ બધી જ બાબત મિત્રભાવે વિચારવા ક્રુપા કરશા !

નં ૨૦-તા ૧૩-૮-૧૧ ના 'સંદેશ 'ના લેખની ઢાલમ બીજીના પેરા ત્રીજામાં જૈનાચાર્યશ્રીએ 'સં**ઘરાખારી એ પાપ** છે' શિર્ષક તીચે કહ્યું છે કે–" ચા બીડી, પાન, સીગારેટ પાછળ થતાે ખર્ચ ખાટા ખર્ચ છે. ક્રાઈ જમવા ટાણે આવે તેા જમાડાય, પછી આવે તેા પાણી સિવાય બીજો આચાર ને થાય. આમ થાય તાે આવક વધે ખર્ચ ઘટે. ખોટા ખર્ચ હોય છતાં આવક વધે તા તે સંગ્રહ કરે છે. '' જૈનાચાર્ય-શ્રીએ કરેલી આ માર્ગાનુસારીપણાના ગુણની વ્યાખ્યા પણુ અનવસ્થિત અને અયુક્ત છે. જમવા ટાણે આવેલને જમાડવા પછી તે પાછો આવે ખરાે ? છતાં માનાે કે-જમાડચા પછી પણ પાછો આવ્યા તાે **તે પ**છી તેને પાણી સિવાય બીજ્તું કાંઈ ન આપે તાે ખર્ચ ઘટે, તે વાત તાે યુક્ત છે; પરંતુ તેમાં આવક શા રીતે વધે? તે પછી કહે છે કે-' ખાેટા ખર્ચ હાેય છતાં આવક વધે તાે તે સંગ્રહ કરે છે ' તે શું જે ક્રાઈ સંગ્રહ કરવાવાળા હાય છે તે દરેક ખાટા ખર્ચવાળા અને વધારે આવકવાળા છે. એમ આપશ્રીએ જાતે ખાત્રી કરી છે? આ વસ્તુ એમ જ ખતે છે, એવેા શાસ્ત્રમાં આવતા 'માર્ગાનુસારીના ગુણોર્ના વર્ષન ' આદિ વર્ષાવેલ શાસ્ત્રમાંથી એકાદ પથ ઉલ્લેખ ભતાવી શકા તેમ છેા ? કે-જૈનશાસ્ત્રાનુસારીતાને તજીને હવેથી લાેકાને અનુકૂળ બાલવાનું જ રાખ્યું છે ? ' શ્રી ધર્મ ખિન્દુ ' સૂત્ર ૨૫ સુજગ્ર ' લાયોचિતા व्ययः' એ તાે મઃગાનુસારીનાે ગુણ છે, પરંતુ આપશ્રીએ જાણાવેલ આ ગુણ કાના છે? તે જૈનાચાર્યશ્રીએ જાહેર કરવું ઘટે છે. નાં. ૨૧-તે લેખનો તે કાલમ બીજીના તે ત્રોજા પેરામાં તે પછીથી શરૂ થતા પંક્તિથી જૈનાચાર્યબ્રીએ કહ્યું કે- 'સંઘરાખારી એ પાપ છે, બીજાને જે વસ્તુનો જરૂર હેાય તેના સંમહ કરવા તે ખરૂં પાપ

¥-2

તે બાડેર કરવું જરૂરી છે શાવડે –' घण घष सित्त वत्त्यु, रुप्पशुवते व इजीवपरिमाणे । दुपए चढप्पवस्मि पहिडमे देसिसं सब्बं ॥' એ ગાયા સુજબ વસ્તુઓ ઇ-અપરિમાણ તરીકે રાખવી તે પણ આપશ્રીની આ પ્રરૂપણાની રૂએ તા ખરૂં પાપ જ છે તે? કારણકે – ઇ-આપરિમાણ વતમાં બાવકને, બીજાને જરૂરી વસ્તુઓનો ય સંગ્રહ તા છે જ. વળી શ્રી બમ્બ્રાચાર પયગ્નામાં ' देसं खित्तं तु जाणित्ता, बार्ब पत्तं डवस्सयं । बंगहे साहुवग्गं ' ગાયા ૧૪ થી ૧૬ સુધીમાં સંગ્રહ નહિ કરનાર આચાર્યને વૈરી કહ્યો છે. તે પણ આપશ્રીની પ્રરૂપણાની રૂએ તા ખરૂં પાપ જ છે તે ? ' શ્રી સ્થાનાંગસૂત્ર ' ના સાતમા સ્થાનમાં સગ્રહ કરનાર આચાર્યને જ જૈનાચાર્ય કહેલ છે, તેને પણ આ જૈનાચાર્ય-શ્રીની પ્રરૂપણા ખરૂં પાપ કડે છે ! કેવી ઉત્સ્ત્રપ્રરૂપણા ? ' નિંઘવૃત્તિએ કાળા બજાર કરવા તે પાપ છે ' એમ કહે તો વાન બાદી છે.

નં. ૨૨ તે લેખની તે કાલમ બીજીના પેરા ચાથામાં ' ન તિથી ધંધા થાય છે કે !' શિર્પક નીચે જૈનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે-'' આજે નીતિયા ધંધા કરનારાના દેટલા ટકા ! આજે ધણા તા પાપને માનતા નથી. અનીતિ પ્રાણ સમી ખની બઇ છે, પણ તે કાઢયે જ છૂટકા છે. (અહિં સુધી તા અનીતિકારાને ચમકાવવા દીક જ કહ્યું છે. પરંતુ એ પછીથી કહ્યું છે કે-) વેપાર માટે ખર્ચ કરવા પડતા હાય તા તેવા વેપાર ન કરવા '' તે વાત જૈનાચાર્યશ્રીએ કયા નીતિશાસ્ત્રને આધારે કરી છે ! તે બહેર કરવું ઘટે છે. ' લાવં થવં તુષ્ઠિગ્રા, દાદ્યાદેવી વ્યાર ન કરવા '' તે વાત જૈનાચાર્યશ્રીએ કયા નીતિશાસ્ત્રને આધારે કરી છે ! તે બહેર કરવું ઘટે છે. ' લાવં થવં તુષ્ઠિગ્રા, દાદ્યાદેવી વ્યા કમાવશે એમ લાગે તા વર્ષ્ટ્રિક વેપાર માટે તે પ્રાહકતું ચિત પ્રસન કરવા સાશ્=તે માહકને સન્માનવા=પ્રસન્ન કરવા સાશ્ તેને માટે માલ ભાષ્યા અમાઉથી જ બે ચાર આનાતા ખર્ચ કરે છે. તે ખર્ચ ન કરે અને વેપાર કરે તેવું ભીન્યું કાઇ નીતિવાક્ય જૈનાચાર્ય શ્રી

'ધારેલ લાભ વર્ષ્ટ્રિક મેળવી શકે તેવી કાઇ કળા પંચ કાઇ નીતિશાસ્ત્ર-માંથી ખતાવશે કે ! વર્ણિકતું ગુજરાન ખેતી કે મજાુરી આદિથી નથી ્ચાલતું હેાતું; પરંતુ વેપારથી જ ચાલતું હ્રાય છે; અને વેપારમાં પ્રથમ ખર્ચ કરવા વગેરે ગ્રાહકનું ચિત્ત સાધવાના ઉપાયા તા નીતિ-સાસ્ત્રોમાં વિહિત છે. વેપાર માટેના તે વિધાનને તા આપ જૈનાચાર્યનાં રથાનેથી ઉડાવી દાે છેા ! તાે પ્રશ્ન છે કે-વણિકે ગુજરાન ચલાવવાની એ સિવાયની બીજી ક્રાઇ રીત આપપ્રીએ ક્રાઇ નીતિશાસ્ત્રમાં દીડી છે ? દીડી હેાય તેા તે સ્થલ સાથે જાહેર કરવું ઘટે. મહાન જૈનાચાર્ય-શ્રી હરિસદ્રસ્ર્રીશ્વરછ વિરચિત શ્રી ધર્માખિંદુ ગ્રંથના ' तत्र सामा न्यते। गृहस्थधर्म० ' એ त्रील सूधनी टीકामांने। ' न्यायेन= शुद्धमान-नु लेचितकलाव्य बहारादिरूपेण आसेवनीयावसरचित्ताराधनादिरूपेण च अनु-• દાનં=वाणिज्यसेवादिरूपं ' એ પાઠ તે। વર્ષ્ટ્યિકને માટે ઉચિત કલાનું અને -સાધવા ચોગ્ય અવસરે ગ્રાહકાદિનું ચિત્ત આવર્જવા પૂર્વક વેપાર આદિ કરવાનું ખતાવે છે. તાે તે વાત આપને સ્વીકાર્ય છે કે કેમ ? श्री क्रेनागभने विषे ' तम्हा सब्वाणुन्ना सब्वनिसेहा य पवय गे नत्थि। आयं वयं तुलिजा लाहाकंसी व्व वाणियओं ' सूआथी श्रमણोने भाटे પણ સંયમવ્યાપાર, લાભાકાંક્ષી વર્ણિકની જેમ તપાસીને અલ્પ વ્યયથો ઘણા લાભ ઉદાવવાપૂર્વ ચલાવવાના નિર્દેશ, વર્ણિકના જ દષ્ટાંતથી કરવામાં આવેલ છે. શાસ્ત્રાની આ સ્થિતિમાં જૈનાચાર્યબ્રી, વર્ણિકને વેપાર માટે ખર્ચ કરવા પડતા હાય તાે તેવા વેપાર કરવાની ના કહે છે! તાે પછી તે તે દરેક શાસ્ત્રીયવચતાને સત્ય માનવાં ? કે-જૈનાચાર્ય-શ્રીનાં આ કપાલકલ્પિતવાક્યને સાચું માનવું ? એ પણુ એક વધુ પ્રશ્ન છે. જૈનાચાર્ય′શ્રી આ પ્રશ્નોના સંતાેષજનક ખુલાસા ન આપે તાે વિદ્રા-

\* તાે સાધુ સમાજ પણ બગડે ' શિર્ષકવાળા અંતિમ પેરામાં જૈના-વ્યાયંશ્રી, હવે દીક્ષાની ડાંડી પીટવી બાધ કરી હેાવાના કાલ તરીકે જળાવે છે કે-"આધ્યાત્મિક સુખ માટે સાધુ થવું જોઇએ એવું કાંઈ નથી, ઉંચી યોગની ભૂમિકા માટે ત્યાંગની જરૂર છે. પશ એ માટે સાધુ ચવું જોઇએ એ જરૂરી નથી. " આજ સુધી 'સાધુ બન્યા વિના ઉંચી <u>ચાગદશા પ્રાપ્ત થવાની નથી, માટે સંસારતે કગાવી દર્કસર્લુ ક્રોક સાધ</u> **પના' એ પ્રમાણે દાંડી પીટીને યન**કેનાપિ દીક્ષા દેવાનાે ધાળગરાે લઇને કરનાર તરીકે લ<mark>ેાક</mark>લાેકાત્તર સમાજમાં પંકાએલા આ **જે**નાચાર્યજ્રી, હવે ઉપર સુજબતી પ્રરૂપણદારા આધ્યાત્મિક સુખરૂપ યાેગતી ઉચી ભૂમિકા માટે દીક્ષાદેવીની ખીનજરૂરી જણાવે છે ! તે ગ્રંથીસેદના પશ અસાવનું ઉધાર પ્રતાક છે. જૈનાચાર્યશ્રી, હવે જે શાસ્ત્રના આધારે યોગના આવે**ા** ઉપદેશ આપી રહ્યા છે, તે' યાર્ગાબન્દુ ' નામના ગ્રંથરત્નના પૃ. કર ઉપર મહાન જૈનાયાય થ્રી હરિબદસુરીશ્વરછ મહારાજ, ' देत्तादिमेदतश्चित्र-मिदं प्रोक महात्मसिः । अत्र पूर्वाद्ता योगेऽध्यात्मादिः संप्रवर्त्तते ॥ ३५७ ॥ ? ∽લેોકડારા સ્પષ્ટ કરમાવે છે **કે-'** શ્રી તી**ર્થ**ંકર અને ગર્ણધર ભગવંત આદિ મહાત્માં પુરૂષોએ દેશથી, સર્વથી જે વિવિધ પ્રકારનું ચારિત્ર કંકત છે તે ચારિત્ર જે છવને વર્તતું હેાય=જે છવે તે ચારિત્ર પ્રહણ કરેલ હાય તે આત્માને વિષે અધ્યાત્માદિ યેામ હેાય છે ' આમ હતાં આ જૈનાચાર્યબ્રી, હવે એ બધું પડતું મૂકીને એવું પ્રરૂપે છે કે-'આપ્યા-ત્મિકસૂખ માટે સાધુ થવું જોઇએ એવું કાંઈ નથી ! ' સાધુ થવાના નિષેધની આ કેવી ભાયંકર ઉત્સુત્રપ્રરૂપણા / એથી ય આગળ વધીને જૈનાચાર્યપ્રી કહે છે કે-' ઉંચી યેાગની ભૂમિકા માટે ત્યાગની જરૂર છે, પણ એ માટે સાધુ થવું ભેઇએ એ જરૂરી નથી. ' આચાર્યબ્રીનું આ વક્તવ્ય પણ ભાગવતી દીક્ષાનું નિષેધક અને સ્વપરહિતનાશક છે. અહિં જૈનાચાર્યત્રીને પ્રશ્ન છે કે-યાેગની ઉંચી બૂમિકાએ પહાંચાડે તેવા તે ત્યાગ ક્રયો ! અને તે કર્મ પ્રકારના છે ! તેની તેવી વ્યાખ્યા પણ કયા

રાસ્ત્રમાં છે? તે જણાવી શકા તેમ છા કે વળી યાગની ઉચી ભૂમિકા, સયાગી ગુણરથાનક સિવાય બીજી કાઈ છે ? દીક્ષા વિનાના કાઈ અધ્યા-ત્મીપુરૂષ, યાંગની ઉચી ભૂમિકારૂપ તે સયાગી ગુણરથાનકને પામી શકે ખરા કે તેરમા ગુણરથાનકને જ આધીન એવી યાગની ઉચી ભૂમિકાએ પહોંચવા કાઈ સાધુ બને, તે શાસ્ત્રોક્ત માક્ષમાર્ગ હોવા છતાં આપશ્રીને હવે તે સાધા મેલ્લમાર્ગમાં પણ શું ખટકવા લાગ્યું કે-જેથી 'તે માટે સહ્યુ થવું જરરી નથી ' એમ ઉઘાડા મિધ્યાત્વીની માક્ષક ઉડીને આપશ્રીને જૈનશાસનની સમસ્ત લજ્જ તજી ધાર ઉત્સત્ર પ્રરૂપણ કરવું પડ્યું છે? '' ગૃહરથાશ્રમમાં રહું અને ' યાગની ઉચી ભૂમિકાએ વર્ત્તુ છું ' એવું દેખાયું '' એવી દુષ્ટવાસનાવાળા શ્રમણના સુખર્માથી (શ્રમણાવસ્થા ત્યજવાની પૂર્વભૂમિકા તરીકે ) આવી મિથ્યા પ્રરૂપણા વરસવા લાગે એ સહજ છે; પરંતુ વર્ષો સુધી દીક્ષાના ઝંડા કરકાવનાર જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસ્રરિજી મહારાજ જેવાને આજે 'દીક્ષાની જરૂર નથી ' કહેવાદારા સ સારમાં જ યાગની ઉચી ભૂમિકા મળી જતી હોવાનું કહેવા મન વધ્યું, એ જોતાં તે તેઓશ્રાની વર્ત્તમાન વાસનાનું સૂડયાંકન ગહન બની જાય છે.

નં. ૨૪-તા. ૨૧-૮-૫૧ ના તે લેખની કાલમ બીજીના પેરા બીજામાં જૈનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે-" મલાદિના પરિત્યાગ અને અવનવું જોવાના શાખ-સીનેમા નાટકા જોવાના શાખ એ પણ પ્રમાદ છે. " જૈનાચાર્યશ્રીથી આ પ્રરૂપણા અનાબાગે થઈ જણાય છે. ' મર્જ વિસચ ક્લાવા ' એ સૂત્ર મુજય ' મલાદિ ' પ્રમાદ છે; પરંતુ ' મલાદિના પરિ, ત્યાગ ' પ્રમાદ નથી: એ તા આત્મજાગૃતિ છે: માટે તેના સુધારો થવા ઘટે.

નં. રપ-તા ૧-૯-૫ા ના 'સદેશ 'ના પૃષ્ટ પ ઉપરના લેખના કાલમ બીજીના બીજા પેરાની મધ્યમાં જૈનાચાર્યધીએ લખ્યું કે- ' જે જીવ માક્ષના અબિલાયને પામે છે તે જીવ નિયમા જ તે દિવસે સુક્તિને પામી શકે છે '' જૈનાચાર્યધ્રીની આ ભયંકરકારીની ઉત્સવપ્રરૂપણા છે. ' જે જીવને સુક્તિના અબિલાય થાય તે જીવ તે દિવસે નિયમા સુક્તિને

માંમે ' એ વચન કાઇ જેનશાસ્ત્રાક્ત તા નથી; પરંતુ જૈનેતરશાસ્ત્રોક્તે ય નથી: "આ ભરતસેત્રમાં વર્ત્તા રહેલા પંચમકાળમાં ભગવાત જાંસ-રવામી પછીથી તા ખદ વીર ભગવંતે પણ માક્ષનું દાર માંધ જા ગાવેલ હેાવાથી પાંચમા આરાના છેડા સુધી ચાલનાર શ્રી ચતુર્વિધ સંધમાંથી એક પણ વ્યક્તિ આ કાળે મોક્ષ પામનાર નથી તે નક્કી છે, પછી ' આજે માક્ષનાં અભિલાયા થાય તા આજે જ નિયમાં માક્ષે જય ' એ સિદ્ધાંતને જૈનાચાર્ય, કયા ત્રાનથી રજી કરે છે? જૈનાચાર્ય શ્રીએ આવા ઘાર મિથ્યા સિદ્ધાંત લડી કાઢવાવડે આજથી માંડીને પાંચમા આરાના છેડા સુધી ચાલનારા માક્ષની અભિલાપાવાળા શ્રી ચતુર્ટિધ સંધને માક્ષની અભિલાયા વગરના જણાવનારા મહાપાવડા અવાજ કર્યો છે. આવા સિદ્ધાંતથી ભગવાંત શ્રી સુધર્માંસ્વામીની પાટને ફ્રુરત્યા કલંકિત કરી ગણાય ! જૈન સમાજે ખલાસા મેળવવે। અતિ જરૂરી છે. નં. ૨૬-તા. ર-૯-૫૧ ના 'સદેશ 'ના પૂ ૧૧ ઉપરના લેખની **કાલમ**ં**બીજીને છે** કે જેનાચાર્ય શ્રીએ લખ્યું છે કે-'' પરંતુ માહ્ય એ પશ્ચ આત્માના પર્યાય જ છે અને આત્માએ પાતે જ એ પર્યાયને પ્રગડ કરવાના છે " જૈનાચાય બાની આ પ્રરૂપણા પણ સૂર્ગાવરહ છે કારણ કે–દ્રવ્યથી દ્રવ્યને પર્યાય તઽપેંલ્કોતો નથી, પરંતુ રૂપાંતર હોય છે. જેમ સુવર્ષાએ દ્રવ્ય છે અને તેના હાર, એ સુવર્ષોના પર્યાય હોવાધી તે સુવર્ષ્યુથી રૂપાંતરે છે. તેમ આતમા એ દવ્ય છે અને કર્મથી તેને જે <mark>ત્રેાક્ષ. તેને જો આત્માના પર્યાય કહેવામાં આવે</mark> તા તે આત્માના માક્ષ-પર્યાય, આત્માથી રૂપાંતરે જ હરે. જ્યારે વસ્તુત: માક્ષ એ આત્માને! એ રીતે રૂપાંતર ગણાતાે પર્યાય નથી; પરંતુ આત્માથી અભિન એતું આત્માનું

રાત રસાય બચાળા વયાવ ળવા, વરપુ આલાવા બાલળ અનુ આવળુ ગુહતમ સ્વરૂપ છે. દશ પૂર્વધર ભગરાંતથી ઉમાસ્વાતિ વાચકવર્ય શ્રીએ રચેલ થી તાવાથે સ્થાના દશમા અધ્યાયના ત્રીજા સૂત્રની વ્યાખ્યામાં માસતત્ત્વની એાળખાથ કરાવત રિપપ્ટ કરમાવેલ છે કે-'' લાજાય: स्वाल्म-अपरवान नेग्रा:=આત્માનું પાતાના આત્મા વિષે વસવું તેનું નામ માંક્ષ. '' નં. રઉ-તા. ૨-૯-૫૧ ના 'સંદેશ 'ના પ્ર. ક ઉપરના લેખની

કાલમ પ ના ખીજા પેરાને મથાળે જૈનાચાર્યબ્રીએ લખ્યું છે કે–"આપણેઃ જે એકાન્તિક અને આત્ય તિક સુખને ઈચ્છીએ છીએ તે સુખ પુષ્યથી પણ મળી શકે એવું નથી " જૈનાચાર્યબ્રીની આ પ્રરૂપણા પણ જૈન આગમસિદ્ધાંતધી વિરૂદ્ધ છે. " પુષ્યની અપરંપાર જમાવટ કર્યા વિના એકાન્તિક અને આત્યંતિક સુખને પ્રાપ્ત કરે તેવી કર્મની નિજરા કરવાનું આત્મામાં સામર્થ્ય જ આવતું નથી, ' એ જૈન આગમ અને શાસ્ત્રોને સિદ્ધાંત છે. જૈનશાસ્ત્રે શ્રી જીનપૂજા આદિમાં અને અનુકંપામાં પુંહ્યનું અને પુહ્યથી જ પર પરાએ માક્ષનું વિધાન કરેલ છે. તા. પ–૧૦− પર ના 'સંદેશ ના પ્ર. ૬ ઉપરના લેખની ખીજી ઢાલમમાં જૈનાચાર્યપ્રીએ. પાતે કપ્યુલ્યું છે કે–" દયામય વિચારસરણીમાં એકતાન ખની જતા એ આત્માએા, એ એકતાના યાેગે જે પુણ્યકર્મના ગાઢ બંધ ઉપાર્જ છે. તેને શ્રી તીર્થ'કર નામકર્મની નિકાચના કહેવાય છે.'' આ વાતદારા જે જૈનાચાર્યબ્રી, પુષ્યકર્મના ગાઢબાંધ, તીર્થાકર નામકર્મની નિકાચના કરાવી આત્માને તીર્થ કર બનાવી એકાન્તિક અને આત્યન્તિક એવું માક્ષસુખ મેળવા આપતા હાવાનું કપ્યુલે છે, એ જ જૈનાચાર્યબ્રી, " આપણે જે એકાન્તિક અને આત્યન્તિક સુખને ઈચ્છીએ છીએ તે સુખ પુષ્ટ્યથી પણ મળી શકે એવું ન<mark>થી</mark> '' એ વાત દારા પુષ્યકર્મના વાંધ પણ તે પ્રકારનું માક્ષસૂખ મેળવી આપતા હાવાના ઇન્કાર કરે છે! તા વદતાવ્યાઘાત પશ કેવા ! કેવા શાસ્ત્રાવણાધ ?

નં. ૨૮-તા ૨-૯-૫૧ ના 'સંદેશ ' ના પૃ. ૬ ઉપરના લેખની કાલમ પ ના તે બીજા પેરાને છેડે જૈનાચાર્ય શ્રીએ લખ્યું છે કે " સુકતા અવરથા તે અનંતસુખમય અવરથા : આત્માની જે સ્વાબાવિક એવી અનંતસુખમય અવરથા છે, તે કર્મથી જ અપાએલી છે" તે વાકવ ગેરસમજ પેદા કરે તેલું છે, માટે 'તે કર્મથી જ અપાએલી છે' એ વાકચ-ને ખદલે ' તે ક્રમ'થી જ અવરાયેલી છે ' એમ સુધારા જાહેર થવા ઘટે છે. નંદ રહુ-આ રીતે સર્વદ્રાપરમાત્માનાં વચનાનું અનેક પ્રકારે

ઉત્યાપન કરાતું હોવા છતાં તા. ર-૯-૫૧ ના ' સંદેશ ' ના પૃ. ૪ ઉપરના લેખની કાલમ ત્રીજીમાં ' સાધુજના શાનું પ્રતિપાદન કરે ? ' શિર્ષક તળે જેમાચાર્ય શ્રીએ, "સાધુજના ઉપદેશ આપવામાં કાના વચનાનું પ્રતિપાદન કરે ! શ્રી વીતરાગ અને સર્વત એવા પરમાત્માએાએ કહેલાં ઉત્તમ વચના, તે વચનાનું પ્રતિપાદન જ સાચા સાધુજના કરે.××× સાધુજના જ્યારે જ્યારે ઉપદેશ આપે સારે ત્યારે પ્રતિપાદન તા શ્રી વીતરાગ અને સર્વત્ત ભનેલા પરમાત્માએાએ કહેલાં ઉત્તમ વચનાનું જ કરે "એ પ્રમાણે જે શાસ્ત્રાક્ત પ્રરૂપણા કરેલ છે, તે ' પાતે જે કાંઈ ખાલે છે, તે સર્વત્રનાં વચનાનું જ પ્રતિપાદન કરે છે; એમ બદ્રિકાના દિલમાં વિશ્વાસ બેશાડવાના પ્રપંચમાત્ર જ છે, એમ તે જૈનાચાર્ય શ્રીની આટલો ઉત્સત્રપ્રરૂપણાએા જાણ્યા પછી તા આશા છે કે-જેનજેનેતર સર્વને સમજવં સમય થશે.

[જૈનાથાય બી એ ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે કે-' ગુપ્પેષ્ઠ क्रियતાં ચત્ર : किमाરોપૈ : बचेजनम् ? ! ચિક્ચિમ્તે ન ઘંટામિ-માંઘ શીરવિવર્ઝિતા !!' " શાસ્ત્ર અને અવિશ્છિત્તપર પરાયી સદ તર વિરુદ્ધ અને શતધા જોઠો કરેલ અનર્થકારી તિથિમત, પકડી રાખવા, સતક અને ગ્રહણ ઉત્યાપવું, સંધબહાર થવું. સમુદાય બહાર પણ થવું, શિપ્યોથી પણ ફેંકાઇ જવું, અ.ચાર્ય શ્રી લબ્ધિસરિજી તેમજ વાનેય જ બ્રુસ્ટિજને પોતાના ગુરૂજીના પક્ષમાંથી ખેગી લેવાપૂર્વક તેઓના સાથ મેળવીને સ્વગુરૂ સામે પણ ( તેઓને હંધાવવા ) મારચા સ્થવા, 'સંદેશ ' માંતા જ વ્યાખ્યાનામાં આ પ્રમાણે વીતરામ અને સર્વત્ત પરમાત્માનાં વચના વિરુદ્ધ સંખ્યાબધ્ધ ઉત્સત્રપ્રરૂપણાંગા કરવી, આજ સુધીનાં ' જૈન પ્રવચન ' છાપામાં તા વીતરાગ અને સર્વત્તપરમાત્માંગાનાં વચના વિરુદ્ધ આવી. અને એથી પણ ભયંકર કરેલી હજારા ઉત્સત્રપ્રરૂપણાઓ ઊભી રાખવી, શાસનનદ બદ્ધુત અને પોતાનાય ઉપકારી ગીતાર્થ મહાપુરૂષનાં વચનાને બાટદ કરાત્વા સાર ( જેમાં વીતરામ અને સર્વત્તપરમાત્માઓનાં હજારોદ

ચચના ભર્યાં છે તે ) શ્રી ભગવતીજ સત્ર આદિ આખાં આગમાને જ ેપી. એલ. વૈદ્ય જેવા પ્રાક્ષણના હાથે શાસ્ત્રાભાસ કડેવડાવતાં પણ સ'કા-ચાવું નહિ '' વગેરે પ્રકારનાં ' ષ્રા વીતરામ અને સર્વદ્યનાં વચનાે પર એધડક હરતા '' ફેરવનારાં ' સ્વવર્ત્તનને વીતરાગ અને સર્વદ્રાનાં વચનમાં ખપાવવા સાર ''સાધુજને। ઉપદેશ આપવામાં પ્રતિપાદન તાે શ્રી વીતરાગ અને સર્વત્ત ખતેલા પરમ આત્માઓએ કડેલાં ઉત્તમ વચતાેનું જ કરે '' એવી ગુલાળી ઘંટાએ। ગળથી લઝાડયે રાખવાથી દેણે, કદિ ગુણામાં ખપવાના નથી. માટે એવા આડ બરથી શું ! ગુણોને વિષે યત્ન કરવા એ જ હિતકર છે. દેાયોને ગુણા મનાવવા આવા ઉપદેશ બીછાવાય છે તેથી તા આવે કાઇ ઉપદેશ શુદ્ધ હોય છતાંય ભયંકર માયાજાળપૂર્વ કને ટેલ્સ્ત્રા પદેશ કરે છે અને તે લાઈન સમાજશાંતિ ખાતર હવે તો સુધારવી જ ઘટે છે.] નાં, ૩૦-તા. ૩ ૯-૫૧ ના તે લેખની કાલમ છઠીમાં 'સુગુર -અને કુગુર ' શિર્ષકતળે જેનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું છે કે-''એ પરમ આત્મા-એોએ કહેલા વચતાનું પ્રતિપાદન કરવાને બદલે એ પરમ આત્માઓએ નિષેધેલાં વચનાનું જે પ્રતિપાદન કરતાે હાય એવા સાધુજન વસ્તુતઃ સુસાધુ નથી, પણ કુસાધુ છે." જૈનાચાર્યશ્રીની આ પ્રરૂપણા પણ 'હું જે કાંઈ બાેલું છું, તે વીતરાગ અને સર્વત્તનાં વચનાેનું જ પ્રતિપાદન કરૂં છું ' એ પ્રમાણે શ્રાતાનાં મનમાં ઠસાવીને પાેતાનાં કલ્પિત વચના ઉપર સર્વદ્યની સંહેારછાપ મારવાની માયાપ્રપંચતાનું જ કિલષ્ટ **અ**ંગ છે. વીતરાગ અને સર્વંત્ર એવા પરમાત્માએાનાં વચતાતી વિરૂદ્ધ તાે આ સ દેશના વ્યાખ્યાતામાં જ તેઓશ્રીએ કેટલું પ્રતિપાદન કર્યું છે, તે અહિં સુધી તે જોઈ ગયા, અને હવે વધુ જીઓ કે---

શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રના 'રૈલક' નામના પચિમા અધ્યયનમાં બાવીસમા ્લી નેમનાથ ભગવાંતના શિષ્ય થાવચ્ચાક્રમારના શિષ્ય શૈલકરાજર્ષિ -અને તેમના શિષ્ય પંચક મહાસુનિનું દષ્ટાન્ત છે. તે દર્ણતમાં તે ત્રાતા- VI.9

वचवा क्वाई अत्तिरवाडम्मासियसे विपूर्ल असम् ४ आहा माहरिए सुबहुं मनपाम्म पीए जुन्वावरण्हकालसमयति सुहण्यसुत्ते, तते ण से पंषए कचिक्वाइम्मासिव से कवडाउसगो देवसिव प्रविद्यमणं परिवते चाउम्मा-तिवं पण्डिमींडडामे सेखवं राषरिसिं सामणट्ठयाए सीसेणं पाएस संघटेद्र॰ " આગમત્ર થના આ પાકથી ' શ્રી બાવીસ તીર્થ કરના સાધુઓને પંચ પકુખી, ચામાસી અને સવત્સરી પ્રતિક્રમણુ હાય છે' એ વાત નક્કી છે.

'**શી સેનપક્ષ'** ચોથા ઉલ્લાસ. પ્ર<sub>ા</sub>૧૦૮ પ્રક્ષ ૬૩ ના ઉત્તરમાં શ્રી સેનસૂરીશ્વરજ મહારાજ પણ " जारणजाए पडिकमणं, एतन् पाक्षि-कादि आधित्य प्राह्म '' એ વચનડારા બાવીશ તીર્થ કરના સાધુઓને, પાક્ષિક-ચામાસી અને સંવત્સરી એ ત્રણેય પ્રતિક્રમણા લાય છે. એમ કહે છે." આ જૈનાચાર્ય શ્રીના દાદાગુરૂ શ્રીદાનસ્રવિજી મહારાજે પણ વિષ્યધ **પ્રક્ષોત્તર મી**જા ભાગમાં પૂ. ૨૭૫ ઉપર એ પ્રમાણે જ સ્વીકાર કરેલ છે.

શ્રી જ્ઞાતાસવનાં એ વચના તા સીધા વીતરાગ અને સર્વજ્ઞ એવા પરમ આત્માએાએ કહેલાં વચતાે છે. અને તે વચતાેવું શ્રી સેનસરિજી મહારાજે પ્રતિપાદન કરેલ છે તેવા તે પરમ આત્માઓનાં વચનાેથી અનેકધા સિદ્ધ છે કે-બીજા શ્રી અજિતનાથ તીર્થપતિથી માંડીને ત્રેવી-**સમા મો પાર્ધાનાથ** તીર્થપતિના સાધુઓને પ**ર્ચ** તે કાળમાં દેવસીય અને રાઈ પ્રતિક્રમણની જેમ કારણે પક્ષ્પી, ચોમાસી અને સંવર્ત્સરી એ ત્રણેય પ્રતિક્રમથા પણ હેાય જ છે.

આમ છતાં **તા. પ−૯** પ૧ ના 'સદિશ 'ના પૃ. ૪ ઉપરના લેખની **કાલમ** પેલીના પેલા પેરાને છેડે જૈનાચાર્યથી વિજયરામચંદ્રસરિછ, તે પરમ આદમાઓ કોલાં તે વચનાનું પ્રતિપાદન તા કરતા જ નથી, **પરંતુ "બીજા તીર્યપતિ શ્રી અજિતનાય ભગવાનથી** માંડીને, તેવીસમા તીર્થપતિ શ્રી પાર્શ્વનાચ ભગવાન સુધીના ભાવીસ તીર્થપતિ ભગવતાના સાધ્રુઓ ઋજુ અને પ્રાન્ન હોય છે, એટલે તેઓને તા ન્યારે દાષ લાગે ત્યારે જ પ્રતિક્રમણ કરવાનું હાય છે. તેથી તે કાળમાં પાક્ષિક, ચાતુ-

માંસિક અને સાંવત્સરિક એ ત્રણુ પ્રતિક્રમણા હાતાં જ નથી " એ પ્રમાણે આગમશાસ્ત્રનીય વિરૂદ્ધ પ્રરૂપણા કરીને એ પરમ આત્માઓએ કહેલાં સત્ય વચનાનાં 'એવ 'કાર વાપરવાપૂર્વ'ક ઘસીને નિષેધ કરે છે ! એ સર્વ'ત્તનાં વચનતું કેવું પ્રતિપાદન ? આપણા આવા આ જૈનાચાર્ય-શ્રીને મહાપુરૂષ અને પ્રવચનપ્રભાવક તરીકે એાળખતા અને પ્રચારતા બદ્રિકજના આ જૈનાચાર્ય થીની જ તે તા. ૩-૯-૫૧ ના લેખમાંની પ્રરૂપણાના આધારે હજીપણ આ જૈનાચાર્ય શ્રીનું પૂર્વ્યાંકન કરી લે કે-" આ રીતે પરમ આત્માઓએ કહેલાં વચનાનું પ્રતિપાદન કરવાને બદલે તે પરમ આત્માઓનાં વચનાનાં વિચનાનું પ્રતિપાદન કરવાને બદલે તે પરમ આત્માઓનાં વચનાનાં વચનાને 'એવ ' કારપૂર્વ'ક રચાપી દેવામાં કુશળ એવા આ જૈનાચાર્ય શ્રી મહાપુરૂષ છે ! શાસનપ્રભાવક છે ! પ્રવચનપ્રભાવક છે ? વ્યાખ્યાનવાચરપતિ છે ! કે-બીજાઓને કુસાધ કહેનારા પાતે જ વરતુતઃ ભગવંત શ્રી સુધર્માંરવામીની પાટને કલંક્રિત કરનાર કુસાધુ છે ?" અમે તા તેઓશ્રીની તે પ્રરૂપણાના આધારે એટલું જ કહી શકાએ કે-જૈનાચાર્ય શ્રી વસ્તુતઃ સુસાધુ નથી, પણ કુસાધુ છે.

આપણા આવા આ જૈનાચાર્યશ્રી, પોતાનાં વ્યાખ્યાનમાં આવતા ત્રોતાઓને ગૌરવપૂર્વક પૂછે છે કે-' તમે તમને પોતાને એ ળખો છે !' પરંતુ તેઓશ્રીની આ વક્તવ્યસ્થિતિ જોયા બાદ આશા છે કે-આત્મ- હિતાર્થી દરેક શ્રોતાજના, તેઓશ્રીને જ ગૌરવપૂર્વક પૂછરો કે-' તમે તમને પોતાને આળખા છા !' નહિં, તા પછી એવી સ્થિતિવાળા પોતાને ' સુસાધુ ' ગણાવવા જ આ રીતે હરવખત સુસાધુ અને કુસાધુની વ્યાખ્યા લઇ બેસા છા, તેમાં તમારા આત્માનું અધઃપતન કેટલું ! નં. ૩૧ તા. ૩-૯-૫૧ ના તે લેખની તે છઠ્ઠો જ કાલમમાં તે પછીની જ પંક્તિથી જૈનાચાર્યશ્રીએ લખ્યું છે કે-'' એ જ રીતિએ જે સાધુ એકાન્તે ધર્મચારી બનેલા ન હાય અને પાપચારી પણ હોય, તે સાધુ પણ વરતુતઃ સુસાધુ નથી પણ કુસાધુ છે '' જૈનાચાર્યશ્રીની આ વ્યાખ્યા પણ તેઓ ધીને જ યથાર્થ બંધબેસતી છે. કારણ કે-મહેાપાધ્યાયજીએ, સાડાત્રભુસાની પંદરમી ઢાળમાં કહેલ છે કે-' શુદ્ધ પ્રરૂપક ગુણ વિશુ ન ઘટે તસ બવ અરહેટમાળા ' એ વચન અનુસાર જૈનાચાર્યત્રી, શુદ્ધ પ્રરૂપક તાે નથી જ એ આપણે જોઈ ગયા તે સુજય ભવાબિન દી આત્મા ગણાય: અને ભવાબિન દી, ધર્મચારી હોય નહિ તેમજ પાતે ળધુશક્શાલ સુનિ જ હાેવાથી જ પાપચારી તાે છે જ.

**હવે બીછ રીતે** તપાસીએ કે-આજે દરેક સાધુ 'પ્રમત્ત ' નામના છ્દ્રા ગુરૂસ્યાનકે જ વર્તે છે. શ્રી ગુજીરથાનક કમારોહના " बस्त-त्वाचीक्रयावाचा - मन्नार्चस्पैव सुस्यता । जाज्ञाबालंबनेावेत - धर्मध्वानस्य गौजना॥ " એ ઉલ્લેખ સુજબ છઠા ગુણરથાનકે સાધુને એકતિ ધર્મ-ચારીતા હોતી જ નથી, ગૌચ જ હોય છે. અને શ્રીય ચનિર્ગન્થી. પ્રકર્**લના " तह देससम्बर्धमारिहे।ई सबलेई संजुषो बडसे।** " એ વગેરે વચનાને, તથા શ્રી કાલલેક પ્રકાશના સર્ગ ૩૪ માંના પૃ ૫૪૪ ઉપરના " बङ्गताम इदालाम स्वुर्द्विवात्र साधवः '' એ वगेरे वयनेाने, तथा મહાપાય્યાયછનાં સાડાવલસોની સાતમી ડાળમાંના ' છેદ દેાય તીય. નવિ કલા પ્રવયતે સુનિ દુઃશાલ, દાયલવે પચ રિચર પરિચામી બકુશ-કશાલ ' એ વગેરે વચનાને આધારે વિચારતાં છઠા પ્રમત્ત ગુણરથાનક વત્તંતા સાધુઓ અતિચારની બહલતાવાળા એવા પાપચારી પછ હોય. છે; અને જૈનશાવ્રો તેવા દરેક સાધુઓને છટા ગુણરથાનકને યાગ્ય સુસાધુ હેાવાનું રપષ્ટ જચ્ચાવે છે. આમ જૈનાચાર્યબ્રી, ' એકાન્તે ધર્મ-ચારી બતેલ હોય અને પાપચારી ન હોય ' તેવા આઠમા, નવમા, દસમા, ભારમા ગુષારયાનકને પામેલા સાધુઓ જેવા આજે નહિ જ બની શકતા. ભકુરા-કશીલ સુસાધુએાને કુસાધુ તરીકે એાળખાવે છે. તે ધાર ઉત્સવ છે. એવી સૂવવિરૂદ્ધ વ્યાખ્યાને લીધે પાેતે તેા વસ્તુનઃ ઉન્માર્યદેશક કસાધ કરે જ છે.

નં. ૩૨ તા. ૩-૯-૫૧ ના લેખની તે છઠ્ઠી ઢાલમમાં તે પછીની. જ પક્તિથી જૈનાચાર્યથીએ લખ્યું છે ઢ-" સાધુ જેમ મૌનિંદ્ર પ્રવચ નના પ્રતિપાદક હોવા જોઇએ, તેમ ધર્મચારી પણ હોવા જ જોઇએ અને સાથે સાથે સાચા મુક્તિમાર્ગના દર્શક, ધર્મશાસ્ત્રોએ જે જે પ્રકારના વિનયને આચરવાના કલો છે, તે તે રથાનાએ વિનયને આચરનાર પણ જોઇએ જ. તે તે રથાનાએ વિનયના અભાવ, એ સાધુપણાને માટે કલ ક-રપ છે. તેમાં ય તે તે રથાના પ્રત્યે હૈયામાં સાચા બહુમાનભાવ જ ન હાય, તા એ સાધુ સાધુવેષને ધરનાર હાેવા છતાં પણ સુસાધુ નથી, પણુ કુસાધુ જ છે." જૈનાચાર્ય શ્રીએ આ વ્યાખ્યા, પાતાને કુસાધુ જાણવાને લીધે પાતાના પ્રત્યે હૈયામાંથી સાચા બહુમાનભાવ નહિ ધરાવીને પાતાનાથી છટા પડી ગએલા પાતાના પચાસ જેટલા શિષ્યોને કુસાધુ તરીકે ઓળખાવવા સારૂ કરી છે. સિવાય તે વાતમાં કાંઈ શાસ્ત્ર-સિદ્ધાંત કે વાસ્તવિક તત્ત્વ નથી.

અાપણુ જોઈ ગયા કે-જૈનાચાર્યશ્રી, મૌનિન્દ્રપ્રવચનના પ્રતિપાદક નથી અને ધર્મચારી નથી. તેમ ( પાતાના ગુરૂમહારાજ શ્રી પ્રેમસરિજી પ્રત્યે રાખવાની કરજ તરીકેના વિનય આચરવાને બદલે તે સ્વગુર સામે પણ તેએાશ્રીને હંધાવવાને આજે શ્રી સિદ્ધિસરિજી-લબ્ધીસરિજી અને જીકશિરામણિ જ બુસ્રરિજીના મારચા રચી બેકા હાવાથી) સાચા સુક્તિમાર્ગના દર્શક એવા ધર્મશાસ્ત્રોએ જે જે સ્થાને જે જે પ્રકારના વિનયને આચરવાના કલ્શે છે તે તે સ્થાનાએ તેએાશ્રી, વિનયને આચર-નાર પણું નથી જઃ છતાં તેવાપણે જ રહેવાનું નક્કી રાખીને તેઓશ્રી પ્રતિ તેઓશ્રીના શિષ્યાને હૈયામાં પણુ બહુમાનભાવ ન જ હાય, એ સહજ હાવાથી શિષ્યાની તે સ્થિતિને સાધુપણાને માટે ક્લાંકરપ જણા-વાને તેઓને કુસાધુ જ કહી દેવા તે હૈયાંની આતશ્રિયું વૈરની વસુલાત તરીકનું ઉત્સત્ર છે: જે જૈનાચાર્યપદને હીણ્યતકારી ગણાય.

નં. 33-તે લેખની તે છઠી દાલમના પેરા બીજામાં 'સગ્યગ્-દ્રશાન' શિર્ષકતળે જૈનાચાર્યશ્રીએ લખ્યું છે કે-"ગુરૂતત્ત્વ બગડે તા દેવતત્ત્વ પ્રત્યેની અને ધર્મતત્ત્વ પ્રત્યેની બુદ્ધિ વિપર્યાંસને પામે એર્મા નવાર્ક પામવા જેવું કાંઈ નથી." જૈનાચાર્યશ્રીની આ પણ શાસના અવબોધશન્ય ઉત્સત્ર પ્રરૂપથા છે. ગુરૂતત્ત્વને બગડેલું જોઈને દેવતત્ત્વ પ્રત્યેની અને ધર્મતત્ત્વ પ્રત્યેની બુદ્ધિ બગાડનાર જૈન, જૈનતત્ત્વને પાગ્યા જ નથી; એમ શાસ્ત્ર કહે છે તે જૈનાચાર્યશ્રીએ સમજવું રહે છે. 'શ્રી કાલલોકપ્રકાશ ' નામના પ્રધરત્નના પૃ. ૫૪૫ ઉપર એને લગતા ૨૫૪ ઉલ્લેખ છે કે-" बरકે કસિંથ बढुझडुद्दीखारू बेડप संबये ! मबेत् क्रमेजापर्क्य:, झक्तिसचादिहानित: ॥ ९४ ॥ सत्वप्वेवं यवेयुर्वे, मूढाः संघे चतुविंघे । धर्मे व नास्तिकाः कार्यास्ते मज्यै: संवते बहि: ॥ ९५ ॥ पूर्वर्ष्यपेक्षयैवं व, हीनहीनगुजैरपि । मोक्षमार्गाववादित: स्वाचिग्रंग्वेरिव नापरै: ॥ ૯૬ ॥ આ વસ્તુ જનાચાર્યશ્રી જાણે છે, છતાં ' અને પોતે પગ્ય તેમાંના જ સાધુ હોવા છતાં ' પોતાને સર્વ સાધુઓમાં સુવિહિત અને એકાંત ધર્મચારી તરીકે લેખાવવા સાર આમ દર વખત બીજાઓને ખાટી રીતે જ કુસાધુ તરીકે જનતામાં ઓળખાવ્યા કરે છે, તે આભિ-તિવેશિક પ્રિયાત્વપૂર્ણ બવાબિનંદિતાના ખુલ્લા પ્રતીકર્ય ઉત્સત્ર છે.

નં. ૩૪-તા. ૯-૪-૫૧ ના 'સંદેશ 'ના પૃ. ૫ ઉપરના લેખના કાલમ પેલામાં ' શ્રી પશું પણામાં ગેાઠવાતી ભાષણ શ્રેણી ' શિર્પક તીચે જૈનાચાર્ય બ્રાઝે હખ્યું કે- 'આજે આવા મંગલમય અને મંત્રા-કારીથી પરિપૂર્ણ એવા બ્રા કલ્પસવના શ્રવથથી જૈના વંચિત રહી જાય એવી પ્રદત્તિઓ પણ ચાલી રહી છે, અને યુવક સંધા આદિના નામે યાજવામાં આવતી ભાષણપ્રેણીઓ, એ એનાજ એક પ્રતિક રૂપે છે. " જૈનાચાર્યથ્રી આ વક્તવ્યદારા જમતની આંખે પાટા બધાવે છે કે "પર્યુ પણાના મંગલમય દિવસામાં મંગલમય અને મંત્રાક્ષરોથી પરિપૂર્ણ એવા ધા કલ્પસવનાં શ્રવશુથી જૈના વંચિત રહી જય એવી મારી પર્યુ પણા વ્યાખ્યાનમાળાવાળી નવી પ્રદત્તિ તો લોકાનાં કલ્યાણને મારે જ છે, માત્ર યુવકસંધા આદિના નામે યાજવામાં આવતી તે વે

-નુકશાનકારી ભાષણશ્રેણીઓ જ અનર્થકારી છે ! " કેવી ચાલાકા **?** કેવી જૈનાનાં કલ્યાજ્યની વાસના ! આ રથળે જૈનાચાર્યબ્રીતે પૂછીએ કે- ' પર્યુ-યણાના દિવસેામાં આ રીતે સ્થાનિક અને બહારનાં હજારા ગામાના હજારા જૈતાને અષ્ટાહ્નિકાવ્યાખ્યાન અને કલ્પમુત્રને બદલે આપશ્રીએ જે પર્યુષણા વ્યાખ્યાનમાળા પીરસવાનાે માર્ગ લીધા છે. તે કાઈ પૂર્વા-ચાર્યનું અનુકરણ છે? કે-વત્તમાન યુવકસંઘનું જ અનુકરણ છે? આપની પ્ર્યુધ**ણ**ા વ્યાખ્યાનમાળામાં મંગલમય અને મંત્રાક્ષરાેથી પરિપૂર્ણ એવા ઝી **કલ્પસૂત્રનું શ્રવણુ આ**પશ્રીએ જ જનતાને કેટલું કરાવ્યું ? પશુંપ-**પ્યાના આ**ઠે દિવસ રજાુ કરેલ તે વ્યાખ્યાનમાળામાં પગુ પર્યુપણા પર્વ<mark>ના પ્રથમના</mark> છ દિવસમાં તેા આપશ્રીએ છવાને શ્રવણ કરાવવાને નિયત થએલાં વ્યાખ્યાનાની ગંધ પણ આવવા દીધી નહિ અને મનેન નુકળ વક્તવ્ય જ જનતાને પીરસ્યું તે જન- તાનાં કલ્યાણની રીત કયા રાનથી રજાુ કરી ? આ આપશ્રીનું પ્રસુ આત્રાપાલન પણ કઇ પ્રકારનું ? **છે**લ્લા ભા. શુ. ૩ અને ભા. શુ. ૪ એ બે દિવસમાં તાે અનુક્રમે છવાેને શ્રી કલ્પસુત્રનું સાતમું –આક્ષ્મું વ્યાખ્યાન અને સંપૂર્ણ કલ્પસૂત્રનું શ્રવણ કરાવવાની જ પ્રભુઆના છે, તેને બદલે આપશ્રીએ તે છેલ્લા ખે દિવસને મા**ટે પણ લોકોને ' કલ્પસૂત્રના શ્રવણથી વ**ંચિત રાખીને ' અષ્ટાદ્વિકાનાં વ્યાખ્યાતા જ ઢેમ પીરસ્યાં ? ૧૯૯૨ થી કાઢેલા તિથિપંથની જેમ યુવકસંઘના અનુકરણ તરીકેની આ પર્યુષણા વ્યાખ્યાનમાળા પણ એક વધુ નવા પંચ જ કાઢથો છે કે-ખીજી કાંઇ ? " અને તે પાપ છુપાવવા સાર જ યુવકસંઘની ભાષષ્ય–શ્રેણીએાની નિંદા કરી છે ને ? આ માયા-પ્રપંચ જૈનાચાર્યને શાભે છે?

નં. ૩૫-તે લેખની કાલમ બીજીમાં ' અસાર સંસાર ' શિર્ષક તળેના પેરાની મધ્યમાં કહેવાયું છે કે-" પશુ ખીજા જવા આપણી **ઝેવુ** આપણ્યું હૈયું નિષ્કુર બની ગયું છે ' એ પ્રમાણે સુધારીને જાડેર કરવું ઘ**ે છે**.

નં. ૩૬-તે બીજી કાલમમાં '**મરસુની વાત ભૂલાઇ છે**' શિર્ષક તળેના પેરાની મધ્યમાં કડેવાયું છે કેન' એવેા આ સંસાર અસાર છે, તેા સારભૂત ચીજ કઈં એ છે મેક્ષિઃ તમારે ત્યાં જવું છે તે ?" જૈના-ચાર્યક્રીએ સમજવું જોઇએ કેન' મેક્ષિ, એ કાેઈ રથાન નધી કે જ્યાં જવાનું લોકોને કડેવું તે લુક્ત ગણાય. આત્માની સર્વ કર્મધી મુક્તિ ચાય તેનું નામ જ મેક્ષિ છે. '

નં. ૩૭–એ જ પેરામાં આગળ જતાં વળી એવું જ કહેવાયું છે ઢે–" એને એવે સ્થળે જવું છે ઢે–જન્મ મરણ ન હોય " તે વાક્રયને સ્થળે પણ જૈનાવાર્યત્રીએ ઉપર છત્રીશ નંખરમાંની સમજણ વસાવવી-

**નં. ૩૮ તે પંક્તિની જોડે જ કડેવાયું છે** કે-" દેવ, ગુરૂ, **ધર્મ** એવા જોઈએ કે-જે આપ**ણને મેા**સે પહેાંચાડે '' જૈનાચાર્યજ્રીએ સમ-જવું જોઇએ કે-' ક્રાઇ દેવ, ગુરૂ, ધર્મ માેસે પદ્દાંચાડતા જ નથી. દેવ, ગુરૂ, ધર્મ તાે માેક્ષમાર્ગ દેખાડનારા છે. વળા માેસે પદ્દાંચવાનું નથી; પરંતુ માક્ષ પામવાના છે. અને તે દેવ, ગુરૂ, ધર્મ દેખાડેલા માર્ગ પાતે જાતે જ સ્વવીર્યબળ ફાેરવીને પામવાના છે. ''

ન', ઝ્ટ-તે પછીના પેરામાં કહેવાયું છે કે-" ઈચ્છાથી જે બક્તિ થાય તે બક્તિ નહિ " જૈનાચાર્યશ્રીનું આ ભયંકરડાેડીનું ઉત્પત્ર છે: અનેક બક્તજનાનાં હૈયામાંની ઈચ્છાપૂર્વકની સુંદર કળવાળી બક્તિનું ધાતક આ ઉત્પત્ર છે. ઈચ્છાથી ભક્તિ એ તાે ભાવપૂર્વકની ભક્તિ છે, અને ભાવવિદ્દાણી બક્તિના ઉપદેશ ભવાભિનંદી આત્મા જ આપી શકે.
નં. ૪૦-એ પછીના ' શરીર અને આત્મા જીલા છે ' શિર્પક તળેના પેરામાં કદેવાયું છે કે-" સુદેવ, સુગુર અને સુધર્મ ને અમારા વિના રામાયજીના પાત્રા નહિ સમજ્ય. " આ બદલ જૈનાચાર્ય બ્રીને પ્રશ્ન છે કે-' સુદેવ, સુગુર અને સુધર્મ તે ચારા

(તે પાત્રોને સમજાવનાર) તમે કાણ કે તે ત્રણેએ જો રામાયણુનાં પાત્રોને ન સમજાવ્યા હોત તા તે પાત્રોને સમજાવવા તમારી પાસે કઈ જ્ઞાન તાકાત છે કે વળી એ રેંતે તમને તમે કાઈ ચાથા જ ગણાવા છા, ત્યારે તે ત્રણુમાં તા તમે નથી જ એ વાત તમારા હાથે નક્કી કરી આપે છા કે શું ક

ન. ૪૧-તા. ૧૦-૯-૫૧ ના તે 'સદેશ'ના લેખની કાલમ ત્રીજીમાં 'કર્મનું ભાધન' શિર્પકતળે જૈનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે-" આ સંસારમાં રહેવાની વૃત્તિ દ્વાય અને પ્રભુચરણે ચિત્ત દ્વાય તા માક્ષની દચ્છા ન દ્વાય તા ય મળી જાય" જૈનાચાર્યશ્રીએ રજી કરેલી આ માન્યતા જૈનદર્શનની નથી, અન્યદર્શનની છેઃ જૈનદર્શન તા એમ કદ્દે છે કે-"પ્રભુમાં ચિત્ત હાય તેને માક્ષની દચ્છા હાય જ છે અને તેને સંસારમાં રહેવાની વૃત્તિ હાય તે માક્ષની દચ્છા હાય જ છે અને તેને સંસારમાં રહેવાની વૃત્તિ હાય તે પશુ છૂટી જઇને માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે" જૈનાચાર્યશ્રીને હવે જૈનદર્શનસચિત ચારિત્રધર્મ પ્રતિ અમાર પ્રગટવો જણાય છેઃ અન્યથા તેઓશ્રી, પ્રભુચરણે ચિત્તવાળા જીવા પશુ જેમ બને તેમ સંસારમાં રહે, એ જાલના ઉપદેશ કેમ જ કરે ! ' विनाज्ञ-काਲે विषरीत्तचुद्धિ: ' તે આનું જ નામ.

નં. ૪૨ તા. ૧૭-૯-૫૧ ના 'સંદેશ 'ના લેખની કાલમ બીજીના શરૂઆતના પેરાની પંક્તિ ૧૮ થી ૨૧ માં જૈનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે-"શાસ્ત્રા બતાવે છે કે-સાત્વિકરાગ વિના યેરગની પદ્ધેલી ભૂમિકા ન આવે. સાત્વિકરાગને હું માક્ષમાર્ગે લઈ જવાના છું" જૈનાચાર્યશ્રી 'હું શું બાલું છું !' તેના ખ્યાલ રાખ્યા વિના બાલે છં, અને તે ખ્યાલ વિનાનાં બાલાને તેઓશ્રા પાછા શાસ્ત્રાને નામે ચઢાવે છે; એ જ તેઓ-શ્રીતી ભવાભિન દિતા છે. 'સાત્વિકરાગને હું માક્ષમાર્ગે લઈ જવાના છું' એમ કયા કયા શાસ્ત્રાએ તેઓને શાખવ્યું ! આજ સુધીમાં કાઈ એક પણ આત્મા, સાત્વિકરાગને માક્ષમાર્ગે લઈ ગયા હાય તેવા એકાદ પણ દાખલા કાઈ શાસ્ત્રમાં દીડા નથી. તેઓશ્રી, કાઈ શાસ્ત્રમાંથી તેવા દાખલાે બતાવા શકે તેમ છે ! જો નહિ તા તેઓશ્રી તે સાત્વિકરાગને કઇ કળા વાપરીને માક્ષમાર્ગે લઇ જવાના હતા ! માટે શાસ્ત્રોને નામે કદ્કેલ તે બીના જીડી છે. જૈનશાસ્ત્રા તાે એમ જ બતાવે છે કે-સાત્વિક રાગને માક્ષમાર્ગે લઈ જવાતાે નથી, પરંતુ સાત્વિક રાગ માક્ષમાર્ગે જરૂર લઈ જાય છે. '

ન. ૪૩-તા. ૧૭-૯-૫૧ ના ' સંદેશ 'ના લેખની કાલમ ત્રીજીના ' ગુરૂતત્ત્વ ' શિર્ષકતળેના પેરાની મધ્યમાં જૈનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું છે કે– 'સાધુ ભિક્ષા લેવા બે ભાવથી જાય છે. એક સંયમપુષ્ટિ અને બીજી તપાપષ્ટિ ' જૈનાચાર્યશ્રીની આ વ્યાખ્યા, શાસ્ત્રના અવખોધના પ્રત્યક્ષ અભાવ સચવે છે. સાધુને તપની પુષ્ટિ, જો ભિક્ષાથી થતી હેાય તા જ તપની પુષ્ટિ માટે ભિક્ષા લેવા જવાના ભાવ હાેઇ શકે: બીક્ષાયી તપની પુષ્ટિ થતી ક્રોવાનું ક્રોઈ જૈનશાસ્ત્ર તે જણાવતું નથી. પરંતુ જૈનેતરશાસ્ત્ર પણ જણાવતું નયીઃ માત્ર આ જૈનાચાર્ય સિવાય આર્યભૂમિને એક પણુ સમળ્તુ માનવી, ભિક્ષાથી તપની પુષ્ટિ થતી ઢોવાનું તાે કહે નહિ. ' શ્રી અષ્ટકજી ' નામના પ્રાયરત્નના પાંચમા · शिक्षार्धर 'ना श्वे। अीलमां ' गृहिदेहोपकाराय, विहितेति शुभाषायात ' જણાવીને મહાન જૈનાચાર્ય શ્રી હરિભદસૂરીધ્વરજી મહારાજ કરમાવે છે 🗜 ' સર્વસંપત્કારી બિક્ષા માટે કરતા સુનિને ગૃહસ્યીએાના અને પાતાના તપામય દેહના ઉપકારને માટે બિક્ષાવિહિત છે ' શ્રી આચારાંગસૂત્રમાં अ अभ्यते अम्यते साधुः साधुरेव न लम्यते ॥ अछन्ध वर्षसा बृद्धि-र्रुन्धे 🕱 प्राजधारणम् ॥ ' કહેલ છે, તે સક્તદ્વારા પણ તપરવી સુનિ પાતાના ભાવપ્રાપ્ય ટકાવવાને માટે ભિક્ષા લેવા જાય છે, કહીને 'ભિક્ષા મળે તાે તપની વૃદ્ધિ થાય ' એમ કડ્ડેલ નથી; પરંતુ બિક્ષા ન મળે તા તપની વૃદ્ધિ કહેલ છે. શાસ્ત્રોની આ શાક્ષતરિયતિમાં 'સહ્યુ, તપની વૃદ્ધિ માટે બિક્ષા લેવા જાય છે ' એમ કડેવું તે અખેાધમૂલક ઉત્સૂત્ર છે.

नं. ४४--ता. २४--४२ ना ' संदेश 'ना क्षेभनी आक्षभ पेक्षीना Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com પેરા ત્રીજાની મધ્યમાં જૈનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે-' જે શુષ્ક જંતુઓ છવે છે અને મરે છે ' તાે પ્રશ્ન છે કે-' આચાર્યશ્રી ઘાસ-કાષ્ટ-નીલકુગ વગેરે સુકાઈ જાય તેને શુષ્ક જંતુઓ કહે છે ! અને તે જંતુઓ છવે છે અને મરે છે ! કે-કહેવા શું માગે છે ! '

નં ૪૫–તે લેખની તે મંક્તિ પછીની આઠમા પંક્તિથી જૈના-ચાર્યજ્રી, મેાક્ષની વ્યાખ્યા કરે છે કે–' મેાક્ષ એટલે સંસારના કાે⊎પણુ પકાર્થના અર્થી નહિ. એવા પદાર્થની જરૂર પડે તાે એમાં તે પામરવા ળ્યુએ. કદાચ એ પદાર્થ મેળવવે। પડે તે৷ એ માટે એને લાગે કે હજી શક્તિના વિકાસ થયા નથી તેથી આ પરાધીનતા છે. ' વાચક મહા-શય ! માક્ષના એવા અર્થ જૈનજૈનેતર ક્રાઇ શાસ્ત્રમાં કાઇપણ રથળે કદી દીઠે! છે ? માક્ષને ક્રાઇ પદાર્થની જરૂર હોય ખરી ? ક્રાઈ પદાર્થ માક્ષને મેળવવાના હાય ખરાે ! માક્ષને ક્રાઈ શક્તિના અવિકાસ હાય ખરા ! માક્ષને કશાની પરાધીનતા પણ હોય ખરી ? જો નહિ, તાે આ જૈના-ચાર્યબ્રી. એ ભધું કયા શાસ્ત્રમાંથી કાઢીને રજી કરે છે રૈ∫ સં. ૧૯૯૩– **૯૪ માં આ જૈનાચાર્યના ગુરૂ** શ્રી પ્રેમસુરિજી મહારાજે આ આચાર્યશ્રી જોડે મેળ હતા ત્યારે ભાવનગરથી જેઠાલાલભાઈ શાસ્ત્રીને ખાલાવીને આ જૈનાચાર્યશ્રીના જૈનપ્રવચન છાપામાં ગુર્જર ભાષામાં છપાતા પ્રવચનાેને સંરકૃત ભાષામાં ગાેડવી દેવા કહેલું અને તે પ્રવચનાે, એ રીતે સંરકૃત ભાષામાં તૈયાર થયા ખાદ તેને ' જૈનપ્રવચન 'ને પ્રદલે ' જિનપ્રવચન ' નામ આપી દેવાની યાેજના ઘડી કાઢેલી ! સારું થયું કે-જેઠાલાલ શાસ્ત્રીએ ' તે તે વાતાના આધારમાં શાસ્ત્રમાંથી પાઠેા આપત્રીએ કાઢી આપવા ' એમ કહેવાથી તે વાત પડી રહી; નહિ તેા આપણા આ જૈનાચાર્યશ્રીની આવી રોલ્ડગેહ્રડ વાતાને ' જિનપ્રવચન ' નામ આપી દેવામાં જૈનાચાર્યશ્રી પ્રેમસરિજી મહારાજ, પોતાના ભવેા કેટલા વધારી મુક્ત ? ]

ન. ૪૬-તા. ૨૪-૯-૫૧ ના લેખની કાલમ ત્રીજીના પેરા ત્રીજામાં જેનાના આચાર્ય થઈને બ્રોતાઓને પોતે કહે છે કે-' તમે પેડી કાને સોપો, તમારાથી અમણે દિરાવગીર હેાય તેને ને ! " આચાર્ય બ્રાંને પૂછી છે--આ વચન સાવલ છે કે નિરવલ ? એ વચનમાં ભાષાસમિતિ છે ખરી આપના બધા શ્રોતાએ દિરાવગીર છે ? શ્રોતાએ તું આ કમ અપમાન છે! તા. ૧૭-૯-૫૧ ના 'સદેશ 'ના લેખની કાલમ ત્રીજીના ત્રીજા પેરામાં ' ગુરતત્ત્વ ' શિર્ધક તળેનાં લખાણમાં જૈનાચાય બ્રીએ કહ્યું કે-" સાચક શ્રુર એ કે-સંસાગ્માં એનું કેઈ નાંદ, એ કાઈના નદિ. માને તા બધાના શ્રુર એ કે-સંસાગ્માં એનું કેઈ નાંદ, એ કાઈના નદિ. માને તા બધાના શ્રુર એ કે-સંસાગ્માં એનું કેઈ નાંદ, એ કાઈના નદિ. માને તા બધાના શ્રુર એ કે-સંસાગ્માં એનું કેઈ નાંદ, એ કાઈના નદિ. માને તા બધાના શ્રુર એ કે-સંસાગ્માં એનું કેઈ નાંદ, એ કાઈના નદિ. માને તા બધાના શ્રુર એ કે-સંસાગ્માં એનું કેઈ નાંદ, એ કાઈના નદિ. માને તા બધાના શ્રુર એ કે-સંસાગ્માં એનું કેઈ નાંદ, એ કાઈના નદિ. માને તા બધાના શ્રુર તે તે તે પ્રકારના સાચા ગુર જ છે, અને ધમંતત્ત્વ જ બાેલા છા ને ! તો જવાળ આપા ?-આપબ્રીએ જે ' તમારાયી બમણે ઉઠાઉગીર દેવ્ય તેને તે ? વાકચ કહ્યું તેમાં ધમંતત્ત્વ કયું છે? વિનંતિ કરીએ કે-મદ્દારાજ ! જે કાંધ બાેલા તે પાતાનું સ્થાન સંબળીને બાેલે, કે-બેયા આચાર્ય પર શાબે અને તે પદના લઘુતા થતી અટકે.

નં. ૪ મેરા ચાયામાં ભાવ્યુ ૧૨ પાછ ગના હેતુ શા ?' શિર્ધા તળે નાચાર્યત્રા, અંજ રીતે ૨ાપદન લાંછતમય ઉચ્ચરે છે કે-" નથી પૂછ્યું ને મા-બાપ બન્યા છેા કે એના કરતાં તા વાંઝીયા રલા દોત તા સારં " જૈનાચાર્ય થઈને આવું બેલ્લા ત્યારે તા સુરાધાવાજનાએ ' થયા થયા મંચન વાક્યવાર્ય, તથા તથા વાલકુક્ક વાર્ય 'એ સુક્તને જ સન્સુખ રાખીને આપને સાંબળવા ૨૬ને ?

નં. ૪૮-૧. ૧ ૧૦-૫૧ ના 'સદેશ 'ના લેખની કાયમ ત્રોજીના છેશા પેરાંત મથાળે પણ જૈનાચાર્યથ્રા, એ જ રીતે સ્વયદને કલ કમ્મ વાકપ ઉચ્ચરે છે - ' બે ગરવાની, લેવાની કે મૂકવાની ટેવ સારી છે? લેવાની ટેવમાં હવે શું લેવાનું બબ્બું છે! તમે અડા તા હીરા પણ કેમલસા થાય છે ' આવાં શ્રોવાએાને આધાતકારી કઠાર-વચના સંબળ્ય-વવાં તેમાં ધમાંચાર્ય પણ છે! તેને આ હેનાચાર્ય, ધર્મતત્ત્વ કર છે? કરે છે તે કે-' સાચા સાધુ ધમતત્ત્વ જ બાલે!' નં. ૪૬-૪૦ અને ૪૮ માં તે આચાયંથીએ ધોતાએાને કર્યુ ધમતત્ત્વ ઉપડિસ્ટ છે! વાદ જૈનાચાર્ય! સ્વેમ્બાચારીતાની પણ હદ હોવી ઘટે છે.

ને. ૪૯–તા. ૧–૧૦–૫૧ ના ' સંદેશ 'ના લેખની કાલમ પેલીમાં **ઢેનાચાર્ય**બ્રીએ કહ્યું કે–" મહારાજા દશરથતે ગ∶ી, દ્રવ્ય અતે બીછ સામપ્રી દ્વાવા છતાં તેએ৷ તેનાથી વાંચિત અને બક્તિબાવે રહેતા " જૈનાચાર્ય-<mark>શ્રીનું</mark> આ વાકય અવળા ગુણુપ્રીત્ત<sup>°</sup>નરૂપ હેાઈ ને સત્યસ્વરૂપનું આવ્છાદ્રક છે. એ સ્થળે વસ્તુતઃ ખીના એમ છે કે–" લંકાનગરીમાંથી વાત સાંભ-**ળાને** આવેલા શ્રી નારદજીએ ' અહિં આવીને તમને હણી નાખવાની **ઝિ**ભીષણે પ્રતિતા કરી <sup>છે</sup>ઃ અને તે અહિં સત્વર આવશે ' એ પ્રમાણે શ્રી દશરથગજાને વૃત્તાંત જણાવવાથી શ્રી દશરથરાજાએ પાતાના મંત્રી-**એાને** એાલાવ્યા, તેઓને તે દરેક વૃત્તાંતથી માહિતગાર કરી કાલવંચના માટે રાજ્ય સાંપી પાતે યાેગીની જેમ ચાલ્યા ગયા છે, જનકરાજાને મળી ખંતે જણ પૃથ્વીપર છૂપા વેષે કરે છે." આ વાતને જૈનાચાર્યશ્રી, ' દશરથરાજા ગાદીથી વચિત રહેતા ' એમ જીહું કડેવાદારા શ્રી દશરથતે <mark>ગૃહરથ</mark>પણામાંય અનાસક્ત યાેગી લેખાવવામાં ખેંચી જાય છે, તે રવબાેલને **યેન**કેન **સ**ાચા હરાવવાની લતનું પ્રતીક છે. એ રીતે મંત્રીઓને ગૃદી સોંપ્યા પછી તેા જનકરાજા સાથે છૂપાવેષે કરતા કરતા શ્રી દશરથરાજા, 'ઉત્તરાપથમાં આવે છે; અને ત્યાં કૌતુકમંગલના રાજા શુમમતિની પુત્રી 🖁 પ્રેયોને સ્વયંવરમંડપમાં વધને હરિવાહન આદિ શત્રુ ખતેલા રાજ્યએ। જોડે યુદ્ધ કરે છે, મગધપતિને જીતીને રાવચની શંકાથી અયોધ્યા નહિ જતાં અયેાપ્યાથી રાજગૃકે બાેલાવી લીવેલ કૌશઘ્યા આદિ ચારે રાણી-ઐયની સાથે ક્રીડા કરતા રાજગૃકે જ રકે છે અને શ્રી દશરથરાજાને શ્રીરામ arમણજી વગેરે પુત્રરતેાની પ્રાપ્તિ પણ તે પછી જ થાયછે.' શ્રી દશરથ-રાજ્યની રાજ્યકાળની સાંસારિક સ્થિતિ આ હાેવા છતાં શ્રી દશરથરાજાને a સ્થિતિમાંય ' અનાસક્તયોગી ' લેખાવવાની ધૂનમાં ' ગાદી, દ્રવ્ય અને ભીજી સામગી દ્વાવા છતાં તેનાથી વંચિત અને ભક્તિભાવે રકેતા' એ કપાલકલ્પિત વર્ષા નદ્વારા પરમત્યાગી ગખાવે છે, તે શાસ્ત્રની વધાદારી રૂવી ? અને સસવસ્તૃત્વ કેવું ? ગાદી આદિયા વંચિત કોને કહેવાય અને નિવ્સ્પૃત કોને કડેવાય ?' એ સમજણ પણ રહી નથી તે શ્રી દશરથરાનનું ઝુણવર્શન બનાવટી હોવાનું વધુ પ્રતીક છે. એ પછી આગળ બાલતાં તેજ લેખની કાલમ ત્રીજમાં 'શું છત્રવું જરૂગી છે ? એ શિર્ષક તળાના બીજપેરામાં જૈનાચ યંશ્રીએ કડેલ 'મહારાજા દશરથ ખીલેલું સામ્રાજ્ય મૂકવા તૈયાર થયા અને ઘેર આવી મહારાણી, કુટું બીએાને બાલાવ્યાં અને સામ્રાજ્ય છાડવાની વાત શરૂ થઈ' એ વાતથી આચા-યંશ્રી પોતે પણ નક્કી કરી આપે છે કે-'મહારાજા દશરથ, માદી આદિ સામગ્રંથી વંચિત નહાતા.' 'માદી આદિ સામગ્રીથી વંચિતને લે માદી આદિ સર્વ સામ્રાજ્ય મૂકવા તૈયાર થવાનું શું હોય ? અને તેને છાડવાની વાત શરૂ કરવાની પણ શું હોય ?' એ જેને વિચારવાનું જ ઢાતું નથી અને જે આવે તે મનસ્વીપછું ફેંકવાનું જ હોય તેને સત્યાસત્યની શું પડી હોય?

મં મ૦-ના. ૧-૧૦-૫૧ ના તે લેખની કાલમ ત્રીજીના પહેલા
પેરા પૂર્શ કરતાં પડેલાં જૈનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે-' માનવ, ધર્મના પરમ આદર્શ રૂપ ચાથે યાગ આવી જાય તા ધર્મમાં લીન થઈ જાય
પરમ આદર્શ રૂપ ચાથે યાગ આવી જાય તા ધર્મમાં લીન થઈ જાય
પેરા સપ્- ૯--૫૧ ના 'સદેશ 'ના લેખમાં મહારાજા દશરથતે યાગની ત્રીજી ભૂમિકા પર ગણાવ્યા પછી તેઓ દીક્ષા લેવાની તૈયારી કરે છે તેને આશ્રયોને જૈનાચાર્ય થી, અહિંદીક્ષાને પરમ આદર્શ ૨૫
ચોથા યાગ કહે છે અને તે ચાથા યાગમાં માનવ આવી જાય તા ધર્મમાં લીન થઈ જાય છે, એમ કહે છે. જ્યારે આ તા. ૧-૧૦-૫૧ ના 'સદેશ 'ના લેખના પેલી કાલમમાં તેઓ, દશરયરાજાને યાગની પ્રથથ લાય છે. એમ કહે છે. જ્યારે આ તા. ૧-૧૦-૫૧ ના 'સદેશ 'ના લેખના પેલી કાલમમાં તેઓ, દશરયરાજાને યાગની પ્રથથ લાગ કરે છે કે-' એક બાજી દશરય રાગ્ય ની પ લી ભૂ(નકા એ જવાના અંગ કહે છે કે-' એક બાજી દશરય રાગ્ય ની પ લી ભૂ(નકા એ જવાના માથ છે!' આ શાઆતુસારીતા કેવી? જૈનાચાર્યથી, ચાથા

**વે**પ્રમાં પરમ આદર્શ કપ ધર્મ ધ્યાનની લીનતા જણાવે છે; તેથી એમને પ્રેક્ષ છે ---શ્રી દશરથરાજા લેવાના છે તે દીક્ષા, જો યેગની પડેલી **લાં મકા છે** તાે શ્રી દશરથરાજાને તે દીક્ષારપ પ્રથમ યાગભૂમિકાએ વત્તાં પરમ આદર્શ કપ ધર્મ ધ્યાનમાં લીનતા નહેલી ! અને શ્રી દશરથ શેજાને જો દીક્ષામાં પણ પરમ આદર્શ રૂપ ધર્મ ધ્યાનમાં લીનતા નહેાતી તે મહારાજા, ગૃહગ્થપણામાં પણ અનાસક્તયાગી કેવી રીતે ? અર્થાત તે મહારાજા, ગૃહગ્થપણામાં પણ અનાસક્તયાગી કેવી રીતે ? અર્થાત 'આન્સક્તયોગી ' એટલે પરમ આદર્શ રૂપ ધર્મ ધ્યાનમાં લીનતાઃ ધર્મ-ધ્યાનના આ લીનતા શ્રી દશરથરાજાને ગૃહરથપણામાંય હતી એમ કાહેન ર આ જૈનાઆર્ય શ્રી, મહારાજા દશરથને દીક્ષામાં ધર્મ ધ્યાનને બિ તેવી લીનતા નહેાતી ! અમ કહેવા માગે છે ? શ્રી રામાયણનાં ઉત્તમ પાત્રાની કેવી કૃર વિડ બણા ?

મ. ધ૧-તા. ૧-૧૦-૫૧ ના 'સંદેશ 'ના લેખની કાલમ ત્રીજીમાં
'શું બલુ જરૂરી છે?' શિર્ધક તળેનાં લખાણમાં જૈનાચાય શ્રી
કહે છે કે-' મહારાજ્ય દશરથ )ના ગાદી યાગતી વાતથી આસકત હતા તેમને તેના અસર થઇ પણ તેમને જોઈને પણ મહારાજ્ય-જે પધુ સહન કરનારા હતા-તે બધાને જોઈને અનાસકતભાવે બધું દાગી મયા:' જૈનાચાર્ય શ્રીની આ વાત કપાલકલ્પિત છે. મહારાજાના ગાદી ત્યાગની વાતથી તેમના કુટું બીજનામાંના એકપણ પાત્રને કાઇ અજા-થળી તા લાગેલ નથી; પરંતુ કુલાચાર જ જણાએલ છે. અને તેથી તેઓ કહે છે તેવી કાઈજ અસર કાઈનિય ઘએલ નથી. શ્રી જૈન રામાય છુના કથન મુજબ-' મહારાજા દશરથ, પોતાના અંતિઉત્તા ક્યૂપ્રાની અત્યંત જરાવ સ્થા જોઈને સંસારથી વિરાગીચત્તે વિપયોથી વસડુ: મુખ થયા, અને તે િયતમાં કેટલાક કાળનિંગમન કર્યા પછી તે નગર્રાએ પધારેલા ચાર જ્ઞાનના ધણી શ્રી સત્ય વૃતિ નામના મહા-ધુનિના દેશના સાંભળીને દીક્ષા લેવાની ઇ-છાવાળા થયા એટલે રાણીઓ, ધ્રેના અત્યંતે ખરાત્રાન્ય દ્રશરથ જોડે દીક્ષા લેવાનું કહ્યું છે અને શ્રી રામચંદ્રજી-૯૬મષ્યુ-શત્રુક્ષ --કોશલ્યા-સુબિત્રા-કેકેમી વગેરે તેમાં અનુમતિરૂપે સંમત જ રહ્યાઃ વસ્તુરિયતિ આ છે, પછી ' આસક્ત હતા; તેમને અત્રર થઈ અને તેવા ભધા જોઈ ને મહારાજ્ય દશરથ, તે ભધું અનાસક્તભાવે દાબી ગયા' એ વગેરે હૈનાચાર્યશ્રીની વાતને સ્થાનજ કર્યા '?

નાં પર તે લેખના તે ત્રીજી કાલમમાંનાં તે લખાણ પછી જૈનાન ચાયં શ્ર એ તુર્ત જ કહ્યું કે-' તરત સામે જોયું તા જીદું જ પરિવર્ત્ત લાગ્યું. (ખતાના વૈરાગ્ય કરતાં તેના ( ભરતના ) વૈરાગ્ય વધી જાય તેમ હતા ' એ વાત જ એમ જ છે તા જનાચાર્ય બ્રીતે પ્રક્ષ છે કે ' મહારાજા દશરથતે તમે ગૃહત્વી પણામાં અનાસ્ક્તયોગી કહ્યા છે, તા તેમના કરતાંથ વધારે વૈરાગ્યવાળા ભરથતે ગૃહ સ્થી પણુમાં અયોગી કડેવા અને મનાવવા માત્રા છે ! ' આવી ઉડાઉ વ્યાખ્યામાં લાભ શું ! જૈનતત્ત્વજ્ઞાનની કે સમ્યગ્ વૈગગ્યની મંધના લેશ પણ જણાય છે !

૧ ૫૩-તે લખાષ્ટ્રની નીચે જૈનાચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે 'મહાપુર્વાએ કૈકેથીને વખાશ્રા છે, પણ તે ભૂલ છે ' જેનાચ ર્યશ્રી, આ લખાપ્ય દારા ગદ્ધાપુરંપાને ય ભૂલવાળા જાણાવે છે, તે તા તેરાપંચીઓએ મહાવીસ્ટ દેવનેય ભૂલવાળા ગભાવ્યાનું જાલીમ અનુકરણ છે. કલિકાલસવર્ ત્રઆન્ ભગવાન શ્રી હેમ્ચ દાગ્યા શ્રીએ કૈકેચી સ્ટ્ર કહ્યા, ભરતે કૈકેચી પર ભારોવા શ્રી હેમ્ચ દોગ્યા શ્રીએ કૈકેચીને કૂર કહ્યા, ભરતે કૈકેચી પર ભારોવાન શ્રી હેમ્ચ દોગ્યા શ્રીએ કૈકેચીને કૂર કહ્યા, ભરતે કૈકેચી પર ભારોવાન શ્રી હેમ્ચ દોગ્યા શ્રીએ કૈકેચી વગેરે જૈન રામાયણમાંની એ બાબતને તે તે મહાપુરૂપાની ભૂલ તરીકે જણાવનારા આ જેનાચાર્ય વધે પુરં નથી ત્યાં અકાલે આવું કેવલત્રાન કચાંશ પુરં નથી ત્યાં અકાલે આવું કેવલત્રાન કચાંશ પ્રગટયું ? ભગવાન શ્રી હંમચ દાગ્યાર્ય મ. જેવાની ભૂલ કહેવાસ તમાને સ્ટાર્થ પ્રત્ર તમાને સ્ટેલ્લ કહેવાને કર્યા આવું કેવલત્રાન કચાંશ પ્રગટયું ? ભગવાન શ્રી હંમચ દાગ્યાર્ય મ. જેવાની ભૂલ કહેવાસ તમાને સ્ટાર્થ પ્રત્ર તમાને સ્ટાર્થ પાલ કરવાની સ્ટાર્થ ગયાય ગયાન શ્રી હંમચ દાગ્યાર્થ માર્થ સ્ટાર્થ સ્ટાર્થ સ્ટાર્થ માર્થ સ્ટાર્થ સ્ટાર્ય સ્ટાર્થ સ્ટાર્ય સ્ટાર્થ સ્ટાર્ય સ્ટાર સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય સ્ટાર

આસક્તચાેગીની વાત લઈ એ. સાેગાને સામવવા છતાં સાગ ગમે નહિ તે<sup>:</sup> અનાસક્તયાેગી અને ભેગ ન મળે અને ન ભાગવે છતાંય ભાગ ગમ્યા કરે તે આસક્તયોગી. ' જૈનાચાર્યશ્રીએ આસક્ત અને અનાસક્ત **ચે**ાગીની કરેલી આ વ્યાખ્યા સ્વદર્શનનાં શાસ્ત્રાથી પિઢહ એવી કપેાલ ક્રક્પિત છે. ધર્મના દેશક બનીને ભાગની વ્યાખ્યાને ચાગની વ્યાખ્યા ભાવવી, એ ધર્મના અને તેનાં સત્ય સ્વરૂપના ઇરાદાપૂર્વક અનાદર છે. જૈનાચાર્યશ્રીને પૂછીએ કે-બેગોન બાેગવવા છતાં બાેગ ગમે નહિ 🕻 અનાસકત બાેગી કડેવાય કે–અનાસક્તયાેગી કહેવાય ધતેમજ ભેવ ન મળે અને ન ભાગવે છતાંય જેને ભેગ ગમ્યા કરે તે આસક્તભાગીય નહિ: પરંતુ ભીખારી કહેતાય કે–આસક્તચાેગી કહેતાય ? આસક્તભાેગી **પણ** તે કહેવાય કે જે ' મળેલા બે ગંત ભેાગવીને ભાગ ભાગવવાનું સામર્થ્ય શુમાવ્યું હેાવા છતાંય જેને ભાગ ગમ્યા કરે. ' ભાગ ન મળે અને ન **ભે**ાગવે તેને તાે આમુક્તભાગી પણ કહી શકાય તેમ નથી. સાં જૈના-ચાયશ્રી તેને આસક્તયાગી કડે! એ કેવા વિપરીત ઉપદેશ ! ' વીતરામનં કોર્કુલ જ ખાલીએ છીએ. ' એમ હરપળે કહેવા રહેતા આ જૈનાચાર્ય-શ્રીએ, એ અનાસક્તયાગી અને આસક્તયાગીની વ્યાખ્યાને વીતરાત્ર € ગવ'તે કયે સ્થળે કહી છે ? તે શાસ્ત્રનાં નામ અને સ્થળ સહિત જાહેર જાણાવવું જરૂરી છે.

નં. પપ-ના. ૧-૧૦-૫૧ ના 'સંદેશ 'ના તે લેખની ચાથી કાલ-મમાં માર પર સુસ્તાક ' શિર્ધક તળેના પેરામાં જૈનાગાર્યશ્રીએ કહ્યું કે-'કે યીની ( લરદાન માગણી સમયે રામ અને તેમની માતા, લક્ષ્મળ બધા હતા. ગાદી આપવાની આડે કાઇના હક્ક આડે આવ-વાના ન્હેતા. ' ત્યારે તા. ૧૫-૧૦-૫૧ ના 'સ દેશ 'ના લેખની કાલથ ગીજમાં 'આ જે તા ભાઇ ગેમ્ટલે ભાગી ા ' શિર્ધકતળે આપણા આ જૈન ચાર્યશ્રી કડે છે કે-'કૈ ગ્યીએ સાચવી રાખેલું વચન આવે વાખતે માગ્યું હતું. બરતે રાજ્ય લીધું કે નહિ તેની તેમને ( લક્ષ્મચુને ) જંજાગર ન્હોલી. એમને ભરત અધમ લાગ્યા !' કેવી પરસ્પર વિશ્વ વ્યને ગાધક વાત ! રાજ અપાયું ત્યારે લક્ષ્મણ હાજર 🕖 અને ભરતે રાજ્ય લીધું કે નહિ તેની લક્ષ્મથતે ખબર ન્હાના ? માની લાકે ખબર ન્યોતી: તા જૈનાચાર્ય બાને પ્રશ્ન છે કે-' ભરતે રાજ્ય લીધું છે, એ 👐 નારકો ખબર નથી, તાે લક્ષ્મણે ભરતને અધમ કડેવાનું પ્રયોજન શું !' નં પદ 'સંદેશ ' તા. ૧૫–૧૦–૫૧ ના લેખની પડેલી ઢાલમમાં **કે-' દશરથ મહા સામ્રાન્યના માલિક હાેવા છતાં રા**જ્યની પકડ તેમના પર ન્હે.લી. અને રાજ્ય જેના પર પકડ કરે તેવા રાજાઓને નર્કના અધિકારી કલા છે. ' જૈનાચાર્યશ્રીની આ ગંભીર ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપથા છે. કારણકે-પ્રભુ મહાવીરદેવના પિતાશ્રી સિદ્ધાર્થ મહારાજા, મહાન્ આતમા થેડામહાર.જા. જગંદુખ્યાત શ્રી સંપ્રતિ મહારાજા, મહાપ્રભાવક શ્રી **શ્રીપાલ મહારાજા, પરમાહ**ેત શ્રી કુમારપાલ મહારાજા તગેરે મહાસાઝાજ્ય**ના** માલિક હતા અને રાન્યની પકડ હેાવાને લીધે જ તેએા. શ્રી દશરથ મહાર જાની જેમ દીક્ષા લઈ શકયા ન્દ્રોતાઃ છતાં સ્વગે' સીધાવ્યા **દા**વાની વાત શાસ્ત્રોમાં માજીદ છે.

'સ દેશ 'માંના જૈનાચાર્યશ્રીના લેખામાં બીજી બીજી તા નાની માટી સે કડા વાતા ઉલટસુલટ અને શાસ્ત્રવિશ્લ છે. છતાં પ્ર'યગોરવાદિના ભયે તેને સ્પર્શવામાં આવેલ નથી. છેલ્લી છેલ્લી તા. ૧૫–૧૦–૫૧ ના 'સ દેશ 'ના લેખમાં એ સિવાય પણ પડેલી ઠાલમમાં ત્રણ અને ત્રીજી મિલમમાં બે મળીતે પાંચ પ્રરૂષ્ણાઓ શાજ્તવિરલ છે.

દરાંત તરીકે-તે લેખની પડેશી કેલ્લમમાં 'રામ ત્યાગી હતા ' શિર્ષક નીચે જૈનાચાર્યબ્રંબે કહ્યું કે-'રામની માફક પ્રસંગ આવ્યે ત્યામની તૈયારી કરવાના નમે વિચાર કર્યો છે શિભાબ્લ્યના માલીક હેવા છતાં રામ ત્યાગી હતા દશરથે અને રામે ભરતને રાજ્ય આપ્યું તે ઉદારતા, પથ (અહિં'ન 'હતા તે તા. ૧૬-૧૦-૫૧ ના 'સદિશ 'માં

' અગત્યતા સુધારા' શિષ કતળે સુધાર્યો, એ ઠીક કર્યું છે!) લેવું એ મીખારી વેડા નથા ? આ લખાસ ગદલ જૈનાચાર્ય શ્રાતે પૂછીએ કે-' રામે પ્રથમથી જ ત્યાગની તૈયારી કરવાના વિચાર કરી રાખેલ 🕯 સમચંક્રજી, પિતાનું રાજ્ય ત્યાગીને વનવાસ ગયા તે વખતે સામ્રાજ્યના માલીક હતા કે હુવરાજ હતા ? ભરતને રાજ્ય દશરથે અને રામે આપ્લું કે દશરથે આપ્યું ? અને રામે તાે ' જો તાત સંતુષ્ટ થયા છે। તાે આ રાજ્ય ગમે તેને આપે! તેમાં આપના પગપાળા જેવા મને નિયુધ કર વાને કે સંમતિ આપવાને કાંઈજ સત્તા નથી. ' એમ જ કહ્યું છે કે કે વળી દશરથે ભરતને રાજ્ય આપ્યું તેમાં ઉદારતા કરી છે કે–કૈકયાને -આપેલ વચનનું પાલન કર્યું છે કે અંસ્થિતિમાં માતાએ કરેલ િતાી મકિતના કળ તરીકે મતાએ પિતા પાર્તથી માગીન પાતાને અપાવેલું રાજ્ય ભરતને લેવું તે જો ભીખારીવડા છે, તાે વનવામ ગઝલા રામ-ચંદ્ર જીને મનાવીને અયેાધ્યામાં પાછા લાવવા સાર છેવટ ભરવને લઇને 🖁 🖁 પાતે વનમાં રામચંદ્રજી પાસ ગયા છે, અને ત્યાં ખુદ રામચદ્રજીએ જ ભરતને રાજ્યાંબ્લેક કર્યા અને તે સ્વીકારીને ભરતે માટાસાદના હક્કનું રાજ્ય લીધું પણ ખરૂં તે ખરતે ભીખારીવેડા જ કર્યાત ? શું વિદ્વતા ! મહાન આત્માઓને માટેય વાચનુ યદાતદ્રા જ તાડવ કર્યું છે ને ? ચ્યા રીતે તા. ૧૫–૧૦–૫૧ ના 'સદેશ'માંતુ તે સમરત વક્તવ્ય આવું **બેહુદુ હે,ય તમાં તે વ્કતવ્યમાંના 'પ**ર્વ્યન લેવું એ ભીખારીવેડા નયા?' શ્રે એક વાકયમાંના માત્ર એક 'ન'નાજ સુધારા (તા. ૧૬-૧૦-૫૧ ના સંદેશમાં જહેર કરાય તેવ કિમ શું ? આ બધા જ સુધારા જાહેર કરે તાે તા જૈનાચાયશ્રા કાંઇ ય પ્રમાણિક ગણાય.

તેમજ તે લખતા ત્રીછ ઢાલમતા પણ એક વાત લઈ એ. 'આજે દ્વા બાદ ચંદલ બાગી દાર અંશિયંક તળેના પેરાને છેડે જૈના થાર્થપ્રી.અંદશું કે-" ૬૬મશ્વ દશરથતા અનુમાત લઈ સુમિત્રા પાસે આવ્યા, અંત્રણું દશું 'રામ સ્યાદા પુરૂષાત્તમ છે, એમને છાડી હું રહી

તક શક' ' લક્ષ્મથના વચનથી સમિત્રાતે આધાન લાગ્યા પણ અંતરથી. આનંદ થયેા. એણે હૈયું મજબુત બનાવી કહ્યું, ખરેખર તું મારા કી કરા, છે, એ સ્ત્રોએ સ્વાર્થ દાળ્યા એવા સ્વાર્થ પુરૂષતે દાખતાં આવડશે ખરે !! જૈનાચાર્યતે આ વાકય ગદલ તાન અને બાન આપીએ કે-" મુનિત્રાએ પાતાના એક લક્ષ્મણ પુત્ર ખાતર સ્વાર્થ દાખ્યા છે અને મહારાજા દશરથે, રામ-લદ્દમથા એ ખે પુત્ર અને સીતાછ મળીને ત્રલ્ ખાતર સ્વાર્થ દાખ્યા છેઃ લક્ષ્મણજીએ રામચંદ્રજી સાથે જવાની અનું -મીત માગતાં સુમિત્રાને તાે પ્રથમ આધાતે વ લાગ્યાે છે, જ્યારે શ્રી દશ્ક રથ મહારાજાએ તાે શ્રારામ-લક્ષ્મણ અને સીતાજીને વનવાસ જવામાં રંચમાત્ર પશુ આનાકાની વિના સીધી જ અનુમતિ આપેલ છે! પછી સમિત્રાએ એક પુત્ર માટે ખચકાયા બાદ સ્વાર્થ દાખ્યા તે વધે ં-દશ-રય મહારાજે ત્રથ બ્હાલાં સંતાના માટે સીધા જ રવાર્થ દાખ્યા તે વર્ષ ! જો મહારાજા દશરથે સ્તાર્થ દાખ્યા તે વધે તાે 'આ સ્ત્રીએ સ્વાર્થ દાખ્યા એવા સ્વાર્થ પુરુષને દાખતાં આવડશે ખરાે? 'એ વાત સાન-ભાન અને જ્ઞાનથી કેટલી પર છે? વિચારા. વળી પકુશ-કુશીલ-નીય પ્રાયઃ હેલી ડાટીમાં સબડતા જીવનવાળા આદમી, સુમિત્રા જેવાં મહાસતીને ' માતા સુમિત્રાએ સ્વાર્થ દાળ્યા ' એમ કહેવાની યોગ્યતાં તજીતે 'આ સ્ત્રીએ રવાર્થ દાખ્યા ' એમ કહેવાની તાછડાઇ કરે તે તે ગમારતાની અધિધ જ ગણાય તે ? વિચારશા. "

**તા. કઃ-૧-**તા. ૨૮ ઑગેસ્ટ ૧૯૫૧ ના 'સંદેશ ' પત્રના સુખપ્**ષ્ઠ** પર ધર્મ પ્રેમી શ્રં તું તંદલાલભાઇ બાહીવાળાએ જૈનાચાર્ય શ્રી રામચંદ્ર સરિજીની વ્યાપ્યાનમાળા પર અગ ઉથી વિશ્વાસ રથાપીને પાતાની સંદીથી જોહેર કરેલ છે કે-" જૈનેતરબાઈ આતે પણ અ લેખમાળા વાંચવાની અમારી ખાસ વિનંતિ છે. કારણ કે-' નંનાચાર્યોઠારા કદ્દે-વાતી વાતા માત્ર જેનાના હિતને માટે દેાતી નથી, પરંતુ જગતના જીવ-માત્રના હિતને માટે હે. પછી જ્લેને તે જૈનોને ઉદ્દેશીને કહેળાયેલી હેલા ' અમે અમારા વાંચકાને થાદ આપવા માગીએ છીએ કે-ફેનિશ્રાનાં

વ્યાખ્યાના તેમજ લેખા ક્રાંનિકારી અને આધુનિક વિચાર શ્રેણી ધરા-વતા હેર્મ્ક માનવહેદયના તાર ઝાગઝણાવી મૂકે તેવા હેાય છે, પછી તે માનવી ગમે તે ધર્મના હેત્ય. 'સ દેશ 'માં પ્રગટ થવા આ લેખા વાંચજો અને સંગ્રહ કરજો: અને અમે ખાત્રી આપીએ છીએ !--નમારા છવ-નમાં ચમત્કારીક ફેરકારા જણાશે અને તમને ખુબ શાંતિ મળશે. " ગા **રીતે** શ્રીયુત ખાેડીવાળાએ પ્રસંશા કરીને ખાત્રી આપેલાં જૈનાચાર્યનાં તે તે વ્યાખ્યાના, તેએ એ ધાર્યા કરતાં ઉલટા અને શાસ્ત્રવિરુદ્ધ નીવડવા દ્વાર્પને જૈનજૈનેતર સર્વ ક્રાઇને ઉન્માર્ગ ચીંધનારા અને આત્માને અશાંતિકારક જ છે; એમ અનેક શાસ્ત્રપાઠેાથી સિદ્ધ કરી અપાયું છે: સારે ધમંગ્રેમા શ્રીયુત નંદલાલભાઈની જનવાના હિત માટે ન્યાયદષ્ટિએ પશ આવશ્યક કરજ હતી કે-' આ લેખદારા જૈનાચાય શ્રીનાં તે તે વ્યાપ્યાનામાંની જણાવાએલી શાસ્ત્રવિરહ્ય વાતાથી જનતાને ઉગાર્ગ લેવા તેઓશ્રીને માકલેલા આ સમસ્ત લખાણને તેઓશ્રી છેવટે કકડે કકડે પણ પાતાના પ્રસિદ્ધપત્રમાં તુર્ત્ત જ સ્થાન આપી પ્રસિદ્ધ કરે અને પાેતે આપેલ ખાત્રીને **લીધે** ખાટી વાતાને શાસ્ત્રીય વાતા તરીકે માના લેવાના પાપની ભાગીદાર **બનવા** સંભવિત જનતાને પાપથી ઉગારી લેવાનું મહાન પુષ્ય હાંસલ કરે. ' તા. કઃ-ર જૈનાચાર્યશ્રી રામચંદ્રસૂરિઝમલ રાજને પહ્ય પરમ આપ્ર દ્રષ્ટ્રિએ વિજ્ઞપ્તિ છે કે-આ રીતે પરમેકીના ત્રીજા પદેથી જૈનશાસ્ત્રાથી વિરુદ્ધ ઉપદેશ આપવાના અનંતભવવર્ધક ધાર પાપેથી ઉગરવા સર મુનિહિત ગુરૂદેવશ્રીની આજ્ઞામાં રહીને પ્રથમ ભાષાય તે લાં જૈન શાસ્ત્રોને સુદ્દમબુદ્દિથા ભર્ણા લેવા કૃપા કરાે, અને એ પછી ભગગાન્ સુધર્માસ્વામીની પાટને સુખે શાભાવાઃ કે-જેથી અમે⊧ પણ આપની પૂજામાં જોડાઇ એ.



•

## આ પહેલાંની પત્રિકા બહાર પડ્યા પછી - સૂલા ઝુધારવાને પથે વળેલા રામસુરિજી !

શ્રી ' સંદેશ 'માંના શ્રી સરિજીનાં વ્યાખ્યાનાે જૈનજૈનેતર સમાજતે અનર્થકારી જચ્છા રાથી તેમાંની શાસ્ત્રવિરુદ્ધતાને સાક કરેલ એક નસુના aરી દેતા નાતા લેખ અમે એ તૈયાર કરીતે તા. ૧૩-૧ - ૫૧ ના રાજ ' સટેશ ' પત્રને પ્રસિદ્ધિ માટે માેકલી આપેલ. જેને પ્રસિદ્ધ થવાં વિસંગ **રાયી જનહિનાર્થ તે લેખની ' જૈના ચાર્ય શ્રી રામચ**દ્રસૂ રઝએ <sup>6</sup>સ દેશ 'ના લેખોમાં રાખાયણનાં પવિત્રતર પાત્રોની કરેલી ધેણ વિડંબાસ " શિર્યકવાળી એક પત્રિકા તા. ૨૦-૧૦-૫૧ ના રાજ પ્રસિદ્ધ કરી. અને તે સર્વત્ર પેઃસ્ટથી તા. ૨૨-૧૦-૫૧ ને સામવારે પહોંચી. આથી જનતા સરિજીથી ચાંકી ઉડી. સરિજી પણ ચમકવા અને ચેલા! **તે લેખમાં જણા**વેલ શાસ્ત્રવિરદ્ધતાને ખાેટી જણાવી શકે તેમ નહિ હાેવા**યા** અકળાએલા સરિષ્ટએ તે પછીના તા. ૨૮-૧૦-૫૧ ને રવિવાર ! સંદેશ તા. ૨૯-૧૦-૫૧ તે સામવાર )ના જાહેર વ્યાખ્યાનની કાલમ ત્રીજીમાં તે સેખનાં પ્રતિકાર રૂપે ' **રા**ળ**દે રાબ્દ ન હપાય '** શિર્પક તળે એક **પે તરા રન્**તુ કર્યો કે–' અમારું બે કલાકનું પ્રત્યન છાપામાં શબ્દે **શબ્દ** ન જ આવે, અંધુરંધે રડે, પશુ અમે તાે નિર્ણય કર્યો છે કે-આપણે તે આગળ વધવું. ગાળે, ખાવી અને આગળ વધવું. શબ્દોમાં આઘાપાછી થતા કાઈ અનર્થના સંબવ થાય પણ વાંચનારે તેની સાવચેતી રાખી લેવી ઘટ.'

તા. ૨૯–૧૦–૫૧ ના 'સંદેશ 'ના તે વ્યાખ્યાનને છેડે તંત્રી શ્રીએ પથુ આચ. વંશ્વીના તે પે તરાને પ્રથમ લગભગ અનુસરતું અને પછી અસત્ય જેવું લખાચ્યુ રજા કર્સું કે-આ ચાર્યશ્રીના બેકલાક સુધીના પ્રવચનના રાખદેશખ્દ સ્યલસ તેમ્ચને કાસ્છે આપી શકાતા નથી, તેમના પ્રવચનના 1 માટે ભાગે સાર ભાગ જ પ્રગટ થાય છે. તા આવેલા અફે-વાલો આંધી પ્રવાધર સંભાગ (વનાના વાક્રો લઈ તેમાંથી મનક્ષવતો ભાગ €પજાવી કાઢવાની તરદી ક્રાઈન ઉઠાવે. સુદ્રષ્ટ્રદેાષને સઈને ક્રાઈવાર અર્થના અનર્થ હુ થવા સંભવ છે. તાે વાંચકાે માત્ર હિતકારી વાતાે ને જ પ્રહણ કરે, એવી વિનંતિ છે. '

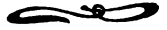
વાચક મહાશયે! ! આપ જોશા કે-' સંદેશ 'માંના આચાય બ્રીનાં બ્યાખ્યાનામાંના ગપપુરાણની જાહેગત પછી આચાય બ્રીના તેમજ તંત્રી-શ્રીના આ ખુલાસા હવે આપણને નવી જ (દશામાં દારી જાય છે કે-'આચાય બ્રીનુ બે કલાકનું વ્ય ખ્યાન સંદેશમાં સ્થક્ષસ કાચને કારણે શબ્દે શબ્દ આપી શક શું નથી=એટલે કે-દરેક વ્યાખ્યાન તા આખે આખું જ ઉતારેલ છે, પરંતુ સ્થલ સંકે ચને કારણે ઘણું ખરૂં વ્યાખ્યાન પડશું રટેવા દર્બને સાર-સારભાગ જ 'સંદેશ'માં પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવેલ છે.'

આને ૨ ૧૯ અર્થ એ થયા કે-" સ દેશમાં પ્રસિદ્ધ થએલા તે તે લેખામાંનું આપણે ઉધાડું પાડી દીધેલ ગપપુરાણ, આચાય શ્રી રામચંદ્ર-સરીજીન પણ નક્કર સસ નરીકે સમજ્યયું છે અને તેવી બુલ તા કળ્યુલ ન જ કરવી, પરંતુ ' અધુરૂં પ્રગટ થયું છે=એટલે તે વ્યાખ્યાનામાંના ધણા ભાગ તા છપાવા પડયો રહ્યો છે, એ બ્હાને ' સ દેશમાંના તે સલળા શાસ્ત્ર વિરદ્ધ વ્યાખ્યા હતે આપણે જાહેર કરેલ સુધારાને અનુસરીન કરીથી સુધારવાં અને જનપ્રવયનપત્રમાં તે બધાં જ વ્યાખ્યાના કરીથી હબસર પ્રગટ કરી, લોકોમાં જ્ઞાની દેખાવામાં ક્ષતિ આવવા ન જ દેવી. "

વાચક સહાશયા ! આ વાતની આપશ્રાને આ ખીના વાંચીને પૂર્ણ પ્રતીતિ થશે કે–આ. શ્રી રામચંદ્રસરિજના ' સંદેશ 'માંના વ્યાખ્યાનામાં ગપપુ-ાણ જ ચલાવ્યું હોવાની ખાત્રા આપતા લેખ અમેાએ તા. ૧૭-૧૦-૫૧ ના રાજ તે પત્રના તંત્રોશ્રીને માકલ્યા પછી અને તે લેખ સંત્રાશ્રીને પણ તા. ૧૫-૧૦-૫૧ ના રોજ મળી ગયા પછી આચાર્યશ્રી સંત્રાશ્રીને પણ તા. ૧૫-૧૦-૫૧ ના રોજ મળી ગયા પછી આચાર્યશ્રી સંત્રાશ્ર્યને પણ તા. ૨૦-૧૦-૫૧ ના તથા ૨૭-૧૦-૫૧ ના જૈન-પ્રવચનમાં જાડેર કરાવી દીધું છે કે-" અમદાતાદ પ્રેમાભઇ હોલમાં હાલ સં રવિવારે પૂ. પ્રવચનકાર મહાત્માનાં જાડેર પ્રવચના થાય છે, જેને સાંબળવાને માટે જૈના અને જૈતેતરાતી ભારે ગીરદી થાય છે. તે જાહેર પ્રત્ચનાન ક્રમશઃ અવતરણ સને ૧૯૫ર ના શ્રા જૈનપ્રવચનના પહેલા અંકથી આપવામાં આવશે.''

એટલે કે-" સંદેશમાંના પ્રાયઃ બધાં જ વ્યાખ્યાતે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે અતે તેન ૬ સુધારીને કરીયા રજા કરવાની સ્થિતિમાં સુકાયા જ છું, પરંતુ છંદગીમ ય બૂલા સીધી રીતે કસુલ કરી નાંદ્ય દેવાયા, આ રીતે અવળે હ થે કાનપટી પકડીને પણ તે લેખામાંની શાસ્ત્રાવરૂદ્ધ બાબતાને કું સુધ રી જ નાખીશ " એમ આ. શ્રી રામચંદ્ય રિજીએ જૈનપ્ર વ્યનના અંકામ ના એ જાડેરાવથી જૈનજનવર સમાજને કસુલાત આપી છે. સુત્રવરા ! સમજ્યા ન ! આવા શાસ્ત્ર અને પરંપરા ઉત્યાપક આચાર્ચ શ્રીતવરા ! સમજ્યા ન ! આવા શાસ્ત્ર અને પરંપરા ઉત્યાપક આચાર્ચ શ્રીતવરા ! સમજ્યા ન ! આવા શાસ્ત્ર અને પરંપરા ઉત્યાપક આચાર્ચ શ્રીતવરા હાથે અ રીતે પણ જો અસદ્દ્રપદેશ સુધારા પામતા હાય તેમ આપણને બીજી જોઈએ છે પણ શું ? [ શાસ્ત્રવિ**રહવાને સમજવા અને** પ્રસિદ્ધ કરવાની કરજ વિચાગ્વાનું મન પર લેવાની નવસાય નાંદ હોવાથી તંત્રીશ્રાએ તા ગમે તે લખી છુટવું જ રહ્યું. ]

એ પછીથી આ પૃત કમાં સરિજીની સાે ઉપરાંત શાસ્ત્રવિરુદ્ધ પ્રવ પશુાઓને શાસ્ત્રપાઠાના આધારપૂર કરપષ્ટ કરી બનાવવામાં આવેલ છે. જેના પણ નકલ તા. ૨૨-૧૦-૫૧ ના રાજ સંદેશપત્રને પ્રસિદ્ધ અર્થે ત્રેના પણ નકલ તા. ૨૨-૧૦-૫૧ ના રાજ સંદેશપત્રને પ્રસિદ્ધ અર્થે ત્રોકલી છે. આશા છે કે સરિજી, પાતાનાં જૈનપ્રવચન છાપામાં અન્ પ્રક્ષાના સ્વીકાર, તે ઉપરથી તાે સીધી રીતે જ કરી લેવા કૃપા કરશે. શાસનદેવ, સરિજીને સદ્દે હ આપે, અને આત્મકલ્યાણના માર્ગ વાયે. 'સંદેશ 'ના તંત્રીશ્રીએ હવે અમારા આ લેખ પ્રસિદ્ધ કરવા તહી લેવી નહિ. હ સ્વય શરૂ



## આ સૂરિજીતે હવે સંયમ ગમે છે કે સ'સાર? <u>વાંચકા ખુબ બારીકાઇ</u>થી વિચાર

સંદેશ તા. ૧૯–૧૧-૫૧ ના પેજ ૬ ૬પર આપણા આ યત્ તત્ વ્યાખ્યાતા સૂરિજીનું વ્યાખ્યાન છપાયું છે, તે વ્યાખ્યાનની કેાલમ ચાયીમાં આપણા આ સુરિજી ભાષ્યા છે કે-'પણ સતી શું અને મહાસતી શું અનેા તમને ખ્યાલ ન અ વે, આ સ્વતંત્રતાના યુખ્માં તેા છાકરી બી એ. હાેય તાે સુરતીઓ બી. એ જોઈએ: તે વિના ધાટ ધડાય નહિ ' વાચકવર ! આ જેનબ્રાવકને પણ માલવું ઉચિત લાગે છે ? આ જેનાચાર્ય અહિં 'ધાટ ધડ.ચ નહિ ' એમ કહ્યું છે, તે વાક્ય શું અર્થનું ઘોતક છે ? સગજો છા ને ?

ત્યાં આગળ જતાં આ જૈનાચાર્યશ્રી કહે છે કે-' છેાકરીઓને બી. એ. બનાવ-નારને પછીએ કે આ શું કરાે છે! ? તાે કહેશે કે-' ભણાવ્યા વિના મુરતીયા મળે નહિ. આમ છે ! ' અંટલે તમને સ્ત્રીપુરૂષના ધર્મના ખ્યાલ આવતા નથી: પણ એ ખ્યાલ બાલશા તા બાન નહી રહે ' વાંચકવર ! અહિં સગજી શકા તે ગછા 🕽 જૈનાચાર્ય શ્રીએ કરેલ આ વાતમાં સ્ત્રી અને પુરૂષના શું શું ધર્મ છે ? તે લા બાબા વિનાજ 'એટલે તમને સ્ત્રી પુરૂષના ધર્મના ખ્યાલ આવતા નથી ' એમ રુ કહ્યું છે, તે . સ્ત્રી પુરયને ધર્મ હું જ નાણું છું અને તે ને હું તસારમાં દ્વાત તેં ખતાવત ' એ ઈરાદેજ કહ્યું છે, અને તેની પ્રતિતિ ગાટે જીઓ તેઓ શ્રીનાં જ તે પછીનાં વચનારાયીજ શરૂ થતા વચનાથી તે સારેછ જાસાવે છે કે- પરદેશી સંસ્કૃતીનું અહુકરણ ન કરતાં આ હંસ્કૃતિને સમને . ઘર સ્ત્રીથી રાેબે. નાેકર રસાેઈ કરે પીરસે અને મહેમાનાનું સ્વાગત કરે અમાં શી શાલા ? સાદામા સાદી પણ સ્ત્રી રસાઇ કરીને મૂકે તા તેના પતિને કેટલા સંતાષ થાય ? આજે તા બાઇના ધણી બહાર ખાઇને સંતાય મેળવે ! કેમ કે બાઇઅ કરેલી રાટલી કાંતા કાચી હાેય કે ખીચડી દુણાઇ મઈ હાય! રસાઇ જ ન આવડે. દાંતા એ સાહિત્ય ગાંડી ખેઠી હાય કે માન્સ આમેરીકાની વાત કરતી હેાય. અમારા જેવા સુંસારમાં હાેય તા સંસાર સારા ચાલે, પણ કમનશીબા એકે અમારા જેવા સ'સારમાં હેાય નહિ. ' વાંચકવર ! સૂરિ જોના અમે કહેલ તે ઇરાદે અર્હિ ખુલ્લા થયા બ, નેયા ને .

સૂરિજીને હવે માંતે સંસારમાં નથી તે કમનસીબી લાગે છે, એ પણ જોયું ને ? હવે આ સુરિજીને સંયમ તમે છે કે સંસાર ? એ ખુબ બારી કાઈથી નક્કી કરી કરો.

સરિછનું એ જ બ્યાપ્રધાત ગુજરાત સમાચાર તા ૧૯-૧૧-૫૧ના પેજ ૮ ઉપર છપાયું છે, અને લ્લાં એ સ્થળે જૅમમાશથી સંસારમાં અવાય નહિ, નહિ તા સંસાર સારા ચાહે ' એ પ્રમાણે સરિછ, સ્પષ્ટ શબ્દા કચર્યા છે: ૨ શબ્ધિનું હહે સાપવા પ્રતા ચથાલ તેમ છે.

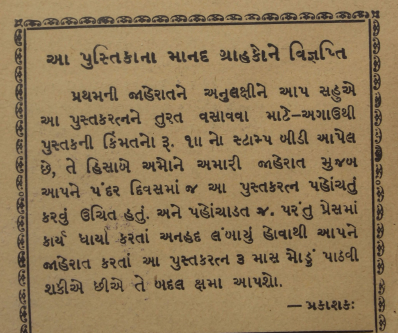
## શ્રી શ્રાહ્વપ્રતિક્રમણ યાને શ્રી વંદિત્તુસૂત્રનેા સુવિશિષ્ટ અનુવાદ અ...તુ...વા...દ...ક

શાસનક'ટકાેદ્ધારક પૃ. સુનિરાજ શ્રી હ'સસાગરજી મહારાજ

નં. પપપ ના ઉંચા ગ્લેઝ ટકાઉ અને સફેત કાગળા ઉપર શ્રી અર્થદીપિકા ટીકાના આધારે (અને અનેક હસ્તલિખિત પ્રતાના શુદ્ધ પાઠે৷ મેળવીતે ) તલસ્પર્શી થએલું શ્રી વંદિત્તુસૂત્રનું ભાષાંતર પૂર ઝડપે છપાઈ રહ્યું છે. આગળ છપાએલા અનુવાદામાંની સેંકડેા અને હજારા રખલનાઓ સુધારીને આ શહ અનુવાદ તૈયાર થઈ રહેલ છે. વિશેષાર્થ-૨૫ષ્ટીકરષ્ટ-૧ટનાટા વગેરે સહિત તલરપર્શી અનુવાદ રચતાં આ પ્રાંથ ઘણા ખર્ચ તૈયાર થઈ રહેલ છે. આમ છતાં દાતાઓની તાંધપાત્ર સહાયના યાેગે શ્રાવઢાને નિત્ય ઉપયાેગી એવા આં અનુપમ અને દળદાર ગ્રાંચરત્નની કિંમત માત્ર રા. ૮–૦–૦ રાખવામાં આવેલ; પરંતુ માછળથી પ્રાથના ફાર્મવધી જવાથી તેમજ નં. ૫૫૫ ના <mark>શ્રેષ્ટ્રતર કા</mark>ગલાના ભાવ પ**થ** રતલે દસ દસ આના વધી જવાથી નિરૂપાયે આ અમદય પ્રંથ રત્નની કિંમત રા. ૧૯-૦-૦ રાખવામાં આવેલ છે. વી. પી. ખર્ચ અલગ છે. આમ છતાં આજે છપાતા આવા અનેક પ્રંથાના કિંમત રા.૧૫-૧૫ જોતાં આ પ્રંથની (કંમત રા. ૫) એાછી જ છે. ત્રાહોકોને થતા એ લાભ ઉદાર-દિલના ધર્મનિષ્ઠ શ્રાવકવર્યોની સહાયતે આભારી છે. પ્રાંથ દોઢ રતલી પંદાનાં પાકી છીટના આકર્ષક બાઇડીંગમાં કાઉન ૮ પેજી લગભગ ૫૦૦ પૃષ્ટમાં છપાઇને વૈશાખ માસમાં બહાર પડવા સંભવ છે. આનથીન આપની કાેપી નીચેના રથળે તાંધાવા. નકલા મર્યાદિત **હેાવાયી** વખતસર ગ્રાહક થયેલ ભાગ્યવાતાને જ મળે તેમ છે.

> લખેાઃ– સુ**. કળીયા શાહ માેતીચ'દ દીપચ'દ** છ. ભાવનગર : વા**યા–તળાન્ન ( સો**રાષ્ટ્ર )





મુદ્રક : શાંતિલાલ છા. પારેખ : સરસ્વતી પ્રેસ, ભાવનગર

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com