

#### श्रीमद् बुद्धिकरसूर ग्रंथमीछा भ्रंथांके ९८

# जैनसूत्रमां मूर्तिपूजा.



रचिता, शास्त्रविशारद् योगनिष्ठ जैनाचार्य---श्रीमद् बुद्धिसागरसृरिजी.

छपावी प्रसिद्ध करनार, श्रीत्र्यध्यात्मज्ञानप्रसारक मंडल. हा. वकील मोहनलाल हीमचंद-पादरा.

\* \* \*

द्वितीयावृत्ति.

संवत् १६=१

प्रत १०००

सन १९२५

किंमत ०-३-०

भावनगर —धी आनंद प्रि. श्रेसमां शाह गुलाबचंद उल्लुभाइए क्वाप्युं.

୬୯୬୯୬୯

## નિવેદન.

20°06706

શ્રી અધ્યાતમ ત્રાન પ્રસારક મંડળ તરક્થી પ્રગટ થતી શ્રીમદ્દ છાહિસાગરસરિજી મંથમાળાના મંથાંક ૯૮ તરીકે આ "જેન સત્રમાં મૃત્તિપૂજા" નામના મંથ બહાર પાડવામાં આવે છે. આ મંથમાં ગુરૂ મહારાજે મૃત્તિપૂજાની શાસ્ત્રાધારે ઉપયોગિતા સિંદ કરી છે. હાલના જડવાદના જમાનામાં આવા મંથાની જરૂર છે. આશા છે કે આ મંથના બહાળા પ્રમાણમાં લાભ લેવામાં આવશે કે જેથી કર્તાના પ્રયાસ સફળ થાય.

#### ધન્યવાદ.

આ શ્રંથ છપાવવામાં શેંક જેચંદ ગુલાભચંદના પુત્રી કાહી બ્હેન તરફથી પ્રાંતીજવાળા શેંક સાંકળચંદ હીરાચંદે રૂ. ૧૦૧) તથા માણુસાના શેંક હાથીબાઇ મુળચંદે શ્રી વૃદ્ધિ-સાગરજીના જીવનચરિત્રમાં રૂા. ૨૫) મદદ તરીકે આપ્યા છે, તેમના ધન્યવાદપૂર્વક આભાર માનવામાં આવે છે.

સં. ૧૯૮૧ ચૈત્ર } શ્રી અખ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારકમ'ડળ. પૂર્ણિયા.

#### પ્રસ્તાવના.

વિક્રમ સવત **૧**૯૬૨ ની સાલનું ચોમાસું અમદાવાદમાં ગુરૂ મહારાજશ્રી સુખસાગરજી મહારાજની સાથે થયું. તે વખતે સ્થાનકવાસી કામના શા. વાડીલાલ માતાલાલ જૈનહિતેચ્છ : પત્ર કાઢતા હતા. તેમણે મહાનિશિય સ્ત્રમાંથી કમળપ્રભાચાર્ય તું દર્શાત આપીને મૃર્તિપૂજાના નિષેધ જૈન આગમમાં છે એવું બતાવવા જૈન હિતેચ્છુમાં લેખ લખ્યા હતા અને તેમાં મહા-નિશિથ સૂત્રના પાઠ આપ્યા હતા, તે પાઠના અર્થ તે ખરાખર સમજ્યા નહોતા, અને તે પાઠથી મુર્ત્તિપૃજાના નિષેધ થતા નથી એમ જૈન જગતને જણાયવાને અમાએ સં. ૧૯૬૨ માં જૈન સત્રમાં મૃર્તિપુજા એ નામનું નાનું પુસ્તક રચ્યું હતું અને તે વખતે તે છપાવ્યુ હતું, તે બાબતને હાલ એાગણીસ વર્ષ થયાં છે, પ્રસંગ એવા બન્યા કે હાલમાં મધુરામાં દયાન દ જન્મ શતાબ્દિ મહાત્સવ ઉજવાયા તેમાં તે પ્રસંગે પંજાબમાંથી પારવતી નામની સ્થાનકવાસી જૈન વિદુષી સાધ્વીએ 'અમે કેમ મૂર્તિને માનતા નથી' એવા આશયના એક લેખ તેલું એ મધુરાના દયાનંદ શતાબિદ ઉત્સવ સંગ્મિલનની મહાસભામાં આર્ય-સમાજુઓ ઉપર માેકલી આપ્યા તે વાત અમારા વાંચવામાં આવા અને તેથી જૈના તીર્થ કર ભગવાનની મર્ત્તિને શા માટે માને છે-પજે છે ? એ વિષય ઉપર કંઇક લખવાની રૂચિ પ્રગટી અને તેથી પૂર્વે શા. વાડીલાલ માતીલાલ શાહને આપેલા ઉત્તરના લેખ જે હતા તેની સાથે બીજો લેખ પ્રાંતીજમાં લખવાના શરૂ કર્યો અને જૈન શાસ્ત્રાધારે મૂર્તિ પૂજાની માન્યતા સિંહ થાય છે તેમ જણા-વવામાં આવ્યું, તેમજ જૈતાએ મૂર્તિ પૂજાદ્વારા તીર્થ કર ભગવાનાના ગૃહસ્થ દશાના અને ત્યાગદશાના આદર્શીને પાતાના સ્વાધિકારે ઉતારવા જોઇએ અને સ્વાત્મામાં જે ગુણા રહેલા છે તેને પ્રગટાવવા જોઇએ અને તે માટે પ્રભુની મૃતિ પુષ્ટાલંખન છે એમ જણાવ્યું, કારણ કે વિશ્વમાં ધર્મિ પુરૂષોને પ્રભુના ઉપ-રજ પૂર્ણ પ્રેમ હાય છે અને તથી પ્રભુ મૂર્ત્તિ પણ તેટલાજ પ્રેમથી મનાય છે, પુજાય છે. અને તેથી તેદારા પ્રેમીભક્ત મુનુષ્યા પૂછના ગુણાને પ્રગટાવી શકે છે અને **તીર્થ** કરોના ગૃહસ્**ય**પણાના આદર્શને તથા ત્યાગપણાના આદર્શને જેના **પાતાના હદય આગળ** ખડાે કરે છે અને અંતે તેવા ખને છે. તથા *જે*નાએ તેવા બનવું જોઇએ અને સેવામાર્ગ, ભક્તિમાર્ગ, કર્મયોગમાર્ગ, જ્ઞાનમાર્ગ, ક્રિયા માર્ગ, ઉપાસના માર્ગ વિગેરે માર્ગીને પાતાના હૃદયમાં પ્રગટાવવા અને જગ-ત્માં જયશીલ, બહાદ્દર, પ્રરાક્ષ્મી બનવું અને દુર્ગુણોને છતવા અને પ્રભુની મૃતિ સામા જોઇને પ્રભુ જેવા બનવા માટે પરિપૂર્ણ ઉત્સાહી બનવું એવું આ

ų

નાનકડા શ્રંથમાં જણાવવામાં આવ્યું છે. એવી દર્ષિતે ધ્યાનમાં રાખીતે જેતો અગર જૈતેતરા આ શ્રંથ વાંચશે તો તેઓને તેમાંથી ઘણા ગુણા લેવાના મળશે અને તેઓ ગૃહસ્થ દશામાં ગૃહસ્થ યાગ્ય અને ત્યાગ દશામાં ત્યાંગી યાગ્ય જીવન પ્રકટાવી શકશે. આણુજી, તાર ગાજી કંભારીયા, પાનસર, ભાયણા, સમેતશિખર, સિદ્ધાચળ, ગિરનાર, પાવાગઢ, હિમાલય વિગેરે સ્થાને પવિત્ર જૈન દેરાસરા છે. ત્યાં કદરતી અપૂર્વ શાન્તિ હાેય છે અને ત્યાં પ્રભુતી પ્રતિમા દ્વારા આત્મિક શાન્તિ પણ મળા શકે છે. જેતાએ જેન દેરામરા-મૃતિઓ કરાવવામાં અને તે દ્વારા જગતના છવોને અપૂર્વ શાન્તિ આપવા ૄમાટે ખાસ લક્ષ્ય દીઘું છે અને તૈયી સ્થાપત્ય યા શિલ્પકળાને ઘણી પુષ્ટિ આપી છે અને દેરાશર મારકત કરાડા કારી ગરા, તાકરા વિગરતું પાષણ કર્યું છે અને તથી એક દરે મનુષ્યાત કવ્યથી અને ભાવથી ઘણા લાભ મળ્યા છે અને હાલ પણ અન્ય કારીગરાને તેથી ઉત્તેજન મળે છે અને લક્ષ્મી પણ તેથી કરતી રહે છે અને પ્રાચીન ધર્મ તા ઇતિહાસ પણ શ્રં ખલાયલ કાયમ રહે છે એમ આપણે પ્રત્યક્ષ અનુ**લવીએ છી**એ અને શુષ્કનાનને સ્થાને ભક્તિદ્વારા આદું હૃદય ખનાવી શકીએ છીએ અને દેશ. રાજ્ય, કળા, હુત્રર, પ્રજા વિગેરેને વ્યાવહારિક દર્ષ્ટિએ પણ દેરાસર વિગેરેથી ઉપયોગી થઇ શકીએ છીએ એમ જૈતા અને જૈતેતરા ખાસ અનુભવથી અનુ-ભવી રાકે છે. પ્રાચીન ઇતિહાસના સ્મરણામાં મૃતિએક અને મંદિરાએ વણા ઉત્તમ ભાગ ભજવ્યા છે અને તેથી આર્ય પ્રજા પ્રાચીન ધર્મવાળા છે એમ ઇતિહાસના પાને સિદ્ધ થઇ ચુક્યું છે. દેરાસરા બનાવવાથી પૈસા ખૂટી જાય છે અને નકામાં માર્ગે ખરચાય છે એવો પ્રશ્ન તો હાલમાં બ્રિટીશ રાજ્ય સ્થપાયા ત્યાદ તથા વેપાર વિગેરેનું નુકશાન થયા બાદ કેટલાક કેળવાએલાએાના હૃદયમાં પ્રગટ થયા છે, પણ અમે તે પ્રશ્નની સાથે સાપેક્ષ દર્ષિએ કેટલાક અંશે સંમત થઇને કહીએ છીએ કે હાલનાં બીજી બાબતામાં જેમ ઉપયોગ પડતા પૈસા ખરચાય છે તેમ હાલમાં દેરાસરા મૃર્તિઓમાં પગ્ર ક્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળને અનુસરીને ધન ખરચાવું જોઇએ અને તેના દુરૂપયોગ ન થાય તેવું ખાસ લક્ષ્ય રાખવું જોઇએ. ઘર્ણા દેરાસરોનાં ઠેકાણે થોડાં બંધાય, શકિત અનુસારે બંધાય, ઘટે ત્યાં ખંધાય. ઉપયોગે ખંધાય એવી રીતે હાલની સ્થિતિમાં પણ વિવેક રાખીને દેરાસર બંધાવવામાં તથા પૃજા વિગેરેમાં વર્તવાથી ઉપરના પ્રશ્નને અવકાશ રહેતા નથી, હાલમાં કેટલાક દેરાસરના નામે સ્રુગ ધરાવે છે અને ખરચનાં નકામાં બ્હાનાં કાઢે છે, પણ તેઓને જયાં આનં દ હાય છે એવી ગાર્ડનપાર્ટીમાં નાટકામાં. લખ્ન વિવાહ પ્રસંગમાં તથા બીજા સુધારાના અનેક સમ્મેલન પ્રસંગામાં લાખા કરાડા રૂપીયાના ખર્ચા કરે છે અને તેને માટે કંઇ બાલતા નથી અને આવી બાબતામાં નકામા આક્ષેપ કરે છે, તેથી દ્રઢ શ્રહાળુ જેના

Ę

પોતાના નિશ્વયથી ડગી શકતા નથી. રાવ બહાદૂર થવામાં, જે. પી. થવામાં તથા બીજા ઇલ્કાંબો મેળવવામાં તથા રાજ્યાધિકારીઓને ખાણા આપવામાં તથા સારાં સારાં ગૃહા બંધાવવામાં તથા લૂગડાં, ખાનપાન, કરનીચર તથા ભૈરીઓને સુધરેલી ઢબ પ્રમાણે શણુગારવામાં જ્યાં લખલૂટ ખર્ચ થાય છે તેના સામું જોતા નથી અને આવી બાબતામાં નકામી ચર્ચા કરે તે કાઈ રીતે યોગ્ય ન ગણાય એમ તેઓ જો મધ્યસ્થ દ્રષ્ટિથી વિચારશ તા તેઓને કંઇક પણ સત્ય સમજવામાં આવશે.

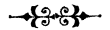
જ્ઞેન શાસ્ત્રમાં સાત ક્ષેત્ર કહેલાં છે. તેમાંથી જે કાલે જે ક્ષેત્રને વધારે પ્રષ્ટિ કરવાની જરૂર હોય તેની વિશેષ પુષ્ટિ કરવી. હાલમાં સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા નાન અને જ્યોદ્ધારની પૃષ્ટિ કરવાની ધણી જરૂર છે. જૈના હશે તા જૈન દેરાસરાનું તથા તીર્થીનું રક્ષણ થશે એમ જૈનાચાર્યી, સાધુએા તથા શ્રાવકા જાણે છે અને દેરાસરની ભક્તિની સાથે શ્રાવક શ્રાવિકાઓને મદદ કરવામાં ત<mark>થા</mark> ગરીખ જૈતાતે આશ્રય અપાવવામાં આચાર્ય શ્રી વિજયક્રમળસુરિ તથા આચા-ર્યં શ્રી વિજયતેમિસરિ તથા આચાર્ય શ્રી સાગરાન-દસ્તિ તથા આચાર્ય શ્રી વિજય-મિહિસરિ તથા આચાર્ય શ્રી વિજયનીતિસરિ, આચાર્ય અજતસાગરસરિ, આ-ત્રાર્ય વિજયવલભસૂરિ, આચાર્ય વિજયમેઘસૂરિ, આચાર્ય વિજયદાનસુરિ, આચા-ર્ય વિજયલખ્ધિસુરિ, વિજયેન્દ્રસુરિ, પન્યાસ લિલતવિજયછ, પન્યાસ કેશરવિજ-યજી વિગેર સાધુએ। જંગમ તીર્થ ના ઉદ્ધાર માટે ઘણું લક્ષ્ય રાખે છે અને તેવી પ્રવૃત્તિ કરે છે. શેઠ મનસુખભાઇ ભગુભાઇ તથા શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઇ તથા શેઠ જીવણચંદ ધરમચંદ, શેઠ લલુભાઇ રાયજી, શેઠ નગીનદાસ કપુરચંદ, . શેઠ કીકાભાઈ પ્રેમચંદ, શેઠ વીરચંદ દીપચંદ, શેઠ ગાેકળભાઇ મૂળચંદ વિગેરે જૈન શેઠી આએ!એ આજ સુધી એ દિશામાં ઘણું ધન વાપર્યું છે અને હ્રજી વાપરે છે. તેમજ દેરાસરામાં સુધારા કરાવે છે ત્યા પ્રભુ પ્રતિમાની પૂજા કરે છે. તેઓએ દેરાસરા વિગેરમાં ધન વાપર્યું છે અને હજા વાપરે છે. પણ જેઓ દેરાસરા વિગેરેની શ્રહ્મા ધરાવતા નથી તેઓ ભલે એમ. એ. થએલા હ્યાય તાપણ તેઓએ ધનિક થયા બાદ આજ સુધી મ્હોડી જાહેર સખાવતા કરી નથી. જે દેરાસરા વિગેરેમાં ખરચી શકે છે તે કેળવણીમાં પણ ખરચી શકે છે. દિગમ્બર શેઠ હુકમીચંદજીએ કરાેડાે રૂપીયા મેળવ્યા છે અને દેરાસરા તથા કેળવણીમાં લાખા રૂપીયા ખરચે છે માટે દેરાસરા બંધાવવા વિગેરમાં ખરચ થાય છે એવા કતર્ફ્ડવાદને છંડી જૈન શાસ્ત્રના આધારે વર્તમાનમાં વિવેક પુરઃ સર સાત ક્ષેત્રમાં સેવાભકિતથી ધન ખરચવું જોઇએ અને નાસ્તિક ન ખનવું જોઇએ એવી અમારી જૈન સંધને નમ્ર વિનંતિ છે. અને સ્થાનકવાસી સંધને પણ બીજી દિશામાં પ્રવૃત્તિ કરવાની સૂચના આપીએ છીએ અને સર્વ પ્રકારના જૈનાનું

સંગઠન કરવાની સ્ચના પણ આપીયે છીયે. તે બાબતને જૈનો, સાધ્યદ્રષ્ટિ કાયમ રાખીને સાધન સાપેક્ષ દ્રષ્ટિએ જાણશે–વરતશે તો તેએાનું કલ્યાણ થશે. આ ગ્રંથ લખવામાં જીનાજ્ઞા વિરુદ્ધ કંઇ પણ લખાયું હોય તે৷ તેની સંઘ આગળ માપ્તી માગું છું અને જૈન ગીતાર્થો તેમાં રહેલી ભૂલોને સુધારશે એમ ઇચ્છું છું.

આ પ્રાંથનાં ચાળાસ પૃષ્ટ છે તે જપાવવા માટે જે શ્રાવકાએ આર્થિક સહાય કરી છે તેઓને ધન્યવાદ આપું છું તથા આ પ્રાંથની સાથે મુનિરાજશ્રી વૃદ્ધિસાગરજીનું જીવનચરિત્ર તેમના મરણ બાદ આપવામાં આવેલું છે તેમને મૃતિપર ઘણી શ્રહા હતી અને તે દ્વારા તેમના આત્મા વિકાસ પામ્યા હતા, તેથી આ પ્રાંથમાં તેમનું જીવનચરિત્ર જોડવામાં આવ્યું છે.

#### इत्येवं 🐸 अहँ महाबीर शाग्तिः३

વિ. સં ૧૯૮૧ ચૈત્ર પૂર્ણિમા. સા. વિજાપુર, લેંગ્ યુદ્ધિસાગર



## श्री श्रध्यात्मज्ञानप्रसारक मंडळ तरफथी

## श्रीमद् बुद्धिसागरस्र रिजीग्रन्थमाळामां

प्रगट थयेला ग्रन्थो.

| gg          | किंमत.                                            |
|-------------|---------------------------------------------------|
| <b>२</b> ०० | 0-2-0                                             |
| २०६         | 0-8-0                                             |
| ३३६         | o-/-o                                             |
| २१५         | 0-(-0                                             |
| ६१२         | 0-/-0                                             |
| २४८         | 0-6-0                                             |
| ३१५         | 0-5-0                                             |
| ३०४         | 0-2-0                                             |
| 800         | ०-१२-०                                            |
| 400         | 0-88-0                                            |
| २३०         | 0-8-                                              |
| २४          | 0-8-0                                             |
|             |                                                   |
| 980         | o−ۇ-o                                             |
| ६४          | o—₹o                                              |
| १६०         | o-{-o                                             |
| १७४         | 0-2-0                                             |
| १२४         | o-ξ-o                                             |
|             | 2 0 4 4 2 5 4 5 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |

Q,

| १८ गहूलीसंप्रह भा. १                        | ११२            | o− <i>₹</i> −0 |
|---------------------------------------------|----------------|----------------|
| %१६-२० श्रावकधर्मस्वकृत भाग १-२             |                |                |
| ् श्रावृत्ति त्रीजी )                       | 80             | 80-1-0         |
| <b>%२१</b> भजनपद्संग्रह् भाग ६ ठो.          | २०८            | ०-१२-०         |
| २२ वचनामृत.                                 | <b>८३</b> ०    | 0-88-0         |
| २३ योगदीपक.                                 | ३०⊏            | 0-88-0         |
| २४ जैन ऐतिहासिक रासमाळा.                    | <b>४∘</b> ⊏    | <b>१−</b> 0−0  |
| <b>*२</b> १ त्र्यानन्द्घनपद (१०८)           |                |                |
| भावार्थसंप्र                                | ह, ८०८         | ₹-0-0          |
| <b>%२६ श्रध्यात्मशान्ति (श्रा. बीजी.</b> )  | १३२            | <b>c−</b> ₹−0  |
| २७ काव्यसंप्रह भाग ७ मो.                    | १५६            | 0-/-0          |
| *२८ जैनधर्मनी प्राचीन अने अर्वाचीन स्थि     | ाति. ६६        | o- <b>२</b> -o |
| <b>%२</b> ६ कुमारपाळ (हिंदी )               | २८७            | o-ξ-o          |
| ३० थी ४-३४ सुखसागर गुरुगीता.                | ३००            | o-8 <b>-0</b>  |
| ३५ पड्द्रव्यविचार.                          | २४०            | 0-8-0          |
| <b>४</b> ३६ विजापुर वृत्तांत.               | 69             | 0-8-0          |
| ३७ साबरमतीकाव्य.                            | १६६            | . o-&-o        |
| ३८ प्रतिज्ञापालनः                           | ११०            | 0-4-0          |
| <b>፠३६-४०-४१</b> जैनगच्छमतप्रबंध, संघप्रगरि | <del>ì</del> , |                |
| जैनगीता.                                    | ३०४            | 1-0-0          |
| ४२ जैनधातुप्रतिमा लेख. सं. भा. १            |                | <b>γ-0-0</b>   |
| ४३ मित्रमैत्री.                             |                | o<             |
| <b>#</b> ४४ शिष्योपनिषद्.                   | 87             | 0-2-0          |

| ४५                                   | जैनोपनिषद्.                           | 85          | o=o               |  |
|--------------------------------------|---------------------------------------|-------------|-------------------|--|
| ४६–४७ धार्मिक गद्यसंप्रह तथा सदुपदेश |                                       |             |                   |  |
|                                      | मा १ लो.                              | ६७६         | 3-0-0             |  |
| 87                                   | भजनसंप्रह् भा. ८                      | ९७६         | 3-0-0             |  |
| <b>*</b> 86                          | श्रीमद् देवचंद्र भा. १                | १०२८        | 2-0-0             |  |
| 90                                   | कर्मयोग.                              | १०१२        | 3-0-0             |  |
| ५१                                   | श्रात्मतत्त्वदर्शन.                   | ११२         | 0-90-0            |  |
| પ્રર                                 | भारतसहकारशिचाया काव्यः                | १६८         | 0-80-0            |  |
| 93                                   | श्रीमद् देवचंद्र भाः २                | १२००        | ₹-<-0             |  |
| 98                                   | गहुंजी संप्रह भा. २                   | १३०         | 0-8-0             |  |
| લ્લ                                  | कर्मप्रकृतिटीकाभाषांतरः               | <b>/00</b>  | ₹-0-0             |  |
| <b>५६</b>                            | गुरुगीत गहुलीसंप्रह                   | १९०         | 0-88-0            |  |
| ۹ %-                                 | -५८ ञ्चागमसार अने अध्यातमगीता         | . ४७०       | 0-6-0             |  |
| 38                                   | देववंदन स्तुति स्तवन संप्रह.          | १७५         | 0-8-0             |  |
| ફ ૦                                  | पुजासंब्रह मा. १ स्तो.                | 888         | 1-0-0             |  |
| ξ <b> ?</b>                          | भजनपद संब्रह भाः १                    | 900         | ?-(-0             |  |
| ६२                                   | भजनपद संग्रह भा. १०                   | <b>२०</b> ० | <b>?-o-o</b>      |  |
| ६३                                   | पत्रसदुपदेश भा. २                     | ५७५         | ?-<-0             |  |
| ६४                                   | धातुप्रतिमालेख संप्रह भा. २           | १८०         | ₹ <del>-</del> 00 |  |
| <b>है ५</b>                          | जैनदृष्टिए ईशावास्योपनिषद् भावार्थ    |             |                   |  |
|                                      | विवेचन.                               | ३६०         | 2-0-0             |  |
| ६६                                   | पूजासंब्रह् भा. १–२                   | <b>४१</b> ५ | <b>2-0-</b> 0     |  |
| ३७                                   | स्नात्रपृता. (बुद्धिसागरसूरिकृत)      | -           | 0-2-0             |  |
| ६८                                   | श्रीमद् देवचंद्रजी श्रने तेमनुं जीवनच | ारिख        | 0-8-0             |  |

| ६६-७२ शुद्धोपयोग विव संस्कृत प्रंथ   | 18 8 60             | 0-83-0         |
|--------------------------------------|---------------------|----------------|
| ७३७७ संघ कर्तव्य वि० संस्कृत प्रंथ   | <b>१६८</b>          | ०-१२-०         |
| ७८ लाला लजपतराय झने जैनधर्म          | १००                 | 0-8-0          |
| ७९ चिन्तामिया.                       | १२०                 | 0-8-0          |
| ८०-८१ जैनधर्म श्चने स्त्रीस्तिधर्मनो |                     |                |
| मुकावलो तथा जैनस्वीस्ती सं           | वाद. २२०            | १-0-0          |
| ८२ सत्यस्वरूप                        | <b>२००</b>          | 0-6-0          |
| ८३ ध्यानविचार.                       | <b>६</b> ६          | 0-(-0          |
| ८४ ब्रात्मशक्तिप्रकाशः               | १४०                 | o-8-           |
| ८४ सांवत्सरिक चामापना.               | 50                  | 0-3-0          |
| ८६ श्रात्मदर्शन (मणिचंद्रजीकृत सजा   | ,                   |                |
| •                                    | चन. १५०             | 0-8-0          |
| ८७ जैन धार्मिक शंका समायान           | <b>५</b> ६          | 0-7-0          |
| ८८ कत्याविकय निषेध तथा बाज लग्न      | निषेध २२०           | o-\(\xi - 0    |
| ८६ स्रात्मशित्ताभावना प्रकाश.        | १०४                 | 0-6-0          |
| ६० स्थातमप्रकाश.                     |                     | 1-5-0          |
| ९१ ऋध्यात्मगीता.                     | )                   |                |
| ९२ स्रात्मसमाधि शतक.                 | - 1                 |                |
| ९३ जीवकप्रबोध.                       | }                   | 8-0-0          |
| ९४ श्रात्मस्वकृष.                    |                     |                |
| ९५ परमात्मदर्शन.                     | )                   |                |
| ∈ <b>६ ગુજરાતી શાેક વિનાશક</b> .     | ૯૮ જૈનસુ            | ત્રમાં મૂર્તિ- |
| e७ तत्त्ववियार.                      | <b>પૂજા.</b> પૃ. ૪૦ | કીં. ૦–૩–૦     |
|                                      | _                   |                |

### छपाता ग्रन्थो.

- १ जैन श्वे० ग्रंथनामावलि.
- ३ मोटुं विजापुर वृतांत.
- २ श्री देवचंद्रजी निर्वाग्रास ४ उ. श्रीयशोविजयजी निर्वथः श्रीमद् (देवचंद्र जीवनचरित्र) ५ भजनसंग्रेह भाग ११ मो.

પુસ્તકા મળવાનાં ઠેઠાણાં:—

## ૧ વકીલ માહનલાલ હીમચંદ.

**પાદરા** ( ગુજરાત )

- ર આત્મારામ ખેમચંદ સાણંદ ( જીલ્લે અમદાવાદ )
- ૩ ભાખરીઆ માેહનલાલ નગીનદાસ ૧૯૨–૯૪, બજારગેટ કાેટ—મુંબઇ.
- ૪ શેંઠ નગીનદાસ રાયચંદ <mark>ભાખરીઆ</mark> મહેસાણા.
- પ રોડ ચંદુલાલ ગાકળદાસ, વિજાપુર. જૈન જ્ઞાનમંદિર.
- ૬ બુકસેલર મેઘજ હીરજ પાયધુની—સુંબઇ.
- ૭ શેઠ રતિલાલ કેશવલાલ—પ્રાંતિજ.
- ૮ શ્રીમદ્દ બુહિસાગરસૂરિ સમાજ—પેથાપુર.

**─\*{(@)}** 

<sup>\*</sup> मा निशानीवाळा प्रंथो शीलकमां नथी.

## ॥ मुनिश्री वृद्धिसागरजी जीवनचरित्र ॥

આ મહા<sub>દ</sub>મા મુનિ મહારાજના જન્મ, શ્રી સિદ્ધાચળ તીર્થની

પવિત્ર છાયામાં આવેલા શ્રી પાલીતાણા નગરમાં વિશા શ્રીમાલી જૈન તથા તેમની માતાની શ્રાવક શેઠ કુખે વિક્રમ સં. ૧૯૪૪ ની સાલમાં થયા હતા. તેમનું વર્ધમાન નામ આપ્યું. તેમણે બાલ્યાવસ્થામાં ગુજરાતી ભાષાની કેળવણી લીધી હતી અને તેથી તેમનામાં કેટલાક ધાર્મિક ગુણા ખીલવાનું સાધન પ્રગટ્યું હતું. તેઓ અનેક મુનિવરાના સમાગમમાં આવ્યા હતા. પાલીતાણામાં સેંકડા મુનિયા આવતા હતા અને તેના લાભ તેએા લેતા હતા. તેથી વધ<sup>ર</sup>માન ભાઇમાં વૈરાગ્ય ભાવના ખીલી હતી અને તેએા સિદ્ધાચલ ગિરિની યાત્રા ઘણા વખત કરતા હતા તથા દરરાજ સામાયિક અને પ્રતિક્રમણ કરતા હતા. કાેઇ કાેઇ વખત પાષ્ય પણ કરતા હતા. તેમના માતા પિતા મરણ પામ્યા બાદ તેમને ચારિ-ત્ર ગ્રહુણુ કરવાની જીજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થઇ પણુ તેઓના સગા વહાલા તથા શેઠ દેવચંદ પીતાંમ્બર કે જે તેમના કાકા થતા હતા તેમના અવરાધથી દીક્ષા લેવામાં કેટલીક અડચણ આવતી હતી, તેમનાં સગાં-વહાલાં એ તેમને વેપાર વગેરે કરીને તેમને સંસારમાં રહેવા કહેતાં હતાં, અને તેથી તે કેટલાક વખત સુધી વેપારમાં તથા નાકરીમાં પાતાનું અમૂલ્ય જીવન ગાળવા લાગ્યા, પણ તેઓ આત્માથી હાવાથી તથા ત્યાગી થવાની તેમની તીવ જજ્ઞાસા હાવાથી સંસારમાં તેમને રૂચવા લાગ્યું નહીં અને ગૃ**હસ્થ દ**શાના કાર્યો કરવામાં તેમને ચેં**ન** પડ વો લાગ્યું નહી. તેથી છેવટે એકવીશમા વર્ષની ઉમ્મરે અમદાવાદ આવ્યા અને ત્યાં તેમને મુનિરાજશ્રી અમૃતસાગરજી સાથે મેલાપ થયા અને મુનિશ્રી અમૃતસાગરજનાં ઉપદેશથી તેમણે ચારિત્ર ક્રીક્ષા લેવાના પકદા વિચાર કર્યા. આચાર્ય મહારાજશ્રી ખુદ્ધિસાગરછ એ માઘ માસમાં પાદરા તરફ વિહાર કર્યો ત્યારે તેઓ પણ ગૃહસ્થ દશામાં ગુરૂ મહારાજની સાથે ગામાગામ વિહાર કરવા લાગ્યા. આ-ચાર્ય મહારાજ વડાદરે પધાર્યા અને ત્યાંથી પાદરા પધાર્યો. વર્ધ-

₹

માન ભાઇની ચારિત્ર લેવાની અત્યંત ચાગ્યતા અને તેમની ઉત્કંઠા હાવાથી પાદરાના સંઘને આચાર્ય મહારાજે આ વાત જાહેર કરી અને વકીલ શા. માહનલાલ હીમચંદભાઇ તથા શેઠ કસ્તુરભાઇ દીપ-ચંદભાઇ તથા વકીલ છાટાલાલ તથા અમૃતલાલ વનમાળીદાસ વિગેરે સવ<sup>6</sup>ને સવ<sup>6</sup> વાત નિવેદન કરી અને સંઘની સમક્ષ પાદરાના માટા ઉપાશ્રયમાં આચાર્ય મહારાજે ૧૯**૬૫ના ફાગ**ણ વદિ ર ના રાજ દીક્ષા આપીને મુનિશ્રી અમૃતસાગરજીના શિષ્ય કર્યા અને તેમનું નામ મુનિશ્રી વૃદ્ધિસાગરજ પાડયું. વૃદ્ધિસાગરજીએ ગુરૂ મહારા-જની છત્ર છાયામાં રહીને જ્ઞાનાલ્યાસ શરૂ કર્યી. તે ગુરૂમહારાજની તથા સર્વ સાધુની સેવા ચાકરી કરવા લાગ્યાં. વિક્રમ સંવત ૧૯૬૫ની સાલનું ચામાસું અમદાવાદના સંઘના આગહુથી આગાર્ય મહારાજ ની સાથે અમૃતસાગરજીએ અમદાવાદમાં કર્યું અને તે વખતે સ્થાન-કવાસી પંચમાંથી અમીરૂષિજી વિગેરે સાધુ આવ્યા. તેમને મુનિશ્રી મજતસાગરજ વિગેરે નામથી દીક્ષા આપી અને પન્યાસ ભાવવિ જયજીના હાથે વડી દીક્ષાના યાેગ વહેરાવ્યા, અને ત્યાંથી ચાેમાસું પુરૂં થવાથી સાર્થાદ તરફ ગુરૂ મહારાજની સાથે વિદ્વાર કર્યો અને મા-ગશર માસમાં આણું દથી વિહાર કરીને કાંઠ, ધંધુકા, બરવાળા, વળા. સાનગઢ થઇ પાલીતાણામાં પ્રવેશ કર્યી અને પાલીતાણામાં આગણીશ દિવસ સુધી વૃદ્ધ ગુરૂ મહારાજની સાથે યાત્રા કરી અને યાત્રાના ઘણા સારા દહાવા લીધા, સિદ્ધાચળ ગિરિ ઉપર વૃદ્ધિસાગરજીને પૃર્ણ શ્રદ્ધા હતી. ત્યાંથી વિહાર કરીને ખંભાત વડાદરા થઇ ગુરૂ મહારાજની સાથે વિક્રમ સંવત્ ૧૯૬૬ તું ચામાસું કરવા માટે સુરતમાં પધાર્યા. વૃદ્ધિસાગરજ મહારાજે સુરતમાં ગુરૂમહારાજના પાસે પ્રકરણમાં જીવિચાર, નવતત્ત્વ, દષ્ડક, લઘુક્ષેત્રસમાસ, ખુહ દ્દેશ ત્ર સમાસ, માટી સંગ્રહણીના અભ્યાસ કર્યો અને તેના અર્થ સારી રીતે વાંચ્યા. વૃદ્ધિ સાગરજીની શાન્ત પ્રકૃતિ હતી અને પાતે ગાંચ રી વહારવા પધારતા હતા. તેમના ગુણા જોઇને ઝવેરી લલ્લુભાઇ ધરમચંદ્ર તથા ઝવેરી જીવલુચંદભાઇ ધરમચંદ વિગેરે શ્રાવકાના તેમના ઉપર સારા ભાવ પ્રગઢ્યો. તેમની શાન્તાવસ્થા, વિનય, ગુરૂની સેવાભક્તિ તથા ચારિત્રની સ્થિરતા તથા તીવ વૈરાગ્ય એ આદિ ગુણાથી ઘણા

શ્રાવકા તેમના રાગી ખન્યા અને તેમની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. તેઓ ખાલ્યાવસ્થાથી ખુદાચારી હતા. તેઓ શાન્ત હતા. વિક્રમ સંવત્ ૧૯૬૭ તું ચામાસું આચાર્ય મહારાજની સાથે મુંબર્ધમાં થયું, એ વખતે વૃદ્ધિસાગરજી, તથા અમૃતસાગરજી વિગેરે સાધુઓ ગુરૂમહા-રાજની સાથે મું બાઇમાં હતા. મું બઇમાં તેમણે ગુરૂ મહારાજની સારી સેવા ઉઠાવી અને સ સ્કૃત ભાષાના અભ્યાસ શરૂ કર્યી, અને ગુરૂમહારાજ, મુંબાઇથી ૧૯૬૮ની સાલમાં અમદાવાદ પંધાર્યા ત્યારે તેઓ પણ સાથેજ હતા. ૧૯૬૮ તથા ૧૯૬૯ ની સા**લનું** ચામાસું અમ દાવાદમાં કરવામાં આવ્યું, તે વખતે વૃદ્ધિસાગરજી સાથે હતા. એ બે ચામાસામાં વૃદ્ધિસાગરજીએ આચાર્ય પાસે કર્મ ગ્રંથના અભ્યાસ સારી રીતે કરી લીધા તથા સંસ્કૃત ભાષાની પહેલી તથા બીજી ખુકના અલ્યાસ સારી રીતે કર્યો. વિક્રમ સંવત્ ૧૯૭૦ની સાલનું ચામાસું ગુરૂમહારાજ આચાર્ય શ્રી ખુદ્ધિસાગરસૂરિએ માણસામાં કર્યું તે વખત પણ ગુરૂની છાયા સમાન તે સાથે હતા તેમના ગુરૂ શ્રી અમૃતસાગરજીએ વિક્રમ સંવત્ ૧૯૬૮ ના પાેષ માસમાં સુરતમાં સ્વર્ગ ગમન કર્યું તેથી તેમને ઘણું લાગી આવ્યું અને પાતાના વૃ હ્યુરૂ આચાર્ય મહારાજની પાસે રહીને તેમણે અધ્યાત્મનાનના ઘણા અનુભવ કરવા માંડ્યો. વિક્રમ સંવત્ ૧૯૭૧નું ચામાસું આ-ચાર્ય મહારાજે પેથાપુરમાં કર્યું. તે વખતે પણ સાથે હતા વિ. સં. ૧૯૭૨નું ચામાસું વિજાપુરમાં કર્યું તે વખતે પણ સાથજ હતા. તથા ૧૯૭૩ ની સાલમાં પેથાપુરમાં ચામાસું કર્યું તે વખતે પણ ગુરૂમહારાજની સાથે હતા. ૧૯૭૪ની સાલનું ચામાસું વિજાપુરમાં કરવામાં આવ્યું તે વખતે પણ સાથે હતા. મુનિ વૃદ્ધિ સાગરજી અને મુનિ કીર્તિસાગરજ અન્તે રાજ સાથે ગાચરી વહારવા જતા હતા. વૃદ્ધિસાગરજીએ રઘવંશ વિગેરે કાવ્યોના અભ્યાસ કર્યી તથા હીર સાભાગ્ય, ચંદ્રપ્રભુચરિત્ર, નેમિ નિર્વાણુ કાવ્ય, ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુ-રૂષ ચરિત્ર વિગેર જૈન ધાર્મિક શંથાના અભ્યાસ કરવા માંડ્યો, તથા દશવૈકાલિક સૂત્ર તથા કલ્પસૂત્ર તથા દશ પયના તથા **આચારાંગ સૂત્ર તથા સુયગડાંગ સૂત્ર તથા સમવાયાંગ સૂત્ર વિગેરે** સૂત્રાના અભ્યાસ કરવા માંડ્યો તથા તેમણે જવાભિગમસૂત્ર વાંચ્યુ.

Y

વિ. સં. ૧૯૭૪ તથા ૧૯૭૫ ની સાલનું ચામાસું ગુરૂમહારાજે પાદરાના સંઘના આગ્રહથી પાદરામાં કર્યું. તે વખતે મુનિશ્રી વૃદ્ધિસાગરજી, કીર્તિસાગરજી, જયસાગરજી વિગેરે સાધુઓ ગુરૂ મહારાજની સાથે હતા, વૃદ્ધિસાગરજીએ આગમસાર, નયચક્ર, નવતત્ત્વ પ્રશ્નોત્તર વિગેરે શ્રંથોને ગુરૂમહારાજીની પાસે સાંભળ્યા તથા ખીજા અનેક ધર્મ શંથાને તેમણે અવલાકયા તથા ગુરૂ મહારાજની પાસે વિશેષાવશ્યક મહાભાષ્ય તથા ઉપાસક દશાંગ, પ્રશ્ન વ્યાકરણ, જ્ઞાતાધર્મ, રાયપસેણી વિગેરે શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કર્યું. વિ. સં. ૧૯૭૬ની સાલનું ચામાસું તેમણે વિજાપુરમાં કર્યું. વિજાપુરમાં તેમણે પ્રાકૃત માર્ગોપદેશિકાના અભ્યાસ શરૂ કર્યા તથા અનેક ધાર્મિકચરિત્રો વાંચ્યાં. પાંડવચરિત્ર, રામાયણ, ભરહેસર ખાહુઅળી વૃતાંત, ધર્મસંગ્રહ, ધર્મરત્ન પ્રકરંણ, તત્ત્વાર્થ સૂત્ર વિગે**ર** અનેક શ્રંથા વાંચ્યા. વિ. સં. ૧૯૭૭ની સાલનું ચામાસું ગુરૂમહારા જની માથે સાણુંદમાં કર્યું. ૧૯૭૪ની સાલથી તેમણે હઠયાેગાભ્યાસ શરૂ કર્યા હતા, હઠયાેગાભ્યાસની કેટલીક ફ્રિયાઓ તે સારી રીતે કરી શકતા હતા, ચિદાનંદ સ્વરાદય તથા યાગશાસ્ત્ર, યાગદીપક ધ્યાન દીપિકા વિગેરે ચાેગમાર્ગ ના અનેક ગ્રંથા તેમણે વાંચ્યા હતા અને ગુરૂ મહારાજની પાસે તેમણે ચાેગસંબંધી સારા અનુભવ મેળવ્યા હતા. વિ. સં. ૧૯૭૮ ની સાલનું ચામાસું ગુરૂમહારાજની સાથે તેમણે મહેસાણામાં કર્યું, ત્યાં તેમણે પ્રાકૃત કુમારપાળ ચરિત્ર વિગેર થંથા વાંચ્યા, તથા બીજા અનેક આગમાનું વાંચન કહ્યું, અને ગુરૂમહારાજની સાથે રહીને ધ્યાનના અભ્યાસ કર્યો. વિ. સં. ૧૯૭૯ ની સાલનું ચામાસું ગુરૂમહારાજની સાથે વિજાપુરમાં કર્યું ત્યાં તેમણે ધન્યકુમાર ચરિત્ર વિગેરે અનેક ચરિત્ર બ્રંથા વાંચ્યા તથા અધ્યાત્મન્નાના બીજા પણ કેટલાક ગંથા વાંચ્યા અને ન્નાન ધ્યાન દશાથી ચારિત્ર માર્ગમાં આગળ વધ્યા. વિ સં. ૧૯૮૦નું ચામાસું પૈથાપુરના સંઘના આગ્રહ્થી પૈથાપુરમાં કરવામાં આવ્યું. તે વખતે પણ વૃદ્ધિસાગરજ મહારાજ સાથે હતા, અને ગુરૂ મહારાજનીસારી સેવા કરતા હતા. પેથાપુરમાં પ્રવેતક ઋદ્ધિસાગરજ તથા સુનિશ્રી ક્રીતિસાગરજ, હત્તમસાગરજ તથા મુનિશ્રી સમતાસાગરજ વિગેરે

ગુરૂમહારાજની એક હતા, ચામાસું ઉતર્યા ખાદ કારતક માસમાં તેમણે ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, આચારાંગસૂત્ર, કલ્પસૂત્રના એગ વહન કરવા માંડયા. પેથાપુરથી માણસા, મહુડી થઇ પ્રાંતિજ ગુરૂમહારાજ સાથે ગયા ત્યાં તેમણે મહાનિશીથના જોગ શરૂ કર્યા. પ્રાંતિજથી મહુડી થઇ કાગણ સુદિ ત્રીજના રાજ ગુરૂમહારાજની સાથે વિજાપુરમાં પધાર્યા, કાગણ વદિ ૮ થી તેમને ઇન્ફ્લુએન્ઝા તાવ શરૂ થયા. મહાનિશીથના જોગ સંપૂર્ણ થયા ખાદ ઇન્ફ્લુએન્ઝા તાવ શરૂ થયા અને તેથી દશ દિવસનો ખીમારી ભાગવીને વિ. સં. ૧૯૮૧ ના ચૈત્ર શુદ્ધિ પાંચમની રાતના છે વાગે ધ્યાન સમાધિપૂર્વક આત્માતું સ્વરૂપ વિચારતાં છાલતાં તુર્ત શ**રીર**ના ત્યાગ કરી સ્વર્ગમાં પધાર્યા. ગુરૂમહારાજે અનેક વૈદ્યોની સલાહથી દવા કરાવી તાપણ આયુષ્ય ખુડયું હતું તેથી તેમના આત્માએ દેહના ત્યાગ કર્યા, તેની ખબર વિજાપુરમાં સર્વ જૈનાને પડી અને તેથી જૈન સંઘમાં તથા જૈનેતર વર્ગમાં હાહાકાર થઇ રહ્યો અને દરેક કામને ઘણા ખેદ થયા, સંઘ પાલખી કરાવી અને તેમાં તેમના શરીરને પધરાવ્યું અને તેમના શરીરના છેટ્ટી વારનાં દર્શન કરવા માટે ચૈત્ર સુદિ દ ના રાજ હજારા મનુષ્યા માવ્યાં, તેમના શરીરને પાલખીમાં પધરાવ્યું ત્યારે જૈનાએ જય જય નંદા જય જય ભદ્દાના ઉચ્ચાર કર્યી. અઢારે વર્ણ તથા મુસલમાન લાેકા પણ મુનિ વૃદ્ધિ સાગરજીની પ્રશંસા કરીને ઘણા દિલગીર થવા લાગ્યા અને તેમના શરીરને માન આપવા લાગ્યા. તેમના શરીરનાં છેલ્લી વખતે દર્શન કરવા માટે ચાટામાં હજારા લાેકાના મેદના મળી હતી, ગરીબાને પુષ્કળ દાન આપવામાં આવતું હતું. ચાટામાં પાલખી ચાલી અને ગામની વચ્ચાવચ્ચ થઇને વિજાપુરની દક્ષિણ દિશાએ જૈન શેઠ મગનલાલ કંકુચંદની વાડી છે અને જ્યાં પટની જગ્યા છે ત્યાં તેમનાં શરીરને પાલખીમાંથી ઉતાર્યું અને ચંદન, અગર, તગર વિગેરે સુગંધી દ્રવ્યાથી વિભૂષિત થએલા તેમના શરીરને છેક્લા અગ્નિ સંસ્કાર કરવામાં આવ્યા. તે વખતે ત્યાં હજારા જૈના હાજર હતા, અને વૃદ્ધિસાગરજીના મરાયુથી અત્યંત દિલગીરી ધા-રણ કરીને જેના અશુમાચન કરતા હતા. ઘણાખરા ત્યાં રહી જતા હતા અને કહેતા હતા કે આવા શાન્ત સ્વભાવે વૈરાગી ત્યાંગી આળ **પ્રક્ષાચારી વિનય સેવા ભ**ક્તિમાં એક્કા અને પક્કા ગુરૂભક્ત શિષ્ય

X

થવા દુર્લંભ છે. આ પ્રમાણે એકી અવાજે વિજાપુરના જેના અને જૈનેતરા તેમની પ્રશંસા કરતા હતા. આવા એક ઉત્તમ માનના મર-ણથી આચાર્ય મહારાજ શ્રી બુદ્ધિસાગરજીને તથા અન્ય મુનિશીઓને ઘણું લાગી આવ્યું અને તેમણે વૃદ્ધિસાગર મુનિના ગુણાનું સંઘની આગળ વર્ણન કર્યું. સંઘને ઉપદેશ દર્ધને શાન્ત કર્યા. મુનિશ્રી વૃદ્ધિસાગરજીના શરીરને જ્યાં અગ્નિ સંસ્કાર કરવામાં આવ્યા ત્યાં એક નાની દેરી ળંધાવાનું સંઘ નક્કી કર્યું અને તે ળંધાઇ ગઇ છે.

મુનિશ્રી વૃદ્ધિસાગરજ પંચ મહાવત ધારક શાન્ત આત્માર્થી ક્રિયાપાત્ર આત્મજ્ઞાની મહાત્મા હતા. ગુરૂ મહારાજ આચાર્ય શ્રીથી ાકવાપાત્ર ન્યાત્મજ્ઞાના મહાત્મા હતા. ગુરૂ મહારાજ આચાય ત્રાથા એક દિવસ પણ જુદા પડ્યા નથી. આચાર્ય મહારાજના શરીરની છાયાની પેઠે સાળ વર્ષ પર્યત એક દિવસ પણ જુદા પડ્યા શિવાય જેઠેજ રહ્યા. ગુરૂ મહારાજના સંઘાડામાં ઉત્તમ સ્થવિર સાધુ હતા. સર્વ સાધુઓની તે સેવા ચાકરી કરતા હતા. ગાંચરી વહારવામાં તે ઘણા ઉપયોગી હતા. નવદિક્ષિત સાધુઓને ચારિત્ર માર્ગમાં સ્થિર કરતા હતા. તેમણે સાળ વર્ષની દીક્ષામાં કાઈ વખત કાઇ સાધુ અગર ગૃહસ્થની સાથે કલેશ અગર કોધ કર્યો નથી, અભિમાન તા તેમનામાં હતાજ નહીં. કપટની વાતમાં તે સમજતા નહાતા. પુસ્તક વિગેરેના પણ તેમને લાભ નહાતા. પાતાના વસ્તુ ગમે તેવી હાય તા પણ બીજા સાધુ જો માગે તા આપી દેતા. કામ-ની વાસનાના તેમણે સારી રીતે જય કરી હતા. નિષ્કામ થઇને ધર્મ કરણી કરતા હતા. તેમને કાેઇ જાતની વાસના નહાેતી. યન કરણા કરતા હતા. તમન કામ જાતના વાસના નહાતા. સંઘાડાના સાધુઓ ઉપર તેમની સેવાભક્તિના સારા પ્રભાવ પડતા હતા, તેથી અન્ય સાધુઓ પણ તેમનું વચન ઉલંઘતા નહાતા અને તેમના કદ્યા પ્રમાણે વર્તતા હતા. તેઓ અન્ય સાધુઓને ચારિત્રમાં સ્થિર કરવા ઉત્સાહી અનાવતા હતા. શરૂમહારાજ તેમને ઠપકા આપતા હતા તા પણ કાઇ વખતે તેમને માઠું લાગતું નહીં અને કોધ થતા નહાતા અને પાતાની ભૂલ તુર્ત કખ્લ કરતા અને તેમની એવી આત્માથી પ્રકૃતિ હાવાથી સાળ વર્ષ સુધી શરૂકળ-વાસમાં રહી શકયા. ગુરૂની આજ્ઞાને આધીન થઇને ગુરૂકુળ વાસમાં રહી શકાય છે, અને અનેક અનુભવા મેળવી શકાય છે, એવા સર્વ અનુભવા તેમણે દરરાજ પાસે રહીને મેળવ્યા હતા, અને તેથી તે

Ġ

ઘણા અનુભવી થયા હતા. તેમને દમનું દદ પંદર સાળ વર્ષથી લાગુ થએલું હતું. તે કાઇ કાઇ વખતે ઘણું જોર પકડતું હતું, તા પણ આવા ઉત્તમ મુનિ તે દુ:ખને સમભાવે સહન કરતા હતા, અને સર્વ સાધુની ગાંચરી વહારવા પાતે જતા હતા. ગાંચરી વહારવામાં વૃ- હિસાગરજ અને કીર્તિસાગરજની જોડી ગણાતી હતી. આવા ઉત્તન મુનિની એક ભારી ખાટ પડી છે.

મુનિશ્રી વૃદ્ધિસાગરજીના સ્વર્ગગમનના સમાચાર મેસાણા પ્રાંતીજ માણુસા, પેથાપુર, પાદરા વિગેરેના સંઘને વિજાપુરના સંઘે તાર મારફત્તે આપ્યા હતા. તેથી મેસાણામાં, માણસામાં પાખી પળી હતી અને શ્રી રવિસાગરજી મહારાજજીની દેરીએ સંઘે પૂજા ભણાવી હતી, તથા સાણંદમાં પાખી પડી હતી અને નાના તથા માટા દેરાસરમાં સંઘે પૂજાએા ભણાવી હતી તથા પાદરામાં **યાખી પડી હતી ને પૃજા ભણાવવામાં આવી હતી ત**થા પેથાપુરમાં પાખી પડી હતી ને પૂજા ભણાવી હતી. તથા પ્રાંતિ-જમાં પાખી પડી હતી ને પૂજા ભણાવી હતી. તથા અમદાવાદ વિ-ગેરે અનેક સ્થલે અઠ્ઠાઇમહાત્સવ પૂજાએા ભણાવવામાં આવી હતી. અનેક ગામ નગરપુરથી મુનિશ્રી વૃદ્ધિસાગરના સ્વર્ગગમનથો દિલ્ગી-રીના પત્રા. આગાર્થ મહારાજ ઉપર આવ્યા હતા. તથા શ્રી વૃદ્ધિ સાગરના ગુણાની તે તે પત્રામાં તારીક કરવામાં આવી હતી. મૃનિશ્રી વૃદ્ધિસાગરજીના શરીરના જૈન શેઠ. મગનલાલની પટની વાડીમાં જ્યાં અગ્નિ સંસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે ત્યાં શા. મણિલાલ **ગુની**-લાલે એક નાની દેરી તુર્લ બે ત્રણ દિવસમાં કરાવી છે અને તેમાં તેમની પાદુકા તથા મુનિ વૃદ્ધિસાંગરની દીક્ષા મરણુની તારીખ વગેરે એક પાટિયા પર લખવામાં આવ્યું છે. આચાર્ય શ્રી બુદ્ધિ-સાગરસૂરિએ ઉપદેશ આપીને વૃદ્ધિસાગરજીની દેરી–પાદુકા લેખ કરાવ્યાે છે અને પાદ્ધકાની પ્રતિષ્ઠા કરી છે.

મુ. વિજાપુર. વિ. ૧૯૮૧ ચૈત્ર વદિ ૩ મુ. વિજ્તપુર

જૈનમિત્રમંડલ શા. **લાેગીલાલ અમ**થાલાલ હા. શા. ચ**ંદુલાલ ગાેકળ**લાઇ

આચાર્યશ્રી બુદ્ધિસાગરજીએ સ્વનાંધબુકમાં મુનિશ્રો દૃદ્ધિસાગરજીના મૃત્યુ સંબંધી નીચે પ્રમાણે લખ્યું છે.

## મુનિશ્રી વૃદ્ધિસાગર સ્વર્ગગમન.

પંચમહાવ્રતધરમુનિ, સર્વસાધ્રશિરદાર; મુનિવરા, પહેાં<sup>ઢ</sup>યા સ્વર્ગમાઝાર.**૧** વૃદ્ધિસાગર વૃદ્ધિસાગર મુનિ ભલેા, વૈયાવચ્ચી મહાન : શાેળવર્ષ તક સાધુની, દીક્ષા પાળી સુ**જાણ**. ૨ શાળ વર્ષ પાસે રહ્યાં, વ્રતાચારમાં સંયમ પાળી **ભા**વથી, અન્યેા મુનિગણ્વીર ૩ એાગણીશ એકાશી અને, ચૈતર સુદ્દિ પંચમી રવિ. મુનિ વૃદ્ધિસાગર સ્વર્ગમાં, ગયો દેહને અહીં પરઠવી; ધન્ય વૃદ્ધિસાગર મહામુનિ, ગુરૂભકત વિનયી શિરામણિ ત્હેં શુદ્ધસંયમ પાલવામાં, દેહ મમતા નહીં ગણી. ૪ તે પંચવત પાળ્યા **બ**લાંને, રાત્રી લાજન નહીં કર્યું, તે ચરણ કરણમાં ચિત્ત દૈને, આદર્શ મુનિ જીવન ધર્યું; શુરૂ વાસમાં નિશદિન રહયા, ધ્યાને સમાધિમાં રહયા, ધન્ય વૃદ્ધિસાગર મહામુનિ, પરમાત્મજીવન ગહગદ્યો. પ ધન ધન્ય છે તુજ જન્મને, તેં આત્મધર્મને અનુભવ્યા, પરભાવથી દૂરે ખસ્યાે, ચારિત્ર ધર્મને દુમી ઇન્દ્રિયા પાંચે ભલી, ખ્રદ્ધાચારીમાં શિરામણિ, <mark>ધન્ય વૃદ્ધિસાગર મહામુનિ તેં કામની વૃત્તિ હણી ૬</mark> જિત ક્રોધ આજીવ માર્ક વે તહેં, સાધુજીવન દિલ ધર્યું ગુરૂભકિતમાં અર્પાઇને, નિષ્કામ રહેવા ક્લ વર્યું **ત્હારામાં વિકસ્યા બહુ ગુણા, તું** ત્યાગી ઉપયાગી **થ**યા **ધન્ય વૃદ્ધિસાગર મહામુનિ,** તનુ ત્યાગીને સ્વગે<sup>લ</sup> ગયા. ૭ અર્પાયા સેવાભકિતમાં શુદ્ધાત્મ સ્થિરતા ગુણ ભર્યો ત્હેં કામને આજ્યા ઘણાં, ભવપાથાધિ વેગે તચી

તારા પરિચયી જે થયા, તેનાજ દિલમાં તું વસ્યા; ધન્ય વૃદ્ધિસાગર મહામુનિ, પરમાત્મભાવે ઉલ્લસ્યા. ૮ તુંજ ને મળા મુક્તિ ભલી, તું પામજે શાન્તિ ભલી તું સત્ય સુખને પામજે, ડુંટીથી આશી: નીકળી; પરમાત્મરૂપે તું થજેને, સ્મરણ તારૂં દિલ રહા; ગુરૂ ભકિત સેવા તુંજ ફળા, કહે યુદ્ધિસાગર પ્રભુ લહા. ૯ ચૈત્ર સુદિ પાંચમની રાત્રીએ પાેેેેેે પાેે વાગે અમારા પ્રશિષ્ય મુનિ-રાજશ્રી વૃદ્ધિસાગરજી તાવની ખીમારીથી સમાધિ પૂર્વક કાલ કરીને પહેલા દેવલાકમાં ગયા એમ સ્વપ્નથી જણાયું છે. તેમને મરતી વખતે સારી સમાધિ રહી હતી. મારી પાસે ગુરૂકુલ વાસમાંથી એક દિવસ પણ છૂટા પડથા વિના ભકત અંતેવાસી શિષ્ય તરીકે સાેળ વર્ષ સુધી રહીને સારી રોતે ચારિત્ર પાળ્યું. તેમનામાં સેવા ભકિત વત તેપ જપ ધ્યાન ચારત્રાિદ અનેક ગુણા ખીલ્યા હતા, **ખા**ર દિવસની તાવની ' બીમારી લેોગવીને સમાધિ પૂર્વં ક સ્વર્ગ માં ગયા. તેમના આત્માને શાંતિ મળા. મારી પાસે ખરા ગુરૂ ભક્ત આત્માથી<sup>લ</sup> સાધુ વૃદ્ધિસાગરજી હતા. પંચ મહાવત ધારક ઉત્તમ સુનિ હતા. મુનિ વૃદ્ધિસાગરજીએ વિ, ૧૯૬૫ ના કાગણ વદિ બીજે પાદરાના ઉપાશ્રયમાં અમારી પાસે મુનિશ્રી અમૃતસાગરજીના નામની દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી. પં. <mark>ભાવવિજયજી પાસે અમદાવાદમાં વડી</mark> દીક્ષાના જોગ વહા હતા. શાળ વર્ષ સુધી શહ ચારિત્ર પાળ્યું. તેમણે અમારી પાસે અનુભવજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું હતું. પાલીતાણામાં તે વિશા શ્રીમાળી શ્રાવકને ત્યાં જન્મ્યા, પાદરામાં દીક્ષા ગ્રહણ કરી અને વિજાપરમાં સાડત્રીશ વર્ષની ઉમરે દેહના ત્યાગ કર્યો. સનિ વૃદ્ધિસાગરજી સંઘાડાના સર્વ નાના માટા સાધુઓની ખેદ કલેશ ભય વર્જી ને નિષ્કામ ભાવે સેવા. વૈયાંવ<sup>2</sup>ચ કરતા હતા. મારી આજ્ઞા પાળવામાં વિનયભાવે વર્તતા હતા, માન, અપમાન, હર્ષ, શાકની લાગણીઓને જીતી સર્વના ભલામાં તથા ચારિત્ર પાલનમાં વર્તતા હતા. મૃત્યુ પહેલાં એક દિવસ પૂર્વથી મારા ઉપદેશથી આત્માપ યાેગે શૂરખનીને મૃત્યુથી નિલ<sup>ે</sup>ય ખનીને આત્મભાવે આત્માને ભાવતા હતા. તેમણે સર્વાસવના ત્યાગ કર્યો હતા. જ્ઞાનદર્શન

ચારિત્રમય હું આત્મા છું. ૩ અહિં મહાવીર! અરિહંત એ શબ્દના ઉચ્ચારની સાથે એક પલકમાં પ્રાશ્રુના ત્યાગ કર્યો. તેમને ગુરૂસેવા ભક્તિ કળી અને તેથી તેમનું સમાધિ મરશુ થયું. તેમના આત્માને પરમાત્મપદ મળવામાં સેવા ભક્તિખળે શાસન દેવા સહાય કરા.

#### इत्येवं ॐ अर्द्ध महाबीर शानितः ३

**સુ. વિજાપુર.** ૧૯૮∘ ચૈત્ર સુદિ. ૬

લે. ઝુક્રિસાગર.

એ પ્રમાણે ગુરૂમહારાજે મુનિશ્રી વૃદ્ધિસાગરજનું જીવન ચરિત્ર ખરેખર ઉચ્ચ આદર્શ સાધુજીવન ચરિતે આલેખ્યું છે. તેમના આત્માને શાંતિ મળા.

વિ. ૧૯૮૧ ચૈત્ર વદિ ૫ 💡 }

વિજાપુર જૈન મિત્રમ ંડળ.



## ॐ ऋई-नमः

## जैनसूत्रमां मूर्त्तिपूजा.

#### श्रोक

पच्चपातो न मे वीरे, न द्वेषः कपिलादिषुः युक्तिमद् वचनं यस्य, तस्य कार्यः परिग्रहः । १

મને વીર પ્રભુ ઉપર પક્ષપાત નથી તેમ કપિલશાસ્ત્ર-અન્ય ભાહ શાસ્ત્ર વિગેરે ઉપર દેષ નથી. કિંતુ મારે તાે જેનું વચન યુક્તિ-વાળું સર્વજ્ઞત્વ દર્શાવે છે, તે મારે અંગીકાર છે. શ્રી **દરિમદ્ર દ્વરિ.** 

હવે મૂળ ઉદ્દેશ મથાળાથી વાંચતાં માલુમ પડશે કે– जैन सृत्रमां मूर्तिपूजा એટલે જૈન સ્ત્રામાં શ્રી તીર્થ કર ભગવંતાની પ્રતિમાનું પૂજન સ્તવન કહ્યું છે કે કેમ ? તે અત્રે દર્શાવવાનું છે.

દુનિયામાં અનેક પ્રકારનાં ધર્મ મતભેદો છે, અને તે પ્રવાહની અપેક્ષાએ ગ્રનાદિ કાળથી ચાલ્યા કરે છે, અને અનેક રૂપાંતરને પામે છે. તાપણ તે સર્વના સમાવેશ ત્રણશાત્રિશક પાખંડીઓના મતામાં થાયછે. જુઓ સૂચડાંગ સૂત્ર વિગેરે. હવે ત્યારે તે ત્રણસા તેશઠ પાખંડીઓ શાથી કહેવાય છે. તેના ઉત્તરમાં શ્રી વીર્પ્રમુ જણાવે છે. કે એકાંતમતથી તે પાખંડપણાને પામે છે. જેમ કિયાવાદી, સાનવાદી, વિનયવાદી વિગેરે એકેક પક્ષને માનનારા જાણવા.

ળાહાદિષ્ટિથી જોતાં મૂર્ત્તિ પૂજા સંગંધી અન્ય એકાંતવાદીઓ માં મતિ મતિના અનુસારે ભેદ ચાલ્યા કરે છે. હિંદુઓ અને મુસ સમાન એ બેમાં હિંદુઓ પાત પાતાના દેવની મૂર્ત્તિ કરી પૂજે છે-મામે છે. ત્યારે મુસલમાના કહે છે કે-ખુદા નિરંજન નિરાકાર હૈં.

#### ( ? )

ઇસિલિયે ઉસકી મૂર્તિ નહીં હો સકતી હે. ત્યારે હિંદુઓ પકી વેદાંતી વિગેરે કહે છે કે—અમારા ઇશ્વર અનેક પ્રકારનાં શરીરાને ધારણું કરે છે. છાલા, વિષ્ણુ, મહે<sup>જ</sup>વર એ ઇશ્વર પરમાત્માનાં રૂપ છે. પરમાત્મા અણુ અણુમાં વ્યાપી રહ્યા છે. માટે આપ્યું જગત્ પરમાત્મા સ્વરૂપ દૂરયમાન મૂર્તિ રૂપજ છે, માટે તેમના અંશરૂપ હા, વિષ્ણુ, મહેશ્વરની મૂર્ત્તિ કરી માનવા પૃજવાથી અમા પરમાત્માના સેવક કહેવાઇએ છીએ અને પરમાત્માની મૂર્ત્તિ દ્વારા અક્તિ કરવાથી પરમાત્મા પ્રસન્ન રહે છે. કારણુંકે, જગત્ના કર્તા—હર્તા પરમાત્મા છે.

ત્યારે હવે જૈનના પરમ પવિત્ર શ્રી વીરપ્રભુનાં વચના શું કહે છે? તે તપાસીએ. શ્રી વીરપ્રભુ એમ કહે છે કે—મુસલમાના જે ખુ- દાનું સ્વરૂપ માને છે તે એકાંતે એક પક્ષી છે તેમ તેમનાં શાસ્ત્ર તેમની વાતાથી ભરપુર છે. વળી ત્યારે વેદાંત વિષે બાલતાં પણ તે વેદાંત વચનને નિરપેક્ષ દૃષ્ટિએ મિથ્યાત્વ રૂપ એકાંતપણે કથે છે, મિશ્યા સાન છે માટે–જુઓ––સૂચગહાંગસૂત્ર.

ત્યારે હવે મુસલમાના અને હિંદુઓથી જૈના જુદા છે. કે કેમ ? ઉત્તરમાં કહેવું પડશે કે, હા—જુદા છે. જે એમ સમજે છે તો મુસલમાના અને હિંદુઓ મૂર્ત્તિપૃજા વિગેરે ધર્માં ધપણાથી ધર્મની ભિન્નતાથી પરસ્પર લડી મરે, ત્યારે જૈના કાના ધર્મ તથા કાના છાલવાને સ્વીકારે ? ઉત્તરમાં કહેવું પડશે કે જૈનોને તે બા બતમાં પેસવાનું નથી. સર્વ નયાંશે પરિપૂર્ણ શ્રી વીરપ્રભુના વચન પ્રમાણે તેમણે તો ચાલવું જોઇએ.

શ્રી વીરપણ એમ કહે છે કે, જે નયાંશે જે વચન સત્ય હાય તે નયાંશની અપેક્ષાએ તે વચન સત્ય છે. જો સાત નયાનું જ્ઞાન કરા તા આ બાબત સહેલાકથી સમજી શકશા

હવે મૂર્ત્તિ પૂજાને હિંદુઓ માને છે, ત્યારે આપણા વીરપ્રભુ મૂર્તિ પૂજા સંબંધી જે કહે છે, તે જોવાનું છે ભલે આખી દુનિયા પાતપાતાની મરજીમાં આવે તેમ માને, પણ આપણે તા વીરપ્રભુના કહેલા ધર્મ સત્ય તરીકે સ્વીકારીએ છીએ. અને તેજ સત્ય છે. તે

#### (3)

નીરપ્રભુજ પ્રભુ છે. તેજ રાગદ્રેષ રહિત છે. તેજ સર્વજ્ઞ છે; એમ અંત:કરણથી માનીએ છીએ તો તેમના શાસ્ત્ર ઉપર ન્યાય મેળવવા વિશ્વાસ રાખા ! અને શાસ્ત્ર તપાસા. કાલદોષના પ્રભાવથી શ્રી વીર-પ્રભુના જૈનધર્મમાં મતભેદ પડ્યા છે. શ્વેતાંબર અને દિગંબર. વળી શ્વેતાંબરમાં પણ પ્રતિમા વિગેરના કેટલાક ભેદથી મૂર્ત્તિપુજક શ્વેતાંબર અને સ્થાનકવાસી એમ બે ભેદ છે. શ્વેતાંબર મૂર્તિપુજક હજારા વર્ષથી છે. તેમાંથી પ્રાય: ત્રણસે વર્ષથી જીદા પડેલા કેટલાક સ્થાનકવાસીએા મતિલેદના લીધે મૂર્ત્તિપુજ સ્વીકારતા નથી.

તે પૈકીના એટલે જે મૂર્ત્તિપૃજા સ્વીકારતા નથી, તેમાંના એક 'જૈન હિતેચ્છુ" માસિક પત્રના અધિપતિએ મૂર્ત્તિપૃજા સંબંધી કંઇ નવું અજવાળું કર્યું છે, તો પ્રથમ તે સંબંધીનું નિરાકરણ કરીએ.

"જૈન હિતેચ્છુ"ના લેખક લાઇ વાડીલાલ લખે છે કે-જ્યારે હું મહાનિશિયનું પાંચમું અધ્યયન વાંચું છું ત્યારે દીવા જેવા પ્રકાશ પડે છે. જેઓ મૂર્તિ પૂજાના કંદમાં કસાયા છે તેને ચેતવવા માટે આ મારા પ્રયાસ છે અને તેઓ લખે છે કે મહાનિસિથ સૂત્ર કરમાંનું એક નહિ પણ ૪૫માંનુ એક છે. તેથી તે બે પક્ષવાળાને સંમત છે. તેમાં હું ઢીઆ જૈન લોકોને ખુશ થવા જેવા એક સુંદર પ્રસંગ વર્ષુ વેલા જોવામાં આવે છે.

જવાબ-પ્રિય 'જૈન હિતેચ્છુ' ભાઇ! જયારે તમે ગુરૂગમ અને માધ્યસ્થ દૃષ્ટિથી મહાનિશિથતું પાંચમું અધ્યયન વાંચા ત્યારે દીવા જેવા પ્રકાશ પડવાના ઠેકાણુ સૂર્યના જેવા પ્રકાશ કેમ પડે નહિ ? મૂર્ત્તિ પૂજાના ફંદમાં ફસાય છે તેને ચેતવવા તમારા પ્રયાસ છે, એમ તમે પાતે ભક્ષે માની લા, પણ સૂત્રાજ્ઞા તરફ દૃષ્ટિ ફેંકા-પાતાને ઇષ્ટ ત્યાં યુક્તિ ખેંચવી તેના કરતાં જયાં સત્ય છે ત્યાં યુક્તિ લેઇ જવી યાચ્ય છે, નહીં તા કહેવત છે કે:—

### जं जस्स पियं तं तस्स सुंदरं, रुवगुण विष्पमुकंपि; मृतुण रयणाहारं, हरेण सप्पो कश्रो कंठे

રૂપ અને ગુણુથી રહિત હાય તાપણ જેને જે પ્રિય હાય તેના અનમાં તે સુંદર લાગે છે. જેમ મહાદેવે રતનના હાર મૂકી કંઠમાં

#### ( \* )

સર્પ ઘાલ્યા, તેમાં રતનો હાર અને સર્પમાં કેટલા કેર! પણ મનની વાત છે. મનમાં આવે તે માનલું તેમ હાય તા ત્યાં કાઇના ઉપાય નથી. પણ તમે જ્યારે મહાનિશિય સ્ત્રની સાખ આપા છા, અને તેથી હવે ઇષ્ટ વિષય સિદ્ધ કરવા માગા છા ત્યારે જાઓ. અધ્યયન વાંચા. કરા ખુલાસા, કમળપ્રભ આચાર્યનું દ્રષ્ટાંત ગ્રહણ કરા.

શ્રી ગાતમ સ્વામીએ શ્રીવીર પ્રભુને પૃચ્છા કરી કે. હે પ્રભાે! કાઇ છવ સિદ્ધાંતનાં વચન વિપરીત પ્રરૂપે એટલે ઉત્સૂત્ર ભાષણ કરેતા તે શું ફળ પામે ?

ત્યારે વીર પ્રભુ કહે છે કે:--

महानिसिथ सत्र पाठ-गोयमा जेणं केइ कहिनि कयाइ पमाय दोसत्रो असइ कोहेणंवा माणेणं वा मायाए वा लोहेणं वा रागेण वा दोसेणवा मधेणवा हासेणवा मोहेणंवा अनाण दोसेणवा पवयणस्सणं अन्ययेठाणे वहमेत्तेणंपि अणगारं अ-सामायारी परूवमाणेवा अणुमनेमाणेवा पवयणमासाएजा सेणं बोहिंपिणो नापावेझा किंमंगं पुणं आयरियं पयं लमेज्जा से भयवं किं अभव्वे मिच्छादिठी आयरिअ भवेज्जा गोयमा एथ्थचणं इं-गाल मदगाइनाए.

ભાવાર્થ — જે કાઇ કયારે પણ પ્રમાદથી અતિશય કોધથી વા માનથી, માયાથી, લાભથી, રાગથી, હેપથી, ભયથી, હાસ્યથી, માહથી, અગ્રાન દોષથી, પ્રવચનને વિપરીતપણે વચનમાત્રથી પણ પ્રરૂપે અથવા તે કાર્યને ભલું જાણે તો તે પ્રવચન સિદ્ધાંતની આશાતના કરે, અને તે સમકિત પણ ન પામે. ત્યારે ગાતમસ્વામી પૃછે છે કે ત્યારે તેવા આચાર્યપદ શું પામે? અભવ્ય વા મિશ્યાત્વદૃષ્ટિ જવ આચાર્યપદ પામે? ત્યારે વીરપ્રભુ કહે છે—ઇંગાલમદ્દેક આચાર્યના અત્ર ન્યાય સમજ લેવા. મિશ્યાદૃષ્ટિજવ આચાર્યપદ પામે. વીરપ્રભુ કહે છે કે—જે કાઇ સાધુના ધર્મ મૂકી અગ્નિકાયના આરંભ

#### ( 4 )

કરે-કરાવે-અનુમાદે, તેમ બ્રહ્મચર્ય જે કાઇ સાધુ સાધ્વી ખંકે-ખંડાવે-અનુમાદે તો તે અભિનિવેશીત મિશ્યાદૃષ્ટિ જાણવાં. ત્યારે ગાતમ કહે છે કે-જે કાઇ આચાર્ય વિપરીત એટલે ઉત્સ્ત્ર પ્રરૂપણા કરે તો તે શું કળ પામે ? ત્યારે વીરપ્રભુ કહે છે કે—હે ગાતમ! સાવવાચાર્ય જે ફળ પામ્યો તેવું તે ફળ પામે. સાવવાચાર્ય નો વૃત્તાંત પુછતાં તેના વૃત્તાંત નીચે પ્રમાણે કહ્યો.

આ ચાવોસીની પહેલાં અનંતકાળે અનંતી ચાવીસીમાં જેવા હું છું તેવાજ સાત હાથ શરીકમાનવાળા ધર્મીસરિ નામના ચાવી-સમા તીર્થ કર થયા. તેમના તીર્થમાં સાત અહેરાં થયાં. શ્રી ધર્મ-સિરિ તીર્થ કર મુક્તિ પામ્યા, પછી કેટલેક કાળે-પાઠ- असंजयाग् सकार कारवण्णाम छेरगेविहिय्रो અસંયતિની પૂજા--સત્કાર કર-વાનું આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થયું. લોકો અજ્ઞાનથી અસંયતિને માનવા લાગ્યા.

જે સાધુના આચાર પાળે નહિ તેને અસંયતિ કહે છે-વળી તે અસંયતિ હાલના કેટલાક નહિ સમજનાર ગારજઓની પેઠે પાતાને એટલે સાધુ વેષ ધારીને પ્રભુ પુજવાના અધિકાર નથી તેમ છતાં પ્રભુની પ્રતિમાની પાતે પૂજા કરે–પાતે દેરાસર કરાવે તે અસંયતિ જાણવા. તેમ દેરાસર કરવાના સાધુના અધિકાર નથી. શ્રાવક દેરાસર કરાવે. શ્રાવક પ્રભની પુજા કરે. કારણકે શ્રાવક ગૃહસ્થા-રંભી છે. માટે તેને પુજા કરવી એમ સુત્રમાં આજ્ઞા છે. સાધુ મુનિ-રાજ રહ્નોહરણ મુહપત્તિને ધારણ કરી શ્રાવકની પેઠે પાતે દ્રવ્યસ્તવ રૂપે પ્રભુની પૂજા કરે નહીં, તેમ દેરાસરમાં વસે નહિ. કારણ કે દેરા-સરમાં વસવાથી પ્રભુની પ્રતિમાની અશાતના થાય છે. પાતે હાથ સાધુ દેરાસર સમરાવે નહીં. પરિગ્રહ ધનધાન્ય વિગેરે સાધુ રાખે નહીં. તેથી વિપરીતપણે વતે, તે અસંયતિ જાણવા, ત્યારે તે વખતે અસંયતિ ઉત્પન્ન થયા. તે દેરાસર પાતે કરાવવા લાગ્યા, અને પાતે પૂજા કરવા લાગ્યા. શ્રાવક પાસેથી ધન યાચી પાતે પૈસા રાખે, દેરાસરમાં પાતાની માલેકી રાખે, અને વળી શું કરે છે તે કહે છે. મહાનિસિથ પત્ર, ૪૯ પાઠ.

#### ( \$ )

सकसिक्डममित्तिए चेइयालगे कारियेउणं ते चेत्र दुरंतत्त-पंत लखणाह माह मेहिं त्रासाइए-तंचेव चेइयालगे मासिय गोविउणंच बलवीरीय पुरिसकारपरकमं संतेबले संतेवीरीए संते पुरिसकार परकमे चइउणं उग्गाभिग्गहे-इत्यादि

પાતાની મતિએ પાતે પૈસા રાખી જાતે દેરાસર એટલે છને-ધર ભગવાનની પ્રતિમાનું સ્થાન કરાવી તે ભુંડા લક્ષણના ધણી માંહામાંહે વાંછા કરી મમતા ભાવથી પાતાનાં માનીને રહે અને સાધુના ધર્મમાં વર્તવું, તથા ખળ પરાક્રમ ફારવવું તે મૂકે.

આ ઠેકાણે ચૈયાલગે એટલે જન દેરાસર-એવા અર્થ "જૈન હિતેચ્છ્ર" પત્રના અધિપતિ તરકથી બહાર પડયાે છે માટે તેનાે સત્યા**ર્થ** કરવા માટે તેમના ઉપકાર માનવામાં આવે છે. કારજા કે ચેઇયાલય એ શબ્દના અર્થ પક્ષપાત દૃષ્ટિથી જ્ઞાન વિગેરે કરવામાં આવતો હતા તેના તા હવે પાતાની મેળે નિષેધ થઇ ગયા. અને ચેઇયાલ શબ્દના ખરા ૨૯ અર્થને સમજવા લાગ્યા. આશા છે કે સ્માગળ ઉપર માગધી ભાષાના શખ્દોનું જ્ઞાન થતાં સત્ય તે સત્ય તરીકે પ્રકાશશે. અને કદાપિ ચેઇયાલયે એ શબ્દના અર્થ દેશસર ન માના તા પાતાનું શું ક પાતાના મુખમાં પાછું પેસવા જેવા ન્યાય થાય. ક્રેમકે ચેર્ધયાલય શબ્દથી મૂર્તિ પૂજાના અસંયતિના દાખલા આપી નિષેધ કરવાનું તમા ધારા છાં, તેથી ગમે તે રીતે પણ ચેંધ્ય, ચેર્કચાલય શબ્દના અર્થ જિનમ દિર–દેરાસર શ્રહ્ણ તમાઐ કર્યો છે. અને તેવા અર્થ જો તે ભાઇ નહિ ગ્રહ્ય કરેતા મૂર્તિ પૂજકાના સામા આક્ષેપ શી રીતે થઇ શકે ? ભલા ઠીક, ગમે તેમ હા. સત્ય અર્થ કદી છાના રહેતા નથી. કદાપિ એમ સમજો કે મૂર્તિ પૂજક પક્ષ ચેકુંયાલય વા જિણપડિમાના જે અર્થ ગ્રહ્ણ કરે છે તે અમને ઠીક લાગતા નથી. એમ જે સામા પક્ષ તરફથી કહેવામાં આવે તા તેના જવાબ કે–કાશીના વિદ્વાન પ હિતા કે જેઓ જૈનાના ભેદથી જાણ છે તેમને પુછી જુઓ. તેઓ માગધી ભાષાના શબ્દોના સારી રીતે અર્થ કરી શકશે. તેમ તેના કરતાં પણ જર્મનીમાં, યુરાપમાં હજારા જૈન શ્રંથા છે અને વળી જર્મ નીમાં જૈનસત્રના જાણકાર પ્રાે. હર્મન

#### **( • )**

જેકાંએ વિગેરે વિદ્વાન પંડિતા છે, તેમણે આપણા સૂત્રાનાં ભાષાંતર પણ કર્યા છે. તેઓ માગધી ભાષાના જાણકાર છે. ભલા ! અન્ને પક્ષ તરફથી પત્ર લખી ખુલાસા તા મંગાવા સત્ય તરી આવશે, અને મત કદાગઢ દૂર થશે. અને જૈનામાં સંપ થશે.

હવે મૂળ વિષય ઉપર આવીએ-તે અસંયતિયા જિન પ્રતિ-માની પૂજા કરવા લાગ્યા. તીર્થ કરના વચનના અનાદર કર્યો. હવે ગાતમસ્વામી શ્રી વીરપ્રભુને કહે છે કે–

से भयवं जे**णंके**इ साहुवा साहुणीवा निग्गंथे स्रणगारे इन्वध्थयं कुजा सेणं किं मालावेजा.

હે ભગવન! નિગ્રંથ નામ-જેણે બાહ્ય અને અભ્યંતર ગ્રંથ છાંડી એવા અને જેણે ઘર છેંડયું એવા અણુગારીભૂત સાધુ વા સા-ધ્વી થઇને દવ્વધ્થયં એટલે દ્રવ્યસ્તવ–અષ્ટ પ્રકારી પૂજા વિગેરે શ્રાવક-ની પેઠે કરે તેને કિંમાલાવેઝા એટલે કેવાં કહેવાં ? આ ઠેકાણે જૈન હિતેચ્છુ પત્રના અધિપતિએ દ્રવ્યપૂજા કરે અથવા પ્રરૂપે, તેવા સાધુને કેવા કહેવા ? એવું લખ્યું તે અહીં તેમણે ભૂલ કરી છે.

પ્રશ્ન--શું ભૂલ કરી છે ?

ઉત્તર— ૬૦૫૨તવ સાધુ વા સાધ્વી કરે નહીં, પણ શ્રાવકને દ્રવ્યસ્તવ કેવી રીતે કરવા તે સ્ત્રના અનુસારે કહે, ઉપદેશ આપે, તેમાં દોષ નથી. જો દ્રવ્યસ્તવના ઉપદેશ આપવા નહીં એમ સાધુને કહેલું હાત તેઃ નિમાંથે શ્રામાારે દ્રવ્યથ્યં કુલા સેમાં कि मालावेजा આટલા પાઠ કહેતજ નહીં. અણુગાર સાધુ પાતે દ્રવ્યપૂજા શ્રાવક કરે તો તેને કેવા કહેવા ? એટલાજ પાઠ છે. તેથી સાધુ, દ્રવ્યપૂજા શ્રાવક કેવી રીતે કરે, તેના ઉપદેશ આપે, એમાં દોષ નથી. અત્ર જૈન હિતેચ્છુ પત્રના અધિપત્તિએ દ્રવ્યપૂજા પ્રરૂપે તો તેને કેવા કહેવા ? એટલા શબ્દ આ સ્ત્ર વિરૃદ્ધના બહારથી લખ્યા છે. માટે જો ઉત્સ્ત્રનો ભય હૃદયમાં લાગતા હાય તા મિશ્યા દુષ્કૃત દેવા; હવે સાધુ વા સાધ્વી દ્રવ્યપૂજા, જેમ શ્રાવક કરે છે તેની પેઠે કરે તો તેને કેવા કહેવા ? તેના ઉત્તર ગાતમસ્વામીને શ્રી વીરપ્રભુ આપે છે. તે પાઠ.—

#### (4)

गोयमा जेगां केइ साहुवासाहुणीवा निग्गंथे अगारे दृष्यथं कुजा सेगां अजयएइवा असंजएइवा देवभोएवा दे-बचंगेइवा जावगां उमग्ग पएइवा दुरुजियसीलेइवा कुसीलेइवा स छंदायारिएइवा आलावेजा

હે ગાતમ! જે કાઇ નિશ્રંથ અદ્યુગાર સાધુ વા સાધ્વો છે તે શ્રાવક જેમ જીન પ્રતિમાની ધૂપ દીપ કુલથી દ્રવ્યપૃત્ત કરે તેમ પાતે કરે (દ્રવ્યપૃત્તના અધિકાર શ્રાવકની આગળ પ્રરૂપે તેમાં દોષ નથી.) તો તે અયત્નાવંત કહીએ. અસંયતિ કહીએ. દેવલાઇ કહીએ. દેવના પૃત્તરા કહીએ, ઉન્માગે પડેલા એવા ત્રણવા, વળી તે પાતાના આચાર છોડેલા એવા ત્રણવા—કુશીલ ત્રણવા—વળી તેમને સ્વચ્છંદાચારી જાણવા.

હે ગાતમ ! તેવા અસંયતિ રૂપ કુલિંગીઓના તે વખતમાં ઘ**ણા** પ્રચાર થઇ ગયા–ઘણા અસંયતિયા થઇ ગયા.

તેવામાં ત્યાં શુદ્ધ આચાર પ્રમાણે ચાલનારા કમલપ્રભ નામના આચાર્ય વિચરતા હતા—તે મહા વૈરાગી, ત્યાગી, તપસ્વી, સંસારના ભયથી બ્હીતા–શુદ્ધ પ્રરૂપણના કરનાર હતા—પ્રભુના વચનથી વિરૂદ્ધ વર્તતા નંહાતા—તે કમલપ્રભ આચારે, ચારિત્રમાં જરા પણ દોષ લગાડતા નહાતા. ઘણા શિષ્યના પરિવારે પરિવરેલા એવા તે જેમ સર્વજ્ઞ પ્રરૂપણા કરે તેમ તેમના વચનના અનુસારે સૂત્ર અનેસૂત્રના અર્થ પ્રરૂપતા હતા, વળી કમલપ્રસ આ-ચાર્ય કેવા હતા ? તે કહે છે—

वनगय रागदोस मोदिनिच्छतममीकाराहंकारो, सन्वत्थअपिडवद्वो किंवहुणा सन्त्रगुणगणाहिं ठियसरीरो अणेगगामागरनगरपुरखंड कवड मंडव दोणग्रहाइं संनिवेसाविसेसेसु अणेगेसु भन्वसत्ताणं संसार चार विकेखखिंण सधम्म कहे परिक हितो विहारिसु ॥

ભાવાર્થ —ગયેલા છે રાગ દોષ તે જેના, વળી માહ મિથ્યાત્વ– મમતા અઢ કાર તેના પણ જેણે ઉપશમ વા ક્ષયાપશમ ભાવે નાશ કર્યો

#### ( & ]

છે અવા કામલપ્રભાગાર ન અપ્રતિખદ્ધ એવા અને સર્વ ગુણાના સમૂદ્ધ સરખા તે અનેક ગામ, આકર, નગર, પુર, ખેડ, કવડ, મંડપ, દ્રોણુમુખ અંદર, સંનિવેશ વિગેરે ઠેકાણે વિદ્ધાર કરતા અનેક ભવ્ય જીવાને ધર્મકથાથી પ્રતિબાધ દેતા વિચરે છે. તે કમલપ્રભ આચાર્ય ભાગ્યવંત વિદ્ધાર કરતા કરતા કરતા જયાં સાધુવેશ ધારી અસંયતિયા રહે છે ત્યાં આવ્યા. તે વેષધારીઓ તેને માટા તપરની જાણીને તેની ભક્તિ ('વંદન' સન્માન) કરવા લાગ્યા. કમલપ્રભ આચાર્ય પણ ત્યાં સુખે બેસી તે વેષધારીઓની આગળ કથા કહી. કપલપ્રભ આચાર્ય વિદ્ધાન હતા. તેથી સાધુના વેષ ધરનાર આ કુલીંગીઓ, પ્રભુની પૂજ કરે છે તેમ તથા તે સાધુના આચારથી ભ્રષ્ટ છે, એવું જાણ્યું. પરિચયથી ગુણ અને દેષ માલમ પડે છે, કમલપ્રભ આચાર્ય ઉપદેશ આપી ત્યાંથી વિચરવા લાગ્યા, ત્યારે તે અસંય-તિયા બાદયા—

त्रालावो — भयवं जइतुमं चिट्ठइ एगवासरित्तयं चाउमा-सियं पउवियंतोग्रांमेत्थ एत्तिगे चेइयालगे भवंति नृगां तुज्जा-गांभीएत्तं कीरउ मणुग्गह श्रम्हागां इहेव चाउमासियं।।

ભાવાર્થ—હે ભગવાન્ કમલપ્રભાચાર્ય! જો તમે વર્ષારૃતુનું ચામાસું અહીં કરા તા ખહુ સાર્-અમા તમારી પાસે વિનંતી કરીએ છીએ કે–તમારૂં ચામાસું થવાથી અમારાથી કેટલાંએક દેરાસર થશે.

કમલપ્રભાચાર્ય વિચારવા લાગ્યા કે— આ ભ્રષ્ટાચારી લોકો પ્રથમ તો સાધુના માર્ગથી ભ્રષ્ટ છે, પોતે દ્રવ્ય પૂજા કરે છે, દેરાસર કરાવે છે, અને વળી કહે છે કે તમા રહા તો વળી કેટલાંક દેરાસર નવાં થાય. ગ્રહસ્થ શ્રાવક વર્ગ જો દેરાસર કરાવે તથા પ્રભુ પૂજા કરે તો તે જીનાજ્ઞા વિરૂદ્ધ નથી, પણ જેમાં તે આખતમાં ખિલકૂલ દેરાસર જાતે કરવાના તથા દ્રવ્ય પૂજા કરવાના સાધુને અધિકારનથી, માટે હું તેમના કાર્યમાં કેમ મારી મરજી દેખાડું? તેમ કેમ વળી હું તેમનું વચન પ્રમાણ કરૂં? ભ્રષ્ટાચારી દેવલાઇ અસંયતિના કાર્યોને હું મન થકી સારાં જાણું નહીં. તેવાં કાર્યોને વચનથી સારાં કહું

#### ( 20 )

નહીં, તો પછી તેઓ પાતે જ્યારે એમ કહે છે કે-દેશસર તમારા રહેવાથી અમારા વેડે થશે, એ વાત કેમ અંગીકાર કરૂં? એમ વિચારી જવાબ આપ્યા કે— તથા च તત્પાઠઃ

भोभो पियवए जइविजिणालए तहाविसावज्जिमिणं णाहंवायामित्तेणंमेयं आयरिज्जा एवं च समयं सारपरं तत्थजहा-द्वियं अविवरीय णिसंकंभमाएणं तेसि मिच्छिदिद्वीहिं लिंगिणं-साहुवेसधारिणंमझे गोयमा आसकिलयं तित्थयर नामकम्म गोयमा तेणं कुवलयप्पेभणं एगभवावसेसी कउभवायिहें.

ભાવાર્થ –ભા ભા પ્રિય જો કે જને <sup>8</sup>વરનાં દેરાસર છે તાપણ તે મુનિરાજોને બનાવવાં તે સાવઘ એટલે સ્મારંભનું કારણ છે અને તે તમા કરા છા, તા તે તમારા કાર્યને વચનથી પણ હું આચરૂં નહીં, કારણ કે સાધને આરંભનાં કાર્ય આચરવાના પ્રભુએ નિષેધ કરી છે, તાે તમારાં કાર્યને વચનથી પણ ભલાં કેમ કહું ? એમ સિદ્ધાંતનું સારભૂત યથાથ<sup>િ</sup> જેમ છે તેમ અવિપરીતપણે શંકારહિતપણે તે મિશ્યાદ્રષ્ટિ સાધુ વેશ ધરનારાએાની મધ્યે જિનાજ્ઞાપૂર્વક વચન કહેતાં હે ગાતમ! તે કમલપ્રભ આચાર્યે તીર્થકર નામ કર્મ ઉપાર્જન કર્યું. એકાવતારી એવું તીર્થ કર નામકર્મ અહા નિડરપણ બાલતાં કમલપ્રભાચાયે<sup>ર</sup> બાંધ્યું. જરા પણ તે અસંયતિયાના ભ્રષ્ટાચારને વખાણ્યાે નહીં, અને વચનથી તમે સાધુ થઇને દેરાસર કરાવા છા તે સારૂં કરા છા એમ કહ્યું નહીં. પણ તમે ખાટું કરા છા. તમારે સાધુનો વેષ ધારણ કરીને દેરાસર બનાવવાનું કામ કરવું ચાેગ્ય નથી. તથા તમાે શ્રાવકની પેઠે ધૂપદીપથી પૂજા કરાે છા તે તમારા સાધુના આચારથી વિરુદ્ધ છે એમ સ્પષ્ટ જણાવી **દીધું. શ્રી મહાનિશીથમાં** જણાવ્યુ<sup>ં</sup> છે કે—શ્રાવક, ધૂપ<sup>°</sup>દી**પ** વિગેરેથી દ્રવ્ય પૂજા કરે અને સાધુ ભાવ પૂજા કરે તેના महानिशीथ सूत्रमां हाभक्षे। —

गाहा महानिसीथस्त्र भावेण होइ पढमा, दव्वेण होइ जिल्पपूया; पढमा जईणदुनिवि, गिहील पढिमिचियपसथ्याः ॥ १ ॥

#### ( 11)

જનેશ્વરની પૂજાના બે ભેદ છે. ૧ ભાવપૂજા અને જનેશ્વરની બીજ દ્રવ્ય પૂજા. પ્રથમ જનેશ્વરની ભાવપૂજામાં સાધુ અને શ્રાવક એ બે અધિકારો છે અને બીજ દ્રવ્યપૂજામાં શ્રહસ્થ શ્રાવકનાજ અધિકાર છે અને આરંભી એવા શ્રહસ્થ દેરાસર કરાવે, દ્રવ્યપૂજા કરે, તેમાં પણ પ્રશસ્તભાવે કર્મની નિર્જરા કરે છે. દ્રવ્યપૂજામાં તા શ્રાવકનાજ અધિકાર છે. સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે કે, केवल દ્રવ્ય- પૂજાયાં શ્રાવકનાજ અધિકાર છે, એમ કહ્યું છે. આમ કમલપ્રભાચાર્ય સત્ય પ્રરૂપણા કરી. તેવામાં ત્યાં ઘણા મિશ્યાદષ્ટ અસંયતિયા લેગા થયા. પાતાના દ્રા હડહડતું વિરૃદ્ધ કમલપ્રભ આચાર્યનું બાલવું સાંમળી, પરસ્પર તેઓએ વિચાર કરી અને માંહામાંહે તાલી દેઇને કમલપ્રભાચાર્યનું નામ સાવદાચાર્ય આપ્યું. તાપણ કમલપ્રભ આચાર્ય જરા માત્ર પણ કોધ કર્યા નહીં. કમલપ્રભ આચાર્ય ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા—

હવે તે વેષધારીઓને પરસ્પર વાદ થયા. કાઇ કહે કે સાધુ વેષધારીને આવાં કાર્ય કરવાં યાગ્ય નથી. કાઇ કહે કે યાગ્ય છે. તે માટે એ મત પડ્યા. તેના ફેંસલા મૂકવા માટે કમલપ્રભ આચાર્યને બહુમતે તેડાવવાના નિશ્ચય કર્યા. સાવઘાચાર્ય સાત માસના વિહાર કરી ત્યાં આવ્યા. સર્વ વેષધારીઓના દેખતાં સભામાં એક વેષધારી સાધ્વી આવી અને તેણીએ સાવઘાચાર્યના પગને નમસ્કાર, વંદન કરતી પાતાના મસ્તકના સ્પર્શ કરાવ્યા. તે સર્વે એ પ્રત્યક્ષપણે ત્યાં દેખ્યું. પશ્ચાત્ કમલપ્રભાચારે સભાને વિષે મહાનાસથનું પાંચમું અધ્યયન કહેવા માંડ્યું. તેમાં સ્પષ્ટ આવ્યું કે—

श्रालावो.

#### गाहा.

त्रत्थत्थीकरफरिसं, श्रंतिरयं कारणं विउपने; श्ररहावि करेज्जं सयं, तं गच्छं ग्रुलगुणमोकं १ वस्रने आंतरे धरणे એટલે પેચાટી પ્રમुખ रागाहिङ ઉत्पन्न

#### ( १२ )

થયે છતે પણ સ્ત્રીના કર સ્પર્શે; તીર્થકર પણ જો તે પાતે કરે તા તે ગુમ્છ મુલ ગુણ રહિત થાય. આચાર્ય આ ગાથાના અર્થ કહેતાં અ ચકાયા: કારણ કે તેમના પગમાં વેષધારિણી સાધ્વીએ મસ્તક મુક્યું હતું અને તે સર્વે જ છે દેખ્યું હતું, તેથી જો તે સાચા અર્થ કહેતા સાવઘાચાર્યનામ પાડ્યું હતું અને હવે તેા કાેણ જાણે શું નામ આપે. ગાથાના અર્થ સત્ય પ્રરૂપવા સંબંધી ઘણાં વચના પ્રભૂનાં યાદ આવ્યાં. વિચારમાં પડયા તેવામાં વેષધારીએાએ કહ્યું કે—એ ગાથાના સત્ય અર્થ કહે. શંકંઇ નવું અકંપકં જોડી કાઢવા ગુંથાયા છે. તને માટેા જાણીને બાલાવ્યા તે આટલા માટે કે ? એમ અનેક વચના કહી ગભરાવ્યાે. સત્ય કહેવા ઘણાએ વિચાર કર્યાે. કુલિગી સાધ્વીએ મસ્તકથી મારા પગ સ્પર્શ્યો તેમાંથી શી–રીતે ખચવું. આ ઠેકાણે કંઇ કારણ પણ નથી કે તેનું એકું આપી અપવાદ આપી ખરી જાઉં. તેમ વિચાર કરે છે તેવામાં પાછા તે વેષધારી એાએ શાર કરી મૂક્યા. પ્રમાણિક વિદ્વાન જાણીને સર્વ સંઘે તને બાલાવ્યા છે, અને કેમ ગાથાના અર્થ કરતાં વિચારના વમળમાં ગુંથાયા છે. અંતે માન અને મિશ્યાત્વથી પ્રેરાએલાએ જવાળ આશ્વા કે—

## भिण्यंच सावजायारिएणं. जहाणं उवसग्गं ववाएहिं श्रागमोठिश्रो तुभेणयाणहेयं एगंतो मिच्छत्तं

શું તમે નથી જાણતા કે ઉત્સર્ગ અને અપવાદ પૂર્વક જીનાગમ સ્થિતિ છે. એકાંતે મિશ્ચાત્વ છે.

સાધ્વીએ મને સ્પર્શ કર્યો તે અપવાદ માર્ગે છે. એમ કહી ઉત્સૂત્ર ભાષણ કર્યું તેથી અનંત સંસારની વૃદ્ધિ કરી પાતાને જે સ્ત્રીના સ્પર્શ થયા હતા તેથી પાતાની હેલના થાય તે કારણથી સત્ય અર્થ ઉપરની ગાથાના કહ્યો નહીં. તેથી ઉત્સૂત્ર ભાખ્યું અને તેથી અનંત સંસાર વધાર્યો.

જૈન હિતેચ્છ પત્રના અધિપતિએ આ ઠેકાણે લખ્યું છે કે આ વચનથો પેલા મૂર્ત્તિપ્જકાને નાસી છ્ઠવાનું મળ્યું.

#### (88)

જવાખમાં પ્રિયભાઇ સમજો કે તે મૂર્તિને પૂજનારા તે৷ મ-સંયતિયા હતા. તેથા તે વચન હાલના સમયમાં પ્રભુ પ્રતિમાની પૂજા કરનાર શ્રાવક વર્ગને લાગુ પડતું નથી. તેમજ તે સંખંધી ઉપદેશ આપનાર મુનિવર્ગન આ વચન લાગુ પડતું નથી, અને તેથા મૂર્તિપૂજાનું ખંડન થઇ શકતું નથી.

મુખ્ય સ્વાભાવિક ઉત્સૂત્ર ભાષણ તો સાવઘાચાર્ય પાતાને માટે કર્યું. સાધુ વેષધારી અસંયતિયાને પાતાના કદાશહમતની પુષ્ટિ તેમાં થઇ હાય તા તે જાણે.

હે ગાતમ! તે આચાર્ય કલાનુભાવે કાલ પામી વાણવ્યંતર દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્યવી પ્રતિવાસદેવના પુરાહિતની વિધવા પુત્રીની કુએ અવતર્યા. વિધવા પુત્રી ત્યાંથી નાડી. ચંડાલના વાડામાં તે માટા થયા. ત્યાં પાપ સેવી સાતમી નરકે તેત્રીસ સાગરાપમના આઉએ ઉત્પન્ન થયેા. ત્યાંથી અંતર દ્વીપમાં જન્મ્યાે. ત્યાંથી મરી ભેં સાપણે ઉત્પન્ન થયેા. ત્યાંથી મરી મતુષ્ય થયેા. ત્યાંથી વાસુદેવ પણ સાવઘાચાર્યના છવ થયા. ત્યાંથી મરી સાતમી નરકે ગયા. ત્યાંથી મરી ગજકર્યા નામે મનુષ્ય જાતિમાં ઉત્પન્ન થયેા. ત્યાંથી મરી સાતમી નરકે ગયા. ત્યાંથી વ્યવી તિયું ચની ગતિમાં લે સાપણ ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી મરી બાળ વિધવા વ્યભિચારીણી બ્રાહ્મણીની એટીના પેટે ઉત્પન્ન થયેા. તે વિધવા બ્રાહ્મણીએ ગર્ભ પાડવા ચૂર્ણ ખા**ધાં**. અંતે મહાર નીક્ટ્યો. સાતસે વર્ષ છે માસ અને 'ચાર દીવસ જીવીને મરી ગયાે, અને વાણવ્યંતરમાં ઉપન્યાે, અને ત્યાંથી વ્યવી મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થયો. ત્યાંથી મરી સાતમી નરકમાં ગયા. ત્યાંથી ચવી ઘાણીના બળદપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં ઘણું દુ:ખ પામ્યા. ત્યાં એાગણત્રીશ વર્ષનું આયુષ્ય પાળી મનુષ્ય પણ ઉત્પન્ન થયો. ત્યાં ગર્ભમાં અહું દુ:ખ સહ્યું. વળી આહેર જ-भीने पख बखी वेहना लेागवी. अभ तेखे मनुष्य जन्म निष्हण ગુમાવ્યા. એ પ્રમાણે હે ગાતમ!! તે સાવદાચાર્ય જીવ ચઉદરાજ લાકને આંતરારહિતપણ કુરસીને અને તકાલે પશ્ચિમ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મનુષ્યપછે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં ભાગ્યવશાત તીર્થ કરનાં વચન

#### ( 88 )

સાંભળી પ્રતિએષ પામ્યા. દીક્ષા અંગીકાર કરી. અને મુક્તિપદને સાવદ્યાચાર્યના જવ પામ્યા. एयंतं गोयमा सावज्ञायारिएगा पावियं વીરપ્રભુ ગાતમને કહે છે કે હે ગાતમ! તે પ્રમાણે સાવદાચાર્યે દુ:ખની પરંપરા સહી. ત્યારે ગાતમ કહે છે કે:—

# श्रालावो. ५% ६०

महानिसिथ । सेभयवं किंतेण सावज्ञायारिएणं मेहुणमा-सेवियं गोयमा सेवियासेवियंणोद्यासेवियं सेभयवं केण श्रहेण एवं वुचइ गोयमा जंताए श्रझाएतंकालं उत्तमंगेणं पाए फरिसिए फरिसिजनाणोयाणोतेणं श्राडविउसंचरिए एएणं श्रहेणं गोयमा एवं वुचइ.

से भयवं तित्थयरनामकम्मगोयं आसकालियं एगभवाव-सेसीकत्रो आसी भवोयहिता किमेयमणंतसंसारो हिंडगंति गोयमा निययपमायदोसेणं.

ગાતમ કહે છે કે—હે વીરપ્રભા ! શું તે સાવઘાચાર્ય મેંથુન સેવ્યું હતું ? પ્રભુ કહે છે કે હે ગાતમ, તે છે સેવ્યું અને અસેવ્યું એમ છે કહીએ. હે ભગવન! શા માટે એમ કહા છા. હે ગાતમ! તે સાવઘાચાર્ય પાતાના પગને મસ્તકથી સ્પર્શતી એવી સાધ્વીને દેખી પગ ખેંચી લીધા નહીં, માટે એવું કહીએ. હે વીરપ્રભા !! તે છે તીર્થ કર કર્મ નીપજાવ્યું, અને એક ભવશેષ સંસારસમુદ્ર કર્યા, ત્યારે કેમ અનંત સંસાર પરિભ્રમણ કર્યો? ઉત્તરમાં સમજ કે હે ગાતમ! પાતાના પ્રમાદ દેષવડે કરીને અનંત સંસાર વધાર્યા. ધ્રદ્મચર્યાદ વતમાં એકાંતપણું છતાં ઉત્સર્ગ અને અપવાદની પ્રસ્પાયાથી પ્રમાદ દેષ વધાર્યા. ઉપયોગી જાણવારાવ્ય અત્રે કેટલાક આલાવા લખ્યા છે. એ પ્રમાણે કમલપ્રભાચાર્યનું ચરિત્ર સંપૂર્ણ થયું. સાધુઓને દ્રવ્યપૂજા તથા દેરાસર કરાવવાના અધિકાર નથી, તેમ આ અધ્યયનથી સિદ્ધતા થઇ; પણ શ્રાવકવર્ગ પ્રભુ પ્રતિમાની પુજા કરે, દ્રવ્ય પૂજા કરે, ભાવ પૂજા કરે, વિધિ

# ( **૧**૫)

પ્રમાણે દેશસર બંધાવે એમ સ્પષ્ટ થયું, પણ ખંડન થયું નહી.— सत्यमेवजयते આ લેખ મધ્યસ્થદષ્ટિથી વિચારી જીએા.

વિંગ સંગ ૧૭૦૦ ની સાલમાં થઇ ગએલા અને જેલે કાશીમાં ચારાશી સભાઓ જતીને ન્યાય વિશારદ પદ પ્રાપ્ત કર્યું છે અને જેલે સા શ્રંથ બનાવ્યા છે એવા મહાજ્ઞાની શ્રી યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય પણ ચૈત્યની પૃજા કરનાર સાધુને નિષેધે છે, દાખલા તેમનું રચેલું સ્તવન.

चैत्यपूजा करत संयत, देवभोइ कह्यो; शुभ मने मार्ग नाशि, महानिशीथे लह्यो. देव. व

જુઓ તેઓ પણ આજ મહાનિશિયના સૂત્રના દાખલા આપે છે. શ્રી યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય તપાગચ્છી હતા, પ્રતિમાને માનનારા હતા; તેથી સમજવું કે—ગુરૂગમપૂર્વક જો તે સૂત્રના મર્થ ધારવામાં આવે તો ભૂલ થાય નહીં. મહાનિશિયમાં ઉપર પ્રમાણે વર્ણવેલા અસંયતિજી તિંગીઓ પ્રતિમાની પૂજા વિગેરે કરતા હતા તેના નિષેધ કર્યા છે. ખૂબ વિચારી જોજો. ભવના ભય જો હૃદયમાં લાગતા હાય તા પક્ષપાત દિષ્ટથી જોયા-જાણ્યા વિના કમલપ્રભાચાર્યના દાખલા લેઇ આડા માર્ગે ઉતરવા પ્રયત્ન કરવા કમલપ્રભાચાર્યના દાખલા લેઇ આડા માર્ગે ઉતરવા પ્રયત્ન કરવા નહીં. સૂત્રના અર્થ ઘણા ગંભીર છે. બે પક્ષકારાને પરસ્પર રાગદ્રેષની ચર્ચામાં ઉતરવું નહીં. માધ્યસ્થ દ્રષ્ટિથી તથા માધ્યસ્થ લખાણથી શંકા સમાધાન કરવા પ્રયત્ન કરવા.

સત્ય જાણીને પણ દૃષ્ટિરાગથી અસત્ય કહેવું નહીં. ટીકાકારા અને ચૂર્ણીકારા એવા મહાજ્ઞાની આચાર્યો તથા દશ વૈકાલિક સ્તૃત્રના રચનાર એવા જ્ઞાની મહા આચાર્યો તે હાલના સાધુએા કરતાં મહાજ્ઞાની હતા, ભવભીરૂ હતા, મહા સમર્થ હતા. તેવાએાનાં વચના આપણે દૃષ્ટિરાગમાં તણાઇને માનીએ નહીં તો તેમાં આપણી મતિના દોષ છે. અહા દૃષ્ટિરાગનું રાજ્ય સર્વત્ર પ્રસરાયું છે. કહ્યું છે કે—

# ( 15 )

# स्रोक.

# कामराग स्रोहरागा,-विषत्करनिवारखौः; दृष्टिरागस्तु पापीयान्, दुरुच्छेदः सतामपि. १

કામરાગ અને સ્નેહરાગ તો શોડાથી નિવારણ થાય છે. અને પાપી એવા દૃષ્ટિરાગ તો સત્પુર્ધાને દુ: ખે કરી ઉચ્છેદવા લાયક છે. સમસાવ રાખા. શાંત થાએા. સત્યને સત્ય સમજો. આપણુ કલ્યાણ આપણી પાસે છે. વીતરાગ એવા આપણા તીર્થ કરે રાગ દ્રેષથી રહિત થવા ઉપદેશ આપ્યા છે. તો તેજ રાગદ્રેષ જો વીતરાગના સકતોમાંજ વાસ કરે ત્યારે આપણું કયાંથી હિત થાય ! કહ્યું છે કે—

# रागद्वेषके त्यागाविन, मुक्तिको पद नाहिः कोटीकोटीजपतपकरे, सर्व श्रकारज थाइ.

ભાવાથ — રાગ અને દ્રેષના ત્યાગ થયા વિના મુકિતપદ નથી. કરોડા કરોડા વારકિયા કરવામાં આવે, જપ કરવામાં આવે, અને તપ કરવામાં આવે તો પણ તે નિષ્ફલ જાણુવું. સાટે સત્ય સ્વરૂપ સમજ તેની શ્રદ્ધા કરવી અને કાઇ જીવના ઉપર દ્રેષ કરવા નહીં. આહા નિરપેક્ષ નિમિત્ત કારણા જે કાઇ સેવે છે, તેને ફળની પ્રાપ્તિ થતી નથી. સમજને જે જે કૃત્ય ધર્મ સાધનનાં કરવામાં આવે છે તે સફળ થાય છે.

પ્રશ્ન—અન્ય સૂત્રમાં કાઇએ જનપ્રતિમાની પૂજા કરી એવા આલાવા છે?

ઉત્તર—હા આલાવા છે. અને તે નીચે મુજબ.—

त्ययां सा दोवइ रायवरकत्वा जेणेव मञ्जणघरे तेणेव उ-वागच्छइ उवा॰-मज्जण घरं ऋणुपविसइ ऋणु०-एहायाकयब-लिकम्मा कयकोउऋ मंगलपायच्छित्ता सुद्धप्पावेसाइं मंगलाइं वत्थाइं पवरपरिहिया मञ्जणघरात्रो पिडिनिखमइ पिडि०-जेणेव जिण्याचे तेणेव उवागच्छइ उवा०-जिण्याचे ऋणुपविसइं जिण्याह-

#### ( 20 )

माणं त्रालोए पणमं करेइ लोमहथ्थगं गिन्हइ, गिन्हइता जिन्णपिडमात्रो पमञेइ पमञेइत्तासुरिमणागंधोदएणं ण्हावेइ०ण्हात्तम सुरिमएगंधकासाइ एगत्ताई लुहेइत्ता सुरसेहिंगंधेहिं मल्लोहित्र अबेइ जहास्रियामो जिणपिडमात्रो अचेइत्ता तहेव माणिअव्वं जाव धृवं दहइता२ वामंजाणुं अंचइत्ता२दाहिणंजाणुं धरिणतलंसि कट्टात्रे खत्तो बुद्धाणं धरिणअलंसि निसिइत्ता२ इसिंपचुन्नमइ करयल-जावकटु एवंवयासी नमुत्थुणं अरहंताणं मगवंताणं जावसंपत्ताणं वंदइ नमंसइ जिणधरानु पिडनिखमइ जेणेव अंतेउरे ते-णेव उवागच्छइ—

તે રાજવર કન્યા દ્રાયદીએ મજજન (સ્નાન) ગૃહમાં સ્નાન કર્યું અને ત્યાંથી નિકળીને જિનેશ્વરના મંદિરમાં પ્રવેશ કર્યા અને શ્રી જિન પ્રતિમાને દેખી પ્રણામ કર્યા અને મારપીંછી લઇને તે વહે પ્રભુને પ્રમાર્જન કર્યું. ત્યારખાદ સુગંધી જળવહે પ્રભુને અ-િભષેક કર્યા. પછી ગાંધકાશ્ય વસ્ત્રથી પ્રભુને આંગલુહ્રણ કર્યું અને સારા સુગંધી ખરાસ, ચંદન કેસરાદિ દ્રવ્યાથી પ્રભુના આંગે વિલેપન કર્યું અને તે જેમ સ્ર્યાભ દેવતાએ પૂજા કરી છે તેવી રીતે અંગે સર્વ જાણી લેવું. વળી તે દ્રાપદી ધ્રપપૂજા કરે અને તે પ્રમાણે દ્રવ્યપૂજા કર્યા ખાદ ભાવપૂજા કરે–ઇત્યાદિ સર્વ અધિકાર જાણી લેવા. મૂર્ત્તિપૂજા સંખંધી અન્ય સ્ત્રોમાં અન્ય પાઠા છે, પણ વિસ્તારના ભયથી તે આલાવા અત્ર લખ્યા નથી.

ઉપરના લેખ સત્ય સમજવા લખ્યા છે. જેને આ લેખ રૂચે નહીં તેણે લેખક ઉપર અશુભ ચિંતવન કરવું નહિ. જેને રૂચે તેને પાતાના હિતમાં પ્રવર્તવું. પરસ્પર પક્ષામાં વૈરણહિ વૃદ્ધિ પામે છે તેના નાશ કરવા જોઈએ. શ્રી વીરપ્રભુનાં વચન એવાં છે કે, તે હુદયમાં ધાર્યાથી સર્વથા રાગદ્રેષના ક્ષય થઇ જાય છે.

મૂર્ત્તિપૂજાની જેને શ્રદ્ધા થઇ છે તે ભવ્યજનાએ મૂર્ત્તિપૂજ-નનું ખરૂં રહસ્ય સમજવું અને મૂર્તિમાં પ્રભુના આરાપ કરી તે ( १८ )

જેવા ગુણી હતા તેવા ગુણી થવું. જેઓ સમજણની ફેરફારથી મૂર્ત્તિના નિષેધ કરે છે, તેઓએ પાતાના એક પ્રભુની મૂર્ત્તિ છે એમ સમજ, નિંદા, ઉત્સત્ર ભાષણથી અટકવું. જે આ લેખ જરા શાંત મનથી પુન:પુન: વિચારશા તા તમારા અંતર વિચાર સત્ય માર્ગે ક્રારશે.

એજ હિતશિક્ષા.

इत्येवं श्री शांतिः शांतिः शांतिः ॥



# (98)

# जैनसूत्रमां मूर्तिपूजाभिकत.

#### ----**\*\***®\*\*←---

પ્રેમ એજ મૂર્તિ પૂજાનું કારણ છે. જ્યાંસુધી જગત્માં **પ્રેમ** છે ત્યાં સુધી મૂર્તિ<sup>ડ</sup>પૂજા છે જ. જેના ઉપર પ્રેમ થાય છે તેની મૂર્તિ ઘડાય છે અને તે પૂજ્ય ખને છે. પ્રેમ અ તર્માંથી પ્રગટે છે. રજોશું ણી પ્રેમથી રજોશુણી દેવની મૂર્તિ પૂજાય છે. તેમાં શુણી પ્રેમથી તમાશુ-ણી દેવની મૂર્તિ પૂજાય છે અને સત્ત્વશુણી પ્રેમથી સત્વગુણી દેવની મૂર્તિ પુજાય છે. સાકાર પ્રેમથી સાકાર મૃર્લિની પૂજા છે, અને નિરાકાર પ્રેમથી નિરાકારની પૂજા થાય છે. સાકાર પ્રતિમા પૂજવાથી નિરા<mark>કાર</mark> પ્રભુના પ્રેમમાં જવાય છે. જેના ઉપર પ્રેમ હાય છે તેની મૂર્તિ હુદયમાં ખડી થાય છે અને તેની પાસેથી પ્રેમી મનુષ્ય જે શીખવાનું હોય છે તે શીખી લે છે. પ્રેમ વિના સેવાબકિત વિનય વિગેર ગુણા આવતા નથી. આવન અક્ષર પણ જ્ઞાનની પ્રતિમાચ્યા છે, <mark>ભાષા</mark> વર્ગ ણાના પુદ્દગલાે પણ પ્રતિમાંએા છે. ધર્મ શાસ્ત્રો પણ અક્ષરાની પ્રતિમા છે. સૂક્ષ્મ અને સ્થલ એમ અનેક પ્રકારની પ્રતિમાએા છે. પ્રેમી પુજયતું નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ભાવ ભેંદે જે સ્વરૂપ છે તે પ્રતિમા છે. ઇશ્વરની પ્રતિમારૂપ જ્ઞાની મતુષ્ય છે.' પરમેશ્વરના પ્રતિનિધિ મનુષ્ય છે. જે મનુષ્ય કેવળજ્ઞાની સર્વજ્ઞ થાય છે તે પરમાતમા છે. તેના નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચાર નિક્ષેપા પૂજ્ય છે. પ્રેમીભક્ત મનુષ્ય, પ્રતિમામાં પ્રભુ જોઇ શકે છે, જેનામાં પ્રેમ નથી તે પ્રતિમામાં પ્રભુ જોઇ શકતા નથી ખ્રીસ્તિઓએ બાઇ-ખલના આધારે ઇશુકાઇસ્ટ અને મરીયમની પ્રતિમાંએ! બનાવી છે અને પૂજે છે. રામન કેથાલિક ખ્રીસ્તિઓનાં જ્યાં ત્યાં સુરાપમાં માેટાં માેટાં મંદિરા હાેય છે અને ત્યાં ઇશકાઇશ્ટ અને મરીયમની પ્રતિમાએ৷ બેસાડેલી હાય છે અને પ્રાેટેસ્ટ ટ મતવાદી ખ્રીસ્તિએાના પણ બાઇબલમાં ઇશુક્રાઇસ્ટના શબ્દાને પ્રભુની પ્રતિમાર્ય માને છે અને બાર્મબલ પણ રાખ્દરૂપ હાવાથી તેની માન્યતા તે વસ્તુત: મૂર્તિ પૂજા જ છે. ઇશુપ્રીસ્તા 'કોસને પવિત્ર માને છે અને તૈપર પ્રેમ ધારણ કરે છે તે પણ એક પ્રકારની જડ મૃતિ પુજાજ છે. જ્યાં પ્રેમ

#### ( 20 )

છે તે વસ્તુ પૂંત્રય છે અને તે માનની દૃષ્ટિએ જોવાય છે, મુસલમાના કુરાનને માને છે અને કુરાનના અક્ષરે અક્ષરને સત્ય માને છે, અને તેનું **કાઈ અપમાન** કરે અગર કાે તેનાપર શું કે તાે તાે તેઓ આકારવાળા **કુંરાનનું અ**પમાનકરવાથી સુસલમાના ગુસ્સે થાય છે અને તેમને શિક્ષા માપે છે. તે પણ એક જાતની મૂર્તિ પૂજાજ છે. મુસલમાના મધ્કાને પવિત્ર માને છે, અને તે ઉપર અહ પ્રેમ ધારણ કરે છે અને તે દિશા તરક મુખ રાખીને નમાજ પહે છે તે પણ એક જાતની મૂર્તિ પૂજાજ છે. કુરાનના પુસ્તક ઉપર કુલ ચઢાવવાં તથા માટા માટા પીરાની કુપ્રની માનતા માનવી અને તેના ઉપર કુલ ચઢાવવાં તથા તેના એારસ ઉજવવા તે પણ એક જાતની મૂર્તિપૂજા છે. તથા તાજીઆ કરવા તે પણ એક જાતની પ્રેમવડે થતી મૂર્તિ પૂજા છે. કારણ કે તે તે વસ્તુઓ ઉપર તેમને પ્રેમ હાય છે તથા મહાની પાસે પત્થર છે જેના ઉપર મહમદ પેગંબર સાહેબ બેઠા હતા ત્યાં યાગા કરવા જનારાએા તેને પ્રેમથી ચાહે છે અને પ્રેમના આવેશમાં કેટલાક તાતે પત્થરને ગુમ્બન કરે છે. <mark>તે એક મહુમદ પેગ</mark>ંબર સાહેબના પ્રેમની પ્રતિમા પૂર્જાજ છે. માટા **માે**ટા રાજા અગર તાજમહાલ અનાવવા, માેટી માેટી કખરા કરવી એ એક પ્રકારની પ્રભુના નામે અને પ્રેમીના નામે થતી મૃર્દિ પૂજા છે, અગર પ્રતિમા પૂજા છે. સારાંશ કે ભક્ત મનુષ્ય પાતાને પ્રેમ, પ્રેમી ઉપર અને પૂજ્ય પ્રભુ ઉપર ગમે તે રીતે દર્શાવે છે અને તેના આકાર વિગેરેને માન આપે છે અને તેમાં પૂજ્યના પ્રેમ યા પ્રતિભિંભ નિહાળે છે, એવા અનાદિ કાળના કુદર્તના કાયદાે છે તે કાૈંઇનાથી ટાજ્યા ટળતાે નથી અને તેના સામાં પડવાથી કાૈંદ જાતના ફાયદા થતા નથા. કાઇને કાઇ રૂપે જગતના લાકા પ્રતિમાન પૂજા કરે છે અને પૂજા કર્યા વિના કાઇ જીવ રહી શકતા નથી. ભાઢો ના પ્રેમ ખુદ્ર ભગવાન્ ઉપર હોય છે. અને તેથી ૪૮ કોડ ભાહો મૂર્તિ પૂજાને માને છે, અને તેઓ આકારવાળા ઇશ્વરને-ખુદ્ધને ઘણું માન આપે છે અને તેનાં હજારા દેવળા વિશ્વમાં જયાં ત્ય વિદ્યમાન છે. મિસરના પ્રાચીન લાેકાએ પણ પ્રેમરૂપ મૂર્તિ પૂજાના સ્મરણ તરીકે કરાવેલી પિરામીડા હાલ પણ આખી દુનિયા નું ધ્યાન ખે એ છે. આર વેદમાં પણ મૂર્તિ પૃજાનું મહત્વ જયાં ત્ય

#### ( 22 )

સૂક્તોમાં તરી આવે છે, અને તે જ્ઞાન દૃષ્ટિથી દેખનારને જરા પણ છાનું રહેતુ નથી, વેદોમાં સૂર્ય, ચંદ્ર, અગ્નિ, વાયુ, ઉષા. મેઘ, સાગર વિગેરેની સ્તુતિ કરવામાં આવેલી છે. તે પણ તે તે વસ્તુ ઓાના પ્રેમ અને તેની પૂજ્યતાને લીધે છે એટલે તે પણ એક જાતની મૂર્તિ પૂજા સિદ્ધ થાય છે. જેમ જેમ પ્રેમનાં રૂપાંતરા થયા કરે છે તેમ તેમ મૂર્તિ પૂજાનાં રૂપાંતરા પણ થયા કરે છે, અને કાઈને કાઇ રૂપે, પ્રેમ અને પૂજય ભુદ્ધિથી મૂર્તિ પૂજા કાયમ રહે છે. વેદામાં યજ્ઞનું વર્ણુન કરવામાં આવે છે અને યજ્ઞ લાકા કરે છે તે પણ સાકાર યજ્ઞ મૂર્તિ પૂજા છે. ચાર વેદા છે તે પણ અક્ષરરૂપે અને પુસ્તક રૂપે મૂર્ત્તિ રૂપ છે અને તેના પ્રેમ તથા તેના સત્કાર તથા તેના અક્ષરે અક્ષરની સાચી માન્યતા તથા તેની શ્રદ્ધા અને તેના માટે જે અર્પાંઇ જવું અને તેના વિરાધીઓ સામે યુદ્ધ જાહેર કરવું તે પણ વેદાની એક જાતની સાકારમૂર્તિ પૂજા છે, એમ જ્ઞાનીઓ જ્ઞાનથકી સમજ શકે છે. યજ્ઞના કુંડ, વેદિઓ અને આકારા બનાવવા તે પણ આકાર સ્થાપના રૂપ મૂર્તિ પૂજાજ છે. સનાતની હિંદુએા, વૈષ્ણવા, શંકર મતાનુયાયીઓ વેદના આધાર મૂર્તિ પૂજાને સિદ્ધ કરે છે અને પરમેશ્વરની सहस्रशीर्धाः सह-स्रपादाः से वेह मंत्रना आधारे मूर्ति पूजानी सिद्धि हरे छे अने આર્ય સમાજીએા એજ વેદમ ત્રને વૈરાદ પ્રભુના મંત્રરૂપે સ્વીકા**રીને** પ્રભુની સાકારતાના ઉપરાક્ત દૃષ્ટિયે સ્વીકાર કરે છે, તેથી તે પણ એક જાતની સાકાર જગત્માં પ્રભુ જેવાની મૂર્તિ પૂજાજ છે. આર્ય સમાજીએા, આર્ય સમાજના સ્થાપક સ્વામી શ્રી દયાન દ સરસ્વતિની છગીને માન આપે છે અને તે છળી દ્વારા સ્વામિજીનું સંસ્મરણ કહે છે તે પણ એક જાતની પ્રેમદ્વારા મૂર્તિ પૂજાજ છે. તથા આર્ય સમાજીઓ જહ એવા યજ્ઞોની માન્યતા માને છે અને તેના ઉપર પ્રેમ ધારણુ કરે છે તે પણ એક પ્રકારની પ્રેમ દ્વારા થતી જડ યજ્ઞ સાકાર મૂર્તિ પૂજાજ છે. સનાતની હિંદુઓ હાલા, વિષ્ણુ, મહિશ્વર, ગણુ પતિ, હનુમાન તથા દેવીઓ વિગેરેની મૂર્તિ ઓને માને છે અને પૂજે છે અને તેઓના શાસ્ત્રોમાં તેવા પુરાવા મળી આવે છે. મહાભારત કે જે શ્રંથ આજશી પાંચ હજાર વર્ષ પહેલાં સ્થાયા

#### ( २२ )

હતા એમ હિંદુએ માને છે, તેમાં એક એવી કથા છે કે દ્રોણાચા-ર્યની પાસે એકલવ્ય ભિદ્ય, શસ્ત્રવિદ્યાના અભ્યાસ કરવા આવ્યા અને દ્રોણાચાર્યને તેણે પગે લાગીને વિનંતિ કરી, પણ અર્જુનના કહેવાથી દ્રોણાચાર્યે એકલવ્યને શસ્ત્ર વિદ્યાના અભ્યાસ કરાવ્યા નહિ. એકલવ્યે દ્રોણાચાર્યની વનમાં મૂર્તિ સ્થાપન કરી અને તેના ઉપર પુષ્પ ચડાવવા લાગ્યાે અને મૂર્તિની આજ્ઞા માગીને ધનુવિધા શીખવા લાગ્યા. શીખતાં શીખતાં શ્રદ્ધાળળથીતે એટલાળધા હાશિ યાર થયા કે અર્જુ નને પણ તેની આગળ શરમાવું પડયું ! તેમાં પણ ખાસ ગુરૂની જડ મૂર્તિની પૂજાજ પ્રધાન રૂપે ભક્તિદ્વારા શક્તિનું ખળ અર્પણ કરનારી હતી, તે ઉપરથી વાંચકા જોઇ લેશે કે મૂર્તિ પૂલા દ્વારા પરમાત્માની ભકિત થાય છે અને તે થકી અનંત પ્રકારની માત્મામાં શકિત જાગે છે. પારસી લોકા જરથાસ્તી ધર્મ પાળે છે અને તેઓ સૂર્ય, દરિયા તથા અગ્નિ વિગેરેને માને છે અને તે દ્વારા પરમાત્માની ઉપાસના કરે છે, અગ્નિ સાકાર છે મૂર્તિ રૂપ છે. અને તેના ઉપર જે પ્રેમ, સત્કાર, તેની પૂજા અને તેને માટે લાખા કરાઉા રૂપી આનું ખરચ કરવું તે પણ મૂર્તિ પૂજાજ છે. હાલ યુરાપમાં જ્યાં ત્યાં માટા માટા વીરાનાં આવલાં કરવામાં આવે છે અને તે દ્વારા તેને માન આપવામાં આવે છે, અને દેશભકત વીરાના આવલાંએાની સામે યુરાપી અના ટાપી ઉતારે છે તે પણ એક જાતની દેશવીર પ્રેમથકી થનારી મૃતિ પૂજાજ છે. માટા માટા શહેન શાહા તથા દેશ નેતાએાનાં ખાવલા કરવાં અને તેમાં કરાેડા રૂપીઆ ખર્ચાવા તે પણ એક જાતની મૂર્તિ પૂજાજ છે. મુંબઇ વિગેરે સ્થાનામાં વિકટારી આરાણી તિલક વિગેરનાં ખાવલાં છે, તેની આગળ યુરાપી-અના તથા હિંદીઓ વિગેર તેઓને ટાપીઓ ઉતારી માન આપે છે તે પાયુ એક જાતની મૂર્તિ પૂજા છે. કબીર પંથવાળાઓ કબીરની ચાખડીને પૂજે છે, કુલ ચડાવે છે તથા કખીરના શ્રંથને માને છે, પૂજે છે તથા કુલ ચડાવે છે તે પણ એક જાતની મૂર્તિ પૂજાજ છે. તથા યાગ માર્ગમાં પણ સવિકલ્પક ધ્યાનમાં પ્રભુ અગર ગુરૂની મૂર્તિનું ધ્યાન ધરવામાં આવે છે. પ્રભુ વિગેરેનું સાકાર સ્વરૂપ ચિંતવવામાં આવે છે તથા ધારણામાં ખાદ્ય ત્રાટકમાં મૂર્તિ વિગેર

# ( 23 )

સાકાર પદ્દાર્થ ઉપર જે ત્રાટક કરવામાં આવે છે તે પણુ સાકાર મૂર્તિ પૂજાનો માન્યતા જ ગણાય છે. જેઓ પરમેશ્વરને એકાંતે નિરાકાર માને છે અને તેનું રૂપ માનતા નથી, તેઓ પણ પરમેશ્વ-રને પ્રાપ્ત કરવા માટે ગુરૂની અગર કેાઇ બીજી વસ્તુની મૂર્તિ માને છે અને તેને સાધનરૂપ ગણીને સાધનદ્રારા સાકારમાંથી નિરાકારમાં જવા પુરૂષાર્થ કરે છે અને તેમને આંકાર વિગેરે શખ્દાને પણ પ્રભુની મૂર્તિ જેવા પૂજય મૂર્તિ રૂપ માનવા પડે છે, તેના જાપ જપવા પડે છે, અને પરમે<sup>8</sup>વરની આંકાર શખ્દ રૂપ પ્રતિમામાં પ્રેમ રેડવા પહે છે. સાકારમાં અગર નિરાકારમાં ્રે પ્રેમના સ્વભાવ છે કે તે ઢળી જાય છે. જ્યાં પ્રેમ પ્રગટ **થા**ય છે ત્યાં તે પ્રેમીરૂપ પ્રભુને તે પ્રગટ કરે છે અને તે રૂપે તે છવે છે. જે માન્યતાએોમાં જે વિચારામાં પ્રેમ પ્રગટ થાય છે તેમાં પણ સ્થૂળ પ્રતિમાનું રૂપ ધારણ કરે છે અને તે દ્વારા જગતમાં જ્યાં ત્યાં અસે-ખ્યરૂપે મૂર્તિ પુજા થયા કરે છે અને થશે અને ભૂતકાળમાં પણ અસંખ્ય રૂપે થઇ ગઇ. અનાદિકાળથી પ્રેમ છે, અને તેથી અનાદિ-કાળથી પ્રતિમા પૂજા છે. જ્યારથી મનુષ્ય પ્રતિકૃતિ કરતાં શીખ્યા ત્યારથી મનુષ્ય પ્રતિમા પૂજક બન્યો. શ્રદ્ધા અને પ્રેમથી જ્યાં ત્યાં મૂર્તિપૂજન થયા કરે છે. જગતમાં જ્યાંસુધી શ્રદ્ધા અને પ્રેમ છે ત્યાં સુધી જગતમાં મૂર્તિપૂજાની માન્યતા હયાતિ ભાગવવાની છે. અને જ્યાં ત્યાં મૂર્તિપુજા થયા કરવાનીજ, એમાં કાંઇ આશ્ચર્ય નથી.

જેનશાઓમાં મૂર્તિપૂજા પ્રતિમા અને ચૈત્યના અનેક પાઠા મળી આવે છે. જેનામાં ધોતાંબર અને દિગંબર એ બે સંપ્રદાય છે. ચાવી સમા તીર્થ કર ભગવાન્ મહાવીર દેવ પછી છસેં વર્ષે બન્નેના સંપ્રદાયોએ ભિન્નભિન્ન સ્વરૂપ ધારણુ કર્યું. બન્નેનાં પુસ્તકા પ્રાચીન છે, અને બન્ને કામા પ્રભુ મહાવીર સ્વામીના વખતથી મૂર્તિની પૂજા માન્ય રાખે છે. ધોતાંબર અને દિગંબર બન્ને કામના શાસ્ત્રોમાં ભગવાન્ શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર ભરતચક્રવિત એ અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર ચાવીસ ભગવાન્નું દહેરાસર બનાવ્યું એમ જણાવવામાં આવ્યું છે. જેન ધોતાંબર શાસ્ત્રોમાં મૂળ આગમામાં પ્રતિમા પૂજા અને ચૈત્યાના અનેક પાઠ આવે છે. ભગવતીસ્ત્રમાં વિદ્યા

#### ( -48 )

ચારણ અને જંઘાચારણ સાધુઓ નંદીશ્વર દીપ વિગેરે ઠેકાણે પ્રતિમાદશ ન કરવા ગયા એવા પાઠા આવે છે. રાયપસેથી સૂત્રમાં પણ સૂર્યાભદેવે જીનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમાની પૂજા કરી એવા પાઠ છે. જીવાભિગમ સૂત્રમાં પણ પ્રતિમા પૂજાના પાઠ છે. કેટલાક લાકા ચૈત્ય શબ્દના અર્થ જ્ઞાન કરે છે, પણું જૈનશાસ્ત્રમાં 'ચૈત્ય' શબ્દ-ના અર્થ જીનદેરાસર, જીનમ દિર, જીનપ્રતિમા વિગેરે સંબંધી છે. જ ણુદ્ધીય પન્નતિમાં મૂળ સૂત્રમાં શાસ્વતી પ્રતિમાઐા(મૃર્તિ ઐા) તું વર્લુન આવે છે, અને તેની પૂજાનું વર્લુન આવે છે. ષડાવશ્યક સૂત્ર કે જેને સ્થાનકવાસી જૈનકામ તથા સનાતન મૃતિ પુજક કામ ખન્ને કાયમ રાખે છે. તેમાં લાગસ્સસત્રત્ર છે અને તેમાં ચાવીસ તીર્થ કર ભગવાનનાં નામા છે તેમાં છેવટે કિત્તીય, વંદીય, મહીયા એમાં ભગવાનની કીર્તિ કરી, વંદન કર્યું અને પૂજા કરી, એમ જાૂદા જાૂદા ત્રણ અર્થ છે. તે વાચકા સહેજે સમજ લેશે. એમાં ચાવીશ તીર્થ-કરતું પૂજન '' મહિયા" એ શબ્દથી સૂચન થાય છે તથા અરિહં-त बेर्धयाखं से स्त्रमां वंदण वित्तयाए पूत्रण वित्तयाए सेमां पूत्रगावित्याए से सूत्रथी प्रसुनी पूजा सिद्ध थाय छे, अने सग વાનની પૂજા ભગવાનની મૂર્તિદ્વારા સિદ્ધ થઇ શકે છે એમાં તા એમત છેજ નહિ. મૂર્તિ અર્થાત ફાટા થકી જેના તે ફાટા હાય છે, તેના ગુ**લુતું અને દે**ાષતું સ્મરણ થાય છે. અને તેજ કારણથી દશ વૈકાલિકસૂત્રમાં નીચે મુજળ લખ્યું છે.

जहा कुकुड पोश्रस्स, निचंकुललश्रो भयं । एवं खु वंभया रिस्स, इत्थी विग्गहश्रो भयं । चित्तभित्ति न निज्जाए नारीवा सुश्रलंकियं ॥

ભાવાર્થ — જેમ કુકડાના ખ<sup>ર</sup>ચાને ખિડાલથી (ખિલાડીથી) ભય હાય છે એવી રીતે નિશ્ચયથી ખ્રદ્ધચારીને સ્ત્રીના શરીર થકી ભય હાય છે. સ્ત્રી નહિ લખતાં—સ્ત્રીનું શરીર લખ્યું છે તેથી એવું જણાવ્યું છે કે મુંદર સ્ત્રી મરણ પામી હાય તા તેના શરીરને દેખીને પણ કામ રાગ ઉપ્તન્ન થાય છે. ભીત ઉપર સુંદર—સ્ત્રીનું ચિત્રામણ થીતરેલું હાય અને તે ચિત્રામણ સ્ત્રીના શરીરની પેઠે જડ હાય છે.

# (३५)

તે બાલતું ચાલતું નથી છતાં પણ તેને દેખીને જેમ કામરાગ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમ જીનેશ્વર ભગવાનની મૂર્તિને દેખીને શાન્ત રસ ઉત્પન્ન થાય છે, કારણ કે ભગવાનુની મૂર્તિ –શાંતરસનું કારણ છે. શાંતરસના કારણથી શાંતરસ ઉત્પનન થાય છે. શાંતરસની મૂર્તિ શાન્ત રસ ઉત્પન્ન કરે છે અને શૃંગારીમૂર્તિ શૃંગાર રસને ઉત્પન્ન કરે છે અને તેથીજ શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે કે—જેવાં નિમિત્ત કારણ મળે છે તેવા આત્મા થઈ જાય છે અને તેથી સાધુઓને ભીંતે ચીતરેલી સ્ત્રીની છળી જોવાની પણ મનાઇ કરેલી છે. જનેશ્વર ભગવાનનો મૂર્તિ શાન્ત રસનું કારણ છે તેથી શ્રદ્ધા અને પ્રેમથી ભગવાનની મૂર્તિઓના સામું જ્યારે જ્યારે દેખવામાં આવે છે ત્યારે જનેશ્વર ભગવાન નું સંપૂર્ણ ચરિત્ર હુદય આગળ ખડું થાય છે અને તેમજ ત્યાગી-વૈરાગી એવા મુનિઓની છળી પણ તેઓના ગુણાનું રમરણ કરાવે છે તેથી તેવા ગુણા પ્રાપ્ત કરવા માટે પ્રેમી ભક્તાત્માઓ આકર્ષાય છે અને તેઓ કામ ક્રોધાદિ અનેક દેાષાને ટાળવા માટે સમર્થ ખને છે, અને આજ કારણથી લીર્થકર ભગવાન-ની પ્રતિમાઓનું પુજન શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે. છવાને જેવાં નિમિત્ત કારણા મળે છે તેવા તેના પરિણામ થાય છે. કુસંગત અને સુસં-ગતનું જેવું પરિણામ છે તેવું સર્વ શુભાશુભ નિમિત્તકારણાનું શુભાશુભ ફળ છે, અને તેથી જૈનશાસ્ત્રોમાં જૈનપ્રતિમા પૂજાનું તથા જૈન પ્રતિમાનું સાલંખન ધ્યાન જણાવવામાં આવ્યું છે.

ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ પણ જૈન પ્રતિમાં ઓની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થાય છે, તક્ષ શિલાનાં પ્રાચીન ખં હેરોને ખાદતાં તેમાંથી બળ્બે હજાર વર્ષ પહેલાંની છુદ્ધ દેવની તથા તીર્થ કર ભગવાનની મૂર્તિ એ નીકળે છે. ગાળીનાર અની પાસે ચાટલા મકનનું રેલ્યુ છે તેમાંથી પાંચ હજાર વર્ષ પૃવે ની મૂર્તિ નીકળી છે એમ 'સરસ્વતા' માસિકમાં છપાવી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે. હાલ પણ તે દેશા તરફ ખાદકામનું કામ ચાલુ છે. તેથી પ્રાચીન મૂર્તિ એ નિકળવાના સંભવ છે. મથુરા નગરીમાં એક ઉંચી ટેકરી હતી તેને વાયસરાય હેસ્ટીં- અને ખાદાવી હતી તેમાંથી જૈનાની પ્રાચીન મૂર્તિઓ નીકળી છે,

# ( २९ )

અને તેમાં બે હજાર બાવીસ વર્ષ પહેલાંના શ્રાવક શ્રાવિકાઓએ તે મૂર્તિઓ બનાવી છે એવા લેખ છે, અને તેમાં કલ્પસ્ત્રની પાછળ આપેલી સ્થવિરાવલીમાં જે આચાર્યો છે, તેમાંના કેટલાક આચાર્યીનાં નામ આવે છે, અને મથુરા નગરીના પ્રાચીન જૈન શીલા-લેખ અમદાવાદમાં આણું દજી કલ્યાણુજીની પેઢીમાંથી અમે દેખ્યા હતા, તથા ઇતિહાસ તત્ત્વવેત્તા શ્રી જીનવિજયજીએ પણ તે લેખ ''જૈન પ્રાચીન લેખ સંગ્રહ" નામના બ્રંથમાં છપાવ્યો છે. તથા ખારવેલ રાજાના હાથી ગુફાના લેખ પણ છપાવવામાં આવ્યા છે. તેથા ખારવેલ રાજાના હાથી ગુફાના લેખ પણ છપાવવામાં આવ્યા છે. તેથી પણ પ્રાચીન કાળથી જૈન મૂર્તિની પૃજા થતી હતી એમ સિદ્ધ થાય છે. ખારવેલ રાજા જૈન હતા. તેણે મગધ દેશ ઉપર ચઢાઇ કરીને મગધ દેશમાં બાવીસે વર્ષ પહેલાં પ્રાચીન ઘણા કાલની શ્રી ઋષભદેવની મૂર્તિ હતી તેને પોતાના દેશમાં લઇ ગયા. રાજગૃહી નગરીમાં ઋષભદેવ ભગવાનની મૂર્તિ શ્રી મહાવીરસ્વામી ભગવાનના વખતમાં પણ હતી અને તે મૂર્તિ તે કાળમાં ઘણી પ્રાચીન ગણાતી હતી. તેથી જ ખારવેલ રાજા ઋષભદેવ ભગવાનના મૂર્તિ તે કાળમાં ઘણી પ્રાચીન ગણાતી હતી. તેથી જ ખારવેલ રાજા ઋષભદેવ ભગવાનના મૂર્તિને લઢાઇ કરીને લઇ ગયા હતો.

આ ઉપરથી પણ જૈના, પ્રાચીન કાળથી જૈનશાસાના આધારે મૂર્તિપૂજા કરતા આવ્યા છે એમ સિદ્ધ થાય છે. શ્રી પાર્શ્વનાથ લગવાના ચરિત્રમાં એક એવી વાત આવે છે કે એક વખત લગવાન શ્રી પાર્શ્વનાથ કુમારાવસ્થામાં અહાર ઘણે દૂર કરવા ગયા હતા. ત્યાં જંગલમાં એક દહેરૂં હતું તેમાં આવીશમા તીર્થ કર શ્રી નેમિનાથ લગવાનની જાન ચીતરેલી હતી અને તેમાં લગવાન નેમિનાથ પરથુવા જતાં પાછા ક્યો હતા એવું ચિત્ર કાઢેલું હતું. તેને દેખીને શ્રી પાર્શ્વનાથ લગવાનને વૈરાગ્ય થયા, એ ઉપરથી પણ પ્રાચીન કાળમાં જૈન મૂર્તિઓ વિદ્યમાન હતી એમ સિદ્ધ થાય છે. લગવાન શ્રી મહાવીર પ્રલુના માતાપિતાએ પણ છનેલર લગવાનના દહેરામાં છનેલર લગવાનની પ્રતિમાનું પૂજન કર્યું હતું. સિંધ દેશના ઉદયન રાજાએ લગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીની વહસ્થદશાની મૂર્તિની પૂજા કરી હતી એમ જૈન ઇતિહાસથી સિદ્ધ થાય છે. તે માટે લાણવાની ઇચ્છાવાળાએ શ્રી વિજયલફમીસ્રરિ કૃત પર્યું તે માટે લાણવાની ઇચ્છાવાળાએ શ્રી વિજયલફમીસ્રરિ કૃત પર્યું

# ( २७ )

ષણુ અષ્ટા દ્વિકા વ્યાખ્યાન શ્રન્થ વાંચવા. મહિનાથ ભગવાને પાતાના મિત્રાને પ્રતિબાધવાને માટે એક સ્ત્રીની મૂર્તિ અનાવીને તે દ્વારા બાધ આપ્યા હતા, એમ જ્ઞાતાસૂત્ર વગેરે શાસ્ત્રોમાં તેનું વધુન છે. ઇત્યાદિ બાબતાથી વાચકા જાણશે કે જૈનશાસ્ત્રના આધારે મૂર્તિ પૂજા સિદ્ધ થાય છે.

અરળસ્તાનમાં વિક્રમ સંવત્ છઠ્ઠી સાતમીસદીના મધ્ય ભાગમાં મહુમદપેગ ખર સાહેખ પ્રકટયા અને તેમણે સુસલ-માન ધર્મની સ્થાપના કરીને તેમણે મૂર્તિ પૂજાના સખ્ત નિષેધ કર્યી તથા જ્યારે મુસલ્માના હિંદ દેશ ઉપર ઝઢી આવ્યા ત્યારે તેમણે મૂર્તિ ખંડનના આરંભ કર્યો.

અને ત્યારથી હિંદુસ્તાનમાં હિંદુઓની મૂર્તિ પૂજા સામે મુસલમાનોના સખત વિરાધ થવા લાગ્યા. હિંદમાં મુસલમાની રાજ્ય સ્થપાયું અને અનેક ખાદશાહા થયા. તાપણ હિંદમાં હિંદુઓની મૂર્તિ પૂજા કાયમ રહી અને બાહોમાં તેમજ જૈનામાં પણ મૂર્તિ પૂજા કાયમ રહી. જૈનામાં વિક્રમસંવતની સાળમી સદીના મધ્યકાળથી હું પકઋષિના બાધથકી મૂર્તિ પૂજા માન્યતા વિર્દ્ધ ઉપદેશ થવા લાગ્યા અને કેટલાક સાધુઓ તે પંથમાં થયા. તે પાછળથી સ્થાનકવાસી બાવીસ ટાળાંના નામે આળખાય છે. તેઓએ મૂર્તિ પૂજા સામે ઘણા વિરાધ જાહેર કર્યો. તાપણ જૈન શાસ્ત્રોની મૂર્તિ પૂજાની માન્યતા હાવાથી સનાતન હિંદુઓની પેઢે સનાતન જૈનામાં પણ મૂર્તિ પૂજા કાયમ રહી છે.

પ્રાચીન નગરાના ખંઉરાને ખાદતાં તેમાંથી સંપ્રતિ રાજા વિગેરે ના વખતની જિન મૂર્તિ એ નીકળી આવે છે. તે મૂર્તિ ઓને દેખીને મૂર્તિ નહીં માનનારા એવાએ પણ પ્રાચીન કાળથી જેન મૂર્તિ એની પૂજા થતી આવે છે એમ એતિહાસિક દૃષ્ટિએ કૃષ્લ કરે છે. ચાવીસ તીર્થ કરાએ મૂર્તિ પૂજાના નિષેધ કર્યો નથી. ચાવીસમા તીર્થ કર શ્રી મહાવીર પ્રભુએ જે મૂર્તિ પૂજાના નિષેધ કર્યો હાત તો મુસલમાન ધર્મના સ્થાપક મહમદ પેગં ખરની પેઠે તેમનાં વચનો, જૈનધર્મ શાસ્ત્રોમાંથી મૂર્તિ પૂજા નિષેધનાં મળી આવત પણ એવું કંઇ જૈનઆગમ શાસ્ત્રોમાંથી મૂર્તિ પૂજા નિષેધનું વચન મળી

#### ( २८ )

.આવતું નથી, માટે જૈનાએ, તીથ<sup>લ</sup> કરાની મૃતિ ની સક્તિની મારફત તેમના ગુણાને મેળવવા માટે ખાસ લક્ષ રાખવું જોઇએ. જૈન આ-ચાર્ચીમાં મહાધર્મ ધુર ધર શ્રી શય્ય ભવસૂરિ થયા કે જેમણે દશવૈકા લિક સૂત્ર રચ્યું છે, તે તથા શ્યામાચાર્ય તથા આગમાને પુસ્તકાર્ કરનાર દેવધિ ગણિ ક્ષમાશ્રમણ તથા કુન્દ્રકુન્દાચાર્ય તથા વાદી सम त्रभद्रसूरि, नवांगी वृत्तिक्षरश्री अभयदेवसूरि तथा क्रिकास સર્વત્ર શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ વગેરે મહાજ્ઞાની આચાર્યો થઇ ગયા છે તે-મણે કાઇ પણ ઢેકાણે મૃતિ પૂજાના નિષેધ કર્યી નથી. Raditwa અને દિગંભર કામમાં ઘણા પ્રાચીન કાળથી જૈન દેશસરા થતાં આવ્યાં છે. તે જોતાં પણ પ્રાચીન કાળમાં કાઇ પણ જૈન આચાય<sup>©</sup> મૂર્તિ પુ**જાના નિષેધ કરેલા** નથી. ફક્ત વિક્રમની સાળમી સદીના મધ્યકાળથી મુસલ્માનાનું અનુકરણ કરીને સ્થાનકવાસી લુંપક સાધુએ મૂર્તિપૂજાના નિષેધ કરેલા છે. જે સાધુએ નિષેધ કરેલા હતા તેઓ ઘણા સમર્થ વિદ્વાન્ સાધુ ન હતા, તેઓ સંસ્કૃતના પણ પૂરા અ ભ્યાસી નહાતા. શ્રી પાયચંદ ગ<sup>ર</sup>છના શ્રી પાર્શ્વ ચંદ્ર સૂરિએ આગમા ઉપર જે ટળા પૂર્યા હતા તે ટળાની સહાય લઇને તે કાળ પછીના સ્થા-નકવાસી સાધુઓએ આગમા ઉપર કંઇક ઘાલમેલ કરીને ટળા પ્રવા માંડ્યા, પણ હાલના મહા વિદ્વાન્ જૈન જૈનેતર પંડિતા એવા ટળા એાન ખાસ પ્રામાણ્ય માનતા નથી. સ્થાનકવાસી સાધુએામાં કેટલાક પણું હાલ સંસ્કૃતભાષાના અભ્યાસી થયેલા છે તેઓ પૈકીના જેઓ અમારા સમાગમમાં આવેલા છે તેએા પણ જૈનશાસ્ત્રોમાં મૂર્તિપૂજા છે, એમ ક્યૂલ કરે છે. આચાર્ય શ્રી આત્મારામજી ઉર્ફે શ્રી વિજયા નંદસૂરિ તથા શ્રી અજીતસાગર સૂરિ તથા મુનિરાજ શ્રી વિનય વિજયજી વિગેર સાધુએ પહેલાં સ્થાનકવાસી હતા પણ પાછળથી 'જૈનશાસ્ત્રોમાં મૂર્તિ'પૂજા છે' એવું તેમના વાંચવામાં આવ્યું અને કદાગ્રહ દૂર થયા ત્યારે તેઓએ મૃતિ પૃજા માન્યતાને સ્વીકારી અને તે સંખંધી તેઓએ ગ્રંથા બનાવ્યા છે તથા લેખા લખ્યા છે. તેથી જૈના જાણશે કે તીથ કર ભગવાનની પ્રતિમાની પૂજા કરવી તે શા-સસિદ્ધ છે અને પૂજા કરવાના અધિકારી શ્રાવકા છે. સ્થાનકવાસી સાધુઓ પૈકી મુનિ પંડિતશ્રી રત્નચંદ્રછ વિગેરેએ જાહેરમાં જૈન

# ( **?**e )

મૂર્તિ પૂજાનું ખંડન કરવું પ્રાય: છાડી દીધેલું જણાય છે. ગુજરાત અને કાઠીયાવાડના સાધુઓ પણ તે સંબંધી ચર્ચાઓમાં હવે ઘણું ખરૂં માન ધારણુ કરે છે અને મૃતિ પૂજા નિષેધની ચર્ચા પણ જાહેરમાં કરતા નથી અને શ્વેતામ્ખર મૂર્તિ પૂજા માન્યતાધારક જૈન સાધુઓની સાથે પણ હવે હળીમળીને વર્તવા લાગ્યા છે. તે પણ એમજ જણાવે છે કે ગૃહસ્થજૈન શ્રાવકા મૂર્તિ પૂજા કરે અને મૂર્તિ દ્વારા પ્રભુની ભક્તિ કરે તેમાં વિષ્ન નાંખવું તેમાં કાંઇ ફાયદા નથી, તથા એની ચર્ચામાં પણ કંઇ ફાયદા નથી. ગુજરાતના તથા કાઠીયાવાડના ઘણાખરા મધ્યસ્થ સ્થાનકવાસી શ્રાવકા કે જેઓ ઘણા કદાગ્ર**હ** રહિત હોય છે તેએા તાે સિદ્ધાચળ 'આણુ**્ર' મદ્દિનાથ** 'ગિરનાર' તારંગાજી, લાયણીજ વિગેરે સ્થળે યાત્રાએ જાય છે અને પ્રભુના ગુણાનું ચિંતવન, પૂજા કરે છે અને તીર્થસ્થાનની સારી હવા અને જળદ્વારા આરાગ્યતાના લાભ મેળવે છે. કેટલાક સ્થાનકવાસી શ્રીનાગજસ્વામી આદિ સાધુએા પણ તીર્થસ્થળામાં જાય છે અને પ્રભુના દર્શ નના લાભ મેળવે છે. હાલમાં કેટલાક સ્થાનકવાસી શ્રાવકા, પાતાના સાધુઓની કે પાતાના ઉપર જેના ઉપકાર થયેલા છે તેઓની છળીએ પડાવીને પાતાને ઘર રાખે છે અને પ્રાત:કાળમાં તેનાં દર્શન વિગેરે કરે છે, તેથી તે દ્વારા તેઓ પાતાના ગુરૂઓની ભક્તિ કરે છે તેમાં કંઇ અસત્ય નથી. કારણ કે શુરૂપ્રેમ ગમે તે દ્વારા ખહાર પ્રકાશમાં આવે છે અને તે ગુરૂની મૂર્તિ દ્વારા પ**ણ ભ**કતને સંતાષ આપે છે તા પછી હાલના સાધુઓ અને આચાર્યો, પૂજરા તથા પૂર્વના મહાન આચાર્યી કરતાં પણ જે અનંત ગણા મહાન્ છે એવા સર્વ જ્ઞ ત્રિભુવન તારણહાર પરમાત્મા તીર્થ કરાની છળીઓ પ્રતિમાંઓ વિગેરેની પૂજા કરવી, દર્શન કરવાં અને તેમની મૂર્તિ-છળી પાતાના સામી રાખીને તેમના ગુણાનું ગાન કરવું અને તેમની ભક્તિ કરવી તે તા અનંતગણું માટું કાર્ય છે અને તેનાથી આત્માની શુદ્ધિ થાય છે. તથા તીર્થ કેરાના ગુર્ણા પ્રા<sup>પ</sup>ત કરવા માટે શ્રહા, પ્રેમ, ઉત્સાહ અને શાર્ય પ્રગટે છે અને પાતાના આત્મા પ્રભુના પંચ વળે છે તે સૂજ્ઞા સહેજે વિચારશે તા તેમને સત્ય જણાશે.

પ્રાચીન कैन तीर्थ કરાની પ્રતિમાંઓથી અને જૈન મંદિરાથી

#### (30)

જૈનાના પ્રાચીન ઇતિહાસ જળવાઇ રહ્યો છે અને જૈન મંદિરા તથા પ્રતિમાઓથી શિલ્પકળાને ઘણું ઉત્તેજન મૃત્યું છે પ્રાચીન શિલ્પકળાના ઇતિહાસના જ્ઞાન માટે આણુજી વગેરેના જૈન દેશસ-રાની ઘણી ઉપયોગિતા સિદ્ધ થાય છે.

ખ્રીસ્તિયોએ પણ માટાં દેવળા ખંધાવ્યાં છે—મુસલમાના અદ્ધા—પરમેધરને પ્રથમથી નિરાકાર માને છે તો પણ તેઓએ મૂર્તિના બદલે મસ્જીદા બંધાવવામાં અબ્બે રૂપૈયા ખર્ચી નાંખ્યા છે અને મૂર્તિદ્વારા થતા પ્રભુના પ્રેમને તેમણે રૂપાંતરે તાજમહેલ, કખરા અને મસ્જીદામાં વ્યક્ત કર્યો છે. આર્ય સમાજીએ પરમેધરને નિરાકાર માને છે તાપણ તેઓના થતા હાલના મથુરાના વૈદિક યજ્ઞ કું ડે હામ વગેરે બેતાં તેઓ પણ કું ડરૂપ સાકાર મૂર્તિદ્વારા પ્રભુની સિકત કરે છે. સાકાર વસ્તુ દ્વારા તેઓ નિરાકાર પ્રભુની ઉપાસના કરે છે. સાકાર વસ્તુના ગમે તેટલા રૂપાન્તર—આકારા છે તે પૂજ્ય, પ્રેમથી મનાય, તે પણ એક જાતની મૂર્તિપૂજા છે અને તે દ્વારા મનુષ્યા કરાડા અને અબ્બે રૂપૈયા વાપરે છે.

મુસલ્માના કુરાનને માને છે. કુરાનનું પુસ્તક અને કુરાનની લિપિ—અક્ષર એ પણ સાકાર છે અને કુરાન તે પણ એક જાતની સુક્ષમ મૂર્તિ પ્રતિમા સિદ્ધ ઠરે છે. એ કુરાનના ઉપર 'કાક્રરા' શું કેવા તેનું કાઇ રીતે તેઓ અપમાન કરે તા મુસલ્માના તેઓને શિક્ષા કરે છે, ખ્રીસ્તિયા પણ બાઇ બલને પવિત્ર—પૂજ્ય માને છે. બાઇ બલ સાકાર હાવાથી તે પણ રૂપાંતરે એક જાતની મૂર્તિ પ્રતિમા સિદ્ધ થાય છે. જે કે બાઇ બલ પોતે અક્ષર શબ્દરૂપ હાવાથી તે કંઈ સમજી શકતું નથી પણ બાઇ બલના સાંકેતિક અક્ષર શબ્દદ્ધારા લોકા, તે વડે ર્ગાન પામે છે તે પ્રમાણે મૂર્તિ પ્રતિમા દ્ધારા પણ પ્રસના ગ્રાન ચરિત્રના બાધ થાય છે. તેમાં જ્ઞાન, સત્કાર, પૂજ્યતા પ્રેમમાં અને બાઇ બલ, કુરાન, વેદ, જૈન શાસ્ત્રની પેઠે મૂર્તિ પ્રતિમાની પણ સમાનતા છે માટે સાકાર વસ્તુમાં પ્રેમભક્તિ, પૂજ્યતા અને સાકારનું આલં- બન લીધા વિના કાઇ નિરાકાર દશામાં જઇ શકતું નથી.

હુવે અમારા સ્થાનકવાસી બંધુએાના વિચારાની સમાલેાચના કરવામાં આવે છે. સ્થાનકવાસીએા સ્થાપના નિક્ષેપા કે જે ખાસ

#### ( 3E )

પ્રભુની પ્રતિમા મૂર્તિ રૂપ છે તેને ઉત્થાપે છે પણ જૈનાગમાં દ્વારા મૂર્તિ પ્રતિમા ચૈત્યની સિદ્ધિ થાય છે તેથી તે સંખંધી કંઇ કહેવાનું રહેતું નથી. અમારા ખંધુ સ્થાનકવાસી સાધુઓ વગેરે જૈન સૂત્ર– જૈનાગમ શાસ્ત્રોને માને છે. આગમા, લિપિ, અક્ષર શબ્દ, કાગળના હાવાથી સાકાર છે અને તેમાં તેમની શ્રદ્ધા, પ્રીતિ, ભક્તિ તે એક જાતની સૂક્ષ્મ પ્રેમ અસર માન્યતારૂપ મૂર્તિ પૂજા છે. સ્થાનકવાસી જૈન ખંધુએ આગમાપર શુંકતા નથી તેમજ આગમાને પગે લાગે છે, તે પણ સાકાર આગમ પુસ્તકરૂપ મૂર્તિની ભક્તિ છે.

હવે કુક્ત સ્થાનકવાસીઓના એકજ વિરાધ એક એ રહે છે કે તેઓ મૃતિ ની પુષ્પાદિકની પૂજા કરતાં હિંસા અતાવે છે, અને હિંસામાં ધર્મ નથી માટે મૂર્તિ પૂજા કરવી નહીં, આટલી દલીલ તેઓ આગળ લાવીને મૂકે છે. સ્થાનકવાસી જૈન સાધુઓ વગેરેએ જાણવું જોઇએ કે વતધારી શ્રાવકને કક્ત સવા વસાની દયા પાળવાની આજ્ઞા, જૈનશાસ્ત્ર-માં કહેલી છે, બાકી બીજા જીવાની જયણા કરવાની હાય છે, સાંસારિક કાર્યોમાં ગૃહેસ્થ શ્રાવકા એકેન્દ્રિયાદિક છવાની (તેઓની દયા છતાં પણ) આજીવિકાર્થ હિંસા કરે છે, તેના કરતાં તેઓ દેવગુરૂ ધર્મની સેવાભક્તિમાં અહિંસક પરિણામે એકેન્દ્રિય આદિ જીવાની હિંસા કરે છે તેમાં તેમના સેવાભક્તિના પરિણામ હાવાથી અલ્પ દેાષ અને મહા પુષ્ટ્ય બાંધે છે તથા મહા નિર્જરા કરે છે. ઉવવાઇ સ્ત્રમાં કાેેે શુક રાજા, માટા વરઘાડા ચડાવીને તથા ઉકરડા વગેરે કચરા કંઢા-વીને શ્રી વીર પ્રભુને વંદન કરવા ગયા, એમાં તેને પુષ્યળ ધ અને નિજરા કહેલી છે. કારણ કે તે ભકિતનું કાર્ય છે અને તે પ્રમાણ સ્થાનકવાસી જૈના પણ ઉપાશ્રય અંધાવવામાં તથા સાધુઓને વહેા-રાવવામાં તથા સાધુએોની યાત્રા કરવામાં તથા જૈન કાન્કરન્સ ભર-વામાં તથા આગમાં લખાવવામાં, છપાવવામાં સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયાદિક જીવાની દયાના પરિણામ છતાં હિંસા કરે છે અને કરાવે છે પણ તે ગુરૂ શાસ્ત્રની સેવા–ભક્તિરૂપ હાવાથી તેને તેઓ જેમ પુષ્યળંધ અને નિજ રાતું કારણ માને છે અને તે જેમ સત્ય છે તેમ પરમાત્મા વીતરાગ દેવનું મંદિર અંધાવતાં તથા જિનેશ્વરની મૂર્તિ પૂજા કરતાં જલ પુષ્પ વગેરે એકેન્દ્રિય છવા આદિની હિંસા થાય છે તે પણ

# ( 33 )

અલ્પ દોષ અને મહા પુષ્યમંધ તથા નિર્જરા કારક હાવાથી તે કર્તિવ્ય, સત્ય ધર્મ કર્તિવ્ય છે અને તે ગૃહસ્ય જૈના માટે યાગ્ય છે. સત્યદેવ ગુરૂ ધર્મની ભક્તિમાં અલ્પ દોષ અને મહાધર્મ છે. જેમ સ્થાનકવાસી સાધુઓ ધર્માથ નદી જલમાં ઉતરે છે તેથી જલ વગેરેના અનંત જીવાની હિંસા થાય છે પણ તેમાં અલ્પદાષ અને મહા ધર્મ છે. તેમ પ્રભુની પ્રતિમા વગેરે ધર્મકાર્યોમાં પણ ભક્તિની દૃષ્ટિએ દોષ નથી પણ ઘણા ધર્મ છે.

ગૃહસ્થ જૈન શ્રાવકાને દેવગુરૂધર્મ જૈનશાસનની સેવા ભકિતના કાર્યીમાં એકેન્દ્રિયાદિક જીવાની હિંસામાં અલ્પ કમ<sup>ે</sup> અંધ અને આ-ત્માની અને અન્ય જૈના વગેરેના આત્માએાની ઘણી આત્મશુદ્ધિ થાય છે. એકેન્દ્રિય અસંખ્ય જીવાની રક્ષા કરતાં એક દ્રીન્દ્રિય જીવની રક્ષા કરવામાં વિશેષ પુષ્ય છે, દ્રીન્દ્રિય અસંખ્ય જીવાે કરતાં એક ત્રીન્દ્રિ યની અને ત્રીન્દ્રિય અસંખ્ય જીવાની રક્ષા કરતાં એક ચતુરિન્દ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિય અસંખ્ય જીવાની રક્ષા કરતાં એક પંચન્દ્રિય જીવની ર ક્ષામાં અનંતગણા પુષ્યના બંધ થાય છે, એક ઇન્દ્રિય પછી બીજી ઇન્દ્રિયની પ્રાપ્તિ, અનંતગુણા પુષ્યોદયથી થાય છે એમ ઉત્તરાત્તર ઇન્દ્રિયોની પ્રાપ્તિવાળા જીવોની રક્ષામાં પણ ઉત્તરાત્તર અને તગુણા પુરુષળ ધ તથા નિજ રા થાય છે, પંચેન્દ્રિય જીવામાં પશુ પંખી, જલગર, ઉરપરિ સર્પ અને લુજપરિસર્પ છે, અને નારકી છવા ચાર પ્રકારના દેવા તથા મનુષ્યા છે. પશુ પંખી વગેરે તિર્થ ચ પંચેન્દ્રિય જીવાે કરતાં મનુષ્યની રક્ષામાં વિશેષ પુષ્ય થાય છે અને મનુષ્યની હિંસામાં વિશેષ પાપ થાય છે. ગૃહસ્થ શ્રાવકા એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિય જુવાની હિંસા ત્યાગ કરવાનું વ્રત લઇ શકતા નથી પણ આરંભ સમારંભમાં તરતમ યાગે અને તેટલી તે જીવાની જયણા કરી શકે છે અને ગર્ભજ તિય<sup>ે</sup> ચ તથા મનુષ્યા કે જે નિરપરાધી છે તેઓની હિંસા ત્યાગ કરવાનું प्रथम स्थूल प्राणातिपातिवरमण व्रत এહण કરી શકે છે. ગૃહ સ્થ જૈના ધર્માથ ધર્મ યુદ્ધ પણ ખારવેલ, ચેઠા મહારાજ, કુમાર પાલ વગેરે જૈન રાજાઓની પેઠેં કરી શકે છે, આ ઉપરથી જૈના જીવદયા અને જીવહિંસાનું ખરેખરૂં સ્વરૂપ સમજ શકશે. અને

#### (.33)

प्रतिमा पूजामां पुष्पादिक छवानी क्षिसा थाय छे वर्गेरे क्कीने ઉપાશ્રય વગેરે ધર્મ કાર્યીમાં થતી છવહિંસા વગેરેના ખ્યાલ કરતા નથી ! અને જૈનાને જ ગતુમાં નખળા–બાયલાઅ**નાવવામાં અન્ધ** ગાંડી દયાને આગળ કરીને સેવા ભકિત વગેરેના જેઓ **છવહિ સાના** ખ્હાના નીચે નિષેધ કરે છે તેઓ હિંદુ, મુસલ્માન, ખ્રીસ્તિ એાહોની સાથે આ સ્પર્ધાના જમાનામાં ધાર્મિક આર્થિક દુષ્ટિએ જીવવા સમર્થ થઇ શકતા નથી અને જગતમાં તેઓ જીંથાં જીવડાંની દયા કરનાર અને માટાને મારનાર તરીકે પ્રસિદ્ધ થાય છે અને તેઓ દુનિયામાં જૈનાતું નામ નિશાન પણ રાખી શકવાના નથી! **દુનિ**યા**માં** કાયા **થ**કી ધાર્મિક પ્રવૃત્તિ કરતાં કાેઇને કાેઇ સૂક્ષ્મ વા<mark>યુ વિગેરે છવાની હિ</mark>ંસા વિગેરે થાય છે. તથા ગૃહસ્થ દશામાં જીવવા માટે વનસ્પતિ આદિ એકેન્દ્રિય આદિ જીવાની હિંસા થાય છે. દેવગુરૂ ધર્મની ભક્તિ અર્થ અને જેન શાસનની તથા **જેન** સંઘની રક્ષા અર્થે<sup>ર</sup> તથા સાધુ વિગે**રેની** રક્ષા અર્થ<sup>ે</sup> એકેન્દ્રિયાદિ જવાની, જીવ દયા**ના પરિ**ણામ છતાં પણ હિંસા થાય છે, પણ તે ધમેં કાર્યમાં ધર્મ માટે હાવાથી તેથી અલ્પ દેાષ અને મહાન ધર્મ થાય છે, અને એ સિદ્ધાંતને સ્થાનકવાસી જૈના તથા મૂર્તિપૂજક જૈના બન્ને જાણે અજાણે આચારમાં મૂકે છે અને તે પ્રસાણે વતે છે, પણ બાલવામાં તથા માન્યતામાં સ્થાન-કવાસી જેના પ્રભુની પૂજામાં હિંસા છે એવું કહે છે, પણ હવે એવા જમાના આવે છે કે જેનાને દુનિયામાં જીવવા માટે એવી ગાંડી જીવદયાની ઘેલછા ખપમાં આવશે નહિ. માટે દેવગુરૂ ધમ<sup>ે</sup>ની લક્તિ સેવા માટે અલ્પ દોષ અને મહાન્ ધર્મ એ સૂત્રને માનલું અને વર્તલું તેજ ગૃહસ્થ જૈનાને યાગ્ય છે.

જૈન સાધુએ છ-કાયજીવાની રક્ષાની પ્રતિજ્ઞા કરેલી છે. તેથી તેઓ પ્રભુની પ્રતિમાની જળ પુષ્પાદિક વહે પૂજા કરી શકતા નથી; પણ તેઓ સ્તવનાદિકથી પ્રભુની ભક્તિ કરી શકે છે, પણ દ્રવ્ય પૂજા કરી શકતા નથી, કારણ કે તેઓ ગૃહસ્થ ધર્મના ત્યાગી છે અને પંચ મહાવત ધારી છે. ગૃહસ્થ શાવકના અને ત્યાગી મુનિના ધર્મ જીદા પ્રકારના છે તેથી ગૃહસ્થની અને સાધુની ધર્મ કરણી જીદી છે, તેથી

# (38)

શૃહસ્થના ધર્મ, શૃહસ્થ માટે યાગ્ય છે અને સાધુ ધર્મ છે તે સાધુ માટે યાગ્ય છે. ગૃહસ્થના ધર્મ ને સાધુ ત્યાગી પાળે તો તે અધર્મ છે અને શૃહસ્થ દશામાં જૈન શ્રાવક હોવા છતાં તે ગૃહસ્થ ધર્મ મૂકીને ત્યાગીના ધર્મ પાળે તો અધર્મ છે. માટે અન્ને એ પાતપાતાના અધિકાર પ્રમાણે ધર્મ પાળવા જોઇએ. હિંસાના પરિણામ વિના અને ઉપયોગ રાખીને શ્રાવકા, પ્રભુ પ્રતિમાની તથા ગુરૂભક્તિ તથા સંઘની ભક્તિ કરે છે તો તે તીર્થ કરાદિના મહાપદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. ભક્તિ અને સેવા વિના કાઇ પણ મનુષ્ય એકદમ વાચિક જ્ઞાનથી માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી. નિસરણ ઉપર ચડવું હાય છે તો પગથિયાના અનુક મે ચડાય છે, પણ એકદમ કુદીને કંઇ ચઢી શકાતું નથી. તેમ ગૃહસ્થ દશામાં પણ જૈનાને સેવા, ભક્તિ, ઉપાસના, કર્મયોગ, જ્ઞાન વિગેર યોગાની આરાધના કરવી જોઈએ.

સાકાર પ્રતિમાની ભકિત અને આલંબન ધ્યાનમાટે જરૂર છે. નિરાકાર પરમાત્મા કંઇ એકદમ ધ્યાનમાં આવી શકતા નથી. અને તેથી એકદમ નિરાકાર પરમાત્મા પર પ્રેમ પણ થઇ શકતો નથી. માટે સાકાર પ્રભુથી અને આકારવાળી પ્રભુની પ્રતિમાથી ભકિતના પ્રા**રંભ થાય છે. જે**નેશ્વર ભગવાન્**ના સ્થાપના નિક્ષ**પા દેખીને ભ-ગવાનના ગુણાનું સ્મરણ થાય છે અને તેમના જેવા ગુણા પ્રાપ્ત કરવા પાતાના આત્મા ઉત્સાહી ખને છે. મહારમાં, રૂપીઆમાં તથા નાટા વિગેરમાં રાજાના સિક્કો હાય છે અને તેથી તેનું ચલણ ચાલે છે. નાેટાનાં કાગળીયા તાે બિલકુલ કિંમત રહિત હાેય છે, તાં પણ રાજાના સિક્કો મુખ વિગેરે હાવાથી તેની લાખા અને કરાેડા રૂપી-આની કિંમત ઉત્પન્ન થાય છે, તો પછી સર્વ ગુણુ સંપન્ન તીથે કર પરમાત્માની છબી-પ્રતિમારૂપ સિક્કાથી તેમના ભકત પ્ર**લુની** મૂર્તિ દ્વારા પ્રભુ પદ સાધી શકે છે તેમાં કંઇ પણ આશ્ચર્ય નથી. જૈન શાસ્ત્રોમાં પ્રભુની પ્રતિમામાં પ્રભુ પ્રગટે છે એવું નથી; પણ પ્રભુની પ્રતિમા દ્વારા પ્રભુના ભક્તા, હૃદયમાં પ્રભુને પ્રગટાવી શકે છે. માટે પ્રભુની પ્રતિજ્ઞા તે પ્રભુની સમાનજ છે એમ જાણીને પ્રભુની પ્રતિમા પૂજવી જોઇએ. પ્રભુમાં જ્ઞાનદર્શન ચારિત્રાદિ અને ત **ગુણા સંપૂર્ણ પણે** ખીલ્**યા હ**ાય છે, તેવા ગુણાને પ્રગટાવવા માટે

#### (34)

પ્રભુની પૂજા ભક્તિ કરવાની જરૂર છે. આપણા જ**ડ જેવા આત્માને** પ્રભુના ગુણાનું સ્મરણ કરીને પ્રભુના જેવા સંપૂર્ણ ચૈતન્યમય કર વાને માટે પ્રભુને પૂજીએ છીએ. નેપાલીઅનની માતાએ બાલ્યાવ સ્થામાં નેપાેલીઅનને વીર પુરૂષાનાં ચિત્રા દેખાડ્યાં હતાં અને તે ઉપરથી તે મહાન વીર પુરૂષ થયા અને તેણે આખા યુરાપ, ધુનાવી નાખ્યાે. તેને જેમ વીર પુરૂષાનાં પૂતળાં ઉપયાગી થયાં તેમ જેનાને જનેશ્વર પ્રભુની પ્રતિમાંઓ પણ જનેશ્વર જેવા થવા માટે ઉપયોગી થઇ પડે છે તેમાં કાંઇપણ આશ્ચર્ય નથી. જ્યાંસુધી સાકાર વૈષયિક પદાર્થીમાં રાગ અને દ્રેષની વૃત્તિ થાય છે, ત્યાંસુધી તેવી દશાવાળા જીવાને વીતરાગ દશા પ્રાપ્ત કરવા માટે વીતરાગની સાકાર પ્રતિમાની જરૂર છે. કારણુકે મનુષ્ય જે પદાર્થની સામું દેખે છે તે પદાર્થની અસર તેના ઉપર થાય છે. રાગદ્રેષકારક સાકાર પદાર્થીની દુનિયામાં ખાટ નથી અને તેવા જીવંત પદાર્થી પણ દુનિયામાં ઘણા છે તેથી આખા દિવસમાં એક બે કલાક સુધી વીતરાગ દેવની મૃતિ સામ શ્રદ્ધા લક્તિદ્વારા જેવાથી, સ્તવવાથી, તથા પૂજવાથી, સાત્માને પરમાત્મા કરવા પ્રભળ ઉત્સાહ અને પુરુષાર્થ પ્રગટે છે અને તેથી દયા, દાન, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્માચર્ય, સંતાષ, નિર્કાભતા, આજેવતા, સરળતા, પરમાપકાર, નિષ્કામકર્મ પ્રવૃતિ, ચતુર્વિધ સંઘસેવા, વ્રત. વૈરાગ્ય, સંયમ, જ્ઞાન, દર્શન, ગારિય વિગેરે અનેક ગુ<mark>ણા ખીલવવા</mark> માટે આત્મા શક્તિમાન અને છે. માર્ત પૂજક જૈન કામ, અન્ય દર્શ-નીએાના પરિચયમાં આવવા છતાં પણ પોતાના દહેરાસરા વિગેરનું સ્મરણ કરીને એકદમ જૈન ધર્મ થી બ્રષ્ટ થતી નથી, પણ જેઓને દહે-રાસર વિગેરેનું સાધન નથી તેઓ તા પ્રસંગ એકદમ બીજા ધર્મમાં ચાલ્યાં જાય છે અને આજ કારણુથી વૈષ્ણુંવા કંઠી માળા તિલક છોંપા વિગેરેથી વૈષ્ણવાને વ્યવહારમાં દઢ રાખે છે, તથા મંદિરાથી પણ તેઓને પાતાના ધર્મમાં ઢઢ રાખે છે. મુસલમાના સુન્નતની ક્રિયા, મસ્જાદેા અને કુરાનથી મુસલમાના સ્વધર્મમાં **દઢ** રાખે છે, અને વૈદિકા પારાણિકા જનાઇ તથા યજ્ઞકુંઢ, વેદા અને મૂર્તિ'યોદ્રારા પાતાના ધર્મી'ઓને સ્વધર્મમાં દઢ રાખે છે. ગૃહસ્થ જૈના પાસેથી અને ત્યાગી જૈના પાસેથી જે જૈનાગમ શાસ્ત્રો અને જૈન

# (3\$)

મંદિરા તથા ધર્મ કિયાઓ ચાલો જાય તો જૈનધર્મ ખરેખર વ્યવહાર નયથ લ્રષ્ટ થવાથી એક ક્ષણુ પણ જવી શકે નહિ અને જૈનો પણ જૈન તરીકે રહી શકે નહિ. જનમંદિર તથા જનેશ્વરની ભાંકત તથા સંઘના ભક્તિ એ સર્વ ધર્મ વ્યવહાર છે અને તેના લાપ કરવાથી જૈન ધર્મના અને જૈન સંઘના ઉચ્છેદ થાય છે. એક જૈને ભાંળાભાવે અન્ય ધર્મી ઓને ખુશી કરવા માટે તથા પાતાના પક્ષમાં રાખવા માટે વિષ્ણુમંદિર બંધાવી આપ્યું હતું અને તે સ્થાનકવાસી જૈન હતા અને પછીથી તેના પુત્રા થયા તેઓએ તા એમ માની લીધું છે કે અમારા આપદાદા વૈષ્ણુવ ધર્મ પાળતા હતા. કારણ કે તેમણે વિષ્ણુમંદિર બંધાવ્યું છે એમ માનીને પાછળથી તે વૈષ્ણુવ બની જેવા જેવી સ્થિતિમાં આવ્યા છે, માટે જૈનોને પાતાના ધર્મમાં સ્થિર કરવા માટે જૈનમંદિરા વિગેરની ઉપયાગિતા છે; કારણ પાછળની સંતતિને પણ મંદિરા વિગેરેની ઉપયાગિતા છે; કારણ પાછળની સંતતિને પણ મંદિરા વિગેરેથી ઘણા લાભ થાય છે અને વડી લાના ધર્મની પરંપરાને લીધે જૈનધર્મમાં દૃઢ રહી શકે છે એમ સ્માજના સહેજે સમજ શકશે.

મહાત્મા ગાંધી છ પણ મૂર્તિ ની માન્યતાને સ્વીકારે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કે જેના નામે રાજચંદ્ર પન્ય ચાલે છે, તેમણે પણ મૂર્તિ માન્યતાના સ્ત્રીકાર અમુક અપેક્ષાએ પણ કર્યો એમ તેમના કેટલાક ભકતા કહે છે. પહેલાં બન્ને કામના વિદ્રાન્ સાધુઓ વગેરે એ પાતાની માન્યતાના ચન્યા લખ્યા છે. હવે તા જૈન જગત્ની દૃષ્ટિ બીજી અનેક બાખતા પર લાગી રહી છે. શ્રીમદ્ આનંદ- ઘનજી જેવા મહા અધ્યાત્મજ્ઞાની મુનિએ પણ નવમા શ્રી સુવિધિનાથના સ્તવનમાં મૂર્તિ પૂજાના જૈન શાસ્ત્રાધારે સિદ્ધાંત માન્ય કર્યો છે અને તે ઉપદિશ્યા છે.

મૂર્તિ પૂજાથી હિંદની અગર જૈન કામની પડતી થઇ નથી. યુરાપમાં પણ સઘળા દેશામાં ઇશુકાઇસ્ટ વગેરેની મૂર્તિ પૂજા તથા દેશભક્ત વીરાની મૂર્તિ કરવાની અને તેને માન આપવાની માન્યતા ચાલે છે. શ્રી હનુમાન જેવા વીરપુર્ધાની પ્રદ્યારીઓની, ગામમાં પ્રવેશતાં હિંદમાં જ્યાં ત્યાં મૂર્ત્તિયો દેખાય છે. તે મૂર્તિ દારા આપણે તેમના જેવા સ્વામી ભક્ત, પરાક્રમી, પ્રદ્યાચારી અનવું જોઇએ એમ તે મૂર્તિ જણાવે છે.

# ( 95 )

મૂર્તિ પૂજનારાએાએ તીર્થ કરાનાં ચરિત્રાને એક્**લાર ગુરૂ** મુખથી પૂ**ર્ણ** સાંભળવાં જોઇએ અને તેએા**નાં** ચરિત્ર વાંચવાં જોઇએ. તીર્થ કર પરમાત્મા શાંતિનાથ, કું**શુના**થ, અરનાથ વગેરેએ જેવું ગૃહસ્થાવાસમાં ગુણકર્મીથીયુકત જીવન ગાળ્યું હતું, તેવું ગૃહસ્થજૈનાએ ગૃહસ્થાવાસમાં જીવન ગાળવું જોઇએ, અને ત્યાગી જૈન સાધુઓએ તીર્થ કરાની ત્યાગદશાનું અનુકરણ કરીને ઢાલના દ્રવ્યક્ષેત્રકાલભાવાનુસારે ઉત્સર્ગ**ધી અને** અપ-વાદથી વર્તવું એઇએ. જ્ઞાનીએનાજ મૂર્તિદ્વારા દેવ સેવા ભક્તિથી પાતાની આત્માનાતિ કરી શકે છે અને તીર્થ કરાના ગહસ્થ જીવન પ્રમાણે ગૃહસ્થાવાસમાં વર્ત્તે છે અને ત્યાગજીવન પ્રમાણે ત્યાગાવસ્થામાં વતે<sup>લ</sup> છે. ગૃહસ્થીને ગૃહસ્થ દશાના અધિકાર પ્રમાણે વર્ત લું જોઇએ અને ત્યાગીને ત્યાગદશાના અધિકાર પ્રમાણે વર્લવું એઇએ. તીર્થ કર પરમાત્માની મૂર્તિની સેવા-ભક્તિ એ સાચા ભાવથી કરવામાં આવે તા કાઇ પણ જૈન, મડદાલ, અજ્ઞાન, વીર્ય હીન. દર્ગાણી રહી શકે નહીં. તીર્થ કરોનાં ચારિત્રામાં ગૃહસ્ય દશાના તથા ત્યાગદશાના આદર્શી છે, અને તે તેમની મૃતિદારા આપણા હુદયમાં પ્રવેશે છે અને આપણને તેમના જેવા કરે છે. પ્રભુનાં પસ્તકોના અને તીર્થ કરપરમાત્માંઓની મૃતિ યોના પ્રેમ દ્વારા આપણામાં દયા, અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, **પ્રદ્યાચ**ર્ય, કમેં ચાગ, ભક્તિ, ઉપાસના, સેવા, પરાપકાર, શુદ્ધ પ્રેમ, સાત્વિક ગુણા અને સાત્વિક કાર્યી ખીલવવાની શકિતયાને જે જે અંશે આપણે પ્રગટ કરીએ છીએ તે તે અંશે આપણે પ્રભુની મૂર્તિપુજાનું ફૂલ પ્રાપ્ત કરીએ છીએ.

જૈન મૂર્તિ પૂજકાએ, જૈન સ્થાનકવાસી વગેર કે જેઓ મૂર્તિને માનતા નથી, તેઓના પર દ્રેષ ન કરવા જોઇએ અને તેઓ પર અરૂચિ ન કરવી જોઇએ. તેમજ તેઓની સાથે જૈન હાવાથી પ્રેમ મૈત્રી ભાવે વર્તવું જોઇએ અને ખન્ને કામાએ જે જે મળતી મળતી બાબતા આવે તેમાં એકય કરીને બન્નેનું સંગઠન કરવું જોઇએ. મેં ગાંડળના સંઘાડાના સાધુ તપસ્વી માણેક્ચંદ્રજીને કઠાર પાસેના સાયણ ગામમાં જૈન ઉપાશ્રયમાં ઉતરવામાં મદદ કરી હતી, તેમજ હું મૂર્તિ

# (34)

માન્યતાવાળા સાધુ હોવા છતાં અન્ય સ્થાનકવાસીઓનાં ઉપાશ્રયમાં ભાષણ આપું છું, સ્થાનકવાસી શ્રી રહ્નચંદ્રજી, નાગજસ્વામી, હર્ષ ચંદ્રજી, છોટાલાલજી, ખંભાત સંઘાડાના આગેવાન સાધુઓ વગેરે અનેક સાધુઓ એક પરિચયમાં આવ્યા છું અને તેઓ મારા પરિચયમાં આવ્યા છે અને હવે ગુજરાતમાં તા પ્રતિમા સંખંધીની પહેલાંના જેવી ચર્ચા રહી નથી. બન્ને કામ પાતાની માન્યતા પ્રમાણે વર્તે છે અને નકામી ચર્ચાઓને પૂર્વની પેઠે કરતી નથી, હવે જમાના ખદલાયા છે, હવે તા શ્વેતાંબર અને દિગંબર જૈનાએ પણ તીર્ધના ઝઘડા ટળી જાય અને જૈના, અમુક અપેક્ષાએ સવે એક મળીને જૈન કામની સંખ્યા ઘટતી જાય છે તેના ચાંપતા ઉપાયા લે એમ થવું એકએ.

સર્વ જાતના કામી પન્થી મુસલ્માનાએ એક્ય કરવા માંડ્યું છે. હિંદુઓ હવે હિંદુઓનું સંગઠન કરવા મહાભારત-ભગીરથ પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા છે. તેવા સંયોગામાં જો બન્ને કામના જૈના તીર્થ ઝઘડા કરશે અને લડી મરશે તો તેઓ જૈનાનું નામ ઇતિ-હાસના પાનામાંથી ભુંસી નાખશે, હાલના અન્ય ધર્મી ઓની ધાર્મિક સ્પર્ધા વગેરેની ચળવળમાં હાલના જૈના, પાનીયારાના મુન્સીની તથા કૂપના દેડકાની પેઠે તથા કુંભકર્ણની પેઠે સાંકડી દૃષ્ટિવાળા થઇ ઉંઘશે તો જૈન કામની સંખ્યા ઘટશે અગર વૈદિક પારાણુક હિંદુઓ, તેઓને પાતાના વિચારાથી પાતાનામાં ગળી જશે એવા આપતકાલીન માટે ભય આવીને ઉભા રહ્યો છે. તેથી હવે શ્વેતાંબર દિગંબર ગૃહસ્થ ત્યાગી જૈનોએ મૂર્તિ પૂજા વગેરે બાબતાની ચર્ચા મૂકીને પ્રથમ તે પર લક્ષ્ય આપવું જોઇએ. સ્થાનકવાસી સાધુઓએ હવે મૂર્તિ ખંડન વગેરે તકરારી બાબતામાં નહીં પડતાં આર્ય સમાજીઓની પેઠે તેઓએ જૈન ગુર્કુલો, જૈન કાલેજો, વગેરે ધાર્મિક કેળવણી અને અન્ય લોકાને જૈનધર્મના ઉપદેશ આપવા તરફ પાતાનું દૃષ્ટિબંદુ વાળી પ્રવર્તવું જોઇએ.

સનાતનમૂર્તિ પૂજકજૈનળ ધુએાએ હવે નકામી બાબતાનુ ખર્ચ કરીને તથા એકજ ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં વિશેષ પડતું ફાજલ ખર્ચ ઘટાડીને હાલ તાે સાતક્ષેત્ર પૈકી માટાં ચાર

#### (36)

જંગમ ક્ષેત્રા અને જૈનજ્ઞાનક્ષેત્રની ઉન્નતિ તરફ વિશેષ લક્ષ્ય દેવું જોઇએ.

મહાનિશીથની કમલપ્રભાચાર્યની કથા જેવી કથાએ ના જે કાલે ઉપયાગ કરવાની જરૂર હતી. તે કાલે તેના શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી વગેરે ઉપયાગ કર્યા હતા. સર્વ જૈનાગમાં, સર્વ જૈનશાસ્ત્રો, પર પરા અ**ને** વર્તમાન જમાનાની ધાર્મિક પ્રગતિની દૃષ્ટિ, પ્રવૃત્તિ એ સર્વ બાબતાના વિચાર કરી ગા**ેલ** સુખ્યતાએ લાભાલા**ભ દૃષ્ટિએ સર્વની એ**ક વાકયતા કરીને જૈન<sup>8</sup>વેતાંબર સંઘ પ્રવર્ત્ત છે, તેથી મહાનિશીય જેવા એક સૂત્ર ઉપર નહીં જોતાં સમગ્ર આગમ શાસ્ત્રોની એક વાકયતા માનનારી તથા ઉત્સર્ગ, અપવાદ વગેરે દ્રવ્યક્ષેત્ર કાલભાવથી વિચાર કરનારી જૈન કાેમ, હવે પાેતાના જૈનાેની સંખ્યાથી જગતમાં જૈન તરીકે જીવવા-નાજ અને જૈનધર્મની હ્રુયાતી રાખનારા વિચાર કરવા બેઠી છે**, અને** તેવી પ્રવૃતિ કરવા બેઠી છે, તેથી જૈનકે**ામે હવે પરસ્પર**∶સંપીને વર્તાય એ બાબતમાં લક્ષ્ય રાખવું જોઇએ. મૃતિ પુજકા મૃતિ પુજ કની માન્યતામાં અડગ રહીનેજ તેઓ અન્યદિગંભર તથા સ્થા-નકવાસીઓની સાથે મળતી આખતામાં એક રહેવું જોઇએ, અને હાલતા જૈનાની હ્યાતી માટે અને જૈનામાં ધાર્મિક શકિત્યા જગાવવા ખાસ, લક્ષ દેવું જોઇએ અને હિંદ મુસલમાનાની સાથે રાજ્યાદિક વ્યવહારમાં પણ ગૃહસ્ય જૈનાએ સહચારી થવું જોઇએ. જૈન દેરાસરા મૂર્તિઓ અને તે પરના શિલાલે ખાંથી જૈનાની પ્રાચીન જાહાજલાલી કીર્તિ પ્રતિષ્ઠા શક્તિયાના હાલમાં આપણને આવે છે; જૈન દેશસરા, પ્રતિમાએા, જૈન બ્રન્થા એ આપણું ધાર્મિક સાહિત્ય છે. આગમાની પેઠે પ્રાચીન અર્વાચીન આચાર્ય વગેરે જૈનાએ જે જે ધર્મશાસ અન્યા લખ્યા છે.તે અતિ ઉપયોગી દેશકાલાનુસારે લખ્યા છે અને તેથી જૈન ધાર્મિક સાહિ ત્યની મહત્તાના અન્ય ધર્મા એને પણ ખ્યાલ આવે છે. જેઓ પ્રતિમા મંદિરને માનતા નથી તેઓની નિંદા ન કરવી જોઇએ. આપણે મૂર્તિપૂજા માન્યતા धारक कैने। એ મૂર્તિપૂજાદ્વારા પ્રસુના ગુણા જેવા આત્માના ગુણે પ્રગટાવવા અત્યંત દઢ શ્રદ્ધાળુ તથા ઉત્સાહી ખનવું જોઇએ અને જૈન ધર્મના પ્રચાર કરવા પ્રભુની પેઠે આત્મ-

#### ( % )

લાગ આપવા ને છેએ. જૈન શ્વેતાં ખર તથા મૂર્તિ પૂજક જૈનાએ આજ સુધીમાં જેટલું ધન ખચ્યું છે તે પ્રમાણમાં સ્થાનકવાસી જૈનાએ તેમની માન્યતાવાળા ક્ષેત્રામાં ધન ખચ્યું નથી, અને તે પ્રત્યક્ષ અનુભવાય છે. સ્થાનકવાસી જૈનાએ પાતાના પ્રભુની મૂર્તિની તથા પૂજાની નિંદા ત્યજીને જૈન ગુરૂકુળા, જૈન હાઇ સ્કુલા વગેરમાં કરાહા રૂપીયા ખર્ચવા ને છેએ. શ્વેતાં બર મૂર્તિ પૂજક જૈને જેટલી જૈનબાડી ગા વગેરમાં સ્થાનકવાસી જૈનોએ સખાવત કરી નથી અને દેશસર વિના તેમને ઉપયોગી એવી ધાર્મિક સંસ્થાએમમાં તેઓએ મૂર્તિ પૂજક જૈનાના જેટલું ધન ખચ્યું નથી તો તેમણે તે દિશા તરફ રૂચિ પ્રવૃત્તિ આત્મભાગ આપવા જોઇએ, એવો મારી જૈન સંઘના નમ્ર સેવક તરીકે વિજ્ઞસિ છે. આ લેખમાંથી મધ્યસ્થ ભાવવાળા અને ગુણાનુરાગી જૈના ઘણું ઘહુણ કરી શકે તેવું છે,

इत्येवं ॐ ऋहें महावीर शान्ति.

મુ પ્રાંતિજ, લે. બુદ્ધિસાગર સુરિ

વિ. ૧<mark>૯૮૧ માત્ર વદ</mark>િ પ



