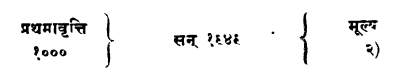


*प्रकाशकः* पीरदानजी रावतमलजी गुलगुलिया देशनोक ( बीकानेर )



मुद्रकः---श्वी जालमसिंह के प्रवन्ध से गुरुकुल प्रिंटिंग प्रेस, ब्याघर में मुद्रित.

4

## प्रकाशक का परिचय

'बीकानेर के व्याख्यान' श्रीमान सेठ पीरदानजी रावतमलजी गुलगुलिया देशनोक (बीकानेर) को तरफ से प्रकाशित हो रही है । गुलगुलियाजी मूलतः नाल (वीकानेर) के निवासी हैं । आप संवत् १६२४ में देशनोक आकर बसे । सं.१६३६ में सेट पीरदानजी सिलइट जैसे दूरवर्त्ती प्रान्त नें गये तथा १६४२ में त्रापने मोलवी बाजार (सिलहट) में व्यापार आरंभ कर दिया। दो वर्ष बाद सेठ रावतमलजी भी सिलहट पहुँच गये श्रीर दोनों भाइयों ने मिलकर व्यापार की खूब उन्नति की। सं. १९४७ में इस फर्म की एक ब्रांच श्रीमंगल (सिलइट) में भी खोल दी गई। सं. १९६४ में दोनों भाइयों का कारबार अलग-प्रलग हो गया। तब से मोलवी बाजार की दुकान सेठ रावतमलजी के हिस्से में त्राई त्रौर श्रीमंगल की दुकान सेठ पीरदानजी के भाग में। मगर दोनों जगइ पुराने नामों से ही व्यापार चालू रहा।

सं. १६७८ में सेठ पीरदानजी का स्वर्गवास हो गया। सेठ पीरदानजी बड़े ही सुयोग्य पुरुष थे। देश में भी और परदेश में भी आपकी खूब ख्याति थी। आपका इंसमुख चेहरा सब को

### (ख)

प्रसन्न कर देता था। प्रसन्न वदन और विनोदमय स्वभाव, प्रकृति की मनुष्य के लिए बड़ी से बड़ी देन है। यह देन आपको पर्यात मात्रा में प्राप्त थी। इसके साथ ही धर्म की ओर आपकी गंभीर आभिरुचि भी थी। व्यापार करते हुए भी धर्म का परिपालन किस प्रकार फिया जा सकता हैं, दोनों का किस प्रकार समन्वय किया जा सकता है, यह बात सेठ पीरदानजी के जीवनव्यवहार से सीखने योग्य है। आपका स्वर्गवास हुए, एक लम्बा अर्सा हो गया है, फिर भी आपका नाम जिह्ला पर रहता है।

आपके पाँच पुत्र हुए-तोलारामजी, मोतीलालजी, प्रेमसुखजी, नेमिचन्द्रजी तथा सोहनलालजी। दो पुत्रियां भी हुई । इनमें से श्रीतोलारामजी सं.१६७२ में ही, छोटी उम्र में अपनी बुद्धिमत्ता और व्यापारकुशलता का परिचय देकर असार संसार का त्याग कर गये। श्रीप्रेमसुखजी अपने काका सेठ रावतमलजी के यहां दत्तक हैं।

सेठ रावतमलजी का जन्म सं. १९१८ में हुआ था। आपने भी मोलवी बाजार में उच्च श्रेणी की प्रतिष्ठा प्राप्त की। एक प्रतिष्ठित व्यापारी समक्तकर सरकार ने आपको वहाँ के लोकल बोर्ड के सदस्य बनाकर अपनी कद्रदानी का परिचय दिया। संवत् १६७७ में आपने श्रीमंगल में एक नवीन टुकान खोली। इस प्रकार व्यापार को किस्तृत करके और उसमें सफलता प्राप्त करके आपने निवृत्ति-मय जीवन विताने की इच्छा की। लौकिक सफलताएँ प्राप्त करके विवेकशील व्यक्ति उनमें फंसा नहीं रहता। वह वर्त्तमान को ही सब कुछ सममकर अनन्त भविष्य को विस्मरए नहीं कर देता। तदनुसार सेठ रावतमलजी ने व्यापार से निवृत्ति ले ली और देशनोक में आकर निवृत्तिमय धार्मिक जीवन यापन करने लगे। अन्ततः सं. १८६९ में आपका स्वर्गवास हुआ।

श्रीप्रेमसुखजी आपके उत्तराधिकारी हैं। उल्लिखित दोनों दुकानों के अतिरिक्त प्रेमनगर चाय का बगीचा चारों भाइयों की भागीदारी में है। दोनों दुकानों पर 'रावतमल श्रेमसुख' नाम से व्यापार चलता है और अव सिलचर में भी इसी नाम से एक ब्रांच खोली है। आपके दो पुत्र हैं, जिनका नाम पांचीलालजी और फतहचन्द्रजी हैं।

सेठ मोतीलालजी ने भी खूब प्रतिष्ठा प्राप्त की है। आप श्रीमंगल-प्युनिसिपैलिटी की जनता द्वारा चुने हुए सदस्य हैं। आपकी व्यापारिक प्रामाणिकता से प्रसन्न होकर वायसराय और आसाम-गवर्नर के द्वारा छठे जार्ज के सिंहासनारोहण के अवसर पर आप को पदक और प्रमाणपत्र प्रदान किये गये हैं। श्रीमंगल और सिलचर में आपका कारवार 'पीरदान रावतमल' के नाम से ही चालू है। आपके आतन्दमलजी, मानमलजी, मगनमलजी, हनु-मानमलजी एवं डालचन्दजी नामक पांच पुत्र हैं।

श्रीनेमिचन्द्जी सोहनलालजी का कारवार साथ ही है। त्रापके श्रीमंगल में 'पीरदान सोहनलाल' भानुगाछ में 'पीरदान नेमीचम्द' तथा शमशेरनगर में 'नेमचन्द सोह्नलाल' के नाम से (घ)

व्यापार चल रहा है। श्रीनेमचन्द्जी के, छगनलालजी, भीखम≁ चन्द्जी, रामचन्द्जी और शान्तिजालजी नामक चार पुत्र हैं। श्री सोहनलालजी के सम्पतलालजी, ईश्वरचन्दजी और भोमराजजी नामक तीन पुत्र हैं।

देशनोक के गुलगुलिया परिवार का यह संचिन परिचय है। यह परिवार जहाँ-जहाँ अपना कारबार कर रहा है वहाँ-वहाँ और देशनोक में भी अत्यन्त उच्चश्रेणी की प्रतिष्ठा प्राप्त परिवार माना जाता है। ऐसे प्रतिष्ठित और प्रामाणिक परिवार हमारे समाज की शोभा है। आन्तरिक कामना है कि इस परिवार की प्रतिष्ठा संपत्ति और धर्मभावना दिनोंदिन बढ़ती रहे!

—चम्पालाल बांठिया

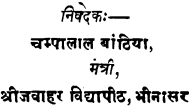


साधुमार्गी समाज के ऋद्वितीय प्रतिभाशाली और तेजस्वी संत जैनाचार्य पूज्य श्रीजवाहरलालजी महाराज के व्याख्यान-साहित्य के संबन्ध में ऋब कुछ भी कहने की ऋावश्यकता नहीं रह गई है। उनका साहित्य विपुल मात्रा में प्रकट हो चुका है। उसकी उपा-देयता और गंभोरता से विवेकशील व्यक्ति सुपरिचित हो गये हैं।

हर्ष है कि त्राज 'बीकानेर के व्याख्यान' नामक नवीन किरए पाठकों के कर-कमलों में पहुँचा रहे हैं। आशा है धर्मप्रेमी पाठक इसमें प्रदर्शित विचारों और आदर्शों' पर चलकर अपना जीवन सफल बनाएँगे !

प्रस्तुत किरण श्रीमान् सेठ पीरदानजी रावतमलजी देशनोक (बीकानेर) के द्रव्य से लागत मूल्य में प्रकाशित हा रही है। पूज्य श्री की वाणी के प्रसार में आपने जो योग दिया है, उसके लिए इम आपके आभारी हैं। आपका परिचय ऋलग दिया जा रहा है।

श्रीहितेच्छु श्रावक मण्डल रतलाम द्वारा संगृहीत ब्याख्यानों के श्राधार पर श्री पं० शोभाचन्द्रजी भारिल्ल ने इसका सम्पादन किया है। पण्डितजी की सम्पादन लेखन शैली के विषय में क्या कहा जाय ! पाठक उनसे भी सुपरिचित हैं। इन सब के प्रति मैं श्राभार प्रदर्शित करता हूं !



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

e e

| क्रम विषय                                                                                                      | પ્રષ્ઠ | क्रम           | विषय        |              | মন্ত |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------------|-------------|--------------|------|
| १ भगवान् शान्तिनाथ                                                                                             | 9      | १ भक्त         | ामर-ठयाख्या | न            | 299  |
| २ मंगल-पर्व                                                                                                    | 3 8    |                | "           | ( <b>1</b> ) | २१३  |
| ३ मात्मवत् सर्वभूतेषु                                                                                          | 30     |                | "           | (२)          | २३२  |
| ४ आत्मोद्धार                                                                                                   | 999    |                | "           | ( <b>૨</b> ) | २४६  |
| १ लच्यभ्रष्ट न होश्रो                                                                                          | १२२    | · · ·          | <b>59</b> ; | (8)          | 260  |
| ६ ज्ञान श्रीर चारित्र                                                                                          | 389    |                | <b>, ,</b>  | (*)          | 208  |
| ७ मारमा-दुधारी तलवार                                                                                           | ં ૧૬૭  | ўн.            | ,,          | (६)          | २८६  |
| द चार भावनाइंड                                                                                                 | 785    |                | ·····       | (•)          | 201  |
|                                                                                                                |        | ,, (二) ૨૧૬.૨૬૧ |             |              |      |
|                                                                                                                |        | ·              |             |              |      |
| and a second |        | J              |             |              |      |

# Z

# भगवान् शान्तिनाथ ।

——:::( ):::——

विश्व के श्रसंख्य प्राणी निरन्तर प्रवृत्ति में रत रहते हैं । त्रजगर सामान्य रूप से उनकी प्रवृत्तियों के मूल उद्देश्य को ग्वोजा जाय तो इसी परिणाम पर पहुँचना होगा कि सभी प्राणी शांति प्राप्त करने के एक मात्र ध्येय की पूर्ति करने के लिए उद्योग में लगे हैं। जिसके पास धन नहीं है या कम है वह धनप्राप्ति के लिए त्राकाश−पाताल एक करता है । जिसे मकान की ग्रावश्यकता है वह मकान खड़ा करने के हिए नाना प्रयत्न करता है। जिसके हृद्य में सत्ता की भूख जागी है वह सत्ता हथियाने की चेप्टा कर रहा है। इस प्रकार प्राणियों के उद्योग चाहे भिन्न-भिन्न हों पर उन सबका एक मात्र उद्देश्य शांति प्राप्त करना ही है। यह बात दूसरी है कि श्रधिकांश प्राणी वास्तविक झान न होने केकारण ऐसे प्रयत्न करते हैं कि उन्हें अपने प्रयत्नों के फलस्वरूप शांति के वदले उलटी अशांति ही प्राप्त होती है, लेकिन अशांति कोई चाहता नहीं। चाहते हैं सभी शांति।

शांति के लिए प्रयत्न करने पर भी अधिकांश प्राणियों को अशांति क्यों प्राप्त होती है, इसका कारण यही है कि उन्होंने शांति के यथार्थ स्वरूप को नहीं समभा है। वास्तविक शांति क्या है ? कहाँ है ? उसे प्राप्त करने का साधन क्या है ? इन वातों केा ठीक-ठीक न जानने के कारण ही प्रायः शांति के वदले अशांति पल्ले पड़ती है। अतएव यह आवश्यक है कि भगवान शांतिनाथ की शरण लेकर शांति का सच्चा स्वरूप समभ लिया जाय और फिर शांति प्राप्त करने के लिए उद्-योग किया जाय 1

भगवान् शांतिनाथ का स्वरूप समझ लेना ही शांति के स्वरूप को समझ लेना है। गणधरों ने भगवान् शांतिनाथ के स्वरूप को ऊंचा बतलाया है। उस स्वरूप में चित्त को एकाग्र करके लगा दिया जाय तो कभी त्रशांति न हो। सित्रो ! त्रात्रो, आज हम लोग सिलकर भगवान् के स्वरूप का विचार करें और सची शांति प्राप्त करने का मार्ग खोजें।

भगवान शांतिनाथ के संवंध में शास्त्र का कथन है---

चइत्ता भारहं यासं चक्कवटी महड्डिश्रो ।

सन्ती सन्ति करे लो (, पत्तो गइभणुत्तरं ।)

यहाँ भगवान् के विषय में कहा गया है--'संती संतीकरे

लोष ।' अर्थात् शांतिनाथ भगवान् लोक में शांति करने वाले हैं। वाक्य वड़ा महत्त्वपूर्ण है। यह छोटा सा वाक्य इतना पूर्ण है कि मानों सव ज्ञान इसी में समाप्त हो जाता है। शांति क्या है और वह किस प्रकार प्राप्त की जा सकती है, इस विषय पर में कई वार कह चुका हूँ और आज फिर इसी विषय में कह रहा हूँ: क्योंकि शांति प्राप्त करना ही जगत् के प्राणियों का एकमात्र ध्येय है।

कई लोग विपमभाव—में पत्त्तपात में शांति देखते हैं। लेकिन जहाँ विपमभाव **डै** वहाँ वास्तविक शांति नहीं रह सकती । वास्तविक शांति तो समभाव के साथ ही रहती है ।

वहुत-से लोग अपनी कुशल के आगे दूसरे की कुशल की कोई कीमत ही नहीं समभते । वे दूसरों की कुशल की उपेका ही नहीं करते वरन अपनी कुशल के लिए दूसरों की घोर अकुशल भी कर डालते हैं । उन्हें समभना चाहिए कि शांति प्राप्त करने का मार्ग यह नहीं है । यह तो शांति के शांत प्राप्त करने का मार्ग यह नहीं है । यह तो शांति के शांत करने का ही तरीका है । सर्चा शांति तो भगवान शांतिनाथ को पहिचानने से ही प्राप्त की जा सकती है ! जिस शांति में से अशांति का अंकुर न कुटे जो सदा के लिए अशांति का अन्त कर दे वही सर्चा शांति है । सच्चो शांति प्राप्त करने के लिए 'सर्वभूतहिते रतः' अर्थात् प्रार्गी मात्र के कल्याण में रत होना पड़ता है ।

कुञ्छ लोग दुर्गापाट द्यादि करके, होम करके यहाँ तक कि Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com जीवेां का बलिदान तक करके शांति प्राप्त करना चाहते हैं। दुःखविपाक सूत्र देखने से पता चलता है कि कुछ लोग तो अपने लड़के का होम करके भी शांति प्राप्त करना चाहते थे। कुछ लोग त्राज भी पशुवलि, यहाँ तक कि नरवलि में शांति वतलाते हैं। इस प्रकार शांति के नाम पर न जाने कितनी उपाधियाँ खड़ी कर दी गई हैं। लेकिन गराधरों ने एक ही वाक्य में वास्तविक शांति का सद्या चित्र अंकित कर दिया है-

संती संतिकरे लोए ।

नरमेध करने वालों ने नरमेध में ही शांति मान रक्खी है। लेकिन नरमेध से क्या कभी संसार में शांति हो सकती है ? मारने चाला और मरने वाला-दोनों ही मनुष्य हैं। मारने वाला शक्ति चाहता है तो क्या मरने वाले को शांति की त्रभि-लाषा नहीं है ? फिर उसे अशांति पहुँचा कर शांति की आशा करना कितनी मूर्खतापूर्ण बात है !

नरमेध करने वाले से पूछा जाय कि तू ईश्वर के नाम पर दूसरे मनुष्य का बध करता है तो क्या ईश्वर तेरा ही है ? ईश्वर मरने वाला का नहीं है ? त्रागर मरने वाले से पूछा जाय कि हम ईश्वर को प्रसन्न करने के लिए तेरा बलिदान करना चाहते हैं तो वह क्या उत्तर देगा ? क्या वह बलि चढ़ना पसंद करेगा ? क्या वह स्वीकार करेगा कि जो इस प्रकार की बलि लेकर प्रसन्न होता है वह ईश्वर है ? और इस बलि का विधान जिसमें किया गया है वह क्या शास्त

8]

बीकानेर के व्याख्यान ]

है ? वह तो यही कहेगा कि ऐसी बलि की आज्ञा देने वाला ईश्वर नहीं हेा सकता, कोई हिंसालोलुप अनार्य हेा सकता है और ऐसा शास्त्र भी किसी अनार्य का ही कहा दुआ है ।

किसी ज़माने में नरमंध भी किया जाता था और पशुमेध तो साधारण वात हो गई थी। नरमेध में मनुष्य की और पशु-मेध में पशुओं की वलि दी जाती थी। नरमेध की बात जाने दीजिए। वह तो घृणिन है ही, पर पशुमेध भी कम घृणित नहीं दीजिए। वह तो घृणिन है ही, पर पशुमेध भी कम घृणित नहीं है। निर्दयता के साथ पद्युओं को छाग में फौंक देना शांति प्राप्त करने का कैसा ढोंग है, यह वात एक आख्यान द्वारा समफना ठीक होगा।

एक राजा पशु का यज्ञ करने लगा। राजा का मन्त्री न्याय-शील. दयालु और पक्षपानरहित था। उसने विचार किया---शांति के नाम पर वध करना कौन-सी शांति है ? क्या दूसरों को घोर अशांति पहुँचाना ही शांति प्राप्त करना है ? अपनी शांति की आशा से दूसरों के प्राण लेना जघन्यतम स्वार्थ है । क्या इसी निरुष्ट स्वार्थ में शांति विराजमान रहती है ? शांति देवी की सौम्य मूर्त्ति इस विकराल और अधम इत्य में नहीं रह सकती । उसने यज्ञ कराने वाले पुरोहित से पूछा--- श्राप इन मूक पशुओं को अशांति पहुँचाकर शांति किस प्रकार चाहते हैं ?

पुरोहित ने कहा-इन बकरों का परमात्मा के नाम पर बलिदान किया जायगा। इस बलिदान के प्रताप से सबको Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ ¥

[ जवाहर-किरणावली

शांति मिलेगी।

मन्त्री—ईश्वर अगर सब का स्वामी है तो इन वकरों का भी स्वामी है या नहीं ? ग्रौर जैसे सव लोग शांति चाहते हैं उसी प्रकार ये शांति चाहते हैं या नहीं ? ग्रिगर यह भी शांति चाहते हैं तो इन्हें क्यों मारा जा रहा है ?

पुरोहित, मन्त्री के प्रदन का समुचित उत्तर नहीं दे सका। व्रतएव उसने कोध में व्राकर कर्कश स्वर में कहा—व्राप नास्तिक मालूप होते हैं। यहाँ से दूर चले जाइए, व्रन्यथा यज्ञ व्रपवित्र हो जायगा।

मन्त्री--मैंनास्तिक नहीं, ग्रास्तिक हूँ। परन्तु यह जानना चाहना हूँ कि जिन जीवेां के लिए तुम शांति चाह रहे हो, उनमें यह बकरे भी हैं या नहीं ?

सब्वे जीवा वि इच्छन्ति, जीविडं न मरिज्जिडं ।

त्रर्थात्—सभी जीव जीवित रहना पसंद करते हैं । मरना कोई नहीं चाहता ।

जब सभी जीव जीन। चाहते हैं और मरना नहीं चाहते तो इन्हें त्रशांति पहुँचा कर, मारकर, शांति चाहन। कहाँ का न्याय है ? तुम भी शांति चाहते हो, यह वकरे भी शांनि चाहते हैं, फिर इन्हें क्यों मारते हो ?

पुरोहित के पास इस सरल प्रश्न का कोई उत्तर नहीं था। वह ऊटपटांग बात करके मन्त्री को टालने का उपाय करने लगा। सन्त्री ने विचार किया कि यह यज्ञ राजा की त्राज्ञा से हो रहा है। पुरोहित लोग यों कहने से नहीं मानेंगे। त्रतएव उसने प्रधान पुरोहित से कहा—में लौटकर त्राता हूँ तब तक इन पशुओं को मारने का काम वन्द रक्खा जाय। यह मेरी त्रधिकृत त्राज्ञा है ?

मन्त्री सीधा राजा के पास पहुँचा । उसने राजा से कहा-महाराज ! नगर में वड़ा व्रत्याचार हो रहा है ।

राजा—तो त्राप किस काम के लिए हैं ? त्रत्याचार को रोकते क्यों नहीं ?

मर्न्ता-ग्रत्याचार करने वाले तो स्वयं राजगुरु हैं । उनके संबंध में जब तक त्राप विरोष त्राज्ञा न दें, मैं क्या कर सकता हूँ ?

राजा—राजगुरु क्या त्रत्याचार कर रहे हैं ?

मर्न्त्रा—लोगों के बच्चों को जबर्दस्ती म्ँडुकर साधु बना रहे हैं । सव बच्चे ग्रौर उनके मॉं-वाप रेा रहे हैं । ग्राप जैसी ग्राझा दें वैसा ही किया जाय ।

राजा को राजगुरु की जबर्दस्ती क्रच्छी नहीं लगी । उसने भंत्री से कहा—इस अत्याचार को जल्दी रोको । न मानें तो कानून के अनुसार उद्यित कार्रधाई करे। ।

राजा की आज्ञा प्राप्त कर मंत्री फिर यज्ञस्थल पर आया। उसने यज्ञ करने वाले पुरोहितों से कहा-इन पशुओं को क्लोड़ दो। इनका द्ववन नहीं किया जायगा। प्र० पुरेाहित—क्यों ?

मंत्री---इनकी त्रात्मा नहीं चाहती ।

राजा त्रासमंजस में पड़ गया। साचने लगा—मामला क्या है ! त्राखिर उसने मंत्री को बुलवाया । वकरे छुड़वाने के विषय में प्रदन करने पर मंत्री ने उत्तर दिया—महाराज ! मैंने त्रापकी त्राज्ञा से पशुत्रों को मरने से बचाया है।

राजा-मैने यह आहा कब दी है ?

ຊ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

मंत्री—त्र्यापने त्राज्ञा दी थी कि जबर्दस्ती साधु न वनाया जाय ।

राजा—वह ना साधु वनाने के विषय में थी । वकरेां के विषय में तो कोई ज्ञाज्ञा नहीं दी गई ।

मंत्री—जैसे दूसरे छोग कहते हैं कि हम साधु बनाकर स्वर्ग भेजते हैं, उसी प्रकार इनका कहना है कि हम बकरेा को मार कर स्वर्ग भेजते हैं। जब जबर्दस्ती साधु नहीं बनाने दिया जाता ता फिर जवर्दस्ती वकरों को कैसे स्वर्ग भेजा जा सकता है ?

राजा विवेकवान् था । उसने मंत्रा की वात पर विचार किया। विचार करने पर उसे जँचा कि मंत्री की वात सही है।

राजा ने फिर पुरोहित के। वुलवाया पुरोहितों के आने पर राजा ने पूछा—उनपशुओं को मारने का उद्देश्य क्या है ? उन्हें ग्रमर क्यों न रक्खा जाय ? उन्हें ग्रमर रखने से क्या ईश्वर प्रसन्न नहीं होगा ?

प्रधान पुरेहित ने कहा—महाराज, त्राप भी भ्रम में पड़ गये हैं। हम पद्मुत्रों को मारते नहीं, स्वर्ग भेजते हैं।

मंत्री ने कहा---महराज, में पशुओं की कोर से कुछ निवे-दन करना चाहता हूँ। उन पशुओं ने बड़ी ही दीनता के साथ बार्थना की है। वह प्रार्थना यह है---

> कहे पशु दीन सुम यज्ञ के करेंया मोहिं, होमल हुतासन में कौम सी बढ़ाई है।

स्वर्गसुख में न चहूँ देहु सुफे यों न कहूँ, घास खाय रहूँ मेरे टिल यही भाई है। जो तू यह जानत है वेद यों बखानत है, यज्ञ-जरौं जीव पावे स्वर्ग-सुखटाई है। डारोक्यों न वीर ! या में श्रपने कुटुम्ब ही को,

मोहिं जिन जारे जगदीस को दुहाई है ||

पशुओं की यह प्रार्थना है । वे दीन से दीन स्वर में यज्ञ करने वाले से कहते हैं- क्या तुम ईश्वर के भक्त हो ? जिस वेद के नाम पर तुम हमें हेामते हेा उसमें कहे हुए अहिंसा धर्म केा छिपा कर हमें हेामने में तुम्हारी कौन-सी वड़ाई है ? में स्वर्ग का सुख नहीं चाहता । मैं तो घास खाकर जीवित रहना चाहता हूँ । हे यात्रिक ! अगर तृ सच्चे दिल से समभता है कि यज्ञ में होमा हुआ जीवधारी स्वर्ग में जाता है तो अपने कुटुम्व का ही स्वर्ग भेजने के लिए क्यों नहीं होम देता ? हम मूक पशुओं से क्यों रूठा है !

एक त्राट्मी अपने हाथ में हरी—हरी घास लेकर खड़ा हा और टूसरा स्वर्ग में भेजने के लिए तलवार लिए खड़ा हा तो इन दोनों में से पशु किसे पसंद करेगा ? वह किसकी ओर मुँह लपकाएगा ?

'घास वाले की त्रोर ?'

इससे प्रकट है कि पशु स्वर्ग जाने के लिए भरना नहीं चाहता जीर घास खाकर जीवित रहना चाहता है । मंत्री

٤٥]

कहता है— अगर यज्ञ करने वाले कहते हैं कि पशुओं केा अज्ञान है और हम कानी हैं, इसी लिए उन्हें स्वर्ग भेजते हैं: तो इसके उत्तर में पशुओं का कहना है कि हमें तो इस बात पर विश्वास है नहीं, अगर इन्हें विश्वास तो ये लोग अपने कुटुम्ब केा स्वर्ग भेर्ज़े । अगर इन्होंने अपने बेटे केा इस प्रकार मार कर स्वर्ग भेजा होता तो हमें विश्वास हो जाता कि ये दिल से ऐसा मानते हैं । मगर जव यज्ञ करने वाले अपने माता पिता और पुत्र आदि केा स्वर्गसुख से वंचित रखकर हमें स्वर्ग भेजने की वात कहते हैं तो हमें इनकी बात पर विश्वास नहीं होता । इसलिए हमें मारने वाले केा परमात्मा की दुहाई है ।

मंत्री कहता है-उन पशुत्रों की तरफ से यह फरियाद है त्रीर वे इसका उत्तर माँगते हैं।

राज। ने यज्ञ करने वाले पुरेहितों से पूछा-क्या श्राप लोग अपने परिवार के। यज्ञ में हेाम सकते हैं !

पुरोहित-शास्त्र में पशुओं को हे।मने का विधान है, कुटुम्व को होमने का कहीं विधान नहीं है ।

राजा-तव तो कहना पड़ेगा कि आपका शास्त्र भी पक्ष-पात से भरा है। वस, अब रहने दीजिये। क्षमा कीजिये, मैं ऐसी शांति नहीं चाहता। मेरा उद्देश्य किसी को अशांति पहुँ-चाकर शांति प्राप्त करना नहीं है। मेरा कर्त्तव्य मुझे सब को शांति पहुँचाने के लिए प्रेरित करता है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

मतलब यह है कि किसी भी जीव का हवन करने सेशांति प्राप्त नहीं हे। सकती । किसी भी प्राणी को दुःख न पहुँचाने से ही वास्तविक शांति प्राप्त हो सकती है ! ग्राज तो जैनपरम्परा के अनुयायो भी नाना प्रकार से आरंभ-समारंभ करते हैं बौर हे।म आदि करते हैं मगर उसमें वास्तविक शांति नहीं है। ठोगों ने शांति प्राप्त करने के उपायों को गलत समझ छिया है और इसी कारए शांति प्राप्त करने के छिए यज्ञ, होम आदि करने पर भी सच्ची शांति प्राप्त नहीं होती। सच्ची शांति प्राणीमात्र की कल्याणसाधना में है । किसी का अकल्याण करने में शांति नहीं है। भगवान ज्ञांतिनाथ के नाम पर जेा शांति-दीपक जलाया जाना है, क्या उसमें यग्नि नहीं होती ! इस प्रकार अग्नि से लगाया हुआ दी कि शांतिदीपक नहीं है। शांतिटी के वह है जिसमें ज्ञान से उजाला किया जाता हे।

ऐसी श्रारति करों मन मेरा,

जन्म मरश मिट जाय दुख तेरा ।

ज्ञानदीपक का कर उजियाला,

शान्ति स्वरूप निदारो तुम्हारा । ऐसी.।।

मित्रो ! शांतिनाथ भगवान् की ज्राराधना करने का ज्रव-सर वाग-वार नहीं मिलता। इसलिए शांतिनाथ भगवान् की ज्राराधना करो। ज्राग्न से दीपक जलाकर 'शांति-शांति' भले करते रहेा पर इस उवाय से शांतिनाथ को नहीं पा सकते। ज्ञान का दीपक जलाकर उजेला करोगे तो शांतिनाथ भगवान्

રર ]

का स्वरूप स्पष्ट रूप से देख सकोगे। इस वात पर मनन करो और इसे हृदय में उतार लो तो शांतिनाथ हृदय में ही प्रकट हो जाएँगे। प्राचीन ऋषियों ने कहा है—

देहो देवालय: प्रोक्तो जीवो देव: सनातन: )

त्यदेजज्ञाननिर्माल्यं, सोऽहं भावेन पूत्रयेत् ॥

यह देह देवालय है। इसमें ब्राज का नहीं सनातन का, कृत्रिम नहीं ब्रकुत्रिम, जीव परमेश्वर है।

तुम्हारी देह त्रगर मन्दिर है ते। दूसरे जीवों की देह भी मन्दिर है या नहीं ?

'쿹 !'

यदि केवल अपनी ही देह को मन्दिर माना, दूसरे की देह को मन्दिर नहीं माना तो तुम पत्तपात में पड़े होने के कारण ईश्वर को नहीं जान सकते। ईश्वर ज्ञानस्वरूप, सर्वव्यापी और सब की शन्ति चाहने वाला है। अगर आप भी सब की शान्ति चाहते हैं, सब की देह को देवालय मानते हैं तो आपकी देह भी देवालय है: अन्यथा नहीं।

जिस मकान को देवालय मान लिया. उस मकान के ईंट पत्थर कोई विवेकी खोदना चाहेगा ?

'नहीं !'

त्रगर कोई खोदता है तो कहा जायगा कि इसने देवा~ लय की त्रासातना की । लेकिन जब सभी जीवों के शरीर को देवालय मान लिया नो फिर किसी के शरीर को तोड़ना-फेाड़ना

[ जवाहर-किरणावली

क्या देवालय को तोड़ना-फेइड़ना नहीं कहलाएगा ?

मित्रो ! परमात्मा से शान्ति चाइने के लिप दूसरे जीवों को कष्ट पहुँचाना. उनका घात करना कहाँ तक उचित है ? देवालय के पत्थर निकालकर केाई आसपास दीवाल बनावे और कहे कि हम देवालय की रत्ता करते हैं तो क्या यह रक्षा करना कहलाएगा ? इसी प्रकार शान्ति के लिए जीवों का घात करना कया शान्ति प्राप्त करना है ? शांति तो उसी समय प्राप्त होगी जब ज्ञान--दीपक से उजेला करके आत्मा को वैर--विकार से रहित बताओगे । सबीदेशीय शांति ही वास्तविक शांति है ।

शांतिनाथ भगवान् की प्रार्थना में वहा गया है---

श्री शान्ति जिनेश्वर साथब सोलवॉॅं,

जनमत शान्ति करी गिज देश में।

मिरगी मार निवार हो सुभागी ॥

तन मन वचना शुध करि ध्यावता,

पूरे सगली हाम हो सुभागी । श्री०।।

उन शांतिनाथ भगवान् को पहिचानो, जिन्होंने माता के उदर में ब्राते ही संसार में शांति का प्रसार कर दिया था। उस समय की शांति, सूर्योंक्ष्य से पहले होने वाली उषा के समान थी।

उषा प्रातःकाल लालिमा फैलने और उजेला होने को कहते हैं। भगवान् शांतिनाथ का जन्मकाल शांतिप्रसार का उपाकाल था। इस उपाकाल के दर्शन कब और कैसे हुए, वीकानेर के व्याख्यान ]

इत्यादि वानें समफाने के लिए शांतिवाथ भगवान् का जन्म-चरित संचेप में बतला देना त्रावश्यक है। जिस प्रकार सूर्यों-दय की उषा से सूर्य का संबंध है, उसी प्रकार भगवान् शांति-नाथ के उषाकाल से उनका संवंध है। स्रतएव उसे जान लेना त्रावश्यक है।

हस्तिनापुर में महाराज श्रश्वसेन श्रौर महारानी श्रचला का श्रखंड राज्य था।हस्तिनापुर नगर श्रधिकतर राजधानी रहा है।प्राचीन काल में उसकी बहुत प्रसिद्धि थी। ष्टाजकल हस्तिनापुर का स्थान देहली ने ले लिया है।अ

भगवान शांतिनाथ सर्वार्थसिद्ध विमान से च्युत होकर महारानी त्रचला के गर्भ में आये । गर्भ में आते समय महा-रानी अचला ने जो दिव्य स्वप्न देखे, वे रुव उस उषा काल की सूचना देने वाले थे । मानो स्वप्न में दिखाई देने वाले पदार्थों में कोई भी स्वार्थी नहीं है । हाथी, बूषभ, सिंह और पुष्पमाला कहते हैं कि आप हमें अपने में स्थान दीजिए । चन्द्रमा और सूर्य निवेदन का रहे हैं कि हमारी शांति और तेज, हं प्रभो ! तेरे में ही है ।

#### उग्गए विमले भाग्र

ह प्रभो ! हमारे प्रकाश से अंधकार नहीं मिटता है, त्रत∽ एव त्राप ही प्रकाश कीजिए ।

\* हस्तिनापुर के परिचय के लिए देखिए, किरग 19. (पांडव-चरित्र) ए॰ ६।

[ जवाहर-किरणावली

उधर फहराती हुई ध्वजा कहती है—में तीन लोक की विजयपताका हूँ। मुफे अपनाइए। मंगलकलश कहता है---मेरा नाम तभी सार्थक है जब आप मुझे ग्रहण करलें। मान-सरोवर कहता है—यह मंगल कलश मेरे से ही बना है। मैं और किसके पास जाऊँ ? मैं संसार के मानस का प्रतिनिधि होकर आया हूँ और प्रार्थना करता हूँ कि तृ सब के मानस में प्रवेश कर और उसे उज्ज्वल बना । ज्ञीरसागर कहता है-यह सरोवर तो छोटा-सा है। लेकिन अगर आप मुफे न धारण करेंगे तो मैं कहाँ रहूँगा ? प्रभो ! इस संसार को अम्-तमय कर दो। संसार मुझ से अतृप्त है, अतः आप उसे तृप्त कीजिए।

इस प्रकार उषा काल की सूचना देकर भगवान शांति-नाथ सर्वार्थसिद्ध विमान से महारानी ग्रचला के गर्भ में ग्राये। सब देवी-देवतात्रों ने भगवान से प्रार्थना की-प्रभो !सब लोग ग्रापने-ज्रापने पक्ष में पड़े हुए हैं। ग्राप संसार का उद्धार कीजिये। हमारे सिर पर भी ग्राशीर्वाद का हाथ फेरिये।

लोकोत्तर स्वप्नों ने मानों ऋचला महारानी को बधाई दी। उसके बाद ऋचला महारानी के गर्भ में भगवान का ऋागमन हुआ। क्रमदाः गर्भ की वृद्धि होने लगी।

जिन दिनों भगवान शान्तिनाथ गर्भ में थे, उन्हीं दिनों महाराज अश्वसेन के राज्य में महामारी का रोग फैल गया। प्रश्न हो सकता है कि जब भगवान गर्भ में आये तो रोग

887

क्यों फैला ? मगर वह रोग नहीं, उषाकाल की महिमा को प्रकट करने वाला श्रंधकार था। जैसे उषाकाल से पहले रात्रि होती है श्रौर उस रात्रि से ही उषाकाल की महिमा जानी जाती है. उसी प्रकार वह महामारी भगवान् शांतिनाथ के उषाकाल के पहले की रात्रि थी। उसका निवारण करने के कारण ही भगवान् 'शांतिनाथ' पद का प्राप्त हुए। यद्यपि भगवान् गर्भ में श्राचुके थे श्रौर उस समय रोग फैलना नहीं चाहिए था, फिर भी रोग के फैलने के बाद भगवान् के निमित्त से उसकी शांति होने के कारण भगवान् की महिमा कां प्रकाश हुश्रा। इससे भगवान् के श्राने की सूचना श्रौर भग-वान् के प्रताप का परिचय उनके माता-पिता को मिल गया।

राज्य में मरी रोग फैलने की सूचना महाराज ऋश्वसेन को मिली। महाराज ने यह जानकर कि मरी रोग के कारण लोग मर रहे हैं, राग की उपशांति के क्रनेक उपाय किये। मगर शांति न मिली।

यह मरी लोगों की कसौटी थी। इसी से पता चलता था कि लेाग मार्ग पर हैं या मार्ग भूले हुए हैं। यह मरी शांति से पहले होने वाली क्रांति थी।

उपाय करने पर भी शांति न होने के कारण महाराज बड़े दुःखी हुए। वह सेाचने लगे—'जिस प्रजा का मैंने पुत्र के समान पालन किया है, जिसे मैंने श्रज्ञान से सज्ञान, निर्धन से धनवान् और निरुद्योगी से उद्योगवान् बनाया

١

है, वह मेरी प्रजा असमय में ही मर रही है ! मेरा सारा परिश्रम व्यर्थ हो रहा है ! मेरे राजा रहते प्रजा को कष्ट होना मेरे पाप का कारण है ।' पहले के राजा, राज्य में दुष्काल पड़ना, रोग फैलना, प्रजा का दुःखी होना आदि अपने पाप काही फल समभते थे।

रामायए में लिखा है कि एक ब्राह्मए का लड़का बचपन में ही मर गया। ब्राह्मए उस लड़के को लेकर रामचन्द्रजी के पास गया और बोला—ग्रापने क्या पाप किया है कि मेरा लड़का मर गया ?

इस उल्लेख से ज्ञात हेाता है कि पहले के राजा प्रजा के कप्ट का कारण अपना ही पाप समभते थे। इसी भावना के अनुसार महाराज अश्वसेन मरी फैलने केा अपना ही दोष मान कर दुःखी हुए। उन्हेांने एकान्त में जाकर निश्चय किया कि जब तक प्रजा का दुःख दूर न हे।गा, मैं अन्न-जल प्रहण नहीं करूँगा।

सुदृढ़ निश्चय में बड़ा बल होता है। भक्त तुकाराम ने कहा है---

निश्चयाचा बल तुका म्हरणे तो च फल।

निइचय के विना फल की प्राप्ति नहीं होती।

इस प्रकार निश्चय करके महाराज श्रश्वसेन ध्यान लगा कर बैठ गये। मोजन का समय होने पर महारानी श्रचला ने दासी को मेजा कि यह महाराज को मोजन करने के लिप बुला लावे । दासी गई, किन्तु महाराज को ध्यानमुद्रा में बैठा देखकर वह सहम गई । भला उसका साहस कैसे हेा सकता था कि वह महाराज के ध्यान के भङ्ग करने का प्रयत्न करे ! वह धीमे-धीमे स्वर से पुकार कर लौट गई । उसके बाद दूसरी दासी त्राई, फिर तीसरी त्राई, मगर ध्यान भंग करने का किसी को साहस न हुत्रा । महारानी त्रचला बार-वार दासियों को मेजने के त्रापने कृत्य पर पश्चात्ताप करके कहने लगीं-स्वामी का बुलाने के लिए दासियों का मेजना उचित नहीं था, स्वय मुभे जाना चाहिए था । यद्यपि मैंने पति से पहले भोजन करने की भूल नहीं की है, लेकिन स्वयं उन्हें बुलाने न जाकर दासियों का मेजने की भूल त्रा की भूत त्रा की भूत की मेजने की भूत नहीं की मेत्र स्वा ह

समय श्रधिक हो जाने के कारण भोजन ठरडा हो गया था । इस कारण दासियों केा दूसरा भोजन बनाने की त्राज्ञा देकर महारानी त्रचला स्वयं महाराज त्रश्वसेन के समीप गईं।

महारानी सेाच रही थीं—पत्नी, पति की अर्धांगिनी है। उसे पति की चिन्ता का भी भाग वँटाना चाहिए। जो स्त्री पति की प्रसन्नता में भाग लेना चाहती है और चिन्ता में भाग नहीं लेना चाहती, वह क्रादर्श पत्नी नहीं हेा सकती। ऐसी स्त्री पापिनी है।

त्रचला देवी ने जो दिचार किया, क्या वह स्त्री का धर्म नहीं है ? ग्रवइय । किन्तु ग्राजकल तो बचपन में ही लड़-Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

कियों को उलटी शित्ता दी जाती है। कन्या को ऐसा विनय-शील हेाना त्रावदयक है, जिससे ग्रहस्थावस्था में वह त्रपने परि-वार केा शांति दे सके, स्वयं शांति प्राप्त कर सके स्रौर कुद्रुम्ब-जीवन पूरी तरह स्रानन्दमय हे। सके।

बीकानेर में लड़कियों के। लड़के के भेष में रखने की प्रथा देखी जाती है। पेरी समभ में ही नहीं त्राता कि ऐसा करने से क्या लाभ है ? पुरुष की पोशाक पहिनने से केाई स्त्री पुरुष तो हो ही नहीं सकती ! संभव है, कन्या के माता पिता उसे लड़के की पोशाक पहना कर सेाचते हेंा---लड़के की पोशाक पहिनकर हम कन्या की लड्का होने की भावना पूरी कर रहे हैं ! मगर ऐसा करने से क्या हानि होती है. इस वात पर उन्हेंांने विचार नहीं किया । लड़की को लड़का बनाने का विचार करना प्रकृति से युद्ध करना है। प्रकृति से युद्ध करके कोई विजय नहीं पा सकना । फल यह होता है कि ऐसा करने से लड़की के संस्कार बिगड़ जाते हैं । कोई-केाई बचपन के मूल्य को नहीं समकते । वे बाल्यावस्था को निग्र्थक ही मानते हैं। पर बाल्यावस्था में ग्रहण किये हुए संस्कारेां के स्राधार पर ही बालक के सम्पूर्ण जीवन का निर्माण होता है। जिसका बालकपन बिगड़ गया उसका सारा जीवन बिगड़ गया और जिसका बालकपन सुधर गया उसका सारा जीवन सुधर गया । किसी कवि ने कहा है—

यबने भाजने लग्नः संस्कारो नान्यथा भवेत् ।

२० ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

कच्चे घड़े पर बेलबुँटे बना दिये जाते हैं वे घड़ के पकने पर भी नहीं मिटते । लेकिन पके घड़े पर बनाये हुए बेलबूटे कायम नहीं रहते। यही बात बाल्यावस्था के विषय में है। त्रतपच जीवननिर्माण की दृष्टि से बाल्यावस्था का मूल्य बहुत त्रधिक है। माता-पिता को यह बात दिल में बिठा लेना चाहिए कि बालक के संस्कार, चाहे वे भले हों या बुरे हों, जीवन भर जाने वाले नहीं हैं। ग्रतएव उन्हें बुरे संस्कारों से वचकर ग्रच्छे संस्कारों से सुसंस्कृत करना चाहिए। ग्रगर बालकों को प्रारम्भ से ही खराब बोलचाल और खान-पान से बचाते रहे। तो श्रागे चलकर वे इतने उत्तम बनेंगे कि त्रापका गृहस्थजीवन सुखमय शांतिमय त्रौर संतोषमय बन जायगा।

कविसम्राट् रुवीन्द्रनाथ ठाकुर ने अपने एक निबन्ध में लिखा है कि पाँच वर्ष तक के बालक को सिज्ञा हुत्रा कपड़ा पहनाना उसकी वृद्धि में बाधा डालना है। खुले शरीर में जो कांति श्रा सकती है, वह सिले कपड़ों से बन्द किये हुए शरीर में नहीं त्रा सकती। चुस्त कपड़ों से बालक के शरीर का विकास भी रुक जाता है। ऐसी स्थिति में यह समभना कठिन नहीं है कि गहनों से भी वालक का विकास अवरुद हो जाता है। जाे बालक 'साना' शब्द का उच्चारण भी नहीं कर सकत(, न सोने को पहिचानता ही है, उसे सोना पहि∽ नाने से क्या लाभ है ? सोना बालक से प्राणों का ग्राहक

## [ जवांहर-किरणावली

भले ही बन सकता है, लाभ तो उससे कुछ भी दिखाई नहीं देता। वालक को जब सिला कपड़ा पहिनाया जाता है तो वह रोने लगता है। वह रोकर मानो कहता है कि मुझे इस बन्धन में मत डालो। मगर कौन वालकों की पुकार सुनता है !

जरा दिचार कीजिप कि च्राप लोग च्रपने बालकों को नाना प्रकार के च्राभूषण च्रौर गेाटा किनारी के कपड़े पहिनाये बिना संतोष नहीं मानते, मगर अंगरेजों के कितने लड़कों को च्रापने गहने पहिने देखा हैं ?

त्राप बालकों को बचपन से ही ऐसी विकारयुक्त रुचि का बना देते हैं कि त्रागे चलकर उनकी रुचि का सुधरना कठिन हो जाता है । बड़े होने पर कदाचित् उन्हें गहने न मिलें तो वे दुःख का त्रानुभव करते हैं । उनकी दृष्टि ही विकृत हो जाती है । उनका जीवन दुःखमय बन जाता है । माता-पिता को तो चाहिर कि वे बालक को सादगी त्रौर स्वच्छता का सबक सिखावें, जिससे उनका त्रागला जीवन सुख त्रौर संतोष के साथ व्यतीत हेा सके ।

बहुत से लोग लड़कों पर अच्छा भाव रखते हैं परन्तु लड़कियाँ उन्हें त्राफत की पुड़ियाँ मालूम होती हैं। लड़का उत्पन्न होने पर वे प्रसन्न होते हैं त्रौर लड़की के जन्म पर मातम-सा मनाने लगते हैं—उदास हो जाते हैं। फिर उसके पालन-पोषण में भी ऐसी लापरवाही की जाती है कि लड़की

રર ]

त्रपने भाग्य से ही वड़ी हो पाती है। लड़की बड़ी हो जाती है तो उसके शिक्षण का वैसा प्रवंध नहीं किया जाता जैसा लड़के का ! लेकिन ंउ से लड़के के वेष में रक्खा जाता है, जिससे उसका नम्रता का गुण कम हो जाता है।

जहाँ इस प्रकार का पत्तपात हो. समभाना चाहिए कि वहाँ भगवान् शांतिनाथ के समभने का प्रयत्न ही नहीं किया गया है । इसलिए मैं कहता हूँ कि पत्तपात को दूर करो । यह पत्तपात गृहस्थजीवन का घोर त्रभिशाप है । लड़कियों के विरुद्ध किंगा जाने वाला ऐसा पत्तपात त्रत्यन्त भयंकर परिएाम पैदा करने वाला है । किसी नवयुवती कन्या को वूढ़े त्राकर त्रपनी कन्या के साथ ऐसा निर्दयतापूर्ग व्यवहार करने वाले लोग किस प्रकार भगवान शांतिनाथ की उपासना कर सकते हैं ? ग्रपनी ही संतान को जो लोग अशांति की ग्राग में झौंकते नहीं हिचकते उन्हें किस प्रकार शान्ति मिल सकती है ? ग्रगर ग्राप सची शांति चाहते हैं तो ग्रपने समय जीवन कम का विचार करें और उसमें क्रशांति पैदा करने वाले जितने अंश हैं, उन्हें हटा दें । इससे ग्राप, ग्रापका परिवार, समाज और देश शांति प्राप्त करेगा। ऐसा करने पर ही भग-वान शांतिनाथ की त्रागधना हो सकेगी।

कन्या के बदले पैसे लेने चाले का कभी भला नहीं होता। मैं अपनी आँखों देखी बात कहता हूँ। एक आदमी के पाँच Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com लड़कियाँ थीं चौर एक लड़का था। लड़कियों के उसने मन-चाहे रुपये लिये । यही नहीं वरन किसी-किसी लड़की की सगाई एक जगह करके छोड़ दी चौर फिर दूसरी जगह की। इतना करने पर भी उसकी दरिद्रता दूर नहीं हुई चौर न उसके लड़के का ही विवाह हुच्चा। उसके वंश का नाश हो गया।

मतलब यह है कि प्रकृति के नियमों को तोड़कर रुपये के लोभ में पड़कर नवयुवती कन्या को बूढ़े के हवाले कर देना या श्रयोग्य धनवान को लड़की देकर योग्य धनहीन को बंचित रखना योग्य नहीं है। भगवान ने तो दासी बेचने को भी बड़ा पाप कहा है, फिर कन्या को बेच देना कितना बड़ा पाप न होगा !

महारानी अचला को बाल्यास्था से ही सुन्दर संस्कार मिले थे। वह अपने पत्नीधर्म को भलीभाँति समकती थीं। इस कारण वह भोजन किये विना ही महाराज अश्वसेन के समीप पहुँचीं। वहाँ जाकर देखा कि महाराज अश्वसेन गंभीर मुद्रा धारण करके ध्यान में लीन हैं। महारानी ने हाथ जोड़कर धीमे और मधुर किन्तु गंभीर खर में महाराज का ध्यान भंग करने का प्रयत्न किया। महारानी का गंभीर खर सुनकर महाराज का ध्यान टूटा। उन्होंने आँख खोलकर देखा तो सामने महारानी हाथ जोड़ खड़ीनज़र आई। महा-राज ने इस प्रकार खड़ी रहने और ध्यान भंग करने का कारण

રષ ]

पूञ्र। । महाराती ने कहा—्त्राप त्राज ग्रभी तक भोजन करने नहीं पधारे । इसका क्या कारण है ?

महाराज सोचने लगे—जिस उपद्रव को मैं दूर नहीं कर सकता, उसे महारानी स्त्री हेाकर कैसे दूर कर सकती हैं ? फिर अपनी चिन्ता का कारण कह कर इन्हें दुखी करने से क्या लाभ है ? इस प्रकार विचार कर वह चुप ही रहे । कुछ न वोले ।

पति को मौन देख महारानी ने कहा—जान एड़ता है, आप किसी ऐसी चिन्ता में डूबे हैं, जिसे सुनने के लिए मैं अयोग्य हूँ। संभवतः इसी कारए आप बात छिपा रहे हैं। यदि मेरा अनुमान सत्य है तो आज्ञा दीजिए कि मैं यहाँ से टल जाऊँ ' ऐसा न हो तो छपया अपनी चिन्ता का कारए बतलाइए। आपकी पत्नी होने के कारए आपके हर्ष-शोक में समान रूप से भाग लेना मेरा कर्त्तव्य है।

महाराज ऋश्वसेन ने कहा—मेरे पास कोई चीज़ नहीं है जो तुम से छिपाने योग्य हो । मैं ऐसा पति नहीं कि ऋपनी पत्नी से किसी प्रकार का दुराव रक्खूँ । मगर मैं सोचता हूँ कि मेरी चिन्ता का कारए सुन लेने से मेरी चिन्ता तो दूर होगी नहीं तुम्हें भी चिन्ता हो जायगी। इससे लाभ क्या होगा?

 का कारण कह देंगे तो त्रापका ग्रःधा दुःख कम हो जायगा।

महार ज—तुम्हारी इच्छा है तो सुन लो। इस समय सारी प्रजा महामारी की बीमारी से पीड़िन है। मुफसे ही कोई श्रपराध बन गया है, जिसके कारए प्रजा को कष्ट भुगतना पड़ रहा है। ऐसा न होता तो मेरे सामने प्रजा क्यों दुखी होती ?

महारानी—जिस पाप के कारए प्रजा दुःख पा रही है, वह आपका ही नहीं है, मेरा भी है।

महारानी की यह बात सुनकर महाराज को स्राश्चर्य हुया। फिर उन्हेंग्ने कुछ सोचकर कहा–ठीक है। स्राप प्रजा की माता हैं। स्रापका ऐसा सोचना ठीक ही है। मगर विचारणीय बात तो यह है कि यह दुःख किस प्रकार दूर किया जाय ?

महारानी—पहले त्र्याप भोजन कर लीजिप । कोई न कोई उपाय निकलेगा ही ।

महारांज—मैं प्रतिझा कर चुका हूँ कि जब तक प्रजा का दुःख दूर न होगा, मैं क्रज∽जल ग्रहण नहीं करूँगा।

महारानी—जिस नरेश में इतनी दढ़ता है, जो प्रजाहित के लिए त्रात्मवलिदान करने को उद्यत है, उखकी प्रजाकदापि दुखी नहीं रह सकती । लेकिन जब तक त्राप भोजन नहीं कर लेते, मैं भी भोजन नहीं कर सकती ।

जहाराज-तुम त्रगर स्वतंत्र होतीं और भोजन न करतीं, तब तो कोई बात ही नहीं थी। लेकिन तुम गर्भवती हो। तुम्हारे भूखे रहने से गर्भ को भी भृखा रहना हे।गा और यह क्रत्यन्त ही क्रनुचित हे।गा ।

गर्भ की याद आते ही अचला महारानी ने कहा—नाथ ! यब मैं महामारी के मिटाने का उपाय स्वमक गई । यह महा-मारी उपा के पूर्व का अंधकार है । मैं इसे मिटाने का उपाय करती हूँ ।

महारामी अचला महल के उपर चढ़ गई और अमृतदृष्टि से चारों ओर देखकर कहने लगीं—प्रभो ! यदि यह महामारी शान्त न हुई तो पति जीवित नहीं रहेंगे । पति के जीवित न रहने पर मैं भी जीविन नहीं रह सकूँगी और इस प्रकार यह गर्भ भी नष्ट हो जायगा। इसलिए हे महामारी ! जेरे पति के लिए, मेरे लिए और इस गर्भ के लिए इस राज्य को शीघ छोड़ दे।

उथा के आगे अंधकार कैसे ठहर सकता है ? महारानी के चारेंग ओर देखते ही महामारी हट गई। उसके बाद महा-राज अश्वसेन को सूचना मिली कि राज्य में शान्ति हो गई है। महाराज आश्चर्यचकित रह गए। वे महारानी के महल में आये। मालूम हुआ कि वे महल के ऊपर हैं। महाराज वहीं पहुँचे। उन्हेंने देखा कि अचला महारानी अचल ध्यान में खड़ी हैं। चारों ओर अपनी दिव्य दृष्टि फिराती हैं, किन्तु मन को नहीं फिरने देती।

महाराज म्रश्वसेन ने थोड़ी देर यह दृरय देखा। उसके Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ર≍ ]

वाद स्टेह की गंभीरता के साथ कहा—'देवी, ज्ञान्त होओ !

-पति को द्याया जान महारानी ने उनका सत्कार किया। महाराज ने त्रतिशय संतोप क्रौर प्रेम के साथ कहा—समभ में नहीं त्राया कि तुम रानी हो या देवी ? तुम्हारी जितनी प्रशंसा की जाय, थोड़ी है। तुम्हारे हेाने से ही मेरा वड़प्पन है। तुम्हारी मौजूदगी से ही मेरा कर्ल्याए-मंगल हुक्रा। तुमने देश में शांति का प्रसार करके प्रजा के क्रौर मेरे प्राणों की रक्ता की है।

पनि के मुख से अपनी अलकारमय प्रशंसा सुनकर रानी कुछ लज्जित हुई । फिर रानी ने कहा—नाथ ! यह अलंकाग मुझे शोमा नहीं देते । ये इतने भारी हैं कि मैं इनका बोक नहीं उठा सकती । मुकमें इतनी शक्ति है कहाँ है, जितनी आप कह रहे हैं ? थोड़ी सी शक्ति ही भी तो वह आपकी ही शक्ति है । काच की हंडी में दीपक रखने पर जो प्रकाश होता है वह काच की हंडी का नहीं, दीपक का ही है । इस लिए आपने प्रशंसा के जो अलकार मुक्ते प्रदान किये हैं , उन्हें आभार के साथ में आपको ही समर्पित करती हूँ । आप ही इनके योग्य हैं । आप ही इन्हें धारण कीजिए ।

महाराज—रानी, यह भी तुम्हारा एक गुए है कि तुम्हें त्रपनी शक्ति की खवर ही नहीं ! वास्तव में जो त्रपनी शक्ति का घमंड नहीं करता वही शक्तिमान होता है। जो शक्ति का त्रभिमान करता है उसमें शक्ति रहती ही नहीं ! बड़े-बड़े वीकानेर के व्याख्यान ]

ज्ञानी, ध्यानी और वीरों की यही आदत होती है कि वे अपनी शक्ति की खबर भी नहीं रखते । मैंने तुम्हें जो अलंकार दिये हैं उन्हें तुम मेरे लिए लौटा रही हे। किन्तु पुरुष हे।ने के कारण में उन्हें पहिन नहीं सकता। साथ ही मुफे खयाल अक्षा है कि वह शक्ति न तुम्हारी है. न हमारी है। हमारी त्रौर तुम्हारी भावना पूरी करने वाले त्रिलोकीनाथ का ही यह प्रताप है। वह नाथ, जन्म धारए करके सारे संसार केा सनाथ करेगा। ग्राज के इस चमत्कार को देखते हुए, इन ग्रलंकारेां को गर्भस्य प्रभु के लिए सुरत्तित रहने दो। जन्म होने पर इनका 'शांतिनाथ' नाम रक्खेंगे। 'शांतिनाथ' नाम एक सिद्ध मन्त्र हे।गा, जिसे सारा संसार जपेगा और शांति-लाभ करेगा। देवी, तुम कृतार्थ हे। कि संसार को शांति देने वाले शांतिनाथ तुम्हारे पुत्र हेांगे।

रानी--नाथ, आपने यथार्थ कहा। वास्तव में बात यही है । यह ग्रपनी शक्ति नहीं, उसी की शक्ति है ! उसी का प्रताप है, जिसे मैंने गर्भ में धारण किया है।

प्रार्थना में कहा गया है---

श्चश्वसेन नृप अचला पट गनी,

तस सुत कुल सिंगार हो सुभागी।

जन्मत शांत थई निज देश में,

मिरगी मार निवार हो सुभागी ॥

## इस प्रकार शांतिनाथ भगवान रूपी सूर्य के जन्म धारण

करने से पहले होने वाली उषा का चमत्कार ग्रापने देख लिया ! त्रब झांतिनाथ-सूर्य के उदय हेाने का वृतान्त कहना है । मगर समय कम हेाने के कारण थोड़े ही शब्देों में कहता हूँ ।

शांतिनाथ भगवान् के। गर्भ में रहने या जन्म धारण करने के कारण त्राप वदना नहीं करते हैं। वे इस कारख वन्दनीय हैं कि उन्होंने दीचा धारण करके, केवल ज्ञान प्राप्त किया त्रौर त्रान्त में मुक्ति प्राप्त की।

भगवान् शांतिनाथ ने लम्बे काल तक संसार में रहकर ब्रद्वितीय काम कर दिखाया। उन्होंने स्वयं राज्य करके राज्य करने का ब्रादर्श जनता के समक्त उपस्थित किया। राज्य करके उन्होंने ब्रह्तकार नहीं सिखलाया। उनमें ऐसी-ऐसी ब्रलौकिक शक्तियाँ थीं कि जिनकी कल्पना भी हमारे हृदय में ब्रार्श्वर्य उत्पन्न करती है। लेकिन उन्होंने ऐसी शक्तियों का कभी प्रयोग नहीं किया। माता व्यपने वालक को कामधेनु का दूध पिलाकर तृप्त कर सकती हे। तो भी उसे अपना दूध पिलाने में जिस सुख का अनुभव होता है, कामधेनु का दूध पिलाने में वह सुख कहाँ? इसी प्रकार शांतिनाथ शक्ति का प्रयोग कर सकते थे परन्तु उन्हें शांति खीर प्रेम से काम लेने में ही ब्रानन्द ब्राता था।

शांतिनाथ भगवान् ने संसार को क्या-क्या सिखाया ज्रीर किस प्रकार महारंभ से निकाल कर ग्रास्पारंम में लाये, Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

もう

बीकानेर के व्याख्यान ]

यह कथा लम्बी है । त्रतएव इतनी सूचना करके ही संतोप करता हूँ ।

ि३१

प्रभो ! आप जन्म, जरा और मरए, इन तीन वानों में ही उलफे रहते तो आप शांतिनाथ न वनते ! लेकिन आप तो संसार को शांति पहुँचाने वाले और शांति का अनुभव पाठ पढ़ाने वाले हुए, इस कारए हम आपको भक्तिपूर्वक वन्दना करते हैं। आपने कौनसी शांति सिखलाई है, इस सम्बन्ध में कहा है—

चइत्ता भारहं वासं चक्कवट्टी महिडि्ढिन्रो।

चकवर्ती की विशाल समृद्धि प्राप्त करके भी ग्रापने विचार किया कि संसार को शांति किस प्रकार पहुँचाई जा सकती है ? इस प्रकार विचार कर ग्रापने शांति का मार्ग खोजा त्रौर संसार को दिखलाया । जैसे माता कामधेनु का नहीं वरन् ग्रपना ही दूध बालक को पिलाती है, उसी प्रकार ग्रापने शांति के लिप यंत्र-मंत्र-तंत्र ग्रादि का उपयोग नहीं किया किन्तु स्वयं शांतिस्वरूप वनकर संसार के समक्ष शांति का ग्रार्श प्रस्तुत किया ! ग्रापके ग्रादर्श से संसार ने सीखा कि त्याग के बिना शांति नहीं प्राप्त की जा सकती ! ग्रापने संसार को ग्रपने ही उदाहरण से बतलाया है कि सच्ची शांति भोग में नहीं, त्याग में है और मनुष्य सच्चे हृदय से ज्यों-ज्यों त्याग की श्रोर बढ़ता जायगा त्यों-त्यों शांति उसके समीप ग्राती जाएगी !

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

त्याग का त्रर्थ यदि त्राप संसार छोड़कर साधु बनना समझें तो वह गलत अर्थ नहीं होगा ! परन्तु यहाँ इतना समभ लेना त्रावइयक है कि कस्तूरी किसी के घर हजार मन हो ऋौर किसी के घर एक कन हो तो चिन्ता नहीं, पर चाहिए सची कस्तूरी। एक तोला रेडियम धःतु का मूल्य साढ़े चार करोड़ रुपया ख़ना जाता है। उसके एक कए से भी बहुत-सा₀काम निकल सकता है, पर शर्त यही है कि वह नकली नहीं, ग्रसली हे। । इसी प्रकार पूर्ण शांति प्राप्त करने के लिए त्राप पूर्ग त्याग कर सकें ते। त्रच्छाही है। अगर पूर्ग त्याग करने की आपस में शक्ति नहीं है तो आंशिक त्याग ते। करना ही चाहिए । मगर ध्यान रखना कि जे। त्याग करो, वह सच्चा त्याग होना चाहिए । लोक-दिखावे का द्रव्य-त्याग आत्मा के उत्थान में सहायक नहीं हे।गा । आत्मा के अन्तरतर से उद्भूत हेले वाली त्यागभावना ही आत्मा को ऊँचा उठाती है। त्याग भले ही शक्ति के त्रानुसार थोड़ा हो परन्तु त्रसली हे। त्रौर शुद्ध हे। जे। कि भगवान् शांतिनाथ को चढ़ सकता हो।

जिन देवों ने त्याग करके शांति नहीं प्राप्त की उन्होंने संसार को शांति नहीं सिखाई । महापुरुषों ने स्वयं त्याग करके फिर त्याग का उपदेश दिया है त्रौर सच्ची शांति सिखाई है । महापुरुष त्याग के इस ब्रद्भुत रेडियम को यथा-शक्ति ग्रहण करने के लिए उपदेश देते हैं। ग्रतपच प्राप भी

३२ ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

पापों का भी त्याग करो। जिस समय कोई त्राप पर कोध की ज्वालाएँ फैंके उस समय त्राप शांति के सागर वन जाइए। शांतिनाथ भगवान् का नाम लीजिए । फिर त्राप देखेंगे कि कोध करने वाला किस प्रकार परास्त हो जाता है।

भगवान् शांतिनाथ का जाप तो लोग त्राज भी करते हैं, परन्तु उसका प्रयोजन दूसरा होता है । कोई मुक़दमा जीत लेने के लिए शांतिनाथ को जपते हैं तो कोई किसी दूसरी कूठी वात को सच्ची सिद्ध करने के लिए । इस प्रकार त्रशांति के लिए शांतिनाथ को जपने से कोई लाभ नहीं हे।गा । कोई भी त्रशांति उत्पन्न करने वाली चीज़ भगवान् शांतिनाथ को स्वीकृत नहीं हे। सकती ।

प्रश्न किया जा सकता है कि क्या विवाह आदि के अव-सर पर भगवान शांतिनाथ का सरफ नहीं करना चाहिए ? इसका उत्तर यह है कि सरण तो करना चाहिए लेकिन यह समझ कर कि विवाह बंधन की चीज़ है, इसलिप हे प्रभो ! तू ऐसी शक्ति मुफे प्रदान कर कि मैं इस बंधन में ही न रहूँ ! गृहस्थावस्था में विवाह से फलित होने वाले चतुर्थ अणु-वत का पालन कर सकूँ और शक्ति त्राने पर भोग को निस्सार समफ कर पूर्ण व्रह्मचर्य को धारण कर सकूँ ! इस प्रकार की धर्मभावना के साथ भगवान का नाम जपने से आपका कल्याण ही होगा !

ह्यापार के निमित्त वाहर जाते समय स्राप मांगलिक Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ ३३

सुनते हैं चौर मुनि सुनाते हैं । इसका यह क्रर्थ नहीं होना चाहिए कि व्यापार में खूव धन कमाने के लिए आप सुनें चौर मुनि सुनावें । व्यापार करते समय आप धन के चक्कर में पड़कर धर्म को न भूल जाएँ । आपको धन ही शरणभूत, मंगलमय चौर उत्तम न दिखाई दे वरन धर्म को उस समय भी आप मंगलमय मानें । इसी भावना से मुनि आपको मंग-लपाठ सुनाते हैं चौर आपको भी इसी भावना से उसे सुनना चाहिए ।

भोजन करते समय भी श्राप भगवान शान्तिाथ को स्प्ररण रक्खो श्रौर विचार करो कि—'प्रभो ! मुझे भच्य-श्रभच्य का विचार रहे ।' मगर श्राज ऐसा कौन करता है ? लोग बेभान होकर श्रभच्य भक्षण करते हैं श्रौर टूंस टूंस कर श्रावश्यकता से श्रधिक खा लेने हैं । वे सोचते हैं—श्रजीर्ण होगा तेा श्रौषधेां की क्या कमी है ! मगर श्रौषद्य के भरोसे न रह कर भगवान शांतिनाथ को यद करो और सोचो कि मैं शरीर का ढाँचा रखने के लिए ही खाऊ श्रौर खाने में बेभान न हा जाऊँ।

एक प्रोकेसर का कहना है कि मैं जब उपवास करता हूँ ते। मेरी एकाग्रता बढ़ जाती है और मैं अवधान कर सकता हूँ। अगर उपवास न करूँ ते। अवधान नहीं कर सकता।

त्रगर त्राप त्रधिक उपवास न कर सकें तेा महीने में चार उपवास ते। कि ग करें । चार उपवास करने से भी त्रोषध लेनें की त्रावश्यकता नहीं रहेगी। त्रार प्रसन्नता त्रौर सद्-- भावना से उपवास करोगे ते। धर्म का भी लाभ होगा । श्रगर ग्रापने स्बेच्छा से उपवास न किये ते। प्रकृति दूसरी तरह से उपवास करने के लिए श्रापको बाध्य करेगी । ज्वर श्रादि हेाने पर भोजन त्यागना पड़ेगा ।

भगवान् शान्तिनाथ ने छह खंड का राज्य त्याग कर संसार को सिखाया है कि त्याग कैसे किया जाता है और त्याग में कितनी निराकुलता तथा शान्ति है । मगर तुम से और कुछ नहीं वन पड़ता तो शान्तिनाथ भगवान् के नाम पर कोध करने का ही त्याग कर दो । जहाँ कोध का अभाव है वहाँ ईश्वरीय शान्ति उपस्थित रहती है । आप शान्ति चाहते हैं तो उसे पाने का कुछ उपाय भी करो । एक भक्त कहते हैं---

कठिन कर्म लेहि जाहिं मोहि जहाँ

तहाँ-तहाँ जन छन.....

प्रभो ! कूर कर्म न जाने कहाँ-कहाँ मुझे घसीट कर ले जाते हैं । इसलिए हे देव ! मैं ग्रापसे यह याचना करता हूँ कि जब कर्म मुझे परायी स्त्री ज्रौर पराये धन ज्यादि की ज्रोर ले जावें तब मैं ग्रापकेा भूल न जाऊँ । ग्रापकी दृष्टि मुभ पर उसी प्रकार वनी रहे जिस प्रकार मगर या कछुई की दृष्टि ग्रपने ग्रंडों पर उन्हें पालने के लिए बनी रहती है ।

गांधीजी ने श्रपनी आत्मकथा में लिखा है कि मेरी माता जैनधर्मी सन्त की भक्त थी। विलायत जाते समय मेरी माता Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaraqyanbhandar.com

[ ३४

[ जवाहर-किरणावली

मुझे उन संत के पास ले गई । वहाँ उसने कहा-मेरा यह लड़का दारू, मांस और परस्त्री का त्याग करे तब तेा मैं इसे विलायत जाने दे सकती हूँ, अन्यथा नहीं जाने दूँगी। गांधी जी माता की अझा को पर्वत से भी उच्च मानते थे। इसलिए उन्हेंाने महात्मा के सामने मदिगा. मांस और परस्त्री का त्याग किया।

गांधीजी लिखते हैं कि उस त्याग के प्रभाव से वे कई बार भ्रष्ट होने से वचे। एक बार जब वे जहाज से सफ़र कर रहे थे. ऋपनी इस प्रतिज्ञा के कारण ही वच सके । गांधीजी जहाज से उतरे थे, कि उन्हें उनके एक मित्र मिल गए। उन मित्र ने दो-एक स्त्रियाँ रख छोड़ी थीं, जिन्हें जहाज से उतरने वाले लोगेां के पास भेजकर उन्हें भ्रष्ट कराते और इस प्रकार त्रपनी त्राजीविका चलाते थे । उन मित्र ने पैसे कमाने के उद्देश्य से तो नहीं पर मेरा आतिथ्य करने के लिए पक स्त्री के। मेरे यहाँ भी भेजा । वह स्त्री मेरे कमरे में त्राकर खडी रही । मैं उस समय ऐसा पागल-सा हो गया, मानों मुफे बचाने के साक्षात् परत्मामा त्रा गये हों । वह कुछ देर खड़ी रही त्र्यौर फिर निराश होकर लैट गई । उसने मेरे मित्र केा उलहना भी दिया कि तुमने मुफे किस पागल के पास मेज दिया ! उस बाई के चले जाने पर जब मेरा पागलपन दूर हुन्रा तब मैं बहुत प्रसन्न हुन्ना चौर परत्मामा को धन्य--वाद देने लगा कि—प्रमो ! तुम धन्य हो । तुम्हारी रूपा से

રૂદ ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

में बच गया।

भक्त लोग कहते हैं---नाथ, तृ इसी प्रकार मुभ पर दृष्टि रखकर मेरी रत्ता कर ।

गांधीजी ने एक घटना और लिखी है । वे जिस घर में रहते थे उस घर की स्त्री का याचरए वेश्या सरीखा था। एक मित्र का उसके साथ यनुचित संवंध था। उन मित्र के याग्रह से में उस स्त्री के साथ ताश खेलने वैठा। खेलते खेलते नीयत बिगड़ने लगी । पर उन मित्र के मन में याया कि मैं तो भ्रष्ट हूँ ही इन्हें क्यों भ्रष्ट होने दूँ ! इन्हेंने य्रपनी माता के सामने जो प्रतिज्ञा की है वह भंग हो जायगी । याखिर उन्हेंने गांधीजी को वहाँ से उठा लिया । उस समय मुभे बुरा तो य्रवश्य लगा लेकिन विचार करने पर वाद में बहुत यानन्द हुया ।

मित्रो ! अपते त्याग की दढ़ता के कारण ही गांधीजी दुष्कमों से बचे रहें और इसी कारण आज सारे संसार में उनकी प्रसिद्धि और प्रतिष्ठा है । उन्हेंने गुरु से त्याग की यानगी ही ली थी । उसका यह फल निकाला तो पूरे त्याग का कितना फल न होगा ? आप पूरा त्याग कर सकें तो कीजिए । न कर सकें तो त्याग की वानगी ही लीजिए । और फिर देखिए कि जीवन कितना पवित्र और आनन्दमय वनता है !

गांधीजी लिखते हैं कि मुफ पर श्राये हुए संकट टल Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

िई७

[ जवाहर-किरणावली

जाने से मुफे माल्म हुन्ना कि परमात्मा की सत्ता त्रवश्य है। श्रगर त्राप लोग भी शांतिनाथ भगवान् को याद रक्खें तो श्रापको भी परमात्मा के साज्ञात् दर्शन होंगे।

३≍ ]

भाइयो और बहिनो ! कुकर्म ज़हर से बढ़कर हैं । जब इनकी ओर त्रापका चित्त खिंचने लगे तब त्राप भगवान् शांतिनाथ का स्मरण किया करो । ऐसा करने से त्रापका चित्त खस्थ हेागा, विकार हट जाएगा और पवित्र भावना उत्पन्न हेागी । त्राप कुकर्म से बच सकेंगे और त्रापका जीवन पवित्र रहेगा । भगवान् शांतिनाथ का नाम पापों से बचने का महामंत्र है ।

शांतिनाथ भगवान् ने केवल ज्ञान प्राप्त करके पचीस हजार वर्ष तक सब जीवों को शांति प्रदान की । आप भी अपनी येाग्यता के अनुसार दूसरों को शांति पहुँचाएँ । कोई काम ऐसा मत कीजिए जिससे किसी को अर्शाति पहुँचाती हेा । आपका ज्ञान, ध्यान, पठन-पाठन आदि सब ऐसे होने चाहिए जो शांतिनाथ को पसंद हो । अगर आप शांतिनाथ भगवान् के हृदय में धारण करके प्राणीमात्र के शांति पहुँ-चाएँगे तो आपके। भी लोके।त्तर शांति प्राप्त होगी ।



## मंगल-पर्व ।

-:::():::-----

पर्युषण पर्व जैनों के लिए महाकल्याण का पवित्र पर्व है। त्रात्मा के त्रसली स्वरूप को समझने के लिए, त्रात्मा में त्राई हुई विकृतियों को त्रौर उनके कारणों को हटाने के लिए और स्वाभाविक शुद्ध स्वरूप प्राप्त करने के लिए पर्युषण से बढ़कर दूसरा त्रवसर कौन हो सकता है ? पर्युषण के दिनों में दुष्कर्मों की आहुति दी जाती है और अंतिम दिन--संवत्सरी का दिन पूर्णाहुति का दिन है। ग्रपने पापों को ध्यान में लेकर, ध्यानाग्नि के द्वारा पापों को जलाना ही पर्यु-पग पर्व का महान् संदेश है। जैनधर्म की आराधना का यह पवित्र दिन इतनी प्रभावशाली भावनात्रों में व्यतीत होना चाहिए कि उन भवनाओं का त्रसर जीवनव्यापी बन जायः कम से कम एक वर्ष तक तो उन भावनाओं का प्रभाव आत्मा पर रहनाही चाहिए।

संवत्सरी का दिन आयुवंध का सर्वश्रेष्ठ अवसर है।

त्रगर त्राज नवीन त्रायु का वंध हो जाय तो त्रात्मा निहाल हे। जायगा । मित्रो ! त्राज प्राणी मात्र के प्रति मित्रभावना कायम करे। त्रौर हृदय में किसी भी प्रकार का विकार मत रहने दे। । जीवनमात्र के प्रति प्रेम के ऐसे प्रवल संस्कार बाँधो कि वे टूट न सकें । त्रगर त्रापके इस संस्कार में सचाई खाभाविकता त्रौर दढ़ता हुई तो ज्रापके जीवन में परिवर्त्तन हुर बिना नहीं रहेगा त्रौर त्राप प्राणीमात्र के सित्र होंगे तथा प्राणीमात्र ज्ञापके मित्र हेांगे । इस स्थिति को प्राप्त कर लेने पर ज्ञाप ज्रपूर्व समता, निराकुलता ज्रौर तृप्ति का ज्रान-भव करने लगेंगे ।

यह पवित्र दिन पुराने पापों को धोने और नये पाप न करने के दढ़ संकल्प का दिन है। नये पाप न करने के संक-ल्प का अर्थ यह मत समस्तिये कि मैं सब को साधु वन जाने के लिए कह रहा हूँ। मेरा आशय यह है कि लोभ के कारण सांसारिक कामों में भीधर्म संबंधी जो त्रुटियाँ रहती हों, उन्हें दूर करने का संकल्प कीजिए और भविष्य में वह त्रुटियाँ मत रहने दीजिए। अपवित्रता को पूर करके आत्मा को पवित्रता के सरोवर में स्नान कराइए। बहुत-से लोगों की धारणा है कि धर्मापरेश सुन लेने से ही आत्मा पवित्र हो जाएगा। पर इस अप को आज दूर कर देना चाहिए। धर्मोपदेश के अवण का फल यह है कि आपके अन्तःकरण में तत्त्व का झान जागृत हो। उस तत्त्वज्ञान के प्रकाश में आप हिताहित का

80 ]

निर्णय करें चौर चहित के मार्ग को त्याग कर हित के मार्ग पर चलें । विना किया के श्रवण या ज्ञान पूर्ण लाभप्रद हेा सकता । च्राप धर्म का जेा उपदेश सुनते हैं से। सिर्फ सुनने के लिप ही न सुनें बल्कि उसे यथाशक्ति च्रमल में लावें। धर्म मुख्य रूप से च्राचरण करने की वस्तु है । च्रतएव घ्राप जेा धर्मोपदेश सुनते हैं, उसका च्राचरण कीजिए।

अन्तगडसूत्र में जे। ब्रादर्श बतलाये गये हैं, उनका पालन वीर चत्रिय ही कर सकते हैं । त्राप लोग भी चत्रिय ही हैं, मगर बनिया वन रहे हैं। त्रापकाे बनिया नहीं बनाया गया था, महाजन बनाया गया था । परन्तु त्राज त्रापकी वीरता और धीरता कहाँ गई ? त्राज त्रापकेा जब बनिया कहा जाता है तब भी त्रापका क्षत्रियत्व जेाश नहीं खाता ? पूर्वकालीन वीरता जागृत करने के लिए त्रापके। त्रन्तगडसूत्र सुनाया गया है। जिनकी कथा त्रापने सुनी है त्रौर मैंने सुनाई है, उन्हेंनि प्रवल पुरुषार्थ करके त्रपनी सम्पूर्ण त्रशुद्धता हटा दी और अनन्त संगल प्राप्त किया । अभी आपके और हमारे कर्मों का नाश होना रोष है । हमें अपनी तमाम आत्मिक विकुतियों के। दूर करना है । इस महान् उद्देश्य के। सफल करने के लिए हमें आदर्श महापुरुषों के पथ का अनुसरण करना चाहिए । उस पथ के। समभने के लिए ही कथात्रों का कथन ऋौर श्रवरा किया जाता है।

त्रान्तगडसूत्र में, त्रान्त में दूस महारानियों की जेा कथा Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com है, वह अत्यन्त गंभीर है और जैनधर्म की कथाओं पर शिखर के समान है। यह दसों महारानियाँ वैभव और भोगों में डूबी हुई थीं। संसार के सर्वश्रेष्ठ भोग उन्हें सुलभ थे। कभी किसी वस्तु का अभाव उन्हेंाने जाना ही नहीं था। लेकिन भगवान महावीर के प्रताप से उन्हेंाने समस्त भोगों का परि-त्याग कर दिया। वे साध्वियाँ हो गई और आध्यात्मिक साधना में छीन रहने लगीं। भित्ता द्वारा अपना शरीर निर्वाह करने लगीं। इनमें से भी रूष्णा महारानी के चरित का स्मरण करके तो रोमांच हेा आता है। कहाँ राजसी वैभव और कहाँ दुष्कर तप ! कहाँ उनकी फूल-सी कोमल काया और कहाँ पद-पद पर परिषहों का सहन करना ! कैसी अनोखी उत्कांति का संदेश है !

मैं धर्मशास्त्र सुना रहा हूँ, इतिहास नहीं सुना रहा हूँ। जिसके हृदय में भक्ति है वह तो धर्मशास्त्र की कथा का ऊँची समझेगा ही, परन्तु लोकदृष्टि से देखने वाला भी इतना त्रव-श्य कहेगा कि राजरानी साध्वी बने-स्त्रेच्छा से भिच्रुणी के जीवन का अगीकार करे, यह कल्पना ही कितनी उच्च है ! जिस मस्तिष्क ने यह कल्पना की है वह क्या उपसाधारण नहीं होगा ?

जैनधर्म और बौद्धधर्म की कथाओं से चिदित हेाता है कि भारतवर्ष में त्रातेक राजरानियाँ साध्वी बनी हैं। महाराजा जिस्तोक की बहिन भी भिज्जुणीसंघ में प्रविष्ट हुई थी। सुना

કર ]

जाता है कि उसके नाम का पीपल ग्राज भी सीलाेन में विद्य-मान है। ऐसी साध्वियाँ जब संसार में घूम-घूम कर जनता को जागृत करती होंगी, तब भारत में स्रौर भारत के प्रति दूसरे देशों में किस प्रकार की भावना उत्पन्न होती हे।गी, यह कौन कहं सकता है ! सचमुच भारतीय इतिहास का वह स्वर्णकाल त्रजूठा था ! एक राजरानी स्वेच्छा पूर्वक वैभव को लात मार कर भिचुणी बनती चौर घर-घर फिरती है ! जीवन के किसी ग्रभाव ने उसे भित्तुणी बनने को बाध्य नहीं किया था । किसी अपूर्व अन्तःप्रेरणा—से प्रेरित हे।कर ही उन्होंने ऐसा किया था । त्रौर ऐसा करके वे क्या दुःखी थीं ? नहीं । भोगों में ऋतृष्ति थी, त्याग में तृष्ति थी । भोगों में त्रसंतोष, ईर्पा श्रौर कलह के कीटाणु छिपे थे, त्याग में संतोष की शांति थी, निराकुलत। का अद्भुत आनन्द था, आत्म-रमण की स्प्रहणीयता थी। इसी सुख का श्रनुभव करती हुई वह भिन्नु ियाँ ग्रापने जीवन के। दिव्य मानती थीं। उनका त्याग महान था।

त्राप कितने भाग्यशाली हैं कि यह महान् आदर्श आपके सामने उपस्थित है। आप पूर्ण रूप से अगर इस आदर्श पर नहीं चल सकते तो भी उसी ओर कदम तो बढ़ा सकते हैं! कम से कम विपरीन दिशा में तो न जाएँ ! मगर आप इस त्रोर कितना लद्दय देते हैं ? आपसे तो अभी तक वारीक वस्त्रों का भी मेह नहीं छुट सकना। इन वस्त्रों के लिए चाहे किसी की चमड़ी जाती हो, पर आप पतले कपड़े नहीं छोड़ सकते । अगर आप इतना-सा भी त्याग नहीं कर सकते तो राजसी वैभव और राजसी भोगों का त्याग करने वाले संतों और ऐसी ही सतियों का चरित सुनकर क्या लाभ डठाएँगे ? क्या आपकेा उन त्यागभूर्त्ति महासतियों का स्मरण भी आता है ?

> महासेन कृष्णा विदुसेन कृष्णा, राम कृष्णा शुद्धमेवजी । नित-नित बद्दं रे समणी, त्रिकरण-शुद्ध त्रिकालजी,

कवि ने यह वंदना किस काली का की है ? और आप यह वंदना किस काली को कर रहे हैं ? भारत की इन महाश-कियों को भगवान ने किस भाव से शास्त्र में स्थान दिया है ? आप इन सतियों का किस प्रकार वंदना कर सकते हैं ? सांसारिक भोगों के प्रति हृदय में जय तक तिरस्कार की भावना उत्पन्न न हेा जाय तब तक मनुष्य इन्हें वन्दना करने का सच्चा श्रधिकारी किस प्रकार हो सकता है ? हम किसी के कहने से या भावावेश में आकर उन सतियों के नाम पर चाहे मस्तक झुका लें, किन्तु वास्तव में उन्हें वन्दना करने योग्य तभी समझे जाएँगे, जब उनके त्याग का पहिचानेंगे ! उनके त्याग का पहचान कर वंदना करने पर आपके पाप जलकर भस्म हो जाएँगे ! वीकानेर के व्याख्यान ]

सेठानियाँ, सेठानियों को तो बहिन बनाती हैं,मगर किसी दिन किमी गरीविनी को भी बहिन बनाया है ?

काली और सुकाली के हृदय में अपना कल्याण करने की भावना उत्पन्न हुई। तव वे कहने लगीं—'यह राजमहल क्रात्मा के लिए कारागार हैं और यह बहुमूल क्राभरख हथकड़ियाँ-बेड़ियाँ हैं । इनके सेवन से आत्मा अशक वनता है, गुलाम बनता है। ऊपरी सजावट के फेर में पड़कर हम आन्तरिक सौन्दर्य को भूल जाते हैं। खाभाविकता की त्रौर त्रार्थात् त्रात्मा के त्रसली स्वरूप की त्रौर हमारी दृष्टि ही नहीं पहुँच पाती । संसार के भोगोपभोग और सुख के साधन असलि-यत को भुलाने वाले हैं। यह इतने सारहीन हैं कि **त्रनादि**ं काल से अब तक भोगने पर भी खात्मा इनसे तृप्त नहीं हो पाया । त्रनन्त काल तक भोगने पर भी भविष्व में तृष्ति होने नरक और निर्यंच गतियों के घोर कष्ट सहन करने पड़ते हैं। इन भोगविलासों के चक्कर में पडने वाला स्वार्थी बन जाता है । वह ग्रपनी ही सुख-सुविधा का विचार करता है त्रौर त्रपने दीन−दुखी पड़ेोसी की तरफ नज़र भी नहीं ड(लता ।'

रानियाँ कहती हैं--- 'जिन गरीवों की वदौलत हम राज-रानी कहलाती हैं, उन्हीं गरीवों को हमने मुला रक्खा है ! यही नहीं, चरन् एक प्रकार से उनके प्रति चैर-विरोध कर रक्खा है। राजमहल में रह कर हम उन बहिनों से नहीं मिल Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ 8¥

[ जवाहर−किरणावली

सकतीं, जिन्होंने हमें महारानी बनाया है । इन चकाचौंध करने वाले गहनों और कपड़ों के कारए वे हमारे पास नहीं त्रा सकतीं— नज़दीक त्राते डरती हैं '

त्रगर कोई स्त्री फटे-पुराने कपड़े पहनकर विसी महारानी से मिलने जाना चाहे तो क्या पहरेदार उसे भीतर घुसने देंगे ? नहीं । त्रगर धक्के मार कर न भगा देंगे तो डाट-फटकार बताये बिना भी नहीं रहेंगे । मगर रानी से पूछा जाय कि तुमने जो वस्तु त्रौर त्राभूषण धारण किये हैं से। वे त्राये कहाँ से हैं ? वे गरीवों के पसीने से ही बने हैं या राजा की तिजोरी में उगे हैं ? रानी इस प्रश्न का क्या उत्तर देगी ?

यह बात सिर्फ रानी-महारानी को ही लागू नहीं होती। बढ़िया और कीमती गहने-कपड़े पहनने वाला, फिर वह कोई भी क्यों न हो, बढ़िया गहनों-कपड़ों वालेां को ही चाहता है । उसे विना जेवर का गरीव प्यारा नहीं लगता । यही बिकार है । बढ़िया वस्त्रों में और आभूषणों में अगर विकार व हो तो भगवान महावीर को शायद ही सादा वेष चलाने की आवश्यकता पड़ती। जिसकी मैत्री आवना विकसित हो गई है, उसी के हृदय में इस प्रकार की सद्भावनाएँ जागृत होती हैं और वही वस्त्र-आभूषण का त्याग करता है ।

महारानी काली के हृदय में मित्रभावना विकसित हुई। त्रतएव उन्हेंाने विचार किया---मुमे त्रपनी सब बहिनों से समान रूप से मिलना चाहिए। मेरे त्रौर उनके बीच में जो

કર્દ્ ]

र्वाकानेर के व्याख्यान ]

वड़ी दीवाल खड़ी है. उसे मैं गिरा दूँगी । मैं सारे भारत को जगाना चाहती हूँ और मेदभाव की काल्पनिक दीवालों को धूल में मिला देना चाहती हूँ । यह विचार कर महारानी कालीने उत्तम वस्त्र उतार कर सादे वस्त्र धारण किये, इन्द्रानी सरीखा मनोहर श्रंगार हटा दिया और जिस केशराशि को बड़े चाव से सजाया करती थी और सुगंधित तेल-फुलेल से नहलाया करती थी, उसी केशराशि के नौंच कर फेंक दिया। उन्हेंने स्वदेश की बनी सादी खादी से अपना शरीर सजा लिया। महारानी काली ने साध्वी हेकर सफेंद वस्त्र धारण किये।

त्राज त्रगर कोई विधवा वाई भी सकेद वस्त्र धारए कर लेती है तो हेाहल्ला मच जाता है । काली रानी का वह तेज त्राज वहिनों में नहीं रहा । न जाने कब त्रौर कैसे गायब हो गया है ?

त्राखिर काली गनी ने संसार त्याग दिया। संसार त्याग कर उन्हेंने जेा अवस्था अपनाई, वह वर्णनातीत है । महा-कृष्ण काली नामक सती ने आंधिल तपस्था करना आरंभ किया। चौदह वर्ष. तीन सास और वीस दिनां तक आंबिल तप करके उल्हेंने अपनी कोमल और कान्त काया को भुलसा डाला। एक उपवास और उसके बाद आंविल, फिर उपवास और दूसरे दिन फिर आंविल, इस प्रकार उनकी तपस्या निरन्तर जारी रही।

[ 30

'त्रांबिल' प्राकृत भाषा का शब्द है। संस्कृत में इसे 'त्राचाम्ल' वत कहते हैं ! इस वत का अनुष्ठान करने वाला सरस भोजन का त्याग करके नीरस त्रौर नमकहीन रूखा-सूखा भोजन करता है। पके हुए चावलों को पानी से धेाकर उन्हें खादहीन बना कर दिन भर में एक वार खा सेना त्रौर फिर दूसरे दिन उपवास करना, यह महासती काली का तेष था।

मित्रो ! ऋापके यहाँ ऐसी शक्तियाँ भरी पड़ी हैंं। फिर भी न मालूम क्यों ऋाप में बल नहीं छाता ! ऋाप मेरी दी हुई मात्रा का सेवन करो। चाहे यह कटुक हेा पर इससे रोग का ऋवश्य ही विनाश होगा, इस में संदेह नहीं।

काली महासती त्रपने समस्त स्वर्गोपम सुखों को तिलां− जालि देकर यह घेार तपस्या किस उद्देश्य से कर रही थीं ?

'कर्मक्षय करने के लिए !'

यह उत्तर है तो ठीक, परन्तु त्राप पूरी तरह नहीं कह सकते। इस कारण इतनी-सी वात कह कर समाप्त कर देते हैं। कर्म का अर्थ दुष्कर्म समझना चाहिए। काली महासती विचारती हैं—मैंने उत्तम से उत्तम भोजन खाया और इसी कारण अनेक गरीवों के। दुत्कारा, मुसीबत में डाला और अधिक गरीब बनाया है। यही मेरा दुष्कर्म है। इसका वदला चुकाने में लिए ही उन्होंने बढ़िया कपड़ों का और उत्तम भोजन का त्याग करके सादे कपड़े पहने और नीरस मोजन

ઝઽ ]

किया ।

काखी महारानी सफल कियो अवतार । पायो छे भव-जल पार ॥काली॰॥ कोणिक राजा की छोटी माता, श्रेणिक नृप नी नार । वीर जिंगन्द की वाणी सुन ने, लीनो है संयम-भार ||काली॰|| चन्दनबाखा सती मिली है गुरानी। चिनत २ नमी चरखार, विनय कभी भणी ग्रंग इग्यारा जारी निर्मल बुद्धि अपार ||काली॰||१||

महासती काली कहती है कि मैंने बढ़िया भोजन खाकर त्रौर वढ़िया कपड़े पहन कर वहुत लेगों के साथ परोच्च रूप से विरोध किया है। जिन गरीबों की रूपा से उत्तम वस्त्र त्रौर भोजन की प्राप्ति होती थी, उन गरीबों के मैंने धक्के दिलवाये, त्रौर निकम्मे मसखरे लेग पड़े-पड़े माल खाते रहे। गरीबों के घोर परिश्रम के फलस्वरूप ही हमें दूध, घी, शक्कर त्रौर चावल ज्रादि वस्तुएँ प्राप्त होती थीं, मगर जब उन्हीं, गरीबों में से कोई मुट्ठी भर ज्राटे की ज्राशा से मेरे पास ज्राता था तो उसे ज्राटे के बदले धक्के मिलते थे कि दूध, घी ज्रौर चावल-शक्कर खाने वालें के। नज़र न लग जाय !

मैं जब बच्चा था तव भोजन करते समय त्रगर भीलनी स्राजाती तो रिज्वाड़ वन्द कर लिये जग्ते थे । इसका कारण Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com यह था कि भीलनी को डाकिनी समभा जाता था । तारीफ़ यह है कि अनाज उन्हीं के यहाँ से आता था । वही अनाज पैदा करते थे और उन्हीं के प्रति ऐसी दुर्भावना थी । यह दुर्भावना किसी एक घर या कुटुंब में नहीं थी वरन् व्यापक रूप से घर-घर फैली हुई थी । आज सेाचता हूँ-समाज का यह कितना जबर्दस्त अन्याय है ! कितनी भीषस इतघ्रता है ! भ्रमीर लेाग गरीबों को दुत्कारते हैं और दूसरे अमीर के आने पर उसकी मनुहार करते हैं । अपने पाप का प्रायश्चित्त करते हुए एक महाराष्ट्रीय कवि ने कहा है--उत्तम जम्मा येऊनी रामा ! गेबो मीं वाया

दुष्ट पातकी शरण मीं आलो,

## सरवर तत्र पाया।

म्रार्जविले बहुलवण् भंजने व्याद्या जेवाया

खुधित त्रतिथि कदीं नाहीं घेतला,

उदार कर कर्घी केला नाहीं प्रेमें जेवाया पैसा एक द्याया नाम फ़ुकुटचे तेहिन त्रालें स्वामी बदनाया ॥उत्तम ॥१॥

कवि कहता है—मैं ने उत्तम जन्म व्यर्थ गँवा दिवा । मेरा नाम उत्तम है, जम्म उत्तम कुल में हुन्रा हैं, परन्तु काम मैंने न्नधम किये । इस कारण मैं पातकी हूँ ।

मित्रो ! जिसे ज्ञात्मा श्रोर परमात्मा पर विश्वास होगा, वही ग्रपना त्रपराध स्वीकार करेगा, उसके लिए पश्चात्ताप करेगा श्रीर उससे बचने की भावना श्रापगा।

कवि परमात्मा के सामने अपनी आलोचना करता हुआ कहता है-प्रभो ! मैं ग्रापकी शरण आया हूँ । मेरी रत्ता करो । मैं ने क्रपने सगे-संबंघियों को पाहुने बनाकर जिमाने की बड़ी-बड़ी तैय।रियाँ कीं। तरह-तरह के व्यंजन चौर मिष्टान्न तैयार करवाए । वे जीमने बैठे । जीमते−जीमते तृप्त हो गए और कहने लगे---बस, ग्रब मत परोसिये । ग्रब एक कौर भी नहीं निगल सकता । लेकिन बड्प्पन के मद में छक . कर मैं नहीं माना । थोड़ा चौर खाने का आग्रह किया । न माने तो जबर्दस्ती करके थाल में भोजन डाल टिया । फिर मुँह में पकड़ कर खिलाया । उसी समय चुधा से पीड़ित व्यक्ति मेरे द्वार पर श्राया । भूख से उसकी आँखें निकल रही थीं, बिना मांस के हाड़ों का पींजरा सरीखा उसका शरीर दिखाई देता था । जिस समय सगे---संबंधी भोजन परोसने के लिए मना कर रहे थे और मैं जबर्दस्ती उन्हें परोसने में लगा था, ठीक उसी समय वह भूखा द्वार पर ग्राया। उसने कहा—मेरे प्राण अन्न के अभाव में भूख के मारे जा रहे हैं श्रगर थोड़ा भोजन हो तो दे दो ।' परन्तु हाय मेरी कठोरता ! में ने दुकड़ा भी देने की भावना नहीं की और सगे⊹संबंधी के गले ठूंसने में ही व्यस्त रहा ।

मित्रो ! कवि ने त्रपने पाप का प्रदर्शन किया है त्रौर ऐसा करके उसने त्रपने पाप को हल्का कर लिया है, ऐसा समस लेना उपयुक्त नहीं होगा । कवि जनता की भावनात्रों का

🛾 जवाहर-किरणावली

प्रतिनिधि होता है। वह समाज की स्थिति का शाब्दिक चित्रए करता है। अतपव उसके कथन को समाज का चित्र सम-भना चाहिए। इस दृष्टि से मराठी कवि का उपर्युक्त कथन सारे समाज का चित्रए हैं समपूर्ण समाज के पाप का दिग्द-र्शन है। आप अपने ऊपर इस कथन को घटाइए। अगर आप पर वह घटित होता हो तो आप भी अपने दुष्कर्मों की . आलोचना कीजिए और उनसे वचने का दृढ़ संकल्प कीजिए।

भूख के कारण जिसके प्राण निकल रहे हैं, उसे एक टुकड़ा मिल जाय तब भी उसके लिए बहुत है। मगर लोगों को उसकी ओर ध्यान देने की फुर्सात ही कहाँ ? त्राजकल के लोगों में इतनी चुद्र, संकीर्ग त्रौर स्वार्थमय भावना घुसी हुई है, तिस पर भी धर्म के नाम पर इसी प्रकार का उपदेश मिल जाता है। बड़े खेद की बात है कि लोगों की यह धर्म सिख-लाया जा रहा है कि---

> कोइ मेखघारी स्रावे द्वार जी, शर्मा शर्मी दीजे स्राहार जी। पछे कीजे पश्चात्ताप जी, तो थोडो लागे पाप जी।।

खेद ! धर्म के नाम पर कैसा हलाहल विष पिलाया जा रहा है । ग्रगर द्वार पर त्राये हुए को लोकलाज के कारए भोजन दिया तो घोर पाप लग जाएगा !! त्रलवत्ता, भोजन देकर त्रगर पश्चात्ताप कर लिया जाय तो पाप में कुछ कमी हो जाएगी ! स्वार्थपरता की हद हो गई ! धर्म के नाम पर यह जो शित्ता दी गई है और दी जा रही है, उससे धर्म को कितना त्राघात पहुँच रहा है. यह समभने की चिन्ता किसे है ? इससे लोग धर्म के प्रति घुणा करने लगते हैं और कहते हैं कि धर्म त्रगर इतनी निर्दयता. कठोरता. स्वार्थपरायगता और त्रमानुषिकता की शिक्षा देता है, तो धर्म का ध्वंल हो जाना ही जगत के लिए श्रेयस्कार है ! भाइयो, जरा उदार-तापूर्वेक विचार करो । धर्म के मौलिक तत्त्व को व्यापक दृष्टि से देखो । द्वेष से प्रेरित होकर हम यह नहीं कह रहे हैं, परन्त धर्म के प्रति फैलती हुई घुएा का विचार करके और साथ ही लोगों में त्राई हुई अनुदारता का ख्याल करके, कह रहे हैं । यह धर्म नहीं है । धर्म के नाम पर अधर्म फैलेगा तो धर्म वदनाम होगा। त्रधर्म फैलाने वालों का भी हित नहीं होगा। त्रतएव निष्पत्त दृष्टि से धर्म के <del>स्</del>वरूप पर विचार करो । धर्म ही पापों का नाश करने वाला है । ग्रगर धर्म के ही नाम पर पाप किया जाएगा और उसी को धर्म समझ लिया जाएगा तो पापों का नाश किस प्रकार होगा ?

त्रापने त्रपने संवंधियों को त्रनेक बार भोजन कराया होगा, पर याद त्राता है कि किसी दिन किसी गरीब को स्नेही संबंधियों की तरह जिमाया हो ?

'नहीं !'

लेकिन पुरुष किधर होता है ? अपनी श्रीमंताई दिखाने

ं [ जवाहर-किरणावली

४४ ]

के लिए सगे को जबर्दस्ती खिलाने से पुरुय का बंध होता है या गरीब के प्रारा बचाने के लिए उसे खिलाने से ?

'भूखे को खिलाने से !'

यह जानते और मानते हुए भी त्रपनी प्रवृत्ति बदलते क्यों नहीं ? फिर कहते हो कि हम पुएय और पाप को जानते हैं

यात काली महारानी की चल रही है । उनके ग्रन्तःकरण में वह भावना उत्पन्न हुई कि मैं ने उत्तम-उत्तम भोजन किये परन्तु गरीबों को देना तो दूर रहा, उलटे उनकी नजर पड़ने से बचाव किया । ग्रलवत्ता, मैं ने ग्रपनी सरीखी रानियों को बड़े प्रेम से जिमाया है, पर उससे क्या हुग्रा ? वह तो मोह था या लोकव्यवहार था; दया नहीं थी । हृदय में दया होती तो भूखे को खिलाया होता ! मैंने यह पाप किया है । मैं इस पाप को सहन नहीं करूँगी । ग्रव मैं ऐसा भोजन करूँगी जिसे गरीब भी पसंद नहीं करते । ऐसा मोजन करके मैं संसार को दिखला दूँगी कि इस पाप का प्रायश्चित्त ऐसे होता है !

मित्रो ! बढ़िया भोजन की त्रपेत्ता सादा भोजन करने से दया कितनी श्रधिक हो सकती है, इस बात पर विचार करो। त्रापके घर बाजरे की घाट बनी होगी और वह बच रहेगी तो किसी गरीब को देने की इच्छा हो जाएगी। त्रगर दाल का हलुत्रा बचा हेागा तो शायद ही कोई देना चाहेगा ! उसे तो किसी संबंधी के घर मेजने की इच्छा हेागी। इसलिए तो कहा है— दया धर्म मावे तो कोई पुरुषयवंत पावे, जॉंने दया को बात सुहावेगी। भारी कर्मा श्रनन्त संसारी, जॉने दया दाय नहिं श्रावे जी।।

विचार करो कि पुरुषवान कोन है ? मिष्टान्न-भोजन करने वाला और अपने भोजन के लिए अनेकों को कष्ट भें डालने वाला पुरुषवान है या सादा भोजन करके दूसरेां पर दया करने वाला पुरुषवान है ? सुनते हैं भारतीयों की औसत आमदनी बेढ़ आना प्रतिदिन है । इसे देखते हुए अगर प्रत्येक आदमी डेढ़ आने में अपना निर्वाह करे तब तो सब को भोजन मिल सकता है, लेकिन आप कितने आने प्रतिदिन खर्च करते हैं ? आपका काम तीन आने, छह आने या बारह आने में भी चल जाता है ?

'नहीं !'

त्रगर कोई चलाना चाहे तो चल क्यों नहीं सकता ? हाँ इतने व्यय में वह मौज-शौक नहीं होगी. जो त्रभी त्राप कर रहे हैं। जब प्रति मनुष्य डेढ़ त्राने की दैनिक त्राय है तो तीन त्राना खर्च करने वाला एक त्रादमी का, छह त्राना खर्च करने वाला तीन त्रादमी का त्रौर बारह त्राना खर्च करने वाला सात त्रादमियों का भूखा रखता है ! इससे स्पष्ट है कि त्रमीर लोग ज्यों-ज्यों त्राधिक मौज करते हैं, त्यों-त्यों गरीब ज्यादा तादाद में भूखे मरते हैं। एक लम्बी-

[ צא

िजवाहर-किरणावली

चौड़ी दरी को समेट कर उस पर एक ही च्रादमी बैठ जाय और दूसरे को नहीं बैठने दे तो क्या उसका बड़प्पन समझा जाएगा ? बङ्प्पन तो औरों केा बिठलाने में है।

काली रानी कहती है—'मेरे गले में वह चच्च कैसे उतरा जिसके लिए अनेक मनुष्यों के। कष्ट में पड़ना पड़ा !'

इस राजसत्ता ने कैसे-कैसे अनर्थ किये हैं ! जब मनुष्य स्वार्थ के वशीभृत हो जाता है उसे न्याय-ग्रन्याय, धर्म-त्रधर्म कुछ नहीं सूभता । एक हार त्रौर हाथीं के लिए एक करोड़ अस्सी लाख मनुष्यों का घमासान हो गया ! लड़ाई तो त्रपनी मौज के लिए करें त्रौर नाम प्रजा की रक्षा का हे।!

महासती महासेन कृष्णा एक त्रांबिल एक उपवास, इस प्रकार क्रमशः म्रांबिल करती-करती सौ म्रांबिल तक चढ़ गई। चौदह वर्ष, तीन मास और बीस दिन में उन्होंने त्रपना शरीर सुखा डाला।

काली महासती राजरानी थीं। साध्वी के वेश में जब वे लोगों के घर झिक्षा के लिए जाती होंगी, तब लोगों में त्याग के प्रति कितनी स्पृद्दा हे।ती हेागी ? लोग त्याग के प्रति कितनी त्रादरभावना त्रनुभव करते होंगे ? एक राजरानी राज्ञसी वैभव को ठुकरा कर, भोगे।पभोगेां से मुँह मोड़कर, वस्त्रों स्त्रीर स्त्राभूषणों केा छोड़कर जब साध्वी का वेष अंगी-कार करती है, तो संसार को न मालूम कितना उच्च श्रौर महान् आदर्श सिखजाती है !

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

४६ 1

एक भाई ने मेरे शरीर पर खादी देखकर कहा-'पुज्यजी के शरीर पर खादी !' उसे शायद यह सैाचकर त्राश्चर्य हुत्रा कि इतने धनिक समाज**ंका त्राचार्य हेकर** मैं खादी क्यों पहनूँ ? मगर उस भेले भाई के। पता नहीं कि खादी का कितना महत्त्व है ? महावीरचरित्र के अंत में, उसके रचयिता हेमचन्द्राचार्य का जीवनचरित दिया गया है। उसमें लिखा है कि श्राचार्य हेमचन्द्र एक बार त्रजमेर से पुष्कर गये थे। वहाँ एक श्राविका ने अपने हाथ से सूत कात कर खादी बुनी थी । खादी तैयार हुई ही थी कि हेमचन्द्राचार्य गोचरी के लिए वहाँ पहुँचे। श्राविका ने बड़ी श्रदा-भक्ति के साथ ग्राचार्य से खादी लेने की प्रार्थना की। हेमचन्द्राचार्य गुजरात के प्रसिद्ध राजा कुमारपाल के गुरु थे । श्रापके विचार से हेमचन्द्राचार्य को खादी लेनी चाहिए थी ? पर यह स्वांग तो त्राप लोगों को ही सुभता है। उन्हें नहीं सुभता था।

हेमचन्द्राचार्य ने बड़े प्रेम से खादी का वस्त्र स्वीकार किया। उसे पहिन कर विहार करते-करते वे सिद्धपुर पाटन गये, जहाँ राजा कुमारपाल रहता था। राजा अपने साथियों के साथ उनका स्वागत करने आया। वन्दन-नमस्कार आदि करके कुमारपाल ने कहा—'गुरुदेव, कुमारपाल के गुरु के शरीर पर यह खादी शोभा नहीं देती।'

हेमचन्द्राचार्य-मेरे खाटी पहनने से तुम्हें लजा मानूम होती है ? कुमारपाल-जी हाँ।

त्राचार्य हेवचन्द्र के इस कथन का राजा कुमारपाल पर ऐसा प्रभाव पड़ा कि उसने थे।ड़े ही दिनों में त्रपने राज्य में सुधार कर लिया । राजा के सुधारकार्य को देखकर त्राचार्य हेमचन्द्र ने उस श्राविका को धन्यवाद देकर कहा—यह उस वहिन के प्रेम का ही प्रताप है । उसके दिये कपड़े के निमित्त से जा सुधार हा पाया वह मेरे उपदेश से भी हाना कठिन था।

महारानी काली जब खादी के कपड़े पहनकर देश में घूमी हेांगी तब लोगेां में कितनी जागृति हुई होगी? जनता के हदय में कैसी भावना का उंदय हुआ होगा ? अगर आप काली की पूजा करना चाहते हैं तो उनके त्याग को हदय में स्थान दो। काली के महान त्याग को हदय में स्थान दोगे तो काली भी हदय में आ जाएगी और हदय भी पवित्र बन जाएगा ! महारानी काली को मानने वाली विधवा बहिन अपने हरीर पर गहने नहीं रक्खेगी । दीक्षा से लेना दूसरी बात है।

**x**= ]

त्रगर पूर्ण संयम अंगीकार करने की राक्ति हो तो अंगीकार कर लेना ही उचित है। परन्तु इतनी शक्ति न होने की हालस में त्रगर गहने त्याग दिये तो भी दुःख ते। नहीं होगा। कदा-चित् कहा जाय कि घर में नंगे हाथ प्रच्छे नहीं लगते, ते। यही कहना पड़ेगा कि ऐसा कहने वाले की दृष्टि दूषित है। गहनेां में सुन्दरता देखने वाला ग्रात्मा के सद्गुर्ऐा के सौंदर्य को देखने में अंधा हो जाता है। त्याग, संयम और सादगी में जो सुन्दरता है, पवित्रता है, सात्विकता है, वह भोगेंा में कहाँ? मैं विधवा बहिनेां को सम्मति देता हूँ कि वे घर वालों की ऐसी बातेां की परवाह न करके गहनेां को त्याग दें---ग्रपने इारीर पर धारए न करें और सादगी के साथ रहें।

बहिने। ! तुम भी काली की तरह तपस्य। करो । इस पर्दे ने तुम्हारे जीवन को तुच्छ बन। दिया है । इसके बन्धन को दूर करके त्रपने कर्त्तव्य का विचार करो ।

भाइयों से भी मैं कहना चाहत। हूँ कि क्रगर क्राप भग-वान महावीर की भक्ति करना चाहते हैं तो काली महासती की शरए लो। काली ने घोर तप करके सारे संसार को मार्ग दिखला दिया है कि सब के लिए तप का मार्ग खुला हुक्रा है। काली की तरह आप भी आयंबिल करें तो क्रापको गरीबेां के भोजन का पता चले।

काली महासती ने मैत्रीभावना की साधना के लिए महान् त्याग किया था। मैत्रीभावना की महिमा अगम-अगोचर है। जिसके ज्रन्तःकरण में इस भावना का विकास होता है, उसे ज्रपूर्व शांति प्राप्त होती है। मैत्रीभावना से जो ज्रपने हृदय को ज्राई बना लेता है उसके लिए सारा संसार नन्दन वन बन जाता है। उस नन्दन वन में फिर ऐसे-ऐसे मधुर फल लगते हैं कि उनका ज्रास्वादन करने वाला ही उनके माधुर्य को समझ सकता है।

मैत्रीभावना के संबन्ध में ग्रापने बहुत कुछ सुना होगा लेकिन उस पावन भावना को जागृत करने का तरीका कम लोगों को ही मालूम है। ग्रतपव यह जान लेना ग्रावश्यक है कि मैत्रीभावना का त्रारंभ कहाँ से करना चाहिए ? चाहे मैत्रीभावना हेा या कोई दूसरी शित्ता हेा, उसका त्रारंभ घर से ही करना उचित है। फिर क्रमशः उसे व्यापक बनाने की चेष्टा करना चाहिए।

घर में माता का स्थान अनोखा होता है। माता ने पुत्र को जन्म दिया है। माता से ही पुत्र को शरीर मिला है। संतान पर माता और पिता का असीम ऋए है। उनके ऋए को चुकाना कठिन है। ठाएांगसूत्र में वर्णन आता है कि गौतमखामी ने भगवान महावीर से पूछा—भगवन, अगर पुत्र माता-पिता को नहलावे, वस्त्राभूषए पहनावे. भोजन आदि का सब प्रकार का सुख देवे और उन्हें कन्धे पर उठाकर फिरे, तो क्या वह अपने माता-पिता के ऋए से उऋए हो सकता है ? भगबान् ने उत्तर दिया—

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

**Ę0**]

## नायमहे समहे ।

त्रर्थात्—ऐसा हेाना संभव नहीं है । इतना करकेभीपुत्र माता-पिता से उऋण नहीं हेा सकता ।

इसका आशय यह है कि वास्तव में माता-पिता के उप-कार का वदला इतने से नहीं चुक सकता। कल्पना कीजिप, किसी आदमी पर करोड़ रुपयों का ऋण है। ऋण माँगने वाला ऋणी के घर गया। ऋणी ने उसका आदर-सत्कार किया और हाथ जोड़कर कहा—'मैं आपका ऋणी हूँ और ऋण को अवश्य चुकाऊँगा।' अब आप कहिए कि आदर-सत्कार करने और हाथ जोड़ने से ही क्या ऋणी ऋग्ररहित हे। सकता है ?

'नहीं !'

एक राजा ने बाग *तै*यार कराया चौर किसी माली को सौंप दिया । माली ने वाग में से दस∽वीस फल लाकर राजा को दे दिये, तेा क्या वह राजा के ऋग से मुक्त हो गया ?

'नहीं !'

मित्रो ! इस शरीर रूपी बगीचे को माता∹पिता ने बनाया है । उनके बनाये शरीर से ही उनकी सेवा की तो क्या विशे∽ षता हेा गई ? यह शरीर तो उन्हीं का था । फिर शरीर से सेवा करके पुत्र उनके उपकार से मुक्त किस प्रकार हेा सकता है ?

**एक माता ने ऋपने कलियुगी चेटे से कहा—मैंने तुझे जन्म** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ 53

[॔ जवाहर**−कि**र**णाव**लौ

दिया है । पाल⊸पोसकर बड़ा किया है । जरा इस वात पर विचार तो कर बेटा !

૬૨ ]

बेटा नयी रोशनी का था। उसने कहा—फिजूल बड़बड़ मत कर। तू जन्म देने वाली है कौन ? मैं नहीं था तब तू रोती थी और बांभ कहलाती थी। मैंने जन्म लिया तब तेरे यहाँ वाजे बजे और मेरी बदौलत संसार में पूछ हेाने लगी। नहीं तेा बांभ समभकर कोई तुम्हारा मुँह भी देखना पसंद नहीं करता था। फिर मेरे इस कोमल शरीर को तुमने अपना खिलौना बनाया। इससे अपना मनोरंजन किया—लाड़प्यार करके आनन्द उठाया। इस पर भी उपकार जतलाती हेा !

माता ने कहा-मैं ने तुझे पेट में रक्खा से। ?

बेटा—तूने जान—बूभकर मुभे पेट में थोड़े ही रक्खा था ! तुम त्रपने सुख के लिए प्रयत्न करती थीं, बीच में हम रह गये ! इसमें तुम्हारा उपकार ही क्या है ? फिर भी ज्रगर उपकार जतलाती हो तो पेट में रहने देने का किराया ले ले। ! यह ब्राज की सभ्यता है ! भारतीय संस्कृति ज्राज पश्चिमी

सभ्यता का शिकार बनी जा रही है और भारतीय जनता श्रवनी पूँजी को नष्ट कर रही है।

माता ने कहा-कोठरी की तरह तू मेरे पेट का भाड़ा देने को तैयार है, पर मैं ने तुफे अपना दूध भी तो पिलाया है ! बेटा-हम दूध न पीते तो तू मर जाती ! तेरे स्तन फटने लगते । अनेक बीमारियाँ हो जातीं । मैं ने दूध पीकर तुफे

[ ६३

जिंदा रक्खा है !

माता ने से।चा—यह बिगड़ैल बेटा यों नहीं मानेगा। तब उसने कद्दा—ग्रच्छा चल, हम लोग गुरुजी से इसका फैसला करा लें। त्रगर गुरुजी कहेंगे कि पुत्र पर माता-पिता का उप-कार नहीं है तो मैं त्रब से कुछ भी नहीं कहूँगी। मैं माता हूँ। मेरा उपकार मान या न मान. मैं तेरी सेवा से मुँह नहीं मोड़ सकूँगी।

माता की बात सुनकर लड़ने ने सेाचा—शास्त्र वेत्ता तो कहते ही हैं कि मनुप्य कर्म से जन्म लेता है और पुएय से पलता है। इसके अतिरिक्त गुरुजी माता-पिता की सेवा करने केा एकान्त पाप भी कहने हैं। फिर चलने में हर्ज़ ही क्या है?

यह सोच कर लड़के ने गुरुजी से फैसला करवाना स्वी-कार किया। वह गुरुजी के पास चला गया। परन्तु माता के गुरु दूसरे ही थे। वे उन गुरु कहलाने वालों में नहीं थे जो माता-पिता की सेवा करना एकान्त पाप बतलाते हैं। दोनों माता-पिता की सेवा करना एकान्त पाप बतलाते हैं। दोनों माता-पुत्र गुरुजी के पास पहुँचे। वहाँ माता ने पूछा—'महा-राज, शास्त्र में कहीं माता—पिता के उपकार का भी हिसाब बतलाया है या नहीं ?' गुरु ने कहा-जिसमें माता-पिता के उपकार का वर्णन न हो वह शास्त्र ही नहीं। वेद में माना-पिता के संबंध में कहा—

मातृदेवो भव, पितृदेवो भव। ठाणांगसूत्र में भी ऐसी ही वात कही गई है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

गुरु की वात सुनकर माँ ने पूछा−माता -पिता का उपकार पुत्र पर है या पुत्र का उपकार माता−पिता पर है ?

૬ઝ ]

गुरु ने ठाणांगसूत्र निकाल कर बतलाया ऋौर कहा—बेटा श्रपने माता-पिता के ऋण से कभी उऋण नहीं हो सकता, चाहे वह कितनी ही सेवा करे !

गुरु की बात सुनकर पुत्र त्रपनी माता से कहने लगा— देख तो, शास्त्र में यही लिखा हैन कि सेवा करके पुत्र, माता-पिता के उपकार से मुक्त नहीं होता ! फिर सेवा करने से क्या लाभ है ?

पुत्र ने जो निष्कर्ष निकाला, उसे सुनकर गुरु बोले-मूर्ख, माता का उपकार श्रनन्त है और पुत्र की सेवा परिमित है। इस कारण वह उपकार से मुक्त नहीं हो सकता। पावनेदार जब कर्ज़दार के घर तकाज़ा करने जावे तब उसका सत्कार करना तो शिष्टाचार मात्र है। उस सत्कार से ऋण नहीं पट सकता। इसी प्रकार माता-पिता की सेवा करना शिष्टा--चार है। इतना करने मात्र से पुत्र उनके उपकारों से मुक्त नहीं हो सकता। पर इससे यह मतलब नहीं निकलता कि माता-पिता की सेवा ही नहीं करनी चाहिए। अपने धर्म का विचार करके पुत्र को माता-पिता की सेवा करना ही चाहिए। माता-पिता ने श्रपने धर्म का विचार कर तेरा पालन-पोषण किया है। नहीं तो क्या ऐसे माता-पिता नहीं मिल सकते जा अपनी संतान के प्राण ले लेते हैं ?

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.

गुरु की बात सुनकर माता को कुछ जोर गँधा । उसने कहा—त्रब सुन ले कि मेरा तुझ पर उपकार है या नहीं !' इसके बाद उसने गुरुजी से कहा—महाराज, यह मुझ से कहता है कि तृ ने पेट में रक्खा है तो उसका भाड़ा ले ले । इस विषय में शास्त्र क्या कहता है ?

प्रश्न सुनकर गुरुजी ने शास्त्र निकाल कर बतलाया। उसमें लिखा था कि गौतम स्वामी के प्रश्न करने पर भगवान् ने उत्तर दिया कि इस शरीर में तीन अंग माता के, तीन अंग पिता के त्रौर जेष अंग दोनों के हैं। मांस, रक्त त्रौर मस्तक माता के हैं, हाड़, मज्जा त्रौर रोम पिता के हैं, रोष भाग माता त्रौर पिता दोनें। के सम्मिलित हैं।

माता ने कहा—चेटा ! तेरे शरीर का रक्त और मांस मेरा है । इमारी चीजें हमें दे दे और इतने दिन इनसे काम लेने का भाड़ा भी साथ ही चुकता कर दे ।

यह सब सुन कर बेटे की आँखें खुलीं। उसे माता और पिता के उपकारों का खयाल आया तो उनके प्रति प्रबल भक्ति हुई। वद पश्चात्ताप करके कहने लगा—मै कुचाल चल रहा था। कुसंगति के प्रभाव से मेरी वुद्धि मलीन हो गई थी। इसके बाद वह गुरुजी के चरणों में गिर पड़ा। कहने लगा—माता-पिता का उपकार तो मैं समफ गया पर उस उपकार को समफाने वाले का उपकार संमझ सकना कठिन है ! आपके अनुब्रह से मैं मात्म-पिक्न का उपकार समझ

सका हूँ ।

ંદ્દ

शास्त्रों में त्राचार्य और सेठ का भी उपकार बतलाया गया है । सेठ का त्रर्थ है-सहायता देने वाला । गिरी हुई त्र्रवस्था में जो सहायता करता है वद्द सेठ है त्रौर मनुष्य को उसका उपकार मानना चाहिए ।

धर्मांचार्य के उपकार के संबंध में शास्त्र में उल्लेख है कि गौ तम स्वामी ने भगवान महावीर स्वामी सेयह प्रश्न किया-प्रभो ! यदि धर्माचार्य के ऊपर त्राई हुई त्रापत्ति दूर कर दी जाय, उन्हें वन्दना की जाय, उनकी भोजन त्रादि द्वारा सहा-यता की जाय, तो ऐसा करने वाला धर्माचार्य के ऋण से मुक्त हो जाता है या नहीं ? तब भगवान् ने उत्तर दिया-नहीं, ऐसा नहीं हो सकता।

मित्रो ! माता-पिता का संतान पर बड़ा ऋग है। इस ऋग को चुकाने के लिप धर्म के सहायक बनेा। उन्होंने धर्म से तुम्हारी रज्ञा की थी, इसलिप ग्रपने धर्म का मूल्य समभ-कर धर्म के सहायक बने।।

कहने का त्राशय यह है कि त्रपनी मैत्रीभावना का विश्वव्यापी प्रसार करने के लिए सर्वप्रथम माता पिता के प्रति यह भावना लात्रो । माता-पिता के बाद भाई के प्रति मैत्रीभाव त्राता है । भाई से मैत्रीभाव रखने के लिए राम का इतिहास देखो, जिन्होंने त्रपने क्रधिकार का राजमुकुट क्रपने भाई की प्रसन्नापूर्वक सौंप दिया । यही नहीं, उन्होंने भाई के प्रभाव को अन्नुएए रखने के लिए वनवास स्वीकार किया और दशरथ को समफाया कि ज्ञाप दुविधा में न पड़ कर भरत केा राज्य दे दीजिए । ज्ञापके लिए राम और भरत भिन्न-भिन्न नहीं होने चाहिए । जो कुछ क्लेश है वह मेरे तेरे के मेदभाव में ही है । मैं माता कैकेयी के हृदय में घुसे हुए मेदभाव को जड़ से उखाड़ना चाहता हूँ । जैसे दाहिनी और बाई आँख में मेद नहीं किया जाता, इसी प्रकार मुफ में और भरत में भी मेद नहीं होना चाहिए । भरत का राज्य करना मेरा राज्य करना है । भरन राजा होंगे तेा मैं राजा होऊंगा । और मैं राजा बनुँगा नो भरत राजा होंगे ।

त्राज भाई-भाई मुकद वाज़ी में पड़कर हजारों-लाखों रुपया नष्ट कर डालते हैं। सुनते हैं, एक गोदी के मुकदमे में सत्तरह लाख रुपया पूरे हेा गये हैं ! ऐसे लोग मैत्री-भावना की त्राराधना किस प्रकार कर सकते हैं ? जा त्रपने सगे बन्धु को वैरी समफ्तता है वह विश्ववन्धुता का पाठ कैसे सीख सकता है ?

भाई के बाद पुत्र, पुत्री म्रादि परिवार के साथ मैत्री-भावना स्थापित होती है। सारे परिवार पर समान स्नेह रखना पारिवारिक मैत्री भावना है। यह मेरा लड़का हैं, यह मेरे भाई का लड़का है, इस तरह का पत्तपात करना जघन्य मनोवृत्ति है। जिसकी भावना इतनी जघन्य और संकीर्ण होगी वह विश्वमैत्री के विशालतर प्रांगण में पैर नहीं

रख सकेगा।

\$<u>≂</u> ]

परिवार के प्रति मैत्रीभावना साध लेने के पश्चात् समान-त्रमीं के प्रति मित्रभावना स्थापित करना चाहिए । सब समानधर्मियों को ज्रपना भाई समझो ज्रौर उन्हें ग्रपने से ज्रभिन्न मानो ज्रौर ज्रपने को उनसे ज्रभिन्न समझो । सहधर्मी की सद्दायता करके उसे ज्रपना-सा बना लेने के बाद ही तुम दूसरों की सद्दायता कर सकोगे ।

इस प्रकार कमशः श्रपनी भावना का विकास करते चलने से एक समय श्रापकी भावना प्राणी मात्र के प्रति श्रात्मीयता से परिपूर्ण बन जाएगीः श्रापका 'श्रहं' जो श्रभी मीमित दायरे में गांट की तरह सिमटा हुआ है, विखर जाएगा श्रीर श्रापका व्यक्तित्व विराट रूप धारण कर लेगा। उस समय जगत के सुख में श्राप श्रपना सुख समझेंगे।

प्रश्न किया जा सकता है— क्रर्जुन साली ने छह युवकों को मार डाला था, इस कारण वह वुरा माना जाता है क्रौर सुदर्शन सेठ की बड़ाई की जाती है। परन्तु क्रर्जुन माली के सामने जैसी परिस्थिति भी वैसी ही परिस्थिति क्रगर सुद-र्शन सेठ के सामने होती क्रर्थात् जैसे क्रर्जुन माली के सामने ही उसकी पत्नी के साथ बलात्कार किया गया था वैसी ही परि-स्थिति क्रगर सुदर्शन सेठ के सामने होती तो उस समय

\* विशेष परिचय पाने के लिए किरणावली की प्रथम किरण का इ वाँ व्याखान देखिए। सुदर्शन का क्या कर्त्तव्य हे।ता !

त्तमा तीन प्रकार की हे।ती है-तमोगुर्एा, रजोगुर्एा और सतोगुणी । तमोगुणी क्षमा वाले वे लोग हैं जे। अपनी स्त्री के साथ बलात्काग करते देख हृदय में कोध तो करते हैं, मगर भय के मारे सामना नहीं करते। यह तमागूणी क्षमा प्रशस्त नहीं है. यह कायरता है, घुणित है और नपुंसकता है। अर्जुन माली का कार्य संसार का नाशक नहीं, अत्याचारी को दएड देना है और वह दूसरे त्रत्याचारियों के ऐसे दुस्सा-हस को रोकने के लिए किया गया था। हमारा उपदेश तो ऐसी जमा के लिए है जैसी क्षमा सुदर्शन सेठ ने अर्जुन माली के प्रति घारण की थी। वह सतोगणी जमा थी। जिसमें क्रोध तनिक भी उत्पन्न नहीं होता चौर क्षमा कर दिया जाता हैं, वही सतोगूर्णा क्षमा है। धर्म, ग्रत्याचार-ग्रनाचार को न रोकने की शिजा नहीं देता। धर्म किसी को कायर नहीं बनाता। धर्म की त्रोट में कोई त्रत्याचार का प्रतीकार न करे या कायरता को छिपाने के लिए धर्म का बहाना करे. यह क्रलग बात है। मगर जिसने धर्म के तत्त्व को ठींक तरह समभ लिया होगा वह अपने ऐसे कृत्यों द्वारा धर्म का बदनाम नहीं करेगा।

बौद्ध ग्रंथों में एक कथा आई है। सेामदेव नामक एक ब्राह्मए की आध्यात्मिक भावना बालकपन से ही बढ़ी-चढ़ी थी। अनएव माता-पित के मरते ही सेामदेव और उसकी Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

पत्नी ने संन्यास ले लिया। स्त्री सुन्दरी थी। दम्पती वन में रहकर तप किया करते थे। एक वार दोनों नगर में भ्राये। नगर के राजा ने स्त्री को देखा तो उसके चित्त में विकार पैदा हो गया। वह से।चने लगा—यह रमणीरत्न गलियों में क्यों पड़ा फिरना चाहिए ? यह तो महल की शोभा वढ़ान योग्य है। यह से।चकर उसने से।मदेव से कहा—यह स्त्री तेरे साथ शोभा नहीं देती।

सेामदत्त ने कहा--हाँ, शाभा नहीं देती ।

राजा-तो इसे हम ले जाएँ ?

सेामदत्त-मेरी नहीं है, भले कोई ले जाय।

राजा ने स्त्री से कहा- चलो,हमारे साथ चलो।

र्स्वा ने सहज भाव से उत्तर दिया—चलिए, कहाँ चलना है ?

त्रागे-त्रागे राजा चला और पीछे-पीछे स्ती। महल में पहुँच कर स्त्री ध्यान लगाकर बैठ गई। उसने ऐसा ध्यान लगाया कि कई अनुकूल-प्रतिकूल सत्ताएँ हार गईं, मगर उसका ध्यान न टूटा। राजा को अपना पागलपन मालूम दुन्ना। उसका अज्ञान हट गया। वह उस संन्यासिनी के पैरों में गिर कर चमा मॉंगने लगा।

स्त्री ने, मानो कुछ हुआ ही नहीं है ऐसे, सहज भाव से उत्तर दिया-किसने और क्या अपराध किया है, वह मुके मालूम ही नहीं है। मैं क्षमा क्या करूँ !

100

त्रासिर राजा संन्यासिनी को लेकर सेामदत्त के पास गया। सेामदत्त को उसकी स्त्री सौंपकर उसने कहा—मैंने त्रापकी त्रवज्ञा की है। मेरा यह त्रपराध है तो गुरुतर, फिर भी मैं त्रापसे क्षमा-याचना करता हूँ।

सेामदेव ने कहा-जब यह मेरी है ही नहीं, तव इसमें मेरी अवझा क्या हुई ?

इसे कहते हैं क्षमा ! ऐसी चमा के द्वारा भी अन्याय-अत्या चार का नाश किया जाता है । अन्याय-श्रत्याचार के समूल नाश का यह सर्वश्रेष्ठ तरीका है । इस तरीके से अन्यायी और अत्याचारी के हृदय का परिवर्त्तन हो जाना है । परन्तु ऐसी सभावना प्राप्त करने के लिए साधना चाहिए ।

सुदर्शन सेठ का सामना होते ही त्रर्जुन माली का यत्त भाग खड़ा हुत्रा। त्रर्जुन माली स्वस्थ हो गया। उसने सुद--र्शन सेठ को धन्यवाद दिया त्रौर कहा- मैं त्रापका भक्त हूँ, लेकिन त्राप जिसके भक्त हैं वह महापुरुप केसे होंगे !

मित्रो ! भगवान् की परीज्ञा कर्भा-कर्भा भक्त से होती है । भक्त ऐसा होना चाहिए जैम्पा सुदर्शन मेठ था। सुदर्शन सेठ उस समय बिलकुल महादेव की प्रतिमा वन गये थे । जो आत्मा को ही परमात्मा मानकर उसमें तन्मय हो जाता है, उसकी शक्ति अद्भुत, अपूर्व और अलौकिक हो जाती है ।

यत्त के ग्रावेश से मुक्त होकर ग्रार्जुन माली ने सुदर्शन ते कहा--में ग्रापके इष्ट देव का दर्शन करना चाहना हूँ। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com रात्मा में भी मंगलमूर्ति छिपी हुई है। उसकी बाह्य प्रकृति के उपशान्त होने पर वह मंगलमूर्ती प्रकट हो जाती है। जिनकी भावनाएँ विगर्ड़ा हुई हैं, उनमें उत्तम भावना उत्पन्न कर दो तो धर्म की कितनी सेवा होगी? त्राज नीच कहलाने वाले लोगों में धर्म की बड़ी ग्रावश्यकता है। उनमें धर्म की भावना उत्पन्न करने का प्रयत्न करो। उनकी सेवा करो। उन्हें सद्भावना के बंधन में बाँधा ग्रार ग्रच्छी राह पर लाग्रो। वे भी ईश्वर की मूर्ति हैं। उनके मैले-कुचैले तन में ग्रार

ग्य।रह सौ इकतालीस मनुष्यों की निर्मम हत्या करने वाले

घोर हत्यारे को प्रेमपूर्वक गले लगाना और भगवान् केपास

त्रपने साथ ले जाना क्या उचित था ? सुदर्शन सेठ की भावना उस समय कितनी उदार ग्ही होगी ! उन्हें क्रर्जुन माली के

् पापों को धोना था । उसका सुधार करना त्रभीष्ट था । सुद-र्शन को झात था कि भयानक से भयानक पापी की त्रन्त-

व मा इत्यर का मूल है। उनक मल-कुचल तन में बार मलीन मन के भीतरी भाग में ईश्वरत्व छिपा हुब्रा है। उसकी पहिचान उन्हें करा दो।

त्रज्जुन माली को साथ लेकर सुदर्शन सेठ भगवान के पास पहुँचे। क्रर्जुन माली पर भगवान के उपदेश का प्रभाव पड़ा और उसका क्रज्ञान दूर दो गया। क्रर्जुन माली ने मुनि-वत क्रंगीकार किये। उसने सुदर्शन से कहा—'मैं क्रापका क्राभारी हूँ। ज्ञापकी कृपा से ही यहाँ तक पहुँच सका हूँ।' उत्तर में सेठ वोले—ऐसा मत कहिए। ज्ञाप बड़े हैं। मैं कई

७૨]

बीकानेर के व्याख्यान ]

वार भगवान् के दर्शन कर चुका हूँ पर संसार का त्याग नहीं कर सका त्रौर त्रापने एक वार में ही संसार त्याग दिया ।

अर्जुन ने कहा---मुभ जैसे कर हिंसक पर आपने बड़ी रूपा की है। मैं तो यही नहीं सेाच पाता कि जब मुभ सरीखे अधम को आपने ही सुधार दिया तो जिसे आप नमन करते हैं वह भगवान् कैसे-कैसे पापियों को न तारते होंगे !

साधु क्रर्जुन माली ने बेले-बेले का पारणा करके छह महीने में ही अपने पापों को भम्म कर डाला ! उन्हेंने अनेक कष्ट सहन किये और गहरे समभाव की साधना की । जब वह भिक्षा के लिए नगर में जाते तो लोग उन्हें तरह-तरह से खताते थे ग्रौर कहते थे-हमारे ग्रमुक संवंधी को मारने वाला यह हत्यारा त्रब साधु बनने का ढ़ोंग कर रहा है ! लोगों के मारने पर भी ऋर्जुन मुनि मुस्किराते रहते । कभी-कभी कहते-त्राप लोग सचमुच बड़े द्याल हैं। मैंने त्रापके संबंधी की हत्या की थी पर त्राप मार-पीट कर ही मुफे छोड़ देते हैं। त्रर्जुन मुनि का ऐसा ऋद्भुत समभाव देखकर मारने वाले भी काँप उठे कि म।रपीट से जब इसे दुःझ ही नहीं होता तो मारपीट करने से लाभ ही क्या है ? ऐसा करके हम उलटे पाप में पड़ते हैं। इस प्रकार के विचार करके कई लोग प्रभा-वित हुए ।

त्रर्जुन माली की कथा त्रापने कई बार सुनी होगी। पर जरा विचार करो कि यह कथा त्रपनी है या क्रर्जुन माली

की ? हम उस समय नहीं थे जब यह घटना घटी। हम आज हैं और आज हमारे सामने यह कथा है। अगर हमने इस कथा को अपनी ही कथा समफ ली तव तो इसे सुनकर हम अपना कल्याण कर सकते हैं; अन्यथा कथा सुनना और न सुनना बरावर है। मैं इस कथा को आध्यात्मिक रूप में घटा कर आपको वताना चाहता हूँ कि राजगृही नगरी क्या है. छैल, अर्जुन माली, उसकी स्त्री बन्धुमती, यक्ष, सुदर्शन सेठ और भगवान, महावीर कौन हैं ? और यह कथा कैसे बनी?

मित्रो ! जहाँ जन्म हुत्रा है वही राजगृही है । किसी पूर्वो-पार्जित पुग्य के उदय से यह शरीर-चेत्र मिला है। मन बहुत समय से ऋर्जुन माली है। मन रूपी ऋर्जुन की माया रूपी भार्या है। यह भार्या ऋजुन की तो बन कर रही मगर निष्ठा त्र्यजुन पर नहीं रही । जहाँ स्वार्थ का लालच देकर किसी ने दबाया, उसी ओर यह जाने लगी। इस माया रूपी स्त्री ने त्रपने नखरे दिखा-दिखाकर त्रात्मा को फँसा रक्खा है । क्रात्मा ने मिथ्या देव रूपी यत्त का इष्ट पकड़ा था, जिससे वह समय पर मेरी सहायता करे। इस शरीर में काम, कोध, मद, मन्सर ब्रादि छह शत्रु हैं । इन छैलों को वल-वीर्य रूपी श्रधिकार मिला । यह स्वच्छन्द क्रीड़ा करने लगे श्रीर जो-जे। त्रनर्थ किये उनका वर्णन नहीं हो सकता। इन छह शत्रुत्रों की यंद्रीलत ज्रात्मा को कष्ट पाते-पाते ज्रनन्त काल हो गया है। यह झह शत्रु जब-जब मस्ती पर आये तब तब मागा

ิชช ]

ياق آ

इनके पास गई; फिर भी यह शान्त नहीं हुए। मैंने छहों शत्रुओं को मारने की तैयारी की।मैं ने यह तो समझ लिया था कि इन्हें मारना उचित है, पर मिथ्या देव की संगति के कारण यह नहीं समभ सका कि इन्हें किस प्रकार मारना चाहिए ? श्रतएव मैं ने कई बार जलसमाधि लेकर, कई बार दूसरी तरह से बालमरण से मर कर यह दिखाया कि मैं इन्हें मारता हूँ, पर वास्तव में ऐसा करके मैं स्वयं ही मरा, शत्रु नहीं मरे। जैसे ऋर्जुन यह समझता था कि मैं इन छह शत्रुत्रों को मारता हूँ, मगर उसे ऋपनी स्थिति का भान नहीं रहा, इसी प्रकार मैं भी समझता रहा कि मैं इन छह विकार--शत्रुत्रों को मार रहा हूँ, मगर इस तरह मारने का परिएाम क्या होगा, यह मुझे मालून ही नहीं था। परिणाम यह हुआ कि शत्रुओं को मारने के पागलपन में मैं ने न जाने कितनों पर त्रान्याय किया । मुझमें ऋझान बना ही रहा । इतने में सौभा-ग्य से विवेक रूपी सुदर्शन सेठ की संगति मिल गई। उसने संच-भूठे देव का भान कराया, सुकृत्य-कुकृत्य का मेद सम-झाया, त्र्रीर सुगुरु∽कुगुरु की पहिच।न कराई । विवेक रूपी सुद्र्शन ने मन रूपी अर्जुन माली के सामने ध्यान किया अर्थात् त्रात्मा को एकाग्र बनाया। विवेक की शक्ति के प्रताप से मन में विचार त्राया कि यह तो ईश्वर का दर्शन है ! इस प्रकार विवेक-देव के दर्शन होते ही मिथ्यात्व---कुदेवमोह रूपी यत्त भाग गया। उसके भागते ही आत्मा ने विवेक का हाथ पकड

७६ ]

लिया और कहा-मैं तेरी शरण में हूँ ! ऋब तुभे नहीं छोडूँगा । श्राय गयो श्राय गयो श्राय गयो रे,

मेरे नाथन को नाथ यहाँ श्राय गयो रे,

वह तो त्राके मुफे है जगाय गया रे,

मेरे नाथन को नाथ यहाँ श्राय गयो रे,

विवेक को पाते ही चटमा भगवान् महावीर के समीप द्रा गया। जो तू प्रभु प्रभु सो तू है, हौत कल्पना मेटो,

शुध चैनन्य त्रानन्द विनयचंद, परमारथ पद भैंटो ।

त्रात्मा क्रौर परमात्मा एक हैं, दो नहीं। विवेक का हाथ पकड़ लेने से ज्रात्मा की परमात्मा से भेंट होती है ज्रौर फिर क्रात्मा स्वयं परमात्मा के रूप में प्रकट हो जाता है।

पत्थर की पुतली, कपड़े की पुनली और शक्कर की पुतली. यह तीनों स्नान करने गईं। पत्थर की पुतली पानी में डूब कर के भी वैमी ही बनी रही। कपड़े की पुतली पानी में भीगी ते। सही पर धूप लगने पर फिर ज्यों की त्यों हो गई। शक्कर की पुतली पानी में डूबकर उसी में रह गईं। इन तीन में से श्राप कैसे बनना चाहते हैं ? श्रर्जुन माली परमात्मा के दर्रान करने गया तो स्वयं परमात्मा बन गया।

त्रात्मा और परमात्मा के एक होने की पहिचान यह है। क्रर्जुन माली को भगवान महावीर में मिल जाने के पश्चात् लोगों की थप्पड़ें खाने की इच्छा हुई। वह थप्पड़ें मारने वालों के पास विशेष रूप से जाने लगा। यही क्रात्मा-परमाक्ष्मा के · वीकानेर के व्याख्यान ]

एक होने का लत्त्तए है। जिन्हें ग्रात्मा ग्रव तक तुच्छ सम-कता था उन्हीं से प्रेम करने लगे तो समझ लेना चाहिए कि ग्रात्मा ग्रीर परमात्मा एक हो गंया।

भगवान् महावीर में मिलकर ऋर्जुन माली ने अपना सारा हिसाव चुकता कर दिया। वह अपने ऊपर चढ़े हुए भारी ऋग से मुक्न हो गया। यह कथा सुनकर आप अपना खाता बरावर करेंगे या नहीं ? जीभ से हाँ कह देना तो सभ्यता मात्र है. अन्तःकरण क्या कहता है, यह देखना चाहिए।

संवन्सरी के दिन वर्ष भर के पाप की त्रालोचना की जाती है । क्रन्तःकरण में जमा हुई गंदगी को हटा देने का यह पर्व है। संवन्सरी के पश्चात हृद्य निर्मल करके जीवन का नया पथ निर्मित्त होना चाहिए, जिस पर चल कर आत्मा अपने श्रत्तय कल्याण के परम लदय को प्राप्त करने में सफल हो सके । भावना में पावनता लाने और हृदय को स्वच्छ बनाने के लिए क्षमायाचना की जाती है । यह एक परम पवित्र प्रणाली है। केवल ऊपरी रूप से इसका अनुसरण मत करो वरन् उसकी चेतना को जागृत रक्खो । उसे सजीव रूप में पालन करो । ऐसा करने से आपका जीवन ऊँची कक्षा में पहुँचेगा और धर्म की भी प्रभावना होगी। चमायाचना के लिए महाराज उदायी का दृष्टान्त सामने रक्खो 🕸 महाराज \* विस्तृत कथा जानने के लिए दे लिए-जवाहर किरणावली. किरण ६, बोल १७।

ى ]

उदायी ने पराजित और बंधनबद्ध चएडप्रद्योत का राज्य संवत्सरी संबंधी जमायाचना के उपलच्य में सहर्ष लौटा दिया था। इसे कहते हैं क्षमायाचना ! किसी के अधिकार को दबा रक्ष्वो और फिर उससे ज्ञमा माँगो तो यह ज्ञमा-याचना के महत्व को बढ़ाना नहीं, घटाना है।

मित्रो ! न मालूम किस पुरुष के उदय से आपको ऐसा संस्कारपूरित वातावरण मिला है ! इस वातावरण की पवि-त्रता को पहचानो और सांसारिक प्रलोभनों में इतने अधिक मत फँस जाओ कि आत्मा की सुध ही न रहे। प्रत्येक कार्य को आरंभ करते समय उसे धर्म की तराज़ू पर तौल लो। धर्म इतना अनुदार नहीं है कि वह आपकी अनिवार्य आव-इयकताओं पर पाबंदी लगा दे। साथ ही इतना उदार भी नहीं है कि आपकी प्रत्येक प्रवृत्ति की सराहना करे। धर्म का आश्रय लेकर आप कभी दुखी नहीं होंगे। इसलिप मैं कहता हूँ कि अपने जीवन को धर्म के सांचे में ढाल लो। इससे आप कल्याण के पात्र बनेंगे।

बीकानेर, ) २६–⊏-३•. ∫



ড≂ী



पर्युषरापवे के दिनेां में ज्रन्तगड (ज्रन्तकृत) सूत्र का व्याख्या न किया जाता है । जिस उद्देश्य से गण्धरों ने इसकी रचना-की है, उसी उद्देश्य से इसकः व्याख्यान किया जाता है। जिन महापुरुषों ने त्रपने त्रनादि कालीन कर्मों का त्रन्त किया है, जे। समस्त विघ्नों का नाश करके निर्विघ्न हे। गये हैं, उन महा-पुरुषों के चरित का इसे सूत्र में वर्णन किया गया है, ग्रतएव इस सूत्र केा 'ग्रन्तगंड' कहते हैं । इसमें दस ग्रध्याय हैं और यह त्राठवाँ अंग है इस कारण इस 'दशांग' कहते हैं। इस प्रकार इस सूत्र का पुरा नाम 'त्रन्तकृत दर्शांग' है। पर्यु-षग पर्व का समय कल्यागकारी है, ज्रतएव पर्युषण के आठ दिनां में यह समभाया जाता है। यों तो इसके सम्बन्ध में कई विचार हैं, परन्तु इसे आठ दिनेां में पूर्ण कर देने की परम्परा प्रसिद्ध है और व्यवहार में भी आ रही है। बड़े-बड़ महापुरुग इस परम्परा का पालन करते आये हैं और यह

**Ξ**0 ]

परम्परा कल्याणकर है, त्रतः मैं उनका त्रजुकरण कर रहा हूँ ।

व।स्तविक और गम्भीर दुष्टि से देखा जाय तो इस सूत्र के वर्णन करने का उंदृश्य वड़ा मार्मिक है । उसे पूरी तरह कह सकना वाणी की शक्ति से परे है ।

संसार में पद बहुत हैं और वे एक-दूसरे से ऊँचे हैं। मगर अपनी आत्मा पर चढ़े हुए आवग्णों को हटाकर आत्मा का स्वरूप पूर्ण रूप से शुद्ध वना लेने, विघ्नों का हटाने और आत्मा पर पूर्ण विजय प्राप्त करने से बढ़कर कोई पद नहीं है। आत्मा में अशुद्धता एवं विभाव परिएति उत्पन्न करने वाले कर्मों का अन्त करना मानव-जीवन की सर्वोच सिद्धि है। आपका और हमारा एक मात्र लक्ष्य यही है कि आत्मा को किसी प्रकार निर्विघ्न सुख की अवस्था में पहुँचा सर्के। जब हमारा यही लक्ष्य है तो कर्मनाश के कार्य में मार्गदर्शक और कल्याए में सहायक बनने वाले जो महा-पुरुष हुए हैं, उनके पंथ के। देखने से अपना कार्य सरल हो सकता है।

लच्य तो सबका यही है कि त्रात्मा की श्रशुद्धता मिटाई जाय, त्रात्मा का त्रापना विशुद्ध स्वरूप प्रकट किया जाय, मगर उपाय लोगों ने न्यारे-न्यारे बतलाए हैं। सांसारिक जीवन की विचित्र परिस्थितियों ने त्रौर काल की भिन्नता ने भी भिन्न-भिन्न उपायों की उत्पत्ति में भाग लिया है ज्ञौर बीकानेर के व्याख्यान ]

श्रव प्रश्न हे। सकता है कि अगर यह असंभव है तो किस उपाय से कर्मों का नाश करना चाहिए ? इसका उत्तर संक्षेप में यह है—

महाजमो येन गतः पन्था: ।

अर्थात् जिस मार्ग पर महापुरुष चले हैं, जिस मार्ग का ब्रवलंबन करके उन्होंने त्रपने कर्मों का क्षय किया है और ब्रात्मशुद्धि की है. वही मार्ग तुम्हारे लिए भी कल्याणकारी हे। सकता है।

महापुरुष चिना निर्णय सिये जिसी मार्ग पर पेर नहीं Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com भरते । ग्रतपव उनके द्वारा निर्णीत पथ ही मंगलकारी होता है । किसी महानदी को पार करना कठिन होता है, बड़े-बड़े बलवान तैराक भी पार नहीं कर पाते । परन्तु पुल बन जाने पर कीड़ी भी उस महानदी को पार कर जाती है । इसी प्रकार हम चाहे कितने ही ग्रशक्त हों, कितने ही कम पढ़े-लिखे हों, ग्रगर महापुरुषों के मार्ग रूपी पुल पर ग्रारुढ़ हो जाएँगे तो ग्रवश्य ही ग्रपने लद्त्य को--ग्रात्मशुद्धि को--प्राप्त कर सकेंगे । महापुरुषों का मार्ग संसार-सागर पार करने के लिए पुल के समान है । उनके मार्ग पर चलने से सव सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं ।

त्रव प्रश्न होता है कि महापुरुष किसे माना जाय ? इस प्रश्न का उत्तर एक प्रकार से कठिन है, फिर भी ग्रगर हम सावधानी से विचार करें त्रौर निर्णाय करने की शुद्ध बुद्धि हममें हो तो इतना कठिन भी नहीं है। ग्रापके सामने दो प्रकार के पुरुष खड़े हैं। एक ने त्रपनी ऋद्धि खूब बढ़ाली है त्रौर बहुत बड़ा त्रमीर वन गया है। दूसरा किसी समय ऋदिशाली था। उसने ऋद्धि की त्रसारता त्रौर अश्वरणता समझ ली त्रौर फिर उससे विरक्त हो गया है। सारी, सम्पदा को त्याग कर भिद्धु बन गया है। त्रव त्रपने ग्रनुभव से विचार कीजिए कि त्रापको कौन महापुरुष जान पड़ता है ? 'त्यागने वाला !'

संसार में महान ऋदिशाली भी बड़ा आदमी ऋर्थात्

महान पुरुष कहलाता है और त्यागी भी महापुरुष कहलाता है। मगर आप तो कर्मों का नादा करने के लिप महापुरुष की खोज कर रहे हैं। ऐसी स्थिति में स्वयं ही निर्एाय किया जा सकता है कि उक्त दोनों में महापुरुष कोन है ?

हम अपने कर्मों का नाश करना चाहते हैं, इसलिए हमें ऐसे ही महापुरुष का व्यादर्श प्रहण करना है जो त्यागी हो । जो सच्चा त्यागी होगा वह निश्चय ही सत्य पथ पर चलेगा। वह मिथ्या मार्ग को स्वीकार नहीं करेगा ।

सारांश यह है कि त्यागी पुरुषों का मार्ग कर्मनाश करने के लिप पुल के समान है।

एक प्रश्न यह भी किया जा सकता है कि किसका त्याग करने वाले को त्यागी समभा जाय ? इस प्रशन का उत्तर शास्त्र यह देते हैं कि जिसने हिंसा, असत्य, चोरी, मैथुन और लोभ आदि अठारह पापों का त्याग कर दिया है वही त्यागी कहलाता है। जिसमें कोध, मान, माया, लोभ, मोह, मार्त्सर्थ, अज्ञान आदि न हों उसी को त्यागी समभना चाहिए। ऐसा त्यागी ही महापुरुष कहलाता है। साँप ऊपर की केंचुली त्याग दे मगर विप का त्याग न करे तो उसकी भयंकरता कम नहीं होती। इसी प्रकार जो ऊपर से त्यागी होने का ढोंग करते हैं, परन्तु अंदर के राग — द्वेप आदि बिकारों से प्रस्त हैं, वे महापुरुषों की गएना में नहीं आ सकते। राग — देष का त्त्य हो जाने पर केवल झान की उपलब्धि होती है और

वीतराग दशा प्राप्त होती है । जो वीतराग बन गयाँ है वही वास्तव में महापुरुष है ।

=ਲ ]

ऐसे वीतराग महापुरुषों का स्प्ररण करके जिन्होंने अपना कल्याण किया है, उन्हीं का परिचय अन्तगडसूत्र में दिया गया है। इसके दस अध्यायों में उन महापुरुषों का वर्णन किया गया है और बतलाया गया है कि उन्हेंाने किस प्रकार अपने कर्मों का विनाश करके सिद्ध, बुद्ध और मुक्त अवस्था प्राप्त की है।

ऊपर जो विवेचन किया गया है, उससे यह स्पष्ट है कि इस अनादि कालीन संसार में महापुरुष अनंत हो चुके हैं। उनकी संख्या नहीं वतलाई जा सकती और न उनके नामों का ही उल्लेख किया जा सकता है। महापुरुप की जो परिभाषा वतलाई जा चुकी है वह जिस किसी में घट सकती है वही महापुरुष है। महापुरुष की महत्ता उसके नाम से नहीं है, गुणों से है। अतएव जो गुणों से महापुरुष है वही पूजनीय हे, वही माननीय है। भक्कामरस्तोत्र में कहा है—

> बुद्धस्वमेव विबुधार्चितबुद्धिबोषात्, त्वं शंकरोऽसि मुवनन्नयशंकरत्वात्। धाताऽसि धीर ! शिवमार्गविधेर्विधानात्, ब्यक्तं त्वमेव भगवन् ! पुरुषोत्तमोऽसि ॥

श्रर्थात्-हे प्रभो ! देवता तुम्हारे बुद्धि-वैभव की पूजा करते हैं, इसलिप तुम्हीं बुद्ध हो, तीन लोक का कल्याण करने के कारण तुम्हीं शङ्कर हो, मोत्तमार्ग की विधि का विधान करने के कारण तुम्हीं विधाता हो, चौर स्पष्ट है कि तुम्हींपुरुषोत्तम हो।

ग्राचार्य हेमचन्द्र ने कहा है---

यत्र तत्र समये यथा तथा योऽसि सोऽस्वमिधया यया तथा.

वीतदोषकलुषः स चेद्र भवान् , एक एव मगवन् ! तमोऽस्तुते ॥

त्रर्थात्—किसी भी परम्परा में, किसी भी रूप में. <mark>कि</mark>सी भी नाम से ग्राप हों. ग्रगर ग्राप वीतराग हैं तो सभी जगह एक ही हैं । आपके। मेरा नमस्कार हे। ।

इन उद्धरणों से झात होता है कि महापूरुष या वीतराग पुरुष का नाम पूज्य नहीं है। नाम उसका कुछ भी रख दिया जाय, त्रगर उसमें वीतरागता है तो वह पूज्य है।

भगवान् महावीर स्वामी अंतिम तीर्थकर थे। त्राज उन्हीं का शासन चल रहा है। सुधर्मा स्वामी ने भगवान् महा-वीर से जो कुछ सुना, वही उन्होंने जम्वूस्वामी से कहा। उसी वार्णा के द्वारा आप और हम अपना कल्याण कर सकते हैं।

> वीर: सर्वसुरासुरेन्द्रमहितो, वीरं बुधा संश्रिताः ! वीरेणाभिद्तः स्वकर्मनिचयो, वीराय नित्यं नमः ॥ वीरातीर्थमिदं प्रवृत्तमखिखं, वीरस्य घोरं तपः । वीरे श्रीधतिकान्तिकीतिंगिचय:, हे वीर ! मां पालय ॥

र्थात्-वीर भगवान् सुरेन्द्रों और श्रसुरेन्द्रों हारा

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

=x

पूजित हैं। ज्ञानी जन उनके पथ का ढी श्रनुसरए करते हैं। उन्होंने अपने समस्त कर्मों का नाश कर डाला है। वीर भगवान से ही इस तीर्थ की प्रवृत्ति हुई है। वीर भगवान का तप घोर था। उनमें अद्भुत थ्री, अनोखा घीरज और अनुपम कांति थी। उनकी कीर्त्ति का वर्णन नहीं किया जा सकता। ऐसे थ्रीवीर भगवान हमारी रक्षा करें।

भगवान् जिस-जिस त्रवस्था में रहे, उस-उस क्रवस्था में इन्द्र ने उनकी पूजा की। भगवान् के गर्भकल्याणक के समय इन्द्र ने उत्सव मनाया। जन्मकल्याण के समय मेरु पर्वत पर जाकर उत्सव किया। दीक्षा लेने पर उसने दीज्ञा-महोत्सव किया।

भगवान् ने घोर तप करके कर्मों का विनाश कर डाला। उनके तप का ही यह प्रभाव है कि भगवान् का शासन झब तक चल रहा है। धर्म के नाम पर संसार में झनेक सत्ताएँ हेा चुकी हैं, जिन्होंने राजाओं का भी झाश्रय मिला था। झर्थात् राजा भी उनकी झाझा में थे। राजाओं का झाश्रय पाकर भी ष्राज उन धर्मों का हास हेा गया है। जैनधर्म का रत्तक कोई राजा नहीं है, फिर भी वह झपने पैरेां पर खड़ा है। इसका कारण भगवान् की तपस्यां ही है। उन्हीं के तप के प्रबल प्रभाव से झनेक भीषण संघर्षों में जैनधर्म ने विजय प्राप्त की है झौर झाज भी वह विजयशील है। दुनिया जैन-धर्म के सिद्धांतों के झमल में ही झपनी भलाई देख रही है।

≂€`].

प्राचीन काल में राजाओं के साथ उनकी रानियाँ सती होती थीं। भारतीय विचारकों ने उसका विरोध किया और अंगरेजेां के शासन में वह प्रथा बंद कर दी गई। लेकिन जैनधर्म के श्रनुसार संथारा जैसा पहले होता था वैसे ही श्राज भी हेाता है। जैनधर्म का रक्षक कोई राजा नहीं है, फिर भी उसमें ऐसी स्वाभाविकता भरी है कि उसके किसी सिद्धांत का खरडन नहीं किया जा सकता। यह सब भग-यानू के तप का ही प्रभाव है।

नौ चौमासी तप कियों।

ते प्रग्रवों वर्धमान !!

भगवान के तप के प्रभाव से ही ज्याज यह शासन अपने पूर्व रूप में विद्यमान । यद्यपि काल के प्रभाव से इसमें नाना सम्प्रदाय उत्पन्न हे। गए हैं, फिर भी वैसी अंधाधुन्धी यहाँ नहीं है जैसी कि ज्रन्यत्र दिखाई देती है । उदाहर रार्थ--- एक पुस्तक में लिखा है कि ईसा का यह उपदेश होते हुए भी कि यदि तुम्हारे एक गाल पर केाई धप्पड़ मारे तो तुम उसके सामने दूसरा गाल कर दो: ईसा के इस उपदेश के पीछे तप का प्रभाव न होने से ईसाइयों ने ज्रपने धर्म में स्वयं ही बड़ी अंधाधुन्धी मचा रक्खी है । बाइबिल का दाब्द पढ़ लेने पर, उसका ज्रजुवाद करने पर या उसके उपदेश के सम्बन्ध में किसी प्रकार की शङ्का करने पर लोग जिन्दे जला दिये गये हैं। उस धर्म के ठेकेदारों ने किसी के। कुट-कुट कर मारा तो

[ जवाहर-किरणावस्ठी

किसी के। खएड-खएड करके मारा ! यह अंधाधुन्धी धर्म के नाम पर ही की गई थी । इस प्रकार धर्म के नाम पर हजारों नहीं लाखों ममुप्यों की हत्या की गई है। लेकिन जैनधर्म के किसी त्रजुयायी ने धर्म के नाम पर त्राज तक किसी के। नहीं सताया, किसी की इत्या नहीं की। जैनधर्म के अनुया-यियों ने धर्म का प्रचार करने में क्रनेक बाधाएँ सहन की हैं, कष्ट सहन किये हैं, मार खाई है, यहाँ तक कि बहुतों ने प्राण मी दिये हैं; मगर कभी किसी के प्राण लिए हों, ऐसा नहीं सुना गया। यह सब भगवान महावीर के तपोबल का प्रभाव है। उनका ऐसा प्रभाव था स्त्रीर वह इतना उत्कुष्ट और निर्मल था कि उनके धर्म के त्रनुयायियों ने त्र**पना धर्म** फैलाने के लिए कभी किसी को नहीं सताया। श्राज जैनधर्म के ब्रद्रयायी राजा नहीं हैं तो क्या हुआ। किसी समय सेालह-सोलह देशां पर शासन करने वाले राजा इसके अनुयायी थे। वे प्रचंड शक्तिशाली और प्रतापी योद्धा थे। किन्तु धर्म का नाम लेकर उन्होंने किसी को नहीं सताया। किसी को लेश मात्र मी भय नहीं दिखलाया।

श्रम्य धर्मों के इतिहास को देखने से झात होगा कि उस धर्म को फैलाने के लिए अनेक प्रकार के अत्याचार किये गये हैं। जैनधर्म का इतिहास जैनों ने भी लिखा है और हूसरों ने भी लिखा है। मगर उसमें किसी ने यह बात नहीं लिखी कि कभी किसी जेन रोगा के अगने धर्म का असार झरने के

55 ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

लिए तलवार का सद्दारा लिया। विश्वकवि रवीद्रनाथ ठाकुर जैसे प्रसिद्ध लेखक ने भी जब भगवान् महावीर के विषय में लिखने के लिए कलम उठाई तो यही लिखा कि संसार की श्रंधाष्ट्रंधी और मारकाट की शांति का उपदेश भारत में भग-वान् महावीर ने ही सुनाया। उनके तप का प्रभाव ही ऐसा था कि धर्म के नाम पर होने वाली हिंसा त्राप ही वंद हो गई।

धर्म के नाम पर मारकाट करने वाले लेागों के धर्म में मारकाट करने की तो आझा दी नहीं गई होगी, परन्तु उस धर्म के प्रवर्त्तक में तप का बल नहीं था। भगवान् महावीर का तप श्रसाधारण था। यही कारण है कि सिद्धान्त रूप से भगवान् का शासन उसी प्रकार चल रहा है, जिस प्रकार उन्होंने चलाया था।

त्रगर केाई जैनधर्म मानने वाला कुपात्र पुरुष हिंसा भी कर डाले तो भी केाई समभदार यह कहने के लिए तैयार नहीं हेागा कि जैनधर्म की शिज्ञा ऐसी है। मगर मुस्लिम धर्म के त्रानुयायियों के कामें। की तरफ देखिए तो मालूम होगा कि मुस्लिम धर्म के फैलाने के उद्देश्य से उन्होंने कैसे-कैसे ग्रत्याचार किये हैं। उनके शास्त्र में ही काफिरेां के लिप पत्थर लिखे हैं।

भगवान महावीर ने ग्यारह वर्ष छह मास और पच्चीस दिन नग्न किया चौर नौ वार चौर्मासी तप किया। वे दिन- रात में कभी पानी की एक बूँद भी नहीं लेते थे, तिस पर भी दिन केा सूर्य की ग्रातापना लेते ग्रौर रात्रि में वीरासन से खड़े रहते थे। भगवान ने ग्रपने ग्रनुयायियों का तपस्या का मार्ग सिखलाने के निमित्त इतना उग्र तप किया था। भगवान इतना तप न करते तो ऐसे कुसमय में, नाना प्रकार की प्रतिकृल ग्रौर भीषण परिस्थितियों में उनका धर्म स्थिर कैसे रहता ?

श्राज न्याय की तराजू पर एक त्रोर जेनियों की तपस्या रक्खो और दूसरी त्रोर सारे संसार की तपस्या रक्खो। जैनों की संख्या कम होने पर भी देखो कि जैनियों की तपस्या की बरावरी क्या सारे संसार की तपस्या मिल कर भी कर सकती है ? भारत वीच में भूल कर त्रब तप की महिमा त्रौर सकती है ? भारत वीच में भूल कर त्रब तप की महिमा त्रौर त्रहिंसा की शक्ति को फिर समक रहा है। वह महावीर भग-वान के सिद्धान्तों की त्रोर कुक रहा है। वह महावीर भग-वान के सिद्धान्तों की त्रोर कुक रहा है। दूसरे को कप्ट न देकर स्वय कप्ट सह लेना, त्रनदान करना, यह भावना महावीर स्वामी के सिद्धान्त की है त्रौर भारत ने इस भावना का त्रानुसरण किया है।

गांधी जी ने जनधर्मानुयायी कवि राजचन्द भाई के। अपना धर्मविषयक गुरुमाना है। गांधीजी कभी के ईसाई बन गये होते पर संयोगवश उन्हें राजचन्द्र भाई मिल गये। गज-चन्द्र भाई से उन्होंने कुछ प्रश्न किये। गांधीजी के। संते।ष-जनक उत्तर सिन्द गया। इस कारण के ईक्लाई होने से बच गये। वे ईसाई हेा गये होते तो त्राज कौन जाने किस रूप में होने। पर जैनधर्म के प्रताप से ऐसा नहीं हुन्ना।

गांधीजी ने अपने जीवन में जितनी तपस्या की है, उतनी शायद ही किसी दूसरे देशनेता ने की होगी। इक्कीस-इक्कीस दिन तक तो उन्होंने अनशन ही किया है और दूसरी तपस्या का अंदाज जगाना कठिन है। वे तपस्या के प्रभाव को भली-भौति जानते हैं। गीता में एक श्लोक है—

विषया विनिवतेन्ते निराहारस्य देहिनः ।

इसका सीधा-सादा अर्थ तो यह है कि निराहार मनुष्य विषय-हीन हेा जाता है। निराहार देह में विषय नहीं टहरते। लेकिन वासना वाह्य तप से नहीं जाती। वासना का नाश करने के लिए परमात्मा के ध्यान की आवश्यकता है।

लेकमान्य तिलक ने इस अर्थ को घुमा-फिरा कर यह आशय निकाला है कि उपवास करना ढोंग है-द्यात्महत्या है। निलकजी के ऐसा अर्थ करने का कारण संभवतः यही हे। सकता है कि उन्हें उपवास का अनुभव नहीं था। जिसने उपवास ही न किया हो वह उपवास के विपय में ठीक निष्कर्ष नहीं निकाल सकता। इसके विरुद्ध गांधीजी का उपवास संवंधी व्यक्तिगत अनुभव है, अतः उन्होंने उक्त श्लेाक का वही अर्थ किया है, जा में ने उपर बतलाया है। दोनों के अर्थ में अन्तर पड़ने का कारण यही है कि एक ने उपवास नहीं किया और दूसरे ने उपवास करके अनुभव प्राप्त किया है। अमल

किये बिना सिद्धि प्राप्त नहीं होती, इसलिए भगवान् महावीर ने जेा कुछ कहा है, वह सब करके दिखाया भी है।

भगवान् महावीर ने प्रभावशाली तप किया, उसी का यह परिणाम है कि स्नाज भी साधु, साध्वियाँ, श्रावक श्रावि-काएँ तप करते हैं। स्राज जैन महात्मास्रों में त्याग-वैराग्य की जेा शक्ति है, वह सब भगवान् महावीर के तप का ही प्रताप है।

भगवान् महावीर से ऋतुल तीर्थ निपजे हैं। उन घीर महाप्रभु की तपस्या राेमांचकारिणी ग्रीर वड़ी प्रभावशा-त्तिनी थी।

> श्री जिनराय का ध्यान लगावे, ता घर ग्रानन्द-मङ्गल छावे। सिद्धारथ राय के नन्द श्रनोपम, रानी त्रिशला देवी कूँख जो श्रावे। चैत सुदी तेरस की रजनी, जन्म भयो प्रभु सब सुख पावे। श्री0।।

भगवतीसूत्र में कहा है---

तद्दारूवार्या समग्रार्था निग्गंथार्या ।

यही पाठ भगवान् के विषय में भी आया है और कहा गया है----

इहलोगहियाए परलोगहियाए ।

तथारूप के अमण निर्यन्थ या त्ररिहन्त भगवान के नाम-गोत्र का स्मरण करना-भक्ति करना-इस लोक और पर-

દર ]

## वीकानेग के व्याख्यान ]

लोक में हित ऋौर सुख देने वाला है।

मित्रो ! त्रगर त्रापकेा सूत्र के वचन पर श्रद्धा है तो निश्चय कर लेा कि भगवान् देवाधिदेव हैं। उनका शरण छोड़कर दूसरे के शरण में जाना किस प्रकार उचित कहा जा सकता है ?

बहुत-से लोग जगन्नाथ प्रभु का शरण ल्रोड़ कर भैरां-भवानो की शरण लेते हैं । शायद उनका ख़याल है कि भग-वान तो परलोक में कल्याणकारी हैं और भैरेां-भवानी इस लोक के लिए कल्याणकारी हैं । लेकिन गीता में भी कहा है कि परमात्मा केा पूजने वाला परमात्मा के। प्राप्त हेागा और भूतों प्रेतेंा केा पूजने वाला भूतों-प्रेतेंा केा प्राप्त हेागा ।

त्रब प्रश्न किया जा सकता है कि भगवान का ध्यान किस प्रकार लगाया जाय ? आज पर्युपए का प्रथम दिवस है। आज से लेकर आठ दिनों में भगवान महावीर के। विशेष रूप से ध्यान में लाना है और उस ध्यान में अन्त-राय करने वाले विझों को हटाना है। ऐसे विझ अनेक हैं पर मुख्य रूप से दो विझों की छोर आपके। ध्यान देना चाहिए । वे यह हैं----शास्त्र की बात के। अन्यथा समभ लेना और लौकिक भावनाओं में मन का फँसा रहना । आत्मकल्याए का पहला उपाय शास्त्र की बात यथार्थ रूप में समभना है । शास्त्र का त्राशय कुछ और हे। और आप समझ लें कुछ और ही; तो वड़ा अनर्थ हे।ता है । कुछ का कुछ अर्थ समभ लेने का क्या

परिएाम होता है, इस बात को सरलता त्रौर स्पष्टता के साथ समभाने के उद्देश्य से एक दृष्टांत कहता हूँ—

દંધ ]

एक नामी सेठ था। खूब धनाढ्य था। उसके पाँच लड़के थे, लड़की एक भी नहीं थी। एक दिन सेठ ने विचार किया---'हम दूसरे के यहाँ से लड़की लाते तो हैं पर दूसरों को देते नहीं हैं। यह मेरे ऊपर ऋण है। इस प्रकार विचार करने के बाद सेठ के दिल में कन्या का पिता बनने की भावना उत्पन्न हुई। पुराययेगा से सेठ की भावना पूर्ण हुई। उसके यहाँ एक लड़की जन्मी। सेठ का घर वैष्णव सम्प्रदाय का था। घर के सभी लोग विष्णु की भक्ति में तल्लीन रहने थे। वे अपने धन-

वैभव ऋादि के। ठाकुरजी का प्रताप समभते थे । इसके ऋनु-सार उन्होंने उस लड़की के। भी ठाकुरजी का ही प्रताप समभा ।

पाँच लड़केां के बाद गहरी भावना होने पर लड़की का जन्म हुत्रा था। इसलिए बड़े ही लाड़ प्यार के साथ लड़की का पालन-पोषण किया गया। लड़की का नाम नाम फूलां बाई रक्खा गया। इस बात बात का बहुन ध्यान रक्खा जाता था कि लड़की को किसी भी प्रकार का कष्टन होने पाये। लड़की जब कुछ सयानी हे। गई तब भी सेठजी उसे उसी प्रकार रखते थे। लड़की कभी कुछ अपराध या भूल करती तो भी सेठजी एक शब्द न कहते और न दूसरों के। कहने देते। इसी प्रकार ब्यवहार चालू रहा और लड़की बड़ी हो चली। जैसा होने वाला होता है वैसे ही निमित्त भी मिल जाते हैं । तदनुसार सेठ के यहाँ एक दिन कोई पंडित त्राये और उन्होंने गीता का निम्नलिखित श्लोक पढ़ा—

सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं वज्ञ । त्रहं त्वां सर्वपापेम्थो मोत्त्रयिष्यामि सा शुचः ॥६६॥

फूलां बाई इसका ऋर्थ समझी—सब धर्मों के। छोड़कर मेरी रारण में द्या जाओ। तुमने कितने ही पाप क्यों न किये हों, मैं उन सब से मुक्त कर टूँगा। ऋब उसने निश्चय कर लिया—नारायण पापों से मुक्त कर ही देते हैं, फिर किसी भी पाप से डरने की द्यावश्यकता ही क्या है ? पाप से डरने का द्यर्थ नारायण की शक्ति पर द्यविश्वास करना होगा। वस, केवल ईश्वर से डरना चाहिए, पापों से नहीं।

ठाकुरजी से उरने का अर्थ उसने यह समभा कि उन्हें विधिपूर्वक नैवेद्य त्रादि चढ़ाकर पूजना चारिप-किसी प्रकार की ब्रविधि नहीं होना चाहिए । इससे ठाकुरजी प्रसन्न होंगे ।

फूलां वाई के हृदय में यह संस्कार ऐसी इढ़ता के साथ जम गया कि समय-समय पर वह कार्यों में भी व्यक्त होने लगा। हृदय का प्रवल संस्कार कार्य में उतर ही ब्राता है। फूलां बाई का व्यवहार ब्रापने नौकरों-चाकरों खौर पड़ौसियों के प्रति ऐसा ही बन गया। वह सव से लड़ती-कगड़ती खौर जिएंकुश व्यवहार करती। इस प्रकार प्रालां वाई शुलां

દદ્દ ]

बाई बन गई।

पहले कहा जा चुका है कि उस घर के सभी लोग सभी वातों के लिए ठाकुरजी का ही प्रताप समझते थे। घर में जा भावना फैली हेाती है उसी केा वालक प्रहण करते हैं त्रौर वैसी ही भावना बन जाती है। फ्रूलीवाई की भावना भी ऐसी ही हेा चली। वह भी हर चीज़ केा ठाकुरजी का प्रताप समझने लगी। सेठजी के यहाँ यह भजन गाया जाता था---

जो रूठे उसको रूठन दे, तूमत रूठे मन बेटा।

एक नारायण नहिं रूठे तो, सबके काट ल्ूँ चोटी पटा ।।

फूलांबाई ने इस भजन का यह आ्राय समभ लिया कि सब लोग रूठते हैं तो परवाह नहीं। उन्हें रूठ जाने दो ! ग्रगर.ठाकुरजी अकेले न रूठे तो सब के सिर के बाल उत-रवा सकती हूँ।

फ्रूसां बाई ने सोचा—-दुनिया में बहुत लोग हैं। किन-किन की त्रलग-न्न्रलग खुशामद करती फिर्ढंगी ! त्रतपव न्नच्छा य**दी है कि ब्रकेले न**ारायण को राजी कर लिया जाय। फिर चाहे जिससे चाहे जैसा व्यवहार किया जा सकता है।

फूलां वाई के ऐसे व्यवहार के। घर के लेगग हँसी में टालते रहे, मगर फूलां बाई समझने लगी कि यह सब नारायण भगवान का ही प्रताप है। नारायण मददगार हा तो के।ई क्या कर सकता है ? इस प्रकार फूलां बाई सबके साथ ग्रल का सा व्यवहार करने लगी।

फ़ूलां बाई की सगाई एक करोड़पति सेठ के घर की गई। यह देख कर तो फ़ूलांबाई के त्रभिमान का पार ही न रहा। वह सेाचने लगी—मुभ पर ठाकुरजी की बड़ी रूपा है। यही कारण है कि इस घर में मैंने सभी पर अंकुश रक्खा है, फिर भी मैं करोड़पति के घर ज्याही जा रही हूँ! जैसी धाक मैंने यहाँ जमा रक्खी है. वैसी ही सुसराल में जमा सकूँ तो ठाकु-रजी की पूरी रूपा समभूँ।

विवाह हो गया। फूलांबाई सुसराल पहुँची। सुसराल पहुँचकर ससुर-सासू के पैर छूना ग्राटि विनीत व्यवहार तो दूर रहा. उसने त्रपनी दासी को सासू के पास भेजकर कहला दिया—'ग्रभी से यह बात साफ़ कर देना ठीक जँचता है कि मैं इस घर में गुलाम या दासी वन कर नहीं त्राई हूँ। मैं मालकिन वनकर त्राई हूँ और मालकिन बनकर ही रहूँगी। त्रपने साथ मैं धन लेकर त्राई हूँ, कोरी नहीं त्राई हूँ। सब काम-काज मेरे कहने के त्रानुसार होता रहा तो ठीक, ग्रान्थधा इस घर में तीन दिन भी मेरा निर्वाह न होगा।'

फ़ूलांबाई सेाचती थी—ठाकुरजी प्रसन्न हैं तो फिर डर किसका ? आ्रारंभ में प्रभाव जम गया तो जम गया, नहीं तो जमना कठिन है। इसलिप पहले ही आ्रातंक जमा लेना चाहिए। डर-भय की तो परवाह ही नहीं है !

नवागता पुत्रवधू का यह अनेखा संदेश सुनकर सासू Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com फ़ूलांबाई के श्रहंकार को और ईंधन मिल गया। वह सेाचने लगी—धन्य हैं ठाकुरजी, उन्होंने यहाँ भी मेरा बेड़ा पार लगा दिया। बड़ी प्रसन्नता और उत्साह के साथ उसने ठाकुरजी की मूर्त्ति पधराई और कहने लगी—'ठाकुरजी का प्रभाव मैंने प्रत्यक्ष देखा !'

थोड़े ही दिनेां में फूलांबाई के व्यवहार से घर के सब लोग कॉप उठे। उसने सब जगह व्यपना एकछत्र राज्य जमाना शुरु किया। वह न किसी से प्रेम करती, न किसी का लिहाज़ रखती। सासू वगैंरह समझ गई कि बहू का खभाव दुष्ट है। मगर घर की बात वाहर जाने से इज्ज़त चली जाएगी। इस विचार से घर के लोग कड़वे घूँट के समान

٤⊏ ]

फ़ूलांबाई के व्यवहार को सहन करते गये और उसे **चमा** करते रहे। उनकी क्षमा के। क़ूलांबाई ने ठाकुरजी का अपने ऊपर विशेष अनुब्रह समका। उसका व्यवहार दिन प्रतिदिन बुरा होता चला गया।

फूलां की सुसराल के किसी सम्बन्धी के घर विवाह था। उस विवाह में सपरिवार सम्मिसित होना त्रावश्यक था। बहू के। भी साथ ले जाना जरूरी था। मगर चिन्ता यह थी कि त्रगर पराये घर जाकर भी इसने ऐसा व्यवहार रक्खा तो इतनी बड़ी इज्ज़त कौड़ी की हे। जायगी। त्रन्त में बहू को घर पर ही छोड़ जाने का निश्चय किया गया। मगर फूलांबाई को छोड़ जाना भी सरल नहीं था। इसलिए उसकी सास ने एक उपाय सेाच लिया।

मूर्ख ले।ग अपनी मिथ्या प्रशंसा से प्रसन्न होते हैं। उन्हें प्रसन्न करके फिर जेा चाहे वही काम करा सकते हो। वे खुशी-खुशी कर देंगे। सासू ने फूलांबाई की खूब प्रशंसा की। अपनी प्रशंसा सुनकर वह फूल गई। उसके बाद सासू ने कहा - इस विवाह में जाना तो सभी केा चाहिए, पर घर सूना नहीं छे।ड़ा जा सकता। बड़ा घर है। इसे सँभालने के लिप होशियार आदमी चाहिए। तुम बहुत होशियार हो। अगर

घर रद कर इसे सँभाले रहो तो सब ठीक हेा जाएगा। फूलांबाई फूलकर कुप्पा हेा चुकी थी। उसने कहा— तुम्हारे बिना कौन सा काम घ्रटका है ? तुम सब पधारो। घर सँभालने के लिप मैं अकेली ही काफी हूँ।

घर के लोग यही चाहते थे। फ़ूलांबाई को घर छे।ड़कर सब विवाह में सम्मिलित हेाने के लिए रवाना हेा गये।

उधर सब लोग विवाह के लिए गये और संयोगवरा इधर सेठ की समानता रखने वाले एक सगे मेहमान सेठजी के यहाँ आ गये। मेहमान भी ईश्वर में निष्ठा रखने वाला भक्त था। फूलांवाई केा मेहमान के आने का समाचार मिला। उसने भोजन की तैयारी करके उसे जीमने के लिए बुलाया। मेहमान जीमने बैठा और भोजन का थाल उसके सामने त्राया। उसने जैसे ही भोजन करना प्रारंभ किया कि उसी समय फूलां ने कड़क कर कहा--कभी पहले भी ऐसे टुकड़े मिले हैं या नहीं? एकदम भुखमरों की तरह भोजन पर टूट पड़े! कुछ विचार भी नहीं किया और पेट में भरने लगे। के दिन के भूखे आये हो?

ऐसे समय में कोध आना स्वाभाविक था। भोजन करने के अवसर पर यह शब्द कह कर फूलांबाई ने भोजन को ज़हर बना दिया था। पर मेहमान ने से।चा—मैं भक्त हूँ। इसने भोजन को ज़हर बना दिया है, उसकेा मैं अमृत न बना सका तो फिर मैं भक्त ही कैसा ? इसमें और मुफमें फिर अन्तर ही क्या रहेगा ? मैं तो आज आया हूँ और आज ही चला भी जाऊँगा, मगर इसके घर के लोग कितने दयाशील और सहिष्णु होंगे जो रोज़-रोज़ इसके ऐसे बर्ताब को सहन

200]

वीकानेर के व्याख्यान ]

करते होंगे ! मेरा इसके साथ परिचय नहीं है, फिर भी इसने पत्थर-सा मारा है। यह घर वालों के साथ कैसा सलूक करती होगी ? सचमुच वे लेाग धन्य हैं जा इसके इस दुष्टतापूर्ण व्यवहार को शांति के साथ सहन करते हैं ! त्रगर मैं इसके स्वभाव को और भड़का दूँ तो इसमें मेरी विशेषता क्या है ? मैं इसका मेहमान वना हूँ। किसी उपाय से त्रगर इसका सुधार कर सङ्ँ तो मेरा ज्ञाना सार्थक हो सकता है।

मन ही मन इस प्रकार विचार कर उसने फूलांबाई से कहा— आपने क्या ही अच्छी बात कही है ! यह भोजन की तैयारी और उसपर आपका यह वोलना मैंने आज ही देखा है । अप ऐसी हैं तभी तो यह तैयारी कर सकी हैं ।

कृलांबाई मन ही मन कहती है-ठाकुरजी का प्रताप धन्य है कि उन्होंने इसे भी मेरे सामने गाय बना दिया है !

प्रकट में वह बोली—-ग्रच्छी बात है, ग्रब त्राप जीम लीजिए । दो-चार दिन ठहरोगे न ? ऐसा भोजन दूसरी जगह मिलना कठिन है ।

मेहमान—श्राप ठीक कहती हैं। ऐसा भोजन दूसरी जगह कदापि नहीं मिल सकता। मैं श्रवश्य दो-चार दिन रहूँगा। श्रापकी रुपा है तो क्यों नहीं रहूँगा ?

उसने सेाचा—इस मेाजन को श्रमृत बना लेना ही काफी नहीं है। इस बाई को भी मैं श्रमृत बना लूँ तो मेरा कर्त्तव्य पुरा होगा। वास्तव में सुधार का काम बड़ा टेढ़ा होता है। तलवार की धार पर चलने के समान कठिन है। सुधारक को बड़ी विकट परिस्थितियों का सामना करना पड़ता है। इन कठिनाइयों में भी जेा टढ़ रहता है और अपने उद्देश्य की प्रशस्तता का खयाल रखकर विकट से विकट संकटों को खुशी के साथ सहन कर लेता है, वह अपने उद्देश्य में सफल होता है।

मेहमान जीम कर चला गया। पूछताछ करके उसने पता चलाया कि फ़ूलांबाई का स्वभाव ही ऐसा है। यह केवल ठाकुरजी की भक्ति करती है चौर सबकी कम्बख्ती करती है। मेहमान ने साचा—चलो यह ठीक है कि वह ठाकुरजी की भक्ति करती है। नास्तिक को समभाना कठिन है, जिसे थोड़ी-बहुत भी श्रद्धा है, उसे समभाना इतना कठिन नहीं है।

मेहमान ने पक-दो दिन रहकर क्तूझांबाई के वाग्वाणें को खूब सहन किया और उसकी प्रकृति का भलीभाँति क्रध्य-यन कर लिया। उसने समझ लिया कि यह ठाकुरजी के सामने सब्को तुच्छ समभती है और इसने धर्म का स्वरूप उलटा सधभ लिया है। उधर फूलांबाई सोचने लगी - कैसा बेशर्म है यह क्रादमी, जो हँसता हुक्रा मेरी सभी वातें को सहन करता जाता है। जो लोग मेरे क्राश्रित हैं, वे भी मेरे ब्यवहार को देखकर क्रगर मुँह से कुछ नहीं कहते तो भी

१०२ ]

श्राँखें लाल तो कर ही लेते हैं। मगर इसके नेत्रों में जरा भी विकार नहीं दिख़ाई देता। चेहरा ज्यों का त्यों प्रसन्न बना रहता है। इसे मेरी परवाह नहीं है, फिर भी इतना शांत रहता है। यह मनुष्य कुछ निराला है।

दो-तीन दिन बाद, ग्राधी रात के समय, मेहमान फ़ुलां-वाई के कमरे के पास गया और उसे ग्रावाज़ दी। फ़ूलांबाई ने पूछा--कौन है ? उसने ग्रपना नाम बता दिया। आधी रात के समय त्राने के लिए फ़ूलांबाई उसे धिकारने लगी। तब उसने कहा--मैं किवाड़ खोलने के लिए नहीं कहता। त्रापके हिताहित से सम्बन्ध रखने वाली बात सुनाने त्राया हूँ। न सुनना चाहो तो मैं जाता हूँ। सुनना हा तो किवाड़ की ग्राड़ में से सुन लो।

हिताहित की बात सुनने के लिए फ़ूलांबाई किवाड़ के पास खड़ी हो गई। उसने कहा-क्या कहना है, कह डालो।

मेहमान—कहूँ या न कहूँ, इसी दुविधा में पड़ा हूँ । कुछ निर्णय नहीं कर पाया हूँ ।

फ़ूलांवाई—जेा कहना चाहते हेा कह डालो ! विचारने की बात डी क्या हैं ? डरो मत ।

मेहमान—त्र्यापका भी त्राग्रह है तो कह देता हूँ। त्रभी मैं सो रहा था। स्वप्न में ठाकुरजी ने दर्शन दिये थे।

फ़ूलां—ठाकुरजी ! तुम्हारे भाग्य वड़े हैं जा ठाकुरजी ने दर्शन दिये ! उन्होंने तुमसे क्या कहा है ? १०४ ]

मेहमान—उन्होंने कहा कि भगत ! चल । ग्रब मैं इस घर में नहीं रहूँगा, तेरे साथ चलूँगा । मैंने ठाकुरजी से कहा— मैंने इस घर का नमक खाया है । त्राप मेरे साथ चलेंगे तो मेरी बदनामी होगी ।

′फ़ूलां---ठाकुरजी मेरे घर से रूठे क्यों हैं ? किस काग्ण जाना च।हते हैं ?

मेहमान—मैने यह भी पूछा था कि त्राप इस घर से क्यों रूठ गये हैं ? उन्होंने उत्तर दिया कि मैं इस घर से ऊब गया हूँ । त्रब इस घर की सत्ता मुफसे नहीं सही जाती। मैं धीरज रख रहा था कि त्रब सुधरे, त्रब सुधरे, मगर त्रभी तक कुछ सुधार नहीं हुन्रा। उन्होंने यह भी कह दिया कि मैं तेरे हृदय में बसूँगा। तू भक्त है। मैने ठाकुरजी से पूछा—क्या कपड़ों की या नैवेद्य की कुछ कमी रही ?

रुलांवाई ने चट किवाड़ खोल दिये और कहने लगी— मैं ठाकुरजी के लिए किसी चीज़ की कमी नहीं हेाने देती । फिर वे नगराज़ क्यों हेा गये ?

मेहमान—मैंने भी तो उनसे यही प्रश्न किया था। उन्होंने उत्तर दिया—तू भी मूर्ख मालूम होता है। मैं क्या उसके कपड़े-लत्ते के लिए नड़ा-भूखा बैठा हूँ! मैं त्रपनी सत्ता से संसार का ईश्वर हुत्रा हूँ। वह क्या चीज़ है जो मुझे कपड़े-लत्ते श्रोर नैबेद्य देगी ? मुझे उसकी परवाह ही कब है ? फूलां—मैं जानती थी कि ठाकुरजी इन्हीं चीज़ों से प्रसन्न होते हैं। फिर मुभ से क्या श्रपराध हुग्रा है जो ठाकुरजी जाने की सोच रहे हैं ?

मेहमान—ठाकुरजी ने मुभे एक वात कही है और उसका उत्तर तुम से माँगने की भी त्राझादी है। उन्होंने पुछवाया है-इस बाई के एक सुकुमार लड़का हो। कोई मनुष्य उस लड़के को मारे या ऋपमान करे। फिर उन्हीं हाथों से एक थाल में पकवान भर कर वह क्रादमी फ़ुलांवाई को देने क्रावे तो बाई लेगी या नहीं ?

फ़ूलां---जो मेरे बेटे को दुःख देगा, उसके पकवान लेना तो दूर रहा, मैं उसका मुँह भी नहीं देखना चाहूँगी ।

मेहमान—तुम्हारी तरफ से यही उत्तर मैंने ठाकुरजी को दिया था। परन्तु ठाकुरजी कहने लगे—उस बाई के तो एक ही बेटा होगा, किन्तु मेरे तो संसार के सब जीव बेटे हैं। श्रपने मुँह के बिप से जो मेरे बेटेां को दुःख देती है, उससे बाहि-बाहि कहलवाती है. उस पापिनी के घर में मैं नहीं रह सकता। इस प्रकार ठाकुरजी अब तुम्हारे घर नहीं रहेंगे। वह सारे संसार के पिता हैं और तुम सब से वैर रखती हो। ठाकुरजी बेचारे रहें भी तो कैसे ?

फूलां का चेहरा उतर गया।वह कहने लगी—मेरी तक़दीर खोटी है जो ठाकुरजी जाते हैं। ग्रब मैं किसके सहारे रहूँगी ? मेरी नाव डूबती है, आप किसी तरह इसे किनारे लगाइए । आपकी बड़ी झपा होगी।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

मेहमान—घवरात्रो मत। मुझे तो पहले से तुम्हारी चिन्ता थी । इसलिए मैंने ऋपनी शक्ति भर तुम्हारे लिए सब कुछ किया है। मैंने ठाकुरजी से विनय की----ग्राप दीनदयाल हैं। बाई के त्रपराध को क्षमा करके यहीं रहिए। क्रन्यथा मेरी बहुत बदनामी होगी। तव ठाकुरजी बोले—मैं भ्रब तक के श्रपराघों को चमा कर सकता हूँ, पर इससे लाभ क्या होगा ? जो अपराध श्रागे भी करते रहना है, उसके जिए क्षमा मांगने से क्या लाभ है ? जिस अपराध के लिए जमा मांगनी है, वही अपराध आगे न किंया जाय, तभी क्षमा मांगना सार्थक होता है। अगर वह बाई भविष्य में सब के प्रति आत्मभाव रक्खे, दुखरे की मार खाकर भी बदले में न मारे, गाली सुन-कर भी गाली न दे और शांत बनी रहे, सब के प्रति नम्र हो, सब की प्रिय बने, तो मैं रह सकता हूँ, ऋन्यथा नहीं। ऋब श्राप वतलाइए कि स्रापकी इच्छा क्या है ? स्रापठाकुरजी की शर्त पूरी करके उन्हें रखना चाइती हैं या नहीं ?

9त्तां---चलहारी है आपकी ! मैं अब आपकी शरण में हूँ। आपको तो ठाकुरजी स्वप्न में ही मिले और स्वप्न में ही आपने उनसे बातचीत की, परन्तु मुझे तो आप साक्षात् ठाकुरजी मिले हैं। आपने मेरी आंखें खोल दीं। वास्तव में मेरी कूरता के कारण सब त्राहि--त्राहि कर रहे हैं। मैं भक्त नहीं नागिन हूँ। मैंने सदा ही अपने मुँह से विष उगला है। आप पर भी मैंने ज़हर बरसाया पर आपकी आंखों से असत ही जिकला।

१०६ ]

श्रापने मुझे सच्ची शित्ता दी है। सब से पहले ग्राप ही मेरा भ्रपराध क्षमा कीजिप । त्रपराध रहने से ठाकुरजी न रहेंगे तो मैं श्रपराध रहने ही नहीं दूँगी। फिर ठाकुरजी कैसे जा सकेंगे?

मेइमान—ग्रापने मुझसे जो कुछ कहा है, उससे मुमे दुःख नहीं हुग्रा। परन्तु जो त्रशक्त हैं त्रौर धर्म को नहीं जानते हैं. उनसे चमा मांगे। इसी में त्रापका कल्याण है। मैं तो त्रापके क्षमा मांगने से पहले ही क्षमा कर चुका हूँ।

प्रातःकाल होते ही फ़ूलांबाई ने सब से चमा मांगी। पड़ौ-सियों, नौकरों-चाकरों से बड़े प्रेम के साथ वह मिली और श्रपने अपराधों के लिप पश्चात्ताप करने लगी। उसने कहा---श्राप सब लोग अब तक मुक्त से दुखी हुए हैं। आएने मेरे कठोर-व्यवहार को शान्ति के साथ सहन किया है। एक बार भौर चमा कर दीजिए।

त्रगर फूलांबाई का मेहमान उसकी बातें सुनकर कोघित हो जाता तो फूलांबाई का सुधार हो सकता था ? नहीं।वास्तव में क्षमा बड़ा गुण है । क्षमा के द्वारा सब का सुधार किया जा सकता है ।

विवाहकार्य से निवृत्त होकर क़ुलां के घर के लोग जब लोटे तो फूलां आंखों से जल बरसाती हुई सब के पैरेां में पड़ी और अपने अनेक अपराधों के लिए क्षमा मांगने लगी ! वह कहने लगी---आप मुझे जमा कर देंगे तभी ठाकुरजी रहेंगे,

[ १०७

[ जवाहर किरणावली

नहीं तो चले जाएँगे।

सब लोग फ़ूलांबाई के इस आकस्मिक परिवर्त्तन को देख कर चकित रह गए। किसी ने कहा— ग्रव तुमने अपना नाम सार्थक किया ! पर यह तो कहो कि इस परिवर्त्तन का कारण क्या है ?

फूलां—ग्रपने घर एक भक्त त्राये हैं। यद्द परिवर्त्तन उन्हीं के प्रताप से हुन्ना है।

सारा वृत्तान्त जानकर सब परिवार के लोगों ने उन मेह-मान की प्रशंसा की । उनका बड़ा उपकार माना और देवता की तरह सत्कार किया। सेठ ने कहा—सच्चे भक्त से ही ऐसा काम हो सकता है ! त्रापने हमारा घर पावन कर दिया। जिस घर में सदा त्राग लगी रहती थी उसमें त्रापने त्रमृत का स्रोत प्रवाहित कर दिया।

फूलां ने भक्त मेहमान से कहा—भगतजी ! अच्छा, इस पद का अर्थ बतलाइएः—

जो रूठे उसको रूठन दे, तू मत रूठे मन बेटा।

एक नारायग नहिं रूठे तो सब के काट लूं चोटी पटा॥

भगत ने कहा—पहले तुमने जो त्रर्थ समका है, वह बत-लान्नो । फिर मैं कहूँगा ।

फूलां—मैंने यह त्रर्थ समभा था कि एक ईश्वर को खुश रखना और सब के चोटी-पट्टे काट लेना।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

भगत----यही तो भूल है। इसी भूल ने तुम्हें अक्कर में

[ १०९

डाल दिया था। इस पद का सही क्रर्थ यह है कि—ट्रूस्तरा रूठता है तो रूठने दें। हे मन ! तू मत रूठ। क्रर्थात् दूसरा अगर मारता और गाली देता है तो तू कोध मत कर।

'एक नारायण नहिं रूठे तो काट लूँ सब के चोटी पटा' इसका अर्थ स्पष्ट है। अगर मैं तुम्हारी वातों पर क्रोध करता तो क्या तुम मेरे पैरेां में पड़तीं ? मैंने अपने मन को नहीं रूठने दिया तो तुम मेरे पैरेां में गिरीं ! यही तो चोटी-पट्टा काटना कहत्ताता है।

फूलां—बहुत ठीक, त्रव में समभ गई। पर एक श्लोक का त्रर्थ और समभा दीजिए।

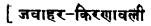
भगत----कौन-सा श्लोक ? फूलां---

सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणां वज ।

म्रहं त्वां सर्वपापेभ्यो मोच्चयिष्यामि मा शुचः ॥१८॥

भगत—इसका म्रर्थयह है कि तुभ में काम, कोघ, म्रादि जितने पाप हैं, मेरी शरण में त्राने पर वे सब छूट जाएँगे। तात्पर्य यह है कि जहाँ पाप है वहाँ ईश्वर की शरण नहीं है ग्रीर जहाँ ईश्वर की शरण है वहाँ पाप नहीं है।

फ़्ला—मैं त्रापकी इतझ हूँ। क्रापने मेरा भ्रम दूर कर दिया। क्राज मेरे नेत्र खुल गये। मैं कुछ का कुछ समभ बैठी थी। इस कथा से स्पष्ट है कि शास्त्र के क्रमिप्राय को विपरीत समभ लेने से बड़ी गड़बड़ी हो जाती है। क्रतपव क्रम्यथा



समझ लेना ध्यान का एक विघ्न है। इससे यह भी प्रतीत होता है कि सच्चे धार्मिक या परमात्माके त्राराधक को त्रान्य प्राणियों के प्रति किस प्रकार का व्यवहार करना चाहिए ! त्रागर त्रापको भगवान् के वचन पर श्रद्धा है तो जगत् के सब जीवों को त्रापना ही मानो। ऐसा करोगे तो भगवान् त्रापके हैं, ग्रान्यथा भगवान् रूठ जाएँगे।

'त्रात्मवत् सर्वभूनेषु' और 'सब्वभूत्रप्पभूत्रस्स' त्रर्थात् समस्त प्राणियों को त्रपना समभो। त्रपनी त्रात्मीयता की सीमा चुद्र मत रहने देा। तत्त्वदृष्टि से देखोगे तो पता चलेगा कि त्रान्य जीवेां में और त्रापके त्रपने माने हुए लोगों में कोई त्रान्तर नहीं है।

इस प्रकार परिपूर्ण मैत्रीभावना को हृदय में स्थापित करके त्रगर प्रभु का ध्यान करेंगे तो त्रापका परम कल्याण होगा।

बीकानेर २१-- द०

११० ]





**त्रात्मो**ळ

गंभीरतापूर्वक सत्य का विचार न करने वाले लोगेां का कहना है कि साधु बनना एक प्रकार की अकर्मएयता धारण करना है। किन्तु कोई समझदार और विवेकशील पुरुष ऐसी बात नहीं कह सकता । गृहस्थ मुख्य रूप से श्रपने सांसारिक कर्त्तव्यों का पालन करता है न्त्रौर गौए रूप से धार्मिक कर्त्तव्यों का। उसे दुनियां की भभटें ऐसी फँसाए रहती हैं कि वह श्राध्यात्मिक कर्त्तव्य को प्रधान रूप नहीं दे पाता **। ग्रहस्थ** का सांसारिक कार्य इसी जन्म में लाभदायक हो सकता है, श्रागामी जन्मों में नहीं । किन्तु वर्त्तमान जन्म श्रल्पकाल तक ही रह सकता है ऋौर भविष्य ग्रनन्त है। उस ग्रनन्त भविष्य को मङ्गलमय बनाने के लिए गृहस्थी की भंभटों से दूर हट जाना ग्रावश्यक होता है। यद्यपि ग्रहस्थ भी ग्रापनी मर्यादा के ग्रनुसार धर्म श्रीर ग्रध्यात्म की त्राराधना कर सकता है फिर भी निवृत्ति जीवन में जैसी आराधना की जा सकती है; वैसी गृहस्थजीवन में नहीं। इस कारण निवृत्तिमय जीवन अंगीकार किया जाता है। निवृत्तिमय जीवन का अर्थ यह नहीं है कि कोई साधु बनकर निठछा बैठा रहे और किसी कर्त्तव्य का पालन ही न करे। साधु अवस्था की निवृत्ति का अर्थ यह है कि वह गृहस्थी के कामों में नहीं पड़ता। धन कमाना, मकान बनवाना, बाल-बच्चों का विवाह करना आदि कार्यों से साधु मुक्त हो जाता है। इनकार्यों से निवृत्त होकर साधु आपनी प्रवृत्तियों का देत्र नया बनाता है। वह अपनी आत्मा के शाश्वत श्रेय को लक्ष्य बनाकर महान कर्त्तव्यों को स्वीकार करता है। साधु की प्रवृत्ति आध्यात्मिक साधना के उद्देश्य से होती है। अतपव वह ऊँचे दर्जे की प्रवृत्ति करता है और जगत के हित का भी कारण बनता है।

साधु होना श्रात्मा को स्वतंत्र बनाना है। श्रतपव साधु बनकर त्रपनी श्रात्मा को उच्च बनाना उचित है। इसके विप-रीत जो लोग साधु होकर भी त्रात्मा को नीचे गिराते हैं, वे श्रपना ऐसा श्रहित करते हैं जैसा सिर काटने वाला वैरी भी नहीं कर सकता। ऐसे दुरात्मा को कंठ छेदने वाले वैरी से भी श्रधिक वैरी समभो।

कहा जा सकता है कि सिर काटने वाला वैरी तो प्रत्यच में शरीर का विनाश करता है किन्तु दुरात्मा ऐसा कुछ नहीं करता। फिर दुरात्मा को कंठ छेदने वाले वैरी से मी प्रधिक क्यों कहा गया है ? बीकानेर के व्याख्यानः]

जिन नास्तिकों ने शरीर के साथ ही त्रात्मा का नाश मान रक्खा है, उन नास्तिकों के लिए यह उपदेश नहीं है। यह उपदेश आस्तिकां के लिए है। त्रास्तिक तो इस शरीर के वस्त्र के समान समभते हैं। वस्त्र के बदल जाने से जैसे पुरुष नहीं बदल जाता, उसी प्रकार शरीर के बदलने पर आत्मा नहीं बदलता। सिर काटने वाला बेरी अनित्य शरीर का ही नाश करता है, निख आत्मा का नहीं। सिर काटने वाले वैरी से श्रगर द्वेष न किया जाय ते। वह कुछ भी हानि नहीं पहुँचा सकता। यही नहीं, वल्कि यह आत्मा की मुक्ति में उसी प्रकार सहायक बन जाता है जैसे गजसुकुमार मुनि के लिप सेामल ब्राह्मण सहायक बना था । अतएव तात्त्विक दृष्टि से ( निश्चय-नय से ) विचार किया जाय तो दूसरा कोई भी हमारा सिर नहीं काट सकता। हमारा सिर हम स्वयं ही काट सकते हैं। हमने वुरे कर्म किये हैंागे तो इसी कारण कोई हमारा सिर काट सकता है। बुरे कर्म न किये हों तो लाख प्रयत्न करने पर भी कोई हमारा कुछ भी नहीं बिगाड़ सकता।

झानस्वरूप आत्मा सिंह के समान पूर्ण अधिकारी है और झानविकल आत्मा कुत्ते के समान है। कुत्ते को कोई ईंट या पत्थर मारता है तो कुत्ता उस पत्थर या ईंट को काटने के लिप कपटता है। वह समझता है कि यह पत्थर या ईंट ही मुफे मारने वाला है। किन्तु सिंह ऐसा नहीं करता। सिंह को गोठी या तीर लगता है तो घह मारने वाले की तरफ दौड़ता है। वह समभता है कि तीर या गोली का दोष नहीं है वरन् मारने वाजा का दोष है।

मार डालना पशुबल है, आत्मवल नहीं। जैसे सिंह सम-झता है कि तीर या गोली मुफे नहीं मार रही है किन्तु उसका प्रयोग करने वाला मार रहा है, उसी प्रकार जिसमें आत्मबल है, जो विज्ञानघन है, वह समझता है कि हमारा सिर यह वैरी नहीं काट रहा है वस्कि मेरी आत्मा आप ही अपना सिर काट रही है। वैरी तो निमित्त मात्र हैं। यह हमारे कर्मों का वैसा ही दृथियार बन गया है जैसा हथियार सिंह के लिए तीर या गोली बनी थी। इस मारने दाले का कोई दोष नहीं है। मारने वाला ता हमारे ही भीतर बैठा है।

जिसे यह झान हो जाएगा यह किसी दूसरे से लड़ाई नहीं करेगा, वह तेा अपनी ही ऋत्मा के साथ जू केगा। वह कहेगा--हे क्रात्मन् । तू क्रब विज्ञानघन हेा जा। तू क्रपने विज्ञानघन स्वभाव को न समभने के कारण दुखी हेा रहा है ।

त्रापना सिर काटने वाले को तो छोड़िए, कई पीढ़ी के पूर्वज का सिर काटने वाले से भी लोग बोलना पसंद नहीं करते । त्राप लेगग जव एक पूर्वज का सिर काटने वाले से भी मेल नहीं रखना चाहते और दुश्मनी रखते हैं तो झानी जन कहते हैं कि अपने दुरात्मा से वैर क्यों नहीं रखते ? इस दुरात्मा ने विपय, कषाय, दुराचरए और भोग के वश होकर एक-एक योनि में ग्रनन्त-ग्रनम्त बार चक्कर लगाये हैं। इसने Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

११४ ]

्वीकानेर के व्याख्यान ]<sup>.</sup>

श्रपने को दुस्सह दुःखों का पात्र बनाया है। फिर इससे ज्यादा हानि करने वाला दूसरा कौन है ?

हमारी श्रात्मा एक तरह से हमारा मित्र भी है श्रौर दूसरी तरह से रात्रु भी है। ऐसी स्थिति में हमारा कर्त्तव्य है कि हम मित्र-स्रात्मा के साथ भेंट करें श्रौर शत्रु स्रात्मा से वैर करें। शत्रु स्रात्मा हमें स्रवादि काल से ऐसे घोर कष्टों में डाले हुए है कि जिसका वर्णन कर सकना भी असंभव है। इस दुरा-त्मा ने हमारा जितना श्रहित किया है उतना स्रहित किसी भी दूसरे वैरी ने नहीं किया। इस दुरात्मा ने ही दूसरे बैरी पैदा किये हैं। स्रगर मैंने इसे दूर कर दिया ते। फिर कोई वैरी ही नहीं रह जाएगा।

यह शिक्षा सभीमतों के शास्त्रों में मौजूद है। गीता भी कहती है—

उद्धरेदात्मनाऽऽत्मानं नात्मानमवसीदयेत् ।

त्रपनी क्रात्मा से व्रात्मा का उद्धार करेा। ज्ञात्मा से ही त्रात्मा का उद्धार होगा। जब तक तुम स्वयं तैयार न हेात्रोगे, कोई भी तुम्हें नहीं तार सकता; क्योंकि डरपोक या कायरेंा को न तो किसी की सद्दायता मिली है ज्ञौर न मिलेगी ही। श्री– श्राच।रांगसूत्र में भी कहा है—

पुरिसा ! तुममेव तुमं मित्तं किं वहिया मित्तमिच्छासि । क्रथति—-अरे 'नर ! तेरा असली मित्र तू स्वयं है । बाहरी मित्र की इच्छा क्यों करता है ? भारतीयों ने आध्यात्मिक

. [ जवाहर-किरणावली

११६ ]

उन्नति खूब की थी लेकिन उलटी समझ के कारण उससे हानि भी खूब उठाई । बहुतों ने समझ लिया कि धर्म के लिए हमें मिहनत भी न करनी पड़े और ईश्वर हमें सीधा मोच भी मेज दे। यह गलत समफ हानि का कारण वनी। मिहनत से बचने वालेां ने धर्म और ईश्वर को समफा ही नहीं है। ग्रगर ईश्वर विना परिश्रम किये ही तारता होता तो वह दयालु होने के कारण किसी के कहने की राह ही न देखता। ग्रगर वह स्वयं ही सब का उद्धार करता है ते। किसी जीव को दुखी क्येां रहने देता है ? क्या वह भी ग्रालसी है ? वास्तव में ईश्वर तारनहार ते। है पर जब तुम तरने के लिर तैयार हे। ग्रोगे तभी वह सहायता करेगा। इस बात को स्पष्ट करते हुए ग्राचार्य कहते हैं—

> रब तारको जिन ! कथं भविनां त एव, स्वामुद्रहन्ति दृदयेन यदुत्तरन्त: । यद्वा द्वतिस्तरति यज्जलमेष नून--मन्तर्गतस्य मरुतः स किलानुभावः ।।

> > ----कल्यार्णमन्दिर ।

तू जगत् का उद्धार करने वाला नहीं है। अगरत् उद्धार करने वाला होता तो संसार दुखी ही न रहता और न मुभे संसार के दुख भोगने पड़ते। अतपव सिवाय इसके कि त् तारक नहीं है, और क्या कहूँ? मगर एक हिसाब से त् तारक भी है। जब कोई तुझे हृदय में धारण करता है तो त् उसे बीकानेर के व्याख्यान ]

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

तार देता है। इस प्रकार तू तारक हैं भी झौर नहीं भी है। मशक में इवा भर कर उसका मुँह बाँध दिया जाय क्रार उसका आश्चय लेकर तेरा जाय तो वह तार देती है। लेदिन ग्रगर उसमें हवा न भरी जाय या हवा के बदले पत्थर भरे जाएँ तो वह नहीं तिरा सकती। वैसे वायु तेा सभी जगह है लेकिन जो उसे त्रपना कर भर लेता है उसी को बद्द तिराती है।

ग्राचार्य कहते हैं--हे प्रभु ! तू वायु के समान है श्रीर में मशक के समान । अगर में तुभे हदय में धारण कर लूँ ते। तू बिना तारे नहीं रहेगा। त्रगर तुझे हृदय में धारए न करूँ भौर तेरे बदले विषय⊹कषाय त्रादि पत्थर भर लूँ ते। तू कैसे तारेगा ? फिर तेरा क्या दोष है ?

वाय मशक को तिराने वाली है लेकिन वह कहती है कि मुफे अपने भीतर भरो तो मैं तुफे तारूँगी। अन्यथा मेरे भरोसे मत रहना। इसी तरह परमात्मा कहता है---मुझे हदय में धारए कर लो ते। मैं संसार-सागर के जल में तुम्हें नहीं डूबने दूँगा। अगर ऐसा न किया तेा मैं क्या कर सकता हँ !

मैं ऋभी कह चुका हूँ कि आत्मा से आत्मा का उद्धार करो। ग्रात्मा से ग्रात्मा का उद्धार किस प्रकार करना चाहिए, यही बात मैं थोड़े में कहता हूँ । त्रगर त्रापको अपना उद्धार करना है तो ध्यानपूर्वक मेरी बात सुनो। त्रपना उद्-

धार करता शुरू कर दो। मैं जो मार्ग बतला रहा हूँ उस मार्ग पर बड़े से बड़ा विद्वान भी चल सकता है और बालक भी चल सकता है। पण्डित और बालक दोनों के लिए यह मार्ग सुगम है। इस मार्ग का अवलम्वन लोगे तो आपका काम सिद्ध हो जाएगा। वह मार्ग यह है—

> तो सुमरण विन ग्रणि कलियुग में, श्रवर न कोइ श्रधारो | मैं वारी जाऊँ तो सुमरण पर, दिन-दिन प्रीति वधारो | पदमप्रसु पावन नाम तिहारो, ' पतित उधारनहारो || पदम० || परम धरम को मरम महारस, सो तुम नाम उचारो | या सम मन्त्र नहीं कोउ दूजो, त्रिभुवन मोइनगारो || पदम० ||

इस प्रकार का अभ्यास करो और इस आत्मा को समभा लो कि हे आत्मा ! तू इस सर्वव्यापक परमात्मा को छोड़कर दुरात्मा मत बन । तू उस परमात्मा का ध्यान उठते-बैठते कर और आठों पहर उसका जप चलने दे। उसके जप में आठों पहर रहने से तेरे पास पाप फटकेगा ही नहीं।

में संतों, सतियों, श्रावकों खौर श्राविकाओं से कहता हूँ कि जो काम परमात्मा की श्राज्ञा में हैं उनके लिप तो कुछ

1 898

कहना ही नहीं है; लेकिन आज्ञा-बाहर के काम जैसे ही तुम्हारे सामने आवें वैसे ही तुम परमात्मा की शरण में जाओ। वैरी के सामने आते ही शस्त्र छोड़ देना कायरता है। काम कोध आदि ही तुम्हारे असली वैरी हैं। यह जब तुम्हारे पास आवें तब तुम परमात्मा से प्रार्थना करो—'प्रभो! इनसे हमें बचा। ऐसा करने से वे वैरी तुम्हारा कुछ भी नहीं बिगाड़ सकेंगे। मगर कठिनाई यह है कि ऐसे विकट प्रसंग पर लोग परमात्मा को भूल जाते हैं और इसी कारण परमात्मा उनकी रक्षा नहीं कर सकता।

शत्रु का हमला कभी न कभी होता ही है। हल्ला न हो तो परीक्षा कैसे हो ? मगर हमला होने पर जो परमात्मा की शरए जाता है उसे चएा-चए में सहायता मिले जेना नहीं रहती। जो मन और वाणी के भी अगोचर है, जिसकी शक्ति के सामने तलवार, आग, ज़हर और देवताओं की शक्ति भी तुच्छ है, उस महाशक्ति के सामने सारा संसार तुच्छ है।

जों रूठे उसको रूठन दे, पर तु मत रूठे मन बेटा।

एक नारायग नहीं रूठे तो सब के काट लूं चोटी-पटा !!\*

इस उक्ति क। ऋर्थ पलट दिया जाय तो वात दूसरी है। नहीं तो यह समभ लो कि जो रूठता है उसे रूठने दो, लेकिन नू पत रूठ। जिस मशक ने वायु को ऋपने भीतर भलीभाँति भर लिया है, उस मशक को कोई भी तूफ़ान नहीं डुवा

**अइसकी व्याक्यां इसी पुरतक में चन्यत्र थ्रा चुकी है ।** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

सकता। इसी प्रकार हे त्रात्मा ! काम कोध त्रादि का कैसा ही तूफान त्रावे तू ईश्वर की शरण मत छोड़ ।

मित्रो ! आत्मा को अमृतमयी बनाओ । यह मत समभो ि माला हाथ में ले लेने से ईश्वर का भजन हो जायगा । ई वर को अपने हृदय में विराजमान करो । जब तक शरीर में प्राण हैं तब तक जैसे निरन्तर श्वास चलता रहता है, उसी प्रकार परमात्मा का ध्यान भी चलता रहना चाहिए । ईश्वर को प्राप्त करने के लिए अपथ्य और तामसिक भोजन तथा खोटी संगति को त्यागकर शुद्ध अन्तःकरण से उसका भजन करोगे तो उसे प्राप्त करने की सिद्धि भी अवश्य मिलेगी ।

बाइयो ! यह समय अपूर्व है । जो अवसर मिला है वह बार-बार नहीं मिलेगा और प्रतित्तण चला जा रहा है । इसे परमात्मा के ध्यान में लगाओ । परमात्मा के ध्यान से तुम्हें सन्मति प्राप्त होगी । तुम्हारे कुकर्म छूट जाएँगे और तुम्हारे लौकिक-ज्यवहार में कोई बाधा नहीं त्रावेगी ।

कुछ लोग कहा करते हैं कि परमात्मा का भजन करने पर भी हमारा त्रमुक काम सिद्ध नहीं हुन्ना। मगर वे यह नहीं सोचने कि उन्होंने ऐसा भजन किया है जो परमात्मा को पसंद नहीं है। यों तो रावण भी भक्त था। लेकिन मंदेा-दरी ने उससे कहा—

## सुनहु नाथ ! सीता विन दीन्हें। वित न तुम्हार शंशु खज कीन्हें ।

१२० ]

तुलसीदासजी ने शंभु और ब्रह्म। की बात कही है और हम लोग कह सकते हैं कि सीता को दिये बिना ग्रर्हन्त भी हित न करेंगे। रावण भ्रगर सीता को लौटा देता तो उसे भजन से त्रानन्द मिलता। लेकिन उसने इस बात पर ध्यान नहीं दिया। इसी प्रकार त्रापने जो भक्ति की होगी उसमें कोई कारण ऐसा होगा जो परमात्मा को पसंद नहीं होगा। इस-लिए शुद्ध अन्तःकरण से, दूसरे के हिताहित का ध्यान रखते हुए परमात्मा का ध्यान करो। ऐसा करने से त्रपूर्व भ्रानन्द प्राप्त होगा।



[ १२१



## लच्च्यभ्रष्ट न होस्रो

-;;;;();;;;------

भगवान अनाथी मुनि ने राजा श्रेणिक सेकहा—राजन ! कई लोग नाथ होने के लिए उद्यत हेाकर भी इंद्रियों के या कषाय के वश होकर सांसारिक पदार्थों में गृद्ध हो जाते हैं और परिणाम यह होता है कि वे फिर अनाथ हो जाते हैं। उनकी साधु बनने की रुचि निर्श्वक हो जाती है, क्योंकि उसका मुख्य प्रयोजन नष्ट हेा जाता है। जो साधु के ब्राचार-विचार से विरुद्ध चलता है फिर भी साधु का वेष धारण किये रहता है, वह प्राणी पामर है। ऐसा मनुष्य इस लोक के सुखों से भी वञ्चित रहता है और परलोक के सुखों से भी कोरा रह जाता है।

वह इस लोक के सुखों से वंचित यों रह जाता है कि लोकलजा के मारे उसे केशलोंच करना पड़ता है, मंगे पैर पैदल चलना पड़ता है त्रीर भित्ताटन म्रादि बाह्य कियाएँ साधुओं की ही तरह करनी पड़ती हैं। मतलब यह है कि

[ १२३

साधु जिन कप्टों को सहन करते हैं, उन्हें उसे भी सहन करना पड़ता है। फिर भी उसका कप्ट सहना उत्तम अर्थ में नहीं लगता। वह जो कुछ करता है, जो कप्ट सहता है सो सिर्फ इसलिप कि लोग उसे साधु समफें। वह आडम्बर करता है चौर असलियत की उपेचा करता है। इस प्रकार वह ऐहलौ-किक सुखों से भी वंचित रहता है और पारलौकिक सुखों से तो वंचित है ही। वह न इधर का रहता है न उधर का रहता है। 'इतो अप्टस्ततो अप्टः' की कहावत उस पर पूरी तरह घटती है। ऐसे व्यक्ति का इस लोक में भी कोई आदर नहीं करता और परलोक में तो उसे पूछेगा ही कौन ? वह जो कप्ट सहन करता है सो समभाव से नहीं करता। ऐसा मनुष्य अनाथ का अनाथ ही बना रह जाना है।

कोई भी मनुष्य हो, यह जिस उद्देश्य के लिए घर से निकलता है उसके विषय में सावधानी न रक्खे तो सांसारिक कामों के लिए जैसे गृहस्थ उलाहना देते हैं, उसी तरह पार-लोकिक कार्य के लिए शास्त्र उलाहन देते हैं। अपने ध्येय को भूल जाने वाले पेसे मनुष्य की क्या दशा होती है, यह सब लेाग समक सकते हैं। इस संबंध में मैं अपने स्वानुभव की बात कहता हूँ।

ग्रहस्थ लोग संवत्सरी के दूसरे दिन जमाई को बुलाकर कोई मेट देते हैं और उससे खमतखामणा करते है। जब मैं बालक था तो मेरे संसारी मामाजी ने रिश्ते के एक जमाई को

[ जवाहर-किरखावली

बुला लाने के लिए मुझ से कहा। मैं घर से चला। रास्ते में कुछ बालक कौड़ियों और पैसों का खेल खेल रहे थे। मैं वहाँ खड़ा हो गया और खेल देखने लगा। मैं किसलिप घर से निकला हूँ, यह बात विलकुल भूल गया। पारणा करके घर से निकला था। खाने पीने की चिन्ता नहीं थी। खेल में मेरा मन इतना उलफ गया कि मध्याह हो गया और धीरे-धीरे करीब दो बजे का समय हो गया। खेल खत्म हुआ तब मामाजी की चान याद आई। मामाजी स्वभाव के बड़े कोधी थे। अतएव मुझे बहुत भय हुआ कि न जाने कैसी बीतेगी।

सारांश यह है कि जो जिस काम के लिए उठा है, उसे श्रगर पूरी तरह नहीं करता है ते। स्थिति विषम हो जाती है। वह लक्ष्यश्रष्ट होकर कष्ट ही पाता है। इसलिए ऐ साधुत्रो, तुम सावधान होश्रो। तुमने जिस महान् ध्येय को प्राप्त करने के लिए संसार के सुखों का परित्याग किया है, जिस सिद्धि के लिए तुम ज्रनगार, ज्रकिंचन ज्रौर भिच्च हुए हो, उस ध्येय को क्षण भर भी मत भूलो। उसकी पूर्ति के लिए निरन्तर उद्यागशील रहो। तुम्हारा प्रत्येक क्रार्य उसी लक्ष्य की सिद्धि में सहायक होना चाहिए।

जो मनुष्य अपने लच्य को भूल जाता है उसका सारा कष्ट सहन निरर्थक ही जाता है और उसका कहना भी असत्य हो जाता है कि में अमुक कार्य के लिए उठा हूँ। कोई आदमी धन कमाने के लिए उठा और अपनी लापरवाही के कीर्रेश

રરક ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

[ ષર્ષ

गांठ की पूँजी गँवा बैठा तेा यही कहा जाएगा कि उसने श्रपने लक्ष्य से विपरीत काम किया। इस धन कमाने के लिए उठने वाले के। श्रोर धन न कमाने वाले को कष्ट ते। वही हुए जो कमाने वाले को होते हैं। स्त्री, माता, पिता श्रादि छूटे, परदेश जाना पड़ा, सफर की दिक्कतें भोगनी पड़ीं. घर में जो स्व-तंत्रता थी वह बाहर नहीं रही। यह सब कष्ट सहने पर भी काम उलटा किया। जिस उद्देश्य को लेकर घर से निकला था यह उद्देश्य पूरा नहीं हुआ। इस प्रकार वह न इधर का रहा, न उघर का रहा । पूँजी गँवाकर घर लैटने वाले को संकोच श्रोर लज्जा का भी अनुभव होता है। कदाचित् लौट मी आता है तो घर के लेाग उससे घुएा करते हैं, उसे फटकारते हैं श्रोर खुद भी दुखी होते हैं।

यह लौकिक बात है। पारलौकिक वात भी इसी तरह समर्भना चाहिए। साधु बनने के लिए उठने वाले को घर-बार छोड़ना ही पड़ा। साधु ग्रवस्था के कष्ट भी ज्यावहारिक लज्जा के कारण सहने पड़े ग्रौर नतीजा कुछ न निकला। यही नहीं वरन उलटी हानि हुई। केशलांच, भिक्षा, विहार त्रादि, जो साधु को करने पड़ते हैं, वह सब ता लेाकलज्जा के कारण करने ही पड़े परन्तु उनमें श्रद्धा न होने से वे फल-दायक नहीं हुए, क्योंकि वे सिर्फ लेाकदिखावे के लिए ही किये गये। जब तक कोई देखता रहता है, तब तक वह नियमों का पालन करता है, ग्रौर जब कोई नहीं देखता तब उन्हें भग कर देता है। साधुपन ऊपर से पालने की वस्तु नहीं है। वह अन्तरात्मा से पाला जाता है। अतएव जब तक आत्मा शान्त नहीं हुआ है और उसे शान्त करने का प्रयत्न भी नहीं किया जाता है तब तक साधुपन का दिखाना व्यर्थ है। ऐसा मनुष्य देानों लेकों से भ्रष्ट हुआ है। ऐसे साधुवेषी की संयम की रुचि विपरीत हो गई है। इसलिए वह इस लेक के भी सुखों से वंचित है और परलेक के सुखों से मी वंचित है।

यह कथन सभी के लिए लागू होता है। चाहे कोई साधु हो या श्रावक हो, ऊपर से साधु या श्रावक होने का दिखावा करना श्रीर भीतर पोल चलाना उचित नहीं है। आत्मा के वैरी मत बनो । त्रात्मा को मत ठगे। तुम्हारा त्रात्मा ही मित्र है और आत्मा ही शत्रु है। अपनी आत्मा से पूछो कि तू जो कर रहा है से किस विचार से कर रहा है ? जो त्रावमी जिस काम को अन्तरात्मा से करेगा उसे उस काम में कष्ट का श्रनुभव नहीं होगा। यही नहीं, उसके मनोयोग की शक्ति, जो कार्य को सम्पन्न करने में महत्वपूर्ण भाग लेती है च्यौर कार्य को साध्य बनाती है, उसके साथ होगी। उसे कार्य करते समय और कार्य करने के पश्चात भी आहाद का अनुभव होगा। इसके विपरीत जे। मनुष्य क्रिसी कास के। केश समसेगा और ऊपरी मन से करेगा, वह उसे कष्ट कृष्ट स्नलहोगा। उसे त्रपने कार्य से संतेष और सूख नहीं निदेशा

बीकानेर के व्याख्यान ]

और अच्छे से अच्छे कार्य का भी उत्तम फल वह प्राप्त नहीं कर सकेगा। इसी प्रकार जे। व्यक्ति साधुपन पर श्रद्ध। नहीं रखता है लेकिन ऊपर से साधु बना हुत्रा है, उसके लिए वह संयम भी दुःखदायी हो जाता है। जा व्यक्ति श्रद्धा और उत्साह के साथ संयम का पालन करता है, उसे संयम के कष्ट का अनुभव ही नहीं हे।ता। वह कप्टों केा भी आनन्द के रूप में पलट लेता है। यह इतनी सरल और सीधी बात है कि प्रत्येक श्रादमी श्रपने ही श्रनुभव से इसे समभ सकता है। संसार-व्यवहार की बातेंा को ही लीजिए। ग्रापकेा कहीं हजार रुपये मिलने की ग्राशा हेागी तो ग्राप उसी समय दौड़े जाएँगे। उस समय ग्रापको इतनी स्फुर्ति और इतना उत्साह मालूम होगा कि सर्दी-गर्मी, भूख-प्यास आदि का कप्र मालूम ही नहीं पड़ेगा।

यों किसी का मुँह काला कर दिया जाय या धूल फेंकी जाय तो वह म्राग वबूला हो जायगा। लेकिन फागुन के महीने में ऐसा उन्माद छा जाता है कि काला मुँह करने पर पर और धूल फैंकने पर क्रानन्द माना जाता है। जब फागुन के महीने में मिथ्या उन्माद के कारए ऐसा करने पर भी दुःख नहीं होता तो जिसे झान का उन्माद हो गया है उसे क्यों दुःख होगा ?

पुत्र और पुत्री के विवाह में माता रात दिन एक कर देती है, फिर भी उसका मन आगन्द ही पाता है: क्योंकि Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ १२७

जियाहर-किरणावली

उसके हृदय में उत्साह होता है।

जब उत्साह के कारण संसार-व्यवहार के कठिन कायों में दुःख का अनुभव नहीं होता तव जन्म-जन्मान्तर के कष्ट मिटाने वाले संयम को पालने में क्यों कष्ट मालूम होगा ? लेकिन जिन्होंने कपटपूर्ण संयम लिया है, उन्हें बोलने, चलने, खाने, पीने आदि में पद-पद पर खेद मालूम होता है । भग-वान ने कहा है कि जिस साधु के संकल्प-विकल्प न मिटे उसे साधुपन में पद-पद पर कष्ट होते हैं । इसलिप साधु में संकल्प-विकल्प रहना अनाधता के लत्तण हैं ।

सारांश यह है कि झन्तरात्मा में पूरी सद्भावना स्था-पित करके साधुपन पालने वाला ही सनाथ बनता है। ऊपर ऊपर के भाव से काम करने वाला सनाथ नहीं, झनाथ ही है।

टुकान में मुनीम भी काम करता है और सेठ का लड़का भी काम करता है। मुनीम तनख्वाह लेता है और सेठ का लड़का कुछ भी नहीं लेता। लेकिन पैसे के लिए काम करने वाले में और घर का काम समभ कर करने वाले में कितना अन्तर होता है ?

'बहुत !'

जो अपना कार्य समझ कर कार्य करता है नह मालिक अन कर करता है, गुलाम बन इट नहीं। कालिक और गुरुगुलाम अबें जिन अन्तरु है वही आग्तरिक इत्साह जीह कर्म्या हुना- के साथ संयम पालने वाले और विना मन लोकदिखात्रे के लिए संयम पालने वाले साधु में है। जो भावना के साथ संयम पालता है वह मालिक के समान है और जे। दिखावे के लिए संयम का पालन करता है वह मुलाम के समान है।

त्राप लोग श्रावक हैं। ग्राप केवल मुनिपन की दृष्टि से त्रवाथ हैं, श्रावकपन की दृष्टि से सनाथ हैं। इस दृष्टि से ग्राप त्राप इन्द्र से भी बड़े हैं। इन्द्र श्रावकपन की दृष्टि से भी जनाथ है। ग्रतपव ग्राप ग्रपने गौरव को समझें। ग्रपने पद की उच्चता को समझ कर उसका पूरी तरह निर्वाह करें। ग्रतीन काल में भगवान के शासन में जनेक श्रावक हो चुके हैं। ज्ञापका पद उन्हीं की कोटि का है। ज्ञाप उनके उत्तराधिकारी हैं। ऐसा कोई काम न करें जिससे श्रापकी ज्ञौर ग्रापके द्वारा उनकी भी कीर्त्ति में धब्बा लगने की संभावना हो। इसके बातिरिक्त ज्ञाप जो कुछ भी करें, दीनता ज्ञौर पराधीनता स्थाग कर करें। ज्ञापको यह समझना उचित है कि मैं जा कुछ भी कर रहा हूँ वह ज्यपना काम कर रहा हूँ। मैं गुलामी का काम नहीं कर रहा हूँ।

कल्पना कीजिए, दो गुमाश्ता हैं। उनमें एक श्रावक है बौर दूसरा अश्रावक है। इन दोनों के कार्य में कुछ अन्तर तो होना ही चाहिए। अगर कुछ भी अन्तर नहीं है तो दोनों के धर्म का अन्तर सर्वसाधारण की समभ में कैसे आपगा ? साधारण जनता तो धर्म के अनुयायी व्यक्तियों के आचरण से ही उनके धर्म की परीक्षा करती है। वह तात्विक विवेचना की \_\_\_\_\_

गंभीरता में नहीं उत्तरती।

सच्चा श्रावक कभी नहीं सोचेगा कि मैं गुलामी का कार्य करता हूँ। वह तो यही समझेगा कि मैं जेा कुछ करता हूँ, ग्रपने धर्म की साद्ती से करता हूँ। कहीं ऐसा न हो कि मेरे किसी कार्य से मेरे वत में दोष लग जाय और मेरे व्यवहार से मेरे धर्म की प्रतिष्ठा में कमी हो जाय। मैं नौकर हूँ, लेकिन सत्य का। शास्त्र की कथाओं में उल्लेख है कि ऐसा समभने चालों को त्रनेक प्रलोभन दिये गये, यहाँ तक कि प्राण जाने का भी त्रवसर त्रा पहुँचा, फिर भी वे त्रपने सत्य धर्म से विचलित नहीं हुए।

मतलब यह है कि चाहे कोई मुनीमी करे या मजदूरी करे, अगर वह सच्चा श्रावक है तो यही विचारेगा कि मैं पैसे के लिए ही नौकरी नहीं करता हूँ। मुफ्ने अपने धर्म का भी पालन करना है। जेा ऐसा विचार करके प्रामाणिकता के साथ व्यव-हार करेगा वही सच्चा श्रावक होगा। जेा पैसे का ही गुलाम है वह धर्म का पालन नहीं कर सकता। सच्चा श्रावक श्रपने मालिक के बताये हुए भी अन्यायपूर्ण काम को करना स्त्रीकार नहीं करेगा।

पूज्यश्री श्रील(लजी महाराज एक बात कहा करते थे । वह इस प्रकार हैः—

किसी सेठ के यहाँ एक प्रामाणिक मुनीम था। अपने सेठ का काम वह धर्मनिष्ठा के साथ किया करता था। एक बार सेठ ने मुनीम की सलाह नहीं मानी और इस कारण उसका काम कच्चा रह गया। सेठ ने कुछ दिनों तक तो अपना ग्राडम्बर कायम रक्खा मगर पूंजी के विना कोरा आडम्बर कब तक चल सकता था? जब न चल सका तो एक दिन सेठ ने बड़े दुःख के साथ मुनीम से अपने लिप दूसरी आजी-विका खोज लेने को कह दिया। उसने लत्चारी दिखलाते हुप अपनी स्थिति का भी हाल बतला दिया, यद्यपि मुनीम से कोई बात छिपी हुई नहीं थी।

मुनीम ने कहा—ग्रापना संसार-व्यवहार चलाने के लिप मुके कोई घन्धा तो करना ही पड़ेगा, लेकिन श्राप थह न •समर्फे कि मैं पराया हूँ। जब कभी मेरे योग्य काम श्रा पड़े श्राप निस्संकोच होकर मुके श्राझादें। श्रधिक तो क्या, मैं प्राण देने के लिप भी तैयार हूँ।

इस प्रकार बड़े दुःख के साथ सेठ ने मुनीम को विदा किया च्रौर मुनीम भी बड़े दुःख के साथ विदा हुग्रा।

मुनीमजी घर बैठे रहे। नगर में वात फैल गई कि त्रमुक मुनीमजी त्राजकल खाली हैं। उसी नगर में एक वृद्ध सेठ रहता था। वह खूब धनवान था। उसके बच्चे छोटे थे। वह चाहता था कि मैंव्यापार त्रौर वालकों का भार किसी विश्वस्त त्रादमी को सौंपकर कुछ धर्म-कर्म करने में लगूँ। मगर उसे त्रापने नौकरों में ऐसा कोई नहीं दिखता था जो उसका काम-काज संभालकर ईमानदारी से काम कर सके। શ્રર ]

त्राज के लोग तो त्रपनी त्रायु संसारकार्य में ही पूरी कर देते हैं, परन्तु पहले के लोग चौथी ग्रवस्था में या तो साधु हो जाते थे या साधु न होने की त्रवस्था में धर्मध्यान में लग जाते थे। इससे ज्रागे वालों के सामने एक ज्रच्छा ग्रादर्श खड़ा हो जाता था ज्रौर वह ज्रपना कल्याए कर लेता था।

सेठजी कें। उन मुनीमजी के खाली होने की खबर लगी। वह मुनीम कें। जानते थे। ऋपना काम-काज सँभालने के लिप सेठजी ने उन्हें उपयुक्त समभा ऋौर एक दिन बुलाकर कहा--मैं ऋापकी चतुराई से परिचित हूँ। ऋाप हमारी दुकान का काम-काज सँभाल लें। मुनीम ऋाजीविका की तलाश में था ही। उसने सेठजी की दुकान पर रहना स्वीकार कर लिया। . सेठजी ने उसे सव नौकरें। का ऋध्यक्ष बनाकर सब काम उसके सुपुर्द कर दिया।

मुनीम बही लेकर उस सेठ के यहाँ पहुँचे । सेठ ने प्रेम के साथ ब्रादर-सत्कार करके विठलाया । मुनीम संकोच के कारण मुँद्द से तकाज़ा न कर सका । उसने खाता खोलकर वीकानेर के व्याख्यान ]

सेठ के सामने रख दिया। सेठ समक गया। उसने श्राँसू भरकर कहा—मुनीमजी, रुपया ते। देना है, लेकिन इस घर की दशा श्रापसे छिपी नहीं है। मैं क्या कहूँ ?

मुनीम ने कहा—ग्राप दुखी न हों। मैं स्थिति से परिचित हूँ। ग्रगर मैं ने ग्रपने नये सेठजी को वहीं उत्तर दे दिया द्वेता तो ठीक न रहता। इसी विचार से मैंयहाँतक ग्रायाहूँ।

बहीखाता लेकर मुनीमजी छोट आये। सेठ के पूछने पर उन्होंने कहा-खाते में रकम ज्यादा वकाया है। अभी चुकता कर देने की उनकी शक्ति नहीं है। कभी उनके दिन पलटेंगे तो चुका देंगे। वे हज़म करने वाले आसामी नहीं है।

सेठ बेाला—पहले के सेठ होने के कारण श्राप उनकी खुशामद करते हैं। हमारे नौकर होकर उनका रुख रखना उचित नहीं है। इतना बड़ा घर था। विगड़ जाने पर भी गहने-वर्तन त्रादि तो होंगे ही। त्रगर सीधी तरह नहीं देना चाहते तो दावा करके वसूल करो।

मुनीम—मैं जानता हूँ कि उनकी त्रामदनी ऐसी नहीं है। किसी प्रकार त्रपना निर्वाह कर रहे हैं और इज्ज़त लेकर वैठे हैं। उनकी ब्राबरू विगाड़ना मेरा काम नहीं है। मैं तो त्रापकी और उनकी इज्ज़त बराबर समझता हूँ।

कुब्र कठेार पड़ कर सेठ ने कहा—जिसे रेाटी की गरज़ होगी उसे किसी की ग्राबरू भी विगाड़नी पड़ेगी।

मुनीम ने यह बात सुनी तो चाबियों का गुच्छा सेठजी Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ १३३

[ जवाहर-किरणावली

શ્३४ ]

के सामने रख दिया और कहा—सेठ साहब, मुझे विदाई दीजिए ।

सेठ—-ग्रच्छी तरह से।च-विचार लीजिए । मैंने श्राण्को रेाज़गार ले लगाया है । सब कर्मचारियों का प्रधान बनाया है ग्रौर ग्राप मेरे साथ ऐसा सलूक करते हैं ?

मुनीस—जे। अपनी इज्ज़त के महत्त्व को नहीं समझता वही दूसरे की इज्ज़त बिगाड़ता है। एक दिन वे भी मेरे मालिक थे। ब्राज उनकी स्थिति ऐसी नहीं है, तो क्या मैं उनकी इज्ज़त त्रिगाड़ने लगूँ? मैंने उनका नमक खाया है श्रोर वह मेरे सारे शरीर में व्यापा हुब्रा है। मैं उनकी प्रतिष्ठा नष्ट नहीं करूँगा। फिर भी ब्रगर द्याप रकम वसूल करना ही चाहेंगे तो मैं ब्रपनी जायदाद से चुकाऊँगा। मैं सिर्फ पैसे का गुलाम नहीं हूँ। मैं धर्म से काम करने वाला हूँ।

मुनीम की बात सुनकर सेठ को श्रत्यन्त प्रसन्नता हुई। उसने धन्यवाद देते हुए कहा— मुनीमजी, मैं श्रापकी कसौटी करना चाहता था। मेरी श्राज तक की चिन्ता दूर हेा गई। यह चाबियाँ सँभालिये। श्रव श्राप जानें स्रौर दुकान जानें। स्रब यह घर स्रौर बाल-बच्चे मेरे नहीं, श्रापके हैं। मेरे सिर का भार श्रापके ऊपर है।

मित्रो ! यदि मुनीम पैसे के प्रलेाभन में पड़कर, आजीविका रखने की चिन्ता से धर्म को भूल जाता तो क्या परिणाम निकलता ? बीकानेर के व्याख्यान ]

त्राज के लेाग श्रावक कहलाते हुए भी स्वतंत्र रहने में कठिनाई का त्रनुभव करते हैं ।

भगवान् त्रानाधी मुनि ने यही कहा था कि नाथ बनकर किपी काम को करना एक बात है त्रौर गुलाम बनकर करना दूसरी वात है। नाथ वनकर साधुधर्म का पालन करना त्रौर बात है त्रौर गुलाम बनकर सिर्फ दिखाने के लिए पालन करने का ढोंग करना त्रौर बात है।

सेठ और मुनीम का जे। उदाहरण दिया गया है वह भाई-भाई और पिता-पुत्र आदि के लिप भी लागू होता है। धर्मात्मा पुरुष किसी के साथ दगा नहीं करता। वह प्राण देने का तैयार हे। जाता है पर अपना धर्म नहीं छोड़ता। धर्म के। वह प्राणें। से ज्यादा प्यारा समझता है। धर्म उसके लिप परम कल्याणमय होता है। वह समझता है कि मैं नास्तिक नहीं, आस्तिक हूँ। आत्मा अमर है। मैं अनन्त काल तक रहने वाला हूँ। इसलिप थे।ड़े समय तक रहने वाली तुच्छ चीज़ के लेभ में पड़कर मैं धर्म का परित्याग नहीं कर सकता। इस प्रकार विचार करने वाला मनुष्य सदा सुखी रहता है।

राम श्रीर लद्दपण भाई-भाई थे तो क्या राम अकेले वन चले जाते श्रीर लक्ष्मण घर बेठे मौज करते रहते ? सीता, राम की पत्नी हेकिर भी क्या राजमहल के सुख भोगती रहती ? धर्म की कसौदी संकट के समय ही होनी है। बल्कि संकट

×

को ही धर्म की कसौटी समझना चाहिए।

यह बात पहले तो मुनियों ऋौर सतियों को सोचनी चाहिए। उन्होंने माता-पिता का त्याग कर दिया है लेकिन क्या संसार के जीव अनन्त-ग्रनन्त बार माँ-बाप न हे। चुके होंगे ? वह मुनीम अपने पुराने सेठ की श्रावरू नहीं विग-ड़ना चाहता। तो क्या अपने पुराने माँ-वाप की आवरू विगाडना उचित है ? लेकिन जब चात्मा का पतन होता है तो छह काय की दया उठ जाती है । मगर जेा मनुष्य यह टिचार करता है कि विश्व के समस्त प्राणी मेरे पुराने मित्र हैं, संवंधी हैं, सेठ हैं, वह प्राणी मात्र पर दया त्रौर प्रेम की भावना रखता है । वह त्रिकाल में कभी त्रनाथ नहीं होगा ।

× × एक बार गृहस्थी का त्याग करके, साधु हेाकर फिर श्रनाथ अर्थात् इन्द्रियों का गुलाम बन जाता है, वह निरर्थक कष्ट मोल लेता है। इतना ही नहीं, वह श्रपनी आत्मा को नीचे गिराता है, अपने संघ की उज्ज्वल कीर्ति को कलंकित करता है और त्रपने धर्म को बदनाम करता है।

सुना है, बन्दर को पकड़ने वाले लेगग उसे पकड़ने के लिए जंगल में किसी लाहे के या लकड़ी के पात्र में, जिसका मूँह सँकड़ा होता है, चने भर देते हैं। बन्दर उस पात्र में चने लेने के लिए हाथ डालता है और चनेां से मुद्दी भए लेता है। पात्र का मुँह इतना संकड़ा होता है कि उसमें साली हाथ तो त्रा जा सकता है, मगर मुट्ठी बँधा हाथ न घुस सकता है और न निकल सकता है। बन्दर मुद्टी में चने लेकर द्दाथ निकालना चाहता है किन्तु हाथ निकलता नहीं। त्रगर बन्दर चनेां का प्रलेभिन त्याग दे तो हाथ छुड़ा सकता है, त्रन्यथा नहीं। इस प्रकार बन्दर चनेां के लोभ में पड़∽ कर त्रपने लिए बंधन का निर्माण कर लेता है। वह चना छोड़ना नहीं चाहता और इसी कारण वंधन से मुक्त भी नहीं हेा सकता। वह तड़फड़ाता रहता है और पकड़ने वाले उसे पकड लेते हैं।

इसी प्रकार संसारी जीव स्वयं ही सांसारिक सुख-साधनें के प्रलोभन में पड़कर अपने लिप बंधन तैयार करते हैं। इसी तरह साधुवेषधारी असाधुओं में भोगविलास की लालसा विद्यमान रहती है। जैसे बन्दर चनेंा का त्याग नहीं कर सकता उसी प्रकार वे साधुवेषधारी असाधु भोगलालसा का त्याग नहीं कर सकते। मगर जैसे बन्दर पात्र से छुटकारा चाहता है उसी प्रकार वे भी आत्मा का कल्याण चाहते हैं। लेकिन जैसे बन्दर चनों का लोभ छोड़े विना छुटकारा नहीं पा सकता, उसी प्रकार साधु हो जाने पर भी संसार की भोगलालसा का त्याग किये बिना मुक्ति नहीं मिल सकती।

बड़े-बड़े प्रंथकार कह गये हैं कि इस विषम कालमें महा-पुरुषेां के पन्ध पर चलना ही कल्याएकारी है।

> तर्कोऽप्रसिष्टः श्रुतयो विभिन्ना--नैको सुनिर्यस्य धवः श्रमाण्डम् ।

[ जवाहर-किरणावली

धर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायां,

मद्दाजनो येन गतः स पन्धाः ॥

त्रर्थात्—तर्क अस्थिर है। गेंद की तरह वादी-प्रतिवादी के वचनेंगे की ठोकर खाकर वह इधर-उधर छढ़कता फिरता है। श्रुति-स्मृति आदि के निर्माताओं की मति भिन्न-भिन्न होने से श्रुति-स्मृति का कथन भी भिन्न-भिन्न है। इस भिन्न-भिन्न कथन की गड़बड़ में लोग पड़ गये हैं और इस कारए धर्म का तत्त्व इतना दूर चला गया है मानों गुफा में छिप गया है। लोग विचार करते हैं कि इस काल में हम क्या करें? सब मतों का अध्ययन करके अगर उनका निचोड़ निकालना चाहें तो यह संभव नहीं। संसार में इतने अधिक मत और पन्ध हैं और इतने अधिक प्रन्थ एवं शास्त्र हैं कि सारी उम्र ब्यतीत हे। जाने पर भी उतके अध्ययन का अन्त नहीं आ सकता।ऐसी विकट परिस्थिति में आत्मा का कल्याए किस प्रकारकिया जाय ?

दुनिया की इस स्थिति में प्रथकार कहते हैं---घवरात्रो मत। जिस मार्ग पर महापुरुष चले हैं उसी मार्ग पर चलो श्रोर चलते ही रहो। उसी मार्ग पर चलने में कल्याण है। उस पर चलने से श्रकल्याण नहीं हो सकता।

तब प्रइन खड़ा होता है कि महापुरुष कौन ? प्रत्येक मत ज्रौर पन्थ वाले ज्रपने-ज्रपने मत च्रौर पन्थ को महापुरुष का मत ज्रौर पन्थ कहते हैं ज्रौर वे परस्पर में विरोधी हैं। ऐसी वीकानेर के व्याख्यान ]

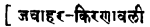
स्थिति में महापुरुष का मार्ग कौन−सा समझा जाय ? किस पर चर्ले ?

जैनसिद्धान्त इस प्रश्न का जो उत्तर देता है, वह इतना व्यापक है कि उसे कोई अस्वीकार नहीं कर सकता। जैन-सिद्धान्त कहता है कि महापुरुष वह है जिसमें राग और द्वेष न हो। अर्थात् जिसने राग आदि आत्मिक दोषों को पूर्ण रूप से जीत जिया हो और दोषों का जीतने के फलस्वरूप जिसमें पूर्ण क्कान उत्पन्न हे। गया हो वही महापुरुष है।

प्रश्न का अन्त फिर भी नहीं होता। अय यह आशंका उठ सकती है कि निर्दोष और पूर्ण क्वानी कौन है ? लेकिन आत्मा में ऐसी शक्ति विद्यमान है कि वह महापुरुष को फौरन पहचान सकती है। आप लोग महापुरुष की खोज इसलिप करना चाहते हैं। कि आपके दोष महापुरुष का उपदेश मिलने से नष्ट हेा जाएँ। तो इन दोषों के सहारे ही महापुरुष का पता लगाया जा सकता है। आपमें काम, कोध, लोभ, मोह आदि दोष हैं। इन दोषों का नाश करने के लिप ही आप महापुरुष की खोज करते हैं तो समभा जा सकता है कि जिसमें यह दोष न हों वही महापुरुष है। जिसमें राग-द्वेष होंगे उसके वचन सदोष होंगे और जो राग-द्वेष से मुक्त है उसके वचन भी निर्दोष हैं। उन वचनें को स्रहण करने से हनारा कल्याण होगा ?

कहा जा सकता है कि क्या सभी सभ्ध वीतराग हैं ? Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ १३६



त्रगर साधु ऐसा समझलें या कहें तो समभना चाहिए कि वे दंभ क्रौर ब्रहंकार से घिरे हैं। उन्हें विचारना चाहिए कि हम महापुरुष के पन्थ पर जा रहे हैं चौर दूसरों से भी वे यही कहें कि हम महापुरुष के पंथ पर चल रहे हैं। तुम्हारी इच्छा हो तो तुम भी इसी पन्थ पर बा जाओ। यह पन्ध हमारा नहीं है, महापुरुषों का है। महापुरुष इसी पन्ध पर चले हैं चौर जगत् के जीवेां को इसी पर चलने की प्रेरणा कर गये हैं। साधु ब्रगर ऐसा समफें चौर प्रकट करें तो समभना चाहिए कि वे सच्चे साधक हैं।



## ज्ञान और चारित्र

----::::()::::-----

संसार की समस्त शिजाओं का सार ज्ञान श्रौर चारित्र की प्राप्ति करना है । चारित्र को क्र।चरए भी कहते हैं, मगर सूच्य दृष्टि से विचार करने पर दोनों में थोड़ा सा ऋन्तर भी दृष्टिगोचर होता है । चारित्ररूप गुर्ऐां की स्राराधना करने की जो विधि बतलाई गई है उस विधि के अनुसार चारित्र को पालन करना आचरण कहलाता है। विधिपूर्वक चारित्र का पालन न करने से काम नहीं चलता। विधिपूर्वक चारित्र के पालन करने का ग्रर्थ यह है कि चारित्र का पालन ज्ञानपूर्वक ही होना चाहिए। झान के साथ पाला जाने वाला आचार ही उत्तम त्राचार है। वही श्राचार सफ़ल होता है। झानहीन भाचरण स्रोर त्र।चरणहीन झान से उद्देश्य सिद्ध नहीं होता। कल्याण को श्रगर रथ मान लिया जाय तो झान श्रीर चारित्र उसके दो पहिये हैं। दानेां की किस प्रकार आवध्यकता है, यह बात एक इष्टान्स द्वारा समझना ठीक होगा।

[ जवाहर-किरणावली

किसी वृक्ष के नीचे एक अन्धा और एक पंगु मनुष्य बैठा है। वृद्य में फल लगे हैं। दोनों फलेां के इच्छुक हैं ! लेकिन अन्धे को फल दिखाई नहीं देते और पंगु फलेां को देखता हुआ भी वृक्ष पर चढ़ने की शक्ति से रहित है। यह दोनेंा जब तक अलग-अलग विचार कर रहे हैं तब तक कलेां की अभिलाषा रखते हुए भी फलों से वंचित ही रहते हैं। लेकिन पंगु ने अन्धे से कहा—भाई, तेरे पैगें में शक्ति है। अगर त् मुफे अपने कंधे पर विठला ले तो मैं ऊँचा हो जाऊँगा और फल तोड़ लूँगा। ऐसा करने से मेरी और तेरी-देानें की तृप्ति हो जायगी।

इन देनों का संयोग ही इनके लिए कल्याएकारी हो सकता है। त्रगर अंधा, पंगु को ऊँचा उठाने से इन्कार कर दे चौर पंगु, अंधे को फल देना क्रस्वीकार कर दे तो देानें को भूखे मरना पड़ेगा।

शास्त्र में चारित्र की बड़ी महिमा प्रकट की गई है। लेकिन कोई त्रगर कोरी किया को ही पकड़ कर बैठ जाय और वह किया झानयुक्त न हो तो जैसे अंधे और पंगु के सहयोग के बिना फल की प्राप्ति नहीं होती, उसी प्रकार ज्ञान के संयोग के बिना की जाने वाली किया से भी फल की प्राप्ति नहीं हेाती।

निरे चारित्र का मार्ग अंधा है। ज्ञान के अभाव में उसे मुक्ति रूपी फल नहीं सुभता। दशवैकालिक सूत्र में कहा हैः---

## भ्रमाणी किं काही किंवा गाईहि छेथपावकं।

રેકર ]

म्रर्थात्—चेचारा त्रज्ञानी जीव क्या कर सकता है ? वह श्रपने कल्याण त्रौर त्रकल्याण को कैसे समभ सकता है ?

इसलिए उक्त सूत्र में त्रागे कहा गया है--

पढमं नाणं तन्नो दया एवं चिट्ठइ सन्वसंजए i

अर्थात् --पहले झान की आराधना करनी चाहिए और उसके बाद चारित्र की आराधना हो सकती है। सभी संय -मवान् महापुरुष ऐसा ही करते हैं। वे विना झान के चारित्र की आराधना करना संभव नहीं मानते। इस प्रकार चारित्र की आराधना करने से पहले झान की आराधना करना आवश्यक वतलाया गया है। वास्तव में झान के विना सम्य--फुचारित्र की आराधना हो ही नहीं सकती।

इसी प्रकार चारित्र से रहित श्रकेला झान पंगु है। चारित्र की सडायता के बिना उससे मोक्ष की प्राप्ति नहीं हो सकती। ऐसी स्थिति में स्पष्ट है कि त्रगर कोई सिर्फ किया को ले बैठे त्रौर झानगुल की अवहेलना कर दे तो वह अंधे की तरह भटका-भटका फिरेगा त्रौर उसे उस फल की प्राप्ति नहीं हो सकती जिसे वह प्राप्त करना चाहता है। इसी तरह ज्रगर किसी ने झान पाकर चारित्र की अवहेलना कर दी तो वह भी सिद्धि से वंचित रहेगा। शास्त्र में कहा है—

भगंता, श्रकरिंता य बंधमोक्सपहण्णिणो । वायाबीस्थिमित्ते गं समासासेन्ति श्रप्पर्य ॥ श्रर्थात्-शान से ही बन्ध श्रीर मोज्ञ यानने वाले लोग

[ जवाहर-किरणावली

कहते तो हैं पर करते नहीं हैं । वे ऋपनी वार्णी की वीरता मात्र से ऋपनी श्रात्मा को क्राश्वासन देते हैं ।

तात्पर्य यह है कि जिन्होंने झान तो प्राप्त कर लिया है किन्तु जो झान के श्रनुसार त्राचरण नहीं करते श्रोर जो झान से ही बन्ध-मोक्ष मानकर तसल्ली कर लेते हैं वे श्रपनी श्रात्मा को धोखा देते हैं और टूसरेां को भी धोखा देते हैं। इसीलिप शास्त्रकार भागे चलकर कहते हैं---

म चित्ता तायए भासा, कुत्रो विज्जाणुस।स्वयं।

भ्रर्थात्—ग्रपनी पंडिताई का ग्रभिमान करने वाले चारित्र-हीन व्यक्ति नाना प्रकार की भाषाएँ भले ही जानते हों मगर वे भाषाएँ दुःख से उनकी रत्ता नहीं कर सकतीं। इसी प्रकार विद्याएँ और ब्याकरण ग्रादि शास्त्र भी उनकी रत्ता कैसे कर सकते हैं ?

इस प्रकार न तो झानविकल पुरुष सिद्धि पाता है और न कियाविकल पुरुष सिद्धि पाता है। जब झान आर किया का संयोग होता है तभी मुक्ति मिलती है। जा लोग झानहीन हैं और थोथी किया को ही लिए बैठे हैं उन्हें झान प्राप्त करना चाहिए। झान के अभाव में वे अष्ट हुए विना नहीं बच सकते। और जा लोग अकेले झान को ही लेकर बैठे हैं और किया को निरर्थक मानते हैं उन्हें किया का भी आश्वय लेना चाहिए। किया के विना वे भी अष्ट हुए विना नहीं रहेंगे।

यहाँ तक जो कुछ कहा गया है वह त्रात्मिक कल्याए की हडि से ही कहा गया है। मनर आत्मिक कल्याए के लिए Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com संसार पर भी दृष्टि देना ग्रावश्यक है। संसार पर दृष्टि दिये विना आत्मिक कल्याण नज़र नहीं आता। आज संसार में एक मनोभावना सवैत्र दिखाई देती है और वह यह है कि लोग फल तो चाहते हैं लेकिन किया करना नहीं चाहते। पंगु को दया से प्रेरित होकर अगर कोई फल दे भी दे तो भी रहेगा वह पंगु ही। अंधे का सहाग लेकर फल तोड़ लेने में पंगु को जो ज्ञानन्द मिल सकता है वह आनन्द दूसरे के फल देने से नहीं मिल सकता। जिस दिन उसे दूसरा फल नहीं देगा उसी दिन वह दुःख फिर पंगु के सामने आ खड़ा होगा।

त्राप लोग पगड़ी बाँधते हैं और धोती पहनते हैं। इस किया का फल त्राप यहाँ समभते हैं कि ग्राप संसार-व्यवहार में श्रच्छे दिखलाई दें। ठीक दीखने के लिए ग्राप जा धोती और पगड़ी पहनते हैं, उसे ग्रार ग्रपने हाथ से पहना करें तो तब तो ठीक है; कदाचित् दूसरे के हाथ से पहना करें तो क्या ठीक होगा? ग्राज ग्रापको सभी प्रकार की सुविधा प्राप्त है तो दूसरे के हाथ से ग्राप पोशाक पहन सकते हैं। कल ग्रार ऐसी सुविधा नहीं हुई तो क्या होगा? क्या उस समय ग्रापमें दीवता की आवना जागृत नहीं होगी? ग्राप्त विषाद में नहीं डूब जाएँगे?

इस बात पर गहराई के साथ विचार करने पर आपको मालूम होगा कि खतंत्रता का मूल्य क्या है ? द्यगर श्राप सावधान हेाकर देखें तो आपको पता चलेगा कि आपके सब काम पराधीन हैं। भोजन खाना तो त्रापमें से सभी को श्राता है, लेकिन भोजन बनाना कितनों को त्राता है ? त्राप नौकर के सहारे ही भोजन खाना जानते हैं। कदाचित् रसोइया ने त्रचानक जवाव दे दिया तो क्या होगा ? कहा जा सकता है कि ऐसी दशा में पत्नी भोजन बना देगी। परन्त विदेश में, जहाँ पत्नी न हो, क्या करेंगे ? ऋथवा कल्पना करे। कि घर में पति-पत्नी दो ही हैं च्रौर पत्नी बीमार हे। गई तब क्या हे।गा ? ऐसे समय में भोजन बनाकर कौन देगा ? मगर लोग तो इस अम के शिकार हे। रहे हैं कि हाथ से काम नहीं करेंगे तो पाप से बच जाएँगे ! मगर क्या यह पाप से छूटने का रास्ता है ? इस प्रकार की परतंत्रता से किसी बात में सिद्धि नहीं मिलती। सिद्धि प्राप्त करने का या पाप से छुटकारा पाने का मार्ग निराला है।

भोजन के विपय में आपकी जैसी स्थिति है वैसी ही अन्न, वस्त्र ग्रादि के विषय में भी है। आप चाहते सभी कुछ हैं मगर स्वाधीन किसी भी चीज़ के लिप नहीं हैं। जैसे पंगु पड़े-पड़े भीख माँगा करने हैं, उसी प्रकार आप इन सब वस्तुओं की इच्छा रखते हैं। पंगु और प्रन्धे को माँगने पर कभी-कभी कोई दे भी देता है मगर उस देने से क्या उनमें स्वाधीनता आ जाती है ?

'नहीं !'

શ્કદ ]

[ રઝહ

इसी प्रकार दूसरों की सहायता से अपको भोजन, वस्त्र, अन्न आदि मिल जाय तो भी अप स्वतन्त्र नहीं हो सकते। बल्कि इस परतंत्रता के कारण आपके। इन चीज़ों की किया से घुणा हो गई है। आप भोजन और वस्त्र बनाने वाले को नीची निगाह से देखते हैं और उनका उपयोग करने वालों का आदर करने हैं! आपके खयाल से कपड़ा बनाना नीच का काम है और पहनना ऊँच का काम है। मित्रो ! क्या यही समदृष्टि का लक्षण है ? आप जिस वस्तु का उपयोग करते हैं, उस वस्तु को बनाने आदि की किया न जानने से अर्थात् स्वतन्त्रता को भूल जाने से आज धर्म में भी गुलामी हो रही है। आपमें से बहुतों को धर्म भी वही रुचिकर होगा जिसके सुनने पर किया न करनी पड़े। मगर विचार करना चाहिए कि क्या यह उचित है ?

मित्रो ! आपको स्वाधीनता का महत्त्व समझना चाहिए। कोरी वार्ते बनाकर संसार पर अपना आधिपत्य जमाने का प्रयत्न करना सच्चे झान का फल नहीं है। झानी वह है जो प्रत्येक बात पर गहराई से, तात्विक दृष्टि से विचार करता है। जैनशास्त्र में ऐसा एक भी बड़े आदमी का उदाहरए नहीं मिलेगा, जिसने दूसरों पर हुक्म चलाया हो और आप निघ-योगी होकर वैठा रहा हो। राजकुमार मेघ के उदाहरए को लीजिए। उसने जीवनोपयोगी बहत्तर कलाओं का अध्य-यम किया था।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

चन्द्रमा की वड़ाई कला से ही है। ग्रमावस्या के दिन चंद्रमा कहीं दूसरे लोक में नहीं चला जाता। सिर्फ उसमें कला नहीं रहती। इसलिए आपको से।चना चाहिए कि जिसमें कला न होगी वह अमावस्या के चन्द्रमा के समान होगा त्रथवा पूर्णिमा के चन्द्रमा के समान होगा ?

मेघकुमार ने बहत्तर कलाएँ सीखकर स्वतंत्र जीवन का बेाध प्राप्त कर लिया था। उन्हें भोजन बनाना, वस्त्र, बनाना, घर वनाना, ज्राभरए बनाना ज्रादि प्रत्येक जीवनो∽ पयोगी कला का भलीभांति झान था।

मेघकुमार घर बनाना आदि समस्त कलाओं में पारंगत थे ते। बने रहते । शास्त्र में इन सब बातों का उल्लेख करने की क्या आवश्यकता थी ? इसका उत्तर यही है कि शास्त्र में यह चरित देकर बतलाया गया है कि इस प्रकार का जीवन कभी परतंत्र नहीं हो सकता । मगर आपमें से अधिकांश लोग ऐसे निकलेंगे जो ऐसी एक भी किया शायद न जानते होंगे जो जीवन की स्वतंत्रता के लिए उप-योगी हो । अलबत्ता कपट किया करके पैसा कमाना लोग जानते हैं । लेकिन ऐसी किया से पैसा इकट्ठा करने वाले के पास जब किसी कारण से पैसा आना बन्द हा जाता है, तब उसे हाय हाय करने के सिवाय और क्या चारा रह जाता है? आज जो हाय हाय मची हुई है, उसका प्रधान कारण यही है कि आज के लोगों का व्यापार भी स्वतंत्र नहीं है । जो पर-

बीकानेर के व्याख्यान ]

[ રુષ્ઠદ

तंत्र जीवन में ही जीवन का श्रानन्द मानते हैं, उन्हें फ़िया का महत्त्व कैसे मालूम हो सकता है ? लेकिन विना किया के स्वतंत्रता नहीं है श्रौर स्वतंत्रता न होने के कारण हाय-हाय मची है।

त्रगर द्याप पराधीनता और परावलम्बन का त्याग नहीं कर सकते तो कम से कम पराधीनता पर गर्व करना तो त्याग सकते हैं ! त्राप उत्तम स्वादिष्ठ भोजन करके गर्व करते हैं, लेकिन समभ नहीं त्राता कि त्रापके गर्व का त्राधार क्या है ? त्रापने दूसरे का दिया खाया है, फिर गर्व क्यों ? गर्व हो तो भोजन बनाने वाली बाई को हे। सकता है । वह सोच सकती हैं कि मैंने वढ़िया भोजन बनाकर दूसरों का पेट भरा है ! त्राप किस बात पर त्रहंकार कर सकते हैं ? ग्रौर त्रसल में उस बाई को भी गर्व करने का त्राधिकार नहीं हैं; क्योंकि उसने त्रज्ञ पेदा नहीं किया है । त्रज्ञ किसान पैदा करता है । कदाचित् किसान का गर्व समझ में ज्या सकता है । त्राप ग्रपनी ज्रसमर्थता पर, पराधीनता पर और परावलम्बन पर गर्व करें तो ज्रापकी मर्ज़ी !

मित्रो ! ग्रापका ज्ञान, किया को छे।ड़कर खाने-पीने में ही कल्याए समक बैठा है और इसी कारए आप आहंकार करते हैं। आहंकार के वदले आत्मनिन्दा करो और तत्त्व की गहराई में जाकर विचार करो तो आपका आहंकार षिलीन हो जायगा। १४० ]

त्राज तें आपका आत्मसात्ती वनकर आपकी ओर से आपकी निद्धा करता हूँ। मैं पूछता हूँ कि आप जिन आलीशान हवेलियों का गर्व करते हैं, उन्हें आपने वनाया है ? अगर उनका एक भी पत्थर खिसक जाय तो उसे भी आप नहीं जमा सकते। फिर गर्व का आधार क्या है ? इस तरह दूसरेां के बनाये जकान में रहना परतंत्रता है—गुलामी है। इसमें स्वतन्त्रता कहाँ है ?

बहिनें बँगड़ियाँ पहन कर हाथ कड़ा रखती होंगी, लेकिन मैं पूछता हूँ कि बँगड़ी में से पक भी मोगरा निकल जाय तो क्या वे उसे बना कर जड़ सकती हैं ? अगर नहीं जड़ सकतीं तो गर्च किस विरते पर ! यों तो गौरैया ( गौर-गौरी ) पुतली को भी गहने पहनाये जाते हैं, लेकिन वह क्या गर्व कर सकती है ? वह गर्व कैसे करे ? उसे तो दूसरेां ने गहने पहनाये हैं । इसी प्रकार जो बहिनें दूसरेां के दिये कपड़े पहनती हैं वे भी कैसे गर्व कर सकती हैं । बहिने ! आप अपनी आत्मा के ऐसी शिक्षा दीजिप कि वह पुकार उटे---'हे आत्मा ! तुके धिकार है, जो तू दूसरेां की दी हुई वस्तुओंपर गर्व करती है !'

कपड़ा बनाने वाला टूसरा, सिलाई करने वाला टूसरा चौर घोने वाल। टूसरा है। ऐसी दशा में पहनने वाला गर्घ क्यों करता है! ग्रगर तुम्हारे लिए काम करने वाले लोग ज्रपना-ग्रपना काम बन्द कर दें तो कैसी बीतेगी ? जब तुम Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com उनकी कल नहीं जानते तो उनके काम वन्द कर देले पर रेाना स्वाभाविक है। बहिनें जो कपड़ा पहनती हैं उनमें क्या एक भी ऐसा है जो उनका खुद का बनाया हो ?

'नहीं !'

पहले की रानियाँ चौंसठ कलात्रों में निपुण हे।ती थीं। वे शस्त्र वाँधकर लड़ने नहीं जाती थीं लेकिन किसी ऐसी चीज़ का उपयोग भी नहीं करती थीं. जिसे बनाना उन्हें न आता हो । वे नये−नये कला कौशल निकाल कर त्र्यपने वस्त्र।भूषण सजाया करती थीं । ग्राज की स्त्रियाँ यह सब कहाँ करती हैं ? इर्जी मशीन से बेलवूटे निकाल देता है और ये पहनकर अभि-मान करती हैं कि ऐसी चीज़ उसके पास नहीं है, मेरे पास है ! लेकिन बहिनो ! जरा विचार करेा कि तुम्हारा क्या है जिस पर तम गर्व करती हो !

भाइये। ! त्राप मुक्ते त्रपना धर्मगुरु मानते हैं । इसलिए मैं कहता हूँ त्राप त्रभिमान का त्याग करें । मैं त्रापको निर∽ भिमान देखना चाहता हूँ। चकवर्त्ती भी, जेा स्वयं कपड़ा बनाने की कला में कुशल होते थे, कपड़ों का ग्रमिमान नहीं करते थे; तो स्राप जे। कपड़ा बनाना ही नहीं जानते, कैसे ग्रमिमान कर सकते हैं ! प्रत्येक वस्तु का उपयोग करते समय यह विचार कर लो कि यह वस्तु मैंने बनाई है या नहीं। और साथ ही यह सेाच लो कि जब मैंने नहीं बनाई है तो फिर श्रमिमान केंसा ?

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

त्रगर त्राप खाने का त्रभिमान करते तों ते। कीड़े-मकेाड़े क्या त्रापसे त्रधिक अभिमान नहीं कर सकते ? मिष्टान्न में पड़ने वाले कीड़े आपको बुरे क्यों लगते हैं ? इसलिप कि मिष्टान्न उन्होंने बनाया नहीं और त्रा कैसे गये ? लेकिन यही बात आप ग्रपने विषय में भी सेाचिये । आप स्वयं कीड़ों के समान बन रहे हैं या नहीं ?

भाइयो और वहिनो ! आज की मेरी इस बात को याद रक्खे। कि ज्ञानयुक्त किया के विना और कियायुक्त ज्ञान के िना धर्म और संसार के। नहीं जान सकते । अतएव जे। भी किया सामने स्रावे उस पर विचार करो कि यह किया मैंने की है या नहीं ? ऋगर नहीं की है तो उस पर में ऋभिमान कैसे कर सकता हूँ! इस प्रकार विचार कर उस किया का वदला देने की भी चिन्ता रक्लो। अगर आपने ऐसा नहीं किया तो सिर पर ऋग चढ़ा रहेगा। जिस प्रकार होटल में भोजन करने पर कीमत चुकानी पड़ती है, उसी प्रकार किया का वदला देना भी उचित है। त्राज त्राप सीधा खाते हैं तो यत मत समसिए कि यह त्रापको यों ही मिल गया है। त्रमय को जो प्राप्त होता है वह आपकी किसी किया का फल है। इसे खाकर ग्रगर ग्रापने संसार ग्रीर धर्म की सेवा न की तो समभ लीजिए कि ग्रापने ऋपनी संचित पूंजी गँवा दी है। केई भी विम्वारवान् व्यक्ति दीवालिया बनना पसंद नहीं करता। लेकिन पुएय के विषय में यह बात क्यों जुला की काली है ?

पुएय रूपी पूंजी केा भोगने वाले उसे घटने नहीं देने का विचार क्यों नहीं रखते ?

त्राप पाखाने में शौच जाते हैं या नहीं ?

'जी हाँ !'

कभी पाखाने को साफ भी करते हैं ?

'नहीं !'

त्रगर एक दिन भी पाखाने की सफाई न की जाय तो क्या होगा ? ऐसे पाखाने को त्राप साफ नहीं करते त्रौर जेा साफ करता है उसे त्राप क्या समभते हैं ?

'नीच !'

फिर भी लोग दावा करते हैं कि हम ज्ञान चौर किया को समभते हैं ! जो पाखाने को श्रस्वच्छ वनाता है वह तेा ऊँचा है चौर जो स्वच्छ करता है नीच है ! क्या यही ज्ञान चौर किया का समभना कहलाता है ? ऐसी समझ को क्या कहा जाय !

कदाचित् त्रापका यह खयाल हे। कि आप पुरुयवान् हैं और भगी पुरुयहीन है। ते। आप जब बालक थे तब आपकी माता ने क्या आपकी अधुचि न उठाई होगी ? क्या इस कारए आपकी माता पुरुयहीन हो गई ? और आप पुरुयवान् हुए ? मित्रो ! आपकी स्वतंत्रता लुट गई है, फिर भी अगर आप निरभिमानी बनें तो किसी न किसी रूप में दुनिया की सेवा में आ सकते हैं। संसार में सब से बड़ा काम भंगी का है। भंगी चाहें ते। एक ही दिन में आपकी हवेली नरक की याद दिलाने लगे, नगर नरक बन जाय और आप घवरन उठें। जो लोग स्व-तंत्र हैं और जंगल में उट्टी जाते हैं वे ते। कदाचित् न भी घव-तंत्र हैं और जंगल में उट्टी जाते हैं वे ते। कदाचित् न भी घव-रावें, मगर बड़े कहलाने वाले लेाग सब से पहले घवरा जाएँगे। तात्पर्य यह है कि समाज के एक अत्यन्त महत्वपूर्ण कार्य के। करके शांति कायम करने बालों के प्रति आपको कृतज्ञ होना चाहिए। आगर आपमें कृतज्ञता नहीं है तो कम से कम उन्हें घुए। और तिरस्कार की दृष्टि से ते। मत देखिए।

लोग त्रंधेरे में पड़े हुए हैं; इसलिए उन्हें उजेले में लाने के लिए मैं कहता हूँ कि जिस तरह मैं सब संतेां से प्रेम करता हूँ, उसी तरह ब्राप भी ऊँच-नीच का मेद छोड़ कर सब से प्रेम करो त्रौर उन्हें ब्रपना सहायक समभेा। व्राप हमेशा पढ़ते हैं---

मित्ती मे सब्बभूएसु, वेरं मज्म न केणई ।

त्रर्थात्-समस्त प्राणियों पर मेरा मैत्रीभाव है। मेरा किसी के प्रति वैरभाव नहीं है। इस पाठ के त्रनुसार नरक में पड़े हुए जीव क्या त्रापके मिंत्र नहीं हैं? मगर ऐसा भी नहीं होना चाहिए कि पास के जीवों केा भूल जात्रो और जो नरक में पड़े हैं, सिर्फ उन्हीं को मित्र मानने लगे।। त्रगर रोटी बना कर देने वाले पास के मनुष्य केा त्राप नीच मानेंगे तो नरक के जीवों को किस प्रकार मित्र सगझ सकेंगे ?

मित्रो ! समय के। देखो । युगंधर्म के। पहचानो । श्रपनी बुद्धि के। दिवेक के मार्भ पर चलाश्रो । ज्ञान के द्वारा निर्धारित किये हुए काम के। करने वाले ही दिजयी हो सकते हैं । ज्ञान से निर्णय किये विना ही काम करने वाले बिजय नहीं प्राप्त कर सकते । श्रनपव ज्ञान की बड़ी महिमा है । ज्ञान के बाद ही सम्यक् किया ग्राती है । शास्त्रकारों ने ज्ञान को पहले स्थान दिया है श्रीर उसके बाद किया के। । श्राप ले।ग श्राज ज्ञान को भूल रहे हैं, ज्ञान की कोई श्रावश्यकता नहीं समझते श्रीर कद्र भी नहीं करते, लेकिन ज्ञान से उत्तम के।ई वस्तु नहीं है। गीता में भी कहा है—

न हि ज्ञानेन सदशं पवित्रमिह विद्यते ।

इस संसार में झान के समान और कोई पवित्र वस्तु नहीं है। झान सर्वोत्कृष्ट वस्तु है और त्रखिल कर्म की समाप्ति शुद्ध झान में ही हो जाती है।

जैनसिद्धान्त के त्रनुसार विचार किया जाय तो इस बात में ग्रीर ही तत्त्व निकलता है। स्याद्वाद सिद्धान्त का उपयोग किये विना किसी भी बात का मर्म पूरी तरह समभ में नहीं त्रा सकता। जैनसिद्धान्त के त्रनुसार तेरहवें गुएस्थान को छोड़कर चौदहवें गुएस्थान में जाने पर किया का नाश हो जाता है। उस समय किया नहीं रहती। साथ जाने वाली चीज़ झान के सिवाय और नहीं है। भगवती सूत्र में एक प्रश्नोत्तर त्राता है। गौतम स्वामी ने भगवान् से प्रइन किया-

[ जवाहर-किरए।।वली

१५६ ]

'भगवन् ! ज्ञान इसी भव में साथ रहता है या परभव में भी ?' भगवान् ने उत्तर दिया—'इस भव में भी साथ रहता है और परभव में भी साथ रहता है ।'

मतलब यह देै कि किया की समाप्ति ज्ञान में हो जाती है। त्रतएव ज्ञान के समान त्रन्य कोई भी वस्तु नहीं है ।

मगर यह मत भूल जाना कि झान की पवित्रता को जान लेने मात्र से ही ज्ञान नहीं होता । ज्ञानी पुरुषों का चारित्र तो उनके अंतिम शरीर के साथ समाप्त हो गया है, परन्तु उस चारित्र का ज्ञान अभी तक मौजूद है । आप झान से ही भग-वान् महावीर को पहिचानते हैं । लेकिन आज हँसी-मज़ाक में ज्ञान का नाश हो रहा है । आज बालकों खौर युवकों के दिमाग में ज़हर भरने वाले, कुवासनाओं को उत्तेजित करने वाले उपन्यासों के देर लग रहे हैं । इन्हें ज्ञान या ज्ञान का साधन समभ लेना विप को पीयूष समभ लेता है । यह पुस्तकें भुलावे में डालने वाली हैं । इनसे भारतवर्ष की पवित्र संस्कृति का सत्तानाश हो रहा है । जिसके प्रताप से कार्य की सिद्धि हो जाने पर कर्म मात्र का परित्याग हो जाय वही सच्या झान है ।

गीता का एक श्लोक है—

यत्र योगेश्वरः ऋष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः ।

श्रर्यात्—योगेश्वर कृष्ण और धनुर्धर अर्जुन जिस और हैं, उसी ओर विजयश्री, <sup>भ्रु</sup>व नीति आदि हैं। गांधीजी ने धनुर्घर अर्जुन का अर्थ 'किया' किया है और योगेश्वर कृष्ण का अर्थ 'ज्ञान' कियां है। योगेश्वर कृष्ण के आदेश से अर्थात् ज्ञान के आदेश से किया जहाँ की जायगी वहीं सफलता प्राप्त हो सकेगी। श्री रवीन्द्रनाथ ठाकुर ने बहुत भारपूर्वक लिखा है कि आज हम लोग योगाध्याय से निकलकर गड़वड़ाध्याय में पड़ गये हैं। आज हमारे लिप पुस्तकें पढ़कर समझना कठिन हो गया है कि वास्तविक झान क्या है ?

इस ज़माने में भी वहुत लोग हैं जो कहते हैं कि पढ़े-लिखे आदमी ज्यादा खराब होते हैं, इसलिए पढ़ाना बुरा है। स्त्रियों को तो मूर्ख रहना ही ग्रच्छा है। उन्हें झान सिखाने से हानि होती है।

मैं पूछता हूँ कि यह अक्षरविद्या पुरुषों से तो निकली नहीं है, स्त्रियों से ही निकली है, फिर अत्तरक्षान को पैदा करने वाली स्त्रियां ही अक्षरक्षान न पढ़ें, इस विधान का कारण क्या है ? भगवान ऋषभदेव की दो कन्याएँ थीं। एक का नाम ब्राह्मी खौर दूसरी का नाम सुन्दरी था। भगवान ने सर्व-प्रथम दोनों पुत्रियों को अत्तरक्षान सिखलाया था। इन दोनों के नाम से ब्राह्मी लिपि और सुन्दरी गणित नाम प्रचलित हुआ। आप लोग आज स्त्रियों को पढ़ाना हानिकारक सम-भते हैं तो क्या ग्राप लोगों में भगवान ऋषभदेव से अधिक बुक्कि है ? ब्राह्मीलिपि के बावन अत्तरेां का ही यह प्रताप है कि आप इजारें लाखों वर्ष पूर्व की बात जान रहे हैं। एक अगरेज विद्वान ने ब्राह्मीलिपि के बावन अक्षरें। की तुलना जहाज के साथ करते हुए लिखा था कि ये बावन अक्षर जहाज हैं। जैसे जहाज एक द्वीप का माल दूसरे द्वीप में पहुँचाता है उसी प्रकार यह बावन अक्षरे पूर्वकालीन पुरुषों की बातें हमारे पास पहुँचाते हैं। इन बावन अक्षरें। की ही महिमाहै कि हम अपने पूर्वजों के चरित और ज्ञान-विज्ञान को आज जान सकते हैं।

मित्रो ! जिसे शास्त्र रूपी चचु प्राप्त नहीं है वह अंधा है। हजारों वर्ष पहले की बातें शास्त्र द्वारा ही जानी जा सकती हैं। दूर से दूर की बातें भी शास्त्र ही बतलाता है। भगवान् ऋषभदेव त्रादि का चरित त्रापने कैसे जाना ? सिद्धशिला, नरक और स्वर्ग का वृत्तान्त त्रापको कैसे विदित हुत्रा ? इन सब वस्तुत्रों को इस भव में श्राँखों द्वारा नहीं देखा है । शास्त्रों से ही इनका ज्ञान हुन्ना है। ज्रगर बावन त्रज्ञरों का शास्त्र हमारे-न्नापके सामने न होता तों क्यादशा होती? हम लेग न जाने किस बीहड़ अंधकार में भटक रहे होते । मगर ब्राह्मीलिपि का ही यह प्रताप है कि हमें उस अधकार में नहीं भटकना पड़ रहा है ग्रीर हमें ज्ञान का ग्रालोक प्राप्त है । ब्राह्मी कन्या थी, पुरुष नहीं थी । फिर त्राज की कन्याएँ पढ़ने-लिखने से किस प्रकार विगड़ जाएँगी ? ग्रापको जो बात सूभ रही है वह क्या भगवान ऋषभदेव को नहीं सुझी

१्४≂ ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

थी ? त्रगर भगवान् त्रापसे त्रधिक ज्ञानी थे तो उन्होंने ब्राह्मी को लिपिज्ञान क्यों दिया ?

एक सम्प्रदाय वालों का कहना है कि साधुओं के सिवाय श्रीरेां को खाने का देकर शस्त्र तीखा मत करेा। भोजन देने से शस्त्र तीखा हो जाता है श्रीर भूखों मारने से भोटा (मोंथरा) हो जाता है। किन्तु यह कथन अज्ञानपूर्ण है। इनके कथनानु-सार अगर एक महिला यह विचार करती है कि मेरी लड़की के आँखें होंगी तो वह पुरुषेां को देखेगी। देखने पर नीयैत विगड़ जाना भी संभव है। इस प्रकार आँखें रहने से शस्त्र तीखा होगा। ऐसा विचार करके वह महिला अपनी लड़की की आँखें फोड़ डाले तो आप उसे क्या कहेंगे?

'पापिनी !'

जो महिलाएँ श्रपनी लड़की की श्रांखों को श्रच्छी रखने के लिए लड़की की श्रांखों में काजल श्रांजती हैं, वे बहिनें उसकी मां हैं या शत्रु ?

'मां !'

मगर खाने को देने से शस्त्र तीखा होता है, ऐसा कहने वालों की श्रद्धा के त्रानुसार तो वष्ठ वहिन लड़की की त्रांखों में काजल लगाकर दास्त्र तीखा कर रही है ! इसलिए न लड़की को खिलाना चाहिए और न त्रांखों में अजन ही त्रांजना चाहिए। फिर तो उसे ले जा कर कहीं समाधि करा देना ही ठीक होगा ! कैसा जमोखा विचार है !

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

लड़की की माता के। पहले ही ब्रह्मचारिग्री रहना उचित था। तब मोह होने का प्रश्न ही उपस्थित न होता। लेकिन जब मोहवश होकर सन्तान उत्पन्न की है तो लालन~पालन करके उल मोह का कर्ज़ भी चुकाना है। इसी कारए शास्त्र में माता-<u> पिता और सहायता करने वाले को उपकारी बतलाया है ।</u> भगवान ने कहा है कि सन्तान का लालन-पालन करना त्रनुकम्पा है ।

. • सारांश यह है कि जो माता त्रपनी कन्या की क्रांखे फोड़ दे उसे **ग्राप माता नहीं वैरिन कहेंगे । लेकिन हृ**दय की झांखें फोडने वाले को आप क्या फहेंगे ? कन्याशित्ता का विरोध करना वैसा ही है जैसे ग्रण्नी संतति की खांखें फोड़ देने में कल्याण मानना। जो कन्यात्रों की शित्ता का विरेाध करते हैं वे उनकी शक्ति का घात करते हैं। किसी की शक्ति का घात करने का किसी को त्रधिकार नहीं है। हाँ, शिला के साथ सत्संस्कारों का भी ध्यान रखना त्रावश्यक है। कन्याओं की शिक्षा की योजना करते समय यह ध्यान रखना चाहिए कि कन्याएँ शिचिता होने के साथ सुसंस्कारों से भी सम्पन्न बनें त्रौर पूर्वकालीन सतियों के चरित्र पढ़कर उनके पथ पर **त्रग्र**-. सर हेाने में ही त्रापना कल्याए मानें। यह बात तो बालकेां की शिता के संबंध में भी म्रावश्यक है। ऐसी दशा में कन्याओं की शित्ता का तिरोध करना उनके विकास में बाधा डालना श्रीर उनकी शक्ति का ताश करना है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

लोग कहते हैं कि लड़की को क्या हुँडियां लिखनी हैं जो वह पढ़ाई करे ! परन्तु ब्राह्मी को क्या हुंडियां लिखनी थीं जो वह पढ़ी ? ब्राह्मी तो ब्रह्मचारिणी ही रही थी । भगवान् को चिन्ता हुई कि मैं ऐसी दिव्य कन्या को दूसरे को सौंपूँगा त्रौर वह इसका नाथ बनेगा ? ब्राह्मी अपने पिता की चिन्ता को समक्ष गई । उसने कहा—पिताजी, त्राप चिन्ता क्यों करते हैं ? हमारे रोम-रोम में शील बसा हुन्रा है । हमें सुस-राल का नाम लेने में ही लज्जा मालुम होती है ।

ब्राह्मी त्रगर विद्या न पढ़ी होती तो क्या ऐसा कह सकती थी ? 'नहीं !'

बहुत से लोगों की धारणा है कि लिखने-पढ़ने से लड़केां-लड़कियों का बिगाड़ होता है । लेकिन विना पढ़े-लिखे लोग क्या बिगड़ते नहीं हैं ? नुकसान क्या पढे- लिखे ही करते हैं चौर विना पढ़-लिखे नहीं करते ? प्रथकारेां का कथन है कि झानी के द्वारा कोई भूल हो जाय तो वह जल्दी समभ जाता है । मगर मूर्ख तो नुकसान करके भी प्रायः नहीं समभता।

भगवान् ने कहा है कि त्रगीतार्थ साधु चाहे सौ वर्ष का हो, फिर भी उसे गीतार्थ साधु की नेश्राय में ही रहना चाहिए। पच्चीस साधुओं में एक ही साधु त्रगर त्राचारांग त्रौर निशी--थसूत्र का जानकार हो त्रौर वह शरीर त्याग दे, तो भादौं का महीना ही क्यों न हो, शेष चौत्रीस को विहार करके त्राचा-रांग और निशीथसूत्र के बाता मुनि की देखरेख में चले जाना चाहिए । त्रगर उनमें दूसरा कोई सन्धु त्राचरांग निशीथ का झाता हो तो उसे त्रपना मुखिया स्थापित करना चाहिए ।

मतलब यह है कि शित्ता के साथ उच्च किया लाने का प्रयज्ञ तो करना ही चाहिए मगर मूर्ख रहना किसी के लिए भी उचित नहीं है।

विद्वान और मूर्ख के बुरे और अच्छे कामों में भा कैसा अन्तर हेाता है, इस विषय में प्रंथकारेंा ने एक दष्टान्त इस प्रकार दि्या हैः—

एक विद्वान को जुत्रा खेलने का व्यसन लग गया था। जुत्रा के फंदे में फँसकर उसने गांठ की सारी पूँजी गँवा दी त्रौर त्रपनी पत्नी के त्राभूषण भी बेच डाले। उसकी दशा बड़ी हीन हेा गई। लोग उस की बात पर विश्वास नहीं करते थे त्रौर घर के लोग मी उसे दुत्कारते थे।

धन संबंधी त्रावश्यकता की पूर्ति करने के लिए उस विद्वान को चोरी करने के सिवाय और कोई मार्ग दिखाई न दिया। अन्त में लाचार हेाकर उसने यही करने का निश्चय कर लिया। वह सोचने लगा—चोरी किसके घर करनी चाहिए ? अगर किती सेठ के घर चोरी करूँगा तो वह चोरी में गये धन को भी हिसाब में लिखेगा। सेठ लोग पाई-पाई का दिसाब रखते हैं। और जब-जब वह हिसाब देखेगा तब तक गालियाँ देगा। अगर किसी साधारण आदमी के घर चोरी करूँगा तो वह रोएगा। उस बेचारे के पास पूँजी ही कितनी

वीकानेर के व्याख्यान ]

[ १६३

होती है !

इस प्रकार विद्वान ने सब का विचार कर देखा। अन्त में उसने निश्चय किया कि ऋौरें। के घरचोरी करना तो उचित नहीं है, राजा के यहाँ चोरी करनी चाहिए। इस प्रकार निश्चय करके वह राजा के यहाँ चोरी करने गया।

राजा ने एक बन्दर पाल रक्खा था। बन्दर राजा को बड़ा • प्रिय था। वह उसे अपने साथ ही खिलाता और साथ ही रखता था। रात के समय जब राजा सोता तो बन्दर नंगी तलवार लेकर पहरा दिया करता था। राजा बन्दर को अपना बड़ा प्रिय मित्र समझता था।

राजा सो रद्दा था। बन्दर नंगी तलवार लिये पहरा दे रहा था। इसी समय विद्वान् चोरी करने के लिए पहुँचा।

बन्दर राजा का मित्र है, लेकिन वह विद्वान चोरी करने ब्राया है इस कारण शत्रु है। फिर भी देखना चाहिप कि विद्वान रात्रु में और मूर्ख मित्र में कितना त्रन्तर है ? ब्रीर दोनों में कौन त्रधिक हितकर या त्राहितकर है ?

राजा गाढ़ निद्रा में लीन था। उसी समय मकान की छत पर एक सॉंप च्राया। सॉंप की छाया राजा पर पड़ी। बन्दर ने सॉंप की छाया को सॉंप ही समभ लिया चौर विचार किया कि यह सॉंप राजा को काट खाएगा ! वह चपल चौर मूर्ख तो था ही, च्रागे-पीछे की क्यों सोचने लगा ? उसे विचार ही नहीं चाया कि छाया पर तलघार चलाने से सॉंप तो मरेगा

[ जवाहर किरणावली

नहीं, राजा ही मर जायगा । वह तलवार सँभालकर छाया--रूपी सॉंप को मारने के लिये तैयार हुब्रा ।

मूर्ख मित्र की बदौलत राजा के प्राणपखेरू उड़ने में देरी नहीं थी। विद्वान खड़ा-खड़ा यह सब देख रहा था। उसने सोचा—'इस मूर्ख मित्र के कारण वृथा ही राजा की जान जा रही है। चाहे में पकड़ा जाऊँ और मारा जाऊँ मगर राजा को वचाना ही चाहिए। अपनी श्राँखों के श्रागे राजा का वध मैं नहीं हेाने दूँगा !' यह सोचकर विद्वान पकदम क्रथट पड़ा और उसने बन्दर की तलवार पकड़ ली। बन्दर और विद्वान में झगड़ा हेाने लगा। इतने में राजा की नींद खुल गई। वह हड़बड़ा कर उठा और बन्दर तथा विद्वान की खींचतान देखकर और भी विस्मित हुआ।। राजा के पूछने पर विद्वान ने कहा—यह बन्दर आपके प्राण ले रहा था पर मुझसे यह नहीं देखा गया। इसी कारण क्रपट कर मैंने तलवार पकड़ ली है।'

राजा---तू कौन है ?

१६४ ]

विद्वान्--में ? मैं चेार हूँ !

राजा—बन्दर मुझे कैसे मार रहा था ?

विद्वान्—ग्राप सेा रहे थे ग्रौर मैं चेारी करने की ताक मैं ग्राया था। छ्त पर साँप श्राया। उसकी छाया ग्रापके शरीर पर पड़ी। छाया को साँप समक्ष कर यह बन्दर तलवार चक्ताने केा उद्यत हुग्रा। मुकसे यह नहीं देखा गया। मैंने

[ १६५

भपट कर तलवार पकड़ ली।

विद्वान की बात सुनकर राजा से।चने लगा—प्रजा कें। त्रशिचित रखकर बन्दर के समान मूर्ख बनाए रखने से क्या द्दानि होती है, यह वात त्राज मेरी समभ में त्राई। मगर राजा ने पण्डित से पूछा—तुम पण्डित होकर चेारी करने त्राये हो ?

पण्डित—मैं जुद्रा खेलने के व्यसन में पड़ गया था। एक दुर्क्यसन भी मनुष्य के जीवन को किस प्रकार पतित कर देता है, किस प्रकार विवेक केा विनष्ट कर देता है, इसके लिप मैं उदाहरण हूँ। जुद्रा के दुर्व्यसन ने मेरी पण्डिताई पर पानी फेर दिया है। मेरी विद्वत्ता जुए से कलंकित हो रही है। मैं श्रापके सामने उपस्थित हूँ। जो चाहें, करें।

मतलब यह है कि नादान दोस्त की अपेज्ञा झानवान् शत्रु भी अधिक हितकारी होता है। ज्ञानवान् अपने कल्याण-श्रकल्याण केा शीघ्र समभ जाता है। ज्ञान का प्रकाश मनुष्य को शीघ्र ही सन्मार्ग पर ले श्राता है। पथभ्रष्ट मनुष्य भी, त्रगर उसके हृदय में झान विद्यमान है तो, एक दिन सत्पथ पर आये विना नहीं रहेगा। अतएव प्रत्येक द्वाा में झान जीवन को उन्नत बनाने में सहायक होता है।

त्रगर त्राप लोग ज्ञान का सच्चा महत्त्व समझते हैं तो अर्हन्त भगवान् के झान का प्रचार कीजिए। त्राप स्वयं ऐसे काम कीजिए जिससे झान का प्रचार हो। अर्हन्त के झान का Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

प्रचार श्रह्तरज्ञान के विना नहीं हो सकता। यह विचार कर ही भगवान् ऋषभदेव ने ब्राह्मी को लिपिज्ञान दिया था। भगवान के ग्राशय को ग्राप समसिए और ग्रपनी संतति को मूर्ख मत रहने दीजिए । झान का प्रचार करने का उद्योग कीजिए । इतन की वृद्धि उन्नति का मूल मंत्र दै । श्रापके पास जो भी शक्ति हो, ज्ञान के प्रचार में लगाइए। इतना भी न कर सकें तो कम से कम झान ग्रौर ज्ञान-प्रचार का विरोध तो मत कीजिए। झान की शिक्षा की निन्दा करना, उसमें रोड़े ब्रटकाना चौर जो लोग झान का प्रचार कर रहे हैं उनका विरेाध करना बुरी बात है। झान का प्रचार शासन की प्रभावना का प्रधान अङ्ग है। सचे ज्ञान का प्रचार हे।ने पर ही चारित्र के विकास की संभावना की जा सकती है। त्राप लोग ज्ञान और चारित्र की आराधना करके आत्म-कल्याण में लगे, यही मेरी आंतरिक कामना है।



## त्रात्माः-दुधारी तलवार

जिन्होंने वस्तुतत्त्व का यथार्थ बोध प्राप्त नहीं किया है त्रौर जो बहिर्दछि बने हुए हैं, वे श्रपने सुख−दुःख का कारण सही रूप में नहीं समभ पाते । वे निमित्त कारण के ही देखते हैं श्रौर उपादान कारण का विचार ही नहीं करते । मिंच के तीखेपन का और मिश्री की मिठास के वे जानते हैं, मगर उन्हें यह मालूम नहीं होता कि उस तीखेपन का या मिठास का त्रनुभव होता किसे है ? त्रगर नीम में ही कटुकता है और हमारी संवेदना काेई काम नहीं करती तेा ऊँट केा मीठा लगने वाला नीम हमें कटुक क्यों प्रतीत होता है ? क्या नीम ऊँट के लिप और मनुप्य के लिप श्रपना स्वाद बदल लेता है ? नहीं। नीम ग्रपना स्वभाव नहीं बदलता। लेकिन जीव की संवेदना शक्ति ही नाना रूप धारण करके वस्तु को नाना रूप में ग्रहण करती है। दही किसी के। रुचिकर श्रीर किसी के। ग्रहचिकर क्यों प्रतीत हे।ता है ? ग्रास्मा की संवेदना शक्ति का

१६⊏ ]

ही यह सब खिलवाड़ है। यही वात सुख और दुःख के विषय में समभी जा सकती है। एक आदमी जिसे दुःख मानता है, दूसरे के लिए वह दुःख नहीं है। यही नहीं बल्कि उसके लिए वह सुख है। और दूसरे का माना हुआ सुख एक के लिए दुःख प्रतीत होता है। यह बात हम लेाकव्यवहार में सदा देखते रहते हैं। पर इसका कारण क्या है?

मिर्च तीखी प्रतीत होती है मगर वह अपने तीखेपन केा नहीं जानती। मिश्री की मिठास मिश्री केा मालूम नहीं है। किंच का तीखापन और मिश्री की मिठास आत्मा ही जानती है। मगर लेाग आत्मा केा भूल जाते हैं और स्थूल पदार्थों केा पकड़ बैठते हैं और मानते हैं कि मिठास मिश्री में ही है और तीखापन र्मिच में ही है। एक लकड़ी या पत्थर की पुतली के मुँह में मिश्री या मिर्च डाली जाय तो क्या उसे मिठास या तीखास का अनुभव होगा?

'नहीं !'

तो फिर मानना चाहिए कि मिठास और तीखास का अनु-भव करने वाला आत्मा ही है। आत्मा ही कत्ता है और त्रात्मा ही विधायक है। इसी प्रकार संसार की समस्त वस्तुओं पर विचार किया जाय तो यही सर्वत्र यहीचमत्कार दिखाई देगा।

झान प्राप्त करने के लिए बहुत-से पोथों की श्रावश्यकता नहीं होती । ज्ञान तो एक छोटी-सी घटना और थोड़ी-सी वात ेसे भी हो सकता है । और ज्ञान होने पर श्रवान उसी प्रकार नष्ट हो जाता है जैसे प्रकाश होने पर अंधकार ।

ऋषि मुनि कहते त्राये हैं कि-हे मानव ! तू वाहरी वैभव में क्यों उलझा है ? स्थूल त्रौर निर्जीव पदार्थों के फेर में क्यों पड़ा है ? उन्हें सुख-दुःख का विधाता क्यों समझ रहा है ? सुख दुख के मूल स्रोत की खोज कर । देख कि यह कहाँ से ग्रौर कैसे उत्पन्न होते हैं ? त्रपने मन को स्थिर करके, प्रपनी दृष्टि को ज्रन्तर्मुखी वनाकर विचार करेगा तो स्पष्ट दिखाई देगा कि तेरा च्रात्मा ही तेरे सुख ज्रौर दुःख ग्रादि का विधाता है । उसीने इनकी सृष्टि की है च्रौर वही इनका विनाश करता है । इस तथ्य को समभ जाने पर तेरी बुद्धि ग्रुद्ध ज्रौर स्थिर हेा जायगी ज्रौर तू बाह्य पदार्थों पर राग द्वेष करना छोड़ देगा । उस ज्रवस्था में तुमे समता का ऐसा ज्रमृत प्राप्त होगां जो नेरे समस्त दुःखों का, समस्त व्यथाओं का ज्रौर समस्त ग्रभावों का ज्रन्त कर देगा ।

तृ अपने वंधन का निर्माता आप ही है और मुक्ति का विधाता भी आप ही है। तू स्वयं दुःख का निर्माण करता है और फिर हाय-हाय करता है, लेकिन निर्माण करना नहीं छोड़ता। मिथ्याझान के कारण जीव दुखों का विनाश करने के लिए जो प्रयत्न करता है, उसी प्रयत्न में से अनेक दुःख फूट पड़ते हैं। इस प्रकार दुःखों की दीर्घ परम्परा चल रही है। इस परम्परा को समाप्त करने का उपाय सम्यग्झान ही है। सम्यग्धान के अपूर्व प्रकाश में दुःखों के आद्य स्नोत को देख

[ जवाहर-किरणावली

कर उसे वंद कर देने से ही दुखों का च्रन्त च्राता है । दुःखेंा का च्राद्य स्रोत च्रात्मा का विकारमय भाव है । इस प्रकार घ्रात्मा ही दुःखेां का कर्त्ता च्रीर संहर्त्ता है ।

तोता पकड़ने वालेां के विषय में सुना जाता है कि बे जंगल में एक गिरीं लगाते हैं। तोता त्राकर उस पर बैठ जाता है। तोते के बैठने पर गिरीं घूमने लगती है। तोता यह समझ कर कि यदि मैं गिरीं को छोड़ दूँगा तो गिर जाऊँगा, गिरीं को त्रोर मज़वूती के साथ पकड़ता जाता है। ज्येंा-ज्येंा वह मज़बूती के साथ गिरीं को पकड़ता है, गिरीं त्राधिक-त्राधिक तेज़ी के साथ घूमती जाती है। त्रागर तोता त्रापने पंखेां के बल केा याद करके गिरीं को छोड़ दे तेा वह उड़ जाय भौर गिरीं का घूमना भी बंद हेा जाय। मगर वह त्रापने पंखेां का बल भूल जाता है त्रीर गिरीं पर बैठा हाय-हाय करता रहता है। परिएाम यह होता है कि उसे बन्धन में पड़ना पड़ता है।

गिरीं की तरह ही यह संसार घूम रहा है । इस घूमने हुए संसार को पकड़ कर इसके साथ ही ज्ञात्मा भी चक्कर खा रहा है । ज्ञात्मा संसार को दोष देता है मगर यह क्यों नहीं सेाचता कि संसार केा पकड़ किसने रक्खा है ? ज्ञात्मा ने ही संसार केा पकड़ रक्खा है, इसी कारण वह संसार के साथ घूम रहा है । जिस दिन वइ संसार का ज्ञासरा छोड़ देगा उसी दिन उसे जानम्द का लाभ हे।गा ज्ञौर विग्रह शांत

[ १७१

हो जायगा। मगर ज्येंा-ज्यें। संसार घूमता है, त्येंा-त्यें। त्रात्मा इसे ज्यादा मज़बूती से पकड़ता है श्रौर समझता है कि ग्रगर मैंने संसार के। छोड़ दिया तो गिर जाऊँगा। तोतें की तरह त्रात्मा इसी भ्रान्ति में पड़ा है। ग्रगर ग्रात्मा समझ ले कि मेरे घूमने से ही संसार घूमता है ते। उसके सब चक्कर मिट जाएँ।

मित्रो ! त्रगर त्राप वास्तविक कल्याण चाहते हैं तेा इस भूल पर विचार करेा । इस प्रकार सुख श्रोर टुःख का कर्त्ता श्रात्मा ही है । शास्त्र भी यहीं कहते हैं—

भ्रप्पा मित्तममित्तं च।

त्रधीत्-त्रात्ना स्वयं ही अपना मित्र है और स्वयं ही अपना शत्रु है। अब प्रश्न उपस्थित होता है कि मित्र किसे कहते हैं ? मिठाई और चूरमा खाने वाले मित्र तो बहुत मिंलगे, मगर संकट के समय साथ देने वाले मित्र विरले ही हेाते हैं। सम्पत्ति के समय मिठाई-चूरमा खाने वाले और मीठी-मीठी बातें बनाने वाले किन्तु संकट के समय किनारा काट जाने वाले लोग मित्र नहीं छिवे शत्रु हैं। सच्चा मित्र वह है जो घेर से घोर संकट आने पर भी अपने मित्र का साथ देता है और अपने मित्र का संकट से बचाने के लिए अपने प्राणों के। भी संकट में डाल सकता है। सच्च मित्र की कसौटी ऐसे अवसर पर ही होती है।

श्री जम्बू स्वामी ने ऋपनी पत्नियों के सामने मित्रता का Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

રહર]

एक दृष्टान्त देकर कहा—तुम प्रेम दिखलाती हेा, मगर सच्ची मित्रता यह नहीं है । ऊपरी सांसारिक व्यवहार का देखकर ही यह नहीं समआ जा सकता कि सच्चा मित्र कौन है ? इस विषय में एक दृष्टान्त सुनो ।

एक राजा का प्रधान था । राजा उसका खूब द्रादर∹ सत्कार करता था । प्रधान विवेकवान् था । उसने विचार किया—

राजा जोगी अगनि जल, इनकी उलटी रीति !

बचते रहियो परसराम, थोड़ी पाले प्रीति॥ श्रतएव सिर्फ राजा के प्रेम पर निर्भर रहकर किसी दूसरे को भी श्रपना मित्र वनाये रखना उचित है। मित्र द्दोगा तो समय पर काम श्रायगा।

इस प्रकार विचार कर प्रधान ने एक नित्य मित्र बनाया। प्रधान ग्रपने इस मित्र के साथ ही खाता, पीता और रहता था। वह समभताथा कि नित्य मित्र भी मेरा त्रात्मा है। इस प्रकार प्रधान ज्रपने मित्र को बड़े प्रेम से रखने लगा।

एक मित्र पर्याप्त नहीं है, यह विचार कर प्रधान ने दूसरा मित्र भी बनाया। यह मित्र पर्व मित्र था। किसी पर्व या त्यौहार के दिन प्रधान उसे बुलाता, खिलाता-पिलाता और गपशप करता था। प्रधान ने एक तीसरा मित्र और बनाया जो सैन-जुद्दारी मित्र था। जव कभी प्रचानक मिल गया तो जुद्दार उससे कर लिया करता था। इस प्रकार प्रधान ने तीन

[ १७३

#### मित्र बनाये ।

समय ने पलटाखाया। राजा, प्रधान पर कुपित हो गया। कुछ चुगलखोरों ने राजा के कान भर दिये कि प्रधान ने त्रपना घर भर लिया है, राज्य को त्रमुक हानि पहुँचाई है, यह गया है, वह किया है, त्रादि त्रादि। राजा कान के कच्चे होते हैं। डसने एक दिन पुलिस को हुक्म दे दिया कि प्रधान के घर पहरा लगा दो त्रीर प्रातःकाल होते ही उसे दरवार में हाजिर करो।

प्रारंभ में राज्यव्यवस्था प्रजा की रक्षा के उद्देश्य से की गई थी। लोगों ने अपनी रत्ता के लोभ से राजा की शरण ली थी। मगर धीरे-धीरे राजा लोग स्वार्थी बन गये। पहले राजा और प्रजा के स्वार्थों में विरोध नहीं था। राजाओं का दित प्रजा का और प्रजा का हित राजा का हित था। मगर राजाओं की विलासिता और स्वार्थभावना ने प्रवेश किया। तब प्रजा के हित का घात करके भी राजा अपना स्वार्थ सिद्ध करने लगे। तभी से राजा और प्रजा के बीच संघर्ष का सूत्र-पात हुआ। आज वह संघर्ष अपनी चरम सीमा को पहुँच गया है और राजा के हाथों से शासन-सूत्र हट रहा है। राजतंत्र मग्णासन्न हो रहा है और प्रजातंत्र का उदय हेा रहा है।

## चुगलखोरों ने भूठे-भूठे गवाह पेश करके सिद्ध कर दिय। कि प्रधान दुष्ट है। राजा ने प्रधान को गिरफ्तार करने की आज्ञा

दे दी। इधर राजा ने त्राज्ञा दी त्रौर उधर प्रधान के किसी हितैषी ने प्रधान को राजाज्ञा संबंधी सूचना देकर कहा— 'गिरफ़्तारी में देर नहीं है। इज्ज़त बचाना हो तो निकल भागो।'

प्रधान अपनी आवरू बचाने के उद्देश्य से घर से बाहर तो निकल पड़ा मगर सेाच-विचार में पड़ गया कि अब कहाँ जाऊँ ? और किसकी शरण लूँ ? अन्त में उसने साचा-मेरे तीन मित्र हैं। तीन में से कोई तो शरण देगा ही। मगर मेरा पहला आधिकार नित्य मित्र पर है। पहले उसके पास ही जाना योग्य है।

प्रधान त्राधी रात त्रौर अंधेरी रात में नित्य मित्र के घर पहुँचा । किवाड़ खटखटाए । मित्र ने पूछा---कौन है ?

मित्र--मैं कौन ?

प्रधान—तुम तो मुभे स्वर से ही पहचान लेते थे । क्या इतनी जल्दी भूल गये ? मैं तुम्हारा मित्र हूँ ।

मित्र---नाम बतात्रो ?

मित्र ने किवाड़ खोलकर आधी रात के समय आने का कारए पूछा । प्रधान ने राजा के कोप की कथा कहकर कहा---यद्यपि मैं निरपराध हूँ; मगर इस समय मेरी कौन सुनेगा ? इसीत्निप मैं तुम्हारी शरए में आया हूँ । आगे जो होगा, देखा

जॉयगा ।

मित्र—राजा के ऋपराधी को मेरे घर में शरण ! मैं वाल बच्चे वाला ऋादमी हूँ। ऋापको मेरे द्दानि-लाभ का भी विचार करना चाहिए ! राजा को पता चल गया तो मेरी मद्दी पलीद होगी ! ऋगर ऋाप मेरे मित्र हैं तो मेरे घर से ऋापको ऋभी-ऋभी चला जाना चाहिए ।

प्रधान—मित्र, क्या मित्रता ऐसे ही वक्त के लिए नहीं होती ? इतने दिन साथ रहे, साथ खाया-पिया त्रौर मौज की ! त्राज संकट के समय धोखा दोगे ? क्या त्राज इसी उत्तर के लिए मित्रता वांधी थी ?

मित्र—ग्राप मेरे मित्र हैं, इसी कारण तो राजः को खबर नहीं दे रहा हूँ। ग्रन्यथा फौरन गिरफ्तार न करवा देता ? लेकिन त्रगर त्राप जल्दी रवाना नहीं होते तों फिर लाचार हेकर यही करना पड़ेगा।

प्रधान—निर्लज्ज ! मैंने तुझे त्रपनी त्रात्मा की तरह स्नेह किया और तृ इतना स्वार्थी निकला ! विपदा का समय चला जायगा, मगर तेरी करतूत सदा याद रहेगी ।

बाहर रात्रि का घोर अंधकार था और प्रधान के हृदय में उससे भी घनतर निराशा का अंधकार छाया था। उसे अपने पर्वमित्र की याद आई। मगर दूसरे ही इत्त खयाल आया-जब नित्यमित्र ने यह उत्तर दिया है तो पर्वमित्र से क्या आशा की जा सकती है ? मगर चलकर देखना तो चाहिए। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com इस प्रकार विचार कर वह पर्वमित्र के घर पहुँचा। सारी घटना सुनने के बाद मित्र ने हाथ जोड़कर कहा—मेरी इतनी शक्ति नहीं कि राजा के विरोधी को शरण दे सकूँ ! आप भूखे हों तो भोजन कर लीजिए। वस्त्र या धन की आवश्यकता हो तों मैं दे सकता हूँ। मगर आपको स्थान देने में असमर्थ हूँ। प्रधान—मैं नङ्गा या भिखारी नहीं हूँ। मेरे घर धन की

प्रधान—म नङ्गा था भिखारा नहा हूँ। मर घर धन का कमी नहीं है। मैं तो इस संकट के समय शरण चाहता हूँ। जो संकट के समय सहायता न करे वह मित्र कैसा ?

जे न मित्र-दुख होहिं दुखारी।

तिनहिं विलोकत पातक भारी ||

जो अपने मित्र के दुःख से दुखित नहीं होते, उन्हें देखने में भी पाप लगता है।

मित्र—मैं यह नीति जानता हूँ, मगर राजविरोधी को त्रपने यहाँ त्राश्रय देने की शक्ति मुफमें नहीं है ।

प्रधान ने सेाचा--हठ करना वृथा है । नित्य मित्र जहाँ गिरफ्तार कराने को तैयार था वहाँ यह नम्रतापूर्वक तोउत्तर दे रहा है ! यह विपत्ति मित्रों की कसौटी है ।

निराश होकर प्रधान सेनजुहारी मित्र की त्रोर रवाना हुत्रा। उसने सेाचा---इस मित्र पर त्रपना कोई त्रघिकार तो है नहीं, मगर कसौटी करने में क्या हर्ज है ? यह सेाचकर वह त्रपने तीसरे मित्र के घर पहुँचा। राजा के कोप की कहानी सुनाकर त्राश्रय देने की प्रार्थना की। मित्र ने

दढ़ता के साथ कहा—खेर, यह तो राजा का ही कोप है, क्रगर इन्द्र का कोप होता और मैं सहायतान देता तो त्रापका मित्र ही कैसा? त्राप ऊपर चलिप और निश्चिन्त होकर रहिये। यह घर त्रापका ही दि।

प्रधान सोचने लगा—श्रपनी बात ऐसे मित्र से नहीं कहूँगा तो किससे कहूँगा ? श्रौर प्रधान ने उसके सामने श्रपना दिल खोलकर रख दिया। मित्र ने उसे श्राश्वासन दिया।

प्रातःकाल प्रधान के घर की तलाशी ली गई। तभी पता चला कि प्रधान घर में नहीं है। चुगलखोरों की बन क्राई। कद्दा—प्रधान क्रपराधी न होता तो भागता ही क्यों ? भागना ही उसके क्रपराधी होने का सबसे बड़ा सबूत है। राजा के दिल में वात ठस गई। उसने कहा—ठीक है। पर मागकर जायगा कहाँ ? जहाँ भी होगा पकड़वा कर मँगवा लिया जायगा।

प्रधान का ऋाश्रयदाता मित्र प्रातःकाल ही राजा के दर-बार में जा पहुँचा था। वह चुपचाप सारी बातें सुनता रहा। सारे शहर में हलचल मची थी।

सब बातें सुन चुकने के बाद मौका देखकर प्रधान के मित्र ने मुज़रा किया। राजा ने कहा—सेठ, तुम कभी त्र।ते नहीं। ज्राज ज्राने का क्या कारण है ?

सेठ—पृथ्वीनाथ कुछ त्रर्ज़ करना चाहता हूँ ।

राजा---कहेा ।

सेठ-एकान्त में निवेदन करूँगा।

राजा और सेठ एकान्त में चले गये। वहाँ राजा ने पूछने पर सेठ ने कहा—महाराज, प्रधानजी ने क्या त्रपराध किया है ? क्या मैं यह जान सकता हूँ ?

राजा ने कई-एक अपराध गिना दिये, जिनके विषय में कोई प्रमारा नहीं था।

मगर प्रधान के विना तो काम चलेगा नहीं। श्रापने इस विषय में क्या साचा है ?

राजा-दूसरा प्रधान बुलाएँगे।

राजा—उसकी परीक्षा कर लेंगे।

सेठ—नये प्रधान की जिस प्रकार जांच करेंगे, उसी

प्रकार त्रगर पुराने प्रधान की ही जांच की जाय तो क्या ठीक न हे।गा ? वह नया त्रायगा तो पहले श्रपना घर बनायगा । पड़े। पुराने प्रधान से श्रमियोगों के विषय में श्राप स्वयं पूछते चौर संतोजनक उत्तर न मिलने पर यहीं केद कर लेते तो क्या हानि थी ? मगर ग्रापने उस खानदानी प्रधान के पीछे पुलिस लगा दी। यह कहाँ तक उचित है, ऋाप से।चें।

ंसेठ की बात राजा को ठीक मालूम हुई । उसने कहा— सेठ, तुम राज्य के हितचिन्तक हो । इसी कारण तुम्हें राजा त्रौर प्रजा के बीच का पुरुष नियत किया है त्रौर सेठ की उपाधि दी गई है। मगर प्रधान न मालूम कहाँ चला गया है ! वह होता तो मैं उससे सब बात पूछता ।

सेठ-प्रधानजी मेरे त्रात्मीय मित्र हैं। मुझे उनकी सब बातों का पता है। उनके त्रभियोगों के विषय में मुझसे पूछें तो संभव है, मैं समाधान कर सकूँ।

राजा-प्रधान तुम्हारे मित्र हैं ?

सेठ-मैंने न तो कभी छदाम दी है, न ली है। आपके प्रधान होने के नाते और मनुष्यता के नाते उनसे मेरी मित्रता है। मित्रता भी ऐसी है कि उन्हेांने मुकसे कोई बात नहीं छिपाई। राजा-ग्रच्छा, देखो, प्रधान ने इतना हज़म कर लिया है। सेठ-ऐसा कहने वालों ने गलती की है। फलां वही मँगवा कर देखिए तो समाधान हो जायगा।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

बही मँगवाकर देखी गई। राजा ने पाया क्रि वास्तव में ग्रभियोग निराधार है। इसी प्रकार और दो-चार बातों की जाँच की गई। सब ठीक पाया गया। सेठजी बीच-बीच में कह देते थे-हाँ, इतनी भूल प्रधानजी से ग्रवश्य हुई है और वे इसके लिए मेरे सामने पश्चात्ताप भी करते थे। ज्ञापसे भी कहना चाहते थे मगर शायद लिहाज़ के कारए पहीं कड सके। राजा---प्रधान ने पश्चात्ताप भी किया था? मगर इतने बड़े काम में भूल हो जाना संभव है। वास्तव में मैंने प्रधान के साथ ग्रनुचित व्यवहार किया है। किन्तु ग्रव तो उसका

राजा-क्या प्रधान तुम्हारी जानकारी में हैं ?

सेठ—जी हां । मगर विना त्रपराध सिर कटाने के लिप मैं उन्हें नहीं ला सकता । त्राप न्याय करने का वचन दें तो हाजिर कर सकता हूँ ।

राजा—मैं वचन देता हूँ कि प्रधान के गौरव की रक्षा की जायमी । यही नहीं वरन् चुगलखोरों का मुँह काला किया जायगा ।

सेठ - महाराज, अपराध क्षमा करें। प्रधानजी मेरे घर पर हैं।

राजा—सारे नगर में उनकी बद्नामी हो गई है। उसका Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com परिमार्जन करने के लिए उनका सत्कार करना चाहिए । मैं स्वयं उन्हें लिवाने चलूँगा और त्रादर के साथ हाथी पर बिठाकर ले त्राऊँगा । जिसने त्रपमान किया है, वही मान करे तो त्रपमान मिट जाता है ।

हाथी सजाकर राजा, सेठ के घर की तरफ रवाना हुन्रा । सेठ ने जाकर प्रधान से कहा – प्रधानजी, श्रापको दरबार में पभारना होगा !

प्रधान—क्या गिरक्तार करात्रोगे ?

सेठ—क्या मैं पापी हूँ ? महराज द्वार पर त्रा पहुँचे हैं और त्रादर के साथ त्रापको ले जाएँगे ।

सेठ के साथ वाहर श्राकर प्रधान ने राजा को मुज़रा किया। राज ने हाथी पर बैठने का हुक्म दिया। प्रधान शर्मिन्दा हुश्रा। तब राजा ने कहा---जो हेाना था, हेा चुका। शर्माने की कोई बात नहीं है। मूर्खों की बातों में श्राकर मैंने तुम्द्वारा श्रपमान किया है। मगर श्रब किसी प्रकार की शंका मत रक्खे।।

दरबार में पहुँच कर प्रधान ने निवेदन किया—मेरे विरुद्ध जो भी श्रारोप हैं, उनकी रूपा कर जांच कर लीजिप । इससे मेरी निर्दोषिता सिद्ध होगी श्रौर चुगलखोरेां का मुँह श्राप ही काला हो जायगा।

जम्बूकुमार अपनी पत्नियों से कह रहे हैं—कहो, मित्र कैसा होना चाहिए ? उनकी पत्नियों ने कहा—पहला मित्र तो मुँह देखने योग्य भी नहीं है । दूसरे ने हृदय को नहीं पह- चाना और श्रनावश्यक वस्तुएँ पेश कीं । तीसरे मित्र ने हृदय को पहचाना और उसी के त्रानुसार उपाय किया । इसलिप मित्र हो तो तीसरे मित्र के समान ही द्वोना चाहिए ।

जम्बूकुमार कहने लगे—प्रधान के समान मेरे भी तीन मित्र हैं। नित्य मित्र यह शरीर है। इसे प्रतिदिन नहलाता धुलाता हूँ, खिलाता-पिलाता हूँ श्रौर सजाता हू। परन्तु कष्ट का प्रसंग त्राने पर, जरा या रोग के त्राने पर सब से पहले शरीर ही घोखा देता है। इतना सत्कार सन्मान करने पर भी यह शरीर त्रात्मा के बंधन नहीं तोड़ सका। ज्रतपव त्रात्मा से शरीर को भिंन्न और अंत में साथ न देने वाला समभक्षर उस पर ममता रखना उचित नहीं है।

माता, पिता, पत्नी त्रादि कुटुम्बी जन पर्व मित्र के समान हैं। पत्नी, पति पर प्रीति रखती है किन्तु जब कर्म रूपी राजा का प्रकोप होता है तब वह क्रपने पति को छुड़ा नहीं सकती।

### जा दिन चेतन से कर्म शत्रुता करे

ता दिन कुटुम्ब से कोउ गर्ज न सरे

जिस दिन कर्म चेतना के साथ शत्रुता काव्यवहार करता है, उस दिन कुटुम्बी जन क्या कर सकते हैं ? वह व्याकुल भले ही हेा जाएँ त्रौर सहानुभूति भले प्रकट करें किन्तु कष्ट से छुड़ाने में समर्थ नहीं हेाते ।

जम्बूकुमार श्रपनी पत्नी से कहते हैं---मेरे तीसरे मिश्र Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

१दर ]

सुधर्मा स्वामी हैं। उन्होंने **ग्रात्मा और कर्म की भिन्न-भिन्न** व्याख्या करके उसी प्रकार समभाया है, ज़ैसे सेठ ने राजा को समझाया था। इस तीसरे मित्र की बदौलत ही श्रात्मा दुःख से मुक्त हेाता है और श्रपने परम पद पर प्रतिष्ठित होता है।

भ्रप्ता कत्ता विकत्ता य दुक्खाए य सुद्दाए य |

हे त्रात्मा ! त्रगर तू चाहे तो दुःख च्चरा भर भी नहीं ठहर सकता । मगर तू धन की कुँजी भी त्रापने हाथ में रखना चाहता है त्रौर स्वर्ग की कुँजी भी त्रापने हाथ में रखना चाहता है । यह दोनेां बातें एक साथ नहीं हे। सकर्ती ।

वस्तुतः सच्चा मित्र वही है तो उपकार करता है, संकट से बचाता है त्रौर जो सन्मार्ग पर ले जाने का प्रयत्न करता है। मित्र का यह स्वरूप त्राध्यात्मिक दृष्टि से ही समझने योग्य नहीं है किन्तु व्यावहारिक त्रौर नैतिक दृष्टि से भी समभने योग्य है। त्राचारांगसूत्र में कहा है—

पुरिसा ! तुममेव तुमं मित्तं किं बहिया मित्तं मिच्छसि ।

अर्थात्—हे पुरुष ! तू त्रपना मित्र ग्राप ही है । दूसरे मित्र की ग्रभिलापा क्यों करता है ?

इसलिए मैं कहता हूँ—मित्रो ! शास्त्र के इस बचन को याद रक्खो । संसार-सागर में त्रगर नौका का स्राश्चय लेना हो तो शास्त्र की इन सूक्तियों को मत भूलो । त्रगर त्रापने इस तथ्य को कि हम स्वयं ही त्रापने सुख-दुःख के विधाता

[ जवाहर-किरणावली

हैं, समझ लिया तो दुःख त्रापके पास फटक ही नहीं सकेगा। बल्कि इससे त्रात्मा को त्रपूर्व लाभ होगा।

वास्तव में दुःख और सुख का कर्त्ता∽हर्त्ता त्रात्मा ही है। लेकिन हम सुख और दुःख दोनेां के क्राने पर गफ़ज़त में पड़ जाते हैं । सुख के समय क्रात्मा क्रइंकार में डूब जाता है और जब दुःख होता है तो बिलविलाने लगता है। त्रात्मा जब सुख को पुत्र, पत्नी, परिवार त्रादि का दिया हुत्रा मानता है ते ज्रहंकार के साथ उसमें एक ज़ंहरीली भावना उत्पन्न होती हैं। मैं श्रेष्ठ हूँ और दूसरे मुफ़से हीन हैं, यह भावना विषेळी भःवना है । सुख को दूसरे का दिया हुन्रा मानकर इस विष-मय भावना को स्थान देने से आत्मा अमृत को विष और दूध को शराब बना लेता है। इसके विपरीत जब दुःख आ पड़ता है तो दुःख के निमित्त कारए पर निरन्तर मलीन विचार करता रहता है। फिर त्रापने ही पैदा किये हुए दुःख से दुखी होकर त्रपने को त्रनाथ मान बैठता है स्रौर अपनी रक्षा की इच्छा से दूसरें। को नाथ बनाता फिरता है । वह सोचता है कि भैरों, भवानी, भोषा त्रादि की शरण लेने से मेरे दुःख का त्रन्त त्रा जायगा त्रौर मैं सुखी हे। जाऊँगा। इस प्रकार तत्त्व का बोध न होने के कारण आत्मा सुख में त्रहंकार करता है **ग्रोर दुःख में दीन बन जाता है।** इस प्रकार सारा संसार त्रपनी मिथ्या धारणा के कारण परेशान हेा रहा है। सौभाग्य से जब कभी कोई बानधन मिलता है और

उसके मिलने पर ब्रात्मा ब्रपने संबंध में विचार करता है, तब उसके नेत्र खुल जाते हैं। उस समय उसकी समझ में ब्राता है—

श्रप्पा कत्ता विकत्ता य दुक्खारण य सुहारण व ।

त्रारे मानव ! तू भ्रम में क्यों एड़ा है ? त्रपने ग्रन्तरतर की त्रोर देख । वहीं तो वह बड़ा कारखाना चल रहा है जहाँ सुख और दुःख तेरी भावनाओं के साँचे में ढल रहे हैं ! **जौ**र तृ बाहर की त्रोर देखता है ? कस्तूरीमृग कस्तूरी की खोज के लिए इधर-उधर भागता फिरता है । उसे नहीं मालूम कि कस्तृरी बाहर नहीं, उसी के भीतर है । यही दशा तेरी है । तू मद्दात्मात्रों की वाणी सुन । वीतराग के कथन पर श्रद्धा कर त्रौर समभ ले कि त्रपने सुख-दुःख का दाता तू त्राप ही है। तुमे सुख या दुःख देने का सामर्थ्य दुसरे में नहीं है । त्रगर सोने-चांदी में सुख हे।ता तो सब से पहले सोने-चांदी वालों की ही गईन क्यों काटी जाती ? स्त्री से सुख हेाता तो ज़हर क्यों दिया जाता ? इन सब वाह्य वस्तुत्रों से सुख होने का भ्रम दूर कर दे। निश्चय समझ ले कि सुख तेरी शान्ति, समता, संतोष और स्वस्थता में समाया है। तेरी आवनाएँ ही सुख को उत्पन्न करती हैं । स्त्री, पुत्र और धनवैभव का म्नहंकार छोड़ दे ।

दुःख के विषय में भी यही बात है। समस्त संसार की धाक्रियाँ संग्रहित हे।कर भी तुझे दुखी नहीं बना सकतीं।

**ि १**=४

**ग्रपने दुःख का निर्मा**ण तो तू स्वयं करता है ।

सिर पर अंगारे जल रहे हैं और कोल्हू में पिल रहे हैं, तव भी तत्त्वज्ञानी क्या कभी अनाथ भावना उत्पन्न होने देते हैं ? नहीं । ऐसे समय में वे जरा भी दुःख का विचार करते तो नाथ न रहते । मगर उन्होंने ऐसा विचार ही नहीं किया । वे इस विचार पर टड़ थे कि हम अपनी ही अगत्मा की शरण लेंगे; स्वयं सनाथ वनेंगे । दूसरे को नाथ नहीं बनाएँगे । जो परिस्थिति उत्पन्न हुई है वह हमारे ही प्रयत्नें का फल है । हमारे ही प्रयत्न से उसका अन्त होगा । दीन बनकर दूसरे का आश्रय लेने से कुछ हासिल होने वाला नहीं है । यही नहीं, ऐसा करने से दुःख बढ़ सकता है, घट नहीं सकता । दीनता स्वयं एक व्याधि है । उसका आश्रय लेने से व्याधि कैसे मिट सकती है ?

मतलब यह है कि सुख; दुख, कामधेनु, बैतरणी, कल्पवृक्ष श्रौर कृट शाल्मलि आदि सब वस्तुएँ आत्मा से ही उत्पन्न हेाती हैं। श्रव यह भी देखना चाहिए कि आत्मा इन सब केा किस प्रकार बनाता है ?

हे त्रात्मा ! तू त्रन्तर्मुख होकर विचार कर । स्वरूप की स्रोर देख । तू किस प्रकार सुख बनाना है त्रौर किस प्रकार दुःख का निर्माण करता है, इस बात को भलीभाँति समभ । कव समझा जाय कि तू त्रपने के लिए वैतरणी वना रहा है स्रौर कव समभा जाय कि तूने नन्दन वन स्रौर काम्धेनु का

[ १८७

निर्माण किया है ? इस बात पर विचार कर ।

मान लो कि **ञ्रापके पास एक वस्तु ऐसी है जो दाहिने** हाथ में लेने पर रत्न बन जाती है **ग्रोर बायें हाथ में लेने पर** कोयला हो जाती है। ग्राप उस वस्तु को किस हाथ में टेना पसंद करेंगे ?

'दाहिने हाथ में !'

एक वस्तु दाहिने हाथ में लेने पर फ्रूल की छड़ी हो जाती है और बायें हाथ में लेने पर काली नागिन वन जाती है। ग्राप उसे किस हाथ में लेंगे ?

'दाहिने में !'

प्रत्येक त्रात्मा में ऐसी शक्ति विद्यमान है कि वह श्रेष्ठ से श्रेष्ठ वस्तु केा कनिष्ठ वना सकती है त्रौर कनिष्ठ से कनिष्ठ वस्तु केा श्रेष्ठ बना सकती है ।

> भ्राप्पा नई वेयरणी, श्राप्पा मे कूडसामली। श्राप्पा कायदुद्दाधेर्ग्र, श्रप्पा मे वंदर्ग् वर्ग्ग ॥

श्रप्पा कत्ता विकत्ताय, दुद्दारणय सुद्दारणय ।

भ्रप्पा मित्तममित्तं च, दुप्पट्टिय सुपट्टित्रो ॥ —उत्तरा० भ्र० २०१

त्रर्थात् मेरी आत्मा वैतरणी नदी है, आत्मा ही कुटशा-ल्मलि वृत्त है, आत्मा ही कामधेनु है और आत्मा ही नन्दन वन है। सुखों और दुःखेां का कत्ती और हत्ती भी आत्मा ही है। सन्मार्गगामी आत्मा ही मित्र है और कुमार्गगामी आत्मा

[ जवाहर किरणावली

ही शत्रु है।

श्री त्राचारांग सूत्र में भी यही कहा है कि-'हे पुरुष ! तू ही तेरा मित्र है, बाहर के मित्र की तरफ़ क्यों ताकता है !' इसी वाक्य केा पलट कर कहा जा सकता है कि—'हे पुरुष ! तू ही मेरा शत्रु है तू दूसरे केा क्यों शत्रु समभता है ?'

मित्रो नव एक ही वस्तु फ़ूल की छड़ी वन सकती है क्रौर नागिन भी वन सकती है और उसका बनाना भी तुम्हारे ही क्रधीन है तो उसे नागिन क्यों बनाते हो ? फ़ुल की छड़ी क्यों नहीं बनाते ?

त्रात्मा कब फूल की छड़ी बनती है और कब नागिन वनती है, इसके लिए कहा गया है—

दुप्पट्टिय सुपट्टिऐ।

त्रात्मा जव दुप्कर्म में लगती है तो आप ही अपना शतु बन जाती है। दुप्कर्म में संलग्न आत्मा अपने आपका वैरी है। इसी प्रकार सत्कर्म में लगी हुई आत्मा अपना मित्र है। दुप्कर्म में लगने का फल दुःख के अतिरिक्त और क्या हो सकता है ? आत्मा दुष्कर्म में किस प्रकार प्रवृत्त होती है और सत्कर्म में किस प्रकार लगती है, इस बात को जरा स्पष्ट रूप से समभ लीजिए। पहले कानों को ही लीजिए। इन कानें। से धर्मोपदेश सुना या वीतराग भगवान की वागी सुनी तो आत्मा ने अपने आपके। मित्र बनाया। इसका फल क्या हुआ ?

**१**⊏⊏ ]

तं महप्फललं खलु एगस्स वि श्रायरिस्स,

धम्मियस्स सुवयणस्स सवणयाए । त्रर्थात्—तथा रूप के श्रमण निर्त्रन्थ के प्रवचन का एक भी वाक्य सुन ले तो उसके फल का पार नहीं रहता ।

इसके विपरीत कानेां के अगर वेश्या का गल सुनने में लगाया या विकथा सुनने में लगा दिया तो आत्मा दुः प्रतिष्ठित हो गया। अतएव मनुप्य को विचार करना चाहिए कि— इन कानों की बड़ी महिमा है। पकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों की अवस्था में ब्रनन्त काल तक आत्मा रहा है और उस अवस्था में उसे कानेां की प्राप्ति नहीं हो सकी। किसी प्रकार अनन्त पुएय का उदय होने पर पंचेन्द्रिय दशा प्राप्त हुई और तब कानेां की प्राप्ति हुई है। प्रबल पुराय का व्यय करके आत्मा ने कान-इन्द्रिय प्राप्त की है से क्या इसलिए कि उसे पाप के उपार्जन में लगा दिया जाय ? नहीं ! इनसे परमात्मा की वाणी सुनना चाहिए। यही कानेां का सदुपयोग है।

कहा जा सकता है कि दिन भर तो धर्मोपदेश होता नहीं हैः फिर दिन भर इनका क्या उपयोग किया जाय ? इसका उत्तर यह है कि जब धर्मोपदेश सुनने का अवसर न हो तो ज्ञात्मा का नाद सुने। । भगवान के स्मरण का नाद ज्ञात्मा में चलने दो ज्ञीर इसी ज्ञन्तर्नाद की ज्ञोर कान लगाये रहे। । इतना भी न कर सको तो परमात्मा का भजन सुने। । १६० ]

श्रगर त्रागने इस तरफ सावधानी रक्खी तो थोड़े ही दिनेां में ग्राप देखेंगे कि ग्रापका कितना विकास होता है ! राते रोन विचारो आज कमाया शुं श्रहीं रे । स्ता मन महीं रे ॥ राते० ॥ खावा पीवा प्रभुए दीधुं, ते माठे तें शुं शुं कीधुं; ए खातो सरभर कीधो छे के नहीं रे ॥ राते० ॥ पाप रूपि सों करज थयो छे, ते साटे शुं पुण्य कयों छे ? बध् घट के सुधार्थों शुं तो महीं रे ॥ राते० ॥ गुजर:ती कवि कहता है--ग्राप प्रतिदिन रेाजनामचा लिखते हैं । जमा-खर्च, पोते बाकी, लेना देना ग्रीर जमा

ालखत ह । जमा-खच, पात बाका, लना दना आर जमा पूँजी ग्रादि देखते हैं। संसार में कहावत है कि जिसका हिसाब बराबर हो, उसे कभी हानि नहीं उठानी पड़ती। जो ग्राय-व्यय का हिसाब नहीं रखता, उसे ग्राय कम और व्यय ज्यादा हे। तो उसकी दुकान कितने दिन चलेगी ?

मित्रो ! ग्राप व्यापारी हैं ग्रौर ग्राय-व्यय के हिसाब के महत्त्व केा भलीभाँति समभाते हैं। ग्राय रुपये-पैसे का हिसाब रखते भी हैं मगर संसार से ग्रागे की भी बात कभी सेाचते हैं ? उसका हिसाब रखते हैं ? ग्रनन्त पुराय की पूँजी लगाकर ग्रापने यह मानव भव पाया है ग्रौर दूसरी सामग्री पाई है। ग्रब इस सामग्री से ग्राप क्या कमाई कर रहे हैं ? वीकानेर के व्याख्यान ]

सेाने के समय रुपयों के **त्राय-व्यय का हिसाव क**ा लेते हो, लेकिन कभी यह भी देखते हो कि मैंने त्रानन्त पुरुः के बदले में नवीन कमाई क्या की है ? कहीं ऐसा तो नहीं <sup>क्</sup>टै कि मूल पूंजी ही त्राप समाप्त कर रहे हों ?

खान-पान की सामग्री ठाुभ कर्म के उदय से मिलती है चौर शुभ कर्म, किया से उपार्जित किये जाते हैं। श्रमण के नाम चौर गोत्र के श्रवण से भी पुरुष की प्राप्ति होती है। इसका अर्थ यह निकला कि—'हे प्रभो ! मैं तुम्हारा ही दिया खाता हूँ। इस प्रकार की भावना से क्रहंकार का त्याग होता है।

त्रव यह विचार करना उचित है कि मैं भगवान के घर का खाता तेा हूँ परन्तु बदला क्या चुकाता हूँ ?

मैंने कल उपबास किया था। त्राज दूध पीने लगा तो वह दूध बहुत स्वादिष्ट लगा। उस समय मैं विचारने लगा कि इस पक-एक घूंट दूध की कीमत क्या है ? यह कैसे पैदा हुत्रा ? साधु होने के कारण हम इसे माँग लाये, जन्यथा हमें इसके माँगने का क्या अधिकार है ? ग्रहस्थों ने गाय पाल रक्खी है। वे उसे खिलाते-प्रिलाते हैं और वदले नें दूध लेते हैं। परन्तु हमने क्या गाय पाल रक्खी है ? मगर तप और संयम के लिए इस शरीर की रक्षा करना है, इस् लिए माँग लाये। तप-संयम के नाम पर लाये हुए दूध को पीकर श्रगर आत्मा तप संयम में लगा, तव तो उचित है, अन्यथा एक घूंट

[ 282

का वदला चुकाना भी कठिन हेा जायगा। लोगों ने यह दूध हमें तप-संयम पालने के लिए दिया है, विकारों का पोषण करने के लिए नहीं दिया है। धन्ना मुनि वेले वेले का तप करते हुर पारणे में ऐसा त्राहार लेने थे जिसे भिखारी भी पसंद न करे। ऐसा त्राहार करते हुए भी वे तप करते थे। हे त्रात्मन ! विचार कर कि वे तो नीरस त्रौर रूखा-सूखा त्राहार करके भी तप करते थे त्रौर तू कैसा त्राहार करना है त्रीर उसके बदले में क्या करता है ?

इस प्रकार का विचार करने वाला अपनी जीभ पर अंकुश रख सकेगा और उसकी धारणा वन जायगी कि भोजन जीभ को संतुष्ट करने के लिए नहीं है, वरन तप और संयम की वृद्धि के लिये है। भोजन करके जो तप और संयम का पालन करता है, उसका भोजन करना सार्थक है। जो ऐसा नहीं करता वह अपने माथे पर कर्ज़ चढ़ा रहा है।

दिन और रात्रि संवंधी प्रतिक्रमण का क्रथं क्या है ? इनकी नियमितता पर शास्त्र में जे। जे।र दिया गया है, उस का रहस्य क्या है ? जो ग्रहस्थ या साधु प्रतिक्रमण के क्रसली रहस्य और उद्देश्य को सम,भकर भावपूर्वक प्रतिक्रमण करेगा, उसके जीवन में उत्कान्ति हुए बिना नहीं रह सकती। जो ज्यादा बढ़िया खाना खाता है और बढ़िया कपड़ा

पहनता है, उसे समभना चाहिए कि मुर्भे इसका ज्यादा ब्रह्सा देना पड़ेगा। होटल में जाकर पक आदमी चने चषाता

है त्रौर दूसरा पिइते की बर्फी खाता है। इन दोनेां में से किसे ब्रघिक दाम देते हें।गे ?

'पिश्ते की चक्की वाले को !'

इसी प्रकार खाना मात्र पराया है । अतएव खाना खाकर अपने कर्त्तव्य को भूल न जात्रो । माथे पर जा ऋग • ले रहे हो, उसे चुकाने की भी चिन्ता रक्खो और यथाशकि चुकाते चलो । अगर तुम साधु हो तो वास्तविक साधुता प्राप्त करो और अगर आवक हो तो सचे आवक के गुए प्राप्त करेा । इसी उद्देश्य की पूर्ति के लिए भोजन करने की भावना रक्खो और छडवंड खाना छोड़ो ।

श्रावक मांस और मदिरा का सेवन नहीं करता। क्यों ? इसीलिए कि इन वस्तुओं के खान-पान से प्रकृति सात्विक नहीं रहेगी और खाता इतना भारी हो जायगा कि उसका चुकता करना कठिन हो जायगा।

माधु तो दूसरों के घर से त्राहार लाते हैं पर आवक त्रपने घर का खाते हैं। वह सेाच सकते हैं कि हम त्रपनी कमाई खाते हैं। पराई कमाई नहीं खाते। मगर उन्हें यह भी सेाचना चाहिए कि उनकी कमाई क्या है ? ज़रा त्रपनी कमाई का विचार तो करो ! तुम ऐसी कौन सी चीज़ त्रपने हाथ से उत्पन्न करते हो, जिससे तुम्हारी या दूसरों की जीवन संबंधी ग्रावश्यकताओं की प्रत्यत्त पूर्ति होती हो ? किसान को ऐसा कहने का त्रधिकार हे। सकता है, क्योंकि वह मिट्टी में से

[ जवाहर-किरणावली

भ्रनाज़ निकालता है । त्राप किस विरते पर ऐसा त्रभिमान कर सकते हो ? पैसा कमा लेना त्रपनी कमाई का खाना नहीं कहलाता ।

मित्रो ! मेरे कहने पर विचार करो । मैं प्रतिदिन कहता हूँ, इस कारण इस कथन के प्रति उपेत्ता मत करे।। आपके जीवन का उत्कर्ष ऐसी बातों पर गहराई के साथ. एकान्त में ' विचार करने से और ऋपने उन विचारेां को क्रमल में लाने से ्ही होगा। निस्संदेह त्राप पुरुवशाली हैं। इसी कारए आपको बुद्धि मिली है । पुएय से मिली बुद्धि को दूसरेां को त्रपने फंदे में फँसाने के काम में मत लगाओ। बुद्धि के दो काम हैं । प्रथम यह कि किसी को न फँसाया जाय ग्रीर दूसरा यह है कि फँसे हुए को निकाला जाय। अगर फँसाने वाला ही बुद्धिमान् समभा जाय तो मच्छीमार को सब से बड़ा बुद्धिमान् कहना पड़ेगा। दूसरे लोग कमी-कभी किसी को फँसाते हैं किन्तु मच्छीमार का प्रधान धन्धा ही मछलियों को फँसाना है। मच्छीमार ऐसी चतुराई से जाल बनाता है कि मञ्जलियाँ उसमें फँस तो जाती हैं मगर निकल नहीं सकतीं । फिर भी झानपूर्वक विचार करने से प्रतीत होगा कि फँसाना कोई बुद्धिमत्ता नहीं है । फँसे हुए को निकालने में ही बुद्धिमत्ता है । इस तथ्य पर विचार करने से च्राप च्रपनी बुद्धि का सदुपयोग करना सीखेंगे।

त्राप जो खाते-पीते हैं, उसका कुछ तो बदला दीजिये। भाष हल, तो नहीं, हाँक सकते, परस्तु समभाव स्वाकर संसार

को शांति तो दे सकते हैं ? प्रत्येक श्वासोच्छ्वास में पाप लगता है । इसका बदला श्राप किस प्रकार चुकाते हैं ?

मतलच यह है कि श्रापको जो इंद्रियाँ प्राप्त हैं उनका श्राप जैसा चाहें वैसा उपयोग कर सकते हैं। प्रत्येक इंद्रिय का वरा उपयोग भी हो सकता है और अच्छा उपयोग भी हो सकता है। ग्राप ग्रवने कानों से उत्तम पुरुषों के वचन भी सुन सकते हैं, अपना अन्तर्नाद भी सुन सकते हैं। इससे त्रापकी त्रात्मा सुप्रतिष्ठित होगी। यदि ऐसा न करके दूसरेां की निन्दा और विकथा सुनने में कानों का उपयोग किया तो त्रापकी श्रात्मा दुःप्रतिष्ठित हो जायगी। जिनके कान सामा-यिक के समय भी ठिकाने नहीं रहते. समझना चाहिए कि उन्होंने ग्राध्यात्मिक स्थिति नहीं पाई है। इस प्रकार जब त्राप फूल की छड़ी बना सकते हैं तो नागिन क्यों बनाते हैं ? त्रापकी आत्मा में जे। दाक्ति है वह अनन्त पुरुष का निर्माण कर सकती है, फिर उसे त्राप घोर पाप के निर्माण में क्यों लगा रहे हैं ?

इन्हीं श्राँखों से संत-महात्माश्रों को देख सकते हो श्रौर इन्हीं से वेश्य। का श्टझार भी देख सकते हो। सोचो कि किसके देखने में तुम्हारा हित है ? श्रौर किसके देखने से श्रात्मा का पतन होता है ? मित्रो ! श्रात्मा का वैतरणी मत बनाश्रो, काम-घेनु बनाश्रो। हां, श्रगर वेश्या को देखकर हृदय में यह विचार श्राता हो कि यह मी मेरी माता है तो बात दूसरी है। ऐसी

[ जवाहर-किरणावली

१६६ ]

स्थिति में उसके देखने से क्रात्मा का पतन नहीं होगा।

महाभारत में एक कथा है। अर्जुन तप कर रहे थे। उन्हें डिगाने के लिए एक अप्सरा आई। उसने विकारजनक हाव-भाव दिखाने में जरा भी कसर नहीं रक्खी। लेकिन अर्जुन ने उसके रंगरूप की प्रशंसा करते हुए कहा—-अगर मैं इस पेट से जन्मा होता तो मेरा रूप भी ऐसा ही होता ! इस विचार के कारण अर्जुन को जो सिद्धि बहुत दिनेां में प्राप्त होने वाली थी वह उसी च्रण प्राप्त हो गई।

बुरे काम से वचने के लिए कइयों ने अप्ननी आंखें ही फोड़ ली हैं। सूरदास के विषय में यह बात प्रसिद्ध है। भक्क तुकाराम कहते हैं—

पापाची वासना नको दाउ डोला।

रयातुन उांधला बराच मीं॥

वह कहते हैंं—प्रभो ! मुझ पर त्रगर तेरी रूपा है तो तू इतना कर कि मेरी आंखों में पाप की भावना न आने पावे । अगर तू इतना नहीं कर सकता तो मुझे अंधा तो बना दे ! मैं अन्धा होना अच्छा समभता हूँ मगर विकारयुक्त आंखों से पराई स्त्री को देखना पसंद नहीं करता ।

इस प्रकार एक-एक इंद्रिय के संबंध में विचार करो और चौकसी करते रहो कि वह कहाँ-कहाँ जाती है और क्या-क्या करती है? ऐसा करके ग्रगर त्रापने इंद्रियों को ग्रच्छे काम में लगा दिया तो ग्रात्मा कल्पष्ट्रक्त बन जायगा। इस Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com प्रकार तुम्हारे दोनों हाथों में से एक में नरक की और टूसरे में स्वर्ग की चाबी है। जिसका द्वार खोलना चाहेा, खेल सकते हो। अपनी एक आंख से कूटशाल्मलि वृक्ष बना सकते हे। और टूसरी को नन्दन वन बना सकते हे।। दोनों का बनाना तुम्हारे अधीन है। जो चाहेा, बना लो। आपकी शक्ति स्वर्ग और अपवर्ग की ओर भी ले जा सकती है। और नरक एवं निगेाद में भी घसीट सकती है जिस और जाना चाहेा, जा सकते हे।। अगर अपनी शक्ति का उपयोग करोगे तो कल्याण के भागी हे। और और अपने मानवभव को सफल बना सकोगे।



[ १९७

# चार भावनाएँ

-::::()::::-----

भारतवर्ष के विभिन्न सम्प्रदायों एवं पन्थों में तत्त्वज्ञान की बड़ी महिम। गाई गई है। किसी पन्ध के शास्त्र को उठाकर देखिये. उसमें तत्त्वज्ञान का महत्त्व अवश्य बतलाया गया होगा। कई-एक दर्शनशास्त्र तो यहां तक त्रागे बढ़ गये हैं कि उन्होंने सिर्फ तत्त्वज्ञान की प्राप्ति से मुक्ति होने का विधान किया है । यह ठीक है कि चारित्र की परिपूर्णता के अभाव में निर्वाण की प्राप्ति नहीं हो सकती, मगर चारित्र का प्रादुर्भाव तत्त्वज्ञान से ही होता हैं। जेव तक दृष्टि मिथ्या है स्रोर मनुष्य मिथ्याज्ञान से घिरा हुआं हैं तब तक उसमें जागृति नहीं त्राती। कर्म के बंधन जब कभी ढीले पड़ते हैं और तत्त्वज्ञान का प्रादुर्भाव हो जाता है तो मनुष्य के नेत्र खुल जाते हैं। वह जिन वस्तुओं को पहले जानता था उन्हीं को बाद में भी. जानता है, लेकिन उसके जानने में श्राकाश-पाताल का श्रन्तर हे। जाता है। श्रक्षरझान से शून्य बालक भी पुस्तक के श्रत्तर

देखता है और अक्षरज्ञान वाला भी देखता है । पर दोनों के देखने में कितना अन्तर है ? यही अन्तर मिथ्याज्ञानी और तत्त्वज्ञानी के जानने में होता है ।

तत्त्व का निर्णय करना बुद्धि का काम है। तत्त्व क्या है ऋौर अतत्त्व क्या है, इस बात को जाने विना आत्मा जड़ के समान है। तत्त्व-अतत्त्व का निर्णय किये विना बुद्धि का पाना ऋौर न पाना समान है ऋौर ऐसा पुरुष पशु से बढ़कर नहीं कहा जा सकता।

प्रश्न हो सकता है कि तत्त्वक्कान कहाँ से निकलता है और उसके प्राप्त होने पर त्रात्मा को क्या लाभ होता है ? तत्त्व-क्वान का प्रादुर्भाव होने पर त्रात्मा में क्या विशिष्ट परिवर्त्तन हो जाता है ? क्या कोई ऐसी शक्ति प्राप्त होती है जो पहले प्राप्त न हुई हे। ?

इस प्रश्न के उत्तर में शास्त्र कहता है कि ब्रात्मतत्त्व के जान लेने पर इससे भी बड़ी बात होती है। मगर मुँह से कह देने मात्र से कुछ नहीं होता। त्रसलियत का पता तो अनुभव करने से चलता है श्वान को जब किया के रूप में परिएत किया जाता है तभी सिद्धि मिलती है। त्रगर किया हुई खौर झान नहीं हुब्रा तो अंधाधुंघी चलेगी। व्रतपव यह ब्रावश्यक है कि झान खौर किया का समन्त्रय करके सिद्धि प्राप्त की खाय। ज्रनन्त बार नरक की दुस्सह वेदना भोगने पर भी दुःखों का ब्रम्त नहीं ज्राया। ब्रथ कब तका दुःख

[ जवाहर-किरणावली

े सुगतते रहने की ठानी है ? कहाँ तक संसार में और नरक में चक्कर खाया करोगे ? मित्रो ! त्रात्मा को संसार रूपी गड़हे में मत डाले रहेा ।

किस प्रकार आत्मा गड़हे में से निकल सकता है, यह बात अन्यत्र कही जा चुकी है। 'अप्रण मित्तमित्तं च।' अर्थात् आत्मा स्वयं अपना मित्र और स्वयं अपना रात्रु है। अब तक तुमने बहुतों पर दोषारे।पण किया है, मगर अब इस निश्चय पर आ जाओ कि यह आत्मा ही दुःखों का सृष्टा है। जब आत्मा ही अपने दुःखों और कप्टों का कत्ती है तो वही उन्हें मिटा भी सकता है। कर्म तुम्हारे किये हुए हैं तो तुम्हीं उन्हें मिटा भी सकता है। कर्म तुम्हारे किये हुए हैं तो तुम्हीं उन्हें मिटा भी सकता है। हथकड़ियाँ और बेड़ियां तुम्नी अपने हाथ से अपने हाथों-पैरेां में डाल रक्खी हैं उन्हें तुम्हीं तोड़ सकते हो। मगर यह सब होगा तभी जब आत्म-इशन का तेज अपने में आने दोगे।

जो कर्म किये जा चुके हैं, उन्हें किस प्रकार नष्ट किया जा सकता है ? इस प्रश्न का समाधान झात्मा की शक्ति को पहचान लेने पर ब्रनायास ही हो जाता है।

एक वेक्या सिंगार करके पुरुषों को मोह में डालने के लिए चल रही है। उसे देखकर त्रगर किसी के चित्त में विचार पैदा होता है तो वह त्राप ही कर्म का बंधन बाँधता है या नहीं ?

### 'बाँधता है!'

बीकानेर के व्याख्यान ]

तो जिसमें कर्म बांधने की शक्ति है, वह झान प्राप्त करके देखे च्रौर व्रपने मन को पलट कर उस वेश्या को बुरी दृष्टि से देखने के बदले मातृभाव से देखे या कल्याणभाव से देखे तो वड क्या च्रपने कर्म का च्राप ही नाश नहीं कर सकता ?

'त्रवश्य कर सकता है !'

वेश्या निमित्त रूप से कर्म का बंध करा सकती है और कर्म का नाश भी करा सकती है। वह सुप्रतिष्ठित भी करा सकती है और दुष्प्रतिष्ठित भी करा सकती है। आपको ज्ञान--धन बनना चाहिए। संसार तो यही समभता रहेगा कि वेश्या नरक का द्वार है, खराब प्रवृत्ति में डालने वाली है, घोर मोद्द में डुबाने वाली है, लेकिन ज्ञानधन वेश्या को भी अपने कर्मनाज्ञ का कारण बना लेगा। इसलिए ज्ञास्त्रकारों ने कहा है---

> सत्वेषु मैत्रीं गुणिषु प्रमोदम्, क्लिष्टंषु जीवेषु कृपापरस्वम् । माध्यस्थ्यभावं विपरीतवृत्तौ,

सदा ममारमा विद्धातु देव !

हे देव ! त्रगर तू मुभपर प्रसन्न है तो मैं क्रौर कुछ नहीं चाइता, केवल यही चाइता हूँ कि प्राणीमात्र के प्रति मेरे क्रन्तःकरण में मित्रता का भाव बना रहे।

माप कह सकते हैं कि वेश्या से मैत्री किस प्रकार की जम्ब ? किन्तु वेक्या क्या प्राणी नहीं है ? क्या वेश्या में मात्मा

[ जवाहर-किरणावली

नहीं है ? उसमें आत्मा ही न हेती तो उसकी संगति कौन करता ? त्रत्मा होने से ही वह बुरी या भल्ली है । इस प्रकार जब उसमें ग्रात्मा है तो उससे मित्रता करना ही उचित है। धूल को बाजीगर यदि धूल ही बतलाप तो उसकी विशेषता क्या है ? उसकी विशेषता तो इस बात में है कि वह धूल केा रुपया के रूप में दिखला दे! ऐसा करने पर ही त्राप उसे कुशल बाजीगर समर्भेगे । इसी प्रकार तत्त्वज्ञान की कुशलता इस बात में है कि वह वेश्या को ज्ञान-प्राप्ति का साधन बना ले । वेश्या को देखकर विचार करना चाहिए कि इसने कैसा सुन्दर शरीर पाया है, फिर भी खेद की बात है कि यह पैसे के लोभ में फँसकर त्रपना शरीर नीच से नीच पुरुष के। भी समर्पित कर देती है ! हाय ! पैसे का लोभ कितना बुरा है ! मनुष्य को कितने घेार पतन की त्रोर ले जाता है ! संसार के त्रधिकांश पाप पैसे के लिए या पैसे की बदौलत ही होते हैं । पैसे के संग्रह की लालसा ही संसार के। विपत्ति में डाल रही है। पैसे के लिए वेइया कोढ़ी, रोगी और नीच पुरुष का सत्कार करती है। पैसे के पाश में फँसकर ही वह अपनी **ग्रात्मा की द्वत्या कर रही है ! जिसके पास खड़ा हे**।ने को भी मन नहीं चाहता, उसे भी वह आदर देती है। यह बुराई इस वाई की नहीं, पैसे की है।

हे ग्रात्मन् ! यह वेश्या तुमे उपदेश दे रही है कि 'मैं तो पैसे के लोम में पड़कर बिगड़ी सो बिगड़ी, पर सू मत बिग-

वीकानेर के व्याख्यान ]

ड़ना। मैं पैसे के लिए ही नीच काम करती हूँ !' तुम विचार करो कि पैसा कितना नीच है कि तूने मेरी इस बहिन के जीवन को बर्चाद कर दिया! मैं तेरे चक्कर में नहीं क्राऊँगा।

इस प्रकार विचार करने से वेश्या भी मित्र बन सकती है या नहीं ? जिसे सत्संग का लाभ प्राप्त है और जिसमें ज्ञान है, उसी के लिए वह मित्र है, ज्रन्यथा शत्रु तो है ही । जो पैसे के लोभ में पड़कर नीच काम करता है, वह वेश्या के ही समान है।

भूठ बोलना, बाप-बेटे में भगड़ा होना, भाई-भाई में लड़ाई ठनना, यह सब किस कारण से होता है ? इन सब अनथों का प्रधान कारण पैसाही है। पैसा घोर से घोर अबर्थ करा डालता है। वेक्या तो पैसे के लोभ में पड़कर नीच की संगति ही करती है मगर क्या आपने नहीं सुना कि पैसे के लोभ ने बाप के द्वारा अपने बेटे की हत्या तक करवाई है ? इसी लोभ के चंगुल में पड़कर पत्नी ने क्या पति को नहीं मार डाला ?

जिसके हृदय में वेश्या को देखकर इस प्रकार की विचार-धारा बहने लगती है, समझना चाहिए कि वही झानी है। जब वेश्या रूप निमित्त को पाकर झान उत्पन्न होता है तो वेश्या भी मित्र—हितकारिणी हुई।

बानी पुरुष को जैसी शित्ता सती सीता के उज्ज्वल चरित्र से मिल सकती है वैसी ही शिक्षा मलीन श्राचरण वाली वेश्या ૨૦૪ ]

के चरित्र से भी मिलती है। ज्ञानी पुरुष विचार करता है— त्रात्मा तो इस वेश्या का भी वैसा ही है, परन्तु दुर्गुणों के के कारण उसमें मलीनता त्रा गई है। दुर्गुण त्रात्मा को पतित कर देते हैं, इस सचाई का प्रत्यत्त उदाहरण वेश्या है। त्रत-एव हे त्रात्मन ! तू दुर्गुणों दूर रहना ! वेश्या के दुर्गुणें को क्रोर पतन को देखकर तु सावधान हो जा।

सीता सत्कर्म में प्रवृत्त करने के कारण हितकारिणी है और वेक्या ( ज्ञानी के लिप ) दुष्कर्म से से बचाने का निमित्त होने से हितकारिणी है ।

ज्ञानियों ने नरक के जीवों का हाल बताया है या नहीं ? . 'बताया है !'

मृगापुत्र ने कहा हैः—

सातों नरकां हूँ गयो ने श्रनन्त श्रनन्ती बार,

छेदन भेदन में सह्याजी सही भ्रनन्ती बार ।

रे जननी ! अनुमति दो म्हारी मांय ॥

मृगापुत्र ग्रपनी माता से त्राहा मॉंग रहे हैं। त्राप मी कभी ऐसी त्राहा मांगते हैं ?

'हिम्मत नहीं !'

हिम्मत तो हम देते हैं मगर आपकी इच्छा कहाँ है ? श्रापके अन्तर में भी एक मां है। उससे आक्का मांगकर कहो कि मैं नरक के जीवों का मित्र बनता हूँ। अगर नरक के जीवों की घोर यातना जानकर आप नरक से बचने का प्रयत्ज

[ २०४

करते हैं तो नरक के जीव त्रापके मित्र हुए या नहीं ?

लोग सुखी को मित्र मानते हैं, दुःखी को मित्र नहीं बनाना चाहते । लेकिन भगवान् गौतम, महाप्रभु महावीर से आज्ञा प्राप्त करके प्रत्यक्ष नरक देखने गये थे ! मृगालोढ़ा का दुःख देखकर गौतम स्वामी के हृदय में त्रपूर्व विचार उत्पन्न हुत्रा। उन्हेांने मृगालोढ़ा को अपना मित्र चनाया। क्या ग्राप भी किसी ऐसे को त्रपना मित्र बन।ते हैं १ लोग मंदिरों, स्थानकों ग्रीर गिर्जाघरों में जाते हैं। मगर कितने ऐसे हैं जो कत्लखाना देखने जाते हैं ? गौतम स्वामी को वहां जाने में घुणा नहीं हुई जहां मृगालोढ़ा प्रत्यत्त नरक भोग रहा था, फिर त्रापको कत्लखाने में जाने मात्र से क्यों घुणा होती है ? मृगालोढ़ा राजकुमार हेाते हुए भी नरक भोग रहा था। गौतम स्वामी कहते हैं कि मैंने नरक का वर्णन सुना ही था; नरक देखा नहीं. था । परन्तु त्रव साज्ञात् देख रहा हूँ । मृगा लोढ़ा को देखकर गौतम स्वामी ने प्रश्न किया कि—'प्रभो ! सृगा लोढ़ा नरक क्यों भुगत रहा है ?' इस चर्चा का नाम भी शास्त्र रक्खा गया है ! जब उसका शास्त्र बना है तो उससे कुछ लाभ तो लेना चाहिए ! कुछ लाभ न होता तो शास्त्र में इस चर्चा को स्थान ही क्यों मिलता ?

सोकेटीज़ (सुकरात) एक बड़ा आत्मवादी विद्वान हो गया है। उसके जीवनचरित में लिखा है—सुकरात के द्वदय में कत्लखाने से जैसी जागृति हुई वैसी किसी दूसरी चीज़ से नहीं हुई। वह कत्लखाने में जाता और वहाँकत्ल के लिए लाई हुई गाय, भैंस आदि को देखता। वह दृश्य कितना करुणा द्वोता होगा! उसे देखकर हृदय हिल जाता होगा। श्राप लोग मौज~मज़े में पड़कर ऐसी बातों को नहीं देखते, परन्तु प्रत्येक वस्तु के दो पहलू होते हैं। ग्रमर ज्ञानपूर्वक देखा जाय तो विदित होगा कि कसाईखाने में मारे जाने वाले पशु भी हमारे मित्र हैं।

कसाईखाने में जाकर पशु किस प्रकार काटे जाते हैं, कटते समय पशुत्रों की चेष्टा कैसी होती है, इत्यादि बातों को सुकरात देखा करता था। वह मन ही मन सोचता— दूर खड़े होकर में इस दृश्य को देखता हूँ, फिर भी मेरे रोएँ खड़े हो जाते हैं। मगर इन मारने वालों के चित्त पर कुछ भी असर नहीं होता। इसका कारण क्या है। इनका दिल क्या फौलाद का बना है ? मगर मनुष्य मात्र की मूल स्थिति तो एक ही सरीखी है। जान पड़ता है, इस निर्दयता का कारण लोभ है। लोभ के कारण इन्हें मारने पर भी दया नहीं आती और मुझे देखने मात्र से दया आती है।

मतलब यह है कि दया नहीं उत्पन्न होगी जहाँ स्वार्थ न हेागा। सुकरात ने विचार किया प्रभो ! तेरी ग्रनन्त दया है कि जिस तृष्णा के वश हे।कर यह लोग पशुत्रों को मार रहे हैं ग्रीर इन्हें दया नहीं त्राती, मैं उस तृष्णा से बचा हुग्रा हूँ। ग्राप तो किसी पर छुरी नहीं फेरते ?

'नहीं !'

त्रापमें धर्म त्रौर जाति संबंधी कुछ ऐसे संस्क र परम्परा से चले आये हुए मौजूद हैं कि आप ऐसे प्रत्यत्त पाप से बचे हैं। मगर विचार करो कि रूपान्तर से तो छुरी नहीं फेरते ? कसाई तो कसाई ही कहलाता है। उसे छुरी फेरते समय दया नहीं जाती, लेकिन कलम फिरा कर आप तो किसी की गर्दन नहीं काटते ? अगर कलम चलाते समय आपका अन्तः-करण दयाहीन हो जाता है तो उसका प्रधान कारण लोभ ही है। प्राणी मात्र को अपना मित्र मान कर विचार करो कि—अरे आत्मा ! तेरे में इतनी तृष्णा क्यों है ? तू दूसरे के पाप देखता है पर अपने पाप क्यों नहीं देखता ? जब तक तृणा से हृदय परिपूर्ण है तब तक कसाई को दया कैसे आ सकती है ! तृष्णा के होने पर दया उड़ जाती है और केवल स्वार्थ साधने की ही बुद्धि रहती है।

सम्पूर्ण तृष्णा तो उच्च त्रवस्था प्राप्त होने पर ही जीती जा सकती है, मगर त्रनुचित तृष्णा पर तो इस त्रवस्था में भी विजय प्राप्त की जानी चाहिए। पैसे की त्रावश्यकता होने से कसाई पशु को मारता है, लेकिन वह चाहे तो खेती करके भी त्रापनी त्रावश्यकता पूरी कर सकता है। मगर वह विवे– कहीन ज्रोर मर्यादाहीन तृष्णा में पड़ गया है।

सुना है कि देहली में एक मेम तांगे में बैठकर शराब की दुकान पर शराव लेने गई । पिकैटिंग करने वालों ने विनम्र-

तापूर्वक शराब न खरीदने का त्रनुरोध किया । मेम नहीं मानी। पिकैटिंग करने वाला स्वयंसेवक तांगे के आगे सो गया । उसने कहा—मेरे ऊपर से तांगा हाँक लेजात्रो । स्वयंसेवक श्रपने विचार में जैसा पक्का था, मेम भी ग्रपने विचार में वैसी ही पक्की थी ! मेम ने त्रपना तांगा स्वयंसेवक के ऊपर चलवा दिया ऋौर तांगे का पहिया उसकी गर्दन पर फिर गया। इतने पर भी स्वयंसेवक ने परवाह नहीं की श्रौर वह यही कहता रहा कि शराब मत खरीदो।

एक आदमी शराब पीने वालों के। रेकिने के लिए जान देने को तत्पर होता है और दूसरा शराब पीने के लिए दूसरे की जान लेने को तत्पर होता है। त्रब देखना यह है कि इस श्रन्तर का कारण क्या है ? मूल की तरफ देखें तो प्रतीत होगा कि एक को ज्ञान है और दूसरे केा ग्रज्ञान **है**।एक तृष्णा के कारण त्रात्मविस्मृत है और दूसरा त्रपने प्राण देकर भी उसकी तृष्णा को रोकना उचित समभता है। इस प्राण देने वाले को कौन बुरा कह सकता है ?

'मूर्ख !'

बहुत-से ऐसे लोग भी मिलेंगे जो प्राण देने वाले के ही मूर्ख कहेंगे। गीता में कहा है-

या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागतिं संयमी।

यस्यां जाव्रति भूतानि सा निशा पश्यतो सुनेः ॥

ज्ञानी लेगा जिसे मूर्ख कहते हैं, उसे अज्ञानी दुविमान्

वीकानेर के व्यांख्यान ]

कहते हैं और झानी जिसे बुद्धिमान् कहते हैं उसे ग्रवानी मूर्ख कहते हैं।

जिसके हृदय में प्राणीमात्र के प्रति मैत्री भावना उत्पन्न हो जाती है, वह स्वयं कष्ट सहन करके भी दूसरों की भलाई करता है। मैत्री भावना वाला पुरुष अपने स्वार्थ में फँसकर दूसरों के हित का घास नहीं करता। अतएव मैत्री भावना धारण करो और जगत् के हिन में अपना हित मानो। ऐसा मानने से निश्चय ही आपका हित होगा।

त्रव प्रमोद भावना का विचार करें। जिस वेक्या के प्रसि मैत्री भाव रखना है, उस पर प्रमोदभाव भी रक्खा जा सकता है। वेक्या का देखने पर गुणी जनेां की याद आएगी। प्रमोदभावना वाला पुरुष विचार करेगा—एक तो यह सुन्दर शरीर वाली है और दूसरी सती भी सुन्दर शरीर वाली है। लेकिन यह अपने सौन्दर्य से लोगों का नरक की ओर ले जाती है और सती नरक से निकालती है। सती के शरीर के दुकड़े-दुकड़े कर दिये जाएँ तो भी वह अनाचार में प्रवृत्त नहीं हो मकती।

तात्पर्य यह है कि अँधकार देखने पर ही प्रकाश की याद च्राती है। ईश्वर केा भी लोग तभी याद करते हैं जब दुःख द्वेाता है। इस प्रकार वेक्या के प्रति भी प्रमोदभावना भारण की जा सकती है।

कष्ट में पड़े हुए, विपदा के सताये हुए जीव पर दया Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ २०६

त्राती है, लेकिन झानी जन वेश्या जैसे पतित समभे जाने वाले जीव पर भी दया का भाव रखते हैं।

श्वय मध्यस्थभावना की बात आती है। संसार में काला तिलक कोई नहीं निकालना चाहता ! जो दुराचारी है, वह भी दुराचारी नहीं कहलाना चाहता। ऐसा होते हुए भी वेश्या श्वपने को वेश्या क्यों कहती है ? इस प्रकार का विचार करके मध्यस्थभावना धारण करो । मध्यस्थभावना धारण करने से आत्मा की उन्नति बड़े वेग के साथ होती है । राग-द्वेष न होना मध्यस्थभाव कहलाता है । श्रीर जब राग-द्वेष नहीं होता तो ज्ञात्मा में समता की सुधा प्रवाहित होने लगती है । उस सुधा में ऐसी मधुरता होती है कि उसका ग्रास्वावन करके मनुष्य निहाल हा जाता है । ज्ञात्मा को सुखी झौर श्रांत बनाने के लिए यह भावना अत्यन्त उपयोगी है ।

यह चार भावनाएँ त्रगर ग्रापने प्राप्त कर लीं तो ग्रापको सर्वत्र शांति मिलेगी । इनसे ग्रापका परम कल्याण होगा ग्रोर जीवन धन्य वन जायगा ।



## भक्तामर-व्याख्यान

6

भक्तामग्प्रयातमौत्तिमणिप्रभाषाम्----उद्योतकं दत्तितपापतमोत्रितानम् । सम्यक् प्रयाम्य जिनपादयुगं युगादा-----वात्तम्बनं भवजसे पत्ततां जनानाम् ॥१॥ त्रर्थ---भक्तियुक्त देवों के झुके हुए मुकुटों में लगी हुई मणियों की प्रभा को चमकाने वाले, पाप रूपी अंधकार के पटल का नाश करने वाले चौर इस कर्मयुग की त्रादि में, भव-जल में डूबने वाले मनुष्यों को सहारा देने वाले, जिनेन्द्र भगवान् के चरग्य-युगल को प्रणाम करके---

> यः संस्तुतः सकतवाङ्मयनत्त्ववोभात् । उद्भूतबुद्धिपटुभिः सुरलोकनाभैः ॥ स्तोत्रैः जगत्त्रितयचित्तहरैरुदारैः। स्तोष्ये किलाहमपि तं प्रथमं जिनेन्द्रम् ॥२॥

त्रर्थ--समस्त आगम के तत्त्व-क्वान से उत्पन्न हुई बुद्धि से कुशल इन्द्रों द्वारा, तीन लोक के चित्त को हरने वाले स्तोत्रों द्वारा जिनकी स्तुति की गई है, उन जिनेन्द्र भगवान की मैं मी स्तुति करूँगा।

> बुद्धया विनाऽपि विबुधासितपादपीठ। स्तोतुं समुद्यतमतिर्विगतत्रपोऽद्दम् ॥ वात्तं विद्दायं जलसंस्थितमिन्दुबिम्ब— मन्यः कइच्छति जनः सद्दसा गृष्दीतुम् ॥६॥

श्वर्थ—प्रभो ! आपका सिंहासन देवों द्वारा पूजा गया है। मैं बुद्धिहीन, निर्लज्ज होकर आपकी स्तुति करने को तैयार हुआ हूँ। जल में प्रतिधिंबित होने वाले चन्द्रमा को, बालक के सिवाय और कौन पकड़ने की इच्छा करता है ?

રરર]

(?)

भगवान् त्रादिनाथ की स्तुति करते हुए त्राचार्य मानतुंग कइते हैं--जिनकी स्तुति इन्द्र ने ऐसे मनोहर स्तोत्र द्वाराकी है कि जिस पर तीनों लोकों के जौव मुग्ध हो जावें, उन भग-वान् की स्तुति में भी करूँगा। उन भगवान् के चरणेां पर इंद्र ने त्रपना मुकुट नमाया है त्रौर उसके मुकुट की मणियां भग-वान् के चरणों के प्रकाश से प्रकाशित हो उठी हैं।

प्रश्न हो सकता है-इन जड़ वस्तुओं को तो सूर्य भी प्रकाशित कर सकता है । सूर्य के सामने मणि चमक भी उठती है। ऐसी स्थिति में भगवान के चरणों की प्रभा से अगर मणि प्रकाशित हो उठी तो इसमें कौन-सी बड़ी बात हो गई !

स्तुति में इस प्रश्न का समाधान कर दिया गया है। त्राचार्य कहते हैं---भगवान् के चरण 'दलितपापतमोवितानम्' हैं। त्रर्थात भय एवं त्रज्ञान त्रादि रूपी मोह-अंधकार भी भगवान के चरणों के प्रकाश से नष्ट हो जाता है। जो भव्य पुरुष भावपूर्वक भगवान् के चरणों में प्रणाम करता है, उसके **ग्रन्तःकरए में मोइ** का अंधकार नहीं ठहर सकता ।

वारित्र, आचरण, संयम और सदाचार-इन चारों को Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

'चरए' कहते हैं। भगवान का चारित्र, क्राचरए, संयम क्रौर सदाचार इतना वीतरागतापूर्ण है कि उनके चरणों में कुकते ही संसार के जीवों को अपूर्व शाग्ति प्राप्त होती है और उनके भीतर छाया हुक्रा मोह का अधकार तत्काल नष्ट हो जाता है। यह भगवान् के चरणों की विशेषता है।

इसके अतिरिक्त भगवान् के चरण 'त्रालम्बनं भवजले पतताम् जनानाम्' हैं । त्रर्थात् भव रूपी समुद्र में गिरते हुए मनुष्यों के लिए त्रालम्बन हैं। जिस प्रकार ऊपर चढ़ता हुत्रा मनुष्य अगर नीचे गिरने लगे और उसे रस्सी का सहारा मिल जाय तो वह गिरने से बच जाता है, उसी प्रकार इस भव-समुद्र में गिरते हुए जीवों को बचाने के लिए भगवान् के चरण अवलम्बन हैं । इतना ही नहीं, बल्कि जैसे कोई पुरुष कुए में गिर पड़ा हो और वह रस्सी का सहारा लेकर बाहर त्रा जात। है, उसी प्रकार इस भव−समुद्र में पड़े हुए को बाहर निकालने के लिए भी भगवान् के चरए श्रवलम्बन हैं। कुए में पड़ा मनुष्य विना सहारे के नहीं निकल सकता, उसी प्रकार इस भवकूप में पड़ा हुन्ना मनुष्य भी विना सहारा पाये नहीं निकल सकता। अर्थात् उसका उद्घार नहीं हो सकता। श्राचार्य कहते हैं---भगवान् ऋषभदेव के चरण इस भव रूप कूप से निकालने के लिए श्रवलम्बन हैं । यह भी भगवान के चरए की विशिष्टता है। इन विशेषताओं के कारए भगवान के चरग सूर्य से भी विशिष्ट हैं। सूर्य द्रव्य प्रकाश तो देता है

રશ્ક ]

मगर भावप्रकाश नहीं दे सकता । भगवान् के चरण भाव-प्रकाश देते हैं और उस प्रकाश की लोकोत्तर आभा में आन्त-रिकतम-मोह विलीन हो जाता है । प्रभु के पद्युगल संसार-सागर से पार उतारने वाली नौका हैं ।

यहां एक प्रश्न और हो सकता है। भगवान के चरण भव-कूप से निकलने के लिए आलम्बन हैं। भगवान त्रिलोकी-नाथ हैं, वीतराग हैं और सभी भगवान को मानते हैं। वीतराग होने के कारण उन्हें किसी से प्रार्थना, अनुनय या आजीज़ी कराने की भी आवश्यकता नहीं है। उनका सर्वत्र समभाव है। फिर भी भगवान की चरण-नौका सब जीवों का उद्धार क्यों नहीं करती ? संसार के जीवों को दुःख में पड़ा देखकर तो यही जान पड़ता है कि इन दुखिया प्राणियों को तारने वाला कोई नहीं है ! अगर कोई तारने वाला होता तो यह बेचारे नाना प्रकार के कष्टों से क्यों पीड़ित होते ?

इस प्रश्न का उत्तर यह है। मान लीजिप, एक मनुष्य कृप में गिर पड़ा है। उसमें रस्सी लटकी हुई है। उसे आवाज़ दी जा रही है कि-इस रस्सी को पकड़ ले तो हम तुभे बाहर सींच लेंगे। इतना होते हुप भी अगर गिरा हुआ मनुष्य लट-कती हुई रस्सी को न पकड़े तो किसका दोष समभा जाय ? 'गिरे हुए का ही !'

मधु-विन्दु के लोभ का उदाहरए प्रसिद्ध है। मधु के बृंदों के छाभ में कैसे हुए एक मबुष्य के। विमान में बैठने के हिए बुलाया जाय । उससे कहा जाय−'भाई, त्रा जा । तेरा जीवन चारों त्रोर से खतरे में है । तू शीघ्र ही नीचे गिरने वाला है त्रौर नीचे गिरते ही भयानक विषधर तुझे डॅस लेगा । इस-सिए तू इस विमान में वैठ जा । विमान में बैठकर तू सकुशल क्रपने स्थान पर पहुँच जायगा ।' मगर वह मधु का लोभी मधु के बूँदों पर इतना त्रधिक मेाहित हो गया है कि द्रापने भविष्य की चिन्ता नहीं करता । बूँदों का लेाभ नहीं छेाड़ सकता। ऐसी दशा में तारक क्या करे ? विमान का क्रवलम्बन देने के लिए जो तैयार है, उसका क्या क्रपराध है ?

यही बात भगवान् के विषय में है। भगवान् वीतराग हैं। सब के तारनहार हैं। सब पर समभाव होने से किसी की प्रार्थना की भी अपेक्ता नहीं रखते। परन्तु जब तिरने वाले की इच्छा ही न हो तो वे तारें कैसे ? वीतराग होने के कारए भगवान् का न किसी पर राग है, न द्वेष है। उनके चरए-कमल सब के लिए समान हैं। विना किसी भेदभाव के प्राणी मात्र प्रभु के चरणों का सहारा ले सकते हैं। जो सहारा लेता है वह तर जाना है चौर जो सहारा लेगा, तर जायगा। मगर मेह की प्रबलता के कारण जेा मनुष्य सहारा ही नहीं लेता, बब्कि लेना ही नहीं चाहता, वह कैसे तरेगा ? ऐसी-हालत में ग्रगर वह तर नहीं सकता चौर दुःखों का पात्र बना ही रहता है तो अपराध उन चरणों का नहीं है। भगवान् के चरणों का ग्राश्रय लेकर तो ग्रसंख्य मनुष्य सरे हैं। बड़े-चड़े पापियों

[ ২१৩

को भी भगवान् की चरण-नौका ने तार दिया है।

प्रश्न हो सकता है—जिस समय भगवान् सशरीर विद्य-मान थे उस समय उनके चरणेां का दर्शन हो सकता था क्रोर चरण पकड़े भी जा सकते थे। मगर क्राज क्या किया जाय ? क्राज भगवान् मौजूद नहीं हैं क्रौर उनके चरण पकड़े बिना संसार-सागर से तर नहीं सकते। तो क्या क्रब क्रनन्त भवसागर में ही गोते लगाते रहना पड़ेगा ?

इस प्रश्न के संबंध में पहले ही कहा जा चुका है कि सम्यग्नान के साथ पालन किया जाने वाला सम्यक् चारित्र ही त्रसल में चरण है। दया रूप मोत्तमार्ग ही भगवान का चरण है। और उस मोत्तमार्ग को प्रहण करना ही भगवान के चरण प्रहण करना है। सम्यग्दर्शन, सम्यग्नान और सम्यक् चारित्र को प्रहण न किया जाय तो भगवान के साक्षात् मिल जाने पर भी कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं होता। प्रयोजन की सिद्धि तो इस रत्नमय की प्राप्ति से ही हो सकती है। जो मनु-ष्य संसार-सागर से तिरने की इच्छा रक्खेगा वह कभी नहीं कहेगा कि भगवान नहीं हैं या उनके चरण नहीं हैं। जब भगवान के बतलाये सम्यग्नान, चारित्र मौजूद हैं तो सम-मना चाहिए कि भगवान के चरण ही मौजूद हैं।

जो जीव भगवान के चरऐोां का श्राश्वय लेना चाहते हैं, उन्हें चाहिए कि वे श्रारंभ ख्रीर परिग्रह की लहरों से बचकर भगवान के चरऐोां का श्राश्रय लें। जिन्होंने प्रभु के परम

[ जवाहर-किरणावली

पावन पद−पंकज का ऋाश्रय लिया है, संसार की कोई भी राक्ति उन्हें दुखी नहीं कर सकी ।

हाँ, एक बात ध्यान में रखनी हेागी। एक साथ दो योड़ों पर सवार होने की चेष्टा करने से लच्य की प्राप्ति नहीं होती। ऐसा करने वाला सफलता नहीं पा सकता। इसी प्रकार धन का भी अवलम्बन चाहने से और भगवान् का भी अवलम्बन चाहने से काम नहीं चलेगा। जो भगवान् के चरणों का आधार चाहता है उसे धन का आधार त्यागना पड़ेगा। जो धन के आधार पर निर्भर है उसे भगवान् के चरणें का आधार नहीं मिलेगा। ठाणांगसूत्र में कहा है---

प्रदन किया जा सकता है--क्या धर्म और ईश्वर का दायरा इतना संकीर्ण है ? केवलि द्वारा प्ररूपित धर्म को त्रागर त्रारंभ और परिग्रह का त्याग किये विना कोई सुन भी नहीं सकता तो उसका त्राचरण कैसे कर सकेगा ? ऐसी द्रशा में केवली का धर्म सिर्फ साधुत्रों के लिए ही है, गृहस्थों के सिए नहीं ? इस प्रश्न का उसर यह है कि केवलि-कथित

२१= ]

धर्म उसी केा प्यारा लगेगा जिससे श्रारंभ-परिग्रह का त्याग होगा, यह कथन सत्य ही है। मगर यह श्रावश्यक नहीं कि सभी लोग पकदम ही सम्पूर्ण श्रारंभ-परिग्रह त्याग दें। जैसे किसी ऊँचे महल पर चढ़ने के लिप सीढ़ियाँ होती हैं और सर्वसाधारण क्रमशः सीढ़ियों पर चढ़ने हैं, उसी प्रकार श्रारंभ-परिग्रह त्यागता चलता है वही केवलि-कथित धर्म की ओर उतना ही श्रग्रसर होता जाता है और उतने ही अंशों में भगवान् के चरणेां पर निर्भर बनता जाता है।

महाराजा उद्ग्यी सेालह देशों पर राज्य करते थे, फिर भी वह श्रावक थे। श्रावक भी वह सिर्फ धर्म का श्रवण करने वाले नहीं वरन ज्ञाराधन करने वाले थे। उदायी के सिवाय जौर भी ज्रनेक राजा-महाराजा हुए हैं जिन्होंने परमात्मा की शरण ली है। फिर यह कैसे कहा जा सकता है कि पूर्णतः ज्ञारंभ-परिग्रह का त्याग किये विना परमात्मा नहीं मिल सकता ?

श्रानन्द श्रावक के पास बारह करोड़ सर्गा-मुद्राएँ थीं। चार करोड़ पृथ्वी में गड़ी थीं, चार करोड़ की ऊपरी सम्पत्ति थी और चार करोड़ व्यापार में लगी थीं। यह सम्पत्ति त्रानन्द श्रावक के पास, भगवान महावीर के समज्ञ वत धारण करने से पहले से ही थी। वत धारण कर लेने पर उसने सम्पत्ति बढ़ाने का त्याग कर दिया था। त्रब त्रापकेा केबलि-कथित धर्म का श्रवण करने पर धन सम्बन्धी ममता

[ जवाहर-किरणावली

घटान। चाहिए या बढ़ाना चाहिए ?

त्रानन्द श्रावक चार करोड़ स्वर्रा−मोहरों की पूँजी से व्यापार करता था; मगर सम्पत्ति बढ़ाने का उसने त्याग कर दिया था । इतना विशाल व्यापार करते हुए भी वह सम्पत्ति नहीं बढ़ने देता था। ऋब क्राप विचार कीजिप कि श्रानन्द ने किस उद्देश्य से **ऋौर किस प्रकार व्यापार किया**ं **होगा** ? गइराई से विचार करो तो त्रापकेा विदित होगा कि श्रानन्द् का व्यापार कैसा था श्रौर ग्राज का व्यापार कैसा चल रहा है ! ऋाज व्यापार के नाम पर गरीबों का किस प्रकार गला घोंटा जारहा है, यह बात उसकी समझ में त्रा सकती है, जिसके दिल में दया का वास हे। । त्राज के व्यापारियों ने व्यापार को व्यक्तिगत स्वार्थ-सिद्धि का साधन समक रक्खा है, जब कि वह सामाजिक लाभ का द्वार होना चाहिए। व्यापार भी बही ब्रादर्श समभा जा सकता है, जिसकी छाप दुनिया पर उत्तम पड़े त्रौर जिससे न्याय∻नीति का प्रकाश हो। त्राज लोभ में पड़ी दुनिया व्यापार करती है, परन्तु दूसरे का गला घोंटने के लिए ही। कदाचित कहीं ऐसी दुकान हो। जहाँ नफान लिया जाता हो और जो गरीबों का विश्वान्तिस्थल हो तो कितनी अच्छी बात हो !

कहा जा सकता है कि व्यापार में नफा लेकर धर्म कर देने—दान दे देने में क्या हानि है ? इसका उत्तर यह है कि पहले कीखड़ से हाथ भरे जाएँ और फिर धोप जाएँ; पेसा

**२२०** ]

करने से क्या लाभ है ? पहले ही नफा न लेकर वस्तु दी जाए तो कितना सुन्दर त्र्यादर्श हेा ! नीतिकार भी कहते हैं—

प्रवालनादि पंकस्य दूरादस्पर्शनं वरम् । अर्थात्—पहले कीचड़ लगाकर फिर घोने की अपेक्षा तो कीचड़ से दूर रहना ही भला है ।

त्राज मुनाफ़ा न लेने वाली या मर्यादित मुनाफ़ा लेने वाली दुकान कहीं हो तो उससे जनता को बड़ी जबर्दस्त शिक्षा मिल सकती है ।

कहा जा सकता है कि त्र⊓ज इस प्रकार का व्याप।र करने से दिवाला निकल जाने में क्या देर लगेगी ? त्राज इतनी तेजी−मंदी चलती है कि न पृछिए बात ।

यह ठीक है, मगर त्राज का व्यापार, व्यापार नहीं, कानून द्वारा सम्मत लूट है। त्र्यमेरिका की किसी राजनैतिक घटना का प्रभाव भारत के व्यापार पर पड़े त्रौर वह भी श्रचानक बिजली की तरह पड़े, भला यह भी कोई व्यापार है? इसके त्रतिरिक्त त्राज सट्टे के व्यापार की ही सर्वत्र प्रधानता देखी जाती है। सट्टा देश का दिवाला निकालने का साधन है।

प्रतापगढ़ में पन्नालालजी मोगरा नामक एक सज्जन थे। वह श्री राजमलजी महाराज के बड़े भक्त थे। एक दिन उन्होंने मुनिजी से कहा—महाराज, त्राजकल व्यापार नहीं चलता, इसलिए धर्मकार्य करने में भी मन नहीं लगता। मुनिजी ने उत्तर दिया—तुम श्रावक होकर दुःख मानते हो, यह त्रार्श्वर्य की वात है। लोभ में पड़कर दुगने-डयोढ़े करना चाहते हो, इसी कारए तुम्हें लगता है कि व्यापार नहीं चलता ! पन्ना-लालजी के मन में मुनिजी की बात बैठ गई। उसी समय उन्होंने एक आना प्रति रुपया से अधिक नफ़ा न लेने की मर्यादा कर ली। वह कपड़े की दुकान करते थे। उन्होंने सब कपड़ों पर अंक चढ़ा कर कीमत निश्चित कर दी। आरंभ में तो उन्हें कुछ असुविधाओं का सामना करना पड़ा परन्तु कुछ दिनों बाद ऐसा विश्वास जमा कि लोग उन्हीं की दुकान से खरीद करने लगे। भील भी उन्हीं के ग्राहक बन गये। पन्नालालजी की ऐसी प्रतिष्ठा जमी कि लाखों रुपया खर्च करने पर भी वैसी न जमती। इस प्रकार उनका व्यापार भी खूब चमक उठा और प्रतिष्ठा भी चमक उठी। लोगों में यह बात फैल गई कि पन्ना-लालजी भूठ नहीं बोलते !

म्रानन्द श्रावक की सम्पत्ति मर्यादित थी। वत प्रहण करने के पश्चात् उसने अपना धन नहीं बढ़ाया। इसके म्रतिरिक्त ग्रानन्द का धन उसी के भोग-विलास के लिए नहीं था, वरन् दूसरे को श्रापत्ति के समय सहायता पहुँचाने के लिए था। एक व्यक्ति वह है जो श्रपने दीपक से दूसरों के दीपक को प्रज्वलित करता है स्रोर दूसरा वह है जो दूसरों के दीपकों का तेल श्रपने दीपक में उड़ेल लेता है। इन दोनेंा व्यक्तियों में जो स्नन्तर है वही प्रायः श्रानन्द के स्रोर माधुनिक व्यापारियों के व्यापार में स्रन्तर है।

**कहने का ऋाशय यह है कि ऋारंभ चौर परिष्रह का स्याग** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com किये विना केवलि द्वारा प्ररूपित धर्म नहीं सुद्दाता । यह पीली जौर सफेद मिट्टी ( ग्रर्थात् सोना ग्रौर चांदी ) ही धर्म का ग्राचरण करने में बाधक नहीं है वरन् लोगों की बढ़ी हुई नृष्णा भी बाधक है। ज्ञानी जन कहते हैं कि सर्वज्ञ भगवान् के कथित धर्म का श्रवण करने से यह लालसा शान्त हो जाती है। जिसने धर्म को सुनकर उस पर मनन किया होगा वह ग्रयनी सम्पत्ति को ग्रयने भोग-विलास के लिप नहीं समझेगा किन्तु संसार के लाभ के लिप समझेगा । ग्रौर ऐसा समझने वाला ही भगवान का सच्चा भक्त हो सकता है। इसलिप मैने कहा है कि एक साथ धन की ग्रौर भगवान् की सहायता नहीं मिल सकती।

सेवा करने वाला सेवक कहलाता है। जो भगवान की सेवा करना चाहता है वह जड़ पदार्थों की सेवा नहीं कर सकता। एक प्रश्न आप अपने अन्तःकरण से पूछिए---तू धन का सेवक है या स्वामी है ? अगर आप धन के सेवक नहीं हैं तो भगवान की सेवा कर सकते हैं और यदि धन के सेवक हैं तो फिर भगवान के सेवक नहीं बन सकते। जो धन का गुलाम है उसे अन्याय और न्याय नहीं सुफता। उसे पैसा ही पैसा सुफता है। और जिसे पैसा ही पैसा सुफता है उसे भगवान कैसे सुफेगा ? वह भगवान की सेवा नहीं कर सकता। उसके लिए पैसा ही परमेश्वर बन जाता है।

काम कराने के लिए नोकर रक्खी जाता है। व्रगरेणीकर Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

की ही सेवा करनी पड़े या उसकी सेवा का उत्तरदायित्व आपके ऊपर आ पड़े तो आप यही कहेंगे कि यह नौकर क्या रक्खा हम स्वयं इसके नौकर बन गये ! आप ऐसे नौकर को रखना पसंद नहीं करेंगे और अलहदा कर देंगे । यही बात धन के संबंध में है । धन के द्वारा आपने अपनी आत्मा की कुछ भलाई कर ली तब तो आप उसके स्वामी हैं । अगर धन की बदौलत नरक में पहुँचाने वाले काम हुए—धन ने आपकेा नरक का पात्र बना दिया तो आप धन के स्वामी कैसे कहलाए ? चार आने के लिए क्रूठ बोलना, कम तौलना, कम नापना, अच्छी चीज़ में बुरी मिलाकर बेचना और कूठे दस्तावेज़ बनाना धन की गुलामी करना नहीं है तो क्या है? ऐपा धन धनी को भोगता है. धनी उसको नहीं भोगता ।

धन के त्रागे धर्म प्यारा न लगना धन की गुलामी का ब्रर्थ है। धर्म की परवाइ न करके जो अनीति और इलकपट से धन एकत्रित करने में लगा रहता है, वह वीतराग का मार्ग नहीं पा सकता। जिसे वीतराग का मार्ग पाना है उसे धन के लिप अन्याय-अनाचार करने का परित्याग करना चाहिए। जो पुरुष ऐसा करने के लिप संकल्प करके तैयार हो जायगा और तात्कालिक कठिनाइयों की परवाह न करके ब्रावने संकल्प पर हढ़ रहेगा, वही भगवान के चरणों का आश्रय पा सकेगा।

भगवान के चरण भव-कूप में डूबते को अवलम्बन हैं। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com त्राचार्य ने कहा है कि मैं भी उन चरणों की स्तुति करूँगा। प्रइन हो सकता है—तीन ज्ञान के धनी देवराज इन्द्र ने भगवान की प्रभावशाली स्तोत्रों द्वारा स्तुति की है। क्या ग्राप उससे भी त्रधिक प्रभावशाली स्तुति कर स्नकते हैं? ग्रगर नहीं कर सकते तो फिर क्यों व्यर्थ चेष्टा करते हैं? इसके उत्तर में त्राचार्य कहते हैं—

> बुद्धया विनाऽपि विद्वधार्चितपादपीठ ! स्तोतुं समुद्यतमतित्रिंगतत्रपोऽइम् । बालं विहाय जलसंस्थितमिन्दुविम्बम्-

श्रन्यः क इच्छति जनः सहस्रा गृहीतुम् ।।

आचार्य कहते हैं--हे प्रभो ! मैं बुद्धिहीन हूँ। इन्द्र से मैं बुद्धि में ऊँचा नहीं हूँ कि उससे भी बढ़कर स्तुति कर सकूँगा। फिर भी मेरी बाल-लीला नहीं रुकती। हे इन्द्र द्वारा पूजित सिंहासन वाले ! जहाँ त्रापके चरण पड़ते हैं उस पाट को भी इन्द्र नमस्कार करता है। मुझमें ऐसी बुद्धि नहीं है कि त्रापके गुणेां का कीर्तन कर सकूँ। फिर भी त्रापके गुएकीर्तन की ग्रभिलाषा ऐसी प्रवल हेा उठी है कि वह रोके नहीं रुकती। विद्वत्ता मुझमें से निकल गई है ग्रोर में बालभाव में ग्रा गया हूँ। ज्ञतपव मुझे यह शर्म नहीं रही कि मुझसे स्तुत्ति बनेगी या नहीं बनेगी ! बालक नहीं सोचता कि सुझसे यह काम हेा सकेगा या नहीं; फिर भी वह काम में जुट जाता है। ऐसी ही ज्वस्था मेरी है। मेरी यह स्तुति, नहीं, बालचेष्टा दै। जैसे स्तुति રરદ્દ ]

बालक जल में पड़े हुए चन्द्रमा के प्रतिविम्ब केा पकड़ने की चेष्टा करता है—सफलता और असफलता का विचार नहीं करता, उसी प्रकार मैं भी स्तुति∽चन्द्र को पकड़ना चाहता हूँ।वह स्तुति–चन्द्र भले ही पकड़ में न आवे, परन्तु इस चेष्टा से मेरा मन अवश्य ही प्रसन्न होगा।

स्तुति के इस कथन का त्रामिप्राय हमें समभना चाहिए । • इसमें गहरा मतलब भरा है । वे कहते हैं-मुझे पंडित बनना नहीं त्राता तो क्या हुत्रा, बालक बनना तो ज्ञाता ही है । भगवान की स्तुति करने के लिए स्तोता को बालक वन जाना चाहिए ।

लोग बालक को बुद्धिहीन और मूर्ख समझ कर उसकी उपेक्षा करते हैं। परन्तु बालक जैसे निरहंकार हेाते हैं, वैसे अगर आप बन जाएँ तो आपका बेड़ा पार हो जाए । बुद्धिमत्ता का ढेांग छोड़कर अगर आप अपने अन्तःकरण में बालसुलभ सरलता उत्पन्न कर लें तो कल्याण आपके सामने उपस्थित हा जाय। बालक का हृदय कितना सरल हाता है, यह बात एक दृष्टान्न से समझिए।

एक मुइल्छे में ग्रामने-सामने दो घर थे। उन दोनों घरों में देवकी चौर यशादा नाम की दो लड़कियाँ थीं। देवकी चौर यशेदा नहीं जानती थीं कि हम देवकी चौर यशादा हैं, पर उनके माता-पिता ने उन्हें यही नाम दे दिये थे। फागुन का महीना था। दोनेां वालिकाचों के माँ-बापों ने उन्हें चडे छे- म्रच्छे कपड़े पहनाये थे। बच्चों को स्वभावतः घर प्यारा नहीं लगता। वे बाहर घूमना फिरना श्रौर खेलना बहुत पसंद करते हैं। शायद अपने दारीर का निर्माण करने के लिप उन्हें प्रकृति से यह अव्यक्त प्रेरणा मिलती है। अगर बालकों की तरह श्राप भी घर से उतना प्रेम न रक्खें तो आपको पता चलेगा कि इसका परिणाम कितना अच्छा होता है।

देवकी और यशे। दा कपड़े पहनकर अपने--अपने घर से बाहर निकलीं। वर्षा होकर बन्द हो चुकी थी किन्तु पानी गलियों में अब भी बह रहा था। देवकी और यशे। दा उसी बहते पानी में खेलने लगीं। दोनों ने पानी में अपने-अपने पैर छपछपाये। पैरेां के छपछपाने से कीचड़भरा पानी उछ्ला और कपड़ों पर धब्बे पड़ गये। दोनों के कपड़ों पर धब्बे पड़ गए हैं, यह देखकर दोनों पक दूसरी को आपस में उलहना देने लगीं। उलहना देती हुई वह अपने-अपने घर लौटीं। कीचड़ से भरे कपड़े देखकर और बालिकाओं का आपस में उलहना देना सुनकर दोनों घर वाले झगड़ने लगे।

यद्यपि भगड़े का कोई ठोस त्राधार नहीं था, और क्रगर दोष समभा जाय तो दोनें बालिकाओं का देाष बराबर ही था; परन्तु देानें के माँ-बापों के दिल में पहले की कोई ऐसी बात थी कि उन्हें लड़ने का बहाना मिल गया। देानों त्रोर से वाग्युद्ध हो रहा था कि इतने में पक वृद्धा वहाँ ज्ञा पहुँची। उसने देानों घर बालों से हाथ जोड़कर कहा—ज्ञाज होली का त्यौहार है। ग्रानन्द मनाने का दिन है। प्रसन्न होने का ग्रव-सर है। फिर ग्राप लोग ग्रापस में एक-दूसरे की होली क्यों कर रहे हैं? ग्राप दोनेंा पड़ोसी हैं। एक के विना दूसरे का काम नहीं चल सकता। दोनेंा लड़कियां खेल रही थीं। एक के कूदने से दूसरी के कपड़े गंदे हो गये तो कौन बड़ी बात हो गई? इन नादान वच्चों के पीछे ग्राप बड़े-बड़े क्यों भगड़ते हैं? इससे ग्रापकी ही हँसी होती है।

वृद्धा के बहुत समभाने पर भी वे न माने । लड़ाई का जोश इतना तीब्र था कि बुढ़िया की बात सुनने की किसी ने परवाह न की । खूब तपे हुए तवे पर पानी के कुछ बूँद कोई ग्रसर नहीं करते । इसी प्रकार तीव्र कोध के उत्पन्न होने पर शांति की बात व्यर्थ हो जाती है ।

संयोगवश वह वृद्धा उधर से ही निकल पड़ी। उसने देखा--इन लड़कियों को लेकर उधर भगड़ा मच रहा है,

રર≍ ]

सिरफुटौवल की नौबत आ पहुँची है, और इधर ये मस्त होकर खेल रही हैं। उसने कगड़ने वालों के पास जाकर कहा—अरे झगड़ना बन्द करके एक तमाशा देख लेा ! पड़ौसी हो, चाहेागे तभी झगड़ लेागे, मनर वह तमाशा चाहे तव नहीं देख पात्रोगे। आत्रो, मेरे साथ चलो।

तमाशे की बात प्यारी लगती ही है। फिर वुढ़िया के कहने का ढ़ँग भी कुछ त्राकर्षक था। स्रतः झगड़ने वाले वुढ़िया के पीछे हो सिये चौर वहाँ पहुँचे जहाँ दोनों बासि-काएँ त्रपनी-न्रपनी नाव तिरा रही थीं। दानेां घर वालों को दिखाते हुए बुढ़िया ने कहा—यह तमाशा देखो,पानी में लक-ड़ियों के टुकड़े तेर रहे हैं। दर क्रसल यह नाव हैं!

एक भगड़ने वाले ने कहा—यह कौन-सा तमाशा हुम्रा ! तैराई होगी, किसी ने ! वृद्धा-च्रौर किसी ने नहीं, यशाेदा च्रौर देवकी ने तैराई हैं। इतना कहकर उसने उन लड़कियों से पूछा इनमें कौन किसी की नाव है वेटियो ! जरा बताच्रो तो सही।

दोनों ने साथ-साथ उत्तर दिया-यह मेरी है, यह मेरी है !

तब मुस्किराती हुई वृद्धा ने कहा—देखो, दोनों लकड़ियां इकही हेा गई हैं और जिनके। लेकर तुम लड़ रहे हे। वह लड़कियाँ भी मिल गई हैं। ब्रब तुम कब मिलोगे ? यह तो नादान वालक हे।कर भी मिल गई और तुम समझदार हे। कर भी मगड़ते रहेागे ? वृद्धा की समयोचित शिक्ता से दोनों घर वाले शर्मिन्दा हे। गये। उनकी लड़ाई समाप्त हे। गई क्वेर मेल-मिलाप से रहने लगे।

मित्रो ! बालक लड़ - फगड़ कर एक हो जाते हैं, इसी प्रकार अगर आप लोग भी आपस में एकता पूर्वक रहें तो कैसा आनन्द हे। ? एकता आपको इतनी शक्ति प्रदान करेगी कि आप अपने को अपूर्व शक्तिशाली समभने लगेंगे। मगर बड़े लोगों की लड़ाई भी बड़ी होती है। वे लड़कर आपस में मिलते तक नहीं है। यहाँ तक कि धर्मस्थान में अगर पास-पास बैठना पड़ जाय तो भी एक दूसरे के। देखकर गाल फुलाने लगते हैं ! यह कहाँ तक उचित है ? ऐसे करने वाले बड़े अच्छे या ऐसा न करने वाले नादान बालक अच्छे ? बालक वास्तव में ही सरलहदय होते हैं।

इसी कारण ग्राचार्य कहते हैं — जब मैं वालक हुग्रा तभी मुझसे स्तुति बनी । बड़ा बना बैठा रहता तो स्तुति बनती ही नहीं । इस प्रकार अपनी बुद्धिमत्ता का ढोंग छोड़ कर जो बालक के समान सरल बन जाता है, उसके क्लेशों का अंत ग्रा जाता है । जब ग्राप संखे ग्रन्तःकरण से ग्रपने ग्रपराध के लिए क्षमा याचना करेंगे ग्रीर उदारता के साथ ग्रपने ग्रपराध के लिए क्षमा याचना करेंगे ग्रीर उदारता के साथ ग्रपने ग्रपराधी को त्तमादान देंगे तो ग्रापके हृदय का शल्य निकल जायगा ग्रीर ज्ञाप ऐसी शांति पाएँगे, जो श्रनुभव करने की चीज़ है । श्रापस में वैर-भाव रखना ज्ञीर ग्रदालत की शरण लेना धर्मप्रिय कोनों के लिए डचित नहीं है । ब्रदालत का शरख, लेने से

**२३०**]

त्रदावत का त्रन्त नहीं होता। ऐसा करने में लाखों-इजारों रुपयों का पानी हो जाता है त्रौर अन्त में त्रदावत कई गुनी बढ़ जाती है। त्रगर दूसरा धर्म छोड़ता है तो उसका त्रनु∽ करण मत करो। तुम त्रपना धर्म मत छोड़ो। वालक माता के पेट में से कुचालें सीखकर नहीं त्राते, यहाँ माँ-बाप से ही सीखते हैं। इसलिप उनके साप्तने ज्ञांति त्रौर प्रेम का त्रादर्श उपस्थित करो।

धर्म और सदाचरण ही प्रभु के चरण हैं। उनकी शरण गहे। और उन्हें अपने हृदय में स्थापित करो। बालस्वभाव धारण करके सरलता, शांति और स्नेह की भावनाएँ बढ़ाओ। वैर-विरोध को पास मत फटकने दो। इससे भ्रापका अन्तः-करण हल्का होगा और अन्तःकरण हल्का होगा तो आत्मा में गुरुता आएगी।

बीकानेग, ११-७-३०.



वक्तु गुणान् गुणसमुद्र ! शशाङ्कान्तान् , कस्ते चमः सुरगुरुप्रतिमोऽपि बुद्धया ॥ कल्पान्तकालपवनोद्धतनकचकम् , को वा तरोतुमलमम्बुनिधिं सुजाभ्याम् ॥

म्रर्थ—हे गुणों के सागर । तेरे चन्द्रमा के समान निर्मल गुणों का बखान करने में, बुद्धि से वृहस्पति के समान होकर भी कौन समर्थ हो सकता है ? प्रलय काल के पवन से मगर मच्छ जिसमें उछ्ल रहे हों, उस समुद्र को श्रपनी भुजाओं से कौन पार कर सकता है ?

## **x x x x**

स्तुति करने वाले के ज्रन्तःकरण में यह विचार होना ज्रावश्यक है कि वह किसकी स्तुति करता है ज्रौर स्तुति करने का उसका ध्येय क्या है ? इन बातों पर समुचित विचार करने के बाद की गई,स्तुति कल्याणकारक होती है । देखा-देखी की जाने वाली स्तुति से भी कल्याण तो हेाता है, मगर मोत्त नहीं प्राप्त होता।

त्राचार्य मानतुंग कहते हैं-प्रभो ! बुद्धि में साक्षात् देवगुरु वृहस्पति के समान होने पर भी तुम्हारे गुणों का कथन करने में कोई समर्थ नहीं हो सकता । स्रापके गुए चन्द्रमा की कांति के समान निर्मल श्रवश्य हैं, मगर त्राप गुणों के सागर हैं और उनका जो बखान करना चाहेगा वह वृहस्पति के समान बुद्धिशाली दोने पर भी परिमित बुद्धि वाला ही होगा ! ऐसी श्रवस्था में समस्त गुणों का वर्णन कर सकना किसी के लिप कैसे संभव है ? श्रापके गुणों का वर्णन करना इसी प्रकार श्रसंभव है जैसे—

कल्पान्तकालपवनोद्धतनकचक्रं,

को वा तरीतुमलमम्बुनिधिं भुजाम्यां।

समुद्र में जब प्रलयकाल का तूफान चलता है तब उसमें के जीवजंतुओं में उथलपुथल मच जाती है। जब ऐसा तूफान त्राया हो तव किसकी झक्ति है कि वह प्रपनी भुजात्रों के बल से समुद्र को पार कर जाय ? ऐसा करना त्रसंभव है। इसी प्रकार त्रापके गुएसमुद्र को कथन द्वारा पार करना मानव की शक्ति से परे है।

प्रश्न किया जा सकता है जब भगवान की स्तुति करना इतना असंभव कार्य है तो फिर उसे आरंभ ही क्यों करते हैं? इस प्रइन के उत्तर में त्राचार्य कहते हैं—स्तुति के इस असंभव कार्य को क्यों आरंभ किया है, यह बात मेरा ही दिल जानता है। दूसरा कोई इसका मर्म नहीं समभ सकता। त्रगर कोई मनुष्य प्रलयकाल के तूफान से चुब्ध समुद्र में पड़ गया हो तो उसे उसी में पड़े-पड़े मर जाना चाहिए या किनारे लगने का प्रयत्न करना चाहिए ? समुद्र को पार करने का प्रयत्न करने वाला ग्रपने कत्त्वव्य का पालन करता है । जो कत्त्वव्य का पालन न करके समुद्र में ही पड़ा-पड़ा मर जाता है, निक-लने की चेष्टा ही नहीं करता, वह मूर्ख गिना जाता है ।

यह संसार-समुद्र भी प्रलयकाल के तॄफान से चुब्ध समुद्र के समान है। संसारसमुद्र में कर्म रूपी प्रलयकालीन पवन से तूफान उठ रहा है और कुटुम्ब-परिवार रूपी मच्छ-कच्छ जीव हैं। इस संसार-समुद्र को भी त्रपनी भुजात्रों से पार करना कठिन है, फिर भी कोशिश करना मेरा कर्त्तव्य है।

मित्रो ! इस प्रकार हिम्मत करने वाले ही कठिन-कठिन कार्यों में भी सफलता पाते हैं। जो कायर पुरुष, पहले से ही हिम्मत हारकर वैठा रहता है त्र्यौर कहता है कि भई, यह काम तो मुक्ससे नहीं हो सकेगा, वह साध्य कार्य में भी सफ-लता नहीं पा सकता।

एक बौद्ध सम्प्रदाय के प्रन्थ में महाजातक की कथा पढ़ी थी। उसका सार यह द्वे—

किसी सेठ का एक लड़का जहाज़ की मुसाफिरी के लिए तैयार हुआ। उसके पिता ने उसे बहुत समकाया। कहा— बेटा ! ग्रपने घर में बहुत धन है। जहाज़ में मुसाफिरी करना खतरनाक है। तू क्यों व्यर्थ कष्ट सहन करता है? मगर लड़का बड़ा उद्योगशील था। उसने पिता को उत्तर दिया—पिताजी, ग्रापका कथन सत्य है, किन्तु इस धन को उपार्जन करने में श्रापने भी तो कष्ट सहन किये होंगे ? किर क्या मेरे लिए यह

રરૂષ્ઠ ]

[ ૨३૫

उचित होगा कि मैं स्वयं परिश्रम किये विना ही इसका भोग करूँ ? अगर मैं इस धन को, विना परिश्रम किये ही खाने लगा और गुलछर्रे उड़ाने लगा तो किसी दिन आप ही मुफे कपूट कहने लगेंगे। कदाचित् पितृप्रेम के कारण आप न कहेंगे तो भी दुनिया का मुँह कौन बन्द करेगा ? फिर इस धन का उपार्जन करके आपने जो ख्याति प्राप्त की है, वह ख्याति मैं कर्भा नहीं पा सकूँगा। विना कमाये खाने से मैं मिट्टी के पुतले के समान बन जाऊँगा। जब मैं उद्योग कर सकता हूँ तो फिर बिना कमाये खाना-पहनना मुझे उचित नहीं मालूम होता। अतः आप कृपा करके आज्ञा दीजिए और आत्रीर्वाद दीजिए।

ग्रपने पुत्र की कार्यनिष्ठ। ग्रौर साहस देखकर पिता को संतोप हुग्रा। उसने कहा---ठीक है। सुपुत्र का यही कर्त्तव्य है कि वह ग्रपने पिता के यश ग्रौर वैभव में वृद्धि करे। उद्योगशील होना मनुष्य का कर्त्तव्य है। तुम्हारी प्रबल इच्छा है तो मैं रोकना नहीं चाहता।

साहूकुार के लड़के ने जहाज़ तैयार करवाया। समुद्र में जहाज़ किस प्रकार तूफान से घिर जाता है और उस समय किन-किन वस्तुओं की ग्रावइयकता होती है, इसका विचार करके उसने सब ज्रावश्यक वस्तुएँ जहाज़ में रख ळीं और यात्रा के लिप प्रस्थान कर दिया। चलते-चलते जहाज़ बीच समुद्र में पहुँचा तो ग्रचानक तूफान घिर ज्राया। जहाज के ऐसे विकट प्रसंग पर कायर पुरुष को रोने के सिवाय ऋौर कुछ नहीं सूक्तता । कायर नहीं सोचता कि रोना व्यर्थ है । रेाने से कोई लाभ न होगा । ऋगर बचाव का कोई रास्ता निकल सकना है तो सिर्फ उद्योग करने से ही ।

मल्लाहों का उत्तर सुनकर साहूकार का लड़का पहले शौचादि से निवृत्त हुआ। उसने अपना पेट साफ़ किया। फिर उसने ऐसे पदार्थ खाये जो वजन में हल्के किन्तु शक़ि श्रधिक समय तक देने वाले थे। इसके बाद उसने अपने सारे शरीर में तेल की मालिश की, जिससे समुद्र के खारे पानी का चमड़ी पर असर न पड़े। फिर उसने शरीर से सटा हुआ चमड़े का वस्त्र पहना जिससे मच्छ कच्छ हानि न पहुँचा सकें। इतना करने के बाद वह एक तख्ता लेकर समुद्र में कूद पड़ा। उस तख्ते के सहारे वह किनारे लगने के उद्देश्य से तैरने लगा।

साहूकार के लड़के ने सोचा—ऐसे समय में जहाज बड़ा नहीं, आत्मा बड़ा है। इसलिए जहाज को छोड़ देना ही ठीक है। जहाज छेाड़ देने पर भी मृत्यु का भय तो है ही, लेकिन

२३६ ]

उद्योग करना त्रावश्यक है ।

मनुष्य के जीवन में कई बार ऐसे विकट संकटमय अव-सर त्रा जाते हैं, जव उसकी बुद्धि थक जाती है। किसी प्रकार का निर्णय करना कटिन हो जाता है। एक ओर कुन्ना भौर दूसरी ओर खाई दिखाई देती है। ऐसे प्रसंग कर त्रपनी बुद्धि को ठिकाने रखना ही बुद्धिमत्ता है। 'परिच्छेदो हि पांडित्यम्' त्रर्थात् जो दो मार्गों में से एक मार्ग व्यपने लिए चुन लेता है; क्या कर्त्तच्य है और क्या अकर्त्तच्य है, यह निर्णय कर लेता है, वही वास्तव में पण्डित पुरुष है। जो विपत्ति के समय श्रपनी बुद्धि खो बैठेगा और कर्त्तव्य-अकर्त्तव्य का निर्णय न कर सकेगा, वह विपत्ति के स्त्रीर अधिक बढ़ा लेगा और बुरी तरह चक्कर में पड़ जायगा।

यह बात केवल लोकव्यवहार के लिए ही नहीं है, वरन् धर्म, ग्रर्थ, काम ऋौर मोच-सभी पुरुषार्थों के विषय में लागू होती है। 'संदायात्मा विनक्यति।' संदेह में पड़े रहना झौर निर्णय न करना श्रपना नादा करना है। निर्णय किये विना सिद्धि प्राप्ति नहीं हेाती।

साहूकार के लड़के के सामने इस समय दो बातें उपस्थित थीं। एक तो जहाज को बचाने की चौर दूसरी च्रपने च्रापको बचाने की। जब जहाज का बचना संभव न रहा तो उसने विना किसी दुविधा के च्रात्मरक्षा करने का निर्णय कर लिया। उसने विचार किया-जब जहाज में रहने पर भी मैं मर जाऊँगा तो Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

રર≍ ]

कायरों की तरह क्यों मरूँ ? मरना ही होगा तो मर्दानगी के साथ मरूँगा। यद्यपि इस विशाल समुद्र से तैर कर पार होना अशक्य है, लेकिन प्राण छूटने तक हाथ-पैर हिलाते हुए मरूँगा। कायर की मौत मरना उचित नहीं। सफलता मिले या न मिले, मैं ग्रपना उद्योग नहीं छे।इँूगा।

कार्य में जो सफलता की ही ग्राशा रखता है, बब्कि सफ-लता की खातिरी करके ही जो कार्य करना चाहता है, वह कार्य नहीं कर सकता। भूल चूक से कार्य को आरंभ कर देता है और जब सफलता नहीं पाता तो उसके पश्चात्ताप का पार नहीं रहता। वह निराशा के गहरे कूप में गिर पड़ता है। इसीलिप कहा है—

कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन।

त्रर्थात्~तुभेकार्थ करने का त्रधिकार है,फल की लालसा करने का त्रधिकार नहीं है । तू निष्कामभाव से अपना कर्त्त-व्य पाल । फल तुभे खोजता फिरेगा । तू फल की त्राशा की भारी गठरी सिर पर लाद कर चलेगा तो चार कदम भी नहीं चल सकेगा।

साहूकार का लड़का पटिया के सहारे हाथ-पैर मारता हुन्ना समुद्र में बह रहा था। उस समय समुद्र का देव उसके उद्योग को देखकर सोचने लगा-इससे पूछना तो चाहिए कि जब मौत सामने मुँह फाड़े खड़ी है, तब यह समुद्र को पार करने की निष्फल चेष्टा क्यों कर रहा है ? देव ने त्राकर पूछा---- बीकानेरके

त्रो पुरुष ! निरर्थक अम करने वाला मूर्ख होता है । समुद्र के तैर कर पार करना संभव नहीं है और फिर तूफान के समय की तो बात ही क्या है । मृत्यु के समय ज्रनावश्यक परिश्रम क्यों कर रहा है ? अब हाथ-पैर हिलाना छे।ड़ दे और इच्छा हो तो भगवान् का नाम जप ।

मद्दाजातक हाथ-पैर हिला रहा था । देव की सलाह सुन-कर भी वह निराश नहीं हुग्रा । उसने देव से पूछा-ग्राप कौन हैं ? देव ने कहा—मैं समुद्र का देव हूँ ।

महाजातक—-ग्राप देव हेकिर भी क्या हम मनुष्यों से गये-बीते हैं ? ग्रापका काम तो उद्योग करने के लिए उपदेश देने का है, लेकिन ग्राप तो उद्योग छे।ड़कर डूब मरने का उप-देश देते हैं ! ग्राप ग्रपना काम करिये ग्रौर किसी का भला हो सकता हो तो वह कीजिये। मुफे भुलावे में मत डालिये। मैं ग्रपने उद्योग में लगा हूँ। रही भगवान का नाम जपने की बात। सो मौत से बचने के लिए भगवान का नाम जपना मैं कायरता समफता हूँ। यों ग्रपने कल्याए के लिए ग्रौर मृत्यु से दुःख न पहुँचने देने के लिए मैं परमात्मा का स्वरए ग्राव श्य करूँगा।

महाजातक ने देव से दूसरों का भला करने के <mark>लिए तो</mark> कहा; मगर **ग्रपने लिए सहायता न म**ाँगी ।

महाजातक का उत्तर प्रभावित करने वाला था। उसने सोचा-यह मनुष्य ऐसे विकट समय में भी उद्योगशील श्रीर मृत्यु की ओर से निर्भय है ! इसके विचार कितने उच्च हैं ! देवने फिर कहा∽भाई, उद्योग करना तो क्रच्छा है, मगर उसके फल का भी तो विचार कर लेना चाहिए । फल की प्रसि की संभावना न हो तो उद्योग करना वृथा हैं ।

महाजातक—मैं फल देखकर ही उद्योग कर रहा हूँ। उद्योग का पहला फल तो यही है कि मुफे जेा शक्ति मिली है, उसका उपयोग कर रहा हूँ। दूसरा फल त्रापका मिलना है। त्रगर मैं जहाज के साथ ही डूब मरता तेा त्रापके दर्शन कैसे हेाते ? मैंने साहस किया, उद्योग किया तो त्राप मिले। पेसी दशा में मेरा श्रम क्या वृधा है ?

महाजातक का उत्तर सुनकर देव बहुत प्रसन्न हुत्रा । उसने कहा~तुमने मुफसे बचा लेने की प्रार्थना क्यों नहीं की?

महाजातक-मैं जानता हूँ कि देवता कभी पार्थना करवाने की गरज़ नहीं रखते । उद्योग में लगे रहने से मेरा मन प्रसन्न है और यही देवता की प्रार्थना है । जिसका मन प्रसन्न और निर्विकार होगा उस पर देवता स्वयं प्रसन्न होंगे । इसके अतिरिक्न मेरे प्रार्थना करने पर अगर आप मुफे बचा-पँगे तो अग्पके कर्त्तव्य का गौरव कम हो जायगा । विना प्रार्थना के आप मेरा उपकार करेंगे ते। उस उपकार का मूल्य कढ़ जायगा । मैं आपके कर्त्तव्य की महत्ता को कम नहीं करना चाहता और न यही चाहता हूँ कि आपके उपकार का मूल्य कम हो जाय ।

280]

लोग कहते हैं—देवता को फ़ुल चढ़ाओ तो वह प्रसन्न होंगे। लेकिन फ़ुल का दूसरा नाम 'सुमन' है। 'सुमन' का ऋर्थ है—ऋच्छा मन∽प्रशस्त विचार। तात्पर्य यह है कि मन को पवित्र रखने से देव प्रसन्न होते हैं।

महाजातक की बात से देव अत्यन्त प्रसन्न हुआ। उसने जहाज के साथ उसे किनारे लगा दिया। फिर महाजातक पर पुष्पवर्षा करके देव ने कहा—तुम्हारा सरीखा धीर और गंभीर दूसरा पुरुष तो क्या देव भी कहीं नहीं देखा। वास्तव में हम देवताओं की त्रपेत्ता मनुष्यों की राक्ति बड़ी है। देव, मनुष्य की उद्येाग राक्ति के दास हैं।

श्री मानतुंगाचार्य कहते हैं—परमात्मा का गुएगान करना भुजात्रों से समुद्र को पार करने के समान कठिन है। फिर कोई पूछे कि इस कठिन कार्य में उन्होंने क्यों हाथ डाला, तो मैं यही कहूँगा कि इस प्रदन का उत्तर महाजातक से पूछे। स्तुतिकार कहते हैं—जैसे सेठ के लड़के (महाजातक) ने उत्तर दिया था कि चाहे पार होऊँ, या न होऊँ, उद्योग करना मेरा काम है। उद्योग से उपरत हो जाना कायरों को शोभा देता है। इसी प्रकार में सोचता हूँ कि शब्द चाहे जैसे हों, लगाना चाहिए उन्हें परमात्मा की स्तुति में ही परमात्मा के गुए सागर के पार पहुँचना चाहे त्रसंभव हो, फिर भी पहुँ-चने का उद्योग करना ते। क्रसंभव नहीं है। क्रतपव जिस प्रकार महाजातक पटिया लेकर कृद पड़ा था, उसी प्रकार मैं भी कूद पड़ा हूँ । पार हेाना या न होना दूसरी बास है, लेकिन मेरा कर्त्तब्य यही है । मुभे यही उद्येाग करना चाहिए ।

लोग संसार-समुद्र में पड़े चक्कर लगा रहे हैं। कायर-तापूर्वक रोते रोने से इस चक्कर से छुटकारा नहीं होगा। चक्कर से बाहर निकलने का उपाय उद्योग करना ही है और वह उद्योग येाग्य दिशा में विवेकपूर्वक करना चाहिए। जैसे तूफ़ान के समय समुद्र को पार करने के लिए अधिक हाथ-पैर हिलाये जाते हैं, उसी प्रकार संकट के समय पुरु-षार्थ न खोकर परमात्मा में चित्त को अधिक लगा देने से संकट से पार हो लकते हो। पुरुषार्थ करने से तो कुछ न कुछ फल निकल सकता है, मगर रोना तो अपने आपको डुबाना ही है।

अधिकांश लोग परमात्मा का नाम इसलिए लेते हैं कि उन्हें उद्योग किये बिना ही धन मिल जाय। आलस्य में पड़े रहने पर भी धन मिल जाय तो वे समकते हैं कि भगवान बड़े दयालु हैं ! लेकिन जव उद्योग करना पड़ता है तो भगवान को भूल जाते हैं। मगर याद रक्खो, भगवान कायरों का साथ नहीं देते। उद्योगी ही उनकी सहायता से सिद्धि प्राप्त करते है। शास्त्र में कहा है कि आवक लोग देवताओं की भी सहायता नहीं लेते और कहते हैं—हम क्या देवों से कर हैं ? जिनका जहाज समुद्र में डूवा जा रहा था, वे भी नहीं घवराये तो आपको घर्यराने की क्या आवश्य-

રકર ]

િ ૨૪३

कता है ?

बहुतेरे ईर्षालु लेग है, जेा दूसरेां की ऋद्धि देखकर जलते हैं और सोचते हैं कि ऐसी ऋद्धि मेरें यहाँ क्यों नहीं है ? क्या ऋद्धिमान के प्रति ईर्षा करने से ग्राप ऋदिशाली हो जाएँगे ? ग्रथवा वह ऋद्धिशाली, ऋद्धिहीन हा जायगा ? ग्रगर ग्रापकी ईर्षा इन दानेां में से कोई भी परिवर्त्तन नहीं कर सकती तो फिर उससे लाभ कहा है ? ईर्षा करने से लाभ तो कुछ भी नहीं होता, उलटी हानि होती है । ईर्षांलु पुरुष ग्रपने ग्रापको व्यर्थ जलाता है और ग्रपने विवेक का विनाश करता है । वास्तव में ऋद्धि का बीज पुरुषार्थ है । पुरुषार्थ करने वाले ही ऋद्धि के पात्र बनते हैं ।

लोग सेाचते हैं कि स्वर्ग के देवों को कुछ भी पुरुषार्थ नहीं करना पड़ता और फिर भी उन्हें सब प्रकार के सुख प्राप्त होते हैं। क्या देवलोक में ग्रालसियों का समूह इक्ट्रा हुग्रा है? नहीं। उन्होंने पहले ही बहुत उद्योग किया है और उसी उद्योग की वदौलत वे सुख भोग रहे हैं, ठीक उसी प्रकार जैसे युवात्रस्था में कमाई करने के बाद कोई वृद्धावस्था में उसका फल भोगता है। कहा भी है—

देवलोक में श्रप्सरा रे,

प्रत्यच्च जोड़े हाथ ।

क्या करणी किस काम से रे,

## हुन्ना हमारा नाथ ?

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरए।वली

રક્ષ ]

त् मान कहयो रे, मत कर मगरूरी रूढी जिंदगी॥ श्राचारज की महर से रे, हुन्रा तुम्हारा नाथ। प्रथम न्दें हम जाय के रे, तुम चलो हमारे साथ। त् मान कहयो रे,

मत कर मगरूरी फूठी जिंदगी ||

तात्पर्य यह है कि देव जब देवलेकि में उत्पन्न होता है, उसी समय देवांगनाएँ हाथ जोड़कर उससे प्रश्न करती हैं— 'महानुभाव ! त्रापने कौन-सा पुरुषार्थ किया था, जिससे त्राप हमारे नाथ हुए हैं ?' इरू प्रश्न से यही नतीजा निक-लता है कि देवत्व की प्राप्ति पुरुषार्थ का ही फल है।

सचा पुरुषार्थी कभी हार नहीं मानता। वह त्रगर त्रस-फल भी होता है तो उसकी त्रसफलता ही उसे सफलता प्राप्त करने की प्ररणा करती है। इसी प्रकार पुरुषार्थी मनुष्य न तो श्रपनी ग्रसमर्थता का रोना रोता है और न कार्य की त्रसंभाव-नीयता का ही विचार करता है। वह त्रपनी थे।ड़ी सी शक्ति को भी समग्रता के साथ प्रयुक्त करता है और कार्य की सिद्धि कर लेता है। यह ठीक है कि भगवान के गुण त्रनन्त है और उनकी पुरी तरह स्तुति नहीं की जा सकती। परन्तु इसी कारण ग्रपनी शक्ति के श्रनुसार स्तुति न करना उचित नहीं कहा जा सकता। सम्पूर्ण आकाश के। लांधना किसी के लिए संभव नहीं है, फिर भी लोग आवश्यकता पर यथाशकि लांधते ही हैं। मुक्ति का मार्ग लम्बा है और कठिन भी है, यह सोचकर उस ओर पैर ही न बढ़ाना एक प्रकार की कायरता है। मार्ग कितना ही लम्बा क्यों न हो, अगर धीरे-धीरे भी उसी दिशा में चला जायगा तो एक दिन वह तय हो ही जायगा, क्योंकि काल भी अनन्त है और आत्मा की शक्ति भी अनन्त है। इस दढ़ अद्धा के साथ जो भगवान के मार्ग पर चलेगा और निराश न होकर चलता ही जाएगा, उसे अवश्य ही अक्षय कल्याण की प्राप्ति होगी।

वीकानेर, ७–८ ३०





सोऽहं तथापि तव भक्तिवशान्मुनीश ! कर्तु'स्तवं विगतशक्रिपि प्रवृत्तः । प्रीत्यात्मवीर्यमविचार्यं मृगी (गो) मृगेन्द्रम्, नाभ्येति किं निजशिशोः, परिपालनार्थम् ॥ ४ ॥

त्रर्थ—हे मुनियों में श्रेष्ठ ! मैं त्रापकी भक्ति के वश होकर त्रदाक्त होने पर भी त्रापकी स्तुति करने में प्रवृत्त हुत्रा हूँ । क्या मृगी (मृग) त्रपनी शक्ति का विचार न करके, त्रपने बच्चे की रत्ता करने के निमित्त सिंह का सामना नहीं करती ?

जिस प्रकार समुद्र को तैर कर पार करना और जल में पड़ते हुए चन्द्रमा के प्रतिविम्ब को पकड़ना अशक्य है, इसी प्रकार प्रभो ! तेरे गुऐगां का वर्णन करना मेरे लिए अशक्य कार्य है। मैं अपनी इस केमज़ोरी को जानता हूँ। फिर भी तेरा गुएगान करने के लिए मैं तैयार हुआ हूँ। इसका कारए यह है कि तेरी भक्ति मुभे विवश कर रही है। भक्तिभाव की तीवता के कारए मुभमें यह विचार ही नहीं रह गया है कि मैं त्रपना योग्यता-त्र्ययोग्यता त्रथवा शक्ति-त्रशक्ति का खयाल करूँ । बस, इसी हेतु मैं त्रापका स्तोत्र करने में प्रवृत्त हो गया हूँ त्र्यौर त्रपने हृदय के उद्गार प्रकट कर रहा हूँ ।

प्रश्न हो सकता है-क्या भक्तिके वश होने पर मनुष्य के। श्रपनी शक्ति-ग्रशक्ति का भी विचार नहीं रहता ? क्या वह त्रपनी त्रयोग्यता को भी भूल जाता है ? इसका उत्तर यह है कि परमात्मा की भक्ति का तो कहना ही क्या है, सन्तान प्रेम से भी मनुष्य ऐसा विवश हो जाता है कि जिस काम को करने की उसमें शक्ति नहीं होती, उस काम को भी करने में प्रवृत्त हो जाता है ! तात्पर्य यह है कि मनुष्य के हृदय में जब तक किसी भावना की प्रबलता नहीं हे।ती तब तक तो उसमें संकल्प∽विकल्प बना रहता है, मगर जब एक भावना उत्कट रूप धारण कर लेती है तो उसके संबंध में सब प्रकार के संकल्प-विकल्प समाप्त हेा जाते हैं। ग्रौर न केवल मनुष्यों में ही, वरन् पशु-पक्षियों में भी भावना की यह उत्कटता पाई जाती है। पद्य-पत्ती भी संतान प्रेम की उत्कटता के वश में होकर ग्रपनी शक्ति-त्रशक्ति का त्रौर कार्य की शक्यता-त्र्रश-क्यता का ख़याल भूल जाते हैं और जिस कार्य के लिए वे समर्थ नहीं है, उसी में ज़ुट पड़ते हैं। जिस समय सिंह हिरन के बच्चे पर हमला करने के लिए उद्यत होता है, उस समय उसके माता-पिता में यह शक्ति नहीं होती कि वे सिंह का सामन। करके ग्रपने वच्चे की रत्ता कर सकें. फिर भी संतान-

| जवाहर-किरणावली

प्रेम की प्रबलता हिरए-हिरएगी को अपनी असमर्थता का िचार करके चुपचाप नहीं बैठने देती। वे अपनी शक्ति का िचार न करके सिंह का समाना करते हैं और अपने बच्चेकी, र ता करने का प्रयत्न करते हैं।

त्राचार्य कहते हैं—पशुभी संतानप्रेम में मतवाला होकर त्रापने बल त्राबल का ध्यान भूल जाता है, तो परमात्मा की भक्ति का लोकोत्तर प्रेम मुभे बल-त्राबल का ध्यान कैसे रहने देगा ? त्रतएव परमात्मा के गुए समुद्र को पार करने की राक्ति न होने पर भी मैं उसकी स्तुति करने को उसी प्रकार ललचाया हूँ, जिस प्रकार मृग त्रापने बालक की सिंह से रत्ता करने के लिए ललचाता है। वास्तव में मैं स्तुति करने में त्रासमर्थ हूँ किन्तु केबल भक्ति से चिवश होकर प्रवृत्त हुत्रा हूँ।

त्राचार्य का यह कथन मर्म से भरा हुन्रा है। इसके मर्म को समभने का हमें प्रयत्न करना चाहिए। त्राचार्य विद्वान् थे। वे स्तुति-कार्य को करने की बहुत कुछ राक्ति रखते थे। फिर भी त्रयने त्रापको त्रशक्त वताकर उन्होंने कहा कि सैं गुरागान के कार्य में प्रवृत्त होता हूँ। त्राचार्य का यह कथन उनके लिये है या हमारे त्रार त्रापके लिए ? उनके इस कथन से स्पष्ट है कि जिसमें भक्ति है उसमें शक्ति ज्राये विना नहीं रहेगी। जिसमें वास्तविक भक्ति होगी वह कार्य में लगेगा ही। जो कार्य में नहीं लगता, समभना चाहिए कि उसमें भक्ति ही नहीं है। मुगी ग्रगर ग्रयने वच्च को बचाने के लिए सिंह का

રક≂ ]

सामना न करे तो यही सनका जायगा कि उसमें पुत्रप्रेन ही नहीं है। चिड़िया त्रपने बचे की रत्ता करने के लिए बाज का सामना करती है। गतलव यह है कि शक्ति ऋल्प होने पर भी संतानप्रेम से प्रेरित होकर पशु-पत्ती भी उस कार्य में जुट जाते हैं, जिसे करने में वे त्रसमर्थ होते हैं ! ऐसी दशा में त्रगर हमारे हृदय में भक्ति है तो क्या हम परमात्मा का गुएगान किये विना रहेंगे ? ग्रतएव स्वयं ग्रपने हृदय को टटोलो कि मुझमें भक्ति है या नहीं ? मैं यह नहीं कहना चाहता कि ग्रापमें भक्ति है ही नहीं। ऐसा होता तो ग्राप मेरे पास त्राते ही क्यों त्रौर भक्ति संबंधी उपदेश सुनते ही क्यों ? मगर त्रापनी त्रुटि को देखो। सोचो-हमारी भक्ति-भावना में कहाँ कमी है और क्या बुटि है ? में भी ग्रपने संबंध में विचार करता हूँ चौर चाप भी विचार कीजिए। एक ही काम में सब तल्लीन हेा जाएँगे तो ऋपूर्व रहस्य निकलेगा।

मैं ग्रपने विषय में सोचता हूँ तो भीतर से उठने वाली ग्रन्तर्ध्वनि मुफ़े सुन पड़ती है और वह मेरी अनेक त्रुटियाँ मुफ़े बतलाती है। मैं अपनी कमी का वर्णन कहाँ तक करूँ ? मैं मन ही मन से।चता हूँ – हे आत्मन ! तूने संयम प्रहरण किया है। ग्रहस्थ तो कदाचित् छुटकारा पा सकते हैं लेकिन तू क्या कहकर अपना बचाव कर सकता है ? तिस पर भी तेरे ऊपर आचार्य पद का उत्तरदायित्व है। अगर तू भक्ति में लग जाय और उसी में तछीन रहे तो कोई भी त्रुटि शेष न

हुए कटुक वचनों को त्रमृत मानने लगे, ऐसी श्रद्भुत जागृति तेरी च्रन्तरात्मा में च्रा जाय, तभी समभना चाहिए कि तुभ पर भक्ति का रस चढ़ा है। जहाँ प्रभुभक्ति है वहाँ कोध नहीं हो सकता । भक्त पर त्रगर कोई जुल्म करता है तोभक्त कहीं फीरेयाद करने नहीं जाता। परमात्मा ही भक्त का न्याया-धीश है और परमात्मा का दरवार ही उसका न्यायालय है। भक्त त्रगर किसी ट्रसरे के पास फरियाद करने जाता है तो समक्तना चाहिए कि उसने क्रभी तक परमात्मा को पहिचाना ही नहीं है। जैसे सांभर झील में पड़ी हुई सब वस्तुएँ नमक बन जाती हैं, उसी प्रकार भक्त के कानेां में पड़ा हुत्रा प्रत्येक शब्द ग्रमृत यन जाता है, चाहे दूसरें। को वह वाए सरीखा तीखा या विषे के समान कटुक भले प्रतीत हो। भक्त गाली सुनकर सोचता है कि गाली देने वाला मेरी सहनशीलता की परीक्षा कर रहा है । मुफ्ते इस परीक्षा में उत्तीर्ण होना चाहिए । शास्त्र में क्षमा को मुनि का प्रधान लत्तरण बतलाया गया है। भक्ति जितनी गाढ़ी होगी, क्षमाभावना उतनी ही प्रबल

रहे । जब तुफे किसी पर कोध न ऋावे, जब तृ दूसरे के कहे

भक्ति नहीं होती।

वर्पी ऋतु में जत्र वर्षी होती और कीचड़ की अधिकता के कारण आना-जाना रुक जाता-कोई खास काम न रहता, Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

होगी। भक्त को कोध नहीं त्रा सकता। त्रीर विना क्षमा के

२४० ]

तब मेरे संसारावस्था के मामाजी दुकान पर गेहूँ भेज देते। वे कहज़ाते—बैठे-बैठे क्या करोगे, गेहूँ बीनेा । लेकिन बीनना क्या था—गेहूँ या कंकर ? गेहूँ तो ग्रच्छे ही हैं, लेकिन कंकरों पर नज़र न रही तो गेहुग्रों में कंकर रह जाएँगे, पिस जाएँगे, पेट में जाएँगे ग्रीर फिर पथरी की बीमारी पैदा करेंगे । इसी प्रकार ग्रात्मा के गुर्ऐां पर ध्यान न देकर दोवेां पर ध्यान देना त्रावश्यक है । यह देखना चाहिए कि ग्रात्मा कहाँ भूल करता है ? इस बात पर ध्यान रक्खा जाय ग्रीर जैसे गेहुग्रों में से कंकर निकाल दिये जाते हैं, उसी प्रकार ग्रात्मा के दोषों को, न्रुटियों को, भूलों केा निकाल दिया जाय तो ज्रात्मा की शुद्धि हो सकती है ।

जिन लोगों पर तुम्हारा वश नहीं चलता, उन पर कोध न करना तुम्हारी चमाशीलता की कसौटी नहीं है । जाे तुम्हारे ग्रधीन हैं, तुम्हारे मुखापेक्षी है, जिनको तुम बना-बिगाड़ सकते हो. उन पर भी कोध न त्राने दो । उनके कटुक वचन केा भी त्रमृत समभ लो । यह तुम्हारी चमाशीलता की कसौटी है । जो इस कसौटी पर खरे उतरते हैं वे धन्य हैं ।

विच्छू का विष दूसरों के। चढ़ता है, लेकिन मंत्रवादी कहता है कि मुफे नहीं चढ़ता। त्रव श्रगर मंत्रवादी को भी ज़हर चढ़ गया तो वह मंत्रवादी ही क्या रहा ? साँप-विच्छू का ज़हर उतर जाना उतना कठिन नहीं है, जितना कोध भरे कटुक शब्द रूपी वार्णों का ज़हर उतरना कठिन होता है। मगर भक्त वह है जो इस ज़हर को चढ़ने ही नहीं देता। वास्तव में जिसके हदय में दुर्वचन सुनकर भी कोध नहीं होता चौर जिसके मन में विकार नहीं त्राता, वह महापुरुष कोटि– कोटि धन्यवाद का पात्र होता है।

भक्ति के विषय में मीरां बाई कहती है---

श्रव तो मेरो राम नाम दूसरो न कोई। मात छोड़े तात छोड़े छोड़े सगे साई ॥ संतन संग बैठ बैठ जोक जाज खोई। श्रन्त में से तन्तु काढ़ पीछे रही सोई ॥ राणा मेल्या विषना प्याजा।

पी के मस्त होई ॥ श्रव तो० ॥

मीरां कहती है '— इस संसार में परमात्मा के सिवाय मेरा कोई नहीं है।' इसे कहते हैं भक्ति ! जब मृगी अपने बच्चे की रक्षा के लिए सिंह के सामने जाती है तब उसे संसार में बच्चे के सिवाय और कुछ नहीं दीखता। उस समय वह अपने प्रारोां को भी तुच्छ समभती है। इसी प्रकार हृदय में अगर परमात्मा की सच्ची भक्ति हो तो दूसरी बात याद ही नहीं आनी चाहिए। अगर दूसरी बात याद आई तो समझ लो कि भक्ति में कमी है।

मीरां कहती है-संसार में परमात्मा के सिवाय और कोई नहीं है। संसार, ज्ञरीर और शरीर से संबंध रखने वाली सब वस्तुएँ बीकानेर के व्याख्यान ]

त्रनित्य हैं, केवल ग्रात्मा नित्य है। इस संसार रूपी छाछ में से मैंने त्रविनाशी रूपी मक्खन निकाल लिया है। ऋब मुझे इस छाछ की चिन्ता नहीं रही। ग्रनित्य में से नित्य को पाकर में निश्चिन्त हो गई।

राणा ने मीरां के पास विष का प्याला भेजा। कहला मेजा—तुम साधुत्रों त्रौर भिखारियों के पास बैठ₋वैठ कर मुफे लज्जित करती हो । तुम्हारी भक्ति मुझे पसंद नहीं है । इसलिप संसार में रहना है तो राजकुल की मर्यादा के त्र्यनुसार नियम पूर्वक राजघर।ने में रहो ग्रन्यथा विष का यह प्याला पीकर संसार से दिदा लो। राणा ने स्पष्ट कहला दिया था कि यह विष का प्याला है। फिर भी मीरां ने कहा-मेरे लिए यह विष नहीं, ग्रमृत है। पहले तो इसे मेरे उन प्रत्णनाथ ने भेजा है, जिन्हें भक्ति में होती हुई भी मैं नहीं भूली हूँ। इसके अतिरिक्त उनसे भी बड़े पति-परमात्मा की भक्ति के लिए यह जहर पीना पड़ रहा है। ग्रगर चोरी या ग्रन्याय के ग्रपराध के दंड में जहर पीना पड़ता तो दुःख की बात थी; मगर भक्ति के लिए और वह भी परमात्मा की भक्ति के पुरस्कार में विष का पान करना क्या बुरा है ? कहा है—

> जिसका पर्दा दुई का दूर हुआ। फिर उसमें खुदा में फरक ही नहीं ॥ न तो आरवे हवान आतिश वा। कोई मेरे सिबा तो वशर ही नहीं॥

રેષ્ઠ8 ]

त्राप भी कहते हैं— त् सो प्रभु प्रभु सो त् है। द्वैत—कल्पना मेंटो ॥

जहाँ यह मेद मिटा और पुद्गल का भाव गया, वहाँ चिदानन्द और परमात्मा में कोई श्रन्तर नहीं रह जाता ।फिर जहाँ देखो, परमात्मा ही परमात्मा है ।

कभी ऐसा प्रसंग उपस्थित हे। जाय कि आपको मक्खन श्रीर छुःछ में से एक चीज़ को छोड़ना आवश्यक हे। जाय और आप यह जानते हैं कि मक्खन सारभूत पदार्थ है, छाछ निस्सार है; तो आप किसेलेना पसंद करेंगे और किसे छोड़ना चाहेंगे ?

'ञ्चाच जोड्ना चाहेंगे !'

लेकिन समय त्राने पर त्राप छाछ के लालच में पड़कर मक्खन को छोड़ देते हैं। त्रर्थात् पुद्गल के लोभ में फँसकर त्रात्मा की उपेचा कर देते हैं। इसका त्रर्थ यह है कि त्राप भक्ति की बात कहते-सुनने तो हैं मगर त्रभी उससे दूर हैं। जिस समय त्राप भक्ति के निकट पहुँच जाएँगे, उस दिन ऐसी भूल कदापि नहीं करेंगे।

मीरां कहती है---'मैंने अनित्य में से नित्य को श्रलग कर लिया है। अब यह अनित्य रहे या न रहे, मुभे इसकी पर-वाह नहीं है।'

मित्रो ! त्रापको भी एक ज़हर पीने का त्रभ्यास करना चाहिए । मैं उस ज़हर को पीने के लिए नहीं कहता, जो मीरां

[ २४४

ने पिया था। मीरां को भी उसे पीने की त्रावश्यकता नहीं थी। वह तो मौका ज्रा जाने के कारए पीना पड़ा था। मैं कटुक शब्द रूपी विष को पीने के लिप कहता हूँ। जब त्रापके कान रूपी प्याले में कटुक शब्द रूपी विष पड़े, तव त्राप उसे त्रमृत समभ कर पी जाएँ। त्रगर ज्राप में इतनी शक्ति ज्रा जाय तो समभ लीजिए कि ज्रापके हृदय में भक्ति ज्रागई है। धीर वीर ज्रौर गंभीर पुरुष ही इस विष का पान कर सकते हैं ज्रौर फिर सब ऋदियाँ उनकी दासी वन जाती हैं।

तात्पर्य यह है कि भक्ति की आन्तरिक प्रेरणा शक्ति से परे का भी कार्य करने को विवश कर देती है। जब एक मृग जैसा पशु भी त्रपनी संतति के प्रेम के वश हेाकर अपने प्राणों की ममता छोड़कर, अपनी शक्ति का विचार न करके सिंद्द के मुख से अपने बालक को छुड़ाने के लिए तैयार हेा जाता है तो जिस मनुष्य में परमात्मा के प्रति प्रकृष्ट प्रेम है, जिसके चित्त में भगवान की भक्ति की लहरें उठती हैं वह क्यों विवश न हेागा?

सुवुकुतगीन बादशाह का वृत्तान्त इतिहास में आया है। वद अफगानिस्तान का बादशाह था। वह एक गुलाम खान-दान में पैदा हुआ था और सिपाही था। एक बार वह ईरान से अफगानिस्तान की ओर घोड़े पर सवार हेाकर आ रहा था। मार्ग की धकावट से या किसी अन्य कारण से उसका घोड़ा मर गया। जो समान उससे उठ सका वह तो उसने उठा लिया और शेव वहीं छे।ड़ दिया। मगर उसे भूख इतनी

[ जवाहर-किरणावली

तेज़ लगी कि व्याकुल होने लगा। इसी समय सामने की त्रोर से हिरनों का एक अुएड त्रा निकला। उसने झपट कर उस अुएड में से एक बच्चे की टांग पकड़ ली। अुएड के त्रौर हिरन ते। भाग गये मगर उस बच्चे की माँ वहीं ठिठक गई त्रौर त्रापने बच्चे को दूसरे के हाथ में पड़ा देख कर त्राँसू बहाने लगी। श्रापने वालक के लिए उसका दिल फटने लगा!

बच्चे को लेकर सुबुकुतगीन एक पेड़ के नीचे पहुँचा श्रीर उसे भून कर खाने का विचार करने लगा। उसने रूमाल से बच्चे की टांगें बांध दीं ताकि वह भागन जाय। इसके बाद वह कुछ दूर एक पत्थर के पास जाकर त्रपनी छुरी पैंगी करने लगा। इतने में मुगी त्रापने बच्चे के पास ग्रा पहुँची त्रौर वात्सल्य के वश होकर बच्चे को चाटने लगी, रेाने लगी त्रौर त्रपना स्तन उसके मुँह की त्रोर करने लगी। बच्चा बेचारा बँधा हुआ। तड़फ रहा था। वह अपनी माता से मिलने और उसका दूध पीने के लिए कितना उत्सुक था, यह कौन जान सकता है ? मगर विवश था। टांगें वॅंधी होने के कारण वह खड़ा भी नहीं हे। सकता था। त्रपने बच्चे की यह दशा देखकर मृगी की क्या हालत हुई होगी, यह कल्पना करना भी कठिन है। माता का भावुक हृदय ही मृगी की अव-स्था का ब्रनुमान कर सकता है। मगर वह भी लाचार थी। वह ब्राँस वहा रही थी और इधर-उधर देखती जाती थी कि कोई किसी त्रोर से त्राकर मेरे वालक को बचा ले !

इसी समय छुरी पैनी करके सुबुकुतगीन ऌौट त्राया । बच्चे की मां हिरनी यहां भी उसके पास त्रा पहुँची है, यह देखकर उस को त्राश्चर्य हुआ । हर्ष त्रौर विषाद की त्रनुभूति हृदय में होती है मगर चेहरे पर उस अनुभूति का असर पड़े विना नहीं रहता । उसने हिरनी के चेहरे पर गहरे विषाद की परछाई देखी और नेत्रों में आंसु देखे । यह देखकर उसका हृदय भी भर श्राया। वह सोचने लगा-मैं इन मुगों को नाचीज़ समभता था, वेजान मानता था और साचता था कि यह मनुष्य के खाने के लिए ही खुदा ने बनाये हैं ! मगर श्राज मालूम हुन्ना कि मैं भारी भ्रम में था। कौन कह सकता है कि इस हिरनी में जान नहीं है ? जो इसे बेजान कइते हैं, समभना चाहिए कि वह खुद ही बेजान हैं । त्रगर हिरनी में जान नहीं है तो इंसान में भी जान नहीं है। ग्रगर इन्सान में जान है तो फिर हिरनी में भी जान है। अगर हिरनी को मनुष्य की भाषा प्राप्त होती और मैं इससे पूछता तो यह तीन लोक के राज्य से भी ऋपने बच्चे को बड़ा बतलाती। मेरे लिए यह बच्चा दाल-रोटी के बराबर है, मगर जिसके हृदय में इसके प्रति गहरा प्रेम है, उसका हृदय इस समय कितना तड़फता होगा ? अपना खाना-पीना छोड़कर और प्राणों की परवाह न करके हिरनी यहाँ तक भागी आई है। इस बच्चे के प्रति इसके हृदय में कितना प्रेन होगा ? धिक्कार है मेरे खाने को ! जिससे दूसरे को घोर व्यथा पहुँचनी हो, वह

भलेमानुस का खाना नहीं हो सकता। त्रगर मैं त्रपना पेट भरने के लिए इस बच्चे की जान ले लूँगा तो इसकी इस स्नेहमयीमाता को कितनी व्यथा होगी! त्रब चाहे मैं भूख का मारा मर जाऊँ, मगर इस त्रपनी माता के दुलारे को नहीं खाऊँगा।

त्राखिर उसने बच्चे को छोड़ दिया। बच्चा त्रपनी माता से और माता क्रपते बच्चे से मिलकर उछलने लगे। यह स्वर्गीय दृश्य देखकर खुबुकुतगीन की प्रसन्नता का पार न रहा। इस प्रसन्नता में वह खाना-पीना भूल गया। त्राज ही उसकी समभ में त्राया कि प्राणी पर दया करने से कितना श्रानन्द होता है।

जंगली पशुओं के डर से सुबुकुतगीन रात के समय पेड़ पर चढ़ कर सोया करता था। उस दिन भी वह पेड़ पर ही सोया था। स्वप्न में उसके पैगम्बर ने उससे कहा---'तूने बच्चे पर दया करके बहुत अच्छा काम किया है। तू अफगानस्तान का बादशाह होगा।' उसके पैगम्बर की भविष्यवाणी सच्ची हुई। कुछ दिनेां याद वह सचमुच ही ज्ञफगानस्तान का बादशाह बन गया।

श्रव श्राप विचार कीजिप कि बच्वे से उत्कट प्रेम होने के कारए हिरनी ने प्राए की परवाह नहीं की तो परमात्मा से प्रेम हो रे पर मनुष्य को कैसा होना चाहिर ? जिसके हृदय में परमात्मा के प्रति सच्ची भक्ति होगी वह घन-दौलन को बड़ी

२४= ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

1 24.8

चीज़ नहीं समभेगा। उसकी बुद्धि फूठ-कपट आदि वुरे कामों की ओर कभी नहीं जाएगी। भक्त दृदय भलीभांति सम-झता है कि यद्द सब कुत्सित काम भक्ति का विनाश करने वाले हैं। जो ऐसी भक्ति तक पहुँच जाता है, उसका कल्याण ही कल्याग होता है।

पात्र के भेद से भक्ति अनेक प्रकार की है। मगर इतना विवे-चन करने का समय नहीं है। साहित्यशास्त्र में अनेक रसेां में से भक्तिरस भी ग्रलग माना गया है। भक्तिरस में ग्रपूर्व मिठास हैं। भक्तिरस की मधुरता हृदय में त्रद्भुत त्राह्लाद उत्पन्न करती है। जिसके ग्रन्तःकरए में भगवद्भक्तिका त्रखएड स्रोत बहता है वह पुरुष बड़ा भाग्यशाली है। उसके लिए तीन लोक की संपदा-निखिल विश्व का राज्य भी तुच्छ है। प्रहुलाद ने, भ्रुव ने श्रीर कामदेव ने भक्तिरस के महत्त्व को समभा था श्रीर इसीलिए उन्हेंनि बड़े से बड़े संकट को भी तुच्छ माना था। दूसरे रस क्षणिक ज्रानन्द देने वाले हैं मगर भक्तिरस शाश्वत सुख उत्पन्न करता है । जैसे मामूली वस्तु भी नदी के प्रवाह में बद्दती हुई समुद्र में मिल जाती है, उसी प्रकार भक्ति के प्रवाह में बहने वाला मनुष्य ईश्वर में मिल जाता है त्रर्थात स्वयं परमात्मा बन जाता है। भक्ति वह त्रलौकिक रसायन है जिसके द्वारा नर नारायण हे। जाता है भक्ति से हृदय में अपूर्व शांति त्रीर अलाधारण सुख प्राप्त दोता है। भक्ति का मार्ग सरल श्रीर सुगम है। सभी मुमुचु इसका त्रवलम्बन ले सकते हैं। जो भक्तिमार्ग का अवलम्बन लेकर अपनी आत्मा का कल्याए करना चाहते हैं, वे अनायास ही ऐसा कर सकते है। मेरी कामना है कि आप विवेक के साथ भक्तिरस का पान करें और अपना कल्याए-साधनाकरें। तथाऽस्तु।

बीकानेर, १०-८-३०.



(8)

भ्रस्पश्रुतं श्रुतवतां परिद्वासधाम । त्वद्भक्तिरेव मुखरीकुरुते बलान्माम् ॥ यत्कोकिसः किल मधौ मधुरं विरौति । तच्चारुचुतकालिकानिकरैकहेतुः ॥ ६ ॥

अर्थ-में ग्रल्पज्ञ हूँ। शास्त्रवेत्तात्रों के उपहास का पात्र हूँ, लेकिन त्रापकी भक्ति ही मुभे स्तुति करने के लिए जबर्दस्ती परिएा करती है । वसन्त ऋतुमें कोयल जो मधुर शब्द करती है सो उसका कारण सुन्दर त्राम की मंजरियों का समूह ही है। प्राचीन काल के जाचार्य अपनी लघुता प्रकट करने में गुरुता समभते थे, लेकिन त्राज के त्रधिकांश लोग ऋपनी लघुता बताने में लघुता समभते हैं। इन दोनों भावनात्रों में बड़ा अन्तर है। जो परमात्मा नहीं बत गया है वह अपूर्ण है श्रीर जो श्रपूर्ण है उसमें लघुता श्रवश्य रहती है। जो श्रपनी लघुता को समझता है और उसे बिना संकोच प्रकट कर देता है, समभना चाहिए कि वह अपनी लघुता को त्यागना चाहता है मौर पूर्णता प्राप्त करने का त्रभिलापी है। उसके परिणामों में इतनी सरलता होती है कि वह जैसा है वैसा ही म्रपने

को प्रकट करता है वह ढेांग नहीं करना चाहता । इस कारण वह निरन्तर श्रपनी लघुता को कम करता रहता है, गुरुता प्राप्त करता रहता है श्रोर एक दिन वह पूर्णता भी प्राप्त कर लेगा ।

मगर जो वास्तव में ल्घु है किन्तु श्रपनी लघुता को समभना ही नहीं चाहता अथवा समभ कर भी छिपाना चाइता है, अपमान के भय से प्रकट नहीं करना चाहता, बक्ति अपनी गुरुता प्रकट करना है; उसका हृदय सरल नहीं है। उसके हृदय में कपट है। वह अपने ढोंग के कारए कपर नहीं चढ़ेगा। उसका पतन अवइयंभावी है। उसे सम-झना चाहिए कि अपूर्णता होना अनोखी बात नहीं है। वह तो मनुष्यमात्र में होती है। लेकिन जो मनुष्य अपनी अपू-र्णता को सरल हृदय से स्वीकार करता है और उसे दूर करने की निरन्तर चेष्टा करता रहता है, वह अवश्य ही उसे दूर कर देता है।

त्राचार्य मानतुंग ने भक्तामरस्तोत्र की रचना करते हुए ब्रपनी जो लघुता प्रकट की है, उससे क्या उनके गौरव को क्षति पहुँची है ? नहीं । इससे उनका गौरव घटा नहीं, बढ़ा ही है । उनके लघुताप्रकाशन से उनकी सरलता, निरभिमानता ब्रौर महत्ता ही प्रकट होती है श्रौर ऐसे महानुभाव जनता के ब्रादर के पात्र बन जाते हैं ।

त्रादिनाथ ऋषभदेव की स्तुति करते हुए त्राचार्य कहते हैं---मैं बहुत कम जानता हूँ। इतना कम जानता हूँ कि

રદ્દર ]

विद्वान् पंडित मेरे शब्दों का उपहास करेंगे। त्रर्धात् विद्वानों के सामने मैं हँसी का पात्र बनूँगा। वे कहेंगे कि मानतुंग कुछ न जानता हुत्रा भी स्तुति करने को तैयार हो गया ! लेकिन उन विद्वान् पंडितेां की हँसी से मेरी कुछ भी हानि नहीं है, बल्कि लाभ ही होगा। हँसने वालों केा भी लाभ हेागा। वे मुभे हँसी का वनाकर त्रागर प्रसन्न हेा लेंगे तेा क्या हानि है ? त्रागर मैं किसी केा रिफाने के लिए स्तुति करने का उद्यम करता होता तेा कदाचित् मेरे लिए लज्जा की बात होती। मगर मेरी यह स्तुति न किसी केा रिफाने के लिए है त्रीर न किसी केा बताने के लिए है। मेरे हृदय में परमात्मा के प्रति जो प्रबल प्रेरणा का उदय हुत्रा है, उसी का यह फल है कि मैं स्तुति कर रहा हूँ।

त्राचार्य कहते हैं—प्रभाे ! मेरी यह स्तुति किसी वासना या तृष्णा की पूर्ति के लिए नहीं है । त्रापकी भक्ति की प्रेरणा मेरा मुँह वन्द नहीं रहने देती। उस प्रेरणा ने मुभे वाचाल वना दिया है । त्रव मुभसे विना वेाले नहीं रहा जाता। इस पर त्रगर कोई हॅंसता है तेा हँस ले। लेकिन भक्ति तेा हेा ही जायगी।

संसार में सर्वत्र स्वार्थ का साम्राज्य है। जो बेालता है से। या तेा किती के दबाव में ज्याकर या किसी आशा से दी बेालता है। क्या केाई उदाहरण ऐमा मिल सकता है कि के।ई विना ख़ुशामद की भावना के सिर्फ निष्काम भक्ति से ही

[ जवाहर-किरणावली

ર૬૪ ]

बेलता हेा ?

मित्रो ! जब ऋतुराज वसन्त का त्रागमन होता है तब ग्राम्र के बगीचे फूल उठते हैं। त्रामों में मंजरियाँ त्रा जाती हैं। प्रकृति त्रनेाखे सौन्दर्य से सज जाती है ! उसकी रचना है कुछ त्रलबेली हेा जाती है। उस समय प्रकृति के सौन्दर्य के उपासक त्राम्रवृक्षों पर त्राकर किलोल करते हैं। उनमें केायल नामक एक पक्षी भी होता है। जब त्राम की मंजरियों का सौरभ वायुमंडल का सुवासित करता है, तब वह काेयल ग्रपने सुमधुर कंठ से पंचम स्वर में त्रालापती है।

शास्त्र में पंचम स्वर का बड़ा माहात्म्य बतलाया गया है और भगवान के शब्दों की उपमा पंचम स्वर से दी गई है ।

कोयल के उस मधुर त्रालाप में क्या रस है त्रौर कितनी मिठास है, यह तो कोई त्रनुभवी ही जान सकता है या कोई वैज्ञानिक समझ सकता है। दूसरों को उसका पता चलना कठिन है। वैज्ञानिक कहते हैं कि कोयल के स्वर का मुका-बिला क्रन्थ स्वर नहीं कर सकते। मगर देखना यह है कि कोयल उस समय जो राग क्रालापती है सो क्या किसी की खुशामद के लिए ? कोई उसके राग को सुने या न सुने, चाहे कोई धनिक सुने या गरीव सुने, कोई निन्दा करे या प्रशंसा करे, कोई गाने को कहे या बंद करने को कहे, कोयल अपनी इच्छा के अनुसार गाती है त्रौर अपनी इच्छा के अनुसार ही गाना बंद करती है। यह किसी के कहने सुनने की या निन्दा प्रशंसा की परवाह नहीं करती । उसके राग आलापने का क्रौर कोई हेतु नहीं है । आम्रवृक्ष के कृलने पर उसके हृदय में त्रनुराग उत्पन्न हेाता है त्रौर त्रनुराग में मस्त हेकिर वह गाने लगती है । त्रनुराग की वह मस्ती रोके नहीं रुकती ।

कोयल जब गाती है तो कौवे उसे मारने दौड़ते हैं ? विचारने की बात यह है कि कोयल ने कौवों का क्या विगाड़ा है जो वे उसे मारने दौड़ते हैं ? संभव है, अपने राग की कर्कशता के विचार से उन्हें कोयल के प्रति ईर्षा हाती हा। लेकिन उन्हें यह भी सोचना चाहिए कि कहाँ तो गंदगी खाने वाले वे और कहाँ आम की मंजरियों का रस चूसने वाली कोयल ! ऐसी अवस्था में अगर कौवा और कोयल के स्वर में अन्तर हा तो बाश्चर्य ही क्या है ?

कौवे जब कोयल को सताने लगते हैं, तब भी कोयल 'कुहू-कुहू' करती हुई आम की एक शाखा से टूसरी शाखा पर जा बैठती है और वहाँ फिर अपना राग आलापने लगती है। मतलब यह है कि जब वह गाना चाहती है तो किसी के मारने से भी नहीं रुकती और जब नहीं गाना चाहती तो किसी के मारने पर भी नहीं गाती। वह आम की मंजरियों की सुगन्ध से प्रेरित हेाकर गाती है और उसी समय गानी है जब आम में मंजरियां होती हैं। इससे स्पष्ट बात होता है कि कोयल आम की मंजरियों के प्रेम के Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

[ २६४

[ जवाहर-किरणावली

રદ્દ ]

कारण ही गाती है । उसके गाने का **त्रौर कोई त्रभिप्राय** नहीं है ।

त्राचार्य कइते हैं कि यह स्तुति किसी की प्रेरणा से नहीं की जा रही है और न किसी की खुशामद के लिए ही की जा रही है। प्रभु-भक्ति की प्रेरणा मेरे क्रन्तःकरण को स्तुति करने के लिए विवश कर रही है।

मित्रो ! एक भक्ति करने वाले महात्मा ने भगवान् की स्तुति का जो प्रयोजन प्रकट किया है, वह सभी के लिप मार्गदर्शक होना चाहिए । उन्होंने बतला दिया है कि भक्ति, चाहे उसे सेवा कहो, त्राराधना कहो, उपासना कहो, कैसी होनी चाहिए ?

भक्तामरस्तोत्र की स्तुति भक्तिमार्ग को दिखलाने का साधन है। जैसे रत्न की परीक्ता जोहरी ही कर सकता है, उसी प्रकार इस स्तुति का तत्त्व ठएडे दिमाग से विचार करने वाले को ही मालूप हो सकता है। इसके तत्त्व का वर्णन करना मेरे लिए शक्य नहीं है। फिर भी यथाशक्ति श्रपने भावेंा को प्रकट करता हूँ।

त्राचार्य भी भक्ति कर रहे हैं और त्राप लोग भी भक्ति करने के लिए उत्सुक हैं, मगर भक्ति करने से पहले यह समभ-लेना त्रावश्यक है कि भक्ति किस प्रकार होती है ? किसी का यह विचार हो कि विद्वान लोग ही भक्ति कर सकते हैं, तो त्राचार्य ने यह कह कर कि मैं श्रल्पक्ष हूँ—मैं कुछ नहीं जानता, यह स्पष्ट कर दिया है कि भक्ति केलिए पंडिताई की श्रनि-वार्य त्रावश्यकता नहीं है। विद्वान त्रौर त्रज्ञ सभी समान रूप से भक्ति रस के त्रमृत का पान कर सकते हैं । जब त्रविद्वान भी भक्तिकर सकता है तो विद्वान का तो कहनाही क्या है ? विना दांत वाला भी जिस वस्तु को खा सकता है, उसे खाने में दांत वाले को क्या कठिनाई हो सकती है ? ग्रतएव सर्वसा-धारए को यह भ्रम दूर कर देना चाहिए कि विद्वान् न हे।ने के कारण भक्ति नहीं हो सकती ।

दूसरा अम भक्ति के उद्देश्य के सम्बन्ध में दूर होने की मावश्यकता है। यद्यपि इस बात पर पहले प्रकाश डाल टिया गया है, फिर भी स्पष्ट कर देना त्रनुचित नहीं है कि तुम जो भक्ति करो, श्रपनी श्रन्तःप्रेरणा से करो । दूसरे के दबाव से या दूसरे को खुश करने के उद्देश्य से भक्ति मत करो । ऐसा करने में परमात्मा की भक्ति से वंचित रह जाना पड़ता है।

बहुत-से लोग चक्रवर्त्ती की महिमा, प्रतिष्ठा श्रौर विभूति देखकर, उसे प्राप्त करने की **ग्राशा से ग्रभव्य होते हुए भी** साधु बन जाते हैं। वे मास-खमण त्रादि तपस्या भी खुब करते हैं । वे ऐसी श्रच्छी किया करते हैं कि वही किया त्रगर शुद्ध मन से की जाय तो मोक्ष पहुँचा दे ! मगर उनकी किया उन्हें मोच नहीं पहुँचाती । इसका कारण यही है उस किया को वे स्वतंत्रभाव से, निरीह वृत्ति से नहीं करते हैं; महिमा ર६⊏ ]

प्रतिष्ठा त्रादि के लोभ से करते हैं। इस प्रकार की त्रशुद्ध भावना से की हुई किया मनुष्य को स्वर्ग में भले ही पहुँचा दे, मगर उससे मोच प्राप्त नहीं हो सकता।

यह त्रावश्यक नहीं कि भक्ति या स्तुति के शब्द उच्च श्रेगी के हों, भाषा की दृष्टि से सुन्दर हों। ऐसा हो तो भी कोई हानि नहीं है। शब्द भले ही टूटेफूटे हों, लेकिन निन्दा-प्रशंसा की परवाह न करके स्वाधीन त्रौर निस्पृह भाव से भक्ति की जानी चाहिए।

भक्ति करना ही भक्त का एक मात्र उद्देश्य होना चाहिए। भक्ति के लौकिक फल की त्रोर जगर उसकी भावना दौड़ गई तो समभ लीजिए कि भक्ति त्रशुद्ध हो गई। इह लोक के सुख, परलोक के चक्रवर्त्ती-इन्द्र श्रादि के सुख, कामभोग, जीवन-परलोक के चक्रवर्त्ती-इन्द्र श्रादि के सुख, कामभोग, जीवन-मरण, इत्यादि में से किसी भी बात की इच्छा न रहे; पूर्ण निष्काम भाव से भक्ति की जाय तो महान फलकी प्राप्ति होती है। जैसे कोयल ज्रपने गान के बदले में कुछ नहीं चाहती, उसी प्रकार ज्ञाप भी भक्ति के बदले में कुछ न चाहें।

लोग कहते हैं—कलकत्ता की गौहरजान नामक वेक्या का राग बहुत ऊँचा है। उसके गाने की फीस भी बहुत है। उसका गाना सुनने के लिए लोगों की भीड़ टूट पड़ती है। कई एक रईस तो उसके पीछे अपना घर बर्याद कर चुके हैं।

 मित्रो ! यह कितना अज्ञान है ! कैसी अप्रता है ! पैसे की लोभिनी हो और विषयों की कीड़ी हो, फिर वह कोई भी क्यों न हो, उसका राग त्रच्छा कैसे हो सकता है ? उसके राग में कल्याण का मधुर रस और निर्मलता की मिठास किस प्रकार संभव हो सकती है ? मैं कहता हूँ—उसके राग में हजारों विषयविकार के विषैले कीड़े भरे हैं ! राग तो कोयल का है जो त्रपने गाने के बदले कुछ भी नहीं चाहती ! न मानप्रतिष्ठा चाहती है, न धन-दौलत चाहती है, न किसी को रिफाना चाहती है, न लूटना चाहती है, न किसी के द्वारा निन्दा करने पर दुःख मानती है ।

मतलव यह है कि **ग्रात्मा को निस्पृह, निष्काम, निरीह** बनाये विना सच्ची भक्ति नहीं होती। साधु का वेष धारण् कर लेना सरल है, लेकिन हृदय के विकारों पर विजय प्राप्त कर लेना सग्ल नहीं है। भक्त कहता है—

> माधव ! मोद्द पाश किम टूटे, बाहर कोटि उपाय करत हों। श्रभ्यन्तर गांठ न छूटे ॥माधव०॥

इस भजन को सुनकर आप शायद सोचते होंगे कि मैं ऋषभदेव की स्तुति करना छोड़कर अन्यत्र चला गया। मगर ऐसी बात नहीं है। मैं भगवान ऋषभ की ही स्तुति कर रहा हूँ। संस्कृत भाषा में 'मा' शब्द का अर्थ लच्मी होता है और 'धव' पति को कहते हैं। इस प्रकार माधव का अर्थ—लच्मी-पति। आप कह सकते हैं कि हम लक्ष्मीपति को मानते ही कब हैं ? लेकिन आप यह देखें कि इस प्रार्थना में क्या बात

[ ૨૬૬

ک

कही गई है ? इसमें माधव से मोहपाश तोड़ने के लिए कहा गया है। इसलिए जिसने अनन्तदर्शन, अनन्तज्ञान अनन्त चारित्र और अनन्त सुख पा लिए है वही वास्तव में माधव है। जो स्वयं स्त्री का स्वामी होगा वही मोहपाश का नाश कैसे कर सकता है ? जिसने श्रपने मोह के समस्त पाशों को छिन्नभिन्न करके हटा दिया है, जो पूर्वोक्त अनन्त चतुष्टव रूपी अलौकिक लक्त्मी का स्वामी बन गया है, वही सच्चा माधव है।

4.

200 ]

इस भजन में कहा गया है कि बाहर के करोड़ों उपाय करने पर भी मोह की गांठ नहीं खुली है। यथाप्रवृत्तिकरण उस गांठ के पास च्रनन्त बार जा च्राया, फिर भी गांठ न न खुली। च्रौर उस गांठ के खुले विना मोक्ष मिलना तो दूर रहा, मिथ्यात्व भी नहीं हटता।

कोई साधु हो गया है, इसका यह अर्थ नहीं कि उसने मेह की प्रंथि तोड़ डाली है ! मेहि प्रंथि के टूट जाने की पहिचान है— अपनी प्रशंसा सुनकर प्रसन्न न होना और निन्दा सुनकर दुखी न होना । इस कसौटी पर सभी जिज्ञासु त्रपनी-अपनी अन्तरात्मा को कस सकते हैं । आत्मा जब कोयल की भाँति निरपेक्ष बन जाय, विना किसी आशा-अभि-लाषा के परमात्मा के स्वरूप में तल्लीन रहने लगे और मान-सन्मान की कामना न करे, तभी समफ्तना चाहिए कि मेह की गाँठ ट्रूट गई है । अगर आप समाज में प्रतिष्ठा पाने के उद्देश्य से सामायिक करते हैं, कीर्ति के लिए उपवास करते हें और सन्मान पाने के लिए भक्ति करते हैं तो समफ लीजिए कि ग्रभी मोह की ग्रंथि नहीं खुली है। ग्रगर ग्राप निष्काम भक्ति करेंगे तो ग्रापके शल्य नष्ट हो जाएँगे और देवता भी श्रापकी पूजा करेंगे। इसलिए मित्रो ! मैं बार-बार दोहराता हूँ कि कामना का परित्याग कर दो और निष्काम भाव से भक्ति करेा। कामना करने से ही किया का फल तो मिल नहीं सकता, और किया का फल कामना न करने पर भी मिलता है। फिर कामना करके फल को क्यों तुच्छ बनाते हैं ? हृदय में शल्य क्यों पैदा करते हैं ?

मान लीजिए, एक आदमी इष्ट देव की पूजा के लिए मँजी हुई थाली में पूजा की सामग्री सजाकर, स्नान आदि करके पूजा करने चला। वीच में उसे एक भंगी मिला। वह कहने लगा—पूजा की यह सामग्री मेरे टोकरे में भी डाल दीजिए। तो क्या कोई पुजारी डाल देगा ?

'नहीं !'

कदाचित् दूसरे को उठाने के लिए तो दे भी सकता है, मगर भंगी के टोकरे में क्यों नहीं डालता ? इसीलिए कि टेाकरे में मलीन चीज़ भरी है श्रीर देवता को चढ़ने वाली पवित्र चीज़ का स्पर्श उससे कैसे होने दिया जाय ?

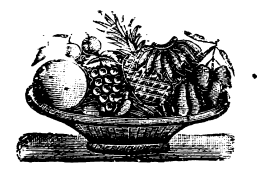
मित्रो ! चौर लोग तो अपने देव को फूल-पत्ती,इत्र ब्रादि से प्रसन्न करते हैं, मगर अापके भगवान् तो वीतराग हैं । वे इन चीर्ज़ो से भी प्रसन्न नहीं हो सकते । उन्हें प्रसन्न करने के लिए शुद्ध अन्तःकरण की आवश्यकता है। उस अन्तःकरण में दान, शील, तप और भावना की सामग्री भरी हो मगर हो वह पवित्र ही। इन्हें अपवित्र कर देने पर परमात्मा से भेंट नहीं हो सकती। कल्पना कीजिए कि आपने दान किया। लेकिन दान के साथ अगर अभिमान आ गया तो समभ लीजिए कि आपकी पषित्र वस्तु को चाएडाल का स्पर्श हो गया ! फिर वह अपवित्र वस्तु भगवान को चढ़ाने योग्य नहीं रही। इसी प्रकार अगर स्तुति के बदले कल्दार की कामना की तो वह भी अगवित्र हो गई। वह भगवान् को अर्पण करने योग्य नहीं रही।

लोग मनुष्य के शरीर को त्रछ्त मानकर उससे परहेज़ करते हैं। मगर हृदय की त्रपवित्र वासनात्रों से उतना परहेज़ नहीं करते। वास्तव में त्रपावन वासनाएँ ही मनुष्य को गिराती हैं त्रौर उसकी छूत से त्रत्यधिक बचने की त्रावश्य-कता है।

कामना करने से वस्तु नहीं मिलती । निष्काम भावना से किया करने पर ही अभीष्ट की प्राप्ति होती है । सुसराल में जाकर अगर कोई पकवान माँगे तो कदाचित् एक बार मिल जाएँगे, लेकिन न माँगने पर जैसे बार-बार और आदर के साथ मिलते हैं वैसे माँगने पर नहीं मिलते । धैर्य के साथ परमात्मा में अपने मन को लीन कर दो । फिर स्वयं ही अपूर्व आनन्द का करना बहने लगेगा । उस समय आपको अनिर्व-

રહર ]

चनीय तृप्ति श्रौर शांति का त्रनुभब होगा । कामना की त्राग में जलते रहने से कुछ भी लाभ नहीं होता । त्रतएव एक मात्र भगवद्भक्ति के प्रयोजन से परमात्मा की स्तुति करो तो त्राप का कल्याण त्रवश्य होगा ।





रवरसंस्तवेन भवसन्ततिसन्निवद्धम् । पापं चणात् चयमुपैति शरीरभाजाम् ।। श्राकान्तलोकमलिनीलमरोषमाशु । सूर्यांशुभिन्नमिव शार्वरमम्धकारम् ।।७।।

भवभवान्तर में बँधे हुए प्राणियों के पाप त्रापकी स्तुति से इस प्रकार नष्ट हो जाते हैं, जिस प्रकार संसार में फैला हुब्रा, भौरे के समान काला-काला अंधकार सूर्य की किरणेां से तत्काल नष्ट हो जाता है।

स्तुतिकार आचार्य माततुंग कहते हैं — हे नाथ ! मैं भव भव में उत्पन्न किये हुए पापों के समूह को अपने आत्मा के साथ बांधे हुए हूँ। एक भव के पापों का ही पार नहीं होता तो भव-भव के पापों का पार कैसे हो सकता है ? वह अपार पाप मेरी आत्मा को सता रहा है। मगर जैसे चिरकाल के रेागी केा महान् कुशल वैद्य के मिल जाने पर आनन्द होता है और वह मान लेता है कि अब मेरा रेाग नष्ट हो जायगा, उसी प्रकार भव-भव में कष्ट सहने के बाद अव आपका संयोग मिला है। मैं अपने पापों की गुरुता को देखकर निराश हो जाता था और विपुलता केा देखकर डरता था कि इनसे किस प्रकार छुटकारा पा सकूँगा ! मगर आपकी और आपके स्तोत्र की शक्ति को देखकर मुफे बहुत आश्वासन मिला है। अब पापों से छुटकारा पाने की आशा बँध नई है। इसलिप मैं बहुत प्रसन्न हूँ। मैंने सुना है कि आपके गुणों में तन्मय हो जाने वाले देहधारी के अनेक भवों के पाप चलाभर में नष्ट हो जाते हैं। अब मुफे उन पापों से डर नहीं लगता

कहा जा सकता है कि परमात्मा के गुणों में तन्मय हो जाने वाले के पाप एक च्रग में किस प्रकार नष्ट हो जाते हैं ? इस प्रश्न का उत्तर देते हुए त्राचार्य कहते हैं----

संसार भर को जिसने व्याप्त कर लिया है, वह रात भर का इकट्ठा हुआ श्रंधकार और उपायों से अगर नष्ट हुआ भी तो थोड़े-से भाग का नष्ट होता है, सारे संसार का श्रंधकार नष्ट नहीं होता। एक शक्ति को छेाड़ कर और कोई राक्ति नहीं है जो संसार भर के श्रंधकार का नाश कर सकती हो। हाँ, एक शक्ति ऐसी है जो देखते-देखते उस श्रंधकार को समाप्त कर देती है। सूर्य की किरणों के फैलते ही अंधकार कहाँ विलीन हो जाता है, पता नहीं चलता। प्रकृति की यह घटना प्रत्यच्च देखकर मुझे विश्वास हे। गया है कि जव एक सूर्य संसार भर के श्रंधकार को नष्ट कर डालता है तो जिसके सामने अनन्त सूर्य भी तुच्छ हैं, ऐसे परमात्मा की स्तुति में जब मैं तल्लीन हे। जाऊँगा, परमात्मा के साथ आत्मा को मिला

[ जवाहर-किरणावली

दुँगा, तब पाप−तिमिर किस प्रकार ठहर सकेगा ? त्राचार्य ने यह बात किस भावना से कही है, यह तो कोई पूर्ण पुरुष ही जान सकता है। लेकिन जब पंख मिले हैं तो उड़ने का अधिकार भी मिला है। अतएव प्रत्येक व्यक्ति इस विषय पर विचार कर सकता है। यहाँ विचारणीय यह है कि सूर्य से ग्रंधकार के नारा होने की बात अनुभव से सिद्ध है। हम नित्य ऐसा देखते हैं। मगर परमात्मा की स्तृति की है लेकिन पापों का नाश अब तक भी नहीं हुआ ! अगर भगवान् त्रनन्त प्रकाश के त्रनुपम पुंज हैं त्रौर उनके लोको-त्तर प्रकाश के सामने पाप नहीं ठहर सकते तो फिर संसार का सब पाप नष्ट क्यों नहीं हो गया ? इस प्रकार भगवान की स्तुति से ही पापों का नाश हो जाता है तो साधु बनना, श्रावक के वत धारए करना, तपस्या करके शरीर को सुखाना, ध्यान-मौन आदि का आचरण करना वृथा है। काम, कोध, मोह त्रादि को जीतने के लिए कठेार साधना करने की त्राव-श्यकता ही क्या है ? बस, भगवान् की स्तुति की श्रौर पाप समाप्त हो जाने चाहिए। त्रगर पापों का नाश नहीं होता तो फिर स्तुति के विषय में यह कहना कैसे ठीक हेागा ?

इस प्रकार संदेह करने वालों में कुछ लोग वे हैं जिन्हें परमात्मा पर भरोसा नहीं हैं। बहुतों को परमात्मा सम्बन्धी श्रीर श्रात्मा संबंधी ग्रास्था ही नहीं है। वे नास्तिक हैं। कुछ श्रास्तिक लोग भी हैं जो ऐसा सम्देह करते हैं। जिन्हें परमात्मा

રહદ્ ]

वीकानेर के व्याख्यान ]

पर दी त्रास्था नहीं हैं, उन्हें परमात्मा की महिमा समझाना कठिनहै । त्रलवत्ता जो जिज्ञ।सुभाव से शंका प्रकट करते हैं वे सम्ज्ञ सकते हैं ।

उक्न संदेह के विषय में पहली बात यह है कि सूर्य कैसे ही प्रकाशमान क्यों न हो, जिसने अपने द्वारों के किवाड़ बंद कर रक्खे हैं, सूर्य की किरणें जहाँ प्रवेश नहीं पा सकतीं, जहाँ सूर्य की किरणें। का विरोध किया जाता है, वहाँ का श्रंधकार ज्ञगर नष्ट नहीं होता ते। किसका दोष समझा जाय ?

दूसरी बात भी है। कई जीव सूर्य से विरुद्ध प्रकृति वाले भी हैं। सूर्य सबकेा प्रकाश देता है लेकिन उल्लू चमगीदड़ त्रादि कई ऐसे जीव हैं जो श्रंधकारमयी रात्रि के। ही प्रकाश मानते हैं श्रोर सूर्य के निकलने पर उनके लिए श्रंधकार हो जाता है। श्रब श्रगर वे कहने लगें कि सूर्य किस प्रकार प्रकाश देता है, यह हमें दिखलाश्रो ते। कैसे दिखलाया जाय ? जब तक उनकी श्राँखों की रोशनी न बदले तब तक उन्हें सूर्य या उस का प्रकाश कैसे दीख सकता है ?

तीसरे, सूर्य का प्रकाश फैला होते पर भी जिसने क्रांखें मूंद रक्खी हैं, उसे त्रांखें खोले बिना प्रकाश दिखाई दे सकता है ?

जिसे सूर्य के प्रकाश को देखना है, समझना है और उसके महत्त्व को जानना है उसे त्रपने द्वार खुले रखने होंगे, म्रफ्ने नेत्र खुले रखने होंगे और त्रपनी विरोधी प्रकृति का

্রিওও

परित्याग करना होगा। इस विषय में शास्त्रकारों का कथन है कि च्रगर किसी को परमात्मा का प्रकाश लेना है तो उसे श्रपना मन तैयार करना चाहिए। मन का डांवाडेाल होना प्रकृति का उलटा कर लेना है श्रथवा ग्रांखें या द्वार बंद कर लेने के समान है। जैसे आंखें और किवाड़ बंद कर लेने पर या प्रकृति विपरीत होने पर सूर्य नज़र नहीं त्राता, इसी प्रकार जब तक तुम्हारा मन ग्रस्थिर है तब तक तुम्हें परमात्मा का प्रकाश नहीं मिल सकता। मतलब यह है कि तुमने अपने **ज्ञानचत्तु**त्रों पर पदी डाल रक्खा है त्रौर चर्मचत्तुओं से, जिनसे सिर्फ स्थूल भौतिक पदार्थ ही दीख सकते हैं, पर-मात्मा को देखना चाइते हो। यह कैसे हो सकता है ? जिन श्रांखों से जो वस्तु देखी जा सकती है, उनसे वही वस्तु देखने का प्रयत्न करना चाहिए । त्राध्यात्मिक वस्तु ज्ञान-चत्तु से ही दिख सकती है, चर्मचचु से नहीं। उस ज्ञानचचु पर तुमने पदी डाल रक्खा है। तब परमात्मा का प्रकाश तुम्हें कैसे मिल सकता है। शब्द की उपलब्धि त्रांख से नहीं हो सकती, रस का ज्ञान नाक से नहीं हो सकता, स्पर्श का ज्ञान कान से नहीं होता। यद्यपि इन सब इन्द्रियों में एक आत्मा की दाक्ति ही काम करती है, फिर भी इन्द्रियां अपने योग्य विषय को ही जानती हैं । परमात्मा रूप, रस, गंध चौर स्पर्श से रहित है, इसलिए वह किसी भी इंद्रिय का विषय नहीं है। उसे जानने-पहचानने के लिए ज्ञानचचु चाहिए। उस पर

वीकानेर के व्याख्यान ]

जब तक पर्दा डाल रक्खा है तव तक परमात्मा का ज्ञान नहीं द्दोगा।

प्रश्न हो सकता है—ज्ञानचचु पर पर्दा कैसे डालरक्खा है ? इस प्रश्न का समाधान विचार करने पर क्रांप ही त्राप हो सकता है । क्या पर्दा पड़ा है, यह बात तो स्पष्ट है, परन्तु लोगों ने त्रपनी उलटी समक्ष के कारण उसे उलटा समक्ष रक्खा है । स्वाभाविक जीवन जीना स्वाभाविक बात है । भगवान् ऋषभदेव ने स्वाभाविक जीवन का पता लगाकर प्रजा को समकाया है त्रौर बतलाया है कि मेरी प्रजा को किस प्रकार रहना चाहिए ?

भोगभूमि कहेा या अकर्मरेप्यभूमि कहो या अकर्मभूमि कहो, उसका अर्थ यह है कि खाना, पीना और मौज तो करना मगर खाने, पीने और मौज करने के लिए पैदा कुछ भी न करना। युगलियों को सब वस्तुओं की आवश्यकता होती है लेकिन वह सब कल्प्रवृत्तों से उन्हें मिल जाती हैं। उनके लिए उन्हें उद्यम नहीं करना पड़ता। ऐसी स्थिति में युगलियों को उद्योगी कैसे कहा जा सकना है ? वे अकर्मरुप ही कहलाते हैं। वे कल्पवृक्षों से भीख मांग-मांग कर ही अपनी जिन्दगी व्यतीत करते हैं।

इस अन्नर्मरुय दरा में उन्हें मोच प्राप्त हो सकता है ? नहीं ! हां, प्रकृतिज्ञन्य कर्म के विकार उनमें नहीं हैं, क्योंकि उन्हें किसी चीज़ की कमी नहीं पड़ती । कल्पत्रुचों से सब की

\_ . .\_ .. . \_ \_\_\_.

सब ग्रावश्यकताएँ ग्रनायास ही पूरी हेा जाती हैं। इस कारण वे चोरी ग्रादि कुकमों से वचे रहते हैं त्रौर इसी कारण वे नरक एवं तिर्यंच गति से भी बचे रहते हैं। फिर भी उन्हें मोत्त नहीं मिलता। त्रानन्त वार युगलियों के भोग भोग लेने पर भी ज्रात्मा का प्रयोजन सिद्ध नहीं हुन्रा।

जुगलियों की इस्र अवस्था में भगवान् ऋषभदेव का जन्म हुक्रा। उनके जन्म लेते ही संसार पलट गया। कल्पवृक्षों ने फल देना बन्द कर दिया जैसे पहले मांगने से सब कुछ मिल जाता था, अब मिलना बन्द हो गया।

कोई कह सकता है कि भगवान के जन्म से पहले आनंद था, शांति थी, मगर भगवान के जन्म लेते ही हाय-हाय मच गई ! ऐसी हालत में भगवान का जन्म अशान्तिकारक हो गया ! लेकिन गीता में कहा है---

्यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिभवति भारत ।

**श्रभ्युव्थानमधर्मस्य तदाऽऽत्मानं स**नाम्यहं ॥

जैनधर्म के अनुसार इस श्लोक का अर्थ दूसरे प्रकार से ही हो सकता है। यहाँ इसका तात्पर्य यह है कि जब धर्म की ग्लानि और अधर्म का प्रसार बढ़ जाता है तो कोई महापुरुष जन्म लेता ही है।

कहा जा सकता है कि भगवान् ऋषभदेव से पहले धर्म की कौन-सी ग्लानि हुई थी कि उनका जन्म हुत्रा? विना त्रारंभ-समारंभ किये सीधी तरह खाने-पीने को मिल जाता था, सब

२८ं० ]

लोग मंज़े में रहते थे और मौज करते थे। धर्म की इसमें क्या ग्लानि हुई ? तीर्थकर जैसे परमोत्क्रष्ट पुएयशाली पुरुष का जन्म होने पर तो कल्पवृक्षों की शक्ति श्रधिक बढ़नी चाहिए थी; मगर उन्होंने तो, जो पहले देते थे, वही देना बन्द कर दिया। इसका क्या कारण है ?

मित्रो ! लोग ऐसे ही चक्कर में पड़े हैं। आत्मा जिस सुख के लिप ललचा रहा है, जिस सुख को भोगने की इसे टेव पड़ गई है, उसमें कमी होते ही यह चिल्लाने लगता है, हाय-हाय करने लगता है। पहले कल्पवृत्त वस्तुएँ देते थे और फिर उन्होंने देना बंद कर दिया। ऐसी दशा में हाय-हाय होना स्वाभाविक है। और उस द्दाय-हाय को मिटाने के लिए महा-पुरुष का जन्म होना भी स्वाभाविक है।

तीर्थकर अनेक लब्धियाँ लेकर जन्मते हैं। उनमें आश्चर्य-जनक शक्तियाँ मौजूद रहती हैं। फिर भी उन्होंने संसार की हाय-हाय मिटाने का उपाय कुत्रिम बतलाया है या अकुत्रिम बतलाया है ? महापुरुष का जन्म और कर्म कितना दिव्य होता है, यह बात पूरी तरह तो दिव्य दृष्टि प्राप्त होने पर ही जानी जा सकती है। शास्त्रों में वह दिव्यता प्रकट की गई है लेकिन सर्वसाधारण की समझ निराली होती है। भगवान ऋषभदेव दिव्य झानी थे। वे ऐसे पोले उपाय नहीं बतला सकते थे कि अमुक मंत्र जप लो और तुम्हारी मनचाही चीज़ तुम्हें मिल जायगी। भगवान का जन्म अर्क्मएयभूमि मिटाकर कर्मभूमि

बनाने के लिए हुन्रा था । यह वात प्राचीन है और समभ की कमी के कारण उसे समभाना कठिन हो रहा है । स्तुति में कहते हैं----

> श्री आदीश्वर स्वामी हो, प्रणमू सिर नामी तुम भणी। आदिधरमप्रभु श्रन्तर्यामी आप कीधी हो, भरत खेतर सपिंणि काल में।। काँई जुगल्याधर्म निवार, पेला नस्वर मुनिवर हो।। तीर्थंकर जिन हुआ केवली, प्रभु थाप्या तीरथ चार ।।श्री०॥

कुछ लोग कहेंगे कि भगवान् ने 'जुगल्याधर्म' मिटाकर कौन-सा ग्रच्छा काम किया ? मज़े में विना हाथ पैर हिलाये सीधा खाना-पीना मिलता था। फिर कर्मभूमि चलाने से क्या लाभ हुग्रा ? कुछ लोग तो यहाँ तक कहते हैं कि भगवान् ऋषभ--देव ने ज्यारंभ-समारंभ करना ही सिखलाया है ! घर बनाना, खेती करना, ,वर्त्तन ग्रीर कपड़े वनना ज्यादि काम बतलाकर निरारभी जीवन में बाधा डाल दी है।

वास्तव में संकीर्ण विचार वाले लोग धर्म के तत्त्व के। नहीं समफ सकते । पहले कहा जा चुका है कि नैतिक जीवन के अमाव में धार्मिक या आध्यात्मिक जीवन नहीं वन सकता । मगर लोग नैतिक जीवन के महत्त्व के नहीं सम-Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com भते । पर भगवान् ने सब से पहले नैतिक जीवन की त्रोर ही दृष्टिपात किया । उन्होंने सेाचा कि यह लेगा त्रगर त्रालसी यने रहेंगे तेा इनकी त्रात्मा ऊँची नहीं चढ़ सकेगी । त्रतएव सर्वप्रथम इनका त्रालस्य मिटाकर इनके जीवन के गीति~ मय बनाना त्रावश्यक है । जब मनुष्य में सामर्थ्य है ते। उसका उपयोग होना चाहिये ।

भगवान् ने उस समय की प्रजा से कहा— अरे मनुष्यो ! तुम्हारे हाथ-पैर हैं, नाक-कान हैं, तुम्हारे भौतर शक्ति भरी हुई है, फिर आलस्य में क्यों पड़े रहना चाइते हा ? क्यों किसी की भीख के सहारे जीना चाहते हो ? अपनी शक्ति का पहचाने। और अपनी शक्ति के सहारे रहा। ऐसा करने से प्रकृति तुम्हारा साथ देगी। तुम हाथ में हल पकड़ोगे ते। बैल भी तुम्हारी मदद करेंगे। अगर तुम हाथ-पैर ही न हिलाओगे ते। प्रकृति कैसे मदद करेंगी ? इसलिए आलस्य छोड़ो, फितूर मत कढ़ा थो, सादगी से रहे। और अपना भार दूसरों पर मत डालो। अपने लिए आप ही उद्योग कर लो। जब जीवन में इतनी नैतिकता आ जाएगी ते। जीवन आध्यात्मिकता की ओर भी अग्रसर हे। सकेगा।

भगवान् की यह बात युगलियों ने स्वीकार की मगर—

महाजनो येन गतः स पन्धाः ।

इस कहावत के अनुसार भगवान केा सब काम अपने हाथ से करके वतलाने पड़े। बहुत से काम आँखों से देखकर

[ जवाहर-किरणावली

ही सीखे जाते हैं, तदनुसार भगवान् ने सव काम त्रसली तौर पर उस समय की प्रजा केा सिखलाए ।

भगवान् ने श्रारंभ-समारंभ करना क्यों सिखलाया ? इस सम्वन्ध में यही कहा जा सकता है कि जीवन सर्वथा निरारम्भ न हुत्रा है, न है श्रीर न होगा। त्रारंभ के त्रभाव में जीवन टिक ही नहीं सकता। ऐसी स्थिति में ज्रारंभ की तरतमता का विचार करना पड़ता है श्रीर जो कार्य कम त्रारंभ का हा उसे अपनाना पड़ता है। आत्मघात करने वाला धर्मात्मा नहीं हो सकता। अतएव जीवन निभाने के लिए किये जाने वाले आनिवार्य आरंभ का विरोध करना बुद्धिमत्ता नहीं है।

भगवान् ऋषभदेव पर यह आरोप लगाना कि उन्होंने पाप करना सिखलाया है, निरी मूर्खता है। कल्पवृत्तों से जीवनेापयोगी वस्तुएँ मिलना बंद हो गया था, ऐसी दशा में भगवान् लोगों के अगर आर्यकलाओं के द्वारा जीवन धारण करने की शित्ता न देते ते। लोग अनार्य कलाओं की श्रोर मुकते, उनमें प्रवृत्त होते और फिर उनके जीवन का पतन कहाँ जाकर रुकता ? उस समय की जरा कल्पना कीजिप कि कल्पवृत्तों ने देना बन्द कर दिया और प्रजा को कलाओं का झान नहीं था ! उस समय की प्रजा पर यह कितना घोर संकट था ! उन पर जो बीती होगी उसे कौन अनुभव कर सकता है ! उस समय भी अगर भगंबान् कलाएँ न सिखलाते तो

રવ્ય ]

संसार में घोर पाप छा जाता। यहाँ तक कि आ्रात्मघात की नौवत त्रा जाती या मनुष्य, मनुष्य केा खाने लगता।क्या ऐसा करना घोरतर पाप न होता ? शास्त्र में कहा है कि अन्न-पानी के विना जो विलविलाहट करता हुआ मरता है वह अकाम− मरए मरता है और अनन्त संसार बढ़ाता है।

एक त्रोर उस समय की प्रजा के भूखेां मरने का प्रश्न था त्रौर दूसरी त्रोर महारंभ होने की संभावना थी। तब भगवान ने विचार किया कि महारंभ से बचकर जीवन नीति-मय त्रौर धर्ममय किस प्रकार बन सकता है त्रौर फिर त्राध्यात्मिक प्रगति कैसे हेा सकती है ? जीवन धारण करने का त्रल्पारंभ के त्रतिरिक्त त्रौर कोई मार्ग ही नहीं था त्रीर न त्राज है। त्रतः त्रल्पारंभ का मार्ग सिखाकर भगवान ने प्रजा को महारंभ के महापाप से बचाने का उपाय किया।

'ग्रम्न वै प्राणाः' ग्रर्थात् ग्रम्न प्राण हैं। शरीर के लिए ग्रम्न की ग्रनिवार्थ ग्रावश्यकता है और खेती के विना ग्रम्न प्राप्त नहीं हो सकता। इसलिए भगवान् ने ग्रम्न उत्पन्न करने की कला बतलाई। खेती के कार्य में ज्यारंभ तो है ही, लेकिन भगवान् कहते हैं कि शरीर निभाने के लिए खेती करने वाला ग्रल्पारंभी है। ग्रलबत्ता जो धनवान् बनने के उद्देश्य से खेती करता है वह ग्रवश्य महारंभी है। इसी प्रकार ग्रपना तन हँकने तथा गर्मी-सर्दी और वर्षा से बचने के लिए वस्त बनाने वाले को ग्रल्पारंभी ग्रीर धन के लिए मिल चलाने वाले को महारंभी कहा है। मतलब यह है कि जीवन की रक्षा के लिए जो कार्य त्रावश्यक हैं त्रीर जिनके विना जीवन की रक्षा नहीं हे। सकती, उन कार्यों में होने वाले आरंभ को भग-वानने अल्पारंभ कहा है और भोग-विलास आदि की अभि-लाषा से किये जाने वाले ग्रनावश्यक स्ववद्य व्यापार को महारंभ कहा है।

महारंभ से बचाने के लिए ही भगवान् ने पुरुषों को बहत्तर कलाएँ और स्त्रियों के। चौंसठ कलाएँ सिखलाई. जिससे कि सुखपूर्वक नैतिक जीवन व्यतीत हे। सके और आध्या-त्मिक जीवन में प्रगति हो सके। जब आध्यात्मिक जीवन में प्रवेश हे। चुके तब इन इन्हीं कामों के। भगवान, ने त्याज्य बतलाया है। ग्राध्यात्मिक जीवन की साधना के पथ पर श्रारूढ़ होने के पश्चात् शरीर पर भी ममता न रखने का विधान किया गया हैं । भगवान ने कहा है कि पूरी तरह ममता का त्याग कर दो और आत्मा पर ही ध्यान रक्खो और सोचा कि मैं त्रविनाशी हूँ।

इस रीति से भगवान् ने ग्राध्यात्मिक विचार फेलाया, जिससे बहुत से लोगों ने अपनी आत्मा को ऊँचा चढ़ाया, न्नप्रता कल्याण किया।

सारांश यह है कि ब्राप यह तो कहते हैं कि भगवान् ऋषभदेव के स्तोत्र से पाणों का नाश होता है तो फिर हमारे पायों का नाश क्यों नहीं हुआ; परन्तु स्तोत्र के अनुसार आप कार्य नहीं करते । आप भगवान् ऋषभदेव के कथन के विरुद्ध जीवन यापन करते हैं । आप प्रत्येक वस्तु को भोग की तराजू पर तोलते हैं, कमाते नहीं हैं । जब शरीर को वस्तु की आव-श्यकता है तब बिना पैदा किये उस वस्तु का भोग कैसे होगा ? जब तक यह,बात आप भलीभांति नहीं समझ लेंगे तब तक आध्यात्मिक जीवन को कैसे समझेंगे ? और जब तक आध्यात्मिक जीवन को नहीं समझेंगे तब तक स्तोत्र बोल लेने मात्र से पापों का नाश कैसे हे। सकता है ? जिसने पत्तपत्त और स्वार्थ की दृष्टि का त्याग कर दिया है, उसके पाप भगवान के स्तोत्र से अवस्य ही नए हो जाते हैं ।

एक आदमी दूसरे गरीब के कंघे पर चढ़ा है और कंघे को इस तरह दबाता है कि जिधर चाहे उधर ही उसे ले जाता है। तिस पर भी सवार कहता है कि मैं इस गरीब पर दया करता हूँ। मैं न होऊँ तो इसकी न जाने क्या दशा हे।! मगर कंघे पर चढ़ने वाले से पूछा जाय कि जब तुभे कंघे पर बिठाने वाला नहीं मिलेगा तो तेरी क्या दशा होगी ? आज करीब-करीब यही दशा हेा रही है। अमीर लोग गरीबों पर सवार हैं, उनके घन का शोवण कर रहे हैं; तिस पर ऐहसान करते हैं कि हम गरीबों पर दया कर रहे हैं! सम्य-रदष्टि पुरुष अपने उपकारी का उपकार करने का छी-विचार करता है। किनी से उभार लेकर न देना सम्यग्दष्टि का काम नहीं है। लेकिन अपने ऐछ-आराम के लिए गरीबों के प्रति श्रन्याय करना और फिर उस अन्याय को गरीबेां पर दया करना कहना आत्मा और परमात्मा के बीच दीवाल खड़ी करना है। जब तक यह दीवाल नहीं हटेगी'और हृदय साफ नहीं होगा तब तक परमात्मा का दर्शन किस प्रकार हेा सकेगा ? आरम्भ-परिग्रह का त्याग न कर सको तो कम से कम उपकारी के उपकार को तो स्वीकार करो।

श्राज समय बदल रहा है तो लोग रोते हैं, जैसे युगलिया रोते थे। यह रोना और हाय-हाय केवल भोग के लिए है। ऐश-त्राराम में कमी हो जाने के डर से ही यह रोना है। मगर मित्रो ! भोग के लिए क्यों रोते हेा ? जरा भगवान् ऋषभदेव को याद करो।

धनिक लेग सोचते हैं कि हमने पुएय किया है। उसका फल भाग रहे हैं। श्रव उद्योग करने की व्यवश्यकता ही क्या है? उनके कथन का आशय यह है कि जा परिश्रम न करे वह धर्मात्मा है और जो परिश्रम करके खाता है वह पापी है। यह समक की बड़ी भूल है। श्रव समय पलट रहा है। समय की प्रगति को देखों और अपने धर्म का भी विचार करो। आपका सही गस्ता मिल जायगा। अगर आपका बिगड़ा हुआ नैतिक जीवन सुधर जाएगा और आरंभ-परिग्रह के प्रति आपकी उग्र ममता छूट जाएगी तो परमात्मा की स्तुति आपके पापां का नाश कर देगी और आप निष्पाप बन जाएँगे। आपका कल्याण होगा।

वीकानेर, १४-८-३०.

( )

मत्वेति नाथ ! तव संस्तवनं मयेद---मारभ्यते तनुषियाऽपि तव प्रभावात् । चेतो हरिष्यति सतां नत्तिनीदलेषु, मुक्ताफलयुतिमुपैनि ननून्दविन्दुः ।।=।।

हे नाथ, ऐसा मानकर ग्रब्पवुद्धि वाला भी मैं ग्रापके प्रभाव से स्तुति ग्रारंभ करता हूँ । यह स्तुति ( ग्रापके प्रभाव से ) सत्पुरुषेां के चित्त को हरण करेगी । जल का बूँद कम-लिनी के पत्ते पर मोती की कान्ति प्राप्त करता है !

श्रीमानतुंगाचार्य कहते हैं — हे नाथ ! मैं झापके प्रताप से-श्रापके वल पर ही स्तुति बनाना प्रारंभ करता हूँ, झपने वुद्धि-बल के सहारे नहीं । मैं झपने बुद्धिवल के संबन्ध में तो पहले ही कह चुका हूँ कि मुभमें झल्पबुद्धि है । ऐसी स्थिति में मैं श्रापके सहारे ही स्तुति करने को उद्यत हो रहा हूँ । मेरे द्वारा की गई श्रापकी स्तुति झवइय ही सज्जनों के चित्त को हरण करने वाली होगी । इसका कारण यह नहीं है कि मैं झपने बुद्धिकौशन से सुन्दर रचना करूँगा. बल्कि यह स्तुति झागकी है । आपकी स्तुति, जो पारमात्मिक भाव से होती है, सः जनों के मन को हरण करने वाली होनी ही चाहिए। जल का बूँद जब कमलिनी के पत्ते पर ठहरा होता है तब मोती की तरह चमकने लगता है, यह बात छिपी नहीं है। यह बड़ाई उस पानी की नहीं है किन्तु उस स्थान की है, जिसे पाकर वह चमकने लगता है। मेरे राव्द भी पानी के समान हैं किन्तु आपका आधार पाकर अर्थात् आपकी स्तुति के काम में आकर वे मोती के समान हो गये हैं।

मित्रो ! मानतुंगाचार्य के काव्य की उत्तमता को देखते हुए यह नहीं कहा जा सकता कि वे विद्वान नहीं थे या उनका काव्य साध्मरण कोटि का है। उनकी कविता से प्रकट है कि वे ग्रसाधारण विद्वान् थे। ऐसा होते हुए मी उन्होंने जो नम्रता प्रकट की है, वह हम लोगों को मार्ग दिखाने के लिए है। त्राचार्य दिग्गज विद्वान् और भक्त कविथे। ऐसी सुन्दर रचना करना साधारण कवि का काम नहीं है। इसमें भाषा की सुन्द्रता के साथ भावों की जो विशिष्ट सुन्द्रता है, उसे देखते हुए कहा जा सकता है कि इसके रचियता अन्तामान्य भक्त विद्वान थे। फिर भी उन्होंने जो नम्रता प्रकट की है उससे हम लोगों को यह सूचना मिलती है कि त्रवनी शक्ति का त्रहंकार तज दो । राब्द चाहे जैसे हों, परमात्मा को समर्पित कर दो । मुफ त्रल्पवुद्धि वाले के शब्द भी प्रभु की स्तुति में लगने के कारण सज्जनों का मन हरण करेंगे. यह कहकर आचार्य प्रकट करते हैं कि---मनुष्य को देखना चाहिए कि उसके शब्द

२६० ]

किधर जाते हैं ! शब्द भले ही टूटे-फूटे हों फिर मी यदि वे परमात्मा के प्रति समर्पित होंगे तो उत्तम ही हैं चौर सज्जन पुरुषों को मनोहर प्रतीत होंगे।

बहुत-से लोग देवता को फूल फल पत्ता चढ़ाते हैं झौर कई ज्रनार्थ पुरुष वकरा तथा भैंसा जैसे त्रसजीवों की बलि देते हैं । यह सब त्राडम्बर है । देवता सज्जन हैं । उन्हें प्रसन्न करना है तो परमात्मा को ऋपनी वाणी चढ़ात्रो । ऐसा करने से देवता स्वतः प्रसन्न हो जाएँगे, क्योंकि वे मी परमात्मा के भक्त चौर दास हैं । महामहिम परमात्मा की स्तुति करने से देवतात्रों का प्रसन्न हो जाना स्वाभाविक है ।

ग्राधार- ग्राधेय का विचार करके देखना चाहिए कि वस्तु कहाँ जाती है ? विद्वानों ने वस्तु की गति तीन प्रकार की बत-लाई है। एक दी वस्तु उत्तम स्थान पर जाने से उत्तम दो जाती है, मध्यम स्थान पर जाने से मध्यम दो जाती है जौर नीच स्थान पर जाने से नीच वन जाती है। भृर्तृहरि ने जल के सम्बन्ध में कहा है—-

संवप्तायसि संस्थितस्य पक्सो नामापि न ज्ञायते, सुक्ताकारतया तदेव नक्तिनीपत्रस्थि राजते । स्वात्यां सागरशुक्तिमध्यपतितं तम्मौक्तिकं जायते, प्रायेग्राघममध्यमोत्तमगुग्राः संसर्गतो देद्दिनाम् ॥ यां पानी के विन्दु की कोई कीमत नहीं करता । लेकिन वही प(नी का विन्दु जब स्वाति नत्तत्र में सीप के मुख में गिरता है तो मोती बन जाता है। तब यह आदर पाता है त्रौर उसे धारण करने के लिए राजा अपना कान छिदवाता है ग्रौर रानी अपनी नाक छिदवाती है। वह मोती है उसी पानी का प्रताप, मगर पानी जब सीप से मिला तभी उसे यह प्रतिष्ठा मिली। उत्तम पात्र को पाकर पानी भी उत्तम हो गया। जल के बूंद की दूसरी गति है कमल के पत्ते पर गिरना।

कमल के पत्ते पर गिरने वाला पानी मोती तो नहीं बनता, लेकिन मोती सरीखा दिखाई देता है। उसकी कीमत तो नहीं श्रा सकती फिर भी देखने से चित्त को वह प्रसन्न अवश्य करता है।

जो जज्ञ-विन्दु सीप में पड़कर मोती बन जाता है, कमल के पत्ते पर पड़कर मोती सरीखा दिखाई देने लगता है, वही श्रगर गरम'तवे पर पड़ जाय तो तत्काल भस्म हो जाता है। यह उसकी तीसरी गति हुई।

जल-विन्दु की यह तीन बड़ी गतियाँ बतलाई गई हैं। उसकी श्रवान्तर दशाएँ तो बहुत-सी हैं। जैसे-वह श्रन्न में पड़कर श्रन्न-सा हो जाता है, इजु में पहुँचकर मधुर हो जाता है, नीम में पहुँचकर कटुक बन जाता है स्रौर साँप के मुँह में पड़कर ज़हर बन जाता है। इस प्रकार की स्रनेक स्रवस्थाएँ उसकी होती हैं। मगर तीन श्रवस्थाएँ उसकी ध्यान श्राकर्षित करने वाली हैं। इन तीन श्रवस्थाय्रों में से स्तुतिकर्त्ता ने यहाँ मध्यम श्रवस्था पकड़ी है। मध्यम के सहारे श्रादि श्रीर झम्त

२६२ ]

की श्रवस्था भी पकड़ी जा सकती है। त्राचार्य कहते हैं---मेरे शब्द भले ही कैड़ी के बराबर हों लेकिन भगवान की स्तुति में लग जाने से मोती वन गये हैं।

हम लोगों को पुण्य के उदय से मन, वचन क्रौर काय की प्राप्ति हुई है। वह पुण्य तीव था, इस कारण त्रार्य क्षेत्र मिला, मनुष्यगति मिली'त्रौर टूसरी सब उत्तम सामग्री मिली। वैसे देखा जाय तो इन सब की कोई कीमत नहीं है, फिर भी यह महान दुर्लभ वस्तुएँ हैं।

लोगों का दृष्ट्रिकोए इतना अर्थप्रधान बन गया है कि त्रर्थ के सामने किसी दूसरी चीज़ की कोई कीमत ही नहीं है ! महत्त्व उसी का समभा जाता है जिसके बदले में पैसा चुकाना पड़ता है। यह एकदम भौतिक दृष्टिकोण अपने आप को भुलावे में डालने वाला है। धनवान् की कोई कीमत नहीं, जो कुछ है धन की ही कीमत है ! धन के सामने जीवन तुच्छ है, त्रात्मा नाचीज़ है ! यह दृष्टिकोण इतना व्यापक हो गया है श्रौर इसका त्रसर लोगों पर इतना त्रधिक हो चुका है कि इससे भिन्न दूसरी बात सोचना भी उनके लिप कठिन हो गया है। मगर मनुष्य अपनी मनुष्यता को भूल जाय, यह कितने संताप की बात है ! त्रार्थिक मूल्य न चुकाने पर भी देखना चाहिए कि वस्तु का महत्त्व कितना है ? इस दृष्टि से त्रपने वचन त्रौर काय की कीमत समझनी चाहिए। इनके लिए हमें पैसा नहीं देना पड़ा है, यह सही है, मगर Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

િરદરે

यह मुफ्त में भी नहीं मिले हैं। इनके लिए पहले से संचित पुरुय की एक बड़ी राशि खर्च करनी पड़ी है और पुरुष की पूंजी पैसे की पूंजी से हल्की नहीं वरन बहुत ज्यादा कीमती है। कहना चाहिए कि पुरुष की पूंजी से ही पैसे की पूंजी प्राप्त होती है। जब पुरुष समाप्त हो जाता है तब ज़मीन खोदकर गाड़ा हुन्ना धन भी कोयला हो जाता है. सोतियों की माला भी सांप बन जाती है। इस प्रकार पुरुष ही सब प्रकार की सम्पत्ति का त्राद्य स्रोत है। जिस वस्तु के लिए पुरुष को व्यय करना पड़ता है वह बड़ी कीमती वस्तु है। इस दृष्टि से विचार करने पर ज्ञात होगा कि गगा. यमुना और सरस्वती के संगम की अपेत्वा भी मन, वचन और काय का संगम होना कटिन है।

गंगा यमुना और सरस्वती के एक ही जगह मिलने से उस स्थान को त्रिवेणी कहते हैं और लेग उसे तीर्थ मानते हैं। इसी प्रकार मन, वचन और काय का जहाँ संगम है, वह क्या तीर्थ से कम है ? यह तीर्थ सचा तीर्थ है, जिसके द्वारा भव-सागर तिरा जा सकता है। मगर इन तीनों के लिप ग्रापकेा इस समय पैसा नहीं देना पड़ा है, इसीलिप ग्राप इनकी कद्र नहीं करते ! फिर भी विचार करने पर मालूम होगा कि यह कितनी उत्तम वस्तुएँ हैं। ग्रापके मन, वचन और तन की ग्रार्थिक दृष्टि से कितनी कीमत है ? कितना धन लेकर ग्राप ग्रपना मन बेच सकते हैं ? कितने रुपये पाकर

कीमत नहीं समभते।

श्राप वचन बेच देंगे और गूंगा होना स्वीकार कर लेंगे ? और त्रापकी काया की कीमत क्या है ? कितना मूल्य लेकर त्राप त्रण्नी काया त्याग सकते हैं ? इन प्रश्नों पर दिचार करो तो त्रसली बात समभ में त्रायगी। जब इनका महत्व इतना त्रधिक है और यह उत्तम वस्तुएँ हैं तो इन्हें उत्तम काम में ही लगाना चाहिए या नीच काम में लगाना चाहिए ? किसी पागल के। राज्य देने लगो तो उसके किस काम का ? त्रर्थात् मन राज्य से भी मूल्यवान् है। वाणी की महिमा किसी गूंगे से पूछो। उसे वाणी और मोतियों की माला में से एक चीज़ देना चाहो तो वह माला पसन्द नहीं करेगा; वाणी ही लेना चाहेगा। ग्रौर काया के सहारे तो यह सब खेल ही है ! यह तीनों चीज़ें श्रापकेा मिली हैं त्रौर वे भी दुरुस्त हालत में मिली हैं, यह कितने ग्रानन्द ग्रौर संतोष की बात है ! जिन्हें यह प्राप्त नहीं हैं, उनके साथ अपनी तुलना करके देखो ते। क्वात हेा कि यह अपूर्व और अमूल्य वस्तुएँ हैं। किन्तु वादाम-पाक खाते-खाते जिसे श्रजीर्ण हो गया है वह रोटी की कीमत नहीं समभता, उसी प्रकार त्राप भी इस त्रपूर्व सम्पत्ति की

मन वचन और काय अत्यन्त तीव पुरुष के उदय से मिले हैं और धर्म रूपी सीप हमारे सामने मुँह फाड़े खड़ा है, तो हम इन्हें पानी के बूँद की तरह धर्म-सीप के ही मुँह में क्यों न डाल दें ? धर्म और परमेश्वर एक ही हैं, दा नहीं। उसे

[ २६४

धर्म भी कह सकते हे। और परमेश्वर भी कह सकते हो। 'सच भगवत्रो' (सत्य भगवान्) भी कह सकते हो। उस सत्य की कीप में त्रापने मन, वचन, काय के। डाल दोगे तो ये मोती बन जाएँगे। ये ऐसे मोती बनेंगे जो राजा-महाराजाओं के त्रादर के ही पात्र नहीं बनेंगे वरन् देवता भी इनकी पूजा करेंगे।

देवा वि बं नमंसति जस्स धम्मे सथा मणो।

त्रर्थात् जिसके मन में संदैव धर्म का वास होता है उसे देव भी नमस्कार करते हैं ।

इस प्रकार कांचाहीन होकर त्रगर त्रापभगवान् कीभक्ति करेंगे तो देवता भी त्रापको नमस्कार करेंगे । विनयचन्द्रजी कहते हैं—

त्रागम-साख सुणी छे एहवी, जो जिनसेवक थाय द्वो सुभागी। तेहनी आशा पूरे देवता, चौंसठ इन्द्रादिक साय हो सुभागी॥ श्रीशान्ति जिनेश्वर सायब सोलवां, शान्तिदायक तुम नाम हो सुभागी। तन मन वचन हो शुध कर ध्यावतां, पूरे सगली द्वाम हो सुभागी।।श्री०।। यह ग्रागम की साची है कि जो तन, मन और धन का श्रहंकार त्याग कर उन्हें परमात्मा को समर्पित कर देता है श्रीर फिर भी निष्काम बना रहता है, उसकी झाशा देवता पूर्ण करते हैं। त्राप देवताओं से क्राशा रखते हैं, इसी कारण वे ज्ञापकी त्राशा पूरी नहीं करते । त्रगर त्राप तन, मन, धन परमात्म-समर्पण कर दें तो देवता त्रापकी क्राशा पूरी करेंगे ज्ञोर इन्द्र दास हो जाएँगे।

मन रात-दिन घोड़े की तरह दौड़ लगाता रहता है। लेकिन यह देखना त्रावश्यक है कि परमात्मा की ओर कितना दौड़ता है त्रौर नीच कामों की त्रोर कितना दौड़ता है ? यह त्रपूर्व चीज़ त्रापको मिली है। क्षण भर के लिए भी इसका दुरुपयोग मत होने दो। सोते-बैठते सव समय परमात्मा में ही मन संलग्न रहना चाहिए।

## सुत्ता मुखिइया

जितात्मा संयमी मुनि जब सोते हैं तब भी उनके योग उसी प्रकार काम करते रहते हैं, जैसे कि जागृत श्रवस्था में करते हैं। कुम्भार का चाक वेग के साथ घुमाकर छोड़ दिया जाता है तो थोड़ी देर तक त्रिना घुमाये घूमता रहता है। इसी प्रकार जिसने जागते समय मन को परमात्मा में सम्पू--र्षता के साथ लगाया है, उसका मन सोते समय भी वहाँ जगा रहेगा। जो निरन्तर परमात्मा की भावना से हृदय को भावित करता रहेगा, उसका मन सुषुप्ति दशा में श्रन्यत्र जा ही नहीं सकता।

श्राज श्रधिकांश लोग ऊपरी दिखावे के लिए परमात्मा के भक्त वनते हैं। जैसे कोई श्रच्छा मकान वनाने वाला समझता

[ जवाहर-किरणावली

है कि फर्नीचर के बिना इस मकान की इज्ज़त नहीं होगी और यह सोचकर वह दिखावे के लिए फर्नीचर बसा लेता है; इसी तरह लेग सेाचते हैं—-दुनियादारी के सब काम-काज करते हैं, अगर धर्म न करेंगे तेा अच्छा नहीं लगेगा। करीब--करीब ऐसे ही विचारेां से लेाग धर्मकिया करते हैं। मगर जो धर्मात्मा है, जिसने धर्म का मर्म समक्ष लिया है, उसके विचार निराले होते हैं। वह से।चता है—संसार-व्यवहार के काम माथे आ पड़े हैं तेा मकान में फर्नीचर बसाने की तरह करने पड़ते हैं, लेकिन धर्म तेा मकान ही है। फर्नीचर के चक्कर में फँसकर मकान की उपेक्षा नहीं की जा सकती। मकान ही न होगा तो फर्नीचर किसमें बसाएँगे ?

जल में रहने वाली मछली खाती तेा है, मगर उसके भीतर ही, बाहर नहीं। वह देखती भी है, मगर जल के भीतर ही। जल के बाहर तेा उसके लिए घोर अंधकार है। वह चलती-फिरती भी है, मगर जल के बाहर नहीं। इसी प्रकार जिसमें सच्ची धर्मभावना हेगी वह धर्मभावना से बाहर कभी नहीं निकलेगा। उसे धर्मभावना से बाहर निकलना उसी प्रकार अरुच्चिकर होगा, जिस प्रकार जल से वाहर निकलना मछली के लिए अरुच्चिकर होता है। ऐसी प्रगाढ़ धर्मभावना की प्रशंसा इन्द्र भी करते हैं।

इन्द्र पौषधशाला में बैठे हुए की प्रशंसा करे तब तो केाई<sub>.</sub> बात ही नहीं, मगर इन्द्र जहाज में बैठे हुए धर्मात्मा की,

૨શ્ઽ ]

जहाँ आरंभ ही आरंभ है, प्रशंसा क्यों करता है ? इसका कारण यही है कि जहाज में बैठे हुए भी धर्मात्मा की भावना परमात्मा में ही लगी है। धर्मभावना वाला पुरुष चाहे जहाज में बैठा हो, चाहे पौषधशाला में बैठा हो, मन उसका पर-मात्मा में ही लगा रहता है। इसी कारण वह इन्द्र द्वारा प्रशंसनीय हो जाना है।

श्राप यह न समभें कि धर्म केवल पौषधशाला में ही है, ग्रन्यत्र पाप ही पाप है। इस प्रकार की भावना से पाप की अधिक वृद्धि होती है। आपका दिचार यह होना चाहिए कि मैं धर्मी हूँ और धर्म की ग्य्राजीविका करता। हूँ। पौषधशाला तो धर्म की शित्ता शाला है। उस शिक्षा का उपयोग तो वाहर ही होता है अगर आपने पाठशाला में पाँच और पाँच दस गिने और पाठशाला से बाहर निकलते ही ग्यारह गिनने लगे, तो त्रापका सीखना निरर्थक हुन्ना। इसी प्रकार ग्रगर पौषधशाला में धर्म की शित्ता ली और वाहर जाकर उसे भूज गये और अधर्म में प्रवृत्त हो गये, कपट करने लगे, भूठ बोलने लगे, तो आपकी वह शिक्षा व्यर्थ हुई । धर्म का संस्कार धर्मस्थान से ऐसा ग्रहण करो कि वह जीवन व्य-वहार में काम आवे । कदाचित् आप सोचते हों कि व्यवहार में धर्म का श्रनुसरए करने से काम नहीं चलेगा, व्यवद्वार चौपट हो जायगा, तो आप अपने हृदय से यह अम दूर कर दीजिए । धर्म का व्यावहारिक अनुसरण करने वाले कभी

भूखों नहीं मरते !

बहुत लोग धर्म के सम्बन्ध में एक अम में पड़े हैं। उनका यह अभिप्राय है कि धर्म व्यवहार की वस्तु नहीं है? अगर धर्म व्यवहार में लाने की वस्तु न होती तो उसका इतना माहात्म्य ही न होता। प्राचीन काल के अनेक चरित हमारे सामने हैं, जिनसे भलीभाँति समभा जा सकता है कि लोकव्यवहार में धर्म का आचरण करने वालों का व्यवहार कभी नहीं रुका है। धर्म न दिखावे की वस्तु है और न कीर्ति उपार्जन का साधन है। यह बात दूसरी है कि धर्मात्मा की कीर्त्ति स्वतः संसार में फैल जाती है, पर धर्म का उद्देश्य कीर्त्ति •उपार्जन करना नहीं है। धर्म तो आचरण की वस्तु है। धर्म-स्थान का जीवन और दुकान का जीवन झलग-अलग नहीं है। वह एक है, अविभक्त है। अतएव धर्मस्थान और दुकान के जीवन-व्यवहार में भी एकरूक्ता होनी चाहिए।

जीवन में एकरूपता लाने के लिए सदा सर्वदा परमात्मा की भक्ति में लीन रहना चाहिए व्यावहारिक कार्य करते समय भी परमात्मा अन्तःकरण में मौजूद रहना चाहिए । परमात्मा को भुलानेवाला अर्थात् परमात्मा के आदेशों के विरुद्ध व्यव-हारकरने वाला भक्ति के मर्म को नहीं समभा है। जो भक्ति के मर्म को और प्रभाव को समभ जायगा वह क्षण भर के लिए भी परमात्मा को विस्मरण नहीं करेगा । वही कल्याण का पात्र बनेगा ।

((9))

ग्रास्तां तव स्तदनमस्तसमस्तदोषं, त्वत्संकथाऽपि जगतां दुस्तिा निद्दन्ति । दूरे सदस्तकिरगः कुरुते प्रभैव, पद्माकरेषु जलजानि विकाशभाञ्जि ।। १ ।।

## ग्रर्थ—

सूर्य की वात तो जाने दीजिए, उसकी प्रभा से दी सरेा-वरेां में कमल खिल जाते हैं। इसी प्रकार समस्त दोषों से रहित क्रापकी स्तुति की तो वात ही क्या, ज्ञापका नाम लेने से ही जीवों के पापों का नाश हो जाता है।

भगवान ऋषभदेव की स्तुति करते हुए य्राचार्य मानतुंग कहते हैं कि साधारण वस्तु भी जब किसी विशिष्ट वस्तु का ग्राश्रय लेती है तो उसकी साधारणता मिट जाती है ग्रौर उसमें त्रसाधारणता त्रा जाती है। आश्रय की विशेषता वस्तु में विशेषता उत्पन्न कर देती है। इसी प्रकार ग्रच्छी वस्तु त्रगर बुरी वस्तु का आश्रय लेनी है तो वह भी बुरी बन जाती है। मुझे जो सामान्य वस्तु मिली है, उसे ज्रगर परमात्मा का

[ जवाहर-किरणावली

म्राश्रय प्रक्ष हो जाय, त्रगर वह प्रभु के प्रति समर्पित हो जाय तो वह त्रसाधारण बन जायगी।

परमात्मा का यह आह्वान है कि तू जैसा है वैसा ही मेरे पास आ। यह मत विचार कि मेरे पास ऋद्धि, सम्पदा या विद्वत्ता नहीं है तो मैं परमात्मा के पंथ पर कैसे पाँव रख सकूँगा ! इस विचार को छोड़ दे और जैसा है वैसा ही पर-मात्मा की शरण में जा। जैसे कमल के पत्ते का संयोग पाकर जल का साधारण बुँद भी मोती की कान्ति पा जाता है, उसी प्रकार तू परमात्मा का संयोग पाकर असाधारण बन जायगा।

अब यद प्रश्न उपस्थित होता है कि अगर किसी में स्तोत्र बनाकर गाने की शक्ति न हो तो उसे क्या करना चाहिए। स्तोत्र छन्दबद्ध होने के कारण बड़ों का अर्थात् विद्वानों का मन चाहे हर ले, लेकिन छोटों का इससे क्या लाभ होगा ? लेकिन स्तोत्र से अगर विद्वानों का ही मनेारंजन होता हो और छोटों को उससे लाभ न पहुँचे तो वद्द स्तोत्र ही क्या ? जवार मोतियों से कम कीमती होने पर भी अधिक कीमती हे:ती है, क्योंकि उससे गरीब और अमीर-सब का काम चलता है। मोती तो सिर्फ अमीरों के ही काम आते हैं। इसी प्रकार वही स्तोत्र मूल्यवान है जिससे सब लोग लाभ उठा सकते हें। मगर जो लोग छन्दबद्ध स्तोत्र से लाभ नहीं उठा सकते हें। मगर जो लोग छन्दबद्ध स्तोत्र से लाभ नहीं उठा सकते वे अपने मन, वचन और काया परमात्मा को किस

३०२ ]

इस संबंध में ग्राचार्य कहते हैं कि जिसके प्रभःव से सव पाप धुल जाते हैं, उस प्रभु की प्रसंगकथा भी सब पापों का नारा कर सकती है, यहाँ तक कि उसका नामकीर्तन भी पापों को नष्ट कर देता है। जिस प्रभु का नामकीर्तन ज्रौर प्रसंगकथा भी पापमोचिनी है उसके स्तोत्र के प्रभाव का कहना ही क्या है!

प्रभु के स्तोत्र में वह शक्ति है कि ज्रन्तःकरण की बलवती प्रेरणा से स्तोत्र बनाने वाला स्वयं इन्द्र की स्तुति का पात्र बन जाता है। जिनके स्तोत्र वनते हैं उनकी कथा भी महान् होती है। इसी कारण स्तोत्र भी महान् बनते हैं।

इतिहास वह है जिसमें बीती बातों का वर्णन हो । इति-हास के लिखने में तो थोड़ी ही देर लगती है और परिश्रम भी कम करना पड़ता है, लेकिन इतिहास में वर्णित कार्यों को करने में कितना परिश्रम हुआ होगा ? कितना समय लगा होगा ? किसी व्यक्ति के चरित को ही लीजिए । चरित की रचना तो सहज ही की जा सकती हैं मगर चरित में लिखित वातों का अमल करने में चरितनायक को कितना परिश्रम करना पड़ा होगा ? कल्पना कीजिए—किसी राजा ने एक सुन्दर और विशाल महल बनवाया । दूसरे आदमी ने उसका वर्णन लिखा कि इस महल में इतने कमरे, इतनी खिड़कियाँ और इतने द्वार हैं, आदि-आदि । बस, मकान की कथा तो इतने में ही समाप्त हो गई; मगर विचार कीजिए कि महल

[ जवाहर-किरणावली

वनाने में कितना श्रम और समय लगा होगा ? इस प्रकार विचार करने पर त्रापको भगवान की कथा की महिमा ज्ञात हेागी । महापुरुषों की कथा पापों को हरए करने वाली होती है । और जिनकी कथा पापों को हरए करने वाली हे।ती है, उन्हीं का स्तोत्र महान् कल्याएकारी होता है ।

त्राचार्य कहते हैं – परमात्या सम्वन्धी कथा भी पापों का विनाश करने वाली होती है। जैसे कमल को विकसित करने के लिप सूर्य तो दूर रहा, उसकी प्रभा ही पर्याप्त है, उसी प्रकार भगवान की स्तुति का तो कहना ही क्या है, उनकी कथा भी पापों का नाश करने वाली है। जिसकी कथा भी पापों को हरए। कर सकती है, उसका स्तोत्र पापों का क्यों विनाश करेगा ? तात्पर्य यह है किस्तोत्र सूर्य के समान है त्रोर कथा प्रभा के समान। ग्रतपव पापों को हरने के लिप कथा ही काफी है। गीता में कहा है

जन्म कर्मच मे दिव्यं-मेवं यो वेत्ति नन्वतः ।

त्यक्रवा देइं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जु न ।!

अर्थात्—जिस दिव्य दृष्टि से मेरा जन्म और कर्म जानने योग्य है, उस दिव्य दृष्टि से जो मेरे जन्म और कर्म के। जान

लेता है, वह देह त्याग कर पुनर्जन्म धारण नहीं करता।

जिनकी कथा से पाप-नाश होता है और फिर जन्म नहीं लेना पड़ता, उनकी कथा कैसी होती है, यह भी जान लेना कावइयक है। कोई भी लोकोत्तर शक्तिसम्पन्न महापुरुष, यकायक महा-पुरुष नहीं बन जाता। त्रात्मा नित्य है त्रौर वह एक भव के पश्चात् दूसरे भव को ग्रहण करता है। दूसरे भव में पहले भव का शरीर नहीं रहता मगर संस्कार त्रवश्य रहते हैं। भव का शरीर नहीं रहता मगर संस्कार त्रवश्य रहते हैं। इस प्रकार एक त्रात्मा त्रपने पूर्वभव के संस्कारों के साथ ग्रगला भव ग्रहण करता है। त्रौर उस भव में त्रपने पूर्व-कालीन संस्कारों में वृद्धि करता है, उन्हें त्रधिक उच्च न्नौर पवित्र बनाता है। इस प्रकार क्रमशः उच्च त्रौर पवित्र बनते हुए संस्कार जिस जन्म में बहुत विकसित हो जाते हैं, उसी भव में त्रात्मा महापुरुष की पदवी प्राप्त करता है। किसी भी महापुरुष की महत्ता उसके वर्त्तमान् जीवन की साधना का ही परिणाम नहीं है, किन्तु भवभवान्तर की चिर साधना का

चाहे भगवान ऋषभदेव की कथा लो, चाहे किसी दूसरे महापुरुष की, उसे पूर्वजन्म की सहायता प्राप्त होती है। पूर्व-जन्म में उन्होंने महान तप और धर्म का क्राचरण करके संसार के कल्याण में भाग लिया है। उस समय उनकी किया जष उत्कृष्ट दशा को पहुँच गई, तब उन्होंने नवीन जन्म धारण किया। इस प्रकार भगवान ऋषभदेव को पद्यचानने के लिप उनके तेरह भवों की कथा देखने की आवश्यकता है। उन्होंने ऋषभदेव के भव में जो महिमा और सिद्धि प्राप्त की है, उसके लिए पहले के बारह भवों में साधना की थी। तब कहीं तेरहवें भव में वे ऋष्भदेव हुए । जो भव्य पुरुष उन कथाओं के साथ अपने जीवन की तुलना करेगा, उनके आदर्श का अनु-सरण करेगा, वह अवश्य ही संसार के जन्म-मरण रूप दुःखों से मुक्त होगा ।

एक पूर्वभव में भगवान् ऋषभदेव गाथापति थे। उस समय उनका जीवन ऐसा दिव्य था कि श्रीमन्त होते हुए भी वे गरीबों से भेदभाव नहीं रखते थे।

त्राज तो बढ़िया खाने और बढ़िया पहनने में ही श्रीमंताई समभी जाती है, लेकिन इस बढ़िया खाने-पहनने के कारण श्रीमन्तेां और गरीबेां के बीच एक जबर्दस्त दीवार खड़ी हेा गई है। यही कारण है कि त्राज वर्गयुद्ध हो रहा है और समाज पंगु बन रहा है।

मित्रो ! सत्य की खोज करो और सत्य को ही अपनाम्रो । कथा को सुनकर यह देखो कि मुफमें सत्य कितना है ? कथा सुनने का यही प्रयोजन है ।

मैं पूछता हूँ—जो पुरुष वढ़िया कपड़े पहनेगा, वह गरीबों के साथ रहेगा ?

'नहीं !'

तो सोचिप कि उसकी श्रीमंताई गरीबों का साथ देने के लिए है या गरीबों से दूर भागने के लिप है ? बढ़िया चटकीले कपड़े पहन लेने पर गरीबों की तो मानों छूत लगती है ! मगर स्मरण रक्खो, सम्पत्ति होने पर जो गरीबों से दूर भागता है

205

उसकी सम्पत्ति पाप रूप हो जाती है। सम्पत्ति में प्रायः वह बात पाई जाती है, इसी कारए सम्पत्ति—परिव्रह—की गएना पाप में की गई है।

पाप सोना-चाँदी में नहीं बैठा है, किन्तु धन की ममता में फँसकर गरीबों से दूर रहने च्रौर गरीबों का रक्कशोषए करके भन बढ़ाने की तृप्एा में पाप है ।

कल्पना कीजिप—पक सेठ वग्धी में बैठा जा रहा है और पक किसान ऋपकी वैलगाड़ी में वैठा जा रहा है। वार्ण में एक तीसरा गरीब चौर बेहाल थका हुआ पथिक मिला। वह ऋगर बग्धी चौर गाड़ी में ऋपने को बिठा ऌेने की प्रार्थना करे तो उसे कौन बैठा लेगा ?

'किसान !'

बग्वी वाले को तेा वह थका हुत्रा बटे।ही भूत-सा दिखाई देगा। लेकिन किसान के दिल में दया उपजेगी और वह श्रपनी गाड़ी में उसे विठा लेगा। इन दोनों में से किसे पुएय-वान समभना चाहिए ? इसीलिए कहा है—

> दया धर्म पाचे तो कोई पुण्यवंत पावे | जाने दया की बात सुद्दावे जी || भारी कर्मो ने भ्रानन्त संसारी,

जारे दया दाब नहिं भ्रावें जी !| दया० ||

गरीबों ग्रीर ग्रमीरों के बीच मेदभाव की दीवाल खड़ी है। गई है, जिससे ग्रमीर लोग गरीबों से ग्रलग रहते हैं। इस त्रमीरों को यह नहीं सोचना चाहिए कि हमें गरीबों की क्या परवाह है ! उनके विना हमारा कौन-सा काम श्रटकता है ? वास्तव में ऋमीर लोग गरीबेां की सहायता के विना एक विन भी नहीं जी सकते। धर्म तो ऊँची चीज़ है। पर मैं **नैतिक जीवन के लि**प ही कहता हूँ । नैतिक जीवन में गरीबेां की सहायता की पद-पद पर ग्रावश्यकता रहती है। ग्रमीरों की विशाल और सुन्दर इवेलियाँ गरीबों के परिश्रम ने ही तैयार की हैं, त्रमीरेां का षद्रस भोजन गरीबेां के पसीने से ही बना है। त्रमीरेां के बारीक त्रौर मुलायम वस्त्र गरीबेां की मिहनत के तारेां से ही बने हैं। याद रक्खो, त्राध्यात्मिक जीवन का पाया नैतिक जीवन है। जिसकी सहायता के विना पक दिन भीकाम नहीं चल सकता उसकी सहायता को भुला देना च्रौर यह कहना कि गरीबेां के बिना हम।रा क्या काम अटकता है, घोर कृतव्वता है। यह कृतव्वता नैतिक पतन के सूचित करती है ।

जैन शास्त्रों में पृथ्वी पानी ब्रादि की दया इसलिप भी बतलाई गई है कि उनकी सहायता से ही जीवन ढि़कता है। जिनकी सहायता पर जीवन निर्भर है, समय पर उनकी याद न करना कृतघ्नता है। विवाह के ब्रवसर पर गरीबेां का चाहे चूरा हो जावे, लेकिन लोग अमीरेां की ही सेवा करते हैं चौर उनके लिए ही थाल सजाते हैं। पर गरीबेां के प्रति ध्यान नहीं देते। यह बड़ी कृतन्नता है।

त्रमीर त्रौर गरीब के बीच की दीवाल गिराने के लिप ही वास्त्र की कथाएँ हैं । श्रीकृष्णजी ने गरीब बूढ़े की ईंटें उठ-वाई तो ऐसा करने से वह दीवाल मज़बूत हुई या ट्रूटी ?

'हूरी !'

घर झ कोई आदमी बीमार हो जाय तो छैल-छवीले लोगों को वह भी प्यारा नहीं लगता। ऐसे समय में गरीब ही सेवा करते हैं। छैल-छबीली बाई के बीमार सासू को सेवा कब श्रच्छी लगेगी? बहुत हुआ तो वह किसी नौकरानी को रख देगी, मगर नौकरानी भी तो गरीबिनी ही है। तो फिर दया किस पर होनी चाहिष्--गरीबों पर या अमीरेां पर ? कौन अधिक दया का पात्र है ?

आप मैनचेस्टर का मलमल पहनने में त्रपना गौरव सम-फते हैं। और खादी पहनने में गौरवहीनता मानते हैं। तो आपके दिल में दया कहाँ रही ? जिस दिन आपके दिल में दया उपजेगी उस दिन आपके शरीर पर बारीक वस्त्र नहीं रहेंगे। भारत की बद्धुत-सी बहिनें, विदेशी वस्त्रों पर पिकेटिंग करने के कारण अपने कोमल शरीर पर लाठियाँ भौर बेंत सहन करती हैं और आप मर्द होकर मी बेपरवाह हैं ? अगर आप पिकेटिंग नहीं कर सकते तो कम से कम स्वयं तो चर्वी

लगे विदेशी वस्त्रों के पहनने का परिस्याग कर सकते हैं ? विदेशी वस्त्रों के व्यवसाय का त्याग तो कर सकते हैं ? मगर श्रापको तो पैसा चाहिए, देश रहे या डूबे, इस बात की चिन्ता **ढी क्या है ? धरना देने वाली बहिनें जो बुरी तरह मार** खा रही हैं उनकी उस मार-पीट का कारण कौन है ? व्यापारी त्रमर विदेशी वस्त्र न बेचें और खरीददार न खरीदें तो उन्हें क्यों इतना कष्ट सहन करना पड़े ? मगर लोग पैसे के लोभ में पड़कर दया भूल गये हैं, धर्म को विसर गये हैं। स्राप मर्द हैं और ग्रापकी मां∽बहिनें पापमय विदेशी वस्त्रों का व्यवहार बन्द कराने के लिए मार खा रही हैं। फिर भी ग्रापको लज्जा नहीं त्राती ? यहां तक कि ग्राप उन वस्त्रों का त्याग नहीं कर सकते । ब्रहंकार त्याग कर देश की भलाई के लिए मार खाने वाली बहिनें। की तपस्या कम नहीं है । मह।रानी देवकी विना श्रपराध हथकड़ी-बेड़ी पहनकर क∣रागार में रहीं, चन्दन-बाला विना अपराध हथकड़ी-बेड़ी में जकड़ी भौंयरे में बन्द रही, अंजना ने विना ग्रापराध घोर ग्रापमान सहन किया, तो क्या इन देवियों के नाम प्रातः-स्मरणीय नहीं हो गये ? जिन देवियों ने घोर संकट सहकर भी सत्य को नहीं छोड़ा है, उनमें कैसी शक्ति रही होगी, इस बात पर विचार करो । थोड़े दिनों पहले किसी केा ख़याल ही न होगा कि बहिनें इस प्रकार लाटियाँ की मार खाएँगी. पर सत्य न मालूम कब किस रूप में प्रकट होता है !

३१० ]

बहिनो, त्रगर आफ्को अंजना, द्रौपदी आदि सतियों की बात याद हो तो आप अपने धर्म का विचार करो । अपने धर्म का विचार करने और उसे व्यवहार में लाने से ही चरित-कथा सुनने का लाभ मिलेगा ।

श्रापको चन्दनवाला की कौन सी पोशाक महत्वपूर्ण मातूम होती है ? देवों द्वारा पहनाई हुई या हथकड़ी-चेड़ी के समय की ? चन्दनबासा के जीवन में एक समय वह था जब उसका सिर मुड़ा हुम्ब्राधा और हाथ-पैर हथकड़ियों-चेड़ियों से उसके जकड़े हुए थे और वह भौंयरे में वँधी पड़ी थी। दूसरा समय वह था जब देवों ने उसे पोशाक पहनाकर सिंहासन पर विराजमान किया था। आपको इन दोनेां अवस्थाओं में से कौन-सी अवस्था अच्छी लगती है ?

'हथकड़ी---बेड़ी वाली !'

भाइयो, तप दुर्जभ है। न मालूम उसका तप कितने महत्त्व का था कि उस श्रवस्था में भी उसे त्रानन्द का ही श्रनुभव हुश्रा। वद्द समझती थी कि धर्म की सजा भुगतने में ता त्रानन्द ही है ! पश्चात्ताप ते। तब हो जब मैं पाप की सजा भुगतूँ !

यह भावना भौर दया श्रापमें कहाँ है ? इसीलिप ते। श्रमीरेां म्रौर गरीबेां के बीच दीवाल खड़ी है । इसी कारण ते। श्रमीर लोग गरीबेां पर निर्भर हेाते हुए भी उनके सुख-दुस्न की परवाह नहीं करते ! परिग्रह में त्रादि से ही पाप है। इस पाप को मिटाने के लिप ही महापुरुषों ने परिग्रह के त्यांग की कथा बनाई है। श्री-रूष्ण में ऐसी शक्ति थी कि वे गर्भ में रहे हुप कंस को मार सकते थे। फिर भी वे ग्वालों के साथ रहे, ग्वालों का काम करते रहे, ग्वालों के वस्त्र पहनते रहे। इसका उद्देश्य क्या था ? सादगी का महत्त्व प्रकट करने के लिप ही उन्होंने ऐसा किया। उन्होंने समाज में बड़े समभे जाने वालों का सम्पर्क गरीबेां के साथ कर दिया। गरीब-त्रमीर के बीच की दीवाल तेाड़ दी और यह दिखा दिया कि सादगी में ही धर्म है। इसी लिप कवियों ने उनके स्तेात्र बनाये हैं। एक कवि कहता है---

मोर मुकुट सिर पर धरें, उर गु'जन की माख ।

वा झवि मेरे उर बसो, सदा विहारीलाब ()

कवि विहारीलाल कहते हैं---मेरे हृदय में वही वेष बसा रहे जिसमें सिर पर मोर-पंख का मुकुट है, गले में चिर्भियों की माला है और कमर में लंगोटा है !

कवि ने यहाँ उस रूप की कामना की है जिसके लिप धन की ब्रावश्यकता नहीं होती। उसने धनिकों के वेष की कामना नहीं की। श्रीरुप्ए ने घनिकों ग्रौर गरीबेांके बीच की दीवाल तेाड़ने के लिप ही यह चरित रचा था।

श्रीमंतों श्रोर गरीब़ों के बीच की दीवाल तोड़ने वाले महापुरुषों में भगवान ऋषभदेव सब से प्रथम हैं। उन्होंने उस समय के निरुद्यम लोगों सेकहा था कि कल्पवृ्त्त की त्राशा छोड़कर उद्योगी बनो। उन्होंने स्वयं कला और विज्ञान द्वारा लेगों को स्वावलम्त्री बनना सिखलाया था। इसी से प्रजा खतंत्र जीवन का लाभ लेने वाली बन सकी। उन्होंने त्रपने लम्बे जीवन का एक बड़ा भाग प्रजा के नैतिक जीवन का सुधार करने में लगाया। जव वे नैतिक जीवन की शिद्वा दे चुके तो बाद में उन्हेंगे धार्मिक और ग्राध्यात्मिक जीवन का पाठ पढ़ाया। नैतिक जीवन के ग्रमाव में धार्मिक जीवन का पाठ पढ़ाया। नैतिक जीवन के ग्रमाव में धार्मिक जीवन का पाठ पढ़ाया। नैतिक जीवन के ग्रमाव में धार्मिक जीवन ब्यतीत नहीं किया जा सकता। इसी कारण भगवान् ने धार्मिक जीवन की शिक्षा देने से पहले जीवन को नीतिमय बनाने की शित्ता दी थी। ग्राध्यात्मिक जीवन ऊँचा ग्रवश्य है पर उसका ग्राधार ते। नैतिक जीवन ही है !

धन्ना सेठ ने ढिंढेारा पिटवा दिया था कि जिस्रके पास कपड़ा, भोजन, पूंजी या सवारी न हो, वह मुफ से ले ले। मेरे साथ जो चलना चाहे, चल सकता है। परदेश में जो खर्च होगा, मेरा होगा और जो श्रामदनी होगी, कमाने वाले की होगी। ऐसा करने से गरीब-श्रमीर के बीच की दीवाल टूटी या मज़बूत हुई ?

इसलिए मानतुंगाचार्य कहते हैं—'प्रभो ! क्रापकी कथा का रहस्य समभने वाले के भी पाप धुल जाते हैं।' क्रगर क्राप क्रपने पाप धोना चाहते हैं तो क्राप भी गरीबों की सुध लीजिए। एक गरीब क्रापके पास भूख का मारा तड़फड़ाता रहे क्रौर बादामपाक उड़ाता रहे, दूसरा कड़ाके की सर्दी में सिकुड़ता और काँपता रहे और आपकी पेटियाँ कपड़ों से भरी पड़ी रहें, यह कितनी घोर निष्ठुरता है ? ऐसा निष्ठुर ब्यक्ति कभी दयाधर्म पा सकता है ?

'नहीं !'

आश्चर्य की बात तो यह है कि आजकल के कतिपय धर्म-गुरु कहलाने वाले लोग भा यह शित्ता देते हैं कि तुम तो मौज़ करो और दूसरे मरते हैं तो उन्हें मरने दो। उनका कथन है कि जो मोटर या बग्धी में बैठा है वह पुएयवान है और जो थका हुआ पड़ा है वह पापी है। परपी अपने कर्म खपाता है। उसे सहायता देकर कर्म खपाने में बाधा क्यों पहुँचाते हे। ? कैसी अनेाखी शिक्षा है ? ऐसे पाखंडेंा को चलते भी देखोगे और डूबते भी देखोगे। वास्तविक बात तो यह है कि जिसका नैतिक जीवन पतित है उसका आध्यात्मिक जीवन ऊँचा हो ही नहीं सकता। अतएव जीवन को नीतिमय बनाओ। हृदय में दीन-दुखियों के प्रति प्रेम रक्खो, सत्य का आचरण करेा, सादगी से रहो और परमात्मा की कथा का स्मरण करो।

त्रपने संघ को साथ लेकर जब घन्ना सेठ व्यापार के लिए जा रहे थे, तब एक मुनि ने कहा— इस जंगल को पार करने के लिर हम भी तुम्हारे साथ चलते हैं। घन्ना सेठ ने कहा— त्रवइय चलिए। त्रापके साथ चलने से बढ़कर बात त्रौर क्या होगी। मेरा त्रहोभाग्य है कि ग्राप साथ चल रहे हैं।

३१४ ]

जंगल में सेठ ने भ्रपने सब साथियों की रत्ता की। सब को श्रपने खेमे में रक्खा। सब की सार-सँभाल की। परन्तु मुनि गुफा में बैठे थे, इस कारए घन्ना सेठ उनकी सँभाल नहीं कर सके। इस कारए रात भर उन्हें मुनि की चिन्ता लगी रही। प्रातःकाल होते ही सेठ, मुनि के पास पहुँचे श्रौर श्राँखों में श्राँसु भर कर उनसे त्तमाप्रार्थना करने लगे। मुनि ने कहा—हम तेरी सहायता से बड़े मज़े में श्राये हैं। तू चिन्ता क्यों करता है ?

इन मुनि की सेवा के प्रभाव से धन्ना सेट ने तीर्थंकर गेात्र की नींव डाल ली ।

मित्रो ! उनकी यह कथा पाप को हरए करेगी या नहीं ? श्राप गरीबेां की ओर ध्यान दो श्रौर ऐसा उपाय करेा कि कोई भूखों न मरे । गरीबेां में त्राज जो त्रशक्तता है वह त्राप लोगों में सादगी न होने के कारए है । त्राप सादगी को श्रपनाएँ तो गरीबेां की दुर्दशा बहुत कुछ दूर हो सकती है । ऐसा करने पर ही परमात्मा की भक्ति सार्थक होगी । प्रभु की कथा का यही त्रादेश है । प्राणीमात्र के सुख के लिए यत्नशील होना श्रौर स्वार्थभावना का परित्याग कर देना ही परमात्मा की भक्ति करना है । ऐसा करने वाले निष्पाप श्रौर निस्ताप बनते हैं ।

(5)

नात्यद् मुतं मुवनभूषण ! भूतनाथ ! भूतैर्गु गैर्भु वि भवन्तमभिष्टुवन्त: । तुल्या भवन्ति भवतो ननु तेन किं वा, भूत्याश्रितं य इह नात्मसमं करोति ॥ १०॥

अर्थ—हे लोक के भूषए ! हे प्राणियों के नाथ ! आपके वास्तविक शुणों के द्वारा आपकी स्तुति करने वाले भक्त आपके ही समान हो जाते हैं; यह कोई अद्भुत बात नहीं है। आखिर उस स्वामी से लाभ ही क्या है जो अपने आश्रित जन को अपने समान वभव वाला नहीं बना देता है !

> दृष्ट्वा भवन्तमनिमेषवित्तोकनीयं, नान्यत्र तोषमुपयाति जनस्य चच्चुः । पीरवा पयः शशिकरद्युतिदुग्धसिन्धोः, चारं जलं जलनिधेरसितुम् क इच्छेत् ॥ १ १॥

त्रर्ध-प्रभो ! त्राप टकटकी लगाकर देखने ये।ग्य हैं। त्रापको देख लेने के बाद भक्त के नेत्र किसी दूसरे को देखकर संतोष नहीं पाते । चन्द्रमा की किरणों के समान धवल त्तीरसागर का जल पी लेने के पश्चात् साधारण समुद्र का जल कौन पीना चाहेगा ?

## (क)

हे अुवनभूषए ! हे भूतनाथ ! मुफे इस बात से आश्चर्य नहीं होता कि आपके गुणों का अभ्यास करने वाला, आपके गुऐोां में तल्लीन हो जाने वाला, और आपका स्मरए करने वाला आप सरीखा ही हो जाता है । ऐसा होना कोई अद्भुत बात नहीं है । संसार में भी देग्वा जाता है कि लक्ष्मीवान की सेवा करने वाले को लक्ष्मीवान अपना-सा बना लेता है । फिर जो तेरा भजन करके तेरी शरण में आए, वह अगर तेरे ही समान बन जाप तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ?

समुद्र में पड़े हुए को जब कोई आधार न मिल रहा हें।, तब क्रचानक ही त्रगर नौका का आश्रय मिल जाय तो उरुके त्रानन्द का पार नहीं रहता। वह नौका पाकर अत्यन्त प्रसन्न होता है। इसी प्रकार भवसागर में पड़े हुए प्राणियों के लिए परमात्मा परम आधार है और भक्त जन इस आधार को पाकर असीम और अनिर्वचनीय ज्ञानन्द ज्रनुभव करते हैं!

किसी सेठ की सेवा करने पर सेठ सेवक पर प्रसन्न होकर उसके दारिद्रच दूर कर देता है। सेठ की सची सेठाई इसी में है कि वह अपने उपकारक या सहायक के उपकार के प्रति कृतवता प्रकट करे और उसे अपना-सा बना ले। जो सेठ अपने सेवक की सम्पूर्ण शक्तियों को अपने हित में प्रयुक्त करता रहता है, उसके द्वारा धन-दौलत, यश, प्रतिष्ठा ज्ञादि Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat ३१= ]

प्राप्त करता है, किन्तु उस सेवा का बदला श्रपनी श्रोर से उचित रूप में नहीं देता, उसे कृतज्ञ या कर्त्तव्यनिष्ट नहीं कहा जा सकता । सच्चा श्रीमान् ऐसा नहीं करेगा ।

इसी प्रकार ग्रामस्वामी, देशस्वामी और चकवर्ती की सेवा से अधिक-ग्राधिक लाभ होता है। चकवर्ती की सेवा करने पर चकवर्ती राजा का भीपद दे देता है। और चकवर्ती भी अपने राज्य की उन्नति की आशा से इन्द्र की सेवा करता है। अर्थात् चकवर्ती भी इन्द्र की आशा रखता है और हे प्रभो ! इन्द्र भी तेरा दास है। ऐसी स्थिति में अगर मुके आप मिलगये तो फिर क्या प्राप्त करना शेष रह गया ?

गरीब लेग सेठ की सेवा करते हैं और सेठ ग्रामधनी की सेवा करता है। वह जानता है ग्रामधनी ग्राम का स्वामी है। मेरा वैभव उसी के अनुग्रह पर निर्भर है। वह चाहेगा तो रह सक्ँगा, नहीं चाहेगा तो गाँव छोड़कर भागना पड़ेगा। ऐसा सोचकर सेठ, ग्रामधनी की सेवा करता है। और ग्राम-धनी, देशधनी की सेवा करता है। देशधनी चक्रवर्त्ती की ग्राशा रखता है और सेाचता है कि चक्रवर्त्ती की रूपा रहने पर ही मैं राजा रह सकता हूँ। मगर चक्रवर्त्ती भी देव की बाशा रखता है। वह समझता है कि मेरा ग्रखंड पकछ्त राज्य देवी रूपा पर ही निर्भर है। देवी रूपा से जनायास ही जो कार्य हो जाता है वह देवी रूपा के ग्रभाव में बहुत कुछ प्रयस्न करने पर भी नहीं हो सकता। इस कारए चक्रवर्त्ती, इन्द्र की आशा रखता है। और चक्रवर्त्ती का आराध्य देव-राज इन्द्र भी तेरी आराधना में ही अपनी कृतार्थता समकता है। जौर सव तो भौतिक लालसा से एक-दूसरे की सेवा करते हैं, परन्तु इन्द्र को भगवान से क्या लालसा पूरी करनी है ? प्रमे। ! इन्द्र किस आशा से तेरी सेवा करता है ?

इन्द्र भगवान् की सेवा करता है, इस बात पर विचार करने से विदित होता है कि इन्द्र बन जाने पर भी और इन्द्र की सेवा करने पर भी ज्ञात्मा सनाथ नहीं हो सकता। इन्द्र स्वर्ग का स्वामी है, देवगए का राजा है, छोकोत्तर राक्तियों का निधान है, अनुपम वैभव उसे प्राप्त है, फिर भी वह सनाथ नहीं है । जब इन्द्र की श्रायु पूर्ण हो जाती है श्रीर वह **श्रपने पद से च्युत होता है तो उसे** ग्राघार देने वाला दूसरा कोई नहीं है। इन्द्राणी श्रपने स्वामी की रत्ता नहीं कर सकती। सामानिक देव, लोकपाल या श्रात्मरत्तक देव देखते रह जाते हैं, मगर इन्द्र को गिरने से नहीं बचा सकते । उस समय इन्द्र भी श्रनाथ हो जाता है। जो श्रपने कृपाकटाक्ष से एक दिन दूसरों के। निहाल कर देता था, काल झाने पर उसे कोई बचा नहीं सकता और न वह श्राप ही बच सकता है। इसी कारख इन्द्र भी कालविजेता परमात्मा की शरण में जाता है। परमात्मा की शरण प्रहण करने के प्रश्वात काल का जोर नहीं चलता।

**इस प्रकार इस विशाल विश्व में एक पर दूसरे की सत्ता** + Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com बात एक ही है । भक्तामरस्तोत्र में ही इसका स्पष्टीकरण कर दिया गया हैः— ्रतामन्ययं विभुमचिन्त्यमसंख्यमाद्यम्,

भगवान् को चाहे अनन्तनाथ कहो, चाहे आदिनाथ कहो,

वद्याणमीश्वरमनन्तमनङ्कवेतम् |

योगीश्वरं विदितयोगमनेकमेकं ,

ज्ञानस्वरूपममलं प्रवदन्ति सन्तः ॥

त्रर्थात्—हे प्रभो ! संत पुरुष अनेक नामों से तेरी उपा-सना करते हैं। कोई तुमे अव्यय ( अच्युत ) कहता है, केाई विभु, अचिन्त्य, असंख्य, आध, ब्रह्मा, ईश्वर, अनन्त, अनंग-केतु, आदि नामों से तुमे पुकारता है। मगर तू वास्तव में एक है। इन सब नामों में तेरी ही राक्ति व्याप्त है। परमात्मा के वाचक सभी शब्द तेरे ही गुणों पर प्रकाश डालते हैं।

चल रही है, परन्तु एक सत्ता वह है जिस पर किसी की सत्ता नहीं चलती | उस सत्ता का श्राश्रय समस्त दुःखों का श्रन्त करने वाला है । वह स्वतः मंगलमयी सत्ता श्रपने श्राश्रित को मंगलमय बना लेती है । वह सत्ता क्या है ?

श्रनन्त जिनेश्वर नित नमू,

**न्न**द्भुत ज्योति श्रलेख |

ना कहिये ना देखिये,

जाके रूप न रेख ॥ श्रनन्त० ॥ यहाँ भगवान् अनन्तनाथ को नमस्कार किया गया है ।

[ ३२१

वह परमात्मशक्ति वड़ी त्रद्भुत है। न त्राँख उसे देख सकती है, न जिह्ना उसे कह सकती है। वहाँ किसी इन्द्रिय की पहुँच नहीं हो पाती।

प्रश्न हो सकता है—जब वह शक्ति इतनी त्रगम त्रगोचर है तो हमें उसका पता किस प्रकार लग सकता है ? हम उसे कैसे ध्यान में लावें ?

आज संयोगवरा शरद्पूर्णिमा है ? प्रंथों में त्राज की पूर्णिमा की बड़ी महिमा गाई गई है। प्रंथों के कथनानुसार त्राज वनस्पति में रस आता है। त्राज आपके अन्तःकरण में भी ऐसा रस उत्पन्न होना चाहिए, जिससे लोहा भी कंचन बन जाता है। इस रसायन को बनाने के लिए मेरी बात पर ध्यान दो। अगर त्रापने ध्यान दिया तो रसायन अवद्य बनेगी।

जो शक्ति श्राँखों से देखी नहीं जा सकती श्रौर जिसका वाणी द्वारा वर्णन नहीं हो सकता, उस पर विश्वास हुश्रा, वह शक्ति भापके ध्यान में श्रा गईं तो श्रापके भीतर एक ग्रभूतपुर्व श्रौर श्रद्भुत शक्ति पैदा होगी। वही शक्ति तो रसा-यन है ! उसे देखकर कह नहीं सकते फिर भी उसकी सत्ता भूखंड श्रौर श्रवाधित है। दृश्य शक्ति में श्रदृश्य शक्ति काम करती है। उस श्रदृश्य शक्ति को पहिचान लो तो वस रसा-यन बन गई। लेकिन उस शक्ति की ओर आपका ध्यान नहीं जाता। श्रापकी भारता तो इन्द्रियों का खेल देखने में ही लगी

[ जवाहर-किरणावली

**રૂ**રર ]

रहती है । उसे उस ग्रदश्य सत्ता को पहिचानने का त्रवकाश नहीं मिलता । फिर वह ज्ञान में ब्रावे कैसे ? त्रदश्य शक्ति केा जानने के लिप एक उदाहरण लीजिए—

एक सेठ कलकत्ता में है और सेठानी घर पर है। सेठ कलकत्ता में धन कमाता है और सेठानी बीकानेर में, अपनी हवेली में बेठी रहती है। फिर भी सेठ की कमाई में सेठानी की शक्ति कुछ काम करती है या नहीं ?

'करती है !'

सेठानी कमाई के लिप कोई काम करती हो, यह नहीं देखा जाता और न सेठानी की शक्ति ही देखी जाती है, फिर कैसे मान लिया कि सेठानी की शक्ति कलकत्ते में भी अट्रश्य रूप में काम करती है ?

आप यहाँ बैठे हैं। त्रापको मालूम नहीं कि मेरे घर खाने को क्या बना है। लेकिन आप भोजन करने बैठे और मेवे की खिचड़ी आपके सामने आई, जो आपको प्रिय लगी। अब आप विचार कीजिए कि आपकी राक्ति ने मेवे की खिचड़ी बगाने में कुछ भाग लिया है या नहीं ?

'लिया है !'

इष्ट गंध, इष्ट रस और इष्ट स्पर्श आदि विषय पुएय के प्रभाव से प्राप्त होते हैं। वह पुएय क्या है ? आपका पुएय आपकी ही शक्ति है, जिसके द्वारा नाना देशों में आपके लिप नाना प्रकार के उपभोग के योग्य पदार्थ तैयार होते हैं। जिस पदार्थ में आपकी शक्ति ने काम नहीं किया होगा वह आपको मिल ही नहीं सकता। मगर देखना तो यह चाहिए कि वह किस प्रकार अपना काम करती है। इन उदाहरणों के आधार से अदृश्य शक्ति को पहचानने का प्रयत्न करो झौर कहो—

ग्रनन्त जिनेश्वर नित नमूं,

श्वद्भुत ज्योति छलेख !

ना कहिये ना देखिए,

जा के रूप न रेख ॥

में अनन्तनाथ या आदिनाथ भगवान् की जिस शक्ति के विषय में कह रहा हूँ. अह अनन्त है। आपकी शक्ति का अन्त है, मगर उस शक्ति का अन्त नहीं है। वह काल से अनन्त है और परिमाण से भी अनन्त है। ऐसी शक्ति कितनी अद्भुत होगी, जरा इस बात पर विचार कीजिए। अपने मन को उस शक्ति की ओर खींच ले जाइए।

उस शक्ति की त्रोर मन की गति किस प्रकार हो सकती है ? इस प्रश्न का उत्तर शब्दों द्वारा देना कठिन नहीं है, यद्यपि उन शब्दों के ब्रनुसार साधना करने में कठिनाई हो सकती है। पर वह कठिनाई ज्ञारंभ में ही मालूम हेागी, ज्ञागे नहीं। ब्रालस्य से यह काम न होगा। वह शक्ति तुम्हारे उद्-योग चौर तुम्हारी निष्ठा में है। शुद्ध निष्ठा रखकर उद्दयोग में लगने से ही उस शक्ति के दर्शन हो सकते हैं।

भारत में अंगरेजी राज्य के संस्थापक लार्ड क्लाइन के Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

िजवाहर-किरए।वली

**ર**ે રે સ્ટે

संबन्ध में एक बात सुनी थी। उसने एक बार ढाका के नवाब से मिलने की इच्छा प्रकट की। नवाब ने मिलने का समय दिया श्रौर साथ ही कहला भेजा कि तुम्हें नीचे खड़ा रहना पड़ेगा । क्लाइव ने उत्तर दिया—मुमे जहां खड़ा करोगे वहीं खडा रह जाऊँगा।

नवाब ने क्लाइच से मिलने की तैयारी की। उसने अपने गुलामों को अञ्छी पोशाक पहनाकर कतार में खड़ा किया। गुलाम नियमानुसार हाथ बांध कर श्रौर सिर नीचा करके खडे़ हो गये। क्लाइव को नीचे स्थान पर बिठलाया गया श्रौर नवाब साहब रौव के साथ तख्त पर विराजमान हुए ।

नवाब की धारणा थी कि जिसके पास जितने ज्यादा गुलाम हों, वह उतना ही बड़ा ग्रादमी हेला है। ग्रतएव नवाब ने क्लाइव से पूछा—तुम्हारे बाद शाह के यहां कितने गुलाम हैं ? क्लाइव---गुलाम हैं ही नहीं।

नवाब---तुम्हारा बादशाह इतना बड़ा है श्रोर गुलाम हें ही नहीं ?

क्लाइव ने श्रपना विचार पलट कर कहा- नहीं, हैं तो सही। नवाब-कितने हैं ?

क्लाइव--उनकी कोई निश्चित संख्या नहीं है। नवाब---परस्पर विरोधी बातें कैसे कह रहे हे। ? क्लाइव – समभ में फर्क है; बातें विरोधी नहीं हैं । नवाब--समभ में फर्क कैसा ?

क्लाइच—हमारे बादशाह के यहाँ गुलाम तो हैं, पर जिस्म के नहीं, दिल के गुलाम हैं ।

नवाब को कुछ नवीनता मालूम हुई। उसने पूछा--म्या मतलब है ? दिल के गुलाम कैसे होते हैं।

क्लाइच—जिस्म का गुलाम गुलामी के बदले में धन चाहता है त्रौर वह तभी तक गुलाम रहता है जब तक उसे रकावियों में अच्छा खाना मिलता रहता है। लेकिन दिल का गुलाम ऐसा है कि गुलामी छोड़ देने के लिए उसके टुकड़े-टुकड़े कर दिये जाएँ तो भी वह अपने मालिक से नहीं बद~ लता। उन्हीं गुलामों में से एक मैं भी हूँ।

मित्रो ! त्रापको भी उस त्रदृश्य शक्ति के इसी प्रकार के दास बनना चाहिए । कहा गया है—

दीनदयाल दीनबन्धु के।

खानाजाद कहास्यां राज ||

तन धन प्राग समर्पी प्रभु ने ।

इन पर वेगि रिकास्यां राज ||

श्राज म्हाश संभव जिनजी रा ।

हित चित से गुग गास्यां । राज।।

परम प्रभु के ऐसे गुलाम बनो तो संसार तुच्छ जाब पड़ेगा और प्राय जाने पर भी स्वामी से विमुख न होओगे ! हदय में परमात्मा का वास होते ही रस का ऐसा प्रवाह बहने लगेगा मानो शरद्पूर्णिमा के चन्द्र का रस जापके ही हद्दय में

िजवाहर-किरणावली

महाभारत के अनुसार अर्जुन और दुर्योधन श्रीकृष्ण को श्रपनी-श्रपनी श्रोर से युद्ध में सम्मिलित होने का निमंत्रण देने गये थे। कृष्ण उस समय सो रहे थे। उन्हें जगाने का तो किसी में साहस नहीं था, अतएव दोनेां उनके जागने की प्रतीक्षा करने लगे। ऋर्ज़न में कृष्ण के प्रति सेवकभाव था, श्रतपव उसने उनके चरऐां की त्रोर खड़ा रहना उचित समझा। वह चरलों की ओर ही खड़ा हे। गया। दुर्योधन में त्रहंकार था । वह सोचता था—मैं राजा हे कर पैरेां की ओर कैसे खड़ा रह सकता हूँ १ इस ग्रमिमान के कारण वह रुष्ण के सिर की ओर खड़ा हुन्रा। कृष्ण जागे। कोई भी मनुष्य जब सोकर उठता है तो स्वाभाविक रूप से पैरों की क्रोर वाले मनुष्य के समीप ऋौर सिर की ऋौर वाले मनुष्य से दूर हेा जाता है। इसके अतिरिक्त पहले उसी पर दृष्टि पड़ती है जो पैरों की त्रोर खड़ा होता है। इस नियम के अनुसार श्वर्जुन, कृष्ण के नज़दीक हे। गये श्रीर श्रर्जुन पर ही उनकी दृष्टि पहले पडी।

दुर्योधन पश्चात्ताप करने लगा कि सिर की तरफ क्यों खड़ा हेा गया ! हाय ! मैं पैरों की तरफ क्यों नहीं खड़ा दुन्ना ! क्रर्जुन, कृष्ण से पहले मिल रहा है । कहीं ऐसा न हेा कि वे उसका साथ देना स्वीकार कर लें । मैने इतनी दीड़--धूप की । कहीं पेसा न हेा कि मेरा ज्ञाना वृथा हेा जाय ! बीकानेर के व्याख्यान ]

इस प्रकार सोचकर दुर्योधन ने किसी संकेत द्वारा रुष्ण पर अपना त्राना प्रकट कर दिया।

त्रर्जुन के प्रणाम करने पर श्रीकृष्ण ने त्राने का कारण पूछा । श्रर्जुन ने कहा—कौरवों के साथ युद्ध होना निश्चित हेा चुका है । त्रतएव मैं त्रापको युद्ध का निमंत्रण देने त्राया हूँ ।

श्रीकृष्ण—मुभे जो क्रामंत्रित करे, मैं उसी के यहाँ जाने को तैयार हूँ। लेकिन दुर्योधन भी क्राया है। उसे भी निराश करना उचित नहीं होगा। इसलिए एक ओर मैं हूँ क्रौर दूसरी क्रौर मेरी सेना है। दोनेां में से जिसे चाहेा, पसंद कर लो।

त्रर्जुन को श्रीकृष्ण पर विश्वास था। उसने कहा—मैं म्रापको ही चाहता हूँ।

अर्जुन की माँग सुनकर दुर्योधन बहुत प्रसन्न हुन्रा । वह मन में सोचने लगा—मेरा भाग्य त्रच्छा है, इसी कारण तो क्रर्जुन ने सेना नहीं मांगी । युद्ध में तेा त्राखिर सेना ही काम प्राएगी । त्रकेले रूष्ण क्या करेंगे ?

त्रर्जुन के बाद दुर्योधन की बारी क्राई। उससे भी क्राने का प्रयोजन पूछा गया। दुर्योधन ने भी यही कहा कि मैं भी युद्ध का निमंत्रण देने क्राया हूँ। श्रीकृष्ण ने कहा—ठीक है। एक क्रोर मैं क्रोर दूसरी क्रौर मेरी सेना! क्रर्जुन ने मुफे मांग लिया है। तुम क्या चाहते हे। ?

दुर्योधन मन में सोच रहा था कि मैं अकेले रूप्य को लेकर क्या करूँगा? मुझे ते। सेना चाहिए जो काम आएंगी। मगर प्रकट रूप में वह ऐसा नहीं कह सका। उसने कहा— जिसे अर्जुन ने मांग लिया है उसे मांगने से क्या लाभ ? मांगी हुई चीज़ को फिर मांगना क्षत्रियों का काम नहीं है। अतएव ब्राप ब्रपनी सेना मुझे दे दीजिए।

रूष्ण बड़े चतुर थे। दुर्योधन की समभ पर मन ही मन वह हँसे और सोचने लगे—दुर्योधन को मुभ पर विश्वास नहीं है, मेरी सेना पर विश्वास है ! त्राखिर उन्होंने कहा— क्रर्जुन मैं तुम्हारा हूँ और दुर्योधन ! सेना तुम्हारी है।

त्रर्जुन केा कृष्ण पर त्र्यौर दुर्योधन केा सेना पर विश्वास था। फल क्या हुत्रा ? गीता के त्रन्त में कहा है—

यत्र योगेश्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः।

संजय धृतराष्ट्र से कहते हैं---ग्राप युद्ध के विषय में क्या पूछते हैं ? यह निश्चित समझिए कि जिस त्रोर योगेश्वर कृष्ण श्रोर धनुर्धर त्रर्जुन हैं, विजय उसी पत्त की होगी। विरोधी पत्त को विजय मिलना त्रसंभव है।

गीता की आलंकारिक भाषा में उलभा रहने वाला यही सममेगा कि गीता लड़ाई के लिए उत्साहित करने वाली पुस्तक है। लेकिन अलंकारों के आवरण को दूर करके उसके तथ्यों को समभने वाला ही उसके मर्म को समभ सकता है। गीता अगर सिर्फ महाभारत युद्ध के लिए ही थी तेा अब किस काम की ? और लड़ाई कराने वाली पुस्तक को हाथ में लेने की आवद्दयकता ही क्या है ? मगर बात ऐसी नहीं है।

[ ३२६

सम्यग्दष्टि के साथ उसे समझने का प्रयत्न करने पर उसमें कई खूबियां मिलती हैं।

शास्त्र वह है जिसके सुनने पर च्रात्मा में नवीन ज्योति जागृत होती है। जिसके सुन लेने पर भी नवीन ज्योति नहीं जागती, उसे सुनेा भले ही, पर ज्योति जागने पर कुछ निराली ही वात होती है।

गांधीजी ने गीता की त्रन्तिम टिप्पणी में लिखा है-योगेश्वर रुष्ण का ऋर्थ है, अनुभवसिद्ध शुद्ध ज्ञान और ऋर्जुन का आशय है-उस शुद्ध ज्ञान के अनुसार की जाने वाली किया। थोथा ज्ञान काम का नहीं। थोथी किया भी निकम्मी है। अनुभवसिद्ध शुद्ध ज्ञान से युक्त शुद्ध किया ही सुफलदायिनी होती है। जहां दोनों का समन्वय है, वहाँ सिद्धि हाथ बांधे खड़ी रहती है।

श्रीऋष्ण ने कद्दा था—हम शस्त्र नहीं उठाएँगे, केवल झान देंगे । इसका ऋर्थ यही है कि झान प्राप्त करके किया करने से ही सिद्धि प्राप्त होती है ।

इतं ज्ञानं क्रियाद्दीनं, इता चाज्ञानिनां किया।

किया से शून्य झान और झान से शून्य किया-दोनों बेकार हैं। सारांश यह है कि उस त्रदृश्य शक्ति पर विश्वास रखकर निष्काम भाव से. झानयुक्त किया करेागे तो बेड़ा पार हुए विना नहीं रहेगा।

## (ख)

आचार्य मानतुंग कहते हैं — हे भुवनभूषण ! मुफ्ने इस बात में कोई आश्चर्य नहीं जान पड़ता कि आपकी स्तुति करने वाला आप जैसा बन जाता है। ऐसा दोना तो स्वाभा-विक है। या तो अनहेानी वात हो जाने पर आश्चर्य होता है या जिससे जो काम होना संभव न प्रतीत होता हो, फिर भी बह उसे कर डाले। विनीत पुत्र पिता की और पतिवता स्त्री पति की सेवा करे तेा आश्चर्य नहीं। आश्चर्य तेा तब है, जब अविनीत पुत्र पिता की और असती स्त्री पति की सेवा करे! इस कथन के अनुसार परमात्मा के गुणें का स्तवन करने से, स्तवन करने वाला अगर स्वयं परमात्मा वन जाता है तेा आश्चर्य ही क्या है!

प्रश्न किया जा सकता है—परमात्मा त्रनादि त्रौर त्रनंत है। ऐसी स्थिति में परमात्मा के गुणों का स्तवन करने वाला परमात्मा किस प्रकार वन सकता है ? क्या त्रात्मा में ऐसे गुए हैं कि वह परमात्मा के साथ एकात्रता साध कर परमा– त्मा बन जाए ? त्रात्मा त्रौर परमात्मा जब त्रलग-त्रलग हैं तेा त्रात्मा का परमात्मा वन जाना अचरज की बात क्यों नहीं है ?

जय तक वस्तु का ठीक-ठीक स्वभाव मालूम नहीं होता तब तक भ्रम बना ही रहता है । परन्तु गम्भीर विचार करके वस्तुस्वरूप समभ लेने पर भ्रम हट जाता है। आत्मा और परमात्मा के विषय में पहली बात यह समभ लेना आवश्यक है कि वास्तव में दोनों में कोई मौलिक अन्तर नहीं है। मैं अनेक बार कह चुका हूँ कि आत्मा जय तक आवरणें से लिपटा है, जब तक उसकी अनन्त शक्तियाँ कुंटित हैं, तव तक वह आत्मा है। आत्मा की सम्पूर्ण मलीनता हट जाती है, आत्मा अपनी शुद्ध दशा में आ जाता है, तब उसमें 'परम' विशेषण लगा दिया जाता है। अर्थात् आत्मा परम-आत्मा—परमात्मा कहलाने लगता है। अर्थात् आत्मा परम-आत्मा—परमात्मा कहलाने लगता है। परमात्मा को अनादि मानना भ्रमपूर्ण है। आर आत्मा लाख प्रयत्न करने पर भी परमात्मा नहीं बन सकता तो उसका पुरुषार्थ व्यर्थ ही सिद्ध होता है। अतपव यह निश्चित है कि आत्मा, परमात्मा के प्रति जब पकात्र बन जाता है तो वह स्वयं परमात्मा का रूप धारण कर लेता है।

त्राप भोजन करते हैं। मेज्य पदार्थें। में किसी का नाम रोटी है, किसी का नाम भात है, किसी का त्रौर कुछ । इन मेज्य वस्तुत्रों को जब त्राप प्रहण करते हैं तो वह शरीर का रूप घारण कर लेती हैं। पहले जो त्राहार के रूप में थीं वही त्रब शरीर के रूप में परिणत हो जाती हैं। शरीर में भी उनके नाना रूप बनते हैं, जैसे रक्त, मज्जा हड्डी त्रादि ! यह सब धातुएँ त्रन्न से ही बनी हैं। ग्रज्ञ में यह जो विलन्नण परि-वर्तन हुन्ना है सो आपक़ी चैतन्यशक्ति के प्रताप से ही हुन्ना है । मुर्दे के पेट में रोटी ठुंस दी जाय तो वह सड़-गल जायगी। उससे रस, रक्त आदि नहीं बनेगा। चैतन्य शक्ति के संयोग से अन्न के द्वारा रक्त आदि धातुओं के निर्मार्ण का कार्य प्रतिदिन, यहाँ तक कि प्रतिच्च , होता रहता है। अपनी चेतना में ऐसी अद्भुत द्यक्ति है। मगर हम लोग इसका विचार ही नहीं करते कि चेतन आत्मा में कैसी-कैसी शक्तियाँ भरी हैं। रोटी से रक्त बनता है, इस बात को छोड़ कर अब आगे की बात पर विचार कीजिए। यह देखिए कि उस रोटी से आत्मा में कौन-कौन-सी शक्तियाँ निखरती हैं। दूध का आहार नहीं किया गया हो और वह पात्र में पड़ा हो तो जगत् के किसी भी वैज्ञानिक में यह शक्ति है कि वह उसे आँख के रूप में परिएत कर सके ? जिन आंखों से आप देखते हैं, उन्हें बनाने की किसी में ताक़त है ? लेकिन आपका चिदानन्द नित्य ही बनाता रहता है।

जब आप चैतन्य शक्ति के द्वारा जड़ से भी सब काम करा सकते हैं, जड़ भी आपकी चेतन्य शक्ति से मिल जाता है और उस जड़ केा भी आपके चैतन्य से शक्ति मिलती है। तो फिर क्या आश्चर्य है कि आत्मा, परमात्मा से लगकर परमात्मा बन जाता है ? जब उस अन्न केा आपकी आत्मा शक्ति प्रदान करती है तो आत्मा को परमात्मा शक्ति क्यों नहीं देगा ?

मित्रो ! संसार की समस्त शक्तियों से आपकी चैतन्य शक्ति बढ़कर है और जलोकिक है । जड़ शक्तियों केा पकत्रित करके ब्रागर आप चैतन्य शक्ति से तोलेंगे तो पता चलेगा कि अन्य बीकानेर के व्याख्यान ]

शक्तियाँ चैतन्य शक्ति के सामने कुछ भी नहीं हैं- नगएय हैं।

डाक्टर नकली आँख बनाते हैं. लेकिन उससे दिखाई नहीं देता। परन्तु जिन आँखों से आप देख सकते हैं, जिनकी उत्पत्ति स्वाभाविक रूप से, अन्न से, या माता∽पिता के रक्न से हुई है, जो आँखें आपकी आन्तरिक शक्ति से बनी हैं, उन सरीखी श्राँखें कोई बना सकता है ?

'नहीं !'

चींटी और रेल में से किस की शक्ति अधिक है ?

'रेल की !'

क्योंकि ग्राप समझते हैं कि रेल सवारी का काम देती है त्रीर हजारों मन वोभ खींचती है लेकिन चींटी तो बेचारी चींटी ही रही ! लेकिन यह उत्तर देते समय आपने अपनी वुद्धि का ठीक उपयोग नहीं किया । वास्तव में जो शक्ति चींटी में है वह रेल में कदापि नहीं हो सकती। रेल जड़ है। वह घुमाने से घूमती है, चलाने से चलती है। उसे चलाने के लिए पटरी, ड्राइवर आदि की आवश्यकता होती है और इंजिनियर उसे बनाता है । चींटी बिना किसी की सहायता के स्वयं ही दीवाल पर चढ जाती है श्रौर उतर त्राती है। क्या रेल इस प्रकार चढ-उत्तर सकती है ?

'नहीं !'

तो फिर विचार करना चाहिए कि चींटी और रेल में स्वतंत्र शक्तिसम्पन्न कौन है ? त्राप परतंत्रता के संस्कारों में

पड़कर स्वतंत्रता केा भूल गये हैं। मगर त्राप विचार करेंगे तेा चींटी के सामने रेल तुच्छ दिखाई देगी। चींटी क्या-क्या करती है, किस–किस प्रकार से कैसी–कैसी बातों का पता लगाती है, त्रौर किस प्रकार संगठित होकर कार्य को सम्पा-दित करती है, इत्यादि बातों पर विचार करेंगे तो चींटी के सामने मनुष्य को भी लज्जित हो जाना पड़ेगा।

कहने का त्राशय यह है कि जब दूध का खून त्रादि बन जाता है तो यह सिद्ध है कि जात्मा में शक्ति है। प्रश्न यही है कि उस शक्ति का उपयोग कहाँ किया जाय ? इस सम्बन्ध में विद्वानों ज्रौर शास्त्रकारों का मत है कि जड़ पदार्थों के प्रति जो ग्रहंकार है, उसे हटा लिया जाय ज्रौर ज्रात्मा की समस्त शक्ति उसे ऊर्ध्वगामी बनाने में ही लगाई जाय। ऐसा करने से ज्रात्मा की शक्ति बढेगी ज्रौर वह परमात्मा बन जायगा।

कल एक सज्जन (श्री रामनरेश त्रिपाठी) के सामने मैंने टाल्सटाय का जिक किया। तब उन्हेंाने उसके जीवन की एक बात मुझे सुनाई। उसके पतित जीवन का उत्थान किस प्रकार हुन्ना, यह दिखलाने के लिए ही मैं उस घटना का उल्लेख कर रहा हूँ। टाल्सटाय का पतन इतना अधिक हो चुका था कि उसके कुछत्यों की पराकष्ठा हो चुकी थी। शायद ही कोई कुकर्म रोष रहा होगा, जिसका टाल्सटाय ने सेवन न किया हो। ऐसी पतित आत्मा एक वेश्या की घटना से जागृत हो उठी। एक सुन्दरी कुंवारी कन्या को टाल्सटाय ने घन का लोभ देकर अष्ट किया था। वह उस समय युवक तो था ही, धन भी उसके पास चालीस लाख रूबेल का था और साथ ही सत्ता भी प्राप्त थी। एक रूबेल करीच डेढ़ रुपये के बराबर माना जाता है। टाल्सटाय राजघराने में जन्मा था, अतएव श्रधिकार भी उसे प्राप्त था।

यौवनं धनसम्पत्तिः प्रभुत्वमविवेकिता।

एकैकमप्यनर्थाय किसु यत्र चतुष्टयम् ?

जवानी, धन, ग्रधिकार और ग्रविवेक में से कोई एक भी ग्रनर्थ का कारण हो जाता है। जहाँ चारों मिल जाएँ वहाँ तो कइना ही क्या है ? यह चाएडाल-चौकड़ी सभी ग्रनर्थों का कारण वन जाती है। प्रथम तो युवावस्था को ही शान्तिपूर्वक विताना कठिन है। फिर ऊपर से धन-सम्पत्ति और ग्रधि-कार मिल जाय तो उसकी ग्रनर्थकरी शक्ति वैसे ही बढ़ जाती है, जैसे तीन इकाइयाँ मिल जाने पर एक सौ ग्यारह हो जाते हैं। इन तीनों के होने पर भी ग्रगर विवेक हुन्ना तो वह इन्हें ठीक रास्ते पर लगा देता है। ग्रगर ग्रविवेक हुन्ना तो मत पूछिये बात ! फिर तेा ग्रनर्थ की सीमा नहीं रहती।

टाल्सट।य कोतीनों शक्तियाँ प्राप्त थीं और ऊपर से श्रवि-वेक था। इस कारण उसने कुंवारी कन्या को भ्रष्ट कर दिया। कन्या गर्भवती हो गई। घर वालों ने सगर्भा समभ कर उसे घर से निकाल दिया। कुछ दिन तक तो वह इधर-उधर भट- कती रही, मगर दूसरा मार्ग न मिलने से उसने वेश्यावृत्ति अंगीकार कर ली। कहा है—

विवेकअष्टानां भवति विनिपातः शतमुखः।

जो एक बार विवेक से भ्रष्ट हो जाता है उसका पतन होता ही चला जाता है। कोई भी स्त्री जब पतित होती है चौर उसकी पवित्रता मलीनता के रूप में परिणत हो जाती है तो फिर उसके पतन का टिकाना नहीं रहता । वेझ्या के संबंध में भी यही बात है । वेश्या किन∽किन नीच कार्यों में प्रवृत्ति नहीं करती, यह कहना कठिन है। इस वेश्या ने भी किसी धनिक को अपने चंगुल में फांस लिया और धन के लोभ में पड़कर उसे मार डाला। पुलिस ने पता लगा लिया और वेश्या अदालत में पेश की गई। संयोगवश उस अदालत का न्यायाधीश वही टाल्सटाय था, जिसने उसे भ्रष्ट किया था ग्रीर जिसकी बदौलत उसे वेश्यावृत्ति स्वीकार करने के लिए बाध्य होना पड़ा था। वेइया ने तो उसे नहीं पहचान पाया, मगर वह वेश्या को पहचान गया। टाल्सटाय ने उस वेश्या को धैर्टा बन्धाकर हत्या के विषय में पूछा । वेझ्या ने हत्या करने का श्रपराध स्वीकार करते हुए कहा—'मुझे एक पापी ने धन का लोभ देकर भ्रष्ट किया । उस समय मैं त्रबेाध थी त्रीर उस पाप के परिएाम को नहीं समक सकी थी। इसी कारण मैं उसके चंगुल में त्रा गई। मैं गर्भवती हुई। घर से निकाली गई । निरुपाय होकर मैंने वेश्यावृत्ति स्वीकार कर

३३६ ]

बीकानेर के व्याख्यान ]

ली। एक दूसरी वेइया की बातों में **ग्राकर धन के लिए मैंने** इस धनिक की हत्या की।'

वेश्या या बयान सुनते-सुनते टाल्सटाय घबरा उठा। उसकी क्रन्तरात्मा प्रश्न करने लगी—इस हत्या के लिए कौन उत्तरदायी है—वेश्या या मैं ? वास्तव में इस पाप के लिए यह क्रपराधिनी नहीं है। क्रपराधी मैं हूँ।

लोग ग्रपने ग्रपराधों को छिपाना जानते हैं, उन्हें स्वीकार करना नहीं त्राता। इस ग्रविद्या से त्राज संसार पतित हो रहा है।

टाल्सटाय अपने पाप की भीषणता का विचार करके इतने घबराये कि पतीने से तर हो गये। पास में बैठे हुए दूसरे न्यायाधीश उसकी यह दशा देखकर आश्चर्य करने लगे। टाल्सटाय की परेशानी और घबराहट का कारण समभ में नहीं आया। टाल्सटाय ने अपना आसन छोड़ दिया। उनकी जगह दूसरा जज अभियोग का विचार करने के लिप बैठा। टाल्स-टाय ने जाते हुप अपने स्थानापन्न जज से कहा---किसी भी उपाय से इस वेश्या को फांसी से बचा लेना।

टाल्सटाय पकान्त में जाकर जी भर रोये और अपने अप-राध के लिप पश्चात्ताप करने लगे। वह सोचने जगे---इस वेक्या के समस्त पार्पों का कारण मैं ही हूँ। वेक्या पापिनी नहीं, मैं पापी हूँ। मैंने ही इसे पापकार्य में प्रवृत्त किया है। ईश्वर का उपदेश दूसरी जगह नहीं, उन बन्धुओं से ही मिल सकता है, जिन्हें हमने हानि पहुँचाई है । जिन्हें हमने हानि पहुँचाई है, वे हमारे विषय में क्या कहते होंगे ? इस वेइया ने यथार्थ ही कहा है ।

त्र्यदालत ने वेश्या को साइवेरिया भेज दिया। साइवेरिया रूस का वह भाग है जो वहाँ का काला पानी समफा जाता है स्रौर जहाँ शीत अधिक पड़ता है ।

टाल्सटाय सोचने नगे—वेश्या को तो दंड मिल गया। पर असली अपराधी बच गया। मगर दूसरे की निगाहों से बच गया तो क्या हुआ, मैं अपनी निगाह से कैसे बच सकता हूँ ? टाल्सटाय ने साइवेरिया के अधिकारियों से मिल-जुल कर उस वेश्या को सहायता पहुँचाना आरंभ किया। उसने यह भी प्रवन्ध कर लिया कि वेश्या के समाचार उसे मिलते रहें। यद्यपि टाल्सटाय उसकी यथायोग्य सहायता कर रहा था, किन्तु किसी के पूछने पर वह यही उत्तर देती थी कि एक दुष्ट ने मुझे भ्रष्ट कर दिया था और उसी पापी का पाप मैं यहाँ भोग रही हूँ।

वेश्या के यह उद्गार टाल्सटाय को माल्म होते रहते थे। दूसरा होता तो कह सकता था—क्या मैं य्रकेला ही पापी हूँ ? उसने भी तो पाप किया था। उस पापिनी की मैंने जान बचाई त्रौर सहायता भी कर रहा हूँ, इतने पर भी वह ऐसा कहती है ! लेकिन इस घटना से टाल्सटाय की त्राँखें खुल चुकी थीं। वह उस वेश्या की बातें सुनकर पश्चात्तांप करते

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

३३८ ]

वीकानेर के व्याख्यान ]

त्रौर उसकी त्रधिकाधिक सहायता करते थे। वह सोचते∽ मेरा ही पाप उसके पास पहुँचकर ऐसा कहला रहा है।वह मुफे त्रपशब्द नहीं कहती वरन्मंगल-उपदेश दे रही है। धीरे∽धीरे टाल्सटाय के जीवन में त्रामूल परिवर्त्तन होगया।

संदेह किया जा सकता है कि कहीं गालियों से या वेश्या से भी उपदेश मिल सकता है ? इसका उत्तर यही है कि हम सब में और वेक्या यें मूल तत्त्व तो एक ही है। मगर उसे समभने के लिए गहराई में घुसना पड़ता है। इसी प्रकार त्रात्मा और परमात्मा में भी मूल तत्त्व समान है। उसे खोज लेने, उस तक पहुँचने और प्राप्त करने के लिए जिस उपाय की ग्रावक्ष्यकता है, वह ग्राचार्य मानतुंग ने प्रकट कर दिया है।

मित्रो ! आप लोग दूसरें। की बुराई देखना छोड़कर अपनी बुराइयाँ देखो । यह देखो कि आपने दूसरों को पतित ही किया है या किसी का उत्थान भी किया है ? इस बात पर विचार करने से आपका उत्थान होगा । ईश्वर दूर नहीं है । जिनको तुमने पतित किया है, उनके अन्तःकरण से निकलने वाली ध्वनि अपने कानों से सुनो और सोचो कि वह तुम्हारे विषय में क्या कहते हैं ?

टाल्सटाय ने वेक्या को अष्ट किया था। अगर आपके जीवन में ऐसा कोई काला धब्बा नहीं है तो आप माग्यशाली हैं ! लेकिन दूसरे पदार्थों को तो आप अष्ट करते ही हैं। यह

[ जवाहर-किरणावली

कपड़े जब तक आपने नहीं पहने थे, पवित्र माने जाते थे, मगर आपके पहन लेने पर यह निर्माल्य हो गये। इसी प्रकार आप स्वादिष्ठ और सुगंधित भोजन पेट में डालते हैं। मगर पेट में पहुँचकर उसकी क्या स्थिति हो जाती है ? क्या प्राप पवित्र वस्तु को अपवित्र करने के लिए ही पैदा हुए हैं ? मित्रो ! दूसरे के कल्याण में अपना कल्याण मानने से आत्मा का उद्धार होने में देर नहीं लगती। इसलिए शास्त्र में कहा गया है—

पगोपकाराय सतां विभूतयः।

ग्रर्थात्—सत्पुरुषेां की विभूतियाँ परोपकार के लिप होती हैं।

टाल्सटाय ने धीरे−धीरे ही सही, पर त्रपनी सम्पत्ति किस प्रकार परोपकार में लगाई, यह देखने योग्य डैं।

त्राप सदा माल खाते हैं। त्रापके खाने के समय एक दिन कोई भूखा त्रा गया त्रौर त्रापने उसे थोड़ा-सा दे दिया तो बुरा नहीं है, पर ऐसा करने में त्रापक्ष कोई विशेषता भी नहीं है। विशेषता तो तब है जब त्राप इस बात का विचार करें कि-'यह भूखा क्यों मर रहा है? एक जून का भोजन तो मैंने दिया है, पर इससे क्या इस की दरिद्रता जीवन भर की दूर हो जायगी? इसका यह दुःख किस प्रकार दूर हो सकता है? त्राग त्राप इस प्रकार विचार करेंगे त्रीर त्रापके हृदय में थोड़ी-बहुत भी दयाभावना होगी तो त्रापका खाना-

३४० ]

[ રુષ્ઠર્

पीना छट जायगा और उनका दुःख दूर करने की चिन्ता लग जायगी। इसी प्रकार विचार कर बड़ी-बड़ी ऋद्धि वाले त्रपनी ऋदि छोड़ देते हैं । धन्नाजी बत्तीस कोटि दीनारों का त्याग करके मुनि बने थे । मुनि होने के बाद वे ऐसा भोजन करते थे जैसा गरीब से गरीब भी करना पसंद नहीं कर सकता। आज यह बातें आपकेा अद्भुत मालूम होती हैं श्रौर ग्रापकी कल्पना में भी नहीं ग्रातीं, लेकिन जैन कथाश्रों पर विचार करो कि वे क्या संदेश देती हैं ? उनसे क्या परि-एाम निकलता है ? बत्तीस कोटि दीनारों के स्वामी का भेाजन कैसा रहा हे।गा ? चौर च्रब वही दो दिन के बाद तीसरे दिन मेाजन करते हैं त्र्रौर वह भी रूखा−सूखा, नीरस,बचा−खुचा, जिसे भिखारी भी खाना पसंद न करे। यह वात आज कल्बना में भी त्राती है ? थोड़ी देर के लिए इसे कल्पना ही मान लो, फिर भी टाल्सटाय ग्रादि के सिद्धान्तों पर दृष्टि डालते हुए विचार किया जाय तो मालूम होगा कि यह कल्पना भी कितनी सहृदयतापूर्ण, सत्य, शिव, सुन्दर और वुद्धिमत्ता से परिपूर्ण है ! लेकिन एक बात त्राप ध्यान में रखिए। कल्पना किसी सर्वथा त्रसत् पदार्थ की नहीं की जाती। जो वस्तु किसी अंश में विद्यमान होती है, जिसका किसी रूप में सिलसिला चालू होता है, उसी की कल्पना की जाती है । कल्पना के लिए कोई क्राधार तो होना ही चाहिए । निराधार कल्पना संभव नहीं है । धन्ना ( धन्यकुमार ) मुनि

[ जवाहर-किरणावली

રે૪૨ ]

के इस चरित से प्रकट होता है कि उस समय क्रनेक महा-त्मात्रों ने ग्रार्श्वर्यजनक सादगी धारण की थी।

राम ने जनक के घर ऋौर ऋपने घर कैसे–कैसे बढ़िया भेाजन किये हेंागे ? परन्तु वनवास के समय वे ऋपने साथ कुछ ले गये थे ?

'नहीं।'

उन्होंने वन में खट्टे-मीटे, कटुक-कसैले वनफल खाये थे। उन फलों को पकाने वाठी सीता थी और लाने वाले लक्ष्मण थे। क्या त्राज के घनिक लोग इस प्रकार का जीवन व्यतीत कर सकते हैं ? त्राज तो ऐसी स्थिति की कल्पना मात्र से ही लेगों का गला सूखने लगता है !

राणा प्रताप त्रठारह वर्ष तक त्रपनी रानी चौर त्रपने बालबच्चों के साथ वन में भटकते रहे। जङ्गली स्रन्न चौर फलों से गुज़ारा करते रहे। उस रूखे-सूखे भाजन के समय भी जब शत्रु त्रा पहुँचते तो भाजन त्याग कर उनका सामना करते रहे। त्राज के लोग भागों के कीड़े बन रहे हैं, इसी से उन्हें यह घटनाएँ कल्पित मालूम पड़ती हैं।

रामचन्द्र को वन के कटुक फल क्यों अच्छे लगे थे ? क्या कारए था कि भरत और कैकेयी के त्रयोध्या ऌौटने के आग्रह को ठुकराकर उन्होंने वनवास के कष्टों को स्वेच्छापूर्वक अंगीकार किया ? राम समग्र भारत के समज्ञ एक आदर्श उपस्थित करना चाहते थे । इसी लिए उन्होंने हँसते-हँसते संकटों का सामना किया। आज आप लोग चाहे जितनी कायरता दिखलाएँ, मगर इस भारतभूमि पर उन महात्माओं के चरण पड़ चुके हैं। अतएव भारत में कब कौन-सी शक्ति आजाएगी, यह नहीं कहा जा सकता।

जैसे टाल्सटाय ने विचार किया था कि इस वाई को विगाड़ने वाला कौन है, उसी प्रकार राम भी विचारते थे कि मेरी माता के पवित्र हृदय को विगाड़ने वाला कौन है ?

मैं भी श्रापसे प्रश्न करता हूँ कि हिन्दुस्तान को विगाड़ने वाला कौन है ? श्रगर स्राप परावलम्वी जीवन का त्याग कर दें, स्वतंत्रजीवी बनें, फिज़ूल के खाने-पीने स्रौप्र पहनने-ओढ़ने के चक्कर में न पड़ें तथा स्रपने कत्त्व्य का विचार कर पालन करें तो देश में पाप स्रा सकता है ?

'नहीं !'

कौन इस बात को ग्रस्वीकार कर सकता है कि हमारे कर्त्तव्य न पालने से ही देश में पाप त्रा घुसा है ?

राम ने विचार किया कि माता कैकेयी के मन में यह भेद भाव क्यों झाया कि राम हमारा बेंटा नहीं है, भरत हमारा वेटा है; राम केा राज्य मिलेगा तो कौशल्या प्रसन्न होगी और भरत केा राज्य मिलेगा तो मैं प्रसन्न होऊँगी !

त्राप कैकेयी का वुरी कह देने में देर नहीं लगाते, मगर राम ने उसे बुरी क्यों नहीं कहा, चगर यह समकलें ते। च्राप का दुःख ही मिट जाय । जिस दिन संसार राम के इस कार्य का मर्म समभ लेगा उस दिन संसार स्वर्ग बन जायगा। राम त्रगर राम सरीखे ही न होकर जैसा त्राप सोचते हैं वैसे हो तो उनके राज्य को छीनने की किसी में शक्ति नहीं थी। कैकेयी का छेाड़कर सभी उनके पत्त में थे। राम कह स्कते थे—'तुम स्त्री हो। घर का काम संभालो। राज्य हमारा है त्रौर हमारा ही रहेगा।' पर उन्होंने ऐसा नहीं कहा।

राम अगर भरत के लिए अपने अधिकार का राज्य न छे।इते और अयोध्या में ही मौज उड़ाते रहते तेा आज उनका नाम कौन लेता ? मगर उन्होंने कैकेयी के हृदय केा पहचाना और उसमें पैद्ा होने वाली दुई केा भी समक्ष लिया। वह कहने लगे-जिस घर में मैं पैदा हुआ हूँ, उस घर में माता के हृदय में इस प्रकार के विचार उत्पन्न होना मेरा दुर्भाग्य है। माता की यह दुर्भावना मेरी तपस्या से ही दूर होगी। यहाँ के राज्य का कार्य तो भरत संभाल ही लेगा, मगर संसार की शुद्धि का काम मुक्ते ही करना होगा। अगर मैंने सादगी धारण न की, गरीबेां के योग्य वस्त्र न पहनें और गरीबेां जैसा भोजन न किया तथा राजमहल केा न त्यागा तो मेरे द्वारा गरीबेां का कल्याण न होगा।

इन महान् त्रादशों पर ही टाल्सटाय त्रादि के विचार बने हैं । लेकिन हमारा देश कितनी पतन-त्रवस्था में पहुँच गया है कि इन कथाओं को ही त्रसंभव मानना है !

राम को ग्रगर रावग् का पराजय ही करना ग्रभीष्ट होना Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

રુઝક ]

િરુષ્ઠપ્ર

तो इस उद्देइय की पूर्ति के लिए वन में जाने की क्या त्राव-श्यकता थी ? त्र्रयोध्या में रहते हुए ही उसे परास्त करने की तैयारी वे कर सकते थे। त्रायोध्या में सेना सजाकर रावण पर चढ़ाई कर सकते थे और उसे जीत सकते थे। फिर ऐसा . न करके वन में जाकर नंगे पैर घूमने, वनफल खाने, सर्दी-गर्नी और वर्षा का कप्ट सहने, महल छोड़कर भाड़ों के नीचे सोने और कुटिया में रहने की क्या अवइयकता थी ? क्या राम को, जो राजकुमार थे त्रौर राज्य के उत्तराधिकारी थे, ऐसा करना शोभा देता है ? पर इसका रहस्य तो वही समभ सकता है जिसने ग्रुद्ध चित्त से मनन किया हो। दुखी जीवन में किस प्रकार उत्थान भरा है. यह देखने के लिए राम का जीवन स्वच्छ दर्पण है । वे लोगों को त्याग की महिमा दिख-लाना चाहते थे और ग्रपनी जीवनी से ही बतलाना चाहते थे कि जो काम शस्त्रों से भी संभव नहीं है वह त्याग के प्रभाव से सहज ही हो सकता है। राम ने बड़ी खूबी के साथ यह दिखला दिया है।

राम की महिमा रावए को मारने से नहीं, त्याग के कारए है। वन-भ्रमए के कप्टों से उनका शरीर तो अवश्य दुवला हुआ होगा पर आत्मा तो उनका बलवान ही हुआ। आत्मा को बलवान वनाने की यह सीधी चर्या सिखाने से ही राम खब के हृदयेश्वर हुए हैं। अगर राम ने शस्त्रों से ही काम लिया हेाता तेा वे चाहे बड़े-राजा हा जाते पर आज जैसे सब के स्मरणीय बने हुए हैं, वैसे न हेा सके हेाते।

भगवान महावीर की नरफ खयाल करो। उन्हेंने तप का कष्ट क्यों सहन किशा ? उन्हें कर्म ही खपाने थे तो कर्म . खपाने के लिए शुक्लध्यान म्रादि साधनों के वे भलीभाँति जानते थे। मगर भगवान ने व्यवस्थित रूप से धर्मशासन चालू रह सके, इस उद्देश्य से संघ की स्थापना की त्रौर संघ का उद्धार करने के लिए, जनता केा सिखाने के लिए तप किया। इसी हेतु भगवान ने पाँच मास त्रौर पच्चीस दिन के महान् उपवास के पारणे में उड़द के छिलके खाये। ऐसा करके उन्हेंने तप, त्याग त्रौर सादगी का ज्रादर्श स्थापित किया। ऐसी स्थिति में ज्राप लोग सादगी न धारण करके मौज-शौक में रहते हुए ही धर्म मानें तो कहना होगा कि त्रभी ज्राप दया-धर्म से दूर हैं।

जो भावनाशील व्यक्ति संसार के दुःखों को अपना ही दुःख मानता है, उसे अपना व्यक्तिगत दुःख जान ही नहीं पड़ता। रोग होने पर त्राप दुर्गंधयुक्त त्रार कडुवी दवाई गले के नीचे उतार जाते हैं । त्राप जानते हैं कि हमारे पेट में रोग है त्रार यह दवा हमें शांति पहुँचायगी । इसी विचार से आप दवा पी जाते हैं त्रार वैद्य को पुरस्कार देते हैं । पेसी ही नात महा-पुरुषों के कप्टसहन में भी है । त्रन्तर है तो यही कि त्राप सिर्फ त्रावने ही दुःख को दुःख समभते हैं त्रार महापुरुष संसार के दुःख को त्रापना दुःख मानते हैं । राम को त्रापनी माता का हृदय ग्रुद्ध करना था। महावीर स्वामी को साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविका का संघ चलकर उनके दुःखों का क्रन्त करना था। धन्यकुमार (धन्ना) मुनि को दूसरे मुनियों के सामने त्रादर्श उपस्थित करना था। इसीलिए तो चौदह हजार मुनियों में यह बहुत उत्तम मुनि माने जाते थे।

मतलब यह है कि दूसरों के दुःख को अपना दुःख मानकर उनकी सहायता करना और त्रपनी संकीर्ण वृत्तियों को व्यापक बना लेना ही ऋध्यात्मिक उत्कर्ष का उपाय है। क्राध्यात्मिक उत्कर्ष की चरम सीमा ही परमात्मदशा प्राप्त होना है। भगवान की स्तुति और भावना से उसकी प्राप्ति होती है।

## (ग)

स्तुतिकार ने भगवान् ऋषमदेव की स्तुति करते हुए उन्हें भुवनभूषण और भूतनाथ कहकर संबोधित किया है ।

भगवान की स्तुति ऐसी प्यारी वस्तु है कि हार्दिक भावना के साथ उस पर विचार करने पर ऐसा आनन्द होता है कि कहा नहीं जा सकता। हृदय अपूर्व आनन्द का वेन्द्र बन जाता है। हृदय की दुर्वलता भी उससे दूर हेा जाती है।

शरीर के श्रंगार के लिप बहुत से आभूषण पहिने जाते हैं। विशेषतया स्त्रियां हाथ, कान आदि अवयवों को सिंगारती हैं। यह भूषण शरीर के भूषण हैं और शरीर को सिंगारते हैं।

ি ইপ্তও

[ जवाहर-किरणावली

इसी प्रकार घर का भूषण घर को, कुल का भूषण कुल को, ग्राम का भूषण ग्राम को, नगर का भूषण नगर को ऋौर देश का भूषण देश को सिंगारता है। इसी तरह जो जगत् का भूषण है वह जगत् को सिंगारता है।

लोग अपने-ग्रपने ग्राभूषण से प्रेम करते हैं। ग्रहभूषण से ग्रहवालों का और गष्ट्रभूषण से राष्ट्र का प्रेम होता है। ऐसी दशा में विचारणीय बात यह है कि जो त्राखिल विश्व का भूषण है और जिसे हम इसी रूप में मानते हैं, उससे किस प्रकार प्रेम किया जाय ?

ग्रगर हम यह स्तुति हृदय से करते हेां तब तो जगद्भूषण का विचार बहुत विशाल हे। सकता है। मगर हम लोग यह भूल कर रहे हैं कि हम जगद्भूषण की स्तुति तो करते हैं किन्तु साथ ही उनके कामों का विरोध भी करते हैं। वास्तव में विश्व के कल्याण में ही परमेश्वर का वास है। संसार के कल्याण की त्रान्तरिक कामना ही परमेश्वर का दर्शन कराती है। त्रगर हम हृदय से सुवनभूषण का स्मरण करें त्रौर उनके कामों में बाधा न डालें तो कोई त्रुटि ही न रह जाय।

त्राप जानना चाहते होंगे कि हम भुवनभूषण के काममें क्या बाधा डाल रहे हैं ? यह बतलाने के लिए मैं संसार-ब्यवहार संबंधी कामों में से ही कुछ उदाहरण देता हूँ । उनसे ग्राप समभ जाएँगे कि त्राप किस प्रकार बाधा डाल रहे हैं ! राजा त्रापको मुफ्त में बिजली दे दे तो त्राप त्रपना गौरव समझेंगे । त्रापकी प्रसन्नता का पार नहीं रहेगा । मगर राजा उदार हेाकर सभी के घर त्रगर मुफ्त बिजली पहुँचा दे तो त्रापको उतना त्रानन्द होगा ?

'नहीं।'

क्यों ? क्या सब के घर बिजली चली जाने से त्रापके घर की विजली का प्रकाश कम हेा गया ? ऐसा नहीं है तो प्रसन्नता क्यों नहीं होती ? इसी कारण न कि ब्राप यह चाहते हैं कि मेरे यहाँ हो त्रौर दूसरों के यहां न हो ! राजाने सब के घर विजली मेजकर त्रापके यहां त्रंधकार नहीं कर दिया है । त्रापके घर भी उजाला है त्रौर दूसरों के घर भी । फिर त्रापकी प्रसन्नता क्यों मिट गई ? हृदय की संकीर्णता ने त्रापके त्रानन्द को नष्ट कर दिया । बस सुवनभूषण को पहि-चानने में भी हृदय की संकीर्णता. हृदय की दुर्वलता त्रौर हृदय की चुद्रता ही बाधा डालती है ।

चुद्रं हृदयदौर्बल्यं त्यक्त्वोत्तिष्ठ परन्तप ।

हे श्रर्जुन ! हृदय की चुद्र दुर्वलता को छोड़कर तैयार हेा जा।

यह हृदय की दुर्बलता ही है जो ग्राप से कहलाती है कि बिजली दूसरों के घर न हेा सिर्फ मेरे घर हेा । तभी मैं सुख का श्रनुभव करूँगा ।

त्रापने कान में मोती पहिने हैं। त्रव किसी गरीब को भी मोती मिल जावे स्रोर वह भी कान में पहन ले तो स्रापको प्रसन्न हेाना चाहिए या ग्रप्रसन्न हेाना चाहिए ?

'प्रसन्न हेाना चाहिए !'

लेकिन आपको प्रसन्नता नहीं होती। यही नहीं, उस समय आपकी चुद्रता जाग उठती है और अभिमान मिस-मिसाने लगता है। कई जगह तो हरिजनों की स्त्रियों को सिर्फ इसलिप पीटा गया है कि उन्होंने पैरों में चांदी के गहने पहन लिये ! इस अभिमान और चुद्रता की कोई सीमा है ! अगर इस प्रकार की चुद्रता मन में रखना है तो फिर सुवनभूषण के गुण गाने की आवश्यकता ही क्या है ? आप अपने ही सूषणों के गुण क्यों नहीं गाते? इस तरह की विचार-धारा रखकर परमात्मा के गुण गाने वाले को परमात्मा नहीं मिल सकता ।

बहिनों का भी यही हाल है। वे भी यही सोचती हैं कि मेरे ही हाथों में मोतियों की वँगड़ियाँ रहें और दूसरी के हाथ में न रहें। अगर उन्हीं के हाथ में रहीं तो उनका सेठानीपन कायम रहेगा और दूसरी के हाथ में भी हो गई तो सेठानी-पन डब जाएगा !

मित्रो ! हृदय की दुर्बलता के ही कारण इस प्रकार के विचार आपके मस्तिष्क में पैदा होते हैं ! आप दूसरों के सुख को अपना सुख नहीं समकते बल्कि दुःख समकते हैं। सिर्फ आप सुखी बनना चाहते हैं और चाहते हैं कि संसार का सारा सुख आपके ही घर में आकर जमा हो जाय। किसी दूसरे

320]

के हिस्से में न जावे !

ग्रच्छा ग्राप बतलाइए कि सूर्य का प्रकाश श्रधिक है या विजली का ?

'सूर्य का !'

विज्ञान द्वारा लाख प्रयोग करके भी सूर्य के समान दूसरा प्रकाश नहीं बनाया जा सकता । कदाचित सूर्य के समान प्रकाश देने वाली बिजली कोई बना भी दे तो भी उससे भय-कर बीमारियों के उत्पन्न होने की संभावना है। त्राज जो विजली प्रकाश दे रही है उससे भी त्रोनेक हानियाँ हुई हैं। चन्द्रमा फलों में जैसा रस उत्पन्न करता है, सूर्य उन्हें जिस प्रकार पकाता है, वैसा दूसरा कोई नहीं कर सकता । इसी लिए सूर्य को जगत्पोषक की पदवी मिली है। यह पदवी सूर्य ने स्वयं नहीं माँगी, किन्तु बड़े-बड़े ऋषियों ने, विद्वानों ने श्रीर तत्त्ववेताओं ने गंभीर श्रनुसंधान करने के पश्चात् सूर्य को जगत्पोषक त्रादि पदवियाँ प्रदान की हैं शरीर में रक्त का बेगवान संचार हो रहा है, इन्द्रियों में जो विकास है, शब्द दूसरों के कानों तक पहुँच कर सुनाई देता है, इन सब का निमित्त कारण सूर्य है। सूर्य न हो तो न शरीर में खून दौड़े, न शब्द सुनाई दे ऋौर न जीवन ही स्थिर रहे । एक वृत्त ऐसी जगह हो जहाँ सूर्य की किरणे न पहुँच पाती हों; और दूसरा ऐसी खुली जगह में हो कि जहाँ विना रुकावट सूर्य की किरणें पहुँचती हों: तो इन दोनों में से कौन-सा वृक्ष हरा-भरा

[ जवाहर-किरणावली

रहेगा और बढ़ेगा ?

'जिसके पास किरणें पहुँचती हैं !'

वैज्ञानिकों का कहना है कि रंग भी सूर्य की किर**ऐां से** ही बनता है । सूर्य की किरऐां के त्रादान-प्रदान पर ही रंग की विशेषता निर्भर है । सूर्य किसी फूल को त्रपनी जितनी किरणे देता है, उन सब किरऐां को ग्रगर फ़ुल लौटा देता है तो वह फूल सफेद होता है। सफेद रंग सब रंगों में ग्रच्छा समझा जाता है। इस रंग को प्राप्त करने वाले फूल सूर्य की जितनी किरणें लेते हैं, उतनी या उससे भी त्राधिक सूर्य को लौटा भी देते हैं। फिर जो फूल किरणें लेते ज्यादा हैं, त्रौर लौटाते कम हैं, उनमें लौटाने की कमी के त्रनुपात से ही रंगभेद हो जाता है। गुलाब का फूल सूर्य से जितनी किरणें ग्रहण करता है उतनी वापिस नहीं लौटाता, कम लौटाता है। इस कारण उसका रंग गुलाबी होता है । जो फूल जितनी किरणें कम लौटाता है उसका रंग उतना ही खराब होता जाता है। जो फूल सूर्य की किरणें लेता तो है मगर लौटाता बिलकुल नहीं, उसका रंग काला हो जाता है।

सूर्य की किरणों के द्राधार पर फूलों के रंगों में वैझानिकों ने जो मेद बतलाये हैं, वैसे ही मेद ज्ञानियों ने लेश्या के बत-लाये हैं। सफेद फूल के जो गुए बतलाये गये हैं वही गुए उदार पुरुष में होते हैं। इसी प्रकार उन लोगों को काले फूल के समान बतलाया गया है जो प्रकृति की सहायता लेते ते।

ર¥ર ]

हैं मगर देने के समय कह देते हैं कि हमें इसके वाप का क्या देना है !

फोटेा खींचते समय काला कपड़ा ढँकने का कारण यही बतलाया जाता है कि काला कपड़ा सूर्य की किरणेां को केमरे में प्रवेश नहीं करने देता, त्राप ही हज़म कर जाता है।तात्पर्य यह है कि जिसमें कालिमा होगी, जिसका हृदय काला हेागा, वह ले तो लेगा परन्तु देगा नहीं।

सूर्य की किर**ऐां में अलैकिक गुए**हैं । उन्हीं गुऐां के कारए वह जगत् का चचु हेा रहा है । सूर्य आपको प्रकाश देता है सो बदले में क्या कुछ लेता भी है ?

'नहीं !'

त्रगर त्रापको विजली मुफ्त में मिल जाय तो त्राप विजली देने वाले का उपकार मानते हैं त्र्यौर उसे बड़ा सम– भते हैं, लेकिन सूर्य का प्रकाश मुफ्त में लेकर के भी कभी सूर्य का उपकार माना है ?

अगर सूर्य सिर्फ आपको ही प्रकाश देता और दूसरों को न देता तो आपके घमंड का अन्त न रहता। आप इतना आनन्द मानते कि फूले न समाते। आप अपने को ईश्वर समझने लगते। लेकिन सूर्य सभी को प्रकाश देता है, यह वात आपके लिए आनन्ददायक नहीं है। इसीलिए आप सूर्य के प्रति इतक्क नहीं होते।

**माप थे।डा विचार तो कीजिए कि सूर्य ने सब को प्रकाश** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com दिया तो त्रापकी क्या हानि हेा गई ? त्रापके हिस्से का प्रकाश तो सूर्य ने दूसरों को नहीं दिया है ! सूर्य ने समान रूप से सब को प्रकाश दिया है, यह उसकी महिमा है या बुराई है ?

'महिमा है !'

तो फिर सूर्य का प्रकाश पाकर आप प्रसन्नता का अनुभव क्यों नहीं करते ? आपको प्रकृति पर ध्यान देकर विचार करना चाहिए कि मुभे सूर्य, चन्द्र, पृथ्वी आदि से आनन्द मिला है तेा मैं इनका उपकार क्यों न मानूँ ? लेकिन हृदय की चुद्रता आपकी प्रसन्नता को उत्पन्न ही नहीं होने देती । इसी-लिए आचार्य कहते हैं कि आप भुवनमूषण के गुण जानोगे तो न आत्मा में द्वेष उत्पन्न हेागा, न गर्व होगा और न दीनता ही आएगी । आपको संतेष प्राप्त होगा । परमात्मा की स्तुति से दर्प और दीनता दोनों दूर हेा जाएँगे ।

त्रपने मनोभावों को ग्राप पर प्रकट करने के लिए मैं ग्रहिक से ग्रहिक सरल पद्धति से काम लेता हूँ। त्राप मेरे भाव को समझ गये हेंागे। फिर भी एक उदाहरण और लीजिये।

त्रापके ऊपर पंखा किया जाय या चँवर ढोरा जाय ते। त्रापको त्रानन्द होता है, लेकिन प्रकृति ने सभी केा समान रूप से पंखा कर दिया तेा त्रापको त्रानन्द क्यों नहीं होता ? क्या सब पर पंखा होने से त्रापकी कुछ हानि हेा गई ? फिर त्रापका त्रानन्द क्यों चला गया ? मगर त्राप सोचते हैं----- वीकानेर के व्याख्यान ]

प्राकृतिक पंखा च्रर्थात् पवन तेा सभी के लिप समान है । इस में च्रानन्द की क्या बात है ? च्राप उसी वस्तु में च्रानन्द मानते हैं जो सिर्फ च्रापके लिप ही हो, च्रौरों के लिप न हेा ! अकृत्रिम पवन में जो गुुए हैं वे क्या कृत्रिम पंखे के पवन में हेा सकते हैं ?

'नहीं !'

फिर भी आप नैसर्गिक पवन में आनन्द न मानकर कृत्रिम में त्रानन्द मानते हैं । आपने कभी सोचा है कि आपके हृदय की कौन-सी भावना इसमें कार्य कर रही है ? ऐसा करके आप संसार के कल्याण का परेाच्च रूप में विरोध करते हैं । स्मरण रखना चाहिए कि विश्व-कल्याण का विरोध न करने वाला ही परमात्मा को पहिचान सकता है । आपकी जीभ 'ईश्वर-ईश्वर' भले ही जपती हो परन्तु आपका हृदय ईश्वर को भूला हुआ है और मस्तिष्क ईश्वर के विरोधी कामों में उलफा हुआ हैं । हृदय और मस्तिष्क दोनों जब परमात्मा के आदेश को शिरोधार्य करते हैं तभी कल्याण होता है ।

इदय और मस्तिष्क का अन्तर समभ लेने की आवश्य-कता है। हृदय के काम प्रायः जगत्-कल्पाण के लिए होते हैं और मस्तिष्क के काम प्रायः जगत् के ज्रकल्पाण के लिए हुआ करते हैं। कपटाचार मस्तिष्क की उपज है, जिसमें दिखलाया कुछ जाता है और किया कुछ और जाता है ! यथा-विजली के विषय में कहा तो यह जाता है कि लोगों के आराम

[ जवाहर-किरणावली

રૂપદ ]

के लिए इसकी खोज की गई हैं परन्तु वास्तव में यह त्रपना स्वार्थ साधने और लोगों को पराधीन रखने का साधन है । इस प्रकार की वातें संसार को खराब कर रही हैं ।

विजली, रेल, कल, कारखाने ग्रादि मस्तक की उपज हैं। यह हृदय की उपज नहीं हैं । हृदय की उपज के काम तो भग-वान ऋषभदेव ने बतलाये हैं। एक हल बैलेां से चलता है ग्रीर दूसरा एंजिन से। वैलेां से चलने वाले इल की उपज हृद्य की है त्रौर एंजिन से चलने वाले हल की उपज मस्तिष्क की है। हृदय की उपज और मस्तक की उपज के कामों की पहचान यह है कि जिस काम से अपना भी भला हो और दूसरे का भी भला हो वह काम हृदय की उपज है। जिन कामों से त्रपना ही स्वार्थ सिद्ध करना होता है, दूसरे के कल्याण की त्रोर दृष्टिपात नहीं किया जाता किन्तु दूसरेां को पंग बनाना अभीए होता है, त्रे काम मस्तिष्क की उपज हैं। मस्तिष्क की उपज के काम राज्तती राज्य के हैं और हृदय की उपज के काम रामराज्य के हैं। सिक्का भी मस्तक की उपज का नमूना है। उसके संबन्ध में कहा तो यह जाता है कि सिक्के से दुनिया के व्यवहार में बड़ा सुभीता होता है और इसीलिए उसका निर्माण किया गया है; लेकिन वास्तविक बात यह नहीं है। थोड़ी देर के लिए यह कथन सही मान लिया जाय तो सिक्का बना लेने की छूट सब के लिए क्यों नहीं है ? प्राचीन काल में सोनैया ( स्वर्ण मोहरें ) थे । मगर

[ ইম্র

उनका मूल्य कल्पित नहीं था, अतएव उनसे कोई हानि नहीं होती थी। मगर कल्पित मूल्य के सिक्कों ने जगत् को बड़ी हानि पहुँचाई है। सिक्कों के प्रताप से आज विश्व में आर्थिक विषमता रूपी पिशाचिनी का भैरवनृत्य हो रहा है!

यह हृदय और मस्तिष्क के संबंध में व्यावहारिक दृष्टि से विचार किया गया है । त्राध्यात्मिक कार्यों में भी इसी प्रकार विचार किया जा सकता है ।

हृदय और मस्तक केकार्यों की तुलना की जाय ते। दोनों का मेद अनायास ही समक में था जायगा। हृदय में दया, करुएा, परोपकार, संवेदना, सहानुभूति, सहृदयता त्रादि गुए भरे हैं। मस्तिष्क जब हृदयश्चन्य होता है तो स्वार्थबुद्धि की प्रब-लता के कारए इन सब दिव्य और मृदुल भावनाओं को नष्ट कर देता है। वह स्वार्थ भी थोड़े ही दिनेां का मेहमान होता है। कुछ दिनेां बाद स्वार्थ भी नष्ट हेा जाता है और सारा संसार चक्कर में पड़ जाता है।

ठंडाई, शर्बत, शराब क्रांदि से खास्थ्यन।श के सिवाय कुछ भी लाभ नहीं है। क्या पानी के विना जीवन निभ सकता है ?

'नहीं !'

फिर भी त्राप पानी में त्रानन्द न मानकर गुलाब के शर्वत में ही त्रानन्द मानते हैं । यह संसार के कल्याण से विरुद्ध है या नहीं ?

**एकान्त रूप से धर्म का ग्राचरण करने वालों को भी पाँच** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com वस्तुओं का उपकार नहीं भूलना चाहिए, ऐसा शास्त्र का श्रादेश है । उनमें से छह काय का वहुत बड़ा उपकार बतलाया गया है । क्या पृथ्वी की सहायता के विना संयम पल सकता है ?

'नहीं !'

इसीलिए भगवान् महावीर कहते हैं कि पृथ्वी का उपकार मानो । जिस भूमिपर पैर टेक कर खड़े हेा वह स्वर्ग से भी बड़ी है । भूमि कहीं की हो, लेकिन जो हमारा वजन उठा रही है और जिस भूमि पर हमारी संयम की किया पल रही है, उसे अगर स्वर्ग से हीन मानें तो उस पर पैर धरने का क्या श्रधिकार है ? इस भूमि पर आप सामायिक करते हैं । क्या स्वर्गभूमि में सामायिक की जा सकती है ?

'नहीं !'

यहाँ के पवन से ऋौर पुद्गलों से आपका शरीर पत्त रहा है, आपका धर्मध्यान हो रहा है, फिर आप अपनी जन्मभूमि की महिमा न समभकर स्वर्ग की भूमि को बड़ी समफें, यह कैसे उचित कहा जा सकता है ?

रामनरेशजी त्रिपाठी ने एक ग्राम्यगीत सुनाया। उसका ग्राशय यह है कि—एक ओर राजा का महल है जिसमें सब प्रकार की तैयारी के साथ प्रकाश जगमगा रहा है और दूसरी त्रोर एक किसान का टूटा कौंपड़ा है, जिसमें शीत, ताप और वर्षा नहीं रुकती। किसान इतना गरीब है कि घर में जलाने के ऌिए दीपक तक नहीं है। फिर भी किसान खड़ा हुआ मस्ती

३४८ ]

[ રૂપ્રદ

के साथ गा रहा है । वह कहता है—प्रभो ! तूने राजा के घर तो दीपक का प्रकाश किया परन्तु मेरे घर का तो अंधकार ही हर लिया !

गरीव किसान ऐसी ग्रवस्था में, जब कि उसकी झौंपड़ी टूटी-फूटी है, और सामने राजमहल है, क्यों मस्त होकर गा रहा है ? जो लोग मस्तक से ही विचार करते हैं उन्हें इसका कारए मालूम नहीं हो सकता। ग्रहिंसा, संयम और तप हृदय की उपज हैं। कोरे मस्तिष्क की सहायता से इनका महत्त्व और रहस्य कैसे समफ्ता जा सकता है ?

किसान के गाने में कौन-सी प्रेरणा काम कर रही है, यह कौन कह सकता है ? फिर भी कल्पना की जा सकती है। वह दरिद्रता की अवस्था में दूसरों की तरह परमात्मा को गालियाँ न देकर उनका उपकार मान रहा है। उपकार इस-लिप कि राजा के घर में संसार के समस्त अन्यायों का पैसा है। वेश्या, शराबी, कसाई, चोर, डाकू, निस्संतान आदि सब का पैसा राजा के घर में जाता है। उन्हीं पैसों से राजा के घर में दीपक जग-मगा रहे हैं। किसान ऐसे दीपकों की मौजूदगी में भी अंधकार ही मानता है। वह प्रसन्न है, क्योंकि वह अन्याय और अत्याचार से दूर है। वह किसी दूसरे के परिश्रम का नहीं खाता। स्वयं परिश्रम करता है और उसके बदले में जो कुछ पाता है, संतोष के साथ खा लेता है।

जो सहृदय होगा वह ग्रवश्य ही विचार करेगा कि मेरे Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[जवाहर-किरणावली

३६० ]

किसी भी कार्य से टूसरे को दुःख न उठाना पड़े। जिन कार्यों में करुएा का अभाव होगा वे हृदय की नहीं वरन् मस्तिष्क की उपज होंगे। हृदय में करुएा होने पर ही भुवनभूषए को पहिचाना जा सकता है। दयाधर्म को पाने वाला ही पुएय-वःन् होता है। जिसका हृदय दया से भरपूर है, वह स्व-र्गीय सम्पत्ति से सुरोभित है। आप ऊपरी वैभव देखकर ही किसी को पुएयवान् मान लेते हैं, पर हृदय के विचारों से पता लगता है कि वास्तव में कौन पुएयशाली है और कौन नहीं ?

पक करोड़पति गहनें। और कपड़ों से सजा हुत्रा मोटर में बैठा हुत्रा है। मोटर तेजी के साथ जा रही है। किसी गरीब को मोटर की ठेस लगी। इधर तो मोटर की ठेस लगी, उधर सेठजी उसे डाटकर कहने लगे—'मूर्ख कहीं का ! देखता नहीं मोटर त्रा रही है ! एक किनारे इटने के बदले सामने श्राता है और हमें बदनाम करना चाहता है ! इतना कहकर सेठजी चले गये। उस चोट खाये गरीब को उठाना या सहानुभूति प्रकट करना उन्होंने त्रावश्यक नहीं समभा। इतने में दूसरा गरीब वहाँ त्रा पहुँचा। उसने त्राहत गरीब को उठाकर छाती से लगाया, चिकित्सालय में पहुँचा दिया और उसकी यथोचित सेवा की। श्रव त्रापका हृदय किसे पुएयवान् कहता है—उस त्रमीर को या इस गरीब को ? 'गरीब को !'

ि३६१

इस निर्णय में त्रापको शंका तो नहीं है ?

'नहीं !'

यद्यपि हृदय गरीब को पुएयवान् स्वीकार करता है, लेकिन जब मस्तिष्क के विचार हृदय की भावना को दबा लेते हैं तव उस क्रमीर को ही पुएयशाली मान लिया जाता है। यह क्रविवेक है।

भगवान के लिए भूतनाथ शब्द का भी प्रयोग किया गया है। इस शब्द में क्या भाव भरा है, यह समफाने के लिए बहुत समय चाहिए। संत्तेप में ग्रभी इतना ही कहता हूँ कि प्रभु प्राणीमात्र के नाथ हैं। भगवान जव प्राणीमात्र के नाथ हैं तो किसी भी प्राणी को कष्ट पहुँचाना, उसके सुख में बाधा डालना ग्रथवा ग्रपने स्वार्थ में अंधे होकर दूसरे के सुख-दुःख की परवाह न करना उचित नहीं। ऐसा करने वाला भगवान का सच्चा भक्त नहीं हो सकता। भगवद्भक्ति की प्राथमिक भूमिका भूतमात्र को ग्रपना भाई मानकर उसके प्रति सहानुभूति रखना है। प्राणीमात्र के प्रति ग्रात्म-भाव रखकर भगवान की स्तुति करने से कल्याण का द्वार खुलता है।



(घ)

١

हे प्रभो ! त्रापके विद्यमान गुर्ऐा का यथावस्थित रूप से त्रभ्यास करने वाला त्राप सरीखा हो जाता है, इस बात में मुफे कोई त्रार्श्वर्य नहीं लगता। यह तो संसार में भी देखा जाता है कि किसी लक्ष्मीवान की सेवा करके सेवक स्वयं लक्ष्मीवान वन जाता है। साधारए मनुष्य भी त्रपने सेवक को त्रपना सरीखा बना लेता है तो त्रापके गुरोां में लीन हो जाने वाला त्रगर त्राप सरीखा ही हो जाता है तो इसमें त्राश्वर्य ही क्या है ?

प्रश्न हो सकता है कि भगवःन के गुणों का अभ्यास किस प्रकार किया जाय ? भगवान य्ररूपी सत्ता हैं, उनके व्रनन्त गुए हैं, ऐसी दशा में उनके गुणों का त्रभ्यास करने की क्या विधि हो सकती है ?

इस प्रश्न के उत्तर में झानियेां का कहना है कि भगवान् के गुणेां का अभ्यास करना कठिन नहीं है। लेकिन लोगेां ने ऊपरी आडम्बर में पड़कर कठिनाई मान ली है, इसी कारण कठिनाई मालूम होती है। भगवान में जो गुण हैं वे उनके नाम से अच्छी तरह प्रकट हो जाते हैं। भगवान् के 'सुवनभूषण्' नाम के विषय में कल कहा जा चुका है । भगवान् को 'भूतनाथ' भी कहा है । ऋर्थात् पर− मात्मा प्राणीमात्र का मालिक है ।

अभ्यास करने के लिए एक ही वम्तु काफी होती है। एक ही वस्तु पर विचार करके अभ्यास किया जाय तो यह शंका नहीं रद्द सकती कि भगवान् दिखाई नहीं देते, उनके गुए हमारी बुद्धि में नहीं आते, ऐसी दशा में हम भगवान् की सेवा कैसे करें और उनके गुऐां का अभ्यास कैसे करें ?

भगवान् श्ररूपी सत्ता हैं, उसे देखे विना उसकी उपा-सना किस प्रकार हे। सकती है, इस तर्क को मिटाने के लिए ईश्वर की मूर्ति बनाकर उसके द्वारा ईश्वर की उपासना करने की पद्धति स्वीकार की है। श्रव्यक्त का ध्यान करना कठिन है, इस दिचार से लोग मूर्ति स्थापित करने हैं। लेकिन मेरा कथन यह है कि जब परमात्मा की मूर्ति विना बनाये ही मौजूद है तो फिर दूसरी मूर्ति के वदले क्यों नहीं उसी पर श्रपना लक्ष्य स्थापित करते ? परमात्मा की मूर्ति किस प्रकार विद्यमान है, यह समझ लेना चाहिए।

ईश्वर मनुष्यदेह में ही हुआ है और मनुष्य आज भी मौजूद हैं। मनुष्यशरीर स्वाभाविक रीति से बनी हुई ईश्वर की आकृति है। लाख प्रयत्न करने पर भी कोई कारीगर ऐसी आकृति नहीं बना सकता। जव मनुष्य परमात्मा की मूर्ति हैं तेा इन्हें देखकर परमात्मा का ध्यान आना चाहिए। सोचना चाहिए कि यह शरीर वह है जिसमें परमात्मा हुआ था।

[ जवाहर-किरणावली

રૂદ્ધ ]

## ईश्वर की सूर्ति की कोई त्रवज्ञा करेगा ? 'नहीं !'

तेा यह भनुष्यशरीर ईश्वर की मूर्ति है, ऐसा समभकर मनुष्यों की अवहेलना या घृला न करना ही सच्ची मूर्तिपूजा है।

परमात्मा की मूर्ति की श्रवहेलना किस प्रकार नहीं करना चाहिए, इसके लिए सवैप्रथम तेा प्राणतिपात का त्याग करना श्रावश्यक है। ऐसा करने से परमात्मा की श्राराधना होगी। क्योंकि मनुप्य परमात्मा की मूर्ति हैं, इसलिए इनकी हिंसा न करना, न कराना श्रोर न हिंसा का श्रनुमोदन करना चाहिए। ऐसा करके उस श्रहिंसा को परमात्मा के लिए समर्पित कर देने से ईश्वर की पूजा हो जायगी।

मनुष्य की हिंसा त्यागने के लिए कहा गया है सो इसका ग्रर्थ यह नहीं समझना चाहिए कि ज्रन्य प्राणियों की हिंसा त्याज्य नहीं है। हिंसा तेा प्राणीमात्र की त्याज्य है। लेकिन मनुष्य, मनुष्य की विशेष ज्रौर ज्रन्य प्राणियों की सामान्य हिंसा करता है। इसी कारण यहाँ मनुष्यहिंसा के त्याग पर जोर दिया गया है। मनुष्य विशेष मूर्ति है ज्रौर ज्रन्य जीव सामान्य मूर्ति हैं। यों तेा सभी शरीर मूर्ति ही हैं। भगवान् ने कहा है—

पुढयीकायमइगम्रो उक्कसं जीवो उ संवसे । कालं संखाईयं, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ हे गौतम ! हमारा-तुम्हारा यह जीव श्रसंख्यात काल वीकानेर के व्याख्यान ]

----

तक पृथ्वीकाय में रहा ।

इस प्रकार भगवान् की ज्ञात्मा कर्भा पृथ्वीकाय में रही ज्रौर कभी मनुष्य शरीर में। ज्ञतपंत्र सोचना चाहिए कि सन्निकड में तो मनुप्यशरीर को भगवान् महावीर का स्वरूप मानूँ ज्रौर दूर में पृथ्वी में भी ईश्वरीय सत्ता मानूँ। ऐसा सम-भकर किसी की हिंसा न करने से परमात्मा की पूजा हो जायगी।

जब भगवान् भूतनाथ हैं ते। पृथ्वीकाय के भी नाथ हैं। कदाचित् त्राप परमात्मा के। नहीं देख सकते ते। भी वे जिनके नाथ हैं, उन्हें ते। देखते हैं ? त्रतएव परमात्मा के नाते से ही सव प्राणियों के साथ सलूक करो । प्राणियों की सेवा करने से ईश्वर की सेवा हो जायगी। ईश्वरीय आदेश का पालन ही ईश्वर की सची सेवा है । और ईश्वर का आदेश है कि किसी भी प्राणी को कप्ट मत पहुँचाओ।

, मनुष्य का मनुष्य के। साथ तिशेष सम्बन्ध है, इसलिए मनुष्य की हिंसा त्यागने के लिए तिशेष रूप से कहा जाता है। जो मनुष्य पर दयाभाव रक्खेगा वह दूसरे जीवधारियों पर भी दया रक्खेगा। मगर मनुष्य ही मनुष्य को अधिक सताता है। पशुर्ओ को ते। केवल हाड़, मांस, चर्वी आदि के लिए मारा जाता है, लेकिन मनुष्य, मनुष्य का सैकड़ों तरह से घात करता है। मनुष्य को मनुष्य से जितना भय लगा रहता है, उतना किसी पिशाच और राज्ञस से भी नहीं लगता। यह રુદ્દ ]

मशीनगनें, तेाप, बंदूक आदि किसलिए बने हैं ?

'मनुष्यों केा म।रने के लिए !'

मनुष्यों ने मनुष्य को मारने के लिए जितने उपाय रचे हैं, उतने उपाय पशु को मारने के लिए नहीं रचे। मनुष्य केा मनुष्य पर जितना द्वेष होता है और मनुष्य, मनुष्य को जितनी हानि पहुँचाता है, उतनी पशु को नहीं पहुँचाता और न पशु ही पशु या मनुष्य को पहुँचा सकता है। पशु मनुष्य को कदाचित् हानि पहुँचाता है तो त्रल्प ही पहुँचाता है। इसी कारए मनुष्यों पर विशेष रूप से दया करने की त्राव-श्यकता है। जो मनुष्य पर दयावान् होगा उसे ग्रन्य सत्तग्ह पाप भी छोड़ने होंगे।

मनुष्य की दया करने वाले को सब से पहले फूठ का त्याग करना पड़ेगा; क्योंकि फूठ मनुष्य से ही वोला जाता जाता है, पशु से नहीं। फूठ कपट आदि पापों का सेवन मनुष्य, मनुष्य को ठगने के लिए ही करता है। ऐसा साहित्य तो मिल सकना है जिससे लाखों-करोड़ों मनुष्य भ्रष्ट हो गये हों, लेकिन क्या ऐसा भी कोई साहित्य मिल सकता है जिससे पशु भ्रष्ट हो गये हों?

'नद्दीं !'

तो जो ऐसा साहित्य नहीं रचता है और मनुष्यजाति के उत्थान के लिए साहित्य की रचना करता है वद्द क्या पर∽ मात्मा की सेवा नहीं करता १ बीकानेर के व्याख्यान ]

मनुष्य मुख्य रूप से मनुष्य की ही चोरी करता है। वह पशुत्रों को चुराता है तो वे पशु भी त्राखिर मनुष्य के ही . होते हैं। जो मनुष्य, मनुष्य पर दयालु होगा वह किसी की वस्तु चुराकर उसे दुःखी न करेगा।

त्रगर त्रापके हृदय में इस प्रकार की भावना बद्धमूल हो गई कि मनुष्य ईश्वर का प्रतिनिधि है और उसके प्रति दुर्व्य-वहार करना परमात्मा के प्रति दुर्व्यवहार करना है तो त्राप थोड़े ही दिनों में देखेंगे कि अप्रिके अन्तःकरण में अपूर्व भक्ति-भाव पैदा होगा और आप परमात्मा के सच्चे उपासक बन जाएँगे। पाषाण की वनी परमात्मा की मूर्ति की पूजा करना हुआ भी अगर कोई मनुष्य रूप मूर्ति की चोरी करता है ते। सप्रझना चाहिए कि वह परमात्मा की उपासना के मर्म को नहीं समभता।

इसी प्रकार जिसके हृदय में दया होगी वह दूसरे की स्त्री की तरफ कदापि बुरी दृष्टि से नहीं देखेगा। वह कभी किसी स्त्री को अष्ट करने की इच्छा नहीं करेगा।

[ जवाहर-किरणावली

३६८ ]

जिसका अन्तःकरण दया से द्रवित रहता है वह कभी अनुचित संग्रह नहीं करेगा। वह दूसरों का भाग हड़पने की चेष्टा से संदा घृणा करेगा। दूसरे को दुखी करके आप मोटा बनने की इच्छा नहीं करेगा।

जहाँ परिग्रह है वहाँ आरंभ है। बहुतेरे परिग्रहशील व्यक्ति इतना अमर्थाद संग्रह करते हैं कि वह संग्रह न उनके काम आता है, न दूसरों के काम आ पाता है। हृदय में अहिंसा या करुएा न होने के कारए ही लोग चाहते हैं कि मैं ही सब का मालिक बना रहूँ। दूसरे मरते हैं ता मरें। उन्हें मरने वालों की परवाह नहीं।

मनुष्य. दूसरे मनुष्यों का ही हिस्सा छीनकर संग्रह करता है त्र्यौर दूसरों के प्रति दयान होने के कारण ही संग्रह करता है। इसी कारण महात्मा पुरुष पूर्ण रूप से निष्परिग्रह बन कर जंगल में जाकर तप करते हैं त्र्यौर वह तप भी कितना कटेार! कहा है—

> शीत पड़े कपि-मद भरे, दामें सब वनराय ! ताल तरंगिनि के निकट ठाड़े ध्यान लगाय ! वे गुरु मेरे मन बसो ताग्ण तरग्ण जदाज !!

जिस महानुभाव के चित्त में ईश्वर का दिव्य स्वरूप बस जाता है, जो दया से भूषित है, ब्रहिंसा की भावना से जिस का हृदय उन्नत है, वह कभी किसी प्राणी का ब्रनिष्ट नहीं करता । ब्रगर कोई उसका ब्रनिष्ट करता है तेा भी वह उससे बदला लेने का विचार नहीं करता। वह सोचता है—यह मेरा ग्रनिष्ट नहीं कर रहा है किन्तु मेरा ग्रद्दष्ट ही मुभे सता रहा है। यह मनुष्य जिस कोध के वश होकर मुझे पीड़ा पहुँचा रहा है वह कोध मेरे त्रन्तःकरए में त्राविर्भूत न हो तेा मेरे लिए बहुत है। त्रागर मुफ़में भी काम-कोध त्रा गया तेा मैं भी भ्रष्ट हो जाऊँगा। त्रतएव त्रपने त्रन्तःकरएा में किसी प्रकार का विकार न उत्पन्न होने देना परमात्मा की सच्ची उपासना है।

जीवनव्यवहार जब ब्रहिंसामय बन जाता है तेा काम, कोध ब्रादि विकार सहज ही जीते जा सकते हैं। जो पुरुष, मनुष्य को ईश्वर का प्रतिनिधि मानेगा वह उसके प्रति ब्रसत्यमय व्यवहार कैसे करेगा ?

चन्दन पड्यो चमा। घर, नित उठ चीरे चाम।

कह चन्दन ! कैसी भई पड़यों नीचे से काम ।

जो चन्दन देवता पर चढ़ाया जाता है, ललाट पर लगाया जाता है और पवित्र कार्यों में, व्ववहृत होता है, उस चन्दन का वृत्त एक चमार के घर था। चमार उस पर चमड़ा सुखाया करता था। किसी ने चन्दन से पूछा—कहो चन्दन, कैसी बीती ! चन्दन ने कहा—जिसके घर रहते हैं, वैसा ही गुए ब्रा जाता है !

चन्दन के वृत्त पर चमार चमड़ा सुखाता है, इससे चन्दन की महिमा नहीं घटी, वरन् चमार की ही महिमा घटी। ३७० ]

ऐसा करने वाले चमार को त्राप बुरा कह सकते हैं लेकिन त्राप त्रपनी तरफ भी देखें। यह तुम्हारा मनुष्यशरीर जो ईश्वर को मिला था त्रौर जो समस्त शरीरों में उत्तम है, चन्दन के समान है। लेकिन यह चमार के घर पड़ा है। चमार के घर किस प्रकार पड़ा है, यह वात मैं भक्तों की ही वाणी में कहता हूँ। तुलसीदास जी कहते हैं---

चतुराई चूल्हे पड़ो, धिक् धिक् पड़े अचार ।

तुलसी हरि के भजन विन, चारों वर्ण चमार |

जो लोग ऊपर से चतुराई करते हैं; लेकिन जिनके हृदय में दया नहीं है-भक्ति नहीं है, जो ऊपरी आचार-विचार से ही ईश्वर को प्रसन्न करना चाहते हैं, ऐसे लोगों की गएना तुलसीदासजी चमार में ही करते हैं, चाहे वह किसी भी वर्ण का हो।

कोई दूसरे को तो चाएडाल कहते और घृणित समझते हैं, लेकिन स्वयं कोध करके चाएडाल बनते हैं। उन्हें इसका पता ही नहीं होता ! परमाद्या ऊपर की चतुराई से कभी नहीं रीभता। मैं बाहरी आचार या चतुराई की बुराई नहीं करता, लेकिन अन्तःकरण की पवित्रता के अभाव में, लोक-दिखावे के लिप किये जाने वाले बाह्याचार से ईश्वर प्रसन्न नहीं हो सकता। अतएव आन्तरिक शुद्धता पर ध्यान देने की बड़ी आवइयकता है।

तुलसीदासजी कहते हैं-जिसने ऊपरी चतुराई तो की,

वीकानेर के व्याख्यान ]

त्राडम्वर दिखाने के लिए द्रव्य आचार तेा पाला, लेकिन हृदय से भक्ति नहीं की वह दूसरे वर्ण में होता हुआ भी चमार ही है।

ि २७१

माला फेर लेना ही भक्ति नहीं है किन्तु परमात्मा के मार्ग पर चलने के लिप तन, धन, प्राए देने के लिप तैयार होना ही भक्ति है। सुदर्शन सेठ त्रादर्श भक्त था। उसे घर में बैठकर माला फेरने से कोई रोकता नहीं था। फिर वद्द मरने का खतरा उठाने के लिप क्यों गया ? वह भी त्राजकल के लोगों की तरह बहाना कर सकता था कि त्राने-जाने में किया लगती है, इसलिप मैं घर वैठा-वैठा ही वन्दना कर लेता हूँ। मगर इस किया को बचाना वास्तव में किया बचाना नहीं, मगर प्राए बचाने के लिप वहाना करना ही होगा।

बहुत से लोग दान करने में पाप लगने का बहाना कग्ते हैं, मगर वे लोग पाप को देखते होते तो व्याह ही न करते । सच तो यह है कि इस प्रकार की वहानेवाज़ी से धर्म की घोर निन्दा होती है और लोग समफने लगते हैं कि धर्म खार्थ-साधन का उपाय है । तुलसीदासजी के कथनानुसार भगवान् का भजन न करने वाले चारों वर्ण चमार हैं ।

चमड़े का धोना, रंगना और सजाना चमार का काम है। चमार यह काम अपने लिए नहीं, दूसरां के लिए करते हैं। चमार अपना काम छोड़ बैठे तो लोगों को बड़ी कठि-नाई हो जाय।ऐसी हालत में अगर आप चमार को एकांततः बुरा ही कहेंगे तो श्रापको जूते पहिनना छोड़ना होगा। चमार को बुरा कहने वाले जरा श्रंपनी श्रोर देखें। वे क्या कर रहे हैं ? क्या वे चमार की तरह ही शरीर के चमड़े को नहलाने-धुलाने और सिंगारने में ही नहीं लगे रहते हैं ? क्या यह काम चर्मकार का काम नहीं है ? बढ़िया-बढ़िया कपड़े और मोतियों के गहने क्या चमड़ी को सजाने के लिए ही नहीं पहने जाते ? श्रगर श्राप श्रयने शरीर के चमड़े को सिंगार कर दयाभाव रक्खें, भक्ति करें, शरीर को दूसरों की सेवा और परोपकार में लगावें, तब तो श्रापका चमड़ा रंगना चमारपन नहीं कहलाएगा; और यदि यह कुछ भी न किया, सिर्फ चमड़ी की सजावट में ही लगे रहे तो तुलसीदासजी का कथन श्राप पर भी लाग्र होगा ही।

कई लोग कहते हैं --- हमसे ख़ादी नहीं पहिनी जाती। वह चमड़ी में चुभती है। ऐसे लोगों को चमड़ी का भक्त कहा जाय या नहीं ? महीन कपड़ों के लिए चाहे पंचेन्द्रिय पशुओं की चमड़ी उतारी जाय, चर्बी निकाली जाय और चाहे देश बर्बाद हो जाय, पर इनकी चमड़ी की सुकुमारता कायम रहनी चाहिए ! इनकी चमड़ी खादी से नहीं छिलनी चाहिए ! ऐसा विचार करने वाले लोगों के दिल में दया का वास कैसे हो सकता है ? किसी पतिव्रता स्त्री ने श्रंगार किया और वह श्रंगार पति को प्रिय न लगा तो वह श्रंगार भी कोई श्रंगार है ? इसी प्रकार जिन वस्त्रों के पहिनने से दया का घात होता है और दया का घात होने से जो परमात्मा के प्रतिकूल हैं, वे कपड़े क्या पहनने योग्य हैं ?

'नहीं !'

प्रम, दया, अहिंसा, परोपकार, संयम और सादगी का निर्वाह खादी पहनने से अधिक हो सकता है या मैन्चेष्टर के हिंसामय वस्त्रों के पहनने से ? खादी पहनने से गरूर कम होता है, भावना में सात्विकता आती है, देश-प्रेम जागृत होता है। मिलों का बना वस्त्र राक्षसी वस्त्र है जो संयम और सादगी का विनाश करता है, प्रेम का अन्त कर देता है। इन वस्त्रों के कारण पशुओं की ही नहीं, मनुष्यों की भी हिंसा होती है।

त्रव मैं अपनी मूल बात पर त्राता हूँ। ऊपर के विवेचन से समका जा सकता है कि जिसके हृदय में मनुष्यों के प्रति दयाभाव होगा प्रायः वह न हिंसा, करेंगा न क्रूठ बोलेगा, न जोरी करना, न परस्तीगमन करेगा और न अनुचित संग्रह दी करेगा। कोध, मान, माया, लोभ, राग, द्वेष क्लेश स्रादि मानसिक विकारों की उत्पत्ति प्रायः मनुष्य के प्रति ही होती है। हृदय में मानव-दया उत्पन्न होने पर इन सब विकारों पर तुषारपात हो जाता है और जो इन सब पापों प्वं विकारों से बच जायगा, खाभाविक है कि वह परमात्मा के निकट पहुँ-चेगा। इसलिप मैं कहता हूँ किइन पापों का परित्याग करो। स्रगर यकायक पूर्ण रूप से त्याग नहीं कर सकते तो घीरे- धीरे करे। । पापां के परित्याग के पथ पर एक कदम भी जो चलेगा और उसी पथ पर आगे बढ़े चलने की भावना रक्खेगा वह एक दिन अपनी मंज़िल पूरी कर लेगा। मगर ऐसे काम तो सर्वप्रधम त्यागने योग्य हैं जिनसे मनुष्यों का घात होता हे। । ऐसा मत करो कि पराया भोजन छीनकर आप मौज़ करें और वह बेचारा भूखा मरे । ज्यादा कुछ न कर सको ते। कम से कम परोपकार को ते। पाप मत मानो ! आवश्यकता से अधिक संग्रह ते। न करे। । इस बात के। मत भूलो कि अन्ततः धन-दोलत काम नहीं आयगी । शास्त्र में कहा है—

वित्तं ग ता गंन लभे पमत्ते।

त्र्यर्धत्−प्रमादशील पुरुष धन−दौलत के द्वारा श्रपना बचाव नहीं कर सकता ।

मत भूलो कि त्राज जो लखपती है, वही कल कंगाल हो जाता है। फिर परोपकार करने में क्यों रूपण बनते हो ? रूपणता करके बचाया हुत्रा धन साथ नहीं जायगा, किन्तु रूपणता के द्वारा लगने वाला पाप साथ जायगा। यह जानते हुए भी लोग जब खर्च में कमी करना चाहते हैं ते। सब से पहले परोपकार के ही काम वंद करते हैं।

मित्रो ! यह परमात्माप्राप्ति का मार्ग नहीं है । उदार हृदय से, शुद्ध बुद्धि से और निर्मल मस्तिष्क से परमात्मा के आदेशों को समझो और पालन करो । ऐसा करने से आप परमात्मा के ही समान बन जाएँगे ।

(१०)

ł

यैः शान्तरागरुचिभिः परमाणुभिस्त्वं, निर्मापिस्त्रिभुवनैकत्तलामभूत ! तावन्त एव खलु तेऽप्यणवः पृथिब्यां, यत्ते समानमपरं न हि रूपमस्ति ॥ १२॥

तीनों लोकों में अद्वितीय सुन्दर प्रभेा ! जिन शान्त और सुन्दर परमाणुओं के द्वारा आपका निर्माण हुआ है, जान पड़ता है कि पृथ्वी पर वे परमाणु उतने ही थे। क्योंकि तुम्हारे समान दूसरा कोई रूप नहीं है।

> वक्त्रं क्व ते सुरनरोरगनेत्रहारि, नि:शेषनिर्जितजगत्त्रितयोपमानम् ।

> विम्बं कलङ्कमलिनं क्व निशाकरस्य,

यद्वासरे भवति पाण्डुपताशकल्पम् ॥१३॥

ग्नर्थ-प्रभेा ! सुर, नर और नागकुमारों के नेत्रों को हरण करने वाला और तीन लोक की समस्त उपमाओं को जीतने वाला कहाँ तो आपका मुख और कहाँ कलंक से मलीन चन्द्रमा का विम्ब ! चन्द्रमा का विम्ब तो दिन में ढाक के सुखे पत्ते के समान फीका पड़ जाता है ! उसके साथ आपके मुख की तुलना नहीं की जा सकती।

त्राचार्य मानतुंगजी ने भगवान ऋषभदेव की स्तुति करते हुए यहाँ उनके इारीरसौन्दर्य का त्रालंकारिक वर्णन किया है। कहा गया है कि भगवान का रूप, जिसे देखकर चएडकौशिक जैसें क्रूर प्राणियों को भी शांति मिस्त्री है, ऐसे पुद्गल-परमा-युर्ग्रों से बना है जो तीन लोक में सर्वश्रेष्ठ थे। मैं अनुमान करता हूँ कि जिन परमायुत्रों से तेरा शरीर बना है वे पर-मायु संसार भर में उतने ही थे। उनसे अधिक नहीं थे। क्रधिक होते तो तेरे शरीर के समान कोई दूसरा शरीर भी बना होता। लेकिन तेरे शरीर के समान शांतिमय और सुन्दर शरीर दूसरा नहीं है। इस कारए यही अनुमान होता है कि जितने श्रेष्ठ परमायु तेरे शरीर में लगे हैं, उतने ही संसार में थे।

यह परमात्मा की स्तुति है। स्तुति वह है जिसके उच्चा रण से आत्मा की परमात्मा के प्रति प्रीति जागृत होकर बँध जाय। आज जो स्तुति की गई है उसमें बतलाया गया है कि कहाँ तो आपका वह सुर नर उरग के नेत्रों को हरण करने बाला और देखने पर भी तृप्ति न हो ऐसा, संसार को आनन्द देने वाला मुख और कहाँ चन्द्रमण्डल ! संसार की किसी भी श्रेष्ठ और सुन्दर वस्तु से आपके मुख की उपमादी जाय किन्तु वह उपमा ठीक नहीं बैठती। आपका मुख सभी उपमाओं को जीत चुका है। संसार की कोई भी वस्तु आपके मुख की समा-नता नहीं कर सकती।

રહદ ]

कहा ज। सकता है कि चन्द्रमा सौम्य, शीतल और आह्वाद-जनक है; फिर भगवान् के मुख के साथ उसकी तुलना क्यों नहीं की जा सकती ? लेकिन ऋखार्य मानतुंग चन्द्रमएडल को घृण।पूर्वक देखकर कहते हैं कि यह चन्द्र-बिम्ब तो स्पष्ट ही कलंक से मलीन हैं। इसके श्रतिरिक्त चन्द्रमा की कांति तभी तक रहती है जब तक सूर्य का उदय नहीं होता । सूर्य का उदय होते ही वह सुखे पत्ते के समान कान्तिहीन फीका पड़ जाता है। चन्द्रमा को राहु भी प्रस लेता है। इस प्रकार कहाँ तो एक स्थिति में न रहने वाला चन्द्रमा का विम्ब और कहाँ भगवान् का मुखमएडल ! वह मुखमएडल जो सुर नर ब्रौर उरग के नेत्रों को भी हरण करने वाला है। इसलिए प्रमेा ! त्रापके मुख के सामने तीनों भुवन के पदार्थ तुच्छ दिखाई देते हैं त्रौर भ्रापका मुख त्रनुपम है, त्रद्वितीय सौंदर्य से युक्त है।

इस भक्तामरस्तोत्र के द्वारा परमात्मा से भेंट करना सभी को इष्ट है। इस स्तोत्र को दिगम्बर, श्वेताम्बर मूर्तिपूजक और श्रमूर्तिपूजक सभी मानते हैं। सभी परम प्रीति के साथ इसका पाठ करके शांतिलाभ करना चाहते हैं। श्रतएव इसके भावों को ध्यानपूर्वक समऊना चाहिए।

त्राचार्य ने यहाँ जो कुछ कहा है, यदि वह सत्य है तो उस पर गंभीरतापूर्वक विचार करो । त्राज हमें स्थूल दृष्टि से परमात्मा के दर्शन नहीं हो सकते, फिर भी चन्द्रमण्डल तो दिखाई देता ही है। वैक्षानिकों ने सर्च लाइट ग्रादि नाना प्रकार के प्रकाशों का त्राविष्कार किया है लेकिन चन्द्रमा की समता करने वाला एक भी प्रकाश वे नहीं बना सके हैं। इस पर से हे मनुष्य ! तू अपनी प्रपूर्णता और अशक्ति का विचार कर। अपनी शक्ति पर गर्व मत कर। सच तो यह है कि जहाँ सूर्य और चन्द्रमा विद्यमान हैं वहाँ दूसरे प्रकाश की अव्वश्य-कता ही नहीं है। कोई कितना ही प्रयत्न करे लेकिन चन्द्रमा और सूर्य के समान प्रकाश नहीं वन सकता। यह विचार कर खटपट में पड़ने की अवश्यकता नहीं थी लेकिन मनुष्य गज़ब का प्राणी है ! उसमें ईश्वरीय शक्ति विद्यमान है। अतएव वह प्रकृति से भी लड़ाई कर रहा है। मनुष्य प्रकृति से भी लड़ाई कर रहा है। मनुष्य प्रकृति पर विजय पाना चाहता है और प्रकृति को नीचा दिखाना चाहता है।

प्रकृति से लड़ाई करने वालों को सोचना चाहिए कि मैंने विज्ञान के द्वारा जो वस्तुएँ बनाई हैं, उनसे पहले की वस्तुत्रों का विकाश है या दिनाश हुआ है ? कल्पना कीजिए, किसी के घर में चिजली का सुन्दर प्रकाश हो परन्तु घर में कोई वीमार पड़ा हो। एक ओर वीमारी बढ़ती जाय और दूसरी कोई वीमार पड़ा हो। एक ओर वीमारी बढ़ती जाय और दूसरी त्रोर विजली का प्रकाश बढ़ता जाय। ऐसी स्थिति में प्रकाश का बढ़ना किस काम का ? अगर विजली का प्रकाश न हो और सूर्य-चन्द्र की किरणों से ही शान्ति पहुँचती हे। तो समभना चाहिए कि हमें किमी की त्रोर से यह संकेत मिल रहा है कि तुम्हें प्रकृति के ही भरोसे रहना चाहिए। प्रकृति के विरुद्ध त्र्याचरण करने से विकृति बढ़ेगी।

त्रापके पूर्वज़ों के सामने विजली का प्रकाश नहीं था। नकली घी त्रौर नकली श्राटा त्रादि भी नहीं था। लेकिन शारीरिक बल में, बौद्धिक विकास में त्रौर मानसिक चिन्तन में वे बड़े थे या त्राप बड़े हैं?

'पूर्वज बड़े थे।'

उन्हें मोटर, बिजली, नकली घी आदि चीज़ें पसंद ही नहीं थीं। वे इन चीज़ों से घुणा करते थे और आप इनसे प्रेम करते हैं। आपने इन सब को अपनाया है सही, पर इसका परिणाम क्या हुआ है ? यही कि पहले के लोगों को वृद्धावस्था में भी चश्मे की आवश्यकता नहीं होती थी लेकिन आजकल के बहुत से नवयुवकों को भी चश्मा लगाना पड़ता है। इस अन्तर का क्या कारण है ? आज 'इलेक्ट्रिक लाइट' का आविष्कार हुआ तो नेत्रों का प्राकृतिक प्रकाश कहाँ विलीन हो गया ? पहले के लोग क्या आजकल की तरह- दवाइयों का सेवन करते थे ? वे दही और वाजरे की रोटियाँ खाते थे, फिर भी उनमें जैसी शक्ति थी वैसी आप माल-मलीदा खाने वालों में है ?

'नहीं !'

त्राप लोग प्रकृति से लड़ाई करके चाहे त्रागे बढ़ने की श्राकांक्षा करें त्रौर चाहे 'वैज्ञानिक' नाम धराकर त्रमिमान

[ जवाहर-किरणावली

करें, लेकिन आप प्रकृति के विज्ञान का मुकाबिला नहीं कर सकते। जहाँ सुर्य का प्रकाश नहीं पहुँचता वहाँ की हवा तो गन्दी होती सुनी जाती है लेकिन जहाँ विज्ली का प्रकाश न हो वहाँ की हवा गन्दी होती सुनी है ?

'नहीं !'

इतना ही नहीं, वल्कि जहाँ बिजली का प्रचुर प्रचार है वहां की हवा गन्दी हो जाती है, ऐसा सुना गया है। नयी-नयी वस्तुएँ देखकर आपका मन फिसल जाता है और आप उन्हें अपनाने के लिए तैयार हो जाते हैं परन्तु यह क्यों नहीं देखते कि ये वस्तुएँ प्ररुतिप्रदत्त लाभों को बढ़ाने वाली हैं या घटाने वालीं ?

संसार में श्रगर विजली की रोशनी, बिजली के पंखे, बिजली की सहायता से तैयार होने वाली दवाइयाँ न हेां तो मनुष्य की मूल प्रकृति को कोई हानि पहुँचने वाली नहीं है। यही नहीं, वरन् इनके ग्रभाव में मनुष्य ज्यादा सुखी, ज्यादा समृद्ध और ज्यादा संतुष्ट होगा। लेकिन अगर प्रकृति द्वारा प्रदत्त वस्तुएँ न हें। तो कैसी वीतेगी ? श्रगर सूर्य और चन्द्रमा का प्रकाश न हे। तो मनुष्यों की क्या स्थिति होगी ? सुनते हैं, दत्तिणी भ्रवप्रदेश की तलाश करने के लिए कई अंग्रेजों ने जाने का साहस किया और वे कुछ दूरी तक गये भी, फिर भी उन्हें सफलता नहीं मिली। सूर्य का प्रकाश न मिलने के कारण उन्हें मृत्यु का श्रालिंगन करना पड़ा। तात्पर्य

३८० ]

यह है कि जहाँ नियमित रूप से सूर्य और चन्द्रमा का प्रकाश पहुँचता है वहीं मनुष्य जीवित रह सकता है। जहाँ यह प्रकाश नहीं मिलेगा वहां मनुष्य लम्बे समय तक प्राण धरणा नहीं किये रह सकता।

भगवान् ने इन्द्रियों का स्वरूप वतलाने के साथ ही उनके निग्रह का भी स्वरूप वतलाया है। प्रश्नव्याकरएस्त्र में भगवान् ने मुनि के लिए नाटक देखने का निषेध किया है पर कहीं सूर्य ऋौर चन्द्रमा के प्रकाश को भी देखने का निषेध किया है?

'नहीं !'

'क्यों ?' क्योंकि इसके विना काम नहीं चलता और इससे नेत्रों में विकार भी उत्पन्न नहीं होता ।

टुनिया का कोई भी धर्मशास्त्र प्रकृति की बातों को रे।कने की हिमायत नहीं करता। सूर्य और चन्द्रमा का प्रकाश जीवन की श्रनिवार्य वस्तु है। उसके बिना जीवन का निर्वाह संभव नहीं है। ऐसी दशा में ऋगर कोई सूर्य-चन्द्र को देखने का निषेघ करता है तो वह श्रज्ञानी ही समझा जायगा। जो मनुष्य हठपूर्वक सूरज के प्रकाग्र से बचने को कोशिश करेगा उसका जीवन ही कठिन हो जायगा।

भगवान् ने साधुक्रों को दीपक क्रादि के कृत्रिम प्रकाश के उपयोग की मनाई की है, मगर सूर्य−चन्द्र के नैसर्गिक प्रकाश के उपयोग की मनाई नहीं की है । क्रगर साधु दीपक के

[ जवाहर-किरएावली

प्रकाश का उपयोग करे तो वह संयम से च्युत हो जाता है। लेकिन वह यदि सूर्य के प्रकाश का उपयोग न करे तो संयम का पालन नहीं हो सकता। सूर्य की सात्ती से ही इम लोग भोजन कर सकते हैं त्रौर संयम का परिपालन कर सकते हैं। सूर्य की सात्ती के त्रभाव में साधु को भोजन करने का निषेध है।

त्रापमें समभाव होता नो ठाप विजली की अपेका सूर्य-चन्द्र से अधिक प्रसन्न हेाते। विजली, सूर्य और चन्द्र की तरह व्यापक नहीं है, जीवन के लिए अनिवार्य भी नहीं है और लाभदावक भी नहीं है, फिर भी श्रापको उसकी कीमत देनी पड़ती है, इसी कारए आप उसकी कद्र करते हैं। सूर्य और चन्द्रमा की कीमत नहीं देनी पड़ती, इस कारए उसकी कद्र नहीं की जाती और न उसका उपकार ही माना जाता है।

प्रकाश असल में प्रकृति की देन है। उसे राजा अपनी मिल्कियत समभे, यह राजधर्भ न जाने कहां से निकल पड़ा है? राजा समाज की राक्ति के लिए होता है। अगर वह घीरे-घीरे सब आवश्यक वस्तुओं को अपने कब्जे में कर ले और अपनी निजी चीज़ समभ कर मनचाहा कर लगा दे तो संसार का काम किस प्रकार चलेगा?

विशिष्ट पुएय का उदय होने पर मनुष्य राजा बनता है। श्रतपव उसे प्रकृति के नियमों का विशिष्ट रूप से पालन करना चाहिए । दूसरे की भूलों से उतनी हानि नहीं होती, जितनी

३≍ર ]

[ ३=३

राजा की भूल से ।

ईसाई लोगों की मान्यता के त्रनुसार राज। ईश्वर का मेजा हुत्रा होता है। ईश्वर के द्वारा भेजा हुन्रा पुरुष कोई भूल नहीं कर सकता। ग्रतएव वह जो भी कुछ करता है, उचित ही करता है। मगर यह विचार भ्रमपूर्ण है। मैं त्राचार्य हूँ । त्रगर मैं कहने लगूँ कि मुभे ईश्वर ने त्राचार्य बनाया है, इसलिए में अपनी इच्छा के अनुसार कार्य करूँगा और जो कुछ भी करूँगा वही उचित समका जायगा। तो त्राप क्या कहेंगे ? त्राप फोरन कहेंगे कि ईश्वर ने नहीं; संघ ने स्रापको त्राचार्य बनाया है त्रौर संघ को त्रधिकार है कि वह शास्त्र के विरुद्ध**्रत्राचरण करने पर** अःचार्य की पदवी छीन ले। **त्रगर कोई व्यक्ति ग्र**पराध करता है तो वह ग्रपराध उसी व्यक्ति का समझा जाता है। लेकिन आचार्य के विषय में यह बात नहीं है। ग्राचार्य ग्रपराध करे तो वह न सिर्फ ग्राचार्य का ही किन्तू उस संघ का भी समभा जायगा, जिस संघ का वह त्राचार्य है । क्योंकि संघ ने ही त्राचार्य को नियत किया है। यही वात राजा के विषय में है। प्रकृति के नियमों का पालन करके सब को सुविधा पहुँचाना राजा का धर्म है। इसके बदले वह प्रकृति का मालिक बन बैठे चौर कहने लगे कि मैं जैसे पृथ्वीपति हूँ उसी प्रकार सूर्यपति, चन्द्रपति जल− पति और वायुपति भी हूँ, तो यह राजा का अन्याय समभा जायगा। राजा जीवन की सुविधाओं का स्वामी नहीं बन

[ जवाहर-किरएगवली

सकता और न उनसे किसी को वंचित ही कर सकता है। श्रमारुतिक वस्तुओं का स्वामी वनकर उन पर भले ही वह टैक्स लगा दे, पर प्रारुतिक वस्तुओं पर, जो जीवननिर्वाह के लिए अनिवार्य रूप से उपयोगी हैं, टैक्स लगाना उचित नहीं और न पूरी तरह शक्य ही है। विजली का टैक्स न चुकाने पर विजली रोकी जा सकती है, क्योंकि उसकी चाबी राजा के द्दाथ में है। ग्रगर वह सूर्य के प्रकाश पर या पवन पर कर लगा दे और प्रजा कर देना अस्वीकार कर दे तो राजा सूर्य या पवन को रोक देने में समर्थ नहीं है। इनकी चाबी उसके द्दाध में नहीं है। यह बात दूसरी है कि प्रजा अपनी कमजोरी के कारण इन वस्तुओं का भी कर देती रहे ! ऐसी निर्वीर्य प्रजा तो शायद श्वास लेने का भी कर देने को तैयार हो जाएगी।

मेरे कहने का आशय यह है कि प्राकृतिक पदार्थों में जैसा सौन्दर्य होता है और वे जैसे लाभदायक होते हैं वैसे रुत्रिम पदार्थ नहीं हेा सकते । सूर्य और चन्द्रमा निसर्ग के सर्वोत्तम उपहारों में है । अतएव आचार्य मानतुंग ने चन्द्रमा के साथ भगवान के मुख की तुलना की है । आचार्य का कथन है कि परमात्मा के मुख की समानता चन्द्रमा मी नहीं कर सकता । चन्द्रमा सूर्य का उदय होने पर पीले पत्ते के समान निस्तेज और फीका पड़ जाता है । अतएव उससे भगवान् के मुख की उपमा कैसे दी जाय ! जब प्रकृति-रानी का सर्वो-त्तम श्टंगार चन्द्रमा शी भगवान् के मुख के सामने नगएय

્રેષ્ઠ ]

है तो मनुष्य के दिमाग से उपजने वाला कोई भी कृत्रिम पदार्थ उसकी बर।बरी कैसे कर सकता है ?

भगवान् का स्वरूप कितना सुन्दर और मनोरम है, यह बात इस काव्य से भलीभाँति मालूम हो जाती है। उस सौन्दर्य को परखने के लिए दृष्टि निर्मल दोनी चाहिए। निर्मल दृष्टि से और साथ ही स्वच्छ अन्तःकरण से अगर आप पर-मात्मा के स्वरूप पर विचार करेंगे ते। संसार के पदार्थ आप को निस्सार प्रतीत हुए विना नहीं रह सकते। इसलिए मेरा कथन है कि पक्षपात की दृष्टि दूर करके ईश्वरीय प्रेम को अपनाओ। ईश्वरीय प्रेम को अपनाने के लिए चार उपाय हैं और वे कामधेनु के समान हैं। इनमें पहली मैत्रीभावना दूसरी प्रमोद भावना, तीसरी करुणाभावना और चौथी मध्यस्थ-भावना है।

मैत्री भावना का ऋर्थ चूरमा खाने-खिलाने वाले मित्र बनाना नहीं है । संसार में ऐसे भी मित्र होते हैं जिनके विषय में यह कहा गया है कि---

भाभो मियांजी खाना खाम्रो, करो विसमिल्दा हाथ धुलात्रो। त्रात्रो मियांजी छप्पर उठात्रो, हम बुद्दे कोई ज्वान बुलात्रो॥ इस प्रकार की मित्रता वास्तविक मित्रता नहीं है। मित्रता सूर्य के प्रकाश के समान होती है। सूर्य समान रूप Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaraqyanbhandar.com से समस्त संसार को प्रकाश देता है। किसी को कम और किसी को अधिक नहीं देता। या किसी को प्रकाश दे और किसी को न दे, ऐसा भी नहीं करता। इसी प्रकार मनुष्य के हृदय रूपी आकाश में जब मैत्रीभाव का सूर्य उदित होता है तो उसका प्रकाश प्राणी मात्र को समान रूप से मिलता है तो उसका प्रकाश प्राणी मात्र को समान रूप से मिलता है । जिसका अन्तःकरण मैत्रीभावना से उज्ज्वल हो जाता है, वह प्रत्येक प्राणी को अपना मित्र समक्षता है । किसी के प्रति उसके चित्त में दुर्भावना नहीं हो सकती । इस प्रकार मैत्रीभावना की आराधना के लिए आपको प्राणी मात्र का मित्र बनना चाहिए ।

प्रश्न हो सकता है कि गृहस्थ सब प्राणियों का मित्र कैसे बन सकता है ? उसे लेन-देन करना पड़ता है, कहना-सुनना पड़ता है और पचासों काम करने पड़ते हैं, जिससे प्राणी मात्र के प्रति मैत्रीभावना में बाधा पड़ती है। ऐमी स्थिति में मैत्रीभावना की बात साधुओं को भले ही उपयोगी हो, गृहस्थों के लिए वह उपयोगी नहीं हो सकती।

इस तरह का विचार भ्रमपूर्ण है। गृहस्थ ग्रगर मैत्री-भावना को धारण नहीं कर सकता तो इसके मायने यह हुए कि वह धर्म का ढी पालन नहीं कर सकता। क्या धर्म इतना संकीर्ण है कि सर्वसाधारण उससे लाभ नहीं उठा सकते ? नहीं, ऐसा नहीं है। धर्म का प्रांगण बहुत विशाल है। उसमें सभी के सिए स्थान है। त्रगर गृहस्थ समफ्रदारी से काम

३⊏६ ]

वीकानेर के व्याख्यान ]

ले तो मैत्रीभावना की त्राराधना उसके लिए कठिन नहीं है । गृहस्थ को गृहस्थ की भॉति, साधु को साधु के समान त्रौर वीतराग को वीतराग की तरह मैत्रीभावना रखनी होती है ।

राजा राज्य करते हुए भी मैत्रीभावनः का पालन कर सकता है। कहा जा सकता है कि राजा किसी को फाँसी देता है ऋार किसी को ज⊦गीर देता है । तब उसमें मैत्रीभा− वना कहाँ रही ? लेकिन राजा फाँसी देते चौर जागीर देते समय यह समभता है कि मैं प्रजा का मित्र हूँ, प्रजा की सेवा करना, रत्ता करना और इस प्रकार अपने राजधर्म का पालन करना ही मेरा कर्त्तव्य है । मैं किसी को दएड देता हूँ त्रौर किसी का सत्कार करता हूँ, मगर यह सब मित्र बनकर ही करता हूँ, शत्रु बनकर नहीं । किसी के प्रति मेरे श्रन्तःकरख् में पत्तपात नहीं है, शत्रुता नहीं है, द्वेषभाव नहीं है। फिर ऐसा कौन-सा पुर्एयमय दिवस होगा जब मैं इस कत्त्रव्य का भी त्याग करके इससे भी बहुत ऊँची श्रेणी के कर्त्तव्य का पालन करने में समर्थ हो सकूँगा। हे प्रभो ! मेरे हृदय में ऐसा भाव भर दो कि मैं किसी के प्रति त्रन्याय न करूँ। राज∽ सत्ता का मद मेरे मन को मलिन न होने दे। मैं प्रजा की सुख शांति के लिए अपने स्वार्थों को त्यागने के लिए सदैव उद्यत रहूँ। इस प्रकार की निष्पक्ष त्र्यौर उदार भावना से जो राजा राज्य करेगा वह त्रवश्य ही मैत्रीभ।वना का श्रधि-कारी हो सकता है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ जवाहर-किरणावली

माता अपने पुत्र पर मैत्रीभावना रखती है, फिर भी समय पर उसे दंड देने से नहीं चूकती। उसकी दंड देने की किया में पुत्र के कल्याण की ही भावना होती है । वास्तव में चाहे कोई त्यागी हो या गृहस्थ हो, राजा हो या व्यापारी हो, किसान हो या सराफ हो, त्रागर उसके क्रन्तःकरण में न्याय का भाव है, निष्पत्तता है और स्वार्थसाधन के लिए दूसरों भावना की त्रगराधना कर सकता है। समाज रूप विराट पुरुष की सेवा का जो भी काम किसी ने श्रपने हाथ में लिया हो, उसे प्रामाणिकतापूर्वक करने पर ही मैत्रीभःवना होती है। जिसके हृदय में मैत्रीभावना जागृत होगी वह किसी को धोखा नहीं देगा। वह किसी से ईर्षा-द्वेष नहीं रक्खेगा। सचाई और सरलता के साथ ही वह सबके प्रति बर्त्तावकरेगा । वह दंड देगा तो क्रात्मा को सुद्ध करने के लिए ही देगा।

दूसरी प्रमोदभावना है। यह भावना सदा गुणी जनों का ध्यान कराती है। एक ग्रादमी शत्रु है मगर मुनि बन गया है ग्रोर दूसरा मित्र है मगर पतित हो गया है। प्रमोदभावना वाला पुरुष इन दोनेां में से गुणी को ही ग्रपनाएगा, गुणी का ही त्रादर करेगा। घर में भी गुए के त्रादर की ग्रावस्यकता है, केवल हड्डियों के त्रादर की नहीं। भाई का लड़का गुणी है फिर भी उसे पराया मानो ग्रोर उसका ग्रादर न करो ग्रोर ग्रपने निर्गुए लड़के का भी ज्रादर करो ग्रोर उसे ग्रपना मानो,

३≂≂ ]

यह प्रमोदभावना के बिरुद्ध है। प्रमोदभावना का विकाश करके गुणी की पूजा-सेवा की वृद्धि करो तो त्राप स्वयं गुएमय वन जाएँगे त्रौर त्रापको प्रमोद की प्राप्ति होगी। क्रतपव गुर्एीजनेां का सत्कार करो, उनके गुणों को त्रपनान्त्रो। क्रगर उनमें कोई त्रुटि दीखती हो तो उसका क्रनुकरए मत करो।

कहा जा सकता है कि यह परस्पर विरोधी उपदेश है। एक श्रोर प्राणी मात्र पर मैत्रीभावना रखने का उपदेश दिया जाता है त्रौर दूसरी त्रोर गुणीजनेां के त्रादर का उपदेश दिया जाता है। यह दोनेां उपदेश कैसे संगत हो सकते हैं ? गाय के चार पैर और चार ही स्तन होते हैं। गाय लंगड़ी हे। तो उसके स्तनों में भी त्रुटि हो जायगी। त्रतएव लंगड़ी गाय उतने काम की नहीं होती । इसीलिए करुएा भावना कही है । जिसमें गुए न हां उसके प्रति करुए। भावना धारए करेा । ्किसी को दुखी मत करो और कोई दुखी दिखाई दे तो उस पर करुएा भाव लाश्रो । करुएा इतनी उदार होती है कि वह गुग-ग्रवगुग नहीं देखती । गुगी की पूजा होती है और दुखी पर करुएा की जाती है । मुनि को त्राहार दिया जाता है सों करुए। से नहीं वरन् गुएपूजा के भाव से दिया जाता है। गुणपूजा ही मुनि को वंदना करने के लिप प्रेरित करती है। इस प्रकार प्रमोदभावना गुणी जनों के प्रति और करुए। भावना दीन-दुस्तियों के प्रति धारए की जाती है।

भगवान ऋषभदेव ने मनुष्यों को दुखी देखकर ही इस

स्थिति पर पहुँचाया था, कहा जा सकता है कि इस स्थिति पर पहुँचाने से तो आरंभ-समारंभ बढ़ गया ! परन्तु करुणा में डूबा हुन्रा आरंभ-समारंभ या भूत- भविष्य के विचार से ग्रपने कत्त्तव्य का परित्याग नहीं करता और न त्रपनी मर्यादा का ही लोप करता है । वह पराये दुःख को भी त्रपना ही दुःख मानता है और जब तक उसे दूर नहीं कर देता तब तक चैन नहीं लेता । ऐसी भावना वाला सब का मित्र वन सकता है ! हाँ जिसके दिल में यह विचार होगा कि त्रमुक की दया करूँ और त्रमुक की नहीं, वह पत्तपाती है । करुणा सर्वभूती हेानी चाहिए ।

कल्पना करो कि आपके शत्रु का लड़का और आपका लड़का-दोनों साथ-साथ खेल रहे हैं। दात्रु का लड़का किसी गाड़ी की टक्कर लगने से गिर पड़ा। ऐसे समय पर आप क्या करेंगे ? अगर आपके हृदय में करुए।भाव है ते। आप उस समय वैर का विचार नहीं करेंगे। अगर दोनों लड़के गिर पड़े हेां और अपना लड़का दूर तथा शत्रु का लड़का पास हे। ते। करुए।भाव वाला मनुष्य पहले शत्रु के लड़के को ही उठायेगा। अगर वह पास में पड़े हुए लड़के की उपेक्षा करता है तो पत्तपात करता है।

चौथी मध्यस्थभावना है । सारा संसार त्रापकी इच्छा के ब्रनुसार कभी नहीं बन सकता । तीर्थकरों के समय में भी संसार एक-सा नहीं हुत्रा तेा ग्रब क्या हेागा ? त्रतएघ किसी केा

३६० ]

त्रपने से विरुद्ध मार्ग पर चलते देखो, कोई धर्म के मार्ग में काँटे विखेरता <mark>दि</mark>खाई दे तो भी उस पर समभाव रखना चाहिए ।

इन चार भावनात्रों का सेवन करने वाला भगवान् ऋषभदेव के पथ पर अग्रसर हे। सकता है और अपने जीवन को धन्य बना सकता है। भगवान् की स्तुति करने के साथ उनके मार्ग पर चलने वाला ही कल्याण का भागी हे।ता है। मंगलं भगवान् वीरो मंगलं गौतम गणी। मंगलं स्थूलिभद्दाद्याजैनधर्मो ऽस्तु मंगलम् ॥

## समाप्त





## जवाहर-साहित्य के प्रा

[१] श्री जवाहर विद्यापीठ, भीनासर (बीकानेर )

[२] हितेच्छु-श्रावक-मंडल, रतलाम (मालवा)

[३] श्री जैन जवाहिर मित्र-मएडल, ब्यावर ( राजपूताना )

[४] श्री चिम्मनसिंहजी लोढ़ा ब्यावर ( राजपूताना )

इनके अतिरिक्त जिनकी ओर से जो पुस्तक प्रकाशित हुई है, वह उनके पास से भी मिल सकती है।

St. T. C.

601