on servery mine

सिक्ध विक्रमसूरी धर अ स'स्कृति हेन्द्र પ્રકાશન કેમાંક-૧૦

िलनपूजा पद्धति" પ્રતિકારિકા



-: बेभा :-

तीय 'प्रसावड पू. आयाय देव શ્રીમદ વિજય વિક્રમસૂરીશ્વરજી મ.

विद्वान य. मुनिराक राज्यशिवकयल भ.

तित्य सहताभरस्तोत्रपाठी, महासंघ यात्रा निश्रादाता तीर्था प्रसाव प्रमाशास्त्र श्रीमह् विकय विक्रम सूरीश्वरळ महाराक साहिण

**જ**-भ :

વિ. સ<sup>\*</sup>. ૧૯૭૨ - જે. સુ. ૫, છાણી - ગુજરાત દીક્ષા :

વિ. સં. ૧૯૮૬ - જે. સુ. ૩, ચાણ્રમા - યુજરાત વડી દીક્ષા:

વિ. સં. ૧૯૮૬ અ. સુ. ૧૪, પાટણ - યજિયાત ગ**ણીપક - પ**ંત્યાસપદ:

વિ. સં. ૨૦૨૧ મા. સુ. ૬, પાલીતાણા - યુજરાત • **ઉપા<sup>દ</sup>યાય પ**દ - **આચાય<sup>૧</sup> પદ** 

**વિ. સ**ં. ૨૦૨૨ વે. સુ. ६, સંગમનેર - મહારાષ્ટ્ર **તીથ<sup>ર</sup>પ્ર**ભાવક પદ :

(વ. સં. ૨૦૨૮ વે. સુ. ૬ મધુવન - બિહાર

''ગત વર્ષ જેઠ સુદ 3થી આરંભાયેલ આપના સંયમ પર્યાય અર્ધ શતાપિદ વર્ષના મહોત્તસવની ઉજવણી નિમિત્તે ભારતભરના સંઘા લાભ લઈ શકે તેવી અનેક મહાન અને પુષ્યમયી યોજનાઓ યોજાઇ છે. આજે કુલ્પાક તીર્થમાં વિ. સં. ૨૦૩૬ દ્વિ. જે. સુ. ૩ ના આ ભવ્ય મહોત્સવની પૂર્ણાં હુતિ સમયે આપના આ પુરતકને પ્રકાશિત કરી અમે કૃતાર્થ થવા પ્રયત્ન કરીએ છીએ"

| 13 6       | ાગવાનની <b>આગળ રેખાતા જળ</b> પાત્રો <b>જલપૂજા</b> 🥏        |     |
|------------|------------------------------------------------------------|-----|
|            | માટે જ છે                                                  | Y'Y |
| 18         | į. આ. દેવ શાંતિસૂરી ધરછ મ. <b>નું</b> નિત્ય સ્નાન          |     |
|            | પૂજાતું નિધાન                                              | ٧¢  |
| 14         | પુ હિરિમકસરીશ્વરજી મન્નો એક પાઠ                            | 44  |
| 15         | જલ તો નૈવેઘમાં અતિવાય <sup>©</sup> 🕨                       | Y9  |
| 19         | પવ <sup>જ</sup> કત'વ્ય અને નિત્ય કર્તા'વ્યનો <b>સેઠ</b>    | પક  |
| 16         | સવો'પચારી પૂજાના સવ' ભેંદ — ૧૭                             | ६२  |
| 16         | પૂજાના ભેરો અને અધિકાશીઓ                                   | έ¥  |
| ₹0         | પૂજામાં હિંસાની શ'કા                                       | ٤¥  |
| <b>₹</b> 1 | પૂજાઓનું પૌર્વાષય'                                         | 55  |
| <b>ર</b> ર | મૂર્તિ પૂજ કરવી જોઇએ કે નહીં?                              | 50  |
| ₹3         | જિતપૂજા સમ્યકત્વનું બીજારાપણ કરનાર 🦫.                      | 91  |
| २४         | નિત્ય સ્નાનતું વ્યામ મ્યાંદોલન                             | 90  |
| <b>₹</b> Ч | જૂકાહ્યું જ હશે ?                                          | ७६  |
| २६         | નવી સમસ્યાએા - પ્રતિવિધાન                                  | 96  |
| २७         | પૂજા પ્રક <b>રણ</b> ના રચયિતા                              | ८२  |
| <b>२८</b>  | વિલેપનના સ્થાને તિક્ષક પૂજા                                | ८६  |
| 26         | નવી •યવસ્થા હોય ત્યાં મત <b>લેક</b> હોય                    | ((  |
| 30         | મ <b>ં. ક</b> ઢ્યાણિતિજયજી <b>તુ</b> ં માયાવીપ <b>થ</b> ું | (6  |
| 21         | નિત્ય સ્નાનને લગતા પ્રમાણા                                 | 60  |

| <b>કર</b>  | નિત્ય સ્નાન પૂજાની સિદ્ધિ                             | ૯૩          |
|------------|-------------------------------------------------------|-------------|
| <b>8</b> 3 | નિત્ <b>ય સ્નાન પૂ</b> જાની પરા પૂર્વતા               | lot         |
| <b>9</b> 8 | निष् <b>६</b> प्रयास                                  | <b>f</b> 03 |
| ८५         | અષ્ટપ્રકારી પૂજામાં જલ સ્તાનના વધારા                  | 104         |
| 85         | માભૂષણ પૂજાની વિચિત્રતા                               | loc         |
| શક         | <b>અવસ્થા</b> એાની ભાવનામાં અવિરાધ                    | 111         |
| 36         | સત્તરમી શતાબ્દિની પૂજા પદ્ધતિ                         | 114         |
| <b>8</b> 6 | <b>જ</b> લપૂજાની અષ્ટ પ્રકારી પૂજામાં ગણના            | 115         |
| RO         | પૂર્વ <b>પર'પરાતુ</b> ' સાતત્ય                        | 119         |
| ४१         | સ્તાન વિલેપતથી અતિષ્ઠ <sub>્</sub> <b>પ</b> રિણામ તથી | 116         |
| ४२         | ધનિકાની પૂજાની અતિવૃતિ કા <b>રણ</b> ભૃત હતી?          | 173         |
| <b>X3</b>  | <b>ઉપસં</b> હાર                                       | १२७         |



# ' स्व - निवेहन '

પ્રસ્તુત પુરિતકાના આલેખન માટે ખંભાતમાં પૂજ્ય આશાષ્યપાદ પરમ ગુરુદેવ શ્રીમદ્ વિજય લખ્ધિ સૂરીશ્વરજી મ.ની પરમશીળી છાયામાં શાસનની એક સુવિદ્ધિત આચાર્ય ભગવ તોની અમર ઉપદેશધારાને અટકાવી દેવા માટે જે પ્રયાસ પં. શ્રી કલ્યાણવિજય એ આદર્યો હતા તેના પ્રતિકાર प्रते। 🕶 भें प्रयतन क्षरेख.

તેમની પુસ્તિકા પ્રસિદ્ધ થઇને મારા હાથમાં આવેલ ત્યારે પ. આ. શ્રીમદ વિજયરામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ. રાજપૃદ્ધીમાં **વિરાજમાન હતા. અમે તે વખતે, ખ'ભાત હતા.** મેં તે પૂજ્યશ્રીને 'જિનપૂજ પધ્ધતિ' પુરિતકાની પ્રતિકાર થયો જોઈએ તેવા આશયના પત્ર લખેલા. એ સરળ મહાપુરૂષે જવાબમાં જ આવ્યું કે 'અહીં' પુસ્તકા જોઇએ તે પ્રાપ્ત થઇ શકે તેમ નથી માટે તું જ એ પુસ્તિકાના પ્રતિકારરૂપ જવાષ્ય આપી કે.

કાણ ભણે શું થયું કે એ પુસ્તિકાના જવાબ લખવાની પ્રેરણા વેગવ'ત થઇ અને લખવાનું શરૂ કયુ<sup>ઉ</sup>'. આ માર્ શરૂઆતનું લખાણ મારા પૂજ્ય પરમ ગુરુદેવને સંભળાવ્યું. તેએ ખૂય ખુશ થયા પછી તો જેમ જેમ લખતો ગયો તેમ તેમ પૂ. ગુરુદેવને સંભળાવતા ગયો. આ ક્રમે ઉત્સાદ પ્રેરક પૂ. ગુરુદેવની કૃપાથી 'જિતપૂજા પધ્ધતિ પ્રતિકારિકા ' નામની પુસ્તિકા તૈયાર થઇ ગઇ, મેં પૂ. ગુરુદેવને પૂછ્યું કે હવે શું કરવાતું? પૂ. ગુરુદેવે કહ્યું કે આવી પુસ્તિકાના જવાય તરતજ છપાવી પ્રસિધ્ધ કરી દેવો જોઇએ. આથી એનું મુદ્રસ્યું પ્રતિશ્વિપનું કામ શરુ થયું.

તે પછી કાઇ કાર્ય થશ શ્રીકાન્તભાઇ ખંભાત આવેલા. તેમણે પ્રસ્તુત લખાણ જોયું, અને કહ્યું કે આનું સંપાદન કાર્ય સુંદર થયું જાઇએ. મને એમની વાત ગમી ગઇ એમને આદ્યોપાન્ત આખું પુસ્તક વાંચી જોયું, એના ઉપર કેટલીક નેંધ પણ તૈયાર કરી.

તે પછી અમારે અમદાવાદ મુનિ સ'મેલનમાં જવાતું થયું. અમે એટલા ખધા કાય'માં વ્યાપૃત રહ્યા કે આ કામ ખાર લે પડ્યું. તે પછી ઘણા વખતે શ્રી સંધનાં નિમંળ પુષ્ટ્યોદયે મેં મારા શિષ્ય મુનિ મી રાજ્યશ્વિજયજીને સંપાદન માટે સેપ્યું. એમણે પ'.શ્રી કલ્યાણિ જયજીની બન્ને આવૃતિઓ જોઇ લોધી અને બીજી આવૃતિમાં શ્રીમણે જે સુધારા કર્યા છે તેના પણ ખ્યાલ આ પુરિતકામાં સ્વત'ત્રરૂપે આપ્યા છે. બસ સ'ક્ષેપમાં આ પુરિતકાના જન્મના આ ઇતિહાસ છે.

'જિનપુજા પહિતા' પુસ્તિકાના લેખક પં. શ્રી કલ્યા શ્રુવિજય છે વિદાન છે એમાં પ્રશ્ન નથી પણ વિદાન હોવા માત્રથી તેમની પ્રરૂપણા ખરાખર છે એમ મનાય નહીં, પ્રમાણિક વસ્તુનું આ ખલેન અને પ્રરૂપણા કરવા માટે લેખકા નિરાગ્રહ-સુદિ વાળા જોઇએ. પૃવ' ગ્રહોથી ખધ્ધ ન હોવા જોઇએ. જેઓ અહંકારથી પર હોય અને વિદાન હોય તેઓનું વચન યુકિત યુકત ખની શકે. અહંકાર સિવાય પૂર્વ મહાપુર્યોનાં ઉપર કોઇ પણ આરોપ લગાવાય ખરો ? જ્યારે પૂ પં. થી કલ્યાણ વિજય છે તે આ લેપ કર્યા જ છે. આ થી જ તા એમના જેવાએ કેટલાય પાઠાના અર્થ પણ ખરાખર કર્યા નથી. મારે તા આટલું જ કહેવું છે કે પરમગુરુદેવની પરમકૃપાથી આ પુરિતકા તૈયાર થઇ છે. જેમાં પૂર્વ પુર્યોના વચના બરેલાં છે.

ભગવાનની સ્નાનપૂજા દરરોજ થાય કે નહીં ? આ એમના ઊભા કરેલા સવાલ છે. સત્રાલને સવાલરૂપે જ નહીં પણ સિલ્લાન્તરૂપ ખનાવી દેવા તેઓએ પ્રયત્ન કર્યા. રોજ સ્નાનપૂજા કરવી જોઇએ તેવા નિત્યસ્નાન પૂજાના અનેક પ્રમાણા તેમની સમક્ષ પણ તેયાર થયા હતાં છતાંય પં. કલ્યાણવિજય મ. આગ્રહમાં આવી ગયા એટલે અમુક સદ્દી નક્કી કરી, નિત્ય સ્નાન પૂજા ખાદથી શરુ થઇ તે વાત નક્કી કરવાના આગ્રહના પરિણામે ઇતિહાસની પ્રમાણ સિલ્લ તારીખાને પણ તેઓએ

પાતાની કલ્પના અને અતુમાનથી આગળ-પાછળ કરવાના પ્રયત્ન કર્યા છે. હવે તેએ તા સ્વર્ગમાં સંચરી ગયા છે પણ એમના એ પુસ્તક દ્વારા કેટલાયે આત્માઓ માર્ગથી દ્વર થઇ જવા પાત્રમાં હોય, નવા આત્માંઓ તેવા માર્ગમાં અટવાઇ ન જાય માટે આ પુરિતકાન પ્રગટીકરણ જરૂરી માનવામાં આવ્યું છે. તે વખતે જ આ લખાયેલું પ્રસ્તક તે નખતે જ છપાવાયું હોત તાે <sup>ધ</sup>ર્ણું સુંદર થાત!

હવે એકજ વાત કહેવાની રહે છે કે આ પ્રસ્તિકાનું વચિન કરીને ૧૦ વાત્માં એ જૈન શાસનમાં અનાદિ સિદ્ધ સિદ્ધાંત તથા તેને પાેષનાર આચાર્ય ભગવંતાની પર'પરાના પણ પૂજક બન્યા રહ્યું સ'પ્રતિ જિનાત્રાથી વિરુદ્ધ કંઈ પણ ક્ષણાયું હેાય તા મિચ્છામિ દકકડમ

— વિક્રમસરિ

3-3-6 ગુમડીપ્ર'ડી





### સંપાદકીય

મારા જન્મ કરતાં પણ કદાચ પહેલા લખાયેલ ગુરુપસાદી રૂપ આ પુસ્તિકાનું સંપાદન કાર્ય મા**રા હાથમાં** આવ્યું તે શુરુ કૂપાના જ પ્રતાપ છે.

પ્રસ્તુત પુસ્તિકાના સંપાદન કરતાં સારાય જૈન સાહિત્યના પૂજા વિષયક ચંચોને અવગાહવાના અવસર મળ્યા એ થયેલી ગુરુ આજ્ઞાને માન્ય કરવાથી મળેલ બીજો લાભ છે.

પૃ. ગુરુદેવે આલેખેલ આ પુરિતકાતું મુદ્રણ પણ આજથી લગભગ વીસ-પ<sup>ર</sup>ચીસ વર્ષ પૂર્વે શરૂ થઈ ગયેલું પણ કેાઇક વિચિત્ર સંયોગાેના કાર**ણે મુ**દ્રણ અટક્યું કદાચિત્ પં. કલ્યાણવિજયજએ બીજ વાર 'જિનપૂજા પદ્ધતિ'નું મુદ્રણ ન કરાવ્યું હોય તા તૈયાર થયેલ પણ પુસ્તક પૂ. ચુરુદેવના **પ**ણા **લ**ખાણાની

માફ્ક એમ જ રહી જાત પણ તેઓની જિન પૂજા પૃધ્ધતિની જે કે ખુબજ સુધરેલી પણ બીજી આવૃતિએ જૂની વાત યાદ કરાવી. પૂ. ગુરુફેવે આપેલ જગાબ કેવો ચુક્તિપુર:સર અને મુદ્દા પૂર્વંકના છે તે તા નિસ્પક્ષપાત અને આગમ તત્ત્વનો સારી રીતે જાણકાર જ સમજ શકશે. મને તા પ્રત્યેક પંકિત વાંચતા આનંદ આવેલ છે. સાથે એ શી ખવાનું પણ મળ્યું છે કે કાઇ કિયા કે અનુષ્ઠાન નક્કી કર્યા બાદ સિદ્ધાંત શોધવા જવું તે કેટલું ખતરનાક છે.

જાલારમાં પૂર્પ કલ્યાણવિજયજી મા ન દીશ્વર દ્વીપનું મંદિર મનાવવાનું નક્કી ક્યુ'ં. સ્વાભાવિક જ છે કે આજે જ્યાં એક કરતાં વધુ મંદિરા ખને છે ત્યાં રાજની પૂજાનો પ્રશ્ન આવે અને તેમાં ય આ નંદીશ્વર દ્વીપના મ<sup>•</sup>દિ**ર**માં તેા વિપુલ પ્રતિમાછએો પધરાવવાના હતા<sub>.</sub> તે પણ અંજનશલાકાવાળા. એટલે રોજ પૂજાનો સવાલ તા ઊઠે જ! ખીજી પૂન્નઓ તા થઇ હાય કે નહીં ગમે તે રીતે મન મનાવી લઇ લાેકા સ**મછ** જાય છે પગ આ જલ પૂજા રૂપ અભિષેક પૂજા ન થાય તાે તરત જ ખબર પડી <mark>જાય છે, શ્ર</mark>દ્ધાળુ વર્ગ તે ચલાવી લેવા તૈયાર નથી થતા. અભિષેક કરવા પાછળ સારે એવા શ્રમ અને સમય પણ આપવા પડે છે માટે વિદ્વાન પૂ. પં. કલ્યાણુવિજયજ મહારાજે રસ્તા કાઢયા કે 'રોજ **ર**નાન પૂજાની જરુર છેજ નહીં ક્યારેક કરે તાે પણ ચાલે.' ધીમે ધીમે એ વાત પ્રસની હશે એટલે એક બહાદુર લડે યાની માક્ક તેઓએ શાસ્ત્ર પાઠો એકત્રિત કર્યા હશે. આ બધા પાઠો તથા તેનાથી પ્રગટ થતું તારવણ એટલી બધી ઉતાવળમાં કરેલ છે કે તેનો પરતાવા અવશ્ય એમને પણ થયા હાવા જોઇએ. જિન પૃજા પદ્ધતિની બીજી અવૃતિ (આતું નામ તેમને શ્રી જિનપૃજા વિધિ સંગ્રહ રાખેલ છે) અને સાથે અપાયેલું ખંને ય ગ્રથોનુ સંદાહન વિદ્વાન વાચકને આ વાત સમજાવ્યા વિના નહીં રહે.

આજે તા પૂજ્ય શ્રીને દેવલોક થયે પાંચ વર્ષો વહી ગયા છે પણ અમે તે**એ**ાની વિદ્યમાનતા દ્વારા અમારા પૂજય ચુરદેવના નિદર્શન અને માર્ગદર્શન હેઠળ તેઓના કે**ટ**લાક લેખાના જવાએા <mark>તે</mark>એાને માકલાવ્યા હતા. પરિચિત શ્રાવકાે દ્વારા **સ**માચાર મળ્યા કે તેએા વ્યક્તિગત જવાબ નથી લખતા પણ જૈન છાપાએોમાં **લે**ખરૂપે પ્રસિધ્ધ થાય તા જવાબ આપે. એટલે તે લેખા કલ્યાણ વિગેરે માસિકમાં પ્રસિદ્ધ થયા અને તેઓને મ્છરટર પાસ્ટથી પહેાં<sup>ર</sup>યા ત્યા**ર** ખાદ પાંચ વર્ષ સુધી તેમની વિદ્યમાનતા હોવા છતાં ય કોઈ જવામ વાળેલ નહીં. તેઓશ્રીના માત્ર આ એકજ પુસ્તકના પૂ. ગુરૂદેવે લખાવેલા રદિયા દ્વારા તેઓના 'નિખંધ નિચય' અને 'પ્રખંધ પરિજાત' ખ ને ય ગ્રંથોની પ્રમાણિકતા હણાય છે! તેઓનો પોતાની જાત પશ્ના વધુ પડતા વિશ્વાસ તેમને મત્ય હકીકતથી દુર લઈ ગયો છે**.** કેટલીક વાતા તા પંક્તિ પંક્તિ ખા**ટી** સિદ્ધ **થયેલ છે**. એ જણાવતાં અને સહુ આગળ **ર**જૂ કરતાં અમે પણ ક્ષોભં અનુભવ્યો કે એક જ બાજી દે**!**શઇ જવાથી કેવી અવદશા થાય છે. આમ છતાં ય પૃ. ગુરુદેવે કાેઇ સામાન્ય વાતચીતમાં આ પ્ર'થ અંગે હજારા વાર ચર્ચા કરતાં હોવાં છતાં પણ કોઇ હીનપત ભર્યો શખ્દ તેઓ માટે ઉચ્ચાર્યા નથી. સારી અને શ્રેષ્ઠ વાતો માટે તેમની વિદ્વતાને બીરદાવી પણ છે. જે આ વિષયને પણ તેઓએ આગ્રહની આંખે ન જેયા હોત તાે તેઓ ખૂબ જ સુંદર વાતા અલ્લેખી લાેકાને સુવિહિત જિન પૂજાના કાર્યમાં આદર પેદા કરી શક્યા હોત.

ખેર; ભવિતવ્યતા અલવતી છે સાંભળવામાં આવે છે કે તેઓએ પ્રત્યેક આગમો પર સાંશોધનાત્મક નોંધા તૈયાર કરી છે અને તેઓના શ્રંથ ભંડારના સારક્ષકો કે વારસદારો પાસે તે સાહિત્ય તૈયાર છે જો તે સાંરક્ષકો કે વારસદારો એ સાહિત્ય ભવિષ્યમાં કમારેય પ્રસિદ્ધ કરવાના હોય તો અમારૂં નમ્ર સૂચન છે કે તેઓ નિષ્પક્ષપાત વિદ્વાનોને પૂ આચાર્ય ભગવંતોને અતાવીને જ આગળ વધવાનું સાહસ કરે! જો આમ કરવામાં નહીં આવે તો તેઓન રહયા સહયા નામને પાયુ ખટ્ટો લાગવાનો પરમ સંભવ છે

જો કે વિદ્વાન પૃ. પ. કલ્યાણવિજય મા ની જિનપૂજા પદ્ધતિ પુસ્તિકાનો ખાસ કોઈ પડે સમાજ પર પડેયો નગી છતાં ય તેઓનું લખેલું પુસ્તક કયારેય વિષમ સમસ્યા પ બને તે હેતુથી જ પૃ. શરુદેવ અથાગ પરિશ્નમથી તૈયાર કરી આલેખેલ આ ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવે છે.

#### xiıi

સંપાદન કાર્યમાં ધણી સોવધ ની હોવા છતાં ત્રુટી રહી હોવાના પણ પૂરા સંભવ લાગે છે. મારી ત્રુટિએન વિષયની રજાઆતની કઠિનતાને કારણેજ રહી હશે! તેવું મારૂ માનવું છે, છતાં ય કોઈ પણ વાત જો પરમાતમાના શાસનના આશયથી વિરુધ્ધ આવી ગઇ હોય તો તે નિશ્ચિત સ પાદકની ક્ષતિ છે તે તરફ અમારું લક્ષ્ય દેશ્વું. અમે તે વાત યોગ્ય હશે તો સહર્ષ સ્વીકારી તેમના ઋણી ખનીશું.

વિશેષ પૂજ્ય યુર્દેવની જ મહતી કૃપાથી પૃર્ણ થયેલ અા કાર્ય સકળ છવરાશિને મુક્તિપુરમાં પહો ચાડવામાં પ્રયોજક કુશલાનુખંધી પુષ્યને આપનારૂં થાવ!

– રાજ્યરા વિજય

તા. 🕽 એપ્રીલ ૧૯૮૦ મું મહીપું કી, મદાસ



### પ્રકાશકીય

તીર્થ પ્રભાવક પૂ. આચાય દેવ શ્રીમદ વિજય વિક્રમ સૂરી ધર્જી મહારાજા અમારા પરમ ઉપકારી મહાન ચુરુદેવ છે.

આપ શ્રી પરમ ઉચ્ચ કો ટિના આધ્યાત્મિક સંત સમાન પરમ જૈનાચાર્ય પૃ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજય **હ**િ**ધસ્**રી **ઢાર** છ મ. ના પરમકૃપાપાત્ર તથા ભારતભરમાં પ્રસિદ્ધિને પામેલા પનોતા શિષ્ય છે.

તેએાની બહુમુખી વિદ્વત્તા ગીતાર્થતા અને શા**સ્ત્ર** રસિકતા આજના જૈન શ્વેતાંબર મૂર્તિ પૂજક સંધના ગાૈરવસમી છે.

આજના પૂ. ગુરુદેવના સંયમ આરાધનાના અર્ધ શતાબિદ મહોત્સવના સમયે પુજયશ્રીના કરકમલથી આલેખાયેલ આ પુસ્તક શ્રી કુલ્પાકજી જેવા તીર્થમાં પ્રસિધ્ધ કરતા અમે પરમ ગૌરવ અનુભવીએ છીએ, યુર્કૃપાનું આંશિક ઋણ ચુક્વતા કૃતાર્યંતા અનુભવીએ છીએ.

આ પુરિતકાના સમસ્ત વિષય સામાન્યજનની સમજમાં ંઆવે તેવા નથી છતા<mark>ં ય</mark> આ અતીવ અગત્યના હેતુ માટે લખાયેલ પુસ્તિકા જૈન સિ<sup>દ</sup>ધાંતના મામિ<sup>૧</sup>ક સ**ંદોહનથી પ્રા**પ્ત પૂજ્ય ચરુદેવની સમૃદ્ધિની અભિવ્યક્તિ છે.

પૃ. ગુરુદેવના કૃપાપાત્ર શિષ્ય વ્યાખ્યાન પ્રવર પૃ. મુનિરાજ શજયશ વિજયજી માં ચીવટ પૂર્વક સંપાદન કરેલ છે. તે પૂજયને પણુ આવા સુંદર કામો વાર વાર કરવા વિનવીએ છીએ. અને શ્રીલેખા પ્રીન્ટર્સ મદાસ વાળા ગુલાખચંદભાઈએ પુસ્તિકાનું મુદ્રણ કરેલ છે. શ્રી વેલજીલાઇ વોરાએ તેમજ શ્રી મુરેશલાઇએ આ મુદ્રણમાં કાળજી લીધી છે. ઉપરાક્ત ગૃહસ્ય મહાનુલાવોના અમે અંતરથી આલાર માનીએ છીએ.

છેલ્લા કેટલાક વખતથી સ<sup>ે</sup>રથાનું કાર્ય સેવાભાવથી કરી રહેલ શ્રી મહેન્દ્રકુમારના પણ અમે આભાર માનીએ છીએ.

સાંસ્થા પોતાના પ્રારંભિક વિકાસ કાળમાં છે. આપે સહુના સહકાર, સદ્દભાવ અને સહયોગથી દિન-પ્રતિદિન પ્રગતિં કરી શકીએ એવી અભિલાષા ભ્યક્ત કરીએ છીએ.

> **રાજેન્દ્ર એ. દલા**લી — મેનેજી ગ ટ્રસ્ટી ક**સ્તુરમ**ંદ જલેવી — પ્રકાશન માંત્રી



### શ્રી લહિધ વિક્રમ સૂરી ધરજ સંસ્કૃતિ કેન્દ્ર આજીવન માતવાંત પેટ્નોતી યાદી

- ૧. શ્રી એસ. કપૂરચંદજ (હસ્તે શ્રીમાન ડુગરમલજ)
- ર. શ્રી ખીમચંદછ
- 3. શ્રી મિશ્રીમલજ નવાજ (હુમ્તે લાલચ દેજ)
- ४. श्री कथांभेन अपृत्यं ह सुतरीया
- પ. શ્રી કાંતિલાલ શેઠ (સી. જે. શેઠવાળા)
- ક્રી મ₁ેેેેુેકચંદ છેે છેતાલા
- **૭. શ્રી** દુલ લજ ભાઈ
- શ્રી ઢઢૂા એન્ડ કાં. (ઢરતે માહનચંદછ)
- મી મંગલદાસછ ચાૈદરી (હ. શ્રી સૂરજમલછ)
- ૧૦ શ્રી વચ્છરાજજ મેધરાજજી કેવ**રા**ડાવા<mark>લા</mark> (જૈન મેટલ રાેલી'ગ મિલ્સ)
- ૧૧. શ્રી વિનાદકુમાર ખાબુલાલ (હશ્તે સુંદરબેન)
- ૧૨. શ્રી મિલાપચંદુ જેતમલ જે જેન (મંડારવાલા
- ૧૩. 紀 રૂપચંદ મરડીયા

(હસ્તે શ્રીમતી લતાએન મરડીયા ન'ડારવાલા)

#### વિશેષ દાતાઓ:

- ૧. શ્રી બાેમ્બે સ્ટીલ હાઉસ, મદ્રાસ
- ર. હીરાચ દરતનચંદ નાહર (હસ્તે શાયરચંદ નાહર)
- 3. પારસમલ એન્ડ કુાં. (દાેઢ ખાલાપુર)
- ૪. શ્રી સુંદર એમ અસાયન વાળા (હ જિનદાસ)

### સન્વાની કુલ સંખ્યા - ૪૫૪

# ૧. ચાૈદ પૂર્વામાંથી પ્રકરણા

અનાદિ અનંત સંસાર સાગરના આરે પહેાંચાડનાર અનંત જિનેશ્વરાના અનંત ઉપકાર અનંતજીવા ઉપર શ્રો છે થાય છે...અને થશે તે જિનેશ્વર ભગવ તાની ભકિત, પૂજન, નમન, સ્મરણ, સ્તવન તેમની મૂર્તિ દ્વારા તેમના ઉપાસક વર્ગ સદૈવ કરતાજ રહયો છે. તેના સાચા ઇતિહાસ ત્રણેકાલને જ્ઞાનધી પ્રત્યક્ષપણે નિહાળી શક્નાર યા તેા નિહાળનારના કથનાનુર∷ર શું ફિત ગ્રંથાના રહસ્યપૂર્ણ વચના દ્વારાજ જાણી શકાય.

જિન કથિત આગમાના અઠંગ અભ્યાસી આચાર્ય ભગવ તો અત્યાર સુધીમાં ધણાં થઈ ગયા છે. આ અભ્યાગી લગવંતાએ જિન કથિત - આગમાના અર્થ સ્પષ્ટ કરવા માટે નિયું કિતએા, ભાષ્યા ચર્ણિઓ ટીકાએા અવચૂરિએા રચી છે, કેટલાક આચાર્ય ભગવતાએ તા તે આગમ શ્રંથાના રહસ્યાને પામીને અતિ સુગમતાથી શિષ્યાને બાધ થાય તે માટે અનેક પ્રકરણ ગ્રંથા પણ રચ્યા છે. 

કાલની વિચિત્રતાએ જવાની મતિહીન થતી ગઈ અને તે પ્રકરણ શ્ર<sup>ે</sup>થા પણ બહુજ માેટા લાગવા માંડયાં ક*ં*ઠસ્થ રાખવામાં ખૂબજ શ્રમ પડવા માંડયા. પરિણામે કેટલાય એવા ખુદ્ધદ પ્રકરણાનું સંક્ષિપ્તકરણ થયું અને લઘુ પ્રકરણા અનવા લાગ્યા. આ લધુ પ્રકરણોનોજ પ્રચાર વધતાં એવા પણ પ્રસંગ<u>ે</u>ા

<sup>આ</sup>વ્યા કે અહુદ પ્રકરણા કાલક્રમે લુ<sup>ર</sup>ત થઈ ગયાં. આમ એક સુંદર પર પરા દ્વારા પણ ચાલી આવતી જ્ઞાન શ્રું ખલા તૂટી ગઈ. પણ એ તો નિશ્ચિતજ છે કે તે લધુ પ્રકરેણા પણ શાસ્ત્રની સીધી પર પરા પામીનેજ અનેલા છે આ લંઘુ પ્રકરણામાં આપણને અત્યારે ચાલતાં વિષ્ધે વિધાના (તર્ક નિરૂપણા) વિગેરે અતિ સંક્ષિપ્તરૂપે યા આ સૂચન રૂપેજ મળે છે. પણ તેથી એમ ન સમજ લેવું કે લઘુ પ્રકરણમાં પ્રતિબિં બિત થતું વિધિ-વિધાનાનું રૂપ અવિકસિત છે. અને તે પછીના કાળમાંજ તેનો વિકાસ સધાયાે છે વિસ્તૃત શ્રંથાેના સ ક્ષેપ અને પુનઃ તે સંક્ષિપ્ત ગ્ર<sup>ં</sup>થાને વિસ્તાર આ તાે સાહિત્યના આલમમાં ચાલ્યાજ કરે છે. રૂચિ પ્રમાણે કાેઇ સંક્ષેપમાંથી વિસ્તાર કરે છે તેા કોઈ વિસ્તૃત ગ્રંથના સંક્ષેપ કરે છે.

વર્ત માનમાં મળતાં પીસ્તાલીશ આગમગ્ર ચા અને વિવિધ પ્રાચીન પ્રકરેણામાં અધાજ પ્રકારની સમાચારી, વિધિવિધાન, વ્રતાના વિસ્તારા અને અનેકાંતવાદ કે દર્શનવાદાના શાબ્દિક વિસ્તારન મળે એ સહજ છે તે৷ પણ સ્પષ્ટ સમજી લેવું જોઈએ કે પૂર્વાચાર્ય મહર્ષિઓને અમુક શાસ્ત્રોના સૂત્ર**ર**પે વિચ્છેદ થવા છતાં ય તેના અર્થ -સ પ્રદાય તાે મળેલાે છે અને તેજ પ્રકરણ આદિરૂપે રચી આપણી સમક્ષ મૂકયાે છે. તેથી પૂર્વાચાર્યના ગ્રંથાને પાતાની કલ્પના મુજબ ઘડી કાઢેલા કહેવાયજ નહિ.



# ર, દ્રાદશાંગીમાં સૂત્રરૂપે નિખદ્ધ ન હાય તે પણ પ્રામાણિક

ભગવ તે અર્થથી કહેલ અને ગણધર ભગવંતે સૂત્રરૂપે ગંથેલ દ્વાદશાંગી (૧૨ અંગી) માં ખૂખજ માેટી સંખ્યામાં સૂત્રાે ગું'થાયા છે. વર્ણા ધણા વિષયા આવરી લેવાયાં છે. શાસ્ત્રમાં કહેરાં છે કે 'અભિલાપ્ય પદાર્થના ભાગજ સ્ત્રરૂપ ગૂંથાય છે' અર્થાત્ બાેલી શકાય, ચર્ચા શકાય, સમજાવી શકાય, તેવાં વચનોનો માત્ર અનંતમા ભાગજ સૂત્રકર્ષે ગૃ'થી શકાય છે. તેથી નિશ્ચિત થયું કે શ્રુત જ્ઞાનનાે અનંત પણાે ભાગ તાે સૂત્રકૃષે નહીં પણ અર્થકૃષેજ રહે છે.

વળી સૂત્રની વ્યુત્પત્તિજ આપણને સમજાવે છે કે 'स्चनात् सूत्रम् । સૂચન કરે તે સૂત્ર કહેવાય. તેથી ૧૨ અ'ગામાં જે મલવાનું તે તા દિશાસૂચન કરનાર જ મલવાનું. સૂત્રની ખતાવેલી દિશા પર વિવેચન પ્રરૂપણ '**નનુ નય**' કરવાનુ કાર્ય તેના અર્થકર્તાએાનુંજ છે. તેથી સૂત્રરૂપે બધુંજ મૂંચાયેલું હાવું નેઈ એ તેવા આગ્રહ ખાટા છે.

એ યાદ રાખલું નેહિએ કે આપણે સૂત્રાગમ, અર્થાગમ અને તદ્દભયાગમ ત્રણયને માનનારા છીએ. સૂત્રરૂપે દ્વાદરાંતીમાં ને આવે તેજ માનવું, તેટલું જ માનવું એવા આગ્રહ તો આપણને શાસનથી દૂર કરી દે છે અને સૂત્રને પણ માન્યાં છતાં ય ન માનનારાજ બનીએ છીએ. માટેજ ૧૧ અંગા તેનાજ આધારે રચાયેલાં ઉપાંગાદિ તેમજ તે અંગગ્ર શાનાજ અર્થ કરનાર નિર્યુ કિતએા, ટીકાઓ તેમજ તે રહસ્યને સુગમ રીતે દર્શાવનારા પ્રકરણને આપણે માનવાંજ જોઈ એ.

આ કાળમાં તો આપણે એક બીજી વાત પણ ધ્યાનમાં રાખવાની છે. આપણને ૧૪ પૂર્વ રૂપ દૃષ્ટિવાદ નામના ૧૨ મા અંગના સૂત્રોનો એક અંશ પણ પ્રાપ્ત થતો નથી. ૧૧ અંગો પણ પ્રાપ્ત થતા નથી તો આપણે કયા આધારે કહેવું કે અમુક વિધિવિધાન યા તર્ક શૈલી દ્વાદશાંગીમાં સૂત્ર રૂપે ગૂં થાયેલી ન હતી! તેમાં ય જ્યારે તેજ ૧૪ પૂર્વામાંથી ઉધ્ધ ત બીજા શ્રંથો આપણને મલતાં હાય તેમાં સ્પષ્ટ સૂચન હાય કે અમુક વિધિવિધાન યા પ્રશ્પણા અમુક પૂર્વમાંથી ઉધ્ધ ત છે ત્યારે તો વાત સૂત્ર રેપે પૂર્વામાં હતી તે માનેજ છુટકો.

તેમ છતાંપણ વર્ત માનમાં પ્રાપ્ત થતાં આગમામાં સ્ત્રક્ષે નિબદ્ધ હાય તેજ માનવું આવા આગ્રહ પણ અનુચિત છે. વળી આમ છતાં ય અત્યારે અર્થ પર પરાકૃષે પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોના શ્રું થામાં રચાયેલું હાય તે બધું આગમામાં સ્ત્રક્ષે નિબદ્ધજ હાલું જોઇએ. એવા આગ્રહ રાખવામાં આવે તો એવા પણ નખત આવે કે આપણે કાંઇ પણ બાલી કે લખી પણ નજ શકીએ.

માટેજ શાસકાર મહિષ એાએ પ્રકાશ્યું છે કે:— श्रुत बद्धं भवति अगद्धं च । बद्धं च नाम जस्स सत्थेसु

ं वितिबंधोऽरियः अवद्धं नाम जन्म संस्थेषु निर्मा उपर्वधीर

(શ્રુત ખદ્ધ અને અખદ્ધ (ખન્ને પ્રકારે) હાય છે. ખદ્ધ એટલે જેની શાસ્ત્રમાં રચના કરી હાેય. અખદ્ધ એટલે જેની શાસ્ત્રમાં રચના ન કરી હાેય).

એટલે શ્રુતમાં જે ખદ્ધ હાય તેજ માન્ય બીજું અમાન્ય એમ કહી શકાય નહિ. શ્રુતથી - શાસ્ત્રથી અવિરુદ્ધ રીતે ચાલતી જિન શાસનનું સમર્થન કરનારી વિચારણાએ શાસન પ્રભાવક ક્રિયાએ શાસ્ત્રમાં ખદ્ધ હોય કે અખદ્ધ હોય. તે માનવીજ જોઇએ આચરવી જોઈએ, અને અન્યને તે આચરવા ઉપદેશ આપવાજ જોઈએ.

સુવિહિત અને પ્રામાણિક પૂર્વાચાર્ય ભગવ તાેએ જે વિધિને અપનાવ્યા છે 'તે શાસ્ત્રીય નથી, શાસ્ત્રમાં હાય તાે માનીએ ' એવું માનનાર આત્માઓને સદ્ભુદ્ધિ મળે તેવા હેતુથી ગૈત્યવ દન મહાભાષ્યમાં થાેડીક ચર્ચા કરવામાં આવી છે. તે ચર્ચા વાંચતાં સ્પષ્ટ થશે કે શાસ્ત્રમાં યુંથાયેલીજ વાતાે માનવી તેવા આગ્રહ રાખવા તે ખાટા છે. આ રહી તે ચર્ચા : —

શિષ્ય : (આચાય<sup>°</sup>ને પ્રશ્ન કરે છે) સૂત્રમાં કહેલું હાય તા માનવું. અન્ય પુરુષાએ કહેલું શા માટે માનવું?

**આચાર્ય**: તારી વાત સાચી છે! જે સૂત્ર હાય તાે તે અમને પણ સમત છે. પણ તને પૃછીએ છીએ કે સૂત્રની રચના

કરનાર કાેેેે ? જેે કહે કે 'ગણધરાે એ કરી' તાે ગણધરાે થયા એ તે કેવી રીતે જાણ્યું 📍 શુરૂએાની પર પરાથી જાણ્યું (એમજ તારે કહેવું પડશે ) તો તેજ ગુરુએાના વચનમાં કેમ વિશ્વાસ રાખતા નથી ?

<mark>જો ગુરુએોને તું</mark> સત્યવાદી માને છે તેા પછી તેમણે જે આચર્યું હાય તે અસત્ય કેવી રીતે હાય ?

**જો એકાંતથી સ**ંવિગ્ન ગીતાર્થ પુરુષામાં અપ્રાણિકતાના સ'શય રાખીશ તા તીર્થ અને તીર્થ કરનાર વિષે પણ સંશય થશે જ.

વળી 'સૂત્રાકત વિધિ માટે પ્રમાણ છે એમ જે તું કહે છે ' તે પણ ખાલી બાલવાનીજ વાત છે. કારણ 'સૂત્રમાં જે પ્રકટરૂપે **છત વ્યવહાર માનવાનું કહુવું છે તેને તે**। તું છોડી દે છે '

આ સ'વાદનું તાત્પર્ય એકજ છે કે છત વ્યવહારને છાડી જે પ્રાણી એમ કહે છે કે ' હું સૂત્રામાં કહેલું હાય તેનેજ પ્રમાણભૂત માતું ' તે લાકાને ઠગી રહયા છે કેમ કે તે સૂત્રમાંજ પ્રામાણિક રીતે જેને માનવાના આદેશ કર્યો છે તેવા છત વ્યવહારને ્(સ**ંવિગ્ન ગીતાર્થ મહાપુરેષાએ આદરેલ અને** માન્ય રાખેલ આચરણાઓને) કુગાવી દે છે તેથીજ તે સૂત્રોને પણ કુગાવી દ્રેનાર છે.

તેથી પૂર્વાચાર્યાએ રચેલ પ્રકરણ આદિ શ્રંથોને માન્ય ન રાખનાર જીત વ્યવહારને માન્ય નથી રાખતાે. તે માન્ય ન રાખવાથી ગણધાર ભગવંત પર પણ પાતાની અશ્રદ્ધા વ્યક્ત કરે જ છે.

તેથી સાચી રીતે શાસનને માનનારાએ સંવિગ્ન ગીતાર્થ આચાર્ય ભગવ તાેએ · રચેલ, શાસ્ત્રના અર્થના સમર્થક આત્મહિત બાેધક શાસ્ત્રાે માન્ય રાખવાજ જ જોઈએ, તેને પણ પ્રમાણવાજ જોઇએ.



### ૩, ઇતિહાસનું તૂત

હુમણાંના કાળમાં ઈ તિહાસ આલેખનના અતિમાહના વાવાવ ટાળ તાફાને ચઢયા છે અને તે ઇતિહાસ લેખકો આગમકાળ સૂત્રકાળ, ભાષ્યકાળ, દાર્શ નિક વિકાસ કાળ, જિનપૂજા વિધિ વિકાસ કાળ, આવા ભાગલા પાડીને અવિભાજ્ય જૈન શાસ્ત્રમાં ખાેટી રીતના વિભાગ કરી સમસ્યાએા ઊભી કરવા મથી રહ્યા છે. સૂત્રમાં છે. અને પ્રકરણામાં નથી. પ્રકરણામાં છે તે સૂત્રમાં નથી આવું સંશોધન કરીને પૂર્વાચાર્ય ભગવંતના રચિત શાસ્ત્રા તરફ એ અપ્રમાણની દૃષ્ટિ પેદા કરાવે છે. કંઈક કરી નાખવાની તમન્નાવાળા પ. કલ્યાણ વિજયજી જેવા પ્રાૈઢ પણ એ વંટાળમાં ઉચકાઈ ગયા છે. હમણાં (વિ.સં.૨૦૧૩ માં) તેમણે શ્રી **જિનપૂજા પદ્ધતિ** નામની પુસ્તિકાની રચના કરી છે.

જેમાં તેઓએ અનાદિ કાળથી સિદ્ધ જિન પૂજાની આદિ માની છે. આગમ સૂત્રામાં જિનપૂજા નિરંપિત હાેવા છતાં ય તેને અનાગમિક સિદ્ધ કરવા વલખાં માર્યા છે. સર્વજ્ઞ ભગવ તાને માન્ય હાેવા છતાં ય તેને છદ્મસ્થ કલ્પિત માની છે. વર્ત માનમાં પણ પ્રચલિત જિન પૂજા પદ્ધતિનું સ્વરેપ અતીવ પ્રાચીન હાેવા છતાં ય તેને આધુનિક કહી નવાજ છે. આ હતું જ નહીં પણ એક સાધુને તા શું પણ એક સજ્જનને પણ ન શાલે તેવા પ્રહારા અને પ્રહસના જિનપૂજા અંગે આયોજ્યાં છે અને એક વ્યર્થ પ્રયાસ તેમણે કર્યા છે. એમણે વિચારવુ. એઇતું હતું કે જિનપૂજા લોકોત્તર કર્તાવ્ય છે એ શા માટે કર્તાવ્ય છે? એનાથી કયા લાભ થાય! આ બધા આધ્યાત્મિક લાભની વિચારણા માટે ત્રિકાલદર્શી સર્વજ્ઞ ભગવંતાના વચનાને અનુસરીને પૂર્વાચાર્યીએ રગેલ શાસ્ત્રોનાજ આધાર લેવા પડે.

## ૪. જિન પૂજા પદ્ધતિ અંગે છ મુદ્દાએ।

આ આધારભુત શાસ્ત્રોનું અવગાહન કરતાં દીવા જેવું સ્પષ્ટ માલુમ પડે છે કે વત<sup>ર</sup>માનમાં ચાઢી રહેલી જિનપૂજા પદ્ધતિ આગમિક છે. આતમ હિતકર છે. પ્રતિપાદિત સૂત્રોથી અબાધિત છે. તેમજ અતીવ પ્રાચીન છે.

વાંચા શ્રી ૫ં. કલ્યાણ વિજયજીની જિન પૂજા પદ્ધતિને <sub>દ</sub> પહેલાજ ફકરો

'જિનપૂજ આગમિક છે કે અનાગમિક? એ સવ' ગ્ર પ્રફપિત છે અથવા છક્કસ્ય પ્રકહિપત? એ વાતાની ચર્ચાન કરતાં અને પૂજાની સબ્દ (શ્રફ આત) ક્યારે ક્યારે થઈ? આતું પ્રારંભિક રૂપ શું હતું? વિકૃષ્તિ થતી થતી એ કઈ સ્થિતિએ પહોંચી? વિકૃષ્તિને અંગે ચહે છે. અને કેવા વિપરીત પશ્ચિમો લાવે છે. ઇત્યાદિ ભાળતાને અખારા વિચારતું કેન્દ્ર અનાવીશું?

તેમની પ્રસ્તુત જ્નિપૂજા પદ્ધતિમાં કાઈ અનુક્રમણિકા તા નથી આપવામાં આવી પણ આ ફકરાથી તેમનું વક્તવ્ય સ્પષ્ટ થાય છે. તેઓ નીએ મુજબના છ મુદ્દાઓ આગળ કરે છે.

- **ી. જિનપૂજા આગમિક છે કે અનાગમિક**?
  - ર. જિનપુજા છદ્મસ્થ કલ્પિત છે કે સર્વજ્ઞ પ્રરંપિત ?
  - 3. જિનપૂજાની સૃષ્ટિ (શરૂઆત) કયારે થઈ ?
  - ૪. જિનપૂજામાં પ્રારંભિક સ્વરય અને વિકસિત સ્વરૂપ જેવા બે ભેદ છે.
  - પ. જિનપુજા વિકાસની અંતિમ કેાટિ પર આવી અને ત્યારબાદ વિકૃતિ થઈ.
  - દ. જિતપૂજામાં વિકૃત્તિ થવાથી કેવાં પરિણામા આવ્યાં.

અહીં અવતરણ તરીકે આપેલા ક્કરામાં લેખક જણાવે છે કે જિનપૂજા આગમિક છે કે અનાગમિક ! જિનપૂજા સર્વં સ્પર્યિત છે અથવા છજ્ઞસ્થ કલ્પિત ! એ બેની અમે ચર્ચા નહીં કરીએ પણ પુસ્તિકામાં તેમણે પાતાની આ પ્રતિજ્ઞાના ભંગ કર્યાં છે તેમણે એ મુદ્દાની ચર્ચા કરીજ છે.

જો કે વધુ વિદ્યાર કરતારો તેમના ઉપરાકત વચનની સાયાજાળ એકજ પળમાં સમાજ કાઠે છે. જ્યારે તેઓ ત્રીજો હવે

જિન પૂજાની સચ્ટિ ક્યારે થઈ, તે ચર્ચ વાના છે. તેથી અર્થાપત્તિ દ્વારા સમજાઈ જાય છે કે જિનપૂજા અનાગમિક છે અને સર્વજ્ઞ પ્રરૂપિત નથી. પણ પાતાના આ અભિપ્રાય પ્રગટ કરતાં તેમણે અજ્ઞાતપણે કંઇક આંચકાે અનુભવ્યાે હશે. તેથી તે બે સુદ્દાની ચર્ચા કરવાની ના પાડી છતાં ય પુસ્તિકામાં આગળ જતાં દિલમાં હતું તે અહાર આવી ગયું અને ચર્ચાઇ ગયું છે.

તેથી આપણે પ્રથમ પહેલાં બે સુદ્દાએાની ચર્ચા કરીશું અને આગળ ઉપર ચર્ચા કરતાં જે કમે પં. કલ્યાણવિજયજીએ પાતાની પુસ્તિકામાં ખાેટા મુદ્દાએા ર<sup>ુ</sup>યા **છ**ે તેના જવાબ પણ આપતાં જ જઇશું.

ખાત્રી છે કે આ ગ્રંથનું વાંચન કર્યાં આદ શ્રી જિનપૂજા પદ્ધતિ તેા કલ્પિત નથી પણ તેમના આ છ મુદ્દદાએ જ કલ્પિત છે તે સહુ કાઇને સમજાઇ જશે.



## મ. જિનપૂજા આગમિક છે તથા જિનપૂજા સર્વજ્ઞ કથિત છે

જ્ઞાતા**ધમ<sup>૧</sup> કથાં**ગ નામના **૧**ઠ્ઠા અંગ સુત્રમાં ૧૫૧૮ પાઠ છે કે :-

'तञेणं सा दोवई 'रायवर कन्ना जेणेव मज्जणधरे तणेव उवागच्छइ २ त्ता ण्हाया कयबलिकम्मा कयकोउय मंगल पायच्छिता सुद्वपंविसाइं मंगलइं वत्थाइं पवरपरिद्विया मज्जणधरात्रो पहिनिक्खमइ २ त्ता जेणेव जिणधरे तेणेव उवागच्छः २ ता जिणधरं अणुपविसः २ ता जिणपिडमाणं आलोए पणामं करेइ २ त्ता लोमहत्थय पराम्रुसइ, एवं जहा सुरियाभो जिणपडिमाओ अच्चेह तहेव भाणियव्वं जाव ध्रव डहइ २ ता वामं जाणुं अचेति दाहिणं जाणुं धाणियलंसि णिवेसेति २ ता तिक्खुती मुद्धाण घरणियलसि नमेइ २ ता इसि पच्चुण्णमति, करयल जाव कट्टुं एवं वयासि -

नमोऽत्युणं अरिहंताणं भगवंताणं जात्र सपत्ताणं वंदइ नमंसइ २ ता जिणघराओ पिंडनिक्खमित २ ता जेणेव अंतेउरं तेणेव उवागच्छइ. (स्त्र - ११-९)

**અર્થ** : 'ત્યારખાદ તે દ્રૌપદી રાજકન્યા સ્નાન**યર** જ્યાં છે ત્યાં આવે છે. આવીને રનાન કરેલી, અલિકર્મ

કાૈતુક મ**ં**ગલ પ્રાયશ્ચિત કરેલી શુદ્ધ **પ્રવેશ યાે**ગ્ય મ**ં**ગલ શ્રે<sup>હ</sup>ઠ વસ્ત્રોવાળી સ્નાનઘરથી પાછી નીક**ળે છે. પા**છી નીકળી જ્યાં જિનધર છે ત્યાં આવે છે. આવીને જિનધરમાં પ્રવેશ કરે છે. પ્રવેશ કરીને જિનપ્રતિમાને જુવે છે. પ્રણામ કરે છે. પ્રણામ કરીને માેરપીં**છ**થી પ્રમાર્જના કરે છે. આ પ્રમાણે જેમ સૂર્યાભદેવ જિનપ્રતિમાં એને પૂજે છે તે પ્રમાણે કહેવું, કે જ્યાં સુધી ધૂપ કરે છે. ધૂપ કરીને ડાળા ઘુંટણને ઊલા કરે છે. જમણા જાતુને જમીન ઉપર સ્થાપન કરે છે. સ્થાપન કરીને ત્રણ વખત મસ્તકને જમીન ઉપર લગાવીને નમસ્કાર કરે છે. નમસ્કાર કરીને થાેડા નમી જાય છે. અને બે હાથ જોડીને આ પ્રમાણે બાલે છે — 'નમસ્કાર થાવ અરિંહત ભગવ તાને યાવત (સિદ્ધિ ગતિને ) પ્રાપ્ત થયેલાએાને ' વ'દન કરે છે. નમસ્કાર કરે છે. વ'દન નમરકાર કરીને જિનધરથી નીકળે છે. નીકળીને જ્યાં અંતેઉર છે ત્યાં આવે છે.'

આ વાત ગંભીરતાથી વિચારવા જેવી છે. અંગ સૂત્રના આ કથનથી ભગવાન નેમિનાથના કાળમાં પણ જિનપૂજા હતી. ખૂબજ સુંદર રીતે વિકસિત હતી, તે સિદ્ધ થાય છે. આ કથન એક ઐતિહાસિક ક્થન ખની જાય 🔥 તેથી માત્ર ઈ તિહાસ પર પણ વિશ્વાસ રાખવાવાળાને પણ આ સમયે પૂજા પૂર્ણ રૂપે વિકસિત હતી તે માન્ય કર્યાં સિવાય છૂટકાજ નથી આના વધુ વિચાર અમે આગળ જોઈશું.

આ સાથે 'રાયપસેિંણય' નામના ઉપાંગ સૂત્રના પાઠ પણ વિસ્તારથી વિચારી **લે**વા યાગ્ય છે તેથી અમે તે સંપૃર્ણ પાઠ ભાષાંતર સહિત આપી રહયા છીએ.

'तअणं से सूरियाभे देवे चउहिं सामाणिय-साहस्सीहिं जाव अन्नेहि य बहुहि य सूरियाभ जाव देवेहि य देवीहि सिद्धं संपरिवुडे सिव्विड्ढीओ जाव णा (बा) निय - खेणं जेणेव सिद्धायतणे तेणेव उवागच्छति २ त्ता सिद्धायतणं पुरित्थिमिल्लेणं दारेणं अणुपविसति अणुपविसित्ता जेणेव देवच्छंदञे जेणेव जिणपडिमाओ तेणेव उवागच्छति २ त्ता जिणपडिमाणं आलोओ पणामं करेति २ ता लोमहत्थएणं गिण्हत्ति २ ता जिणपडिमाणं लोमहत्थञेणं पमज्जइ पमज्जित्ता जिणपडिमाओ सुरभिणा गंधोदञेण 'ण्हाणेइ' ण्हाणित्ता सुरभिगंधकासाइञेण गायाइं लूहेति लूहित्ता जिणपिडमाणं सरसेणं गोसीसचंदणणं गायाइं अणुलिपइ अणुलिपइत्ता अहयाई देवदूसर्ज्यलाई नियंसेइ नियंसित्ता पुष्फारुहणं मल्लारुहण गंधारुहणं चुष्णरूहणं वन्नारुहणं वत्थारुहणं आभरणारुहणं करेइ करिता आसतोसत्त विउल्जवट्टवग्घारिय मल्लदामकलावं करेइ मल्लदामकलावं करित्ता कवग्गहगहिय करयल पब्भट्ठ विष्पग्रुवकेणं दसद्भवन्नेणं कुसुमेणं मुक्क पुष्फ पुंजोवयारकलियं करेति करिता जिण-पिडमाणं पुरतो अच्छेहिं सण्हेहिं रययामओहिं अच्छरसा तंदुलेओहि अद्वद्व मंगले आलिहइ तं जहा — 'सोत्थिय जाव दप्पण. तयाणंतरं च ण चदप्पभरयण वइर वेरुलिय विमलदंड कचणमणिरयण भित्तिचत्तं कालागुरुपवर कुंदरुक्कं तुरुक्क धूव मधमधंन गंधुत्तमाणुविद्धं च धूवविद्धं विणिम्सुयत वेरुलियमयं कडुच्छुय पग्गहिय—पयत्तेणं धूव दाउणं जिणवराणं अद्वसय विसुद्ध गंथजुत्तेहिं अत्थजुत्ते हिं अपुणरुत्ते हिं महावित्ते हिं सथणइ २ ता सत्तद्वपयाइं पच्चोसक्कइ २ ता बामं जाणुं अंचेइ र ना दाहिणं जाणुं धरणितलंसि निहद्दू तिक्खुत्तो मुद्धाणं धरणितलंसि निवाडेइ २ त्ता ईसि पच्चुण्णमइं २ त्ता करयल परिग्गहियं सिरसावत्तं मत्थए अंजलि कट्ट अेवं वयासी — नमोऽत्युणं अरिह'ताणं जाव संपताणं वदइ नमंसइ २ ता जेणव देवच्छंदओ जेणेव सिद्धायतणस्स बहुमज्झः देसभाओं तेणेव उवागच्छइ ''

અર્થ; — ત્યારપછી સૂર્યાંભદેવ ચાર હજાર સામાનિક દેવો સાથે યાવત બીજા પણ અનેક સૂર્ય ભવિમાનમાં રહેનાર દેવો તથા દેવીઓ સાથે પરિવરેલો સર્વ ઋદ્ધિયુક્ત યાવત વાદિ ત્રના રવથી જ્યાં સિદ્ધાયતન છે ત્યાં આવે છે આવીને સિદ્ધાયતનમાં પૂર્વ દ્વારથી પ્રવેશ કરે છે. પ્રવેશ કરીને જ્યાં દેવછ દંક છે અને જ્યાં જિનપ્રતિમાઓ છે તે જગ્યાએ જાય છે. જઈને જિનપ્રતિમાઓને જોઈને પ્રણામ કરે છે. પ્રણામ કરીને મારપીંછીવડે

પ્રમાર્જન કરે છે. પ્રમાર્જન કરીને જિનપ્રતિમાંઓને સુગંધિ ગ ધોદકથી સ્નાન કરાવે છે. સ્નાન કરાવીને સુરભિગ ધવાળા કાષાયિક વસ્ત્રાથી (અંગ લૂં છણાથી) ગાત્રાને લું છે છે લું છીને સરસ ગોશીષ ચંદનવડે ગાત્રોનું વિલેપન કરે છે વિલેપન કરીને અખંડિત દેવદ્ભષ્ય — વસ્ત્રચુગલ મ્થાપે છે, સ્થાપન કરીને પુષ્પ ચઢાવે છે. માળા ઠવે છે. ગાંધ ચઢાવે છે, સુગાં<mark>ધ ચઢા</mark>વે **છે અને** વર્ણુક ચઢાવે *છે. વ*સ્ત્ર ચઢાવે છે, આભૂષણ ચઢાવે છે. ચઢાવીને ચારે તરફ લાંબી પુષ્પમાળાએા લટકાવે છે. પુષ્પ-માળાઓ લટકાવીને છૂટા પંચવર્ણ પુષ્પ હાથમાં લઇને સર્વત્ર વેરે છે. આ પ્રમાણે પુષ્પોના પુ<sup>ં</sup>જોપચારથી સિદ્ધાયતનને ચુક<sub>્</sub> કરે છે. કરીને જિનપ્રતિમા આગળ સ્વચ્છ ચિકણાં રજતમય અક્ષતોથી અપ્સરાએા અષ્ટ માંગલિકનું આલેખન કરે છે. જેના નામ સ્વસ્તિક યાવત્ દર્પણ ત્યારબાદ ચન્દ્ર પ્રભરત્ન હીરા અને વૈડુર્ય રત્નાથી જેનો દંડ ઉજજવળ છે. સુવર્ણ અને મણિરત્નોની રચનાથી ચિત્ર, કૃષ્ણગુરુ શ્રેષ્ઠ કુન્દુરૂપ તુરુષ્કધૂપથી મઘમધાયમાન ઉત્તમગંધથી ચુક્ત ધૂપખત્તી જેવી સુગંધિને ફેલાવતાં વૈડુર્ય રત્નમય ધૂપધાનાને લઇને પ્રયત્નપૂર્વંક જિનવરાને ધૂપ કરીને ૧૦૮ વિશુદ્ધ રચનાવાળા અર્થ યુકત અપુનરુકત એવા મહા વૃત્તોવડે સ્તુતિ કરે છે. સ્તુતિ કરીને સાત આઠ ડગલાં પાછા હુંટે છે. પાછા હુટીને ડાળા હીંચણને ઊંચો કરે છે. ઊંચો કરીને જમણા ઢીંચણને જમીન ઉપર લગાવીને પૃથ્વી ઉપર ત્રણવાર મસ્તક લગાડે છે. મસ્તકને લગાડીને થોડું ઊંચું રાખે છે, ઊંચુ રાખીને બે હાથને ભેગ કરી શિર ઉપર અંજલી કરી આ પ્રકારે બોલ્યો <del>- 'નમસ્કાર થાવ અરિ</del>હૃંત ભગવંતાને યાવત્ સિદ્ધિગતિને પામવાવાલાને ઇત્યાદિ વંદન નમય્કાર કરે છે. વંદન નમસ્કાર કરીને જ્યાં દેવછાંદક છે. જ્યાં સિદ્ધાયતનના મધ્યભાગ છે ત્યાં જાય છે......

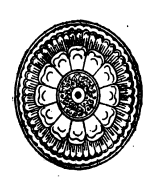
( રાજપ્રશ્નીય )

આ પરમપવિત્ર ઉપાંગસૂત્રના પાઠની ઊંડી વિચારણા પછી કરીશું પણ આ ઉપાંગસૂત્રના પાઠની જ્ઞાતાધર્મ કથા નામના છડ્ડા અંગસૂત્રમાં ભલામણ કરવામાં આવી છે. આ ખૂબજ સૂચક છે આ સૂચના કરનાર પૂર્વધર આચાર્ય દેવધ્ધિં ગાણે ક્ષમાશ્રમણ મહારાજ આ ઉપાગસત્રને અંગ જેટલું જ પવિત્ર સમજે છે તેથી અવિચ્છિન્ન પર પરાના મહાન પૂર્વાચારો પણ જિનપૂજા સર્વ સક્થિત તેમજ આગમવિહિત છે તેમ સ્વીકારત આવ્યા છે

વિક્રમની <sub>પ્ર</sub>થમ સદીમાં થયેલ<sub>'</sub> મહાન આચાય<sup>૧</sup> પાદલિપ્ત સૂ મ., નિત્યકર્મ વિધિ [નિત્ય જિનપૂજા વિધિ] તથા પ્રતિષ્ઠા વિધિ-નિવાણકલિકા નામના પાતાના શ્રાંથમાં અતાવે છે અને તેઓ તે ગ્રંથમાં જણ<sub>ે</sub>વે છે કે આ <mark>બધી (</mark>વધિઓ આગમના આધારે છે તેથી આ પણ મેં બતાવેલ વિધિ આગમિક છે

અહિં તો લઘુપુસ્તક લખાતું હોવાથી સ્થાલીપુલાક ન્યાયે પરીક્ષા કરવા માટે એકાદ **બે આગમના પાઠો આપ્યાં છે** પણ આના સિવાય **પ**ણ કેટલાય આગમામાં જિન પૂજાનો સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ આવેજ છે.

આથી સિદ્ધ થાય છે કે જિનપૂજ સર્વજ્ઞ કથિતજ છે ન કે છદ્મસ્થકલ્પિત. રવમતિ કલ્પિત વસ્તુઓને આગમોનો ટેકો મળી શકતોજ નથી.



# ૬, પૂજાની સૃષ્ટિ કયારે થઈ ?

વળી જયારથી પૂજ્યા છે ત્યારથી પૂજા છે જ એટલે પૂજાની સૃષ્ટિ ક્યારે થઇ ? એ વિચારને અવકાશજ નથી રહેતો આપણા પુજ્યો અનાદિના છે. તેા પૂજા પણ અનાદિથી છે જ કેમ કે આપણે ત્યાં કહેવાયુ છે કે એકજ ચાવીશી કે એકજ વીશી નથી. કિતુ અન તી ચાવીશી અને વીશી થઇ ચૂકી અને અન તી થવાની પણ છે.

જિનપૂજા શાસ્ત્રસિદ્ધ તથા અનાદિથી પ્રચલિત છે. પણ ઇતિહાસકાર પંન્યાસપ્રવર ક્રલ્યાણ વિજયજી મ. પૂજાની સૃષ્ટિ કયારેક થઇ તેમ માને છે. છતાંય પાતાની લખેલી જિનપૂજા પદ્ધતિમાં તે અંગે કશુંજ લખી શકયાં નથી. પણ આ વસ્તુ તેમની આંતરિક શ્રદ્ધા પર પણ આધાર રાખે છે શું તેઓ ભગવાન ઋષભદેવને માને છે? તેઓના શાસ્ત્રમાં ખતાવેલા કાળ તેઓ માને છે કે આજના કેટલાક તથાકચિત ઇ.તેહાસકારાની જેમ તેએા ભગવાન ઋષભદેવને ઇ. સ. પૂર્વે<sup>ડ</sup> ૨૫૦૦ થી ૩૦૦૦ વર્ષની વચ્ચે થયેલ માને છે?

લાગે છે તેમનું ઇતિહાસનું જ્ઞાન તેમને ગમે તેમ કહેતુ હશે છતાંચ તેમનુ શાસ્ત્ર વાંચનથી પરિકર્મિત મગજ તે માનવા તૈયારજ નહીં થયું હાય! તેથીજ તેએ પૃ ૮માં જણાવે છે કે 'પૂર્વ' જણાવ્યા પ્રમાણે નમન સ્તવનમાથી ધીરે **ખીરે** પંચેત્પથાી તેમજ અધ્દાપથાની પૂજાના પ્રદુર્મા રથયા અને અસ પ્ય કાળ પર્યન્ત 🛍 ભન્ને પ્રકારની પૂજાઓ પાતાના સાદા અને સરળ રૂપમાં ચાલતી રહી.

આથી એટલી વાત તા નિશ્ચિત થાય છે કે તેઓ અસ ખ્ય વર્ષની શાસ્ત્રીય વાતોમાં જાણે અજાણે પણ શ્રદ્ધા ધરાવે છે.

પણ મહત્વના પ્રશ્ન ત્યાં છે કે, તેઓ દર્શન, વ દન, નમન અને સ્તવનમાંથી પૂજાની શરૂઆત કયારે થઇ ? કયા તીર્થ કર ભગવાનના સમયમાં થઇ તે કશુ જ કહી શકતા નથી તેમને તે માટે કાેઇ અલવાન પ્રમાણ આપ્યું નથી આ વાત તેમની રજુઆતની શિધિલતા નહીં પણ કપાેલ કલ્પિતતાને સિદ્ધ કરે છે. આ અવસર્પિષ્ણ કાળમાં પ્રથમ તીર્થ કર અદિનાથ, ત્રીજા આરાના અંતે થયા છે. જેમ તેમના કાળથી માંડીને અત્યાર સુધીના કાળનું અંતર અસ ખ્યાત વર્ષો છે તેમ શાંતિનાથ ભગવાનથી માંડીને અત્યાર સુધીના કાળનું પણ અસંખ્યાત વર્ષનું અંતર છે તો તેમના મત પ્રમાણે તેમણે સ્પષ્ટ કરવું જોઈએ કે ક્યા તીર્થ કર ભગવાનના સમયમાં માત્ર વ દન. નમન અને સ્તવન હતા અને ક્યા તીર્થ કર ભગવ તના વખતે તેમાંથી પંચાપચારી અને અધ્દાપચારી. પુજાઓના પ્રાર લ થયો.

જો તેઓ શાસ્ત્રને આધારે લખવા બેઠા હાય તા તેમને કાઈ શાસ્ત્ર પાઠ તા તે માટેના આપવા જોઈએ!

જો તેઓ આધુનિક વિદ્વાનાની માક્ક ઈતિહાસજ લખવા બેઠા હેાય તેા અધીજ શાસ્ત્રની વાતાેને દ<sup>\*</sup>તક્થાએા ક્હીને હસી કાઢવાનું જ ખાકી રહે છે. તેઓ આ પસ્તિકા લખવા દ્વારા ઇતિહાસકાર અનવા ઇ<sup>ર</sup>છતા હાેય તાે તેમને પાતાના મતના સમર્થન માટે કાઈ એક ઐતિહાસિક પ્રમાણ તા આપવુંજ જોઈએ ! પણ વાસ્તવિક રીતે તેા તેએા કલ્પના કરવા **બેઠા છે. પ્રમાણની આવશ્યકતા તેમને શાની હાેય**! આમ તેમની 'જિનપૂજા પદ્ધતિ' અંગેની કલ્પનાએ ખાેટી છે તે નિવિવાદ સિદ્ધ છે.

આ પ્રકરણ તો 'પૂજાની સૃષ્ટિ કચારે થઈ' એવા તેમના કાલ્પનિક પ્રશ્નની વિચારણા માટેનું હતું તેથી અહ વિસ્તાર નથી કર્યો પણ આગળના પ્રકરણમાં તેમને **દર્શ**ન વંદન અને સ્તવનમાંથી પૂજા કેમ વિકાસ પામી એના કારેણા દર્શ<sup>6</sup>વ્યા છે તેનું પણ ક્રુમશઃ ખંડન આવ**શે.** અને ધડ માથા વિનાની છતાં ય પાતે છવતી જાગતી માની લીધેલી તેમની માન્યતાએા કેવી પાકળ 🕽 તે દર્શાવાશે.



## ૭. પૂજાનું પ્રારંભિક સ્વરૂપ અને વિક્રસિત સ્વરૂપ

ચ્યા કલ્પિત મુદ્દાના જવાબ સામાન્ય રીતે આગળના મુદ્દા ચર્ચાતા આવીજ ગયેા છે. છતાંય તેમને તે માટે કલ્પેલાં મુદ્દાંો શાસ્ત્ર ન જાણનારા એવા કાેઈ પણ અલ્પમતિને મનાેહર લાગી જાય તેવાં છે. તે માટે તેના કંઇક વિસ્તારથી વિચાર કરીએ છીએ

પૂજાનું પ્રારંભિક સ્વરૂપ કલ્પવા જતાં તેમને મૃર્તિનું પણ પ્રારંભિક સ્વરૂપ કલ્પી લીધું અર્થાત્ એક કાળમાં તીર્થ કર ભગવ તો હતાં છતાંય તેમની મૂર્તિ ન હતી તેવી તેમણે કલ્પના કરી છે વાંચા તેમનાં આ શખ્દાે :

' તે દેશના તેમના પરશ્રાપાસક બનેલા ગૃહસ્થા તેમના વિરહમાં તેમનું દર્શન કરવાને તરસતા અને ત્રુતા, પણ તે ફાંઈ એવી વસ્તુ ન હતી કે ઠાઇની ઈચ્છા માત્રથી મળી જાય— આમ મતુષ્યની દર્શને <sup>ર</sup>છા માં**થી મૃતિ'ના પ્રાદુર્ભાવ થયો. — પૃ. પ. પ**ંકિત — પં

એમના આ લખાણથી તેઓ સ્પષ્ટરપે એ કહેવા માંગે છે કે સાર્થી પ્રથમ યા તો **બીજા** કેટલાય તીર્થક ર ભગવ તાના વખતમાં પરમશ્રાવકા હતા છતાંય પ્રભુની પ્ર<mark>તિમા જે</mark>વી કાેઇ ચીજ હતી નહિં

આશ્ચર્ય છે કે — તેમની આ વાત તે સ્થાનકવાસી ભાઇ ઓની કલ્પના કરતાં ય આગળ વધી જાય છે. તેઓ પણ જૈન વર્મમાં ચારે નિશ્નેપા છે તે માને છે. એટલું જ નહીં પણ બીજા સ્થાપના નિશ્નેપા તરીકે મૂર્તિનો મ્વીકાર તો કરેજ છે! એમને, વિવાદ તો એ સ્થાપનાનિશ્નેપ દર્શનીય કે અદર્શનીય ? પૂજનીય કે અપૂજનીય છે જે માટેજ છે. ત્યારે આ ઇતિહાસકાર તો ગજબના છે! ચાર નિશ્નેપને પણ માનવા તૈયાર નથી લાગતા!

વિદ્યમાન અંગસૂત્રરૂપ આગમમાં પણ શ્રાવકાનાં વર્ણું ને આવે છે આ વર્ણું નો ભાગવાન પાર્શ્વનાથ, નેમનાથ તેમજ ઋષભદેવ આદિ ઘણા તીર્ધ કર ભગવ તાના વખતની વિધિઓનો તેમજ તત્વજ્ઞાનના ખ્યાલ આપે છે. તેથી પણ નિશ્ચિત છે કે ભગવાન ઋષભદેવના શાસનમાં પણ કે કે એવા તાત્ત્વિક લેદ ન હતાં છતાંય તેમના ઉપાસકોની યા કોઇ પણ તીર્ધ કર ભગવ તાના ઉપાસકો શાવકાની દર્શન ઇ છામાંથી મૂર્તિના પ્રાદુર્ભાવ થયા તે લખવું ખુદ્ધિ-તર્ક તેમજ શાસ્ત્રથી વિકેદ છે.

આમ દર્શ નેચ્છામાંથી ચિત્રાે અને ચિત્રાેમાંથી મૃતિ ની શરૂઆત ખતાવ્યા બાદ પંશ્રી ક્લ્યાણ વિજયજી મ. લખે છે કે:—

'મૂર્તિ'એ બનવા લાગી અને સાથે તીથ" કરાની વાગ વિભૂતિના ક્લ વિપાકરૂપ પ્રાતિહાર્યોનું ચિત્રણ પણ પ્રતિમાંથાની સાથે થવા માંદ્યું.'

— મૃ. પ. પં. ૧૫ થી **૧**૮

અને આગલ તા જણાવે છે કે — 'એ બધું છતાંથે ત્યાં સુધી દરા'ન, નમન અને સ્તવન સિવાય બીજી પૂજામાં કાેઈ સમજતું ન હતું.

— <sub>યુ</sub>. પ. પ<sup>:</sup> ૧૮ <mark>થી ૧</mark>૯

આ વાત લખનાર જૈન શાસ્ત્રો પર આસ્થા રાખનાર છે. તેમ કેા કહી શકે ? હ્ર તો ભગવાન કેવલજ્ઞાન પામ્યા ન હતા છદ્મસ્થપણે વિહરી રહ્યા હતાં ત્યારે ય નિમ અને વિનમિ ઋષભદેવ ભગવાનની જલ અને પુષ્પોથી પૃજા કરતા હતા. વળી ગૃહસ્થપણામાંજ ભગવાને કલા અને શિલ્પ ખતાવ્યાં હતાં એટલે મૂર્તિ પાછળથી રચાઇ અથવા પુજનનું જ્ઞાન કાઇને હતું નહિં. માત્ર દર્શન નમન અને સ્તવનજ હતાં આ વાત પાયા વિનાની છે.

અમને તા એજ સમજ નથી પડતી કે જિન પૂજા પદ્ધતિના લેખકે પાતાના આ લખાણને ઇતિહાસ કહેવાત સાહસ કેવી રીતે કરી રહ્યા છે! તે નથી તેા પ્રમાણ આપી શકતા નથી કાઇ બુદ્ધિમાં ઉતરે તેવી દલિલા આપતા! લેખક તા જાણે નાનું બાળક માટું થતાં કેવી રીતે વિકાસ પામતું જાય તેનું વર્ણન કરવા બેડાં લાગે છે

સુસજ્જ રાજનીતિના પ્રવર્તક ભગવાન ઋષભદેવના કળા પ્રવર્તન બાદના જમાનામાં કાેઠ પૂજામાં સમજતું ન હતું.' આ લખવાનું સાહસ કેવી રીતે થયું હશે!

અરે! હજુ આગળ તાે જુએા!

તેમણે 'ભાવનામાંથી પૂજાના વિકાસ' આ પ્રકરણમાં કેવી બેહુદી કલ્પનાઓ કરી છે અમે પંક્તિએ પંક્તિના યા અક્ષરે અક્ષરના જવાબ આપવાની ખેવના નથી રાખી તેથી થાડી પંક્તિઓના જ જવાબ લખીએ છીએ.

ભાવનામાંથી પૂજાના વિકાસના આ પ્રકરણમાં તેમણે થો<sup>ડે</sup> સુધી હ**ન્ન**રા અને લાખાે વર્ષ પહેલાંની ભાેગ સમૃદ્ધ ભારત ભૂમિનું વર્ણું કર્યું છે અને ત્યારમાદ લખે છે કે :—

'આ લોગ સમૃદ્ધિના ઉપલાગ કરતાં જિનલકતના મનમાં લાવના થઇ 'હું આ સુખ સાધનાના ઉપલાગ કરૂં અને મ્હારા આરાધ્યદેવ જિનેશ્વર લગવાનને માટે કાંઈ નહીં! તેના મનમાં સમય હુ લાવના ઉત્પન્ન થઈ. તે છે પાતાને માટે તૈયાર કરેલ સુગં ધિચુ છું ની પુડી પાતાના દેવને ચઢાની દીધી. પુષ્પ માળા પણ દેવને પહેરાવી દીધી. સુગંધિ વર્તિ સમળાવીને દેવને ધૂપ કર્યો. પાતાના ઘરમાં આરામાં સાર્ધાન્ય ચાવલ જે ઈને દેવની આગળ તેની ત્રણ હમલીઓ કરી અને પાતાને ત્યાં પ્રતિદિન ઘૃતના દીપક થતા હાઈ દેવની આગળ પણ ઘૃતના દીપક થતા હાઈ દેવની

—પૃ. ૧, ૫'-૧૪ થી પુ-૭, ૫'.- ર

આમ ભકતની ભાવનામાંથી પ્રથમ પંચાપચારી પૂજા પ્રચલિત થઇ. આમ તેઓ પાતાની કલ્પનાના દાર છૂટા મૂકીને દર્શન અને નમન સ્તવનમાંથી પંચાપચારી પૂજા પ્રસિદ્ધ થઈ તેમ સમજાવે છે! પણ આશ્ચર્ય છેને? વિકાસ ક્રમથી જે વસ્તુ ધીમે ધીમે વધતી હાય તેમાં એક સાથે પાંચે ય પ્રકાર કેવી રીતે આવી જાય! દર્શન, નમન, સ્તવન માંથી વધે તો એકાપચારી, છે, ત્રણ (દ્રવ્યાપચારી) પૂજા થાય એમ કરતાં પંચાપચારી થાય! પણ એકદમ પંચાપચારી જ પૂજાના વિકાસ થયા એમ તેઓ કેવી રીતે માને છે! દર્શન, નમન, સ્તવનમાંથી પંચાપચારી પૂજાના વિકાસની કલ્પના જ કેમ કરવી પડી! તેનું કારણ કદાચ તેમને ખબર નહીં હાય પણ અમે એ ચાકકસ માનીએ છીએ કે પંચાપચારી પૂજાના પ્રાથીન શાસ્ત્રમાં આવતા ઉલ્લેખા જ

તેમને આ ત્રરફ ધસડી ગયા છે. અસ! એક વખત શાસ્ત્રમાં આવતી વાત માનવા તૈયાર થઈ જાય એટલે તેમને પ<sup>ં</sup>ચેાપચારી, અષ્ટાપચારી, **અને** સર્વોપચારી પુજા યા સત્તરભેદી કે એક્વીસ ભેદી અધી ય પૂજા અનાદિ કાળની છે, તેમ નિ:શ ક માનવું પડશે! અમને તા કાલ્પનિક ઇતિહાસ પરની તેમની જામતી જતી શ્રદ્ધા અને શાસ્ત્રો ઉપરથી ઊતરતી જતી આસ્થા વચ્ચે કસાયેલી તેમની મનોદશાનૌ કરૂણા ઉપજે છે. અમને તા આશ્ચય<sup>\*</sup> થાય છે કે જ્યારે તેમના મતે તે વખતના મૃતૃષ્યોએ પાતાની ઉપભાગ સામગ્રી પરથી જિનની ભકિત માટે સુગ ધિ પુડી, પુષ્પ માલા, ધૂપ, અક્ષતની હગલીઓ અને ધીના દીવાની કલ્પના કરી તેા શું તે વખતે મનુષ્યેા સ્નાન કરતા ન હતા? સુગંધી દ્રવ્યોમાંથી સુવાસિત જળથી પ્રભુને સ્નાન કરાવવાનાે તેમને કેમ વિચાર ન આવ્યા ? શું તે વખતના મનુષ્યાને આ બધા વિચાર આવ્યા પણ હું સુગંધી જળથી રાજ સ્નાન કરૂં અને મારા ભગવાનને ક્દીય ન કરાવું ? આવા વિકલ્પ તેમને કેમ પેદા ન થયો ? શું તે વખતે જળ સુલભ ન હતુ ? પણ થાય શું? પં. પ્રવર ઈ તિહાસક્રારને તાે પાતાના ધાર્યાં વિક્લ્પાે લાખાે વર્ષ પહેલાંના **માનવીમાં ઉ**પજાવી કાઢ**ના છે**. તમને કાેેે રાકી શકે ?

એક વાત તો વાચકાએ ધ્યાનમાં જ રાખવાની છે કે તે કાળમાં <del>–</del> હજારા કે લાખા વર્ષ પહેલાંનાં કાળમાં 'પ ચાપચારી' પૂજા જ હતી પણ પંચાપચારી જ હતી બીજી નહાતી તે જણાવનારં કાેઇ પણ પ્રમાણ તેમની પાસે છે જ નહીં!

વળી તે વખતના મનુષ્યા શું ભાજન નહાતા કરતાં! શું ન દનવન સમા તે વખતના ભારત વર્ષમાં ફળા મળવા મુશ્કેલ હતા ? તે વખતનાં લોકો કળા અને વિવિધ ભાજને, કરતાં તે વાત તા સંપૂર્ણ શકય જ છે. તા પછી તે વખતના લાૈકાને શા માટે તે ફળપૂજા અને નૈવેઘ પૂજા કરવાના વિચાર નહીં આવ્યા હાય! પણ તેમને ક્યાં વાસ્તવિકતાના વિચાર કરવા છે ? તેમને તા ગમે તેમ 'લાકડે માંકડુ' વળગાડવું છે? માર ખુધુને કર સીધું ' આવા ન્યાય લગાડવા છે. એટલે આગળ તેજ પાના ઉપર તેઓ જણાવે છે કે ભગવાનની આ પૂજા શ્રીમાંત વર્ગમાં પણ પ્રચાર પામી અને તેમને તે પંચાપચારી પૂજામાં તાજ પાકાં મીઠાં કળા અને મધુર પક્ષાના પણ ચઢાવવાં ચાલુ કર્યાં અને ખાદ્ય પદ્દાર્થો દાવાનું થયું એડલે આચમનાર્થ જળનું તા સમરહ્ય શાય જ ... એ પ્રકારે ધીરે ધીરે પંચાપચારી અને અંગાપચારી પૂંજાઓ પ્રચલિત થઈ

— પૃ.હ, પં. ૧૫ થી ૨૦

છે કાેઇ તેમની કલ્પનાઓને નાથવાનું સાધન! શ્રીમતોની ખુદ્ધિ ફળ, મધુર પકવાન અને આચમન માટેના જળની કલ્પના કરી શકે! આ છે તેમની માન્યતા! આવી અસંબદ્ધ વાતા લખીને તાે તેમણે કમાલ કરી નાંખી છે. ન દનવન સમા અને ભાગ સમૃદ્ધિથી છલકાતા કાળમાં મધ્યમ વર્ગને તાજા ફળા નહાતા મળતાં એવી ઐતિહાસિક શાધ તાે આજ સુધીના કાેઈ ઇ તિહાસકાર નહીં કરી શકે!

વળી પૃષ્ટ է ઉપરના પ. કલ્યાણ વિજયજના પંચાપચારી પૂજાના વિકાસથી કલ્પના કરતા ફકરા જુએા આમાં તમને ક્યાંય પૂજા આરાધનાનું તત્ત્વ છે તેવું નિરૂપણ નહીં દેખાય.

'હું આ સુખસાધનાના ઉપલાશ કરૂં અને મારા આરાદેષદેવ જિનેશર લાગવાનને માટે કંઈ નહીં' આ ભાવનાને ધાર્મિક ભાવના કાઇ પણ દિવસે કહી શકાય નહિ. આમાં જિનેશ્વર લાગવાનની, તેમના વચનાના પ્રચાર કરનાર ગણધર દેવા, આચાર્ય દેવા, ઉપાધ્યાય લાગવંતા કે શ્રમણ નિર્ગે ય મુનિઓની સંમતિ નથી. વળી ગૃહસ્થા ગંધ, ધૂપ, કૃલ વિગેરે ભેગા સમૃદ્ધિના કેવળ કામવાસનાથી અથવા શરીરના, સુખના માટેજ ઉપલાગ કરે છે પણ ધર્મના માટે નહીં, ધર્મ માટે તો તેના ત્યાગજ હાય. માટે તેમણે ચિત્રિત લાવના કામાદીપક તથા પંચલાતિક

શરીરની શાભા માટેજ થતી હાવાથી અધર્મ રૂપ છે. સર્વજ્ઞ ભગવાનની આજ્ઞા ન દ્વાય તાે આ એકેન્દ્રિયાદિ **છ**વના આર ભરૂપ કાર્ય<sup>°</sup> શુભભાવનાત્પાદક હાેવા છતાં પણ ધર્મ બની શકે નહિ. પણ અધર્મફ્રય અને પાપજનક જ થઈ જાય. વળી તે સમયે સમજદાર જૈન ગૃહરથ પૂજામાં એકેન્દ્રિય છવોના આરંભ થાય છે તે વાત સમજી શકતા ન હતા, એમ માની ન જ શકાય માટે તેમણે કરેલી પૂજાના વિકાસની કલ્પના તદ્દન ખાેટી છે.

તેમની નિરપણ કરેલી પદ્ધતિએ પૂજાના વિકાસ થયાે જ નથી. પૂજાના તેમણે કલ્પી કાઢેલા હેતુમાં ક્યાંય માેક્ષ પ્રાપ્તિની ભાવના દેખાતી નથી. જૈન ધર્મમાં સાક્ષાત્ યા પર પરાએ પણ માેક્ષનું સાધન ન બને તેવી કાેઇપણ ક્રિયાએોને સ્થાન હાેય જ નહિ. આ વાત વાચકાેને સ્પષ્ટ સમજાય તથા પ્રસિદ્ધ આઠે ય પૂજાના કેવા સુંદર હેતુંએા શાસ્ત્રમાં અવિ છન્ન પર પરા દ્વારા ચાલ્યા આવે છે. તેની ખબર પડે માંઢે અહીં આલેખવામાં આવે છે. વિષય વિભાગની દૃષ્ટિએ આ ભાગ જરાક ઉપરની ચર્ચા જેવેા લાગશે. પણ પ્રસિદ્ધ આઠેય પૂજાનાં હેતુંઓ જાણવાથી પ્રસ્તુત લેખના પં. કલ્યાણવિજય**છ મ.** આપેલા હેતુઓ કેટલા કાલ્પનિક તથા આરાધક ભાવથી દ્વરના છે તે પણ સ્પષ્ટ થશે.

ન્હવણ અને જલપૃજા માટે જણાવ્યું છે કે: 'હે ભગવાન! તમે તો નિર્મળ છે પણ હું રાગદ્વેષરપી રજથી મલિન થયેલા છું તે મ્હારા મેલ દૂર કરવા માટે હે પ્રભાે! તમને ન્હવણ કર છું. (૧)

હે પ્રભાે! તમે તા ચંદનથી પણ અધિક શીતલ છા પણ હું વિષય વિકારના દાવાનલથી સલગી રહયા છું તેને શમાવવા માટે આ **ચઃદનપૂજા** કર્ં છું. (૨)

હે પ્રભા ! આપ તા હ મેશા અન તજ્ઞાના દિ ગુણાની સુવાસનાથી ત્રણેય જગતને સુવાસિત કરી રહયા જ છાં. પણ મારી અનંત જ્ઞાના દિ ગુણાની સુવાસ અવરાયેલી છે તે પ્રગટ કરવા માટે આપની હું પુષ્પ પૂજા કરે છું. (3)

હે પ્રભા ! આપ તા લાકાલાક કેખી રહયા છે. પણ મારે તા મારી પાતાની જ્ઞાન જયાત પ્રગટ કરવાની છે. તે માટે હું **દીપક પૂજા** કર છું.

હે પ્રભા ! આપની આગળ હું જે ધૂપ કરૂં છુ<sub>ં</sub> તે એટલા માટે કે મારામાં રહેલી મિથ્યાત્વની દુર્ગ ધ દૂર થાય અને બાધિ બીજ પ્રગટ થાય માટે ધૂ**પ પૂજા** કરૂં છું. (પ)

હે પ્રભાે! અક્ષયગતિ પામવા માટે હું આપની આગળ ►ક્ષત ચઢાવું છુઃ. (६) ઢ વીતરાગ! માેક્ષરૂપી ફળ મેળવવા માટે હું આપની ફળ પુજા કરું છું. (૭)

હે પ્રભાે! આપે તાે અણાહારી પદ પ્રાપ્ત કર્યું છે અને આત્મ સ્વરપે અન**ંત યણનાં ભાગી છાે** પણ મને અણાહારી પણું ક્યારે મળે તે ઇ<sup>રુ</sup>છાએ હું આપની **નૈવેદા** પૂજા કરું છું. (૮)

**આ પ્ર**માણે આપણા પૂર્વ પુરયોએ આપણને શીખવ્યું છે. પર તુ કાેઇપણ પ્રામાણિક આચાર્ય ભગવ તાેએ પં શ્રી **ક્કથાણવિજયજીના જેવી** કુક્લ્પના કરી નથી. આવી કુક્લ્પના કરીને તેઓ ત્રી સમાજના કર્યા ઉદ્ઘાર કરવા ઇ<sup>રુ</sup>છતા હશે ? જવા દાતે વાત! પણ આવી તર્કશૂન્ય કલ્પનાએ કરીને અટકી ગયા હોત તો કંઇક ઠીક થાત. પણ પાતે કરેલી પ્રતિજ્ઞાના ભાગ કર્યો અને સ્પષ્ટપણે લખ્યું કે: ' આમ દ્રવ્યપૂજાના પ્રચાર ગહસ્ય જિત્રમકતાએ કર્યો છતાં **આ વસ્તુ સાવ**'ત્રિક પ્રચાર પામી ચૂકી સુતિના દરા'ન - પુજનથી ગહસ્થ ધમિ'એાની ધામિ'ક શ્રદ્ધાની દ્રહતાતું કારણ જાણીને કાલાન્તરે જૈન આચામો 'એ એ વસ્તુને ગ્રન્થ બહ્દ કરીને વિશેષ વિધિઓથી વ્યવસ્થિત કરી અને ગૃહસ્થ ધમિ<sup>\*</sup>એા માટે આ દ્ર•્ય પૃજાના પણ ધમ'ના અગરૂપે સ્વીકાર કર્યો.

— **પુ-ખ, માં.** ૨૦ થી પુ ૮, પાં.-૪

આ લખાણ સર્વથા અપ્રામાણિક છે. કારણ આ વાતને પુષ્ટ કરનાર એક પણ પ્રમાણ તેમણે ટાંક્યું નથી. વળી 'આચાર્યોએ એ વસ્તુને પ્રયભદ્ધ કરી' એટલે શું? જિનપૂજા પીસ્તાલીશ આગમોમાં અગાઉ ન હતી પણ પાછળથી શરૂ થઇ અને તે પૂર્વાચાર્યોએ શ્રંથસ્થ કરી એમ શું કહેલું છે!

જો તેઓનો આવો અભિપ્રાય હોય તો ધશું જ ખરામ કહેવાય. સ્થાનકવાસીઓ પણ કહે છે કે 'મૂળ આગમમાં આ વસ્તુઓ નથી.' પણ અમે તો મૂળ આગમોમાં પૂજનના પાઢો સ્પષ્ટપણે જણાવેલ છે એટલે ગૃહસ્થો માટે દ્રવ્યપૂજાનો ધર્મના આંગ તરીકેનો સ્વીકાર પાછળથી શરૂ થયો છે. આમ લખલું તે સરાસર અસત્ય છે. આ સાથે એક અગત્યની વાતને ફરી દોહરાવીએ છીએ કે શ્વેતામ્બર સમ્પ્રદાય આગમ અને ભવભીર અશઢ સુવિહિત આચાર્યોની પરંપરા એમ બંનેને પ્રામાણિક મામે છે. વળી પંચોપચાર અને અષ્ટોપચારનાં પૂર્વાચાર્યોએ જીદી રીતે પણ વર્ણન કરેલાં છે.

' पंचोत्रयार जुत्ता ' नो अर्थ 'पं वागप्रिषुपात ' अने

' अहोवयार નો અર્થ 'અષ્ટાંગ પ્રણિપાત ' કરેલો છે. એટલે પણ પં. ક્લ્યાણવિજયજીનું લખાણ પોતાની મતિ અનુસારનું સિદ્ધ થાય છે એ વાત પં. કલ્યાણવિજયજીએ લક્ષ્યમાં લેવી ધંટે!

બીજી શાસ્ત્રોની વાત તો દૂર રહી પણ આવશ્યક સ્ત્રના સ્ત્રનો આવશ્યક નિર્ચું ક્રિત જેવા ગ્રંથથી રપષ્ટફેપે સંકેત થયેલો જ છે. તેથી તે પણ આગમિક છે અને આવશ્યક સ્ત્ર ગણધરકૃત હોવાની જ સંપૂર્ણ શકયતા છે આવશ્યક સ્ત્ર વિના પ્રતિક્રમણ સંભવે કેવી રીતે? અને પ્રતિક્રમણ વિના ભગવાનના શાસનનો સાધુ એક પણ દિવસ શહે નહિ

આ જ પ્રતિક્રમણના સૂત્રમાં 'અરિંહું ત ચેઈઆણું'નો પાઠ છે તેમાં 'વંદળવૃત્તિયાए' 'યૂંલળવૃત્તિયાए' 'સંવૃદ્ધારવૃત્તિયાए' 'સંવૃદ્ધારવૃત્તિયાણ' અર્થા છે કે ગૃહસ્થોએ કરેલ જિનેશ્વર ભગવાનની દ્રવ્ય પૃજાની સાધુ મ. પોતાની દર્શન-વિશુધ્ધ નિમિત્તે અનુમોદના કરે. આમ હોવા છતાં 'ગૃહસ્થોએ પૃજા શરૂ કરી અને આચાર્યોએ એ વિધિ શ્રંથભધ્ય કર્યો, આવું લખવું અસંગત છે? તે વાંચકો પોતાની મેળે જ સમજી જશે, આ પ્રમાણે

તેમની પુસ્તિકામાં **શ**રૂઆતના 'જિનપૂજા પ્રાર**ંભિ**ક અને વિકસિત રૂપમાં ' એ શીષ<sup>8</sup>ક **લઈને લખાએલા લ**ખાણના સચોટ સશાસ્ત્રીય અને સચુક્તિક વિચાર પૂરો થાય છે.

આગળ ઉપોદ્ધાતમાં અમે તેઓના લખાણ દ્વારા છ મુદ્દાઓ ઉભા કર્યાં હતા જેના ચાર મુદ્દાઓના જવાબ અહિં પૂર્ણ થયે<sup>ાં</sup> છે. ખાકીના <mark>બે મુદ્દાની ચર્ચા</mark> તેમણે આગળના પ્રકરણો**માં કરી છે. માટે એ બે મુદ્દાના જ**વાબ આગળના પ્રકરણમાં આવશે



## ૮. જિનપૂજા વિકાસના અંતિમ શિખરે પ્રતિવિધાન

આ બીજા પ્રકરણમાં પં. શ્રી ક્લ્યાણવિજયજએ કુલ ૮ ઉપકરહોા યોજયાં છે.

- ૧. જિનપૂજા વિકાસના અ'તિમ શિખરે
- ર. સર્વોપચારી પૂજાસ્વરૂપ અને કૃળ
- ૩. સર્વોપચારી પૂજાના સર્વ લેદ **૧૭**
- ૪. પૂજાના વિકાસમાં ઉત્પન્ન થયેલ પૂજાના અન્યભેદો અને તેના અધિકારીઓ
- પ, પૂજામાં હિંસાની શંકા
- મૃજાનું પાર્વાપય પાર્વા પા
- ૭. મૂર્તિ પૂજા કરવી જોઇએ કે નહીં ?
- ૮. મૂર્તિ પુજાના અંગે પૂર્વ કાલમાં વિરોધ કેમ ન થયો.

**આગળના પ્રકરણમાં આપણે જે જવાળા આપ્યા** છે તેનું સારી રીતે ચિંતન અને મનન કરવામાં આવે તો તેમાં જ ગ્યા પ્રકરણમાં ઉભા કરાયેલ તમામ મુદ્દાઓનો જવાબ આવી જાય છે. છતાંય વાચકને લેખકે ઊસી કરેલ કપોલ કલ્પિત વિચાર જાળો કેવી છે, તેનો યથાર્થ ખ્યાલ,

આવવો જરૂરી છે માટે અમે ક્રમશા તેમના ઉપકરણોના અવતરણો લઇને તેમનો જવાબ આપતા જઇશું. છતાં ય કેટલા ય પ્રકરણના જવાબ અમે શ્રંથની મર્યાદાને ખ્યાલમાં રાખીને આપ્યા નથી. કારણ તેના જિનપૂજા પધ્ધતિના વિષયની સાથે ખાસ સંબંધ અમને લાગ્યો નથી તેમના આ પ્રકરણ અને તેના ઉપકરણના આ સાર છે.

પંચપ્રકારી અને અષ્ટપ્રકારી પૃજામાંથી વૈદિક ધર્મની અસરથી સવો પચારી પૃજાની શરૂઆત થઇ. સવો પચારી પૃજામાં સ્નાન હતું પણ સવો પચારી પૃજા રોજ થતી ન હતી છતાં ય ચૈત્ય-વાસ આદિના કારણે સવો પચારી પૃજાનો ઉપદેશ વધ્યો. સુવિહિત સાધુઓને પણ શ્રીમ તો દ્વારા રોજ સવો પચારી પૃજા થાય છે. તેવો ઉપદેશ આપવો પડયો. પરિણામે રોજ સ્નાનપૃજા થવા લાગી. આ સ્નાનપૃજા એજ જિનપૃજાના વિકાસનું અંતિમ શિખર છે તેનાં જ કારણે તમામ અનિષ્ટો પ્રવેશ્યાં છે. મૂર્તિ પૃજાનો વિરોધ અને બીજાં કેટલાંય અનિષ્ટો આવા કારણે પ્રવેશ્યાં આવું જ તેમણે કહ્યું છે.

પણ અમે તેમને પડકાર પૂર્વક કહીશું કે આ વાતનો પાયો જ ખોટો છે. તેઓ લખે છે કે — જૈનોના પાડોસ્રી વૈદિકોના ઘરોમાં પાંચ અને આઠ ઉપચારોને વટાવીને અનેક ઉપચારોના રૂપમાં ફેલાઇ ગઈ હતી. પોતાના પાડોક્રીએાની આ વિવિધ પ્રકારની ભાકતનો પ્રભાવ જૈન ક્ષપાસદોને મનોપ્રભાવિત કરે એ સ્વાભાવિક હતું. જૈન ઉપદેશકોએ ગહધમિ'એાની **લાવનાને પોષણ આપવા ખાતર પોતાની ઉપદેશ** મારા કંઈક આગળ વધારીને ઉત્સવો અને પર્વાના મહત્વપૂર્ણ પ્રસંગો વ્યતુવ્રક્ષીને 'સ્નાનોત્સવ'નો ઉપદેશ કર્યો आ 'સ્નાનોત્સવ' (ण्हाणमह) જ આગળ જતાં 'સ**વો<sup>°</sup>પચારી' નામથી** પ્રસિદ્ધિ પામ્યો. 'રનાનમહ'ની ઉત્પત્તિ પણ ૨૫•૦-૨૭**૦૦** સો વર્ષ પછીની તો નથી જ. જૈન સુત્રોની પ'ચાંગીમાં એના ण्हाणमह નામથી ઉલ્લેખા મળે છે. એ બધું હોવા છતાં પણ 'ण्हाणमहो' કે સર્વાપચારી પૂજાએ। જૈન ઉપાસકોના નિત્ય કર્તા વ્યમાં પશ્ચિશાત ન હતી.

— પૃ-૧૨, મં. ૧૧ થી પૃ. ૧૩ - મં. ૧ **સુ**ધી

પણ વૈદિકમાંથી ૨૫૦૦ કે ૨૭૦૦ વર્ષ પહેલાં સર્વોપચારી પૂજા જૈનોમાં આવી આવું કોઈ પ્રમાણ તેમણે આપ્યું નથી કલ્પનાને જ પ્રમાણ સમજતા હોય તો તેમની વાતો તેમને જ મુખારક હો! પણ આમ લખવા દ્વારા તે કેવો વિચિત્ર ભાવ સ્પસ્ટ કરે છે! ૨૫૦૦ કે ૨૭૦૦

વર્ષ પહેલાં જે સ્નાન મહોત્સવ વૈદિકોમાં ચાલ્યો આવતો હતો તેનું અનુકરણ જૈનોએ કર્યું અને તે સર્વજ્ઞ ભગવાન મહાવીરે... ગણધર ભગવંતોએ માન્ય રાખ્યું છે ને, ધન્યવાદ! કાઇ પણ તીર્થ કરાના વખતમાં પ્રચલિત ન હોય તેવો રનાન મહોત્સવ ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં શરૂ થાય અને તે પણ માત્ર વૈદિક ધર્મના અનુસરણ ₹પે થાય છતાંય તેનો નિષેધ ન થાય. આવી કલ્પના કેટલી ભયાનક લાગે છે!

વાસ્તવિક વાત એમ છે કે સ્નાનમહો પણ પંચપ્રકારી અને અષ્ટપ્રકારીની માફક અનાદિકાલના છે.

આગળ આપેલ જ્ઞાતાધર્મ રાજપ્રશ્નીયના તથા અહિં અપાતા જવાભિગમના પાઠથી વાચકા સ્પષ્ટ સમજ જશે કે આગમમાં જયાં પૂજાના પાઠ છે ત્યાં અચૂક રનાન પૂજાની વાત છે જ જવાભિગમનો પાઠ —

' जिणपिडमाणं पणामं करेति करेना लोमहत्थगं गेण्हित गेण्हिना जिणपिडमाओ लोमहत्थेणं पमज्जिति पमिज्जिता सुरिभणा गंधोदे अण ण्हाणेति ण्हाणेत्ता दिन्त्रा-सुरिभगंध — कासाइए गानाइं लूहेति लूहेना सरसेणं गोसीसचंदणेणं गानाणि अणुलिपई अणुलिपेना

जिणपिडमाणं अहयाइं सेताइं दिव्वाइं देवद्सजुअलाइं णियंसेइ.

અર્થ:- જિનપ્રતિમાને પ્રણામ કરે છે. પ્રણામ કર્યા બાદ રૂવાંટાના હાથાવાળું (મારપીંછી જેવું) ચહુણ કરે છે ચહુણ કરીને જિન પ્રતિમાને મોરપી છી જેવા સાધનથી પ્રમાર્જે છે. પ્રમાર્જના કર્યા બાદ સુગંધી ગ: ધવાળા પાણીથી સ્તાન કરાવે છે સ્તાન કરાવ્યા ખાદ દિવ્ય અને સુગંધી વસ્ત્રવડે ગાત્ર-અવયવ શરીર લૂં છે છે. શરીર લૂં છયા પછી સરસ **ગોશીર્ય ચંદનવડે રારીરને વિલેપન કરે છે**. વિલેપન કરીને પ્રતિમાને અંખડ શ્વેત દિબ્ય દેવદ્વખ્ય યુગલ સ્થાપન કરે છે, ઓહાઉ છે

આ બધા પાઠોમાં અનેક પ્રકારની પૂજાઓનું વર્ણન છે. અને સવે(પચારીનો સર્વ ઉપચારોથી સર્વ પકારોથી પૂજા તેવા જ અર્થ થયો હોવાથી આપણે આઠ પ્રકાર કરતાં વધારે તમામ પ્રકારોને સર્વોપચારી પૂજામાં જ અંતગ<sup>ર</sup>ત કરવા પડશે અને તેથી આ આગમ-વર્ણિ<sup>૧</sup>ત પૂજાઓ રનાન મહાત્સવ નથી જ આ વાત નિશ્ચિત છે. માટે સર્વોપચારી પૂજા સ્નાન મહાત્સવમાંથી છે તે લખવું આગમ વિરૂધ્ધ છે. પણ સૌથી મોટી અને હેરત પમાઉ તેવી વાત તો હ્યુજી બીજી જ છે. પં. કલ્યાણ વિજયજીએ કલ્પના

કરવામાં જે સખત લપડાક ખાધી છે તે વાત તો હુછ અમે આગળ કહેવાના છીએ. કાઇ પણ વાચક! તેને વાંચીને ખુશ થયા વિના નહી રહે! તેમણે પોતે જ લખ્યું છે. પૃ.૮.

'નમન અને સ્તવનમાંથી ધીરે ધીરે પ'સોપુરાણી તેમજ અપ્ટોપચારી પૂજાનો પ્રાદુર્ભાવ થયો અને અસંખ્યકાળ પથ 'ત એ ભન્ને પ્રકાશની પૂજાઓ પોતાના સાદા અને સરલરૂપમાં ચાલતી રહી ' આ વાત લખીને અષ્ટપ્રકારી પૂજાને અસંખ્યાત કાલથી માની છે.

પ ચપ્રકારીમાં સુગ ધિત્રુર્ણ પુષ્પમાળા, ધૂપ, અક્ષત અને દીપ, પાંચ પ્રકારમાં ફલ નૈવેઘ અને જલ આ ત્રણ પ્રકારો વધ્યા એટલે અષ્ટ પ્રકારી થઈ આમ જલ પૂજા તો તેમને અસંખ્યાત કાલની અને નિત્ય થતી માનવી પડી છે. અષ્ટ પ્રકારી પૂજાના આ સિવાયના આઠ પ્રકારો તેઓ કલ્પી શકે તેમ હતું જ નહિ માટે આ જ આઠ પ્રકાર તેમને માન્ય રાખવા પડયાં. પણ આ આઠ પ્રકારને માન્ય રાખતાં તેમને થયું કે આ જલ પૂજાએ જ અત્યારની રનાન પૂજા ન્હવણ પૂજા તો નહીં હોય ને ? જો આ જલપૂજા જ ન્હુવણ પૂજા તરીકે સિદ્ધ થાય તો આ આખી ચોપડીનો આધાર સડેલા વાંસ ઉપર ઊભા કરેલા મકાનની માફક તૂટી જાય. પં. કલ્યાણ

વિજયજીના આંધળો વિરોધ નિત્ય સ્નાન પૂજા તરફ જ છે પણ પોતાના માથે કેવી જખ્ભર આપત્તિ આવશે તેના તેમને ખ્યાલ ન હતો જેથી તેમને એક ગજબની ભૂલ કરી છે.

તેમણે આ જળપૂજાને માટે લખ્યું છે. પૃ. ૭

ખાદ્ય પદ્માર્થો ' હોવાનું થયું (નૈવેદ્ય પૂજા શરૂ થઈ) એક માચમનાર્થ જલતું તો સ્મરણ થાય જ! માટે છેક્લું સ્વચ્છ જલ ભરીને શીતલ જલ પાત્ર પણ આગળ સુકવાતુ<sup>.</sup> ચાલુ કર્યું :'

અષ્ટ પ્રકારી પૂજામાંથી જત્ન પૂજા આચમન માટે છે આ તેમણે આખરે શોધી કાઢ્યું! ધન્ય છે તેમની સ શોધત પ્રજ્ઞાને ! વળી પોતાના આ ખોટા સંશોધન સત્ય મનાવવા તેમણે પૃ. ૧૪ અને પૃ. ૧૫ પર અષ્ટપ્રકારી પૂજાતું પ્રતિપાદન કરતાં ચંદ્રપ્રમુમકત્તર છ – શાંતિ મૂરિજી મ• તથા હેમચંદ્રાચાર્ય મ. ના પાંકો આપ્યા. આ પાંકનો સાર જણાવતાં તેમણે લખ્યું કે -

' જલ પૂજાના નિરૂપણમાં જલ કેવું જોઈએ? કેવા પ્રકારના પાત્રમાં ભરીને આગળ મૂક્લું એના ફલ હપર દૃષ્ટાંતાદિ વિશ્તારપૂર્વક વર્લ્યુંન (ચંદ્રપ્રભ-મહત્તરજીના ચંદ્રકેવળી ચરિત્રમાં) છે પણ કોઈ પ્રાચીન ચંચમાં પ્રક્ષાલન, જલામિષેક કે ચંદ્રનાદિ વિલેપન પૂજાનું સૂચન માત્ર મળતું નથી ' પૃ ૧૫

તેમની આ ભ્રાંતિને નિવારવા માટે અમે સૌથી પહેલાં તેમણે ખૂદે જ ખૂબ જ મહત્ત્વપૂર્વક ટાંકેલા ચંદ્રપ્રભ-મહત્તરનાં જ તેમને અભિમત ગ્રંથથી તેમની વાત કેવી ખોટી છે તે બતાવીએ છીએ

ચંદ્રપ્રભમહત્તર ગંધપૂજાના પ્રારંભમાં સ્નાનપૂજા જોઇએ જ આમ સ્પષ્ટ જણાવે છે જુઓ :

'પડુ પડુહ સંખ કાહલરવેલું કાઉશું મજજાં વિહિણા ગંધેહિં કુલુઇ પૂર્ય હરિસિઅ હિયયા જિલ્ફિંદાલું (ગંધ પૂજા વિષયે જયસુરન્ય કથા ગા. ૪૮) પછી તે જિનેંદ્રોને અભિષેક કરીને પડું ઢોલ, શંખ, કાહલ વિ વાંજિત્રના અવાજ સાથે હર્ષિત હુંદયવાળો વિધિ પૂર્વંક ગંધવઢ પૂજા કરે છે.

આમ આ ગ્ર**ંથથી ગંધ પૃજા પહેલાં પણ સ્નાન** પુજા હોવી જોઇએ એ જ સિદ્ધ થયું અને રનાનના

પણ પૂજા તરીકે ઉલ્લેખ થયો કાેઇ પ્રશ્ન કરે કે ગાંઘ પૂજા પહેલાં જ શ્નાન કરવાતું હોય તેા જલ પૂજાનો નંખર છેલ્લો કેમ આપે! આનો સીધે જવાબ એ જ છે કે શાસ્ત્રમાં જે અષ્ટ પ્રકારી પુજા દર્શાવાતી ગાથા આવે છે તે અધી અનુક્રમે છે જે તેમ ન સમજવું. પૂર્વાનુપૂર્વી પશ્ચાનુપૂર્વી જેમ માન્ય કુમો છે તેમ અનાનુપૂર્વી એ ક્રમ પણ નિરૂપણ માટે માન્ય રખાયો છે. જો આમ માનવામાં નહીં આવે તો તેમણે જ અવતરણ તરીકે મૂ<sup>ર</sup>લ પૃ-૧૪ અને ૧૫ પરના ત્રણેય પાઠોમાં પણ બીજી પૂજાના ક્રમો ખરોખર નથી આવતા.

અહીં અમે વાચકોને જ્ઞાન થાય માટે શાંતિ સ્ત મ. ચંદ્રપ્રભમહત્તર તથા હેમચંદ્રાચાર્ય મ. ની અતાવેલ ગાથાએામાં પૂજાનો અનુક્રમ કેવો છે તે ખતાવીએ છીએ.

કુસુમ અક્ષત ગાંધ ધૂપ દીપ ફલ જલ નૈવેઘ શાંતિસૂમ. ૧૨૩૪૫૬ 9 ચદ્રપ્રભમહત્તર ૪ ૩ ૧ ૨ ૫ ૭ ૮ ૬ હેમચંદ્રમ. ૨૩૧૪૫૭૮૬

આમ ત્રણેય મહાત્માંઓની ગાથાઓને જોતાં પાંચમા દીપ સિવાય કોઇ પણ ક્રમો એક બીજાને મલતા નથી<sub>.</sub> માટે રનાન પહેલાં હોવા છતાં ય ગ'ધપૂજા નિરપણ કરતી આ ગાથાએ ક્રમ ખનતી જ નથી. માટે સ્નાન પહેલાં હોવા છતાં ય ગંધપૂજાનું નિરપણ પહેલાં કેમ કર્યું જે પ્રશ્ન રહેતો જ નથી.

તે છતાં ય તેઓ પં કલ્યાણિ જયજ એમજ હઠ કરવા માંગતા હોય કે ના આઠમી જલપૂજા આચમન માટે જ છે તો અમે આજ ચંદ્રપ્રભમહત્તરના થ્રંથથી સાબિત કરી આપીશું કે જલપાત્ર ભગવાનની પાસે રાખવામાં આવે છે. તે ભગવાનના અભિષેક ન્હવણ માટે જ રાખવામાં આવે છે. કારણ કે ભગવાનની જલપૂજા કરનારી સોમસીરી મરીને જયારે સિરીદેવીના ગભેમાં ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે સિરીદેવીને આ પ્રમાણે દોહદ ઉત્પન્ન થાય છે.

तीए गर्वोभि ठिया परमी जगणीई दोहलो जाओ। जाणामि जइ जिणिदं हावेमी नोर कलसेहिं॥ कंचण कलस जलेण; भनीइ जिणेमरं न्हवेऊणं। संयुन्न डोहला सा स्या स् लक्खणा घूया

(પૃ. ઢહ ગા. ૨૭ - ૨૮)

આનાથી શ્રંથકારને જલપૃજા તરીકે જલના કુંભ ભગવાનની સામે રાખવાના પણ તે ન્હવણ પૂજા માટે જ રાખવાના <sup>ઈપ્</sup>ટ છે એવો અભિપ્રાય સ્પ<sup>ષ્</sup>ટ થાય છે અને તેથી જ વાર્તામાં આગળ કહે છે

इय चरियं धूयाए दट्ठूणं सह जणेण नरनाहो।
पिद्यहं भत्तीए जिणजलपूआए उज्जमह।
कुंभसिरि वि य निच्चं; निम्मलजलभिरयकणयकलसेहिं
जिणमज्जणं कुणंति तिन्नि वि संज्झाओ चिद्वेह।
(आ. ६०-६१)

અર્થ: — પુત્રીનું આવું ચરિત્ર સાંભળીને લો સહિત રાજા પ્રતિદિન જિનની જલપૂજામાં ઉદ્યમ કરે છે અને કું ભસિરિ પણ નિત્ય નિર્માલજલથી ભરેલા સૂવર્ણ ક્લશો વડે જિનેશ્વર ભગવાનને ત્રણે ય સંધ્યાએ અભિષેક (સ્નાન) કરી શહી છે.

આનાં કરતાં માેડું પ્રમાણ કચું જોઇએ ! છતાંય **પ**ઉમ चिरियं નામના પ્રાચીના ચંથોનાં કેટલાંક ઉલ્લેખો અમે આપીએ છીએ જેથી સ્નાનપૂજા નિત્યકર્તાવ્યમાં પણ ગણી જ છે તે નિવિધાદ સ્પષ્ટ થશે.

अह सो वि भाणुकण्णोः गेण्हइ नियमं मुणिं पणिमऊणं । अज्ज पभिइ अ मओः जिणाभिसेओ करयेन्वो ॥ पूया य बहुवियप्पाः थुइ सुरुग्गमाइ कायव्वा । असो अभिगाहो मेः जावज्जावं परग्गहिओ ।

( પૂ. ૧૫૩ પ્ર. ૧૪ ક્લોક ૧૫૪-૧૫૫)

પછી તે મુનિને પ્રણામ કરીને નિયમ ગ્રહણ કરે છે.

આજથી માંડીને મારે જિનાભિષેક કરવો તથા ખહુ પ્રકારની પૂજા રતૃતિ (નવકારશી ?) આદિ કરવાં આ અભિગ્રહ મે જીવનપય ત સુધી ગ્રહુણુ કરો છે.' આનાથી પણ જિનાભિષેક તથા વિવિધ પ્રકારની પૂજા શ્રાવકને અવશ્ય કર્તાવ્ય છે તે સિદ્ધ થાય છે વળી તેમની એવી હઠ હોય કે જો જલપુજાથી તેઓને જલપાત્ર અભિપ્રેત છે તેમ સમજાય છે તો જલપાત્ર અભિષેક માટે છે. તેવો એક પાઠ તો આપ્યો છે અને મીજો હાજર છે જુઓ —

दारेसु पुण्ण कलसाः ठविया दहि-खीर सप्पि संपुणा। वरपउम - पिद्धिय - वयणाः जिणवर पूराभिसेयत्थे ।। (पउमचरियं प्र. ३९८)

જિનેશ્વરની પૂજાના અભિષેક માટે દહીં, દુધ અને ધી**થી ભરેલા તથા મુખનો ભાગ** ઉત્તમ પુષ્પોથી ઢાંકેલો છે તેવા પૂર્ણ કળશો દ્વાર પર મૂકયા. (પૃ-૩૯૮-૨૩)

દ્વારના વિષે દહીં દૂધ અને ધીથી ભરેલા અને સુંદર ઉત્તમ કમલવડે બંધ કરેલા મુખવાળા પૂર્ણ કલશા જિનવરના અભિષેક માટે મૂધ્યાં '

અહિંસ્પષ્ટ છે કે આગળ રખાતાં જલદુધાદિના કુલો અભિષેક માટે જ હોય છે.

પણ અહીં જો પંકલ્યાણવિજય શકા કરે કે ગાથામાં તો માત્ર દહીં, દૂધ અને થીના કુંભની જ છે. માટે આ પાઠથી જલકુંભા અભિષેક માટે છે તે વાત સિદ્ધ થતી નથી

જો કે આ તેમની દલીલ ખોટી છે. છતાં પણ અહિં ઋંથકારને જલનાં કુંભો ઇષ્ટ છે જ, એ અમે તે જ ગ્રાંથકારની વિવિધ પ્રકારની પૂજાનું ફ્લ પ્રતિપાદન કરતી ગાથાએ દ્વારા જણાવીશું

(પૃ. ૧૬૦ ગા હ૮ થી)

काऊण जिणवराणं अभिसेयं सुरहिगंध सिललेणं एत्तो पावइं अभिसेयं उपज्जइ जत्थ नरो । ७८ ॥

खीरेण जो अभिसेयं; कुणइ जिणिदस्स भितिराएणं सो खीर विश्ल धवले: रमइ विमाणे सुचिरकालं । ७९॥

दहिकम्म्रस् जिणं: जो ण्हबेह दहिकोट्टिमे सुर्विमाणे उप्पन्जइ लच्छिधरो देवो दिव्वेण रुवेणं ॥ ८०॥ एतो घियाभिसेयं जो ऋणइ जिणेसरस्स पययमणो सो होइ सुरहिदेही, सुरपवरी वरविमाणम्मि ॥ ८१ । अभिसेय पभावेण वहवे सुट्वन्ति ऽणन्तविरियाइ लध्धाहिसेय सिद्धि सुरवर सोक्खं अनुहबन्ति 🕫 ५२ ॥

જે મતુષ્ય સુગ' ધી ગાંધચુકત જલવડે જિનવરોને અભિષેક કરે છે (તે એવું પુષ્ય માંધે છે કે) તે જયાં જ્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં ત્યાં અભિષેક (વિશેષ સન્માન) પામે છે. (૭૮)

ભક્તિ રાગની સાથે જે દૂધથી જિનેન્દ્રના અભિષેક કરે છે તે દૂધના જેવા વિમલ અને ઉજ્જવલ વિમાનમાં લાંબા કાળ સુધી આનંદ કરે છે. (૭૯)

જે દહીંના ધડા વડે જિનેશ્વર ભગવાનને સ્નાન કરે છે તે ંદ**ધિકાેટ્રિમ નામના દેવવિમાનમાં દિબ્ય**રૂપ વડે લક્ષ્મીધર દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. (૮૦)

મનમાં શ્રદ્ધાસુકત જે મનુષ્ય જિનેશ્વરને ધીનેઃ અભિષેક કરે છે. તે શ્રેષ્ઠ વિમાનમાં સુગ ધિ દેહવાળા શ્રેષ્ડદેવ થાય છે (૮૧<sub>)</sub>

**અભિષેકના પ્રભાવથી અનન્તવીર્યાદિ ધ**ણા એવા સંભળાય **છે જે અભિષેકની ઋહિ પ્રાપ્ત કરીને દેવાના** ઉત્તમ સુખના અનુભવ કરે છે (૮૨)

આમ આ ગાથાની આગળની ગાથામાં કુસુમ, ધૂપ, દીપ વગેરેની પૂજાઓનું ક્લ ખતાવ્યું છે. અને ત્યારબાદ નૈવેદા પૂજાનું પણ ક્લ ખતાવ્યું છે અટલે આ પૂજા એ જલપૂજા જ સિદ્ધ થાય છે અને જલપૂજામાં માત્ર જલકું ભનહી પણ અભિષેક થઇ શકે તેવાં સર્વ દ્રવ્યાનાં કું ભાના સમાવેશ થઇ જાય છે.

માટે આ બધાં પાઠાથી તે અષ્ટપ્રકારી પૂજામાંની જલપૂજા તેજ અભિષેક પૂજા છે તે નિવિવાદ સિદ્ધ થઇ જાય છે. તેથી સ્નાનપૂજા અષ્ટપ્રકારી પૂજાની માફકજ નિત્ય કર્વાવ્ય છે તેમાં શાંકા નથી.

'પઉમચરિય' આ ગ્રંથમાં પૂજા વિષયક એટલા બધાં વિવિધતાલયાં અને ઉદ્ધાધક પાઠો છે કે તેનો એક સુંદર ચિતનીય ગ્રંથ બની શકે તેમ છે.

એટલે આ ગ્રાંથના બધાં જ અવતરણો ન આપતાં વીર નિર્વાણ સંવત પ૩૦ વિક્રમ સંવત ૬૦ માં રચાયેલ આ ગ્રાંથનુ ઊંડા અભ્યાસીઓ અભ્યાસ કરે એટલી જ ભલામણ કરીશું.

આના જેટલા જ પ્રાચીન કાળમાં થયેલ પૂ. આ દેવ પાદલિપ સૂ મ. સમર્થ જૈનાચાર્ય છે અને તેમની કૃતિઓ તેમજ શ્ર શો મહાન કામાણિક શ્ર થો તરીકે લેખાય છે તેઓ ખૂદ પણ સ્વરચિત પ્રતિષ્ઠા પદ્ધતિ શ્ર થમાં જિનપૂજા અને તેમાં ય જિનાભિષેક નિત્ય કર્ત વ્ય છે. તેમ સ્પષ્ટ પ્રતિપાદન કરે છે. આ પાઠ અમે આગળ આપ્યો જ છે. અહીં તો તેમણે પોતે જ પોતાની પુસ્તિકામાં પૃ - ૧૩ સવો પચારી પૃજાનું સ્વરૂપ ખતાવતાં ટાંકેલ શ્લોકની વિચારણા કરવાની છે. એ શ્લોક ટાંકયા ખાદ તેઓ જણાવે છે કે પૂર્વાચાર્યો ના <sup>લ</sup> થોનું પ્રમાણ આપવું વિશેષ ઉપયોગી જણાશે

सन्त्रोवयारज्ञत्ता ण्ढाणच्चणनद्वगीयमाइहि । पन्त्राइएसु कीरइ निच्चं वा इडि्टमंतेहिं। घय दुध्ध दहिय गधोदयाइण्हाण पभावणा जणगं। सः गाय नाइय्याइ संयोगे कुणइ पन्त्रेसु ।

સર્વ ઉપચાર વહે-પ્રકાર વહે ચુક્ત સ્નાન અર્ચાન નાટય ગીત આદિ વહે પર્વાદિમાં કરાય છે અથવા શ્રીમ તો વહે હું મેશા કરાય છે.

ધી, દૂધ, દહીં અને ગંધોદકાદિવાળું રનાન પ્રભાવનાને ઉત્પન્ન કરનાર છે ગીત વાજિંત્ર આદિનો સંયોગ હોતે છતે પર્વામાં કરાય છે.

આમ તેઓ આ શ્લોકના કર્તાશાંતિ સૃ. મ. ને પ્રામાણિક માની રહયા હોય તેવો ભાસ ઊભો કરે છે પણ તેમની વિચિત્ર મનોદશા જોવા જેવી છે. તેમને જે તુકકો ઊઠે તેન કરતાં વધારે યા ઓછું નિશ્પણ કોઇપણ પૂર્વાચાર્ય કરતા હોય એટલે તરત

જ તે કહી દેવાના આ તેમની ભૂલ છે. "આ તેમને જમાનાના બળે લખવું પહેલું છે" "આ તેમનો મોહ છે." પણ આશ્ચર્યની વાત ત્યાં છે કે તેઓ તેમના પાતાના પર નાસ્તિક ઇતિહાસ લેખકો**ની કેટલી** અસર પડી છે. તે જ સમજી નથી શક્તાં.....

આ ગાથામાં સ્પષ્ટ વાત આવે છે કે ઋદ્ધિમંત શ્રાવક સ્નાનાદિ સહિત નિત્ય સવો પચારી પૂજા કરે છે. પં. કલ્યાણ**વિ**જય**છ** આ વાકયની સમજ કેવી કેવી રીતે કરે છે? પ્ર-૩૩ પર લખે 🛭 કે :

' નિત્ય સ્નાત્રો વધતાં જ ગયાં જેના પરિલામ **મી શાંતિસરિને સર્વો પંચારી પૂજાની વ્યા**ખ્યામાં લખલું પહ્યું કે સવેપિયારી પૂજા પર્વાદિકમાં કરાય છે ભથવા ઋતિમાંતો દ્વારા નિત્ય પણ કરાય છે.

( પૃ-૩૩ - પં ૭ થી ૧૦)

આમ લખીને તેઓ પૃ. શાંતિ સૂ. મ. પર 'કાલાધીનતા ' અને 'અશાસ્ત્રીયતા ' એવા આક્ષેપો કરે છે.

પણ **વાંચકો સમજ** ગયા છે નિત્યરનાન તો અષ્ટપ્રકાર પૂ**ળના એક વિ**ભાગ છે અને તે તો આગમોમાં ચાલી આવે છે. **પૂર્વાચાર્યાના અને આ**ગમોનાં તેના માટે અઢળક પાઠો છે પણ **પોતાના મગજની ક**લ્પનાથી શાંતિ સૂ. મ. પર આક્ષેપ ક**ી જે ગુરૂકમી<sup>\*</sup>તા તેમણે** પેદા કરી છે તેનાથી અમને અત્યાંતકરૂણા ઉત્પન્ન થાય છે. વિદ્વાનચિંતકોને અમે આ સ્થળે એ વાત હુજાર હુજાર વાર સ્પષ્ટ કહીએ છીએ કે પં.કલ્યાણવિજયછના <mark>લેખો અપ્રામાણિક છે. અમને લાગતું હતું કે આ</mark> મહાશય પૂર્વાપર શ્રંથ જોઇને પ્રમાણો ટાંકતા હશે. પણ આ કાર્ચ કરતાં જે અધ્યયન અમને થયુ**ં** છે તેથી **અ**ત્ય'ત ખિન્નતા અમારામાં પેદા થઇ છે. વાર વાર મનમાં એમ થાય છે કે એક પણ પૂરા ગ્રંથ સંદર્ભ સહિત વાંચ્યા અને વિચાર્યા વિના આવી બેફામ રીતે પૂર્વાંચાર્યો પર આક્ષેપો કરવાનું તેમને કેમ મન થયુ' હશે.

ચંદ્રપ્રભ-મહુત્તરના તેમણે જ આપેલા પાઠની સાથે અમે તે જ <sup>ગ્ર</sup>ંથમાંથી આપેલો પાક સામે રાખી વિચારતા તેમની નીતિ રીતિ સ્પષ્ટ થઈ જાય છે.

હવે જે હરિભદ્ર સૂ. મ. ના શ્રંથોના તેમણે અનેક અવતરણા આપ્યાં છે તે 🕶 આચાર્ય ભગવ'ત સ્નાન અને વિલેપન પૂજાનું સ્પષ્ટ વિધાન કરે છે તેનો પાઠ જાએા.

ચૌદસો ચુમ્માલીસ શ્રંથોના રચયિતા પ્રામાણિક શિરામણિ આ શ્રી હિરનદ્ર સૂગી ધરજ મહારાજ **ષોડરાક** નામના ગ્રાંથરત્નમાં જિનપૂજા નામના નવમા ષોડશકની શરૂઆતમાં જ....

रनानविलेपनससुगन्धि-पुष्पधूपादिभिः शुभै कान्तम । विभवानुसारतो यत्काले नियत विधानेन । १ ॥

આ શ્લોક વડે સ્નાન અને વિલેપન સ્પષ્ટ જણાવી રહ્યા છે. આથી જ ખરેખર અત્યાંત ખેદની વાત છે . **કે પ.ં શ્રી કલ્યાણ વિજયછ** આવા પ્રામાણિક આચાર્યોની અવગણના કરી શકે છે. જ્યારે આવાં આચાર્ય ભગવંતોને પણ જે એ પ્રામાણિક નહિ ગણે તો તેઓ શ્રીનું લખાણ કોણ પ્રમાણ માની શક્**શે**?

શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજ મહારાજ નિર્વિવાદ રીતે પ્રામાણિક તરીકે ગણાતા આવ્યા છે અને વીર જિનેશ્વર - દેવનું શાસન જ્યાં સુધી ચાલશે ત્યાંસુધી પ્રામાણિક આચાર્ય તરીકેતું જ એમનું રથાન રહેવાનું છે.

આ અધા પ્રામાણિક પુરૂષોના ગ્ર'થોના આધારે અષ્ટાપચારી પૂજામાં ર**નાન પૂજા છે. એ** વાત સાબિત થઇ ચૂકી છે એટલે 'અજ દમચારામાં જલાપચાર હતો પણ રનાન રૂપે નહિ પણ આશ્રમન રૂપે" આ પણ તેમનું નિષ્પ્રામાણિક કથન છે.

છતાં ય પૂજા પંચાશક જેવા ગ્રાંથની ટીકામાં કંઇક એવી વાત આવે છે કે જેનાથી તેઓ પોતાનું ધાર્યું કરવા જેર કરે છે.

पु. आ & रिलद्र सू भ योथा प याश्व भा क्षाये छे.
"गंधवरधूव सन्वोसहीहिं, उदगाइएहिं चिचेहिं।
सुर्भ विलेवण वर कुसुम दाम बिल दीवेहिं च । १४॥

ग<sup>ः</sup>धवरघूप:- प्रधान धूपो गन्धवरो वा गन्धप्रधानो घूप - कृष्णागरुप्रभृति गन्धयुक्तिप्रसिद्धः।

सर्वोषधयोः लोकरूढाः एतेषां द्वन्द्वस्ताभिः जिनपूजा भगति कर्तन्येत्यनेन — द्वारगाथोक्तेन योगः तथादकादिभिः — जलप्रभृतिभिः आदि शन्दात् — इक्षुरसघृतदुग्धादिपरिग्रहः चित्रैः विविधैः एभिः पुनः पूजा जिनबिम्बस्य स्नपनद्वारेण पुरतः स्थापनाद्वारेण ना यथारूढि स्यात् उभयथापि पूजात्वेनाविरुद्धत्वात्।

અર્થ': પાણીની જેમ લી, દૂધ આદિ વઉ પણ ભગવાનની પૂજા કરવી આ પૂજા જિનભિંભને અભિષેક કરવા દ્વારા યા જિનબિ'બની આગળ મૂક્યા દ્વારા કરવી અથવા જે પ્રમાણે સ્કૃઢિ હાય તે પ્રમાણે કરવી. બન્ને પ્રકારથી થતી જલપૂજા જલપૂજા જ છે.

આમ અહિં ઉદક આદિને આગળ ધરાવવાની વાતને આગળ કરીને પં. ક્લ્યાણવિજયજી જેવા કાેઇ સમજે કે અહીં તાે આગળ રાખવા માત્રની જ વાત છે પદ્યુ તેમને આ 'પઉમચરિય''ના આગળ આપેલા પાઠ વાંચી લેવા જોઇએ

' दारे १ पुण्ण कलसा ठिवया दिह खीर सप्पि संपुण्णा वरपउमपिहिय वयणाः जिणवरपूयाऽभिसेयत्थे ॥ (५६भयश्यि ५. ३५-८ १९)

જેમાં સ્પષ્ટ છે કે જલકું ભા જે ભગવાનની આગળ રાખવામાં આવે છે તે પણ અભિષેક માટે જ છે. જેમ આજે પણ ઘણા મ દિરામાં અભિષેક પૂજાદિ માટે સમય ન કાઢી શકતા ભક્રતા પાતાને ત્યાંથી દ્રધાદિના કળશા માકલાવે છે. અને તેના ઉપયોગ અભિષેકમાં જ થાય છે. એટલે તેઓ સાક્ષાત્ અભિષેક ન કરતા હાવા છતાંય તેમની પૂજાને અભિષેક પૂજા જ કહેવી પડશે.

વળી પં. શ્રી કલ્યાણવિજય છએ આવા પાઠા આપવાની હિંમત ન જ કરવી જોઇએ. કારણ કે તેમના મતે તે અષ્ટપ્રકારમાં આવતી જલપૂજા આચમન માટે છે. અને અહીં તા તેજ જલપૂજામાં દૂધ, દહીં અને ધીના કું ભની વાત છે તા શું દૂધ અને ઘીથી આચમન થાય ખરૂં ઢ જરાક તો ભેજું કસી જુએ!

માટે આ વાત નિર્વિવાદ છે કે દહીં દ્રધ, શ્રી માદિની માફક જલના કુંભો આગળ ધરવામાં આવે યા જિનાભિષેક પૂજા માટે સમર્પવામાં આવે તે અભિષેક પૂજા જ છે.

વળી જ્યારે પં. કલ્યાણ વિજયજ એવા **હેતુ** આપી રહયા છે કે 'નૈવેદા ખાદ્યપદાર્થ આવ્યા એટલે આચમન માટે જલ તો હોલું જ **નેઇએ** માટે આચમન માટે જલપૂળ આવી.'

તેમની જ વાત એ સિદ્ધ કરે છે તેા પૃજા આઠ નહીં સાત જ થવી જોઇએ કારણ જલતા આચમન માટે ખાદ્ય પદાર્થની સાથે જોઇએ જ એવા નિયમ .

શું કાઇને ત્યાં કાઇ જમવા જાય તો તેને પાણી ન મલે? માટે જો આચમન માટે જ જલ હોત તો તેના સમાવેશ નૈવેદા પૂજામાં જ થયા હોત! અને શાસ્ત્રકારાએ નૈવેદાથી જ્યારે સર્વ લોજ્ય પદાર્થ ચઢાવવાની વાત કરી ત્યારે જલને પણ તેમાં અનિવાર્ય રીતે ગણાયું જ છે. પં. કલ્યાણવિજયજી જલપૂજાને આચમન માટે કહી પૂજાની આધ્યાત્મિક હેતુતા દૂર કરી ભૌતિક અથવા અધિક ઉદારતાપૂર્વંક વિચાર કરીએ તો સમજ રહિત સમર્પણ કોટિની આ ભાવના છે ભગવાનને જમાઉ તો પાણી તો પાવું જ પડે ને! આવો ભાવ પ્રચ્છન્ન રીતે તેમના લખાણમાંથી ૮૫કે છે.

જ્યારે નેવઘ અને કલાદિ પૂજા કરતાં તેના પરથી મમત્વને ઉતારવાની વૃત્તિ છે.

જલવિના જવન અસંભવ છે માટે જલવિના કાેઇ પણ પ્રકારનું પકવાજા અનવું પણ અસંભવ છે. તે જલને નૈવેદાના થાળમાં ધરીને પ્રભુની પાસે ભાવના ભાવવાની છે કે ' હે આત્મા… મારે આ જલ વિના ન ચાલે. કયારે મારી પરાધીનતા દૂર થાય! ક્યારે હું સ્વત ત્ર થાઉ'? અણાહારી અનું "

આ રહ્યો તે પુ રત્નશેખર સૂ **મ. ના શ્રાહ** વિધિનો પાઠ

' अन्नादि सर्वत्रस्तुनिष्पत्तिहेतुत्वादिना जलाभावे अनितशायी ति तद्दोकनमपि कार्यम् ।' पृ. ५६

આમ આપણે અનેક શાસ પાડો અને યુકિતએાથી વિચાર કરી ગયા કે અભિષેકપૂજા રનાન એ અપ્ટપ્રકારી

જ પૃજાનો એક પ્રકાર છે અને તે પર્વકર્તાવ્ય નહીં પણ નિત્યકર્ત • ય છે. તે આચમન નથી પણ અભિષેક માટે જ છે.

વળી પર્વકર્તાવ્ય અને નિત્યકર્તાવ્ય એમ વારંવાર લખ્યા કરે છે પણ તેનો અર્થ સમજવા જોઇએ.

પર્વ કૃત્ય પણ જો કોઇ નિત્ય આચરવા માંગે અને શાસ્ત્રનો બાધ ન હોય તો આચરવામાં કાઇ વાંધો **ઉ**ડાવાય નહિ જેમ પોષધ એ પર્વ<sup>1</sup>કત્ય પણ કાેઇ હુમ્મેશાં કરવા ઇચ્છે તો કરી શકે છે. જે પર્વકૃત્ય છે તે હું મેશાં ન થાય એમ કહી શકાય નહિ જેમ હંમેશા સર્વાપચારી કરી શક્વાની ઈચ્છાવાળાને પર્વકૃત્ય હોવાથી હું કેશા ન થાય એમ કહી શકાય જ નહિ શાસ્ત્ર-કારોએ પૂજાતું પણ વિધાન કર્યું છે. તે પણ શક્તિ વાળાચ્યાને માટે જ જેની શક્તિ પૂજા કરવાની નથી તેના માટે તો કહુવું છે.

" एमाइ अंगपूजा कायव्वा नियमओ ससत्तीए सामत्थाभावमि उ धरेज्ज तक्करण परिणामी ॥

ચાત્ય વા. આ. ૨૦૩

ભાવાર્થ: — આ પ્રમાણે અંગપૂજા શક્તિ પ્રમાણે હંમેશા કરવી જોઇએ પણ જો સામર્થ્ય ન હોય તો અંગપૂજા કરવાના પરિણામને છોડવા નહિ.

એટલે અંગપૂજાનું નિયમથી વિધાન કરવા છતાં શકિત વગરનાઓને પરિણામ — ભાવના છોડવાની મનાઇ કરી.

આ બધા વિધાનોથી આપણે સમજ શકીએ છીએ કે — સર્વાપચારી પૂજાનું પર્વ દિવસોમાં વિધાન તેને જ માટે છે કે જેની ઢંમેશા કરવાની શક્તિ ન હોય પણ જે ઢુંમેશા સર્વા પચારી કુપૂજા કરે તેને લગતો નિષેધ તો છે જે નહિ.

આથી જેણે શાસ્ત્ર માનવા હોય તેને તો પણો વિચાર કરવાનો હોય છે કોઇ અનુષ્ઠાન પવ<sup>િ</sup>દિવસમાં આવશ્ય અનુષ્ઠેય હોય તે નિત્ય આચરતા વિ**ષિલ**ંમ ન જ થાય•

તાત્ત્વિક અને ન્યાયથી ઊંડી ચર્ચા અમે કરવા નથી. માંગતા; નહીં તો એમ સાખિત કરી દેત કે પર્વ કૃત્યનો નિત્ય કર્તાવ્ય તરીકે નિષેધ કરનારો 'बलवद अनिष्टानुबंधित्वे सित इष्टसाधनत्व ३૫ કર્તાવ્ય ધર્મને સમજતો જ નથી. કે કંઇ પણ પર્વક્ત વ્ય એવું ન હોય કે જે નિત્ય ન જ કરી શકાય હાં; વિધિનો અનાદર કે વિધિભાંગ જરૂર ત્યાગવો જોઇએ. અમે તો માનીએ છીએ કે યથાયાગ્ય રીતે ન્યાયશાસ્ત્રના અભ્યાસનો અભાવ અને ગુરુગમ વિનાના શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરી પાતાના જ્ઞાન પર ઇતિહાસ અને સંશોધનની મહોર મારવાની વર્તમાન દુષ્પ્રવૃત્તિઓનું જ આ પરિણામ છે.

ખાકી તો અમે આગળ જણાવ્યું છે દ્રવ્યપૂજા શ્રાવકનું ઉભય માલ પ્રતિક્રમણ જેવું આવશ્યક કર્ત વ્ય છે જ નહીં કારણ કે શાસ્ત્રમાં હરિલદ્ર સ. મ "પુષ્પાદીનાં अभावे तु जापशुद्धि प्रा मता" કુલાદિ ન મળે તો જાપશુદ્ધિ શ્રેષ્ઠ મનાઇ છે) આમ લખેલ જ છે પણ તેથી પૂજા નિત્યકર્ત વ્ય નથી અને સર્વોપચારી પૂજા પર્વ કર્ત વ્ય છે આવો અર્થ ન નીકળી શકે.

આ લખાણથી કોઇએ એમ નથી સમજવાનું કે અમે સર્વો પચારીમાં જ સ્નાનપૃજા આવે તેવું સ્વીકારીએ છીએ પણ જેઓ સર્વો પચારી પૃજાને પર્વ કર્ત વ્ય સમજે છે તેવા પં. કલ્યાણવિજયજી ને પણ 'તુષ્યન્તુ દુર્ત્તના :'' ન્યાયને અનુસરીને અમે સ્પષ્ટ કરવા માંગીએ છીએ. સર્વો પચાની પૃજા પણ રાજ કરી શકાય છે અને રાજ ત્નાનપૃજા પણ કરી શકાય તેની સામે વાંધો ઉઠાવવો તે જિનપ્જાનો વિરાધ જ છે. શાસ્ત્ર આગમ વિરુદ્ધતા છે. હવે આપણે તેઓ સર્વો પચારી પૃજા કોને સમજે છે તે વિચારવાનું

#### છે. પોતાની પુસ્તિકાના પૃ. ૧૬ પર તેઓ --

"સર્વો પચારી પૂજાના સર્વ ભેદા - ૧૭ " આમ મથાળું બાંધી આગળ લખે છે કે —

" સવો પચારી પૂજાના એક દરે ૧૭ ભેદો સુવિહિત કાલમાં જ નિયત થઇ ચૂક્યાં હતાં જેનું નિરૂપણ જીવાભિગમાદિ ઉપાંગોમાં કરાયેલું છે. અને તે ઉપરથી પૂર્વાચાર્યો એ પણ પોતાન <sup>ા</sup> શ્રુંથોમાં ગાથાએામાં વર્ણુન આપેલ છે. (પૃ-૧૬ પ**ં.**૧૭ ઘી ૨૧)

આ લખાણ તેમનાં જ પૂર્વના લખાણ સાથે કેટલું બધું વિરુધ્ધ થતું જાય છે તે તેમને ખ્યાલ રહ્યું નધી લાગતું. પહેલાં તેમણે જણાવ્યું હતું કે રનાનમહોત્સવ જ સવો પચારી પૂજામાં ખદલાઇ ગયો. હવે કહી રહ્યા છે સત્તર પ્રકારી પૂજા તો સુવિહિત કાલમાં નક્કી કરાઈ છે. જો આ તેમણે જ માન્ય રાખ્યું તો રનાન મહોત્સવમાંથી સર્વ પ્રકારી પૂજા થઈ તેવી વાત આપમેળે જ ઊડી જાય છે. " स्वशस्त्रेण स्वयं हतः " જેવી દશામાં પડેલા પ. પ્રવર શું વિચારે છે તે ખબર જ નથી પડતી.

બીજ વાત અહિં એ વિચારવાની છે કે તેમણે ૧૭ લિંદી પૃજાને દર્શાવતી જે ગાથાઓ મૂકી છે. તે સંબોધ પ્રકરણ ચંથમાંની છે તેમના કરતાં ય પ્રાચીન કોઈ શ્રંથમાં આ ગાથાઓ જોઇ હાય તેવું તે લખતાં નથી. પણ આશ્ચય તો એ છે કે તે સંબોધ પ્રકરણ શ્રંથના કર્તા પર આક્ષેપ કરીને તે શ્રંથને કૂટ શ્રંથ કહે છે

શ્રીજી વાત એ છે કે તેઓ (૧૭ લેદીને જ સર્વો પચારી પૂજા કહેવા તરફ ઢળે છે તેથી એક્વીશ પ્રકારીમાં અન્ય વિવિધ રીતે થતી પૂજાઓ પાછળની છે તેમ માનવાની તેમણે પ્રેરવી કરવા માંડી છે. પણ તેમનો આ પ્રયાસ ક્રૂટ પ્રયાસજ છે.

વળી એમણે જે સત્તર લેદો લીધા છે તેમાં નૈવેદ્યપૂજા કળપૂજા તથા તેમના મત પ્રમાણેની જલપૂજા (સ્નાન અભિષેક્થી જીદી) તો આવી જ નહિ તો તેમને પોતે તે સત્તરલેદી પૂજાને સવેપિયારી કેવી રીતે માની? જલોપચારી તો બાકી જ રહી ને ?

આમ તેમનો પ્રયાસ નિષ્ફળ નીવડે છે. 'સર્વોપચારી" કહ્યા બાદ તેને ૧૭ ભેદમાં ગણવી તે અન્યાય છે. સર્વોપચારીનો સીધા અર્થ એ છે કે પૂજામાં યોગ્ય હોય તેવા તમામ દ્રવ્યોથી તમામ ઉપચારથી પ્રભુતી ભકિત કરવી તેમ છતાં પણ એક ખોટો અસદ આગ્રહ કેળવવાનો ક્યાસ કરી તેઓ સર્વોપચારી પૂજાના ભેદ નામનું આ ઉપક્રક્ણ પૂરે કરીને બીજાં બે ત્રણ ઉપપ્રકરણા લખીને

'પૂજાના વિકાસ કાલમાં ઉત્પન્ન થયેલ પૂજાના અન્ય ભેદો અને તેના અધિકારીઓ '(પૃ-૧૮ જીની) આ પ્રકરણનું આલેખન કરે છે. ધન્ય છે; આ ઈ તિહાસકારોને! તમે આવા ઇતિહાસકારોને તો નહીં સમજી શકાે! આવા ઇ તિહાસકારો એક વ્યક્તિના ત્રણ નામ હશે તો ત્રણ જ વ્યક્તિ ગણવાના. ઉપરાેક્ત પ્રકરે શુમાં તેમણે હરિભદ્ર સૂમ. ખતાવેલ 'સમ તભદ્રા' 'સર્વમ ગલા' 'સર્વસિદ્ધિક્લા' આવા ભેદને પછીથી ઉત્પન્ન થયેલા ભેદો ગહેવા છે. ધન્ય છે તેમને, કાયિક, વાચિક અને માનસિક પ્રધાનતા વાળી પૂજાના જે આ બીજ નામો છે તો પૂજાઓ નવી કેવી રીતે થઇ તે સમજ પડતી નથી, પણ શખ્દપ હિત ઇતિહાસકારે ફોઇને જ મા સમજતા હોય છે. નામ પાડનારીને જ જન્મ આપનારી માને છે. કોઇ ગ્રંથકારે પૂર્વથી પ્રચલિત પદાર્થને પોતાના જમાનામાં ચાલતું નામ આપ્યું યા પકારાન્તરે ચર્ચા કરી ભેદ કર્યા એટલે આ ઈતિહાસકારો તે ગ્રંથકારને તે પદાર્થના યા પછીના કર્તા સમજે છે! શું આ ગ્રથકારની પહેલાં ચાલતી પંચપ્રકારી અને સ્તુતિ સ્તવન પૂજાઓમાં ક્રાયિક, વાચિક અને માનસિક મહત્ત્વવાળી પૂજાઓ ચાલતી ન હતી? શું આ કાળના પહેલાં એ પૂજાએ નામાંતરથી ચાલતી ન હતી?

ઠીક! તેમનો કલ્પના પત ગઇતિહાસના ગગનમાં ભલે ચંગે પ્ર આ ખાદના ઉપમકરણમાં 'પૃજામાં હિંસાની શંકા' માં હિરિભદ્ર સૃ. મ. ની ગાથાઓ આપે છે તેમાં પણ પૃજાથી થતા દ્રવ્યથી કાયવધના પ્રશ્નના ખુલાસા માટે પ્રસિદ્ધ ક્ર્વાનું દૃષ્ટાંત આપવામાં આવ્યું છે. અમારે પ્રશ્ન એ છે કે શું આ દૃષ્ટાંત હરિભદ્ર સૃ. મ. પાતાની મતિથી આપ્યું છે? તેમ તેએ સમજે છે? ખિલકુલ નહિ. કોઈપણ સંવિગ્ન ગીતાર્થ યુરુ ભગવંતો પોતાની મતિથી કલ્પેલી યા શાય્ત્ર વિરદ્ધ એવી તર્ક યુક્ત વાતો

પણ કરતાં નથી કેટલાય ઇતિહાસકારોએ કૂવાનું દૃષ્ટાંત હિરિભદ્ર સૂ મ. ના નામે ચઢાવી દૃષ્ટું છે. આમ કરવામાં તેમનો મલિન હેતુ એજ છે કે આ દૃષ્ટાંત પાછળનું સિધ્ધ થાય અને જિનપૂજા પણ આડકતરી રીતે પાછળની જ સિધ્ધ થાય. પણ તેમની આ મુરાદ ખોટી છે આ કૂવાનું દૃષ્ટાંત આવશ્યક નિર્યુક્તમાં ભદ્રખાહુરવામી મા એ આપેલ છે.

શું આ આવશ્યક નિર્યું કિતની ગાથાની તેમને ખબર ન હતી? જેથી તેમને પૂજાની શંકાનો ઉલ્લેખ હરિભદ્ર સૂ. મ. ના નામથી કરવો પહે છે. પોતાને અનુકૂલ આવે તેવી વાતો અર્વાચીન શ્રંથકારોની પણ માની લેવી અને વિરુદ્ધ પહે તેવી વાતો પ્રાચીન શ્ર થકારોએ લખી હોય છતાં ય છુપાવી દેવી શું આજ કલ્યાણવિજયજીની કહેવાતી અતિહાસિક સિદ્ધિનો પાયો છે...?

અમે તો એમ જ માનીએ છીએ કે આ કૂવાનું દૃષ્ટાંત ભલે ભદ્રભાહુસ્વામી મ આપ્યું હોય પણ તે તેમને પર પરાથી પ્રાપ્ત થયેલાં પૂર્વોના વિશાળ જ્ઞાનમાંથી જ પ્રાપ્ત થયેલ છે. સ્વયં કલ્પિત નથી જ!

તેથી આ દૃષ્ટાંત અમુક જ કાલમાં અસ્તિત્વમાં આવ્યું આ અધી ભ્રમણાઓ અને પ્રલાપો અર્થ શૂન્ય .

આ પ્રકરણમાં તેમણે વિવેચનતો હરિલદ્ર સૃ. મ. અતાવેલ જિનપૂજ્યી શું લાભ થાય છે તેનું જ ક્યુ<sup>ર</sup> છે પણ તેમની (પંકલ્યાણવિજયજની) ઉપસંહારાત્મક આ પંક્તિઓ વાંચો "દિવસભર સાલડાં ગવાના કારખાનામાં કામ કરનાર મજૂર છૂંટા થઇને જયારે ઘડીભર ભાગમાં કરે છે તે વખતે તેની માનસિક પ્રસન્નતા કેવી હોય છે એ તો તેનો ભુકતભાગી જજાણી શકે છે" પ્રનર3 પંદ

જિનપૂજા જેવા મહાન કાર્યમાંથી થતાં લાભના માટે તેમણે આવો કટાક્ષાત્મક ઉપનય કર્યો છે શું માનવ પોતાના શરીરનો થાક ઉતારી હવાફેર કરવા મ દિરમાં આવે છે?

िनपूज सवारना प्रथम प्रदेशमां पणु हरवानी होय छे. ते वणते शेना थाड उतारे छे? जो पं. ह्याण्विकयळने " असइ आर स निहत्ति इसा " केटबो वणत आत्मा किनपूजमां प्रवर्त छे तेटबो वणत संसार वधारनार डायवधमां प्रवर्त तो नधी अने किनपूजमां थतो अनिवार्य डायवध संसार तोडनार होंध पूज हरम्यान संसारानुणंधी डायवध्यी हर कवानुं साञ्य प्राप्त थाय छे, अवी हरिसद सू. म नी वात योज्य साजी होत तो आवो इटाक्षात्म उपनय इही न इस्त!!

હવે ૫ં. કલ્યાણવિજય મ. પૂજાઓનું પૌર્વાપર્ય પ્રકરણથી કંઇક કમાલ કરે છે.

તેમના આ પ્રકરણનું એક દેરે લખાણ જેતાં તો અમને એહદ એદ થાય છે! કોઇને પૂજા કરવાના ભાવ થાય તેને ભાવપૂજા કહેવી અને ત્યારબાદ તે દ્રવ્યો દ્વારા સાક્ષાત્ પૂજા કરે ત્યારે તેને દ્રવ્ય પૂજા કહેવી આ તો શાસન અને શાસ્ત્રના બોધ વિહી આત્મનું જ અપૂર્વ કૌશલ છે

તેમણે શાસ્ત્રમાં આવેલ નિક્ષેપા અને નયોના સંપૂર્ણ ચિંતનપૂર્વક વિચાર નથી કર્યા તેનું જ આ પરિણામ છે. સુ<sup>\*</sup>દર દ્રવ્યો દ્વારા ભગવનની પૂજા કરવાની ઇચ્છા થવી તેનું નામ ભાવપૂજા નથી પણ પૂજા કરવાનો ભાવ છે. પૂજા કરવાને ભાવ અને ભાવપૂજા અઃ બન્નેમાં આસમાન જમીન જેટલું અંતર છે " હું દીક્ષ ગ્રહણ કરૂં " આવો વિચાર દીક્ષાનો ભાવ છે પણ ભાવદીક્ષ તો આત્માના અહિંસક અને અપ્રમત્ત પારેણામો છે જો પંકલ્યાણવિજયજીના મત્રને અનુસરીએ તો ભાવપૂજા બાદ દ્રવ્યપૂજા થત્ય છે તેમ ભાવદીક્ષાની પ્રાપ્તિ બાદજ દ્રવ્ય દીક્ષા ી પ્રાપ્તિ થાય !

કોઇ પણ પ્રવૃત્તિ પહેલાં પ્રાય: તદ્યોગ્ય વિચારા હોય જ છે તેને ભાવનિક્ષય ન કહેવાય ભાવ તો કૃપવૃત્તિ દ્વારા જે મોક્ષાવકૂલ પ્રતિવાિશેષ્ટ પરિણામ થાય તેને જ ભાવનિક્ષેપ કહેવાય અને તે દ્રવ્ય વિના હોય જ નહિ

પણ આ વાતનો વધુ વિસ્તાર કરતાં લેખક મહોદયની બુધ્ધિ પર આર્શ્વર્ય પામતાં આપણે આગળ વધીએ આની આગળના ઉપપ્રકરણમાં તો જાણે કોઇ મહાન સંશોધન આદરતા હોય તેવી રીતે તેમણે આકર્ષક મથાળું રાખ્યું છે.

'મૂર્તિ'પૂજા કરવી જોઇએ કે નહિ?" આ આપું પ્રકરણ વાંચકા ત્યાંથી જ વાંચી લે.

તમને તરત સમજાઈ જશે કે જે મૃતિ પૂજા તે કર્તા બ્ય માક્ષસાધનના અંગ અને જિનોકત આચાર તરીકે ખતાવવાની હોય તેના સ્થાને તેમણે માત્ર બીનું જ સકેલી દીધું હોય તેવું લાગે છે મૂર્તિ પૂજ કર્ત વ્ય છે તેવું લખતાં તેમની ક્લ<sup>મ</sup> ખચકાટ અનુભવે છે અસ! મૃતિ પુજાની સિદ્ધિમાં તેઓ ''શું એ અધી અજીવ નિર્જીવ મૃતિ ઓની પૂજ નથી?'' આમ પ્રશ્ન જ ઊભો રાખી તેનો જવાબ વાંચકો ઉપર છોડી દે છે.

( 4-21 24

વળી આ જ પ્રકરણમાં તેઓ વિષયથી બહાર જઇને લખે છે કે: - " મૂર્તિ પજાને અંગે ખાસ વિરાધ નથી પણ માત્ર તેની વિધિને અંગે છે અને વિરાધનું કારણ મનુષ્યની સહિષ્થતા છે"

તેમની આ લીટીઓનો ભાવ અમે આગળના પ્રકરણમાં લખ્યા જ છે! અહિં તો આટલો વિચાર કરવાનો છે " મૂર્તિ પૂજાને અંગે ખાસ વિરાધ નથી " એના અર્થ શું ? તેના સ્પષ્ટ **અર્થ** એ છે કે મૃતિ<sup>°</sup>પૂ<sup>જા</sup> ના ખાસ નહિ<sup>.</sup> તો અખાસ (એટલે) સામાન્યથી પણ વિરાધ જ છે એટલે તેમને માનવું જ જોઇએ કે મૂર્તિ પૂજાના વિરાધનું કારણ તેની વિધિ નથી પણ શાસતથી અહાર જ તે વિચાર માત્ર જ છે વળી " મૂર્તિ<sup>®</sup> પુજા કરવી જોઇએ કે નહીં ' આ પ્રકરણમાં રૃતિ પૂજાના 🗻 ગે થતા વિરાધનો ઉલ્લેખ કરવો તે દેટલું સંગત છે તે તેએ, જ વિચારે!

તેમનું આગળનું ઉપપ્રકરણ તાે એનાથી પણ વધુ **માશ્ચર્ય નિપજાવે તેવું છે. આ પ્રકરણમાં તેઓ વળી** પાછી કલ્પનાઓ દોડાવે છે. પહેલાનાં કાળમાં ગુફામાં મંદિર હતાં. મંદિરની જરૂર ન હતી, પ્રતિષ્ઠા 🕻 રાજ પૂજની જરૂર ન હતી, કોઇને મન થાય ત્યારે પૂજા કરી <mark>ક્ષે તેમ ચાહતું અર્થાત્ પૂજા એ વિધિ કે કર્તાવ્ય</mark> જેવું ન હતું અને તેઓ જણાવે છે કે:- 'તે સમયની પૂજા પદ્ધતિ ઘણી સોદી અને નિરાડં ખર હતી " (પ્ર-૨૫ પં૯) અને અાના જ કારણે પૂર્વમાં મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ ન થયો. તેવું નિદાન કરે છે. પણ સાચી વાત એ B &:-

મુનિપ્રવર પં. કલ્યાણવિજય હવે તેમનું ત્રીજું પ્રકરણ <sup>થ્યા</sup>ર ભે છે ત્રીજ પ્રકરણનું નામ જ તેમના હૈયાની કોઈ મલિન મુરાદ કપષ્ટ કરે છે. પ્રકરણનું નામ મથાળું છે "જિનપૂજા પદ્ધતિમાં વિકૃતિનાં બીજારાપણ ".

કોઈની મિતમાં વિકૃતિત બીજરાપણ થયું હોય તો ભાલે પણ જિનપૂજા પદ્ધતિમાં વિકૃતિત કશું બીજરાપણ નથી થયું પણ તેને ભાવથી શાસોકત વિધિયી પાલનાર અને યથાયોગ્ય ઉપદેશ દેનાર માટે તે જિનપૂજા સમ્યક્ત્વના બીજનું મારાપણ કરનાર અવશ્ય છે.

આ પ્રકરેશમાં તેમ શું કરેલી વાતો અર્થની દૃષ્ટિએ તો પિષ્ટ પેષેશ જ છે. તેમનો કંકેવાના એકજ મતલબ છે કે સર્વે પંચારી પૂજા આગળ વધી તેમાં ચૈત્યવાસી આચાયો એ ખૂબજ ફાળો આપ્યો. તેથી સર્વે પંચારી પૂજાઓ ખૂબ થવા માંડી અને આખરે ૧૨ મા સૈકાથી નિત્ય રનાન પૂજા રાજ થવા માંડી અને ૧૭ મી સદીમાં તો સ્નાન પૂજા રે પુજાઓમાં પ્રથમ નંબર મેકી ગયો. બસ ભગવાનની રાજ થતી સ્નાન પૂજા પાછળથી થઇ તેમ તેઓ માને છે અને તેને જ મેડાન વિકૃતિ માને છે. આ વિકૃતિનાં બીજો સર્વે પંચારી પૂજામાંથી ચૈત્યવાસીઓ દ્વારાન ખાયા આ જ તેમનું કથન છે

વાંચકો ! આગળ અપાયેલા આગમ પાઠો તથા 'પઉમ-ચરિય'' 'નિવાંણ કલિકા' ચૈત્યવંદન ભાષ્ય' આદિના પાઠોથી જાણી શક્યા છે કે મ્નાન પૂજા એ પણ અનાદિ કાળથી આજ દિન સુધીના માન્ય અને પ્રમાણિક ઇતિહાસ પ્રમાણે નિત્ય ગણાતી જ આવી છે. અમે અહિં માત્ર પાઠોનું વાચકોને સ્મરણ કરાવીને તેમણે **પોતાની રજ્ઞાત ક**રવા માટે કેટલા બાલીશ ધખડકો કર્યો છે તેનો જ પ્રત્યુત્તર આપીશું.

સૌથી પહેલાં ધબડકા એ છે કે તેએા પાદલિપ્ત સૂ. મ. ને ચૈત્યવાસની પ્રધાનતાવાળા સમયમાં થયેલા ગણે છે અને ચૈત્યવાસની પ્રધાનતાવાળા કાલ વિક્રમનાં છક્ષ સૈકાથી દસમા સૈકા સુધીનો તેએા માને છે. પાદ્દલિપ્ત સુ• મ.ને જ નહિ પણ વિક્રમ નૃપ પ્રતિબોધક સિદ્ધસેન દિવાકર સૂ. મ. ને પણ તેજ કાળમાં થયાં હોવાનું લખે છે. આવા ઇતિહાસકારને શું કહીએ ? પાદલિપ્ત સૂ. મ વિક્રમની પ્રથમ શતાબ્દિમાં થઇ ગયા છે. આ વિવાદ વિનાના સત્યને પણુ તેમને પોતાના ચાકડા પર ચઢાવત્રાની આવશ્યકતા કેમ પડી હશે ? તે સમજાતુ નથી ? શું તેમની એક જ મનીષા છે કે જિન પૂજા માટે લખનારા કોઇ પણ મહાપુરૂષો પાછળના કાળના અતાવી દેવા.

આ જ મુરાદે તેઓ લખે છે "બારમી સદીમાં ચૈત્યવાસીઓની સાથે ધણાક સુવિહિતો પણ નિત્ય સ્નાનનો ઉપદેશ દેવા લાગ્યા અને ધીરે ધીરે નિત્ય સ્નાનની પ્રવૃત્તિઓ વધવા માંડી.'

(y. 34, Y. ?)

#### નિત્ય સ્નાનનાં આખ આદાલન:

એમનું આ વિધાન ખાટું છે તે સિદ્ધ કરવા અનેક પાઠા અપાઇ ગયાં છે. પણ તેમણે આદરેલા બીજા <mark>ઘખડકાના પણ આપણે વિચાર કરવાના છે. 'તે</mark>એા નિત્ય <sup>સ્</sup>નાનનાં આમ આંદોલના 'એવું એક ઉપપ્રકરણ રચે છે આમાં તેઓ પુ આ હેમચ'દ્રાચાર્ય મ. પર આક્ષેપ કરે છે. તેઓ યોગશાસ્ત્રની તેમની કારિકાઓ ટાંકે છે. તેમની કારિકા આ પ્રમાણે છે.

प्रविष्य विधिना तत्र, त्रिः प्रदक्षिणयेज्जिनम् । पुष्पादिभिस्तम≄यच्यं. स्तवनैरुत्तमैः स्तुयात ॥

ત્યાં સ'ધમ દિરમાં વિદિથી પ્રવેશ કરી જિનને ત્રહ પ્રદક્ષિણા દેવી પુષ્પ દિ વડે તેમની પૂજા કરીને ઉત્તમ <del>રે</del>તોત્રોવડે સ્તવના કરવી

હવે આ શ્લોક અંગે તેઓ જણાવે છે કે 'આસાર્ય' શ્રી હેમચંદ્ર યોગશાસ્ત્રની મૂલ કારિકાઓ તો પ્રાચીન પ્રણાલિક ને અનુસરીને જ નીચે પ્રમાણે ખનાવી ...... પણ ટીકામાં તેમણે તાત્કાલિક આંદોલન વિષયક પોતાત વલણ સુચવી જ દીધું તેમણે લખ્યું કે 'નિત્યં વિશેષતશ્ર पर्वाण सनात्रपूर्वकं पूजा करणमिति '.

અર્થાત્ 'હ'મેશા સ્નાત્રપૂર્વ'ક પૂજા કરવી અને વિશેષતાથી સ્નાત્રપૂર્વક પર્વના વિષે પૂજા કરવી? આમ લખીને તેમણે સિષ્ધ કરવું છે કે હેમચંદ્રાચાર્ય મ. રાજ સ્નાન પૂજા કરવાની વાત મૂળમાં ન લખી શકયા. પણ ટીકામાં લખવી પડી પણ છતાં ય પં. કલ્યાણવિજયજને રવકલ્પિત ધખડકાઓ કરવાની આ અના ખાં દેવ પડી છે. હ્ આગળનો તેમના ધખડકો જોશો તો તેમની શોધખોળની ખુદ્ધિ પર આફરીન થઇ જવાના.

આમ તો તેમનું પ્રકરણ પૂર્ણ થઇ જાય છે. આગળ અમે જે બે જવાબ આપીએ છીએ તે ન આપીએ તો પણ ચાલે તેમ છે, છતાં અમે વાચકોની સામે એ દૃષ્ટિબિ દુ પણ અત્યાંત સધન બનાવવા ઇચ્છીએ છીએ કે પં. કલ્યાણવિજય મ. આ વિષયમાં ઘણા અન્યાય કર્યો છે.

તેઓ પૃ-૩૩ પર લખે છે કે 'આ નિત્ય સ્નાત્રનો મ્ચાર વધતો જોઇ કોઇ કોઇ આચાર્યોએ એના વિરોધ પણ કર્યો, છતાં તેમના વિરોધને નીચેની ચુક્તિઓથી દખાવી દીધા. તેમના પ્રચારકોની ચુકિત એ હતી કે

# 'जह मिम्मय पडिमाणं, पूआ पुष्फाइएहिं खलु उचिया। कणगाइ निम्मियाणं उचियतमा मज्जणाई वि॥

અર્થાત્ જેમ મૃન્મય પ્રતિમાની પૂજા યુષ્પાદિવઉ ક**રવી ઉચિત છે તેમ સુવર્ણાં**દિ નિર્મિત પ્રતિમાઓની સ્નાનાદિ પૂજા ઉચિતતમ છે.

કોઈ પણ વાંચકને આટલો જ પાઠ વાંચતા તો તેમની ચુકિત તદ્દન યોગ્ય લાગે અને એટલે જ તો આ મહાશયે આવો પે તરા રચ્યો છે. સાચી વાત ખબર પડે એટલા માટે અને આ ગાથાની આગળ પાછળ શું છે. ક**યા** સ**'દર્ભ'માં આ ગાથા** લખાય **છે અને** કયા સં**દર્ભ** માં આ ઇતિહાસકારે ત્યાંથી એ ગાયાનું અપહરણ કર્યું છે તે વાંચક સ્વયં સંબોધ પ્રકરણની તે મૂલ ગાયા મો ૬૦ થી દુક વાંચી લેવાથી સમજી શકશે.

આ ૯ ગાયાથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે મુખ્ય વાત મૂળ નાયકની પુજા અને અન્ય જિન્બિ'બોની પૂજા વિષે છે અને તેનાજ એક હેતુ તરીકે સૂચવાચું છે કે માટીથી ખનેલા જિન બિંબની સ્નાન પૂજા નથી કરતા પણ કંચનાદિ ધાતુ નિર્મિત જિત્ર જે બની સ્નાન પૂજ કરીએ છીએ તેથી માટીના જિત એ બની પૂજા ઓઝી થઇ અને કંચનાદિ જિન્સિંગની પૂજા વધારે થઇ. તેમ માનવાની જરૂર નથી અને તેમાં આશાવના જેવું પણ કશુંજ નથી કારણ માટીના જિત્રબિંબને પ્રયાસ કરવામાં આવે તો તેનો નાશ થઇ જાય. માટેં આ હેતુવાદ તો સ્પષ્ટ રીતે નિત્ય સ્નામ પૂજાને સિદ્ધ કરે છે આમાં તો મૂળનાયક જિનિબ બની વધારે પૂજા કેમ અને અન્ય બિંબોની પૂજા ઓછી કેમ ? આ વાત સમજાવવા માટે ચુકિત આપેલ છે નહિ કે નિત્ય સ્નાન પૂજાની સિદ્ધિ માટે તે તેા નિઃશ કપણે સિદ્ધજ છે તેમાં કોઇ પ્રશ્ન જ નથી

ખરેખર! ખેદ થાય છે કે આવી રીતની પાઠોની ખોરી શીતે રજીઆત કરીને શા માટે પં. કલ્યાણવિજયછ વલખાં મારે છે ? કોણ જાણે તેઓ કેવા કેવા પાઠા ક્યાંથી કયાંથી ઉપાડી લાવે છે ? તે જ ખબર પડતી નથી. તેઓ આગળ લખે છે કે 'આ નિત્ય શ્નાનના પ્રચાર કાળને અંતે સ દર્ભિત થયેલ સંબોધ પ્રકરણમાં તો તેના સંદર્ભકાર આચાર્ય<sup>\*</sup> પંચોપચારી પૂજા 'ના **ઉપચારામાં પણ વિ**કૃતિ કરી દીધી છે.

### वरकुसुमार्शल - अक्खय - चंदणदव - धूव - पवरदीवेहिं। पंचोवयार पूआ, कायव्वा वीयरागाणं।

અર્થાતુ: સુગંધી પુષ્પાવલી ૧ અક્ષત ૨ ચદનદ્રવ (ઘાલ) ૩ ધૂપ ૪ દીપક પ આ પાંચ દ્રવ્યોથી વીતશાગની પંચોપચારી પૂજા કરવી.

પ્રચારનો કેવો પ્રભાવ! શ્રી હરિભદ્રસૃરિજી, ચંદ્રપ્રભમહત્તરજી, શાંતિસુરિજી જેવા મમાણિક સુવિહિત આચાર્યો એ પંચોપ-ચારીમાં તેમજ અષ્ટોપ<mark>ચારી પ</mark>ૂજામાં ગાંધ-પૂજાને મુખ્ય ગણી છે શ્રી નેમિચ દ્ર સૂરિજીએ અન તનાથ ચરિત્રાન્તર્ગત પૂજાષ્ટકમાં 'વસ' પૂજા તરીકે જે ગાં**ધ**પૂજાનું વર્ણાન કર્યું છે. તે જ ગ્રંથને ઊડાડીને આ કૂટ<mark>ગ્રંથ</mark> સંબોધ પ્રક્ર્યણના સં<mark>ત્રાહ</mark>કે મૂળમાં જે ગંધ પૂજા હતી તેના સ્થાને ચંદનદ્રવ પૂજા લખી દીધી.' પ્ર-૩૪.

જે સંબોધપ્રકરણકારની 'જહ મિમ્મયપડિમાણં'ની ગા<mark>થાથી તેઓએ પાેતાનું ઇષ્ટ સાધન કરવા મા</mark>શું ઊંચક્યું હતું તેજ સંખોધ પ્રકરણ ચાંથને 'કૂટ થાંથ' કહેતાં પાં. કલ્યાણ વિજયજ શરમાતા નથી પણ ખરેખર! તેમને શરમાવા જેવું તા તે જ છે કે સંબો<sup>ધ</sup> પ્રકરણમાં આવી કોઇ ગાયા આવતી જ નથી.

સં બોધ્ર પ્રકરણના દેવાધિદેવ પ્રકરણમાં બે ઠેકાણે પંચોપ-ચારી પૂજાના દ્રવ્યો ગણાયા છે. તેમાં ય એક પણ સ્થળે તેમણે આપેલી ગા**યા** નથી. જુઓ ગાયા ૪૪

### भणिया पंचुवयारा कुसुमन्खय गंध धूवदीवेहिं भत्ती बहुमाण वन्नजणणाणासायणा विहीहिं

કુસુમ, અક્ષત, ગ'ધ, ધૂપ અને દીપ વડે (અથવા) લક્તિ ળહુમાન, વર્ણું સંયોજના, (સ્તુતિ) અનાશાતના અને વિધિ આ પાંચ પ્રકારવડે પૂજા કહેવાય છે. આમાં ક્યાં ચ દનદ્રવ આવ્યો ?

ગા-૧૮૭

#### ' तहिय पंचुवयारा बुसुमक्खय गंध धूव दीवेहिं। नेविज्ज जल फलेहिं जुत्ता अद्वोवयारा वि ॥'

ત્યાં કુસુમ, અક્ષત, ગાંધ, ધૂપ અને દીપ વડે પાંચોપચાર થાય છે અને (તેજ પંચોપચારી) નૈવેદા જલ અને ક્ળથી યુકત થતાં અષ્ટોપચારી થાય છે.

અમને તો સમજણ નથી પડતી કે તેમને ક્યા સ્વપ્નમાં સંબોધપ્રકરણમાં આવો પાઠ જોયો? શું આ ખરેખર! જીઠાણું જ હશે? શું તેમની શરતચૂક હશે! કેવલી જાણે!

પણ જો તેમના હુદયમાં જરા ય ન્યાય દૃષ્ટિ હોત તો તેમને આ બ ને સ્થાનમાં આવતી પ્રાથાનો યોમ્ય વિચાર કર્યો જ હોત પણ માત્ર એક ગાથા માટે તેજ શાસ્ત્ર પર યદ્ધા તદ્ધા લખીને જેને એતિહાસિક્તાની કીર્તિ મેળવળી કે તેને કોણ રાકી શકશે હવે આપણે તેમના ત્રીજા અને અંતિમ પ્રકરણ પર એક નજર નાંખીશું.



# નવી સમસ્યાએ – પ્રાતિવધાન

#### ઉપક્રમ

પં. શ્રી કલ્યાણવિજયજીએ પ્રસ્તુત પ્રકરણને ૧૩ ઉપમકરણા રચીને પોતાનો અનો હૈયાં અળાપો રજા ક**ર્યા** છે. આજે શ્રાવક વર્ગની જિન<sub>પૂ</sub>જા વિષેની દુર્લક્ષની તાથી, અર્થાપાજન માટેની વિકટ સમસ્યાના પ્રભાવથી રથાનની અપેક્ષાએ અમુક અમુક મંદિરોમાં પૂજા કરનારા વગ ના અતીવ વધારાથી યા બીજા કેટલાંક કારણાથી આશાતનાજનક કેટલાંય પરિણામો આવ્યાં છે આનો સ્વીકાર સહ્ કોઈને કરવો પઉ તેમ છે છતાં ય તેના પ્રતિકારનો રસ્તો નથી તેમ માનવું ભૂલ ભરેલું છે. પણ પં. કલ્યાણવિજયજી તો અધાય અનિષ્ટનું મૂળ માત્ર નિત્ય રનાનપૂજ જ સમજે છે. તેઓ કહે છે ગૃહમ દિર ઓછાં થયાં મંદિરમાં પગારદાર પૃજાીઓ રહયાં વધુ દેવદ્રવ્યની જરૂર પડી. સર્વાંગ વિલેપનના સ્થાને નવાંગ જ પૂજા થઇ. અને મહારનાત્રમાંથી લઘુરનાત્રો બન્યા. આ **બધુ**ં નિત્ય સ્નાનપૂજાથી જ થયું છે.

આની સાથે આભરણ પૂજ આદિ પર મન ભરીને કટાક્ષા કર્યાં છે અને ઉપસંહારના પ્રકરણમાં પોતાની જાતને ⊌ તિહાસના લેખક તરીકે પાતેજ અિરદાવીને ખુશી થયાં છે∙

આ આખા ય પ્રકરણમાં એટલાં બધાં નુઠાણાંઓ ભરાયા છે કે જેના એક એકનો જવાબ આપવા ગ્ર'થ લખવો

હોય તો વાંધા ન આવે પણ અહિં તેમ બનવું શકય નથી માટે પ્રથમ પ્રમાણે જ તેમના કેટલાક વાક્યો ટાંકીને જવાબો અપાશે. સહુ પ્રથમ તેએ ૫-૩૫ પર લખે છે કે.

' નિત્ય સ્નાન વિલેપન પ્રથમ સર્વોપચારી પૂજામાં થતું તેમ જો મૂલનાયક અથવા અમુક પ્રતિમા પુરતાં જ રહ્યાં હોય તો નવી સમસ્યાઓ ઊભી ન થાત ' મુ ૩૫.

આવું લખાણ કરે છે તે પણ એક માયામુષાવાદ 🕽 કારણ કે તેમણે તો જાલારના કોઈપણ પ્રતિમાછને નિત્ય યનાન વિલેપન પુજા કરવાનો નિષેધ કર્યો છે એટલે એમની તો નિત્ય સ્નાન-વિલેપન પૂજા ઉપર શ્રદ્ધા જ રહી નથી એમ લાગે છે. પણ સમાજને અંધારામાં નાખવા માટે 🕶 તેમણે મૂલનાયક અથવા અમુક પ્રતિમા પૂરતી જ આવી શખ્દોની ગોઠવણ કરી છે.

'શક્તિસ પન્ન શ્રાવકોએ હ મેશા પૂજા કરવી જોઇએ.' આવાં વિધાન વાક્યોએ જ જૈન સંધને જિનેશ્વર ભગવંતની પુજામાં <sup>1</sup>તલ્લીન અનાવ્યો છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મ. કરમાવે à }:-

#### 'न य अन्नो उत्रओगो एएसि सियाण लट्टयरो<sup>,</sup>

આની ટીકા કરતાં નવાંગી ટીકાકાર શ્રી અભયદેવસરીશ્વર જ્યાવે છે કેઃ —

न-नैव, च सम्रुच्चये अन्यो जिनपतिपूजातोऽपरः उपयोगी विनियोगस्थानम् एतेषां प्रवरसाधनानां सतां विद्यमानानां लुष्टतरः प्रधानतरो भवति.... अतः प्रवरपुष्पादिभिः पूजा विधेया इति गाथार्थः

મતલબ કે વિદ્યમાન પ્રવરસાધનોનો જિનેન્દ્ર ભગવાનની પૂજાથી બીજો કોઇ ઉત્તમ ઉપયોગ નથી. માટે ઉત્તમ પુષ્પાદિકથી પૂજા કરવી જોઇએ એટલે જિનપૂજાનો પ્રચાર સાર્વત્રિક અને સાવ દિક છે.

પ. હરિભદ્રાચાર્ય પૂર્વે પણ મૂલનાયક તેમજ અન્ય પ્રતિમાઓની સ્નાન વિલેપન પૂજ્ત ચાલુ જ હતી. તેઓ આગળ પોતાના હુદયમાં પ્ર<sup>ચ</sup>છન્ન પહેલી સુગને સ્પષ્ટ કરતાં જણાવે છે કે:**—** 

'મૂલનાયક અધિક અને બીજાં સગવાન ઓછા આ યુક્તિવાદે સવ<sup>ર</sup>પ્રતિમાઓને નિત્યરનાન વિ**ત્રે**પનના લ્વેરમાં લીધી અને સર્વત્ર સર્વપ્રતિમાં આવું સ્નાન काने विकेशन नित्य श्वा भांदेया.

આ લખાણું આકારામાં મુખ્ટિ પ્રહારવત્ જ છે. તેનો જવાબ અપાઇ જ ગયો ဲ પણ સર્વ પ્રતિમાઓને **લ**પેટામાં લીધી આવું આશાતનાજનક લખાણ તેઓ કેવી શીતે લખી શક્યાં ? તેઓ એમ માને છે કે નિત્યશ્નાન પૂજા થતાં <sub>પુ</sub>નના વિધિ કેમ કરવાે તેથી ગૃહ્વચૈત્યો ઓછાં થઇ ગયાં પર**ં**તુ **ઘર દેરાસરોની સંખ્યા ઘટવાનાં કાર**ણો વર્ણા છે. પ્રથમ તો પ્રત્યેક ધરમાં ગૃહ ગ્રૈત્યો હોવા જ જોઇએ. આવો ઉપ**ફેશ આપવો જોઇએ! તે ઉપદેશ અ**'ગે પરિષ્ણામ જનક અત્ય ત જોર નથી દેવાતું એ ખાસ કારણ છે. તથા જનજીવનની અનેકવિધ વિષમતામાં કસાયેલ મતુષ્યના આજના જીવનમાં રહેવાની જગ્યાના પ્રશ્ન જ વિક્ટ છે ત્યાં ધર - મં **દિ**ર કેટલા આત્માઓ નિર્મિત કરી શકે? એટ**લે** ઘર દેશસરોની સંખ્યા ઓછી સતી જાય છે. તે શાનું પરિ**થામ છે તે વાંચકો સ્વયં વિચારી લે**.



# पूज प्रकरखना रथिता

**અહિં એક** વાત ખાસ જણાવી દેવી જોઇએ કે પૃજા પ્રક્રરણના રચયિતા કાેણ ?

આગળ પૂ.-૩૬ પર તેમણે એક પ્રશ્ન ઊઠાવ્યા છે કે પૂજા પ્રકરણના રચયિતા કાેેે છે ? તે માબત ૫. કલ્યાણવિજયજીએ શાંકા ઊઠાવી અને 'કાઇ ચૈત્યવાસી વિદ્વાનનો સ દર્ભ છે.' પૃ.-૩૩, એમ પોતાનો નિર્ણ<sup>૧</sup>ય જણાવી આગળ આમ પણ જણાવ્યું છે કે 'વિક્રમ ન ૧૫૦૨ તથા ૧૫૦૬માં થયેલા સથા પદેલાનાં કોઈ ગ્ર'યમાં પૂજા પ્રકરણનો ઉલ્લેખ નોવામાં આવ્યો નથી.

જો કે આ બધું પરસ્પર વિરુદ્ધ છે. તે વાત આગળ જોઇશું છતાં પણ એક વાત તો તેઓ પણ લખે છે કે ' દેરાસરોની આર્થિક સ્થિતિ સુધારવા માટે એકવીશ પ્રકારી પૂજાની યોજના કરવામાં આવી છે.' (પૃ. ૩૬ ૫. ૧૪)

આ વાત પંકલ્યાણવિજય છએ પોતાના અસદાશ્રહને સિધ્ધ કરવા માટે જ આલેખેલ હાય છ એમ લાગે છે.

વળી થી ઉમાસ્વાતિ મહારાજે તત્ત્વાર્થ સંબધકારિકામાં પ્રભુપૂજ માટે શું કહુયું છે તે ને બે એ...

' अभ्यर्चनादर्हतां मनः प्रसादः ततस्समाधिश्र । तस्मादपि निः श्रेयसमतो हि तत्पूजनं न्याय्यम । १ ।

પ્રભુની પૂજાથી મન પ્રસન્ન થાય **છે અને** મનની પ્રસન્નતાથી સમાધિ <mark>થાય છે અને સમાધિથી મોક્ષ થાય છે</mark> માટે જિનેશ્વર ભગવાનનું પૂજન કરવું જોઈએ.

આ પ્રમાણે ભગવત પુજન ઉપર ભાર દેનાર પુ. ઉમાસ્વાતિછ મ. એ તેમના સમયમાં કોઇએ વિરોધ કર્યો હોય તેના निषेध भारे

> ' खण्ड कृता कुमतिभिः कलिकालयोगात् ' આ પદ મૂક્યું હોય તે સંભવિત છે.

એ મહાપુરૂષે તો ત્યાં સુધી લખી નાંખ્યું છે કેઃ--'यस्तृणभयीं कुटीं, दद्यात तथैकमपि भक्त्या। परमगुरुभ्य पुष्पं पुण्योन्मानं कुतस्तस्य ॥ १

્ જિનેશ્વર ભગવાનની ભકિત માટે એક ધાસની ઝૂપડી આપે તથા ભકિતથી એક ફુલ આપે તો તેનાથી થતાં પુરુષનું માપ કયાંથી થાય!

આ મમાણે જેઓ થી જિન મ દિર અને યુષ્ય પૂજાનું સમ**ર્ય** ન**ંતેમના નિવિધાદ રૂપે સ્વીકારાયેલ પ્રશમરતિ**પ્રક**રણ** અને તત્ત્વાર્થકારિકા જેવા ગુંધોમાં કરે છે. તેઓશ્રીતું જ પુજા પ્ર12લ રચાયેલું એમ માનવામાં વાંધો શો છે?

વળી પૂજા પ્રકરણુના આ શ્લેોકના ભાવને પૂ. હરિસદ્ર સૂરિજીએ પંચાશકમાં લીધો છે એ સાબિત કરે છે કે:-પૂજા 4 કરણ શ્રી ઉમાસ્વાતિજીની કૃતિ છે. કદાચ અંમ કહેવામાં આવે કે એમના ચાંથ તરીકેનો ૧૫૦૨ અને ૧૫૦૬ થી પહેલાંના શ્રંથમાં ઉલ્લેખ આવતો હોય તો માનીએ તા તેના પણ જવાબ છે, શ્રી ધર્મા રતન પ્રકર**ણની** સ્વોપજ્ઞ ટીકામાં થી શાંતિસૂરિજી 'દ્ર>યસ્તવાભિષાયક' પ્રકશ્હુ≈ાં પૂજાવિધિ છે તેમ જણાવે છે. તેઓની શ્રી ધર્મ રત્નપ્રકરણની લઘુવૃત્તિની પ્રત વિ. સં. ૧૨૭૧ ની તાડપત્ર ઉપર લખાયલી મળે છે. તેથી એમ પણ સંભવે છે કે તે વખત સુધી શ્રી ઉમાસ્વાતિજીકત **દ્રવ્યસ્તવા ભિધાયક** પ્રકરણ પ્રસિધ્ધ હતું તેમાંથી જ ૨૦ શ્લોક પ્રસિધ્ધ થયાં છે અને તે જ 'પૂજા પ્રકરણ' નામથી પ્રસિદ્ધિ પામ્યુ' હશે? તેથી એકવીશ પ્રકારી પૂજા પણ નવીન નથી પણ પ્રાચીન જ છે એમ સાબિત થાય છે.

આશ્ચય ની વાત એ છે કે— આટલા બધા ઉલ્લેખા હોવાં છતાં પં. કલ્યાણવિ. મ. ને એકવીશ પ્રકારી પુજા નવીન માલૂમ પર છે મને એમ લાગે 🗟 કે:-

ખરી વાત તા એ છે કે જે પૂજ પ્રકરણ પૂ. ઉમારવાતિછ કુત છે એમ સાબિત થાય તો સ્નાનપૂલા સિદ્ધ થઇ બાય પણ આ એમનો સચ નકામો છે કારણ કે - શ્નાનપૂજાને સિદ્ધ કરનારા પ્રમાણા અમે પહેલાં પણ ઘણાં આપી ચુક્યાં છીએ 2 અતીવ પ્રાચીનતમ છે.

જો એમનામાં અસદાગ્રહ નહિ હોય તો જરુર તેઓ પોતાની આ ભય કર ભૂલને લીધે સંધને ઊંધે રસ્તે દોશવાની જે પ્રેરણા અપાઇ ગઇ છે તેનો ત્યાગ કરી શ્રી સંઘને પૂર્વાચાર્ય મહારાજાઓના આધારે જે સાચું માર્ગદર્શન અહિં અપાચું છે તે પુષ્ટ કરવા માટે સુપ્રયાસ કરશે જ કાથે હું જૈન સંઘને એક નમ્ર સૂચના કર્ફ છું કે:

પં શ્રી કલ્યાણવિજયજી પૂર્વાચાર્યોના અભિપ્રાયથ વિરૂદ્ધ જઇ રહ્યા છે તેની ખાસ નાંધ કરે. પૂજાવિધિ પર સુંદ્ર પ્રકાશ પાથરતો છેલ્લામાં છેલ્લો ચાંથ જે **શ્રાહ્દ**િ**ધિ** નામનો છે અને જે તપગ<sup>ર</sup>છને માન્ય છે તેમાં અતાવેલા વિાધે સ<sup>પ્ર</sup>માણ છે. એમાં પૃવ¦ચાયોનાં **હાદો** ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલાં છે એ સાખિત કરે છ કે પ્રાપ્ત રત્નશેખરસૂરિજી મહાયાનાએ નિરંપણ કરેલા પૂજાના પ્રકારાે તત્કાલીન સમય**માં** પ્રચલિત હોવાથી અથવા તા પોતાની મતિકલ્પનાથી તેમને ગ્રાંથમાં નિબદ્ધ કર્યા નથી. કિંતુ સુવિહિત એવં મામાણિક આચાર્યાની પર પરાને અનુસર્યા છે. અને તે પ્રમાણે જ ગ્રંથો રચ્યાં છે પણ કલ્પનાને સ્થાન આપ્યું નથી. કલ્પનાનું અવાસ્તિવિક પ્રદર્શન તો પં. મા કલ્યાણવિજય છએ કર્યું છે. જેથી સમાજ સાવચેત અને અને પૂર્વાચાર્યોના વચનોને અનુસરીને નિત્ય સ્નાન વિલેપન આદિ પૂજાઓ કરી જિનેશ્વર ભગવાનની અપ્રતિમ ભક્તિ કરી કર્મની કમબખ્તી ( બદમાશી અથવા ધૂર્તાતા ) હરી મુક્તિને વરે.

પુજા મકરણના કર્તા પર પરાથી વાચક ઉમાસ્વાતિ છે મ. મનાતા આવ્યાં છે. છતાં ય તેની સામે તેમણે અપ્રમાણિક

ક્હીને વાંધો લઈ ને ગ્રાંથ કર્તામાટે લખ્યું છે કે 'છેલ્લો વ્યક્ત કરાયેલો (૨૧ પ્રકારી પૂજા**વ**ં કુવાદીએ ખંડન કર્યું<sup>.</sup> છે તે ) **આશય** ઉમાસ્વાતિનો નહિ' પણ કોઇ ક્ષુલ્લક હુદયી માનવના છે કે જે સ્વયં કૃતિની કૃત્રિમતા વ્યક્ત **ક**रे छे. • ५-३८

જયાં સુધી આ વાતના પ્રગલ ૫માણો તે આપતા નથી ત્યાં સુધી તો તેમના જ ક્ષુલ્લક હુદયનો અકવાદ ખુલ્લો પડયો છે. હવે આ વાતમાં વધુ ઊંડા ન ઉતરતાં આપણે માગળના ઉપપ્રકરણમાં જઇએ.

વિ**લેપનને સ્થાને તિલાપુજા** શીષંક હેઠળ જે विचारणा करी छे तेने अगतो थोडाक विचार करीचे :-

પ્રથમ તેઓ - 'ચૌદમા સાકાનાં ઉત્તર ધમાં બધાં મ**ત્રીને છ નિલકા પ્રચાલત થયાં** ' આની સિધ્ધિ કરવાનો પ્રયત્ન કરે છે પણ તે ઘણો જ અજ્ઞાનતા ભરેલો છે કારણ કે ચતુર્દશ પૂર્વધર આચાર્ય શ્રી ભદ્રભાહ્યામિ મહારાજા 'પૂજા પંચાશિકા' માં નવતિલકો ગણાવે છે. એટલે નવાંગી પૂજાનો ઇતિ**ઢા**સ આપણને મળી **ભ**ય છે. વળી શ્રી ઉનાસ્ત્રાતિ છ દ્રવ્યસ્તવાભિધાયક પ્રકરેણમાં

> नवभिस्तिलकैः पूजा, करणीया निरन्तरम् ! એટલે નવ તિલકા કરવાપૂર્વ કહે મેશા પૂજા કરવી જોઇએ.

આ બધાં પ્રમાણોથી નવઅંગે પૂજા વિગેરે વિક્રમ મ<sup>4</sup>, ૧૭૦ થી તો પ્રચલિત જ છે.

'તેથી માલોદ્યારનાદિની ઉછામણીઓ, ક્રોશ વૃધ્ધિના ઉપદેશાંથી પણ નિત્યસ્નાન વિશ્વેપનાદિના ખર્ચાને પહોં ચી વળવામાં સકળતા ન મળી એક લે વિશ્વપન ઉપર કાપ સુકાયો. સર્વાંગ વિલેપનને સ્થાને હવે અસુક અંગોમાં શાંદનના તિલકો કરીને વિલેપન માની લેવાનો નિર્ધાર થયો.' — પૃ. ૩૮, પં. ૯થી ૧૪

તેમનું આ કથન કલ્પનારૂપ જ ઠરે છે.

તેએ। 'अं**विजानुकरांशेषु** ' ઇત્યાદિ ત્રણુ શ્લેાકે। **મૂ**કે છે. તે પૂ. ઉમાસ્વાતિજીના છે એ અગાઉ આપણે જોઇ ગયા છીએ. આથી નવાંગે પૂજા કરવાની પ્રથા અર્વાચીન નહિ પ્રાચીન, અતિ<sup>પ્રા</sup>ચીન છે. એટ**લે** કે જ્યારે પૂ. ઉમાસ્વાતિજીનું દ્રવ્યસ્ત વાલિધાયક એક પ્રકરણ હતું અને તેમાં દ્રવ્યસ્તવનો વિધિ બતાવવામાં આવ્યો **છે** એટ**લે** આપણે કલ્પી શકીએ છીએ કે શ્રી ઉમાસ્વાતિજીના નામથી પ્રસિધ્ધ પૃજાપ્રકરણ એ દ્રવ્યસ્ત-વાલિધાયક પ્રકરણના એક અંદરનો વિભાગ છે એટલે જ્યારે એમના નામથી પ્રસિ<sup>દ્</sup>ધ પ્રકરણમાં પૂજાએોના પ્રકારા **મ**તાવવામાં આવ્યાં છે. ત્યારે આપણે કઇ રીતે કહી શકીએ કે — પહેલાં નવાંગી પૂજા ન હતી.

હવે ''નવાંગ પૂજામાં પણ થોડાક મતભેદ'' આ પ્રમાણે લખીને જયાં નવી વ્યવસ્થા થાય ત્યાં આવા પ્રકારનાં મતભેદો સ્વાભાવિક જ હોય છે. આમ જણાવે છે પણ " कर्पू रकेसगेन्मिश्र" વાળો શ્લોક અને ધર્મ સંગ્રહમાં પણ 'અન્યે' એમ કહીંને કાઈના મત છે એમ જણાવ્યું છે. અર્થાત્ જેમ 'આરતિ' ઉતારવાનું વિધાન પ્રાચીન છે. છતાં તે કેમ ઉતારવી આવો પ્રશ્ન થાય છે ત્યારે તેનાં જવાખમાં બીજા આચાર્યોનું પ્રમાણ આપીને સખ્ટયા (સીધી રીતે એટલે નીચેથી ઉપર) ઉતારવાનું કહેવાય છે. અને શ્રી પાદલિપ્ત સ્ત્રરિજી સંહારકમે (અવળી રીતે ઉપરથી નીચે) આરતિ ઉતારવાનું કહેવાય છે. તેથી ગુ આરતિ ઉતારવાનું કહેવાય છે તેમ શ્રી પાદલિપ્ત સ્ત્રરિજી સંહારકમે (અવળી રીતે ઉપરથી નીચે) આરતિ ઉતારવાનું કહે છે. તેથી શુ આરતિ ઉતારવી એ નવીન પદ્ધતિ

પં. કલ્યાણુવિજયજીનો આ પણ એક તુકકો છે કૈ:-

" જયાં નવી વ્યવસ્થા થાય ત્યાં આવા પ્રકારના મતાલે દે રવા ભાવિક જ હોય છે. ગમે તેમ હોય પણ નવાંગ- પૂજા એ તો નિવિંવાદ સિષ્ધ થઈ જય છે. કોઇ કહે છે નવાંગપૂજા ભાલે તિલક કરીને પછી કરવી. અને કાઇ કહે છે કે સખ્ટયા નવાંગપૂજા, કરવી પણ નવાંગ પૂજા ખંને પક્ષને માન્ય છે. એમાં તો લેશમાત્ર શંકાને અવકાશ જ નથી. માટે મારે દુ:ખ સાથે લખવું પડે છે કે પં. ક્લ્યાણ

વિજયજ ધશુ જ અન્નાટિત લખાણ કરી રહ્યાં છે. તૃજા પણ તેઓશ્રીને સદુબુદ્ધિ જાગે અને પાતાના રાહુને બદલે પૂર્વ પુરૂષાેના પગલે ચાલવા માંડે<sup>⊡</sup>

વળી એક વાત કરી દેવી ચેત્ર્ય લાગે છે કે પૂ. પ<sup>ં</sup>. કલ્યાણુ વિજયજી ભગવાનની <mark>વાસ પૃજા કરવામ</mark>ાં તો માને જ છે તે તેઓ પ્રસુનાં નવ અંગમાં માને છે કે કાેઇ એક જ અંગમાં ? <mark>જો નવ અ'ગમાં માનતા</mark>ં હોય તેા તે માટેનું પ્રમાણ બતાવવું જોઇએ. અને કાઇ પણ એક અંગમાં થ**ઈ શ**કે **છે. એમ જણાવવું હા**ય તા પણ તે વિષયનું સ્પષ્ટ પ્રમા**ણ** અતાવવું જોઈએ.

પૂર્વ કાલમાં પણ નિત્ય સ્તાન હાવાનાં અનેક પ્રમાણા અને પંચી કલ્યાણવિજયજીતું માયાવીપણ

હવે ૫. શ્રી કલ્યાણવિજયએછ પૃ. ૪૦ ઉપર **પ્વે** જિ<sup>ન</sup> 'પૂજામાં નિત્ય સ્તાન ન હોવાના કારણો ' આ રીતે મથાળું બાંધીને જે કૂટ પ્રયાસ આદ**ર્યો** છે તેનો વિચાર કરીએ :- " પૂર્વે જિનપ્રતિમાનુ નિત્યરનાન - પ્રક્ષાલન

<sup>&</sup>lt;sup>ં</sup> આ લખાણ લ**ખામુ**' ત્યા**રે તેા પ**' ક્લ્યાણ વિ. મ. વિદ્યમાન ુતા. પર'તુ અત્યારે તેા તેઓ કાલ ધર્મ પામ્યા છે. પરંતુ અમારી ધારણા પ્રમાણે તેઓએ તેમની પુરિતકાની બીજી આવૃત્તિમાં પાતાના છાક અવશ્ય બદલ્યા છે. પુરાવચન વાંચનાર આ વાત સ**રળ**તા પૂર્વ ક સમ**છા રા**ક્શે.

ન હતું એ વસ્તુને સિદ્ધ કરનારા અનેક શાસ્ત્રીય પ્રમાણા છે. અષ્ટાપચારી પૂજામાં પૂર્વે સ્નાન પ્રક્ષાલન ન હતું. એ તો પૂર્વે કહેવાઇ જ ગયું છે. ''

આ તેમનું વકતવ્ય તદ્દન અપ્રમાણિક છે કેમ કે અપ્ટાન પચારી પૂજાના આઠ પ્રકારા શ્રી **શાંતિસ્રી ધર**જીએ અતાવ્યા તેઓ શ્રીએ ચૈત્યવ દન ભાષ્યમાં તે આઠ પ્રકારા ખતાવનારી ગાથા ટાંકી છે. તે આ પ્રમાણે:—

### નિત્<sup>ય</sup>સ્તાન ને લગતાં પ્રમાણો :

'ण्डवण - त्रिलेत्रण - अहरण - वत्थ - फल्त-मंत्र धूत पुष्फेद्धि। कीरइ जिर्णागरुआः तत्थ विहि एस नायच्यो । १॥ १

ભાવા**થ**ે:- સ્નાત, વિલેપત, આસરણ, વસ, ક્ળ (હાથમાં બીજોરૂં વિગેરે / ગંધ (વાસત્રૃર્ણ વિ. ) દશાંગાદિ ધૂપ અને પુ<sup>ષ્</sup>પાેથી જિનેશ્વરદ્દેવની પૂજા કરી શકાય છે.

એટલે આઠ પ્રકારની પૂજામાં પ્રથમ જ સ્નાનપૂજા અતાવી એ. ''તેથી **પૂર્વે સ્નાન ન હતું**" આ લખાણુ પૂર્વપુરેષોના **ઋભિ**પ્રાય**ને** જણાવના**રૂ**ંનથી પણ એ પ્રાચીન પુરૂષોના વ્યાપક વિચારાને ઢાંકવા માટેના તેમના આ અધકાર ફેલાવવા મથતા મ્વતાંત્ર વિચારા છે.

વળી અધ્દાપચારી પૂજામાં જલપૂજા છે. એ વાત પૂર્વમાં ષ્રણાં શ્રંથકારાના આધારો આપીને આપણે જણાવી ગયા છીએ એટલે કરી એ પાઠાની પુનરુક્તિ કરતાં નથી.

પુનઃ તેઓએ નિત્યશ્નાન ન **હે**ાવાનાં જે પાઠા આપ્યા છે તેમાં તેમણે કેટલી અધી માયા સેવી 🕽 તે જાહેર જનતાને ખ્યાલમાં આવે તે માટે તેનો પ**ષ્ આપણે વિચાર કરીએ**.

આચાર્ય શ્રી પાદલિ**મસૂરી ધરછ** 'નિર્વાણકલિકા' અ'તર્ગત 'મતિ' अ पद्धति" માં बणे છે हे ततो छतदुग्धद ध्यादिभिः स्नानं विधाय अष्टोत्तरशतेन नारकाणां स्नापयेत् ततो मास प्रति द्वादश स्नपनानि कृत्वा पूर्णे संवत्सरे अध्यत्हिकापूर्विकां विशेषपूजां विधाय दीधायुर्प्रन्यं निबन्धवे दित्येवमुत्तरात्तरं विशेषरूजादिक निःश्रे यसार्थि ना सबदेवावहितेन कर्तव्यमिति ।

4-90/1

ભાવાર્થ: - પૂર્વ દિવસાની અપેક્ષાએ વિશેષપૂજા કરીને વિધિપૂર્વક ક્રંકણ છોડવા બાકુલા ઉછાળવા વિગેરે ક્ર્યા પછી ધી દુધ દહીં વગેરેથી ધ્નાનકરીને ૧૦૮ કળશાએા વડે ભગવાનને ન્દ્રુવડાવે ત્યાર પછી મહિનામાં ૧૦૮ કળશાએાવડે ખાર સ્નયનો કરીને વર્ષ પૂર્ણ થયે છતે અપ્ટાન્દ્રિકા મહોત્સવપૂર્વક વિશેષપૂન કરીને દીર્વ આચુષ્યની ગાંઠ ખાંધે અર્થાત્ એથી જીવને સદ્દગતિનુ∙ આચુષ્ય બંધાય છે.

आ प्रमाशे उत्तरात्तर विशेषपृक्ष विशेर मोक्षार्थी से दंशिया करवुं के धंसे तेथी पं श्री अव्याशिविश्यक्ष निन्यस्नानना निषेध माटे श्री पाइ कि सस्विश्वरिक्टनो '' ततो मासं प्रति (एकमिति) द्वादश स्नपनानि कृत्वा पूर्णे संवत्सरे अष्टान्हिकापूर्विकां विशेषपूजां विधाय दीर्घायुग्रं शंनिवन्धयेदिति ''

આ પ્રમાણે જે પાઠ મૂક્યો છે તે અધૂરા છે. અને આજુબાજુની પંક્તિએાને છોડી દઇને તેમના પોતાના અસદાગ્રહને સિધ્ધ કરવા માટે આ કૂટ પ્રયાસ છે

શ્રી પાદલિમસ્રિજી પ્રતિષ્ઠા થયા પછી પણ ખાર મહિનામાં ખાર સ્નપનો ખાર મહિના સુધી ૧૦૮ કળશથી કરવાનું કરમાવે છે. અને એટલું કરમાન કરીને તેઓ શ્રી રાકાઇ ગયા નથી પણ પ્રતિષ્ઠાની તિથિને દિવસે આઠ દિવસના ઉત્સવપૂર્વક વિશેષ પૂજાનું વિધાન કરે છે અને આગળ " सदैव अवहितेन कर्तव्यम् આમ કહીને હ'મેશા પૂજા કરવાનું વિધાન કરે છે. એટલે એમનો આશય મહિને મહિને જ ભગવાનને નન્હવણ કરવું એવો છે જ નહિ પણ ખાર મહિનામાં ખાર સ્નપોનો વિધિ જણાવ્યો છે તે ૧૦૮ કળશોથી કરવાનો ખતાવ્યો છે પણ ખાર મહિનામાં વિધિ

અધિક કોઇ પુષ્યશાલી કરે તો તેનો નિષેધ તો તેઓશ્રીએ **કર્યાે** જ નથી.

વળી કોઇ મિશ્યાત્વના ઉદયથી એવે પણ આશય ન કાઢી શકે કે:- વિશેષ પૂજા ખાર મહિને જ કરવાની છે. માટે— 'विशेषपूजादिकं निःश्रे यसाथि ना सर्वदे वावहितेन कर्तन्यमिति । અર્થાત્ મોક્ષના અભિલાષીએ હંમેશા વિશેષ પૂજાદિક ક્રશ્વાં જોઇએ.

આથી વાંચકગણ સમજ શકશે કે પં. શ્રી કલ્યાણવિજયજાએ શ્રી પાદલિય્તસૂરિષ્ટનો અપૂર્ણ પાઠ આપીને જે કપટ જાળ કર છે. તે તદ્દન ખોટી છે. તેઓ લખે છે કે:--

શ્રી પાદિ શ્રસ્ રિજના ઉકત ઉલ્લેખનો ભાવ એ 🖻 કે ' મૃતિષ્ઠા થયા પછી દર મહિને મૃતિષ્ઠાતિથિના ક્રિવસે પ્રતિષ્ઠા પ્રતિમાતું સ્તપન કરાવલું અને વર્ષ માં પૂર્ધા થયા પછી અકુાઇ ઉત્સવ કરીને છેલ્લી વિશેષ પૂજા કરવી ' આથી શું એ નથી રપષ્ઠ થતુ કે માસિક **છાર** સ્તાના સિવાયના દિવસ સ્નાન વિનાના હતાં? પૃ-૪૧

## નિત્યસ્નાન પૂજાની સિહિ:

આ લખાણ કેટલું બધું વિચિત્ર છે. તે વાંચક ગણ સ્વયં સમછ શકે તેમ છે. છતાં સહુને સહેલાઇથી તેમની કૂટતા સમજાઇ જાય માટે હું સ્પષ્ટ કરી દઉં 😮 .

પ્રતિષ્ઠાતિથિના દિવસે પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિ**માનુ**ં **રેત પત કરાવલું** આવેા સામાન્ય નિદે<sup>ડ</sup>શ તેઓ કરી રહ્યા છે પણ તે તદ્દન ખોટો છે કેમ કે તેની પહેલાંની પંક્તિમાં ૧૦૮ કલશો વડે કરીને સ્નાન કરાવે આવા ૧૦૮ કલશાએાના સ્નાનાને જ મહિનામાં ખાર સ્નાના ગણાવ્યાં **છે**. અને આવાં રનાના હંમેશ<sup>ા</sup> સુગમતાથી શક્ય ન હોય એ સ્વાભાવિક છે એટલે મહિનામાં ખાર \*નપના ૧૦૮ કલશનાં છે અર્થાત વિશષ્ટ **રનાન** ખતાવેલાં છે અને વર્ષ થયા પછી અડ્રાઇ મહાેત્સવ કરીને **છેલ્લી** વિશેષપુજા કરવી આમાં એમણે વિશેષપુજાને **છેલ્લી** એવું વિશેષણ આપ્યું છે કે જે વિશેષણ પાઠમાં નથી. પાઠમાં તો अष्टाहिनकापूर्विकां विशेषपूजां , અર્થાત્ આઢ દિવસના ઉત્સવ પૂર્વંક વિશેષપૂજા કરવી. આવું કથન છે એટલે તેઓએ પાતાના અસદાશ્રહ સિ<sup>ક</sup>ધ કરવા માટે જે શખ્દના ગ્રાંથકારે પ્રયોગ કર્યા નથી. છતાં 'છેલ્લી ' આ શબ્દ ઉમેરીને તેઓએ પાતાની કલ્પનાથી લોકોને આડેપાટે ચઢાવવા છે. તે એમના જેવા વિદ્વાન લેખકને અણછાજત છે.

તેઓશ્રી કલ્પના કરતાં હજી આગળ લખે છે કે:-

ં આથી <sub>શુ</sub>ં એ નથી સ્પષ્ટ થ**તુ**ં **કે**—માસિક બાર સ્તાનો સિવાયના દિવસા સ્તાન વિનાના હતાં? જો નિત્ય સ્તાના તે વખત હોય તા માસિક શ્નાનો લાખવાતી આવશ્યકતા ન રહેત આથી નિત્યસ્તાન નિયત ન હતું.

એવી તેમની કલ્પના મૃગતૃષ્ણા જેવી છે આ પ્રમાણે શ્રી પાકલિપ્તસૂરિજએ જ विशेषपूजादिकं निःश्रेयसार्थिना सर्वदैवावहितेन कर्तव्यमिति '

અર્થાત્ મોક્ષના કામુકે ઢંમેશા વિશેષપૂજ કરવી બોઇએ આમ ફરમાવીને નિત્યસ્નાના પણ ખતાવી દીધાં છે.

એવું તો અમે પણ નથી કહેતાં કે ૧૦૮ કલશોવ દેશનાન દશ્રોજ થતું હતું જયારે શ્રી પાદલિમસૂન્જિએ જે ૧૨ સ્નાનો બતાવ્યાં છે તે વિશિષ્ટ પ્રકારનાં જ બતાવ્યાં છે એ આપણે પૃ. શ્રીજીના પાઠપૂર્વક વિચારી ગયા છીએ. એટલે 'જો નિત્યસ્નાનો તે વખતે હોય તા માસિક સ્તાનો લખવાની આવશ્યકતા ન રહેત'. — પૃ-૪૨

भा तेमना हेतु भोटो साभित थाय छ. डेम डे पाइबिससूरिक्ट मासिड स्नानो के बण्यां छे ते विशिष्ट स्नाने आश्रित छ. से वात निर्वाण डिबडाडारे— घृतदुग्ध दृष्टयादिभिः स्नानं विधाय अष्टोत्तरशतेन वारकाणां स्नापयेत्' आ वाड्य बण्यां पछी क' 'ततो मासं प्रति इत्यादि ' पाड बण्यो छ. सेटबे से बात सुरुपेट थर्ड लय छे डे — मासं प्रति द्वादश स्नपनानि आ जार स्नानो विशिष्ट स्नानो हे बेवानां छे

વિદ્વાન લેખક શ્રી; પાદલિપ્તસૃરિ મહારાજનો અધૂરો પાઠ લઇને નિત્યરનાનની અવાસ્ત્રવિકતા સિદ્ધ કરવા મથે છે તે જ પાઠ કાેઈ પણ અપેક્ષાએ વિચારતાં નિત્યસ્**નાન**ના નિષેધક નહિ અનતાં તેને વારતવિક અને અતિપ્રાચીન સિધ્ધ કરે છે કારણ કે તે ધુરંધર આચાર્ય શ્રીએ – પૂજા પષ્ધતિના પ્રથમ ધકરણમાં નિત્યસ્નાનનો વિધિ પ્રરૂપ્યાે છે. જે પાઠ આપણે આગળ **જોઇ ગયાં છીએ.** આથી સ્વત: સિ<sup>દ્</sup>ધ નિત્યસ્નાનને ઉઢાવવાના પ્રયાસ હાસ્યજનક છે.

વળી પાદલિપ્તસૂરિ મહારાજે અતાવેલો વિધિ એ વિશેષવિધિ છે. આ સામાન્ય વિધિ નથી. વિશેષવિધિ, સામાન્ય વિધિના અભાવ સિષ્ધ કરી શકતા નથી માટે આ શ્રંથ અમુક કાલમાં અમુક દિવસામાં \*નાનનાં વિધિ સુચવતો હોવાં છતાં પણ નિત્યરનાનાના નિષેધક થઇ શકતા નથી. નૈમિત્તિક વિધિ નિત્યવિધિના નિષેધક થઇ શક્તા નથી. આ પાઠમાં આવતા ૧૦૮ કળશાઓવડે સ્તપનનો વિધિ જ સામાન્ય સ્તપનને પણ સચવે છે.

પં શ્રી કલ્યાણવિજય છ એ પાઠ આપ્યો છે તેમાં કો સમાં एकमिति શબ્દ મૂક્યો છે એ કયાંથી લાવ્યા ? एकम् શબ્દ હોવો જોઇએ એના મૂલભૂત વિચારમાં કોઇ <mark>પ્રમાણ</mark>ે <mark>નથી અને</mark> પ્રપાણવિનાના વિચારો વડે શાસ્ત્રાથ**ેના નિણ્<sup>ર</sup>ય થ**ઇ શકે નહિ અને 'प्रतिमासं' ન મૂકતાં ગ્રાંથકારે ' मासं प्रति ' અ। પ્રમાણે के ब्रेडेबो छे तेथी मासं मासं प्रति इति प्रतिमासं આવો અર્થ અહિં કહી શકાય તેમ નથા માટે આ અર્થને નજરમાં રાખીને પ્રતિમાસ એક એવાં બાર સ્નપને આવો જે અર્થ કરે છે તે પ્રમાણશુન્ય છે.

હવે યાકિતીમહત્તરાસૂનું અત્ચાર્ય પ્રવર ષ્ર 📕 રિભદ્ર-સુરી ધરજ મડારાજનું એમણે જે પ્રમાણ ટાંકચું છે તેના વિચાર કરીએ: --

'अ॰टौ दिवसान् यावत् पूजाऽविच्छेदतोऽस्य कर्तव्या ' આ પાઠ મૂકીનું તેઓએ:—

એ જ રીતે શ્રી હરિ મદ્રસૂરિ જના ક્રમયમાં જો પ્રતિદિન પૂજા ચાલુ હોત તેં! તેમણે આઠ દિવસ પર્ય તે અવિચ્છિન્ત પણે પૂજા ચાલુ રાખવાનો જ પદેશ भायवी न पहत.

આ પ્રમાણે જે એમણે સાર ખે<sup>ં ર</sup>યો છે તે જાણી જોઈને એ મહાપુરૂષેઃના સ્પષ્ટ અભિપ્રાયોને **છૂપાવવાનો પ્ર**યત્ન છે કારણ આ કોરિકાના ભાવાર્થએ છે કેઃ <sup>-</sup> નિરંતરપણે આડ દિવસની પુષ્પાદિકથી પૂજા કરવી અને વિભવાનુસારી સર્વ<sup>°</sup> પ્રાણીઓને દાન કરવું.

એટલે અહિં પ્રતિષ્ઠાવિધિ સમાપ્ત થયાં પછી તેને આ શેષ વિધિ કહેલો છે. ટીકાકારાએ આ શ્લોકની અવતરણિકામાં -

#### 'एवं प्रतिष्ठाविधि पश्सिमाप्य तच्छेषमाहः

અર્થાત 'આ પ્રમાણે પ્રતિષ્ડાવિધિ ક**ઢી**ને શેષ વિધિ કહે છે.'

એટલે આ શેષવિધિ છે નહિ તે એક જ ગંથકાર પછીના નવમા ષાેડશકના શરૂઆતના કલોકમાં —

## 'स्नानविलेपन विभवानुसारतो यत काले नियत विधानेन । १ ।

— આ પ્રમાણે કહીને વિભવાનુસારે (ત્રણેય ) કાલ નિયત એટલે સદા પૂજા ક વી.' આ પ્રમાણે કહે છે. તેની સાથે સંગત થશે નહિ.

વળી પં. શ્રી કલ્યાણવિજય છ આ પાઠમાં આવેલા 'પૂજા'શષ્દના અર્થ પણ તેમણે તે પૂજા આટલા જ કર્યા છેે પણ વિશેષ ખુલાસા કર્યો નથી. છતાં નિત્યરનાન ન હોવાનાં પ્રમાણામાં આ પાઠ મૂકે છે તેથી તેઓ પૂજા શખ્દના સંબ'ધ શ્નાન સાથે જોડે છે એમ માલુમ પડે છે. પણ તેમની આ કલ્પના નિરા<sup>દ્વા</sup>ર છે કેમ કે આપણા પૂર્વ ટીકાકારાએ '**पूजा-पुष्पबलिबिधान।दिभिः'** અર્થાત કુલથી પૂજા કરવી એટલે આ આઠમા ષાહશકની સાળમી ગાથાના અ**ચ**ે આ પ્રમાણે થાય છે કે...

'આઠ દિવસની મર્યાદાવઉ પુષ્પ વિશેરેથી પૂજા કરવી અને યથાવિભવ સર્વ પ્રાણીએાને દાન આપવું.

પં. શ્રી કલ્યાણવિજયજીએ પૃવે જિનપૂજામાં નિત્ય-સ્નાન ન હોવાના પ્રમાણો તરીકે આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના રલોકને ટાંકયો છે. તેમાં નિત્યસ્નાનના નિષેધની ગંધમાત્ર પણ નથી આ શ્લોકમાં પ્રતિષ્ઠાના શેષ વિધિ જ કહ્યા છે. આજ શ્રંથકાર પ્રતિદિન પૃજા કરવાનું સાફ સાફ ફરમાવી રહ્યાં છે તે અતાવતા ષાેડશકના પાઠ આપી ગયાં છીએ પણ વાંચકાની જાણ ખાતર તે પાઠ અહિં કરીથી ટાંકીએ છીએ :—

तत्तो पडिदिणपूत्रा विहाणओ तह तहेह कायव्वं। विहिआणुटाणं खलु. भवविरहफलं जहा होति। १ ॥

ભાવાર્થ:— તત્તો - કંકે છું છેડિયાં પછી જિનિએ અની પ્રતિષ્ઠા કર્યા છતાં પ્રત્યેક દિવસે विहितानुष्ठाનં એટલે પૂજા વંદન યાત્રા રનાન વિગેરે કરવુ જોઈએ આ (વિદ્ધિતાનુષ્ઠાન) ભવવિરહાપી ફલને આપનાર છે એટલે પૂર્વે જિનપૂજામાં નિત્યત્માન ન હોવાનાં પ્રમાણો ' ને અદલે પૂર્વે જિન પૂજામાં નિત્યત્સનાન ન હોવાનાં સાધક મમાણા જ શાસ્ત્રમાં મળે છે. અને પ. શ્રી કલ્યાણવિજયજીની પાસે એક પણ એવું સ્પષ્ટ પુષ્ટ પ્રમાણ નથી કે જેથી તેએ પોતાના માનેલા સિધ્ધાંતને સિધ્ધ કરી શકે આચાર્ય શ્રી પાદલિપ્તસ્રિ અને એમના જ અનુગામી અધાં જ આચાર્યો. નિત્ય ત્નાનમાં માને છે ત્યારે વળી સુખોધા સમાચારીના કર્તા શ્રી શાંદ્ર વળી સુખોધા સમાચારીના કર્તા શ્રી શાંદ્ર વળી સુખોધા સમાચારીના

મળી આવે છે? ના. આ પણ ડૂઅતા તણખલાનું શરાયુ લેવા જ**ય** તેવા પ્રયાસ છે.

આ. શ્રી ચંદ્રસૂરિજી પણ એક જબરજરત સંવિજ્ઞા ગીતાર્થ બહુશ્રુત, પ્રામાણિક આચાર્ય છે. પણ જયારે શ્રી પાદલિપ્તસૂરિજી જેવા મહાન પૂર્વાચાર્યોના નિત્યસ્નાનમાં જખરજરત ટેકો છે એટલે એમના પછીના આ. શ્રી ચંદ્રસૂરિજી મ. ના અભિપ્રાય તેમનાથી વિરૂધ્ધ હોય તેલું સંભવે જ નહિ અને યથેચ્છ રીતે ગમે તેમ પાઠ આપી દેવાથી, પં. કલ્યાણવિજયજની મુરાદ સિધ્ધ થાય પણ નહીં તે છતાં ય ૧૨ મી કે ૧૩ મી સદીના શ્રી ચ દ્રસ્ર્રિજીની પ્રતિ<sup>હ</sup>ા પધ્ધતિનો ૫. શ્રી કલ્યાણવિજયજએ જે પાઠ ટક્યો છે તે તેમના મતને કેટલું સમર્થન આપે છે. તે હવે જોઇએ:

प्रति•ठावृत्ती द्वादश मासिकस्नानानि कृत्वा पूर्णे संवत्सरे अष्टाहिनकां विशेषपूजां च विधाय आयुर्गि थि निबंधयेत्।

આ પાઠ શ્રી પાદલિય્તસૂરિજના પાઠને અનુસરનારો છે. એટલે એના ઉપર ક્શા જ વિશેષ વિચાર કરવાની જરૂરીયાત નથી પણ આ પાંક જેઓ પાતાને ખરા ઇતિહાસ લખનારાં માને છે. જેઓ પાતે જ પાતાના માટે લખે છે કે:—

ખરા ઇતિહાસ લખવા અને સત્ય છુપાવલું. એ બે વાતા એક સાથે થઈ શકતી નથી.

## नित्यस्नान पूजानी परापूर्वाता

પણ તેઓએ નધી તેા સાચા ઇતિહાસ લખ્યો કે નથી તા સત્ય લખ્યું કેમ કે શ્રી ચંદ્રસૃરિજી પણ આ પાઠની સાથે જ उनगेत्तर पूजा च यथा स्यात् तथा विधेयम्। (५.४५/६)

અर्थात् "के प्रधारे उत्तरीत्तर पूल थाय तेम धरवुं" એટલે આ ઉલ્લેખથી બારમી તેરમી સદીમાં પણ નિત્યરનાન નિયત હતું. આ આચાર્યાશ્રી કુમારપાલના રાજ્યમાં થયા છે. એટલે પૂ. હેમચંદ્રાચાર્યના સમાનકાલીન પણ ઢોય કેમ કે દ્રી ચંદ્રસૂરિજી સં. ૧૨૨૮ સુધી વિદ્યમાન હોય તેવાં પ્રમાણા મળે છે. એટલે પં. શ્રી કલ્યાણવિજયજનું -

" બારમી શતાજિદમાં પણ નિત્યરનાન નિયત નહીં થયું." 4.82 4.14

દંત્યાદિ લખાણ ગેરવ્યાજબી છે મરણ કે આ આચાર્ય કેવ્લ ખારમી શતાગ્દિના જ નથી પણ તેરમી શતાગ્દિમાં પણ વિદ્યમાન હતાં. તેમના સમાન કાળવત્તી આચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રા-ચાર્ય જુએ નિત્યરનાન યોગશાસ્ત્રમાં ખુલ્લ ખુલ્લા કહી દીધેલુ**ં** છે. એમનાંથી પહેલાના આચાર્ય શ્રી અભયદેવસરિજી. **કા** મહેશ્વરસૂરિ**છ, શ્રા** જિનેશ્વરસૂરિજ વિગેરે ૧૧ માં, ૧૨ મી ૧૩ મી સદીના આચાર્યો નિત્યરનાન ખતાવી રહયા છે. એટલે પં. શ્રી કલ્યાણવિજયજીએ વિના કારણે જૈન સંધમાં આ એક તાકાન જ ઊભું કર્યું છે.

જે કાળમાં જૈનસ ધને સંગકુનની જરૂર છે ત્યારે આવા આગમ પરંપરા વિરુધ તુકકાએ ઊઠાવી સમાજને રહો તી નાંખવાનો પ્રચલન કરવામાં શાણપણ તો નથી જ.

એ જ પ્રમાણે ચૌકની સહી સુધીમાં બનેલા દરેક મ્રાિલ્ઠાકલ્યોનાં માસિક સ્તાતોતી ભદ્યામણ છે પણ એ પગીના હલ્પોમા રૂપ ઝદલાઈ જાય છે"

આમાં તેઓ " કેમ કે પંદરમા સૈકામાં નિત્યસ્નાન સાર ત્રિક નિયમિત થઇ ગયું છે. (હતું) એરલે " દ્રાદશ માલિક સ્તાનો 'લખવાની આવશ્યકતા રહી નહિ."

આમ જે હેત તેઓ આપે છે તે તેમનાં જેવા ઇતિહાસકારને શોભાવનાર નથી જ કેમ કે શ્રી ધમ ઘોષસૂરિજ ચાહમી શતા. િષ્ટના છે અને તે પૂજ્ય સૂરિવર સ ધાચારભાષ્યની ટીકામાં —

गन्धोदकादिभिः स्नपनं, सुगभितुकुताल गस्त्रणां गलू छन मित्यादि ' અર્થાત્ 'સુગંધી જલવડે સ્તપન કરવું સુગંધ વાળા અને સુકોમળ વશ્ત્રવડે અંગ લૂઇોને વિગેરે' એરલે કહવાનો મતલગ એ છે કે ચાૈદમી સદીમાં પણ સ્તપન વિલેપન પૂજાઓ ચાલુ હતી. અને હોય જ કેમ કે પૃ ઉમારવાતિ મહારાજા અને પૂ. પાદલિ તસૂરિજી મહારાજા જેવા પૂત્ર ધર અને ખહું યુત આગાયો અ નિત્યત્નાનને આવકાર્યું છે.

હેઝ સુધી કોઇપણ ગચ્છના કોઈપણ આચારે નિત્ય-દનાનને વિરોધ કર્યો નથી સહુથી પહેલો વિરોધ કરનાર પ. શ્રી કલ્યાણવિજયઝ જ છે. એમની કદાચ એવી મહત્વાકાંક્ષા હોય કે હવે હું ક્રાન્તિકારી કહેવાઉં! સાચો ક્રાન્તિકારી તો તે જ છે કે જે કર્માની ઉપર ક્રાન્તિ લાવી અનાદિની બ્રાન્તિને રાખનારા અને.

એટલે પૂર્વ પુરૂષોના અને તેમના આધારે આજસુધ લખાયેલાં શ્રંથો જોતાં રેપષ્ટ થઇ જાય છે કે પૂર્વમાં ને હાલમાં નિત્ય રનાન હતું, છે અને રહેશે. એ પ્રમાણ સહિત સિધ્ધ થઇ ચૃદ્યું છે. જેથી પં. શ્રી કલ્યાણ-વિજયજનો પ્રયાસ વિફળ થયો છે કારણ કે નિત્યરનાન ન કરવું જોઇએ કે નિત્યરનાન ન થાય અથવા નિત્યત્નાનમાં કોઇપણ શ્રંથકારે કોઇપણ પ્રકારનો દોષ ખતાવ્યો હોય તેવું ખાધક પ્રમાણ આપી શક્યા નથી એટલે એમ નિ:શંક સાબિત થાય છે કે — "જિત પૂજા પધ્ધતિ" નામની પુસ્તિકા લખવા પાછળનો તેમનો જે આશય હતો તે આશયને સિદ્ધ કરવામાં તેઓ નિષ્ફળ નીવડયાં છે.

## લઘુસ્તાત્રોની પરાપુર્વતા

'' મહારનાત્રોમાંથી લઘુરનાત્રોની ઉત્પત્તિ '' એ પ્રકરણમાં જણાવે છે કે મહારનાત્રામાંથી ૧૫ માં સૈકામાં લઘુસ્તાલો થયાં

તે ગમે તે હો પણ તેઓ કનાનપૂજા પર્વગત જ હતી" અહ વાતને સિધ્ધ કરનારં એક પણ પ્રમાણ પ્રાચીન આચાર્ય 4વરનુ આપી શક્યાં નથી. ઉલટા નિત્યસ્તાનનું વિધાન કરનારા પૂર્વાચાર્યીનાં ઢગલાળ ધ વચતો આપણને મળી રહયાં છે. એટલે 'મહારનાત્રામાંથી લઘુરનાત્રોની ઉત્પત્તિ થઈ કે ન થઇ' આની ચર્ચા અત્રે કાર્યગત નીવઉ તેમ નથી તેથી તે વિષયની ચર્ચાને અહિં બાજુ પર મૂકી આપણે આગળ ચાલીએ



## અષ્ટ પ્રકારી પૂજામાં જલસ્નાનાના વધારા

ઉપરાક્ત પ્રકરણમાં તેઓ જણાવે છે કે સોલમા હૈકા સુધીના સમયમાં નિત્યવ્નાન માત્ર વધ્યું કતું પણ તેની તે વખતે પૃથ્વમાં ગણના ન હતી...

भा वातनो रहोट आञारापहेशना नीचेना शण्हाथी थाय छे. भृङगारानीत नीरेण संग्नाप्याडगं जिनेशित । रूक्षीकृत्य सुवस्त्रेन. पूजां कुर्यात्ततोष्टधाम ।

તેમનો આ તુકો પણ કયાં સુધી ટકી શકે તેમ છે. વાંચકો પાછળ અપાયેલ આચાર્ય મવર શ્રી હરિભદ્રસૂરિજ, વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિજી તથા કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચદ્રાચાર્ય છે આદિ આચાર્યોના પ્રમાણથી નિત્યસ્નાન પૃજાઓમાં અતાવેલું છે તે સમઝ ગયા હશે તેથી અપ્ટપ્રકારી પૂજાઓમાં જલસ્નાનનો વધારા થયો જ નથી.

सोणभी सहीना श्री शानित्र सुंहर शिना आशा है। पहेश ' नो જે 'લોક પં. શ્રી કલ્યાણ વિજયજ એ ટાંક્યો છે તે (ભૂડગારાનીત નીરેણ) કલોક ગૃહ એત્ય અશ્રિત છે. છતાં તેનાથી એક વાત તો નિર્વિ વાદ સિધ્ધ થઇ જાય છે કે મલુની નિત્ય (સામાન્ય) ગ્નાન પૂજા દરેક પૂજાની મૂર્વમાં હતી. એટલે નિત્ય શનાનની ચર્ચા જે તેમણે અયોગ્ય રીતે ઉપાડી છે તે તો

આપોઆપ શમી જાય છે. ત્યારે ચારિત્રસું દરગણિ છએ સ્નાન કરાવી. અંગ લૂઇને પછી અષ્ટપ્રકારી પૂજા કરવાનું જે વિધાન કર્યું છે અને તેમાં છેલ્લી જે જલપૃજા બતાવી છે તેનું સમાધાની અમે આગળ કરેલ છે કે આવાં જલપાત્રા પણ અભિષેક માટે જ હોય છે. ખ કી અષ્ટધા એ સામાન્ય ઉલ્લેખ છે સ્નાન કરીને પૂજા કરવાનું કહ્યું છે. માટે અષ્ટધાને ઠેકાણે સપ્તધા પાઠની આપતિ આવે આવી વાતો શ્રંથશેલીના જ્ઞાનના અભાવથી પેદા થાય છે. અહિં 'અષ્ટધા 'નો અર્થ 'પંચધા કે 'એકવિ શતિધા' નહિ એટલો જ કરવાનો છે

વાદિવેતાલ શ્રી શાંતિસુરી ધર છ એ અ ગપૂજામાં કે જે આઠ પ્રકારા ખતાવ્યાં છે તેમાં સ્નપનપુજા પ્રથમ જ ખતાવી છે માટે 'જલસ્નાનાનો વધારે થયો નથી તેમાં જલસ્તાન તો હતું જ

ગમે તેટલાં પ્રકારાવાળી પૂજ દ્રોય પણ તેની પૂર્વમાં નિત્યરનાન પૂજારપે હતું જ એ વાત સારી રાતે સિદ્ધ થઇ જાય છે. માટે અધ્ટાપચારી પૂજામાં જલપાત્રને આઠમી પૂજા તરીકે અતાવવામાં આવી હોય તેથી નિત્યસ્નાન એ જલપૂજા નથી એ તો કોઇ પણ પ્રકારે સિદ્ધ થઈ શકતું નથી-જો રનાનને પૂજા કહેવામાં આવતી ન હોત તો અંગપૂજામાં તથા સત્તર લેદી, એક્વીશપ્રકારી તથા સર્વો પચારી પૂજામાં રતાનને પૂજાના પ્રકારામાં કેવી રીતે ગણી શકૃષ્ય ! માટે સ્તાનની પૂજામાં ગણના ન હતી' આ કથન અચુકત છે.

વળી એ જ ગ્રાથકાર ચારિત્ર સુંદરગણિ આચારાપરેશના ૨૧ પ્રકારી પૃજાના પદ્યમાં રનાનને પણ પૃજારપે ગણે છે માટે સોલમી સદીમાં રનાનની પૃજામાં ગણના ન હતી' આ કથન કોઇ પણ પ્રમાણધી સિધ્ધ થઇ શકતું નથી

પૃ. ૪૧ ઘી ૪૨ માં લેખકશ્રીએ નિત્યસ્તાનને અસિદ્ધ કરવા જે પ્રયત્ન કર્યો છે તે ખરાખર નથી કેમકે નિત્યસ્તાન એ સામાન્ય વિધિ છે અને માસિક રનાન એ વિશેષવિધિ છે માટે નિત્ય રનાનમાં માસિક રનાન અંતર્ગત હોવા છતાં તે રનાન ક્યારે કરવું એ વિધિ પ્રાપ્ત થતો ન હોવાથી આ માસિક રનાનોનું વિધાન સફળ છે વ્યર્થ નથી. માટે માસિક સ્તાનનો વિધિ તે આચાર્ય-પ્રવરોએ આવશ્યક સમજને જ દર્શાવ્યો છે. પં. કલ્યાણવિજયજ આગળ જણાવે છે કે:—

"વળી <sup>શ્રા</sup>ધ્ધવિધિ કોંસુદીમાં જક્રસ્તાન જ્ન જક્રપાત્ર ભાને ગણ**માં છે** પણ જક્રસ્તાનને પૂજામાં ગણ્યુ' નથી. — પ્ર-ઠક;ૃતે પણ બરાબર વથી.

કેમ કે શ્રદ્ધવિધિમાં નિત્યરનાનને અંગપૂજામાં ગણાવ્યું છે. જ્યારે જલપૂજાને નૈવેદા પૂજામાં જણાવ્યું છે. એટલે બંને પૂજાઓજ છે પણ એક પૂજારૂપ છે અને બીજી પૂજા નથી આવું કથન તો શંખને પીળો કહેવા બરાબર છે.

આ પ્રમાણે જક્ષરનાન એ પર્વંગત નહિ પણ નિત્ય હતું તે વિચારી ગયા છીએ. પં શ્રી કલ્યાણવિજય &ને કર્તવ્ય રૂપે નિત્યરનાન પર્વગત જ હતુ એ કલ્પનાના ક્ણગો નિર્મૂળ રીતે ઉગેલો છે તે આપણે જોઇ ગયા છીએ.

#### આભૂત્રણ પૂજાની પ્રાચીતના

પણ તેમને તો આ પોતાના કાલ્પનિક ક્ણુગામાંથી બીજો ક્ણુગો ઉગાડયો છે અને આભરણપૂત્ત પણ નિત્યત્નાનની સાથે પાછળથી જ અનિશય પ્રચલિત થયેલી માને છે. જવાભિગમાદિ આગમાના પાઠમાં આભરણપૂત્ત સ્પષ્ટ દીવા જેવી દેખાય છે તે ભૂલવા જેવું નથી.

वती को ज वात वाहिवेतात रांति पूरी धरेल भहाराज्ञृत केत्वव देन भहासाध्यमां उहें छ "भुवणे वि सुंदरं जं, बत्थाहरणाइ वत्यु संभवइ। तं मणसा सपाडई, जिमिम एगम्मथिरिचतो ॥ २१०॥ निच्चं चय समुना, तहिव हु एसा न तीरए काउं। तहाव अणुचिहिअच्वा, अक्खइ दीवाइ दाणेण ॥ २१६॥

ભાવાર્થ: — ભુવનમાં વસા, આભરણ આદિ જે સુંદર વસ્તુઓ સંભવિત હોય તે તે વસ્તુઓને મનથી એકાશ્ર સ્થિર ચિત્તવાળો જિનેશ્વરને વિષે સંપાદિત કરે. ૨૧૫. જો વસ્ત્ર અને આભરણ વડે હંમેશાં પૂજા કરવાની શક્તિ ધરાવતો ન હોય તાે અક્ષત અને દીપકાદિના દાન વડે તાે જરૂર આ પૂજા કરવી જોઇએ – ૨૧૬

આ પાઠથી નિત્ય આભરણ પૃજા સિ<sup>ક્</sup>ધ થાય છે તેમજ તેજ ગ્ર**ંથમાં** —

## ता पुष्फगंध भूसण-विचित्तवत्थेहिं पूर्यणं निच्चं। जह रेहई तह सम्मं कायव्वं सुद्धचित्तेहिं॥१४४।।

આમાં સ્પષ્ટપણે હંમેશાં આભૂષણપૃજા કરવાનું ફરમાન છે. જલસ્નાન નિત્ય હેાવા છતાં જલસ્નાનને પર્વગત માની અને આના દૃષ્ટાંતથી આભરણ પૃજાને પર્વગત હોવાનું સિધ્ધ કરવા મથી રહયાં છે. તે કેવલ તેઓ બ્રીની બ્રાન્તિ જ છે.

આ ઉપપ્રકરણ બાદ 'વત્યુજીઅલંં 'ચકખુ જીઅલં' ઉપપ્રકરણ રચ્યું. તેઓના મત પ્રમાણે વત્યુજીઅલ**ં શ**ષ્ષ્દ ભૃલથી ચકખુ જીઅલં વંચાયા છે. તેમ કહે છે તેઓ જણાવે છે. પૃ. ૪૬

આ વાતમાં તેમની થોડી અસત્યતા છે. ઉપાધ્યાય સકલચ દ્રજીની પૂજા તેમણે વાંચી નથી લાગતી. તેઓ ખુદ જ લખે છે કે:

અથવા પાઠાંતરે ત્રીછ પૂજામાં ભુવન વિરોચન જિનપ આગે, દેવ ચીવર સમ વસ્ત્ર યુગ પૂજતાં. સકળ સુખ સ્વામિની લીલ માગે.

વળી આ પૂર્ભના મંત્ર પણ સ્પષ્ટ રીતે વસ્ત્રચુગલની વાત કરે છે.

व्यूतं शशांकस्य मरीचिभि कि दिव्यांशुक दबतीव चारु। युक्त्या निवेशयोभयपार्श्व-मैंद्र, पूजां जिनेंद्रोऽस्याकरोत् तृतीया।

**આમ સકલચંદ્રજી એ** ચક્ખુ જુઅલ વાળી ગા**યા**નું પા**માહ્ય માની લીધું તે** વાત ખોટી છ પોતાની પાસે જ 'વત્શુ જુઅલ'' તેવો પાઠાંતર સ્પષ્ટ રીતે હતા. વળી તે**મણે મ**ંત્રર**પ રલો**ક <mark>ખનાવ્યે</mark>ા છે તેમાં વસ્ત્રયુગલની જ વાત લખી છે.

આગળ ઉપર તેઓએ આભરણ પૂજાની અને તે સાથે ભ<mark>ગવાનની પણ મશ્કરી થાય તેવાં કેટલાંય કડવાં વચનો</mark> લખ્યાં છે અમે તે અશ્રવણીય, અપઠનીય વચનોને અહિ ન લખતાં તેમણે આભરણપૂજા સામે જે શાસ્ત્રીય રીતે વાંધો ઉઠાવવાની હિ'મત કરી છે તેનો જ જવાબ આપીશું તેઓ પાતાની રીતે શાસ્ત્રીય વાંધો ઊભા કરતાં જણાવે છે ક્રે—

પણ સાથે જ હંમશા લગવાન ઉપર આંગીએા તથા આભુષણા રાખતાં ચૈત્યવ દન કરનારો પે ડેમ્થ. પદસ્થ તથા રૂપરહિતલ આ ત્રણ અવસ્થાઓની ભાવતા કેરી રીને કરવી ? એ સુખ્ય પ્રશ્ત <sup>જ પસ્</sup>થત -- y. vo થાય 🙀.

#### તિત્યસ્નાનથી અવસ્થાએા ભાવનામાં **અ**વિરોધ:

આ તેમનો વાંધો તદ્દન ગેરવ્યાજબી છે. આપણાથી ત્રણેય અવસ્થાઓ એકી સાથે ભાવી શકાય — કલ્પના કરી શકાય તેમ તો છે જ નહિ ત્યારે આ ત્રણે અવસ્થાઓ ભાવવી એ ભાવપૂજા છે અને આ ભાવપૂજા પરિકર સહિત જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમા હોય ત્યારે જ ભાવી શકાય છે અને પરિકર હોય તો પછી પરિકરમાં જ ત્રણે અવસ્થાઓ આપણે ભાવી શકીએ છીએ મૂલનાય ક ભગવાનની આંગી હોય તો પણ વાંધો આવતો નથી. એ વાત પં. શ્રી કલ્વાણવિજય છેને પણ માનવી જ પહેશે કેમ કે— તઓ પંચોપચારી પૂજા તો નિત્યની જ માને છે! અને નિત્ય પંચોપચારી પૂજામાં માલ્યપૂજા છે. એટલે પોતાના મતે જ પોતાને ત્રણ અવશ્યાની ભાવના ભાવવી મુશ્કેલ થઇ જશે માટે તેવા સમયે પરિકરમાં જ ત્રણ અવશ્યાની ભાવના ભાવી લેવાની હોવાથી વાંધો આવશે નહિ.

#### પ્ર. પરિકરમાં ત્રણ અવસ્થા કેવી રીતે ભાવવી ?

જ. પરિકરમાં ત્રણ અવસ્થા નીચે બતાવેલી રીતે ભાવી શકાય છે. પરિકરમાં કળશધારી હોવાથી જન્માત્રસ્થા વિચારવી. ઢાથમાં પુષ્પોની માળાવાળા જે માલાધારક દેવે: કાતરેલા હોય છે તે જેઇને ભગવાનની રાજ**યા ૧સ્થા** ભાવવી અને પરિકરમાં શ્રી જિનમૃર્તિનું મુખ મસ્તક વિગેરે કેશ વિનાનું હોય છે તે જોઇને શ્રમણાવસ્થાનું ધ્યાન કરવું ( આ છકાન્ય અવસ્થાના ત્રણ પ્રકારા થયાં.) પરિકરના ઉપરના ભાગમાં કળશની અંને આજુએ કોતરેલી પત્રોની હાર હોય છે. તેનાથી અશાક્રિક્ષ માલાધારી દેવોના હાથમાં રહેલાં પુષ્પોથી પુષ્પષ્ટિ, બે આજુએ હાથમાં વીણા વાંસળીધારી દેવો કોતરેલા હોય છે તેનાથી દિવ્યધ્વનિ વિગેરે આ પ્રમાણે આઠ પ્રાતિહાયો ધી ભગવાનની કે હય અવ શા વિચારવી. તેમજ મૂર્તિનું પદ્માસન કે બે બાજુમાં ઊલેલાં પ્રતિમાની કાઉરસગ્ગમુદ્રાને જોઇને સિધ્ધાવમ્થા ધ્યાવવી.

આમ આ ત્રણેય અવસ્થાઓ જ્યારે પણ ભાવવી હાય ત્યારે ભાવી શકાય છે. માટે ત્રણ અવસ્થાએાનું શું આ પ્રશ્ન પણ ટકી શક્તો નથી પણ તેઓ તો ઉલ્ટી ગંગા વહાવી કહી રહ્યા છે કે—

## પણ નિત્ય-સ્તાન વિલેપનના દુઃખે પરિકરો ઊઠયાં - પૃ. ૫૦

આ વાત ખરાખર નથી. આજે પણ પરિકરાે છે પણ અધી મૂર્તિઓ પરિકરપૂર્વક જ હોવી જોઈએ તેવું નથી તે વાતનો પણ સાથે ખ્યાલ રાખવો જોઈએ.

એટલે ત્યાં ત્રણેય અવસ્થા ભાવવી હોય તો જે મૂર્તિ પરિકરવાળી નથી, ત્યાં તો નિત્યસ્નાન થતું ત્યારે જન્માવસ્થા, મુકુટ વગરે હોય ત્યારે શાળવાવસ્થા, આંગી રચી હાય ત્યારે સમવસરણસ્થ ભગવાનના સ્મરણ દ્વારા કેવલી અવસ્થા

અને પર્ય<sup>ડ</sup> કાસનસ્થ ભગવાનથી સ્ત્રિ**દેધાવસ્થા**. આ પ્રમાણે પરિકર રહિત ભગવાનની મૃતિ હોય ત્યાં પણ ત્રણ અવસ્થાઓ ધ્યાઇ શકાય છે વાદિવેતા**લ શ્રી** શાંતિસૂરિજીએ તો ત્રણ અવય્થાએા પ્યાવવાનું પરિકરવાળી મૂર્તિ આશ્રિત જણાવ્યું છે તેથી તેઓશ્રીએ પરિકરમાં ત્રણ અવશ્યાઓ સૂચવી છે.

વળી તેઓ આગળ શ્રમણ અવસ્થાસ્થક નિષ્કેશ મસ્તક રહ્યાં તેમાં મસ્તક તો સદાય સુકૃઢથી હાંક્યું જ હોય અને મુખપણ કું &લાદિકે અલ કૃત એટલે શ્રમણભાવ તો નહિં પણ રાજ્યગાદીએ બેઠેલી કોઇ ચુવતિરા**ણીની સાવના તો જરૂર કરાવે−**પૃ. પ૦, પ**ં૧**૭

આ પ્રમાણે લખવું તે ખરાબર નથી. કારણ કે મુકુટ વગર પણ અ**મુક** કાળ નિષ્કેશ મસ્તક દ્વારા શ્રમણ અવસ્થા ઘ્યાઇ <mark>શકાય છે. કેમ કે સર્વદા મુકુટથી અલંકૃત ભગવાન</mark> હોતાં નથી. તેવી જ રીતે કુંડલ પણ સર્વોકાળ હોવાથી શ્રમણાવરથા ભાવવામાં વાંધો આવતો નથી. જે કાળમાં કુંડલ અને મુક્કટ હોય તે કાળમાં તેમની રાજ્યાવસ્થા ધ્યાઇ શકાય છે. વધારે તેમના હુદયની કુટિલતા તો તેમણે ભગવાનને આભૂષણે! દ્વારા ચુવતિ-રાણી જેવા અશ્લીલ શખ્દોથી નવાજયાં તેનાથી સમજી શકાય તેમ છે. શું આભ્ષ્યણોથી રાજાની ઉપમા આપવામાં કંઈ વાંધો &તો ? કે ચુવતિ રાણીની ઉપમા આપવા તૈયાર થયા.

ખરેખર તેઓ શ્રીના અંતરમાં નિત્યશ્નાન પ્રત્યે રહેલો દ્વેષ**ભાવજ તેમની પાસે આમ** અયોગ્ય લખાવી રહયો છે. શાસનદેવ તેમને ભગવાનની આવી મહાન આશાતનાધી **ખચવાની સદ્**બુદ્ધિ આપે!

પણ ખરી ભૂલ તો તેમણે પોતે જ પોતાના મ'તવ્ય પર કુહાડો મારવા જેવી કરી છે. જયારે ત્રણેય અવસ્થા ભાવવાનું વિધાન રોજ વંદના સમયે છે. તો પછી રોજ આભરણ પૂજા સિધ્ધ ન થઇ! પણ રોજ આભરણ પૂન્નની આ વાત પણ પં. કલ્યાણ વિજયજના ધ્યાનમાં નથી આવી.

પૃ. ૫૧ માં – 'સત્ત**રમી** શતાબ્રિકની પૂ**જા** પહિત્ત ' આ નામના પ્રકરણમાં તેઓ જે લખે છે તેના જવાબ આપણે આપી ચૂકયા છીએ છતાં તેઓ—'**સત્તરમી** સદીથી અષ્દપ્રકારી પૂજામાં અ તિમ જલપુજા હતી તે કડાવીને સ્તાનન જ જલપૂજા માની લેવામાં આવી.

્રિયુ. પર્વ, ૧૫

આવું જે લખે 🕏 તે તેએ જાણી ખુઝીને લખી રહયાં છે કેમ કે પાછળ પૃ. ૪૨માં પોતે જ —

'પંદરમા સૈકામાં નિત્યરનાન સાવ'ત્રિક નિયમિત યઈ ગયું છે'

શ્રાદ્ધવિધિ જે સોળમા સૈકાના પૂર્વ ચરણમાં અનેલી છે તેમાં સ્પષ્ટતયા જલપૂજા અતાવી છે એમનાંથી પણ પૂર્વના આ આચાય શ્રી ઉમાસ્વાતિ વાચક છે પણ એકવીશપ્રકારી પૂજામાં સનાન પૂજા અતાવી છે. અને વાદિ વેતાલ શાંતિ સ્ફિરિ એ તો અષ્ટપ્રકારી પૂજામાં પ્રથમ રનાન પૂજા અતાવી છે તેથી અષ્ટપ્રકારી પૂજામાં જલપૂજા સત્તરમી સદીથી શરૂ થઈ આ વાત એમનાં જેવા ઇતિહાસવેત્તા માટે કેટલી અધી અયોગ્ય છે?

આ અધાં પ્રમાણો હોવા ઉપરાંત વાંચકોને વધુ ખ્યાલ આવે તે માટે શ્રી મહાનિશિથ સૂત્રનો પાઠ મુકું છું. મહાનિશિથ સૂત્રના ત્રીન્ન અધ્યયનમાં આ પ્રમાણે પાઠ છે:

### જગપૂજાની અષ્ટપ્રકારીમાં ગણુના:

' अग्हिताणं भगवताणं गंध मल्ले-पईव संमज्जणं उवलेवण वित्थिण्णविल वन्थ - धूवाईहिं पूआ सक्कारेहिं पइदिणमब्भचणं पकुव्वाणा तित्थुव्वणं करामो त्ति '

આ પાઠમાં 'સંમજ્જણ' પૃજા અતાવી છે સંમજજણ' એટલે રનાન થાય છે આ સુત્રમાં સ્તાનને પૂજા જણાવી રહયાં છે એટલે જલપૂજાની સત્તરમી સદીમાં અષ્ટપ્રકારીમાં ગણના થઇ આમ કહેવું વિપરીત કથન છે

**આ બધાં પાઠો ઉપરથી આપણે હવે સુનિ**શ્ચિત થઈ ગયા છીએ કે શ્રદ્ધાળુ અને ભાવિક શ્રાવક ગણ માટે પ્રભુની પંચાપચારી અષ્ટોપચારી કે સર્વાપચારી પૂજાઓ જ્યારથી પૂજ્ય છે ત્યારથી, ચાલુ જ છે અને એના પરિણામે અનેક આત્માન્ એનએ સમ્યકત્ત્વને નિર્મલ કચુ' અને સમક્તિ નહિ પામેલા આત્માઓને બોધિબીજનો લાભ થયો છે. એટલે પ્રભુની જાથી નુકશાન કોઈ કાળમાં કોઈપણ ક્ષેત્રમાં કોઇપણ આત્માને થયું નથી, થતું નથી અને થશે પણ નહિં. તેથી પ્રભુની પૂજા પ્રાવકોએ થઇ શકે તેમ હોય તો નિત્ય કરવી એઇએ અને ન થઇ શકે તેમ હેય તો પણ પૂજા કરવાના પરિણામને છોડવા જોઈએ નહિ.

#### पूव'पर'परानुं सातत्य

નિત્યગ્નાન એ પશપૂર્વથી ચાલી આવતી મહારાધના છે છતાં ય તે પાછળથી થઇ છે તેમ કહેવાનો વિક્લ પ્રયાસ કરી પં. કલ્યાણવિજય મ. હવે જે પરિવર્તાન વાસ્તવિક રીતે નથી થયું તેને વાસ્તવિક માનીને પરિવર્તાનનાં પરિણામો, નામના પ્રકરણમાં નિત્યસ્નાન પર દોષતો ટોપલો ઢાલવતાં કહે છે:

તેરમા અને ચૌદમાં સૈકાથી જયારે નિત્યસ્નાન વિલેપનના રૂપમાં તે પ્રચલિત થઈ ત્યારથી સોલમી સદી સુધીમાં અનેક અનિષ્ઠ પરિણામો ઉપભવ્યાં છે.

આ લખાણ તદ્દન જીઠું છે. નિત્યરનાન વિલેપનપૂજાએ કોઇ અનિષ્ટને જન્મ આપ્યો નથી પણ એણે ઇષ્ટ એવાં સમકિતનું અર્પણ કર્યું છે.

હવે આપણે તેમણે પેઃતાની દૃષ્ટિએ નિત્યસ્નાન વિલેપનથી જે અનિષ્ટો ખતાવ્યા છે તેના વિચાર કરીએ.

ભગવાનને સ્નાન કરાવવામાં આવતું તેમાં બે પ્રકારો છે એક સામાન્ય રનાન ખીજાં વિશિષ્ટ રનાન. વિશિષ્ટ સ્નાન ત્યારે કરાવાનું હોય છે કે જ્યારે ગીત અને વાજિંતનો સંયોગ દોય

## घयदुद्धद्हियगंधो - द्याइण्हाणं पभावणाजणणं । सइ गीयई वाइमाइमंजीगे कुणइ पव्वेस ।। २०२ ।

પ્રભાવનાનું જનક 'ધી કૂધ દહિં અને ગંધોદપ્રદિતું સ્નાન ગીત વાજીંત્ર વગેરેની સામગ્રી હોય તેા પવ<sup>\*</sup> તિથિમાં કરવું. આવાં સ્નાના જયારે કરવાં હોય ત્યારે એની પૂર્વમાં તૈયારીઓ કરવી પડે પણ હું મેશા રનાન કરવાનું હોય તેમાં વળી પૂર્વમાં તૈયારીઓની જરૂર ક્યાંથી હાેય ?

સ્નાનવિલેપનથી અનિષ્ઠ પરિજ્ઞામો આવ્યા નથી આવતા નથી તેની સાબિતિઓ

આજે પણ ખુકુત સ્નાત્રાદિ પૂજાઓ હોય છે ત્યારે પૂર્વ તૈયારીઓ કરી વિશિષ્ટ સ્નાન કરાવામાં આવે છે માટે એમના અનિષ્ટ પરિણામ ખતાવવાના પ્રયાસ નિષ્ફળ જ છે. બીજા મદામાં તેઓ લખે છે કે—

સાદું વિલેપન પશુ મોઘું પડતાં નવાંગ તિલકોમાં સમાવલું પડ્યું. — પૃત્પર

આ વાત પણ તદ્દન ખોટી છે નવાંગ તિલક પૂર્વથી ચાલ્યાં આવે છે. એ સિધ્ધ કરી ગયા છીએ. વિશેષમાં - ચતુદ શ પૂર્વધર શ્રુત કેવલી શ્રી ભદ્રભાહુરવા મિજ પૂજા પંચાશિકામાં લખે છે કે.

#### न्हवणे पच्छा तिलयं नव अंगम्मि य तेरसे ठाणे।

સારાંશ કે રનાનપૂજા કર્યા પછી પ્રભુના નવ અંગે અને તેર સ્થાને તિલક કરે. આ પાઠ પરાપૂર્વથી નવ અંગે અને તેર સ્થાને પૂજા કરવાનું સિધ્ધ કરી આપે છે. તેથી નવાંગ તિલકમાં સમાવવું પઠયું. આ કથન ઉપજાવી કાઢેલું છે.

#### ત્રીજા સુદ્દામાં —

રનાન એ જન્મ કાલમાં ઈન્દ્રો દ્વારા થયેલ જન્મા-ભિષેકનું પ્રતીક મણાતું. એના પ્રસંગે સેંક્ડા સાધુ સાધ્વી અને હજરા ગહસ્થા સેંકડા કેશાથી ખેંચાઈને દરા'નાથે આવતાં. — પૃ. પર

આ વાત ખરાખર છે તેમજ આચરણીય અને અનુમાન્દનીય છે અને એને જ કારણે આજે પણ તેના પ્રતીકરપે શ્રી શાંતિરનાત્ર વગેરે મહોત્સવોમાં ગામેગામ નિમંત્રણ અપાય છે અને હજારાની માનવ મેદની એકઠી થાય છે. આવે મહાત્સવો કદાચિત હોય છે તેથી ભક્તિમાં ઉભરાતું મન હંમેશા ભક્તિ ભાવથી આવી સાદી પૂજા કરે અને એવા કદાચિતક સુઅવસરની શહ જાએ તેમાં વાંધો શો છે એ સમજાતું નથી.

નિત્યસ્નાન પૂન્નના પરિણામોના ચાથા મુદ્દા જણાવતાં કહે છે કે

ાનિત્યપ્રક્ષાલન અને તિલકની \$પાધિ વધતાં તેવાં મંગલ ગહચૈત્યા (ઘર મંદિરો)ના •યવહાર આજે નામશેષ થઈ ગયા છે — પૃ પર

આના વિષે અમે આગળ કંઇક જણાવી ગયાં છીએ. ગૃહમં દિર નામશેષ થવામાં તેમના સિવાય કાેઈને પ્રક્ષાલ અને તિલક ઉપાધિ લાગી નથી. હા, સંસારી જીવોની આર્થિક લીષણતા વધી. શ્રીમંતા ધર્મથી દૂર થતાં ગયાં, ધર્મના રાગ કાલના દુષ્પરિણામે કંઇક મોળો પડવા માંડયા, અસ્થિરનિવાસ અને રહેઠાણની વિષમતા આ બધાંથી ગૃહચૈત્યા એાછાં થયાં છે પણ આશ્ચર્ય તાે એ કે તેઓ નિત્યપૃજન અને વિલેપન નિત્ય ન કરવાના ઉપદેશ કરીને પણ ગૃહચૈત્યાની એક પણ સંખ્યા વધારી શક્યા હાેય તેમ જાણ્યું નથી. માટે મૂલ કારણ કાેઇક જાદું જ છે.

તેમના પાંચમા મુદ્દદામાં તેઓ જણાવે છે કે —

## અને કાર્યા નિત્ય રનાનની પાછળ વધ્યાં એટલે પગારદાર નાેકરા રાખવાની આવશ્યકતા ઊભી થઈ.

આ વાત બેહુદી છે સાચું કારણ તા ભકિત ભાવનાની ખામી જ છે. જે ક્ષેત્રના શ્રાવકામાં લક્તિભાવના કાયમ રહી છે તેવાં સ્થળે શ્રાવકા-શ્રાવિકાઓ પગારદારા પાસે કામ નહીં કરાવતાં સ્વયં સેવા ઉઠાવતાં આજે પણ નજરે પહે છે. ખં**ભાત** વિગેરે ગામાે અનેક દેરાસરા અવાં છે કે જેની સેવા **શાવકોનું મંડળ** ઉઠાવે છે પણ પગારદાર ગોડીએ<sub>ન</sub> રાખતાં નથી. માત્ર જેઓએ અવળુ અવળુ લખીને જેઓની શ્રહા ઉઠાવી દીધી હેાય તેઓ પગારદાર પાસે કામ લેતાં થયાં હાેય તેથી નિત્યસ્ના<sup>ન</sup>ને કારણ માનવું અનુચિત છે.

છઠ્ઠા મુદ્રદામાં તેઓ પરિકરની અલ્પતામાં નિત્યસ્નાત્રને આગળ કરે છે તે પણ ખોડુ છે. એમાં કારણ તા પરિકર સહિતજ મૃતિ એ હોવી જોઇએ તેવા પ્રકારના નિયમના અભાવ છે વળી —

परिष्या प्रे पूज इरनार तेमक शैत्यव इन इरनार ने અવસ્થાઓની સાવનાનાં પ્રતીકા ખલાસ થયાં.

- y. 48. 4. 8

આ લખાણ બરાબર નથી. કેમ કે પરિકર ન હાય તા પણ અવસ્થાએ જ ભાવનાનાં પ્રતીક હાેઇ શકે 🕏 તે આપણે વિચારી ગયાં છીએ.

સાતમા મુદ્દદામાં તેઓ

" પ્રતિવર્ષ કેટલીએ પાષાભુની પ્રતિમાએ પખાલ કરનારાઓની અસાવધાનીથી દૂડીને બેકાર થાય છે. ઈત્થાદિ લખે છે. — પૃ. ૫૪, ૫.૮

પણ અહિંતે ગેરાશું ખાઇ ગયાં છે તેમને પ્રતિમાશ ખંદત થાય છે. તે માટે નિત્ય રનાનનું કારણ અતાવલું હતું પણ હૈયાંની વાત હોઠે આવી ગઈ તેઓ પોતે જ પખાલ કરનારની અસાવધાનીને તે માટે જ્વાબદાર ગણે છે. પણ તેમના હૃદયમાં પર્વગત તરીકે રનાનપૂજાનું થાંડુંય અહુમાન હોત તો પ્રતિમાજી માકે 'ફરીને બેકાર થઇ જાય છે" આવો હૃદયની અને શખ્દની એકારી દર્શાવતો શખ્દન લખ્યો હોત.

એટલે તેમને પોતાને પણ ખાત્રી છે કે - મૂર્તિ ઓના ખ હિત થવામાં પખાલ કરનારની પણ પખાલ કરનારની અસાવધાની જ કારણ છે. જે પાષાણની મૂર્તિ ઓને જલસ્તાનથી નુકશાન થતું હોત તો શાસકારાએ જે મૃષ્મય મૂર્તિ ઓના સ્નાનનો નિષેષ કર્યો તેમ પાષાણાદિની મૂર્તિ ઓનાં પણ સ્નાનનો નિષેષ કરત.

એટલે તેમનો સાતમો મુદ્દો તેમનાં જ લખાણથી! પોતાની વિરુદ્ધ માન્યતાને સિધ્ધ કરવામાં સમર્થ અની જાય છે સૌરાષ્ટ્રદેશમાં શ્રી અજારા પાર્શ્વનાથ ભગવાનની મૂર્તિ શ્રી ધનેશ્વર સૂરિ મહારાજ પાતે રચેલા શત્રું જય મહાત્મ્યમાં લાખો વધો પૂર્વની છે, એમ જણાવે છે. અને તેની પૂજા દેવોએ કરી છે. આ મૂર્તિની પૂજા નિત્ય થવા છતાં હજી કાયમ છે.

શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પ્રતિમા પણ નિત્યસ્નાન વિલેપન આદિ થતું હોવા છતાં કાયમ છે.

આખરે પ**ં. શ્રી** કલ્યાણવિજયજી ગભરાટ વ્યક્ત કરતાં જણાવે છે કે:—

"વર્તમાન પૂજા પધ્ધતિ સુંદર પ્રાચીન પ્રતિમાએ ને કર્યા સુધી ચૈત્યાલયામાં **રહેવા દે**શે એ કહેવું સુશ્કેલ છે"

આ તેમનુ લખાણ નવું જે છે. મૃતિ ઓના નિત્ય રનાન વિલેપન આદિ પૂજા પ્રકારાથી મૃતિ ઓ ખંડિત થઇ જતી તો કોઈ પણ શ્રંથમાં નિત્યસ્નાન વિલેપન પૂજાનો નિષેધ જરૂર આપ્યો હોત ? પણ કોઇ શ્રંથકારે કાઇપણ શ્રંથમાં નિત્ય-સ્નાન વિલેપન પૂજાનો નિષેધ કર્યો નથી અલ્કે નિત્ય-સ્નાન વિલેપનપૂજાના વિધિ જ અતાવ્યો છે.

હા, જો તેઓને અત્યારે વાળાકું ચીનો પ્રયોગ અયોગ્ય રીતે જણાતો હોય તો તેના માટે અવશ્ય ઉપદેશ આપે અને આજની ખનતી પંચધાતુની પ્રતિમાંઓમાં ઉંચી ધાતુઓનું પ્રમાણ વધારવાનો ઉપદેશ આપે તો ખરેખ**ર** યોગ્ય **થશે.** તેમને ગભરાવવાનુ**ં** કોઇ કા**ર**ણ નહીં રહે, સ્નાન-વિલેપન પૂજા પણ ચાલ રહેશે અને શાસનનો ઇતિહાસ આગળ વધશે.

લો કાશાહનાં મતમાં જનસમુદ્ધ કેવી રીતે ભળ્યો. તે મૂર્તિ પુજકોની જાણમાં હોવા છતાં પં. શ્રી કલ્યાણવિજયજીના કહેવા પ્રમાણે "ધનિકોની પૂજાની અતિપ્રવૃત્તિ એ કારણ. ભૂત હતી કે કેમ " તે મુદ્દાનો વિચાર કરીએ:-

મળી શકતા ઇતિહાસ દ્વારા એમ સાબિત થાય છે કે લો'કા-શાહના સમય દરમ્યાન જૈન સમાજની એવી કોઇ પરિસ્થિતિ હતી ક્કે જેથી તેૌસમયે જૈન સમાજમાં કાેઈપણ પ્રકા**ર**ના પરિવત<sup>્ત</sup>ની આવશ્યકતા હોય અને જો હોત તો તે સમયે વિઘમાન ધુર ધર પ્રભાવશાલી જૈનાચાર્યોએ પ**ંશ્રી** કલ્યાણવિજયજીના મતે કહેવાતા અસંતોષનું તત્કાલીન જૈન સમાજમાંથી નિરસન કચું જ હોત! પર તુ તેવા કોઇ પણ પ્રમાણો ઉપલબ્ધ નથી. આ ઉપરાંત લો કાશાહ પછીના પ્રામાણિક ઈ તિહાસ ૨૫% બતાવે 🖻 કે eો કાશાહના સમય પછી મંદિર અને મૂર્તિ નિર્માણની પ્રવૃત્તિ માલવત્તર અની.

"લાંકાશાહે ધનિકોની પૂજાની અતિપ્રવૃત્તિથી ઉભગી ગયેલા લોકોતું નેતૃત્વ લીધું "

આ પ્રમાણે લેખક શ્રી જણાવે છે તે પ્રમાણોથી અસત્ય સિધ્ધ થાય છે. હવે છેલ્લે છેલ્લું તોહમતનામું સ્નાન અને વિલેપન પૂજા પર મૂર્તિ પૂજાના વિરોધના કારણકર્પ મુક્તાં કહે છે કે—

"પણ સાધારણ જનતાનો ઘણો ભાગ આ ધનવાનોની અતિપ્રવૃત્તિથી ઉમગી ગયા હતો અને માં યોમવશ તેવાજ સમયમાં હોંકાશાહે સાહસ કરી તેવા હોકોનું નેતૃત્વ સ્વીક્કારીને મૃતિ'પૃજ સામે માશું ઉચક્યું.

અમારા નમ્ર મત પ્ર<sub>મા</sub>ણે બારમા સૈકામાં નિત્ય શ્નાન વિક્ષેપનતું જે આંદાલન જગ્યું હતું એતું સૌથી અનિષ્ટ પશિષ્ટ્રામ હતું.

એક ઇતિહાસના દેખક ન કહીએ તા પણ ડુંઇતિહાસના ત્રાણકાર કહેવડાવવાની ક્રએ પણ પં. કલ્યાણવિજય એ ગજબ બોટાળો કરી નાંખ્યા છે. રનાન અને વિલેપન પૂજામાં અન્ય પૂજાઓ કરતાં કઇ એવી વાત છે કે જે એકલી જ વિરાધનું કારણ અને.

લાંકાશાહના ઇતિહાસના કોઈ લેખકને યા ખુદ લાંકાશાહને પણ જેની ગ'ધ નથી આવી તેને પ' પ્રવર કેવી રીતે કારણ માને છે તે તો તેઓ જ સમજ શકે અહિં અમે લો કાશાહના ર્ધ તિહાસ પર વેધક પ્રકાશ પાથરતાં કેટલાંક પ્રમાણો ટાંકીએ છીએ.

#### પ**ં હાવ**ણ્ય**યમ્રમયજી** વિસં. ૧૫૪૩

ઉપા<sup>ક્</sup>યાય કેમલસંયમ વિક્રમ સં. ૧૫૭૮

' મતિ થોડી નઇ શ્રેષ્ડુ' જ્ઞાન મહિયલ વડું ન માને દાન । પોસહ પડિકકમણ પચ્ચખાણ, નહિ માને એ ઇસ્યો અજાણ | જિનપૂજા કરવા મતિ ટલી. અષ્ટાપદ ખહુતીર્થ વલી : નવિ માને પ્રતિમા પ્રસાદ, તે કુમતિ સિંઉ ફેવું વાદ ॥ (સિસ્કાંત ચોપાઇ જૈનસુગ વર્ષ પ અં ૧૦)

સંવત પંદર અઠ્ઠોતેર ઉજાણી લું કાે લહિઉ મૂલની ખાણી સાધુ નિંદા અહુનિશ કરઇ ધર્મ ધડા ખંધ હિલાઉ ધરઇ તેહુનઇ શિષ્ય મલીએા લખમસી જેહુની બુદ્ધિ હિયેથી ખસી ટાલઇ જિન્યતિમાન ઇ માન દયાદય કરી ટાલઇ દાન

પડિક્કમણા ન ઉટાવઈનામ બ્રેમે પડિયા ધણા તે ઇ ગ્રામ ॥

(મિહાંત ચોપાઇ જૈત્યુગ વર્ષ - પ. અંક ૧૦)

આ પ્રમાણોથી એ સિ<sup>ધ</sup>ધ થઇ જ્ય છે કે—લો કાશાહના મતપ્રચારમાં ધનિકની પૂજાની અતિપ્રવૃત્તિ લેશમાત્ર પણ કારણભૂત ન હતી.

કારણ તે વૃત્તિથી વિરોધ કર્યો હોત તો પં. કલ્યાણ વિજય છ જેવી અર્ધ સ્થાનકવાસી હિલચાલ જ કરી હોત અને માત્ર પૂજાના પ્રકારના જ વિરોધ કર્યો હોત પણ લો કાશાહે તો મૂર્તિ પૂજા આદિનો જ વિરોધ કર્યો છે. પં. કલ્યાણવિજય છ ને પણ એ સારી રીતે ખ્યાલ છે કે અન્નાન પ્રચૂર કાળમાં જે મલી ગયું તે ખરૂં પણ આજે ય સ્થાનકવાસી ભાઇએ તથા સાધુઓ સહ્દયતાથી સમગ્ર જિન્યૂજાને માને છે, સેવે છે. અને કર્ત વ્ય તરીકેનો ઉપદેશ આપતાં કદાચ અચકાય છે છતાંય નિષેધ કરવાની વાત તો હવે રહી જ નથી. માટે તેમને જ સમજવું જોઇએ કે એક અસમજનું આ પરિણામ હતું નહીં કે કોઇ નિત્ય સ્નાન અને વિલેપન પૂજાનું.

આથી અમે તેમનાં જેવા જ શખ્દામાં પરમ નમ્રતાપૂર્વ ક કહીએ છીએ કે પ. ક્રદ્યાણવિજયજના આ મત નિમ્ર્ળ કાલ્પનિક તેમજ સત્ય, તથ્ય, અને પ્રેય-શ્રેયમાર્ગથી વિરુષ્ધ છે.

"શ્રી જિનપૂજા પૃધ્ધતિ" માં પં. શ્રી કલ્યાણ-વિજયજી વિરૂધ્ધ નવીન અને પ્રાચીન આવા છે લેદે પાંડે છે તે ખોટા છે. અને ચાલુ પૂજ્ય હતિમાં કોઇ પણ પ્રકારે પરિવર્તન થયું નથી કે એનાથી કાંઇ અનિષ્ટ પરિણામો આવ્યા નથી આ વાત વાંચકોને સ્પષ્ટતયા ખ્યાલમાં આવી જ હશે.

અતે આ પુરિતકાનું મનન કરી શ્રદ્ધાળુ આત્માંઓ સ્થિર શહે અને વર્તમાન પૂજા પદ્ધતિ કે જે આગમિક અને પ્રાચીન જ છે તેમાં દિન પ્રતિ દિન ઉત્સાહિત અને.

## ઉપસંહાર

આ પ્રકરણમાં લેખક મહાશય પોતાની આ વાતને જાણે કોઇ મહાશ્રોધ યા વિજય<sup>રમ</sup>ારક તરીકે ખિ**રદાવી** રહયાં **છે** અને કહી રહ્યા છે.

" પૂજાતી નવી પધ્ધતિના અનિષ્ઠ પાંરણામોની બાબતમાં અમને (અમારે) બે શબ્દા લખવાં પડ્યાં છે. તે ક્રેટલાક ભાઈએાને અરૂચિકર લાગશે એ અધ સમજુએ છીએ પણ ઇતિહાસ લેખકના માર્ગમ. કૈતાવા પ્રસંગો તો આવવાનાં જ ખરો ઈતિહાસ લખવો અને સત્ય છુપાવલું એ બે વાતો એક સાથે થઈ શકતી નથી એટલે ઈતિહાસકારને માટે એ વસ્તુ અનિવા<sup>ય</sup>ે હતી!!

પૂ. **પદ - પ**ે. ૧૬

ઇતિહાસ લખવા સાચો ઇતિહાસ શોધી કાઢવો આ માનિવાર્ય ચીજ છે પર તુ સાચા ઇતિહાસના નામે પૂર્વાચાર્યીને ુાતાની અલ્પ મતિથી જોઈ અને અસં બદ્ધ પ્રલાપો કરવા આ એક્ષમ્ય ગુન્હો છે. આ ક્ષેત્રમાં પોતાની કલમ ચલાવીને તેમણે પોતાની **બુધ્ધ શકિતની સાથે શ્રધ્ધાનો પ**ણ વ્યય કર્યો છે. મમારા નમ્રમત પ્રમાણે શાસ્ત્ર નિરપેક્ષ પર પરા જ્ઞાન તથા યુરુગમ **શૃ**ન્ય 'ઈ તિ**હા**સકારાે' માટે ભવભ્રમણ અનિવાર્ય છે.

આજકાલના આ નવા પ્રવાહમાં પ્રવેશતા પહેલાં સાધુ ભગવંતો અને વિદ્વાનો વિચાર કરે સત્યની રજ્ઞાત કે ઇતિહાસની શોધખોળ માટે માત્ર છે ચાર શ્રંથનું જ્ઞાન નહીં પણ તલસ્પશી વિચારણા - મતત નિરાશ્રહતા અને એક સ નિષ્ક વિચારણા શૈલીની પણ આવશ્યકતા છે. લેખક મહોદયે આ ચીજો ગુમાવી દીધી હોય તેમ લાગે છે અ તે અમે અ તઃકરણપૂર્વં ક પ્રાર્થના કરીએ છીએ કે તેમના ક્ષયોપશમ નિર્મળ અને માક્ષસાધક ખના.

વાંચક ગણ જિનપૂજા પદ્ધતિની પ્રાચીનતા, પવિત્રતા, પારમાથિ કતા, પરમાન દતાના આ ગ્રાંથથી વિચાર કરીને શાંકાનાં જાળાંને આપટી નાંખી સ્વપરનું કલ્યાણ સાધે એજ ભાવના.



# શ્રી લબ્ધિ-વિક્રમસૂરીશ્વ**ર**છ સંસ્કૃતિ કેન્દ્ર

(૧૭૦ ને, ૩) ૬૧)

## પ્રકાશિત થયેલ પુસ્તકો

- ૧. આત્મ શંજન
- ર, લખ્ધિ પરિમલ
- 3. લિપ્ધિ અમીવર્ષો
- ૪. ભકતામર સાથ<sup>ે</sup> ગુજરાતી
- ,, ,, **હિન્દી** ч.
- €. મૂલમાત્ર ભાવાનુવાદ
- સંક્ષિ<sup>પ</sup>ત શ<sup>ુ</sup>દાર્થ **9**.
- ૮, દક્ષિણ ભારત મેં પુજમો કા પુનરાગમન
- ૯. સમ્યક દૃષ્ટિની સાધના
- ૧૦. જિનપુજા પદ્ધતિ પ્રતિકારિકા

#### હવે પછી પ્રમટ થનાર :

- ૧૧. વિક્રમ આંતર વૈભવ
- સિધ્ધ પદ વિવેગન 92.
- THE SPIRITUAL GUIDE

ज्ञाननी आशातना शी



આશીર્વાંદ દાતા :-

પૂ. આચાય દેવ શ્રીમદ્ વિજય જય તસ્રી ધરજ મ. તથા પૂ. આચાય દેવ શ્રીમદ્ વિજય નવીનસ્રી ધરજ મ.

प्रेर**ः**-

पू. भुनिशक शक्यश निक्यक भ.

મંત્રી શ્રી રાજેન્દ્ર એ. દલાલ ૪૦/બી, રામગોપાલ પેઠ સિકન્દ્રાખાદ (એ. પી.) પ્રકાશન વિભાગ શ્રી કસ્તુરચંદ્ર બી. કર્વેરી બિરલા પ્રેન્શન, બીજે માળે પ્રાથ<sup>ે</sup>ના સમાજ મુંબઇ નં. ૪૦૦૦૦૪

सहस्य थे।कना

पेट्रन हाता ३. ११००१

आछवन शता ३. १००१

आछवत सहायक इ. ५०१

સ રથા તરફથી પ્રકાશિત થનાર દરેક પુસ્તક સદસ્યોને આપવામાં અવશે.

મુલક: શ્રીલેખા પ્રિ'ટસ', ૮/૩૮, બઃદિટ શેડ, મહાસ-૧૭.