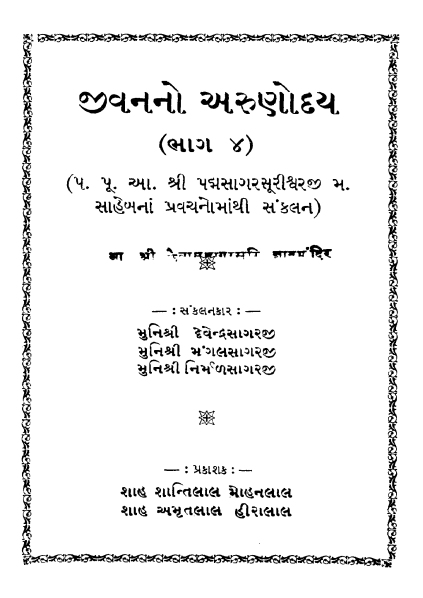


For Private And Personal Use Only



For Private And Personal Use Only

### ઃ પ્રકાશકા : શાન્તિલાલ શાહ અમૃતલાલ શાહ

#### 鋖

વીરનિર્વાણુ : સંવત ૨૫૦૫ ક્ષગણુ સુદ ૩ : વિ.સં. ૨૦૩૫ ૧ માર્ચ, ૧૯૭૯ સર્વ હક પ્રકાશકને સ્વાધીન

#### 鋖

### શાહ અમૃતલાલ હીરાલાલ

A ૧/૨ શ્રાવકનગર ક્લૅટ, અલકાપુરી સાેસાયટી, આશ્રમ રાેક, અમદાવાદ- ૩૮૦ ૦૧૪ ફાેન નં. ૪૭૩૧૩

浽

: સુદ્રક: ડાહ્યાભાઈ એમ. પટેલ ંભગવતી સુદ્રણુાલય ૧૯, અજય એસ્ટેટ દૃધેશ્વર રાેડ અમદાવાદ–૩૮૦૦૦૧

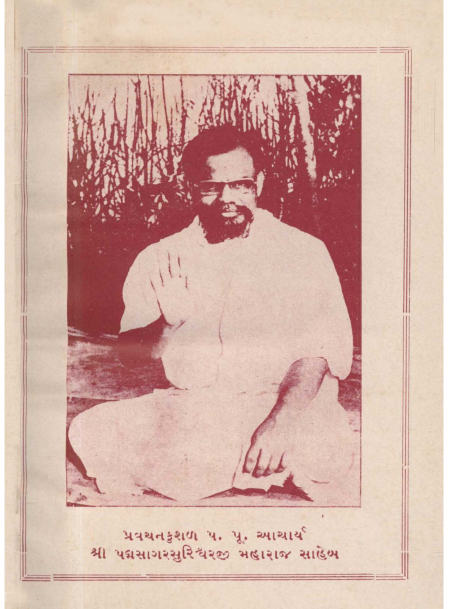
For Private And Personal Use Only

શાન્તિલાલ શાહ અમૃતલાલ શાહ

# સમર્પણ

અમારા જીવનના પરાેપકારી પ્રવચનકુશળ પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી પદ્મસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબના કરકમલમાં સાદર





# નિવેદન

પરમ પૂજ્ય પ્રાતઃસ્મરણીય, શાંતમૂર્તિ આચાર્ય ભગવંતશ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજીના શિષ્ય પરમ પૂજ્ય આચાર્ય મહારાજશ્રી કલ્યાણુસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજશ્રીના પ્રખર વ્યાખ્યાતા શિષ્યરત્ન આચાર્યજ્રી પદ્મસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.ના વાલકેશ્વરના (મુંભાઈ) ચાર્તુમાસમાં નિયમિત અપાતાં પ્રવચનેામાંથી સારભૂત અવતરણ કરીને તેઓશ્રીના આજ્ઞાંકિત શિષ્યા મુનિશ્રી દેવન્દ્રસાગરજી મ. સા., મુનિશ્રી મંગલસાગરજી મ. સા., મુનિશ્રી નિર્મલસાગરજી મ. સાહેબે સંકલન કરેલ છે.

પ્રવચનનાે લાભ આપ સહુને મળે એ શુભ આશયથી ''જીવનનાે અરુણેદય ભાગ–૩" નામથી તા. ૧–૧૧–૭૮ના રાેજ પ્રકાશિત કરેલ. પૂજ્ય આચાર્ય દેવનાં પ્રવચનનાે લાભ બધાને મળે તે હેતુથી ''જીવનનાે અર્ણેદય ભાગ–૪'' પ્રકાશિત કરતાં આનંદ થાય છે.

આ પુસ્તકનું સુંદર છાપકામ બહુ ટૂ.ંક સમયમાં કરી આપવા બદલ અમેા ભગવતી પ્રિન્ટર્સના સંચાલક્રોના તેમ જ ડિઝાઇન બ્લૉક ટૂ.ંક સમયમાં કરી આપવા બદલ ગ્રાફિક સ્ટુડિયાના સંચલકાના અને ટાઇલ સુંદર રીતે છાપી આપવા બદલ સાધના પ્રિન્ટિંગ પ્રેસના સંચાલક્રોના આભાર માનીએ છીએ.

આ પ્રકાશનમાં કદાચ કાંઈ સ્ખલના રહી ગઈ હાેય તથા વીતરાગ પરમાત્માની આત્રા વિરુદ્ધ કંઈ પણ લખાયેલું હાેય, તે બદલ અમે 'મિચ્છામિ દુક્કડ' અપીં શ્રીસંઘની તથા સુત્ર વાચકાની ક્ષમા યાચીએ છીએ.

| અમદાવાદ,     | સ ઘસેવકા      |
|--------------|---------------|
| ર્ધાગણે સદ ૩ | શાન્તિલાલ શાહ |
| તા. ૧–૩–૭૯   | અમૃતલાલ શાહ   |

# ધર્મ મંદિર-ઉપાશ્રયમાં નહિ, દુકાનમાં જિવાવાે એઈ એ

સત્ય એ ધર્મનું ઉત્પાદક બળ છે, આત્મા સત્યના પ્રકાશમાં પ્રતિષ્ઠિત થાય તે દિવસથી માેક્ષની યાત્રા શરૂ થાય, અને જીવનમાં દ્વંદ્ર, સંઘર્ષ, કેલેશ રહે નહિ; આત્મા માટે સત્ય પરમ ઔષધ, પરમ સાધન મનાચું છે. સત્યના પ્રકાશમાં જ સ્વયંની — પરમાત્માની પ્રાપ્તિ થતી હોય છે. આવી પ્રાપ્તિ જેને થાય તે બીજાને પણુ માર્ગ બતાવી શકે છે.

સત્યની પ્રાપ્તિમાં અહ' મુખ્ય વિઘ્ન છે કારણ કે અહ' અસત્યનું પાેષણ કરે છે. મારાે પ્રયાસ આ અહ'ને તાેડવાનાે છે, તાે જ સ્વય' શુદ્ધ બને. શુદ્ધિ પહેલી જરૂરી છે – સિદ્ધિ મેળવવા માટે. જીવનનાે અહ' ભારે ભય'કર છે.

અર્જુનને કૃષ્ણે સત્ય વડે ધર્મ પેદા થાય છે એલું કહ્યા પછી તેવા સત્યના માર્ગ બતાવવા કહે છે કે, ''દયા દાનેન વર્ધતે.'' હૃદયની કરુણાથી એ ધર્મ મળે અને તેની પુષ્ટિ થાય. નિષ્ક્રિય ધર્મ સક્રિય બને અને જીવનને પ્રકા-શિત કરે.

ધર્મ મંદિર, ઉપાશ્રયમાં નહિ દુકાનમાં, કુટું બમાં જિવાવા જેઈએ. સમગ્ર આચરણુ એનાથી ભરાઈ જાય તાે દુકાન અને મકાન મંદિર બની રહે, જીવન પૂર્ણુ બને. દયા અને દાન તેના માર્ગ કહ્યા.

દયા – કરુણા કેવી રીતે બતાવાય ? અહંદયા – કરુણા-ને પ્રગટવા દેતાે નથી. બીજા પ્રત્યે ઘુણા જન્માવે છે. પ્રેમનાે ş

### જીવનનાે અરુણાદય

નાશ કરાવે છે. અહં નષ્ટ થાય તેા જ જીવનનાે સાચા માર્ગ ખુલ્લાે થાય. દયાળુતા – ઉદારતાના રક્ષણ માટે અહંને દ્વર કરવાે જરૂરી છે.

અહં ઘણેા બળવાન અને જિદ્દી છે. ઊંચે સુધીં પહેાંચનારા જ્ઞાનીઓને પણ તે છેાડતાે નથી. વાણી પૂર્ણુતથા નિર્દોષ જોઈએ. સામાના આત્માને વિવેકસમાધિ અપાવે એવી — સત્ય બ્રુયાત પ્રિય બ્રુયાત—આત્માની વૃત્તિને શુદ્ધ કરવા અહંનો પરિત્યાગ જરૂરી છે.

આચાર્ચ શ્રી કહે, હું એમ કહું કે જગતમાં બધાથી મહાન હું છું તેા તમે કહેા કે એવું કેમ શકચ બને ? હું સિદ્ધ કરી બતાવું ?

તમને પૂછું: વિશ્વમાં સૌથી શ્રેષ્ઠ દેશ કચેા ? તાે તમે શું કહેશાે ? ભારત જ ને ! અને પૂછું કે તેમાં સૌથી સારા પ્રદેશ કચાે ? તાે શું તમે ગુજરાત નથી કહેવાના ? ગાંધી-હેમચંદ્રાચાર્ય જેવા જ્યાં થયા !

ગુજરાતમાં સુંદર – સારું શહેર કશું ? તાે તમે ભાવનગર જ કહેવાનાને ! તેમાં સુંદર ? તાે તમે કહેશાે ટાઉનહાૅલ. તેમાં ઉત્તમ તાે પ્રભુ સંબંધી પ્રવચન સંભળાવી રહેલ મને જ ગણાવાેને ! આ અંદર રહેલાં વિવિધ અહંનું પરિણામ છે, દરેક પાેતાના અહંને દલીલથી સાબીત કરી શકે છે.

દયાના પાલનમાં પણુ નમ્રતા જોઈએ. હું કાેઈ પર ઉપકાર નથી કરતા – મારા પર – સ્વચં પર ઉપકાર કરું છું

### જીવનનેા અરુણાદય

એવી ભાવના દયામાં જોઈએ. વિચારપૂર્વક આચાર બધધાય તાે તે આચારમુક્ત બનાવે.

અહિંસા ધર્મને જિવાડનાર પ્રાણવાયુ છે, બર્નાર્ડ શૅાને નેાબેલ પ્રાઇઝ મળ્યું. સન્માનમાં પાર્ટી ગેાઠવાઈ, જેમાં માંસાહાર હતા. શૅા પર મહાવીરની માટી અસર હતી. એ કહે: મારું શરીર આ મુડદાં દાટવાનું કપ્રસ્તાન થાેડું છે? આજે પશ્ચિમમાં બે કરાેડ શાકાહારી છે પણ આપણે રિવર્સમાં ચાલીએ છીએ. બર્નાર્ડ શૅાએ પાતાના અ'તિમ વીલમાં લખ્યું છે: પુનર્જન્મ હાેચ તાે મને ભારતમાં અને જૈન કૅામ્યુનીટીમાં મળે. આવી પરમશ્રહા અહિંસામાં હાેવી જરૂરી છે

ભગવાન મહાવીરે જે અંતિમ પ્રવચન આપેલ તેની પાછળ કશી આકાંક્ષા નહાેતી. અનુયાયીઓ તૈયાર કરવાના હેતુ ન હતા. પાતાને જે મળ્યું તે બધા આત્મા મેળવે તે એક માત્ર તેનું લક્ષ હતું. એ પ્રવચન સ્વયંની પૃર્ણુતા અને પવિત્રતા માટે ઉપયોગી છે. સ્વયંની પ્રાપ્તિ, સ્વયંની ઉપલબ્ધિ થાય તાે સ્વમાં સર્વને અને સર્વમાં સ્વને માન-વાનું — જોવાનું શક્ય બને.

# પરાેપકાર

મનનેા સ્વભાવ માેટા માણસાેના ઘરમાં સાેફા હાેચ છે તેના જેવેા છે. સાેફાની ગાઠીમાં સ્પ્રિંગ હાેવાથી ઉપર €

### જીવનના અરુણાદય

એસાે એટલે તે દબાશે. પરંતુ જેવા ઊભા થયા કે પાછી હતી તેવી ને તેવી ઊંચી થઈ રહેવાની! મનનું પણ આવું જ છે. અહીં ઉપાશ્રયમાં પ્રવચનના પ્રેશરથી દબાયેલું રહેશે, પણ બહાર ગયા કે પાછું એનું એ. મનનાે સ્વભાવ બદલાય નહિ ત્યાં સુધી આ સ્થિતિ દ્વર થાય નહિ. 'સંસાર મારો છે' એવા એના બ્રમ ગયા પછી જ તેમાં પરિવર્તન શક્ય છે.

આચાર્ય શ્રીએ સ્વય દારા સ્વય ને જાણવાની – સ્વય ને પ્રાપ્ત કરવાની વાત આગળ ચલાવતાં કહ્યું કે માણસ અઠી લાખ માઈલ ઊંચે ચંદ્ર પર જાય કે આટલાંટિકના ત્રીસ હજાર કૂટ ઊંડા પાણીને તળિયે પહેાંચે કે પૃથ્વીની ચારે પાસ ખંડેખંડમાં બ્રમણ કરે, તાેપણ તેનાથી તેની પૃર્ણતાની, સ્વય પ્રાપ્તિની યાત્રા પૂરી થવાની નથી.

એ પ્રાપ્તિ માટે તેને કચાંય જવાની જરૂર નથી. એ ચાત્રા ઘણી અલ્પ છે માત્ર મન સુધી પહેાંચાય એટલે તે પૂર્ણુ થાય છે. સ્વના અને પરના મન સુધીની જ એ ચાત્રા છે. સ્વ અને પરનું મિલન થતાં જ એક ઉદારતા પ્રગટશે, અને સમજાશે કે જે બીજા માટે કરું છું તે બીજા માટે નથી, સ્વ માટે જ છે. એ પછી મનની મલિનતા નહિ રહે. સવાલ બીજાના દિલ અને દિમાગમાં પહેાંચવાના છે.

સમુદ્રને રત્નાકર કહેવાચાે છે. વૈજ્ઞાનિકાે કહે છે કે સમુદ્રમાં જે સંપત્તિ છે તે પ્રાપ્ત કરી શકાય તાે જગતમાં કાેઈ ગરીબ રહે નહિ. આચાર્ય ભગવ'તે કહ્યું: માણુસના

#### જીવનનેા અરુણાદય

આંતરજગતમાં એથોયે અપાર સંપત્તિ છે. જિજ્ઞાસા અને રુચિ હાેય તા તે પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. ભગવાન મહાવીર પરમ દાની છે. એમણે અત્ય ત કબ્ટાે વેઠીને જે પ્રાપ્ત કર્યું તે તેમણે આપણુને દાનમાં આપી દીધું છે. આત્માને જાણવાની અને જાણીને એ આત્માને પરમાત્મા અનાવવા-ના પ્રાેસેસ એમણે આપણુને મક્તમાં આપ્યા છે. આપણી સ્વય ની મૂઈ દ્વર કરવાની ચાવી એમણે અતાવી છે.

આપણે પણ જીવનમાં દાન અને પરાેપકારને લાવવા રહે છે. હજારાેને મારવાનું સહેલું છે, એકને અચાવવાનું કઠણ છે, એકનાં આંસુ લૂછવાનું કઠિન છે. તુલસીદાસજી-એ કહ્યું છે:

> પાની કૃષ્યાઢે નાવમે<sup>:</sup> ઘરમે<sup>:</sup> બાઢે દામ; દાેનાં હાથ ઉલચિયે, યહિ સયાનાે કામ.

નાવમાં પાણી ભરાય તાે અચવા માટે ઉલેચતા રહેવુ પડે છે તેમ તિજોરી ભરાઈ જાય તાે પરાેપકારાર્થ તેને ખાલી કરતા રહેવી જોઈએ. નહિતર એ ધન સારાયે પરિવારને ડુઆડનાડું અને છે. ધનનાે દસમાે ભાગ તાે પરાપકારમાં વાપરા જ. સંગ્રહ કરવા અસ નથી, વિવેક અને ઉદારતા-પ્રવંક તે વાપરવું પણ જોઈએ.

# સત્કમેો

www.kobatirth.org

જિદ્દીપણામાં ક્રોધ સાથે જે અવિવેક પણ ભળે તે. ભયંકર વિનાશ સર્જે છે. વાત વાતમાં જીદ ચાલુ થાય તે. ડાહ્યા માણસાેએ મૌન ધારણ કરી નમતું આપી દેવું હિતાવહ છે.

જે વ્યક્તિ નમતું આપી દેવાની વૃત્તિ કેળવે તે મહાન અને છે.

ક્રોધમાં લીધેલ નિર્ણય અને કાર્ય ઘણીવાર એવું ભય કર પરિણામ લાવે છે કે જેનેા પશ્ચાત્તાપ જિન્દગી પર્ય'ત રહે છે.

જે વ્યક્તિ પાેતાની જિહુવા પર સચ'મ રાખી શકે છે તેનું દરેક સ્થળે માન – સન્માન થાય છે.

જિહ્વાનું વહેણુ બંધ થતાં જ હૈયાનું વહેણુ <mark>ખૂ</mark>લી જાય છે. મૌનથી સ**ંકલ્પ**અળ વધે છે.

જે <mark>બ્યક્તિ</mark> સત્કાર્યો કરે છતાં જાહેરમાં દર્શાવવા ઇચ્છે નહીં તે મહાપુરુષ. આથી જે કંઈ સત્કર્મો કરેા તે ગુપ્ત કરા અને ચશેષણા ન રાખાે.

સત્કર્મા એ કલ્યાણુરૂપી વૃક્ષનાં મૂળ છે. જેમ વૃક્ષનું મૂળ ગુપ્ત હાેચ તેમાં જવૃક્ષની સલામતી છે તેમસત્કર્મોની ગુપ્તતા કલ્યાણુની સલામતી છે.

બીજાને સુધરવાના ઉપદેશ દેનાર પંડિતાને પાતાને

### જીવનનેા અરુણાદય

જ સુધરવાની ઘણી વાર જરૂર હેાય છે.

તમે જેમ મહેમાનાનું સ્વાગત કરાે છેા એમ સુખ અને દુઃખનું પણુ મહેમાન ગણી સ્વાગત કરાે.

સુખી લાેકાએ કદી કાેઈની અવગણુના કરવી જોઈએ નહીં. કારણુ કે મન અને તન સદાય સૌનાં સારાં રહેતાં. નથી, જ્યારે એ તમારી પાસે નહીં રહે ત્યારે લાેકા તમારી અવગણુના કરશે.

દુઃખ કરતાં સુખ પચાવવું મુશ્કેલ છે. સુખને પચાવતાં શીખા. દુર્ચોધન, ક`સ અને જરાસ'ધે સુખમાં જ પાગલ થઈ અન**ર્થા** સજ્યાં.

# મહાપુરુષની વાણી

ઝે માણસમાં મુક્તિની ભાવના હેાય છે તેના મનના વિચાર ઉદાર હેાય છે. અને તે કાેઈની સાથે ઝઘડાે કરતાે. નથી.

સંસાર છેાડવાે સહેલાે છે પણુ વસ્તુ ઉપરનાે માહ. છેાડવાે સહેલા નથી. ચક્રવતી એા છ ખંડને તણુખલાની માક્ષ્ક છેાડી દે છે અને જરૂર ઊંચી ગતિ પ્રાપ્ત કરે છે.

પારસમણિનેા સ્પર્શ થતાં લેાખંડ સાેનું બની જાય છે. સમ્યકત્વ સ્પર્શ્યા પછી અહંકારવાળું હુદય મીણ જેવું અની જાય છે. માનવી જ્યારે નમ્રતાવાળાે અને ત્યારે જ

22.

### ્રજીવનનાે અરુણાદય

જગતમાં ઉપયાગી અને છે. પરીપક્વ કેરી મધુર હાેચ અને લાેકાને ઉપયાગી હાેચ છે તેવા ઉપયાગી આપણે બનવાનું છે. ધર્મ જતાે રહ્યો છે. આપણી શ્રદ્ધાની શક્તિ વિશિષ્ટ છે. જો શ્રદ્ધાની શક્તિ ક્ષોણુ થાચ તાે જીવન ખલાસ થાચ છે. ગ્રાન નકામું નથી પણુ શ્રદ્ધાથી ગ્રાન મળી જાચ તાે તે આત્માના ઉદ્ધાર કરે છે.

મહાપુરુષાની વાણીમાં સર્વ કામ, ધર્મ અને માેક્ષ હાેય છે. પણ આ ચારે વાતાે વ્યવસ્થિત હાેય છે અને છેવટે આપણી દિશાના માેક્ષ જ છે. જે નિસરણીમાં પગથિયાં ⊣ હાેય તાે આપણે ઉપર ચડી શકતા નથી.

અમુક મર્યાદા સુધી જ અર્થને રાખવાના છે. અર્થને જીવનનું સાધ્ય બનાવ્યું તેા આપણે ડૂબી જઈએ છીએ. આજે તાે જીવનનાં દરેક ક્ષેત્રામાં અર્થ પેસી ગયાે છે. અને જીવનનું ધ્યેય બની ગયાે છે.

પાંચ ઇન્દ્રિયેાને મર્યાદિત રાખવાની છે. મર્યાદાથી સમાજ વ્યવસ્થિત ચાલે છે. જીવનમાં વાસનાને તિલાંજલિ આપવાની છે. પત્ની તરફ ઉચ્ચ ભાવના રાખવાની છે.

જીવનમાંથી પશુવૃત્તિને દ્વર કરવાની છે. બ્રહ્મચર્ય-મર્ચાદા જીવનમાં જરૂરી છે.

કામ જ્યારે શુદ્ધ બને છે ત્યારે પ્રેમ થાય છે અને પછી વિશ્વ પ્રત્યે પ્રેમ થાય છે અને આપણું જીવન ધીમે 'ધીમે ઊંચે આવે છે.

#### જીવનનાે અરુણાેકય

માટીને શુદ્ધ બનાવીએ તેા કાચ બની જાય છે અને ન દેખાતાને તે બરાબર દેખાડે છે. આપણી વૃત્તિઓ જે સારી બની જશે તેા આપણે ઘણા આગળ નીકળી જશું.

ઘરમાં જો રામ હાેય તાે સીતા જરૂર આવશે.

### સંયમ દ્વારા માક્ષ

જગતમાં કાેઈ એવાે પદાર્થ નથી કે તેનાે સ્વભાવ બદલાય નહિ. આરસની શિલ્પકૃતિઓ પણ ઘસાઈ જાય છે. આ પાંચે ભાવાે લાેકાેમાં રહેલા છે.

ટાઇમસર ઊંઘ આવે છે, ટાઇમસર ભૂખ લાગે છે. બેભાન અવસ્થામાં શ્વાસાેચ્છ્વાસ ચાલ્યા કરે છે. દ્રધમાં મેળવણુ નાખતાં દહીં અનવાનુ કામ પરિણામિકનું છે. વસ્તુના વિચાેગ થતાં આઘાત કરવાની જરૂર નથી. ચૌદ રાજલાેકના જીવાની સાથે લાેકા સગા થઈ ગયા છે.

માસ બી ખાઈને ફાેતરાં ફેંકી દીધાં. તે ફાેતરાં ગાયે ખાધાં અને પાછું તે ગાયનું દ્રધ લાેકા પીએ છે. પૂર્વ-ભવમાં વેરને લીધે ગંગદત્વની (પાેતાના છાેકરાની) ઉપર લીમાવલીને વેર ઉત્પન્ન થયું અને તે વેરને એરુએ શાંત કર્યું. રાજલલિતને જાતિસ્મરણુ થયું અને ચારિત્ર્ય લઈને લલિતાંગને તા દેવલાેક મળી ગયું. સાધુપણામાં અહિંસક, સંયમી અને તપસ્વી તત્ત્વાેથી સાધુ થવું શાેલે છે.

### જીવનને અરુણાદય

ગ'ગદત્તને પાેતાનું આખા જીવનનું દુઃખ યાદ આવી ગયુ અને જો આ સ'યમનાે પ્રભાવ હાેય તાે આવતા ભવમાં મને બધા તરક્ષ્થી ખૂબ જ પ્રેમ મળે તેવું નિચાણ કર્યું. સ'યમના સરાવરમાં મલિનતા આવી ગઇ. આત્ત'ધ્યાન ખૂબ જ કર્યું.

સ ચમ તાે માેક્ષમાં પહેાંચવા માટેનું ધામ છે એમ રાજલલિતાંગ સમજાવે છે. અને એક ક્ષુકકની વાર્તા કરે છે. એક ગરીબને ત્યાં ખૂબ જ છેાકરીઓ જન્મે છે. અને પછી એક પુત્ર ખૂબ જ ખાેડવાળાે અને બુદ્ધિદ્ઠીન જન્મ્યાે હતાે.

પાતાની ખ્રાહ્મણી હતી અને વિપત્તિમાં છેાકરાની મા મરી ગઈ અને પાતાની દીકરીએા બધાને વહેંચી નાખી અને મૂર્ખ છેાકરાને કાેઈ રાખતું નથી.

ઓપક્ષશ્વિક સમ્યક્ત્વ આવે અને ચાલ્યું પણ જાય છે. નળિયાંમાં રહેલાે કચરાે ઉપર આવતાં પાણી ડહાેળાઈ જાય છે તેમ મનમાંથી સારી ભાવના જતાં મન ડહાેળાઈ જાય છે.

ચૈતન્ય

તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં ચૈતન્યનું લક્ષણ જેયું. ચૈતન્યને ઓળખવેા કેમ ? તેની જગતમાં શું વિશિષ્ટતા છે તે જાણુવું કેમ ?

### જીવનનેા અરુણેાદય

ચૈતન્યનું લક્ષણ ઉપયાેગ બે વિભાગમાં, ચાર વિભાગમાં અને આઠ વિભાગમાં પણુ હાેચ.

એક દર્શન અને જ્ઞાનને બે પ્રકારે ઉપયાેગ ચાલે છે. પહેલાં સામાન્ય અને બીજો વિશિષ્ટ એમ બે ભેદ છે. આંખ વિના જોઈ શકાય છે (મનથી) તેને અચક્ષુ દર્શન કહેવાય છે. આત્માથી જોઈ શકાય તે કેવળજ્ઞાન છે.

આપણે આપણા કરતાં વધારે જ્ઞાનીની સલાહ લઈએ છીએ. આપણને અજ્ઞાની લાગતાે માનવી કાેઈવાર જ્ઞાની પણ હાેઈ શકે છે.

ચૈતન્ય ઉપયાેગમાં નથી હાેતું ત્યારે વસ્તુનાે અ'તર સાથે સાર્થ થતાે નથી. વિશ્વની અંદર ચૈતન્ચના ઉપયાેગ પાંચે ઈન્દ્રિયા સાથે જોડાયા હાેય તાે જ પાંચે ઇન્દ્રિયા ઉપયાેગ પ્રમાણે કામ કરી શકે છે.

તીર્થ કરા આહાર લે છે છતાં તેમને કર્મખ ધન થતું નથી. તેઓ તાે શરીરને ભાડું આપવા પૂરતું જ ખાચ છે. ખાવામાં કદી મગ્ન બનતા નથી. જ્યારે આપણે દરેક વસ્તુમાં મગ્ન બનીએ છીએ તેથી ક્ષણે ક્ષણે કર્મ બાંધીએ છીએ.

સંસારમાં રહેવા છતાં સમકિતી જીવ સંસારમાં ડૂબતાે નથી. અને કર્મ અલ્પ પ્રમાણુમાં જ બાંધે છે. જેમ સ્ટીમર પાણી ઉપર ચાલે છે તેમ સમાકિતા જીવ સંસારથી પર છે.

### જીવનનાે અરુણાદય

માણુસને પાતાનું અસ્તિત્વ સાચવીને આત્માને યાદ રાખીને જીવવાનું છે, આત્માને કદી ભૂલવાના નથી. અને ઉપચાેગથી જીવવાનું છે. બાહ્ય વસ્તુમાં આખું જીવન સમર્પણ્ નથી કરવાનું પણ આત્માના ઉદ્ધાર કરવા જીવવાનું છે.

અહંકાર – પતનનું મૂળ

ક્ષાચિક ભાવ ઉત્તમ છે. આવશમીક ભાવ મધ્યમ છે. ઔદેચીક ભાવ ખરાબ છે, મલિન છે. પ્રીતિને ક્રોધ હણી નાખે છે અને ક્રોધ તે ઔદેગીક ભાવ છે.

ક્રોધમાં માનવતા ભૂલી જવાય છે. ક્રોધનું પરિણામ ભયંકર છે. ઊકળતું પાણી જેમ ઠંડું થાય તેમ ક્રોધનેા આવેશ જતાં તે ઠંડા પડી જાય છે. ક્રોધમાં મનના પ્રકાૈપ થાય છે.

વિનય અવમાનથી હણાય છે. વિનય અહંકારથી પણ નાશ પામે છે. તીર્થ કરના દીકરા બાહુબલિજીને પણ અહં-કારથી વિનય ગુમાવવાે પડવો હતાે.

વિનય ન હાેચ તેને કદી માેક્ષ મળતાે નથી.

જેમ પહાડ આડેા હાેય તાે સૂર્યનાે પ્રકાશ મળતાે નથી તેમ અહંકાર રૂપી પહાડ આડાે હાેય તેને કદી કેવળ-ગ્રાનનાે પ્રકાશ મળતાે નથી.

સ્થૂલિભદ્રજીએ જેની સાથે બાર વર્ષ સુધી કામરાગ ભાેગવ્યા હતા તે જ કાેશ્યાની સાથે ચામાસું કર્યું. ચાર

### જીવનનેા અરુણેાદય

મહિના સુધી કર્મથી, મનથી અને વચનથી બ્રદ્ધાચર્ય પાળ્યું. એક ચેલાએ સિંહની ગુફામાં, એકે ફૂવાના કાંઠે અને એકે સાપના રાક્ડા ઉપર અને ચાથાએ કાશ્યાને ત્યાં ચામાસું કર્યું. ત્રણેને ગુરુએ દુષ્કર કહ્યું પણ ચાથાને તાે દુષ્કર, દુષ્કર અને દુષ્કર જ કહ્યું.

જે કામ સિંહ કરી શકે તે કામ શિયાળ કરવા <mark>જાય</mark> તેા શિયાળ મરી જાય છે. ત્રણે મુનિએા કાૈશ્યાને ત્યાં ચાેમાસું કરવા ગયા પણુ તે ત્રણે ચરિત્રથી પડી ગયા.

આવા ત્યાગી સ્થૂલિભદ્રને પણ એક વાર અહંકાર આવ્યા અને પાેતેસિંહનું રૂપ ધારણ કર્યું. સુનિ માેક્ષને મેળવવા માટે ત્યાગને સહન કરે છે.

ત્યાગનાે દેખાવ નથી કરવાનાે પણ ત્યાગ તાે આત્માને ઊંચે લઈ જવા માટે છે. સ્થૂલિભદ્રને મનનાે ઔદિયીક ભાવ આવતાં વિનય ચાલ્યાે ગયાે અને તેને કારણે તેમને ચાર પૂર્વના અર્થ શીખવા ન મળ્યા.

માયા મૈત્રીને મારી નાખે છે. માયા આવે એટલે દંભ ઊભેા થાય છે. માયાના પડદાે ચાલ્યાે જતાં સમભાવ આવે છે. સાચા ધ્યેયને સિદ્ધ કરવા માટે પણુ માયા નથી કરવાની. મલ્લિકુ વરીને પણુ માયાને લીધે સ્ત્રીના અવતાર લેવા પડથો હતાે.

સબળ ધ્યેચને મેળવવા સાધનાે પણુ સબળ જોઈએ. છ. અ. ર

જીવનનાે અરુણાદય

માક્ષ આપણા જીવનનું ધ્યેય છે. અને તેને પ્રાપ્ત કરવા ઊંચામાં ઊંચાં દર્શન અને ચરિત્ર જોઈ શે, અને માર્ગ ઉપર ચાલતાં માક્ષ પ્રાપ્ત થશે.

માયા આપણી સહૃદયતાને તેાડી નાખે છે. માયાને લીધે માણસનાે બ્રમ તૂટી જાય છે. ઔદેયીકભાવથી લાેભ પણ આવી જાય છે.

### તપશ્ચર્યા

આત્માનું નામ જાણીએ છીએ પણ તેનું રૂપ જાણી શકતા નથી. જે રૂપ એવું છે કે સૂર્યના પ્રકાશ કરતાં પણ વધારે પ્રકાશિત છે. આવું રૂપ આત્માનું છે.

ચાલવું પંચુ ગતિ છે અને ધ્યેય તરફ ચાલવું તે પચુ ગતિ છે. પચુ બન્નેમાં ઘણેા જ કરક છે. ઘાણીનેા અળદ પચુ ગતિ કરે છે અને જ્ઞાની પચુ ગતિ કરે છે. એકની ગતિ ફેાગટ જાય છે જ્યારે જ્ઞાનની ગતિ સંસારથી મુક્ત કરાવે છે.

સુવર્ણને શુદ્ધ કરવા તેજાબનાે ઉપયોગ થાય તેમ આત્માને શુદ્ધ કરવા પશુંષણુના દિવસાે મહા ઉપયોગી છે.

મ દિરમાં અરિહ તનું રૂપ જોવા જવાનું છે, નહિ કે ધમાલ કરવા. રૂપનું દર્શન અરિહ ત કરાવે છે.

ુ જ્યારે ભગવાનનું રૂપ જોવા જાએ ત્યારે મનને ઉમંગ-ભર્યું અને શાંત રાખા.

′જીવનનેા અરુણાદય

આજે આપણે જેવું તેવું ખાઈએ છીએ તેથી આપણા વિચારા શુદ્ધ નથી.

વાટને જ્યારે જ્યાતના સ્પર્શ થાય છે ત્યારે દીપક પ્રગટે છે. વિદ્વાન પણ જ્યારે દારૂ પીએ છે ત્યારે ગાંડા અની જાય છે. પણ જ્યારે દારૂના નશાે ઊતરી જાય છે ત્યારે પાછા વિદ્વાન અની જાય છે.

ખરાબ વસ્તુ ખાવાથી આપણું મન વિકારી બને છે. તપશ્ચર્યાથી કર્મો બળી જાય છે. તપશ્ચર્યાથી માણસની પ્રકૃતિ નિર્મળ બને છે.

તપશ્ચર્યા તનની, મનની, વિચારાેની શુદ્ધિ માટે યથા-શક્તિ કરવાની છે.

અશુદ્ધ મનને કેમ શુદ્ધ કરશાે ? અંતરની સાધના એટલે મનની શુદ્ધિ કરવાની છે. બધું કરીએ પણુએ અંતર સારુ ન કરીએ તાે બધું સારું કરેલું નકામું જાય છે.

અ'તરમાં જો વેરઝેર ભ**રેલાં હાેય તે**ા ગમે તેટલાે 'ધર્મ કરીએ તાેપણુ તે નકામાે જાય છે.

અહિંસા, સંચમ અને તપ એ જીવનનાં અણુમાલ સાધન છે. આ ત્રણુ વસ્તુ જે જીવનમાં ઊતરી જાચ તાે આત્માના ઉદ્ધાર થઈ જાય છે.

# સમ્યકત્વની શક્તિ

## દુનિયામાં માેક્ષ છે કે નહિ?

તુંબડાને પાણીમાં નાખતાં તેનેા કીચડ દ્રર થતાં તેઃ તુંબડું ઉપર આવે છે. સંસારમાં આઠ કર્મોનાં આવરણે દ્રર જતાં માક્ષ મેળવી શકાય છે.

ભગવાન હાથમાં વાસક્ષેપ લઈ ને તીર્થ ચલાવવાની તાકાત ગાત્તમ સ્વામીને આપે છે, લાયક આત્મા વિના કાેઈ આત્મા ગણધર બની શકતા નથી. સમ્યકત્વની તાકાત એ છે કે અંધારું હાેય ત્યાં અજવાળું થઈ જાય છે. જ્ઞાનોના સ્પર્શ થતાં અંતરમાં અજવાળું થઈ જાય છે. તીર્થ કરા શાસન ચલાવી શકતા નથી, ગણુધરા અને સાધુઓ જ શાસન ચલાવે છે.

ભગવાન ગયા તે રાત્રિએ શ્રીવાલરૂપી તેજ પાથર્ડું. નંદીષેણુ ભાઈ બહેનના ઘેર આશ્વાસન લેવા ગયા ત્યારથી ભાઈબીજ શરૂ થઈ. ભગવાન મહાવીરના સંપ્રદાયમાં એક ભાગના શ્રાવક અને ત્રણુ ભાગની શ્રાવિકાઓ હતી.

આસાે પુર્ણિમાના દિવસે ગિરનાર ઉપર પ્રભુનેમિ-નાથને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. કૃષ્ણુ વિચારે છે કે એક જ વૃક્ષની બે શાખા ઃ એક શાખા ત્યાગના માર્ગે અને એક શાખા ભાેગને માર્ગે છે.

આદિ પ્રભુનાં લગ્ન થયાં તેમના જમાનામાં પાપ ન

#### જીવનનેા અરુણાદય

હતું અને મક્કાર ધિક્કાર તેમની સજા હતી. ચૂગલીઆએા કમળનાં પાંદડાંમાં પાણી લઈને પ્રભુના પગમાં પાણી નાખીને પ્રભુનાે રાજ્યાભિષેક કર્યો.

દુનિયામાં પહેલી વખત ચાર જાતની સ્થાપના થઈ. માનવજાતિની વ્યવસ્થા પહેલી વખત પ્રભુએ કરી હતી. વેદેામાં યજીવેદ જૂનામાં જૂના વેદ છે. અને તે વેદમાં પ્રભુનું નામ છે. એક વાર ભગવાન હાથી પર બેઠા હતા. ભગવાન ૠષભદેવે બાેધ આપ્યા : અનાજ અગ્નિમાં નહિ પણ વાસણુમાં નાખાે. એ રીતે શરૂઆત થઈ. બીજી કળા, કુંભકળા, ચિત્રકળા—કપડાં પહેરવાની કળા શિખડાવી. કપડાં કેમ વણુવાં તે શીખવા હજામત કરવાની કળા શીખડાવી. ચાર જાતની કળા શિખડાવી.

ર૦ વેદ એક કળાના થાય. કુલ ૧૦૦ કલા શિખડાવી, .૮૦ શિલ્પ, ૨૦ મૂળ કળા શિખડાવી, ઉત્તરના ૮૦ વેદ, મૂળના ૨૦ વેદ થયા. કુલ ૧૦૦ કળા થાય છે, લખવાની કળા ૭૨ પ્રકારની, પુરાણની કળા અને ૬૪ કળા સ્ત્રીઓને શિખડાવી પુત્ર અને પુત્રીને શીખડાવે છે. જમણા હાથ વડે બ્રાહ્મીને લખવાની કળા શીખડાવી. ડાબા હાથ વડે ગણિતની કળા સુંદરીને શીખડાવી. બ્રાહ્મીના નામની લીટીનું નામ બાહ્મી પાડ્યું. પુરુષનાં ૭૨ લક્ષણા બાહુબલિને શીખડાવવામાં આવી.

# સુપાત્રે દાન

ભગવાન તાે આપણા છે માટે આપણે જ હાથે તેની પૂજા કરવાની છે. વ્રતામાં પણ પ્રસાદ આપી જાય છે, ધામ-ધૂમમાં હાજર રહીએ અને સાચી ભીડમાં ઊભા રહેતા નથી. આજકાલ વિવેક ચાલ્યાે ગયાે છે. તેને પાછા લાવવાનાે

છે. આપણું શાસન તાે ભાવનાઓથી રંગાયેલું છે. ભાવના ભવનાશિની છે. પૂજાના નિમિત્તથી દાન દેવાને પ્રવાહ ચાલે છે, હજરામાં એકબે વિરલા જ આચાર્ચા થાય છે અને તેમનાથી શાસન ચાલે છે. જેમ હીરાની સાચી કિંમત ઝવેરી સાચી કરશે ત્યારે બીજાઓને ઝવેરીની સાચી કિંમત હાેતી નથી તેમ હીરાની પણુ સાચી કિંમત તેઓ કરી શકતા નથી.

જિનેશ્વર ભગવાનની વાણીને પહેલાં સાંભળવાની છે, કમળ સરાેવરમાં ખીલી ઊઠ<mark>રો</mark> અને ઉકરડામાં કરમાઈજરો. ખીલેલાં કમળને જેવાની શુભ ભાવના રાખવી.

ખેડૂતેા બીજને લઈ વાવવા માટે ભ્રૂમિને ઉત્તમ બનાવે છે. અને બીજ પણુ સડેલું લેતા નથી. ઉતમ વાણી ઉત્તમ હુદયમાં પહેાંચીને સુંદર કળા આપે છે.

પાંચમા આરામાં દાન પણુ અયેાગ્યતામાં દેવાશે. દાન પ્રામાણિકતાનું નહીં હાેય તેથી સારાં ક્ષેત્રામાં દાન નહિ. દેવાય.

#### જીવનનેા અરુણાેદય

સિનેમાની ટિકિટા ર'ગમ'ડપના તમાશા, માનપત્રના મેળાવડા વગેરેમાં દાન અપાઈ જાય છે. ચાેગ્ય ક્ષેત્રમાં દાન મળતું નથી. લગ્નમ'ડમાં જેટલું દ્રવ્ય વપરાય છે તેટલું દીકરીને દેવાતું નથી.

દાનનાે પ્રવાહ અચાેગ્ચે હશે તેથી દીધા પછી આનંદ નહીં મળે. સડેલું ધાન ઊગતું નથી તેમ અચાેગ્ય દાન પણ ઊગી નીકળતું નથી અને પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય બંધાતું નથી.

કીડા જ્યારે લાકડાને ખાતરતાે હાેય ત્યારે લાકડામાં ચિત્રા થઈ જાય છે તેમ શુભ ક્ષેત્રમાં દાન અપાઈ જરો તાે તે ઊગી નીકળશે.

સુવર્ણ કુંભને৷ કાેઈ ઉપયાેગ કરતું નથી અને ઠીકરાના કુંભનેા સૌ ઉપયાેગ કરે છે. સમાજમાં સુવર્ણુ કુંભ જેવા ગંભીર અને સારા માણુસાે એાછા હ**રો** અને ઠીકરા જેવા માણુસાે સારા માણુસાેની નિંદા કર**શે.** 

## આત્માનાે ઉહાર

જીવના સ્વભાવ પ્રમાણે સર્જન કરવામાં આવે છે. જેવા પ્રકારની પ્રકૃતિ તેવા પ્રકારના આચાર હાેય છે. સંસારીઓ પણ વક્ર અને જડ છે. ભૂલ કરીને ઠપકાે આપનારની સામે જડતા કરતા હાેય છે.

માણુસ ભૂલ કરે છતાં તેના આશય મોક્ષે જવાના છે.

ર૪

### જીવનનાે અરુણાદય

અંતરનાે રાગ હાેચ તાે જ સાધુપણું લઈ શકાય છે. રાેગ ઉત્પન્ન થાય, ગાેચરી બરાબર ન મળે અને માન ન જળવાય તાે વિહાર કરી શકાય છે.

કલ્પસૂત્ર શ્રવણ કરવાથી લાભ થાય છે. પૂજા, પ્રભા-વના, સંચમ તપથી જો ૨૧ વાર સાંભળવામાં આવે તાે સાત કે આઠ ભવમાં માેક્ષે જાય છે.

હુદયમાં કેવળજ્ઞાન હાેય તાેપણ કલ્પસૂત્રનાે મહિમા લખી શકાતા નથી.

પર્વ ને ત્યાગ અને તપથી શાેભાવવું પડશે. સારા વાતાવરણુથી આપણું જીવન ઉચ્ચ ખને છે.

ભગવાન પૃથ્વી ઉપર આવે છેત્યારે દેવાે પણુભરત-ક્ષેત્રમાં આવવાની તૈયારી કરે છે.

જિનેશ્વરનાે ધર્મ કલ્પવૃક્ષ જેવાે છે અને તેની આરા-ધના કરનાર કાેઈ દિવસે દુઃખી થતાે નથી.

જે લાેકા માબાપને તીર્થ ગણે છે તે માણુસાે ઉત્તમ છે.

ધીમે ધીમે ચાલવાનું, બાલવાનું, ક્રોધ કરવાના નહિ, થાડું ખાવાનું, કપડાં બહુ કઠણુ નહિં પહેરવાં, થાડું હસવાનું, ધીમે ધીમે ઊતરવું બેઈએ.

ભગવાન મહાવીર સ્વામી પાેતાની સાધના કેવી રીતે કરી રહ્યા છે તે જોવાનું છે. અનુભવજ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રને કેળવી રહ્યા છે. ક્રોધરહિત, લાેભરહિત, મન,

### જીવનનેા અરુણેાકય

વચન અને કાચાની ગુપ્તિ વડે મુક્તિનેા આનંદ અનુભવી રહ્યા છે. કર્મક્ષય કરવા માટે ખાવાનાે, પીવાનાે અને સુવાનાે વિચાર તેમને આવતાે નથી.

નરકમાં, દેવલાેકમાં અને મનુષ્યલાેકમાં અને તીર્થમાં .શું બની રહ્યું છે તે કેવળજ્ઞાનથી જાણી શકાય છે.

પ્રભુની પહેલી વાણીમાં કાેઈએ દેશવિપરિત ન લીધી તેથી તે વાણી નિષ્કળ ગઈ છે.

ત્રણુ લેાકની સંખ્યાનું અને ગુણેાનું વર્ણુન કરી શકાય તેમ નથી.

જ્યાં સુધી અહંકાર છે, ત્યાં સુધી સારું તત્ત્વ મળી શકતું નથી અને અહંકારનાે પરદાે દ્રર થતાં આત્માનાે ઉદ્ધાર થાય છે.

## વિતરાગની વાણી

દરેક જીવનમાં વિવેકની જરૂર છે. વધારે પડતાં વખાણ જીવનને નુકસાન ક**રે** છે.

સમ્યકત્વ આવે તાે સમજણ આવે અને સમજણ આવે તાે લઘુતા આવે અને લઘુતા આવે તાે પ્રભુતા આવે. દુનિયામાં તારાએા કચાં સુધી હાેય કે જ્યાં સુધી ચન્દ્ર ન હાેય અને ચન્દ્ર પણ સૂર્ય ન હાેય ત્યાં સુધી જ હાેય.

રપ

મહાત્માએ આત્માને સૌથી માેટા માન્યાે છે. ઇચ્છા કરવી એ જુદું અને ઇચ્છાશક્તિ એ જુદું. માેક્ષ મેળવવા માટે તીવ ઉદ્યમ જોઈ એ.

વિશ્વની લાગણીઓનુ મિશ્રણુ એટલે માનવી. વગર વિચાર્રું કરનારા માણુસાે પાછળથી પસ્તાય છે. ભગવાનના હુદયમાં વિશ્વપ્રેમની ભાવના વહે છે. તેથી ગૌતમ સ્વામી વિચારમાં ડૂએલાને બહાર કાઢે છે. વીતરાગની વાણીમાં તુચ્છતા નથી પણ ઔદાર્ચ છે. દલીલાે અને તર્ક જ્યાં સુધી આદર નથી જાગ્યા ત્યાં સુધી જ છે. આપણા આત્મા જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્રથી ભરેલાે છે. આત્માનું લક્ષણ ઉપયાગ છે.

આપણાે ઉપયાગ પદાર્થમાથી ઉત્પન્ન થાય છે અને પદાર્થ જતાે રહેતાં ઉપયાગ જતાે રહે છે. પંચમહાભૂતમાંથી ઉપયાગ આવે છે પહેલાંનાે વિચાર બીએ વિચાર આવતાં પહેલાે વિચાર જતાે રહે છે.

હું વિચાર કરતાે અટકી જાય ત્યારે તે માણસ મરી જાય છે. ચેતનાશક્તિ નીકળી જાય છે. તેથી શરીર મડદું બની જાય છે.

પાંચે ઇન્દ્રિયામાં કાેઈ બેઠુ' છે.

્ પાંચે ઇન્દ્રિયાનું કામ જુદું છે છતાં તેનેા નિર્ણય. તાે એક જ છે.

### જીવનનેા અરુણેાદય

નાક ન હાેચ તાે સુંગધ આવતી નથી. જ્યારે માણસ ઊંઘતાે હાેય છે ત્યારે પાંચે ઇન્દ્રિયાે કંઈ કામ કરતી નથી તાે સ્વપ્નું કચાંથી આવે છે ?

જેમ માણુસ રડે તેમ હળવાે થઈ જાય છે. બાેલે તાે મન હલકું થઈ જાય છે. જે પંચભૂતથી પર એવાે આત્મા આ કામ કરે છે.

દેવતાઓ ભાેગમાં મગ્ન હાેય છે. તેથી તેમને દાન દેવાનું કહ્યું છે. અને દાનવાે ફ્રૂર છે. એટલે દાનને દયા કરવાની હાેય છે.

#### પ્રમાદ

આત્માના માર્ગ સાંકડામાં સાંકડાે છે. સાધન વધારે એટલે પાપ પણુ વધારે.

દઇને આનંદ મળે છે તેટલાે આનંદ ભાેગવીને મળતાે નથી. માટે મેળવવા ને ભાેગવવા કરતાં આપવાની વૃત્તિ કેળવાે.

જેની પાસે કામ હાેય તેને નકામા વિચારા કરવાને. સમય મળતાે નથી. કામ કરનાર પ્રવૃત્તિ દ્વારા પાતાનાે. અને જગતનાે ઉદ્ધાર કરે છે. પ્રમાદ એ પાપ છે.

હે ગૌતમ ! તુ` એક મિનિટ પણુ પ્રમાદ કરીશ નહી∵ સાધુઓ પણુ પ્રયત્નાે કરીને નવા નવા ગ્ર'થાે રચે છે.

જીવનનેા અરુણાદય

જીવનમાં પ્રમાદ આવી જાય ત્યારે આગળ વધાતું નથી. નિવૃત્તિની સાથે પ્રવૃત્તિ રાખેા.

તપ શા માટે કરવું <sup>?</sup> કાેઈ પણ વસ્તુને કડક કરવી હાેચ તાે તાપ જાેઈએ છે. તપ એ કાચી વસ્તુને પાકી કરનાર છે.

લાેખંડને આકાર આપવાે હાેય તાે તેને ઓગળતાં અહુવાર લાગતી નથી પણ તપનાે અગ્નિ અનિવાર્થ છે.

શરીરને ભૂલી જઈને તપ કરવાનું નથી પણ મહિના-માં પાંચ દિવસ ઉપવાસ કરવાથી શરીર અગડતું નથી.

ત્રીસ કાેળિયાથી વધારે નથી ખાવાનું. હાેજરી છે તે પણ મશીન છે. તેની સંભાળ લેવી જરૂરી છે.

ચાળીસ વર્ષ પછી એક જ ટ'ક ખાવાનું છે. ખાવા માટે નથી જીવતા પણ જીવવા માટે ખાઈ એ છીએ.

પેટ નરમ હાેલું એઈએ અને જીલ લાલ હાેવી એઇએ. ને પેટ કઠણ હાેચ અને જીલ શ્વેત હાેચ તાે તરત જ ઉપવાસ કરી લાે.

શરીર સારું તેા મન પણુ સારું અને મન સારું તેા <sup>-</sup>આત્મા સારો.

દુનિયામાં અધ્યશ્રહા વધારે છે. હિંસાનું પરિણામ ભયંકર છે માટે હિંસા છેાડા.

આજે દેહ છે તેને માટે જીવનથી મૃત્યુ સુધી પ્રયત્ન કરીએ છીએ. એક તત્ત્વ દેહમાંથી એાછુ થતાં દેહની કિંમત કાંઈ નથી.

# નમા અરિહ તાણ ના જપ

કાળચક અહુ જ ભયંકર રીતે આવી રહ્યું છે. તેને અટકાવનાર કાેઈ નથી.

કાળને તાે અદેહી (સિદ્ધ) જ જીતી શકે. અન'ત ચુગ થયા પણ સિદ્ધો કદી જન્મ લેતા નથી. તેમણે કાળને ખાધા છે. આપણને કાળ ખાઈ જાય છે.

એક ક્ષણ પણ નકામી જવા દેવાની નથી. સ સારરૂપી સાગરમાં મનુષ્યે લચ ફેંકી દેવાના નથી. સ સારના જડ પદાર્થો માટે કદી શાક કરશા નહીં. મિનિટે મિનિટે 'નમા અરિહ તાણ' અ તરમાં સ્કુરતું રાખવાનું છે.

જેમ ઊઘતા હાેઈએ અને વાસાચ્છ્રવાસ ચાલે છે તેમ મનની અંદર 'નમાે અરિહ'તાણું'નું રટણુ કરવાનું છે. ઊઘમાં ઘણા લાેકા બકે છે તેમ આપણે અરિહ'તનું સ્મરણુ કરવાનું છે.

ગાંધીજીને જ્યારે ગાેળી વાગી ત્યારે જીભ ઉપર રામનું જ નામ આવ્યું અને ગાેડસેને જીવનદાન આપવાનું કહ્યું. એમના જીવનમાં કેટલી શાંતિ હેશે ?

ક્રોધ ચડચો હેાય ત્યારે રૂમમાં જઈ ને 'નમા અરિ-હંતાણ''નું ધ્યાન ધરવાનું છે જેથી ક્રોધ ચાલ્યાે જ<mark>રાે</mark> અને મગજ શાન્ત થઈ જશે.

સુખી સાધનવાળા હાેય પણ તેને ધર્મની કાંઈ પડા

### જીવનનાે અરુણાદય

નથી. તે તાે માત્ર અર્થ અને કામમાં પડેલાે રહે છે. જડ પદાર્થ માટે કદી ભાઇ ભાઈનાે સંપ બગાડશાે નહિ તેમ ડાેસાએ તેમના છાેકરાને શિખામણુ આપી. જેમ એક જડા દાેરડાથી હાથીને ખાંધી શકાય છે પણ દાેરડાના તાંતણા છાેડી દઈએ તાે તે તાંતણા કાેઈવાર તૂટી જાય છે તેમ ભાગા રહેવામાં બધી જ મજા છે.

પૈસા ભલે ન હેાય પણુ મનમાં ખૂબ જ ઉદારતા રાખવાની છે. ઝઘડા થવાનું મુખ્ય કારણુ મનની સ'કુ-ચિતતા છે.

લક્ષ્મી તેા પુષ્યથી જ મળે છે. પણ તેના સફઉપયાેગ કરતાં ન આવડે તા પુષ્ય અને લક્ષ્મી નાશ પામે છે.

માણુસ મરી ગયા પછી મુઠ્ઠીભર હાડકાં, રાખ અને છેવટે ધૂળમાં મળી જવાથી તણુખલા જેમ ઊડી જાય છે. ઉત્તમ નરભવને કેમ ઊજ્જવળ અનાવવેા એ જોવાનું છે. મનુષ્યભવને ભૌતિક પદાર્થોમાં ગુમાવવાના નથી.

# પુરુષાર્થનાે મહિમા

પાતાના પુરુષાર્થમાંથી જે મેળવીએ તેના આનંદ જુદ્દો જ છે. વસ્તુના આનંદ પુરુષાર્થમાં છે. આદર્શમય જીવન જીવનાર માણસ પુરુષાર્થમાં હાેવા જોઈએ. પુરુષાર્થથી સ્વચ્છતા પણ જરૂર આવી જાય છે.

#### જીવનનાે અરુણાેદય

પ્રભુ મહાવીરને ઇન્દ્ર પ્રાર્થના કરે છે કે તમને સાડા બાર વર્ષ ઘેાર ઉપસર્ગ થવાના છે. તો ઉપસર્ગમાં હું તમને સહાય કરું ત્યારે ભગવાન કહે છે કે, બીજાની સહાયતાથી થયેલું બધું કેવળજ્ઞાન નકામું છે. પુરુષાર્થની જીવનમાં ખૂબ જ જરૂર છે.

એકબીજાના વિચાર ઝીલવાની આપણી પાસે ઉદારતા જોઈ શે. વિચારાની ઉદારતા જીવનમાં આવી જાય તેા જીવન ધન્ય બની જશે.

જીવનમાં વિચારાેની ઉદારતાની ખામીને લીધે જ ઝઘડા થાય છે. ઘરમાં, સમાજમાં, દેશમાં ખધે ઝઘડા ઊભા ચાય છે.

મનુષ્યને ચિંતામણિ મળ્યાે હાેય અને સમુદ્રમાં મુસાફરી કરતાં તે ચન્દ્રને જેવા જાય અને માેજાંને લીધે ચિંતામણિ સમુદ્રમાં પડી જાય પછી માથું ફૂટે તાેપણ તે ચિંતામણિ પાછાે મેળવી શકતાે નથી.

મનુષ્યજન્મ પણુ ચિંતામણિથી પણુ અધિક છે. ઋણુ, સત્તા, વૈભવ વગેરૈની સાથે મનુષ્યભવ સરખાવવાનાે નથી. આ મનુષ્યભવ ચાલ્યા ગયા પછી ચારાશી લાખ કેરામાં કરવું પડેશે.

દુનિયામાં અન તાન ત જીવાે રહેલા છે. તેમાં આપણુ બ્રમણ થવાનું છે. અન ત પુરુષરાશિ લેગી થતાં જ મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત થાય છે. તીર્ય<sup>લ્</sup>ગા અનેક પ્રકારનાં દુઃખામાં પકી

૩૧

૩ર

રહેલાં છે. એક મનુષ્યભવમાં જ વીરતી મેળવી શકાય છે, જ્ઞાન મેળવી શકાય છે.

તડકામાં ધાડાગાડીમાં બેઠા હાેઈએ ત્યારે મજા. માણીએ છીએ પણ કદી ઘાડાના વિચાર કર્યો છે ? કદી નહિ. અશ્વને તડકાે, ભૂખ, તૃષા વગેરેની આપણે કદી દરકાર કરતા નથી. અશ્વ તાે મૂગું પ્રાણી છે.

સ'સારમાં આપણે આપણા દુઃખે દુઃખી થઈ રહ્યા છીએ, જેથી બીજાના દુઃખનાે વિચાર આપણે કરી શકતા નથી.

### આત્માં જ પરમાત્માં

ભગવાન આપણને સુખદુઃખ આપી શકે એમ નથી. તે તેા કર્મને માનવાનું જ છે. આ જગત – આત્માકર્મના સંમિશ્રણથી ચાલે છે.

આત્મા તાે શુદ્ધ સ્વરૂપી છે પણ કર્મથી મળેલાે છે.

અરીસા સામે બેસી આપણે જે ચેનચાળા કરીએ છીએ તે બધું પ્રતિબિંબ અરીસામાં પડે છે. પણ અરીસાને કાંઈ આવડતું નથી. અરીસા સ્થિર છે. તેવી રીતે આત્મા અને જગતનું નિર્માથ્યુ વસેલું છે. આત્માને કર્મમાંથી છૂટાે પાડવાે એટલે આત્મા પરમાત્મા બને છે.

#### જીવનને અરુણેાક્ય

વાસનામાં અથડાયેલાે આત્મા મુક્ત થઈ શકતાે નથી. આપણે કદી ભગવાન ઉપર કંઈ જ છેાડી દેવાનું નથી.

સુખ કે દુઃખ આપણાં કર્મને જ આભારી છે. સારુ કામ આપણે ખાતે અને ખરાબ કામ ભગવાનને ખાતે ચડાવી કઈ એ છીએ એ સારું નથી.

જગતમાં સુખદુઃખ આપણાં જ કીધેલાં છે. પાેતાના ભાગ્ય માટે પાેતાનું કર્મ જ જવાબદાર છે.

સુખ કે દુઃખ પાેતાને એકલાને જ ભાેગવવાનું છે. કરેલું છે તે ભાેગવવાનું છે.

ચિપાઈને પત્તાં હાથમાં આવેલ છે એટલે તમને ભાગ્ય મળી ગયું છે. પણ હવે હાથમાં આવેલ પત્તાં કેમ ઊતરવાં તે તમારા હાથની વાત છે.

એમ મળેલાં સાધનેા કેમ વાપરવાં એ પણ તમારે જ વિચારવાનું છે અને એ પણ તમારા હાથની વાત છે.

જેવાં પૂર્વભવનાં કાર્યો કર્યા તેવાં કર્મ અધાઈ ગયાં અને આ ભવમાં ઉદયમાં આવ્યાં.

પ્રમાદ, અવીરતીના લીધે જ કર્મ બંધાય છે. વસ્તુ પ્રત્યે આસક્તિ ઊભી થાય છે. તેની પાછળ પાછળ ફર્ચા કરે છે.

ઇષ્ટનાે ચાેગ અને અનિષ્ટનાે વિચાેગ ઇચ્છીએ છીએ. ઇષ્ટની પ્રાપ્તિ કરવા માટે બધા જ પ્રયત્નાે કરી છૂટવાના છે. છ. સ. ૩

જીવનના અરુણાદય

જગતનાં બધાં જ દશ્યાે આત્માથી પરધમી છે. આત્મા એક જ સ્વધમી છે. આત્માનું બંધારણુ જુદું છે. જે પારકી વસ્તુને પાતાની કરવા જાય છે તે પણુ છેવટે પાતાની બનતી નથી તેથી દુઃખ થાય છે.

પરપદાર્થને પાેતાના સ્વપદાર્થ માની રહ્યો છે, પણ છેવટે આત્મા સિવાચ બીજું કાંઈ પાેતાનું રહેવાનું નથી. અને બીજા પદાર્થો છૂટા પડશે તે વખતે દુઃખી થવાનું છે.

### જ્ઞાનરપી દીવેા

સુખી માણુસાેના છેાકરાનાે ઉછેર ખૂબ જ સુખમાં થાય છે. પછી તે માેટા થાય ત્યારે તેમને દુઃખ પડતાં તે દુઃખને જીરવી શકતા નથી.

ગરીબી શું છે ? માજશા ખમાં ઘણા પૈસા વપરાઈ જાય છે. પણ પુણ્ચને માર્ગે વાપરેલા પૈસા ઊગી નીકળે છે. પારકાને હાથ કરાવેલું કામ નકામું નીવડે છે. આથી જીવ બળે છે. આમ જીવ બાળવા તેના કરતાં હાથ બાળવા સારા. આપણું કામ આપણે હાથે જ કરી લેવું. કાઈ દાન ન કરી શકે તા તેની ઉપર ખિજાશા નહીં. પુણ્ચના પ્રભાવ હાેય તા જ દાન કરી શકાય છે. દાન આપનાર ઉત્તમ છે. ફક્ત ભાેગવે છે તે મધ્યમ છે. અને જે ભેગું કરીને ચાલ્યું જાય છે તે કનિષ્ટ છે.

### જીવનનેા અરુણાેદય

મેળવવામાં આનંદ માનનારા તેા અનેક હાેચ પરંતુ છાેડવામાં — ત્યાગ કરવામાં આનંદ માનનારા વિરલ હાેચ છે, અને આવા ત્યાગ કરનાર વિરલલાેકા જ દુનિયામાં અમર અની જાય છે.

દર્શન, જ્ઞાન, ચાસ્ત્રિ અને તપ એ ચાર ધર્મનાં મૂળ છે. એ જ ખરા પાયા રૂપ છે. જેમ ડૉક્ટર ઉપર વિશ્વાસ ન હાેય તાે તેની દવાની અસર થતી નથી, તેમ ધર્મ ઉપર, દેવ અને ગુરુ ઉપર શ્રહ્યા ન હાેય તાે તે નિષ્ફળ થાય છે, જે કામ શંકાવાળું હાેય તે નિષ્ફળ થાય છે.

સામાન્ય તે દર્શન છે અને વિશેષ છે. તે જ્ઞાન છે. ધર્મજ્ઞાન કહે છે કે ધર્મને સાેનાની માફક તપાસીને કરાે.

જીવ, અજીવ, પુણ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, નિર્જરા, અંધ અને માક્ષ — આ નવ તત્ત્વા ધર્મનાં છે.

જીવને જાણુવા, પાપને રાેકવા અને કર્મી અંધાતાં મ્બટકાવવા કર્મી ખપાવવાં પડે છે. અને છેલ્લે માેક્ષ–સુખમાં પૂર્ણતા થાય છે.

જ્ઞાન એ તેા માણસનું ત્રીજું લાેચન છે. જ્ઞાનીનું બાેલવું, વર્તન, વિચાર — તેનાં બધાં ધ્યેયાે ઉચ્ચ હાેય છે.

જ્ઞાન મેળવવાની તકન ગુમાવવી. જેટલેા અને તેટલેા જ્ઞાનનાે લાભ લઈ લેવાે. જ્ઞાન એ દીવાે છે. તે જ્ઞાનરૂપી દીવાથી સંસાર પાર ઊતરી શકાય છે.

્ર જ્ઞાન એ શ્રેષ્ઠ ગુણુ છે. મુક્તિ તરફ લઈ જનાર એ જ્ઞાન વિના આપણે અધકારમાં અટવાઈ જઈશુ.

# પર પરથી સ્વપર

ઇબ્ટનાે સંચાેગ અને અનિબ્ટનાે વિચાેગ ઇચ્છીએ છીએ અને કરીએ છીએ તેનું કારણ આપણું અજ્ઞાન છે. આજે આપણુને પદાર્થોનું જ્ઞાન છે. જેમ વિષ ખાવાથી માણુસ મરી જાય છે તેવું જ્ઞાન આપણુને છે. આ જ્ઞાન પ્રતીભાસ નામનું જ્ઞાન છે.

પદાર્થો અધા પર એટલે પરાચા છે અને આત્મા પાેતાના છે. માણુસ પરને સ્વમાં સમાવવા માગે છે પણ્ પરને છેાડવાનું છે અને સ્વને સ્વીકારવાનું છે.

સ્વધર્માં ને તું શાેધ, પર-ધર્માં ને છેાડ, પદાર્થા તું ઇચ્છે કે ન ઇચ્છે પણ પરધર્માં છે અને છેલ્લે છેાડવા પડવાના છે. ચૈતન્યને આપણે દરરાજ હણીએ છીએ, અન્યને દુઃખ થાય તેની પરવા કરતા નથી. પણ 'આત્મવત્ સર્વ ભૂતેષૂ' એમ માનીને બધાને આપણા તુલ્ય જ માનવાં જોઈ એ. હિન્દુસ્તાનને તમે આળીસ કરાડ માણુસાેથી ભરેલાે ન માના, કેમ કે એ તા અનંત આત્માઓથી ભરેલાે છે. સ્વધર્મા એટલે ગૈતન્ય, પણ તેને પહેાંચતાં, તેને મળતાં પહેલાં વચ્ચે અંતરાયા છે. આ અંતરાયા એટલે કાેધ, લાેભ, માહ વગેરે આપણે તેને દ્વર કરવાનાં છે.

અહ' આવે ત્યારે કોધ તેા આવી જ જાય છે. ચૈતન્યને ચૈતન્ય સાથે મળવાના જે પુલ છે તેને કાળ અને ક્રોધ તાેડી નાખે છે.

### જીવનનેા અરુણાદય

લેાભ આવીને બીજાને છેતરી નાખે છે. માણસ માણસ વચ્ચેના સંબંધ તાેડી નાખે છે.

પરધર્મા<sup>દ</sup>એા આવીને સ્વધર્મા<sup>દ</sup>ને મળવા દેતા નથી. મારે સુખ જોઈએ છીએ માટે બીજાને સુખ આપવાનું છે. આવળિયેા વાવીને ગ઼લાબની ઇચ્છા રાખવાની નથી.

જો બીજાને દુઃખ આપીશું તેા જરૂર આપણુને દુઃખ મળશે. જગતને સુખ આપીને આપણે સુખ મેળવવાનું છે. સાચા અહિંસક કેવાે હાેચ ? મહાનમાં મહાન યાેગીઓને અકારણ દુશ્મન પણ મિત્રા બની જાય છે.

અહિંસાને પ્રાપ્ત કરવી હાે<mark>ય તાે</mark> અહિંસા, સંયમ અને તપ એ સ્વધર્મના છે.

જેમ મા પાતાના દીકરાને છેતરતી નથી તેમ સ્વધર્મને એાળખ્યા પછી બીજાને કદી હિંસા નહીં આપીએ.

## સંસ્કાર

માેઢઃના, આંખના ઇશારા, ચેષ્ટા-મર્ચાદાની ઊણુપ વગેરે ઉપર કાબૂ આવવા જોઈએ. સંસ્કારના વધારા દિવસે દિવસે થવા જોઈએ.

મનયેાગ, વચનયેાગ અને કર્મયોગનું ધ્યાન રાખીને સામાચિક કરવાનું છે. માણુસ ઘરડાે થાચ છતાં તેનું મન ઘરડું થતું નથી. મનની ગતિ વધારે તાેફાનમાં અજ્ઞાનથી જાય છે.

### જીવનને৷ અરુણેાદય

માટા માણસાની જિંદગી આપણને યાદ કરાવવા માટે છે. જેમ વલેાણાં કરતી ભરવાડણુ તારવી તારવીને માખણુ ભેગું કરતી જાય છે તેમ આપણું જીવન અનુભવમાંથી સારું સારું તારવીને ઘડપણુમાં નવનીત(માખણુ)ને ભેગું કરવાનું છે.

પાેતાને ભાેગવવાની વસ્તુઓ પણ વધારે ન હાેવી જોઈએ. સાધનાે પાછળ પડી જતાં આપણા આત્માનું કંઈજ થઈ શકતું નથી — કપડાં, દાગીના, ફર્નિચર વગેરે.

વધારાનાં સાધનાે ભેગાં ન કરવાં જોઈ એ. દા.ત. ખંદ્રક, ખંજર, ગાેળી વગેરે. આપણે આવાં સાધનાે ન વાપરીએ છતાં કાેઈ આપણાં સાધનાે લઈ ને હિંસા કરે તાે તેના દાેષ આપણુને લાગે.

કામ ઉત્પન્ન થાય તેવી વાણી, કથા, સંગીત અને વાતાવરણથી દ્વર રહેવું જેઈ એ. નહિતર કાેઈ વાર સંચમનાે ભાંગ થવાનાે સંભવ છે.

ભાષાને મધુર બનાવવાની છે. લોકોને રાજી કરવા માટે નહીં પણ શાંતિ આપવા માટે જ, વિચારા સમજણ-ભરેલા હાેવા જોઈ એ. વર્તન પણ બીજાને મદદરૂપ બને તેવું હાેવું જોઈ એ. આપણું જીવન સારું થશે તાે આપણાં સંતાના પણ ઉચ્ચ થશે.

મંદિરમાં જતાં પહેલાં અથવા જઈ ને આવ્યા પછી વિચારવાનું છે કે હું કેટલાે સુધ**યે**ો ? પ્રવૃત્તિ પછી વિચારવાનું

#### જીવનનાે અરુણાદય

ખૂબ જ જરૂરી છે. કાેઇની સેવા કરવી અને અહ`ને ગાળવાે તે ખૂબ જ અઘરું કામ છે.

જે કામ કરતાં તડકાે અને થાક લાગશે પણ કાર્ય સમજણુભરેલું હશે તાે જરૂર છેલ્લે આનંદ આવશે.

### નાશવંત કાયા

સમાજ જે રીતે ચાલે તે રીતે ચાલવાનું છે. પ્રવાહને રાેકી શકાતાે નથી. કલિયુગમાં સમયનાે પલટાે બહુ જ થવાનાે છે.

બહારથી વિચારા બદલવા પણ મનને બદલવાનું નથી. મનમાં જાગતા રહેવાનું અને જમાનાને સાથ આપવાને છે. હજારા માણુસાે અસત્ય બાેલે તાે ધીમે ધીમે તે સત્ય થઈ જાય છે. વસ્તુનું નામ તેવા ગુણુ ન હાેય છતાં તે સમાજમાં પ્રચલિત હાેય તેવું બની જાય છે.

ડાહ્યો માણુસ એ કે તે જે વસ્તુની જરૂર પડે તે જ વસ્તુના સંગ્રહ કરે, જે વસ્તુ ભારરૂપ હાેય તેના સંગ્રહ કરતા નથી.

આ સંસારમાં કઈ વસ્તુ સંગ્રહ કરવા લાયક છે ? કંચન, કામિની, કુટુંબ અને કાયા એ ચાર વસ્તુ પાછળ માણસ આખી જિંદગી દાેડચા કરે છે.

### જીવનના અરુણાદય

આપણી નજીક પહેલાં તે કાચા છે જે કાચા પાછળ આપણે ઉત્સુક રહીએ છીએ. પણ તે કાયા જ કાેઈવાર દગા દઈ દે છે. આત્મા ચાલ્યાે જાય છે એટલે કાયા નકામી થઈ જાય છે.

કાયાનાે અહંકાર, ક્રોધ વગેરેને ટકાવી રાખવા માટે લાેભ વગેરે કાયા માટે કરીએ છીએ. પણ આ સુન્દર કાયાને આખરે બાળી મૂકવાની છે અને તેની રાખ થઈ જવાની છે.

આત્મા ચાલ્યાે જતાં કાચાની કિંમત કાંઈ નથી. પણુ આ કાયા માટે કેટલું અભિમાન કરીએ છીએ ? ખુદ્ધને કાેઈ એ ગાળ દીધી છતાં તે સામાે જવાબ નથી આપતા. કારણ કે ગાળ દેનારમાં તે વખતે વિવેક નથી હાેતા તેથી યુદ્ધ તે! શાન્ત જ રહે છે.

કાેઈ વસ્ત આપણને આપવા આવે અને હાથ ધરીએ તાે તે આપણને મળે અને હાથ ન ધરીએ તાે આપણા હાથમાં કાંઈ આવતું નથી. તે વસ્ત આપનારની પાસે જ રહે છે.

આપણે કાચા ખાતર જે અહંકાર કરીએ છીએ તે <u>કર કરવાના છે. જ્ઞાનીઓ જ્ઞાનના દર્શન વડે કરીને જીવનને</u> શાન્ત અને સુન્દર બનાવે છે.

80

# સુખદુ:ખનું જીવનચક્ર

માણસ એક આત્મકથા છે. અનુભવ પણુ યાદ રાખવા લાયક હાેય તેને યાદ રાખવાે જોઈએ. માણુસ સહ-અસ્તિત્વની ભાવના ઉપર રહેલાે છે.

સુખદુઃખમાં બધાનાે વિચાર કરવાનાે છે. એક જણ દુઃખમાં હજાર રૂપિયા આપે અને બીજા દુઃખમાં બે આંસુ આપે તાે એ બે આંસુની કિંમત વધારે છે.

માનવ માનવ પ્રત્યે ઉદાર અને તેવાે ધર્મ જોઈ એ છે પણ માનવતાને આચરવાની નથી. તાે પછી જીવન મંગળમય અનશે કેમ ?

ઊંચાં કામ કરવાથી ઊંચા બની જવાય છે. માણસ માણસની પાછળ પ્રશાસા કરે તેા જીવન ધન્ય બને છે.

આપણું કર્તવ્ય, ભાવના ઉચ્ચ હેાય તેા જ સમાજ આપણાં વખાણ કરશે. કાેઇના આંસુમાં કઠી હસવાનું નથી પણ તે આંસુ લૂછવાનાં છે. જો આપણું કાેઈનાં આંસુ પર હસીશું તાે આપણાં આંસુમાં પણ જરૂર કાેઈ હસશે.

માણસની લાગણી દુનિયામાં એકસરખી જ હાેય છે. ગરીબને કે ધનવ તને ક્રોધ ચડતાં વાર લાગતી નથી. માણુસાેનાં મગજ એટલાં તપેલાં છે કે જેમ તવામાં બિન્દુ પડવાથી બિન્દુ જ બળી જાય છે.

કાલિદાસે મેઘદ્રતમાં કહ્યું છે કે જગતમાં એવું કાેણ જન્મ્યું છે કે જેને આખી જિંદગી સુધી સુખ જ જેવાનું

જીવનને અરુણાદય

છે તેમ દુઃખ પણ જિ<sup>-</sup>દગી સુધી નથી હેાતુ<sup>-</sup>. માટે જીવન એક ચક્ર છે.

આળપણમાંથી યૌવન આવે છે અને યૌવન ઘડપણમાં ફેરવાઈ જાય છે.

રહેવાની હાેચ તાે લક્ષ્મી રહે છે. તકદીર હાેચતાે જ રહે છે. જવાની હાેચ તાે ગમે તે રીતે ચાલી જાય છે.

સાદાઈ અને સંચમ રાખ્યા પછી જરૂર મુક્તિ તરક્ આપણે જઈ શકીશું.

અત્યારે વિલાસની ખૂબ જ વૃદ્ધિ થઈ છે, અને આપણાં શરીર પુરુષાર્થહીન બની ગયાં છે. બને ત્યાં સુધી સ્વાવલ બી રહાે. પરાવલ બી બનીને ન જીવાે.

# પુણ્યને ઉદય

દુઃખને યાદ કરવાથી શાેક થાય છે અને શાેક કરવાથી કર્મબાંધન થાય છે. માટે તેનાથી દ્વર રહેવું.

જીવવિસ્તારમાં નિગાેદથી માંડીને મનુખ્યભવ સુધીના ખ્યાલ આપ્યાે છે. આ નકશામાં આપણે કવાં છીએ તે જેવાનું છે.

સમુદ્રમાં પડી ગયેલ ચિંતામણિ કદાચ સબમરીનની મદદથી ફરીથી પ્રાપ્ત થઈ શકે પણ મનુષ્યભવ ફરીથી મળવેા દુર્લભ છે.

#### જીવનનેા અરુણાદય

દુનિયાની વસ્તુને મેળવનાર પાેતે મરી જતાં પાેતે. કચાં ચાલ્યાે ગયાે તે શાેધી શકતાે નથી.

આપણી કેટલીક પુષ્યાઈ છે કે આપણુને મનુષ્યભવ મળ્યેા છે. પણ તેને આપણે ભૌતિક પદાર્થા પાછળ વેડકી રહ્યા છીએ.

ભૌતિક પદાર્થા અન'ત કાળથી મળ્યા છે. તે અધા પદાર્થા જડ છે પણ આત્મા તાે ચૈતન્યમય છે. તાે ચૈતન્ય સાથે જડ પદાર્થના એક અ'શ પણ આવવાનાે નથી.

સ સારમાં રહીએ પણુ ન્યારા રહેવાનું છે. આત્માની સમજણ ન હાેય તાે જડમાં ભાન ભૂલીને ચીકણાં કર્મબ ધન કરીએ છીએ અને આત્મા જેવી કાેઈ વસ્તુ યાદ રહેતી નથી. સમજવાનું એ છે કે ધર્મ વેઠ ઉતારવા જેવી વસ્તુ નથી. તળાવ ભરેલું હાેય અને માણુસ તરસ્યાે ચાલ્યાે જાય તાે શરમ તળાવની છે. આપણી પાસે કાેઈ ધન લેવા આવે તાે જરૂર આપણા પુષ્ટ્યનાે ઉદય છે.

આપણે તેા કાળના કાેળિયા છીએ. કાળ તાે મહા ભય કર છે. આપણે કચાં જવાના છીએ તેના પણ આપણે ખ્યાલ રાખતા નથી. માટે આપણે કાેણ છીએ તેના વિચાર કરવાના છે.

કદી ગર્વ કરવાનાે નથી. જેમ ઘંટીમાં ઘઉં દળાઈ જાય છે તેમ કાળનાે ઘંટલાે તાે ચાલ્યા જ કરે છે અને માણુસ તેમાં ભીંસાઈ મરે છે. ગર્વ કરશાે તાે કાળ તમને જલદી પકડશે.

જીવનનાે અરુણાદય

કામને માટેતો કાેઈ સમયમર્યાદા નથી. સ્મશાન એક મિનિટ પણ ખાલી હેાતું નથી. આવા ચ'ચળ જીવનમાં કામ, કોધ, લાેભ, માેહ, માન માયા વગેરેને છોડવાનાં છે.

# શિયળ અને સંયમના પાયા

આત્માના અલંકાર કયા છે તે આપણે અહીં જોવાના <sup>છે</sup>. દેહના અલંકાર જૂના થઈ જાય છે પણ આત્માના અલંકાર કદી જૂના થતા નથી. તે શિયળરૂપી અલંકાર છે. આ અલંકારથી આત્મા અભય અને વીર બની શકે છે અને જગતમાં શાેલે છે.

માનવ જો મકાન હેાય તેા શિયળ અને સંયમ તેના પાયા હેાવાં જોઈએ.

શિયળ, વાણી, વર્ત<sup>ુ</sup>ન — એ બધા તમારા જીવનમાં શુભ હેાવાં જોઈએ.

આત્માનું તીર્થ કચાં ? જગતમાં ઘણું મહાન તીર્થો છે, જેમના દર્શનથી આપણા રાગદ્વેષ એાછા થાય છે. તન– મન આત્માનાં તીર્થ છે. તરલું–તારલું. પાતે તરે અને બીજાને તારે.

સ્વપ્નેા વિશુદ્ધતમ. તમારું વિશુદ્ધ મન જ તમારું તીર્થ છે. તે તમને તારી શકશે. વિશુદ્ધ મન માનવીનું તીર્થ છે.

#### જીવનનાે અરુણાદય

એક માનવીને પારસમણિ મળે છે. માનવીનાં સ્વપ્નેા-ની દુનિયા ઘણી માેટી હેાય છે.

ભૂતકાળને વખાણુવાની અને વર્તમાનને વખાેડવાની આજે આપણુને ટેવ પડી ગઈ છે. વર્તમાનને સુધારવાથી ભાવિ સુન્દર બની જાય છે.

જગતની બહુ ફિકર આપણે નથી કરવાની. જગત આજે લેાકાેની વાહ વાહ ઉપર જીવે છે. તમને તમારી જાત વગર કાેઈ જ એાળખી નહિ શકે.

આપણે આપણા જીવનને સમજવાની જરૂર છે. લાેખાંડની કાેઠીમાં પારસમણિ નાખે છે. સાેનું બનવાની રાહ જોઈને બેસે છે.

મહાપુરુષેા પારસમણિ રૂપ છે. આત્માના ઉપર જૂઠ, અસત્ય, માયા, પ્રપંચ વગેરેનાં જાળાં જામ્યાં છે. પ્રથમ એ મલિતાને દ્વર કરવી પડશે. પછી જ આત્મા રૂપી પારસ-મણિને પામી શકાશે.

# વિદ્વાનની યેાગ્યતા

આચાર્ય એટલે <sup>જે</sup>નશાસ્ત્રમાં વ્યાખ્યા છે કે જે પંચાચારશુદ્ધિ હાેય, જે પવિત્ર હાેય.

આચાર્યને પંચાચારથી એાળખવાના છે: (૧) જ્ઞાના-

84

ચાર, (ર) દર્શનાચાર,(૩) ચરિત્ર; આચાર, (૪) તપાચાર, અને (૫) વીર્યાચાર.

આચાર્ય શાસનને દોરનાર છે. જ્ઞાનાચારમાં પ્રબળ હાેય. તીર્થ'કરા અને ગણધરાેની ગેરહાજરીમાં આચાર્યો શાસન ચલાવે છે.

જેમ સૂર્યથી અંધકાર ચાલ્યાે જાય છે તેમ આચાર્ય-થી અજ્ઞાનતાનાે અંધકાર ચાલ્યાે જાય છે.

૧૦૧ ગ્રંથ ન્યાયના લખ્યા છે છતાં એમને આચાર્ય અનાવ્યા ન હતા.

પાંચે આચારાે બરાબર હેાય તેમને આચાર્થ બના-⊴વામાં આવતા.

થાેડા આચાર્યોથી સંઘમાં જંપ જળવાઈ રહે છે.

જૈનેતરની શંકાનું સમાધાન આચાર્ય કરાવી આપે છે. સાગરનંદની જ્ઞાનપ્રતિભા અદ્દભુત હતી. વિદ્રાનની કદર વિદ્રાન જ કરી શકે છે.

જ્ઞાન, વિદ્યા અને સાધના સમર્થ વિદ્રાનથી જ ભણી શકાય છે.

બાર વર્ષ ગચ્છમાં રહે (સ્વદર્શન), બાર વર્ષ સમાજ-માં કામ કરે (પરદર્શન), બાર વર્ષ દુનિયાની ભાષાએા જાણી શકે (વિવિધ દર્શન), પછી જ તેમને આચાર્યની પદવી આપવામાં આવે છે.

#### જીવનનેા અરુણેાદય

જ્યારે શાસનમાં આપત્તિ આવે ત્યારે આચાર્ય તેમને માશું ઝુકાવી દે છે. શાસનની પ્રભાવનાનાં કાર્યો આચાર્યો કરે છે. શાસનનું રક્ષણુ પ્રાણુથી પણુ અધિક કરે છે.

અગ્નિજવાળા જેવું ચારિત્ર્ય ચારિત્ર્યાચાર્યનું હાેય છે. તેઓ નિઃશંક જીવન છે. તેમને કાંઈ સ્પર્શ કરી શકતું નથી. શંકાએાથી જેમનું જીવન પર હાેય છે તે જ આચાર્યા છે. આચાર્યના મહિમાને લીધે આપણું શાસન ચાલે છે. આચાર્યના મહિમા લાેકાને પ્રસન્ન કરે છે.

૩૬ ગુણેાથી મુક્ત, પંચાચારને પાળનાર, દેશના દેવેાને સમર્થ એવા આચાર્યનું ધ્યાન ધરવાનું છે. વ્યક્તિની નહીં, ગુણુની ઉપાસના કરવાની છે.

# મુક્તિ-મંજિલની પ્રાપ્તિ

વિમાન ગગનમાં ઠેઠ ઊંચાઈએ ઊડે છે. તેવું આ ઉન્નત ઉઠ્ઠયન એકાએક સિદ્ધ નથી થયેલું. જમીનથી ગગન સુધી પહેાંચતાં સુધી તે સાધનામાંથી પસાર થાય છે.

વિમાન રન-વે પર પ્રથમ દોડે છે. આ દોડ સહેતુક હાેય છે. પ'ખાની મદદથી તે હવાને પાછળ ફે'કે છે. પાછળ 'ફે'કાતી હવાના પ્રેશરથી તે ઊ'એ ચડે છે.

વિમાન ઉપર ચડે છે ત્યારે વાદળાં પાર કરીને ઉપર

જીવનનેા અરુણાદય

ચડતું તે પાેતાની હવાઇપટ્ટીમાં આગળ ને આગળ પાેતાના નિશ્ચિત સ્થાન તરફ ઊડતું રહે છે.

આ પ્રક્રિયામાંથી વિમાનને પસાર થવું જેટલું અનિ-વાર્થ છે તેટલું જ વિમાનની સાધન-સામગ્રી, તેનાં વિવિધ ચંત્રો બરાબર હાેચ તે પણ અનિવાર્ય છે જ.

મુક્તિ-મંજિલ પણ ઊંચે, અતિ ઊંચે, અન'ત આકાશને પેલે પાર છે. ત્યાં પહેાંચવા માટે સાધકે આ વિમાનની જેમ ઉડ્ડયન કરવાનું છે. સાધકે પણ આધ્યાત્મિક ગગનમાં ઊડવાનું છે.

જીવનના રન-વે પર મનના પંખા જેોરથી ઘુમાવી વિષયકાષાયરૂપી હવાને અહાર છેાડવાની છે. જીવનમાં વિવેક અને વૈરાગ્યનું પ્રેશર લાવવાનું છે.

વિવેક અને વૈરાગ્યનું પ્રેશર મળતાં જ આંતરિક જીવન ઊંચે ઊડવા લાગે છે. વચમાં આવતાં પ્રલાેભનાે અને અવરાધામાંથી પાર થઈ ઊંચે ને ઊંચે સતત જતા જ રહેવાનું છે. અને જે એટલી ઊંચાઈએ પહેાંચે છે ત્યારે તેને મુક્તિના ચાક્કસ માર્ગ આપાઆપ મળી જાય છે અને પછી તે સરળતાથી આ માર્ગે આગળ દોડચે જાય છે.

પણ આ પહેલાં જીવનની યંત્રસામગ્રીને બરાબર કરવાની અને રાખવાની જરૂર છે. વિચાર, વાણી અને વર્તાનને શુદ્ધ અને અલગ રાખવાં પડશે અંતઃકરણને નિર્મળ અને નિવિંકલ્પ બનાવવું પડશે.

Xe

### જીવનનાે અરુણાદય

જો અંતઃકરણ જ મલિન અને દ્રષિત હશે તેા પછી રન-વે ઉપર પણુ નહિ દોડી શકાય.

#### જીવનની બાજી

આ જીવન નાશવ'ત છે માટે ઊઠો, જાગે અને ચેતી જાઓ. હજુ બાજી હાથમાં છે. સ'સારમાં સારભૂત તેવા ધર્મની આરાધના કરેલ પાપથી પાછાં હઠી જાઓ અને પુષ્ટ્યકાર્યમાં આગળ વધા. અલ્પ જીવનમાં જે મેળવવાનું છે તે મેળવી લા. આયુખ્ય અલ્પ છે, કચારે મરી જઇશું તેની ખળર નથી. માટે કાલે કરવાનું આજે અને આજે કરવાનું અત્યારે જ કરા.

ધર્મમાં રસ જાગે છે ત્યારે જ આરાધના થઈ શકે છે. રસ જગાડવા માટે સાધુસ તાનું માર્ગદર્શન, ધર્મનાં સુંદર પુસ્તકાેનું વાચન કરા, ચિંતનમનન કરા, ધર્મનું રહસ્ય સમજવાના પ્રયત્ન કરા. જે ગ્રહણ કરવાનું છે તે ગ્રહણ કરા. જે ત્યાગવાનું છે તેના ત્યાગ કરા. મૃત્યુને નજર સમક્ષ રાખા તા જરૂર ધર્મમાં રસ જાગશે ને ઇચ્છાથી આરાધના કરી શકશા.

ઉપાર્જન ઘણું કરાે છે. પણ તે અધું છેાડીને ચાલ્યા જવું પડશે ત્યારે મનમાં ઘણું દુઃખ થશે. તેના કરતાં જે છ. અ. ૪ પ૦

જીવનનેા અરુણાદય

છે તે પાેતાના હાથથી દાનમાં અર્પણ કરી દાે, બાેે ઓછા કરી લાે.

રાતદિવસ આત્ત<sup>દ</sup>ધ્યાન થાય, અશાંતિ થાય, દુઃખ ચાય, તેવાં સ્થાનમાં ન રહેવું. આત્માનું અહિત થાય, વિષયેાને પાેષણુ મળે, અનાચાર કે બળાત્કારનાે ભય હાેય તેવા સ્થાનનાે ત્યાગ કરવાે.

જીવનમાં ત્રણ ઉદ્દેશ છેઃ માણસ અધારી રાતમાં ઍટરી લઈ ને બહાર કરવા જાય છે, જો અટરી ન હાેચતાે ઍટરીવાળા સાથે જાય છે અથવા કાેઈ ને પૂછીને જાય છે. તેવી જ રીતે જીવનમાં પણ કાંતાે પાતે સાધુસ'ત કે જ્ઞાની ઘઈ ને કરવું. તેમ ન થાય તાે જ્ઞાનીની સાથે રહેવું. તેમ પણ ન બને તાે સ'સારમાં કેમ જીવવું તે જ્ઞાનીને પૂછીને જીવવું.

માલિક ઊઘતાે હાેય તાે તેના ઘરમાં લૂંટ થવાની જ છે, એવી રીતે પ્રમાદને વશ થઈને જીવ પાતાનું સર્વસ્વ ગુમાવી બેંકા છે અને કર્મની પરાધીનતામાં અનેક કબ્ટા વેઠી રહ્યો છે. જે જીવ પ્રમાદના ત્યાગ કરીને પુરુષાર્થના માર્ગે વળે તાે હાથમાંથી ગયેલું સામ્રાજ્ય કરી પાછું પાતાના હાથમાં આવે. પાતાની અંદર અખૂટ શાંતિ, જ્ઞાનદર્શન-ગારિત્ર એ જ જીવનનું ખરું સામ્રાજ્ય છે.

જે વ્યક્તિ ભૂતકાળની ભૂલેાને સુધારે છે તે વર્તમાનને અને વર્તમાનને સુધારે છે તે પાતાના ભવિષ્યને પણ સુધારે

#### જીવનનાે અરુણાેદય

છે. પરંતુ જેનેા વર્તમાન સુધરતાે નથી તેનું ભવિષ્ય પણ અગડે છે. વર્તમાન ઉપર જ ભવિષ્યનાે આધાર છે.

પ્રથમ તમે પાેતે જ શુદ્ધ બનાે અને પછી તમારા જેવા બીજાઓને પણ બનાવાે. બીજા ઉપર ઉપકાર કરાે. આમ વૃદ્ધિ થતી જ જશે તાે જગત આખુંચ સુધરી જશે. માટે સદ્દવિચારાેની અરસપરસ આપલે કરાે. જગતને સુધારવાની જવાબદારી છે.

જ્યારે દેશ ઉપર ભય હાેય છે ત્યારે સરહદ પર સતત તકેદારી રાખવી પડે છે, એવીજ રીતે ક્ષણે ક્ષણે પાપના વિચારા આવતા હાેય ત્યારે તેના પર પૂરેપૂરી તકેદારી રાખીએ તાે જ વાણી અને વર્તનમાં પરિવર્તન થાય છે. અને પાપના અદલે પુણ્યના વિચારાને આવવાના અવકાશ મળે છે. પવિત્ર વિચારાની અસર વાણી અને વર્તન ઉપર થાય છે.

# ગ્માત્મકલ્યાણુની કેડી

દુનિયામાં સૌથી વધારે સ્નેહી આપણી કાયા છે. તે પણ જ્યારે રાેગથી ઘેરાય છે ત્યારે આપણી ઇચ્છા પ્રમાણે કાયા કામ કરતી નથી.

આત્માના પ્રેમી બની શકીએ તેો જગતના પ્રેમી બની શકીએ છીએ. આત્માની મૈત્રીમાં સ્વાર્થ નથી હેાતે અને ત્યાં કાેઈ દિવસ ઝઘડાે થતાે નથી. ભાેગનાે અત્ત યર

### જીવનનાે અરુણાદય

નીરસ છે, નમ્રતામાં જ મનુષ્ય આત્મકલ્યાણ કરી શકે છે.

ધર્મ એ તેા માક્ષ મેળવવાનું સાધન છે. ધર્મ એ તાે નૌકા છે. કિનારા આવે ત્યારે નૌકાને પણ છેાડવી પડે છે.

પાણીનાે સ્વભાવ જ નીચે — ઢાળ તરક્ષ જવાનાે છે. તેમ મનુષ્યને! સ્વભાવ જ માેજશાેખથી નીચે જવાનાે છે. મનુષ્યને ચાેગરૂપી પ'પ અધાેગતિના બદલે ઉચ્ચ ગતિ પ્રાપ્ત કરાવે છે. આપણા સ્વભાવ આપણને નિગાેદ સુધી લઈ જવાની તૈયારી કરાવ્યે રાખે છે.

જ્ઞાનીના સાર્થક જીવનને અજ્ઞાની દુઃખી જીવન માને છે. અને પાેતાના પાપી જીવનને બહુ જ સુખી માને છે. આમ આત્મા એ જ સામ્યદષ્ટિમાં જીવે છે. થાેડા ભાગ મિથ્યાદષ્ટિમાં જીવે છે.

જે ધર્મમાં દયાનું ઝરહ્યું ન હાેચ, આત્મા ઉચ્ચ ગતિ પ્રાપ્ત ન કરી શકે તે ધર્મ છેાડવામાં જરાચે દુઃખ ન કરવું. સારું વાચન, સારા વિચાર મનુષ્યના જીવનને ઉજ્જવળ અનાવે છે.

મિથ્યા તત્ત્વને છેાડલું અને સામ્યકત્વને પ્રાપ્ત કરતું. મિથ્યાત્વથી આત્મા અનંત કાળથી સંસારમાં રખડે છે. સાચા વિચાર, સાચા ભાવ એટલે સમકિત. સમકિત આત્માને **મા**ક્ષ અપાવે છે.

લેાકપ્રવાહ જ્યાં અર્થ અને કામ મળે <sub>ત્</sub>યાં લઈ જાય છે. ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષમાં બધાને અર્થની અને કામની વાતો જ ગમે છે.

#### જીવનને અરુણાદય

પાપથી આવેલી લક્ષ્મી પાપમાં જ ચાલી જાય છે. પુણ્યનું બધી લક્ષ્મી જ પુણ્ય ઉપાર્જન કરાવે છે. સતશ્રદ્ધા સંગી એ દબ્ટિનાે પ્રારંભ છે, સમક્તિ એ માેક્ષની શરૂઆત છે. એ એવા પ્રકારનું છે કે જેટલા જેરથી આવે છે તેટલા જેરથી ચાલ્યું જાય છે.

સારું હેાય તે જ ગ્રહણ કરવું, ખાેટું હેાય તે છાેડી દેવું. સત્યની ગતિ દુનિયાના માનવીથી ચાર આંગળ અધ્ધર ચાલે છે.

દુનિયામાં જેટલું મનુખ્યમાં સત્ય છે તેના કરતાં ગ્રાનીમાં અનેકગણું સત્ય પડેલું છે. સ્વાર્થ હેાય ત્યાં સત્ય ટકતું નથી. ખાટું કર્યા વગર ચાલે તેવું ન હાેય તેવી સ્થિતિમાં ખાટું બાેલીએ તાેપણ મનમાં જરૂર દુઃખ થાય છે.

સતશ્રદ્ધા સગી બને ત્યારે અહિંસા, સત્ય, પરિગ્રહ, હ્રહ્મચર્ચ, તપ આવે છે, આનાથી માક્ષ મેળવતાં વાર નથી લાગતી.

### પ્રભુમાં શ્રહા

વિષય કેવી અદ્દભુત વસ્તુ છે ! તેના પ્રભાવથી જડતા દ્રૂર થાય છે અને સારી એવી વિદ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. કર્મ કરતાં કરતાં કાર્મિક **ખુ**દ્ધિ આવે છે.

જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં કાર્યનું પરિણામ જોઈ ને કાર્ય

ષ૪

કરવાથી કાર્યમાં સફળતા મળે છે. વિશ્વ એ પરિણામની શાળા છે.

સારું અને ખાટું અન્ને તારવી નાખવાનું છે.

માટી કારણ અને ઘડેા કાર્ય છે. કારણ વગર કાર્ય થતું નથી. કારણ હેાય તેા કાર્ય આવે.

મતિજ્ઞાનના જેરથી શ્રતજ્ઞાન આવે છે. જે મતિજ્ઞાનમાં ખામી હાેચ તાે શ્રતજ્ઞાનમાં ખામી જ રહે છે.

આત્મા માટે ભાેમિયાનું કામ કરનાર અને આત્માને તારનાર જે ગુરુજ્ઞાન છે તે અલૌકિક છે.

ઝેર પણ દવા બની જાય અને અમૃત પણ ઝેર બની જાય છે. આનું કારણ અજ્ઞાન છે. દવા ઝેરી હેાવા છતાં મર્યાદા પ્રમાણે લેવાથી રાગ મટાડે છે.

સરૂપી આત્માની વાતોને સમજાવતાં ભૌતિક વાતે નિસરહ્યીનું કામ કરે છે.

ભેાગામાં પડેલાને ઉઠાડનાર જ્ઞાની પુરુષ જ છે, અને જ્ઞાનીનાં વચના જ આત્માના ઉદ્ધાર કરે છે.

ટીકાઓ આગળ વધારનાર સૈનિક છે. ટીકાથી ભૂલે સમજાય છે. અને તે ભૂલેાને સુધારવાની છે. માટાઓ પાસેથી પ્રશંસાની નહિ, પણુ તેઓ ભૂલેા ખતાવે તેવી આશા રાખવાની છે.

> શ્રદ્ધાની શક્તિ શું કામ કરે છે તે આજે જોવાનું છે. ગણધરા ભગવાન પાસે પહેલી વાર આવે છે ત્યારે

#### જવનના અરુણાદય

ભગવાનની મશ્કરી કરતા આવે છે. પણ પ્રભુને જોતાં અને તેમની વાણી સાંભળતાં તેમના શિષ્ય અની જાય છે. ગણધરાે પાસે જ્ઞાન ઘણું હતું પણ તે જ્ઞાનવાદમાં વિજય પ્રાપ્ત કરાવે તેવું હતું. પણ સાથે સાથે આત્માના પરાજય કરનારું જ્ઞાન હતું.

શ્રહ્યા ન હેાવાથી આપણામાંથી આત્મિક ધન ચાલ્યું જાય છે. અને જડ વસ્તુઓમાં આપણે આત્માને ભૂલી જઈએ છીએ.

# કર્મવાદ

રાગ આવે ત્યારે રાજી થવાનું છે. કારણુ કે તે બાંધેલાં કર્મના ઉદય છે. અને ઉદયમાં આવેલા કર્મને પ્રસન્નતાથી ભાગવતાં નવાં કર્મા બંધાતાં નથી. અને ઉદયમાં આવેલાં કર્મા ખપી જાય છે.

ગજકુમારને માથે સગડી હતી ત્યારે પણ તેમનામાં કેવી સમતા હતી તેનેા આપણે કઠી વિચાર કર્યો નથી. જીવનાે સ્વભાવ નાનાં દુઃખાેને માેટાં બનાવે છે. સ સારની નાની નાની વાતાેમાં આત્ત<sup>દ</sup>યાન કરીને નવાં નવાં કર્મો બંધાય છે.

કર્મવાદ વ્યવહારમાંથી જ આવે છે. ન્યાય ઉપાર્જિત દ્રવ્યમાં સમાન સુશીલમ લગ્નમ દ્રવ્ય ન્યાયી ઉપાર્જન કરવાનું છે. સમાન કુળવાળા સાથે લગ્ન કરવાનું છે. પક

જીવનનાે અરુણાદય

સપ્રમાણ ધનિક અને સમાન જાત સાથે લગ્ન કરવાનું છે.

અષત્માની આઅતમાં શિયળ સારાં હાેય તેની સાથે લગ્ન કરવાથી જીવન સુખી થાય છે.

અ'ધક મુનિનો જેમ આપણી ચામડી તેા નથી ઊતરીને ? તેવું દુઃખ તેા મારા જીવનમાં નથી આવ્યું ને ? તેવેા વિચાર આપણને જ્યારે દુઃખ આવે ત્યારે કરવાના છે.

ક્ષુદ્રક પાેપટ થયેા પણ તેની ખુદ્ધિ ચષળ હતી. દિવસમાં થાેડી વાર પણ આત્માનાે, પરમાત્માના અને કર્મના વિચાર કરવાનાે છે.

આખા દિવસ જેનું રટણ છે, તે રટણ ઊઘમાં આવે છે. અને આખા જીવનમાં જેવું કરીએ છીએ તેવું કર્મ મૃત્સુ વખતે ઉદયમાં આવે છે. પાપટ પાંજરામાં પડવો હતા ત્યારે તેણે ગુરુ મહારાજને જોયા અને તેને યાદ આવ્યું કે મેં આવું કંઈક જોયું છે.

કૂતરાને પણ કેવી અક્કલ હેાય છે. પાેપટને ગુરુ મહારાજને જેવાથી જાતિસ્મરણ થયું, સ્મરણજ્ઞાન થયું અને પાેતાના પાછલાે ભવ જોયા. ધર્મ વગર, પ્રભુના ઉપદેશ વગર મારે આવતા ભવમાં ચક્રવતી પણું પણ નથી જોઈતું. શિકારીઓ દયાળુ શેઠને ત્યાં પાંજરું મૂકીને જમવા જાય છે. પછી શેઠને પેલા પાેપટ કહે છે કે મને તમે રાખી લાે. એક આધર્મિક તરીકે રાખા.

### જીવનનેા અરુણેાદય

દુનિયામાં કાેઈને ગુલામ બનાવશાે નહિ, નહિતર આવતા ભવમાં તમારે ગુલામ અનવું પડશે. દરેકને સ્વતંત્ર રાખેબે.

સંસારમાં આપણાે જીવ પણ ચાેરાશી લાખ યાેનિમાં ઝુદાં ઝુદાં કપડાં પહેરે છે.

પછી ધીમે ધીમે પેાપટ શ્રુતજ્ઞાનની આરાધનાને લીધે વાર્તાએા કહેવા માંડવો.

# પ્રહ્મચર્યનાે મહિમા

દુરાચારીઓથી કકી પણ દેશનું રક્ષણ થઈ શકતું નથી. વખત આવ્યે તે દેશને વેચી દેતાં પણુ રાેકાતા નથી. લાલચાેને વશ થતાે દુરાચારી હ`મેશાં પાેતાના દુરાચારને જ પાેષવા મથતાે હાેચ છે.

માનવને જીવનમાં સાચું સમજાય તો તંદુરસ્તીને રામબાણ ઇલાજ એકમાત્ર પ્રદ્યાચર્ચ છે. બદ્ધાચર્ચના ખંડન-માત્રથી માનવમાં રાેગનાં ઘાેડાપૂર ઊમટે છે. આબાલ-વૃદ્ધો સૌ માંદગીનાે અકાળે ભાેગ બને છે. બનાવટી દવાઓનું નિરર્થંક સેવન કરી દેહ ટકાવી રાખવા વ્યર્થ દાેડધામ કરે છે.

પ્રદ્ધચર્ય ના પતનથી કેવળ શારીરિક અશક્તિ કે માનસિક રાગેા જ ઊભા થતા નથી, પરંતુ માનવનું સમગ્ર

પ૭

### જીવનનાે અરુણાદય

જીવન વાસ્તવિક રીતે રાેગમય બની જાય છે. કચારેક તે તે અકાળે જ પરલાેકવાસી બની જતાે હાેચ છે.

પ્રદ્રાચર્ય જીવનમાં કયા કયા ચમત્કારા નથી સર્જતું ? કાતિલ ઝેરને તે પચાવી શકે છે. જગતના કાેઈ પણ્ પ્રકારની મંત્રશક્તિ કે તાંત્રિક વિદ્યાની પ્રદ્રાચારી પર કાેઈ જ અસર થતી નથી, એટલું જ નહિ, પરંતુ માનવને સદ્ય સુરક્ષિત રાખતા પ્રદ્રાચર્યનું પાલન કરનારને ખુદ દેવતાઓ પણ કાેઈ હાનિ પહેાંચાડી શકવા સમર્થ નથી.

ય્રદ્મચર્ય જીવનમાં માનવીને બેવડાે લાભ કરી આપે છે. એક તાે તેના પાલનથી માનવી સદાચારી બનતાં તેનામાં સદ્વિચાર જાગે છે અને તે પરાપકારી બને છે. તેનામાં સારી ભાવના પ્રગટે છે. આમ થતાં તેનામાં રહેલી મલિન ભાવના આપાઆપ નાશ પામે છે.

પ્રદ્રાચર્ચની રક્ષા કરવી એ જ જીવન છે. તેનું ખંડન કરવું તે જ મૃત્યુ. પ્રદ્રાચર્ચનું ખંડન સંસારની અનેક મુસીબતોને નાતરે છે.

સિનેમા જોવા જનાર પોતાના ચારિત્ચનું ખંડન નેાતરે છે, તે સદાચારના નાશ કરે છે. સિનેમામાંથી દુરાચાર શીખી જીવન જીવતા માનવી દેશમાં રામરાજ્ય લાવી શકે ખરાે ? તેનામાં કચાંથી પવિત્રતા આવવાની હતી ? તેને ધર્મ સૂઝશે ખરાે ? આથી ઊલટું, તે ધર્મસ્થાનમાં જતાં. પણુ અટકશે.

### જીવનનેષ અરુણેાદય

આજનાે વિદ્યાર્થાવર્ગ ઘણી ઘણી બાબતાેથી અજાણ હાેવા છતાં ભણતરની બડાઇ મારે છે. અપૂર્ણતામાં પૂર્ણતા કરી લેવી તે જ માેટી અજ્ઞાનતા છે. અને આથી જ જીવનમાં સાચી સમજ આવતી નથી. ગર્વ એ વિદ્યાની આડે આવતાે દરવાજો છે. જ્યાં સુધી તે ખસે નહિ ત્યાં સુધી ધર્મ-ગુરુઓનાે ઉપદેશ મનમાં પેસી શકે શી રીતે ?

ચુગેા પહેલાં ભારત દેશ વિશ્વના તમામ દેશેા કરતાં વિદ્યા અને કળામાં માેખરે હતાે. વિદેશીએા અહીં આવી શિક્ષણ લઈ જવા બાદ ગૌરવની લાગણી અનુભવતા. તેના સ્થાને આજે અહીંના લાેકાે વિદેશી શિક્ષણ મેળવવા બદલ ગૌરવ અનુભવતા થયા છે.

ભારતમાં માેટી દુકાન હાેય તેમ જાણે કશુય નહીં પણ વિદેશમાં હાેટલમાં ચાના કપ ધાવા માટે નાેકરકામ કરતા હાેય છે.

કાેઈ પણ ઇન્દ્રિય ખાેટું ન કરા બેસે તેની તકેદારી માટે ખાસ ચાેકીદાર — વિવેક રાખવાનાે છે. તેવાે વિવેક ઘ્રદ્દાચર્ય છે.

આત્મામાં દોષને પેસવાનાં ઘણું દ્વારો છે. જેમ ઘરમાં કાેઈ ચાેકીદાર રાખવામાં આવે તાે ચાર પેસી ન શકે, તેમ વિવેકરૂપી ચાેકીદર હાેય તાે દાેષ આવવા ન દે, આવતા દાેષને અટકાવી દે જો વિવેક સૂઈ જાય તાે આત્મા લૂંટાઈ જાય છે. એક વખત લૂંટાઈ જવાથી આખી જિંદગી મહેનત કરશાે. તાેપણ તેની ખાેટ આખી જિંદગી પૂરી કરી શકાશે નહીં.

# સત્યનાે સ્વીકાર

ધર્મ કાેઈ સંપ્રદાયમાં, સંઘર્ષમાં કે વાદવિવાદમાં નથી. પરંતુ કાેઈ પણુ ઇચ્છાએાના અભાવમાં ધર્મ સમાચાે છે.

જે સત્યનેા સ્વીકાર કરી શકે તે જ ધર્મને લાયક માનવ છે. ધર્મ એટલે અંતઃકરણની શુદ્ધિ અને અંતઃ-કરણની શુદ્ધિ શુદ્ધ વિચારા વડે થાય છે. આ વિચારા દ્વારા જ જગત છેાડીને પરમાત્માને પામવાનું શકચ અને છે.

જેના જીવનમાં સદાચારની સુગ'ધ હશે તેમનું જીવન મહે'કી ઊઠશે. સદાચારથી આચરણ શુદ્ધ બને છે. અને આ આચરણુ શુદ્ધ રાખવા સદાય જાગત રહેવું પડે છે.

આત્માની સુખ-શાંતિ આત્મામાંથી જ પ્રાપ્ત થશે. બહાર શાેધવાથી મળશે નહીં. જેવી રીતે ઘરમાં ખાેવાચેલી વસ્તુ ઘરમાં જ શાેધવાથી મળે છે, બહાર બજારમાં શાેધવાથી નથી મળતી.

જેમ મકાન માટે તેના પાચાની મજળૂતાઈ જરૂરી છે તેમ સદાચાર રૂપી પાચેા મજળૂત હશે તેા જ તેના પર સાધના રૂપી ઇમારત ખડી કરી શકાશે.

તમે જો એક વાર રામાયણનાે પરિચય કરી લાે તાે કચાંચ ભટકલું નહીં પડે. રામાયણના પરિચય વગરનાે દુનિયાનાે પરિચય નકામાે છે. તમને રામાયણના પરિચય વગર સિહિ પ્રાપ્ત થવાની નથી. દરેક પુરુષાએ રામનાે

÷?

### જીવનને અરુણાદય

આદર્શ અને દરેક સ્ત્રીએ સીતાજીનાે આદર્શ ગ્રહણ કરવાે જોઈએ.

ક્ષમાની ભૂમિકા પર જો આરાધના થાય તેા જ તે કળીભૂત થાય છે. ક્ષમા એ આરાધનાનેા પાયેા છે. તલ-વારથી શત્રુના નાશ થાય છે, શત્રુતાના નહીં. પરંતુ ક્ષમાથી શત્રુ અને શત્રુતા બન્ને નાશ પામે છે.

છવનના આધાર પ્રદ્વાચર્ય છે. પ્રદ્વાચર્ય વિનાનું છવન પ્રાણ વગરનું છવન છે. માનવમાત્ર માટે પ્રદ્વાચર્ય મહત્ત્વનું છે.

## સંસારીનાે તારણહાર

પાપને દ્રર કરનાર ગંગા, તપ્ત જીવનને શીતળ બનાવનાર ચન્દ્રમા અને અંદરની મલિનતાને દ્રર કરનાર કલ્પવૃક્ષ છે. પણુ પાપ, તાપ અને અંદરની મલિનતાને કાેઈ દ્રર કરનાર વસ્તુ જો દુનિયામાં હાેચ તાે તે સાધુ-સમાગમાં છે.

સાધુની ભાષામાં મૌન હેાય છે અને તે જરૂર હેાય તેા જ બાેલે છે. સાધુ પાસે જઈએ ત્યારે નવાં પાપા બંધાતાં નથી અને જૂનાં પાપા નાશ પામે છે.

જે નકાસું કામ હેાય તેમાં આપણે ઘણેા જ સમય બગાડીએ છીએ. इर

અળતાને શાન્તિ આપનાર માત્ર સાધુ સિવાય કેાઈ નહીં એ વાત સમજાઈ જવી જોઈએ.

સગેા પણ કેાણુ ? રડતામાં પણ વધારે રડાવે છે અને લગ્નમાં રિસાઈ જાય છે, તેમ જ દુઃખમાં વધારે દુઃખ ઊભું કરે છે.

વાતને પચાવતાં શીખાે, દરિયા જેવું માટું પેટ રાખા. કાન ખુલ્લા રાખવાના છે અને માહું બધ રાખ-વાનું છે.

આજના લાેકાે બીજાને દુઃખમાં મદદ ન કરતાં દુઃખમાં વધારાે કરે છે.

રાેજ તત્ત્વજ્ઞાનની વાતાે સાંભળનાર દુઃખ પડે ત્યારે રડવા બેસે તાે ધર્મ સાંભળવાે નકામાે છે.

જે તરેલા છે તે તારે છે અને પામેલ પમાડે છે ને અળેલા આળે છે. જે પાતે જ તર્યો નથી તે બીજાને શું તારવાના હતાે ?

સાધુ પાેતાનાં કર્મ ખપાવે છે. તેમના મનમાં અંદરથી તેમ જ બહારથી પણુ ક્ષમા જ હાેય છે.

વ્યકિત નબળી હેાય તાેપણ ધ્યેયને નબળું બનાવવાનું નથી. માઉન્ટ ઍવરેસ્ટ નાનું બનાવા એમ નહીં; આપણે પહેાંચી નથી શકતા તે આપણી નિર્બળતા છે.

જે ભૂલ કરે તે નાના છે અને જે ભૂલને કળૂલ કરે

**§**3

### જીવનનેા અરુણેાદય

તે માેટો છે. કામ એ માેટી વાત છે અને ખમાવું તે વધારે માેટી વાત છે.

ક્ષમાની મુક્તિની શાળામાં ભણ્યવવા માટે જે સાધુ મહેનત કરે છે તે સાચા સાધુ છે.

# માેક્ષમુક્તિનું ધ્યેય

એવંભૂત દબ્ટિથી શબ્દ નિર્વિંકલ્પ કર. એવંભૂત શુદ્ધ સ્વરૂપલક્ષી દબ્ટિથી શબ્દને અર્થરૂપ આત્મા નામધારી શબ્દ સિવાય જ્યાં બીજો કાેઈ પણ વિકલ્પ વર્તતા નથી એવા કર. નિર્વિંકલ્પ આત્મધ્યાને, શુક્લધ્યાને પામ.

સમિતિરૂઢ નિશ્ચય સ્વરૂપની સાધનામાં સ્વચક્રપણે અભિરૂઢ અતિ ઊંચે ચડેલ ઊચ્ચ ગુણુસ્ધાનસ્થિતિને પામેલા એવી દબ્ટિથી એવ'ભૂત એટલે જેવા પ્રકાર મૂળ શુદ્ધ આત્માસ્વરૂપે છે તે અવલોક.

કારણ કે સમિતિરૂઢ સ્થિતિવાળાને પ્રત્યક્ષ પ્રગટ એવંભૂત આત્મદર્શન કેવળજ્ઞાન થાય છે. એવંભૂત દબ્ટિથી સમિતિદઢ સ્થિતિ કર. એવંભૂત શુદ્ધ આત્માસ્વરૂપ દબ્ટિથી સમિતિરૂઢ આત્માસ્વરૂપમાં સમ્ચકપણે અત્યાંત આરૂઢ એથી પરમ યાેગ દશા સંપન્ન સ્થિતિ કર, સ્વરૂપરૂઢ થા. યાેગારૂઢ સ્થિતિ કર.

એવ ભૂત દષ્ટિથી શુદ્ધ આત્માસ્વરૂપ સ્થિતિની દષ્ટિથી

### ξX

### જીવનને અરુણાદય

લક્ષમાં રાખી એવ ભૂત થા. અર્થાત્ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં જેણે સ્થિતિ કરી છે એવેા સ્વરૂપસ્થિત થઈ જા. એવ ભૂત દબ્ટિ સમાવ અને આવા પ્રકારે એવ ભૂત સ્થિતિની ચથા-સ્થિતિ.

આપણે સૌ આત્મ, પ્રદ્ય-પ્રદેશ નિવોણ માર્ગના પ્રવાસી છીએ. માેક્ષમુક્તિના ધ્યેયવાળા જ આત્મા અહીં આવે છે. આત્મજ્યાત હશે તાે સંસારમાં --- અધકારમાં પ્રકાશ આપશે.

એક ઠેકાણે આનંદ, બીજે ઠેકાણે શાેક. અહિંસાનું સ્થાન શું ? પૂર્ણ અહિંસા તરક મન, વચન, કાચાની શક્તિ વડે વળી શકશું. અજ્ઞાનમાં પડેલ અહિંસા નકારાત્મક દયા હકારાત્મક આજે જગતમા ચાલી રહી છે. હિંસાને અટકાવવા 'અ' નામના શબ્દ આવ્યાે. હિંસામાંથી વિરાગ પામવું તેનું નામ અહિંસા છે.

# અહંકારનું પ્રતીક – હારજત

માનવ શાંતિની બૂમાે જરૂર પાડે છે, પણ તેના સ્વભાવ તાે સુદ્ધપ્રિય છે. સુદ્ધ અને સંહારમાં માનવ જેટલી શક્તિ લગાવે છે તેનાથી અડધી શક્તિ જે માનવન્ જાતની ઉન્નતિ માટે વપરાય તાે માનવ સુખી થાય. દરિદ્રતા, ભૂખ અને રાગાથી પણ સુક્ત થાય.

મનુષ્યનું ભાગ્ય એવું વૃક્ષ છે કે તે દરેક વસ્તુ અને

#### જીવનનેા અરુણેાદય

દરેક ક્ષેત્રમાં કળે છે. તે ભાગ્ય કેલું કળ આપ**શે** તેનેા કાેઈ પત્તા હાેતા નથી. ભાગ્ય કાળા નાગને ફૂલાેના હાર બનાવી શકે છે અને ઝેરને પણ અમૃત બનાવી શકે છે.

શ્રીમંતનું ઘર માેટું હાેચ છે, પણ દિલ છેાટું હાેચ છે. ગરીબનું ઘર નાનું હાેચ છે, પણ દિલ માેટું હાેચ છે. એક ગરીબ પાેતાના ભાેજનમાંથી બીજા ગરીઅ ભાઈને આપે છે. પણ ધનિક પાેતાની ભરેલી મીઠાઈઓની થાળી-માંથી કાેઈનેય ટુકડાે પણ આપતાે નથી. ગરીબ થાેડામાં થાંડું ભગવાનની પૂજા-દાનમાં વાપરે છે, પણ ધનિક લાખાે રૂપિયામાંથી વાપરવાની ભાવના રાખતાે નથી.

ગરીબની જેમ ધનિક ઉઠાર બની જાય તેા દુનિયામાં ગરીબ રહે જ નહિ.

હારજીત તેા મનુષ્યના અહંકારનું પ્રતીક છે. પરંતુ સમજૂતી અને સંધિ એ બુદ્ધિમાનનું ચિદ્ધ છે. હારજીત પશુએામાં પણ છે. ત્યાં સમજૂતીની કલ્પના હાેતી નથી; સમજૂતી એ તાે મનુષ્યની બુદ્ધિની ઊપજ છે. મનુષ્ય શુદ્ધમાં, ઝઘડામાં સમજૂતીની ભાષા નથી જાણુતાે. તેનામાં અને પશુમાં કશાે જ કરક નથી.

આળકને દેખીને જેના મનમાં સ્નેહ ન જાગે, મિત્રને દેખીને જેના મનમાં પ્રીતિ ન જાગે, દુઃખીને દેખીને કરુણા ન થાય, માતા-પિતાને દેખીને જેનું મસ્તક આદરથી નમી છ. અ. પ

### જીવનનેા અરુણાદય

ન પડે અને ગુરુદેવને દેખીને જેનું હૃદય ભક્તિથી ન હાલે તે ચાેગી હશે અથવા તાે પશુ હશે.

એક એન્જિન જેમ પચાસ ડબ્બાઓને લઈને જાય છે તેમ દઢ સંકલ્પી વ્યક્તિ હજારા વ્યક્તિઓને પાછળ લઈને ચાલે છે. સમાજના નેતા એ જિન જેવા હાથ છે, જે પાતપાતાની શક્તિ પર ભરાસા રાખે છે. કચાંચ પણ ગરબડ થાય તા તે સુધાર્થા વિના આગળ ન ચાલે. ઘણા માણસા કહે છે, બીડી છૂટતી નથી. બીડીએ એને પકડથો નથી, પરંતુ બીડીને પાતે પકડી છે. તેવી જ રીતે સંસારે આપણને નથી પકડી રાખ્યા, આપણે જ સંસારને પકડી રાખ્યા છે અને કહીએ છીએ, સંસાર છૂટતા નથી.

ઘરમાં પંખો હોય એને ત્રણ પાંખો હેાય છે. તેને કનેક્શન ન આપીએ તાે એમ ના એમ નિષ્ક્રિય રહે છે. તેને જો કનેક્શન આપી સ્વિચ પાડા તાે ચાલે. તેવી જ રીતે આત્માને ત્રણુ પાંખા છે. સમ્યફ જ્ઞાન, સમ્યક્ દર્શન, સમ્યક્ ચરિત્ર. એનામાં વિચારનું કનેક્શન નથી એટલે આત્મા દુર્ગ ધ મારે છે. ભયંકર ગરમી છે. એક વાર વિચારની સાથે કનેક્શન લગાવી સ્વિચ પાડો તાે આત્મામાંથી દુર્ગ ધ, ગરમી, દુર્ગુણુ જતા રહે છે અને અપૂર્વ ઠંડક મળે છે.

નિષ્કામ ભાવથી ભક્તિ કરવામાં આવે તાે ભાવના ભગવાન સુધી પહેાંચાડે છે. એટલે પરમાત્મામય બનાવી દે છે.

#### જીવનનાે અરુણાદય

દ્રધપાકના તપેલામાં પડેલાે ચમચાે આખાપરિવારને દ્રધપાક આપે છે, પરંતુ તેને કાેઈ સ્વાદ મળ્યાે હાેચ તેમ પૂછશાે તાે તે ના પાડશાે તેમ આપણે ઉપાશ્રયમાં ચમચાના જેવા બનવાનું નથી પરંતુ આત્માની અનુભૂતિ પ્રાપ્ત કરવાની છે.

ધ્યાનથી ધ્યેય પ્રાપ્ત થાય છે. આતમા સંસારમાં રહીને માેક્ષનું ધ્યેય રાખે તાે માેક્ષ મળે, વિના ધ્યેયની સાધના કેવી રીતે સિદ્ધ થાય ?

પરમાત્મા પાસે આપણે એક ભવની ચાચના કરી હતી કે ભગવાન એક ભવ આપ. ત્યાં જીવનને ધર્મશાળા અનાવીશ, ધર્મધ્યાન કરીશ. પરંતુ આપણે અહીં આવીને તે ભૂલી જઈએ છીએ. જીવનને ધર્મશાળા અનાવવાને અદલે બંગલા અનાવ્યાે. શરીરને હું પરાપકારમાં અર્પણ કરીશ એમ કહ્યું હતું અને અહીં આવીને શરીરને વિષમ કષાયનું, અનીતિનું કારખાનું અનાવી દીધું.

અર્જુનને જેમ પક્ષીની આંખની કીકી જ દેખાણી હતી તેમ આપણને શું દેખાવું જોઈએ ? માેક્ષનિશાન કર્મ પર લગાડવાનું છે.

સાધુ જગતથી નિરપેક્ષ છે. જાતને જોઈને ચાલે તે સાધુ, જગતને જોઈને ચાલે તે સાધુ નહીં.

સંસારના કાર્યમાં પ્રમાદ ન આવે, ધર્મના કાર્યમાં જ પ્રમાદ આવે છે. ધન પ્રાપ્ત કરવા માટે દુકાન પર

### જીવનના અરુણાદય

તનતાેડ મહેનત કરનારને તે સમયે અંતરાયકર્મ યાદ નથી આવતું, ધર્મકાર્થમાં અંતરાયકર્મ યાદ આવે છે. કાેઈ દિવસ નવકારશી ન કરનાર ધન પ્રાપ્ત કરવા માટે આયં-બીલ અઠાઈ કરવા તૈયાર થાય, પરંતુ માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવા એક નાનું વ્રત પણ ન કરે.

આખું જીવન અનીતિથી પાપ કર્યું હાેય અને છેલ્લે ધર્મ કરવા જાય તાે કચાંથી થાય ? આપણે આગ લાગ્યા પછી ફૂવા ખાેદીએ છીએ, આપણે પહેલેથી જ નીતિ પ્રમાણે ધન ઉપાર્જન કરી ધર્મના સંસ્કાર આત્મામાં પાડીએ તાે આવી સ્થિતિ ન થાય.

નીતિથી ધન ઉપાર્જન કરે તેા સમૃદ્ધિ નાેકર બનીને આવશે. એ ધનને ત્યાગવામાં વિલ'બ થતાે નથી. અનીતિનુ ધન હાેય તાે ત્યાગવામાં વિલ'બ થાય છે.

પરમાત્માને આપણે ફેઇથકુલ ખન્યા નથી. પરમાત્માને પ્રસન્ન કરી આત્માને જાગ્રત કરવાનાે પ્રયત્ન કરવાે.

## મનની પ્રસન્નતા

તૃષ્ણાની કદી પણ તૃષ્તિ થતી નથી. તૃષ્ણાની તૃષ્તિ માટે સ તાેષ જેઈએ. સુખદુઃખનાે અનુભવ કરનાર મન છે, મન વગર કશું જ અનુભવાતું નથી. મન શાંત થયા વિના સુખ નહીં મળે. મનમાં અનેક કામનાએા જાગે છે, તે

50

### જીવનને৷ અરુણેાદય

જ્યાં સુધી શાંત થતી નથી ત્યાં સુધી મન અશાંત રહે છે. ગમે તેટલાં સુખનાં સાધનાે હાજર હશે પણ મન અશાંત હશે તાે સુખ નહીં મળે.

માણસમાં ગમે તેટલી બુદ્ધિ હેાય તાેપણ તેનું મન અશાંત હશે તાે બુદ્ધિ પાતાની જગાએથી ખસી જાય છે. તે પાતાનું સમતાેલપણું ગુમાવી ન શકવાનાં કાર્યા કરી બેસે છે. માટે બુદ્ધિને સ્થિર રાખવા ચિત્ત હંમેશા પ્રસન્ન રાખા.

ચિત્તને પ્રસન્ન રાખવાના ઘણા ઉપાયેા છે. ધર્મનું પ્રવચન સાંભળવું, સારાં પુસ્તકાેનું વાચન કરવું, ચિંતન– મનન કરવું, જાપ, ધ્યાન, દર્શન, ભક્તિ કરવાથી ચિત્ત પ્રસન્ન બને છે. ચિત્તને ઊઠતાં-બાેલતાં ભગવાનના નામ, સ્મરણ સાથે જોડવાથી પણ ચિત્ત પ્રસન્ન બને છે.

ભૂલ થઈ જાય તે માેટી વાત નથી. માેટા માેટા વિદ્વાનાની પણ ભૂલ થાય છે, પણ ભૂલ સમજ્યા પછી તેને ભૂલ તરીકે સ્વીકારી સુધારી લેવી. મૂર્ખ લાેકાે ભૂલ કર્યા પછી તેના સ્વીકાર કરતા નથી. સમજુ લાેકાે ભૂલ સ્વીકારી લે છે.

સ્વાર્થી મનુષ્ય પાેતાના સ્વાર્થ સધાયા પછી મિત્રના ત્યાગ કરે છે. નીતિનું વચન છે કે વેશ્યા નિર્ધન પુરુષના, પ્રજા રાજાના, પક્ષી કળહીન વક્ષના, ભાેજન કર્યા પછી અવિધિ-સરના, વિદ્યા લીધા પછી શિષ્ય ગુરુના અને મૃગલાં અળેલા વનના ત્યાગ કરે છે.

5E

### જીવનનેષ અરુણાદય

જેમ વ્યક્તિ ગરમીથી તથા અગ્નિના તાપથી અચવા માટે પાણીના કિનારે કે વૃક્ષને છાંયડે બેસે છે ત્યારે જ તેને શાંતિ મળે છે અને એવી જ રીતે માણસ જ્યારે કોધ રૂપી તાપથી તપી જાય ત્યારે ક્ષમા અને વિરક્તિના વાતાવરણમાં માણુસ સ્થિર થાય તાે શાંતિ મળે.

સત્તા, શક્તિ અને સંપત્તિ તારક પણ છે અને મારક પણ છે. જેમ દીવાસળીથી અગ્નિ પ્રગટાવીને રસાેઈ પણ થાય છે અને આગ લગાવીને વિનાશ પણ થાય છે. એવી જ રીતે સત્તા, સંપત્તિ અને શક્તિના સફઉપયાેગ કરવામાં આવે તાે ભલું પણ થઈ શકે છે અને તેના દુરુપયાેગ કરવામાં આવે તાે ભૂંડું પણ થાય છે.

કેટલીક વ્યક્તિઓનાં હુદય માટી જેવાં હાેય છે. તે કાેઈ પણ ઉપદેશ કે શિખામણુ પાતાના અ'તરમાં ઉતારી સત્કર્મના નવા અ'કુર પેદા કરીને જીવનને લીલુંછમ બનાવી દે છે, જ્યારે કેટલીક વ્યક્તિઓ પથ્થર હુદયની હાેય છે. તેમને ભલે ગમે તેટલાે ઉપદેશ આપવામાં આવે પરંતુ પથ્થરની જેમ હુંમેશ સૂકા તે સૂકા જ રહે છે.

# વાસનામાંથી મુક્તિ

ઘુવડને અધ્ધકાર સિવાય કંઈ જ ગમતું નથી. અહિંસા સારાને ખરાબ બનાવે છે. ન બાેલવાનું બાેલાવે. જ્ઞાનથી સારું બાેલાય છે, સારું કરાય છે. જ્ઞાનીને ન કરવાનાે વિચાર

CO

#### જીવનનેા અરુણાદય

કચારેય આવી જાય તાેપણ તે મૌન રહેશે.

જો ઘરમાંથી એક ઇંટે નીકળી જાય તેા આખું ઘર જોખમમાં મુકાઈ જાય છે. આત્માને અહંકારથી મુક્ત રાખવા માટે જ આ જ્ઞાન છે, સાધના છે. જો એક પણ દેાષ હાેય ત્યાં સુધી સર્વજ્ઞ બની શકાતું નથી.

જો ધર્મ સાચા આવે તાે અંતરમાં સુખ, સુખ અને સુખ જ હાેય છે; કદી દુઃખનાે અનુભવ થતાે જ નથી. માટે આત્માનાે સાચા માર્ગ મળવાે ઘણા જ સુશ્કેલ છે.

દર્શનશાસ્ત્રમાં, સાહિત્યમાં, બધાં જ શાસ્ત્રોમાં હું કુરાળ છું, મારે માટે દુનિયામાં કંઈ જ કઠણ નથી, મહાત્મા-ને કાંઈ જ અસાધ્ય નથી, ભૂખ્યાને બધું જ ભાવે છે. દુર્જનને માટે બધા જ ખરાબ શબ્દો હેાય છે.

કામ, રૂપ, કીર્તિં, ધન — કંઇજિ વૈરાગીને ગમતું નથી. પણુ ત્યાગમાં જ સાચું સુખ પામે છે.

આત્મા ગુણુથી પર્યાય પામે છે. ક્ષણે ક્ષણે પાણીમાં તરંગા આવે છે. વાચુની લહેર આવે છે, તેમ આત્માના ધર્મા બદલાયા જ કરે છે.

શેતાનમાં સ ત શેતાન બની જાય છે, અને સ ત સેતાન બની જાય છે તેનું કારણ પર્યાયેા બદલાયા જ કરે છે, સમાગમ, વાચન, વાતાવરણ પર્યાયોને બદલી નાખે છે અને આત્માના ગુણુમાં ફેરકાર કરી નાખે છે.

પંચભૂતમાંથી પર્યાયાે ઉત્પન્ન થાય છે અને તેબહાર

### જીવનનાે અરુણાદય

પર્યાયેો આત્માના ગુણેામાં ફેરકાર કરે છે, ક્ષણેક્ષણ પર્યાય બઢલાયા કરે અને તે પર્યાય પ્રમાણે આપણે બધુ' બાેલીએ છીએ, કરીએ છીએ, માટે બધા આધાર પર્યાય ઉપર છે.

'હું મને જડતાે નથી' આ વાત ખુદ આપણે જ વિચારીએ છીએ. આત્માનું અસ્તિત્વ છે. એટલે જ આત્માનાે વિચાર આવે છે. જેમ માને કદી વાંઝણી કહેવાતી નથી, તલમાં તેલ છે, દ્વમાં ઘી છે, લાકડામાં અગ્નિ, ફૂલમાં સુગ'ઘ છે, તેમ શરીરમાં આત્મા રહેલાે છે, અરૂપી રૂપીમાં છુપાઈ-ને બેઠેલાે છે, જ્ઞાનના મ'થનમાંથી આત્મા મળે છે.

જ્યાં સુધી વાસના છે ત્યાં સુધી મુક્તિ મળતી નથી. એકલું તપ કામ નહીં લાગે પણ જ્ઞાનના પ્રકાશથી કરવાનું છે. તપ, જ્ઞાનનું મેળવણ, શાંતિ, મનન પછી જ આત્મ-જ્ઞાન થાય છે. તું કેમ છે ? કચાંથી આવ્યા છે ? કચાં જવાના છે ? અહીં શા માટે આવ્યા છે ? તારે ધ્યેય પર પહેાંચવા માટે તૈયારી કરવાની છે.

# નિષ્કામ ભક્તિ

મરુભ્રુમિમાં ભયંકર તડકાે પડતાે હાેચ તે વખતે આપણને ભ્રમ થતાે હાેચ છે કે સામે પાણી છે. આપણે આગળ જઈને જોઈએ તાે પાણી મળતું નથી. તેમ આ સંસારમાં માણસ અર્થપ્રાપ્તિ માટે ઘણા પ્રયત્ન કરે છે.

### જીવનનેા અરુણાદય

જેમ જેમ એને લાભ થતાે જાય તેમ તેમ લાભ વધતાે જાય છે, એને તૃપ્તિ નથી.

રેસમાં ઘેાડાે ઘણાે દોડે છે, શ્રમ ઘણાે કરે છે. ઘેાડાે જીતે છે ત્યારે ઇનામ તેના માલિકને મળે છે, પરંતુ ઘાડાને તેા ચણા જ મળે છે. તેવી રીતે જીવરામભાઈ પ્રાપ્તિ માટે ખુબ પ્રયત્ન કરે, દોડે છે, પરંતુ તેનાે લાભ ઇન્દ્રિયાે લઈ જાય છે. ધન, વિષયવાસનાઓની તૃપ્તિ માટે નહીં, સંસારના વિષ્ણોને પ્રાષ્ટ્ર આપે નહીં. પરંત જાવન સ્થારના આપે

વિકારોને પાેષવા માટે નહીં, પરંતુ જીવન ચલાવવા માટે કમાવાનું છે.

રાટલાે પેટ ઉપર આંધવાથી ભૂખ નહીં મટે પણ પેટમાં જવાથી ભૂખ મટશે, દવા હાથમાં લેવાથી નહીં પણ ખાવાથી રાગ મટશે, એવીજ રીતે ધર્મશાસ્ત્ર હાથમાં લેવાથી કે શબ્દપાઠથી કલ્યાણ નહીં થાય, તેને જીવનમાં ઉતારવું પડશે. અત્યારે જ ધર્મ મનુષ્યના ઉહારક બનશે. આજે ધ્યાનને જે ધર્મધ્યાન બનાવી દે, તે જ સાચા કલાકાર છે. જો આવક પ્રમાણે ખર્ચ નહીં રહે તા અનીતિ-થી, કમાવાનું મન થશે. નહીં તા મનમાં સંકલ્પ, વિકલ્પ થશે અને અનેક પ્રકારનાં પાપા બાંધશા. તેથી આવકના પ્રમાણમાં જ ખર્ચ કરવું.

# આત્માની ખેતી

માનવ અને પશુઓમાં ક્રક માત્ર એટલાે જ હાેચ

### જીવનનાે અરુણાદય

છે કે માનવ ભૂતકાળની ભૂલાેને જોઈ શકે છે. આગળ-પાછળનાે વિચાર કરી શકે છે, ભૂલાેને સુધારવાના પ્રયત્ન કરી શકે છે, વળી માનવ જેવું જીવન અનાવવા ઇચ્છે તેવું અનાવી શકે છે, જ્યારે પશુ આ કશુય કરી શકતાં નથી.

ગંદાં કપડાં કે ગંદું શરીર જેટલું દુઃખ આપતાં નથી, તેેવી વધુ દુઃખ મલિન આત્માની મલિનતા કળે ત્યારે પ્રાપ્ત થયેલ સાધનસામગ્રી કાર્યગત બને છે અને આત્મા સુખશાતાના અનુભવ કરી શકે છે. માટે આત્માને લાગેલી કર્મરૂપી ગંદકી દૂર કરવા પ્રયાસ કરવા બેઈએ.

નાનામાં નાની વસ્તુની પણ ઘણી કિંમત હાેચ છે અને તે ઘણાં ભચંકર પરિણામા પણ લાવે છે. નાનામાં નાની અગ્નિની કણી આખા ગામને બાળીને રાખમાં ફેરવી દે છે. નૈકામાં નાનકડું છિદ્ર નૈકાને ડુબાડી દે છે, નાના એવા બીજમાંથી વડ બને છે તેમ આત્મામાં પડેલાે નાનકડાે ગુણ ઘણા ગુણાને લાવનાર બને છે.

જે ગરીઅ હાેવા છતાં પાેતાના એક રાેટલામાંથી અડધા ભાગ ભૂખ્યા પડાેશીને આપીને ખાય છે તે જ માનવ છે, તેનામાં માનવતા છે પણુ પાેતાના હાથમાં બે રાેટલા હાેવા છતાં ભૂખ્યાને આપતાે નથી અને ગરીબને ચૂસે છે તે દાનવ છે.

માણસને ધર્મથી મળતું સુખ જોઈએ છે અને અધર્મ-થી મળતું દુઃખ જોઇતું નથી. પણ ધર્મને કરવાે નથી અને અધર્મને છેાડવાે નથી તાે કચાથી દુઃખ ટળવાનું હતું ને

### જીવનનેષ અરુણાદય

સુખ મળવાનું હતું <sup>?</sup> કાંટા પાથરીને ગુલાબનાં ફૂલાેની. લહેજત કેવી રીતે મળે ?

દીવાસળી બીજાને સળગાવતાં પહેલાં પ્રથમ પાેતે જ અળે છે. એવી જ રીતે પરનિ દા કરવાવાળા પ્રથમ પાેતાના જ જીવનને સળગાવે છે.

ખેડૂત જ્યારે ખેતી કરે છે ત્યારે પ્રથમ ખેતરને સાર્ક કરે છે, જમીનને પાેચી બનાવી અનાજ વાવે છે, તેનું રક્ષણુ કરે છે. આમ ઘણી મહેનત કર્યા પછી જ લાભ મળે છે. એવી જ રીતે આત્માની સાધના પણુ ખેતી છે. આત્મામાં ધર્મનાં બી વાવવા માટે વિષચ-કષાચાની ગંદકી પ્રથમ શુદ્ધ વિચારાેથી સાર્ક કરા પછી તપ-જપ કરશાે તે મહેનત ફળશે.

સત્યવાદીની જગતમાં ઘણી પ્રસિદ્ધિ હેાય છે. તે કદાચ ભૂલથી અસત્ય બાેલી જાય તાેપણ જગત તાે તેને સત્ય જ માને પણ અસત્યવાદી કાેઇ વાર મહાન સત્ય બાેલી જાય તાેપણ લાેકા તેને અસત્ય જ માને છે.

અભિમાન આંતરવૈભવને લૂંટી લે છે. અભિમાનના કારણે નવા નવા દુશ્મનેા ઊભા થાય છે.

વાસનાઓના ત્યાગથી જીવનમાં અદ્દભુત આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે. સંતાષ થાય છે. આત્મામાં અપૂર્વ વિચેલ્લાસ જાગે છે અને પ્રદ્રાચર્યનું રક્ષણ થવાથી કાેઈ દિવસ અકાળે મૃત્યુ થતું નથી. સદા નિરાેગી અવસ્થા રહે છે. હંમેશાં યુવાવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે.

# સાચાે ધમ<sup>ુ</sup>

પરિગ્રહથી પ્રભુના ધ્યાનમાં મન ચાંટતુ નથી. દુનિયાનાં સુખાે અ'તે દુઃખ આપનારાં છે.

ચાેગશાસ્ત્રમાં સમ્યકત્વ એ એક દષ્ટિથી માહ્યુસ કુશળ <sup>.</sup>અને નિપુણુ અને છે.

ધર્મ – જિનેશ્વર ચરણમાં ગયા પછી કાેઇ ન ખાંધે કર્મ-જિનેશ્વરના ચરણમાં જઈ એ ત્યારે સાચા ધર્મ આવે છે.

મનની અંદર નઅળા વિચારા કરવાથી માણસ પડી જાય છે. જિંદગીમાં જે પડયો તે ઊભાે થઈ નહિ શકે. મનને પ્રકુલ્લિત રાખાે. ઊભાને જ સહુ સહકાર આપે છે, બેઠેલાને કાેઇ નહિ. જ્યારે માણસ પડે છે પછી છેવટે તેને સ્મશાન ભેગા થવું પડે છે. આમ, જે ઊભા હાેચ તેને સહકાર બેઠા હાેચ તેને જોચા કરીએ અને પડવો હાેચ તેને સ્મશાન ભેગા કરીએ તે દુન્ચવી રીત છે.

હથિયારને વાપરવાથી ચકચકતી ધારવાળું રહે છે. આત્મવીર્થમાં કેટલી શકિત છે તે આપણે જાણતા નથી તેથી આપણે થાકી ગયા છીએ, ઘરડા થયા છીએ એમ વિચારીએ છીએ. અત્યારે માણસ ચાળીસ વર્ષના થયા ત્યારથી સ્મશાનના વિચારા કરવા બેસી જાય છે અને આત્મવીર્થને ભૂલી જાય છે. પણ જો માણસ ભણવા બેસે ત્યારે વિચારે કે કાળ મારા મિત્ર છે તા સાઠ વર્ષે પણ ભણી શકે છે. ક્રોધ આવે ત્યારે આપણે કોધના ગુલામ બની જઈ એ

### જીવનનેા અરુણોદય

છીએ. માન આવે ત્યારે આપણે માનના ગુલામ બની જઈ એ છીએ. માયા આવે ત્યારે આપણે માયાના ગુલામ બની જઈ એ છીએ. લાેભ આવે ત્યારે આપણે લાેભના ગુલામ બની જઈ એ છીએ.

નિર્ણય એટલે મનની ગાંઠ કાઠી નાખવી જોઈ એ. મનની, તનની અને વચનની ગાંઠોને છેાડી દેવી જોઈ એ. નિર્જા થના આપણે ઉપાસક છીએ. સમકિત આત્માને કદાગ્રહના આગ્રહ ન હાેય. બીજાનું સાચું ગ્રહણ કરે છે અને પાતાનું ખાેટું છેાડી દે છે.

# સમકિત આત્મા

જેમ કીચડ હાેય ત્યારે બહુ સંભાળીને ચાલવું પડે છે, તેમ સુખમાં પણ સંભાળીને રહેવાનું છે. સુખ એ છાંચડા અને દુઃખ એ તડકાે છે. જેમ છાંચડામાં જીવજ તુઓ પુષ્કળ થાય છે અને રહે છે તથા તડકામાં જીવજ તુઓ થતાં નથી, હાેય તે ચાલ્યાં જાય છે. તેમ સુખના ભય છે, જ્યારે દુઃખના ભય નથી.

વર્ષગાંઠ એટલે દ્રધ કૉલ્ડ્રિંક, આઇસક્રીમ પાર્ટી કે સારું જમવાનું નહિ, પણુ આખા વર્ષ પાસેથી સુકૃત્યા કરાવીને ગાંઠ ખાંધી લેવી. જેવું કે જ્ઞાનદર્શન, દાન–શીલ– તપ–ભાવથી સુકૃત્ય કરી લેવાનું છે.

સુખમાં ભગવાન ચાદ નથી આવતા પણ દુઃખમાં

### જીવનને৷ અરુણેાદય

જરૂર યાદ આવે છે કાંટો વાગે ત્યારે ભગવાન યાદ આવે છે અને આઇસક્રીમ ખાઈએ ત્યારે યાદ નથી આવતા. જે સુખ આવતી કાલ માટે કંઈ ન કરવા દે તે સુખ નકામું છે. વિષયાે ઉપરથી આસક્તિ ચાલી જાય છે અને ભૌગાેલિક પદાર્થો ગમતા નથી.

ભાગના પ્રકાર કેટલા છે ? ત્રણ પ્રકાર છે: (૧) આકર્ષ છે. (કાઈનાે મહેલ જોઈને આકર્ષાઇએ છીએ) (૨) આકર્ષાઈને ભાગવી નથી શકતા. (કમાચા પણ પાર્ટી ફેઇલ ગઈ) (૩) આપીને ભાગવ્યા વગર ચાલ્યું જાય છે, શ્રદ્ધાળુનાે પાયા (સિમેન્ટના) મજબૂત છે, જ્યારે અશ્રદ્ધાળુનાે પાયા (રેતીના) નબળાે છે.

સાચાે ત્યાગ પાચામાં હાેય તાે જ વૈરાગ્ય ટકી શકે છે, સમકિત દબ્ટિ આત્માના હુદયમાં કરુણાના સ્રોત વહે છે. માનવીના જીવનમાં કરુણાની ભીનાશ હાેય તાે તેમાં સરસ બગીચા ઊગશે. કરુણાવાળા હુદયને મીણ સાથે પણ ન સરખાવાય. માખણ સાથે પણ ન સરખાવાય. કારણ કે મીણુ તાે અગ્નિના સંસ્કારથી એાગળી શકે છે અને માખણુ પણ અગ્નિના સંસ્કારથી ઘી બની જાય છે.

# પ્રિય અને પથ્ય સત્ય

મિથ્ચાવાદનાે ત્યાગ કરવાનાે છે. જેટલું બાેલવાનું છે તે સાચું બાેલવાનું છે. સત્ય હાેય તે બધું નહીં બાેલવાનું.

#### જીવનના અરુણાદય

સત્ય પણ પ્રિય અને પથ્ય હેાવું જોઈએ. પ્રિય અને પથ્ય ઉપર સત્યની ગાડી બરાબર ચાલે છે. આમાંથી એકપાટો ઊતરી જતાં ઍક્સિડન્ટ થઈને બેઠેલા પેસેન્જરા મરી જાય છે.

જ્ઞાનીનાં પ્રિય અને પથ્ય વચનથી મનને શાન્તિ થાય છે. અપ્રિય વચન સાંભળવાથી નુકસાન થાય છે. બાલનારનું ગળું દુખે છે અને સાંભળનારના ટાઇમ બગડે છે.

વર્ષાનું બિંદુ કાગળ ઉપર પડતાં માેતી જેવું લાગે છે અને છીપના માઢામાં વર્ષાનું બિંદુ પડતાં તે બિંદુ સાચું માેતી બની જાય છે. જેનામાં પાત્રતાના થાડા અંશ પડેલાે છે તેમના આત્મામાં થાડું પરિવર્તન પણ આવે છે, અપાત્રને કઠી પરિવર્તન આવતું નથી.

આપણે જ્યારે સત્ય બાેલીએ ત્યારે વિચારવાનું કે આપણે શા માટે બાેલીએ છીએ. જો બાેલવાથી સામાને સમાધાન થાય, બીજાને શાન્તિ થાય અને બીજાનાે ઊભરાે શાંત થાય તે વચન બાેલ્યા પ્રમાણ છીએ.

જ્ઞાનીનું વચન લગભગ મૌન જ હાેય છે. પણ જ્યારે બીજાનું ભલું થવાનું હાેય છે, સમાધાન થવાનું હાેય છે ત્યારે જ જ્ઞાની બાેલે છે. ગામમાં જ્યારે કાેઈ કેસ થાય ત્યારે સારામાં સારા સાલસિટરને ત્યાં જરૂર પડે ગામના લાેકા જાય છે. વિચારીને ચિંતનપૂર્વક બાેલવાથી વચનની કદર લાેકા કરે છે. ८०

### જીવનને અરુણાદય

પ્રિય અને પથ્ય વચનતું સત્ય અર્ધ સત્ય છે. બાેલનાર કાેઈ વાર ગાેટાળાે કરી બેસે છે. અસત્ય માણસનાે વિશ્વાસ કાેઈ કરતું નથી. ઘણા લાેકા સત્ય બાેલે છે છતાં જરૂર પડે અસત્ય બાેલતાં અચકાતા નથી.

સત્યનેા દેખાવ કરે અને અસત્ય પીરસી જાય તે લેાકાે સમાજને નુકસાન કરે છે. જે લાેકાે કેસરનાે ચાંદલાે કપાળે કરે છે, પણ હુદયમાં નથી કરતા તેવા લાેકાે બીજાને છેતરે છે.

