# क ल्या ण भा र ती



—मुनि न्यायविजयः



न्यायितशारद - न्यायतीर्थ-मुनिश्री न्यायितिज्ञय-विरिचिता [दूसरी आवृति]



स्वोपज्ञगुजराती-अंग्रेजीअनुवाद-संयुक्ता ।

वीर सं. २५०२]

\*

[बि. सं. २•३२

मूल्य : १० रूप्यकाः

प्रकाशकः श्रीहेमचंद्राचार्यं जैन सश्च पाटण उत्तर गुजरात्)

# Kalyana - Bharati

By-

Nyayavisharda, Nyayatirtha Muni Nyayavijaya

With

Translation in Gujarati and English by Himeself.

A. D. 1965

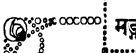
मुद्रकः शाह निरंबरलाल कुलचंद साधना मुद्रगालय, दाणपीठ-भावनगर

# પ્રકાશકનું નિવેદન

એતા સુવિદીત છે કે પૂજ્ય મુનિ મહારાજ ન્યા ન્યા. શ્રી ન્યાયવિજયજીના અધ્યાતમ તત્ત્વાલાક, સુણાધવાષ્ટ્રી પ્રકાશ, જૈન દર્શન તથા કલ્યાણુ ભારતીની બીજી આવૃત્તિ પ્રકાશિત કરવાના સુયાગ અમને પ્રાપ્ત થયા છે. એમનું "જૈન દર્શન" પુસ્તક ગુજરાતી અને હિન્દીમાં સારી પ્રસિદ્ધી પામ્યું છે. તે શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય તથા એજ્યુકેશન બાર્ડના અભ્યાસક્રમમાં ચાલે છે. તેની ઘણી આવૃત્તિએ ખહાર પડી યૂકી છે. આ પુસ્તક સરળ તેમજ સુણાધ હાઇ જૈન દર્શનના તત્વા અને સિદ્ધાંતાને સુયાગ્ય રીતે સમજાવતું હાઇ તેની માંગ વધુ રહે છે.

" કલ્યાણ ભારતી "ની બીજી આવૃત્તિ છપાવવા માટે અમાને અધેરી જૈન ચંદ્રપ્રભુ જૈન જ્ઞાન ખાતામાંથી રૂા. ૫૦૦૦) પાંચ હજાર રૂપીયાની સહાય મળી તેથી તેમના ટ્રસ્ટી મ ડળના આ તકે અમા હાર્દિક આભાર માનીએ છીએ. આ પુસ્તક સંસ્કૃત-ગુજરાતી તથા અગ્રેજીમાં હાઈ તે બહાળા વાંચક સમુદાયને પ્રિય થઈ પડ્યું છે. તે ઘણા લાંબા સમયથી અપ્રાપ્ય હાઈ તેની બીજી આવૃત્તિ છપાવી જ્ઞાન પ્રચાર કરવાના સભા દ્વારા સુયાગ પ્રાપ્ત થયા છે તે બદલ સભા ગીરવ અનુભવે છે.

લી શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય જૈન સભા–પાટણ ડાેકટર સેવંતિલાલ મા. શાહ–પ્રમુખ ભાગીલાલ ચુ. કાપડીયા–મંત્રી દલપતભાઇ પ્રેમઅંદ શાહ–મંત્રી



# मङ्गळ—स्मृतिः



द्युतादेकादे निवृत्य मुनिता यो यौवनोपक्रमे
शिक्षाभ्यासमलब्धपूर्व्याधिगतः सङ्कल्पशक्त्योजसा ।
वैदुष्यं क्रमिकप्रयत्नबलतः सम्पाद्य सत्तेजसा
लोकव्यापियशःप्रकाशगुरुणा सत्कमंथोगोऽचकात् ।। १।।
सूरेविजयधर्मस्य गुरोस्तस्य महात्मनः ।
महोपकारिणः कुर्वे स्मरण मङ्गलावहम् ।। २ -।

—न्यायविजयः

[ જેમણે બાળવયમાં સ્કુલ કે નિશાળનું શિક્ષણ નહિ મેળવેલું અને જેઓ જુગારની લતમાં પડેલ-એવા જેમણે જુગારમાંથી એંકૃદ્ધ એાચિતા ખસીને જુવાનીના ઉદયકાળમાં મુનિદીક્ષા મહુણ કરેલી અને, સુદદ સંકલ્પ-બળવાળા જેમણે મહેનત અને અભ્યાસબળથી કમશા વિદ્યાભ્યાસમાં આગળ વધતા જઇ વિશિષ્ટ પાંડિત્ય પ્રાપ્ત કર્યું, અને પ્રશસ્ત કર્યું યાગમાં વિદ્વરેણશીલ એવા જેઓ લેાકત્યાપી યશાપ્તકાશથી ગૌરવાનિવત પાતાના અન્ત જીવનના શુભ્ર તેજથી દેદીપ્યમાન બન્યા એવા ગુરૃદેવ શ્રી વિજયનમં મુસ્જિ મહારાજનું આ સ્થળે મંગલ-કારક સ્મરણ કર્યું છું.]



વિશ્વપ્રસિદ્ધપ્રભાવક મહાન્ જૈનાગાર્ય શ્રી વિજયધર્મસૃરિ મહારાજ



# પહેલી આવૃત્તિનું પ્રાક્કથન

अवन अनन्त છે. तेनी आहि नथी, अन्त नथी. आજનું से। वर्षनुं आयुष्य पूरुं थया पछी-मर्था पछी पण् छवननी धारा निरन्तर याद्ध रहे क छे. माटे એ ध्यानमां राणवुं अत्यन्त कर्रनुं छे हैं माण्से आ किन्ह्शीनुं सुभ એવી रीते नहि मेणववुं लेखें छे मरिष्मार किन्ह्शीना सुभ पाछण मरिष्मार छवन ह अन्य थवा पामे सेवा प्रमत्त या उन्मत्त थवुं से मूर्णतानी परांशाष्ठा छे. सायुं उद्घापण् सेवी रीते छववामां छे है अहीं पण सुभशान्ति रहे अने मरिष्मार छवनमां पण् सुभशान्ति रहे अने मरिष्मार छवनमां पण् सुभशान्ति । परंपरा निरन्तर रहे. आ वर्तमान छवनमां विहासनां वावेतर सेवां थवां लेखें हे मरिष्मात्तर छवनप्रवाह अधिहाधिह विहसित थतां लय.

આ માટે આપણે આપણા વર્તમાન જીવનને ગુણ-સમ્પન્ન ખનાવલું જોઇએ. મહાન્ કવિનું સ્પષ્ટ વાકચ છે કૈ—

"गुणाः पूजास्थानं गुणिषु न च लिङ्ग न च वयः"

અર્થાત્ ગુણી જનમાં રહેલા ગુણા પૂજનીય છે, તેના વેષ નહિ, તેની ઉમ્મર નહિ. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ ţ

સમજ શકાય છે કે ગુણુવત્તા એ જ ધર્મ છે. ગુણવત્તાના સંક્ષિપ્ત નિદે શ સત્ય, સંયમ અને સેવા આ ધર્મની જ સાધનામાં જીવનની કૃતાર્થતા છે અને હમેશાંને માટેની, મરણાત્તર અનન્ત જીવન માટેની કલ્યાણસિદ્ધિ છે.

## 55 55 55

મારી ઉમ્મર સત્તોતેર વર્ષ'ની છે, દીક્ષા અકુાવન વર્ષ'ની થઈ ચૂકી છે. મેં દેશાટન (પદયાત્રા) ઘણું કર્યું છે. કાશીનિવાસ અને અંગાલયાત્રા કરી છે, મહારાષ્ટ્રમાં વિહર્યો છું.

ગુરુ (પૂજ્યપાદ શ્રી વિજયધર્મ સૂરિજી મહારાજ)ના અવસાન પછી હું માટે ભાગે એકાકી વિહર્યો છું; અને હવે છેલાં છએક વર્ષથી માંડલમાં સ્થિર થઇ બેઠા છું; અને માંડલના જૈના મારી સેવા–ભક્તિમાં જે તત્પરતા દાખવે છે તે માટે મને પરમ સન્તોષ છે.

મને એકલતા પચી ગઈ છે અને બાદ્ય વ્યાસંગ પરથી ઉદાસીનતા આવી છે. શરીર વૃદ્ધ તથા રાગાર્ત છતાં મારા મન પર શાન્તિ અને સન્તાેષ વર્તે છે. ખરેખર આ ભગવાનની કૃપા સમજીં છું. 19

પુસ્તકવ્યાસંગમાં મારા વખત પસાર થાય છે. જ્ઞાનરસ એ મારા જીવનરસ બની ગયા છે. મારા આત્મ- હિતના આધાર જ્ઞાનરસ પર મુકાયા છે. જ્ઞાનરસ અને માનસિક શાન્તિના આનન્દમાં કેટલીક વાર મારાથી બાલી જવાય છે કે—"I am very happy."

મારા જ્ઞાનરસના સ્ત્રોતમાં આ પુસ્તકનું નિર્માણ થયું છે, અને તે મારા સ્થાન્ત: મુણલાય–મારા પાતાના આન્તરિક સુખને માટે, બીજાને લાભકારક થાય તા એ આનુષ ગિક લાભ. પરન્તુ આ સ્વાધ્યાયથી એ તા હું ઈચ્છું જ છું કે—

### प्रज्ञाः प्रसन्ना मिय सन्तु सन्तः ।

કાર્તિક શુદિ પંચમી, વિ. સં. ૨૦૨૨, **માંડલ** (વીરમગામ )

સત્કૃપૈયી ન્યાય**વિજય** 

# अर्पणम्



विद्याक्षेत्रसमिपतेर्गुं रुतम-प्राचीन-विद्याकर-ग्रन्थोद्धारण-शोधन प्रकटनासक्तैर्ग्रहाप्रज्ञिलै: । एतद्देशविदेशवासिविबुधस्तोतव्यसाहित्यिकाऽऽ-यासै:सद्गुणगौरवोदितयशःश्रीवैभवालकृतै: ॥१॥

श्रीयुक्त-पुण्यविजयैः समुपिक्रियेऽहं
सद्भावसौहृदसुधारससेचनेन— ।
भूयोऽपि भूय इति तत्सुपिवत्रपाणौ
भक्त्या लघुं कृतिमिमां विवतोऽपयामि ॥२॥

नववर्षप्रथममङ्गलदिनम् ,

वि. स. **२**०२२ मांडल (वीरमगाम)

---न्यायविजयः



पूर्ण्यपाह प्रवर्त । १००८ श्री क्षान्तिविकयण महाराजना शिष्यरत भृतिप्रवर श्री १०८ श्री चतुरविकयण महाराजना शिष्य विद्वन्सूर्धन्य, आगमप्रसाहर, भुनिरतन श्री पुर्यविकयण महाराज



જેમણે પાતાના જીવનને વિદ્યાક્ષેત્રમાં અપિંત કર્યું છે, જેઓ વિદ્યાના ખજાના જેવા પ્રાચીન મહત્તમ અન્થાના ઉદ્ધારણ, સંશાધન અને પ્રકાશનના કાર્યમાં નિમન્ન રહે છે, જેઓ મહાન્ પ્રજ્ઞાના ધારક છે, જેમના સાહિત્યિક કાર્યને આ દેશ તેમજ વિદેશના ઉચ્ચ કારીના વિદ્વાના પ્રશાસ છે અને જેઓ સદ્દગ્રણ-ગૌરવથી અલ્યુદિત એવા યશાલક્ષ્મીવેલવથી અલંકૃત છે—

એવા પુષ્યમૃતિ મુનિરતન શ્રો પુષ્યવિજયજી મહારાજ પાતાના સદ્ભાવપૂર્ણ સૌહાદ રૂપ સુધાના સિંચન દ્વારા મારા પર વારેવારે ઉપકાર કરતા રહે છે, એ માટે હું નમ્ર ખની આ મારી લઘુ કૃતિ એમના સુપવિત્ર કરકમલમાં ભક્તિભાવે અપું છું.]



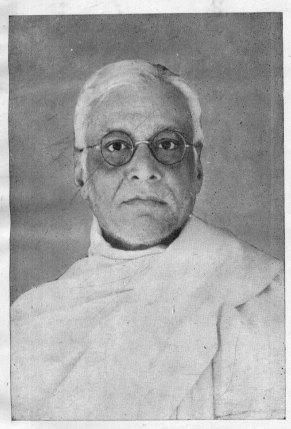
# भारता वि ङ

#### કલ્યાપુ ભારતી :

आ प्रस्तुत अंध જ वस्तुतः "कल्याणी चा सौ भारती च" અર્थात् भानव भात्रने थे।गतुं अवंश्वकृत्व प्राप्त કરાવીને ક્રિયા શુદ્ધિતું શુદ્ધ ભાન કરાવનાર અનવા પામશે.

આ શ્રંથના એક એક પાદ જુએ " તેમાં નીતિ, ધમેં આગમ માર્ગાનું સારી કે શ્રાવક ધર્મના સૂત્રા જ ઠસી ઠસીને ભરેલા છે. કાેઇપણ શ્લાક આગમસાક્ષી વિનાના નથી; અને એક પણ અક્ષર માણુસને ઉન્માર્ગ લઈ જવા વાળા નથી. સંપ્રદાયથી હજારા માઈલ દૂર આ શ્રથ માણુસમાત્રને સાચા અર્થમાં જૈનત્વ, વૈષ્ણુત્વ, શૈવત્વ, માર્ગાનુસારિત્વ અને છેવટે માનવીયતત્વને પ્રાપ્ત કરાવનાર અનશે.

આ એક જ ગ્રંથમાં હુજરા આગમીય સુકતો સંગ્રહાયેલા છે. જે માતીની જેમ પ્રત્યેક પાદમાં કે પ્રત્યેક શ્લાકમાં સ્પષ્ટ રૂપે ચમકી રહ્યા છે. ગ્રાહક જો રાગદ્રેષ કે પૂર્વગ્રહ વિનાના હશે તો આ કલ્યાણ ભારતી ગ્રંથ સૌને માટે દીવાદાંડી બનીને ઇષ્ટ ધ્યેયને પ્રાપ્ત કરાવશે. સુષુપ્ત આત્મામાં જાગૃતિ, મનમાં સંયમ, આંખામાં નિવિધારતા, દિલ અને દિમાગમાં શીત ળતા ત્યા સંયમમાં શુહતા લાવવા માટે આ ગ્રંથ જ મર્વ શ્રેષ્ઠ ઉપાદેય ગ્રંથ છે. આ ઝડપી જમાનામાં માનવને ધર્મ ગ્રંથોના નામ જ યાદ રહેવા પામતા નથી પછી તેને વાંચવા અને મનન કરવાનું લગભગ અશક્ય જ અનેને.



આ ગન્યના રચયિતા ન્યા, ન્યા, સુનિણી ન્યાયવિજયજ મહારાજ

માટે યશે વિજ્ જીના જ્ઞાનસાર, અધ્યાતમા પાનિષદ હરિ ભદ્રસ્ત્રિના અષ્ટ કા, સિદ્ધ સેનસ્ત્રિની દ્વાત્રિંશિકાઓ તથા આગ-મીય નવે તત્ત્વોના વિશાળ સંગ્રહ આ એક જ શ્રંથમાં થઈ ગયેલા હાવાથી પૃજય સાધુ, સાધ્વીઓ માટે આ એક જ શ્રંથ વિશિષ્ટ સ્વાધ્યાયની ગરજ સારે છે ત્યારે ગૃહસ્થાશ્રમિઓને માટે તા ઉત્તમમાં ઉત્તમ અને મહામૃલ્યવાન આભ્ષ્યણ તરીકે સિદ્ધ થશે.

### ગ્રંથ નિર્માતા :

સર્વથા નાની વયમાં જ સરસ્વતીના ઉપાસક અનવા માટે કલકત્તા શહેરમાં શાસ્ત્રવિશારદ, જૈનાચાર્ય, નવયુગ પ્રવર્તક સ્વ દ્ધી વિજયધર્મ સૂરી ધરજી મહારાજના ચરણ સાન્નિધ્યમાં મહાવતોને ધારણ કરનારા પૂજ્ય ન્યાય વિશારદ ન્યાયતીર્થ મુનિરાજ શ્રી ન્યાયવિજયજી મહારાજને સો કાઇ ખરાબર એાળખે છે જેઓએ મહાવતોને સ્વીકારીને પણ જીવનની છેલ્લી ક્ષણ સુધી નૈષ્ઠિક પ્રદ્લાચારી અને સરસ્વતી માતાની આરાધનામાં સર્વથા એક મના રહ્યા છે.

ખ્રદ્ધાચર્ય ની સાધના સિવાય આન્તર જીવનની પવિત્રતા હોતી નથી અને તેના અભાવમાં એકાગ્રતા સધાતી નથી. અને એકાગ્રતા વિના કલમ અને જીભમાં સરસ્વતીના વાસ હોતો નથી. પૃ. ન્યાયવિજયજી મહારાજ પૃર્ણું રૂપે સરસ્વતી પુત્ર હતા, માટે જ નૈષ્ઠિક પ્રદ્ધાચારી હતા. ત્યારે જ તેષ જીન્દગીની છેદ્યી ક્ષણે રુગ્યુ અવસ્થામાં પણ ખાન-પાન નિદ્રા

#### ૧૨ ·

આદિની પણું પરવા કર્યા વિના ગમે તે પળ કાગળ ઉપર શ્લોક ઉતરી પડતા હતા.

દીક્ષિત થયા પછી ઘણી જ નાની ઉંમરમાં માટા છ દેામાં 'અધ્યાત્મ તત્ત્વાલાક' નામના ગ્રંથ જેમાં તેમની આધ્યાત્મિકતા ઝળકી રહી છે તેની તેઓ શ્રીએ રચના કરી હતી.

મહાવીરના અનન્ય ભક્ત અનીને પરમત ખંડન અને સ્વમતનું સ્થાપન જેમાં થાય છે તે 'ન્યાય કુસુમાંજલિ' ગ્રંથ દેવાધિદેવની સ્તુતિરૂપે સવ'થા પ્રશંસનીય છે. પાતાના ગુરૂ-દેવના વરદ હસ્તે રચાયેલ 'પ્રમાણ પરિભાષા', ગ્રન્થ ઉપર ભલભલા તાર્ક 'કોને પણ હીલોળે ચઢાવી દેનારી ટીકા જેમણે જોઈ હશે તેઓ અનન્ય ભાવે પણ શ્રી ન્યાયવિજયજી મ૦ના પ્રશંસક ખન્યા વિના નહીં રહે. 'દીના ક્રન્દન દ્રાત્રિંશિકા'માં પૂજ્ય મુનિરાજશ્રીના આત્મા જાણે પરમાત્માના ચરણામાં રુદન કરતા હાય તેમ લાગ્યા વિના રહેતા નથી. આના જેવા બીજા પણ ગ્રન્થા લગભગ નાના માટા છન્દોમાં ૨૫૯૪ સંખ્યાના શ્લોકા રચાયા છે. સંસ્કૃત ટીકાઓ, વ્યાપ્યાના ઉપરાંત ગુજરાતી, હિન્દી સાહિત્યની વિપુલ સામગ્રી તેમણે જૈન સમાજને ભેટ આપી છે. અને તેમની જીન્દગીની છેલી પળામાં રચાયેલી કલ્યાણભારતીમાં પૂજ્ય ન્યાયવિજયજી મ.ના આત્મા જ રેડાઇ ગયા છે.

મને પણ યાદ છે ત્યાં સુધી આ બન્થની રચનાના સમયે ૧૫–૨૦ દિવસ સુધી હું પણ માંડલ મુકામે તેમની સેવામાં હાજર હતો. મને સારી રીતે ખ્યાલ છે કે ચાવી ત કલાક તેમની પાસે કાગળ પેન્સીલ હાજર જ રહેતાં હતા. પાપી પેટને પેાયવા માટે ખાતા હાય કે પીતા હાય મથવા રુગ્ણુ શરીરને કંઇક આરામ આપતા હાય પણ તેમનું આંતર મન તા સ્વાધ્યાયમાં જ મસ્ત રહેતું હતું, તેથી જ શ્લાક અને તેના ભાવ સ્કૂર્યો કે ઉદ્યમાંથી પણ ઝખકીને શ્લાક કાગળ ઉપર ઉતારી લેતા હતા અને તેમના આત્મા અનંત આનંદમાં મસ્ત અની જતા હતા, તાણે સૂર્ય કયાં ઉગે છે? કયાં આથમે છે? તેની પણ તેમને ખબર પડતી નહીં. ન મળે સંસારની ઉપાધિ ન મળે પૌદ્દગલિક સુખશાન્તિની ચાહના, નિંદા સ્તૃતિને સર્વથા પચાવી દીધેલા આ મહાપુરુષે જ્ઞાનમસ્તીમાં જ જીવનને સંપન્ન કર્યું છે. આજે તેમના પ્રશસકા પણ ઘણા છે અને નિદકા પણ ઘણા છે. નિદકવૃત્તિમાં તા અસહિષ્ણુતા અને તપાદ્વેષ જ કામ કરતું હાય છે, જ્યારે પ્રશસકે માં ગુણગ્રાહિતા કામ કરે છે.

છેલ્લે માંડલના સંઘને હજારાવાર ધન્યવાદ છે કે છેલ્લી પળ સુધી પણ તેમની વૈયાવચ્ચમાં કયાંય પણ કસર રહેવા દ્વીધી નથી, પાટણમાં પણ તેએ!એ સાળ વર્ષ રહી બારેક ગ્રંથાની રચના કરી છે.

છેવટે વધારે પડતું લખાયું હાય તા તેની ક્ષમા યાચના સાથે મારૂં વક્તવ્ય પુરૂં કરૂં છું.

स्ति। कुळ कैन ६ पाश्रव, २०३२ महावीर क्यांती લી. **પં. પૂર્ણાન દવિજય** (કુમાર શ્રમ**ણ**)

# विषयानुऋम

|                                                | <b>इ</b> लोक <b>स</b> ख्या | वुब्टम्    |
|------------------------------------------------|----------------------------|------------|
| प्रथम प्रकाश: [Good Character]                 | २१                         | ę          |
| द्वितीयः प्रकाशः [Good Warning]                | <b>१</b> ३                 | २२         |
| तृतीयः प्रकाशः [ Self-restraint ]              | 9                          | ३५         |
| चतुर्थैः प्रकाशः [The Supremacy of Dispassion] | १९                         | ४६         |
| पंचम: प्रकाश: [The Best Wealth]                | ३४                         | ६४         |
| षष्ठः प्रकाशः [कषायजयः]                        | ६२                         | <b>९</b> ८ |
| सप्तमः प्रकाशः [धर्मबलम्]                      | 86                         | १५८        |
| अष्टमः प्रकाशः [विवेकः]                        | १०                         | १७६        |
| नवम: प्रकाशः [उदात्तता]                        | e                          | १८७        |
| दशमः प्रकाशः [सम्यग्दर्शनम्]                   | ४७                         | १९५        |
| एकादश: प्रकाशः [अन्तःस्वास्थ्यम्]              | <b>* \(\xi</b> \)          | 288        |
| द्वादशः प्रकाशः [सस्वोत्कर्ष]                  | १०                         | २५७        |
| त्रयोदशः प्रकाशः [प्रोत्साहनम्]                | <b>१</b> ३                 | २६७        |
| चतुर्दशः प्रकाशः [मङ्गलचर्या]                  | २४                         | २७९        |
| पञ्चदशः प्रकाशः [अहिंसा]                       | ४४                         | ₹00        |
| षोडशः प्रकाशः [पञ्चव्रती]                      | २३                         | ३५१        |

#### १५

|                                          | इलो <b>कसं</b> ख्या | पृष्ठ <b>म्</b> |
|------------------------------------------|---------------------|-----------------|
| सप्तदशः प्रकाशः [जीवनप्रकाशः]            | ~; <b>२२</b> ~      | ३७३             |
| अष्टादशः प्रकाशः [गृहिविवेकः]            | ११                  | ३९५             |
| एकोनविशः प्रकाशः [आरोग्यम्]              | Ę                   | ४०५             |
| विशः प्रकाशः [जीवनशिक्षणम्]              | १०                  | 888             |
| एकविंशः प्रकाशः [संघटनम्]                | १३                  | ४२१             |
| <b>इाविं</b> शः प्रकाशः [अनेकांतदृष्टिः] | २६                  | <b>X</b> 3X     |
| त्रयोविशः प्रकाशः [आत्मसिद्धिः]          | ३८                  | ४६७             |
| चतुर्विशः प्रकाशः [उपदेशस्मृतिः]         | २९                  | 406             |
| पञ्चिवशः प्रकाशः [अन्तिम उद्गारः         | ] २३                | ५३४             |



# ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીર્થ મુનિશ્રી ન્યાયવિજયજી મ.ની રચનાએા

## संस्कृत

| સ પ્યા       | નામ                              | ગુજસતીઅર્થાં યુક્ત | શ્લાકસંખ્યા |
|--------------|----------------------------------|--------------------|-------------|
| ٩            | अघ्यात्मतत्त्वालोकः              | ,,                 | ૫૦૦         |
| ૨            | महात्मविभूतिः                    | ,,                 | १०८         |
| 3            | जीवनामृतम्                       | ,,                 | 3२          |
| ४            | जोवनहितम्                        | "                  | "           |
| વ            | जीवनभूमि:                        | ,,                 | ,,          |
| Ę            | अनेकान्तविभूति:                  | "                  | ,,          |
| ૭            | दीनाऋन्दनम्                      | "                  | 12          |
| <            | भक्तगीतम्                        | "                  | ,,          |
| E            | <b>विजयधर्मसूरिश्लोकाञ्ज</b> लिः | "                  | ,,          |
| ૧૦           | महामानव–महावीर:                  | ,,                 | 993         |
| 9.9          | कल्याणभावना                      | ,,                 | <b>3२</b>   |
| ૧૨           | कल्याणमार्गमीमांसा               | ,,                 | ,,          |
| ૧૩           | वीरविभूतिः                       | ,,                 | १०२         |
| 9.8          | जीवनपाठोपनिषद                    | "                  | "           |
| ૧૫           | भक्तभारती                        | ,,                 | Чо          |
| 9,8          | विद्यार्थिजीवनरिःमः              | ,,                 | १६          |
| <b>9</b> , 9 | आश्वासनम्                        | ,,                 | ૧૫          |
| १८           | आत्महितोपदेशः                    | ,,                 | ૧૭          |

#### 10

| સંખ        | યા નામ                                   | ગુજરાતી <b>અર્થ</b> યુક્ત શ્લે     | ો કસંખ્યા  |
|------------|------------------------------------------|------------------------------------|------------|
| 96         | उपदेशसार:                                | 11                                 | १६         |
| २०         | न्याय <b>कु</b> सुमाञ्जलिः               |                                    | १८५        |
| २१         | आत्मतत्वप्रकाशः                          | केवल गद्यसंस्कृत                   |            |
| २२         | आर्तनादः                                 | ગુજરાતી અર્થ યુક્ત                 | <b>3 2</b> |
| <b>२</b> 3 | न्या <b>या</b> लंकारः                    | (સંસ્કૃત ટીકા)                     |            |
| २४         | कल्याणभारती                              | ગુજરાતી અંગ્રેજી <b>યુક્ત</b>      | ५५०        |
|            | !                                        | <b>भा</b> कृत                      |            |
| રપ         | धज्ज्ञततत्तालोओ                          |                                    | ५००        |
|            |                                          | <u>ુજરાતી</u>                      |            |
| <b>२</b> ६ | ~<br>જૈનદ <b>રા<sup>°</sup>ન</b> (૧૧ આવૃ | ^ \                                | . 400      |
| २७         | કલ્યાણુસાધનદિશા                          |                                    |            |
| २८         | ધર્મની સમજ                               |                                    |            |
| २६         | શ્રીકૃષ્ણ                                |                                    |            |
| 30         | ગીતાના પ્રારંભ પર એ                      | l <b>ક</b> સમીક્ષમા <b>ણ</b> દષ્ટિ |            |
| 31         | ગીતાનું નિષ્કામ કર્મ <b>ં</b>            |                                    |            |
| 32         | પ્રકાશની હડફેટમાં અન                     | ·ધકાર                              |            |
| 33         | તપાવનવિહાર                               |                                    |            |
| 38         |                                          | l                                  |            |
| γε         | _                                        |                                    |            |
| 36         | પવિત્ર સન્દેશ                            |                                    |            |
| 30         | મ'ગલ સન્દેશ                              |                                    |            |

#### 24

| નામ                                        |
|--------------------------------------------|
| મહાવીરદેવનાે ગૃહસ્થાશ્રમ [અનુવાદ]          |
| <b>ઉપદેશસરિતા</b>                          |
| વૃદ્ધાવસ્થામાં શાંતિ                       |
| ધન્ય મૃત્યુ                                |
| <b>हिन्दी</b>                              |
| धर्मशिक्षा                                 |
| न्यायशिक्षा                                |
| जैनसिद्धांतदिग्दर्शन                       |
| कल्याणभावना                                |
| कल्याणमार्गमीमांसा                         |
| विद्यार्थिजीवनरिंम                         |
| English                                    |
| The Nectar of Life                         |
| The Salutary Instruction                   |
| The Devotional Song                        |
| The Reflections on the Auspicious Path     |
| The Good Centempla ions                    |
| A Ray to the Student Life                  |
| The Homage to the Memory of the            |
| great saint Vijayadharma Suri              |
| A Cry before God                           |
| The Auspicious Discourse                   |
| Lord Mahavira                              |
| કલ્યાણભારતી સંસ્કૃત, ગુજરાતી, અંગ્રેજમાં 🧲 |
|                                            |

# क ल्याण भारती

# The **Auspicious Discourse**



## प्रथम-प्रकाशः

CHAPTER I



ईश्वरं श्रद्दधानस्य कर्मसिद्धान्तवेदिनः। विषादार्तं मनो मा भूत् तव दुःख उपस्थिते।।



\* તને ઈશ્વરમાં શ્રદ્ધા છે અને કર્મના સિદ્ધાંતને તું જાણે છે, માટે દુઃખ આવતાં વિષાદગ્રસ્ત ન થા. ૧



\* You have faith in God and know the Karma-philosophy. So be not dejected or grieved at the approach of distress. 1





(२)

अधीरो भव मा कब्टे सत्पर्थ बिजहीहि मा। नश्यदावरणो हीत्थं भविष्यसि सदा सुखी।।



\* કષ્ટ કે સંકટ આવતાં અધીરા ન થા અને સન્માર્ગથી ચલત ન થા. સન્માર્ગ પર અડગ રહીશ તો તારાં આવરણા (અન્તરાયા) નષ્ટ થતાં જશે અને તું હંમેશાંને માટે સુખી થઈશ. ૨



\* Do not be impatient when calamities befall you and never deviate from the path of rectitude. By this way your veils of evil Karmas will be vanishing and you will be happy for ever. 2



#### प्रथम-प्रकाशः



(3)

ध्यज मानसदौर्बत्यं स्थिरीभव इढीभव । इहामुत्र सुखप्राप्तयै चर सत्कर्मवर्गना ।।



સાનસિક નબળાઇને કાઢી નાખ. મનને સ્થિર
 તથા દઢ બનાષ. અહીં અને આગળ સુખી થવા માટે
 જાલકર્મના માર્ગે (વહ્કર, ક્ર



Shake off your mental weakness and be of a firm and resolute mind, and move on the path of virtuous action for the acquisition of happiness here as well as hereafter.





#### (8)

खदाचा रवतां दु:खं दुराचा रवतां सुखम्। विळोवय मा मुहो मा च शङ्किष्ठाः सत्यगौरवे।।



\* સદાચરણી માણુસાની દુ:ખી ઢાલત અને દુરાચરણીએાની સુખી ઢાલત જોઈ ખાટેા વિચાર ખાંધીશ નહિ અને સત્યની મહત્તા વિષે શંકાશીલ થઈશ નહિ. ૪



\* Seeing virtuous persons unhappy and wicked people happy, do not fall into misunder-standing and do not be doubtful about the greatness of truth. 4





भवान्तराशुभोद्भूत सता दुःखं परीक्षणम् । कनुषप्राच्यपुण्योत्थं सुखं दुःखाय पापिनाम् ।।

\* પૂર્વ ભવનાં અશુભ કર્મોના ઉદયથી સજજનાને પણ દુઃખ આવે છે, પણ એ એમની પરીક્ષા છે–એમના જીવનની કસાેટી છે. પૂર્વ ભવના કહુષિત પુષ્યના ઉદયથી પાપીઓ પણ સુખ પ્રાપ્ત કરે છે, પણ એમનું એ સુખ (થાેડા વખત ચમકચા પછી) દુઃખમાં પરિણમે છે.

[ પુષ્ય બે પ્રકારતું: શુભ અને અશુભ ખન્ને સુખસામગ્રી આપે છે, પણ પહેલાથી મળે છે સદ્દ્રબુદ્ધિ અને બીજાથી દુર્બુ'દ્ધિ. ] પ

\* Even good people have to undergo calamities as a result of inauspicious Karmas incurred by them in their previous lives. But they consider their calamities as a touch-stone for ascertaining their manliness (and endure them calmly).

On the other hand, even sinful men enjoy happiness as a result of evil \*merit earned by them in their previous lives, but their happiness is, no doubt, to end in pain. 5

\* Punya [merit] is of two kinds: good and evil. Both give articles of happiness, but particularly the former tends to goodmindedness, while the latter, to evilmindedness.





(3)

अर्जयेन्यांयतो द्रव्यमुचितव्यवहारतः। प्रतियन् सत्यसिद्धान्तं सन्देशं परमेश्वरम्।।

### X

\* સત્યના સિદ્ધાન્ત પરમેધરના સન્દેશ છે એવા વિધાસ રાખી વ્યવહારનું ઔચિત્ય જાળવવા સાથે ન્યાયથી–ઈમાનદારીથી દ્રવ્યાપાર્જન કર. ૬

### 粱

\* Having believed the principle of truth as the divine message, earn money in conformity with justice and honesty through proper avocational dealings. 6





(७)

भ कस्या<sup>६</sup>यशुभं वाञ्छेर्नापकुर्या<sup>8</sup>च किञ्चन । प्रयतस्य षथाशक्ति परेषां हितसाधने ।।



\* કેાઇનું છુરું ઇચ્છીશ મા ! કાઇનું છુરું કરીશ મા ! બીજાઓનું અદ્ધું કરવામાં જ યથાશક્રિત ઉદ્યત રહે. હ



\* Neither do not wish ill to anyone, Try according to your ability for the benefit of others.

7





(८)

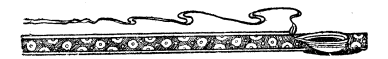
लौकिकालौकिकश्रीणां यनौ निर्याति पद्धतिः । एक एव सदाचारः सतां सर्वस्वमेव सः ।।



\* એ એક સદાચાર જ છે, જેમાંથી લૌકિક અને અલૌકિક લક્ષ્મીના માર્ગ નીકળે છે. એ સજ્જનાતું સર્વધ્વ છે. ૮



\* It is only good conduct from which comes out the way to wealth-worldly as well as spiritual. It is the all-in-all of the good 8





(3)

दरिद्रस्य परा लक्ष्मीः श्रोमतो बलमद्भुतम् । रक्षितव्यः सदैवासौ स्वसर्वस्वव्ययादिष ॥



\* સદાચરણ દરિદ્રની મહાન લક્ષ્મી છે અને શ્રીમાંતનું અદ્ભુત ખળ છે. પાતાના સર્વસ્વના ભાગે પણ એને સદા સુરક્ષિત રાખવું જોઇએ. ૯



\* It (good conduct) is the best wealth to the poor and wonderful power to the rich, It ought to be always preserved by a person even at the sacrifice of all his belongings. 9





## (80)

भनोग्लानिक्षयस्तरमात् तस्मात् सद्भावनीदयः । वौभाग्यापगमस्तस्मात् तस्मादानन्द जीवनम् ।



ાક સદાચરણના ખળે માનસિક ગ્લાનિ નષ્ટ થાય છે, સદ્દવિચારા જાગ્રત્ રહે છે, દુર્ભાગ્ય દ્ભર છાય છે અને જીવન આનન્દિત ખને છે. ૧૦



\* By virtue of good conduct mental depression is destroyed, pious thoughts or reflections are inclined to rise, misfortune is dispelled and life becomes joyful. 10





( ११ )

एतद्बिभूषितो रङ्कोऽप्येतद्धीनान्महेम्यतः । नरेन्द्राच्च सुरेन्द्राच्च भागधेये प्रकृष्यते ।।



\* રંક પણ જો સદાચર**ણથી વિભૂષિત હાેય તાે તેનું** ભાગ્ય ધનાઢ્ય, રાજા અને ઇન્દ્ર કરતાં—સદાચર**ણ** વગરના એ બધા કરતાં—ચડિયાતું છે. ૧૧



\* Even a poor man, if endowed with good conduct, is much more fortunate than a man possessing great opulence, and even a king and an Indra (king of gods) destitute of good conduct. 11





## (१२)

यशस्वी च महस्वी च वर्चस्वी च भविष्यसि । अवश्यं सच्चरित्रस्य प्रभावेण महीयसा ।



\* સચ્ચરિતના પ્રબળ પ્રભાવે તું જરૂર યશસ્વી,
 તેજસ્વી અને એાજસ્વી બનીશ.



\* Through the great power of good conduct you will certainly be famous, glorious and vigorous. 12



#### प्रथम प्रकाशः



मनः शुद्धे सदाचारः सदाचारादसौ पुनः। इत्यन्योन्याश्रयाशङ्कां त्यक्तवा कुवाँद्यमन्यतः ।।

\* મનશુદ્ધિથી સદાચાર અને સદાચારથી મનશુદ્ધિ— એવા 'અન્યોન્યાશ્રય' દેષની શંકા થતી હોય તો તે કાઢી નાખ અને સદાચાર દ્વારા મનશુદ્ધિને સાધ. (સદાચરણીપણું જેમ જેમ ખીલતું જશે તેમ તેમ મનની શુદ્ધિ વધતી જશે. અલબત્ત, સદાચરણ પર સ્થિર રહેવા માટે માનસિક બળની જરૂર છે જ) ૧૩

\* Good conduct is formed by mental purification and mental purification is achieved by good conduct: thus arises an objection namely +Anyonyashraya. But abandon this doubt of +अन्योन्याश्रय and try to purify your mind by virtue of good conduct. (The more good conduct develops, the more purity of mind increases, Ofcourse, it is first necessary to have mental courage to be firm on the line of good conduct.) 13

+ Reciprocal relation of cause and effect (a term in Nyaya).





## (88)

उपास्तिः परमेशस्य तदाज्ञापालनं खलु । तदाज्ञापालनं नाम सम्यक् चारित्रपालनम् ॥

#### 黛

ભાગવાનની લક્તિ યા ઉપાસના વસ્તુતા એની
 આજ્ઞાના પાલનમાં રહેલી છે, અને એની આજ્ઞાનું
 પાલન સમ્યક્ચારિજના પાલનમાં છે. ૧૪

#### Ø

\* The worship of God is, in reality, the execution of His orders; and the execution of His orders is the observance of right conduct (सम्यक्चारित्र).





#### (१५)

भगवत्स्मरणं संगः सतां सद्ग्रन्थवाचनम् । प्रेरणादानधामानि सच्चरित्रस्य निर्मितौ ॥

#### $\alpha$

\* ભગવત્સ્મરણ, સત્સંગ અને સદ્ધન્થાનું વાચન એ સચ્ચરિત્રના ઘડતર માટે પ્રેરણા મેળવવાનાં સાધન છે. ૧૫

#### X

\* Remembrance of the Supreme Being, company of the good and reading good books are the means whereby a man is inspired to form his good conduct. 15





(१६)

भगवद्दर्शनं पुण्यं तद्गुणस्मृतिलब्धये। तदनुग्रहमुस्कृष्टं प्रति व्यङ्कतुं च नम्रताम्।।



\* ભગવાનનું દર્શન તેના ગુણાને સ્મરવા તેમ જ પાતાના જીવનમાં ઉતારવાના અભ્યાસ કરવા માટે છે, અને તેણે જગત્ પર કરેલા જે મહાન્ ઉપકાર તેના પ્રત્યે નમ્રતા દાખવવા માટે છે. ૧૬



\* The purpose of having भगवद्-दर्शन (Bhagavad-Darshana) is to remember His virtues as well as to try to manifest them in one's own life, and also to pay homage to the best obligation that He did to the universe. 16



#### प्रथम-प्रकाशः



(१७)

तत्पिवित्रचरित्रानुस्मरणेन बलीयसा । सर्वदैव वयं स्याम मनःशुद्धीकियापराः ।।



\* ભગવાનના પવિત્ર ચરિત્રનું સ્મરણ સતેજ રાખીને એ દ્વારા આપણે આપણી મનશુદ્ધિની સાધનામાં હુમેશાં ઉદ્યત રહેવાનું છે. ૧૭



\* Through the powerful remembrance of His purest life we are to be always devoted to attempt for purifying our mind. 17





## (28)

विद्वान् धन्यधिकारी वा भवितु शक्नुयान्न वा । सदाचरणशाली तु भवितुं शक्नुयाज्जनः ।।



\* માણુસ વિદ્વાન, ધની કે હાેદ્દાર થઇ શકે કે ન થઈ શકે, પણ સદાચરણશાલી બનવું એ તાે એના હાથની વાત છે. ૧૮



\* A person can be or cannot be learned, rich or high-ranked, but it is at his disposal to be well-conducted. 18





(१९)

निकृष्टमोहात्मकदुर्विचारान् निर्वासय द्राग् विकतः स्वचित्तम् । प्रविक्य हि घ्नन्ति मनःसुवृत्ति चरित्रहानि च वितन्वते ते ।।



 ઋધમ મેાહવૃત્તિના ભુરા વિચારાને તારા મનમાં પેસતા રાક. તેઓ અન્દર ઘૂસીને મનની સદ્દવૃત્તિને હૃશે છે અને ચરિત્રને ખગાઉ છે. ૧૯



\* Drive away evil thoughts arising from evil passions, let not them enter your mind, since, having entered the mind, they destroy the goodness of mind and corrupt character. 19





#### (२०)

कोधाभिमानौ विजहत् पुषाण सर्वत्र मैत्रीं सहनो मृदुः सन् । परोपकारे यदि न क्षमः स्याः परापकारं तु न जातु कुर्याः ॥

#### \*

\* ક્રોધ તથા અભિમાન છાડી દઈ અને સહિષ્ણુ તેમ જ નમ્ર ખની બધા પ્રત્યે મૈત્રી રાખ. તારાથી પીજાનું હિતસાધન જો ન ખની શકે તા કંઇ નહિ, પણ પીજા સાથે અન્યાયથી તા કદિયે વર્તીશ નહિ— ખીજાનું ભુરું તા કદિયે કરીશ નહિ. ૨૦

#### 黛

\* Discarding anger and arrogance, and being forbearing and gentle, cherish friendliness towards all.

Even though you are not able to benefit others, yet you should, at least, refrain from doing ill to others. 20





#### (२१)

धर्मों महान् दु:खितदीनसेवा सा चास्ति सेवा परमेश्वरस्य। सत्यं च सेवां च सुशीलतां च धर्मस्य सर्वस्वमवेहि धीमन्!।।



\* દીન-દુ:ખીની સેવા એ મહાન્ ધર્મ છે. એમની સેવા એ પરમાત્માની સેવા છે. હે ખુદ્ધિશાલિન્! ધર્મનું સર્વસ્વ સત્ય, સેવા અને શુશીલતામાં છે એ સમજી રાખ! ૨૧



\* The service to those who are poor and distressed, is a great performance of Dharma. This service is the service to God. Oh intelligent one, know that the essence of Dharma consists in truthfulness, service and good behaviour. 21



# हितीय-प्रकादाः

#### CHAPTER II



(१)

एकस्मिन् दिवसेऽवश्यं मर्तव्यं देहधारिणा। तस्माद् विवेकमाधाय जनो जागरितो भवेत्।।



\* પ્રત્યેક પ્રાણીએ એક દિવસ જરૂર મરવાનું છે, માટે માણસ વિવેકદેષ્ટિ પ્રગટાવી જાગ્રત્ રહે. ૧



 Every embodied being is sure to die at one time, so being discreet a man should be wakeful. 1





(२)

स्यवत्वा प्रमादं कर्तव्यपरो न स्याज्जनो यदि । तदा सुखं किमाधारं परलोके लभेत सः?॥



માણુસ પ્રમાદને ત્યજી કર્તા વ્યાપરાયણ ન ખને તો પરલે હમાં તેને કયા આધાર પર—કઈ બાબત પર સુખ મળે?



\* If a person does not abandon his negligence and does not become intent on his auspicious duties, whence will he attain happiness in the next world? 2





(३)

पाथेयं सह गृह्णाति गच्छन् ग्रामान्तरं जनः। तथा पाथेयसंयुक्त एव गच्छेद् भवान्तरम्।।



\* માણુસ બીજે ગામ જતાં પાતાની સાથે ભાતું લે છે, તેમ માણુસે ભાતાની સાથે જ પરલાેકગમન કરવું જોઇએ. ૩



As a person takes viaticum with him, while going to another village, so a person should be endowed with viaticum, while going to the next world. 3





(8)

पाथेयं खलु सद्वृत्तं परळोकहितावहम्। इहलोकसुखायापि परमावश्यकं च तत्।।



\* પરલાેક માટેનું ભાતું ખરેખર સદ્દવર્તન છે, જે અહીંના સુખ માટે પણ અત્યંત જરૂરી છે. ૪



\* The viaticum beneficial to the next world, is good conduct which is, indeed, highly necessary to be happy even in this life. 4





## (4)

सद्वृत्तं सद्गुणप्राप्तिः सद्गुणाः सत्यसंयमौ । परोपकारो नम्रत्वं शमः सद्गुणसन्किया ।।

#### X

\* સદ્દવર્તાન એટલે સદ્દુગુણાની પ્રાપ્તિ, અર્થાત્ સદ્દ-ગુણમય આગરણ. સદ્દુગુણામાં મુખ્યતયા સત્ય, સંયમ, પરાપકાર, નમ્રતા, શામ અને ગુણીના ગુણા તરફ આકરભાવ. પ

#### ₩

\* Good conduct consists in the acquisition of good virtues such as truthfulness, continence, benevolence, humility, calmness and respect for the virtues of others. 5





(६)

अस्मिन् कल्याणमार्गे यः प्रगच्छति यथा यथा । तथा तथा तःकल्याणं भवस्युःकर्षगामुकम् ।।



\* આ કલ્યાણુમાગે માણુસ જેમ જેમ પ્રગતિ કરે છે, તેમ તેમ તેનું કલ્યાણુ ઉત્કર્ષગામી અને છે. દ



This (the above-mentioned) is the auspicious path where-upon the more one advances, the more one's welfare is elevated. 6





#### (७)

ऐहिकाल्पसुखायाऽज्ञो हन्ति भावि सुखं महत्। भाव्यनन्तसुखाय ज्ञो भोगासिक्त विमुञ्चति।।



\* અણુસમજુ માણુસા ઐહિક અલ્પ સુખને માટે ભવિષ્યના મહાન્ સુખના નાશ કરે છે, જ્યારે સુજ્ઞ મનુષ્યા ભવિષ્યના અનંત સુખને માટે ઐહિક વૈષ્યિક ભાગવિલાસના ત્યાગ કરે છે. ૭

#### X

"Unwise persons destroy the unbroken series of happiness to be attained in their future lives for the sake of the worldly scanty happiness of this life, while the wise forsake the worldly pleasures of this life for the purpose of the future infinite bliss. 7





#### (2)

अन्यायचौर्यकौर्याद्येर्दुःखी स्याद् बहुजन्मसु । सत्यसंयमकारुण्यैः सर्वकालं सुखी भवेत् ।।

#### 文

\* અન્યાય, ચારી અને ફ્રરતાના પાપે માણસને મરણાત્તર ઘણા જન્મામાં ઘણાં દુઃખા ભાગવવાં પડે છે, જ્યારે સત્ય-સંયમ-કરુણાના પુષ્ય પ્રભાવે માણસ હમેશાંને માટે (સદાકાળ) સુખી અની જાય છે. ૮

#### 菜

\* Those who are addicted to sins-injustice, theft and cruelty, have to suffer terrible miseries in their numerous births to come, while those who are devoted to virtues such as truthfulness, self-restraint and compassion, become happy at all times. 8





(९)

संस्यजेभींगलाम्पटचं बहुक्लेशावहं हि तत्। ततो जीवनदौर्गत्यमत्रामुत्र च दुर्गतिः।।



\* ભાગલ પટપણું ખહુ દુ:ખકર છે-પાતાને અને બીજા અને કાને પણ. (એકનું ભાગલ પટપણું બીજાઓને પણ દુ:ખજનક બને છે.) અને એ ઘણાં પાપાથી ઘેરાયેલું છે એમાં જીવનની ખરાબી છે અને પરલાકમાં દુર્ગત છે (ભાગના સ્વામી થઇએ, પણ ભાગના દાસ ન થઇએ.) ૯



\* Avoid your addiction to sensual pleasures, since it is harmful to you and also to many others. It is also sinful. Thereby men ruin their lives and make their future lives miserable. [Never be a slave to sensual pleasures if you wish to be happy serenely.]





(१०)

आत्मानं देहयात्रायां मा विस्मार्षीः कदाचन । स्वक्षेममात्मनः क्षेममहमात्मैव चेतनः ।।

#### X

\* શરીરની સંભાળમાં પાતાને અર્થાત્ આત્માને ભૂલીશ નહિ. પાતે અથવા ' હું' ચૈતન્યરૂપ આત્મા જ છે. માટે પાતાનું કલ્યાણુ એટલે આત્માનું જ કલ્યાણુ અથવા આત્માનું કલ્યાણુ એ જ પાતાનું કલ્યાણુ. ૧૦

#### $\nabla$

\* Never forget your soul while attending on your body. 'अहम्' (I) is only the soul whose innate nature is consciousness. So, one's happiness or welfare consists merely in one's soul's happiness or welfare, or the sole happiness or welfare.

10





#### ( ११)

शरीरेन्द्रियचित्तानां समीचीनोपयोगतः । हत्वान्तर्मलमात्मानं पूर्णशुद्धत्वमानय ।)

#### $\mathbf{X}$

શરીર, ઇન્દ્રિયા અને ચિત્ત એ સાધનાના સુયાબ્ય
 ઉપયાગ કરીને આન્તરિક દાેષાને નષ્ટ કર અને એ
 રીતે આત્માને પૂર્ણ શુદ્ધિમાં લાવ. ૧૧

#### X

\* Purify your soul absolutely through the removal of all the internal impurities by the right use of your body, senses and mind. 11





(१२)

सिद्धे तत्पूर्णशुद्धत्वे पूर्णा कल्याणसाधना । सर्वोत्तमपदारुढ एवंभूतो हि मानवः ।।



 \* આત્માની પૂર્ણ શુદ્ધતા સધાઈ કે કલ્યાણસાધના પૂરી થઇ. આવેા (પૂર્ણ શુદ્ધ) મનુષ્ય સર્વાત્તમ પદ
 પર આરૂઢ છે. ૧૨



\* Absolute purification of the soul being accomplished, the course of the practice of welfare is finished. Such a man is indeed, seated on the highest status of spiritual elevation. 12





(१३)

विनापि सभ्बोधनमन्यतो निजां दधाति यः सन्ततमूर्ध्वगामिताम्। प्रपन्नवान् योगरहस्यमुत्तमं

बिभःर्यसौ विश्वविलक्षण बलम्।।

#### 英

\* જે બીજાની પ્રેરણા યા બીજાના ઉપદેશ વગર પણ પાતાના ઊર્ધ્વ ( આધ્યાત્મિક) વિહાર સતત ચાલુ રાખે છે એ ખરેખર યાગરહસ્યના ઉત્તમ વેત્તા છે, એટલું જ નહિ, એણે સાચી યાગક્રિયા સિદ્ધ કરી છે. આવા મહાત્મા, નિઃસન્દેહ, જગત્થી વિલક્ષણ અળ ધરાવે છે. ૧૩



\* He who is incessantly and rightly devoted to the process of (spiritual) evevation even with no help of any other's instruction or inspiration, has practically secured the sublime essence of Yoga and is possessed of such a spirit as is above or beyond what is human. 13



# तृतीय-प्रकादाः

CHAPTER III



(१)

मोहक्षेत्रे बहुं कालमारम्य खलु जन्मतः । विहृतोऽसि, परं तत्र दुःखं प्राप्तोऽसि केवलम् ।।



 તું જન્મ્યા ત્યારથી આજ સુધી—આટલા લાંબા વખત સુધી માહના ક્ષેત્રમાં ભમતા રહ્યો છે. પણ એમાં તે કેવળ દુ:ખ જ ભાળ્યું છે.



\* You have been wandering for a long time in the field of Moha (illusory attachment or infatuation) since you were born. But you have been only suffering pain there. 1





(२)

इदानीं तत् परित्यज्य संयमक्षेत्रमाश्रय । तत्फलं च विलोकस्व धैर्यसम्पन्नचेतसा ।।



\* હવે એને (માહક્ષેત્રને) છાડી દઈ સંયમક્ષેત્રના આશ્રય લે અને તેનું ફળ ધીરજ રાખીને જો. ર



\* Now forsake that field and resort to the field of self-restraint, and perceive its fruit with patience. 2





(३)

अन्वयन्यतिरेकाभ्यां भवेत् कार्यपरीक्षणम् । हृष्टं मोहफलं मोहत्यागं पश्य च सम्प्रति ।।

#### X

\* અન્વય અને વ્યતિરેકથી કાર્યનું પરીક્ષણ કરાય છે. માહનું ફળ તે જોયું, હવે માહને ખંખેરી નાખી તેનું ફળ કેવું મળે છે તે જો. ૩

#### ×

\* An affair is examined with the help of अन्वय and व्यत्तिरेक (positive and negative assertion, agreement and contrariety). You have already experienced the fruit of Moha, now perceive the results of its avoidance. 3





**સ્પષ્ટીકરણ: અ**ન્વય એટલે અમુક વરત હોતાં જ અમુક વરતનું હોવું, અને વ્યતિરેક એટલે એ વસ્તુ ન હોતાં એ वस्तनं न क होवं. हा भक्षा तरीहे, अभि होतां क धुमनं હોવું એ થયા અન્વય, અને અમિન હાતાં ધુમતું ન જ હોવું એ થયેા વ્યતિરેક. આમ અગ્નિ અને ધૂમ વચ્ચેના અન્વય—વ્યતિરેક એ બન્તેની વચ્ચે કારણકાર્યભાવના સંબંધ સિદ્ધ કરે છે, અર્થાત્ અમિ કારણ અને ધુમ તેનું કાર્ય એ વાત સામિત કરે છે. આ બાયતને હવે પ્રસ્તુતમાં ઘટાવીએ. निर्भोद्धत्व है।तां क सूभ है।य छे से सन्त्रय सने निर्भोद्धत्व ન હોતાં અર્થાત્ માહથી આવૃત દશામાં સખ નથી જ હોતાં એ વ્યતિરેક. આમ નિર્મોહત્વ અને સુખ વચ્ચેના અન્વય-વ્યતિરેક એ બન્તેની વચ્ચે કારણકાર્યભાવતા સંબંધ સિદ્ધ કરે છે. અર્થાત નિર્માહત્વ એ કારણ અને સુખ એનું કાર્ય એ વાત સામિત કરે છે. વસ્તરિથતિ આમ હોવાથી સખના અર્થીએ સખને માટે સખના કારણભૂત નિર્મોહત્વના આશ્રય લેવા જોઇએ. તા જ તે સખી થઈ શકે. પણ નિર્માહત્વને પ્રાપ્ત ન કરતાં, અર્થાત્ માહની હવામાં વિકરતાં કેમ કરીને સખી થઈ શકે ? આ જ વાત પ્રસ્તુત શ્લાકમાં કહેવામાં આવી છે કે તે માહતું કળ જોયં-માહતા હવામાં વિહરતા તારી શા સ્થિતિ થતી રહી એ તે જોય અને તને જણાય કે મે હતી હવામાં સુખ પ્રાપ્ય નથી. તા હવે નિર્માહત્વના માર્ગ અનુભવી જો.





#### NOTES:-

Smoke is the effect of fire which it (smoke) inevitably accompanies and in the absence of which, it (smoke) does not exist as a rule, So is ascertained the relation of cause and effect between fire and smoke, Similarly is ascertained the relation of cause and effect between निर्मोहन्त्र (freedom from illusory attachment or infatuation) and happiness. So one aspirant to happiness, should resort to the way of निर्मोहन्त्र; but you have been, upto this time, fast sticking in मोह contrary to निर्मोहन्त्र and you have had full perception of its fruit. So, having fully experienced that there is no happiness in being swayed by Moha, you should now avoid it and perceive the results of its avoidance.





(8)

दुःखं सगेऽप्यसगेऽपि मनोव्याकुलता सदा । रागादिदोषसंवृद्धिः सत्त्वनाशश्च मोहतः ।।

#### 英

\* માેહ દશાનાં પરિષ્ણામ આ છે; માેહના વિષય પાસે હાેય તાંચે દુ:ખ, દૂર હાેય તાંચે દુ:ખ, અને મનનું હમેશાં વ્યાકુલ પણું, રાગ-દ્રેષ વગેરે દાેષાની વૃદ્ધિ અને સત્ત્રના નાશ (બળના નાશ, ગૌરવના નાશ, નિસ્તેજપણું.) ૪



\* It is owing to Moha that a person is pained when his desired object is either near or remote, his mind always remains dejected or afflicted, his evil passions are increasing and his Sattva (power, dignity or lustre) is being destroyed. 4





(4)

इत्थं स्याद् बहुमूल्यस्य वैयर्थ्यं नरजन्मनः । परत्र बहुदुःखा च दुर्गतिः पापकर्मभिः ।।

#### 英

\* આમ (માહની દુનિયામાં રખડવાથી) મહામૂલ્ય માનવજીવન એળે જાય છે અને પરલાેકમાં પાપકર્માના પરિણામે બહુ દુઃખવાળી દુર્ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. પ

#### Ŭ

\* Thus the precious human birth is wasted and in consequence of one's sinful actions one has to fall into a miserable bad grade in the next world. 5





(६)

संयमे निरपेक्षत्वं शुद्धस्वातन्त्र्यचेतना । अन्तःस्फूर्तिसुखं भव्यं तेजोधाम च जीवनम ।।



\* અને સંયમમાં પારતન્ત્ર્ય હેાતું નથી, ચેતના શુદ્ધ સ્વાતન્ત્ર્યની અનુભૂતિ ધરાવતી હાય છે, અન્તર્ની સ્ફૂતિ'નું—આન્તરિક ઉલ્લાસનું ભવ્ય સુખ હાય છે અને જીવન તેજનું ધામ ખને છે. દ



\* The life of self-restraint is an independent life where pure consciousness is free from dependent attitude, the happiness of inner energy is excellent and the course of living is an abode of splendour. 6





(৩)

परत्र पुण्योत्कर्षेण सदा सुखपरम्परा। इत्थं श्रेयस्करीं नृनं सम्यक् संयमसाधना॥



\* અને પરલાેકમાં પુષ્યના ઉત્કર્ષના પરિણામે સુખની પરંપરા અખંડ રૂપે વહેતી રહે છે. આમ વિવેકપૂત સંયમસાધના અહીં તેમ જ પરલાેકમાં કલ્યાણકારી છે એમાં કાેઇ શક નથી. ૭



\* And in the next world there is a perpetual series of happiness to one of self-command owing to one's elevation of merit. Thus the good observance of self-restraint is, no doubt, auspicious (here and here-after). 7





(८)

मनोवाक्कायसाघुरवं चित्तेन्द्रियवशीकिया । कोधलोभादि - हिसादिविरतिर्वास्ति संयमः ।।



\* મન-વચન-કાયાનું પાવિત્ર્ય ચિત્ત તથા ઇન્દ્રિયોને વશીકાર અથવા કોધ, લાેભ વગેરે દાેષા તથા હિંસા વગેરે પાપાથી હઠવું એ સંયમ છે. ૮



\* Samyama (self-restraint) is the goodness of thought, speech and action, or subjugation of mind and senses, or abstinence from passions such as anger, greed etc. and vices such as injury etc. 8





#### (8)

अयं हि चारित्रमयं च धर्मों येागस्य चायं प्रति पत्तिमार्गः। ज्ञानस्य भक्ते भ्च फलं प्रयक्वमुपासनासित्कययोरयं च ।।

#### 菜

\* આ (સંયમ) જ ચારિત્ર છે, એ જ ધર્મ છે, એ જ યાગના માર્ગ છે અને એ જ જ્ઞાન, લક્તિ, ઉપાસના, કર્મ એ બધાંનું પરિપક્લ કળ છે. ૯-

#### 菜

\* This very Samyama is right conduct, right Dharma (religion) and the primary and essential way to Yoga, and the ripened fruit of knowledge, worship devotion and the performance of virtuous acts or religious rites. 9



# चतुर्थ-प्रकाशः



(१)

महाविशालं तृष्णास्यं पूर्यते तद् यथा यथा । अर्थै: प्रभूतैरप्यर्थै: स्फारितं स्यात् तथा तथा ।।



\* તૃષ્ણાનું માહું ખહું માટું છે. એને મહામૂલ્ય ઘણી ઘણી ચીંજોથી પણ જેમ જેમ પૂરવામાં આવે તેમ તેમ તે વધુને વધુ ફાટતું જાય છે–પહાેળું થતું જાય છે. ૧



\* The mouth of avarice is extremely gigantic. The more it is filled even with valuable numerous things, the more it is widened. 1





( 7-3-8)

तृष्णास्यपूरणार्थं च समाच्छिद्य घनादिकम्। क्षिप्यन्ते दु:खगर्तेऽन्ये व्यापाद्यन्ते च निर्देयम्। मृषावाक्चौर्यहत्यादिपापानि सकलान्यपि। सर्वाण्यपि च दु:खानि तृष्णामूलानि विष्टपे।। रोघकं सर्वपापानां सर्वदु:खनिवारकम्। प्रभव: स्थायिसौख्यानां वैतृष्ण्यं जीवनामृतम्॥

#### $\mathbf{X}$

- તૃષ્ણાનું મેાં પૂરવા માટે બીજાએાનાં ધન વગેરે ઝુંટવી લઈ તેમને દુઃખના ખાડામાં ફેંકી દેવામાં આવે
   અને અત્યંત નિર્દયતાથી મારી નાખવામાં પણ
   આવે છે ર
- \* મૃષાવાદ, ચારી, હત્યા વગેરે બધાં પાપા જગતમાં એક માત્ર તૃષ્ણામાંથી ઉદ્દભવ પામે છે, અને બધાં દુઃખાનું મૂળ પણ એ (તૃષ્ણા) જ છે. 3





\* આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે પાપા તેમ જ દુ:ખાથી મુક્ત થવાના એક માત્ર માર્ગ તૃષ્ણાથી મુક્ત થવું એ છે; અને અત એવ સ્થાયી સુખાનું નિર્માણ એના જ આધાર પર અવલં બિત છે. ખરેખર એ જીવનનું અમૃત છે. ૪



- \* To fill the mouth of avarice. others' wealth etc. are snatched, they are thrown into the pit of misery and are even killed mercilessly. 2
- \* The source of all sins-falsehood, theft, killing etc. and of all the miseries in the world, is avarice.
- \* The great virtue of unavariciousness which stops all sins from being incurred, which keeps all pains away and which is the source of permanent happiness, is the nectar of life. 4





(4)

तथाऽधिका भवेत् तृष्णा भोगभोगा यथाधिकाः ।
तृष्णोपशमकं सस्वं सम्यग्दर्शनसम्भवम् ॥



\* જેમ જેમ વિષયભાગામાં વધુ આસકત થવાય છે તેમ તેમ તૃષ્ણા વધુ ભભૂકતી જાય છે. એનું ઉપશમન સમ્યગ્દર્શનથી પ્રગટ થનાર સત્ત્વથી (અન્તર્ અળથી) સાધ્ય છે. પ



\* The more one enjoys sensual pleasures, the more one's desire of worldly enjoyments, is increasing. The spirit arising from right understanding of truth, is capable of cooling down that desire. 5





(६)

सम्यग्दर्शनसामर्थ्यलब्धसंस्कारसौष्ठवः । सन्निधानेऽपि भोगानां न क्षुम्यति मनोबली ॥



\* સમ્યગ્દર્શના સામર્થ્યવડે જેના સંસ્કાર સળળ ખન્યા છે એ મનાવીર મનુષ્ય ભાગા પાસે આવવા છતાં ક્ષુષ્ધ થતા નથી. ૬



\* A person who has acquired powerful impressions through the power of right perception (सम्यदर्शन), is so mentally vigorous that he is not at all ruffled up even in the vicinity of objects of enjoyment. 6





(७)

ईहक् सामर्थ्यसम्पन्नो बुद्धत-त्वो महामनाः । कमेणाऽभ्युत्रमन्तृच्चैः परं कल्याणमश्तृते ॥



\* આવેા શક્તિશાલી અને તત્ત્વવિત્ એવા મહામના માનવ ક્રમશઃ ઊંચે ઊંચે ચડતા જાય છે અને છેવટે કલ્યાણની ઉચ્ચતમ ભૂમિ પર પહેાંચે છે. ૭



\* Such a powerful person who has perceived truth and who is high-minded, is gradually rising high and high, and eventually attains the highest status of welfare. 7





(2)

कल्याणसम्पदां पन्था इन्द्रियाणां सुवर्तनम् । दुर्वर्तनं पुनस्तेषामापदामेकमास्पदम् ।।



\* ઇન્દ્રિયાનું સદ્ભવર્ષન એ કલ્યાણસમ્પત્તિના માર્ગ છે, જ્યારે એમના દુર્વર્ષનના પરિણામે માણસ અનેક દુ:ખાથી ઘેરાય છે. ૮



\* The good activities of senses are the source of happiness or welfare, while the bad ones cause reverse results. 8





(9)

इन्द्रियार्थंसमासक्त आत्मानं पातयत्यधः । इन्द्रियाणामधीशान ऊर्ध्वमूर्ध्वं प्रगच्छति ।।



\* ઇન્દ્રિયાના વિષયામાં આસક્ત માથુસ પાતાને નીચે પાડે છે અને ઇન્દ્રિયા પર સ્વામિત્વ ધરાવનાર ઊચે ઊચે ચડે છે–એનું ઊધ્વરિહ્ય વધતું જાય છે. ૯



\* He who is intensely attached to senseobjects, is badly reduced to degradation, while he who gets mastery over his senses, goes on making his real and auspicious progress. 9





# (१०)

नेन्द्रियाणि विलासाय परं कुशलकर्मणे । तेषां स्वान्यहिते योगो योगो निःश्रेयसावहः ।

## ×

\* ઇન્દ્રિયા વિષયવિક્ષાસ કરવા માટે નથી, પણ સત્કર્મા કરવા માટે છે. સ્વ-પરના હિતસાધનમાં તેમના યાગ (ઉપયોગ) એ માક્ષસાધક યાગ છે. ૧૦

# X

\* Organs of sense are not meant for the purpose of worldly pleasures, but for the performance of good and auspicious actions. To employ them (organs of sense) in the course of accomplishing benefit and welfare of one's self as well as of others, is the Yoga conducive to the highest bliss or final emancipation. 10





# ( ११ )

जनो दर्शयति स्वीयान् विश्वेऽद्भृतपराक्रमान् । परन्तु तादृशोऽप्यक्षनिर्जये कातरायते ।।



\* માણુસ દુનિયામાં પાતાનાં અદ્ભુત પરાક્રમા દેખાડે છે, દેખાડીને જગત્ને છક્ક કરી દે છે, પરન્તુ એવા પણ મતુષ્ય (મહાન્ ચમત્કારદર્શ'ક પણ અથવા મહાન્ ચાહા પણ) પાતાની ઇન્દ્રિયાને વશ રાખવામાં કાયર ખને છે. ૧૧



\* A man can surprise the world by showing his marvellous prowess or exploit, but even such a man becomes cowardly in curbing his senses. 11





(१२)

वीरोऽस्ति युद्धभूमीजिद् वीर: सिंहाभिभावकः। स तु वीरोऽस्ति वीराणां यो महाशय आत्मजित्।।



\* યુદ્ધભૂમિને જીતનાર વીર છે, સિંહને પરાસ્ત કરનાર વીર છે, પણ પાતાની જાત પર જે જીત મેળવે છે તે વીરાના વીર છે. જે આત્મજિત્ છે તે મહાવીર છે. ૧૨



\* A conqueror of battle-fields and a vanquisher of lions are, no doubt, heroes, but the hero of heroes is he who gains victory over his self. 12





# (१३)

सत्योपासि-महावीरा युध्यन्तेऽन्तर्द्विषा सह । उत्कर्षं च लभन्ते तद्विजेतारो महत्तमम् ॥

# ×

\* સત્યના ઉપાયક માટા વીરા પાતાના આન્તર શત્રુઓ સાથે લડે છે અને એમાં વિજયી બની મહત્તમ ઉત્કથ'ને પ્રાપ્ત કરે છે. ૧૩

# ₩

\* The great heroes devoted to truth, fight against their internal enemies and obtain the highest exaltation by the victory over them. 13





( १४)

ते पराक्रमिमूर्धन्या बाह्यान्तर्जीवनोज्ज्वलाः । पवित्रजीवनज्योतिर्वितन्वन्ति पदे पदे ॥



બાહ્ય અને આન્તર જીવનમાં ઉજ્જનલ એવા તે મહાપરાક્રમી મહાપુરુષા પોતાના પવિત્ર જીવનની પવિત્ર જ્યાતને પગલે પગલે પ્રસરાવતા હાય છે. ૧૪



\* The greatest of the valorous whose outer as well as inner lives are pure, spread their bright light of life at their every step. 14





(१५)

मनोविकारसम्मार्ध्या विश्वजेतृशिरोमणिः । जगद्विजयतो ह्यास्मविजयः सुमहत्तरः ।।

## X

\* મનના વિકારાને જેણે સાફ કરી નાખ્યા છે તે જગત્ના વિજેતાએામાં શિરામણિ છે. નિ:સન્દેહ, જગત્ના વિજય કરતાં આત્માના વિજય ઘણા જ મહાન્ છે. ૧૫

## X

\* He who has washed off all his impurities of mind, is the greatest of all the conquerors in the world, since the victory over the self is much higher than the victory over the world. 15





(१६)

अन्तरस्ति सुखस्थानं न बहिन्दित्तते सुखम् । अन्तरद्वाटच संपश्य निधि की दशमीशिषे ।।



 સુખનું શ્થાન અન્દર છે. સુખ બહાર નથી. અન્તર્ને ખાલીને જો કે તું કેવા નિધાનના માલિક છે. ૧૬



\* The real abode of happiness is inside, not outside. Unveil inside and realize what kind of treasure you own. 16





(१७)

न तत् सुखं महत्वं च विश्वभोगपतेरिप । यदस्ति वीतरागस्य शुद्धचेतनतेजसः ।।

# ×

\* જેના આત્મપ્રકાશ શુદ્ધ છે એવા વીતરાગને જે સુખ અને મહત્ત્વ છે તે સુખ અને મહત્ત્વ જેણે દુનિયા-ભરના ભાગા પ્રાપ્ત કર્યા છે એને પણ, માટા સમ્રાહ્ને પણ નથી. ૧૭

## ×

\* Even he who is the master of all objects of enjoyment, or even a paramount lord, has not such happiness and greatness as are possessed by a dispassionate man possessing the unsullied lustre of the soul, 17





(१८)

प्राप्तितः सर्वभोगाना परित्यागो महत्तरः । विश्वविश्वमणिस्त्यागी, भोगी पतितवानधः ।।

## X

ા સર્વ પ્રકારના ભાગાની પ્રાપ્તિ કરતાં તેમના ત્યાગ કયાંય ચડિયાતા છે. ત્યાગી સમગ્ર જગતનું રત્ન છે, જ્યારે ભાગી 'કીચડ'માં કસાયેલા હાઇ નીચે પડેલા પામર પ્રાથ્ફી છે. ૧૮

# 黛

\* The renouncement of all worldly enjoyments is much greater than their acquisition. He who has left worldly enjoyments. (i.e. त्यागी) is, indeed, a gem of the whole universe, while he who sticks fast in sensual pleasures (i.e.भोगी) is fallen down. 18





(१९)

पदारिवन्देष्वत एव निःस्पृह-प्रशान्तिचत्तस्य महात्मनोऽनमन् । 'सिकन्दरा 'द्याः सुविशालमेदिनी-धनाधिराजा इतिहासिविश्रताः ।।



\* માટે જ, ખહુ વિશાળ પૃથ્વીના અધિપતિ ઇતિહાસ-કસિદ્ધ ખાદશાહ 'સિકન્દર' વગેરે મહારાજાઓ પ્રશાન્ત –નિઃસ્પૃહ મહાત્માનાં ચરણામાં નમ્યા હતા. ૧૯



 For this very reason, Alexander the Great and other great kings bowed at the lotuslike feet of a passionless ascetic. 19



# पञ्चम-प्रकाशः



(१)

अन्यस्य सुखदानेन सुखं त्वमुपयास्यसि । अन्यस्य दुःखदानेन दुःखं त्वमुपयास्यसि ।।



\* બીજાને સુખ અવવાથી તું સુખ પામીશ. બીજાને દુ:ખ આપવાથી તું દુ:ખમાં પડીશ. ૧



\* You will get happiness by your giving happiness to others. You will get misery by your giving misery to others. 1



#### पञ्चम-प्रकाशः



(२)

सहकारस्य वापेन सहकारफलं यथा। अन्यस्य सुखदानेन सुखंसम्पद्यते तथा।।



\* આંબા વાવવાથી કેરી મળે તેમ બીજાને સુખ આપવાથી સુખ મળે. ૨



 As by sowing a mango tree the mango fruit is acquired, so by giving happiness to others, happiness is acquired.





(३)

यथा बब्बूलवापेन प्राप्यन्ते खलु कण्टकाः । अन्यस्य दुःखदानेन दुःखमासाद्यते तथा ।।



\* આવળ વાવવાથી કાંટા મળે, તેમ **ખીજાને દુઃ**ખ આપવાથી દુઃખ મળે. ૩



\* As by planting a babul tree, thorns are acquired, so by giving misery to others, misery is acquired 3





(8)

न हि बब्बूलवापेन माकन्दफलमाप्यवे । अन्यस्य दुःखदानेन सुखंनासाद्यते तथा ।।



\* ખાવળ વાવવાથી કેરી ન મળે તેમ બીજાને દુઃખ આપવાથી સુખ ન મળે. ૪



\* As by planting a babul tree the mango fruit is never acquired, so by giving misery to others happiness is never acquired. 4





(4)

उपपद्यत एतच्च कार्यकारणनीतितः । सुखं स्यात् सुखदानेन दुःखं स्याद् दुःखदानतः ।।



 કાર્યકારણભાવના ન્યાયથી આ વાત સ્પષ્ટ રીતે સિદ્ધ થાય છે કે બીજાને સુખ આપવાથી સુખ મળે અને બીજાને દુ:ખ આપવાથી દુ:ખ મળે.



\* It is rightly proved by the law of cause and effect that happiness is obtained by giving happiness to others and misery is acquired by giving misery to others. 5





( )

×एक आत्मास्ति सर्वेत्र सर्वत्राप्यहमस्मि हि— । इति दृष्टिरहिसायाः प्रतिष्ठायां भवस्यलम् ॥



# સર્વત્ર એક આત્મા છે. '' બધામાં अहमस्मि ('હું' છું)" એવી દષ્ટિ જયારે પ્રગટે ત્યારે જીવનમાં અહિંસાની પ્રતિષ્ઠા થાય. ६



\* Everywhere is the one soul. When arises the realization of the truth-" 'I' (my soul) am everywhere" then is established the great virtue of Ahinsa. 6

× " एगे आया।" ठाणंगसूत्रे द्वितीयं सूत्रम् ।





(७)

सर्वत्राऽहमितिप्रज्ञः कुर्यात् कस्यापि नाहितम् । प्रवर्तेत सुहृद् भूत्वा सर्वेषां हितसाधने ।।



\* ''બધે 'હું'' છું " એવી પ્રજ્ઞાવાળા કાઇનું છુરું નહિ કરે. એ બધાના સુહુદ્દ (મિત્ર) બની બધાના હિતમાં પ્રવર્તમાન રહેશે. હ



\* He who is endowed with the vision that "I" (my soul) am everywhere, never does ill to any one; and he being a friend of all, is engaged in doing good to all. 7





(2)

आत्मा सुखस्वभावोऽस्ति दुःखितस्तत् कथं भवेत् ?। परन्तु दुश्चरित्रेण दुःखाकान्तो भवत्यसौ ।।



\* આત્મા વસ્તુતઃ સુખસ્વભાવવાળા છે, અર્થાત્ સુખ એના સ્વાભાવિક ગુણ છે, એટલે પછી એને દુઃખી થવાતું બને જ કેમ ? છતાં દુરાચરણમાં કસાઈ હાથે કરી પાતે દુઃખી થાય છે. ૮



\* The soul is naturally possessed of happiness. Hence how would it be miserable? But owing to its being led astray it is or would be overcome with misery. 8





(3)

बयमत्रागताः सर्वे मैत्र्या सम्भूय जीवितुम् । जातिधर्मादिभेदाँस्तत् त्यक्त्वा सर्वसुहृद् भवेत् ॥



\* આપણે બધા અહીં મિત્રભાવથી સાથે રહી-સમ્મિલિત રહી જીવન પસાર કરવા આવ્યા છીએ. માટે જાતિલેદ, કુળલેદ, વર્ણું લેદ, દેશલેદ, ધર્મ લેદ એવા લેદાને દૂર કરી પરસ્પર મિત્ર બની રહેવું જોઇએ. હ

Ø

\* As we all have come here to live unitedly and harmoniously, we should friendly behave with one another, abandoning the unequal view about caste, creed, colour, country, religion and the like. 9



#### पञ्चम-प्रकाशः



(१०)

जीवित स्वल्पकार्रुनः सहागामि न किञ्चन । पुनर्जन्म यथाकर्म तत् सत्कर्मा सदा भवेत् ।।

## X

# આપણું છવિત (આ ભવતું) અહુ ટ્રંકા સમયતું છે, અને કંઇ સાથે આવવાતું નથી, વળી પાતાના પુનર્જન્મ પાતાના કર્મ પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય છે, માટે માણસે સત્કર્મા (સદ્દ્રગુણી તથા સદાચરણી) થવું ઘટે. ૧૦

## X

\* The period of our present life is very short, nothing is to accompany us and our rebirth is dependent upon our actions, so we should be and always remain righteous or meritorious. 10





# ( ११ )

आरोग्यादित्रये भक्त्या याच्यमाने पुरोऽहंतः। आरोग्यमाद्यं परमं जीवने हथुपकारि तत्।।

## 英

\* અહે ત્ની આગળ ભક્તિથી માગવામાં આવતી (આરોગ્ય, સમ્યગ્દર્શન અને સમાધિ એ) ત્રણ વસ્તુ-એામાં પહેલી વસ્તુ આરોગ્ય છે. કેમકે જીવનયાત્રામાં એ પરમ ઉપકારક છે. ૧૧



\* Health is first among the three x things that are devotedly asked for before Lord Arhat, because it is the most beneficial in life. 11

x Health, right understanding of truth and tranquillity of mind.



#### पञ्चम-प्रकाशः



(१२)

आरोग्य द्विविधं बाह्यमान्तरं तत्र चादिमम् –। शारीरिकं द्वितीयं च चित्तनैर्मेल्यलक्षणम्।।



\* આરાગ્ય એ પ્રકારનું: ખાદ્ય અને આન્તર. શારીરિક આરાગ્ય એ બાદ્ય આરાગ્ય અને માનસિક નૈમેલ્યરૂપ આરાગ્ય એ આન્તર આરાગ્ય. ૧૨



\* Health is of two kinds: outer and inner. The former is bodily and the latter, the purified state of mind 12





# (१३)

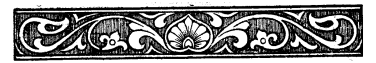
मनःस्वास्थ्यवपु स्वास्थ्ये अन्योन्यमुपयोगिनी । ततः स्वपरकल्याणिकयाऽमुत्र च सद्गतिः ।।



# માનસિક સ્વાસ્થ્ય અને શારીરિક સ્વાસ્થ્ય એક-બીજાને ઉપકારક છે, અને એમનાથી સ્વ∸પરનું હિત સાધી શકાય છે, તેમ જ પારલોકિક સદ્દુગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. ૧૩

#### 数

\* The health of mind and that of body are mutually useful and thereby is performed beneficence towards one's self as well as others, and is achieved a good grade in the next world. 13





(88)

अस्मिन् द्विविध आरोग्ये सावधानो विवेकभाक् । सुखकल्याणलाभाय परिपूर्णाय कल्पते ।।



\* આ બન્ને પ્રકારના આરાગ્ય વિષે જે સુજ્ઞ જન સાવધાની રાખે છે તે પૂર્ણ સુખ તથા પૂર્ણકલ્યાણના લાભના અધિકારી બને છે. ૧૪



\* A wise person who is careful of his health of these two kinds, is entitled to the achievement of perfect happiness as well as perfect welfare.

14





# (१५)

प्राणी निर्माति भाग्यं स्वं स्वप्नवृत्त्यनुसारतः । यथाभाग्यं च सामग्रीं जीवनस्योगगच्छति ।।

# \*

\* પ્રાણી પાતાની પ્રવૃત્તિ અનુસાર પાતાનું ભાગ્ય
 ઘડે છે અને પાતાના ભાગ્ય અનુસાર જીવનસામગ્રી
 મેળવે છે. ૧૫

# ₩

\* The phenomenal soul moulds its fate according to its actions, and as it moulds its fate so it gets the means for living. 15





(१६)

अवश्यं खतु भोक्तव्यं कृतं कर्म शुभाशुभम् । इत्येवं भाग्यसामर्थ्यं लोक-शास्त्रेषु विश्रुतम् ।।



\* બાંધેલું શુભ કે અશુભ કર્મ અવશ્ય ભાગવવું પડે છે એમ ભાગ્યનું સામર્થ્ય જગજાહેર છે (લાેકમાં તથા શાસ્ત્રોમાં પ્રસિદ્ધ છે). ૧૬



\* Karma, good or bad, ought to be inevitably experienced Thus the power of fate is well-known to the people of the world as well as is discribed in the scriptures. 16





## (१७)

किन्त्वभेद्यं च भेद्यं च कर्मोक्तं तत्र चादिमम्-। अवश्यमेव मोक्तव्यमभेद्यं पौरुषेण हि ।।

# ×

\* પણ કર્મ એ પ્રકારનું છે; અલેઘ અને લેઘ જે કર્મ અલેઘ છે (જેને જૈનશાસ્ત્ર 'નિકાચિત' કહે છે) તે અવશ્ય ભાગવવું પડે છે. કેમ કે તે પુરુષાર્થથી ડૂડી શકતું નથી. ૧૭

## 数

\* But Karma is of two kinds: incapable and capable of being dispelled. The former is such as cannot be destroyed by any effort whatsoever. So it being invulnerable, has to be unavoidably experienced 17



#### पञ्चम-प्रकाशः



# (१८)

भेद्यं च शक्यते भेत्तुं योग्ययत्नप्रभावतः । अभेद्यमल्यं नः प्रायो भेद्यमेवास्ति भूयसा ॥

## X

\* અને જે કર્મ ભેદા છે તે યાગ્ય પ્રયત્નથી ભેદી શકાય છે. સામાન્યત: આપણા આત્મા સાથે જડાયલાં કર્મામાં અભેદા કર્મા શાડાં હાય છે, ભેદા કર્મા જ માટા પ્રમાણમાં હાય છે. ૧૮

# 

And the latter which is capable of being dispelled, can be destroyed by well-directed efforts. Among the Karmas connected with the souls of ours, invulnerable Karmas are generally few, while vulnerable ones are always plentiful. 18





(१९)

उदित दु:खद कर्म भेद्य वाऽभेद्यमेस्ति वा । इत्यज्ञेय ततो भेत्तुं तद् भवेत् सम्यगुद्यतः ।।

# X

 ઉદયમાં આવેલું દુ:ખદ કર્મ લેઘ કેાટીનું છે કે અલેઘ પ્રકારનું છે એ આપણે જાણી શકતા નથી. માટે તેને લેદવા માટે યાગ્ય રીતે પ્રયત્નશીલ થવું ઘટે. ૧૯

# X

It is impossible for us to know whether the evil distressful Karma is vulnerable or invulnerable. So we should be duly intent upon destroying that Karma. 19



#### पञ्चम-प्रकाशः



(२०)

तच्चेद् भेद्यं भवेत् तर्हि योग्ययःनप्रभावतः । भेत्स्यते, तत्समुत्थं च दुःखं दूरीभविष्यति ॥

# ×

કદયમાં આવેલું તે દુઃખદ કર્મ જો ભેઘ પ્રકારનું
 હશે તેા ચેાગ્ય પ્રયત્નના પ્રભાવથી ટૂટી જવાનું અને
 એનાથી આવેલું દુઃખ દૂર થવાનું. ૨૦

## 黛

• If that Karma is of the vulnerable type, it will be destroyed through proper efforts, and at the destruction of that Karma, the misery originated from that Karma, will also vanish. 20





(28)

इत्थं जनोऽलं प्रायेण सम्यक् पौरुषयोगतः । उच्छेत्तुमशुभं कर्म तेतुं वा शुभरूपताम् ॥

# ×

આમ મનુષ્ય પાતાના ધર્મપૂત સબળ પુરુષાર્થથી પ્રાય: પાતાના અશુભ કર્મને ઉચ્છેદી શકે છે અથવા એને શુભ રૂપમાં પલટાવી શકે છે. ૨૧



\* Thus, a person can mostly destroy his evil Karma or turn it into a good one by his sustained efforts well-directed. 21



#### पश्चम-प्रकाशः



## (२२)

स्वकर्मतः सुखं दुःखं, सत्कर्मेव सुखप्रदम् । तस्मात् सुखार्थी दुष्कर्म<sup>ं</sup>त्यवत्वा सत्कर्मभाग् भवेत् ।।

# ×

\* સુખ-દુ:ખ પાતાનાં કર્મથી જ છે, અને સત્કર્મથી જ સુખની પ્રાપ્તિ છે. માટે માહ્યુસે દુર્વર્તન ત્યજી સદ્વર્તાની થવું ઘટે–જો તેને સુખ જોઇતું હોય તો. ૨૨

# $\bigstar^{\scriptscriptstyle{\square}}$

\* Happiness and misery rest with one's own actions, and good action alone is the giver of happiness. So persons having abandoned bad actions, should incessantly adhere to good conduct if they long for happiness. 22





(२३)

कस्य नाऽऽपतितं दुःखं महतोऽपि तदाऽऽपतत् । शान्तितस्तत् समुत्तीर्यं दीप्यते मानवोऽधिकम् ।।



\* દુ:ખ કાના પર નથી આવ્યું ? મહામાનવાને પણ દુ:ખામાંથી પસાર થવું પડ્યું છે. પરન્તુ માણસ જ્યારે દુ:ખને શાન્તિથી પાર કરે છે ત્યારે તે અધિક દ્રીપ્તિમાન્ બને છે. ૨૩



\* Whom did not misery befall? It has befallen even great or high-souled men. But he who crosses it patiently, shines out more brilliantly. 23



### पञ्चम-प्रकाशः



(28)

उपायं विदघानोऽपि हन्तुं दु:खमुपस्थितम् । यावत् तिष्ठेत् सहेद् थुत्या वीरतेयं गरीयसी ।।



\* ઉપસ્થિત દુઃખને દ્વર કરવા માટે ઉપાય લેવા છતાં એ ન મટે ત્યાં સુધી ધૈર્યથી શાન્તભાવ રાખી સહન કરવું એ વિશેષ ગૌરવશાલી વીરતા છે. ૨૪



Even adopting means to remove his misery,
 a person should endure it patiently so long as it subsists. This is, indeed, a higher heroic deed.





(२५)

निजकर्मानुसारेण सुखदुःखे \*इतो जनम् । किन्तु न स्यात् सुखे मत्तो दुःखे च व्याकुलो न हि ।।

## 数

\* દરેકને પાતપાતાનાં કર્મ અનુસાર સુખ-દુ:ખ આવ્યાં કરે છે, પણ સુજ્ઞ જન સુખની હાલતમાં ઉછાં-છળા થતા નથી અને દુ:ખી હાલતમાં વ્યાકુળ થતા નથી. ૨૫

# ×

- + Happiness and misery pursue creatures owing and according to the fructification of varying kinds of their Karmas, but a prudent person becomes not infatuated with pride at the attainment of happiness, nor does he become agitated at the approach of misery. 25
  - \* कियापदम ।

अस्य पञ्चित्वश्रेतोकस्य पूर्वार्धमित्यमवसेयम्— सुख दुःखं जनो याति निजक्तमीनुमारतः ।





(२६)

सुख बाह्यविकासायोपयोगि यदि सम्मतम् । दुःखमन्तर्विकासाय तदा भवितुमहंति ।।



\* સુખને બાહ્ય વિકાસ માટે ઉપયાગી માનીએ તાે સાથે સાથે એ પણ જાણવું જરૂરી છે કે દુઃખ આન્તર વિકાસ માટે ઉપયાગી થઇ શકે છે. ૨૬



If happiness is considered to tend to an outer progress, then even misery which has come, can be admitted as useful in achieving the inner elevation. 26







(२७)

करोति लोकसेवायामुपयोगं सुखस्य यः । दुःखस्य चात्मसंजुद्धौ स प्रज्ञः पुण्यजीवनः ।।

# 汝

\* જે પાતાના સુખના ઉપયાગ લાકસેવામાં અને પાતાના દુ:ખના ઉપયાગ પાતાના આત્માના શુદ્ધી-કરણમાં કરે છે તે પુણ્યાત્મા જ્ઞાની છે. ૨૭

## ×

He is a blessed truth-knower who uses his happiness in serving the people (Creatures) and his misery which has befallen him, in his spiritual purification. 27



#### पञ्चम-प्रकाशः



(22)

सुखस्य स्पृहणीयत्वं सुप्रसिद्धं जगत्त्रये । यस्तु जानाति दुःखस्य महिमानं स त-स्विति ॥



\* સુખની સ્પૃહણીયતા (ઇષ્ટતા) તેા દુનિયાભરમાં પ્રસિદ્ધ છે, પણ જે દુઃખનું મહત્ત્વ સમજે છે તે ખરા તત્ત્વવેત્તા છે. ૨૮



 The desirability of happiness is well-known in the whole world, but he is a real philosopher who has realized the importance of misery. 28





(२९)

भूयिष्ठपापनाशेन शान्त्या दुःखस्य मर्षणात् । आसादयति नैर्मल्यमात्मा कल्याणमन्दिरम् ।।

## 簽

\* દુઃખને શમભાવથી સહન કરવાથી ઘણાં પાપ-કર્મોના નાશ થાય છે અને એના પરિણામે આત્મા કલ્યાણરૂપ નિર્મલતા પ્રાપ્ત કરે છે. ૨૯-

[ દુઃખ અશુભ કર્મોના ભાર (આત્મા ઉપરથી) ઉતારવા માટે આવે છે, અને એને શમભાવથી સહન કરવાથી એ ભાર ઊતરી જાય છે અને આત્મા એટલાે હળવાે થાય **છે**. ]

## X

\* A person's plentiful evil Karmas are destroyed by virtue of enduring misery with patience and equanimity, and as a result of this he obtains such spiritual purity as is an abode of welfare.

[ Misery comes to shake off the load of the dust of Karma collected in the soul and by enduring it (misery) patiently the load is shaken off and the soul becomes light in proportion to it (the removal of the load). 1 29



#### पञ्चम-प्रकाशः



(३०)

यो हि वीतस्पृह: सौक्ये दुःखे विभ्रत् परं शमम् । सर्वभूतहितोद्युक्तः स महात्मा महोदय: ।।



\* જે (ભૌતિક) સુખ તરફ નિઃસ્પૃહ છે અને હુઃખ આવતાં પૂર્ણ શમભાવને ધારણ કરે છે, તેમજ સર્વ પ્રાણીઓના હિતસાધનમાં ઉદ્યત છે તે મહાવિભૂતિ મહાત્મા છે. ૩૦



\* He is a great one of high elevation, who is indifferent to his (worldly) happiness and fully tranquil at an adverse time, and also is devoted to doing good to all creatures. 30





# (३१)

अभवन् ये महान्तस्ते दुःखं तीत्वेंव धैर्यतः । इत्थं दुःखं सुसोढं सद् भवेत् कल्याणसम्पदे ॥



\* જે જે મહાન્ થયા છે તે બધા આવેલા દુઃખને ધૈર્યાથી તરી જઇને જ મહાન્ થયા છે. આમ ઉપસ્થિત દુઃખને શમભાવથી સહન કરવું એ કલ્યાણકારક પ્રક્રિયા છે. ૩૧



\* All those who have become great or supreme, have become so only after crossing misery courageously and tranquilly. Thus misery which has come, if endured patiently, brings on the great ground of welfare. 31



### पञ्चम-प्रकाशः



(३२)

दु:से विद्धि'मया सार्घं वतते परमेश्वरः'। एतद्भावनया दु:खं त्वदीयमुपरंस्यति ।।



\* દુઃખની હાલતમાં એમ સમજ કે પરમેશ્વર મારી સાથે છે. આ પ્રકારની આન્તરિક ભાવનાથી તારું દુઃખ દ્વર થશે, તારું અન્તઃકરણ પ્રસન્નતાથી સભર અનશે.

35



\* In the condition of misery, believe that God is with you. By the force of this reflection your misery will end and your mind will be filled with pleasure. 32





# (33)

चित्तरत्नमसंविलष्टमान्तर परमं धनम् । तदासादितवान् मत्यौँऽकिञ्चन:सन् महेश्वर: ।।

# ×

\* કલેશાથી મુક્ત એવું ચિત્તરત્ન એ માટામાં માેડું આન્તરિક ધન છે. એ જેણે પ્રાપ્ત કર્યું છે તે અકિ ચન (નિર્ધન) છતાં મહેધર (મહાન્ એધર્યશાલી) છે. 33

### ቖ

• The gem-like mind free from all the impurities of passions, is the internal wealth of the highest type. He who has gained this gem, is, indeed, +Maheshvara though penniless. 33

<sup>+</sup> The greatest of the rich, a great lord or a supreme one,





(38)

सुखे च दुःखे च समस्वशालिनो महात्मनी ज्ञानिवहारि जीवनम्। कल्याणरूपं कुशलप्रकाशकं प्रत्यक्षदृश्यं खलु मुक्तजीवनम्।।

## X

\* સુખ-દુ:ખમાં સમત્વશાલી એવા મહાતમાનું જ્ઞાન-વિહારી જીવન, જે સ્વયં કલ્યાણરૂપ છે અને અન્યને કલ્યાણમાર્ગ બતાવનારું છે, અહીં જ પ્રત્યક્ષ નિહાળી શકાય એવું મુક્ત જીવન છે. ૩૪

### Ŭ

\* The life of a high-souled man possessed of equanimity in happiness and misery, which is engrossed in auspicious knowledge and which being itself pure as well as pious, throws the light of welfare to others, is an Emancipated life perceptible to the eyes just here 34



# कषायजयः । CHAPTER VI Victory over Passions



(१-२)

आत्मैव परमं तस्वमनन्तानन्दिन्महाः। विशुद्धीभवने तस्य प्रादुःष्यात् परमात्मता।। वीतरागीभवत्येव ×सम्यक्चारित्रयोगतः। प्राकटचमात्मन्यायाति स्वरूपं परमात्मता।।



\* સચ્ચિદાનન્દતેજોમય આત્મા જ પરમ તત્ત્વ છે. એના સમગ્ર દેષો ક્ષીણ થયા કે એની પૂર્ણ શુદ્ધતા થઈ અને એ થતાં જ એનું પરમાત્મપણ પ્રકટ થાય છે. ૧

× सप्तमी।





\* આત્મા સમ્યક્ષ્યારિત્રયાગના ભળે વીતરાગ થતાં જ એનામાં એનું પાતાનું વાસ્તિવિક સ્વરૂપ-પરમાત્માપણું – પ્રકટ થાય છે. ર



- \* The soul alone is the highest and most excellent element which is naturally the embodiment of the infinite lustre of knowledge and bliss. When all its impurities are washed off and its purity is manifested absolutely, its natural Godhood is revealed. 1
- \* As soon as a soul becomes passionless by virtue of the full elevation of right conduct, its real nature-Godhood is revealed. 2





(3)

वस्तुतः परमात्मानमात्मानं समनुत्रज्ञन् । जडमोहनिरासाय प्रयत्नप्रवणो भवेत् ।।



\* આત્મા વસ્તુતઃ એના મૂળ સ્વરૂપમાં પરમાત્મા છે, એના ઉપાસક ખની જડમાહ( વિષયમાહ )ને દૂર કરવાની દિશામાં સુજ્ઞ જને પ્રયત્નશીલ થવું ઘટે. ૩



\* The (every) soul is, in its real or intrinsical nature, the Supreme Soul (God). A prudent person having followed his soul which is really the Supreme Being, should be devoted to removing the attachment to materialism. 3





(8-6)

कामाविष्टो हि भूयांसं संचिनोति परिग्रहम् । आत्मानं स्वत्पकालेन मरिष्यन्तं विदन्नपि ।। परिग्रहाभिवृद्धचर्षं भूत्वा निष्ठुरमानसः । अधिकाधिकपापानि कुर्वन् पुष्णात्यधोगितम् ।। धर्मद्रव्यविहीनोऽसौ मृत्वा यत्र गमिष्यति । कीदृशी भाविनी तत्र दशा तस्य दुरात्मनः ।। दुखं पापात् सुखं पुण्यादिति सर्वसतां मतम् । जन्मान्तरहितार्थं तत् सदा सच्चरितो भवेत् ।।



सच्चरित्रं परो धर्मस्तेनाऽत्रापि स्थिरं सुखम् ।

उत्तरोत्तरकल्याणा परलोकगतिस्तथा॥





- કામાવિષ્ટ માણસ પાતે થાડા જ વખતમાં મરી
   જવાના છે એમ નિ:શ'કપણે જાણવા છતાં પરિગ્રહને
   વધારવામાં રચ્યાપચ્યા રહે છે. ૪
- \* અને પરિગ્રહ વધારવા પાછળ એ નિષ્દુરમના અની વધુને વધુ પાપ કર્યે' જાય છે અને પાતાની અધાગતિ વધાર્યે' જાય છે. પ
- \* ધર્મ રૂપ દ્રવ્ય વગરના એ કં**ઝાલ મા**ણુસ મરીને જ્યાં જશે ત્યાં એ દુરાત્માની શી દશા થશે ? દ
- \* પાપાચર**થુ**થી દુઃખ અને પુષ્યાચર**થુથી** સુખ એ દુનિયાભરના બધા મહાત્માંઓના સિદ્ધાંત છે. માટે પારક્ષીકિક હિત માટે સદા સદાચરણી રહેવું જોઇએ. ૭
- \* સચ્ચરિત એ જ મઢાન્ ધર્મ છે. એનાથી આ
   જિન્દગીમાં અખંડ સુખ પમાય છે અને પરલાેકગિત
   ઉત્તરાત્તર કલ્યાણશાલી અને છે. ૮





- \* Slaves to sensual pleasures are engrossed in hoarding property, though they know that they are to die in a short time. 4
- \* And being hard-heartedly addicted to hoarding property, they commit more and more sins and increase their downfall. 5
- \* How wretched will those wicked persons devoid of the wealth of Dharma, be in the next birth where they will go after death? 6
- \* It is unanimously admitted by all the wise men of the universe that misery results from sin (bad actions) and happiness, from merit (good actions). So one should be endowed with good character to be happy in the next world, 7
- \* The greatest Dharma is right conduct whereby is attained steady happiness in this very life, and also all the future lives are gifted with progressive happiness as well as welfare. 8





(९)

क्रोधादिदोषाधीनत्वमज्ञानाबलसम्भवम् । तेषां संयमनं श्रेयः, फलंबुद्धेश्च तत् परम् ॥



\* ક્રાેધ આદિ દાેષાને વશ થવું એ અજ્ઞાન અને નિર્ભળતાનું પરિણામ છે. એમના ઉપરનું સંયમન સુખકર અને હિતકર છે, અને એ સમજદારીનું મુખ્ય કળ છે. ૯



\* To be subject to faults-anger and others, is due to ignorance and mental weakness. The subjugation of them is the best way to well-being, and it is the chief fruit of wisdom. 9





(१०)

वैरोत्पादी शमध्वसी कोध आरोग्यबाधकः। सुखश्रेयोऽभिलाषी तन्नहि कोधवशो भवेत्।।



\* કાેંધ વૈર ઊભું કરે છે, શાંતિ(શમભાવ)ને નષ્ટ કરે છે અને આરાેગ્યને બગાઉ છે. માટે સુખ તથા કલ્યાણના અર્થીએ ક્રોધને વશ થવું ન ઘટે. ૧૦



\* One desirous of happiness and well-being, should not be subject to anger which generates enmity, destroys peace and impairs health. 10





(११)

कोधस्तपस्क्रियाघाती कोधोऽप्रीतिप्ररोहकः। आत्मनो बलमुत्कुष्टं क्षमा कल्याणमन्दिरम्।।



# ક્રોધ તપ અને ક્રિયાના ઘાતક છે અને ક્રાેધને લીધે માણુસ લાેકામાં અળખામણા થાય છે. ક્ષમા આત્માનું ઉત્કૃષ્ટ બળ છે અને કલ્યાભુનું મંદિર છે. ૧૧



\* Wrath destroys religious austerities and religious rituals and it makes one disagreeable to the people. Forgiveness is the highest power of the soul and an abode of spiritual welfare. 11





(१२)

न कार्ये कोधसिद्धेऽपि सुष्ठुःत्वमनुबध्यते । रोषावेशात् ततः श्रेयानुदात्तत्वस्य संश्रयः।।



\* કોધથી કાર્ય અની જાય તેા યે તેમાં સારપના સંબંધ કેટલા ? માટે રાષાવેશ કરતાં ઉદાત્તપણું ધારણ કરવું એ વધારે ઠીક છે. ૧૨



\* There is no fragrance in the fulfilment of an object if it is done by anger. To resort to generosity is far better than to be subject to the excitement of anger. 12





(१३)

स्वकर्म दुःखकृत् स्वस्य न तु तत्प्रेरितो जनः। कोद्धव्यं कर्मणे तस्मान्नहि तत्प्रेरिताय तु।।

## X

\* પાતાને દુ:ખ આપનાર પાતાનું (અશુભ) કર્મ છે. આપણે દુ:ખ આપનાર વ્યક્તિ આપણા કર્મથી પ્રેરાઇને જ આપણે દુ:ખ આપે છે, અર્થાત્ આપણું કર્મ એવી વ્યક્તિને પાતાનું હૃથિયાર બનાવીને આપ- ણને દુ:ખ આપે છે. એટલે આપણુને દુ:ખ આપનાર આપણું પાતાનું કર્મ જ છે, નહિ કે આપણા કર્મથી પ્રેરાઇને આપણુંને દુ:ખ આપનાર વ્યક્તિ. માટે આપણા કર્મ પર જ આપણું ફુદ્ધ થવું ઘટે, નહિ કે તે વ્યક્તિ પર કે જે આપણા કર્મથી પ્રેરાઇને આપણુંને દુ:ખ આપે છે, આપણા કર્મના ફલપ્રયાગમાં નિમિત્તભૂત બને છે. ૧૩



\* One's own Karma distresses one, but not that person who has been forced to do so (to distress one) by that Karma. So one should be angry with one's own Karma, but not with that individual. 13





## (88)

पुरः कोधस्य मा कुध्य स्वकार्यं कुरु शान्तितः । शमाग्रे शाम्यति काधी चित्ते चाप्यनुतप्यते ।।

# X

\* કોધની સામે ક્રોધ ન કર અને તારું કામ શાંતિથી કર્યા કર. શાંતભાવની આગળ ક્રેાધી ઠંડા પડી જાય છે અને એને પાતાના મનમાં પાતે કરેલા ક્રાંધ માટે પશ્ચાત્તાપ પણ થવા સંભવે છે. ૧૪

# 菜

\* Do not be angry before anger and continue your work quietly. An angry person subsides before forbearance and also likely repents in his mind for his having been angry. 14





(१५)

हष्टवाऽन्यविमुखीभावं रुष्यन्नुपचिनोति तम्। परन्तु शान्तभावस्याऽऽलम्बादपचिनोति तम्।।

### X

\* બીજાની અર્થાત્ પાતાના મિત્ર અથવા પરિચિત વ્યક્તિની–પાતાની તરક્–િવમુખ સ્થિતિ જોઇને જેને રાષ ચંઢે છે તે તેમ કરીને તેનું–પાતાની તરકતુ– વિમુખપણું વધારે છે; પણ જે એ વખતે (એનું વિમુખપણું જોઇને) શાંતભાવને ધારણુ કરે છે તેના એ શાંતભાવનું પરિણામ એ આવે છે કે પેલા માણુ સનું વિમુખપણું નબળું પડવા લાગે છે. ૧પ



\* A person who gets angry on seeing his relative's or friend's unwillingness towards himself, increases that person's unwillingness towards himself; but if he holds the attitude of calmness at that time, that person's unwillingness (towards himself) would decrease. 15





(१६)

न कुजल्पे ज्वराकान्ते दयया कुर्महे कुधम्। तथा कोधज्वरो दुर्वाग् द्रष्टव्यः करुणाद्शा।।



\* જેમ જવરાતુર માણુસ યદ્વા તદ્દ્વા પ્રલાપ કરતા હાય, તા યે તેના પર આપણું ક્રોધ કરતા નથી, અલ્કે તેના પર આપણુંને દયા આવે છે, તેમ જે માણુસ ક્રોધર્ય જવરની હાલતમાં જેમ તેમ લવારા કરે તેને પણ કરુણાની નજરથી જોવા જોઇએ. ૧૬



\* Just as we do not become angry with a fever -striken person uttering bad words, but on the contrary we feel pity for him, so a person speaking evil words, being under the influence of the fever of anger, should be treated with pity. 16





### (१७)

निर्बलोऽकारणं वाल्पकारणं वा यदा-तदा-। कृष्यति, विलश्यमानं च करोति निजजीवनम्॥



નિર્ભળ માણુસ વગર કારણે યા તજીવા કારણે
 જ્યારે ત્યારે કોધને વશીભૂત થાય છે, જેના પરિણામે
 પાતાના જીવનને દુખિયાર ખનાવે છે. ૧૭



\* A weak-minded person gets, angry now and then unnecessarily or by a trifling cause, and thus he (by falling a victim to various faults) renders his life miserable. 17





(१८)

जनः क्रोधान्धलीभूयानिष्टं सद्यः करोति यत् । तत् स्याल्लज्जाकरं तस्य दुःखदं च रुषः शमे ।।



\* માણુસ ક્રોધાન્ધ અની ઉતાવળથી એકદમ અવળું કામ જે કરી નાખે છે તે રાષ ઠંડા પડતાં તેને શરમ-ભરેલું થઈ પડે છે અને તેને મુસીબત પણ ઊભી કરે છે ૧૮



\* The undesirable act which a man blinded by wrath, does in haste, tends, on the subsidence of anger, to bring shame and distress or difficulties.

[Oh! accursed is the ignorance!] 18





(१९)

महातपश्चरा उग्रक्तियाः शास्त्रविदोऽपि च । कोधावेशेन दोषेण मृश्वा दुर्गतिमन्नजन्।।



\* માટા તપસ્વીએા, ઉગ્ર ક્રિયાકાંડીએા અને શાસ્ત્ર વેત્તા પંડિતા—આવા માટાએા પણ ક્રોધાવેશના દેાષે મરીને દુર્ગતમાં ચાલ્યા ગયા. ૧૯

( તપ, ક્રિયાકાંડ અને જ્ઞાન વગેરેનાં પ્રખર બળા પણ ક્રાેધની જવાળા આગળ નબળાં પડી જઇ એ બળાના ધારકને બચાવી શકતાં નથી. )



\* Even those who were practising severe austerities, intense religious rites and possessed of great scriptural knowledge, fell down-by their wrathful disposition-into a bad grade after their death. 19

[ Even the great powers of austerities, rituals and knowledge, etc., become so enfeebled before the blazing fire of wrath that they cannot save those possessing the above-said powers.]





(20)

फलोदगमैर्द्रुमा नम्नाः सर्जना विभवोद्गमैः। प्रशस्यते मृदुत्वः च मान आभारयरोचकः।।



જેમ વૃક્ષા ફળા આવવાથી નમ્ર અને છે, તેમ સજ્જના સમ્પત્તિ વધતાં નમ્ર અને છે. મૃદુતા લાકાની પ્રશંસા પામે છે, જ્યારે અભિમાન તરફ લાકાને અણુગમા થાય છે. ૨૦



\* As trees become bent by load of fruit, so good men become humble by the acquisition of riches. Gentleness is praised, while arrogance is disliked. 20





(२१)

प्रत्यक्षमवलोक्यन्ते विश्व एकैकतोऽधिकाः। इदं संविदतो न स्यादभिमानः सुचेतसः।।



\* દુનિયામાં એક-એકથી ચડિયાતા જોવાય છે. આ ધ્યાનમાં લેવાય તા અભિમાન આવે નહિ. ૨૧



\* It is a matter of direct experience in the world that every man somewhere encounters another who is superior to, or more than a match for him. He who knows this properly, is not touched by pride. 21



#### षहठ-प्रकाशः



(२२) मानो ह्यदूरदर्शित्वं मादेवं च विवेकिता । मृदुत्वे चान्तरी शान्तिर्मानो भारक्च पीडकः ।।



\* અભિમાન જે દ્વરદર્શીન હાય તેને આવે છે અને જ્યાં વિવેકદેષ્ટિ છે તેને મૃદુતા વરે છે. મૃદુતામાં આન્તરિક શાન્તિ છે, જ્યારે અભિમાન એક પીડારૂપ ભાર છે. ૧૨

## ×

\* Arrogance results from little understanding, while gentleness is the out-come of discretion. There is internal peace in tenderness, while arrogance is a troublesome load on the mind. 22





(२३)

विराड्ब्रह्माण्डशक्त्यग्रे न स्मस्तृणसमा अपि । अत्यत्पे तदहंकारीभवनं मौर्ख्यमुःकटम्॥



\* વિરાદ્ ખ્રદ્ધાંડની વિરાદ્ શક્તિએ આગળ આપણે તૃણમાત્ર પણ નથી. કેટલી પામર હાલત આપણી! છતાં અતિઅલ્પ પ્રાપ્તિમાં અભિમાન કરવા એ મૂર્ખાઈ નહિ તા શું? ૨૩



\* Before the supreme powers of the Brahmanda we are not even like a blade of grass. So it is, indeed, much foolishness of ours to be arrogant over a very little or very scanty thing. 23





(28)

महैश्वर्या महात्मानो भवन्त्युत्तममार्दवाः । तत्पुरो नोऽतिहीनानां कि युक्ताऽल्पाऽप्यहंकिया ? ।।



\* મહાન્ ઐધ્વર્યના ધારક મહાત્માએા જ્યારે ઉચ્ચ કાેડીની મૃદુતા ધરાવે છે, ત્યારે આપણે તાે એમની આગળ અત્યન્ત હીન છીએ. તાે પછી થાેડા પણ અહંકાર આપ**ણ**ને છાજે? ૨૪



\* When the high-souled men of high supremacy, are possessed of the quality of gentleness of the best kind, is it then proper for us who are extremely low before them, to entertain even the least arrogance? 24





(२५)

स्वस्य पश्येदपूर्णस्व हीनस्व च परिस्फुटम्। ततो नम्रीभवेत् सुज्ञो निजक्षेम च साघ्नुयात्।।



\* પાતાની અન્દર અપૃશ્તા અને હીનતા નિહાળવી, એથી પાતાના ક્ષતિપૃર્ણ જીવન માટે નમ્રતા આવે છે, જેથી કુશવસાધનમાં જમત્ થઈ શકાય છે. ૨૫



A person should duly observe his imperfection and deficiency existent in himself; upon this the person would feel humbleness for his being deficient and become alert to make his life good and righteous 25





(२६) विचक्षणो भवेन्नूनं न तु घूर्तः कदाचन । माया मायाविनं दुःखीकृत्य क्षिपति दुर्गतौ ।।



\* માણસે વિચક્ષણ તા થવું જ, રહેવું જ, પણ ધૂતે કિ નહિ થવું. માયા માયાવીને દુઃખી કરી દુગ'તિમાં પટકે છે ૨૬



\* A person should certainly be clever, but never a deceiver. The deceitful behaviour of a deceitful person makes him miserable here and hurls him down into a bad grade in the next birth. 26





(२७) नहि संगच्छते घर्मकिया वञ्चनकर्मणा । वञ्चनाकर्मसक्तस्य भवेद् धर्मकिया विषम् ।।

#### ×

# માયા-કપટ સાથે ધર્મ કિયાના મેળ બેસે જ નહિ. ઢગારાની ધર્મ કિયા વિષરૂપ અને છે. ૨૭



\* The evil practice of deceit does not agree with religious rites. Those rites of a deceitful person become poisonous to him. 27





(२८) मायाविनी मनोवृत्तिर्नहि क्षेमाय कल्पते । तस्यां निर्दम्भशल्यायां श्रेयोबीजं प्ररोहति ।।



\* મનાવૃત્તિ જયાં માયાવી હાય ત્યાં ક્ષેમ-કુશલને અવકાશ નથી. મન જયારે દંભરૂપ શલ્યથી મુક્ત અને છે ત્યારે તેમાં વાવેલું કલ્યાણુખીજ અંકુરિત-પલ્લવિત થાય છે. ૨૮



 Deceptive mind is not fit for welfare. The seed of welfare sown in the mind, when cleared by the uprooting of deceit, tends to sprout forth.





(२९)

दम्भिच्छद्रा भवोत्तारे नालं भवति धर्मनौः । यान्ति दुःलोदधेः पारं निर्भयाः सत्यसुन्दराः।।



\* ધમેં રૂપ નાવમાં જો દંભરૂપ છિદ્ર હાય તા તેનાથી ભવસાગર ઊતરી શકાતા નથી. જેઓ નિર્ભય અને સત્યના સૌન્દર્યથી સુશાભિત છે તેઓ દુઃખના દરિયા તરી જાય છે. ૨૯

# ×

\* If there is a hole in the shape of hypocrisy in the ship of Dharma, then thereby the ocean of Samsara is impossible to cross. Those who are fearless and shining with the splendour of truthfulness, are able to go to the opposite shore of the ocean of misery. 29



#### षष्ट-प्रकाशः



(३०)

विभवो न्यायसम्पन्नः सुखाय कुशलाय च । अन्यायाधिगतश्चासौ दुःखायाकुशलाय च ।।



\* ન્યાયસમ્પન્ન ધન સુખકારી તેમ જ કલ્યાશુકારી છે, જ્યારે અન્યાયથી મેળવેલું ધન એથી વિપરીત છે, અર્થાત્ એ ધન અનેકવિધ દુઃખા લાવે છે અને જીવનની અધાગતિ કરે છે. 30



• Wealth earned by fair means, brings on happiness as well as well-being, while that acquired by deceptive ways, proves painful and inauspicious.
30





(38)

सन्ति शान्तिसुखौजांसि न्याय्ये शुष्केऽपि भोजने । मिष्टान्नमपि दौर्जन्यपापोद्भूतं विषायते॥



\* સચ્ચાઇની લૂખી-સૂકી પણ રાટીમાં સુખ છે, શાંતિ અને એાજસ છે, જ્યારે અનીતિ-અન્યાયની કમાણીના યા ખદમાશીથી ઝુંટવી લીધેલા પૈસાના માલ-મલીદા પણ જેર સમાન છે. ૩૧



\* Even the dry bread, if earned by truthfulness, contains peace, happiness and strength, while even sumptuous and rich food, if earned or obtained by wickedness, serves as poison to life. 31





(३२)

माया-धनं स्थिरं न स्यान्नोपभोग्यं सुखेन च । अनेकोपद्रवाकान्तं नेतृ चामुत्र दुर्गतिम् ।।



\* માયા–કપટ યા અન્યાયથી પેદા કરેલું યા મેળવેલું ધન ટકતું નથી અને સુખથી ભાગવી શકાતું નથી; એવા લાેહિયાળા પૈસાથી માણસ અનેક સંકટામાં પટકાય છે અને મરણાત્તર દુર્ગાતમાં પડે છે. કર



 Wealth obtained hypocritically, does not last long and cannot be enjoyed happily; it also gives rise to a series of misery here and a bad grade in the next world.





(३३)

पुष्णिन्त मायिनो हिंसामारमान पातयन्ति च। सदैव सुखिनः सन्ति न्याय्यव्यापारकौशलाः।।



# દગાળાજ માણુસા દગાળાજીથી હિંસાને પાેષે છે અને પાતાના આત્માની અધાગતિ કરે છે, જ્યારે જેમની વ્યાપારિક કુશલતા ન્યાયસર છે તેઓ હમેશાં સુખી અને આનન્દી છે. ૩૩



\* Those who are fraudulent, nourish sin of Hinsa and degrade rhemselves, whereas those whose avocational cleverness is just and honest, are always happy. 33



#### षष्ठ-प्रकाशः



(38)

लोभान्नरो भवेद रक्षो लोभात् पापपरम्परा। लोभी कर्पादकामूल्यो लोभी मृत्वैति दुर्गतिम्।।



\* લાેલને લીધે માણુસ રાક્ષસ જેવા ક્રૂર બને છે. લાેલ બીજાં અનેક પાપાને જન્માવે છે. લાેલી માણુસ કાેડીના લાગે છે. લાેલિયાની મરણેાત્તર ગતિ દુર્ગતિ હાેય છે. ૩૪



\* A person blind with greed, becomes cruel like a demon. From greed springs a series of sins. A greedy person is worth a cowrie and falls into a bad state after death. 34





(३५)

प्रभवन्त्यखिला दोषा लोभाल्लोभे च नश्यति—। नश्यन्ति, लोभनिर्जेता विश्वजित् पुरुषोत्तमः।।



# અધા દાષા લાભમાંથી જન્મે છે અને લાભના નાશ થતાં અધા દાષાના નાશ થઇ જાય છે નિઃસન્દેહ, લાભને જીતનાર વિશ્વજિત્ છે, પુરુષાત્તમ છે. ૩૫



\* Greed is the source of all vices. The destruction of the former leaves no scope for the advent of the latter. He who is the conqueror of greed, is the conqueror of the world and is a man of the supreme type 35





(३६- ७)

अहो ! कियद्-विराट् सृष्टिरनन्ता वा कियत्यहो ! । इदं संविमृशन् नम्नः शास्तो धीरश्च जायते ।। अनन्तवैभवे विश्वे क्व विश्वोवीधना अपि ? । तस्मात् कथं धनाद्यर्थं भाव्यमस्माभिरुन्मदैः ? ।।

# 菜

- અહેા! સૃષ્ટિ કેટલી વિશાળ! કેટલી અનન્ત!
   આ ઉપર ધ્યાન આપતાં માણુસ નમ્ર, શાન્ત અને ધીર અને છે.
- \* વિશ્વની અનન્ત વિભુતા આગળ માણુસ કર્યાં ? અરે! આખી પૃથ્વીના રાજા પણુ શા હિસાબમાં ? માટે આપણું ધન તથા ભાગાની પાછળ શા માટે ઉન્માદી બનવું ? અને એની પ્રાપ્તિ પર અભિમાની પણ શું કામ થવું ? ૩૬–૩૭





- \* How big and infinite the universe is ! Pondering over this, one becomes humble, tranquil and patient.
- \* The magnitude of the universe is measureless. In such a world how little a human being, nay, even a king of the entire earth is! Hence why should we be hankering or mad after wealth and objects of sensual pleasure? and why should we be conceited at their attainment? 36-37



#### षष्ठ-प्रकाशः



(3८)

दिद्धित्वेऽिप यस्यास्ति धर्माराधनमक्षतम् । स स्वं धनाढ्यं संवेत्ति दैन्यं तस्य सतः कुतः ? ।।



\* ગરીબ ઢાલતમાં પણ જેનું ધર્મારાધન નિર્બાધપણે પ્રવર્તે છે તે પાતાને ધનાહ્ય સમજે છે. એ મહાભાગને દીનતા કેમ હાય ? ૩૮



Even a poor man whose performance of Dharma uninterruptedly continues, perceives himself to be rich. There is no possibility of sorrow for him advanced in wisdom and spirit. 38





(३९)

बहुदुःखी बहूपाधिरत्योपाधिरनाकुलः । सन्तुष्टो निर्धनोऽपीष्टेकर्तुं जनहितं वरम् ।।



\* ઘણી ઉપાધિવાળા ઘણા દુઃખી અને ઉપાધિ એાછી તેમ શાન્તિ વધારે. નિર્ધન છતાં જે સન્તુષ્ટ છે તે જનસેવા વધુ સારી કરી શકે છે. ૭૯



\* The more a person's exertions to satisfy his avarice, expand, the more his agony increases, while the person whose such troubles are less, is happy and peaceful. A contented person, though without wealth, can better do service to the people 39



#### नष्ट-प्रकाशः



# (80)

स्यागिनो निर्धनस्यापि वदान्यधनिदानतः । सुज्ञस्योच्चतरं दानं लोककल्याणकर्मणि ।।



\* લાેકકલ્યાણની દિશામાં માટા ઉદાર ધનાહ્ય મનુષ્યની દાનવૃષ્ટિ કરતાં જેની પાસે કંઇ પૈસા–ટકાે નથી એવા સુજ્ઞ પવિત્ર ત્યાગીની દાનધારા ઘણી ચડી જાય. (માટા શ્રીમન્ત યા ધરાધીશ કરતાં પવિત્ર ત્યાગી સન્ત જગતનું ભલું વધારે કરી શકે છે.) ૪૦



\* Gifts for public good, from a wise and pious man who has no property owing to his renouncement thereof, are much higher than those gifts generously offered by an opulent man. [That is to say, a wise good saint who is free from worldly desires, benefits mankind much more than a rich man or even a paramount king can do ]





(४१) लोकसेवार्षितो घन्यो निःस्ट्रहः सूनृतव्रती । सेवाकार्ये च भूयांसो युज्यन्ते तत्प्रवर्तिते ।।



\* જેણું લાકસેવાના સત્કાર્યમાં પાતાની જાતને અર્પણ કરી છે એવા સત્યવતી નિઃસ્પૃદ્ધ મનુષ્ય ધન્ય છે. અને એણે પ્રવર્તાવેલા સેવાકાર્યમાં પાતાના અન્તર્ના ઉત્સાહથી ઘણા જેડાય છે. ૪૧



\* He who has been given away to the best work of public good and who is truthful as well as free from worldly desires, is blessed. And many are zealously devoted to all-serving undertakings started by him. 41



#### षष्ठ-प्रकाशः



(४२-४३)

गतिम्यो भिन्नभिन्नाम्यो वयमत्र समागताः। भिन्नभिन्नासु भूमीषु गमिष्यामोऽचिरेण च।।

लिप्येमहि ततः कुत्र रागेणात्मनिपातिना?। न स्वस्य रागकारायां यन्त्रणं पौरुषोचितम्।। (युग्मम्)

# 黨

\* આપણુ બધા <mark>ભિન્ન-ભિન્ન ગતિમાંથી અહીં આવ્યા</mark> જીએ અને થાેડા જ વખતમાં ભિ**ન્ન-ભિન્ન ગતિમાં** ચાલ્યા જવાના.

(પાતપાતાના સમય આવ્યે ખધાને ચાલી નીકળવું જ પડે છે)





તા પછી આપણે કયાં, કાૈના પર આત્માને નીચે પાડ-નાર રાગ કરી (રાગથી) લેપાલું ? રાગના કારાવાસમાં પાતાને કૈદ કરી દેવા એ મર્દાનગી તાે નથી જ. ૪૨–૪૩



- \* Every one of us has come here from a different birth-place and will depart to a different birth-place in a short time.
- \* So, to which or to whom are we to be besmeared with illusory attachment which degrades the soul? It does not behoove a manly person to restrain himself in the prison of attachment. 42-43



#### षष्ठ-प्रकाशः



(88)

सर्वेऽल्पकालाः संयोगाः सर्वे स्वार्थपरायणाः। न रागीभवनं क्वापि कल्याणाय सुखाय च।।



 મ ખધા સ'યાગા–સ'બ'ધા થાડા જ વખતના છે.
 સામાન્યત: સર્વત્ર સ્વાથ પરાયણતાનાં જ દર્શન થાય
 એ. અત: કયાંય રાગબદ્ધ થવું નથી સુખકારક કે નથી કલ્યાણકારક. ૪૪

#### ×

\* All relative connections are transitory. All are self-seeking. So to be subjected to illusory attachment to any, brings on neither welfare, nor happiness. 44





(84)

रागो हि मोहावरणं विघ्नभूतं सुखस्य तत्। यथा यथा तद्विलयः सुखप्राप्तिस्तथा तथा।।



\* રાગ માહિરૂપ આવરશુ છે. એ વાસ્તિવિક સુખમાં વિદ્મભૂત છે. એ આવરશુ જેમ જેમ ખસે છે, તેમ તેમ અધિક અધિક સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. ૪૫



\* Raga (attachment) is a veil in the form of Moha which interrupts happiness. The more it is removed, the more happiness is attained. 45





(४६)

च्यावहारिककर्माणि कुर्वाणोऽपि महामनाः। अन्तस्तु वर्तमानः स्यात् स्फुरद्वैराग्यभावनः।।



\* મહામના સજ્જન વ્યાવહારિક કાર્યો કરવા છતાં અન્તર્મા વૈરાવ્યભાવ ધરાવતા હાેય છે. ૪૬



\* A wise-minded person even performing worldly affairs, inwardly remains endowed with the good sentiment of dispassion. 46





(४७)

भोजनादीनि कर्माणि कुर्वाणोऽपि सुदृष्टिमान्। अनासक्तो जगन्मित्रममतत्वाय कस्पते।।



\* ખાવું –પીવું વગેરે ક્રિયાએા કરવા છતાં વિવેક-દક્ષિવાળા અને અનાસક્ત તેમ જ બધા પ્રત્યે મૈત્રીભાવ ધરાવનાર મનુષ્ય અમૃતપદના અધિકારી છે. ૪૭



• He who is discreet, free from undue attachment and friendly to the world, is entitled to the immortal divine state of the soul, eventhough he does actions such as eating etc. 47



#### षण्ठ-प्रकाशः



(86)

मनःप्रभुत्वं विभ्राणो दासीभूताक्षमण्डलः । दूरेण वर्तते मोहाब् आत्मसौन्दर्यभावनः ॥

## ×

# આત્માના વાસ્તિવિક સૌન્દય'ની ભાવનામાં જે રમમાણુ છે તે પાતાની અધી ઇન્દ્રિયોને પાતાની દાસી અનાવીને પાતાના મન પર સ્વામિત્વ ધરાવતા હાય છે. એવા મહામના માનવ માહ(રાગ-દ્વેષ)થી દૂર જ હાય છે. ૪૮



\* He who is disposed to ponder over the spiritual glory, having kept all his senses under his control, gets mastery over his mind. Such a person is, no doubt, far off from infatuation or attachment. 48



#### कस्याणभारती

## **46**

(४९)

छेदाय रागरोगस्य महादुःखविधायिनः। राग औषधकल्पः स्याद् देवे सति च निर्मलः॥

### 菜

\* મહાદુ:ખકારક રાગરૂપ રાગને છેઠવા માટે પરમાત્મા અને પવિત્ર સ'ત ઉપરના નિર્મલ રાગ ઔષધસમાન છે. ૪૯

[ પવિત્ર સંત કે સાધુજન પર ગુણુમૂલક રાગ થવા એ સારા છે. કેમકે એ કલ્યાણુલાવનાને જાગ્રત કરવામાં સહાયક અને છે, અને એ પ્રશસ્ત રાગ કહુષિત રાગને હટાવવામાં ઉપયાગી થાય છે. વિષતું ઔષધ વિષ, તેમ કહુષિત રાગનું ઔષધ પવિત્ર રાગ.]

## 菜

\* Good and spotless love for God and pious sages or ascetics, serves as a medicine to remove the disease of attachment which is the source of misery. 49

[Good and unsulfied love for pious sages or ascetics, serves to arouse propitious sentiments leading to the path of welfare. Pious love becomes useful in discarding evil attachment. As one poison proves a medicine for another poison, so a pious love proves a medicine for an evil love.]



#### षष्ठ -प्रकाशः



(५०) द्वेषस्तु मूर्खताचिह्नं स्वयं द्वेषी सदाऽऽकुलः । उदात्तमनसो विश्वे द्वेषो भवति न क्वचित्।।



\* દ્રેષ રાખવા એ મૂખ'તાનું ચિદ્ધ છે. દ્રેષી પાતે પાતાના દ્રેષના દાપે હમેશાં વ્યાકુલ રહે છે. માટા મનના માણુસને જગતમાં કાઇ પર દ્રેષ ન હોય. પ૦



\* To cherish hatred (against others) is a sign of foolishness, One of hostile attitude, oneself always remains confused because of one's hatred. To a noble-minded person, none is an object of hatred in the world. 50





(4१)

न द्वेषः स्वस्य लाभाय, प्रायः स्यादन्यहानये । परहानिः सुखं यस्य मोहरोगी स कीदृशः! ॥



\* દ્વેષ પાતાને કંઈ જ લાભકારક થતા નથી, હા, ખીજાને કદાચ હાનિકર્તા થાય છે પણ બીજાનું નુક-સાન કરવામાં જેને આનન્દ જણાય છે તેના માહરાગ કેવા ભીષણ! પ૧



\* One's aversion is not advantageous to oneself. It may be perhaps harmful to others. Oh! how terrible is the disease of delusion (Moha) of the man who delights in injuring others! 51





(47)

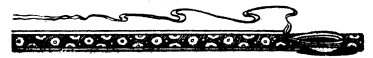
स्वस्मिन् स्वदुर्विचाराणां प्रत्याघातः प्रजायते । स्वं पातयति दुर्बु द्विरन्यपातनतत्परः ।।



\* પોતાના છુરા વિચારાના પ્રત્યાઘાત પાતા પર પંદે છે. ખીજાને પાડવાની કાશિશ કરનાર, પાતાને પાડે છે. પર



• Evil thoughts cherished against another, redound on one's own self. He who is intent on hurling another down, falls down himself. 52





(43)

करोत्यमङ्गलं स्वस्यान्यस्याऽमङ्गलचिन्तकः । करोति मङ्गलं स्वस्यान्यस्य मङ्गलचिन्तकः॥



\* જે બીજાનું અનિષ્ટ ચિંતવે છે તે પાતાનું અનિષ્ટ કરે છે. જે બીજાનું ભલું ચિંતવે છે તે પાતાનું ભલું કરે છે. પગ



\* He who thinks ill of others, does ill to himself; he who thinks good of others, does good to himself. 53





(48)

भक्तेः स्नेहस्य कारुण्योपक्षयोश्चास्ति पात्रता । न भवेद् द्वेषपात्रं तु कोऽप्यङ्की भुवनेऽखिले ॥



 ભક્તિનું પાત્ર છે, સ્નેહનું પાત્ર છે, કરુણાનું પાત્ર
 એ અને ઉપેક્ષાનું પાત્ર છે, પણ સમગ્ર વિશ્વમાં દ્વેષ-પાત્ર કાઈ પ્રાણી હાઇ શકે નહિ. પ૪



\* There is an object of devotion, affection, compassion or indifference, but in the whole world there is no embodied being which may be an object of hate. 54





(44)

पापः पतित पापेन स्वकीयेनैव दुर्गतौ । धिक्कारं मा स्म धास्तत्र करुणाभाजने जने ॥



# પાપી પાતાના પાપે જ પડે છે. તેમના તરફ ધિક્કારની વૃત્તિ ન રાખ. કેમકે તેઓ અજ્ઞાનરૂપ માંદગીમાં પટકાયેલા હાેઈ દયાને પાત્ર છે. પપ



\* Sinful persons fall down owing to their own sins. Do not cherish hate towards them, since they are pitiable on account of their sickness of ignorance. 55





(५६) स्वकर्मजन्यं शत्रुत्वं जान व्रशत्रोरदोषताम् । अपराधि च कर्मं स्वं क्षमाशक्तया जयत्यमुम् ।।

## X

\* શત્રુનું શત્રુપણું પાતાના કર્મથી પેદા થયું છે એમ સમજનાર, શત્રુને અપરાધી સમજતા નથી, પણ પાતાના કર્માને જ અપરાધી સમજે છે, અને સમાશક્તિથી એ કહેવાતા શત્રુને જીતી લે છે. પદ



\* A wise person who understands that the enmity of his enemy towards him, is owing to his own Karma, does not believe his so-called enemy as guilty, but takes his own Karma so; and wins the heart of his so-called enemy by his power of forbearance. 56





(५७)

उप प्रेम बलानीह जगस्यान्तर-निर्मलम् । नम्रीभवन्ति सर्वेऽपि पुरस्तस्य महौजसः॥



\* જગત્માં આન્તરિક નિર્મળ પ્રેમ એ સહુથી માેઠું ખળ છે. બધાં બળા એનાથી ઊતરતાં છે. એ મહાન્ ખળની આગળ બધા નમ્ર બને છે. પ૭



\* Sincere and pious love is the best among all rhe powers in the world. All become humble before the great strength there-of. 57



#### षष्ठ-त्रकाशः



(42)

विवेकलोचनोन्मेषसमुज्ज्वलितमानसः। सर्वत्र पश्यक्षात्मानं भवेत् सर्वत्र वत्सलः॥



\* વિવેકદેષ્ટિના વિકાસે જેતું મન ઉજ્જવલ બન્યું છે એ મહાતુલાવ બધામાં પાતાને જેતા હાઈ સર્વજા વાત્સલ્યભાવ ધરાવતા હાય છે. પડ



\* He whose mind has been brightened by the expansion of the eye of discrimtination, sees himself everywhere and is affectionate to all. 58





(48)

पश्यति प्राणिमात्रे यः सुमेधाः परमेश्वरम्। स एव वेत्ति तं सम्यक् साक्षात्कर्तुं क्षमेत च।।



\* જે સુત્ર જન પ્રાણીમાત્રમાં ઇશ્વરને જુએ છે તે જ ઇશ્વરને યથાર્થ રૂપે સમજરા છે, અને તે જ ઇશ્વરને! પૂર્ણ સાક્ષાત્કાર કરવા સમર્થ અને છે. પલ્



He alone who perceives God's existence in every being, has rightly understood Him and will be able to realize Him absolutely. 59



#### षष्ठ-प्रकाशः



(६0)

ईशभक्तिबलं प्राप्य त्यक्तमोहरसः सुधीः। निःस्पृहः शांत-सौम्यश्च सदानन्दाय कल्पते ॥

## 英

\* ભગવદ્દભક્તિનું બળ પ્રાપ્ત કરી જેશે માહરસને દ્વર કર્યો છે અને શાન્તતા, સૌમ્યતા અને નિઃસ્પૃહતાના સદ્ગુણોને પ્રાપ્ત કર્યા છે એવા મહાભાગ મનુષ્ય શાધ્યત આનન્દ્વના અધિકારી બને છે. ૬૦



\* He who has removed the sentiment of infatuation by virtue of devotion to God and has been serene, gentle and desireless, is fit for the imperishable supreme bliss, 60





(६१)

स धन्यः पुण्यजन्मा च यः सच्चेता जितेन्द्रियः । उदारहृद् गुणग्राही शान्तोऽन्यकुशलोद्यतः ।।

### ×

\* તે ધન્ય અને પુષ્યાવતાર છે, જેનું ચિત્ત પવિત્ર તથા સાત્ત્વિક છે અને જે જિતેન્દ્રિય, ઉદારમના, ગુષ્યુલાહી, શાંત તેમ જ અન્યના હિતસાધનમાં ઉઘત છે. ६૧



\* He is blessed and his birth is auspicious and highly successful, who is of a mind noble and pious, who has got mastery over his senses, whose heart is broad and generous, who is an appreciator of others' merits, who is tranquil and who is devoted to doing good to others. 61



### षष्ठ-प्रकाशः



(६२)

एवंविधः स्वं सफल विधाय पुण्याजितं मानवजन्म सम्यक् । अखण्डशर्माभ्युदयं प्रयाति पुण्येककर्मा परलोकधाम।।



\* આવા સજ્જન, જેની પ્રવૃત્તિ કેવળ પુષ્યરૂપ છે, પાતાના પૂર્વ પુષ્યોપાર્જિત માનવસવને રૂડી રીતે સફલ કરીને પરલાકમાં અખાંડ સખવેસવને વરે છે. દર



\* Such a good person who is endowed with only righteous activities, having well fructified his human birth acquired by the power of previous merit, attains the best grade full of sublime happiness unbroken and endless in the next world. 62



## सप्तम-प्रकाशः

# धर्मबलम् CHAPTER VII Spirit of Dharma



(१) सर्वे सुखीबुभूषन्ति प्रयतन्ते च तत्कृते। परन्तु द: खिनः सन्ति सत्यमार्गविवर्जनातु ॥

## ŭ

\* અધા સુખી થવા ઇચ્છે છે અને તે માટે પ્રયતન કરે છે, પણ એમ છતાં–દ્રઃખી છે, કેમકે સુખના માર્ગ (ખરા માર્ગ) છાડીને અવળે રસ્તે ચાલે છે. ૧

## Ø

\* All wish and try to be happy, yet are unhappy, because they deviate from the right path leading to happiness. 1



### सप्तम-प्रकाशः



(२)

यत्नः साध्यानुकुलश्चेत् संजायेत फलेग्रहिः। अन्यथा तु भवत्येव निष्फलो दुष्फलोऽथवाः।।



\* પ્રવૃત્તિ ને સાધ્યને અનુકૂળ હાય તા સફલતાને વરે છે, નહિ તા–અવળી પ્રવૃત્તિ નિષ્ફલ જાય છે યા બુરું પરિણામ નિપજાવે છે. ૨



\* An effort if directed to the aim, fructifies, otherwise becomes fruitless or troublesome only.





(३)

अनुकूलेन मार्गेण वजन् यातीप्सितं स्थलम्। प्रतिकूलेन मार्गेण वजन् दूरे भवेत् ततः।।



\* અનુકૂળ (સાચા) માર્ગે ચાલનાર ઇચ્છિત સ્થળો પહેાંચી જાય છે, જ્યારે અવળે માર્ગે ચાલનાર ઇચ્છિત સ્થળથી દૂર થતા જાય છે. ૩



He who goes along the right path, reaches his desired place, while walking along a reverse one, he is becoming more remote from his aim. 3





(8)

पन्थाः सुखस्य सम्प्राप्तेः सौजन्यमिति निश्चितम् । दौर्जन्य केवलं नानापरिक्लेशनिबन्धनम् ।।



ઋ એ નિશ્ચિત વાત છે કે સુખની પ્રાપ્તિના મામ<sup>6</sup>
 સૌજન્ય છે અને દૌજ<sup>6</sup>ન્ય કેવળ અનેકવિધ કષ્ટોને
 જન્માવે છે. ૪



\* The path to happiness is goodness, while wickedness is the source of miseries only. This is the fact unanimously admitted. 4





(५) बाग्वर्तनविचाराणां वैमल्ये यःनशीलता । सौजन्यमथ दौर्जन्यमन्यायाचारदुष्टता ।।



\* વિચાર-વાણી-વર્તાનના નિર્માલીકરણમાં પ્રયત્નશીલ રહેવું એ સૌજન્ય છે, અને અન્યાય, ઠગાઈ, દગાળાજી, ચારી, અત્યાચાર એવાં દુષ્ટ કામ દીજીન્ય છે. પ



\* Goodness signifies to be devotedly diligent in purifying mind, speech and actions. Wickedness is involved in committing of injustice, deception, treachery, fraudulence, theft or such any other bad or heinous action. 5



#### सप्तम प्रकाशः



(६)

सम्पद्यते न कल्याणं ज्ञानिनो ज्ञानमात्रतः। किन्तु तत्फर्लभूतेन सम्यक्चारित्रतेजसा।।

## X

\* ગ્રાનીનું કલ્યાણ ફક્ત એના ગ્રાનથી થઈ શકતું નથી, પણ ગ્રાનનું ફળ જે સમ્યક્ ચારિત્ર (સમ્યક્ ગ્રાનના આધાર પર પ્રવર્તમાન જે સમ્યક ચારિત્ર) તેનાથી થાય છે. દ

## 菜

\* He who is possessed of great knowledge, is not able to get his spiritual welfare on the strength of his mere knowledge, but he can obtain that by right conduct originated from right knowledge 6





(७)

अस्यल्पं विश्वपाण्डित्यं विश्वसाम्राज्यशर्मं च । आत्मशुद्धिभुवोऽभ्यग्ने ज्ञानस्य च सुखस्य च।।



# આત્મશુદ્ધિમાંથી જે જ્ઞાન અને જે સુખ પ્રગટે છે તેની આગળ જગત્ને આવરી લેતું પાંડિત્ય અને વિશ્વના સામ્રાજયનું સુખ અત્યંત અલ્પ છે.ં હ



The erudition pervading the universe and the happiness of the sovereignty of the world, stand very low in comparison with the knowledge and the happiness arising from the spiritual purity. 7



### सप्तम-प्रकाशः



(2)

श्रेयःसाधनसारोऽयं स्वाध्यायरससक्तता । विचारगुद्धीकरणं सदाचरणता तथा ॥



\* કલ્યાણુસાધનના સાર સંક્ષેપમાં આ ત્રણ બાખતામાં છે. સ્વાધ્યાયપરાયણુતા, વિચારનું શુદ્ધીકરણ અને સચ્ચરિત્ર. ૮



\* The essence of instruction regarding spiritual welfare is briefly involved in these three things: devotion to sacred study, purification of thought and good character. 8





(8)

तस्वं धर्मस्य सुस्पष्टं मैत्रीभावविकासनम्। षरोपकारशीलस्वं तथा संयमसाधनम्।।



\* ધર્મ'નું તત્ત્વ ખુલ્લું છે અને તે છે મૈત્રીભાવનું વિકાસન, પરાપકારશીલતા અને સંયમસાધના. ૯



\* What is the essence of Dharma, can be easily and clearly understood. It is developing all-pervading love, being disposed to do good to others and cultivating the virtue of continence. 9





(१०)

अस्थिरं भौतिकं सौस्यं तत्र सम्मुह्य नोचितम्। सनातनसुखाद्यानं प्रति वैमुख्यधारणम्।।



\* ભૌતિક સુખ સ્થિર નથી, માટે તેમાં માહિત ખની શાધત સુખના માર્ગ પ્રત્યે વિમુખ બનવું ઠીક નથી. ૧૦



\* Material happiness is unsteady, so it is not proper for a person to be affected by illusory attachment to it and consequently to be averse to the path leading to permanent happiness. 10





( 88)

एकजन्मविकासेन भाविनि:शेषजन्मनाम् । सुखपूर्णस्विनर्माणं कौशलं परमाविष ।।



\* આ એક વર્ષ માન જન્મને જ સુધારવામાં આવે તા ભવિષ્યના સમગ્ર જન્મા સુખી થઈ જાય. આમ્ આ વર્ષ માન જન્મને સાટું અર્થાત્ પવિત્ર બનાવીને— સમગ્ર ભાવી જીવનને સુખસમ્પન્ન બનાવવું એ કુશલ-તાની પરાકાશ ગથાય. ૧૧



\* To make all the future lives full of happiness by means of improving or elevating of only this present life, is the climax of cleverness. 11



### सप्तम-प्रकाशः



(१२)

एकजन्मावपातेन भाविभूयिष्ठजन्मनाम् । दु:खपूर्णत्वनिम्गुणं मूर्खता परमाविधः ।।

### X

# અને આ એક વર્તમાન જન્મને ભગાડવામાં આવે તા ભવિષ્યના અસંખ્ય જન્મા દુ:ખપૃષ્ણું ભની જાય. આમ, આ જન્મને બગાડીને (દુરાચરષ્ણુથી કહુષિત બનાવીને) ભાવી જીવનના મહાન્ વિસ્તારને દુ:ખની આગમાં પટકવું એ મૂર્ખતાની પરાકાષ્ઠા નહિ તા બીજાં શું? ૧૨



\* Is it not the climax of folly to make the future innumerable lives full of misery by degradation of this one present life through immoral deeds? 12





(१३)

सौजन्यशाली मनुजः सुखीह च परत्र च। दुर्जनो हन्ति जन्म स्वंवर्तमानं च भावि च।।



\* સૌજન્યશાલી મનુષ્ય આ લાેકમાં અને પરલાેકમાં સુખી છે, જ્યારે દુર્જન આ લાેક અને પરલાેક અન્નેનેઃ ઘાણ વાળે છે. ૧૩



\* He who is good, is happy here and hereafter; and he who is wicked, ruins both his lives present and future. 13



### सप्तम-प्रकाशः



(88)

सुखं पुण्योदयाधीनं दुःखं पापोदयोद्भवम्। तस्मात् सदा सुखाका १क्षी पुण्यकार्यपरो भवेत्।।



\* સુખ પુષ્યે હયથી છે અને દુ:ખ પાપાદયથી. માટે સતત સુખી રહેવાના અભિલાષીએ સતત સત્કર્મશીલ રહેવું ઘટે. ૧૪

### X

\* Happiness and misery are dependent upon the rise of merit and demerit respectively. So a person desirous of permanent happiness, should always be devoted to doing meritorious acts. 14





(१५)

न्याय्योद्यमश्च सन्तेषी परोपकृतितत्परः। उदारः सहनो धीरः सन्कर्माऽस्ति सदा सुखी।।



\* ન્યાયનીતિથી ઉદ્યમ કરનાર, સન્તાેષી, પરાપકાર-પરાયણ, ઉદાર, સહિષ્ણુ, ધીર અને સત્કર્મશીલ મનુષ્ય હમેશાં સુખી છે. ૧૫



\* He is always happy who is honestly diligent, contented, devoted to benevolence, generous, enduring, courageous (or steadfast) and disposed to do good deeds. 15



#### सप्तम-प्रकाशः



(१६)

उत्कटे दु:ख आयाते प्रपत्तव्या सुमेधसा। आलम्बय परमात्मानं शरणं धर्मभावना।।



\* ઉત્કટ દુઃખ આવતાં સુજ્ઞ જને [યેત્ગ્ય ઉપાય લેવા સાથે ] પરમાત્માનું આલંબન લઇ ધર્મભાવનાનું શરણ શ્રહ્યુ કરવું. ૧૬



\* At the approach of calamity, one having resorted to God, should take refuge with the auspicious reflection on Dharma.





(१७)

शान्तितः शक्यते सोढुंदुःखं धर्मविभावनात्। व्यपैति दुःखं पापं चं पूर्ण्यं चासाद्यते ततः।।



\* ઉપસ્થિત દુ:ખ ધર્મ ભાવનાના અળે શાન્તિથી સહન કરી શકાય છે; અને એથી દુ:ખ તથા પાપના અન્ત આવે છે તેમ જ પુષ્યસમ્પત્તિનું ઉપાજેન થાય છે. ૧૭



\* The present misery can be quietly endured by virtue of good reflections on Dharma; and hence misery as well as sin comes to an end and also merit is earned. 17



### सप्तम-प्रकाशः



(१८)

महद् बलं धर्मविभावनाबलं धैयं समायाति ततः समुन्नतम् । सहिष्णुता तेन ततश्च चेतसः स्थैयं ततो ध्यानमुदेति चोत्तमम् ।।



\* ધર્મ ભાવનાનું અળ માેડું અળ છે. એથી ઘૈર્ય આવે છે, ધૈર્ય થી સહિષ્ણુતા આવે છે અને સહિષ્ણુતાથી ચિત્તની સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે. ચિત્તની સ્થિરતા પ્રાપ્ત થતાં ઉત્તમ ધ્યાનમાં સ્થિર થઇ શકાય છે. ૧૮



\* The good reflection on Dharma is a great power which arouses courage and courage engenders the strength of forbearance whereby is found the steadiness of mind whereupon can be accomplished good meditation. 18



# अष्टम-प्रकाशः

## विवेक:

CHAPTER VIII
Discrimination



(१)

यादृशेनैव भावेन कार्यमातनुते जनः। अशुभ वा शुभ वापि फलं प्राप्नोति तादृशम्॥



\* માણુસ જેવા શુભ કે અશુભ ભાવથી કામ કરે છે તેવું શુભ કે અશુભ કળ પામે છે. ૧



\* A person acquires the good or bad fruit of his action according to his good or bad attitude of mind in doing it. 1



#### अष्टम-प्रकाशः



(२)

तस्मान्निजमनोभावो रक्षणीयः सदा शुभः। विवेकस्य च योगेन शुभःवं तस्य वर्तते।।



\* માટે પાતાના મનાલાવ હંમેશાં શુલ રાખવા.
 અને મનાલાવતું શુલપહ્યું વિવેક પર આધારિત કે એ ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે.



\* Therefor a person should always keep his attitude of mind good; but it should be borne in mind that its goodness is dependent upon the discriminative faculty. 2





(३)

शुभत्वं निर्विवेकस्य मनोभावस्य नो भवेत्। यागादो पशुहिंसायां पश्क्कषैस्पृशो यथा।।



(વવેકહીન મનાભાવ શુભ નથી. દાખલા તરીકે,
 યજ્ઞાદિની પશુદ્ધિમામાં મનાભાવ પશુનું હિત કરવાના
 હાય તા યે તે અજ્ઞાનથી ભરેલા હાઇ અશુભ જ છે. ૩

[ વિચારમાં ખીજાનું ભલું કરવાની વૃત્તિ હાય, પણ એ વિચાર સમજ યા વિવેક વગરના હાઇ ખીજાનું અહિત કરનાર અથવા ખીજાને ઘાતક થતા હૈં.ય તા તે કહેવાતી સારી ભાવના ખરી રીતે સારી નથી, પણ અશુભ છે. આમ ઉપલક નજરથી સારી લાગતી ભાવના વાસ્તવમાં ખુરી પણ હાઇ શકે છે અને એના અમલ અનિષ્ટકારક થાય છે. એ જ પ્રમાણે, ભાવના ખુરી હાય, પણ એનાથી થતું કામ ખીજાના લાભમાં આવે તા યે તે ખુરી ભાવના ખુરી જ ભાવના છે અને પાપાસ્પદ છે.



### अष्टम-प्रकाशः



\* If the attitude of mind is devoid of wisdom, it is not good. As for instance, at sacrificial or such other rites or ceremonies when an animal is killed, the disposition of mind is not good, eventhough the mind has the idea that the animal is being led to rise by means of such a sacrifice there-of. The reason is clear that such an idea is wrong, full of ignorance or misleading.

3





(8)

विवेकेन विना ज्ञानं विवेकेन विना तपः। विवेकेन विना धर्मो न भवेत् कुशलास्पदम्।।



\* વિવેક વિનાનું જ્ઞાન, વિવેક વિનાનું તપ, વિવેક વિનાના ધર્મ કલ્યાણકારક થતાં નથી. (સર્વંત્ર વિવેકતું પ્રાધાન્ય છે.) ૪



\* Knowledge, austerities and religious practices, if devoid of wisdom or discrimination, never prove auspicious. 4



### अष्टम-प्रकाशः



(५)

कर्मबन्धो मनोऽधीनो वाग्देहौ तत्सहायकौ। विवेकोज्ज्वलितं चित्तं सम्पाद्य कुशलाय तत ॥



\* કર્મ બન્ધ મનને અધીન છે. વચન અને શરીર એમાં મનને સહાયક અને છે. માટે વિવેક વડે ચિત્તને ઊજળું રાખવું. કૈમકે કલ્યાણુલાભના આધાર એવા મન પર જ છે. પ



\* The bondage of the soul with Karma depends on the mind, to which the activities of body and speech, are almost helpful in the bondage. So in order to gain welfare the mind should be rendered and kept purified with discretion. 5





(६) अशुद्धचिताद् वाग्देहौ प्रक्तेते अशुद्धिकौ । गुद्धचित्ताच्च तौ शुद्धौ सर्वानुभवसम्मतम् ।।



\* ચિત્તની અશુદ્ધ સ્થિતિમાં વચન અને શરીરની પ્રવૃત્તિ પણ અશુદ્ધ ખને છે, અને ચિત્તની શુદ્ધ સ્થિતિમાં વચનપ્રવૃત્તિ તથા શરીરપ્રવૃત્તિ શુદ્ધરૂપે વતે છે. છે. આ બધાના અનુભવની વાત છે. દ



• It is well-known to all that the mind being impure, the activities of body and speech too become impure, and the mind being pure, they too become pure. 6



### अष्टम-प्रकाराः



(७) शरीरवचसी चित्ते विवेकविमले सति । अनिवार्यंसमारम्भे अपि स्यातामदूषिते ।।



\* ચિત્ત વિવેકના અળે નિર્મળ હાતાં વચન યા શરી? દ્વારા કાઇ સદાષ પ્રવૃતિ અનિવાય કર્ત વ્યરૂપે કરવી પડે, કરવામાં આવે તા તે દાષિત થતી નથી. ૭



\* The mind being purified with discrimination, the body and the speech remain faultless eventhough they have exceptionally and inevitably to do such deeds as are generally or ordinarily prohibited. 7





(८)

सदोषमि तत् कुर्याद् यत्र दोषाद् गुणोऽधिकः। विचार्य लाभालाभौ हि विदधीतोचितं सुधीः॥



\* જેમાં દેષ કરતાં ગુણ અધિક હાય તે સદેષ પણ કાર્ય કરવું. સમજુ માણસ લાભ-અલાભના વિચાર કરા ઉચિત (લાભનું) કામ કરે. ૮



\* One should perform that act which is more virtuous than faulty. [It is desirable and advisable to perform that act where gain preponderates over loss.] It is the nature of a wise person that pondering over the gain and the loss, he does such an act as deserves to be done. 8



### अष्टम-प्रकाशः



(९)

\*ऊचे चोत्पद्यतेऽवस्था देशकालामयान् प्रति । यस्यां कार्यमकार्यं स्यात् कर्म कार्यं च वर्जयेत् ।।

## 英

\* કહ્યું છે; દેશ કાળ અને રાગને અંગે એવી પરિસ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય છે, જ્યારે સામાન્યત: નિષિદ્ધ હાય તે કરવું પડે છે, અને કરવા ચાગ્ય હાય તે મૂકી દેવું પડે છે. ૯

## X

- \* It is also said (in the Charakasamhita): Due to a place, time and disease such circumstances happen to come when what is unworthy to be done, has to be done, and what is worthy to be done, has to be avoided. 9
  - \* આ આખા શ્લાક ચરકમાં હતા. અન્તિમ સિદ્ધિરથાન, બીજો અધ્યાય, ન બર ૨૬ ઉપર છે, જેતું પ્રથમ ચર**ણ** 'उत्पद्यते हि सावस्था ' છે, જે અહીં 'ऊचे चोत्पद्यतेऽवस्था ' એ પ્રમાણે મૂકવામાં આવ્યું છે.

આ શ્લાક હરિક્ષદ્રસરિના ૨૭મા અષ્ટકના પાંચમા શ્લાકના વૃત્તિમાં જિનેશ્વરસૂરિએ, ખુદ્ધત્કલ્પની ટીકામાં (ચાથા ભાગના ૯૩૬મા પૃષ્ઠમાં) મલયગિરિએ અને હેમચન્દ્રાચાર્યની દ્વાત્રિશિકાના ૧૧મા શ્લાક પરની ટીકા સ્યાદ્વાદમંજરીમાં મલ્લિયેણસરિએ ઉદ્દુધત કર્યો છે.





(१0)

इयं च सापेक्षहशोऽप्युदाहित-विवेकतोऽमूमवलम्बय बुद्धिमान्। समन्वयं भिन्नमतेषु साधयन् मनुष्यसेवासुकृतं समर्जित।।



\* આ સાપેક્ષદષ્ટિનું (અનેકાંતદીષ્ટનું) પણ સ્પષ્ટ ઉદાહરણ છે. આ વ્યાપક દષ્ટિનું વિવેકપૂર્વંક અવલ બન લઇ સુજ્ઞ સજ્જન અિજ્ઞ-ભિજ્ઞ મતા વચ્ચે યાગ્ય સમન્વય સાધી શકે છે, અને એમ કરીને એ લાેકસેવાનું ઉત્તમ પુષ્ટ્ય ઉપાર્જે છે. ૧૦



\* This is also a distinguished example of the relative or many-sided (Anekanta) view, in exact accordance with which a prudent man can make a proper reconciliation between different or apparently contradictory views and by doing so he earns the best merit of human service. 10



# नवम-प्रकाशः

उदाचता CHAPTER IX Nobility



(१)

देहेन भाव्यं दीपेन श्रेयोमार्गप्रकाशिना । न तु दौर्गत्यनिर्मातृतमोवृद्धिविधायिना ॥



\* આપણા દેહ કલ્યાણમાર્ગના પ્રકાશ વેરે એવા દીવા બનવા જોઇએ, નહિ કે દુર્ગલના દુઃખા સજે એવા તમસ્તને વધારનારા. ૧



Our body should be a lamp spreading the light illuminating the path to welfare, but should not be a means for increasing the terrible darkness (in the form of ignorance, infatuation and misconduct) creating a distressful grade. 1





(२)

दोषदर्शनमन्येषां कदमस्पर्शनं खलु।
गुणदर्शनमन्येषामात्मदर्शनभूमिका ।।

## ×

 ઋ બીજાના દેષ જેવા એ એના કાદવને ચુંથવા જેવું
 એ અને બીજાના ગુણતું દર્શન એ આત્મદર્શનની સૂમિકા છે. ૨

### X

\* Finding faults with others is tantamount to sporting in their dirt; and appreciating the virtues of others is, indeed, the way to the realization of the soul. 2



### नवम-प्रकाशः



(३)

स्वदोषमार्जनाकार्यतत्परः स्याज्जनो यदि । तदाऽन्यदोषवीक्षायां सावकाशो भवेत् कृतः? ॥



\* પાતાના દાષાના માર્જનમાં માથુસ જો તત્પર અને તા બીજાના દાષ જેવાની પંચાતમાં પહેજ નહિ, પડવાના વખત જ એને મળે નહિ. 3



 If a person be engaged in cleaning his faults, whence would he find leisure to find faults with others?





(8)

चित्रं नानाद्यविद्यानां दोषवत्वे शरीरिणाम् । तन्निरासप्रयासस्तु स्तुत्यो नवपदक्रमः ।।

## 菜

\* પ્રાણીએ અના દિ અવિદાથી ઘેરાયેલા હાઇ તેમનામાં દેખો હાય અથવા દેખો ઉદ્ભવે એમાં આશ્ચર્ય નથી, પણ દેખોને દ્વર કરવાના પ્રયત્ન કરવા એ જ જીવન-પ્રકરણમાં નવું પગલું ભર્યું ગણાય, જે એવું સ્તુત્ય છે કે એનાથી વધુ રૂડુ બીજું શું હાઈ શકે ! ૪



\* As all embodied beings are enshrouded by delusion from time beginningless, it is quite probable for them to be affected by faults, and that is not astonishing, but it is, indeed, calculated a new step commenced in the sphere of life to be diligent in discarding them (faults), which is most admirable and than which nothing is better or more auspicious. 4



#### नवम-प्रकाशः



(4)

अतो दोषवतां दोषाः करुणाविषयः खलु। प्रमोदस्य प्रशस्तेश्च विषयो गुणिनां गुणाः।।



# માટે દેાષવાળાઓના **દે**ાષા કરુણના વિષય છે અને ગુણી જનના ગુણા પ્રત્યે આપણે પ્રમુદિત થઇએ અને પ્રશાસા અપી<sup>\*</sup>એ. પ

## ×

\* So the faults of the faulty are an object of compassion, while the virtues of the virtuous are an object of delight as well as eulogy. 5





(६) शक्यं चेत् प्रतिबोद्धन्यो दोषवानर्ह्या गिरा । उचिता न पुनस्तस्य यत्र–तत्रावहेलना ।।



\* દાષવાળા માણુસને, શકય હાય તા યેાગ્ય શખ્દાથી સમજાવી શકાય, પણ જ્યાં–ત્યાં દુષ્ટ ભાવથી તેની અવહેલના કરવી ઉચિત નથા. ૬



\* One may, if it is possible, persuade a faulty man to improve morally by proper instruction, but to revile him with evil mind here and there, is not becoming. 6



#### नवम प्रकाशः



(७)

दुर्जनोद्बोधनामार्गो नहि तं प्रति धिक्कृतिः। परन्त्वान्तरसद्भावपूर्वकं प्रतिबोधनम्।।



\* દુજેનને સમજાવવાના માર્ગ તેના તરફ ધિક્કાર સેવવામાં નથી, પણ આન્તરિક સદ્ભાવપૂર્વંક તેને સમજણ આપવામાં છે. ૭



• The way of improving a wicked man is not hateful behaviour to him, but it is advising him with goodmindedness. 7





असाध्यबोधा मनुजा भवन्ति सतां प्रयत्नेरिष् धीनिधीनाम् । सन्तस्तमस्तद् विकटं विभाव्य महाशयास्ते न चलन्ति साम्यात् ॥

# ×

ઋ એવા પણ માણુસા હાય છે કે જેમને પ્રજ્ઞામૂર્ત્તિ સન્તાના પ્રયત્નાથી પણ બાધ લાગતા નથી, છતાં એ મહાનુભાવ સન્તા તે માણુસાનું એ વિકટ તમાબળ સમજીને પાતાના સમભાવથી ચલિત થતા નથી. ૮

# 英

\* There are even such as cannot be enlightened even by attempts of saints possessed of wisdom and knowledge of the best kind, yet those high-minded saints do not swerve from their equanimity of mind, having perceived their terrible ignorance. 8



# द्शम—प्रकाशः CHAPTER X सम्यग्दर्शनम् Right Understanding



(१-२-३)

निष्कियस्वं न संन्यासः किन्तु सस्कर्मशीलता । स्वयं प्रकाशमाना हि प्रकाशयित या परान् ॥ अज्ञानितिमिरं भिन्दन् जनानम्युदयाष्ट्वनि । नियोजयित संन्यासी जगत्कुशलभावनः ।। लोककल्याणकर्माणः सन्तः श्रेयोविहारिणः । शोभयन्ति स्वसाधुरवं नृलोकं सुखयन्ति च ।।





- \* સંન્યાસ એટલે નિષ્ક્રિયતા નહિ, પણ સત્કર્મન્ શીલતા, જે સ્વયં પ્રકાશમાન હોવા સાથે બી જાઓને પણ પ્રકાશ આપે છે. ૧
- \* સંન્યાસી લાેકાના અજ્ઞાનિતિમિરને ભેકતા તેમને અભ્યુદયના માર્ગ પર અડાંત્ર છે. એ વિશ્વકલ્યાણની ભાવનાવાળા હાેઈ તેની લાેકહિતપ્રવૃત્તિ વ્યાપક હાેય છે. ર
- \* શ્રેયાવિઢારી અને લાકિડિતાવડ સત્કર્મશાલ એવા સાધુએા પાતાની સાધુતાને દીપાવે છે અને સાથે જ માનવ-જગત્ને સુખરૂપ બને છે. 3





- \* Samnyasa (asceticism) is not inactivity, but it is disposition to do good, noble and auspicious actions, which being shining of its own accord, also enlightens others. 1
- \* A Samnyasi (ascetic) desirous of good of the universe, dispelling the darkness of ignorance of the people, directs them towards the path of advancement. 2
- \* Monks or ascetics who are engrossed in the auspicious performance of spiritual welfare and whose activities are beneficial to mankind beautify their monk-life and lead the people to the path to happiness. 3





# (x-4-E-9)

साम्प्रदायिकसम्मोहो हेयस्त-स्वविवित्सुना । मूढस्य शास्त्रं शस्त्रं स्याच्श्रेयस्कारि च सन्मतेः ॥

कुर्यादपक्षपातेन धर्मग्रन्थपरीक्षणम् । यत् स्यादसगतं तत्र श्रेयोर्थी तत् परित्यजेत् ।।

समुज्झित त्वचं बीजं खादन् स्वादुफलं यथा। अधीयानस्तथा घर्मग्रन्थान् दघ्याद् विवेकिताम्।।

यथा निजनिकेतस्याऽवस्करः समपास्यते । तथा स्वधर्माऽऽपतितं स्यजेदन्पपन्नकम् ।।



#### दशम-प्रकाशः



- \* તત્ત્વજિજ્ઞાસુએ સામ્પ્રદાયિક માહુથી દૂર થવું ઘટે. મૂઢ માણુસને શાસ્ત્ર શસ્ત્ર અને છે. સદૃબુદ્ધિશાલી મનુષ્ય શાસ્ત્રને યથાર્થં રૂપે જાણુવા–સમજવા પ્રયત્ન કરે છે અને શાસ્ત્રના કલ્યાણુબૂત સાર પામે છે. ૪
- \* નિષ્પક્ષપણે પાતાની ધર્મ-પરંપરા અને ધર્મ-શ્રન્થનું પરીક્ષણ કરવું, અને એમાં અસંગત હાય તે ત્યજી દેવું. પ
- (સંતરાં વગેર ) સારાં સ્વાદિષ્ટ પણ ફળ ખાતાં જેમ તેની છાલ અને બીને ફેંકી દેવાય છે, તેમ ધર્મ બન્યનું અધ્યયન કરતાં પાતાની વિવેક ખુદ્ધિના ઉપયાગ કરવા ઘટે.
- જેમ સહુ કાઈ પાતાના ઘર પર મમત્વ રાખવા
   છતાં ઘરના કચરા પર મમત્વ નથી રાખતા અને એને
   ખહાર ફેંકી દે છે, તેમ પાતાના ધર્મ સંપ્રદાયમાં પણ
   જે અયુક્ત આવી ગયું હાય તે ત્યજી દેવાનું. ૭





- \* He who wishes to know truth, should avoid sectarian infatuation or bigoted orthodoxy in regard to his religion and indiscriminate adherence to it. A scripture proves as a weapon to him who is ignorant, whereas a wise man tries to know and understand it rightly and is enabled to gain the scriptural essence leading to auspiciousness. 4
- \* One should examine one's own system of religion and religious scriptures with impartial attitude and shun inappropriate usages which have crept in therein (during the long course of time).
- \* As a man while eating a sweet fruit, shuns its rind and seed, so one studying religious scriptures, should use one's discriminative intellect. 6
- \* Every person though loving his house, throws away its refuse, so a person though loving his religion, should discard inappropriate usages which have crept in there-in. 7



#### द्यम-प्रकाशः



(2-9)

रोचते हि मनुष्येम्यः कर्तृस्वं परमेशितुः। तेन रुपेण ते भवत्या त गायन्ति स्तुवन्ति च।। तद्रूपेणापि ति श्रित्वा स्वचारित्रोज्ज्वलीिकया। यदि निर्मीयते तर्हि श्रेयो हि तदुपासनम्॥

- \* ઇશ્વરનું કર્તૃત્વ (ઘણા) માથ્યુસાને ગમે છે, અને તેઓ બક્તિથી તેને તે રૂપે ગાય છે અને સ્તવે છે. ૮
- \* તે રૂપે પણ તેની ઉપાસના કરીને પાતાના ચારિત્રની વિશુદ્ધિ કરવામાં આવે તેા તે ઉપાસના શ્રેયસ્કર જ છે. ૯

### X

- The people like the Creatorhood of God and devotedly sing and praise Him as such. 8
- If God even as such is resorted to and thereby one's conduct is purified, this devotion too is, no doubt, auspicious.





(१०)

ज्ञानस्य भक्तेस्तपसः क्रियायाश्च प्रयोजनम् । शोधनाच्चित्तवृत्तीनामात्मकल्याणसाधनम् ।।

# 菜

\* જ્ઞાન, ભક્તિ, તપ અને ક્રિયા એ બધાનું એક માત્ર પ્રયાજન ચિત્તની વૃત્તિએાના સંશાધન દ્વારા આત્મકલ્યાણ સાધવું એ છે. ૧૦

### X

\* The sole object of knowledge, devotion, austerities and religious rites, is the achievement of spiritual well-being through the purification of mind. 10



#### दशम-प्रकाशः



(११) भक्तिर्माता पिता ज्ञानं चारित्रं तनयस्तयोः। भक्तिहि वन्ध्या चारित्रप्रसवेन विना मता।।



\* ભક્તિ માતા છે, જ્ઞાન પિતા છે અને ચારિત્ર એમના પુત્ર છે. ચારિત્રને જન્મ ન આપે એ ભક્તિ વન્ધ્યા છે. ૧૧



\* Worship and knowledge are the parents of good conduct. Worship if unable to give birth to good conduct, is barren. 11





# (१2-१३)

जना अर्चेन्ति यान् देवान् द्रविषाद्युपलब्धये । वीतरागं समर्चन्ति तेऽपि भक्त्या प्रभूतया ।। इत्थं महिम्नो देवानां महैश्वर्यभृतामपि । वीतरागस्य माहात्म्यं वर्तते सुमहत्तरम् ।। (युग्मय्)

### ×

# જગત્ના માણસા ધન વગેરેની પ્રાપ્તિની પાતાની ઇચ્છા પૂરી કરવા માટે જે દેવાને પૂજે છે તે દેવા પણ વીતરાગ માનવને પૂજે છે-ઘણા લક્તિભાવથી. મામ, મહાન્ એધર્યના ધારક દેવા કરતાંય વીતરાગ માનવનું માહાત્મ્ય ઘણું માટું છે. ૧૨-૧૩



#### द्शम-प्रकाशः



[ બાહ્ય અને આત્મિક એમ બે પ્રકારની સમ્પત્તિઓમાં આત્મિક સમ્પત્તિ જાચી (પરમ ઉચ્ચ) છે. એના શિખરને સર કરવું એનું જ નામ વીતરાગતા, અને એ જ સાચું ઐશ્વર્ય, એ જ પારમેશ્વરી સ્થિતિ.]



\* Persons worship gods in order to gain wealth and the like, but those very gods worship a dispassionate man with great devotion. Thus the greatness or grandeur of a passionless man is much higher than that of even gods. 12-13





(१४-१५)

वीतरागमुपस्थातुर्भवेद् रागिनवारणम् । यथाऽनलमुपस्थातुर्भवेच्छीतिनवारणम् ।। कल्याणसाधनं भक्तिवीतरागेऽप्यतुष्यति । अशुभायाऽवमानश्च वीतरागेऽप्यरुष्यति ।।

# X

- # વીતરાગની ઉપાસનાથી રાગનું નિવારણ શ્રવા
   પામે છે, જેમ અગ્નિના સાજિધ્યમાં ઉપસ્થિત થવાથી
   શીતનું નિવારણ થાય છે તેમ. ૧૪
- \* વીતરાગ દૈવ રાગદ્વેષરહિત હાવાથી તુષ્ટ કે રુષ્ટ થતા નથી, છતાં, અર્થાત વીતરાગદેવ તુષ્ટ નથી થતા તા ચેં તેના પરની ભક્તિ કલ્યાણકારી ખને છે; અને તેનું અપમાન, તે રુષ્ટ નથી થતા તા ચે અનિષ્ટકારક નીવડે છે. (કેમકે મનનું શુભત્વ શુભપરિણામી અને અશુભત્વ અશુભપરિણામી ખને છે.) ૧૫





- \* As by standing near fire one's cold disappears, so by attending upon the dispassionate One, one's illusory attachment goes on decreasing. 14
- \* Devotion to the passionless. One is the cause of welfare though He is not pleased; similarly, disrespect towards Him is the cause of evil, though He is not displeased.

[ It is the mind that makes good or ill. It being good, good is made, it being evil, evil is made. ]

15





(१६)

वीतराग उपास्येत वीतरागीबुभ्गुणा। रागो हि रागितो वीतरागता बीतरागतः॥



\* વીતરાગ બનવાના અભિલાષીએ વીતરાગને ઉપાસવા ઘટે કેમકે રાગીના સંસગે રાગ પાષાય અને વીત-રાગના સત્સંગે વીતરાગતાના અભ્યાસ થાય. ૧૬



\* One who wishes to be passionless, should worship the passionless One, since by the company of an impassioned one, passion is increased, while by attending upon the dispassionate One, the way leading to the dispassionate status, becomes easy. 16





(80)

वीतरागमतोष्टारमपि यो भजतो भवेत्-। भावोल्लासस्ततः पुण्यादिष्टलाभोऽपि जायते।।



\* વીતરાગ દેવ તુષ્ટ થતા નથી, તાે ચે તેના ઉપાસકને તેની બક્તિના ભાવાહ્વાસ જે પ્રાપ્ત થાય છે તેના પુષ્ય અળે તેને પાતાનું અભીષ્ટ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. ૧૭



\* A person's wishes are also crowned with success on account of the merit accruing from his excellent devotion to the dispassionate One though He is not pleased. 17





# (१८-१९-२०)

न हानिः सच्चरित्रस्य परलोको भवेन्न चेत्।
सुखप्राप्तिः सदा तत्र परलोको भवेद् यदि।।
दुर्गतिदुश्चरित्रस्य परलोको भवेद् यदि।
सुखं नेहाप्यसद्वृत्ते परलोको भवेन्न चेत्।।
उपयोग्येव सद्वृत्तं परलोकोऽस्तु मा स्तु वा।
सुखं सपद्यते तस्मादैहिकः पारलौकिकम्।।

### X

\* જો પરલાક ન હાય તા એથી સદાચરણ્યીલ મનુષ્યને કાઇ હાની નથી, કંઇ ગુમાવવાનું રહેતું નથી; અલ્કે એને એના સચ્ચરિતના પ્રભાવે અહીં આરાગ્ય તેમ જ યશ, પ્રતિષ્ઠાના લાભ જ છે. અને પરલાક હશે 'તા એ ત્યાં વિશેષતઃ સુખી થવાના. ૧૮



#### दशम-प्रकाशः



- \* અને પરલાક હાતાં દુરાચરણી માણુસનું તા આવી જ બનવાનું –એની દાર દુરા તે થવાની; અને જો પરલાક નહિ હાથ તા રે એ આ જિન્દગીમાં પણ એના સ્વચ્છ દેતાના દાષે સુખી નહિ થવાના. ૧૯
- \* પરલાેક હાેય કે ન હાેય, સદાચરણાપર્ણું હુમેશાં ઉપયાગી જ છે. એનાથી અહીં સુખ અને પરલાેક હાેતાં ત્યાં પણ સુખ. ૨૦

સિદાચરણો પણ આ લાકમાં (વર્ત માન જિન્દગામાં) પણ વ્યક્તિગત લાભ તેમ જ સામાજિક સ્વાસ્થ્ય માટે કેટલું ઉપયોગી અને કેવું સુખરૂપ છે એ સમજ શકાય એવી વાત છે]





- \* If there be not rebirth, a well-conducted person is not at any loss. (Owing to his goodness he would always enjoy renown and health peace and happiness.) And if there be rebirth, that person will be permanently happy in the next world by the good character preserved by him in his present life. 18
- \* And, on the other hand, if there be rebirth, the person who is ill-conducted, will fall into a terrible abyss of misery. And if there be not rebirth even then the person without improving his character cannot be happy in his present life.
- \* Rebirth may exist or may not, good character is always completely useful. It leads to happiness here as well as here-after. 20

[It is easy to understand how useful good character is in the achievement of well-being individual as well as social.]





(2? - 22 - 23)

रागद्वेषादिदोषाणां हिंसाऽलीकादिपाप्मनाम् । निषेधमादिशत्, साम्यशमादिगुणपोषकम् ॥ सत्यसंयमसौहार्दपरोषकृतिदेशकम । शास्त्रं स्यान्मोहरोगघ्नं मोक्षमार्गप्रकाशकम् ॥ ईदृगालम्बमानस्य शास्त्रं कल्याणभावना- । उदेति याति वृद्धि च स्याच्च जन्मकृतार्थंता ॥ (त्रिभिविशेषकम्)





\* શાસ્ત્ર તે છે જે રાગદ્વેષ આદિ દોષા અને હિંસા અસત્ય આદિ પાપાને નિષેધ ક્રમાવતું હાેય, સમત્વ, શમ આદિ ગુણાનું પાેષક હાેય,

સત્ય, સંયમ, સૌહાર્દ, પરાપકારનું ઉપદેશક હાય અને માહ-રાગ પર પ્રહાર કરનારું હાય, તેમ જ માક્ષમાર્ગના પ્રકાશ કરનારું હાય. આ શાસ્ત્ર છે ૨૧–૨૨

\* એના આ પ્રકારના ઉપદેશ પ્રમાણે જે ચાલે છે તેનામાં કલ્યાણભાવના જાગત્ થાય છે અને વૃદ્ધિ પામે છે; અને તેની કલ્યાણયાત્રાના પરિણામે તેના જન્મ કૃતાર્થ થાય છે. (તે દુઃખસાગર તરી જાય છે અને શાશ્વત કલ્યાણધામ પાસ કરે છે.) ર૩



#### दशम-प्रकाशः



- \* Shastra is that which enjoins to avoid vices such as attachment, aversion etc., as well as sins -injury, falsehood etc, which corroborates the virtues of equanimity, tranquillity etc., which advises truthfulness, continence, friendship and benevolence, and which strikes the disease of Moha (infatuation) and also brings to light the path to Beatitude. 21-22
- \* In the heart of the person who follows such a Shastra, arise good auspicious reflections and they go on increasing, and consequently his course of life being exemplary in righteousness, his birth reaches the top of success 23





# (28)

अनुदारमना न स्यात् षरधर्मानुयायिनि । सिद्धान्ता मूलभूतास्तु सर्वत्रापि चकासति ।।



\* અન્ય ધર્મના અનુયાયી તરફ અનુદાર (સંકુચિત) ન ખનીએ. ધર્મના મૂળભૂત સિદ્ધાંતા તા બધા ધર્મીમાં વર્ણવાયા છે. ૨૪



 Do not be narrow-minded towards the followers of other religions. In every religion are described the same fundamental principles of Dharma. 24





(२५)

चेत क्रियेत मनोभेदो जात्यन्तर-मतान्तरै:। न कुत्रापि भवेदैक्य द्वयोरिप मनुष्ययो:।।



\* જો બીજા સાથે તેના જાતિલેદ અથવા મતલેદને કારણે મનલેદ કરીએ તેા કયાંય-એ માણુસામાં (એ મિત્રા કે એ ભાઇઓમાં) પણ એક્ય થઈ શકશે નહિ. ૨૫



• If we assume hostile attitude towards others owing to their being different in caste or raligion (or thoughts), then nowhere will be done unitynot even between any two men 25





(२६)

मतभेवे मनोभेवो नहि सौजन्यलक्षणम् । सौमनस्यं विपक्षेऽपि विवेकिचरितोचितम्।।

### X

 મતભેદના કારણે મનભેદ રાખવા એ સૌજન્ય ન ગણાય. મતિભિન્નતાવાળા સાથે પણ સૌમનસ્ય ધારણ
 એ જ વિવેકાચિત આચરણ છે. ૨૬

# ×

It is not a sign of goodness to be adverse towards a holder of different views. The wise are noble-minded even towards the opponent. 26



#### दशम-प्रकाशः



# (२७)

निर्गत्य भिन्नभिन्नोन्या लीयन्ते सरितोऽम्बुघौ। भिन्नभिन्नास्तथा धर्माः परं सत्यं विशन्ति हि।।

### ×

\* નદીએ જુદા જુદા પ્રદેશમાંથી નીકળી સમુદ્રમાં શ્રીન થાય છે, તેમ ભિન્ન-ભિન્ન રીતે નીકળેલા ભિન્ન-ભિન્ન ધર્મ સમ્પ્રદાયા પરમ સત્યમાં સમાવિષ્ટ થાય છે. ૨૭

### ×

As the rivers having come out from different places embrace the ocean, so different religions which have come out by different ways are absorbed in the supreme truth. 27





# (२८)

उत्परयतां सतां साम्याञ्जनपूरितचक्षुषा। प्रायेण सुलमो भिन्नशास्त्रार्थानां समन्वयः।।



 સમત્વરૂપ અંજનથી પૃસ્તિ દૃષ્ટિથી નિરીક્ષણ કરનાર સજ્જનાને ભિન્ન-ભિન્ન શાસ્ત્રોના ઉપદેશોના મેળ બેસાડવા પ્રાયઃ સુલભ છે.



\* If people examine with the eye besmeared with the collyrium of balanced judgment, they will realize that it is almost easy to reconcile different Shastras. 28



#### दशम-प्रकाशः



(२९)

यत्र यत्र शुभं पश्येत् तत्र कुर्यात् तदादरम्। यत्र यत्राशुभं पश्येत् तत्रोदासीनतां घरेत्।।



\* જ્યાં જ્યાં શુલ-સારું દેખાય ત્યાં તેટલે અંશે આદર રાખવા ઘટે, અને જ્યાં અનુચિત દેખાય ત્યાં તેટલે અંશે ઉદાસીન રહીએ. ૨૯



\* Wherever there exists good to any extent, to that extent the good is to be respected, and wherever there exists wickedness or impropriety to any extent, to that extent one should adopt the attitude of indifference towards it. 29





(३०)

विरुद्धतःवमन्तव्ये न स्यादुत्तेजित।शयः । प्रेम्णा प्रबोधयेत् तं वा तूष्णीं वा सहनो भवेत् ।।

### X

# વિરુદ્ધ મંતવ્ય ધરાવનાર પ્રત્યે ઉત્તેજિત ન થઇએ. તેને પ્રેમથી સમજાવવાના પ્રપત્ન કરીએ. અને જો તે શક્ય ન દ્ધાય તા સદિષ્ણ ખની મૌન રહીએ. ૩૦

# X

We should not be agitated over the opposite views held by others. Either we should lovingly try to expostulate with them, or if that be not practicable, we should observe tolerance or forbearance and remain silent: 30



#### दयम प्रकाशः



(38)

नैकमस्यं जगस्यासीन्नास्ति नैव भविष्यति। जगस्त्रभावो हीदृक्षस्तत् स्वसाम्यं न लुंट्येतु।।



\* એક મૃત જગત્**માં થયે** નથી, થાય નહિ અને થશે પણ નહિ. જગત્ના એ સ્વભાવ છે. માટે અન્યના કારણે પાતાની સમવૃત્તિની સમ્પત્તિને શા માટે લુટાવા **દે**વી ? ૩૧



\* In this world unanimity of views has never existed, does not exist at present, nor will it exist in future. Seeing that such is the natural and ordinary course of the world, one should not allow one's treasure of mental equanimity to be looted 31





(३२)

यत्र क्वापि स्थितो घर्मे सदाचारपरो यदि । यायादवश्य कल्याणमिति हिष्टः सुदर्शनम् ।।

### 菜

\* કાઈ પણ 'ધર્મશાળા' (ધર્મ-સમ્પ્રદાય)માં રહેનાર જો સદાચરણપરાયણ હશે તા જરૂર તેનું કલ્યાણ થશે. આ પ્રકારની સમજ એ સાચું દર્શન છે. ત્રર

#### X

\* If a person, no matter to what school of thought (system of religion) he belongs, is always inclined towards good conduct, he will, without doubt, attain beatitude. This sort of vision or perception is right Darshana (faith or understanding). 32



#### दशम -प्रकाशः



(33)

आत्मश्रेयस्करी नूनं परलोकात्ममोक्षधीः। तच्श्रद्धाविरहेऽपि स्यात् सदाचारवतः ग्रुभम्।।

### Ø

\* પરલાક, આત્મા અને માક્ષની છુદ્ધિ—તે વિષેની શ્રદ્ધા અત્યન્ત ઉપયોગી છે અને અવશ્ય કલ્યાણકર છે. પરંતુ જે સજ્જનને તે વિષે પ્રામાણિકપણે વિચાર— વિમર્શ કરવા છતાં શ્રદ્ધા જમતી નથી, છતાં ય તે જો અરાબર સદાચરણપરાયણ હશે તો તેનું પણ કલ્યાણ થવાનું જ; નહિ, તે કલ્યાણના માર્ગ પર જ ચાલી રહ્યો છે. 33

# X

\* Belief in the existence of soul, the other world and liberation of soul, is, indeed, conducive to, and accelerates, beatitude. Yet, even in the absence of such belief if a person is devoted to right conduct, he will, surely attain beatitude, nay, he has already been treading the path to beatitude. 33





(88)

सत्यसयमसौहार्दसन्त्रस्वाघ्यायसाम्यतः । आस्मसंस्करणं धर्म इति दर्शनमुत्तमम्॥



\* સત્ય, સંયમ, સૌહાદ, સત્ત્વ, સ્વાધ્યાય અને સામ્યના સદ્ભુણાથી આત્માને સંસ્કારવા એ ધર્મ છે. આ જાતની સમજ એ સમ્યગ્દર્શન છે. ૩૪



\* Dharma consists in polishing the soul with the virtues of truth, self-restraint, friendliness, mental spirit, sacred study and equanimity of mind. This sort of understanding is the best Darshana.

34



#### दशम~प्रकाशः



(३५)

साम्प्रदायिकसांकीण्याद् वृथा क्लिश्नाति मानवः। धर्मभेदिधयाऽन्योन्यविरोधो मौर्ख्यमुत्कटम्।।



\* સામ્પ્રદાયિક સંકીર્જીતાથી માણુસ વ્યર્થ હેરાન થાય છે અને બીજાઓને હેરાન કરે છે. ધર્મલેંદની સંકુચિત દક્ષિને લઇ પરસ્પર વિરાધ કરવા કે ઝઘડવું એ માડી મૂર્ખતા છે. ૩૫



\* A person unnecessarily makes himself and others miserable by his narrow views due to undue partiality towards his own system of religion. To create mutual dissensions by resorting to narrowness of vision in regard to the apparent differences existing in different religious systems is an act of highest folly. 35





(३६)

घमान्तरष्वसकाणी विश्वबन्धुत्वदर्शनाः । बन्धवन्त्येव सर्वत्र सन्तः स्वपथगा अपि ।।



અન્ય ધર્મા તરફ જેમનાં દિલ સાંકડાં નથી અને જેઓ વિધ્યમ ધૃત્વની અનુભૂતિ ધરાવે છે તેઓ પાતાના ધર્મ સમ્પ્રદાયમાં રહીને પણ બધા સાથે અધુભાવ રાખે છે. ૩૬



\* Those who are liberal in views towards other religions and realize in their heart universal brother-hood, eventhough adhering to their own religion, maintain friendly relations with all. 36





(३७)

विवेकधिषणा एव सर्वत्रोदारवितनः। धर्म प्रभावयन्ति स्वं द्योतयन्ति च दर्शनम्।।



\* બધા સાથે ઉદારભાવથી વર્તાનારા વિવેકી સજ્જના જ ખરી રીતે પાતાના ધર્માની પ્રભાવના કરે છે અને પાતાના દર્શાનના ઉદ્યોત કરે છે. ૩૭



• Only those good-hearted and wise persons who are liberal in their behaviour towards others, dignify their own religion in the eyes of others, and add lustre to their Darshana. 37





## (3८)

बाह्यरूढिप्रणालो च धर्मश्च भवतः पृथक् । साध्यसाधनयोभेंददर्शनाद् दर्शनः भवेत् ।।



\* ખાદ્ય રીતરિવાજ અને ધર્મ નાેખા છે. [ ધર્મ સાધ્ય છે અને રીતરિવાજોની ઉપયાગિતા એને (ધર્મને) અનુકૂળ થવામાં છે.] આમ, સાધ્ય અને સાધનનાે ભેઠ સમુજવા એમાં સમ્યગ્દર્શન રહ્યું છે. ૩૮



\* Practice of true Dhama and observance of external rituals are two different things. (The former is the end and the latter, the means.) Proper realization of the distinction between the end and the means, leads to Darshana (correct understanding). 38



#### दशम-प्रकाशः



## (३९)

घर्मस्याराधनं युक्तमुचिते रूढिकर्मभिः। कुर्वतस्तदयोग्यैस्तु परिम्लायति दर्शनम्।।

### ×

\* વ્યવહાર અને નિશ્ચય જેડાયેલા છે, એટલે વ્યવહારનું અનુસરણ તેા ધર્મ સાથે જ છે, પણ ઉચિત રીતિ, પ્રશાલી કે રૂઢિના આશ્રય લેવાથી ધર્મનું આસધન શ્વાય, અનુચિત રૂઢિના માર્ગે ન થાય. અયાગ્ય રૂઢિન્ એાને અનુસરવાથી તેા દર્શન મલિન થાય. ૩૯

### X

\* It is proper to perform Dharma by doing actions sanctioned by traditional usages which are not improper, But if it is sought to be done by actions which are improper, the Darshana (understanding) becomes blurred and soiled. 39





(80)

धर्मत-त्वं न कर्माणि धर्मो जीवनशोधनम्। अतः स सम्भवत्येव विभिन्नेष्विप कर्मसु।।



\* વસ્તુત: કર્મકાંડ એ ધર્મતત્ત્વ નથી. એ તે ધર્મસાધન માટેનું બાદ્ય સાધન છે. ધર્મ તે (એની મદદથી) જીવનનું શુદ્ધીકરશુ કરવું એ છે. માટે ભિન્ન ભિન્ન પ્રણાલીનાં ક્રિયાકાંડા દાય ત્યાં પણ ધર્મતત્ત્વ સંભવે જ. ૪૦

[ વિભિન્ન પણ વિશુદ્ધ ક્રિયાકાંડ આંતરિક ભાવાેલાસ જગાવી શકે છે તેમ જ એ દ્વારા સચ્ચરિત્રનું નિર્માણ કરી શકે છે અને એથી એની સફલતા અંકાય છે આમ, શુદ્ધ ભાવાેલાસ તથા સચ્ચરિત્રનિર્માણ એ જ વસ્તુતઃ ધર્મ છે, અને એ ધર્મમાં ઉપયાગી થવું એમાં જ ક્રિયાકાંડની સફલતા છે. ]



#### दशम-प्रकाशः



\* The religious rites which are performed for the purpose of Dharma, are not by themselves Dharma, but Dharma, in its real significance, is the act of purifying life with their aid. Hence it would be clear that Dharma is not confined to some special modes of rituals, but it may even exist among those who follow diverse rites or ceremonies. 40

[ Any diverse religious rites if pure and spotless, can arouse inner sentiments of welfare and thereby can form good character; and just then they (those rites) are considered to be fruitful. Thus, the rise of pure and unsullied reflections and forming of good conduct consequent on those reflections, is really Dharma, and the fruitfulness of outward rites consists only in being useful in the attainment of this Dharma.





(88)

निह कर्मविशेषस्य युक्तो धर्मार्थमाग्रहः। धर्मप्रतिष्ठा सच्चित्ते, कर्मभेदो न बाधकः।।

### X

\* ધર્મને માટે કાઈ અમુક ચાક્કસ ક્રિયાકાંડના આગ્રહ રાખવા એ શાગ્ય નથી. ધર્મની પ્રતિષ્ઠા છે શુદ્ધ ચિત્તમાં-ચિત્તના શુદ્ધીકરણમાં. માટે ક્રિયાલેદને વાંધારૂપે લેખી શકાય નહિ. (વિભિન્ન ક્રિયાપણાલી પણ ચિત્તરાેધનમાં સહાયક થઇ શકે છે, માટે ધર્મ સાધનમાં ક્રિયાલેદ બાધક નથી ) ૪૧

## ×

\* It is not meet to be obstinate for some special modes of rites as the means of performing Dharma. Dharma, in fact lies in the state of unsullied mind or in the act of purifying mind Hence differences in diverse rituals cause no impediment.



#### दशम-प्रकाशः



(82)

साम्प्रदायिकशाखासु भवन्त्येव कियाभिदः। निह तत्राऽऽग्रहो युक्तो न विरुध्येत वा ततः॥

### $\mathbf{X}$

\* સામ્પ્રદાયિક શાખાએામાં ક્રિયાલેદા હાય જ અને રહેવાના જ. એને લઈ હુઠવાદ રાખવા તીક નથી. એને અંગે વિરાધ ન કરીએ. ૪૨

[ જુદા જુદા ધર્મોમાં દેશ, કાળ, પરિસ્થિતિ તથા સંસ્કારને લીધે ક્રિયાકાંડની પ્રણાલી ભિન્ન-ભિન્ન હાય એ સ્વાભાવિક છે. અને એમાં કંઇ અજીગતું પણ નથી.]

#### 黛

Different systems of religion have undoubtedly different observances and rituals, and such differences will always remain. This is a thing which is not to be wondered at. Obstinacy in regard to the prectice of any of them alone is unreasonable and improper. So we should not quarrel with the differing rituals practised by others. 42

[ The styles of rituals naturally differ among different religions owing to the differences of country, time, situations and culture. ]





(83)

ग्गवत्स्तवनं स्वाहोगर्हणा शुभभावना । यत्र सन्ति किया कापि सती सास्महिता भवेत् ॥



\* જેમાં ભગવત્સ્તવન હેત્ય, પાતાનાં પાપાની નિંદા હાય અને શુભ (આત્મકલ્યાણકારી) ભાવના હાય તે કાેઇ પણ પવિત્ર ક્રિયા આત્માને હિતાવહ જ છે. ૪૩



Any religious pure rites which contain in themselves, praise of God, disdain towards one's own sins and high thinking, pure reflections or good ideas of doing good, always prove beneficial to a man. 43



#### दशम-प्रकाशः



(88)

पापप्रक्षालनं चेतःशोधो गुणविकासनम् । अयं हि वास्तवो धर्मः, किया तत्रास्ति साधनम् ।।

### ×

\* પાપનું પ્રક્ષાલન, ચિત્તનું શાેધન અને ગુણાનું વિકાસન એ જ વસ્તુતઃ ધર્મ છે, અને ક્રિયા તેમાં સાધનભૂત છે. (એટલે આ સાચા ધર્મ તરફ જે કાેઇ ક્રિયા લઇ જાય તે કલ્યાણકારક છે.) ૪૪



\* Dnarma consists in the cleansing of sins, purification of heart and expansion of merits. Religious rites are merely means to this end. So whatever be the style of rituals, if they lead to true Dharma, they are beneficial. 44





(४५)

इत्थं कियासु साघ्ये च जीवनस्यामछीकृतौ। विवेककरणं सम्यग्दर्शनं सम्मतं सताम्।।



# અામ, જીવનતું નિર્માલીકરણ એ સાધ્ય અને એતું સાધન ક્રિયા એમ એ બે વચ્ચેના સાધ્ય અને સાધનરૂપે વિવેક કરવા એ સમ્યગ્દર્શન છે. ૪૫



\* Thus, to make life good and pure is the end and the religious rites are the means to the end. Proper discrimination in regard to these two i.e. the end and the means, constitutes what is called Samyag Darshana (right understanding). 45



#### दशम-प्रकाशः



(४६)

न निष्क्रियः कश्चन देहघारी न नः क्रिया स्वापरबाधिका स्यात्। सेवारिमका वा भजनारिमका वा विशुद्धित्ता कुशलावहा स्यात्।।

### ×

\* કાઈ પ્રાણી નિષ્કિય હાતા નથી. પણ મુદ્દાની વાત એ કે આપણી ક્રિયા પાતાને કે અન્યને અહિતકર ન થવી જોઇએ. ક્રિયા સેવારૂપ હાય કે ભજનરૂપ હાય, જો એની પાછળ ચિત્તવૃત્તિ વિશુદ્ધ હાય તા કલ્યાણકારક અને છે. ૪૬

### 菜

\* Any one can never be actionless. But it is to be borne in mind that no action of ours should be injurious to one's or another's good. Actions either of service or of worship, if endowed with mental purity, become auspicious. 46





(89)

मनो वचश्चाचरितं निरन्तरं पिवत्रतावाहि यदा भविष्यति। तदा यथार्थं भिवतोन्नतो जनः कृतार्थंजन्मा परमप्रसादभाक्।।

## 粱

\* માણુસનાં મન, વચન અને આચરણ જ્યારે નિરન્તર પવિત્રતાને ધારણ કરતાં થશે ત્યારે એની સાચી ઉન્નતિ થશે, એના જન્મ કૃતાર્થ થશે, અને એ અખંડ પ્રસન્નતાને વરશે. ૪૭



\* When a person's mind, speech and actions will be rendered ceaselessly stainless, he will be really elevated and of the successful birth as well as of great cheerfulness. 47



# एकादश-प्रकाशः

अन्तःस्वास्थ्यम् CHAPTER II Inner Serenity



(१)

जलबुद्बुदवत् सर्वः प्रपञ्चोऽयं विनश्वरः। तत्र सम्मुद्ध सन्मागं कदाचिन्मा स्म विस्मरः।।



 ઋા અધા ભૌતિક વિસ્તાર પાણીના પરપાટાની જેમ નાશવાન્ છે. એમાં માહિત થઇ સન્માર્ગ (કલ્યાણુ સાધનમાર્ગ)ને ભૂલી ન જા. ૧



\* All this worldly expansion is transitory like the bubbles of water. Be not infatuated towards it and never forget to follow the righteous path. 1





(2-3-8)

माभिलाषीः किमप्यन्यदीश्वरुस्य कृपां विना । सा तत्प्रसादनात् तच्च नूनमात्मप्रसादनम् ।।

आत्मप्रसादनं नाम विशुद्धीकृतिराहमनः । सा च सम्पद्यते रागद्वेषयोः परिहारतः ।।

इत्थं स पूर्णंनैर्मल्ये निरभ्ररवितोऽधिकम् । अनन्तशक्त्याविभवाद् दीप्यतेऽनन्ततेजसा ।।

(त्रिभिविशेषकम्)







\* ઇધરની કૃપા વિના ખીજું કંઈ તું ન ચાહે. એની કૃપા એના આરાધનથી પ્રાપ્ત થાય છે. એનું આરાધન એટલે આત્માનું આરાધન. (આત્માનું આરાધન અર્થાત્ પ્રસાદન એ જ ઇધરનું પ્રસાદન છે. આત્માની પ્રસન્નતા એ જ ઇધરની પ્રસન્નતા.) આત્માનું આરાધન અથવા પ્રસાદન એના વિશુદ્ધીકરણમાં છે. એનું વિશુદ્ધીકરણ એટલે રાગદ્વેષના મળાને દ્વર કરવા. આમ આત્મા પૂર્ણ નિર્મળ થતાં એની અનંત શક્તિએ પ્રગટ થવાથી એ પોતાના અનંત તેજથી પ્રકાશમાન થાય છે. વાદળ વગરના સૂર્ય કરતાં ક્યાંય વધારે. ૨-3-૪





\* Long for nothing but God's grace which is obtained by the propitiation of Him. His propitiation is nothing else but the propitiation of the self, which really consists in purifying the soul. The purification of the soul is achieved by the removal of attachment and aversion.

Thus, the soul being completely purified, Its infinite powers are manifested and it shines out in its infinite splendour intensely more brilliantly than the cloudless sun. 2-3-4





(4)

निःस्पृहस्य सुवृत्तस्य स्वाघ्यायरसिकस्य च । लोकादरेण किं कार्यं श्रेयोविध्नात्मको हि सः ।।

### $\mathbf{X}$

\* નિઃસ્પૃહ, સદાચરણી અને સ્વાધ્યાયરસિક એવાને લાકાદરનું શું કામ ? કેમ કે કલ્યાણસાધનામાં એ બાધારૂપ થઇ પડે એવું અને છે. પ

### ×

\* Of what use is honour from the people to him who is indifferent to worldly attachment, well-conducred and devoted to sacred study? On the contrary, it may probably be an obstacle to the practice of spiritual welfare. 5





## (६)

न ते यद्यादरो लोकात् तदा खिद्यस्य मा हृदि । सत्यथेन भजन्नीशं सुज्ञस्तुच्छमवैति तम् ।।

## ×

\* લાકા તરકથી આદર તને જો ત મળતા હાય તા એથી મનમાં ખેદ ન કર. કેમકે સન્માર્ગ દ્વારા ઇશ્વરને ઉપાસનાર સુજ્ઞ જન સન્માર્ગ વિહારરૂપ ઇશ્વરભક્તિના આનંદમાં રમમાણ હાઇ લાકસન્માનને તુચ્છ ગણે છે. દ



\* Do not sorrow if you do not get honour from the people. He who follows the auspicious path of rectitude, being really davoted to God-being immersed in the joy of devotion to God, considers such an honour as trifling. 6



#### एकदिश-प्रकाशः



(७)

ब्रूह्मल्पं कुरु चानल्पं भव सौम्यश्च सात्विकः । स्वप्रशंसामकुर्वाणः प्रशस्यो भव कर्मणा ।।



શેાડું બાેલ અને ઘણું કર. સૌમ્ય તથા સાત્ત્વિક
 ખન, અને આત્મપ્રશંસા નહિ કરતાં કાર્યથી પ્રશંસનીય
 થા. ૭



 Speak less and do more. Be gentle as well as virtuous. And abandoning self-praise be praiseworthy by work.





(2)

मा विकारविचाराणां विवशीभूः कदाचन । अधःपाति तमस्ते हि, सद्विचारः सुधाऽऽत्मनः ।।



\* વિકારના વિચારાને વશ થા માં. એવા વિચારા નીચ પાડનારું તમસ્ છે. સદ્વિચાર એ જ આત્માનું અમૃત છે. ૮



Be not subject to alluring or seductive thoughts which is such a darkness as hurls one down. Good thought is, indeed, the nectar of the soul. 8



#### एकादश-प्रकाशः



(9)

अज्ञा येन शरीरेण कर्म कुर्वन्ति पातकम् । सुज्ञास्तेन शरीरेण कुर्वन्ति कुशलावहम्।।



\* અજ્ઞાની જે શ**રી**રવડે પાયકર્મ કરે છે તે શરીર વડે સુજ્ઞ જન કલ્યાણકારી કર્મ કરે છે. ૯



\* The ignorant utilize their bodies in committing sinful acts, whereas the wise use their bodies in performing auspicious acts, 9





(१०)

विवेकशालिनो देहं बलवद् धर्मसाघनम् । निर्विवेकिधयो देहं बलवत् पापसाधनम् ।।

## X

 વિવેકીને માટે એનું શરીર ધર્મનું સળળ સાધન
 છે, જ્યારે અજ્ઞાનીને માટે એનું શરીર પાપનું સબળ સાધન છે. ૧૦

### X

\* A wise person's body serve's for him as a strong instrument for performing Dharma, while an unwise person's body serves for him as a strong instrument for committing sinful acts. 10



#### एकादय-प्रकाश:



(११)

देवालयं इमशानं वा स्वदेहं कर्तुं महंसि— । देवो भूत्वा शुभैः कार्यैः, पतित्वा वा कुकर्मसु ।।

### ×

# તારા શરીરને તું દેવાલય ખનાવી શકે છે–સત્કાર્યો દ્વારા દેવ ખનીને, અથવા શ્મશાન ખનાવી શકે છે– કુકર્મામાં ગરક રહીને. ૧૧

## 菜

• It is at your disposal to make your body as a temple deifying your self through good and righteous actions, or as the cemetery by indulging in bad actions. 11





## (१२-१३)

सम्यक्तानं हि कल्याणसिद्धेराद्यास्ति भूमिका । अद्य प्रमाद्यपि ज्ञानी श्वोऽवश्यं जागरिष्यति ।। जागरित्वा च तेजस्विवीर्येणोत्थास्यते महान । भविताऽलं च मोहाय विश्वलुण्टाक-रक्षसे ।। (युगम्)

## X

# સમ્યક્ જ્ઞાન એ જ કલ્યાણુસિ હિની આઘ ભૂમિકા છે. જ્ઞાની આજ પ્રમાદી હશે તો કાલે જાગવાના જ, અને જાગીને એ મહાત્મા પાતાના પ્રબળ વીર્ય સાથે સ્ટ્રેજ થશે અને, જગતના માટામાં માટા ડાકુ, માટામાં માટા રાક્ષસ જે માહ-તેના સામના કરશે અને તેને પરાસ્ત કરશે ૧૨–૧૩



#### एकादश-प्रकाशः



Right knowledge is the first foundation of welfare. A person having right knowledge, even if he is indolent today, will surely awake tomorrow, and being awakened, that great soul will rise up putting forth his powerful energy, and will resist and defy Moha (infatuation or delusion) which is the greatest dacoit and the greatest demon in the world, and will be able to overcome it. 12-13





## (१४)

अल्पबाह्यतपा बाऽपि स्तोकबाह्यिकयोऽपि वा । ज्ञानालोकविहारी सन्नात्मक्षेमाय कल्पते ।।



\* જ્ઞાનવિદ્વારી સજ્જન એનાં બાહ્ય તપ અને બાહ્ય ક્રિયા અલ્પ હેાય તા યે પાતાના નિર્મલ જ્ઞાનથી પવિત્રિત જીવનયાત્રાના ખળે આત્મકલ્યાણની પૂર્ણ સિદ્ધિએ પહેાંચે છે. ૧૪



\* A good man who is guided in his movements by the light of knowledge, even though his performing external austerities and observing external religious rites, are little, attains (in corse of time) perfect welfare of the Atman. 14



#### एकादश-प्रकाशः



(१५)

परमेशात्म सस्यस्यानुभूतिरुपजायते । विवेकात् परमाच्शास्त्रात् सर्वकल्याणमन्दिरम् ॥



\* વિવેક એ પરમ શાસ્ત્ર છે, એના આશ્રયથી પરમેં ધર-રૂપ પરમ સત્યની અનુબૂતિ થાય છે, જે સર્વ કલ્યાણનું મહામન્દિર છે. ૧૫



\* Viveka (Discrimination) is the best Shastra (scripture), by resorting to which, the highest reality in the form of the supreme Soul is realized. This realization is the abode of absolute welfare. 15





(१६)

अन्तर्दशः सच्चरितोज्ज्वलस्य

विरक्तिभाजो जगतइच बन्घोः।

आनन्दिनो ज्ञानसुधावगाह-

इहैव मोक्षः समतारतस्य ॥

## 汝

\* જે અન્તર્દેષ્ટિ, સચ્ચરિત, વિરક્તિસમ્પન્ન તથા વિશ્વબન્ધુ છે અને જે પવિત્ર જ્ઞાનામૃતના અવગાહનમાં આનન્દ્ર માણે છે, તેમ જ સમતામાં રમમાણ રહે છે એને અહીં જ માેક્ષ છે. ૧૬

### X

\* His Emancipation is just here-in this very visible life of his who is with the inner eye turned inwards, who is right-conducted. whose mind is averse to the worldly delusive atmosphere, who is a friend of the world, who takes delight in the immersion in the nectar-like knowledge and who remains engrossed in equalimity. 16



# द्वाद्श-प्रकाशः

सन्वोत्कर्षः CHAPTER 12 Elevation of Mind



(१) अनादिश्चेतनस्यायं दुःखपूर्णो भवभ्रमः। रागद्वेषादिसंक्लेशसमा श्लेषसमृद्भवः।।

### $\nabla$

ચેતન(આત્મા)નું આ દુઃખપૃર્ણું ભવભ્રમણ અનાદિ-કાળથી ચાલી રહ્યું છે, જે તેના રાગદ્દેષ આદિ કલેશાને આલારી છે. ૧

### $\mathbf{X}$

This miserable wandering of the phenomenal soul in the transmigratory cycle is carried on from beginningless time. This wandering of it, is owing to its embracing passions-attachment, aversion and others





(२)

रागद्वेषादयो दोषा अस्माकं वास्तवा द्विष:।
तान् निहन्ति महान् वीर: स एव पूरूषोत्तमः।।



\* રાગ, દ્વેષ વગેરે દોષો આપણા ખરા દુશ્મનો છે. એમને મહાન્ વીરજ નષ્ટ કરી શકે છે, અને એ જ ઉત્તમાત્તમ પુરુષ છે. ર



 Passions like attachment, aversion and others are our real enemies. Them a great hero destroys.
 And he alone is really a great or supreme man.



#### द्वादश-प्रकाशः



(3)

ईदृगेव महानात्मा बिभ्राणः पौरुषं परम्। कल्याणमूर्तिः प्रभवेद् विश्वकल्याणकर्मणे।।



\* આવા પ્રબળ પૌરુષશાલી અને કલ્યાણમૂર્તિ મહાન્ આત્મા જ વિશ્વકલ્યાણનું મહત્ કાર્ય કરવા સમય છે.



\* Only such a great man who possesses great heroism and who is leading a highly auspicious life, is capable of doing good to the universe. 3





सर्वेणापि मनुष्येण साधुना गृहिणाऽथवा । रागद्वेषतनूकारे यतितन्यं सुखैषिणा।।



 સાધુ હોય કે ગૃહસ્ય અધાએ રાગ-દ્રેષને પાતળા પાડવા પ્રયત્નશીલ થવું ઘટે. કેમકે સુખની પ્રાપ્તિ
 એમાં જ રહેલી છે. ૪



\* Every person whether he be a monk or a householder, should strive to thin his illusory attachment and hatred, if he wishes to be happy. 4



#### द्वादश-प्रकाशः



(4)

मेत्रीप्रमोदकारूण्यमाध्यस्थ्यगुणभूषितः । सच्चेताः सच्चरित्रश्च गृहस्थोऽपि विशुध्यति ।।



\* મૈત્રી, પ્રમાેદ, કારુણ્ય અને માધ્યસ્થ્યના ગુણે<mark>ાથી</mark> ભૂષિત, તેમ જ શુભમના તથા સચ્ચરિત ગૃહસ્થ પણ આત્માની વિશુદ્ધ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. પ



\* Even a house-holder being endowed with firendship, reverence for any person's virtue, compassion and indifference or impartiality-माध्यस्थ्य, and being pious-minded as well as well-conducted, can attain the purified state of the Self. 5





( ६ )

उपस्थिता वै विषया भवन्तीन्द्रियगोचराः। किन्तु तत्र भजेत् साम्यं रागद्वेषविवर्जनात्।।



\* રૂપ આદિ વિષયા આપણી પાસે ઉપસ્થિત થાય ત્યારે ઇન્દ્રિયગાંચર થયા વગર રહે જ નહિ, પણ ત્યારે ધીર મનુષ્ય તેમાં રાગ-દ્વેષ કરે નહિ અને સામ્યને ધારણ કરે. ૬



\* Objects of senses certainly become perceptible to our senses when they are in the presence of ours. But being unaffected by attachment to and hatred against those objects, one should keep equanimous attitude to them. 6



#### द्वादश-प्रकाशः



(७) प्रलोभकेभ्यस्स्वर्षेभ्यो दूरे तिष्ठेत् सजागरः । कुर्वन्त्याशु मनोम्लानि चञ्चलानीन्द्रियाणि हि ।।



\* સુત્ર માથુસે જાગત્ રહી લલચાવનારા **વિષયાથી** દ્વર જ રહેવું, કેમકે ઇન્દ્રિયા એવી ચંચળ છે કે મનને તત્કાળ બગાડી મૂકે છે. હ



\* Being watchful one should remain far away from seductive objects, because the organs of sense are fickle and defile the mind at once. 7





(८)

सर्वषां विदितं सम्यक् कीदृशं चित्तचापलम् । विहरेत् कुशलेच्छुस्तन्निरपायासु भूमिषु ॥



ચિત્ત કેવું ચંચળ છે એ બધાને વિદિત છે. માટે કુશલની કામનાવાળાએ વિદ્ય વગરનાં (કુશલખાધક ન થાય તેવાં) સ્થાનામાં વિહસ્વાનું લક્ષમાં રાખવું ઘટે.



• All know well how fickle the mind is. So a person desirous of his good, should move in such piaces as are free from evil. 8



#### द्वादश-प्रकाशः



(3)

लोभक-क्षोभकाणां चेत् सयोगः स्यादुपस्थितः। तदा वैर्येण रक्षेत् स्वं सत्त्वस्येदं परीक्षणम्।।

# ₩.

\* લેાબક કે ક્ષાભક વિષયાના સંયાગ ઉપસ્થિત થાય ત્યારે અડગ ઘૈય'થી પાતાનું રક્ષણ કરવું. સત્ત્વની કસાડી એવા જ વખતે થાય છે. ૯

#### $\mathbf{X}$

\* When an occasion tempting or ruffling, happens to come, a person should protect himself with courage This is the test of his manliness. 9





(१०)

स एव धीरो बलवान् स एव स एव विद्वान् स पुनर्महात्मा। निजेन्द्रियाणामुपरि प्रभुत्वं संस्थापितं येन मनोजयेन।।



\* તે જ ધીર છે, તે જ અલવાન છે, તે જ વિદ્વાન છે અને તે જ મહાન આત્મા છે, જેણે પાતાના મનના વિજય સાધીને પાતાની ઇન્દ્રિયા પર પાતાનું પ્રભુત્વ સ્થાપિત કર્શું છે. ૧૦



\* He alone is courageous, he alone is vigorous, he alone is learned and he alone is a saint who has got mastery over his senses by subduing his mind. 10



# त्रयोददाः प्रकादाः

भोत्साहनम् CHAPTER 13 Encouragement



(१-२)

अल्पसामर्थ्यभाक् सर्वः सर्वौ दुःखेन चावृतः। को हनिष्यति ते दूःखमन्तरेण स्वपौरुषम्॥ तस्माद् दुःखनिरासाय योग्योपायाञ्श्रयन्नपि। धर्मोपासी सदैव स्या लोकोत्तरवलो हि सः।।

# ×

- ∗ અધા પરિમિત સામર્થ્યવાળા છે અને હઃખના ૄક્ષ≯બન્ધથી ઘેરાય**લા છે. તારું હુઃખ** તારા પાતાના ૄપુરુષાર્થ વગર બીજો કોણુ હુણુશે કે
- ં⊭ માટે દુઃખના નિવારહ્યુ માટે ચાેગ્ય ઉપાય લેવા ઃક્ષાથે ધર્મપરાક્ષણ રહેવું જોઇએ. કેમકે ધર્મનું બળ ચ્ચે લાેકાત્તર બળ છે. ૨





- \* All are of iittle power and overcome with miseries. Who else will destroy your agonies, except your own endeavour? 1
- \* So, taking befitting remedies or means to remove agonies, you should also have recourse to Dharma at the same time. For it is of the highest power. 2

[ Dharma which really means purity of character, is always to be practised in life. To be good and virtuous is our natural duty and other than this there is no way to lead to pure and perfect happiness.]



#### त्रयोदश-प्रकाशः



(३-४-५)

यदि दूरीकृतोऽसि त्वं यद्वां प्राप्तोऽसि दुर्दशाम्।
हास्यास्पदं वा जातोऽसि मा दुःखी भूस्तथापि भोः!।।
भूयो भव कटीबद्धः परिहत्य निराशताम्।
धैर्यमाधाय सोत्साहं भव यत्नपरः पुनः।।
निश्चितो भव हे भद्र! तवान्ते विजयोऽस्ति हि।
वृथा नात्रागतोऽसि त्वं किन्त्वभ्युदयकर्मणे॥

# X

- \* જો તને દ્વર કરી દેવામાં આવ્યા હાય કે તું ફેંકાઇ ગયા હાય, તું જો દુર્દશામાં પટકાઇ પડ્યો હાય અથવા તું જો હાસ્યપાત્ર (કે નિન્દાપાત્ર) બન્યા હાય, તા પણ તું દુઃખી થા માં. ૩
- 🜞 નિરાશ ન થતાં ફરી કમર કસ અને ઘૈર્ય ધારણ ુકરી ઉત્સાહભેર આગળ વધ. ૪
  - \* અન્તે તારા વિજય છે એ નક્કી સમજ. અહીં તું ફાેગટ આવ્યા નથી, પણ ઊંચે ચડવા–અભ્યુદયના માર્ગોના પ્રવાસી થવા આવ્યા છે. પ





- \* If you are badly dismissed, if you have come into a miserable condition, or if you have been an object of ridicule (or censure), nevertheless do not be grieved. 3
- Again gird up your loins having discarded your hopelessness and being courageous try zealously ( renew your efforts in the direction of elevation ).

4

Be sure of your victory, oh good one! You have come here not aimlessly, but your coming here is with the object of performing good, grand deeds, and thus to be really prosperous. 5



#### त्रयोदश-प्रकाशः



(६-७)

पतितोऽपि समुत्थामहत्येवात्मशक्तितः । दुःखितः सुखितां प्राप्तुं शक्नोत्येवात्मदृष्टितः ।। अधर्मी भवितुं धर्मी क्षम एवात्मयोगतः । आसाद्य सम्यक् चारित्रं सर्वोऽभ्यूदयमश्रुते ।।



\* પડેલા પણ માત્મશક્તિના અળે પાછા ઊલાે થઇ શકે છે. દુઃખી પણ આત્મદેષ્ટિને જગાવી સુખી થઇ શકે છે. અધની પણ આત્મભાન થતાં ધર્માચરણી બની શકે છે. કાઇ પણ માણસ સમ્યક્ ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરી પૂર્ણ કલ્યાણ સાધી શકે છે, સુખના ઉચ્ચતમ શિખરે પહેાંચી શકે છે. է-૭





\* Even a degraded person can again rise by his spiritual power. Even an unhappy person can be happy by his self-vision. Even a sinful person can be pious or righteous by his following the spirtual path. Every person is entitled to secure real elevation and perfect happiness by endowing himself with right conduct. 6-7





# (2)

निर्धनोऽिप धनाढ्योऽस्ति यस्यास्ति हृदयं धनि । धनाढयोऽिप दरिद्रोऽस्ति दरिद्रो हृदयेन यः।।



\* જેનું હૃદય ધનાહ્ય છે તે નિર્ધાન છતાં ધનાહ્ય છે; અને જેનું હૃદય દરિદ્ર છે તે ધનાહ્ય છતાં દરિદ્ર છે.



\* He whose heart is rich, is rich, even though he be poor, and he whose heart is poor, is poor, even though he be rich. 8





(9)

धनहीनोऽपि सुख्यस्ति सम्यग्बोधे चकासति । धनवानपि दुःख्यस्ति सम्यग्बोधेऽचकासति ।।



\* ધન વગરના પશુ સુખી છે-જો એના ચિત્તમાં સમ્યગ્રેબાધ પ્રકાશે છે; અને ધનાહ્ય પણ દુઃખી છે-જો એ સમ્યગ્રેબાધ પામ્યા નથી. ૯



 Right knowledge being shining even an indigent person is happy, otherwise even a rich person is miserable.





हस्त एवास्ति सिद्धिस्ते, आत्मश्रद्घां पुषाण भोः !। अनन्तराक्तिस्त्वमसि स्फारय स्फारपौरुषम् ।।

# X

\* સિદ્ધિ તારી હથેળીમાં છે, આત્મશ્રદ્ધાને ઉત્તેજિત કર. તું અનન્ત શક્તિના ધણી છે, તારા મહાન્ પુરુષાર્થને ફારવ. ૧૦

# 英

\* Accomplishment is at your disposal. Maintain your self-confidence. You are possessed of infinite power. Expand your high prowess. 10





(११)

तव मित्रं त्वमेवासि कि तदन्वेषसे बहि: ?। आत्मशक्त्या स्वयं साध्य त्वयेव कुशलं निजम्॥



# તારા મિત્ર તું જ છે. બહાર મિત્રને શું શાધે છે? તારું કલ્યાણ—ઓત્મબળ ફારવીને–તારે પાત જ સાધ-લાનું છે. ૧૧

#### Ø

\* You alone are your friend. Why do you seek a friend outside? Your welfare is to be achieved by you alone through your spiritual power. 11





(१२)

अन्याग्रतो दु:खनिवेदनेन

न भाविनी तेऽभिमतार्थसिद्धः।

स्वदुर्बलत्वं प्रकटं ततः स्यात्,

सम्पद्यते सा निजयौरुषेण ।।



\* ખીજાની આગળ દુઃખ રડવાથી તારું કંઇ વળવાનું નથી. એથી તાે ઉલડું, તારું દીર્બલ્ય જાહેર થશે. ઇપ્રસિદ્ધિ સાંપડે છે પાતાના પોરુષ પર. ૧૨



\* You lament your troubles of difficulties before others, but thereby your desired object will not be accomplished, on the contrary, your weakness will be disclosed. Desired objects would be accomplished by one's own well-directed efforts, 12





(१३)

न कोऽपिवा नेता नारकं न वा दिवं न कोऽपि वा मोचियता भवावटात्। स्वकर्मणाऽऽत्मा लभते सुखासुख

स्वपौरुषाद् धाम च पारमेश्वरम्।।



\* નથી કાઇ નરકમાં લઇ જનાર કે નથી કાઇ સ્વર્ગ આપનાર, તેમ જ નથી કાઇ પ્રાણીને ભવચક-માંથી છૂટા કરનાર. પ્રાણી પાતાના જ કમેથી શુલ—અશુલ ગતિ યા સુખ—દુ:ખ પામે છે, અને પાતાનું જ પ્રખર આત્મળળ ફારવીને પારમેશ્વરી સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરે છે. ૧૩

#### ×

\* There is none to lead us to hell or to heaven, and none to emancipate us from the cycle of rebirths. It is because of one's acts alone that one goes to varying birth-places good or bad and gets happiness or misery; and one attains Godship (the final emancipation) only through one's own (spiritual) efforts of the best kind. 13



# चतुर्द्शः प्रकाशः

मङ्गलचर्या CHAPTER 14

Way to Auspiciousness



(१)

देवेभ्योऽपि महान् देवो यतो भवितुमहंसि । पशुतोऽप्यधमीभूय नृदेहे तत्र वतसे ! ।।



\* જે આ મનુષ્ય શરીરથી તું દેવ કરતાં પણ માેઠો દેવ બની શકે છે તે શરીરથી તું જાનવર કરતાં ય ભુંડા જાનવર બની રહ્યો છે! અફસાસ! ૧

#### X

\* Through this human body by means of which you are entitled to be a god-superior to gods, alas, you become worse than the beast! 1





(२)

श्रीमतः संयमाढघःवमात्मसामर्थ्यमुःकटम् । असंयमित्वं निःस्वस्य दौर्भाग्यं करुणास्पदम् ॥



\* શ્રીમાન્તું સંયમશાલીપણું એ જળરું આત્મબળ છે; અને દરિદ્રતું અસંયમીપણું એ ક્યાપાત્ર દૌર્ભાગ્ય છે. ૨



\* It is a great spiritual power to be possessed of self-restraint on the part of a rich man; and it is a piteous ill-luck to deviate from self-restraint on the part of an indigent man. 2





(3-8-4)

'प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते '। इति प्रवृत्तिभविति ध्येयकामनयान्विता।। ध्येयं कल्याणरूपं स्यात् कार्येषु महतां खलु। तत्कामनाप्रयुक्तास्ते प्रवृत्तिं कुर्वते सतीम्।। प्रवृत्तौ सकलायां च भवेन्मुदपि सात्विकी। निष्फलायां तु खेदेन तेषां नावियते मनः।।





- 'પ્રયાજનના ઉદ્દેશ વગર મન્દ માણુસ પણ પ્રવૃત્તિ કરતા નથી 'એ પ્રસિદ્ધ ઉક્તિ અનુસાર સમજી શકાય છે કે કાઈ પણ પ્રવૃત્તિ સાથે ધ્યેયના કામના જોડાયલી હાય છે.
- \* મહાત્માએ નાં કાર્ય પણ ધ્યેય સાથે સમ્ખન્ધ રાખતાં હાય છે, પણ તેમનું ધ્યેય કલ્યાણરૂપ હાય છે; અને કલ્યાણરૂપ ધ્યેયની કામનાથી પ્રેરાયેલા તેઓ તે માટે જે પ્રવૃત્તિ આચરતા હ્યાય છે તે સત્પ્રવૃત્તિ જ હાય છે. ૪
- પ્રવૃત્તિ સફલ થતાં તેમના હૃદયમાં આનેન્દ પણ થાય છે, પણ તે આનન્દ સાત્વિક આનન્દ હાય છે.
   પરન્તુ પ્રવૃત્તિ નિષ્ફળ જતાં તેમના હૃદયને ખેદ સ્પર્શતા નથી. પ





- \* 'Even a dull-witted man does no action to no purpose.' According to this maxim, it is clear that every business is with intention to effect some object. 3
- \* Even the business of high-souled men is with an object, but that object is, certainly, good and noble, and actuated by intention to effect such an object, they perform purely noble effort for it. 4
- \* Effort being successful, even in their heart, arises a joy, of course, Sattvika (auspicious), but it being fruitless, no dejection can room in their heart, 5





(६)

अनन्तानन्दसामर्थं पश्यामो नात्मवैभवम् । अतो वयं दरिद्राः स्मो महैश्वयंघरा अपि ।।



\* આત્માના વૈભવ જે અનન્ત આનન્દરૂપ અને અનન્ત સામચ્ય રૂપ છે, તેની આપણુને જાણુ નથી. (તે બાબતના વિચાર સરખા પણ આપણા દિલમાં ઉદ્દુલવતા નથી.) આ આપણી કંગાલિયત છે. મહાન્ એશ્વર્યના ધણી પણુ આ ટાઇપના હાય તા કંગાલ છે.



• We do not observe the magnificence of Self consisting in Infinite delight and infinite power, hence we are poor, nay, even he is poor who possesses the great supremacy, if he is such. 6





(७)

यत्र तत्र भ्रमामश्च तुच्छेच्छापूरणाकुला:।
नहि पूर्यत आका ४ था, दैन्यदु:खंतु वर्षते।।



★ તુચ્છ ઇચ્છાએ ને પૂરી કરવા આપણે વ્યાકુલ ખની
 ★યાં-ત્યાં ભમીએ છીએ, પણ આકાંક્ષા પૂરી ઘતી નથી,
 ➡ને દીનતા વધ્યે જાય છે, દુ:ખ વધ્યે જાય છે. ૭



 We wander here and there, being anxious to satisfy trifling desires, but those desires are not fulfilled, and our poverty and troubles do on increasing.





(८)

इच्छान्दोलनमूलानि दु:खानि वृजिनानि च। शूरोऽपि कातरोऽनेन विद्वानिप च बालिशः।।

#### ×

# બધાં દુઃખા અને પાપાતું મૂળ ઇચ્છાના ઉત્પાત છે. શૂરા માણસ પણ કાયર બને છે અને વિદ્વાન્ પણ બાલિશ બને છે-એ ઉત્પાતમાં કસાઇને. ૮

# ₩.

\* The source of all miseries and all sins is the storm of desire whereby even a wartlor becomes cowardly and a learned man foolish. 8





# (9)

इच्छाब्याकुलितस्वान्ता महान्तोऽपि हि दुःखिताः। श्रमप्रतिष्ठः सन्तोषी निश्चिन्तः परमः सुखी।।

#### X

\* જેમનાં મન ઇચ્છાના વાવાઝોડે ઘૂમતાં છે તે માટા માણસા ઉપરથી વૈભવશાલીપણાને લીધે સુખી દેખાવા છતાં દુઃખી છે, જ્યારે શ્રમનિષ્ઠ સંતાપી મનુષ્ય નિશ્ચિન્ત અને સુખી છે. હ

#### X

\* Those who are agitated by the intensity of desire, are unhappy however great they are, while he who is devoted to labour and contented, is free from anxiety and very happy. 9





(80)

इच्छास्वाम्यं महाशक्तिमंहाश्च विजयस्ततः। निर्लेपरूपा कल्याणी भवतीच्छा महारमनाम्।।

## ×

\* પાતાની ઈચ્છા પર સ્વામિત્વ હોવું એ માટી શક્તિ છે, અને એ માટા વિજય છે. મહાત્માએાની ઈચ્છા નિલે પ અને કેવલ કલ્યાણરૂપ હોય છે. ૧૦

#### X

F Getting mastery over desire is a great power where-by is achieved a great victory. High-souled men have wishes such as are free from illusory attachment and merely auspicious. 10





(११)

इच्छान्दोलननिर्मु क्त आत्मदर्शनऋद्धिमान् । अन्तः शान्तिस्खाढयोऽत्र मुक्तः जीवति जीवनम् ।।



\* જે ઇચ્છાના આન્દોલનથી નિર્મુક્ત છે અને આત્મ-દર્શનની સમૃદ્ધિથી ભરપૂર છે તે—અન્તઃશાન્તિના સુખના ધણી અહીં જ (આ દેહે જ) મુક્ત જીવન જીવે છે. ૧૧



• He who is free from the swing of desire, rich in Self-realization and abounding in happiness of internal tranquillity, is living an emancipated life just here-just in this embodied state. 11





(१२-१३-१४-१५-१६)

निजपुण्यानुमारेण लाभः सम्पद्यते नृणाम्।
भवन्ति दुर्लभा लाभाः संकुचन्पुण्यसम्पदाम्।।
अपूर्तावभिवाञ्छानां जनो ग्लायति, शोचित।
जनानननुकूलांश्च प्रति कुष्यिति, रुष्यिति।।
किंतु स्वपुण्यमाद्यं संयदि सम्यग् विचिन्तयेत्।
सदा व्याकुलितो न स्याच्छान्तिं धर्तुं च शक्नुयात्।।
अधिकायोद्यतेनापि निजे तोष्टव्यमल्पके।
परन्त्वधिकलाभार्यं नात्मा पात्यः कदाचन।।
नेतुं च भाग्यमुक्कषं भवेत् सत्कर्मतत्परः।
एवं हि सूधियः सम्यगुन्नतिं प्राप्तूमीशते।।





- મેાતાના પુલ્ય અનુસારે માલ્યુસને લાભ પ્રાપ્ત થાય
   છે. પુલ્યહીન માણુસાને લાલની સુલભતા એાછી રહે
   ૧૨
- # ઇચ્છાની પૃતિ ન થતાં માણસતું મન વિષાદમાં
   પડે છે, અને જેઓ પાતાને અતુકૂળ થતા ન હાય તેમના પર તે ગુસ્સે થાય છે. ૧૩
- \* પરન્તુ માણસ પાતાની પુષ્યની નબળાઈ પર જે ખરાબર ધ્યાન આપે તો તે વ્યાકુળતાને વશ થાય નહિ અને શાન્તિને ધારણ કરવા સમર્થ થાય. ૧૪
- \* માણુસ પાતાની જરૂરીઆતને અનુરૂપ વિશેષ મેળવવા ઉદ્યમશીલ થાય એ યાગ્ય જ છે, કિન્તુ એ માટે ઉદ્યમ કરતા જવા સાથે અન્તઃકરણુમાં સન્તાષનું ખળ કેળવવું ખરેખર હિતાવહ છે. પણ અધિક મેળવવા માટે પાતાના આત્માને નીચે ન પાડવા જોઇએ. ૧૫
- અને પાતાના ભાગ્યને સુધારવા માટે માણુસે સત્કર્મપરાયજ્ઞ થવું ઘટે, અર્થાત સદ્દગુણી થવારૂપ ધર્મમાં રત થવું ઘટે. એ સાર્વભીમ ધર્મસિદ્ધાન્તના માર્ગે જ સુજ્ઞ જન પ્રશસ્ત ઉન્નતિના પથ પર ગતિમાન થઈ શકે છે 1 દ





- Men get gains according their merits. To those who are luckless, gains are difficult to be attained,
   12
- Desires not being fulfilled, a person grieves or laments, and gets angry with those who are not favourable or are averse to him. 13
- \* But if he ponders over his ill-luck, he would not be melancholy and would be able to hold his mental quietude. 14
- It is proper for a man to be diligent to gain more if it is necessary, but he should also learn to be satisfied in his present condition of poverty and should never do such an action as hurls him down 15
- \* And in order to improve one's fate it is necessary for one to be devoted in pious acts and to adhere to the auspicious line of virtue. In this way good—witted persons are able to obtain a good fortune. 16





(१७-१८-१९-२०)

अन्यनिन्दामसूयातो मौर्ख्यतो वा वितन्वता। विचारणीयं को लाभस्तव सम्पद्यते ततः।।

तया नहि स्यात् स्वोत्कर्षः केवलं पापबंधनम्। सर्वे सदोषाः संसारे कस्य निन्दां करोतु कः?।।

परिनन्दािकयास्याने निजदोषावलोकनम्। तच्योधनं च कर्तव्यमेतत् सौजन्यसंगतम्।।

निन्दन्तमिप नो निन्देन्न कुष्येत् कूष्यतेऽपि च । न विरोधिसमीपेऽपि विचलेच्यान्तभावतः ।।





- જે ઇર્ષ્યા અથવા મૂર્ખતાને લીધે બીજાની નિન્દા
   કરે છે તેણે વિચારવું ઘટે કે એથી એને પાતાને શા
   લાભ ર ૧૭
  - \* એથી કંઈ પાતાના ઉત્કર્ષ થતા નથી, કેવળ પાપ-બન્ધન થાય છે. સંસારમાં બધા દાવયુક્ત છે, પછી કે.હ્યુ કાેને નિન્દે ? નિન્દક કાેને કાેને નિંદતા ક્રશે ? ૧૮
  - \* પરનિન્દાની જગ્યાએ પાતાના દેષોનું અવલાકન અને શાધન કરવું ઘટે. એ છે સજ્જનાચિત કાર્ય. ૧૯
  - \* નિન્દા કરતાને પણ ન નિન્દ્રીએ, કોધ કરતા તરફ પણ ક્રોધ ન કરીએ. વિરાધી માણુસના લેટા થતાં પણ તેને જોઇ-શમભાવથી ચલિત ન થઇએ. ૨૦



# चतुर्देश:-प्रकाशः

२९५



- He who censures another because of his malicious attitude of foolishness, should think; 'Is there any profit to me thereby?' 17
- \* No height is attained thereby, only sin is incurred. All are defective in the universe, who would then censure whom? 18
- Instead of censuring others one should observe one's own faults and should try to remove them.
   It is consistent with goodness, 19
- \* Let us not censure those who censure us. Let us not be angered with those who get angry with us. And let us not swerve from our tranquillity of mind even if the vicinity of a man of hostile attitude, happens to become to us. 20





(२१-२२)

आत्मप्रशंसां कि कुर्याज्जनो दुर्बलतावृतः ?। आत्मप्रशंसां कि कुर्याद् विज्ञः पूर्णपदैषिता ?।। परस्य निन्दां कि कुर्यात् स्वयं दोषाकरो जनः?। परस्य निन्दां कि कुर्यात् पुण्यघीः पूर्णसौहदः?।।

#### Ø

\* જે માણુસ પાતે નૈતિક દુર્ખલતાથી ઘેરાયેલા છે તે આત્મપ્રશાંસા શું કરશે ? અને જે વિજ્ઞ છે-પાતાના દાષાને સમજે છે અને ઉચ્ચતમ ભૂમિકાએ પહાંચવાના અભિલાય ધરાવે છે તે આત્મપ્રશાંસા શું કરશે ? ૨૧

 જે માણસ પાતે દાેષાથી ભરેલા છે તે બીજાની નિન્દા શું કરશે ? અને જે પૂર્ણ(વ્યાપક) મૈત્રી ધરાવે છે એવા પ્રષ્યુબુદ્ધિ મનુષ્ય બીજાની નિન્દા શું કરશે ?

ર ર





- How does a man who is full of moral weakness, do self-praise? and how does a man who is wise and desirous of the divine status, do selfpraise? 21
- How does a man who himself is a mine of vices, do censure of another? and how does a man who is of pure intelligence and of wide friendliness, do censure of another? 22.





(२३)

सुस्वभावो धनं श्रेष्ठं लोकवाल्लम्यसर्जकम्। अन्तःशान्तेरधिष्ठानं सुलसाधनयोजकम्।।

## 菜

\* સારા સ્વભાવ એ શ્રેષ્ઠ ધન છે, જેથી માણુસ લાકપ્રિય ખને છે, જેના પર આન્તરિક શાન્તિના આધાર છે અને જેના યાગે સુખસગવડની સુલભતા રહે છે. ૨૩



Good nature or disposition is the best wealth which makes one popular to the people, which is a basis of inner peace and which provides one with means of happiness. 23





(28)

सम्यग्गुणोपासनसम्भवं बलं यथा यथा वृद्धिमुपैति सन्मतेः। तथा तथाऽध्यात्मबलं समुन्मिषेद् अन्ते परं मङ्गलधाम याति सः।।



\* સદ્દુશુંથાના અનુશીલનથી પ્રગટનારું અન્તર્ અળ જેમ જેમ વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ તેમ અધ્યાત્મબળના વિકાસ વધે છે, જેનું અન્તિમ ફળ પરમ કલ્યાણપદની પ્રાપ્તિ છે. ૨૪



• The more the inner power arising from the exercise of good virtues, is increasing, the more is spiritual spirit expanded; it's ultimate result is the attainment of the Supreme summit of welfare or bliss 24



# पञ्चद्दाः प्रकादाः

CHAPTER 15 Non-injury



(१)

परेऽशुभस्य वाञ्छायां स्वस्य सम्बद्धतेऽशुभम्। परे शुभस्य वाञ्छायां स्वस्य सम्बद्धते गुभम्।।



# બીજાતું અશુભ ઇચ્છવાથી પાતાતું અશુભ થાય છે. બીજાનં શુભ ઇચ્છવાથી પાતાતું શુભ થાય છે. ૧



 He who desires ill of another, falls into ill himself. Good occurs to him who desires good of another.



#### पञ्चदश:-प्रकाशः



(२)

प्रिया यथा नः स्वप्राणाः पश्चादेः प्राणिनस्तथा । तस्मात् प्राण्विधस्त्याज्यः सर्वोऽपि हि जिजीविषुः॥

## ×

\* જેમ આપણને પાતાના પ્રાણ પ્રિય છે, તેમ પશુ વગેરે પ્રાણીઓને પણ પાતાના પ્રાણ પ્રિય છે. પ્રાણી માત્ર જીવવા ઇશ્છે છે. માટે પ્રાણીહિસાના પાપમાં પડવું ન જોઇએ. ર

# 菜

• Just as our life is dear to us, so the life of every beast, every creature is dear to it, and every embodied being has extreme desire to live. So taking another's life is avoidable. 2





### (३)

सुखं प्रियं यथाऽस्माकमस्ति दुःखं च विप्रियम् । तथाऽङ्गभाजां सर्वेषां तत् स्यजेत् परपीडनम् ।।

## X

\* જેમ આપણને સુખ પ્રિય છે અને દુઃખ અપ્રિય છે, તેમ બધા પ્રાણીઓને પણ તેમ જ છે. માટે બીજાને ધીડવાનું પાપ કરવું ન ઘટે. ૩

## X

Just as we like happiness and dislike misery, so do all others also. So one should refrain from distressing others. 3



#### पञ्चरशः-प्रकाशः



(૪)

अन्यतो दःखसम्पातं नहीच्छामो वयं यथा। तथा नेच्छन्ति सर्वेऽपि, नान्यो दुःखीकियेत तत्।।

### X

ં જેમ બીજો કેાઇ આપણને દુઃખ આપે એ આપણે ઇચ્છતા નથી, તેમ બીજા કાઇયી દુઃખી થવું કાેઇ ઇચ્છતું નથી, માટે કાેઇને દુઃખી નહિ કરવા જોઇએ. ૪.

[ આપણે બીજાને દુ:ખમાં નાખીએ એમાં જો કંઈ ખાંદું ન હોય તા બીજો આપણને દુ:ખમાં નાખે એ પણ ખાંદું ન ગણાવું જોઇએ. જેવું આપીએ એવું મળે. મીઠાશ મળે અને કડવાશ આપીએ તા મીઠાશ મળે અને કડવાશ આપીએ તા કડવાશ. સુખ આપ્યેથી સુખ મળે અને દુ:ખ આપ્યેથી દુ:ખ એ અટલ સિદ્ધાન્ત છે. જે વાવીએ તે જ મળે.]





\* As we do not wish to be pained by anyone. so none wishes. So we must not pain anyone. 4

[ As we sow so will we reap.

Good begets good.

Evil begets evil.

To offer happiness to another is to offer it to oneeelf, to offer pain to another is to offer it to oneself. [





(4)

किञ्चित्कण्टकवेघेऽपि भवामो दुःखिनो वयम् । देहिनो मार्यमाणस्य दुःखं जायेत कीदृशम् ।।



\* એક કાંટેા પગમાં વાગતાં આપણે દુઃખી થઇએ જીએ તા પ્રાણીના વધ કરતાં એ પ્રાણીને કેવું–કેટલું દુઃખ થતું હશે ? પ



• We are pained, when even a thorn is pierced in a part of our body, how much then would a being which is being killed, be tortured?





(६.७)

भोज्य-पेयानि भूरीणि शांकदुग्धादिकानि हि। तस्मात् पापास्पदं मासं नाददीत मलीमसम्।। वनस्पत्यशनं स्वच्छं स्वादु प्राकृत पोषकम्। न दुष्यति जनो गृहणन् सजीवमपि जीवितुम्।। (युग्मम्)



- ઋ ખાવા-પીવા ચાંગ્ય શાકરૂપ (વનસ્પતિરૂપ) અને દ્વધ વગેરે ચીજો ધરતી પર પુષ્કળ છે. (માંસાહારની કાઇ જરૂર નથી.) માટે મલિન તેમજ પાપરૂપ માંસા- હાર કરવા ન ઘટે.
- \* વનસ્પત્યાહાર સ્વચ્છ છે (કારણ કે એમાં રુધિરાદિ કાઇ મિલન ×ચીજ નથી) અને સ્વાદિષ્ઠ તેમજ સાત્તિક છે, વળી પુષ્ટિકારક પણ છે. યદ્યપિ એમાં જવ છે, પણ તે અત્યન્ત સૂક્ષ્મ છે; અને એટલા ય આધાર જે ન લેવાય તા માણસ જવી શકે નહિ. માટે એ પ્રાકૃતિક (Natural) અને પવિત્ર આહાર લેતાં માણસ દાષિત થતા નથી. ૬-૭





અર્થાત્-માંસ રશ્વરક્તવિકારજન્ય છે, ધાન્ય એવું નથી, માટે તે માંસ નથી જ. અતઃ ધાન્યાહારી માંસાહારી નથી જ.

એ જ પ્રમાણે દૂધ પણ માંસાહાર યા લાહીથા તદ્દન ભિન્ન અતે સ્વચ્છ તથા શુદ્ધ તત્ત્વ છે, માટે એ લેવામાં દોષ નથી. ગાય વગેરેને તેનું દૂધ લેવામાં કષ્ટ થતું નથી, બલ્કે કાઢી ન લેવામાં જ તેને કષ્ટ સંભવે. માતાનું દૂધ પ્રાણિજન્ય છે એથી એ લેનાર બાળક કંઇ દોષિત થતા નથી. સુમ્ખનરસ પ્રાણિજન્ય છે એથી સુંખન કરનાર દોષિત થતા નથી. માણસના પેશાખ પ્રાણિજન્ય છે એથી એના ઉપયોગ કરનાર દોષિત થતા નથી. હા. ગાય વગેરેના ખચ્ચાને અન્યાય કરી તેનું દૂધ લેવું એ ખરેખર પાપ છે. બાકી એના બચ્ચાને યોગ્ય રીતે સંતાષવા સાથે દૂધ લેવામાં કંઇ જ વાંધા નથી.





ઘઉં, દૂધ, ઘી, મલાઈ, માખણુ વગેરે તથા વિશેષ પ્રકારનાં ફળા અને શાકામાં પૌષ્ટિક તત્ત્વા અને બલાધાયક સામમાં પુરતા પ્રમાણમાં છે, જે માટે માં સાહારના ઘાર આપત્તિ જનક માર્ગ લેવાની કશી જ જરૂર નથી. એ માર્ગ વૈયક્તિક જીવન અને સમાજ તથા રાષ્ટ્રના કુશલ માટે ખરેખર ખૂખ ખતરનાક છે. સહનશક્તિ, અંતઃપ્રસન્નતા, વિવેકદષ્ટિ અને બૌ હિક ઢઢાપણની ભિકા વનસ્પત્યાહારમાંથી સર્જાય છે. અને જીવનની સાચી શાંતિ તેમ જ આધ્યાત્મિક અભ્યુદ્ધને અનુકુળ વાતાવરણ પણ એ જ આહારમાંથી મળી શકે છે. માં સાહારનું મૂળ (જાનવરાના સંહાર) જ કેટલું ભયં કર છે! અને એથી એની પ્રકૃતીમાં ભયં કરતા જ ભરી હાય એ સરળતાથી સમજી શકાય એવી વાત છે. નિ:સ દેઢ, વનસ્પત્યાહાર, જેમાં દૂધ વગેરે સરસ પદાર્થોના પણ સમાવેશ છે, એ ચિત્તપ્રસાદક સાત્ત્વિક આહાર જ માનવને ઉચિત છે અને સમજી માનવણ હિ એ આહારને જ પાતાના જીવનાધાર બનાવે.

' बीवो जीवस्य जीवनम् ' એ વચનના અર્થ એમ કરવાર્મા આવે છે કે જીવ જીવનું જીવન છે, એટલે કે એક જીવ બીજા જીવ ( બીજા જીવની હિસા ) પર નભે છે.





પ્રત્યેક કાર્યમાં હિંસા રહેલી છે, દેહધારણ હિંસા વગર શક્ય જ નથી, એટલે એક જીવનું જીવન ખીજા જીવની હિંસા પર પ્રવર્ત છે એ વાતને જણાવતું ઉપરનું વચન વસ્તુસ્થિતિની નોંધ છે, ધાર્મિક ક્રમ્માન નથી ધાર્મિક કરમાન તા એ છે કે એાછામાં આછી હિંસાથી જીવનયાત્રા ચલાવવી, ખની શકે એટલી હિંસા ટાળવી આ જ ઉત્તમમાં ઉત્તમ જીવન છે જીવનની કૃતાર્થતા અહિંસામાં જ છે. હિંસાના આશ્રય તા ન છૂટકે લેવા પડે છે. જીવનયાત્રા માટે વનસ્પતિઆદાર પુરતા છે-પૂર્ણ છે, એટલે વનસ્પતિથી આગળના હાલતા-ચાલતા જીવા નાના કે માટા-ની હિંસાંથી હટી જવું જોઇએ. એ જ સાચી દિષ્ટ છે, એ જ ધર્મમાર્ગ છે.

પથ્યુ ઉપરના વચનના બીજો પણ અર્થ છે, જે ખાસ ધ્યાનમાં લેવા યેમ્ય છે. તે આ : એક જીવ બીજા જીવના જીવનમાં (બીજાની જીવનયાત્રામાં) ઉપયાગી છે, સહાયરૂપ છે, મિત્રરૂપે ઉપકારક છે. આવે અર્થ 'જીવનમ્'ના કરવાના છે, પણ એવા અર્થ નહિ કે જીવ જીવના કાળિયા બનવારૂપે ઉપકારક છે. આમ, પ્રસ્તુત વચન પ્રાણીઓ પરસ્પર ઉપકારક છે એમ જણાવીને એ દ્વારા એમ સ્થવે છે કે માણસોએ પરસ્પર સદ્ભાવથી વર્તવું જોઈએ, તેમ જ પશુ પ્રાણીએ પ્રત્યે કરુણાભાવ ધારણ કરવા જોઇએ. આમ વ્યાપક મૈત્રીના બાધપાઢ માણસોમાં પ્રસરે તા મનુષ્યલાક કેવા મહાન્ લાક બને!





- \* In this world there is abundance of vegetables and drinks to eat and to drink. Hence flesh which is useless and also dirty as well as sinful, must be avoided.
- \* Vegetable food is unsulfied, sweet, natural and nourishing as well as tending to the goodness of mind. Vegetables are, no doubt, endowed with life, but that life is the minutest, of the least development; and if man does not take even vegetables as the support of life, he cannot live. So taking that food, man is tainted with no sin.



6 - 7



### (2)

मांसाहारो हि हिंसाजः क्रौर्यजः क्रौर्यवर्धनः। श्रेयोघात्यङ्गभृद्घातोत्तेजकस्त्यागमर्हति।।

## X

માંસાહાર હિંસાથી પેદા થાય છે. તે ક્રૂરતામાંથી પેદા
 થઇ ક્રૂરતાને વધારે છે. તે શ્રેયસ્નો નાશ કરનાર છે અને
 પ્રાણિહિંસાને ઉત્તેજનાર છે. માટે તે ત્યાજ્ય છે. ૮

### ₩

Meat-diet accrues from animal-slaughter. It has its origin in cruelty, and further engenders and enhances cruelty, It is a destroyer of well-being and stimulant of animal-killing. It therefor, deserves to be shunned. 8





(9)

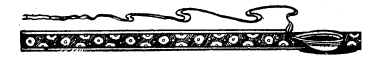
वाचाहीनाः पराधीना निर्वत्थाः पशुपक्षिणः। तत्र नाक्रमणं युक्तं मांसाहारादिवाञ्छया।।



 મ પશુ–પક્ષિએ અવાચક છે, પરાધીન છે અને નિર્બળ છે એ બીચારાએ ઉપર માંસાહારાદિ ઇચ્છાથી ડૂડી પડવુંએ વાજબી નથી. ૯



\* It is quite improper to fall, in order to eat flesh, upon beasts or birds which are dumb, subject to another and weak. 9



#### पश्चदशः-प्रकाशः



( 80 )

निजक्षणिकसौस्याय परप्राणविदारणम्। अत्यन्तघोरं सुस्पष्टं विमृशन्तु सुमेधसः॥

## ×

\* પાતાના ક્ષણિક રસારવાદ માટે, ક્ષણિક સુખ માટે ખીજાના પ્રાણ હણી નાખવા એ સ્પષ્ટ ઘાર કૃત્ય છે. બુદ્ધિમાના વિચારે. ૧૦



It is, indeed, clearly terrific or heinous to destroy the lives of other animals only for the sake of one's own transitory taste or happiness. Let the intelligent ponder over this. 10





# (११)

भूयिष्ठभोज्यसत्वेऽपि परप्राणिपलादनम्-। स्वमांसपुष्टये नृनं जायते पापपुष्टये ।।

## 菜

\* ખાવા-પીવા માટે અન્ન-પાન સારા પ્રમાણમાં માજૂદ છતાં પાતાના માંત્રને પાષવા માટે બીજા પ્રાણીનું માંસ ખાવું એ ખરેખર પાપપાષણનું દારુણ દુષ્કૃત્ય છે. ૧૧

### ₩

\* In spite of the availableness of plentiful eatables and drinks, to eat another's flesh for the purpose of nourishing one's own flesh, indeed, creats the sore nourishment of sin. 11



#### पञ्चद्श:-प्रकाशः



## (१२)

पलादा अपि युज्यन्ते पशुधातनपाष्मना। तदर्थं हि प्रवर्तन्ते पशुधातप्रवृत्तयः।।

# 数

\* માંસભાજી માણુસા પશુવધની ક્રિયામાં સીધા ન જોડાતા છતાં પશુવધના પાપથી ઘેરાય જ છે. કેમકે પશુવધની પ્રવૃત્તિએા એ લાેકાેને માટે જ પ્રવર્તતી હાેય છે. (ખાનારા હાેય ત્યારે જ કતલની પ્રવૃત્તિ ચાલે ને.) ૧૨

# 莱

\* Even those who eat flesh, are united with sins of animal-slaughter though taking no direct part in it, because the act of animal-Slaughter proceeds for those persons. [No flesh-eater, no slaughter.] 12



#### कल्याणभारती



# (१३)

यदि पापमन्यदीयकम्बलाद्यर्थचौरिका। परप्राणपहारस्तु स्पष्टमेव महुत् तमः।।



\* જે બીજાની કાંબળ કે બીજી કાેઈ ચીજનું હરાલું કે અપહરાલ કરવું પાપ છે, તાે બીજાના પ્રાણાનું અપહરાલુ પાપ નહિં શ અરે! એ તાે સ્પષ્ટ જ દાર તમસ્–દાર પાપ છે. ૧૩

### . **X**

• If it is sin to steal or snatch another's blanket or any other thing, it is, certainly, the severest sin or a terrible delusion to take another's life. 13



#### पञ्चदशः-प्रकाशः



(88)

तपोजपार्चनादानब्रह्मादीन्यखिलान्यपि । प्राणिधातमहापापविद्वाना यान्ति भस्मताम्॥



તપ, જપ, પૂજા, દાન, પ્રદ્મચર્ય વગેરે અધાં
 ધર્માચરણા પ્રાણિવધના મહાપાપરૂપ અમિની જવાળામાં
 ભરમીભૂત થાય છે. ૧૪

### ¥

\* All religious practices such as austerities, Japa (repeating prayers), worship, gifts, Brahmacharya (chastity), etc., are reduced to ashes by the connection of the blazing fire of the terrible sin of killing. 14





# (१५)

न केवलं वधो हिंसाऽन्यस्य दुःखीक्रियाऽपि हि-। दुश्चेतसा प्रमादाद् वा हिंसैवाघनिकेतनम्॥

## X

\* કૈવળ પ્રાથ્વિવધ જ હિંસા નથી, પ**થુ બીજાને** દુર્ભુ હિથી અથવા પ્રમાદથી દુઃખ આપ**વું** એ પ**થ્** પાપરૂપ હિંસા જ છે. ૧પ

# ×

\* Not only killing of another is Hinsa. but to distress another through evil-mindedness or ignorance or negligence, is also, no doubt sinful Hinsa.

15



### पञ्चदश:-प्रकाशः



## (१६)

दुर्विचारः स्वयं हिंसा तत्प्रत्याघात आत्मिन । सद्बिचारो मनोयोगः स्वान्यक्षेमाय कल्पते ॥

### ×

\* હૃષ્ટ વિચાર (દુર્યું હિ યા બીજાનું ખુરું ચિંતવવું) એ પાતે જ હિંસા છે. એના પ્રત્યાઘાત પાતા પર પડે છે. સદ્દવિચારપૂત મનાવૃત્તિ જ સ્વ-પરને માટે ક્ષેમ કર છે. ૧૬

### ×

\* Thinking ill of another is itself Hinsa. It has a reaction against one's own self. One's good-mindedness results in well being of one's selfas well as of others. 16





(१७)

दुर्विचारेण दुःशब्दैर्दुं ब्कृत्येश्चान्यपीडनम् । कुर्वन्तोऽर्जन्ति हिंसाया अशुभायति कल्मषम् ।।



\* ખરાબ વિચાર, કડુ શબ્દા અને દુષ્કૃત્યથી (આમ મનથી, વાણીથી અને કાયથી) બીજાને દુઃખ દેનારા હિંસાનું પાપ ઉપાજે છે, જેના પરિશ્વામે તેમનું ભવિષ્ય દુઃખગ્રસ્ત અને છે. ૧૭



Persons distressing another by evil thoughts, words and deeds. incur sin of Hinsa which results in their miserable future. 17



#### पञ्चदशः-प्रकाशः



(१८-१९)

त्वत्सुखं कोऽपि हन्याच्चेत् तदा त्वं व्यथसे कियत् ? । तथा भवति दुःखो स विदारयसि यत्सुखम् ।। स्वदुःखित्वानुमानेन विभाव्य परदुःखिताम् । नान्यद्रोहे प्रवर्तेथाः करुणार्द्रमनीभवन् ।।

(युग्मम्)



- જો કાઈ તારા સુખને હું તા તને કેટલું દુઃખ થાય! એ પ્રમાણે જેના સુખને તું નષ્ટ કરે તે પણ દુઃખી થાય એ સ્પષ્ટજ છે.
- \* પાતાના દુ:ખના અનુભવ પરથી બીજાનું દુ:ખ પણ સમજી શકાય છે. અતઃ દિલમાં કરુણા ધારણ કરીને પરદ્રોહનું પાપ-બીજાનું બગઉ એવું દુષ્કૃત ન કરીએ. ૧૮–૧૯





\* How miserable you become when some one destroys your some happiness, similarly that man also becomes miserable whose happiness you destroy, perceiving another's unhappiness on the ground of your own unhappiness, do not commit ill to anyone, being of compassionate attitude.

18-19



#### पञ्चदश:-प्रकाशः



(२०)

निषेमात्रं नाहिंसा परोपकृतिरप्यसौ । समता सर्वभूतेषु मैत्री, वत्सलता हि सा ॥

# 菜

\* અહિંસા એ માત્ર નિષેધરૂપ નથી, અર્થાત્ હિંસ ન કરવી એટલી જ માત્ર મર્યાદાવાળી નથી, પણ વિધિરૂપ-પ્રવૃત્તિરૂપ પણ છે, અર્થાત્ પરહિતપ્રવૃત્તિ-રૂપ પણ છે.

સર્વ પ્રાણીએા તરફ સમભાવ, મૈત્રી અને વાત્સલ્ય એ અહિંસા છે. ૨૦





\* Ahinsa is not only negative, but it is also positive, that is to say, it is also benevolence (doing good to others). It is defined as equal-mindedness to all living beings and all-pervading friendship or universal love which is sure to induce one to benefit others. 20

[ Only negative Ahinsa is an incomplete Ahinsa. The entity of Ahinsa is completely achieved in the combination of both kinds of Ahinsa-negative and positive.]



### पञ्चदश:-प्रकाशः



(28)

अहिसानवधानत्वमि हिसात्मदूषणम् अहिसासावधानस्तत् कुर्वीत सकलां कियाम् ॥



\* અહિંસાના પાલન પ્રત્યે સાવધાની ન રાખવી એમાં પણ હિંસાના દાષ છે. માટે શ્રેયાથી મનુષ્યે કંઈ પણ પ્રવૃત્તિ કરતાં અહિંસાના ખ્યાલ રાખવા ઘટે. ૨૧



 Negligence in the observance of Ahinsa, is also Hinsa. So being careful in every action one should take all possible precautions to avoid Hinsa.

21





## (२२)

परोपकारि सत् कर्म न हिंसा कष्टकार्यपि। प्रबुद्धस्य हि सच्चित्तं प्रभवः क्षेमसम्पदाम्।।



\* બીજાનું લહું કરનારું સત્ કર્મ એને કષ્ટદાયક થવા છતાં હિંસા નથી. (ઉદાહરણ તરીકે એ પરેશન વગેરે.) જાગ્રત મનુષ્યનું શાસું ચિત્ત કલ્યાણ(વલવની ઉર્વરા છે. ૨૨



\* No sin of Hinsa is involved in a good act benevolent to another, even if it causes pain (to him). The good mind of the man who is enlightened, is the fertile soil for the wealth of welfare.

22



#### वश्चदश:-प्रका**श**:



(२३-२४)

वयं सर्वेऽिङ्गिनो बाला ईश्वरस्य जगत्पितुः तदन्यदेहिनो हिसा भ्रातुिहसेव कि नहि ?।। ईश्वरश्व कथं तुष्येत् तद्बालं ध्नति देहिनम्?। तेषायापि ततस्तस्य प्राणिघातं परित्यजेत्।। (युग्मम्)



• આપણે અધા પ્રાણીઓ જગત્–પિતા ઇશ્વરના ગાળ છીએ તેા બીજા પ્રાણીની હિંસા ભ્રાતાની હિંસા સમાન ગણાય નહિ !

અને, ઇશ્વર પાેતાના બાળની હત્યા કરનાર પર શું રાજી થશે કે? માટે ઇશ્વરના સન્તાેષ માટે પણ પ્રાણિ હત્યા ત્યજી દેવી ઘટે. ૨૩–૨૪





\* We all are world-father God's children and thus we all-all His creatures-are brothers. So if we give pain to any man or animal, is it not like giving pain to our brother?

And how is God pleased with the person who pains or kills His child in the form of an animal or a creature? So even in order to satisfy Him one should avoid to kill or pain another. 23-24



### पश्चदशः-प्रकाशः



# (२५-२६)

यथा द्रुमस्य पुष्पेषु पिबति भ्रमरो रसम्।
नःवसौ क्लमयेत् पुष्पमात्मानं च प्रतोषयेत्।।
तथाऽश्वनादिकं प्राप्यं नरपश्वादितस्तथा।
यथाते दुः खिनो न स्युर्नोद्विग्ना नापि निर्बेलाः।।
(युग्मम्)

# 英

\* જેમ ભમરા વૃક્ષનાં પુષ્પા પર બેસી તે પુષ્પાના રસ પીએ છે, પણ એ પુષ્પાને કિલામણા થાય કે હાનિ પહેાંએ તેમ કરતા નથી, અને પાતાને સન્તુષ્ટ કરી લે છે, તેમ માણસાએ માણસા કે પશુ વગેરેની પાસેથી ભાજનાદિ એવી રીતે મેળવવું કે જેથી આપણા એ સહાયકા, મિત્રા દુ:ખી, નિર્ખલ કે ઉદ્ધ-





\* As the bee sucks the juice of flowers and satisfies itself without withering or injuring them, so men ought to gain food etc, from men and animals in such a way that those men and animals (clearly helpful friends of human beings) may not be pained, weakened or dejected. 25-26



### पञ्चद्रशः-प्रकाशः



(२७)

मृषाभाषणमन्यायः परिनन्दान्यवञ्चनम् । द्वेषद्दष्टिः कुदावेशः सर्वे हिंसा भवत्यदः ॥

# 菜

\* મુષાભાષણ, અન્યાય, પરનિન્દા, **ખીજાને ઠેગવું**, દ્વેષદિષ્ટિ, ક્રોધાવેશ એ બધું હિંસા છે. ૨૭



Falsehood, injustice, censuring another, cheating, hatred, wrath-all these are included in sinful Hinsa.





# (26)

कठोरवाणीजल्पेन वैरं भवति दुःखदम् । तत्सस्कारा वहन्तरचान्यभवेष्वपि दुःसदा ।)

# X

# કર્કાર વાણી એાલવાના પરિષ્ણામે દુઃખદ વૈર ભંધાય છે અને એના સંસ્કારા ભવાન્તર (આગામી ભવા)માં પણ ચાલ્યા આવે છે, જે પ્રગટ થઇ દુઃખ-કાયક બને છે ૨૮

# X

Bad or frarsh words generate distressful animosity and its impressions may flow even in future births and become painful. 28



### पञ्चदश:-प्रकाशः



## (29)

मिष्टिश्चिष्टाभिभाषित्वाभ्यसनं बहुलाभकृत् । जनप्रीतिर्मनःश्चान्तिः श्रेयश्च प्राप्यते ततः ।।

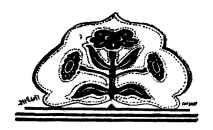
# ×

\* મિષ્ટ-શિષ્ટ વાણીના અભ્યાસ **બહુ લાભકારક છે.** એથી જનાતુરામ, માનસિક શાન્તિ અને ક્ષેયસ્ પમાય છે. ૨૯

### ×

 Practice of uttering sweet as well as polite words is very advantageous. Thereby are acquired popularity (affection of the people), mental quiet and welfare.





## (30)

जीवनस्योत्तमं तश्वं करुणा चेन्न चेतिस । महीयसोऽपि सम्राजो घुलीकस्पंहि जीवितम्।)

## 英

\* જીવનનું ઉત્તમ તત્ત્વ કરુણા છે, એ જો અન્તઃ-કરણમાં નથા તા માટા સમાદનું જીવન પણ ધૂળ-સમાન છે. ૩૦

### X

fine best quality of life is compassion which being absent, the life of even a paramount king is dust-like. 30





# (६३)

क्र्रताऽन्तर्महारोगो महादुःखाय जायते । करुणा चान्तरी सम्पदात्मदर्शनदीपिका ।।



\* કૂરતા એ અન્તર્નો મહારાેગ છે, જે મહાદુઃખનાે સર્જંક છે, જ્યારે કરુણા એ અન્તર્ની સમ્પત્તિ છે, જે આત્મદર્શન માટે દીપિકાનું કામ બજાવે છે. ૩૧



 Cruelty is an internal terrible disease causing severe calamities, while compassion is an internal wealth which serves as a lamp to enlighten Self.

31





# (३२)

पीडनं प्राणिनो हन्त ! विश्वेशादेशखण्डनम् । हितसम्पादनं तस्य विश्वेशादेशपालनम् । ।

# 粱

\* પરપીડન એ વિ<sup>દ્ર</sup>વેશ્વરના આદેશનું ખંડન છે, અને પ્રાણીનું ભલું કરવું એ વિ<sup>દ્ર</sup>વેશ્વરના આદેશનું પાલન છે. ૩૨

## X

• To kill or injure another is disdain of God's order and to benefit another is carrying out of His order. 32





# (३३)

तनुष्वमीश्वरप्रेम्णे प्रेम तस्य प्रजाः प्रति । कुरुध्वं तस्य बालेषु तद्दयाप्राप्तये दयाम्॥



\* ઇશ્વરના પ્રેમ મેળવવા હાય તા એના આળકા પ્રત્યે પ્રેમ કેળવા. એ પરમ પિતાની દયા ચાહતા હા તા એના આળકા પ્રત્યે દયાપૃર્ણ વર્તન રાખા. 33



\* If you wish to gain God's love, cultivate love for His children (living beings). If you desire that Great Father's mercy show mercy to His children (living beings). 33





(३४)

दुःखिसेवां महात्मान ईश्चसेवां प्रचक्षते। प्रभुरूपात्मनां सेवा प्राणिनां नयतीश्वरम्।।



# દુ:ખીઓની સેવાને મહાત્માએ ઇશ્વરની સેવા કહે છે. કેમકે એ ઈશ્વરની આજ્ઞાનું પાલન છે. બધા પ્રાણીઓમાં જે આત્મા છે તે તેના તાત્ત્વિક સ્વરૂપે પરમાત્મા છે, એટલે એ રીતે પણ પ્રાણીઓની સેવા એ પરમાત્માની સેવા છે, અને એ સેવા સેવકને ઇશ્વરની પાસે અર્થાત ઈશ્વરીય સ્થિતિએ પહોંચાડે છે. ૩૪



#### पश्चदशः-प्रकाशः



• Service to the afflicted is service to God, because it is the carrying out of the order of God. The soul in a living being is, in its real nature, the Supreme Being (God), according to this stand-point also, service to embodied beings is service to God. Thus service to the afflicted deifies the server (leads the server to the state of Godhood).

34





(३५-३६)

स त्वमेवासि यं हन्त ! हन्तव्य इति मन्यसे। स त्वमेवासि यं कर्तुं मभिवाञ्छिस दुःखिनम्।। स त्वमेवास यस्य त्वमितष्टं च चिकीर्षसि। परद्रोहिवचारैस्तन्मास्मानं नय दुर्गतिम्॥

(युग्मम्)



\* હે ભદ્ર! તે તું જ છે જેને તું હણવાના-મારવાના વિચાર કરે છે; તે તું જ છે જેને તું પીડવાના-સંતાપ-વાના વિચાર કરે છે; તે તું જ છે જેનું તું અનિષ્ટ કરવા ઇચ્છે છે તા તું બીજાને હણવાના કે પીડવાના દુષ્ટ વિચારા કરીને તારા આત્માને અધાગતિમાં ન પાડ. ૩૫-૩૬



\* O good one! he whom you wish to kill, is just you; he whom you wish to harass, is just you; he whom you wish to injure, is just you—So do not drive yourself to downfall by thinking to kill or distress others. 35-36





# (३७)

अहिंसा परमो धर्मः सर्ववात्सल्यलक्षणः। अन्ये सर्वे तदात्मानो गुणाः कल्याणकारिणः।।



\* અહિંસા પરમ ધર્મ છે. અધા તરફ વાત્સલ્યભાવ એ એનું લક્ષણ છે. ખીજા અધા કલ્યાણકારી ગુણે! અહિંસારૂપ છે—એમના ગર્ભમાં અહિંસાનું જ તત્ત્વ પ્રાણરૂપે રહેલું છે. ૩૭



\* Ahinsa (non-injury) is the greatest Dharma (religion) which is defined as the universal love. It is the soul of all the other auspicious virtues or they are founded on the basis of it. 37





(32)

जीवनस्य भवेच्शुद्धिः शुद्धौ वाक्कमंचेतसाम्। सा चाहिंसा महोत्कर्षा सर्वकल्याणमन्दिरम्।।



\* વિચાર, વાણી અને વર્તાની શુદ્ધિ એ જ જીવન શુદ્ધિ છે, અને એ જ અહિંસા છે, જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિએ પહેાંચીને સર્વ પ્રકારના કલ્યાણનું મન્દિર અથવા (બધા પ્રાણીઓને હિતાવહ હાઇ) બધાએાના કલ્યાણનું મન્દિર અને છે ૩૮



\* Purity of life consists in the purity of mind, speech and actions, and this is Ahinsa which being of the highest type, is, indeed, an abode of all kinds of welfare, or propitious to all owing to its being advantageous to all living beings. 38



पश्चदर्गः प्रकाशः



(३९)

हिंसा परस्याऽकुशलैषणेऽपि
परापकारे पुनरुच्यते किम्?।
विश्वाङ्गिमैत्रीरतिलक्षणां योऽ
जानादहिसां स हि वेद तःवम्।।

#### X

ખીજાનું ખુરું ઇચ્છવામાં પણ હિંસા છે, તો પછી બીજાનું ખુરું કરવા વિષે તો શું પૂછવું ? અહિંસાનું વાસ્તવિક તત્ત્વ દુનિયાભરના પ્રાણીએા સાથે મૈત્રીભાવ અનુભવવામાં છે. અહિંસાનું આ લક્ષણ જે સમજ્યા છે તે જ ખરા તત્ત્વવેત્તા છે. ૩૯



• Even wishing ill of others is Hinsa, then what to say of doing ill to others? He who has understood Ahinsa to mean universal friendship or love, has grasped the right principle directing to the highest state of life. 39





(80)

हिंसा प्रसूते प्रतिहिंसकत्वं वैरेण वैरस्य परम्परा च। जगत्यहिंसाबलमुच्चकोटि विरोधिचेतांस्यपिनामयेद्यत्।।



\* હિંસામાંથી પ્રતિહિંસકભાવ જન્મે છે. વૈરથી વૈર જન્મે છે અને વધે છે. જગત્માં અહિંસાનું બળ એ ઉત્કૃષ્ટ બળ છે, જે વિરાધીઓનાં દુશ્મનાવટભરેલાં દિલને પણ નમાવે છે. ૪૦



 Violence begets counter-violence. An act of hostility lets loose a flood of such retaliatory acts.
 The force of non-violence is of a type so supreme that even hostile hearts may bend before it. 40





(88)

प्रवक्ति शास्त्रं महतीमहिंसां संन्यासिनां गेहवतां लघुं च। संकल्पतः स्थूलशरीरभाजां निरागसां हिंसनवर्जस्याम्।।

 $\mathbf{X}$ 

\* શાસમાં અહિંસાનું મહાવત સાધુ-સંન્યાસી જીવન માટે ખતાવ્યું છે, જ્યારે ગૃહ્યા માટે અહિંસાનું અણુવત જણાવ્યું છે. ગૃહ્યા માટે પ્રરૂપાયેલી 'અણુ' અહિંસાની મર્યાદા નિરપરાધ 'સ્થૂલ' ('ત્રસ' અર્થાત્ હાલતા–ચાલતા) પ્રાથ્યીઓની ઇરાદાપૂર્વક હિંસાથી વિરમવામાં છે. ૪૧

X

\* The scriptures have ordained the great or comprehensive vow of non-violence for ascetics and the small or limited one for householders. The latter consists in not intentionally killing innocent or unoffending animals who are Trasa (moving or mobile) beings. 41





(४२)

धर्मो ह्यहिंसामवलम्बमानो हिंसात आविभैविता कथं नु?। न वारितो हि प्रभवन्ति पाथो-रुहाणि वह्योर्जनिमाप्नुवन्ति।।

#### 文

 ધર્મની સિદ્ધિ અહિંસાના પાલન પર નિર્ભર છે,
 પછી તે હિંસાથી કેમ થાય? પાણીમાં ઉત્પન્ન થનાર કમળ અગ્નિમાંથી કેમ પેઠા થઈ શકે? ૪૨



 Merit (Dharma) which accrues from non-injury, can never accrue from injury. Lotuses which grow in water, can never have their growth in fire.





(४३)

स उच्यते हिंसक एव देहा-दिहंसको यो मनसा सहिंसः। देहेन हिसाभवनेऽपि शुद्धो-पयोगचित्तस्तु भवेदहिंसः।।

## X

\* જે શરીરથી અહિંસક હાવા છતાં મનથી હિસક છે તે હિંસક છે; અને જેનું ચિત્ત શુદ્ધ ઉપયાગમાં વર્તે છે તેનાથી આકસ્મિક અથવા અનિવાર્ય'રૂપની હિંસા થઇ જાય તો યે તે અહિંસક છે. ૪૩

#### ¥

\* Those who are mentally violent, are guilty of violence even though they may be physically non-violent; while those who act with their mind piously inclined, are truly non-violent even though physical violence happens to be committed by them in so acting. 43





(88)

एवं च नो दुर्बलचित्तवृत्ता— अहिंसधर्मो लभते प्रतिष्ठाम्। अहिंसधर्मः खलु वीरधर्मो वीरो हि संगच्छति वीरधर्मम्।।



\* આ પરથી સમજી શકાય છે કે દુર્ભળ ચિત્તમાં, અર્થાત્ ખ્હીકણ કાયર માણસમાં અહિંસાધર્મ પ્રતિષ્ઠિત થઈ શકતા નથી. અહિંસા વીરધર્મ છે અને વીર જ વીરધર્મનું પાલન કરી શકે ૪૪



#### पञ्चर्श:-प्रकाशः



[ કાઇ દુષ્ટ માણસના અન્યાયપૃષ્ટું હુમલાના વખતે એની સામે આત્મળળથી ઝુઝવું અને અહિંસક રહી એના હાથે ખતમ થઇ જવું એ ખહુ માટી અને શ્રેષ્ઠ વાત છે; પરંતુ એવા વખતે કાયર થઈ ભાગી જવું એના કરતાં તા એ હુમલાખોરના શારીરિક બળથી સામના કરવા અને જરૂરી આત પ્રમાણે પ્રતીકાર કરવા એ હુજાર દરજે સારું છે. કેમકે કાયરપણું એ નમાલાપણું છે, જ્યારે બહાદુરી તેમજ નિર્ભયતા એ જીવનનું વીર્યપૃષ્ટું સૌન્દર્ય છે.]

#### X

\* Thus it is clear that those who are cowardly and wanting in courage, cannot claim to have been non-violent simply because of their refraining from the use of physical force. The path of non-violence is meant for the brave and only the brave can tread the heroic path. 44





[In the case of unjust aggression, it is much better for an individual to pit soul-force against the aggressor and, remaining non-violent, to be killed by him, or if that be not practicable, to oppose the aggressor with all the physical force at his command and, if necessary, to kill him, rather than to flee away out of cowardice to protect himself, his dependents and property. Cowardice does not form part of the pure nature of the soul while courage or freedom fromfear, does.]



# षोडदा:-प्रकादाः

**पश्चवती** CHAPTER 16 Five Vows



(१)

धर्म एको हि दीनानां निधी रोगवतां सुधा। नाथ: पुनरनाथानां दुःखिनां च सुखं महत्॥



\* એક ધર્મ જ ગરીબાના ધનભંડાર છે, રાેગીએાને માટે પીચૂષ છે, અનાથાના નાથ છે અને દુખિયાએાનું મહાન સુખ છે. ૧

#### X

• Dharma is the treasure to the poor, Dharma is the nectar to the diseased, Dharma is the shelter to the helpless and Dharma is the best happiness to the unhappy. 1





(२)

नहि मुच्येत दुःखेम्यो धर्मालम्बनवर्जितः। एको हि शरणं धर्मः समग्रसुखसम्पदे।।

#### ×

\* ધર્મના આલંભન વગરના મનુષ્ય, પછી તે રાજા-મહારાજા કે સાર્વભીમ ચક્રવતી હાય, યા ઇન્દ્ર, મહેન્દ્ર કે સમગ્ર વિશ્વના અધિપતિ હાય, દુ:ખમાંથી છૂટી શકતા નથી. સમગ્ર જગત્માં સમગ્ર સુખસમ્પત્તિ માટે એક ધર્મ જ શરશ્રભૂત છે. ર



\* One cannot be relieved of miseries without resorting to Dharma. Dharma is the sole refuge for the purpose of the attainment of all happiness.

2





(३)

धर्मः कल्याणलाभाय सेवितव्यः प्रयत्नतः। तमनासेव्य तम्नाम्ना वैरायन्ते तु दुर्धियः॥



\* ધર્મ કલ્યાણ માટે છે, સાવધાનીથી સેવવાના છે, પણ દુર્માત માણસા એને સેવવાનું –આરાધવાનું મૂકી દઇ તેના નામ પર ઝઘડા કરે છે. 3

#### $\mathbf{X}$

\* Dharma (religion) is intended for acquiring welfare. So it is to be observed with assiduity. But wicked persons instead of observing it properly create dissensions in the name of it (religion-Dharma). 3





(8)

धर्मशालां समाश्रिस्य यां कामिष महाशय:। धर्मपानं करोत्येव करोत्येवात्मपोषणम्।।



\* જે મહાશય ખરેખર ધર્મના પિપાસું છે તે તો કાઇ પશુ 'ધર્મશાલા'ના આશ્રય પામીને ધર્મનું પાન કરવાના જ અને આત્મકશ્યાણની સાધનાને પાષવાના જ. ૪



That good-minded person who has real thirst for finding out and observing real religion will quench his thirst and achieve his spiritual benefit by reserting to any school of religious thought.





(५)

धर्मशालामदाविष्टो घर्ममास्वदते न यः। न तद्गर्वाच्गुभयुः स्यात् प्रत्युत स्यात् स आस्महा।।

\* પણ જેને પાતાની 'ધર્મ'શાળા'ના ઘમંડ રાખીને જ કરવું છે અને ધર્મ'ના સ્વાદ લેવા નથી તે માણસ પાતાની ' ધર્મ'શાળા 'ના ગવે કરવાથી કંઇ જીવનનું શ્રેય પામી શકનાર નથી. ઊલટું, એથી તાે એ પાતાના આત્માની દુર્ગત જ કરે છે. પ

英

\* But one who wants to harade with the conceited notions about one's own "school of religious thought" and who does not want to taste the essence of religion, will never be able, on account of one's conceited notions, to secure true welfare of one's life, but, on the contrary, will bring ruin upon one's Atma. 5





(६)

भिन्नभिन्ना न वै धर्मा धर्म एको हि भद्रकृत्। स चास्त्यहिंसासौहार्दसत्यसंयमनम्नताः।।

#### 菜

# જગતમાં ધર્મા જુદા જુદા નથી, ધર્મ તા સમગ્ર મનુષ્યાને માટે એક જ છે. (પરમેશ્વર એક છે, તા પછી ધર્મ પણ એક જ હાઈ શકે એ સ્પષ્ટ વાત છે.) એ એક ધર્મ—અહિંસા, સૌહાદ, સત્ય, સંયમ અને નમ્રતા (આ સદ્યુણેથી સમ્પન્ન બનવું એ જ અભ્યુદય અને નિ:શ્રેયસની સિદ્ધિના એક માત્ર માર્ગ છે) દ

#### ×

It is not true to think about Dharma that Dharmas are separate, but Dharma is one and the same, it consists in the attainment of non-injury, friendiness, truthfulness, self-restraint and humility. (This is Dharma which alone conduces to prosperity and emancipation.)





(७)

एतद्धर्मसमाचारो भवेच्चेत् प्रसृतो जने। तदाऽयमेव लोकः स्यात् परमानन्दमन्दिरम्।।



# આ ધર્મનું સમ્યગ્ આચરણ મનુષ્યામાં જો પ્રચાર પામ તા ખરેખર આ મનુષ્યલાક પરમાનન્દનું ધામ મની જાય. ૭



 If the observance of this Dharma is diffused in mankind, then this human world is sure to be an abode of great joy and happiness.





(2)

धर्माचरणसम्बन्धि किञ्चिदत्र निरूपणम्। चिकीर्षे आत्मकल्याणभावनोद्बोधनाकृते।।



# ધર્મના આચર**ણ** બાબત કંઇક નિરૂપણ અહીં કરવા ઇચ્છું છું—આત્મકલ્યાણની યવિત્ર ભાવનાનું ઉદ્દુષ્ઠોધન થવા પામે એ માટે. ૮



• I wish here to relate briefly about the observance of Dharma in order that one's religious interest may be awakened. 8





(9)

तथाऽऽचरत भाषघ्वं विचारयत चान्वहम्। यथा परो न पीडयेताऽथवाऽल्पिष्ठप्रमाणतः।।



\* એવા વિવેકથી કામ કરા, વચન બાેલા અને વિચાર કરા કે બીજાને ઇજા થવા પામે નહિ. અથવા એાછામાં એાછા પ્રાણીઓને એાછામાં એાછી **ઇજા થા**ય. ૯



\* Exercise great care in your work, speech end thought so that other may not be offended or the smallest number of beings, may be offended the least. 9





(१०)

यथार्थमेव भाषाच्वं विना किञ्चन मिश्रणम्। रूपान्तरेण न ब्रूत भीत्या लाभाशयाथवा।।



\* કંઈ પણ મિશ્રણ (ભેળસેળ) કર્યા વગર સાચું કહેા. ભયથી કે લાભની આશાએ કાેઇ પણ વાતને રૂપાન્તરિત –વિકૃત કરી ન કહાે. ૧૦



Tell unvarnished and unadulterated truth. Expecting gain or fearing injury, do not distort truth.
 10





( ? ? )

तूष्णी भवत गुह्येऽर्थे पृच्छन्तं वा निषेधत। नैबंल्यं नैतिकं स्रोकैषणा-भीति च मुञ्चत।।

#### 菜

જાહેર કરવા જેવી બાબત ન હાય તેમાં મૌન રહા;
 અથવા તે વિષે પૃ્છનારને તેમાં ન પડવાનું જણાવી દો.
 નૈતિક નિર્ભલતા, લેાકૈષણા અને લાકલય એ સર્વને દર કે કે કા.

## ఘ

 Keep mum in matters which should not be published, or tell those who are inquisitive, not to dabble in them. Dismiss moral weakness, desire for cheap popularity and undue fear of public opinion. 11





(१२)

दुर्हासं परिनन्दां च त्यजेतानर्थकारणम् । सूनृतव्रतनिष्ठत्वं भजेत कुशलावहम् ।।



\* ઉદ્ધત હાસ્ય અને પરનિન્દા જે સ્પષ્ટ અનર્થ કારક છે તેને મૂકી દો. સૂનૃત વ્રત (પ્રિય–હિત સત્ય) જે કેવલ ક્રશલકારક છે તે પર દઢ રહેવાના અભ્યાસ કરા. ૧૨



• Cast off insolent laughter and censure of others, because they are clearly harmful. Learn to be firm on the vow of truthfulness which is the giver of only happiness. 12





# (१३)

मा स्मा दुवृंत्तयो भूताऽनिधक।रेऽन्यवस्तुनि । अधिकारं समाच्छेतुं विचेष्टब्वं न कस्यचित् ।।



\* જે વસ્તુ પર તમારા અધિકાર ન હાય તે વિષે તમારી દાનત ખગાડતા નહિ. બીજાના અધિકાર **પર** ત્રાપ મારતા નહિ. ૧૩

## ×

Do not covet those things on which you have no rightful claim Do not pounce on the rights of others. 13





(88)

मनदासादित वीर्य स्वपरौन्नतिसाधकम्। न तद्दुरुपयोगस्य चेष्टां कुरुत कहिचित्।।

## X

\* તમને મળેલું વીર્ય તમારી અને બીજાઓની ઉન્નતિ સાધવામાં જગ્યર સાધન છે. તેના દુરુપયાગ કરતા નહિ. ૧૪

#### 菜

\* The virility you have inherited, is the strongest instrument of doing good to others as well as to your self. Do not dissipate it, 14





(१५)

परिग्रहस्य कुर्वीघ्वं परिमाणं यथोचितम् । यतस्तृष्टना नियन्त्र्येत पापारमभप्रसारिणी ।।



\* તૃષ્ણાના વેગ જેમ વધે છે તેમ પાપારં લા વિસ્તરે છે. પરિશ્રદ્ધનું ઉચિત પરિમાણ કરા, જેથી તૃષ્ણાના વધતા જતા વેગ કાષ્ટ્રમાં આવશે અને પાપારં લા મન્દ્ર પડતા જશે. ૧૫



• Fix proper measure of worldly acquisitions (परिम्ह), so that the velocity of momentum of the ever-increasing desire launching into extensive sinful undertakings, may be brought under effective control 15





(१६)

प्रामाणिकोद्यमाद् द्रव्यं भवे च्चेन्नियमाधिकम्। कुर्वीष्ट्यं तद्व्ययं शीध्रं लोककल्याणकर्मणि।।



\* ઉદ્યમ પ્રામાણિકપણે કરવાના, એ પ્રકારના વ્યવ સાયમાં જો પરિગ્રહના નિયમથી વધુ ધન મળે તો તે હૈાકકલ્યાણના કાર્યમાં સત્વર ખર્ચી નાખવાતું. ૧૬



If per chance by honest industry you acquire wealth more than the measure of Parigraha fixed by you, spend it at once for the benefit of mankind. 16





(१७)

आवश्यकत्वं संवर्धः भाराकान्तीभवन् स्वयम्। आमन्त्रयति दुःखानि स्वविकासं रुणद्धिच।।

### ×

\* માણુસ જરૂરી આતા વધારી હાથે કરી પાતે ભારા-કાન્ત અને છે અને દુ:ખાને નાતરે છે, અને સાથે જ પાતાના જીવનવિકાસને રુંધે છે. ૧૭

#### ×

 A man, by multiplying his necessities and by thus voluntarily adding to his burden, invites misery, and stifles his development of life at the same time.





(25)

बहुसंग्रहशीलस्वा, विलासप्रमदेषु वा-। अर्थापव्ययकर्तारोऽस्यर्थं ध्नन्ति प्रजाहितम् ॥



\* બહુ સંગ્રહશીલ માણુસા યા ઉચ્છું ખલ માજ-શાખમાં ધન વેડફનારા માણુસા પ્રજાનું હિત હણે છે. આમ, એવાએા પ્રજાદોહનું માહું પાપ કરે છે. ૧૮



 By being over-covetous in the accumulation of wealth, or by spending money in uncontrolled luxuries, men destory people's interests.





भोगोपाधिभंवेदल्पो मनुष्याणां यथा यथा। तथा तथाऽपचीयन्ते चिन्तालोभकलमार्तयः।। दातुं च निजयोगंते सावकाशास्तथा तथा-। भवेयुः समहत्त्वेषु कोककल्याणकर्मसु।। (युग्मम्)

\* ભાગની ઉપાધિએ જેમ થાડી હશે તેમ ચિન્તા, લાભ, શ્રમ, કષ્ટ એાછાં થવાનાં, અને તેમ લાેકકલ્યાણનાં સત્કાર્યોમાં પાતાના સહયાેગ સારા આપી શકાવાના. ( આમ, આત્મશાન્તિ તેમ જ સેવા બન્નેના અમૂલ્ય લાભ મળવાના.) ૧૯–૨૦

×

The less sensual enjoyments, the less anxiety, greed, fatigue and worry; and the more one in this condition, will be able to take part in beneficent activities for the people at large (Thus internal tranquillity and devotion to auspicious work of benevolence both would be available.)





(२१)

अहिंसासूनृतास्तेयत्रह्माचर्यापरिग्रहाः । एते पञ्च यमाः सन्तः सार्वभौमा महात्रतम् ।।



\* અહિંસા, સત્ય, અશ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ એ પાંચ યમા સાર્વક્ષોમ બનતાં મહાવત કહેવાય છે. ૨૧



\* Non-injury, muthfulness, refraining from stealing, celibacy and renouncement of property, especially, greed of it-these five are called Yamas.x When these Yamas are not delimited by the exigences of time and place etc., they constitute the great vows (এৱাল্বন) applicable in all places and at all times (বাৰ্মনীম). 21

x Yama means self-restraint.





(२२)

एतस्य व्रतपञ्चकस्य विमलादाराधनाज्जायते निर्मातुं निजचेतसो विमलतां सामर्थ्यशाली जनः। तस्माद् योगपथे करोति च गति तेजस्विनीमुत्तमे सम्प्राप्नोत्यमुना क्रमेण च परं निःश्रेयसं मङ्गलम्।।



\* આ વ્રતપંચકના નિર્મળ આરાધનથી મનુષ્ય પોતાના ચિત્તની નિર્મળતા સાધી શકે છે, અને એના ખળે એ ઉત્તમ યાગમાર્ગ પર વીર્યપૃર્ણ ગતિ કરવા સમર્થ થાય છે. આ ક્રમે એ મહાન આત્મા અન્તે પરમ મંગલરૂપ નિઃશ્રેયસને પ્રાપ્ત કરે છે- ૨૨



\* A man becomes able to purify and clarify his mind by good observance of these five vows, and there-upon he begins to advance on the exalted path of Yoga, and by this order he attains beatitude supremely auspicious. 22





(२३)

सर्वं जगत् पतितमस्ति विमोह-पङ्के तस्मान्निजान्तरबलाद् बहिरागतो यः। विश्वातिशायिबछबुद्धिमहाः स एव सर्वोदयप्रसरणप्रवणः स एव ॥



\* જગત્ આખું માહના કીચડમાં ક્સાઇ પડ્યું છે, એમાંથી જે પાતાના આન્તર અળને ફારવીને અહાર આવ્યા છે તે પ્રશાન્ત તથા સ્થિતપ્રજ્ઞ મહાત્મા જ જગત્માં સર્વાશ્રેષ્ઠ શક્તિશાલી સર્વોત્તમ ખુદ્ધિશાલી અને સર્વાધિક પ્રભાવશાલી છે, અને તે જ સહુને કલ્યાણ-પથ પર ગડાવવાનું મહત્ કાર્ય કરી શકે છે. ર૩



• The whole world has fast stuck in the mud of Moha (infatuation or illusory attachment.) He alone who has come out of it through his inner spirit, is really endowed with the highest power, intellect and lustre, and would be able to propagate a great work benefitting all. 23



# सप्तद्दाः प्रकादाः

जीवनप्रकाशः CHAPTER 17 Light on Life



(1)

कृतकर्मंफलं जन्मान्तरे वा जन्मनीह वा। आस्मा लक्त इत्थं हि संसारः प्रवहत्ययम्।।

## $\mathbf{X}$

\* પ્રાણી પાતે કરેલાં કર્માનાં ફળ જન્માન્તરમાં પામે છે; અને આ જન્મમાં આંધેલાં કેટલાંક સબળ કર્માનાં ફળ આ જન્મમાં પણ પામે છે. સંસારના પ્રવાહ આ રીતે વહાા કરે છે. ૧





\* Souls subject to Karmas, are born in the next world as gods. as human beings, as xTiryach beings or as hellish ones according to the Karmas incurred by them and acquire fruits of the Karmas of various kinds Some Karmas incurred here by souls fructify just here (in this very birth) to them. Thus, is flowing the current of Samsara beginningless as well as endiess. 1

x Tiryach beings are lower or irrational animals distinguished from human beings.



### सप्रा:-प्रकाशः



(२-३-४)

आत्मा कर्म पुनर्जंन्म सुसंयुक्तिमिदं त्रयम्।
एकस्य स्वीकृतौ तत्र स्वीकृतं भवित त्रयम्।।
आत्मनः स्वीकृतौ तस्य मोक्षोऽप्यभ्युपगम्यते।
मोक्षे च स्वीकृतौ तद्वानीश्वरोऽप्यभ्युपेयते।।
इत्थं पञ्चकमप्येतत् सुसम्बद्धं प्रतीयते।
एकस्य स्वीकृतौ ह्यत्र पञ्चकं स्वीकृतं भवेत्।।
(त्रिमिविशेषकम्)





- \* આત્મા, કર્મ અને પુનર્જન્મ એ ત્રણ પરસ્પર એટલાં બધાં સંયુક્ત છે કે એકને સ્વીકારતાં ત્રણેને સ્વીકારવાં પડે છે (અને એકના સ્વીકાર ન કરતાં ત્રણેના અસ્વીકાર થઇ જાય છે). ર
- \* આત્માના સ્વીકાર કરતાં એના માેક્ષ પણ સ્વીકારવા પડે છે અને માેક્ષના સ્વીકાર કરતાં મુક્ત આત્મા– પરમાત્મા–ઇશ્વર પણ સ્વીકારાઈ જાય છે. ૩
- \* આમ આત્મા, કર્મ, પુનજેન્મ, માેક્ષ અને ઇશ્વર એ પચક પણ પરસ્પર એવું સમ્બદ્ધ છે કે એકના સ્વીકાર કરતાં પાંચેના સ્વીકાર અને એકના સ્વીકાર ન કરતાં પાંચેના અસ્વીકાર થઈ જાય છે. ૪



#### सप्तदशः-प्रकाशः



- The soul, Karma and rebirth-these three are so mutually connected that one among them, being admitted all these three become admitted. 2
- \* The soul being admitted its final emancipation too has to be admitted, and its emancipation being admitted, the emancipated soul which has achieved Godhood by its emancipation, also, has to be admitted. 3
- \* Thus, these five+ elements also are perceived to be so mutually connected that among them one being admitted, all these five also have to be admitted (and among them one being omitted, all these five also have to be omitted. 4
- + The soul, Karma, rebirth, final emancipation and God (the supreme Spirit).





(4-7 9)

शरीरं विकियाशाल भौतिकत्वेन सुरफुटम्। रोगाऽऽपातेन संविलष्टं भूयो भूयो भवत्यदः।। बाकस्मिकाभिधातेन यातनासु पतत्यद:। शरीरस्यानुभूयेमां विकारित्वस्वभावताम् ॥ पूर्णसौरुयैषिभिः सदभिः शरीरोपाधिमुक्तये। मोक्षोऽवाञ्च्छि न यत्राङ्गाभावे दःख मनागपि।। (त्रिभिविशेषकम्)

શરીર ભૌતિક છે અને એથી સ્પષ્ટ વિક્રિયાશીલા 🖻. વારે વારે રાગ પેદા થવાથી તે દુ:ખી થયા કરે છે. આકશ્મિક આદાત-અભિધાતથી પણ તે મહાકષ્ટમાં પઉં છે. આમ શરીર વિકારી સ્વભાવવાળું છે એમ અનુભવીને,

પૂર્ણ સુખના આકાંક્ષી પુરાતન સન્તાએ શરીરની બલા-માંથી છૂટવા માટે મે ક્ષ માચ્યા જ્યાં શરીર ન હાવાને લીધે દુઃખતું નામ જ નથી. પ– ૬ – ૭



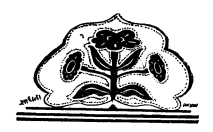
#### सहदशः-प्रहाशः



• The body is material, and hence it is evidently disposed to be disordered. It is also pained by diseases arising again and again. Also it has some times to suffer acute pains by accidents. Having perceived this aptitude of the body to bad changes—

the ancient sages desirous of perfect happiness, longed for the state of final emancipation in order to be free from the troubles of body, because in that state there is no misery in the least on account of the complete absence of body. 5-6-7





(2)

रोगित्वेपि शरीरस्य सम्यग्हिष्टिविवेकतः। विदन्नीरोगमात्मानं साम्य वैर्येण रक्षति।



\* શરીરની રુગ્ય હાલતમાં પણ સુત્ર જન વિવેકના પ્રકાશમાં આત્માને નીરાેગી સમજ ધેર્ય ધારણ કરી પાતાના સમભાવને જાળવી રાખે છે. ૮



\* A person of right understanding, preserves his equanimity of mind with courage or fortitude even in his state of being (physically) diseased, since he knows by his wisdom that his soul is healthy. 8



#### ञप्तदशः-प्रकाशः



(9-10)

सुचित्तं मरणं श्रेयो दुश्चित्तं दुर्गतिप्रदम्। सुमृत्ये शुभसंस्काराः सम्पोष्याः पूर्वमेव हि।। कल्याणयुक्ते मरणे जीवनं स्यात् फलेग्रहि। आर्तेरोद्रेचतद् भ्रश्येज्जाग्रत् प्रागेव तद् मवेत्॥



\* શુભ ચિત્તવાળું મરણ શ્રેયસ્કર છે અને અશુભ ચિત્તવાળું મરણ દુર્ગાતિમાં પાડે છે. સુમરણ માટે શુભ સંસ્કારા અગાઉથી જ પાષતા રહેવું જોઈએ.

મરા વખતે કલ્યા અભાવના હાય તા એ જીવનની સફલતા છે, પણ મરા જે દુઃખાર્ત કે રૌદ્ર અને તા એ જીવનની ફર્ગાત છે. માટે માણસે અગાઉથી જ (કુશલસાધનામાં) જાગરુક શહેવું જોઇએ. ૯–૧૦





At the time of death, if mind is good, that death also is good; and if mind is otherwise, that death also is otherwise, i.e., bringing on a bad grade.

To attain good death a person should be diligent in rendering his mental attitude or impressions pure and plous during his living.

Death being good the life proves fruitful and death being uneasy or irascible, the life proves lost. So one should be beforehand careful of making one's life good or noble. 9-10



#### सप्तदश:-प्रकाशः



( ??)

पृथ्व्यादिभूतसम्भूतो जडो देहो विनश्वरः। अात्मा तद्भिन्न एवास्ति शाश्वतश्चेतनामयः॥



\* શરીર પૃથ્વી આદિ ભૂતાથી ખનેલું હાઇ જડ છે અને નાશવાન છે. આત્મા એથી (શરીરથી) ભિન્ન જ છે, અને એ ચૈતન્યમય શાશ્વત તત્ત્વ છે. (આ પાઠ કલ્યાણાલિલાપીએ સર્વપ્રથમ શીખી લેવાના અને હ્દયમાં ઉતારવાના છે.) ૧૧



• The body formed of elements-earth, water. fire and air which are certainly inanimate. It is therefore, inanimate and perishable. The soul is absolutely distinct from the body and also eternal as well as the embodiment of conclousness (Chaltanya.) 11





(१२)

प्रतिजन्म स आदत्ते निजकर्मानुसारतः। अनादिकालतो देहं भवे भ्राम्यन् नवं नवम्।।

## X

# સંસારમાં અનાદિકાળથી ભ્રમણ કરતા આત્મા દરેક જન્મ વખતે પાતાના કર્મ અનુસાર નવું નવું શરીર ધારણ કરે છે. ૧૨

# ×

Wandering in the transmigratory cycle the (embodied) soul assumes a new body at its every birth according to the Karmas incurred by it in its previous birth. This course of it has been proceeding from beginningless time. 12



#### सप्तदशः-प्रकाशः



(१३)

अनन्तानि शरीराणि विधृतानीःयमारमना । यावन्मोहोदयं चासौ स्थास्यत्येव शरीरभाक्॥



# આમ, આત્માએ આજ સુધીમાં અનન્ત શરીર ધારણુ કર્યા છે; અને જ્યાં સુધી એ માહાક્રાંત રહેશે ત્યાં સુધી એને એક પછી એક શરીર વળગતું રહેવાનું જ. ૧૩



\* Thus boundless bodies have been assumed by the (phenomenal) soul; and it will surely continue to do so as long as it is under the influence of Moha (delusion or illusion). 13





( **१**¥)

विहाय देहमोहं तत् सर्वासां मूलमापदाम्। निजं शरीरं योक्तव्यमात्मकल्याणकर्मसु।

## ×

- \* માટે શરીર ઉપરના માહ, જે બધાં દુ:ખાનું મૂળ છે, મૂકી દઇ પાતાના શરીરને કલ્યાણસાધનામાં જોડવું જોઇએ. ૧૪
- Therefore forsaking illusory attachment to the body, which is the source of all calamities, a person should employ his body in the course of accomplishing spiritual welfare. 14



#### सत्रा:-प्रकाशः



(84)

शरीरमास्मकल्याणे नियुक्तं कुशलावहम्। दुराचारप्रवृत्तौ च नियुक्तं विपदावहम्।।



\* કલ્યાણુસાધનમાં લગાવેલું શરીર કલ્યાણુકારક છે અને દુરાચરણુમાં લગાવેલું શરીર દુગ'તિમાં પાડનાર છે. ૧૫



 Body employed in the course of welfare, is auspicious, and in committing sinful actions, is calamitous. (It is the body that conduces to good or ill.)





(१६)

प्राप्नुयाद् विश्वसाम्राज्यं परन्तु यदि हारयेद्-। मनुष्यो निजमारमानं तर्हि किञ्चित् स नाप्तवान्।।



 મનુષ્ય દુનિયાભરનું સામ્રાજ્ય પ્રાપ્ત કરે, પણ જો પાતાના આત્માને ગુમાવે તે ખરેખર તેણે કશું જ મેળવ્યું નથી. ૧૬



If a man gains the sovereignty of the world
 and loses his own soul, he is certainly gainless.

16





(१७)

प्राप्तेऽपि बाह्ये स्वातत्र्ये न प्राप्तं चेत् तदाऽऽन्तरम्। तदा महान् महीशोऽपि न सुखी न पराक्रमी।।



\* બાહ્ય સ્વાતંત્ર્ય પ્રાપ્ત થયું હાેય, પણ આન્તર સ્વાતંત્ર્ય જે પ્રાપ્ત થયું ન હાેય તાે માટા ભૂપ પણ નથી સુખી, નથી પરાક્રમી. ૧૭



• Even a great king who has possessed external liberty, is not happy, nor valiant if he has not secured the internal one. 17





# (१८)

मुक्तीबुभूषवो दुःखात् परमानन्दमन्दिरम् । मार्गमाध्यात्मिकं सुज्ञा बहवः समिशिश्ययन् ।।

# X

\* દુઃખમાંથી સુક્રત થવાની ઇચ્છાથી ઘણા સુજ્ઞ જનાએ પરમ આન-દના મન્દિરરૂપ અધ્યાત્મમાગ° ગ્રહ્યુ કર્યો છે. ૧૮

# ₩

 Many wise persons who were desirous of emancipation from miseries, resorted to the path of spiritual welfare-the abode of the highest bliss.

18



#### सप्तदश:-प्रकाशः



(१९)

मताना भिन्नभिन्नानां भिन्नता तत्त्वदर्शने। धर्मस्त्वभिहितः सर्वेरेकः सच्चरितात्मकः।।



\* ભિન્નભિન્ન સંપ્રદાયાની ભિન્નતા તત્ત્વજ્ઞાન (દાર્શનિક ફિલાસાફી)ને અગે છે. સચ્ચરિતરૂપ ધર્મ તા બધા સંપ્રદાયામાં સરખી રીતે ખતાવવામાં આવ્યો છે. ૧૯



\* There are many different sects or persuasions which hold philosophical doctrines contradictory from one another, but about Dharma which really consists in right conduct, all are at one. 19





(२०)

सत्याहिसात्मकं धर्मं प्रपन्नाः सर्वमानवाः । तत्वज्ञानिकयाकाण्डविभेदेऽपि सर्धामणः ।।

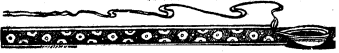


\* સત્ય અને અહિંસારૂપ ધર્મને વરેલા બધાય માણસા દાર્શનિક તત્ત્વજ્ઞાન અને ક્રિયાકાંડમાં જીદા હાવા છતાં–પરસ્પર સમાનધર્મા–સાધર્મિક છે. ૨૦



\* Dharma means the observance of non-injury and truthfulness. All the followers of this Dharma can verily be called of the same Dharma (i.e. coreligionists), even though they differ from one another in philosophical tenets and religious rites.

.



#### सप्तदशः- प्रकाशः



(२१)

असिद्ध+मिप यच्श्रेय:साधने प्रेरक भवेत्। मतं दार्शनिकं किञ्चिद् यस्य तस्य शुभाय तत्।।

# ×

\* જે કાે કાર્શનિક મંતત્ર્ય યુક્તિસિદ્ધ ન હાેય, છતાં કલ્યાણસાધનમાં જેને પ્રેરક થતું હાેય તેને માટે તે શ્રેયસ્કર છે. ૨૧

# ×

 Some philosophical doctrine though logically untenable, is auspicious to him to whom that doctrine becomes useful in his accomplishing welfare 21

## + प्रमाणसिद्धम्





(२२)

सत्यं प्रपन्नो गुणपूजकश्च शांतश्चरित्रे सति× वर्तमानः। अवस्थितः क्वापि हि सम्प्रदाये श्रेयोविहार्येव सुभागधेयः।।



કોઇ પણ સંપ્રદાયના માણુસ જો સત્યના ઉપાસક હૈાય, બીજાના ગુણાનું બહુમાન કરનાર હાય, શાંતમના હૈાય અને સચ્ચરિત હાય તા તે ભાગ્યશાલી સર્જનિન: સંદેહ કલ્યાણિવહારી છે. ૨૨



\* A person of whatever sect or persuasion he mey be, is surely treading the path of welfare, if he is devoted to truth, respectful to the virtues of others, tranquil-minded and well-conducted. 22

× सति=पवित्रे



# अष्टाद्दा:-प्रकाराः

# पृहिविवेकः CHAPTER 18 House-hold Wisdom



(१)

गुरूणा माननं कार्यतत्परत्वं च सौहृदम् । गेहिगेह गुणैरेभिः सुखशोभास्पदं भवेत्॥

# 英

\* વડીલાેનાં સન્માન, ઘરનાં કામ અજાવવામાં સહુષ<sup>૧</sup> તત્પરતા અને પરસ્પર સ્નેહભાવ–આ ગુણાેથી ગૃહસ્થનું ઘર સુખસંપન્ન તેમજ શાભાસ્પદ અને છે. ૧

## ∷ఘ

\* The houses of house-holders become happy as well as renowned by such virtues as respect for elders, devotion to house-hold affairs and mutual affection among the members of the house.





(२)

महोपकारौ पितरावुपास्यं तीर्थमादिमम् । पुज्यपूजनतः पूजास्पदं संजायते जनः ।।



\* માતાપિતાના મહાન ઉપકાર છે. એ ઉપાસવા
 યાગ્ય પહેલું તીર્થ છે. પૂજ્યના પૂજનથી માણસ
 પૂજ્ય ખને છે. ૨



\* Parents are great benefactors. They are the first Teertha worth serving. A man becomes aderable by adoring the adorable. 2



#### अष्टादरा: -प्रकाशः



## (३)

श्वश्चर्भवेद् वधूमाता वधूः श्वश्न्सुता तथा। ईहशे सति सुस्नेहे गृहस्याभ्युदयो भवेत्।

## 数

 સાસૂએ વહૂની માતા બનવાનું છે, તેમ જ વહૂએ સાસૂની દીકરી બનવાનું છે. આ પ્રકારના સુંદર સ્નેહ હોતાં ઘર અભ્યુદયશાલી બને છે. 3

# X

\* The mother-in-law should become as a mother of her daughter-in-law who in her turn should become as her mother-in-law's daughter. Such a good affection (between the mother-in-law and the daughter-in-law) being cherished the house becomes happy as well as famous. 3





(४-५)

अन्बोन्यस्नेहसंयुक्तसेवाकार्यपरायणौ । यावज्जीवं भविष्याव, इत्युद्वाहिक्रयाक्षणे ।। भवतः सुप्रतिज्ञातौ सप्रमोदं वधूवरौ । मिथो विश्वासभाजौ तत् पालयेतां तदक्षतम् ।। (गुग्मम्)

## X

- # વર-વધુ વિવાહ કિયાના મંગલ અવસરે આ પ્રમાણે સહયે પ્રતિજ્ઞાબદ્ધ થાય છે કે આપણે અંને યાવજીવ પરસ્પર સ્નેહ સાથે એક બીજાના સેવાકાર્યમાં, એક બીજાના હિતસાધનમાં તત્પર રહીશું. અતઃ પરસ્પર અખંડ વિશ્વાસ ધરાવતી એ બંને વ્યક્તિઓએ આ પ્રતિજ્ઞાને ક્ષતિ પહોંચાક્યા વગર બરાબર પાળવી એ એમની કરજ છે. ૪-૫
- \* At the auspicious time of marriage a bride and a bridegroom joyfully vow that they will throughout life remain affectionately devoted to serving each other. So, being mutually faithful they ought to observe this vow unbrokenly. 4-5





# (६)

ब्रह्मचर्यं हि पीयूषं कामलम्पटता विषम् । आद्याज्जीवनमानन्दि द्वितीयाद् दुःखि जायते ।।

# ×

# બ્રહ્મચર્ય અમૃત છે અને કામલમ્પટતા વિષ છે. પહેલાથી જીવન આનંદી ખને છે, જ્યારે બીજાથી દુખિયારું. ૬

# X

Brahmacharya is nectar and lustfulness is poison. The former makes life joyful, while the latter, miserable. 6





# (७)

वस्तुस्थितिपरिज्ञानाव् विश्वासाच्चोत्तमे फले। अवाप्तेन मनःस्थेमना ब्रह्मचर्यमवाप्यते।।



\* વસ્તુસ્થિતિની સાચી સમજ અને કળ ઉચ્ચ કાેટીનું પ્રાપ્ત થાય છે એવા વિધાસ-આ બન્નેના અળ પર મનની સ્થિરતા સધાય છે ત્યારે બ્રહ્મચર્ય સુલભ બને છે. ૭

# ×

• On the strength of both right understanding of the nature of a thing and the confidence in the sublimity of the result, is achieved the steadiness of mind, in consequence of which the observance of Brahmacharya becomes easy. 7





(2)

न केवलं भवेद् गेही परदारविवर्जकः। वर्तेताऽमा× स्वपत्न्याऽपि न्यायतस्तद्धितप्रियः।।



મું ગૃહસ્થે પરદારના સંગ તા ત્યજવાના છે જ, પણ
 એ ઉપરાંત, સ્વપત્નીના હિતેચ્છુ એવા તેણે પાતાની પત્ની સાથે પણ ન્યાયથી જ વર્તવાનું છે.



Not only the illicit company of a woman who is not his lawful wife, is to be avoided by a householder, but also he is dutybound to treat his own wife justly and properly. 8

× अमा=सह





(9)

अगारवासभाजोऽपि पुरुषा योषितोऽथवा। यावद् ब्रह्माचरिष्यन्ति भाविनस्तावदुन्नताः।।



\* ગૃહવાસી પુરૂષા કે મહિલાએ પ્રદ્મચર્યનું પાલન જેટલું વધુ કરશે તેટલી વધારે ઉન્નતિ તેમની થવાની.

E



\* Even house-holders whether they be men or women, will be able to make their progress in life as much as they will observe Brahmacharya. 9



## अष्टादशः-प्रकाशः



( 80)

रूपस्य बहिराकारं जनो दृष्टवा विमुह्यति । वैराग्यमेव संगच्छेदन्तर्भागं तु चिन्तयन्।।

# ×

\* રૂપના બાહ્ય આકાર જોઈ માણુસ માહિત થાય છે, પણ જો તેની અન્દરના ભાગને ખ્યાલમાં લે તા તેને તે પરથી વૈરાગ્યભાવ જ પેદા થાય. ૧૦

## ×

\* A person at first sight becomes enamoured of the outer form of beauty, but if he meditates upon the inner state thereof, he is sure to be disattached from it. 10





(११)

रक्षन्ति ये निःस्खलनं स्वशीलं च्छन्ति नो सुन्दररूपतोऽपि। जयन्ति शौण्डीरमतिल्लिकास्ते तस्कीतिगाथा गगने नदन्ति।।



 જેઓ પોતાના શીલને અસ્ખલિતપણ રક્ષે છે અને માહક સુન્દર રૂપના સામીપ્યમાં પણ વિચલિત થતા નથી, તે વીરશેખર મહાશયા જયવન્ત છે, અને તેમની યશાગાથાઓ ગગનમાં ગવાય છે. ૧૧

## X

• Those good persons of pre-eminent valour are victorious and their glory is extolled in heaven, who unfalteringly maintain the vow of celibacy and never swerve from it even in the presence of intoxicating beauty. 11



# एकोनविंदाः प्रकादाः आरोग्यम् CHAPTER 19 Health



(१-२)

न केवलमयं कायः परितापनमहैति।
न च मिष्टरसास्वादैर्लीलनामपि भूरिभिः।।
किन्तु स्यान्नेन्द्रियग्रामः कापथाभिमुखो यथा।
यथा चात्महितोद्योगप्रवणः स्यात् तथा चरेत्।।
(यग्मम्)





\* આ શરીર કેવળ ભૂખે મારવાનું કે તપાવી દેવાનું નથી, તેમજ નાનાવિધ મિષ્ટ રસાસ્વાદાથી બહલાવવાનું કે પંપાળવાનું પછ્યુ નથી, પછ્યુ ઈન્દ્રિયા આડે માર્ગે ન જાય અને આત્મહિતના સાધનમાં સહાયક બની રહે એ રીતે વર્તવાનું છે. ૧–૨



\* The body is neither only to be starved or tormented, nor is it to be over-fondled by many sweet-tastes, but man must behave in such a way that his senses may not be misdirected and that may be conducive to his spiritual welfare. 1-2





(३)

देहे स्वस्थे मनः स्वस्थमितिवागनुसारतः। देहोऽपि पुरुषार्थाय स्वास्थ्यवान् समपेक्ष्यते॥



જ 'સ્વસ્થ દેહમાં રહેલું મન સ્વસ્થ હાય છે' આ વચનના અનુસારે પુરુષાથંના સાધન માટે શરીર પણ સ્વસ્થ હાલું અપેક્ષિત છે. 3

(સન્તની વાણી લાેકાેને ઉદ્દુખાધે છે કે— શરીર આત્માનું નિવાસસ્થાન છે. જે શરીરના સ્વાસ્થ્યની પરવા નથી કરતાે તે આત્માના દ્રોહ કરે છે.)



• "Healthy mind in healthy body" proves that the body must necessarily be healthy for manly efforts. 3





आरोग्यनियमान् रक्षन्नाचारेण विवेकिना । संपुष्णाति यथा देहं सम्पुनाति तथा मनः ।।



# આરાગ્યના નિયમાને વિવેકશાલી આચરણથી જાળવતા માણસ જેમ પાતાના શરીરને પુષ્ટ કરે છે, તેમ પાતાનું માનસિક પાવિત્ય પણ સાધી શકે છે. ૪



\* Man observing the rules of health through considerate behaviour, not only strengthens his body, but also can acquire the purity of his mind.





(4)

शुद्धवायुर्जलं स्वच्छं योग्याहारोऽरुणातपः। स्वच्छत्वं योग्यनिद्वा चारोग्याय श्रमसंयमौ।।



\* શુદ્ધ હવા, સ્વચ્છ જળ, ચાગ્ય સાત્ત્વિક આહાર, સૂર્યના પ્રકાશ, સ્વચ્છતા (ચાપ્પ્પાઇ), ચાગ્ય નિદ્રા અને શ્રમ તથા સંયમ એ આરાગ્યની પ્રાપ્તિની સામગી છે. પ



\* Pure air, clear water, wholesome food, sunshine, cleanliness, proper sleep, labour and selfcontrol are the means of acquiring health. 5





(६)

स्वर्गोऽपि दुःखालय आमयाविनो निरामयः पर्णगृहेऽपि खेलिति । आरोग्यमुच्चैः पुरुषार्थसाधनं तद्रक्षणं संयमपूतचर्यया ।।

# ₩

\* રાગાર્લને સ્વર્ગ પણ દુઃખનું ઘર છે, જ્યારે આરાગ્યશાલી મનુષ્ય પણ કુટીમાં-ગરીખ ઝુંપડીમાં પણ લહેર કરતા હાય છે. નિઃસન્દેહ, આરાગ્ય પુરુષાર્થસાધનાનું ઉચ્ચ સાધન છે, અને તેનું રક્ષણ સંચમપૂત આચરણ પર આધારિત છે. દ

## ×

\* To the diseased even heaven is an abode of misery, while a healthy one sports gaily even in a cottage of leaves. Health is no doubt, highly helpful in human activities; and its acquisition and preservation depend upon good behaviour endowed with becoming self-restraint. 6



# विंदाः प्रकादाः

जीवनशिक्षणम् CHAPTER 20 Life-Instruction



(१)

अनेकविषयाभ्यासोऽभ्यासकानां प्रवर्तते । शिक्षालयेषु नःवस्ति हन्त ! जीवनशिक्षणम् ।।

## X

\* આજે વિદ્યાલયામાં વિદ્યાર્થીઓને અનેક વિષયાના અભ્યાસ કરાવવામાં આવે છે, પણ ખેદની વાત છે કે ત્યાં જીવનશિક્ષણની યાજના નથી કે જે વિદ્યાર્થીઓને માનવતાની ઉત્તમ ભૂમિ પર ચડવામાં સહાયક અને પ્રેરક થાય. ૧

# 黨

• In schools and colleges many subjects are taught, but there is no course of studying the art of living which may well influence the students to make their lives good, noble and high-spirited. 1





(२)

अभावे शिक्षणस्यास्य राष्ट्रं भवति दुर्दशम्। आदर्शाऽभानतो भूरिनैतिकक्षतिविस्तृतेः।।

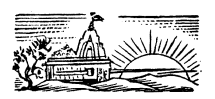
## ×

\* જીવનશિક્ષણના અભાવે જીવનના આદર્શનું ભાન થાય નહિ, ભાવનાખળ પ્રગટે નહિ અને એથી અનેક નૈતિક દેાષા પ્રસરવાથી માણસાનાં જીવન કહાષિત ભનતાં જાય પરિણામે દેશની દ્વદેશા થાય. ૨

#### X

\* In the absence of the course of life-instruction the realization of the ideal is not aroused in the people and hence moral corruptions of many kinds go on spreading in them, consequently the country is driven to downfall. 2





# (३)

मुख्यो जीवनशिक्षाया आधारः सन्ति शिक्षकाः। तेषामादर्शचारित्रः विद्यार्थ्यन्तः प्रकाशकम्।।

## ×

\* જીવનશિક્ષણના મુખ્ય આધાર શિક્ષકા છે. તેમનું આદર્શ ચારિત્ર વિદ્યાર્થી એાના અન્તર્માં પ્રકાશ પ્રગટાવે છે. ૩

#### X

• It is the teachers on whom it chiefly depends to elevate the students' lives. Their pure and spotless character is able to enlighten the minds of students. 3





(8)

विद्यार्थिना विनीतेन भाव्यमम्युदयैषिणा। विनयात् प्राप्यते विद्या तथा चोन्नतिशीलता॥



\* વિદ્યાર્થી ઉન્નતિના અભિલાષી છે, માટે તેણે, વિદ્યા વિનયથી મળે છે અને વિદ્યાર્થી ઉન્નતિશીલ થવાય છે એ લક્ષમાં રાખી વિનયસમ્પન્ન ખનવું જોઇએ. ૪

## $\mathbf{x}$

\* Students are naturally desirous or anxious about making their progress, so they must be polite. The means of acquiring prosperity is knowledge and knowledge is fairly obtained by politeness. 4





(५–६)

सत्यां जीवनशिक्षायां प्रजानिर्माणमुत्तमम् । सद्गुणोज्जवलचारित्रनिर्माणादुपजायते ॥ धर्मार्थकाममोक्षाणां पुमर्थानां विकासतः। देशो भवत्योजस्वी च तेजस्वी च यशस्व्यपि ॥

## 菜

\* જીવનશિક્ષણના પ્રકાશમાં સદ્ગુણાથી ઉજ્જવલ ચારિત્રનું નિર્માણ થવા પામે છે અને એથી પ્રજાનું ઘડતર ઉચ્ચ કક્ષાનું ખને છે; તેમજ ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચાર પુરુષાર્થીના વિકાસ થવાથી દેશ ઓજસ્વી, તેજસ્વી અને યશસ્વી ખને છે. પ-દ





\* It is life-instruction that becomes helpful in moulding human character shining by good qualities, and hence the creation of the nation can be best formed.

And it is life-instruction which being elevated the country becomes famous, lustrous and valorous on account of the development of Dharma, Artha, Kama and Moksha-the four principal objects of human life. 5-6





(७)

विद्या च सा यया सिध्येज्जीवनस्योध्वंगामिता। जीवनस्योध्वंगामित्वमूध्वंगामित्वमात्मनः।।



\* વિદ્યા તે છે જેનાથી જીવન ઊર્ધ્વ ગામી બને; અને જીવનનું ઊર્ધ્વ ગામિત્વ આત્માના ઊર્ધ્વ ગામિત્વમાં છે. હ



 Knowledge is that by which life is elevated, and the real elevation of life consists in spiritual elevation.





#### (८)

पितरौ सापराधौ स्तो न यौ संस्कुरूतः प्रजाम् । सर्वाधिकक्षमावाद्यगुरू तःसंस्करणे च तौ ॥



\* માતાપિતા જો પાતાનાં સન્તાનને વિદ્યા–સંસ્કારથી સંસ્કારિત બનાવતા નથી તાે તેઓ અપરાધી ઠરે છે. તેઓ પાતાના સન્તાનના પ્રથમ ગુરુ હાેઈ પાતાના સન્તાનને સંસ્કારશાલી બનાવવામાં સહુથી વધારે શક્તિમાન્ છે. ૮



\* Those parents are guilty who do not properly educate and cultivate their children. And as they are the first Gurus of their children, they are the ablest of all in cultivating their children. 8





(9)

द्रविणोपार्जने लुब्धाः स्वकर्तव्यपराङ्मुखाः। शिक्षका अपराध्यन्ति, भाव्य तैः सस्यशिक्षकैः॥

## $\mathbf{X}$

\* જે શિક્ષકા ધનલુષ્ધ ખની અપ્રામાણિક વ્યવહાર ચલાવે છે, પક્ષપાતી વલણ રાખે છે, વિદ્યાર્થીઓને શીખવવામાં બેદરકાર રહે છે, એવા કર્તવ્યપરાહમુખ શિક્ષકા માટા અપરાધી છે. તેમણે સાચા શિક્ષક ખનવું ઘટે. [શિક્ષકનું કાર્યક્ષેત્ર એવું મહાન્ છે કે સમાજના કે રાષ્ટ્રના ઘડતરમાં એનું સર્વાધિક મૂલ્ય છે.] ૯



• Those teachers who are covetous of money and hence remain indifferent to their duty of teaching, are greatly guilty. They must be true teachers whose service is verily most valuable. 9





(10)

शालासु विद्यार्थिजनाय शिक्षणं देयं यथा सद्व्यवहारकौशलम् । देयं तथा मानवताविकासकं ततो हि लोकाम्युदयो भविष्यति ।।



\* શિક્ષણશાળાઓમાં વિદ્યાર્થીઓને જેમ ઉત્તમ વ્યાવહારિક જ્ઞાન આપવાનું છે, તેમ માનવજીવન-વિકાસનું શિક્ષણ પણ આપવાનું છે. તે જ માનવ-જાતિના અભ્યુદય શક્ય અનશે. ૧૦



\* As material or worldly education is fitly to be given to the students in schools and colleges, so instruction regarding life-elevation too must be necessarily given to them. Just then the way to the elevation of humanity will be easy. 10



# एकविंदा:-प्रकादाः

संघटनम् CHAPTER 21 Union



(१)

सर्वेऽपि भिन्नकर्माणः सममानवताघराः। न्याय्याधिकाररक्षाभिर्भवेद् राष्ट्रं समृन्नतम्।।

## X

# કર્મ યા વ્યાપાર-વ્યવસાય લોકાના ભિન્ન ભિન્ન જ હોય, અને એમ છતાં એ બધા એકસરખી માનવતાની ધરા પર છે. બધાઓના ન્યાચ્ય અધિકારા સુરક્ષિત રહે તો જ રાષ્ટ્રની ઉત્તિ થઈ શકે છે. ૧

#### X

\* All persons though engaged in different occupations, stand on the same ground of humanity. A nation can make its progress only when the equitable rights of all citizens-all persons-are guarded, secured and upheld 1





(२)

सर्वे मनुष्या वर्तेरन् परस्परसुहृत्तया । अन्योन्यसहयोगाढघाः, पन्या राष्ट्रोन्नतेहि सः



# બધા માણસાએ અરસપરસ સહયાળ રાખી મિત્રતાથી રહેવું **જોઇએ. રાષ્ટ્રના અલ્યુ**દયના મુખ્ય માર્ગ એ જ છે. ૨



\* All persons should mutually co-operate and behave in a friendly manner. It is the main path to the prosperity of a nation. 2





(३)

अलं यावत् समुन्नन्तुं ब्राह्मणः क्षत्रियोऽथवा । अलं तावत् समुन्नन्तुं शूबोऽपि महिलापि च ।।

## 英

\* જેટલી ઉત્તતિ ખ્રાહ્મણ યા ક્ષત્રિય કરી શકે છે, તેટલી શૂદ્ર પણ કરી શકે છે અને નારી પણ કરી શકે છે. 3



\* A Shudra or a woman is as much competent to accomplish his or her advancement as is a Brahmana or a Kshatriya. 3





(8)

धर्माधिकारिणः शूद्राः स्त्रियस्य बाह्मणदिवत्। ते सर्वे परमं श्रेयो धर्मेण प्राप्तुमीशते।।



# જેમ ખ્રાહ્મણ વગેરે ધર્મના અધિકારી છે, તેમ શ્દ્રો અને સ્ત્રીએા પણ ધર્મના અધિકારી છે. એ બધા ધર્મસાધનના ખળે ઉચ્ચતમ કલ્યાણભૂમિ પર પહેાંચી શકે છે. ૪



\* Shudras and women are as well entitled to follow the path of Dharma, as Brahmanas and others; and all of them may be able to attain to the highest state of welfare by being rightly devoted to Dharma. 4





(4)

नहि संघटनाशक्तिमन्तरेण सुयोजिताम्। समुत्कर्षोऽथवोत्थानं भवेद् राष्ट्रस्य कस्यचित्।।



# સુયાજિત સંગઠનભળ વગર ઉદય કે ઉત્થાન કાઇ રાષ્ટ્રનાં થઇ શકતાં નથી. પ



 Without well-planned solidarity no nation can either rise or advance forward.





**(**६)

वैमनस्यं विरोधो वा स्याद् यत्र क्वापि वेश्मिन । संघे समाजे देशे वा तस्याधःपतनं भवेत्।।



\* જે કાેઈ દેશ, સમાજ, સંઘ કે ઘરમાં વૈમનસ્ય કે વિરાધ પાતાના અહાે જમાવે છે; તે દેશ, સમાજ, સંઘ કે ઘરની ચડતી થતી નથી, તેનું અધઃપતન થાય છે. દ



\* When bitterness or discord takes hold of a family, a society or a nation, they can not rise, they are driven to degradation. 6





(७)

यदि संघटिता न स्युर्बेलवन्तोऽपि मानवाः। न ते तर्हि विजेध्यन्ते न चाऽऽप्स्यन्ति स्वतन्त्रताम्।।



ઋ બલવાન્ માણુસા પણ પરસ્પર સંગઠિત નહિ હશે,
 ઐકચના સૂત્રમાં અ'ધાયેલા નહિ હશે તા વિજય નહિ
 ઋળવી શકે, સ્વાધીનતાને પ્રાપ્ત નહિ કરી શકે. હ



• Even the strong, if not united, not threaded with the thread of union, will not obtain victory and also will not achieve independence. 7





## (८)

संघशक्तिर्महाशक्तिर्बलवस्या तया प्रजाः। महान्तमपि राजानं नयन्ति स्वानुकूलताम्।।

# X

\* સંઘરાકિત એ મહાશક્તિ છે. તે જબરદસ્ત શક્તિવડે પ્રજા માટા રાજાને પણ નમાવે છે, પાતાને અનુકૂળ બનાવી શકે છે. ૮

## X

\* "Union is strength." With this strength people bring their king to their knees and compel him to respect their wishes. 8





(9)

निर्बला अपि संयुक्ता भवन्ति सफलोद्यमाः। विशृङ्खलास्तु योद्घारः पतन्ति बलिनोऽपि हि ।।



\* નિર્ભલ પ્રજા પણ સંચુક્ત અળવાળી હાેય તાે પાતાના ઉદ્યમમાં સફળતા મેળવે છે, જ્યારે અલવાન્ યાહાઓ પણ કુર્સપને લીધે પરાસવ પામે છે અને પડે છે. ૯



• Even efforts of a weak nation, if united, are crowned with success, while great warriors, if disunited, suffer defeat and fall. 9





(१०)

स्यक्त्वा विरोधं सकलं जातिधर्मनिबन्धनम् । अन्योन्यसौमनस्येन सर्वे साधयतोन्नतिम् ।।



\* જાતિ અને ધર્મના લેકાને આગળ કરી ઉપજાવેલા ખધા વિરાધાને શમાવી કાે અને પરસ્પર મીઠાં દિલથી એક થઈ ઉન્નતિ સાધવા લાગી જાએા. ૧૦



• Remove all quarrels engendered by putting forth racial and religious differences, seek unity of hearts and ascend to the path of progress. 10





(११)

एकाङ्कपत्रं जयति पत्रं राजाकृतेर्यथा। तथा जयति राजानमेकताबलतः प्रजा।।

#### $\mathbf{X}$

# (પાનાંની રમતમાં) "એક્કા"નું પાનું જેમ "બાદશાહુ"ને જીતે છે, તેમ જે પ્રજામાં એક્કો છે તે, રાજાને પણ જીતી શકે છે. ૧૧

#### X

As in the games of playing cards the ace conquers the king, so people endowed with the power of unity, conquer their king.
 11





(१२)

अग्निपातोन्मुखं दुग्धं स्वसंगिजलनाश्वतः। पुनर्जलगमें शांतं सद्वत् प्रेम प्रपोषत !।।

# $\mathbf{X}$

\* પાતાનું સાખતી જળ ખળી ગયું ત્યારે (ઊલરા આવતાં) અગ્નિમાં પડવા જતું દ્વધ કરી પાણીના સમાગમ થતાં શાન્ત પડે છે. આ પ્રેમનું ઉદાહરણ છે. આ પ્રકારના પ્રેમ પરસ્પર પ્રસરાવા! ૧૨



\* Cultivate the love of the milk which, when the accompanying water evaporates, tries to fall into the fire to burn itself, and when water is again poured into it, calms down. 12





(१३)

विधिष्यते व्यापकबन्धुभावतो महद् बलं वः खलु पुण्यमन्दिरात्। धनं च धान्यं च यशस्च गौरवं सुखं च लब्ध्वाऽभ्युदिता भविष्यथ॥

# X

\* સર્જુના! વ્યાપક અન્ધુભાવ જે ખરેખર પુષ્યતું મંદિર છે તે નિષ્પન્ન થતાં તમારું અળ ઘણું વધશે, અને એથી તમે ધન, ધાન્ય, યશ તથા ગૌરવ મેળવશા, આબાદ થશા–સુખી થશા. ૧૩

## ×

With the birth of all-pervading brotherhoodthe abode of merit, your strength will increase considerably, and thereby you will get wealth, food-grains, fame and dignity, also you will be prosperous and happy. 13



# द्यविंदाः प्रकादाः

अनेकान्तदृष्टिः
CHAPTER 22
Anekanta view
( Manysided view or plurality of aspects. )



 Syadvada or Anekantavada ascertains an object from all possible stand-points.

The statement made about an object after considering it from every stand-point, gives us the complete as well as the true idea about it. This is the work of Syadvada or Anekantavada.



 અર્થાત્-વસ્તુનું અનેક દષ્ટિકાણાથી અવલાકન એનું નામ અનેકાન્તદૃષ્ટિ અને એનું નિરૂપણ એ અનેકાંતવાદ યા સ્યાદ્વવાદ.





(8)

सत्ये अपि निथ: स्यातां परस्परविरोधिनी। वस्तुतो न विरुद्धे ते सापेक्षत्वेन संगते।।



\* એ સત્યા પણ પરસ્પર વિરુદ્ધ હાય છે. પણ ખરી રીતે તે વિરુદ્ધ નથી દ્વાતાં, પણ અપેક્ષાલેદે સંગત દ્વાય છે. ૧

## X

• Even two truths are contradictory to each other; but they are so only apparently, not really. They are verily consistent with each other from different stand-points 1





(7-3)

एकाङ्कं ज्वर आरूढिवन्तावृद्धिकरो भवेत्। तमङ्कं चतुरङ्काच्चागतिश्चन्ताशमावहः।। एकाङ्कसूचितं तुल्यमप्यौष्ण्यं ज्वरसंगतम्। स्थितिभेदे भवेच्चिन्तावृद्धये चिन्ताशमाय च।।

# X

 ( શર્મામી દરમાં ) એક અંક પર પહેાંચેલા જવર ચિન્તાવર્ધક થાય છે, પણ ચાર અંક પરથી ઊતરીને એક અંક પર આવેલા જવર ચિન્તાને હળવી કરી દે છે.

એક અંકથી સૂચવાતી જ્વરની ઉષ્ણતા (ચડાવ– ઉતારમાં) સરખી હાેવા છતાં એક વખતે ચિન્તાજનક મને છે, અને બીજી વખતે ચિન્તાને હળવી કરી દે છે.

આ અનેકાન્તદપ્ટિનું સાદું ઉદાહરણ. ૨-3





\* Hundred and one degree (101°) temperature causes anxiety, but hundred and four degree temperature when reduced to hundred and one degree, decreases the anxiety. Thus hundred and one degree temperature causes anxiety at one time and decreases it at another time.

This is a simple instance of the Anekanta (relative) view. 2-3





(x-4)

प्रतिकूलं प्रमीलाया नाशेन भषणं शुनः।
पलायनेन चौराणामनुकूलं च जायते।।
प्रतिकूलानुकूला च भवतीत्थं क्रियोदिता।
सापेक्षदृष्टिबोधार्थमिदं स्थूलनिदर्शनम्।।
(युग्मम्)

# 英

 કૂતરાનું ભસવું નિદ્રાને ઉડાડનાર અને છે ત્યારે પ્રતિકૂલ લાગે છે, પણ જ્યારે ચારાને ભગાડવાનું કામ અજાવે છે ત્યારે અનુકૂલ લાગે છે.

આમ, કૂતરાતું ભસવું પ્રતિકૂળ પણ થઇ પડે છે અને અતુકૂળ પણ થઇ પડે છે. સાપેક્ષદષ્ટિ સમજવા માટે આ પણ એક સ્થૂલ ઉદાહરણ છે. ૪–પ





\* Bark of a dog proves unfavourable to a man by breaking his sleep, and when the man comes to know that thieves fled by it (the bark), he gets delighted. Thus one and the same bark proves both unpleasant and pleasant.

This is also a simple illustration of the Anekanta (relative) view. 4-5





(६) मातुःवमथ पत्नीत्वं पितृत्वमथ पुत्रता। एकस्यां संगते व्यक्ती विरुद्धे अप्यपेक्षया।।

## ₩.

 માતૃત્વ અને પત્નીત્વ અથવા પિતૃત્વ અને પુત્રત્વ એવા વિરુદ્ધ ધર્મી એક જ વ્યક્તિમાં જુદી જુદી અપેક્ષાએ ઘટે છે એ સહુના જાણવામાં છે.

આ અનેકાન્તદર્શનના ખ્યાલ આવે એ માટે વ્યવહાર-પ્રચલિત સાદા દાખલા છે. દ

## X

The states of being a mother and a wife, or, a father and a son, even though contradictory, are compatible in one and the same individual from the different points of view.

It is also a simple example about the Anekanta view. 6





(७)

एकमेव भवेद वस्तु हानिकृद् गुणकारि च। अवस्थाभेदमाश्रित्य, भूयसीदृगुदाह्रतिः॥

## ×

\* (દૂધ વગેરે) એક જ ચીજ એક જ વ્યક્તિને એક વખતે ગુણકારી થાય છે અને બીજે વખતે હાનિકારક થાય છે. અને, ભિન્નભિન્ન વ્યક્તિની અપેક્ષાએ એક જ વસ્તુ એક જ વખતે ગુણકારી અને દાષકારી અને છે. આમ, એક જ વસ્તુને ગુણકારી અને દાષકારી અને છે. પ્રકારની કહેવી પડે છે એ અનેકાન્તવાણીનું સુગમ ઉદાહરણ છે. આવાં બીજાં અનેક ઉદાહરણા અતાવી



શકાય છે. ત



\* It appears, to one and the same individual the same thing (like milk etc.) proves beneficial at one time and injurious at another time; and with reference to different men the same thing may prove beneficial as well as injurious at the same time. Thus the same thing is indicated as both beneficial as well as injurious.

Such other examples also may be showed to take into consideration the Anekanta view. 7





(2)

स्पृष्टवा गजस्यैकेकाञ्जमन्धास्त तद्विधं विदुः। एकांशतस्तथाऽर्थस्य ज्ञानं सम्यङ् न जायते।।

#### X

\* આંધળા માણુંસા હાથીના એક એક અંગને સ્પર્શીને એને તે તે અંગ જેવા કહેવા લાગ્યા. દાખલા તરીકે, હાથીના કાનને સ્પર્શનારે એને સૂપડા જેવા કહ્યો, આમ હાથીના એક એક અંગના સ્પર્શથી એમને હાલીનું યથાર્થ સ્વરૂપ જ્ઞાત ન થયું, તેમ વસ્તુના એક એક અંશને જાણી લીધાથી વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ જ્ઞાત થતું નથી. ૮



888



\* Each one of the blind men touched a different single limb of an elephant and thereby perceived the elephant to resemble a thing like the limb. As they could not properly perceive the elephant by touching his one limb, so an object cannot be rightly perceived by knowing its one side or attribute. 8





(8-80-88)

एकोऽवग् राजतं चर्मं तत्पार्श्वं वीक्ष्य ताहशम्। अन्यः सौवर्णमालोक्य तस्य पार्श्वान्तरं तथा।। ज्ञाने अपूर्णे एते द्वे एकांशस्यावलोकनात्। सत्यं ज्ञानं तु तत्स्वर्णरूप्यरूपावगाहकम्।। अनेकधर्मंसापेक्षमित्यं ज्ञानं यथार्थकम्। एकांशगोचरा वाचोऽसत्याः स्युः कलहावहाः।।



(त्रिमिविशेषकम्)



\* એક માણુસ ઢાલને એની એક બાજુ ચાંદીમઢેલી જોઇને ચાંદીની બાલ્યો, જ્યારે બીજો એની બીજી બાજુ સુવર્ણ મઢેલી જોઇ સાનાની બાલ્યો; પરંતુ આ બન્ને સમજ—એક જ અંશ ખતાવતી હાઇ—અધ્રી છે. સાચી સમજ તા એ ઢાલને સુવર્ણ અને રૂપ્ય—ઉભયમ્ય સમજવી એ છે. આમ, અનેક ધર્મસાપેક્ષ (અનેક બાજુઓના સમાવેશ કરતું) જ્ઞાન યથાર્થ ગણાય. એક એક અંશને સ્પર્શતાં—એક એક બાજુનું જ્ઞાન ધરાવતાં બિલબિલ વચનાના આબ્રહા કલહનું પરિણામ લાવે છે. ૯-૧૦ ૧૧





\* One looking at one side of a shield to be silver, declared it to be silver, and another man looking at its other side to be golden, declared it to be golden. These two perceptions are incomplete. The true perception is to understand it to be both-silver as well as golden. Upon this it can clearly be understood that to know an object from different stand-points is right knowledge. Statements made about an object on the dependence of its one side, are wrong and perhaps result in quarrels 9-10-11





(१२)

भिन्नभिन्नेस्तु दृक्कोणेरर्थं विमृशतः सतः। ज्ञानं तद्विषयं सम्यक्प्रकारमुपजायते।।



\* ભિન્નભિન્ન દેષ્ટિકાેેે હ્યુથી વસ્તુને વિચારવામાં આવે ત્યારે તેનું જ્ઞાન યથાર્થક્રેપે પ્રાપ્ત થાય છે. ૧૨



 An object can be perceived rightly when it is considered from different points of view or when all its possible attributes are properly known.





(१३)

मूलतस्वानि निःयानि तस्मान्नित्यं मतं जगत्। अनित्यमपि, तेषां हि परिवर्तनशीलता।।



 મૃલ તત્ત્વા નિત્ય હેાવાથી જગત નિત્ય છે, અને પરિવર્ત નશીલ હાવાથી અનિત્ય પણ છે. ૧૩



 The world is eternal because elementary substances are eternal, and as they all are ceaselessly undergoing changes, the world is non-eternal as well.





(88)

भिन्नभिन्नदशागामी नानायोनिषु पर्यटन् । अनित्यः शक्यते वक्तुमात्मा नित्योऽपि वस्तुतः ॥



\* આત્મા વસ્તુતઃ નિત્ય છે, છતાં ભિન્નભિન્ન યાનિ-ઓમાં ભ્રમણ કરતા, ભિન્નભિન્ન અવસ્થાને ધારણ કરતા રહે છે, જેથી એને એ દેષ્ટિએ-એ અર્થમાં અનિત્ય પણ કડ્ડી શકાય છે. ૧૪



 The soul is, indeed, eternal, yet as it-being overcast by Karmas-remains wandering in birthplaces (Yonis) of many kinds and undergoing changes of innumerable forms, it can be said as non-eternal also in that sense.



#### द्वाविशः-प्रकाशः



(१५)

आत्मोपास्तिदृशाऽद्वैतं द्वेतं त-त्विचारतः । इत्थं सापेक्षदृष्ट्या स्याद् द्वेताद्वेतसमन्वयः ।।

#### X

\* કેવળ આત્મા જ આરાષ્ય હાઈ એ દિષ્ટિએ અદ્ભેત છે અને તત્ત્વની દિષ્ટિથી (ચેતન અને જડ એ એ તત્ત્વેના અસ્તિત્વની દિષ્ટિથી) દ્વેત છે. આમ સાપેક્ષ દિષ્ટિથી દ્વેત તથા અદ્વેતના સમન્વય થઇ શકે છે. ૧૫ ચિતન્યરૂપ સમગ્ર જીવાનું મૂળ સ્વરૂપ ચૈતન્ય એક રૂપ હાવાથી બધા જીવા એકરૂપ હાઈ બધા જીવા સાથે આત્મભાવ યા આત્મીયભાવ રાખવા અત્યન્ત સ્વાભાવિક છે અને ઔચિત્યપૃષ્ટું, આવશ્યક તેમજ શ્રેયસ્કર છે. આ છે અદ્વેતવાદનું મૂળ.

અંદ્રેતની પાછળ બે ઉદ્દેશા રહેલા છે:

- (૧) માણુસ વિશ્વપ્રેમ અથવા સર્વજ આત્મીપમ્યદેષ્ટિ જગાડે,
- (૨) આરાષ્ય તત્ત્વ એક માત્ર આત્મતત્ત્વ છે એ સમગ્ર આર્યંદર્શન પ્રસિદ્ધ સૂત્રને ખ્યાલમાં લઈ આત્મકલ્યાણની દિશામાં પાતાના સમગ્ર જીવનવ્યાપાર વહેતા રાખે.]





\* The doctrine of Non-dualism is propounded in order to propagate the pious and auspicious advice that it is the elevation of the soul that is to be primarily attended to; and that of Dualism is dependent on the philosophical reality. Thus these two doctrines can be reconciled from the different stand-points. 15

[ All the souls being the similar embodiments of Chaitanya (knowledge), are of the same nature absolutely. So it is quite natural and essential as well as auspicious to cherish the feeling of identification with each and every soul. This is the source of the doctrine of Non-dualism which may help in awakening and developing universal love and kindness, and in leading to the way to spiritual elevation as well. ]





(१६)

क्षणे क्षणे पदार्थानां परिवर्तनशील्ता। अतः क्षणिकवादोऽपि सम्यक् सङ्गतिमङ्गति।।



સમગ્ર પદાર્થી ક્ષણે ક્ષણે પરિવર્ત નશીલ છે. માટે
 ક્ષણિકવાદ પણ સગત છે. ૧૬

[ ક્ષિણિકવાદના સન્દર્ભમાં પણ બૌદ્ધાચાર્ય ધર્મકીર્તિ અને શાન્તિરક્ષિતે પ્રવાહ-નિત્યતા સ્વીકારીને પુન-જેન્મની વ્યવસ્થા ઘટાવી છે. આ અનેકાન્તદેષ્ટિ છે.]



All objects are undergoing momentary changes.
 Hence the theory of momentariness is also becoming.
 16







(१७)

अणोरणीयान्, महतो महीयान्, क्षरमक्षरम्। व्यक्तमव्यक्तमित्यादि स्पष्टं स्याद्वाददर्शनम्।।



# પ્રદ્ધા અહુથી પણ અહુ છે અને મહાન્થી પણ મહાન્ છે, તે ક્ષર પણ છે અને અક્ષર પણ છે, વ્યક્ત પણ છે અને અવ્યક્ત પણ છે. આ પ્રકારનાં ઔપનિષ-દિક વચનામાં રયાદ્વાદદર્શન (અનેકાન્તદર્શન) સ્પષ્ટ છે.



Upanishads say:

\* Brahma is minuter than the minute and greater than the great; it is movable and also immovable, and manifest as well as non-manifest.

It is the clear narration of Anekanta Darshana. 17





(22)

तरवमेकमवाच्यं च वाच्यं चाखिलसम्मतम्। विरुद्धधर्माध्यासोऽयमनेकान्तप्रकाशकः।।



\* એક જ તત્ત્વ વાચ્ય પણ છે અને અવાચ્ય પણ છે. આ વાત સર્વસ+મત છે. આમ એકમાં વિરુદ્ધ ધર્મીના અધ્યાસ જે સ્વીકારાય છે તે અનેકાન્તદર્શનનું નિદર્શન છે. ૧૮



As all admit, One and the same object is simultaneously fit and unfit to be spoken of, from the different stand-points. Such observations are possible in the light of the Anekanta view.





(१९)

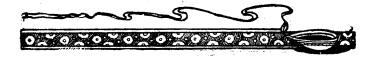
एकं सद् बहुधा प्राहुर्विप्रा इति हि वेदवाक् । समर्थयत्यनेकान्तदर्शनं न्यायसंगतम् ।। \* ''एकं उद विश्रा बहुधा वदन्ति '' ( %) वेढ )



અર્થાત્ સત્ એક છે, પણ કવિએા તેને ભિન્નભિન્ન રીતે નિરૂપે છે. આ શ્રુતિમાં ન્યાયસંગત એવા અનેકાન્ત-દર્શનની સ્પષ્ટ રજુઆત છે. ૧૯



• The sacred Shruti " एक सर् विप्रा बहुषा वर्नित" (Rgveda) says that the learned narrate the same substance in many ways. This is a clear presentation of the Anekanta view. 19





(50)

विरुद्धधर्माध्यासोऽर्थ एकस्मिन् युगपत् स्फुटम् । सापेक्षदृष्टितो हष्ट इत्थमत्र समासतः ।।



\* એક જ દ્રવ્યમાં મૂળ તત્ત્વની અપેક્ષાએ નિત્યપછું છે અને ફેરફારી રચનાઓની અપેક્ષાએ અનિત્યપછું છે. આમ, નિત્યપછું અને અનિત્યપછું અને એવા બીજા વિરાધી ધર્મા એક જ વસ્તુમાં એકી સાથે હાય છે. આવું વસ્તુસ્વરૂપ સાપેક્ષદેષ્ટ્ર(અનેકાન્તદેષ્ટ્રિ)થી અનુ- ભવાય છે. આ વાત અહીં ટુંકમાં જેવાઈ. ૨૦





[ हाणसा तरी है, घट भूण द्रव्य भाटीनी अपेक्षाओं नित्य छे अने अना सिम्निक्ष ३ पान्तरे। જે થાય છે तेनी अपेक्षाओं अनित्य छे. वणी, એક જ વસ્તુ વક્ષ्तव्य छे अने अवक्ष्तव्य छे, सामान्य३ प छे अने विशेष३ प छे. એક જ વસ્તુમાં વ્યાવહારિક ३ પા બિન્ન બિન્ન અન્યોન્ય વિરુદ્ધ वर्ते छे. आम, प्रत्ये इद्रव्य એકી જ સાથે બિન્ન બિન્ન ३ पात्म इ छे. आ प्र કारनी वस्तु- स्थितिनु यथार्थ आहत भिन्न भिन्न इपाने स्पर्शती व्याप इ दिष्टी यह श है. એ व्याप इ दिष्ट એ જ अने डान्तहिष्ट, केना नि३ पछने अने डान्तवाह, स्याद्वाह, सापेक्षवाह या समन्वयवाह इ विवाम आवे छे. परन्तु व्यवहार तो वस्तुसंगृहीत अने इ ३ पामांथी ते ते समये के अपेक्षित होय तेना इराय छे, अर्थात् व्यवहार वस्तुना आशिक विवास्थी याह्री छे, के 'नय ' इहेन्वाय छे ]





\* An object (we take a pitcher for instance) is eternal from the stand-point of the substance, of which it is made, and it is also non-eternal from the stand-point of its modifications. Thus, eternity and non-eternity, and such other contradictory attributes simultaneously exist in one and the same object from the different view-points.

So it is important to look at or study an object from different stand-points. Only then attributes existing in one and the same object, though contradictory, can be reconciled; and only then an object can be rightly realized. Such a wide observation of a thing can be made through the help of many-sided or relative view. This is the Anekanta view, and the statement made in accordance with the view, is Anekantavada or Syadvada.

20





(78-77)

विशालिमत्रतारूपाऽहिंसाकलृष्तेन चिन्तने।
न स्यात् परेषामन्याय इति सर्वीयचेतसा।।
समन्वयमुखी दृष्टिर्यत् स्यात् सत्तर्कसंगता।
तदनेकान्तदृग्मूलं प्रतीतिमधिरोहृति।।
( युग्मम् )



\* વિશાલ મૈત્રીરૂપ અહિંસાના યાેગે બીજાઓને અન્યાય ન થાય એવા સર્વ હિતૈષી ખનેલા વ્યાપક ચિત્તથી વસ્તુતત્ત્વનું ચિન્તન કરતાં જે સત્તક સંગત સમન્વય-મુખી દર્ષિ જાગરિત થાય છે તે છે અનેકાન્તદર્ષિનું ્રમૂળ. એ સમજી શકાય તેવી વાત છે. ૨૧–૨૨





[ વસ્તુને અનેક બાજુએ છે, એટલે એ ભિન્નભિન્ન બાજુઓ જાણ્યાથી જ વસ્તુ સમ્યગ્રુપે જણાઈ શકે. પણ એ સંકુચિત દૃષ્ટિથી નહિ, પણ વ્યાપક દૃષ્ટિથી જણાઈ શકે. વ્યાપકદૃષ્ટિ અર્થાત્ અનેકાન્તદૃષ્ટિ, એટલે કે અનેકધર્મસ્પર્શી દૃષ્ટિ, જે શુદ્ધ જિજ્ઞાસ મધ્યસ્થ ભાવમાંથી પ્રગટે છે. વસ્તુમાં પરસ્પર વિરાધી ધર્મો અનુભવાય છે, પણ ખરી રીતે તે વિરાધી નથી, પણ ભિન્નભિન્ન અપેક્ષાએ પ્રમાણસિદ્ધ સંગતિ રાખતા હોય છે. અતઃ સત્યજિજ્ઞાસુએ મધ્યસ્થભાવ ધારણ કરી વ્યાપકદૃષ્ટિના અજવાળામાં એ સ્વીકારવા ઘટે. આ બાબતમાં બૌદ્ધ ધર્માચાર્ય ધર્માં કીર્તિએ રમુજભર્યા શબ્દોમાં સરસ કહ્યું છે કે—

'यदीदं स्वयमर्थानां रोचते तत्र के वयम् ? " (प्रभाष्यार्ति इ, २/२१०) अर्थात्—पदार्थिने क की अने इंघर्भात्म इत्व पसंद छे ते। पछी ते आपण्डेने न गमे ते। ये आपण्डे शुं इरी शहवाना ढता ?]





\* When the virtue of Ahinsa consisting in wide friendship, is firmly practised, the mind becomes well-wisher of all embodied beings and turns out so watchful as not to do injustice to any other; consequently its course of thinking always proceeds to reconcile properly and reasonably, i.e. the mind keeps devoted to effecting compromise between two opponents holding divergent views.

in this lies the root of the growth of the Anekanta view. 21-22





(२३) भिन्नभिन्नविचाराणां विमर्शेऽनेककोणतः। प्रायः साधयित्ं शक्य औचित्येन समन्वयः।।

## ×

\* ભિન્ન ભિન્ન દેષ્ટિકાં ખુશ્રી ભિન્ન ભિન્ન વિચારા પર વિચાર કરતાં એ ખધાના ઉચિત રીતે સમન્વય પ્રાયઃ સાધી શકાય છે. ૨૩

#### ×

• It would mostly be possible to reconcile conflicting theories or thoughts duly, if they are properly pondered over from different stand-points.

23





(२४)

मतभेदोत्थसंघर्षसमुस्थितविरोधिता। अनेकान्तद्शा शास्येत्, सौमनस्यं मिथौ भवेत्॥

#### X

\* અનેકાન્તદેષ્ટિથી (વસ્તુને અનેક બાજુથી સ્પર્શ-નારી વ્યાપક દેષ્ટિથી) વસ્તુ કે વિચારને અવલાેકવાના પરિણામે મતભેદાના સંઘર્ષથી ઊભાે થતાે વિરાધભાવ શમી જાય છે અને પરસ્પર સૌમનસ્ય પેદા થાય છે.

58

## ×

 By virtue of the Anekanta view-the view widely observing the aspects of an object, hostility arising from the opposition between different views, can be pacified and mutual good-heartedness, achieved.





(२५)

हष्टिबिन्दुविशेषेण समन्वयसमुन्मुखी। कल्याणकारिणी वाणी विश्वमैत्रीप्रचारतः।।



\* ભિન્નભિન્ન દેષ્ટિબિન્દુ દ્વારા સમન્વયપરાયણ વાણી માનવામાં મૈત્રી સર્જી તેમને કલ્યાણપથ તરફ દેારે છે. ૨૫

 $\nabla$ 

 Speech inclining towards reconciliation through different stand-points, spreads friendship among the people and leads them to the way to wellbeing. 25





(२६)

तस्वप्रबोधः प्रभवत्यहिंसया तत्त्वप्रबोधात् प्रभवत्यहिंसता। इत्थं विकासित्वमम् अवाप्नुतः परस्परप्रेरण्या सुयोग्यया।।

#### 英

\* અહિંસાથી તત્ત્વજ્ઞાન અને તત્ત્વજ્ઞાનથી અહિંસા-આમ એ બન્ને એક-પીજાની યાગ્ય પ્રેરણાથી વિકસ્વર બને છે. ૨૬

[ અહિંસક યા સમભાવને ધારણ કરી આપણે આપણા મનનાં દ્વાર સત્યરૂપ સૂર્યના પ્રકાશને આપણા આત્મ— મન્દિરમાં આવવા દેવા માટે હમેશાં ખુલ્લાં રાખીએ. બીજાના દેષ્ટિબિન્દુને પણ સમભાવથી વિચારીએ અને તેમાં રહેલા સત્યાંશને સ્વીકારીએ. વસ્તુની ઘટમાન અનેક બાજુઓને, વસ્તુનાં ઘટતાં ભિન્નભિન્ન રૂપોને સ્વીકારીએ. વ્યાવહારિક અને પારમાર્થિક કલ્યાણલાભ માટેની માનવાચિત વૈચારિક પહાલ આ છે.]



• The good virtue of Ahinsa and philosophical insight produce and expand each other. 26



# त्रयोविंदाः प्रकादाः

## आत्मसिद्धिः CHAPTER 23 Spiritual Achievement



(१)

परमेशः कृपासिन्धुरिति यद्यपि गीयते । दुःखं तु पापैभोक्तिन्यं निजपापफलात्मकम् ॥



પરમેશ્વર, જો કે દયાના સાગર એ રૂપે ગવાય છે,
 તા પણ પાપી માણુસાએ પાતાના પાપના ફળરૂપે
 દુ:ખ તા લાગવવું પડેજ છે. ૧



 Though God is eulogized as an ocean of compassion, yet sinners have surely to undergo miseries consequent on their sins.





(२)

नहि पापक्षमां कर्तुंमीश्वरोऽपीश्वरोऽङ्गिनाम्। उत्तमं तु तपः पापप्रतीकाराय कल्पते।।

## ×

\* ઇશ્વર પણ પ્રાણીએાને એમના પાપની માપ્રી આપવા સમર્થ નથી. હા, સુપવિત્ર ઉત્તમ તપથી પાપના પ્રતીકાર થઈ શકે છે. ૨

#### X

 Even God is not able to pardon or nullify sins of those who have committed sins. Of course, the best austerities are able to remedy them.





(३)

अभुक्तान्यपि पापानि क्षीयन्ते विमलारमनाम् । आत्मसाधनया सम्यक्ष्रायश्चित्तस्वरूपया ।।



ભોગત્યા વગર પણ પાપ ક્ષીણ થાય છે—આન્તરિક
 પશ્ચાત્તાપપૂર્ણ સુચાગ્ય પ્રાયશ્ચિત્તથી. ૩



\* Sins even without being undergone, can be destroyed through proper atonement with inner repentance for one's sins. 3





(8)

ईशोपासनया श्रेयोमार्गसंचरणात्मना । कल्याणसिद्धिभैवतीत्यर्थे तस्य कृपालुता ।।



\* અતઃ પરમ કલ્યાણરૂપ ઇશ્વરની સન્માર્ગ વિહરણ-રૂપ ઉપાસનાથી કલ્યાણસિદ્ધિ થાય છે એ અર્થમાં ઈશ્વરનું કૃપાલુપણું સમજવું ઘટે. ૪



\* Devotion to God, is, really speaking, devotion to the auspicious path of welfare, whereby one can achieve one's welfare. In this sense is the graciousness of God to be taken. 4





(4)

अन्यथा विश्वकल्याणभावात् तस्य निरन्तरात्। अभविष्यदितः पूर्वमेव सर्वं जगत् सुखि।।



\* નહિ તો, ઇશ્વરની કલ્યાણુદેષ્ટિ સમગ્ર વિશ્વ પર હંમેશાં સતત વહેતી હાવાથી જગત્ના બધા પ્રાણીઓનું કલ્યાણ પૂર્વે કચારનું ય થઈ ગયું હોત. પ



• Otherwise, as God's sentiment of universal good is ceaselessly flowing, the world would have been blessed long ago. 5





(६)

स्वर्णं शुद्धं यथास्तीह शुद्धं आत्मा भवेत् तथा। स एव परमात्मेति स्यादीश्वरसमर्थनम्।।

#### X

\* જેમ દુનિયામાં મલિન સુવર્ણ છે, તેમ શુદ્ધ-ઉજ્જવલ બનેલું સુવર્ણ પણ છે, એ પ્રમાણે મલિન આત્માઓમાં જે પ્રયત્નશીલ થાય છે તે આત્મા શુદ્ધ (પૂર્ણ શુદ્ધ) થઈ શકે છે. આમ પૂર્ણ શુદ્ધ આત્માનું પણ અસ્તિત્વ હાઈ શકે છે. અને એ (પૂર્ણ શુદ્ધ આત્મા) જ પરમાતમાં છે—ઇધર છે. આમ ઇધરનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરી શકાય છે.





\* As there is impure gold, so there is pure gold too; in this way as there are impure souls, so there can exist pure souls too. Those very souls (the absolutely pure souls) are Paramatmas (Supreme Beings). Thus is proved Ishvara. 6.

[ The consciousness (Chiatanya) of those Paramatmas, is one, i.e., equally pure and supreme sofrom this stand-point One Ishvara can also be proved.]





(७)

रागाद्या नष्टुमहेन्ति चयापचयधर्मकाः। यत्र नष्टाः स आत्मेश इतीश्वरसमर्थनम्।।

#### 菜

\* રાગદ્વેષ વગેરે દાષા વધે છે, ઘટે છે એ સ્પષ્ટ છે, એ ઉપરથી, વિરાધી તત્ત્વના પ્રભાવ પૃષ્કું રૂપે પ્રસરતાં તે સમૂળગા નષ્ટ થઈ શકે છે એમ સિદ્ધ થાય છે. (વધઘટવાળી ટાઢ સખ્ત તાપ પડતાં સમૂળગી નષ્ટ થાય છે, તેમ વધઘટવાળા રાગ-દ્વેષ દાષા વિરાધી તત્ત્વનું પ્રખળ ઓજસ્ પ્રસરતાં સવધ્યા નષ્ટ થઈ શકે છે.)

જે આત્મામાં એ દેાષાે સર્વાંથા નાશ પામ્યા છે એ વિશુદ્ધ આત્મા પરમાત્મા છે—ઇશ્વર છે. આમ ઇશ્વરતું અસ્તિત્વ પ્રમાણિત કરી શકાય છે ૭





• The impurities of the soul, such as attachment, hatred etc., may be totally destroyed, since they are of the nature of increase and decrease. (As cold of the nature of increase and decrease, is removed in toto by the intensity of heat, so the above-said impurities of the nature of increase and decrease, too can be in toto destroyed by the opposite force of the spiritual practice.) The soul, the impurities of which are destroyed in toto, is Paramatman (Supreme Being). Thus is proved Ishvara. 7





(८) था प्रकाशरूपत्वं भवस्याः

यथा प्रकाशरूपस्वं भवस्यादर्श उज्ज्वले । तथा प्रकाशरूपस्वं भवस्यास्मनि निर्मले ।।

### ×

\* જેમ દર્પ હ્યુ ઊજળું થતાં પ્રકાશરૂપ અને છે, તેમ આત્મા નિર્મલ થતાં પ્રકાશરૂપ અને છે. ૮ (દર્પ હ્યુન! દર્શતે મલિન આત્માનું શુદ્ધ-ઉજ્જવલ થવું સમજી શકાય છે, અને શુદ્ધ (પૃદ્યું શુદ્ધ) આત્મા જ તા પરમાત્મા છે.)

#### X

\* As a mirror being cleansed becomes a reflector, so a soul being absolutely purified, becomes the embodiment of the lustre of knowledge. 8
[By the example of a mirror it can be clearly understood that an impure soul can be absolutely pure, and it is itself Ishvara (the Supreme Spirit).]





(9-90)

प्राप्त्यं सत्परलोकस्य जनाः स्युः सत्प्रवृत्तयः। दुष्कृत्यतो निवृत्ताश्च भियाऽऽमुष्टिमकदुर्गतेः॥ इति स्वीकरणे स्पष्टमात्मकर्मान्यजन्मनाम्। अस्ति वैयक्तिकं श्रेयस्तथा सामाजिकं परम्॥ (युग्मम्)

×

\* ભવાન્તરમાં સદ્દગતિ પ્રાપ્ત થાય એ ઇરાદે માણુસાે સત્કર્મ શીલ ખને છે અને રખેને મરણાત્તર દુર્ગ તિ મળે એ ભયથી પાપાચરણ કરતાં અટકે છે.

આમ, આત્મા, કર્મ° અને પુનજ°ન્મના સ્વીકારમાં વૈયક્તિક તેમજ સામાજિક હિત સ્પષ્ટ રહ્યું છે. ૯–૧૦



 In order to attain a good grade in the next world, persons become inclined to good or pious acts and cease to commit sin through fear of a bad grade after death.

Thus in believing the existence of the soul, Karma and rebirth, obviously lies well-being individual as well as social. 9-10





( ११ )

" चिरध्वस्तं फलायालं न कर्मातिशयं विना्"। इत्याललापोदयनाचार्यः कर्मोपपत्तये।।

#### $\mathbf{X}$

\* ઉદયનાચાર્યો (પાતાના 'ન્યાયકુસુમાંજિલ' શ્રંથમાં) કહ્યું છે કે નષ્ટ થઈ ગયેલી ક્રિયા (સારી કે ખરાબ) પાતાના સંસ્કાર પાડ્યા વગર સુખ–દુઃખરૂપ કળ આપવા સમર્થ નથી. આ રીતે એમણે કર્મને સાળિત કર્યું છે. ૧૧

[ મતલખ કે કિયા સારી કે ખરાબ, તરત નષ્ટ થઈ જાય છે, પણ તે પાતાના રંગ જેને આપણે 'સંસ્કાર' કહીએ, જીવમાં એવા મૂકી જાય છે કે જે શાડા કે લાંબા વખત પછી પાતાનું સુખ-દુ:ખરૂપ ફળ જીવને લાગવાવે છે. એ જ રંગ કે સંસ્કારને કર્મ યા પુષ્ય—પાપ કહેવામાં આવે છે. એ જ લાગ્ય, નસીબ અથવા દેવ છે.





\* The celebrated author Udayana says in his Nyayakusumanjali, proving the existence of Karma-" चिरध्वस्यं फलायाळ न कमीविदायं विना". i. e., an action destroyed long ago, would not be able to give its fruit without laying its impressions on its doer-the jiva. 11

(Every action, though frail, is fruitful, because it lays its impressions upon its doer-the jiva and the impressions make the jiva experience their fruit at the time of their maturity. Thus an action good or evil, though destroyed long ago, would give its fruit good or evil to its doer-the jiva through its impressions. Thus on the ground that actions are unfailing, the existence of Karma as well as rebirth is validly proved.]





(१२-१३-१४)

सुखदुःखागमे जानंस्ते स्वकर्मसमुद्भवे।
निह माद्येत्र शोचेच्च, समत्वाय क्षमेत च।।
यथात्मा मे तथा सर्वेऽप्यात्मान इति निश्चयात्।
जायते ज्ञो जगन्मित्रं सर्वसेवां करोति च।।
इत्येवमात्मवादस्य कर्मवादस्य च स्फुटम्।
उपयोगित्वमस्येव सर्वकल्याणसिद्धये।।

## ×

(त्रिभिविशेषकम्)

\* સુખદુ:ખનું આગમન જે થાય છે તે પાતાના કર્મથી થાય છે એમ જાણતા સુજ્ઞ જન સુખના આગમન પર મત્ત થતા નથી કે કુલાતા નથી અને દુ:ખના આગમન પર શાકાતે થતા નથી, કિન્તુ સમત્વ રાખવા સમર્થ થાય છે. ૧૨





- \* જેવા મારા આત્મા છે તેવા બધા આત્માઓ છે એવા નિશ્ચય થતાં સુજનનું માનસ વિશ્વબન્ધુ બને છે અને સર્વ'ની સેવા કરવા ઉલ્લસિત થાય છે. ૧૩
- ઋામ, આત્મવાદ અને કર્મવાદની ઉપયોગિતા
   ૨૫ષ્ટ છે, જે સર્વના કલ્યાણ માટે છે. ૧૪



- A wise person considers the approach of happiness or misery, as the result of his own Karma, so he does not get elated at the time of happiness, nor dejected in miserable condition, but is enabled to be equanimous. 12
- Being assured that one's own soul is alike the souls of others, one mentally realizes universal brotherhood and becomes pleased for serving others.
- Thus is the theory of soul and Karma, clearly useful for the benefit of the universe. 14





(१५)

श्रद्धानमाःमनो, भूयो जन्मनः कर्मणस्तथा । दुःखागमें सुचित्तस्य समर्पयति धीरताम् ।।



ઋાત્મા, પુનર્જન્મ અને કર્મ વિષેત્રી શ્રદ્ધા
 દુ:ખના વખતે સુજ્ઞ માશ્રુસને ધૈર્ય સમર્પ છે. ૧૫



\* Faith in soul, rebirth and Karma bestows courage and patience on the person who is good-minded, when distress befalls him. 15





एकेन विहितं पुण्य-पापं नान्येन युज्यते । अतोऽवसीयते जीवाः सन्ति सर्वे पृथक् पृथक् ।।

#### $\mathbf{x}$

 એક કરેલું પુરુષ પાપ બીજાની સાથે જોડાતું નથી, એને જ ભાગવવાનું હાય છે, બીજાને નહિ. આ ઉપરથી જણાય છે કે અધા જીવા જુદા જુદા છે ૧૬ ચિકનું પુષ્ય-પાપરૂપ "કમે" બીજા સાથે જોડાતું હાય તા પુષ્યશાલી સન્તાનાં પુષ્ય "કર્મા "થી જગત સુખી થતા પામે. અથવા પાપીએાનાં પાપ "કર્મો"થી જગત અધાગતિમાં પડે. પણ એમ બનતું નથી એ હકીકત છે. અહીં ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે કે દ્વઃખીને એના " કમ<sup>ર</sup>" ઉપર છેાડી દેવાના નથી, પણ એના દુઃખના નિવારણ માટે યથાશક્તિ ઉદ્યત થવું એ માણુસનું પરમ કર્તવ્ય છે. દુ:ખદ "કર્મ'' યાગ્ય પ્રયત્નથી લેદાઈ પણ શકે છે. રાગી હાલતમાં ઈલાજ કરીએ જ છીએને અને એની સફલતા પણ જોવાનાં आवे ज छेने. निःसन्हें "दया धर्म का मूल है", " परोपकार: पुण्याय " वर्शेरे सह्वयने। छवनसिद्धिनां ઉચ્ચતમ સુત્રા છે. ]





• Merit or sin acquired by one, is not connected with another, i.e. only he who earns merit or sin, has to experience the fruit of the merit or of the sin, not another. There-upon it can be easily understood that all the sools are separate. 16

[ Every soul gets happiness of misery according to its own Karma. One's Karma, good or bad, gives its fruit to one's self, not to another. If one's Karma gives its fruit to another, then by the high-souled saints' exaltation of merit the universe would be lifted up, or would be degraded by the wicked men's intensity of sin. One rises or falls by one's own actions. Good actions raise one and bad ones degrade. One has to rise by one's own effort only. So persons desiring elevation of exaltation, must endeavour to amass the sublime wealth of pure and pious actions according to their abilities. This wealth is the only means for the achievement of ever-lasting happiness unalloyed with misery.





It is here to be necessarily borne in mind that humanity lies in being merciful. It is the supreme duty of man that he should sympathize with the miserable and should try to relieve them of their distress, but they should not be left to their Karmas.

Such Karmas are numerous as may be destroyed through proper effort, so it is our essential duty to try to remove or lessen another's disrress. He who is careless of doing this duty and leaves a miserable person to his Karma though able himself to remove or abate his annoyance. is an offender. 'दया धर्मका मूल है" (Compassion is the source of Dharma) is a well-known and memorable precept. ]





(१७ -१८)

यद्यशभूता आत्मान एकस्य परमात्मनः।
तेषां बहूनां मालिन्यान्न स्याच्शुद्धः स जातु तत्।।
स्वतन्त्रव्यक्तिभूतास्तज्जीवाः सर्वे पृथक् पृथक्।
उक्ता नाना व्यवस्थातः 'कणाद'ऋषिणाऽपि च।।

#### X

જીવાને એક પરમાત્માના (ઈશ્વરના યા પ્રદ્યના) અ'શ માનવામાં આવે તેા ઘણા ઘણા જીવેા મલિન હેાવાથી (મલિન જીવેાની સંખ્યા શુદ્ધ જીવેા કરતાં હમશાં ખહુ માટી જ રહેતી હેાવાથી) પ્રદ્યા તત્ત્વ હમેશાં અશુદ્ધ જ રહેવાનું.

માટે પાતપાતાનું સ્વતન્ત્ર વ્યક્તિત્વ ધરાવનાર અધા જીવા પૃથક પૃથક છે. એમ હાય તા જ તેમના લિજ્ઞ-ભિન્ન કર્મ અનુસાર તેમની ભિન્ન-ભિન્ન પ્રકારની જીવનદશાની ઉપ્તત્તિ થઇ શકે. મહર્ષિ કણાદનું " व्यवस्थातो नाना" સૂત્ર પણ એ જ જણાવે છે.

90-96





• If it is believed that all the souls are the separate parts of Brahma, then Brahma would always remain impure, since the number of impure souls always remains infinitely more than that of the pure ones in Samsara,

So the souls have their distinguished individuality and each one of all the (embodied) souls, has a distinct and diverse condition of life according to its distinct and diverse Karmas.

So it is rightly established that all the souls are separate.

Says this the great sage Kanada too in the Sutra "व्यवस्थातो नाना". 17-18





(१९)

अहंत्वं च ममस्वं च श्रेयः कल्याणवाहि चेत्। अधोगतिस्वरूपं च मदमोहिवकारि चेत्।।

#### 英

\* અહત્વ અને મમત્વ જો કલ્યાણસ્થાને હાય તા શ્રેયસ્કર છે, અને જો અભિમાન તથા માહરૂપ હાય તા અધાગતિકારક છે. ૧૯

(અર્થાત્ હું સચ્ચિદાનન્દ પરબ્રહ્મસ્વરૂપ છું એવું વિશુદ્ધ આત્મલક્ષી अहंत्व કલ્યાણુરૂપ છે, અને હું મોટા પંડિત, માટા શ્રીમન્ત, માટા આચાર્ય, માટા નેતા અથવા માટા યાદ્ધો એવું અહંકારરૂપ ક્ષદ્ધવ આત્માની અધાગતિરૂપ છે. એ જ પ્રમાણે, જગત્ના પ્રાણીમાત્ર સાથેનું ममत्व એ કલ્યાણુરૂપ છે, અને મારુ મકાન, મારી દાલત, મારાં સ્ત્રી-પુત્ર એવું માહરૂપ મમત્વ કલ્યાણ્વિરાધી છે.)





 Egoism and mineness, if on the auspicious ground, are propitious, and if of the nature of arrogance or delusion, bring on downfall.

[ Egoism (अहम्मान) if touching the pure Self, is auspicious, and if pride or arrogance, is injurious to spiritual good, Similarly, mineness (ममस्न), if touching all the living beings of the universe, is propitious, and if illusory attachment or delusion, is hurling the self down.]





# (२०)

स्वाधीनात्मसुखाध्वान' त्यक्त्वा नैसर्गिकं शुभम् । मोहान्धलीभवन्नज्ञः कर्दमेषु निमज्जति ।



\* આત્માનું સુખ જે સ્વાધીન છે તેના નૈસર્ગિક કલ્યાણુરૂપ માર્ગ છેાડી અજ્ઞાની માણુસ માહાન્ધ બની કાદવમાં ખુંચે છે. ૨૦



\* Alas, an ignorant person being blinded by infatuation, fast sticks in mud-like objects (worldly pleasures or evil passions) abandoning the path to self-dependent spiritual happiness, which is natural and auspicious! 20





(२१)

अन्तःप्रबोधतो दोषदूरीकारैण जायते । आत्मशुद्धिस्ततः शक्तिः प्रकटीभवति स्वयम् ॥



\* અન્તર્ભાગરણના ભળે પાતાના દાષાને દ્વર કરવામાં આવે ત્યારે આત્મશુદ્ધિ થાય છે, અને આત્મશુદ્ધિ થતાં આત્મશક્તિ સ્વયં પ્રગટ થાય છે [શુદ્ધિમાંથી શક્તિ.]

29



 By virtue of introspecting inwardly, defects or vices are removed and thereby the purity of the soul is achieved, and there-upon is spontaneously revealed the inner or divine power.





(22 - 23)

म्लानो दीपककाचरचेन्नान्तज्योंतिः प्रकाशते । स्वच्छो दीपककाचरचेदन्तज्योंतिः प्रकाशते ।। तथा मलीमसे चित्ते नान्तर्देवविचारणम् । विशुद्धिमति चित्ते च स्यादन्तर्देवदर्शनम् ॥

કાનસની અન્દર સ્વચ્છ પ્રકાશ છે, પણ ઉપરને।
 કાચ સ્વચ્છ ન હોય તે৷ અન્દરની જયાત દેખાતી
 નથી. ઉપરના કાચ સ્વચ્છ હાય તા અન્દરની જયાત
 દેખાવાની.

એ પ્રમાણે ચિત્ત મલિન હાય તા અન્દરના દેવના ખ્યાલ સુદ્ધાં આવતા નથી, પણ ચિત્ત વિશુદ્ધ અને છે ત્યારે અન્દરના દેવનાં દર્શન થાય છે. ૨૨–૨૩



 As an outer glass being dirty, the light inside a lantern does not shine, but the glass being cleansed the light shines.

So, the mind being dark, even a conception of the inner deity does not rise, but the mind being purified in toto, the inner deity is perceptibly seen.





(28)

विद्याप्रसूतिश्चारित्रं तेन मोक्षोऽधिगम्यते । अप्यणंवपृथुर्विद्या वन्ध्या चारित्रविज्ञता ।।



\* વિદ્યામાંથી ચારિત્ર પ્રસવે છે અને ચારિત્રથી માેક્ષ પમાય છે. વિદ્યા કરિયા જેટલી વિશાળ હાય, પણ ચારિત્રહીન હાય તાે વાંઝણી છે. ૨૪



\* Right knowledge generates right conduct whereby is acquired emancipation. Knowledge even wide like a sea, is fruitless, if it is not endowed with right conduct. 24





(२५)

प्रस्फुटत्यङ्कुरो बीजात्, कलेश्च कुसुमं यथा । सद्वोधतस्तथा भाव्यं परिवर्तेन वर्तने ।।



\* જેમ બીજમાંથી અંકુરા ફૂટે છે, અથવા કળીમાંથી કુસુમ ખીલે છે, તેમ સાચું સમજાયા પછી વર્તનમાં પરિવર્તન થવું જોઇએ, અર્થાત સદ્દુખાંધમાંથી ચારિત્ર પ્રગટવું જોઇએ ૨૫



\* As a sprout buds from a seed, or as a flower blossoms from a bud, so from right understanding, good character should turn out. 25





(२६)

नौषधस्य प्रशस्त्या स्यात् फलं तत्सेवनं विना। न धर्मस्य प्रशस्त्या स्यात् फलं तत्पाकनं विना।।



\* ઔષધનાં ગુષ્યુમાન કરવામાં આવે પણ એતું યથા યાગ્ય સેવન કરવામાં ન આવે તા ફલપ્રાપ્તિ થતી નથી, તેમ ધર્મનાં ગુણગાન કરવામાં આવે પણ એતું યથા યાગ્ય આગરણ કરવામાં ન આવે તા કલ્યાણસિદ્ધિ થાય નહિ. ૨૬



As a medicine though being praised, does no good without being properly used, so Dharma though being praised, does no good without being properly performed. 26





# (२७)

विनाऽऽम्रपादपं नाम्नं विना धर्मं सुखं नहि । इति श्रद्धानसम्पन्नो धर्म चरित सन्ततम् ।।

# 簽

\* આંબા વગર કૈરી નહિ અને ધર્મ વગર સુખ નહિ. એ પ્રકારની શ્રદ્ધા ધરાવતા મનુષ્ય હમેશાં ધર્મપરાયણ રહે છે. ૨૭

# 汝

\* In the absence of a mango-tree there is no mango-fruit, similarly in the absence of Dharma there is no happiness. Having such a faith a person always conducts himself righteously. 27





(२८)

महाघनसमृद्धोऽपि महालयनिवास्यपि । कस्याणमार्गहीनस्चेन्तूनं दुर्गत-दुर्भगः ।।

## ×

\* માટા ધનાહ્ય હાય અને માટા મહેલમાં નિવાસ કરતા હાય, પણ જો કલ્યાણમાર્ગથી દૂર હાય તા તે ખરેખર દરિદ્ર અને દુર્ભાગી છે. ૨૮

## ×

\* A man though possessing immense wealth and dwelling in a great palace, is, no doubt, indigent and unfortunate, if he does not live a righteous life. 28





(२९)

सद्गुणा वास्तवं वित्तं वास्तवं चास्ति जीवितम्। सम्मुद्ध भौतिकद्रव्ये तदुपेक्षी विमूढधी:॥



\* સદ્યુણા એ જ સાચું દ્રવ્ય છે અને સાચું જીવન છે. ભૌતિક ધનમાં માહિત થઇ જે એની ઉપેક્ષા કરે છે તે મૃદ્યુહિ છે. ૨૯



Real wealth or real living is virtuousness. He is foolish who being infatuated by earthly wealth, disregards it (the real wealth or the real living).

29





(30)

क्षानस्य भक्तेदचाचारेऽवतारे फछयोगिता। कर्मण्यनवतीर्णान्तु वृथा सस्योऽपि भावनाः॥



\* જ્ઞાન અને ભક્તિનું સાક્લ્ય એ કાર્યરૂપે પરિણુમે એમાં છે. શુભ ભાવના પણ કાર્યમાં જો ન ઊતરે તેા વૃથા છે. ૩૦



 Knowledge or wership is fruitful when it is put into action, otherwise even good thoughts or reflections are invain.





# (38)

सुकरं नाम शास्त्रोपदिष्टकर्तव्यशिक्षणम्। परंतु दुष्करं तस्य जीवने स्वेऽवतारणम्।।



\* શાસ્ત્રોએ કર્ત ત્યમાર્ગના જે બાધ આપ્યા છે તે સમજવા અથવા ઉપદેશવા સહેલા છે, પણ તેને પાતાના જીવનમાં ઉતારવા એ દુષ્કર છે. 39



• It is easy to know or teach the duties enjoined by scriptures, but it is difficult to put the knowledge about them, into practice. 31





(32)

भूयिष्ठयापि सम्परया सुखमस्ति न बाह्यया।
गुणसम्पत्तिरेवाद्या निष्कलेशस्थायिशर्मण।।

#### X

 બાહ્ય સમ્પત્તિ ગમે તૈટલી ઘણી યા માટી હાય, પણ એથી સુખ પ્રાપ્ય નથી. વ્યાકુલતા વગરનું સ્થાયી-સુખ તા માત્ર આધ્યાત્મિક ગુણસમ્પત્તિથી જ પ્રાપ્ય છે.

3 र

\* Real happiness is not attainable from external riches however great they be. Only the wealth in the form of spiritual virtues, is the source of happiness-steady as well as unalloyed with misery.

¥

32





# (३३)

यथा यथाऽऽस्मनः शुद्धिः सच्चारित्रेण वर्धते । आनंदवीर्यविज्ञानैः स चकास्ति तथा तथा ॥

#### X

\* જેમ જેમ આત્માની શુદ્ધિ સમ્યક્ ચારિત્ર દ્વારા વધતી જાય છે, તેમ તેમ આત્મા જ્ઞાન, વીર્ય અને આન-દની મહાવિભૂતિથી દેદીપ્યમાન અનતા જાય છે.

33



• The more the purity of the soul is increased through right conduct, the more the soul is brightened by knowledge, power and bliss. 33





(38)

उत्तरोत्तरकल्याणसमुत्कर्षोपलब्धये । मनुष्यमृत्साहयति प्रज्ञमध्यात्मभावना ।।



\* અધ્યાત્મભાવના સુજ્ઞ મનુષ્યને ઉત્તરાત્તર કલ્યાણ-સમૃદ્ધિ મેળવવા પ્રાત્સાહિત કરે છે. (અને કલ્યાણ-સાધનમાં અધિક અધિક ઉન્નત થતા જતા એ મહાભાગ અન્તે કલ્યાણના ઉશ્ચતમ શિખર પર આરૂઢ થાય છે.)



 Spiritual reflections instigate a wise person to go on progressing in the attainment of welfare.





(३५)

अल्पज्ञः श्रमकर्मांऽपि यदि सद्गुणगौरवः।
महद्भ्योऽप्यधिकारिभ्यो विद्वद्भ्यस्य विशिष्यते।।



\* અલ્પશિક્ષિત અને શ્રમજીવી માણુસ પણ જો સદૃ ગુણુવિબૂતિસમ્પન્ન હોય તો તે માેટા વિદ્વાનાથી પણ અને ઊંચા હાદ્દો ધરાવનાશચ્યાથી પણ ચડિયાતા છે. ૩૫



• Even a man knowing little and living en labour, if endowed with the sublimity of good virtues, is morally higher than those possessing great erudition or a great office. 35





## (\$\$)

वैदिका आहंता बौद्धा इस्लामि जरस्थोस्तिन।। +एझाइच संतः सद्बुद्धिवृत्ताः सत्येकभूमिकाः।।

## ×

\* વૈદિકા, જૈના, ખૌદ્ધો, ઇસ્લામીઓ, પારસીઓ, ખિસ્તીઓ વગેરે બધા સદ્ધાદ્ધિ અને સદાચરણી હોતાં (સત્ય, અહિસાની ભાવના અને તદતુરૂપ સદાચરણથી સમ્પન્ન ખનતાં) એક ભૂમિના, એક વર્ગના, એક ધર્મનાં ખની જાય છે. ૩૬

#### \*

- \* Vaidikas, Jainas, Bauddhas, Mahomedans, Parsees, Christians-all turn out of the same Dharma. having been endowed with the good sentiments of Ahinsa (good feeling or compassion to every living being) and truthfulness, and endowed with character fit for those sentiments, 36
  - + ईश '=ईशु (काइस्ट), तस्य भक्ता ऐशा: (किश्चियन्त)।





(३७)

मनुष्य एकं यदि संश्रयेत

परापकाराकरणं स**र्दैव । तत्पु**ण्ययोगोऽपि भवेदलं तं नेतुं सुखिस्वं परम**ंच** भद्रम् ।।

X

\* માણુસ જો બીજાનું ખુરું ન કરવું એ જ એક વાતને સંપૂર્ણપણે વળગી રહે તો એટલા સદ્દવર્તનથી પણ એ સુખી થાય જ, અને એવા સજ્જન કેમશઃ વિકાસમાં આગળ વધીને કલ્યાણની ઉચ્ચતમ ભૂમિ પામવાના. 30



• If a person adheres to one thing, namely not to do ill to another, he is sure to be happy even by only this good behaviour, and he is, by the merit of this virtue, entitled to the highest ground of welfare. 37





(32)

बहिरात्माऽनात्मक्को विद्वानात्मानमन्तरात्मा च। नीरागो निष्कर्मा पूर्णविशुद्धः स एव परमात्मा।।

#### X

\* જેને આત્માની સમજ નથી તે ખહિરાતમા છે, જેને આત્માની સમજ છે તેમજ કલ્યાણુસાધનના માગે વિહરે છે તે અન્તરાતમા છે, અને એ જ અન્તરાતમા સ્વવિકાસના અભ્યાસમાં આગળ વધી જ્યારે વીતરાગ, કર્મ મુક્ત (નિરાવરણ) તથા પૃથ્ધિશુદ્ધ અને છે ત્યારે પરમાતમાં અને છે. 3૮

## 菜

• He who does not know the soul, is बहिरात्मा (out of the region of the soul), he who has understood the soul and follows the path of its welfare, is अन्तरात्मा (devoted to spiritual welfare) and he who has been dispassionate, freed from all the Karmic forces and absolutely purified is परमात्मा (the Supreme Spirit). 38



# चतुर्विदाः प्रकादाः उपदेशस्तिः CHAPTER 24 Memory of Advice



(8)

विषण्णो मा भव स्मृत्वा भूतकालिकमूर्खताः। किन्तु स्वसद्यप्रमृति प्रबुध्य सुखवान् भव॥



\* અગાઉ થયેલી મૂર્ખતાઓને યાદ કરી વિષાદ ન કર, પણ હવે આજથી જાગ્રત થા અને વિવેકશુક્ત લર્જન ગ્રામી સુખી થા. ૧



 Remembering your actions of foolishness done in the past be not dejected, but be prudent from today and be happy.





(2)

येन केनापि संघर्षमवमानं कुतोऽपि वा। जातं विस्मृत्य शान्तः स्याः श्रमो हि सुखमंदिरम्।।



\* અગાઉ કેાઇની સાથે સંઘર્ષમાં આવવાનું થયું હાય અથવા કાઈના તરફથી અપમાન થયું હાય તેને બૂલી જ અને ચિત્તમાં શાન્તિને ધારણ કર, કેમ કે શમભાવ એ સુખનું મન્દ્રિર છે. ૨



 Forget into what collisions you came with any or what insults you had to suffer from any, and be quiet, since quietude is an abode of happiness.





(३) अल्पीक्रिया निजेच्छानां सर्वेषामुपयोगिनी। विशेषेण दरिद्राणामशान्तिहि हसेत् ततः।।



# પાતાની ઇચ્છાઓને ઓછી કરવી એ બધાને માટે હિતાવહ છે અને દરિદ્ર માણસાને માટે ખાસ કરીને, ક્રેમ કે એથી એમની બ્યાકુલતા એાછી ધાય છે. ૩



It is useful for all to lessen their desires and especially for the poor, because thereby their troubles or agitations are lessened. 3



#### चतुर्विद्यः-प्रकाशः



(¥-4)

अन्यस्य भाग्यं विकि चेन्नापकर्तुं क्षमिष्यसे । अन्यथा त्वरप्रयस्तेन विनापि स पतिष्यति । तत् कि वृथेष्यंत्रन्यस्यै कुरुषे पापबन्धनम् ?। परद्रोहिकया नूनं स्वस्य पाताय जायते ॥

# X

\* ખીજા માણ્યસનું નસીબ જોરાવર હશે તો તું તેના વાળ પણ વાંકા નહિ કરી શકે, અને જો તેનુ ભાગ્ય નબળું હશે તો તે પાતાની મેળે પડવાના—તારા પ્રયત્ન વગર પણ.

માટે બીજા પર ઇર્ષ્યા કરવી એ વૃધા જ છે, અને વધારામાં એથી પાપ બધાય છે. ખરેખર પરદ્રોહતું કાર્ય પ્રથમ પાતાને જ નીચે પાડે છે ૪–૫





- You will not be able to do ill to him whose luck is strong, and if his luck is weak, he will, of his own accord, fall down without any effort of yours.
- \* So why do you, to no purpose, envy another and incur sin ? A man's attempt to injure another, surely results in downfall of himself. 5





(3)

समुःकर्षे विचाराणां समुःकृष्येत जीवनम् । अपकर्षे विचाराणामपक्वष्येत जीवनम् ॥



\* વિચારા ઉત્કર્ષ ગામી થતાં જીવન ઉત્કર્ષ ગામી અને છે અને વિચારા અધાગામી થતાં જીવનની અધાગતિ થાય છે. દ



Thoughts being upward, life begins to advance,
 and they being downward, it is degraded.





(७)

बुभूषित यथा मर्त्यः शक्नोति भवितु तथा। विवेकपरिपूर्तेन विचाराचारवर्चेसा।।



\* મનુષ્ય જેવા ખનવા ચાહે તેવા ખની શકે છે— વિવેકશુક્ત વિચારમળ તેમજ આચરણભળના સહયાગથી.



૭



• A person can be so as he wishes to be-by the co-operation of the powers of thinking as well as conduct sanctified by discrimination. 7





(८) ु पर्याप्तमात्मरक्षार्थमयुङ्जानस्य पौरुषम् । पातेऽधिकं स्वदौर्बल्यमपराधि स्वकर्मतः ॥

#### ×

 જે પ્રલેભનની સામે પોતાના આત્માની રક્ષા માટે પુરતું અળ લગાવતો નથી તે પડે છે અને એમાં એના 'કર્મ' કરતાં એની માનસિક દુર્ભલતાના વધારે વાંક છે.

# ×

\* He who does not use his sufficient strength to protect his self against seductive temptations, falls, and in this fall of his mental weakness is an offender more than his Karma. 8





(९**-१**०-११**-१**२)

उद्यमो भाग्यमानेतुं प्राकटचमुपयुज्यते । भाग्यवादो निरुन्द्धे नो उद्यम किन्तु पोषति ।।

उद्यमो भाग्यतो भाग्यमुद्यमादिति तौ मिषः। वर्तेते गाउसम्बन्धौ जयोऽन्यस्य बलीयसा॥

समीचीनप्रकारेण भाग्यवादविभावनात्। प्रातिकृल्ये मनः शान्ति दधात्यतिमनाविशत्।।

तथैव सुखसंयोगं पुण्यात् प्राप्तं विमावयन् । भगवत्सेवयाः प्राप्तान्नम्रः स्यादनहंकृतिः ।।





\* ભાગ્યને પ્રાકટ્યમાં લાવવા માટે ઉદ્યમની ઉપયો-ગિતા છે. ભાગ્યવાદ ઉદ્યમને રાકતા નથી, પણ એને. આવકારે છે.

ઉદ્યમથી ભાગ્ય અને ભાગ્યથી ઉદ્યમ એમ એ બેઉ પરસ્પર ગાઢ સમ્ખન્ધવાળાં છે. અને એ બેમાં જે ખલવત્તર હાય તે બીજા પર જય મેળવે છે. (ભાગ્ય ખલવત્તર હાય તા ઉદ્યમનું નથી ચાલતું અને ઉદ્યમ ખલવત્તર હાય તા ભાગ્ય નખળું પડી જાય છે)

ભાગ્યવાદની સમજણ યથાર્થ રૂપે હાેય તાે પ્રતિકૂલ પરિસ્થિતિમાં મન ઉદ્ભવેગથી ન ઘેરાતાં શાન્તિમાં રહી શકે છે.

અને એ જ પ્રમાણે સુખના વખતે સુખને ભગવત્ સેવાથી મળેલા પુષ્યતું ફળ સમજવામાં આવે તા માણસ અભિમાની ન બનતાં નમ્ર ખને છે.

6-90-19-92

[ જે કંઇ સત્કર્મ કરીએ કે સદ્ગુણની સાધના કરીએ એ ભગવત્પૂજન છે. આમ પુષ્યનું ઉપાજેન ભગવત-પુજનથી છે એ સમજી શકાય છે ]





• Exertion is useful in the manifestation of good luck. The theory of Fate does not deny the usefulness of exertion, but welcomes it.

Fate and exertion both are inter-dependent and mutually closely connected. Of course, which may be the more powerful of them, defeats the other.

The idea of fate being truly taken into consideration, mind being not agonized by grief, can remain quiet even at the time of adversities.

And likewise even at the time of happiness, happiness being considered as the result of merit earned by devotion to God, man would not be elated with pride and become gentle 9-10-11-12 [Whatever good action we do or whatever virtue we observe is the adoring of God. Thus the earning of merit is due to God-adoration.]





(१३)

वीरपूर्षवद्यो हि जनो जानाति जीवितुम्। मतुं प्रजालवच्चासी धन्योऽस्ति कुशली कृती।।



જે વીર પુરુષની જેમ જીવી જાણે છે અને પ્રાજ્ઞ
 પુરુષની જેમ મરી જાણે છે તે પુષ્યશાલી ધન્ય છે,
 કૃતાર્થ છે.



• He is meritorious, successful and blessed, who knows to live like a hero and also to die like a wise man. 13





## (१४-१५)

रोगादिदुः खाक्रान्तोऽपि योऽन्याभ्यणे न शोचित । बिभित्त स्वमनः स्वास्थ्यं सत्करोत्यागनान् स्मितैः ।। स धीरः सहनो नूनमाध्यात्मिकपराक्रमः । यमालोक्य लधूभूतदुः खाः स्युर्दुः खिनोऽपरे ।। (युग्मम्)

#### X

★ જે શરીરના રાગા અને બીજાં દુ:ખાંથી આક્રાન્ત છતાં કાઇની આગળ પાતાનું દુ:ખ રાતા નથી, પાતાનું માનસિક સ્વાસ્થ્ય જાળવી રાખે છે અને મળવા આવ-નારાઓને પાતાના મુખ પરના સ્મિતથી સત્કારે છે,

એવા સહનશીલ ધીર મનુષ્ય ખરેખર આધ્યાત્મિક પરાક્રમવાળા છે, જેને જોઇને બીજા દુઃખીએાનું પણ દઃખ હળવું થઈ જાય છે. ૧૪–૧૫





• That courageous and enduring man is, indeed, a spiritual hero who though overcome by diseases and other miseries, does not grieve over them before others, who preserves his mental quietude, who receives those who come to see him, with a smile, and on seeing whom other distressed men's distress would be lessened. 14-15





(25-20-22)

जीवनं मे वृथा यातिमिति ताम्यति मे मनः।
नेदानीं चापि चेतामि तेनाहमिषकं व्यथे।।
एतादृश बुवाणोऽपि मोहावेशवशीकृतः।
बलेऽपि निश्चलीभूय स्वयमेव पतत्यधः।।
स्वस्थीभूय पर किञ्चिच्चन्तयेच्शान्तितः स चेत्।
तवान्तः शक्तिसम्भारप्रतीतेशित्यतो भवेत्।।
(त्रिमिविशेषकम्)

X

• મારૂં છવત નથા ગયું એતું મને દુઃખ છે, અને હ્રજી પણ હું ચેતતા નથી એ માટે હું વધારે વ્યથિત છું—

આવા ઉદ્ગારા કાઢતા માહાકાન્ત માહાસ અળ છતાં નિર્ભળ અની હાથે કરી નીચે પડે છે. પશુ જે તે ક્ષણભર સ્વસ્થ અની શાન્તિથી ચિન્તન કરે તા તેને પાતાની અન્દરના શક્તિસંભાર કેવા મહાન્ છે એની પ્રતીતિ થશે અને પ્રતીતિ થતાં તેનું ઉત્થાન થશે.

94-90-96





\* "I am dejected at the thought that my life has gone fruitless; and I am more grieved that I do not wake still."

Uttering suchwise an ignorant man suppressed by the excitement of Moha, falls down himself, being weak even though having spirit.

But if, being quiet he ponders steadily for a while, he will be able to perception he will rise up.

16-17-18





(89 - 20 - 28)

भौतिकाद्भुतिवज्ञानप्रयोगाविष्कृतेरि । न नश्येयुनं शुष्येयुरात्मकर्मपुनर्भवाः॥ आत्मानः कर्मसंयुक्ताः सदसत्कर्मबन्धतः। सदसद्गतियोगेनासादयन्ति सुखासुखम्।। जीवाः सत्कर्मभूयिष्ठा भूयिष्ठं सुखमिय्रति। सर्वकर्मक्षयान्मोक्षमात्मकैवल्यस्थ्यणम्।।

#### X

\* ભૌતિક વિજ્ઞાનપ્રયાગના ગમે તેવા અદ્દસ્ત આવિષ્કારા થવા પામે તા યે આત્મા, કર્મ અને પુન-જેન્મ નથી નાશ પામવાનાં, નથી સુકાવાનાં.

કર્મા યુક્ત આત્માએ સારા છુરા કર્મ બંધને લીધે શુભ–અશુભ ગતિમાં જાય છે અને સુખ–દુઃખ પામે છે.

સત્કમ'બહુલ સન્માનવા પાતાના ઉચ્ચતમ પુષ્યના ખળ મરણાત્તર ઉચ્ચતમ સુખને પ્રાપ્ત કરે છે. અને સર્વ કમેથી મુક્ત અનેલા આત્માએા આત્મકેવલ્યરૂપ માલને પ્રાપ્ત કરે છે. ૧૯–૨૦–૨૧





\* The discoveries of material science even though exciting an excessive miracle, can neither negative nor lower the existence of soul. Karma and rebirth.

Souls united with Karmas, go to a good or bad grade after death, according to the good or bad Karmas incurred by them and get happiness or misery.

Those souls which are abounding in good Karmas, obtain happiness of the highest type; and those freed from all their Karmas, attain Moksha. Moksha is the soul's freedom from all the bondage of Karma. This freedom is the soul's absolute purity which has no least connection with any foreign matter, 19-20-21





(२२–२३–२४–२५)

आत्महत्यामधीरीसन् करोति जन आपदि । परन्तु पूर्वपापानि हत्यन्ते नात्महत्यया ।।

तस्मात् तथाविधे कष्टे धैर्यमाधाय सन्मति:। वैराग्यमार्गः विमलः संश्रयेत् पूर्णशर्मणे।।

मृतवानारमघातेनाऽनाहतैनिजपाष्मभिः। परत्र दुगति याति भूयो दुःखमुपैति च।।

स्वशरीर यदि त्याज्य त्याज्यं नो आत्महत्यया । किंतु शुद्धतपस्यातः सा हि पूर्णसुखावहा ।।





\* માણુસ દુ:ખ આવતાં ધીરજ ગુમાવી આવેશને વશ થઇ આત્મહત્યા કરી ખેસે છે, પણ આત્મહત્યા કરવાથી પાતે કરેલાં પાપાની હત્યા થતી નથી.

માટે તથારૂપ કષ્ટ આવતાં સમજુ માણસે ધીરજ રાખી દુઃખમુક્તિના કાઇ સાચા રાહ લેવા ઘટે. છેવટે વૈરાગ્યમાર્ગના આશરા તા પૂર્ણ સુખકારી છે જ. (પણ આત્મહત્યાના મહાદુઃખકારી અધમ માર્ગ નહિ લેવા.)

આત્મઘાત કરનારનું શરીર હણાયું છે, પણ એથી એણે કરેલાં પાપ તા હણાયાં નથી, એટલે એ પાપાના પ્રતાપે એ મરીને દુર્ગતમાં પટકાઈ કરીને દુઃખની ખાડીમાં પડવાના.

શરીર જે ત્યાગવું હોય તેા આત્મઘાત કરીને નહિ, પણ શુદ્ધ તપના માર્ગ થહણ કરીને. કેમકે એ માર્ગ પૂર્ણ સુખકારક છે. ૨૨–૨૩–૨૪–૨૫





\* At the approach of a calamity, a person losing his patience and being subject to the out-burst of affliction, commits suicide, but at such a crisis he should understand that by the destruction of his body the sins previously incurred by him, are not destroyed.

So, at such a distressful time, a person being courageous, should resort to some true way of relief from the misfortune, or at last the good path of renunciation which is sure to bestow full happiness, is just open to any one; but the worst way of suicide is quite unadvisable and undesirable.





 He who dies by committing suicide, likely goes to a bad grade after death because of his evil meditation and suffers pain there again because of his sins which were not destroyed at the time of his destruction of his body.

If the body is to be abandoned should be abandoned not by suicide, but by the practice of good and auspicious austerities which is sure to lead to permanent and perfact happiness. 22-23-24-25





(२६-२७-२८)

आत्मसाक्षास्कृतिनू न दुष्करा योगिनामपि। आस्मप्रतीतिमूळेवापेक्ष्यते साधनाऽखिला।।

अमृतं स्यादनुष्ठ।नमात्मभानपुरस्कृतम् । ईदृक्षसाधनो धीर आत्मदर्शनमहिति॥

द्रष्टव्यं विद्यते नान्यदात्मदर्शन उद्गते। आत्मद्रष्टा हि पूर्णस्वं प्राप्तः परम ईश्वरः।।





 આત્મસાક્ષાત્કાર યાેગાઓને પણ દુષ્કર છે. (એ છેલ્લી ઉચ્ચતમ સાધનાનું અન્તિમ ફળ છે.) સાધકની સાધના આત્મપ્રતીતિગભિંત આત્મલક્ષી હાેય છે અને ક્રમશ: વિકસતી જાય છે.

કાઈ પણ ક્રિયા કે અનુષ્ઠાન આત્મભાનયુક્ત હાય તા જ કલ્યાણુકારી થઇ શકે છે. અને એવી સાધના-વાળા મહાભાગ આગળ વધીને આત્મદર્શન (આત્મ-સાક્ષાત્કાર) મેળવવા અધિકારી થાય છે.

આત્મદર્શન (આત્મસાક્ષાત્કાર) થતાં પછી દર્શન કરવા જેવું કશું જ રહેતું નથી. આત્મદ્રષ્ટા ખરેખર પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત થયા છે અને એ જ પરમ ઇશ્વર છે. ૨૬–૨૭–૨૮





The direct perception (states) of the soul is difficult to be attained even by great sages. Every good practice must be with the view of the Soul. Only then it can be really auspicious. And by such practice one becomes in course of time, entitled to the direct valid knowledge of the Soul,

The soul being directly realized, nothing remains to be realized. The Self-seer is, Indeed, possessed of Perfection and the Supreme Being. 26-27-28





(२९)

निर्माहि देवालयमन्तरङ्ग\*! विश्वेश्वरं स्थापय भक्तया। तमर्च वर्तस्व तदाज्ञया च निस्तारमार्गः सुधियोऽयमेव॥

#### X

\* હે ભદ્ર! તારા અન્તર્જુદયમાં દેવાલયનું નિર્માણ કર, એમાં ભક્તિભાવથી પરમેશ્વરને સ્થાપિત કર, તેનું ભાવોલ્લાસથી અર્ચાન કર અને તેની આજ્ઞા અનુસાર ચાલ. સમગ્ર વ્યથામાંથી મુક્ત થવાના આ જ માર્ગ છે. ર૯-

#### 数

\* Creat a temple in your heart, install there the Supreme Spirit worshipfully, adore Him piously and conduct yourself according to His injunction.

This is the only way to the attainment of emancipation from all misery. 29

\* 'अङ्ग' सम्बोधने



## पञ्चविंदाः प्रकादाः

अन्तिम उद्गारः CHAPTER 25 Last Word



(१) जगज्जानीहि निःसारं नाटकं स्वत्पकालिकम् । त्यक्त्वा तन्मोहमारोह महामानववर्तनीम्।।



જગત એક થાડા વખત માટેનું નિઃસાર નાટક છે એ તું સમજ અને એના ઉપરનાં માહને છાડી દઈ મહામાનવના મહાનુ માર્ગ પર ચાલવાનું શરૂ કર. ૧



Know this world to be a drama-shortlived and insignificant, forsake your attachment towards it and begin to tread the path of great men. 1





(२)

कस्मिन्निप समायाते सुखे त्वं मा स्म विश्वसी:। सद्यो गच्छेत् तदागस्य, तद् रमस्वात्मसाधने।।



\* કાેઈ પણ સુખ પ્રાપ્ત થતાં તેના પર વિશ્વાસ રાખીશ નહિ. કેમકે સુખ આવે છે અને ફડાકામાં ચાલ્યું જાય છે. માટે શુદ્ધ આત્મસાધનામાં રમમાણ બન. એ જ અખંડ શાન્તિ અને પરમ સુખના માર્ગ છે. ર



 Do not rely on any (worldly) happiness which you have got or get, because it comes and soon vanishes. Indulge in the delight of spiritual sentiments if you long for uninterrupted peace and lofty happiness.





(३)

आसादिते सुबे तुष्य, दुःखं क्षान्त्या सहस्व च। अनेन वर्सनात्मानं कुर्वीया ऊर्घ्वगामिनम्।।



\* પ્રાપ્ત થયેલા સુખમાં સન્તોષ ધારણ કર અને દુ:ખને શાન્તિથી સહન કર. આ રીતે વર્તાવાથી તુ તારા આત્માને ઊર્ધ્વગામી બનાવી શકીશ. 3



\* Be satisfied with happiness being at hand and endure misery present or if any comes, with courage and quiet. By this way you will be able to go upwards. 3





(8)

रागतो दूरवित्रवं तथा सःकर्मशीलता। मनःसयमनोपायः सुखाय कुशलाय च।।



\* રાગથી (રાગના વાતાવરણથી) દૂર રહેવું, તેમજ સત્કાર્યમાં (સ્વાધ્યાય તથા પરાપકાર પ્રવૃત્તિમાં) લાગ્યા રહેવું. આ બેથી (આ બેના સહેયાગથી) મનનું સંયમન સાધી શકાય છે. મનના સંયમનના આ ઉપાય સુખ તેમજ કલ્યાણને માટે છે. ૪



\* To be far from the atmosphere of illusory attachment and to be devoted to good acts, is the way to the restraint of mind, which tends to happiness as well as welfare. 4





(५) अस्मिन्नुपाये सततं यथावत् परिशीलते । आस्मा याति परां शुद्धि परां च मुदमक्षयाम् ।।



# મનના સંયમનના આ ઉપાયના અભ્યાસ જો સમ્યક્ પ્રકારે સતત થતા રહે તા તેના પરિણામ- સ્વરૂપ, આત્માની શુદ્ધિ વધતી જાય છે, વધતાં વધતાં પૂર્ણતાએ પહેાંચે છે અને એ ઉચ્ચતમ અવસ્થામાં ઉચ્ચતમ આનન્દની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ



• The above-said means for the restraint of mind, being constantly and properly practised, the soul gets perfect purity and perfect joy, 5





(६)

दुखं संसहते योऽन्यहितसाधनहैतवे । समर्जेति स सद्धाःयं ततोऽनल्बसुखप्रदम् ।।



\* જે પુષ્યશાલી મનુષ્ય અન્યના હિત માટે દુ:ખ સહન કરે છે તે તે દુ:ખથી અનેકગશું સુખ આપનારું સદ્દભાગ્ય ઉપાજે છે. દ



• That good man who endures misery for the benefit of others, earns a merit giving happiness much more than that misery. 6





## (5-6)

ज्ञानसम्पत्सुखं स्थायि, समीचीनं, स्वतन्त्रकम्। वृद्धस्यैकाकिनो रोगाकान्तस्यापि च शान्तिदम्।। बाह्योपाधिसुखं नाशि कलुषं परतन्त्रकम्। वृद्धस्यैकाकिनो रोगाकान्तस्य च सुदुर्लंभम्॥

### X

# જ્ઞાનસમ્પત્તિમાંથી પ્રાપ્ત થતું સુખ સ્થાયી, સમી-ચીન અને સ્વતન્ત્રરૂપ હોય છે, જે વૃદ્ધને, એકલ-વાયાને અને રાગીને પણ શાન્તિ આપી શકે છે, જ્યારે બાહ્ય ઉપાધિમાંથી મેળવાતું સુખ નાશવાન્, મલિન અને પરાધીનરૂપ હોય છે અને એ વૃદ્ધને, એકલવાયાને અને રાગીને મળવું મુશ્કેલ હોય છે.

9-6





The happiness secured from the good wealth of right knewledge or understanding is steady, good and independent, and proves peaceful even to an old, solitary and diseased person; while the happiness attained from worldly matters, is perishable, impure and dependent, and is difficult to be attained by an old, solitary and diseased person. 7-8





(9)

जनो भवति निस्तेजा असीमीचीनचर्यया। बुद्धिमानपि नेताऽपि कलावानपि धन्यपि।।



\* માણુસ પાતાના અનુચિત વર્તનથી નિસ્તેજ અને છે—એ ચાહે ખુદ્ધિમાન્ (વિદ્વાન્) હાય, નેતા હાય, કલાહ્ય હાય અથવા ધનાહ્ય હાય. ૯



\* A man loses his position of dignity by his misbehaviour even though he be intelligent (or erudite), a leader, an artist, or rich. 9





(११)

जैनीऽन्यस्य पराधीनतयो होनेतयाऽचना । कुनीणो भरसेनामल्प आगस्युद्धत-निष्कृपः।।



\* થીજાના થાડા વાંકમાં તે પરાધીન યા હીન હાવાને લીધે તેને ધુતકારનાર માણુસ ઉદ્ધત અને નિષ્કકુણ છે. ૧૧



\* A person who reviles another on his little fault, on account of his being dependent or wretched, is insolent and pitiless. 11





(१२)

शान्त्या प्रबोधनेऽन्यस्यापराधे सौष्ठवं भवेत्। किन्तु ऋद्ष्वा तिरस्कारे दुष्परीणाम उद्भवेत्।।



\* માણુસની બૂલ થતાં તેને શાન્તિથી સમજાવાય તેં તેની તેના પર સારી અસર થાય છે, પણ ક્રોધ કરીને તેના તિરસ્કાર કરતાં તેનું પરિણામ માઠું આવે છે ૧૨



 By serenely advising another on his having done some guilt, a good result is brought, but by angrily reproaching him, is brought a bad one, 12





(१३)

अनुकूले जने सर्वो भवेत् सद्व्यवहारभाक्। किंतु यः प्रतिकूलेऽपि सम्याचारः स शस्यते।।



\* અનુકૂલ માણુસની તરફ બધા સદ્વ્યવહાર અતાવે છે, પણ જે પ્રતિકૂલ માણુસ તરફ પણ સભ્યતા અતાવે છે તે પ્રશાસાહ છે. ૧૩



• Every man shows a good behaviour to him who is favourable to him, but it is, indeed, praiseworthy to show a good behaviour even to an unfavourable man. 13





(88)

मितभाषित्वसभ्यत्वे शान्तिभद्रे प्रयच्छतः। बहुभाषित्ववैयात्ये क्लेशाभद्रे प्रयच्छतः॥

## ×

\* મિતભાષી પણું અને સભ્યતા શાન્તિ આપે છે અને ભદ્રંકર અને છે, જ્યારે અહુભાષી પણું અને ઉદ્દુધતાઇ કલેશકારક થાય છે અને અભદ્ર–અશુભ પરિણામ નિપજાવે છે. ૧૪

#### ¥

Speaking little or measured words and politeness give peace and auspiciousness, while talkativeness and impudence cause disturbance and inauspiciousness.
 14





(१५)

पापाचरणगुप्तस्वात् प्ररूपातोऽपीव सज्जनः। नोःकर्षं न सुखं याति, न कार्यं सदसद् वृथा ।।



\* માણુમ એનાં પાપાચરણની ગુપ્તતાને લીધે લોકોમાં સજજન તરીકે જાણીતા થાય છે, પણ એમ છતાં ન સમુવ્રત થઇ શકે છે, ન સુખી. સત્, અસત્ પાતાના ભાગ ભજત્યા વગર રહેતાં નથી. ૧૫



\* A man though vicious, can become famous among the people on account of the secrecy of his sins, nevertheless he does not get good advancement nor happiness. An act good or bad cannot but show its influence. 15





(१६)

तदापि बहु, चेत् कुर्याज्जनः स्वस्यैव शोधनम् । नहि प्रमार्जनी म्लाना स्वच्छं कुर्वीत मंदिरम्।।

#### X

\* માણુસ ખીજું કંઇ ન કરે અને પાતાની જાતનું જ શાધન-શુદ્ધીકરણ કરે (પાતાની જાતને જ સુધારે) તા યે ઘણું છે. મેલી સાવરણી મકાનને સ્વચ્છ કરી શક્તી નથી. (તેમ સદાચરણહીન માણુસ જે પાતે સુધર્યો નથી તે બીજાને શું સુધારી શકવાના હતા? ખરેખર પહેલી જરૂરી ખાત આત્મસુધારણાની છે. પ્રખર વિદ્વાન્ કે વક્તાની સુન્દર વક્તૃતા કરતાં ચારિત્રશાલીનું મૌન વધારે સારી અસર નિપજાવે છે.) ૧૬





\* It is also very much if a person trys to improve his self. (It is the first desideratum for one to be devoted to growing better.) It is clear that a broom, if dirty, cannot clean houses, etc. 16

[Really speaking, impressions of silence of a pious and righteous man, are likely stronger than those of high eloquence of a great orator. The strength of pure life is far better than an oral one.]





(१७)

विशुद्धायाः प्रवृत्तेवि निवृत्तर्वाऽवलम्बनम्। फल्पते पूर्णभद्राय नान्यः पन्थास्तु विद्यते ॥



⊭ વિશુદ્ધ પ્રવૃત્તિ યા વિશુદ્ધ નિવૃત્તિ એ જ પરમ કલ્યાણના માર્ગ છે. એ સિવાય બીજો કાેંઇ કલ્યાણ-માર્ગ નથી. ૧૭

## ×

• Devotion to spotless and pious activity or discontinuance of worldly acts and emotions, is the path to the absolute welfare. There is no path other than this for being fully blessed. 17





(१८)

निवृत्तिमाधुर्यकरी प्रवृत्तिः । प्रवृत्तिः । स्वृत्तिः । स्वृत्तिः । स्वृत्तिः प्रवृत्तिस्त्वसुभान्निवृत्ति – रित्येवमन्योन्यहिते इमे स्तः ।।

#### ×

\* પ્રવૃત્તિ (એની પછી લેવામાં આવતી) નિવૃત્તિને મધુર બનાવનારી છે, અને નિવૃત્તિ (એની પછી ચાલુ કરવામાં આવતી) પ્રવૃત્તિને સતેજ કરનારી છે. પ્રવૃત્તિ શુભમાં કરવાની છે અને નિવૃત્તિ અશુભથી લેવાની છે. આમ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ–ચાહે ભિન્નકાલીન હાય અથવા સહભાવી હાય–અન્ને એકબીજીને હિતાવહ છે. ૧૮

[ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ પરશ્પરના સુમેળ સાથે જીવનમાં રહે એ જ સાચું અથવા ઉત્તમ જીવન છે. બાકી નિવૃત્તિ એના ખરા વખતે એની મેળે ઉપાસ્ય બની જાય છે ]





• Activity (মন্ত্রী ) sweetens cessation (নির্বি) and cessation (নির্বি) strengthens activity (মন্ত্রী). Activity is with regard to righteousness and cessation is to be taken from unrighteousness. Thus activity and cessation (মন্ত্রী and নির্বি) either at different times or at the same time, are beneficial to each other. 18

[Generally speaking, it is a wise life where activity and cessation exist harmoniously. Cessation when its right time comes, embraces or occupies life, of its own accord.]





(१९)

काते सदोषे स्वमते जहाति तत् किमीयमध्याश्रयते च सन्मतम् । सत्यानुगः सत्यविचारपक्षकृत् स एव कल्याणविभूतिमहंति ॥

×

\* સત્યના અનુયાયી, સત્યના પક્ષકાર સંજુન પાતાનું મન્તવ્ય ખાેડું જણાતાં તેને ત્યજી દે છે અને કાઇનું પણ યથાર્થ મન્તવ્ય સ્વીકારે છે. (માનવ તરીકેની આ શ્રેષ્ઠ લાયકાત છે.) આવા મનુષ્ય જ કલ્યાણવિભૃતિની પ્રાપ્તિના અધિકારી છે. ૧૯



He who is follower of truth and in favour of it, abandons his faith pertaining to some religious or logical thought, when he comes to perceive it to be wrong, and accepts a right conception of any other. Such a good person alone is entitled to the attainment of the sublime state of welfare-





#### (२०)

बपुर्मंलं क्षालियतुं यतन्ते सदाऽवधानेन जनाः समग्राः। परन्तु माहस्य मनोमलस्याऽ-पनोदशीलो हि यथार्थसाधुः।।

## ×

\* દુનિયાના અધા માણસા પાતાના શરીરના મેલ ખાળવામાં હમેશાં કાળજી રાખે છે, પણ પાતાના મનના મેલ જે માહ તેને ખાળવામાં જે પ્રયત્નશીલ છે તે જ સાચા સાધુ છે. ૨૦



\* All the people of the world always wash their bodily dirt carefully, but he who is intent upon cleansing his mental dirt namely Moha (delusion), is a real ascetic or saint. 20





(28)

जनो रामोपासी प्रपठतु ततो न्यायपरतां जनः कृष्णोपासी प्रपठतु ततः कर्मपटुताम्। जनो बुद्धोपासी प्रपठतु ततः काष्ट्राणकतां जनो वीरोपासी प्रपठतु ततः संयमितताम्॥

#### X

\* રામના ઉપાસક રામની પાસેથી ન્યાયપરાયણ બનવાનું શીખે, કૃષ્ણના ઉપાસક કૃષ્ણની પાસેથી કર્મ કુશ્લનાના પાઠ શીખે, ભુદ્ધના ઉપાસક ભુદ્ધની પાસેથી કરુણાશીલ થવાનું શીખે, મહાવીરના ઉપાસક મહાવીરની પાસેથી સંયમી બનવાનું શીખે.





 Let Rama's devotee learn from him to be just and upright.

Let Krishna's devotee learn from him the performance of good and useful actions.

Let Buddha's devotee learn from him to be compassionate.

Let Mahavira's devotee learn from him to be endowed with self-restraint. 21





(२२)

अस्माभिः शुभसाधनक्षमिनदं मानुष्यमासादितं यद्दौर्लम्यमशेषधमंगुरवः सम्यक् समाचक्षते। तत् कर्तव्यपथं निरंतरसुखश्रीश्रेणिविश्राणकं बुद्ध्वा सुष्ठु सदा तदाचरणतो भूयास्म धन्या वयम्!।।

#### X

\* કલ્યાણસાધનમાં સમર્થ સાધનભૂત થઈ શકે એવું મનુષ્યત્વ આપણને મળ્યું છે કે જેનું દીર્લં લ્ય સંસારના ભધા ધર્માચાર્યો એક અવાજે ઉદ્દેશેષે છે, તો આપણુ નિરન્તર સુખકારક હોય એવા કર્તં વ્યમાર્ગ ભરાખર સમજ લેવા જો એ અને સમજને આચરણમાં મૂકવા જોઇએ. આમ કરીને આપણુ ધન્ય ભનીએ. ૨૨

#### 英

\* We have obtained the good birth as a human being which can be most useful in accomplishing welfare and which is announced as difficult of attainment by the heads of all religions, so we must rightly understand our propitious duty-the giver of permanent happiness, and put it into practice. May we be thus blessed! 22





(२३)

स्वान्तःसुलाय मयका विहितोऽल्प एष स्वाच्याय आत्मकुशलैकपदी प्रवक्ता। ईहेऽनया रचनया विनतस्तथापि— प्रज्ञाः प्रसन्नमनसो मयि सन्तु सन्तः !।।



\* કલ્યાણમાર્ગંદર્શંક આ અલ્પ સ્વાધ્યાય મેં સ્વાન્ત: સુખાય (મારા પાતાના માનસિક સુખ માટે) કર્યો. છતાં એક બીજી ઇચ્છા પણ આ સાથે થઈ આવે છે, જે નમ્રભાવે રજૂ કરું છું, તે એ કે આ રચનાના યાગે પવિત્ર જ્ઞાનચારિત્રવિભૂષિત સન્તા મારા પર કુપાલુ ખની દષ્ટિપ્રસાદ કરા! ર૩

#### X

• I have done this little (sacred) study (বাংযায়) indicating the way to well-being, for my own happiness of mind. Nevertheless, being humble. I wish in consequence of this composition that the good of the best wisdom and conduct, may be pleased with me. 23





## इति

स्वर्गेत-सुविख्यातप्रभावक-जैनाचार्य-श्रीविजय<mark>प्रमेस</mark>्रीगुरुदेवचर**नो**पासि-लघुशिष्य-

> मुनिन्यायविजय∸ विरचिता कंल्याणभारती



# विया २ भी युष

આ ખધા 'મેળા' ચાર દિવસનું પ્રદર્શન છે, એના માહુમાં ડૂબી માણુસ ભાન ભૂલી જાય છે અને કામ-કાય-લાભના કાદવમાં ખુંચી જઇ કર્ત વ્યબ્રષ્ટ થાય છે, પરિણામે એ અહીં તા અશાન્તિ ભાગવે જ છે, પણ મરણાત્તર ભાવી જીવનમાં પણ એને લાંબા કાળ સુધી બહુવિધ દુ:ખામાં પટકાવું પડે છે.

નિ:સન્દેહ, કામ-ક્રોધ-લાેભના ચક્કરમાં પડી પાતાનું અનન્ત સનાતન ધન ગુમાવવું એના જેવી ભયંકર મૂર્ખતા બીજી કાેઇ નથી.

સમગ્ર શુલ-અશુલના મૂળમાં વિચારનું જ પ્રાધાન્ય છે, માટે અશુલને ડામવા વિચારને સુધારીએ. એમાં જ આન્તરિક શાન્તિ છે, અને એમાં જ સ્વ-પરના કલ્યાણની ચાવી છે.

- भुनि न्यायविकय

સાધના મુદ્રશાલય-દાશાપીઠ : સાવનગર