| 1ने भारी   | નહિ    | આપા  | ते। | <b>५२भे</b> श्वर |    |  |
|------------|--------|------|-----|------------------|----|--|
| ા ગુન્હાની | માપ્રી | तभने | डेभ | આપશે?            | ,, |  |
|            | III    | M    |     | M                | M  |  |

प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्। "

मित्रिय हो। यते भीलाने न अरवं भाताने हुः भ पाताने छेळा डरे, अन्याय डरे, पातानी निन्हा ત કરે તે પાતાને અપ્રિય છે. આમ દુઃખ, પીડન, अन्याय पाताने अप्रिय छ तेम धीलाने पण पाताने अभिय ते भीकाने न ४२वुं. याह राण-

\_ ભલં કરીશ, ભલું થશે. - ખુરું કરીશ, ખુરું થશે. M 3.00 M 300 M 500 M

પણ ખધાયને એક દિવસે તો એ રસ્તે જવાનું જ ખાવશે એની કાઇને ખબર નથી. માણસ અનેક ઘડવામાં પરાવાયલા રહે છે, વિકલ્પ-સાગરમાં પણ કાળના ક્ટકા લાગતાં એ ખીચારાને અણ-પઉ છે, અને અધા સેવેલા-ધાષેલા મનારથા મેમ રહી જાય છે. સાટે દુનિયાની આળપંપાળ किम सुधरे की तरह ध्यान आपवुं भास कर्रनं ते। परसे। इस्परे."

(લેખક—મુનિજના એક પત્રમાંથી)

m m. m m ला साथ भेवी रीते वर्त के, केम तारी साथ पर्व ने तने अभे "

# કલ્યાણસાધન-દિગ્દર્શન

:: લેખક :: ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીથ<sup>ે</sup> મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજી.

વિક્રમ સં. ૧૯૯૭

ધર્મ સંવત્ ૨૦ આશ્વિન.

सन् १६४१

प्रति ५००

મૂલ્ય વાચન-મનન.

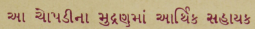
પ્રકાશક-**ફુલચંદ અમૃતલાહ શાહ,** જૈન પુસ્તકાલય, નવાપરા, જ્ઞમ–ખંભાળીયા (કાઠીયાવાડ)

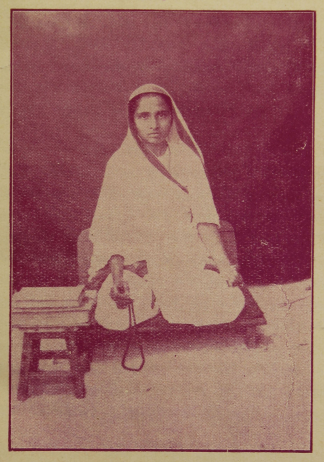






જૈનભારકરાદય પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ, આશાપુરા રાેક, જામનગર.





**શ્રી મહ્યિષ્ટને** સ્વર્ગગત્ ત્રિભાવનદાસ સાનીનાં ધર્મપત્ની, **જામ-ખંભાળીયા**-(કાડીયાવાડ)

## આ પુસ્તકના આર્થિક સહાયક વિષે

મણિખહેન, જેઓ જામ- ખંભાળાયા (જામનગર) નાં વાસ્થિયા સોની બાનુ છે, જેમનાં ધર્મપરાયણ માતાજી માતીબા અને સહાદરા શ્રીયુત દ્વારકાદાસભાઇ તથા શ્રી જયંતીલાલભાઇ આદિ પિતૃગૃદ-પરિવાર ધર્મ રનેહી અને ઉદારભાવી છે. અને એ મહાનુભાવ સહાદરાની દૂકાન સાેની મૂળજી લાલજીના નામે ખંભાળીયામાં પ્રસિદ્ધ છે.

મણિ ખહેનનे। વિવાહ થયેલા તેર વર્ષના ઉમ્મરે, सत्तः વર્ષના ઉમ્મરે પ્રભુદાસના [વિ. સં. ૧૯૭૮, કાર્તિકકૃષ્ણદશમી, મંગલવારે] જન્મ, અને એ બાળકની સવા વર્ષની અવસ્થામાં જ તેમના પતિ ત્રિભોવનદાસનું અવસાન. પ્રભુદાસ ઉછર્યો ને માટા થયેલા માસાળમાં; માસાળ પક્ષના સારા સંસ્કારા તેનામાં ઉતરેલા. સત્તર વર્ષની ઉમ્મર થતાં એ સરલ, ભદ્ર અને માતૃભક્ત કુમારનું વિ. સં. ૧૯૯૫, ફાગણ વદિ ૧૦ બુધવારે ક્ષયરાગે અવસાન થયું. એ ધાર્મિક અને ગુણવાન્ પુત્રના અકાલ મૃત્યુએ માતાના દિલને ફફડાવી મૂક્યું. તેમનું સુત્ર અને સંસ્કારી માનસ આયી ત્યાગ-વૈરાગ્યની દિશામાં દેારાવા લાગ્યું. તદનસાર તેઓ ધર્મના આરાધનમાં પાતાનું જીવન વહાવી રહ્યાં છે. તેઓ આત્મન્નાનપિપાસુ અને સ્વાધ્યાય-રસિક છે. અને જન્મે વૈષ્ણવધર્મી અને પછી કબીરપંથના અનુરાગી બન્યાં છતાં કાે પણ ચારિત્રશાલી સન્તની તરફ તેમનું ગુણપૂજક માનસ ભક્તિભાવિત ખતે છે.

તેએાએ પાતાના સ્વર્ગત પ્ર**સુલક્ત પ્રસુદાસના પુ**ષ્ય સ્મર**ણ** નિમિત્તે આ પુસ્તકના મુદ્રષ્ટ્રમાં આર્થિક સાઢાય્ય કરી વિદ્યાદેવીને ચરણે મંગલ-સ્વસ્તિક પુરવાનું સત્કૃત્ય ખજાવ્યું છે, જે ધન્યવાદને પાત્ર છે.

# પ્રવેશા**દ્**ગાર

મનુષ્યે ધર્માન્ધ ન થતાં ધર્મ દ્રષ્ટા અની ધર્મારાધક અનવું જોઇએ; પાતાના સમ્પ્રદાયની પણ તેણે મધ્યસ્થભાવે આલોચના કરવી જોઇએ; અને એમ કરતાં તેમાં કાેઇ તત્ત્વ પાતાને અનુપપન્ન દેખાય તા તેના સ્વીકાર મૂકી દેવા જોઇએ, તેમ જ એના કાઇ રીતિરિવાજ અનિષ્ટ કે અનુચિત જણાતા હાય તાે તેમનું અનુસરણ કરતા અટકી જવું જોઇએ; વળી, એ જ પ્રમાણે કાઇ બીજા સમ્પ્રદાયનાં તત્ત્વા ચુક્તિસંગત હાય અથવા તેની કાઇ રીતિપદ્ધતિ સારી હાય તા તેમને ગ્રહણ કરતાં અચકાવું ન જોઇએ; સત્ય, શીલ, સંયમ, પરાપકાર જેવાં જીવનધર્મનાં-મનુષ્યધર્મનાં સામાન્ય સૂત્રા બધા ધર્મોમાં એકસરખાં છે, માટે અન્ય ધર્મો પ્રત્યે પણ આદરભાવ રાખવા જોઇએ-સર્વધર્મસમાદરની ઉદાર ભાવનાના પાષક અનવું<sup>&</sup> જોઇએ; તેણે પ્રામાણિક અને સદાચરણી અનવું જોઇએ; અર્ધ-કામમાં સમુચિત મર્યાદા આંક**વી જોઇએ**; એનું ભગવદ્દભજનાનુષ્ઠાન એના ચારિત્રને સુધારવામાં ઉપયોગી થતું જોઇએ; અને વિશ્વમૈત્રીના મહાન્ આદ**શ**ેને દૃષ્ટિસ**મ્મુ**ખ રાખી તેની ભાવનામાં રસ લેતા થવું જોઇએ. આ ટૃંકી **પ્રસ્તાવનામાં જવન-**વિધિનું આટલું નિરૂપણ બસ છે. આ રીતે <mark>દુનિયાના કાે</mark>ઈ મ**નુષ્ય** પાતાનું જીવન ઘડશે તે સુખી થશે, તેના જીવનવિકાસ ઉત્તરાત્તર પ્રખર<sup>ે</sup> બનતા જશે, તે ઉત્તરાત્તર અધિક સુખી **થતા જશે. અને** આખરે કલ્યાણસાધનનું અન્તિમ શિખર ઉપલબ્ધ કરી અનન્ત-ચિદાનન્દરૂપ પરમ મંગલધામને પ્રાપ્ત થશે.

હવે પ્રસ્તુત ઉપર આવું. આ ચાપડીની અન્દર શરૂઆતમાં થાડુંક દાર્શનિક તત્ત્વાલાચન કર્યું છે. એ વિષે મત<mark>ભિન્નતાએ ઘણી</mark>

જેકાઇ ધર્મની કાઇ ક્રિયાવિધિ સદાષ અથવા નીતિવિરુદ્ધ હાય તા તેને સર્વધર્મસમભાવી પણ ન સત્કારે, તેમાં ભાગન લે, તેને ન અનુમાદે.

છે. છતાં મારી અલ્પ મતિ અનુસાર જે વિચારી શકયા છું-સમછ શકયાે છું તે વાચકવર્ગ આગળ મેં નમ્રભાવે ધરી દીધું છે. ધાર્મિક સંકુચિતતાને દ્વર કરવા અને અન્ય ધર્મો પ્રત્યે આદર ધરાવવા ખાબત પણ આમાં કહેવામાં આવ્યું છે. જેમ ભાજનનાં પાત્ર જુદા જુદા પ્રકારનાં હાેય, પણ તે અધામાં ભાજન એક જ જાતનું હાય, તેમ ધર્મ સાધવાના માર્ગો (રીતિરિવાજ અને ક્રિયાકાંડ) ભિન્નભિન્ન છે, પણ ધર્મ એક છે એ ભાર દઈ સમજાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. પ્રભુને નમસ્કાર કરવાની જુદા જુદા સમ્પ્રદાયાની રીતા જુદી જુદી હોય છે, પણ તે અધીની પાછળ નમસ્કારની આન્તરિક વૃત્તિ તો એકસરખી હાય છે એ શું સૂચવે છે? ભિન્નભિન્ન **વિધિવધાનનાં પઉાને ખાલીને જોઇએ તાે તેમાં લપેટાયલી ધ**ર્મ-ચીજ એક જ નિકળશે. રસ્તા (રીતિરિવાજ અને વિધિવિધાન ) નાેખા નાેખા છે, પણ ખધામાં સાધવાતું એક છે એ સમજી રાખવું ઘટે.

તત્ત્વચર્ચા પછી વાંચનારને આ ચાેપડીમાં સરળ સદુપદેશ મળશે, જેમાં માનવજીવનને હિતાવહ ધર્મોપદેશ કરવામાં આવ્યા છે. સમજ લેવું જોઇએ કે, To make or mar one's life depends on oneself--પાતાનું જીવન અનાવવું કે અગાડવું પાતાના હાથમાં છે. વિકાસમાં ચૂકે ને વિલાસમાં પઉ એટલે વિનાશને જ નાતરે. માણસ વિકાસના માગે<sup>ડ</sup> વિહરવા ધારે તાે **દ**ઢ– સંકલ્પ અની અરાઅર વિહરી શકે છે અને ''नहि कल्याणकृत् कश्चिद् दुर्गित तात! गच्छति " ને પાતાને વિષે ચરિતાર્થ કરી શકે છે.

મારી મન્દ શક્તિ મુજબ જે કંઇ અદય વક્તવ્ય આમાં રજુ કરી શકયા છું-એ મારું પિરસહ્યું ગમે તેવું ક્ષુદ્ર હોય. પહ તે સપ્રેમ, સાદર, સવિનય પિરસાયલું છે એમ હૃદયના ઉમળકા સાથે કહી શકું છું.

આિયત-પૌર્ણમાસી, વિ. સં. ૧૯૯૭ } જમ-ખંભાળીયા-(કાઠીયાવાડ)

સન્તસેવક ત્યાયવિ 🗪 ય

### પ્રભુને વન્દન અને પ્રાર્થના



भवबीजांकुरजनना रागाद्याः क्षयमुपागता यस्य । ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरो जिनो वा नमस्तरमै ॥ િ હેમચન્દ્રાચાર્યી

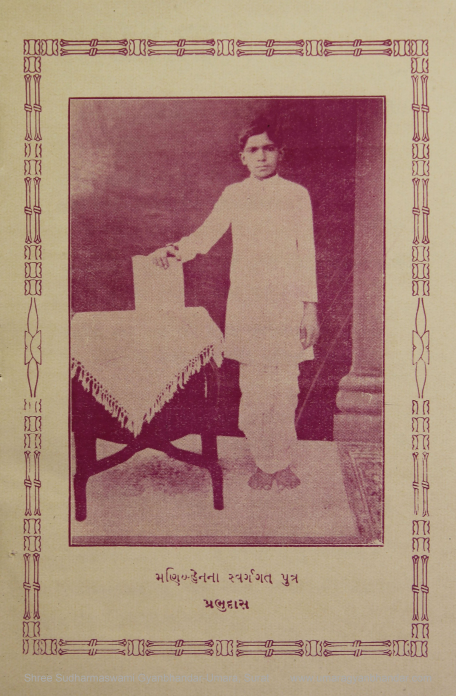
—સંસારના અંકુરા ઉત્પન્ન કરનાર એવા રાગદ્વેષાદિ દાેષો જેના સર્વિથા ક્ષીણ થયા છે એવા પરમાત્મા ખ્રદ્યા, વિષ્ણુ, હરિ, હર, બુદ્ધ, અર્હન્, જિનેશ્વર અથવા બીજા કાેઇ નામથી સંબાધાતા હાય એને નમસ્કાર છે.

विषयपन्नगपादावद्योकृतं भवमहार्णवमग्नमनीश्वरम् । बहलमोहमहोपलपीडितं हर! समुद्धर मां शरणागतम् ॥ [ જગદ્ધરભટ્ટ ]

—હે કર્મ-રાગાને હરનાર પ્રભુ! વિષયરૂપ નાગપાશમાં ખંધાયેલ, ભવસાગરમાં ડૂબેલ અને માહરૂપ માટા પાણા નીચે પીડાઇ રહેલ એવા હું રાંક તારા ચરણને શરણે આવ્યા છું. પ્રભુ! મારાે ઉદ્ધાર કર!

देहि मे पूर्णमानन्दं प्रसीद भगवन्! मयि। श्वरणं त्वां प्रपन्नोऽस्मि कृपान्धि परमेश्वरम् ॥

—મને પૂર્ણ આનન્દ આપ! પ્રભુ! મારા પર પ્રસન્ન થા! તું પરમેશ્વર છે અને સાથે જ દયાના સાગર છે. મેં તાર્ટુ શરણ ગ્રહ્યું છે પ્રભ !



विदारयतु में क्लेशं प्रसादयतु में मनः । भगवान् जगदाधारो दयाब्धिः परमेश्वरः!॥

[न्यायविकय]

—જગદાધાર, દયાસાગર ભગવાન મારા સઘળા કલેશાને વિદારા! અને મારા મનને નિરન્તર પ્રસન્નતામાં રાખા!

नरेन्द्रो वा सुरेन्द्रो वा कोऽपि नैकान्ततः सुद्धी । लभेयेकान्तसौख्येच्छुरेकं दारणमीश्वरम्!॥ [न्यायविकय ]

—નરેન્દ્ર કે સુરેન્દ્ર કાેઇ પૂર્ણ સુખી નથી. એકાન્ત સુખને ઇચ્છુ એવા હું એક ઇશ્વરનું શરણ પામું!

निमग्नः स्यां तथा तत्र प्रेम्णि पूर्णात्मधामनि । यथा मुद्दोन्न मे चेतश्चेतनाचेतने कचित् ! ॥

િ ન્યાય**વિજ**ય |

—એ પૂર્ણોત્મધામ પ્રભુ તરફના પ્રેમમાં એવા નિમગ્ન થાઉ કે પછી મારું મન બીજી કાેઇ ચેતન કે અચેતન વસ્તુમાં માેહ ન પામે.

m m m m

" परीक्ष्य भिक्षवो ! ग्राह्यं मद्वचो न तु गौरवात् । "

—**ખુદ્ધ** કહે છેઃ મારું વચન પ**રીક્ષા કરી ગ્રહે**ણુ કર**ેને,** મારા માનની ખાતર ન માનતા.

# કહ્યા<sub>ં કિ</sub>ક્યાં તે.

સૂચનાઃ—આમાં ૨૭ મા પૃષ્ઠથી શરૂ થતા સરળ ઉપદેશ સાધારણ ખુદ્ધિવાળાને પણુ સમજવા ખહુ સંહેલા છે. જીવનનું કલ્યાણુ શેમાં છે એ વિચારનું ળહુ અગત્યનું છે. બુહિનું ખરૂં ડહાપણુ એ પ્રશ્નને રૂડી રીતે ઉકેલવામાં જ છે. જીવનના કલ્યાણુમાર્ગ જે ખરા રૂપમાં સમજ્યા છે તેને દુનિયા-લરનાં ધર્મશાસ્ત્રોનું સત્ત્વ મળી ગયું છે. જીવનની આદિ નથી ને અન્ત નથી. પણ અત્યાર સુધીનું આપણું સઘળું જીવન માહના અ'ધારામાં જ પસાર થયું છે, બહુવિધ દુઃખામાં જ વીત્યું છે. કિન્તુ હવે જીવનનું શાશ્વત કલ્યાણુ કેમ સધાય એ વિષેના વિચાર કરવા ઘટે. વર્તમાન આયુષ્ય જેટલું પુરૂં કરીએ એટલીજ જિન્દગી નથી, એટલું જ જીવન નથી. જીવ અમર એટલે જીવન પણ અમર. એક શરીર છૂટયું કે તરતજ બીજું શરીર વળગે છે. આમ શરીરના વળગાડ જીવને હમેશાંથી ચાલુ છે; અને જ્યાં સુધી માહના વળગાડ રહેશે ત્યાં સુધી તેના વળગાડ રહેવાના. દુઃખાત્પાદક સવ

સામગ્રી માેહના આધાર ઉપર આશ્રિત છે. માેહના નાશ થતાં દુઃખાત્પત્તિનું એક પણુ કારણ જીવને રહેતું નથી. માેહનાં વાદળા વિખરાતાં–માેહના અધકાર દ્વર થતાં જીવ પાેતાના પૂર્ણ ઉજ્ભવલ સ્વરૂપમાં પ્રકાશિત થાય છે–પૂર્ણ શાન્તિને, પરમ સુખને પ્રાપ્ત કરે છે.

માહવાસનાનું વિદારશુ-કાર્ય એ પુરુષાર્થનું મહાટામાં મ્હાટું ક્ષેત્ર છે. જગતનાં મહાન્માં મહાન્ કાર્યોથી પણ એ વધુ પુરુષાર્થ માંગે છે. ત્યાં પુરુષાર્થની સીમા છે. આખા સ'સાર એ વાસનામાં ડ્રુંબેલા છે. એમાંથી નિકળનાર જ સાચા જ્ઞાની છે. આખું જગત માહને ચકડાળે ચઢેલું છે. એમાંથી જે છુઠી શકયા છે તે જ સાચા વીર છે.

कोऽहम् ('હું કે ख़ छुं') ના ચિન્તનમાં જેને सोऽहम् अर्थात् 'હું' ते छुं'—હું ते पूर्ण् प्रद्या परमात्मा परमेश्वर छुं छेम समल्ययुं छे, ते જ મહાભાગ मे। હने विदारवानी दिशामां पग्रद्यां मांडी शक्वे छे. જીવનના શાશ્વત કલ્યા खुना द्यालनी ઉત્કંઠा लयारे कांगे छे त्यारे आध्यात्मिक જીવન જીવવાની અભિરુચિ ઉત્પन्न थाय छे. परंतु એ અભિરુચિને અમલમાં મૂકવી એ અહુ અઘરૂં થઈ પડે છે. વિષयર' ગના સાધારણ ચમકારાથી પણ જેઓ અંજાઈ જાય છે એવા દુર્ખલ મનના માણસો આધ્યાત્મિક જીવનની ઘણી ઘણી ઇચ્છા કરવા છતાં, ઘણી ઘણી વાતો કરવા છતાં ઉંચા આવી શકતા નથી, અને પોતાની જીવન–દુર્દશા વધાર્યે જતા હોય છે. સંયોગવશાત્ વૈરાચ્યવૃત્તિના ઉભરો કે લડેકા માણસના

દિલમાં થઇ આવે છે, પણ તે એટલા કમજાર હાય છે કે થાડીક ક્ષણા કે થાડાક કલાક પછી શમી જાય છે, અને માણસ જયાં હતા ત્યાં ને ત્યાં જ પાછા આવી જાય છે. ધર્મ શાસ્ત્રો અને અધ્યાત્મ-શાસ્ત્રોનું બહુ વિશાલ જ્ઞાન ધરાવનારા પણ જીવનવિધિમાં દુર્બલ હાય છે, જ્યારે અલ્પન્ન પણ કામળ હૃદયના માણસ મુદ્દાની વાતને પકડી લઇ પાર ઉતરી જાય છે. જીવનનું કલ્યાણ શાસ્ત્ર-ગ્રાનની વિશાલતા કે અધિકતા ઉપર અવલં બિત નથી, પણ તત્ત્વભૂત સમજણના દઢ રીતે અમલ કરવામાં છે. જાડી બુદ્ધિના માણસો પણ રાગ–રાષ ન કરવાની શિખામણને જીવનમાં ઉતારી ઝપાટામાં તરી ગયા છે, જયારે મ્હાટા મ્હાટા શાસ્ત્રીઓ અને પંડિતા તત્ત્વદ્ધિને સ્પર્શવામાં અક્ષમ રહી ભવસાગરમાં ડ્રુબેલા રહે છે.

એકલા જ્ઞાનથી દાડા વળતા નથી; પણ ભાવનારસનું અખંડ સિંચન મન ઉપર ચાલુ રહેવું જોઇએ. ત્યારે જ મનાેબલ વધુ ને વધુ ખિલતું જાય છે, અધિકાધિક પુષ્ટ થતું જાય છે. આ રીતે મનાેબલના વધતા જતાે ઉત્કર્ષ એ સ્થિતિ પર આવે છે કે ગમે તેવા પ્રલાભન કે લાલચના ચમકારાઓ સામે તે અડગ રહી શકે છે અને આન્તર રિપુઓને ઝાટકી નાંખવામાં સમર્થ ખની જાય છે.

જીવનનું કલ્યાણુ મનની શુદ્ધિમાં છે. મનની અધવા વિચારની શુદ્ધિ થતાં આચરણ આપાઆપ શુદ્ધ થઇ જાય છે. આમ જીવન-ની શુદ્ધિ એનું નામ ધર્મ. એ ધર્મને સાધવા માટે જ વિવિધ ક્રિયાકાંડ યાજવામાં આવ્યાં છે. દેવદર્શન, તપ-જપ, ભક્તિ-પૂજ વગેરે અધી ક્રિયાએાનું ધ્યેય ચિત્તનું શાેધન છે. વસ્તુતઃ કર્મકાંડ એ પાતે ધર્મ નથી, પણ એના દ્વારા ચિત્તનું શાેધન કરવું એ ધર્મ છે. જેટલા પ્રમાણુમાં એ શાેધન થાય તેટલા પ્રમાણુમાં ક્રિયાકાંડની સફલતા અ'કાય.

અસાર સ'સારમાં સારભૂત તત્ત્વ એ છે: પરમાત્મા અને તેની પવિત્ર આજ્ઞા. પરમાત્મા પૂર્ણ પવિત્ર અને મ'ગલરૂપ છે. અને એથીજ એની પવિત્ર આજ્ઞાના પાલનમાં જીવનનું કલ્યાણ છે.

પણ સવાલ એ થાય છે કે પરમાત્માના જ જ્યાં પતા નથી, ત્યાં એની આજ્ઞા કે એના ઉપદેશની દિશા કેવી રીતે મેળવવી ? મું ઝાએા નહિ. પરમાતમા અનાદિકાલથી કાઇ એક સ્વયંસિદ્ધ વ્યક્તિ નથી, પણ પરમાત્મા આધ્યાત્મિક અભ્યાસથી થવાય છે. આધ્યાત્મિક અભ્યાસમાં જે આત્મા પૂર્ણતાને પહેાંચે છે તે આત્મા પરમાત્મા (પરમ+આત્મા) અને છે. પરમાત્મપદના કાેઇ એક વ્યક્તિએ ઇજારાે રાખ્યાે નથી, પણ જે કાેઇ આત્મા એ સનાતન પવિત્ર મંગલ પથ પર ચાલી પાેેેેતાની પૂર્ણ શુદ્ધિ સાધે છે તે પરત્ન સ્થિતિને પ્રાપ્ત થતાં પરમાત્મા અને છે. મૂઢ અવસ્થામાં પહેલાે અને એટલા માટે 'બહિરાત્મા' કહેવાતાે આત્મા ભદ્રાત્મા, અન્તરાત્મા, સદાત્મા, મહાત્મા અને યાેગાત્મા થઇ પરમાત્મા અને છે. આ ક્રમે પરમાત્મા ખનાય છે. આ ક્રમ પર ચાલીને અસંખ્ય આત્માએ પરમાત્મા અની ગયા છે. અને એ અધા ઇશ્વર જ. આ ક્રમે ચાલી પરમાત્મા અનુવું એનું નામ જ ઇશ્વર થવું. આમ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com એક ધરવાદના એકાન્ત આગ્રહ અસ્થાને છે આત્મ-સાધના કરતા આત્મા જ્યારે એ સાધનામાં પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે પૂર્ણા-લોકને પ્રાપ્ત થતાં પરમાત્મા અને છે. એ પરમાત્મા શરીરધારી સ્થિતિમાં સાકાર પરમાત્મા કહેવાય છે; અને પછી-શરીરયાેગ પૂરા થતાં-એ નિરાકાર પરમાત્મા શરીરયાેગ છુટતાં પરમાત્મા અનન્ત નિરાકાર પરમાત્મા શનનત નિરાકાર પરમાત્મા અનેન્ત નિરાકાર પરમાત્મજયાેતિમાં મળી જાય છે—જયાેતિમાં જયાેતિ મળી જાય છે. આમ અનન્ત પરમાત્માઓ દ્રધમાં દ્રધ મળી જાય તેમ મળી ગયેલા હાેવાથી તેમના 'એક ઇ ધર' તર્રાકે વ્યવહાર ખુશીથી કરી શકાય છે. અને આ રીતે એક ધરવાદને પણ ઘટાવી શકાય છે.

પણ જગત્-પ્રપંચમાં પરમાત્મા ઇશ્વરના હાથ નથી, એ આપણે સમજી જવું જોઇએ. પાતપાતાનાં કર્મા અનુસારે પ્રાણીઓ સુખી-દુ:ખી થાય છે, પાતપાતાનાં કર્માના સંસ્કારા પ્રમાણે ખુદ્ધિ-લેદને પ્રાપ્ત કરે છે. આમ કર્મચક્રના નિયમ પર ચાલતા-ચાલી રહેલા જગત્માં ઇશ્વરની કશીજ દખલગીરી નથી. જગત્ દુ:ખ-બહુલ અને પાપબહુલ છે એ સ્પષ્ટ દેખાય છે. આવું જગત્ ઇશ્વરની કૃતિ હાય? જગત્ની ઘટનાઓને ઇશ્વરપ્રેરિત માનતાં ચારી, હત્યા, વ્યલિચાર, અનાચાર, લૂટફાટ, ખુનામરકી બધુંયે ઇશ્વરપ્રેરિત થઇ પડે! અને ઇશ્વરથી પ્રેરાઇને અનાચાર-દુરાચાર કરનાર પાછા ઇશ્વરના ગુન્હેગાર અને, ઇશ્વરની સજાને પાત્ર અને એ કેવા ન્યાય? પ્રાણીની ખુદ્ધિ ઇશ્વરદત્ત હાય તો એણે સારી જ ખુદ્ધિ યોજેલી હાવી જોઇએ; પછી એમાં વૈચિગ્યપૂર્ણ ફેરફાર કેમ?

કુશલ કૃષકે વાવેલ અજિ પણ સરસ ક્લદ્રપ થઇ શકે છે, તા ઇ<sup>શ્</sup>વરે વાવેલ ખુદ્ધિખીજના વિપર્યાસ થાય એ સંભવે **પા**રૂં? **ઇશ્વર સ**તત જાગ્રત્ જ હોય, તો પછી દુષ્કર્મ કરવા તૈયાર થતા માણુસાને દુષ્કર્મ કરવા દે શું કામ ? દુષ્કર્મ કરે એની અગાઉ જ એમને ન રાેકી દે ? દુષ્કર્મ કરવા દઇને પછી એમને સજા કરવી એવું તો દુન્યવી રાજશાસનમાં પણ નધી. સુશિક્ષિત સદાચારી માતાપિતા પાતાની સંતતિને સદાચારી ખનાવવા સફલ થાય છે એમ કેટલાંક ઉદાહરણામાં આપણે જોઇ શકીએ છીએ, તા પરમ-શક્તિમાન ઇશ્વર પાતાની પ્રજાને સદાચારી અનાવવામાં, પાતાની પ્રજ્ઞની સદ્દુબુદ્ધિને ટકાવી રાખવામાં સમર્થ ન થઇ શકે ?—ઇશ્વર છતાં સમર્થ ન થઇ શકે ? દુનિયાના ચારિત્રશાલી મહાત્મા જનતાનાં દિલ ઉપર અસર ઉપજાવી શકે છે, તો ઇશ્વર જો કર્તા હાય તાે અખિલ જગત્ના પ્રાણીઓ પર ખહુ અધિક સરસ અસર ઉપજાવી શકે. અને એમ જો હાય તા પછી જગતની આવી ખુરી હાલત કેમ? સૃષ્ટિના પ્રારંભમાંજ સૃષ્ટાએ જવામાં સદૃષ્યુદ્ધિના, ભવિષ્યમાં કદીયે ન ઉખડે એવા અલેઘ 'વજલેપ' લગાડી દીધા હાત તા જગત્ની શકલ કેવી સુંદર અની હાેત. કુશલ અને ન્યાયી રાજાના રાજ્યમાં પણ અન્યાય અને અંધાધુંધી નથી હાેતાં, તાે ઇધારની દુનિયામાં આ અધાધુધી, આ ગુંડાગિરી, આ કત્લેઆમ, આ ખૂનખાર જ'ગ અને આ લૂટફાટ, ચારી, હત્યા શું કામ હાય? ઇ'વરની પ્રજા રાગ-વ્યાધિ, દુષ્કાલ, ભૂકંપ વગેરે અનેકાનેક દારુણુ યાતના-એામાં શા માટે તરફડે? ઈ<sup>શ્</sup>વરનું આ કેવું રાજશાસન! ઇ<sup>શ</sup>વર દર્યાલુ છતાં એનું રાજશાસન આવું!

પણુ આ અધી ગડમથલ ઇશ્વરને જગત્કર્તા માનવામાં ઉભી થાય છે. એને પૂર્ણ વીતરાગ, પરમ નિરંજન, પરખ્રદ્યાસ્વરૂપ પરમાત્મા માનીએ અને જગતના નિખિલ પ્રપંચથી નિલેપ સ્થિતિના માનીએ તો આ અધી ચર્ચા, ટીકા અને મુંઝવણ કંઇજ ઉભી થવા પામતી નથી. એટલાજ માટે ગીતા કહે છે:—

" न कर्त्तृत्वं न कर्माणि छोकस्य सृजति प्रभुः । - न कर्मफल्संयोगं स्वभावस्तु प्रवर्त्तते ॥ " (પાંચમા અધ્યાય)

અર્થાત્—પ્રભુ (ઇશ્વર) લાેકનું કર્તાપણું કરતા નથી, લાેકાને કર્મા કરાવતા નથી અથવા લાેકાનાં કર્માને ઘડતા નથી, અને લાેકાનાં કર્માને ફલ સાથે જેડતા નથી; પણ 'સ્વભાવ' (સ્વ+ભાવ) અર્થાત્ પાતાની પ્રકૃતિ–દરેક પ્રાણીની પાતપાતાની પ્રકૃતિ (વૃત્તિ) જ કર્તા છે. પ્રાણી પાતાના સ્વભાવાનુસાર કર્મા કરે છે, અને એ કર્મા દ્વારા સ્થાપિત સંસ્કારા (પુષ્ય-પાપરૂપ કર્મા) પાતાના સ્વભાવાનુસાર ફલાેન્સુખ થઈ પ્રાણીને પાતાનાં ફળ ભાગવાવે છે. પ્રાણી પાતા સ્વવૃત્તિથી કર્મ કરે છે, અને પાતાના કર્માનુસાર ફળ ભાગવે છે. એમાં ઈશ્વરનું કર્ત્તૃત્વ નથી.

આ ઉપરથી, ઇશ્વર અવતાર લે છે એ વાત પણ અસંગત છે એમ જણાઇ આવે છે. મુક્ત આત્માઓ કર્મસંગવિમુક્ત હોવાથી કરી સંસારમાં આવતા નથી, કરી દેહધારણુ કરતા નથી, તો ઇશ્વર પણ કર્મબન્ધવિમુક્ત હોઇ એના અવતાર લેવાની-ક્ર્રી દેહધારણુ કરી સંસારમાં આવવાની વાત કેમ ઘટી શકે? શરીર-

ધારણુ કર્માધીન છે, અને ઇશ્વર કર્મળ'ધથી વિમુક્ત છે, પછી એના અવતારની વાત સંગત કેમ થઇ શકે ?

મહાભારતમાં કહે છે:—

" बीजान्यग्न्युपदग्धानि न रोहन्ति यथा पुनः । ज्ञानदग्धैस्तथा क्रेशैर्नात्मा सम्पद्यते पुनः ॥ " (वनपर्व)

અર્થાત્—અગ્નિથી ખળી ગયેલાં ખીજ જેમ કરી ઉગતાં નથી, તેમ જ્ઞાનથી ખળી ગયેલા કર્મ ક્લેશા કરી એ આત્માને વળગતા નથી. "ન स पुनरावर्त्तते, न स पुनरावर्त्तते" [તે કરી (સંસારમાં) આવતા નથી, આવતા નથી.] એ શાસ્ત્ર-વચન પણ જાણીતું છે.

મુક્ત આત્માને કર્મક્લેશા કરી વળગતા નથી, તો ઇશ્વરને વળગે? ઇશ્વર કરી પાછા કર્મ બન્ધામાં જોડાય? કરી ગર્ભાવાસમાં આવે? સંસારની ઉપાધિમાં પડે? પરમવીતરાગ, પરમનિરંજન, પૂર્ણુ પ્રદ્યા પરમાત્મા ઇશ્વરનું જગતક જિવ જ જયારે ઘઠી શકતું નથી, તો એના અવતાર લેવાની વાત કેમ ઘઠી શકે? રાગાદિવિમુક્ત, પૂર્ણુ નિર્મલ પરમાજીવલ ચેતનને રાગાદિક મમાં— ભવચકની ઉપાધિજાલમાં પડવાનું માનવું યાગ્ય નથી. જે મ્હાડા શક્તિશાલી મહાપુરુષાને 'અવતાર' તરીકે કહેવામાં આવે છે તે તેમના કીર્ત્તિકીર્તનના ભક્તિનાદમાં ભેળવેલી અતાત્ત્વિક અતિશયોક્તિ છે. મનુષ્યના મનોહર વદનને ચન્દ્ર કહી દઇએ, મ્હોડા તળાવને અપાર પારાવાર કહી દઇએ તેવું એ બનેલું છે. અને એ સાધારણ બુદ્ધિથી પણ સમજ શકાય તેવું છે. એવા વિશેષણથી પ્રશંસિત

મહાપુરૃષાની જીવનચર્યામાં ઘટેલી વિવિધ ઘટનાઓ એટલી સ્પષ્ટ માનુષિક ઘટનાઓ છે કે સમર્થ શક્તિશાલી મહારાજાઓ (માટા રાજાઓ) ના જીવનને અનુરૂપ જ છે. કાેઇ રાજ-પુરાહિત કે રાજ-પંડિત પાતાના મહારાજાને ખહુ જ ઉંચી હદ સુધી વર્ષુ વે અને મહાત્માને પરમાત્મા બનાવી દે એશ્રી કંઇ એ વસ્તુ ઐતિહાસિક યા તાત્ત્વિક સત્યરૂપ બની જાય નહિ. 'હીટલર' જેવી કાેઇ મહા-પરાક્રમી શક્તિના વિજેતા, અસુરસંહારક કહેવાઇ જાય અને અત એવ ઇશ્વરના અવતાર ગવાઈ જાય તાે એ કેવું સાચું ગણાશે ?

ષ્રદ્રાથી જગત થયું એમ કહીએ તો એના અર્થ એવા થાય કે શુદ્ધ નિર્મલ ખ્રહ્મથી વિકારી જગત થયું. આ વાત ઘટી શકે કે? નિર્વિકાર ખ્રદ્યા વિકારી જગત્નું ઉપાદાન ખની શકે? જગત્-રચના માયાથી ખતાવાય તાે માયાનું સ્પષ્ટીકરણ કરવું બાકી રહે છે. ખ્રદ્ધાને માયાડડવૃત મનાય તા ખ્રદ્ધા કલુષિત અની જાય, પ્રદ્માનું પાવિત્ર્ય ઉડી જાય. ખરી વાત એ છે કે, અખિલ જગત્માં સર્વત્ર સશરીર ચેતન વ્યાપ્ત છે. સમગ્ર લાેકાકાશના દરેકે દરેક પ્રદેશમાં, સાયના અગ્ર ભાગથી પણ સૃક્ષ્મ પ્રદેશમાં અનન્ત સશરીર ચેતના–સૂક્ષ્મતમ જીવાે વ્યાપ્ત છે. અને એ બધા પ્રાણીએા માયાવૃત છે, અર્થાત્ કર્મનાં આવરણાથી આવૃત છે. આ રીતે સમગ્ર પ્રદ્યાંડ ચેતનમય છે એમ કહેવું ખરાખર છે; અને આ દર્ષિએ બ્રહ્મને વ્યાપક તેમ જ તેની સાથે માયાના યાેગ માનવામાં ખરાખર વ્યાજબીપણું છે. પણ કાેઇ એક જ ખ્રહ્મ વસ્તુ પૂર્ણ શુદ્ધ છે અને છતાં માયાવૃત છે, અને વળી જગત્સજેનનું કામ કરે છે.

જગત્સર્જનમાં ભાગ ભજવે છે એમ માનવું તાે ઘટી શકે તમ નથી. ખ્રક્ષનું પરિણામ જગત્ હાય તા તે, ખ્રક્ષ જેવું જ સુન્દર હાેય, આવું વિકૃત ન હાેય. સારા દ્રધની ખીર પણ સારી જ હાેય દીવાે સ્વચ્છ, તાે તેના પ્રકાશ પણ તેવાે સ્વચ્છ, અને દીવા ધુ'ધલા, તા તેના પ્રકાશ પણ તેવા જ. જગત્નું વિકારિત્વ **પ્રકાસ**ંગત માયાને આભારી છે એમ કહેવામાં તા પ્ર**કા** પાતે જ માયાના યાેગે વિકારી ઠરે છે. અને એવું તે 'બ્રહ્મ 'શું હશે એ અણઉકેલ રહી જાય છે. વળી માયા જે અસદ્દભૂત હાય તા શશ-શૃંગની જેમ ઠેરે, અને જો સદૃ્ભૃત હેાય તાે બ્રહ્મ અને માયા એ એ તત્ત્વાે સિદ્ધ થવાથી અહૈતવાદ નિરસ્ત થઇ જાય.+

મૃત્યેક છવ એના મૂળ સ્વરૂપમાં પૂર્ણ ચૈતન્યરૂપ ખ્રદ્યા છે. પણ તે માયાથી એટલે અજ્ઞાનથી-માહથી-કર્મથી આવૃત છે. આમ માનવું ખહુ ઠીક ઉતરે છે. અને એ રીતે માયાયુક્ત પ્રદ્યાના જ આ સઘળા વિવર્ત્ત છે એ વાત બહુ સારી **રી**તે બંધ બેસતી થઇ જાય છે.

વળી, ઇશ્વર, પ્રાણીએ બાંધેલાં કર્મને ફ્લોન્મુખ કરવા માટે તેને (કર્મને) પ્રેરે છે, પ્રેરીને તેને ફલ દેવામાં સમર્થ બનાવે છે-આ રીતે ઇશ્વરનું પ્રેરકત્વ જો માનીએ તો એના અર્થ એ થાય કે.

<sup>+</sup>माया सती चेद द्वयतस्वसिद्धिरथासती इन्त! कुतः प्रपञ्चः? मायैव चेदर्थसहा च तत् कि माता च वन्ध्या च भवत्परेषाम्? ॥१॥

<sup>—</sup> હેમચન્ડાચાર્ય<sup>°</sup>

ખુરા વિચારરૂપી ક્લને ઉપજાવનાર કર્મને પ્રેરીને ઇશ્વર તે કર્મવાળા પ્રાણીઓને ખુરા વિચારવાળા ખનાવે છે. શું આ વાત ઇશ્વરને માટે છાજતી છે? માઠાં કર્મોને ઇશ્વર પ્રેરે જ નહિ, તો એ ખીચારાં એની મેળે નિર્ખળ ખનીને ખરી જવાનાં, અને એનાથી ઉત્પન્ન થનાર દુર્વિચાર તથા દુરાચરણ પણ આપોઆપ અટકી જવાથી પ્રાણીઓ સ્વતઃ સુખી જીવન જીવી શકવાના. આમ, પ્રાણીઓનાં કર્મોને પ્રેરવાની કડાકુટમાં પડવું એ ઇશ્વરને માટે શાભાસ્પદ છે? ઉચિત છે? નહિ જ. અને એમાં ન પડવું એ કેટલું સારું અને એના મહાન્ જીવનને કેટલું સંગત છે એ સ્પષ્ટતાથી સમજી શકાય તેમ છે.

વિચિત્ર પ્રાણીઓની વિચિત્ર કર્મસૃષ્ટિથીજ રાગચાળા, દુધ્કાલ, ધરતીકંપ વગેરે ઉત્પાતા થાય છે. એમાં ઇશ્વરના હાથ માનવા એ ઠીક નથી. સખ્ટા ઇશ્વર જો હાય તા એ દયાલુજ હાય. એ પ્રાણીઓને મારીને ન સુધારે, પણ પ્રેમથી સમજાવીને, સારી ખુદ્ધ આપીને, વાત્સલ્યપૂર્વક તેમના હુદયપલટા કરીને સુધારે માટા ભદ્ર મહાનુભાવાની પણ આ રીતિ હાય છે, તા કલ્યાણ મૂર્ત્ત અને દયાસાગર એવા ઇશ્વરની—જો તે સખ્ટા અથવા નિયામક હાય તા—આ રીતિ ઉચામાં ઉચી જ કાેટીની હાય એ ખુલ્લું છે.

પણ ખરી વાત એ છે કે ઇશ્વર જગત્ના અખેડાથી તદ્દન નિરાળા છે. પ્રાણી પાતાના જ કર્મથી લવચક્રમાં લમે છે, પાતાના જ કર્મથી સ્વર્ગ, નરક આદિ ગતિઓમાં જાય છે અને પાતાના જ કર્મથી સુખ-દુ:ખ મેળવે છે. પ્રાણી પાતે જ પાતાના ભાગ્યના સ્રાષ્ટા છે. અને એણે પાતાના જ પુરુષાર્થ ખલશી કર્મનાં બન્ધનાથી છુટલું રહ્યું. બીજો કાેઈ એની (કર્મની) બેડીએ તાેડ એ બનવાનું જ નથી. એણે પાતે જ પાતાના પ્રખલ આત્મપ્રયત્નથી પાતાની કર્મની જ' જેરા તાેડવાની છે. અને એમ કરીને જ-પાતાના જ આત્મખલથી તે માેક્ષ મેળવી શકે છે.

ઇશ્વરને જેઓ ન માને તેઓ અનીશ્વરવાદી કહેવાય. પણ જેઓ ઇ<sup>શ્</sup>વરને માને છે, કિન્તુ તેને સૃષ્ટિકર્તા તરીકે નથી માનતા, તેઓ અનીશ્વરવાદી નથી, ઇશ્વરવાદી છે. તેઓને અની**ધ**રવાદી કહેવા એ લુલ છે. ઇશ્વરના સૃષ્ટિકર્ત્તા પરમાત્મા એવા અર્થ જો થતા હાય તા તેઓને (જેઓ કશ્વરને માનીને તેને સૃષ્ટિકર્તા તરીકે ન માનતા હાેય તેમને) અનીધરવાદી કહી શકાય. પણ 'ઇશ્વર' શાળદના એવા અર્થ સ્વાભાવિક રીતે નિકળી શકે તેમ નથી. 'ફ્રેશ્' धातने 'वर' પ્રત્યય લાગવાથી ईश्वर શખ્દ અનેલ છે. એમાં ईश् ધાતુના અર્થ 'સમર્થ હાતું' એવા થાય છે. જગત–સર્જનમાં સમર્થ હોલું એવા અર્થ એમાંથી શખ્દત: પ્રાપ્ય નથી. શેમાં સમર્થ હાેવું એ વિષે ઘટિત અર્થ લેવાય. ઇ<sup>શ્</sup>વરને સૃષ્ટિકર્ત્તા ન માનનાર વર્ગ પૂર્ણ ખ્રહ્મપ્રકાશના અનન્ત સામર્થ્યને 'ઇશ્વર' શખ્દનું પ્રવૃત્તિ-નિમિત્ત માની 'ઇધાર' શખ્દના ચાેગ બેસાડશે.

ઇશ્વર જો સૃષ્ટિકર્તા નથી, તો એ ઇશ્વર જ કેમ કહેવાય? એમ કાેઇ કહી એસે ખરા. પણ ઇશ્વર કંઇ સૃષ્ટિકર્ત્તૃત્વથી ઇશ્વર નથી, કિન્તુ પાતાના પૂર્ણે જ્વલ ચેતનપ્રકાશથી ઇશ્વર છે. કાેઇ વીતરાગ સન્ત મહાત્મા આપણું કામ કરી આપે તાે જ તેને મહાત્મા માનવા કે? નહિ તાે નહિ? આપણા કામમાં ન પડવા છતાં પાતાના ચારિત્રમાં નિરત રહેનાર મહાત્માને મહાત્મા માનીએ છીએ, તેમ સૃષ્ટિકર્તાન છતાં શુદ્ધ પરમાત્મજયાતીરૂપ પરમાતમા પરમાત્મા કેમ ન કહેવાય? એ ઇ<sup>×</sup>વર કેમ ન કહેવાય?

જો ઇશ્વર સચ્ટિકર્તા નથી, સ્વર્ગ-નરક આપનાર નથી, સુખ-દુ:ખ દેતા નથી, તા પછી એને માનવાની શી જરૂર? એવા પ્રશ્ન થવા સ'ભવિત છે. એના જવાબમાં સમજવું જોઇએ કે, જે જરૂર એક ચારિત્રશાલી સન્ત સાધુ પુરુષની છે, તે જરૂર ઇશ્વરની છે. પવિત્ર સન્તના સત્સંગ જેમ આપણી વૃત્તિઓને સુધારવામાં ઉપકારક અને છે, તેમ પરમાત્માનું સ્મરણુ, વન્દન, લજન આપણી મનાવૃત્તિઓને સુધારવા માટે છે, પવિત્ર ભાવનાને જગા-ડવા માટે છે, અંતઃકરણની શુદ્ધિ કરવા માટે છે, સદાચારને ખિલવવા માટે છે, ચારિત્રને વિકસાવવા માટે છે. એ જ માત્<mark>ર</mark> ભગવદભક્તિના ઉદ્દેશ છે. માનસિક રાગાને દ્વર કરવા, આન્તરિક મેલને ધાેવા, રાગ-દ્વેષને વિદારવા અને મનાેવૃત્તિને સુધારવા માટે દેવાલયમાં જવાનું છે. અહિંસાના પાઠ શિખવા માટે, સત્ય અને સંયમનો અભ્યાસ કરવા માટે અને વિશ્વબંધુત્વની ભાવનાને જગાડવા માટે આપણે દેવાલય જઇએ છીએ. પરમાત્મા ગુણોના<sup>ક</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>फ</sup> " असितगिरिसमं स्यात् कज्जलं सिन्धुपात्रे सुरतरुवरशाखा लेखिनी पत्रभूवीं। लिखित यदि गृहीत्वा शारदा सर्वेकालं तद्पि तव गुणानामीश! पारं न याति ॥ "

મહાસાગર છે. એનું ચિન્તન કરી આપણે આપણા જીવનમાં ગુણા પ્રગટાવવાના છે. આત્મભાવનાના વિકાસ માટે, ગુણવિકાસની ભાવનાને ઉદ્દીપ્ત કરવા માટે દેવાલય છે

ધનાર્થી ધનીની પાસે જાય, અને વિદ્યાર્થી વિદ્યાવાન્ની સોખત કરે, તેમ ગુણાર્થીએ ગુણીની સોખત કરવાની છે. ચારિત્ર-શાલી સન્તનો સંગ જેમ ગુણીની દેષ્ટિએ છે, તેમ ભગવાન્ના સત્સંગ (દર્શન, સ્મરણ, વંદન) પણ એ જ દેષ્ટિએ છે. મહાત્મા એના ચારિત્રથી અને સદુપદેશથી ઉપકારક છે, તેમ પરમાત્મા પણ એના મહાન્ જીવનપાવિત્રથી અને એની સાંપ્રત ઉપલબ્ધ ઉપ-દેશ-સંપત્તિથી ઉપકારક છે, ઉપકારક થઈ શકે છે.

આત્માનું કલ્યાણુ આધ્યાત્મિક જીવનમાં છે. આધ્યાત્મિક જીવન એટલે વીતરાગતાનો અભ્યાસ—કામ, ક્રોધ, મદ, લાભના વિદારણુનો અભ્યાસ એ જ માટે તપ-જપ, ભક્તિ અને કમેં કાંડ કરવાનાં છે. આપણું તમામ ક્રિયાકાંડ વીતરાગભાવની સાધનાની દિશામાં વહેવાં જોઇએ. એ જ ધ્યેયને અનુલક્ષીને, એ જ લક્ષ્ય તરફ દિવ્ટ રાખીને કમેં કાંડ કરવાનાં છે. દેવાલયનું વાતાવરણ વીતરાગતાની ભાવનાને આધક ન થાય, પણ સાધક થાય એવું

<sup>—</sup> કૃષ્ણાચલને શાહી બનાવાય, દરિયાને ખડિયા બનાવાય, કલ્પવૃક્ષની શાખાને કલમ બનાવાય, ધરતીને કાગળ બનાવાય, અને સરસ્વતી પોતે લખે–હમેશાં લખ્યા કરે, તા ય, હે ઇશ! તારા ગુણોના પાર ન પામે.

હોવું જોઇએ. દેવમૂર્તિનું દશ્ય પણ વીતરાગતાની ભાવનાને જગાડે એવું હોવું જોઇએ. રાગ કે દ્વંષનું ચિન્દુ કંઇ પણ તેની (દેવમૂર્તિ) સાથે વળગેલું ન જોઇએ. કામલાગની ચેષ્ટામાં તા આપ્યું જગત ડ્યેલું છે પરમાત્મા પણ જો એથી છુટી શકયા ન હાય તા પછી એ પરમાત્મા કઇ વિશેષતાથી? અને સ્ત્રીસંગ રાખવામાં પરમાત્માને જો દોષ નથી, તા પછી દુનિયાં કામલાગમાં આસકત રહીને શું ખાટું કરે છે? અને તા પછી પ્રદ્યાચર્યના, ત્યાગ વૈરાગ્યના અને સંન્યાસના ઉપદેશની જરૂર શી છે? સન્ત-સાધુ પણ સ્ત્રીસંગી હાય તા પડેલા ગણાય છે, તા પરમાત્માને સ્ત્રીસંગ હાય? સાધુ સંતનું જીવન પણ અકામી, ત્યાગી અને વૈરાગ્યશાલી હાય, હોવું જોઇએ, તા પરમાત્મા, કે જે સન્તપણાના-સાધુતાના ચરમ શિખર પર પહોંચેલ છે, તેની સાથે સ્ત્રીસંગ હાવાની કલ્પના પણ થઈ શકે ખરી?

શસ્ત્ર-અસ્ત્ર પણ એ જ રાખે કે જેને ભય હાય, બીજાને મારવા-પીટવા હોય, બીજાનો સંહાર કરવા હોય, પાતાનું રક્ષણ કરવું હોય. પરમાત્માને કાઈનો ભય છે? કાઇ ઉપર દ્વેષ છે? કાઇને મારવો-પીટવો છે? પાતાની આત્મરક્ષા કરવી છે? અને તે પણ હિંસક રીતે કરવી છે? નહિજ. પછી એને શસ્ત્રાસ્ત્ર રાખવાનું શું કામ? આબૂષણા પણ એ જ પહેરે કે જે ત્યાગી ન હોય, ભાગવિલાસી હોય. પરમાત્મા તા પૂર્ણ ત્યાગી છે, પૂર્ણ વિરાગ છે, એને આબૂષણના ઠાઠ હોય?

પૂર્ણિનિમલપ્રદ્યરૂપ પૂર્ણ વીતરાગ પરમાત્મા સંસારની

સઘળી જ'જાળથી નિર્મુ'ક્ત છે, ભવ–પ્રપ'ચના ઔપાધિક લેપથી સર્વથા વિમુક્ત છે. એને રાગ–દેષ નથી. માટે જ રાગ–દેષસૂચક કાૈે ચીજનો-રાગસ્ચક સ્ત્રી તેમજ આબૂષણ, અને દ્વેષભયાદિ-સ્વ્યક શસ્ત્રાસ્ત્ર વગેરેનો-સંસર્ગ એની મૂર્ત્તિ જોડે ઘટી શકે નહિ.

રાજા-મહારાજાની અવસ્થાની મૂર્ત્તિ હોય તે৷ એને સ્ત્રી અને શસ્ત્રાસ્ત્રનો સંસર્ગ ઘટી શકે. ભૂતકાળના મ્હોટા મ્હોટા વીર-પુંગવોનાં અને નરેન્દ્રોનાં આવલાં ઉભાં કરવામાં આવે છે, એમની મૂર્ત્તિએ। સ્થાપિત કરવામાં આવે છે, એ પ્રમાણે જો હોય તેા કંઇ જ વાંધા નથી. પણ તાે એ પરમાત્માની મૂર્ત્તિ ન કહેવાય, પણ મહાનુ નરવીર કે મહાનુ નરેશ યા મહાનુ સમ્રાટની મૂર્ત્તિ ગણાય. એ સ્થિતિનાં પ્રદર્શન માટે એ પ્રકારની મૂર્ત્તિએા અવશ્ય ઉપયાગી છે, અને એ પ્રકારના ભાવને ઉદ્દક્ષિપ્ત કરવામાં પ્રયોજક છે. પણ પરમાત્માની મૂર્ત્તિમાં તો એની પૂર્ણ વીતરાગતાના જ દેખાવ આવવો જોઇએ, રાગ-દેષની સૂચક કાેઇ પણ ચીજનો સંસર્ગ ત્યાં ન હાવા જોઇએ. તા જ એ પરમાત્માની મૃત્તિં તરીકે વીત-રાગ ભાવને પ્રેરવામાં ઉપયાગી થઇ શકે. અસ્તુ.

પૂર્વોક્તસ્વરૂપ (સાકાર) પરમાત્માની પાસેથી આદિ ઋષિઓએ સાંભળેલું તે શ્રુત. એ શ્રુત ઉત્તરાત્તર ઋષિપર પરાથી વહેતું આવેલું આજે પણ ઉપલભ્ય છે. એમાંથી વિવેચક દેષ્ટિએ પરમા-ત્માની મંગલભૂત આજ્ઞા યા કલ્યાણભૂત ઉપદેશના સાર પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

'શાસ્ત્ર' ને નામે એાળખાતા ધર્મગ્રન્થા ઢગલાબંધ છે, અને 'ગુરુ' તરીકે ગણાતા સાધુએ પણ લાખાની સંખ્યામાં છે; અને એ બધાઓનાં મન્તવ્યા અને વિવેચના ઘણી બાબતામાં એક–બીજાથી ખહુ વિપરીત જેવામાં આવે છે. વિચિત્ર રીત– રિવાનોને ધર્મ સમજી પ્રજાના ખહુ મ્હાટા ભાગ તેને ચકડાળે ચઢી ગયેલા છે. શાસ્ત્રોને અવળી રીતે ચુંથી તેમાંથી અવળા અર્થા પણ ઘણાએ કાઢયા છે, અને પ્રજાને ઉંધે રસ્તે દેારવાના ગર્હિત પ્રયાસ કર્યો છે. ધર્મ ને નામે કહેવાતા ગ્રન્થામાં બહુ અનિષ્ટ સેળભેળ થઇ ગયેલ છે, અને લોકાનાં માનસ પર બુદ્ધિભ્રમનાં જાળાં પાથરી દઇ બ્હેમ, દંભ, પાખંડ અને ઢાંગના ઢગ નીચે તેમને દુખાવી દેવામાં આવ્યાં છે. બુદ્ધિવિભ્રમની આ બીમારીના ઉન્માદમાં <mark>લોકાે ધર્મને નામે ઘ</mark>ણા લાંબા કાળથી પરસ્પર લડતા-ઝઘડતા આવ્યા છે. ધર્મના કહેવાતા સ્વાર્થલાેલુપ 'ઠેકેદારા ' એ પાતાની ગુરશાહીના નિરંકુશ તખ્તને સુરક્ષિત રાખવા પાત– પાતાના અનુયાયી વર્ગને ધાર્મિક ઝનૂનનાં " પીણાં '' પાઇ પાઇ ઉરકેરવાનાં અને ભિન્ન ભિન્ન વર્ગા વચ્ચે વેર-વિરાધની દુર્ભેઘ દીવાલા ખડી કરવાનાં કામ કર્યાં છે. આમ ધર્મના ઝનૂની નશાએ જગવેલી અને ભડકાવેલી ઝઘડાની લ્ડાયમાં દેશ અને સમાજની અકથનીય હાનિ થઇ છે, એટલું જ નહિ, એ ઝનૂની ઝઘડાખાર નશાએ માનવતા સુદ્ધાંને રુગ્ય બનાવી મૂકી છે.

આ ખધી દુઃખદ કથા છે. આ ખધું એટલા માટે યાદ કરાય Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

છે કે, આપણે કાેઇ પણ સંપ્રદાયના કે એનાં શાસ્ત્રોના અન્ધપૂજક ન ખનીએ. કાેઇ પણ શાસ્ત્રોને ''આંખ'' ઉઘાડી રાખીને તપાસવાં જોઇએ. કાેઇના પણ ( ક્રાેઇ પણ શાસ્ત્ર કે ધર્મોપદેશકના ) ઉપદેશ બુદ્ધિરૂપી ગળણાથી ગાળીને જ લેવા જોઇએ. સાંપ્રદાયિક સંકુચિત દષ્ટિવાળા માણસા ઘણી બાળતામાં ગેરસમજુતીના ભાગ બને છે, અને મૂઢ દેષ્ટિને લીધે 'અ'ધારા' માં ફરતા હોય છે. પાતાના ઘરતું મમત્વ રાખનારાએો પણ પાતાના ઘરના કુડાકચરા પર મમત્વ નથી રાખતા, તેને તેા વાળીઝુડીને ફેંકી જ દે છે; તેમ સંપ્રદાયરૂપી ઘરતું મમત્વ ભલે હાેય, પણ તેમાં ઘુસી ગયેલ કુડાકચરા જેવી ખાખતા તરફ તા મમત્વ ન જ રાખવું જોઇએ. સામાન્ય બુદ્ધિ પણ જો નિષ્પક્ષ હોય તા ઘણી ખરી આખતામાં વિવેક કરી શકે છે. મતલબ કે વિવેકદેષ્ટિથી વિચારી પાતાના "ઘરની" પણ કચરા જેવી બાબતાને ફેંકી જ દેવી જોઇએ; અને બીજાની સારી વસ્તુ હોય તા તેની કદર કરવી જોઇએ, તેના લાભ લેવો જોઇએ. એક મહોદ્વાનાં પચાસ ઘરાે, ધારાે કે હળીમળીને રહે છે અને એક-ખીજાને ત્યાંની સારી ચીજોના લાભ ઉઠાવે છે, તેમ <u>જ</u>ીદા જીદા સંપ્રદાયા હળામળાને રહે અને એક-બીજાની સારી વસ્તુને ગ્રહણ કરવાની તત્પરતા ધરાવે તો બધાએ સંપ્રદાયાને એથી લાભ પહેાંચે. એથી અધાએાની 'સમૃદ્ધિ 'માં વૃદ્ધિ થાય અને દ્વષિત સ્થિતિ હેાય તો તેની શુદ્ધિ થાય. મારૂં તે સાચું એ દુરાગ્રહ દશા છે. એને મૂકી દઇ સાચું તે મારૂં એ પ્રકારની ઉદાર દષ્ટિ કેળવવી જોઇએ. જગતના કાેઇ પણ ખુણામાં જ્યાં કયાંય સત્ય છે તે મારૂં છે એ

જાતની ઉજ્ભવલ મનાવૃત્તિ જ સત્યનું સાચું અને સુકલ પૂજન કરી શકે છે. આવી ગુણુગાહક દૃષ્ટિ જયાં હાય છે ત્યાં અનુચિત શાસ્ત્રમાહ કે સાંપ્રદાયિક રાગાન્ધતા નથી હોતાં કે જેઓ વિચારશક્તિને કુંઠિત અનાવી બુદ્ધિને સત્યાપલબ્ધિથી અને આત્માને સહજ પ્રાસાદિક સુખથી દ્વર રાખે છે. યાદ રાખવું જોઇએ કે, સત્ય જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે કેવલ શાસ્ત્રાક્ષરા પુરતા નથી. શાસ્ત્રોનાં યુક્તિવિદ્ધીન, વિચાર-વિદ્ધીન અધ્યયન જોખમભરેલાં છે. શાસ્ત્રાલાકનમાં પરીક્ષક બુદ્ધિના, આલાચક દૃષ્ટિના સહકાર પુરેપુરા જરૂરના છે. તો જ શાસ્ત્રાર્થના વિવેક પામી શકાય.

મને કાેઇ પૂછે કે ધર્મ કરાે ? તાે હું કહું મનુષ્યધર્મ. અને એ જ ધર્મ ને શિખાડવા માટે ભિન્ન ભિન્ન સંપ્રદાયરૂપ સ્કુલાે ખાલાયલી છે. અધી સ્કુલાેના શિક્ષણ–ક્રમ અને તેમનું શિક્ષણ– મહત્ત્વ સરખાં ન હાેય, એમાં તારતમ્ય હાેય જ પણ એથી કાેઇ અવગણનાને પાત્ર ઠરે નહિ.

જુદી જુદી અથવા જુદા જુદા પ્રકારની ઉપયોગી ચોજોથી ભરેલા જુદા જુદા એારડા જેમ ઉપયોગી છે, કાેઇ અસાર કે અવગણનીય નથી, તેમ વિવિધ સંપ્રદાયામાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના ઉપયોગી માલ ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં ભરેલા છે, માટે કાેઇ અવગણવા

<sup>5 &</sup>quot; केवरुं शास्त्रमाश्रिख न कर्तब्यो विनिर्णयः । युक्तिहीनविचारे तु धर्महानिः प्रजायते " ॥

લાયક નથી. (હા, સમયના વાવાઝાેડાથી ઉડેલાે કચરાે જો આવી ભરાયા હાય તા જરૂર તે કાઢી નાંખવા રહ્યો.) આ પ્રકારની સમજણ જો જાગરિત થાય અને એને પરિણામે જનતાની દૃષ્ટિમાં સામ્યનું (સમભાવનું) સુન્દર અંજન પુરાય તાે, ધર્મ-સ'પ્રદાયાના નામે લડી લડીને વિખ્ટા પડી ગયેલ મનુષ્યવર્ગો વચ્ચે મૈત્રીના સેતુ કેવા સુન્દર બંધાય! મનુષ્યજાતિનું કેટલું કલ્યાણ થાય! મનુષ્યતાના કેવા વિકાસ થાય! ભાંગ તે ધર્મ કે સાંધે તે ધર્મ? વિશ્વબન્ધત્વના પાઠ પઢાવે તે ધર્મ. જે ધર્મ જનતાને એથી ઉધું પઢાવે છે તે ધર્મ નથી, પણ ધર્માભાસ અધર્મ છે. મનુષ્યજાતિના જીવનલેણ દુશ્મન છે. કાેઈ પણ ધર્મના વ્યાજબીપણાની કસાેટી તરીકે એ બાબતા છે: સંયમ અને વિશ્વખંધુત્વભાવના આ બે **આખતામાં જેણે જેટલા અધિક વિકાસ કર્યો હોય, તે તેટલા અધિક** ઉચ્ચ ધર્મ. આમ, ધર્મ જીવનના પ્રાણ છે. જીવનના શાન્તિ, જીવતનું સુખ અને જીવનના કલ્યાણના એ જ માત્ર એક સુખ્ય આધાર છે.

ધમ સાધનનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ ચિત્તનું શોધન છે એ આપણું ન ભૂલીએ. અને એ કાર્યમાં જે જે ક્રિયાવ્યાપાર ઉપયોગી થાય તે બધા ધર્મ સાધનના માર્ગ ગણાય. આ પરથી ધર્મ એક છે એ વસ્તુ સ્પષ્ટ થાય છે. માટે ક્રિયાવ્યાપારને ધર્મ માની તેના (ક્રિયાવ્યાપારના) વૈવિધ્ય અથવા તેની વિભિન્નતા પર ધર્મ ભેંદ્રની (ધર્મ નાખા નાખા છે એવી) કલ્પના કરવી અને એમ કરી સાંપ્રદાયિક

(વાડાખ'દીની) વૃત્તિને પાેષવી અનુચિત છે. ક્રિયાકાંડ કે રીતિ-રિવાજના લેદા જોઈ લડકવાનું નથી. લેદ તા જગતના પ્રકૃતિસિદ્ધ નિયમ છે. જગત એટલે જ વૈચિક્ય. વિચિત્ર પ્રકૃતિઓના સમૂહ એતું નામ જગતુ. રૂચિતું વૈચિત્ર્ય કાેેે નથી જાણતું? પાત્રા અને ભાજિય ચીજો ભિન્ન ભિન્ન હાેવા પર કાેઇ વાંધા લે છે? નહિ જ, પછી કર્મકાંડ કે વિધિવિધાનના ભેદ ઉપર અણગમાે લાવવાના હાય? આપણા બે હાથ ભિન્ન નથી? આપણાં અંગાેપાંગા ન્લુદાં **બુદાં નથી ? માટે લેદ એ કંઇ વાંધાવાળી વસ્તુ નથી.** માત્ર જરૂરતું એટલુંજ છે કે, ભિન્નતામાં વિરુદ્ધતા ન આવવી જોઇએ. આપણા ખન્ને હાથ જો પરસ્પર વિરુદ્ધ થઇ જાય અને એક-ખીજાને સાક્ ન કરે તો અન્ને ઉપર મેલનાં થર બાઝી જાય અને આખરે બન્નેને સડવાના વખત આવે. આમ ભિન્નતામાં જયારે વિરુદ્ધતાનું વિષ રેડાય છે ત્યારે તે ઘાતક અને છે. સંપ્રદાયા એક મૂળ તત્ત્વની શાખાઓ છે, ભિન્ન ભિન્ન રીતિ-પદ્ધતિના શિક્ષણની સ્કુલા છે અથવા જુદા જુદા માલભરેલા એારડા છે એમ માની ચાલીએ તાે કયાં વાંધા આવે છે? આથી પ્રજાકીય સૌમનસ્ય કેવું સુન્દર સધાય ? આથી ખરેખર લાેકજીવન ઘણા ઘણા કલેશામાંથી ઉગરી જઈ પાતાની સુખ-શાન્તિ બહુ સારા પ્રમાણમાં સાધી શકે.

એક કાર્યની નિષ્પત્તિ જેમ જીદાં જુદાં ઉપકરણે થી થઇ શકે છે, તેમ ધર્મનું સાધન પણ જીદા જીદા વિધિવિધાનથી અથવા ભિન્ન ભિન્ન કર્મકાંડથી થઇ શકે છે. આમ (કર્મકાંડાની) ભિન્નતા-

માં (ધર્મની) એકતા જો સમજાઈ જાય તા સાંપ્રદાયિક વ્યામાહ યા ધર્માન્ધતાના ઉન્માદ શમી જતાં વાર ન લાગે. ભિન્ન ભિન્ન રીતિરિવાજોથી, ભિન્ન ભિન્ન કર્મકાંડા અથવા વિધિવિધાનાથી લુદા લુદા દેખાતા સંપ્રદાયામાં ધર્મ ચીજ, જેમ લુદાં લુદાં માટલાંઓમાં ઘી એક છે તેમ એક જ છે. અને તે સત્ય, સંયમ અને સેવા આમાંની એક પણ ચીજના કાેઇ મજહળ કે કાેઇ સંપ્ર-દાય ઇન્કાર કરી શકે તેમ છે કે? નહિ જ. આ તત્ત્વત્રય બધાએ ધર્મીતું સત્ત્વ (Essence) છે. આમ જ્યારે બધા સંપ્રદાયામાં ધર્મ એક છે, તા પછી સંપ્રદાયા નાખા નાખા રહ્યા તા છા રહ્યા, એમાં હરકત શી ? સંપ્રદાયાેનું વૈવિધ્ય જેમ ક્રિયાકાંડા અથવા વિધિ-**વિધાના**થી છે, તેમ દાર્શનિક વાદાેથી પણ છે. દ્વૈતવાદ, અદ્વૈતવાદ, ક્ષણિકવાદ, ઇશ્વરવાદ વગેરે વાદોથી પણ જુદા જુદા સંપ્રદાયા રચાયા છે. પણ કર્મકાંડા અને દાર્શનિક વાદાયી ચાહે ગમે તેટલી ભિન્નતા સ'પ્રદાયામાં હોય, પણ ઉપર કહ્યું તેમ, એ બધાં '' મકાના '' માં ધર્મ રૂપી માલ તા એકસરખાે છે.

વિશાલ દેષ્ટિના ધર્માથી પાતાનાજ "વાડા" માં પ્રાઇ ન રહેતાં ધર્મના વિશાલ અજારની મુલાકાત લ્યે, અને કાઇના પણ સારા "માલ" જણાતાં તેને સહર્ષ ગ્રહણ કરે. પાતાના સંપ્રદાયના સાધુઓ પણ જો દુઃશીલ હાય તા તેમના ત્યાગ કરી દે, અને બીજા સંપ્રદાયના પણ સુશીલ, ચારિત્રસમ્પન્ન અને સમ-ભાવશાલી સાધુના યાગ મળી જાય તા તેના સત્સંગના ખુલ્લા દિલથી લાભ પ્રાપ્ત કરે. પાતાના સંપ્રદાયની ચાલી આવતી કાઇ રહિ હાનિકારક હોય, અથવા કાઇ વ્રતપ્રણાલી કે કાઇ કર્મ પદ્ધતિ દ્વિત યા અનુચિત હોય તો તેને મૂકી દઇ કાઇ પણ સંપ્રદાયની કહેવાતી સારી રહિ કે યાગ્ય રીતભાતના સ્વીકાર કરે. ધર્માથી મુમુક્ષુ સજૂનને દિવ્ટરાગ રાખવા ન જ પાલવે. તેણે તો પવિત્ર જ્ઞાનના વિશાલ અગીચામાં નિ:સંકોચપણે વિહરનું જોઇએ. પવિત્ર જ્ઞાનની તેને ભૂખ લાગવી જોઇએ, અને પવિત્ર પ્રસંગા મેળવી એ ભૂખને સંતાલવા તેણે યથાયાગ યત્નવાન્ રહેનું જોઇએ.

આતમા મૂલસ્વરૂપે સચ્ચિદાનન્દ છે. પણ કર્મનાં-માયાનાં- અવિદ્યાનાં-માહનાં આવરણાથી ઘેરાયલા છે. અને એથીજ અનાદિ કાળથી ભવચક્રમાં અનેક દુઃખાંથી પીડાતા ભમી રહ્યો છે. આત્માના આ માયાયાગ કાલ્પનિક નથી, વાસ્તિવક છે. કાલ્પનિક હોય તા ઝાંઝવામાં કલ્પેલું પાણી જેમ અકિંચિતકર છે, તેમ એ માયાથી પણ કંઇ થઇ શકતું સંભવે જ નહિ. એ માયા ખપુષ્પવત્ અ-કિંચિતકર બનવી જોઇએ. પણ જયારે પ્રાણીઓને અનેકવિધ દુઃખામાંથી મુક્ત કરવા માટે સન્તા શાસ્ત્રરચના કર્યાનું જણાવે છે, ત્યારે એ દુઃખ મૃગતૃષ્ણા નથી, પણ સદ્દભૂત (Fact) બાબત છે એ સાળિત થાય છે. અને જયારે માયા (માહ)નાં પરિણામ સત્યરૂપે×

<sup>×</sup>રજ્જુમાં સર્પાના ભ્રમ થાય છે ત્યાં સર્પા સત્ય નથી, પણ સર્પાને સર્પા સમજવા ત્યાં સર્પા સત્ય છે. 'સત્ય ' ના આ અર્થા છે. એ સિવાય ' કલ્યાણુભૂત તત્ત્વ તે સત્ય ' એવા સત્યના ખીજો પણ અર્થ છે. પણ

સાબિત થાય છે ત્યારે સુતરાં માયા પણ સત્યરૂપે સાબિત થાય છે. આમ આત્મા અને માયા એ બન્ને તત્ત્વાે વાસ્તવિક રીતે સાબિત થાય છે. આ આધારે દ્વૈતવાદ સ્પષ્ટ રીતે યુક્તિસિદ્ધ છે.

છત્રી, ફાનસ, ટાપી, ડગલા વગેરે જે જે ચીંજો આપણા નજરે લ્રમવગર દેખાય છે તે દેખાવું શું ભ્રમ છે? શું ભૌતિક ચીંજો છે જ નહિ, અને દેખાય છે તે બ્રમ છે એમ બાબત છે? નહિ, એમ ખની શકે નહિ. જે જે ચીજો વસ્તુતાએ દેખાય છે તે બધી ય**થા**ર્થ છે જગત મિ<sup>શ્</sup>યા છે એટલે ખપુષ્પવત્ અસત્ છે એમ નથી. જગત્ પણ સત્ છે. રજ્જુમાં સર્પના બ્રમ થાય છે, પણ પાછળથી રજ્જા સમજાતાં આગળનું જ્ઞાન (સર્પ હોવાનું) ખાેટું ઠરે છે. આ પ્રમાણે જગતની ચીજો જે દેખાય છે એ જ્ઞાન, પછીના કાઇ જ્ઞાનથી ખાેટું ઠરે છે કે? નહિ જ<sub>ે</sub> સામેની ખીંટી પર લટકાવે<mark>લી</mark> છત્રીને જેમ સંસારી માણસ જોશે, તેમ યાગસિદ્ધ પૂર્ણ પ્રદ્યાત્ર પણ જોશે. એ ખ્ર**દ્ય**ણ એ ઉપસ્થિત છત્રીને છત્રી નથી એમ નહિ કહે, એ પણ છત્રીનું અસ્તિત્વ ખરાબર સ્વીકારશે. ફર્ક માત્ર એટલા જ કે સામાન્ય જનના કરતાં જ્ઞાનીનું વસ્તુનું જ્ઞાન બહુ સૂક્ષ્મ હોય છે. આ ઉપરથી ચેતન અને જડ બન્ને સદ્ભુત પદાર્થો છે એમ સમ-જવાનું છે. જે વચન જગતને-જડ ચીજોને અસત્ કહે છે એના અર્થ એ ખરવિષાણવત્ છે એમ નથી કરવાના; પણ 'અસત્'

<sup>—</sup>એ અર્થ અહીં વિવક્ષિત નથી. એ અર્થ 'सत्यं ब्रह्म 'માં 'સત્ય' ने। કરવાનાે છે.

એટલે અસાર છે, અનિત્ય છે, નાશવન્ત છે એમ સમજવાનું છે. 'સત્'ના અર્થ જેમ વિદ્યમાન થાય છે. તેમ બીજો અર્થ પ્રશસ્ત અથવા સારભૂત એવા પણ થાય છે. એટલે સત્ એટલે સારબૂત અને અસત્ એટલે અસારભત. 'મિથ્યા જગત્' ના ઉલ્લેખમાં પણ 'મિથ્યા' શખ્દના અર્થ ઉપર જણાવેલ અર્થમાં અસત્ કરવાના છે. ' મિથ્યા ' એટલે અસાર, અનિત્ય, નાશવન્ત. જ્ઞાનીએા જગત્ને મિથ્યા યા અસત્ કહીને સંસારની વિચિત્રતા, વિષમતા, નિર્યુણતા અને દુઃખપૂર્ણતાના ઉપદેશ કરે છે અને માહાસંગને હટાવી વિરાગતાની ઉચ્ચ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરવામાં સાચું કલ્યાણ હાેવાનું કરમાવે છે. સંસારવર્તી બધા આત્માઓ મૂલરૂપે પૂર્ણ-જ્ઞાનાનન્દરૂપ છે, પણ સાથેજ માયિક (કાર્મિક) આવરણાથી આવૃત છે. એ આવરણા જ્યારે દ્વર થાય છે. ત્યારે એ એની મુક્તિ કહેવાય છે, ત્યારે એ પાતાના પૂર્ણ ઉજ્લલ સચ્ચિદાનન્દમાં પ્રકાશે છે. આ સ્થિતિ થયા પછી એ આત્માનું કરી સંસારમાં દેહધારણ કરી અવતરવું થતું નથી.

જડ પદાર્થ તરફના માહ જ આત્માને સંસારમાં રઝળાવે છે. એ જ સંસાર-વૃક્ષનું બીજ છે, એ જ ભવભ્રમણુનું કારણ છે, એ જ સર્વ કલેશાનું મૂલ છે. આત્માની જડવાદ તરફની માહ-દૃષ્ટિ જયારે વિરામ પામે છે અને એ આત્મભાનમાં આવે છે, ત્યારે જ એનું કલ્યાણસાધન મંડાય છે, ત્યારથી જ એના આધ્યાત્મિક વિકાસ થવા માંડે છે. અને એ વિકાસમાં જેમ જેમ એ આગળ

વધે છે, તેમ તેમ એના માેક્ષ નજીક આવતા જાય છે. અને છેવટે પાતાનું સહજ સ્વરૂપ, જે પૂર્ણ પારમેશ્વરી સ્થિતિ. તેને પ્રાપ્ત થાય છે. આ માેક્ષ એ જ ખરૂં ધ્યેય છે, એ જ પરમ કલ્યાણી સ્થિતિ આધ્યાત્મિક સાધનાનું લક્ષ્ય છે. એ ધ્યેય તરક, એ લક્ષ્ય તરફ પ્રાણીઓને દોરવા માટે આત્મા એ જ એકમાત્ર આરાધ્ય તત્ત્વ છે એ સદુપદેશના પ્રચાર કરવા જરૂરી હોઇ અદ્ભેતવાદનું (દ્વેત [ છે ] નહિ, પણ એક તત્ત્વ, અને તે આત્મા એ વાદનું ) પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. આમ તાત્ત્વિક દર્ષ્ટિએ (In fact) દ્વૈતવાદ અને કર્ત્તવ્ય—દર્ષિએ અદ્વૈતવાદ બન્ને ખરા છે એમ સમજવું જોઇએ. જેમ દૈતવાદ, અદૈતવાદ, તેમ ક્ષણિકવાદ, વિજ્ઞાનવાદ, શુન્યવાદ વગેરે ખીજા વાદોનું પણ ઉપપાદન કરી શકાય છે. તે અધા પાતપાતાના દૃષ્ટિબિન્દુએ ખરા છે, અને સમન્વયદેષ્ટિએ ખરાખર ઘટાવી શકાય છે. પૂર્વકાલના દાર્શનિક મહારથીએાએ એક-બીજાનાં દષ્ટિખિન્દુએાને સમજવાના પ્રયત્ન કર્યા હાત તા તેઓને ખાંડન-માંડનની આટલી કડાક્રુટમાં પડલું પડ્યું ન હાત, રાગદ્વેષની આટલી આગ સળગી ન હાત, સાંપ્ર-દાયિક કલહ આટલા ફેલાયા ન હાત, દુનિયા આટલી મું ઝવણમાં ધકેલાઈ ન હાત.

જીવનનું અમૃત ધર્મ છે. એ જ પ્રાણીને દુ:ખસાગરમાંથી ઉદ્ધરનાર છે. ધર્મના પાલન વગર સુખ નથી. વેલામાેડા પણ જયારે ધર્મના સાચા પાલક ખનીશું ત્યારે જ સુખી થઇશું.

ધર્મ શું છે? અન્તરૂ જીવનમાં ગુણાને પ્રગટાવવા એ ધર્મ છે. ચિત્તમાં દયા, અનુકમ્પા, પ્રામાણિકતા, ન્યાયપરાયણતા, સદ્ગિષ્ણતા, ક્ષમાશીલતા, વિશાલ દર્ષ્ટિ, ઉદાર વૃત્તિ, વ્યાપક મૈત્રી, સ્વભાવમાં મૃદુતા, વાણીમાં કાેમલતા, આચરણમાં શિષ્ટતા, તેમ જ હૃદયમાં વત્સલતા આ બધી ધર્મની બાબતાે છે. આ જાતનું ઘડતર (જીવનતું) એ ધર્મ છે. ધર્મની આ મુદ્દાની વાત આપણે આપણા છુદયમાં ખુબ ઠસાવી દેવી જોઇએ. દુનિયાની હવાની તો કહંગી સ્થિતિ છે. જેઓ અન્દરથી કુર, નૃશંસ, નિન્દક, અદેખા, લુચ્ચા અને ક્ષુદ્રતાથી ભરેલા હોય છે તેઓ પણ દેવપૂજન, સન્ધ્યા-વન્દન, પૂજાપાઠ વગેરે કમ કાંડથી ધર્મીમાં ગણાય છે-ધર્મી તરીકે ગવાય છે, જ્યારે ઉપર જણાવેલ ગુણાવાળા-મનુષ્યતાના ગુણાથી વિભૃષિત સર્જીના પણ અહારનાં વિધિવિધાનમાં ઉદ્યત ન હાેવાને લીધે ધર્મી માંથી ખાતલ કરાય છે. અરે! 'આચારહીન ' સમછ તેમને વગાવવામાં આવે છે. દુનિયાની આ કઢંગી રીતની શી વાત કરવી! લાેકના ઉંધા ડાેળાએ ઘણા ઘણા સજ્જનાેને હડહડતાે અન્યાય કર્યો છે, જેના લીધે તે મહાનુભાવાને ભારે ભારે આક્રુતમાંથી પસાર થતું પડ્યું છે.

પણ જે ધર્મના સાચા પૂજક થવા ઇચ્છે છે તે લાેકપ્રવાહની વાહવાહના ધારણે ધર્મનું આરાધન કરતા નથી. પણ અન્તર જીવનની શુદ્ધિ તરફ તેનું લક્ષ્ય હોઇ અન્તરાત્મામાં ધર્મને પાેષવા પ્રયત્નશીલ રહે છે. જેની શુભ્ર જ્યાત્સના નૈતિક આચરણ (Morality) ના રૂપમાં ખાદ્યજીવનમાં પણ ચમકતી રહે છે.

માહિવિડ'ખિત માણુસ આશા-તૃષ્ણાના તરંગામાં ડૂખેલા રહે છે, પાતાનું સાચું હિત સમજતાે નથી, પાતાના હિતસાધનના એને વિચારજ આવતાે નથા, અને કયારેક આવે છે તાે માહના રાેગે રુગ્ણ રહેતું તેનું માનસ તેને ઝટ એાકી નાંખે છે. એ સ્પષ્ટ સમજે છે કે જિન્દગીના કંઇજ ભરેંાસા નથી, અને કાલનું શસ્ત્ર થાેડા જ વખતમાં એના શરીરના ભુક્કા કરી દેનાર છે. આ વાતમાં એને જરાય શાંકા નથી. છતાં શાન્ત ચિત્તે આત્મહિતને વિચાર-વામાં એને રસ પડતાે નથી. બીજાની પંચાતમાં શૂરાે થઇને ફરે છે અને પાતાની અક્કલના ઉાળ ખતાવવામાં રસ લે છે, પણ પાતાના ડહાપણના ઉપયાગ પાતાના આત્મહિતમાં કરવાનું **એને** સુઝતું નથી. જ્યાંત્યાં લડે છે, ઝઘડે છે, બીજાની ઉપર પાેતાના રાેક જમાવે છે. ખાેટી કીર્ત્તિ ખાટવા મથે છે અને ભૌતિક સ્વાર્થ સાધવામાં, કામરસને ઉપાસવામાં નિરન્તર રચ્ચાેપચ્ચાે રહે છે, પણ પાતાના સાચા હિત તરફ એની દૃષ્ટિ ખુલતી નથી. કેટલી કંગાલીયત !

રાજાના મકાનમાં રાતના ચાર પેઠેલા છે અને રાજા પાતે પાતાના વૈભવ પર મકલાઇ રહ્યો છે તે તેના સાંભળવામાં આવે છે—

चेतोहरा युवतयः स्वजनोऽनुकूळः

सद्बान्धवाः प्रणयगर्भगिरश्च भृत्याः । वन्गन्ति दन्तिनिवहास्तरस्रास्तुरंगाः

[રાણીઓ, કુડું ખપરિવાર, ખન્ધુવર્ગ, નાેકર-ચાકર અને

હાથી-ઘાડા વગેરે વૈભવના ઠાઠ મારા કેટલા બધા છે!]

પણ રાજાને <sup>શ્</sup>લાકનું ચાથું ચરણ પૂરણ કરવાનું સુઝતું નથી. પેલા ચારના હુદયના તાર તે વખતે સદુભાગ્યયાંગે ઝણઝણ છે. કૃટ ચાેથા ચરણનાે નાદ તેના મુખમાંથી ચમકે છે—

### सम्मीलने नयनयोनेहि किञ्चिदस्ति

િઆંખા મીંચાતાં કંઈ નથી. ]

આખરે ખધું મેલીને એકલા જવાનું છે એ નિશ્ચિત છતાં માણસ માહાવેશમાં કેવાં કેવાં ખાટાં કામ કરતા રહે છે! જેતા છતાં આંધળા રહે છે! સાંભળતા છતાં ખ્હેરા રહે છે! સમજતા છતાં મૂઢ રહે છે! યેન કેન પ્રકારેણ-સદાચારના સંહાર કરીને પણ અર્થાપાર્જનના કાર્યને ધપાવવા મથે છે, શરાખીની જેમ બાન ભૂલી કામસેવનમાં મસ્ત રહે છે અને સાધારણ વસ્તુ વિણસતાં પણ ખિન્ન થાય છે. ખિજાય છે, રાેષે ભરાય છે. માણસની આ માહચેષ્ટા ગજબનાક છે. મરણવખતની સ્થિતિના એ વિચાર કરે તા તેનું હૂદય પિગત્યા વગર રહે નહિ. માતવખતે ભયંકર વ્યાષિઓ શરીરમાંથી ફાટી નિકળે છે અને સેંકડા વિંછીઓ અંગે અંગે કરડી રહ્યા હોય એવી વેદના સળગતી હોય છે; બીજી તરફ પાતાની ધન–સંપત્તિ અને કુટું બપરિવાર–પાતાના ઔરત અને ખાલબચ્ચાં એમને નેઇ નેઇ ઝુરે છે. આ દ્વિવિધ જવાલામાં ખહુ ખુરી

રીતે સેકાતા કમબખ્ત માણુસ મેલા અને ગરીબડા ચેહરે ચાલી નિકળે છે. એની એ વખતની દુ:ખપૂર્ણ કરુણ સ્થિતિમાં એને કાેંઇ રાહત આપી શકે છે? કાેંઇ એને કંઇ પણ આધાસન કે શાન્તિ આપી શકે છે? એ બીચારા પાતાના સ્વજનાનાં માઢાં તરફ ૮ગ ૮ગ જોયા કરે છે-એવું સૂચવતા કે મને કાેઇ ખચાવા! કાેઇ ખચાવા! પણ એનાે કાેઇ પ્રિય જન એતા દુઃખને–એની વેદનાને–એના સન્તાપને જરા પણ હળવાે કરી શકે છે? બધાના દેખતાં એ અનાથ, અશરણ, કૃપણ પ્રાણી ભાંગી ભુક્કો ઘઇ જાય છે, ક્યાંય અલાેપ થઇ જાય છે–એક કાેડી પણ સાથે લઇ શકયા વગર, વિવિધ પાપાચરણોથી પાતાને માટે અને વધુ તા બીજાઓ માટે લેગું કરેલ જે ધન, તેમાંથી એક રાતી પાઇ પણ સાથે લઇ જઈ શકયા વગર. સંસારની આ હાલત છે! નકામી પારકી પંચાતના પાટલા માથે ઉપાડી માણુસ ધૂમે છે. સુખ અને શાન્તિના માર્ગ સ્પષ્ટ છતાં એના જોવામાં આવતા નથી. અથવા જોવા છતાં એને અવગણીને હાથે કરી આડે રસ્તે ચાલે છે અને નકામી માથાફાડ કરી અશાન્તિને વ્હોરતા રહે છે. હેરાનગતિને નાતરતા રહે છે.

સમગ્ર ભવચક્રમાં મનુષ્યના ભવ જ એક એવા ભવ છે કે જેમાં આત્માના પરિપૂર્ણ વિકાસ સાધી શકાય છે. અને એટલા જ માટે સ્વર્ગના દેવા પણ એ ભવમાં જન્મ લેવાની આકાંક્ષા ધરાવતા હોય છે. આવા મહાન્ જન્મને વિષય-કષાયમાં પડી રગ-દાળતા રહેવું એ શું ડહાપણ છે? ખરેખર —

ते घत्तूरतरुं वपन्ति भवने प्रोन्मूल्य कल्पद्धमं चिन्तारत्नमपास्य काचशकलं स्वीक्ववेते ते जडा:। विकीय द्विरदं गिरीन्द्रसदृशं क्रीणन्ति ते रालभं ये घर्म परिहृत्य सर्वसुखदं घावन्ति भोगाशया ॥

-જેઓ ધર્મને મૂકી અધર્મને આચરે છે, નીતિને અવગણી અનીતિનાં કામ કરે છે. સદાચારને તરછાડી દુરાચરણમાં પડે છે તેએા કલ્પવૃક્ષનું ઉન્મૂલન કરી ધત્ત્રો વાવે છે, ચિન્તામણિ ફેંકી દઇ કાચના કકડા ગ્રહણ કરે છે અને હાથીને વેચી ગધેડા ખરીદ કરે છે. સ્પષ્ટ વાત છે કે---

> ક્ષણવારમાં ચીજો બધીયે જગતમાં પલટાય છે, પલમાં ઉથલપાથલતણા પાકાર જ્યાંત્યાં થાય છે; ગ'ભીર ઘટનાના બનાવા આંખથી દેખાય છે, શૂરા પહાડી દેહ પણ સહસૈવ રગદાળાય છે.

> વન, કીર્તિ ને અધિકાર, સત્તા એકદ્દમ વિખરાય છે. સૌન્દર્ય. ખલ ને પ્રેમરસનાં પાત્ર પણ લાપાય છે; સંસારતું ચ્યા જાતતું વૈચિત્ર્ય બહુ દેખાય છે, માટે સ્વહિત સાચું સુજનને ધર્મમાં સમજાય છે.

> > ( લેખક )

આપણે અહીં [માનવલવમાં] શું વિષયભાગા ભાગવવા આવ્યા છીએ ? નિઃસન્દે&—

# इन्द्रियार्थविलासाय न जातं तव जन्मना । विकासयितुमात्मानं त्वमत्राऽऽगतवानसि ॥

( લેખક )

—વિષયવિલાસ માટે તારા જન્મ નથી થયા. આત્માના વિકાસ કરવા સારુ તું અહીં આવ્યા છે એ સમજ જા!

કામચેષ્ટામાં તેા જગતના નાના–માેટા તમામ પ્રાણીએા ડુએલા પડયા છે. માનવ પણ એમ-ખીજા પ્રાણીઓની જેમ-'અન્ધકાર'-માં પડયા રહે તા પછી એની માનવ તરીકેની વિશેષતા શી? એ અહીં આવ્યા છે મનનપૂર્વક સન્માર્ગે ચઢવા સારુ. પાતાનું એ કર્ત્તવ્ય બલી જઇ આડે રસ્તે ઉતરી પડતું એને છાજે ? ચૈતન્ય-સ્વરૂપને ભુલી જઈ માહમાયામાં લપટાઇ જવું એમાં એના જીવનની દુર્દેશા છે. આ અમૂલ્ય તકના લાભ લેવાનું જો ચૂકી જવાય તા કુરી પાછું અધાગતિમાં પડવાનું થાય. પુષ્ટયના યાગે જે સામગ્રીસમેત મનુષ્યજન્મ આપણને સાંપડયા છે તેના સદ્દ-પયોગ જડમાહની દ્રષ્ટિને મિટાવી આધ્યાત્મિક ભાવનામાં પરાયણ થવામાં છે. એમાં જ વસ્તુત: માનવતા છે, એ જ મનુષ્યજીવન છે.

આત્મભાવની ઉચ્ચ ભાવના ને સતત પાષાતી રહે તા કલ્યાણુસાધન સુલભ જ અને. જેવી કે:—

સુપ્રભાતના તે દિન ક્યારે ઊગશે? કયારે થારો દ્વદય-સરોજ પ્રકુદ્ધ જો? દ્વર કરીને મનના સઘળા મેલને કયારે જોશું મૂઢ દશાની ભૂલ જો ? સપ્રભાતના તે દિન૦ ૧ ભવભવ–સંચિત જડતા કયારે નાસશે ? કયારે પ્રગઢાવીશું અન્તર જ્યાત જો ? દારુષ્ય માહ-તિમિરને ક્યારે કાઢશું? કયારે થાશે છવનમાં ઉદ્દઘોત જો ? સપ્રભાતના તે દિન૦ ર કયારે મમતા મારી સમતા પામશું ? કયારે ખિલશે નિ:સ્પૃહતાના રંગ જો ? વિકારવર્જિત જીવન કયારે જીવશં મૂકી દઇને માહુક વિષયાસંગ જો ? સુપ્રભાતના તે દિન૦ ૩

ત્રષ્ણાની જવાલાને કયારે ઠારશું ? કયારે શિખશું આત્મવિકાસક યાગ જો ? ભય કે લાલચ સામે અક્ષાેબિત રહી કયારે હ્રણશું સર્વે કમેંના રાગ જો ?

સુપ્રભાતના તે દિન૦ ૪

કામ, ક્રેાધ, મક, માયા, લાભ વિદારીતે કયારે કરશું માહુરાજ્યને ભગ્ન જો ? પૂર્ણ વિરાગ, અહિંસક, સર્વ`–સુઠુદ્દ ખની કયારે થાશું પૂર્ણ બ્રજ્ઞમાં મગ્નજો ? સુપ્રભાતના તે દિન૦ પ (લેખક)

આ અમૃત ભાવના છે. એમાં રમણુ કરનાર જ સાચા મહાભાગ છે. એ જ ધાર્મિક છે, ધાર્મિક અની શકે છે, પાતાની ધાર્મિકતાને ખિલવી શકે છે, ઉત્તમાત્તમ ધાર્મિક અની શકે છે અને મુક્તિનાં કપાટ ખાલી શકે છે.

દુન્યવી (ભૌતિક) પદાર્થોના સંચાગ ક્ષણભંગુર છે, નશ્વર તો છે જ સુખને માટે એમાં ફાંફાં મારવાં એ અજ્ઞાન ચેપ્ટા છે. એકની એક ચીજ એક વખતે રાચક લાગે છે અને બીજી વખતે અરાચક થઇ પડે છે. બાહ્ય વસ્તુમાં સુખ નથી, સુખ-દુઃખ-કલ્પનાઓની પ્રસવભૂમિ આપણી વિચિત્ર મનાવૃત્તિ જ છે. વાસ્તવિક સુખ જીવનની પવિત્રતામાં છે, પવિત્ર આત્માની નિર્મલ જીવનચાંમાં છે, મોહના ચેનચાળા વગરનું શુદ્ધ સદાચરણી જીવનજીવવામાં છે. અનિયન્ત્રિત માનસ વૈભવના પથારા ગમે તેટલા વધતા જાય પણ ધરાતું નથી, જયારે સંચમપૂત સુજ્ઞ માનસને વીતરાગ સ્થિતિ મજાની લાગે છે. એને ભાગ રાગરૂપ ભાસે છે અને એકાકી નિર્ધન સ્થિતિમાં પણ એ ઉમદા વિહારના અલૌકિક આનન્દમાં રમતું હોય છે.

વિષ્યાનન્દ એ શું સાંચા આનન્દ છે? એ ક્ષણિક નથી? Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com સન્તાપથી સંવલિત નથા? પરિણામે વિરસ નથી? સમજ જ રાખલું જોઇએ કે એ ક્ષુદ્ર આનન્દ રાગદ્વેષની સંસ્કારપરંપરાને જન્માવી, પોષી દુ:ખનાં મૂળાને વધુ ને વધુ પદ્ધવિત કરે છે. આવા આનન્દની પાછળ લાભાલું એને જ્ઞાનીઓ ડહાપણમાં નથી ગણતા. ધન કે કુટુમ્બ, જે પાતાનું નથી, તેમાં આ જ મમત્વ કરી બેઠા છે, અને આત્માનું ચિદાન-દતત્ત્વ જે પાતાનું રૂપ છે તેને ભૂલી ગયા છે. કેવું અજ્ઞાન!

અજ્ઞાનને લીધે તૃષ્ણારૂપ મેલનાં થર મન પર જે બાઝેલાં છે, એ જ મનને વિકલ્પોની હવામાં ઘૂમતું રાખે છે, એ જ એને સન્તાપમાં રાખે છે, એ જ એને ઉદ્ધિય બનાવે છે અને એ જ આડાઅવળા વિચારાના ઘૂમાડા ફેલાવી એને ગુંગળાવી નારે છે. એ થર જ દુઃખનાં મૂળ છે. વિવેકદષ્ટિથી એ થરને સાફ કરવામાં આવે ત્યારે જ મનની અશાન્તિ દ્વર થાય; કેમકે ત્યારે વિકલ્પાની કનડગત એને નથી રહેતી, અથવા એમના હદ્ધાના સામના કરવા જેટલું એ શક્તિશાલી બને છે; પ્રતિકૃલ પરિસ્થિતિ વચ્ચે પણ એના (પ્રતિકૃલ પરિસ્થિતિ વચ્ચે પણ એના (પ્રતિકૃલ પરિસ્થિતિના) યાગ્ય અર્થ બેસાડવા શક્તિમાન્ હાવાથી એ મું ઝવણમાં નંખાતું નથી; શુદ્ધ વિવેકે બક્ષેલ સમાધિ–મન્ત્રના બલથી એને પ્રસન્નતા સુલલ અની જાય છે.

માેહતુષ્ણા પૂરી થતી જ નથી. માણસ એને જેમ જેમ તૃપ્ત કરે છે, કરવા મથે છે, તેમ તેમ તે વધુ ને વધુ ભભ્કતી જાય છે. એક તરફની ઇચ્છા શાન્ત થાય છે તો ખીજી તરફની જાગરિત થાય છે.

સંચાગ મળતાં બેસી ગયેલ માહ કરી ટટાર થાય છે. આમ તૃષ્ણા યા વિષયાભિલાષના પ્રવાહ સતત વહેતા જ રહે છે. ભાગા ભાગવવા-થી એના નિરાધ થઇ જશે એમ માનવું બૂલભરેલું છે. મહર્ષિ મનુ ચાપ્પ્યું કહે છે કે—

## " न जातु काम: कामानामुपभोगेन शाम्यति । इविषा कृष्णवर्त्मेव भृय प्वाभिवर्धते ॥"

—વિષયાના અભિલાષ વિષયાને ભાગવવાથી શાન્ત નથા થતા; એથી તો ઉલટું એ વધુ સતેજ અને છે. ઘી નાંખવાથી અગ્નિ ઠંડી પડે ખરી ? ઉલટી વધુ જ ભડકે. તેમ, માહને જેમ જેમ પંપાળવામાં આવે છે તેમ તેમ તે વધુ વકરે છે. એના ઇલાજ તા માત્ર ભાવના અને સંયમના અભ્યાસ એ જ છે. એજ ગીતાનું નિવેદન છે:

#### " अभ्यासेन च कौन्तेय! वराग्येण च गृह्यते".

વિષયથી છેટા થવું તો અશકય જ છે, પણ વિષયમાહથી છેટા થવામાં જ આપણા સાચા પુરુષાર્થ છે. અને એ જ સહુથી મ્હાેટા પુરુષાર્થ છે. રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ, શબ્દ આપણી સામે સર્વત્ર પથરા-ચેલા પડયા છે. પણ એમાં માહિત ન થવું, એની તરફ ન ખેંચાવું એ જ સાચું વૈરાગ્યબલ છે. આવું આત્મબલ ફારવ્યા વગર આત્માનું કહ્યાલુ નથી. પરન્તુ આત્મસાધનના ઉમેદવારે આકર્ષક વિષયાથી દૂર જ રહેવું જોઇએ; એમાંજ એનું બલું છે. પૂર્ણ યાગસિહને વિષય તરકૃતું આકર્ષણ ન થાય, પણ અભ્યાસકની વાત નાેખી છે. તેનું સ્થિર થયેલું પણ મન વિષયજનિત આકર્ષણથી ક્રરી પાછું ક્ષુબ્ધ થઇ જવાના સંભવ રહે છે. માટે જ વિષ્ણુપુરાણમાં કહ્યું છે—

## '' शष्दादिष्वनुरक्तानि निगृह्याक्षाणि योगवित्। कुर्याचित्तानुकारीणि प्रत्याद्वारपरायणः॥''

અર્થાત્—વિષયાનુરકત ઇન્દ્રિયોને કાળમાં લઇ શાન્ત ચિત્તમાં જોડી દેવી, ચિત્તની શાન્ત દશામાં પણ ભટકવા ન દેવી.

મનની પવિત્રતાને જાળવી રાખવા ઇન્દ્રિયોને કાખુમાં રાખવી જરૂરની છે. ઇન્દ્રિયાને કાળમાં રાખતાં પણ મન ચકડાળે ચઢે છે, પણ એથી હતાશ થવાનું નથી. ઇન્દ્રિયાના સહકાર વગર મન ચકડાળે ચઢી ચઢીને કયાં સુધી ચઢવાનું હતું ? દાેડી દાેડીને કયાં સુધી દાેડી શકવાનું હતું ? ઇન્દ્રિયા સહકાર નહિ આપે તાે મન દાેડીને દાેડીને આખરે એની મેળે શાન્ત પડી જશે. માટે પ્રથમતઃ મનને સુધારવાની સખ્ત જરૂર છે. પણ એ કાર્યક્રમ ખહું વિશાલ છે, માટે ઇન્દ્રિયનિગ્રહ સારુ મનના પૂર્ણ સંયમન સુધી વાટ જેવાની નથી. મનનું પૂર્ણ સંયમન સિદ્ધ થયા પછી તા ઇન્દ્રિયનિગ્રહના પ્રશ્ન જ રહેતા નથી. મનના સંયમન માટે તા ઇન્દ્રિયસ યમન છે. મનનું શોધન થતું રહેશે, પણ ઇન્દ્રિયોને તો પહેલેથી જ કાબમાં લેવાની જરૂર છે. મનનું ચાંચલ્ય હજી મટતું નથી. માટે ઇન્દ્રિયોને નિયમનમાં રાખવી નકામી છે એમ સમજલું અને એમ સમજી ઇન્દ્રિયોને અનિયન્ત્રિત [છુટી] મૂકી દેવી કેવલ મૂર્ખતા છે. અને એ મૂર્ખતા મહાહાનિકારક છે. યાદ રાખલું જોઇએ કે ઇન્દ્રિયોના સહયોગે મનનું ચાંચલ્ય બહુ વધી પડે છે, જ્યારે ઇન્દ્રિયો તરફથી ટેકા ન મળતાં તેની ચપલતાનું પ્રમાણ બહુ એાછું થતું જાય છે. કેવળ મનનું વિકારપ્રમાણ દશ શેર હશે, તા ઇન્દ્રિયોના સહકાર મળતાં તે વધીને એક મણ જેટલું થઇ જશે. આ ઉપરથી એ સ્પષ્ટ સમજી લેવાની જરૂર છે કે મન જતું હાય તા એાછું જવા લાગશે–જો તેને ઇન્દ્રિયોના સહકાર મળતાં હે ઇન્દ્રિયોના સહકાર મળ દો હાય તા એક મણ જેટલું મને જતું હાય તા એાછું જવા લાગશે–જો તેને ઇન્દ્રિયોના સાથ નહિ મળે તા. માટે અભ્યાસકે મન:સાધનના વ્યવસાય દરમ્યાન ઇન્દ્રિયનિગ્રહ ઉપર સંપૂર્ણ સાવધાની રાખવાની જરૂર છે.

#### મનુસ્મૃતિ કહે છેઃ—

" इन्द्रियाणां विचरतां विषयेष्वपहारिषु । संयमे यत्नमातिष्ठेद विद्वान् यन्तेव वाजिनाम् ॥"

અર્થાત્—જેમ સારથિ ઘાડાઓને, તેમ સુજ્ઞ આકર્ષક વિષ**યા**માં ક્રસ્તી ઇન્દ્રિયાને નિયન્ત્રણુમાં રાખવા યત્નવાન્ રહે

ખરાબ સંચેોગોથી સારા માણુસનું પણ ચિત્ત મહિન બની જાય છે. માટે ઇન્દ્રિયા પર કાબૂ મેળવવાના ઉમેદવારે સંચાગા તરફ ખૂબ ખ્યાલ રાખવાની જરૂર છે. સારા સંચાગામાં રહી ચિત્તની વૃત્તિઓને પ્રશસ્ત રાખવી એ જિતેન્દ્રિય થવાના પ્રથમ શિક્ષાપાઠ છે. ઘણી વખત સંચાગના કારણ વગર પણ મન મેલું બની જાય છે, છતાં પણ ઇન્દ્રિયોને છૂટ ન અપાય—એટલું મક્કમપણું (હુઠથી પણુ) જો બુહિનું રહેતા જિતેન્દ્રિય બનવાનું અઘરાપણું બહુ એાછું થતું જશે. ઇન્દ્રિયનિગ્રહરૂપી લગામ જો બરાબર મજબૃત પકડી રાખવામાં આવશે તો મનના ઠેકડા બહુ આગળ નહિ વધી શકે, અને અન્તે શાન્ત પડી જશે. આમ ઇન્દ્રિયસંયમન દ્વારા મનઃસંયમનના અભ્યાસ જેમ જેમ વધતો જશે, તેમ તેમ એની (મનની) ઉજ્બવલતા ઉત્તરાત્તર અધિક સધાતી જશે. અને છેવટે સાધક પૂર્ણ મનાવિજેતાની સ્થિતિને પ્રાપ્ત થશે.

પરન્તુ ખાસ મુદ્દાની વાત એ ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે. મનમાં મલિન વિચારા ઉપજવા દેવા ન જોઇએ. મેલા અને ગંદા વિચારા તીવ્રતાનું રૂપ ધારણ કરી નખ્ખાદ વાળે છે. માટે એવા હલકા અને દુષ્ટ વિચારા જરા પણ અવકાશ લેવા ન પામે એનું બરાબર ધ્યાન રાખવું જોઇએ. એ 'ડાકુઓ' મનમાં ઘુસે કે તરત જ એમને હાંકી કાઢવા જોઇએ એ 'ચાટ્ટાએા' ના પગડ ડા જયારે જામે છે ત્યારે ઇન્દ્રિયા એમને આધીન ખની જાય છે-એ મેલા વિચારે! તીવ્ર બનતાં ઇન્દ્રિયા એમની અનુગામિની બની જાય છે, અને એમાંથી નખ્ખાદ વળે છે. અહા! માણસનું માનસિક દૌર્ળ લ્ય કેવું છે કે એવા વિચારાને તે હાકલ કરીને બાલાવે છે. એમને સાદરપણે સ્થાન આપે છે. એમને ઘણા વ્હાલથી પંપાળે છે! પણ પરિણામે એ મીઠા લાગતા વિચારા ઇન્દ્રિયાને મદાન્મત્ત ખનાવી જીવનના ઘાણ વળાવે છે. શ્રીમ**દ ભાગવત કહે છે**—

### " विषयान् ध्यायतश्चित्तं विषयेषु विषज्जते ।"

અર્થાત્—વિષયચિન્તનમાં રમતું મન વિષયામાં આસક્ત ખને છે. વિષયચિન્તન એવી કાેઈ લપસણી ભૂમિ છે કે ત્યાંથી માણુસ જો ખલ કરી ખસે નહિ તો તેનું પતન થાય છે, અને વધુ ને વધુ પડતા જાય છે. માટે દુષ્ટ કે મેલા વિચારાથી અહુ જ સાવધ રહેવાનું છે. માણુસના ખરા દુશ્મન-કટ્ટામાં કટ્ટો દુરમન એના અધમ વિચારા જ છે. એને જે જીતે છે તે જ ખરા વિજેતા છે-

#### मनोविजेता जगतो विजेता.

એ વિજેતાને ભગવદુગીતાએ (બીજા અધ્યાયમાં) સ્થિતપ્રજ્ઞ કહી વર્ણ બ્યાે છે. જુએા!

प्रजहाति यदा कामान् सर्वान् पार्थ ! मनोगतान् । भात्मन्येवात्मना तुष्टः स्थितप्रश्चस्तदोच्यते ॥

—હે અર્જુન! જ્યારે સાધક સ્વમનાગત સઘળા કામાને દ્વર કરે છે અને પાતે પાતાના આત્મામાં જ સન્તુષ્ટ બની રહે છે ત્યારે તે સ્થિતપ્રજ્ઞ કહેવાય છે.

> दुःखेष्वनुद्विग्नमनाः सुखेषु विगतस्पृहः । वीतरागभयकोधः स्थितप्रज्ञस्तदोच्यते ॥

— દુ:ખા આવતાં જેનું મન ઉદ્વેગમાં નં ખાતું નથી અને સુખા વિષે જે નિઃસ્પૃહ છે એવા મહાત્મા કે જેણે રાગ, લય અને ક્રોધને કુગાવી દીધા છે તે સ્થિતપ્રજ્ઞ કહેવાય છે.

### यः सर्वेत्राऽनिभस्नेहस्तत्तत् प्राप्य शुभाशुभम् । नाभिनन्दति न द्वेष्टि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ॥

—જેને કયાંય રાગની ચિકાશ વળગતી નથી, અને જે અનુકૃળ વસ્તુ મળતાં ખુશ થતા નથી, તેમજ પ્રતિકૃળ સ્થિતિ આવતાં નાખુશ થતા નથી, તે સ્થિતપ્રજ્ઞ છે.

## यदा संहरते चायं कूर्मों आनीव सर्वशः । इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेभ्यस्तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ॥

—જેમ કાચબા પાતાનાં અંગાપાંગાને સંકોચી લે છે, તેમ જે સાધક પાતાની ઇન્દ્રિયાને વિષયાથી સર્વથા ખેંચી લે છે ત્યારે તેની પ્રજ્ઞા સ્થિર થાય છે.

માહતૃષ્ણારૂપ માનસ મેલ દૂર થતાં, એ રીતે મનાનમિંદય સાંપડતાં, મન સિદ્ધ થતાં જે લોકોત્તર ખલ, જે લોકોત્તર પ્રકાશ અને જે લોકોત્તર આનન્દ પ્રગટે છે તે જ ખરું ખલ, ખરા પ્રકાશ અને ખરા આનન્દ છે. મનની સાત્ત્વિકતા એની પવિત્રતામાંથી જન્મે છે. એનું પાવિત્ર્ય પરાકાષ્ટા પર આવતાં એના મહામહિમશાલી તેંજોમય સત્ત્વમાં આખું જગત્ પ્રતિબિમ્બિત થાય છે.

ચિત્તશોધનના વ્યાપારમાં ક્રોધાદિ કષાયાે ધાવાના છે. હું પૂછું છું કે ક્રોધ કરવાની કંઇ જરૂર? કાેઇ માણુસના હાથે કંઇ કામ બગડી ગયું તે હવે તેના ઉપર ક્રોધ કરવાથી સુધરી જશે ?

નહિ જ. શાન્તપણે, સભ્ય રીતે ડપકાનાં બે વચન કહેવાથી સામાને જે અસર થશે તે ક્રોધ કરવાથી નહિ થાય. ક્રોધ તાે કછયાનું મૂળ છે, પ્રીતિના નાશક છે અને અશાન્તિનું ઘર છે. ક્રોધી પ્રકૃતિને લીધે જેની તેની સાથે વૈર બંધાય છે; અને એથી વખતા વખત બહુ ખમવાનું આવી પડે છે. કયારેક તાે સામાની ભૃલ પર મૌન ધારણ કરી લેવાથી વધુ સારું પરિણામ આવે છે. ઘણી ખરી બાબતા વિષે આંખ આડા કાન કરવા પડે છે-કેટલીક આખતોને જતી કરવી પડે છે. ક્રોધી સ્વભાવના માણસ **પાે**તાના ક્રોધીપણાને લીધે લાેકામાં ખહુ અળખામણા થઇ પડે છે, અને જયાંત્યાં ખદનામ થાય છે-ભંડાય છે. આગ ઉપર જેમ પાણી ખદખદે, તેમ કોધથી માણસતું લોહી ખદખદી ઉઠે છે, અને એ સ્થિતિ આરોગ્યને અગાડનારી છે. વાંકમાં આવનાર નાેકરને શાન્તિથી સમજાવીએ, અથવા શાન્તિથી સમુચિત શબ્દોમાં ઠપકા આપીએ; પણ ક્રોધથી ભડકતું એમાં લાભ નથી. સામાના પ્રેમ કે આદર પ્રેમથી કે સૌજન્યથી મેળવી શકાય છે; ક્રોધથી તેા કામ કેવળ ળગડે છે. વારંવાર લુલ કરનાર નાકર પર જ્યારે અસન્તાષ વધી પઉ તાે તેને રજા આપવી, પણ ક્રોધરૂપી આગથી તપવાની શી જરૂર? સામાના વાં કે આપણે પાતે ક્રોધની આગમાં અળવું એ કયાંનું ડહાપણ ? ઘણાં ઘણાં કામ મનની શાન્તિ ગુમાવ્યા વગર થઇ શકે છે, પણ માણસ સાધારણ વાતમાં પણ અધીરા અને ઉતાવળા અની જઇ ક્રોધના શિકાર અને છે અને બાજી અગાડી મુકે છે. ન્યાયાધીશ ગુન્હેગારને ફાંસીની સજા પણ શાન્તપણે ક્રમાવી શકે છે, તેા આપણે આપણા અસન્તાષ ક્રોધ વગર શું ન

પ્રગટ કરી શકીએ ? વિચાર કરતાં ક્રોધ કરવાનું સ્થળ જ જડવું મુશ્કેલ થઇ પડે છે. કદાચ કાઇ વિકટ સંચાગમાં મનમાં ગુસ્સા થઈ આવે એ સંભવિત છે, પણ તે વખતે તેને દાખી દેવા જ ઉચિત છે. એવા દાખી દેવા જોઇએ કે તેની જવાલા ચેહરા ઉપર દેખાવા પામે નહિ. ગંભીરતા ધારણ કરવામાં, મુખાકારને ગંભીર ખનાવવામાં ગૌરવ છે-સામાને પ્રભાવિત કરે એવું, જ્યારે ગુસ્સે થવામાં એથી ઉલટી સ્થિતિ છે-લાઘવ છે. ચાંડાળને અડી જવાથી અભડાઈ જવાય તો ક્રોધ જેવા ભારે ચાંડાળ બીજો કાઇ દુનિયામાં છે કે?

**બાદશાહે વીરબલને પૂછ્યું** —

"अक्र क्या खाती है?"

વીરબલે કહ્યું—

"अक्क गम खाती है"।

કમ ખાના ઔર ગમ ખાના. કમ ખાના તન્દુરસ્તી કે લિએ ઔર ગમ ખાના શાન્તિ કે લિએ.

નાળિયાનું લાહીઆરું માહું જોઇ ગાઇનું દિલ કફ્કડી ઉઠેયું, એણું માની લીધું કે આણું મારા બાળકને મારી નાંખ્યા, અને એકદમ જ એના ઉપર પાતાના માથા પરનું બેડું નાંખી એને છુંદી નાંખ્યા. અને પછી અન્દર આવીને જ્યારે પાતાના બાળકને સુરક્ષિત જોયા અને એ નાળિયાએ જ ત્યાં આવી ચહેલા સાપથી પાતાના બાળકનું રક્ષણ કર્યાની વાત જાણવામાં આવી, ત્યારે તાં એનું હુદય કકળી ઉઠેયું, એના સન્તાપના પાર ન રહ્યો પણ

પછી રડયે શું થાય ? માણસ આવાં અવિચારિત કામ આવેશમાં આવી ઉતાવળથી કરી બેસે છે. કાેઇની કહેલી વાતને માની લઇ પાતાની સ્ત્રીને ઝુડવા મંંડે છે. કાેઇની વાતાેમાં આવી પાતાના સ્વજન સાથે ઝઘડવા લાગે છે. પુરતા વિચાર કર્યા વગર આવેશમાં આવી આવાં અનેક જાતનાં ઉતાવળાં કામ માણસ કરી બેસે છે અને પછી ભારે અનર્થમાં આવી પડે છે. આંખે જોયેલું પણ (દષ્ટિદેષવાણું હાેવાથી) જીઠું નિકળે છે, તાે કાેઇની વાતને સાંભળી તેના ઉપર એકદમ ભરોસા કરી લેવા અને તરતજ ''એક ઘા ને બે કટકા" કરી <mark>બેસવા એ અત્યન્ત ધિક્કારવા લાયક બેવકૂપી છે. વિચાર કર્યા વગર</mark> આવેશમાં આવી એકદમ ઉતાવળું પગલું ભરવું અને પછી એના અનર્થ પરિણામ ઉપર પાેક મૂકવી એના કરતાં પહેલાં જ ધીરજ-થી વિચાર કરવામાં આવે, શાન્ત ચિત્તે પુરતી તપાસ કરવામાં આવે તો કેવું સારું? પાછળથી ડહાપણ આવે એ શા કામનું? ગમે તેવી વિપરીત ધારણા થઇ જ્યાવે, છતાં ધીરજ રાખી માણુસ એ વાતને કાલણેપમાં નાંખી દે તો ચઢેલા વંટાળમાં ઘણા પલટા આવી જાય, ગુસ્સા પણ ખેસી જાય; અને વાત જો ખાટી નિકળે તો ' હાશ ! પ્રભુએ અને મૂર્ષ્યાઇ કરતાં ઠીક બચાવી લીધો ! ' એમ પ્રભુના પાડ માને. વાત ખરી હશે તો એ ઉપર કરવું હોય તે માણુસ ઢીલમાં નાંખી માેડા પણ કરી શકે છે, પછી શા માટે જલદી કરે છે ? શા માટે ઉતાવળા થાય છે ? શા માટે પાતાના ઉકળાટને દખાવી સમુચિત વિચાર અને તપાસ કરવા ચાલતો નથી? "તેલ જોવું, તેલની ધાર જોવી." "ઉતાવળા સા ખાવરા." એક સન્ત કહે છે-

કડવાં ફળ છે ક્રોધનાં, જ્ઞાની એમ બાલે; રીસતણા રસ જાણીએ હાલાહલ તાેલે. કડવાં કળ છે કોવનાં. ૧

ક્રોધે ક્રોડ પૂર્વ તહું સંજમફળ જાય; ક્રોધ સહિત જે તપ કરે, તે તાે લેખે ન થાય. કડવાં ફળ છે ક્રોધનાં. ૨

સાધુ ઘણા તપીઓ હતા, ધરતા મન વૈરાગ; શિષ્યના ક્રોધ થકી થયા ચંડકાશિઓ નાગ. કડવાં કળ છે કેાવનાં. ૩ ( શ્રી ઉદયરતન )

મહાત્મા ગાંધીજ કહે છે— ''મિજાજ કાખુમાં રાખાે. જો તમારી વાત સાચી હાય તા મિજાજ ખાવાનું કારણ નથી. ધીરજ રાખે પાસાય. અને જો તમારી વાત શંકાસ્પદ હોય તા મિજજ ખાયે શી રીતે પાસાય? ધીરજ ધરવામાં જ ડહાપણ છે. ''

વિરાષ્ટ્રીની સામે રાષે ભરાવાથી એતું વિરાષ્ટ્રીપણું વધે. એને નરમ પાડવાના ઇલાજ સાત્ત્વિક શાન્તભાવને ધારણ કરવામાં છે.

અહંકાર કરવા પણ ખાલિશતા છે. કઇ વિશેષતા પર અહંકાર? નહિ ત્રણમાં, નહિ તેરમાં, નહિ છપ્પનના મેળમાં, અને આટલું તુમાખીપણું ? "જાનમાં કાેઇ જાણે નહિ ને વરની ક્રોઇ હ'!"

### ' भवन्ति नम्रास्तरवः फलोद्गमैः'

અર્થાત્- વૃક્ષા ક્લાદ્વામ થતાં નમ્ર ખને છે, તેમ ધન, વિદ્યા, અધિકાર કે સત્તા જેમ જેમ વધે તેમ તેમ નમ્ર બનવું જોઇએ. નમ્રતામાં પ્રભુતા છે. 'નમે તે પ્રભુને ગમે.' એક એકથી અધિક દુનિયામાં પડયા છે, પછી ગર્વ શાના ? અને સર્વોત્કૃષ્ટમહિમશાલી મહાપુરુષા પણ અહંકારથી સ્પૃષ્ટ થતા નથી, પછી આપણને લેશ પણ અહં'કાર રાખવા છાજે ? પાતાથી ઉપરવાળાને જાએ તા મદાન્ધના મદ ગળી જતાં વાર ન લાગે લાકપ્રિય વસ્તુ નમ્રતા છે. એમાં સુખ છે, શાન્તિ છે, જ્યારે અહંકારી ઉપર આંખને અણગમા આવે છે. ગરીઅની પણ નમ્રતા મીઠી લાગે છે, તો વૈભવશાલીની નમ્રતા કેટલી મીઠાશ આપે ? નમ્રતાથી ઉન્નતિ–સાધનના માર્ગ ખુદ્ધો રહે છે, જ્યારે અહંકાર ઉન્નતિને રુંધવાનું કામ બજાવે છે. વર્તનમાં શિષ્ટતા, આચરણમાં સભ્યતા, વાણીમાં મૃદુતા અને ચહેરા પર પ્રસન્નતા એ જીવનરસની મનારમ માધુરી છે. આ માધુરી મદ-ભુજ ગમના આક્રમણથી બગડવા ન પામે એનું ધ્યાન રાખવું ઘટે.

માયાચરણ કરી માણુસ લેલે તાત્કાલિક સ્યૂલ લાલ મેળવી લેવા પામતા હોય, પણ પાતાના આત્મપ્રાણને નિર્ણલ બનાવે છે. વ્યાપાર-ધ'ધામાં, વ્યવહારમાં અને દરેક કાર્યમાં પ્રામાણિક રહેવું એ જીવનસાધનનું પહેલું સૂત્ર છે. પ્રામાણિક જીવનમાં જે શાન્તિ, સુખ અને ઓજસ્ છે, તે લુચ્ચાઇમાં નધી. લુચ્ચા માણુસ આખરે પેઠે છે, આખરે એના 'બાર વાગે' છે અને ખુરી હાલતે મરે છે.

આત્મરક્ષા અથવા પરાપકાર માટે કદાચ યુક્તિ-પ્રયુક્તિ રચવી પડે-માયાપ્રયાગ કરવા પડે એ જુદી વાત છે. કટાકટીના વિષમ સંયાગમાં એ કર્ત્ત બ્યરૂપ પણ થઇ પડે. પણ બીન- ગુન્હેગારને હેરાન કરવા, માયાપ્રયાગથી કાઇને ઠગવા, બ્યાપાર- ધંધામાં અનીતિ ચલાવવી, કાવાદાવાથી કાઇનું તફડાવલું, ઉંધું લંધામાં અનીતિ ચલાવવી, કાવાદાવાથી કાઇનું તફડાવલું, ઉંધું સમજાવી કાઇને છતરવા, વિશ્વાસમાં લઇને કાઇને નુકશાનમાં ઉતારવા, ચાલાકીથી કાઇનું પડાવલું-કાઇને ધુતવા-કાઇનું અગાડલું- કાઇને ઇજા પહોંચાડવી આ અધું મેલું આચરણ અહું પાપરૂપ છે એને પરિણામે આત્માને દુ: ખરૂપ છે એ સમજી રાખતું જોઇએ. જીવનનો મંગલબૂત માર્ગ સત્યાપાસક અને ન્યાયશીલ અનલું એ છે. એ જ સુખ-શાન્તિનો નિષ્કંટક માર્ગ છે. એ જ માક્ષ-સાધનના કે ધર્મ પાંથીના પહેલો પાઠ છે.

લાલ ગૃહસ્થને હાય જ, પણ એ જયારે મર્યાદા મૂકે છે ત્યારે આત્માને અધાગતિમાં પટકે છે. ઉદ્યોગ દ્વારા સ્વાવલ'બી ખનવું એ તો ગૃહસ્થનું કર્ત્તાવ્ય છે, કર્તાવ્ય જ નહિ, ભૂષણરૂપ પણ છે.

જરૂરીઆતના પ્રમાણમાં ઇચ્છા થવી અને એને પહેાંચી વળવા પ્રયત્ન કરવા એ કંઇ 'લાેભ'માં ગણાતું નથી. પણ જ્યારે જરૂરીઆત ઉપરાંત વધારે ઉપાધિ માટે ફાંફાં મારવામાં આવે છે, ત્યારે એ લાેભની ચેષ્ટામાં જાય છે, અને ત્યારે માણુસનાં પાપા-ચરણ વધી પડે છે. ઉચ્છ્રંખલ લાેભના ચંગુલમાં ક્સાયેલાએા કેવા નરાધમ બને છે અને કેવાં કાળાં કામ કરે છે એનાં ઉદાહરણા આપણી આંખા સામે ખુદ્ધાં જ છે. પાપના બાપ? લાેબ. દરેક પાપ લાેબ કરાવે છે. "લાેબે લક્ષણ જય." મહાભારત કહે છે— " लोभाद धर्मा विनश्यति" ।

લેાભની દવા સન્તાષ છે. પણ તે આલસ્યરૂપ ન હોવા જોઇએ, કિન્તુ કર્મયાગસમ્પન્ન હોવા જોઇએ. સન્તાષની તરફેણમાં સુન્દરદાસે ઠીક જ કહ્યું છે—

"જો દરા વીશ પચારા ભયે શત હાેઇ હજાર તૂ લાખ મગેગી, ક્રોડ અરુખ્ય ખરુખ્ય અસંખ્ય ધરાપતિ હાેનેકી ચાહ જગેગી; સ્વગ°–પાતાલકા રાજ્ય કરૂં તુષ્ણા અધિકી અતિ આગ લગેગી, સુન્દર એક સન્તાેષ વિના શઠ! તેરી તાે ભૂખ કભી ન ભગેગી."

આપણું ઔષધ લઇએ, પણ તેની સાથે પચ્ચનું પાલન ન કરીએ તા ? તા રાગ જાય? નહિ. તેમ, ભગવદ્દભજનરૂપ રસાયણ–ઔષધનું સેવન કરીએ, પણ તે એકલાથી દાડા વળે નહિ. એની સાથે પચ્ચપાલન જોઇએ. કેવાં પચ્ચ પાળવાં જોઇએ તે વિષે એક લેખક મહાશય કહે છે—

પ્રભુનું નામ-રસાયણ સેવે, પણ જો પથ્ય પળાય નહિ; તા તેનું ફળ લેશ ન પામે, ભવરાગા કદી જાય નહિ. પહેલું પથ્ય અસત્ય ન વદવું, નિન્દા કાેંઇની થાય નહિ; સ્વશ્લાઘા નહિ કરવી–સુણવી, દ્વ્ય°સના સેવાય નહિ. જીવ સકલ આત્મા સમ જાણી દિલ કાેંઇનું દુભવાય નહિ; પરવન પત્થરતુલ્ય ગણીતે મન અભિલાય ધરાય નહિ.

દંભ, દર્પ કે દુર્જનતાથી અન્તર અભડાવાય નહિ, પરનારી માતા સમ લેખી કદી કુદ્દષ્ટિ કરાય નહિ. જનસેવા તે પ્રભુની સેવા એહ સમજ વિસરાય નહિ, ઉંચ–નીચના ભેદ પ્રભુના મારગડામાં થાય નહિ."

ભગવદ્દભજન અને ધાર્મિક ક્રિયાકાંડનું એક માત્ર પ્રયોજન્ માણુસે સજૂન ખનવું એ છે. સજૂન કેવા હાય એ વિષે એક વિદ્વાન્ લખે છે—

" परपरिवादे मूकः परनारीवक्त्रवीक्षणे चान्धः।
पंगुः परधनहरणे स जयित लोके सदा सुजनः॥"

—જે મુંગા છે, જે આંધળા છે અને જે પાંગળા છે તે સર્જન છે. મુંગા કેવા ? છબથી ? નહિ, બીજાની નિન્દા કરવામાં જે મુંગા છે તે સર્જન છે. માણુસ પાતાના દાષા જાએ, પાતે કેટલા મલિન છે એ જો તપાસે, તા પરનિન્દાની પંચાતમાં પહે? પાતાના પગ નીચે કેટલું બળે છે-પાતાનું સુધારવાનું કેટલું બધું છે એ જો અવલાકે તા પરનિન્દાના કાદવમાં પાતાનું માહું નાંખે? માણસને પરનિન્દાની એવી કુટેવ પડી જાય છે કે જ્યાંસુધી પરનિન્દાના હાલ પીટે નહિ ત્યાંસુધી એને ખાધેલું પચે નહિ દુર્જનની પરદ્રોહખુદ્ધિની અતિશય ભયાનકતા જોઇએ છીએ, ત્યારે ખરેખર જ એમ બાલી જવાય છે કે—

सर्पेभ्यो वृश्चिकेभ्यश्च विषं संचित्य वेघसा । महापापो महाभीमो दुर्जनो निरमीयत ॥ —એટલે કે, વિંછીએ અને સાપામાંથી વિષને ભેગું કરી વિધાતાએ મહાપાપી અને મહાભયંકર એવા દુર્જન બનાવ્યા છે.

આમ છતાં સજ્જના દુર્જનાનાં નીચ આક્રમણાને મહાનુ-ભાવતાથી સહી લે છે. એટલુંજ નહિ, પણ ઉલટું એમ માને છે કે—

''जीवन्तु में रात्रुगणाः सदैव
येषां प्रसादेन विचक्षणोऽहम्।
यदा यदा मां भजति प्रमादस्तदा तदा ते प्रतिबोधयन्ति ॥''

— મારા શત્રુઓ જીવતા રહા, જેમની કૃપાથી હું વિચક્ષણ-હુંશિયાર રહું છું. જયારે જયારે હું પ્રમાદમાં પડું છું-જયારે જયારે મારાથી કંઇ બૂલચૂક કે કંઇ દેવ થવા પામે છે, ત્યારે ત્યારે તેઓ મને જગાડે છે.

मातृदेवो भव! पितृदेवो भव! आधार्यदेवो भव! अतिथिदेवो भव! (તૈત્તિરીય ઉપનિષત્) એ હિન્દના પ્રાચીન આર્ષ ઉપદેશ જાણીતા છે.

અર્થાત્—માતાને દેવ માન! પિતાને દેવ માન! આચાર્યને દેવ માન! અતિથિને દેવ માન! માતાનું સ્થાન સહુથી ઉંચું ખતાવતાં મનુ કહે છે—

" उपाध्याया दशाचार्य आचार्याणां शतं पिता । सहस्रं तु पितुर्माता गौरवेणातिरिच्यते ॥ "

અર્થાત્—દશ ઉપાધ્યાય અને એક આચાર્ય, સા આચાય અને એક પિતા, અને હુજાર પિતા ને એક માતા.

માતાનું મહાપકારિત્વ સ્પષ્ટ છે. એ માતા પાતાના બાળકની અશુચિને માટીના ઠીકરાથી સાફ કરે છે. જ્યારે નિન્દક માણસ પાતાની જીલ વતી બીજાના મલ ઉઠાવે છે!

પારકી પંચાતમાં પડી જેનીતેની ટીકા કરનાર વખત ઉપર **કેવા લુઠો પડે છે એ** કવિશ્રી **દલપતરામની** નીચેની કવિતામાં ઠીક ધ્વનિત થાય છે—

" ઉટ કહે આ સમામાં વાંકા અંગવાળા ભુંડા; ભૂતલમાં પક્ષીએ ને પશુએ અપાર છે. ભગલાની ડાક વાંકી, પાેપ**ટની ચાંચ** વાંકી; કતરાની પુંછડીના વાંકોજ વિસ્તાર છે. હાથીની તા સુંઢ વાંકી, વાઘના છે નખ વાંકા; ભે'સને માથે તેા વાંકાં શિંગડાંના ભાર છે. સાંભળી શિયાળ ખાલ્યું, દાખે દલપતરામ; ખીજાનું તા એક વાંકું, આપનાં અઢાર છે! "

દુનિયામાં અનેક ચિત્ર-વિચિત્ર વાતાે ઉડે છે. હજારાે માેઢેથી હજારા વાતા થાય છે. આમાં ઘણી વાતા તદ્દન ખાેટી હાય છે. ઘણી ઘણી વાતામાં ભેળસેળનું પ્રમાણ બહુ વધારે હાય છે-મીઠું મરચું ભભરાવેલી વાતા ઘણી ચાલે છે. દુનિયાની હવા જ કાેઇ વિચિત્ર

છે. વસ્તુસ્થિતિ હાય છે બીજી અને માણસ જુએ છે બીજું, માની લે છે ખીજું. આમ દૃષ્ટિદેાષવાળાં પ્રત્યક્ષ ખાેટાં હાેય છે, તાે ઉડતી– સાંભળેલી વાત ઉપર ભરેાંસાે મૂકાય? એવી વાત એકદમ માની લેવાય? માણસમાં કાેઇ એવી કુરૂચિ પડી ગયેલી હોય છે કે ઉડેલી વાતમાં પાતાના સૂર પૂરી એને પુષ્ટ બનાવે છે. એમ કરવામાં એને રસ પડે છે. આ સજૂનતા નથી. નીચ વિરાધીએા પણ ઘણી વખત નાપાયાદાર વાત ઉડાવી અથવા રજનું ગજ કરી ભલા માણસને ઉતારી પાડવાના અધમ યતના કરે છે. દુનિયાની વિચિત્ર જીલે દુરાત્મા, મહાત્મામાં ખપવા લાગે છે અને મહાત્મા દુરાત્મા બાેલાય છે. દુનિયા દાેરંગી, એટલે એના રંગનું શું ઠેકાછુ<sup>.</sup> ? માેટા કહેવાતાએાના માેઢેથી વાત નિકળી, માટે સાચી હોય એમ પણ માની લેવાનું નથી નામાં હિત માટા પણ અન્દર-ખાનેથા કેવા ખાટા હાય છે એનાં ઉદાહરણા શું એાછાં ભજવાય છે ? સાચું હશે તો ''બે'સનાં શિંગડાં **બે'સને ભારે** '' સમછ એવા કાદવથી પાતાને નિલે પ રાખવા સાવધ રહેવું જોઇએ. '' કરશે તે ભરશે '' એમ સમજી માણસ એવી વાતને ન ચાળતાં ગંભીર રહે, એ તરફ ઉદાસીન રહે તો કેવું સારું?

માણસ માત્ર અપૂર્ણ છે, દોષિત છે, જીવન ખામીવાળું છે, પછી કાેની કાેની ખાેદણી કરતા કરશું? ખાેદણીની દષ્ટિ રાખી તા એના છેડા નહિ આવે. અને જિન્દગી એમાં જ ખદબદતી જરો; બીજાની ખલ્ખાદમાં પાતાની જિન્દગી ખાદાઇ જશે અને ભું કે હાલે મરી દુર્ગતિમાં પડવું પડશે.

વળી એ પણ વિચારવું જોઇએ કે, લ્લેલાને લાંડવાથી કે લપસી પડેલાને ફિટકારવાથી તે સુધરવાના કે? ઉલટું, એથી તો એ વધુ વ્યાકુલ ખને અને વધારે ખગડે. ખીજાને સુધારવાનું કામ સદ્દલાવની લાગણીનાં પ્રદર્શનથી જેટલું સુકર ખને તેટલું તિરસ્કારથી નથી ખનતું એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ. માણુસની ખરાખ વર્તા શુકને લીધે તેને માટે ખંધાયેલ મત તે માણુસ સુધરી ગયા પછી પણ ચાલુ રાખવા એ કંઇ વ્યાજખી છે? પડેલા માણુસ હમેશાંને માટે પડેલા જ રહેવા સર્જાયો છે શું? આજે પડેલા પાછા કરી ઉલા નથી થઇ શકતા? આજે વિલાસમાંથી વિનાશને માર્ગે ઉતરી ગયેલા કાલે વિકાસના માર્ગે આવી શકે છે. તા પછી પરિસ્થિત અદલાતાં પણ એની એ જ દિપ્ટ રાખવી શું ઉચિત છે?

દુનિયામાં ચાર પાત્ર ગણાયઃ ભક્તિપાત્ર, સ્નેહપાત્ર, કૃપાપાત્ર અને ઉપેક્ષાપાત્ર. પણ દ્વેષપાત્ર કેાઇ નથી. દ્વેષથી, તિરસ્કારથી, ઘૃણા-પ્રદર્શનથી કાઇ સારું પરિણામ આવતું નથી. સ્નેહલાગણી અને કૃપાદ્રેતા એ જ પહેલાને ઉઠાડવામાં, ભૃલેલાને ઠેકાણે લાવવામાં, અગહેલાને સુધારવામાં કારગત થઇ પહે છે. એને મૂકી ઝેરીલા માર્ગ લેવા એ કેવલ હાનિકારક છે. એમાં બીજાનું ભહું તા સધાતું જ નથી, ઉપરાંત પાતાના આત્માનું પણ અહિત જ થાય છે. બીજાને કારણે—બીજાના દાષને લીધે પાતાના આત્માને કકવા, કૂર અને અશાન્ત બનાવવા-પાતાના દિલમાં ખરાબ ધૂમાઢા ભરવા-પાતાની પ્રસન્નતા, શાન્તતા, મૃદુતા અને સુજનતા ગુમાવવી એ કયાંનું ડહાપણ ? દાષથી દાષ ખંખેરાશે ? દ્વેષથી દ્વેષ મટશે ? આગથી આગ હાલવાશે ? નહિ, નહિ, નહિ. માલિન્યને ધાવા માટે પાવિત્ર્ય, અજ્ઞાનને નાળૂદ કરવા જ્ઞાન, અનાચારને કાઢવા સદાચરણ અને ઇર્ષ્યા, દ્વેષ, ક્રોધ, મત્સરને શમાવવા પ્રેમ, મૈત્રી, મદુતા, ક્ષમા, નમ્રતા, ગંભીરતા, સહિષ્ણતા જોઇએ. આ જ ગુણે!થી એ દાેષોના ઇલાજ થઇ શકે. વેરથી તા વેર વધે. દુર્જન પ્રત્યે પણ દુષ્ટતા ન રાખતાં એનાથી છેટા રહીએ. માણુસમાં જેવી ખુદ્ધિ હોય તેમ તે વતે, માટે વેરઝેર જે આત્માને દુર્ગતમાં ધકેલનારું મહાપાપ છે, કાેઇના પ્રત્યે ન રાખીએ.

હવે કેવા આંધળા સજ્જન છે? આંખથી આંધળા? નહિ. પરસ્ત્રીને ખુરી નજરથી જોવામાં જે આંધળા છે તે સજ્જન છે. (સ્ત્રી માટે પણ ઉલટી રીતે સમજ લેવું.) કામાન્ધ માટે તાે કહ્યું છે—

" दिवा पश्यति नोल्र्कः काको नक्तं न पश्यति । अपूर्वः कोऽपि कामान्धो दिवा नक्तं न पश्यति ॥"

અર્થાત્ – ઘુવડ દિવસે જોતું નથી અને કાગડાે રાતના જોતાે નથી, પણ કામાન્ધ માણુસ તાે ન જુએ દિવસે કે ન જુએ રાત્રે.

સીતાની શાધમાં જયારે કંઇક આલ્ષ્યણા સુગ્રીવને પ્રાપ્ત થયાં અને તે રામને અતાવે છે ત્યારે રામચન્દ્ર લક્ષ્મણને કહે છે: લક્ષ્મણ, જો તો આ આલ્ષણ સીતાનાં તો નથી? ત્યારે લક્ષ્મણ જવાબ આપે છે—

" कुंडले नाभिजानामि नाभिजानामि कंकणे। नृपुरे त्वभिजानामि नित्यं पादाञ्जवन्दनात्॥" અર્થાત્—હું નથી જાણતા કુંડલ, કે નથી જાણતા કંકણ, પણ ક્કત એ મહાદેવીનાં ચરણાને વન્દન કરતા એથી એમનાં ઝાંઝર એાળખી શકું છું.

લક્ષ્મણનું કેવું બ્રહ્મચર્ય ! મેઘનાદના વધ કરવાનો યશ એ મહાપુરુષને ફાળે જાય છે, અને તે એમના ચૌદ વર્ષના અખંડ બ્રહ્મચર્યનો પ્રતાપ છે. રાવણના શિર<sup>8</sup>છેદક પણ, જૈન કથામાં લક્ષ્મણ છે.

અલવાન્ અને આરાગ્યવાન્ અનવું હોય, ખુદ્ધિશાલી અને પ્રભાવશાલી અનવું હોય, સુખી અને આનન્દી અનવું હોય, યશસ્વી અને તેજસ્વી અનવું હોય, અને ભાગ્યનું પાનું ઉઘાડવું હોય તા ખ્રદ્ધાચર્યનું પ્રમાણ જેટલું વધારાય તેટલું વધારવું જોઇએ. એનું પાલન જેટલું વધારે હશે, જીવન તેટલું સુખી, સુન્દર અને સરસ થશે. મહાભારત કહે છે—

## '' ज्ञानं शौर्यं महः सर्वं ब्रह्मचर्ये प्रतिष्ठितम् । ''

જીવનના આધારભૂત વીર્યનો માણુસ જેટલો નાશ કરે છે તેટલા જ તે દુઃખી થાય છે-શરીરથી અને બહારથી. બલ, બુદ્ધિ અને ઓજસ્ વીર્ય-બલ પર આશ્રિત છે. એના ઘાણુ વાળવાથી માણુસ અનેક રાગાને નોતરે છે, નિર્મલ અને નિસ્તેજ ખને છે, એની બુદ્ધિ તથા સ્મરણુશક્તિ કુંઠિત ખને છે, માનસિક વ્યથા અને ઉદ્દેગથી એ હમેશાં ઘેરાયેલો રહે છે અને યશઃકીર્તિ એનાથી રીસાઇ જાય છે. સ્થળે સ્થળે એને અપમાનિત સ્થિતિ ભાગવવી પહે છે. સરવાળે એનું જીવન નીરસ અને સ્લાનિપૂર્ણ બની જાય છે.

સ્ત્રી ઉપરની માેહાન્ધતાને દ્વર કરવાના ઉદ્દેશે એક ક**િલ્સે** કહ્યું છે—

" રે રે કુંભા! કુવા વિષે ઉતરીને પાકાર તું શું કરે? જો આયુષ્ય હશે હવે તુજતહ્યું તા તું અહીં ઉગરે; જે થાશે નર નારીના જ વશમાં તેની દશા આ થશે, ફાંસા ઘાલી ગળા વિષે જરૂર તે ઉંડ કુવે નાંખશે. "

કુવાના કાંઠે ઠંડા પથરા પર એક ત્યાગી-વૈરાગી બાવાજીએ રાતવાસા કર્યો. નિદ્રામાં તેમને સ્વપ્ન આવ્યું. સ્વપ્નમાં સ્ત્રી તેમને કહે છે: "જરા આઘા ખસા આઘા, વચમાં છાકરું છે તે ચગદાઇ જશે." બાવાજી જેવા આઘા ખસ્યા કે તરત કુવામાં પડયા. આસ-પાસના ખેડુતા ભેગા થઇ ગયા, અને તેમણે બાવાજીને કુવામાં પડેલા જોઇ કહ્યું: બાવાજી, બાવાજી, કુવામાં કેમ પડયા? બાવાજી કહે છે: અરે મૂર્ખાઓ! હું કુવામાં મરી રહ્યો છું, પહેલાં મને બહાર કાઢા, પછી પૂછા. બાવાજીને બહાર કાઢયા. બાવાજી બહાર નિકળી તે બધા માણસાને નમસ્કાર કરવા લાગ્યા. લાકોએ આશ્ચર્યપૂર્ણ બની પૂછશું: મહારાજ, અમને કેમ નમસ્કાર કરા છા? બાવાજીએ કહ્યું: તુમ બહે બહાદ્દર હો લોકા કહે: પણ બાવાજી, વાત શું છે? બાવાજી કહે: કયા કહ્યું, સુપનેકી સ્ત્રીને મુઝે કુએમેં ડાલા, તા જીવી-જાગતી તુમ્હારા કયા કરતી હાગી!

આવી વાતા વસ્તુત: સ્ત્રીએાનું અપમાન કરનારી ગણાય. ગળે ફાંસા ઘાલનાર કે કુવામાં નાખનાર, નથી સ્ત્રી કે નથી પુરુષ, Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

પણ એ છે પાતાની મલિન વાસના. છતાં માણસ પાતાની મલિન વાસનાના કે ખુરા સ'સ્કારના વાંક ન કાઢતાં સામા ઉપર પાતાના રાષ ઠલવે છે! 'કમજોર ગુસ્સા ખહુત' નહિ તા શું? આવું સાંભળીને પણ પુરુષ જો અનૈતિક કામાચરણથી વિરત થાય તા એટલે અંશે એ ઠીક પણ ગણી લેવાય. અને એ પ્રમાણે સ્ત્રીએ! પણ પુરુષને ફટકા લગાવનાર આવા કિસ્સાએાને એ દૃષ્ટિએ ઠીક ગણી લે તા નવાઇ નહિ.

પ્રદ્રાચર્યની ભાવનાને વિકસાવતાં મહાન્ ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી વદે છે:—

" પાષસ્થાનક ચાેથું વર્જીએ દુર્ગતિમૂલ <sup>૧</sup>અળ્યંભ; જગ સહુ મુંઝયા છે એહમાં, છાંડે તેહ અચંભ. પાપસ્થાનક૦ ૧

**રકું લાગ રે** એ <sup>ર</sup>ધુરે, પરિણામે અતિ ક્રૂર; કેલ કિંપાકના સારિપ્યું વજે<sup>ર</sup> સજૂન દ્રર પાપસ્થાનક૦ ર

અધર વિદ્રુમ સ્મિત ક્લડાં, કુચક્લ કઠિન વિશાલ; રામા દેખી ન રાચીએ, એ વિષવેલી રસાલ. પાપસ્થાનક૦ ૩

૧ અધ્યક્ષચર્ય ૨ શરૂઆતમાં.

પ્રખલ જ્વલિત <sup>૩</sup> અયપૂતલી આલિંગન ભલું તંત; નરકદ્વાર—નિતંભિની—જ્વન—સેવન એ દુરંત. પાપસ્થાનક૦ ૪

દાવાનલ ગુણ-વનતણુંા, કુલમધી<sub>કૂ</sub>ચ<sup>ર</sup>ક એહ; રાજધાની માહરાયની, પાતક—<sup>૪</sup>કાનને મેહ. પાપસ્થાનક**્**પ

પ્રભુતાએ હિરિસારિખા, રૂપે મયણ અવતાર; સીતાએ રે રાવણ યથા છંડા પરનર નાર. પાપસ્થાનક૦ ૬

પાપ ળ'ધાયે રે અતિ ઘણું, સુકૃત સકલ ક્ષય જાય; અબ્રજ્ઞચારીનું ચિન્તવ્યું કદીયે સફલ નહિ થાય. પાપસ્થાનક૦ ૭

મ'ત્ર ફળે જગ જશ વધે, દેવ કરે રે સાજિ<sup>દ્</sup>ય; પ્રદ્મચર્ય ધરે જે નરા તે પામે નવનિધ. પાપસ્થાનક૦૮"

આ શરીર કેવું અશુચિ છે! એનાં બધાં દ્વારામાંથી અશુચિ જ વહે છે. મલ-મૂત્રના ભરેલાે ચામડાના આ કાેેેેેેંગાં, એમાં માહ કરવા જેવું શું છે? શરીરની અન્દર ભરેલ અશુચિના માહ્યુસ જો વિચાર કરે તાે તેને શરીર પરથી વૈરાગ્ય જ ઉપજે,

૩ લેહાની **૪ વન** (પાપરૂપ વનમાં)

અને ખીજાના શરીર પર માહ ન થાય. વેરાગ્યજનક યા ભવ-વેરાગ્યરૂપ આ વિરક્તિ ખીજાની સેવા-શુશ્રૃષામાં તો ખાધક ખને જ નહિ. "आत्मवत् सर्वभूतेषु" अथवा " आत्मौपम्येन सर्वत्र समं पश्यति योऽर्जुन! । सुखं वा यदि वा दुःखं स योगी परमो मतः ॥ " એ ગીતાેક્ત મહાવાકયાર્થને સમજનાર આત્મહિતૈષી સદ્ભન **ખીજાની સેવામાં—પરાપકારપ્રવૃત્તિમાં આત્મકલ્યાણ જ જુએ છે** અને એમાં સહર્ષ પરાયણ રહે છે. બાકી માહબલને ખંખેરવા સાર્ શરીરના અશુચિત્વને ખ્યાલમાં રાખલું જરૂરી છે. કાચ કે માટીનાં પાત્ર સારાં કે જેમાં દ્વધ વગેરે પેય અને ભાજ્ય ચીજો સુરક્ષિત રહ્યી શકે છે, જ્યારે શરીરમાં સારીમાં સારી ચીજ નાંખીએ કે તરત જ ગંધામ ઉઠે છે. શરીરની આ હાલત છે-માટી કરતાં પણ નપાવટ. આવા અશુચિપૂર્ણ અને નાશવન્ત શરીર પર માેહાન્ધ અની આત્મસ્વરૂપને ભૂલી જવું એ પાેતાના કલ્યાણ–માર્ગને ખાેદી દુઃખાેની ખાડી તરફ ધસતા જવું છે. આત્મા શરીરને કહે છે: ભાઇ, તારા લાલન–પાલનમાં મે<sup>:</sup> મારા અનન્ત ભવેા અર્પણ કીધા, હવે તું એક ભવ તાે મારા કાર્યમાં મદદગાર થા. ત્યારે શરીર 'ઉં હું' કરે છે—ના પાંડે છે. મહામાહદશાની આ આલંકારિક વાત છે. પણ ખરી વાત એ છે કે, જે શરીરવડે અજ્ઞાની, સ'સારનાં બીજોને પાેષે છે, તે શરીરવડે જ્ઞાની અથવા વિવેકી સજૂન એ બીજોને સુકવી નાંખે છે. મૂળ વાત દૃષ્ટિ-**શાધનની છે. દષ્ટિતું શાધન થતાં આત્મહિતના માર્ગ** ખરાેેેેબર સમજાય છે, અને એ સ્થિતિમાંથી કલ્યાણ-માર્ગનું આરાધન શરૂ થાય છે.

હવે કેવા પાંગળા સજૂન છે? બીજાના ધનનું હરલ્યુ-અપહરલ્યુ કરકરવામાં જે પાંગળા છે, જેનું દ્રવ્યાપાર્જન ન્યાયપૂત છે તે સજૂન છે.

આમ કેવા મુંગા, કેવા આંધળા અને કેવા પાંગળા સજૂન છે તે આપણે જોયું.

હવે નીચ વૃત્તિના માણુસને ધિક્કારતા નીચેના શ્લાક ધ્યાન આપવા જેવા છે—

" हस्तो दानविवर्जितौ श्रुतिपुटो सारश्चितद्रोहिणो नेत्रे साधुविलोकनेन रहिते पादौ न तीर्थ गतौ। अन्यायार्जितवित्तपूर्णमुद्दं गर्वेण तुंगं शिरो रे जम्बुक! मुंच मुंच सहसा नीचस्य निन्धं वपुः॥ "

એક શિયાળ એક માણુસના મડદાને ખાવા આવે છે, એટલામાં કાઇ સાધુ ત્યાંથી પસાર થાય છે. સાધુ એ શિયાળને કહે છેઃ હે શિયાળ! આ મડદાને છાડી દે! છાડી દે! શિયાળ કહે છેઃ મહારાજ! હું ખહુ ભુખ્યા છું, અને મારું ભક્ષ્ય મને મળ્યું છે, માટે કૃપા કરી મને ખાવા દો. મહારાજ કહે છેઃ ભાઇ, આ નીચ માણુસનું શવ છે, માટે ખાવાલાયક નથી. શિયાળ કહે છેઃ અધું નહિ ખાઉં, ફક્ત એના હાથ ખાઈ ચાલ્યા જઈશ. સાધુ કહે છેઃ એના હાથ નથી સારા. એણે પાતાના હાથ દાન આપ્યું નથી. બીજાનું ઉઠાવવામાંજ, તફડાવવામાંજ સમજતા. એણે ગરીખ માણુસા અને પશુઓને મારવામાં, ઝુડવામાં, પીટવામાં, રંજાડવામાં

પાતાના હાથના ઉપયાગ કર્યા છે. પરદ્રોહના પાપે એના હાથ **લાેહાેઆરા છે**. માટે ખાઇશ માં. એ નાપાક હાથ ખાધા તાે તું નાપાક અની જઇશ. શિયાળ કહેઃ ઠીક, એના કાન ખાઉં તાે? સાધુએ કહ્યું, કાન પણ સારા નથી. એણે પાતાના કાનથી સદ્દ-પદેશનું શ્રવણ કર્યું નથી. દુનિયાની ગંદી, લુંડી અને ખટપટી વાતા સાંભળવામાં એના કાને રસ લીધા છે. આંખા ખાઉં તાે? શિયાળે કહ્યું. મહાત્મા કહે છેઃ એણે પાતાની આંખાથી સાધુ– સન્તાનાં દર્શન કર્યાં નથી. એની આંખામાં હમેશાં કામવિકાર ભરેલા રહેતા. પરસ્ત્રી પર કુદષ્ટિ કર્યા કરતા. ગુસ્સા પણ એની આંખામાં એટલા જ સળગતા રહેતા. જેને-તેને હાળા કાઢી ડરાવતા. લાલ આંખ કરી ખ્ડીરાવતા અને બીજાના ઉપર પાતાના રાેફ જમાવવા કાેશિશ કરતાે. પગ ખાઉ તાે ? શિયાળે કહ્યું. મહાત્માએ કહ્યું: એના પગ તીર્થમાં ગયા નથી. જે પ્રદેશ આધ્યાત્મક પાવિત્ર્યથી સમુજુવલ હોય અને જ્યાં જવાથી તરવાની ભાવના સ્કુરે, ખિલે તે તીર્થ. એવા તીર્થનાં પવિત્ર વાતાવરણ, પવિત્ર સત્સમાગમ આધ્યાત્મિક દષ્ટિને જાગરિત કરવામાં, જાગ્રત્ રાખવામાં બહુ ઉપકારક થાય છે. પણ આ 'હજરત ' કદી તીર્થ-લાભ માટે ભાવનાશાલી અન્યાે નહાેતાે. પૈસા ભેગા કરવા જયાં–ત્યાં રખડતાે, પણ પરાપકારના કાર્ય સારુ એણે કદી પાેેેેતાના પગ ચલાવ્યા નથી. એનું પેટ ખાઉં તો ? શિયાળે કહ્યું. મહાત્મા કહે છે: એના પેટમાં અન્યાયની રાેટી ભરી છે. ધનસંગ્રહ પાછળ ન્યાયનું ખૂન કરવામાં એણે જરાય આંચકાે ખાધા નથી. "ભજ ક**લ**દાર**ં! ભજ કલદારં!** " મન્ત્રના ઉપાસક એ ચાલખાજ સજૂને(?)

કૂડકપટલરેલ સાધનો ને રીતાથી માયાવી અને ઠગારા ધંધા કરવામાં કશી મણા રાખી નથી. એ પેટલરા જલિમે વ્યાજ-વટાવના ધંધામાં પણ ગરીબ દીનદુખિયાઓની ગઈનને નિર્દયપણે રહે સી નાંખી છે. આમ પાપાચરણા દ્વારા નાપાક લક્ષ્મીના હાલાહલ-રસ પીને એણે પાતાના ઉદરને નાપાક બનાવ્યું છે. માથું ખાઉં તા ? શિયાળ બાલ્યું. મહાત્માએ કહ્યું: માથું પણ એનું સારું નથી, મદોન્માદથી ઉંચું-લક્કડ જેવું અક્કડ રહેતું. " आधી अक्कमें और सब, डेढ अक्कमें हम" જેવી ગર્લ લરી ડેફાસ મારતા. એવી બેશરમ ઉદ્ધતાઇમાં એની નફ્ડાઇનું હાંસીપાત્ર પ્રદર્શન થતું, પણ એ મદાન્ધને નહાતું દેખાતું. માટે હે શિયાળ! આ આખું શરીર નાપાક છે, એક પણ-આ શરીરનું-અંગ ખાવા લાયક નથી. તથાસ્તુ કહી શિયાળ ચાલ્યું ગયું.

આ પરથી સાર એ લેવાના છે કે આપણે આપણા શરીરના એક પણ અંગાપાંગથી દુરાચરણનું કામ ન કરવું જોઇએ. દુરાચરણ માટે આ શરીર નથી મત્યું, પણ આ શરીર દરેક અવયવથી સત્કર્મ કરવા માટે મત્યું છે. માટે આ મહાન્ માનવ-દેહના જરા પણ દુરુપયાગ ન થવા પામે તેનું ખરાબર ધ્યાન રાખવું ઘટે.

હિન્દુ ધર્મમાં પ્રસિદ્ધ તીર્થરૂપ ગંગા પાતે શું વદે છે ? જીઓ-

परदार-परद्रव्य-परद्रोहपराङ्मुखः । गंगा बूते कदाऽऽगत्य मामसौ पावियष्यति ? ॥ "

અર્થાત્--પરદાર, પરદ્રવ્ય અને પરદ્રોહથી પરાક્**મુખ એવા** 

सज्जन, ગંગા કહે છે, આવીને મને કયારે પવિત્ર કરશે

ગંગા માેટી કે આવા સજ્જન માેટા ? ચારિત્રશાલી સજ્જનાનાં ચરણારવિન્દોને સ્વર્ગના સમ્રાટા પણ ભક્તિનમ્ર બની અભિવન્દે છે. સત્ય, શીલ, સંયમ એ જ જીવનના સાચા પ્રાણ છે. એવા પ્રાણવાન્ મનુષ્ય જ સાચા મહાત્મા છે, સાચા વીર છે. "વિસુદ્ધિ-મગ્ગા (બૌદ્ધગ્રન્થ) સ્પષ્ટ વદે છે:

- " न गंगा यमुना चापि सरयू वा सरस्सती। निन्नगा वा चिरवती मही चापि महानदी॥"
- " सक्कुणंति विसोधेतुं तं मलं इघ पाणिनं । विसोधयति सत्तान यं वे सील−जलं मलं ॥ "

અર્થાત્—ગંગા, યમુના, સરયુ, સરસ્વતી વગેરે નદીઓ પ્રાણીઓના તે મેલને ધાવા સમર્થ નથી, કે જે મેલને શીલરૂપ જલ ધાઇ શકે છે.

આપણા ઘરડાઓ ચાપડા લખી કલમને પાતાના કાન ઉપર મૂકતા, ત્યારે કાન ઉપર બેઠેલી કલમ, જાણે કે, કાનમાં પાતાના માલિકને શિખામણ ન આપી રહી હોય તેમ કહે છે:—

" सत्क्षेत्रे साधु दानं रिपुजन-सुहृदां चोपकारं कुरु त्व सौजन्यं बन्धुवर्गे निजहितमुचितं स्वामिकार्यं यथार्थम् । श्रोत्रे ते तथ्यमेतत् कथयति सततं लेखिनी भाग्यशालिन्! नो चेन्नष्टेःधिकारे मम मुखसदृशं तावकीनं मुखं स्यात् ॥"

અર્થાત્—કાન પર બેઠેલી કલમ કહે છે: & ભાગ્યશાલિન્! તારા કાનમાં સાચેસાચી શિખામણની વાત કર્ું છું. સાંભળ! સત્ ક્ષેત્રમાં-લોકાપકારના સત્ કાર્યમાં રૂંડું દાન કર; શત્રુ અને મિત્ર બન્નેના ઉપકાર કર; દુશ્મનને પણ એનું ભલું થાય એવી સલાહ આપ, એના પ્રત્યે વેર ન રાખતાં એનું પણ ભલું ચિંતવ; બન્ધુવર્ગ સાથે સૌજન્યથી ચાલ; તારું આત્મહિત સાધવા તરફ <sup>દ્</sup>યાન આપ; અને તારા માલિકનું કાર્ય ખરાેખર <mark>ખજાવ. ખસ,</mark> આટલું જ મારે કહેવાનું છે. મારી આટલી શિખામણ જો માનીશ તો તું સુખી થઇશ. અને જો નહિ માને તાે યાદ રાખ કે તારાે અધિકાર નષ્ટ થતાં, જેવું મારું માહું છે તેવું તારું માહું થઇ જશે! કલમનું માેઢું કેવું છે? એણે નાક કપાવીને પાેતાનું માેઢૂં કાળું કર્યું છે!

ગાંધીજીના માટીના વાનરાનાં સૂચન છે કે— ભુંડું કશું જુએા નહિ. ભુંડું સાંભળા નહિ અને ભુંડું ખાલા નહિ.

મનુષ્યનું ઉચ્ચપણું જાતિ-કુલથી નથી, પણ ગુણાથી-સત્કર્મથી છે. ભંગી–ચમાર પણ ગુણવાન્ હોય, સત્કર્મશાલી હોય તેા ઉચ્ચ છે, જ્યારે ખ્રાક્ષણ દુરાચરણી હોય તાે નીચ છે. જાતિને લીધે કાઇને ઉચ્ચ માનવાના નથી. કાેઇ જાતિએ ઉચ્ચતાના ઇજારાે રાખ્યાે નથી, રાખી શકે જ નહિ.

### મહાભારત ચાેેેખ્યું કહે છે—

" शूद्रं चैव भवेद् वृत्तं ब्राह्मणेऽपि न विद्यते । शूद्रोऽपि ब्राह्मणो ज्ञेयो ब्राह्मणः शूद्र पव च ॥ "

અર્થાત્—શૂદ્ર પણ ચારિત્રવાન્ હોય તો બ્રાહ્મણ છે, અને બ્રાહ્મણ પણ ચારિત્રહીન હોય તો શૂદ્ર છે. કેમકે ચારિત્રના કામએ ઇજારા રાખ્યા નથી. આગળ વધીને મહાભારત કરમાવે છે કે—

# " चतुर्वेदोःपि दुर्वृत्तः स शूद्रादितिरच्यते । "

અર્થાત્—ચાર વેદાના વિદ્વાન્ પણ જો દુરાચરણી હાય તા શૂદ્ર કરતાં પણ નપાવટ છે.

આ પરથી સમજી શકાય છે કે, જાતિમાત્રથી કાેઇ ઉચ્ચ, ગુરુ કે પૂજ્ય નથી, પણ—

"गुणाः पूजास्थानं गुणिषु न च लिंगं न च वयः।"

અર્થાત્—ગુણીમાં પ્રકાશતા ગુણા પૂજાનું સ્થાન છે, નહિ કે તેના વેષ કે તેની ઉમ્મર.

આ પરથી એ પણ સ્પષ્ટ થઈ જાય છે કે સાધુના વેષમાત્રથી કાઇ સાધુ હાઇ શકે નહિ, પણ સાધુતાના ગુણાથી સાધુ કહેવાય. મહર્ષિપતંજલિ-પ્રણીત ચાેગસ્ત્રમાં (બીજા પાદમાં) પ્રતિપાદિત અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્માચર્ય અને અપરિગ્રહ એ પાંચ મહા- વ્રતાના પાલનથી સાધુ થવાય છે. જે ચારિત્રધારી, કંચન-કામિનીના ત્યાંગી અને શાન્ત-દાન્ત હાય તે સાધુ કહેવાય. એવા જ અપરિ- ગ્રહી સંયમી સન્તા ગુરુ તરીકે પૂજ્ય અને સેવ્ય છે.

આપણા દેશમાં લાખાે રખડુ બાવા ખાંધે અચકાં-પાટલા નાંખી, લખાચા ઉપાડી ' જોગમાયા '' સાથે રખડતા નજરે પડે છે. લલા વૈરાગીઓ તાે બહુ જ થાેડા છે, બાકી લુચ્ચા-લક્ ગા ઘણા હાલી નિકળ્યા છે. પેટ ભરવા અને સાથે જ ઉન્માદ કરવા આવા બદમાશ ભિખારીએા સાધુના ઢાંગ કરી લાેકાેને ઠગતા ક્રે છે. અને રૂહિચુસ્ત ભાેળા માણસાને ભાેળવા તેમના પાસેથા પૈસા પડાવે છે. કેટલીક લાેળી ખાઇએા પણ તે ચાલખાજ ધુતારાએાથી ભાેળવાઈ જઇ તેમના ચંગુલમાં કસી જાય છે અને પાેતાના દિ ઉઠાંડે છે. તીર્થયાત્રાના ખહાને આમતેમ રસળતા એ ઢાંગીએ! મકતના માલમલીદા ઉડાવી અનાચારાને પાેષે છે. દેશમાં આળસ અને દારિદ્રયને ફેલાવતા આળસુ ભિખારીઓ દેશને બહુ ભારે બાજારૂપ થઇ પડયા છે. શરીરે હ્રુષ્ટપુષ્ટ છતાં મહેનત ન કરવી અને હરામહાડકાંના અની ભીખ માંગતા અને વાતાવરણને અગા-ડતા રખડલું એ સ્થિતિ હવે નભાવી લેવાય એવી રહી નથી. સ્વાધ્યાય-સંયમથી જેઓ પાતાના જીવનને અજવાળી રહ્યા છે તેઓ તા વન્દ્ય છે. અને તેમને અપાતું દાન એ સુપાત્રદાન છે; પણ શિષ્ટ પદ્ધતિ વગરના જેઓ અજ્ઞાન અને આળસમાં પાતાના દિવસ પૂરાે કરે છે, દુર્વ્યયસેનામાં મ<sup>ર</sup>યા રહી આસપાસના વાતા-વરણુમાં મલિનતા પાથરે છે એવા-આળસ ને મૂઢતાને સ્થલે સ્થલે વેરતા–ઢાંગી 'સાધુએા 'ને દાન આપવું એ એમના આળસ અને અનાચરણુને ઉત્તેજન આપનારું થાય છે. માટે એવા, દાનને લાયક નથી, ધર્મખુદ્ધિથી કરાતા દાનને તેા એ કુપાત્રા ખિલ્કુલ જ લાયક નથી.

દીન-હીન, નિરાધાર, પીડિત, રાગી, અપંગ અને ભયાકાન્ત તથા આપત્તિગ્રસ્ત એવા દયાપાત્રાની ખખર લેવી બહુ જરૂરી છે. એવા દુખિયાઓને ઉપયોગી દાન કરી એમની આંતરડી ઠારવી એ અનુકમ્પાદાન બહુ જરૂરનું છે, યાગ્ય છે અને કલ્યાણુકારક છે. પણ આચારહીન મુશ્ટંડાઓને દાન આપી ઉત્તેજિત કરવા અને તે પણ ધર્મના નામ નીચે એ અનુચિત છે, હાનિકર છે, અધર્મ્ય છે.

ધર્મના ચાર પાયાઃ દાન, શીલ, તપ અને ભાવ. દાનનાં સ્થાન બે–ગુણી અને દુઃખી. દાન ધનની સગવડ હાય તો ધનથી થાય; સિવાય પાતાના શરીરથી, જાતમહેનતથી બીજાના હિત–સાધનમાં ઉપયાગી થવું એ પણ દાન છે. વાણીથી બીજાને આશ્વાસન આપવું, સાચી સારી સલાહ કે શિખામણુ આપવી, મિષ્ટ વાણીથી સામાને સન્તાષ પહેાંચાડવા એ પણ દાન છે. અરે! મનમાં કાઇને માટે ખુરા વિચાર ન કરવા, પરાપકારની શુભ ભાવના રાખવી અને બીજાનું શુભ ચિંતવવું એ પણ દાન છે. આમ મનસા, વચસા, કર્મણા ગરીખ માણસ પણ દાન કરી શકે છે-દાનધર્મના હહાવા લઇ શકે છે.

- " दरिद्रान् भर कौन्तेय! मा प्रयच्छेश्वरे धनम् । "
- દરિદ્રોને પાષ, હુકાકકાઓને આપ નહિ-એ ગીતાની શિખામણુ ધ્યાનમાં રાખવાની છે.

બીજું શીલ એટલે સદાચરણુ ત્રીજું તપ. સ્વાદેન્દ્રિયને જીતવાના પ્રયત્ન એ તપના સંકુચિત પણ મુદ્દાના અર્થ છે. તપમાં ઉપવાસ પણું છે. પણું તે એકલા આહારના ત્યાગથી ન સુધાય. આહારના ત્યાંગ સાથે વિષય–કષાયના પણ ત્યાંગ જોઇએ. કહ્યું છે:

" कषायविषयाहारत्यागो यत्र विधीयते । उपवासं विजानीयात्, शेषं लंघनकं विदु: ॥ "

' ઉપવાસ ' શખ્દ પાતે જ એ વાત અતાવે છે. કેમકે શુદ્ધ આત્માની સમીપમાં વસવું એ 'ઉપવાસ' શબ્દના શબ્દાર્થ છે. ઘણા તાે ઉપવાસ કરી કરાળ ઝાપટે છે–સરસ માલમલીદા ઉડાવે છે. આ ઉપવાસ નથી, પણ ખરેખર ઉપવાસનાે ઉપહાસ છે. ઉપવાસ ન થાય તાે એકાશન કરવું. (એક વખત એક આસને જમલું.) મહર્ષિ ઉમાસ્વાતિનું વચન છેઃ '' इाक्तितस्त्यागतपसी ''– તપ શક્તિ પ્રમાણે કરવાનું છે. એકાશન પણ ન થાય તા ' બેઆસહાં' (દિવસમાં કુક્ત બે વખત જમવાના નિયમ લેવા તે) કરવું. પણ ઉપવાસનું નામ ધરાવીને ઝાપટવું એ અસંગત છે. તપશ્ચરણ એ સ્વાદેન્દ્રિય ઉપર જીત મેળવવાના એક અભ્યાસ છે. છતાં તપના નામ નીચે મજાની મિઠાઈ અને સરસ મિષ્ટાન્ન ઉડાવીએ તો એ તપના નામને સંગત થઇ શકે ખરૂં? ઘણા કાળની વાત છે. એક રાજાને એકાદશી આવી ત્યારે પુરાહિત મહારાજે કહ્યું: " આપનાથી ઉપવાસ ન થાય તા લહે 'પલાહાર' ( પલપ્રમાણ આહાર ) ખુશીથી લઇ શકાે છાે. કેમકે તપ શક્તિ અનુસાર કરવાનું હાય." એટલે રાજાએ તે દિવસે એક વખત પલાહાર (અલ્પાહાર) લીધા. એ પછી ધીરે ધીરે વખત જતાં

પલાહારમાંથી થયા ક્લાહાર અને ક્લાહારમાંથી થયા ઢગલા**હાર!** માટે જ મથુરા, વૃન્દાવન તરફ એમ કહેવાય છે કે—

" लालाजीकी पकादशी द्वादशीकी दादी हैं! "

કરાળીયા એકાદશી ખારસ-તેરસ કરતાં માંઘી પડી જાય એ તપ કેવું?

ગીતામાં (સત્તરમા અધ્યાયમાં) શારીર, વાચિક અને માનસ તપ જણાવતાં કહ્યું છે કે, અહિંસા, ખ્રદ્માચર્ય, દેવ-ગુરુપૂજન એ આદિ શારીરિક તપ છે; બીજાને ઉદ્વેગ પેદા ન કરે એવું સત્ય, પ્રિય તથા હિતકારક વચન અને સ્વાધ્યાય-અભ્યાસ એ વાચિક તપ છે; અને શુદ્ધ મનાવૃત્તિ, પવિત્ર ભાવના, સંયમ, સામ્યત્વ એ માનસ તપ છે. આ રીતે જોતાં સત્ય, શીલ, દયા, ક્ષમા, સન્તોષ, નમ્રતા, ઋજીતા, મૃદુતા, પરાપકાર એ બધું તપ છે. સદાચરણુ માત્ર તપ છે. અનશન, અલ્પાશન કે રુક્ષાશનથી સદા-ચરણુર્પ તપ ખિલવવાનું છે. સાધ્ય-સાધનના આ સંબન્ધ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવાના છે. સદાચરણુર્પ પરિણામ ન આણે એ અનશનાદિ તપની શું કિમ્મત?

# ઉપસંહાર

હવે આ લેખ પૂર્ણુ કર્યું છું અન્તમાં આખા લેખના સાર-રૂપે મારે જણાવવું જોઇએ કે સત્ય, સંયમ અને સેવા એ ત્રણ પદામાં કલ્યાણુસાધનના આખા માર્ગ સમાઇ જાય છે. સમશ્ર ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક વાહમયતું પરિપૂર્ણ રહસ્ય એ ત્રિપદીમાં આવી જાય છે. જે સર્જુન એ ત્રિપદીને સમજશે, મનનમાં લેશે, એની ઉપર અભિરુચિ ધરાવશે અને ક્રમે ક્રમે એને પોતાના જીવનમાં ઉતારવા પ્રયત્ન કરશે તે સુખી થશે—આ લોકમાં અને પરલોકમાં. ભગવાનના સાચા ભક્તિ એના આજ્ઞાના પાલનમાં છે— The real worship of God is to obey His commands. અને એની આજ્ઞાનું પાલન એ મંગલભૂત <u>ત્રણ સકારો</u>ના પાલનમાં રહેલું છે. એ પાલનથી પાલક ભવસાગરને તરી જશે.

" वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥ "

એ <u>યજી વેલ્ના પુરુષસુક્ત</u>ના સૂક્ત મુજમ તે પરમ આત્મ-દર્શન પામીને મૃત્યુને એાળંગી જશે અને દેવદુર્લસ સાગ્ય-સામ્રાજયના લોક્તા બની પૂર્ણ મંગલધામને પ્રાપ્ત થશે.

अन्तमां भारी प्रार्थना पणु अहीं प्रदर्शित हरी सिं मुझको नहीं कुछ चाहिए, मुझको नहीं कुछ चाहिए, मुझको नहीं कुछ चाहिए, मुझको सभी कुछ प्राप्त है, मुझको नहीं कुछ चाहिए; अभगवानकी मुझ पर सदैव दया रहे यह चाहिए, सत्कर्म-पथ पर मैं निरन्तर स्थिर रहूं यह चाहिए।

ક આ ભક્તિવચન છે. એની તો બધા પર દયા છે એની દયા– માત્રથી જો પ્રાણીના ઉદ્ધાર થતા હાય તા એ એક પણ જીવને આ સ'સારના ખાડામાં રહેવા ન દે, દરેકને ઉઠાવી ઉઠાવી મુક્તિધામમાં ખેસાડી દે. ખરી વાત એ છે કે એને કાઇ લક્ત ઉપર રાગ કે અલક્ત પર દેષ

નથી. કાર્ષ એનાં ભક્તિભજન કરે કે કાર્ષ એની નિન્દા કરે એથી એ એમની ઉપર ખુશ-નાખુશ થતા નથી. જો એ ખુશ-નાખુશ થાય-કાઇને યક્ષીશ આપે અને કાઇને ફટકારે તા સાધારણ કાટીના માણસ ઠરે, દુનિયાના શક્તિશાલી રાજ્ઓની હરાલથી ઉંચો ઉઠેલા ન ગણાય એક વખતે જે ખુશ થાય તે ખીછ વખતે નાખુશ પણ થવાના. માટે એવા રાગદ્રેષવાળા આત્મા પરમાત્મા ન હોઇ શકે. સ્વર્ગ-નરક કે સુખ-દુઃખ આપવાનું એના હાથમાં નથી. પાપ કરીને આજ્ કરનારનાં પાપાને માક કરવાની એનામાં સત્તા નથી. હા. આત્મપ્રસાદક એવાં એનાં ભજન-કીર્તાનથી પુષ્યસંસ્કાર જે અર્જિત થાય છે તે જરૂર શુભકારક છે. કલ્યાણ-કારક છે. પણ એ શલ–એ પ્રેય કે શ્રેય પાતાના પ્રયત્નથી સધાયેલું છે. એનું આપેલ નથી. ભક્તિભાવે અથવા આલ'બનની દૃષ્ટિએ એના પ્રયોજક **લક્ષે એને** માનીએ, પણ એ વાસ્તવિક સત્ય ન ગણાય. છતાં એના લકિતલજનની ઉપયાગિતા કે આવશ્યકતા જરાય એાછી થઇ શકતી નથી એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ. નિઃસન્દેહ —

#### " सारमेतन्मया कब्धं श्रुताब्धेरवगाहनात् । भक्तिभागवती बीजं परमानन्दसम्पदाम् ॥ ''

એના સદ્દપદેશ ત્રહણ કરી તરી જવાય છે, માટે એ (પૂર્ણ સમલાવી વીતરાગ છતાં) જગતના મ્હોટા તારક છે, મ્હોટા આધાર છે. મ્હાેટા કલ્યાણકારક છે, સાચો વિશ્વબન્ધુ છે.

એને નામ નહિ, પણ કામ વ્હાલું છે, અર્થાત્ કાઇ એનું નામ લે એ કરતાં એનું કામ કરે (એના સદુપદેશ પ્રમાણે વર્તે) એને એ અધિક મહત્ત્વનું ગણે છે. પ્રાણીના ઉદ્ધાર એનાં કર્મ (સત્ )થી જ છે. ભગવદ્ધ-ભજન પણ કર્મ સુધારવા માટે જ છે. આ મુદ્દાની વાત આપણે ધ્યાનમાં લઇએ તેા બસ.

ઇતિ પરમપૂજય−ગુરુદેવશ્રીવિજયધર્મમ્ર્રિલઘુશિષ્ય-મુનિન્યાયવિજયવિરચિત ' કેલ્યાણુસાધન–દિગ્દર્શન ' સમાપ્ત.

# मुनिमहाराज श्रीन्यायविजयजीना

बहार पडेला संस्कृत-प्राकृत-गुजराती-हिन्दी-अंग्रेजी ग्रन्थो.



- १ महेन्द्रस्वर्गारोहः
- २ न्यायतीर्धप्रकरणम्
- ३ न्यायकुसुमाञ्जलिः
- ४ धर्म-शिक्षा (हिन्दी)
- ५ न्याय-शिक्षा ,,
- ६ प्रमाण-परिमापा-वृत्तिः न्यायालंकारः
  - ७ जैनदर्शन
- ८ अध्यात्मतस्वालोकः
- ९ सन्देशः
- १० धर्मगीतार्जाल (हिन्दी)
- ११ वीरधर्मनी ढंढेरो
- १२ ,, पुनरुद्वार
- १३ बीर-विभूतिः, अंग्रेजीसह
- १४ झेशा-मीमांता
- १५ वयोग्य दीक्षा सामे
- ६६ दीक्षा-शास्त्र
- .७ दीक्षाधिकार-द्वात्रिशिका
- ८ मानव-धर्म

- १९ विचारसंस्कृति
- २० दीनाक्रन्दनम्, अंग्रेजीसह
- २१ खीजीवननी विकासिद्शा
- २२ थी महावीर
- ६३ सगवान् महावीरतुं

जीवनप्रभुत्व

- २४ आपणी उच्चतिनो मार्ग
- २५ आत्मभावदिग्दर्शन
- ६६ अनेका तिबभूतिः
- २७ जीवन-हितम्, अंग्रेजीसह
- २८ जीवनामृतम्,
- २९ मुंबईनुं चतुमीन
- ३० जैनसिद्धान्तिद्ग्दर्शन

(हिन्दी)

- ३१ अज्झत्ततत्तालो ओ अंग्रेजीसह
- ३२ महात्म विभूतिः
- ३३ जोवनपाठोपनिषत्
- ३४ जीवनधूमिः
- ३' कल्याणसाधन-दिग्दर्धन

पण्यभृतपान पणः विषयः

डेाઇना पर देष न राण. डेाઇनी पणु निन्हा न डर. डेाઇनुं णुरुं न बितव. के ओ तारा विरोधी डे निन्हड है।य तेमनी तरह पणु रुष्ट न जन. केम पागद डे सिन्नपातरांगी माणुसना द्वाराने डेाઇ ध्यानमां देतुं नथी, तेम तेवा माणुसे। अज्ञानरांगथी आक्षान्त जनेद्वा है। तेओ शुं डरी रह्या छे तेनी तेओ ने गम हेंग्रती नथी, माटे तेओ भरी रीते ह्यापात्र छे. तेवाओना इद्धत प्रदाप डे होर्क न्यपूर्ण वर्त्तन तरह रोष राणवे। न घटे. तेमनुं पणु अद्धां याहीओ अने परमात्मा तेमने सद्धुद्धि आपे ओवीक कावना पाषीओ.

વેરથી વેર વધે છે, અને તેનું વહેલુ લવાન્તરમાં પણ સાથે આવે છે અને એની લયાનક આગમાં અનેક જન્મા સુધી સળગતા રહી બહુ બહુ દુઃખામાં પટકાવું પઢે છે. માટે ક્ષમા-જલથી વેરને ધાઇ નાંખવામાં જ સાચી માણસાઇ છે, ધીર-ગંભીર અને ઉદાર અની મનને મીઠું ને નિર્મલ રાખવામાં જ સાચા પુરુષાર્થ છે, કહ્યાલુસાધનની કસોટી પણ એમાં જ છે.

# છેક્ષી શિખામણ

પર-દ્રોહના પાપી વિચારા હૃદયથી અળગા કરા!
(૧) નિજસ્વાર્થના વ્યામાહથી પરતું અનિષ્ઠ ન આચરા!
બીજા તરફ શુભ ભાવ ધરતાં આપણું શુભ ઘાય છે,
બીજા તરફ દુર્ભાવ કરતાં આપણુંજ હણાય છે.

નીચા વિચારા વિષયના મનમાં ન આણા સર્વથા ! એ દુર્વિચારા દૂર કાઠી હાેલવા સઘળી વ્યથા ! (૨) પ્રભુપ્રેમ જગવી 'ઘાર્થ'નાળ<mark>લ</mark>થી સદાચારી બનાે ! એ માત્ર સાચા માર્ગ છે શાશ્વત કુશલના સજ્જનાં !

THE THE PARTY OF T

**ાક્ષિણા**મૃતિ બાલસાહિત્યમાળા પુસ્તક ૬૫ મું

સ પાદકા : ગિન્દ્રભાઈ અને તારાળેન

જો ડક ણાં

સં પાદિત

卐

દુપ

: પ્રકાશક :

શ્રીદક્ષિણામૂર્તિ પ્રકાશનમંદિર : ભાવનગર

૧૯૩૫

દાેઢ આના

# શ્રીકક્ષિણામૂર્તિ બાલસાહિત્યમાળા પુરતક ૧૫ મું

સંપાદકા: બિજુલાઈ અને તારાબેન

જો ડ ક ણાં

સં પાદિત

: પ્રકાશક :

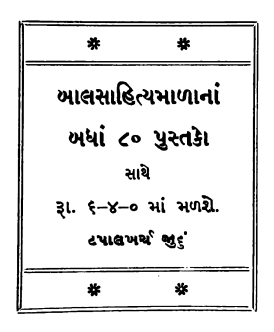
**શ્રીદક્ષિણામૂ**તિ પ્રકાશનમંદિર: ભાવનગર

1434

દાઢ આના

: ABRUE : ગાેપા**ળરાવ અન્નનન વિદ્વાં**સ થીદક્ષિણામૂર્તિ પ્રકાશનમ દિર **ભા**વનગર

પદ્દેલી આવૃત્તિ भ द्र छे। se very



: मुद्रुः યારી. લીખાલાઈ ગાપાળ શ્રીસરસ્વતી છાય ખાતું દાણાપીક: લાવનગર

બીછ આવત્તિ પ્રથમ મુદ્રષ્ २२०० न ६ थे। મા ચ

# જો . ડ . ક . ણાં

#### : 9:

એાળી ઝાળી, પીંપળપાન; ભાવનગર ગામ, ફઈએ પાડયું રામજ નામ.

#### : २:

આઈ માઈ, કૂતરી વિયાઈ; ધાન ઘો કે ધાકા ઘો

#### :3:

<mark>ખીજ માવડી, ચ</mark>ુલે તાવડી; **ખે ગાેધા** ને ત્રીજી ગાવડી.

#### : ४:

ક્ષુકડે કૂ, ખેતર જાઉં,દાણા ખાઉં, પાણી પીઉં, ભુર્રરે કરતાે, ઊડી જાઉં! મરાઠી જોડકણાં

અડગુલં મડ્યુલં, સાન્યાચં કડગુલં, રૂપ્યાચા વાળા, તાન્હ્યા ખાળા, તીટ લાવું.

: 5:

અંગાઈ મંગાઈ, યેગ યેગ તું ગાઈ, **ખાળાલા દૂધ દે**ઈ.

: 9:

અંગાઇ મંગાઈ, के के जापाणा; પાળણ્યાંત ખાળગાપાળા.

: 4:

**ઢાળીયાન દા**, ખાળગાવિંદા; ખાળ ગેલ ફીદી, હાતી આલ્યા મુદી. ં હ :

મરાઠી એડક્યું

ટાળ્યા બાઈ ટાળ્યા,

પુરણા<sup>ર</sup>યા પાળયા;
એક પાળી કરપલી;

દુધાસંગ વરપલી;
દુધ ઝાલે કડું,

બાળાલા આલે રડું.

૧૦:

કથે કથે ખસરે મારા, તુલા દેઉં ચારા; દાણા ખા, પાણી પી, ભુર્રરે દિશી ઉડ્ડન અ. : ૧૧:

એક પાય નાચીવરે મુરારી, વાજું દે ધાગરી; એક પાય નાચીવરે ગાવિંદા, ધાગરીચ્યા છંદા. : १२ :

ડાશી ડમકું, શેર કંકુ; થાડી છે

પણ થડથી કહું.

#### : 83 :

ખાવલિયા ખાકાન, તેરે લંખે લંખે કાન. ખાવલિયા ખાકાન, તેરે લંખે લંખે કાન.

#### : 28:

હાથી હેાલ્લા, માવત માલ્લા. હાથી હાલ્લા, માવત માલ્લા.

#### : 24:

ઝૂલ, મકનિયા ! ઝૂલ; તારી સૂંઢમાં કમળકૂલ. ઝૂલ, મકનિયા ! ઝૂલ; તારી સૂંઢમાં કમળકૂલ.

#### : 98:

<sup>્</sup>આંણે આવ્યા માેર. ને વાર્તા કહેશું પાેર. ગાટી, ગાખલામાં ને વાર્તા કીધી ખાટી.

#### : 99:

વાર્તા રે વાર્તા, બાબા ઢાર ચારતા, ચપટી ખાર લાવતા, સાૈને સમજાવતા.

#### :94:

એક હતા રાજા, રાેટલા તાન; થાડું, ધી માટલું ફાેડું.

#### : 96:

એકલ ખાજ, દૂરબીન તાજ, તીન તડાકા, ચાેગલ માેગલ, પંચમ ભાલું, છક ખે છૈયા, સતાક પૂતળી, અઠાક હાંડલું, નવાક ઠળિયા, દસાક પડિયા.

#### : 20:

ડાહી એક ડેાશી, ને જાત્રાની હેાંશી; કાચલીને વા'ણે ને ચાલી તે ટાણે; કાચલીમાં કાણાં ને નીર બરાણાં; કાચલી ગઈ ળૂડી ને વાત ગઈ ઊડી.

#### : 29:

આજ દિવાળી, કાલ દિવાળી, ગામના છાકરા, ખાય સુંવાળી; મેઘ મેઘ રાજા! દિવાળીના ખાજરા તાજા.

#### : २२:

હાેળી હાેળી હુતાશણી, ને ઉપર ખડકચાં છાણાં.

> મરાઠી જોડકણાં : 23:

તિળ <sup>દ</sup>યા, ગુળ <sup>દ</sup>યા, ગાે…ડ **બા**લા. તિળ ધ્યા, ગુળ ધ્યા, ગાે…ડ ખાલા.

#### : 28:

ગુડીચા પાડવા, નીટ ખાલ ગાઢવા. ગુડીચા પાડવા, નીટ ખાલ ગાઢવા.

**જો**ડકણાં

#### : २५:

ધાેધા ધાેધા ધાેધસલામ, નાથીબાઈના વીર સલામ, પહેરે પંટાળાં એાઢે **ચી**ર. ગાદિહયાની ગાળી વાગી; **ન્નય ગાેે**દડિયા નાઠાે.

ધુધરીના ધમકાર, ટાકરીના ટમકાર; આગલા ખંદૂકદાર, પાછલાે ચાેકીદાર.

તેલ દે, ધૂપ દે, **ખાવાજ ખદામ દે,** તેરા ખેટા જવતા રહે.

#### : २६:

સૂરજ ખાપજ તડકા કરા, તમારાં છાકરાં ટાઢે મરે; ટાઢે મરે તા તાપે, ને ધી ને રાટલા કાપે.

#### : २७:

શ્રીનાથજના ઘાડા, ત્રણ પગે ખાડા; એક પગે હાલે ચાલે, પાતાળમાંથી પાણી કાઢે.

#### : २८:

દીવા દીવા દીવંતી, દીવાની મા કૂલવંતી; કાને કુંડળ, માતીની માળા, તેત્રીશ કરાેડ દેવતાને, નમસ્કાર!

#### : २८ :

ચાંદા, ચાંદા ! ધી ગાળ માંડા; દહીં કે દુધડી, માખણ કુદડી; ભાઈના માઢામાં, હભુક પાળી .

#### : 30:

ચાંદા ખાપડા, લાવજે ફાફડા; દહીં કે દુધડી, માખણ ફુદડી; ભાઈના માઢામાં, હણુક પાળી.

#### : 39:

ચાંદા તારૂં ચાંદરણું, પાલખ બેઠું જય; રામજીબાઈના માળીડામાં માણું માતી માય; એક માતી આપા તા મારી હાટડી પૂરી થાય.

માળીડું=માળિયું: કસબી ફેંટા.

: 32:

ચાંદા, ચાંદા ! ટાપી દે, આજ નહિ ખાળા! કાલે લે.

: 33:

મે' કહે હું ગંધારા ને ગાખરા; હું ન આવું તાે તમે શું જેખરાે ?

: 38:

આવરે વરસાદ, ઘેવરિયા પરસાદ; ઉની ઉની રાેટલી ને કારેલાંનું શાક.

ચાંદામામા, ચાંદામામા ! થાક્યા કેમ ? લીંબુડીના ઝાડ વાંસે લપાયા કેમ ?

: 35 :

ક્રાળુભારનાં કાળાં પાણી, ઘેલાનાં ગળમાણાં; ઉતાવળીનાં આણાં આવ્યાં, ક્લગુભાઈ ફૂલાણાં.

**નેબરા=ખા**એા.

ગળમાણાં=ડેફ્રાળાં.

**એડક**ણાં

: 39:

ગા રે ગા! તું મારી મા; નિત નિત ડુંગરે ચરવા જા. ચરતી ચરતી તરસી થઈ; ગંગાજળ પાણી પીવા ગઇ. સામે મુખ્યા શિવના વાધ. વાધ કે' હું તને ખાઉં; ના ભાઈ મને ખવાય નહિ. ગાયના છાણના ચાકા થાય; ગાયના ધીના દીવા ખળે; ગાયતું મહી મહાદેવને ચડે.

મહી=દહીં.

#### : 36:

ધરમાં કેાણુ ? વહુ બિચારાં. કામણામ કરે? માંદાં બિચારાં. ખાયખાય ખરાં ? ત્રણ તગારાં.

#### : 36:

ડિલ મારૂં ગરમ રે', ધાન ખહુ ભાવે; કામળામ સુંડે નહિ, નીંદ ખહુ આવે.

#### : Yo :

કામ કરેગી ખેટી, કમા ? સિર દુખતા હે, **અમ્મા**. ખાણા ખાયગી ખેટી, કમા? ખડા તગારા કિધર હે, અમ્મા ?

#### : 88:

**બનમાં** સાંદ્રશા ?

એમાં કાંઈ છૂટકાે ? હાથધરહાં ખાથધરહાં કરશા ? **યા**ક્ષા મા, યાક્ષા મા, કાનમાં ચાસકા આવે છે!

#### : 88 :

છાકરા...રે ? હો...રે. તારૂં નામ શું? ખાતા પીતા. રાેટલી કેટલી? સાડી સાેળ. પાણી કેટલું ? ખે પખાલ. કામ કર. માંદ્રા છું. જમવા ચાલ. તૈયાર છું.

સોંઢવું=ધામધૂમથી નીકળવું.

**ને**ડકર્ણા

: 99:

: 83:

9ાંચાં ઊંચા પાતિયાં, ને વીલાં વીલાં મહેાં; રખે ને ભાઈ તમે માસ્તર હેા.

: 88:

માસ્તર રે માસ્તર, ધાડે પલાસ્તર; હાથમાં છત્રી ને માસ્તર ખત્રી.

: ४५:

ખાજે પીજે ખેલજે, કરજો માજમજા; **ખુધવારી ખે**પારી ને રવિવારી રજા.

: 38:

**બધેકા રે બધેકા**, પાણિયારે રહેતા; પાણી ભર્યું કૂંડીમાં, દે બધેકાની મંડીમાં

: YU :

તરવાડી રે તરવાડી! તરવાડીને ત્રણસાે ઢાેર, તાય તરવાડી છાણાંચાર. તરવાડી રે તરવાડી! તરવાડીને ત્રણસા કુવા, તાેય તરવાડી તરસે મુચ્યા. તરવાડી રે તરવાડી! તરવાડીને ત્રણુસા પાડા, તાય તરવાડી આંખે ખાડા. : ४८:

**અની અની અનકા**, ખપારે ખે ચાનકા; તપેલામાં દાળ, ને જાનીનું મ્હેાં ખાળ!

: Ye :

મહેતા રે મહેતા, પાંદડામાં રહેતા: પાંદડું ગયું ઊડી, મહેતા ગયા ખૂડી.

: 'Yo :

પંડ્યા પંડ્યા પાપૈયા, **ચાળી ભરી રૂપૈયા**; એક રૂપૈયા ખાટા, પંક્ર્યાને માર્યી સાટા.

# મરાઠી જેડકણાં

### : 49:

ભાવાેજ બાવાેજ સં<sup>દ</sup>યા કરા, અર્ધા ઉદીર તાેડાંત ધરા; ઉદીર ભણતાે સાડ સાડ, **બા**વાજ બણતા ગાડ ગાડ.

### : પર :

કશા સાઠી? પાેટા સાઠી; કશા સાઠી ? પાેટા સાઠી; ખંડાહ્યાચ્યા, ઘાટા સાઠી.

### : 43 :

ચાંદામામા, ચાંદામામા! ભાગલાસ કાં? લીં**ખાણીચ્યા ઝાડ માગે લપલાસ કાં**? લીંગાણીચેં ઝાડ કરવંદી, મામાચા વાડા ચિરેખંદી; મામા, મામા! યેઊન જ, તુપ રાેટી ખાઊન ન.

### : YY :

ખે'રાે કહે ખૂમ પડી, લંગડાે કહે ભાગા; આંધળા કહે ચાર આવ્યા, નાગાે કહે લુંટ્યા.

### : 44:

માેલડિયે મે'માન, અસુરા જઇશ મા; ધરાઈ ખાજે ધાન, પાણીડાં માગીશ મા.

### : 46:

મગને ખેતર માળા નહિ; ગરાસિયા ગાેઝારા નહિ: ક્રણુબી નાત બા'રાે નહિ; ઉંદરને ઉચાળા નહિ: ચાટવાને ફાડ નહિ; ધરજમાઈને લાડ નહિ.

ગાઝારા=હત્યારા. માલડિયે=મહેલે. અસૂરા=માઉા.

#### : YU:

સૂપડામાં સરપ સાંઠા, સરપ મૂકી સાંઠા ખાઉં. સૂપડામાં સરપ સાંઠા, સરપ મૂકી સાંઠા ખાઉં.

# : 44:

સૂપડામાં સાની વાની, વાની મૂકી સાની ખાઉં. સૂપડામાં સાની વાની, વાની મૂકી સાની ખાઉં.

### : ૫૯ :

તળશી ઉપર ચકલી ખેઠી, ઊતર ચકલી! તળશી ખાઉં. તળશી ઉપર ચકલી ખેઠી, ઊતર ચકલી! તળશી ખાઉં.

# : 60:

તાડ ઉપર કાગ ખેઠા, ઊતર કાગ! તાડ ખાઉં. તાડ ઉપર કાગ ખેઠા, ઊતર કાગ! તાડ ખાઉં.

સાની=તેલભર્યા પીલેલા તલના લચકા. વાની=રાખ.

જોડ**ક**ણાં : २3

: 53:

એકડે એક, પાપડ સેક; પાપડ કાચા, મારા દાખલા સાચા.

: ६२ :

એક સવાયા સવા, ધરમાં ખેઠા લવા; લવા ખાય કહી,

ખે સવાયા અઢી.

: \$3:

પંદર એકે પંદર, પાડી કરે હુજાર; પાડી પાડે ચીસ, દુ ત્રીસ. પ ંદર

**ને**ડકણાં

: २४ :

: 88:

એક અહિયું અઢી, પાેપટ ગયા પઢી; પાેપટે મારી ચાં<mark>ચ</mark>, **બે અ**ઢિયા ને પાંચ.

: ६५:

ચાળીશ એકે ચાળી, ને ખાવે ઘાડી પાળી; **ઘાડી ગઈ ખેશી**, ને ચાળી દુ એંશી.

### : { ;

અંખડી તંખડી, તૂરિયાંનું શાક; આ લે તારા રાેટલા ને લાવ મારૂં શાક.

# : 60:

ઈચડી, ખીચડી, ખાટી ખીચડી. દાઠા, મહુવા, પાંચ પદ્ધકા; પાંચ ગામે પાલીતાણું, ઉઘાડ વીરા ધાેઘાનું ખારૂં. વાવડીએ જઈને વહાણું વાયું.

દાદા માગું—

શીયાણી ને વરસાણી, કાનપર, કારેલી ને મછઠા; ધેરૈયા, પાટડી ને ખ**ન્ન**ણું, ચ્મેટલા ઉપર ન નહાં.

### : 92:

રામ નામ લાડવા, ગાેપાળ નામ ધી; કુષ્ણ નામ ખાંડખીર, ઘાળી ઘાળી પી.

: Ee :

શ્રીમન્નારાયણ હરે, **જયજય વાસુદેવ હ**રે!

: YU:

रध्रपति राधव राजराभ, પતિતપાવન સીતારામ!

: 94:

**જયજય રામકૃષ્ણ** હરે, 

: 98:

જયરામ, જયરામ, જયજય રામ! શ્રીરામ, જયરામ, જયજય રામ!

### : 99:

માથુ**ં મેલાે સાચવવા સાચી** ટેકને રે, સાચી ટેકને રે, સાચી ટેકને રે. માથું મેલા સાચવવા સાચી ટેકને રે.

# : 9/:

ડંકા વાગ્યા, લડવૈયા શુરા જાગજો રે, શુરા જાગજો રે, કાયર ભાગજો રે.

### : 96:

છપ્પનિયામાં ચાર ગયાં– દયા, દાન ને દીવા; સગાંમાંથી સગપણ ગયું, જેમ તેમ કરીને જવા.

# : (0:

પેલું ટાહ્યું પિત્તળે, ને ખજરે ખીજ વાર; ત્રીજાું ટાહ્યું હેબરે, ને પાૈએ કર્યું એકાકાર!

: <2:

આકાશમાંથી છાશ પડી, પડી પૂળા ખે ચાર; તેનું વધાર્યું બંદે ખાટિયું, દીવાળી આડા સાડા ત્રણ દિ.'

: ८२ :

ઝાંપાે વલાવી છાશ કરી, છાશ થઈ પૂળા પચાસ; વાંઝિયાનાં છાકરાં ઢેકું ઢેકું.

: (3:

ધર પછવાડે હળ પડ્યું, મેં જાણ્યું કે લવિંગ; માહામાં લઈને મમળાવ્યું ત્યાં તાે ખીચડી.

: 28:

પાડા ચ**ડ્યો** પીંપળે, લબલબ લીંબુ ખાય; ડાળેથી હેઠે પધ્ચો જાણે કળાયેલ માર. **જો**ડકથાં

: 38 :

### : <\u :

**ઊંચેથી** પડ્યું ઊંટિયું, ભાંગ્યું ગધેડાનું શિંગ; ખાઈ પાડાેશણુ તારી તાવડી દેજે, મારે ખળદ નાથવા છે. કહે ખાવાે કહાનદાસ, સાખી સાંઠાે સાંઠાે.

# : 28:

દરિયા વચાળે ખીજડી, ત્યાં ચડી ચંદનઘા: ઊતર રાંડ ખીચડી, તારી પૂંછડી ગારાળી થશે. કહે ખાવા કહાનદાસ, સાખી સાંઠા સાંઠા.

ગારાષ્ટ્રી=કાદવવાળી.

जोउड ७१

: (9:

ઉંદરડી, ચૂલા ઉપર ને કરકર મીઠું ખાય; પૂંછડી ઝાલીને ફગાવી, ત્યાં સવા પાંચ આનાનાં ફૃદિયાં. કહે ખાવા કહાનદાસ, સાખી સાંઠા સાંઠા.

: ((:

ધર પછવાડે ઊંટ ત્રાક્યો, મેં જાહ્યું ગંગાના ખાપ; પાછું વાળી જેઉં તેા કાળા કુતરા ખજર કેળવે. કહે ખાવાે કહાનદાસ, સાખી સાંઠાે સાંઠાે.

ખાટિયું=કઢી.

કૃદ્ધિયું =પસાે.

