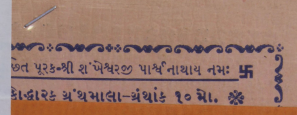
**ક્રી ચશોવિજચઝ** જેન ગ્રંથમાળા દાદાસાહેબ, ભાવનગર. ગુકોન : ૦૨૭૮-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬



**ૠૠૠૠૠૠૠ**ૠૠૠૠૠ પૂ. ગચ્છાધિપતિ આચાય<sup>ે</sup>દેવેશ–

<mark>શ્રી માણિકયસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજાની પવિત્ર દ્વષ્ટિ તળ</mark>ે

શુદ્ધ થયેલા 'શ્રીઆગમાદ્ધારક ગ્ર'થમાલા' નાં અપૂર્વ પ્રકાશના

| -                                                                 | ı <b>.</b>                 | નામ                          |                  |    |              |          | ક્વા                       |            | કિ'મત          |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------|------------------|----|--------------|----------|----------------------------|------------|----------------|
|                                                                   |                            | શતક સટીક                     |                  |    | પ્ર.         | ઉ. ક     | <mark>ક્રી ધર્મ</mark> સાગ | ારજ મ.     | 3-00           |
| ર                                                                 | . <mark>સ</mark> ્ત્રવ્યાપ | ⊦યા <mark>ન</mark> વિધિ      | ં શજ             | ાક |              |          | ,,                         |            | २-००           |
| З                                                                 | ધર્મસાગ                    | ાર ગ્રાંથ સંગ                | ષહ: િ            | à. |              |          | ,,                         |            | ર–૫૦           |
| Y                                                                 | ઔષ્ટ્રિક                   | મતાે ત્સવ્વ દ                | ોપિકા            |    |              |          | ,,                         |            | १-००           |
| ્ર પ                                                              | તાત્ત્વિક                  | પ્ર <sup>ક્ર</sup> નેાત્તરા( | ણ                |    | પૂ.          | આગ       | માધ્ધારકસુ                 | ્રિજી મ.   | ૭–૫૦           |
| ş                                                                 | આગમા                       | દ્વારક કૃતિ ર                | સ'ગ્રહ           |    |              |          | ,,                         |            | ૪–૫૦           |
| ២                                                                 |                            | ,,                           |                  |    | ા. ર         |          | , د                        |            | - <b>₹</b> -८१ |
| ۲                                                                 |                            | ,,                           |                  |    | п. з         |          |                            |            | 2-00           |
| ٤                                                                 |                            | ,,                           |                  | ભ  | ι. <b>γ</b>  | જો.      | ,,                         |            | ંપ્રેસમાં      |
| ٩٥                                                                | <u>ષે</u> ાડશક             | બ્યાખ્યા <b>ન</b> ર          |                  |    |              |          | ,,                         |            | ૩–૫૦           |
| 19                                                                |                            | ,,                           |                  |    | <b>।</b> २ ( |          | ,,                         |            | ર-૭૫           |
|                                                                   |                            | દ્દારકની શ્રુત               | ઉપાસ             | ના | २            | તં. પૂ.  | મુ. શ્રી ક'                | યન વિ. મ.  | ર–૫૦           |
|                                                                   | કુલક સં                    |                              |                  |    |              | પૂ.      | શ્રી પૂર્વાચ               | ર્યજી      | <b>رو</b> ب-0  |
| ٩٧                                                                | नैन स्ते।                  | ત્ર સંચય.                    |                  |    |              |          | ,,                         |            | 2-02           |
| ૧૫                                                                |                            | **                           | ભા.              |    |              |          | >>                         |            | ૧-૫૦           |
| ٩٤                                                                |                            | <b>,</b>                     | ભા.              | З  | જો.          |          | ,,                         |            | પ્રેસમાં       |
|                                                                   | સ'દાહ સ                    | -                            |                  |    |              |          | <b>ગાનકુ</b> શલય           | ર્રાજ મ૦   | ૦–૭૫           |
|                                                                   |                            | દીપ યાને ઉ                   |                  |    | કુદ્દાલ      | પૂ. ર    | ષ્રી ચિર'તન                | ાચાર્યજી   | २-००           |
|                                                                   |                            | <mark>તાત્રી (</mark> સાવ    | વ્ <b>ચ્</b> રિ) | I  |              |          |                            |            | પ્રેસમાં       |
| २०                                                                | સર્વગ્રશત                  | ાક ટખેા                      |                  | •  |              | ¥.       | અમૃતસા.                    | ગણિ૦       | **             |
|                                                                   |                            | —: ч                         | કાશક             | F  | મને          | પ્રાપ્તિ | તસ્થાન :                   | -          |                |
| શ્રી આગમાન્દ્રારક ગ'થમાલા C/૦.શઠ મીઠાભાઇ ક <b>લ્યા</b> ણ્ય દની પે |                            |                              |                  |    |              |          |                            |            |                |
| સુ. કપડવ'જ વાયા∽નડીયાદ : છ. ખેડા.                                 |                            |                              |                  |    |              |          |                            |            |                |
| æ á                                                               | 5. <b>85 ab</b> 4          |                              |                  |    |              |          | in als als als             | 1. Sec. 1. | it de .        |

#### 於你你你我我我我我的你没这些我没。" 第二章

| परिज जयुलाए जाविंहजुने यालिप्रायाचे<br>जेर                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| કુ સકલ મનેાવાંછિત પૂરક-શ્રી શ'ખેશ્વરજી પાર્શ્વનાથાય નમઃ કુ<br>જે શાસનક'ટકાે હારક ગ્ર'થમાલા−ગ્રંથાંક ૧૦ મા. જે |
| કું આ                                                                                                         |
| ું કલ્યાણુ સમાધાન શુદ્ધિ પ્રકાશ                                                                               |
| યાને                                                                                                          |
| ્ર શાસીય સમાધાન સંગ્રહ:                                                                                       |
| ş 55 🔆 55                                                                                                     |
| દ સમાધાન કાર                                                                                                  |
| & શ્રી વિજયદેવસૂર તપાગચ્છ સામાચાપી સંરક્ષક–બહુશ્રુંત<br>ધ્યાનસ્થ સ્વર્ગત–પૂ. આગમાહારક આગચાર્યદેવેશશ્રી        |
| ું આનંદસાગરસૂરીશ્વરજી મ૦ના પટ્ટદીપક ન્યાયય ચાકરણ                                                              |
| વિશારદ - પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રી ચ દ્રસાગરસૂરિજી પટ્ટપ્રદીપક<br>શાસન સ રક્ષક–શાસનક ટ કો હારક–                     |
| 🕻 <u>પૂ. ગણિવર્ય શ્રી હંસસાગરજી મહારાજ</u>                                                                    |
| <u>પ્રકારાક</u> — <u>અને</u> — <u>પ્રાપ્તિરથાન</u>                                                            |
| શ્રી શાસનક ંટકાે હારક જ્ઞાનમ દિર<br>વ્ય. શાહ માતીચ દ દીપચ દ                                                   |
| છ ભાવનગર : વાયા તળાજા સૌરાષ્ટ્ર : મુ. ઢળીયા.                                                                  |
| વીર સં. ૨૪૮૮ ) કિં• રા• ર−૭૫ ( સને : ૧૯૬૨<br>વિ. સં. ૨૦૧૮ ) [ કાેપી : ૫૦૦ ] ( આગમોહારક સં. ૧૩                 |
| " some constants and a constants                                                                              |

<u>ધ્ર णनो णमो नाण दिवायरस्स ક્</u>ર <u>આ ગ્ર'થરત્નમાં અપાયેલ</u> શાસ્ત્ર–પાઠાવાળા ગ્ર'થરત્નાનાં નામા

શ્રી અનુયોગષ્ધાર સુત્ર–અષ્ટકપ્રકરણ–અષ્ટાદ્ધિકા વ્યાખ્યાન આચારાંગ સુત્ર−આચારપ્રદીપ−આવશ્યકસૂત્ર ભા. ૧-ર [ચૂર્ણિ, હારિ-ભદ્રીયા વૃત્તિ તથા મલયગિરીયા વૃત્તિ]ઉત્તરાષ્યયનસૂત્ર વૃહદ્વૃત્તિ તથા નેમિચ દ્રીયાવૃત્તિ ઉપદેશ તર ગિણી ઉપદેશ સારસટીક-આઘનિર્યુ કિત. કર્મત્ર થ સટીક-કલ્પસ્ત્ર-કાલલેાકપ્રકાશ-ક્ષેત્રલાકપ્રકાશ-ગુણ્સ્થાનક મારાેહ-ચૈત્યવંદન ભાષ્ય-જિનગુણરતન મંજીયા-તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરૂષચરિત્ર - ક્વ્યલાકપ્રકાશ - દ્વાત્રિ શતદ્વાત્રિ શિકા-ધર્મ સંગ્રહ: ભા. ૧-૨, નમિઊણરતાત્રઅવચૂરિ-૫ઉમચરિય -૫ચ્ચ-કુખાણભાષ્ય–૫ન્નવણાસૂત્ર [હારિભદ્રીયા વૃત્તિ તથા મલયગિરીયા વૃત્તિ] પ ચપ્રતિક્રમણ સૂત્ર–પ ચાશક ગ્ર થ−પ્રવચન પરીક્ષા ભા. ૧-૨, પ્રવચન સારાેહાર ભા. ૧-૨,-પ્રાકૃત દીપાવલિકા કલ્પ-બુહત્ કલ્પ સૂત્ર-બહદ્ યોગવિધિ-બહત્ સંગ્રણીહસૂત્ર-ભકતામર સ્તાેત્ર-ભગવતીજી સૂત્ર, મક્ષિનાથ ચરિત્ર-મહાવીર ચરિય –યેાગર્ભિંદુ-યાેગશાસ્ત્ર-લધુ પ્રવચન સારાહાર-લલિત વિસ્તરાટીકા-વિશેષાવશ્યક-ષાડશક ગ્રંથ-શત્રુંજય માહાત્મ્ય-શાસન સુધાકર-શાંતિનાથ ચરિત્ર-શ્રાહ્રદિન કૃત્ય ભા. ૧-૨,-શ્રાહપ્રતિક્રમણ સૂત્ર-શ્રાષ્ધવિધિ-સમવસરણસ્તવ તથા અવચૂરિ-સમવાયાંગ સૂત્ર-સાગર સમાધાન ભા. ૧-૨-સાડાત્રણુસાે ગાથાનું સ્તવન−સિષ્ધચક્ર–સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર∽સેનપ્રશ્ન– સ ઘાચાર ભાષ્ય, સ તિકર રતાત્રટીકા-સ બાધપ્રકરણ-હીરપ્રશ્નાદિ

وللمكرم الماليكما المالي والمعرفية بمعرفية معرفي المكرمية المكرمية والمحملية والمكرمية معرفي والمكرمي والمعرفية المعرفية والمكرمية والمكرمية والمكرمية والمكرمية والمحرفية والمح

જેઓશ્રીએ-બાલ્યવયમાં પૂ. આગમોહારક આચાધકેવેશ <mark>શ્રી આન<sup>-</sup>દસાગર સુરીશ્વજી મહારાજશ્રીની</mark> પાસે ચારિત્ર અંગીકાર કરીને, તે પૂ. બહુબ્રુત ગુરદેવેશબ્રીની પવિત્ર નિશ્રામાં વ્યાકરણ-ન્યાય–કાવ્ય–કાશ–આંગમ આદિ શાસ્ત્રોને৷ તલરપર્શી કરવા પૂર્વ'ક સમર્થ વિદ્વત્તાને અભ્યાસ પ્રાપ્ત કરી છે. **જેઓશ્રીને**-સ્વ. પૂ. ગુરૂદેવેશશ્રીએ અનુક્રમે પંન્યાસપદ-ઉપાધ્યા-યપદ અને પાતાના પકૃધર તરીકે આચાર્ય પદે સ્થાપીને ગચ્છાધિપતિ **બનાવેલા છે. જેએાશ્રોની**–આત્રામાં આજે સાગર ગચ્છના લગભગ ૩૦૦ સાધુ-સાધ્વીજી મહારાજો' સર્વત્ર અવ્યાબાધપણે વિચરીને જ્ઞાન-ધ્યાન-વ્રત-તપ-નિયમ-સ યમની સુંદર આરાધના કરવા-કરાવવા વડે સ્વ-પરનું કલ્યાણ સાધવા પૂર્વક શ્રી જિનશાસનને દીપાવી રહેલ છે જેઓશ્રીએ મૂલી નરેશને પ્રતિખાધીને પ્રભ્ શાસનના અનુરાગી બનાવીને મૂળાનગરે પ્રભુ પ્રતિષ્ઠા કરાવી છે. જેઓશ્રીએ દેશ-વિદેશ વિચરીને અનેકાનેક આચ્છવા-મહાત્સવા-પ્રતિષ્ઠાએા–અંજનશલાકાએા–ઉપધાને।–ઉદ્યાપનેા– વ્રતા– નિયમેા– પ્રવર્જ્યાએ - વડીદીક્ષાએ - ચાગાદ્વહને કરાવીને અર્થગ ભીર દેશ-નાએા આપવા પૂર્વ ક અનેક ગામાના શ્રીસંધા ઉપર મહાન ઉપકારો કરેલા છે, **જેઓશ્રીના** પવિત્ર હરતે હિંદભરના જૈનાના શ્રી સંમેતશિખરજી મહાતીર્થની પણ જૈનજગચ્ચિત્તચમત્કારી મહા-પ્રતિષ્ઠા મહામહાત્સવ પૂર્વક સદ તર નિર્વિધ્ને થયેલ છે. જેઓ શ્રીએ સે કડા વર્ષો પૂર્વ રચાયેલા શાસનપ્રાણ અનેક પ્રૌઢ સ સ્કૃત– પ્રાક્ત ગ્ર'થાના ઉધ્ધાર કરેલ છે. તેમજ જેઓશ્રીએ-આ ગ્ર'થ-રત્નને પણ સ્ખલના દુર કરવા પૂર્વક સાઘત તપાસીને મહાન ઉપકાર કરેલ છે તે વિદ્વર્ય પ્ર. ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવેશ શ્રી માણિકયસાગરસૂરીશ્વરજી મ. ના પવિત્ર કરકમલે. સમર્પક યત્કિ ચિત્ રૂણ્મુક્તાભિલાષી કિંકર

...કી...ચ...નિ..

⋇

શ્રી સર્વ'ત્ત ભગવ'ત પ્રણીત સહ્વર્મારાધક શ્રી ચતુવિધ્ જૈન સંઘના પવિત્ર કર કમલમાં 'શ્રી શાસન કંટકાહારક ગ્રાંથમાલા'ના દસમા ગ્રંથાંક તરીકે આ **'શ્રી કલ્યાણ સમાધાન શુદ્ધિ** પ્રકાશ યાને શ્રી શાસ્ત્રીય સમાધાન સંગ્રહ:' નામના ગ્રંથરત્નને સમર્પતાં આનંદ અનુભવીએ છીએ.

આપણા શ્રી જૈન સ'ઘને આજ પૂર્વ અનેક મહાશયેા તરક્ષ્યી પ્રશ્નાત્તર ગ્ર'થા પીરસાયેલ છે, તેમાં આ ગ્ર'થરત્ન જીદી જ ભાત પાડે છે. અને તે એ કે-આજ પૂર્વ જે મહાપુરૂષોએ પ્રશ્નાત્તર ગ્ર'થો પ્રસિદ્ધ કરેલા છે તે ગ્ર'થાને વિષે તા પ્રાય: શ'કાકારાની શ'કાના યથામતી શાસ્ત્રાનુલક્ષી સમાધાનાજ જોવામાં આવે છે,

જ્યારે આ ગ્રાંથને વિષે વિ. સ. ૨૦૦૫ થી પ્રસિદ્ધ થતા 'કલ્યાણુ' માસિકને વિષે (વર્ષ ક અંક ૮થી વર્ષ ૧૭ સુધીના અંકામાં) છપાએલા આ. શ્રી લબ્ધિસૂરિજી મ.ના સમાધાનામાંનાં અનેક સમાધાના, કે જે–શાસ્ત્રાનુલક્ષી હેાવાને બદલે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ પરંપરા વિરૂદ્ધ અને કપાલકલ્પિત પણુ હાે⊎ને મહાન્ અનર્થકારી પણે અમાહ્ય છે,

તે સંખ્યાબધ સમાધાના પૂ. શાસન કંટકાેહારક ગણિવર્ય શ્રી હંસસાગરજી મહારાજશ્રીને ભવિષ્યની જૈન પ્રજાને માટે હાનિપ્રદ ભાસવાથી તે આ૦ શ્રીના તેવા ૧૩૫ સમાધાનાને શાસ્ત્રના પાડાે આપવા પૂર્વંક શુદ્ધ કરીને આ ગ્રંથરૂપે પ્રસિદ્ધ કરવા તેએાશ્રીએ અમાને સુપ્રત કર્યા તે બદલ અમાે પૂજ્યશ્રીના અત્રે આભાર વ્યકત કરીએ છીએ. આ પુસ્તકરત્નનાં પૃ. ૧૭૧ ઉપર જણાવ્યા મુજય આ પુસ્તકના લેખકશ્રીએ કલ્યાણ માસિકમાં શંકા-સમાધાન લખ-નાર આ શ્રીને છ-છ વર્ષ સમજાવ્યા બાદ તેએાશ્રીનાં સમા-ધાના શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ જ છે, એમ તેએાશ્રીને સપ્રમાણ ખ્યાલ આપવા સાર તે કલ્યાણ માસિકના તંત્રી સામચંદ ડી. શાહ હસ્તક કલ્યાણના તેરમા વર્ષના ત્રીજો અંક તા તેએાશ્રીના છપાયેલાં સમાધાનાની સાઈડમાં અનેક શાસ્ત્રપાડાે લખીને પણ માકલી આપેલ હાેવા છતાં તેએાશ્રીએ પાતાની તે તે શાસન વિઘાતક ભૂલાને સુધારવા ધ્યાનજ ન આપ્યું ! એ જોતાં મજકુર આચાર્ય શ્રીના ખાધની સાથે શાસ્ત્ર અને શાસનપ્રેમનાં તેએાશ્રીનાં લાગતા-વળગતાએા તરકથી અનેક સ્થળે પ્રસિદ્ધ થવા પામેલા મૂલ્યાંકનાના આખાદ ઘટસ્ફાેટ થઇ જવા પામે છે. પરમેષ્ઠિના ત્રીજા પદે બિરાજતા આચાર્ય શ્રીના આ સ્વ-પરહિત ઘાતક મહત્વાકાંક્ષા, તેમના પ્રશ સક્રાને પણ નીચું જોવડાવનારી ગણાય.

પૂ૦ શાસન ક'ટકાેહારકશ્રીએ તેએાશ્રીના તેવા વિપરીત ૧૩૫ સમાધાનાેને અનેક શાસ્ત્રાેના પાડાે સહિત અનર્થંકર રૂપે તૈયાર કર્યા બાદ પૂ. ગચ્છાધિપતિ આચાર્ય દેવેશ શ્રી માણિકય સાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજાશ્રીની પવિત્ર દબ્ટિ તળે પસાર કરાવવા પૂર્વક શુદ્ધતાની ખાત્રી કરીને આ ગ્ર'થરૂપે અમને પ્રસિદ્ધિ માટે સુપ્રત કરેલ છે તે પૂજ્યશ્રીના સ્તુત્ય પ્રયાસને શાસન સેવાની નકકર ધગશ રૂપે અમારે એાળખાવવા રહેતા નથી.

આ પુસ્તકરતન આજથી એક વર્ષ પહેલાંજ પ્રસિદ્ધ થવાની વકડી હતી (જે વખતે આ. શ્રી લ. સ. છવ'ત હતા.) અને તે મુજબ ભાવનગરથી પ્રસિધ્ધ થતા જૈન પત્રના વર્ષ ૬૦ અંક ૨૩ તા. ૧૯-૬-૬૧ ના પાના નં. ૩૦૩ ઉપર આ પુસ્તકરતન છપાઇને તૈયાર થવાની જાહેરાત પણ થયેલ છે; પરંતુ પ્રેસાની અનેક મુશ્કેલીઓને અંગે આ પુસ્તકરતન આ જે તેઓશ્રી કાળધર્મ પામ્યા બાદ પ્રસિધ્ધ થવા પામેલ છે.

આ ગ્રાંથરત્નમાં પ્રસિધ્ધ થયેલ ૧૩૫ સમાધાનાની કરવામાં આવેલી શુદ્ધિમાં શ્રી ચતુવિધિ સંધમાંના પૂજ્ય આચાર્યાદિ કાેઇપણ મહાશયને કાેઇપણ સ્થળે અશુદ્ધિ કે શાસ્ત્રવિપસ્તિ તાદિ દાેષ જણાય તાે તેએાશ્રીએ પાેતે જાતેજ અમાેને લખી જણાવવા કૃપા કરવી. કે જેથી પૃ. શાસનક ટકાેધ્ધારક ગણિવર્ય શ્રી હંસન્ સાગરજી મહારાજશ્રી મારકત તેના સુધારા પણ તરત પ્રસિધ્ધ કરાવવાની અમારી મનાેકામના સક્લ બને.

આ અમ્લ્ય પુસ્તકરત્નને સંકલનાબદ્ધ પધ્ધતિથી યથાક્રમે યેાજીને વિષયાનુક્રમણિકાદિ સહિત સર્વાંગ સુંદર બનાવનાર પ્રશાંતમૂર્તિ પૂ. મુનિરાજશ્રી મુનીન્દ્રસાગરજી મહારાજે તથા દરેકે દરેક વિષયાનું સૂક્ષ્મદષ્ટિએ પરિશીલન કરી જવા પૂર્વંક શાસ્ત્રાના પાઠાની બારીકાઈથી ચાકસાઇ કરીને આ ∙પુસ્તક રત્નનાં સમસ્ત એાર્ડર પ્રુફા પણ દત્તચિતે તપાસી જવા વડે વ્યાકરણ વિશારદ-જ્યાતિર્વિંદ પૂ. મુનિરાજશ્રી નરેન્દ્રસાગરજી મહારાજે સુવિશુધ્ધતા સમર્પી છે, તે બદલ તેઓશ્રીના સાદર આભાર માનવામાં આવે છે.

**આ પુસ્તક રત્નના પ્રકાશનમાં**-વિ. સં. ૨૦૧**દ્ર**ના વૈશાખ વદિ કના દિવસે ઠળીયા **મ્ર**કામે પૂ. શાસનક ટકાદ્વારક ગણિવર્ય શ્રી હ સસાગરજી મહારાજશ્રીના પુણ્ય હસ્તે અભૂતપૂર્વ પ્રતિષ્ઠા મહેાત્સવ ઉજવાયા તેની ખુશાલીમાં ઠળીયા શ્રી જૈન સ<sup>4</sup>ઘે રૂા. ૩૫૦ુની ઉદાર સહાય કરેલ તે બદલ **શ્રી ઠળીયા જૈન સ**ં**ઘના** પણ આભાર માનવામાં આવે છે.

આ આત્મ કલ્યાણી પુસ્તકરત્નનું કલ્યાણકામી જનેા, વાંચન-મનન અને પરિશીલન કરીને આ. શ્રી લબ્ધિસૂરિજી મ.નાં અસત્ય સમાધાને:થી બચે, એજ એક શુભભાવના. શિવમસ્તુ.

ŧ

1.5

|                                       | ભાગ માં મુક્રમ ચિક્ર<br>બાહ્ય મુક્રમ ચિક્ર<br>આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ | ر<br>الغ<br>الغ |  |  |  |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--|--|--|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                                                                     |                 |  |  |  |
| કંમાં                                 | <u>ક પ્રશ્ન</u> સમાધા                                                               | સમાધાન પૃ૦      |  |  |  |
|                                       | <sub>-</sub> સમાધાનાની સમીક્ષા અ'ગેની વિન'તિ                                        |                 |  |  |  |
| ٩                                     | શ્રા પાર્શ્વનાથજીની પ્રતિમા, કણા, સિહચક્ર, ચાેવીશી,                                 |                 |  |  |  |
|                                       | અપ્ટમગલ યંત્ર, યક્ષ તથા શાસનદેવીની પૂજા                                             |                 |  |  |  |
|                                       | કરવામાં કાંઇ ક્રમ ખરેા ?                                                            | 3               |  |  |  |
| ર                                     | ભગવાનના લંહનની પૂજા થાય?                                                            | 8               |  |  |  |
| З                                     | ગેારજી સાધુઓનું સ્થાન જૈન શાસનમાં છે?                                               | እ               |  |  |  |
| ४                                     | વૈતાઢય, મેરૂ પર્વંત તેમજ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર હાલ કયાં છે ?                             | પ               |  |  |  |
| પ                                     | ચામાસામાં સમવસરણ રચાય કે નહિ? અને રચાતુ                                             |                 |  |  |  |
|                                       | હેાય તેા નાલ દાપાડામાં કેવી રીતે રચાયું હશે ?                                       | ٤               |  |  |  |
| Ę                                     | લેાકાંતિક દેવેા એકાવતારી કે અષ્ટાવતારી ?                                            | e               |  |  |  |
| U                                     | નવગ્રૈવેયક અને પાંચ અનુત્તરમાં પાણી નથી તેા                                         | •               |  |  |  |
|                                       | શાશ્વતર્ભિંગાની કેવી રીતે પૂજા કરતા હશે ?                                           | ૧૧              |  |  |  |
| ٢                                     | કારડુ મગ સચિત્ત કે અચિત્ત ?                                                         | ૧૧              |  |  |  |
| E                                     | કેવું વર્ત ન હાેય તાે શ્રાવક કહેવાય?                                                | ૧૧              |  |  |  |
| ٩٥                                    | 'તારા કર્મને હઠાવ જઇ શિવ મહેલેામાં' એ તર ગી                                         |                 |  |  |  |
|                                       | પ°કિત શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ છે.                                                           | ૧૨              |  |  |  |
| ૧૨                                    | સમકિતધારી શ્રાવક જિનેશ્વર ભગવાનની પાસે કાેઇ                                         |                 |  |  |  |
|                                       | જાતની માનતા કરે તે৷ તેનાથી તેના સમફિતને                                             |                 |  |  |  |

•

ક્રમાંક

૧૫

98

90

નવ ગ્રહેા સમકિતી હશે? તેના વિમાનમાં શાક્ષતી પ્રતિમા હશે ખરી?

૧૨

98 93 ૧૫

લક્ષ્મીદેવી અને સરસ્વતીદેવી ક્રાની પુત્રીએા ? ૧૪ દ્વિહારના પચ્ચક્રખાણમાં રાત્રિબાજનના ત્યાગ-વાળાને તંખાલ આદિ વાપરી શકાય?

૧૫ ઇન્દ્રની અંગુલી [અસલ સ્વરૂપે] જેવાથી ભરત ચક્રવર્તીની આંખમાં ઝળઝળીયા આવ્યાં શાસ્ત્રમાં તીર્થ કરના રૂપથી ગણધરનું રૂપ અનંતગુણ હીન. તેનાથી આહારક શરીગ્નુ' અને તેનાથી અનુત્તરવાસી દેવનું અનંતગુણ હીન હેાય છે. તાે તે શારીરિક **રપ ગ**ણવું ? જો શારીરિક બાબત તે મુજબ હોય તાે તીર્થ કરનાં સામું ક્રેમ જોઈ શકાય?

જંખૂશખ્દના અર્થ શં? 96

કૃષ્ણગા કૃટેલું કેડાળ અન તકાય ગણાય છે ? કાેડલીવર 20 ઓાઇલ કે લીવર એકસ્ટ્રેક્ટની દવા 'પર'પરા હિંસા-વાળા' હેાવાથી અચિત્ત તરીકે વાપરે તે કરતાં ક્લ્ગા કટેલું ધાન્ય વાપરવામાં હિંસા ખરી કે કેમ્? ૧૮

પુણ્યાનુભ'ધી પુણ્ય ઉપાર્જન કરવાની શાસ્ત્રમાં ٩८ -આ ત્રા છે? જો હોય તાે પુષ્યનાે ક્ષય કરી મુક્તિએ જવાના પ્રસંગ કયારે ખને ?

૧૯ ચૈત્યોનેા વિનાશ કરવા અષ્ટાપદ પર્વત ઉપાડવાને**ા** વિચાર રાવણે કર્યો હતેા ? સમકિતધારી તે વિચાર કરી શકે?

રર

સમાધાન પૃ૦

28

36

36

આદીશ્વર પ્રેસુ ૮૩ લાખ પૂર્વ ગૃહરથાવરથામાં २० વસ્યા તેમજ બીજા તીર્થ કરા પણ અમૂક વર્ષો વસ્યા તેા તેએા નવકાર**શીનુ** પણ પચ્ચક્રખાણ દેશવિરતિ તરીકે કરે કે કેમ ? ઉપવાસ પૂજન વગેરે કરે ?

પ્રશ્ન

- ૨૧ તીર્થ કરે। પાસે 'आरुग्गा' (લાગરસમાં) આરોગ્યની માગણી, -(ર) સમ્યગ્દોષ્ટિદેવની પાસે दिन्तु समा-हिंव बोहिंच' (व'દितुसूत्रमां) समाधि અને सम्य-કત્વની માંગણી શા રીતે હેાઈ શકે ? (૩) राजभयज-क्खरक बरस वगेरे राज लय. यक्ष-राक्षसने। लय શ્રી તીર્પ કરની ભક્તિથી થતાે નથી તાે તે ઐહિક સુખની માગણીથી સમ્યકત્વમાં અડચણ નથી કે? 26 ગૃહસ્થ તીર્થ કરા ધાર્મિક કાર્યો શું શું કરે? ધાર્મિક ર ૨ કાર્યો ન કરતા હેાય તાે વર્ષો સુધી વ્યવહારિક કાર્યા જ કરે? ધાર્મિક કાર્યો કરતા હોય તા કઇ જાતનાં? જિનપજા કેમ કરે? 3પ ં
- ચૈત્ર અને આસા માસની આળી ત્રણે કાળ શાક્ષતી २३ ભરતક્ષેત્ર અને ઐરવતક્ષેત્રને આશ્રી શા રીતે ગણાય ? 35
- શ્રેચિક મહારાજા ક્ષાયિક સમકિતી હતા તાે તેમણે ૨૪ અંતઃપુર બાળવાનું અભયકુમારને ક્રેમ કહ્યું ?
- ભામ ંડલ શા માટે ? પરમાત્માના ં શરીરનું તેજ રપ કેવળગ્રાન પછી કેટલું હોય ?
- ૨૬ નીતિથી દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરનાર તથા નૈતિક ભ્રમિ-કાને આચરનાર વ્યકિત હેાય અને બીજી વ્યકિત સમ્યકત્વધારી હેાવા છતાં માર્ગાનુસારીના કેટલાક

કુમાંક

ક્રમાંક

### સમાધાન પૃ•

પક

YI

**U**19

ગણોવાલા ન હાય એટલે કે પાંચ અહવતાનું પાલન ન કરતાે હાેય, ન્યાયથી દ્રવ્ય ઉપાજન ન કરતા હાેય. પણ તેથી ડરતા હાેય. કેમકે-સમ્યકત્વ ધારીનું લક્ષણ છે. તેા ખેમાંથી કાણ પ્રગતિમાન કહેવાય ? તેમજ વહેલાે કાણ માક્ષે જાય ? ૪૨ યુગપ્રધાન કયારે થશે? રહ XU 'શ્રાહ્વવિધિ કૌમુદી' એ નામ બરાબર છે? 27 40 સમકિત માહનીયના અર્થ શા? રહ પર સંયોગ પછી પણ તેને માનસીક અને શારીરિક 30 સંકટાના કળ સિવાય કશું પણ મળતું નથી એ શાને મન સમજતું નહી હેાય? પઉ આજથી કેટલા વર્ષ પછી કલાકી રાજા શશે? 31 અને તે જૈન ધર્મને દઃખ આપશે કે સખ? અને તે કેટલા વર્ષ આપશે ? તેના નાશ કેવી રીતે થશે? પપ ૩૨ સમવસરણમાં બાર પર્ષદા બેસે છે અને તેઓ

(ગણુધરા) વિદિશાએામાં ખેસે છે, તા ગૌતમસ્વામિ આગલ ખેસતા હશે કે કેવલી ભગવ'તા (આગળ) ખેસતા હશે ?

૩૩ ગણુધર ભગવ તાેનું તેજ અનુત્તર વિમાનવાળા દેવા કરતાં અધિક મતાવ્યું છે તેા તે દીક્ષા લીધા માદ હરી કે દીક્ષા માદ લખ્ધિથી પેદા થાય છે?

૩૪ દેરાસરની વસ્તુ વાપરીને પાછી મૂક્ય દે તા દાષ લાગે ખરા ?

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

11

દહેરાસરમાં ભગવાન આગળ સાથીએા કર્યા પહેલાં

રુપ

સમાધાન પૃ૦

પછ

**٩** 

પહ

પ૯

- ઇરિયાવહિઆ કરવા કે પછી કરવા? 35 છેાડ પરથી પુષ્પે તાેડી પ્રભુજીને ચઢાવવા એમાં પાપ નથી?
- ૩૭ આત્માના ભાવ (પરિણામ) શભ. અશભ એમ બે પ્રકારે કે શુલ, અશુલ અને શુદ્ધ એમ ત્રહ્ય પ્રકારે? શુષ્ધ ભાવથી કર્યું કર્મ બંધન થાય? તીર્થ કરોને મહવાસમાં ત્રણમાંથી કેવાે ભાવ હાેય ? દીક્ષા કાળમાં કેવા હાેય ! કેવળાકાળમાં અને સિષ્ધાવસ્થામાં કેવા ભાવા હાેય ? ગૃહવાસથી માક્ષ સુધીમાં કયા ભાવથી કર્મ બંધન થતું હશે ?
- ૩૮ સમયસ દરજીએ રચેલ સીમ ધર સ્વામીના સ્તવનમાં કહેલ 'પેાથી ઠવણી તિહાં કણેજ, અમૃતવાણી વખાણ' આ લીટીનાે શા અર્થ?
- ૩૯ જ્ઞાનવિમલસૂરિજી રચિત શેત્રું જાના મારું મન માહ્યું રે' એ સ્તવનમાં જૈન ધર્મ તે સાચા જાણીને રે, માનવ તીર્થ એ સ્ત ભ' એ પંકિત છે. જ્યારે દાનસરિજીવાળા સ્તવનકર્ષિકામાં ઉપરાેઠત પ**ંકિત** 'જૈન ધર્મ એ સાચાે જાણીને રે' એ મુજબ છે તાે 'સાચેા' અને 'જાચેા' એ બે માંથી કરોા શખ્દ ખરા ગણવા ?
- ૪૦ સાગર સમાધાનમાં દેવને પાંચ નિદ્રા કહેલ છે તે શી રીતે સંભવે ?
- આત્મા કઇ રીતે કર્મને તોડે છે? **X**9

સમાધાન પૂર્ગ

પ્રક્ષ

કુમાંક

પંચમકાળમાં ભરતક્ષેત્રમાંથી જીવેા માેક્ષે જઇ શકે X? -નહિ. તેા પછી અત્યારે ઉત્કુટ પુષ્ય બાંધતા દેવ-<u>લાેક મળે પણ દેવતાઓ તાે મનુષ્યજીવન</u> માટે ઝ ખના કરે છે, તાે પછી મનુષ્યજીવનની મહત્તા શી ? 👘 ξ3

૪૩ આપણે તીર્થ કર ભગવાનને પૂજીએ છીએ તા તેએા કાેની પૂજા કરતા હતા ધ કુ૪

૪૪ પકિખ અતિચારમાં અભ્ય તર તપમાં 'કર્મક્ષય નિમિતે લાેગસ્સ દસ–વીશનાે–કાઉસગ્ગ ન કીધાે' એમ આવે છે. જ્યારે દેવસિક આદિ પ્રતિક્રમણમાં ચાર લાગરસના કાઉસગ્ગ કરાય છે તેનું કારણ શું ? ૬૬

્પન્ય તેા ઈસ આત્માકા કરનેકા હી નહિ ! ૪૫ નિર્ભલતાક કારણ પુન્ય કરને કે ભાવ ભલે હી પેદા હેા પર'ત પુન્ય કરના ઉચિત નહિ'! પુન્ય કરતે સે વહ પુન્ય ભાેગતે કે લીએ અનેક ભવ કરતે પડેંગે જિસસે સંસાર બઢેગા એાર માક્ષ નહિં જા સડેગે?

રાત્રિભેાજન નહિ કરવું તેવા નિયમવાળાને ત્યાં 86 ક્રાઈઆવે અને રાત્રે તેને જમાડે તેા તેમાં વાંધા ખરા ?

૪૭ જૈન કાે કહેવાય ?

- ૪૮ ધર્મ જેને જેમ કાવે તેમ રાખે અને માને તેમાં દાવ ખરા ? 190
- ૪૯ જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમા જડ છે તાે તેવી જડ પુજાથી શ' લાભ ?

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

50

٤2

56

| ક્રમાંક     | પ્રશ્ન સમાધા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ন মৃত |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <b>Ϥ</b> ο  | દેવ તેા વીતરાગ છે, અને ગુરૂએા પણ નિસ્પૃહી<br>હેાય છે. આથી તે દેવ અને ગુરૂ કાેઇના ઉપર<br>નથી થતા પ્રસન્ન કે નથી થતા નારાજ તાે ફળની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٠     |
|             | પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | હર    |
| પર          | વીતરાગનું ધ્યાન છેલ્લી ઘડીએ ધરનાર કર્ક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
|             | ગતિને પામે ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | હર    |
| પર          | અરિહાત અને અહીંતમાં ફેર ખરા ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | હર    |
| પ ૩         | મૂર્તિ'ને નહિ માનનારને સુધારક ગણી શકાય <b>?</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | હર    |
| ૫૪          | સાષ્વીજીને ઝાાવકા વંદન કરી શકે કે નહિં ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | હર    |
| <b>પપ</b>   | દેવલેાકમાં રહેલી વાવડી અને જળાશયેામાં દેડકા<br>વગેરે તિર્ય ચ પંચેન્ડિય ઉત્પન્ન થાય કે નહિ ?<br>અને તે જલાશયમાં ભમરાએ હોય કે નહિ ?<br>કાર્ક્ષનું કહેવું એવું છે કે-'બાર દેવલેાક સુધી<br>વાવડીઓમાં કમળ વગેરેની ઉત્પત્તિ હોવા સાથે<br>ભમરાએ છે. અર્થાત જ્યાં જ્યાં દેવલાક વગેરે<br>સ્થાનમાં જલાશયા છે, ત્યાં ત્યાં કમલ, ભમરાએ<br>અને તિર્ય ચપંચેન્દ્રિયની ઉત્પત્તિ હાેય છે.' આ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
|             | સમાધાન શું શાસ્ત્રોકત છે. ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 60    |
| <b>ጞ</b> ዸ፞ | નાની હરડે અને માેટી હ ડે એ બન્ને અણાહારી<br>છે ! એમ કાેઇ સમાધાન આપે છે કે,–નાની જે<br>કીમજી હરડે એકલી અણહારીમાં ઉપયાગ કરવાની<br>ગણાતી નથી. આ શું તથ્ય છે ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | હપ    |
| Nuo         | $\mathbf{v}_{\mathbf{u}} = \mathbf{v}_{\mathbf{u}} + $ | উপ    |

પ૭ કૃષ્ણુ મહારાજા ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વના માલિક <mark>હ</mark>ોવા છતાં બલભદ્રને અહિ માકલી મિથ્યાત્વની વૃષ્ધિ **ક્રમાં**ક

કરાવે ખરી ? આના સમાધાન રૂપે એક [સાગર સમાધાન] પ્રશ્નાતર ગ્ર'થમાં ખુલાસા આ મુજબ છે. 'દેખાવ માટે એટલે નરક સંબ'ધી પીડા વગેરે દેખીને શત્રુઓ રાજી થતા હતા, તેથી શત્રુઓને અ'ગે બલભદ્ર પાસે મિથ્યાત્વની વૃષ્ધિ કરાવી હતી.' આ સમાધાન શું સાચું છે? શું મનુષ્યા નરકમાં રહેલા નારક્રીઓને જોઇ શકે ખરા?

- ૫૮ કાચું નીમક એ પૃથ્વીકાય છે કે સચિત્ત છે? અને તેને અભલ્ય શા કારણથી ગણવામાં આવ્યું છે?
- પ૯ સમવસરણુમાં ઊભી ઊભી કઇ કઈ પર્ષદા પ્રસુજીની દેશના સાંભળે છે?
- ૬૦ કેરી, કાચા પાણ્ીમાં ધાેઈ રસ કાઢેલ હેાય તાે તે અચિત્ત કયારે થાય અને એકાસણામાં વાપરી શકાય ? સાધુ–સાધ્વીને વહેારાવવામાં દાેષ લાગે ખરાે ?

ક૧ સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, જિનપૂજા, તપ, સુપાત્રદાન, અભયદાન, શુભભાવ, ગુરૂવ દન સદાચાર વગેરે વીતરાગની આજ્ઞા મુજબ પાલનથી જીવ નિર્જરા કરે કે પુણ્યબધ્ધ ? (પુણ્યબધ્ધ કઇ પ્રકારના કરે?) આચરનારના ભાવ કેવા હોવા જોઇએ ?

કર ગુરમહારાજના પગલાં યા મૂર્તિ તેમની હયાતિમાં બનાવી વાંદી પૂજી શકાય કે કાલધર્મ પછી વાંદી પૂજી શકાય ? તેમજ આચાર્યના પગલાં કે મૂર્તિને ચતુર્વિધ સંધ કઇ રીતે વાંદે ? ७६

52

10

62

સમાધાન પૃ•

૬૩ શાસનદેવ અને અધિષ્ઠાયક દેવ, દેવી, યક્ષ, યક્ષિણી માણિભદ્ર પાસે આ લાક કે પરલાક સબ'ધી માંગણી કઘ રીતે થાય ?

પ્રશ્ન

લ્ર

63

૯૫

900

202

૬૪ જિનાલયમાં જિનમ્તિ'ઓની પાસે ગુરમ્રિતિઓ પધ-રાવવામાં આવે છે તેા તે ગુરમુર્તિઓને અબ્ભુટિઆ પૂર્વ'ક વ'દન થ⊎ શકે? દીક્ષાદિની ક્રિયા વખત વાંદણા દેતી વખત તેા પ્રભુજીને પડદાે કરાવાય છે. આથી ગુરમ્તિ'ઓને જિનાલયમાં ઉપરાકત વિધિએ વ'દન ન થાય તે બરાબર છે ને ?

૬૫ પ્રભુ મહાવીર સ્વામીજીએ અ'તિમ સાેળ પહેાર દેશના દીધી ત્યારે સાધુ–સાધ્વીએા આદિએ પ્રતિ-ક્રમણાદિ ક્રિયા કેવી રીતે કરી હશે?

૬૬ આપે રચેલ શ્રી સ્થ'ભન પાર્શ્વનાથ ભગવાનના સ્તવનમાં 'પ્રભુ પાર્શ્વજી વસાય, તારા શુદ્ધ ચિત્તોમાં' આ જે પંકિત છે તેમાં ચિત્ત શબ્દનું બહુવચન મુકયું છે તે શું બરાબર છે ?

૬૭ વળી તે જ સ્તવનમાં 'તારા કર્મ'ને હટાવ જાઈ સિવ મહેલેામાં' આ પંક્તિનેા અર્થ સમજાવશા. કારણુ કે શિવ એક છે એટલે શિવમહેલમાં કહેવાય. પણ શિવમહેલેામાં ન કહેવાય. તેમજ કર્મ'ને હટાવીને શિવમહેલમાં જવાય છે પણ ત્યાં જઇને કર્મ હટાવતા નથી ?

૬૮ જ્ઞાનપંચમી તમની આરાધના ચાલતી દ્વાય અને શક્તિ ન હાેય તાે તે તપ સંવત્સરીના ઉપવાસમાં

સમાધાન પૃ૦

પ્રશ્ન

ક્રમાક

આવી જાય છે તેમ સાધુઓના યાેગની અંદર સંવ-ત્સરીનાે ઉપવાસ કર્યા હાેય તેવા સાધુને ભા. શુ. ૫ ના દિવસે સંવત્સરીના ઉપવાસમાં સમાવેશ સમજી નીવી કરાવી શકાય ખરી? ૧૦૪

<mark>કહ સામાયિક લઇને નવકારવાળી ગણી હ</mark>ાેય અથવા અભ્યાસ કર્યો હાેય અને ત્યાર પછી પ્રતિક્રમણ કરવું હાેય તાે ઇરિયાવહિયા કરવી જોઇએ કે નહિ ? ૧૦૮

૭૦ શાંતિનાથ ભગવાનના સ્તવનમાં 'વિધ્વસેન અચિરાજી કે નંદન તાેડા હમારા કર્માના કુંદન, આત્મિક આનંદ લહું અનંતા, કતલ કર્માની કરીયે કરીને, શાંતિ સુરત તમારી જોતાં. ૪' આ કડીમાં 'કતલ કર્માની કરી કરીને' એ જે પદ છે તે શ્રી જિનેશ્વર ભગ-વંતની આગળ કેમ બાેલાય કે કતલ શબ્દના ઉપયાેગ સર્વાથા કતલની મનાઇ કરનાર શ્રી વીતરાગ પ્રભુની આગળ કરવા ઠીક છે ? ૧૦૮

- **૭૧ તીર્થ`કર ગૃહરથવેશમાં જિનપ્રતિમા તથા સાધુ** સાપ્વી**ને કઇ રી**તે વાંદે કે પ્રૃજે ? ૧૧૧
- હર સ વત્સરી, ચૌમાસી કે પક્ષ્પી પ્રતિક્રમણને અંતે જે સ તિકર સ્તવન બાલવામાં આવે છે તે વિધિમાં છે કે (કા⊎એ અમુક વર્ષ પહેલા બાલાવવાના રિવાજ કર્યા છે તે કારણથા બાલવું જોઇએ) કાઇએ નવું દાખલ કરેલ છે ? અને તે અંતે બાલી શકાય કે નહિ ? ૧ર૦
- ૭૩ તરતની વીઆએલી ગાય અને ભેંસનું દુધ કેટલા દિવસ સુધી પી શકાય નહિ અને તેનું કારણુ શું **૧૨૨**

99

৸৾৾৾৾৸

ક્રમાંક

૭૪ સમવસરણમાં દેવછંદ કેટલા હેાય છે? અને કર્યા કર્યા હેાય છે? ૧૨૩

હપ સ્થાપનાચાર્યમાં પંચ પરમેષ્ડીની સ્થાપના છે કે એકલા આચાર્યની સ્થાપના છે? આચાર્યની સ્થાન પના હોય તાે પાંચ અક્ષ⊹શા માટે? ૧૨૪

૭૬ તીર્થ કર દેવેા ધર્મના નાયક (**ધમ્મનાય**गાणં) છે. એ વસ્તુને સિદ્ધ કરવા માટે ચાર હેતુએા તથા એ દરેક ચાર મળ હેતુને વિશેષ સ્પષ્ટ કરતા ચારચાર પ્રતિહેતુએા દર્શાવ્યા છે, એમાં બીજા ન બરના મૂળ હેતુના ત્રીજો પ્રતિહેતુ બતાવ્યા છે કે "**તથા ત**થા મવ્યત્વથોગાત અત્યુदારમેતેષામ " એટલે તથા ભવ્યત્ત્વના કારણે પરમાત્માના ધર્મ અતિ ઉદાર છે, તા આની અ'દર ઉદારતા એટલે શુ'? અને તે ઉદારતામાં તથાભવ્યત્વને શા માટે હેતુ તરીકે મૂક્યું ? ૧૨૮

૭૭ સમગ્ર પુલ્યસ ભારથી ઉત્પન થયેલી ઋદ્ધિનેા જિને-શ્વરદેવેા અનુભવ કરે છે, તેા અહિં સમગ્ર પુલ્ય તરીકે કર્યુ પુલ્ય લેવું? ૧૩૦

૭૮ શ્રેણિક રાજા અને રાવણુ અત્યારે કઈ સ્થિતિમાં છે? ૧૩૧

- ૭૯ શાસ્ત્રમાં પાંચ પ્રતિક્રમણુ કહ્યાં છે, અને તેરશને દિવસે માંગલિક ભણાવવામાં આવે છેઃ તેા આ માંગલિક, છઠું કેમ નહિ ગણાયું ? વ૩૨
- ૮૦ આપણા ધેર કુંડીમાં સુવાસિત કુલેાનું ઝાડ વાવીને તેના ઉપર આવેલા કુલા હાથે તાેડી પ્રભુને ચડાવે તેમાં દાેષ લાગે ખરા ?

. ..

સમાધાન પૃ૦

- ૮૧ દહેરાસરમાં પ્રભુનું ત્રિગડું હેાવાનું કયારથી છે? ૧૩૬
- ૮૨ ભગવાન વિચરે ત્યારે તેમની સાથે કાેઈ હોય ખરૂં ? ૧૩૮
- ૮૩ મહાવીર રવામીની આત્રા કેટલી અને કઈ કઇ ? ૧૪૦ ૮૪ યદિ કેાઇ છદ્મરથ ગણધર ઔર એક કેવલીકા
- મિલાપ હેા જાય તાે ઉસમેં સે કૌન કિસકા નમસ્કાર કરેગા ? ૧૪૨
- ૮૫ ભગવાન મહાવીર પ્રભુને જપ્ય જન્મ અવસરે મેરૂ પર્વત કાે કંપાયા તાે મેરૂપર્વત ઉપર કે શાશ્વતે મંદિરાેઙ઼ી આશાતના વ વિરાધના હુઇ યા નહિ ? કચેાંઙ઼ી જૈન રામાયણુ મેં રાવણુને જપ્ય અષ્ટાપદ પર્વતકાે ઉઠાનેક઼ી કાેશીશંડ઼∖ તાે વાલીમુનિને તીર્થંડ઼ી આશાતના કે ભયસે રાવણુ કાે શિક્ષા કરકે ઉસડ઼ી રક્ષા ડ઼઼ી. ૧૪૩
- ૮૬ સાધ્વીજી મહારાજ સૂત્ર વાંચી શક્રે કે નહિ ? અને જો વાંચે તાે શ્રાવકાેથી શ્રવણ થઈ શકે કે કેમ ? ૧૪૬
- ૮૭ ગુપ્તિમાં સમિતિ છે? કે સમિતિમાં ગુપ્તિ છે? ૧૪૮
- ૮૮ કાેઇ મુનિરાજને સખત તાવ આવતેા હેોય અને માથે પાણી આદિનાં પાેતાઓ મુકવા છતાંય ફેર પડતા નથી, ત્યારે ડાેકટરાેની સલાહ મુજબ બર-ક્રનાે ઉપયાેગ કરી શકાય ખરાે? ૧૪૯
- ૮૯ લધુ ખે ઘડી એટલે શું?
- ૯૦ પાતાની સ્ત્રીમાં પણ ભાગની મર્યાદા ન કરાય ત્યાંસુધી સ્વદાર સ'તાષ વૃત ગણાય કે નહિ ? **૧૫૪**

સમાધાન પૃ૦

ક્રમોક

પ્રશ્ન

- <mark>૯૧ નવકારશી, ચ</mark>ઉવિહાર આદિ પચ્ચક્પાણો લીધા સિવાય પારી શકાય કે નહિ ? અને તે વ્રત ગણાય કે નહિ ? ૧૫૬
- ૯૨ કેટલાક સચિત પરિહારી શ્રાવકાે પાકા લીંબુના છાલ સાથે ટુકડા કરી, બીજ કાઢી નાખી તેને બે ઘડી પછી અચિત્ત માની ઉપયાેગ કરે છે તે બરાબર છે <sup>?</sup> બીજ કાઢવા માત્રથી છાલ અચિત્ત થઇ ગઇ એમ માનવું શું ભૂલભરેલું છે <sup>?</sup> ૧૫૮
- ૯૩ ઉપવાસમાં દાતણુ નથી કરતા અને માેઢું વાસ મારે છે, ખીજાના પડખે ખેસીએ તા માેઢાની ખરાબ ગ'ધ આવે, તાે શું જૈન ધર્મમાં દાતણ કરીને ઉપવાસ ન કરી શકાય? ૧૫૯
- ૯૪ લીલેાત્રીમાં ઝમરૂખ, લીંબું, લીલું દાતણુ અને કાચા કેળાં ગણાય કે નહિ ? ૧૫૯
- ૯૫ શ્રી જિનેશ્વર ભગવ તનું તીર્થ કર નામકર્મ સાેગ-વાઇ ગયું છે, અને હજી એએાબ્રીનું શાસન કેમ ચાલે છે ? ૧૬૦
- ૯૬ યાવત્કથિત સ્થાપનાચાર્ય સન્મુખ કાઉસ્સગ્ગ કરતા હેાઇએ અને તે સ્થાપનાચાર્યજી હાલે તાે શું કાઉસ્સગ્ગ કરી કરવાે પડે ખરાે ? ૧૬૦
- ૯૭ સંગમદેવ ત્રાયત્રિંશક દેવ હતાે ? ૧૬૧

૯૮ શ્રી વીતરાગ દેવ અને નિર્પ્ર'થ પ'ચ મહાવતધારી આચાર્ય ભગવ'ત આદિના ફાેટાએોને અઢાર અભિષેક

૧૫૪

૧૬૫

9 8 8

- ૧૦૬ દેવી અને તિર્ય ચિણીને ક્ષાયિક સમકિત હોય કે નહિ? ૧૦૭ સમવસરણમાં ત્રણ બાજી લગવાનનું પ્રતિર્ભિભ દ્વાય છે. તેમાં આત્મ પ્રદેશા અંને પુદ્દગલાે ઔદારિંક દોય ! ૧૭૦
- રાેપમની કહી છે. તે ત્રણવાર અચ્યુત અને ખે વાર વિજયાદિમાં જાય એ દષ્ટિએ કહી છે. તેા અચ્યુતમાં તે ઘટી શકે છે. પણ સર્વાર્થસિદ્ધમાં તે৷ એક્જ વાર જાય છે, ્ર્ઞુને ચાર અનુત્તરમાં તેા ઉત્કષ્ટ આયુષ્ય ૩૨ સાંગરાેપમનું છે, એ દષ્ટિએ ૬૪ સાગ-રાેપમ થાય, પણ ૬૬ સાગરાેપમ શી રીતે ? 262

૧૦૨ પંન્યાસ સિવાય સાધુ પ્રતિષ્ઠા કરાવી શકે કે ? ૧૦૩ શાસ્ત્રમાં ચારાશીલાખ છવાયાની ખતાવવામાં આવે છે. જેમાં ચૌદ લાખ મનુષ્યને। પણ સમાવેશ થાય

૧૦૪ દેવાને ચાર ધ્યાનમાં કેટલા પ્યાન હોય? સર્વાર્થ-

૧૦૫ ક્ષાયેાપશમિક સમ્યકત્વની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૬૬ સાગ-

સિદ્ધના દેવાને કર્યું પ્યાન હોય ?

છે તેા આ ચૌદ લાખ મનુષ્યની ગણત્રી કેવી

- ૧૦૦ પરમાધામી મરીને કર્યા પેદા થાય ? 983 ૧૦૧ નારકીના જીવાેને પરમાધામી જે દુખ આપે છે તે તેમને પણ દુઃખ ભાગવવું પડતું હશે ખરૂં? 953
- ૯૯ આર્કાનક્ષત્ર પછી દિલ્હી વગેરે બાજીમાં નવી કેરીએા થાય છે, તેા તે સાધુ~શ્રાવકાદિને કલ્પી શકે કે નહિ ? ૧૬૨
- કરાવ્યા વિના ચૈત્યવંદન, દ્વાદશાવર્ત વંદન, થેાભ-વંદન થઈ શકે ખરા? ૧૬૧
- પ્રશ્ન સમાધાન પૃ૦

रीते थाय ?

ક્રમાંક

| १०८          | ઉપધાન વહન કર્યા હેાય તેને ઉપધાન ન કર્યા હેાય<br>તે વ્યક્તિ પ્રતિક્રમણાદિ ભણાવી શકે?                                                   | ૧૭૨  |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ૧૦૯          | ઉપધાન વહન કરેલી વ્યક્તિ અભક્ષ્ય વસ્તુ વાપરતી<br>હોય તેા તેના ખાેલેલા સૂત્રા બીજાને કામ લાગે ?                                         |      |
| <b>૧</b> ૧ ૦ | શ્રી નવપદજીની આરાધના માટેના કાઉરસગ્ગ 'ચ'દેસુ<br>નિમ્મલયરા' સુધી ગણવાના હેાય છે?                                                       | ૧૭૫  |
| ૧૧૧          | મરેડી કેટલા વખત પછી અચિત્ત થાય ?                                                                                                      | ૧૭૫  |
| ૧૧૨          | જે દેશમાં ગુરૂના યાેગ મળી શકે તેમ ન હાેય,<br>તાે પુસ્તકામાંથી તપ વગેરેના વિધિ જોઇ અને<br>દહેરાસરમાં પ્રભુ સન્મુખ પાતે તપ ઉચ્ચરી શકે ઉ | ૧૭૬  |
| ૧૧૩          | દેવતાઓ આહાર કરે છે તાે નીહાર કરે કે કેમ ?                                                                                             | ૧૭૭  |
| ૧૨૪          | કેવલ સ્ત્રીએાંકી સભામે સાધ્વીળારહસાે સૂત્ર એવ<br>કલ્પસૂત્ર પઢ સકતી હય '                                                               | ૧૭૬  |
| ૧૧૫          | ધ ટાકર્ણુવીર તપગચ્છના છે કે ખતરગચ્છના ? અને<br>તેમને સમ્યકત્વ હેાય છે કે કેમ ?                                                        | ૧૭૮  |
| ૧૧૬          | પ્રભુજીને ચઢાવેલાં પુષ્પેા ઉતારીને મૂલનાયકની<br>આંગીમાં ઉપયાગ કરી શકાય ?                                                              | ૧૭૯  |
|              | પ્રભુના પ્રક્ષાલનમાં દૂધ ગાયનું કે ભેંસનું વાપરવું<br><b>જો</b> ઇએ ?                                                                  | વેહહ |
| <b>११</b> ८  | રનાત્રમાં આવે છે કે 'માય જીનનેજી વાંદી પ્રભુને તે આગાગળા                                                                              |      |

વધાવીયા' તાે આ વખતે ભગવાનને ખમાસમણ આપીને વધાવવા કે આપ્યા વગર? ٩८0

૧ં ૧૯ તીર્થ કર પ્રભુની સાથે સાધ્વીનેા વિહાર હેા⊎ શકે ? ૧૮૦ '

રા

પ્રશ્વ

સમાધાન પૃ૦

ક્રમાંક

સમાધાન પૃ૦

પ્રશ્ન

૧૨૦ તિથિએ લીલાેતરી નહીં વાપરનારને ત્યાં કઠાેળ વપરાય તેમાં કારક રહે તે સચિત્ત ગણાય કે નહિ? એ દાણાને અડેલા બીજા દાણા પણ સચિત્ત ગણાય કે નહિ ? એકાસણામાં વાપરી શકાય ? મુનિરાજને વહેારાવી શકાય ? કારડુ દાણા કાઢીને વાપરી શકાય ? ૧૮૧

૧૨૧ વીશ કે ચાલીશ લાગરસના કાઉરસગ્ગ વખતે આંખા એટલાે લાંબાે સમય સુધી ખુલ્લી રહી શકે ખરી ? ભંધ થઇ જાય તેા કાઉરસગ્ગ ભાંગે? આંખા કુદરતી બંધ થાય છે તેા તેનેા આગાર કેમરાખ્યા નથી ? આંખાે બાંધ રાખાને કાઉરસગ્ગ કરે તાે કાંઇ વાંધા ખરા ? 929

૧૨૨ ક્રારડ મગ સચિત્ત છે કે અચિત્ત તે વિગતથી સમજાવા ? ૧૮૪

૧૨૩ જિનપૂજન કર્યાબાદ ચૈત્યવ દન ન કરીએ તેા શું ખાધ આવે ? ૧૯૩

૧૨૪ જિનેશ્વર દેવની પૂજા કરતી વખતે ગરમ પાણીથી ન્હાવાથી લાભ થાય કે ઠંડા પાણીથી ન્હાવું જોઇએ ! ૧૯૫

૧૨૫ હાલમાં વપરાતું વેજીટેબલ ઘી (ડાલ્ડા) તથા ભાયસીંગ [મગકળી]નું તેલ વિગયમાં ગણાય કે નહિ? ૧૯૫

૧૨૬ ભવ્ય જીવા મુક્તિમાં જશે તેા તેા શું અભવ્ય એકલાજ બાકી રહેશે ? 965

૧૨૭ શું મનઃપર્યવ જ્ઞાનિએા, અવધિજ્ઞાનિએા અને પૂર્વધરા નિયમા દેવલાેકમાં જાય કે અન્ય ગતિમાં પણ જાય ખરા? 165





સમાધાન પૃ૦

२०६





આમારા સુદ્ધિત પુસ્તકામાં મહત્વનાં સુધારા. ૨૦૭-૮

૧૩૩ શ્રી જિનેશ્વરદેવા નિરંજન નિરાકાર હાેઈ મૂર્તિઓની સ્થાપના કરી આકાર દર્શાવવામાં કેમ આવે છે ? ૨૦૬

૧૩૪--૩૪ ″વૈરાગ્યરસ મંજરી″ માં પણ ભૂલેા છે?

૧૩૧ 'વેધકતા વેધક લહે' અને 'બીજા એઢા વા ખાય' એતા અર્થ શા? ૨૦૧ 

સ્વામીજી કેા કેવલત્તાન કિતને સમયમે હુઆ ? ૧૯૮ ૧૩૦ કલ્પસૂત્રનું નવમું વ્યાખ્યાન ટીકા સહિત વાંચ-વાનાે નિષેધ છે ખરા ? २००

ત્યાં કેવી રીતે ગયા હશે ? 960 ૧૨૯ શ્રી મહાવીર સ્વામિકા નિર્વાણ ંકે પશ્વાત શ્રી ગૌતમ

૧૨૮ સગર ચક્રવર્તીના પુત્રોએ તીર્થની રક્ષા માટે અષ્ટાપદ તીર્થને પાણીથી ડુબાડી દીધા તેા શ્રી ગૌતમરવામીજી

પ્રશ્ન

## 

**ત્રઙતુવ'તી સ્ત્રી**-દિન ૩ અડકે નહિં, દિન ૪ પ્રતિક્રમણ કરે નહિં, [સાધ્વીજીએાને તથા ઉપધાનવાહિ શ્રાવિકાએાને માટે ઉભય ટ'ક આવસ્યક નિયત હેાવાથી અશકય પરિહાર છે.] તપશ્ચર્યા ગણાય દિન ૫ પછી પૂજા થાય. રોગાદિ કારણે ૩ દિવસ પછી રુધિર જણાય તા વિવેકથી પવિત્ર થઇને જિનદર્શન તથા પ્રભુજીની અગ્રપૂજા થાય. મુનિને પડિ લાબે, પણ પ્રભુ પૂજા ન કરે.

જન્મસંબ ધમાં-પુત્ર જન્મે તો ૧૦ દિન, પુત્રી જન્મે તો ૧૧ દિન, રાત્રે જન્મે તેા ૧૨ દિનનું સુત્તક લાગે. ઘરના માણસા ૧૨ દિન પૂજા ન કરે. જૂદા ઘેર જમે તા બીજાના પાણીથી પૂજા થઇ શંકે તેના ઘરના આહાર-પાણી ૧૨ દિન સુધં સુનિને ન કલ્પે પ્રસુતા અને સુવવાડ કરાવનારી નવકાર પણ ન ગણે અને એક માસને ૧૦ દિન સુધી જિનદર્શન પણ ન કરે. તેમજ સુનિને પડિલાબે નહિં. ગાત્રીને પાંચ દિનનું સૂત્રક લાગે. ગાય-બે શ-થેાડી ઉટડી વગેરે ઘરે પ્રસવે તા દિન ર અને વનમાં પ્રસવે તા દિન ૧નું સૂત્રક લાગે. બે શનું દૂધ ૧૫ દિન પછી, ગાય તથા ઉટડીનું દૂધ ૧૦ દિન પછી, અને ઘેટી તથા બકરીનું દૂધ ૮ દિન પછી કલ્પે. નિશ્રાનાં દાસ-દાસીનાં જન્મ-મરણનું ૩ દિનનું સૂત્રક લાગે.

મૃત્યુ સ ખાધમાં - જેના ઘરમાં મરણ થયું હોય તેજ ઘરમાં જમનારને ૧૨ દિવસ પછી પ્રભુ પૂજા થાય. તેના ઘેર નહિં, જમનારને બીજાના ઘરના પાણીથી પૂજા થાય. તેના ઘરના આહાર પાણી ૧૨ દિવસ પછી લેવા મુનિને કલ્પે મૃતક પાસે સુનારા તથા કાંધીયાને દિન ૩, સ ઘટ્ટો કરનારને દિન ૨, અને સાથે જનારને ૧ દિન પછી પૂજા થાય. પ્રતિક્રમણાદિ એ દિવસ મનમાં કરે. મૃતકને અડકયા ન હોય તે સ્નાન કગ્વાથી શુધ્ધ થાય. જન્મે તે દિવસે કે દેશાંતરે મૃત્યુ થાય તે દિન ૧૦, આઠ વર્ષનું ભાળક મરે તે દિવસે કે દેશાંતરે મૃત્યુ થાય તે દિન ૧૦, આઠ વર્ષનું ભાળક મરે તે દિવસ સુધી અને જેટલા મહિનાના ગર્ભ પડે તેટલા દિવસનું સૂતક લાગે. ગાય આદિનું મૃત્યુ ઘેર થાય તે કલેવર લઇ જાય ત્યાં સુધીલા સૂતક વ્યવહાર છે.

# કલ્યાણુ સમાધાન શુદ્ધિ પ્રકાશ.

અનેક દેાષેાથી દુષિત-

આ<sub>^</sub> શ્રી લબ્ધિસૂરિજી મ<sub>ે</sub> નાં સમાધાનાની **સમીક્ષા.** 

<u>લેઃ–મુનિશ્રી</u> હંસસાગરજી ગણિ

( આચાર્ય શ્રી લબ્ધિસૂરિજી મહારાજ પરમેષ્ઠીના ત્રીજા પદ્દ વિરાજે છે અને જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓને ડલ્યાણ-માસિકમાં વિવિધ શ'કાએાનાં સમાધાનાે આપવામાં આધુનિક વિદ્વાન આચાર્યોમાં સર્વબ્રેષ્ઠ જ્ઞાની દેાવા તરીકે પાતાના શિષ્યા આદિના પ્રચારથી જ્ઞાની ગણાય છે. તેથી તેઓશ્રીની પ્રરૂપણા શાસ્ત્રાનુસારી જ હેાય, એમ અનેક ધમ પ્રેમી અલ્પગ્ન જૈન-જૈનેતરાનું સહેજે માનવું થાય. પરિણામે તેએાશ્રીનાં સમાધાનામાંનાં જે સ**ં**ખ્યા**મ**હ્ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ સમાધાના છે, તે સમાધાના પણ તેવા જનામાં વખત જતાં સવ'જ્ઞપ્રભુના સિદ્ધાન્તરૂપે મનાઇ જવાનાે લય રહે છે. તેએાશ્રીને માટે પણ 'आज्ञाराद्वा बिराद्धा च शिवाय च भवाय च' सूत्र, फे। सवा प्रतुं क રહીન જાય અને અનેક ભવપર્યટનકારી અકલ્યાણ થવાના સંસવ ન રહે એ સારૂ તે માસિકમાં તેઓશ્રીએ આજસુધીમાં આપેલા સંખ્યાબદ્ધ અસત્ય સમાધાના તેઓશ્રીના જ હાથે સુધરીને જાહેર થઇ જવા પામે તે વધારે ઉત્તમ છે, એમ ધારીને તે સમાધાના તેઓના હાથે જ સુધરાવીને તે પત્રમાં જ પ્રસિદ્ધ કરવાના પ્રયાસ સાધવા સારૂ તે કલ્યાણુ માસિકના તંત્રીશ્રી સામચંદ ડી. શાહને મેં છેલ્લાં છ એક વર્ષ પર્યન્ત વારંવાર જણાવ્યું હતું. તા. ૧૨-૧૧-૫૫ ના જૈન પત્રના પેજ પહેટ ઉપર કલ્યાણુ માસિકના સ ચાલકાને પણુ તેઓના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ સમાધાનાને છાપવા ખંધ કરી દેવાનું આપ્તસૂચન કર્યું હતું. સં. ૨૦૧૩ માં તેા તે માસિકના એક અંકમાં પ્રસિદ્ધ થયેલાં તેઓશ્રીનાં સંખ્યાબદ્ધ અસત્ય સમાધાનાની જોઢે શાસપાઠાે લખી જણાવવા પૂર્વંક તે સમાધાનાને અસત્ય જણાવીને તે અંકજ તે તંત્રીશ્રી મારકત તેઓશ્રીને માકલાવી આપ્યા હતા. આમ છતાં તે માસિકમાં તેએાશ્રી તચ્ફથી સુધારા જાહેર ન થયા, અને તેએાશ્રીનાં અસત્ય સમાધાના તે માસિકમાં છપાવા ચાલુ જ રહ્યા ! ! ! તેથી માનવું થયું કે- 'આચાર્ય શ્રીતે પાતાનાં તે અસત્ય સમાધાનાને તથાવત ઉભા રાખવાના આગ્રહ છે અને તે માસિકના સ'પાદકાેને છાપતા જ રહેવાની કરજમાં મૂકીને સમાજમાં પાતાનાં તે અનર્થદાયી સમાધાનાને સૈધ્ધાંતિક સમાધાના તરીકે ખપાવવાતું ભારી મમત્વ છે.' જે શાસન અને સમાજને મહાન અકલ્યાણકર ગણાય.

આ અનર્થને અટકાવવા સારૂ તેએાશ્રી જેવા વયેાવૃદ્ધ આચાર્યશ્રીનાં અસત્ય સમાધાનાને અંગત રીતે જ સુધરાવવાની તે મુજબની વર્ષો સુધી દાખવેલી આપ્તતા, આજે પણુ દિલમાં તથાવત જ વત્તેતી હાેવા છતાં તેએાશ્રીએ એ રીતે અખંડપણુ જાળવેલ અસત્યની પકડને ધર્મનિષ્ઠ વર્ગના હિતને અર્થે સુધારીને કલ્યાણુકામી જનાને સત્યથી વાસિત કરવા સારૂ અંતિમ ઉપાય તરીકે કલ્યાણુ માસિકની અંદર છપાયેલાં તેઓશ્રીના પુષ્કળ મનસ્વી સમાધાનાની અસત્યતાને શાસ્ત્રના પાઠાે સહિત આ બૂક દ્વારા ક્રમશઃ પ્રસિદ્ધ કરવાની દુઃખદ ફરજ બજાવવી પડેલ છે! આ બદલ તેઓશ્રીને તેમજ બીજા પણ વિદ્વાન મહાશયાને નમ્ર વિન તિ છે. કે-મારા આ શુભ પ્રયાસમાં જે કાંઈ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધતા જણાય તે જણાવશા તા આભાર માનવા પૂર્વક બીજી આવૃત્તિમાં તેને સુધારી લઇશ.)

૧-કલ્યાણ વર્ષક અંક૮ પૃ૦ ૩૩૧ થીં ૩૩૨

### કાલમ બીજાથી–

શ્રી મક્તલાલ શાહની-'' પાર્શ્વનાથજીની પ્રતિમા, કૃષ્ણા, સિહચક, ચાવીસી, અષ્ટમંગલયંત્ર, યક્ષ તથા શાસનદેવીની પૂજા કરવામાં કાંઇ ક્રમ ખરા ?" એ શ્વંકાનું આ૦ શ્રી લબ્ધિસ્ રિજીએ જે-'પ્રલુ પાર્શ્વનાથ લજીવાનના નવ અંગમાં કૃષ્ણાની પૂજાનું વિધાન નથી. પૂજા નવર્ગ્ગંગની હાય સિદ્ધ ચક્ર અને ચાવીસી જીની પૂજાના ક્રમ નથી. આગળ પાછળ પણ કરી શકાય છે × × × " એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે યથાતથ્ય નથી. પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા કૃષ્ણાસહિત ગણાય છે. તેથી કૃષ્ણાની પૂજાનું વિધાન નથી. ' આપેલ છે તે થયાતથ્ય નથી. પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા કૃષ્ણાસહિત ગણાય છે. તેથી કૃષ્ણાની પૂજાનું વિધાન નથી. ' એમ કહ્યું તે અખાધમૂલક છે. પખાલપૂજા કૃષ્ણાની ઉપરથીજ થાય છે. વળી ચાવીશીની પૂજા કર્યા પછી જ સિદ્ધ ચક્રની પૂજા કરવાના ક્રમ હાવાથી તેમાં પણ તેવા ક્રમ નથી અમ કહ્યું તે ચોગ્ય નથી.

ર-કલ્યાણ વર્ષ ૬ અંક ૮ પૃ. ૩૩૨ કાે. ૧-તે જ શ'કાકારની '' ભગવાનનાં લાંછનની પૂજા થાય ?'' એ શંકાનુ જે- '' ભગવાનનાં લાંછન નવ- અંગમાં ન હેાવાથી પૂજા ન થાય અને કાેઇ કરતું હ્યુ તા તે વિધિના જાણ નથી, અને તેની ભકિત તે અતિ-ભકિતમાં ચાલી જાય છે." એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે યાેગ્ય નથી. લાંછન નવ અંગમાં તા નથી, પરંતુ આખા અંગમાં તા છે જ. પ્રભુની ચાંદી સાના આદિની આંગી લાંછનને છેાડીને થતી નથી. વળી નવ અંગની પૂજાના વિધિ છે તેથી પ્રભુના તે નવ અંગ જ પૂજનીય નથી; પરંતુ તે નવ અંગને ધરાવનારૂં પ્રભુનું આખું અંગ પૂજનીય છે.

૩-કલ્યાણ વર્ષ૬ અંક૮ પૃ. ૩૩૨ કાે. ર–

તે જ શંકાકારની '' ગાેરજી સાધુઓનું સ્થાન જૈનશાસનમાં છે ? " એ શંકાનું જે "ગારજી સાધુઓનું ં સ્થાન જૈન શાસનમાં નથી. કારણકે પાંચ મહાવતને પાળનારા અને શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનની આજ્ઞા માન-નારાએા જ જૈન શાસનમાં સાધુ તરીકે ગણી શકાય છે. તેવુ' ગાેરજીમાં નહિં હાેવાયી જૈન સાધુઓમાં સમાવેશ થઇ શકતાે નથી " એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે, તે મનસ્વી છે. જૈનશાસનમાં તાે અભવિ સાધુઓને, **ત્રિદ**ંડી થવા છતાં મરિચિને અને પરિવાજક છતાં અંબડઆદિને પણ સ્થાન છે, તાે સંવેગી સાધુના અભા-વમાં શ્રી જિતપ્રતિમા અને જિનાગમને સાચવનાર અને જૈનાને જૈત તરીકે રાખનાર ગાેરજીને સ્થાન કેમ ન હાય ? આચાર્ય શ્રીને પૂછવું જોઈએ કે-શ્રી ઉપદેશ-તરાંગિણીમાં ૫૦૦ ૫૦૦ માતાંગ વગેરેના સંધા શ્રી સિદ્ધગિરિજીની યાત્રાર્થે આવ્યાનું જણાવ્યું છે તે સ'ઘાનું પણ જૈનશાસનમાં સ્થાન માના છે કે નહી

'ગાેરજીનું સ્થાન જૈનશાસનમાં નથી. ' એ અવિચારી કથનના ખચાવમાં આચાર્ય શ્રીએ જે- ' પાંચ મહાવતને પાળનારા અને શ્રો જિનેશ્વર લગવાનની આજ્ઞા માનના-રાએ જ જૈનશાસનમાં સાધુ તરીકે ગણાય છે' એ પ્રમાણે જે અસંગત હેતુ જણાવેલ છે તે પણ વાજળી નથી. કારણકે તેઓ, જેઓને પાતાના અને પાતાની આજ્ઞાના સાધુ માને છે અને તેમની સાથે જૈન સાધુ તરીકે બ્યવડાર રાખે છે તે સર્વ તેવા જ છે, એવું તા છે જ નહિ. આથી ગાેરજી કે જેએા દેશવિરતિ, સમ્યગ્ દબ્ટિ, સંવિજ્ઞપાક્ષિક અને માર્ગાનુસારી પણ હાેઈ શકે છે; તે**એ**। જૈનશાસનમાં ગણાતા નથી એમ શાસ્ત્ર ક**હેતું નથી. શા**સ્ત્ર તે**ા વ્યવહાર સમ્યક્**ત્વવાળા માર્ગાતુ-સારી જીવાને પણ જૈન શાસનમાં ગેણાવે છે. વિશેષ માટે જીઓ શ્રી સેનપ્રશ્ન ત્રીને ઉલ્લાસ પ્ર૦૪ નિદ્વવપાર્થ-स्थादयः साधुलिङ्गधारिणः स्वपक्ष: आदि प्रहणाचरक परिवाजकादयः परपक्षः इति बृहत्करुप प्रथम खण्डे १२० पत्रे. ૪. કલ્યાણ વર્ષ ૬ અંક ૮ પૃ. ૩૩૩ કાે. ર-

તે જ પ્રશ્નકારની ''વૈતાઢ્ય, મેરુપર્વત તેમજ મડાવિદેહ ક્ષેત્ર હાલ કયાં છે?''તે શંકાના સસાધાનમાં ''વૈતાઢ્ય પર્વત લરત ક્ષેત્રના મધ્યભાગમાં છે, આપણે ભારતના દક્ષિણ દિશાતા ખંડમાં છીએ, એટલે વૈતાઢ્ય આપણાથી ઉત્તરમાં છે, અને વૈતાઢ્યથી ઉત્તરમાં દક્ષિ-ચુના ત્રસુ ખંડાની જેમ ભારતના ઉત્તરમાં પણ ત્રણ ખંડા છે' એ પ્રમાણે જણાવેલ છે. તેમાંનું 'ભારતના દક્ષિણુ દિશાના ખંડમાં છીએ' એ વાકય, 'ભારતના દક્ષિણુ તરફના અર્ધા વિભાગમાંના ત્રણુ ખંડામાંના મધ્ય ખંડમાં છીએ" એમ સધારા માગે છે: તેમજ 'વૈતા- ઢ્ચથી ઉત્તરમાં દક્ષિણુના ત્રણુ ખ'ડાેની જેમ ભરતના ઉત્તરમાં પણુ ત્રણુ ખ'ડાે છે' એ વાકય, ~'વૈતાઢ્ચથી દક્ષિણાર્હ ભરતના ત્રણુ ખ'ડાેની જેમ વૈતાઢ્ચથી ઉત્તરમાં પણુ દક્ષિણુ ભરતના ત્રણુ ખંડાે છેં એ પ્રમાણુ સુધારા માગે છે. ભરત વૈતાઢ્ચની અપેક્ષાએ નહિ, પરંતુ મેરુની અપેક્ષાએ દક્ષિણુમાં ગણાય છે.

પ-કલ્યાણ વર્ષ ૬ અંક ૧૦ પૃ. ૩૯૬ કાે. ૧-માહનલાલ હડીચંદ માસ્તરની " ચામાસામાં સમવસરણ રચાય કે નહિ ? અને રચાતું હાેય તાે નાલ દાપાડામાં કેવી રીતે રચાયું હશે ? " એ શંકાનું જે ''સમાવસરણ હંમેશાં રચાતું નથી જે ઠેકાણે પ્રાથમિક દેશના દેવાની હાેય, જ્યાંં મિથ્યાત્વીઓનું અધિક જેર હાેય, ક્રાેઇ ઝહિસ પન્ન દેવ ઉત્પન્ન થયેા હેાય આદિ કારણે સમાવસરણ દેવા રચે છે; પરંતુ ઠેકાણે ઠેકાણે દેશના દેવાય ત્યાં સમાવયરણુ રચાય તેવા નિયમ નથી. એટલે નાલ દાપાડાના ચાતુર્માસામાં આવું કારણુ નહિ ઉપસ્થિત થવાથી સમાવસરગ્ર ન થાય તેા વાંધાે નથી. વળી કારણ ઉપસ્થિત થાય તેા એક યાેજનના વિસ્તાર-વાળી ખુલ્લી જમીનમાં, ગામાનાં ઉપવનામાં સમાવસરણ દેવેા રચી શકે છે અને પ્રભુ ત્યાં પધારી દેશના દઈ શકે છે. ગામમાં પણ એવી વિશાળ યેાજનની જગ્યા ચાકવાળી મળતી હાેય તેા ત્યાં પણ થઇ શકે છે" એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે શાસ્ત્રપાઠાેની પરવા विनानुं કલ्पित छे. ''तइओ वप्पो छस्सय-धणुइगकोसेहिंतो वीढ'। पीठ'-समा भूमि:-પલુ દેશના આપે છે તે દેશનાભૂમિ (પેલા ગઢની અંદેરથી) ૧ ગાઉ અને ૬૦૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ છે.''

<u>श्री सभवसरखस्तव '५. ૧૦</u>-यदि महद्रिक: कश्चिद्देव पति-आगच्छति तदा स एकोऽपि सर्व मिदं करोति × × इतरसुरेषु भजना, कोऽर्थ: ? कुर्व न्त्यपि न कुर्व न्त्यपीत्यर्थ (ગાથા ૨૨ની ટીકા છે.) તथा तेनुं पानुं प ગાથા ૯ મી ના ' सइढदुक्तोसेहिं धरणिअला ' એ ઉત્તરાર્ક્ષ પાઠની ' तच धरणितलात् सार्द्ध कोशह्रयेन भवति ' એ ટીકા મુજબ સમવસરહ, ભૂમિથી અઢી ગાઉ ઉ ચે રચાય છે.

શ્રી બૃહત્કલ્પ સૂત્ર ભાગ બીને પૃ. ૩૬૬ ' जत्थ अपुव्वोसरणं जन्थ य देवो महड्रिटओ एइ.' ગાથા ૧૧७७ની **८ी**કામાં-' यत्र '-क्षेत्रे समवसरणं 'अपूर्व'म्'-अकृतपूर्व` यत्र त्रा भूतपूर्व समवसरणेऽपि देवो महर्द्धिको चन्दितु<sup>ँ</sup> 'एति ' आगच्छति तत्र नियमतः समवसरणं भवतीति वाक्यशेषः, अर्थादापन्नम् अन्यत्र न नियम इति। "जत्थ अपुव्वं नयरं गामा वा जत्थ देवो महडि्दओ व दगा एति तत्थ नियमेण भवतीति चूणौँ " ઇत्याहि पाठे। मुक्र असुनु समव-સરણ, ભૂમિંથી એક કાેસ અને ૬૦૦ ધનુષ્યનાં ઉંચાઇએ તેના બહારના ત્રીને (હાથ–હાથની ઉંચાઈવાળા ૧૦૦૦૦ પગથીયાં ચઢયા પછી) ગઢ આવે અને તે ગઢની અંદરથી ગણાતી એક યાજન પ્રમાણ ભૂમિમાં આકાશમાં રચાય છે, અને પ્રભુ તેા તે ત્રીજા ગઢ પછીથી તેવડી જ ઉંચ ઈવાળી પાંચ-પાંચ હજાર પગથીયાં ચઢયા પછી આવતા બીજા અને પહેલા ગઢની અંદરની ભૂમિના મધ્યભાગે રચાલી ૨૦૦ ધનુષ્યની લંખાઈ પહાળાઇવાળી અને સ્વદેહપ્રમાણુ ઉંચાઈવાળી મણિમય-પીઠિકાની ઉપરના દેવછંદામાં વિરાજીને દેશના આંપતા દાવાથી ભમિથી અઢીકાેસ-પાંચમાઇલની ઉંચાઇએ તે

સમવસરણુમાં બીરાજે છે. તેથી પ્રભુનું સમવસરણ નાલંદાપાડાની ઉપર આકાશમાં પણ સુખે રચી શકાય છે. આથી નાલંદાપાડામાં સમવસરણ સ્ચવાનું બની શકે નહિ, એવી કલ્પનાને તથા આચાર્ય શ્રીએ શાસ્ત્રીય આધાર વિના જ " નાલંદાના પાડામાં તેવું કારણ નહિ ઉપસ્થિત થવાથી સમાવસરગ્ર ન થાય તાે વાંધા નથી." એમ જણાવવાવડે ભગવાનનાં નાલંદા-પાડાના ૧૪ ચામાસામાં કાઈ મહદ્ધિ કદેવ આવેલ જ નથી, એમ જણાવેલ કલ્પિતવાતને સ્થાન નથી. તદુપરાંત તેઓ શ્રીની ' ખુલ્લી જમીનમાં, ગામાનાં ઉપવનામાં, એક યાજનના ચાકવાળા ગામમાં અને મિચ્યાત્વીઓનું અધિક જોર હાય ત્યાં સમવસરણ થાય.' એ વગેરે વાતાે તે બ્યવહારૂબાધના પગ્રુ અભાવ સૂચવે છે. કાઈપણ કાળે કાઇ એકાદ ગામમાં પણ આઠ માઇલના ચે.ક હે ય ખરા ?

શ્રી સંભવનાથ પ્રભુનાં આસાે વદ પ અને શ્રી નમિનાથપ્રભુનાં ભાગ્વગ્ગ) ના કેવલજ્ઞાનના અવસરે, શ્રી ચંદ્રપ્રભપ્રભુના શ્રાગ્વગ્ગ, શ્રી સુવિધિનાથસ્વામીના ભાગ્શુગ્ર, શ્રી શ્રેયાંસનાથસ્વામીના અશાડ વગ્3, શ્રી વાસુપૂજ્યસ્વામીના અગ્શુગ્ર ૧૪, શ્રી વિમલનાથસ્વામીના જેગ્વગ્ગ, શ્રી પાર્શ્વનાથપ્રભુના શ્રાગ્શુગ્ર ૮ અને શ્રી મહાવીરસ્વામીના આસા વદિ ગ)) ના રાજે થયેલા માક્ષકલ્યાણુક અવસરે તાે ચામાસામાં સમવસરણાે રચા-એલ હાવાના શાસ્ત્રીય ઉલ્લેખા પણુ હાવાનું જાણવા છતાં ચરમતીર્થ પતિ મહાવીરદેવના તે ૧૪ ચામાસામાં સમવ-સરણ રચાશું નં હાવાની સંભાવના કરવી અને કારણ કલ્પવાં તે ભગવતને નહિ ઓળખનારનું કામ છે. ૬-કલ્યાણ વર્ષ ૬ અંક ૧૦ પૃ. ૩૯૬ કાે. ર-

તે જ પ્રશ્નકારની 'લેાકાંતિકદેવે। એકાવતારી કે અષ્ટાવતારી ? ' એ શંકાના સમાધાનમાં જે '' એકાવ-તારી હેાય તેવું શાસ્ત્રમાં વિધાન નથી. તેટલા માટે લેાકાન્તિકનેા અર્થ કલ્પસૂત્રમાં પ્રહ્યદેવલેાકના અંતમાં રહેવાથી લેાકાંતિક એવાં કર્યો છે, પણ ' લાેક' એટલે લવ અને તે લવના અંતે છે, માટે લાેકાન્તિક એવાે અર્થ કર્યો નથી." એ પ્રમાણે શ્રી કલ્પસૂત્રના નામે વાત કરેલ છે, તે શ્રી કલ્પસૂત્રસંબાધિકામાં ' लोकान्ते-संसारान्ते भवा लेकांन्तिका, अकावतारत्वात् अन्यथा तेषां लेकान्तभवत्वं विरुध्यते' એ પ્રમાણે લેકાન્તિકના અર્થ કરેલ હેાવા છતાં શ્રી કલ્પસૂત્રના તે અર્થને ભૂલ તરીકે લેખાવવાના આશયથી જ તેઓશ્રીએ શ્રો કલ્પ-સૂત્રના નામે મનસ્વીપણે રજી કરી છે. ખરી વાત એ છે કે કલ્પસૂત્રની ટીકામાં તે৷ તે 'લેાકાંતિક 'ના અથ' ' એકाવતારી ' કરીને લાકાંતિકદેવા એકાવતારી હાવાનુ' વિધાન કરેલ છે, અને તે ભૂલ સુધરી જાય એ સારૂ પૂંઠ આગમાદ્વારકશ્રીએ તે ભૂલભરી પંકિત ઉપર- ' सप्ताच्ट-भवा प्रवचनसारोखारे, लेकिस्य ब्रह्मलेकस्य अन्ते-समीपे भवा लेकान्तिका, ' ઇत्यादि टिप्पे अधे अधे के, ते टिप्प-ણનાે આ સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ (પૂ. ધ્યાનસ્થ સ્વ-ગ<sup>ે</sup>ત આગમાહારકશ્રીનું નામ ગાેપવવા સારૂ) કલ્પસ્**ત્રના** નામે ઉપયાેગ કરેલ છે ! જે સજ્જનનું કાર્ય નથી. આમ છતાં—

આ અર્થ પકડવાવડે તેઓશ્રીએ, તેમના વડિલ શ્રી દાનસૂરિજી મ૦ ની અસત્ પકડને ખાેટી લેખાવી છે તે તેા અવશ્ય અનુમાદનીય ગણાય. એટલે કે-પાતાના

દીધેલ છે, તે જરૂર અનુમાદનીય ગણાય. ૯-કલ્યાણ વર્ષ ૬ અંક ૧૦ પૃ. ૩૯૬ કાે. ર– તે જ પ્રશ્નકારની-"નવગ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તરમાં xxx કેવી રીતે પૂજા કરતા હશે ?," એ શંકાના સમા-ધાનમાં " પાંચ અનુત્તરાના દેવતાઓ તા શબ્યામાં સ્તા રહે છે અને સાડાસાળ સાગરાપમે પાસું મરડે છે. xxx " એમ જણાવેલ છે, તે કપાલકહિ્પત છે. અનુ-

**ગુરુજીના પ્રથમ પટ્ટધર અને** પાેતાના વડીલ એવા તે આ૦ શ્રી દાનસૂર્રિજી મહારાજે, પાેતાના 'વિવિધ-પ્રશ્નાેત્તર' ભાગ પહેલાના ૧૯૩ માં પેજ ઉપર આ૦ શ્રી વિજયહીરસૂરીશ્વરજી મ૦ નાં વચનમાં શંકા કરનાર માટે 'જગદ્દગુરુ શ્રી વિજયડીરસૂરીશ્વરજી મહારાજનાં વચનમાં શંકા કરવી એ શું યેાગ્ય છે? ' એમ જણાવવાવડે પાતે શ્રી હીરસૂરિજી મ૦ નાં વચનને પરમાત્માનાં વચન તરીકે માનતા હેાવાના ભાસ આપેલ છે, તેજ આ૦ શ્રી હીરસૂરિજી भ**० नां श्री હી**રપ્રશ્ન પૃ૦ ૨૯ ઉપરના-' लेाकान्तिकदेवा अकावतारिणोऽष्टावतारिणे। वा ? ' એ પ્રશ्न . ઉત્તર तरीर्डनां ''-' अच्टावतारिण इति ज्ञातम स्ति ' એ टंडशाणी વચનને પણ (પૂ. આગમાેદ્વારકશ્રીએ શ્રી કલ્પસૂત્રમાં કરેલા ટંકશાળી ટિપ્પણુને નહિ માનવાની જેમ) નહિ માનીને તે જ વિવિધ પ્રશ્નાેત્તર ભાગ પહેલાના પેજ ૧૧૪ ઉપર વિકલ્પઅર્થજ્ઞાપક શ્રી ઠાણાંગ સૂત્રના પાઠના ખ્હાને લાકાન્તિકદેવાનું જે મુખ્યત્વે એકાવતા-રીપણું જણાવવાના અસદુગ્રહ બતાવેલ છે, તે અસદુગ્ર-હુને તાં આપણા આ આચાર્ય મહારાજશ્રીએ આ સમાધા-નમાં-' લાેકાન્તિકદેવા એકાવતારી હાેય એવું શાસ્ત્રમાં વિધાન નથી ' એમ જણાવવા વડે ચાેકખાે ઉઘાડાે પાડી

त्तरना દેવે। ૩૩ સાગરે।૫મ સુધી પણુ શય્યામાં જે સ્થિ-તિએ ઉપજે છે એ રીતે જ કાયમ રહે છે, પાસું મર-ડતા નથી. જુઓ ક્ષેત્રલેાક પ્રકાશ સર્ગ ૨૭ પૃ૦ ૩૩૬ પુડી ૧—" येब्वाकाशवदेरोषु, शय्यायां प्रथमे क्षणे। यथो-त्पन्नास्तथे।त्तानद्या एव भवावधिः॥ ६१८॥

૮-કલ્યાણુવર્ષ ૬ અંક ૧૦ પૃ. ૩૯૭ કેા. ૧– તે જ પ્રશ્નકારની– ''કાેરડુ મગ સચિત્ત કે અચિત્ત ?'' એ શંકાના સમાધાનમાં 'સચિત્ત' જણાવેલ છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. શ્રી શ્રાદ્ધવિધિ પત્ર ૪૩ પૃષ્ટ ૧ પંક્તિ ૪ નાે ' कंंक्रुटकमुद्दगం' પાઠ, કાેરડુ મગ અચિત્ત હેાવાનુ' સ્પષ્ટ જણાવે છે.

૯. કલ્યાણ વર્ષ ૬ અંક ૧૧ પૃ. ૪૧૮ કા. ૧-શ્રી ઠાકારલાલ કે. શાહ નવસારીની ''કેવું વર્ત્તન હાય તાે શ્રાવક કહેવાય ?'' એ શંકાનું અપાએલું-''રાત્રિભાજનના ત્યાગી, નવકારશી પ્રત્યાખ્યાની, બાવીશ અભસ્ય અને બત્રીશ અનં તકાયના ત્યાગી, જિનેશ્વર દેવના હં'મેશાં પૂજક, સુદેવ-સુગુરૂ અને સુધર્મને માન-નારા જઘન્યથી શ્રાવક ગણાય." એ સમાધાન, પુત્ર-પુત્રીઓ પટ્ટેવીઓ અને અનેક અન્યને પણ દીક્ષા અપાવનાર શ્રી કૃષ્ણમહારાજ જેવા તેમજ મહામંત્રી અભયકુમાર વગર પાતાના રાજ્ય અને પાતાની જાતને પણ સલામત નહિ હાવાનું જાણવા છતાં તેની દીક્ષાને પચાવી દેનાર શ્રી શ્રેણિકમહારાજ જેવા ક્ષાયક સમ-કિતવ તાદિ અનેક અવિરતિ છતાં ધર્મચૂસ્ત શ્રાવકાને તા જઘન્યશ્રાવકા તરીકે પણ નહિ લેખાવનારૂં હાવાથી અબાધમૂલક છે; શાસ્ત્રામાં શ્રાવક શખ્દના વ્યુત્પત્તિથી थते। अर्थ- 'श्रद्धालुत्तां आति पदार्थचिन्तनाद्धनानि पात्रेषु वपत्यनारतम् । किरन्ति पुण्यानि सुसाधुसेवनादतेाऽपि तं श्रावकमाहुरुत्तमा: ॥१॥ ' એ પ્રभाषेु छे. 'आति' એટલे तत्वार्थश्रद्धानं निष्ठां नयति.

૧૦-કલ્યાણ વર્ષ ૭ અંક ૧-૨ પૃ. ૨૭ કાે. ૧-

શા અજીતકુમાર હિંમતલાલને અપાએલા સમા-ધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ રચેલા શ્રી સ્તંભનપાર્શ્વનાથજીનાં સ્તવનમાં જણાવેલી-''તારા કર્મને હઠાવ જઇ શિવમહે-લામાં' એ તરંગપ કિતની જેવું તરંગી લહેરી કથન હાઇને શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે.

તેએાશ્રીના તે કથનને ખરૂં માનીને તેએાશ્રીના ભકતાએ માક્ષ લેવા ત્યાં દાેટ દેવાની રહેતી નથી; કારણ ક્રે- માેક્ષ તે સ્થળે મળતાે જ નહિ હાેવાથી તે સ્થળે નથી; પરંતુ અહિં મનુષ્યલેાકમાં જ મળતેા હેાવાથી મનુષ્યલેાકમાં જ છે. આર્થા તેા તેએાશ્રીની આગ્રાના આ૦ શ્રી રામચ દ્રસૂરિજીએ પણુ ' શ્રી નવપદ-સ્વરૂપ દર્શન' ના પેજ ૩૬ ઉપર પંદર કર્મભૂમિએા માેક્ષબૂમિ કહેલ છે. પાતાના તે વાકયના ખચાવમાં આચાર્ય શ્રી તરફથી કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે- 'સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનની ઉપર રહેલા સિદ્ધપરમાત્માનાં સ્થાનને ઉપ-ચારથી માેક્ષ કહેલ છે.' તેા તે બચાવ પણ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે. કારણ કે '' શ્રી પ્રવચન સારોદ્ધારના ૫૫ મા સિદ્ધસ્થાનની 'ईस्तिपब्भाराए०' ગાથા ૪૮૬ની ટીકાના 'सर्वार्थसिद्धविमानादूर्ध्वैं द्वादशभिर्योजनैः xxx अध्ट स्यो-जनबाहल्या x x x ईषत्प्राग्भारा नाम सिद्धशिला भवति, x x x सर्वार्थाद् द्वादशभियोजनैलेकान्त इत्यन्ये तस्या-श्चेषत्राग्भाराया उपरि योजने गते लोकान्ते। भवति, तस्य च

٩3

योजनस्य x x x उपरितनकोशस्य सर्वोपरितने षण्ठे भागे० એ પાઠ મુજબ તથા ક્ષેત્રલાક પ્રકાશ સર્ગ ૨૭ ના 2. ३६८ ५२ना-"सर्वार्थसिद्धर्युंगायादुगत्वा द्वाद्यायोजनीम् ॥५९॥xxx बाहल्यं मध्यभागेऽस्या, योजनान्यष्ठ कीर्त्तितम् x x x अस्या लोकान्तो योजने गते ॥६०॥ ऊचुर्द्रादशयो-जन्या:, केचित्सर्वार्थसिद्धितः । लोकान्तस्तत्र तत्त्वं तु, ज्ञेय केवल्टशालिभिः ॥६१॥ योजन चैतदुत्सेधांगुलमानेन निश्चितं। सिद्धावगाहना०'' ते पाठ मुजल श्री सिद्धपर-માત્માએાનું સ્થાન, સર્વાર્થસિદ્ધવિમાનની ધજાથી ઉપર ખાર યેાજન દ્રર નથી; પર ંતુ ૨૦ યેાજન અને ઉત્સેધાંગુલીય એક યેાજનના ૨૩ ભાગ જેટલું દ્રર છે. તે યાજનના ચાર ગાઉમાંના અંતિમ ગાઉના છેટ્ટા ભાગમાં એટલે કે-યાેજ-નના અંતિમ ચાવીશમા ભાગમાં જ લાેકા-તને સ્પર્શાને સિદ્ધપરમાત્મા રહેલા છે. (આ પાઠમાં સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનની ધજાથી ૧૨ યેાજન દ્વર લેાકાન્ત હેાવાનાે જે મતાન્તર છે તે મતાન્તરથી પણ આચાર્ય શ્રીનું તે ખાર ચાેજન દ્વર માક્ષ હાેવાનું કથન<sup>ં</sup> વિરુદ્ધ છે. કારણ કે તેેઓએ તેા તે લાેકાન્તથી નીચેના ૧ ગાઉના પાંચમા ભાગ પછી માક્ષ કહેલ છે; લાકાન્તે કહેલ નથી.)

૧૧-કલ્યાણ વર્ષ ૭ અંક ૩ પૃ. ૮૩ કાે. ૧-

શ્રી જેરામભાઇ પીતાંબરે કરેલી '' સમકિતધારી શ્રાવક જિનેશ્વરભગવાનની પાસે કેાઇપણ જાતની માનતા કરે તેા તેનાથી તેના સમકિતને દ્રષણુ લાગે ? '' એ શંકાના સમાધાનમાં જે–" હા, દ્વષણુ લાગે. કારણુ કે સમક્તિધારી જે જે ક્રિયા કરે તે માક્ષને માટે જ કરે અને જિનેશ્વરભગવાનને મુક્રિતદાતા માનીને ઉપાસે '' એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તે એકાન્ત નથી. સમ્યગૃદષ્ટિને કારણવશાતુ ભાવક્રિયા ઉપરાંત દ્રવ્યક્રિયા પણ હાેઇ શકે છે. ક્ષાયિક સમ્યકત્વના ધણી શ્રીકૃષ્ણ મહારાજે દ્વારિ<sup>,</sup> કાને દાહથી અચાવવા સારૂં આય બિલતપની ક્રિયા કરા-વેલ છે. કલ્યાણના આજ વર્ષના ૮ મા અંકના પેજ **૩૨૨ ૬પરના પાતાના સમાધાનમાં પાતેજ 'લા**ગણી ધર્મકરણીની હેાય તેા આ લાેકની પણ માગણી ધર્મનું કારણ હાેવાથી વાંધા ભરેલી નથી,' એમ જણાવ્યું હાેવા છતાં પાતેજ અહિં ' સમકિતધારી ' જે કિયા ૅકરે તે માક્ષને માટે જ કરે ' એમ એવકારપૂર્વક એકાંત જણાવે છે તે વદતાેવ્યાઘાત હાેઈ શાેચનીય છે,

(૧૨) — કલ્યાણ વર્ષ ૭ અનંક ૩ પૃ૦૮૩ કેા૦ ૨,

તે પ્રશ્નકારે પૂછેલી- '' નવગ્રહેા સમકિતી છે ? તેના વિમાનમાં શાશ્વતી પ્રતિમા હશે ખરી ?" એ શંકાનું ( શ્રી સાગરસમાધાન ભાગ પહેલાના ૧૬૭ તથા ૧૬૮ ના સમાધાનમાં જણાવેલા- ''ગ્રહાના વિમાનામાં શાશ્વત જિનચૈત્ય હાેવાથી અને તેની અશાતના તેઓ ટાળતા હાેવાથી તથા દીક્ષાપંચાશકમાં અને પ્રતિષ્ઠા વિધિમાં ગ્રહેાના આહ્વાન તથા નંદીસ્તવે ધર્માનુષ્ઠાનમાં ગ્રહેાની સાક્ષી ગણુવાથી તે સમકિતી હેાય તેમ સંભવે છે. સાધર્મિક તરીકે માનવામાં અડચણુ નથી. '' એ સાધાર ખુલાસાથી વિપરીત ) જે–' કેટલાક સમકિતદબ્ટી પણુ હેાય અને કેટલાક મિથ્યાદષ્ટી પણ હેાય સૂર્ય અને ચંદ્ર નિયમા સમ્યગ્દબ્ટિ હાય છે" એ પ્રમાણે સમાધાન જણાવ્યું છે તે શાસ્ત્રના આધારવિહાણું, સમ્યકત્વના સંભેવવાળા ગ્રહાને પણ ' મિથ્યાદળ્ટી પણ હાય ' એમ મનસ્વીપણે જ કહી દેવાના દાષવાળું અને પ્રશ્નકારની 'તેના વિમાનમાં શાશ્વતી પ્રતિમા હશે ખરી ?' એ પ્રશ્નના ખુલાસાના અભાવવાળું હેાવાથી અગ્રાહ્ય છે.

(૧૩) — કલ્યાણ, વર્ષ ૭ અન્ક ૪ પુરુ ૧૩૭ કેારર

શ્રી કાન્તિલાલ એમ. શાહના- '' લક્ષ્મીદેવી અને સરસ્વતીદેવી કેાની પુત્રીએા ? '' એ પ્રક્ષના આપેલાં '' દેવલેાકમાં દેવદેવીઓના માતાપિતા હાેતા નથી. કારણ કે–તેએા ઉત્પાતિક કહેવાય છે " એ સમાધાનમાં આચા-ર્યં શ્રીએ દેવેાને ઉત્પાતિક ( ઉત્પાત કરનાર ) કહ્યા છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. શાસ્ત્રમાં દેવેાને ઉત્પાતિક કહ્યા નથી; પરંતુ ઔપપાતિક કહેલ છે.

(૧૪)--કલ્યાણુ વર્ષ ૯ અંક ૪ ૫૦ ૧૩૮ કેા૦ ૧

–" દુવિહારના ્ર પચ્ચક્પાણમાં રાત્રિભાજનના ત્યાગવાળાને તં બાલ આદિ વાપરી શકાય? " એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં આચાર્યશ્રીએ '' રાત્રિભાજનના ત્યાગીને તંબાલ વાપરી શકાય નહિ" એમ જણાવ્યુ છે તે, થીમદ્ મંહાેપાધ્યાયછ શ્રી યશાેવિજયજી મહારાંજ વિર-ચિત-' આહાર-અણાહાર'ની સજ્ઝાયમાં ત્રીજીથી સાતમી ગાથામાં રાત્રે દુવિહારમાં તાંબૂલ તરીકે વાપરવાને જણા-વેલ અનેક સ્વાદિમ પદાર્થીના કપાલકલ્પિત રીતે જ નિષેધ કરનારૂ છે. ચાર પ્રકારના આહારમાં રાત્રે દુવિ-હારના પચ્ચક્રપાણવાળાને 'અશન અને ખાદિમ'ંના તેા નિષેધ છે, પરંતુ 'સ્વાદિમ' નાે નિષેધ હાેતાે નથી. 'ત બાલ' શખ્દના અર્થ 'મુખવાસ' તરીકે ચૌદનિયમના છપાએલ ચાપડીઓમાં પ્રસિદ્ધ છે અને કાથા, પાન, સાેપારી આદિ ત<sup>:</sup>બાેલ**ને પ**ણુ પૂ્૦ ઉપાધ્યાયજીએ તે સજઝાયમાં સ્વાદિમ જણાવીને કલ્પ્ય કહેલ છે.

(૧૫)--કલ્યાણ વર્ષ ૭-અંક ૫-૫૦ ૧૮૦ કેા૦૧, શાહ કુત્તચંદ ઝવેરભાઇ સું બઈવાળાએ '' ઇ'દ્રની અંગુલિ અસલસ્વરૂપે જેવાથી ભરતચક્રવર્તાંની આંખમાં ઝળઝ-ળીયાં આ ંગાં શાસ્ત્રમાં તીર્થ કરતું રૂપ તેા અનુત્તરવિમા-નના દેવેાના કરતાં યાવત્ ગણુધરદેવેોનાં રૂપ કરેતાં અન-તગુણું કહ્યું છે, તેા તે શારીરિક રૂપ જાણવું ? જો શારી-રિકરૂપ બાબત તે મુજબ હાેય તાે તીથ<sup>િં</sup>કરની સામું કેમ જોઇ શકાય ? " એ પ્રમાણે પૂછેલા પ્રશ્નના સમાધાનમાં તેએાશ્રીએ જે-'' શ્રી તીથરેં કરલગવ તની પાછળ ભામ ડળ હાેય છે તે ભામ ડળ તેએાશ્રીજીના શારીરિકતેજના પરમા-ણુએા લઇને બનાવેલ હાેવાથી તેેએાશ્રીજીના શરીરને જોઇ શકાય છે.'' એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે, તે પ્રભુના કર્મક્ષય-જતિશયનું લાેપક છે. કારણ કે-ભામ ડળ એ દેવકૃતાતિ-શય જ નથી, પરંતુ શ્રી પ્રવચનસારાદ્વાર ભાગ પહેલા ५० १०८ ना अंते रहेता ' तथा जिनशिरसः पश्चाद्वागेऽ तिभास्वरतया जितबहुतरणिः तिर्स्कृतद्वादशाक तेजाः प्रसरति भामंडलस्य प्रभाषटलस्याद्योतः ' ते पाठानुसार ४भंक्षयल-તિશય પણ છે આ ખુલાસા પછી-' ભામ ડળને ' તેઓ-શ્રીએા પ્રભુજીના કર્માક્ષયજાતિશય તરીકે પણુ સ્વીકારવું જ રહે છે, અને તેથી સ્વીકારે ત્યારે તેઓશ્રીને વાચકે પૃછવું કે-ં' આપશ્રી, એ પ્રશ્નકારને પ્રભુજીના દેવકૃતાતિશય તરીકે તાે 'તાે ભામ ડલ તેેઓશ્રીજીના શારીરિક તેજના પરમા-ણુએા લઇને ખનાવેલ હેાવાથી તેએાશ્રીજીના શરીરને નેઇ શકાય છે ' એ પ્રમાણે સમાધાન આપી શકયા છેા; પર તુ કમેં સયજાતિશય તરીકે જણાવેલા ભામંડલ ( કે-જે પ્રભુના શારીરિક તેજના પરમાણુઓ લઇને બનાવવામાં આવેલું જ નથી, તે ) ને ધરાવતું પ્રભુજીનું શરીર તાે કાે કાંધી જોઇ 90

શકાતુ જ ન્હાેતું કે-તે શરીરને પણ સહુ સુખે જેઇ શકતા ? " આ પ્રક્ષના તેએાશ્રી જે ખુલાસા આપે તે ખુલાસાે એ જ કલ્યાણમાસિકમાં પ્રામાણિક આધારપૂર્વંક તેઓશ્રી જાહેર કરે એમ કરવું અને તે સાથે પ્રભુ 'કેવલ જ્ઞાન પામ્યા પછી જ્યાં જ્યાં વિચરે ત્યાં ત્યાં પણ તેએાશ્રીજીના શરીરને કાેઇપણ જોઇ શકતા કે-જોઇ શકતા જ નહિ ? ' તે પ્રશ્નને પણ ખુલાસાે જાહેર કરાવવાે. એમ થયેથી તેએા**શ્રીએ ક**ત્તેચંદલાઇને આપેલું તે દેવકૃતાતિશય તરી-કેનું સમાધાન પણુ અયેાગ્ય છે, એમ સાધાર જણાવાશે. (આ સાથે નં. ૨૫ નાે સુધારાે પણ જોવાે ઉપયાગી છે.)

(૧૬)--કલ્યાણ વર્ષ ૭ અંક ૮ પૃ. ૩૨૧-કાે.૧-'જંખૂ' શબ્દના અર્થ શું ? ' એ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં 'અને બીએે શીઆળ પણ જંખૂના અર્થ થાય છે.'એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તાે તેઓશ્રીને પૂછવું નેઇએ કે-આપ-શ્રીએ અહિં જંબૂ શખ્દના એ અર્થ કાેઈ શાસ્ત્રાધારે અથવા નિઘંટુના આધારે જણાવ્યા છે કે-મનસ્વીપણે જ ? તેઓશ્રી તરફનેંા સાધાર ખુલાસાે મેળવીને જાહેર કરી દેવાય તાે અમારે 'જંખૂ' શખ્દના અર્થ શીઆળ કરવાની જ્યારે જ્યારે જરૂર પડેલ છે ત્યારે ત્યારે તે જંખૂશખ્દને 'ક' વર્ણ નેડવા પડેલ છે, તે તકલીક તેવા પ્રસ ગે મટી જાય.

(૧૭)—કલ્યાણુ વર્ષ ૯–અંક૮-પૃ. ૩૨૧ કાે.૨–

પ્રશ્નકાર કતેચંદ્રભાઇએ પૂછેલા-" ક્ણુગા કુટેલું કઠાળ અન તકાય ગણાય છે ? કાેડલીવરઓઇલ કે લીવર એકસ્ટ્રે-કટની દવા પર પરા હિંસાવાળી હાેવાથી અચિત્ત તરીકે વાપરે તે કરતાં ફણુગા પુટેલું ધાન્ય વાપરવામાં હિંસા ખરા કે કેમ ? " તે પ્રશ્નના સમાધાનમાં તેઓશ્રીએ જે '' કુણગા પ્રુટેલું કઠાળ અનંતકાય ગણાય છે. કુણગા પ્રુટેલું

ધાન્ય વાપરવાથી અલ્પહિંસા છે. કારણ કે-તે એકેન્દ્રિયનુ શરીર છે. કેાડલીવરએાઈલ અને લીવર એકસ્ટ્રેકટની દવા મહાહિંસાવાળી અને પંચે દ્રિયના કલેવરવાળી છે. " એમ જણાવ્યું છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. 'કારણ કે-ક્રણુગા કુટેલું કઠાળ વાપરવામાં અન તકાયની વિરાધનાનું તથા કૃત કારિત અને અનુમાદિતરૂપ હિંસાની ત્રિવિધપ્રવૃત્તિજન્ય પાંપ ુ છે, અને કાડલીવર આદિ વાપરે તેમાં વાપરનારને કૃત કારિત અને અનુમાદિત એ ત્રણેય પ્રકારની હિંસાની નિવૃત્તિ હાેવાથી તે દવા, મહાહિંસા બનતી નથી; અભક્ષ્ય જરૂર છે. આ બાેધ, સમાધાન આપતી વખતે આચાય શ્રીને હાત અને તે સાથે 'તે પ્રશ્નકારે, કાેડલીવર આદિને અચિત્ત ેલેખીને પ્રશ્ન કર્યો છે' એ બીના પણ ધ્યાનમાં રાખી હાત તેા માનવું થાય છે કે- તેઓશ્રીએ જ એકને અલ્પહિંસા-**વા**ળું અને ખીજાને મહાહિ સાવાળું કહેવામાં ખરેખર શાસ્ત્ર-વિરૂદ્ધતા દીઠી હેાત, અને તે સ્થાને તે સમાધાનને બદલે તેએાશ્રીએ ''ફણુગા પુટેલું કઠાેળ અન તકાય તરીકે અભક્ષ્ય છે અને કેાડલીવર અને લીવર એકસ્ટ્રેકટ એ બંને દવા પર પરહિ સાવાળી તેમજ અચિત્ત હાેવા છતાં મધની માક્ક તેમાં જીવાેના સદ્ભાવ હાેવાને કારણે અભક્ષ્ય છે. માટે તેવું કઠાેળ અને તેવી દવા એ અંને ત્યાંજય છે." આ પ્રમાણે જ સમાધાન આપ્યું હેાત. એકેન્દ્રિય કરતાં ત્રસની હિંસામાં વધારે પાપ હેાવાનું તેા શ્રાવકા સમજતા જ હાેવાથી ત્રસની હિંસાના તાે તેઓ ત્યાગવાળા જ હાેય છે.

(૧૮)-કલ્યાણ વર્ષ ૭ - અંક ૮ પૃ. ૩૨૧ કાે. ૨ -શા કત્તેચંદલાઇએ પૂછેલા ''પુણ્યાનુબ'ધી પુણ્ય ઉપાજેન કરવાની શાસ્ત્રમાં આજ્ઞા છે ? જો હાેય તેા પુણ્યના ક્ષય કરી મુક્તિએ જવાના પ્રયાસ કયારે બને ? " એ પ્રક્ષનું- શાસ્ત્રાનુસારી સમાધાન તેએાશ્રીએ આ જ આપવું જોઇતું હતું કે-''પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય ઉપાર્જન કરવાની આજ્ઞા શાસ્ત્રોમાં છે જ, અને તે પુણ્ય મુક્તિનું વિરાધી નહિ હાેવાથી મુક્તિ પામવા માટે તે પુણ્યનાે ક્ષય કરવાનાે કાેઇ પ્રયાસ કરવાની જરૂર જ રહેતી નથી. જેમ કાબ્દેના નાશ કરીને આંગ્ન સ્વયં નાશ પામે છે તેમ તે પુણ્ય સ્વભાવે જ એવું છે કે પાપના નાશ કરીને પાતાની મેળે જ નાશ પામે છે."

પરંતુ સર્વ શાસ્ત્રમાન્ય સમાધાનને બદલે તેઓ શ્રીએ, ('अपवादो हि उत्सर्ग वाधते, नतु उत्सर्गाऽपवादम्' એ સિद्धा-ત્તની ઉપેક્ષા કરીને અને કેવલ 'किंच दानेन मागाण्तिस्ततो भवपरंपरा । धर्माधर्म झयान्मुक्तिर्मु मुक्षोर्ने ष्टमित्यदः ' ३૫ औत्सर्जि अेवी અપવાદ शून्य वातने આગળ કરીને) જે-''જૈનશાસ્ત્ર પુણ્યાનુઅંધી પુણ્ય બાંધવાનું કહેતા નથી પણ પુણ્ય પાપના ક્ષય કરી મુક્તિ લેવાનું કહે છે, '' એ પ્રમાણે સમાધાન આપ્યું છે, તે જૈન આગમપંચાગીથી વિરુદ્ધ છે અને જૈનશાસનની શ્રી જિનપૂજા આદિ અનેક અવિચ્છિન્ન પ્રચલિત એવી પુણ્યાનુઅંધી પુણ્ય પ્રણાલિકાને હેય લેખાવના રૂં મહા ઉત્સૂત્ર છે.

તેઓ શ્રીએ સમજવું ઘટે કે:-'પુણ્ય અને પાપ બ'નેને સય કરવાનું સામર્થ્ય પછુ આત્માને પુણ્યાનુબંધી પુણ્યના યાગે જ પ્રાપ્ત થાય છે અને તેથી જૈનશાસ્ત્રો, પુણ્યાનુબ'ધી પુણ્યનાં ઉપાર્જનને તેા ખાસ કર્તા બ્યરૂપે જણાવે છે.' તેઓ શ્રી આટલું સમજી લે તા આવી ઉત્સત્ર પ્રરૂપણાથી જરૂર બચી શકે. આચાર્ય ભગવાન શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મ., અબ્ટકજી ગ્ર'થમાંના 'પુષ્ટયાનુબ'ધી પુણ્યાદિવિવરણ ' નામક ૨૪ મા અબ્ટકના- ' पुण्यानुबंध्यत: पुण्य' कर्त्तव्य' २०

सर्वथा नरैः । यखभावादपातिन्येा जायन्ते शुभसंपदः ॥६॥ ' ते भूण श्देाक्षभां अने पू. आ. श्री किनेश्वर सूरीश्वरल्थ भढाराक ते भूण श्देाक्षनी 'पुण्यं-शुभकर्म, कर्तव्यं-विधे-यम, सर्वथा-सर्वप्रकारैः, नरैः-मानवैः ' એ टीक्षभां पुष्टया-नुभंधीपुष्टयने ते। विधेय तरीक्ठे कणुावीने सर्व प्रक्षारे आंधवानुं क कणुावे છे. આવા स्पष्ट पाठे। ढाेवा छतां ते आश्री, कैनशास्त्रनां नामे क्रेवण भतिक्रद्भना क पुष्टयानुभंधी पुष्टयने आंधवानी ना कणुावे छे, ते सव-सीरता क्रेवी ?

પૂ મહેા૦ શ્રી યશેાવિજયજી મ૦ પણુ સ્વાેપજ્ઞ દ્વા-ત્રિ<sup>•</sup>શ<sup>દ્</sup> દ્વાત્રિ'શિકા ગત પ્રથમ દાન દ્વાત્રિ'શિકાના ૧૭મા नैवं यत्पुण्यबंधापि, धर्महेतुः द्युभादयः । वह्नेर्दाद्यं विनाइयेव, नश्वरत्वात्स्वतेा मतः' श्दे। इद्वारा तेभल ते श्दे। इनी- " नैव यथा प्रागुक्तं यत्-यस्मात् पुण्यबन्धेाऽपि शुभादय:-सद्विपाकेा धर्महेतुर्मत: । तध्धेतुभिरेव दशाविशेषेऽनुषङ्गः पुण्यानुबन्धि पुण्यबन्ध सम्भवात् । प्राणातिपात विरमणादौ तथावधारणात् । न चाय मुक्तिपरिपंथो, दाह्य विनारय वन्हेरिव पाप विनारय स्वते। नाराशीलत्वात् । शास्त्रार्थाबाधेन निर्जराप्रतिबन्धक पुण्य-बन्धाभावाज्नात्र देख इति गर्भार्थः।' ते टीश द्वारा पुष्टय-બંધને પણ ધર્મના હેતુરૂપ જણાવવા પૂર્વક પુષ્ટયાનુબંધી પુષ્ટયના અંધના સંભવવાળા જણાવીને '' તે પુષ્ટયાનું અંધી પુંહય, મુક્તિનું વિરાધી નથી; પરંતુ દાહ્યપદાર્થ જે દાર્વા-દિક ( કાષ્ટાદિક ) છે તેને બાળીને જેમ અગ્નિ સ્વય બૂઝાઈ જાય છે, તેમ પાપના નાશ કરીને સ્વયં નાશ પામવાના સ્વભાવવાળું છે." એમ જ સ્પષ્ટ જણાવે છે. આમ છતાં જૈન શાસ્ત્રોના નામે આચાર્ય%્રીએ 'જૈનશાસ્ત્રા પુણ્યાનુ∙ <mark>બ'ધી</mark> પુરુય **બાંધવાનુ**ં કહેતા નથી' એ પ્રમાણે બેધડક

વિપરીત પ્રરૂપણા કરી છે, તે કેટલું સ્વપરાત્મહિતઘ્ન સાહસ કહેવાય ? આ પછી ૩ વર્ષબાદ (સુધારા ન. ૪૫માં જહ્યુાવ્યા મુજબ) આચાર્યશ્રીએ આ મિથ્યા પ્રરૂપણાને અનાલાગે પહ્યુ સુધારી લીધી છે તે આનંદપ્રદ છે.

તે સમાધાનમાં તેએાશ્રીએ, જૈન શાસ્તાના નામે કરેલી ' પુષ્ય પાપનેા ક્ષય કરી મુકિત લેવાનું કહે છે.' એ પ્રરૂ-પણા પણ જૈન શાસ્ત્રાથી વિરુદ્ધ છે. પુંહયાનું ખંધી પુહયના ભાગવટાવાળા આત્માએ પાતાની મુકિત કરવા આત્મગત અવશેષ પુષ્યનેા ક્ષય કરવેા બાકી રહેતેા હેાત તેા જૈન શાસ્ત્રે તે માટેની પણુ ક્રિયા જણાવી હેાતઃ નહિ જણાવવાનું કારણ સ્પષ્ટ છે કે-તે પુણ્યનાં ક્ષય તેા સ્વયમેવ થઈ જતાં હાેવાથી આત્માએ તેના ક્ષય માટેના કાેઇ પ્રયાસ કરવા રહેતેા જ નથી.

આત્મગત તે અવશેષ પુલ્યકમ તેા એવું છે કે-ખાદી કાઢવા લીધેલ દીવેલને કાઢવા જેમ બીજું દીવેલ લેવું રહેતું નથી, કપડાનાે મેલ કાઢવા સારૂ તેમાં નાખેલ સાખુને કાઢવા જેમ બીજો સાખુ દેવાે રહેતાે નથી; પરંતુ સ્વતઃ નીકળી જાય છે, તેમ આત્માથી તે પુણ્યને છુટું પાડવા અન્ય કેાઇ જ કરણી કરવી રહેલી નથી, પણુ આત્માને કર્મથી સુકત કરવારૂપ પાતાનું કાર્ય કરીને તે સ્વતઃ નિજધ્રી જવા પામે છે. પૂ. મહેા. શ્રી પણ ઉપર દર્શાવેલ દ્વાત્રિ શદ્દ્રાત્રિ શિકાના શ્લેાક અને તેની ટીકામાં એ જ વાતનુ સમર્થન કરે છે.

તે વાકયમાં તેઓએ જણાવેલું-'મુકિત લેવાનું કહે છે' એ વાકય પણ કપાલકલ્પિત છે. કારણુકે આંત્મસ્વરૂપ પામવું તેનું જ નામ 'સુકિત ' છેઃ સુકિત એ કેંાઇ આત્માથી ભિન્ન એવા સ્વેત ત્ર પદાર્થ નથી, કે- જેથી જૈન શાસ્ત્રે મુકિત લેવાનું કહેવું પડે. ૧૯ કલ્યાણ વર્ષ ૭ અંક ૮ પૃ. ૩૨૧ કાે. ૨-

શા અજિતકુમાર હિંમતલાલ ફતેચંદે પૃછેલા 'ચૈત્યોને વિનાશ કરવા અબ્ટાપદ પર્વત ઉપાડવાના રાવણે વિચાર કર્યા હતા? સમકિતધારી તે વિચાર કરી શકે ?" આ પ્રક્ષના સમાધાનમાં તેઓશ્રીએ, '' અબ્ટાપદપર્વત ઉપા-ડીને સમુદ્રમાં ફેંકવાના વિચાર રાવણે જરૂર કર્યો હતા." એમ જણાવવાવડે પ્રક્ષકારના 'ચૈત્યાના વિનાશ કરવા અબ્ટા-પદપર્વત ઉપાડવાના રાવણે વિચાર કર્યો હતા ?' એ પ્રક્ષનું જે સમર્થન કર્યું છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. કારણ કે-' રાવણે ચૈત્યાના વિચાર કર્યા અબ્ટાપદને ઉપાડીને સમુ-દ્રમાં ફેંકવાના વિચાર કર્યો હતા. ' એમ કાઇપણ શાસ્ત્રમાં ઉલ્લેખ નથી.

લાખા માનવી અને પ્રાણીઓના ભાેગે પણ અતઃપુ-રમાં સ્થાપવાની મહેચ્છાએ કબજામાં રાખેલા શ્રી સીતા-જીથી પણ (નિજનાં સાપેક્ષ શીલવતના સંરક્ષણાર્થે) દ્વર રહીને જ વાર્ત્તાલાપાદિ કરવારૂપ સંચમની અપૂર્વ મર્યાદા જાળવનાર, યજ્ઞજન્ય ઘારહિંસાને પરાક્રમી રાજ્યમાંથી પણ સજ્જડ રીતે નિવારનાર અને શ્રી જિનેશ્વર ભગવ તની પૂજા તથા ભકિતમાં આજીવન અવિહડ સ્નેહ ધારણ કરવા વડે શ્રી તીર્થા કરનામકર્મ ઉપાર્જન કરનાર દઢસમ્યકત્વ-ધારી શ્રી રાવણ જેવા શલાકાપુરુષ પ્રતિ ઉપર જણ ગ્યા પ્રમાણે ચૈત્યાના વિનાશ કરવારૂપ અસદ્ આરાપ કલ્પ્યા પ્રમાણે ચૈત્યાના વિનાશ કરવારૂપ અસદ્ આરાપ કલ્પ્યા પ્રમાણે ચૈત્યાના વિનાશ કરવારૂપ અસદ્ આરાપ કલ્પ્યા પણ હાય. " એ પ્રમાણે જણાવવાદ્વારા શ્રી રાવણુમાં તે વખતે સમક્તિના પણ અસંભવ વિકલ્પ્યા! તે ઉપરથી સમાધાનદાતા જૈનત્વથી પરિચિત હશે કે કેમ ? એવા સહેજે વિકલ્પ જન્મે તેમ છે.

શા અજિતકુમાર હિંમતલાલે કરેલી-" આદીશ્વરપ્રભુ ૮૩ લાખ પૂર્વ ગૃહસ્થાવસ્થામાં વસ્યા તેમજ બીજા તીર્થ કરા પણુ અમૂક વર્ષા વસ્યા તાે તેઓ નવકારશીનું પણુ પચ્ચકખાણુ દેશવિરતિ તરીકે કરે કે કેમ ? ઉપવાસ, પ્રભુપૂ-

(૨૦) કલ્યાણ વર્ષ હ અંક ૮ ૫૦ ૩૨૨-

હાવ. જ કરવના નહાવુરુવાના અસલ્ય આસાલનાકારા ગણાવ. "તે કલ્યાણુમાસિકના વર્ષ ૭ અંક ૮ પછીના નવમા જ અંકમાં (આચાર્ય શ્રીના તે ખુલાસાથી શંકિત થએલા તે પ્રશ્નકારના વડિલ) શ્રી કત્તેચંદજ્હાઇને શ્રી શ્રેણિકમહા-રાજના પ્રશ્ન બાબત તેઓશ્રીએ આપેલું-' અભયકુમારને અંતઃપુર બાળવાનું કહ્યું તે પણ અપત્યાખ્યાનીય ક્લાયથી બન્યું છે. ' એ સમાધાન, આચાર્ય શ્રીએ અહિં ' શ્રી રાવણે અષ્ટાપદ ઉચકરો! 'એ અંગે આપ્યું હાત તા બાધ ન હતા. "

તીર્થ' કરના દ્રવ્યનિક્ષેપારૂપ તે ઉત્તમ પુરુષમાં પણ તેઓ શ્રીએ આ રીતે કેવલ મતિકલ્પનાથી મિથ્યાત્વ વિકલ્પ્યું, તેની પ્રાયશ્વિત વિના શુદ્ધિ સંભવતા નથીઃ શ્રી વાલીમુનિ પ્રતિ ચઢેલા રાષની આંધિમાં જ બની જવા પામેલા તે ( તેવા અશુભ ઈરાદા વગરના ) પ્રસંગને શ્રી રાવણુ જેવા વીતરાગભકત શલાકા પુરુષ શ્રાવકના ' વિચાર' તરીકે સ્વચ્છ દે માની લેવાની ગ'ભીર ભૂલ અન્યથા થવી સંભ વતી નથી. શ્રી રાવણની કષાયજન્ય સ્થિતિમાં જ શ્રી રાવ-ણથી બની જવા પામેલા તે દુષ્કાર્યને અ'ગે તેઓ શ્રીએ જો એ પ્રમાણે રાવણમાં ક્ષાયોપશમિક સમ્યકત્વનાં બ્હાને મિથ્યાત્વ વિકલ્પ્યું છે તેથી ક્ષાયિકસમ્યકત્વી શ્રીકૃષ્ણમહા-રાજથી શ્રી બલદેવદ્વારા પ્રાયઃ સમસ્ત આર્યાવર્ત્તમાં જે ઘેર મિશ્યાત્વ ફેલાવ્યા જેવું બન્યું છે તે અંગે તેઓશ્રી, કૃષ્ણ-મહારાજમાં પણ તે પ્રસંગ પૂરતું મિથ્યાત્વ જ કલ્પતા હાયઃ જે કલ્પના મહાપુરુષાની અસદ્ય આશાતનાકારી ગણાય. '' તે કલ્યાણમાસિકના વર્ષ છ અંક ૮ પછીના નવમા 28

જન વગેરે કરે ? " એ શંકાનું સમાધાન તેઓશ્રીએ જે '' ૧-તેએાશ્રીજીની જીવનચર્ચો ઘણીજ ત્યાગમય હેાય છે, ર– તેએાશ્રીના ભાેગાે નિજરાના હેતુભૂત હાેય છે, ૩–નવ-કારશી આદિ પચ્ચકખાણેાથી જેમ ઉંચી ભાવનાઓનેા અનુભાવ કરી શકીએ છીએ તેથી પણ ઉંચી સાવનાએ। તેઓની હાેય છે, એટલે ૪–કાેઈ ઠેકાણે શ્રી તીર્થ કરદેવેા સંસારમાં રહે ત્યારે પચ્ચકખાણ કરે તેવા ઉલ્લેખ જોવામાં આવ્યાે નથી; પરંતુ શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ બે વર્ષ સુધી સચિત્તજક્ષનાે ત્યાગ કર્યાે અને પાેતાના નિમિત્તથી બનતા આહારના ત્યાગ કર્યો હતા એટલે કારણ વિશેષથી અભિગ્રહ શ્રી તીર્થ કરદેવા પણ ગ્રહણ કરે તાે તે સંભવિત છે. પ-પ્રભુપૂજા કરવાને৷ અધિકાર શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાં શ્રી મલ્લિનાથલગવાન પ્રભુપૂજા કરતા હતા એવેા ઉલ્લેખ છે એટલે પ્રભુપૂજા કરી શકે; પરંતુ મૂત્તિ સિદ્ધભગવાનની હાેવી જોઈએ." એ પ્રમાણે આપેલ છે, તેમાં જે જે શાસ્ત્ર વિરુ∙ દ્ધતા છે તે આ નીચે ન બરવાર જણાવાય છે.

(૧) – તીર્થ કર નામકર્મ, તીર્થ કર ગૃહસ્થપણે ભાેગમાં વતે<sup>°</sup> ત્યારે વિપાકને પામતું જતું હેાવાથી શ્રી તીર્થંકરની ગૃહસ્થપણાની જીવનચર્યા ઘણી જ ત્યાગમય હાેતી નથી; પરંતુ વિશાલ ભાગમય હાય છે. તે ભાગામાં તેઓ શ્રીની વિશિષ્ઠતા એ છે કે– પ્રાકૃતજનાેની માફક તેેઓશ્રીની તે તે ભાેગાના ભાેગવટામાં <sup>ં</sup>અશુભ કર્મ**ના બ**ંધ પડે તેવી આસકિત હેાતી નથી. નુએા શ્રી હરીભદ્રસૂરીજી કૃત અષ્ટકપ્રકરણના ૨૮ મા અષ્ટકના ' एव' विवाह धर्मादौ, તથા શિल્पनिरूपणे०' શ્લેાક પાંચમાની ટીકા.

(ર) શ્રી કાલલાક પ્રકાશ સર્ગ ૩૦ ના- 'સ્નોપરિવ્રદ-जय्यानि. चेत्प्राक्कर्माणि जानते। तदा वीवाहमंगीकुव`ते ते

यथाविधि ॥७२॥ सह पाणिगृहितीभिर्विषयानपि भुंजते । क्षेप्तुं कर्माणि यन्नीचेापायेनापि रिपुं जयेत् ॥७३॥ बहिः रागं दर्शायन्तेाऽन्तः शुद्धाः प्रवालवन्०' એ ત્રણ શ્લેાકના શબ્દ, ભાવાર્થ અને પ્રકરણ સમજ્યા વિના આ. શ્રી રામચંદ્ર-સૂરિછએ પાેતાનાં સ'. ૧૯૯૨ જેઠ વદિ ૧૦ ના જૈનપ્રવ-ચન અંક ત્રીજામાં તે ત્રણ શ્લાેકાેના 'પાણિગ્રહણ કરેલી સ્ત્રી સાથે કર્મ ખપાવવાને માટે શ્રી તીર્થ કરદેવના આત્માએા સાંસારિક વિષયેાને સેવે.' એ પ્રમાણે [ લીલાવાદીઓ પાેતાના ભગવાનને આેળખાવે છે તે કરતાંય નપાવટ ] તાત્પર્યાર્થ પ્રસિદ્ધ કરેલ હેાવાથી તેઓશ્રીના તે તાત્પર્યાર્થ ને સ. ૧૯૫૮ ના માગશર માસના શ્રી શાસનસુધાકર પત્રના ત્રણુ અંકાસાં અનેક સૈદ્ધાંતિક દલીલેાપૂર્વક તે ત્રણ શ્લાકોના તલસ્પર્શી અર્થ દર્શાવીને સદ'તર અસાર અને અજેની તરીકે જાહેર કરી દીધેલ છે, ત્યારથી તે ત્રણ શ્લાેકાેની તેવી અજ્ઞાનમૂલક વ્યાખ્યાને તેઓએ પ્રાયઃ સમેટી લેવી પડેલ હોવાનું જાણવા છતાં આ. શ્રી લખ્ધિસારિજીએ, તે પછી<sup>ં</sup> આઢે વર્ષ<sup>ં</sup> બાદ આ. શ્રી રામચંદ્રસૂરિજીની 'તેઓશ્રીના લાગા કર્મ ખપાવવાને માટે છે.' તે પ્રરૂપણાને પ્રસ્તુત સમાધાનમાં-'તેએાશ્રીના લાેગાે નિજ'રાના હેતભૂત છે.' એમ જણાવવા વડે પલટી છે, એટલેકે રામચ દ્રસૂરિજીની તે અસત્ય પ્રરૂપણાને સીધી રીતે અસત્ય તરીકે લેખાવવાને બદલે રામચંદ્રસુરિજીએ તે કાર્ય રૂપે કહેલી વાતને પાતે હવે હેતુ–કારણ તરીકે જણાવેલ છે અને તે હેતુને (કારણને) પણ 'ભૂત' શખ્દ લગાડવા વડે ઉપમા કે તાદશ્ય અર્થ તરીકે રન્તુ કરેલ છે.

ં આ રીતે શ્રી રામચંદ્રસૂરિજીની તે ભૂલના આ. શ્રી લબ્ધિ-સૂરિજીએ અહિં 'તેઓશ્રીના લાેગા નિર્જરાના હેતુભૂત

હેાય છે.' એવા સમાધાન વડે સુધારાે કર્યો હાેવા છતાં પણ તેેએાશ્રીનું આ સમાધાન મનસ્વી જ છે. ભગવાન્ જિને-શ્વરદેવાના ભાગા જો નિજરાના હેતુભૂત એટલે કે–સામા-યિક, પ્રતિક્રમણાદિની જેમ સંવરની ક્રિયાસ્વરૂપ હાત તાે ત્રણુ જ્ઞાનના ધણી તેએા પાતે જ દીક્ષા લેતી વખતે 'सन्त्रं सावज्ञं जोगं पच्चक्खामि' लेखिवा द्वारा पेताना **લેાગેાને સાવઘ તરીકે એાળખાવે છે તે બને જ કેમ**? તેમજ મહાે. શ્રી યશાેવિજયજી મહારાજ, અહારપાપ-સ્થાનકમાંની ૧૦ મી રાગપાપસ્થાનકની સજ્ઝાયમાં 'બાવીશ જિન પણ રહે ઘરવાસેરે, વરતતા પૂરવ રાગ અલ્યાસેરે. વજાબાંધ પણ જસ બળે તૂટે રે, નેહતાંતુથી તેહ ન ષ્ટ્રટેરે ા**છા**' એમ<sup>ં</sup> કડીને ગૃહવાસે પ્ર**ભુના પ**ણ સ્ત્રી જેડેના વિષયરાગને પાપસ્થાનક તરીકે જણાવે છેતે અને જ કેમ ? શ્રી મહાવીર ચરિયાં પૃ. ૧૩૪ પુંઠી ૧ પંકિત ૭ શ્રી નંદિ-વર્ધનના આગ્રહથી પ્રભુ બે વર્ષ ગૃહવાસે રહ્યા ત્યારથા 'तओ तद्दिणाओ आरब्भ परिचत्तसब्वतावज्जवावारो' ५१४, તીર્થ'કરના તે અગાઉના સંસારવ્યાપાર સાવધ જ જણાવે છે. એ વગેરે શાસ્ત્રવચનાની ઉપેક્ષા ત્યજી દે, તા આચાર્ય-શ્રીને પહ 'લેાગેા નિર્જરાના હેતુભૂત છે' એ પ્રરૂપણા ભય'કર ભાસે તેમ છે, અને તે સાથે એવેા ક લ્પત અર્થ કરવા જતાં તે। આ. શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજનાં 'यदा महन्नरेन्द्रश्रीस्त्वया नाथेापभुज्यते.' એ વચનાના અર્થ પણ-'પ્રભુના પૂર્વભવે દેવપણામાં દેવીએા જેડેના વિષયભાેગાે પણ નિજરાના હેતુભૂત હતા.' એ પ્રમાણે અવળેા કરવાની ભવવર્ધક સ્થિતિમાં મૂકાઇ જવાનું જોખમ પણ ખ્યાલમાં આવી જાય તેમ છે.

આચાય શ્રીએ, શ્રી હારિલદ્રીય અષ્ટક પ્રકરણ ગ્રંથમાંનું

૨૦મું મૈથુન દ્રષણાષ્ટક તેની વિશદ ટીકા સહિત ્બારી-કાઈથી અવલેાકયું હાેત અને તેમાંના ત્રીજા શ્લાેકની °याખ्याभांथी₋' <sup>`</sup>धर्माधि`नेाऽपि हि पु'सेा मैथुने मेहनविकारका-रिण: कामस्य.' ઇત્યાદિ પ કિતઓનું દીર્ઘ આલેાચન કર્યું હેાત તેા તેઓશ્રીએ પરમતારક શ્રી તીથ'ંકર કેવાે માટે આ પ્રકારે અઘટિત સમાધાન આપવાનું સાહસ કદિ કર્યું ન હાેતઃ જો હુદયમાં ભવભીરૂતા હાેત. અને તેમ હાેત તાે શાસ્ત્રના ઐદંપર્યાર્થ સમજવાં ભાગ્યશાલી બનીને તેએા-શ્રીએ તે સમાધાનને બદલે " તીર્થ'કર દેવા, ભાેગા ભાેગ-વતાં અત્ય ત વિરકત ભાવને ભજતા હેાવાથી તેઓશ્રીને તે ભાેગાદ્વારા નવા અશુભા કર્મનાે બંધ પડતાે નથી.'' એ મુજબ 'प्रयाेजन फ<sup>े</sup> हेतौं ' વાકયની સમજભર્યું શાસ્ત્રીય સમાધાન આપ્યું હેાત. એટલે કે-તીર્થં કરાને ગૃહવાસે વિષય સેવનમાં- ' અશુભ કર્મબાંધ ફળરૂપી પ્રયાજનથી રહિતપણું છે અને હેતુરૂપ પ્રયાજનની અપેક્ષાએ ભાગાવલી કર્મના ઉદય છે.' એ પ્રમાણે વિદ્રદુલેાગ્ય સમાધાન આપ્યું હેાત.

(૩)-નવકારશી આદિનાં પચ્ચકખાણે જ ઉંચી ભાવ-નાનું ફળ હેાવાથી તે તે પચ્ચકખાણુ દરમ્યાન તે પચ્ચ-કખાણાથી પૂર્ણરીતે પાર ઉતરવાની ઉંચી ભાવનાના અનુભવ હાઇ શકે છે, પરંતુ તે તે પચ્ચકખાણા દરમ્યાન તે તે પચ્ચકખાણા ઉપરાંતની ઉંચી ભાવનાના અનુભવ દાઇ શકતા નથી. આથી આચાર્ય શ્રીએ 'તે તે પચ્ચકખાણાથી ઉંચી <mark>સાવનાને</mark>ા અનુભવ કરી શકીએ છીએ ' એ પ્રમાણે સમા-ધાનમાં કહ્યું છે તે મનસ્વી છે, અને તીર્થ કરના આત્માને શુદ્ધતર આત્મપરિણતિ અસ્ખલિતપણે વર્ત્તતી હાેવાના સામર્ચ્યના ચાેગે માક્ષનીયે ભાવના વર્ત્તતી નહિ હાેવાથી ' તેથી પણ ઉંચી તેમની ભાવનાઓ હાેય છે ' એમ શ્રી તીર્થ કરદેવને આશ્રયીને કહ્યું છે તે પણ મનસ્વી છે.

(૪)-મહાવીરપ્રભુએ ગર્ભમાં રહ્યા થકા 'માતપિતા જીવતાં દીક્ષા નહિ લેવાના અભિગ્રહ કર્યો હતા ' એ પ્રમાણે શાસ્ત્રામાં અનેક સ્થળે સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ હાેવા છતાં, તેમજ सूत्रनी व्याण्याभाः- 'समीचीनां एव प्रतिज्ञां करोति तां च सम्यग् निर्वहति' એभ पशु २५७८ ઉલ्લेખ હे।वा छतां, તથા પ્રસ્તુત સમાધાનમાં પાતે જણાવેલ- ' મહાવીર પરમાત્માએ બે વર્ષ સચિત્તજલના ત્યાગ કર્યો xxx કારણ વિશેષથી તીર્થ કરા પણ અભિગ્રહ ગ્રહણ કરે 'એ ઉલ્લેખ પણ શાસ્ત્રમાં સ્પષ્ટ હેાવા છતાં આચાર્ય શ્રીએ સમાધાનમાં ' તીર્થ કરદેવેા સ સારમાં રહે ત્યારે પચ્ચકખાણ કરે એવેા ઉલ્લેખ જોવામાં આવ્યા નથી' એમ જણાવ્યું છે તે સમાધાન આપતી વખતે તેએાશ્રી, 'શાસ્ત્રો શું કહે છે ?' એ જેવા અને વિચારવા થાેભતા જ નહિ હાેઇને પાતાને જે તરંગ ઉદ્ભવે તે તરંગને સમાધાન તરીકે રજ્ય કરી દેતા હોવાની ટેવને આભારી છે.

(૫)-પાતે જણાવે છે તે શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાંના અધિકાર-માંથી-'પ્રભુ, અશ્દિંતની મૂર્ત્તિની નહિ; પરંતુ સિદ્ધની જ મૂર્ત્તિ'ની પૂજા કરતા હતા ' એવા સ્પષ્ટ પાઠ, આચાર્યશ્રી પ્રસ્તુત સમાધાનમાં રજી કરી શકયા નથી ! અને શ્રી શત્રું જયમહાત્મ્યના આઠમા સર્ગ માંના-'स्वामी ततश्व सुस्नातो दिव्याभरणवस्त्रभृत । संपूज्य ग्रहचैत्यान्तर्वि म्वानि श्रीमद् इ ताम् ॥ १ ॥ ' એ શ્લાક મુજબ પ્રભુ ગૃહવાસે અરિદ્ધ તની મૂર્ત્તિ'ઓની પૂજા કરતા દ્વાવાના ઉલ્લેખ સ્પષ્ટ દ્વાવા છતાં તેઓશ્રીએ સમાધાનમાં-' પ્રભુ, પૂજા કરી શકે; પરંતુ મૂર્તિ સિદ્ધભગવાનની હાેવી એઇએ,' એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તે શાસ્ત્રવચનાની બેપરવાઇસ્ ચક છે. સિદ્ધભગવ તની મૂર્ત્તિ પાસે પણ ચૈત્યવંદન તેા ' નમુત્યુ ળં झरिह ताળ ' પાઠવાળું, અરિહ તનું જ કરાતુ હાેવા છતાં, શ્રી પુંડરિકસ્વામી ચાત્રીશ અતિશયવાળા નહિ હાેવા છતાં તે ગણધરભગવ તની મૂર્ત્તિ સામે પણ અરિહ તનું જ ચૈત્યવંદન કરાતું હાેવા છતાં, સિદ્ધભગવ તની મૂર્ત્તિ પણ અરિહ તની મૂર્ત્તિ ના જ અનુ-સરણરૂપે હાેવા છતાં અને આવશ્યકચૂર્ણિ કારે ' સિદ્ધાદ્ झरिह ता ' કહેવા વડે સિદ્ધને પણ અરિહ ત કહેલ હાેવા છતાં આપણા આ નવામતી આચાર્ય શ્રી વારે વારે આમ અરિહ તની મૂર્ત્તિ કરતાં સિદ્ધની મૂર્ત્તિ ની મનસ્તા-પણે જ વિશિષ્ટતા દાખવી રહ્યા છે તે, અરિહ તપ્રભુની મૂર્ત્તિની આશાતના કરનારું અજ્ઞાન લેખવું રહે છે.

(૨૧) — કલ્યાણ વધ<sup>િ</sup> <u>૭</u> ૨૫ કે૮ પૃ. ૩૨૨ કેા. ૧-

શ્રી કૃત્તેચંદ ઝવેરભાઇએ પૂછેલી-" <u>૧</u>-તીથ<sup>ર</sup> કરે પાસે ' आहम्ग' ( લેાગસ્સમાં ) આરેાગ્યની માગણી, ર-સમ્યગ્-દબ્ટિદેવની પાસે ' दिन्तु समाहिंच बोहिंच ' (વંદિત્તસૂત્રમાં ) સમાધિ અને સમ્યકત્વની માગણી શી રીતે હાઇ શકે ? 3-' रायभयजक्खरक्खस्स ' <u>વગેરે રાજભય, યક્ષ-રાક્ષ</u>સના ભય શ્રી તીર્થ કરની ભંકિતથી થતા નથી તા તે એહિક સુખની માગણીથી સમ્યકત્વમાં અડચણ નથી ?" એ ત્રણુ શ'કામાંની પહેલી શંકાનુ જે- શ્રી તીર્થ કરદેવની પાસે આરેાગ્યની માગણી ખુશીથી થઇ શકે છે, પણ તે માગણી કઈ જાતની? એ સમજવાની ખાસ જરૂર છે. અહિં ભાવ-આરેાગ્યની માગણી છે અને ખરી રીતે તેવું આરેાગ્ય માક્ષમાં છે. આમ સમજીને આરેાગ્ય માગી શકાય; પરંતુ

મારેા ક્ષયરેાગ, ભગ દર, એપેન્ડીસાઇટીઝ, હરણીયા, શૂલ-રાંગ આદિ રાગનાશની માગણી કર્મસિદ્ધાન્ત તેમજ આગમસિદ્ધાન્તના જાણકાર કદિય કરે નહિ. માત્ર ધર્મ-કરણી હું સારી રીતે કરી શકું, એ ખુદ્ધિથી આ લેાકનું પણ આરોગ્ય માગવામાં આવતું હાેય તાે.-લાગણી ધર્મ-કરણીની હેાય તેા આ લાકની માંગણી પણ ધર્મનું કારણ હાેવાથી વાંધા ભરેલી નથી." એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે, પગના આભૂષણને કંઠે વળગાડયા જેવું છે. કારણ કે-આચાય શ્રીએ જણાવેલું તે સમાધાન, 'जय वीयराय°' માંના इट्रफलसिद्धी' પદના અર્થનું ઘોતક છે, પરંતુ લાેગ-સ્સમાંના તે 'आरुग्ग०' સૂત્રનું ઘોતક નથી. 'झारुग्ग०' સુત્રથી પ્રભુ પાસે આરેાગ્યની નહિ, પરંતુ આરેાગ્યને માટે બાેધિલાભાની માગણી કરાય છે. ''લાેગસ્સ<sup>ૅ</sup>માં તે 'आरोग्ग' शण्ट स्वतंत्र पट नथी, परंतु ते पट पछीनुं 'बोहिलामं ' પદ મળીને એ બે પદનું 'आहग्गबोहिलाम'' એ એક જ વાકય (સૂત્ર) હેાઇને એક જ અર્થનું જ્ઞાપક તે સૂત્ર છે.'' એ સમજના અભાવે આચાશ્રીએ તે સૂત્રમાં ( आरोग्ग શબ્દને સ્વત ત્ર અર્થવાચક તરીકે ગણી લેવાથી) આ રીતે અહિ અસંગત એવા 'इट्रफलसिद्धी-अभिमतार्थनिष्पत्तिरेहलौकिकी' પાઠના અર્થને તેઓએ અહિં અસ્થાને લાગુ કરેલ છે, તે શેાચનીય છે. 'आहग्गಂ' સૂત્રજન્ય માગણી, આ ભવ સંબંધીની નથી, પરંતુ પરલવસંબંધીની છે.

[લગભગ સં. ૧૯૬૦ પછીથી છપાએલ પંચપ્રતિક્રમ હ્યાદિ સાર્થમાં આ શ્રી 'आદમ્મોबોદ્દિત્રામં' સૂત્રના અર્થની (શ્રી હારિભદ્રીય આવશ્યક ટીકા પત્ર પ૦ટ ઉપર 'આરોમ્યાય बોધિਲામઃ - આરોમ્યવેાધિਲામ:'એ સુજબની સ્પષ્ટ ટ્યાખ્યા જોવા છતાં જળવાએલ) આવી ભૂલ, ધર્માનિષ્ઠ

ચાહ્ય બની શકતું નથી.] ઉપર મુજબ પ્રથમ સમાધાન અસમંજસ આપ્યા પછી આચાર્ય શ્રીએ, શ્રી ક્તેચ દસાઇની બીજી શંકાના સમા-ધાનમાં જે -"સમ્યગ્દષ્ટિદેવની પાસે સમાધિની માગણી તે કારણથી હેાઇ શકે છે કે-તેએા શકિતસંપન્ન હાેવાથી Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

સુશ્રાવક પંડિતવર્ય શ્રી પ્રભુદાસભાઇ સિવાયના 'શ્રી પ્રબાે-ધટીકા' પર્યં તના પ્રાયઃ સર્વ અર્થકારાએ કરેલ હેાવાને લીધે માનવું છે કે-આચાર્ય શ્રીની આ ભૂલ, શાસ્ત્રોને બદલે તે અર્થકારાના અર્થ જોઇને જ ચાલવાન પરિણામે બનવા પામી હેાય. આવી ભૂલ, આચાર્ય શ્રીની જેમ ગતાનુગતિએ ચાલુ ન રહે, એ સારુ વિદ્વાનાએ (તે ' आहम्मवोहिलार्भ' सूत्रना "श्री आवश्यकसूत्रोत्तराई पूर्वभाग पत्र १०७ ઉपरनी 'कित्तियव दिय०' ગાથા ६ नी श्री હारिसद्रीया टीકाમાં તેમજ શ્રી ધર્મસંગ્રહ ભા. ૧ પૃ. ૧૫૭ ઉપર જણાવેલ 'अरोगस्य भावं आरोग्यं-सिद्धत्वं तदर्थं वोधिलाभः द्रेत्य जिन [ अहँत्वणीत ] धर्मप्राण्ति [रारोग्यबोधिलाभ० ] बेांधि-लामोऽमिधीयते तं," એ મુજબના અર્થ ને કરીથી બેઇને) નવી આવૃત્તિઓમાં તે ભૂલને સુધારી લેવી આવશ્યક છે. શાસ્ત્રકાર ભગવ તાેએ અહિં તે 'आहग्ग' ના અર્થ सिद्धत्व એટલે સિદ્ધપણાને માટે વ્રેત્ય जिनघर्मप्राण्तિः, એ પ્રમાણે સ્પષ્ટ જ્ણાવેલ છે, તે જેએલ હેાવા છતાં શ્રી પ્રબાધટીકામાં 'આરેાગ્યનેા અર્થ કર્મક્ષય સમજવાે રહે છે' એમ લખાયું છે તે વાકય, શ્રી હરિભદ્રસુરિજી મ. નાે અર્થ બરાબર નથાં, એમ જણાવતું હેાવાથી તેમજ प्रेत्य जिनघम प्राप्तिः ने अहते कर्मक्षयत्वं पश्च नहिः, परंतु 'कर्मक्षय-संपुर्धनिर्थरा' સમજવાનું કહેતું હાવાથી તે વિવેચન, તે પુસ્તકના લેખક તેવેા અર્થ જણાવનારેૃા સમળ શાસ્ત્રપાઠ ન આપે ત્યાં સુધી ચાહ્ય બની શકતું નથી.]

<sup>ઉ</sup>ત્પન્ન થતા વિ<sup>દ</sup>નાને વિદારી શકે છે અને તેથી ચિત્તનું સમાધાન રહી શકે છે, સમધિતની માગણી પણ સમક્તિદ્ય દિવની પાસે માગી શકાય છે. કારણુ કે-ક્રાેઇ દેવ પ્રસન્ન થઇ ત્રણ લાેકના નાથ શ્રી જિનેશ્વર ભગવાન જે ક્ષેત્રમાં વિચરતા હાેય તેવા ક્ષેત્રમાં લઇ જાય. જિમકે હાલ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સીમ**ંધરસ્વામી વિચરે ં**છે ત્યાં લઈ જાય. | અને તે પ્રભુજીની દેશનાનેા લાભ અપાવતાં મિથ્યાત્વનાં નાશ થતાં સમકિતની પ્રાપ્તિ ખુશીથી થાય છે. એમ પરંપરાએ અથવા જાણકાર દેવ આપણની પાસે આવી ધર્મતત્વાે સમજાવી કેટલાક ચમત્કારાેથી આકર્ષી બાધિની પ્રાપ્તિ કરાવી શકે છે. ' એ પ્રમાણે જણાવેલ છે, તે લેાગસ્સના બાલનારા સમસ્ત આરાધકાને મિથ્યાત્વી લેખા-વનારૂં, જૈનશાસ્ત્રાેથી સદ'તર વિરુદ્ધનું અને જૈનશાસનને મિથ્યાત્વીનું શાસન ગણાવવા જેવું અબાેધમૂલક ઉત્સૂત્ર છે. કારણ કે-'લેાગસ્સને તેા બીજા આવશ્યક તરીકે શ્રી ચતુર્વિધ સંઘના આખાલવૃદ્ધ સર્વ હંમેશાં ખાલતા હાેવાથી આચાર્ય શ્રીએ જણાવેલા આ સમાધાન પ્રમાણે તેા તેમાં આવતા ' आहग्गबाहिलाभ ' पाठ वडे ( शासन केने सभ्य-ગુટ્ડિટમાને છે તે ) વત્તંમાન શ્રી ચતુર્વિધસંઘે તથા શ્રી व हितुसूत्रनी ४७ भी गाथामांना आ ' दिन्तु समाहि च बाहिंच ' પાઠ વડે સમસ્ત શ્રાવક શ્રાવિકાસ ઘે તો સમ્યગ્-<u> દ્રષ્ટિદેવા પાસે સમ્યકત્વ માગવાનું બાકી રહે છે !!!" તેઓનેા</u> આવેા જ્ઞાનવિકાસ હાેય ત્યાં સુધી કેાઈપણ કલ્યાણકામી આત્માએ શાસ્ત્રીયપદાર્થાના આ પ્રકારનાં ભવવર્ષક સમા-ધાનાે વાંચવાનુ માંડી વાળવું એજ હિતાવ<mark>હ</mark> છે, આચા-ય શ્રીએ અત્ર પ્રભાવતીના દાખલા આપેલ છે તે તા જેઓ માર્ગાનુસારી હતા તે ઉદયનરાજાએ તે સમ્યગૃદ્ધિ

પ્રભાવતી રાણી પાસે ' દેવ થાવ ત્યારે આવીને મને ધર્મ 'પમાડજો' તે પ્રકારની પ્રભાવતીના જીવતાં કરેલી માગણીને અને સ્વામિપણાને અંગેની પ્રભાવતીની લાગણીને આભારી છે; પર તુ ' दिंतु समाहिंच बाहिंच' જન્ય માગણીને આભારી નથી.

ખરી વાત તેા એ છે કે-તે ' दिन्तુ' સૂત્રથી સમ્ય-ગુદષ્ટિદેવે/ પાસે ઘણા ભાગે મિથ્યાદષ્ટિએાને તેા ચાઘિ-સમ્ય-કત્વની માગણી કરવાનું સુઝતું પણ નથી : તે દેવેા પાસે તેવી માગણી કરવાનું મુખ્યતયા સમ્યગ્દષ્ટિને જ સુઝે છે અને તેથી સમ્યગ્દષ્ટિદેવા પાસે તે સૂત્રથી સમ્યગ્દષ્ટિએ દ્વારા કરાતી બેહિની માગણી, આ લવને માટે કરવાની નથી; પરંતુ શ્રીશ્રાદ્ધપ્રતિક્રમણુસૂત્રવૃત્તિ પત્ર ૨૦૦ માં જણાવેલ ' વાર્ધિ પરહાેને ધર્મપ્રાપ્તિ' તેમજ ધર્મસંગ્રહ ભા. ૧ માં જણાવેલ ' નાંધિઝામઃ-પ્રેત્ય जिनधर्म प्राप्तિः ' પાઠ મુજબ પરલવને માટે જ કરવાની છે, સમ્યગૃદ્ધ્ટિદેવેા પણ તે સહાય, સાધર્મિંકપણાના સ્નેહસ બંધાદિને લીધે મુખ્ય-તયા સમ્યગુદ્ધિ આત્માઓને જ કરવા ઉજમાળ ખને છે આ સ્પષ્ટીકરણ ખાદ આચાય શ્રીની પ્રસ્તુત સમાધાનમાંની 'દેવ, આપણને આ ભાવમાં સીમ'ધરસ્વામિ પાસે લઇ **જા**ય અને ત્યાં સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ ખુશીથી થાય છે. 'એ वगेरे वाते। ते। तडवादी ठरे छे.

એ તકલાદી સમાધાન આપ્યા બાદ તેએાશ્રીએ શ્રી કત્તેચંદસાઇની '' રાયમયગ્રવखरक्खस्स ' વગેરે રાજભાય, યક્ષરાક્ષસના ભય શ્રી તીર્થ કરની ભકિતથી થતા નથી તા તે એહિકસુખની માગણીથી સમ્યકત્વમાં અડચણ નથા કે ?" એ ત્રીજી શંકાના સમાધાનમાં જે '' રાયભયની વાત તીર્થ કરભગવાનના આંતશયનું વર્ણન કરે છે, એવી માગણી

કરવાનું કહેવા નથી. પ્રભુના ધર્મમાં સાંસારિક ક્રાઈ પશુ સુખની માગણી ગરલક્રિયા અને વિષક્રિયારૂપે પરિણુમે છે અને તેના નિષેધ છે. " એમ જણાવાશું છે, તે અર્થસંગત નથી અને શાસ્ત્રસ ગત પણ નથી. 'રાયમય' ગાથાની વાત તીર્થ કરના અતિશયનું વર્ણુંન કરતી નથી, પરંતુ નમિઊણુ स्ते।त्रनी अवयृश्नि। 'एतत्स्तवस्य पठनावसरः' એ ५१४ મુજબ તે ગાથાની વાત, તે સ્તવનને ભાણવાના અવસરનું વર્ણુંન કરે છે, અને પ્રભુના ધર્મમાં ( ચક્રવત્તીંના અઠમ, રાવણુની શાંતિનાથપ્રભુ સામેની વિદ્યાસાધના, કૃષ્ણુમહા-રાજે સૈન્યની જરા દ્વર કરવા સારૂ કરેલ શ્રી શ'ખેશ્વર પાર્શ્વ-નાથ પ્રભુની ઉપાસના, સુલસા અને ધારિણીના પુત્રાથે પ્રયત્ન, મયણાસું દરીજેનુ<sup>ં</sup> શ્રીપાળમહારાજના વ્યાધિનિવા રણના હેતુવાળું તપારાધન, સર્વાંગસુંદરતપ, અક્ષયનિધિતપ વગેરે) સાંસારિક સુખની માગણીને ક્રેાઇપણ શાસ્ત્રમાં ગરલ ક્રિયા અને વિષક્રિયારૂપે જણાવેલ નથી. કથ ચિંત્ દ્રવ્યક્રિયારૂપે જરૂર જણાય. આ વાત, પ્રસ્તુત શંકાના પ્રથમ સમાધાનમાં આ ચાર્ય શ્રીએ પાતે પણું '' લાગણી ધર્મ કરણીની હાય તા વ્યા લાેકની પણુ માગણી ધર્મનું કારણ હાેવાથી વાંધા ભારેલી નથી.'' એમ જણાવીને સ્વોકારેલ હાવાથી આચાય<sup>્</sup>-શ્રીએ ''તેવી માગણીના નિષેધ છે" એમ જણાવેલ વાતને પણુ ખાટી ઠરાવે છે?

(૨૨) કલ્યાણવર્ષ ૭ અંક ૮ પૃ. ૩૬૨ કાે. ૧-

શા. કત્તેચંદ અવેરચંદે પૃછેલી- ''ગૃહસ્ય તીર્થ કરા ધાર્મિક કાર્યો શું શું કરે ? ધાર્મિક કાર્યો ન કરતા હાેય તા વર્ષો સુધી વ્યાવહારિક કાર્યો જ કર્યા કરે ? ધાર્મિક કાર્યો કરતા હાેય તાે કઈ જાતનાં ? જિનપૂજા કરે ? " એ શંકાનું જે-''શ્રી તીર્થ કર કાર્યાત્સર્ગ ધ્યાને ગૃહસ્થપણ્ણામાં પણ રહે

છે, એવું શ્રી મહાવીર સ્વામીના ચરિત્રથી જાણી શકાય છે. તીથ કર લગવાન સિદ્ધપરમાત્માની મૂર્તિની પૂજા ગૃહસ્થ-પણામાં કરે છે. તેમ શ્રી મહ્લિનાથ ભગવાનન ચરિત્રથી **જા**ણી શકાય છે. પૂજા અને ધ્યાનનાં ઉપલક્ષણુથી બીજાં પણ ધર્મકાર્યો કરે તેવા સંભવ છે અને ન કરે તા પણ પ્રલુનું જીવન એવું અદ્વિતીય છે કે તેમનાં વ્યવહારિકકાર્યો પણ ધર્મકાર્યો જેવાં હૈાય છે." એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે, તેમાનુ'-'શ્રી તીર્થ'કર કાયાત્સર્ગ'ધ્યાને ગૃહસ્થપણામાં પણ રહે છે x x x સિહભગવાનની મૂર્તિની પૂજા કરે છે.' એ વગેરે લખાણુ કેટલું અધુરૂં-અસંબદ્ધ અને શાસ્ત્રથી પર છે ? તે, આ અગાઉના ને ર૦ના સુધારા તરીકેના સમાધાનમાં સવિસ્તર સાધાર ખુલાસાે જણાવેલ છે. તદુપરાંત આચાર્ય શ્રીએ આ સમાધાનમાં જે-'તેમનાં વ્યવ-હારિક કાર્યા પણ ધર્મકાર્યા જેવાં હાેય છે.' એ પ્રમાણેનુ વધારાતું વાકય જણાવેલ છે તે, (ગૃહસ્થનાં પૂજા-સામાર્યિક પ્રતિક્રમણુ-પૌષધ-દેશવિરતિ-દાનાદિ ચતુવિધે ધર્મ આદિ ધર્મ કાર્યો સાવલ લેખાતા નહિ હેાવાથી તે તે કાર્યોને છેાડતી વખતે સાવઘનાં પચ્ચક્ષાણ કરવાના હાેતા નથી અને ભગવાન્ તે **વ્યવહારિક સર્વ કાર્યાને છે**ાડતી વખતે ન. ૨૦ ના સુધારામાં જણાવેલ છે તે મુજબ સર્વસાવઘનાં પચ્ચ-કુખાણું કરે છે: તેથી ) પ્રભુનાં પ્રત્યાખ્યાનીય ગણાતા સાવદાકાર્યાને ધર્મકાર્યા જેવાં લેખાવનારૂં અજ્ઞાનમૂલક ગણુંાય. તીર્થ'કર સિવાયના અન્ય આત્માંઓ, ધર્મકાર્યો કરે છે તે પણ પુણ્ય–પુણ્યાનુબંધીપુણ્ય અને નિજ'રા આદિ

ત પણુ પુષ્ટય-પુષ્ટયાનુબ ધાપુષ્ટય અને નિજ`રા આદિ કળવાળાં હાેય છે. જ્યારે વીર્થ`કર ગૃહસ્થપણે સ્વયંસ બુદ્ધ હાેવાથી તેઓના દાન-શીલ-તપ અને ભાવનારૂપ ધર્મ, પૂર્વ તીર્થ`કરના શાસનમાં પ્રવત્તંતા તે ચારેય પ્રકારના

ધર્મના અનુસરણુરૂપે હાેતા નથી; પરંતુ તાત્કાલીન ધર્મી-જનાનાં ખ્યાલમાં ચે અતિકષ્ટે આવે તેવા પ્રાય: સ્વસ વેઘ હેાઇને નવું પુણ્ય-પુણ્યાનુબ ધીપુણ્ય કે નિર્જરાદિ ફળવાળા સ વરરૂપે હેાતા નથી. આથી તીથ કર ભગવ તાનાં ગૃહસ્થ-પણાનાં તે તે વ્યાવહાસ્કિ કાર્યેનિ જેમ ધર્મકાર્યા જેવાં કહી શકાતા નથી તેમ તેઓશ્રીનાં તે તે દાનાદિ, ધર્મની ઉચ્ચ-કાેટિનાં ધર્મકાર્યા જેવાં જણાતા કાર્યોને શાસ્ત્રકારે ધર્મકાર્યા તરીકે સંબાધ્યાં જ નથી. શાસ્ત્રકારાએ તાે "પ્રભુનાં તે તે વિવાહાદિ-રાજ્યદાનાદિ શિલ્પનિરૂપણાદિ વ્યાવહારિક કાર્યો-ને ( હારિભદ્રીય અષ્ટક પ્રકરણના ૨૮ માં અષ્ટકમાં, જેમ તીર્થ કરનામકમ (નાં (વપાકીય) ને પકાવનારાં કાર્યો તરીકે જણાવેલા છે, તેમ દીક્ષાપ્રસ'ગના મહાદાનને પણ ચાર પુરુષાર્થમાંના એકેય પુરુષાર્થ કે કાેઇપણ પ્રકારનું ફલપ્રદ તરીકે નહિ જણાવતાં કલ્પ તરીકે જણાવીને ''પૂર્વે ઉપા-ર્જેલ તીર્થ કરપણાના નિમિત્તભૂત તીર્થ કર નામકર્મ, તે દાન દેવા વડે ક્ષીંણ થાય. " એમ જ જ્ણાવેલ છે. જુઓ अष्टर्रप्रराणुन्तर्गत २७ मा अण्टरने।-' एवं न कश्चिदस्या-र्थं स्तत्त्वतोऽस्मात्वसिध्यति । अपूर्वः किंतु तत्पूर्वं मेवं कर्म ब्रही-**ચતે ॥' એ આઠમે**। શ્લાક અને તેની ટીકા

(૨૩) કલ્યાણુ વર્ષ ૭ અંક ૯ પૃ. ૩૬૩ કા. ૧-૨

શ્રી ક્-તેચંદ ઝવેરસાઇએ પૂછેલા-" ચૈત્ર અને આસે। માસની ઓળી ત્રણે કાળ શાશ્વતી સરતક્ષેત્ર અને ઐરવત-ક્ષેત્રને આશ્રી શી રીતે ગણાય ?" એ પ્રશ્નનું આચાર્ય શ્રીએ સીધું સમાધાન-"તે બન્ને ક્ષેત્રમાં જે વખતે શ્રી નવકાર-મંત્રના ગણનાર કાેઇ ન હાેય તાે પણ જેમ તે શાશ્વત ગણાય છે, તેમ શ્રી નવપદ છની તે તે આળીની આરાધના કર-નારા કાેઈ ન હાેય તાે પણ તે તે આળી સરત અને ઐર- વત ક્ષેત્રને આશ્રયીને શાશ્વતી ગણાય છે. "એ મુજબ જ આપવું જોઈતું હતું. તેને બદલે તેઓશ્રીએ જે-" ચૈત્ર અને આસામાસની જે શાશ્વત ઓળી કહેવાય છે તે દેવાની નંદીશ્વર આદિ દ્વીપયાત્રા નિમિન્તે જાણવી. કારણ કે-તે બે ઓળીમાં નિયમા દેવાનું ગમન હાેય છે. વળી લરત તથા ઐરવતની અંદર મનુષ્ય આશ્રિત અશાશ્વતી હાેય છે. હરેક વસ્તુઓ અપેક્ષા આશ્રિત શાશ્વતી અને અશાશ્વતી બને છે. તા પછી ઓળીમાં પણ તેમ સમજો તા વાંધા નથી. "એ પ્રમાણે સમાધાન આપ્યું છે તે, સર્વશાસ્ત્વચ-નાને છેહ દેનારું કપાલક લ્પિત છે.

તેવું કલ્પિત સમાધાન આપવા વડે તેઓશ્રીએ (૧) લારત ઐરવતમાં તે તે આળીને શાશ્વતી માનીને તેનું **વિરતિનું સેવન કરવાપૂર્વ** ક આરાધન કરતા મનુષ્યાને તે તે શાજ્યતી ઓળીને અશાજ્યતી અદ્રાઇ સમાન લેખતા કર-વા વડે અવિરતિમાં રાખવા જેવું શાસ્ત્રવિરુદ્ધ અનાલાગિક સાહસ કર્યું છે. (૨) તે તે એાળીને શાશ્વતી માનીને તાે મનુષ્યાે તે આળીનું આરાધન, અસદારંભના ત્યાગ-પ્રહ્મચ-ર્યંનું પાલન અને આયંબિલ તપનું કરણ એ વગેરે સંવર અને નિજરાની ક્રિયા કરવાપૂર્વક કરતા હેાવાનું પ્ર<sub>ત્ય</sub>ક્ષ હાેવા છતાં તેવા વિરતિવ તે મનુષ્યાને અંગે તે તે શાશ્વતી ઓળીને તેઓશ્રીએ અશાશ્વતી જણાવી! અને માત્ર ન દી-ક્ધર દ્વીપાદિકની યાત્રા આદિ જ કરનારા અને તે પશ્ અવિરતિપણેજ કરનારા એવા દેવેાને અંગે જ તે તે એાળીને શાશ્વતી જણાવી તે મહાન અનર્થકારી એવું શાસ્ત્રવિરુદ્ધ બીજીું અનાલેાગિક સાહસ કર્યું છે. (૩) શ્રી અષ્ટાદ્વિકા **વ્યાખ્યાનાન્તર્ગ**ત શ્રી ઉત્તરાધ્યયનબૃહદુવૃત્તિનેા ' देा सासय-जत्ताओा. ' પાઠ, દરવર્ષે પર્યુષણમાં આ ભરતક્ષેત્રના શ્રાવ-

કાેની સભા વચ્ચે વાંચીને તેઓશ્રી પાતેજ તે પાઠના આધારે તે ખ'ને એાળીને દરવર્ષ બે વખત ખેચરા અને મનુષ્યાેને અંગે પણ શાશ્વતી જણાવતા હેાવા છતાં આ સમાધાનમાં તે તે શાંશ્વતી ઓળીને ભારત અને ઐરવતની અ'દર મનુષ્ય આશ્રયીને અશાશ્વતી કહેલ છે તે વદતાેગ્યાઘાતરૂપ દેાષ વ્હારવાપૂર્વંકનું શાસ્ત્રવિરુદ્ધ ત્રીજીું અનાલાગિક સાહેસ કર્સું છે અને (૪)–એ બધી ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણાને સૈદ્ધાંતિક લેખાવવા સારૂ તે સમાધાનમાં તેઓશ્રીએ 'ંહરેક વસ્તુએા અપેક્ષા આશ્રિત શાર્ધતી અને અશાર્ધતી બને છે' એમ કહેલ છે તે સદાંતર મનસ્વી છે. આ અપેક્ષાએ તેા તેઓ-શ્રીએ, શ્રી નવપદછ, નવતત્વ, ષડ્દ્રવ્ય, દ્વાદશાંગી, સર્વજ્ઞ-દર્શિત વિરત્યાદિધર્મ, ભરતાદિ શાશ્વતક્ષેત્રો, અસ ખ્ય દ્વીપ સસુદ્રો, સાત નારકી, ચૌદ રાજલાેક, વૈતાહયાદિ શાશ્વત-પવ<sup>દ</sup>તા, અસંખ્યાતી શાશ્વતી પ્રતિમાએા, દેવલાેક, સિદ્ધ-શિલા અને સિદ્ધભગવ તા વગેરે સત પદાર્થીને પણ અપે-ક્ષાએ અશાશ્વતા લેખાવ્યા ગણાયઃ કે-જે શાસ્ત્રવિરુદ્ધનું મહાન અજ્ઞાન ગણાય. ભાવભીરુ આત્માની કરજ છે કે આવી સ્વપરહિતઘાંતક અને મહાન અનર્થના સંભવવાળી તે ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણાએા ખ્યાલમાં આવે ક્રે-તરત જાહેરરીતે સુધારી લેવી જોઇએ.

શ્રી સેન પ્રશ્ન-ઉલ્લાસ ચાેથાે-પૃ. ૧૧૦-પ્રશ્નોત્તર ૮૨ માનાં

" चैत्रायष्टाह्रिकाषट्कं दशसु क्षेत्रेषु शाश्वतं भवति नवा ?" એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પૂ. આચાર્ય મહારાજે આપેલ-' चैत्रा-द्यष्टाहिकाषट्कं श्राद्धविधिग्रं धानुसारेण अन्यग्रं धानुसारेण च दशस क्षेत्रेषु शाश्वत झायते ' એ ખુલાસામાં તા ભરતાદિ

અને આસાની એમ બંને આળીને ભરતાદ દરોય ક્ષેત્રને વિષે અશાશ્વતી કહેવાની તેેએાશ્રીએ જે અપેક્ષાના એાઠે િક મત કરી છે, તે તેા સાહસ અને અજ્ઞાનની અવધિ ગણાય.

(૨૪) કલ્યાણ વર્ષ ૭ અંક ૯ પૃ. ૩૬૪ કાે. ૨

શાહ કત્તેચંદ ઝવેરભાઇએ પૂછેલી-''શ્રેણિક મહારાજા ક્ષાયિકસમકિતિ હતા તાે તેમણે અંતઃપુર બાળવાનું અભય-કુમારને કેમ કહ્યું ? " એ શંકાનું જે- ''અભયકુમારને અંતઃપુર બાળવાનું કહ્યું તે પણ અપ્રત્યાખ્યાની કષાયથી બન્યું છે ન કે અનંતાનુંબંધી" એ પ્રયાણે સમાધાન અપા-એલ છે, તેા તે મુજબ જ તે બન્યું હેાવાના દસ્કતા શાસ્ત્રમાં નહિ હાેવાથી તેને બદલે 'અપ્રત્યાખ્યાનીયના ઘરના અન'-તાનુ ખંધી કષાયથી તે ખન્શું હેાવાના વિશેષ સંભવ છે.' એવું સમાધાન આપવું ઉચિત ગણાય.

(૨૫) કલ્યાણુ વર્ષ ૭ અંક ૯ પૃ. ૩૬૫ કાે. ૨

કુત્તેચ દેલાઇએ પૂછેલી-' લામ ંડલ શા માટે ? પરમાત્માના શરીરનું તેજ કેવલજ્ઞાન પછી કેટલું હાેય ? '' એ શંકાનું ''પ્રભુનાં તેજસ્વી શરીરને જોઇ શકાય તે માટે. અનુત્તર-વાસીના દેવેાથી પણ અનંતાનંત તેજ હેાય છે.'' એ પ્રમાણે આપેલા એક સમાધાનમાંના તે બંને સમાધાના ગેરસમજ વાળાં છે. આ સંબંધમાં શ્રી પ્રવચનસારાેહાર પૃ. ૧૦૬ **७५२ ५।४ छे हे- "तथा शरकालविलसदखंडमयूखमण्डल** प्रचण्डच डमरीचिमण्डलमिव दुरालोकं तीर्थं करकायतः प्रकृति-भास्वरात्तदीयनिरूपमरूपाच्छादकमतुच्छप्रभाषटलं संपिड्य जि-नशिरसः पश्चाद्धागे मण्डलायमानं भामण्डलमातन्यते । अर्थ:-શરત્કાલના શાભતા નિરાખાધ કિરણાના મંડળથી ઉગ્ર એવા સૂર્ય નું મંડળ જેમ જોવું મુશ્કેલ છે તેમ સ્વાભાવિક દેદીપ્યમાન એવા ભગવ'<mark>તના નિરૂપમ</mark>' **રૂપને આ**ચ્છાદિત

કરતા તે રૂપની વિશિષ્ટ પ્રભાસમૂહને એકઠાે કરીને (દેવા) પ્રભુના મસ્તકની પાછળના ભાગમાં તે પ્રભાને મંડળના જેવા આકારે વિસ્તારે છે."

શ્રી પ્રવચન સારાેહાર ગ્ર'થમાંના તે પાઠ, 'પ્રભુનાં શરીરનું નિરૂપમ 'રૂપ' જેઈ શકાય એ માટે દેવા ભામ ંડલ રચે છે.' એમ જણાવે છે પરંતુ આચાર્ય શ્રીની માફક 'તેજ' જોઈ શકાય એ માટે ભામ ંડલ રચે છે' એમ જણાવતા નથીઃ તેથી પ્રસ્તુત સમાધાનમાં પ્રથમનું સમાધાન જે-'પ્રભુનાં તેજસ્વી શરીરને જોઇ શકાય તે માટે ભામ ંડલ કરાય છે.' એમ જણાવેલ છે તે, 'રૂપ' ને 'તેજ' લેખાવવાની ગેરસમજ ભરેલું છે. તથા-

શ્રી બહત્કદપસૂત્ર દ્વિતીયભાગ પ્રથમ ઉદ્દેશ પૃ. ૩૭૧-'अथ रूपद्वारमाहु-सञ्वतुरा जइ, रूवं, अंगुट्टपमाणयं विउ-व्विज्जा। जिणपायंगुट्टं पइ, न सोहए तं जहिंगालो ॥११९६॥' अने 'सांप्रत गणधरादीनामपि रूपस पदामभिधिन्सयाह-गणहर आहार अणुत्तरा य०' એ ૧૧૯७મી ગાથા, અનુત્તર વિમા-નના દેવેાથી પ્રભુજીનું 'તેજ' નહિ; પરંતુ 'રૂપ' જ અન તાન તગુણ જણાવે છે. તેથી પ્રસ્તુત સમાધાનાં તગ ત બીજા સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ જે 'પ્રલુજીનું અનુત્તર-વાસી દેવાથી પણ અનંતાનંત તેજ હેાય છે.' એમ જણા-વેલ છે તે, શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે. ''અનુત્તરવાસી દેવેા કરતાં તાે પ્રભુના ગણુંધરદેવાનું રૂપ પણુ અનંતાનંતગુણું હાેય છે, અને તે રૂપ ભામ ડેલ વિના સુખે જોઇ શકાય છે. તેમાં શ્રી ગણુધરદેવાના રૂપ કરતાં શ્રી તીર્થ કરદેવાનું રૂપ અનંત-ગુહ્યું દ્વાય છે અને તે પ્રમાણમાં તે રૂપની પ્રભા-કાન્તિ હોય છે એટલે એ પ્રભા, જેમાંથી રાગદ્વેષની કાન્તિ ઉપ-શાંત થઈ છે તેવા સવેાંત્તમ પુદ્દગલ પરમાણુઓથી ખ**નેલા** 

પ્રભુના શરીરને તદ્રુપે જેવા દેવી ન હાવાથી તે પ્રભાને એકઠી કરીને દેવા, તેનું સૌમ્ય અને શરત્પૂર્ણિ માની પ્રભા ના જેવું સુખદર્શક ભામંડલ બનાવે છે એ જ એ વાતનું તાત્પર્ય છે. શ્રી ભકતામર સ્તાત્રની 'ઘૈ: જ્ઞાન્તરાગરુचि મિંગ પર માળુ મિસ્ત્વ ં નિર્માણ જણાવે છે. આ સ્પબ્ટી કરણુ બાદ સમાધાનકાર આચાર્ય શ્રી લબ્ધિસૂરિજીએ ખ્યાલમાં રાખવું જરૂરી છે કે- ' રૂપિળા વુદ્ગસ્ટા: ' સૂત્ર, રૂપને પુદ્દગલના શુણુ કહે છે, જ્યારે 'સદ્દં ઘથાર उत्जोય. ' ગાથા દારા 'પ્રભા' એટલે ચંદ્ર વિમાન-ચંદ્ર-ગ્રહ વગેરેના શીતપ્રકાશરૂપ ઉદ્યો-તમાંથી નીકળતા ઉપપ્રકાશ, તે ઉપપ્રકાશને પુદ્દગલ પરિણામ રૂપ પર્યાય જણાવે છે. આ રીતે રૂપ અને તેજ અંને વસ્તુ જ્યાં જુદી જ છે ત્યાં 'રૂપ'ને ' તેજ ' ગણીને ચાલવાની જે ભૂલ થઇ છે તે ભૂલ ક્રીથી ન થવી જોઇએ.

(ર૬) કલ્યાણુ વર્ષ ૭–અંકુ ૯ પૃ. ૩૬૫ કેા. ૨–

કત્તેચંદભાઇએ પૃછેલી-'' નીતિથી દ્રવ્ય ઉપાર્જન કર-નાર તથા નૈતિક ભૂમિકાને આચરનાર વ્યક્તિ હાેય અને બીજી વ્યક્તિ સમ્યકત્વધારી હાેવા છતાં માર્ગાનુસારીપણા-ના કેટલાક ગુણાવાલા ન હાેય એટલે કે-પાંચ અણુવતાનું પાલન ન કરતા હાેય, ન્યાયથી દ્રવ્ય ઉપાર્જન ન કન્તા હાય, પણ તેથી ડરતા હાય. કેમકે-સમ્યકત્વધારીનું લક્ષણ છે. તા બેમાંથી કાેણ પ્રગતિમાન કહેવાય ? તેમજ વહેલાં કાેણ પ્રાક્ષે જાય ?" એ શ'કાનું જે-'' ૧-અણુવતા પાળવા પૂર્વંક સમકિતધારી સ'યમ પ્રાપ્ત કરી ધમ'માં ભાવના સ્થિર રાખે તા પ્રથમ માેક્ષે જાય એ નિર્વિ-વાદ વાત છે. ર-સમકિત સિવાય માર્ગાનુસારીપણું અનંતી-વાર આવે તા પણ તે કલ્યાણુમાર્ગને સાધી શકતા નથી. ૩-સમકિતધારીને એક વખત માર્ગાનુસારીપણું શીધ ભેઠી શકશે તથા તેનું દાસપણું સ્વીકારશે ૪-પણુ માર્ગાનુસારી-પણું સમકિતને ખેંચી શકે એવા નિયમ નથી. પ-સમકિત વગરનું માર્ગાનુસારીપણું અનંતીવાર આવે તાે પણુ મુકિતને સિદ્ધ કરી શકતા નથી.'' એ પ્રમાણે સમાધાન જણાવેલ છે તે, શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે અને તે નંખરવાર આ પ્રસાણે:—

૧−માર્ગાનુસારી પણુ ન હેાય તેવેા પણુ આત્મા પરિ-થ્રામની શુભધારા વધતાં ઇલાચીપુત્ર-કેસરીચાર-ચિલાતી-પુત્ર આદિની જેમ ગ્રંથીલેદ કરી સંયમ લઇ ધર્મમાં ભાવના સ્થિર રાખે તેા ઘણા કાળના સમકિત-દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિવ તાેની પહેલાં માેક્ષે જાય એ વાત નિર્વિ-વાદ હેાવાથી ' અણુવતેા પાળવા પૂર્વક સમક્તિધારી સંયમ પ્રાપ્ત કરી ધર્મમાં ભાવના સ્થિર રાખે તેા પ્રથમ માેક્ષે ભાય એ નિર્વિવાદ વાત છે' એ કથન નિર્વિવાદ તે। નથી જ પરંતુ શાસ્ત્રીય પણ નથી. શ્રી સેનપ્રક્ષમાં આ પ્રક્ષોત્તરને અનુરૂપ એક પ્રશ્નોત્તર છે. આવા અટપટા પ્રશ્ન વખતે જવાબદાર ગણાતા આચાયે પ્રશ્નકારને કેવી સંભાળ પૂર્વ-કના અને શાસ્ત્રને અબાધાકારી ઉત્તર આપવા જોઇએ, તે વાત એ પ્રશ્નોત્તરયા આચાર્ય શ્રી લખ્ધિસૂરિજી મ. ના ખ્યા-લમાં રહે એ સારૂ તે પ્રશ્નાત્તર અત્ર આપવા આવશ્યક બને છે. શ્રી સેનપક્ષ પૃ. ૩ "एकः पाश्व स्थादिर्मू लकर्मादिषु दुष्टकर्मकारी परं शुद्धप्ररूपको≤गर उत्सूत्रव्ररूपकः परं तप: क्र भृति भूयः क्रियावान् एतयोर्भध्ये केा गौरववान् कश्च लाघव-बानिति? प्रश्नोऽत्रोत्तरं-एतयोर्मध्येऽयं गुरुरयं लघुरिति निर्णेय: कर्तु न शक्यते, तथाविधतिध्धान्ताक्षरानुपलंभाज्जी-वपरिणामानां वैचित्र्याच, सर्वाधा निर्णयस्तु सर्वाविद्वेद्यो, व्यबहारबृत्या तूत्सूत्रप्ररूपको गौरववानिति संभाव्यते ॥१३॥"

નિર્વિવાદ નથી તે વાતને મનસ્વોપણેજ નિર્વિવાદ કહી

માર્ગાનુસારીપણું અનંતીવાર આવે તેા પણ તે કલ્યાણ-માંગ'ને સાધી શકતા નથી. ' એ વાકય જણાવેલ છે તે, સમ્યકત્વ અને ચારિત્રને પણુ પ્રાપ્ત કરાવી આપવાનું સામર્થ્ય ધરાવનારા તે માર્ગાનુસારીગુણુને એ રીતે સ્વમ-તિથી અસાર જણાવેલ હાેવાથી અજ્ઞાન વિલસિત છે. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

તથા તેજ પાને ૧૮ મા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જણાવેલ છે કે-''उत्स्वत्रप्ररूपको महाव्रतपालनादिकियासहिता निह्नवादयः उत्क-र्पतो नवमग्रैवेयकं यावद्यान्ति, तेन महाव्रतपालनादिवतां तज्जन्यं शुभफलं भवतु, परं तेषां कर्मणा लघुकता गुरुक-ताच सर्वं विद्वेचेति ॥१८॥" જે પ્રશ્નના પાતે સિદ્ધાન્તના અક્ષરાેથી ઉત્તર આપવા

અશકત દ્હાય તે વખતે પાતાને શાસનના લેખાવવામાં

ગૌરવ ધરાવતા આચાર્ય શ્રીએ, ( ઉપરના પ્રશ્નોત્તરામાં શ્રી સેનસૂરિજી મહારાજે જેમ-'એક પાસત્થેા આદિ કેાઇ ઘણેા અનાચારી છે, પરંતુ શુદ્ધપ્રરૂપક સમ્યગદબ્ટિ છે અને બીજો તપ વગેરે પુષ્કળ ક્રિયાવાળા છે, પરંતુ ઉત્સ્ત્રપ્રરૂપક છે: તે બંનેમાં કર્મથી ભારે અને હળવા કાેણુ ગણાય ? એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં-'એ બંનેમાં કર્મથી કૈાણ ભારે અને કેાણ હળવાે ? તે સંબંધી સર્વથા નિર્ણય તાે સર્વજ્ઞ ભગવત જાણે.' એ મુજબ સમાધાન આપેલ છે તેમ) ' સમ્યગ્દષ્ટિ પહેલા માક્ષ જય કે માર્ગાનુસારી ?' એ પ્રકારના આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પણુ ' સર્વત્ર ભગવ'ત જાણે.' એમજ જણા-વવું રહે છે, તે ચૂકીને પાતાને ઉઠે તે કલ્પના મુજબ જવાબ આપી દેવામાં મથાળે જણાવ્યા મુજબ જેવાત દેવાના દેાષના સાગી અનવું પડે છે. ૨-તે સમાધાનમાં તે વાકય પછીનું ' સમકિત સિવાય

આચાર્ય ભગવાન્ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીમ. શ્રી પંચાશકર્ચ-थन। '२. ४८० ९५२नी-' जत्थ कसायनिराहा, बंभंजिणपू-यणं अणसणं च ॥ से। सन्त्रे। चेव त.आ, विसेसओ मुद्धलेाअग्मि ।।२६।। एवं पडिवत्तीए, एत्तो मग्गाणुसारीभा-वाओ ॥ चरण विहिय बहवा, पत्ता जीवा महाभागा ॥२७॥ ' એ બ ને મૂળ ગાથાએા વડે માર્ગાનુસારીપણાના અધ્યવસા-યથી ચારિત્રની પ્રાપ્તિ જણાવે છે, અને તે બંને ગાથાની ટીકામાં તે ગાથાએાનું હાર્દ ખાલતાં નવાંગીવૃત્તિકાર આચાર્યભગ-વાન્ શ્રી અભયદેવસૂરિજી મ; ક્રમે- 'मुग्धलेाकोहि तथा त्रथमतया प्रवृत्तः सन् अभ्यासान्तम्र क्षयेदिशेनापि प्रवर्त्तने, न पुनरादित अब तदर्थ प्रवर्त्तितुं राक्गोति. ' तथा ' न चैवं देवते।देशेन निष्फलमैहिकफलमेव वा, चरणहेतुत्वादपि इति चरणहेतुत्वमस्य दर्शायन्गह-xxxमार्गानुसारीभावात्-सिद्धिप-थानुकूलाध्यसायात् चरणं – चारित्रं विहितं-आप्तेापदिष्टं बहवः -प्रभुताः प्राप्ताः-अधिगताः जीवाः सत्वाः महा-भागाः -महानुभावाः ' એ પ્રમાણે જણાવવા વડે તે માર્ગા-નુસારીભાવને માેક્ષમાંગ ને અનુકૂળનાં ભાવ તરીકે ચારિ-ત્રને**। હેતુ કહે છે. એટલું જ<sup>ે</sup>નેહિ પરંતુ ' તે** ભાવથા આપ્તાપદિષ્ટ ચારિત્રને ઘણા મહાનુભાવા પામેલા છે' એમ પણ જણાવે છે. આથીજ પ્રસ્તુત સમાધાનમાંના તે વાકય-વડે આવા માેક્ષપથાનુકુલ ગણાતા માર્ગાનુસારીપણાને અસાર જણાવ્યું તેને અંજ્ઞાનવિલસિત જ ગણવું રહે છે. શાસ્ત્રના જ્ઞાતા કે પ્રેમી પુરુષ રભસવૃત્તિએ પણું આવું શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ તેા કદિ કથે નહિ.

૩-તે સમાધાનમાં તે વાકય પછીનું જે-'સમ્યકત્વધારીને એક વખત માર્ગાનુસારીપણું શીઘ લેડી શકશે.' એ વાકય જણાવેલ છે તે, માર્ગાનુસારીપણા પછી પ્રાપ્ત તથા સમ **४**५

કિતગુણને માર્ગાનુસારી ગુણની જરૂરીઆતવાળા લેખવા તરીકેનું શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. કારણ કે-'માર્ગાનુસારીપણું એ પહેલું ગુણુસ્થાનક છે અને સમ્યકત્ત્વ એ ચાેશું ગુણુસ્થાનક છે. પહેલાં સિવાય ચાેશું આવતું નથી, એટલે માર્ગાનુ-સારી કરતાં તાે કેઈ ગુણા ઉંચા ચડેલ આત્મા છેઃ તેથી તે ચાેથા ગુણુસ્થાનકવાળા આત્માને પાંચમું- છઠું આદિ ગુણુસ્થાનકો શીઘ ભેટે એ ઉમેદ હાેય છે, પરંતુ તે પહેલું ગુણુસ્થાનક પ્રાપ્ત કરવાની તાે સ્વપ્નેય ઇચ્છા હાેલી નથી.' આ સ્થિતિમાં સમક્તિદષ્ટિને તે માર્ગાનુસારીપણું શીઘ તાે નહિ જ, પણ કદિ જ ભેટે નહિ એવી પ્રબલ ઇચ્છા હાેય છે. આવા સમ્યકત્વધારીને 'એક વખત માર્ગાનુસારીપણું શીધ ભેટી શકશે.' એમ સમ્યગૃદ્દિથી તાે કોડ ઉપાયેય બાેલી શકાય નહિ.

૪-તે સમાધાનમાં તે વાકય પછીનું જે- 'પણુ માર્ગા-નુસારીપણું સમ્યકત્વને ખેંચી શકે તેવેા નિયમ નથી.' એમ જણાવેલ છે તે, શ્રી પંચાશકગ્રંથની ઉપર (ન બર-રમાં) જણાવેલી છવ્લીશમી તથા રહમી ગાથાના આધારે સુતરાં શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. તે બંને ગાથાઓ, માર્ગાનુસારી-ભાવને માક્ષને અનુકૂળભાવ તરીકે લેખાવીને ચારિત્રને-વિરતિને પણુ પ્રાપ્ત કરાવી આપનાર તરીકે જણાવે છે; છતાં તે 'માર્ગાનુસારીપણું સમ્યકત્વ (અવિરતિ) ને ખેંચી શકે તેવા નિયમ નથી.' એમ કહેવાયુ' છે તેથી આચાર્ય-શ્રીએ, કાં તાે શાસ્ત્રો વાંચ્યા નથી અથવા તા વાંચ્યા હશે તેા યથાસ્થિત જાણ્યા જ નથી, એમ જ માનવું રહે છે. માર્ગાનુસારી એટલે અપુનર્બન્ધક, ભવાભિનંદીપણાનાં દાવથી રહિત અને ધર્મના અધિકારી એવા ભવ્ય આત્મા. તે માર્ગાનુસારી ભવ્ય આત્માના અધ્યવસાય, સમ્યકત્વને 38

જ નહિ; પરંતુ ચારિત્રનેય ખેંચી લાવે છે, એમ પંચ-શકગ્રંથનાે તે પાઠ સ્પબ્ટ જણાવે છે; છતાં 'તેવાે નિયમ નથી' એમ કહી નાખ્યું છે, તે ભવભીરૂતાનું લક્ષણ ન ગણાય. પ-તે સમાધાનમાં તે વાકય પછીનું જે-'સમકિત વગ-રતું માર્ગાનુસારીપણું અનંતીવાર આવે તેા પણુ મુકિતને સિદ્ધ કરી આપતું નથી.' એ પ્રમાણે કહેવાયું છે તે વાકય પણુ કેટલું બધું નિરાધાર અને કલ્પિત છે?' એ વાત, ઉપર જણાવેલ શ્રી પંચાશકની બે ગાથાના આધારમી જણાઇ આવે છે. માર્ગાનુસારીપણું તેા સમકિત વગરનું જ હાય છે અને તે સમકિતને લાવનાર છે. પ્રભુ શ્રી મહાવીર-દેવના ગણુધરા ચએલા શ્રી ઇંદ્રિસ્(ત આંદિ અગીઆર ભૂદ્દેવાનું માર્ગાનુસારી પહ્યું તે જ ભવમાં માક્ષ આપવા સમર્થ ખન્યું છે. એમ જેણવા છતાં, શ્રી શય્ય ભવસૂરિ આદિનું માર્ગાનુસારીપણું તે જ ભવમાં ઉત્તમકાેટિનું ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરાવી આંપનાર નીવડશું હેાવા છતાં તેમજ વીતભયનગરાધિપતિ ઉદાયન નૃપતિ; પરમાહ^ત કુમારપાલ મહારાજા વગેરેને તેમનું માર્ગાનુસારીપણું તે જ ભવમાં ચારિત્ર તેમજ દેશવિરતિ સમર્પનાર નીવડશું હાેવા છતાં 'સમકિતવગરનું માર્ગાનુસારીપણું અન તીવાર આવે તેા પણ મુકિતને સિદ્ધ કરી શકતું નથી' એમ કહેવા વડે માર્ગાનુસારીગુણને અસાર લેખાવનાર આચાર્ય શ્રી લબ્ધિ-સૂરિજી મ. ને કયા પ્રકારના જ્ઞાની એાળખવા ? એ જ સમબાતું નથી. મહાે૦ શ્રી યશાવિજયજી મ., 'ह्रात्रिंशदुद्द-त्रिं शिका' ' अंथनी ९४ भी 'अपुनर्बन्धकद्वात्रिं शिका' न। પ્રથમ શ્લેષ્કમાં દ્યુદ્ભપક્ષેન્દુવત્વાયા, वद्धभानगुणस्मृतः' કથનથી માર્ગાનુસારીને શુકલપક્ષની બીજની જેમ નિત્ય વધતા ગુણવાળા જણાવે છે. આથી જ શાસકારાએ માર્ગાનુસારીપણાના ૩૫ ગુણાને શ્રાવકના ગુણ કહેલ છે અને તે ગુણદર્શક ગ્રાથને 'શ્રાદ્ધગુણવિવરણ્' નામ આપેલ છે. એ શ્રી શ્રાદ્ધગુણવિવરણુગ્રાંથની પ્રાન્તે તેા આ માર્ગાનુ-સારીગુણુને શ્રાવકના સમ્યકત્વમૂળ બારવત સ્વરૂપ વિશેષ ધર્મશાભાના પાષક ગુણ કહેલ છે. સમક્તિને જ પરમ ગુણ તરીકે લેખાવવાની ધૂનમાં તે સમક્તિ સહિત ચારિત્રને પણુ પ્રાપ્ત કરાવી આપનાર એ માર્ગાનુસારીગુણુને એ રીતે નિર્માલ્ય લેખાવનારા આ આચાર્ય શ્રી, વખત જતાં, ઉપદેશસાર સટીક પૃ. ૬૩ પુઠી બીજી ગાથા ૩૧ ની બ્યાખ્યામાંના જ્ઞાનમેવ કેવરું ન મુक્તિદ્દેતુર્ન च दर્શન.' જેવા દસ્કતા કેખીને સમ્યકત્વગુણુને પણુ અસાર-નિર્માલ્ય તરીકે ન લેખાવે તા સારૂ.

(ર૭) કલ્યાણ વર્ષ ૭ અંક ૧૧ પૃ. ૪૫૪ કાે. ૧-શાંતિલાલ કેસરીચંદે પૃ્છેલ પ્રશ્નના સમાધાનમાં આચા-યંશ્રીએ 'વીરનિર્વાણ પછી અઢી હજાર વર્ષ બાદ ચુગપ્રધાન થશે. એટલે કે તે વર્ષથી ર૩ વર્ષ બાદ ચુગપ્રધાન થશે. એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે, તે પહેલાં તેર મહિને એટલે કે-સ. ૨૦૦૬ ના કાર્તિ કમાસના કલ્યાણ વર્ષ ૬ અંક ૯ ના પેજ ૩૬૩ ઉપરના સમાધાનમાં તેઓએ વળી 'છેલ્લા ચુગપ્રધાન શ્રી અરિહમિત્ર સૂરીશ્વરજી મ. થઇ ગયા. હવે શ્રી પાડિવય સુરીશ્વરજી મ થશે અને લગભગ પ૦ વર્ષની વાર છે.' એમ જણાવ્યું! અને કલ્યાણ વર્ષ ૮ અષાડ માસના અંક પ ના પેજ ૨૦૬ ના બીજા કાલમગત સમાધાનમાં તા વળી ખુબજ આગળ વધીને તેઓશ્રીએ 'એક વીશ હજાર વર્ષના પાંચમા આરા છે, તેના બરાબર મધ્યભાગમાં કલંકી થશે. એમ જણાવ્યું હાવાથી તેઓશ્રીએ

(સં. ૧૩૮૭ માં રચાએલ 'શ્રી પ્રાકૃતદીપાવલિકા કલ્પ' માંના 'अवं निक्रांटियं रज्ञ' उइभुंजित्ता छासीइमे वरिसे पुणे। सन्त्रे पासंडे दांडित्ता सब्ब लेायं निद्धणं काउं भिक्खछट्टेंसं साहृहिंता मग्गेहिइ, ते अदिंते कारावासे खविस्सइ, तआ पाडिवयारियपमुहाे संघेा सासणदेविं मणे काउं काउस्सग्गे हे।ही' એ પાઠ મુજબ તે કલ કી રાજાના સમકાલીન ુચવાના છે તેે-) 'શ્રી ચુગપ્રધાન પાડિવય સૂરીશ્વરજી મ. પણ પાંચમા આરાના બરાબર મધ્યભાગમાં થશે.' એમ જ અર્થાપત્તિથી જણાવ્યું છે: એટલે કે 'શ્રી વીરનિર્વાણ પછી કલંકી રાજાની જેમ તે ચુગપ્રધાન પાડિવય સૂરીશ્વરજી મ. પણુ પાંચમા આરાના બરાબર મધ્યભાગે ૧૦૫૦૩ વર્ષ અને ૮ાા માસ બાદ થશે.' એ પ્રમાણે તેઓશ્રીએ આ ત્રીજા સમાધાનદ્વારા જણાવ્યું છે. ભવિષ્યમાં થનારા યુગપ્રધાન શ્રી પાડિવયસૂરી<sup>9</sup>વરજી મ**.** નાે સમય તેઓશ્રીએ સ. ૨૦૦૬ ના કાર્ત્તિક માસે 'તે સુગપ્રધાન શ્રી પાડિવય-સૂરીશ્વરજી મ., તે વર્ષ (૨૦૦૬) થી પ∘ વર્ષ બાદ થશે.' એમ જણાવ્યું છે, સં. ૨૦૦૬ ના પાષમાસે '૨૩ વર્ષ બાદ થશે, એમ જણાવ્યું છે અને સં. ૨૦૦૮ ના અષાઢ માસે તે પછીથી લગભગ ૮૦૧૨ વર્ષ બાદ ચશે.' એમ જણાવ્યુ છે ! આ રીતે એક જ પ્રરૂપણાને બે વર્ષ અને ૮ માસના ડુંકા ગાળામાં જીદા જીદા ત્રણુ મનસ્વી ૫૮ આપીને તેંએાશ્રીએ, (ભદ્રિકજનાેની આચાર્યના વચન ઉપરથી શ્રદ્ધા ઉઠી જાય તેવા) અગાધ અજ્ઞાનને મૂર્ત્તરવરૂપ આપ્યું છે, તે સ્વ પરને આત્ય ત હાનિપ્રદ હાઇને તેઓ શ્રીએ તે ત્રહ્ય સમાધાનાના [શાસ્ત્રાનુસારી એકવાકયતારૂપ સુધારા કરી દેવા જરુરી છે. તેઓશ્રીએ, છેલ્લા કેટલાક વર્ષોથી પરિચાર

કાેદ્વારા પાતાને 'અગાધજ્ઞાની' તરીકે ઓળખાવેલ છે, એ રિથતિ કેટલી કરૂણ છે? એ વસ્તુ સમજવા તેઓશ્રીના ઉપરાકત જ્ઞાનનમુના ખસ ગણાય. હમણાં વળી તેઓશ્રીએ પાતાની મહત્તા ગાતી 'શાસનપ્રભાવક સરિદેવ' નામની એક આકર્ષ'ક ટ્રેક્ટ પ્રસિદ્ધ કરાવી છે. પરંતુ તે ખૂકના છ મા પેજ ઉપર) ' ત્રણ મહાપુરુષા ' નામની શ્રી ભવનતિલક સૂરિએ ૨૦૧૩ માં છપાવેલી) તેઓશ્રીની શ્રેષ્ઠ ગ્રહાસૂચક જન્મકુંડલીને જેમ કલ્પિતપ્રાય: જણાવેલ છે, તેમ તે તે ખૂકામાં પાતાને-મહાપુરૂષ, પ્રભાવકપુરુષ, અગાધજ્ઞાની, સચ્ચારિત્રશિરામણિ' ઇત્યાદિ તરીકે ઓળખાવેલ છે તે બધું પણ કલ્પિતપ્રાય: જ છે; એમ જણાવ્શું હાેત તાે પાતાના અનેક સમાધાનામાંની જણાવેલી ગંભીર અજ્ઞાનતા સાથે તે તે ખૂકાનાં લખાણના વધારા ન થતે.

પાતાની આ જ્ઞાનસ્થિતિમાં પણ તેઓશ્રીએ, અગાઉ તારીખ ૧૪-૧-૫૬ ના જૈન પત્રના ૨૧ મા પેજ ઉપર 'શ્રી તત્ત્વન્યાયવિભાકર આદિ ગ્રંથાના લેખક તેઓશ્રી નથી, પરંતુ પંડિત નારાયણાચાર્યજ છે.' એ પ્રમાણે પ્રસિદ્ધિમાં આવેલી વાતના સરળતાથી સ્વીકાર કરીને ''શ્રી તત્ત્વન્યાયવિભાકર, સમ્મતિસાપાન, દ્વાદશારનયચક અને તેના પરનું ' વિષમપદ વિવેચન'નામક ટિપ્પણ, સૂત્રાર્થ-સુકતાવલી વગેરે સ સ્કૃત ગ્રંથાના લેખક તેમજ સ પાદક હું નથી: પરંતુ પંડિત નારાયણાચાર્યજ છે," એ સત્યની કબ્લાત તે તે બૃકામાં કરી લેવાને બદલે તે વાત પાતાના નામે જ ચઢાવી રાખેલ છે તે તા ઘણું જ અનુચિત છે સંબ ૨૦૦૩ માં સુરત ખાતે પૂ. આગમાદ્ધારકશ્રીએ પંડિત મક્તલાલભાઇ દ્વારા તેઓક્રીએ રચેલ તરીકે ગણાવાતા તે ' તત્ત્વન્યાયવિભાકર' માં ૨૦ થી ૨૫ ભૂલા જણાવતાં આપણા આ આચાર્ય શ્રીને ડઘાઈ જવાનું થચું હતું, તેમ (વિદ્વાન્ મુનિશ્રી જંખૂવિ૦ સંપાદિત 'દ્વાદશારનયચક્ર' દ્વારા) આજે તેએાશ્રીએ સંપાદન કરેલ તરીકે ગણાવાતા 'દ્વાદશારનયચક્ર' માંની પણ સંખ્યાબંધ ભૂલા નજીકનાજ ભવિષ્યમાં જાહેર થશે તે વખતે તે જવાબદારી પણ તેઓ શ્રીના શિરે જ રહેશે, તે ન બને તે માટે ુતેઓ શ્રીએ પાતે જ તે સત્ય જાહેર કરવું શ્રેયસ્કર છે.

(૨૮) આપણા આ આચાર્ય શ્રી લબ્ધિસૂરિજી મ. ના બે શિષ્યેા−સુનિશ્રી વિક્રમ વિ. તથા શ્રી ભારંકરવિજયજીએ સં. ૨૦૦૮ માં શેઠ દેવચંદ લાલભાઇ જૈન પુસ્તકાેદ્વાર કુંડના ગ્રંથાંક ૯૬ તરીકે-પ્રસિદ્ધ થએલ શ્રી શ્રાદ્ધવિધિ . પ્રકરણ વૃત્તિના અનુવાદનું સંશાધકપણું સંપાદનકાર્યં કર્યું છે; તે પુસ્તકની પ્રસ્તાવનામાં તે શિષ્યેાએ તે પુસ્તકના અંગે કરેલ તે તે કાર્યોના યશ આચાર્યબ્રીને ્ સમપે<sup>°</sup>લ હેાવાથી તે પુસ્તકમાં જે સંખ્યાબંધ અબેાધ મૂલક ભૂલાે છે, તે ભૂલાના સુધારા તા આચાર્યબ્રીને આવે સે સૂચવીશ. હાલ તે માત્ર તે પુસ્તકમાં તેઓશ્રીએ, તે પુસ્તકની વૃત્તિનું 'વિધિકોમુદી' નામ પલટાવી દેવાની ગાલમાલ કરી છે, તે ગાલમાલને જ આ નીચે દર્શાવું છુ. "પ્રસ્તુત યુસ્તકની પ્રશસ્તિના ૧૫ મા શ્લેોકના 'विधिकौमुद'नाम्ग्यां वृत्तावस्यां विलेकिरोर्वर्णैः' એ पूर्वार्ड-દ્વારા ગ્રંથકાર મહુર્ષિ શ્રી રત્નશેખર સૂરિમહારાજે તે શ્રાઘ્ધવિધિ ગ્ર'થની વૃત્તિનું નામ 'વિધિકૌમુદી' એમ સ્પષ્ટ દર્શાવેલું હેાવાથી તે મૂળ નામને આચાર્ય શ્રીએ તે લાંચના અનુવાદના પ્રારંભમાં અને પ્રશસ્તિના તે ૧૫ મા શ્લાકના અનુવાદમાં જણાવવું ફરજીયાત અન્યું હાેવા છતાં ચ્હાય તેવા મહાપુરૂષનું પણ વચન પાતાના ગજથી

માપવાની આદત વશાત્ તે અનુવાદના પ્રથમ પ્રકાશને અંતે મૂળ નામ 'વિધિકૌમુદ્રી'ને આપણા આ આચાય ્શ્રી-એ ઉડાવી દીધુ છે અને તેનાં સ્થાને 'શ્રાધ્ધવિધિકૌમુદ્દી'

એવું નવું જ<sup>ં</sup>નામ ગાેઠવી દીધુ છે! એ સાહસ કેવું ? એ વાત આટલે જ અટકી નથી: પરંતુ તે પછીથી તાે તેઓશ્રીએ, શેષ પાંચેય પ્રકાશન અંતે તે પાતે આપેલું નવું નામજ દાખલ કર્યું છે અને તે નવા નામને કાયમ કરવા સારૂ પ્રશસ્તિના તે મૂળ નામ દર્શક પંદરમાં શ્લાકની પછીના ૧૬ મા અંતિમ શ્લાકના અર્થમાં તાે વિના પ્રયાજને જ તે નવું નામ 'શ્રાધ્ધવિધિ કૌસુદી' ગાેઠવી દેવાની હિંમત કરી છુ!

પછી તા તેઓ શ્રીના તે ખંને શિષ્યોએ તે ગ્રંથના તે નવા નામેજ પ્રચાર કરવા સારૂ તે અનુવાદની પ્રસ્તાવનામાં તેમજ મુખપૃષ્ટ ઉપર પણુ તે નવા નામનેજ ઘુસાડી દીધેલ છે! મહાગ્રંથમાં આ ગાલમાલ આચાર્ય શ્રીએ, શાસન અને સમાજના કયા કલ્યાણુ અર્થે કરી છે ? તેના સમાજે જવાબ લેવા ઘટે છે. પૂર્વના મહાજ્ઞાની મહલિ આ કરતાં પણુ વધુ જ્ઞાની લેખાવવાની મહત્વાકાંક્ષાએ જીનું ઉત્થાપીને આ રીતે નવું સ્થાપવાના અપ-માર્ગે ચડી જવાથી તેઓ શ્રીને આ રીતે પૂ રત્નશેખરસૂરિ મ. જેવા સમર્થ જ્ઞાની મહલિ એ સ્થાપેલું ગુણુનિષ્પન્ન નામ લાપીને તેનાં સ્થાને મૂળ અને ટીકા ગ્રંથનાં બે અલગ નામાના સંકર કરવા પૂર્વ ક અર્થ ઘાતક નામ ગાઠવી દેવાની હદે પહાેચી જવું પડેશું છે તે સહુ કાઇ સુહૂદયીજનને દુઃખદ છે.

શ્રીહીરપ્રશ્ન ગ્રંથમાંનાં પર્વતિથિવિષયક. પ્રશ્નાેત્તરાની નીરે શાસ્ત્ર અને પર'પરા વિરૂદ્ધના નવા તિથિમતને અનુસરતાં તર્કટી ટિપ્પણાે લખનારા તેમજ (તે ગ્રંથના રચયિતા શ્રી હીરસૂરી ધરજી મ. ને તે ગ્રંથને અંતે પરમગુરુ તરીકે સંબાેધીને) તે ગ્રંથના પેજ ૨૦ તથા ૩૦ ઉપરના ટીપ્પણુમાં તે જ શ્રી હીરસૂરિજી મ.નાં સમાધાનને પણુ ભૂલભશુ<sup>દ</sup> દેખાડનારા અનવસ્થિત તેમજ એકાંગા સુધારા લખીને સ્વીકૃત પરમગુરૂની પણુ ભૂલા બતાવવાની હાંશીયારી કરનાર તેમજ તે હીરપ્રશ્નની પ્રસ્તાવનામાં અસમંજસતા તથા અસંબધ્ધતા આળેખનાર (તેઓશ્રીના શિષ્ય) શ્રી વિક્રમવિજયજી માટે તા આ ગાલમાલ હજી ધંધારૂપ પણુ લેખી શકાય; પરંતુ તે ભૂલને અભૂલ તરીકે સ્વીકારનાર આપણા આ આચાર્યશ્રીની તે ભૂલને કયા રૂપે લેખવી ? એ એક ગંભીર પ્રક્ષ છે.

(૨૯) કલ્યાણુ વર્ષ ૮ અંક ૩ પૃ. ૧૨૨ કાે. ૧-૨. શ્રી સાકરચંદ માધવજીની 'સમકિત માહનીયનાે અર્થશા ? " એ શંકાનાં સમાધાનમાં "જે માહનીયકર્મના ઉદય સમક્તિને ભાધ ન કરી શકે તે માહનીયને સમકિત માહનીય કહેવાય છે. એટલે માહનીયના વિશુદ્ધ કરેલા પુદ્દગલાે કે જે મમકિતને આડે આવતા નથી " એ પ્રમાણે જણાવેલ છે તે, ઉપલકીયા જ્ઞાનનું પ્રતીક છે. સમ્યકત્વમાહનીયના યથાથ<sup>જ</sup> અર્થ એ નથી; પરન્તું તેના અર્થ 'જે કર્મ સમ્યકત્વમાં મુંઝવે એટલે કે સમ્યગ્ વસ્તુ ઉપર માહ ઉપજાવે, સુદેવ સુગુરૂ વગેરે ઉપર મારા પણા રૂપ મમત્વભાવ કરાવે' એ પ્રમાણે ધાય છે, 'माहनीय' શખ્દને। અર્થ જ 'મદિરાની જેમ માહ પમાડે.' એ પ્રમાણે પહેલા કર્મગ્રન્થની ૧૩ મી ગાથાની ટીકામાં શાસ્ત્રકારે સ્પષ્ટ જણાવેલ હેાવા છતાં અને તે સ્થળે આગળ જતાં-'तत्र दच्टिदर्श्वानं यथात्रस्थित बस्तु परिच्छेद स्तन्द्रोहयतीति-तत्वनी थथावस्थित अध्धा ते दर्शन, अने त દર્શન-સમ્યકત્વમાં મુંઝવે તે દર્શનમાહનીય' એ પ્રમાણ

પશુ 'સમ્યકત્વ માહનીય' શખ્દના અર્થ શાસ્ત્રકારે સ્પષ્ટ જણાવેલ હાેવા છતાં તેના વિચાર કર્યા વિના તે પહેલા કર્મગ્ર થની ૧૪ મી ગાથાની ટીકામાંની કેવળ પોદ્રગલિક સમ્યકત્વને આળખાવનારી 'मदनकाेद्रवन्यायेन शाधित सदविकारजनकत्देन शुध्धसम्यकःवं भवति' એ પંકિતના . અર્થને ૬પરના સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ 'દર્શનમાહનીય' ના અર્થ તરીકે રજ્તુ કરેલ છે તે શાચનીય છે.

એજ ૧૪ મીંગાથામાં આગળ જતાં તે દર્શનમાહ-નીયના અર્થ શાસ્ત્રકારે '' (તે શુદ્ધપુદ્ગલા, તે જ શુધ્ધ સમ્યકત્વ છે તાે તે ) સમ્યકત્વ, દર્શનમાહનાય કેમ થાય ? કારણ કે તે પાતે જ સમ્યકત્વ હેાવાથી સમ્કત્વને મુંઝવી શકે નહિ ! " એ શંકાના સમાધાનમાં '' मिथ्यात्वप्रकृति-त्वेनातिचारसम्भवात् औपशमिकादिमेाहत्वाच्च दर्शां नमेाहनी यमिति= શુધ્ધ સમ્યંકત્વ તરીકે જણાવેલા તે શુધ્ધ પુદ્ગલાે પણ ) મિશ્યાત્વની પ્રકૃતિપણું હાવાથી (તેનાથી સમ્યકત્વમાં) અતિચાર લાગવાના સંભવ છે અને શુધ્ધ પુદ્ગલાવાળી મિથ્યાત્વની તે પ્રકૃતિ, ઔપશમિક આદિ અપીદ્દગલિક સમ્યકત્વમાં મુંઝવે છે, તેથી તે પૌદ્દગલિક શુદ્ધ સમ્યકત્વ, દર્શનમાહનીય કહેવાય છે" એ પ્રમાણે ખુલાસા કરીને સ્પષ્ટ જણાવેલ હાેવા છતાં અને અશુધ્ધ પુદ્ગલવાળા દર્શનમાહનીય એટલે ક્ષાયાપશમિક સગ્યકત્વ તે મિથ્યાત્વ પ્રકૃતિના શુધ્ધપુદ્ગલાેને વિપાકાેદયથી વેદ્દવાની સાથે મિશ્ર અને મિથ્યાત્વ માહનીયના પણુ પુદ્ગલાેને વેદતા જ રહેતા હાેવા છતાં તથા તે પુદગલાેનું વેદન શ્રીજિનપ્રણીત પદાર્થોમાં સૂક્ષ્મશંકાદિ ઉપભવનારું પણ હાઇને ્તીવ્રમાહના ઉદ્દયે સન્યકત્વમાહનીયના તે શુધ્ધ પુદ્ગલાે અશુધ્ધ પછ્ બની જવાના સંભવવાળા હાેવા છતાં આંચાય શ્રીએ આ સમાધાનમાં 'મેહિનીય કર્મ'નેા ઉદય સમકિતને ખાધ ન કરી શકે તે સમકિતમાહનીય કહેવાય છે. એટલે માહ-નીયના વિશુધ્ધ કરેલા પુદ્ગલાે કે જે સમકિતની આડે આવતાં નથી.' એમ જણાવ્યું છે તે બદલ તેઓશ્રી, શાસ્ત્રને યથાસ્થિત સંગત કરી શકેલ નથી.' એમ જ માનવું રહે છે.'

સમાધાનકાર શ્રીને 'મેાહનીયના વિશુદ્ધ કરેલા પુદ્ગલાે' કહેવાય, કે 'મિથ્યાત્વના વિશુદ્ધ કરેલા પુદ્ગલાે' કહેવાય; એ પણુ ખબર જણાતી નથી !!! ત્રિથ્યાત્વના તેા 'શુદ્ધ અર્ધશુદ્ધ અને અશુદ્ધ' એમ ત્રણુ પ્રકારના પુદ્ગલાે શાસ્ત્રકાર જણાવે છે; પરંતુ તે રીતે માહનીયના પણ શુદ્ધાદિ ત્રણુ પ્રકારા હાેવાનું કાેઇ શાસ્ત્રકાર જણાવતા નથી. એ જણાવવામાં તેા આ આચાર્ય શ્રીના જ નંબર પહેલાે જણાય છે. 'સમ્યકત્વ માહનીયના વિશુદ્ધ પુદ્દગલાે' એમ કહેલ હાેત તા બહુ અડચણુ ન્હાતી.

(૩૦) કલ્યાણુ વર્ષ ૮ અંક ૪ પૃ. ૧૪૮ કેા. ર, શ્રીયુત્ પથિ કની 'સંયોગ પછી પણ તેને માનસિક અને શારીરિક સંકટોના કળ સિવાય કશું પણ મળતુ નથી એ શાને મન સમજતું નહિ હાેય ?' એ શંકાનું જે 'અવિરતિના ઉદયથી.' એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે, શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે સંયાગજન્ય તે તે નુકશાના નહિ સમજવામાં જો અવિરતિના ઉદય જ હેતુ હાેય તા પાંચેય સ્થાવરના જીવા, વિકલેન્દ્રિય જીવા, સમસ્ત નારકીના જીવા, નવ ગ્રૈવેયકના તથા પાંચ અનુ-ત્તરના દેવાને અવિરતિના ઉદય તા સતત વર્ત્તા હાવાથી તે દરેક જીવાને પણ સ્ત્રીસંયાગમાં રચ્યા પચ્યા રહેલા માનવા રહે; પરંતુ આચાર્ય શ્રીથી તેમ માની શકાય તેમ નથી. માટે સંયાગજન્ય નુકશાના ( ને મન સમજતું

નથી, એમ નહિ પણ) થી મન વિરમતું નથી, તે 'અવિર-તિના ઉદયથી' નહિં; પરંતુ ' માહનીય કમ'ના ઉદયથી ' વિશ્મતું નથી. એમ આચાર્ય શ્રીએ કહ્યું હાેત તાે તે શાસીય લેખાત.

(૩૧) કલ્યાણ વર્ષ ૮ અંક ૫ પૃ. ૨૦૬ કાે. ૨. દાેશી આણુલાઇ રતીલાલ મુંબઇએ પૂછેલી '' આજથી કેટલા વર્ષ પછી કલ કી રાજા થશે ? અને તે જૈનધર્મને દુ:ખ આપશે કે સુખ ? અને તે કેટલા વર્ષ આપશે ? તેના નાશ કેવી રીતે થશે ? " એ શંકાનુ તેઓશ્રીએ જે '' એક-વીસ હજાર વર્ષના પાંચમાે આરાે છે, તેના બરાબર મધ્ય ભાગમાં કલ કી થશે, અને તે આખા રાજ્યમાં ત્રાસકારક થશે એટલે જૈનધર્મને પણુ દુ:ખકારક થશે. ૮૬ વર્ષ સુધી જીવશે. અને તેની ઉમ્મરમાં તે અન્યને દુઃખ આપનારા નીવડશે. શકેન્દ્ર દ્વારા તેના નાશ થશે. " એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલું છે. તે શાસ્ત્રાધાર વિહેાણું છે. શ્રી દીવાળી કલ્પના મૂળ પાઠ 'સ'. ૧૯૭૪ વર્ષે કલ કીના જન્મ થશે.' એમ જણાવે છે છતાં તેઓશ્રીએ ' પાંચમા આરાના ખરાખર મધ્ય ભાગમાં થશે' એમ જણાવવા વડે શાસ્ત્રના મૂળ પાઠ કરતાં દસહજાર પાંચસાેને ત્રણ વર્ષ અને ૮ા માસ વધારે કહ્યા છે, તાે તે બદલ કાેઇ પ્રમાણિત શાસ્ત્રનાે સર્વસંગત પાઠ આપીને તે માટા કરકના સમન્વય કરી આપવા પૂર્વક સ્પષ્ટી કરણ જાહેર કરવું જોઇએ. પ્રસ્તુત સમાધાનમાં તેઓશ્રીએ જે-'જૈનધર્મ ને પણ દુ:ખ કારક થશે.' એમ જણાવ્યું છે તે અબાધમૂલક છે. કાેઇ દુઃખ આપે તે દુ:ખ, ધર્મીને થાય; ધર્મને થતું નથી. માટે તે સુધારા પણું ભાહેર કરવા ઘટે. (૩૨) કલ્યાણુ વર્ષ ૮ અંક ૭–૮ પૃ. ૩૧૫ કેા. ૧, શા

મૂલચંદ જ બુલાઇ ખ લાતની 'સમવસરશુમાં બાર પર્ષદા બેસે **છે અને તે**એં৷ (ગણુધરેા) વિદિશાએામાં બેસે છે, તે**ા ગી**તમ સ્વામી, આગલ ખેસતા હશે કે કેવલી લગવ તે ( આગલ ) બેસતા હશે' ? એ શંકાનું જે-''શ્રી ગૌતમસ્વામીજ આદિ **મ**ણુધરા પ્રભુજીના પાદપીક પ સે બેસે છે, જ્યારે કેવલા ભગવ તાેની વર્ષદા અલગ હાેય છે. '' એ સુજબ સમાધાન <del>પ્ર</del>ણાવેલ છે તે મનસ્વી છે. શાસ્ત્રમાં પ્રભુની દેશના વખતે શાસ્ત્રમાં જણાવેલ સમવસરણુની ( અગ્નિકાેણે-મુનિરાજો, વૈમાનિક દેવીઓ અને સાધ્વીજીઓ, નૈઝાતકાણે સવન પતિની દેવીએા, જ્યાતિષીની દેવીએા અને •યંતરની દેવીએા, વાયવ્ય કાેણુે ભવનપતિ દેવેા જ્યાેતિષી દેવેા અને બ્યંતર દેવા, તથા ઇશાન કાેણે વૈમાનિક દેવા. મનુષ્યેા અને માનુષિણીએા [સ્ત્રીએા] મળીને) બાર પર્ષદાની જેમ કેવલીની અલગ એટલે તેરમી પર્ષદા જણાવેલ નથી; પરંતુ આગળ જણાવેલા સુધારા ન**ં. ૮૪** માં જણાવેલ श्रीमुद्धत्प्र दिया भीजना '' केवलिने। पूर्वद्वारेण प्रविश्य जिनं त्रिः प्रदक्षिणीकृत्य वचसा तीर्थं प्रणामं कृत्वा तीर्थं स्य -प्रथम गणधरस्य रोषगणधराणां च पृष्ठते। दक्षिण पर्वस्यां निषीदन्ति. " એ પાઠ મુજબ કેવલીએ। ગણુધરને પ્રમાણુ કરીને ગણધર દેવાની પાછળ જ બેસે છે આમ છતાં આચાર્ય શ્રીએ 'કેવલી અલગ બેસે છે' એમ જણાવ્યું છે

તે અજ્ઞાન મૂલક પણ છે. (૩૩) કલ્યણ વર્ષ ૮ અંક ૭-૮ પૃ. ૩૧૭ કાે. ર, તે જ પ્રક્ષકારની '' ઞુણુધર ભગવ તાનું તેજ અનુત્તર વિમાનવાળા દેવે કરતાં અધિક બતાવ્યું છે તાે તે દીક્ષા લીધા બાદ ભગવ તાનું હાેય છે x x x ' એમ જણાવ્યું છે તે શાસ્ત-વિરૂદ્ધ છે. શાસમાં અનુત્તરના દેવાથી ગણધર ભગવ તાનું અધિક તેજ કહેલ નથી; પરંતુ અધિક રૂપ કહેલ છે. રૂપ, એ વસ્તુના ગુણુ છે અને તેજ તા પુદુગલ પરિણામ રૂપ પર્યાય છે, એ સમજણ હાેત તા આવું અસત્ય સમાધાન અપાયું ન હાેત.

[૩૪] કલ્યાણ વર્ષ ૮ અંક ૯ પૃ. ૩૮૭ કા. ૧ શા છગનલાલ રવચ દની '' દેરાસરની વસ્તુ વાપરીને પાછી મૂકી દેતા દેાષ લાગે ખરા ?" એ શ કાનાં સમાધાનમાં જે '' જરૂર દેાષ લાગે. " એમ જણાવ્યુ' છે તે કલ્પિત છે. દેરાસરની '' ત્રિગડાં, નગારાં, ચામર, આરતી, ઝાલર, ઘ ટ, દીવા, ધૂપધાણું, થાળી, રકાળી, વાટકી, છડી, પાટ, પાટલા " વગેરે વસ્તુઓને સ્નાત્ર ભણાવવાદિ કિયામાં વાપરે છે અને મૂકી દે છે, એથી શ્રાવકને દેાષ લાગે એમ કાઇ શાસ્ત્ર કહેતું નથી. પ્રભુપૂજા ચૈત્યવ દનાદિ ક્રિયા કરતી વખ-તે શ્રાવક, દેરાસરના પણ ઉપયાગ કરે છે, તેમ દેરાસર-છની તે તે સર્વ વસ્તુના પણ ઉપયાગ શ્રાવક અશક્ય-પરિદ્વાર રુપે કરી શકે છે.

(34) કલ્યાણુ વર્ષ ૮ અંક ૯ પૃ. ૩૮૭ કાે. ૧, તે જ પ્રશ્નકારની. "દહેરાસરમાં ભગવાન આગળ સાથીઓ કર્યા પહેલાં ઇરિયાવહિઆ કરવા કે પછી કરવા ?" એ શંકાનાં સમાધાનમાં જે, " સાથીએ કર્યા બાદ ઇરિયા વહીઆ કરવી બેઇએ. " એમ જણાવેલ છે તે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે. ઇરિયાવહિ, અનુષ્ઠાન શરૂ કર્યા પહેલાં કરવાની હાેય છે. તેમાં પણ સ્વસ્તિક પહેલાં અને સ્વસ્તિક કર્યા પછી તા ઇરિયાવહી કરવાનું વિધાન જ નહિ હાેવા છતાં આ-ચાર્ય શ્રીએ, જે 'સ્વસ્તિક કર્યા પછી ઇરિયાવહિ કરવી બેઇએ' 4८

એમ કહેલ છે તે તેા મનસ્વી જ છે. સ્વસ્તિક એ અગ્રપૂજા છે. પ્રભુની અંગપૂજા કર્યા પછી તે અગ્રપૂજા કરાય છે. પુષ્પ આદિ સચિત્ત દ્રવ્યાેથી થતી પ્રભુની અંગપૂજા પણ સાવઘ નહિ ગણાતી હાેવાથી તે અંગપૂજા કર્યા પછી પણ ઇરિયાવહિ કરવાની હાેતી નથી, તાે તે પૂજા પછીની અચિત્ત ગણાતા અક્ષતના સ્વસ્તિક તરીકેની અગ્રપૂજા પછી તાે ઇરિયાવહિ કરવાની હાેય જ કેમ ? એટલુંય ઉત્તર આપતાં ઉત્તરદાતાએ વિચાર્યું નથી તે શાેચનીય છે.

(૩૬) કલ્યાણ વર્ષ ૯ અંક ૬-૭ પૃ. ૨૯૨ કાે. ૨, શ્રી રમણુલાલ કે. શાહ વાપીની '' છેાડ પરથી પુષ્પ તાેડી પ્રલુજીને ચઢાવવા એમાં પાપ નથી ?'' એ શંકાતું જે '' સ્વાભાવિક શુદ્ધ અને સ્વય' ઉતરેલાં કુલાે મળે તે અતિ ઉત્તમ છે " પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે, તે (સ્વય' ઉતરે-લાં કુલા તાે અચિત્ત જેવાં નિર્માલ્ય પ્રાય: લેખાતાં હાેઈને જિનરાજની તેવા પુષ્પાેથી પૂજા કરવાનાે શાસ્ત્રમાં નિષેધ હેાવાથી ) મનસ્વી છે. તે સમાધાનમાં તે પછી આચાર્ય . શ્રીએ જે '' પરંતુ શાસનપ્રભાવનાની ખાતર શુંગપ્રધાન આચાર્યપ્રવર શ્રી વજાસ્વામીએ પણ કુલે ભેગાં કરાવી શાસન પ્રભાવના કરી છે, એટલે શ્રાવકને પુષ્પા તાેડીને પૂજા ન થાય એવા એકાંત નિયમ ખાંધવા તે ઠીક નથી." એ પ્રમાણે વધારામાં લખ્યું છે તે, અહિં વદ્તાેવ્યાઘાત રુપ છે અને સુધારાના નં. ૭૯ માં દર્શાવેલા તેઓશ્રીના મનસ્વી સમાધાનને પાેલાનાંજ આ વચનાથી અસત્ય ઠરા-

વનારું હોવાથી આનંદપ્રદ છે. (૩૦) કલ્યાણુ વર્ષ ૯ અંક ૯ પૃ. ૪૩૧ કાે. ૧ રોઢ મૂળચ'દ જ'બુભાઇ શ્રોક ખંભાતની '' આત્માના ભાવ (પરિણામ) શુલ, અશુભ એમ બે પ્રકાર કે શુભ, અશુભ

અને શુદ્ધ એમ ત્રણ પ્રકારે ? શુદ્ધભાવથી કશું કર્મબંધન થાય ? વીર્થ કરાને ગૃહવાસમાં ત્રણમાંથી કેવા ભાવ હાેય ? દીક્ષાકાળમાં કેવા હાય ? કેવલીકાળમાં અને સિદ્ધાવસ્થામાં કેવા ભાવે৷ હેાય ? ગૃહવાસથી માક્ષ સુધીમાં કયા ભાવથી કર્મખાંધન થતું હશે ? " એ શાંકાનું જે '' આત્માના ત્રણુ ભાવ પણ ગણાય છે. શુભ ભાવથી પુષ્ય, અશુભથી પાપ અને શુદ્ધ ભાવથી નિજરાદિ થાય છે. તીર્થ કરાને ગૃહવાસથી કેવલજ્ઞાન સુધી ત્રણે ભાવેા હાેય. તેરમે ગુણુઠાણે શુભ અને શુદ્ધ બન્ને ભાવ હાેય અને ચૌદમે શુદ્ધભાવ હ્યાય. સિદ્ધાવસ્થામાં આ ભાવાની ગણનાન હાેય તીર્થ કન રાને ગૃહવાસથી માંડીને શુભાશુભ ભાવથી કર્મખાંધ થાય છે. અને શુદ્ધભાવથી નિજેરા થાય છે. " એ પ્રમાણે જણા-વેલ છે તે, આ. શ્રી રામચંદ્રસૂરિજીએ તથાપ્રકારના જ્ઞાન-ના અભાવે–અવળી સમજણના યાગે શ્રી તીર્થ કરાને સ્ત્રીના ભાેગવટામાં પણ નિજેરાજ ગાયા કરી છે અને તેમનુ તે મિથ્યા ગા**ણ**ં તેના આ આચાર્ય શ્રીએ પણ સુધારા ન. ૨૦ માં જણાવેલા તેમના સમાધાનમાં બેધડક સ્વીકારવા જેવું કરેલ છે તે બધાએ મિશ્ર્યા પ્રરૂપણે ઉપર વજાપાત કરે નાર હાેઇને ભૂરિ ભૂરિ અનુમાદનીય હાેવા છતાંચે તેરમા ગુણકાણે બે ભાવ જણાવ્યા તે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે.

(૩૮) કલ્યાણ વર્ષ ૧૦ અંક ૨ પૃ. ૭૨ કાે. ૧ શા માહનલાલ છેાટાલાલ ધાર્મિક શિક્ષક બારસદે પૂછેલી '' સમયસુંદરજીએ રચેલ સીમંધર સ્વામીના સ્તવનમાં કહેલ '' પાંચી ઠવણી તિહાં કણેછ, અમૃતવાણી વખાણુ '' ના અર્થ શાે ! એ શંકાનું જે 'એ પંકિત' શુધ્ધ નથી, તે સ્થાન ' બારે પર્ષદા સાંભળેછ, અમૃતવાણી વખાણુ' એ મુજબ શુધ્ધ કરી લેવું ' એ પ્રમાણે સમાધાન જણાવેલ છે તે, સાડી ત્રણુસાે વર્ષ પૂવે થયેલા તે ખરતર ગચ્છીય વિદ્વાન્ પુરૂષની સાચી કૃતિને અનધિકારે અને અણુસમ-જથી અશુધ્ધ જણુાવીને અસત્ય સુધારા સૂચવનારૂં છે. તે સ્તવનમાંની તે પંકિત વડે કર્ત્તાએ શ્રી સીમંધર સ્વામીને વિન તિ કરતાં એમ જણુાવ્યું છે કે-'અહિ' ભરતક્ષેત્રમાં તા અત્યારે ભાવજિનના- અભાવે-તેની સાક્ષાત્ વાણીના અભાવે અમારે પાેથીથી અને પરમગુરૂના આદેશાના અભાવે સ્થાપનાજીથી ચલાવવું પડે છે, જ્યારે ત્યાં કણે તા આરાધકાને માટે અમૃત જેવી વાણી પીરસનારૂં વ્યાખ્યાન આપનારા આપ, ખુદ પાેથી અને ઠવણી છેા.

(<u>3</u>૯) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૦ અંક ૨. પૃ. ૭૩ કાે. ૧, તે જ પ્રશ્નકારની '' જ્ઞાનવિમલસૂરિ રચિત શઝું જયના ' મારૂં મન માેશું રે૦' સ્તવનમાં ' જૈનધર્મ' એ સાચા જાણીને રે, માનવતીર્થ એ સ્ત લ' પંકિત છે, જ્યારે દાનસૂરિવાળી સ્તવ-નકણું કામાં ઉપરાકત પંકિત 'જૈનધર્મ' એ જાચા જાણીને ર.' એ મુજબ છે તાે 'સાચા' અને 'જાચા' એ બેમાંથી કચા શખ્દ ખરા ગણવા ?'' એ શાંકાના સમાધાનમાં '' જૈન-ધર્મ' એ સાચા જાણીને રે' પંકિત ઠીક લાગે છે." એમ જણાવ્યું છે તે, તે સ્તવન ગિરિરાજનું છે કે જૈનધર્મનું ? તેમજ તેના અર્થ, પૂર્વાપર પંકિતના અર્થને સંગત છે કે અસગત ? એ વગેરે વિચાર્યા વિનાનું મનસ્વી છે.

તે સ્તવન, શ્રી સિધ્ધગિરિનું હાેવાથી કર્ત્તાએ તે સ્તવ-વનમાં શ્રી સિધ્ધગિરિનીજ મહત્તા સ્તવેલ છે. આથી તે સ્તવનના અર્થ ગિરિરાજની સ્તવનાને છેાડીને વિષય તર ન થવા બોઇએ. પ્રસ્તુત સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ સૂચવેલ 'જૈનધર્મ એ સાચા જાણીએ રે' પંકિતને સાચી માનવામાં આવે તા તે પંકિતના અર્થ સિધ્ધગિરિજીની સ્તવનાને ક૧

ત્ય છેને જૈનધમંની યાગ્યતા જણાવતાે હાેવાથી ખાટી પંકિત-ને સાચીમાનીને ચાલવાનું બને છે. તેનાં સ્થાને જેઇતી સાચી પંકિતને તાે વિસરી જ જવાનું બને છે. અને તે એક કડીમાંનાં ' જૈનધર્મ' એ ' તથા ' માનવ તીર્થ એ ' તે બંને વાકયામાંના બે ' એ ' કારમાંના જે એક 'એ' કાર નિર-ર્થક છે તેને કાયમ રાખવાના અજ્ઞાનનું પાેષણુ થાય છે. એમ ન બને એ સારુ-

તે સ્થાને શ્રી સિધ્ધગિરિજીની જ સ્તવનાને સૂચક કડી કેવી હેાવી જોઇએ ? તે બાબત પૂર્વાપરના સંબંધ વિચારતાં શ્રી દાનસૂરિજીમ. વાળી સ્તવનકર્ણિકામાં તે પંકિતમાંને ગતાનુગત છપાતે આવેલ 'સાચા' શખ્દ પલ-ટીને તેનાં સ્થાને યાેજેલ 'જાચાે' શબ્દ સાર્થંક છે. જાચા એટલે જાત્યવ'ત તે સ્તવન કર્ણિકામાં જેમ 'સાચા' શબ્દ સુધાર્યો છે, તેમ ને તે પંકિતમાંના 'જૈનધર્મ એ' વાકચને પણ સુધારીને તેનાં સ્થાને " જૈનધર્મ'ના " શખ્દ યાજવામાં આવેલ હાત તા '' જૈનધમ'ના બચા જાણીને રે, માનવતીર્થ એ સ્ત લ '' એ પ્રમાણે પંકિત ખની જવા પામત. એમ થવાથી તે પંકિતના વિષયાંતર અર્થ તરીકેના અને વધારાના એક 'એ' કારના દાેષ પણ દ્વર થવા સાથે તે આખી પંકિત, તે સ્તવનમાંની પૂર્વાપર ગાથાએાના અર્થની જોડે સુસંગત અર્થની સૂચક અને સિધ્ધગિશ્છિની મહત્તાદર્શક શુદ્ધ લેખાવા પામત. એટલે કે-તે પંકિત, 'એ માનવતીર્થ (સિધ્ધગિરિ) ને જૈનધર્મના જાત્યવ ત સ્તભ જાણીને તે તીથે દેવા, મનુષ્યા, કિન્નરા, ભૂપતિઓ અને વિદ્યાધરા નાટારંભ કરે છે.' એ પ્રકારના શુદ્ધ અર્થની ખ્યાપક બની જાત. સં. ૨૦૦૯ માં અમારા તરકથી છપાએલ શ્રી જિનગુણુરત્નમંજૂષાના પેજ ૮૮ ઉપર અમેાએ તે કડી, ઉપર જણાવ્યા મુજબનેા અર્થ વિચારીને પ્રસિદ્ધ પણ કરેલ છે.

(૪૦) કલ્યાણ વર્ષ ૧૦ અંકર પૃ ૭૩ કાે. ૧, તે જ પ્રશ્નકારની ' સાગરસમાધાનમાં દેવને પાંચ નિદ્રા કહેલ છે તે શી રીતે સંભવે **? '' એ શંકાનું આચાર્ય** શ્રીએ (સાગર સમાધાન ભાગ પહેલાના દરહ મા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પૂ. સ્વ આગમાહારક આચાર્ય શ્રીએ, 'દેવાને પ્રદેશાદયથી પાંચેય નિદ્રાનેા સંભવ છે. ' એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલું જોઇને આપણા આ નવાતિથિમતી આચાર્ય શ્રી લખ્ધિ-સ્રિજીએ તે સમાધાનને ખાટું લેખાવવા સારુ હાય તેમ) જે 'દેવેાને સત્તા આશ્રિત પાંચ નિદ્રાએા સમજવી. ' એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે. આ બદલ શ્રી ક્ષેત્રલેાક પ્રકાશ સર્ગ ૨૭ માંના '' विपाकेादयरुपा च चक्षुनिभीलनादिभिः व्यक्तेश्च हेर्भ बेद्ययका, देषां निद्रा न यद्यपि।।६००।। प्रदे**रोादयतस्तेषां स्यात्तथाप्यन्यथाकथम्** दद्य<sup>े</sup> नावरणीयस्य, सतेाऽप्यनुद्येा भवेत्?॥६०१॥ क्षयश्चोपदामश्चास्य देवानां क्वापि नेादितः श्रतेऽप्येषां कम<sup>्</sup>बन्ध-हेतुःवेनेयमीरिता ॥૬૦૨॥ " તે ત્રણ શ્લાકા સ્પષ્ટ જણાવે છે કે દેવાને પ્રદે-શાદયથી પાંચેય નિદ્રાએા હેાય છે. શ્રી ભગવતીસૂત્ર પાંચ-મા શતકના ચાથા ઉદેશામાં અને શ્રી પંચસંગ્રહની ટીકા-માં પણ તેમજ જણાવેલ હાેવા છતાં આચાર્ય શ્રીએ સાગર-સમાધાનમાંના તે નકકર સમાધાનથી પણ વિરુદ્ધનું 'દેવાને મત્તા આશ્રિત પાંચ નિદ્રાએ৷ સમજવી' એ પ્રકારનું અન-ધિકારે જ મનસ્વી સમાધાન આપેલ છે, તે તેનેનેદ્વેષ પૂર્વ-કનું શાસ્ત્રવિરુદ્ધ ગણાય.

(૪૧) કરયાણ વર્ષ ૧૦ અંક ૭ પૃ. ૪૦૩ કાે. ૨ માં પૂછેલી ચાર પ્રક્ષોવાળી એક શંકામાંના 'આત્મા કઈ રીતે ક્રમ ને તેાડે છે' ! એ ત્રીજા પ્રશ્નનાં સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ જે '' સમકિત, અકષાય, મહાવ્રત અને અયાેગની અવસ્થામાં આવતા કર્મને આત્મા તાેડે છે. '' એ પ્રમાણે જણાવેલ છે તે યથાર્થ નથી. સમકિત, એ કર્મને તાેડવા માટેની વિરતિરૂપ ક્રિયા નથી; પર'તુ આશ્રવના હેતુરૂપ અવિરતિ-યુકત આત્મગુણ છે. આથી આચાર્ય શ્રીનું 'સમકિત આવતાં આત્મા, કમ`ને તાેડે છે ' એ કથન જેમ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે, તેમ અયાેગી અવસ્થામાં વત્ત તા આત્માને કર્મને જોડવા-ની કે તાેડવાની કાેઈ ક્રિયા જ નહિં હાેવાથી ' અયાેગી અવસ્થામાં આવતાં આત્મા, કર્મને તાેડે છે. ' એ કથન પણ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે.

(૪૨) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૦ અ ક છ. પૃ. ૪૦૩ કેા. ૧-૨, શ્રી રમણલાલ પી. દેાશી મુંબઇએ પૂછેલી '' પંચમકાલમાં ભરતક્ષેત્રમાંથી છવે મોક્ષે જઈ શકે નહિ ( માક્ષ પામી શકે નહિ ) તેા પછી અત્યારે ઉત્કૃષ્ટ પુણ્ય બાંધતા દેવલેાક મળે પણ દેવતાએ તે મનુષ્યભવ માટે ઝંખના કરે છે તે પછી મનુષ્યજીવનની મહુ-તા શી?" એ શાકાનાં સમાધા-નમાં આચાર્યધ્રીએ જે '' મનુષ્ય અહિંથી સીધાે મહા-વિદેહક્ષેત્રમાં જઇ મનુષ્ય ખની શ્રી સીમ**ંધર ભગવાનની** પાસે સ'યમ લઇ બીજે ભવે માક્ષ મેળવી શકે છે માટે માનવભવની મહત્તા છે. '' એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તે અબાધમલક છે. શાસીય વાત એ છે કે-'' આંજે ભરત-**ઘ્વેત્રમાં માક્ષાર્થે ઉત્કૃષ્ટ ધમ**ંકરણી કરનાર મનુષ્યને નિજ<sup>્</sup> રાની સાથે માેક્ષકળવાળું ઉત્કૃષ્ટ પુણ્ય=પુણ્યાનું ખંધી પુણ્ય બંધાય છે. આવી ઉત્કૃષ્ટ પુણ્યકળવાળી ધર્મકરણી સમ્ય-ગુર્દ્ય મનુષ્યને જ સુસંગત હાવાથી તેવું ઉત્કૃષ્ટ પુણ્ય आंधतां ते आत्मा, 'सम्मादिद्वी जीवेा गच्छइ नियमा विमाण-

वासीसु जइ न विगयसम्म-तेा अह न बध्धाउ झा पुन्तिं । १॥ '' પાડ અનુસાર અહિંથી સીધાે મહાવિદેહે જઈ શકતાે નથી, મનુષ્ય પણ થઈ શકતાે નઘા; તેથી સીમ ધર સ્વામી પાસે દીક્ષા અને બીજે ભવે માક્ષ પણ પામી શકતા નહિ હાેવા-થી માનવ ભવની તે મહત્તા નથી; પર તુ '' ભરતક્ષેત્રમાંથી આજે જીવેાને ઉત્કૃષ્ટ પુષ્ટ્ય બાંધતાં માક્ષ નથી મળતાે અને દેવલેાક જ મળે છે તેા પણુ તે મનુબ્યને તે દેવ-પણામાં પણ અહિ કરેલી તે ઉત્કૃષ્ટ ધર્મકરેણીના સંસ્કાર રહેતા હાવાથી તે મનુષ્ય, તે દેવપણાનું પણ આયુષ્ય પૂર્ણ **ચ**ર્ચેથી તે સંસ્કારના ચેાગે ફેર અહિંકે મહાવિદેહાદિ કેાંઇ પણ ધર્મપરાયણ માનવક્ષેત્રે માક્ષને પ્રાપ્ત કરી આપનારી સર્વ સખળ સામગ્રીયુક્ત માનવભવને પામીને ત્રીજે ભવે પણુ માેક્ષ પામી શકે છે, એ આજે ભરતક્ષેત્રમાં પણુ પ્રાપ્ત થએલ માનવભવની મહ-તા છે. '' ખાકી મનુષ્ય મરીને મનુષ્ય તે જ થાય છે કે કું જે આત્માએ સમક્તિ પા<mark>ગ્યા પૂર્વે</mark> અથવા પામેલ સમકિત વમી ગયા પછીની મિથ્યાત્વવાળી દશામાં મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધ્યું હાેય. તેવા આત્મા બીજે ભવે મુકિત પામે તેવું ઉત્કૃષ્ટ પુર્ણ્ય તેવી દશામાં બાંધી શકતેા જ નથી.

(૪૩) કલ્યાણ વર્ષ ૧૦ અંક ૮ પૃ. ૪૯૬ કેા. ૧, રમ-ણુલાલ કે. વાપીએ પૂછેલી '' આપણે તીર્થ કર ભગવાનને પૂજીએ છીએ તાે તેઓ કાેની પૂજા કરતા હતા? " એ શંકાનું જે " પાતે તીર્થ કર છે એટલે તેમને પૂજાની આવશ્યકતા નથી " એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે કપાલકલ્પિત છે. તીર્થ કરા પણ દીક્ષા ન લે ત્યાં સુધી ' પ્રભુની પૂજા કરવી' એ લાભપ્રદ માને છે અને પૂજા કરે પણ છે. શ્રી શત્રુંજય માહાત્મ્ય સર્ગ ૮ ના સ્વામી તતજ્ઞ સુસ્નાતા दिव्याभरणवस्त्रभृत् ¦ संपूज्य गृहचैत्यान्तर्विम्बानि श्रीमदईताम् ' એ શ્લેાક સ્પષ્ટ જણાવે છે કે તીર્થ કર, ગૃહસ્થપણે તીર્થ કર ભગવાનની પ્રતિમાએાની પૂજા કરે છે.

તે સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ, આગળ જતાં જણાવ્યું છે કે 'તેમને (તીર્થ કરને) આવશ્યક જણાય તા સિદ્ધા-વસ્થાવાળી મૂર્તિની પૂજા કરે' તે વાત પણ કપાલકલ્પિત છે. કારણકે– 'સિદ્ધની મૂર્તિ પણ તીર્થ કરની મૂર્તિના અનુકરણ રૂપે જ બની શકે છે. સિદ્ધાવસ્થાની મૂર્તિજ બનતી નથી:' આ સ્થિતિમાં તીર્થ કરા સિદ્ધાવસ્થાવાળી મૂર્તિને કેવી રીતે અને કયાંથી પૂજે ? એ વસ્તુ વિચાર્યા વિનાનું મનમાં આવ્યું તેમ જણાવી દીધેલું છે.

પ્રસ્તુત સમાધાનમાં આચાર્યશ્રીએ, આગળ જતાં જે 'પૂર્વજન્મ આશ્રિત બાણવા માગતા હેા તેા તેઓ પૂર્વમાં થએલ તીર્થ કર ભગવ તની મૂર્તિની પૂજા કરે.' એ પ્રમાણે પ્રશ્નકારના પ્રશ્ન વિનાજ સમાધાન આપેલ છે, તેમાં નિષ્પ્રયાેજનના દેાષ તા છે જ; પરંતુ ( તીર્થ કરામાંના કેટલાક તીર્થ કરાના જીવા, પાતાના પૂર્વજન્મમાં કલ્પાતીત દેવા થયા હાેય, નારક થયા હાેય, માનવભવમાં પણ ત્રિદ ડી આદિ થયા હાેય ત્યારે તેઓ ૩૩–૩૩ સાગરાેપમ સુધી પણ જિનપૂજા કરતા જ નહિ હાેવાથી ) તે સમા-ધાન કાલ્પનિક પણ છે.

(૪૪) **કલ્યાણુ વર્ષ ૧૦ અ'ક ૯ પૃ. ૫૪૫ કૈ**ા **૧,** 'શ્રી સમ્રાટ' ખંભાતની– '' પકિખ અતિચારમાં અભ્ય'-તર તંપમાં ' કર્મક્ષય નિમિ-તે લાેગસ્સ દસ–વીસનાે ईई

કાઉસગ્ગ ન કીધેા' એમ આવે છે, જ્યારે દેવસિક આદિ પ્રતિક્રમણુમાં ચાર લેાગસ્સનાે કાઉસગ્ગ કરાય છે તેનું શું કારણુ?" એ શ`કાનું જે– '' ૨૦ લાેગસ્સનાે કાઉસગ્ગ ઉત્કૃષ્ટ, ૧૦ લાેગસ્સનાે કાઉસગ્ગ મધ્યમ અને ૪ લાેગસ્સનાે કાઉસગ્ગ જઘન્ય સમજવાે, તે રહી ન જાય માટે પ્રતિક્ર-મણુમાં કરવામાં આવે છે એમ સ`ભવે છે." એ પ્રમાણુ સમાધાન આપેલ છે તે બાળજીવાને પ્રચલિત આચર-ણાએામાં પણ શ`કા કરાવનારૂ' તર'ગી છે.

' પ્રશ્નકારે પક્ષ્પી પ્રતિક્રમણના અતિચારમાં આવતી તે ૧૦–૨૦ લેાગસ્સના કાઉસગ્ગની વાતને આશ્રયીને પ્રશ્ન કરેલ છે અને પકખી પ્રતિક્રમણુમાં આવતા કાઉસગ્ગ ર૦નાે નહિ પણ ૧૨ લાેગસ્સનાે હાેય છે.' આ વાત આચાર્યશ્રી જાણતા હેાવા છતાં તેઓ આ સમાધાનમાં ઋતિચારમાંની તે વાતમાંના તે ૧૦-૨૦ લેાગસ્સના કાઉસગ્ગને પક્ષી પ્રતિક્રમણુમાં આવતા તે ૧૨ લાેગ-સ્સના સ્થાને ૧૦ લેાગસ્સ ગાેઠવે છે અને સંવત્સરીના ૪૦ લેાગસ્સ અને એક નવકારના કાઉસગ્ગની ઉત્કૃષ્ટતાને ઉડાવી દઇને તેનાં સ્થાને ૨૦ લાેગસ્સના કાઉસગ્ગને ગાેઠવી દઇ તેને ઉત્કૃષ્ટ ગણાવે છે ! તથા દિવસના પ્રતિક્રમણમાંના આવશ્યક તરીકેના ૪ લેાગસ્સના કાઉ-સગ્ગને અતિચાર નિમિત્તના કાઉસગ્ગ તરીકે લેખાવે છે, તે " શ્રાવકે આવશ્યક સિવાયના કાેઇ પણ નિવૃત્તિકાળમાં કર્મક્ષય માટે ૧૦-૨૦-૩૦-૪૦ આદિ પૂરા લાગરસના કાઉસગ્ગ કરવા જરૂરી છે, અને તે ભૂલે તા અતિચાર

છે, એ વાતને આશ્રયીને અતિચારમાં '૧૦-૨૦ લેાગસ્સનેા કાઉસગ્ગ કર્યો નહિ' એ વાત છે." એ પ્રકારની સમ્યક્ સમજ નહિ હેાવાને આભારી છે, તેમ શાસ્ત્ર અને આચરણા સામે દષ્ટિ રાખ્યા વિના જ યદ્વાતદ્વા સમાધાન આપી દેવાની ભવાભિનંદિ ટેવને પણ આભારી છે. અન્યથા '૧૦ લેાગસ્સના કાઉસગ્ગ મધ્યમ ' ઇત્યાદિ ખુલ્લું ગપ્પું મારવાનું અને નહિ.

(૪૫) કલ્યાણ વર્ષ ૧૦ અ કે ૧૧ પૃ. ૬૩૪ કાે. ૧-૨, સાેનમલજી અનાજી શાહની– '' પુન્ય તાે આત્માકાે કરનેકા હૈ હી નહીં ! નિર્બલતા કે કારણ પુન્ય કરનેકા ભાવ ભલે હી પેદા હેા, પરન્તુ પુન્ય કરના ઉચિત નહિ ! પુન્ય કરનેસે વહ પુન્ય ભાેગનેકે લીએ અનેક ભવ કરને પડે ગે. જિસસે સંસાર બઢેગા ઔર માક્ષ નહિ જા સકે ગે ? " એ શંકાના સમાધાનમાં જે- "પુન્ય કે દેા <mark>ભેદ્દ હૈ. એ</mark>ક પાપાનુબ'ધી પુણ્ય ઔર દુસરા પુણ્યાનુબ'ધી પુષ્ટ્ય. ઉસમેં સે પાપાનુબાંધી પુષ્ટ્ય સંસારમેં રખડપટ્ટી કરાનેવાલે હૈ. **સેા** છેાડ હી દેના ચાહીએ. પરન્ત પુન્યાનુબ<sup>.</sup>ધી પુન્ય માક્ષમાર્ગમેં મદદગાર બનાતા હૈ. કર્યાકિ માક્ષ જાના હાેતા વજ્ઝષભનારાચ સંઘયણકી ભી ઉસમેં મદદ ચાહિએ. પંચેંદ્રિયકી સંપૂર્ણતા, મનુષ્યભવ, આર્યદ્વેત્ર, આર્યદ્વળ આદિ સામગ્રીયે' જો જો માક્ષમે' મદદગાર હૈ વા વા માક્ષ જાને વાલેકા બી અપેક્ષિત હૈ. ઇસલીએ પુષ્યકાે ભી કથ ચિત્ ઉપાદેય કહા હૈં હા, આખિરમેં તેા પુન્ય પાપ દેાંનાકા ક્ષય કરના પડેગા.

ઉસકે સિવાય મુક્તિ નહી હેા સકતી હૈં પરંતુ મુક્તિમેં ગયે પહેલે તેા પુન્યાનુબાંધી પુન્ય ભી અપેક્ષિત હૈ. " એ મુજબ જણાવેલ છે તે, સુધારા ન. ૧૮ માં શા. કત્તેચંદ ઝવેરચંદને સમાધાનમાં પુણ્યાનુબાંધી પુણ્યને હેય જણાવેલ હેાવાથી પાતાના હાથેજ પાતાને અજ્ઞાન કહેવા જેવી મૂર્ખાઈ ભર્યું હાેવા છતાં સત્યના સ્વીકારરૂપ છે. સમાધાનમાં-'પુન્ય (ણ્ય), પુન્યા (ણ્યા) નુબાંધી પુન્ય (ણ્ય). તેન (વા) છેતડતી દેના ચાહિએ પ્રાક્ષમાળવ્યે

પુન્ય (હ્ય), સાે (વાે) છાેડહી દેના ચાહિએ, માક્ષમાર્ગમેં મદદગાર બનાતા (હાેતે) હૈ, માક્ષ જાનેવાલાે (લે) કાે, અને પહેલે (પહિલે)' ઈત્યાદિ શખ્દાે અને વાકચાે વ્યા-કરહ્યુજ્ઞાન તથા હિંકીભાષાની અજ્ઞાનતા સૂચક છે.

(૪૬) ડેલ્યાણુ વર્ષ ૧૧ અંક ૧ પૃ. ૩ કે ૨, શ્રી, દીપચંદ તેજપાળે પૂછેલી-''રાત્રિભાેજન નહિ કરવું તે નિયમવાળાને ત્યાં કાેઈ આવે અને રાત્રે તેને જમાડે તાે તેમાં વાંધા ખરા ? " એ શંકાના સમાધાનમાં કાેઇ હેતુ જણાવ્યા વિના જે-'જરૂર વાંધા.' એમ જણાવેલ છે તે અબાેધમૂલ છે. 'રાત્રિભાેજન નહિ કરવું' એ પ્રકારના એકવિધ નિયમવાળાને 'નહિં કરાવવું' એ પ્રકારના નિયમ તાે નથી જ, છતાં જરૂર 'જરૂર વાંધા' એમ જણાવી દેનાર આચાર્યશ્રીને શું કહીએ ?

(૪૭)કલ્યાણુ વર્ષ ૧૧ તે જ અંક-પેજ અને ઠેલ્લમમાં તેજ પ્રશ્નકારની–" જૈન કેાણુ કહેવાય ?' એ શંકાનું જે " જિનેશ્વર ભગવ'ત અને તેમના સિદ્ધાંતા જેના હુદયમાં વસી ગયેલા હાય તેઓને જૈન કહેવાય છે." એ મુજખ

મુશ્કેલ અને તેમ છે. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

સમાધાન જણાવેલ છે તે, જે બ્રાવકાે ભાવસમ્યકત્વવંત હાેય અને સર્વ જૈન સિદ્ધાંતાેના જાણુકાર હાેય તેઓને જ જૈન લેખવાના કાેઈપણ જૈનશાસ્ત્રામાં દસ્કતાે નહિ હેાવાથી અને સુદેવ–સુગુર, અને સુધર્મને કુલાચારથી માનતા–'વ્યાવહારિક સમકિતી જૈનેા, માર્ગાનુસારી જૈનેા એાઘદષ્ટિએ જૈની ધર્માનુષ્રાનેા કરનારા નિરક્ષર પ્રાયઃ શ્રાવક શ્રાવિકાએ અને સિદ્ધાંતપ્રિય હેાય છતાં સર્વ સિદ્ધાંતાેને વાંચવા તેમજ સાંભળવા નહિ પામનાર આદિ <mark>જેનો</mark> વગેરે' જેનોને તેા જેન જ નહિ લેખાવનારૂં હેાવાથી ઘણુંજ અનર્થ કારી એવું કપાેલકલ્પિત છે. જીવાદિ નવ તત્વાનું અને સમ્યકત્વાદિ રત્નત્રયીનું યથાર્થં જ્ઞાન ન હેાય છતાં સુદેવ–સુગુરૂ અને સુધર્મને માનતા હેાય તેવા તેા આજે લાખાે પણ જૈન હાેવા સંભવ છે. અને તે દરેકને દરેક ગામ અને નગરના જૈનસ ઘો, જૈન જ કહે છે અને માને છે એમ જાણવા છતાં આચાર્ય શ્રી, 'જિનેશ્વર ભગવ ત અને તેમના સિદ્ધાંતા જેના હુદયમાં વસી ગએલા હેાય તેઓને જૈન કહેવાય છે' એવું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી પણ સદ'તર વિપરીત નિરૂપણ કરી શકેલ છે, <mark>તે</mark> મનસ્વીપણાની હદ ગણાય. જૈન માટેની આચાર્યશ્રી આ વ્યાખ્યા, તે તેએાશ્રીનેય આપત્તિરૂપ છે. કારણકે આ સુધારાએા દ્વારા ખતાવાયેલી તેઓશ્રીની અનેક ભૂલા, 'તેઓ શ્રીએ પણ શ્રી જિનેશ્વરને અને તેમના સિદ્ધાંતોને હુદયમાં યથાર્થપણે વસાવેલા નથી.' એમ સાણિત કરી આપતી હેાવાથી તેએાશ્રીથી પણ પાેતાને જૈન મનાવવા

(૪૮) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧-અ'ક ૧. પૃ. ૪ કો-૧ તે જ પ્રશ્નકારની- "ધર્મ જેને જેમ ફાવે તેમ રાખે અને માને તેમાં દેષ ખરેા?" એ શંકાના સમાધાનમાં જે-" મહાદેષ છે. કારણકે- વાઘરીઓને બકરાં મારીને, મુસલમાનાને બકરીઇદ કરીને, યાગ્નિકાને પશુ હાેમ કરીને ધર્મ રાખવા છે, તા તે કેવી રીતે રહી શકે ? કારણ કે-આ બધા અધર્મના જ કારણા છે." એમ જણાવેલ છે તે કાર્યને કારણ ગણાવનારી ઘડાને માટી લેખાવવા જેવી ગંભીર ભૂલ છે. તે તે ધર્મા અધર્મના કારણા નથી. પરંતુ અધર્મ સ્વરૂપ છે.

(૪૯) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧. અંક ૧. પૃ. ૪ કે ૧, તે જ પ્રશ્નકારની-" જિનેશ્વરની પ્રતિમા જડ છે તો તેવી જડપૂજાથી શું લાભ " એ શંકાનાં " ચિંતામણિરત્ન જડ છે પણ તેનાથી ઇહલૌકિક મનાવાંછિત મળી શકે છે××× અગ્નિ જડ છે પણ તે શીતલતાના નાશ કરે છે અને ઉષ્ણતા આપે છે, જલ તૃષ્ણાને છીપાવે છે ××× આમ જડથી થતા અનુભવસિદ્ધ લાભા......" એ મુજબનાં સમાધા-નમાં આચાર્ય શ્રીએ ચેતનવ ત ગણાતા આગ્ન તથા જળને અચેતનવ ત એવા જડ લખાવેલ છે તે, તથા જલને 'તૃષા ' છીપાવનાર તરીકે લેખાવવાને અદલે 'તૃષ્ણા' છીપાવનાર તરીકે લેખાવેલ છે, તે અંને વાતા આગાધ અજ્ઞાનનું પ્રતીક છે.

(૫૦) કલ્યાણુ વર્ષ ૫, અ'ક ૧૦, પૃ. ૩૫૬ કેન્વિ. "ટેવ તાે વીતરાગ છે,....નથી થતા પ્રસન્ન કે નથી થતા સમાધાનમાં (આપણા આ આચાર્ય શ્રીલબ્ધિસૂરિજી મ.ની જેમ પાછળથી નવા તિથિમતમાં ઝકડાઇ જવા પામેલ) આ. શ્રી અમૃતસૂરિજીએ પણ-' જેમ જડ એવા ચિંતામણી કલ્પવૃક્ષાદિ પ્રસન્ન કે નારાજ થતા નથી.......' એ પ્રમાણે જણાવવા વડે સચેતન એવા કલ્પવૃક્ષને જડ કહેલ છે, તે વિપરીતમતિનું મૂર્તિમંત પ્રતીક છે. આવી મતિના યાગે સદ તર નિરાધાર નવા તિથિમતમાં દારાઇ જવાનું અને તે સહજ ગણાય. (૫૧) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧. અંક ૧ પૃ. ૪ કો. ર, દીપચંદ તેજપાળની-' વીતરાગનું ધ્યાન છેલ્લી ઘડીએ

દ્વીપચંદ તેજપાળની-' વીતરાગનું ધ્યાન છેલ્લી ઘડીએ ધરનાર કઇ ગતિને પામે ? ' એ શંકાનું જે-' મનુષ્ય અથવા દેવગતિને પામે.' એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે, તે શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ છે. તે શંકાનું શાસ્ત્રીય સમાધાન એ છે કે-"તે આત્માએ અંતિમમાં તેવા ધ્યાનની પૂર્વે જો તિર્યં ચ-નારક કે મનુષ્યગતિનું આયુષ્ય ન બાંધ્યું હાય અને તેને તે ધ્યાનાવસરે જ આયુષ્યના બંધ પડયા હાય તો તે દેવગતિને પામે; પરંતુ મનુષ્યગતિને ન પામે " કારણકે –અબહાયુઃ સમકિતિને દેવગતિના જ બંધ હાય છે. મનુષ્ય મરીને મનુષ્ય તે થાય કે-જેણે સમકિત વમીને મિથ્યાત્વીપણામાં પરસવનું આયુષ્ય બાંધ્યું હાય.

(પર) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૧-અંક ૧-પૃ. ૪-કેા. ૨, તે જ પ્રક્ષકારની-'અરિહ'ત અને અહેન્તમાં ફેર ખરાે ?' એ શંકાના સમાધાનમાં આચાર્યબ્રીએ જે-'ના.' જણાવેલ

નારાજ, તાે કળની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય ?" એ શંકાનાં

ଓ୧

છે, તે અવિચારી છે. તે કારણકે-તે બન્ને શબ્દમાં બહુ **કેર છે. 'અરિહ**'ત' શખ્દ એક **ભાવતીર્થ** કરનાે જ્ઞાપક છે અને 'અર્હન્ત' શખ્દ, અનંતા પણુ ભાવતીર્થ'કરના જ્ઞાપક છે.

(પ૩)-કલ્યાણુ વર્ષ ૧૧-અંક ૧-પૃ.-૪ કેા. ૨. **તે જ પ્રશ્નકારની**–'મૂર્તિને નહિં માનનારને સુધારક ગણી શકાય ? ' એ શંકાના સમાધાનમાં જે– ''પ્રભુજીની મૂર્તિને નહિ માનનારને સુધારક નહિં ગણાય, પરંતુ નિંદક કહેવાય." એમ જણાવ્યું છે તે અવિચાયુ<sup>લ</sup> છે. કારણકે−માનવું એ મનનાે વિષય છે અને નિંદા એ વચનનાે વિષય છે. તેથી મૂર્તિને નહિ માનનારને અશ્રદ્ધાલુ કહેવાય, પરંતુ નિંદક ન કહેવાય. શાસ્ત્રકારે-'थद्धो छिद्दप्पेही पमायखलियाणि निचमुचरइ। सड्ढेा सवत्ति-कष्पो साहुजणं तिणसमं गणइ ॥१।' એ પ્रકारना પણ નિંદકને તે**ા વ્યવહારનયથી શ્રાવક કહેલ છે. <sub>ભ</sub>યા**રે અશ્રદ્ધાલુને મિથ્યા<sub>ત</sub>વી કહેલ છે.

(૫૪) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧, અંક ૨, પૃ ૭૦, કેા. ૨ દીપચંદ તેજપાલ શાહ ટુવડવાળાની–''સાધ્વીજીને શ્રાવકેા વંદન કરી શકે કે નહિ ?" એ શંકાના આપેલાં-" બે હાથ નેડી મત્થએણ વંદામિ આમ ફેંટાવંદન શ્રાવકાે સાધ્વીજીઓને કરી શકે ? એ સમાધાનમાં જે 'ફે'ટા' શખ્દ વાપરેલ છે, તે ફેંટા અને ફિદા શખ્દ વચ્ચેના જમીન અને આસમાન જેટલા કેરવાળા અર્થનું અજ્ઞાન સૂચવે છે. ઝાલાવાડ-કાઠીઆવાડમાં પુરૂષે મસ્તકે આંધ

છે તેને 'ફે'ટા' કહેવાય છે અને માર્ગમાં બે હાથ જોડી મસ્તક નમાવી પ્રણામ કરવા તેને 'ફિટ્ટા' કહેવાય છે.

(૫૫) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧-અંક ૩, પૃ ૧૨૫, કાે. ૧, અભ્યાસીએ (શ્રી પ્રશ્નાેત્તર માહેનમાળા પૃ. ૨૫ ઉપરના ૨૧ મા ઉત્તરને જોઇને) કરેલા–''દેવલેાકમાં રહેલી વાવડી અને જલાશચેામાં દેડકા વગેરે તિર્યંચ પંચે દ્રિય ઉત્પન્ન થાય ક્રે નહિ ? અને તે જલાશયમાં ભમરાએા વગેરે હાેય કે નહિ ? કાેઇનું કહેવું એવું છે કે–'બાર દેવલાેક સુધી વાવડીએા છે, અને તે વાવડીઓમાં કમળ વગેરેની ઉત્પત્તિ હેાવા સાથે ભમરાએા છે. અર્થાતુ જ્યાં જ્યાં દેવલાેક વગેરે સ્થાનમાં જલાશયાે છે, ત્યાં ત્યાં કમલ, ભમરાએ৷ અને તિર્ય ચપંચે દ્રિયની ઉત્પત્તિ છે.' આ સમાધાન શું શાસ્ત્રોક્ત છે ?" એ પ્રશ્નનું આચાર્ય શ્રીએ (સૈહ્ધાંતિક પાઠેાને ખાસ છેાડીને -'ણ્ગિંદિય પંચેંદિય, उड्ढे य भहे य तिरियलोए यः विगलिंदियजीवा पुण तिरियलोए મુર્णेयव्वा ॥१..' એ સામાન્ય શ્લેાકના આધારે) ''તિચ્ર્છા-લાેકમાં તિર્ય ચપ ચેન્દ્રિયા અને વિકલેન્દ્રિયા હાેય છે" એ પ્રમાણે સમાધાન જણાવવા વડે અર્થાપત્તિથી જે 'અધાેલાક અને ઊર્ધ્વ લાકમાં વિકલેન્દ્રિયા અને તિર્ય ચ-પંચેન્દ્રિયેા હાેતા નથી' એમ જણાવ્યું છે, તે આ. શ્રી વિજયમાેહનસૂરિજીનું તે સાચું સમાધાન ચેનકેનાપિ અસત્ય ખતાવવાની વૃત્તિને આભારી ગણાય.

## **શ્રી પજ્ઞવણુાસૂત્રહારિભદ્રીયા ટીકા** ૫૦ ૨૩, **શ્રી પજ્ઞવણાજીમલયગિરિયા ટીકા** ૫૦ ૭૮-૭૯

આ કરતાં પણ વધારે શાચનીય તા એ છે કે-"આચાર્ય શ્રીએ પ્રસ્તુત સમાધાનમાં તે 'ए નિંદ્રિયુ૦' જે લાક

एगिन्दिय पंचेन्दिय० ગાથામાં વિકલેન્દ્રિય જીવેાનું જે અધો-લેાકમાં જ પ્રતિપાદન કરેલું છે તે 'बाहुल्यमाश्रित्य ज्ञेयम्'-અહુલતાને આશ્રયીને જાણવું; એ પ્રમાણે સ્પષ્ટ સમાધાન પણ આપેલું હાેવા છતાં (એટલે કે-તે સમાધાનને આશ્રયીને તે 'एगिंदियपंचेंदियం' સામાન્ય ગાથાના અર્થ પણ-'આખા તિચ્છાંલાકના જલાશયામાં અને અધાલાકે તેમજ ઊર્ધ્વ લોકે તેના એકદેશભાગના જલાશયામાં વિક-લેન્દ્રિય જીવા છે.' એ પ્રમાણે જણાવતા હાેવા છતાં પણ આચાર્ય શ્રીએ તે एगिंदिય૦ ગાથાના પ્રસ્તુત સમાધાનમાં ઊર્ધ્વ અને અધોલાકમાં વિકલેન્દ્રિયાદિ જીવાના યેનકેન અસદ્ભાવ જણાવવામાં ઉપયાગ કરેલ છે તે શાસ્ત્રના તથા પ્રકારના આદરના અભાવનું માપક ગણાય.

तथा ८४- कहि णं मंते ! पंचिंदियतिरिक्खजोणिगाणं पज्जत्ताप-जत्तमाणं ठाणा पं० ? गोयमा ! उड्दओए तदेक्कदेसभाए बहोलोए तदेक्कभाए०।' तेमल द्रव्यदेश 5 प्र 5 श्व तथा ८६-'अधोलोकेऽप्यधोलोकमामेषु०,' श्वी सेन प्रश्त पृ० ३०-'मेरुगिरौ०,' श्वी सेन प्रश्न पृ० ७८-'द्वोन्द्रियादीनां०.'

વગેરે પાઠેા, અધાેલાેક અને ઉર્ધ્વલાેકના પણ એક દેશ ભાગના જલાશયાેમાં બેઇન્દ્રિયથી માંડી ચઉરિન્દ્રિય ભમરાદિ વિકલે-ન્દ્રિય અને મત્સ્યાદિ પ'ચેન્દ્રિય જીવાે હાેવાનું સ્પષ્ટ જણાવતા હાેવા છતાં અને **શ્રીસેનપ્રશ્ન** ત્રીજા ઉલ્લાસગત ૨૯૩ મા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પૂ. શ્રી સેનસૂરિજી મહારાજે તે પછી પાતે રજુ કરેલા ત્રીજા શ્લાેકના–'મુરજોષ વાવિમज્झે મच્છાइ નસ્થિ जलयरा जीवા' એ પૂર્વાર્દ્ધથી પણ તીચ્છાં-લાેકની ઉપરના અને દેવલાેકની નીચેના ઊર્ધ્વલાેકમાં વિકલેન્દ્રિયથી માંડી મત્સ્યાદિ પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવા હાેવાનું સિદ્ધ હાેવા છતાં તેઓશ્રીએ તે 'ણ્ગિંદિ્ય૦ ગાથાના આધારે અધાલાેકની જેમ ઊર્ધ્વલાેકમાં પણ વિકલેન્દ્રિય અને તિર્ય`ચપંચેન્દ્રિય જીવાેના અભાવ જણાવવાનું સાહસ કરેલ છે!

(પર) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૧ અંક ૩ પૃ૦ ૧૨૫ કેા૦ ૨, 'અભ્યાસી' ના પ્રશ્નના સમાધાનમાં–'કાેઇ પણ જાતની હરડે એકલી અણાહારી નથી.' એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તે એકાંત નથી. શ્રા શ્રાદ્ધવિધિ પત્ર ૪૬ ની પહેલી પુડી ઉપરના-अणाहारेा मोअ छल्ली मूळ च फलं च हो (इ अणाहारेा' पाठमांना 'फलं' शण्टनी व्याज्या-'आमलकइरीतकीबिमीतकादिकमेतत् सर्वमनाहारेा भवति' એ પ્રમાણે જણાવવા વડે-આમળા, હરડે, ખહેડાં એ સર્વ ને વ્યકત્યા-પૃથક્ પૃથક્ અણાહારી જણાવેલ છે અને આપણા આચાર્યબ્રીએ પાતે પણ (પાેતાની દેખરેખ તળે પાેતાના શિષ્યના હાથે દે૦ લા૦ જૈન પુસ્તકોહાર કુંડ સુરત મારકત પ્રસિદ્ધ કરાવેલા ) તેજ શ્રાદ્ધવિધિ ગ્રંથના અનુવાદના પેજ ૧૦૯ ના ચાેથા પેરામાં 'ક્ળ તે, આમળા-હરડે-બહેડાદિક એ સવે અણા-હાર ગણવા એમ ચૂર્ણિમાં કહેલ છે.' એ પ્રમાણે લખીને આમળાદિ પ્રત્યેકને પૃથક્ પૃથક્ અણાહારી જણાવેલ છે; છતાં તેએાશ્રી આ સમાધાનમાં–' કાેઈ પણ જાતની હરડે

એકલી અણાહારી નથી.' એમ જણાવે છે તે આશ્ચર્ય-જનક છે. શ્રાદ્ધવિધિ પત્ર ૪૫ બીજી પુડી, ચાથી પંદ્રિતમાં પણ કેવળ હરડાદાલિને અણાહારી કહેલ છે.

(પ૭) કલ્યાણ વર્ષ ૬૧. અંક ૩ પૃ૦ ૧૨૯ કેા૦ ૧, 'અભ્યાસી'ની ''કૃષ્ણુ મહારાજા ક્ષાયિક સમ્યકત્વના માલિક હાેવા છતાં અલભદ્રને અહિં માેકલી મિથ્યાત્વની વૃદ્ધિ કરાવે ખરા ? આના સમાધાન રૂપ એક (સાગર સમાધાન) પ્રશ્નોત્તર ગ્રંથમાં ખુલાસાે આ મુજબ છે કે-'દેખાવ માટે એટલે નારક સંબ'ધી પીડા દેખીને શત્રુએા રાજી થતા હતા, તેથી શત્રુઓને અંગે અલસદ્ર પાસે મિથ્યાત્વની વૃદ્ધિ કરાવી હતી.' આ સમાધાન શુ સાચું છે ? શું મનુષ્યાે નરકમાં રહેલા નારકીઓને જેઇ શકે ખરા ?" એ શંકાના સમાધાનમાંની-"કલ્યાણ માસિક વર્ષ ૧૦, અંક ૧૨ ના શંકા-સમાધાન વિભાગથી માહિત-ગાર થશાે." ત્યાં સુધીની પંકિત તાે ૧૦ મા વર્ષના તે અંક જેતાં ઠીકાઠીક હાેઇ ઉપેક્ષણીય ગણાય; પરંતુ તે પછીથી આચાર્ય શ્રીએ તે સમાધાનમાં જણાવેલી-''મનુષ્યેા નારકીઓને ચર્મચક્ષુથી જોઇ શકે નહિ" એ પંક્તિ, પંક્તિ નથી; પરંતુ પૂજ્ય ધ્યાનસ્થસ્વર્ગત આગમાેદ્ધારક આચાર્ય શ્રીએ શ્રી સાગર સમાધાન ભાગ પ્રથમના પેજ ૧૭૬ ઉપરના ૪૨૭ મા પ્રશ્નના સમાધાનમાંની કોંસમાંની ાતમાંના 'દેખીને' શબ્દને કૂટનીતિથી અસત્ય લેખાવવાની ચાલબાજી જ છે. તેમજ 'મનુષ્યેા નારકીઓને ચર્મ-ચક્ષુથી જોઇ શકે છે' એવું પૂજ્ય આગમાહ્વારકશ્રીએ તે સમાધાનમાં કહેલ જ નથી, એમ જાણવા છતાં સાગર સમાધાનના તે ૪૨૭ મા સમાધાનમાંના 'દેખીને ' શબ્દ ઉપરથી પ્રશ્નકારે પાતાનું નામ છૂપાવીને 'શું મનુષ્યા નરકમાં રહેલા નારકીઓને જેઈ શકે ખરા ?' એ પ્રમાણે કૂટ પ્રશ્ન જ ઉભા કરેલ છે, એ વાત પણ સમજવા છતાં આપણા આ આચાર્ય શ્રીએ, તે માયાવી પ્રશ્નનું પણ 'મનુષ્યા નારકીઓને ચર્મચક્ષુથી જોઈ શકે નહિ' એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે, સાગરસમાધાનના તે સમાધાનમાંના 'દેખીને' શબ્દના તેવા જીઠા અર્થ, પૂજ ધ્યાનસ્થસ્વર્ગત આગમાહારકશ્રીના નામે જનતામાં પ્રચાર-વાના પ્રપંચસ્વરૂપ પણ છે.

'દર્શન' એ પણ સામાન્યજ્ઞાન જ હાેવાથી (રૈવતાચલ પર શ્રી નેમિનાથ ભગવ'તે દેશનામાં શ્રી કૃષ્ણને 'તમે અહિંથી મૃત્યુ પામીને વાલુકાપ્રભા નામની ત્રીજી નરકમાં જશા.' એમ કહેલું તેથી કૃષ્ણ મહારાજના પ્રતિસ્પર્દ્ધ-ઓએ પણ તે જાણ્યું અને તેથી) 'શ્રી કૃષ્ણ મહારાજ કાળ કરીને નરકે ગયા, 'તે જાણીને' કહેવાય, તેમ 'નરકે ગયા દેખીને' પણ કહી જ શકાય છે, એમ સમજવા છતાં આ પ્રમાણે તે 'દેખીને' શખ્દને પકડીને તે પરથી મનુષ્યા ચર્મચક્ષુથી નારકીઓને જોઇ શકે ખરા ?' એ પ્રમાણે બનાવટી પ્રશ્ન ઉભા કરાય અને તેવા કૂટ પ્રશ્નના આપણા આ આચાર્યશ્રીના હાથે એવા જૂઠા અર્થરૂપે પ્રચાર થાય ! તે અત્ય ત શાચનીય છે. સ્વપ્નાના અચક્ષુદર્શનમાં અંત-ભાવ થાય છે, અને 'क्षणં નિદ્રા છેમે, તત્ર વ પ્રમુરૂ વ્યથ્ય **પ**ત્ર दश स्वप्नान् दृष्ट्वा जागरितः' તથા अल्पनिद्रां कुर्वन्ती चतुर्दश महास्वप्नान् दृष्ट्वा जागरिता' ઈત્યાદિ શાસ્ત્રીય વાકચેામાં રહેલા 'દૃष्ट्वा–દેખીને' શબ્દ વપરાએલ પણ છે, એમ જોવા અને જાણવા છતાં આ રીતે તે 'દેખીને' શબ્દ સહજતયા વાપરનાર પૂજ્ય સ્વર્ગસ્થ આગમધર મહાપુરુષને તે શબ્દના કૂટ અર્થ કરીને તથા પ્રચારીને તે દ્વારા અજ્ઞાન લેખાવવાના પ્રયાસ થએલ છે તે તેજોદ્વેષનું પ્રતીક ગણાય. (પ૮) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧. અ'ક ૪. પૃ. ૨૦૬ કા ૧

પૂજારી અમૃતલાલાદિ ચેલાએ પૂછેલી ''કાચુ' નીમક એ પૃથ્વીકાય છે કે સચિત્ત ? અને તે અભક્ષ્ય શા કારણથી ગણવામાં આવ્યું છે ?" એ શંકાનું જે કાચું નીમક સચિત્ત પૃથ્વીકાય છે અને અસંખ્યાત જીવેા હેાવાથી અભક્ષ્ય ગણવામાં આવ્યું છે." એ પ્રમાણે સમાધાન અપા-ચેલ છે તે મનસ્વી છે. અસ ખ્ય જીવેા છે તેથી અભક્ષ્ય ગણાતું હાેય તાે કાચા પાણીને પણ અભક્ષ્ય ગણવામાં આવ્યું હેાતઃ પરન્તુ કાેઇ શાસ્ત્રમાં તેવા દસ્કતાે છે જ નહિ. શાસ્ત્રમાં ગૃહસ્થ માટે પ્રાયઃ શક્યપરિહારને અભક્ષ્ય ગણેલ છે. કાચું પાણી, કાચું નિમક વગેરે અશકય પરિ-હાર્ય પદાર્થોને અભક્ષ્ય ગણેલ નથી. શ્રાદ્ધપ્રતિક્રમણ-सूत्रवृत्ति ५० ११५–'सच्त्रमट्टी=सर्वपृथ्वीकाय' नाभना १३भा અભક્ષ્યમાં નીમકને અભક્ષ્ય તરીકે ગણાવેલ જ નથી; પરંતુ नीभड अहल ते स्थणे-'सर्वथा तत्त्यागे गृहस्थस्य न निर्वाहः-નીમકના સર્વથા <sub>ત્</sub>યાગ કરે સતે ગૃહસ્થને નિર્વાહ થાય નહિ.' એમ જણાવેલ છે. તેમજ **સેનપ્રશ્ન** પૃ૦ ૧૧૬

પ્રશ્ન ૧૨૩ ના ઉત્તરમાં પણુ 'સર્વથાઽમક્ષ્યમેવ વक્तું ન રાજ્યતે' એમ સ્પષ્ટ જણાવેલ છે.

(પ૯) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧, અ'ક પ, પૃ. ૨૩૨ કાે. ૧ એક જિજ્ઞાસુએ પૂછેલી– '' સમવસરણમાં ઉભી ઉભી કઇ પર્ષદા દેશના સાંભળે છે ?" એ શંકાનું જે "ચાર પ્રકારની દેવીએા અને સાધ્વીએા ઉભી ઉભી પ્રભુની દેશના સમ-વસરણમાં સાંભળે એમ શ્રી આવશ્યકવૃત્તિમાં કહેલ છે." એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે, તે શ્રી આવશ્યકવૃત્તિ સિવાયના બીજા પ્રમાણિક ગ્રન્થાેના અનાદાર કરીને આપેલ છે. આ સંબંધમાં બીજા શાસ્ત્રામાં સહુને માન્ય એવા પૃથક પૃથક અધિકારા છે જ; એમ જાણવા છતાં એક શ્રી આવશ્યક-વૃત્તિને જ અવલ બીને આ રીતે સમાધાન આપવું તે લાેકાેત્તરનીતિનું ઉલ્લાંઘન કરીને લીકિકનીતિના આદર કરવા જેવું છે, મહાે૦ શ્રી યશાેવિજયજી મહારાજે સાડા-ત્રણસાેનાં સ્તવનમાં જણાવેલું પણ છે કે–'એક વચન ઝાલીને છાંડે બીજાં, લોકિકનીતિ; સર્વ વચન નિજ ઠામે એડે તેહ લાેકાેત્તરનીતિ; મનમાહનજિનજી! તુઝ વયણે મુજ રંગ.' વળી પ્રસ્તુત સમાધાનમાં જણાવેલી ઉભી પર્ષદામાં પણ શ્રાવિકાની એક પર્ષદા એાછી જણાવેલી છે. શ્રી **સેનપ્રશ્ન** ત્રીજા ઉલ્લાસમાંના '' તોર્થक्रद्वयाख्यानं श्राद्धयः ऊर्ष्वेस्थिताः शृण्वन्तीत्यक्षराणि कुत्र सन्तीति प्रश्नोऽत्रोत्तरं-आधारांगवृत्तौ खियः उर्ध्वस्थिताः शण्वन्तीत्युक्तमस्तीति ' એ ૩૦૯ મા પ્રશ્નાત્તર સ્પષ્ટ જણાવે છે કે-શ્રાવિક્રાઓ તીર્થ -કરતું વ્યાખ્યાન ઉભી ઉભી સાંભળે છે. આ રીતે શાસ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com જણાવે છે કે સમવરણમાં પ્રભુની દેશના–'ચાર પ્રકારની દેવીએા અને સાધ્વીએા તેમજ સ્ત્રીએા મળીને ત્રણ પર્ષદા ઉભી ઉભી સાંભળે છે' જ્યારે ઉપરના સમાધાનમાં 'ચાર પ્રકારની દેવીએા અને સાધ્વીએા એ બે જ પર્ષદા ઉભી ઉભી સાંભળે છે.' એમ જણાવેલ છે, તે છદ્યસ્થે શાસ્ત્ર જોઇને જ બાલવાની શાસ્ત્રાજ્ઞા પ્રતિની બેપરવાઈનું દ્યોતક છે.

(૬૦) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧, અ'ક પ, પૃ. ૨૩૨ કાે ૧ દીપચંદ તેજપાળ ડુવડે પૂછેલી−'' કેરી કાચા પાણીમાં ધાેઇ રસ કાઢેલ હેાય તેા અચિત્ત કયારે થાય ? અને એકાસણામાં વાપરી શકાય ? સાધુ સાધ્વીને વહેારાવવામાં દેાષ લાગે ખરેા ?" એ શંકાનું જે–''કાચા અથવા ઉકાળેલા પાણીમાં ધાઇને કાઢેલ કેરીનેા રસ તેના ગાેઠલા અને છાેતરાં અલગ થયા પછી ૪૮ મિનિટ બાદ અચિત્ત થાય છે. સામાન્ય રીતે લીલાેત્રીની ખાધાવાળાને તિથિના એકા-સણામાં કેરીનાે રસ વપરાય નહિ. કેરીનાે રસ અચિત્ત થયા બાદ સાધુ–સાધ્વીને વહેારાવી શકાય છે." એ પ્રમાણે સમાધાન અપાએલ છે, તે શાસ્ત્ર અને આચરણા બંનેની વિરુદ્ધ છે. પાકી કેરી કાચા પાણીનું શસ્ત્ર હેાવાનાે ઉલ્લેખ શાસ્ત્રમાં દીઠાે નહિ હાેવાથી 'કેરી કાચા પાણીમાં ધાઇને તેનાે કાઢેલ રસ ગાેઠલાં છેાતરાં અલગ કર્યા ખાદ ૪૮ મિનિટે અચિત્ત થાય છે' એમ જણાવેલ છે તે વાકય અર્ધ્ધ સત્ય હાેઇને આચરણથી વિરુદ્ધ છે. કારણ કે નં. **૯૨ ના સુધારામાં જ**ણાવ્યા સુજ**બ શાસ્ત્રમાં પા**કાં ક્વોાની બાલ તા અચિત્ત જ કહેલ છે, અને તેથી જ ગાઠલા

**(۱** 

કાઢયા પછી ૪૮ મિનિટ ખાદ પાકી છાલવાળાં <mark>કેરીનાં</mark> ચીરીયાં તેમજ રૂબરૂમાં કાઢેલી પાકી છાલવાળાં <mark>કેળાં</mark> સાધુ–સાધ્વીએ વહેારવાની પ્રવૃત્તિ પણ છે.

વળી તે સમાધાનમાં જે 'લીલાેત્રીની આધાવાળાને તિથિના એકાસણામાં કેરીનાે રસ વપરાય નહિ' એમ જણાવવા વડે 'તિથિ સિવાયના એકાસણામાં તાે વપરાય' એમ ઠરાવ્યું છે. તે અપર્વ તિથિના એકાસણામાં તે લીલાે-ત્રીને લીલાેત્રી નહિ લેખાવનારૂં અજ્ઞાન વિલસિત છે અને પાકી કેરીને કાચા પાણીનું શસ્ત્ર કલ્પી 'કાચા પાણીમાં ધાએલ કેરીના રસ સાધુને વહાેરાવી શકાય ' એમ સમાધાન આપેલ છે તે સર્વથા અગ્રાહ્ય છે. કારણ કે પાકી કેરી કાચા પાણીનું શસ્ત્ર હાેવાનાે ઉલ્લેખ જોવામાં આવતાે નથી.

(૬૧) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧, અંક ૯, પૃ. પ૭૨ કાં. ૧, એસ. એમ. શાહ, ભૂજે પૂછેલી-" સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, જિનપૂજા, તપ, સુપાત્રદાન, શુભભાવ, ગુરૂવંદન, સદાચાર વગેરે વીતરાગની આજ્ઞા મુજબ પાલનથી જીવ નિર્જરા કરે કે પુણ્યબંધ ? (પુણ્યબંધ કયા પ્રકારના ?) આચરનારના ભાવ કેવા હાવા જોઇએ ? " એ શંકાનું ' जेण सिया તેળ નો સિયા.—' થાયવા તે પરિસ્સવા.' જેવાં ગંભીર એદ'પર્યાર્થ'વાળા સૂત્રોના માત્ર શબ્દાર્થ રૂપે જે-" નિર્જરાની બુદ્ધિએ કરાતી ઉપરાક્ત વસ્તુથી નિર્જરા થાય અને પુણ્યની બુદ્ધિથી પુણ્ય થાય. જેવા આશય તેવું ફળ મેળવે. આ 'ક્રિયાઓ પુન્યાનુબંધી પુણ્યની પાષક છે. આશયમાં ભેદ હાય તા તથારૂપે ન પરિણમે. સર્વત્ર આશયની મુખ્યતા છે." એ પ્રમાણે સમાધાન અપાએલ છે, તે તેવાં સૂત્રાનાં પરમા-થથી પર, મહામુનિના વિશિષ્ઠતર પ'થને સામાન્ય માર્ગ તરીકે લેખાવનાર અને ' **લાचારઃ પ્રથમો ઘમૅઃ** ' સર્વ ધર્મમાં ચારિત્ર પ્રથમ ધર્મ–મુખ્ય ધર્મ છે.' એ શાસ્ત્રીય વાતને ઉથલાવીને ચારિત્રને અદલે આશયની મુખ્યતા જણાવનાર હેાવાથી કપાલકલ્પિત ગણાય. તદુપરાંત–

પ્રશ્નકારે કેવલ પુણ્યનું પૂછેલ નથી; પરંતુ એ સાથે નિર્જરાનું પણ પૂછેલ છે, ત્યારે તેા સમાધાનકારશ્રીની ક્રસ્જ થઇ પડે છે કે-' પ્રશ્નકારે પૂછેલ અનુષ્ઠાનામાંના જે જે અનુષ્ઠાના, નિર્જરાક્લક-પુણ્યાનુઅ'ધી પુણ્યક્લક અને પુણ્યક્લક હાેય તે તે અનુષ્ઠાનાને તદ્વુપે વ્યક્ત્યા જણાવી દેવા જોઇએ.' આ ક્રસ્જ ચૂકીને આ સમાધાનમાં 'તે ક્રિયાઓ પુણ્યાનુઅ'ધી પુણ્યની પાષક છે.' એમ જે ઓઘે-સામા-ન્યપણે જણાવાએલ છે, તે પૂછાએલા અનુષ્ઠાનામાંના કેટલાક અનુષ્ઠાનાનું શાસ્ત્રમાં નિર્જરા પાષકપણું જણાવેલ છે તેનું અપલાપક ગણાય. તે સમાધાનમાંના 'પુન્યાનુઅ'ધી' શખ્દ પણ વ્યાકરણ દેાષવાળા છે. 'પુષ્ટયાનુઅ'ધી' જોઇએ.

નિર્જરાક્લક ગણાતી સ'વર આદિની ક્રિયા, મુખ્યત્વે સ'વર આદિને સાધવાના શાસ્ત્રોક્તવિધિને લક્ષ્યગત કરીને સ'વર આદિના હેતુઓ આત્મસાત અને તેવા વૃદ્ધિગત અધ્યવસાય પૂર્વંક કરવાની હેાવાથી તે સાધના, સ'વર આદિની બુદ્ધિથીજ કરવાની હેાય છે, નિર્જરાની બુદ્ધિએ કરવાની હેાતી નથી. નિર્જરા તેા સ'વરની ક્રિયાનું ક્લ છે. ક્લની બુદ્ધિએ કાેઈપણુ ક્રિયા કરવાના જૈનશાસ્ત્રમાં નિષેધ છે. વળી જેનું કૃલ જ નિર્જરા છે તેવી સંવરની ક્રિયાને જો પુષ્ટયની બુદ્ધિએ કરવામાં આવે તેા તેમાં સંવર અને નિર્જરા એ બંનેના અનાદર થતાે હાેવાથી પાપ અને વધીને પાપાનુઅધી પાપના પણ સંભવ રહે. આથી તે સમાધાનમાં જણાવેલી- 'નિર્જરાની બુદ્ધિએ કરાતી પૂર્વાંકત વસ્તુથી નિર્જરા થાય અને પુષ્ટયની બુદ્ધિથી પુષ્ટ્ય થાય. ' એ વાત, મનસ્વી માનવી રહે.

આ દરેક જેતાં પ્રશ્નકારના તે પ્રશ્નનું શાસ્ત્રીય નિદેષ સમાધાન આ ગણાય કે-"સામાયિક, પ્રતિક્રમણ એ સ વરની ક્રિયા છે, અભયદાન-સુપાત્રદાન નિર્જરાની ક્રિયા છે, જિનપૂજા મુખ્યત્વે પુણ્યાનુઅ'ધી પુણ્યની ક્રિયા છે, શુભભાવ અને ગુરૂવ દન પુષ્ટયાનુબ ધી પુષ્ટય તથા નિજધ્ રાની ક્રિયા છે અને (ચાેગબિન્દુ પત્ર ૧૧ ના–' सर्वोपकारप्रि-यवचनाकृत्रिमोचितरनेहादिकसज्जनचेष्टा-सदाचार: ' એ ઉद्वेभ સુજબ) સદાચાર એ ચરમાવર્ત્તમાં વર્ત્તતા માર્ગોલિસુખ કે માર્ગપતિત આત્માને અન્થિદેશે પહેાંચાડનાર ચથાપ્રવૃત્તિ-કરણજન્ય પુણ્યક્રિયા છે. આ ક્રિયાએાને સાધવા સારૂ વીતરાગની એ આજ્ઞા છે કે-'તે તે અનુષ્ઠાનાની આરા-**ધ**ના વખતે પાેતાના (આશ્રવાદિ હેતુથી અલિપ્ત રહેવાના) શુભ આશય, અનુક્રમે સંવર–નિર્જરા–પુણ્યાનુબ'ધીપુણ્ય પુરુયાનુઅ ધીપુરુય તથા નિજ રા અને મુક્તિના અદ્વેષ એ પ્રકારે અવિચળ રાખે.' એટલે કે ક્રિયાકારક, તે તે અનુક્રા-નામાં પાેતાના તે શુભ અધ્યવસાયને-આત્મ પરિણામને थित्तना - 'खेद, उद्देग, क्षेप, ब्स्थान, आन्ति, अम्यमुद्, रोग अने

आसंग' એ આઠ દેાષથી અલિપ્ત રાખીને તે તે કિયાની સમાપ્તિ પર્ય'ત શ્રી ષાડશક્રગ્રન્થ કથિત 'प्रणिધિ, प्रकृति, विघ्नजय, सिद्धि अने विनियोग' એ પાંચ પ્રકારના શુભ આશય વડે અસ્ખલિતપણે સતત પાષે, તા તે સામાયિકથી માંડીને ગુરૂવ'દન પર્ય'તના અનુષ્ઠાનાનાં પાલનથી નિજ'રા પણ કરે અને સદાચારનાં પાલનથી ગ્ર'થિભેદ કરીને સમ્યકત્વ પામે. અનુષ્ઠાયકના ભાવ એવા હાેવા જોઇએ."

એ સિવાય ધર્મનાં–આશ્રવ, સંવર અને બંધના પરિણમતા હેાત તેા શાસ્ત્રોમાં-'સામાયિક, પ્રતિક્રમણાદિ સ વરની ક્રિયા, તપ-અભયદાન-સુપાત્રદાન-ચારિત્ર-દશવિધ-ચક્રવાલ સામાચારી–વૈયાવચ્ચ વગેરે નિર્જરાની ક્રિયા, શુભભાવ–ગુરુવંદન–જિનપૂજા વગેરે નિજરા તથા પુણ્યાનુ-અ'ધી પુણ્યની ક્રિયા, સદાચાર–અનુક'પા વગેરે પુણ્યની ક્રિયા' ઇત્યાદિ પ્રકારે ક્રિયાના જે પૃથગ્ વિભાગેા પૃથક્ ફલવાળા ખતાવેલ છે તેને બદલે તે સમગ્ર ક્રિયાઓને નિજરાની જ ક્રિયા તરીકે જણાવેલ હેાત; પરંતુ કાેઈપણ શાસમાં તેવું કથન નથી. અર્થાત્ કેાઇપણ શાસ્ત્રમાં-'નિજ'રાની બુદ્ધિએ આશ્રવ છે તે નિજેરા ખની જાય' એવું કહ્યું નથી. શાસ્ત્રમાં એમ જરૂર કહ્યું છે કે- 'જેનાથી કર્મખ'ધ કે માક્ષ થાય તેનાથી પરિણામવશાત્ કર્મખાંધ કે માક્ષ ન થાય.' જૂઓ શ્રી આચારાંગસૂત્ર લાેકસાર અધ્યયન ઉદ્દેશા ૪ સત્ર ૮૫ની ટીકા. આશ્રવાદિની ક્રિયા નિર્જરાની ખુદ્ધિએ નિર્જરા અની જતી હાેત તાે શાસ્ત્રકારાેએ, જીવાદિ જે નવ તત્ત્વેા જણાવેલ છે તેના અદલે-'જીવ, અજીવ, નિર્જરા અને માક્ષ' એ ચાર તત્ત્વાે જ જણાવવા પર્યાપ્ત હતા; પરંતુ તેમ બની જતું નથી. માટે તાે તત્ત્વાે ચાર નહિ પણ નવ જણા-વેલ છે. આ દરેક બેતાં 'નિર્જરાની બુદ્ધિએ કરવાથી નિર્જરા થાય.' એ પ્રરૂપણ, 'પુષ્ટ્ય–પાપ–આશ્રવ–સંવર અને બ'ધ' એ પાંચેય તત્ત્વાે પર કુઠારાઘાત કરનારું લેખવું રહે.

સ વરની આદરેલી ક્રિયામાં મુખ્યત્વે સ વરને બદલે નિર્જરાનું ધ્યેય રાખનારને તેા તે આદરેલું ભાવ અનુષ્ઠાન પણ દ્રવ્ય અનુષ્ઠાન બની જાય છે. શ્રી ત્રિ**ષિકશલાકા**-**પુરુષ ચરિત્ર** પર્વ ૮ સર્ગ ૧૦ ના શ્લાેક ૨૪૬ દ્વારા જોઈ શકીએ છીએ કે-શ્રી કૃષ્ણમહારાજનું સાતમાંથી જે ચાર નારકીનું આયુષ્યકર્મ નિર્જર્સું છે, તે ૧૮૦૦૦ સુનિઓને નિર્જરાની બુદ્ધિએ નહિ; પરંતુ વંદનાની બુદ્ધિએ વંદન કરવાથી જ નિર્જર્સું છે અને શેષ ત્રણ નારકીનાં આગ્રુષ્યની નિર્જરાની બુદ્ધિએ તેઓ કરી વંદના કરવા ઉજમાળ થયા ત્યારે પ્રભુશ્રી નેમિનાથ ભગવ તે તેમની તે વંદનાને દ્રવ્યવંદના જણાવેલ છે, તેમજ તે નિર્જરાની બુદ્ધિવાળી દ્રવ્યવ દનાનું કુલ પણ ત્યાં વીરા શાલવીના દર્ષાતથી કાયકલેશ જણાવેલ છે. ચાલુ ક્રિયામાં બીજી ક્રિયાની બુદ્ધિ રાખનારને પ. મહાે. શ્રી યશાેવિજ્યજી મ૦, **સાડી ત્રણસાે**નાં સ્તવનની ૧૦મી ઢાલની 'માંડી ક્રિયા અવગણી રે, બીજે સ્થાને હર્ષ રે; ઇષ્ટ અર્થમાં તેહથી રે, અંગારાનાે વર્ષ રે ા૧૮ાા, એ ગાથા વડે ચાલુ ક્રિયામાં અંગારાનાે વરસાદ વરસાવનાર તરીકે સંબાધે છે.

મમાં સ્થિર કરવાના સાત્ત્વિક ઉપદેશ રૂપે છે. અને તે એમ ઉપદિશે છે કે-" બુદ્ધિથી શાેલતા એવા હે મુનિ ! <u></u>ેલાગની આકાંક્ષાને અને ભાેગ માટેની પરની યાચનાને અનુકૂળ થવાના પ્રયાસને તું ત્યજી દેઃ બે નહિ તજે તાે લાલમાં તને માત્ર દુઃખની જ પ્રાપ્તિ થવાની; પરંતુ <mark>લ</mark>ોગની પ્રાપ્તિ થવાની નથી. તું જ ભેાગાદિકને શલ્ય તરીકે સ્વીકારીને (તેા સુનિ થયેલ છેા અને પાછેા તું જ) પર એવા (તે) અશુભને મેળવે છે! કારઘુકે-જે પદાર્થોથી ભાગાપભાગ થાય છે તે જ પદાર્થાથી (સનિપણાને લીધે)

'' जेण सिआ तेण नो सिआ?'' \_ સ્ત્રના પરમાર્થ.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રાન્તર્ગત આ સૂત્ર મુનિને સ'ય-

સ વરની ક્રિયામાં બીજી સુદ્ધિ રાખવા જતાં અનુ-ષ્ઠાયક, એ રીતે અનર્થનું ભાજન ખનતા હાેવાથી તાે **શ્રી અનુયાેગદ્વારા સ્ટ્રમાં** સ'વરની ક્રિયા,–' र्ताचत्ते, तम्मणे-तल्लेसे-तद्ज्झवसिए० ' પाठ वर्डे स'दर इपेक तन्भय રહીને કરવાનું જણાવેલ છે. વાત સીધી છે કે-સાકરની સુદ્ધિએ ગાેળ ખાવાનાે હાેય જ નહિ, છતાં ગાેળને સાકરની **બુદ્ધિએ ખાય તે**। તેને સાકરના સ્વાદ તેા ન જ આવે, પરંતુ ગાેળનાે સ્વાદ પણ ભૂલાય છે. આથી २५४ छे हे-'जेण सिया तेण नो सिया०' तथा 'जे मासवा ते परिस्सवा०' જેવા અર્થ ગ'ભીર સૂત્રોના માત્ર શખ્દાર્થને જ પકડી લઇ આપેલું જણાતું તે સમાધાન તેવા સૂત્રોના ઐદ'પર્યાર્થથી પર હેાઇને અગ્રાહ્ય ગણાય.

ભાેગાપભાગ થતા નથી. અથવા જે કાેઈ હેતુથી કર્મ બંધાય તે મુનિએ ન કરવું. અથવા જે રાજ્યભાેગાદિ હેતુઓથી કર્મબંધ થાય છે, અથવા જે સાધુપણું વગે-રેથી માક્ષ થાય છે તે કર્મબંધ અને માક્ષ, આશ્રવના હેતુમાં માક્ષના પરિણામ અને માક્ષના હેતુમાં આશ્રવનાં પરિણામ કરવાથી થતા નથી." જૂઓ-શ્રી આચારાંગ સૂત્ર લાકસાર અધ્યયન ઉદૃેશા ૪ સૂત્ર ૮૫ની ટીકા.

સંવર એ નિર્જરાના હેતુ અને ચારિત્ર આદિથી થતી નિર્જરા એ માેક્ષનું કારણ હાેવાથી સંવર અને નિર્જરાની ક્રિયા તે માેક્ષની ક્રિયા છે. તે માેક્ષની ક્રિયાને આશ્રવનાં પરિણામથી એટલે પુણ્યની પણ બુદ્ધિએ કરવામાં આવે તા તેમાં -શ્રી આચારાંગસૂત્રમાંના તે 'जેળ સિભા૦' સૂત્રના ઉપર જણાવેલ પરમાર્થ, માેક્ષની ક્રિયાની હાનિ જણાવે છે. આથી–'નિર્જરાનું અનુષ્ઠાન નિર્જરાની બુદ્ધિ છેાડીને પુણ્યની બુદ્ધિએ કરવામાં પુણ્ય તા થતું નથી; પરંતુ ઉલટી સ્વીકૃત માેક્ષાનુષ્ઠાનની હાનિ થાય છે' એ વાત પણ નક્ષ્કી થાય છે. અનુષ્ઠાનાના શાસ્ત્રનિર્દ્ધિ પૃથક્ પૃથગ્ વિભાગાની વ્યવસ્થા પણ તાે જ સચવાઈ રહે.

'' जे आसवा ते परिस्सवा०" સૂત્રના પરમાર્થ:

શ્રી આચારાંગસૂત્રાન્તર્ગત આ સૂત્ર, સ્યાદ્વાદરૂપે છે. આ સૂત્રના કેવળ શબ્દાર્થ જ પકડી લેવામાં આવે તાે-'જે પદાર્થો આશ્રવના–કર્મબાધના હેતુ છે તે પદાર્થો નિર્જરાના હેતુ છે અને જે પદાર્થા નિર્જરાના હેતુ છે તે પદાર્થો કર્મ અંધના હેતુ છે' એ પ્રકારે થતા ઉપલક અર્થમાંજ અટવાઇ જવું પડે; આમ ન અને એ સારૂ ટીકાકાર મહર્ષિએ આ સૂત્રના પરમાર્થ જણાવેલ છે કે-''મિથ્યાત્વ અવિરતિ, કષાય અને યાેગ વડે જે પદાર્થા, સ સારી આત્માઓને આશ્રવ માટે છે તે જ પદાર્થા, સ સ્યક્ત્વ વિરતિ-અકષાય અને શુભ યાેગ વડે મહામુનિને નિર્જરા માટે અને છે." આથી એ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે-''આશ્રવાદિ સ્થાના નિર્જરા કે પુણ્યની બુદ્ધિ સે સેવવાથી નિર્જરા કે પુણ્ય રૂપે પરિણમવાનું શાસ્ત્રકારા કહેતા નથી; પર તુ આશ્રવાના હેતુમાં રહેલા આત્મા પણ જે સમ્યક્ત્વયુક્ત ચારિત્રને વિષે મન-વચન અને કાયાના શુભ યાેગને અકષાયીભાવે નિશ્વલ રાખે તા તે આત્માને આશ્રવના હિતુઓ-કર્મ અંધના કારણા (તેની અસારતાના સતત ચિત્વનને લીધે) નિર્જરાના હેતુઓ અની જાય છે."

આ વસ્તુ ધ્યાનમાં લેવાથી સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે કે-" શાસ્ત્રકારે જણાવેલું આ ' भासवा ' સૂત્ર સર્વ-સામાન્ય નથી; પરંતુ વ્યક્તિવિશેષને અનુલક્ષીને છે. એટલેકે-વિશેષથી તીર્થ કર દેવા જેવા મહાપુરુષોને ગૃહસ્થીપણાથી, ગણધર દેવા આદિ પૂર્વ ધર મહર્ષીઓ આદિને છટ્ઠાથી અને સામાન્યે કરીને સાતમાથી ખારમા ગુણસ્થાનક સુધીની અપ્રમત્ત દશામાં વર્ત્ત સુનિમહાત્માને અનુલક્ષીને તે સૂત્રની મુખ્યતા છે." અને એમ સમજવાથી આ સૂત્રના જેઓ-'આશ્રવના હેતુઓ છે તે નિજરાના હેતુઓ છે અને જે નિજરાના હેતુઓ છે તે આશ્રવના હેતુઓ છે' એ પ્રમાણે સર્વ સામાન્ય અર્થ કરીને ચાલનારા છે તેઓ સૂત્રકારના આશયને સમજ્યા વિના-' પિતા છે તે પુત્ર છે અને પુત્ર છે તે પિતા છે, એટલે કે પિતા અને પુત્ર એ બંનેમાં કાેઇ કાેઇને પિતા કે પુત્ર નથી.' એ પ્રકારની અણસમજને ધરાવ-નારા તરીકે ખુલ્લા જણાઇ આવશે, અને-' પિતા છે તે પુત્ર છે અને પુત્ર છે તે પિતા છે.' એ સ્યાદ્રાદવાકયનેા અર્થ જેમ-' પુત્ર છે તે તેના પિતાની અપેક્ષાએ પુત્ર છે અને પાેતાના પુત્રની અપેક્ષાએ પિતા છે,' તેમ–' આશ્રવના હેતુઓ સંસારી આત્માની અપેક્ષાએ આશ્રવના હેતુઓ છે અને મુનિસત્તમની અપેક્ષાએ નિર્જરાના હેતુ છે. વળી મુનિસત્તમને જે નિજરાના હેતુ છે તે પતિત પરિણામી મુનિ વગેરેને આશ્રવના હેતુ છે.' એ પ્રમાણે સાચાે અર્થ સૂઝશે.

આથી આ સત્રના આ નિશ્ચિતાર્થ ઉપર આવી શકાશે કે-'' આરાધવાને ચાેગ્ય કાેઈપણ તત્ત્વનું-પદાર્થનું અનુષ્ઠાન આદર્શું હાય તે અનુષ્ડાનની મુખ્યતા લક્ષ્યમાં રાખીને તે સ્વીકૃત અનુષ્ડાનમાં જે આરાધક, ચિત્તના ખેદ ઉદ્વેગ આદિ આઠ દેાષેાથી નિલેપ રહેવા પૂર્વક પાતાના શુભ અધ્યવસાયને પ્રણિધિ-પ્રકૃતિ-વિઘ્નજય આદિ પાંચ પ્રકારના શુભ આશય વડે સતત પાેષતાે રહી શુભતમ પરિણતિવાળાે અનેલ હાેય " તે મહાત્મા, પાતાની તે ઉત્તમ પરિણતિને ધર્મધ્યાનના ચાેગે જ્યારે શુદ્ધ અને શુદ્ધતમ બનાવી દેવાના સામર્થ્યવાળા અને ત્યારે ઇતરને આશ્રવરૂપ બનતા પદાર્થો તે પવિત્રતમ મહાત્માને-અપ્રમત્ત મહામુનિને ' सर्वमशुचि दु खकारणम् ' એ અસ્ખલિત ચિંત્વનના ચાેગે ( નહિ કે

નિર્જરાની ખુદ્ધિએ ) નિર્જરાને માટે થાય છે. ( નહિ કે આશ્રવા નિર્જરા બની જાય છે.) જૂએા–શ્રી આચારાંગસૂત્ર ચાથું સમ્યક્ત્વ અધ્યયન બીજો ઉદ્દેશા સુત્ર ૧૩૧ની ટીકા, ચાેગબિંદુ, ષાંડશક તથા ગુણુસ્થાનક ક્રમારાેહ વગેરે ગ્રંથા

આ પરમાર્થના સારાંશ એ છે કે-' પ્રાણાતિપાતાદિ આશ્રવદ્વારાને સુખના હેતુ માનીને મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને અશુભયોગથી સેવનારા સ સારી આત્માઓને તે આશ્રવના હેતુઓ આશ્રવ બને છે અને તે આશ્રવના હેતુઓને ચારિત્રના શસ્તરૂપે સતત ચિંતનમાં રાખીને તેનાથી અસ્પૃશ્યપણે અપ્રમત્તસાવમાં રમતા મહામુનિને તે જ આશ્રવના હેતુઓ નિર્જરાના હેતુ બને છે. ' અર્થાન્તર એ પણ છે કે-' તે આશ્રવદ્વારાથી સદ'તર નિર્લેપ રહેવાની ઉજાગર દશાને પામેલા જે મહામુનિ, તે ઉજાગર દશાથી એટલે કે-સામાન્યતથા સાતમા ગુણસ્થાનકથી આગળ વધતા બહુ ઉજાગરદશા સુધી એટલે કે તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી પહેાંચી જવાના શુદ્ધ અધ્યવસાય-ધર્મધ્યાનમાંવર્ત્તતા હાેય-તત્ સિદ્ધ ચર્યેવ-તન્મય જ હાેય ' તેવા મહામુનિને આશ્રવના હેતુઓ નિર્જરાના હેતુ બને છે, જેને તેને નહિ. '

(૬૨) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૧, અ'ક ૯, પૃ. પ૭૨, કૈા. ૨ એસ. એમ. શાહ ભૂજે પૂછેલી–'' ગુરુમહારાજનાં પગલાં યા મૂર્તિ તેમની હયાતિમાં બનાવી વાંદી પૂજી શકાય કે કાલધર્મ પછી વાંદી પૂજી શકાય ? તેમજ આચાર્યનાં પગલાં કે મૂર્ત્તિને ચતુર્વિધ સંધ કઇ રીતે વાંદે ?" એ શ'કાનું જે–'' પ્રસાવક પુષ્ટ્યશાલી ગુરુદેવાેની મૂર્ત્તિઓ અને પગલાં તેેઆશ્રીની હયાતિમાં અથવા પરાેક્ષમાં બનાવી પૂછ શકે છે અને ચતુર્વિધસ ઘ તેને ગુરુણદ્ધિએ પૂછ અને વાંદી શકે છે. " એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે, તેઓ-શ્રીએ પાેતાની હયાતિમાં નવસારી પાસે જલાલપુરમાં તથા ખંભાત ચિંતામણિ પાર્શ્વનાથ આદિ સ્થાને પાતાની મૂર્ત્તિ વગેરે અનાવેલ હાેવાને આભારી ન હાેય તા સારી વાત છે. શાસ્ત્રોમાં તેવેા કાેઇ ઉલ્લેખ નથી તેમજ શ્રી દેવર્દ્ધિ-ગણિક્ષમાશ્રમણજી પર્ય'તના પૂર્વના પૂર્વધર મહાપુરુષેા તથા તે પછીના નિકટવર્ત્તી પ્રખર આચાર્યશ્રી હરિભદ્રસરિજીથી માંડી આનંદવિમલસૂરિ, વિજયદાનસૂરિ, વિજયહીરસૂરિ, સેનસરિજી તેમજ દેવસૂરસ'ઘ પ્રવર્ત્તે છે તે વિજયદેવસરિજી આદિ તાે સમર્થ પ્રભાવક અને પુષ્યશાળી ગચ્છાધિપતિઓ હતા, છતાં તેઓમાનાં કાેઇ ગુરુની તેઓના જીવતાં પાદુકા કે મૂર્ત્તિએા અનાવ્યાનું એક પણ દર્ષાત ધ્યાનમાં નથી; જ્યારે આજે તાે બહુધા પાતે જ પાતાને પ્રભાવક ગણે તેવા કાળ પ્રવર્ત્તે છે, એ સ્થિતિમાં ગુરુનાં જીવતાં ગુરુની મૂર્ત્તિ અનાવવાનું જણાવવું તે વખત જતાં જિનમૂર્ત્તિ કરતાં ગુરુપ્રુત્તિઓ વધી જવાના સંભવવાળા મહાન અનર્થન કારણ લેખાવું નેઇતું હતું.

(૬૩) કલ્યા**ણુ વર્ષ ૧૧, અ'ક ૯, પૃ. ૫૭૨, કે. ૨,** તે જ પ્રશ્નકારે પૂછેલી-" શાસનદેવ અને અધિષ્ઠાયક દેવ, દેવી, યક્ષ, યક્ષિણી, માણિભદ્ર પાસે આ લાેક કે પરલાેક સ'અ'ધી માગણી કઇ રીતે થાય ? " એ શ'કાનું જે-" આ લાેક અને પરલાેકના સુખની માગણી માેક્ષમાં આધક છે. માટે તેવી માગણીએા સમક્તિધારી આત્માએા કરે નહિ. એ તેા નિષ્કામભાવે શ્રી જિનેશ્વર ભગવ'તની સેવા કરે અને બીજા બધા કલે આનુપ્રાસંગિક હેાવાથી આવી મળે તા પછી તેવી વાંચ્છાએા રાખવી ધર્મીજનાને ઉચિત નથી. શાસનના દેવ-દેવીઓને શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ કુક્ત સાધર્મિક ભાઇ–ભગની તરીકે નમસ્કાર કરી શકે છે. " એ પ્રમાણે સમાધાન જણાવેલ છે, પરંતુ તેવું એકાંત નથી. તેઓએ પાતે પણુ કલ્યાણુ વર્ષ ૭, અંક ૮, પૃ૦ ૩૨૨, કાેલમ બીજામાંના શા. કતેચંદ ઝવેરચંદના સમાધાનમાં-" લાગણી ધર્મ બુદ્ધિની હાેય તાે આ લાેકની પણ માગણી ધર્મનું કારણ હેાવાથી વાંધા ભરેલી નથી. × × × સમ્યગુઠષ્ટિ દેવની પાસે સમાધિની માગણી તે કારણથી હેાઈ શકે છે કે–તેઓ શક્તિસ પન્ન હેાવાથી ઉત્પન્ન થતા વિઘ્નાેને વિદારી શકે છે. " એ પ્રમાણે આ સમાધાનથી ઉલડું જણાવેલું છે તે અહિ ઇરાદાપૂર્વંક ભૂલી જવાસું જણાય છે! સમ્યગૃદષ્ટિ આતમા, જય વીયરાય બાલતાં ' इट्ठफलसिद्धी ' પદ દારા જિનેશ્વર ભગવ ત પાસે પણ આ લેાકના સુખની માગણી ( કરી શકે છે, એમ નહિ; પરંતુ) હંમેશા કરે છે એમ જાણવા છતાં ' ધર્મીજનાને એ ઉચિત નથી ' એમ કહેવાચુ' છે તે, શાસ્ત્ર કરતાં નિજના મ'તવ્યને તેએા વધુ મહત્વ આપતા હાેવાની પારાશીશી રૂપ ગણાય. પ્રસ્તુત સમાધાનમાં આચાર્ય والمعالم ، भानुषंगिक 'ने स्थाने ' भानुप्रासंगिक ' शण्द वाप-રેલ છે તે વિચિત્ર વિદ્વત્તાનું ઘોતક છે.

(૬૪) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧, અંક ૧૦, પૃ. ૬૦૭, કેા. ૧ મહેન્દ્રક્રમાર એસ. ઝવેરીની-'' જિનાલયમાં જિનમૂર્ત્તિઓની પાસે ગુરુમૂર્ત્તિઓ પધરાવવામાં આવે છે તેા તે ગુરુમૂર્ત્તિ-એાને અબ્લુટિકઆ પૂર્વક વંદન થઇ શકે ? દીક્ષાની ક્રિયા વખત વાંદણા દેતી વખત તાે પ્રભુજીને પડદાે કરાવાય છે. આથી ગુરુમૂર્ત્તિઓને જિનાલયમાં ઉપરાેક્ત વિધિએ વ'દન ન થાય તે ખરાખર છે ને " એ શંકાનું જે-"જિનમૂર્ત્તિઓને વંદન કર્યા પછી ગુરુમૂર્ત્તિએાને વંદન કરવામાં વાંધેા નથી૦" એમ સમાધાન જણાવ્યું છે તે અર્થાપત્તિથી જિનમૂર્ત્તિની જેડે જિનમૂર્ત્તિની પડખે એકલાઇને ગુરુમૂર્ત્તિને પણ પધરાવી શકાય, એવું વિધાન કરતું હેાવાથી શાસ્ત્રવિરુદ્ધ તેમજ વ્યવહાર વિરુદ્ધ છે. ગુરુ, જિન જેવા ન થાય ત્યાં સુધી ( ગુરુ–શિષ્યના દર્ષાતે ) જિનની લાઇનમાં બેસી શકતા નથી. તે સમાધાનમાંની પાેતાની તે વાતની પુષ્ટિમાં તે વાત પછી આચાર્ય શ્રીએ–''કારણ કે-દેવતત્ત્વ પછી ગુરુતત્ત્વ આવે છે૦" એ પ્રમાણે કહેવાવડે જે સ્થાપના નિક્ષેપાની વાતમાં ભાવ-હેતુઓને આગળ કરીને તે તે ભાવહેતુઓને પ્રભુના સ્થાપના નિક્ષેપા તુલ્ય ગણાવેલ છે તે અયુક્ત છે.

તે સમાધાનમાંની તે બીજી વાત પછી તે વાતની પુષ્ટિમાં આચાર્ય શ્રીએ જે-"આથી જિન (ગુરુ)મૂર્ત્તિઓને વ'દન કરતાં પ્રભુની દષ્ટિ પડે તેા પણ હરકત જેવું નથી. કેમકે-જિનેશ્વરદેવાએ દેવત્વ પછી બીજા ન'બરે ગુરુતત્ત્વ મૂક્યું છે, આથી બીજા ન'બરના તત્ત્વને વ'દન કરવામાં વાંધા નથી. " એ પ્રમાણે વધુ હેતુઓ આપેલ છે તે, તે

નહિ; પરંતુ જેમ-દહેરાસરજીમાં દર્શનાર્થે પધારેલા કે પૂજા ભણાતી વખતે પૂજામાં પધારેલા ગુરુમ૦ને પ્રલુમૂર્ત્તિની સામે વંદન કરવું તે વિધિયુક્રત નહિ હેાવાથી વંદન કરાતું નથી, તેમ નંદિ વખતે પ્રભુ સામે વિદ્યમાન ગુરુને વંદન કરવું તે વિધિયુક્ત નહિ હાવાથી અને પ્રભુની આશાતનાનું કારણ હાેવાથી ન'દિની ક્રિયા વખતના વાંદણા અવસરે ' ચાેગવિધિ ' શ્રાહિ શાસ્ત્રમાં જણાવેલ દસ્કતના આધારેજ પ્રભુને પડદે પ્રગવે છે.

વિરૂદ્ધની પ્રવૃત્તિમાં પ્રેરનારૂં હેાઇને અનર્થમૂલક છે.

વત્ત માનમાં પણ કાેઇ જ ગુરુમહારાજો, નંદિ પ્રસંગના

પાતાના વંદન વખતે પ્રભુજીને પડદાે કરાવે છે તે, ' ભગવા-નની સામે અમને વંદન કરે તે ઠીક નહિ. ' એમ માનીને

પ્રશ્નકારે જણાવેલી-' દીક્ષાની કિયા વખત વાંદણા લેતી વખત તાે પ્રભુજીને પડદાે કરાવાય છે. ' એ શાસ્ત્ર અને ંપર પરાગત આચરણાસિદ્ધ વાતને આચાર્ય શ્રીએ, તે પછીથી વધારામાં-'' તે ગુષ્ઠમહારાજો જ; લગવાનની સામે અમને વંદન કરે તે ઠીક નહિ, એમ સમજીને પડદેા કરાવે છે×××" એ પ્રમાણે જણાવેલ છે તે-' છવ્નસ્થ જેનગુરુઓરુશાસપ-રંપરાના આધાર વગર સ્વતંત્રપણે કેોઇ વર્ત્તન કરી શકતા નથી. ' એ સમજણના અસાવવાળું, શાસ્ત્ર અને પર પરાગત ્વિધિના હેતુઓના અવબાેધની ઉણ્પ દર્શાવનાર અને કેટ-લાક ગુરુએાને નંદીના ટાઇમે ખુલ્લા ભગવાન સામે પણ પાતાને વ'દન કરાવતા કરી દેવાની શાસ્ત્ર અને પર'પરા

અપેક્ષાએ અસંબદ્ધ છે.

' શ્રી જિનેશ્વરાએ દેવતત્વ પછી બીજા નંબરે ગુરુતત્વ મૂક્યું છે તેથી બીજા નંબરના તત્વને વંદન કરવામાં વાંધા નથી.' એમ કહેવા વડે આચાર્યજ્રી, જો તે બે તત્વાને મનસ્વીપગુ જ સ્થાપનાનિક્ષેપા તરીકે લેખીને જિનમૂર્ત્તિની પાસે ગુરુમૂર્તિ પધરાવવાના આચહ ધરાવતા હાેય તા પણ તેએાશ્રીએ, શ્રી સિદ્ધચક્રયંત્રમાં શ્રી જિનમૂર્ત્તિની બંને બાજુ-જોડેજ બનાવાતી આચાર્ય અને સાધુની મૂર્ત્તિની વચ્ચે (ખાનાદીઠ) જેમ દીવાલ રૂપે અંતર પાડવામાં આવે છે ' એ દર્ષાતે શ્રી જિનની મૂર્ત્તિ અને ગુરુની મૂર્ત્તિની વચ્ચે દીવાલરૂપ આંતરા રાખવાનું તા સ્વીકારવું જ રહે છે. અન્યથા એવાં કલ્પિત સમાધાનાથી આ કાળે તા–સમય જતાં પ્રભુ મંદિરમાં જિનની મૂર્ત્તિ એક હશે અને તેની

જતા ત્રખુ માદરમાં જિન્ના મૂત્ત અક હત અન તના જોડે આજીબાજીમાં પાતાની અને પાતાની ગુર્વાદિની મૂર્ત્તિઓ તાે ડઝનબંધ પણુ ગાેઠવાઇ જવાની અને તેના પરિણામે જિનમંદિર, ગુરુમંદિર બની જવાની કલ્પના તાે આજે પણુ થઇ શકે તેમ છે. આ બધું વિચાર્યા વિના આવાં મનસ્વી સમાધાના અપાય છે તેથી પ્રભુશાસનને નુકશાન નાનું સૂનું સમજવું રહેતું નથી.

(૬૫) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૧ અંક ૧૦ પૃ. ૬૦૮, કાં. ૧ તે જ પ્રશ્નકારની-" પ્રભુ મહાવીરસ્વામીજીએ અન્તિમ સાેળ પહાેર દેશના દીધી ત્યારે સાધુ-સાધ્વીએા આદિએ પ્રતિ-ક્રમણાદિ ક્રિયા કેવી રીતે કરી હશે?" એ શંકાનું જે "(૧) પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયાએા અપ્રમત્તભાવને સેવવા માટે જ છે. (૨) તેમજ પ્રતિક્રમણુ ખાસ કરીને પાપથી પાછા હેટવાને માટેજ છે. (૩) જ્યારે વીરપ્રભુની દેશના ચાલી રડી હેાય તે વખતે અપ્રમત્તસાવ અને પાપથી પાછા હટ-વાની વૃત્તિ હજારા લાખાેગુગ્રી અધિક વધી જાય છે, (૪) તે માટે દેશના છેાડી તે તે ક્રિયાએા કરવા જતાં લાખાેના લાભ છેાડીને હજારાના લાભ લેવા પાછળ દાેડવા જેવું છે. "એ પ્રમાણે સમાધાન અપાયું છે તે આ અંકની પહેલાના જનવમા અંકમાંના પાતાનાં સમાધાનથીયે વિરુદ્ધ છે અને શાસ્ત્રથીયે વિરુદ્ધ છે. જે નંખરવાર નીચે પ્રમાણેઃ-

(૧) આ પહેલાના ૬૧ ન'બરના સુધારામાં જણાવ્યા પ્રમાણે એમ. એમ. શાહ ભૂજવાળાને આપણા આ આચા-ર્ય શ્રીએ, આ પ્રતિક્રમણાદિક ક્રિયાએાને એક મહિના પહેલાં તેા પુષ્યાનુઅ'ધી પુષ્યની પાેષક કહી છે અને અહિં બીઝે જ મહિને તેઓશ્રી તે જ ક્રિયાઓને અપ્રમત્તભાવ પાષક અને પાપથી પાછા હટવાની જણાવેલ છે, તેથી પાતાનાં તે સમાધાનથી પણ પાતાનું આ સમાધાન વિપરીત છે; એ જેતાં આ સમાધાન તેઓના હાથે પણ કલ્પિત ઠરે છે ! તદુપરાંત આ સમાધાનમાં તેઓશ્રીએ જે-' અપ્રમ-ત્તભાવની વૃદ્ધિ કરનારી તે ક્રિયાએા છે.' એમ જણાવેલ છે તે સદ'તર કપાેલકલ્પિત છે. પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયાથી માંડીને દેશનાશ્રવણાદિ ક્રિયાએા પ્રમત્તભાવવાળાએોને જ હેાય છે. અપ્રમત્તભાવવાળાને તે ક્રિયાકે–દેશનાશ્રવણાદિ હેાતું નથી. જે અનુષ્ઠાના જેને કરવાના નથી તે અનુષ્ઠાના તેના ' અપ્રમત્ત-ભાવને સેવવા માટે જ છે અને તેના અપ્રમત્તભાવની વૃત્તિને હજારા લાખાે ગુણી અધિક વધારે છે' એમ કહેવું તે જવાબદારીની બેપરવાલયું' શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ છે.

🔴 (૨)-' પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા અપ્રમત્તભાવને સેવવા માટે જ છે ' એ વિધાન એવકારપૂર્વક નિયત તરીકે જણાવવા-વડે ' પ્રતિક્રમણ વગેરે સમસ્ત ધર્મક્રિયાએા, અપ્રમત્ત-ભાવને સેવવા માટે છે ' એમ પ્રથમ નક્કી કહ્યું હેાવાથી તે પછી તે ક્રિયાએામાંની કેાઇપણ ક્રિયાને માટે બીજું અને બીજા પ્રકારનું વિધાન વિદ્યજ્જને કરવું રહેતું જ નથી. છતાં અહિં આપણા આ આચાર્ય શ્રીએ તેા તે નિયતકૃત-વિધાનની એડે જ ' તેમજ પ્રતિક્રમણ ખાસ કરીને પાપથી હટવાને માટે જ છે ' એ પ્રકારે એવક્રારપૂર્વક અને તેમાં પણ ખાસ નિયત તરીકે બીજા વિધાન જણાવ્યું અને તેમ કરીને સમસ્ત ક્રિયાએામાંથી અને તે ક્રિયાએાના જણાવેલા અપ્રમત્તભાવરૂપ કુલવાળા હેતુમાંથી પ્રતિક્રમણની ક્રિયાને અને તેના તે કલને જુદા પાડીને અહિંવળી પ્રતિક્રમણની ક્રિયાનાે બીજાજ કુલવાળાે હેતુ જણાવેલ હાેવાથી તે અંનેય હેતુને પાેતે જ અશ્રદેય બનાવી દીધેલ છે !

(૩)–પહેલાં કહેવાયું છે તેમ અપ્રમત્તભાવવાળા મહા-ત્માએા તેા આજ્ઞાવિચય આદિ ધર્મધ્યાનના ચાર પાયાના ચિંતનમાં જ એકાચ હેાવાથી તેઓને શ્રુતાલ બન ધર્મ<sup>દ</sup>યાન હાેતું નથી, નિરાલંબન ધર્મધ્યાન હાેય છે. આથી પ્રભુની દેશના વ્ચાલતી હેાય તે વખતે દેશના સાંભળવામાં પ્રમત્ત-ભાવવાળા સર્વવિરતિ, દેશવિરતિ, સમ્યગૃદષ્ટિ અને માર્ગાનુ-સારી આદિ આત્માએા હેાય છે, ( કે જેએામાંના ૮૪ લાખ પૂર્વના આયુષ્યમાન્ ઉત્કૃષ્ટા છઠ્ઠા ગુણુઠાણાવાણા મુનિને

જ અંતર્મું હૂર્ત્ત પ્રમાણ અપ્રમત્તભાવ હેાય છે.) અને પ્રભુજની દેશનાથી તેએાનાે અપ્રમત્તભાવ હજારાે લાખાે ગુણા અધિક તાે શું, પરંતુ રંચમાત્ર પણ વધતાે નથી. આ સ્થિતિમાં તેઓને આચાર્ય શ્રીએ અહિં જે દેશનામાં અપ્રમત્તભાવ જણાવેલ છે તે અપ્રમત્તભાવ નથી, પરંતુ ચિત્તની એકાગ્રતા છે. જેને શ્રુત આલંખનરૂપ ધર્મધ્યાન–શ્રુતસામાયિક કહેવાય છે. શાસ્ત્રમાં આ શ્રુતસામાયિકનાે પશ્ચાનુપૂર્વીએ સર્વવિરતિ સામાયિક, દેશવિરતિસામાયિક પછી ત્રીએ નંખર આવે છે. આ હિસાબે ઉત્તરાેત્તરનાં સામાયિક અસંખ્યગુણહીન નિર્જરાવાળાં ગણાયા હેાવાથી સર્વવિરતિ આદિની નિર્જરા પ્રભુજીની દેશનાથી થતી નિર્જરા કરતાં અસંખ્યગુણી વધુ છે. **श्री तत्वार्थं सूत्रमांना ' सम्यग्दर्शनज्ञानचारिन्नाणि मोक्ष**-માર્ગ: ' એ સૂત્રમાં સમ્યકત્વ પછી અને ચારિત્રની પહેલાં શ્રતજ્ઞાનને સ્થાન આપેલ છે. એ અપેક્ષાએ શ્રુતસામા-ચિકની નિર્જરાને સમ્યક્ત્વસામાચિકથી અધિક લેખવામાં આવે તેા પણ તે નિજ રાને દેશવિરતિસામાયિકની નિજ રા કરતાંય અસ ખ્યગુણી હીન જ માનવી રહે છે. પ્રભુની દેશ-નાના શ્રવણથી પ્રાપ્ત થતી આ પ્રકારની શ્રુતસામાયિકની નિજરાને આચાર્યશ્રીએ અહિંતે નિજરા કરતાં અસ'-ખ્યાતગુણી અધિક નિજ રાવાળી વિરતિવ તાેની વિરતિની નિર્જરાથી પણ હજારા કે લાખાે ગુણી વધારે નિર્જરાના સામર્થ્યવાળી લેખાવી છે તે અશ્વને અરાવણ લેખાવવા જેવી ગંભીર ભૂલ છે.

" ' ' તે પ્રત છે. (૪)–' દેશના છેાડીને તે તે ( પ્રતિક્રમણ–પ્રતિલેખન ગુરુભક્તિ-વૈયાવૃત્ય વગેરે આવશ્યક) કિયાઓ કરવા જતાં લાખાના લાભ છાડીને હજારાના લાભ લેવા પાછળ દાડવા જેવું છે. ' એમ જણાવ્યું છે તે, ' अतिचारा મવતુ मा वा, પરં શ્રી ऋषभवारसाधुनां उभयकाल अवश्यं प्रतिक्रमणं कत्तव्यमेव ' ઇત્યાદિ પ્રભુ આજ્ઞાઓને જલાંજલિ આપવા જેવું છે. શાસ્ત્રોમાં પ્રતિક્રમણ-વૈયાવચ્ચાદિ અવશ્ય કરવાં, એમ પ્રભુની આજ્ઞા છે; પરંતુ ' તે આવશ્યક ક્રિયાઓ છાડીને પણ દેશના તા સાંભળવી જ ' એવી પ્રભુ આજ્ઞા તા કાેઈ જ શાસ્ત્રોમાં નથી: તેવી આજ્ઞા હાેવી સ'ભવિત પણ નથી. કારણ કે પ્રતિક્રમણુ પ્રમાદજન્ય અત્તિચારાને ખપાવવાનું સાધન છે, જ્યારે દેશના એ પ્રમાદજન્ય અત્તિચારાને ખપાવવાનું સાધન નથી; પરંતુ સમજવાનું સાધન છે.

કૌશાંબીનગરીમાં સૂર્ય-ચ'દ્ર મૂળ વિમાને પ્રભુવ'દનાશે આવ્યા ત્યારે-' नवरं नाउ समयं चंदणवाळा पवत्तिणी नमिउं। सामिं समणीहिं समं निययावासं गया सहसा ॥ ' એ શ્રી મહાવીરચરિય'ના પાઠ સુજબ પ્રભુની ચાલુ દેશનામાંથી પ્રભુના આદ્ય પ્રવર્ત્તિની મહત્તરા શ્રી ચ'દનબાલાજી, આવ-શ્યકના સમય જાણીને મૃગાવતીજી સિવાયના સવે સાધ્વીજી મહારાજો સહિત જલદી ઉઠીને પાતાની વસતિમાં ચાલ્યા ગયા હાવાનું અને વસતિમાં આવશ્યકવેલાએ અનાભાગે જ નહિ આવી શકયા હાવા છતાં મૃગાવતીજીને ' टुम्हारिसाण सुकुछुग्गयाण जुज्जइ किमेबमार्यारउं ? ' ઈત્યાદિ વચનાથી શ્રી ચ'દનબાલાએ ઠપકા આપેલ હાવાના શાસ્ત્રીય ઉલ્લેખા પ્રસિદ્ધ હાવાનું જાણવા છતાં આચાર્ય શ્રીએ, દેશનાને ખ્હાને લાકો

મહેન્દ્રક્રમાર એસ. ઝવેરીની-'' આપે રચેલ શ્રી સ્થ ભન પાર્શ્વનાથ ભગવાનના સ્તવનમાં ' પ્રભુ પાર્શ્વજી વસાવ, તારાં શુદ્ધ ચિત્તામાં ' આ જે પંક્તિ છે તેમાં ચિત્ત શબ્દનું બહુ-વચન મૂકશું છે તે શું ખરાખર છે<sup>?</sup>" એ શંકાના સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ જે-" ચિત્ત શબ્દનું બહુવચન મૂક્યું છે તે ભરાબર છે. કેમકે દ્રવ્યાર્થિકનયથી ચિત્ત એક છે અને પર્યા-યાર્થિકનયની અપેક્ષાએ ચિત્ત અનેક છે. એક જ ચિત્ત માનનાર ચાર ધ્યાન નહિ માની શકે. શ્રી પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિના નારક, અનુત્તરદેવ અને કેવલદું દુભિ આદિ બનાવે৷ પણ એકસરખા ચિત્તમાં ન બની શકે. આવી બે દુચાર જેવી સીધી વાત છે." એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે પાતાની એ દુ ચાર જેવી સીધી ભૂલને પાેતે ચેનકેનાપિશાસ્ત્રાનુ-સારી ગણાવીને પણ નહિંજ ફેરવવાની હઠાગ્રહણદ્ધિને આભારી છે. દ્રવ્યાર્થિકનયથી જે ચિત્ત શુદ્ધ હેાય તે ચિત્ત પર્ચાયાર્થિકનયથી તેવું શુદ્ધ ગણાતું નહિ હેાવાથી અને કવચિત્ અશુદ્ધ પણ ગણાતું હાેવાથી પર્યાયાર્થિકનયની અપેક્ષાએ ' ચિત્ત અનેક છે ' એમ અભણ જ કહી શકે. સ્તવનની તે કડી દ્વારા આચાર્યશ્રીએ, પાર્શ્વનાથપ્રભુને .શુદ્ધ ચિત્તમાં વસાવવાનું કહેલ છે તે શુદ્ધ ચિત્ત, પર્યા-યાર્થિકનચે તા અશુદ્ધ પણ અની જતું હાેવાથી તે નયથી મચાવ કરવા સારૂ ' ચિત્ત અનેક છે ' એમ કહેવામાં તાે

પ્રતિક્રમણાદિ આવશ્યક ક્રિયાએાને પણ ત્યજી દે, તેવું આ મનસ્વી નિરૂપણ કર્યું છે, તેગ ભીર ઉત્સૂત્રરૂપ ગણાય. (**૬૬) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧ અ**ંક ૧૦ પૃ. ૬૦૮ કેન ૨, તે કડી દ્વારા અશુદ્ધ ચિત્તમાં પણ પાર્શ્વનાથ પ્રભુને વસાવવાનુ કહ્યું હેાવાની આપત્તિ ઉભી થાય છે ! જે તેઓને પણ ઇષ્ટ નથી

પોતાની ભૂલના બચાવમાં પર્યાયાર્થિકનયના એ રીતે દુરુપયાગ કર્યા બાદ તે દુરુપયાગને પણ સપ્રમાણ લેખા-વવા સારું તેએાશ્રીએ, એક જ ચિત્ત માનનાર ચાર ધ્યાન નહિ માની શકે. ' એ પ્રકારના કૂટ હેતુ આપેલ છે, તે તા અત્ય'ત શાચનીય છે. કારણકે-તે ચાર ધ્યાનમાંના કાઇ પણ એક ધ્યાન વખતે ચાર ચિત્ત હાતાં નથી; પર'તુ એક જ ચિત્ત હાય છે. પ્રભુની સ્તવના વખતે એક શુદ્ધ ચિત્ત જ રાખવાનું તા તેએાશ્રીએ પણ તે કડીમાં કહેલ છે. એકને બદલે અનેક ચિત્ત રાખનારને તા શ્રી વીરવિ૦ મ૦, શ્રી મહાવીરપ્રભુના સ્તવનમાંની-એક ચિત્ત નહિ એકની આશ, પગ પગ તે દુનીઆના દાસ ' એ ગાથા દ્વારા **દુનીઆના** દાસ તરીકે ઓળખાવે છે.

તે કૂટ હેતુ આપ્યા પછી પણુ પ્રભુસ્તવનામાં અનેક ચિત્ત રાખવાનું જણાવનારા પાતાના તે હઠાગ્રહજન્ય કૂટ અર્થને ચેનકેન સાચા લેખાવવા સારૂ આ આચાર્ય શ્રીએ તે સામાધાનમાં આગળ જતાં શ્રી પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિનું દેષ્ટાંત આપીને તેમનામાં જુદા જુદા પ્રસંગને લીધે બનેલી-' નારક, અનુત્તરદેવ અને કેવલદું દુભિ વગેરે બનાવા પણુ એકસરખા ચિત્તમાં ન બની શકે. ' એમ જણાવ્યું છે, તેથી તા તેઓ શ્રી પાતે પ્રભુની સ્તવનાની આ કડીમાં જે શુદ્ધ ચિત્ત રાખવાનું કહ્યું છે તેના અર્થ, –' પ્રભુની સ્તવના કરતી વખતે ચિત્તને જે જે પ્રસ ગા દષ્ટિગાચર કે કર્ણગાચર થાય થાય તે તે પ્રસ ગને અનુરૂપ બનાવવું. ' એ પ્રમાણે સદ'-તર અવળાે જણાવવાની વિષમ સ્થિતિમાં મૂકાએલ છે ! જે અત્ય ત ખેદજનક છે.

(૬૭) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧ અ'ક ૧૦ પૃ. ૬૦૮ કાે. ૨. તેજ પ્રશ્નકારની–'' વળી તેજ સ્તવનમાં ' તારા કર્મ'ને હટાવ **જા**ઇ શિવમહેલાેમાં ' આ પંકિતનાે અર્થ સમજાવશાે. કારણ કે શિવ એક છે એટલે શિવમહેલમાં કહેવાય. પણ શિવ-મહેલામાં ન કહેવાય. તેમજ કર્મને હટાવીને શિવમહેલમાં જવાય પણ શિવમહેલમાં જઇને કર્મ હટાવતાં નથી." એ પ્રકારની સત્ય શંકાનાે ભૂલ તરીકે સ્વીકાર કરી લેવાની સરળ-તાના અભાવે પાતાની તદ્દન અર્થશૂન્ય પંકિતને જ્ઞાનાપેત ઠરાવવા સારૂ આચાર્ય શ્રીએ ઉત્તર આપતાં જે–"મહેલાેના બહુવચનથી જ શિવ એટલે માેક્ષ નહિ પણ કલ્યાણવાચી શખ્દ તરક બુદ્ધિ દેાડાવવાની છે. હવે શિવથી કલ્યાણ લઇએ તેા પરમદાનરૂપ કલ્યાણ, શિલરૂપ કલ્યાણ, તપરૂપ કલ્યાણ, ભાવનારૂપ કલ્યાણ. આમ જાતજાતનાં કલ્યાણા થઇ શકે છે. એટલે ' શિવમહેલામાં ' શખ્દ છે તે સુચાેગ્ય જ છે. ' તારા કર્મને હટાવ જાઈ શિવમહેલામાં 'આ કડીના ભાવાર્થ એ છે કે–કલ્યાણ મહેલે। એટલે ચાેથા ગુણસ્થાનકથી લઇને ચૌદામા ગુણસ્થાનક સુધીના કલ્યાણ–શિવમહેલેા કલ્પી શકાય છે. ત્યાં જઈ તારા કર્મને હટાવી દે. આ પ્રમાણે શિવ-મહેલામાં જઇને પણ કર્મ હટાવાય છે." એ પ્રમાણે જણા-વેલ છે તે જ્ઞાનના દુરુપયાગ જનક છે. 'દાન-શીલ-તપ

અને ભાવના ' તથા ' ચાથાથી માંડી ચૌદ્દ સુધીનાં ' ગુણ-સ્થાનકાે છે તે (આત્માને ત્યાંને ત્યાં જ રહેવાનું નહિ, પરંતુ નિત્ય ચડતા પરિણામે આગળ વધવાનુ' હેાવાથી) શિવમહેલાે નથી; પરંતુ શિવમહેલે પહેાંચવાની સીડીનાં પગથીઆં છે. આથી આચાર્ય શ્રીએ તે અસત્યના બચાવ સારૂ અહિંતે પગથીઆંને શિવમહેલાે લેખાવવા સુધી બુદ્ધિ દાેડાવેલ છે તે અસત્યવાતની કારમી પક્કડનું જ પ્રતીક છે. પૂર્વાચાર્યોએ સ્તવનાદિમાં તેવા કલ્યાણરૂપ કલ્પિત મહેલાેને શિવમહેલાે કહેલ નથી; પરંતુ માક્ષનેજ શિવમહેલ જણાવેલ છે એમ જાણવા છતાં તે ' શિવમહેલ શખ્દને પાતાની ભૂલ નહિ કબૂલવા ખાતર આ રીતે ચેનકેન પ્રકારેણ ' શિવમહેલેા ' તરીકે એાળખવવા મથવું તે જ્ઞાનીના જ્ઞાન કરતાં નિજના માનની કિંમત ઘણી વધારે મનાવવા જેવું અજ્ઞાન ગણાય. સ્તવનમાંના તે ' શિવ ' શખ્દના ' કલ્યાણ ' અર્થ પણ આચાર્ય શ્રીએ, તે પ્રશ્નકારે જ્યારે આ ભૂલ ખતાવી ત્યારે જ કલ્પી કાઢેલ છે, અને તેમ કરવા જતાં તે કલ્પનાને -બાંધ બેસતી કરવા સારૂ સ્તવનની તે પંકિતમાંના 'જાઈ ' શખ્દને પણ તેઓશ્રીએ ' જઇ ' તરીકે કેરવી નાખેલ છે! જે શાેચનીય છે. આચાર્ય શ્રીએ પાતાનાં સ્તવનની તે કડીમાં ંમૂળ તાે ' જોઇ ' શખ્દ વાપરેલ છે, અને તે તેએાશ્રીના સ્તવનોની જે ખુકાે પ્રથમ પ્રસિદ્ધ થએલ છે તેમાં વિદ્યમાન છે. તે ખૂકમાં ' તારા કર્મને હટાવ બેઇ શિવમહેલામાં ' એ પ્રમાણેજ મૂળ પંકિત છે. તે પંકિતમાંના તે 'જેઈ ' -શબ્દના બીજી આવૃત્તિમાં ' જાઇ ' શબ્દ કર્યો અને તે પછીની

આવૃત્તિમાં તે ' જાઇ ' શખ્દને ફેરવીને ' જઇ ' કરવામાં આવતાં પાતાના આ સ્તવનની તે પંકિતમાંના મૂળ ' જોઇ ' શખ્દ જ ઉડી જવા પામેલ છે તે, તે કડીમાંના મૂળ ' જોઇ ' શખ્દ પાતાને પણુ અર્થસંગત જણાએલ નહિં હાેવાનુ' પ્રતીક છે.

તેઓશ્રીએ અસત્યના ખચાવમાં એ રીતે બનાવટી શિવમહેલાે કલ્પી કાઢયા બાદ જે-' ત્યાં (તે શિવમહેલાેમાં) જઈ તારા કર્માને હટાવી દે-આ પ્રમાણે શિવમહેલામાં જઇને પણ કર્મ હટાવાય છે ' એ પ્રમાણે અંતિમવાકય જણાવેલ છે, તે પણ યથાર્થ નથી; કારણકે-તે તે પગથીએ પણ ગ્રંથીલેદના દષ્ટાંતે પહેલાં કર્મને હટાવે તે પછીજ આગળ આગળના પગથીએ પહેંચી શકાતું હાેવાથી-એકેય પગ-થીએ ઠરીઠામ રહેવાનું નહિ હાેવાથી તે કલ્પિત શિવ-મહેલાેમાં જઇને કર્મ હટાવવાનું કથન કેવલ તરંગી જ ઠરે છે.

(૬૮) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧, અંક ૧૦, પૃ. ૬૦૮, કાં. ર મહેન્દ્રકુમાર એસ. ઝવેરીની-" જ્ઞાનપ ચમી તપની આરાધના ચાલતી હાેય તા તે તપ (રામચંદ્રસૂરિજીના મતે) સ'વ-ત્સરીના ઉપવાસમાં આવી જાય છે, તેમ સાધુઓના યાેગની અંદર સ'વત્સરીના ઉપવાસ કર્યો હાેય તેવા સાધુને ભા. શુદ્દ પના દિવસે સ'વત્સરીના ઉપવાસમાં હોય તેવા સાધુને ભા. શુદ્દ પના દિવસે સ'વત્સરીના ઉપવાસમાં સમાવેશ સમજી નીવી કરાવી શકાય ખરી?" એ શ'કાનું આચાર્ય બ્રીએ-"ભા. શુ. પના (દિવસે) યાેગની અંદર સાધુઓને નીવી આપી શકાય જ નહિ કારણકે-યાેગાદ્વહનમાં પાંચ તિથિ આય'બિલ હાેવા જોઇએ. પાંચમતી સાથ કરી તેથી પ'ચમીનું પ'ચમી-

પણું ઉડી જતું નથી. માત્ર પાંચમનાે ઉપવાસ કરવેા હેાય તેા ચાથમાં ( તે ઉપવાસનાે ) સમાવેશ થાય અને તે પણ અશક્ત હેાય તેના માટે જ. અન્યથા પૂર્વાચાર્યોએ લા. શુ. ૪ અને લા. શુ. ૫ નાે છદ્દ **કરવાનું કહેલ છે.** પણ ચાેગાેદ્રહન માટે કાેઇ પૂર્વાચાર્યે ખુલાસાે કર્યો હાેય એવું મારા જેવામાં આવ્યું નથી. " એ મુજબનું સમાધાન આપીને પ્રશ્નકારને જણાવેલ-' (૧) ભા. શુ. પની સંવત્સરી ચાેથે કરી તેથી પંચમીનું પંચમી-પણું ઉડી જતું નથી, (૨) ભા. શુ. પના તપનાે સમાવેશ શક્તિ હેાય તેા ભા. શુ. ૪માં થાય જ નહિ, (૩) પૂર્વાચાર્યોએ ્ભા. શુ. ૪ અને પાંચમનેા છઠ્ઠ કરવાનું કહેલ છે. ' એ ત્રણ મૌલિક મુદ્દા, તેઓશ્રીએ પાતાની 'દમણમુકામેથી સં ૨૦૦૪ના માગશર વદિ હના રાેજ જીરા મુકામે આ. શ્રી વલ્લભસૂરિજી ઉપર પાઠવેલ (શાસન સુધાકરના ખારમા વર્ષના પ્રથમ અંકમાં પ્રસિદ્ધ થએલ) અતિમહત્વના પત્રમાં પાતે પાતાને ચંડાંશુચંડુના ભા. શુદ્દ ૫ ના ક્ષય વખતે અન્ય પંચાંગમાંના ભા. શુ. ૬ના ક્ષયની માન્યતાવાળા જણા-વીને તે મુજબ નહિ વર્ત્તનારને કમળપ્રત ગણતા હેાવાનું

જણાવેલ છે. ' એ માન્યતાના આધારે જણાવેલ છે. એટલે કે આપણા આ આચાર્ય શ્રી લબ્ધિસૂરિજી મહારાજે દમણથી સ'વત ૨૦૦૪માં લખેલા તે પત્રદ્વારા આ. શ્રી વલ્લભસૂરિજી મ૦ને જે-"મારી માન્યતા, (આ. શ્રી રામચ'દ્ર-સૂરિ તથા સિદ્ધિસૂરિજીની જેમ) ભા. શુ. ૫ના ક્ષયે ભા. શુ. ચાથમાં તે પાંચમ સમાઇ જતી હાેવાની નથી; પરંતુ પૂ. આત્મારામજી મહારાજે સ. ૧૯૫૨ની સાલમાં ભા. શુ. પના ક્ષચે ભા. શુ. છઠના ક્ષયવાળા અન્ય પંચાગનો આધાર લઇને પણ તે ભા. શુ. ૪ અને પ એ બંને પર્વતિથિને જોડીયાં પર્વ તરીકે સ્વતંત્ર અને જોડે અખંડ ઉભી રાખીને સ'લગ્ન બે દિવસ આરાધેલ હતા, તે મુજબ તે બંને તિથિને અખંડ ઉભી રાખીને બે દિવસ સંલગ્નપણે આરાધવાની છે, અને તે પ્રમાણે જેઓ વર્ત્તતા નથી. તેઓને હું કમબકત માનું છું." એ પ્રમાણે સ્પષ્ઠ જણાવ્યું છે, તે સંવત ૨૦૦૪ સુધીની પાતાની માન્યતાને અનુસરીને તેઓશ્રીએ પ્રશ્નકારને આ સમાધાનમાં તે ત્રણ મુદ્દાઓ જણાવેલ છે.

આથી તેઓ શ્રીની આ લેખિત સાબીતી છે કે-" સં. ૧૯૯૨થી નીકળેલા આચાર્ય શ્રી રામચંદ્રસૂરિજીના નવા તિથિમતની-ભા. શુ. પના ક્ષયે તે પાંચમ ઉદયાત ચાથમાં સમાઈ જતી હાેવાની નવી વાતને તેઓ શ્રીએ, સં. ૨૦૧૧ના કલ્યાણુ માસિકના આ દસમા અંક સુધી તેા જાહેર રીતે પણુ અસત્ય માનેલ છે અને તે ભા. શુ. ૪ તથા પાંચમ રૂપ જોડીયાપર્વને બે સ્વતંત્ર પર્વતિથિ તરીકે બે દિવસ જોડે રાખીને પંચમીનું તપ કરનારને છઠ્ઠતપની સવળતા કરી આપનારી સં. ૧૯૫૨ની આત્મારામજી મ૦ની (ભા. શુ. ૫ ના ક્ષયે તે પાંચમના ઉદયાત ચાથમાં સમાવેશ થતા નથી, એમ જણાવનારી ) વાતને જ સાચી માનેલ છે." આમ છતાં (સં. ૨૦૧૪ના વૈશાખ માસે અમદાવાદ

આમ છતાં (સં. ૨૦૧૪ના વૈશાખ માસે અમદાવાદ મુનિસંમેલનને શ્રી રામચંદ્રસૂ**રિ**જી આદિ નવા તિથિમતી આચાર્યોએ, [ તેમણે પણ વર્ષા પર્યંત આચરેલી આપણા

શ્રી દેવસૂરગચ્છની અવિચ્છિન્ન પર પરાથી વિરુદ્ધ રીતે] શાસ્ત્ર અને શાસ્ત્રસિદ્ધ પર પરાની કલ્પિત વાત ઉભી કરીને નિષ્કળ અનાવવાની કરેલી હીલચાલથી કંટાળીને આપણી તે પ્રાચીન પર પરાના રક્ષણાર્થે આપણા શ્રી દેવસૂરસ ઘના ં ૩૫ મનિસ પ્રદાયે મળીને સર્વાનુમતે કરેલેા શ્રી દેવસરત-પાગચ્છીય આચરણાનુસારી ઠરાવ, પૂ. આચાર્ય શ્રી નંદન-સૂરિજી મ૦ની સહીથી જાહેર કરવાનું બનતાં ) આપણા આ આચાર્ય શ્રી લખ્ધિસુરિજી મહારાજે સ. ૨૦૧૪ના અશાડ શદિ તેરશ તા. ૨૯–૬–૫૮ના રાેજ પાેતાની તે સંવત ૨૦૧૧ સુધીની પ્રસિદ્ધ માન્યતાથી સદ'તર વિરુદ્ધ લેખ, 'સત્તાવાર જાહેરાત' તરીકે અમદાવાદના તા. ૨ તથા ૪–૭–૫૮ ના દૈનિક પત્રેામાં તેમજ પુષ્કલ હેન્ડબીલેાદ્વારા પાતાના નામથી સર્વત્ર પ્રચાર્યા !!! તે લેખને અંતે તેઓ-શ્રીએ-'' ચાલુ વર્ષે ચંડાંશુચંડુમાં ભા. શુ. ૫ નાે ક્ષય છે પણ ભા. શ. ૪ નાે ક્ષય નથી તેથી ભાદરવા શદિ ચાેથની આરા-ધનામાં ભા. શુ. ૫ ની આરાધનાને સમાવીને ઉદયાત ભાદરવા શુદિ ચાેથ તારીખ ૧૭-૯-૧૯૫૮ બુધવારે શ્રી સ વત્સરી પર્વની આરાધના કરવી જેઇએ." એ પ્રમાણે લખીને પાતાને 'ભા. શુ. પના ક્ષયે ઉદયાત ચાથમાં જે પાંચમ કુકત ચાર જ વર્ષ પહેલાં તેા કાેઇ વાતેય સમાતી જણાએલ નથી, તે જ ભા. શુ. ૫ તેએાશ્રીએ તે લેખદ્વારા ભા. શુ. ઉદયાત્ ચાથમાં સમાઇ જતી હાેવાનું સદ'તર વિપરીત જણાવ્યું છે, તે **તે**એાશ્રી, સ**ં** ૧૯૯૨થી નીકળેલા નવા તિથિમતમાં તેા સ વત ૨૦૧૪ માં જ નેહાએલ હાેવાના દાખલારૂપ છે.

(૬૯) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૧ અંક ૧૦ પૃ. ૬૦૯ કાે ૨ એક સુશ્રાવિકાની-" સામાચિક લઇને નવકારવાળી ગણી હાેય અથવા અભ્યાસ કર્યો હાેય અને ત્યાર પછી પ્રતિક્રમણ 'કરવુ' હાેય તા ઇરિયાવહિયા કરવી જોઇએ કે નહિ ?" એ શ'કાનું જે-" સામાચિક લીધા ખાદ નવકારવાળી ગણી હાેય, અભ્યાસ કર્યો હાેય અથવા અન્ય કાેઈ ધાર્મિક પ્રવૃત્તિ કરી હાેય તા પ્રતિક્રમણ કરતાં પહેલાં ઇરિયાવહિયા અવશ્ય કરવી જોઇએ. " એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે [ નવ-કારવાળી ગણવી. અભ્યાસ કરવા અને અન્ય કાેઇ ધાર્મિક પ્રવૃત્ત્ત કરવી તે સાવધ ક્રિયા નહિ હાેવાથી તેમજ પ્રતિક્રમણ એ સામાયિકથી ભિન્ન ક્રિયા નહિ હાેવાથી કે પ્રેલક્રિયત છે.

(૭૮) કલ્યાણ વર્ષ ૧૧ અંક ૧૦ પૃ. ૭૦૨ કો. ૧, ગત દશમા અંકમાં પાતાનાં બેસ્તવનામાંની સાચી ભૂલાે ખતાવ-નાર શ્રી મહેન્દ્રકુમાર એસ. ઝવેરીએ, આચાર્ય શ્રીનાં સ્તવના-માંની-''જે આપે બનાવેલ વેજલપુર ભરૂચમ'ડન શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનનાં સ્તવનની-' વિશ્વસેન અચિરાજીકે નંદન, તાેડા હમારા કર્મના ક્રંદન; આત્મિક આનંદ લહું અનંતા, કતલ કર્માની કરી કરીને-શાંતિ સુરત તમારી જેતાં૦ ' એ ચાથી કડીમાં જે ' કતલ કર્માની કરી કરીને ' એ પદ છે તે, શ્રી જિનેશ્વર ભગવ તની આગલ કેમ બાલાય? ' કતલ ' શબ્દના ઉપયાગ સર્વથા કતલની મનાઇ કરનાર શ્રી વીતરાગ પ્રભુની આગલ કરવા ઠીક છે?" એ મુજબ પૂછેલી ત્રીજી ભૂલ બદલ તે શંકાકાર ઉપર ઉશ્કેરાઇ જઇને આચાર્ય શ્રીએ, તે શંકાના સમાધાનમાં કડુવાક્ પ્રહારા કરવા વડે જે-''કતલ, શબ્દ જે વીતરાગ પ્રભુ પાસે બાેલી શકાય નહિ એમ કહેશા તે। ' नमो अरिहंताणं ' શબ્દ પણ નહિ બાેલાય કારણકે-ત્યાં 'હણ ' એ મારવાના શબ્દ આવ્યેા અને પ્રભુ તેા સર્વથા छवेानी रक्षानी प्र३पण ४२ छे ते। पछी ' नमो अरिहंताणं ' પણ ન બાલાય. આવા કુલર્કી અકકલનું અજર્ણ થયુ હેાય તેએા કરે છે. અને તે પાેતાની મૂર્ખાઇનું પ્રદ-ર્શન કરે છે. કર્મના માટે તેના ધ્વંસ, તેનું સર્વથા હનન, તેની કતલ, તેનેા વિનાશ આદિ જેટલા શળ્દ લગાવવામાં આવે તે લગાવી શકાય છે. કારણુકે-કર્માના વિનાશ થતાં દુનીયાના સકલ જીવાનું અભય કરી શકાય છે, તે માટે તેવા શબ્દો પ્રભુની આગળ બાલવામાં સહજ પણ વાંધા નથી." એ મુજખ જણાવેલ છે તે સર્વ થા ઉપેક્ષણીય છે. ''કતલ શબ્દનાે ઉપયાગ પ્રાયઃ જીવતા જવાની ( નહિ કે-કર્માની ) કાપાકાપી અને ખૂનરેજી થઈ હેાય કે થતી હેાય તે પ્રસંગને અનુલક્ષીને જ થતે। હેાવાથી જડ લેખાતા કર્મને હણવાના પ્રસ ગમાં કેાઇપણ શાસ્ત્રકારે કેાઇપણ સ્થળે 'હણ' ને અદલે 'કતલ' શબ્દનાે ઉપયાગ કરેલ નથી."

આ વસ્તુ આ આચાર્ય શ્રી સારી રીતે જાણતા હોવા છતાં પ્રસ્તુત સ્તવનમાં પાતે જે 'કતલ' શબ્દના ઉપયાેશ થએલ છે તે ભૂલ છે એમ સ્વીકારવાના સીધા માર્ગ ત્યજીને સર્વ શાસ્ત્રકારાની પ્રણાલિકા અને તે 'કતલ શબ્દના થતા જીવતા જીવાની કાપાકાપી તરી કેના વાસ્તવિક અર્થ ને આેળ-વવા પૂર્વક તે ભૂલના ' **ગ**મો ગરિદ્વાં ' પદદ્વારા બચાવ કરવાના જે અંઘટિત પ્રયાસ કરેલ છે તે અક્ષમ્ય ગણાય. ' **ચરિદ્વાળં** ' પદમાંના ' **દ્**ન્ ' ધાતુના અનેલા ' હણ ' શખ્દના જેમ વિનાશ, હનન, ધ્વ સ ઈત્યાદિ પર્યાયવાચકેા શખ્દો છે તેમ 'કતલ' શખ્દ, 'હન' ધાતુના પર્યાયવાચક છે જ નહિ, તે શખ્દ એ રીતે હન ધાતુના પર્યાયવાચક શખ્દ પણ નહિ હાેવા છતાં પાતાનું તે અસત્ય કથન નહિ જ ફેરવવા સારૂ આ રીતના ઉન્માર્ગ ગ્રહણ કરવા તે ભવ-ભીરુઆત્માનું લક્ષણ ન ગણાય.

અત્યંત દુઃખની બીના તેા એ છે કે-" આ પ્રકારના અસત્ય અને અસંબદ્ધ શબ્દો તથા વાકચેાથી ભરેલા, તાત્વિ-કબાધના અભાવવાળા, પ્રભુગુણા પ્રતિ પ્રીતિ જગાવવાને બદલે ચિત્તને અહિં તહિં ભટકાવનારા, લાલિત્યહીન-પ્રાસહીન અર્થ હીન-વિદ્વત્તાહીન અને નાટકીયા રાગાવડે જૈનસમાજના બાળકાેને પ્રભુના રાગને બદલે કેવળ રાગ-રાગિણીમાં જ ઝકડી રાખનારાં સ્તવનાને બદલે કેવળ રાગ-રાગિણીમાં જ ઝકડી રાખનારાં સ્તવનાને રચનારા આપણા આ સૂરિજીની તેવાં તત્વશૂન્ય સ્તવનાની રચનાને પણ કાેઇ નનામી મુમુક્ષુએ કલ્યાણ વર્ષ ૧૧ અંક ૯ પેજ પલ્૪ થી પલ્લ સુધીનાં લાંબા લેખદ્વારા જગતના સમસ્ત કવિરાબેની કવિતાઓની રચના કરતાં કેઈ ગુણી અપૂર્વ અને વિદ્વત્તાપૂર્ણ લેખાવ-વાના હાથ ધરેલા પ્રયાસમાં જગતનું પ્રાયઃ સમસ્ત અસત્ય બેડીને પાતાનાં મહાવતનું નિરર્થક જ લીલામ કરી નાખેલ છે.!!!"

(**૭૧) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૧ અ'ક ૧૨ પૃ**. **૭૩૪ કેા. ૨** એસ. એમ. શાહે કરેલી-'' તીર્થ'કર ગૃહસ્થવેષમાં જિન-પ્રતિમા તથા સહ્યુ સાધ્વીને કઇ રીતે વાંદે પૂજે <sup>१</sup>" એ શ'કાનાં સમાધાનમાં જે-" ગૃહસ્થાવસ્થામાં પણ શ્રી જિને-શ્વરના દ્રવ્યનિક્ષેપો પરમપૂજનીય છે, એટલે એએાશ્રી સાધુ-સાધ્વીઓને વ'દન કરે એમ બને નહિ, પણ તીર્થ'કર તરીકે સાધુ-સાધ્વીઓને ઓળખાણ થઇ હાેય તા તેઓ ગૃહસ્થા વસ્થામાં રહેલા એવા પ્રભુને નમસ્કાર કરે, ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહેલા તીર્થ'કર ભગવ'તા સ્વય' અરિહ'ત હાેવાથી અરિહ'તની મૂર્ત્તિને પૂજતા નથી પણ સિદ્ધ ભગવ'તની મૂર્તિને પૂજે છે. " એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તે સર્વ'થા અજ્ઞાનવિલસિત છે. ઉકત સમાધાનમાં–" (૧) તીર્થ'કરના દ્રવ્યનિક્ષેપા

પરમપૂજનીય છે, (૨) ગૃહસ્થપણામાં તીર્થ કરના પ્રબાનક્ષપા પરમપૂજનીય છે, (૨) ગૃહસ્થપણામાં તીર્થ કર વિરતિવ તાને વ દન કરે નહિ, (૩) ગૃહસ્થતીર્થ કરને વિરતિધરાે વ દન કરે, (૪) ગૃહસ્થતીર્થ કર સ્વય અરિહ ત છે, (૫) ગૃહસ્થ-તીર્થ કર અરિહ તની મૂર્તિને પૂજતા નથી અને (૬) ગૃહસ્થતીર્થ કર સિદ્ધની મૂર્તિને પૂજે છે. "તે છયે પ્રરૂપણા મનઘડ ત હાેઇને અનુક્રમે નીચે મુજબ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે.

(૧) તીર્થ કરના ભાવનિક્ષેપાની જેમ તીર્થ કરના દ્રવ્યનિક્ષેપાને પણ પરમપૂજનીય જણાવેલ છે તે અબાધમૂલક છે. જેઓ અર્હ ત્પદવીને પામીને સિદ્ધ થયા છે અને જેઓ અર્હ ત્પદવી પામીને સિદ્ધ થશે તેઓ દ્રવ્યજિન ગણાતા હાવાથી તીર્થ કરના તે દ્રવ્યનિક્ષેપા ભાવનિક્ષેપાની જેવા પરમપૂજનીય નથી; પર તુ ભાવજિનના અધ્યવસાય વડે ભાવજિનના ઉપચાર કરાય છે અને તે પછીજ તે દ્રવ્યનિક્ષેપા તેવા વ દનીય=પૂજનીય મનાય છે. શ્રી તીર્થ કરના દ્રવ્ય-નિક્ષેપા પણ જો ભાવનિક્ષેપાની જેમ પરમપૂજનીય હાત

તેષ શ્રી ભરતમહારાજે દ્રવ્યનિક્ષેપા રૂપ મરિચીનેા–' હુ' તમારા વેષને કે તમને વંદન કરતા નથી. ' એમ કહેવાવડે અને મરીચિની સખત બિમારી વખતે જેડેના સાધુઓએ તેને શાતા પણ નહિ પૂછવાવડે જે અસદ્ય અનાદર કરેલ છે તે અનત નહિ. અરે ! એ તેા શાસ્ત્રીય વાત થઇ, પરંતુ ( શ્રી લલિતવિસ્તરાગ્રંથમાનાં ' आक्रालमेते० ' પાઠનાે श्री રામચંદ્રસૂરિજીએ ઉપજાવી કાઢેલેા મનસ્વી અર્થ પકડવા જતાં શ્રી તીર્થ કરદેવના નિગાેદાવસ્થિત આત્માંને પણ પરાર્થ-વ્યસની, દેવગુરુબહુમાની આદિ તરીકે લેખવા લેખાવવાના મિથ્યાવમળમાં અટવાઇ જવાના ચાેગે) અહિં શ્રી તીર્થ'-કર દેવના દ્રવ્યનિક્ષેપાને પરમપૂજનીય લેખાવનારા આ આ. શ્રી લખ્ધિસૂરિજી મહારાજે કલ્યાણના સાતમા વર્ષના આઠમા અંકના પેજ ૩૨૧ ઉપર તેા તીર્થ કરના દ્રવ્ય-નિક્ષેપારૂપ શ્રી રાવણને [ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ જઇને ] મિથ્યાત્વના સંભવવાળા લેખાવતાં પણ આંચકાે અનુભવેલ નથી ! આ સ્થિતિમાં તેએા પણ તીર્થ કરના દ્રવ્યનિક્ષેપાને પરમપૂજ્ય તેા માનતા જ નથી અને પરમપુજ્ય માનવાનું જણાવે છે, એ વાત સ્પષ્ટ થતી હેાવાથી તેઓશ્રીનું ' દ્રવ્યનિક્ષેપેા પરમપૂજનીય છે ' એ નિરૂપણ પણ કપાલકલ્પિત છે, એમ આપાેઆપ સિદ્ધ થાય છે. **શ્રી પ્રવચનપરીક્ષાના**-'' सर्वेषिरतिनापि गृहस्थलिंगी द्रव्याईन धन्यस्त्वं त्रैलोक्यपूजा-पद्वीप्राप्ते। धर्मचकवर्त्ती भविष्यसीत्यादिस्तुत्यादिवचनैराराध्यो, न पुनर्भावाई त्रिवान्नादिना प्रदक्षिणाकरणेन वा, तथैव जिनाज्ञायाः सत्त्वात् " એ पाढ मुळल, श्री तीर्थ'इरने। द्रव्यनिह्येपे। .183

(બ્રાવકાને શ્રી ભરતમહારાજના જેવા પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયુ-સતે ભરતમહારાજની રીતે અને ) સાધુ સાધ્વીજીને પશ " તમે ધન્ય છા, ત્રણલાકના પ્રાણીઓને પૂજાવાળી અર્હત-પદવીને પામ્યા થકા તમે ધર્મ ચક્રવર્તી થશા ઇત્યાદિ, સ્તુતિ-પ્રશંસાકારક વચના વડે આરાધ્ય છે; પરંતુ ભાવ અર્હતની જેમ અન્ન વગેરે પડિલાભવાવડે કે પ્રદક્ષિણા વગેરે કરવા વડે આરાધ્ય નથી. કારણ કે-જિનાજ્ઞાનું તે પ્રકારે જ વિદ્યમાનપણું છે." તે પ્રકારે જ જિનાજ્ઞા છે.

પ્રભુનેા દ્રવ્યનિક્ષેપો એ પ્રકારે જ પૂજનીય હેાવા છતાં અહિં આચાર્ય શ્રીએ તે દ્રવ્યનિક્ષેપાને પરમપૂજનીય જણાવ્યેા, જ્યારે ' **પરમતેજ** ? ' પુસ્તકના પૃ૦ ૨૬૧-૬૨માં પણ તે ' आकालमेते० ' પાઠના અવળા અર્થ કરનાર તેમના પંન્યાસ શ્રી ભાનુવિજયજીએ તેા સને ૧૯૫૯ના દિવ્ય-દર્શનમાં ( કલ્યાણ વર્ષ ૧૬ના વૈશાખના ત્રીજા અંકના પેજ ૧૦૯--૧૧૦ ઉપર પણ ) કેવલજ્ઞાનના સદ્ભાવવાળા પરમપૂજનીય એવા ભાવનિક્ષેપાને પણ ' વિચરતા જિન ુ**એ દ્રવ્યનિક્ષેપ**' એમ જણાવવા વડે દ્રવ્યનિક્ષેપ કહેલ છે, તે સામે આપણા આ આચાય શ્રીને કાંઇ જ વાંધા નથી! આ જેતાં ' પરમપૂજનીય વસ્તુને અલ્પપૂજનીય કે અપૂજ-નીય લેખાવાય અથવા અપૂજનીય કે અલ્પપૂજનીય વસ્તુને પરમપૂજનીય લેખાવાય ' એ બધું આપણા આ આચાર્ય-શ્રીને મન સમાન લાગે છે! કે-જે સ્થિતિ મિશ્રગુણ-સ્થાનકની ગણાય. (તે પરમતેજ ? પુસ્તકના પેજ ૧૦ ઉપરની પ્રસ્તાવનામાં પં શ્રી ધુર ધરવિજયજીએ પણ તે

પુસ્તકમાંના તે ' आक्रालमेतेo ' પાઠના અર્થ ને 'નિર્વિવાદ ઉપાદેય બને તેમ નથો. ' એમ સ્પષ્ટ જણાવવા વડે અયથાર્થ કહેલ પણ છે, છતાં પં. શ્રી ભાનુવિજયજીએ પાતાના તે અવળા વિવેચનને તે ગ્રંથના શુદ્ધિપત્રકમાં પણ સુધારેલ નથી ! એ જેટલું ખેદજનક છે, તેટલું જ આપણા આચાર્ય શ્રી લબ્ધિસૂરિજીના શિષ્ય પં. શ્રી ભંદ્રકરવિજયજી કૃત શ્રી લલિતવિસ્તરાના અનુવાદમાં તે ' आक्रालमेतेo ' પાઠના અર્થ જેમ બને તેમ શુદ્ધ આપવા જ પ્રયાસ થએલ છે તે અનુમાદનીય છે. )

(૨) ગૃહીલિંગતીર્થ કર, માતપિતાદિ વડીલાના પણ સાત-આઠ ડગલાં સામે જઈ બે હાથ જેડી આસનપ્રદાનાદિ સ્વય' કરી સુંદર ભક્તિ પૂર્વ કના આદર્શ સત્કાર કરવાપૂર્વ ક પરમ વિનય દાખવે છે, એ વાત શાસ્ત્રસિદ્ધ છે. તે તે વડીલા ભાેગી છે. છતાં તેની પણ એ રીતે ભક્તિ કરનાર શ્રી ગૃહસ્થ તીર્થ કર માટે 'તેઓ સર્વ વિરતિધર ત્યાગીને વદન ન કરે.' એમ આ સમાધાનમાં કહેવાયુ' છે તે ગૃહીતીર્થ કરને અવિનયી તરીકે આળખાવનારૂ' આશાતનાકારી માનવુ' રહે છે. શ્રી સેનપ્રશ્ન ત્રીજો ઉલ્લાસ ૩૨૪ મા-"जिना गृहस्था व स्थायां केवळिन साधु वा प्रणमंति नवा? इति प्रश्नोऽत्रोत्तरम्-निषेधो झातो नास्ति " એ પ્રશ્નોત્તર, 'ગૃહસ્થાવસ્થામાં તીર્થ કરા સાધુને વદન ન કરે તેવુ' જાણ્યું' નથી.' એમ કહે છે.

(૩)-ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહેલા તીર્થે કરને વિરતિનીજ તમન્ના હેાવા છતાં ' ભાેગવલી કર્મ', વિરતિ પ્રાપ્ત થવા દેતુ નથી.' એ પ્રકારનું રહેલું જ્ઞાન, 'વિરતિ પ્રાપ્ત થવી કેટલી કઠિન છે ? અને તે વિરતિને પ્રાપ્ત કરનારા મુનિવરા મારી એ સ્થિતિ કરતાં કેટલી શ્રેષ્ઠ સ્થિતિને ભજનારા છે?' એ ખ્યાલ તેઓશ્રીને સતત આપ્યા કરતું હાેય છે. આથી ઉપરની બીજા નંખરની વાતમાં જણાવેલ શ્રી સેનપ્રશ્નના પાઠ મુજખ 'તેઓશ્રી સાધુને વંદન કરે નહિ.' એ વાત શુક્તિશુક્ત પણ કરતી નથી અને તેથી જ આ સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ, ' ઓળખાણ થઇ હાેય તાે ગૃહસ્થ તીર્થ કરને વિરતિધર નમસ્કાર કરે' એ પ્રમાણે જણાવેલ વાત શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ-શુક્તિ વિરુદ્ધ અને વ્યવહારથી પણ ાવરુદ્ધ ઠરે છે.

ગૃહસ્થ તીર્થ કરની જેમ શ્રી શ્રેણિકમહારાજા, આગામી ચાેવીશીના આદ્ય તીર્થ`કર શ્રી પદ્મનાભસ્વામીનાે દ્રવ્યનિક્ષેપાે જ હતા અને તેઓ આવતી ચાવીશીમાં પ્રથમ તીર્થ કર થવાના છે, એમ શ્રી વીરવિભુના શ્રીમુખથી શ્રી ગૌતમ-સ્વામિ આદિ સર્વ મુનિએાએ જાણ્યું જ હતું, છતાં તે સુનિએ તેમનાે વંદનાદિ વિનય કરતા ન હતા. આ તાજુ દર્ષાત જેતાં પણ આપણા આચાર્ય શ્રી, 'એાળખાણ થઇ હાેય તાે ગૃહસ્થ તીર્થ કરને ાવરતિધર નમસ્કાર કરે, તથા દ્રવ્યનિક્ષેપેા પરમપૂજનીય છે.' એ વાતને કલ્પિત રીતે પણ યથાર્થ લેખાવી શકે તેમ નથીઃ અર્થાત્ તેએાશ્રી, 'તે છવ્નસ્થ ગૌતમ ગણધર આદિ મુનિવરેા શ્રેણિક્રમહા-રાજાને નમસ્કાર કરતા અને પર્ષદામાં પણ શ્રેણિકમહારાજને પાતાની આગળ બેસાડીને પાતે તેની પાછળ બેસતા.' એમ કેાઈ મનસ્વી વાત વડે પણ સાબીત કરી શકે તેમ નથી; અને ક્રેણિક મહારાજે રાજગૃહીમાં પધારેલ ગૌતમસ્વામીને

પ્રાતિહાર્યાદિ પૂજાને ચાગ્ય એવા ભાવ અરિહ ત કહેવાય છે અને તે પછીજ ગણધર ભગવતરૂપ તીર્થને સ્થાપતા હેાવાથી તે અરિહ તદેવ, તીર્થ કર કહેવાય છે. આથી જ **શ્રી કલપસૂત્રમાં** પ્રભુને–ગૃહસ્થપણામાં દ્રવ્ય અરિહ'તને શ્રી વર્ધમાન અને મહાવીર નામથીજ સંબાધ્યા છે, અને દીક્ષા લીધા ખાદ કેવલજ્ઞાન ન્હાેતા પામ્યા <sub>ત્</sub>યાં સુધી તે द्रव्य अरि& तने ' श्रमणो भगवान् महावीरः ' नाभधी ज संग्रिध्या छे अने डैवल्य थया पछी ज ' श्रमणो भगवान् महाबीर अईन् जातः ' એ પાઠ મુજબ ભાવ ' અરિહ ત ' તરી કે સંબાધ્યા છે. આગમમાં અરિહ ત શાથી કહેવાય છે ते जिल्लावतां अखेल छे डे-' अरिहाति वंदणनमंसणाइं अरिहाति पअसक्कारं० ॥ १ ॥ देवासुरमणुअेसुं, अरिहा पूआ सुरुत्तमा जम्हा। अरिणो हता रयं हता अरिहता तेण वुच्चंति ॥ आवश्यक સ્ત્ર ૯૨૨ ા શાસ્ત્રીય સ્થિતિ એ પ્રમાણે સુપ્રસિદ્ધ હાેવા છતાં આ સમાધાનમાં આચાર્યજ્રીએ, ' ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહેલા તીર્થ કરા સ્વય અહિંત હાેવાથી ' એ વાકય વડે Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

વંદના કરી અને સંકટમાં આવી પડેલ શ્રમણીજની પોતાના મહિલમાં ગાેપવીને પણ બહુમાનપૂર્વક ભક્તિ કરી વગેરે અનેક શાસ્ત્રસિદ્ધ હકીકતાને તા તેઓશ્રી પણ જાણે જ છે; આમ છતાં તેએાશ્રીએ 'સર્વસાવદ્યના ત્યાગીઓ સાવદ્ય-ચેાગમાં પ્રવર્ત્તતા ગૃહીતીર્થ કરને નમસ્કાર કરે.' એ વગેર<sup>ે</sup> વિપરીત પ્રરૂપણ કરેલ છે, તે **જૈન**શાસ્ત્રાનું પરિશીલન અને પરિણમન તથા પ્રકારે નહિ હેાવાનું દ્યોતક ગણાય.

ં (૪) દીક્ષા પછી પણ ચાર ઘાતીકર્મ ખપ્યા પછીજ અષ્ટ-

**११**७

ગૃહસ્થીતીર્થ કરને દ્રવ્ય અરિહ ત કહેવાને બદલે સીધા અરિહ ત કહ્યા છે તે, તે તે અપેક્ષાએ અચુકત છે અને આજ સમાધાનમાં ગૃહસ્થતીર્થ કરને ' તીર્થ કરના દ્રવ્યનિક્ષેપા ' જણાવનારા તેઓશ્રી, તે જ અવસ્થાવાળા તીર્થકરને અહિ પાછા ' અરિહ ત ' કહેવા વડે ભાવનિક્ષેપા ગણાવે છે તે શાસ્ત્રીય પદાર્થાનું જ્ઞાન, સ્થિર નહિ હેાવાનું માપક છે.

જો કે–"સં. ૨૦૦૪ની સામ-મંગળની સંવત્સરી પ્રસંગે આ. શ્રી વિજયવલ્લભસૂરિજી ઉપર આપણા આ આ. શ્રી લખ્ધિસરિજીએ પાતે પાતાના શિષ્ય શ્રી નેમવિજયજીના હાથે લખાવેલ (જે પત્ર, ખ્લાેક અનીને સ. ૨૦૦૮ના શાસન સુધાકરમાં પ્રસિદ્ધ પણ થએલ છે તે ) પત્રમાં લૌકિક પંચાંગ ચંડાંશુચંડુ પંચાંગમાંની ભા. શુ. પના ક્ષયે અન્ય પંચાંગમાંના લા. શ. ૬નાે ક્ષય માનવાનું જણાવ્યું અને સ. ૨૦૧૫ના મુનિસ મેલન પછી આ. શ્રી રામચ દ્રસૂરિજીથી દોરાઇને અમદાવાદમાં પાેતાના નામથી પ્રસિદ્ધ કરેલા નિવેદનમાં તે પત્રમાંની પાતાની તે માન્યતામાંથી એકા-એક કરી જઇને ' ભા. શુ. પ નાે ક્ષય માતું છું ' એમ જાહેર કર્યું હતું." ત્યારથી જ જેનઆલમને સમજવામાં આવી ગયેલ કે-આપણા આ સૂરિજના કાેઈ એક સિદ્ધાંત. નથી: આમ છતાં આવી ભૂલાેની પર પરા ચાલે તા આવા અપસમાધાનાે ભદ્રિકજનામાં સિદ્ધાંતરૂપે મનાઈ જવા પામે, અને તેથી ઘણા ભદ્રિક આત્માઓને મહાન અનથ થવા પામેઃ તે ન ખને એ શુભહેતુથી તેએાશ્રીના આવા અપ સિદ્ધાંતાના સુધારા પ્રસિધ્ધ કરવા જરૂરી માનેલ છે.

(૫) **શ્રી શત્રુંજય માહાત્મ્યના** આઠમા સગ<sup>દ</sup>માં

'' स्वामो ततश्च सुस्नातो, दिव्याभरणवस्त्रभृत॥ सपूज्य गृह-चैत्यान्त-बिंम्बानि श्रीमदहताम । " એ પાઢથી શાસ્ત્રકારે સ્પષ્ટ જણાવેલ છે કે 'ગૃહસ્થપણે તીર્થ'ંકર ભગવ'તે ગૃહચૈત્યમાંના અરિહ'ત ભગવ'તાની પ્રતિમાઓની પૂજા કરી છે ' આમ છતાં આ સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ ' તેઓ અરિહ'તની મૂર્તિને પૂજતા નથી' એમ જણાવ્યું છે તે મનસ્વીપણાને આભારી છે.

(૬) અરિંહ તદેવ રૂપી છે અને સિદ્ધ અરૂપી છે. રૂપી એવા અરિહ તને પણ તેઓની મૂર્ત્તિકારા અરૂપી-સિદ્ધ-પણે જ આરાધવાના હાેવાથી વિચરતા અરિહ તદેવના આયુષ્યના ચરમસમયની–સિંદ્ધ થવાના સમયની સ્થિતિના આરેાપ કરીને અરિહ તની મૂર્તિ બનાવવામાં અને માનવામાં આવેલ છે. અરિહત તીર્થંકર ભગવતો, 'પર્યંક અને કાચાત્સર્ગ ' એ બે આસને સિદ્ધ થાય છે. જ્યારે સામાન્ય કેવલી અરિહ ત લગવ તાે માટે તે નિયમ નથી, તેઓ તાે તે બે આસન ઉપરાંત કુબ્જ–કુર્કુટ વગેરે અનેક આસને સિદ્ધ શાય છે. આથી પર્યં કે અને કાર્યાત્સર્ગ એ બે જ આસનના આકારવાળી અનતી તીર્થ કરની મૂર્તિ દ્વારા જેમ ત્રણેય કાલના તીર્થ કરાનું આરેાપ કર્યા વિનાજ આરાધન થાય છે તેમ ( સામાન્ય કેવલી ભગવ તા તા અનેક આસને સિદ્ધ થતા હેાવા છતાંય ) તે સિદ્ધ ભગવ તાેની પણ મૂર્તિ તાે તીર્થ કર લગવંતાની મૂર્તિવાળા બે આકારનીજ અનતી હાેવાથી સિદ્ધની મૂર્તિઓમાં કુર્કેટ અને કુષ્જાદિ આસન સિદ્ધિનેા આરોપ કર્યા વિના સિદ્ધની મૂર્તિ દ્વારા ત્રણેય કાલના સર્વ સિદ્ધોનું આરાધન થઇ શકતું નથી.

વળી સિદ્ધ અરુપી હેાવા છતાં અરિહ તની મૂર્ત્તિની જેમ સિદ્ધની મૂર્ત્તિનું પણ આરાધન ઇષ્ટ હેાવાથી તે અરૂપીમાં રૂપનું આરેાપણ કરવા વડે તે સિદ્ધની પણ મૂર્ત્તિ, જે અરિહ તની મૂર્ત્તિના તે 'પર્ય'ક અને કાયાત્સગ'' એ બે જ આસને નિયત છે, તે અરિહ તની મૂર્તિનાજ અનુસરણ રૂપે છે. આથી જ 'सन्वलोए अरिहंतचेइयाणं' એ ( મુખ્યત્વે અરિહ'તની भूर्त्ति સ અ ધીના) ચૈત્યવ દનભાષ્યમાંના પાંચમા ત્રિભુવન સ્થાપના જિનના અધિકારમાં સિદ્ધની મૂર્ત્તિએા સ'બ'ધીના કાયાત્સગ ને અરિહ તની મૂર્તિઓ સંખ ધીના તે કાઉસ્સગ્ગની એડે જ ગણી લેવાનું શાસ્ત્રમાં વિધાન છે; પરંતુ સિદ્ધભગવ તાની भूर्त्तिओने अंगे शास्त्रमां 'सिद्धचेइयाणं करेमि काउरसग्गं ' એમ જણાવતા કાેઇ સ્વતંત્ર કાચાત્સર્ગદંડક નથી. જુઓ-संधायारलाण्य ५० ३७८ त्रिमुवने शाश्वतचैत्यस्थापिताई-त्दिसमास्वरूपान्० ' पाठः आ लेतां पूज्क, सिद्धनी भूर्त्तिने પૂજે તે મૂર્ત્તિમાં પણ તેમણે અધ્યવસાય તેા મુખ્યતાએ અરિહ તની મૂર્ત્તિના જ રાખવાના રહેતા હાવાથી તે જોઇએ તાે સિદ્ધની મૂર્ત્તિને પૂજે કે અરિહ તની મૂર્ત્તિને પૂજે; પર તુ શાસ્ત્રમાં તે ખંનેની આરાધના અને કળમાં કાઇ લેદ જણાવેલ નથી. આથી આ સમાધાનમાં શ્રી ગૃહીતીર્થ કરને અંગે આચા-ંચ શ્રીએ જે–'ગૃહસ્થપણે તીર્થ કર અરિહ તની મૂર્તિને પૂજતા નથી. પણ સિદ્ધભગવ તની મૂર્તિને પૂજે છે.' એ પ્રમાણે કહીને ખંને મૂર્ત્તિમાં ભેદ જણાવેલ છે તે સદ'તર કપાેલકલ્પિત છે. વળી 'તેઓ સિદ્ધની મૂર્ત્તિને જ પૂજે' એવા દસ્કતા તેઓ ંજણાવતા નથી, અને 'તીર્થ'કરની મૂર્ત્તિને પૂજે છે.' એમ તા

ઉપરના પાંચમા નંબરના લખાણમાં શ્રી શત્રુંજયમાહાત્મ્ય ગ્રંથ-માંના પાઠ છેઃ તેથી તેએાશ્રીની તે વાત પણ કપાલકલ્પિત જ માનવી રહે છે. આ બાબત આ પહેલાના નં. ૨૦ ના સુધારામાં પણ સામાન્યપણે ખુલાસા જણાવેલ છે. આ દરેક બીના પર બારીક લક્ષ્ય આપતાં કાઈ પણ સમ્યગ્દષ્ટિ વિદ્વાન્ સત્પુરુષને આપણા આ આચાર્ય શ્રીના જ્ઞાનલ ડાળ પ્રાયઃ ' યત્સિદ્ધાન્તે વિદ્યતે તન્નાસ્તિ. યુચ્ચ સિદ્ધાન્તે નાસ્તિ તવસ્તિ ' એ પ્રકારના છે એમ સહેજેજણાઇ આવે તેમ હાઇને શાચનીય છે.

(૭૨) કલ્યાણું વર્ષ ૧૨, અંક ૧/૨ પૃ. ૩૬ કાે. ૨, માસ્તર રસિકલાલ મક્તલાલે પૂછેલી-''સ'વત્સરી, ચામાસી કે પકખી પ્રતિક્રમણને અંત્તે જે સ'તિકર' સ્તવન બાલવામાં આવે છે તે વિધિમાં છે કે ( કાેઇએ અમૂક વર્ષ પહેલાં બાલ-વાના રીવાજ કર્યો છે તે કારણથી બાલવું જોઇએ ) કાઇએ નવું દાખલ કરેલ છે ? અને તે અંતે બાેલી શુકાય કે નહિ?" એ શંકાનું જે-"સાંવત્સરિક, ચાતુર્માસિક કે પાક્ષિક પ્રતિ-કમણને અંતે શ્રીસંતિકર બાેલવું જેઇએ એ વિધિ નથી, પણુ દૈવસિક-રાત્રિક-પાક્ષિક-ચાતુર્માસિક-સાંવત્સરિક પ્રતિ-ક્રમણુમે અંતે બાેલે તાે મંગલ છે એમ શ્રી સંતિકર સ્ત-વનના કલ્પમાં કથન છે." એ પ્રમાણે પુષ્ટિ તથા નિષેધ વિહેાણુ સમાધાન આપેલ છે તે, (આપણા શ્રી દેવસૂર-ગચ્છમાં સ'વત્સરી, ચામાસી કે પકખી પ્રતિક્રમણુને અ'તે સ તિકર સ્તવન (કાઇએ અમૂક વર્ષો પહેલાં તેવા રીવાજ કર્યો હેાવાને લીધે તાે નહિ જ; પરંતુ) પર પરાથી જ બાેલ-વામાં આવતુ' હેાવાનુ' જાણવા છતાં, તેઓશ્રીએ સમાધાનમાં

ચીમનલાલ જેઠાલાલ આદિએ પૂછેલી-"તરતની વીંઆએસી ગાય અને ભેંસનું દૂધ કેટલા દિવસ સુધી પીઈ શકાય Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

(03) કલ્યાણ વર્ષ ૧૨ અંક ૩ પૃ. ૧૪૩ કાે-૧.

નવું શરૂ કરવા જેવું નથી, શાસ્ત્રબાહ્યપણું નથી, પરંપરાથી વિરૂદ્ધ જ્વાતું નથી અને સર્વપ્રકારે મંગલરૂપ છે." એમ તેમનામાંના પણ સહુ કોઈ સમજીજનાને નિરપવાદે સ્વીકાર્ય છતાં તેવાં માંગલિક સ્તવનને બાલવા બાબત એ રીતે મામૂલી કારણને વશ અનીને 'નરાે વા કુંજરા વા' જેવું સમાન ધાન આપવું તે શાસનના આચાર્યમાં હાેવા જેઇતા શાસનપ્રેમ અને પર પરાના રક્ષણ માટેના ખમીરની ખામીનું દ્યોતક ગણાય.

વગરના કેવલ પર પરાગત એવી છા રયાવાહયાન તા પાત નિત્યના વિધિ તરીકે અપનાવેલ હાેવા છતાં માત્ર] પાતાના એક જ વડિલે સ તિકર બાલવાના ઉતાવળે કરેલ નિષેધને ચીલા તરીકે પકડી રાખવાની સ્થિતિમાં મૂકાએલ હાેવાથી આપણા આ આચાર્ય શ્રી, તે માંગલિક તરીકેનું સ્તવન બાલવા બાલાવવાના શાસ્ત્ર અને પર પરાગત વિદ્યમાન માર્ગ પણ તદ્ર પે સ્પષ્ટતયા જણાવી શક્તા નહિ હાેવાને આભારી છે.

બાેલવાના તે શ્રી સ'તિકર સ્તવનના કલ્પમાં દસ્કતા પણુ હાેવા છતાં અને (પડિલેહણુ વખતે વિધિમાં ઇરિયાવહિયા કરીને પાંચ વાના કરવાના દસ્કત છે, તેમ તે પાંચ વાનાં પડિલેહ્યા પછી બાકીનાં બીજા ઉપકરણેા ઇરિયાવહિયા કરીને પડિલેહવાના દસ્કતા વિધિમાં નથી તેા પણ તે) દસ્કતા વગરની કેવલ પર પરાગત એવી ઇરિયાવહિયાને તા પાતે નિત્યના વિધિ તરીકે અપનાવેલ હાેવા છતાં માત્ર] પાતાના એક જ વડિલે સ તિકર બાેલવાના ઉતાવળે કરેલ નિષેધને

9 29

જણાવ્યા મુજખ તે તે અવસરે તે સ્તવનને માંગલિક તરીકે

નહિ અને તેનું કારણ શું? " એ શંકાનું જે-" તરતની વીંઆએલી ગાય અને લેંસનું દ્રધ ૧૦ અને ૧૫ દિન પીઇ શકાય નહિ, કારણકે-તે અભલ્ય છે એવું મનાય છે." એ પ્રમાણે સમાધાન અપાએલ છે તે શાસ્ત્ર અને આચરણાથી પણ विइद्ध છे. श्री अधुप्रवयनसारे। ध्दारनी- 'गोएलगमहिसीणं खीरं पण अड दस दिणाणुवरि सुद्ध । तिदिणाणुवरि बल्दी વીંઆએલી ગાય, બકરી અને ભેંસનું દૂધ અનુક્રમે પાંચ આઠ અને દસ દિવસ પછી શુદ્ધ છે=પીઈ શકાય છે. અને તે દ્વધની અળી ૩ દિવસ પછી શુદ્ધ છે=વાપરી શકાય છે' એ જ વાત શાસ્ત્રસિદ્ધ છે. આ ઉપરાંત તે સમાધાનમાં તે દ્વધને 'અભક્ષ્ય' મનાતું હેાવાનું જણાવેલ છે તે તેા 'આદર્શ જીવન' માં આ. શ્રી. વિજયવલ્લસસૂરિજી મ. ના કહેવા મુજબ પૂ. આત્મારામજી મ.ના સ્વતાંત્ર શખ્દો છે. લેાકવ્યવહાર તેા એવાે છે કે–'તરત વીંઆએલ ઢારની જર ન પડી જાય ત્યાં સુધીમાં તેના દ્રધની અળી વપરાય છે, અને ઉપર જણાવેલા શ્રી લઘુપ્રવચનસારાેદ્વારમાં ત્રગુ દિવસ પછીના દ્રુધની અળી વાપરી શકાતી હેાવાનું જણાવેલ છે.' તેથી તે દ્રધની અળી વાપરવાનાે લાેકાેત્તર વ્યવહાર પણ છે. આ આચાર્ય શ્રીના ગુરુજીના પ્રથમ પટધર આ. શ્રી દાનસૂરિજી મહારાજે પણુ પાેતાના ' વિવિધ પ્રશ્નાેત્તર ' ભાગ પહેલાના પૃ. ૭૭ ઉપર પ્રશ્ન ૧૧૪ના ઉત્તરમાં સાક્ જણાવેલ છે કે-" ગાયનું દૂધ પાંચ દિવસ પછી, અકરીનું દ્રધ આઠ દિવસ પછી અને લેંસનું દ્રધ દસ દિવસ પછી શુદ્ધ થાય અર્થાત્ કલ્પે." આથી આચાર્ય શ્રીએ, આ સમા-ધાનમાં–ભેંસનું દૂધ ૧૦ અને ગાયનું ૧૫ દિન અભક્ષ્ય મનાતું હેાવાનું જણાવેલ છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે.

(૭૪) કલ્યાણ વર્ષ ૧૨ અ'ક ૩ પૃ. ૧૪૪ કૈા. ૧ 'શ્રી' ની–'' સમવસરણમાં દેવછંદા કેટલા હાેય છે ? અને કર્યા કર્યા હેાય છે ? " એ શ'કાનાં સમાધાનમાં જે-" સમવ-સરણની અહાર ઇશાનખૂણામાં એક દેવછંદાે જ હાેય છે " એમ જે જણાવ્યું છે તે અરાબર નથી. કારણ કે–સમવ-સરણના પહેલા ગઢની બહાર અને બીજા ગઢની અંદર દેવછંદેા હાેય છે તેમજ તે દેવચ્છ દાે પણ એકજ હાેતા નથી; પરંતુ **' સમવસરણસ્તવ 'ની અવચૂરિમાંના**–'તથા ડ ગેાकવૃક્ષ-स्याधरनाद् देवछ दके॰' પાઠ મુજબ અશાકવૃક્ષની નીચે બીજે પણ દેવછંદાે હાેય છે. આ પછીના નવમા જ અંકના પેજ પદ દથી ' શ્રી તીર્થ કરદેવાનું લાેકાત્તર પુષ્ય ' શીર્ષ કતળે છપાએલા લેખમાં મુનિશ્રી મિત્રાનંદવિજયજીએ પણ ' અશાેક-વૃક્ષ તળે દેવછંદક હાેય છે. ' એમ સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે. આમ છતાં આચાર્ય શ્રીએ આ ભૂલને તે પછીના અંકોમાંચે સુધારી નથી ! તે ' શાસ્ત્ર ગમે તે કહેતું હાેય પરંતુ બાલ્યું ફેરવવું નહિ ' એ પ્રકારના અસદાગ્રહનું પરિણામ ગણવું રહે.

(૭૫) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અ'ક ૩ પૃ. ૧૪૪. કાે. ૧ 'શ્રી' એ પૃછેલી-"સ્થાપનાચાર્યમાં પંચપરમેષ્ઠીની સ્થાપના છે કે એકલા આચાર્ય નીસ્થાપના છે? આચાર્યની સ્થાપના હાેય તાે પાંચ અક્ષ શા માટે ?" એ શ'કાનુ' જે–"સ્થાપનાચાર્યમાં **ગુરુ** વિરદ્દમ્મિ ગુરુઠવળા એ વાક્યથી આચાર્યનીજ સ્થાપના સમજવી

છે. તે સમાધાનમાં જણાવેલ 'गुरुतिरहम्म गुरुठवणा'પાઠ પણ શાસ્ત્રીય નથી-કલ્પિત છે. શાસ્ત્રમાં તાે ' गुरुविरहम्मि ચ ઠવणા ' પાક છે. સમાધાનમાંના ' આચાર્યની જ સ્થાપના સમજવી જોઇએ. ' એ વાકયમાંના ' એવકાર-જકાર ' અજ્ઞાન-મૂલક છે, **શ્રી સંઘાચારવ્રત્તિ** પૃ. ૨૦૯ ઉપર આ ખાબત स्पष्ट ઉલ્લેખ છે કે-' यदा जिनबिंबामावे स्थापना, तदा चित्रा-दिषु साकारस्थापनया पंचपरमेष्ठिमत्रेणा नाकारस्थापनया ऽ क्षादिषु जिनादयः स्थाप्यंते० આ પાઠનાે ભાવાર્થ આ છે કે-' જ્યારે જિનબિંબના અભાવે સ્થાપના કરવી હેાય ત્યારે સાકાર સ્થાપના વડે ચિત્ર વગેરેમાં શ્રી જિનેશ્વર, પંચયરમેષ્ઠિ અને ગુરુ મહારાજ વગેરેને સ્થાપવા અને અનાકારસ્થાપના વડે નવ-કારમ ત્રથી અક્ષાદિમાં શ્રી જિનેશ્વર, પંચપરમેબ્ઠી અને ગુરુમહારાજ વગેરેને સ્થાપવા.' આથી પ્રસ્તુત સમાધાનમાંની ' સ્થાપનાચાર્યમાં આચાર્યનીજ સ્થાપના. 'વાળી વાત કાલ્પત્તિક ઠરે છે. શ્રી અષ્ટકપ્રકરણ નામના ગ્રંથરત્નમાંના ત્રીજા પૂજાષ્ટકના ત્રીજા શ્લાેકની ઠીકામાં પણ-' प्रतिक्रमण-काल एव चैरयवं दनावसरे महावीरादेरवश्यं कल्पनीयत्वेन० ' એ પાઠ, સ્થાપનાચાર્યમાં શ્રી જિને ધરદેવ આદિની સ્થાપના અવશ્ય કલ્પવાનું જણાવે છે. સ્થાપનાચાર્યમાં આચાર્યની જ સ્થાપના માનવાનું કહેનારા આપણા આ આચાર્ય શ્રીને ગ્રછી શકાય કે-" તમે પ્રતિક્રમણુ વગેરેમાંની દેવ સંખ-શ્રીની ચાયવ દનાદિ કિયા આચાર્યની સામે કરા છે! ? દેવ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

નેઇએ. પંચાચારના ઘોતક હેાવાથી પાંચ અક્ષ છે. " એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે શાસ્ત્રીય નથી.–કાલ્પનિક

સંખંધીની ક્રિયા ગુરૂ સામે થઈ શકે ખરી ? જો–નહિ તેા ચૈત્યવ દન આદિ ક્રિયા વખતે દેવની સ્થાપના કરેલા બીજા જ સ્થાપનાચાર્ય રાખે છે કે−તે જ સ્થાપનાચાર્યમાં બીજી ભાવાહ તની પણ સ્થાપના કરાે છેા ? અને જો તેવા પ્રસંગે તે સ્થાપનાચાર્યમાં ભાવાર્હતુની પણ સ્થાપના કરી લ્યેા છેા, તેા તેવી દેવ અને ગુરુની સેળભેળવાળી સ્થાપના, કેવળ ભાવાહેત કે કેવળ આચાર્ય તરીકેની પણ કર્યા રહી ? અને કેવળ પંચાચારના ઘોતક તરીકેની વાત પણ કયાં રહી ? " સ્થાપનાચાર્યમાં ' કેવળ આચાર્યની જ સ્થાપના ' હેાવાનું પ્રરૂપણ તેા આ આચાર્ય શ્રીના ગુરુના પ્રથમ પકૃધર સ્વ. આ. શ્રી દાનસૂરિજી મ૦ ને પણ આથી જ સ્વીકાર્ય નથી. વિવિધ પ્રશ્નાત્તર ભાગ પહેલાના પૃ. ૧૮૦ પ્રશ્વ દ્રના ઉત્તરમાં તેઓએ પણ જણાવેલું છે કે-" સ્થાપનાજી પાસે પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા કરવામાં આવે છે તે કેવળ ગુરુની જ સ્થાપના નથી; પરંતુ દેવવ દન કરવા અવસરે તેમાં શ્રી પંગ પરમેબ્ડીની સ્થાપના માની દેવવંદન થાય છે, જે ગુરુની જ સ્થાપના હાેય તાે તેની પાસે ચૈત્યવંદન ન થાય. " જો કે-આ. શ્રી દાનસૂરિજીનું આ સમાધાન પણ અર્દ્ધશુદ્ધ છે. કારણ કે " પરમેષ્ડીમાં તેા દેવ અને ગુરુ અંનેના સમાન વેશ થતાે હાેવાથી જેમ એક પરમેષ્ઠી શ્રી જિનેશ્વર દેવ સંબંધીનું ચૈત્યવંદન, પાંચ પરમેષ્ઠી સામે કરાય નહિ તેસ ચૈત્યવ દન સિવાયની પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા માંચ પરમેષ્ઠીગત ત્રણ ગુરુ પરમેષ્ઠિ સામે કરાય નહિ; પરંતુ તે ગુરુમાં મુખ્ય ગણાતા એક પરમેષ્ઠી આચાર્યની સ્થાપના સામેજ થઈ શકે. આશીજ તે સ્થાપનાને સ્થાપનાચાર્ય કહેવાય છે. અને તેથી જ શ્રાવક પણ એ અનાકાર સ્થાપના સ્થાપતી વખતે પ્રથમ નવકાર વડે પરમેષ્ડીની સ્થાપના કરતા હેાવા છતાં તે પછીથી પણ ' પંચિંદિઅસ વરણેા૦ ' સૂત્ર બાેલવા વડે તે ત્રણ ગુરુમાં મુખ્ય ગણાતા આચાર્યની સ્થાપના કરે છે. માટે આ. શ્રી દાનસૂરિજીની પણ ' પરમેષ્ડીની સ્થાપના માની દેવવ દન થાય છે. ' એ વાત યથાર્થ નથી. "

(૭૬) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અંક ૩ પૃ ૧૪૪ કાે. ૨ 'શ્રી' એ પૂછેલી–'' તીર્થ'કરદેવે। ધર્મના નાયક ( धम्मना-यगाणं ) છે, (૧)-એ વસ્તુને સિદ્ધ કરવા માટે ચાર હેતુઓ તથા એ દરેક ચાર મૂળ હેતુને વિશેષ સ્પષ્ટ કરતા ચાર ચાર પ્રતિહેતુઓ દર્શાવ્યા છે, એમાં (ર)-બીજ નંખરના મૂળ હેતુનેા ત્રીએ પ્રતિહેતુ અતાવ્<mark>યે</mark>ા છે કે–' <mark>તથા તથા–</mark> भव्यत्वयोगात् अत्युदारमेतेषान् એટલે તथाભવ્યત્વના કારણે પરમાત્માના ધર્મ અતિ ઉદાર છે, તાે આની આંદર ઉદા-રતા એટલે શું? અને તે ઉદારતામાં તથાભવ્યત્વને શા માટે હેતુ તરીકે મૂક્યું ?" એ અંબાેધમૂલ શંકાનું પણ આચાર્ય શ્રીએ,-" જે જીવમાં તથાલવ્યત્વપહું હોય તે જ જીવાે એવા ઉદાર હાેઈ શકે છે બીજા નહિ. માટે તથા-ભવ્યત્વ શખ્દનાે પ્રચાેગ કર્યાે છે. " એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે પ્રશ્નની અજ્ઞતા વિચાર્યા વિનાનું, લલિત-વિસ્તરામાંના તે પાઠ જોયા વિનાનું, તે પાઠના પૂર્વાપર સંબંધ વિચાર્યા વિનાનું અને શાસ્ત્રના તે–' તથામव્યત્વ-चोगात् अत्यु० ' પાઠના અર્થ ' તીર્થ કરને આશ્રયીને જ

કરવાનાે છે.' એ સમજણ વિનાનું હાેઈને મનસ્વી છે.

## પ્રશ્નકારના તે પ્રશ્નની અખાેધમૂલકતા

૧ તે પ્રશ્નમાં–'એ વસ્તુ સિદ્ધ કરવા માટે ચાર હેતુઓ' એમ કહ્યું છે, તે અણુસમજ છે, સ્વયંસંખુદ્ધપ્રભુનું ધર્મ-નાયકપણું તેા સિદ્ધ જ હેાવાથી શાસ્ત્રકાર્ર તે વસ્તુને સિદ્ધ કરવા માટે તે ચાર કારણા દર્શાવ્યા નથી; પરંતુ પ્રભુનું ધર્મનાયકપણું હેાવામાં ચાર કારણા દર્શાવેલ છે.

ર-તે પ્રશ્નમાં-'બીજા ન બરના મૂળ હેતુના ત્રીજો પ્રતિ-હેતુ બતાવ્યા છે' એમ કહ્યું છે, તે અણુસમજ છે. 'તથા તથામચ્ચત્વવ્' એ ત્રીજો નહિ પણ ચાેથા પ્રતિહેતુ છે. ૩-તે પ્રશ્નમાં-તે ત્રીજા પ્રતિહેતુ તરીકે જણાવેલા-' તથા તથા નગ્યત્વયો ગાત્ મત્યુ दारમેતે વામ ' એ પાઠ અશુદ્ધ છે અને પ્રશ્નકારની અજ્ઞતાસૂચક છે. શુદ્ધ પાઠ-' તથા તથા-મગ્યત્વયો ગાત્ મત્યુ दારમેત दे તે વાન્ ' એ પ્રમાણે છે; અને બે વખત જણાવેલ ' તથા ' શબ્દ માંના પહેલા 'તથા' શબ્દ, 'અને ' અર્થ સૂચક છે.

૪-તે પ્રશ્નમાં-'તથાભવ્યત્વના કારણે પરમાત્માના ધર્મ અતિ ઉદાર છે' એમ કહ્યું છે, તે અણુસમજ છે. તે પાઠના 'પરમાત્માના ધર્મ અતિ ઉદાર છે' એ અર્થ નથી; પરંતુ 'પરમાત્માનું પરાર્થસંપાદનત્વ અતિઉદાર છે.' એમ અર્થ છે. પ-ઉપરની વાતમાં પ્રશ્નકારે પાતે 'ઉદાર' શખ્દ લખેલ છે છતાં 'તા આની અંદર ઉદારતા એટલે શું ?' એમ કહીને 'ઉદાર'ને બદલે 'ઉદારતા' બાબત પ્રશ્ન કરેલ છે તે પ્રશ્નકાર, ઉદાર અને ઉદારતામાં એક અર્થ દેખી રહેલ હેાવારૂપ અજ્ઞતા છે. એ બે શખ્દના અર્થ એક ગણનારે ધર્મ અને ધર્મીશખ્દમાંના તફાવત સમજવા બાકી રહે છે. ૬-તે પ્રશ્નમાં-'અને તે (ધર્મ'ની) ઉદારતામાં તથા-લબ્યત્વને શા માટે હેતુ તરીકે મૂક્યું ?' એમ પૂછ્યું છે, તે અણસમજભર્યું છે. શાસ્ત્રકારે તે પાઠમાં-પરમાત્માના ધર્મ'ની ઉદારતામાં તથાભબ્યત્વને હેતુ તરીકે મૂક્યું નથી; પરંતુ પરમાત્માનું પરાર્થ'સ'પાદનપણું ઉદાર છે તેમાં ( તથાભબ્યત્વને નહિં; પરંતુ ) તથાભબ્યત્વના ચાેગને હેતુ-તથા જણાવેલ છે.

એ પ્રમાણેની તે પ્રશ્નમાંની અજ્ઞતાને ઉકેલ્યા સિવાય જ આચાર્ય શ્રીએ, પ્રશ્નકારના તેવા પ્રશ્નનું-'જે જીવનું તથા-ભવ્યત્વપણું હાેય તે જ જીવાે એવા ઉદાર હાેઇ શકે છે **ખીજા ન**હિ, માટે તથાભવ્યત્વ શખ્દનાે પ્રયાગ કર્યાે છે એમ સમાધાન આપી દીધું ! તે વસ્તુ જ તે સમાધાનને મનસ્વી લેખાવવા સારુ બસ છે. પ્રશ્નકારના તે પ્રશ્ન પૂછવામાં મૂળ આશય, ' તथામव्यत्वयोगात् अत्युदारमेतदेतेषाम् ' એ પાઠના અર્થ સમજવાના છે, તે આશયને ખ્યાલમાં લીધા વિના આચાર્ય શ્રીએ તેવું મનસ્વી સમાધાન આપેલ છે તેથી પ્રશ્નકારના તે પ્રયાસને નિષ્કુલ અનાવ્યાે ગણાય. તે પાઠના અર્થ એ છે કે-"તીર્થ કરાનું પરાર્થસ પાદનપણ અતિ ઉદાર છે. શાથી ? તેા કહે કે-' તથાભવ્યત્વના ચાેગથીઃ ' એટલે કે–તથાભવ્યત્વના ચાેગે પ્રાપ્ત થયેલું ઉદાર પરાર્થસ પાદનપર્ણ તીર્થ કરાને હાેય છે." આ સાચા અર્થ જણાવવાને બદલે ( પ્રશ્નકારે ધન્મનાયગાળ પાઠ

(૭૭) કે**લ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અંક ૩ પૃ૦ ૧૪૪ કેા૦ ૨** 'શ્રી'ની-''સમગ્ર પુણ્યસંભારથી ઉત્પન્ન થયેલી ઋદ્ધિના જિનેશ્વરદેવાે અનુભવ કરે છે, તાે અહિં સમગ્રપુણ્ય તરીકે

આપવા પૂર્વ ક તીર્થ કર સંખંધી જ પ્રશ્ન પૂછેલ હેાવા છતાં) આચાર્ય શ્રીએ, 'જે જીવમાં તથાભવ્યત્વપણ ંગ' એ પ્રકારનું વિચિત્ર સમાધાન આપવા વડે તીર્થ કર સંબ ધીનું સમા-ધાન તેા ઉડાવી જ દીધેલ છે તે, લલિતવિસ્તરાના પૃ૦ ૧૨ ઉપરના 'आकालमेते०' પાઠનાે અર્થ, આચાર્ય શ્રી રામ-ચંદ્રસરિજીએ પ્રથમ-પ્રભુના આત્માને નિગાદમાં હતા ત્યારે પણુ પરાર્થવ્યસની–દેવગુરૂ બહુમાની આદિ ગણુવારૂપે કરેલ તે ભૂલ છે, એમ જણાવ્યા બાદ તે અર્થ ને કારણમાં નાખ્યેા, તે તરંગી રીતને આભારી છે. પ્રૌઢ શાસ્ત્રપાઠાેના આ રીતે ઉલટા અર્થ કરતા રહીને અસત્પ્રરૂપણાઓને જીવાડવાનુ' કરવું તેના કરતાં આ સમાધાનનાે સુધારાે કરવાની સાથે [શ્રી રામચ દ્રસૂરિજી હાલ પાેતાની આજ્ઞામાં હાેવાથી તેઓ-શ્રીની વતી] આચાર્ય શ્રીએ, તે 'भाकाल मेतेव' પાઠના પણ "શ્રી તીર્થ કરદેવના આત્માની જે અનાદિથી તથાભવ્યતા કહેવાય છે તે નિગાેદાદિ અવસ્થામાં પરાર્થંસ પાદનાદિરૂપ કાર્યના સીધા કારણરૂપે નહિ પણ ચેાગ્યતારૂપે હેાવા**થી** તેને તથાભવ્યતા કહેવાય છે અને પ્રભુના આત્માનું પરા-ર્થવ્યસનીપણું × × × કૃતજ્ઞતાના સ્વામીપણું, અનુપહતચિ-ત્તત્વ, દેવગુરૂ બહુમાનીપણું વગેરે વિશિષ્ટત્વ તાે વરબાેધિની પ્રાપ્તિ પછીજ હેાય છે." એ પ્રમાણે યથાર્થ અર્થ જાહેર કરી દેવા વડે સત્પ્રરૂપણાશીલ ખનવું એ જ શ્રેયસ્કર છે.

-"સમગ્રપુષ્ટ્ય તરીકે તીર્થ કર નામકર્મ લેવું." એ પ્રમાણે સમાધાન જણાવી દીધું છે તે પણ મનસ્વી છે. ''સમબ્વુण્ય-संभार" એટલે પુષ્ટ્યને। સમૂહ=પુષ્ટ્યકર્મની સઘળી પ્રકૃતિ-એા (નાે વિપાકાદય)" એ પ્રમાણે જણાવવાને બદલે સમા-ધાનમાં તીર્થ કરનામકર્મરૂપ એક જ પુણ્યપ્રકૃતિ જણાવી છે, તે અસત્ય હેાવા સાથે તીર્થ કર દેવની આશાતના સ્વરૂપ પણ ગણાય. આચાર્ય ભગવાન્ શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહા-રાજ કુત અષ્ટકે પ્રેકેરણ ગ્રંથના ૩૧ મા અષ્ટકના 'कचित्रय-पुण्यसम्भारसामर्थ्याः' એ પાંચમા શ્લેાકની ટીકામાં તે 'પુહ્ય-स'लार' शण्हने। - 'पुण्यसम्भारश्च तीर्थ'करनामादिशुभसचयो' એ પ્રમાણે સ્પષ્ટ અર્થ જણાવેલ હાેવા છતાં આચાર્ય શ્રીએ આ સમાધાનમાં એકલું તીર્થ કરનામકર્મ જણાવેલ છે તે મનસ્વીપણાની હદ લેખવી રહે. પ્રશ્નકારે શ્રી લલિતવિસ્તરા-માંના જણાવેલ તે પાઠ પણ અશુદ્ધ છે અને પૃ. ૫૦ તરીકે જણાવેલું સ્થળ પણ ખાટું છે. તે પાઠ શ્રી લલિતવિસ્તરામાં डदारद्धेयनुभूतेः समप्रपुण्यसम्भारजेयम् ' એ પ्रभाशे छे अने તે પાઠના સ્થળનું પૃષ્ઠ ૫૦ નહિ પરંતુ ૨૧ છે. આચાર્ય-શ્રીએ આ બધું જેઇને પછી સમાધાન આપવાનું રાખ-વાને અદલે આ રીતે શાસની આવી ગંભીર અર્થોવાળી હકીકતાેથી વિપરીત જતી મનસ્વી વાતાેથી સમાધાન આપ-વાનુ' રાખેલ છે તે પદ્ધતિ સ્વપરને ભારે હાનિકારક ગણાય. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

કેશું પુષ્ય લેવું ? एव उदारद्धवनुभूतेः समवपुण्यसंभारनेयम् લલિતવિસ્તરા પૃ. ૫૦" એ શંકાનું પણ આચાર્ય શ્રીએ લલિતવિસ્તરા ગ્રંથમાંના તે પાઠ વગેરે જોયા વિના જ જે (૭૮) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અ'ક ૫ પૃ૦ ૨૭૬ કાે૦ ૧ રામજી મેઘજી ગૂઢકાએ પૂછેલી-''શ્રેણિક રાજા અને રાવણ અત્યારે કઈ સ્થિતિમાં છે?" એ શ'કાનું જે-''અ'ને આત્મા-આ નારકીની દશામાં હાેવાથી દુ:ખી સ્થિતિમાં છે, હા, તેઓને સમકિત હાેવાને કારણે મિથ્યાદ્ધ િ નારકી કરતાં તેઓની આકુળતા ઓછી છે." એ પ્રમાણે સમાધાન અપા-એલ છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે.

પરમાધામી તરકની તથા અન્યોન્યની પીડા વખતે સમ્યગ્દષ્ટિ નારકી, એાછેા ઉત્પાતી–તાેફાની હેાવાથી (જેટલી ધાંધલ એાછી તેટલી સામાવાળાની કદર્શના એાછી, એ હિસાએ) સમ્યગ્દષ્ટિ નારક્રીઓને મિથ્યાદષ્ટિ નારકી કરતાં શારીરિક દુઃખ જ એાછું છે અને તે શારીરિક દુઃખમાં પણુ ક્ષેત્રજન્યદુઃખ તેા સમ્યગ્દષ્ટિ નારકી અને મિથ્યાદષ્ટિ નારકી એ બન્નેને સરખું જ છે. જુઓ-"શ્રી લગવતી સૂત્ર શતક ૧૩ ના ચાથા ઉદ્દેશાગત-'રયળપ્પમાવુઢ વિળેરइયાળં મંતે ! केरिसयं पुढविफासं०' એ પાઠ તથા ૧૮ મા શતકના પાંચમા ઉदेशागत-'नेरइया दुविहा पन्नता, तजहा-मायिमिच्छदिडिउव-ण्णगा य अमायिसम्मदिद्वि उवण्णगा य०' એ ५१४:", प्रस्तुत સમાધાનમાં તેા આ પાઠાથી વિપરીત એવું 'મિથ્યાદષ્ટિ નારકી કરતાં સમ્યગ્દષ્ટિ નારકીને આકૂળતા=માનસિક પીડા ઓછી છે.' એમ જણાવેલ છે. તેથી તે સમાધાન શાસ્ત-વિરુદ્ધ છે. કારણ કે–શાસ્ત્રમાં મિથ્યાદષ્ટિ નારકી કરતાં સમ્ય-ગદષ્ટિ નારકીને માનસિક દુઃખ તેા ઘણુંજ વધારે છે. જુએા– **શ્રી લગવતી સ્**ત્ર, પ્રથમશંતક, ખીજા ઉદ્દેશાગત ૨૨ મા

सूत्रभांने।-'नेरइया णं भंते ! सब्वे समवेयणा० ?' पाठः

132

(૭૯) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અ ક ૬/૭ ૫૦ ૩૩૭ કાે૦ ૧ ગુલાબચંદ એસ. જેને પૂછેલી–"શાસમાં પાંચ પ્રતિક્રમણ કહ્યાં છે, તેા તેરસને દિવસે માંગલિક ભણાવવામાં આવે છે તેા આ માંગલિકને છુદું કેમ નહિ ગણાયું ?" એ શંકાનાં સમાધાનમાં જે-''પાંચ પ્રતિક્રમણમાં જે દૈવસિક પ્રતિક્રમણ આવે છે, તેનું જ નામ માંગલિક પ્રતિક્રમણ છે. એક વ્ય-ક્તિનાં બે નામ હેાય તેા તેથી બે વ્યક્તિ થઈ જતી નથી. (ચૈત્યવંદન, સ્તુતિ અને સ્તવનનાે ફેરફાર છે.)" એમ જણાવાયું છે તે અયુક્ત છે.–અસદ્ધક્તિજન્ય છે. એક માણ-સનાં બે નામ હેાય તાે તેથી તે બે વ્યક્તિ ત્યારે જ થઇ જતી નથી કે-તે વ્યક્તિનું સ્વાગત, પ્રશંસા અને રૂપ-ગુણ વર્ણાદિમાં ફેરફાર ન હાેય. દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં અને માંગલિક પ્રતિક્રમણમાં તેા 'ચૈત્યવદન, સ્તુતિ અને સ્તવનનાે ફેરકાર છે.' એમ જણાવવા વડે 'દૈવસિક, તે માંગલિક નથી' એમ અર્થાપત્તિથી આચાર્ય શ્રીએ પણ સ્વી-કારેલ હેાવાથી તેએાશ્રીએ જણાવેલું 'એક માણસનાં બે નામ૦'વાળું દર્ષાંત સુક્તિસંગત ઠરતું નથી. ચૈત્યવંદન, સ્તુતિ અને સ્તવનના ફેરફારને મહત્વના ફેરફાર નહિ ગણીને તેઓશ્રીએ, માંગલિક પ્રતિક્રમણને દૈવસિકમાં તેના જ બે નામમાંના એક નામ તરીકે લેખાવવું હાેય તાે તેઓશ્રીએ પક્રખી-ચામાસી અને સ વત્સરીના પ્રતિક્રમણમાં-કાઉસ્સગ્ગ, તપ અને દિનસંખ્યાકારાદિ કથનના જ આવતા ફેરફારને મહત્વનાે ફેરફાર નહિ ગણીને તેેઓશ્રીએ પાખી–ચાેમાસી અને સંવત્સરી પ્રતિક્રમણને પણ પકખી પ્રતિક્રમણમાં (તે પકિખ પ્રતિક્રમણુના જ ત્રણ નામ તરીકે જણાવીને ) તે પકખીના જ ત્રણ નામામાંના બે નામ તરીકે લેખાવવાં પડે તેમ છે અને તેમ કરવા જતાં પાંચ પ્રતિક્રમણને બદલે તેએાશ્રીએ 'ત્રણ જ પ્રતિક્રમણ છે' એમ કહેવાની આપ-ત્તિમાં મૂકાઈ જવું પડે તેમ છે. માટે આચાર્યબ્રીનું તે સમાધાન, સમાધાન નથી; પરંતુ પૂર્વાપરના વિચાર વિનાનેા તર્ક માત્ર છે. પ્રક્ષકારના પ્રશ્નનું સમાધાન આચાર્ય શ્રીએ એ જ આપવું ઘટતું હતું કે–"પકખી, ચાેમાસી અને સંવ-ત્સરીના આગલે દિવસે તે દૈવસિક પ્રતિક્રમણ, માંગલિક તરીકેનું પ્રતિક્રમણ ગણાય છે, તેમજ તે માંગલિક પ્રતિ-ક્રમણમાં પણ આદેશની ભિન્નતા નહિ હાવાથી તે છઠ્ઠું ગણાતું નથી. વળી તે પ્રતિક્રમણને મંગલરૂપે ગણવાનું કારણ તેા [વત્ત'માનમાં ત્રેવીશ પ્રભુ સિવાયના કુક્ત એક પાર્શ્વનાથ પ્રભુના શાસનની રખવાલિકા પદ્માવતી દેવીજ મળ શાસનદેવી તરીકે વિદ્યમાન હાેઇને પ્રભુના શાસનની ખાધા-પીડા દ્વર કરવાની તે દેવીને અન્ય શાસનદેવીએા કરતાં સતત કાળજી રહે છે, તેથી તથા પાર્શ્વનાથ પ્રભુ, આદેય નામી ગણાતા હેાવાના કારણે] તે પ્રતિક્રમણની આદિમાં પ્ર**થમમ ગલ** તરીકે શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુજીનાં ચૈત્યવ દનની ચાેજના છે. વિશેષમાં આ અવસર્પિણીની ચાેવીશીમાંના આદેય નામ તરીકે લાકલાકાત્તર પ્રસિદ્ધ એવા 'શ્રી આદિનાથ–

રચનાની આદિમાં પણ સ્તવેલ છે તે મુજબ 'કલ્લાણક'દ''ની સ્તુતિની પ્રથમ ગાથામાં તે પાંચ નામા આવતા હાેવાથી તે મ'ગલ પછીના **મધ્યમ'ગલ** તરીકે તે પ્રતિક્રમણમાં 'કલ્લાણક'દ'' સ્તુતિની યાેજના છે અને શ્રી સ'તિકર' સ્ત-વનની ટીકામાં જણાવ્યા મુજબ શ્રી સ'તિકર' સ્તવન ભણવું તે શ્રી સ'ધના અનેક વિશ્વો નીવારનાર તરીકે મહામ'ગલરૂપે જણાવેલ હાેવાથી તે પ્રતિક્રમણના અ'તભાગમાં **અ'તિમ મ'ગલ** તરીકે શ્રી સ'તિકર' સ્તવનની યાેજના છે."

(૮૦) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અંક ૬/૭ ૫૦ ૩૬૭ કાે૦ ૨ શા. શેષમલ પ્રેમચ'દ જૈનની-''આપણા ઘેર કુંડીમાં સુવા-સિત ફુલેાનું ઝાડ વાવીને તેના ઉપર આવેલાં કુલાે હાથે તાેડી પ્રભુને ચડાવે તાે તેમાં દાેષ લાગે ખરાે?" એશંકાનું જે–''શુદ્ધ પાણીથી અને શુદ્ધ સ્થાને–વાતાવરણમાં ઉગેલાં પુષ્પાેથી જિનપૂજા કરવામાં વાંધા નથી. તે છેાડ અથવા ઝાડની નીચે શુદ્ધ વસ્ત્ર પાથરેલું હોય અને તે ઉપર જે કુલાે સ્વય' પડેલાં હાેય તેવા પુષ્પાેથી જિનપૂજા કરવી તે વધારે ચુક્ત ગણાય," એ પ્રમાણે સમાધાન જણાવ્યું છે તે, ''એવેા વિધિ કાેઈ શાસ્ત્રમાં નહિ હાેવા છતાં જણાવું છું તે માનશે કાેણ, પુષ્પના છેાડે છેાડે અને પ્રતિવૃક્ષે આખા બાગમાં કેટલાં વસ્ત્રા પથરાય?, પુષ્પા પણ બહુધા પ્રભાતે જ ખીલતાં હાેઈ બહુંધા સૂર્યાસ્ત સમયે કે તે પછી જ સ્વય' ખરી પડતા હાેવાર્થી નિત્ય સવારે જ કરવાની પ્રલુપૂજામાં તે પુષ્પાે ઉપયાગી અને જ કયાંથી?" એ વર્ગેર વિચાર કર્યા વગરનુ મનસ્વી છે. **શ્રી શાતિનાથ ચરિત્રના** 

ત્રીજા પેજ ઉપર મ'ગલકલશના દર્ષાતમાં તેમજ **સેન**-પ્રશ્નના ત્રીજા ઉલ્લાસે ૪૭૪ મા પ્રશ્નાેત્તશ્માં–'શ્રાવક પાેતે પુષ્પ ચૂંટી લાવીને પ્રભુપૂજા કરે.' એમ સ્પષ્ટ જણાવતા દસ્કતાે હાેવા છતાં પ્રશ્નકારને 'એ રીતે શ્રાવક, <mark>ન</mark>ાતે પુષ્પ તાેડી લાવીને પ્રભુપૂજા કરે તેમાં દેાષ તેા નથી જ; પરંતુ તેમ બને તેા તે વધારે ચુક્ત ગણાય.' એમ જણાવવાને બદલે–'છેહ કે વૃક્ષ નીચે પાથરેલ વસ્ત્ર પર સ્વયં પડે તે પુષ્પેાથી જિનપૂજા કરવી તે વધારે સુક્ત ગણાય.' એ પ્રમાણે શાસ્ત્રીયવિધિ અને પ્રચલિત આચરણાથી પણ તદ્દન વિપરીત વિધિ જણાવેલ છે તે કપાેલકલ્પિત છે, શાસાજ્ઞા મુજબ જિનપૂજામાં જેતા તાજા પુષ્પોનાે મનસ્વીપણે નિષેધ કરનાર છે, અને શાસ્ત્રમાં જેને৷ નિષેધ છે તેવાં નિર્માલ્ય પુષ્પેાથી પૂજા કરવાની લલામણ કરનારાે મૂર્ત્તિમ ત સ સાર છે. ઉપદ્રવના અભાવે છેાડ કે વૃક્ષનાં પત્રા,-તેનાં વૃ'ત-ર્બીટ-ડીંટના જીવનાે સંખંધ વૃક્ષના જીવથી છૂટી જાય અને તેનું ડીંટ મ્લાન અને ત્યારે જ પીળાં પડી સ્વય અરે છે; તેમ પુષ્પના વૃન્તના જીવને**ા પણ છેાડ કે વૃક્ષના જીવ**થી સંખંધ છૂટી જાય છે ત્યારે તેનું વૃન્ત-ડીંટ મ્લાન બનવાથી પુષ્પ, તેનાં રસ-ગ'ધ-વર્ણાદિની હાનિ થવા પૂર્વંક શીથિલ બની સ્વય ખરી જવા પામે છે. તેવાં સ્વય ખરી પડેલાં પુષ્પા, 'बिटम्मि मिल्लाणन्मि नायव्त्रं जोवविप्प जढमिति वचनादुवृन्ते म्लाने सति वनस्पतिपत्राणि त्रोटितानि स्वयं पतितानि वा अचित्तीभवन्ति'

સાત વનસ્પતિપત્રાण ત્રાટિતાન સ્વય પતિતાન વા બાવત્તા મવાન્ત' પાઠ મુજબ સચિત્ત મટીને નિર્માલ્ય બની જાય છે. શ્રી-અષ્ટક્રજી, શ્રાદ્ધદિનકૃત્ય, ધર્મસ'ગ્રહ આદિ શાસ્તોમાં

સમવસરણના ત્રણ ગઢના અપભ્રંશ તરીકેના 'ત્રિગડુ" શખ્દ, ભગવાનના ત્રણ ખિખને અનુલક્ષીને નહિ; પરંતુ સમવસરના તે ત્રણ ગઢની ધારણારૂપે ચાંદી કે જર્મન-સીલ્વરનાં પતરાંથી મઢાવી ચડઉતર અનાવાતા ત્રણુ આ-જોઠને અનુલક્ષીને હેાવાથી તેમજ **શ્રી શ્રાહ્વવિધ**િ પત્ર ५३ ७५२०।- 'प्रदृक्षिणादाने च समवसरणस्थचतूरूपजिनं ध्यायन् गर्भगृहे पृष्ठवामदक्षिणदिक्त्रयस्थविम्बत्रयं बन्दते अत एव

(૮૧) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અ ક ૬/૭ પૃ. ૩૩૭ કા. ૨ તેજ પ્રશ્નકારની- '' દહેરાસરમાં ભગવાનનું' તિગડું હાેવાનું કયારથી લેખ છે ? " એ શ**ંકાનું**– "શ્રી જિનેશ્વરભગવ**ં**ત ત્રણુ ગઢની અંદર રહેલા સમવસરણુમાં બીરાજી દેશના દેતા હતા તે ત્રણુ ગઢના અપબ્રાંશ તરીકે ત્રિગડુ' અન્યું છે, એટલે ત્રિગડું આજનું નથી." એમ સમાધાન આપવા વડે ત્રણ ભગવાન અંગે અણુસમજથી બાેલાતા 'તિગડુ' શખ્દને સમવસરણના ત્રણ ગઢ અંગે બાેલાતા 'તિગડુ' શખ્દ તરીકે ચાેગ્ય ઠરાવ્ચેા અને તે ઉપરથી દહેરાસરમાં ત્રણ પ્રભુનું સ્થાપન પરાપૂર્વ નું લેખાવેલ છે તે કલ્પિત છે.

તેવાં અચિત્ત અને નિર્માલ્ય પુષ્પાેથી જિનપૂજા કરવાનું જણાવ્યું નથી; પરંતુ 'न्यायोपात्तवित्तेनाचौर्येण वा गृहीतानि ××× प्रत्यप्रैः-अपरिम्लानैः प्रवरपटलकाद्याधारैः०' भाढवडे न्यायो-પાર્જીત દ્રવ્યથી લીધેલાં અથવા ચાેરીને નહિ લીધેલાં, ઉત્તમ વસ્ત્રાદિમાં ધારણુ કરાએલાં- તાજાં-મઘમઘતા પુષ્પાેથી પૂજા કરવાનું જણાવેલ છે. ( આ સાથે ૩૬ નંખરનાે સુધારા પણ જેવાં.)

सर्वस्यापि चैत्यस्य समवसरणस्थानीयतया गर्भगृह वहि भांगे दिक् त्रये मूळ बिम्बनाम्ना बिम्बानि इवन्ति।' એ પાઠ મુજબ દરેક જિનચૈત્યમાં 'સમવસરણને અનુલક્ષીને મુખ્યતયા ગર્ભગૃ હે પ્રભુની ચૌમુખી અથવા ગર્ભગૃ હના મૂલનાયક પ્રભુ અને તે મૂલનાયક પ્રભુની દિશા સિવાયની ગર્ભગૃ હ બહારની શેષ ત્રણ દિશામાં તે મૂળનાયક પ્રભુના નામવાળા ત્રણ પ્રભુ, એમ' ચાર પ્રભુ પધરાવવાનું વિધાન છે, તે રીતે કાેઈ પણ વસ્તુને અનુલક્ષીને જિનચૈત્યમાં ત્રણ પ્રભુ સ્થાપવાનું વિધાન નહિ હાવાથી તે ત્રણ ગઢના અપભ્ર'શ અનેલા 'ત્રિગડુ' શબ્દ ઉપરથી દહેરાસરમાં ત્રણ પ્રભુનું સ્થાપન લેખાવ્યું તે કલ્પિત છે.

દહેરાસરજીના ગર્ભગૃહની જગ્યા અને સ'ઘની સગ-વડતાને લક્ષ્યમાં લેતાં જે સ્થળે શ્રીસ'ઘ, એ રીતે પ્રભુનાં સમવસરણને અનુલક્ષીને ગર્ભગૃહમાં કે શ્રી જિનમ'દિરમાં ચાર જિનર્ખિઅ ન પધરાવી શકે, અને એક ખિંબથી વધારે ખિંબ પધરાવી શકે તેમ હાય ત્યારે પણ બે ખિંબને બદલે ત્રણ ખિંબ પધરાવવામાં બહુધા મૂળનાયક ગણવાની સુરકે-લીને દ્વર કરવાના હેતુ હાય છે, અને એ હિસાબે ત્રણની જેમ પાંચ ખિંબ પણ પધરાવે છે. ત્રણ કે પાંચ જિન ખિંબાને માટે લાદ્ધ(વધિ પૃ૦ પદ ઉપરના-'ત્રિતીર્થીપવ્ર્તીર્થીવ્દ્ર) સ્તિપદ્યાદ્ધવધિ પૃ૦ પદ ઉપરના-'ત્રિતીર્થીપવ્ર્તીર્થીવદ્ધવિધિ પૃંચ તાર્થ્યાદ્ધવધિ પૃ૦ પદ ઉપરના-'ત્રિતીર્થીપવ્ર્તીર્થીવદ્ધવિધિ પૃગ્ય ત્યાચ્યમેવ દરયતે એ પાઠ સુજબ 'ત્રિતીર્થી-પંચતીર્થી' વગેરે શબ્દા છે તે પણ તે સુજબ સ'સુક્રત પ્રતિમાઓ હાય તેને આશ્રયીને છે, પરંતુ પૃથક પૃથક પ્રવિક્ અનેલા તે 'તિગડુ'' શખ્દ એ રીતે પધરાવાતા ત્રણુ પ્રભુ માટે ય ચાેગ્ય ઠરાવી શકાય નહિ. સમવસરણના ત્રણ ગઢ પૂજનીય નહિ હાેવાથી તેને અનુલક્ષીને ત્રણ બિંબ પધ-રાવવાના હાેય પણ નહિ. આ વસ્તુ જે પદાર્થ ને અનુલક્ષીને અનેલ ન હાેવા છતાં તેને તે પદાર્થના દષ્ટાંતે આેળખાવાય છે, તે તારકપદાર્થ ને લઘુતમ લેખાવવાના અજ્ઞાનજન્ય દાેષ-રૂપ પણ ગણાય, અને શાસ્ત્રમાં- બ્રણ ગઢ સહિત ચાેજન પ્રમાણ સમવસરણ હાેય છે.' એમ સ્થળે સ્થળે સ્પષ્ટ ઉલ્લેખો હાેવા છતાં સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ, 'સમવસરણની અંદર રહેલા ત્રણ ગઢમાંના પહેલા ગઢમાં બીરાજને' એમ કહે-વાને બદલે 'ત્રણ ગઢની અંદર રહેલા સમવસરણમાં બીરાજને' એમ કહેવાવડે ત્રણ ગઢને સમવસરણની બહાર ગણાવેલા છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે.

(૮૨) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અ ક ૮ પૃ. પરર કાે. ર દીપચંદ તેજપાળે પૂછેલી-" ભગવાન વિચરે ત્યારે તેમની સાથે કાેઈ હાેય ખરૂં?" એ શંકાનું જે- " પ્રભુ વિચરે ત્યારે તેઓશ્રીની સાથે આઠ પ્રાતિહાર્યો હાેય છે." એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે અબાધમૂલક છે, પ્રભુની અપૂર્વ ઠકુરાઇને છીછરી દેખાડવા રૂપે પ્રભુની આશાતના કરનારું છે. અને ' પ્રભુ વિચરે ત્યારે પણ તેમની સાથે જઘન્યથી કોડ દેવા તાે હાેય છે. ' એ પ્રકારના આભાલવદ્ધ પ્રસિદ્ધ એવાં શાસ્ત્રીય વચનાે હાેવાથી તથા ' પ્રભુ વિચરે ત્યારે સાથે આઠેય પ્રાતિહાર્યો તા રહે છે ' એમ કાેઈ શાસ્ત્રમાં જણાવેલ નહિ હાેવાથી શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. શ્રીસ્નૂવ્રકૃતાંગવૃત્તિ પૃ. પહની પહેલી પુડી ઉપરનું ' ગ્રત્થ ગ્રત્થ વિ યળં अरहता भगवंता चिट्ठन्ति वा निसीयंति वा तत्थ तत्थ वि यणं जक्खा देवा...... सपडागो असोगवर-पायवेा अभिसंजायइ ' તે આગમવચન, ' પ્રભુ જ્યાં જ્યાં ઉભા રહે અથવા બેસે ત્યાં ત્યાં દેવેા અશેાકવૃક્ષ વિરચે ' એમ જણાવે છે; પરંતુ ' પ્રભુ વિચરે ત્યારેય અશેાકવૃક્ષ હાય જ ' એમ જણાવતું નથી. વળી ' બીજો પ્રાતિહાર્ય = પુષ્પવૃષ્ટિ, તે પણ પ્રભુ વિચરે ત્યારે હાય છે. ' તે વાત બદલ આચા-યંશ્રીએ શાસ્ત્રાધાર આપવા રહે છે. આ દરેક ખામી, મુખ્યત્વે–"વિચરતા કેવલી તીર્થ કર પણ ભાવજિન જ હાેવા છતાં શ્રી ચૈત્યવ દનભાષ્યમાં જે ' માગ્ર जिणा समवसरणत्था' જણાવવામાં આવેલ છે, તે પ્રભુ પાસે આ આઠ પ્રાતિ-હાર્યાદિ સમસ્ત અતિશયાની વિદ્યમાનતા તા સમવસરણમાં જ હાવાનું સૂચક છે." એ સમજના અભાવનું પ્રતીક છે.

શ્રીપ્રવચનસારે સ્દાર આદિ શાસ્ત્રોમાં-પ્રભુજ વિચરે ત્યારે તેએ શ્રીની સાથે ' ચામર-છત્ર અને પાદપી ડ ચુકત સિંહાસન' એ ત્રણ પ્રાતિહાર્યો હોવાનું જણાવેલ છે. તદુપરાંત ' હજાર યે જનને ાઈન્દ્રધ્વજ, આકાશગામી તેજે મય ધર્મ-ચક્ર, ગણધર ભગવ તા, સાધુ-સાધ્વીજી મહારાજો અને જધન્યથી ક્રોડ દેવા ' વગેરે પણ હોવાના ઉલ્લેખા છે. આ સંખધમાં નવા તિથિમતી આ. શ્રી રામચંદ્રસૂરિજીના વિદ્ધાન્ શિખ્ય મુનિશ્રી માનતું ગવિજયજીએ સં. ૨૦૦૨માં ' શ્રી વઢવાણ સામાયિકશાળા ' દ્વારા પ્રસિદ્ધ કરેલ ' શ્રી સીમ ધર જિન વિનતિ ' નામક ખૂકના ૪૩ થી ૪૫ પેજ ઉપર ઠીક ઠીક ખારીક ધ્યાન આપ્યું ગણાય.

(૮૩) કલ્યાણ વર્ષ ૧૨ અ ક૮ પૃ પરક કાર તે જ પ્રશ્નકારે પૂછેલી–" મહાવીર સ્વામીની આજ્ઞા કેટલી અને કઇ કઇ ? " એ શંકાનું જે–'' મહાવીર પ્રભુની આજ્ઞા બે પ્રકારની છે. શક્તિસ પન્ન આત્માએ સર્વવિરતિ અને તેના અભાવે દેશવિરતિ ધારણ કરવી જોઇએ." એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે અયેાગ્ય છે. પ્રભુજની તે બે આજ્ઞા નથી; પરંતુ પ્રલુએ તે બે પ્રકારે અતાવેલ ધર્મ છે. છતાં આચાર્ય શ્રીએ અહિ' ધર્મને બે આજ્ઞા કહી છે તા તેઓએ આ સમાધાન આજ્ઞાર્થમાં આપવું જોઈતું હતું, તે ભૂલીને વિધ્યર્થમાં આપેલ છે તે વિચિત્ર ગણાય. આચાર્યબ્રીએ આ જ પ્રશ્નકારને કલ્યાણ વર્ષ ૧૧ અંક ૫ પૃ. ૨૨૯ કેા. બીજામાં વળી-' પ્રથમ સર્વવિરતિ ધર્મ, તે ન અને તાે દેશવિરતિધર્મ, અને તે પણુ ન ખની શકે તેા સમ્યક્ત્વ ધર્મની આરાધનાનું કુરમાન છે.' એમ જણાવવા વડે પ્રભુની ત્રણ આજ્ઞા જણાવી છે, તે આ કરતાં પણ વધુ વિચિત્ર ગણાય,

ઉક્ત સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ, પ્રભુએ બે પ્રકારના ધર્મા પદેશ આપ્યા તેને-પ્રભુના બે વચનાને પ્રભુની બે આજ્ઞા ગણીને 'પ્રભુની બે પ્રકારની આજ્ઞા છે' એમ જણા-વેલ હાય તા પણ તે સમ્યગ્ નિરૂપણ નથી. કારણ કે-તે હિસાબે તા શાસ્ત્રોમાં પ્રભુની તે બે જ આજ્ઞા નથી; પર'ત-" येन कारणेन स्थविरकल्प उत्सर्गाप्रवादात्मको जिनाझैव, तीर्थ-इतां संवरविषयक उप्रदेशो जिनाझा, अप्या चेव दमे अव्वा जिनाझा, तम्हा अप्यणा चेव स्वसमियव्यं जिमाझा, सब्वे पाणा सब्वे जीवाणो परमाइम्मियव्वा जिनाज्ञा, अववाए पुण थेरा दिवावि (निइं) कुव्वति-तित्थगरआणा, द्रव्यस्तवादिक-जिनाज्ञा, एवं विद्विवाए वि अ कस्थइ=सम्यग् जिनघर्मऋतौ=आज्ञा, सेव च निद्रा सुगुरूणां-सुधर्मादीनामपि आज्ञा, कविच्चरितानुवादोऽप्याज्ञारूपः' धत्यादि प्रधारे से'४३। जिनाज्ञाओ छे. साटे आव्यार्थ श्रीओ એ रीते जे छे जिनाज्ञा जणुावेस छे, ते शास्त्रीय समा-धान न गणुाय; परंतु तरंगी ઉत्तर गणुाय.

' બે ' જ જણાવી શકાય તેવી નક્કર જિનાજ્ઞા તે।-आणा वि होइ दुविहा आएसुवएसपएहि जिणसमये । मुणिधम्मे आएसो, गिहिण जहसमयमुभयंपि । અર્થ: - શ્રી જિનાગમને વિષે જિનાજ્ઞા પણ આદેશ અને ઉપદેશરૂપ એમ બે પ્રકારે છે. ૧ સાધુધર્મમાં સર્વસાધુઓને આદેશરૂપ અને ૨ શ્રાવક ધર્મમાં શ્રાવકોને (ગુરુએ કરવાના) આદેશ તથા ઉપદેશ રૂપ" અને તે બ નેય જિનાજ્ઞાનું પાલન સુકર બને એ સારૂ શાસ્ત્રમાં-' एका य परा आणा पयडा जं गुरुकुलं न मोत्तव्वं એ પાઠ સુજબ પ્રકૃષ્ટ એવી એક જિનાજ્ઞા પણ છે. માટે આચાર્ય શ્રીએ પ્રભુએ જણાવેલા બે પ્રકારના ધર્મને પ્રભુની બે આજ્ઞા તરીકે જણાવેલા છે તે અવિચારિત છે.

(૮૪) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અંક ૯ પૃ૦ ૫૮૪ કાે. ૨ ઘીસુલાલજી કાેઠારીએ પૂછેલી-" યદિ કાેઈ છગ્નસ્થ ગણધર ઔર એક કેવલીકા મિલાપ હાે જાય તાે ઉસમેં સે કાેન કિસિકા નમસ્કાર કરેગા?" એ શંકાનું જે-"વે દાે આત્માઓકા પરસ્પર વંદન હાેતા હાેતા નહિ હૈ. કચેાંકિ કેવલી ભગવંત કુતાર્થ હાે ગયે હે. ઔર શ્રી ગણધર મહારાજ શાસનકા દિવાન હૈ.' એ પ્રમાણે સામાધાન અપાયેલ છે તે અજ્ઞાન જન્ય છે. ગણ-ધર મહારાજા, તીર્થ તરીકે કેવલીને નમનીય છે અને દિવાન નહિ પણ શાસનના અધિપતિ છે. જુઓ "શ્રીકલ્પસૂત્રના ततो भगवान् पूर्व तावद्भणति-गौतमस्य द्रव्यगुण-पर्यायैस्तीर्थम-नुजानामि'એ પાઠ મુજબ ભગવાને શ્રી ચતુર્વિધ સંઘરૂપ તીર્થ, શ્રી ગૌતમસ્વામીને સુપ્રત કરેલ છે.વળી તે જ વખતે શ્રી કલ્પસૂત્રના ते पाठनी लेउेना-'गणं च भगवान् सुधर्मस्वामिनं धुरि व्य-वस्थाप्यानुजानाति' તે પાઠ મુજબ શાસનના પ્રધાન અંગરૂપ સમસ્ત સાધુ-સાધ્વી સમુદાય, શ્રી સુધર્મસ્વામીને મુખ્ય તરીકે સ્થાપીને તેએાશ્રીને સુપ્રત કરેલ છે, એટલે તેએાશ્રી પ્રભુશાસનના નાયક છે." અને **શ્રી આવશ્યકચૂર્ણિ** મુદ્રિત પૃ૦ ૩૨૭ પંક્તિ ૨ થી તથા **શ્રી બૃહત્કલ્પસ્**ત્ર ભાગ બીજો પૃ૦ ૩૬૮ ની ગાથા ૧૧૮૬ ની ટીકામાં જણાવેલ -केवलिनो पूर्वद्वारेण प्रविश्य जिनं त्रिःप्रदक्षिणीकृत्य वचमा तीर्थप्रणाम कृत्वा तीर्थस्य-प्रथमगणधरस्प देषगणधराणां च पष्ठतो दक्षिणपूर्वस्यां निषीदन्ति' એ પાઠ મુજખ સામાન્ય કેવલી ભગવ તો, તીર્થ તરીકે ગણાતા ગણધર ભગવ તને ભરપ-**ષ**દામાં नमो तित्थस्स' પાઠને પ્રકટ બાેલીને નમસ્કારરૂપ વંદન તેા કરે જ છે; પરંતુ તે પછી પણ પર્ષદામાં તેઓ, શ્રી ગણધર ભગવ તાેની પાછળ બેસવાવડે ગણધરભગવ-તાેનું મહુમાન સાચવે છે."

(૮૫) કલ્યાણ વર્ષના તે અંકમાં તે જ સ્થળે અને તે જ પ્રશ્નકારે પૂછેલી-"ભગવાન મહાવીર પ્રભુને જબ જન્મ અવસરે મેરુપર્વતકાે કંપાયા તબ મેરુ પર્વતકે

શાશ્વતમંદિરાેકી આશાતના હુઈ યા નહિ ? કચેાં કિ- જેન રામાયણમેં જખ રાવણને અષ્ટાપદ પર્વતકાે ઉઠાનેકી કાેશિષ કી તબ વાલીમુનિને તીર્થકી આશાતનાકે ભયસે–રાવણકાે શિક્ષા કરકે ઉસકી રક્ષા કી." એ શંકા,(પ્રભુએ જન્માવસરે નહિ, પરંતુ જન્માભિષેક અવસરે મેરુ કંપાવેલ હાેવાથી તેમજ વાલીમુનિએ તીર્થ ની આશાતનાના ભયથી નહિ, પર તુ तथापि चैत्यत्राणाय, प्राणिनां रक्षणाय च भाठ मुल्ल अष्टापह ઉપરના ચૈત્યનું તથા તે પર્વ તગત હજારાે પંચે દ્રિયાદિ જીવાેના રક્ષણના સદાશયથી અરાગદેષભાવે રાવણને શિક્ષા કરેલ હેાવાથી) વાસ્તવિક નહિ હેાવા છતાં આચાર્યજ્રીએ તે અવાસ્તવિક શંકાને પણ વાસ્તવિક માની લીધી તે પ્રથમ ભૂલ છે અને તેવી શાસ્ત્રખાહ્યની વાતેા જણાવનારી તે આવાસ્તવિક શ'કાનું પણ આચાર્ય શ્રીએ ત્યાં ''અષ્ટાપદપર્વતકેા ઉઠાના ઔર મેરુપર્વતકાે હીલાના ઉસમેં જમીન આસ-માનકા કરક હૈ ! શાશ્વતા જિનબિંબાદિકાે કુચ્છ ભી નદ્ધિ હુઆ હૈ. ! ઐસા સમજના. કરોાંકિ તીન જ્ઞાનસે ચુક્ત શ્રી . મહાવીર પ્રભુને સીર્ફ ઇંદ્રકી શ'કાકાે ફ્રર કરનેકે લીયે ઐસા કીયા. ઈસ લીચે અસે મહાપુરુષે કે કાર્ય મેં વૈસી શંકાકેત સ્થાન નહિ હૈ." એ પ્રમાણે આપેલ સમાધાન તાે સ્વયમેવ અવાસ્તવિક ઠરે છે; અને આચાર્ય શ્રીના એ અવાસ્તવિક સમાધાનમાં પણ નીચે મુજબ શાસ્ત્રવિરુદ્ધતા છે.

<u>થ</u>-અષ્ટાપદ ઉપાડવા અને મેરુને હલાવવા એ બ'ને કાર્ય ભિન્ન ભિન્ન હાવા છતાં તે બ'ને પ્રસ'ગે-'વસુધરાનું ક'પવુ' આખા પર્વતનું ચામેરથી ચલાયમાન થવું, શિખર વગેરેનું ગખડી પડવું, શખ્દાદ્વેત થવું, સમુદ્રોનું ક્ષુભિત થવું, ઈન્દ્રે તથા વાલીમુનિએ તેવું બનવાના કારણે અવ-ધિજ્ઞાનથી જેવું, તથા ઈન્દ્રે પ્રભુની અને રાવણે વાલીમુનિની ક્ષમા માગવી' એ વગેરે બનાવા બહુધા સદશ હાવાથી તેમજ (જેને જ્ઞાનીજનાને ફરક તરીકે કબુલી શકાય તેવા પણ જો ફરક હાેત તા તે ફરક શાસ્ત્રકારોએ તે બનાવા જણા-વવાની સાથે જણાવ્યા હાેત; પરંતુ) કાેઈપણ શાસમાં તે બાબતમાં સામાન્ય ફરક પણ જણાવેલ નહિ હાેવાથી તે ખંને કાર્યોમાં જમીન આસમાનના તા નહિ; પરંતુ અલ્પ પણ ફરક શાસ્ત્રાધારે ચાલનાર છન્નસ્થ જણાવી શકે તેમ નથી.

था-श्री કલ્પસૂત્રમાંના ''संशयं त्रिद्शेशस्य, मत्वा वीरोऽ मराचलं। वामांगुष्टांगसपर्कात्समन्तादृष्यचीचलत् ॥३०॥ कम्पमाने गिरौ तत्र, चकम्पेऽथ वसुंधरा । शृंगाणि सर्वतः पेतुश्चक्षुभे सागरा अपि ॥३२॥ ब्रह्मांडस्फोटसदृशे, शब्दाद्वैते प्रसपति। रुष्ठः शकोऽ-वधेर्ज्ञात्वा क्षमयामास तीर्थपम् ।।३२० એ ઉલ્લेખથી આ વાત નક્કી છે કે–તે પ્રસ'ગે આખેા મેરુ તેની બાજાની ભૂમિ ઉપરના પર્વતાના શિખરાે પણ પડી ગયા એ પ્રકારે ઉંચા નીચાે થઈ ગયે। હતા. હચમચી ઉઠયે હતા. એ રીતે લાખ યાેજનના શાશ્વત મેરુ હચમચી ઉઠયાે અને તે પ્રસ'ગે તેના પર રહેલા શીખરામાંના શાશ્વત જિનબિ બાને કાંઇજ ઉપદ્રવ નહોતેા થયેા, એ વાત સામાન્યજનને પણ એટલા માટેય સ્વીકાર્ય અને તેમ નથી કે–તેવાે કાેઇ ઉલ્લેખ, શાસ્ત્રમાં ઈસારા રૂપેય નથી. આથી લાખ ચાજનના શાશ્વત મેરુ કપ્યા અને તેની ઉપરના ૫૦૦ ધનુષ્યના શાશ્વતજિન બિંબાેને

કાંઈ જ ન થયું ! એ વાત માને કાેણુ ? આથી જ કલ્યાણુ માસિકમાં **અગ્નિને જડ કહેનાર** આ સૂરિજી સિવાય તેવી તર'ગી વાત કરે પણુ કાેણુ ? આ દરેક વસ્તુ વિચારતાં આચાર્ય શ્રીએ પ્રસ્તુત સમાધાનમાં જે–

इ–શ્રી વીરવિભુ તથા વાલીમુનિ સ'અ'ધીના તે અ'ને પ્રસંગમાં જમીન આસમાનના કરક છે' એ પ્રમાણે જણા-વેલ છે તેમાં આચાર્ય શ્રીની–'કયાં વીરવિભુ અને કયાં વાલી સુનિ ? એટલે કે કયાં મેરુ અને કયાં સરસવ ? એવી તે ખંને અસમાન્તર વિભૂતિનાં તે કાર્યો સદૃશ હેાય તેટલા માત્રથી શ્રી વીરવિભુની હરેાળમાં શ્રી વાલીમુનિને કદી લેખી શકાય નહિ' એ પ્રકારની એક જ ગણત્રી હાેવાનું કલ્પી શકાય છે. આથી પ્રભુના જન્માભિષેક વખતે ચાેથા ગુણસ્થાનકે વર્ત્તતા પ્રભુ કરતા અપ્રમત જેવા ચઢીયાતા ગુણસ્થાનકે વર્ત્ત શ્રી વાલીમુનિને કલ્પિત રીતે જ ગુણહીન લેખાવેલ ગણાય. આ કલ્પનાને સિદ્ધાંત તરીકે લેખાવવા સારૂ તે સમાધાનમાં આગળ વધતાં આચાર્ય શ્રીએ-'કર્યો'કી તીન જ્ઞાન સંસુક્ત પ્રભુને સીર્ફ ઇન્દ્રકી શંકાકાે દ્વર કરનેકે લીચે ઐસા કીયાથા.' એ પ્રમાણે જણાવીને વાલીસુનિ કરતાં પ્રભુની વિશિ-ષ્ઠતા લેખાવવામાં પ્રભુના અવધિજ્ઞાનને આગળ કર્યું છે; પરંતુ તેમાં તેા આચાર્ય શ્રીની માેટી ભૂલ છે. કારણ કે-''તે પ્રસ'ગે જેમ પ્રભુને ત્રણ જ્ઞાન છે તેમ શ્રી વાલીમુનિને પણ ત્રણ જ્ઞાન છે. અને તેથી પ્રસુએ જેમ અવધિજ્ઞાનથી ઈન્દ્રની શ'કા જાણી તેમ શ્રી વાલીસુનિએ પણ અવધિજ્ઞાનથી જ રાવશુના તે ઉધમાત જાણેલ છે. અરે! તે વખતે પ્રભુજીને પ્રાણતદેવલેા કથી લઇને આવ્યા તેટલું જ અવધિજ્ઞાન છે, જ્યારે શ્રી વાલીસુનિને તાે તે વખતે શ્રી પઉમચરિયંના 'एवं परमावद्दीए भगवं वाली नाऊणo' પાઠ સુજબ પરમાવધિ છે. વળી તેઓશ્રીએ કહ્યું છે કે-'પ્રભુને સીર્ફ ઈન્દ્રકી શ'કા કાે દ્વર કરને કે લીચે અસા કીયા થા,' તાે 'શ્રી વાલીસુનિને ભી સીર્ફ તીર્થ ઔર જીવાંકી રક્ષા કે લીચે અસા કીયા થા.' ઇસ મે કુચ્છ ભી ફરક કહાં હૈ ? કી-બે સાખૂત કરને કે લીચે આચાર્ય-શ્રીને અસી કલ્પિત બાતાઓ ચાેજ કે ઈતની તકલી ફ ઉઠાઇ ?

(૮૬) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અંક ૯ પૃ. ૫૮૫ કાે. ૧ રમણુકાંત મુંદ્રાએ પૂછેલી-'' સાધ્વીજી મ૦ સૂત્ર વાંચી શકે કે નહિ ? અને જે વાંચે તેા શ્રાવકેાથી શ્રવણ થઈ શકે કે કેમ?" એ શંકાનું જે-" શ્રાવકાેની સભામાં સાધ્વીઓને વ્યાખ્યાન વાંચવાનું હેાતું નથી તેા પછી શ્રાવકોને વ્યાખ્યાનશ્રવણ કરવાની વાત જ કર્યા રહી ?" એમ સમાધાન અપાયું છે તે પ્રશ્નકારે સૂત્રનું પૂછ્યું હેાવા છતાં સમાધાન, સૂત્રને બદલે વ્યાખ્યાનનું જણાવ્યું હેાવાથી પ્રશ્નકારના પ્રશ્નને ઉડાવનારૂં છે અને (શ્રી સંબાધપ્રકરણ પત્ર ૧૫ શ્લાેક ૭૨ તથા ૭૩ મુજબ સાધ્વીએાનું વ્યા-ખ્યાન શ્રાવકાે ડાખી કે જમણી ખાજ્ય બેસીને સાંભળી શકતા હેાવાથી) શ્રાવકાેને વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરવાની વાત જ કર્યા રહી ? " એમ જણાવ્યું તે શાસ્ત્ર અને આચરણા અંનેથી વિરુદ્ધ છે. આપણી આ વાતની પુષ્ટિમાં કલ્યાણ વર્ષ ૧૨ ના અંક ૬–૭ના પેજ ૩૩૮ ઉપરના સમાધાનમાં આ આચાર્ય શ્રીનું જ સમાધાન છે કે-''કેવલ શ્રાવકાેની

સભામાં સાધ્વીઓએ વ્યાખ્યાન વાંચવું ઉચિત નથી. કેમકે આચાર્ય ભગવ ત શ્રી હરિભદ્ર (સૂરિજી) મહારાજે, (સંબાધ પ્રકરણ પૃ. ૧૫ શ્લાેક હર દ્વારા) જે ગચ્છમાં સાધ્વીઓ પુરુષાની સામે અને સાધુઓ સ્ત્રીઓની સામે તેમની મુખ્યતાએ (ગૌણતાએ અડચણ નથી.) વ્યાખ્યાન કરે છે તે સાધુ–સાધ્વીઓને અથવા જે ગચ્છની તેવી વ્યવસ્થા હાેય તાે તે ગચ્છને નાટકીયાનું ટાેળું કહ્યું છે. " એટલે કે–અહિં વળી તેઓજ કહે છે કે–શ્રાવકાે સાઇડમાં બેસીને સાધ્વીજીનું વ્યાખ્યાનશ્રવણ કરી શકે છે.

સ. ૨૦૧૫માં દાદર મુકામેથી તેા આપણા આચાર્ય શ્રીએ, મુલુંડનાં શ્રાવકાેને તે વખતે મુલુંડ ચાતુર્માસ રહેલાં તેમના પુષ્પાશ્રી આદિ સાધ્વીએા પાસે 'વ્યાખ્યાન સાંભળાે,પૌષધ જેવી ક્રિયાએા પણ કરેા અને કલ્પસૂત્ર પણ સાંભળાે' એમ સ્પષ્ટ આજ્ઞા આપી હતી. અને પર્યું ષણમાં તાે તે સાધ્વીએા પાસે જ તે તે અધી ક્રિયાએ৷ તે શ્રાવકાેને કરાવી પણ હતીઃ તદુપરાંત સાધ્વીએાને પણુ કલ્પસૂત્ર વાંચવાની આજ્ઞા આપીને તે શ્રાવકાેને શ્રી કલ્પસૂત્ર પણુ તે સાધ્વીજીના મુખે જ સંભળાવ્યું હતું ! એ જેતાં શ્રી રમણકાંત મુંદ્રાને તેઓએ આપેલું 'સાધ્વીએાનું વ્યાખ્યાન શ્રાવકાેને સાંભળવાનું હાેય જ નહિ.' એ સમાધાન પણ તેએાશ્રીને તાે માન્ય જણાતું નથી; તે પછી આ મુજબ આ બીજું શાસ્ત્રાનુસારી સમાધાન આપેલ છે તે પણ તે અવસરે કલકત્તા ખાતે આ. શ્રી વલ્લભજીસૂરિજીના સાધ્વી મૃગાવતીશ્રીનાં વ્યાખ્યાનાેએ હાલ પાતાની આજ્ઞાના ગણાતા આ. શ્રી રામચંદ્રસરિજી મ**્ની** 

વ્યાખ્યાન સભાને અલ્પ બનાવી દીધેલ તે પીડાને આભારી ન હેાય તાે સારૂ' છે.

(૮૭) કલ્યાણ વર્ષ ૧૨ અ'ક ૧૨ પૃ. ૭૫૨. ઉપર આપેલા સમાધાનની શરૂઆતમાં તેએાશ્રીએ 'ગુપ્તિમાં સમિતિ છે' એમ જણાવીને સમિતિ-ગુપ્તિ સંબ'ધીની શાસ્ત્રાંકત વ્યાખ્યાથી સદ'તર વિપરીત નિરૂપણ કરેલ છે. शास्त्र हा सम्यक्प्रवृतिलक्षणा समितिः अने प्रवृत्तिनिवृत्ति-**રુક્ષणા ગુ**ષ્તિઃ' એ પ્રમાણે જણાવીને સમિતિ અને ગુપ્તિનું લક્ષણ પરસ્પર ભિન્ન જણાવેલું છે. અર્થાત્ સમિતિના 'શાસ્રોક્ત મર્યાદાપૂર્વ કે બાલવું' એ એક જ પ્રકાર છે. અને ગુપ્તિનાં (૧) શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાપૂર્વક બાેલવું, અને (૨) સંજ્ઞાદિના પરિહારપૂર્વ કે બાેલવાનાે નિરાધ=સર્વથા મૌન' એમ બે પ્રકારે છે. આથી જે કેવળ પ્રવૃત્તિરૂપજ ગણાય છે તે સમિતિમાં પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિરૂપ બે પ્રકારની ગુપ્તિ હેાઇ શક્તી નથી; પરંતુ પ્રવૃત્તિરૂપ એકજ પ્રકારની ગુપ્તિ હેાય છે, એ વાતના ખ્યાલ રાખવા સારૂ શાસ્ત્રકારાએ समिओ निअमा गुत्तो, गुत्तो समियत्तणम्मि भयणिज्जो । कुसल्वयमुइरंतो जं वयगुत्तो वि समिओ वि' ते श्ले। इ ज्यावीने २५४ इडेल छे डे-समितिव'त નિયમા ગુપ્તિવંત હેાય, પરંતુ ગુપ્તિવંત સમિતપણાને વિષે ભજનીય હાેય=અર્થાત્ હાેય અને ન પણ હાેય; કારણ કે-કુશળવચનને બાેલતા, વચનગુપ્તિવ'ત છે અને ભાષા સમિતિ-વ'ત પણ છે.' આથી સ્પષ્ટ છે કે-સમિતિ કરતાં ગુપ્તિનું ક્ષેત્ર વિશાળ હેાવાથી ડુંકા ક્ષેત્રવાળી સમિતિમાં વિશાળ ક્ષેત્ર ધરાવતી ગુપ્તિના સમાવેશ થઇ શકતાે નથીઃ' એટલે સમિતિમાં ગુપ્તિવ ત પ્રવૃત્તિ વખતે હેાય છે અને નિવૃત્તિ વખતે ન હેાય, એ વાત પણ નક્કી છે. અને તેથી તેઓશ્રીનું 'ગુપ્તિમાં સમિતિ છે' એ નિરૂપણ સમ્યગ્ નથી; પર તુ 'સમિતિમાં ગુપ્તિ છે' એ નિરૂપણ સમ્યક્ છે. ને 'ગુપ્તિમાં સમિતિ છે' તા પ્રશ્ન છે કે–'નિવૃત્તિરૂપ ગુપ્તિમાં સમિતિ છે ?' ઉત્તરમાં આકાશ સામે જ નેવું પડે તેમ છે.

તે સમાધાનમાં તેઓશ્રીએ, તેવા જ પ્રકારનું બીજું પણ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ નિરૂપણ કર્યું છે, જે જેઇને તા અપાર ખેદ થાય છે. શાસ્ત્રકાર સમિત્રો નિયમા ગુત્તો' એમ જણા-વવાવડે 'સમિતિમાં ગુપ્તિ નિયમા હાેય છે' એમ સ્પષ્ટ જણાવે છે, છતાં તેઓશ્રી 'ગુપ્તિમાં સમિતિ છે' એ વાકયની જોડેજ 'સમિતિમાં ગુપ્તિ હાેય પણ ખરી અને ન પણ હાેય' એમ શાસ્ત્રથી સદ'તર વિપરીત રીતે સમિતિમાં ગુપ્તિની ભજના જણાવે છે તે શાસ્ત્રવચનાની સ્પષ્ટપણે ઉપેક્ષા કરી નિજનાં મ'તવ્યને અધિક માનતા હાેવાનું દ્યોતક છે.

(૮૮) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અંક ૧૨ પૃ૦ ૭૫૪ કાે. ર માસ્તર વિનાદ. સુરતની-"કાેઈ મુનિરાજને સખત તાવ આવતાે હાેય અને માથે પાણી આદિનાં પાતાંઓ મૂકવા છતાંય ફેર પડતાે નથી, જ્યારે ડાેકટરાની સલાહ મુજબ બરફનાે ઉપયાગ કરી શકાય ખરાે?" એશ કાનું જે-"સાધુ મહારાજ બરફને અડી શકે નહિ એટલે શ્રાવકાેએ તે પ્રસંગે તેવા ઉપયાગ કરવા જોઇએ નહિ, ભક્તિને બદલે મહાદાેષના ભાગીદાર થવાય છે." એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે શ્રાવકને ગાઢ ગ્લાન અવસ્થાને લઇને બેભાન જેવી પરવશ દશાને ભજતા મુનિની ભક્તિ કરવાની ફરજ મનસ્વીપણે ભૂલાવીને તેવા પરાધીન મુનિની કચરાની જેમ ઉપેક્ષા કરવાનું શીખવાડનારૂં હુદયદ્રાવક નિરૂપણ ગણાય. શાસ્ત્રામાં ગ્લાન-મુનિની ગ્લાનતા દ્વર કરવાને તેવા સમયે જોડેના મુનિરાજે પણ શ્રાવકને સાવદ્ય ઉપાયમાં પ્રેરણા કરવાનું અને પ્રેરણા ન કરે તેા પ્રાયશ્વિત જણાવેલું હાેવાથી સાવદ્યવ્યાપારમાં બેઠેલા શ્રાવકની તા તેવા કટાકટીના સમયે ગ્લાનમુનિની સાવદ્યભક્તિ પણ કરવાની પરમ ફરજ ગણાય છે. ભાવનાભેર તેવી ફરજ અજાવનાર શ્રાવકને શાસ્ત્રમાં 'અલ્પઅ'ધ અને અહુનિજરા' જણાવેલ છે.

श्रી હારિલદ્દીય અષ્ટક છ પૃ૦ ૧૩ ઉપર પાઠ છે કે-"ધર્माર્था सावद्य प्रवृत्तिर्निषिद्धा तत्सत्यम्, केवलं स निषेधः सर्व-विरत्यपेक्षया तद्धिकारेऽस्य (धर्मार्थं यस्य वित्तेद्दा० श्लोकस्य) अधीतत्वात्, गृहस्थापेक्षया तु सावद्य प्रवृत्तिविशेषोऽनुज्ञात एव । यदाह-दव्वत्थए कूवदिट्टंतो ति (धर्मार्थं) वाणिज्यादिसावद्य प्रवृत्ति-रपि कस्यचिन्न दुष्टाविषय विशेषपक्षपातरूपत्वेन पापक्षयगुणबी-जलामद्देतुत्वात्-અर्थ:-धर्म ने माटे सावद्य प्रवृत्ति કરવી नહि, એમ કહેલું છે તે ઠીક છે; પર तु सावद्य प्रवृत्ति ने पि क्षे मात्र सर्वविश्ति-साधुनी अपेक्षाએ छेः कारणु डे- "धर्भ માટે धननी ઈચ્છા કરતાં અનિચ્છા સારી છે.' એ શ્લોક સાધુના અધિકારમાં છે. (ગૃહસ્થના અધિકારમાં નથી.) ગૃહ-સ્થની અપેક્ષાએ તે। (ધર્મ ने માટે) સાદ્ય પ્रवृत्ति विશेष અનु-ज्ञात જ છે. શાસ્ત્રમાં દ્રવ્ય સ્તવસ અ'ધમાં કૂવાનું દેખ્ટાંત છે. એટલે કે-કૂવા ખાદતાં પરિશ્રમ પડે, રબેગુ'ડિત શરીર થાય, પરંતુ પાણીના લાભ પાસે તે પરિશ્રમાદિ હિસાબમાં ગણાતા નથી. વળી કાેઇવાર ધર્મ ને માટે કાેઈ ગૃહસ્થને વાણિજ્યદિ સાવઘવૃત્તિ પણ ('વ્યાપાર કરતાં આજીવિકા ઉપરાંત વધે તે ધન જિનમ દિરમાં વાપરવુ" એવાે અભિગ્રહ કરનાર સ કાશ-શ્રાવકની જેમ) દાેષને માટે થતી નથી. કારણ કે-(ક્રિયાકારકના દિલમાં જે ધર્મ રૂપે) વિષય–અનુષ્ઠાન વિશેષ હાેય, તે વિષયના પક્ષપાતરૂપે તે કાર્ય હાેવાથી તેને તે કાર્ય કર્મની નિર્જરા થવા તરીકે ગુણરૂપ બાેધિબીજના લાભના હેતુ છે."

જો કે–આ વાત તેા અહિ પ્રસંગને અનુલક્ષીને (માર્ગા-નુસારી પણ જેના નિષેધ કરતાં ક'પી ઉઠે તેવી) ગ્લાન સાધુની ધર્મકાયના ઔષધને આશ્રયીને જ કરી છે; પરંતુ श्री ભગવતી સૂત્રમાં તે।- तहारूव समणं वा माइणं वा पडिद्यपच्चक्तायपाक्कम्मं अफासुएण अणेसणिज्जेणं असण ४ पडिलाभेमाणरस किं कज्जइ ? गोयमा ! अप्पे पावकम्मे बहुयरा से निज्जरा' पाठवडे पंचमढावतनुं पालन करनारा डेार्डपणु સાધુમહારાજની [નિર્વાહ થતાે હાેય તાે નિરવદ્ય અને] અનિર્વાહે (કેવલ ઔષધથીજ નહિ, પર તુ) અશન-પાનાદિ ચારેય સાવદ્ય આહાર વડે પણ ભક્તિ કરનાર શ્રાવકને અલ્પ ખંધ અને બહુનિજરા જણાવેલ છે. संधरणम्मि असुद्रं, दुण्हवि गेण्हंतदिंतयाण अहिअं। आउरदिद्वंतेणं तं चेव हियं . असं**थरणे ॥१॥** એ શ્લાેકથી અનિર્વાહે સુનિને પણ તેમાં અહિત નથી. શાસ્ત્રોની સર્વ આજ્ઞા અને સર્વનિષેધના 'તમ્દા सव्वाणुन्ना, सव्वनिसेहो य पवयणे नत्थि । आयं वयं तुलिज्जा **હાદાર્કાસી વ વાળિયમો' એ જ ઐદ**ંપર્યાર્થ હાેવા છતાં આપણા

આ આચાર્ય શ્રીએ ગ્લાનસાધુની ભક્તિના પ્રશ્નનું **સાધુ બર**-**ફેને અટકી શકે નહિ** એટ**લે શ્રાવકોએ તે પ્રસ**ંગે **તેવા ઉપયાગ કરવા જોઇએ નહિ, મહાદાષના ભાગી દાર થવાય છે**.' એ પ્રમાણે મનસ્વી સમાધાન આપ્યું તે સાધુપદ પ્રતિના શાસ્ત્રોક્ત રાગનાે અભાવ સૂચવનારૂં ગણાય છે.

આપણા આ આચારે બીજા ગ્લાન સાધુ બદલ એવું સમાધાન આપ્યું અને સં. ૨૦૧૬ ના જ ફાગણ માસે સુરખાડથી આવતાં સુ'અઈ પાંજરાપાેળના 'રાયતા' ગામે નર્સેના હાથથી ઇંજીકશન અપાવીને (પૂના વિદ્યાપીઠની પંડિત પરીક્ષાનું પ્રશ્નપત્ર કાઢી આપવાનું કહેનાર સેવાભાવીને 'વાઘા-ધારીઓને સાથ ન અપાય' એવાે અહ'ભાવી જવાબ દેનાર) ચાર વાઘેશ્વરાે સહિત ટેકસીદ્રારા કલ્યાણથી એક કલાકમાં પાેતાને સીધા 'દાદર' મુકાચે પહેાંચાડવાની ભક્તિ કરનારા શ્રાવકાે સંખંધમાં મુંખઈની સમસ્ત જૈનજનતાને ઉદ્દભવેલી શંકાનું લાલબાગ આદિમાં તેએાશ્રીએ "સાધુ વધુ જવે તેા વધુ ઉપકાર કરે, માટે શ્રાવકોએ તેવા પ્રસ'ગે તેવા ઉપયાગ કરવા જેઇએ, મહાનિર્જરાના લાગી **થવાય છે."** એ પ્રમાણે સમાધાન આપ્યું ! આ જેતાં તેઓ-શ્રીનું પ્રચારાતું અગાધજ્ઞાનિત્વ, સંયમરસિકત્વ અને સુવિ-હિતત્વને કૃત્રિમ નહિ માનનારા આત્માએા પ્રાયશ્ચિત્તભાગ ઠરે. (૮૯) કલ્યાણ વર્ષ ૧૨ અંક ૧૨ પૃ૦ ૭૫૪ કાૈ૦ ૨

(૮૯) ૩લ્યાણુ વર્ષ ૧૧ પર અ ૩ ૧૧ ૧૦ ૭૧૦ ૩૦ ૧ શ્રમણેાપાસકની-"કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અંક ૬ / ૭ પૃ૦ ૩૩૮ કેા. પહેલું, 'સૂર્યોદય પહેલાં અને સૂર્યોદય પછી એક એક ઘડી સુધી સજ્ઝાય ધ્યાન ન કરવું, એમ વિનયગુણુમાલામાં જણાવ્યું

છે તેા તે વખત તા પ્રતિક્રમણનાે છે તાે કેમ ?' એમ ખીમજી દેવા કુસુમુએ પ્રશ્ન કર્યો છે, તેનાં સમાધાનમાં આપશ્રીએ 'સવારના સુચેાદય પહેલાં ૧ ઘડી અસજ્ઝાય નથી પણ લઘુ બે ઘડીની છે. તથા સાંજે પણ બે ઘડીની અસજ્ઝાય છે. કારણસર પ્રતિક્રમણ વ્હેલા માંડી કર્યું હાેય તે કારણથી સ્વાધ્યાયનાે નિષેધ છે. પ્રતિક્રમણ આવશ્યક ક્રિયા છે,' એમ જણાવ્યું છે, તેમાં 'લઘુ બે ઘડી' લખી છે, તેા લઘુ બે ઘડી એટલે શું?" એ શંકાના સમાધાંનમાં જે-"પૂ. આ. શ્રી રત્નશેખરસૂરીશ્વરજી મહારાજે આચારપ્રદીપમાં રુઘુદ્વય घटिका' શબ્દના પ્રયાગ કર્યા છે તેથી બે ઘડી પ્રરેપ્રરીન થઈ હેાય અર્થાત્ પાંચ મીનીટ એાછી રહેતી હેાય તે લઘુ-દ્રયઘટિકા કહેવાતી હાેય તેમ સંભવે છે." એમ સંદિગ્ધ જણાવ્યું છે તે શાસકારના તે પાઠ પણ પૂરા નહિ જોયા <mark>હ</mark>ોવાનું અને શાસની તે સામાન્ય વાતને ય તદ્રપે સમજી શક્યા નહિ હાેવાનું ઉદાહરણ છે. પૂ. આ. શ્રી રત્નશેખર સૂરીશ્વરજી મહારાજે આચાર પ્રદીપમાં 'અઘુદ્વચષદિજ્ઞ' શખ્દના પ્રયોગ કર્યો નથી, પરંતુ જઘુઘટીદ્રયદ્રયમાનઃ' શખ્દના પ્રયોગ કર્યો છે, અને તેને અર્થ 'લઘુ બે ઘડી' એમ નથી, પરંતુ 'જઘન્યથી ઘડી ખબ્બે પ્રમાણ' એમ થાય છે, આચાર પ્રદી-પના ને જ્રઘુઘટી બપાઠવાળાં ૧૧ માં પૃષ્ઠ ઉપર તે અસ-જ્ઝાયની જ વાતની પુષ્ટિ અર્થે સાક્ષીપાઠ તરીકે આપેલા **श्व: देख देखाव धी** भांना चडपोरसियो दिवसो, दिणमब्झ ते # दुनि घडिभाओ। एवं रयणीमब्से अंतन्मि य ताउ चत्तारि ॥१॥ એ પાઠમાં 'બેઘડી' એમ સાક શખ્દ પણ પડયાે હાવા છતાં

આચાર્ય શ્રીએ પાેતે રજી કરેલા તે **ਲघુદ્રયઘ**ટિજ્ઞા પાઠને। 'બે ઘડી પૂરેપૂરી થઈ ન હેાય અર્થાત્ પાંચ મીનીટ આછી રહેતી હેાય' એવાે વિચિત્ર અર્થ કલ્પ્યાે છે તે શાેચનીય છે. તદુપરાંત—

પ્રશ્નકારના પ્રશ્નગત-અંક ૬/૭ના પૃ૦ ૩૩૮ ઉપરના પ્રશ્નમાંની-'સૂર્યોદય પહેલા અને સૂર્યોદય પછી એક એક ઘડી સુધી સજ્ઝાયધ્યાન ન કરવું' એ વિનયગુણુમાલાની વાતની શંકાના સમાધાનમાં આચાર્યશ્રીએ જે-'સવારના સૂર્યોદય પહેલાં એક ઘડી સજ્ઝાય નથી પણ લઘુ બે ઘડીની છે' એમ જણાવેલ છે તે (કાેઈપણ શાસ્ત્રમાં સૂર્યોદય પહેલાં બે ઘડીની અસજ્ઝાય કહેલ નહિ હાેવાથી) શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ છે. આ બાબત **શ્રી (સદ્દચક** વર્ષ ૭ અંક ૧૩/૧૪ પેજ ૩૧૭ ઉપર સ્પષ્ટ સમાધાન છે કે-'કેટલાક ગ્રંથકારના કહેવા પ્રમાણે ત્રણે સંધ્યાએાની આગળ પાછળની એકેક ઘડી લેવી, અને કેટલાકના કહેવા પ્રમાણે સૂર્ય ઉદય અને અસ્ત પછીની બે ઘડી સવાર સાંજની સંધ્યા વખતની ગણવી (તથા) મધ્યાદ્ધ તેમજ મધરાતની આગળ પાછળ એકેક ઘડી ગણવી.'

(૯૦) કલ્યાણુવર્ષ ૧૩ અંક ૧ પૃ૦ ૫ કેા. ર નાં બીજા સમાધાનમાં તેઓશ્રીએ જે-'પાતાની સ્ત્રીમાં પણ લાેગની મર્યાદા ન કરાય ત્યાંસુધી સ્વદારસ તાેષ વ્રત ગણાય નહિ.' એ પ્રમાણે નિરૂપણ કર્યું છે તે, સવ શાસ્ત્રોથી તાે વિરૂદ્ધ છે જ; પર તુ વર્તને અવર ગણાવવાના કારમા દાેષ-રૂપ પણ છે. ધર્મસ ગ્રહ ભાગ પહેલા પૃ૦ ૬૬ ની પહેલી

**પુડીમાં સ્વદારસ' તે** હિવતની વ્યાખ્યા-स्वकीया दारा-स्वकलत्राणि તૈસ્તેષુ વા સંતોષસ્તન્માત્રનિષ્ટતા' એ પ્રમાણે છે અને આગળ જતાં તેજ પૃષ્ઠમાં તે સ્વદારસ તાેષવ્રતની સુવિશેષ વ્યાખ્યા 'स्वदारसंतीषोऽन्ययोषिद्वर्जनं वाश्रमणोपासकानां-भावकाणां संबधि चतुर्थाणुव्रतं मतं-प्रतिपादितं जिनवरैरित्यन्वयः' એ પ्रभाशे छे. તે પ્રષ્ઠની બીજી પ્રઠીમાં તે। તે વ્રતની-'स्वदारसंतुष्टस्त्वेका-नेकस्त्रदार व्यतिरिक्तेभ्यः सर्वाम्य एवेति विवेकः' એभ ४६ीने શાસકારે તે વ્યાખ્યા વધુ સ્પષ્ટ કરેલ છે, અને તે રીતે સ્વદારસંતાષવતનું પાલન કરનારને તે જ બીજી પુઠીની १३ भी ५ फितमां ते।- गृहिणो हि स्वदारसंतोषे ब्रह्मचारिकल्प-ત્વમેવ' દસ્કત જણાવીને 'પ્રક્ષચારીકલ્પપણું' પણ જણાવે છે, સ્વદારસ તાેષવતવાળા માટે **યાેગશાસ્ત્રનું 'ना**सक्तया सेव-नीया हि स्वदारामप्युपासकै ' એ निषेधवयन पशु ' अभ वते તાે વત અતિચરિત થાય' એમ જણાવે છે; પરંતુ 'એમ વતે તાે વત ગણાય નહિ' એમ જણાવતું નથી. તેમજ તે વતના પાંચ અતિચારમાંના ચાથા તે તીવકામાનુરાગ नाभना अतिथारनी पश्च-'स्वयोषायामप्यनंगको शतीवरागादिकं **સર્વ પરિદ્ર**ર્રાત' એ જ વ્યાખ્યા છે અને એ વાત તેઓ પણ નાઘે જ છે.

गृहरुधीने स्वदारसंतोषत्रत ते सर्वधा प्रह्मचय नथी. અને તે વૃત્તમાં પવ તિથિએ આદિમાં ભાગની મર્યોદા કરે તે તેા **સર્વધા પ્રદ્યચર્ય** કલ્પ ગણાય છે; એ વાત પણ તેઓશ્રી લાણે જ છે: આથી-''સ્વદારસ તાેષવતવાળાને તે વતમાં તે જે ભાગની મર્યાદા કરે તેનું કલ તા સ્વદાર- સંતાેષવત કરતાં ય કેઇગણુ' અધિક છે.' તેમ સમાધાન આપવાને અદલે તેએાએ, 'પાતાની સ્ત્રીમાં પણ ભાેગની મર્યાદા ન કરાય ત્યાં સુધી સ્વદારસ તાેષવત ગણાય નહિ.' એવું મનસ્વી સમાધાન આપવા વડે તેા તેઓશ્રીએ ભાેગની મર્યાદાવાળા વતધારીને (તેના કરતાં એાછા કળ-વાળા ગણાતા) સ્વદારસ તાેષવતધારીથી પણ એાછા કળ-વાળાે ગણાવીને તેને મનસ્વીપણે જ અવતી ગણાવવાનું સાહસ કરેલ છે! આટલા સ્પષ્ટીકરણ બાદ આશા છે કે 'सञ्वाभो मेहुणाओं वेरमणं'नी અभर्यादावाणाने पश भढा-વતધારી તરીકે માની મનાવીને પ્રવર્ત્તનારા તેએાશ્રી, પાતાના તે શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ નિરૂપણનાે 'સ્વદારસ'તાેષવતનું શાસાજ્ઞા મુજબ પાલન કરનારને તે વત ગણાય છે. અને તે વતમાં પણ ભાેગની મર્યાદા કરનારને તાે તે વતના પાલન કરતાંય અધિકતર ફળ છે.' એ પ્રકારે સ્પષ્ટ સુધારા સ્વીકારીને જાહેર પણ કરશે.

(૯૧) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૧ પ્ર૦ ૬ કા. ૧ 'નવકારશી, ચઉવિહાર આદિ પચ્ચકખાણુ લીધા સિવાય પારી શકાય કે નહિ? અને તે વત ગણાય કે નહિ?' એ પ્રમાણે પ્રશ્ન કરનારને તેએાશ્રીએ, 'પાતાની ધારણાથી કરેલા નવકારશી આદિ પચ્ચકખાણેા ખુશીથી પારી શકાય છે અને તે વતમાં ગણી શકાય છે ' એ પ્રમાણે સમાધાન જાણાવવા વડે 'ધારણા'ને વત ગણાવેલ છે તે અબાધ મૂલક છે. ધારણાના અર્થ:-અમૂક પચ્ચકખાણ કરવું ધાર્યું'' અને વતના અર્થ:-'તે ધારેલું પચ્ચકખાણુ કર્યું'.' એ પ્રમાણે ધારણા અને વતના અર્થ પૃથક્ હાેવાથી ધારણા, વત તરીકે ગણી શકાતી નથી; પરંતુ તે ધારણા મુજબ ગુરૂચાેગે ગુરુ પાસે અને ગુરુ અસાવે વતધારી શ્રાવકાદિ પાસે પચ્ચ-કખાણ કરે ત્યારે તે 'ધારણા' વતરૂપે અને છે. ધારણા, વત તરીકે ગણાતી નહિ હાેવાથી જ પચ્ચક આણુભાખ્યમાં જણાવેલા વિવિધ પચ્ચક ખાણાનાં નામામાં ધારણાનું નામ નથી.

આથી જ ધારેલ પચ્ચકખાણ કાઈકારણે કરી જાય તા તેમાં વતના ભ'ઞ લેખાતા નથી. શ્રી સેનપ્રશ્ન ઉદ્વાસ બીએ પૃ૦ ૨૯ પ્રશ્નોત્તર ૮૬ માં આ બાબત સ્પષ્ટ ખુલાસા પણ છે કે-'प्रात: प्रातिक्रमणे तपस: कायोत्सर्गमध्ये उपवासा चमुकं तपः करिष्ये' ईदृशं त्रिचिंत्य कायोत्सर्ग पारयति पश्चा-कर्स्यचिदाप्रद्दादन्यत्तपः करोति, तस्य प्रस्याख्यानमंगो लगति न वेति ? प्र'नोऽत्रोत्तरं -प्रत्याख्यानमंगो न लगतीति

धारछा, मत३ ५े ७ थारे २५ शे छे ? ते अधि । श्री प्रवयन सारे । इत्र लाग पहे लाना पृ० ५२ ઉपरनी 'ड चिए काले विद्यिणा पत्तं जं कासियं तयं भणियं गाथा दू'नी टी । भां कछा वे के के - 'साधु: श्रावको वा प्रत्याख्यानसूत्रार्थ सम्यग ब बुद्ध सानः सूर्ये ऽनुद्गते एव स्वसाक्षितया चैत्यस्थापना-चार्यसमझं वा स्वयं प्रतिपन्ना विद्यित ( पे। ते स्वी । रे द्वे । जेने अडे वा र्धन् छे के ' मत्या का विद्य प्रतिपन्ना विद्य स्थापना-चार्यसमझं वा स्वयं प्रतिपन्ना विद्य ति ( पे। ते स्वी । रे द्वे । जेने अडे वा र्धन् छे क्षे प्रतिपन्ना विद्य विद्य गात्र स्य गुरो : समीपे स्त्रोक विधिना इतिकर्मा दिविनयं विधाय रागद्वे पादि विक्रयादिर दितः सर्वत्रा पयुक्तः प्राञ्च छिपुटो कघुतर श्वरेन गुरुवचनमन् वर्षत् यदा प्रत्या रूयानं प्रतिपद्य ते तदा स्पृष्टं भवती ति.' आवा स्पर्भ શાસ્ત્રાધારો જેયા બાદ આશા છે કે-' આચાય બ્રી પણ તેમના 'પોતાની ધારણાથી કરેલ નવકારશી આદિ પચ્ચ-કૃપાણેા ખુશીથી પારી શકાય છે, અને વતમાં ગણી શકાય છે' તે સમાધાનને સરળતા વસાવીને શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ તરીકે સ્વીકારશે.' કારણ કે-આ શાસ્ત્રાધારો જોયા પછી-ધારણા, એ પચ્ચકૃપાણ ગણાતું નહિ હાવાનું તેઓ બ્રીના સમજ-વામાં પણ આવી જાય તેમ છે અને તેથી તે ધારણાને વત તરીકે (ખુશીથી તા શું? પરંતુ ના ખુશીથી) પાર-વાનું જણાવવું તે પણ શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ છે એમ તેઓ બ્રી સહેલાઇથી સમજી શકે તેમ છે.

(૯૨) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અ'ક ૧ પૃ૦ ૯ ઉપરના સમાધાનમાં તેઓશ્રી-'કેટલાક સચિત્તપરિહારી શ્રાવકા પાકા લી ખુની છાલ સાથે ટુકડા કરી, બીજ કાઢી નાખી તેને બે ઘડી પછી અચિત્ત માની ઉપયાગ કરે છે તે પણ ઠીક નથી. કારણ કે-બીજ માત્રથી છાલ અચિત્ત થઈ ગઈ એમ માનવુ' ભૂલ ભરેલું છે.' એ પ્રમાણે જણાવેલ છે તે કલ્પિત છે. શ્રી ધર્મ સગ્રહ પ્રથમ ભાગના પૃ૦ ૭૭ ઉપરના આ-'तकाરુમग્નં નિર્થી જ્રીજીતં નાસ્ટ્રિર્ગ્ गाटकपूगीफलादि निर्ध्वी-जीकृतानि पकाफलानि गाढमईितं निष्कण जीरका ग्रमादिनि मुहूर्त यावन्मिश्राणि, मुहूर्त्तादूर्ध्व तु प्रामुकानीति व्यवहति:' પાઠ, છાલ સહિતના પાકાં કળાને બીજ દૂર થયા બાદ બે ઘડી પછીથી અચિત્ત જણાવે છે, અને તે સાથે તેવાં બીજ વિનાનાં અને છાલ સહિતનાં પાકા કળાને અચિત્ત ગણવાના વ્યવહાર -પર'પરા છે, એમ જણાવે છે. આથીજ પોલાની સામે પણ માેહું વાસ મારે છે × × × દાતણ કરીને ઉપવાસ ન કરાય ?' એ પ્રશ્નનું જે–'દાતણ કરીને ઉપવાસ કરવાનું હાેતું નથી.

ઉપવાસમાં ત્રણ ઉકાળાવાળા અચિત્ત જળ સિવાય કાંઈ આહારક ચીજ મુખમાં નાખવાથી ઉપવાસના ભ'ગ થાય.' એ પ્રમાણે સમાધાન અપાયેલ છે તે, (પ્રથ્નાર ચાલહાર કે તેવિહારના ખુલાસા વિના કેવલ ઉપવાસનું જ પૂછેલ હાવાથી) ચઊવિહાર ઉપવાસમાં તેવા જલનું બિંદુ પણ લેવામાં ઉપવાસના ભ'ગ થતા હાવાથી અહ્ર સત્ય છે.

(૯૪) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અ ક ૨ પૃ૦ ૮૨ કાે. ૨ શ્રી નગીનના-'લીલાેત્રીમાં જમરૂખ, લીંબુ, લીલું દાતણુ અને કાચાં કેળાં ગણાય કે નહિ ?' એ પ્રશ્નનું જે-'જમરૂખ, લીંબુ, લીલાં દાતણુ અને કાચાં કેળાં લીલાેત્રીમાં ગણાય છે.' એમ સમાધાન આપેલ છે તેમાં જમરૂખ અને લીંબુ એ પાકાં કળાેને લીલાં દાતણુ અને પાકાં કેળાંની જેવાં લીલાેત્રી ગણાવેલ હાેવાથી તેમજ વ્યવહારમાં કળાં વનસ્પતિ ગણાતા હાેવાથી તે સમાધાન અહ્સત્ય છે.

(૯૫) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૨ પૃ૦ ૮૧ કાં. ૨ શ્રી કીરણકુમારના-'શ્રી જિનેશ્વર ભગવ'તનું તીર્થ કરનામ કમે લાગવાઈ ગયું છે, અને હજુ તેએાનું શાસન કેમ ચાલે છે?' એ પ્રશ્નનું જે-'એક વ્યક્તિ આયુખ્ય પૂર્ણ થવાથી ગુજરી લાય તા પછી તેની સંતતિ પણ ગુજરી જતી હશે?

છાલ કાઢેલાં પાકાં કેળાં સાધુએા તરત વહેારે પણ છે.

નાથાલાલ મેઘાણીના 'ઉપવાસમાં દાતણ નથી કરતા અને

(૯૩) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અંક ર પૃ૦ ૮૧ કાે. ૧

નહિ જ. તેમ શાસન, એ એએાશ્રીજીના ચતુર્વિધ સ'ઘ રૂપ સુપુત્રસુપુત્રીઓ છે, તે કાયમ રહે એમાં આશ્ચર્ય શુ લાગ્યું?' એવું સમાધાન જણાવ્યું છે તે જ આશ્ચર્ય લાગ્યું ! કારણ કે-તે સમાધાનમાં બે ભૂલ છે. શ્રી ચતુર્વિધસ'ઘ રૂપ પ્રભુના સુપુત્ર-સુપુત્રીઓ એ પ્રભુનું શાસન નથી; પરંતુ પ્રભુનું શાસન એઢલે પ્રભુની આજ્ઞા અને તે આજ્ઞાઓ આગમમાં હાંવાથી શ્રી જિનાગમ એ પ્રભુનું શાસન ગણાય છે. જ્યારે શ્રી ચતુર્વિધસ'ઘ તા તે આગમને માને તેને ગણાય છે: છતાં આચાર્ય શ્રીએ શ્રી ચતુર્વિધસ'ઘને પ્રભુનું શાસન કહ્યું એ પહેલી ભૂલ છે અને તેઓશ્રીએ ગણાવેલું તે શાસન (?) પણ શ્રી વીરપ્રભુના નિર્વાણ બાદ એકવીશ હજાર હર્ષ સુધી જ રહેવાનું હાવાથી આચાર્ય શ્રીએ પ્રસ્તુત સમાધાનમાં 'તે કાયમ રહે એમાં આશ્વર્ય શું' લાગ્યું ?' એમ જણાવેલ છે તે બીજી ભૂલ છે.

(૯૬) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૨ પૃ૦ ૮૨ કા. ૨ શ્રી કિરણુકુમારના-'યાવત્કચિત સ્થાપનાચાર્ય સન્મુખ કાઉ-સ્સગ્ગ કરતા હાઇએ અને તે સ્થાપનાચાર્ય છે હાલે તા શું કાઉસ્સગ્ગ કરી કરવા પડે ખરા ?' એ પ્રશ્નનાં સમા-ધાનમાં જે-'યાવત્કચિત સ્થાપનાચાર્ય છે સન્મુખ કાઉસગ્ગ કરતાં તે હાલી જાય તાે કાઉસગ્ગ ભ'ગ થતાે નથી.' એમ જણુાવેલ છે તે અયુક્ત છે. સ્થાપનાજી હાલી જાય તા ક્રિયા ભ'ગ ન થાય; પર'તુ કાઉસ્સગ્ગ ભ'ગ તાે થાય. તદુપરાંત પ્રશ્નકારે પ્રશ્નમાં વાપરેલ 'યાવત્કચિત' શખ્દ, સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ પણ વાપરેલ છે તે, (શાસ્ત્રમાં '**યાવત્કચિત**'

નહિ; પર'તુ 'आवकद्दा-ચાવત્कथिका' શખ્દ હાેવાથી) શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ છે. યાવત્કથિત અને યાવત્કથિકા એ બંને શખ્દના અર્થની ભિન્નતાના ખ્યાલ હાેત, અર્થાત્ 'યાવત્કથિત એટલે દ્રવ્ય (પદાર્થ) જ્યાં સુધી રહે ત્યાં સુધી કહેવું' અને 'યાવત્કથિકા એટલે ચાવद्द्वव्यमाविनी-દ્રવ્ય જ્યાં સુધી રહે ત્યાં સુધી રહેના રી' એ દિશા ભેદ જેવા અર્થ ભેદના બાધ હાેત તા આ ભૂલ થવા પામત નહિ.

(૯૭) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અ ક ૨ પૃ૦ ૮૨ કાે૦ ૧ એક સાધ્વીજી મ૦ ના-'સ ગમદેવ ત્રાયત્રિ શક દેવ હતા ?' એ પ્રશ્નમાં તથા તે પછીના-'અભવ્ય' ત્રાયત્રિ શક દેવ હાેઇ શકે ?' એમ એ બન્ને પ્રશ્નમાં રહેલા 'ત્રાયત્રિ શક શ્રે શબ્દ શાસ્ત્રીય નથી, એમ આચાર્ય શ્રીએ તે પ્રશ્નકારને જણાવવાને બદલે તે પ્રશ્નના આપેલા 'ત્રાયત્રિ શક દેવ ભવ્ય જ હાેય છે.' એ સમાધાનમાં પાતે પણ ત્રાયત્રિ શક શબ્દ વાપરેલ છે તે, દરવર્ષે વ થાતા શ્રી કલ્પૂસ્ત્રના પૃદેલા જ વ્યાખ્યાનમાં આવતાે-'તાયત્તી સાપ્ત તાયત્તી સગાળં તિ ત્રયસ્વિંગત્ ત્રાયસ્વિંગાઃ' એ પાઠ તે આશ્રીએ કદિ લક્ષ્યથી વાંચેલ જ નહિ હાેવાનાે દ્યોતક ગણાય.

(૯૮) કલ્યાણ વર્ષ ૧૪ અંકર પૃ૦ ૮૨ કાે. ર સતીશચંદ્ર આર. શાહ મુંબઈના-'શ્રી વીતરાગ દેવ અને આચાર્ય ભગવંતાદિના ફાટાઓને અઢાર અભિષેક કરાવ્યા વિના ચૈત્યવંદન, દ્વાદશાવત્તવંદન, થાેભવંદન થઈ શકે ખરા ? એ પ્રશ્નાં સમાધાનમાં જે-'ન થઇ શકે' એમ જણાવેલ છે તે અયુક્ત છે. આ સખંધે શ્રી સેન પ્રશ્ન

ચતુથેદ્વાિસમાં ૧૫૪ માે પ્રશ્નાેત્તર છે કે-'શ્રી वीरहीरसूरीणां प्रतिमाये यो देवान् वंदत्ते वासक्षेपं कृत्वान्यथा वा ? इति प्रश्नोऽ त्रोत्तरं-श्री गुरुप्रतिमाये देवा वंदिता न झुध्यंति, यदि च तीर्थ-कृत्प्रतिमा पट्टादावालेखिता भवति तदा तदये वासक्षेपं कृत्वैत्र देवा वंदिताः शुद्धयंतिता ॥ આ પાઠ, વાસક્ષેપ કર્યા પછીથી પ્રભુ કે ગુરૂના ફાેટાને ચૈત્યવ'દનાદિ થઇ શકે, તેમ જણાવતાે હાેવાથી આચાર્ય શ્રીની 'અઢાર અભિષેક સિવાય ન થઇ શકે.' એ વાત કલ્પિત ઠરે છે. શાશ્વતી પ્રતિમાએા અઢાર અભિષેક વિનાની છે અને 'સકલતીર્થ' બોલતાં વ'દના કરીએ છીએ.

(૯૯) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અંક ૨ પૃ૦ ૮૩ કો૦ ૧ દેવાનુપ્રિય મલાડના-'આર્ડ્રાનક્ષત્ર પછી દિલ્હી વગેરે બાજીમાં નવી કેરીઓ થાય છે તા તે સાધુભગ તને ખપે કે નહિ ?' એ પ્રશ્નના-'આર્ડ્રા નક્ષત્ર પછી કાેઇપણ પ્રાંતમાં કેરીના ફાલ આવે તા તે સાધુ-શ્રાવકાદિને કલ્પી શકે નહિં કારણ કે અભ્રચ્છિન્ન ગગન અને અવિરતવૃષ્ટિ આદિના કારણે.' એ પ્રમાણે જણાવેલા સમાધાનમાં-'આર્ડ્રા નક્ષત્ર બેસે ત્યારથી' એમ જણાવવાને બદલે 'આર્ડ્રાનક્ષત્ર પછી' એમ જણાવેલ છે તે ભૂલ છે. તથા પ્રસ્તુત સમાધાનમાં 'અભ્રચ્છિન્ન' શબ્દ વાપરેલ છે તે-'અભ્રચ્છન્ન' શબ્દના અર્થ ના ઘાતક છે. કારણ કે-'અભ્રચ્છન્ન' એટલે વાદળાઓથી ઢંકાએલું અને 'અભ્રચ્છિન્ન' એટલે વાદળાંથી છેદાયેલ=લેદાયેલ' અર્થ થાય છે.

## (૧૦૦) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૨ પૃ૦ ૮૩ કેા. ૨

સુનિશ્રી ૃહિરણ્યપ્રસવિજયજીના-'પરમાધામી મરીને કયાં પેદા થાય ?' એ પ્રશ્નના આપેલા 'પરમાધામી મરીને અંડ-કેાશીયા મચ્છ તરીકે પેદા થાય છે.' આ સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ જે 'અંડકાેશીયા' શબ્દ વાપરેલ છે, તે શાસ્ત-વિરુદ્ધ અને અર્થ શૂન્ય છે. શાસ્ત્રીયશબ્દ, 'અંડકાેશીયા' એવેા નિરર્થ ક નથી; પરંતુ 'અંડગાેલિક' તરીકે સાર્થ ક છે. આ સંબંધમાં **શ્રી દ્રવ્યલાક પ્રકાશ**ના આઠમા સર્ગમાંના 'પરમાધાર્મિક્રામ્તે **વ**, સઁ **વિતાનન્તવાતકાઃ !** મૃત્વાડण્डगોळिकત-યોત્પદ્યન્તે ડત્વન્તવુઃ હિતા: ા' એ શ્લાેક જણાવે છે કે-'અનંત પાપના સંચયવાળા–અત્યંત દુઃબી એવા એ પરમાધાર્મિકા મરીને અંડગાેલિકપણે ઉત્પન્ન થાય છે.'

(૧૦૧) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૨ પૃ૦ ૮૩ કો૦ ૨ તે જ પ્રશ્નકારના-'નારકીના જીવાને પરમાધામી જે દુઃખ આપે છે તે તેમને પણ દુઃખ ભાેગવવું પડતું હશે ખરૂં?' એ પ્રશ્નના આપેલા-'અંડકાશીયા મચ્છ મરીને નરકમાં જાય અને ત્યાં તેવું અથવા તેથી અધિક દુઃખ ભાેગવવું પડે છે.' એ સમાધાનમાં પણ તેએાશ્રીએ, શાસ્ત્રીય શબ્દ 'અંડગાેલિક'ને અદલે 'અંડકાશીયા' શબ્દ જ વાપરેલ હાેવાથી તેએાશ્રીના સામાધાનપ્રદાનમાં શાસ્ત્રની પ્રાધાન્યતાને બદલે સ્વમતિની જ પ્રાધાન્યતા માનવી રહે છે. અન્યથા પ્રસ્તુત આખું સમાધાન પણ સૂરિજીએ, અર્થાપત્તિથી તાે 'તે પરમાધામીઓ મરીને પામતા અંડગાેલિકના ભવમાં તાે કાંઈ જ દુઃખ પામતા નથી.' એ પ્રકારે જ નીપજતા અર્થવાળું શાસ્ત્રવિરુદ્ધ આપેલ છે તે સંભવે નહિ.

પ્રશ્નકારે-'તે અંડગાેલિકને પણુ દુઃખ ભાેગવવું પડતું હશે ખરૂં ?' 'એમ સ્પષ્ટાશયવાળું પૂછેલ હાેવા છતાં અને શાસ્ત્રમાં તે અંડગાલિકને તે ભવમાં પણ-'ચાેમેરથી સ'તાપ આપનારૂં ઉત્પત્તિસ્થાન, સમુદ્રની ગા ચાૈજન પ્રમાણ ઉંડાઇએ રહેલી અ'ધકારમય ગુકાએામાં કુર આશયવાળું જીવન અને ર નકીપના મનુષ્યાના હાથે વજાની ઘંટીમાં એક વર્ષ સુધી અતિ કરુણદશામાં પીલાઇને અતિ કરુણપણે જીવનના અંત લાવનારું ઘાર મરઘ, વગેરે અતિ દારુણ દુ:ખા જણાવેલ હેત્વા છતાં આચાર્ય શ્રીએ, આ સમાધાનની ઉપરના ૧૦૦ મા સમાધાનમાં-'પરમાધામી મરીને અંડકાેશીયા થાય છે.' એમ જણાવ્યા પછીના આ સમાધાનમાં–'તે અંડકાેશીયા મચ્છ મરીને નરકમાં જાય.' ઈત્યાદિ જણાવી દેવા વડે તે 'અ'ડગાલિકના ભવમાં તાે જાણે કે–તેઓ કશું જ દુઃખ પામતા નથી.' એમ અર્થાપત્તિથી જણાવેલ છે તે શાસ્ત્ર પ્રતિની બેહદ ઉપેક્ષા લેખાય.

(૧૦૨) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અંક ૩ પૃ૦ ૧૭૩ કા. ૧ સંઘવી આખુલાઈ ઉત્તમચંદ અમરેલીના-'પંન્યાસ સિવાય સાધુ પ્રતિષ્ઠા કરાવી શકે કે ?' એ પ્રશ્નનાં સમાધાનમાં-'મહાવતધારી સુવિહિત સાધુના હાથથી પણ પ્રતિષ્ઠા કરા-વાય, પંન્યાસ આદિ જેઇએ તેવા નિયમ નથી ' એમ જણા-વ્યુ' છે તે તા બરાબર છે; પરંતુ તે પછીથી આચાર્ય શ્રીએ, પ્રશ્નકારના પ્રશ્ન વિના જ-'પણ અંજનશલાકા તા ગીતાર્થ સુવિહિત આચાર્યોના હાથથી થવી જોઇએ.' એ પ્રમાણે જણાવેલ હાવાથી તે સમાધાન, તે અરસામાં પાલીતાણા

મુકામે સ. ૨૦૧૨ ના વૈશાખ શુદિ ત્રીજના સવારના ૮-૫૬ મીનીટે આ. શ્રી સમુદ્રસૂરિંજીએ પ્રભુની પ્રતિષ્ઠા કરાવ્યા પહેલાં સાથે રહીને રાત્રે (?) શ્રી માહનવિજયજી દાદાના શિષ્ય ૫. શ્રી રામવિજયજી ગણિ તથા શ્રી જનકવિજયજી ગણિના હાથે પણ અંજનશલાકા કરાવી તે અંજનશલાકાને સમાધાનનાં ખ્હાને અયાગ્ય લેખાવવાના અશુભાશયવાળું ન હાેય તાે સારૂં. શાસ્ત્રીય સમાધાનમાં આવી વસ્તુને આ

રીતે અપ્રસ્તાવે દાખલ કરવી તે શાેભાસ્પદ ન ગણાય. (૧૦૩) કલ્યાસ વર્ષ ૧૩ અંક ૩ પૃ૦ ૧૭૩ ક્રો. ર ચંદ્રકાંત મુંદ્રાના-'શાસ્ત્રમાં ચાેરાશી લાખ જીવચાેની કહી છે, તેમાં ચૌદ લાખ મનુષ્યની ગણત્રી કેવી રીતે થાય ?' એ પ્રશ્નનાં આપેલાં-'જન્મતી વખતે જે સ્થાનના વર્ણ-રસ-ગ'ધ-સ્પર્શ અને સંસ્થાન સરખા હેાય તેવા હજારા સ્થાન હેાય છતાંય એકજ ચાેનિ કહેવાય. એવી ૧૪ લાખ **ચેાની સમજવી.' એ સમાધાનમાં જે 'જન્મતી વખતે'** એમ જણાવ્યું છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે, 'જન્મતી' ને અદલે 'ઉત્પત્તિ' જોઇએ; અને આગળ જતાં આચાર્ય શ્રીએ, **રોાનિની** એાળખ જે 'જે જે સ્થાનના વર્ણ-રસ આદિ સરખાં **તે** એક ચાૈનિ કહેવાય.' એ પ્રમાણે જણાવેલ છે તે, ચાેનિ નહિ પણ જાતિ કહેવાતી હાેવાથી શાસ્તવિરુદ્ધ છે. જુએા-શ્રી દ્રવ્યલાક પ્રકાશ સર્ગ ૩ પૂ૦ ૧૮ ઉપરના 'तैजसकार्मण-वन्तो, युज्यन्ते यत्र जन्तत्रः स्कन्धेः। औदारिकाद्योग्यैः, स्थानं तद्योनिरित्याहुः ॥ એ ४३ मे। श्वे। ४; अने 'व्यक्तितोऽसंख्य-भेदास्ताः, संख्याहां नैव यद्यपि । तथापि समवर्णादिजातिभिर्गणना गतાઃ ' એ બતિ જ્ઞાપક ૪૪ માે શ્લાેકઃ અર્થાત્ શાસમાં 'તૈજસ્ અને કાર્મ'ણ શરીરવાળા જ તુએ, ઔદારિકાદિ શરીરને યાેગ્ય સ્કંધા વડે જે સ્થાનમાં બેડાય છે તે સ્થાનને જ્ઞાની ભગવ તાે યાેનિ કહે છે, અને-તે યાેનિઓ વ્યક્તિગત અસંખ્ય ભેદાવાળી હાેઇ સંખ્યાને યાેગ્ય નથી જ, તાે પણ સમાન વર્ણ વગેરે જાતિઓ વડે ગણના-ગણત્રીને પામેવી છે' એ પ્રમાણે કહીને યાેનિ અને જાતિની જુદી ઓળખ આપેલી હાેવા છતાં આચાર્ય શ્રીએ, પ્રસ્તુત સમાધાનમાં જાતિને યાેનિ કહેલ છે તે અખાેધ મૂલક પણ છે.

(૧૦૪) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અંક ૩ પૃ૦ ૧૭૪ કાે. ૧ પ. શ્રી કાંતિવિજયજીના-'દેવાને ચાર ધ્યાનમાં કેટલા ધ્યાન હાેય ? સર્વાર્થસિદ્ધના દેવાને કર્યું ધ્યાન હાેય ?' એ પ્રશ્નનું આપેલું-'દેવાને શુક્રલધ્યાન સિવાયના ત્રણ ધ્યાના હાેઇ શકે છે. સર્વાર્થસિહના દેવાને મુખ્યત્વે ધર્મધ્યાન હાેય છે. કારણ કે-તેઓ તત્ત્વવિચારણામાં રહે છે.' એ સમાધાન શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. ગુણસ્થાનક્રમારાહ ગ્ર'થની 'आर्त्त रौद्र भवेदत्र, मन्द धर्म्यं तु मध्यमं०' એ ૨૫ મી ગાથામાં પાંચમા ગુણસ્થાને મધ્યમ ધર્મધ્યાન જણાવેલું હોવા છતાં અને 'अस्तित्वान्नोकषायाणा-मत्रात्तस्यैव मुख्यता (आज्ञाद्यालवन)पेत-धर्मध्यानस्य गौणता॥' એ २८ भी ગાથામાં છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકે પણ આજ્ઞાવિચયાદિ આલંબનવાળા ધર્મધ્યાનની ગૌણતા જણા-વેલ હાેવા છતાં પ્રસ્તુત સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ, જેેેેેગાનું સદાને માટે ચાેશું ગુણસ્થાનક વર્ત્તે છે તેવા અનુત્તર વિમા-નના દેવાને ધર્મધ્યાનની મુખ્યતા જણાવી છે તે, દ્રવ્યા-

નુયેાગના આ સામાન્ય બાધ પણ તથાવત્ નહિ હાેવાનું જ્ઞાપક હેાઈ શાચનીય ગણાય. આ સંબધમાં વાચકાેએ અને વિશેષ કરીને આ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ સમાધાનને પણ 'તહત્તિ' માનવાના બાધ ધરાવનાર પં. શ્રી કાન્તિવિજય છએ, આચા-યં શ્રીને પૂછવું જરૂરી બને છે કે–'શ્રી ક્ષેત્ર લાકપ્રકાશ સર્ગ ૨૭ માંના-'ધ્વનિં શુખ્વતાં તેષાં, દેવાનાં જ્ઞીન્ चેત્તસામ્ ા બપ્યચ્ચ્યસ્ત્રયસ્ત્રિંશદ્દ તિયાંતિ નિમેષવત્ ા' એ પૃ૦ ૩૬૬ ના શ્લાક તા–'અનુત્તર વિમાનના દેવા ૩૩ સાગરાપમ સુધી વિમાનગત મહામાતીઓનાં આસ્ફાલનના અંગે ઉઠતા અદ્ભૂત સંગીતના ધ્વનિમાં લીન હાેય છે' એમ જણાવે છે તેમાં તેઓને આપે જણાવેલ છે તે ધર્મધ્યાનના કાલ કચા ?' માનવું છે કે–ઉત્તરમાં તેઓશ્રીને આકાશ સામેજ જોવાનું રહેશે.

વિરતિવ'ત આત્માઓને ધર્મધ્યાન હોય છે: જ્યારે અનુત્તરના દેવા વીતરાગપ્રાય: સ'સ્કારવાળા, અવિષયી અને તત્ત્વવિચારણામાં રહે તેવા હોવા છતાં પણ શ્રી ક્ષેત્રલેાક પ્રકાશ સર્ગ ૨૭ ના પૃ૦ ૩૬૪ ઉપરના - 'नन्देवं यांद निर्वाण--मदनज्वलना:। स्वतः कथं ब्रह्मव्रतंनैते स्वी क्वेन्ति मद्दाधिय :?॥७२॥ अत्रोच्यते देवभव-स्वभावेन कदापि दि। एषां विरत्यभिन्नायो, नाल्पीयानपि संभवेत् ५७३॥ એ પાઠ મુજબ તેઓને વિરતિનેા તેા અંશમાત્ર પણ સદ્દભાવ સ'ભવતા નથી, પછી તેઓને આ આચાર્ય શ્રી, ધર્મ ધ્યાનના કાલ જણાવે પણ કયાંથી ? (૧૦૫) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અ'ક ૩ પૃ૦ ૧૭૪ કા ૨

એ જ પંન્યાસશ્રીના−'ક્ષાયાેપશમિક સમ્યકત્વની ઉત્કૃષ્ટ ૬૬

સાગરાેપમની સ્થિતિ, અચ્યુતમાં ત્રણ વાર અને ધિજ્યાદિમાં **બે વાર જાય એ દષ્ટિએ કહી છે, તે અ**ચ્યુતમાં ઘટી શકે છે, પણ સવીર્થસિપ્કમાં તાે એકજ વાર જાય છે અને ચાર અનુત્તરમાં તેો ઉત્કૃષ્ટ આચુષ્ય ૩૨ સાગરાેપમનું ઇછે, એ દબ્ટિએ ૬૪ સાગરાેપમ થાય પણ ૬૬ સાઞરાેપમ शी रीते ?' એ પ્રશ્નનાં સમાધાનમાં એમજ જણાવવું જરૂરી હતું કે– 'વિશેષાવશ્યક, બૃહત્સ ગ્રહણીવૃત્તિ, પ્રવચન સારાેદ્ધાર, શ્રી પ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર તેમજ શ્રી સમવાયાંગસૂત્ર આદિ પુષ્કલ ગ્ર'થેામાં વિજ્યાદિ સ્થિત અનુત્તરદેવાેની જઘ-ન્ય આયુષ્યસ્થિતિ ૩૧ તેમજ ૩૨ સાગરાેપમની અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરાૈપમની જણાવેલી હેાવા છતાં તમે તમારા પ્રશ્નમાં તે વિજયાદિમાં ઉત્કૃષ્ટ ૩૨ સાગ-રાૈપમનુ આયુષ્ય જણાવતા શ્રી તત્વાર્થ સૂત્રના ચાેથા અધ્યાયના ૪૨ મા સૂત્રનો વૃત્તિમાંની તથા ભાષ્ય-માંની જ વાતને આગળ કરી પ્રશ્ન કર્યો છે, તે શાસ્ત્રશ્રધ્ધાનુસારીને ન શાેલે. સૂચિતગ્રંથાેને પણ માન્ય કરી ને ચાલ્યા હેાત તાે તે મતાંતર સમજ-વાથી 'વિજયાદિમાં ૬૬ સાગરાૈપમ શી રીતે' ? એ પ્રશ્ન કરવાજ રહેત નહિ. શ્રી ક્ષેત્રલાેકપ્રકાશના ર७ મા સર્ગના ૩૬૬ મા પેજ ઉપર જણાવેલે। 'एक-विंशदारिधयश्चर्तषु विजयादिषु । स्थितिर्जधन्योत्हृष्य तु, त्रयस्नि-श्रत्पर्योध्यः ॥२१ँ॥ इति प्रज्ञापनाभिप्रायः, समवायांगे तु बिजय-वेजयंतजयंतापराजियाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पन्नत्ता ? गोवमा ! जहन्नेणं बत्तीसं साग०, उको० तैत्तीसं साग०' એ પાઠ પણ જેવા ઠીક હતા.'

તેલું શાસ્ત્રીય સમાધાન આપવાને બદલે આચાર્ય શ્રીએ ઉક્ત પંન્યાસશ્રીના તે પ્રશ્નનું જે-'ચાર અનુત્તર દેવલાકમાં તેત્રીસ સાગરાપમનું આયુષ્ય કહેલું છે, અત્રીશ સાગરા-પમ મતાન્તરે છે, એમ સમજવું' એ સુજબ સમાધાન આપેલ છે તે યથાર્થ નથી. શાસ્ત્રમાં તેત્રીશ સાગરાપમનું આયુષ્ય પાંચમા સર્વાર્થસિદ્ધ નામના અનુત્તરદેવલાકના દેવાનું જણાવેલ છે. વિજ્યાદિ ચાર અનુત્તર દેવલાકમાં તાે જઘન્યથી ૩૧ તેમજ ૩૨ અને ઉત્કૃષ્ટથી ૩૨ અને ૩૩ સાગરાપમ જણાવેલ છે.

(૧૦૬) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અંક ૩ પૂ૦ ૧૭૪ કે ૨ તે પંન્યાસશ્રીના-'દેવી અને તિર્ય ચણીને ક્ષાયિકસમકિત હાેય કે નહિ ?' એ પ્રશ્નનું જે-'મનુષ્યભવથી લઇને દેવી-પણે કાેઈ જીવ ઉત્પન્ન થયેા હાેય તા ત્યાં ક્ષાયિક સમ્ય-કત્વ સંભવે છે, અને તેવે જીવ જો યુગલીયામાં તિર્ય ચણીરૂપે ઉત્પન્ન થયા હાેય તા ત્યાં પણ સંભવે છે. ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ યુગલીઆ સિવાયની તિર્ય ચગત્તિમાં ઉત્પન્ન થતા નથી.' એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે'-પૂર્વ બહાયુ:' એવા વિશેષણ વિનાનું હાેવાથી શાસવિરુદ્ધ છે. તેવા (અબહાયુષ્ક) ક્ષાયિકસમ્યગૃદ્ધિ મનુષ્ય તા કાળ કરીને તેજ બવે નિયમા મુક્તિ પાર્કો છે.

(૨૦૭) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અંક ૩ ૪૦ ૧૭૫ ફો૦ ૧ એ જ પંન્યાસશ્રીના-'સમવસરણમાં ત્રણ ખાજી લગવાનનુ પ્રતિબિંબ હાેય છે, તેમાં આત્મપ્રદેશા અને પુદ્ગતા ઓદા-રિક હાેય ?' એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં-'સમવસરણમાં જે ત્રણ પ્રતિર્ખિએા હાેય તેનું શરીર વૈક્રિય હાેય છે અને તે પ્રભુના ઔદારિક શરીર જેવાં પ્રતિખિંબ હાેય, આત્મપ્રદેશા દેવકૃત હાેવાથી દેવનાં હાેય છે.' એ પ્રમાણે જણાવવા વડે સમ-વસરણગત પ્રભુનાં તે ત્રણુ પ્રતિખિંબાને પ્રશ્નકાર પં. શ્રી કાન્તિવિજયજીની જેમ પાતે પણુ ચેતનાવ ત માનતા હાેવાનું જૈનજગતને નવું જ જ્ઞાન પીરસ્યું છે તે અજ્ઞાનતાની પરાકાષ્ટા ગણાય. આ જેતાં 'પ્રભુનાં તે ત્રણુ પ્રતિખિંબાનું પ્રભુના જેવું રૂપ અને પ્રભુના જેવા જ દેશના સબ'ધીના વ્યાપાર વગેરે દેવકૃત નથી; પરંતુ પ્રભુના મહિમાના પ્રભાવ છે. પ્રભુના જેવું રૂપ દેવાથી બની શકે જ નહિ.' એ બાધ આચાર્ય શ્રીને હજુ મેળવવા આકી જણાય છે.

નોંધઃ-સૂરિજીના સમાધાના, કલ્યાણ મસિકમાં તે માસિકના છઠ્ઠા વર્ષથી છપાવાં શરૂ થએલ છે. તેમાંના અનેક સમાધાના, આ પ્રમાણે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ તેમજ દ્વપિત હાેવાથી-'આવાં ગેરસમજ ફેલાવનારાં સમાધાના, તમારા પત્રમાં છપાય છે તે ઠીક થતું નથી ' એમ તે પત્રના તંત્રી શ્રી સામચંદભાઇને અમાએ તે પત્રના છઠ્ઠા વર્ષથી માંડીને તેરમાં વર્ષ પર્ય'ત વાર'વાર કહેલ, તેના જવાબમાં તે તંત્રી-શ્રીએ પણ-'ના કહેવી મુશ્કેલ હાેવાથી મારે ન છૂટકે પ્રસિદ્ધિ આપવી પડે છે.' એવું વિનમ્રભાવે વાર'વાર જણાવ્યા કર્યું હતું, અને આચાર્ય શ્રી તથા કલ્યાણ પત્રના હિતની ખુદ્ધિએ અમાએ પણ તે અઘાપિપર્ય'ત નીભાવ્યું હતું.

એ પછી બીને હિતસ્વી માર્ગ લીધા. અને તે એ રીતે કે-'કલ્યાણ વર્ષ તેરમાના આ ત્રીને અંક, તેમાંના ઉપર દર્શાવેલાં શાસ્ત્રવિરુદ્ધ સમાધાનાની સાઈડમાં તે સમા-ધાનાને અસત્ય જણાવનારા શાસ્ત્રપાઠા લખીને આચાર્ય શ્રીને સામચંદ ભાઇ મારકૃત માકલી આપેલ, અને તે સાથે– 'તે અંક મન્યા પછી ભૂલાે જણાવા પામે અને તે પછી તે ભૂલાને આચાર્ય શ્રીએ તમારા પત્રમાં સુધારી લેવી સુગમ બને તે સારુ, તેએાશ્રી જે સુધારા માકલે તે સુધારાઓ, પ્રશ્નંકાર તરીકે મારૂ નામ રાખીને તમારા પત્રમાં પ્રસિદ્ધ કરા, જેથી તમારે પણ સુગમ બને.' એમ જણા-વીને એ ભાવના એક પત્ર પણ સામચંદભાઇને લખી આપેલ.' જેની નકલ નીચે પ્રમાણે :–

" સુશ્રાવક સામચંદભાઇ યાગ્ય હ સસાગરના ધર્મલાભ. મારા માગેલા ખુલાસાઓ, આચાર્ય શ્રીજી જે આપે તે પ્રશ્નકાર તરીકે મારૂં નામ આપીને અને સમાધાનકાર તરીને આ૦ શ્રી લબ્ધિસ્રરિજી મ૦ નું નામ આપવું ચાલુ રાખીને આગામી અંકે–આ પ્રશ્ના, 'શ'કા–સમાધાન' શીર્ષક તળે છાપશા અને 'આ (કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ ના ત્રીજા) અંકના સમાધાનામાંથી આ પ્રશ્ના પૂછાએલ છે' એમ વાચકને ખ્યાલ આવે એ સારૂ 'ગતાંકના પૃ૦ ૧૭૩ થી ૧૭૫ ઉપર છપાએલા સમાધાનામાંથી ઉદ્દભવેલા પ્રશ્નો:' એવી સ્પષ્ટ પાંકત તે (શ'કા-સમાધાન) શીર્ષકતળે છાપશા. આ અંકની આગાઉના બીજા અંકામાંના સમાધાનામાં જે ભૂલા છે તે અવસરે."

સાેમચંદ્રભાઇને આપેલા આ અંકની અને તેની સાથે આપેલા પૂર્વાક્ત પત્રના પ્રયાસની પણ આચાર્ય શ્રીએ ઉપેક્ષા

કરી અને પાેતાનાં સમાધાનાે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ હાેય છે એમ આ અંતિમ પ્રયાસ પછી તે৷ સ્પષ્ટ જાણવા છતાં તે માસિકમાં તે પછીથી પણ તપાસ્યા વિનાનાં ભૂલ ભરેલાં સમાધાના પ્રસિદ્ધ કરાવવા ચાલુ રાખ્યા ! તેઓશ્રીની આવી બેપરવાઇને 'અ'તે સુધારા જાહેર કરશે.' એ શુભ રાહે એ પછી પણ ચાર વર્ષ સુધી પચાવીઃ છતાં ધાર્યુ પરિણામ નહિ જ આવવાથી સમાજના હિત ખાતર આચાર્ય શ્રીના સમાધાનાની વિપરીતવાને પ્રભુશાસન રસિકજનાના હિતાર્થે સુધારીને અંતે આ મુજબ પ્રસિદ્ધિ આપવી પડેલ છે.

(૧૦૮) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અ ક ૬ ૫૦ ૩૭૩ કાે. ૨ ચીમનલાલ રતનચ દે પૂછેલી-'ઉપધાન વહન કર્યા હેાય તેને ઉપધાન ન કર્યા હેાય તે વ્યક્તિ પ્રતિક્રમણ ભણાવી શકે?' એ શંકાનું જે-'ઉપધાન તપની આરાધના કરનારને જેણે ઉપધાન કર્યાન હાેય તે પ્રતિક્રમણુ ભણાવે કે વંદિત્તુ બાેલે તે કલ્પે નહિ એવા વિધિ છે.' એ પ્રમાણે સમાધાન અપાયેલ છે તે કપાલકલ્પિત છે. એવા વિધિ કાઈ શાસમાં છે જનહિઃ 'તેવેા વિધિ કયા પ્રમાણિત ગ્રંથમાં છે ? , એમ કાઇ પૂછરો તેા જવાબ શું આપીશ ?' એ ચિંતા જવાબ-દારસ્થાને રહેલા આચાય શ્રીએ આ સમાધાન આપતાં રાખી જણોતી નથી. 'ઉપધાન કરનારને ઉપધાન વગરના શ્રાવક શ્રાવિકાનાં પ્રતિક્રમણાદિ કલ્પે નહિ.' એ પ્રકારના તે મનસ્વી સમાધાનને 'વિધિ તરીકે જણાવનાર આચાર્ય-શ્રીએ પ્રથમ- (૧)- કાંઈ સ્થળે ઉપધાનમાં પ્રથમ પેઠેલા શ્રાવક શ્રાવિકાઓને સમાના કાઇપણ એક શ્રાવક-શ્રાવિકા

**૧૭૩** તે શેષ સર્વ<sup>ે</sup>

પ્રતિક્રમણાદિ ભણાવે તે શેષ સર્વને કલ્પે કે નહિ ? (૨) ઉપધાન કર્યા હેાય; પરન્તુ તેને પ્રતિકમણાદિ સૂત્રા આવ-ડતાં ન હેાય તાે તેને ઉપધાન વગરના શ્રાવકાદિએ ભણાવાય તે પ્રતિક્રમણાદિ કલ્પે કે નહિ ? (૩) તે કહેવાતા વિધિ મુજબ ન જ કલ્પે તેા તે પ્રતિક્રમણાદિ નહિ આવડનાર ઉપધાનવાળાએ ઉપધાન વગરના દ્વારા ભણાવાતા તે પ્રતિ-ક્રમણાદિ સાંભળીને પણ પ્રતિક્રમણ તેા કરવું જ કે પ્રતિક્રમણ વિના જ ચલાવી લેવુ ? (૪) ઉપધાન કરેલ હેાય, પ્રતિ-ક્રમણાદિ આવડતાં હાેય; પરંતુ વિધિ પ્રતિ બહુમાન હાેવાને બદલે અનાદર હેાય તાે તેવા પણ શ્રાવકનું (તેણે ઉપધાન કર્યા છે તેટલા માત્રથી) પ્રતિક્રમણાદિ, ઉપધાન વગરના હેાવા છતાં વિધિ પ્રતિ બહુમાનવાળા શ્રાવક–શ્રાવિકાએ સાંભળવું જ કે-'અન્ય બાેલેં' એમ કહીને વિધિના આદર-વાળાનું સાંભળવું ? (૫)-ઉપધાન કરેલ હેાય, વિધિ પ્રતિ આદરવાળા હાય; પરંતુ સૂત્રાના ઉચ્ચારમાં-'ગ્યાવિદ્ધ-ગ્ય-त्यामेडित-हीनाक्षर-अत्यक्षर-पद्दहीन - विनयहीन - घोषहीन ० ' વગેરે દેાષામાંના દેાષવાળો હાેય તાે મણ તેણે ઉપધાન કર્યા છે એથી તેના વડે ભણાવાતાં પ્રતિક્રમણાદિ, ઉપધાન પ્રતિ બહુમાનવાળા-ત્રાવકોચિત વત તપ જપાદિ કરણીવાળા અને શુષ્ય ઉચ્ચારવાળા ઉપધાન વગરના શ્રાવકે સાંભળીને પ્રતિક્રમણ કર્યાંના આનંદ માનવા કે સર્વને શુષ્ધ પ્રતિ-કમલના લાભ મળે એ સારૂ તે ઉપધાનવાળાને અદલે પાતે આદેશ લઇને સહુને તેણેજ શુધ્ધ પ્રતિક્રમણ કરાવવુ ? છે વગેરે અમેક પૈદા થતા મળતેના ઉકેલ આપવા રહે છે.

**શ્રીસેનપ્રશ્ન** દ્વિતીચેાક્ષાસ પ્રશ્નેાતર ૧૨૦ દ્વારા શ્રી સેન-સૂરિજી મહારાજે તેા-'પકખી પ્રતિક્રમણુનેા આદેશ પૌષધ-વાળાને (જ) અપાય એવું જાષ્ટ્યું નથી.' એ પ્રમાણે સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે.

(૧૦૯) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અ ક ૬ ૫૦ ૩૭૩ કાે. ૨

ઉપરના સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ હિપર જણાવ્યુ તે સુજઅ) ઉપધાનતપની જેમણે આરાધના નથી કરી તેએા પ્રતિક્રમણ ભણાવે કે વંદિત્તુસૂત્ર ખાેલે તે કલ્પે નહિ એવા વિધિ છે.' એમ જણાવ્યું અને તે જ પ્રશ્નકારને આપેલા તે સમાધાનની નીચેના જ બીજા સમાધાનમાં–"શ્રી ઉપ-ધાન તપ કર્યા પછીથી અભક્ષ્ય ભક્ષણાદિ પ્રવૃત્તિઓમાં પડી ગચેલાને તાે જો પાતાના તપનાે ખ્યાલ હાેય તાે શરમ **ઉપજે અને તેથી તે 'હક્ક છે' એમ કહે નહિ પ**ણ બીજાઓ બાલવાનું કહે તાે પણ એમ કહે કે 'હું એને લાયક નથી.' શ્રી ઉપધાન તપ કરેલાની જો આવી વૃત્તિ ન હેાય તાે જેણે શ્રી ઉપધાન તપની આરાધના નથી કરી પણ અનુ-કુલતાએ કરવાની ભાવના છે અને ઉપધાન તપની વિધિ પ્રત્યે બહુમાન છે તે શ્રાવકાેચિત કરણીવાળા પ્રતિક્રમણ ભણાવે કે વ'દિતુસૂત્ર બાેલે એ વધારે સારૂં ગણાય." એ પ્રમાણે જણાવે છે તે વદતા વ્યાઘાત રૂપે હાેઇને પાતે ઉભા કરેલા તે વિધિના પાતાના હાથેજ નિષેધ કરવા સ્વરુપ દ્વાસ્યાસ્પદ છે. 'ઉપવાસમાં દુવિહાર પચ્ચકખાણુ ન થાય.' એ વિધિ કહેવાયા પછી તેમાં પણ કાેઈ નિષેધ ઉભા કરે, તાે તે કેવું ગણાય ? આ નિષેધ ખાખત પણ વાચકાેએ,

આચાર્ય શ્રીને પૂછવું રહે છે કે-'અનુકૂલતાએ ઉપધાન કર-વાની ભાવનાવાળા હાય, ઉપધાનતપના વિધિ તરફ બહુ-માનવાળા હાય અને શ્રાવકાેચિતકરણીવાળા પણ હાય છતાં તેને પ્રતિક્રમણ કે વ'દિત્તુસૂત્ર ભણાવતાં આવડતું ન હાેય અને ઉપધાન તપ કર્યા પછીથી અભક્ષ્ય ભક્ષણાદિ પ્રવૃત્તિમાં પડી ગયેલાને જ પ્રતિક્રમણ તથા વંદિત્તુસૂત્ર ભણાવતાં આવડતું હાય અને 'એને લાયક હું નથી' એમ કહે નહિ તા ઉપ-ધાન તપ કરવા આદિની ભાવનાવાળાએ તેનું પણ ભણાવેલું પ્રતિક્રમણાદિ સાંભળીને પ્રતિક્રમણ તા કરવું જ કે છાડી દેવું ?' લાગે છે કે-આ બાબત પણ આચાર્ય શ્રીએ, ઉત્તરમાં આકાશ સામે જ જોવું રહેશે.

(૧૧૦) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અ'ક ૬ પૃ૦ ૩૭૫ કા. ૧ 'જિજ્ઞાસુ'એ પૂછેલા પ્રશ્નના સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ, 'શ્રી નવપદની આરાધના માટેના કાઉસગ્ગ ચ'દેસુ નિમ્મલ-યરા સુધી કરવાના હાય છે.' એમ જણાવ્યું છે જે મનસ્વી છે. શાસ્ત્રમાં કાઉસગ્ગ બદલ અમૂક શ્વાસાશ્વાસનું પ્રમાણ જેમ આવશ્યક ક્રિયાદિમાં જણાવેલું છે તેમ શ્રી નવપદ જીની આરા-ધના માટેના કાઉસગ્ગમાં જણાવ્યું નહિ હાવાથી શ્રી નવપદ-જીની આરાધનાના કાઉસગ્ગ 'ચ'દેસુ નિમ્મલયરા' સુધી નહિ; પર'તુ સ'પૂર્ણ લાગસ્સથી જ કરવાના હાય છે.

(૧૧૧) ક્લ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૭ ૪૦ ૪૭૯ કાે. ૨ નેમીદાસ અલેચંદ શાહના-'મરેઠી કેટલા વખત પછી અચિત્ત થાય ? એ પ્રશ્નનું સમાધાન આપતાં ('સચિત્ત વાપરે તાે?' એવા કાેઈ લયથી) સાચું જણાવવાના બદલે આચાર્યશ્રીએ ૧૭૬ 'મરેકીનં સર' લાકર' :

જે મરેડીને અદલે 'મરેડીનું સુકું લાકડું અચિત્ત છે.' એમ વકતયા જણાવ્યું છે તે, 'મૃગ કઈ બાજુ ગયા ?' એમ પૂછનારને પારાધિ જાણી સુનિએ આપેલા 'મેં તો મૌનતથા '**काउसग्ग कर रहा हું' એ સમાધાનનું અનુસરણ ગણાય.** શ્રાવક બરાબર જણાયા ન હાેય તે બનવા જેગ છે; પરંતુ તેના માટે એ રીતે પારાધિ માટે લેવાએલ માર્ગનું અનુસરણ તા ન જ શાેલે.

(૧૧૨) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૭ પૃ૦ ૪૮ કેા. ૧ એક જિજ્ઞાસુ. આફ્રિકાના–'અહિં ગુરુનેા ચાેગ મળી શકે તેમ છે જ નહિ, તેા પુસ્તકાેમાંથી તપ વગેરેની વિધિ જેઇ અને દહેરાસરમાં પ્રભુ સન્મુખ પાતે ઉચ્ચરી શકે ?કારણ કે-પ્રભુની પ્રતિમાજી અને દેરાસર અહિં છે ×××" એ પ્રશ્નનું જે-'સુવિહિત ગુરુ મહારાજનાે ચાેગ ન હાેય તાે અભિગ્રહ કરી લે, અને તે પછી ગુરુ મહારાજના ચાગ મળે ત્યારે ઉચ્ચરી લે.' એ પ્રમાણે સમાધાન આપેલ છે તે પચ્ચકખાણ ઉચ્ચરીને તપ કરવાના શાસ્ત્રીયવિધિનું પાલન કરવાની ભાવનાવાળા શ્રાવકની ભાવનાના ભંગ કર-નારૂ' મનસ્વી છે. 'પાતે અભિગ્રહ કરી લે, એ ધારણારૂપે છે અને ધારણા, પચ્ચકખાણરૂપ ગણાતી નથી.' એ પ્રમાણે ન. ૯૧ ના સુધારામાં શાસપાઠથી સિદ્ધ પણ કરી આપેલ છે. અભિગ્રહ, એ તેનું પચ્ચકખાણ ઉચ્ચરે છે તે પછી જ પચ્ચકખાણરૂપ બનતા હાવા છતાં આંચાર્ય શ્રીએ, પચ્ચ-કખાણુ ઉચ્ચરવાની મનાભાવનાવાળા શ્રાવકને તેવું પચ્ચ-કખાણનું પ્રતિબંધક સમાધાન આપેલ છે, તેથી જિજ્ઞાસએ તેઓશ્રીને તેમની ભૂલ સમજાય એ સારુ પુનઃ પૂછવું રહે છે કે-'તેવા સંચાગવશાત શ્રાવક, પુસ્તકમાંથી જેઇને પ્રભુ સામે જતે પચ્ચકખાણુ ઉચ્ચરે તા તેને શું પાપ લાગે ? અને ગુરુના અભાવે અભિગ્રહ કરવાનું જણાવીને 'ગુરુ મ૦ના યાગ મળે ત્યારે ઉચ્ચરી લે.' એમ જણાવ્યું છે, તા શું તે વખતે કરવા ધારેલ ઉપવાસાદિ તપનું તે પછી દિવસે-માસે-વર્ષે કે બે વર્ષે જ્યારે ગુરુ મહારાજના ચાગ મળે

ત્યારે તેણે તેઓશ્રી પાસે તે પચ્ચકખાણ કરવું ?' (૧૧૩) **કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૯ પૃ૦ ૫૮૧ કાે. ૧** સેવ તીલાલ વજલાલના -'દેવતાઓ આહાર કરે છે તાે નીહાર કરે છે કે કેમ ?' એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં જે 'xxx વળી નીહારના સંબંધ કવલાહારની સાથે છે.' એમ જણાવ્યું છે તે લામહારવાળા-ઉંમરા, બાવળ, ગારડ, લીમડા, ધાવડી

વગેરેને નીહારનેા સંખંધ પ્રત્યક્ષ હાેવાથી મનસ્વી છે. (૧૧૪) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૯ પૃ૦ પ૮૧ કે. ર શ્રી ચાંદમલજી કાેચર, ધમતરીના-'કેવલ સ્ત્રીયાંકી સભામેં સાધ્વી બારહસા સૂત્ર એવં કલ્પસૂત્ર પઢ સકતી હૈ ?' એ પ્રશ્નનાં સમાધાનમાં જણાવેલી-'કલ્પસૂત્ર અર્થાત્ બારહસા સૂત્રકા યાેગાંદ્રહન કિયે વગર સાધુ ભી કલ્પસૂત્ર વાંચ શકતે નહિ તા સાધ્વીજી, જિસકા કલપસૂત્રકા યાેગાદ્રહન કરના ઔર કરાના નિષિદ્ધ હૈ ફિર બાંચનેકા અધિકાર કૈસે હો સક્તા હૈ ?' એ શાસ્ત્રીય વાત. આચાર્ય શ્રીએ કાેઈ ગૃઢ હેતુની સિદ્ધિ અર્થે જણાવી છે એમ માનવું રહે છે. કારણ કે આ વાતને તેઓશ્રી સદ્દહતા હાેત તાે સુધારા નં. ૮૬ માં જણાવેલ છે તે મુજબ સં. ૨૦૧૫ ના ચાતુ-ર્માસમાં દાદર સુકામેથી સુલુંડગામે તેએાશ્રીએ ખાસ આજ્ઞા આપીને પાતાના સાધ્વીજી પુષ્પાશ્રીજીના શ્રીસુખે શ્રાવક અને શ્રાવિકા બંનેની સભામાં કલ્પસૂત્ર વંચાવ્યું! તે બનત નહિ.

(૧૧૫) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૧ પૃ૦૬૫૪ કેા.૧ સુનિશ્રી મૃગાંકવિજયજીના–'ઘંટાકર્ણુવીર તપગચ્છના છે કે ખરતરગચ્છના ? અને તેમને સમ્યકત્વ હેાય છે કે કેમ?' એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં પાઠ આપ્યા વિનાજ–'ઘ'ટાકર્ણવીર ઔષ્ધના દેવ છે, એટલે સમ્યક્ત્વના પ્રશ્ન રહેતા નથી.' એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે, તેથી કદાચ તેવા પાઠ હશે તા પણ તે પાઠ આંચાર્ય શ્રીને ઉપલબ્ધ નથી અને ગતાનુગતિએ જ તેમ જણાવ્યું છે, એમ માનવું રહે છે. પહેલાં આ બાબત ચર્ચા ઉંપડી હતી તેમાં-શ્રીબૃહત્કલ્પસૂત્ર ભાગ थीलाना ५० ४०४ **ઉपरना-'यत् स्वप्ने अवतीर्णतया** विद्यया देवतया शिष्टं-कथितं सदु अन्यस्मै पृच्छकाय कथर्यात, अथवा 'भाईखिणीया' डोम्त्री तस्याः कुलदैवतं घंटिकयक्षो नाम स पृष्ठ सन् कर्णे कथयति" એ પાઠમાંની વિગત तथा ध'टि अब्स શખ્દને જેઇને જૈન પત્ર વર્ષ ૩૯ સને ૧૯૪૦ માં શ્રી સારાભાઇ નવાબે, 'જૈન આગમમાં પણ ઘ'ટાકર્ણ' નામ હાેવાનું માની લીધેલ તેમ આચાર્ય શ્રી ન માને અને તેથી તેઓશ્રી, 'ઘટાકર્ણુ'ને જૈનના દેવ તરીકે કે સમકિતી દેવ તરીકે તેા ન જ જણાવે તે સુક્ત છે; પરંતુ શૈવધર્મીઓએ તેા પાતાના અનેક મૌલિકગ્ર થામાં પણ તે ઘ'ટાકર્ણું મહા-

વીરનું પાેતાના અત્ય ત સામર્થ્યવાળા દેવ તરીકે વર્ણન કરીને તે ઘંટાકર્ણને અનેક સ્થલે સ્તવેલ હોવાનું તે વખતે પંડિત લાલચ દ ભગવાનદાસે જૈનપત્રમાં વૈદિક અનેક ચંચાના પાઠાે આપવા પૂર્વક ૧૦ લેખાંકાે આપીને પ્રસિદ્ધ કરેલું હાેવા છતાં આચાર્યશ્રી, અત્ર પ્રમાણિત પાઠ રજી કર્યા વિના જ તે ઘંટાકર્ણ મહાવીરને એકલા બોદ્ધના દેવ લેખા-વવા પ્રેરાય છે તે આશ્ચર્ય પણ ગણાય.

(૧૧૬) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૧૧ પૃ૦ ૭૪૯ કેા. ર માહનલાલ તથા નેમચંદ-'પ્રભુજીને ચઢાવેલાં પુષ્પાે ઉતા-રીતે મૂલનાયકની આંગીમાં ઉપયાેગ કરી શકાય ?' એ પ્રશ્નનાં સમાધાનમાં-'એક વખત પ્રભુજીને ચઢાવેલાં પુષ્પાે બીજી વખત ચઢાવાય નહિ.' એમ જણાવ્યું અને આગળનાં વર્ષનાં સમાધાનામાં બે વખત 'ચઢાવાય' એમ કહેલ છે, તેથી પ્રસ્તુત સમાધાન વદતા વ્યાઘાતરૂપ ગણાય.

(૧૧૭) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૩ અંક ૨૧ પૃ૦ ૭૫૦ કો. ૧ તે જ પ્રશ્નકારનાં 'પ્રભુના પ્રક્ષાલનમાં દૂધ ગાયનું કે-ભેંસનું વપરાવું જોઇએ ?' એ પ્રશ્નનાં સમાધાનમાં પણુ આગળ બે વખત 'બકરીનું પણુ ચાલે' એમ મનસ્વીપણુ જણુાવેલ છે, તે અહિં આ સમાધાનમાં 'પ્રક્ષાલનવિધિમાં ગાયના દૂધનાે ઉપયાગ કરવાના હાય છે' એમ સુધાર્યું તે સારું કર્યું છે.

(૧૧૮) કલ્યાણ વર્ષ ૧૩ અ'ક ૧૨ પૃ૦ ૮૨૪ કાે. ૨ સેવ'તીલાલના-'સ્નાત્રમાં આવે છે કે-'માય જિનનેજી વાંદી સ્વામી વધાવીઆ.' તાે આ વખતે ભગવાનને ખમાસમણ

આપીને વધાવવા કે તે વગર ?' એ પ્રશ્નનાં સમાધાનમાં જે-'પહેલાં ખમાસમણુ દઈ પછી વધાવવા જોઇએ.' એમ જણાવ્યું છે તે અબાધમૂલક છે. ત્યાં વંદ્દ ધાતુના અર્થ કરજોડ સમજીને-'બે હાથ જોડવા પૂર્વંક મસ્તકને પ્રભુ સામે સહેજ નમાવવા પૂર્વંક પ્રભુને વધાવવા' એ જ અર્થ, તે પ્રસંગને અનુરૂપ છે.

(૧૧૯) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૪ અંક ૧ પૃ૦ ૮ કો. ૧ સુનિશ્રી હિરણ્યપ્રભવિજયજીના-'તીર્થ'કર પ્રભુની સાથે સાધ્વીના વિહાર હાેઇ શકે ?' આ પ્રશ્નના સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ-'શ્રી તીર્થ કર પ્રભુજીના વિહારમાં બારે પર્વદા હાેય છે.' એમ જણુવ્યું છે, અને કલ્યાણુ વર્ષ ૧૨ અંક ૮ પૃ૦ પરર ઉપર વળી-'પ્રભુ વિચરે ત્યારે તેએાશ્રીની સાથે આઠ પ્રતિહાર્યો હાેય છે.' એમ જણુવ્યું છે ! સમા-ધાનની આ વિસ વાદિતા જણાવી આપે છે કે-આચાર્ય શ્રીના કાેઇ એક સિદ્ધાંત નથી. આચાર્ય શ્રીનાં તે બન્નેય સમાધાના કેવાં દ્વષિત છે ? તે જાણવા સારૂન. ૮૨ ના સુધારા જુઓ.

(૧૨૦) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૪ અંક ૧ પૃ૦ ૮ કેંા. ર શા ભીખાલાલ વેણીચંદના-'તિથિએ લીલાત્રી નહિ વાપર-નારને ત્યાં કઠાળ વપરાય તેમાં કારડુ રહે તે સચિત્ત ગણાય કે નહિ ? એ દાણાને અડેલા બીએ દાણા પણ સચિત્ત ગણાય કે નહિ ? એકાસણામાં વાપરી શકાય ? સુનિમહા-રાજને વહારાવી શકાય ? કારડુ દાણા કાઠીને વાપરી શકાય?' એ પ્રશ્નનાં સમાધાનમાં-'કારડુ સિવાયના બીજ દાણાઓ અચિત્ત ગણાય. તે બીજા દાણાઓ સાથે (કારડુએ) સ્પર્શ કરેલ હાેવાથી સચિત્તના સ'ઘટ્ટાવાળા સમજવા. એકાસણામાં તેવું કઠાળ વપરાય નહિ, તેમજ સાધુઓને વહાેરાવી શકાય નહિ. પણ કાેરડુ કાઢીને બીજું કઠાળ વાપરી શકાય.' એ પ્રમાણે જણાવેલ છે તે શાસ્ત્રો અને જેની આચરણાને છેહ આપીને અનેક અનર્થ પેદા કરનારૂં ગ'ભીર ઉત્સૂત્ર છે. સુધારા નં. ૮ માં જણાવ્યા સુજબ કાેરડુ મગને શાસ્ત્રમાં અચિત્તજ કહેલ હાેવા છતાં અનેક પ્રચારદ્વારા પાતાને અગા-ધત્તાની લેખાવનારા આપણા આ આચાર્ય શ્રી આવા સામાન્ય શાત્રીયજ્ઞાનથી પણ પર જણાય તે દુઃખદ છે. આચાર્ય શ્રીએ, કાેરડુને મનસ્વીપણે સચિત્ત કહ્યા બાદ 'તે કાેરડુ કાઢીને બીજું કઠાેળ વાપરી શકાય' એમ કહ્યું તે પણ મનસ્વી છે. સચિત્તના સ'ઘટ્ટાવાળી ચીજ, સચિત્તને દૂર કર્યા પછી પણ બે ઘડી બાદ જ વાપરી શકાય.

(૧૨૧) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૪ અંક ૩ પૃ૦ ૧૯૩ કાે ર સેવ તીલાલ વૃજલાલના- 'વીસ કે ચાલીસ લાેગસ્સના કાઉ-સ્સગ્ગ વખતે આંખાે એટલાે લાંબાે સમય સુધી ખુદ્ધી રહી શકે ખરી ? બંધ થઇ જાય તાે કાઉસ્સગ્ગ ભાંગે ? આંખા કુદરતી બંધ થાય છે તાે તેનાે આગાર કેમ રાખ્યાે નથી ? આંખાે બંધ શાય છે તાે તેનાે આગાર કેમ રાખ્યાે નથી ? આંખાે બંધ શાય છે તાે તેનાે આગાર કેમ રાખ્યા નથી ? આંખાે બંધ શાય છે તાે તેનાે આગાર કેમ રાખ્યા નથી ? આંખાે બંધ શાય છે તો તેનાે આગાર કેમ રાખ્યા નથી ? આંખા બંધ રાખીને કાઉસ્સગ્ગ કરે તાે કાંઇ વાંધા ખરાે?' એ પ્રશ્નવું શાસીય સમાધાન એ જ હતું કે-'કાઉસ્સગ્ગમાં મનને સ્થિર રાખવાના પરમ આલંખનરૂપ શ્રી સ્થાપના-ચાર્ય છે સામે દ્ધિ સ્થાપવાની છે અને ત્યાં દ્ધિસ્થિર રહે એ સારૂ તે દ્ધિને ત્યાં જ હાેવાનું મનમાં ધારીને નાસિકાના અગ્રભાગ ઉપર રાખવાની છે. એ રીતે ખુદ્ધી દ્ધિએ કાઉ- રસગ્ગ કરવા છતાં પણ અશકય પરિહાર તરીકે ગણાતા ઉધરસ, બગાસું, છીંક અને ચકરી આદિ આવવાથી આંખાતું સંચાલન થવા પામે તેમજ સહજતયા દષ્ટિતું સંચાલન થાય તે સહજ હાેવાથી તેને 'अन्नत्य ऊससिएणં ' સૂત્રમાં આગાર તરીકે જણાવેલ જ છે, અને તેવાં કારણાને લઇને દબ્ટિ ચલિત થઈ જાય અથવા તાે આંખ મીંચાઇ જવા પામે તાે પણ કાઉસ્સગ્ગ ભંગ થયાે ગણાતા નથી; પણ તે 'बन्नत्થં' સૂત્રમાંના 'अમग્गो=अविराદ्યિ)' પાઠથી અભગ્ન અને અવિરાધિત એવાે શહ્ય થયાે ગણાય છે.'

તે શાસ્ત્રીય સમાધાનને બદલે આચાર્ય શ્રીએ, તે પ્રશ્નનું ત્યાં-'ત્રીસ ચાલીસ તેા શું પણ સાે સાે લાેગ્ગસ્સના કાઉસ્સગ્ગમાં પણ ખુલ્લી આંખ રહી શકે છે માટે જ જ્ઞાનીઓએ સ્વનાસિકા ઉપર અથવા સ્થાપનાચાર્ય ઉપર ર્ટા સ્થિર રાખવાનું ફ્રેરમાવ્યું છે. આંખ ખંધ કરવી જોઇએ નહિ. આંખ અટકી જાય તેા કંઇ બંધ ન કરી મહેવાય. અંધ કરવાથી કાઉસ્સગ્ગનાે ભંગ મનાય છે ત્યાં આગારની વાત કેવી ?' એ મુજબ સમાધાન આપેલ છે તે શાસ્ત્રથી અને નિજના પણ અનુભવથી પર એવું કેવલ મનસ્વી છે. પ્રસ્તુત સમાધાનમાં–'આંખ બ'ધ કરવાથી કાઉસ્સગના ભાંગ મનાય છે.' એમ કાેઇ શાસાધાર વિનાજ જણાવનારા આપણા આચાર્ય શ્રી, અધને તેા કાઉસ્સગના સદાને માટે જ ભાંગ માનતા હશે ને ? અને કાઉસ્સગ્ગમાં ઝાેકુ ખાનાર પાતે સહિત શિખ્યપરિવારાદિને તાે કરીથી જ કાઉસ્સગ્ગ કરાવતા હશે ને ! આવું લખવામાં પાતે તા

ભાષે કાઉસ્સગ્ગમાં છીંક, બગાસું, ઉધરસ અને ચકરી આદિ પ્રસંગેય આંખા મીંચતા જ નથી, એમ પાતાની ઉત્કૃષ્ટતા મનાવવા સિવાયના અન્ય કરેા હેતુ કલ્પી શકાય ? તેઓશ્રી જ્યાં ચાલીસ લાેગસ્સના કાઉસ્સગ્ગ પણ પુદ્ધી આંખે કરી શકતા ન હોવાના જાતીય અનુભવ ધરા-વતા હોય ત્યાં-'સા સાલાગસ્સના કાઉસ્સગ્ગમાં પણ આંખ પુદ્ધી રહી શકે છે.' એ વાકયદ્વારા અર્થાપત્ત્યા પાતાનું તેવું સામર્થ્ય જણાવે છે, તે બાહુબલીજી સાથેના નેત્ર-યુદ્ધની શરત પ્રસંગે આંખ પુદ્ધી રાખતાં ભરતચક્રવર્ત્તીને પણ આંખમાં ઝળઝળીયાં આવી જવાથી આંખા મીંચી દેવી પડેલ, એ વાત જાણનાર સુજ્ઞજનાને વ્યવહારથી પણ માન્ય થઇ શકે તેમ નથી.

(૧૨૨) કલ્યાણ વર્ષ ૧૪ અ'ક ૪ પૃ૦ ૨૭૫ કો. ૧ [સ. ૨૦૦૫ ના મહામાસે આ. શ્રી પ્રેમસૂરિજી મ૦ ના વરદ હસ્તે પટ્ધરપણામાંથી રદ કરાયા બાદ (સીલદર-રાજ-સ્થાન સુકામે સ. ૨૦૧૭ના મહા શુદિ ૫ તથા સપ્તમીનું સુહૂર્તસૂચક ઉપધાન તપની કંકાત્રીગત બહેરાત અનુસાર) ગચ્છબહારની દુઃખદ સ્થિતિમાં મૂકાએલા નવામતી આ૦ શ્રી રામચ'દ્રસૂરિશાખાદ્રય' ગત પહેલા આ૦ શ્રી લુવનસૂરિજીના શિખ્ય] સુનિશ્રી સુદર્શનવિજયજી ગણિકૃત– 'કલ્યાણ વર્ષ ૧૪ ના પહેલા અંકમાં ભીખાલાલ વેણીચ'દના કારડુ મગ બાબતના પ્રશ્નના સમાધાનમાં આપે (શ્રી લબ્ધિસૂરિજીએ) લખ્શુ' છે કે-'કારડુ મગ સચિત્ત છે અને તેના સ'ઘટાવાળા બીજા ચડેલા મગ સાધુઓને વહારાવાય નહિ.' જ્યારે વિવિધ પ્રશ્નાત્તર ભાગ પહેલાના પેજ ૬ ઉપર આ. શ્રી દાનસૂરિજી મહારાજે '**કેારડુ મગ** અચિત્ત છે. શ્રી એાઘનિર્યુ ક્તિની ટીકામાં કહેલ છે. પણ આખી ચાેનિના રક્ષણ માટે અને નિઃશુકતાના પરિહારને માટે દાંતથી ભાંગવા નહિ પણ આખા ગળી જવા ' એ પ્રમાણે લખ્યુ' છે. આમ ભિન્ન ખુલાસા કેમ ? એ પ્રશ્નનું આચાર્ય શ્રીએ, તે પ્રશ્નકારને '<mark>વિવિધ</mark> પ્રશ્નાત્તરમાંતુ' તે શાસ્ત્રપાઠ સહિતતુ' સમાધાન જોતાં કલ્યાણ વર્ષ ૧૪ ના પહેલા અંકગત સમાધાનમાં મે જે કાેરડું મગને સચિત્ત જણાવેલ છે તે મારી ભૂલ છે, અને તે વિવિધપ્રશ્નાત્તરગત સમાધાનમાં આપેલાં શ્રી એાઘનિયું કિત ટીકામાંના अचित्तानामपि इदाचिरकेषांविद्वनस्पतीना मविनष्टा येानिः स्यात्,' भे भाईने। આ૦ શ્રી વિજયદાનસ્ર્રિજી મહારાજે તે સ્થાને જે-કાેઇક અચિત્તવનસ્પતિઓની પણ યાેનિ સચિત્ત હોય છે.' તથા શ્રાદ્ધવિધિગ્રંથમાંના 'दन्तादिभिर्न मन्यते' પાકના 'તે મગ આખા ગળી જવા' એમ મનસ્વીભાવાર્થ લખેલ છે તે તેમની ભૂલ છે. કારણ કે શ્રી પત્રવણાજી સ્ત્રના પ્રથમ पहुंगत २५ मा सूत्रनी टीश 'अथ योनिरिति किमसिधी-यते ? उचते, जन्तोरूत्पत्तिस्थानं अविध्वस्तशक्तिकं-तत्रस्थज्ञी--वपरिणमनशक्तिकमिति भावः' એ पाठना आधारवाणा श्री ડ્રબ્યલાકપ્રકાશના પાંચમાં સગ<sup>6</sup>ના-'उत्पत्तिस्थानकं जन्तोर्चे दविद्वस्तशक्तिकम् । सा योनिस्तत्र शक्तिस्तु, जन्तूत्पाद्नयोग्यता' એ પ3 માં શ્લાેક સુજબ−'જેની શક્તિ વિનાશ પામી નથી.

આમ છતાં પ્રશ્નકારના સ'તાષ અર્થે એ સમાધાનને

એવું જંતુને ઉત્પન્ન થવાનું જે સ્થાન તે ચાેનિ કહેવાય છે, અને તેમાં જ તુને ઉત્પન્ન કરવાની ચેાગ્યતારુપ શક્તિ છે.' એટલે કે–∙ચેાની એટલે જીવને ઉત્પન્ન થવાની ચેાગ્યતા રૂપ શક્તિ ધરાવતું સ્થાન.' શ્રી પન્નવણાજીસૂત્રના નવમા યેાનિપદગત ૧પ૧ મા સૂત્રની ટીકામાંના–अचित्ता सर्वथा जीव-विमुक्ताः' એ પાઠ મુજબ જીવરહિત એવા કાેરડુ મગાદિનું તે સ્થાન-ચેાનિ સચિત્ત નથી પરંતુ અચિત્ત છે. એજ ટીકામાં આગળ જતાં 'कति<mark>पयानां प्रत्येक प</mark>्रध्व्यप्तेजोवायुप्रत्येक-वनस्पतिद्वित्रिचतुरिन्द्रियसम्मूच्छिमतिर्यंचपंचेंद्रियसम्मूछिममनु-ष्याणामचित्तयोनिकत्वात्' એ પાઠથી કેટલાક પાંચેય જાતિના એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય, સંમૂર્ચ્છિમતિર્ય અને સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્ય પ'ચેન્દ્રિયની **રેાનિ અચિત્ત જણાવેલ હેાવાથી શ્રી** એાઘનિર્યું ક્રિતના તે પાઠમાં ચાેનિને 'સચિત્ત કહેલ નથી, પર<sup>:</sup>તુ 'અવિનષ્ટા-અખંડ' કહેલ છે. અને શ્રાદ્ધવિધિગ્રં**થના** પૃ૦ ૪૩ ની પહેલી પુઠીથી થરૂ થતા-'अचेतनोऽप्यविनष्ट-योनिरक्षणार्थं निःग्रुकतादिपरिहारार्थं च दन्तादिभिर्न भज्यते, એ પાઠમાં-'તેવા અચિત્ત મગને દાંત વગેરેથી ભાંગવા નહિ, એમ કહેલ છે; પરંતુ (તેને ગળી જવા, એ તેની યતના કરી કહેવાતી નહિ હેાવાથી) 'તેને ગળી જવા' એમ તાે કહેલ જ નથી. એમ કરવામાં તાે નિ:શુકતાદિના પરિહારને **બદલે નિઃશુકતાદિનું પાષણ થાય છે**.' એ પ્રમાણે શાસ્ત્રીય સમાધાન આપવું જેઈતું હતું.

આપવું હતું તે તે તે તે તે આ પ્રીએ-'ચાેનિ એટલે અન્ય જવાને ઉપજવાનું સ્થાનઃ એ ચાેનિ, નારક અને દેવાને તે৷ અચિત્ત જ હેાય છે, ગર્ભજ તિર્યંચિણી અને માનુષિણીને આશ્રયીને तत्र ये योग्याऽऽत्मसात्कृता ते सचित्ता' એ પાઠાનુસાર તે ઉત્પત્તિસ્થાનરૂપ ચેાનિએ=પાેતાનામાં ઉત્પન્ન થનારા અન્યજીવાેને આહારીય એવા પુદ્ગલાેને આત્મસાત્ કર્યા હેાય- નિજરૂપે બનાવ્યા હેાય ત્યારે અથવા ते।-'सचित्ता-जीवप्रदेशाधिष्ठिता' પાઠાનુસાર તે તે સ્રીના આત્મપ્રદેશને આશ્રયીને તે યાેનિ સચિત્ત કહેવાય છે: એટલે કે–(**ત્રી\_**તત્વાર્થ<sup>હ</sup>સુત્રના બીજા અધ્યાયના ૩૩ માં સૂત્રની ટીકામાં જણાવેલ મિશ્રાયેાનિની વ્યાખ્યાવાળા– મિશ્ર હેાય છે; પરંતુ સચિત્ત જ હેાતી નથી. અને શ્રી तत्वार्थं सूत्र अध्याय भीलना-'सम्मूर्छनगर्भोषपाता जन्म' એ ૩૨ મા સૂત્રની ટીકામાં જણાવ્યા મુજખ એકેન્દ્રિયાદિ સ મૂ-ર્છિમ જીવા, જે સ્થાને ઉત્પન્ન થવાનું હાેય છે તે સ્થાનના પુદ્દગલાેને જ આહારીને તે સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થતા હાેવાથી તેવા મગ આદિ એકેન્દ્રિય<mark>ની યે</mark>ાનિ તેા ઘણા ભાગે અચિત્ત સમજવી રહે છે, અને ૩૩ માં સૂત્રની ટીકામાં 'તેષામનિ-यमेन कदाचित्सचित्ता, बदाचिदचित्ता, कदाचिन्मि रेति' એ દસ્કત મુજબ એકેન્દ્રિયથી માંડીને સર્વ સંમૂર્ચ્છિમ જ'તુઓ ની ચાેનિ કવચિત સચિત્ત, કવચિત્ અચિત્ત અને કવચિત્ મિશ્ર સ્નમજવાની છે; પરંતુ કાેઈપણ સ'મૂર્ચ્છિમની ચાેનિના સચિત્ત તરીકે નિરધાર કરી શકાય નહિ.' એ મુજબ સવિ-

પેતાના તે સમાધાનની અસત્યતાને નહિ જ કછુલવા **સારૂ આચા**ર્ય%ીએ, પ્રશ્નકારને તે મુજબ શાસ્ત્રીય સમાધાન તેા આપ્યું નહિ, પરંતુ તેને બદલે તે પ્રશ્નકારને જે-(૧) પૂ. આ. શ્રી વિજયદાનસૂરીશ્વરજી મહારાજે વિવિધ-પ્રશ્નાેત્તરના પહેલા ભાગમાં જે ખુલાસાે કર્યા છે તે જીવ-રહિત અચિત્ત કેાયડા મગ માટે છે. જ્યારે (૧)-કલ્યાણુ માસિકમાં જે ખુલાસાે મેં કર્યો છે તે ચાેનિની અપેક્ષાએ સચિત્ત કેાયડુ મગ લખ્યેા છે. (૩) અને તેવેા આશય એાઘનિયું ક્રિત ગ્રંથમાંથી આખેાય પાઠ વિચારપૂર્વ કવાંચ-વાથી તમને પણ થશે. (૪) ચેાનિથી પણ સચિત્ત કેાયડુ મગ હાેય તેના સંઘટાે પણ સાધુઓએ વર્જવા 'જોઇએ. (૫) એટલે કાેયડુ મગ, જે અન્ય મગની સાથે હાેય તે મગ, યાેનિની અપેક્ષાએ સચિત્તસ ઘટ્ટિત કહેવાય (૬) અને શ્રાવકાેને ખબર પડે ત્યારે તે મગ સાધુઓને વહેારાવે નહિ, (૭) કારણ કે-એક એક કેાળીયામાં પ-પ, ૭-૭ આવી જાય. જેથી આવા કાયડા મગને ગળી જવાના વિવેકકરવા કઠીન છે એમ વિવેકસુક્ત શ્રાવકને માલુમ પડતાં સાધ-એાને તેવા મગ વહેારાવે નહિ. (૮) સિદ્ધપુરવાલા સુશ્રાવક ભીખાલાલને મેં આવી સમજ આપી છે. જ્યારે પૂ. આ. <mark>શ્રી</mark> વિજયદાનસૂરિજી મહારાજે સ્વાભાવિક પ્રશ્નને৷ ઉત્તર આપ્યા છે. એટલે અમારા અનેના આશયમાં ફેર નથી.' એ પ્રમાણેનું આઠ કલમાવાળું સમાધાન આપેલ છે, તે સમાધાનની આઠેય કલમા સદંતર મનસ્વી છે અને નીચે

સ્તર શાસ્ત્રીય સમાધાન આપવું ચુક્ત હતું.

મુજબ ક્રમવાર માયામૃષા તેમજ આભોગિક મિથ્યા<sub>ત્</sub>વ આદિ અક્ષમ્ય દેાષેાથી ભરપૂર છે.

(૧) 'કેારડુ મગ સચિત્ત પણ હેાય છે.' એવું કથન જૈનશાસ્ત્રમાં નહિ હેાવા છતાં આચાર્ય શ્રીએ, પ્રસ્તુત સમા-ધાનમાં '<u>શ્રી દાનસૂરિજીએ એ ખુલાસાે જીવરહિતના કોરડ</u> <u>મગ માટે કર્યા છે</u> 'એમ કહ્યું છે તે, નિજના અસત્ય નિરૂપણના અચાવ માટેનું માયામૃષા છે. શ્રી દાનસૂરિજી, કાેઇજ કાેયડુ મગને જીવસહિત માનતા જ ન્હાેતા.

(૨) કેારડુ મગ અચિત્ત છે અને શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રના નવમાં ચેઃનિપદના ૧પ૧ માં સૂત્રની ટીકામાંના– 'अचित्ता सर्वथा जीर्वावप्रमुक्ता' એ પાઠ મુજબ અચિત્ત પદાર્થની ચાેનિ સચિત્ત હેાતીનથી; પરંતુ અચિત્ત જ હેાય છે, તેથી શ્રી એાઘ-નિર્યુ કત્યાદિ ગ્રંથામાં તે ચાેનિને 'अविनष्टा–अविष्वस्ता' કહી છે એટલે કે–'આખી ચાેનિ' કહેલ છે; પરંતુ 'સચિત્ત' કહેલ નથી.એ વગેરે જેતાં આચાર્ય શ્રીની - 'યેાનિની અપેક્ષાએ મે' કલ્યાણુ માસિકમાં કોરહુ મગ સચિત્ત લખ્યાે છે.' એ બીજી કલમ, પાેતાનાં અસત્યનિરૂપણુનાં બચાવ માટે ખડા કરા-એલ પ્રપ ચરુપ હેાઇને તેવા અચિત્ત પદાર્થને આખી યાેનિ હાવાનું આતિશયિક જ્ઞાન ધરાવનારા મહાપુરુષાેએ, શાસ્ત્રમાં તે કાેરડુ મગને સ્પષ્ટ શખ્દથી 'અચિત્ત' કહેલ હાેવા છતાં પણ આચાર્ય શ્રીએ, મગને ચાેનિસચિત્તના કલ્પિતખ્હાને 'સચિત્ત' કહેલ છે, તે આલાગિક શાસ્ત્રદ્રોહ તરીકે પણ લેખી શકાય તેમ છે.

(૩) શ્રી એાધનિર્યું ક્તિગ્ર થમાંની લાખ્ય અને નિર્યુ ક્તિની

મળીને ગાથા ૭૫ મી અને કેવલ નિર્શુક્તિની 'તિવિદ્દો बणस्सइ खलु परित्तऽणंतो धिराधिरिकिको०' ગાથા ४२ नी ટીકામાં કેારડ્ર મગ સંઅંધમાં-'નનુ करमादचित्तवनस्पतियत-नोच्यते ? तथाहि-सचेतनविषया यतनेर्गत न्यायः, उच्यते,तत्रा-प्यस्ति कारणं, यद्यपि अचित्तस्तथापि कदाचित्केषांचिद्वनस्पतीना-मत्रिनष्टा यो निः स्याद् गुडूचीकंकटुकमुग्दादीनां तथाई गुडुची शुष्कापि सती जलसेकात्तादात्म्यं भजती दृश्यते. एवं कंकटुकमूगदा दिर्राप अतो योनिरक्षणार्थमंचेतनयतनापि न्यायवत्येवेति । अथवा <िवत्तवनस्पतियतनया दयाछतामाइ, अचेतनस्यैते भेदा न भवंति, किंतु सचित्तमिश्रयोरेव योजनीया' એ મુજબ પાઠ છે. અને તે પાઠનાે અર્થ-'સચિત્તની યતના વ્યાજબી; પરંતુ અચિત્ત વનસ્પતિની ચતના કેમ કહી ? તે પ્રશ્નના ઉત્તરમાં શાસ્ત્ર-કાર કહે છે કે–'અચિત્તની યતના કહેવામાં પણ કારણ છે. એકે–ગળેા, કાેરડુ મગ વગેરે વનસ્પતિ અચિત્ત છે તાેપણ કાેઇ વખત તેમાંની કોઇક વનસ્પતિની ચાેનિ અખંડ–આખી હાેય છે. અને તે પ્રમાણે ગળાે સૂકી હાેય તાે પણ જળના સિંચનથી તે પુનઃ સચિત્ત થતી જેવાય છે. એ પ્રમાણે કોરડ મગ આદિને માટે પણ જેવાય છે. તેથી ચાેનિનાં રક્ષણાર્થે અચિત્તની યતના પણ યાેગ્ય જ છે.' અથવા તાે-'અચિત્ત વનસ્પતિની યતના વડે દયાલુતાને કહે છે.' એમ સમજવું. આ (પરિત્ત-અનંત-સ્થિર-અસ્થિર ઇત્યાદિ)લેદા અચિત્તના હેાતા નથી; પરંતુ સચિત્ત અને મિશ્રમાં જ ચેાજવા.' એ પ્રમાણે છે.

**આચાર્ય શ્રીએ પ્રશ્ન્કારને સમાધાનમાંની ત્રીજી કલ્-**Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com મમાં જણાવ્યા મુજબ શ્રી એાઘનિશું ક્તિગ્રંથના આ આખાએ સાર્થક પાઠ, પ્રશ્નકાર એક વખત નહિ; પરંતુ સાે વખત વિચારપૂર્વક વાંચી જાય તાે પણ તે પાઠમાંથી પ્રક્ષકારને આચાર્ય શ્રીએ કહેલી-પ્યાનિની અપેક્ષાએ કોરડ મગને મે સચિત્ત લખ્યા છે.' એ વાતને સાચી માનવાના આશય થાય તેમ છે જ નહિ. આથી સમાધાનમાંની આચાર્ય શ્રીની 'અને તેવા આશય આઘનિશું ક્તિગ્રંથમાંથી આખાય પાઠ વિચારપૂર્વક વાંચવાથી તમને પણ થશે.' એ ત્રીજી કલમને તા પાતે કલ્યાણ વર્ષ ૧૪ ના પહેલા અંકમાં કોરડુ મગને જે મનસ્વીપણે સચિત્ત કહેલ છે તે વાતને શાસ્ત્રીય લેખા-વવાના કૃત્રિમતર પ્રયાસરૂપે જ લેખવી રહે છે.

(૪) જૈનશાસ્ત્રોમાં કાેઇપણ અચિત્તપદાર્થની ચાેનિને સચિત્ત કહેલ નહિ હાેવા છતાં, કેટલાક સમસ્ત જાતિના એકેન્દ્રિયા-વિકલેન્દ્રિયા અને સ'મૃચ્છિંમ તિર્ય' ચપ'ચેન્દ્રિયો તેમજ મનુષ્યપ ચેન્દ્રિયાની ચાેનિને અચિત્ત કહેલ હાેવા છતાં, વર્ષા ૠતુમાં જે ભૂમિમાં ઘાસ આદિ વિવિધ વનસ્પતિઓ-અળસીયાં-દેડકાં વગેરે થાય છે અને ગ્રીષ્મૠતુમાં તે જવા નષ્ટ થાય છે ત્યારે નિર્જીવ દેખાતી તે ભૂમિમાં (ભાવિ વર્ષામાં તે તે જીવાની ઉત્ત્પત્તિનાં સ્થાનરૂપ) લાખા ચાનિઓ તા થરઅ'ધ પણ પથરાઇને પડેલી હાય છે, એમ જાણનારા સાધુ સુનિરાજો, અને પાતે પણ વિહાર દરમ્યાન તે ભૂમિ ઉપરથી ચાલ્યા જવામાં તે ચાેનિઓના સ'ઘટાના દાષ કે તે ચાેનિયાની કિલામણા ગણતા જ નહિ હાેવા છતાં અને તેવી ચાેનિવાળા અચિત્ત મગ-સૂકી ગળાે-સૂકા કાષ્ટ કે હરડે આદિના સ્પર્શ કરનાર-તેને હાથમાં ઝાલનાર સુનિ માટે શાસ્ત્રમાં કોઈ પ્રાયશ્ચિત્ત પણ જણાવેલ નહિ હેાવા છતાં આચાર્ય શ્રીએ પ્રસ્તુત સમાધાનની ચાેથી કલમમાં <u>યાેનિથી પણ સચિત્ત કોયડ મગ હાેય તેના સંઘટો પણ</u> સાધુઓએ વર્જવા જેઇએ ' એમ જણાવેલ છે તે, જૈન-શાસ્ત્રથી, આ૦ શ્રી વિજયદાનસૂરિજી મ૦ ના વિદ્યમાન સમસ્ત સાધુગણની તે કાેરડુ મગને ગળી જવાની પષ્ધતિથી અને પ્રાયઃ સર્વ સાધુ-સમુદાયની વાપરતી વખતે તેવા મગ દાંતથી ભાંગી ન જાય તે પ્રકારે તેની મુખમાં જ યતના રાખ્યા ખાદ તેવા મગને સુખમાંથી કાઢીને સુરક્ષિત સ્થાને મૂકી દેવાની યતનામય આચરણાથી સદંતર વિપરીત છે. પાેતાના અસત્યનિરૂપણનાં રક્ષણ અર્થે આ રીતે શાસ્ત્ર અને શાસ્ત્રાક્ત આચરણાની પણ ઉપેક્ષા ભવભીરુ આત્મા કઠી કરી શકે નહિ.

(પ-૬) આ પ્રમાણે આ આચાર્ય શ્રીના પ્રસ્તુત સમા-ધાનમાંની ચાર કલમાનું નિરસન વાંચવાથી સામાન્ય સમ-જણવાળા કલ્યાણકામીજના પણ સમજી શકે તેમ છે કે-'આચાર્ય શ્રીએ પ્રસ્તુત સમાધાનમાં જણાવેલી-'એટલે કોયક્ર મગ જે મગની સાથે હાય તે મગ યાનિની અપેક્ષાએ સચિત્ત સંઘટિત કહેવાય.' એ પાંચમી કલમ જૈનોક્તિથી સદ તર પર છે, તથા તે પછીની તેએાશ્રીની-'અને શ્રાવકોને ખબર પડે ત્યારે તે મગ સાધુઓને વહેારાવે નહિ ' એ છઠ્ઠી કલમ તા શ્રાવકનું સુપાત્રદાન મનસ્વીપણે જ અટકાવનારી અને તપસ્વી સાધુ-સાધ્વીજી સહારાજોને તપના પારણે સુખ્યત્વે જરૂરી એવી તે ચીજનેા અ'તરાય કરનારી હેાઇને અઘૌઘરૂપછે.'

(૭) આચાર્ય શ્રીએ ઉપર મુજબ પાંચમી કલમ સુધી શાસ્ત્રે અચિત્ત જણાવેલા કાેરડુ મગને સચિત્ત કહીને તેવા મગનાે સંઘટેા પણ વર્જવાનું કહ્યું અને છઠ્ઠી કલમમાં તાે તેવા મગ સાધુઓને વહોરાવવાના પણ શ્રાવકને નિષેધ કર્યો! તેના કારણમાં આચાર્ય શ્રીએ સાતમી કલમમાં જે 'કારણ કે-એક એક કોળીયામાં ૫-૫, ૭-૭ દાણા આવી જાય જેથી આવા કાેયડા મગને ગળી જવાના વિવેક કરવા ક**ીન** છે × × ×•' એ પ્રમાણે જણાવેલ છે, તે વદતા વ્યાઘાત રૂપ છેઃ જેના સંઘટાનાે પાતે નિષેધ કર્યા છે તે નિષેધમાં હેતુ તરીકે તેની સચિત્તતા જણાવવાને અદલે તેને ગળી જવાની સુશીઅત રજી કરી !! શુબુદ્ધિની અલિહારી ? વધુમાં આ કલમ વાપરીને તેએાશ્રીએ ચાેનિની અપેક્ષાએ કાેરડ્ મગની સચિત્ત તરીકે કરેલી યતનાની વાતનાે તાે પાેતેજ અસત્ય ડરાવી છે.

(૮) પ્રસ્તુત સમાધાનની આઠમી કલમમાં આચાર્ય-શ્રીએ પ્રશ્નકારને જે-'સિદ્ધપુરવાલા સુશ્રાવક ભીખાલાલને <u>મે આવી સમજ આપી છે. જ્યારે પૂ.આ૦ શ્રી વિજય-</u> દાનસૂરિજી મહારાજે સ્વાભાવિક પ્રશ્નનેા ઉત્તર આપ્યા છે. એટલે અમારા બનેના આશયમાં <u>કેર</u> નથી.' એ પ્રમાણે ખુલાસા આપેલ છે તે, પાતાના તે અસત્ય નિરૂપણને યેનકેનાપિ સાચુ ઠસાવવા સારૂં આ. શ્રી દાનસૂરિજી મ૦ ની પ્રરૂપણાને અસદ્દરીતે જ સમાન આશ યવાળી ગણા-વવાની બાલચેબ્ટારૂપ છે. કારણ કે-વિવિધ પ્રશ્નોત્તરમાં 12

આ૦ શ્રી દાનસૂરિજીએ જે કાેરડુ મગને અચિત્ત કહીને દાંતે ભાંગ્યા સિવાય આખાને આખા ગળી જવાનું કહેલ છે તે જ કાેરડુ મગને આપણા આ અગાધજ્ઞાની (?) આચા-યંશ્રીએ ચાેનિની અપેક્ષાએ સચિત્ત કહીને તેના સંઘટાવાળા અન્ય મગને પણ સાધુઓને નહિ વહાેરાવવાનું કહેલ હોવાથી તે ખન્ને આચાચેાંનાં સમાધાના એક આશયવાળાં નથી; પરંતુ એક બીજાથી જમીન આસ્માનના તફાવતરૂપે પ્રત્યક્ષ ભિન્ન આશયદર્શક છે.

(૧૨૩) કલ્યાણ વર્ષ ૧૪ અ'ક ૬/૭ પૃ૦ ૨૭૪ કો. ૧ દલીચંદ ખેમરાજ શાહના-જિનપૂજન કર્યા આદ ચૈત્યવંદન ન કરીએ તેા શું બાધ આવે ?' એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં 'દ્રવ્યપૂજામાં થયેલ સ્વરૂપહિંસાના દેાષને ધાેઇ નાખનાર ભાવપૂજારૂપ ચૈત્યવ દન કરવું જોઇએ, એમ પૂ. આ. શ્રી હરિભદ્રસુરીશ્વરજી મહારાજ નદીકૃપના દર્ષાતથી ક્રમાવે છે.' એ પ્રમાણે આચાર્ય શ્રીએ આ. શ્રી હરિલદ્રસૂરિજી મ૦ના નામે એકાંતરૂપે જણાવ્યું છે તે, પાતાની તેવી માન્યતાને આ૦ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મ૦ના નામે સાચી લેખાવવાના દેાષરૂપ ગણાય. પૂ. આ૦ શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે, દ્રવ્યપૂજામાં થતી સ્વરૂપહિંસાને દેાષવાળી જણાવી નથી તેમજ તે અદલ નદીકૂપનું દષ્ટાંત પણ આપેલ નથી. શ્રી હરિલદ્રસુરિજી મહારાજે તેા શ્રી જિનપૂજાને 'पू नायां काय ग्रधः प्रतिक्रुष्टः स तु किन्तु जिनपूजा। सम्यक्त्वशुद्धिहेतुरिति भाव-नीया तु निरवद्या' એ આગમ પાઠની સાક્ષી આપવાપૂર્વ'ક સમ્યકત્વની શુદ્ધિના હેતુ તરીકે નિરવદ્ય-નિદોષ જણાવેલ છે. અને તે નદીકૂવાના દષ્ટાંતથી નહિ; પર'તુ 'यथा अमपंकादि दोषोपेतमपि तृड्विच्छेदादिविशिष्टतरगुणहेतुः कृपखनन' એ પાઠ વડે કેવળ કૂવાના જ દષ્ટાંતથી નિદેષિ જણાવેલ છે. જુઓ-હારિભદ્રીય અષ્ટકજી ગ્રંથમાંનાં દિતીય સ્નાનાષ્ટકગત 'भावशुद्धिनिमित्तत्वात्तथानुभवसि द्धतःo' એ ચાથા શ્લેાકની ટીકા, તથા ત્રીજા પૂજાષ્ટકના-'संकीर्णेषा स्वरूपेणo' એ ચાથા શ્લેાકની ટીકા.

આચાર્ય શ્રીએ, પૂ. આ૦ શ્રી હરીમદ્રસૂરીશ્વરજી મ૦ના નામે કૂવાના દષ્ટાંતની સાથે નઠીનું પણ દષ્ટાંત ચઢાવી દેતાં 'કૂવાે ખાદવામાં જે શ્રમ–પંક આદિ હેતુઓ શાસ્ત્રકારે જણાવેલા છે તે હેતુઓ નદીના દબ્ટાન્તને અંશેય સંગત થાય છે

કે નહિ ?' તે પણ વિચાંશું નથી. તે શાચનીય છે. તદુપરાંત આ સુધારામાં ઉપર જણાવ્યા મુજબ શ્રી જિનપૂજાને આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે નિદોધ અને પુષ્ટયબ ધના હેતુર્પે જણાવેલ હાેવા છતાં પ્રસ્તુત સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ તેઓ શ્રીના નામે તે શ્રી જિનપૂજાને એકાંત દેાષવાળી લેખાવવાની અને તે સાથે પાતાની 'પૂજાના દેાષને ધાઇ નાખનાર ભાવપૂજારૂપ ચેત્યવ દન કરવું જોઇએ.' તે મનસ્વી પ્રરૂપણાને પણ તેઓ શ્રીના નામે ચઢાવી દીધેલ છે તે અતીવ શાેચનીય છે.

પૂજામાં એકાંત દાેષ કહેનારાઓ તેા પંચાંગીને નહિ માનનાર તરીકે જાહેર થયા પછીથી પૂજામાં દાેષ કહેવા લાગ્યા છે; પર'તુ આ આચાર્ય શ્રી તાે પંચાંગીને માનનાર ગણાય છે અને આ નિરૂપણથી જિનપૂજાને એકાંત દાેષવાળી લેખા- sey.

વવા વડે મર્ત્તિપૂજા વિરાેધીના હથીઆર અનવા જેવી સ્થિતિમાં મૂકાએલ છે તે અત્ય ત ખેદના વિષય છે.

શ્રી જિનપૂજા તથા ચૈત્યવ દન સ ખ ધમાં આચાર્ય શ્રીએ, પ્રશ્નકારને શાસ્ત્રીય સમાધાન એ જ આપવું જોઇતું હતું કે-'શ્રી જિનપૂજા, ભાવપૂજાનું નિમિત્ત-હેતુ છે અને (તે દ્રવ્યપૂજારૂપ જિનપૂજાની સમાપ્તિ આઘ) તે દ્રવ્યપૂજારૂપ હેતુના ક્લરૂપે ચૈત્યવંદનાદિ ભાવપૂજા છે.'

(૧૨૪) કલ્યાણ વર્ષ ૧૪ અંક ૮ પૃ૦ પરપ કો. ૧ સૌભાગ્યચંદ હેમચંદ મહેતાની-'જિનપૂજા વખતે ઠંડા કે ઉષ્ણજળથી ન્હાવામાં લાભ ?' એ શંકાના સમાધાનમાં જે– 'જિનપૂજા કરવા માટે અચિત્તજલથી સ્નાન કરવાની વિધ આવે છે.' એમ જણાવ્યું છે તે,શાસ્ત્રમાં તેવાે કાેઇ વાિધજ નહિ હાેવાથી કલ્પિત છે. સચિત્ત જલાદિના ભાેગાપભાેગ-વાળા મલીનાર ભીને માટે જ પૂજાનું વિધાન છે. જુઓ હારિભદ્રીય **અષ્ટક પ્રકરણ**, બીજું અષ્ટકઃ સમાધાનમાં 'વિધિ' શખ્દને સ્રીલિંગે જણાવેલ છે તે અબાધમૂલક છે. (૧૨૫) કલ્યાણ વર્ષ ૧૪ અંક ૮ પૃ૦ પરપ ક્રોટ ૧

સુનિશ્રી મનમાહનવિજયજીના-'વેજીટેબલ ઘી અને શીંગનું તેલ વિગયમાં ગણાય કે નહિ ?' એ પ્રકારના બે પ્રશ્નનાં આચાર્ય શ્રીએ આપેલાં બન્ને સમાધાના, વત્ત માનમાં તલના તેલનાં સ્થાને તેલ વિગય વરીકે મુખ્યત્વે શીંગતેલનાે જ વ્યવહાર થઇ ગયા હાેવાથી અગ્રાહ્ય ગણાય.

(૧૨૬) કલ્યાણ વર્ષ ૧૫ અંક ૧/૨ પૃ૦ ૮૯ કાે. ૨ પન્નાલાલ કક્કલદાસના-'ભબ્યજીવેા મુક્તિમાં જશે તેા તેા

શું અભવ્યા એકલા જ ખાકી રહેશે ?' એ પ્રશ્નનાં સમા-ધાનમાં જે-'તમારી માન્યતા સાચી નથી. કારણ કે-જ્યારે જ્યારે પ્રભુજને પૂછવામાં આવે ત્યારે ત્યારે ભવ્યજવાના અન તમા લાગ જ સુક્તિમાં ગયે। છે, એમ પ્રલુજીથી ઉત્તર મળે છે. એટલે સિદ્ધિગતિમાં ગયેલા સિદ્ધભગવ તાથી અન ત-ભવ્યાે સ'સારમાં હાેય, હાેય અને હાેય જ.' એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તે મનસ્વી છે. જૈનશાસ્ત્રોમાં પ્રભુજી પાસેથી 'ભબ્યજીવાેના અન'તમા ભાગ' નહિ, પર'તુ 'जइआ इ होइ । पुच्छा, जिणाण मग्गंमि उत्तरं तइआ। इक्तरस निगोभरस अणंत भागो य सिद्धि गथो।। એ ગાથા અનુસાર 'એક નિગેાદને। અન તમા ભાગ' સુક્તિ પામ્યા, એવા ઉત્તર મળતા હાવાથી તે સમાધાન જૈની 'નથી. અને તેથી 'સિદ્ધભગવ'તાથી અન તગુણા ભવ્યા સ સારમાં હાેય, હાેય અને હાેયજ એ વાક્ય પણ જૈની નથી. જૈનીવચન તેા-'સિદ્ધભગવ તેા કરતાં અન તગુણા ભાવ્યા નહિ; પરંતુ જીવા, સંસારમાં નહિ; પરંતુ સંસારમાંની એક નિગાદમાં હાેય જ.' એ છે.

(૧૨૭) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૫ અંક ૧/૨ પૃ૦ ૯૦ કાે. ૧ શ્રી આલચંદજી જૈન મદ્રાસના-'મનઃ પર્યવજ્ઞાનીઓ, અવધિ-જ્ઞાનીઓ અને પૂર્વ ધરા નિયમા દેવલાકમાં જાય કે અન્યગતિમાં પણુ જાય ?' એ પ્રશ્નનું જે-'ઉપરાષ્ઠત આત્માઓ' પ્રમાદમાં આવી જાય તાે નારકી નિગાદ સુધી પણ પહેાંચી જાય છે. પરન્તુ જો તથાભાવે કાયમ રહે તાે દેવલાકમાં જાય.' એ પ્રમાણે સમાધાન જણાવેલ છે તે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે. કારણ કે-'શ્રી તત્ત્વાર્થ સુત્રના પ્રથમ અધ્યાયના 'વિશ્ચદ્ધ यપ્રતિપ્રાત્તિ- भ्यां तद्विशेषः'-એ ૨૫ મા સૂત્રની ટીકામાંના-'यस्य पुनर्विपु- रुमतिमनःपर्यायज्ञानं समजनि तस्य नैव प्रतिपतत्याकेवळप्राप्ते-रित्ति' એ પાઠ મુજબ તે ભાવમાં કાયમ રહેવાની યેાગ્યતા-વાળા વિપુલમતિ મનઃ પર્યવજ્ઞાની મહાત્માઓ દેવલાેકમાં જતા નથી; પરંતુ કેવલજ્ઞાન પામી સિદ્ધિપદને જ પામે છે. અને તે સિવાયના મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓ-અવધિજ્ઞાનિઓ અને પૂર્વધરા તે ભાવમાં કાયમ રહ્યા હાેય છતાં તે તે જ્ઞાનાની પૂર્વે જેઓએ, મનુષ્ય-તિર્યંચ કે નારકીનું આયુષ્ય આંધ્યું ન હાેય તે આત્માઓ જ દેવલાેકમાં જાય છે.'

(૧૨૮) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૬ અંક ૪ પૃ૦ ૨૮૦ કો. ૨ પ્રથમ સમાધાનમાં આચાર્ય શ્રીએ-'સગરચક્રવત્તીંના પુત્રેાએ શ્રી અષ્ટાપદજીની ચારે બાજી ખાઈ બનાવી દરિયાનું પાણી લાગ્યા હતા એટલે તે તીર્થ ને હુબાડયા ન હતા.' એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તે મનસ્વી છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર નેમિ-ચંદ્રીયા વૃત્તિ પૃ૦ ૨૩૪ ઉપરના 'તેઓ વંહરયળળ ગંગં મિંદિઝળ આળ્યં જ્રદ્યં, માંરયા फર્रાદ્દા' પાઠ સુજબના અનેક-શાસ્ત્રીયવચના પ્રમાણે સગર ચક્રીના પુત્રો, તે ખાઈમાં દરિયાનું પાણી લાવ્યા નથી; પરંતુ ગંગા નદીનું જળ લાવ્યા હતા.

(૧૨૯) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૬ અ'કે ૬ પૃ૦ ૪૭૯ કો. ૧ સિક'દરાબાદથી એક શ્રાવકે તેઓશ્રીને પૂછેલા-'શ્રી મહાવીર સ્વામિકા નિર્વાણકે પશ્ચાત શ્રી ગૌતમસ્વામિજીકા કેવલજ્ઞાન કિતને સમયમે હુઆ ?' એ પ્રશ્નમાં પ્રશ્નકારે પ્રભુના નિવા-ર્ણુંના સમય જાણવા માગેલ નથી; પરંતુ પ્રભુના નિર્વાણ પછી શ્રી ગૌતમસ્વામીને કેટલા સમયે કેવલજ્ઞાન થયું એજ જાણવા માગેલ છે; આમ છતાં આચાર્ય શ્રીએ, તે શંકાના સમાધાનમાં હિંદીમાં જ જણાવ્યું છે કે-'મારવાડી કાર્તિક વદી અમાવાસ્યા (ગુજરાતી આસાે વદી અમાવાસ્યા) કી રાત્રી કી ચાર ઘડીયાં અવશેષ થી ત**બ** પ્રભુશ્રી મહાવી**ર** સ્વામીજીકા નિર્વાણકલ્યાણક હુઆ થા! ઉસી દિનકે સુબહ શ્રી ગૌતમ સ્વામીજી કેા કેવલજ્ઞાન હુઆ થા.' આ સમા-ધાનમાં તેએાશ્રીએ પ્રશ્નકારે નહિ પૃછેલેા પ્રભુ મહાવીર-દેવના નિર્વાણનાે સમય જણાવીને અને 'પ્રલુનિર્વાણ પછી ગૌતમ સ્વામિજીને કેટલા સમયે કેવલજ્ઞાન થયું ?' એ પૂછેલા પ્રશ્નનું મુજબ શ્રી ગૌતમસ્વામીના નિર્વાણનાે સમય નહિ જણાવતાં ભળતું જ સમાધાન આપી દેવા વડે માત્ર સમાધાનકાર તરીકેની ખ્યાતિ જ સાચવી રાખી છે તે વિલક્ષણતાની ઉપેક્ષા કરીને પ્રસ્તુત વિષય પર જ આવું છું કે-તે ભળતા સમાધાનમાં પણ તેએાશ્રીએ, (૧) (પ્રભુ મહા-વીરદેવ તે અમાસ**ની** બે ઘડી રાત્રિ અવશેષ હતી ત્યારે કાળધર્મ પામ્યા હાેવાનું શાસ્ત્ર કહે છે, અને ચાર ઘડી પહેલાં કાળધર્મ પામ્યા હાેવાનું શાસ કહેતું જ નહિ હાેવા છતાં) ચાર ઘડી પહેલાં કાળધર્મ પામ્યા હાેવાનું જણાવ્યું ! અને (ર) (શાસ્ત્રમાં શ્રી ગૌતમસ્વામિજીને કેવલજ્ઞાન તે અમાસના વળતે દિ**વ**સે એટલે કે-કાર્ત્તિક શુદિ એકમના જ દિવસે થયું હાેવાનું જણાવેલ હાેવા છતાં) તેઓશ્રીએ તે અમાસના દિવસ**ની** સવારે કેવ**લ**જ્ઞાન થયું હેાવાનું જણાવ્યું છે ! તેથી તે અન્ને સમાધાના શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. **શ્રી કલ્પસૂત્રમાં** શ્રી મહાવીર પ્ર<mark>ભુના નિર્વાથુ</mark> પ્રસ<sup>ં</sup>ગના

અધિકારમાં 'पच्चूसकालसमयंसि संपलिअंकनिसन्ने' પાઠ છे. આ પાઠની શ્રી કલ્પસૂબેાધિકાટીકાના પૃ૦ ૧૨૫ ઉપર 'પ્રત્યૂષ-कालसमये बतुर्घटिकावशेषायां संपल्यंकासने निविष्टः' એ પ્रમાણે ટીકા છે; પર'તુ चतुर्घटिकावशेषायां कालगतः એ પ્રમાણે ટીકા નથી. અર્થાત્ શાસ્ત્રમાં તાે ભગવાન્ તે અમાસની ચાર ઘડી રાત્રિ બાકી રહી ત્યારે પદ્માસને-જિનપ્રતિમાની જેમ બેઠા હેાવાનું જણાવેલ છે, પરંતુ તેએાશ્રીની જેમ ચાર ઘડી ખાકી રહી ત્યારે નિર્વાણ પામ્યા હેાવાનું જણાવેલ નથી. બીજી વાત એ છે કે-બે ઘડીનું એક મુહૂર્ત અને ૩૦ મુહૂર્ત નાે એક અહાેરાત્ર ગણાય છે. એક દિવસના તે ત્રીસેય મુહ્રૂતેાનાં નામાે શ્રી કલ્પસુબાધિકાના પૃ૦ ૧૧૯– ૧૨૦ ઉપર આપેલાં છે. તેમાં ૨૮ મા મુહૂર્તનું નામ 'વૃષભ' અને ૨૯ મા મુહૂર્લનું નામ 'સર્વાર્થસિદ્ધ' છે. કલ્પસુંબાેધિકાના પૃ૦ ૧૧૯ ની બીજી પુડીમાં 'સર્વાર્થ સિષ્ધ' નામના તે ૨૯ મા મુહૂતે ભગવાન્ નિર્વાણ પામ્યા હેાવાનું સ્પષ્ટ કથન હોવાથી 'ભગવાન્ તે અમાસની ચાર ઘડી બાકી રહી ત્યારે નિર્વાણ પામ્યા નથી, પરંતુ બે ઘડી રાત્રિ બાકી રહી ત્યારે નિર્વાણ પામ્યા છે.' એ વાત પણ એટલી જ સ્પષ્ટ છે. શ્રા કલ્પસૂત્ર તેા તેઓશ્રીએ અનેકવર્ષોસુધી વાંચ્યું હોવાથી અહિ આચાર્યશ્રીએ, છે ઘડીને બદલે ચાર ઘડી અનાભાેગે જણાવી છે.' એવાે બચાવ પણ અસ્થાને છે. આથી તે સમાધાનને બદલે શાસ્ત્રીય સમાધાન સંક્ષેપમાં-'પ્રલુનું નિર્વાણ, ૨૯ મું તે સર્વાર્થસિદ્ધ મુહૂર્ત પણ પૂર્ણ **ય**વાની તૈયારીમાં હતું ત્યારે જ થયું છે.' એ પ્રમાણે હોવાથી

તેએાશ્રીએ તે મુહૂર્તાની પહેલાના ૨૮ મા 'વૃષભ' નામના મુહૂર્તે નિર્વાણ થયું હોવાનું જણાવ્યું છે તે કપાેલકલ્પિત છે.

**श्री सेनभश्नना** ५० ८६ ७५२ आ वातने ल्णुा-वनार ४५० मे। अश्नेत्तर ५णु छे डे-'तथा-निर्व्वाणावसरे भी वौरेण षोडइप्रहरान् यावद्वेशना दत्ता सा कस्माहिनादारभ्य कस्मिन्दिने पूर्ण्णा जाता ? इति प्रश्नोऽत्रोत्तरं-चतुर्दशीदिनादार-भ्यामावास्यायाः पाश्चात्यर्घाटकाद्वयरात्रौ देशना पूर्ण्णा जाता संभाव्यते, यतोऽमावस्यायामेकोनत्रिंशन्मुहूर्तैः निर्व्वाणं कथितम-स्ति, षोडश प्रहरास्तु ततोऽर्वाग् जाता युज्यन्त इति ॥४५०॥'

(૧૩૦) કલ્યાણ વર્ષ ૧૬ અંક ૬ પૃ૦ ૪૮૦ કેા. ૧ પહેલા સમાધાનમાં તેેઓએ-'કલ્પસૂત્રનું નવસું વ્યાખ્યાન ટીકા સહિત સંવત્સરીના દિવસે વાંચી શકાય પ**ણ** પરં-પરામુજબ તે દિને સવારે ખારસાસૂત્ર વ'ચાય છે, બપાેરે નવમું વ્યાખ્યાન વાંચે તેા વાંધેા નથી.' એ પ્રમાણે જણા-વેલ છે, તે શ્રી કલ્પસૃત્રસુબાધિકાના વર્ચામર્દિવસૈર્નવમિઃ क्षणै: श्री कल्पसूत्रं वाचयंति' २ शास्त्र पाठनुं ઉदसंधन ४२-નારૂં કલ્પિત સમાધાન છે. તેએાશ્રીની તે પ્રરૂપણા અદલ આરાધકાેએ તેેએાશ્રી પાસેથી दशभि: क्षणૈઃ'-દશ ડુકડે કલ્પસૂત્ર વાંચવાનું જણાવનાર પાઠ માગવાે જરૂરી છે. તેએા-શ્રીએ બારપર્વીની અવિચ્છિન્ન પર પરાને પણ ત્યજી દીધી તે જેતાં આ સમાધાનમાં જણાવેલી ખારસાસૂત્રની પર'-પરાની વાતને આપેલું મહત્વ પણુ તેઓશ્રીને કેટલું છે. ? તે આથી સુજ્ઞ જનાએ વિચારવું.

(૧૩૧) કલ્યાણુ વર્ષ ૧૬ અંક ૬ પ્ર૦૪૮૦ કાે. ૨ ના બીજા સમાધાનમાં તેએાશ્રીએ, પં. શ્રી વીર વિ૦ કૃત પંચ કલ્યાણકની પૂજાની આઠમી ઢાળમાંની 'વેધકતા વેધક લહે૦ બીજા બેઠા વા ખાય' એ પંક્તિના જે "જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિથી આતપ્રાત થયા છે તે કર્મના વેધ કરી પાતે જિનસરિખા બની શકે છે અને જે આત્મા જિનભક્તિથી આતપ્રાત નહિ અથવા સમ્યક્ત્વાદિથી હીન છે તે બિચારા ખાલી રહી જાય છે–અર્થાત્ તેઓ જિનપદ કે કેવલજ્ઞાન પામી શકતા નથી.'' એ પ્રમાણે અર્થ જણાવેલ છે તે, પૂર્વાપરના અધિકારના સંબંધ વિચાર્યા વિનાના હોઇને તે ગાથાના કર્તા પંડિત મહાત્માના આશયને હણી નાખનારા છે. ત્યાં કેવલજ્ઞાન પામવાની વાત નથી પણ ભવ્યતાની વાત છે

પ. શ્રી વીરવિજયજી મહારાજે તે ગાથાવાળી પૂજાની આઠમી ઢાળની પૂર્વે સાતમી ઢાળમાં શ્રી પાર્શ્વનાથપ્રભુના કેવલજ્ઞાન પ્રસ'ગની જે મહત્તા જણાવેલ છે, તે મહત્તા કેાઇને વચનદ્વારા વર્ણવી શકાય તેમ નથી, એમ તે પછીની આઠમી ઢાળની શરૂઆતની-'ર'ગ રસીયા ર'ગ રસ બન્યાેગ કેાઇ આગળ નવિ કહેવાયગ્' એ પંક્તિ વડે જણાવે છે. એજ વાતની પુષ્ટિમાં તે કર્તાએ તે પછીની તે 'વેષકતા વેષક લહેગ બીજા બેઠા વા ખાય' પંક્તિ જણાવી હાવાથી તે ગાથામાંના તે વેષકતા અને વેષક શખ્દના-પૂર્વે કહેલી સાતમી ઢાળના વર્ણનને અનુરૂપ અર્થ નીચે પ્રમાણે સમ-જવા રહે છે. તે 'વેષકતા' અને 'વેષક' શખ્દામાં તુદાદિ (છડ્ડા) ગણના વિધ્ ધાતુ છે તે વિધ્ ધાતુના અર્થ વિંધવુ'- છેદવુ'- ભેદવું વગેરે થાય છે. વિધ્ ધાતુને કૃદન્તના णજ્ઞ પ્રત્યય લાગતાં તેના 'વેષક' શખ્દ અનેલ છે. ચાલુ અધિકારને અનુલક્ષીને ત્યાં 'વેષક' એટલે-માહની નિખિડગ્ર'થીને ભેદનાર, એવા ભેદજ્ઞાનવાન આત્મા, અને તેવી 'વેષકતા' એટલે-માહનીયાદિ કર્માનું છેદકપણું' એ પ્રમાણે અર્થ સમુચિત છે. અને તેથી 'વેષકતા વેષક લહે૦ બીજા બેઠા વા ખાય' એ પંક્તિના અર્થ, 'પ્રભુનું તે માહનીયાદિ કર્માનું છેદકપણું' કૈવલ્યપણું (કેવું અદ્ભૂત છે ? તે તા) ભેદ જ્ઞાન ધરાવનાર આત્મા જ જાણી શકે, તે સિવાયના (ભેદજ્ઞાન નહિ પામેલા) આત્માઓ તે મહત્તાને કાેઈ પણ ઉપાયે જાણી શકે નહિ.' એ પ્રમાણે સમજ્વા રહે છે.

(૧૩૨) કલ્યાણ વર્ષ ૧૭ અંક ૫ ૪૦ ૩૨૫ કે. ૧

અશ્વિનચંદ્ર વાડીલાલે પૂછેલી-'ખ્રાદ્ધી અને સુંદરી પ્રદ્યચારિણી હતી કે પરણેલી હતી ?' એ શંકાના સમા-ધાનમાં જે-'ખ્રાદ્ધી પરણેલી હતી અને સુંદરી પ્રદ્યાચારિણી હતી.' એમ કહીને 'સુંદરી પરણેલા ન હતા' એમ જણાવેલ છે તે શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે. શ્રી આવશ્યકસૂત્ર મલયગિરીયા ટીકા પૃ૦ ૨૦૦ ઉપરના- 'મગવતા યુગરુધર્મગ્યવच્છે દ્વાય મત્તેન સદ્દ जाता ब्राह्मी बाहुब लिने दत्ता, बाहुब लिना सद्द जाता सुंद्री भरतायेति' એ પાઠ સ્પષ્ટ જણાવે છે કે-સુંદરી પણ પરણેલા જ હતા.'

२०२

કેમ આવે છે ?' એ શ'કાના સમાધાનમાં જે–'જિનેશ્વરદેવેા નિર'જન નિરાકાર કહેવાય નહિ. આ વિશેષણ સિધ્ધભગ-વ તાને ઘટે, એ પ્રમાણે જણાવ્યું છે તે, અયુક્ત હાેઇને શાસ્ત્ર અને વ્યવહાર બંનેથી વિરૂદ્ધ છે. કારણ કે–આચા-ય શ્રી, નિરાકાર એવા સિષ્ધની પણ સાકાર મૂર્તિને તેા માને જ છે અને પ્રશ્નકારના પ્રશ્ન પણ મુખ્યત્વે 'નિરાકારના આકાર કેમ?' એ જ છે: આમ છતાં આ આચાર્ય શ્રીએ તે પ્રશ્ન ના ખુલાસા આપવાનું 'જિનેશ્વર દેવેા નિરંજન નિરા-કાર કહેવાય નહિ.' એ પ્રમાણે ઉડાઉ જવાબ આપીને ઉડાવી દીધુ' છે, તે જણાવી આપે છે કે–'પ્રશ્નકારના પ્રશ્નનુ' સમાધાન તેઓશ્રી પાસે નહેાતુ'.' તેઓશ્રીએ જે-'જિનેશ્વર દેવેા નિરંજન નિરાકાર કહેવાય નહિ' એમ જણાવ્યું છે તે શાસ્ત્ર અને વ્યવહારથી એ કારણે વિરૂદ્ધ છે કે નિરંજન નિરાકાર એવા સિદ્ધ-ભગવ તમાં તેઓની મૂર્તિ અનાવતી વખતે જિનેશ્વરની

મૂર્તિમાં જેમ એકજ સમય પછી સિદ્ધ થનાર જિનેશ્વર દેવના આકારના આરોપ કરવામાં આવે છે તેમ એકજ સમય પછી પ્રાપ્ત થવાના સિદ્ધ ભાવમાં તે એકજ સમય પછી સિદ્ધ થનાર જિનેશ્વર દેવના આકારના સિદ્ધસ્વરૂપે આરોપ કરવામાં આવે છે. આથી નિરાકાર એવા સિધ્ધની તથા સાકાર એવા અરિંહ તની મૂર્તિ એકજ આકારની હાેય છે અને 'अतस्मिस्तदृण्यवसाय आरोप:' સૂત્ર મુજબ તે રીતે સિદ્ધ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

પ્રેબુદાસ સરૂપચંદે પૂછેલી- 'શ્રી જિનેશ્વર દેવે৷ નિર'જન નિરાકાર હેાઇ મૂર્તિઓની સ્થાપના કરી આકાર દર્શાવવામાં

(૧૩૩) કલ્યાણ વર્ષ ૧૭ અંક ૫ પુરુ ૩૨૬ કેા. ૧

208

તથા જિનેશ્વરની મૂર્તિમાં થતાે જિનેશ્વરના આકારના આરેાપ તે ભાવજિનેશ્વરદેવ નથી; પર તુ ભાવ જિનેશ્વર દેવ તરીકે માનવાનાે અધ્યવસાય છે. આથી નિરંજન નિરાકાર એવા સિષ્ધ પરમાત્માની સાકારમૂર્તિને પણ જેમ નિરંજન નિરાકાર કહેવાય છે તેમ સમયાન્તરે નિરંજન નિરાકાર બનનાર શ્રી અરિહ તની મૂર્તિને પણ સુખે નિર જન નિરાકાર કહેવાય. આજે 'જિનેશ્વરદેવાને નિરંજન નિરાકાર ન કહેવાય અને સિદ્ધભગવ તાને માટે જ તે વિશેષણુ છે.' એમ કહેનારા આ આપણા આચાર્યજ્રી, વખત જતાં સાકારના ખ્હાને નિર'જન નિરાકાર એવા સિદ્ધની સઃકારમૂર્તિને પણ નિર'-જન નિરાકાર કહેવાની ના કહે તેા નવાઇ નહિ; પર ઉ કલ્યા**ણકામી આત્માએ તેા આ સ્પષ્ટીકરણ** વાંચ્યઃ ખાદ નિરધાર ઉપર આવવુ રહે છે કે- તેઓશ્રીના કથનાેને ય<mark>થાર્થ માની લ</mark>ેવાની ભૂલચૂકેય ઉતાવળ કરવી નહિ. અરૂપી દેવ અને રૂપી દેવની મૂર્તિનું નિરંજન નિરાકારપહ્યું તેા સમાન જ હેાવાથી તે બંને દેવા સંબંધીના 'કાયાત્સર્ગદ'ડક' પણ 'सव्वलोए अरिहतचेइआणं०' એ એકજ છે. સિદ્ધની મૂર્તિ અંગે પૃથગ્∽જુદેા દંડક નથી.

પૂજાની ઢાળમાં શ્રી જિનેશ્વરની સ્તવના કરતાં જણા-વાએલી 'અરૂપી પણુ રૂપારાપણસે, ઠવણા અનુચાેગદ્ધારા, જિણુંદા૦' એ ગાથા પણુ અરૂપીમાં રૂપનું આરાપણુ કરીને આરાધવામાં આવતી રૂપી મૂર્તિદ્ધારા પણુ મુખ્યવૃત્યા નિરં-જન નિરાકારનું જ આરાધન કરાતું હાેવાનું સમર્થન કરે છે. શ્રીકલ્પસૂત્રમાં તાે કેવલજ્ઞાન થયા અગાઉથી પણુ

શ્રી સુવિધિજીનને તે પ્રલુના સ્તવનમાં–હય ગય યદ્યપિ તું આરેાપાએ, તાે પણ સિદ્ધપશું ન લાેપાએ૦' ગાથા દ્વારા વરઘેાડાદિ પ્રસ'ગે હસ્તિ−અશ્વ રથ વગેરે પર પધરા∙ વેલી જિનેશ્વર મૂર્તિને સિ**ધ્ય**પણે સ્તવેલ છે. મહેા૦ શ્રી યશાેવિજયજીએ શ્રી વાસુપૂજ્યસ્વામીને તે પ્રહ્નના સ્ત-વનમાં-'સાત રાજ અલગા જઇ બેઠા૦' એ ગાથા દ્વારા સિષ્ધરૂપે સ્તવ્યા છે. વર્ત્તમાન જિનચાેવીશીનું આચુષ્ય પૂર્ણ થવા સાથે તેનું ભાવાહ તપણું પૂર્ણ થયું હાવાથી પણ વર્ત્તમાન ચાેવિશેય જિનેશ્વરાેના સ્થાપનાનિક્ષેપાની ઉપાસના મુખ્યપણે નિરાકારરૂપેજ કરવાની હેાય છે. આમ શાસ્ત્ર અને વ્યવહારથી પણ સિધ્ધ છે કે∽જિનેશ્વર દેવેા, નિરંજન નિરાકાર કહેવાય જ છે. કલિકાલ સર્વજ્ઞ આચાર્યપુંગવ શ્રી હેમચ દ્રાચાર્ય મહારાજા, શ્રી મહાદેવસ્તાેવ્રના ૧૬મા \* दे। इना-'साकारोऽपि हानाकारो, मूर्त्तामूर्त्त स्तयेव च 1' એ पूर्वार्द्ध દ્વારા જિનેશ્વર ભગવ તને 'સાકાર હેાવા છતાં પણ નિરા-કાર છે, મૂર્ત્ત હેાવા છતાં પણ અમૂર્ત્ત છે' એમ સ્પષ્ટ જણાવે છે. અને તેથી પ્રશ્નકારના 'નિરાકારનેા આકાર કેમ?' એ પ્રશ્નને સીધે અને ડુંકો જવાબ આચાર્ય શ્રીએ એજ આપવા જેઇતા હતા કે-"આત્મકલ્યાણુ સાધવામાં અરિહ ત કે સિધ્ધ લગવ તની મૂર્તિ પુષ્ટ આલ બન હેાવાથી નિરંજન નિરાકારમાં આકારનું આરેાપણ કરવામાં આવે છે." Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

પ્રભુને 'ગ્રાંख इव निरंजनो' પાઠ વડે નિરંજન કહ્યા છે. શ્રા ગ્રાનવિમલસૂરિજીએ વિહરમાન સીમ ધર સ્વામીને-'આપ અરૂપી રાગ નિમિત્તે દાસ અરૂપ ધરે રે' ગાથામાં અરૂપી નિરાકાર કહીને સ્તવ્યા છે. શ્રી માહનવિજયજી લટકાળાએ

(૧૩૪) શ્રી દેશવિરતિ આરાધક સમાજના પ્રથમ પુષ્પ

<u>ત</u>रીકે - અુહારી વાસ્તવ્ય શેઠ ઝવેરભાઈ પન્નાજીના દ્રવ્યની સહાયથી આપણા આચાર્ય શ્રી લગ્ધિસૂરિજી મહારાજે સ. ૧૯૮૨ માં રચીને પાતાના બાધને માટે પ્રતાકારે પ્રસિદ્ધ કરેલ 'વૈराग्यरसमंजरी' નામક પુસ્તકમાંના 'प्रागबद्धायुषां लोके देश साधुत्वधारिणां। भवेदेवायुषोऽभावो, मनुजायुः प्रसंगतः ॥' એ પ૦૪ મા શ્લાકદ્વારા પાતે, – 'પૂવે' આયુષ્ય બાંધલ નથી તેવા દેશવિરતિ શ્રાવકાને મનુષ્યના આયુષ્યના પ્રસ'ગ હાવાથી દેવના આયુષ્યના અભાવ હાય છે.' એમ જણા-વેલ છે તે, શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે. શાસ્ત્ર તા પૂવે આયુષ્ય બાંધલ નથી તેવા સમ્યગ્દષ્ટિને પણ વિમાનવાસી દેવના આયુષ્યના સદ્ભાવ નિયમા જણાવે છે, જ્યારે દેશવિરતિધર શ્રાવકોને તેા ઉત્કૃષ્ટ બારમા દેવલાકના આયુષ્યના સદ્ભાવ જણાવે છે.

તે પુસ્તકમાંના પ૧૦ મા શ્લાેકમાં કરેલ-'ધિगात्म स्वां' પ્રયાેગ, શ્લાેક પ૧૨ માં વાપરેલ 'अक्रमે' શખ્દ, પ૧૫ મા શ્લાેકગત 'मार्जिता' શખ્દનું ટિપ્પણ અને શ્લાેક પ૩૬ વગેરેમાં કરેલ 'सम्यक्त्वदृष्टिको' પ્રયાેગ, વિદ્વજ્જગતમાં હાસ્યાસ્પદ લેખાવાની બેપરવા સૂચક ગણાય.

(૧૩૫) તે 'वैराग्यरसमझरी' પુસ્તકના ૬૪૧ મા શ્લેાકનું પૂર્વાર્દ્ધ, 'रचनां विजयाद्युको लब्धिसूरिगु णावद्दाम्।' એ પ્રમાણે છ'દદેાષ અને કવિત્વદેાષથી પર રહેવા પૂર્વ'ક સુગમ અને સરલ અનતુ' હતું છતાં –'रचनां विजयाल्लांब्धः परः सूरिगु णावद्दाम्।' એ પ્રમાણે કવિત્વદેાષથી પરિપૂર્ણ, દુર્ગ'મ અને નિરર્થ'ક કઠીન રચેલ હાેઇને કવિત્વના મૂલ્યાંકનરુપ છે. હ'સસાગર

[વિ. સં. ૨૦૧૭ પ્ર૦ જેઠ•સુદિ ૫. વઢવાણુ શહેર.]

## અમારા સુદ્રિત પુરતકાેમાં સુધારાે

(૧) અમારા તરકથી સં ૨૦૦૯ માં પ્રસિદ્ધ થયેલ 'શ્રી જિનગુણુરતન મંજૂષા' ના ૩૮૦ મા પેજ ઉપર 'શ્રી દીવાળાપર્વ'નું ગણુણું' શિર્ષ'ક લખાણુની પંક્તિ ૮ થી ૧૦ માં જે 'લાક પ્રમાણુ ચૌદશ કરી હાેય તા શ્રી ગૌતમરવામીનું ગણુ દેવવ દન વગેરે પણ તે ચૌદશની દીવાળીને લગતી અમાસની સવારે જ ગણુવું' એ પ્રમાણુ છપાયેલ છે તે પ્રુક્તપાસનાર બાલુભાઈ રગનાથે મૂળ મેટરને પાતાની સમજ પ્રમાણુ ૨૫ક આપેલું હાઇને અશુદ્ધ છે માટે વાચકાએ તે લખાણુનાં સ્થાને 'લાક પ્રમાણુ ચૌદશ દિવાલી હાેય તા શ્રી ગૌતમરવામીનું ગણુ દેવવ દન વગેરે તે ચૌદશની દિવાળીને લગતી અમાસની પાછલી સવારે–પડવે જ ગણુવું' એ પ્રમાણે સુધારીને વાંચવું તથા તે ખૂકના ૪૫ર પેજ ઉપર છપાયેલા આય બિલનાં પચ્ચકખાણુની માઠુમા પંક્તમાંના– 'સગ્વસમાહિવત્તિ આગારેણું' પદ પછી એકાસણાના 'એકાસણું પચ્ચકૃખાઈ બે એ આગારાજ છુટી જવા પામેલ છે તે ઉમેરીને વાંચવું.

(ર) સં. ૨૦૦૯ માં પ્રસિદ્ધ થયેલ ' શ્રી વ'દિત્તુસૂત્ર ટીકાનુવાદ' ગ્રંથના ૬૮ મા પેઇજ ઉપરના ૨૯૭ મા શ્લેાકના જે-'ભૂતિલક નામના નગરમાં પરસ્પર અત્યંત પ્રેમવાળા ભૂત-કાલથી જ-પૂર્વ ભવેાથી જ જાણે ઝડદિના સ્વામિ ન દ્વાય તેવા ભરપુર વેંભવથી શાભતા ભાનુ અને ભામ નામના બે ભાઇએા હતા.' એ પ્રમાણે અનુવાદ છે તે યથાર્થ નથી, માટે તેનાં સ્થાને 'ભૂતિલક નામના નગરમાં પરસ્પર અત્ય ત પ્રેમવાળા મૂતમતૃથત્– મૂતનાથવત્=મહાદેવની જેમ વિમૂતિબ્રાजિતી (મહાદેવપક્ષે રક્ષા) ભરપૂર વૈભવથી શાભતા ભાનુ અને ભામ નામના બે ભાઇઓ હતા.' એ પ્રમાણે પરમપૂજ્ય ગચ્છાધિપતિ **સ્પાચાય<sup>િ</sup> દેવેશશ્રી** મા<mark>ણિકયસાગરસૂરી<sup>શ્</sup>યજી મહારાજ</mark> પ્રસાદિત, સુધારા સુધારીને વાંચવું.

- (૩) તે ગ્રંથના પેજ ૧૩ ની ત્રીજી પંકિતમાં 'ત્રણસેંક' છપાયું છે તેને બદલે 'બસેંક' વાંચવું,
- (૪) ૨૩૬ મા પેજની ૧૩ મી પંકિતમાં 'અતિ સંતાેષ' ને બદલે 'અતિ હર્ષ' વાંચવું
- (૫) અને ૧૭૫ મા પેજની ૧૮ મી પ<sup>\*</sup>કિતમાં 'ઉ<sub>ત્કૃષ્ટ</sub>થી હજાર ક્રેાડ' ને બદલે ઉત્કૃષ્ટથી ૯ હજાર ક્રેાડ' એમ સુધારીને વાંચવું.

લી. પ્રકાશક



## મુક્કઃ**- શેઠ નાનાલાલ લલ્લુભાઇ** મુક્રણ્ર<mark>થાન : શ્રી લક્ષ્મી પ્ર</mark>ીન્ઠીંગ પ્રે**સ : સુરેન્દ્રનગર**₊

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

| અનેક લેખકાેની પ્રૌઢ કલમે લખાયા ખાદ                                                                                                                |                                              |                              |                                     |                   |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------|-------------------------------------|-------------------|--|--|
| પ્, શાશનકંટકોદ્ધારક ગણિવર્યશ્રીની⊣                                                                                                                |                                              |                              |                                     |                   |  |  |
| સુશ્મદ્ષ્ટિએ સુધારીને પ્રસિદ્ધ થએલ સાહિત્યની નાંધ.                                                                                                |                                              |                              |                                     |                   |  |  |
| <u>ન</u>                                                                                                                                          | <u>.</u> <u>નામ</u>                          | ક્તાં                        |                                     | <u>પ્રકાશક</u>    |  |  |
| ٩                                                                                                                                                 | તાત્ત્વિકપ્રક્ષોત્તર ભા. ૧ લેા.              | પૂ. આગ <mark>મોહ</mark> ારકશ | ત્રી આગમાહારક                       | સં. સુરત          |  |  |
| ર                                                                                                                                                 | દેશનાસ ગ્રહ વિભાગ ૧ લાે.                     | , د و                        | ગાંધી ૨. પા.                        | વેજલપુર           |  |  |
| 3                                                                                                                                                 | સિહ્લચક્ર આરાધન વિધિ                         | પૂર્વાચાર્ય                  | ઋ. છ. પેઢી                          | ઉજ્જૈન            |  |  |
| Y                                                                                                                                                 | શાસનજયપતાકા<br>પ્રારંભિક પાક્ષક્રમ           | ૯૩ પંડિતેા                   | રોઠ ઝ. રા.                          | નવસારી            |  |  |
| પ                                                                                                                                                 | પ્રારંભિક પાક્ષક્રમ                          | શ્રી જિતેન્ક વિ. મ           | ા. જૈન ત. વિદ્ય                     | ાપીઠ-પૂ <b>ના</b> |  |  |
|                                                                                                                                                   | પ્રક્ષોત્તર વાટિકા ભા. ૧ લેા                 | ود                           |                                     | "                 |  |  |
|                                                                                                                                                   | પ્રવેશ પાક્ષક્રમ વિ. ૧ લેા                   | وو                           |                                     | ,,                |  |  |
|                                                                                                                                                   | પ્રાથમિક પાક્ <del>યક્ર</del> મ વિ. ૧ લેા    | "                            | _                                   | "                 |  |  |
|                                                                                                                                                   | નમરકાર મહામાંત્ર નિબાંધ                      |                              |                                     |                   |  |  |
|                                                                                                                                                   | જૈન સુકત્ સંદોહ ઉ.                           |                              | -                                   |                   |  |  |
|                                                                                                                                                   | જીવતત્ત્વવિચાર શ્રી                          |                              |                                     |                   |  |  |
|                                                                                                                                                   | તેર કાકીયાનું સ્વરૂપ પં. શ્ર                 |                              |                                     |                   |  |  |
|                                                                                                                                                   | સણસણતાે જવાબ શ્રી ક્ષે                       |                              |                                     | -                 |  |  |
| ૧૪ રનાત્રપૂજા અને સ્તવનના માસ્તર દે. છ. મહુવા કર ખો. ગાંધી-ભાવનગર                                                                                 |                                              |                              |                                     |                   |  |  |
|                                                                                                                                                   | તત્વાર્થ પ્રશ્નોત્તર ભાગ ૧ લે                |                              |                                     |                   |  |  |
|                                                                                                                                                   | <b>આરાધનામાં અમાવા</b> સ્યાદિ <sup>ત્ર</sup> |                              |                                     | ાગરજીમ૦           |  |  |
|                                                                                                                                                   | દેવસુર તપાગચ્છીય શ્રી ચ                      |                              |                                     | "                 |  |  |
| १८                                                                                                                                                | તપાગચ્છની આચરણા ચ                            | <b>ાગમ અન</b> પરપ્           | ારાનુ સારા છે.<br>પં. શ્રી પ્રેમવિજ | (101 Jo           |  |  |
| 94                                                                                                                                                | น วม มิโสดสมรมสมใ                            |                              |                                     |                   |  |  |
| ૧૯ પૂ. આ. શ્રી વિજયક્રમુદસૂરિશ્વરજી જીવનચરિત્ર પૂ.મુનિશ્રી મેરૂ વિ.મ૦<br>૨૦ પૂ. આ. શ્રી વિજયસુરેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મ. નું જીવનચરિત્ર શ્રી જય'ત વિ.મ૦ |                                              |                              |                                     |                   |  |  |
| ૨૧ પર્વતિથિ પ્રકાશ તિમિર ભાસ્કર–શ્રી ત્રૈલાેકય સા.મ૦ શા. મા. દી. ઢળીયા                                                                            |                                              |                              |                                     |                   |  |  |
| રર-ર૩ શાસ્ત્રીય પૂરાવા સંગહ ભા. ૧-ર જો શ્રી ચંદનસાગરજી મ૦                                                                                         |                                              |                              |                                     |                   |  |  |
| ર૪થીરક વિદ્યા સંગીતાવલી આ ૦૧થી ૩ સા ૦ શ્રી વિદ્યાશ્રી છેશા. માં. દી. ઠળીયા                                                                        |                                              |                              |                                     |                   |  |  |
|                                                                                                                                                   |                                              |                              |                                     |                   |  |  |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

| અનેક લેખકાની પ્રૌઢ કલમે લખાયા બાદ                                                   |                                 |                              |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|------------------------------|--|--|--|
|                                                                                     |                                 |                              |  |  |  |
| પૂ. શાસનક ંટકાેલ્લારક ગણિવર્ય શ્રીની–                                               |                                 |                              |  |  |  |
| સુક્ષ્મદષ્ટિએ સુધારીને પ્રસિદ્ધ થએલ સાહિત્યની નોંધ.                                 |                                 |                              |  |  |  |
| નામ                                                                                 | ક્રતાં                          | પ્રકાશક                      |  |  |  |
| તાત્ત્વિકપ્રશ્નોત્તર ભા. ૧ લેા.                                                     | પ્. આગ <mark>મોહા</mark> રકશ્રી | આગમાહારક સં. સુરત            |  |  |  |
| દેશનાસ ગ્રહ વિભાગ ૧ લેા.                                                            | • •                             | ગાંધી ર. પા. વેજ <b>લપુર</b> |  |  |  |
| સિહ્રચક્ર આરાધન વિધિ                                                                | પૂર્વાચાર્ય                     | ઋ. છ. પેઠી ઉજ્જૈન            |  |  |  |
| દેશનાસ ગ્રહ વિભાગ ૧ લેા.<br>સિહ્લચક આરાધન વિધિ<br>શાસનજયપતાકા                       | ૯૩ પડિતા                        | શેઢ ઝ. રા. નવસારી            |  |  |  |
| પ્રારંભિક પાઠયક્રમ શ્રી                                                             |                                 | જૈન ત. વિદ્યાપીઢ-પૂના        |  |  |  |
| પ્ર <b>યોત્ત</b> ર વાટિકા ભા. ૧ લેા                                                 | "                               | 3)                           |  |  |  |
| પ્ર <b>યેશ</b> પાઠયક્રમ વિ <b>. ૧</b> લેા                                           | <b>s</b> k.9                    | ور                           |  |  |  |
| પા <b>ચમિ</b> ક પાક્ષક્રમ વિ <b>. ૧</b> લેા                                         | ,,                              | ,,                           |  |  |  |
| ને ગામ્કાર મહામંત્ર નિભંધ [રસકું પિકા] પરિચય ભા. ૩ જો 🦙                             |                                 |                              |  |  |  |
| જેન સુસ્ત સંદોહ ઉ. ર                                                                |                                 | -                            |  |  |  |
|                                                                                     |                                 | મણિ વિ. ગ્ર'થમાલા લીંચ       |  |  |  |
| તે <b>ર કા</b> કીયાનું સ્વરૂપ પ'. શ્ર                                               |                                 |                              |  |  |  |
| સ <b>ણુસ</b> ણતાે જવાબ શ્રી કે                                                      |                                 | પા, ર. વખારીયા-સુરત          |  |  |  |
| રનાત્રપૂજા અને સ્તવનાે માસ્ત                                                        | -                               |                              |  |  |  |
| તત્વાર્થ પ્રક્ષોત્તર ભાગ ૧ લેા. લે. પ્ર. શંકરલાલ ડાયાભાઇ કાપડીયા-સુંબઇ              |                                 |                              |  |  |  |
| આરાધનામાં અસાવાસ્યાદિ ખે પર્વતિથી કરાયજ નર્હિ-શ્રી વિમળસાગરજીમ <b></b> ૦            |                                 |                              |  |  |  |
| દેવસૂર તપાગચ્છીય શ્રી ચતુર્વિધ સંધને સૂચના                                          |                                 |                              |  |  |  |
| તપાગચ્છની આચરણા આગમ અને પર પરાનુ સારી છે. પં. શ્રી પ્રેમવિજયજીમ૦                    |                                 |                              |  |  |  |
| પૂ. આ. <b>બ્રી વિજયકુમુદસુરી</b> શ્વરજી જીવનચરિત્ર ્પૂ. મુનિશ્રી મે <b>ર વિ.મ</b> ૦ |                                 |                              |  |  |  |
| પૂ. આ. બ્રી વિજયસુરેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મ.નું જીવનચરિત્ર <b>બ્રી જય</b> ંત વિ.મ૦        |                                 |                              |  |  |  |
| ્યર્વતિધિ પ્રકાશ તિમિર ભાસ્કર-શ્રી ત્રૈલાકય સા. મબ્ૃશા. મા. દી. ઠળાયા               |                                 |                              |  |  |  |
| ્રર૩ શાસ્ત્રીય પૂરાવા સંગ્રહ ભા. ૧-૨ જો શ્રી ચંદનસાગરજી મુ૦                         |                                 |                              |  |  |  |
| ીર ક વિદ્યા સંગીતાવલી આ • <b>૧ થી ૩ સા</b> • ગી વિદ્યાશીજ શા. મા. દી. ડળીયા         |                                 |                              |  |  |  |
| *                                                                                   |                                 |                              |  |  |  |

- -

- ----



ગામના માંગણ ગામના ગામન ગામના ગામન

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com