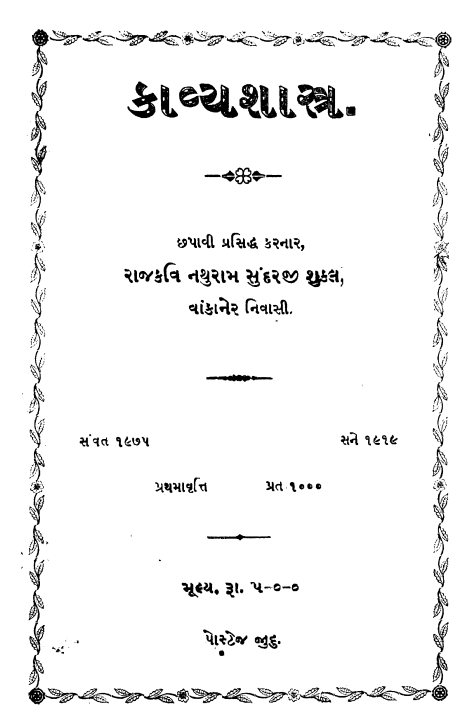


Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com



# ભાવનગર ધી ' આનંદ ' પ્રીન્ટીંગ પ્રેસમાં શાહ ગુલાબચ'દ લલ્લુભાઇએ છાપ્યું.

ગ્રંયકર્તાએ સર્વ હક્ક સ્વાધીન રાખ્યા છે

સાહિત્ય વિલાસી, શ્રીમંત વાંસદાનરેશ મહારાઉલ શ્રી ઇન્દ્રસિંહજી પ્રતાપસિંહજી.



www.www.www.www.www.www.www.www. રાજ્યાભિષેક. જન્મ. dl. 99-99-9619 dl. 98-2-9666 આતંદ સીન્ટીંગ પ્રેસ--- ભાવનગર,

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat



# અખ'ડ પ્રૈાઢપ્રતાપ નેકનામદાર ખ્રા. મહારાજા શ્રી ૧૦૮ ઇન્દ્રસિંહજી બહાદુર. સ્વ. વાંસદા

# કૃપાસિન્ધુ !

આપ નામદાર શ્રીની પાેતાને ત્યાં કલાકોવિદાને આમંત્રણ આપી સાહિત્ય સંગીતાદિની તૃષાને તૃપ્ત કરવાની વૃત્તિને અંગે થએલ ગ્હારા આપ ના. શ્રી સાથેના અલ્પ સહવાસથી ઉદ્દભવેલ અભિલાષાને આ કાવ્યશાસ્ત્રરૂપી સાહિત્યસુધા-સિન્ધુ અર્પણ કરી ગ્હારી જાતને કૃતકૃત્ય માનું છું. લી૦ ભવદીય,

રાજકવિ નશુરામ સુંદરછ.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat



પ્રિય પાઠકગણ !

શ્રીમાન મહામહાેપાધ્યાય શાસ્ત્રીવર્ય હાથીભાઈ હરિશંકરના હસ્તથી લખાએલી પ્રસ્તાવના જ્યાં હાેય ત્યાં મારે વિશેષ નિવેદન કરવા જેવું કંઇ રહેતું નથી. છતાં મારે જણાવવું જોઇએ કે આ પુસ્તક લખતી વખતે મેં મારાે સ્વતંત્ર અભિપ્રાય ક્યાંઇ પણ દ-ર્શાવ્યાે નથી. કાવ્યના સામાન્ય લક્ષણ્રથી આરંભીને અલંકાર પ્રકરણ સુધી સાહિત્યના ભિન્ન ભિન્ન પ્રાચીન આચાર્યો અને અર્વાચીન લેખકાેના મતાે દર્શાવેલા છે.

્યૂર્જર ભાષામાં સાહિત્યના વિષય ઘણાજ અલ્પ હાેવાથી સંસ્કૃત ભાષામાં શું શું અને કેવા કેવા સૂક્ષ્મ ભેંદા રહેલા છે તે દશાવવા યત્ન કર્યો છે, જેમ નાયક નાચિકાએાના ભેંદા રસમંજરી વગેરે ગ્રન્થામાં છે તે કરતાં વજભાષાના કવિઓાએ વિસ્તારથી અને સૂક્ષ્મતર દર્શાબ્યા છે તે સર્વ આ પુસ્તકમાં મારાથી બન્યા તેટલા ઉધ્ધૃત કર્યા છે. એ ભેંદો જોકે અમુક ભેંદામાં અંતર્જુત થાય તેવા છે, તાેપણ આપણા ગૂર્જર વાચકાને કંઇક નવિનતા જેવું દેખાશે ખરૂં. અને એમ પણ ભાન થશે કે વજભાષાના કવિઓ એ ગૂર્જર ભા-ષાના કવિઓ કરતાં સાહિત્યમાં કંઇક વિશેષ ભાગ લીધા છે.

અલંકારના વિષયમાં શ્રી જશવંત જરોાભૂષણુકારના લક્ષણું પ્રથમ ટાંકયા છે. એ ગ્રન્થકર્તાના નામમાંજ લક્ષણુ હાેલું જોઇએ એવા દઢ નિશ્ચય છે. એ નિશ્ચય સત્ય છે કે અસત્ય છે એ કહેવા હું માગતા નથી. પણુ આ એક નવિન વિષય વાંચવાથી સાહિત્યપ્રે મીંઓને પાતાની તુલનાશકિતને અજમાવવા સમય મળશે આમ ધારી લખેલ છે.

<mark>શ્રી " જશવંત જશાેભૂષણુ "</mark> ના કર્તા કેટલાએક અ<mark>લ</mark>ંકારાે પ્રાચીન સં**સ્કૃ**ત ગ્રન્થાેમાં નહિ એવા પાેતાની કલ્પનાથી જ લખતાં જણાવે છે કે જેમાં ચમત્કાર ઉત્પન્ન થાય તેવી રચનાને અલંકાર નામ આપી કવિએા નવા અલંકારાે બનાવી શકે છે.

આ સિવાય એ મહાશય એમ પણુ માને છે કે ઘણુ આચા-ચેઓિ અલંકારના લક્ષણુ બાંધવામાં અતિવ્યાપ્તિ, અવ્યાપ્તિ આદિ દેાષ રાખેલા છે એથી તેઓ જગા જગા ઉપર પ્રાચીન આચાયેીના લક્ષણુ ઉદાહરણુાનું ખંડન કરે છે, આ વિષયની સાથે મારે કંઈ સંબંધ નહી હાવાથી તેવાં ખંડનમંડનના ત્યાગ કરી ભિન્ન ભિન્ન આચાયેીનાં લક્ષણાજ ઉધ્કૃત કર્યાં છે કે જેથી વાચકવૃન્દને ભિન્ન ભિન્ન આચાર્યીના અભિપ્રાયા જાણુવામાં આવે.

આપણા ચાલતા અલંકારના વ્રંન્થામાં નામાેના અકારાદિ ક્રમ રાખવામાં આવ્યા નથી. માત્ર જશવંતજશાજ્લણકારેંજ અકારાદિ ક્રમ રાખ્યા છે. મેં પણ એક નૃતન ક્રમ હાઇ તેજ પ્રમાણે રાખેલ છે.

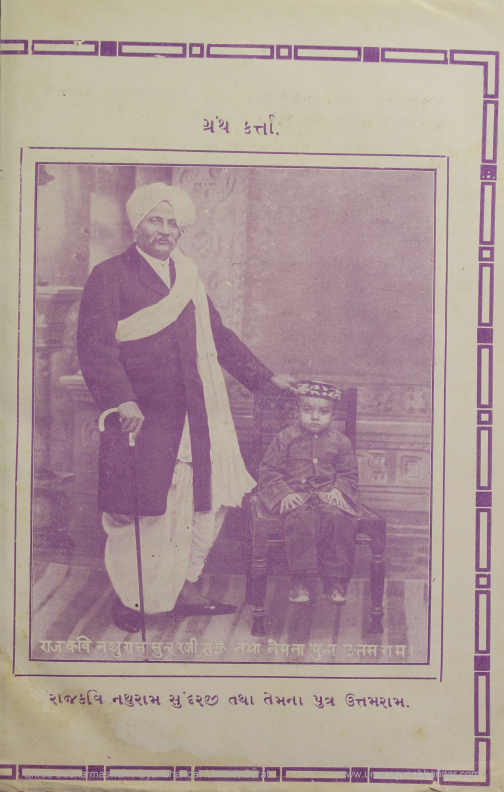
પ્રાધાન્ય અલંકાર અને અંતર્જૂત અલંકારના વિષયમાં જેટલુ અન્યું તેટ<mark>લું</mark> વિસ્તારથી લખેલ છે. તેમાં કંઇ બાકી <mark>રહી જતું હાે</mark>ય તાે સાહિત્યપ્રેમી સાક્ષરાે શાેધી લેશે એવી મને આશા છે.

> सहृदयाः कविगुम्फनिकासु ये कतिपयास्त इमे न विशृङ्ख् रसमयीषु सतास्विव षट्पदा, हृदयसारजुषो न मुखस्प्रशः ।

જેમ બ્રમર રસવાળી લતાના અન્ય ભાગને મુખ સ્પર્શ નહિ કરતાં માત્ર આન્તરિક ( સાર ) મકરન્દનેજ બ્રહ્ય કરે છે તેમ જે કેટલાક સહૃદય પુરૂષા હાય છે તેજ કવિકૃત નિખંધને વિષે દાષ તરક દૃષ્ટિ નહિ કરતાં માત્ર ગુણુનુંજ બ્રહ્ય કરે છે.

લી. ભવદીય, રાજકવિ નશુરામ સુ દરછ઼. ગ્રન્થકતો

· .



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat



યદ્યપિ ' કાવ્યશાસ્ત્ર ' એ શબ્દ અભિનવ જેવા લાગે છે કારણ કે સંસ્કૃત ભાષાના પ્રાચીન વિદ્રાનોએ આ વિષયને સાહિત્યશાસ્ત્ર કહી એાળખાવ્યો છે: તથાપિ આજકાલ સાહિત્ય શબ્દાર્થની મર્યાદા ઘણીજ વધારી મૂકવામાં આવી છે. અને કેવલ ગુજરાતી ભાષા જાણનારને સાહિત્ય શબ્દ વાઢ્મય માત્રના બાેધક થઈ પડે એવા ભયથી પ્રકૃત ગ્રન્થના લખનાર કવિએ આ પુસ્તકની ' કાવ્યશાસ્ત્ર ' એ સંત્રા પસંદ કરી છે તે ઉચિત છે. પ્રાચિન સાહિત્યાચાર્યોમાં-ના કલિકાલ સર્વત્ત કકપ હેમચન્દ્રસૂરિએ સ્વકૃત સાહિત્ય નિયંધનું ' કાવ્યાનુ-શાસન ' એવું નામ રાખ્યું છે તે અનુસાર આ ગ્રન્થની ' કાવ્યશાસ્ત્ર ' એ સંત્રા બરાબર અંધબેસતી છે. વ્યાકરણ મહાભાબ્યકાર પતંજલિમુનિ ' **દ્યય શગ્દાનુ**-શાસ્ત્રનો નિદે<sup>1</sup>શ કરે છે, તેમ આ પણ કાવ્યાનુશાસન શાસ્ત્રનો ' કાવ્યશાસ્ત્ર ' એ ઉચિતાર્થ બોધક છે. **નાગ્ય શાસ્તોતિ નાગ્યશાસ્ત્ર** અર્થાત્ કાવ્યશબ્દાર્થની મર્યાદામાં આવી જતું કાવ્યલક્ષણ તદંગ, તત્પ્રકાર, તદ્દગુણ દોધ, તદલંકારાદિક તમામ અર્થનું શિક્ષણ આપનાર નિયંધને ' કાવ્યશાસ્ત્ર ' એ નામ આપવું **એ** 

સાહિસશાસ્ત્રના ઇતિહાસનો વિચાર કરીએ તે વેદમાં ઉપમા આદિક અલંકારા ઉપલબ્ધ થાય છે તેથી સૃષ્ટિ સાથેજ એ અનાદિ વિદ્યા સમજાય છે. આદિ કાવ્ય રામાયણુમાં અલંકાર તથા ગુણ વગેરેનાં ઉદાહરણો પુષ્કળ ઉપલ-બ્ધ થાય છે એટલે રામાયણુ સમયે એ વિદ્યાનાં લક્ષણોની અસ્તિતા ઉદ્દલવી હાય એમ અનુમાન કરી શકાય. રામાયણુના કાળના વિચાર કરતાં ચાવીશમા ત્રેતાયુગમાં રામાવતાર થવાનું પદ્મ પુરાણુમાં લખે છે એ હિસાખે હાલ અઢ્યા-વીશમા કલિયુગ ચાલે છે એટલે આશરે એક કરાડ છઉતેર લાખ વર્ષ થવા જ્તય છે. યદ્યપિ અર્વાચીન પુરા તત્ત્વવેત્તા (Modern autiquarian) રામાયણુ માટે ગમે તે કલ્પના કરા પણ પુરાણુ લેખને આધારે ઉપરના અંદા- જ અયેાગ્ય નથી. માન્ય તિલક મહાશયે ' ઓરિયન્ ' નામના નિગ ધમાં વિધુ-વસંપાત્ મૃગશીર્ષમાં હતે સારે વેદ લખાયાનું માની આડ હજાર વર્ષ ઉપર વેદકાલ નિર્ણય લખ્યા છે પશુ એવીજ રીતે કેટલીવાર વિધુવસંપાતનાં આવર્ત-ન થયાં હશે એ ખ્યાલ કરાય તાે વેદની અનાદિતાસિદ્ધિમાં શંકા ન કરાય.

આદિ કાવ્ય વાલ્મીકિ રામાયણ રસ, અલંકાર, શુણુ, રીતિ, વગેરે કા-વ્યાંગાેથી પૂર્ણુ હાેઈ સાહિત્યના અપૂર્વ આદર્શ થવા યાેગ્ય છે. અને અપૂર્વ આદર્શ રૂપ જ છે. કાવ્યનું પરિશીલન કરતાં વર્ષ્ય માન રસાસ્વાદનથી તત્તદ્રસા-કારે વાંચનારના હૃદયની દ્રુતિ થાય એજ તે કવિનું રસવર્ણુના સામર્થ્ય કહે-વાય છે. રસ જો કે સ્થાયિ ભાવ સ્વરૂપજ ગણાય છે પણ તેના આલંખન ઉદ્દી-પન આદિ વિભાવાની વિચિત્રતાને લીધે તે તે રસના આસ્વાદન પ્રકાર તથા તજ્જન્ય હૃદયદ્રુતિ પણ વિવિધ રૂપની હાેઈ શકે છે. આ વિવિધતાને અવલં-બી એકજ રસ પરત્વે અનેક કવિઓની વર્ણુનશૈલીઓ લાેકાને રસાસ્વાદન કરાવવામાં સાફલ્ય સંપાદન કરી શકે છે.

એક એવા સામાન્ય માન્ય સિદ્ધાન્ત છે કે પ્રથમ લક્ષ્ય વસ્તુની હયાતી અને પછી લક્ષણ વિક્રિયાની વિવૃત્તિ; એટલે રામાયણાદિ કાવ્યના અસ્તિત્વ પછી સાહિત્યશાસ્ત્રો રચાયાં એમ માનવું કેટલેક અંશે સહેતુક છે. યદ્યપિ અમિ-પુરાણ વગેરેમાં રસ અલંકાર વગેરેની ચર્ચા છે તેથી પુરાણકાલમાં સાહિત્ય-શાસ્ત્રની સત્તા પ્રતીત થાય છે. તથાપિ સાહિત્યશાસ્ત્ર સંજ્ઞાને લાયક ગ્રન્થોનો ખાસ ઉત્પત્તિકાલ નિર્ણીત કરવાને કંઈ વિશેષ ઉડાણમાં જવાની જરૂર જણાય છે.

સાહિત્યશાસ્ત્રના હાલમાં જે ગ્રન્થો ઉપલબ્ધ છે તેઓમાં દરેક સૈલીબહ વિચાર દર્શાવનાર કાવ્યપ્રકાશ ગ્રન્થ છે. પણ પ્રાચીનતામાં દર્ણ્ડી કવિના કાવ્યા-દર્શ ગ્રન્થ પહેલું સ્થાન રાકનારા છે. તેના વિચારા પ્રાયઃ અનુચ્છિષ્ટ હાેવાથી તેને સાહિત્યશાસ્ત્રના સ્થાપક અથવા ઉપટલક કહી શકાય છે. કારણકે સાહિ-ત્યના લણા વિષયામાં દડ્ડિ કવિની **ઉપજ્ઞા (Originality) પ્ર**તીત થાય છે. ચન્દ્રાલાક નામક લક્ષણાદાહરણાત્મક પ્રલ કારિકાની કુવલયાનંદ નામની સાદાહરણ વૃત્તિ લખનાર પરમપૃત્ત્ય અપ્પય્ય દીક્ષિતે એક્સા (**પ્રેથો રસવદ્** ઇત્યાદિ અધિક ગણ્યા છે તા પણ ' **इત્યંશતમલદ્વારા'** એ ઉપસંહારને અનુરાધે એક્સો ) અલંકારા માન્યા તેના કરતાં પ્રાચીન કાવ્યપ્રકાશકારે ૬૯ અલંકારા ગણ્યા છે અને તદપેક્ષયા પ્રાચીનતર ગણાતા દંડિકવિએ માત્ર ૩૪ અલંકારમાં જ ખધા સમાવેશ કર્યો છે. અર્થાત્ પ્રાચીન વિચારાના વિશેષ પરિશાલનથી અલંકારાદિકના ઉત્તરાત્તર અધિક વિકાસ થયા એમ માની શકાય. યદ્યપિ પ્રાચીન ગ્રન્થામાં આપેલા વિષયાની પર્યાપ્તગ્રાહિતા ( All embraing nature ) ને લીધે અર્વાચીન પરિગણિત પ્રકારાના પણ તેમાં સમાવેશ થઈ શંક છે. અર્થાત્ પ્રાચીનની કાઈ પ્રકારે અવોચીનના કરતાં ન્યૂનતા નથી માન-વાની તથાપિ પૃથક નામ આપ્યાં એટલે પૃથક લક્ષણ લખવાં પદ્યાં. કિન્તુ મૂલ વિચાર કરતાં પ્રાચીનોક્ત અલંકારામાં અભિનવ માનેલા અલંકારાના અંતર્ભાવ થઈ રહે છે. આજ અભિપ્રાયથી—

## उपमाउतिशयोक्तिश्च प्रधानालङ्कृतिद्वयम् । तन्मूला एव सर्वेउन्ये कोउलङ्कारोउनयाविना ॥

ઉપમા તથા અતિશયેાક્તિ આ બે અલંકારા પ્રધાન છે. ધણે ભાગે તન્મ્લકજ બીજા અલંકારા છે. કારણકે એ બેના વિના કયા અલંકાર છે ? આવી રીતે પ્રાચીનોએ અલંકારનાં બે મ્હોટાં મથાળામાં અલંકારાની વહેંચ-ણી કરી છે. જેવા કે કેટલાએક તુલ્યયાગિતા, પ્રતિવસ્તૂપમાં ઈત્યાદિક ઉપમા-મ્લક અને કેટલાએક વિભાવના, અપ્રસ્તુત પ્રશંસા વગેરે અતિશયાેક્તિમ્લક અલંકારા માનેલા છે. જો કે રવભાવાક્તિ ( जाતિ ) વગેરે બે ચાર અલંકારા ઉપરનાં બેમાંના એક હેડમાં સમાવેશ ન થઈ શકે તેવા પણ છે. તા પણ ઘણે ભાગે ઉપરનાં બે મથકમાં ઘણાખરા અંતર્ગત થઈ શકે છે. પછી વાગ્વિલાસની અનંતતાને લીધે અર્વાચીન કવિઓની વિચારની વિવિધતા જેમ જેમ વધતી ગઈ તેમ તેમ અભિનવ કલ્પનાઓનાં જુદાં જીદાં અર્થાનુકૂલ નામ અપાતાં ગયાં અને તેનાં લક્ષણે પણ બધાતાં ગયાં. હજી પણ કલ્પનાને માટે મેદાન માકળું જ છે. પણ તે કલ્પના શાસ્ત્રાનુસારિણી હેાવી જોઇએ.

ગુજરાતી ભાષામાં સાહિત્યશાસ્ત્રના લક્ષણપ્રન્થની અછત સર્વવિદિત છે, જેને લીધે ગુજરાતી ભાષાના કવિઓ 'મારા જીવ ચક્યો ચકડોળે ' જેવી કવિતાઓ તેા પુષ્કળ લખી રહ્યા છે અને લક્ષણ પ્રમાણાદિકના અજ્ઞાનને લીધે સહુદયજનાને ચમત્કારજનક થાય તેવી કવિતાઓ બહુજ વિરલ લખાય છે. આ ખામી આ કાવ્યશાસ્ત્રના નિર્માણ્યી કેટલેક અંશે દૂર થશે, એમ ભવિષ્યત્ કાળમાં આશા રાખી શકાય છે.

ગુજરાતી ભાષામાં લખાએલાં સારાં કાવ્યાને વાંચીને તેમના ચમત્કાર-

જનક અર્થનું આસ્વાદન કરવાની યાેગ્યતા સાહિત્યશાસ્ત્રના જ્ઞાનધી રહિત જનાેમાં આવતી નધી. અને તેથીજ આવાં શાસ્ત્રા ગુજરાતી ભાષા જાણનારને એક વરપ્રદાન તુલ્ય પ્રયાેજનનું સાધક ખનવા યાેગ્ય છે.

આ કાલમાં ગ્રન્થકાર બનવાની લાલસાવાળા જનસમુદાય મ્હાેટા પ્રમા-ષુમાં આગળ આવતા જણાય છે. ચાર છ પાનાનું મરજીમાં આવે તેવું કંઈ લખાણ કરીને તે છપાવી લાેકામાં વહેંચવામાં આવે છે, જેનુ પરિણામ તા વખ્તે એવું આવે છે કે લાેકાના મુખથી પ્રશંસા સાંભળવાની આશા તેવા ગ્રન્થકારાને નિંદા સાંભળીને પૂરી કરવી પડે છે અને વળી છાપખાનાના બીલના પૈસા ભરતી વખ્તે માઢામાં ઇદ્રયવના (અંદરજવના) સ્વાદ અનુભવવા પડે છે. આવા ઉતાવળા લાેકાને આવા કાવ્યશાસ્ત્ર જેવા ગ્રન્થા 'કવિતા શું ? અને લાેકવૃત્તિનું આરાધન કરવાના પ્રકાર કર્યા ? 'એ સમજાવી તેઓને અયથાર્થ વિવૃત્તિના શ્રમથી તથા વ્યર્થ ખર્ચથી બચાવશે અને ઈશ્વરદત્ત પ્રતિભાશાલી પુરૂષાને જનમનાર જક નિર્માણ કરવામાં માર્ગદર્શક બની જગતમાં :ઉત્તમ કાવ્યોની પ્રવૃત્તિને જાગૃત કરવા સમર્થ થશે.

આ કાવ્યશાસ્ત્રના પ્રણેતાએ કાવ્યાદર્શ, કાવ્યપ્રકાશ, સાદિસદર્પણ, કુવલયાન દ, સરસ્વતી–કંકાભરણ વગેરે સંસ્કૃત સાહિસ ગ્રન્થાના આ નિય ધ લખવામાં આશ્રય લીધા જણાય છે જેથી વાંચનારને જૂદા જૂદા સાહિસવિદ્ પુરૂષાના વિચારાની વિવિધતા સમજવાને ધણીજ ઉપયાગી ચર્ચાના ખારાક મળી શકે તેમ છે તથાપિ નિર્ણીતાર્થ સમજ્વવાને કવિએ પ્રાયઃ ધણેખરે કેકાણે કાવ્યપ્રકાશ અંને કુવલયાનંદનું વિશેષ અવલંબન કરેલ છે જે સર્વથા ઉચિતજ છે. વળી ઘણા અંશ મારવાડ ' જોધપુરના જશવંતજશાભૂષણ ' ગ્રન્થમાંથી લીધેલા પ્રતીત થાય છે. જો કે રસનિરૂપણ તથા કાવ્યના ગુણુદાયનાં લક્ષણાદા હરણ વગેરે પ્રસંગામાં એને માટે વચનીયતા નથી પરંતુ એ ગ્રન્થ ( જશવંત-જશાભૂષણ ) ના મુખ પૃષ્ટ ઉપર આપેલાઃ—

## '' भोज समय निकसी नहि भरतादिककी भूल । सो निकसी जसवँत समय भये भाग्य अनुकूल ॥

જે ભરતાદિકની બ્રૂલ ભાેજ જેવાના સમયમાં ન નીકળી તે આજે જસ-વંત સમયમાં નીકળી એથી ભાગ્ય અનુકૂલ થયું" (કાેનું ?) આ દુહાને આગળ ધરી અલંકારનાં નામનેજ લક્ષણુરૂપ માની લક્ષણુશાસ્ત્રને પુનરૂક્તની પંક્તિમાં એસાડવાનેા જે યત્ન કર્યો છે અને એ તદ્વિપયક જશવ તજશાભૂષણુકારના જે અનુવાદ કર્યો છે તે સર્વથા શાસ્ત્રીય મર્યાદાતીત હાેઈ કવિ સંપ્રદાયમાં અના-દરણીય છે.

આન્વીક્ષિકીના આચાર્ય ન્યાયસ્ત્રકાર ગાતમેં ' **लत्त् ग्र प्रमाग्राभ्यां** वस्तुसिद्धिः ' આવે રાજમાર્ગ તુલ્ય નિર્દેશ કરી લક્ષણ તથા પ્રમાણ એ બન્નેને વસ્તુસિદ્ધિનાં મુખ્ય કારણા ગણાવ્યાં છે. ' त्रिविधा शास्त्रस्य प्रवृत्तिरुदेशो लत्त्तणं परोत्ता च । तत्र नाम मापेण वस्तु सङ्क्वीर्त्तनमुदेशः । घ्रसाधारण धर्मेण निरूपणं एतेत्ता च । तत्र नाम मापेण वस्तु सङ्क्वीर्त्तनमुदेशः । घ्रसाधारण धर्मेण निरूपणं खत्त्रणम् । इदमित्थं घटते नवेति विचारः परीत्तरणम् । આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારની શાસ્ત્ર વિवृत्तिમાં નામના ઉદ્દેશરૂપે ઉલ્લેખ કરી તેનાથી ભિન્ન અસાધારણ ધર્મ નિરૂપણરૂપ લક્ષણને પૃથક્ ગણી નામ તથા લક્ષણની એકતા માનનારની બ્રાન્તિ નિર્મૂલ કરવા પ્રયત્ના કરેલા છે.

' ક્રાઈ પણ વસ્તુનું નામ એ તેનું લક્ષણ છે ' એમ કહેવું એ, ક્રાઈ પણ સહૃદયના કાન ન સાંભળા શકે તેવું વચન છે. એ જશવ તજશાભૂષણુકારે ' યાેગરૂઢ ' શબ્દનું નિરૂપણ કરીને જાણે કંઈ અપ્ર્વ વસ્તુ હાથમાં આવી ગઈ હાેય તેમ માની યાેગરૂઢ પદથી નિર્વાહ કરી લક્ષણ વાક્યને પુનરૂક્ત દાેષ સ્થાન આપવા હિમ્મત કરી છે તે કેવલ તેનું અકાંડતાંડવ છે. યાેગરૂઢ પદાર્થ બાેધને માટે શક્તિ ગ્રહ લક્ષણાધીન છે એ વાત તેઓને કર્ણગાચરજ થઇ જણાતી નથી. કવિ સંપ્રદાયાદત ' પરિકર ' આદિક શબ્દો સાંભળનાર કાેઈ સંસ્કૃતગ્ન હાેય તાે કંઈ ' સામાન ' અથવા પાસે રહેનાર નાેકર વર્ગ જેવા અર્થ બાધ થશે પણ તેને અલંકાર તરીકે સમજાવવા માટે---

#### श्रलङ्कारः परिकर: साभिप्राये विशेषणे ॥

આવા લક્ષણવાક્યની આવશ્યકતા છે એ વાતને વધારે વિવેચનની જરૂર નથી. છતાં એ જશવ તજશાભૂષણુકારે લક્ષણુનું પ્રત્યાખ્યાન કરવા જે આડ બર દેખાઓ છે તે તેઓનું સાહસ માત્ર જ છે. જેમ ' ધ્વનિ ' શબ્દના અર્થ વર્ણા-ત્મક અથવા નાદાત્મક અવાજ થશે પણુ કવિજનાએ પરિભાષિત उत्तमकाव्यના બાધકરૂપે ધ્વનિ શબ્દને સમજાવવા માટે મમ્મટાચાર્ય જેવાઓએ કથિત—

' इदमुत्तममतिशयिान व्यङ्गयो वाच्याद् ध्वनिर्डुभैः कथित; । વાચ્યાર્થની અપેક્ષાએ' વ્યંગ્યાર્થ અતિશય ચમત્કારજનક હેાય ત્યારે તે ઉત્તમ કાવ્યને સાહિત્યવેત્તાઓ પ્વનિ નામથી નિર્દેશે છે ે આવું લક્ષણુ વાક્ય અવશ્ય અપેક્ષિત છે. આવું લક્ષણુ ન જાણુનારાના કર્ણુગાચર થતાં—

# १५ रसध्वनेरध्वाने ये चरन्ति साहित्यवैचित्र्यरहस्यलुब्धाः

## तेऽस्मस्प्र**बन्धानवधारयन्तु कु**र्वन्तु शेषाः शुकवाक्यपाठम् ॥

" જે પુરૂષે રસખ્વનિના માર્ગમાં નિરન્તર વિહાર કરનારા છે અને જેએા સાહિત્યની વિચિત્રતાના રહસ્ય જાણવાના લાેભી છે તેઓ અમારા પ્રબં-ધાેને વાંચી વિચારી પરિશાલન કરી તર્જન્ય રસનું આસ્વાદન કરા, ઈતર જેના તાે પાેપટની પેડે પાઠ ભલે કરી જાએા. " આવાં કવિ વચના પ્વનિ શબ્દનાે સાહિત્ય સમયાનુકૂલ અર્થ સર્વથા સુદ્ધિગાચર કરાવી શંકે નહિ જેથી લક્ષણશાસ્ત્રની લાેકશાસ્ત્રાભય પ્રતીતતા સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે.

## स्यात् स्मृतिभ्रान्तिसन्देहेस्तदङ्कालंकृतित्रयम् ॥

આ લક્ષણવાક્યને નામ માત્ર સમજી પાતાના મતને ટેકા આપવા ટાંક્યું છે પણ તે વાક્યમાં ગ્રન્થાર ભમાં નિર્દિષ્ટ કરેલાં **વમત્જ્રાતેजનकતા** વગેરે વિશે-ષણાેના પરામર્શ કરવાના છે એ વાત તદ્દન ભૂલાઇ ગઇ છે. કાેઈ ખેડુતને ખેતરના ઢેકામાં ડેડકાંની બ્રાન્તિ થાય તેને અલ કારતા નથી આવતી, પરન્તુ—

## पलाशकुसुमञ्रान्त्या शुकतुरुडे पतत्यालिः । सोऽपि जम्बूफलञ्रान्त्या तमालिं धर्तुमिच्छति ॥

ઈત્યાદિ સહૃદયહૃદયાલ્હાંદિની બ્રાન્તિ જ અલંકારતા શબ્દ શ્રવણુધી મિમાંસાના અભ્યાસીને વાક્ય–વિકારવાચી દૂષણુત્રયવતી પરિસંખ્યા સ્મૃત્યાર્ટ્ડ થશે, પણુ અલંકારતા સમજવા માટે----

# ' किञ्चित् पृष्टमपृष्टं वा कथितं यत् प्रकल्प्यते ।

#### तादूगन्य व्यपोहाय परिसङ्ख्या तु सा स्पृता ॥ '

આ લક્ષણ હૃદયગત થયા વિના—

# ' स्नेह्त्तयः प्रदीपेषु नाङ्गानाहृदयेष्वपि ॥ '

દીવાએામાં સ્નેહ ( તૈલ )નેા ક્ષયથતાે પણ અંગનાએાના હૃદયામાં સ્નેહ ( પ્રેમ ) નાે ક્ષય કાેઈ કાલે થતાે નહિ ' ઈત્યાદિ વાક્ય શ્રવણ સમકાલ ' આ પરિસંખ્યાલંકાર છે. ' એવાે ચમત્કાર જનક બાેધ કદાપિ થશે નહિ. **વર્યા**ય શબ્દ સાંભળીને એજ અર્થનું વાચક ખીજું પદ ( Otherword ) અથવા તાે વારાે ( Turn ) એટલાે અર્થ સંસ્કૃતન્ન હશે તાે સમજી શકશે પણુ—

#### ' गम्यस्य वचो भङ्गयन्तराश्रयम् '

' ગમ્યનું ( વ્યંગ્ય મર્યાદાથી જાણવા યાેગ્ય અર્થનું ) કંઈ કહેવાની જૂદાજ પ્રકારની ખુખીથી કથન કરવું ' આવા પ્રકારના લક્ષણથી લક્ષિત અર્થ નહિ જાણનાર જનને.

## ' यं दृष्ट्वा चिररुढापि निवासप्रीति साज्भिता || मदेनैरावणमुखे मानेन हृदये **ह**रे:

' જેને ( હયગ્રીવને ) જોઇને મ**ંદે ઐરાવણગજના મુખપર ધણાકાલની** જામેલી નિવાસ પ્રીતિ છેાડી દીધી તથા અભિમાને ઈન્દ્રના હૃદયમાં ચિરકાલથી અભ્યસ્ત નિવાસપ્રીતિ છેાડી દીધી. ' આ પદ્ય સાંભળીને ઐરાવત ં મદ રહિત થઈ ગયાે અને ઈન્દ્ર ગલિતમાન બની ગયાે. આવાે ચમત્કારજનક પર્યાયા લંકારસુદ્ધિગાચર થવાે સર્વથા અસંભવિત છે.

કચિર સંક્રેતિત સંજ્ઞાઓને લક્ષણની જરૂર રહે પણ અલંકારના નામ તા કવિક્રમથી રાખવામાં આવેલ હેાવાથી તેને લક્ષણની જરૂર હેાય નહિ " આમ લખવું કેટલું અયોગ્ય છે ? વ્યવહારમાં અનેક ભાષાઓ ચાલે છે તેમાં વપ-રાતા સર્વ શબ્દો કંઈ ઈચિરે સંક્રેતિત કરેલા નથી કિન્તુ તે તે દેશના જનાએ પાતપાતાના વ્યવહાર નિર્વાહ માટે સંક્રેતિત કરેલા હોય છે તેવા વ્યવહાર વિવ-ર્તંક પુરૂષોએ સંક્રેતિત કરેલા શબ્દોને પણ લક્ષણ (વ્યાવર્ત્તકધર્મ) ની જરૂર જણાય છે. ઉદાહરણ તરીકે કાઇ સાધારણ મનુષ્યે સ્વેચ્છાથી સંક્રેતિત કરેલા ' મૂલજો ' ઇત્યાદિક વ્યક્તિ સંગ્રાઓને પણ વ્યાવૃત્તિ અર્થે ' મૂલછ લવછ દવે ' મૂલજી આશારામ આઝા ' ' મૂલજી જેલ શેક ' ઇત્યાદિ લક્ષણ ( વ્યાવર્ત્તક ધર્મ) ની જરૂર પડે છે એને માટે સંગ્રાપદની વ્યુપ્તત્તિ દર્શાવી પુનરૂક્ત દોષો દ્લાવન કરવું છેકજ અસ્થાને છે.

સંજ્ઞા નિર્દેશ અને અસાધાણુ ધર્મ નિરૂપણુ એવાં નામ તથા લક્ષણુનાં વિભિન્ન સ્વરૂપ નિરૂપણુ શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધજ છે, તેથી ' લક્ષણુ <sup>1</sup>અને નામ ખનેતું એકજ પ્રયોજન છે આમ કહેવું સર્વથા અનુચિત છે.

#### વળી અગ્નિપુરાણુના નામથી—

### ' ऋपारे काव्यसंसारे कविरेव प्रजापतिः । यथा वै रोचते विश्वं तथेदं परिवर्तते ॥

અપાર કાવ્ય સંસારમાં કવિજ પ્રજાપતિ છે; તે જેમ પસંદ કરે તેમ બધું વિશ્વ પરિવર્તન પામે છે '—

આ વાક્ય હાંકીને કાવ્યસ્ત્રષ્ટિના પ્રજાપતિ અનવા મનીષા અતાવી છે તે જો શાસ્ત્રીય મર્યાદા તાડીને થવાનું હાેત તાે પછી કેવલ લક્ષણનો જરૂર નહિ. એટલેથીજ ન અટકતાં સાહિત્ય શાસ્ત્રનીજ જરૂર નહિ એમ કહેવાનો પણ હિમ્મત ધરાય અર્થાત્ લક્ષણ શાસ્ત્રની અનાવસ્યકતા માની ભરતાચાર્યાદિકની ભૂલ કહેવાનું જશવંતજશાભૂષણકારનું વચન કેવલ **મુભ્રમ્સ્તોતિવજ્તચ્યં દ્વहદ્સ્તા દ્વાતર્જી** ! જોયું મળ્યું છે માટે ગમે તેમ ખાલાય એમ માની 'દશ હાથનો હરડે ' કહેવા જેવું વ્યર્થ અને શિષ્ટજનાના ઉપહાસાસ્પદ ભનવા યેાગ્ય છે.

અહીં આપ્રસકતાનુપ્રસક્ત વિષયને આટલેથીજ પતાવી પ્રકૃત વિષય ઉપર આવતાં આ સ્થલે કાવ્ય રચનાની શૈલીના થાેડા પરામર્શ કરીશું. કાવ્ય-રચનાની શૈલીને પ્રાચીન આચાયોંએ રીતિ એવું નામ આપેલું છે અને તે પ્રથમ જોકે તે તે દેશના કવિઓની કૃતિના બધને અનુસારે નામ પડેલાં જણાય છે જેમકે '' વૈદર્ભો રીતિ '' વિદર્ભ દેશના કવિઓની સરલ તથા મૃદુલપદ બધ વાળી કાવ્ય કરણ પ્રથાને અવલ બી એ નામાંકિત થએથીપણ પાછળથી દેશાં-તરના બીજાં કવિઓના એવાજ સરલ અને લલિત પદબ ધવાલાં કાવ્યા વૈદર્ભી રીતિનાં કાવ્યો કહેવાણા એજ પ્રમાણે લાટ દેશના કવિઓને દીર્ધ સમાસ અને ઝડઝમકવાળી રચના પસંદપડી તે ઉપરથી તેવા ઓજો ગુણવાળાં અર્થાત જ્રો જા:સમાથ મૂયસ્ત્યમ જેમાં મ્હાેટા મ્હાેટા સમાસ ધણા આવે તેવાં કાવ્યા લાડીરીતિવાળાં ગણાયાં એમ જૂદી જૂદી રચના શૈલીને લઇને રીતિએા હયા-તીમાં આવી કવિપ્રકાંડ પુરૂષા કાવ્યરચનામાં વૈદર્ભી રીતિને ભાર દઇને વખાણે છે અને બનતા સધી પાતાના કાવ્યમાં એજ રીતિનું અનુસરણ કરતાં જણાય છે. વિક્રમાંક દેવચરિત કર્તા વિલ્હણ મહા કવિ લખે છે કે—

#### वैदर्भरीतिः कृतिनामुदेति सै।भाग्यलाभः प्रतिभूः पदानाम्

કુશલ કવિએાએ સ્વીકારેલી વૈદભીંરીતિ તેના કાવ્યનાં પદાને સૌભાગ્ય અપાવવામાં જામીન રૂપ છે અર્થાત્ વૈદભીંરીતિનાં કાવ્યાે લાેકાની રૂચિ મેળવવામાં સમર્થ થાય છે સરલ અને લલિત રચના લાંબા સમાસ અને દૂરાન્વયવાળી રચના કરતાં સદ્ય લાકર જક થવા યાેગ્ય છે. યદ્યપિ કેટલાએક અસાધારણ કવિએા પણ વૈદર્ભારીતિને પસંદ કરતાં છતાં પાેતે તેનું અનુસરણ કરી શકતા નથી અને તેથી તેઓનાં કાવ્યાે સાધારણ, મનુષ્યાેની રૂચિ મેળવી શકતા નથી આને માટે વિલ્હણ લખે છે કે—

# श्रनन्य सामान्य गुएत्वमेव भवत्यनथीय महाकवीनाम् । ज्ञातुं यदेषां सुलभा सभासु न जल्पमल्प प्रतिभाः ज्ञमन्ते ॥ व्युत्पत्तिरावर्जित कोविदापि न रज्जनाय क्रमते जडानाम् । न मौक्तिकच्छिद्रकरी शलाका प्रगल्भते कर्मेणि टाङ्केकायाः ॥

મહાનકવિઓનું અસાધારણ ગુણવાનપણું જ તેઓને અનર્થ દાયક થઈ પડે છે. કારણ કે આજકાલ સભાઓમાં સુલભ અલ્પ પ્રતિભાવાલા પુરૂષો તેવા મહાકવિઓના ગૂઢાર્થ અને વ્ય વ્યવાળાં વચના સમજવાને સમર્થ થઇ શકતા નથી. તેથી જનસમાજના મ્હાેટા વર્ગ એથી ખેનસીળ રહે છે આના ટેકામાં કહે છે કે જે વ્યુપ્તત્તિ ભાષા જ્ઞાન વિભૂતિથી મ્હાેટા વિદ્રાન ખુશ ખુશ ખની જાય છે, તેવી વ્યુપ્તત્તિ પણ જડનાં મનને રંજન કરવામાં ક્રતેહમંદ ઉતરતી નથી. જેમ માતીમાં છિદ્ર પાડનારી શલાકા (સારડી) ઘંટીટાંકવાનાં ટાંકણાનાં કામમાં કાવી શકતી નથી. આ ઉપરથી એમ અનુમાન ઉપર આવવાનું નથી કે અસામાન્ય ગુણવાળાઓ લોકોપકારક થવાને ઓછી યાગ્યતાવાળા છે. કિન્તુ સામાન્ય ગુણવાન અને અસામાન્ય ગુણવાન ખન્તેનાં વિહારસ્થલા ભિન્ન હાેઈ-તે એ ખન્તેના ઉપકારકહ્તવમાં તારતમ્ય કલ્પનાને અવસરજ નથી.

સાહિસશાસ્ત્રમાં ગુણ પ્રક્રિયા પ્રાચીન હેાવાની સાથે કાવ્યના અંગેામાં ઉંચુ સ્થાન ધરાવનારી છે.

## ऋेषः प्रसादः समता माधुर्यं सुकुमारता । श्रर्थव्यक्तिरुदारत्वमोजःकान्तिसमाधयः ।।

શ્લેષ, (એક કરતાં વધારે અર્થ દર્શાવનારા શબ્દોના પ્રયોગ નહિ પણ ) પદ તથા વાક્યોની શ્લિષ્ટતા અર્થાત્ ઉથડક ન લાગે તેવા બંધ પ્રસાદ પ્રસ-નતા, સમતા બંધનું અવૈષમ્ય (એક ચરણ ઉત્કટ અને બીજાં ચરણ શિથિલ હાેય એવું નહિ ) માધુર્ય અર્થનું આસ્વાદ્યત્વ, સુકુમારતા. **જ્ઞતિત માજ્**તો• **માજ્ઞા** ઇત્યાદિની પેઠે સુખાેચ્ચાર વર્ણપ્રાયતા, અર્થ વ્યક્તિં વાંચતાંની સાથેજ અર્થની અનાયાસ બાેધ્યતા; આ ગુણુ કાલિદાસાદિ મહાકવિએાની કૃતિમાં ઘણુ ઠેકાણુ પ્રતીત થાય છે. ૨ઘુવાંશમાં દિતીય સર્ગમાંજ નાંદિની ધેનુનાે ગુહાપ્રવેશ વર્ણવતાં----

## श्रन्येद्युरात्मानुचरस्य भावं जिज्ञासमाना मुनिद्दोमधेनुः । गङ्गाप्रपातान्तविरूढशर्ष्यं गौरीगुरोर्गेह्नरमाविवेश ॥

બીજે દિવસે પાતાના અનુચર ( દિલીપરાજા ) નાં ભાવ જાણવાને ઇ-ચ્છતી એવી મુનિ વસિષ્ઠની હાેમસાધન ઘૃત દુગ્ધાદિ પદાર્થની દેવાવાળી ધેનુ, ગંગાના ધાેધને ફરતાં જેમાં બાલતૃણુ ઉગેલાં છે એવા ગૌરી ગુરૂ–હિમાલયના ગહ્વરમાં પ્રવિષ્ટ થઇ.

આ શ્લાેકમાં, ગદ્યભાપણમાં ( **Prose Order**) જેમ કાઇ પણ પદને અન્વય માટે ફેરવવું પડતું નથી તેમ આમાં **યથા પ**દ્યमन्वयઃ પદ પ્રમાણે જ અન્વય છે. કર્તાનાં વિશેષણ પછી કર્ત્તા, કર્મનાં વિશેષણ પછી કર્મ અને એ તે ક્રિયાપદ આવવાથી આ શ્લાેક અર્થવ્યક્તિનું ઉત્તમ ઉદાહરણ બનવા યાગ્ય છે. ઉદારત્વ–વર્ણુના પાટવ અથવા વર્ણુનીય વિષયને સ્પુટ કરવામાં યાગ્ય પદાના અસ કાચથી વિનિયાગ **શ્રોज્રઃ** ( સમાસ ભૂયસ્ત્વ નહિ પણ ) લે-ખની તેજસ્વિતા, કાંત–અભિલપણીયતા અને સમાધિ–અશ કનીયતા; આ સર્વે શબ્દગુણો તથા અર્થ ગુણેનાં વિવેચન કાવ્યાદર્શાદિ ગ્રન્થામાં સુપ્રતીત દર્શાવેલાં છે.

પાછળના કેટલાએક સાહિત્યવેત્તાઓએ માત્ર ' **મા**ધુર્યો**લઃ પ્રસા**दાख્यાક્ષય **૬વ શ્રુષા મ**ત્તાઃ n ' માધુર્ય, ઓજસ્ અને પ્રસાદ એ ત્રહ્યુજ ગુણે માન્યા. આ ગુણેામાંના કેટલાએક શબ્દગુણે ગણાવા યેાગ્ય છે, કેટલાએક અર્થગુણે ગણાવા યેાગ્ય છે અને કેટલાએક શબ્દાર્થાલય ગુણ ગણાવા યેાગ્ય છે. જે વિ-ષયની ફેાડ ગ્રન્થકારાએ તે તે પ્રકરણેામાં દર્શાવેલી છે. અહીં એ પદ્મવન અના-વસ્યક છે. અત્ર એ જાણવાનું છે કે કાવ્યત્ત પુરૂષોના વિચારપરિપાકને પરિ-હ્યામે કેટલીક્વાર સામાન્ય વિષયના વિશેષ વિષયરૂપે વિકાસ પ્રતીત થાય છે ત્યારે ક્રાઇ વખ્તે વિશેષ વિષયના સામાન્ય વિષયમાં અંતર્ભાવ કરી નિર્વાદ કરાય છે એટલે પદાર્થોના વ્યાસ અને સમાસ સમયાનુસાર બન્યાજ કરે છે.

આ પ્રમાણે કાવ્યશાસ્ત્રના વિકાસ થતા ચાલ્યા તેમાં વચ્ચે સંવત

તાે કંઈ પણ શંકા ન કરતાં તે પ્રમાણે વર્ત્ત વું એજ ઉચિત છે અને સ્પૃતિઓની આજ્ઞા ગુરૂની આજ્ઞા તુલ્ય છે એટલે સ્પૃતિવાક્યમાં શ્રદ્ધા રાખી તે પ્રમાણે વર્ત્ત વું અને તેનું કારણ પૂછી શકાય પણ કારણ સમજાવનાર ન મળે ત્યાંસુધી તદનુ-સાર આચરવાનું મુલ્તવી ન ૨ખાય, પુરાણોની આજ્ઞા મિત્રાજ્ઞાસમાન છે. જે કારણ સમજાવી **કલ ખતાવે તે કલની આકાં**ક્ષા ન**ાખીએ તાે તે** પ્રમાણે વ-ર્તવાનું ખંધન નહિ પણ આ કાવ્યની જે શિક્ષણરૂપ આજ્ઞાએ৷ છે તે તેા એક મનાહરા પ્રિયા પત્નીના સવિલાસ આજ્ઞાપન સમાન હેાઇને હૃદયંગમ ચવાની સાથે હિતકર ઉપદેશપ્રદ ગણેલ છે તેથી તેનું સર્વાતિશાયિપહ્યું સ્પષ્ટ દર્શાવ્યું છે. એ ક્રુવ્યપ્રકાશકારે નિરૂપણ કરેલાં છ પ્રયોજનામાં પૈસા બીજા ઉદ્યોગાથી મળી શંકે, પાપનાશ, વ્રત, તપ •વગેરેથી પણ થઇ શંકે, વ્યવહારવિજ્ઞાન વ્યવ-હારાવલાેકનથી પણ મળા શકે, એવી રીતે બીજાં પ્રયાજના ખાળી નાખી સવે પ્રયાેજનાેમાંથી માત્ર યશ અને પરનિર્વૃતિ આ બેજ પ્રયાેજન માની બાકીનાં પ્રયાેજનામાં અન્યથા સિદ્ધિદાષોદ્રભાવન કરી ખંડન કરેલું છે. આ પછી રસ-ગંગાધરકાર પંડિત જગનાથ થયા. તેમણે- -- क्रांतिं परमाल्हाद गुरुराज देवता प्रसादायनेक प्रयोजनकस्य काव्यस्य व्युत्पतेः कावे सहृदययोरावश्यकतया × । ક્વીર્તિ, પરમ આહ્લાદ, ગુરૂ, રાજા અને દેવતાએાના પ્રસાદ અર્થાત્ રતાેત્રરૂપ કાવ્યથી, ગુરૂની પ્રસન્નતા થવાથી ગુરૂકૃપાકટાક્ષપાતલભ્ય વિદ્યા પ્રાપ્ત્યાદિ તથા રાજાની સ્તુતિદ્વારા પ્રસન્નતા થતાં ધન ગ્રામાદિ લાભ અને દેવતાસ્તુતિદ્વારા દેવતાનગ્રહથી આત્યંતિક અભ્યુદય તથા નિઃશ્રેયસની સિદ્ધિ:

એ ત્રણના પ્રસાદને પ્રયોજનમાં ગણેલ છે. પણ એ પ્રસાદજન્ય કલા તો બીજા ઉપાયોથી પણ સાધ્ય થઇ શકે તેથી તે કલાની પ્રયાજનમાં ગણના નથી કરી. યદ્યપિ ગુરૂપ્રસાદ સેવાતિશયથી પણ થાય છે જેમકે ભગવાન શંકરાચાર્યની અંગસેવા અને વસ્ત્રક્ષાલનાદિ સેવાથી ત્રાટકાચાર્યના અનુગ્રહ થતાં અકસ્માત્ વિદ્યાવિર્ભાવ થયા. તેમજ રાજપ્રસાદ પણ આરાધનાતિશય તથા નૈપુણ પાટવ કૌશલ દક્ષતા વગેરેથી થઇ શકે છે. જેમ માતૃગુપ્રની એક સંવત્સરની અસા-ધારણ સેવાપદ્ધતિથી પ્રસન્ન થએલા વિક્રમાદિત્ય રાજાએ તેને કાશ્મીર મહલનું

૧૧૨૦ ના સમયમાં જૈનાચાર્ય હેમચન્દ્ર સૂરીએ 'કાવ્યાનુશાસન' લખ્યું જેમાં કાવ્યપ્રકાશના લક્ષણોના કેટલાક અંશાનું ખંડન કરી પ્રયોજનાદિકમાં પણ કેટ-લાક ફેરફાર સૂચવ્યા છે. જેમકે કાવ્યપ્રકાશકારે કાવ્યના પ્રયોજનામાં યશ, અર્થ (દ્રવ્ય–લાભ) વ્યવહારવિજ્ઞાન, પાપનાશ, શાંતિ (મનાનિવૃત્તિ) અને સ્ત્રીતુલ્ય બની ઉપદેશકતા અર્થાત વદાજ્ઞા એ રાજાજ્ઞા સમાન છે એટલે એમાં

રાજ્ય આપ્યું હતું. તેમજ દેવતાપ્રસાદ પણ ભાવાતિશયથી તથા ઉપચાર સમર્પેણ−જપ પાઠ પૂજન હાેમ તર્પેણ ધ્યાન પ્રણિધાનાદિકથી સંપાદિત થાય છે. જેનાં ધ્રુવ, પ્રહ્લાદ, ઉપમન્યુ, વિભૃતિ અસંખ્ય ઉદાહરણે પુરાણેતિહાસા-દિકમાં ઉપલબ્ધ થાય છે તેથી એ પણ કાવ્યનાં અસાધારણ પ્રયાજન ગણી ન શકાય. એમ આં ઠેકાણે શંકા કરે તેા પછી ક્વર્તિ પણ ધનવ્યયથી શરીરનું પરેા-પકારમાં સમર્પ શ કરવાથી અને એવાં અનેક નિમિત્તથી મેળવી શકાય છે. વળી પરમાલ્હાદ પણ અનુકૂલ પદાર્થોનું ઉપસેવન કરવાથી તથા સાધનસંપન્ન પુરૂષને અખ્યાત્મ શાસ્ત્રનું પરિશીલન કરવાથી પણ મેળવી શકાય તાેપછી કાવ્યનું એવું તેા એક પ્રયાજન ન ગણી શકાય કે જે બીજા કશાથી ન મળતાં માત્ર કાવ્ય નિર્માણથી અથવા કાવ્ય પરિશીલનથી જ મળી શંકે છે. અર્થાત્ એ પ્રકારે કાવ્યના પ્રયોજનનું હેમચંદ્રાચાર્યે કરેલું ખંડન અંતતાગત્વા તેણે પાતે રાખેલાં ખે પ્રયોજનને પણ ઉખેડી શકે છે. માટે એ ખંડનપ્રકાર અનુકૂલ તર્ક નથી તેથી કાવ્યપ્રકાશકારે કાવ્યનાં જે છ પ્રયોજન ઉદાહરણ સહિત દર્શાવ્યાં છે તે યથાર્થ છે અને માનવા યાેગ્ય છે. એજ અર્થને હૃદયમાં રાખા પંડિત જગન્નાથે 'ઇત્યાદિ અનેક પ્રયાજન ' આમ નિરૂપણ કરીને કાવ્યપ્રયાજન ભવિષ્યવત્ અનવધિક કાલપ્રવાહમાં કાઇ બીજા પણ યદિ પ્રતિત થાય તેના પણ સમાવેશ કરવા માટે રસ્તાે રાખ્યાે છે.

હેમચંદ્રાચાર્યે છાયાપજીવન વગેરે પ્રક્રિયા લખી **વિમ્વ**પ્રતિ**વિમ્વત**યા, **દ્યાત્તે**હ્ય પ્રતિત્તેહ્યતથા પરપુરપ્રવેશવિદ્યતથા; એવા તે પ્રક્રિયાના ત્રણ પ્રકાર દર્શાવ્યા છે. આ પ્રક્રિયા તેમના પહેલાના કાઇ ગ્રન્થામાં માલુમ નથી પડતી તેથી એ તેમની સ્વીય કલ્પના વિભૂતિ જણાય છે. સૂક્ષ્મ વિચાર કરતાં એ પ્રક્રિયા મહાકવિ સમ્મત થવા યાગ્ય જણાતી નથી. કારણંકે એથી ચૌર કવિઓને એક અવલ બન મળવા જેવું બને છે. જો કે મહાકવિઓ-માં પ્રસંગે કલ્પનાશક્તિ મૃલની એકતાને લીધે સમાન કલ્પના આવી જાય છે. જેમકે પંડિતરાજ જગન્નાથે શ્રીગંગાલહરીરતોત્રમાં—

> तवालम्बादम्बस्फुरदलघुगर्वे**ण सहसा,** मया सर्वेऽवज्ञा सरणिमथ नीताः सुरगणा; इदानीमौदास्यं यदि भजसि भागीरथि<sup>!</sup> तदा, निराधारो हा रोदिमि कथय केषामिह पुरः ॥

આ પદ્યમાં ' હે અમ્બ ! તારા આલંબનથી મને અત્યંત ગર્વ થયે৷ જેના આવેશમાં મેં ઇતર દેવોને પણ અવજ્ઞાપંક્તિમાં મૂકી દીધા. હવે આ ટાણે જો તું મારા તરફ ઉદાસીનતા ધારણ કરીશ તાે પછી હે ભાગીરથિ ! તું કહે નિરા-ધાર બનેલાે હું કેના આગળ જઇને રાેઉં?" આ જે કલ્પના વર્ણવી છે એવાજ પ્રકારની કલ્પના આનંદ લહરીમાં

# महान्तं विश्वासं तव चरएपङ्केरुहयुगे, निधायान्यज्ञैवाश्रितमिह मया दैवतमुमे ! इदानीं त्वचेतो यदि मयि न जायेत सदयं, नीरालम्बो लम्बोदरजनानि ! कं यामि शरएम् || १ ||

' હે ઉમે ! તમારા ચરણ્યુગમાં મહેાટા ( પૂરા ) વિશ્વાસ રાખીને બીજા કાઇ દેવનાે મેં આશ્રય લીધાે જ નહિ અને હવે આ ટાણે જો તારૂં ચિત્ત મારે વિષે દયાર્ડ ન થાય તેા હે લંખાદરજનનિ–ગણપતિનાં જનનિ ! કહાે કે હું કાેને શરણે જાઉં? આ ^લેાકની પૂર્ણ છાયા આવે છે. જેને લીધે સાહિત્યસાર ટીકા-કાર અચ્યુતરાયેં જગનાથ પંડિતરાજને ચૌર કવિ કહેવાનું સાહસ કર્યું છે. એક સરખી કલ્પનાઓ અનેક કવિએાના હુદયમાં આવી શકે એ સંભવિત છે અને તેવે પ્રસંગે છાયેાપજીવન માનવું એ યોગ્ય છે. છાયેાપજીવન અનુતાત , ગણીએ તેા તેથી કશા બીજી હાનિ નથી. કેમકે સંસ્કૃત ભાષાનાં કેટલાંએક ભર્ત હરિ શતકાદિક કાવ્યોના ગુજરાતી તથા હિન્દી ભાષામાં ઉલથા થએલા છે તે એક પ્રકારનાં છાયાેપજીવન જ છે. કારણકે પદાે તાે વ્યાકરણ શાસ્ત્રના કાર-ખાનામાં સિદ્ધ થએલાંજ સવે એ વાપરવાનાં છે. તેથી તે વાપરવાની કવિએા-ની પોતાની મિલકત જેટલી સ્વતંત્રતા છે તથાપિ કાઈ કવિએ વાપરેલાં પદનો સમુદાય તેનીજ આનુપૂર્વી યુક્ત વાપરવાનું સત્કવિએો સર્વથા પસંદ નજ કરે. મેઘદૂતના ચતુર્થ પદને એમનું એમ રાખી તેમાં બીજાં ત્રણ ત્રણ ચરણ ઉમેરી પદાંક દૂતાદિની રચનાએા કવિએ કરી છે. પણ તે માત્ર પાેતાની સમસ્યાપૂર્ત્તિ પટ્તાનાે વિકાર દર્શાવવાના ઉદ્દેશથી તેવા પ્રયત્ના થએલા છે એમાં ચૌર્ય સંભાવનાના અવસર નથી. તેમજ એક કવિએ વર્ણ વેલા વિષયને જાૂદીજ વાક્ય-રચનાથી વર્ણવવાની રૈેેેેલીમાં પણ ચૌર્યારોપ થઈ શકતા નથી. કારણકે એકજ પ્રતિહાસ વિષય ઉપર અનેક કવિનિર્માણે ચએલાં છે. મુરારિ कवि કહે ie ?:--

## यदि जुण्णं पूर्वेरिति जहति रामस्य चरितं । गुणैरेतावद्भिर्जगति पुनरन्यो जयति क: ॥ १ ॥

ધણા પ્રાચીન કવિઓએ સુંથ્યું છે એમ માની કદિ શ્રીરામનું ચરિત કવિ-ઓ છેાડી દીએ અર્થાત્ પાતાના કાવ્યના આશ્રય એ ચરિતને કલ્પવા સંકોચાય, તા આ જગતમાં એટલા બધા ગુણાથી યુક્ત શ્રી રામ સિવાય બીજો કાેણ છે કે જેનાં ચરિતના આશ્રય લઇએ <sup>?</sup> અર્થાત્ કાવ્યાશ્રયને માટે એવાજ કાેઈ અસા-ધારણ ધીરાદાત્ત ગુણશાળી નાયકને પસંદ કરવા ઉચિત છે, પછી તેના આશ્ર-ધારણ ધીરાદાત્ત ગુણશાળી નાયકને પસંદ કરવા ઉચિત છે, પછી તેના આશ્ર-ય બીજા હજારા કવિઓમાં લીધો હોય તા પણ શું ? અર્થાત્ વસ્તુની શ્રેષ્ટતા જ વર્ણુના પટુ પુરૂષોને લાભાવે છે તથાપિ ઇતર કવિએ દર્શાવેલી કલ્પનાને પાતાની કલ્પિત છે એમ બીજાને મનાવનારા ' કવિ ' નામને માટે લાેલુપ જના જે ચેષ્ટા કરે છે, ચૌર કવિના ઇલ્કાબ તેઓનેજ માટે સાચવી રાખવાના છે.

અહીં વચ્ચે થાેડું લખવાનું યાદ આવે છે તે જે કે વર્તમાન કાવ્યગ્રમન્ય જનાેને ખહુ રૂચિકર તાે નહિ થાય તાે પણુ પ્રાચીન કથન છે કે—

#### ' **डपस्थितमवसरेऽनुच्यमानमनुरायं** जनयति '

યાદ આવેલું મળેલા અવસરે કહેવુ ૨હી જાય તેા પાછળથી ખેદકારક બંને છે તેથી લખવું પડે છે.

આજકાલના કેટલાએક મહાકવિએા (ગારક્ષવાણી) અનુપ્રાસ, કે જે ગુ-જરાતી કવિએાના સંપ્રદાયથી સિદ્ધ થએલું ગુજરાતી કવિતાનું જીવન મનાયું છે, તેવા પ્રાસવાળી કવિતા લખવા માટે તેા શક્તિ, નિપુણતા, લાક તથા શાસ્ત્ર-નું સરહસ્ય અવેક્ષણ વગેરે સાધનાની સાથે નૈસર્ગિકી (સ્વાભાવિકી) પ્રતિભા (અલૌક્રિક કલ્પના શક્તિ)ની પણ જરૂર રહે છે પણ આ તા એ બધાંની ગેરહાજરી છતાં કવિએામાં ગણાવાની લાલસાના માર્યા " ધાેડો ઉભા ધાસ ખાય ઉભો ઉભા મૃતરે " વગેરે વગેરે બ્લેંક વર્સ (બધું બ્લેંક) લખવા બહાર પડે છે, સાથે સાથે વિચિત્ર તખલ્લુસ પણ ધારણ કરીને છાપાએામાં પાતાની કવિતાએા છાપે, એ તા ખૂટતું ભરવા માટે જે મળે તે સાભાર સ્વીકારી છાપે. આવા કવિએા સહદય જનાના ઉપહાસાસ્પદ ન થાય એમાં એ સહદય જનાની દયા જ નિદાન બને છે. આવી કવિતાએા વાંચવા વિચારવા તથા સાંભળવામાં સહદયો વ્યર્થ સમયવ્યય ગણી ઉપેદ્યકક્ષામાં જ તેઓના નિક્ષેપ કરે એજ તેવા કવિઓનું સદ્લાગ્ય છે. નલચ પૃકાર મહાકવિ ત્રિવિક્રમ ભટ લખે છે કેઃ—

## किं कवेस्तस्य काव्येन किं कार्ण्डेन धनुष्मतः । परस्य हृद्ये लग्नं न घूर्एयति यच्छिरः ॥

કવિતું કાવ્ય અને ધનુર્ધરનું ભાણ હદયમાં લાગ્યા ભેળું જ જઇ સામાનું માશું ન ધુણાવી નાખે એ શા કામનું ? અર્થાત્ સાંભળતાંવારજ 'વાઢ ' કહીને મસ્તક ધુણાવાઇ જાય ત્યારે જ તે કાવ્ય ગણનાયાંગ્ય કહેવાય. અને એવાંજ ચમત્કારજનક કાવ્યા સાહિત્ય શાસ્ત્રકારોએ ગણેલાં પ્રયાજનાનાં સાધક બનવા યાગ્ય છે, તે સિવાયનાં આપ જોડીયાં તા ' **જ્ઞાગ્યાજ્ઞાજાં**યત્તે ' એ વાક્યમાં વર્જ્ય કરેલાં કાવ્યા તરીકે ગણાવા યાગ્ય માનવાં. 'બાલુ ડું ' ' આ વાસ્યાં ' વર્જ્ય કરેલાં કાવ્યા તરીકે ગણાવા યાગ્ય માનવાં. 'બાલુ ડું ' ' આ વાસ્યાં ' વર્જ્ય કરેલાં કાવ્યા તરીકે ગણાવા યાગ્ય માનવાં. 'બાલુ ડું ' ' આ વાસ્યાં ' વર્ગરે ઘરની ટંકશાળના શબ્દો વાપરી સાધારણ વાંચનારને વ્યામાહમાં નાંખે છે. વળી કેટલાએક તા પાતાનું જે ભાષામાં વિશેષ જ્ઞાન ન હાેય તેવી ભાષામાં માથું મારવાની ધૃષ્ટતા સ્વીકારી 'પાશ્વિમાત્ય' 'પૌર્વાત્ય' જેવા શબ્દપ્રયોગા કરી વિદ્વાન વાંચનારાઓને ઉદ્વેગ આપે છે. 'એક્યતા' જેવા શબ્દો વાપરતાં જરા પણ અચકાતા નથી પણ જાણે ઉલટા સ સ્કૃતના ખાં ખપવાના દાવા રાખે છે. જે કાર્ય સાહિત્યશાસ્ત્ર પાર ગત થઇને આદરતાં પણ શિષ્ટજનો સસંકાચ વિવૃત્તિ કરે છે તેવાં કાર્ય સાહિત્યશાસ્ત્રકારને શેઢે ચડ્યા વિના મહાતમાઓ આદરે છે, લખે છે, છપાવે છે, પ્રસિદ્ધ કરે છે અને તે ઉપર તેઓના જ માસીઆઇલાઇ જેવા અભિપ્રાયા આપવાનું સાહસ કરતાં ખચાતા નથી. આ નિઃશંક વિવૃત્તિ—

## डष्ट्राणां च विवाहेषु साधु गायान्ति रासभाः । परस्परं च ऋाघन्ते श्वहो रुपमहो ध्वनिः ॥

ઉટના વિવાહમાં ગધેડા ગાવા બેઠા પછી સામસામા વખાણ ચાલ્યાં તેમાં ઉટને જોઇ ગધેડાે બાલ્યા કે–'વાહ શું તમારૂં મનાહર રૂપ ! ' ત્યારે ઉટે કહ્યું કે 'વાહરે વાહ શાે અદ્ભુત તમારાે સ્વરપ્વનિ છે ! ' આ લીલાનું સ્મરણ કરાવે છે. આવાજ હૃદયદાહથી ભતૃહરિએ કહેલ છે કે—

## सङ्गीतसाहित्यकलाविहीनः सात्तात्पशुपुच्छविषाणहीनः । तखं न खादत्रपि जीवमानस्तद्भागधेयं परमं पशूनाम् ॥

દ જે પુરૂષ સંગીતકલા તથા સાહિત્યકલાથી વિહીન છે તેને શીંગડાં પુછડાં વિનાના પશુ તુલ્ય સમજવેા. એવા પશુ સમાન જીવેા જીવનાર્થ ખડ નથી ખાતાં તેટલાં પશુઓનાં સારાં ભાગ્ય છે. નહિ તેા ખડના દુકાળ કાઇ કાળે મટતજ નહિ. આ સ્થળે મારે ખાસ નિવેદન કરવાનું છે કે ઉપરનું વિવેચન કાેઇ પણ વ્યક્તિ અથવા જાતિને ઉદ્દેશી આક્ષેપ **સુદ્ધિયી કરવામાં આવેલ નથી** પણ કેવલ—

#### नहि निन्दा निन्दां निन्दितुं प्रवृत्ता ऋपि तु स्तुत्यं स्तोतुम् ॥

નિન્દ્યને વખાેડવાની સુદ્ધિથી નિન્દા નથી લખી પણ સ્તુત્યનાં વખાણ કરવાના ઉદ્દેશથી લખી છે અર્થાત્ જેઓમાં ઇશ્વરદત્ત પ્રતિભા હાેય તથા કવિત્વ બીજ હાેય તેઓએ પણ સાહિત્યશાસ્ત્રનું યથાવત્ પરિશીલન કરી કાવ્ય-ક્રિયામાં વિવૃત થવાય તાેજ તેઓની કૃતિ લાેકાપકારક બની તેઓને ક્રીર્તિપાત્ર બનાવે છે, અન્યથા લાેકાના ઉપહાસપાત્ર ડેરે છે. તાેપછી જેઓમાં તેવી પૂર્ણ સામગ્રી ન હાેય તેવાઓએ કવિ નામ મેળવવાની ઉતાવળ નજ કરવી. કાવ્ય-શાસ્ત્રનું પરિશીલન માત્ર કવિને જ ઉપયાગી છે એમ નધી કિન્તુ બીજનાં કાવ્યોનું પરિશીલન કરનારને પણ તેટલું જ ઉપયાગી છે માટે સવેાંપકારક સાહિત્યશાસ્ત્રનું સમ્યક્ જ્ઞાન સર્વતે અપેક્ષિત હાેઇને એ જ્ઞાન મનુષ્યને સભ્ય બનાવે છે, સહૃદય બનાવે છે અને પોતે કવિ ન હાેય તથાપિ કવિઓની સાથે કાવ્યના વિનાદના લાભ લેવા અધિકારી બનાવે છે.

મહાકવિ કાલિદાસાદિકના અપૂર્વ રચનાના રસમય નિબંધો ભણીને સમજવા માટે પણ પ્રથમ અધિકારી બનવું જેઇએ છીએ. જે સાદિત્યશાસ્ત્રનેા પરિચય ન હેાય તાે તેવા મહા કવિએાના આશયોનું મર્મ સમજવાથી બેનસીબ જ રહેવાય છે માટે કાવ્યશાસ્ત્રના ગ્રાનની આવશ્યકતા કવિતા કરનારને જેટલે દરજ્જે છે તેટલેજ દરજ્જે કાવ્યપરિશીલન કરનારને પણ છે.

આવી મહત્તાવાળું સાહિત્યશાસ્ત્ર કે જેના પરિચયથી મનુષ્યને મનુષ્યત્વ સંપત્તિ થાય તેવા શાસ્ત્રની પ્રત્યેક ભાષામાં આવશ્યકતા પ્રતીતજ છે.

ંજેક આ શાસ્ત્ર ઇતિદાસકાળ પહેલાનું હાેઇ પ્રાચીન લેખેકાના હૃદય સમક્ષ દાજર રહેતું એમ એ પ્રાચીન લેખા સાક્ષી આપે છે પણ તે માત્ર સંસ્કૃત ભાષામાંજ લખાએલ હાેવાથી કાવ્ય, નાટક, નાટિકા, આખ્યાન, આખ્યાયિકા, ચંપૂ, ભાણુ, પ્રહસન, વિજયવ્યાયોગ, ડિમ, સમવકાર સટ્ટક વિક-રણાદિરૂપે વિસ્તીર્ણ સંસ્કૃત વાર્ક્ષયનું છવિતરૂપ મનાઇ સંસ્કૃત લેખેકાનું સુપરિચિત હતું પણ સંસ્કૃત ભાષાની અવનતિના સમયમાં અહીં સંસ્કૃત ભાષાની અવનતિ કહેવામાં એ સંસ્કૃત ભાષા ભણુનારાએાનું ઉત્સાહશૈચિલ્ય, ગુજરાન માટે તાેકરી મેળવવાની ઉતાવળ, વ્યાવહારિક વ્યવસાયોના દભાણુતે

1

લીધે ઉપેક્ષા, રાજાઓના સંસ્કૃત ભાષા ભણનારને ઉત્તેજન દેવામાં અનાદર, ઈંગ્લીશ વગેરે બીજી ભાષા ભણવામાં વળગી જવું; ઇત્યાદિક પ્રતિભંધકકલા-પને લીધે લાેકાનું સંસ્કૃત ભાષાના અધ્યયન તરફ દુર્લદ્વય થવાથી ખરેખરી લાેકાની અવનતિને ભૂલથી સ સ્કૃત ભાષાની અવનતિ કહીએ છઇએ. આ સમ-યમાં સાહિત્યવિજ્ઞાન તદ્દન વિરંલ વિચાર જણાવા લાગ્યું. કેટલાએક તાે અનાદિ અને અનંત એવી સંસ્કૃત ભાષાને ( Dead language ) મૃત ભાષા કહે-વા મંડી પડચા છે. આ તેએાનું સંસ્કૃત ભાષાવિષયક અજ્ઞાન અને પાતાની અસમજનુંજ પરિણામ છે. યદ્યપિ વર્તમાન કેલવણીક્રમમાં સંસ્કૃત ભાષાને સ્થાન મત્યું છે. પણ ભણાવવાનાં પુસ્તકાના તથા ભણાવવાની પદ્ધતિના યાેગ્ય ક્રમને અભાવે યથેષ્ટ કળ નથી દેખાતું તથાપિ સંસ્કૃત ભાષાજ્ઞાનની લાેકામાં જાગૃતિ થતાં ભાષાનું ગૌરવ સમજ્તવા લાગ્યું છે એટલે હવે થાેડાજ કાલમાં બનારસ હિન્દ્રયુનીવર્સિટી જેવી સંસ્થાએા ઉપર કહેલા વૈગુણ્યનાે પરિ-હાર કરશે જેથી સંસ્કૃત ભાષા ઉપરથી ' મૃતભાષા ' વગેરે મિથ્યા કલંક ખસી જઇ તેનું સૌભાગ્ય, ગાંભીર્ય, મહત્તા, માધુર્ય, વ્યાપકતા, સર્વ વ્યવહાર સમ-ર્થતા અને દિવ્યતા ઇત્યાદિક સર્વ ગુણે લાેકાના હૃદયમાં સ્પષ્ટ અનુ<mark>ભ</mark>વગાેચર થશે એમ આશા ૨ખાય છે. યદ્યપિ ભાષાંતરાે થતાં કેટલાએક શાસ્ત્રીય વિષયાે લાેકાને સુલભ થયા મનાય છે પણ શાસ્ત્રીય વિષયોની વિશિષ્ઠતા કેટલેક અંશે ભાષાંતરથી દર્શાવવાને અશ્વક્ય હેાય છે. એથી તેવાં ભાષાંતરા પણ કાઇ તદ-ભિજ્ઞ ગુરૂ પાસે ભણાય *ત્*યારેજ તેનું યથાર્થ તાત્પર્ય સમજી શકાય છે. વખતે ભાષાંતરકાર વિદેશી હાેય તાે મુલ ગ્રન્થના ગૌરવને ઘણીજ હાનિ પહાેંચાડે છે. શ્રીમદ્દભગવદ્દગીતાનું ઉર્દુવભાષાંતર થયું છે તેમાં 'શ્રી મगવાનુવાવ' એનું ભા-ષાંતર લખતાં ' આલી જીનાય સીકિસન ખાેલે કિ એા મિયાં અર્જુન ! ' આવાં વાકય વાંચીને શ્રીકૃષ્ણ તથા શ્રીનરાવતાર અર્જુન યન્નેની ભાષાંતરાએ કરેલી દશાનું ભાન ચાય છે.

દરેક ભાષામાં કંઇને કંઇ વિશિષ્ટતા હોય છે કે તેના અમુક શબ્દો અથવા ખાસ પ્રયોગે (Idioms) બીજી ભાષામાં પરાવૃત્ત ન થઇ શકે તેવા (Intrans latable) હોય છે તથાપિ અભિન્ન માર્મિક અને જે ભાષામાં શાસ્ત્રીય વિ-ષયનું પરાવર્તન ( ઊલથા ) કરવાના હાેય તે ભાષા ઉપર સારી સત્તા ધરાવ-નાર વિદ્વાન મૂલ ગ્રન્થનું સ્વારસ્ય જાળવવા પાતાથી બનતું કરી તેવે સ્થલે ડીકા ટિપ્પણ ( Notes ) વગેરેથી સ્પષ્ટતા ( Explanation ) કરીને લાેક સેવાના કાર્યમાં યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરે છે, તેવા પ્રયત્નાને લાેકા આવ-કાર આપે છે અને એ પ્રયત્ના લાેકાના આદરપાત્ર પણ થાય છે.

આ કાવ્યશાસ્ત્ર પણ એવાજ પ્રકારતા પ્રયત્ન હાેઇ લોકાપકારક થવા યાંગ્ય છે અને તેથીજ લોકાના આવકારતા દાવા રાખે છે. ઊપસંહારમાં આ કાવ્યશાસ્ત્રના પ્રણેતાએ પ્રાયઃ પ્રાચીન ક્રમને જાલવીને અભિનવ સાહિત્યકા-રાની શૈલી પણ અખ્ત્યાર કરી છે, જે વર્તમાન લાકરૂચિના આરાધનને અનુ-કૂળ છે. પ્રથમતઃ પ્રાચીન મતાનુસાર કાવ્ય લક્ષણ નિરુપણ કરી તદનંતર શબ્દશક્તિનિરુપણ, કાવ્યભેદ (પ્રકાર), કાવ્યદાય, કાવ્યગ્રણ, વૈદર્ભી પ્ર-ભૃતિ કાવ્યરીતિઓ, રસનિરુપણ, અને તેના પેટામાંજ સ્વક્ષીયાદિ નાયિકા વર્જુન લખી અંતમાં શબ્દાલંકાર તથા અર્થાલંકારના નિરુપણમાં ગ્રન્થ સમા-ત્રિત્રો પ્રાચીન તથા અર્વાચીન સાહિત્યકારોનો સંગતજ ક્રમ સ્વીકાર્યો છે, રસ તથા અલંકારોનાં ઉદાહરણોને સ્પષ્ટ સમજ્યવવાને લણે સ્થળે અનેક ગ્રન્થકા-રાનાં લક્ષણાની ચર્ચા પણ આપેલી છે. જે ઉપરથી લક્ષ્યપૂર્વક વાંચનાર, લક્ષણના પ્રત્યેક પદનું સાર્થક્ર્ય સમજીને ઉદાહરણ વાક્યનું યથાર્થ તાત્પર્ય સ-મજવા શક્તિમાન થાય.

સાહિત્યશાસ્ત્રના પરમાપાસક કવિઓ સિવાય સામાન્ય વર્ગની એવી સમજ ક્યાંક ક્યાંક જોવામાં આવે છે જે ક્રોપ્ટ પણ પદ્ય બાેલાણુ કે તરત પ્રશ્ન ઉઠાવે કે ' એમાં કર્યા અલંકાર છે ? ' જાણે કે અલંકાર વિનાની કવિતાજ ન કહેવાતી હાેય આવી માન્યતા દેખાય છે. પણ જ્યારે આવાં કાવ્યશાસ્ત્રાનું અવલાેકન કરવામાં આવે ત્યારે બરાબર સમજ્ય કે અલંકાર પછી તે શબ્દ-ગત હાે કે અર્થગત હાે પણ તે અવર (નિકૃષ્ટ) કાવ્યના સામાન ગણાય છે, મધ્યમ કાવ્ય ગણાવાને માટે ગુણીભૂત વ્યંગ્ય અપેક્ષિત છે અને ઉત્તમ કાવ્ય તાે વાચ્યાર્થની અપેક્ષાએ વ્યંગ્યાર્થ અતિશયિત હાેય ત્યારેજ કહેવાય છે. ન્યાય-શાસ્ત્રમાં વ્યંગ્ય નહીં માની શક્તિ અને લક્ષણા બેજ વૃત્તિઓથી નિર્વાહ કર-વાના ડાળમાં વ્યંજનાનું પ્રત્યાખ્યાન કર્યુ છે. પણ સાહિત્યતત્ત્વવેત્તાઓએ તેઓની બુદ્ધિને કેંદ્રમાં લાવવા એવાં ઉદાહરણા આપ્યાં છે કે ન છુટકે તેઓને વ્યાંગ્ય સ્વીકારવુંજ પડે.

## रतिकाले विलोक्य श्रीनांभिषद्ये पितामहम् । रसाकुला ऽऽच्छादयते, दक्षिणं नयनं हरेः ॥

આ ^લેાકના વાચ્યાર્થ તા-લક્ષ્મી રતિકાલ નાભિપદ્મમાં પિતામહન જોઈ રસાકુલ હાેઇ હરિના દક્ષિણ નેત્રનું આચ્છાદન કરે છે. આ પ્રમાણે છે. આ સ્થળે લક્ષણાથી એકાદ કક્ષાના બાધ કદાચ સંભવી શકે એમ ધડીભર માની લેઇએ પણ હરિનાં દક્ષિણ નેત્રનું સ્પર્યત્વ, તેને આચ્છાદિત કરવાથી સ્પાંસ્ત સમય, તેથી કરી પદ્મનિમીલન થતાં પ્રદ્યાનું ઢંકાઇ જવું અને પ્રદ્યાના અદર્શનથી નિઃશંક એકાંત લાભ મળતાં અપ્રતિહત આનંદ સુખ ઇત્યાદિક જે ઉત્તરાત્તર અનેક કક્ષાઓમાં અનર્ગલ અર્થની પ્રતીતિ થવી તે વ્યંજના સ્વી-કારની પલાત્મ કરજ પાડે છે. એવાં વ્યંગ્યપ્રધાન કાવ્યોનેજ સાંપ્રદાયિક સા-હિત્ય મર્મત્ર પુરૂષોએ ઉત્તમ કાવ્યો કહ્યાં છે. એવાં કાવ્યો સહદયજનાનાં છવન રસાયન અને કવિઓનાં નિધાનરૂપ ગણાય છે, અર્થાત્ કાવ્યની સ્વરૂપ– સંપત્તિ વ્યંગ્યાધીન છે, અને ગુણ તથા અલંકાર તેના નામાર્થ પ્રમાણે ક્રમેણ વિશેષાધાયક તથા શાભાજનક બને છે ઇત્યાદિક કાવ્ય સળધી સમગ્ર બાળતોનાે ચિતાર આવા નિબંધાના પરિશાલનથીજ હૃદયારૂહ થઇ શકે છે.

જે કે કેશવદાસ પદ્માકર આદિક ભાષા કવિએાએ નાયિકાભેદાદિક એક એક સાહિત્યાંશને અવલ બી તેના નિરૂપણ ઉપર પરાક્રમ ખર્ચેલ છે. તેવી રીતે ગુજરાતીમાં પણ તેવા સાહિત્યાંશા લખાયા હશે પણ સમગ્ર અંગ ઉપાંગ સહિત કાવ્યપ્રકાશ જેવા ગ્રન્થની ગુજરાતી ભાષામાં જે ઘણા સમયથી ખામી હતી તે આ કાવ્યશાસ્ત્રના નિર્માણથી દૂર થશે એમ સકારણ માની શકાય છે.

કાવ્ય કરતાં શીખવાની ઇચ્છા વાલાએોને તથા બીજાનાં રચેલાં કાવ્યોને યથાર્થ રીતે સમજવાની ઈચ્છા રાખનારાએોને આ ' કાવ્યશાસ્ત્ર ' ના અભ્યાસ પરિશીલનને માટે ખાસ ભલામણુ કરવાની થએલી વૃત્તિને અમલમાં મૂકવા ઇચ્છું છું.

છેલ્લે કાવ્યશાસ્ત્રની પ્રસ્તાવના પૂર્ણું કરતાં પહેલાં કાવ્યશાસ્ત્રના કર્તાના આશ્રયદાતા સાહિત્યપ્રેમી અખંડ પ્રાૈઢ પ્રતાપ વાંસદા મહારાજા શ્રી ૧૦૮ ઇન્દ્રસિંહજી બહાદુરને મારે અંતઃકરણપૂર્વક ધન્યવાદ આપવા ઘટે છે. કારણ કે સાહિત્ય અને સંગીતની ખરી ખીલવટ તેા માત્ર રાજ્યાશ્રયથીજ થઇ શકે છે. કિન્તુ અધુના સાહિત્ય અને સંગીતની થતી અવનતિના અવસરમાં તેમજ રાજા મહારાજાઓની વૃત્તિઓજ જ્યાં કાઇ જીુદીજ દિશામાં વળું ધેલી છે તેવા સમ-યમાં આર્યાવર્તના પ્રાચીન સાહિત્યનું ગૌરવ જાળવવામાં જે કંઇ સાહાય્ય ર૬

શ્રીમાન મહારાજા શ્રી ૧૦૮ ઈન્દ્રસિંહજી બહાદુરે આપેલ છે તે ધણાજ હર્ષનું કારણ છે. ઇશ્વર એમના અખિલ કુટુંબનું આરાગ્યતા સાથે રક્ષણ કરા તેમજ આર્યાવર્તમાં એવા આશ્રયદાતાઓની અભિવૃદ્ધિ કરાે એટલું ઇચ્છી વિરમું છું. ' ટાયલૂ ' માનનારા પાસે માપ્રી માગવાનું કંઈ કુલ નથી અને યાેગ્ય પદ્યવન માનનાર પાસે માપ્રી માગવા જરૂર નથી.

> સુજનવંશવદ. શાસ્ત્રી હાથીભાઇ હરિશંકર.



# शतावधानी शीघ कवि मुनि महाराजश्री रत्न-चन्द्रजीए आपेल अभिप्रायो.

# काव्यशास्त्र संबंधी ऋभिप्राय.

"साहित्य संगीत कलाविहीनः साचात्पशुपुच्छ विपाग हानः"

एतत्पद्य निर्फाणसमये साहित्यस्या दरः कियत्पारेमितः स्यात्तत् साहित्यज्ञानविहीनानां पशुरूपतया गणनयेव ज्ञायते यदि जनानां पशुत्वविलत्त्तणं मनुष्यत्वं प्रापणीयं स्यात्तर्हितैः साहित्य संगीतकलाः संपादनीया तेष्वपि साहित्यस्य प्राथम्यं यद्दर्शितं तत्तस्य प्रधानतारव्यापनार्थम् ॥

काव्यप्रकाश रसगंगाधर साहित्य दर्पेण काव्यानुशासन काव्यप्रदीप प्रभृतयः शतशोग्रन्थाः संस्कृतभाषायां कविप्रिया रसिकप्रिया रावणेश्वर कल्पतरू प्रभृतयोऽनेकेग्रन्था हिन्दीभा-षायां विद्यमानाऽपि गूर्जरभाषायां तन्न्यूनतादृश्यते ॥

सांप्रतं जीविकासंपादनार्थं राजकीयांग्लादिभाषाभ्यास-करखे समय शक्त्योः परिद्रासेन बहुलाजनाः गहन संस्कृत-गिराध्ययनं कर्ज्तुं न शवनुवन्ति येन संस्कृतवाखीनिमित सा-हित्यशास्त्ररसास्वादं लभेरन्।।

एकतः कविपदधारखेन निजख्यापनवृत्युत्कटता अपर-तश्च मातृभाषानिबद्धसाहित्यसामग्री--अभावेन रसालंकारादि काव्य विज्ञाना भावः ॥ त्रहहा ! एतादशसंयोगे गूर्जरभाषाप्रदेशे कवितायाः कीद्दशीदुर्दशास्यात्तत्स्वयमेव परिभावनीयम् ॥

कवितादुर्दशानिवारणार्थं गूर्जरभाषायां साहित्यन्यून-ताद्रीकरणार्थं च यच्छुभावसरः श्रीमन्नथुराम सुंदरजी कवि-राजस्य प्राप्तस्तद्राग्ययप्रसक्तिं मन्ये ।।

न खलु साहित्यविषयकानेक ग्रन्थाभ्यासावलोकनपरि-अमंविनैतादृशस्य पूर्णांगसाहित्यग्रन्थस्य निर्माणं सुलभं मह-त्परिश्रमपूर्वकं साहित्यशास्त्रमन्थनं कृत्वा श्रीमता नथुराममहाश-येन यदिदं गूर्जरभाषायां काव्यशास्त्रं निर्माय गूर्जरसमाजस्यो पायनीकृतं तदनन केवलं गूर्जरभाषायाः सेवासंपादिता किन्तु तद्भाषाविदां लोकानामपि एतादृशसेवाधर्मपरायणत्वेन भवतु कविराजस्य विज्ञान साफल्यमिति ॥

# " साहित्य संगीत कलाविहोनः साचात्पशु पुच्छ विषागहीनः "

ઉક્ત પદ્ય જે સમયે નિર્માણ થયું હશે તે સમયે સાહિત્યનેા આદર કેટલાે બધા હશે તે સાહિત્ય જ્ઞાન વગરના પુરૂષાની પશુરૂપ ગણના વડે જ જણાય છે. જો મનુષ્યાેએ પશુઓના કરતાં કંઇ વિલ-સણતા પ્રાપ્ત કરવી હાેય તાે તેઓએ અવશ્ય સાહિત્ય સંગીતકળા સંપાદન કરવી જોઇએ. તેમાં પણ સાહિત્યની પ્રથમતા દર્શાવી છે તે તેની પ્રધાનતા અર્થાત્ શ્રેષ્ઠતા બતાવવા માટેજ છે.

કાવ્ય પ્રકાશ, રસ ગંગાધર, સાહિત્ય દર્પણ, કાવ્યાનુંશાસન, કાવ્ય પ્રદીપ વગેરે અનેક ચન્થાે સંસ્કૃત ભાષામાં, અને કવિ પ્રિયા-રાવ**ણે**વ્ધર કલ્પતરૂ વગેરે અનેક ચન્થા વિદ્યમાન છે. પ**છ**ુ ગૂર્જર **ભાષામ**ં તેની ન્યૂનતા જણાય છે. સાંપ્રતકાળમાં આજીવિકા અર્થે રાજકીય અંગ્રેજી ભાષાના અભ્યાસ કરવામાં સમય અને શક્તિનેા વ્યય થવાથી ઘણા જનેા ગહન એવી સંસ્કૃત ગિરાનું અધ્યયન કરવાને શક્તિવાન થતા નથી. કે જેથી સંસ્કૃત ભાષામાં બનાવેલ સાહિત્ય શાસ્ત્રના રસનું આસ્વાદન કરી શકે.

એક રીતે કવિપદ ધારણ કરવાથી પાતાની ખ્યાતિની વૃત્તિની ઉત્કટતા અને બીજી રીતે માતૃભાષામાં ગુંફન કરેલી સાહિત્ય સામ-ગ્રીનેા અભાવ હાેવાથી રસ અને અલંકારવાળાં કાવ્ય વિજ્ઞાનના અભાવ છે. અહહા ! એવા સંયાગમાં–ગૂર્જર ભાષાના પ્રદેશમાં કવિ-તાની કેવી દુર્દશા થાય છે. તે સર્વ કાેઇએ જાતેજ વિચારવા જેવું છે. કવિતાની દુર્દશા દૂર કરવા માટે તેમજ ગૂર્જર ભાષામાં સાહિ-ત્યની ન્યૂનતા દૂર કરવા માટે જે શુભ અવસર શ્રીમાન નથુરામ સુંદરજી કવિરાજને પ્રાપ્ત થયા છે, તે હું ઘણાજ સારા ભાગ્યનાે પ્રસંગ માનું છું.

ખરેખર સાહિત્ય સંબંધિ અનેક ગ્રન્થોના અભ્યાસ અને અવલેોકનના પરિશ્રમ વિના આવા પૂર્ણોગ ( કાવ્યના <mark>તમામ અંગ-</mark> વાળા ) સાહિત્ય ગ્રન્થનું નિર્માણુ સુલભ નથી.

મહાન પરિશ્રમ કરીને તથાસાહિત્ય શાસ્ત્રનું દેાહન કરીને શ્રી-માન નશુરામ મહાશયે ગૂર્જર ભાષામાં જે આ કાવ્ય શાસ્ત્ર બનાવીને ગૂર્જર સમાજને ભેટ કરેલ છે. તેથી ગૂર્જર ભાષાનીજ નહિ. પણ ગુર્જર વાચક વૃન્દની પણ સેવા સંપાદિત થએલી છે. આવી સેવા ધર્મ પરાયણતાથી કવિરાજનું વિજ્ઞાન સફળતા પામા. सुन्नेषु किंबहुना. नाव्यशास्त्र संबंधी अभिप्राय.

श्री वक्रनेर वास्तव्य, कविराज विनिर्मितम् विलोकितं मयाप्रीत्या, नाट्यशास्त मनूपमम् ॥ १ ॥ यद्यप्यस्ति नाट्यशास्त्रं, भरतस्य महाम्रुनेः संस्कृतत्वादगम्यं तत् प्रायस्तद विदांनृणाम् ॥ २ ॥ श्रीमता नथुरामेण निबद्धं मातृभाषया उपकारं सुगम्यत्वात् कुर्यान्मन्द धियामपि ॥ ३ ॥ प्रुफाशुद्धादि दोषस्तु मुत्यजः पुनरावृत्तौ सुव्यवस्थं परंसर्वं दृष्ट्वा को नैव मोदते ॥ ४ ॥ नूनं गूर्जर साहित्ये विश्रच्छोभा मनुत्तमाम् इदं शास्त्रं तनोत्यत्र लेखकस्ययशः श्रियम् ॥ ४ ॥

શ્રી વાંકાનેર નિવાસી કવિરાજે અનાવેલ અને જે<mark>ની</mark> ઉપમા ન આપી શકાય તેવા નાટ્યશાસ્ત્રને મેં પ્રીતિથી અવલાેક્સું.

જો કે ભરત મહામુનિ કૃત નાટ્યશાસ છે. તેા પણ તે સંસ્કૃત ભાષામાં લખાએલ હોવાથી સંસ્કૃત નહિ જાણનારા પુરૂષોને અગમ્ય અર્થાત્ ન સમજી શકાય તેમ છે. આવા પ્રસંગમાં શ્રીમાન્ નથુરામે ગુર્જર ભાષામાં સારી રીતે સમજી શકાય તેવું પુસ્તક રચીને મન્દ બુદ્ધિવાળા પુરૂષે ઉપર ઉપકાર કરેલ છે. પ્રુક્ શુદ્ધ કરવામાં જે દેાષ છે તે બીજી આવૃત્તિમાં સહેલાઇથી ત્યાગ કરી શકાય તેમ છે, પરન્તુ મા પુસ્તકમાં સર્વ કંઇ સુવ્યવસ્થિત જોઇને કેાણ આનંદ નહિ પામે ? ખરેખર ગુર્જર સાહિત્યમાં અતીવ ઉત્તમ શાેભાને ધારણ કરી રહેલ આ શાસ્ત્ર આ લાેકમાં લેખક કવિરાજ નથુરામ સુંદરજીની યશ લ કમીના વિસ્તાર કરે છે. 🛛 ''विवेकविजय सबंधी त्राभिप्राय."

श्रीमद्राजकवि नथुराम सुंदरजी विरचितं विवेकविजय नामकं गूर्जर भाषा निबद्धं विंशति सर्गात्मकं काव्य निरीचितम्. काव्य रचनाऽतीव सुन्दरा प्रतिभाति पुस्तकस्य विषयो विज्ञानदृष्ट्या सुविचारणी योऽस्ति व्यनन्त कालतो मोहरिपुर्यदात्मानं बाधते कयारीत्यातदिनाशाःकार्यः विवेकसाम्राज्यं कयारीत्या स्थापनीयं व्यधर्मदूरिकृत्यधर्मस्य बलं कथं वर्धनीयं तत्सर्वं मनोज्ञ शैल्याऽ-स्मिन् पुस्तके विवेचितं दृष्यते मुमुच्चु जनैः मनन पूर्वकमेतत् काव्यं पुनः पुनर्निरीचणीयं किंबहुना.

શ્રીમાન્ રાજકવિ નશુરામ સુંદરજીએ વીશ સર્ગવાળું ગૂર્જર ભાષામાં બનાવેંલ વિવેકવિજય નામના કાવ્યનું મેં નિરીક્ષણુ કર્યું. જેમાં કાવ્ય રચના અતિ સુંદર છે. પુસ્તકમાં ગુંફન કરેલ વિષય સમ્યક્ વિચારવા યાગ્ય છે. ઘણા કાલથી માહ કે જે આત્માને હે-રાન કરે છે. કસાવ્યા કરે છે. તે માહેના કઇ રીતિથી વિનાશ કરવા ? વિવેકનું સામ્રાજ્ય કેમ સ્થાપવું ? અધર્મને દૂર કરી ધર્મનું બળ કેવી રીતે વધારવું ?

તે સર્વનું સુંદર શૈલીયુક્ત વિવેચન આ પુસ્તકમાં જણાય છે. મુમુક્ષુ ( ગઃસાર સંસારથી અર્થાત્ જન્મ મરણુથી મુક્ર્ત થવાની ઇ-ચ્છાવાળા ) પુરૂષાેએ મનન પૂર્વક વારંવાર અવલેાકન કરવા લાયક આ પુસ્તક છે. વિશેષ શું કહું ?



## " काव्यसंग्रह सबंधी अभिआय "

ŧ

सत्कवि नत्थुरामस्य, चिरं परिचयोस्ति मे । तत्काव्यं मानदृष्ट्याहं वाचयामि पुनः पुनः ॥ मधुरा मञ्जुला प्रौढा प्रसाद गुर्ण भूषिता । रसालंकृति संयुक्ता कीवता तस्य भासते ॥ भक्ति वैराग्यकाव्यानां संग्रहो यत्र विद्यते । देष्ट्व तत्पुस्तकं रम्यं मोदते मम मानसम् ॥

મારે સત્કવિ નશુરામનાે લાંબા વખતનાે પરિચય છે. તેના કા વ્યને હું વારંવાર માનદષ્ટિથી જેઉં છું. તેની કવિતા મધુરા મંજીલા પ્રાઢા તેમજ પ્રસાદ ગુણવાળી, રસ અને અલંકારવાળી જણાય છે. જેની અંદર ભક્તિ અને વૈરાગ્યના કાવ્યાના સંગ્રહ છે. એવું આ રમ્ય પુસ્તક જોઇને મારૂં મન રાજી થાય છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

# काव्यशास्त्र संबंधी ऋभिप्रायो.

શાસ્ત્રવિશારદ જૈનાચાર્ય વિજયધર્મસૂરિ એ. એમ. એ. એસ. <mark>બ</mark>ી. કાવ્યશાસ્ત્ર વિષે નીચે પ્રમાણે લખે છે.

परिदृश्यते खलु सम्मति 'कवि' पद्धारिणां बाहुल्यम्। परन्तु गूर्जरभाषायामपि विरला एव लभ्यन्ते यथार्थकवि तारः । गुणदोषरसार्छकाररीतिपरिज्ञानमन्तरेण शब्दयोजनमात्र निब<del>द्</del>रबुद्धयः कवयो नातिरिच्यन्ते कपिचापरुं कुर्वद्रयः । अतिरोद्दितमिद्मू–' वर्तमानगूर्जरकविसंसारः प्रायः काव्यशास्त्र नियमनैरपेक्ष्येण स्वच्छन्दतया कवमानो गूर्जर काव्यसाहित्य गौरवप्रचाराय न वर्ततेऽलम्भविष्णुः ? । एतादृज्ञि परिस्थितौ महत् कारणमिद्मपि निश्चीयते-' संस्कृतवाचि काव्यप्रकाश-काव्यप्रदीप-साहित्यदर्पण-रसगंगाधरादयो जैनाचार्य हेमचन्द-<mark>स्र</mark>रिप्रभृतिप्रणीत काव्यानुज्ञासन काव्य कल्पलताप्रभृतयः काव्यग्रन्था यथा प्रचलन्ति, न तथा तथाविधमेकमपि गूर्जर काव्यशास्त्रमुपलभ्यमानमवगम्यते । अत एव हेतोः सुसम्भवमे-तत्-' गूर्जरकविताव्यवसायिनो न ज्ञन्कुयुः स्व व्यवसायग्रुपने तुं पौढिमानम् ' ।

परन्तु महान् सौभाग्यावसरः—' इदं काव्यशास्त्रं महता प्रयासेन निर्माय राजकवि श्रीयुत् नत्थुराम सुन्दरजी महाशयै भृंश्वमनुग्रहीतोऽस्ति गूर्जरकविसंसारः ' । इदं काव्यशास्त्रं प्राचीन संस्कृत काव्यशास्त्राणि हिन्दी काव्यशास्त्राणि चानुस्टत्य तदाधारेण निर्मितमस्ति, इत्येतदधिकं हर्षस्थानम् । सन्तोषाति- रेकास्पदं च यत् प्राचीनार्वाचीन काव्यभेदादिविषयानुपदर्झ्य विशेषतो विकासितोऽस्ति स्वग्रन्थोऽयं कवीश्वरैः ।

अन्तत आज्ञासे-वार्तमानिक कविम्मन्या यथार्थ कवी बुभूषवश्चान्ये यद्येनं ग्रन्थमभ्यस्येयुः, भविष्यन्त्यमी स्वोद्देज्ञं साधयितुं प्रभविष्णवः ।

## विजयधर्मसूरिः

હાલમાં " કવિ " પદ ધારણ કરવાવાળા પુરૂષાનું બાહુલ્ય જણાય છે, પરન્તુ ગૂર્જર ભાષામાં પણ યથાર્થ કવિતા કરનારાઓ વિરલાજ માલુમ પડે છે. ગુગુ દેાષ, રસ, અલંકાર, રીતિ, વૃત્તિ વ ગેરે યથાર્થ જાણુવાવાળા કવિઓ કપિચાપલ કરનારા અર્થાત્ કવિ નામધારી પુરૂષા કરતાં વિશેષ નથી.

આ તેા **ખુલ્લું**જ છે કે પ્રાયઃ કાબ્યશાસ્ત્રના નિયમેા જાળબ્યા વિ<mark>ના સ્વચ્છન્દતાથી</mark> ફાવે તેમ કવતાે વર્તમાન ગૂર્જર કવિસંસાર ગૂર્જર કાબ્ય સાહિત્યના ગાૈદવનાે પ્રચાર કરવા પૂરતાે સમર્થ નથી.

આવી પરિસ્થિતિમાં આ પણુ એક મહાન કારણ મનાય છે કે સંસ્કૃત વાણીમાં કાવ્યપ્રકાશ, કાવ્યપ્રદીપ, સાહિત્ય દર્પણુ રસ-ગંગાધર વગેરે અને જૈનાચાર્ય હેમચંદ્રસૂરિ પ્રભૃતિએ ળનાવેલ કા-વ્યાનુશાસન, કાવ્ય કલ્પલતા, વગેરે કાવ્યગ્રન્થા જેમ પ્રચલિત છે તેનું ગૂર્જર ભાષામાં એક પણુ કાવ્યશાસ્ત્ર ઉપલબ્ધ જણાતું નથી. એટલા માટેજ એ સંભવિત છે કે ગુજરાતી કવિતા બનાવનારા પાતાની કૃતિને પ્રસિદ્ધ કરવા સમર્થ થતા નથી.

પરન્તુ મહાન સાૈભાગ્યના સમય છે કે રાજકવિ નશુરામ સુંદ-રજી મહાશયે આ કાવ્યશાસ બનાવવામાં મહાન પ્રયાસ લઇ ગૂર્જર કવિસંસાર ઉપર અતિ અનુગ્રહ કર્યો છે. અધિક હર્ષનું કારણુ એ છે કે પ્રાચીન સંસ્કૃત કાવ્યશાસ્ત્રો તથા હિન્દી કાવ્યશાસ્ત્રોને અનુસ-રીને તેને આધારે આ કાવ્યશાસ્ત્ર બનાવેલ છે. પ્રાચીન તથા અર્વા ચીન કાવ્યલેદો વગેરે વિષયેા વર્છુવી કવીશ્વરે પાતાના આ બ્રન્થ વિશેષે કરીને વિકાસિત કરેલ છે તેથી અત્યંત સંતાષ થાય છે.

છેવટે આશા રાખું છું કે વર્તમાન કવિમન્ય પુરૂષા <mark>અ</mark>ને બીજા યથાર્થ કવિ થવાની વાંછનાવાળા પુરૂષા જો આ ગ્રન્થના અન્ ભ્યાસ કરશે તેા તેઓ **વાતાના ઉદ્દેશ સાધવાને શ**ક્તિવાન થશે.

#### વિજયધર્મસુરિઃ

મહા મહાેપાધ્યાય શીઘ્રકવિ શંકરલાલ માહેશ્વરના પરીક્ષકપણુ-નીચે ઉત્તીર્છુ થએલ ષટ્શાસ્રસંપન્ન અત્રેની વેદપાઠશાલાના શાસીજી ચતુર્ભુજ શિવશંકર કવિરાજના કાવ્યશાસ્ત્રનું અવલાેકન દરી નીચે પ્રમાણે કવિરાજના વિજય ઇચ્છે છે.

श्रीहरिः

## यो नित्यं विदतां ग्रुदं हृदि दधत् साहित्यपाथो निधिम बुद्धचा मन्दरकन्दरि प्रबलवत्योन्मध्यमन्थोद्धवाम् । काव्यं दिव्यसुधां सुधातुरतरे पृथ्वीतले पायय सश्रीशन्नथुराम सुन्दर जयस्तात्तज्जयस्सर्वदा ॥

જેએા હેમેશાં મંદરપર્વતની માફક મંથન કરવામાં પ્રખલ એવી ખુદ્ધિથી સાહિત્યસસુદ્રનું મંથન કરી સુધાના પાનમાં આતુર એવા, પૃથ્વીતલમાં સાહિત્યવિદ્વ પુરૂષાને મંથન કરતાં ઉત્પન્ન થયેલ કાવ્યરૂપ દિવ્યસુધાનું પાન કરાવી તેઓનાં હુદયને હર્ષિત કરી, ક્ષીર સાગરનું મંથન કરી દેવાને અમૃતપાન કરાવનાર લક્ષ્મીપતિ વિષ્ણું ભગવાનનું અનુકરણ કરે છે, એવા શ્રીમાન્ નથુરામ સુન્દરજી કવિ-રાજના સર્વદા વિજય વર્તા.

सेदानीं च चरीकरीति सुमनस्स्वान्तं ग्रुदा मज्जितम् प्राग्भारं रसरीतिष्टत्तिगुणलक्ष्मालंकृतीनां दिश्वन् । स्वे कार्ये सुमहत् प्रबन्धडररीकृत्यात्र साहित्यवित् ब्रह्मानन्नथुराम सुन्दर जयस्तात्तज्जयस्सर्वदा !। 30

પ્રબન્ધ શબ્દિત પ્રકૃષ્ટ બન્ધવાળા પ્રદ્ભાએ પાતે રચેલા કાર્યા-ત્મક આ જગતમાં રસ ( પ્રેમ ) રીતિ ( ધર્મ ) વૃત્તિ ( છવન ) ગુણ (મનુષ્યાદિના સત્ત્વાદિ લક્ષણુ) અને અલંકૃતિ (શાભા) એ જેમ <sup>ણ</sup>તા**વ્યા છે, તેમ આ** કવિરાજ નથુરામભાઇ પ**છુ** પાતે રચેલા આ કાવ્ય શાસ્ત્રરૂપ પ્રબન્ધમાં શુંગારાદિરસ, વૈદર્ભ્યાદિ તથા આર્ભેટચાદિ આર્થિક રીતિએા, મધુરાદિ ત્રણુ વૃત્તિએા, એાજસ આદિ ગુણુેા આર્યા વગેરે લક્ષણા (વૃત્તો) છેકાનુપાસાદિ તથા ઉપમાદિ શબ્દાલંકાર અને અર્થાલંકારાને ખતાવી સહુદયોનાં હુદયને અત્યંત આનંદમાં નિમગ્ન કરે છે, એવા પ્રદ્વાનું અનુકરહ્ય કરનારા કવિરાજ નથુરામ સુંદર-જીને! સર્વદ્વા વિજય થાએ.

## क्तिंग यः प्रतिभां नियच्छति गलेऽसत्काव्यतादुर्विषम् । साहित्यारचने च यस्य तनुते साहाय्यतां पार्वती सेशानवथुराम सुन्दर जयस्तात्तज्जयस्सर्वदा ॥

જેઓ સાહિત્યરૂપ ગંગાજ અને ઉત્તમ પ્રતિભા શકિતરૂપ ચન્દ્રકલાને મસ્તક (મગજ) માં ધારણ કરી અસત્કાવ્ય રૂપ ગરલને કંઠમાંજ રાખી સાહિત્યા રચવામાં ભગવતી પાર્વતીજીની સહાયતા મેળવી ગંગાધારી ચંન્દ્રમાૈલિ કાલકંઠ, પાર્વતીશ એવા ભગવાન શંકરનું અનુકરણ કરે છે તેનાે સર્વદા જય થાએા. ૩

इंहोकाव्यकऌापकोविदजना मन्येऽत्र ज्ञास्त्रे मुदां युष्माकं करगीकृते रसिकहृत्रालंहि मातुं भवेत् । यस्मिन् गुर्जरवागभिज्ञ जनताऽपि द्राक्षिपासावती साहित्यं सहृदेकपेयसुरसं पातुं सुदा पारयेत् ।।

હે કાવ્યજ્ઞ પુરૂષે**ા ? હુ**ં માનું છું જે કવિરાજ નથુરામભાઇએ રચેલું આ કા**વ્યશાસ્ત્ર** આપના હસ્તમાં આવશે ત્યારે આપનું રસિક હુદય આનંદના સમાસ કરવાને પુરતું નહીંજ થાય; ( ધ્રરણ કે ) જે આ કાવ્યશાસમાં ગુજરાતી ભાષાનું જ્ઞાન ધરાવનારા સાહિત્યરસનું પાન કરવાને આતુર હેાય તેઓ પણુ આ શાસ્ત્રમાં સહૃદય પુરૂષેાથી પીવા યાેગ્ય સાહિત્ય રસને એકદમ હર્ષ સહિત પી શકે.

98

## सन्त्यस्यां भ्रुवि भूरयः पृथगभिप्रायाङ्किताः क्रेज्ञदाः प्रायः संस्कृतवागभिज्ञ सुगमास्साहित्यवाचो विदाम् । ज्ञास्नेऽस्मिस्तुम तं यथा न विदुषांपूर्वैर्मतैर्भिन्नता सर्वैर्गम्यमरं प्रमोद्जनकेऽपूर्वे तथा दर्शितम् ॥

આ પૃથ્વીમાં વિબુધ પુરૂષાએ રચેલા સાહિત્ય વિષયક શાસ્ત્રો ઘણુા છે, પણુ તેમાંના ઘણુાખરા તાે સંસ્કૃતના જ્ઞાનવાળા પુરૂષાથી સમજી શકાય તેવા છે. કારણુ કે તેઓમાં દરેકના પરસ્પર જીદા જીદા મતાે હાવાથી બીજાઓને તાે કલેશ આપનારા છે, પણુ આ શાસ્ત્ર તાે હર્ષ આપનારૂં અને અપૂર્વ છે, તેમાં એવાે મત લીધા છે કે પ્રાચી નાના મતથા વિરૂદ્ધ ન પડે અને સાૈ કાેઇ જાણી શકે.

### ले. विद्वद्वरानुचरः

वांकानेर संस्कृत पाठशाला पधानाध्यापकः चतुर्भुजः शिवशांकरः शर्मा

|                               | ``       | -        |                  |     |             |
|-------------------------------|----------|----------|------------------|-----|-------------|
| વિષય                          |          | હેતુ     | વિષય             |     | પૃષ્ટ       |
| કાવ્ય પ્રયાેજન …              | •••      | ٩        | સખી …            |     | ૨૧૨         |
| ઉપદેશપ્રકાર …                 | •••      | З        | દૂતી             |     | ર૧૪         |
| કાવ્યહેતુ …                   |          | ሄ        | દૂતીજાતિ         |     | ૨૧૮         |
| કાવ્યશક્તિએા …                |          | છ        | મિલનસ્થાન …      |     | २२०         |
| નામ લક્ષણે વિચાર              | ••• .    | ۷        | ઋતુ              | ••• | २२१         |
| અતિવ્યાપ્તિ દેાપ              | •••      | १२       | પવન …            |     | २२४         |
| અવ્યાપ્તિ દેાષ                |          | ٩ 3      | વન               |     | રરપ         |
| અસંભવ દેાષ…                   |          | ૧૩       | ઉપવન …           |     | રરપ         |
| શબ્દ પ્રકાર …                 |          | ૧૫       | ચન્દ્ર           |     | २२६         |
| યૌગિક લક્ષણ…                  | •••      | ૧૫       | ચાન્દની          |     | र२६         |
| રઢ લક્ષણ                      |          | ৭৩       | પુષ્પ            |     | २२६         |
| યાેગર્ઢ અર્થાત મિક            |          | ૧૭       | પરાગ             |     | २२६         |
| કાવ્ય નિરૂપણ …                |          | 28       | આલંબન વિભાવ…     | ••• | ર૨૭         |
| પ્રાચીનસાહિત્યાચાર્યોપ્રણ     | ીત કાવ્ય | ન        | નાયકા ભેદ …      |     | २२७         |
| નાં લક્ષણો …                  |          | રકુ      | નાયક ભેદ …       |     | રહેઉ        |
| રાબ્દ શકિતેઓ                  |          | د<br>دور | રસ પ્રકાર …      |     | 300         |
| કાવ્ય ભેદ                     |          | 9019     | અલંકાર           |     | ૩૧૩         |
| કાવ્ય દેાપ …                  |          | ૧૨૫      | <b>ઉભયાલ</b> કાર |     | ૩૧૪         |
| કાવ્યગુણ …                    | •••      | ૧૫૩      | અલંકાર અલંકાર્ય  | ••• | ૩૧૬         |
| કાવ્ય રીંતિઓ …                |          | ૧૭૫      | શબ્દાલ કાર …     | ••• | ३२४         |
| કાવ્ય વૃત્તિએા …              |          | ૧૭૯      | અનુપ્રાસ …       |     | उरे४        |
| કાવ્યપદ્ય …                   |          | 16       | લાટોનું પ્રાસ    | ••• | ३२७         |
| રસનિકપણ …                     |          | ૧૯૦      | અર્થાલંકાર …     |     | 330         |
| સ્થાર્ઝભાવ …                  |          | १८०      | ઉપમા …           | ••• | 330         |
| સંચારી ભાવ…                   |          | २०उ      | અતદ્દગુણ         | ••• | ૩પર         |
| અનુભાવ                        |          | २०१      | અતિશયાકિત        | ••• | <b>૩૫</b> ૩ |
| દાવ <sup>ે</sup> ( અનુભાવાન્ત | રગત )    | २०४      | અતુલ્યયેાગિતા    |     | ૩૫૮         |
| વિભાવ                         | •••      | २१०      | અધિક             |     | ૩૫૯         |
| <b>ઉદ્દીપન વિભાવ</b>          |          | २१०      | અનવસર            |     | ટ૬૧         |
| સુખા                          |          | २१०      | ગ્યનુના          | ••• | 3 5 9       |
|                               |          |          | -                |     |             |

www.umaragyanbhandar.com

३२

अनुक्रमगिका.

| <b>અન્યાન્ય</b> | • • • | •••   | उ९२            | પ્રતિમા             |       |     | 82.5 |
|-----------------|-------|-------|----------------|---------------------|-------|-----|------|
| અપન્હુતિ        |       | • • • | ३६४            | પ્રત્યનીક           |       | ••• | ४२७  |
| અપૂર્વ રૂપ      | •••   |       | 382            | પ્રહર્ષુ શુ         |       | ••• | ૪૩૧  |
| અપ્રત્યનીક      |       | •••   | ३१८            | ભાવિક               | •••   | ••• | ૪૩૨  |
| અપ્રસ્તુતપ્ર    | શંસા  | •••   | 300            | ભ્રાન્તિ            |       | ••• | ४३४  |
| અભેદ            | •••   | •••   | ૩૭૪            | <b>મિ</b> થ્યા ધ્યવ | સિતિ  | ••• | ૪૩૫  |
| અલ્પ            | •••   | •••   | ૩७૫            | મિલિત               |       | ••• | ૪૩૫  |
| અવજ્ઞા          | ••    | • • • | ૩૭૬            | મિષ                 | •••   | ••• | ૪૩૭  |
| અવસર            | •••   | •••   | છાઇ            | મુદ્રા              |       | ••• | ४३७  |
| આક્ષેપ          | •••   | •••   | ૩૭૮            | રત્નાવલી            | •••   | ••• | ૪૩૯  |
| આભાસ            | •••   | •••   | ३८१            | <b>ર</b> ૂપક        | •••   | ••• | ४४०  |
| ઉત્તર           | •••   | •••   | ૩૮૨            | લેશ                 | •••   | ••• | ४४६  |
| ઉત્પ્રેક્ષા     | •••   | •••   | ૩૮૫            | લાેકાકિત            | •••   | ••• | 887  |
| ઉદાત્ત          | •••   | •••   | ૩૯૨            | વક્રોક્તિ           | •••   | ••• | ४४८  |
| ઉદા્હરણ         | • • • | •••   | ૩૯૪            | વિકલ્પ              | •••   | ••• | ४५०  |
| ઉલ્લેખ          | •••   | •••   | ં ૩ <b>૯</b> ૫ | વિકાસ               | •••   | ••• | ૪પર  |
| કાવ્યાર્થાપ     | ત્તે  | •••   | 360            | વિચિત્ર             | •••   |     | ૪પર  |
| ક્રમ            | •••   | •••   | ૩૯૯            | વિધિ                | •••   | ••• | ૪૫૪  |
| તદ્રગુણ         |       | •••   | ४०३            | વિનેાકિત            |       | ••• | ૪૫૪  |
| તુલ્યયેાગિત     | l     | •••   | ४०४            | વિરાેધ              |       | ••• | ૪૫૫  |
| દીપક            |       | •••   | ४०७            | વિશેષેાક્તિ         |       | ••• | ૪૫૯  |
| દષ્ટાન્ત        |       | •••   | ४०८            | વિષમ                |       | ••• | ४६०  |
| નિદર્શના        | • • • | •••   | ४१०            |                     | ••    |     | ૪૬૨  |
| નિયમ            | •••   | •••   | ४१३            | વ્યતિરેક            | •••   | ••• | ४९४  |
| નિરૂક્તિ        |       | •••   | ४१४            | વ્યાધાત             | •••   | ••• | 888  |
| પરિકર           | •••   | •••   | ૪૧૫            | શૃંખલા              | •••   | ••• | ४९८  |
| પરિશ્હામ        |       | •••   | <b>४१</b> ७    | શ્લેષ               | •••   | ••• | ४७०  |
| પરિસંખ્યા       | •••   | •••   | ४१८            | સંક્રાચ             | •••   | ••• | ୪७୪  |
| પર્યાય          | •••   | •••   | ४२०            | સંદેહ               | •••   | ••• | ૪૭૫  |
| પર્યાયેાક્તિ    | •••   | • • • | ૪૨૧            | સંભાવના             | • • • | ••• | ୪७७  |
| પિહિત           |       | •••   | 828            | સંસ્કાર             |       |     | ४७८  |
| પૂર્વ રૂપ       | • • • | •••   | ૪૨૫            | સમ                  |       | ••• | 806  |

www.umaragyanbhandar.com

~

|    | -                        |          |     |                       |                                |          |      |                  |
|----|--------------------------|----------|-----|-----------------------|--------------------------------|----------|------|------------------|
|    | સમાધિ                    | • • •    | ••• | ४८१                   | <b>ઉદ્દ</b> ભેદ                | •••      | •••  | પ૧૮              |
|    | સમાસાકિત                 | •••      | ••• | ४८२                   | ઉદ્રેક                         | •••      |      | ૫૧૮              |
|    | સમુચ્ચય                  | •••      | ••• | ४८४                   | ઉન્મીલિત                       | •••      |      | ५२०              |
|    | સહેાકિત                  |          |     | ४८७                   | ઉપમેચેાપમ                      | 1        |      | પર૧              |
|    | સાર                      | •••      |     | 866                   | ઉભયન્યાસ                       |          |      | પરર              |
|    | સક્ષ્મ                   |          |     | 860                   | •                              |          |      | પર૩              |
|    | ચα્વ<br>સ્મૃતિ           | •••      | ••• | ४९०<br>४९०            | હલા <del>સ</del><br>કલ્પિતાપમા | •••      | **** |                  |
|    |                          | •••      | ••• | -                     |                                |          | •••  | પર૪              |
|    | સ્વભાવાકિત               | l        | ••• | ૪૯૧                   | કારકદીપક                       | •••      | •••  | પરપ              |
|    | હેતુ                     | •••      | ••• | ४९३                   | કારણુમાલા                      |          | •••  | પરપ              |
| અન | તર્ભાવાલ કાર             | •••      | ••• | ૪૯૫                   | કુાવ્યલિંગ                     | •••      | •••  | પર ક             |
|    | અંગ                      | •••      | ••• | ૪૯૫                   | ક્રિયાતિપત્તિ                  |          | •••  | પર ૬             |
|    | અચિન્ત્ય                 | •••      | ••• | 865                   | ગૂઢ                            | •••      | •••  | પરડ              |
|    | અતિશય                    | •••      | ••• | ४৫७                   | ગૂંઢાકિત                       | •••      | •••  | પર૭              |
|    | અત્યુક્તિ                |          |     | ४५८                   | છેકાકિત                        |          |      | પર૭              |
|    | અનંગ                     |          |     | 861                   | તત્સદ્દશાદર                    |          |      | પર૮              |
|    | અનધ્યવસાય                |          |     | 866                   | ส่ว                            |          |      | પરહ              |
|    | અનન્વય                   |          | ••• | <i>० ऱ ऱ ऱ</i><br>४९९ | તાત્પર્ય                       | •••      | •••  | પરહ              |
|    |                          |          | ••• | પુરુવ                 | તિરસ્કાર                       | •••      | •••  |                  |
|    | અ <b>ના</b> દર<br>આ નાદર | •••      | ••• | પ૦૧<br>૫૦૨            |                                | •••      | •••  | ५३०<br>भूरु      |
|    | અનુકૂળ                   | •••      | ••• |                       | તુલ્ય                          | •••      | •••  | પ૩૧              |
|    | અનુકૃતિ                  | •••      | ••• | ૫૦૨                   | નિશ્ચય                         | •••      | •••  | પ૩ર              |
|    | અનુગુણ                   | •••      | ••• | ५०उ                   | દ્વિતીય નિશ્વ                  | ય        | •••  | પ૩૩              |
|    | અપ્રિત્યનીક              | •••      | ••• | ૫૦૩                   | પરભાગ                          | •••      | •••  | ષ૩૪              |
|    | અભીષ્ટ                   | •••      | ••• | ૫૦૪                   | પરિકરાંકુર                     | •••      | •••  | પ૩પ              |
|    | અભ્યાસ                   | •••      |     | પ૦પ                   | પરિવૃત્તિ                      | •••      | •••  | પ૩૬              |
|    | અર્થાન્તરન્ય             | ાસ       |     | ૫૦૫                   | દ્વિતીયુ પરિ                   |          | •••  | પ૩૯              |
|    | અવરાેહ                   | •••      |     | ૫૦૭                   | પુનરૂક્તિવદ                    | ાભાસ     | •••  | ૫૪૦              |
|    | અશક્ય                    |          |     | ५०८                   | પૂર્વ                          | •••      | •••  | પ ૪૧             |
|    | અસંગતિ                   |          |     | ૫૦૮                   | પ્રતિપ્રસવ                     | •••      | •••  | ૫૪૧              |
|    | અસ ભવ                    | •••      |     | ષ૧ર                   | પ્રતિ <b>ભ</b> ંધ              | •••      | •••  | ૫૪ર              |
|    | અસમ                      |          |     | ૫૧૩                   | પ્રતિભા                        | •••      | •••  | ૫૪૩              |
|    | અહેતુ                    |          |     | ૫૧૪                   | પ્રતિવસ્તૂ <b>પ</b> મ્         | <b>સ</b> | •••  | ૫૪૩              |
|    | આદર                      | •••      | ••• | પ૧પ                   | પ્રતિષેધ                       | •••      | •••  | પ૪પ              |
|    | આપત્તિ                   |          |     | પ૧૬                   | પ્રતીપ                         |          |      | ૫૪૬              |
|    | -આ પાત્ત<br>આવૃત્તિદીપ   | •••<br>L | ••• | યાડ<br>પ્ર૧૬          | ત્રતા ૧<br>પ્રત્યાદેશ          | •••      | •••  | 485<br><b>પપ</b> |
|    | આશી<br>આશી               | 3        | ••• | યાર<br>પ૧૬            | ત્રત્વાદરા<br>પ્રત્યુહ         | •••      | •••  | પપર              |
|    | ~્યારા                   | •••      | ••• | 715                   | ~133                           | •••      | •••  | 115              |

|      | પ્રસંગ        | •••   | ••• | પપર         | વ્યાપ્તિ             | •••     | •••   | ૫૮૭ |
|------|---------------|-------|-----|-------------|----------------------|---------|-------|-----|
|      | પ્રસ્તુતાંકુર | •••   | ••• | ૫૫૩         | વ્યાસંગ              | • • •   | •••   | 475 |
|      | પ્રૌઢાકિત     |       | ••• | ૫૫૪         | સ દેહાભાસ            |         | •••   | ૫૯૦ |
|      | ભાંગે         | •••   | ••• | પપપ         | સજાતિય વ્ય           | યતિરેક  | •••   | ૫૯૦ |
|      | ભાવ           | •••   | ••• | પપ૭         | સમતા                 | •••     | •••   | પહ૧ |
|      | મત            | •••   | ••• | પપટ         | સમાધિ                | •••     | •••   | પહર |
|      | માલાદીપક      | •••   | ••• | ૫૫૯         | સમાધિ                | •••     | •••   | પ૯૩ |
|      | યુક્તિ        |       | ••• | ૫૬૦         | સામાન્ય              | •••     | •••   | પહ૪ |
|      | લલિત          |       | ••• | ૫૬૦         | સાગ્ય                | •••     | •••   | પહપ |
|      | વર્ધ માનક     | •••   | ••• | પ૬૧         | રસવદાદિ અલ ંક        | ાર      | •••   | ૫૯૭ |
|      | વિકલ્પાભાર    | સ     | ••• | પકર         | પ્રેય                | •••     | •••   | પ૯૮ |
|      | વિકસ્વર       | •••   | ••• | ૫૬૩         | ઉર્જ સ્વી            | •••     | •••   | પહ૯ |
|      | વિતર્ક        | •••   | ••• | ૫૬૪         | સમાહિત               | •••     | •••   | ६०० |
|      | વિધિ          | •••   |     | પક્ષ        | ભાવાદય               | •••     | •••   | १०१ |
|      | વિધ્યાભાસ     |       | ••• | પકુકુ       | ભાવસન્ધિ             | •••     | •••   | ६०१ |
|      | વિનાેદ        |       | ••• | પકક         | ભાવશબલલ              | 11      | •••   | ६०२ |
|      | વિપર્યય       |       | ••• | ષ૬७         | પ્રમા <b>ણ</b> લ કાર | •••     | • • • | ६०२ |
|      | વિભાવના       |       |     | પક્ટ        | પ્રત્યત્ત            |         |       | ६०३ |
|      | વિરાેધાભા     | સ     | ••• | પ૭૪         | અનુમાન               | •••     | •••   | ६०४ |
|      | વિવૃતેાકિત    | •••   | ••• | પહ૪         | શખ્દ                 | •••     | •••   | १०५ |
|      | વિવેક         | •••   | ••• | પહપ         | ઉપમાન                | •••     | •••   | ६०६ |
|      | વિશેષ         | •••   | ••• | પ૭૫         | ચ્મર્થાપત્તિ         | •••     | •••   | ६०६ |
| الام | ીય વિશેષ      | •••   | ••• | પ૭૮         | અનુપલખ્ધિ            | ι       |       | १०७ |
|      | વિશેષેાકિત    | •••   | ••• | પ૭૯         | સંભવ                 | •••     | •••   | १०७ |
|      | વેંધમ્ય       | •••   | ••• | ૫૮૧         | ઐતિહ્ય               | •••     | •••   | ६०८ |
|      | વ્યત્યાસ      | •••   | ••• | પ૮ર         | સંસૃષ્ટિ સંકર        | •••     | •••   | १०८ |
|      | વ્યાજનિંદા    | • • • | ••• | <b>૫૮</b> ૩ | સ સષ્ટિ              | • · · • | •••   | 506 |
|      | વ્યાજસ્તુતિ   | L _   | ••• | ૫૮૪         | સંકર                 | •••     | •••   | ११० |
|      | વ્યાએકિત      | •••   | ••• | ૫૮૬         |                      |         |       |     |
|      |               |       |     |             |                      |         |       |     |

3પ

शुद्धिपत्र.

| વૃષ્ટ્ર.          | ંસ્રીટી.  | ઞશુદ્ધ.                           | गुद.                    |
|-------------------|-----------|-----------------------------------|-------------------------|
| ર                 | 8         | અર્થ પ્રાપ્તિ                     | અર્થ પ્રાપ્તિ.          |
| ર                 | ૨૪        | किचद्                             | किंचित्                 |
| ጸ                 | З         | परमू                              | परम्                    |
| ę                 | २०        | <b>બતાવવા</b>                     | <b>બનાવ</b> વા          |
| ę                 | રર        | ચન્દ્રલેાકકાર                     | ચન્દ્રાલાકકાર           |
| ۲                 | F         | પરમેશ્વરના                        | પ <b>રમેશ્વરનાં</b>     |
| ٩٥                | ¢         | ખડન                               | ખંડન                    |
| ٩٥                | २६        | તા                                | તેા                     |
| ٤٥                | ૬૧        | કતાએ                              | કર્તાએ                  |
| ૧૨                | २०        | જગત્કતા                           | જગત્કર્તા               |
| ٩२                | २४        | અવ્યાપ્ત                          | અવ્યાસિ                 |
| ૧૩                | १८        | लफटि                              | लफति                    |
| ٩૮                | ٩         | વારિજ                             | નામલક્ષ <b>ણુ</b> વિચાર |
| ٩८                | <b>`X</b> | સમુદાયમાં શક્તિથી                 | સ <b>સુદાયશ</b> ક્તિથી  |
| ૨૪                | १४        | २त्ना५२                           | રત્નાકરકાર              |
| 38                | ર         | रितिः                             | रीति                    |
| 30                | ٩८        | તું ને                            | તને                     |
| 30                | ২৩        | કાવ્યનેા.                         | કાવ્યના                 |
| ૩૯                | و         | રહ્યું છે.                        | રહ્યું છે,              |
| ૩૯                | ૨૮        | સ <sup>ં</sup> યેાગે <b>શ</b> હિત | સંચે <b>ાગરહિ</b> ત     |
| ४०                | રપ        | અથાત્                             | અર્થાત્                 |
| ૪૨                | ٩٥        | सति                               | सन्ति.                  |
| <u></u> ጸ <u></u> | ٩         | ગ્હાલંકારનુ                       | ગૂઢાલંકારનું            |

| 86         | ঀ৩         | કટવાદિ                 | કટ્વાદિ      |
|------------|------------|------------------------|--------------|
| ४९         | ২৩         | સુવ <b>છ્</b> રાદિ મય  | સુવર્ણીદિમય  |
| পত         | و `        | પ્રવૃત્તિ              | પ્રવૃત્ત     |
| 26         | ૧૨         | રસના                   | રચના         |
| પપ         | ٩٥         | ौत्री                  | मैत्री       |
| ጓረ         | ٩          | इत                     | हेत          |
| પ૯         | ২৭         | ચ્યાદ                  | <b>અા</b> દિ |
| ६०         | २६         | એટલેજ                  | એટલાેજ       |
| ६२         | રપ         | તથા                    | ત્યાં        |
| 58         | З          | રમણીય                  | રમણીયતા      |
| <b>٤</b> 8 | ૧૨         | સમ્યકૂ                 | સમ્યક્       |
| १४         | ૧ <b>૬</b> | સાધકોે <b>ન</b> ા      | સાધકો        |
| ĘĘ         | ٩          | સન્દેહ                 | સન્દેાહ      |
| ەە         | ર્         | કારણેાના               | કારણેામાં    |
| ૭૧         | ç          | થચેા.                  | થચેા,        |
| ૭૧         | २३         | <b>અ નિ</b> મિત્ત      | આ નિમિત્ત    |
| ७३         | પ          | गुरुत्त्व              | गुरुत्व      |
| ૭૩         | و          | प्रथक्⊤व               | प्रथक्रव     |
| ଡ଼ଡ଼       | ٩٥         | <b>વ્યવહાર</b> મા      | વ્યવહારમાં   |
| ٢٥         | ૨૩         | તા                     | તા           |
| ૮૧         | રપ         | ળીન્ન                  | ખીજા         |
| ૮૨         | રપ         | બ્રભી                  | ભ્રમી        |
| ٤3         | 8          | પયાય                   | પર્યાય       |
| ୯୭         | २६         | ક્રોકો.                | ક્રીકી       |
| १०८        | ٩          | વ્યાગ્યાથ <sup>૬</sup> | વ્યંગ્યાર્થ  |
| १०८        | १५         | त्राभिधानमूल           | श्रभिधामूल   |
| ૧૧૩        | २६         | અરિ વધૂના              | અરિવધૂના     |
| ૧૧૪        | ૨૪         | કેશ પાશને              | કેશપાશને     |
|            |            |                        |              |

| ૬૧૭         | ૧૫ | इतराग                    | इतरांग                      |
|-------------|----|--------------------------|-----------------------------|
| ૧૨૧         | १९ | निमूर्धन्य               | निर्मूर्घन्य                |
| ૧૨૩         | ٩  | नामैक गुएवंध             | नामैकगुर्खंध                |
| ૧૨૩         | ٩૮ | बहिलोपिका                | बहिलोपिका                   |
| ૧૨૫         | १४ | શ્રુતિકટવાદિ             | શ્રુતિકટ્વાદિ               |
| ૧ર૯         | રર | શયા                      | શચ્યા                       |
| ૧૩૧         | ર  | नेयाथदोष                 | नेयार्थदोष                  |
| ૧૩૧         | ٢  | વિરહ દુ:ખે               | વિરહદુ:ખે                   |
| ૧૩૫         | ૨૪ | હેાવાથી.                 | હેાવાથી                     |
| ૧૩૮         | ¢  | પ્રકર્ણ                  | પ્રકરણ                      |
| ૧૩૮         | २० | <b>दुः</b> ऋग            | दुःकम                       |
| ૧૪૧         | પ  | પ્રશ્લે                  | પ્રકરણ                      |
| ૧૪૩         | 8  | ચિત્ત                    | ચિંત્ત                      |
| ૧૫૮         | ર૩ | श्वर्थान्तर संकामित      | <b>श्वर्थान्तर</b> संक्रमित |
|             |    | वच्यमां                  | वाच्यमां                    |
| १९०         | ૧ર | કામસાસ્ત્ર               | <b>કામશા</b> સ્ર            |
| ૧૬૫         | १४ | તરૂણીનાં                 | તરૂણીના                     |
| ૧૬૫         | ૧પ | સુધાસભય                  | સુધા સભય                    |
| ૧૬૫         | १८ | गुग्                     | गुण.                        |
| <b>११</b> ९ | १९ | વૃાત્ત                   | वृत्ति                      |
| ঀৼ७         | ২४ | सबाद्यांतस्तत्समप्रस्फुर | स वाद्यांतस्तत्समप्रस्फुर   |
|             |    | <i>द्र</i> स:            | द्रसः                       |
| १७०         | ٩૮ | विरतर                    | विस्तर                      |
| ঀ৩ঀ         | ૨૧ | तत्तपःकमे                | तत्तपः क मे                 |
| ૧૭૩         | ٩з | सहकाराभपाकाच्चर-         | सहकाराभगाकाश्वर-            |
|             |    | <b>सहं</b> तिसमाभय:      | संइति समाधयः                |
|             |    |                          |                             |

36

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

| ૧૮૨         | २६         | हेर                | र्द्रर                        |
|-------------|------------|--------------------|-------------------------------|
| <b>१८</b> ७ | ¢          | ৰঙ্গা              | वका                           |
| <b>૧૮</b> ७ | ૧૩         | वकेकयोग्यतः        | वक्तैकयोग्यतः                 |
| १५०         | <b>૧</b> ૧ | મનુષ્યેાના         | મનુષ્યેલાં                    |
| ૧૯૯         | ૧૧         | <b>શીષ કૂલપ</b> તિ | શીષક્રૂલ પતિ                  |
| २०१         | ٩          | ભાગા               | ભાગો                          |
| २०उ         | ૧૫         | ঙ্গপ               | त्राश्रु                      |
| २०८         | ૧૧         | એને                | એ                             |
| ર૧૧         | २०         | સખાયેા             | સર્બીએા                       |
| ૨૧૯         | ર          | મ                  | મેં                           |
| ૨૧૯         | ૧૪         | મખતૂલ ના           | મ <b>ખતૂલના</b>               |
| २२०         | ૧૩         | રગે                | ર ગે                          |
| ૨૨૩         | ૧૩         | તછ                 | તજી                           |
| ২২৩         | ٢          | નિરક્ષણ            | નિરીક્ષણુ                     |
| ૨૨૮         | १९         | અગ                 | <b>24</b> 01                  |
| ૨૨૮         | ૧૭         | શ્રીક્લ ન          | શ્રીક્લ <b>ની</b>             |
| રર૯         | 4          | ર                  | ` <b>+</b> -                  |
| ૨૩૨         | ૧૧         | ઉંદાસી             | ઉદાસી                         |
| ૨૩૨         | રર         | પન્તિ              | પ <b>ત્ની</b>                 |
| ૨૩૨         | ৩          | માનિની             | માનિની                        |
| ૨૩૪         | ૨૪         | હરિ દર્શ           | હરિદર્શ                       |
| ર૩૫         | ૧૧         | આખા                | આંખા                          |
| २३६         | ર          | પન્નગીપેઠે         | <b>પન્ન</b> ર્ગી પે <b>ઠે</b> |
| २३६         | ર          | લાગા               | લાગી                          |
| २३७         | ૧૫         | नवयावना            | नवयौवना                       |
| ૨૩૮         | F          | બ <b>ધ</b>         | બ <b>ંધ</b>                   |
| ૨૩૯         | Ę          | સાંગરતુલ્થ         | સાગ <b>ર</b> તુલ્ય            |
| २४०         | 3          | શશિ અરિને          | શશિઅરિને,                     |

36

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

| ૨૪૨  | З   | તરા                 | ત <b>રી</b>          |
|------|-----|---------------------|----------------------|
| ૨૪૩  | ૨   | છેઁાડાવી            | છોંડાવી              |
| ૨૪૫  | 8   | રહ                  | રહીં                 |
| ૨૪૫  | ¢   | નખદતાેના            | નખદંતાેના            |
| ૨૪૫  | ૧૫  | કુચકુભાેથી          | કુચકુમ્ભાેથી         |
| ২४৩  | e   | પરકાયા              | પરકીયા               |
| ২४७  | १३  | નિવાહ               | નિર્વાહ              |
| ২४७  | ·96 | વ્યગ્ય દિની         | <b>વ્ય</b> ંગ્યાદિની |
| ૨૪૯  | ૧૪  | સચાેગી              | સ ચાેગી              |
| ૨૫૧  | Ę   | ધૃત                 | <b>ઘ</b> ત           |
| રપ૧  | ٩६  | અાધક                | અધિક                 |
| રપ૩  | ٩२  | ધુપ                 | ધૂપ                  |
| ૨૫૩  | २६  | નવનિવિ              | નવનિધિ               |
| રપપ  | પ   | ख <b>ल</b> धिष्ठिता | खलधिष्ठिता           |
| રપપ  | १४  | અતર                 | અંતર                 |
| રપપ  | १४  | તેથા                | તેથીં                |
| રપક્ | ૧૧  | કહુ                 | કહું                 |
| રપ૬  | ૧૯  | વિશ્વયંધુ           | વિશ્વઅધું            |
| २६०  | ٩   | પીડ                 | પીઠ                  |
| २६०  | ૧૨  | दुती                | दूती                 |
| २६३  | ર   | રહે જે              | રહેજે                |
| २६४  | ૧૨  | રહેજે               | રહેંજે               |
| ર૬૫  | ૧૫  | વસી                 | વર્સી                |
| २९४  | ર૩  | સ્વક્રીય માં        | સ્વકીયામાં           |
| २६६  | ૧૦  | આલિગનમાં            | <b>અ</b> ાલિંગનમાં   |
| ર૬૫  | રર  | स्वतत्रा            | स्वतंत्रा            |
| २९६  | ঀ४  | ત <b>રગે</b> ।      | તર <b>ંગે</b> ।      |
| २९७  | ঀ৩  | สน                  | ન્નચે                |
|      |     |                     |                      |

| २६८           | १८ | म गार्वता | प्रेमगर्विता          |
|---------------|----|-----------|-----------------------|
| २६६           | ૨૪ | ગ્રીવા    | ઐવા                   |
| २७०           | E  | છ         | કહે <b>છે</b> .       |
| २७०           | ૨૧ | કજનયનીનેા | કંજનયનીનેા            |
| २७०           | २९ | પલગમાં    | પલંગમાં               |
| ૨૭૧           | છ  | જળવે છે   | જળાવે છે              |
| ૨૭૧           | ۲  | ભર્યુ     | ભર્ચુ                 |
| ૨૭૧           | ૧૩ | સ્મર સેના | સ્મ <b>ર</b> સેના     |
| ૨ <b>૭૧</b>   | ૧૫ | આ 1       | <b></b> ચ્યાવોં       |
| ૨૭૧           | ٩७ | અનિય      | અનિયાં                |
| ૨૭૧           | ૨૪ | રી થી     | રીતથી                 |
| ૨૭૧           | ૨૪ | લ લ       | લાલ                   |
| ર૭૨           | ૧૨ | નાયકાના   | નાયકના                |
| ૨૭૨           | ঀ৩ | કરો       | કરી                   |
| ૨૭૨           | રપ | રગાઇ      | ર ગાઇ                 |
| ૨૭૩           | છ  | શાશ       | શશિ                   |
| ২৩४           | ૧૧ | પ્રજળી    | પ્રજળું               |
| ર૭૫           | २० | સાવરમાં   | સવારમાં               |
| ર૭૫           | ર૩ | વારંવાર   | વારવાર                |
| ૨૭૬           | ¢  | ભણ્યાં    | ભણ્યા                 |
| ૨७૬           | ٩٥ | જર એ      | જરીએ                  |
| ૨૭૬           | ૨૪ | સ્પઞ      | <b>અ</b> ંગ           |
| <b>૨૭</b> ૮ ' | ૧૩ | ભૂરિદેા   | ભૂરિ                  |
| ૨૭૮           | ૨૩ | સંકેતમાં  | સ <sup>ે</sup> કેતમાં |
| રંહક          | પ  | પલગ       | પલંગ                  |
| ૨૭૯           | ٩٥ | કુમુહ     | કુસુદ                 |
|               |    |           |                       |

www.umaragyanbhandar.com

.

| ર૭૯   | ૧૨        | શ્રંગર                  | શ્રંગાર               |
|-------|-----------|-------------------------|-----------------------|
| ૨૭૯   | 9.0       | આંખામાંહી               | આંખામાંહો             |
| રાષ્ટ | રપ        | પડી                     | પક્ષ                  |
| ૨૭૯   | २९        | ગળે                     | <b>અ</b> ાગળે         |
| २८०   | ૨૪        | ચિત્ત                   | ચિંત્ત                |
| ૨૮૧   | e         | સછ                      | સઌ૾ૻ                  |
| ૨૮૨   | ٩٢        | મિત્ર મિલનની            | મિત્રમિલનની           |
| ૨૮૫   | ૨૪        | ચાલી                    | ચાલોં                 |
| રલ્ર  | ٢         | આતુરા                   | આંતુરતા               |
| રલ્ર  | ૨૧        | લાજ સમુદ્રે             | લાજસમુદ્રે            |
| 300   | 3         | કરી                     | કરો                   |
| 305   | З         | प्रसंम `                | प्र <b>संग</b>        |
| 305   | ર૩        | उद्वेग                  | उद्वेग                |
| 306   | Ę         | त्रालंबन                | त्रालंबन              |
| 306   | ૧૧        | ઐ્ <b>રી</b> ઐશ         | ઝુકો ઝુકી             |
| 306   | २०        | ક્રરા                   | ક્રરી                 |
| 306   | २०        | દયેા                    | દીચેા                 |
| ૩૧૧   | ૧૩        | उद्दीपन                 | उद्दीपन,              |
| ૩૧૨   | ٩८        | ચિચમાંહી                | ચિતમાંહી              |
| ૩૧૫   | ঀ৩        | શ્રર્થેમ્ય.             | त्र्यथेभ्य            |
| ૩૧૬   | ٢         | तथा शब्दार्थयोरयम्      | तथा शब्दार्थयोरयम्    |
| ૩૧૭   | ૨૫        | અલકાર                   | અલંકાર                |
| ૩૨૧   | પ         | <b>ચચ</b> લતા           | ચ <b>ંચ</b> લતા       |
| ૩૨૧   | <b>૧૧</b> | ~ <b>વ્યગ્યાર્થ</b> નું | <b>્યંગ્યાર્થ</b> નું |
| ૩૨૧   | ૧૫        | પરતુ                    | પરંતુ                 |
| ૩૨૨   | ¢         | પ્રેમ વશ                | પ્રેમવશ               |
| ૩૨૩   | १६        | પ્રકરણ                  | પ્રકરણ                |

| ૩૨૩         | ૨૭ | વ્યુગ્ય                     | <b>્ય</b> ંગ્ય                  |
|-------------|----|-----------------------------|---------------------------------|
| ૩૨૫         | ્ર | ન્યાય                       | ન્યાસ                           |
| ૩૨૫         | ٩٥ | द्धिविध                     | द्विविध                         |
| ૩૨૫         | રપ | वर्णाना                     | वर्णानां                        |
| ૩૨૮         | પ  | सत्यर्थं भिन्नानां          | सत्यर्थभिन्नानां                |
| ૩૨૮         | ¢  | અનેક્તાને                   | · અ <b>ને</b> કતાને             |
| 338         | રપ | કરવાળા                      | કરવાવાળા                        |
| ૩૩૫         | ٩  | चत्                         | चेत्                            |
| ૩૩૫         | ૧૩ | डपमानोपमेयोः                | उप <b>मानो</b> षमे <b>य</b> योः |
| 380         | ঀ৩ | પ્રકૃતા                     | પ્રકૃત તેા                      |
| ૩૪૧         | २० | +                           | वाक्योपमायथा                    |
| ૩૪૧         | ২৩ | <del>श्</del> राब्जमिबमुखम् | त्र्यब्ज <b>मिवमु</b> खम्       |
| ૩૪૨         |    | <b>આગ</b> ળ                 | ઘણી જગાેએ                       |
| 383         |    | પ્રત્યય વિશેષ દ્વારા        | પ્રત્યય વિશેષ દ્વારા            |
| ३४७         | ૨૭ | मालोपमा                     | मालोपमा.                        |
| ૩૫૩         | Ę  | સ્વભવાદિ રૂપ                | સ્વભાવાદિરૂપ                    |
| ૩૫૪         | ¢  | પ્રતાપ પાવકથી               | પ્રતાપપાવકથી                    |
| ૩૫૪         | ૧૬ | ડુખાવી                      | ડુઞાવીં                         |
| 360         | ٩૯ | જવલત                        | જવલત                            |
| ३६०         | ૧૯ | <b>આં</b> ણેા               | <b>આ</b> ણેા                    |
| ૩૬૧         | ર  | છે                          | કહેછે                           |
| ૩ં૬૨        | २० | અથાત્                       | અર્થાત્                         |
| ३६४         | ٩  | યશવંતના એ                   | યશવંતનાએ                        |
| ૩૬૫         | ૨  | અહુન્હુવ                    | અપન્દુવ                         |
| 366         | ٩  | +                           | કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્ર-           |
|             |    |                             | માણે લખે છે:—                   |
| 36 <b>6</b> |    | અલિના                       | <b>અ</b> લિનાં                  |

www.umaragyanbhandar.com

¥З

| 0,0    | •    |                         | A. XICHO .II              |
|--------|------|-------------------------|---------------------------|
| 300    | ૧૪   | उपसर्गगतिस्रधा          | उपसर्गगतिसिधा             |
| ૩૭૨    | ૨૧   | श्चप्रस्तुतप्रसंसा      | त्रप्रस्तुतप्रशंसा        |
| ૩૭૪    | ૧૩   | મસલને                   | મરાલને                    |
| ૩૭૪    | १८   | <b>અ</b> ર્થને <b>।</b> | અર્થ                      |
| 30%    | પ    | निशका <u>ङो</u> ऽथ<br>च | निराकाङोऽथ<br>च           |
| ૩૮૧    | २०   | ઉપનામ                   | ઉપમાન                     |
| 368    | ૨૧   | श्रुतिमात्र त           | श्रुतिमांत्रतो            |
| ૩૮૫    | २०   | પ્રધાનતા                | પ્રધાનતા.                 |
| 320    | ٩٥   | મન રંજન                 | મનરંજન                    |
| 320    | ૧૩ . | અનુરક્ત                 | અનુક્ત.                   |
| 366    | ٩    | નાચિકાના                | નાયિકાની                  |
| 366    | પ    | અસિદ્વાસ્પદા            | <b>અસિદ્ધા</b> સ્પદા      |
| 366    | २०   | સ્તુતિ પં <b>ક્રિત</b>  | <del>સ્</del> તુતિપંક્રિત |
| उद०    | ૨    | પાતકી                   | પાતકોં                    |
| 360    | ٩४   | એણે,                    | એણે                       |
| ૩૯૧    | २०   | તે                      | તેને                      |
| ૩૯૨    | ę    | पाकट्ये                 | प्राकट्ये                 |
| ્ર ૩૯૨ | १०   | અનેલેા                  | અનેલ                      |
| ૩૯૩    | Ę    | માક્ષકાપીડ              | મલ્નિકાપીડ                |
| 363    | શ્વ  | सपत्                    | संपत्                     |
| ૩૯૪    | ૨    | નિરધારીએ,               | નિરધારીએ.                 |
| ૩૯૪    | Ę    | ધારી                    | ધાર્રોએ                   |
| 365    | ૨૧   | શત્રુકાળ સ્વરૂપે        | શત્રુ કાળસ્વરૂપે          |
| ४०१    | ٤    | સરમ                     | સરમાં                     |
|        |      |                         |                           |

www.umaragyanbhandar.com

કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્ર- +

ચન્દ્રાલેાકમાં

માઘેુ લખે છે:— ચન્દ્રા લાકમાં

355

350

ર

|          |            | _                        |                          |
|----------|------------|--------------------------|--------------------------|
| ४०२      | १८         | સુરંપુરથી                | સુરપુરથી                 |
| ४०७      | ٩٥         | संयोगात्तद्वीपक मि-      | संयोगात्तद्दीपक          |
|          |            | होंच्य ते                | मि <b>होच्</b> यते       |
| ४०७      | ૧૫ 、       | મન રંજ 🔹                 | મનરંજ                    |
| ४१०      | З          | निदर्शनकृतस्तञ्मैः       | निदर्शनकृतस्तज्ज्ञैः     |
| ૪૧૨      | 3          | सतत्                     | અસત્                     |
| ૪૧૩      | પ          | શાશ                      | શશિ                      |
| ૪૧૬      | ૨૩         | કરે.                     | કરે,                     |
| ४२०      | ૧ <b>૧</b> | ખેંચતા                   | ખેંચતાં                  |
| ४३६      | १०         | <b>નીર</b> ક્ષીર ન્યાયના | <b>ની</b> રક્ષીરન્યાયના  |
| ୪୪୯      | ঀ४         | માહર                     | મહાર                     |
| ४४०      | ર૩         | वस्तुति                  | वस्तुनि                  |
| ૪૪૧      | ٩          | છે.                      | છે                       |
| ४४१      | ૧૫         | કહ્યું                   | ેકહ્યું છે               |
| 883      | з          | હુદય                     | ទ្រួន                    |
| 883      | १८         | સુખ માનુ                 | સુખમાનું                 |
| <u> </u> | ૧૬         | ક્રિચિત                  | કિંચિત્                  |
| ૪૪૫      | ર૬         | ઉપમાંજ                   | ઉપમા                     |
| ૪૨૬      | ٩٥         | विषय्यभेदताद्रव्यरञ्जनं  | विषय्यभेदताद्रूप्यरञ्जनं |
| ४४७      | રર         | <b>a</b>                 | 0                        |
| ४४७      | રર         | દેાષનું                  | દેાષનું જે               |
| ४५६      | ٩          | થદાથા                    | પદાર્થી 👘                |
| ૪૫૬      | ૨૩         | <b>અ</b> લંકાર તિલક      | અલંકાર તિલકમાં           |
| , ૪૫૯    | ঀ৩         | गुण सम्य द र्ह्यं        | गुणसाम्यद्ार्ढ्यं        |
| ૪૫૯      | ૨૪         | હે શ                     | <b>હા</b> ઈ              |
| ४९१      | 8          | नृतिय                    | <b>ऌती</b> य             |
| ४६१      | ૭          | पदॡ                      | षद्ऌ                     |

| ४६७      | ૨          | र <b>णाद्भिराघद्द</b> नया | रखद्भिराघट्टनया        |
|----------|------------|---------------------------|------------------------|
| ४६९      | ۲          | અથાત્                     | અર્થાત્                |
| ૪૭૧      | e .        | દ્વિીયાં                  | દિ <mark>ત</mark> ીયાા |
| <u> </u> | રપ્ર       | સરિતા તટવાસ               | સરિતાત્રટવાસ           |
| ୪७୪      | ર          | <b>અપકુતની</b>            | અપ્રકૃતની              |
| ૪૭૫      | ૧૯         | કાંઘુ                     | કાણુ                   |
| ४८१      | ٩          | कारऐनं                    | कारग्रेन               |
| ૪૮૨      | ૨૭         | થયા                       | યથા                    |
| ४८३      | ¢          | શ દેાથી                   | શખ્દેાથી               |
| ४८४      | ૧૯         | સમુ <b>ગ્ચ તુ</b> ં       | સસુ <sup>2</sup> ચયતું |
| ४८८      | ૧૨         | સઘુનાથ                    | રધુનાથ                 |
| ૪૯૧      | ૧૧         | तद्बह <u>ि</u>            | तद्वहि:                |
| ૪૯૨      | રર         | અથાત્                     | અર્થાત્                |
| ୪૯૩      | 8          | ગમ્ય.                     | ગમ્ય                   |
| ୫୯୫      | ૧૯         | પ્રતાય રવિ તેજ            | પ્રતાપ રવિતેજ          |
| ४९६      | 4          | કચેા;                     | કર્ચો;                 |
| ५०४      | પ          | भ्रप्रत्यनीक              | <b>ऋप्रत्यनीक</b> .    |
| ૫૦૪      | १६         | વાંચ્છાતિ <sup>.</sup>    | વાંચ્છિત               |
| ૫૦૫      | ¢          | ધસી,                      | ધસી                    |
| ૫૦૫      | ૨૧         | सादश्येनेतरेण             | सांदृश्येनेतरेण        |
| ૫૦૬      | <b>१</b> 3 | સંદા                      | સુધા                   |
| ૫૦૬      | ે ૨૭       | ઇતિરસબંધથી                | <b>ઇતરસ</b> બંધથી      |
| ૫૦૭      | રર         | પુકરણિય                   | પુષ્કરણિય              |
| ૫૦૮      | ૨૪         | સંગતિ                     | અસંગતિ                 |
| ૫૦૯      | ٩૮         | કુચ                       | કુચ                    |
| ૫૦૯      | ર૩         | संगति                     | त्रसंगति               |
| ય૧૧      | ૧૫         | જન્મ્મા                   | જન્મ્યા                |
|          |            |                           |                        |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

| પ૧૧         | ૧૫         | યશપુત્ર,                     | યશપુત્ર.                     |
|-------------|------------|------------------------------|------------------------------|
| ષ૧૨         | 9          | મતાનુંસાર                    | મતાનુસાર                     |
| ય૧૪         | ૧૯         | થયું.                        | થચુ                          |
| <b>પ૧</b> ૭ | Ę          | પ્રાર્થના                    | પ્રાર્થના <b>નું</b>         |
| ૫૨૦         | ૧૫         | भेदाविशिष्टययोः              | भेदावैशिष्टययोः              |
| પરપ         | ى          | છાંયા                        | છાયા                         |
| પર૮         | ૧૬         | અ <b>ા</b> વા                | -આવાં 📍                      |
| પ૩૧         | ર૧         | <sup>દ</sup> વનિભ્રમર સમાજે; | <sup>ક</sup> વનિ ભ્રમરસમાજે; |
| પ૩૪         | Ŀ          | આ                            | 0                            |
| પ૩૭         | ૨૭         | परिवृत्ति                    | परिवृत्ति                    |
| પ૩૯         | 99         | ઇદ્રાનનથી                    | ઇંદ્રાનનથી                   |
| ૫૪૦         | ۲          | આભાસ                         | આભાસ.                        |
| ૫૪૦         | २०         | વા <b>ચ</b>                  | વાચી                         |
| ૫૪૨         | ૨૧         | જેનાં                        | જેના .                       |
| ૫૪૪         | ર          | આવે;                         | આવે તે                       |
| ૫૪૪         | ٩٩         | ભૂષણ ગણના                    | એ ભૂષણુગણુના                 |
| પ૪૫         | २१         | " ચન્દ્રલાકકાર. "            | "ચન્દ્રાલેાકક્કાર"           |
| પ૪૬         | <b>૧</b> ૩ | ञलंकार                       | त्रलंकार.                    |
| ૫૪૭         | ર          | पत्तीप                       | प्रतीप                       |
| ૫૪૮         | ૨૮         | ધૂપ પ્રકાશ                   | ધૂપપ્રકા <b>શ</b>            |
| ૫૪૯         | ৭৩         | G038                         | ઉરકૃષ્ટ                      |
| ૫૫૪         | ४          | પર કીયાને                    | પર ક્રીયાનું                 |
| યપપ         | ર          | અથ                           | અર્થ                         |
| પપપ         | ঀ४         | મિચ્યાતત્વનેા                | મિચ્યાત્વનેા                 |
| પપપ         | રપ         | भंङ्गि                       | भा <del>ज</del> ्न           |
| યપ૮         | २६         | ઉત્પેક્ષા                    | ઉત્પ્રેક્ષા                  |
| પપ૯         | ૧૩         | ઉત્તરાેત્તર,                 | <b>ઉत्तरे</b> ।त्त <b>र</b>  |

100

| પ૬૯          | ૧૮  | આભાવમાં              | અભાવમાં            |
|--------------|-----|----------------------|--------------------|
| પ૬૯          | ૨૫  | અાસવમદ               | આસવ મદ             |
| મહ૧          | ę   | મન માજ               | મન <b>માજ</b>      |
| પછછ          | ٩   | કરવું.               | કરવું              |
| પ૭૭          | ૧૨  | પૂર્વાનુરાગ          | પૂર્વાનુરાગ        |
| પ૭૯          | १०  | આહી                  | આહોં               |
| <b>૫૮૦</b> · | • ٦ | છે.                  | છે,                |
| <b>५८</b> ०  | ૧૩  | અક થત                | અકથન               |
| ૫૮૦          | ૧૩  | અથાત્                | અર્થાત્            |
| <b>પ૮</b> ૧  | २६  | <b>ે પ્રા</b> તપક્ષી | પ્રતિપક્ષી         |
| ૫૮૯          | રપ  | અન્તબ્ત              | <b>અન્તર્ભૂ</b> ત  |
| <b>ય</b> હ્પ | e   | हेतुस्तन             | हेतुस्तेन          |
| પ૯૫          | ૨૨ં | " સમતા "             | " સમતા. "          |
| પુક્ક્       | ৩   | त वेत्साम्यम्        | तद्भवेत्साम्यम्    |
| ષ૯૬          | ૨૨  | વિુત્વજવાલા          | વિદ્યુત્વાલા       |
| ६०५          | છ   | ં ધુરવા ગણુ          | ધુરવાગણ            |
| ६१०          | ર૩  | અંગાગી, ભાવ          | <b>અંગાંગીભા</b> વ |
|              |     |                      |                    |



કાવ્ય અનેક પ્રયાજનવાળું હાેવાથી અત્યંત આદરણીય છે. સાહિત્યદર્પણકાર લખે છે:—

> चतुर्वर्गफलमाप्तिः सुखादल्पधियामपि । काव्यादेव यतस्तेन तत्स्वरूपं निरूप्यते ॥

અલ્પ બુદ્ધિવાળા પુરૂષાને પણુ કાવ્યથીજ સુખે કરીને ચતુ-વર્ગ ફલની પ્રાપ્તિ થાય છે; તેથી કાવ્યનું સ્વરૂપ લખીએ છીએ.

ઉક્ત ચતુર્વર્ગ ( ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ ) ની પ્રાપ્તિ તાે રામાદિ બ્રે∰ચુરૂષાની પેઠે સદાચારથી વર્તવું અને રાવણ ઇત્યા દિ દુષ્ટ પુરૂષાની પેઠે દુરાચારથી ન વર્તવું એમ કૃત્ય અને અકૃત્યની પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ કાવ્યદ્વારા ઉપદેશવડેજ સુપ્રતીત થાય છે, કહ્યું છે:—

## धर्मार्थकाममोक्षेषु वैचक्षण्यं कलासु च । करोति कीर्तिं मीतिश्च साधुकाव्यनिषेवणम् ॥

સારા કાવ્યનું સેવન ધર્મ, <mark>અર્થ</mark>, કામ તથા માેક્ષને વિષે અને દરેક કલામાં વિચક્ષણુતા, કીર્તિ અને પ્રીતિને ઉપજાવે છે.

ભગવાન નારાયણુના ચરણાવિંન્દ સખન્ધી સ્તાેત્રાત્મક કાવ્ય થી ધર્મ**ની પ્રાપ્તિ થાય છે અને <sup>''</sup> एकः ब्रब्दः सुप्रयुक्तः सम्यग्** ૧ **ज्ञातः स्वर्गे लोके च कामधुग् भवति "** એક શબ્દ સારી **રી**તે પ્રયાે-જાએલ હાય અને સારી રીતે જાણ્યાે હાય તાે સ્વર્ગલાકમાં ઇષ્ટ પુરુષ્યુ કરનાર થાય છે. એ વેદ વાક્યેાથી પણ ધર્મને પ્રાપ્ત કરનારં કાવ્ય છે એમ સિદ્ધ થાય છે. અર્થ પ્રાપ્તિ તેા પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ થાય છે અને કામની પ્રાપ્તિ એ પણ અર્થદ્વારાજ થાય છે. વળી માક્ષની પ્રાપ્તિ કાબ્યથી ઉત્પન્ન થનારા ધર્મના કુલનું અનુસંધાન ન રાખવાથી અને માક્ષને ઉપચાેગી એવા ઉપનિષદ્ધ વાક્યામાં વ્યુત્પત્તિનું જ્ઞાન કરાવ-નારાં હાેવાથી થાય છે. ચતુર્વર્ગની પ્રાપ્તિ વેદ અને શાસ્ત્રોથી પકવ સુદ્ધિવાળાઓનેજ કષ્ટે કરીને થાય છે; કારણુકે એમાં ( વેદશાસ્ત્રમાં ) રસાભાવ હાેય છે. અને કાવ્ય તાે પરમાનન્દને ઉત્પન્ન કરનારાં <mark>હાેવાથી સુકુમાર</mark> બુદ્ધિવાળાઓને પણ સુખેથી ચતુર્વર્ગની પ્રાપ્તિ થાય છે. એમાં એવી શંકા ન કરવી કે પરિપકવ બુદ્ધિવાળાએાએ વેદા અને શાસ્ત્રો હેાય છે. છતાં કાવ્યામાં શા માટે યત્ન કરવા ? કારણ કે જે રાગનું કડવાં ઔષધાથી ઉપશમન થાય છે તેજ રાગ જો સાક. રથી દ્વર થતાે હાય તાે કચાે રાગી કડવાં ઔષધને ચાહશે ? વળી કાવ્યનું ઉપાદેયપણું આ પ્રમાણે અગ્નિપુરાણમાં કહ્યું છેઃ---

नरत्वं दुरुर्भ लोके विद्या तत्र सुदुर्ल्भा ।

कवित्वं दुर्ऌभं तत्र शक्तिस्तत्र सुदुर्ऌभा ।।

લાેકમાં માનવ જન્મ દુર્લભ છે અને તેમાં પણુ વિદ્યા અતિ દુર્લભ છે. તેમાં વળી કવિત્વ દુર્લભ છે અને તેમાં વિશેષે કરીને શક્તિ અતિ દુર્લભ છે.

નાટ્ય એ ત્રિવર્ગનું સાધન છે એ વિશે વિષ્ણુપુરા**ણ**માં આ પ્રમાણે લખ્યું છે.

काव्यालापांश्व ये किचद् गीतकान्यखिलानि च । शब्दमूर्त्तिधरस्यैते विष्णोरंशा महात्मन: ॥ જે કાવ્યાલાપા અને જે કાંઈ સમગ્ર ગીતા છે તે બધાં શબ્દ भूर्तिंने ધારણુ કરનારા મહાત્મા વિષ્ણુ ભગવાનના અંશા છે. કાબ્યશાસ્ત્ર **બુદ્ધિને અત્ય**ંત તીવ બનાવે છે. વિચારને વિમળ કરે છે, એથી સર્વ શાસ્ત્રોમાં કાવ્યશાસ્ત્ર માનનીય છે.

વાણી વિના સંસાર વ્યવહાર ચાલતાે નથી. આચાર્ય દંડી કહે છે:---

### वाचामेव मसादेन लोकयात्रा प्रवर्तते ॥

વાણીની કૃપાથીજ લાેક વ્યવહાર પવર્તમાન થાય છે. અર્થાત ચાલે છે. ક્રરી આચાર્ય દંડીએ કહ્યું છે:—

#### इदमन्धं तमः क्रत्स्नं जायते भुवनत्रयम् ।

#### यदि शब्दाव्हयं ज्योतिरासंसारं न दीप्यते ॥

જો શબ્દ રૂપી જયાતિ સંસારના આરંભથી લઇને મહા પ્રલય પર્યન્ત પ્રકાશમાન ન હાેત તા ત્રણે લાેકા ( ત્રિભુવન ) માં ઘાેર અંધકાર થઇ જાત.

કાવ્ય પ્રકાશકાર લખે છે:—

### काव्यं यश्वसेऽर्थक्रुते, व्यवहारविदे शिवेतरक्षतये । सद्यः परनिर्हतये, कान्तासम्मिततयोपदेशयुजे ॥

કાવ્ય યશને માટે, વ્યવહારિક જ્ઞાનને માટે, અકલ્યાણના વિ<sup>દ</sup>વ સ કરવા માટે, પર સુખની પ્રાપ્તિને માટે અને કાન્તાની પેઠે ઉપદેશને માટે છે.

### उपदेश प्रकार.

ઉપદેશના ત્રણુ પ્રકાર હેાય છે. ૧ પ્રભુસ મિત, ૨ મિત્રસ મિત ૩ કાન્તાસ મિત. અર્થાત્ ૧ રાજાની પેઠે, ૨ સ્નેહીની પેઠે, ૩ સુન્દ-રીની પેઠે. જગતની અનિત્યતાના સંખંધમાં વેદનું આ વચન છે—

यो वै भूमा तदमृतम् अथ यदल्पं तन्मर्त्यम्.

જે भूमा અર્થોત્ સર્વવ્યાપી છે, એ अमृत અર્થાત્ નિત્ય છે; અને જે अल्प અર્થાત્ સર્વવ્યાપી નથી तन्मत्त्यम् અર્થાત્ એ નાશ પામવાવાળું છે. આ ઉપદેશ તે। રાજાની આજ્ઞા જેવા છે, કેમકે વેદની આજ્ઞા છે. મહાભારતમાં આ પ્રમાણે લખેલ છે:---

अहन्यहनि भूतानि प्रविज्ञन्ति यमालयम् । शेषाः स्थिरत्वमिच्छन्ति किमाअर्थमतः परम् ॥

દિનપ્રતિદિન પ્રાણીઓ યમને <mark>આલય બાય છે,</mark> ( મૃત્યુ વશ <mark>થાય છે</mark> ) છતાં ખાકી રહેલા સ્થિરતા (જીવવાની ઇ<sup>ગ્</sup>છા) ને ચાહે છે એ કેવી અદ્દભુત વાત છે !

આ ઉપદેશ મિત્રના જેવેા છે. કેમકે સમજાવીને કહ્યું છે. " સાહિત્યનું આ વચન છે ":---

> વિંટાયેલાે શાભતા અનંત નક્ષત્રાવલિથી, ચારે તર્ફ મચાવે ચકાર છડિદાર સ્વર; નિજના પ્રતાપથી અમાપ જગ્ત<sup>દ</sup>વાંત હર્શું, દ્વર કર્યા તાપ ધરી સહુને શરીર કર. વરષ્યાે સુધાથી હરષાવ્યા પત્થરાને પણુ, વિકસાવ્યાં કુમુદ સુદિત કર્યાં નારીનર; પ્રાત:કાલ થતાં એજ રૂડા રજનીપતિને, સાથ વિના જોતા જોયાે નીરનિધિ તીરપર.

<mark>આ ઉ</mark>પદેશ સુન્દરીના જેવેા છે, કેમકે મનેાહર છે. આવેા ઉપદેશ મનને અત્યંત પ્રિય લાગે છે. ઉપદેશનું પ્રયાજન મનાવવું છે.

### काव्यहेतु.

કાવ્ય પ્રકાશકાર લખે છે:—

शक्तिर्निषुणता लोकशास्त्रकाव्यायवेक्षणात् । काव्यब्रशिक्षयाऽभ्यास इति हेत्रस्तदुद्धवे ॥

કવિતા બનાવવાનાં ત્રણ સાંધન છે. ૧ શકિત, ર લાક, શાસ, અને કાવ્ય વગેરેના અવલાકન દ્વારા પ્રાપ્ત થએલ નિપુણુતા, ૩ કવિ અથવા કવિતાના ટીકા કરનારની નીચે હુમેશાં કાવ્ય લખવાં અથવા શીખવાં તે.

વૃત્તિકાર લખે છે:—

शक्तिः कवित्वबीजरूपः संस्कारविशेषः, यां विना काव्यं न प्रसरेत्, प्रस्तं वा उपइसनीयं स्यात्, लोकस्य स्थावरजङ्गमात्म-कलोकद्यत्तस्य, शास्ताणां छन्दोव्याकरणाभिधानकोशकलाचतुर्वर्ग-गजतुरगखद्वादिलक्षणग्रन्थानाम्, काव्यानां च महाकविनिबन्धा-नाम्, आदिग्रद्दणादितिहासादीनां च विमर्शनाद् व्युत्पत्तिः, काव्यं-कर्त्तु विचारयितुं च ये जानन्ति तदुपदेशेन करणे योजने च पौनः पुन्येन प्रवृत्तिरिति त्रयः सम्रुदिताः, न तु व्यस्ताः, तस्य काव्य-स्योद्भवे निर्माणे समुछासे च देतुर्न तु हेतवः ।

એ શક્તિ કવિત્વના બીજરૂપ એક જાતનાે ુૈસ સ્કાર છે; કે જેના વિના કવિતા ફેલાય નહિ અને કદાપિ ફેલાય તા હાસ્યપાત્ર થાય. લાેક એટલે સ્થાવર અને જંગમ વસ્તુઓ. શાસ્ત્ર એટલે છન્દ, બ્યાકરણ, કાેશ, કલા, ધર્મ, અર્થ કામ અને માેક્ષ, હસ્તી, અધ્ય ખ<sub>્રી</sub>, વીગેરેના જેમાં સમાસ થએલાે છે તે.

કાવ્ય એટલે પ્રખ્યાત કવિઓના બનાવેલ ગ્રન્થા, આદિ એટલે પુરાણ, ઇતિહાસ વગેરે કાવ્ય બનાવનાર અથવા વિચારનારના ઉપદેશ પ્રમાણે વર્ત ન કરવું તે ત્રણે કારણે ભેગાં (ભિન્ન નહિ) કવિતા બના-વવામાં તથા તેની નિપુણુતાના હેતુરૂપ છે પણ હેતુઓ રૂપ નહિ.

રસ ગંગાધરકાર લખે છે:—

કાવ્યનું કારણ કવિમાં રહેલી પ્રતિભા એજ છે. પ્રતિભા એટલે કાવ્ય રચનામાં અનુકૂળ એવા શબ્દ અને અર્થની ઉપસ્થતિ અર્થાત્ પ્રાપ્તિ. એ પ્રતિભાના હેતુ કાેઈ વખતે દેવતા તથા મહાપુરૂષના પ્રસાદ ઇત્યાદિ જન્ય જે અદ્દષ્ટ તે છે, ને કાેઇ વખતે વિલક્ષણુ એવી વ્યુ-ત્પત્તિ અને કાવ્ય કરવાના અભ્યાસ એ બન્ને છે. પણ ત્રણે મળીનેજ કારણુ એમ કાંઈ નથી, કારણુંકે બાલકને વ્યુત્પત્તિ અને અભ્યાસ વિના પણુ કેવળ મહાપુરૂષના પ્રસાદથી જ પ્રતિભાશક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. અને તેમાં જન્માન્તરીય વ્યુત્પત્તિ અને અભ્યાસની કલ્પના ન કરવી. કારણ કે એવી રીતના માનવામાં ગારવતા અને જન્માન્તરીય માનવામાં પ્રમાણના અભાવ અને કાર્યની અન્યથા પ્રાપ્તિ થાય છે. લાકમાં પણ બલિષ્ટ એવા શાસ્ત્રાદિક પ્રમાણાથી કારણતાના નિર્ણથ થાય છે છતાં પાછલથી પ્રાપ્ત થએલ વ્યભિચારનું નિવારણ કરવાને વાસ્તે અને કાર્યની અન્યથા સિદ્ધિ ન હાવાને લીધે જન્માન્તરીય ધર્માધર્માદિ કારણ કલ્પવામાં આવે છે. નહીં તા વ્યભિચાર પ્રાપ્ત થવાથી પૂર્વે સ્વીકારાએલ કારણતાના નિર્ણયમાં ભ્રમ ઉત્પન્ન થાય છે અને કેવળ અદ્ધ એજ કારણ કહેવું શક્ય નથી. કારણ કે કેટલાક સમય કાવ્ય કરવાને અશક્ત પુરૂષને કાઇ પ્રકારે વ્યુત્પત્તિ અને અ ભ્યાસ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તેમાં પ્રતિભાની ઉત્પત્તિ દેખાય છે.

મમ્મટના મત પ્રમાણે શક્તિ, નિપુણુતા અને અભ્યાસ એ ત્ર<mark>ણે</mark> કાવ્ય બનાવવામાં તદ્દન જરૂરનાં છે.

જગન્નાથના મત પ્રમાણે કાવ્યનું કારણ અર્થાત્ સાધન માત્ર કવિમાં રહેલી પ્રતિભા છે, પણ નિપુણુતા અને અભ્યાસ કાવ્ય બના-વવામાં એટલા બધા ખાસ જરૂરનાં નથી.

મમ્મટનાે મત વિશેષ વ્યવહારિક હાેવાથી પસંદ કરવા ચાેગ્ય છે, કારણુ કે જો મનુષ્યમાં નિપુગુતા અથવા અભ્યાસની જરાપણુ છાયા વિના એકલી શક્તિ હાેય તાે તે સારી કવિતા બનાવી શકશે એ તદ્દન અસંભવિત જણાય છે. સારાંશમાં મમ્મટનાે શક્તિ, નિપુણુતા, અને અભ્યાસ એ ત્રણુની સમષ્ટિવાળાે હેતુ સારી કવિતા બતાવવા માટે જરૂરનાે ગણુવામાં આવશે.

" ચન્દ્રલેાકકાર " પણુ લખે છે:—

### प्रतिभैव श्रुताभ्याससहिता कवितां प्रति, हेतुर्मृदम्बुसंबद्धवीजव्यक्तिर्छतामिव.

જેમ મૃદ્ધ (માટી), અમ્બુ અને બીજના યાેગથી લતાની વ્યક્તિ થાય છે; તેમ શાસ્ત્રોના અભ્યાસ સહિત કવિતા બનાવવાની નૈસર્ગિક શક્તિ કવિતાને પ્રગટ કરે છે. કાેઇએક લખે છે;— ક્રાવ્ય શક્તિએા.

નૈસર્ગિક શકિત, સાહિત્યશાસ્ત્રનું વિસ્તૃત અવલાેકન અને કાવ્ય બનાવવાનાે સતતનિદધ્યાસ આ કાવ્યના હેતુઓ છે.

### काव्यशक्तिओ.

ઉપર બતાવેલ હેતુઓમાંથી એક અથવા બે હેતુઓને અભાવે કવિતા બનાવવાની શકિતના ત્રણુ ભેદ છે. १ घાદળૌં, २ पाठी, ३ प्रासादिकी.

## धार्ष्णी शक्ति.

શાસ્ત્રોનેા અભ્યાસ અને કવિતા બનાવવાના સતત નિદધ્યા-સને અભાવે માત્ર પ્રતિભા શકિત ( નૈસર્ગિક શકિત ) થીજ કવિતા બનાવવાની શકિત ઘાર્જ્ણી કહેવાય છે.

એ કવિતામાં અર્થ તેમજ અક્ષર તાણીતૂસીને મૂકવામાં આવે છે તેમજ સાહિત્યશાસ્ત્રમાં કહેલ ગુણુદેાષના અને છન્દાદિના નિયમ જોઇએ તેવા જળવાતા નથી.

## पाठी शक्ति.

પ્રતિભા શકિત ( નૈસર્ગિંક શકિત ) ના અસાવે સાહિત્યશા-સ્રનું વિસ્તૃત અવલાેકન અને કવિતા બનાવવાના સતત નિદધ્યાસથી કવિતા બનાવવાની શક્તિ <mark>વ</mark>ાઠી કહેવાય છે.

એ કવિતા પારકી ઘણીક કવિતાઓ વાંચવા તથા સુખપાઠ કરવાના સામથ્યે<sup>c</sup>થી કાંઇક ચુકિત સહ ખેંચતાણ કરી દ્રધપાણીના મિશ્રણુની પેઠે સ્વાદ વિનાની હોય છે.

## प्रासादिकी शक्ति.

પ્રતિભા શકિતની સાથે સાહિત્યશાસ્ત્રના શ્રવણુ, મનન તથા કવિતા અનાવવાના સતત નિકધ્યાસથી કવિતા અનાવવાની શકિત प्रासादिकी કહેવાય છે.

એ કવિતા શુદ્ધ શબ્દ ( વ્યાકરણુ દેાષરહિત ) તથા સરલ

( કઠિ**ણુ**તા રહિત ) રચનાવાળી, પ્રગટ અર્થવાળી તથા સારી રીતિ સુક્ત, સાલંકાર, રસ ગુણુથી ભરેલી અને શ્રવણુ માત્રથીજ પ્રીતિ ઉપજાવે **છે**.

### नामलक्षण विचार.

કાવ્ય એક નામ છે. નામનું લક્ષણ હાેવું જોઇએ એ સ્વા-ભાવિક છે; કારણકે નામ લક્ષણુ વિના હાેઇ શકતું નથી. આ પ્રસંગે, નામ અને લક્ષણુ સંબંધે નામમાંજ લક્ષણુ હાેવું જોઇએ એવું માનનાર " શ્રી જશવંત જશાેભૂષણુકારે " લખેલ લેખ ઉદ્દધૃત કરીએ છીએ.

પરમેશ્વરે લાેકસ્ટષ્ટિમાં પ્રથમ પદાર્થ અનાવ્યા છે પછી એ પદા∙ થીંનાં નામ રાખ્યાં છે.

भनुस्भृतिमां प्रथम सृष्टिङम इडीने इह्यं छे हेः— सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् । वेदश्रब्देभ्य एवादौ पृथक्संस्थाश्व निर्ममे ।।

स અર્થાત્ નારાયણે ઉ અર્થાત્ ફરીને વેદશખ્દોથીજ જુદાં જુદાં નામ અને કર્મ બનાવ્યાં છે. ફરીને સં∓્યા અર્થાત્ વ્યવહારને પણુ ભિન્ન ભિન્ન બનાવ્યા છે. પછી શાસ્ત્રકારોએ એ પદાર્થાનાં લક્ષણ બનાવ્યાં છે. સાહિત્યમાં પહેલાં આવાંજ ઉદાહરણુ છે. ફરી કવિએે એ એમાં ચમત્કાર જોઇ જોઇને અલંકાર, રસ ઇત્યાદિનાં નામ ધારણુ કર્યાં છે એ અનુભવસિદ્ધ છે. ગાનના શ્રવણુમાં સામાન્ય જ્ઞાન માત્રથી પણુ આનંદ થાય છે. પરન્તુ સારઠ, કાલિંગડા ઇત્યાદિ રાગાનાં વિશેષ સ્વરૂપનું જ્ઞાન હાવાથી અધિક આનંદ થાય છે. એવા કાવ્યા-ર્થના સામાન્ય જ્ઞાનથી પણુ આનંદ થાય છે. પરન્તુ ઉપમાદિ અલં-કાર શ્રૃંગારાદિ રસ ઇત્યાદિના વિશેષ જ્ઞાનથી અધિક આનંદ થાય છે. ન્યાય આદિ શાસ્ત્રના પ્રસિદ્ધાચાર્ય ગાતમ આદિએ ઇશ્વર કત પદાર્થીનાં લક્ષણ બનાવ્યાં. એ શૈલીથી સાહિત્ય શાસ્ત્રના પ્રસિ

કુત પદાર્થીના લક્ષણ બનાવ્યા. એ શૈલીથી સાહિત્ય શાસ્ત્રના પ્રીસ-દ્વાચાર્ય ભરત મુનિએ અલંકાર આદિના લક્ષણુ બનાવ્યાં છે. ભરત

કુરી વેદ વ્યાસ ભગવાન ઇત્યાદિ ભરતની શૈલી અનુસાર અનાવતા આવ્યા છે. પરમેશ્વરે સર્વ પદાર્થ રચીને એનાં નામ બ્યવહાર માત્ર પ્રયેાજનથી રાખેલ છે; કવિ કર્મથી નહી. એથી એમાં કેવલ રૂઢ નામ પણ છે. પરમેશ્વરના આપેલ નામ કવિ કર્મથી નથી. પરમેશ્વરકૃત પદાર્થીના વિવેચન કરવાવાલા ન્યાય આદિ શાસ્ત્રકારાને એ પદાર્થોના સાક્ષાત્ સ્વરૂપ પ્રકાશ કરવા માટે નામાથી અતિરિક્ત લક્ષણુ અનાવવાની આવશ્યકતા જણાઈ. જેમકે ''<mark>વાતિ इતિ વાયુ</mark>ઃ" અર્થાત્ ચાલવાવાળા. આ વ્યુત્પત્તિથી પવનનું વાયુ નામ રાખવામાં આવ્યું છે. પરન્તુ આ નામથી પવનનું સાક્ષાત્ સ્વરૂપ સ્પષ્ટ નથી થતું. જેમકે " **रूपराहित: स्पर्शवान् वायु:** " " રૂપથી રહિત સ્પર્શવાળાે વાચુ " આ લક્ષણુથી સિદ્ધ થાય છે. કેમકે વહેવાવાળી વસ્તુ તેા જળ આદિ અન્ય વસ્તુ પણ છે, છતાં તેનું નામ વાયુ નથી. પરન્તુ અલંકાર આદિનાં નામ તેા કવિક્રમથી રાખવામાં આવ્યાં છે. એથી કવિએાએ તેા નામથીજ એનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરવું જોઇએ. લક્ષણ શબ્દના આ પ્રમાણે અર્થ છેઃ—'' ઝસ્વતે अનેન કતિ लक्षणम्" અને સંજ્ઞાના અર્થ આ પ્રમાણે છે. '' सम्यक् ज्ञायते अनया इति संज्ञा " જેથી સારી રીતે જાણવામાં આવે એ સંજ્ઞા. સંજ્ઞા તા નામના પર્યાય છે.

આ રીતિથી લક્ષણ અને નામ અન્નેનું પ્રયાેજન એક છે. તેથી નામથી અલંકારના સ્વરૂપનું જ્ઞાન કરાવીને ક્ર્રી લક્ષણથી લખાવામાં પુનરૂક્તિ થાય છે. પ્રથમ જે જે કવિએાએ અલંકારાનાં નામ રાખેલ છે, એતાે એના સ્વરૂપનેસાક્ષાત્ પ્રકાશ કરે એવાજ યાેગાર્થવાળાં છે, અને તે એ એ અલંકારાના પ્રકરણમાં સ્પષ્ટ કરીશું. પ્રથમ નામ રાખ-વાવાળાઓએ બીજું કાેઇ લક્ષણુ બનાવ્યું નથી. કેમકે નામથીજ અલંકારાના સ્વરૂપ સ્પષ્ટ થઈ જવાથી એને બીજીં લક્ષણુ કહેવાની આવશ્યકતા નથી. બીજાઓએ લક્ષણ બનાવ્યાં છે, તેમાંનાં કેટલાંક લક્ષણ તા સાક્ષાત્ સ્વરૂપના બાધક નથી, અને કેટલાક અવ્યાપ્ત્યાદિ દોધ-ગ્રસ્ત છે. એનું ખંડન એ એ અલંકારાના પ્રકરણમાં કરવામાં આવશે. સાહિત્યશાસ્ત્રનું મુખ્ય પ્રયોજન તા મનરંજનતા છે. એથી એમાં કાેઇ નૂતન વાત કહેવામાં આવે અથવા મનરંજન ન હાેય એનું ખડન કરવામાં આવે તા કાંઈ દાેષ નથી. નીતિ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે:-

### युक्तियुक्तमुपादेयं वचनं बाल्रकादपि, अन्यन्त्रणमिव त्याज्यमप्युक्तं पद्मयोनिना.

જે વચન ચુક્તિસંચુક્ત હાેય એ બાલક પાસેથી પણ ગ્રહણ કરી લેવુ જોઇએ. અને જે:ચુક્તિચુક્ત ન હાેય તે પ્રદ્ધાજીએ ભલેને કહ્યું હાેય તાેપણુ તૃણુના સમાન તેના ત્યાગ કરી દેવા જોઇએ. " અગ્નિપુરાણમાં વેદ વ્યાસ ભગવાને પણ આજ્ઞા કરી છે:–

## अपारे काव्यसंसारे कविरेव प्रजापतिः

यथा वै रोचते विश्वं तथेदं परिवर्तते ॥

કાબ્યની સપ્ટિ અપાર છે, એના પ્રજાપતિ કવિજ છે. તેથી જેવી રૂચિ થાય છે, એવું જ આ જગતને પલટાવી દે છે. પ્રથમ જે કવિએ અલંકાર આદિ લખીને નામ રાખેલ છે, એને અમે ધારી કહીએ છીએ. તે ધારી એકજ નથી થએલ, કિન્તુ અનેક થએલ છે. કેમકે અલંકાર અસંખ્ય છે, એથી હવે પણુ ધારી થઇ શકે છે. તમે એવું નહી કહેશા કે અલંકારનાં નામ રાખવાવાળાએ લક્ષણુ નથી બનાવ્યાં. તમે પણુ માનશા કે વિકલ્પ અલંકાર સર્વસ્વકારેજ પ્રથમ લખ્યા છે. કરી સર્વસ્વકારે લક્ષણુ કેમ બનાવ્યું ? કેમકે વિકલ્પ વસ્તુ તા પ્રાચીન છે. એ વેદમાં અને વ્યાકરણુ શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે. સર્વસ્વકારે તા વિકલ્પમાં અલંકારતા લખી છે. એણુ નામાર્થથી ભિન્ન લક્ષણુ નથી બનાવ્યું. કિન્તુ નામાર્થનેજ સ્પષ્ટ કરેલ

છે, અને લક્ષણાની પ્રચલિતશૈલીનું અનુસરણ કરેલ છે. અમારા તાે એ સિદ્ધાન્ત છે કે કવિ નામ રાખે એ નામ વસ્તુના સાક્ષાત્ સ્વરૂપને જણાવવાવાળાંજ હાેય છે. કુરી નામાર્થથી અન્ય લક્ષણ કરવામાં અતિવ્યાપ્ત્યાદિ દેાષ આવે છે; અને લક્ષણરૂપથી નામના અર્થ કરે તાેપણુ પુનરૂકિત દેાષ આવે છે. એથી અમારૂં અનુમાન છે કે નામ રાખવાવાળા ધારીએ લક્ષણુ બનાવ્યાં નથી. જે કાઇ અન્ય કવિ નામથી ઇતર લક્ષણ કરે તેા એની બુલ છે. અને જો ધારી પાતે જ નામથી ઇતિર લક્ષણ કરે તેા ધારીની બૂલ છે. ઉપમા, ઉત્પ્રેક્ષા, ઉલ્લેખ ઇત્યાદિ અલંકારાનાં નામ તાે એ અલંકારાને લખવાવાળા ધાેરીએ રાખેલ છે. અને પરિકર, પરિણામ, પરિસંખ્યા ઇત્યાદિ પદાર્થીનાં નામ સષ્ટિના કતાએ અથવા અન્ય શાસ્ત્રોના કર્તાએ રાખેલ છે. પરન્તુ એ પદાર્થીમાં અલંકાર માનવાવાળા ધારીઓએ એજ નામ એ એ અલંકારાના સ્વરૂપનાં સ્પષ્ટ પ્રકાશક હાેવાથી એ એ અલં-કારોનાં એજ નામ અંગીકાર કરેલ છે. અલંકાર ગ્રન્થકારોએ અને કાષકારાએ અલંકારાનાં નામાના અર્થ કરેલ છે. પરન્તુ કેટલાંક નામાના સાક્ષાત અવયવાર્થ નથી થયેા. અને કેટલાંક નામાના અન્ય અર્થ કરી દીધા છે. એ અર્થ એ અલંકારાનાં સ્વરૂપ નથી. કેટલાંક નામાના સાક્ષાત અર્થ પણ કર્યા છે. પરન્ત એનું તાત્પર્ય સ્પષ્ટ નથી થએલ. એ તાે એ એ અલંકારાના પ્રકરણમાં અમે સ્પષ્ટ કરીશું. જેના ગ્રન્થ અત્યારે મળે છે એમાંથી કેટલાક ગ્રન્થકારોએ નામ અને લક્ષણ નથી રાખેલ. એક જયદેવ કવિએ ચન્દ્રાલેાકગ્રન્થમાં સ્મૃતિ, બ્રાન્તિ, અને સંદેહના નામનેજ લક્ષણુ રાખેલ છે. એજ એઓએ કહ્યું છે કે:—

## स्यात्स्मृतिभ्रान्तिसंदेहैस्तदङ्कालंकृतित्रयम्

સ્મૃતિ, બ્રાન્તિ અને સંદેહ ચિન્હવાલા ત્રણું અલંકાર છે. વિદ્વદ્રવૃન્દ સેવિત મહારાજા ભાજ પણુ અલંકારાનાં નામાના અર્થ સમજેલ નથી. એથી અલંકારાનાં નામાને રૂઢ પણુ માનેલ છે. તેથીજ નિજનિર્મિત '' સરસ્વતીકંઠાભરણું "માં અર્થાલંકારના લક્ષણુમાં આજ્ઞા કરી છે:----

## अल्रमर्थमलंकर्तुं यद् व्युत्पत्यादिवर्त्मना । क्रेया जात्यादयः प्राज्ञैस्तेऽर्थालंकारसंज्ञया ।।

શાેભાયમાન અર્થને શાેભા કરવાવાળાની જે વ્યુત્પત્તિ આદિ માર્ગથી જાતિ આદિ સંજ્ઞાવાલા પ્રકાર છે એને વિદ્વાનાએ અર્થાલં-કાર સંજ્ઞાથી સમજવા જોઇએ. આહીં આદિ પદથી રૂઢિમાર્ગનું થહણુ છે. વ્યુત્પત્તિ રહિત નામને રૂઢ કહે છે; એથીજ કાેષકારે કહ્યું છે:---

### व्युत्पत्तिरहिताः शब्दा रूढा आखण्डलादयः ।

વ્યુત્પત્તિથી રહિત શબ્દ રૂઢ કહેવાય છે; જેમકે આખ<mark>દુ</mark>ડલ આદિ. આખદુડલ નામ ઇન્દ્રનું છે.

લક્ષણુ બે પ્રકારનાં હોય છે. એક તા સ્વરૂપ લક્ષણુ અને બીજું તટસ્થલક્ષણુ. સ્વરૂપ તા આકાસ અને સ્વભાવરૂપ વસ્તુ-સ્થિતિ છે. તટસ્થ એટલે કિનારા ઉપર રહેલ, એથી આહીં એ વિવક્ષા છે, કે સ્વરૂપથી ભિન્ન. "ચતુર્બુજ"એ વિષ્ણુનું લક્ષણુ આકારરૂપ હાવાથી સ્વરૂપલક્ષણુ છે. અને "ચક્રપાણુ" એ વિષ્ણુનું લક્ષણુ વિષ્ણુના આકારથી ભિન્ન હાવાથી તટસ્થ લક્ષણુ છે. "સચ્ચિદાનંદ" સત્ અર્થાત્ સત્ય, ચિત્ અર્થાત્ ચેતન અને આનંદરૂપ એ પ્રદ્ધનું લક્ષણુ સ્વભાવરૂપ હાવાથી સ્વરૂપ લક્ષણુ છે. " જાત્વર્જ્તા "એ પ્રદ્ધનું લક્ષણુ સ્વભાવરૂપ હાવાથી સ્વરૂપ લક્ષણુ છે. " જાત્વર્જ્તા " એ પ્રદ્ધનું લક્ષણુ સ્વભાવરૂપ હાવાથી સ્વરૂપ લક્ષણુ છે. " લગ્નત્વર્જ્તા " એ પ્રદ્ધનું લક્ષણુ સ્વભાવરૂપ હાવાથી સ્વરૂપ લક્ષણુ છે. " લગ્નત્વર્જ્તા " એ પ્રદ્ધનું લક્ષણુ સ્વભાવથી ભિન્ન હાવાથી તટસ્થ લક્ષણુ છે. " જગત્કતા " પ્રદ્ધનું સ્વરૂપ નથી, કિન્તુ કાર્ય છે; એથી એ તટસ્થ લક્ષણુ છે. અમારા મતમાં વસ્તુનું સાક્ષાત્ જ્ઞાન સ્વરૂપ લક્ષણુથી થાય છે એવું તટસ્થલક્ષણુથી નથી થતું. એથી સ્વરૂપ લક્ષણુ મુખ્ય છે. અને નામ તા સ્વરૂપલક્ષણુ છે. લક્ષણુ અતિવ્યા-પિત, અવ્યાપિત અને અસંભવ દાષ રહિત હાવું જાે છે.

## अतिव्याप्ति दोष.

જે વસ્તુનું લક્ષણુ કરે એથી અતિરિક્તમાં પણુ વ્યાપ્ત થઇ ભય એ લક્ષણુ અતિવ્યાપ્તિ દેાષવાલું છે.

#### યથા.

### નાયિકા મનેાહર.

નાયિકાનું મનેાહર એવું લક્ષણુ કહેવામાં આવે એ લક્ષણુ ના-ચિકાથી અતિરિક્ત નાયક આદિ અન્યમાં પણુ વ્યાપ્ત થાય છે. કેમકે નાયિકા મનેાહર છે. પરન્તુ નાયિકાના સિવાય નાયક આદિ અન્ય પણુ ઘણી વસ્તુઓ મનેાહર છે એમાં એ લક્ષણુ આવી જાય છે.

### अव्याप्ति दोष.

જે વસ્તુનું લક્ષણુ કરવામાં આવે એના સર્વદેશામાં બ્યાપ્ત ન હેાય અર્થાત્ કચાંઇ બ્યાપ્ત હેાય અને કચાંઇ બ્યાપ્ત ન હેાય એ લ-ક્ષણુ અબ્યાપ્તિ દાષવાળું છે.

યથા.

## નાયિકા ગૌરી.

નાચિકાનું ગૈારી એવું લક્ષણુ કહીએ તેા નાચિકા કૃષ્ણુવર્ણીં પણુ હેાય છે. એમાં આ લક્ષણુની અવ્યાપ્તિ થાય છે.<sup>જી</sup>સ્યામવર્ણુવા-ળી સ્ત્રી શ્રંગારરસનું આલંબન થઇ જાવાથી એને પણુ નાચિકા કહેવામાં આવે છે.

#### યથા.

### चिलक चिकनई चटकसौं, लफटि सटकलैं आय; नार सलैंानी सांवरी, नागनलैं डस जाय.

શ્રીકૃષ્ણુ શ્રંગારરસના પરમ આલંબન વિભાવ છે. એને વર્ણુ પણુ સ્યામ છે.

### असंभव दोष.

જે વસ્તુનું લક્ષણુ કરીએ એમાં સંભવજ ન હેાય એ **લક્ષણ** અસંભવ દેાષવાળું છે.

યથા.

#### નાયિકા ભયજનક.

નાચિકાનું ભયજનક એવું લક્ષણુ કહીએ તેા એ લક્ષણુ ક્રોઈ નાચિકામાં ન હેાવાથી અસંભવ દેાષવાળું છે. કેમકે ભયને ઉત્પન્ન કરવાવાળી સ્ત્રીને નાચિકાપણું છેજ નહીં. નાચિકાત્વ તેા શૃંગારર- સને ઉત્પન્ન કરવાવાળી સ્ત્રીનેજ છે. નામરૂપ લક્ષણુ ઉક્ત ત્રણુ દાષ રહિત આ રીતિથી છે કે કવિ કાેઇ વસ્તુનું નામ રાખે એ તા ત્યાં યાૈગિકજ હાેય છે. નવું રૂઢ નામ તાે કવિ રાખી જ શકતા નથી. એથી એમાં અસંભવ દાષ તા હાેતાજ નથી. અને કચાંઇ સજાતીય વસ્તુમાં નામના અવયવાર્થની પ્રવૃત્તિ ન હાેય ત્યાં ઉપલક્ષણુથી એના સંગ્રહ થઇ જાય છે. ઉપલક્ષણુ ઉપાદાન લક્ષણાને કહે છે. લ-ક્ષણાનું બીજ તાે અન્વયના બાધ અથવા તાત્પર્થના બાધ છે.

#### યથા.

#### ગંગામાં ઘર.

આહીં ગંગા શબ્દનાે વાચ્યાર્થ તાે પ્રવાહ છે, જેમાં ઘર નહીં બની શકવાથી પ્રવાહમાં ઘરના અન્વયનાે આધ છે. એથી ગંગા તીરમાં લક્ષણુ કરવામાં આવે છે.

કાગડાએાથી દધિનું રક્ષણુ કરાે.

આંહી પરસ્પર પદાર્થીના અન્વયના તા બાધ નથી, પરન્તુ એવું કહેવાવાળાનું તાત્પર્ય સમસ્ત દધિઘાતકાથી દધિનું રક્ષણ કરવામાં છે, પણ કાગડા માત્રથી રક્ષા કરીને માર્જારાદિકાને ભક્ષણ કરવા દેવામાં નથી. એથી આહીં કથન માત્રાનુસાર કાક મા-ત્રથી દધિ રક્ષણુના અન્વય કરીએ તા વક્તાના તાત્પર્યના બાધ થાય છે. એથી કાક શબ્દથી માર્જારાદિકાના પણ લક્ષણાથી સંગ્રહ છે. " ગંગામાં ઘર " એમાં તા ગંગા શબ્દના વાચ્યાર્થ " પ્રવાહ " તેના ત્યાગ કરીને તટ માત્રનું ગ્રહણ છે; એથી લક્ષણલક્ષણા છે અને આંહી વાચ્યાર્થ કાકના ત્યાગ વિના માર્જારાદિ અન્યાર્થનું ગ્રહણ છે. એથી એ ઉપાદાન લક્ષણા છે. " કાગડાઓથી દધિની રક્ષા કરા " આહીં થયાશ્રુત વાચ્યાર્થમાંજ વિશ્રામ કરીએ તા આ વક્તાનું તા-તપર્ય માર્જારાદિક સર્વથી દધિરક્ષણમાં છે, એના બાધ થાય છે અને માર્જારાદિકરૂપ લક્ષ્યાર્થના કાકરૂપ વાચ્યાર્થની સાથે દધિઘાતકતા રૂપ સબંધ પણ છે. અને પ્રયાેજન તા આંહી લાધવથી સમજાવવા રૂપ છે. માર્જારાદિક સર્વ દધિઘાતકાનાં નામ ગણાવવામાં ગારવ યૌગિક લક્ષણુ.

છે અને આવાં ઉપલક્ષણુથી સંગ્રહનાે સાહિત્ય શાસ્ત્રમાં અંગીકાર અવસ્ય છે. કેમકે કવિયાની રચના અપાર છે અને નવી નવી થતી જાય છે તેથીજ કેશવ કવિએ કહ્યું છે:—

> वानी जग रानीकी उदारता वखानी जाय । ऐसी मति उदित उदार कौनकी भइ ॥ देवता प्रसिद्ध सिद्ध ऋषिराज तप दृद्ध । कहकह हारे पै न कहि काहूनें छई ॥ भावी भूत वर्तमान जगत वखानत है । केशोदास क्योंहु न वखानी नैंक हू गई ॥ पिता गावे चार मुख पूत गावे पांच मुख । पोता गावे षट् मुख तद्यपि नई नई ॥

નામાર્થરૂપ લક્ષણ સર્વ સંગ્રાહક હેાવાથી અવ્યાપ્તિ દોષ રહિત છે અને કયાંઇ વિજાતીય વસ્તુમાં અવયવાર્થની પ્રવૃત્તિ હાેય ત્યાં ચાેગ અને રૂઢિની મિશ્રિતતાના અંગીકારથી એ પ્રવૃત્તિ રાેકાઇ જાય છે. શબ્દાે ત્રણુ પ્રકારના છે. १ योेगिक. २ रूढ. ३ मिश्रित.

### योगिक लक्षण.

જે શબ્દની વ્યાકરણુની રીતિ સુજબ વ્યુત્પત્તિ થઇ શકતી હાેય તેને યૌગિક કહે છે.

યથા.

### સુધાંશુ.

" **સુધા** " અમૃતનું નામ છે, અને " અંશુ " કિરણુનું નામ છે. એથી " અમૃતના કિરણેાવાળાે " એ ચન્દ્રનું યોગિક નામ છે.

યથા,

ઉન્નત ઉરાેજ દ્વય મૂધર સમાન ભાસે, કટિ મૃગરાજ તણી બ્રાન્તિ ભરનારી છે; માહ કરનારી ગતિ મદઝર જેવી મંદ, વદન હિમાંશુ પ્રભા તાપ હરનારી છે. કાવ્ય શાસ્ત્ર,

શિરાેર્ફ્ડ શ્યામ તેની લટેા અભિરામ લાંબી, વિષધર વામા તણું ધામ ધરનારી છે; અબળા છતાં અનેક શૌર્યવાન પુરૂષને, કામશર મારી પરવશ કરનારી છે.

આમાં " ઉરાેજ " " ભૂધર " " મૃગરાજ " " મદઝર " " હિમાંશુ " " શિરાેર્હ " " વિષધર " " અખળા " વગેરે યૌગિક શબ્દ છે કે જેની વ્યાકરણની રીતિ મુજખ વ્યુત્પત્તિ થઇ શકે છે.

#### रूढ–लक्षण.

જે શબ્દ વ્યવહારમાં પ્રચલિત હેાય, પણુ વ્યાકરણુની રીતિએ જેની વ્યુત્પત્તિ ન થઇ શકે તે જેમકે:—

## डित्थ.

डित्थ એટલે કાષ્ટને। અનાવેલ હાથી. અનेः— इयामरूपो युवा विद्वान्सुन्दरः पियदर्शनः । सर्वशस्त्रार्थवेत्ता च डित्थ इत्यभिधीयते ।।

શ્યામવર્ણુ, તરૂણુ, વિદ્વાન્ , સુન્દર<sub>્</sub>પ્રિયદર્શન અર્થાત્ જેને દેખીને લેાક પ્રસન્ન થાય અથવા સંપૂર્ણુ શાસ્રોના અર્થને જાણુવા-વાળા એવા પુરૂષાનું લક્ષણુ છે.

ચિન્તામશ્ચિ કેાષકારે કહ્યું છે કે " डित्थः काष्ट्रमये गजे " विशेषल्रक्षणयुक्ते पुरुषे " હિત્થ શબ્દના કાઇ અવયવાર્થ નથી. ઉક્ત પદાર્થીમાં આના રૂઢિથી સંકેત છે.

> યથા ડાલરની કળી જાણી દાેડયાે તાેડવાને ત્યાં તાે, દારા તુજ દાંત જોઇ હદ શરમાયાે હું. હર્ષ ધરી હૈયે જાણી છીપને લંખાવ્યા કર, ત્યાં તાે કર્ણુ જોઈ એકદમ અચકાયાે હું. બિમ્બક્ષ્ળ લેવા અતિ આતુર બન્યાે તાે હું તાે,

યેાગરુઢ અર્થાત્ મિશ્ર લક્ષણ.

ત્યાં તાે તુજ ઓષ્ઠ જોઇ અતિ અકળાયાે હું; સૂંઘવા ગુલાબ ધસ્યાે બનીને અધીર પણુ, ગારી તુજ ગાલ જોઇ ખૂબ ગભરાયાે હું.

આમાં ડાેલર, દાંત, છીપ, કર્જુ, બિમ્બ, ઓષ્ઠ, ગાલ વગેરે રૂઢ શબ્દાે છે કે જેની વ્યાકરણની રીતિએ વ્યુત્પત્તિ થઇ શકતી નથી.

# योगरूढ अर्थात् मिश्र लक्षण.

જે શબ્દની વ્યાકરણની રીતિ મુજબ વ્યુત્પત્તિ થઇ હેાય અને તે રૂઢની માફ્રક અન્ય અર્થમાં ન વપરાય તે ચાેગરૂઢ અર્થાત્ મિશ્ર કહેવાય છે.

#### <sup>યથા</sup> वारिज.

" વારિજ " એ કમલનું ચાેગરૂઢ નામ છે. વારિ અર્થાત્ જ-લથી, ज અર્થાત્ જન્મેલ. આવા અવયવાર્થ તાે ચાૈગિકતા છે. અને જલથી છીપ, શંખ ઇત્યાદિ પણ જન્મ પામે છે, પરન્તુ એમાં વા-રિજ નામની પ્રવૃત્તિ નથી. વારિજ નામની પ્રવૃત્તિ તાે કમલમાંજ છે; એથી એ રૂઢિ છે. આ રીતિથી કમલનું " વારિજ" નામ ચાેગ અને રૂઢિથી મિશ્રિત છે.

#### યથા ચાર ભુજવાળા સુર હાેય છે અનેક છતાં, ચતુર્ભુજ નામે એક વિષ્ણુ ઓળખાય છે. ભવ્ય વિષ્ણુ અને પ્રદ્ધા આદિ મહા દેવ છતાં, ત્મહાદેવ નામે માત્ર શંભુ સમજાય છે. સગરથી ઉપજ્યા સહસ્વસાઠ પુત્ર પણુ, સાગરનું નામ માત્ર સિન્ધુને અપાય છે. પાણીથી પદાર્થ ઘણા પામે છે પ્રસિદ્ધ જન્મ, છતાં કંજ નામે ભાન કમળનું થાય છે. આમાં અર્થ સ્પષ્ટ જણાય છે.

3

આહીં અન્યત્ર પ્રવૃત્તિ ન હેાવામાં નિમિત્ત તાે નામ રાખવા વાળાની ક્રચ્છા છે. આ પ્રકારે નામાર્થરૂપ લક્ષણુની પ્રવૃત્તિ વિજાતી-યમાં ન હાેવાથી અતિવ્યાપ્તિ દાેષ રહિત છે. ઉક્ત રીતિએ કરીને અતિવ્યપ્તિ આદિ દાેષની નિવૃત્તિના સિદ્ધાન્ત નામાના માટેજ છે. લક્ષણુાના માટે નથી. એથી લક્ષણુામાં ઉક્ત દાેષ નિવારણુાર્થે શાસ્ત્ર-કાર યત્ન કરતા આવ્યા છે.

સુકતાવલીમાં ચૈાગિક શબ્દનું આ લક્ષણુ છે.

" यत्रावयवार्थ एव बुद्धचते तद्यौगिकम् "

**જ્યાં અ**વંચવાર્થનાજ બાેધ હાેય છે એ ચૈંગિક.

રઢ શખ્દનુ આ લક્ષણુ છે:—

" यत्रावयवशक्तिनैरपेक्ष्येण समुदायशक्तिमात्रेण बुध्यते तट्रूढम्" જ્યાં અવયવાર્થની અપેક્ષા વિના સમુદાય શક્તિ માત્રથી બાધ થાય છે એ રૂઢ.

ચાેગરૂઢ શખ્દનું આ લક્ષણ છે.

"यत्र तु अवयवशक्तिविषये सम्रुदायशक्तिरप्यस्ति तद्योगरूढम् " જ્યાં અવયવશક્તિમાં સમુદાયશક્તિ પણ છે એ ચાેગરૂઢ. ચાેગરૂઢ શબ્દમાં રૂઢિ માનવાનું પ્રચાેજન મુક્તાવલીમાં આમ કહ્યું છે:-" रूढिज्ञानस्य केवऌयौागेकार्थज्ञानप्रतिबन्धकत्वम् "

રૂઢિજ્ઞાન, કેવલ ચાગજન્ય અર્થ જ્ઞાનનો પ્રતિઅન્ધક છે. "વારિજ" આંહી ચાગજન્ય અર્થ જલથી જન્મેલ શંખ, છીપ, ઇત્યાદિ સર્વનું જ્ઞાન કરાવે છે. ત્યાં રૂઢિ પદ્મથી ઈતર શંખ, છીપ ઈત્યા-દિના જ્ઞાનને રાકી દે છે. ચાગિક નામજ લક્ષણ હાવામાં તા વિવાદ નથી. રૂઢ શખ્દાના વિષયામાં બે મત છે. કેટલાક ઉણાદિકાથી સિદ્ધ થએલ શખ્દાને ચાગિક માને છે અને કેટલાક ઉણાદિ સિદ્ધ શખ્દાને રૂઢ માને છે. એજ કહ્યું છે:—

' उणादयो व्युत्पन्ना अव्युत्पनाश्च '

ઉણાદિક શખ્દ વ્યુત્પન્ન અર્થાત્ ચાૈગિક અને અવ્યુત્પન્ન અર્થા-ત્ રૂઢ છે. તેથી ઉણાદિ સિદ્ધ શખ્દાને રૂઢ માનવાવાળા જો એમ કહે નામલક્ષણ વિ**ચાર.** 

1

કે રૂઢ નામના કાંઈ અવયવાર્થ થતા જ નથી, એથી લક્ષણના ભાગ ભિન્ન થશે. રૂઢ નામ લક્ષણ નથી બની શકતું તા તે સમીચીન નથી ? કેમકે રૂઢ નામ પણ નિરર્થક નથી થતું. સમુદાયમાં શક્તિથી એના પણ અર્થ થાય છે. અમે ૮૧ એકાશી અલંકાર માનશું. એમાંથી રૂઢ નામ ત્રણ છે. અલ્પ, મુદ્રા અને સૂક્ષ્મ. અલ્પ એટલે થાંડું. તેથી જ્યાં અલ્પતા ચમત્કારિક હાય ત્યાં અલ્પ અલંકાર. મુદ્રા એટલે મહાર છાપ. તેથી જ્યાં મુદ્રાન્યાય ચમત્કારિક હાય ત્યાં મુદ્રા અલંકાર. જે-મકે દીપકન્યાયથી દીપક અલંકાર; અને સૂક્ષ્મ શબ્દના અર્થ અન્યને જ્ઞાત ન હાય એ રીતે બતાવવું. તેથી જ્યાં સૂક્ષ્મતા ચમત્કારિક હાય ત્યાં સૂક્ષ્મ અલંકાર. ચમત્કાર અથવા શાભાકરત્વ. તે એ અલંકાર-ના નામથી લભ્ય છે. એ નામાથી પણ એ અલંકારોના સ્વરૂપના બાધ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે. માટાં યાગિક નામાની અપેક્ષા ન્હાનાં રૂઢ નામાથી અલંકારનું જ્ઞાન હાવું એ લાઘવની અતિશયતાથી અધિક ઉપયાગી છે.

એવું નહિ કહેશા કે યાંગરૂઢનામના અર્થ તા યાંગશકિતએ કરીનેજ થાય છે. રૂઢિ કેવલ એટલા માટે અગીકાર કરવામાં આવી છે કે યાંગરૂઢ શબ્દામાં યાંગજન્ય અર્થના કાઇ જગાએ અધિક અર્થ થઈ જાય છે. અને કાઇ જગાએ ન્યુન અર્થ રહી જાય છે. એ જગાએ રૂઢિથી કેવલ યાંગજન્ય અર્થ ઘટાડી લેવામાં આવે છે, અથવા વધારી લેવામાં આવે છે. જેમકે નીરધિ શબ્દના યાંગજન્ય અર્થ જલનું અધિકરણ છે, પરન્તુ એથી રૂઢિ અગીકાર કરવામાં આવી છે, કે ઘટાદિકાની વ્યાવૃત્તિ કરવામાં આવે અને ક્ષીર સમુ-દ્રાદિમાં પણ નીરધિ શબ્દના પ્રયાગ થઇ શકે. ઘટાદિકામાં નીરધિની વ્યાવૃત્તિ કરીને સમુદ્રમાં નિયમન કરવું એ તા યાંગાર્થનું ઘટાડવું છે, અને વધારવું એ છે કે નીરધિ શબ્દના ક્ષીરનીરધિ એવા ક્ષીર સમુદ્રમાં પ્રયાગ થવા એ અલકારોનાં યાંગરૂઢ નામ છે. એમાં અર્થ તો યાંગજન્યજ કરવામાં આવશે. એમાં કેટલાંક લક્ષણ તા નીકળે છે, પરન્તુ સર્વ લક્ષણ નથી નીકળી શકતાં. જેટલા અંશ આ નામના

પ્રકટ્યાં તુજ રિપુ સ્રીને, એક સંગ ભય કેાપૅ ગ્લાનિ લાજ. પરન્તુ સર્વત્ર અતિવ્યાપ્તિ દૂર કરવાને વાસ્તે વિવાહમાં રૂઢિ છે. ચિન્તામણિ કેાષકારે કહ્યું છે કે–<sup>44</sup> **પાળિग્રદળં વિવાદે, વિવાદઃ** 

યથા, જતાં ગહન વનમાંહિ, શખરે પકડયેા કર રતિને કાજ;

અને સ્થલથી ઉત્પન્ન થએલ પદ્મમાં પંકજ પદના પ્રયોગના પ્રસંગ નથી અને " ક્ષીરનીરધિ " આહીં યાેગાર્થની પ્રતીતિ વિના કેવલ રૂઢિબાધ્ય સમુદ્રની પ્રતીતિ થાય છે એમાં કારણ એ છે કે નીરધિની સાથે ક્ષીરના અવયવ નથી બનતાે. એવીજ રીતે " નિષ્कऌंक श्वशी, कनक सौध, सुरभूरूह् " ઇત્યાદિમાં જાણી લેવું. યાેગરૂઢ નામ અનેક છે. પાણિગ્રહણ નામના યાેગાર્થ " હાથ પકડવા " થાય છે, તેથી હાથ પકડવા તા વિવાહ, સહાય દેવી, ખેંચવું ઇત્યાદિમાં સર્વત્ર છે. જેમકે:---

२५ न्यपथपाय साहत पंत्रत्य यम साहत पंत्रना आव छ. उभयार्थबोधनाच पङ्कजाते कुमुदादौ स्थलजाते पद्मे च न तत्पदपयोगप्रसंङ्गः ।

બન્ને અર્થના બાેધ હાેવાથી પંકથી ઉત્પન્ન થએલ કુમુદાદિમાં

पद्मत्वविशिष्टस्य बोध: ॥ " પંકજ શબ્દમાં ઉભય શક્તિએ કરીને પંકથી ઉત્પન્ન હેાવા રૂપ અવયવાર્થ સહિત પદ્મત્વ ધર્મ સહિત પદ્મના બાધ છે.

ववावाला पंडल आहि शण्ट छे. " तत्रहि उभयशत्तया पङ्कजन्मकर्तृत्वरूपावयवार्थविशिष्ट

अवयवशत्तया समुदायशक्तया, च अर्थबोधके पंकजशब्दादौ ॥ અवयवशडितथी अने समुदायशडितथी अर्थना छोध डरा-

અર્થમાં આવેલ નથી એતું લક્ષણુ વાકયમાં જીદું લખ્યા વિના કામ ચાલી શકતું નથી. કેમકે ચાેગરૂઢ નામથી અવયવાર્થવિશિષ્ટ રૂઢિ બાધ્ય અર્થતું જ્ઞાન થાય છે. એ સુકતાવલીનાં લક્ષણથી સ્પષ્ટ છે. અને વાચસ્પત્ય કાેષકારે પણ કહ્યું છે :— भार्याप्राप्तिहेतो " પાણિગ્રહણ નામના ચાેગાર્થમાં વિવાહ એ અંશ નથી આવેલા. પાણિગ્રહણ વિવાહનું એક અંગ છે. પરન્તુ રૂઢિથી ભાર્યાપ્રાપ્તિહેતુરૂપ પાણિગ્રહણના બાધ થઇ જાય છે. એ નામ ક્રિયાવાચી છે. ત્રિફલા નામના ચાેગાર્થ ત્રણ ફલાેના સમુદાય છે તેથી એ તા ત્રણ ફલાેના સમુદાયમાં સર્વત્ર છે, પરન્તુ અન્યત્ર અતિબ્યાપ્તિ મટાડવાને માટે " હરડાં, બહેડા અને આમળાં " રૂપ

ત્રણ કલેાના સમુદાયમાં રૂઢિ છે. ચિન્તામણિ કાેષકારે કહ્યું છે :— " त्रिफञ्चा हरितक्यादिफलत्रिके " ત્રિકુલા નામના ચાેગાર્થમાં " હરડા, ખહેડા, આમળાં " એ અંશ આવેલ નથી, પરન્તુ રૂઢિથી " હરડા, બહેડા, આમળાં " એ ત્રણે ક્લાના સમુદાય રૂપ અર્થના બાધ થઇ જાય છે. આવાજ ઉપમા અલંકાર નામના યાગાર્થ "સ-મીપ કરીને કરેલ વિશેષ જ્ઞાન " છે, પરન્તુ સમીપ કરવાથી ન્યૂનતા, અધિકતા અને સમતા એ સર્વનું જ્ઞાન થાય છે ત્યાં સમતામાં રૂઢિ છે. અતિશયેાક્તિ અલંકારના નામના યાગાર્થ લંઘનની ઉક્તિ છે. તે લંઘન તેા આજ્ઞા, સમુદ્ર, પર્વત લેાકસીમા ઇત્યાદિમાં સર્વત્ર છે, પરન્તુ અન્યત્ર અતિવ્યાપ્તિ મટાડવાને માટે લાકસીમાના લંઘનમાં રૂઢિ છે. આંહી ચાેગ અને રૂઢિની મિશ્રિતતાથી લાેકસીમા લંધનરૂપ અર્થના બાેધ થાય છે. અતિશયેાક્તિ નામના યાેગાર્થમાં લાેકસીમા એ અંશ આવેલ નથી, પરન્તુ રૂઢિથી લાેકસીમાતિલંઘન એટલા અર્થના બાેધ થઇ જાય છે અને આ અલંકારના સ્વરૂપબાેધમાં આથી અતિરિક્ત કાેઈ અંશ શેષ નથી. એથી અન્ય લક્ષણ બનાવ-વાની કાંઇ આવસ્યક્તા નથી. અપ્રસ્તુતપ્રશંસા અલંકારના નામના ચાેગાર્થ અપ્રસ્તુતકથા છે. તે અપ્રસ્તુતકથા તાે કાેઇ પ્રસંગમાં અથવા અપ્રસંગમાં સર્વત્ર કહેવામાં આવે છે.

#### <sup>યથા.</sup> कहत मात जसुमत कहांनि पौढे हरि पऌना, रामनाम भूपति भयौ सु सिय ताकॅंहॅ ऌऌना । पितुआज्ञा वन वसिय हरिय तिय तहां ऌंकपति,

### सुनतकुद्ध वढिविसर सुद्ध बक उठे अतुर अति ॥ सौमित्रि धनुष धनु धनुष कहां रही थकत मा चकत सी वह बालकुस्न अविपाल तुव रखहु पस्न नित तखतसी ॥

પરન્તુ અન્યત્ર અતિવ્યાપ્તિ નિવારણને માટે પ્રસંગમાં કહેલ અપ્રસ્તુત કથામાં રૂઢિ છે. આહીં યાેગ અને રૂઢિની મિશ્રિતતાથી પ્રસં-ગમાં કહેલ અપ્રસ્તુતપ્રશંસારૂપ અર્થના બાેધ થાય છે. અપ્રસ્તુત પ્રશંસા નામના યાેગાર્થમાં પ્રસંગમાં કહેલ આ અંશ આવેલ નથી, પરન્તુ રૂઢિની મિશ્રિતતાથી પ્રસંગમાં કહેલ અપ્રસ્તુતકથા એટલા અર્થના બાેધ થઇ જાય છે. અને આ અલંકારના સ્વરૂપબાેધમાં આથી અતિરિક્ત કાેઇ અંશ શેષ નથી. એથી અન્ય લક્ષણ બનાવ-વાની કાંઇ આવશ્યકતા નથી. નામ રાખવાવાળાની ઇચ્છાનુસાર પ્રસિદ્ધિને રૂઢિ કહે છે. અમે અલંકારાના યાેગરૂઢ નામાેમાં આ રીતિથી રૂઢિને કહીશું. રૂઢિનું પ્રયાેજન અતિવ્યાપ્તિ નિવારણને માટે છે, જેને ઉક્ત પ્રકારથી સર્વત્ર સ્વયં ઘટાવી લેવું.

એવું નહી કહેશા કે જેને કાેઇના કહેવાથી અથવા કાેષથી "પાણિબ્રહણ " નામ વિવાહનું છે. એજ પાણિગ્રહણ શબ્દથી વિવાહને સમજશા અથવા તાે હાથ પકડવાનેજ સમજશા ઇત્યાદિ. તેથી નામજ લક્ષણ ત્યારે બની શકે છે કે જ્યારે જે નામનાે અર્થ છે, એમાંજ તમામ વાત આવી જાય અને ઉપરાંત કાંઇ કહેવું ન પડે. જે ઉપરથી કહેવામાં આવશે એજ અંશ લક્ષણમાં ઉમેરવું પડશે. કેમકે વૃધ્ધાથી, કાેષથી, અથવા વ્યાકરણથી સાંભળ્યા વિના તાે રૂઢ અને યાંગિક શબ્દાને પણ કાેઇ સમજી શકતું નથી. માતાદિથી સાં ભળ્યા વિના મનુષ્ય, મનુષ્યની વાણી પણ નથી બાલી શકતું, અને આલંકારાના યાગરૂઢ નામામાં રૂઢિથી ઇતર કાેઇ અર્થ ઉપરથી નથી લાવવા પઢતા. એવું પણ નહીં કહેશા કે જ્યાં વાકયાર્થમાં અન્વયા નુપપત્તિ અથવા તાત્પર્યાનુપપત્તિ હાેય ત્યાં વાકયાર્થમાં અન્વયાદિ લેવાને માટે લક્ષણા કહેવામાં આવે છે. સંજ્ઞા તા એકજ પદ છે. આની કટપના વખતે અન્વયાનુપપત્ત્થાદિકના પ્રસંગજ નથી જેમકે નામલક્ષણ વિચાર.

"काकेभ्यो दधि रक्ष्यताम्" આ વાકયમાં કાક શબ્દથી દધ્યુપઘાતક માત્રનું ગ્રહણુ થાય છે. " काको रौति " આમાં કેવલ काक શખ્દ-નાજ પ્રયાગ કરવામાં આવે એમાં તાે કેવલ કાકનું જ ગ્રહણ થાય છે; કેમકે ઉપલક્ષણુમાં અન્વયનાે બાધ નથી. એથી વાકય<mark>ની આ</mark>વ∙ **સ્યકતા નથી.** આહીં તેા તાત્પર્યના બાધ છે. તેથી ધાેરી કવિઓએ કાવ્યશાભાકર ધર્મરૂપ અલંકારાનાં ઉપમાદિ નામ રાખેલ છે. તે એ એ નામાર્થી સખંધી કાવ્યશાેભાકરધર્મવૂપ ચમત્કારાેનાં ઉપલક્ષણથી ગ્રહણ ન કરે તેા કવિના તાત્પર્યના ખાધ થાય છે. ધાેરીએ પ્રત્યનીક ન્યાયથી પ્રત્યનીક અલંકાર માન્યે છે. આને અક્ષરાર્થ વક્ષ્યમાણ પ્રત્યનીક અલંકારના પ્રકરણમાં કહેવામાં આવશે. અહીં ચમત્કાર પક્ષમાં છે. આના વાચ્યાર્થ તાે અનીક પ્રતિ કરવું એ છે, તેથી અહીં વિશ્રામ કરે તેા પક્ષીના પક્ષી પ્રતિ કરવું, પક્ષીનું કરવું, પક્ષીના પક્ષીનું કરવું ઈત્યાદિ પક્ષ સંબંધી ચમત્કારાેનું ગ્રહણ ન હેાવાથી વક્તાના તાત્પર્યને આધ થાય છે. પક્ષીના પક્ષી પ્રતિ કરવું ઇત્યાદિ લક્ષ્યાર્થ છે. પક્ષતા સબંધ છે; અને પ્રયાેજન લાઘવથી કહેવું એ છે. સર્વને ગણાવવાથી ગૈારવ થાય છે. એમ નહી કહેશા કે ધારીનું એ તાત્પર્ય હતું તેા સૂક્ષ્મ ઇત્યાદિની પેઠે આ અંલકારના " સર્વ સંગ્રાહક પક્ષ " નામ કેલ ન રાખ્યું ? કેમકે એ વિષયનાે કાેઇ ન્યાય હાેય તાે એથી એ અલંકારનું પ્રદર્શન કરવાથી હુદયંગમ સારૂં થાય છે. એથી અન્ય પણ સુદ્રા ન્યાયથી સુદ્રા, દીપક ન્યાયથી દીપક આદિ અલંકારા-નું પ્રદર્શન કરવામાં આવ્યું છે અને સાહિત્ય શાસ્ત્રમાં ઉપલક્ષણુથી સજાતીય ચમત્કારના સંગ્રહ થઇ જાય છે.

એવું પણ ન કહેશા કે કવિ નામ રાખે એ તાે લક્ષણુ રૂપજ હાેય છે. જયાેતિષ, ન્યાય, વ્યાકરણ આદિ શાસ્ત્રકારાએ નવીન વાર્તા કલ્પીને " કુજ્યા, અગ્રા, ચરજ્યા, ઉન્મણ્ડલ, સમવાય, વિભ-કિત, ઉપસર્ગ " ઈત્યાદિ સે કડા યાેગરૂઢ નામ નવીન કલ્પ્યાં છે. તેમાં કાેઇ નામમાં લક્ષણુ યાેગ્ય અર્થ નથી નીકળતાે. કેમકે અમારૂં મુખ્ય તાત્પર્ય અલંકારાનું નામ રાખવાવાળાના નામમાંજ લક્ષણુ હાેવામાં છે. એ અલંકારાનાં સમસ્ત નામ લક્ષણુરૂપ છે. એવું ન કહેશા કે આદિમાં અલંકારાનાં નામ રાખ-વાવાળાનાં નામમાંજ લાવવાનું તાત્પર્ય હતું, એ કાેઇ પ્રમાણુથી નક્કી કર્શું ? કેમકે સમસ્ત અલંકારાનાં નામજ લક્ષણુ છે, એ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ છે. અન્ય લાઘવ સર્વમાન્ય હાેવાથી સાહિત્ય શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ સહુદ્દયાના હુદયની સાક્ષિરૂપ પ્રમાણુ પણુ અહીં છે.

ધારીઓએ અલંકારાનાં નામ ઉદાહરણાના અનુસાર રાખ્યાં છે, એ તાે અવ્યાપ્ત્યાદિ દાષ રહિત છે. અને ભરત ભગવાન ઇત્યાદિએ પણ લભ્ય ઉદાહરણાના અનુસાર એ અલંકારાનાં લક્ષણ બનાવ્યાં છે, પરન્તુ એ તાે બહુધા અવ્યાપ્ત્યાદિ દાષ સહિત છે. ધારિયાનાં નામ રૂપ સ્પષ્ટ થઇ રહેતાં કરી અન્ય તટસ્થ લક્ષણાનું બનાવવું એ તા ભૂલ છે.

### काव्य निरूपण.

" રત્નાકર " લખે છે:—

કાવ્યનું યથાર્થ નિરૂપણ એક એવા વિષય છે કે જેના ઉપર સાહિત્યકારા લાંબા વખતથી પાતપાતાના મતને અનુસાર ઘણુંજ લખતા આવે છે. તથાપિ જે ધ્યાન દઇને વિચારીએ તા એએાના પ્ર-થાથી સંપૂર્ણ સંતાષ થતા નથી. મૂળ વિષયા ઉપર એવા વાંધાઓ પડ્યા છે કે એએામાંથી કાઇ ઉપર બે ચાર સાહિત્યકારાની એક સંમતિ પ્રાપ્ત થવી ઘણી કઠિણુ છે. એકના લક્ષણુને બીજો અંગીકાર કરતા નથી અને બીજાની વાતને ત્રીજો પરાસ્ત કરે છે. એથી પરિ-ણામ એવું આવે છે કે ભણવાવાળા બિચારા ગભરાઇ જાય છે અને એમ નર્ક્કી નથી કરી શકતા કે આપણે કાના મતને વાસ્તવિક સમ-જવા. કેટલાએકના તા પાતાના લખેલા ગ્રન્થામાં પણ એવા પૂર્વાપર વિરાધ પડે છે કે એના પાતાના સિદ્ધાન્તનુંજ સિદ્ધ થવું અસંભ-વિત થઇ પડે છે. આના સિવાય એ લોકામાંથી કાઇ કાઇએ આ વિષયને અતિ સૂક્ષ્મ અને કઠણ સમજી દ્રઢતાપૂર્વ કે પાતાના સિદ્ધા- ન્તેાને સ્પષ્ટ રૂપથી પ્રકાશિત કરવાનું સાહસ અનુચિત જાણી પ્રથમ દેાડાદેાડ કરી અંતે નાક ઉપર આંગળી રાખી ગયા છે, કે જેથી જીજ્ઞાસુઓ વાંચીને ગુંચવાડામાં પડી જાય છે; અને એનું નિવારણ કરી અભિષ્ટાર્થ સુધી નથી પહેાંચી શકતા. અંતમાં નિરાશ બનીને કાવ્યકળાકાેવિદ કહેવરાવવાના અભિલાષીઓને ભિન્નભિન્ન ગ્રન્થાના લક્ષણેા અને ઉદાહરણેાને કંઠ કરી રાખીને તથા અવસર ઉપર અમુકના આ મત છે એટલું કહી દેવાને પાતાનું મુખ્ય કર્તબ્ય સમજી લેવું પડે છે.

સંસ્કૃત ભાષાના પંડિતાને તા સ્પષ્ટાસ્પષ્ટ કાંઈક એાધ પણ થઇ જાય છે. પરન્તુ કેવળ પ્રાકૃત જાણવાવાળાઓને તા એટલું પણ જ્ઞાન થવું કઠિણ છે. કેમકે પ્રથમ તા પ્રાકૃતમાં એવા ગ્રન્થા અહુજ .થાડા છે, કે જેમાં કાવ્યના સર્વ અંગાનું વર્ણન મળી આવે, અહુધા લા કાએ તા એક એક બબ્બે અંગાનાંજ પૃથક્ પૃથક્ વર્ણન કરીને છેાડી દીધા છે અને બીજા જે ગ્રન્થા હાલ છે તેની પરિપાટી સંસ્કૃત કરતાં પણ અતિ કઠિણ છે. પ્રાકૃત ભાષાના કવિઓના બનાવેલાં ઉદાહરણા તા બહુધા પ્રશંસનીય છે, પરન્તુ જ્યાં ત્યાં લક્ષણામાં વિશેષ ધ્યાન ન દીધાથી તેઓ પાતાના સમજેલ અર્થના પ્રકાશ પ્રયુક્ત શબ્દોદ્ધારા નથી કરી શક્યા, અથવા તા પાતેજ ભૂલ ખાધી છે. આવા વખતમાં પ્રાકૃત ભાષામાં એક એવા ગ્રન્થ લખવાની આવશ્યક્તા જેવામાં આવે છે કે જેનાથી ભણવાવાળાઓને કાવ્ય સબન્ધી આવશ્યક વાતાના ચથાર્થ બાધ પ્રાપ્ત થાય અને પાતે પક્ષપાત છાડી વિચાર કરવાના અભ્યાસ વધારે.

સર્વથી પહેલાં જે વાતનાે નિર્ણય થવાે આવશ્યક છે તે એ છે કે કાવ્ય કાેને કહે છે, અર્થાત્ કાવ્યનું લક્ષણુ શું છે ? હર કાેઇ કાર્ય કરવા પહેલાં મનુષ્યે આટલું સારી રીતે જાણી લેવું જોઇએ કે હું શું કરવા ચાહું છું. નહિ તાે એના ઉદ્દેશ્ય સાધનમાં બાધ આવવાની સંપૂર્ણ સંભાવના થશે. જેમ કાેઇ ઘર બના-વવાવાળા કારીગરને એવી ખબર ન હાય કે આ ઘર મનુ- ખ્યોને રહેવા માટે બનાવવું છે, તાે સંભવ છે કે એમાં એ કારીગર મનુષ્યને જવા આવવા જેવડું દ્વાર પછ્યુ નહિ બનાવે. આ સિવાય એ પછ્યુ સંભવ છે કે બારણેથી જોવામાં તાે એના બનાવેલ ઘરના આકાર જેવા જોઇએ તેવા હાેય પણુ મંદરથી તાે ઇટ પત્થરથી ભરેલું હાેય અથવા છાપર ંજ ન હાેય. જો કાેઈ મનુષ્ય સાેનીની પાસે જઇને કહે કે મને એક કંકણુ બનાવી દે, તાે જ્યાંસુધી સાેની એમ નથી જાણતાે કે કંકણુ અસુક ભૂષણુને કહે છે, ત્યાંસુધી તે બિચારા શું બનાવી દેશે ? અને કદિ વિના સમજયે, વિના સાંભાન્યે બનાવ-વાનું સાહસ ઉઠાવે તાે સંભવ છે કે કાેઇ એક એવી વસ્તુ બનાવી દેશે કે જેનાથી હાથને કાંઈપણુ સબંધ નહી હાેય. એવી રીતે જો કવિ આ વાતને સારી રીતે ન સમજે કે કાવ્ય કાને કહે છે તા થયા-રૂચિ સમજ્યા વિના કાંઇ બનાવી તેને કાવ્ય માની લેશે. અને પાતાની રચનામાં એ વાતને લાવવાના યત્ન નહિ કરી શકે, કે જેનાથી વાકયને કાવ્યપદવી પ્રાપ્ત થાય છે.

## प्राचीन साहित्याचार्यो प्रणीत काव्यनां लक्षणो.

ચન્દ્રાલેાકકાર લખે છે:—

निर्दोषा लक्षणवती सरीतिगुणभूषिता ।

सालंकाररसानेकद्वत्तिर्वाकाव्यनामभाक्।।

દેાષ વિનાની, સારા લક્ષણુયુકત, રીતિસહિત, ગુણેાએ સહ-વર્તમાન અલંકાર સહિત અનેક વૃત્તિવાળી જે વાણી તે કાવ્ય કહેવાય છે.

સરસ્વતી કંઠાભરથુકાર લખે છે:—

निर्दोषं गुणवत्काव्यमलङ्कारैरलङ्कृतम्।

रसान्वितं कविः कुर्वन्कीर्तिं पीर्तिं च विन्दति ।। દેાષ રહિત, ગુણવાળું, અલંકારોથી સુશાેભિત રસયુકત કાવ્ય કરનાર કવિ કીર્તિ તથા પ્રીતિને પામે છે. કાવ્યદીપિકાકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

### कथ्यते काव्यामिष्टार्थव्यवाच्छित्रा पदावली.

ઇષ્ટ એટલે અલાકિક ચમત્કારી હાેવાથી સહુદય પુરૂષાનાં મનને આનંદ કરનાર એવા જે અર્થા તે વડે વ્યવચ્છિન્ન એટલે વિલક્ષણ કરેલ એવી જે પદાવલી એટલે પદસમૂહ તે કાવ્ય કહેવાય છે. **રિપુત્તે મૃતઃ, પુત્રસ્તે जાતઃ,** "તારા શત્રુ મર**ણ** પામ્યા" અને "તારે ત્યાં પુત્ર ઉત્પન્ન થયા." ઇત્યાદિ વાક્યનાં શ્રવણથી ઉત્પન્ન થએલાે આનંદ લાકોત્તર નથી. માટે એવાં વાક્યામાં કાવ્ય લક્ષણના અતિ પ્રસંગ નથી. તથાપિ લક્ષણ એવું ફલિત થયું કે લાકાત્તર ચમત્કારી હાવાથી સહુદયાનાં હુદયને આકર્ષણ કરનારૂં જે વાક્ય તે કાવ્ય. તેનું જ નામ કાવ્ય કહેવાય છે કે જે નિશ્વે વિલક્ષણ ચમત્કારી હાવાથી બળાત્કારે વશમાં લાવી સામાજીક જનાનાં મન રંજન કરે એનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે.

## मानुषीभ्यः कथंनुस्यादस्य रूपस्य संभवः । न प्रभातरलं ज्योतिरुदेति वसुधातलात् ॥

માનુષી સ્ત્રીએાથી આવાં રૂપની ઉત્પત્તિ સંભવેજ કેમ **?** પૃથ્વીના તલથી લાવષ્ટ્યે પરિપૂર્ણુ એવું તેજ ઉત્પન્ન થાયજ નહીં.

उद्गीर्णदर्भकवल्ला मृगी परित्यक्तनर्तना मयूरी ।

अपसृतपाण्डुपत्रा मुश्चति अश्रु इव ऌता: ॥ શકુન્તલાના પતિના ઘર પ્રત્યે પ્રયાણુને સમયે વિરહથી હરિ-ણીએ દર્ભના કવલાના ત્યાગ કર્યા છે અર્થાત્ આહાર તજેલા છે, મયૂરીએ નૃત્યના ત્યાંગ કર્યા છે અને લતાઓ ખરી પડતા પત્રારૂપી

અશ્રુઓના બિન્દુઓનેજ બાબુે પાડતી હાેય નહિ શું ? आये कठोर यश: किल्ल ते प्रियं किमयशो ननु घोरमतःपरम् । किमभवद्विपिने इरिणीदृशः कथय नाथ कथं बत मन्यसे ॥ હે નિષ્ઠુર શમ ! તમને પ્રજારંજનજન્ય યશજ પ્રિય છે તેા સીતાને ઘાર વનમાં માકલવા રૂપ જે અપયશ તે શું એના સમાન નથી ? હે નાથ ! હરિણાક્ષી એવાં સીતાજીની વનમાં શું સ્થિતિ યઇ તે વિષે જરાપણુ વિચાર કરાે છેા ? ઇત્યાદિ વાક્યોવડે સહૃદ-યાને અનંતરજ લાેકાત્તર આનંદના ફેલાવ કરે છે માટે તેમાં કાવ્યપણું જાણવું.

કાવ્ય પ્રકાશકાર લખે છે:---

तटदोषौ शब्दार्थौ सगुणावनलंकृती पुनः कापि.

દેાષ રહિત, ગુણ, સહિત, અલંકાર સહિત અને કયાંઇક ગૂઢ અલંકાર સુક્રત એવા જે શબ્દ અને અર્થ તે કાવ્ય.

વૃત્તિકારલખે છે:—

## कापीत्यनेनेतदाह यत् सर्वत्र सालंकारौ ।

कचित्तु स्फुटालंकारविरहेऽपि न काव्यहानिः ॥

" **कापि "** એ પદે કરીને એવું જણાવ્યું કે શબ્દ અર્થ સર્વ સ્થલે સાલંકાર હેાવા જાેઇએ પણ કેાઈ સ્થલે સ્કુટ અલંકાર ન હાેય તાેપણુ કાવ્યત્વની હાનિ નથી.

કાઇપણ ભાષામાં કાવ્યની વ્યાખ્યા કરવી એ સંભવિત નથી. તેા પણ મનુષ્ય પાતાની જાતને માટે કાવ્ય શું છે એ અનુભવથી શાધી શકે તેનું વર્ણન આપી શકાય. કાવ્યપ્રકાશકાર કાવ્યની વ્યા-ખ્યા આપવામાં એ પ્રમાણે જ અનુસરેલ છે. ઉપર જોશું એમ તે કાવ્યનું " तटस्ય લક્ષણ " આપતા નથી પણ " स्वरुप લક્ષણ " આપે છે. તેને કાવ્યની સ્વતંત્ર વ્યાખ્યા આપવાની મુશ્કેલી જણાઇ તેથી કાવ્યને માટે જરૂરનાં તત્ત્વાે લીધાં છે; અને તેમને કાવ્યની વ્યાખ્યામાં એકત્ર કરીને આપેલ છે. વ્યાખ્યા કેવી રીતે ઉદ્દભવ પામી એ નીચેની બીનાથી જણાશે.

કાબ્ય એટલે શું <sup>?</sup> કાબ્ય એ એક મનરંજનતા ચુક્ત વસ્તુ છે. ધારા કે અહિંયા એક મનરંજન કરે તેવું ચિત્ર છે તાે તે કાવ્ય કહે વાય કે નહિં ? બીલકુલ નહિ. ત્યારે આપણે કહીએ કે કાબ્ય તાે વાણીના વ્યવહારમાં સમાએલ છે. એમ માનીએ તાે ગાયક ઘણાજ પ્રિય રાગથી ગાય છે, તાે તે કાવ્ય કહેવાય ? ના. એ પણ કાવ્ય ન કહેવાય. ત્યારે તાે એ અર્થ ચુક્ર્ત શબ્દ વ્યવહાર છે. વારૂ ! ત્યારે એ રીતે તેા ઘણા ગઘ લખના રાની વાણી તે પણ કાવ્ય કહેવામાં આવશે. ત્યારે આપણે વ્યાખ્યામાં '' अदोषत्व " ઉમેરશું કે જે કાવ્યના પ્રદે-શમાંથી એવી ભાષાને દૂર કરશે. '' काव्य " માત્ર શબ્દ કે માત્ર અર્થમાં સમાએલ નથી. શબ્દ અને અર્થ બન્ને મળીને '' काव्य " થાય છે. તેા તેમાં પ્રાધાન્યપણું શબ્દનું છે કે અર્થનું ? જે શબ્દનું પ્રાધાન્યપણું હાય તા '' साર્थ शब्द " એમ વ્યાખ્યા કરવામાં આવશે અને જો અર્થનું પ્રાધાન્યપણું હાય તા '' शब्देन विशिष्ट: अર્थ: " એમ વ્યાખ્યા કરવામાં આવશે. તા પણુ '' શब्दाર્થો काव्यम् " એમ કેમ કહેવાય ? તા એમને આપણે એમ કહી શકશું કે કવચિત્ શબ્દ પ્રધાન હાય છે અને કવચિત્ અર્થ પ્રધાન હાય છે અને કેટલીક વખત શબ્દ અને અર્થ બન્ને સરખા પ્રાધાન્યપણાવાળા હાય છે. તેથી ચતુરાઇથી '' शब्दाર્થી काव्यम् " એમ કહેલ છે.

હવે જો કાેઇ દાેષ રહિત કંઇ વસ્તુ ખનાવે તાે તે કાવ્ય કહે-વાય ? ના. કાવ્ય નામને ચાેગ્ય થવા માટે કંઇક વિશેષ જરૂરનું છે. અર્થાત્ ગુણેા. હવે આવું ( દાેષ રહિત અને ગુણ સહિત ) કાવ્ય મુખ્યત્વે કરીને અલંકાર ચુક્ત હાેય છે. પણ અલંકાર કાવ્યમાં હાેવાજ જોઈએ એવું કાંઇ નથી. કારણ કે કાેક વખત જ, અલખત્ત જવલ્લેજ, સારી કવિતા અલંકાર વિનાની હાેય છે.

કાવ્યશાસ્ત્રના લખનારાઓએ કાવ્યની ભિન્ન ભિન્ન વ્યા-ખ્યાએા આપેલ છે. એથી કાવ્યપ્રકાશકારે કાવ્યની વ્યાખ્યા કરી નથી. જેટલી વ્યાખ્યા આપેલછે તે તેા માત્ર કાવ્યની તેની શાેધમાં આગળ વધવાના ઈરાદાથી કાવ્યનાં પ્રધાન તત્ત્વા આપેલ છે. મમ્મટ-નું કાવ્યનું સ્વરૂપ વ્યવહારિક હાેવાથી ઘણુ સારૂં છે. પરિચિત વર્ણુન કરવાથી મમ્મટ કાવ્યના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપવામાં (કૃતેહ પામેલા છે. ગૂઢાલંકારનું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણુ છે.

### यः कौमारहरः स एव हि वरस्ता एव चैत्रक्षपा∽ स्तेचोन्मीलितमालती सुरभयः प्रौढा; कदम्बानिलाः ।

### सा चैवास्मि तथापि तत्र सुरतव्यापारऌीऌाविधौ । रेवारोधसि वेतसीतरूतऌे चेतः सम्रुत्कंठते ।।

પરદેશમાં પરનાયકની સાથે સંકેત કરનારી કાેઈ નાયિકાનું પાતાના ઘરમાં આ વચન છે.

જે કુમાર અવસ્થાના હરનાર અર્થાત્ પાણિગ્રહણ કરનાર તેજ પતિ, તથા ચૈત્ર માસની રાત્રિએા પણ તેજ, તથા હું પણ તેજ છું તથાપિ રેવાને કાંઠે વેતસી તરૂના તલને વિષે સંભાગ વ્યાપાર રૂપ લીલા કરવા માટે ચિત્ત ઉત્કંઠિત થાય છે.

આ <sup>8</sup>લાેકમાં સ્કુટ અલંકાર નથી. તથા ગૂઢ અલંકાર ત્રણ છે. તે એવી રીતે કે સંભાગ યાગ્ય પતિ આદિકનું વિદ્યમાનપણ કહેવાથી ઉત્કંઠાના કારણના અભાવ છે, તેમ છતાં પણ ઉત્કંઠા રૂપ કાર્ય કથન કર્યું માટે વિભાવના અલંકાર થયા. તે શબ્દથી સાક્ષાત પ્રતીત થતા નથી, માટે ગૂઢ છે. અને પતિ આદિકનું સંનિધાન રૂપઅનુત્કં-ઠાનું કારણ છતાં પણ અનુત્કંઠારૂપ કાર્ય નથી; માટે વિશેષાંકિત અલંકાર થયા તે પણ શબ્દથી સાક્ષાત પ્રતીત થતા નથી. માટે ગૂઢ છે. અને "कौमार" "इर" "વર" ઇત્યાદિ અનુપ્રાસ સ્પુટ છે; તથાપિ તે આ કાવ્યમાં હાનારા શુંગારાભાસને પ્રતિકૂલ હાવાથી તે અસ્કુટજ છે. નાયક પર હાવાથી શુંગારને આભાસપર્ણ જાણવું. ઉર્જસ્વિત્ અલંકાર સ્કુટ છે એવી શંકા પણ કરવી નહી, કેમકે જ્યાં રસાભાસ અન્યના અંગ હાય ત્યાંજ ઉર્જસ્વિત્ હાય છે. અહીં તાે શ્રુંગારાભાસ પ્રધાન છે, અન્યના અંગ નથી; માટે ઉર્જસ્વિત્ સંભવે નહી.

સાહિત્ય દર્પણુકાર લખે છે:—

કાવ્યનું સ્વરૂપ એટલે લક્ષણુ કેવી રીતનું એવી અપેક્ષામાં કાેઇ કહે છેઃ—

तददोषौ शब्दार्थों सगुणावनलंकृती पुनः कापीति.

દાેષ રહિત, ગુણ સહિત, અલંકાર સહિત અને કયાંક સ્કુટ અલંકાર રહિત અર્થાત્ ગૂઢ અલંકાર ચુક્ત એવા જે શબ્દ અને અર્થ તે કાબ્ય. આ વિચારવા જેવું છે. કેમકે જે કદાચ દાષ રહિત શ-ગ્દાર્થજ કાબ્ય હાેય તાે—

> न्यकारो ह्ययमेवमेयदरयस्तत्राप्यसौ तापसः सोऽप्यत्रैव निहन्ति राक्षसकुलं जीवत्यहो रावणः धिग्धिक् शक्रजितं प्रबोधितवता किं कुभ्भकर्णेन वा स्वर्गप्रामाटिकाविछण्ठनट्टथोच्छूनैः किमेभिर्भुजैः

રાવણુ કહે છે કે મારાે એજ માટેા તિરસ્કાર કે મારે શત્રુએા. તેમાં પણુ આ તપસ્વી એવા રામ શત્રુ; અને તે પણુ આલંકામાં જ રાક્ષસાેના કુળને હણુે છે. વળી માટું આશ્ચર્ય એ છે કે રાવણુ છવે છે. ઇન્દ્રજીત તને પણુ ધિક્કાર છે, ધિક્કાર છે. નિદ્રામાંથી જગાડેલા કુંભકર્ણથી પણુ શું ? સ્વર્ગરૂપી ગામડાને તાેડવામાં વૃથા બળ ધ-રનાર, એવા આ ભુનેવડે પણુ શું<sup>:</sup>?

આ <sup>શ</sup>લાક અવિમૃષ્ટવિધેયાંશદાેષથી દ્વષિત છે. માટે કાવ્ય કહેવાશે નહીં. અને એ <sup>Ջ</sup>લેાકમાં રસ<sup>હ</sup>્વનિ હેાવાથી ઉલ્ડૂં ઉત્તમ કા-વ્યપણું સહુદયજનાએ અંગીકાર કર્યું છે. તેમાં પૂર્વાક્ત લક્ષણુની અવ્યાપ્તિ પ્રાપ્ત થશે. ત્યારે આ <sup>શ્</sup>લાેકમાં કાેઇકજ અંશ દુષ્ટ છે પણ સર્વ નહીં. માટે જે અંશમાં દાેષ છે તે અંશ દુષ્ટ અને ઇતર લાગ તાે અદુષ્ટ હાેવાથી કાવ્યજ કહેવાશે એવી પણ શંકા કરવી નહીં, કેમકે જે અંશમાં દેાષ તે અકાવ્ય અને જે અંશમાં ધ્વનિ છે તે કા-બ્ય એમ માનીએ તાે દુષ્ટ અંશ પાેતાની તરફ અકાબ્યપણાનું આ-કર્ષણ કરશે, અને ધ્વનિ અંશ પાતાની તરફ કાવ્યપણાનું આકર્ષણ કરશે એ રીતે બન્ને તરફ આકર્ષણ થવાથી કાવ્યપણું અકાવ્યપણું કાંઇ પણ સિદ્ધ થશે નહીં. વળી શ્રુતિકટુત્વાદિ દેાષા કાઇકજ અં-શને દ્રષિત કરે એમ નથી; કિન્તુ એક અંશમાં રહેલ દેાષ આખાં કાવ્યને દ્રૂષિત કરે છે. ઘટે છે કે કાવ્યના આત્મારૂપ રસનેા અપકર્ષ કરનાર દેાષ ન હાેય તાે તેમાં દાેષપણું જ અંગીકાર કરાતું નથી. નહીં તેા દેાષમાં નિત્યત્વ, અનિત્યત્વની વ્યવસ્થાજ થઇ **શ**કરો નહીં જે ધ્વનિકારે પણ કહ્યું છે :---

### श्रुतिदुष्टादयो दोषा अनित्या ये च दर्शिताः ध्वन्यात्मन्येव श्रृंगारे ते हेया इत्युदाहृताः

જે શ્રુતિ કટુત્વાદિ દાેષા તથા જે અનિત્ય દાેષા દેખાડયા તે <sup>દ</sup>વનિરૂપ શ્રગારમાંજ ત્યાજ્ય જાણવા.

વળી એમ માનવાથી કાવ્ય વિરલવિષય અથવા નિવિંષયજ થઇ જશે, કેમકે સર્વ પ્રકારે નિર્દોષ કાવ્યનેાજ અસંભવ છે. ત્યારે '' अदोषो " આ પદમાં જે ''ગ" છે, એનો ईંષત્ " એવા અર્થ કરશું એમ માનતા હા તા ઈષત્ દાષવાલા શબ્દાર્થ કાવ્ય છે એવું સિદ્ધ થશે. ત્યારે નિર્દોષ શબ્દાર્થને કાવ્યપણું કહેવાશે નહી. '' सति संभवे ईषदोषाावित्तिचेत् " સંભવ છતાં ઇષત્ દાષવાલા શબ્દાર્થ એમ કહેતા હા તા તે પણ કાવ્યલક્ષણમાં કહેવા યાગ્ય નથી. રત્નાદિકના લક્ષણમાં કીટાનુવેધાદિકના પરિહારની પેઠે એટલે જેમ કીટના અનુવેધાદિક રત્નનું રત્નપણું હણવાને સમર્થ નથી; પણ કિંમતમાં તારતમ્ય કરાવવાને સમર્થ છે. તેમજ શ્રુતિકટુત્વાદિ દાષ પણુ કાવ્યનું કાવ્યપણું હણી શકવાને સમર્થ નથી પણ તેવાં કાવ્યની કિંમત કંઇક આઝી ગણાય છે. કહ્યું છે કે:—

कीटानुविद्धरत्नादि साधारण्येन काव्यता ।

दुष्टेष्वपि मता यत्र रसाद्यनुगमः स्फुटः ॥

જેમ કીટે વીંધેલું રત્ન પણ રત્નજ મનાય છે, અરત્ન નહીં. તેમ જે કાવ્યમાં રસાદિકનું જ્ઞાન સ્કુટ થતું હાેય તે કાવ્ય દાેષવાળું છતાં કાવ્યજ મનાય છે. વળી શબ્દાર્થને સગુણુ એ વિશેષણુ આપ્યું છે તે પણ અઘટિત છે, કેમકે ગુણે રસનાજ ધર્મ છે. એ પ્રકાર કહ્યું છે:—

ये रसस्याङ्गिनो धर्माः शौर्यादय इवात्मनः

જેમ શૌર્યાદિક આત્માના ધર્મ છે તેમજ ગુણેા અંગીમૂત રસનાજ ધર્મી છે, ઇત્યાદિ વાક્યે કરીને પૂર્વીક્ત લક્ષણુકારેજ પ્રતિપાદન કરેલ છે; માટે શબ્દાર્થ રસના અભિવ્યંજક છે. રસના ધર્મ ગુણેા ઉપચારથી

શબ્દાર્થમાં પણ સંભવશે એમ માનતા હાે તાે તમને પૂછીએ છીએ કે તમે કાવ્યના સ્વરૂપ રૂપે માનેલા શબ્દાર્થમાં રસ છે કિંવા નહી ? જે કદા નથી એમ કહેતા હેા તેા શબ્દાર્થમાં ગુણુ પણુ નથી. કેમકે રસના ધર્મ ગુણ, રસ ન હાેય તાે તે પણ ન જ હાેવા જોઇએ. જો કદી શબ્દા-ર્થમાં રસ છે એમ કહેતા હાે તાે લક્ષણમાં " सग्रणौ " એ પદને સ્થાને '' सरसौ " એવુંજ વિશેષણુ કેમ ન આપ્યું ? શબ્દાર્થમાં ગુણુવાનપણુાની અનુપપત્તિ હેાવાથી''सरसौ" સિદ્ધ થયું એમ કહેતા હા તાેપણુ ''सगुणौ'' આ વિશેષણ છેાડી દઇને '' सरसौ '' એ વિશેષણ આપવું તેજ ચાગ્ય છે. " પ્રાણીવાળા દેશ " ને અદલે '' શાૈર્યાદિકવાળા દેશ" કાેઇ કહેતું નથી. ગુણુના અભિવ્યંજક શબ્દાર્થ કાવ્યમાં પ્રચાજવા એવા ''**सगुणौ"** એ પદનાે અભિપ્રાય છે, એવી શંકા પણ કરવી નહી. કેમકે ગુણ કાવ્યમાં ઉત્કર્ષ આણનારા છે પણ ક બ્યના સ્વરૂપના આણનાર નથી. શબ્દ અને અર્થ કાબ્યનું શરીર છે, રસાદિક આત્મા છે, તથા ગુણે શાૈયાદિકની પેઠે છે, દાેષા કા-ા આ ત્વાદિકની પેઠે છે, રીતિઓ અવયવાની સુસ્થિતિની પેઠે છે તથા અલંકારા કટક કુંડલાદિની પેઠે છે. એણે કરીને અલંકાર સ-હિત અને કચાંક ગૂઢ અલંકારવાળા જે શબ્દાર્થતે કાવ્ય, એવું જે કહ્યું છે તે પણ પરાસ્ત થયું. કેમકે અલંકાર પણ કાવ્યમાં શાેભા માત્રના જનક છે, પણ સ્વરૂપના સંપાદક નથી. માટે એણે કરીને 'वक्रोक्तिः काव्य नीवितम् ' વક્રોક્તિ એ કાવ્યના જીવનરૂપ છે. એ રીતે જે વકોક્તિજીવિતકારે કહ્યું છે તે પણુ પરાસ્ત થયું જાણવું. કેમકે વકોકિત પણ અલંકાર છે.

અસ્કુટ અલંકારનું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણે છે:–

" **यः कौमार हरः** " ઇત્યાદિ. આ પણ વિચારવા જેવું છે; કેમકે એ <sup>શ્</sup>લાકમાં વિભાવના અનેવિશેષાકિત અસ્કુટ છે તાેપણુ તે અન્નેના મૂલ સંદેહસંકર અલંકાર સ્કુટ છે.

" अदोषं गुणवत्काव्यम् " ઈત્યાદિ કાવ્યનાં લક્ષણુના પણ

γ

પરાસ્ત થયેા. જે કાંઇ ધ્વનિકારે કહ્યું છે. '' **कાવ્યસ્યાત્મા** ધ્વનિ **रिति:** " ધ્વનિ કાવ્યનેા આત્મા છે, ત્યાં પૂછીએ છીએ કે વસ્તુધ્વનિ અલંકારધ્વનિ અને રસધ્વનિ એ રીતે ત્રણે પ્રકારના ધ્વનિ આત્મા ? કે કેવળ રસધ્વનિજ આત્મા ? તેમાં પહેલા પક્ષ લીએ તા તે અનુ-ચિત છે. કેમકે પ્રહેલિકાદિકમાં અતિવ્યાપ્તિ આવશે માટે કદાચ બીજો પક્ષ લીએ તા અમે કબૂલ કરીએ છીએ કે જ્યારે રસધ્વનિ માત્રજ કાબ્યના આત્મા માનશા ત્યારે:—

अत्ता एत्य निमज्जइ एत्थ अहं दिअसअं पल्लोएहि । मा पहिअ ! रति अंधअ ! सेज्जाइं मह निमज्जहिसिः ॥

આ સ્થલે મારાં સાસુ સૂએ છે. અહીં હુ સૂઉ છું. હે રતાંધલા પથિક્ ! તું દિવસે બેઇ લે. મારી શબ્યામાં સુઇશ નહી; ઇત્યાદિ સ્થલે વસ્તુમાત્ર બ્યંગ્ય છે, ત્યાં કાબ્યત્વના બ્યવહાર કેમી એવું પૂછતા હા તા ઉત્તર આપીએ છીએ કે એ સ્થલે પણ રસાભાસ ધ્વનિત છે. માટેજ કાબ્યત્વના બ્યવહાર છે. બે કદી ધ્વનિમાત્રને કાબ્યાત્મા માના તા " देवदत्ता प्राप्त " દેવદત્ત ગામ જાય છે. આ વાક્યમાં ભૃત્યને દેવદત્તની પાછળ જવું વ્યંજિત થયું. માટે એ વાક્યને પણ કાબ્યપણ કહેવું પડશે. કાબ્યપણ છે એમ કહેતા હા તા તેમ બને નહીં કેમકે જે રસયુક્ત હાય તેનેજ કાબ્યત્વના અંગીકાર છે.

આગ્નેય પુરાણુમાં પણુ તેમજ કહ્યું છેઃ—

" वाग्वैदग्ध्यप्रधानेऽपि रस एवात्र जीवितम् "

આ પુરાણુમાં વાણીનું ચાતુર્ય પ્રધાન છતાં પણુ રસ જ જીવન રૂપ છે, એમ ખતાવ્યું છે.

**ન્ય**ક્તિવિવેકકારે પ**ણ** ક**શું છે**:—

"काव्यस्यात्मनि अङ्गिनि रसादिरूपे न कस्यचिद्विमतिरिति." કાવ્યરૂપ શરીરના આત્મારૂપ અંગી રસાદિકને વિષે કાઇની વિરૂદ્ધમતિ નથી. ધ્વનિકારે પછુ કહ્યું છે:— " नदि कवेरितिवृत्त-मात्रनिर्वाद्देणात्मलाभ इतिहासादेरेव तत् सिद्धेरित्यादि." કવિએ પૂવે બનેલી વાતાના ગુંથીને નિર્વાહ કર્યા તેથી કાવ્ય-ત્વના લાભ નહીં. કેમકે ઇતિહાસાદિકથી પણ તેના લાભ છે. ત્યારે પ્રબંધની અંદર રહેલાં કેટલાંક રસ રહિત પદ્યાને કાવ્યત્વ પ્રાપ્ત થશે નહી એવી શંકા કરવી નહી. કેમકે જેમ રસવાળાં પદ્યમાં રહેનારાં કેટલાંક નીરસ પદાને પદ્યના રસવડે રસવાનપણ મનાય છે તેમજ પ્રબંધમાં રહેનારાં નીરસ પદ્યોને પણ પ્રબંધના રસે કરીનેજ રસ-વાનપણ અંગીકાર કરેલ છે. માટે જે કાંઈ નીરસ પદ્યમાં ગુણના અભિવ્યંજક વર્ણો હાવાથી દોષના અભાવથી અને સાલંકારપણાથી કાવ્યત્વના વ્યવહાર છે, તે તા રસાદિમાન કાવ્યબંધની .સમતાથી ગાણ છે. જે કાંઇ વામને કહ્યું છે:—" રીતિરાત્મા कાવ્યસ્ય " રીતિ કાવ્યના આત્મા છે, એ પણ અનુચિત છે; કેમકે રીતિ તા સંઘટનાની વિશેષરૂપ છે, અને સંઘટના અવયવ સંસ્થાનરૂપ છે અને આત્મા તા તેથી ભિન્ન છે.

ધ્વનિકારે કહ્યું છે:—

### अर्थः सहृ्दयश्राघ्यः काव्यात्मा यो व्यवास्थितः वाच्यप्रतीयमानाख्यौ तस्य भेदावुभौ स्मृतौ.

સહુદય પુરૂષોએ વખાણવા યાંગ્ય કાવ્યના આત્મારૂપ જે અર્થ છે તેના વાચ્ય અને પ્રતીયમાન એવા બે ભેદ છે. તેમાં વાચ્ય અર્થને જે આત્માપણ કહ્યું તે તા "काव्यस्यात्मा ध्वनिः" કાવ્યના આ-ત્મા ધ્વનિ છે, એ પાતાના જ વચનના વિરાધથી પરાસ્ત થયું જાણવું. ત્યારે હવે કાવ્યનું લક્ષણ કેવું હોવું જોઇએ એવી અપેક્ષામાં કહીએ છીએ. " बाक्यं रसात्मकं काव्यम्" રસ સારરૂપ છે અને તેથી રસરૂપી આત્મા છે જેના એવું જે વાક્ય તે કાવ્ય કહેવાય છે. કેમકે રસ વિના કાવ્યત્ત્વનાજ અગીકાર નથી માટે " रस्यतेऽसौ रसः"' જે આસ્વાદન કરાય તે રસ. આવી વ્યુત્પત્તિ વડે રસપદે કરીને ભાવ તદાભાસનું પણ બ્રહુણ જાણવું. તેમાં રસનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે:— '' शून्यं वासग्रहं विल्लोक्य शयनादुत्थायकिश्चिच्छ्नैः निद्राव्याजमुपागतस्य सुचिरं निवर्ण्यं पत्युर्म्वखम् , विश्रब्धं परिचुम्ब्य जातपुल्लकामाल्लोक्य गण्डस्थलीं, लज्जानम्रमुखी प्रियेण हसता बाल्ठा चिरं चुम्बिता.

નાયક અને નાચિકા શય્યામાં સુતાં છે. તેમાં નાચિકા વાસગ્રહને શૂન્ય જોઇ શય્યામાંથી ધીમે રહીને કંઇક ઉઠીને કપટથી નિદ્રા કરતા પતિનું સુખ ઘણીવાર નિરખીને વિશ્વાસ પૂર્વક સુંબન કરવા લાગી. તેવામાં પતિની રામાંચિત થએલી ગંડસ્થલી જોઇને તેણી લજ્જથી નમ્ર સુખવાળી થઈ અને પતિએ હસતા વદનથી તે બાલાનું ઘણા કાલસુધી સુંબન કર્યું.

મ્યા પદ્યમાં સંભાગ શ્રંગારરસ છે. ભાવનું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણુ છે.

यस्यालीयत शल्कसीम्नि जलविः पृष्ठे जगन्मंडलम् । दंष्ट्राचां धरणी नखे दितिस्रुताधीशः पदे रोदसी ॥ क्रोधे क्षत्रगणः शरे दशमुखः पाणौ मलम्बासुरः ।

ध्चाने विश्वमसावधार्मिककुलं कस्मैचिदस्मै नमः ॥

જેની ત્વચાના સીમાડામાં સમુદ્ર લીન થઇ ગયાે અર્થાત્ મત્સ્ય રૂપ, તથા જેના પૃષ્ટ ભાગને વિશે જગત્મ ડળ લીન થઇ ગયું અર્થાત્ કૂર્મ રૂપ, તથા જેની દંખ્ટ્રાને વિષે ધરણી લીન થઈ, અર્થાત્ વરાહરૂપ, તથા જેના નખને વિષે દૈત્યરાજ હિરણ્યકશિપુ લીન થયા અર્થાત્ નૃસિંહ રૂપ, તથા જેના પદને વિષે ભૂમિ, આકાશ અને સ્વર્ગ લીન થયાં અર્થાત્ વામનરૂપ, તથા જેના ક્રોધને વિષે ક્ષત્રિયગણ લીન થયા અર્થાત્ પરશુરામરૂપ, તથા જેના બાણને વિષે રાવણ લીન થયા અર્થાત્ રામચંદ્રરૂપ, તથા જેના હસ્તને વિષે પ્રલંખાસુર લીન થયા અર્થાત્ કૃષ્ણરૂપ, તથા જેના ધ્યાનમાં વિશ્વ લીન થયું, અર્થાત્ બુદ્ધરૂપ, તથા જેના ખર્ગુને વિષે અધાર્મિકાનું કુલ લીન થયું અર્થાત્ કલ્કીરૂપ એવા ક્રોઇક પુરૂષવરને નમસ્કાર કરૂં છું. આ પદ્યમાં ભગ- વાનને વિષે ભક્તના પ્રીતિભાવ વ્યાંગ્ય છે. રસાભાસનું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણે છે:—

मधु दिरेफः कुसुमैकपात्रे पपौ पिचां स्वामनुवर्त्तमानः ।

श्रंगेण च स्पर्शनिमीलिताक्षीं मृगीमकण्डूचत कृष्णसारः ॥

કામદેવ શીવજીનું મન પ્રચ્યુત કરવા ગયે৷ અને અકાલે વસંત ખીલ્યેા. તે સમયે બ્રમર પાતાની પ્રિયાને અનુસરતા પુષ્પરૂપી એક પાત્રમાં મકરન્દરૂપ મઘને પીવા લાગ્યાે તથા કૃષ્ણુ મૃગનાં સ્પર્શવડે વીંચાર્ણાં છે નેત્ર જેનાં એવી મૃગીને શીંગડાં વડે મૃગ ખંજવાલવા લાગ્યાે. આ પદ્યમાં સંભાગિશ્રંગારના આલંબન પશુપક્ષી હાેવાથી રસાભાસ જાણુવાે.

રસગંગાધરકાર લખે છેઃ---

रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यम् ।

રમણીય અર્થનું પ્રતિપાદન કરનાર જે શખ્દ તે કાવ્ય. અર્થમાં રમણીયપણું એટલે લોકોત્તર આહ્લાદજનકજે જ્ઞાન તેનું વિષયપણું. આહ્લાદમાં લોકોત્તરપણું એટલે સ્વાનુભવસિદ્ધ રામત્કાર નામના જાતિવિશેષ, એવા લોકોત્તર રામત્કારીક આહ્લાદનું કારણુ વારંવાર અનુસંધાનરૂપ ભાવના વિશેષ છે. '' पुत्रस्ते जात: " તારે ત્યાં પુત્ર જન્મ થયા, " ''धनं ते दास्यामिः" તું ને હું ધન આપીશ. આ ઠેકાણુ વાકથાર્થના જ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થનાર આનંદમાં લોકોત્તરપણું નથી. માટે એ વાક્યમાં કાવ્યલક્ષણુની અતિવ્યાપ્તિ નથી. ખરૂં લક્ષણુ એવું ફલિત થયું છે કે '' चमत्कारजनकमावनात्रिपयार्थ प्रतिपादकशब्दत्त्वम् " રામત્કારજનક ભાવનાના વિષય જે અર્થ તેને પ્રતિપાદન કરનાર જે શખ્દ તે કાવ્ય. પ્રાચીના કાવ્યનું આ લક્ષણુ કહે છે:–''અदोषो सगुणौ सालंकारौ शब्दार्थों काव्यम्" દોષ રહિત ગુણુ સહિત અને અલંકારયુક્ત જે શખ્દ અર્થ નું ચુગલ પ્રમાણ વિના કાવ્ય કહેવાય નહી. '' काव्यमुच्चै: प्रस्यते " કાવ્યને છે લેચે સ્વરે પાઠ

કરાય છે. '' काव्यादर्थोऽवगम्यते " કાવ્યથી અર્થ બાધુવામાં આવે છે. " काव्यं श्रुतमर्थो न ज्ञातः" કાવ્ય શ્રવણ કર્યું પણ અર્થ ન જાષ્ટ્રયાે. આ પ્રકારે સારા જગતમાં પ્રસિદ્ધ એવાં બ્યવહારથી કેવલ શબ્દવિશેષનેજ કાવ્યપણુ નિશ્ચય પ્રાપ્ત થાય છે. એવી શંકા લેશાે કે શબ્દ માત્રને વિષે કાબ્યબ્યવહાર તાે લક્ષણાથી પ<mark>ણ</mark> થઈ શકશે. તાે તેમ ક્યારે મનાય<sup>:</sup>કે <mark>જ</mark>ે કદી શબ્દ અર્થના ચુગલ વિશે કાવ્ય શબ્દની શક્તિના નિશ્ચય કરાવનાર કાેઇપણ અતિ દ્રઢ પ્રમાણ હાેય તાેજ. અમે તાે એવા દ્રઢતર પ્રમાણુનેજ જેતા નથી. " **अदो**षौ આ પ્રમાણતાે વિશ્વાસ કરવાને લાયક નથી. એ પ્રકારે શબ્દાર્થ સુગલને વિષે કાવ્ય શબ્દની શક્તિનું ગ્રાહક પ્રમા<mark>ણ</mark> જ્યારે નથી ત્યારે પૂર્વોકત વ્યવહારથી શખ્દ વિશેષને વિષે સિદ્ધ થતી કાવ્ય શખ્દની શક્તિનું નિવારણુ કરવાને કાેણુ સામર્થ્ય ધરાવે ? " एतेन विनिग मनाभावादुभयत्रशक्तिरिति प्रयुक्तम् " ઉપર કહ્યા પ્રમાણે નક્કી થએલા સિદ્ધાન્તથી કાઇએ કહ્યું છે કે વિનિગમનના અભાવથી શખ્દ અર્થ બન્નેને વિષે કાવ્યપદની શક્તિ. તે પણુ ખંડન કર્શું જાણુવું. એ રીતે શબ્દ વિશે-ષને વિશેજ કાવ્યપણું સિદ્ધ થએલ છે, તે તેનુંજ (શબ્દનુંજ) લક્ષણુ <mark>ચાેગ્ય છે. પણ સ્</mark>વકપાેલ કલ્પિત શબ્દાર્થ યુગલનું લક્ષણ ઉચિત નથી. વેદપુરાણાદિકના લક્ષણ વિષે પણ એજ ન્યાય જાણવા. નહિતા વેદના પાઠ કરે છે ઇત્યાદિ વ્યવહારનાે ઉગ્છેદ થઇ જશે. વળી પ્રકાશાદિકે કહ્યું છે કે:—

## " आस्वादोद्वोधकत्वमेव काव्यत्व-प्रयोजकं तच श्रब्दे चार्थे चाविशिष्टमिति ॥

આસ્વાદનું જે ઉદ્દેખાધકપણું તેજ કાવ્યપણાનું પ્રયાજક એ-ટલે કારણ. તે ઉદ્દેખાધકપણું શબ્દ અર્થ યુગલમાં અવિરાષ રહેલ છે. માટે શબ્દ અને અર્થ બેનું યુગલ કાવ્ય; આમ માનવું તે પણુ અયુ-ક્ત છે. કેમકે રાગને પણુ ધ્વનિકારાદિ સર્વ આલંકારિકાએ રસના વ્યંજક માનેલ છે. માટે તેને પણુ કાવ્યપ**ણાની આપત્તિ થ**શે. બહુ કહેવાથી શું ? નાટયનાં જેટલાં અંગાે છે તે પણ બહુધા રસના વ્યંજક છે માટે તેમને પણ કાવ્યપણ પ્રાપ્ત થશે. એણે કરીને કાઇએ માન્યું છે કે રસના ઉદ્દબાેધન કરવામાં જે સમર્થ તેજ કાવ્યલક્ષ-ણથી લક્ષ્ય છે, તેનું પણુ ખંડન જાણવું. પૂર્વોકત ત્રણે મતને લગતું સાધારણ દ્રૂષણ આપે છે કે કાવ્યપદની અર્થ ઉપર પ્રવૃત્તિમાં જે નિમિત્ત તે શબ્દાર્થસમૂહમાંજ રહ્યું છે, અથવા પ્રત્યેકમાં રહ્યું છે. ને કહેશા કે નિમિત્ત સંસુદાયમાં રહ્યું છે. તેા જેમ " एको न द्वौ " એ છે તે એક કહેવાય નહી. એ વ્યવહારની પેઠે શ્લાકવાકય કોવ્ય નહિ એવા વ્યવહારની આપત્તિ આવશે. કેમકે કાવ્યત્વરૂપ નિમિત્ત સમુદાયમાં રહ્યું છે, કેવલ શબ્દમાં નથી. માટે નિમિત્ત પ્રત્યેકમાં છે એ પક્ષ પણ ઘટે નહી; કેમકે એક પઘમાં કાવ્યદ્રય વ્યવહારની આપત્તિ આવશે, માટે વેદપુરાણનું લક્ષણ જેમ કેવલ શબ્દ વિષે ઘટે છે, તેમજ કાવ્યનું લક્ષણુ પણુ કેવલ શબ્દ વિષે અંગીકાર કરવું તેજ ઉચિત છે. લક્ષણમાં ગુણાલંકારાદિકનાે નિવેશ પણ ઉચિત નથી. કેમકે " उदितं मण्डलं विधोः " ચન્દ્ર મણ્ડલ ઉદય પામ્યું. આ દ્વતીનું અભિસાર વિધિપર અને અભિસારિકાનું નિષેધ-પર તથા વિરહિણીનું જીવનના અભાવપરના વાકયમાં તેમજ " गतोऽस्तमर्कः " સૂર્ય અસ્ત પામ્યાે ઇત્યાદિ વાકયમાં ગુણ અલં-કારનાે અભાવ છે. માટે આ કાવ્ય અકાવ્ય છે એવી પણ શંકા કરવી નહીં. કેમકે જેમ તમારા અભિમત કાવ્યમાં તેમજ આ વાકયમાં પણુ કાવ્યનું જીવનરૂપ ચમત્કારીપણું સરખું છે. માટે ઉપરનું વાકય અકાવ્ય કહેશા તા તમે માનેલું કાવ્ય પણ અકાવ્ય કેમ ન હાય ? વળી ગુણાલંકારની કાવ્યમાં અનુગતિ પણ નથી. તેમજ '' दुष्ટું काव्यम् " દુષ્ટ કાવ્ય છે, આ વ્યવહારને આધક વિના લાક્ષણિક માનવાે તે પણ અયુક્ત છે. "સંયોगામાવવાન્દ્રક્ષઃ સંયોગી" મૂલમાં પક્ષિ સંયા-ગના અભાવવાળા વૃક્ષ શાખાને વિષે પક્ષિ સંચાગી છે. આની પેઠે અંશ લેદે કરીને દુષ્ટ કાવ્ય આ વ્યવહારમાં કાેઇ બાધક નથી એમ શંકા પણુ ન કરવી. કેમકે જેમ મૂલમાં પક્ષિ સંચાગે રહિત વૃક્ષ શાખાને

36

વિષે પક્ષિ સંચાગવાન છે, એવી પ્રતીતિ થાય છે; તેમ આ પહ પૂર્વા-ર્ધમાં કાવ્ય અને ઉત્તરાર્ધમાં કાવ્ય નહી એવી રીતે વિશ્વ પ્રસિદ્ધ અનુભવના અભાવ છે. તથા દાષને અબ્યાપ્યવૃત્તિપણ પણ અયુક્ત છે. માટે અંશલેદ કલ્પના પણ અયુક્ત છે. શૈાર્યાદિકની પેઠે આત્માના ધર્મગુણાનું તથા હારાદિકની પેઠે શાેભાવનારા માત્ર અલંકારાનું શ-रीरने विषे घटडत्व पण अनुपपन्नछे. ''यत्तुरसवदेव काव्यमितिसाहि-त्यदर्पणे निर्णीतम् " के रसवाक्षं तेक डाव्य એ प्रधारे के साहित्य-દર્પણુમાં નિર્ણુય કર્યો છે તે પણુ યુક્ત નથી. કેમકે વસ્તુતાએ જેમાં વસ્તુ માત્ર અથવા અલંકાર માત્ર મુખ્ય છે, એવાં કાવ્યાને અકાવ્યતાની આ-પત્તિ પ્રાપ્ત થશે. ઇષ્ટાપત્તિ પણ માની શકાય નહિ; કેમકે તેમ માનતાં મહાકવિઓનાે સંપ્રદાય આકુલ વ્યાકુલ થઇ જશે. કેમકે " જલ પ્રવા-હના વેગ નિપતન, ઉત્પતન ભ્રમણ તેમજ કપિ આલેાના વિલાસ મહા કવિજને વર્ણુન કર્યા છે, પણ તેમાં કેાઈ રસ નથી. યથાકથં-ચિત પરંપરાએ રસનાે સ્પર્શ તેઓમાં છે એમ પણ માની શકાય નહી. કેમકે એવી રીતના રસસ્પર્શતા ''गौश्वलति'' ''मुगोधावाते'' ગાય ચાલે છે, મૃગ દોડે છે, ઈત્યાદિ વાક્યામાં .પણુ સંભવે માટે ત્યાં પણ લક્ષણના અતિ પ્રસંગ થઇ જશે. કેમકે પદાર્થ માત્ર વિભાવ અનુભાવ વ્યભિચારીમાં જે તે એક રૂપજ હેાય છે. માટે પર પરાએ રસસ્પર્શ ત્યાં પણ સંભવે છે, તાે અતિ પ્રસંગ આવશે માટે દર્પ-ણાકત લક્ષણ પણું સમીચીન નથી.

'' સાહિત્યસારકાર " લખે છે:—

### तत्र निर्दोष शब्दार्थगुणवत्त्वे सति स्फुटम् । गद्यादिबन्धरूपत्वं काव्यसामान्यलक्षणम् ।।

શ્રુતિ કટુત્વાદિ દેાષા રહિત તથા સાૈકુમાર્યાદ ગુણા સહિત શબ્દ અર્થ જેમાં હાય એવા જે ગઘપઘાદિ રૂપ બંધ અર્થાત્ પ્રબંધ તે કાવ્ય. એ રીતે કાવ્યનું સામાન્ય લક્ષણ જાણવું.

> दोषे साते गुणैः किंवा किंवालंकरणैरपि । अतो निर्दोषसाद्गुण्चपेवात्राद्रिचतां बुधैः॥

શ્રુતિકટુત્વાદિ દોષ છતાં સાૈકુમાર્યાદિ ગુહ્યુાવડે શું ? તથા અનુ-પ્રાસ ઉપમાદિ અલંકારાવડે પણુ શું ? અર્થાત્ ગુદ્યુ અને અલંકાર વૃથા છે. માટે કાવ્યમાં નિર્દીષ અને સત્ એટલે અલંકારોને પણુ પાતાના સ્વરૂપમાં અંતર્ભાવ કરી દેવાને સમર્થ એવા ગુણેા ઉપર પંડિતાએ આદર રાખવા. જો ગ્રીપુરૂષના શરીરને વિશે અવિવેકાદિ દોષા હાય તા સુરૂપત્વાદિ ગુણુ તથા હારાદિ અલંકારા વૃથા છે. માટે અવિવે-કાદિ દોષરહિત અને સુરૂપહારાદિ ગુણુ સહિત શરીર હાય તાજ શાલે છે. તેમજ કાવ્યમાં જાણવું.

## धर्मा रसा लक्षणानि रीत्यलंकृतिवृत्तयः ।

रसिकाहादकाहोते काव्ये साते च षड्गुणाः ॥

કાવ્યમાં કપા શુણે હોવા જોઇએ અને તે કેટલા પ્રકારના એવી અપેક્ષામાં કહે છે. " ઘર્મા" ઇત્યાદિ–ધર્મ એટલે માધુર્યાદિ શુણે તથા રસ એટલે શ્રૃંગારાદિ રસા, લક્ષણ એટલે શાભાદિ અક્ષરસંહતિ તથા રીતિ એટલે ગાડી, પાંચાલી ઇત્યાદિ તથા અલંકૃતિ એટલે અનુપ્રાસ ઉપમાદિ અલંકારો, ને વૃત્તિ એટલે મધુરાદિ અને શક્તિ આદિ વક્ષ્યમાણ. એ છ ધર્માદિ પદાર્થા રસિક જનને આહ્લાદ કર-નારા છે. માટે કાવ્યમાં છએ ગુણ કહેવાય છે. જેમ સગુણ પ્રદ્ધ ઇવ્ધરમાં ધર્મ, રસ એટલે અદ્વૈતાનંદરૂપ માક્ષ, લક્ષણ એટલે અણિમાદિ ઐશ્વર્ય, રીતિ એટલે સત્ પાલનાદિવ્યવડારમૂલકપ્રશ, અલંકૃતિ એટલે અલંકારસાધ્ય શાભા જેના અપર પર્યાય છે એવી શ્રી, વૃત્તિ એટલે વૈરાગ્યવડે વર્તન. પરમેવ્ધરમાં એ છ ગુણે ા ભક્તિરસિક મુમુક્ષુઓને આહુલાદ કરનારા છે તેમ કાવ્યમાં પણ જાણવા.

ક્રાબ્યપ્રકાશમાં " **ત**દ્દ્દોષો " ઇત્યાદિમાં તાે રસ, રીતિ અને વૃત્તિ એ ત્રણે લીધેલ નથી અને તમે તાે કાવ્યલક્ષણમાં ત્રણે લીધાં છે માટે પરસ્પર વિરાધ કેમ નહી ? એનું સમાધાન એ છે કે અમારા કહ્યા પ્રમાણેજ કાવ્યપ્રકાશકારના અભિપ્રાય છે. તે એવી રીતે કે સગુણ નિર્દીષ સાલ કાર અથવા કથાંક ગુઢાલ કારયુક્ત જે શબ્દાર્થ તે કાવ્ય ગે રીતે પાતેજ "બ્યાખ્યા કરી, "યા कौमारएर:" આ ગૃહાલ કારનુ ઉદાહરણુ આપીને " रसस्य दि प्रधान्यामाळंकारता " રસને પ્રધાનપક્ષ છે માટે અલંકારત્વ નહીં. એવું બ્યાખ્યાન કર્યું છે, તેથી રસ પણ લક્ષણમાં અભિપ્રેત છે એવું જણાય છે. લક્ષણમાં તા રસનું બાધકપદ છે નહી. અને ઉપરના બ્યાખ્યાન પ્રમાણે આવશ્યક તા ખરૂં માટે " માધુર્યાદ્વ્યો રસધર્માં: સમુचिતૈર્વ ળૈંગ્યજ્યંતે " માધુર્યાદિ રસના ધર્મી યાગ્ય વર્ણાથી બ્યંજીત થાય છે. એ રીતે નિકટમાંજ કહ્યું છે તેથી ધર્મી રસ વિના ધર્મ માધુર્યાદિનાજ ગસં-ભવ છે. એથી જણાય છે કે લક્ષણમાં રસપ્રહણ આવશ્યક છે, અને ગુમ્પદે કરીનેજ રસનું તથા રીતિ વૃત્તિનું બ્રહણ છે, અને એ પ્રમાણેજ મારૂં કહેવું છે; માટે વિરાધ નથી. તેથી કાબ્યપ્રકાશને અનુસારંજ ચન્દ્રાલાકમાં જયદેવ કવિએ પણ લક્ષણ કર્યું છે." નિર્દ્રોષા " ધત્યાદિ.

જગન્નાથ પંડિતે રસગંગાધરમાં કાત્મપ્રકાશનું **લક્ષણ દ્વ**િત કરીને પાેતેજ કાવ્યનું લક્ષણુ કહ્યું છેઃ---

#### रमणीयार्थमतिपादकः अब्दः काव्यामिति.

લેાકેાત્તર ચમતકારજનક અર્થના પ્રતિપાકન કરનાર જે શખ તે કાબ્ય. તે તા " अयमात्मा ज्ञह्म " શાધન કરેલા ત્વં પદાર્થ જે આત્મા તેજ પ્રદ્ધા, ઇત્યાદિ વેદાંતના મહાવાકયાને વિષે અતિ પ્રસ-ક્રિત થાય છે. માટે એ દાધના પરિહાર તા તેમણેજ વિચાર કરી કરવા, એથી અમે જે લક્ષણ કર્શું તે ચુકતજ છે.

ઉપર લખ્યા પ્રાચીન સાહિત્યાચાર્યોનાં લક્ષણુ વાંચવાથી સર્વ કાઇને દ્રઢ થશે કે કાબ્યનાં લક્ષણુમાં કાઇ કાઇના વિચારા મળતા નથી. સર્વ કાઇએ પાતપાતાનાં લક્ષણુાનું દ્રઢીકરણુ કરાવવાને એક બીજાના મતાનાં ખંડન કર્યા છે. એથી વાસ્તવિક લક્ષણુ સમજવાને ઘાણીજ અગવડ ઉત્પન્ન થાય એ સ્વાભાવિક છે.

પ્રાકૃત સાહિત્યાચાર્યોએ પણુ કાવ્યનાં લક્ષણું લખ્યાં છે, પર-

ન્તુ એ લક્ષણે સ્વતંત્ર નથી. પ્રાચીન સંસ્કૃત સાહિત્યાચાર્યોકૃત લક્ષણેના ઉલથા છે.

હવે જશવ તજશેાબૂષણુકારકૃત કાવ્યનું લક્ષણુ લખી પ્રાકૃત સાહિત્યાચાચીનાં લક્ષણુનાં ખંડનમંડન માટે અમે શ્રીયુત્ રત્નાક-રના વિચારા લખીશું.

" જશવંતજશાેલૂષથુકાર લખે છે:—."

"कुरू" ધાતુથી કવિ શખ્દ અન્યાે છે. ધાતુ પાઠમાં કહ્યું છે કે "कुरू शब्दे" कुरू ધાતુનાે અર્થ શખ્દ છે. કવિ શખ્દનાે અર્થ શખ્દ-ને કરવાવાળા છે. શખ્દ બે પ્રકારના છે. ૧ ध्वन्यात्मक २ वर्णात्मक

ध्वन्यात्मक વીણાનાદ આદિ છે. वर्णात्मक એ છે કે જેનું ઉચ્ચારણ કરવામાં આવે છે. એ અકારાદિ અક્ષર છે. એ છેન્નેના બખ્બે પ્રકાર છે. રમણીય અને અરમણીય. તેથી વર્ણાત્મક રમણીય શખ્દના ઉચ્ચારણ કરવાવાળામાં કવિ શખ્દની રૂઢિ છે. કવિનું તાદ્વશ કર્મ એ કાવ્ય. પરમેશ્વર પણ કવિ છે. આમાં પ્રમાણ આ શ્રુતિ છે.

कविर्मनीषी परिभूः स्वयंभूः ॥

પરમેશ્વર કવિ છે. " मनीषी" શબ્દના અર્થ "મનસ ફેષિતા" અથાત મનના પ્રેરક છે. પરિપ્રૂ: અર્થાત સર્વચ્यાપી. સ્વયંપ્રૂ: અર્થાત આપજ સ્થિત. તાત્પર્ય એ છે કે કાઇનું અવલંબન કરીને એ નથી રહેતું. સમસ્ત એનું અવલંબન કરીને રહે છે. પરમેશ્વર કવિ છે, ત્યારે પરમેશ્વરની વાણી જે વેદ છે તે કાબ્ય છે, એ સિદ્ધ થયું. અને "સર્વબ્યાપી" ઇત્યાદિ વિશેષણેથી પરમેશ્વરની સ્તુતિ કરતા એવા વેદેાએ પરમેશ્વરને કવિ એ વિશેષણ પણ આપેલ છે. એથી એ પણ સિદ્ધ થયું કે કવિ અત્યંત <sup>જ</sup>લાધનીય છે. રામાયણ, મહાભારત અને ભાગવત આદિ પુરાણ પણ કાબ્ય છે. રામાયણમાં પ્રતિસર્ગ " આદ્યિત્તાઓ છે પણ કાબ્ય છે. રામાયણમાં પ્રતિસર્ગ ક્રિ

#### પ્રાચીને મેથુ કહ્યું છે કે-

जाते जगति वाल्मीकौ कविरित्यभवद्ध्वनिः ।

KK.

कवी इति ततो व्यासे कवयस्त्विति दृण्डिनि ।।

જગતમાં વાલ્મીકિના જન્મ પછી ''कविः" એવેા એકવચનાંત શબ્દ થયેા. ફરી વેદવ્યાસના જન્મ પછી ''कवी" એવે। દ્વિવચનાંત શબ્દ થયેા. અને દંડીના જન્મ પછી '' कवयः " એવેા બહુવચનાંત શબ્દ થયેા.

મનુષ્ય છાયાઅનુસાર કાવ્યનું નિરૂપણ કરતાં કેટલાક પ્રાચીને તાે શબ્દને શરીર અને અર્થને આત્મા માને છે.

સહૄદય ધુર ધર ધ્વનિકારે એજ કહ્યું છે કે:—

अर्थः सहृदयश्लाघ्यः काव्यात्मा यो व्यवस्थितः । वाच्यप्रतीयमानाख्यौ तस्य भेदावुभौ स्मृतौ ।।

સહુદયોએ<sup>ક</sup> પ્રશ સા કરેલ અર્થ કાવ્યના આતમા સ્થાપન કર-વામાં આવેલ છે. એ અર્થના વાચ્ય અને પ્રતીયમાન એવા બે ભેદ કહેવામાં આવ્યા છે. અભિધેયાર્થ, અને વાચ્યપ્રાય હાેવાથી લક્ષ્યાર્થ એ બન્ને વાચ્ય છે અને પ્રતીયમાન વ્યવ્યાર્થ છે. કેટલાક પ્રાચીન શબ્દ અર્થ એ બન્નેને તાે કાવ્યનું શરીર અને વ્યવ્યને આત્મા માને છે. પ્રતાપરૂદ્રીય બ્રન્થમાં વિદ્યાનાથે એજ કહ્યું છે કે:—

शब्दार्थों मूर्तिराख्यातौ जीवितं व्यङ्गचवैभवम् ।

हारादिवदलंकारास्तत्र स्युरुपमादयः ॥

શખ્દ અને અર્થને કાબ્યની મૂર્તિમાને છે. બ્યંગ્યતાના વૈસવ છવ છે. ઉપમાદિ હારાદિની પેઠે એમાં અલંકાર થશે, અમારા મત-થી વિદ્યાનાથના મત સમીચીન છે. નિરર્થક શખ્દ કાબ્ય થતાે નથી. એથી શખ્દ અને અર્થ ખન્ને મળીને કાબ્ય છે. એમ કહેશા નહિ કે " रमणीयार्थपतिपाद कः शब्दः काव्यम्. " એવું કાબ્યનું લક્ષણ માનશા તા કરી અહીં શખ્દ અર્થ મળીને કાબ્ય થાય છે, એ કેવી રીતે કહાે છા ? કેમકે એમાં કેવલ શખ્દને કાબ્યતા વિવ-ક્ષિત નથી. કિન્તુ રમણીય અર્થને કહેનાર શબ્દ કાબ્ય છે, એ વિવક્ષા છે. શખ્દ અને વાચ્યાર્થ બન્ને શરીરની પેઠે સ્થૂલ હાવાથી શરીર છે. લક્ષ્યાર્થ પણ વાચ્યાર્થ તુલ્યજ છે. શરીર પણ અસ્થિ, માંસાદિ મળીને થાય છે. એવીજ રીતે શખ્દ અને અર્થ મળીને કાવ્યનું શરીર છે. વાચ્યાર્થ લક્ષ્યાર્થની અપેક્ષા વ્યંગ્યાર્થ સૂક્ષ્મ હાવાથી જીવપ્રાય છે. એમ કહેવાનું કારણ નથી કે વ્યંગ્યને જીવ માનશા તા વિના વ્યંગ્યનું કાવ્ય નિર્જવ હાવાથી મૃતકપ્રાય થઇને સર્વથા ત્યાગવા યાગ્ય બનશે ? કેમકે લાકમાં પાષાણાદિમય નિર્જવ, મૂર્તિ પણ રમણીય-તાથી ગ્રાહ્ય છે. કેટલીક વાતા જે સજીવ મૂર્તિ માં હાય છે એ નિર્જવ મૂર્તિમાં નથી હાતી. એવીજ કેટલીક વાતા જે નિર્જવ મૂર્તિમાં હાય છે તે સજીવ મૂર્તિમાં નથી હાતી એ પ્રત્યક્ષ છે, અને એવીજ ઉક્ત મૂર્તિ સાહિત્યશાસ્ત્રમાં પણ રમણીયતાથી ગ્રાહ્ય છે. અસમ અ-લ કારના ઉદાહરણમાં પ્રાચીનાએ કહ્યું છે:—

न तन्मुखस्य प्रतिमा चराचरे ॥

યથા,

नां कोई देवळ पूतळी, नां कोई रावळ रज्ज; हेरी हेरी लाधसी, शहर उँदेपुर मज्झ.

इति कस्यचित्कवेः ।

આ અભિપ્રાયથી વિદ્યાનાથે કાવ્યના શરીરને ઉક્ત <sup>્ર</sup>લાકમાં મૂર્તિ નામથી કહેલ છે. વ્યંગ્ય વિના પણ કાવ્યત્વ તાે રમણીયતા માત્રથી સિદ્ધ થઇ જાય છે.

> <sup>યથા,</sup> रैंनकी उनींदी राधे सोवत सवेरो भयें, झीनो पट तान रही पायनलौं मुखतैं । सीसबैं उलट वैनी भाल व्हैके उर व्हैके, जानु व्है अंगूटन सौं लागी सूधे रुखतैं ॥ सुरत समर रीत जोबनकी जेव जीत, सिरोमन महा अलसाय रही सुखतैं ।

धरी है उतार जिंह चंपेके धनुख तें ॥

इति शिरोमणि कवेः ।।

श्वच्द अर्थ मूर्ती टप मान हु, व्यंग्य काव्यको जीव वखानहु ॥ गुन दूषन गुन दोष वताये, है भूषन भूषन मन भाये ॥

જેમ મનુષ્યમાં ઉદારતાદિ ગુણા છે, તેમ કાવ્યમાં પ્રસાદ આદિ ગુણા છે. ગુણ શબ્દના અર્થ લાેકાને પાતાની તરફ ખેંચવાં. ચિન્તા-મણિ કાેષકારે કહ્યું છેઃ–" શુળ આમન્ત્રળે " એ કાવ્યના પ્રસાદ આદિ ગુણ પણ સહૃદયાને પાતાની સન્સુખ કરે છે. કાવ્યમાં ગુણની આવશ્યક્તાને માટે વ્યાસ ભગવાને અગ્નિપુરાણમાં આ આજ્ઞા કરી છે.

> अलंकुतमपि मीत्यै न काव्यं निर्गुणं भवेत्। बद्रुष्यललिते स्नीणां हारो भारायते परम् ॥

અલંકાર સુક્ત હાેય છતાં જે કાવ્ય નિર્ગુષ્ઠ હાેય તાે પણ તે પ્રીતિ ઉપજાવી શકતું નથી. જેમકે સ્ત્રીએાના અસુંદર શરીરમાં હાર ભાર રૂપજ થાય છે.

મનુષ્યના શરીર વિષયક પંગ્વાદિ દેાષ અને આત્મા વિષયક કૃપ-ભુતાદિ દેાષ છે, તેમ કાબ્યમાં શ્રુતિ કટવાદિ શબ્દદેાષ અને અપુષ્ટાર્થ આદિ અર્થદેાષ છે, એ સર્વથા વર્જનીય છે. હારાદિવત રાભાકર હોવાથી ઉપમાદિ અલંકાર છે. એમ નહિ કહેશા કે કાબ્યના શરીરની કલ્પના ઉપમાદિ અલંકારોની લાેકાલંકાર ન્યાયથી અલંકારતા ઠરા-વવાને માટે માનવામાં આવી છે. તે તાે શબ્દ અને વાચ્યાર્થ લક્ષ્યા-યંને શરીર અને બ્યંગ્યાર્થને આત્મા માનશા ત્યારે બ્ય ગ્યાર્થને શાભા કરવાવાળા શબ્દાલંકારા અને અર્થાલંકારોને લાેકાલંકાર ન્યાયથી અલંકારતા બનશે નહી. લાેકમાં અલંકારબ્યયહાર તા શરીરની શાભા કરવાવાળાને છે, આત્માની શાભા કરવાવાળાને નહિ. કેમકે આવા સફ્રમ વિચાર કરીએ ત્યારે મનુષ્યનું શરીર તા અસ્થ્યાદિમય હાય છે, અને લાેકિક ભૂષણ રત્ન સુવર્ણાદિમય હાેય છે. અનુપ્રાસ ઉપમાદિ અલંકાર કાવ્યના શરીર અથવા આત્મામયજ હાય છે. અર્થાત્ શબ્દાર્થ મયજ હાય છે. આંહી પણુ ઉપમાદિ અલંકારાની સમતા લાકિક અલંકારાથી નથી બનતી. એથી આંહી તાે યત્કિંચિત સમ-તાથી કાવ્યની મનુષ્યથી સમતા માની લેવી જોઇએ.

ઉપમા પ્રકરણમાં વેદવ્યાસ ભગવાને કહ્યું છે:--

#### किंचिदादाय सारूप्यं लेाकयात्रा प्रवर्तते.

કિંચિત્ સારૂપ્યથી લાેકયાત્રા અર્થાત્ લાેકવ્યવ**હાર** પ્રવૃત્તિ થાય છે.

આચાર્ય દંડીએ પણ કહ્યું છે:-

यथाकयंचित्सारूप्यं यत्रोद्धूतं प्रतीयते उपमा नाम सा

જ્યાં જે તે પ્રકારથી સ્પષ્ટે સાદ્વસ્ય પ્રતીત હાય એ ઉપમા અલંકાર.

રસગંગાધરકારે કાવ્યનું આ લક્ષણ કર્ણ છે.

#### रमणीयार्थमतिपादकः ज्ञब्दः काव्यम् ।

રમણીય અર્થને કહેવાવાળા જે શખ્દ એ કાવ્ય.

कहत अर्थ रमणीयको, जो ज्ञम्द जु नृपराय

सो है कान्य मसिद्ध जग, यह छच्छन सदभाय.

" રત્નાકર લખે છે."

કાવ્યના 'લક્ષણના વિષયમાં અનેક ભિન્ન ભિન્ન મત છે.

૧ જેમાં વસ્તુના મુખ્ય ધર્મ પ્રગટ થાય એવા વિવર્ણનને લક્ષણ કહે છે. અને જે વસ્તુનું લક્ષણ કરવામાં આવે છે તે લક્ષ્ય કહેવાય છે. જેમ " મનુષ્ય ન્રાનવાન પ્રાણી છે." આ વાકયમાં મનુષ્યના મુખ્ય ધર્મ ( અર્થાત બીજા પ્રાણીઓની અપેક્ષાએ એમાં જે વિશેષ છે તે ) ન્રાનવાન હાેવું કલો છે. તા " ન્રાનવાન પ્રાણી " મનુષ્યનું લક્ષણ થયું. અને મનુષ્ય ન્રાનવાન પ્રા-ણીનું લક્ષ્ય થયું. દૂષણદર્પ ણમાં લક્ષણનું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે. मुख્य ધર્મ વાચકવચન, " लच्छन " તિદિ पद માંદિ । अतिव्याप्ति अव्याप्ति औ, होय असंभव नांદि ॥ અતિવ્યાપ્તિ, અવ્યાપ્તિ અને અસંભવ દાષ ન હોય તા વસ્તુના મુખ્ય ધર્મ વાચકવચનમાં આવે એવા પદમાં લક્ષણ રહે છે. ઐમાંથી મુખ્ય મુખ્ય મતાે ઉપર વિચાર કર્યા પછી અમારાે સિદ્ધા-ન્ત લખવાે ઉચિત જણાય છે.

હરિકવિએ સભાપ્રકાશમાં કાવ્યનું લક્ષણુ આવું લખ્યું છે.

### रचना जो कविवचनकी काव्य ताहि निरधारि ।

नीरस हूँ पुनि होतहै, काव्य सुकवि सुविचारि ॥

જે કવિના વચનની રચના તેજ કાવ્ય. સારા વિચારવાળા ક**વિએાની** કવિતા નિરસ હાેય તાેપણુ કાવ્યજ છે એમ સમજવું. કાબ્યનું લક્ષણુ " કવિવચનની રચના " કરવું ઠીક નથી. કેમકે જો કવિજીને પૂછ્યું હાેત કે કવિનું લક્ષણ શું ? તે એ એમ કહેશે કે જે કાવ્ય કરે તે, અને જો કાેઇ એમ કહે કે કવિ ચતુરને કહે છે, તાે એનાથી આ પ્રક્ષ છે કે સંસારમાં જેટલી વાતા છે એ સર્વમાં જે ચતુર હાેય એના વચનની રચનાને કાવ્ય કહેવું જોઇએ ? અથવા કાેઈ એક વિશેષ વિષયના ચતુરની રચનાને કાવ્ય કહેવું જોઇએ ? અથવા કાેઈ એક વિશેષ વિષયના ચતુરની રચનાને કાવ્ય કહેવું જોઇએ ? એ અ પ્રથમ કહેલની સ્ચનાને કાવ્ય કહેશે તાે 'અસંભવ દાેષ લક્ષણ-માં પ્રત્યક્ષ છે. કેમકે સર્વ વાતામાં મનુષ્ય ચતુર કેવી રીતે થઇ શકે? અને જો કાેઇએક વિષયમાં ચતુર ઉપર એનું લક્ષ્ય છે તાે બાકીના વિષયના ચતુરના વચનની રચનામાં <sup>ર</sup>અતિવ્યાપ્તિ થાય છે. આ સિ-

• જે લક્ષણુમાં લક્ષ્યના વિષયમાં કાઇ એવી વાત કહેવાઇ જાય કે જે લક્ષ્યમાં હેાયજ નહિ; તા એ લક્ષણુને અસંભવ કહે છે. આ દાષ લક્ષણુમાં ન આવવા જોઇએ. જેમ કાઇ મનુષ્યનું લક્ષણુ કહે કે '' ઉડવાવાળું પ્રાણી, એમાં ઉડવાના ધર્મ મનુષ્યના સંબંધમાં કહ્યો હોય તા તે અસંભવ દાષ છે.

હનુમત બૂષણુકારે કહ્યું છે કે '' संभव होय न त्तक्ष्यमें कहै त्रसंभव जोय '' જ્યાં લક્ષ્યમાં સંભવ હાેય નહિ ત્યાં અસંભવ દાેષ કહેવાય છે.

ર લક્ષણમાં જે ધર્મ કહ્યો હેાય તેજ ધર્મ જો એ અલદ્ધ્યમાં હેાય અર્થાત જે વસ્તુનું લક્ષણ કરવું ઇષ્ટિ નથી એમાં પણ લક્ષણના ધર્મ આવી જતા હાેય તા તેવા લક્ષણમાં અતિવ્યાપ્તિ દાેષ આવે છે. જેમકે કાેઈ ગાયનું લક્ષણ '' શ્રૃંગવતી '' કરે તા એ લક્ષણમાં અતિવ્યાપ્તિ દાેષ આવશે; કેમકે બે'સ બળદ ઇત્યાદિમાં એ લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ છે. હનુમતભ્રષણકાર લખે છે કે

## પ્રાચીન મતાનુસાર ફાવ્ય લક્ષણ.

**૧ાય એને એમ પ્રશ્ન કરીએ કે કયા વિષયના ચતુરની રચનાને કાવ્ય** કહેવું ? તેા એને અવશ્ય કહેવું પડશે કે " કાવ્યમાં ચતુર. " બસ, પછી <sup>૧</sup> અન્યેાન્યાશ્રય દેાષ આવી જશે. કેમકે એના કહેવા પ્રમાણે અર્થ એવેા થયેા કે જે કવિ બનાવે એ કાવ્ય અને કાવ્ય બનાવે તે કવિ. કવિની સાધારણ રાતદિવસની વાતચિતમાં પણુ આ લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ થાય છે. નિરસ વચનરચનાના કાવ્યથવામાં કવિજી આ પ્રમાણુ આપે છે કે જે વાક્ય વ્યવહારમાં કહેવામાં આવે છે "અમુક કાવ્ય નિરસ છે," જેનાથી નિરસ વાક્યનું કાવ્ય થવું સ્પષ્ટ છે. મારી સમજ પ્રમાણે વાક્યવ્યવહારનું પ્રમાણુ આ વિષયમાં માનનીય નથી. કેમકે વાક્યવ્યવહારમાં તે! ''શપ્ર" ને મરેલ મનુષ્ય કહે છે, પરન્તુ વાસ્તવિકમાં મૃતકને મનુષ્ય સમજવું એજ અનુચિત છે. હવે બાકી એ રહી ગયું કે નિરસ વચનની રસનાને વાસ્તવિકમાં કાવ્ય કહેવું કે નહિ એ વાતના વિચાર આગળ કરવામાં આવશે.

સૂરતમિશ્રે સાહિત્યપરિચયમાં ચાર લક્ષણુ લખ્યાં છે. એ એક એક ઉપર પૃથકુ પૃથકુ વિચાર કરીએ છીએ.

" लत्तण जाय त्रलक्ष्यमें, ग्रतिब्यापती विचार" જ્યાં અલક્ષ્યમાં લક્ષણના ધર્મો મળી જાય ત્યાં અતિવ્યાપ્તિ દોષ જાણવા. જો લક્ષણમાં બે અથવા અધિક ધર્મો કહેવાયા હેાય અને એમાં એક વા અધિક ધર્મ પૃથક્ પૃથક્ અલક્ષ્યમાં પ્રાપ્ત થાય પણ સર્વ ધર્મ એકજ અલક્ષ્યમાં ન પ્રાપ્ત થાય તા એવા લક્ષણમાં અતિ વ્યાપ્તિ દેાષ આવતા નથી. જ્યારે લક્ષ્યના વિષયમાં જે કાંઇ કહેલું હાય તે તમામ અલક્ષ્યમાં પણ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે અતિવ્યાપ્તિ દેાષ થાય છે.

૧ જો એ વસ્તુઓના વર્શુન એવે પ્રકારે હોય કે પહેલાના વર્શુનમાં બીજાતાે આશ્રય અને બીજાના વર્શુનમાં પહેલાના આશ્રય લેવામાં આવે તા એવા વર્શુનમાં જે દાષ થાય છે, એને '' અન્યોન્યાશ્રય '' કહે છે. જેમ કાઇ કહે છે કે '' ધન તે છે, જે ધનીની પાસે છે '' અને '' ધની તે છે કે જેની પાસે ધન છે. '' પહેલા વાકયમાં ધનનું વર્શુન ધનીના આશ્રયથી કર્યું. અને બીજા વાકયમાં ધનીનું વર્જીન ધનના આશ્રયથી કર્યું. આવા વર્શુંનથી વર્જીનીયના વિષયમાં કાંઇ નવી વાત જાજીવામાં આવતી નથી. गुणयुत दूषणहीन जहँ, शब्दअर्थ रमणीय;

स्वल्प अलंकृत काव्यको, लक्षण कहि कमनीय.

ગુણુચુકત, દ્રષણુહીન તેમજ જેમાં શબ્દ અર્થ રમણીય હેાય એવું સ્વલ્પ અલંકારાવાળું કમનીય કાવ્યનું લક્ષણુ છે. આ દાહરા કાવ્યપ્રકાશમાં લખેલ લક્ષણુના અનુવાદરૂપ છે.

तददोषों शब्दार्थों सगुणावनलंकृती पुनः कार्याति. આમાં મિશ્રજીએ '' રમણીય " વિશેષણુ પાતાના મનથી વધારી દીધું છે. અને '' अनलंकृती पुनः कापि " નું ભાષાંતર સ્વલ્પ અલંકૃતિ ઠીક નથી. કુલપતિમિશ્રે ઉક્ત લક્ષણુના અનુવાદ આ પ્રમાણે કર્યા છે.

> दोषरहित अरुगुण सहित, कहुँ अल्रपालंकार; शब्दअर्थ सो कवित है, ताको करो विचार.

દેાષરહિત, ગુણસહિત અને અલ્પ અલંકારવાળા શબ્દ અર્થ કાવ્ય છે તેના વિચાર કરા. આમાં પણ '' कहुँ अलपालंकार " આ અનુવાદ ઠીક નથી. કદાચિત્ કાેઇ એમ કહે કે આ લાેકાેએ પાતપાતાના મતને અનુસાર '' स्वल्प अलंक्रुत " અને '' कहुँ अलपालंकार " કહેલ છે. એથી એ બન્ને વિશેષણાનું અનુચિત હાેવું દેખાડીને પાછળથી મૂળ લક્ષણ ઉપર વિચાર કરશું.

जો " स्वल्प अलंकुत " ના કાંઇ અર્થ થઇ શકે છે, તા એજ થાય છે કે એકજ કવિતામાં ઘણા અલંકારા ન ભરાઇ જાય, પણ આમ અર્થ કરવાથી દાષ લાગે છે. કારણુ કે બીજા ઘણાએક કાવ્ય-વિષય એવા છે કે જેમાં અલંકારાના સંકર અથવા સંરુષ્ટિ હાેય છે. માટે ઉપરના લક્ષણુની 'અવ્યાપ્તિ થાય છે. " कहुँ अल्लपालंकार"

૧ જો લક્ષ્યના વિષયમાં લક્ષણમાં કાંઇ એવી વાત કહી હાેય જે લક્ષ્ય વ-સ્તુઓમાંથી કયાંઇ પ્રાપ્ત થાય અને કયાંઇ ન થાય, તાે એવા જે લક્ષ્યમાં એ વાત નથી પ્રાપ્ત થતી, એ લક્ષણની અબ્યાપ્તિ કહેવાય છે. જેમ ગાયના લક્ષણમાં કાંઇક કપિલા વિશેષણ લગાવી દેશે તાે સ્યામા ઇત્યાદિ ગાયમાં એ લક્ષણની અબ્યાપ્તિ થશે. હનુમત ભૂષણુકાર લખે છે '' मिलૈ ન लक्तण लक्ष्यमें अव्यापती निद्दार ત્યાં લક્ષણ લક્ષ્યમાં મળતું નથી, ત્યાં અબ્યાપ્તિ દાય દેખાય છે. આથી ત્રણ વાતા નીકળે છે, પહેલી એ કે ક્યાંઇક થાડા અલંકાર હાય અને બીજા સ્થાનામાં ઘણા હાય, બીજી એકે ક્યાંઇક થાડા અલંકાર હાય, અને શેષ સ્થાનામાં ન હાય, ત્રીજી એ કે ક્યાંઇક થાડા અલંકાર હાય, ક્યાંઇક ઘણા અલંકાર હાય. અને શેષસ્થા-નામાં કાંઇ ન પણ હાય. પહેલા અર્થ લેવાથી આમ પ્રકટ થાય છે કે કાળ્યમાં અલંકાર ભલે થાડા હાય અથવા ઘણા હાય, પણ અવશ્ય હાય, અને પાછલા બન્ને અર્થીથી એમ સમજાય છે કે કાળ્યમાં ચાહે અલંકાર હાય, ચાહે તા ન હાય, એથી આ વિશેષણ " कहુँ अलग-लंकार " માં અસ્પષ્ટતાના દાષ સ્પષ્ટ આવે છે. અને જો કાઇ કહે કે '' कहुँ अलगालंकार " ના આ અર્થ થઇ શકે છે; કે ક્યાંઇ થાડા અલંકાર, ક્યાંઇ ઘણા અને ક્યાંઇ સર્વથા નહી. તા પછી અલ્પશબ્દનું રાખવું ૧૦યર્થ છે. કેમકે આ અર્થના આશય કેવળ એટલાજ છે કે અલંકાર ચાહે હાય, ચાહે ન હાય.

કાવ્યપ્રકાશના લક્ષણનાે આ અનુવાદ ઠીક છે.—

दोषरहित अरुगुणसहित, शब्द अर्थ जो होय;

अनलंक्वत हूँ पुनि कहूँ, काव्य कहावै सोय.

દેાષ રહિત, ગુણુસહિત, તેમજ કયાંઇક કયાંઇક અલંકાર વિનાના હાેય એવા શબ્દ અર્થને કાવ્ય કહે છે.

વિશ્વનાથ કવિરાજે સાહિત્યદર્પણમાં આ લક્ષણુનું ખંડન કર્યુ છે. અમે પણ આના વિષયમાં કાંઇક અમારી ખુદ્ધિથી અને કાંઇક ઉક્ત ગ્રન્થને અનુસાર લખીએ છીએ.

ે જો કાવ્ય થવાનું કારણુ વાકયનું નિર્દીષ થવું આવશ્યક હાેય તા નીચેના દાેહા કાવ્ય નહિ અને.

૧ જો લક્ષણના લક્ષ્યના વિષયમાં કાઇ એવી વાત કહી ઢાેય કે જેના કહેવાથી કાંઇ ફળ ન હાેય તાે એને વ્યર્થ વિશેષણુ કહે છે. જેમ મનુષ્યના લત્તણમાં કાઇ એમ કહે કે '' ચાહે કપડાં પ્હેર્યાં હાેય, ચાહે નાગા હાેય '' આ વ્યર્થ વિશેષણુ છે. કેમકે આથી વિશેષ વાત લક્ષ્યના વિષયમાં જણાતી નથી. જો આમ ન કહ્યું હાેત તાેપણુ અર્થ એવાેજ રહેત કે ચાહે કપડાં પ્હેર્યાં હાેય, ચાહે કપડાં ન પહેર્યાં હાેય.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

## सुंघर सौतिबस पिय सुनत, तियतन दुगुन हुलास; लखी लखी तन दीठि दै, सगरब सल्लज सहास.

સુઘડ શાેકને વશ પતિ છે, એમ સાંભળી સ્ત્રીના તનમાં **બમ**ણે**ા હુ**દ્વાસ થયેા. જેથી ગર્વ સહિત, લજ્જાયુક્<mark>ત અને હસ્તે</mark> ચહેરે સખીનું શરીર નેયું. ( મતલખ સખી સામું નેયું. ) આના બીજા ચરણુમાં ચ્યુત સંસ્કૃત દેાષ પડયા છે. " છાણી " ને ઠેકાણુે "ऌंख्यों" પદ રાખવું જોઇએ. પરન્તુ અમને દ્રઢ વિશ્વાસ છે કે કેાઇ પણુ સહિદય આ દે**ન્હરાનું અકાવ્યત્વ સ્વીકારશે ન**હિ. પત્યુત <sup>દ</sup>વનિ હેાવાના કારણુથી આ દેાહરાને લાેકા ઉત્તમ કાવ્ય માનશે, એમાં સંદેહ નથી. અને કદિ દેાષ ગણુરો તાેપણુ એમ કહેશે કે આ કવિતાની અંદર દેાષ ખટક માત્ર છે. જે '' छरवी " ના સ્થાન ઉપર "लल्प्यो" પદ હાેત તાે ઘણું સારૂં દેખાત, પ**ણ** જે કાંઈ છે તે ઘણું સુંદર કાવ્ય કર્યું છે. જ્યારે ચાેગ્ય રસગ્રાની સંપત્તિથી આ દેાહો ઉત્તમ કાવ્ય ઠચેાં, અને દેાષ એમાં કેવળ ખટકમાત્રનું કારણુ થયેા; પણુ કાવ્યત્વના નાશ કરનાર નહિ. તાે એમાં લક્ષણુની અવ્યાપ્તિ થઇ. જો કેાઇ એમ કહે કે કાવ્યપ્રકાશના મતથી તાે ઉકત દેાહામાં કાવ્યત્વ સ્થિર થતુંજ નથી. કદી બીજા માણુસા આને કાવ્ય માને તેા ભલે માને; લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિ દેાષપડતેા નથી. તાે એનાે ઉત્તર એ છે કે કાેઇ વસ્તુના લક્ષણના કર્તાનું કર્તવ્ય એવું નથી કે એ વસ્તુના વિષયમાં પાતાની ઇચ્છાનુસાર જેમ ઠીક લાગે તેમ માની લે. એનું કર્તવ્ય કેવળ એટલું જ છે કે એના ધર્મ એવેા દેખાડે કે જેના કારણુથી તે બીજી વસ્તુએાથી પૃથક્ માનવામાં આવે. પણ કર્તાનું કર્તવ્ય આવું નથી કે તે ગાયના લક્ષણુમાં પાેતાના મનથી નિરાગા વિશેષણુ લગાવી દે, અને જો કાેઇ કહે કે લંગડી આદિ ગાયેામાં આ લક્ષણની અવ્યાપ્તિ થાય છે, તાે કહે કે અમારા મતથી લંગડી આદિ ગાય છેજ નહિ તાે પછી અન્યાપ્તિ કેવી રીતે થશે ? એનું કર્તવ્ય કેવળ એટલુંજ છે કે જે ધર્મના

### ૧ આમાં નાયિકા મુદિતા છે. પરિકીયત્વ પ્રસિદ્ધ છે.

કારણુથી ગાયને લાેકા ગાય માને છે અને ઘાેડા, ભેંસ ઇત્યાદિથી પ્રથક્ સમજે છે, એને લક્ષણુમાં સમજાવે. અવ્યાપ્તિના સિવાય અસંભવ દાેષ પણુ અદાેષ વિશેષણુ રાખવાથી પડે છે. કેમકે કાેઈ વાતનું સર્વથા નિર્દોષ હાેવું અસંભવજ મનાય છે.

" सगुण " આ વિશેષણુ શબ્દાર્થ ઉપર લગાડવું અયુક્ત છે. કેમકે કાવ્યપ્રકાશના મતથી ગુણુ રસના ધર્મ છે, શબ્દાર્થના નથી. '' येरसस्याङ्गिनो धर्मा: शौर्य्यादय इवात्मनः "

જેમ શૌાર્યાદિ ધર્મ આત્માના છે તેમ ગુણુ રસના ધર્મ છે.

आत्माके शौर्यादि ज्यों, धर्म कहत परवीन ।

माधुर्यादि बखानि त्यों धर्म सु रसके तीन ।।

જેમ આ સાના શાર્યાદિ ધર્મા પ્રવિણ પુરૂષોએ કહેલા છે તેમ માધુર્યાદિ ત્રણે ધર્મા રસના જાણવા. જો કાઇ કહે કે શબ્દાર્થ રસના બ્યંજક છે, એથી રસના ધર્મ શબ્દાર્થમાં માની શકાય છે. તા આમ પણ કહેવું અયુક્ત છે, કેમકે આ શબ્દાર્થીમાં જેને કાબ્ય માન્યું છે, એમાં રસ છે અથવા નથી ? જો નથી તાે ગુણ પણ નથી. કેમકે જ્યારે ધર્મા નથી ત્યારે ધર્મ કેવી રીતે રહી શકશે ? અને જો છે તા " सगुण " ના સ્થાન ઉપર રસવાન વિશેષણ શા માટે ન દીધું ? જો કહીએ કે આની અંદર પણ તેજ અર્થ છે. નહિતા આ વિશેષણ લાગીજ ન શકત. તાપણ " सरस " ના સ્થાન ઉપર " સગુण" કહેવું ઠીક ન ગણાય. કેમકે " પ્રાણીમાનદેશ " ના સ્થાન ઉપર " શાર્યાદિમાનદેશ " કાઇ નહિ કહે. જો કાઇ એમ કહે કે ' સગુण જ્વાર્થ " ના અભિપ્રાય એ છે કે એવા શબ્દાર્થ હાય કે જેનાથી ગુણ બ્યક્ત થાય તા એ પણ કહેવું ઠીક નથી. કેમકે કાબ્યમાં ગુણ-બ્યક્ત કરવાવાળા શબ્દાર્થ કેવળ ગેના ઉત્કર્ષનું કારણ થાય છે, એનું સ્વરૂપ અર્થાત્ કાબ્યત્વના સાધક થતા નથી.

### अनलंक्वति पुनः कापि

" કયાંઇ ફરી અલંકાર વિના પણુ " એમ લક્ષણમાં કહેવું વ્યર્થ છે; કેમંકે એના અર્થ એવા થાય છે, કે સર્વત્ર સાલંકાર અને કચાંઇ કચાંઇ વિના અલંકારના પણ જે શબ્દાર્થ હાેય તે કાવ્ય. આ કહેવાથી કાેઇ નિયમ સ્થિર ન થયેા. કેવળ એટલીજ વાત વિદિત થઇ કે ચાંહે અલંકાર હાેય, ચાહે ન હાેય, જેના કહેવાની આવશ્ય-કતા કાંઇ નથી, એથી કરીને એ વ્યર્થ વિશેષણુ છે, કાવ્યમાં અલં કારથી કેવળ ઉત્કર્ષ આવે છે પણ કાવ્યત્વ નહિ.

દેાષ, ગુણુ અને અલંકારાદિના વિષયમાં ધ્વનિકારે આમલખ્યું છે.

कौव्यस्य शब्दार्थी शरीरं रसादिश्वात्मा गुणाः

शौर्यादिवद्दोषाः काणत्वादिवद्रीतयोऽवयवः

संस्थानविशेषवदऌंकाराः कटककुंडऌादिवत्

શખ્દ અર્થ કાવ્યનું શરીર છે, રસાદિ આત્માં છે, ગુણ શાૈર્યા-દિની પેઠે છે, દેાષ કાણુત્વાદિની પેઠે છે, રીતિ અંગાેના એક વિશેષ પ્રકારથી આગળ પાછળ સ્થાપિત થવાની પેઠે છે, અને અલંકાર કંકણુ કુંડલાદિની પેઠે છે.

આ લક્ષણનાે ઉલથાે નીચે પ્રમાણે છે:—

"शब्द औ अर्थ शरीर गुनौ रस आदिकों काव्यको जीव बखानौ सूरता आदिलों है गुण औ पुनि अंधता आदिलों दोपनि जानौ अंगनके कोड ढंग विशेष सों थापित होन लों रीतिहि मानौ कंकन कुंडल आदि लों आहिं अलंकृति यों उर अन्तर आनौ,"

બીજી લક્ષણ સાહિત્ય પરિચયમાં ચ્યા લખ્યું છે:—

"अद्ग्रुत वाक्यहि ते जहां, उपजत अद्ग्रुत अर्थ लोकोत्तर रचना जहां, सो कहि काव्य समर्थ."

અફબુત વાકયાથી જ્યાં અદ્દબુત અર્થ ઉત્પન્ન થાય અને જ્યાં લાેકાત્તર રચના હાેય ત્યાં તેને સમર્થીએ કાવ્ય માનેલ છે. ''अद्મुત वाक्य" ના બે અર્થ થઇ શકે છે. એક એ કે એના અર્થમાં અદ્ બુતતા હાેય, અને બીજો એ કે એના શબ્દામાં અદ્દભુતતા હાેય. એમાંથી જો અહીં પહેલા અર્થ લઇએ તાે " अद्મુત " વિશેષણુનાે

**૧ આ ખ્**વનિ**કા**રના લક્ષણનું કાવ્યપ્રકાશકારે કયાંઈ ખંડન કર્યું નથી.

પ્રયોગ વ્યર્થ છે. કેમકે આગળ તા સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે "જ્યદ્દાં ઉપજત અદ્મુત અર્થ." એટલું જ કહેવું હતું કે "વાक्यતેં जદ્દાં ઉપજત अ-દ્મુત અર્થ". અને જો બીજો અર્થ લઇએ તા આ પ્રશ્ન છે કે " શ પ્દાની અદ્દભુતતાથી " એ અભિપ્રાય છે કે શબ્દ આગળ પાછળ એવા પ્રકારથી ગાઠવેલા હાય કે સાધારણુ રીતે વાકયવ્યવહારમાં લાકા એ પ્રકારથી એને ન ગાઠવતા હાય અર્થાત્ કમમાં અદ્દભુતતા હાય અથવા એ કે વર્ણાના મેળ જોડના અનુસાર એવા શબ્દા ગાતી ગાતીને રાખવામાં આવે કે સાધારણુ વાતચીતમાં એજ અર્થના વા-કયમાં શબ્દાના એ પ્રકારથી ગાતવા ઉપર ધ્યાન ન રાખવામાં આવે. અર્થાત્ "વાવયવર્ળ યૈત્રી અનુમાસ" ઇત્યાદિથી પુરીત હાય. પહેલા અર્થથી એમ કરે છે કે જેમાં શબ્દાના ક્રમ સાધારણુ રીતેજ હાય તેમાં લક્ષણની અવ્યાપ્તિ થાય છે. જેમકે બિહારીના આ દા-હામાં છે.

### मेरी भवबाधा हरो, राधा नागरि सोय; जा तनकी छांइ परे, क्याम हारतिद्वःति होय.

જેના શરીરની છાંયા પડવાથી શ્યામ (કૃષ્ન) હરિત ( લીલી ) ઘુતિને ધારણ કરે છે તે રાધાનાગરિ મારી ભવબાધાએા હરણ કરાે. આ દાેહામાં શળ્દના ક્રમ સાધારણ વાકય જેવા છે. આવાજ ઉદાહરણેા ગઘ કાવ્યમાં ઘણા મળી આવશે. બીજા અર્થથી આવા કાવ્ય વિષય કે જેમાં વર્ણમૈત્રિ અનુપ્રાસાદિ ન હાેય, તેમાં લક્ષ ઘુની અવ્યાપ્તિ થાય છે. જેમ બિહારીના આ દાેહામાં છે:—

दीठि बरत बांधी अटनि, चढि धावत न डरात;

इत उतर्ते मन दो उन के, नटलों आवत जात.

દષ્ટિરૂપી દાેરડું આંધી, ઉપર ચઢી, નહીં ડરતાં દાેડે છે. આ-હીંથી અને ત્યાંથી બેઉ જણાના મન (નાયક તથા નાયકાનાં) નટની પેઠે આવે જાય છે.

આ દેાહામાં જો કે બે શબ્દ ''बरत" અને ''લાંધી" બકારથી

પારંભ થએલ છે. પણુ એ મૈત્રિ કાંઇ ગણુતીમાં નથી. જો શબ્દાની અદ્દભુતતાથી કાેઇ વ્યક્તિક્રમ, તથા વર્ણ બન્નેની અદ્દભુતતા માને અને એમ કહે કે આ બન્ને પ્રકારની અદ્દભુતતાઓમાંથી કાેઈ એક અથવા બેનું કાવ્યમાં હાેવું આવસ્યક છે, તાે એ પણ કહેવું ચુકત નથી. કેમકે એવા ઉદાહરણેા બહુજ મળી શકે છે. જેમાં ઉકત કાેઇ પ્રકારની અદ્દભુતતા નથી પ્રાપ્ત થતી તેમ છતાં કાવ્ય કહેવાય છે. જેમકે:—

नैन सलोने अधर मधु, कहि रहीम घटि कौन ।

मीठो भावे लौन पर, मीठे हूँ पर लौन !!

આ પ્રકારના ઉદાહરણુ પણુ ગધ કાવ્યમાં બહુ મળી શકે છે. શખ્દોના ક્રમ તથા અનુપ્રાસાદિના વિષયમાં આટલું નિ:સં-દેહ કહી શકાય છે કે જો અનુક્રમ જેવાે જોઇએ તેવા ઉચિત રીતે હાેય તાે એ કાવ્યના ઉત્કર્ષ તથા પ્રાહતાનું કારણુ થાય છે. અને કયાંઈ કયાંઇ એ અર્થના આનંદમાં ઉપયાેગી થવાના સિવાય પાેતે પણુ આનંદ ઉપજાવે છે. તાે પણુ શખ્દાની અદ્દસુતતા કાવ્યના હેતુ તરીકે આવશ્યક માનવી ઠીક નથી.

હવે " અ**દ્**સુત્ અર્થ " ઉપર વિચાર કરવાે જોઇએ. કાબ્યમાં અદ્દભૂત અર્થનાે નિયમ કરવાથી આવાં કાબ્યાે કે જેમાં 'સ્વાભાવાેક્તિ પ્રધાન હાેય છે, તેમાં લક્ષણુની અબ્યાપ્તિ થશે. જેમ બિહારીના આ દાહામાં છે.

૧ સ્વાભાવે!ક્તિ અલંકારનું લક્ષણુ આ પ્રમાણે છે.

" सुमावोक्ति बर्र्शन बिषय, बरनै जाति सुभाय;

हँसि हँसि देखति फिर फ़ुकति, मुंह मूँदति इतराय. ॥

જ્યાં વર્શુન વિષયમાં જાતિ સ્વભાવ વર્શુ વેલાે હાેય ત્યાં સ્વાભાવાક્તિ અલંકાર જાણવા. જેમ ક્રાઇ સ્ત્રી હસી હસીને જીએ છે, કરી ઝુકે છે અને ક્રોધ કરીને માહું ઢાંડી લીએ છે.

( भाषा भूषण )

આમાં સ્ત્રીઓના જતિસ્વભાવ વર્શ વ્યા છે.

## " वेंदी भाल तमोल मुख, सीस सिलसिले बार; द्रग आंने राजै खरी, एही सहज सिंगार.

કપાળમાં બિંદિ, માઢામાં તંબાલ, માથે લાંબા ઓળેલા વાળ અને આંજેલી આંખ આ સહજ બ્રંગારથીજ સ્ત્રી શાેલે છે.

આવી રીતે બીજાં પણ કેટલાએક સ્થાના ઉપર અબ્પાપ્તિ સમજવી જોઇએ. અદ્દસૂત અર્થથી કાવ્યના આનંદ નિ:સંદેહ વધે છે. તેમજ કયાંઇ કયાંઇ પાતે અદ્દસૂત અર્થજ આનંદના પ્રતિપાદક થાય છે. પરન્તુ કાવ્યના હેતુ અદ્દસૂત અર્થ આવશ્યક નહી કહી શકાય. મનુષ્યની પ્રકૃતિના એ ધર્મ છે કે તે સાધારણ અને પ્રચલિત વાતાના દેખવા અને સાંભળવાથી પ્રકુલિત] થાય છે અને વિરોષતા તથા નવિનતાના આકાંક્ષિ બને છે. ઘણું કરીને તમામ કવિઓએ કાવ્ય કરવામાં થાડી યા વધારે સહાયતા અદ્દમૂત] અર્થની લીધી છે, અને લે પણ છે. તથાપિ એમ નથી કહી શકાતું કે અદ્દભુત અર્થ વિના કાવ્ય બને જ નહીં.

" लोकोत्तर रचना " ના વિષયમાં કાંઇક કહ્યા પહેલા આ દાહાના અર્થપર વિચાર કરી લેવા જેઇએ. આ દાહાના છે અર્થ થઈ શંકે છે. (૧) જે અફભુત વાકયને અર્થ અદ્દભુત હાેય અને એની રચના લાકોત્તર હાેય અને કાવ્ય કહેવું. (૨) જે અદ્દભુત વાકયના અર્થ અદ્દભુત હાેય અર્થાત્ જેની રચના લાકોત્તર હાેય એને કાવ્ય કહેવું. પહેલા અર્થ માનવાથી વાકય તથા અર્થની અદ્દભુતતા અને રચનાની લાકોત્તરતા ભિન્ન ભિન્ન વસ્તુ ઠરે છે. જ્યારે વાક્ય તથા અર્થની અદ્દભુતતાથી રચનાની લાકોત્તરતા ભિન્ન ઠરી ત્યારે લોકોત્તર રચનાના અભિપ્રાયના પત્તો લગાડવા એ વેળુમાંથી તેલ કાઢવા જેવું છે. આ સિવાય જો આમાં કાઈ અર્થ હાય તા પણ 'લાકોક્તિ ઈત્યાદિ પ્રધાન કાવ્યામાં લક્ષણુની અવ્ય પિ સ્પષ્ટજ થશે. જેમ " लोकोक्तिरसकोमुदी " ના આ દાહામાં છે.

> १ लोकउक्ति कछु वचनतें लीजै लोक प्रवाद; नैन मूंदि खटमासलों सहि हो बिरह बिपाद.

মাথা মুথকা

۷

" हैंमें घटा सुहावनी, को विरहिनिके हंत;

फही कहावत ना सुनी, काली भली न सेत.

વિરહિણી સ્તીના હિતને માટે બેમાંથી કઇ ઘટા સારી ? આ પ્રમાણે જ્યારે કાેઇ પૂછે છે ત્યારે કહે છે કે કહેવાતી કહેવત તમે સાંભળી નથી ? કે કાળી પણ સારી નથી અને <sup>શ્</sup>વેત પણ સારી નથી. મતલબ બેમાંથી એકે સારી નથી.

ંજો કેાઇ કહેશે કે લાેકાેકિતનાે આવા પ્રકારથી ઉપયાેગ કર વામાં એક લાેકાેત્તરતા છે. તાે એનાે ઉત્તર આ છે કે થયા કરે, આ લાેકાેત્તરતા વાક્ય રચનાની નથી. બીજા અર્થને અનુસાર દાેહાનું બીજી ચરણ પહેલા ચરણના અર્થનું પ્રકાશમાત્ર છે. એવી દશામાં આના વિષયમાં બીજીં કાંઇ કહેવું વ્યર્થ છે. જે પહેલા ચરણના વિષયમાં કહી આવ્યા છીએ, તે અહીં પણ સમજવું જોઇએ.

કાવ્યનું ત્રીજું લક્ષણુ સાહિત્યપરિચયમાં આ પ્રમાણુ લખ્યું છે.

रस युत व्यंग्य प्रधान जहँ, शब्द अर्थ शुचि होय ।

उक्तयुक्त भूषण सहित, काव्य कहावै सोय ॥

રસવાળું વ્યંગ્ય પ્રધાન તથા જેમાં શબ્દ અર્થ પવિત્ર હેાય, અને ઉક્ત ચુક્ત ભૂષણુ સહિત હેાય તેને કાવ્ય કહેવું.

જો કે " ₹सयुत " વિશેષણુના વિષયમાં વિશેષ વાદવિવાદ કરવાની અમારી ઇચ્છા નથી થતી, કેમકે પ્રથમ તા એ વિશેષણ એવું લાભાવનારૂં અને સાહામણ છે કે બહુધા રસિક જનાએ એને સારી રીતે માન્ય રાખ્યું છે. અને બીજું એ કે વાસ્તવિકમાં પણ અધિકતર કાવ્યમાં રસજ કાવ્યત્વના સ્થાપક જોવામાં આવે છે. તા પણ યથાર્થ લક્ષણ સ્થિર કરવાને નિમિત્ત આના ચુક્તાચુક્ત થવા ઉપર પક્ષપાત રહિત બનીને વિચાર કરવા આવશ્યક સમજી કાંઇ લખવું ઉચિત છે.

જ્યાં લાેકપ્રવાદ (લાેકાવાણી) લેવાએલ હાેય ત્યાં લાેકાક્તિ અલંકાર જાણવાે. જેમ કાેઇ સખી વિરહિણિ નાયકાને કહે છે કે આંખા મીચીને છ માસ સુધી વિરહના વિષાદ સહન કરી લઇએ. ( આંખા મીચીને વિષાદ સહન કરવા એ લાેકવાણી છે.) અમારી સમજમાં વાક્યના લક્ષણમાં વાક્યના રસયુક્ત થવાનાે નિયમ કરવાે અયુક્ત છે. કેમકે જે લક્ષણ રસનું સાહિત્યકારાેએ કર્યું છે એને અનુસાર જે વિચાર કરીએ તાે ઘણું કાવ્યાે એવાં મળી આવે છે કે જેમાં આ લક્ષણની અવ્યાપ્તિ છે. રસના લક્ષણ કવિ લાેકાેએ આ પ્રમાણે કર્યાં છે.

## विभावेनानुभावेन व्यक्तः संचारिणा तथा । रसतामेति रत्यादिः स्थायीभावः सचेतसाम् ॥

. साहित्यदर्पण•

વિભાવ વડે, અનુભાવ વડે તથા સંચારી વડે રત્યાદિસ્થાયીભાવ વ્યક્ત થાય તેને સહૃદય પુરૂષા રસ કહે છે.

रोध करै सब करनकों, जो सुख औरे काम ।

आदि विभावनसों मिल्यो सो रस है अभिराम ॥

मिलि विभाव अनुभाव अरु संचारी जे आन ।

उपजावत रस रुचिर यों, ज्यों निज अंगनि मान ॥ सभा प्रकाश.

જે કર્ણુ**ની** સર્વ<sup>્</sup> અન્ય કામનાએાના સુખનેા રાેધ કરે અને વિભાવ આદિથી મળેલાે હાેય તે રસ.

વિભાવ, અનુભાવ અને અન્ય જે સંચારી તેનાથી મળી રૂચિર રસ એવી રીતે ઉપજાવે કે જેમ પાતાના અંગમાં બાહુ વગેરે અવ-યવાે છે. મતલબ બાહુ વગેરે અવયવાે અંગમાં છે, છતાં નામથી ભિન્ન છે. તેમ વિભાવ, અનુભાવ સંચારી આહ રસમાં સમજવા.

मिलि विमाव अनुभाव अरु, संचारी सु अनूप ।

व्यक्त करें थिरभाव जहँ, सोइ रस सुखरूप ।

રસ રદ્દસ્ય. વિભાવ, અનુભાવ અને ઉપમા ન અપાય એવા સંથારીથી મળી સ્થિર ભાવને જ્યાં વ્યક્ત કરે તે સુખરૂપ રસ જાણુવા.

હવે જો આ લક્ષણાે ઉપર ધ્યાન દીંધાં પછી નીચે લખેલી કવિતાઓ ઉપર વિચાર કરીએ તાે નિ:સંદેહ એમ કહેવું પડશે કે આમાં ઉક્ત લક્ષણાના લક્ષ્ય રસનાે અભાવ છે.

## बसे बुराइ जासु तन, ताहीको सनमान । भल्लो भल्लो कहि छोडिये, खोटे ग्रह जपदान,

बिहारी.

જેના શરીરમાં બુરાઇ હેાય તેનું સન્માન થાય છે. જેમ ભલેા ગ્રહ હેાય તેને ભલેા કહી છેાડી દે અને બુરાે ગ્રહ હેાય તેનાં જપ દાન કરવાં જોઇએ.

આ દેાહાના ભાગુવાથી જે આનંદ થાય છે તેવી વાતા ઘણુ ઠેકાણુ સારી રીતે મળી આવે છે. આ સિવાય માટા માટા કવિએાના કરેલા એવા કાવ્યા મળી આવે છે કે જેમાં કેવળ જલપ્રવાહનું ચાલવું તથા વનશાેભા ઇત્યાદિના વર્જુન છે. એવાં કાવ્યામાં કાેઈ વિશેષ સબંધ વિના રસ સ્પર્શ માત્ર પણ જોવામાં આવતા નથી. એ વાતા ઉપર વિચાર કરી જગન્નાથ પંડિતરાજે સા-હિત્ય દર્પણનાં લક્ષણની વસ્તુ તથા અલંકાર પ્રધાન કાવ્યમાં અ વ્યાપ્તિ માની, અને રસગંગાધરમાં આ લક્ષણ લખ્યું.

### " रमणीयार्थमतिपादकः शब्दः काच्यम् "

જે કાેઇ તાણી ખેંચીને ઉપરાક્ત ઉદાહરણે માં કાેઇ રસ સ્થાપિત કરે તા અમે એને એમ કહેશું કે આવી રીતે ફેરફાર કરીને તા અમે સર્વ સાધારણ વાક્યોમાં પણ કાેઇના કાેઇ રસ ઠ-રાવી દેશું તા પછી જ્યારે કાેઇ વાક્ય રસ વિના છેજ નહિ ત્યારે કા-વ્યના લક્ષણમાં " रसयुत " કહેવું વ્યર્થ છે, અને સાહિત્યદર્પણના લક્ષણ ( જે આગળ લખવામાં આવશે ) ના અર્થ એટલાજ માત્ર થયા કે કાવ્ય વાક્યને કહે છે. જો કાેઇ એમ કહેશે કે અમે આ ઉ-દાહરણે તથા બીજાં આવાંજ પદ્ય વા ગદ્યા જેમાં લક્ષણને અનુસાર રસ ન પ્રાપ્ત થાય તેવાંને કાવ્ય માનતાજ નથી તા એને લીધે નિઃ-સંદેહ " रसयुत" વિશેષણ ચુક્ત અને માનનીય છે. એના ઉત્તર અમે એટલે જ દેવા લ્ચિત માનીએ છીએ કે ઉપર લખેલ ઉદાહ-રણા તથા બીજાં એવાંજ ગદ્યપદ્યાને પણ એનાથી આનંદ પ્રાપ્ત થ વાના કારણથી કાવ્ય માનીએ છીએ. અમારા મતથી " रसयुत" વિશેષણ અયુક્ત છે. આટલી વાત આ સબધમાં અમે પણ કહીએ છીએ કે કા-બ્યનાં આહ્રલાદાત્પાદકતાના કારણેામાંથી સર્વથી ઉત્તમ તથા પ્રધાનકારણ રસ છે; અને એ પણ અમે સ્વીકારીએ છીએ કે રસ સુક્રત કાબ્યથી જે આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે તે બીજા પ્રકારના કાબ્યાથી કદાપિ નથી થઇ શકતા. રસચુક્રત કાબ્યના આનંદ એક ભિન્નજ પ્ર-કારના હાેય છે. એ આનંદ વસ્તુ તથા અલંકારપ્રધાન કાબ્યાત્પા દિત આહ્રલાદની અપેક્ષાએ અધિક ચિરસ્થાયી તથા ઉચ્ચતર શ્રે-ણીના છે. અને એના કાંઇ સ્વાદ પણ ઓરજ છે. તા પણ કાબ્ય-ત્વના હેતુ વાક્યનું રસાત્મક થવું આવશ્યક નહી માનવામાં આવે.

આંહી આ વાત ઉપર પણ કાંઇ વિચાર કરવાે જોઇએ કે આ લક્ષણની અયુક્તતા ઉપર લાેકાએ ધ્યાન કેમ નથી દીધું; અને આને કેમ અંગીકાર કરતા આવ્યાં ? એના મુખ્ય કારણુ ત્રણુ જાણવામાં આવે છે. પહેલું કારણ તેા એ કે રસ શબ્દના વિશેષ અર્થ માનીને સાહિત્યકારાએ એનું લક્ષણ કર્યું છે. એ સિવાય આ શબ્દ આનંદ, આહલાદના પણ વાચક છે. એટલા માટે બન્ને અર્થીમાં ગડબડ થઇ જાય છે. તેમજ સંભવ છે કે કાવ્યનું લક્ષણ કરતાં તથા સમજતી વ-ખત રસને અર્થ આનંદ ધ્યાનમાં ન રહે. બીજું કારણ એ છે કે રસયુક્ત કાવ્યના આનંદ અધિક ચિત્તાકર્ષક હાવાના કારણ-થી લાેકા એના ઉપર અધિક પ્રીતિ રાખે છે અને ધ્યાન દે છે; તેમજ એને બહુધા રચે છે તથા ભણે છે; તેા એવી દશામાં " रसयुत " વિશેષણુને પાતાની રૂચિને અનુસાર પામી એને પ્રસ-વ્રતાપૂર્વક અંગીકૃત કરી લે તેા કાંઇ આશ્ચર્ય નથી. ત્રીજીં કારણ એ છે કે રસયુક્ત કાવ્યને અધિક પામવાથી કાવ્યના સગપંધમાં રસનુંજ ધ્યાન વિશેષ રહે છે, જેમ કાેઇ કાેઇને સાે વખત દેખે તેમાં એ રી વખત લાલ કપડાંથી દેખે અને વીશ વખત બીજાં કપડાંએ થી દેખે તેા એ માણુસના ધ્યાનમાં લાલ કપડાંજ બહુધા રહેશે, એ નિઃ-સંદેહ છે. જો રસનાે અર્થ એક વિશેષ પ્રકારના લોકોત્તર આનંદ भानीने " रसयुक्त वाक्य " કાવ્યનું લક્ષણુ કર્યું હાેય તાે નિઃસંદેહ માનનીય છે.

હવે " =યંગ્યપ્રધાન " વિશેષગ્ર ઉપર વિચાર કરવા નેઇએ. કાવ્યના લક્ષણમાં આ વિશેષણુ કદી પણુ રાખવા ચાેગ્ય નથી. કેમકે વ્યંગ્યન પ્રધાન હાેવું એ એક વિશેષ પ્રકારના કાવ્યના ધર્મ મનાયા છે, અને જેને ઉત્તમ કાવ્ય કહે છે. મધ્યમ તથા અધમ કાવ્યમાં વ્યંગ્ય પ્રધાન નથી હાેતાે. એવી દશામાં કાવ્ય માત્રમાં <sup>44</sup> **ટવંડય** मधान जहँ " વિશેષણુ લગાડવાથી મધ્યમ તથા અધમ કાવ્યમાં લક્ષણની અવ્યાપ્તિ કેમ नહી થાય ? "उक्त युक्त भूषण सहित " ના જો આ અર્થ કરે કે " ઉચિત ભૂષણેા સહિત કહેવાઇ ગયું " તાે એના વિષયમાં અમારે કાંઇ કહેવું નથી. કેમકે જ્યારે કાેઇ કાે· ઇની વાત ઉપર એટલુંજ કહે કે જેમ ઉચિત હાેય તેમ કહેવાય, અને એમ ન ખતાવે કે કેવી રીતે કહેવાય તાે એના કહેવાને કાેઇ સુકતાસુકત કેવી રીતે ઠરાવી શકશે **? પણ જો '' उक्त " તથા** '' युक्त '' ને ઉકિત અને ચુકિત કહે તે। પાઠ મળતાે આવે છે. અને ઉકિતના અર્થ કાેઈ અનાેઠી વાતનું કહેવું અને ચુકિતના અર્થ એ કહેવાનું ચાતુરીથી સાધન કરવું એવેા અર્થ કરે કે જે અર્થ ભાષામાં એ શબ્દોના કરવામાં આવે છે.

ઉકિતનાે અર્થ આ વાકયમાંથી પણુ પ્રતીત થાય છે:-

" उक्ति विशेषो कब्बौ भाषा जाहो साहो ।

તે આના વિષયમાં અમે એજ કહેશું કે જે બીજા લક્ષણના અદ્-ભૂત અર્થના વિષયમાં કહી આવ્યા છીએ કે સ્વાભાવાકિત આદિમાં આવી અવ્યાપ્તિ થાય છે, ચાથા અને અંતિમ લક્ષણમાં સાહિત્ય પરિચયમાં આ આપ્યું છે.

जहँ विभाव अनुभाव अरु, संचारी पुनि आय ।

करि विशिष्टता व्यंजना, स्वाद बढावहि भाय ॥ જ્યાં વિભાવ, અનુભાવ અને સંચારી આવે તથા વ્યંજના વિશિ-ષ્ટતાએ કરી ઉત્તમ સ્વાદ વધારે.

> तेहि आगे अनुभवत जो, ब्रह्मानन्द सवाद. । कबि कोबिद मत समुजि उर, कहत काव्य निर्वाद. ।

તેની આગળ પ્રદ્યાનન્દ સ્વાદને જે અનુભવે તેને ચતુર કવિએા એ મત ઉરમાં સમજીને નિર્વાદ કાવ્ય કહે છે.

આ લક્ષણુના વિષયમાં કાંઇ કહેવું સાંભળવું વ્યર્થ છે. આ તેા કાેઇના પૂછયા વિના પાતેજ પાકાર કરી કહી દે છે, કે હું કાવ્ય-નું લક્ષણુ નથી. "ब्रह्मानन्द सवाद" કાવ્ય કેવી રીતે થઈ શકશે ? કાવ્ય એક પ્રકારનું વાક્ય છે. સ્વાદને કાવ્ય કેવી રીતે કહી શકાય ? જો આ કાેઇ પદાર્થનું શુદ્ધાશુદ્ધ લક્ષણ થઇ શકતું હાેય તાે રસનાે સ્વાદ અથવા રસ કાવ્યથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ સખન્ધથી રસચુકત કાવ્યમાં સ્વાદનું હાેવું માનવામાં આવે છે. તાે પણ સ્વાદ માત્રને કાવ્ય નહી કહી શકાય.

સભાપ્રકાશનું લક્ષણુ એક તથા સાહિત્ય પરિચયના ચાર લક્ષણુ ઉપર વિચાર કર્યા પછી બીજી ભાષા ગ્રન્થામાંના લક્ષણા ઉપર કાંઇ લખવાની આવશ્યકતા જણાતી નથી. કેમકે બીજા જે લક્ષણા છે તેમાં ઉપરનાં લક્ષણામાં જેવાતાે કહી છે એમાંથી એક એક બબ્પે અથવા વિશેષ છે. મતલબ એનાથી કાંઇ વિશેષ નથી. માટે જો રસ સુકત વાક્યનેજ કાવ્ય માનીએ તાે પણ રસ આધેય માત્ર થયાે.

લુકલ વાક્યપજ ડાવ્ય નાપાસ્ય લા વહ્યુ રહ્ય બાવવ માળ વવા. સંસ્કૃતના પ્રધાન ગ્રન્થામાંથી કાવ્યપ્રકાશમાં દીધેલા લક્ષણ ઉપર આપણા આશયાે સાહિત્યપસ્ચિયના પ્રથમ લક્ષણ ઉપર જે લેખ લખી ગયા એમાં પ્રકટ કરી ચુક્યા છીએ.

સાહિત્ય દર્પણમાં કાવ્યનું લક્ષણુ આ પ્રમાણે છે. वाक्यं रसात्मकं काव्यमु.

જેવાક્યના આત્મા રસ હાય એ કાવ્ય. આ લક્ષણ જો કે બીજાં

કેટલાંક લક્ષણ ઉપર કહ્યાં છે, એ સર્વમાંથી શુદ્ધ અને ઉત્તમ છે, તથાપિ આના વિરૂદ્ધ એટલી વાત કહી શકીએ છીએ જે સાહિત્ય પરિચયના ત્રીજા લક્ષણુના '' रसयुत " વિશેષણુ ઉપર કીધી છે. જગન્નાથ પંડિતરાજે રસગંગાધરમાં આ લક્ષણુ લખ્યું છે:— रमणीयार्थपतिपाद का शब्दा काव्यम्

રમણીય અર્થ'નેા પ્રગટ કરવાવાળા શળ્દ કાવ્ય છે. અને રમણીયના અર્થ પંડિતરાજે આ પ્રમાણે કર્યો છે:-

### रमणीयता च लोकोत्तराह्वादजनकज्ञानगोचरता

"અલૈાકિક ઓહેલાદ ઉત્પન્ન કરવાવાળા જ્ઞાનની ગાચરતાએ રમણીય ા " કાવ્યના જે લક્ષણુ મળી આવે છે એ સર્વ**ની અ**પેક્ષાએ આ લક્ષણ ઉત્તમ અને માનનીય છે. સર્વથી માટેા પ્રશંસનીય અને ધ્યાન દેવા ચાેગ્ય ગુણ આ લક્ષણમાં એ છે કે અલંકાર, દોષ, ગુણ અદ્રભતતા આદિ સર્વની તકરારોના ત્યાંગ કરી કાવ્યના સુપ્ય ધર્મ કેવળ "रमणीयार्थपतिपादक: शब्दः " નુ હેાવું માન્યે। છે કે જે નિમિત્ત કાવ્ય ખનાવવામાં આવે છે, અર્થાતૂ આનં દાત્પાદકતા. જો સૂક્ષ્મ - દષ્ટિથી દેખાય તેા અલંકારાદિની પ્રતિષ્ઠા અને એના ઉપર <sup>દ</sup>યાન આપવાની આવશ્યક્તા એના દ્વારા વાકયમાં રમણીયતા લાવવાને નિમિત્ત છે. નહિ તેા એના પાતાના હાવા ન હાવાથી કાંઇ લાભ હાનિ નથી. એટલા માટે કાવ્યના સમ્યકૂલક્ષણમાં મુખ્ય ધર્મ એ માનવા જોઇએ કે જેની ઉત્પત્તિના અલંકારાદિ સાધક માત્ર છે. જ્યાંસુધી આ રીતિથી કાવ્યનું લક્ષણ ન કરવામાં આવે ત્યાંસુધી અતિવ્યાપ્તિ, અવ્યાપ્તિથી એનું રહિત હેાવું જો અસંભવ નહી તાે દુ:સાધ્ય તાે અવસ્યજ છે. કેમકે પ્રથમ તાે રમણીયતાના સાધકાેના ઘણા છે. એમાંથી કયાંઇ એક, કયાંઇ બે અને કયાંઇ અધિક રહે છે. અને ખીજી એ કે જેટલા સુખ્ય સુખ્ય સાધક સાધારણ માનવામાં આવે છે એના સિવાય પણ કયાંઇ કયાંઇ કેાઇ વિશેષ સાંધક મળી આવ-વાની સંભાવના છે. આવી દશામાં જો રમણીયતાના સાધકાેના હાેવાને મુખ્ય **ધર્મ માનીને કાવ્યનું લક્ષણ કર્યું હાય** તાે પ્રથમ તાે રમણી-યતાના સર્વ સાધકાન નિશ્ચિત હાેવું આવશ્યક છે. પણ તેમાં અતિ મુશ્કેલી રહેલી છે. આ વાતનું પૂર્ણ સ્થાપિત થવું ઉચિત છે કે, આ સાધનામાંથી એક અથવા અધિક જ્યાં આવશે ત્યાં અવશ્ય રમ-ાશિયતા થશે. જો કે અમારી સમજમાં એ સ્થાપિત થઇ શકતું નથી, તે৷ પણ એવા ઉદાહરહે્ા ઘણા મળી આવે છે કે જેમાં અલંકારાદિ હાેવા છતાં પણ રમણીયતા નથી હાેતી. આ કઠિણતાના કારણથી બહુધા સાહિત્યકારાનાં કરેલાં કાવ્યનાં લક્ષણે અયુક્ત રહી ગયાં છે.

આ ગુંચવણુથી છ્**ટા થવાના ઉપાય કેવળ એજ છે કે લક્ષણુમાં** કાવ્યના ધર્મ " વાકયનું ૨મણીય હાેવું " જે અતિ આવશ્યક છે તે કહેવામાં આવે અને ૨મણીયતા કેવી રીતે આવે છે એ ઉપર જુદા વિચાર કરવામાં આવે.

જો કેાઇ કહેશે કે રમણીચતાજ કાવ્યનેા હેતુ અનાવશ્યક છે, તેા એ કહેવું એનું દુરાગ્રહ માત્ર છે. કેમકે એક અલૈાકિક આનંદ દેવા સિવાય કાવ્યનું બીજું મુખ્ય કાર્ય અને સાધારણ વાકયની અપેક્ષામાં વિશેષતા શું છે ? જે લેાકેા અલંકાર, ગુણુ ઇત્યાદિ સુક્ત અથવા અદ્દભુતાદિ વાકયને કાવ્ય માને છે, ( જેમકે કેટલાંએક લક્ષણુ પહેલાં કહી ચુકયા છીએ ) એના પણુ અવશ્ય સ્વીકાર કરવા પડશે. અલંકાર, ગુણુ, અદ્દભુતતા આદિના નિયમા આનંદ પ્રાપ્ત થવાને માટે છે. આમ નહી માના તા એના અલંકારાદિ સર્વ વ્યર્થ કરશે. કેમકે અલંકારાદિથી જો આનંદ પ્રાપ્ત નહી થાય તા એનાથી બીજો લાભ શું ? બસ, પછી એનું સ્વકલ્પિત કાવ્ય કરવું સર્વથા નિષ્ફળ અને પાણી વલાવવા જેવું થશે. સાહિત્યદર્પણુમાં કાવ્યના વિષયમાં આ પ્રમાણે લખ્યું છે:—

'' चतुर्वर्गफल्डपाप्तिः सुखादल्पाधियामपि ।

काव्यदिवयतस्तेन तत्स्त्ररूपं निरूप्यते "

ચતુર્વર્ગ ફલની પ્રાપ્તિ અલ્પ બુદ્ધિવાળાઓને પણુ **સુખથી** કાવ્યદ્વારાએ થઇ શકે છે, એટલા માટે એનું સ્વરૂપ નિરૂપણુ કર-વામાં આવે છે.

વળી આગળ આ પ્રમાણુ લખ્યું છે:—

चतुर्वर्गमाप्तिहिं वेदशास्त्रेभ्यो नीरसतयादुःखादेव परिणत बुद्धीनामेव जायते । परमानन्दसन्दोइजनकतया सुखादेव सुक्रु-मारबुद्धीनामपि पुनः काव्यादेव ।।

કેમકે વેદશાસ્ત્રથી ચતુર્વર્ગ ફળની પ્રાપ્તિ એના નિરસ હેાવાના કારણુથી કષ્ટવડે કેવળ પરિપકવ બુદ્ધિવાળાઓનેજ થાય છે. માટે પર-દ માનન્દ સંદેહજનક હેાવાના કારણુથી સુકુમાર **બુદ્ધિવાળાઓને** પ**છુ** કાબ્યદ્વારા ચતુર્વર્ગફલપ્રાપ્તિ થાય<sup>.</sup>છે.

આનાથી પણુ કાવ્યદ્વારા આન દપ્રાપ્તિની આવશ્યકતા સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે. કેમકે ચતુર્વર્ગ ફલની પ્રાપ્તિ તો વેદશાસ્ત્રદ્વારા પણુ થાય છે, પણુ કાવ્યમાં વિશેષ એટલું છે કે આનંદ પ્રાપ્ત થવાના કારણથી એમાં લાેકાની પ્રવૃત્તિ શીઘ્ર અને અધિક થાય છે. એટલા માટે એનાથી ચતુર્વર્ગની પ્રાપ્તિ અલ્પ ખુદ્ધિવાળાઓને પણુ સુખથી થઇ શકે છે.

**ઉપર** જે વાતા લખાઇ ગઇ છે એ ઉપર વિચાર કરીને જગ-<mark>ક્રાથ પંડિતરા</mark>જે આ લક્ષણુ કર્યું છે. અને એનું લક્ષણુ બીજાં **સર્વ લક્ષણુાની** અપેક્ષાએ શ્રેષ્ઠ હાેવાનું આજ કારણુ છે.

જો અર્થચમત્કૃતિ શુન્ય શબ્દચમત્કૃતિ પુરિત વાકયના વિષ-યમાં સર્વ લાેકાની સંમતિ ઉક્ત પંડિતરાજના જેવી છે, તા આ લક્ષણ પૂર્ણ રીતે સમ્યક્ જાણુવામાં આવી શકે છે. એ વિષય ઉપર એઓએ આ પ્રમાણુ લખ્યું છે.

यद्यपि यत्रार्थचमत्कृतिसामान्य शून्या शब्दचमत्कृति स्तत्पञ्चममधमाधममपि काव्यविधासुगणयितुमुचितम् ॥ यथै-काक्षरपद्यार्धाद्यत्तियमकपद्यबन्धादि । तथापि रमणीयार्थपति-पादकशब्दतारूपकाव्य सामान्यल्रक्षणानाक्रान्ततया वस्तुतः काव्यत्वाभावेन महाकविभिः पाचीनपरपंरामनुरुन्धानेस्तत्रतत्र काव्येषु निबद्धमपि नास्माभिर्गाणितम् ॥

અઘાપિ જ્યાં અર્થચમત્કૃતિ સામાન્ય, શૂન્ય શબ્દચમત્કૃતિ હાય તાે કાવ્યના પાંચમા અધમાધમ ભેદમાં ગણવાને યાેગ્ય છે. જેમ એકાક્ષર પદ્યાર્ધાવૃત્તિ, યમક, પદ્યબંધાદિ તાે રમણીયાર્થ પ્રતિપાદક શબ્દતા રૂપ કાવ્યનું સામાન્ય લક્ષણ ન ગણવાના કારણ-થી પ્રાચીન પરંપરા અનુસાર ચાલવાવાળા મહાકવિઓના એવા નિ-બંધને ગુંફન કર્યા પછી પણ વાસ્તવમાં કાવ્યત્વ ન હાેવાથી અમે એને કાવ્ય નથી ગણતા. જો કે શુદ્ધ શબ્દચમત્કૃતિ અમારી સમ-

જમાં પણ વાસ્તવમાં શ્રદ્ધાને યાેગ્ય નથી. અને એટલા માટે **અમે** ઉક્રત પંડિતરાજજીના લખવાને સાનંદ માનીએ છીએ. તથાપિ ય-<mark>થાર્થ</mark> લક્ષણુ સ્થિર કરવાને નિમિત્ત અમારી પાેતાની **રૂચિને અનુ**ન સાર જે હેાય એને કાવ્ય માનીને એવું લક્ષણ કરવું કે આટલાએામાંજ એની વ્યાપ્તિ હેાય એ અનુચિત જાણુવામાં આવે છે, એટલા માટે આ વિષય ઉપર કાંઇ વિચાર કરવે। આવશ્યક છે. જ્યારે આમ જોન વામાં આવે છે કે, ચિત્ર કાવ્યાદિથી પણ એક પ્રકારના ભાંગ્યાે ત્રદ્યો આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે. અને પંડિતરાજના પાતાના લેખથી પશ્ચ વિ-દિત છે કે કવિ લોકો એને પરંપરાથી બનાવતા આવે છે. ત્યારે એને પણ એક પ્રકારનું કાવ્ય માનવું જોઇએ. વળી આ બીજી વાત છે કે તમા એને અધમાધમ નહીં કહી શકાે તે**ા** એથી પ**ણ નીચેની** પંક્તિમાં મૂકા. તાે પછી આ વાત અવશ્ય થઇ કે કાવ્યનું લક્ષણ એવું હાેય કે કેવળ શબ્દચમત્કુતિથી પણ જે વાકચમાં આનંદ આપવાનું સામર્થ્ય હાેય, એમાં પણ એની ગતિ હાેય, એટલા માટે અર્થના રમણીય થવાના નિયમ કરવા ઠીક નથી. કેમકે શબ્દ ચમ-ત્કુતિવાળા વાકચમાં પણ જો તે કાવ્ય મનાય તાે આ નિયમના કા-રણથી લક્ષણની અવ્યાપ્તિ થાય છે. એ અવ્યાપ્તિના નિવારણને માટે અમાે આ લક્ષણ કરવું ઉચિત સમજીએ છીએ.

होय वाक्य रमणीय जो, काव्य कहावै सोय;

रतनाकर छक्षण करत, यह बहु ग्रन्थनि जोय.

રત્નાકર ઘણા ગ્રન્થા જોઇ લક્ષણ કરે છે કે જે વા<mark>ક</mark>ચ રમ<mark>ણીય</mark> હાેય તે કાવ્ય કહેવાય.

જો પઘબ ધાદિ કાવ્ય મનાય તાે પણ આ લક્ષણની અવ્યાપ્તિ એમાં નહિ થાય. અને જો કાેઇ એમાં રમણીયતાના અભાવ બતા-વીને એને કાવ્ય ન માને તાે પણ આ પ્રકારથી લક્ષણ કરવામાં કાંઇ હાનિ નથી. કેમકે જ્યારે રમણીયતા છેજ નહિ ત્યારે એમાં લક્ષ**ણની** અવ્યાપ્તિ પણ નથી થઇ શકતી. અને આ લક્ષણના અભિપ્રાય પં-ડિતરાજકૃત લક્ષણ પ્રમાણે છે. એટલા માટે ચાહે પઘળ ધાદિ રમ- **ણીયતાના ભાવાભાવથી** કાવ્ય માને, યા ન માને, પણ **આ લક્ષણ** બન્ને અવસ્થામાં ઠીક રહે છે. હવે જો કાેઇ કહે કે પઘબંધાદિમાં રમણીયતા તાે છે, પણ અમે એને કાવ્ય માનતા નથી. કેમકે એની રમણીયતા એક ભિન્ન પ્રકારનીજ છે, જો કે કૌતુક માત્ર કહેવામાં આવે છે. તાે એને એટલાે જ ઉત્તર આપવા ઉચિત છે કે જો રમણી-યતા હાેવા છતાં તથા બિન્ન ભિન્ન કવિએાના માન્યા છતાં પણ આપ જગન્નાથ પંડિતરાજની પેઠે એને કાવ્ય નહીં માના તા આપને રસ ગંગાધરનું લક્ષણ શ્રેષ્ઠ છે. આપ ભલે એને માના પણ અમારી સ-મજમાં જો એમાં રમણીયતા છે, તા તે પણ કાવ્યની ગંણતીમાં છે.

આ વાત ઉપર સારી રીતે ધ્યાન આપવું જોઇએ કે રમણીય શબ્દના પ્રયાગ અમારા લક્ષણમાં એ અર્થમાં કર્યા છે, કે જે અર્થ એના પંડિતરાજે કર્યો છે; એટલા માટે જો કાેઈ કહેશે કે "તમને ધન મળશે" "તમને પુત્ર પ્રાપ્ત થયા છે" ઈત્યાદિ વાક્યાથી પણ આનંદ થાય છે, તાે શું એ પણ કાવ્ય ઠરશે ? ત્યારે એના ઉત્તર અમે એ આપશું કે "નહિ," કદાપી નહીં; આ વાક્યામાં લાેકાે ત્તર આલ્હાદ" નથી, આના આનંદ તાે સાધારણ લાૈકિક વિષયાનંદ છે. એટલા માટે આમાં કાવ્યત્વ નથી.

હવે એ વાતને વિચારવી જોઈએ કે આલ્હાદમાં લાેકાેત્તરત્વ શું છે એ એક એવી કઠિણ અને અકથનીય વાત છે કે લેખ અથવા વાકયદ્વારા આનું યથાર્થ રીતથી સમજાવવું અસાધ્ય છે. જેમ કાેઇએ કાેઈ વસ્તુના સ્વાદ ન ચાખ્યા હાેય તા એને એના સ્વાદનું ગ્રાન શબ્દોદ્વારા નહી કરાવી શકાય. અને જો એણે ચાખ્યા હાેય પણ એમ ન જાણતા હાય કે એ શબ્દના વાચક અસુક શબ્દ છે તા પણ એમ ન જાણતા હાય કે એ શબ્દના વાચક અસુક શબ્દ છે તા પણ એમ ન જાણતા હાય કે એ શબ્દના વાચક અસુક શબ્દ છે તા પણ એમ ન જાણતા હાય કે એ શબ્દના વાચક અસુક શબ્દ છે તા પણ એમ ન જાણતા હાય કે એ શબ્દના વાચક અસુક શબ્દ છે તા પણ એમ ન જાણતા હાય કે એ શબ્દના વાચક અસુક શબ્દ છે તા પણ એમ ન જાણતા હાય કે એ શબ્દના વાચક અસુક શબ્દ છે તા પણ એમ ન જાણતા હાય કે એ શબ્દના વાચક અસુક શબ્દ છે તા પણ એમ ન જાણતા હાય છે અ આને કાઇએ આ માનસિક દશાના અનુભવ કર્યા હાય પણ એમ ન જાણતા હાય કે આને આ હ્લાદ કહે છે તાપણ એ દશાના બાધ એને શબ્દોદ્વારા નહીં કરાવી શકાય. અને એ પણ બીજાને તેનું જ્ઞાન નહી કરાવી શકે. આ વાત સાધારણ સર્વ પ્રકારના આહેલાદાના વિષયમાં કહી શકાય છે. વિશેષ "લાેકાેત્તર આલ્હાદ" ના સંબંધમાં એમ સમજવું જોઇએ કે જેમ ખાટા, મીઠા ઇત્યાદિ સ્વાદાને ચાખીને અને એના વાચક શખ્દાના નિયત હાેવા ઉપર પણ બે સ્વાદામાં શું ભેદ છે ? એ શખ્દાદ્વારા નહિ કહી શકાય. વિશેષ ધ્યાન દીધા સિવાય પાતાને ચાખવાવાળાને પણ સમજમાં આવવું કઠિણ છે. એવી રીતે વાક્યના લાૈકિક અને અલાૈકિક આલ્હાદના અનુભવ કર્યા છતાં તથા એના વાચક શખ્દા જાણ્યા છતાં પણ બન્ને માનસિક અવસ્થાએાના ભેદ શખ્દાથી જ્ઞાત નથી કરાવી શકાતા. વિશેષ આત્મગત વિચાર કર્યા વિના પાતે અનુ-ભવ કરનાર પણ સ્પષ્ટ નહી કરી શકે. પડિતરાજે લાેકાત્તરતાના વિષયમાં આ પ્રમાણે લખ્યું છે:—

" लोकोत्तरत्वं चाह्लादगतश्चमतकारत्वापरपर्यायोऽनुभव साक्षिकोजातिविशेष: । कारणं च तदवच्छित्रे भावनाविशेषः पुनः पुनरनुसंधानात्मा

આહ્લાદગત ચમત્કારના બીજા નામને ધારણ કરનારી, અનુ-ભવ જેને સાક્ષિ છે એવી જે કેાઇ જાતિવિશેષ તેનું નામ લાેકોત્તરતા. કારણવાળી વસ્તુમાં વારંવાર અનુસન્ધાન રૂપ જે ભાવના વિશેષ તે કારણ કહેવાય છે. ત્યારે શું લાેકાત્તર આહ્લાદના વિષયમાં કાેઈ પ્રકારથી કાંઇપણ નથી કહી શકાતું ? કાેઇપણ રીતિ એને સમજા-વવાને નથી ? વાસ્તવમાં લાૈકિક અને અલાૈકિક આનંદના માનસિક ભેદ તા સમજાવવાના વિષય છે. કહેવાના વિષય નથી. અમે એના વિષયમાં કાંઈ કહેવાનું સાહસ નથી કરી શકતા. એના ઉપર વાદ વિવાદ કરવા એ માનસિક વિજ્ઞાનીઓનું કર્તવ્ય છે, પણ જે મનુ-ખ્યે સાકર, ગાળ, જલેબી ઇત્યાદિ ખાધી હાય અને મીઠા શબ્દનું તાત્પર્થ, "મીઠા તે સ્વાદ છે કે જે સાકર ઇત્યાદિકથી પ્રાપ્ત થાય છે " એમ કહીને સમજાવી શકાય છે એવી રીતે આ વિષયમાં કાંઇક કહી શકાય છે કે લાેકાત્તર આનંદ કેવા પ્રકારના વાક્યથી પ્રાપ્ત થાય છે. અને જેમ ખાટા તથા મીઠા સ્વાદના ભેદ આમ કહીને સમજાવે છે, કે જે ભેદ લીંબુ અને સાકરના સ્વાદમાં છે. એવી રીતે લેૈાકિક અને અલૈાકિક આહ્લાદમાં પણ એના કારણેાના કાંઇક ભેદ જેવામાં આવે છે. અમારે વર્ણુનિય વિષયને નિમિત્ત આટલુંજ આવશ્યક છે અને એને યથાશક્તિ દેખાડવાને પણ ઉદ્યાગ કરીએ છીએ.

વાકયના લાૈકિક અને અલાૈકિક આલ્હાદના ભેદ ઉપર નીચે લખી વાતાે કહીએ છીએ.

૧ વાકયનેા લાૈકિક આનંદ શ્રાેતાઓને કાેઇ સ્વાર્થ સંખંધના કારણુથી થાય છે, પણુ લાેકાેત્તર આનંદ ઉપર કહેલા સબંધ વિના-નાેજ હાેય છે. જેમકે " તમને ધન મળશે " આ વાકય જેનાથી ક-હેવાય એને આનંદ, ધન પ્રાપ્તિની સંભાવનાથી થશે પણ----

"दोउ चाह भरे कछ, चाहत कहो। कहे न;

नहि जाचक सुनि सूमर्ओ बाहर निकसत बैन.

અન્ને (નાયક નાચિકા) ચાહ .ભર્યાં કાંઇક કહેવાની ઇચ્છા કરે છે પણ કહી શકતાં નથી. જેમ ચાચક આવ્યા સાંભળી લાેભી માણુસ ઘરથી બારણુ નીકળતા નથી તેમ આ બન્નેના કંઠમાંથી વ-ચના બહાર નીકળી શકતા નથી.

આ દેાહાદ્વારા આનંદ પ્રાપ્તિ થવામાં સાંભળવાવાળાના સ્વા-ર્થના સંબંધમાં કાંઈ કારણ નથી. ' તમને ધન મળશે ' જો આ અ-ભિપ્રાય કાેઈ એવી રીતે કહી શકાય કે એનાથી સ્વાર્થ સબંધી આ-નંદ સિવાય કહેવાના બીજો કાંઇ આનંદ પણુ પ્રાપ્ત થાય તા એ વાકય પણુ કાવ્યની ગણુતીમાં છે.

ર વાકયના લાૈકિક આનંદ .બ્યક્તિવિશેષને તથા એના એ-વાજ સબંધીઓને થાય છે. જેના સ્વાર્થની સિદ્ધિ એના સ્વાર્થ સા-ધનમાં થવામાં હાેય અને અલાૈકિક આનંદ જેટલા એના સમજવા-વાળા છે તે સર્વને થાય છે. જેમકે " તમારે ત્યાં પુત્ર ઉત્પન્ન થયા " આ વાકયથી કેવળ એ બ્યક્તિનેજ જેના વિષયમાં આ વાત કહી હાય તેને આનંદ પ્રાપ્ત થશે. અથવા એના અન્ય કાેઇ સબંધીઓને આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે. પણ ઉપર જે દાેહા લખ્યા છે એનાથી સર્વ

સમજવાવાળાને આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે. કાેઇ વ્યક્તિવિશેષનેજ થતા નથી. જો કેાઇ કહેશે કે "તમારે ત્યાં પુત્ર ઉત્પન્ન થયેા" આ વા-કયથી પણ જેટલા લાેકાથી કહેવાય તે સર્વને આનંદ ઉત્પન્ન થશે. <mark>તે</mark>ા એનેા ઉત્તર એ છે કે જેટલા લાેકાેથી આ વાત કહેવાશે **એટલા** અર્થ એના બદલાતા જશે. અર્થાતુ "તમે" ના અર્થ ભિન્ન ભિન્ન મનુષ્યાેના સંબંધથી ભિન્ન ભિન્ન થશે. જેમ દેવદત્તથી આ વાકય કહ્યું હાેય તાે "તમે" નાે અભિપ્રાય દેવદત્ત થશે. અને જો કાળીદા-**સથી કહ્યું હૈાય તેા** એનેા અર્થ<sup>૬</sup> કાળીદાસ થશે; તેા આવી દ**શામાં** એમ નથી સિદ્ધ થઇ શકતું કે "તમારે ત્યાં પુત્ર ઉત્પન્ન થયેા. આ એકજ વાકય સર્વ સમજવાવાળાઓને આનંદ આપે છે. હવે જો કાઇ કહે કે કાવ્યથી પણ તેના જેટલા.સમજવાવાળા છે તે સર્વને આ-નંદ થતાે નથી. અમુકને થાય છે, અને અમુકને નથી થતાે. તાે એનાે ઉત્તર એ છે કે કાવ્યના સખંધમાં સમજવાવાળા તેજ લાેકા સમ-જવા જોઇએ કે જે સમજીને એના આનંદ પ્રાપ્ત કરી શકે. પણ સા-ધારણ એવા લાેકા ન ગણવા કે જે અર્થ માત્ર સમજે, જેમ ગાય-નના સબંધમાં એવા લાેકાને સમજદાર ન સમજવા કે જે ગાવાવા-ળાના શબ્દોનેજ માત્ર સમજી લે. આ સિવાય અમે તા એમ સમજીએ છીએ કે કાવ્યના અર્થ જેવા જોઈએ તેવા સમજી લેવાથી સર્વ લા-કાેને તેના ન્યૂનાધિક આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે.

આ બે વાતાે લાૈકિક અને અલાૈકિક આલ્હાદના પૃથક કરવામાં આશા છે કે કંઇ સહાયતા દેશે. વાસ્તવમાં આ એવા સૂક્ષ્મ વિષય છે કે કંઈ કહી શકાતું નથી. આ વાતાે અમે કેવળ સાહસ કરીને આ નિમિત્ત લખી દીધી છે, કે અધિક બુદ્ધિવાળા મહાશયા આ ઉપર વિચાર કરીને આના યથાર્થ હાેવા ન હાેવાના નિર્ણય કરે અને આ સિવાય બીજી જે જે વાતાે છે તે સંબંધમાં વિચારી શકે અને નિશ્ચિય કરે.

આ ઠેકાણુે એટલું કહી દેવું આવસ્યક છે કે કેવળ શબ્દ ચમત્કૃતિવાળા વાકયામાં રમણીયતા હાેવાની તથા ન હાેવાની સર્વ લાેકાની એક સંમતિ નથી. કેમકે ભિન્ન ભિન્ન લાેકાની રૂચિ ભિન્ન ભિન્ન હોય છે. કેટલાએક લોકોના આ મત છે કે આવા વાકચામાં પણ રમણીયતા હોય છે. અને કેટલાક લોકા વાકચમાં રમણી-યતાના સર્વથા અભાવ માને છે. આ ખન્ને મતાને અનુસાર લક્ષ-ણુને ચાેગ્ય રાખવાને નિમિત્ત અમે " રમણીય વાકય " કાવ્યનું લક્ષણુ કર્યું છે. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત સાહિત્યાચાર્યાનાં લક્ષણા અમે સવિસ્તર વાચક વર્ગની આગળ રજી કર્યા છે. આમાંથી કાેનાં લક્ષ-ણુને ગ્રહણુ કરવું અને કાેનાં લક્ષણુના ત્યાગ કરવા એ સાહસ અમાે નહી ઉઠાવતાં માત્ર અમને જે પ્રિય છે તે અમા જણાવીએ છીએ.

ઉપરનાં તમામ લક્ષણેામાંથી અમે શ્રીયુત રત્નાકરકૃત લક્ષ-શુનેા અંગીકાર કરીએ છીએ. કારણકે તમામ લક્ષણેામાં રસગંગા ધરકારનું લક્ષણ ઘણે અંશે સફલ નિવડયું છે, એ ઉપર લખાઈ ચૂકયું છે. તેમાં પણ સમયાનુસાર યાગ્ય ફેરફાર કરી શ્રીયુત્ રત્ના-કરે જે લક્ષણ લખ્યું છે તે ઘણુંજ શ્રેષ્ઠ અને ગ્રહણ કરવા યાગ્ય છે.

#### 11 🕉 11

## शब्दशक्तिओ.

પ્રથમ નિરંજન નિરાકાર સકલસાર પરમાત્મા કેલિના વિચા-' રથી–ઇચ્છાથી માયાને રચે છે, અને द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, वि-शेष, समवाय तथा अभाव કે જે સપ્ત પદાર્થના નામથી એાળખાય છે તેને પ્રકટ કરી વિશ્વના વિસ્તાર કરે છે.

| द्रव्य ९ छे. |         |           |  |  |
|--------------|---------|-----------|--|--|
| १ आत्मा.     | ૪ काल.  | ७ अग्नि.  |  |  |
| २ दिक्.      | ५ आकाश. | ८ जऌ.     |  |  |
| ३ मन.        | ६ वायु. | ९ પૃથ્વી. |  |  |

આત્મા આદિ ચાર દ્રબ્ય ગુણુથી રહિત છે અને આકાશ આદિ પાંચ દ્રબ્યાેમાં ગુણુ રહેલ છે. દ્રબ્ય અને ગુણુ મળે છે ત્યારે કર્મ થાય છે. શખ્દ શક્તિઐા,

|   |                | गुण २४ छे.                       |                        |
|---|----------------|----------------------------------|------------------------|
| १ | रूप.           | ९ विभाग.                         | १७ दुःख.               |
| २ | रस.            | १० परत्व.                        | १८ इच्छा.              |
|   | गन्धू.         | ११ अपरत्व.                       | १९ द्वेष.              |
| 8 | स्पर्श.        | १२ गुरुच्च.                      | २० मयत्न.              |
| 4 | संख्या.        | १३ द्रवत्व.                      | ૨૧ લુદ્ધિ.             |
| Ę | परिमाण.        | १४ स्नेह.                        | २२ घर्म.               |
| ७ | पृथक्त्तव.     | १५ શब्द.                         | २३ अधर्म.              |
| ٢ | संयोग.         | १६ मुख.                          | २४ संस्कार.            |
|   |                | कर्म ५ छे.                       |                        |
|   | १ उत्क्षेगण.   | २ अपक्षेपण.                      | ३ आक्रुंचन.            |
|   | ४ पसारण.       | े५ गमन.                          | -                      |
|   | જે જ્ઞાનનાે લિ | વેષય તે <b>પ</b> દાર્થ કહેવાય છે | ).                     |
|   |                | હાય તે <b>દ્રવ્ય</b> કહેવાય છે.  |                        |
|   | જેમાં કર્મત્વ  | ભાતિ રહેલી હાય તે क              | ર્મ અને જેમાં ગુણ્ત્વ- |
|   |                |                                  |                        |

### सामान्य लक्षण.

બતિ રહેલી હેાય તે गुण**ૈકહેવાય છે**.

જે નિત્ય હેાય અને અનેકમાં સમવાય સખધથી રહેલ હાય તે सामान्य કહેવાય છે. એના બે લેદ છે. १ पर. २ अपर.

જેની સત્તા અધિક દેશ ( દ્રવ્ય, ગુણુ, કર્મ. ) માં જણુાતી હાૈય તે પર અને જેની સત્તા અલ્પ દેશ ( દ્રવ્ય, ગુણુ, કર્મ એ ત્રણુમાંથી એક પદાર્થ ) માં જણુાતી હાેય તે અપર.

જે નિત્ય દ્રવ્યમાં રહે તે વિશેષ કહેવાય છે. એનું કારણુ માત્ર એટલુંજ છે કે નિત્ય દ્રવ્ય જે પરમાણું આદિ છે તે અનંત છે માટે તેના પરસ્પર ભેદ કરાવનાર પણુ અનંત લેખાય છે. જે સબંધ નિત્ય હાેય તે **સમવાય** કહેવાય છે. જેમકેઃ— અવયવ, અવયવી, માટી, ઘડા, સાેનું, વીંટી.

જે ભાવ પદાર્થથી ભિન્ન હાેય તે अभाव કહેવાય છે. તેના ચાર ભેદ છે:— १ प्रागभाव. २ प्रध्वंसाभाव. ३ अत्यंताभाव. ४ अन्योन्याभाव. જેમકે-" ઘડા થશે " એ પ્રાગભાવ છે. " ઘડા કૂટી ગયા " એ પ્રધ્વંસાભાવ પ્રગટ કરેલ છે. " ઘડા દેજ નહિ " એમાં અત્યંતાભાવ સમાએલાે છે. " ઘટ છે એ પટ નથી અને પટ છે એ ઘટ નથી. " આમાં અન્યાન્યાભાવ પ્રકટ થાય છે.

द्रव्य, कर्म અને गुण એ ત્રણેમાં जाति રહેલી હાય છે અને જ્યાં ભતિ હાય ત્યાં शब्द પણ હાય છે.

સમગ્ર જગત્ जातिमूल છે. કંચન, લાેહ, ચતુર, મૂઢ, નર, દેવ ઇત્યાદિ. સ્વલ્પ સુવર્ણ અને મહાન મેરૂ એ ઉભયની જાતિ ( કનક ) એકજ છે. માત્ર આકૃતિમાં ભેદ ભાસે છે; મહાદેવ અને અને ગુણુગાન કરનાર ગન્ધર્વ એ ઉભયનાં અભિધાન ભિન્ન ભિન્ન છે. પણ " દેવ " જાતિ તાે એકજ છે. એ જાતિનાે ઉચ્ચાર શખ્દ વિના થઈ શકતાે નથી.

द्रव्य, गुण અને कर्म<sup>ુ</sup>એ ત્રણેમાં **ગ્રब्द અને जाति**નું અસ્તિ-ત્વ હેાય છે. જ્યારે દ્રવ્યથી गुण ઉત્પત્તિ પામે છે, ત્યારેજ બધું પ્રકાશમાં આવે છે.

આકાશથી વાયુ, વાયુથી અગ્નિ, અગ્નિથી જળ અને જળથી પૃથ્વી રચી આત્મા માયાના સંસર્ગવડે જીવપણું ધારણુ કરે છે. સમય, બળ અને આયુષ્યવિશેષ जीवात्मा આકાશાદિ પંચ મહા-ભૂતમય દેહ ધારણુ કરી જ્યારે દશે દિશામાં વિસ્તાર પામે છે, ત્યારે તેમાં ચાવીશ ગુણ, સમગ્ર જગત અને શब्दની સિદ્ધિ થાય છે.

નિર્શુ પરમાત્માના નિર્દેશથી માર્યા અપાર અળને ધારણ કરે છે અને आत्मा આદિ ચાર દ્રબ્યનાે આધાર લઇ आकाज्ञ.આદિ પાંચ દ્રબ્યને સાકાર બનાવે છે.

આકાશ વાયુ આદિ ચાર દ્રવ્યને રચે છે અને એ વાયુ આદિ ચાર દ્રબ્ય પણ પાંચ તત્વને રચે છે. આકાશથી પણ પંચતત્વ ઉપજે છે. જેમકે—

> आडाशथी-अन्तःकरण, श्रोत्र, व्यान, वाचा, शब्द. वायुथी-मन, त्वचा, समान, पाणि, स्पर्श, અગ્નિથી-લુદ્ધિ, चक्षु, उदान, पाद, रूप. পળথी-चित्त, जिह्वा, प्राण, शिश्च, रस, પૃથ્વીથી-અहंकार, घाण, अपान, गुद, गन्ध. ५ अन्तःकरण–અંત:કરણ, મન, બુદ્ધિ, ચિત્ત, અહંકાર. **५ ज्ञानेन्द्रिय**-શ્રેાત્ર, ત્વચા, ચક્ષુ, જીહ્વા, ઘાણુ.

५ वायु-બ્યાન, સમાન, ઉદાન, પ્રાણ, અપાન.

<sup>∖</sup>ત **કોર્મેન્દ્રિય**−વાચા, પાણિ, પાદ, શિ<sup>∧</sup>ન, ગ્રદ.

५ विषय−શખ્દ, સ્પર્શ, રૂપ, રસ ગન્ધ.

આકાશના ગ્રહ્ય શબ્દ છે અને તેની ક્રિયા નામ, જ્રોધ. શોજ. मोह तथा भय छे.

વાયુના ગુણ સ્પર્શ છે અને તેની ક્રિયા चलन, वलन, घावन, पसारण, તથા आक्तुञ्चन छे.

અગ્નિનેા ગુણ રૂપ છે અને તેની ક્રિયા ક્ષુધા, તૃષા, आलस्य, निद्रा तथा कान्ति छे.

જળનાે ગુણુ રસ છે અને તેની ક્રિયા શुक्र, शोणित, लाला, मुत्र तथा स्वेद छे.

પૃથ્વીના ગુણુ ગન્ધ છે અને 'તેની ક્રિયા आस्थि, मांस, त्वचा, नाडी तथा रोम छे.

વાયુ આદિ ચારે દ્રવ્ય પાેતપાેતાનું એક એક તત્ત્વ રાખી બાકીનાં ચાર તત્ત્વ એક બીજાને આપે છે.

आकाश નામનું દ્રબ્ય વાયુ આદિ ચારે દ્રબ્ય આગળથી ગુ-ણેાનું ગ્રહણ કરે છે, પણ તે પાતાના ગુણ જલ કે પૃથ્વી વગેરને આપતું નથી.

#### হান্দ লক্ষণ.

દ્રબ્ય અને કર્મના અળથી શब્द થાય છે, તેના **છે લો**દ છે. ? इच्छित. २ अनिच्छित.

વક્તા જ્યારે અર્થને। વિચાર કરી શબ્દને મુખવડે પ્રગટ કરે છે ત્યારે તે શબ્દ इच्छित કહેવાય છે.

દ્રવ્ય તથા કર્મ અન્ને એકત્ર થતાં વક્તાની ઈચ્છા વગર અર્થ રહિત જે " ખળખળ " શબ્દ થાય તે अનિच્छित ગણાય છે.

૧ વાયુ <mark>જ</mark>ોશભર ગતિ કરતાે હાૈય તે વખતે સ્વાભાવિક શબ્દ થાય છે તે.

્ર્વાયુના સંસર્ગથી વાંસ આદિમાં જે સ્વાભાવિક શબ્દ થાય છે તે.

૩ વાસુના<sup>ક</sup>સંસર્ગથી કાંઇ પર્ણુવ**ોરે** પદાર્થ <mark>પડે અથવા ઉ</mark>ડે તેના શબ્દ થાય છે તે.

ુ ૪ ચર્મના પાેલા પદાર્થમાં વાયુના આવાગમનથી જે શબ્દ થાય છે તે.

પ ગમાર મનુષ્ય અર્થ રહિત હાહેા કરે છે તે.

इच्छित શબ્દ ચાર પ્રકારના છે અને તે परा, पत्रयन्ती, मध्यमा तथा वैखरी એ ચાર પ્રકારની વાણીદ્વારા ઉદ્દભવે છે.

| चैतन्य      | પરા.              | ચમત્કૃતિયુક્ત.                             |
|-------------|-------------------|--------------------------------------------|
| संकल्प      | પશ્ચન્તી.         | વ્યંગ્યયુક્ત.                              |
| माण<br>देही | મધ્યમા.<br>વૈખરી. | • - ૨૬૭૬<br>અર્થ ચુક્ત.<br>શબ્દાર્થ ચુક્ત. |

परा અને पश्यन्ती ને। વાસ કઠ નીચે હાય છે અને मध्यमा તથા વૈखरी ને। વાસ મુખમાં હાય છે.

વૈખરીથી શબ્દ પ્રકટ થાય છે.

શબ્દ માથા વિના હાેઇ શકતાે નથી અને ભાષા **શ**ન્દ વિના હાેઇ શકતી નથી. અંત:કરણના વ્યાપારને માથા કહે છે અને તેનું ઉચ્ચાર રુપ સાધન પરસ્પરના પરિણામને જણાવી શકે છે. श्रवणगोचर अने श्रवणागोचर એ રીતે ઉગ્ચારના બ્ર પ્રકાર છે.

अवणगोचर <sup>ઉચ્</sup>ચાર वैखरी વાણીદ્વારા પ્રકટ થાય છે અને अवणागोचर <sup>ઉચ્</sup>ચાર परा, पइयन्ती तथा मध्यमा કे જેને અનુક્રમે सूक्ष्म, सूक्ष्मतर, सूक्ष्मतम એવી સંજ્ઞા આપવામાં આવે છે તે દ્વારા થાય છે.

प्रचलित અને अप्रचलित એ રીતે भाषाના પણ બે લેદ છે. વર્તમાન સમયમાં જેના પ્રચાર હાેય તે प्रचलित અને એથી અતિ-રિક્ત તે अप्रचलित.

દરેક ભાષા સંજ્તે મૂ છ હાય છે. જે વ્યવહારમા અનુકૂળ ખને તે સંજ્તે કહેવાય છે. દરેક શબ્દમાં એ સંજ્વેતની સ્થિતિ હાય છે. વ્યવહારમાં જે શબ્દો પાતાના રુપથી સંકેતચુક્ત અર્થ સૂચવે તેને पद કહે છે. જે શબ્દનું રુપ પ્રયાગ કરવામાં અયાગ્ય જણાય તે પદ કહે છે. જે શબ્દનું રુપ પ્રયાગ કરવામાં અયાગ્ય જણાય તે પદ કહે છે. જે શબ્દનું રુપ પ્રયાગ કરવામાં અયાગ્ય તાને પામેલા શબ્દજ પદ સંજ્ઞા ધરી શકે છે અને વાક્યમાં ઉપચુક્ત બની શકે છે. જેમાં અન્વય કરવા પડે એવા વર્જ પણ પદ રુપ ગણાતા નથી. જે વાક્યમાં ઉપરથી અધ્યાહાર લેવા પડે અથવા જે વર્ણા અર્થરહિત હાય તે પણ પદ સંજ્ઞાને પામતા નથી. પદના ઉચ્ચાર માત્રથી હુદયમાં જે વસ્તુ યથાસ્થિત જણાઈ આવે તેને પદ્માર્થ કહે છે.

યથા

" કહે કેાઇ મેં સુજ શહે, ગુણુભર બાંધી ગાય; અખિલ ધેનુના અવયવા, એ સમયે સમજાય. " આહીં ગાયનું નામ લેતાં તેનાં તમામ અવયવાનું મનમાં યથાસ્થિત ભાન થાય છે માટે તે પદ સંજ્ઞાને પામે છે. आપ્तવचન, व्यवहार અને पાसिद्धपदसाान्निध्य એ ત્રણુ હે-તએાદ્ધારા શબ્દ પદના સાંકેતિક અર્થ સહજ સમજી શકાય છે.

#### पद प्रकार.

१ वाचक. २ छक्षक. ३ व्यञ्जक.

Ľ

આ ત્ર**ણ** પ્રકારમાંથી આદિ જે **વા**चक પદ છે તેના ચાર પ્રકાર છે.

## ? जाति. २ यहच्छा. ३ गुण. ४ कर्म.

## जातिवाचक उदाहरण.

पार्वतीने કरीએ अभे, प्रीतें नित्य प्रधाम;

#### यहच्छा वाचक उदाहरण.

**ર્ગવા** પૂર્ણ કરે અહેા, કિંકરના મનકામ;

### गुणवाचक उदाहरण.

ભાવેં ભજવા યાેગ્ય છે, <sup>૩</sup>ગાૈરી ગુણુલ ડાર.

## कर्मवाचक उदाहरण.

<sup>8</sup>મधुकैटभसंहारिणी, વિદિત વિશ્વ માઝાર.

**રૂપ, રસ તથા ગન્ધ આદિ જે જે નિશ્ચલ ધર્મ છે** તે બધા **ગુળ કહેવાય છે અને એ ગુણુથી જ્યાં શબ્દના** સંકેત પ્રકટ થાય ત્યાં **વાच્યાર્થની** પ્રતીતિ થાય છે.

શબ્દમાં અનેક અર્થ રહેલા છે; પણુ જ્યાં એકજ અર્થ થાય ત્યાં **વાच્યાર્થ** સમજવેા.

<sup>શ્</sup>લેષમાં સમસ્ત અર્થ અભિધાથી જાણુવામાં આવે છે તેના નીચે પ્રમાણે ભેદો છે.

૧ આંહી पાર્વતી એ પર્વત જાતિ ઉપરથી નામ પડેલ છે.

ર આંહી ત્રાંવા એ ઇચ્છાપૂર્વક નામ આપેલ છે.

૩ આંહી गौरी એ ગૈારગુણ (વર્ણ) ઉપરથી નામ પડેલ છે.

४ અહિી मधुकैटमसंहारिखी એ મધુકૈટલ નામના દૈત્યને મારવારૂપી ક્રિયા ઉપરથી નામ પડેલ છે.

#### મબ્દરાક્તિઍા.

संयोगो विषयोगश्व साहचर्यं विरोधिता । अर्थः प्रकरणं खिङ्गं शब्दस्यान्यस्य सात्रिधिः॥ सामर्थ्यमौचिती देशः काल्ठो व्यक्तिस्वरादयः । शब्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्मृतिहेतवः ॥

૧ સંચાેગ. ૨ વિચાેગ. ૩ સાહચર્ચ અર્થાત્ સાથ. ૪ વિરા-ધિતા અર્થાત્ વેર. ૫ અર્થ અર્થાત્ પ્રયાેજન. ૬ પ્રકરણ અર્થાત્ પ્રસ્તાવ. ૭ લિંગ અર્થાત્ વ્યાપ્તિ સહિત. ( જેમ અગ્નિ વિના ધૂમ-નું ન રહેવું એ વ્યાપ્તિ ) ૮ અન્ય શબ્દની સન્નિધિ અર્થાત્ બીજા પ્રસિદ્ધ શબ્દની સમીપતા. ૯ સામર્થ્ય અથવા શક્તિ. ૧૦ ઔચિતી અર્થાત્ ચાેગ્યતા. ૧૧ દેશ અર્થાત્ સ્થાનવિશેષ. ૧૨ કાલ. ૧૩ વ્યક્તિ અર્થાત્ શબ્દની સ્ત્રીલિંગતા, પુલિંગતા અને નપુંસકલિંગતા. ૧૪ અનેકાર્થ શબ્દના અર્થના નિર્ણય ન રહે ત્યાં વિશેષાર્થ સ્મૃતિ હેતુ જાણ્વો.

૧ વાચ્યાર્થનેજ સુજ્ઞજને। अभिधाशक्ति કહે છે.

એ શક્તિ કાેઇ સ્થળે અનેક શબ્દના સંચાેગથી એકજ અર્થને પ્રકટ કરે છે:—

યથા.

### शंखचक्रगदाधर देव तमारुं रक्षण करो.

આંહી શ'ખ, ચક્ર, ગદા આદિ અનેક શબ્દના સંચાેગથી "વિષ્ણુ" એ એકજ અર્થ પ્રકટ થાય છે.

ર કેાઇ સ્થળે અસ<sup>:</sup>યેાગથી [ વિયેાગથી ] પણુ એકજ અર્થ થાય -છે:—

યથા.

# निर्धूम्र धनंजय.

આંહી ધૂમાડાના સંચાગ નથી છતાં ધર્નजय ના અર્થ અગ્નિ જ સમજાય છે. નહિ તા ધનझय એવું નામ અર્જીનનું પણ છે, પણ निर्धृम्र [ ધૂપ્ર રહિત ] એ વિશેષણથી धनझय અગ્નિ જ ગણાય. ૩ કેાઇ સ્થળે સાહચર્યને લીધે ઘણુા અર્થના એકજ અર્થ થાય છે. જેમકે----

## " वेणीमाधव दर्शनीय छे. "

આહીં વેणી અને માધવ એ પદના સાહચર્યથી વેળીમાધવ તીર્થજ ગણાય. વેણી ( કેશપાશ ) અને માધવ ( કૃષ્ણુ ) ગણાય નહિ. ૪ કેાઇ સ્થળે વિરાધથી એકજ અર્થની પ્રતીતિ થાય છે.

### '' राहुए द्विजराजने ग्रस्यो. "

આહીં રાહુ અને ચંદ્રના વિરાધથી द्विजराज ચંદ્રજ સમ-ભય. દ્વિજરાજ બ્રાહ્મણુ નહિ.

**પ કેાઇ સ્થળે અર્થના પ્રકરણુથી એકજ અર્થ થાય છે**.

" दल्र खर्यां, दल्र सज्ज कर्यां. "

અાહીં ખર્યાં અને સર્જુકર્યાં એ બન્ને પ્રકરણ ઉપરથી **દ**સ્ર પદના જુદા જુદા અર્થ થાય છે, ખરવાના વિષયમાં દ્દસ્ર એટલે વૃક્ષનાં પ**ર્ણુ અને સર્જુ કરવાના વિષયમાં દ્દસ્ર એટલે સેનાઓ (ફાે**બે). ૬ કાેઇ સ્થળે વાચકના બળથીજ એક અર્થ પ્રકટ થાય છે.

### " पगमां वाणी प्हेरी छे. "

આહીં એકે વાળી એવું સરસ્વતીનું નામ છે, છતાં વા**ચ**જ પગના બળથી વાણી પરણતી વખતે વરવહુએ પંહેરવાનાં પગરખાંજ સમજાય.

૭ કેાઇ સ્થળે અન્ય શબ્દના બળથી એકજ અર્થ થાય છે જેમકે " पांखवाळो ज्ञिखी "

આહીં પાં**લ શ**બ્દના **બળથી શિ**લી એવું નામ મયૂરનુંજ સ-મન્નય છે. ને પાંખ કહેલ ન હાેય તા શિલી એટલે શિખાવાળાે અગ્નિ જણાય.

૮ કાેઇ સ્થળે સામચ્યેને લીધે એક અર્થ પ્રકટ થાય છે.

## " व्यालीए दृक्ष तोडयुं. "

વૃક્ષ તાઢવાનું સામર્થ્ય વ્યાછી [હાથી] માંજ હાય છે.

**વ્યા**ર્જી ( સર્પ ) માં **હે**ાતું નથી;માટે આ સ્થળે **વ્યાર્જી** એટલે હા<sup>.</sup> થીજ સમજવા.

**૬ કેાઇ સ્થળે ઉચિતપણાને લીધે એક અર્થ થાય છે**.

### " दृक्ष उपर द्विज बेठेल छे, "

द्विज શબ્દ પ્રાહ્મણુ, પક્ષી, ચન્દ્ર ં આદિને। વાચક છે, પણ આહીં વૃક્ષ ઉપર દ્રિજ એટલે પક્ષીનુંજ બેસવું સંભવે છે અર્થાત ઉચિત જણાય છે. પ્રાહ્મણું કે ચન્દ્રનું નહિ.

૧૦ કેાઇ સ્થળે દેશના ખળથી એક અર્થ થાય છે.

'' मरुस्थळमां जीवन दुर्लभ छे. "

जीवन શબ્દ જળ તથા આયુષ્ય વાચક છે, પણ આહીં मरूस्थल [ દેશવિશેષ ] ના બળથી जीवन એટલે જળજ સમજાય છે. કારણ કે મારવાડમાં પાણી દુર્લલ હોય છે, પણ जीवन [ આયુ-ષ્ય ] દુર્લલ હેાતું નથી. જો આયુષ્ય દુર્લલ હોય તા ત્યાં કાેઇ વૃદ્ધ હાેવાજ ન જોઇએ.

૧૧ કેાઇ સ્થળે કાલ (સમય)ના બળથી એક અર્થ થાય છે જેમકે '' <mark>રાત્રીણ क़</mark>ुत्रऌय खील्युं ".

આહીં **रात्री** રૂપી સમયના અળથી क़ुवल्लय એટલે કુમુદ ( ચન્દ્ર વિકાશી કમળ )નુંજ ખીલવું સમજાવે છે<sub>? .</sub>કારણુકે સૂર્યવિ-કાશી કમળતાે દિવસેજ પ્રકુક્ષિત થાય છે. **क़ुवलय શબ્દ કમળ અને** કુમુદ અન્નેંનાે વાચક છે.

૧૨ કેાઇ સ્થળે સ્વર-" અ−આ−ઇ−ઈ−ઉ-ઊ" ઇત્યાદિના ફેકફારથી એક અર્થ થાય છે.

''સૈન્ધવ खારું, સૈન્ધવ खારો'' આહીં ''હારૂં'' માં " ઉ " અને ''खારો" માં "એા" એક સ્વરના ફેરથી પેલા સૈન્ધવના અર્થ લવણુ અને ળીજા સૈન્ધવના અર્થ અશ્વ સમજાય છે. કારણુકે ખારૂં લવણુજ હાેય છે અને ખારા-તીખા અશ્વજ હાેય છે. ૧૩ કેાઇ સ્થળે અભિન્નતાને લીધે પણુ એકજ અર્થ થાય છે જેમકે " आ मयूर અને આ पक्ष " આંહી मयूर અને पक्षની અભિ-ન્નતાને લીધે પક્ષનો " પાંખ " એવાજ અર્થ થાય છે. પક્ષ એટલે પખવાડીયું નહિ અને જો " શुक्ल पक्ष " હાેય તાે પક્ષના અર્થ પખવાડીયું થાય, પાંખ નહિ.

૧૪ અનેકાર્થ શબ્દના અર્થ'ના નિર્ણય ન રહે ત્યાં વિશેષાર્થ સ્મૃતિ**હેતુ થાય છે.** 

યથા

### इन्द्रशत्रु.

આંહી પૂર્વપદ ઇન્દ્ર શબ્દના ઉદાત્ત સ્વરથી ઉચ્ચારણ કરે તેા " ઇન્દ્ર છે શત્રુ જેનેા " આવા અર્થમાં અભિધાનું નિયમન થશે. અને ઉત્તર પદ શત્રુ શબ્દના ઉદાત્ત સ્વરથી ઉચ્ચારણુ કરીએ તેા " ઇન્દ્રના શત્રુ " આ અર્થમાં વાચકતાનું નિયમન થશે.

## ઞ્રમિધા.

શખદ ત્રણુ પ્રકારના છે. વાચક, લક્ષક અને વ્યંજક. સંકેત કરેલ અર્થને સાક્ષાત્ કહે એ શખ્દ વાચક છે. જેમકે સંકેત કરેલ શંખ ગ્રીવાદિ આકારવાળા અર્થને ઘટશખ્દ સાક્ષાત્ કહે છે, એથી ઘટ શખ્દ ઉક્ત અર્થના વાચક છે, અર્થાત્ કહેવાવાળા છે. વાચક શખ્દના અર્થને વાચ્યાર્થ કહે છે. વાચકશખ્દમાં ઉક્ત અર્થના ગાંધ કરાવવાની શક્તિ અર્થાત્ સામર્થ્યને વૃત્તિ કહે છે. આંહી વૃત્તિ અર્થાત્ વ્યાપાર સંકેત છે. સંકેત તા ઘટાદિ શખ્દાથી શંખ ગ્રીવાદિ આકાર-વાળા પદાર્થીનું જ્ઞાન હાેવું જોઇએ એવી નામ રાખવાવાળાની ઇચ્છા છે. કારણ જેના દ્વારા કાર્ય કરે એને વ્યાપાર કહે છે. જેમકે ઘટ બનાવવામાં ઘટ તા કાર્ય છે. મૃત્તિકા કુલાલ, દંડ ચક્ર આદિ કારણ છે. એ કારણ બ્રમી ઇત્યાદિ દ્વારા ઘટ બનાવે છે. એથી બ્રભી ઇત્યાદિ કારણ છે, અર્થના બાધ કાર્ય છે, અભિધા અને લક્ષણા વ્યંજના વ્યાપાર છે.

સંકેત અને અભિધા એ પર્યાય શબ્દ છે. ન્યાયશાસ્ત્રમાં શક્તિનું આ લક્ષણ કહ્યું છે:—

### अस्मात्पदादयमर्थोबोद्धव्य इतीश्वरसंकेतः शक्तिः ॥

આ પદથી આ અર્થ જાણવા જોઇએ એવા જે ઈશ્વર કુત સંકેત એ શક્તિ; અને વાચ્યાર્થ, મુખ્યાર્થ, ∶અભિધેયાર્થ ઇત્યાદિ પર્યાય છે.

યથા.

મનહરનાર મારપિચ્છના સુકુટ માથે, હાથે ખંસી હેરી દિન ગમ્મતમાં ગાળ્યા મેં; પરમ પવિત્ર ઉરેં તુલસીનાં દલસુક્ત, ગુંજમાલ જોઇ પુંજ પાપના. પ્રજાત્યા મેં; યમનાને તીર શ્યામ સુંદર શરીર પર, પીળાં ચીર પેખી ત્રય તાપ તુર્વ ટાળ્યા મેં; ગાેપી ગાેપ સંગ ખ્યાલ કરતા કદંબ તળે, પરમ કૃપાલ નંદલાલને નિહાળ્યા મેં.

આમાં માેરપિચ્છ, સુકુટ, બંસી, તુલસી, ગુંજ, પુંજ, તીર, શ્યામ, ચીર, ગાેપ, ખ્યાલ, કદંખ અને નંદલાલ વગેરે બધા શબ્દા પાતાના સાંકેતિક અર્થજ બતાવે છે એથી **ગમિધા.** (શબ્દના ઉચ્ચાર માત્રથી જ્યાં સહજ અર્થ સમજી શકાય તે **ગમિધા શ**ક્તિ કહેવાય છે.)

### लक्षणा.

જ્યાં મુખ્ય અર્થના બાધ થાય છતાં મુખ્ય અર્થના સબંધ ન તૂટે ત્યાં <del>છક્ષળા</del> નામની શબ્દશકિત કહેવાય છે.

યથા.

#### મુજ ઘર ગંગામાંહિ.

આંહી ગંગા શબ્દના વાચ્યાર્થ ગંગાના પ્રવાહ છે. એમાં ઘર નહિ હાેઇ શકવાથી આ વાચ્યાર્થના આંહી ખાધ છે. અને આ વાચ્યાર્થના તટની સાથે સખધ પણુ છે. એથી પ્રવાહ સદશ શીત-લતા, પાવનતા પ્રચાેજનને માટે ગંગા શબ્દ તટ અર્થને દેખાડે છે. '' लक्ष " ધાતુથી '' लक्षक " શબ્દ બન્યેા છે. '' लक्ष् " ધાતુના અર્થ દર્શન છે. ગંગા શબ્દથી તટનાે બાધ હાેવાને માટે ગંગારૂપ લક્ષક શબ્દમાં જે વૃત્તિ છે એનું નામ લક્ષણુ છે. '' ऌक्ष्यते अनया इति ऌक्षणा " એથી દર્શન કરાય છે માટે એ લક્ષણા છે.

યથા.

વાર્યાં તન મન ધન વેગેં વનમાલ જોઈ, લૂટયાં સુખ લક્ષ લક્ષ્ય રાખી એક લાલમાં સુખપ્રદ શ્રેષ્ઠ ફળ્યાં મનનાં તમામ કામ, પ્રેમના પ્રવાહ વહે વૈકુંઠના વ્હાલમાં કરી પ્રભુ રૂપપાન ભૂલી અન્યભાન હું તાે, હેમ હાર જેવા હરિ હૈડે ધર્યા હાલમાં. ખાેટી લાજ મૂકી કુલધર્મ બધા ચૂકી આજ, ચાટી ખીલ્યાં ચક્ષુ મારાં ગુણભર ગ્વાલમાં.

આહીં " સુખ " કાંઇ નાણુ નથી કે લૂંટાય. " મનકામ " વૃક્ષ નથી કે ફળે. " પ્રેમ " પાણી નથી કે તેના પ્રવાહ ચાલે. " પ્રભુનું રૂપ " નીર નથી કે પીવાય, તેમ " ચક્ષુ " પુષ્પ નથી કે ખીલે, પરંતુ આહીં સ્રજ્ઞળાજ્ઞक્તિ ના પ્રાયલ્યથી સુખનું લૂંટવું, મનકામનું ફળવું, પ્રેમનું વહેવું, પ્રભુના રૂપનું પાન અને ચક્ષુનું ખીલવુંજ સમજી શકાય છે.

> " એક ખાજી છે માળવા, અન્ય ખાજી મેવાડ; સજ્જ થઇને સમરમાં, મહદ મચાવે રાડ.

આહીં માળવા તથા મેવાડનું રણુભૂમિમાં સજ્જ થઇ રાડ મચાવવાનું સંભવતું નથી એટલે મુખ્ય અર્થના બાધ થયેા. માળવા અને મેવાડમાં રહેનારા શૂરવીરા સમરમાં સજ્જ થઇ રાડ મચાવે છે એવા અર્થ કરતાં મુખ્ય અર્થના સબંધ પણ ન તૂટ્યા એથી હતા–છક્ષળા.

જ્યાં મુખ્ય અર્થ ને। આધ કરી ધ્વનિ પ્રકટ <mark>થાય ત્યાં प्</mark>रयो-जनवती–ऌक्षणा સમજવી જેમકે સુર સુરલીનાે સાંભળી, દિલમાં વ્યાપ્યાે દાહ;

તે સમયે ન તજ્યેા કઇ, કુલવધૂંએ કુલરાહ.

આહીં " કુલરાહ " રાહ એવુ રસ્તાનું નામ છે તેના બાધ થઇ રીતિ એવા અર્થ થયા. રસ્તાે તાે ગામમાં હાેય છે. કુળમાં રીતિ સંભવે, મુરલીના સ્વર સાંભળી કુલવધૂઓને દિલમાં દાહ અર્થાત્ દિલમાં દુ:ખ થવા લાગ્યુ કે કયારે હરિને મળીએ એ ધ્વનિ, જેથી પ્રયોजनવત્તી--- અક્ષળા થઇ.

#### ''ઃયથા ''

જે જે સખી જઇને કરે છે ત્યાં તમારી વાત. તેણુ પીઠ મળતાં વિટ બનાઓ વેઠી છે. ક્રોધને વધારી પ્યારી કરે માન કથા તેનું. પાન કરી દ્વતી પાછી પુરમાંહિ પેઠી છે. જ્યાં લગી કૃપાલ તમે દૂર કરશા ન સાલ; ત્યાં લગી એ બાલ સમજો ન હાથ હેઠી છે. દેાષ નહીં દેશા હવે કાેઇને કન્હૈયાલાલ. ઘાષ છે નદીમાં ત્યહાં રાેષ ભરી બેઠી છે.

આહીં " પીઠનું મળવું " " માન કથાનું પાન " " નદીમાં ઘાષ " વગેરે વાક્ય સુખ્ય અર્થના બાધ કરનારાં છે, છતાં તેના અર્થ " વાંસાે વાળી ઉભી રહે છે " " માનકથા સંભળાવે છે " " નદીને કાંઠે ઝું પડાં છે " એમ સમજાય છે. જ્યાં સુધી તમે શાક રૂપી સાલને દ્વર કરશાે નહિ ત્યાં સુધી તમે એ તમારે હાથ છે એમ સમજશાે નહિ. " તમારા ઉપર એની બહુ પ્રીતિ નથી " એવા ધ્વનિ નીકળે છે માટે **પ્રયોजનવત્તી જજ્ઞળા.** 

प्रयोजनवती ऌक्षणा ना थे લेह છे.

१. शुद्धा. २. गौणी.

શુદ્ધા ના ચાર લેદ છે.

१. उपादान. २. ऌक्षण. ३. सारोप. ४. साध्यवसाना.

જે અન્ય ગુણનાે આશ્રય લિએ તેને **ઉપાદાન સક્ષળા કહે છે.** અથવા અન્વયને માટે મુખ્યાર્થને બીજા અર્થમાં દારી જાય, છતાં મુખ્યાર્થને બાધ ન લાગે એ પણ ઉ<mark>પાદાન સક્ષળા</mark> કહેવાય છે.

उपादानलक्षणामां વાકય અથવા શબ્દ સ્વકીય મુખ્યાર્થને स्थिर રાખી તેની સાથે સંબંધ રાખનાર અન્ય અર્થનું ભાન કરાવે છે માટે તેને अजहत् स्वार्था પણ કહે છે.

લક્ષણલક્ષણામાં અન્ય અર્થનું ભાન કરાવવા માટે મુખ્યાર્થને તજવેા પડે છે માટે તેને जहनूस्वार्था પણ કહે છે.

#### उपादानलक्षणा उदाहरण.

" યથા . " હાેરીના સમય જ્યારે આવે છે સમીપ ત્યારે, જાહિર ધમાલ વૃજમંડલમાં જાગે છે; વર અભિલાયે વૃજ ખેલે છે વિનાદ ધરી, વિવિધ પ્રકારતણાં વાજાં ખૂખ વાગે છે. રંગથી ભરેલી પિચકારી એક બીજા પર, ચાલે છે અપાર તેમ લજ્જા સહુ ત્યાગે છે; ઉડે છે ગુલાલ શ્યામ વદન ખને છે લાલ, લતા વૃક્ષ આદિ ખધું લાલ લાલ લાગે છે.

આંહીં વૃજ–નરનારીના અર્થનું ગ્રહણ કરે છે કારણુ કે વૃજ પ્રદેશ જડ હાેવાથી ખેલી શકતા નથી. વાજા વગાડનારના અર્થને સૂચવે છે, કારણુ કે વાજાં પાતાની મેળે વાગી શકતા નથી. પિચ કારીઓ ચાલે છે અને ગુલાલ ઉડે છે. એ વાકયા પણ ચલાવનાર અને ઉડાવનારની અપેક્ષા રાખનારાં હાેવાથી ઉપાદ્દાન જીક્ષળા સમજવી.

અન્ય અન્વયની સિદ્ધિને માટે જે શબ્દ પાતાના અર્થ તજી દિએ તે लक्षणलक्षणा સમજવી જેમ કે:--

યથા

#### આખા દિન આનંદ લઇને નંદલાલ સાથે,

#### શબ્દ શક્તિએા.

નિજ નિજ મન્દિરે સિધાવી સહુ સજની; ખાવામાં ન ખંત વાળુ કરતાં વિચારે બધી, બ્હાલા વિણુ કેમ કરી વિતવાની રજની. સેંજને બિછાવી દીધા દીપક બુઝાવી પણુ, આંખમાં ભરી છબિ વિહંગરાજ-ધ્વજની; સુરલી મનાહરની મીઠી સુરલીને સુણી, તાેડી દીર્ઘ દ્વાર દોડી બ્હાર વામા વૃજની.

આહીં કમાડરૂપી અન્વયની સિદ્ધિને માટે " દ્વાર " શબ્દ પાે-તાના અર્થ ને તજી દીએ છે. કારણ કે તાેડવું કમાડનું સંભવે, દ્વાર-નું નહિ, વળી <sup>હ</sup>વનિનું સાંભળવું સંભવે પણ મુરલિનું નહિ છતાં આહીં " મુરલી સુણી " એ શબ્દથી **ઝક્ષળ ઝક્ષળા** સિદ્ધ થાય છે.

સમાનપણું પામી અમુક અર્થની અન્ય અર્થમાં સ્થાપના કરવામાં આવે ત્યાં सारोपा–लक्षणा સમજવી. અથવા જ્યાં આરેા-પ્યમાન–ઉપમાન હાેય અને આરેાપ્ય વિષય ઉપમેય પણ હાેય તે सारोपा જેમકે––

> " યથા" મુજ દ્રગપૂતળી અનેલા મનમાહનને, નેહથી નિહાળી હું તા હદવિણ હરખી. ખંત ઉરધારી ખાસ નવલ કિશાર તણી, શાન્તિપ્રદ નજર ગણું છું સુધા સરખી. કંસતણા અસ્ત કરનારની સમસ્ત છબિ, ખચિત સુખાની ખાણુ પ્રાણુ સમ પરખી. મુરલીનાં તાન ભાન ઉરનું ભુલાવનાર, કાળ સમ કાળજીં અમારૂં લિએ ભરખી.

આંહી મનમાહન-કૃષ્ણુને દ્રગની પૂતળા-કીકી. સ્થાપી, નજ-રને સુધા સ્થાપી, છબિને પ્રાણુ સ્થાપ્યા અને સુરલીના તાનની કાળ તરીકે સ્થાપના કરી એથી **सारोपા.** 

મનમાહન, નજર, છણિ અને તાન આરોપ્ય, દ્રગપૂતળી,

સુધા, પ્રાણુ અને મૃત્યુ આરોપ્યમાનની સાથે આરોપ્ય વિષય–આનંદ શાન્તિ, સુખ તથા દુ:ખ પણુ છે.

એકની સમતા બતાવવાને માટે બીજાને મુખ્ય સ્થાન આપ-વામાં આવે ત્યાં સાધ્યવસાના સમજવી. અથવા જ્યાં આરોપ્યમાન– ઉપમાન હાેય અને આરોપ્ય–વિષય ઉપમેય ન હાેય છતાં આરોપ્ય વિષયને પ્રકટ કરે તે સાધ્યવસાના જેમકે—

લ્ યથા

વાર વાર વિનવું શુંગાર સજવાની મને, ઝેર જેવી વાત મ્હેર લાવી કંઈ ક્હે નહીં; બંધ મુખ રાખી:મુંગી મરી રહે એક બાજી, ભૂલ્યે પણ ખાનપાન કેરૂં નામ લે નહી; વેરણ આ વખત કરેલી સજ્જ શચ્યા પર, અગણિત અંગારા બિછાવી દુ:ખ દે નહીં; કરે છે પ્રયાણ તણી ઇચ્છા મુજ પ્રાણ ધન; ખબર એ આજ શું તે સાંભળેલ છે નહીં ?

આંહી સખીને વેરણ કહી, પુખ્પને અંગારા કહ્યા. સખી અને પુખ્પ-ની સમતા બતાવવાને માટે વેરણ તથા અંગારાને મુખ્ય સ્થાન આપ્યું. એટલા માટે साघ्यवसाना સમજવી. આમાં વેરણ અને અં-ગારા આરોપ્યમાન છે, સખી અને પુષ્પ આરોપ્ય નથી, છતાં આરોપ્યના વિષય જે દુ:ખ તે દેખાઇ આવે છે.

હવે પ્રથમ प्रयोजनवती ऌक्षणा ના શુद्धा અને गौणी એવા જે બે લેદ લખી ગયા તેમાં જ્યાં મુખ્ય અને લક્ષ્ય અર્થમાં સાદ્દશ્ય વિનાના ક્રિયા સંબંધ જણાતાે હાેય ત્યાં શુદ્ધા અને જ્યાં ગુણુવડે વાચ્ય તથા લક્ષ્ય એ ઉસય અર્થમાં સાદૃશ્ય સંબંધ જણાતા હાેય ત્યાં गौणी સમજવી.

### शुद्धा उदाहरण.

#### યથા

" ગાપ કૃષ્ણુ મુજને સખી, મળ્યાે માર્ગ માંઝાર; કરથી વીંટી કાઢીંને, હયેાં હૃદયનાે હાર. " અહીં ગાેપના કર્મસંબંધે કૃષ્ણને ગાેપ કહ્યો, કરથી વીંટી કાઢી ત્યાં કર તથા અંગુલિના અંગાંગીભાવ સંબંધ બતાવ્યાે. માટે શુદ્ધા સમજવી.

### गौणी सारोपा.

#### યથા.

વનરાજ સમાન પરાક્રમથી સહુ સિંહ કહે બળિયા નરને, કૃતિ એઇ શિઆળ સમી જગમાંહિ શિઆળ કહે સહુ કાયરને; શિવ તુલ્ય ગુણે નિરખી ત્રયનેત્ર કહે સહુ સન્મતિ સાગરને, મતિમંદ મહીં ગુણુ અંધ સમા ગણી અંધ કહે ન લહે ડરને. આહીં સિંહ, શિઆળ, ત્રિનેત્ર અને અંધ એ આરેાપ્યમાન અને આરેાપ્ય પુરૂષે સમજવા. આરેાપ્ય વિષય પરાક્રમથી સિંહ, ભીરૂતાથી શિઆળ, સર્વદ્યપણાથી શંકર અને સત્યાસત્યને નહિ એઇ શકવાથી અંધ કહેલ છે એથી सारोपા અને પરાક્રમ આદિ ગુણેાના યાગથી **गૌળી** સમજવી.

### गौणी साध्यवसाना.

યથા.

મારા સુણુવા પ્રમાણે માતાજીના મંદિરમાં, લેળી થઇ હતી આજ ખ્રાદ્માણની આખી નાત; પડવા પ્રપંચમાં હું પ્રથમથી જતાે નથી, કારણુ કે છે નહીં પસંદ મને પક્ષપાત. ઉઘેાગને કાજ જે ચૂરાેપમાં જઇને આવ્યાે, તેને દંડ દેવા કાેણુ આગળ થયાે'તાે તાત ? બાહ્યા શું ગધેડા, શ્વાન ઉચર્યા શું એ સમયે, બુદ્ધિમાન અની ત્યહાં વૃષભે કરી શી વાત ? આહીં ગધેડા, શ્વાન તથા વૃષભ આરોપ્યમાન ઉપમાન છે અને માણુસાે આરાેપ્ય–વિષય ઉપમેય તે નથી. આરોપ્યમાન ગધેડા,

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

92

શ્વાન અને વૃષભ આદિના ગુણે નહિ જણાવ્યા છતાં જણાઇ આવે છે માટે गौणीसाध्यवसाना સમજવી.

#### रूढा लक्षणलक्षणा.

યથા.

કંચુકી ઉતારી કુચમંડલથી પ્યારી ઝટ, સાડી દૂર ફેંકી કરે લાકલાજ ન્યારી તું; કલિત કરેંથી છાડી ગ્રન્થિ કટિવસ્ત તણી, ઝટપટ લે છે ધાતી કટિપર ધારી તું. છાડવા અંગાડા હાથ ઉંચા કરે એક સાથે, બ્રકુટિ ચઢાવીને જણાવે ભાવ ભારી તું; નદીને કિનારે વસ્ત્ર ધાવાને ગએલી ધન, કાર્તુ મન બાંધે ના કછાટા બાંધનારી તું.

આમાં બધા શબ્દા રૂઢ છે એથી " રૂઢા " અને મનને બાંધવું એ સંભવતું નથી, વશ કરવું સંભવે. વશ કરવા રૂપી અન્વયની સિદ્ધિઅર્થે " બાંધવું " એ શબ્દે પાતાના અર્થતજી દીધા, માટે " લક્ષણુલક્ષણા ".

# प्रयोजनवती लक्षणलक्षणा.

યથા.

હુમણું જમીને જતાં રે'શું ઘેર બાઇ બધાં; પ્હેંચ્યા બાદ ત્યાં ખુશીથી ફાવે તેમ ફરજો. જગત બધાથી જાણી આહીંની અનાખી રીત; સવે<sup>ડ</sup> એક બીજાથી વિચારી વાત કરજો. ઘ્ઘટથી ઢાંકી સુખ તાકી માત્ર ધરા સાસું; ઉંચી આંખ કરતાં જરૂર દિલે ડરજો. ચૂપ ચાપ ચાલજો મળીને સહુ એક સાથે; ગાંકુલમાં ફૂંકી ફૂંકી પીમે પાય ધરજો. આમાં " ફૂંકી ફૂંકી " એ શબ્દે વિચારની ચાલ ચાલવારૂપ અન્વયની સિદ્ધિને માટે પાતાના અર્થ તજીદીધા તેથી "લક્ષણલક્ષણા" અને ગાેકુલમાં કૃષ્ણુથી અચવા જેવું છે; કારણુ કે તેની પ્રીતિ સર્બાધી સર્વ કાેઇ ગપ્પા ઉડાડે છે એ ધ્વનિ નીકળતાે હાેવાથી " પ્રયાજનવતી ".

### विपरीतलक्षणलक्षणा

યથા.

પ્યારા તમે આજ જોતાં લાગાે છેા બહુંજ સારા, અધરમાં અંજન રૂપાળું ભરી આવ્યા છેા; આજનાે દિવસ માનું ધન્ય અન્ય દિવસાેથી, ઠાકુરજી આપ શાેભા ઠીક કરી આવ્યા છાે. મારૂં મન રાજી કરવાને ગાલ માથે તાજી, પ્યારી પીકલીકને વિનાદેં વરી આવ્યા છાે; માહનજી! મ્હેર કરી આજ મારે મન્દિરીએ, માળા ગ્રહ્ય વગરની ઉરેં ધરી આવ્યા છાે.

વિપરીત એટલે ઉલટું. આહીં પ્યારા એટલે દુષ્ટ, સારા એટ-લે નઠારા, રૂપાળું એટલે કુરૂપું, ધન્ય એટલે ધિક્કારવા યાગ્ય, શાેભા એટલે અશાેભા અને રાજી કરવા એટલે ખેદિત કરવા એવા અર્થ થાય છે, માટે વિવર્શતऌक्षणऌक्षणा સમજવી.

### प्रयोजनवती उपादानलक्षणा सारोपा.

યથા.

સુણી આપણા દૂરથી વાધડંકા, ગયા દુર્ગમાં શત્રુએા ધાર્રી શંકા; ધરા પાય ધીરે રિપ્રું જોઈ જાશે, દુનાલીતણેા ઠાઠ તા ભુંડાં થાશે.

આહીં અંદ્રકનેા ઠાઠ સઘનતાના અર્થ સૂચવે છે, માટે प्रयोजनवती. બંદ્રક છે એટલે સાથે તેના ઉપાડનારા પણ હોવા જે-ઇએ, એવા ઉપરથી અર્થ નિકળે છે એથી उपादान ऌक्षणा; વળી બંદ્રક આરેાપ્યવિષય અને ઠાઠ આરેાપ્યમાન હાવાથી सारोपा થાય છે.

# निरूढा लक्षणलक्षणा सारोपा.

યથા .

કાટિપતિ અનવા કરે છે ચત્ન કાેઇ વળી, કાેઇના હુદયમાંહિ વસેલા હજાર છે. કાેડેથી કૃપણુ કાેઇ કાેડી કાેડી સંગ્રહે છે. કાેઇ કાેઇના તાે પાઇ પૈસા પર પ્યાર છે. જાૂદા જૂદા રાેજગાર કરી કેટલાકના તાે, તુર્વમાંજ લક્ષપતિ લેખાવા વિચાર છે. સારૂં કરનાર સ્પષ્ટ ન્યારૂં કરનાર નષ્ટ. મારૂં ધન સાર્ચુ નીકા નન્દના કુમાર છે.

આહીં ધનનાે અર્થ " પાલન કરનાર, સુખ આપનાર " આદિ સિદ્ધ થાય છે, માટે <del>ਲક્ષળહક્ષ</del>ળા અને નન્દકુમાર આરોપ્ય અને ધન આરોપ્યમાન હાેવાથી सारोषा થઇ, આમાં માત્ર વા<sup>ગ્</sup>યાર્થજ હાેવાથી **रूढा** સમજવી.

#### तादात्म्य लक्षण.

વસ્તુલઃ એક છતાં જુદા જુદા અતાવવામાં આવે, છતાં જેમાં જરાએ લેદ ન ભાસે તે તા**दાત્ત્ર્ય** સબ'ધ કહેવાય છે.

યથા.

અન્યતાણું આરાધન કરવાથી કાેટિ ગણી. જેની જગમાંહિ અતિ સુખપ્રદ સેવા છે; ભાવ ભૂરિ ધારી ભજનાર જે અનન્ય ભાવે, તેની હાનિઓ તમામ તુર્ત હરે તેવા છે. શિષ્ટ ઉપદેશથી જે એકનિષ્ઠ બને તેને, આન દે અભિષ્ટ ફળ મિષ્ટ દિએ એવા છે. માક્ષ આપનાર અપરાક્ષ બુદ્ધિએથી સદા, વેદ પ્રદ્ધાતુલ્ય યદુનાથ ધન જેવા છે. આંહી વેદ એજ પ્રહ્ન અને ચદુનાથ એજ ધન હેાવા છતાં વેદ પ્રહ્નતુલ્ય અને ચદુનાથ ધન જેવા કહી વેદની અને પ્રદ્વાની તેમજ ચદુનાથની અને ધનની જીદાઇ ખતાવી, પણુ અર્થ તેા અભિન્નતા પ્રતિપાદકજ થાય છે.

# प्रयोजनवती लक्षण लक्षणा सारोपा.

યથા.

બ્હાલા વૃજવક્ષલનાં દર્શન અમારે મન, મહા સુખરૂપ સદા ઠરવાનું ઠામ છે. પાપીને પવિત્ર પાત્ર બનાવી પ્રસિદ્ધ રીતેં, મુક્તિ આપનારૂં માત્ર કેશવનું નામ છે. અધમ ઉધારણુ દયાળુ દીનબન્ધુ તણું, શ્રદ્ધાયુક્ત સેવન એ દાસતણા દામ છે. ગાન કરવાને ચેાગ્ય ગુણાે ગિરિધારી તણા, ધ્યાન કરવાને ચેાગ્ય શ્યામ અભિરામ છે.

આંહી વૃજવલ્લસનાં દર્શન એ કારણુ અને સુખ કાર્ય હેાવાથી કાર્યકારણુ સંબંધે તાદાત્મ્ય સબધની પ્રતીતિ થાય છે. વૃજવલ્લસ-નું દર્શન એજ સુખ છે, સ્વરૂપથી તે જીદાં નથી છતાં સુખને બીજો પદાર્થ બતાવ્યા, સુખ આરોપ્યમાન અને દર્શન આરોપ્ય વિષય હેાવાથી सारोपा, સુક્તિ આપનાર માત્ર કેશવનું નામ છે અર્થાત્ બીજાનું નથી એ ધ્વનિ નીકળવાથી ऌक्षणऌक्षणा. ફળ પ્રત્યક્ષ છે જેથી प्रयोजनवती.

#### निरूढाउपादान लक्षणा साध्यवसाना.

#### યથા.

" કાળા દેાડે છે અને, લાલ કૂદતા જાય; ભાલાંના માયા ભલા, **ભડ**ે પણ હાય પોંડાય. " આહીં ઘાડા–આરેાપ્ય વિષય નથી. આરેાપ્યમાન કાળા અને લાલ કહેલ છે, એથી साध्यवसाना; रूढ શબ્દો ભાલાં, ભડ આદિ હેાવાથી रूढा, ભાલાંના માર્યા એથી ભાલાંને ધારણ કરનાર પુરૂષાનું ઘ્રહણ થાય છે, માટે उपादान ऌक्षणा સમજવી.

# प्रयोजनवती उपादानलक्षणा साध्यवसाना.

યથા.

મારે કાજળ માર, બંસી ગાયે વનમહીં; ચારૂ ચિત્ત હરનાર, પેચ અટપટા પાઘના.

આહીં આરોપ્યમાન કાજળ છે અને આરોપ્ય વિષય નેત્ર નથી જેથી सાધ્યવસાના. બંસી ગાતી નથી, પગુ બંસીવાળા ગાય છે, કાજળ માર મારતું નથી, પગુ કાજળ ભરેલાં નેત્રવાળી માર મારે છે, એથી ઉવાદાનસભાગા. કાજળ માર મારે એ સંભવે નહિ, પગુ મન હરે છે એવી અર્થ ઘટનાથી સ્રક્ષणસ્ક્ષणા પગુ થઇ શકે. જેનું કાજળ માત્ર મન હરનારું છે તેના રૂપની શી વડાઇ કરવી ઇત્યાદિ ધ્વનિ.

# निरूढा उपादान लक्षणा सारोपा गौणी.

યથા.

આલિંગન યુવતીતર્ણ, તેમ પુરાતન પાન; તનપર મર્દન તૈલનું, શીતમહીં સુખ માન.

અહીં તૈલ શબ્દ સરસવ તથા અળસી વગેરેના તૈલનું ગ્રહણ કરે છે એથી उपादान, સુખ આરેાપ્યમાન અને તૈલ આરેાપ્ય વિષય હાવાથી सारोपા, તલના તૈલ જેવાંજ સરસવ તથા અરસીના તૈલ હાવાથી गौणી, અને શબ્દા રૂઠ હાવાથી **રુઠા** સણુજવી. આમાં યુવતી, પાન અને તૈલ એ ત્રણુ શબ્દા પાતાના સુખ્યાર્થને પકડી રાખી

અન્ય અર્થનું ગ્રહણ કરે છે માટે ઉપાदान રક્ષળા સ્પષ્ટ છે,

# प्रयोजनवती उपादान लक्षणा सारोपा गौणी.

યથા.

રાજકુમાર પછી પ્રકટ, કુમાર બીજા થાય તે પણુ સહુ તાદાત્મ્યથી, નૃપકુમાર કહેવાય.

આંહીં કુમાર આરોપ્ય વિષય અને રાજકુમાર આરોપ્યમાન છે એથી सारोपા, બીજા કુમાર અને ચુવરાજના સાદશ્ય સંબંધ હાેવાથી गौणી, રાજકુમાર પાતાના મુખ્ય અર્થને રાખી અન્ય કુમા-રાેના અર્થનું ગ્રહણ કરે છે, એથી उपादान, અને રાજકુમાર પછી જે જે બીજા કુમારા થાય છે તે પણ બધા રાજકુમાર કહેવાય છે. આ પદમાં એવા ધ્વનિ નીકળે છે કે રાજકુમાર પછી પ્રકટ થએલા કુમા-રાે રાજાની પદ્વી પામવાના નથી. માત્ર પ્રથમ પ્રકટ થએલ કુમાર રાજા બનવાના છે.

मयोजनवती लक्षणा ના ઉક્ત આઠ લેદ અને गूढ**ંતથા अगूढ** व्यंग्य થી સાેળની સંખ્યા ધરાવે છે.

### गूढ व्यंग्य.

યથા.

દ્વિતીયાના દ્વિજરાજ, દેખી આપના દેહપર; યદુપતિ મારા આજ, હુદયનેણ ઠંડા થયા.

આહીં નાયકા ખંડિતા છે, નાયકના દેહને નખક્ષત આદિથી ખંડિત જોઇ તેનું હુદય બળે અને આંખમાં પણુ કાેધાગ્નિ વ્યાપે, વળી દેહ પર બીજના ચંદ્રમાનું હાેવું સંભવે નહિ, આંહી નાયકા-નું કહેવું એવું છે કે તમે અન્ય નાયિકાના સંગ કરી આવ્યા છેા અને તેણુ કરેલા નખક્ષત આદિ હુજી દેખાય છે ઇત્યાદિ ગૃઢ હાે-વાથી **ગૃદ વ્યંગ્ય**ે

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

અહીં

# अगूढ व्यंग्य.

કાવ્ય શાસ્ત્ર.

યથા.

ઘૂં ઘટ ઉંચાે કર્રો કરે, પ્યારી કર્ણથી પાન. આંહી પાન કરવાના અર્થ સાંભળવું, ઘૂંઘટ ઉંચા કરીને **અર્થાત્ અરાઅર આદરપૂર્વક ધ્યાન આપીને** ઇત્યાદિ વ્યંગ્ય સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે જેથી अगृह व्यंग्य. હવે પ્રયાજનવતીના જે સાેળ લેદ અતાવ્યા તેમાં धर्मगत અને धर्मोंगत फल भળવાથી અત્રીસ લેદ થાય છે. धर्मगतफल.

સજવા સુખસ્નેહે કરે, ગ્રાણીંજન ગંગાવાસ. આહીં ગંગામાં શીતલતા અને પવિત્રતા આદિ ધર્મ રહેલાે

છે તેથી ઇચ્છિતની પ્રાપ્તિ રૂપ કળ રહેલ છે.

धर्मीगतफल.

યથા.

છાયું ઘન ઘારથી આ અંખર તમામ આજ, જામી રહી છે કતાર જ્યાં જુઓ ત્યાં બગની;

સ્નેહ ઉર ધારી શાર મધુર કરે છે માર,

કીર્તિસ્તા કેમ કરી સ્હેશે કામ અગની.

**દુ:ખ એ ધર્મ છે અને એને જે ધાર**ણુ ક**રે** તે ધર્મા સમજવેા. વર્ષામાં વજવલ્રભના વિચાેગનું દુ:ખ-ધર્મ, કીર્તિસુતા

નિરખી નવાણે થાય સક્ષળતા દ્રગની. મારૂં તેા છે હુદય કઠાેર કાળમીંઢ જેવું, પશુ રાહ જોઈ રહી પ્યારી આપ મગની; શાભા જોઇ નગની સુહ્યીને વાર્ણી ખગની એ,

યથા. ભજવા ભવપતિને તથા, તજવા યમના ત્રાસ;

શ્રીપતિની શાેભાતા છું, દ્વય સખી કરે બયાન;

રાધિકા કેમ સહી શકશે ? " એમ સખી કૃષ્ણુને કહે છે. આહીં ધર્મી રાધિકામાં વિયાેગ દુ:ખરૂપી ફળ રહે છે જેથી તે ધર્માંगत फल છે.

વળી સખી કહે છે કે મારૂં હુદય તાે કાળમીંઢ પત્થર જેવું છે. અહીં સખી ધર્મી અને તેમાં રહેલું ઘૈર્ય ફળ સમજવું. પણ પ્યારીનું હુદય કાેમળ છે તેથી એનાથી આપના વિયાેગનું દુ:ખ સહન નહિ થાય માટે તુર્ત મળાે ઇત્યાદિ ધ્વનિ હાેવાથી **પયોગનવતી.** 

આગળ કહેલા **रूढा** ના આઠ ભેદ સાથે प्रयोजनवतीना <u>૩</u>૨ ભેદ મળતાં એકંદર ૪૦ થયા. એ ચાલીશે पद्मां અને वाक्यमां પ્રકટ થાય`છે એથી ळक्षणा ના એંશી ભેદ થાય છે.

#### पदगत लक्षणा.

યથા.

ગારસતણા વિક્રયવડે ગુજરાન જે કાયમ કરે, ગાેશુત્થમાંહિ કરે જરાપણ અન્ધકારે ના ડરે; જેનેા અજબ આનંદમય શ્રી કૃષ્ણુ સાથે સ્નેહ છે, પાવન પરમ યમુના ઉપર એ ગાેપીઓનાં ગેહ છે. આહીં " યમુના ઉપર " એ પદમાં લક્ષગ્રા રહેલી છે.

### वाक्यगत लक्षणा.

યથા.

ગણીને ભણેલી ગણેલી ભલી મેં, પ્રિયાને મનાવા તને માેકલી મેં, છતાં આવી પાછી ગઇ તુર્ત તેવી, અની તું સખી ખાપના થાન જેવી.

૧ જે પદસમૂદ્ધ અન્વયલુક્ત, અર્થખોધક અને કહેવા લાયક હાેય તે વા<del>વ્</del>ય.

٩३

'ळक्षणा ના એકંદર ૮૦ લેદ સમજવાની સરલ નેાંધ

રૂઢા અને પ્રયાજનવતીમાં ઉપાદાનલક્ષણા અને લક્ષણુલક્ષણુ મળવાથી ચાર લેદ થયા અને એ ચારે સારાેપ અને સાધ્યવસાનને પામી આઠ પ્રકારની થઇ જેમકે:—

१ उपादानलक्षणा रूढा सारोपा.

66

- २ उपादानऌक्षणा प्रयोजनवती सारोपा.
- ३ उपादानलक्षणा रूढा साध्यवसाना.
- ४ उपादानल्रक्षणा प्रयोजनवती साध्यवसाना.
- ५ लक्षणलक्षणा रूढा सारोपा.
- ६ लक्षणलक्षणा भयोजनवती सारोपा.
- ७ लक्षणलक्षणा रूढा साध्यवसाना.
- ८ लक्षणलक्षणा पर्योजनवती साध्यवसाना.

આ આઠે લેદમાં શુદ્ધા અને गौणी મળતાં સાળ લેદ થયા; તેમાં આઠ रूढा ના અને આઠ પ્રયાજનવતીના. હવે रूढा ના આઠ લેદ એક બાજી રાખી प्रयोजनवती गूढव्यंग्य અને अगूढ व्यंग्य એ બે લેદથી સાળની સંખ્યા :ધરાવે છે તેમાં ધર્મगत फल्ठ અને ધર્માगत फल्ठ એવા બે પ્રકાર મળતાં प्रयोजनवतीना ૩૨ લેદ થયા, તેમાં रूढा ના ૮ લેદ મેળવતાં ચાળીશ લેદ થયા. એ ચાલીશ पद्गत અને वाक्यगत એવા લેદથી ૮૦ ની સંખ્યા પ્રકટ કરે છે.

### व्यंजना.

જે વાચ્યાર્થ અને લક્ષ્યાર્થથી અતિરિક્ત અર્થના બાધ કરાવે

૧ આ એંશી ભેદ સમાવ્રकાશ નામના હિન્દી ગ્રન્થમાં લખેલા છે, તેમાંની સાેળ લક્ષણાના ઉદાહરણા અમે આપ્યાં છે અને બાકીના ઘર્મગત, ઘર્માંગત, गूढव्यंग्य, पदगत અને વાक्यगत ભેદ પણુ એજ ઉદાહરણામાં સ્પષ્ટ રીતે આવી જાય છે. તાેપણ જુદા સંક્ષેપથી આપ્યા છે. તે શબ્દ **વ્યંजक** કહેવાય છે, વ્યંજક શબ્દથી ઉક્ત અર્થનાે બાધ કરાવવાવાળી:એ પ્રવૃત્તિ અર્થાત્ જે વ્યાપાર તે અંજનરૂપ મનાય છે. એટલા માટે એનું નામ વ્યંજન પડેલ; છે.

કાવ્ય પ્રકાશગતકારિકામાં લખ્યું છે:—

#### व्यापारो व्यञ्जनात्मकः ॥

બ્યંઆર્થ બાેધમાં જે બ્યાપાર છે એ લાંજનારૂપ છે. "અઠ્ઝ્" ધાતુથી અંજન શબ્દ થએલાે છે. ઉક્ત ધાતુ બ્યક્તિના અર્થમાં પ્રવર્તે છે. બ્યક્તિના અર્થ સ્પુટ અર્થાત્ ચાેબ્પ્યું.: અસ્પષ્ટને સ્પષ્ટ કરનારી જે વસ્તુ તે અંજન કહેવાય છે. वि ઉપસર્ગના આંહી વિશેષ એવા અર્થ થાય છે. જેથી બ્યંજનના અર્થ અંજનવિશેષ. અંજન ઘણા પ્રકારનું થાય છે. કજ્જલાદિ અંજન તાે ઘટાદિ પ-દાર્થને સ્પષ્ટ રીતે બતાવે છે. સિદ્ધાંજન લાેકાન્તર તથા દેશાન્તર આદિને સ્પષ્ટ બતાવે છે. નિધ્યંજન પૃથ્વીમાં દાટેલા ધનને બતાવી આપે છે, પરંતુ આ અંજન અભિધા અને લક્ષણાથી નહી જણાતા અર્થને સ્પષ્ટ બતાવી આપે છે. એટલા માટે આ વૃત્તિનું નામ **ગ્યંજના રાખે**લું છે.

> કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણુે લખેોુછેઃ— अनेकार्थस्य **शब्दस्य वाचकत्वे नियन्त्रिते ।** संयोगाद्यैरवाच्यार्थधीक्रद्व्यापृतिरझनम् ॥

સંયોગ.આદિથી અનેકાર્થ શબ્દની વાચકતાના નિયમન થયા પછી એ અનેકાર્થ શબ્દના અવાચ્ય અર્થોની અર્થાત્ અભિધાથી ન જણ્રાયેલ અર્થોની બુદ્ધિ કરાવવાળાે વ્યાપાર અંજન અર્થાત્ વ્યંજના છે.

વ્યંજનાથી જણાતા અર્થને **વ્યંગ્યાર્થ, ધ્વન્યર્થ, આક્ષે**વાર્થ, સૂच્यાર્થ અને <u>मत</u>ीयुमानार्थ ઇત્યાદિ કહે છે. અહીં વ્યંગ્યાર્થ એ વ્યંજક શબદ્દના સાક્ષણ, અર્થ, પણ નથી. વ્યંજક શબદને લીધે વાચ્યાર્થના બાધ વ્રગ્નેરેથી વ્યંગ્યાર્થનું પ્રાગસ્ય થતું જ તથી. પુરન્તુ અંજનન્યાયથી દૂર રહેલા અર્થને ખતાવવાપણું તેમાં રહેલું હાેય છે. વ્યંગ્યાર્થની પ્રતીતિ કરાવવાવાળી વૃત્તિને વેદવ્યાસ ભગવાન આક્ષેપરૂપ અથવા ધ્વનિરૂપ માને છે.

અગ્નિપુરાણુમાં એજ કહ્યું છે:—

श्रुतेरऌभ्यमानोऽर्थो यस्माद्धाति सचेतनः ।

स आक्षेपो ध्वनिः स्याच ध्वनिना व्यज्यते यतः ॥

શ્રવણ માત્રથી લભ્યમાન નહિ અર્થાત્ અભિધા લક્ષણાથી નહી જાણેલ અર્થ જેથી सचेतन અર્થાત્ પ્રકાશમાન થઇને માતિ અર્થાત્ ભાસે છે એ आક્ષેવ છે. ''आसमंतात् झिप्यते प्रेर्यते इति आક्ષेपः'' ચારે તરફથી પ્રેરણાને આક્ષેપ કહે છે. અને ધ્વનિથી व्यज्यते અ-ર્થાત્ પ્રકાશિત્ થાય છે, એથી એ ધ્વનિ પણ છે.

વાચ્યાર્થથી વ્યંગ્યાર્થનું અતિશયપણું જ્યાં જણાય ત્યાં પંડિત લાેકા ધ્વનિ એવું નામ આપે છે.

બ્યંજના બે પ્રકારની છે. ૧ જ્ઞા**ब્**દ્ધી. ૨ આર્થો, શબ્દને આ-શ્રયે રહેલી હેાય તે જ્ઞા**ब્દ્ધી અને અર્થને આ**શ્રયે રહેલી હેાય તે આર્થી.

# शाब्दीना उभय भेद.

૧. અમિધામૂळા. ૨. હક્ષणામૂહા.

શબ્દમાં રહેલો અનેકાર્થને બળે જ્યાં બીજો અર્થ થાય ત્યાં अभिधामूला સમજવી.

યથા.

શું પાન વિણુ આ વખત એ કાેપાયમાન થયેલ છે ? કે શુષ્કતા ધારણ કરી અભિધાન માત્ર રહેલ છે ? શું સ્થાન સુંદર બાગમાં એને ઉચિત નથી લાગતું ? સંભળાવ હાલ રસાલના માલણુ મને મહાભાગ્ય તું. આમાં પ્રકરણુ જેતાં અભિધેયાર્થ આમ્ર સંબંધી છે, છતાં વ્યંજનાએ કરીને પ્રિયતમ સંબંધી અર્થ પણ થાય છે. આમ્રપક્ષમાં પાન એટલે પર્ણુ, અને પ્રિયતમના સંબંધમાં પાન એટલે અધરપાન. આમ્ર વિષયમાં શુષ્કતા એટલે સુકાઈ જવું, અને પ્રિયતમના વિષય-માં રસરહિત થવું ઇત્યાદિ.

જ્યાં પ્રયાેજનને લીધે લક્ષણાનાે આશ્રય કરવા પડે અને તે-નાથી જે વ્યંગ્ય પ્રગટ થાય તે **ਲ**ક્ષणामूला કહેવાય છે. તેના બે ભેદ છે. १ गूढव्यंग्य २ अगूढव्यंग्य, આ બન્નેના ઉદાહરણુ લક્ષ-ણાના વિષયમાં અપાઇ ગયાં છે.

### लक्षणामूलव्यंग्य.

યથા.

'ચારા પાસ મારા નિત્ય સંદેશા લઇને સખી, વાર વાર પ્રીતથી તું ઝટપટ જાય છે. ચુકી ઘરકામ મનેાહારિણી તું મારે લીધે, દાંડાદાંડ કરી દિનરાત દુ:ખી થાય છે. માહનનું મન મારા તરફ લગાડવાન, ખંતથી અન ત`યુક્તિ કરતી જણાય છે. મિત્રતા નિભાવવી છે સુશ્કીલ હમેશાં પણ, તારા યાગ્ય વર્તન વિશુદ્ધ વખણાય છે.

અહીં નાયિકા પોતાની સખીને કહે છે કે તારે મારે લીધે વાર વાર મારા પ્રિય પાસે જવું પડે છે, દુ:ખ વેઠવું પડે છે, અને તું ત્યાં ચાેગ્ય વર્ત ન રાખે છે ઇત્યાદિ વાच્યાર્થ છે, પરંતુ તેમાંથી તેં મારા પ્રિય સાથે કામતૃપ્તિ કરેલ છે, મારા તરક શત્રુ જેવું વર્ત ન રાખેલ છે ઇત્યાદિ ऌक्ष्यાર્થ નીકળે છે અને એથી તેં મારા પ્રીતમને તારી સાથે આનંદ અને કામતૃપ્ત કરવા લલચાવ્યા; તેથી તે મારા તરક બેવકા બનેલા છે એવા **વ્યંગ્ય** પ્રકટ થાય છે.

વ્યંજકનાે દશ પ્રકારે અર્થ થાય છે.

१ वक्ताविशेष. २ बोद्धव्यविशेष. ३ काकुविशेष. ४ वाक्यविशेष.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

| ५ वाच्यविशेष.       | ६ अन्यसन्निधिविश्वेष.                    |
|---------------------|------------------------------------------|
| ७ प्रस्तावविशेष.    | ૮ દેશવિશેષ.                              |
| ९ कालविशेष.         | <b>૧૦ चેષ્ટા</b> વિગ્ <mark>ર</mark> ેષ. |
| वक्ताविशेष व्यंग्य. |                                          |

યથા.

સાસુજીના હુકમથી નદીએ ગઇ'લી ત્યહાં, જીવનને જમવાનું ટાણું થયું જાણીને હું. અન્ય વાત છેાડી આજ બહુજ ઉતાવળથી, આવી ઘેર ભરી મ્હાેટા ઘડામાંહિ પાણી હું. શ્રમને લીધે ચઢયાે છે અનહદ શ્વાસ એથી, આ સમયે વદવા સમર્થ નથી વાણી હું. માટે રહે માૈન હાલ કરમાં સવાલ ઝાઝા, જોને સખી શાણી ભારે સ્વેદથી ભિંજાણી હું.

આંહી વક્તા નાયિકા પાતાની સખી પ્રત્યે જળ ભરી લાવ્યાનું ખ્હાનું અતાવી પાતાની પરપુરૂષ બેડે ક્રીડા કરવારૂપી ક્રિયાને છુપાવે ંછે, એ વ્યંગ્ય નીકળે છે.

# बोद्धव्यविशेष व्यंग्य.

યથા.

મુજ હિતમહીં દઇ ચિંત્ત સર્ખો ! તું સકલ કુંજમહીં ફરી, થઇ છે શ્રમિત અતિ અંગથી આ <sup>Ջ</sup>વેત બિન્દુ રહ્યાં ઝરી; હડીએા ઘણી કાઢી અરેરે ! બાઇ તું હાંપ્રી રહી, તાે પણ તને મુજ પ્રાણુવદ્વભના મિલાપ થયાે નહીં.

આંહી **વોદ્ધવ્ય** સખી છે તેને નાયકા કહે છે કે " મારા હિ તમાં ચિત્ત દઇને કુંજે કુંજમાં ફરી શ્રમિત થઇ છતાં મારા પતિના મિલાપ તને ન થયા એ વાચ્યાર્થ છે. અને લક્ષ્યાર્થ એવા છે કે મારા અહિતમાં ચિત્ત દઇ મારા પ્રીતમને મળી તે' સંભાગસુખ લીધું છે અને એથી શ્રમજન્ય ચિન્હાે જણાય છે એ વ્યંગ્ય.

# ३ काकुविशेष व्यंग्य.

યથા.

ચમકી રહીં છે ચપળા, ડરામણા ઘન ગાજે દિનરાત; શું કરવાને હુમણા, પ્યારા ! કરવી પ્રયાણની વાત. આહીં પ્રયાણની વાત હુમણા ચલાવા નહિ એ વ્યંગ્ય છે.

# ४ वाक्यविशेष व्यंग्य.

યથા,

એક ટકે સુજ હારે, પ્રથમ ખાસ રૂચિપૂર્વક ખેંચાતાં; હારવાળી હું છું પણુ, હવે હું ભણી દ્રગ નથિ દેખાતાં.

આહીં પ્રથમ અને હવે એ વચનેાથી કાેઇ નાયિકા નાયકને કહે છે કે જ્યાંસુધી મારા હારમાં સખીનું પ્રતિબિમ્બ પડતું હતું ત્યાંસુધી તમારી નજર હાર ભણી ખેંચાણી હતી. જે કે એ હાર મેં હજુ પણુ પહેરેલા છે છતાં સખી નહી હાેવાથી હવે તમે મારાભણી શા માટે જીઓ ! એ વ્યંગ્ય પ્રકટ થાય છે.

### वाच्यविशेष व्यंग्य.

યથા.

વિશ્વ ખધું જે વિધિને, વિષ્ઠુધ કહે છે વિનાેદભર વેણે; રાહુંની રમણીના, કુચની રચના કરેલ છે ઐણે.

આહીં શહુને હાથ ન હેેાવાથી તેની સ્ત્રીના કુચની રચના નિ-ષ્પ્રચાેજન છે, એથી વિધાતાની અજ્ઞતારૂપ વ્યંગ્ય પ્રકટ ર઼થાય છે. જ્યાં એક અર્થમાંથી બીજો અર્થનીકળે એ વાવ્યવિશેષ કહેવાય. જેમકે વિબુધમાંથી અજ્ઞ એવાે અર્થનીકર્જ્યા.

# अन्यसन्निधिविशेषव्यंग्य.

#### યથા. એક બાજી ઉંભેલ, જ્યાેતિમય હરિને જોઇ; સર્ખીને ઉંચે સ્વરે, કહે છે કામિની કાેઇ.

નેહ ધરી નર્દી તટે, આજ હું પાણી ભરતાં; ભુલી ગઇ છું હાર, યાદ આવ્યું બહું સ્મરતાં. હમણા લઇ એ હાર હું, આવીંશ બની ઉતાવળી; બાઈ મારે બારણે, બેસ કૃપા કરી બે ઘડિ. આહીં સખી સાથે વાત કરતાં સમીપમાં ઉભેલા નાયક–હરિને જોઇ નદી કિનારાના સંકેત બતાવ્યાે એ વ્યંગ્ય.

# प्रस्तावविशेष व्यंग्य.

#### યથા.

તરૂણી ! તારાપતિનું, સુષ્ટ્યું આગમન આજ થવાનું છે; માટે વિલંબ મૂકી, કાર્ય કરી લે જે કરવાનું છે.

જે પરકીયાના પ્રસંગ હાય તાે બીજી નાયકાઓ પાતાના ઉપપતિને મળવા ગઇ છે છતાં તું કેમ બેઠી છે. એમાં ઉપપતિના મિલન આદિ વ્યંગ્ય અને જે સ્વકીયાના પ્રસંગ હાેય તાે ગૃહકાજ તથા શ્રંગાર આદિ વ્યંગ્ય સમજવા. સ્વ-કીયાને પતિ આવ્યા બાદ તેની સેવામાં રાેક્ષવું પડે તેથી એ વખતે શ્રંગાર તથા ગૃહકાર્ય બરાબર ન બની શકે અને પરકીયાને પાતાના પતિ આવ્યા પછી ઉપપતિને મળવાનું ન બની શકે ઇત્યાદિ સમજી લેવું.

# देशविशेष व्यंग्य.

#### યથા.

નથિ ચાલવાની શક્તિ એથી જેમ તેમ કરી અહીં, હું પુષ્પ વીર્ણીશ પ્રેમથી આ સ્થલમહીં એકલી રહી; માટે વિનતિ મારી સ્વીંકારી તુર્ત કહીં મુખથી ભલે, વીર્ણા સુમન જઈ વ્હાલથી સખીઓ તમે બીજે સ્થલે.

માહ્ય હુના બં છે ગ્હુહાવન પંગાળા હવા નવા. આહીં નાયિકા પાતે જે સ્થળે પુષ્પ વીશ્રુવાની ઇચ્છા રાખે છે. એ સ્થળ રતિક્રીડાને અનુકુળ હેાવાથી બીજી સખીઓને આઘી કાઢે છે. એથી નાયક સાથે એ સ્થળે અગાઉથી મળવાના સંકેત કરી રાખ્યા હાય એવા વ્યંગ્ય નીકળે છે.

٩¥

कालविशेष व्यंग्य.

યથા.

રાકી રહી છે શિદ સખી બહીં હાથથી શિરતાજને, છું હું જમાન હવે જવા દે આ સમય ચદુરાજને, હરિ આવશે કરી રીંગ્રવશે તુજ હુદય અતિ અનુરાગથી, ભાવેં થવાની ભેટ પાછી તુરતમાં વનબાગથી. આહોં બીજી જગાએ ભેટ થવાનું નહી બતાવતાં વનબાગથી લેટ થશે એમ લખ્યું એ ઉપરથી વસંતઝાતુ વ્યંજિત થાય છે. કામા-દ્યીપનને લીધે નાયક તુરતમાં તને મળશે એ વ્યંગ્ય છે.

### चेष्टाविशेष व्यंग्य.

યથા

નમણી નવેલી કાંઇ નીવી કસવાને મિષે, આશકને અંગ બધાં ઉમ ગે બતાવતી; કામવશ બનોં ગ્રહી પાતાને કરેંથી કુચ, સુદભર જાનુ સાથ જાનુને મિલાવતી; લલચાતી, લજાતી, દબાતી અધર દ તે, દિલમાંહિ અનહદ ચાહને દ્રઢાવતી; કેશપર હાથ રાખી પગમાં નજર નાખી, સૂના ઘર ભણી ચાલી ભાવે મન ભાવતી.

આ છંદમાં ઉપરના ત્રણ પદાેથી નાયિકા અંગચેષ્ટા વડે પોતે કામાતુર બનેલી છે એવું વ્યંજિત થાય છે. બાદ કેશપર હાથ મૂકી નાયકને સૂચવે છે કે "અધકાર વખતે, " પગમાં નજર નાંખી સૂચવે છે કે " તમારે પંગે પડું છું, " અને સૂના ઘરભણી ચાલી સૂચવે છે કે " આ એકૉત પ્રહ કેલિયાગ્ય છે. " માટે ત્યાં અવશ્ય આવવું ઇત્યાદિ વ્યંગ્ય.

www.umaragyanbhandar.com

# मिश्रितविशेष व्यंग्य.

પૂર્વે જે વક્તા આદિ અર્થવ્યંજક દશ પ્રકાર ખતાબ્યા, તેમાંના બે અથવા ત્રણુ જ્યાં એક સાથે જેવામાં આવે ત્યાં 'મિશ્રિતવિજ્ઞેષ व્યંગ્ય સમજવા.

યથા

માતા ગઇ ગામ દાઈ જ્વરથી પીડાઈ રહી, ગાવિ દજી ! કહા દુઃખ કાેના પાસે ગાઉ હું; કરમને યાેગે ચાેકીદાર પણ રાતઅ ધા, ઉન્નત ને શુન્ય ગહે એકલી સુંગાઉ હું, હુંતા હવે હારી સખીઓને સમજાવી છતાં, માને નહિ મારૂં કેમ ભયથી સુકાઉ હું. મારી સાથે સુવા આવે સખીઓ સમસ્ત આ કે, એની સાથ સુવા યદુરાજ આજ જાઉં હું ?

આહીં વક્તા નાયિકા છે અને બાહવ્ય કૃષ્ણુ છે, નાયિકા રતિની ઇચ્છાથી સખીઓની હાજરી છતાં કૃષ્ણુને સૂચવી આપે છે કે મારી મા ઘેર નથી, દાઇ પણુ માંદી છે, ચાકીદાર રતાંધળા છે જેથી તમે આવશા તાેપણુ કાેઇ જોઇ શકશે નહિ. ઘર શૂન્ય અને ઉન્નત છે એથી કાેઇ જોઇ શકે એવા સંભવ નથી. માટે આપ રાત્રિએ મારે ત્યાં અવશ્ય પધારજો, એ વ્યંગ્ય રહેલાે છે.

**દ્યાંગ્ય**થી પણ ત્રણુ પ્રકારના વ્યંગ્ય પ્રગટ થાય છે. ૧ વાચ્યાર્થ વ્યંગ્યથી. ૨ લક્ષ્યાર્થ <del>વ્</del>યંગ્યથી. ૩ વ્યંગ્યથી.

# वाच्यार्थव्यंग्यथी व्यंग्य.

#### યથા

માતા ! મને કહીશ વળી, કે તું કરતી નથી કામ ઘરનું. લે કહે તે કરી આવું, મંદ થાય છે મુખડું દિનકરનું. આમાં વાચ્યાર્થ સ્પષ્ટ છે. માતાની આજ્ઞા પુત્રીએ માનવી જોઇએ એ વ્યંગ્ય છે. અને આમાં કામને ખ્હાને નાયકા સાંજના કાન્ય મેદ.

સમય ખતાવે છે, એથી તેની પરપુરૂષ સાથે રમચુ કરવાની ઇ<sup>ગ્</sup>છા તેની માતા ન જાણે તેમ વ્યંજિત થાય છે.

### लक्ष्यार्थ व्यंग्यश्री व्यंग्य.

યથા

સહી દંત નખ દેહે, ધન્ય ધન્ય કરી કરણા મુજ માથે; હદ હિતસ્વિની થઇને, રાખી આવી તું સ્નેહ લાલ સાથે.

આહીં " ધન્ય ધન્ય " અને " હિતસ્વિની " એ શબ્દ પાન તાના સુખ્યાર્થના બાધ કરી " ધિકૃ ધિક્ અને અહિત ઇચ્છનારી " એવા અર્થ પ્રકટ કરે છે એ લક્ષ્યાર્થ. અને દંત અને નખના ક્ષત શરીરે સહન કરી લાલથી સ્નેહ રાખી આવી અર્થાત્ સંભાગ કરી આવી એ વ્યંગ્ય. હવે પાતે દુ:ખી થએલ છે અને દ્વતીના અપરાધને જાણે છે છતાં તેને છૂપાવે છે એ બીજો વ્યંગ્ય.

### व्यंग्यथी व्यंग्य.

યથા,

નલિની પત્ર નિશ્વલ છે, તે પર બક બેઠા છે તજીં ત્રાસ; જાણે મર્કતપાત્રે, વિમળ શંખનાે અડગ હાેય વાસ.

આહોં નલિની પત્ર નિશ્ચલ છે અને તેના ઉપર બગલાે ભય તજીને બેઠાે છે જેથી સ્થાન નિર્જન છે, એવાે વ્યંગ્ય નીકળે છે; અને પાસે રહેલા નાયકને " ત્યાં વિહાર કરવા ચાલાે" એવું સ્**ચવવા રૂપ** બીજો બ્યંગ્ય પ્રકટ થાય છે.

### काव्य भेद.

કાવ્યના ત્રણ ભેદ છે. ૧ ઉત્તમ, ૨ મધ્યમ, અને ૩ અધમ.

### उत्तम काव्यनां लक्षण.

કાવ્ય પ્રકાશકાર લખે છે:— इद्युत्तममतिशयिनि व्यङ्गचे वाच्याद्भुनिर्बुधैः कथितः જેમાં વાચ્યાર્થથી વ્યાગ્યાર્થ અધિક ચમત્કાસ્યુક્ત હોય એ उत्तन काव्य કહેવાય છે, અને પંડિતાે ઉત્તમ કાવ્યુને ધ્વનિ કહે છે.

#### व्यंग्य.

#### યથા,

ચાંદનીમાં મળી ચારૂ, ઉભયતણા ગાત્રની પ્રતિચ્છાય; એક સંગ હરિ રાધા, ચાહે ચાલ્યાં ગલીમહીં જાય. આમાં ચાંદનીમાં મળી હરિ રાધાનું ગલીમાં ચાલવું દુજ<sup>દ</sup>નના ભયને સૂચવે છે એ બ્યંગ્ય છે. વિશેષ ચમત્કાર નથી.

### ध्वनि,

#### યથા,

પાેષ માસમાં પ્રિયતમ, વિદેશ જાવા તયાર થાયે છે; કામિની કર ગ્રહી વીણા, ગુર્ણીયલ સુણુતાં મલ્હાર ગાએ છે. અકાલ વર્ષા યાત્રાના નિષેધ કરે છે અને મલ્હાર રાગ ગાવાથી વર્ષા થાય છે. આમ સમજી નાયકાએ મલ્હાર રાગ ગાવા માંડ્યો. આમાં કરમાં વીણા ગ્રહણ કરવારૂપ ચેષ્ટાવૈશિષ્ઠચથી ચમત્કારયુક્ત વ્યંગ્ય છે એ ધ્વનિ.

### ध्दनिभेद.

ધ્વનિના બે લેદ છે. ? आંનેધામૂજ, २ ऌक्षणामूल. આને શાબ્દી અને આર્થી પણ કહે છે. आંમધાનમૂઝ ધ્યનિન विवाक्षेत वाच्य અને लक्षणामूल ध्वनिने आविवक्षित कच्य કહે છે.

### लक्षणामूल ध्वनि.

જ્યાં વક્તાની ઇચ્છા વિના વચનનાે સ્વભાવજ વ્યંગ્ય પ્રગટ કરે એ लक्षणामूल ( અવિવક્ષિતવાચ્ય ) ध्वनि. અવિવક્ષિતવાચ્યના બે ભેદ છે १ अर्थान्तरसंक्रमित वाच्य, २ अत्यंततिरस्कृतवाच्य.

# अर्थान्तरसंकमित वाल्य.

સીધેા અર્થ થતેા હાય છતાં કવિ વ્યંગ્ય કાઢી ચમત્કાર પ્રગટ કરે એ अर्थान्तरसंक्रमित वाच्य.

યથા.

મેંદી છુન્દે ખાલા, માહુનનું મન હરણુ કરી લીધું; હવે કહે શા કારણ, કપટજાલ રચી મહદ માન કીધું.

મેં દીના બુન્દથી તે માહનનું મન હરણ કર્યું એવા આમાં સીધાે અર્થ છે. છતાં કવિ માત્ર મેંદીના બુન્દેજ મન હર્યું છે તા બીજા અલંકારાની તાે વાતજ શી કરવી એમ વ્યંગ્યથી ચમત્કાર બતાવે છે.

# अत्यंततिरस्कृत वाच्य.

જ્યાં મુખ્યાર્થના બાધ કરી રસમય અર્થ કરવામાં આવે ત્યાં अ<mark>त्यंततिरस्कृत व</mark>ाच्य.

ય**થા.** 

કનક રંગ છબિ અંગની, લાચન લલિત ચપળતા ધરનાર; બાલ નવેલી નિરખી, બન્યા લાલ આન દે ઉરહાર. લાલનું હાર બનવું સંભવતું નથી એથી મુખ્યાર્થના બાધ કરી સાથે રહેવાના અર્થ કરવા પડે છે, માટે अत्यंततिरस्कृत वाच्य,

૧ અર્થાન્તરસંક્રમિત વાચ્યનું સરલ લક્ષણ નીચે પ્રમાણે છે. ઉપાદાન લક્ષણામાં મુખ્યાર્થના બાધ થતાે નથી માટે જ્યાં ઉપાદાનલક્ષણા પ્રયાેજનવતી હાેય ત્યાં અર્થાન્તરસંક્રમિત વાચ્ય પ્વનિ થાય છે.

ર અત્યાંત તિરઞ્કૃતવાચ્યનું સરલ લક્ષણ નીચે પ્રમાણે છે :— જ્યાં પ્રયોજનવડી લક્ષણુલક્ષણાથી ખ્વનિ પ્રકટ થાય ત્યાં અત્યાંત તિર-સ્કૃત વાચ્યધ્વનિ થાય છે.

# अभिधामूल ध्वनि.

જ્યાં વક્તાની ઇચ્છાના અર્થ વ્યંગ્યયુક્ત પ્રકટ થાય તે आमिषामूल ( વિવક્ષિતવાચ્ય ) ध्वानि.

विवक्षित वाऱ्यना थे खेट छे. ? असंलक्षक्रम ध्वनि २ संलक्ष-क्रम ध्वनि.

### असंलक्षकम ध्वनि.

આ <sup>દ</sup>્વનિ રસમાં અને ભાવમાં ત્વરાથી ક્રમ ન જાણુવામાં આવે એમ પ્રકટ થઇ સજ્જનના ચિત્તને આલ્હાદ આપે છે. રસમાં પ્રકટ થનાર रसध्वनि અને ભાવમાં પ્રગટ થનાર માવધ્વનિ કહેવાય છે.

### असंलक्षकमरसघ्वनि.

યથા •

અંજન અધર ભર્યું છે, તાંબુલ દ્રગપર અલક્ત છે ભાલ; રૂપ ધરી રસવંતું, ભલે પધાર્યા આજ તમે લાલ. આમાં હાસ્ય રસ અંગપ્રધાન બ્રંગાર છે તેથી રસઘ્વનિ.

### असंलक्षकम भावष्वानि.

#### યથા.

દિયે વિરહ દુ:ખ દારૂછ, ઉપાય એના મળે નહીં કાંઇ, જતાં જીવને રાષ્ટ્ર, પતિની વાતાે સંભળાવી બાઇ.

આમાં ચિંતા અને ત્રાસ સંચારી ભાવનું પ્રાધાન્ય હેાવાથી માવધ્વનિ.

# संलक्षक्रमष्वानि.

આ ધ્વનિ શબ્દશકિતથી, અર્થશકિતથી અને શબ્દાર્થશ-ક્રિતથી એમ ત્રણ પ્રકારે પ્રકટ થાય છે.

# হাৰ্ব হাক্তি.

જે શબ્દના પર્યાય શબ્દ દાખલ કરવાથી ઇષ્ટ અર્થની હાનિ થાય એ **ગ્નब्द्**ज्ञाक्त

# शब्दशक्खुद्भवध्वानिभेद.

શબ્દ શકિતથી પ્રકટ થતી ધ્વનિ બે પ્રકારની છે, **વस્તુ**ઘ્વનિ અને अलंकारध्वनि.

#### वस्तु.

જ્યાં અલંકારથી ભિન્ન સીધાે અર્થ પ્રકટ થાય એ વસ્તુ.

### शब्दशकिज वस्तुध्वनि.

યથા.

પઢાડી ગામ અમારૂ, ભબ્ય ભુવન નથી નથી ચતુર કાઇ; રસિક પથિક રહા રાત્રિ, બહિર ગાઢ પયાધર આ બેઇ.

આમાં એક અર્થ સીધા છે કે પયાધર-વાદળાં ગાઢ ચડા આ-બ્યાં છે. જે વર્ષાના ભય રાખતા હાે તાે રાત્રિ રહા. બીજા અર્થમાં નાયકા સ્વયંદ્વતિકા સૂચવે છે કે અહીં શબ્યા આદિ સામગ્રી નથી, સારાં ભુવન નથી, તેમ હું વિશેષ ચતુર પણુ નથી છતાં આ ગાઢ પયાધરને જોઇ મારી ચુવા ઉપર આસક્ત થતા હાે તાે અહીં રાત્રિ વિર્ગમન કરાે. આમાં પયાધર શબ્દને બદલે અબ્ર કે વારિવાહ દાખલ કરીએ તાે ઇષ્ટ અર્થની હાનિ થાય છે, માટે શબ્દશક્તિ; અને નાય-કાએ પાેતપાેતાનું દ્વતત્વ કર્યું એ વસ્તુથી વસ્તુધ્વનિ.

### शब्दशक्तिज अलंकारध्वनि.

યથાન

હાટ કપાટ રૂપાળા, મનહર મહિષી જોઉં છું જ્યાંહ;

શેર અને ગજ સાથે, સાચવી રાખે શાહ પાતશાહ. અર્થ—હાટ (દુકાન) અને કપાટ (સામાન રાખવાના કપાટ) રૂપાળા છે. તેમજ મનને હરણ કરે એવી મહિષી ( લેસા ) જ્યાં જોઉં છું. શેર ( ચાળીશ રૂપીઆભારનું વજન ) અને ગજ ( કપડાં માપવાનું ચાવીશ આંગુલનું માપ ) સાથે સાચવી રાખે છે એ શાહ ( વેપારી ). હાટકપાટ ( સાનાના સિંહાસના ) રૂપાળા છે તેમજ મનને હરણ કરે એવી મહિષી ( રાજરાણી-એગમ ) જ્યાં જોઉં છું. શેર ( સિંહ ) અને ગજ ( હાથી ) જે સાથે સાચવી રાખે છે એ પાત-શાહ ( પૃથ્વીપતિ ). આમાં પણ હાટકપાટ, મહિષી, શેર, ગજ, ને બદલે તેના પર્યાય શબ્દા મૂકીએ તા ઇષ્ટ અર્થની હાનિ થાય છે માટે શબ્દશક્તિ અને શાહ તેમજ પાતશાહની ઉપમાના પંત્રેય અલંકારથી અલંકાર ધ્વનિ.

# অর্থহাঁকি.

જ્યાં પર્યાય શબ્દ દાખલ કર્યા છતાં ઇષ્ટ અર્થની હાનિ ન થાય એ अર્થેશक્તિ.

અર્થ`શક્તિથી ખાર પ્રકારના ધ્વનિ પ્રગટ થાય છે.

- १ स्वतः संभवीवस्तुर्थी वस्तु ध्वनि.
- २ स्वतः संभवीवस्तुथी अलंकार ध्वनि.
- स्वतः संभवी अलंकारथी वस्तु ध्वनि.
- ४ स्वतः संभर्वा अलंकारथी अलंकीर ध्वनि.
- ५ कविमौढीकिसिद्ध वस्तुयी वस्तु ध्वनि.
- द कविभोटोंक्तिसिद्ध वस्तुथी अलंकार ध्वनि.
- ७ कविमौढोक्तिसिद्ध अलंकारथी वस्तु ध्वनि.
- ८ कविशैढोक्तिसिंद्ध अर्हकारथी अर्हकार ध्वनि.
- ९ कविनिबद्धवक्तानी शौढो किंयुक्त वस्तुर्थी वस्तु ध्वनि.
- १० कविनिबद्धवक्तानी भौढोक्तियुक्त वस्तुथी अलंकार ध्वनि.
- ११ कविनिबद्धवक्तानी घोटोक्तियुक्त अलंकारथी वस्तु ध्वनि.
- १२ कविनिबद्धवक्तानी पौढोक्ति अलंकारथी अलंकार ध्वनि. स्वतः संभवी.

જ્યાં જંગત પ્રસિદ્ધ અર્થથી ઉચિત એ આર્થ પ્રગટ થાય એ **સ્વત: સંગવી**.

# स्वतः संभवीवस्तुथी वस्तुध्वनि.

યથા.

કરવા પ્રલય વરષતા, જેરે જલધર મળી એક સાથ; સુરપતિગરવ શમાવા, ધર્યો ગિરિધરેં હર્ષેં ગિરિ હાથ.

આમાં ઇન્દ્રકાેપ આદિ વસ્તુથી વૃજની રક્ષારૂપ વસ્તુ વ્યંગ્ય સ્વત: સંભવીથી પ્રકટ થાય છે માટે स्वतઃ સંभવી વસ્તુથી વસ્તુષ્વનિ.

# स्वतः संभवीवस्तुथी अलंकारध्वानि.

સખી તારાે પતિ સારાે, દિનમાં તુજથી દ્વર રહે ખાસ; સુજને તાે મનમાહન, ઘડી ન છાેડે પડ્યા રહે પાસ.

આમાં નાયકા પાતાનું સ્વાધીનપતિકાપણુ, જણાવવા રૂપ વસ્તુથી વ્યતિરેક અલંકાર વ્યંગ્ય સ્વતઃ સંભવીથી પ્રકટ થાય છે માટે स्वतः संभवी वस्तुथी अलंकारध्वनि.

# स्वतः संभवीअलंकारथी वस्तुध्वनि.

યથા,

એ આશે અટકચેા છે, અલિ ગુલાબના વૃક્ષતણું મૂળે; કુરી વસંત રૂતુમાંહી, થશે પ્રકુલિત આ ડાળા કૂવે. આમાં અન્યાકિત અલંકાર સ્વતઃ સંભવીથી સત્પુરૂષને સંપ-ત્તિહીન થએલાે જોઇને છેાડવાે નથી ઇત્યાદિ વસ્તુરૂપ વ્યગ્ય પ્રકટ કરે છે માટે स્વતઃ સંમવી अછંकारથી વસ્તુઘ્વાને.

# स्वतः संभवी अलंकारथी अलंकारध्वाने,

યથા,

અસ્વિર્ધૂના અધરાેની, પ્રબલ મટાડી દીધી તેં પીડા; ચાર્વી અધર નિજ ચેંપે, રણુમાં લડતા શત્રુસંગ ધીરા. આમાં પાેતાના અધર ચાવી અરિવધ્ના અધરાેની પીડા મટાડી એ વિરાધાભાસ સ્વતઃ સંભવીથી જે સમય તું અધર ચાવે છે તેજ સમય પીડા મટાડે છે. અધર ચાવવાે કારણ, પીડા મટાડવી કાર્ય સાથે હાેવાથી અક્રમાતિશયાેક્તિ વ્યંગ્ય પ્રગટ થાય છે માટે स्वतः संभवीअलंकारथी अलंकारध्वनि.

# कविप्रौढोक्तिसिद्ध.

જેમાં કવિકલ્પિત અર્થ હેાય અને દુનિયાની કલ્પનાથી ભિ-ન્નતા દેખાય એ का**વે**મોદોक્તિસિદ્ધ.

# कविप्रोढोक्तिसिद्ध वस्तुथी वस्तुध्वनि.

કઠિણ પીડ પાવસની, અબળા સહીં શકવાની શી રીતે; ધીર ઘડી નથીં ધરતી, ચાેટી ચાેગુર્ણી ચંચલતા ચિત્તેં. આમાં–પાવસ રૂતુમાં પીડાની કઠાેરતા કવિપ્રાઢાક્તિસિદ્ધ-વસ્તુથી બીજી ઋતુઓ કરતાં વર્ષામાં કામનું આધિક્ય વસ્તુ વ્યંગ્ય હાઇ कविप्रौढोक्तिसिद्ध वस्तुथी वस्तुध्वनि.

# कविप्रौढोक्तिसिद्ध वस्तुयी अलंकारध्वनि.

યથા,

પૂરણ શશિ નિશિ પામી, ગરવે મહીંનું શ્વેત કરે ગાત્ર; ઉજ્વલ જગને કરતા, નૃપતિ તુજ યશ દિવસ અને રાત્ર.

આમાં કવિ પ્રાહાક્તિસિદ્ધ જગ્તને ઉજ્વલ અનાવવારૂપ વ-સ્તુથી, ચંદ્રથી નૃપયશની અધિકતા, બ્યતિરેકાલંકાર બ્યંગ્ય પ્રકટ થાય છે માટે कविमौढोक्तिसिद्ध वस्तुथी अलंकारघ्वनि. कविप्रौढोक्तिसिद्ध अलंकारथी वस्तुध्वनि.

યથા,

ભ્રકુટિ ધનુષ દ્રગનાં શર, કેશ પાશને વેગે વિસ્તારી; ંયુવકતણું મન પકડે, <mark>નેર ધરી જગમાંહિ</mark> તરૂણુ નારી. આમાં ભ્રકુટિ ધનુષ્ય ઇત્યાદિ કવિ <mark>પ્ર</mark>ોઢાક્<mark>તિસિદ્ધરૂપકાલ</mark>ંકા**રથી** 

યથા,

ढलरे। यत्न डर्या छतां नढी अथी शडाय ईत्यादि वस्तु व्यंभ्य प्रडट थाय छे भाटे कविपौढोक्तिसिद्धअलंकारथी वस्तुघ्वनि. कविप्रोढोक्तिसिद्ध अलंकारथी अलंकारध्वनि.

ય**થા**.

પ્રબળ હુદય મુજ પત્થર, નારીનાં દ્રગ છે તીક્ષણ આછુ; કરિ કરિ એ લાગે છે, પ્રકટે તેથી વિયાગાગ્ન જાણ.

આમાં હુદય પત્થર, દ્રગભાણ ઇત્યાદિ કવિપ્રાઢાક્તિસિદ્ધ રૂપ કાલંકારથી સમાલંકાર વ્યંગ્ય હાેઇ कविप्रौढोक्तिसिद्ध अलंकारથી अलंकारध्वनि.

# कविनिबद्धप्रोढोक्ति.

જ્યાં શ્રેાતા, વક્તા, કવિકલ્પિત અનાવવામાં આવે એ कविनिबद्धपोढोक्ति.

कविनि<mark>बद्ध वक्ता</mark>नी प्रौढोक्ति वस्तुथी वस्तुध्वनि, <sup>чथा.</sup>

મનગમતાે મળવાની, કહી માેકલી વાત સખી સંગ;

કૂલીં કરે આંગણમાં, નહી સમાયે અંગામાં અંગ.

આમાં કવિ-નિઅહ વક્તા સખીની) પ્રાઢાક્તિ, અંગામાં અંગ નથી સમાતાં એ વસ્તુથી અતિ આનંદ અને મળવાના મનારથ વસ્તુ બ્ય ંગ્ય હેાઇ कविनिबद्धवक्तानी प्रौढोक्ति वस्तुथी वस्तुध्वनि છે. कविनिबज्धवक्तानी प्रौढोक्तिवस्तुष्यी अलंकारध्वनि,

યથા.

મુજથી ચાતુરીં ચલવે, તું નહીં ખુલ્લાે કરે જરી ભેદ; પ્રકટ કરી દે છે આ, પાષ માસમાં વળેલ પ્રસ્વેદ. આમાં કવિનિબહવક્તાની પ્રાૈઢાક્તિ પ્રસ્વેદના કહી દેવા રૂપ વસ્તુથી પ્રસ્વેદવિષે ચુગલનાે આરાપ રૂપકાતિશયાેક્તિ અલંકાર હાેઇ कविनिबद्धवक्तानी प्राँढोक्तिवस्तुथी अर्छकारध्वनि,

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

124

# कविनिबद्धवक्तानी प्रौढोक्ति अंलकारथी वस्तुष्वनि.

યથા.

લાણુ બિરદ નૃપકામનાં, પઢે કુંજમાં માર;

ઘનસિપાહીં જાહિર કરે, માન કામના ચાર.

**આમાં કવિનિ**ખ**હ્લવકતાની પ્રાૈઢાકિત મારનું બીરદ બાેલવુ**ં

ઇત્યાદિ ઉત્પેક્ષાલ કારથી કામની ફાેજ આવે છે એ વસ્તુ વ્યંગ્ય હાેઇ कविनिबद्धवक्तानी पौढोक्तिअलंकारयी वस्तुष्वनि.

कविनिबद्धवक्तानी प्रौढोक्तिअलंकारथी अलंकारध्वनि,

યથા.

મેનબાણ સમ દ્રગ છે, બ્રકુટિ વાંકી કમાન સમ જાણ; મુખ શશિસમ છે જેનું. તેને વશ છે પ્યારી તુજ પ્રાણ. આમાં મેનબાણ ઇત્યાદિ કવિનિબદ્ધવક્તાની પ્રાઢાકિત ઉપ-

માલંકારથી પ્રાણનું વશ થવું કાવ્યલિંગ અલંકાર વ્યંગ્ય હેાઇ कविनिबद्धवक्तानी अलंकारथी अलंकारध्वनि.

#### उभय शत्तयुद्भव.

જ્યાં શખ્દ અને અર્થશકિતથી વ્યંગ્ય પ્રગટ થાય તે ઉભય શક્ત્યુદ્દભવ કહેવાય છે.

### उभय श<del>त्त</del>युद्भव ध्वनि.

યથા.

સુન્દર અને સુવાસયુત, અરૂણ વરણ સુવિશાલ;

નીરભર્યાં કુમળાય કાં, લાેચન તારાં ખાલ

આહીં "સુવાસ", નાે અર્થ સુંદર વસ્ત અને સુગંધ, સુવાસને બદલે સુગંધ પદ રાખીએ તાે ઇષ્ટ અર્થની હાનિ થાય માટે શબ્દ-શક્તિ, બીજા પદાને બદલે તેના પર્યાયશબ્દા મૂકીએ તાેપણ ઇષ્ટ અર્થની હાનિ થતી નથી તેથી અર્થશક્તિ છે.

આમાં શબ્દાર્થશકિતથી કમલ વ્યંગ્ય પ્રકટ થાય છે તેથી **હમય શ**क्त्यु**द्**मवध्वनि.

#### मध्यम काव्य लक्षण.

કાવ્યપ્રકાશકાર લખે છે:—

#### अतादृशि गुणीभूतव्यंग्यं व्यङ्गये तु मध्यमम्

બ્યંગ્ય अताद्दांशे અર્થાત્ પહેલાે કહ્યાે એવાે ન હાેય; મતલખ જ્યાં બ્યંગ્યાર્થ વાચ્યાર્થથી અધિક ચમત્કારસુક્ત ન હાેય એ मध्यम काठ्य છે. મધ્યમ કાબ્યને गुगीभूत काव्य પણ કહે છે.

आ डाव्यना आठ लेढा छे. १ इतरांग. २ अम्रुन्दर. ३ संदिग्ध. ४ तुरुप प्राधान्य. ५ वाच्य सिध्यंग. ६ अस्फुट. ७ काकाक्षिप्त. ८ अगूढ.

#### इतरांग.

જ્યાં વિરાધી રસથી વ્યંગ્ય પ્રકટ થાય તે इतरांग.

યથા

નેણુ મેનશર જેવાં, નિરખી શાને લલચાયે પ્રાણી; કનક વરણ તન ઉપર, માહિત થામાં લે નશ્વર જાણી.

-આમાં શ્રંગાર રસના વિરાષધી શાન્ત રસથી વ્યંગ્ય હેાઈ **इतराग.** 

#### असुन्द्र.

જ્યાં ધ્વનિથી વાચ્યની સુંદરતા વધારે હાય તે असुन्दर.

#### યથા

નવી જીવાની તારી, તુજપતિને તન કામ વિક્ષાસ કરે; પૂર્ણુ ચન્દ્ર મધુયામિની, વધરો મળતાં અતિ આનંદ અરે ! આના સીધા વાચ્યાર્થ એવા છે કે પછીથી અંધારી રાત્રિ આ-વશે અને આવા આનંદ નહી મળે. વ્યંગ્યાર્થ એવા નીકળે છે કે વૃદ્ધ થયા પછી આવા આનંદ નહી થાય. આ ધ્વનિમાં કાઇ પ્રકારની સુન્દરતા નથી માટે असुन्द्र.

# **સંદિગ્ધ.** જ્યાં ધ્વનિમાં સંદેહ રહે એ સંદિગ્ધ,

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

અહિં સર્બીચેા નિરખે છે, જુઓ આમથી આવે અલિરામ; શું હરિ જોઇ લલચાઓ, જાઉંછું હું તેા સુને ધામ. આમાં સંકેત વ્યક્ત થતું નથી. "સુને ધામ " એટલે પાતાનું રેહું ઘર કે નાયકાનું ઘર કે નિકુંજભુવન આમાં એકેના ખુલાસા થતાે નથી માટે સંદિ્ગ્ધ.

#### तुल्य प्राधान्य.

જ્યાં વાચ્ય અને વ્યંગ્ય સરખાં પ્રકટ થાય તે तुल्य माधान्य. યથા

ઠીક કર્સું ઠકરાણી, વિના વિલંબે પતિ મનાવી લીધા; તારા કલહ સદાના, સર્બી ! તે સપત્નિને અરપણ કીધા. આમાં વાચ્ય અને વ્યંગ્ય બન્ને સરખાં છે તેથી **તુल્ય પ્રાધાન્ય**.

### वाच्य सिध्यंग.

જ્યાં અર્થસિદ્ધિમાં ધ્વનિ અંગ બને તે वाच्य सिध्यंग. યથા

કરે પ્રકાશિત સહુ દિશિ, જાહિર જબરી જાગી જ્યાેતિ અતિ; વૈરી વંશપર તારા, છે પ્રતાપ નિત્ય દાવાગ્નિ નૃપતિ. આમાં વંશ શબ્દ અનેકાર્થ છે. વાંસ અને સંતાનને વંશ કહે છે તેથી વ્યંગ્ય, શબ્દથી પ્રતાપમાં દાવાગ્નિપણ સ્થાપન કર્શું તેથી વાચ્ય. આંહી અર્થસિદ્ધિમાટે વ્યંગ્ય વંશ અંગ (સાધક) થયાે તેથી **વાચ્ય સિદ્યા.** 

#### अस्फुट.

જ્યાં વ્યંગ્યને કવિ ઘણી મહેનતે સમજી શકે અગર બતાવ્યા વિના ન સમજી શકે તે **अस्फुट**.

યથા ડર દુરજન ગુરૂજનનેા, જ્યાં જાઉં ત્યાં અહનિશ અકલાઉં, વિદ્યુ દેખ્યે દુ:ખીં થાઉં, દેખીને પણુ દેવ દુ:ખીં થાઉં. મ્મામાં સરલતાથી વ્યંગ્ય સમજી શકાય તેમ નથી. નાયકા પાતાનું વિરહુદુ:ખંંનિવેદન કરતાં ગુપ્તસ કેતની માગણી કરે છે એ વ્યંગ્ય.

### काकाक्षिप्त.

ल्यां स्वर खेडथा ध्वनि प्रકट थाय ते काकाक्षिप्त.

યથા

જહાં રમે મન નિશદિન, તહાં રહેા માનીને નિજ ગેહ. એમાં રીંસ ન મારે, સત્ય કહું છું પ્રાણ્પતિ ઐહ. આમાં–એમાં મારે રીંસ છે એવું સ્વર લેદ (કાકુ) થી ક**હે** છે.

#### अगूह.

જ્યાં વિના યત્ને ધ્વનિ જેવામાં આવે એ *અ*ગૂઢ.

યથાં.

બંધુ ધંધ આ તારા, અવિલેાકી ઉર .એમ લઉં માની; વિશ્વ વિષે આ વસુધા, જરુર તારી સંગે જાવાની. આમાં પૃથ્વી કાેઇ સાથે ગઇ નથી એ સ્કુટ વ્યંગ્ય દેખાય છે.

#### अधमकाव्य लक्षण.

કા**બ્ય** પ્રકા**શકાર લ**ખે છે:—

श्रब्दचित्रं वाच्यचित्रमव्यङ्गचंत्ववरं स्मृतम्.

વ્યંગ્યરહિત શબ્દચિત્ર અને વાચ્યાર્થચિત્ર માત્ર જ્યાં હાેય એ अधम काव्य કહેવાય છે. તેના છે લેદ છે. १ शब्दचित्र. २ अर्थचित्र.

# शब्दचित्र.

જ્યાં શબ્દરચનાના ચમત્કાર વિશેષ હેાય એ **સ**ब्दचित्र. યથા.

ઇન્દુ કુન્દ કપૂરતું, દ્વર કરે મગરૂરપણું ગાળી; પાપતાપ હર મારાે, ગંગ અભંગ તરંગ અંગવાળી. આમાં વ્યંગ્ય નીકળે છે પણ અનુપ્રાસને। ચમત્કાર પ્રાધાન્ય હેાવાથી **સ**ब्दचित्र.

### अर्थाचत्र.

ન્યાં અર્થચમત્કાર પ્રાધાન્ય હાય એ अર્થેचित्र.

ય**થા**.

હાર મણુિ સુકતાના, શંખ પાછ્યિમાં વાસ વસી છાજે; સદાય વિષ્ણુ સરીખાે, આ રત્નાકર રસવંતાે રાજે.

વિષ્ણુપક્ષે–મણ્ િમુકતાના હાર, પાણુ ( હાથ ) માં શ'ખ, રસવંતા ( શુંગાર આદિ રસવાળા. )

સમુદ્રપક્ષે-મશ્ચિમુકતાના હાર ( સમુહ ), પાણી ( જળ ), રસવંતા ( જળવાળા ). આમાં શબ્દચમત્કારથી અર્થે અમત્કાર વિશેષ હાેઇ અર્થી चેત્ર છે.

# चित्रकाव्य्तुं दिग्दुर्शन.

શ્રીમાન કાશીરાજ ચિત્રચંદ્રિકામાં લખે છે:—

ચિત્રના ત્રણ ભેદ છે. **સગ્ટ્રવિત્ર, અર્થવિત્ર** અને સં**તરવિત્ર.** શબ્દચિત્રમાં વર્ળા**વેત્ર, સ્થાનવિત્ર, સ્વરવિત્ર, આ**જ્ઞારવિત્<mark>ર,</mark> યંઘવિત્ર અને गાંતી**વિત્ર આ છ** ભેદો છે.

વર્શ્વચિત્રમાં एकवर्ण, द्विवर्ण, त्रिवर्ण, चतुर्वर्ण, सर्वमात्रा, सर्वनर्ण अने स, री, म, म, प, घ, नी, આ સાત વર્ણનું એક ચિત્ર અને છે.

જ્યાં એકજ અક્ષરના છંદ બનાવવામાં આવે એ एकवर्णचित्र.

જ્યાં અરધા છંદ એક અક્ષરમાં અને અરધા છંદ બીજા અ-ક્ષરમાં બનાવવામાં આવે એ દ્વિર્ણાचित्र.

જ્યાં ત્રણ વર્જુના નિયમ જાળવી છંદ બનાવવામાં આવે એ **ત્રિવર્णા<del>વ</del>િત્ર**. જે છંદમાં પ્રથમ ચરણ એકજ અક્ષરતું, બીજું બીજા અક્ષ-રતું એ પ્રમાણે ચારે ચરણ ભિન્ન ભિન્ન અક્ષરના બનાવવામાં આવે એ चतुर्वर्णाचित्र.

જ્યાં એકજ છંદમાં સર્વ વર્ણુ અને માત્રાઓ ગાેઠવવામાં આવે એ सर्वमात्रा सर्ववर्णचित्र.

જ્યાં સ–રી–ગમ–૫–ધ-ની– આ સાત વર્ષુથી છંદ બનાવવામાં આવે એ **स्वर व्यंजन चित्र.** 

स्थान चित्र માં, निष्कंठ्य. निष्तालव्य, निर्मूर्धन्य, निर्देत्य अने निरेाष्ठ, આ પાંચ ત્યાગ લેદ છે. कंठस्थानी, तालुस्थानी, मूर्धस्थानी, दंतस्थानी, અને आष्टस्थानी આ પાંચ ગ્રહણ લેદ છે.

જ્યાં અ, હ, અને ક વર્ગને ત્યાગ કરી તેમજ સર્વ માત્રાએા-ને છેાડી ઈ, ઉ, રૂ એ ત્રણુ સ્વરેા વ્યંજનથી લગાવી છ'દ બનાવવામાં આવે એ निष्कंठचाचित्र.

જ્યાં ઇ–શ–ય અને ચ વર્ગના ત્યાગ કરી છંદ બનાવવામાં આવે એ <mark>નિષ્તાਲ</mark>ુच्याचित्र.

જ્યાં રૂષ-ર અને ટવર્ગને છેાડી છંદ રચાય એ निमूर्धन्य-चित्र.

જ્યાં લૃ–સ– અને ત વર્ગને છેાડી છંદ રચાય એ निर्दत्यचित्र. જ્યાં ઉ–વ અને ૫ વર્ગના ત્યાગ કરી છંદ રચાય એ निरोष्ट

चित्र, નિષ્કંક્યમાં ત્યાગ કરેલા અક્ષરોથીજ છંદ રચાય એ

कंठस्थानी चित्र.

નિષ્તાલવ્યમાં ુંછેાડેલા અક્ષરાજ ગ્રહણ કરી છંદ રચાય એ ताऌस्थानी चित्र.

નિર્મૂર્ધન્યમાં ત્યાગ કરેલા અક્ષરોથીજ છંદ રચાય એ મૂર્ધસ્થાની चित्र. નિર્દત્યમાં છેાડી દીધેલા અક્ષરાથીજ છંદ રચાય એ दंतस्थानी चित्र.

નિરેાષ્ઠમાં ત્યાગ કરેલા અક્ષરાેથીજ છંદ રચાય એ ओष्ठस्थानी चित्र.

स्वरचित्रभां सर्व गुरु स्वर, सर्व छघु स्वर अने निर्मात्रिक આ ત્રણ લેદ છે.

જ્યાં તમામ શરૂ સ્વરથીજ કવિતા અનાવવામાં આવે એ सर्वग्रूहस्वरचित्र.

જ્યાં સર્વ લઘુ સ્વરથીજ છંદ રચાય એ सर्वछघुस्वरचित्र.

જ્યાં અકારયુંકત છુટા છુટા અક્ષરાેથી છેંદ રચાય એ निर्मात्रिक चित्र.

आकारचित्रमां જેટલા ભેદાે બંધના છે તેટલાજ આકારના છે. માત્ર કુદરતથી જે પ્રમાણે વૃક્ષાદિ ઉત્પન્ન થાય તેજ પ્રમાણે કવિ અક્ષરાે ગાેઠવે છે, જેમ કમલમાં પ્રથમ કાેશ અને પછી પત્ર થાય છે. માટે કાેશથી માંડી પત્ર સુધી અક્ષરાે ગાેઠવવા.

આકારબંધ ચિત્રમાં શુળવંધ નામના ભેદ છે. જ્યાં કવિ પુષ્પ કલાદિકનું ચિત્ર બનાવી કવિતા ગાઠવે એ આकારવંધ चिત્ર અને જ્યાં કવિ ચિત્ર નહી બનાવતાં ભાષા બંધ કરે અથવા જેમ કામધેનુ જે માગીએ તે આપે છે તેમ એક છંદ બનાવીને તેમાંથી જે છંદ માગીએ તે નીકળે, આને શુળવંધ કહે છે.

આકારબ ધચિત્રમાં कमलाकारबंध.चामराकारबंध. करमुष्ट्या-कारबंध. कमठाकारबंध. त्रिपदीबंध. एकाक्षरत्रिपदीबंध. द्विअक्षर त्रिपदीबंध. गोम्र त्रिकाकारबंध. कपाटबंध. चटाइबंध. अग्निकुंडवंध. पर्वताकारबंध. चक्रबंध. छत्रबंध. द्विश्रंगाटकबंध. पताकाबंध. ध्वजा-बंध. चोपाटबंध. मुरजबंध. धनुषबंध. खङ्कबंध. मालाबंध. मयूरबंध.

ગતિચિત્રમાં व्यस्त, समस्त, गतागत અને अश्वगति. આ ચાર લેદ પ્રાધાન્ય છે.

જ્યાં ખંડખંડ કરી કાવ્ય ગાઠવાય એ વ્યસ્ત.

જ્યાં સંપૂર્ણ કાવ્ય ગાઠવાય એ समस्त.

ઉપરના અન્નેની સાથે ગતાગત મળે છે

ગતાગતમાં पादानुपादगतागत. अर्धगतागत, तदक्षरतदर्थ गतागत. भित्रपदार्थगतागत. प्रतिलोमगतागत. अनुलोमगतागत. भाषान्तरगतागत. व्यस्तगतागत. समस्तगतागत. स्वस्तिकगति. डमरुगति. सर्वतोभद्रगति. रथगति અને अश्वगति વગેરે લેદા છે. અર્થચિત્રમાં एकाक्षर अर्थचित्र, द्विअक्षर अर्थचित्र, त्र्यक्षर अर्थचित्र, चतुरक्षर अर्थचित्र, प्रहेलिका अर्थचित्र, द्रष्टकूट प्रहेलिका

अर्थचित्र शास्त्रोक्त प्रहेलिका अर्थचित्र. सनाम प्रहेलिका अर्थचित्र अर्थने वर्ण प्रहेलिका अर्थचित्र आ नव खेटा छे.

અર્થચિત્રમાં एकाक्षरअर्थचित्र, द्विअक्षरअर्थचित्र, त्र्यक्षर अर्थचित्र, चतुरक्षरअर्थचित्र <sup>અ</sup>ने प्रदेलिकाअर्थचित्र.

<sub>ગૂઢકાવ્ય</sub>ચિત્રમાં सूक्ष्मालंकार अर्थचित्र, बहिरर्लापिका <sub>:</sub> अर्थचित्र, अन्तर्लापिका अर्थचित्र, गूढोत्तर अर्थचित्र, शासनोत्तर अर्थचित्र, एकानेकउत्तरआद्यंतचरणअर्थचित्र, अपह्रुति अर्थचित्र અने श्लेष अर्थचित्र.

જ્યાં બીજા અક્ષરની સહાયતા વિના એકજ અક્ષરથી અથે પ્રકાશ થાય એવા અક્ષરાથી કાવ્ય રચાય એ एकाक्षर अर्थचित्र. જ્યાં ત્રીજા અક્ષરની સહાયતા વિના બે અક્ષરથીજ અર્થ થાય એવા અક્ષરાથી કાવ્ય રચાય એ દ્વિગ્રક્ષર ગ્રર્થचित्र. જ્યાં ચાેથા અક્ષરની સહાયતા વિના ત્રણ અક્ષરથીજ અર્થ થાય એ ज्यक्षर अर्थचित्र.

જ્યાં ચાર અક્ષરથીજ અર્થ થાય એ चतुरक्षर अर्थचित्र.

જ્યાં કેાઇ વાતનું છુપાવીને વર્ણુન કરીએ એ प्रहेलिका अर्थचित्र.

જ્યાં સીધી વાતનું ફેરફારથી વર્ણન કરીએ એ ગૂઢ काव्य અર્થાचित्र.

જ્યાં ઇંગિતથી, નામચેષ્ટાથી અથવા આકારથી અંતઃકરણુને ભાવ (આશય) જાણી લેવાય એ सुक्ष्मालंकार अर्थचित्र.

જ્યાં ઉત્તર પદમાંથી નહીં નીકળતાં આહેરથી નીકળે એ बहिर्ल्लापिका अर्थचित्र

જ્યાં પ્રશ્નનાે ઉત્તર અંતિમ પદમાંથી નીકળે એ अन्तर्ल्लापिका अर्थचित्र.

જ્યાં ઉત્તર અત્યંત :છુપાવીને આપીએ એ ગૃढोत्तर अ-र्थचित्र.

જ્યાં અનેક પ્રશ્નના ઉત્તર એકજ ઉત્તરમાં દેવાય એ शासनोत्तर अर्थचित्र.

જ્યાં વ્યસ્ત (ટુકડે ટુકરે)થી કરી અનેક અર્થ નીકળે અને સમસ્તથી એક ઉત્તર નીકળે તેમજ આદિ અંતના અ-ક્ષરાને ક્રમથી મેળવતાં બે બે અક્ષરના ઉત્તર નીકળે એ एकानेकउत्तरआद्यंतचरणअर्थचित्र.

જ્યાં મનની વાત છુપાવીને કેરફારથી બીજી વાતનું આરેાપ-હ્યુ કરવું એ अपन्ह़ाति अर्थाचित्र.

જ્યાં એક શબ્દના બે અર્થ કે એથી વિશેષ અર્થ કરવામાં આવે એ શ્ર્ઝેષ अર્થાचित्र. આના अમંग અને सમંગ એ બે બેદ છે. જ્યાં શબ્દચિત્ર અને અર્થચિત્રનું ન્યૂનાધિકતા સિવાય સમ વર્ણુન એક સાથે કરવામાં આવે એ संकर चित्र. જ્યાં કવિની પ્રીતિ શખ્દરચનામાં હાેય એ **જ્ઞાન્દ્**રાર્लकार चित्र અને જ્યાં કવિની પ્રીતિ અર્થરચનામાં હાેય એ अर्थालंकार चित्र તેમજ જ્યાં કવિની પ્રીતિ શખ્દ અર્થમાં સમ હાેય એ संकर अलं-कार चित्र છે.

સરસ્વતિ કંઠાભરણમાં યમકને ચિત્ર ગણેલ નથી,પણુ મમ્મ-ટાચાર્ય કાવ્યપ્રકાશમાં યમકને ચિત્ર ગણે છે; કારણકે યમકમાં શબ્દ અને અર્થના સમ ચમત્કાર રહે છે તેથી તેને संकर ગણેલ છે. યમકના બે ભેદ છે. ज्ञब्दयमक चित्र અને अर्थयमक चित्र.

આ બન્ને सव्यपेत અને અव्यपेत બેદથી મળી છ બેદ થાય છે. જેમાં શબ્દની પુનરૂક્તિ હેાય એ ज्ञब्दयमक चित्र અનેજેમાં અર્થની પુનરૂક્તિ હેાય એ अर्થयमक चित्र.

જે શબ્દમાં અન્ય શબ્દના અંતર હાેય એ <mark>સ</mark>રવવેત અને જે શબ્દમાં અન્ય શબ્દના અંતર ન હાેય એ <mark>ઝ</mark>રુવવેત.

#### काव्य दोष.

રસરહસ્યકાર લખે છે:∽જે શબ્દાર્થમાં પ્રકટ થઈ રસને સમ-જવા ન દે એ **दोष.** 

કવિ વક્ષભકાર લખે છે:--જે આન'દ સ્વરૂપ રસને દાેષિત કરે તે **દાેષ.** 

દ્રષણુ ઉલ્લાસકાર લખે છે કે જે મુખ્યાર્થને ન્યૂન બનાવે તે <mark>दोष.</mark>

મુખ્યાર્થમાં રસ, રસના આશ્રયથી વાચ્ય અને એ બન્નેના ઉપયાગીપણાથી શબ્દ તેમજ શબ્દના વર્ણુ પણ મુખ્યાર્થ ગણાય છે, મનુષ્યના શરીર વિષયક પંગ્વાદિ દેાષ અને આત્માવિષયક કૃપ-ણતાદિ દેાષ છે, તેમ કાવ્યમાં શ્રુતિકટવાદિ શબ્દ દેાષ અને અપુષ્ટાર્થ આદિ અર્થ દેાષ છે, એ દેાષા પાંચ પ્રકારના છે. ૧ પદદેાષ, ૨ પ-દાંશદેાષ, ૩ વાક્યદેાષ, ૪ અર્થદેાષ અને પ રસદેાષ. આમાંથી પદાંશ-દેાષ પ્રાકૃતભાષામાં નીકળી શકતા નથી, તેથી લખવામાં આવ્યા નથી.

## पददोष.

श्रुतिकडु, संस्कारइत, अमयुक्त, असमर्थ, निहितार्थ, नि-रर्थक, अस्ठील, अनुचितार्थ, अवाचक, ग्राम्य, अमतीत, संदिग्ध, नेयार्थ, क्षिष्ट, अविमृष्टविधेयांश, विरुद्धमतिकृत.

## श्रुतिकटु.

રસજ્ઞ મનુષ્યાેને જેનું બ્રવણુ ઉત્કટ (કઠાેર) લાગે તે બ્રુતિિकटु. બ્રોતાએાને ઉદ્વેગ થાય એ આ દાષનું કારણુ. આ દાષ અનિત્ય છે. યથા

પતિ પરદેશ સિધાવ્યેા, પડી ત્યારથી અનીંને બેહાલ; પ્રતિદિન પતિ પતિ કહીંને, બહુ બરાડા મારે છે બાલ. આમાં " બરાડા " શબ્દ ઉત્કટ (કઠાર) છે.

#### संस्कारहत.

શબ્દની અશુદ્ધતાથી અર્થ'ની પ્રતીતિ ન થાય તે संस्कारहत છે. શાસ્ત્રની અજ્ઞાનતા આ દેાષનું કારણુ છે. આ દેાષ નિત્ય છે. યથા.

કરે શાણપણું શાને, સમજાવાને સર્ખી શાણી સંગે; ફૂલ સમું ન છુપાયે, પતિ આગમને ફૂલેલી અંગે. "પતિ આગમને ફૂલેલી અંગે"ને બદલે "પતિ આ-ગમને ફૂલેલું અંગ" જોઇએ, આમાં વ્યાકરણુ શાસ્ત્રના નિયમનાે ભંગ હેાવાથી संस्कारहत दोष છે.

#### अप्रयुक्त.

પ્રાચીન કવીશ્વરાએ કરેલેા પ્રયોગ જે પદમાં ન હેાય તે अप्रयुक्त,સંકેતના નિષેધ આ દાષનું કારણ. આ દાષ અનિત્ય કહેવાય છે.

#### યથા .

કનકકુસુમસમ કાન્તિ, કલિત કાયાની ગણું સદા ગાેરી; માટે મર્કટ કેરી, તુજ ચક્ષુએ ચંચલતા ચારી; ધતુરાના પુષ્પ સમાન શરીરની કાન્તિ અને મર્કટની ચંચ-લતા સમાન આંખાની ચંચલતા કહી. આવા પ્રયાેગ પ્રાચીન કવિ-ઓાએ કરેલાે નથી તેથી अप्रयुक्त.

#### असमर्थ.

પ્રસિદ્ધાર્થ રહિત પદનું કથન એન્ંअसमर्थ, યથાયોગ્ય અર્થની અપ્રાપ્તિ એ આ દેાષનું કારણ છે. આ દેાષ નિત્ય છે.

યથા.

ક્ષીણુ કટિ દ્રગ સુંદર, વિહરે દેવાંગના તણુે વેશે;

ઝીણા પટ પહેરીને, ઝૂલે જલમાંહી ખુલ્લે કેશે.

આમાં " ઝુલવું " પદ ન્હાવાના અર્થ ખતાવવાને અસમર્થ હેાવાથી असमर्थ દેાષ છે.

## निहितार्थ.

ઉભયાર્થ વાચકનું અપ્રસિદ્ધાર્થમાં કથન એ નિદ્દિતાર્થ. વિલં-બથી થતી અર્થપ્રાપ્તિ આ દેાષનું કારણ. આ દેાષ અનિત્ય છે.

યથા.

ઉન્નત ઉભય ઉરોજો, શાતકુમ્ભના કુંભ સદૃશ શાેભે; રજનીવરણી ત્રપપર, કામાતુર મન કુમ્ભતણું લાેભે.

" શાતકુમ્ભ " વૃક્ષ અથવા સુવર્ણુ, રંજની રાત્રિ અથવા હળ-દર " ત્રપ " લાજ અથવા વેશ્યા ( કુલટા ) " કુમ્ભ " ઘટ અથવા વેશ્યાપતિ ( વૈશિક ). આમાં આ તમામ પદેાના બે અર્થ છતાં અપ્રસિદ્ધાર્થ વેશ્યા પક્ષે ઘટાવ્યા છે એથી નિદ્દિતાર્થદોષ છે.

## निरर्थक.

માત્ર પૂર્ણુતાના પ્રયાજન માટે પદનું કથન એ निर्र्थक. પ્રયાે-જનના અભાવ આ દાષનું કારણ છે. આ દાેષ નિત્ય છે.

યથા.

વિકાશ વિધવિધ કરતી, કરતી ફૂલ સમાન ફુલી ફાલી; ગિરિધારી ગાેવિંદને, મળવા ચતુરાં ચતુર અની ચાલી. આમાં ફરતી, ફાલી, ગાેવિંદ, ચતુર વગેરે પદેા પદપૂર્લું તા માટે નિરર્થંક રાખ્યાં છે, માટે નિરર્થેજ્ઞ दोष.

### अश्ठील.

શ્રવણુ કરનારને અપ્રિય થાય તે अश्ठीलु. લાજ, ગ્લાનિ અને અમંગલ વ્યા દેાષનાં કારણુ. આ દેાષ અનિત્ય ગણાય છે. આના ત્રણુ ભેદ છે.

### लज्जा अश्ठील.

#### યથા.

ભગિની ભાવ ધરીને, સુભગ શ્યામને બનાવ ઉરહાર,

કેમ કરાંહી કરાંહી વૃથા મરે છે કર જયજયકાર.

આમાં " ભગિની " '' સુભગ " " કરાંહોં કરાંહી" અને "જય જયકાર " આ પદાે લજ્જા વ્યક્ત કરનાર હાેવાથી ਲज्जा अश्ठील છે.

## ग्लानि अश्ठील.

#### યથા.

શત્રુસંગ સમરમાં. જીત મેળવી ઘર આવે સુખથી;

એક વખત આનંદે, જે નર ગુહનું નામ લહે મુખથી.

આમાં " ગુહ " ( કાર્તિ કેય ) નામ ગ્લાનિ વ્યક્ત કરે છે, માટે ગ્ઝાનિ અક્ઝીਲ दोष છે.

### अमंगल अश्लील.

#### યથા.

માનિની મરી જવાની, અલઅંધુવિષ્ઠુ અહુ તલકે આલ, ચિતા સમાન શયાપર, સળગે સૂતી હાય હાય હાલ. આમાં "ૃમરી જવાની " " ચિતા " " સળગે " અને " હાય હાય " એ પદા અમંગલ સૂચક હાેવાથી अमंगल अश्लील दाेष છે.

# अनुचितार्थः

ઉચિત અર્થનાે તિરસ્કાર કરીને અનુચિત અર્થ સહિત પદનું કથન એ <mark>अनुचित</mark>ाર્<mark>ય</mark>. વિવક્ષિત અર્થના ત્યાગ આ દેાષનું કારણ. આ દેાષ નિત્ય કહેવાય છે.

યથા :

વૈઘ વૃથા શ્રમ લે છે, કર્રી શીતલ ઉપચારા શ્યામાને; વિરહદરદ ઝટ વષ્ટસે, આવી મળે જો પતિ વૈઘ આને.

આમાં નાયકને વૈદ્ય ઠરાવવાથી નિન્દા વ્યક્ત થાય છે માટે अ<mark>નુ</mark>चिताર્થ દાષ છે.

#### अवाचक.

ક**હે**વા ચેાગ્ય અર્થવાળું પદ ન કહે તે अवाचक. વિપરીત અર્થ'નેા બાેધ આ દેાષનું કારણુ. આ દેાષ નિત્ય છે.

યથા.

વિરહે દેહ સુકાણી, રહી જ્યારથી રસિક પ્રેમ રાહે; વર્ષા થતાં વધારે, જળે જવાસા જેમ જગતમાંહે. આમાં "સુકાણી" પદ બળવા વાચક નથી તેમ "રહી" પદ ગમનવાચક નથી તેથી **अवाचक दोष છે.** 

#### ग्राम्य.

<mark>ગ્રામ્યવચનથી ર</mark>સનેા અપકર્ષ થાય એ **પ્રા∓**ય. શ્રે\તાએાની વિસુખતા આ દેાષનું કારણુ. આ દેાષ અનિત્ય છે.

યથા •

સદા ખાટલાે છુંચે, બને ખાેરડાં ખવીશ સમ સજની; ઘરવાળા વિણુ ઘાયલ, રાેજ વિતાવું ધલવલતાં રજની.

આમાં ખાટલા ( શયા ), ' ખારડાં ' ( ગૃહ ), ' ખવીશ ' ( પ્રેત ), ' ઘરવાળા ' ( ઘરધણી ), ' ધલવલતાં ' ( બેચેનીમાં ) આ તમામ શખ્દા ગ્રામ્ય ( ગામડીઆ ) છે, તેથી ગ્રામ્યદ્દાષ થયા.

### अप्रतीत.

જેનેા કેવળ શાસ્ત્રાન્તરમાં કે દેશાન્તરમાંજ પ્રસિદ્ધ સંકેત છે. તેનું કથન એ <mark>अ</mark>पतीत.

٩७

બહુ શાસ્ત્ર અને બહુ દેશ ન જોએલાઓને અર્થની અપ્રાપ્તિ આ દેાષનું કારણુ છે. આ દેાષ અનિત્ય છે.

યથા.

ભૂધરની ભક્તિથી, દિવ્યાનંદ ભલેં નિત્ય દરશાયે; એે:શંકા.ઉરમાં છે, કેમ નપુંસક જ્ઞાન પ્રગટ થાયે. " જ્ઞાનશબ્દ " નપુંસક લિંગ છે એ માત્ર વ્યાકરણુ શાસ્ત્ર-માંજ પ્રસિદ્ધ છે તેથી અપ્રતીતવોૃષ થયેા.

## संदिग्ध.

જેમાં અર્થ'નેા નિશ્ચય ન થઈ શકે એવા પદનું કથન એ **સંદિ્ગ્ધ.** કહેવા યાેગ્ય અર્થ'નેા અભાવ આ દેાષનું કારણુ. આ દેાષ અનિત્ય છે.

#### યથા.

સઇ શકું નહીં સુખથી, વાસરમાં આરામ નથી વ્હાલી; રહું કામવશ કાયમ, એથી તુંને નહીં મળી શકું આલી. કામવશ એટલે ઘરકામને વશ કે કામદેવને વશ, આમાંથી એકે અર્થના નિશ્ચય થતાે નથી તેથી સંદિગ્ઘદ્દાેષ છે.

## नेयार्थ.

રૂઢી અને પ્રયાજનવતી શકિતના પ્રકાશ વિના જ્યાં લક્ષ્યાર્થ કરવામાં આવે ત્યાં <mark>ને</mark>ચાર્થ.

લક્ષણા જ્ઞાન રહિત ને અર્થની અપ્રાપ્તિ એ આ દેોષનું કારણ. આ દેોષ અનિત્ય છે.

યથા.

આનનકાન્તિ ઉમંગે, શશિ ઉપર પગ ધરી કરી ચાલે; દાસ કરી મૃગ−દ્રગને, મનહરણીનાં ઉભય દ્રગાે મ્હાલે. આમાં શશિ ઉપર પગ ધરવાનાે અર્થ મુખકાન્તિ શશિકા ન્તિને જીતે છે એવા થાય છે. અને મૃગનાં દ્રગને દાસ બનાવવાનાે અર્થ મૃગનાં દ્રગ કરતાં મનહરણીના દ્રગ વધારે ચંચલ છે એવા અર્થ થાય છે. આમાં રૂઢી કે પ્રયાજન કાંઇ નથી. માત્ર મુખ્ય અર્થના બાધ હાેવાથી નેયાથદાષ છે.

क्रिष्ट.

જ્યાં તુર્વ અર્થ-પ્રતીતિ ન થાય ત્યાં क्रिष्ट. વ્યવધાનથી અર્થ પ્રાપ્તિ આ દેાષનું કારણ. આ દેાષ અનિત્ય છે.

યથા.

શૈલસુતાપતિસુતના, વાહનઅરિનેા અરિ આજે બાેલે;

શ્યામ વિનાનું સજની, દિલડું મારૂંવિરહ દુ:ખે ડાેલે.

આમાં માર બાલવારૂપ અર્થપ્રતીતિ વ્યવધાનથી થાય છે; માટે **ક્રિપ્ટ**દોષ.

## अविमृष्टविधेयांज्ञ.

વગર વિચારે વિધેયનું કથન ( વિધેય સ્પષ્ટ ન હાેય ) એ अविमृष्टविधेयांज्ञ.

<sup>દ</sup>વિધેયાર્થ'ની વિલં**બથી પ્રાપ્તિ આ દેાષનું કાર**ણુ. આ દેાષ નિત્ય છે.

યથા.

છે નૃપ બીજો મન્મથ, બીજી રતિ રચીં નારીં રસિક ભારી;

છકું આણુ મદનનું, નારીના નયનાને લ્યેા ધારી.

" બીજો " આ પદના કામથી સમાસ કરી વિશેષણુ તરીકે ઉપયાેગ કર્યો એ નહી જોઇએ. " બીજો " નિર્દેશ છે, પણુ બીજો કામ પ્રસિદ્ધ નથી. તેમજ " બીજી રતિ " " કામનું છઠ્ઠું બાણુ " " નારીનાં નયના " આમાં નિર્દેશ પ્રથમ અને વિધેય પછી હાેેેેેેેલાથી अ**વિમૃષ્ટવિધેયાંગ દોષ છે**.

# विरुद्धमतिकृत.

વિરૂદ્ધબુદ્ધિ ઉત્પન્ન કરનારા પદનું કથન એ विरुद्धमतिक्रुत. વિરૂદ્ધ અર્થની ્પ્રાપ્તિ આ દેાષનું કારણ છે, આ દેાષ નિત્ય ગણાય છે, રૂદ્રાણીવક્ષલ નૃપ, સદા તમારૂં **શુલ કલ્યાણ** કરે; આંબારમણ ઉમંગે, જ્ઞાનધનેથી ઉર ભંઠાર ભરે.

આમાં " રૂદ્રાણી " એટલે રૂદ્રની સ્ત્રી કહ્યા છતાં " વક્ષભ " પદ ઉમેરવાથી કાેઇ બીજા પતિનું ભાન થાય છે. અને " અંખા " એટલે ભવાની અથવા માતા કહી તેના રમણુ (પતિ) કહેવાથી પણ વિરૂદ્ધબુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે માટે વિરુદ્ધમતિक्રતदોષ છે.

#### वाक्यदोष.

मतिक्रूलवर्ण, द्वत्तिहत, न्यूनपद, अधिकपद, कथितपद, पतत्मकर्ष, समाप्तपुनरात्त, अर्धातरेचकवाचक, अभिनवमतयोग, अनभिहितवाच्य, अस्थानस्थपद, अस्थानस्थसमास, संकीर्ण, गर्भित, मसिद्धहत, भग्नोपक्रम, अक्रम, अम्तपरार्थ.

## प्रतिकुलवर्ण.

અન્યવૃત્તિના વર્ણુનું અન્ય વૃત્તિમાં કથન એ प्रतिकुऌवर्ण.

યથા.

ડીઠી કરી ઠકુરાણી, દિયે ઉડાવી વચન સર્વ મારાં;

ઢમ ઢમ ઢાલ ખજાવી, પ્રકટ કરે છે ટેડાં દ્રગ તારાં.

આમાં "૮" "ઠ" "ડ" "ઢ" "ઢ" વગેરે અક્ષરાજ ગુણુને ઉપકાર કરનારી પરૂષાવૃત્તિનાં છે. એ શ્રંગારને ઉપકાર કરનારી ઉપ-નાગરિકાવૃત્તિથી વિરૂદ્ધ છે માટે प्रतिक्रुलवर्णदोष થયેા.

### वृतिहत.

છ'हाल ंगने दत्तिहत કહે છે એના मात्राद्वात्तीहत अने वर्ण-द्वत्तिहत એવા બે પ્રકાર છે.

## मात्रावृत्तिहत.

#### યથા.

મનહરનારી આ સુરલી, વાજે વેરણ બની દિવસ રજની; કામ નહી સુઝે કાંઇ, સ્તાં પણુ સુખ લેશ નથી સજની.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

" મનહરનાર્રી આ મુરલી " આમાં " આ " અક્ષર હિસ્વ જોઇએ અને "કામ નહી સુઝે કાંઇ" આમાં " ઝે" અક્ષર હિસ્વ જોઇએ તેને બદલે દીર્ઘ છે તેથી मात्राद्वत्तिइतदोष થયે।.

वर्णवृत्तिहत.

યથા સદા સર્પના ભૂષણો અંગ સાજે,

શિ**રેઃબ**હ્નવી નીર ગંભીર ગાજે; હિમાંશુ જટાજૂટ ઉપર બિરાજે, હૉૂરિ ભક્તને નેહ ધારી નિવાજે. આમાં ત્રીજી તુકમાં અક્ષર વધારે છે તેથી **વર્ણદૃત્તિદ્**ત दોષ થયેા.

#### न्यूनपद.

જે પદ વિના અર્થ બની શકે નહી એ પદનાે અભાવ હાેય ત્યાં ન્યૂનપદ્દ.

યથા

ચંગ ઉપંગ બજાવી, ગાેરી સંગે ગાળી ગાઉ છું;

રંગે અંગ ભિંજાવી, ગાલે લાલ ગુલાલ લગાઉં હું.

આમાં ગાેપાલને ગાલે ગુલાલ લગાઉં કહેવું જેઇએ તે નથી તેથી ન્યૂનવદ્દ દોષ થયેા.

### अधिकपद.

્ર જે પદ ન હાેય તાે કાંઇ અપૂર્ણુતા દેખાય નહી એવા પદનું કથન એ <mark>अધिकपद</mark>

#### યથા

ગાર શરીર ચંપક સમ, ઇન્દુ સમાન રૂપાળું મુખ લેખું; ચંચલ મૃગ ખંજનશાં, દારા તારાં ઉભય નયન દેખું. આમાં ગૈાર, રૂપાળું, અને ચંચલ આ પદેા અધિક છે; કારણ કે શરીર ચંપકસમ, મુખ ઇન્દુસમ, મૃગખંજન સમ નયન, કહે-વાથી પણુ અર્થ પૂર્ણુ થાય છે માટે अघिकपददोष,

#### कथित पद.

કહેવાઇ ગઐેલા પદનું કરી કથન એ कथितपद दोष.

યથા

તુજ મુખશશિને જેતાં, મંદ મરીચિ સર્ખી શશિના લાગે; સર્ખી તુજ મુખશશિકેરી, ઘુંઘટ પટમાં જ્યાેતિ ઘણી જગે. આમાં મુખશશિ, સર્ખી, તુજ વગેરે પદા એક વખત કહેવાઇ ક્રરી કહ્યાં છે; માટે **જાચિતપદ દોષ** થયાે.

## पतत्प्रकर्ष.

આર લમાં જે રચનાને। અંગીકાર કરે તેને અંત સુધી ન નિભાવી શકે એ पतत्प्रकर्ष.

યથા

પ્રીત વિત્તથી વધતાં, ચિત્ત શુદ્ધતા ખર્ચિત ખાવાના; સંગ ન આવે કાેડી, આગ્યા એમજ પાછા જાવાના.

આમાં પૂર્વાર્ધમાં જેવી અક્ષર સગાઇ નિભાવી શકે છે તેવી ઉત્તરાર્ધમાં નથી નિભાવી શકાણી એથી पतत्पकर्ष दोष થયેા.

#### समाप्तपुनरात्त.

વાક્યની સમાપ્તિ કર્યા પછી ક્રરી તેનું ગ્રહણુ એ समाप्त पुनरात्त જાણવા.

#### યથા

તું વર્સો પતિના મનમાં, પ્રિયા વચન લાગે તારાં પ્યારાં; ' મજા કરાે મળીં માેદે, ગજપતિનયન વિશાલ અતિ તારાં. આમાં પ્રથમના ત્રણ ચરણમાંજ પૂર્ણુતા દેખાય છે; છતાં ચાથા ચરણમાં ક્રરી અર્થ ગ્રહણ કર્યા તેથા समाप्त पुनरात्तदोष થયેı.

# अर्धांतरेचकवाचक.

ઉત્તરાર્ધના પદનું પૂર્વાર્ધમાં કથન એ अर्धोतरेचकवाचक સમજવા.

યથા

વિષ્ણુનું વક્ષઃસ્થલ, કૈાસ્તુભાંકથી શાેભે ત્રિપુરારિ; જટાજાૂટમાં હિમકર, એહ ઉભય હાે સહુને સુખકારી. આમાં ત્રિપુરારિ પદ ઉત્તરાર્ધમાં બેઇએ તે પૂવાર્ધમાં છે તેથી अર્ધાતરેचकवाचक दोष થયા.

### अभिनवमतयोग.

કવિના હુદયનેા અર્થ પ્રગટ નહીં થાય એવાં નવિન ( નહી વપરાએલ ) પદનાે:ચાેગ કરવાે એ अभिनवमतयोग જાણવાે.

યથા

ગજનું લૂષણુ ભાળી, વિજયલક્ષ્મી રતિપતિની વખણાયે;

ઐ સુંદર વિણુ મનડું, બ્યાકુલ છે આ વખત ગઇ કયાં એ. આમાં નવિનપદ પ્રયાગ હાેવાથી:કવિના હુદયનાે અર્થ પ્રગટ થતાે નથી. માટે આમિનવમત્તયોંગ દોષ થયાે.

### अनभिहितवाच्य.

જ્યાં વાચ્યનેા અર્થ કહેવાને માટે અર્થધોલક પદ ન હેાય એ अનમिहितवाच्य.

યથા

જેમાં રહેં ગુણુ થાેડા, માન દિયે છે તેને સહુ કાેય; લેશ દાેષ નહીં રાખે, પૂજનીય એ જગતમહીં હાેય.

જેમાં થાેડા ગુણ રહે તેને સર્વ કાેઈ માને છે. આમાં "પણ" અર્થધાતક પદ નહી હાેવાથી એવું સમજાય છે કે જેમાં થાેડા ગુણ છે તેને સર્વ કાેઈ માને છે. અને વધારે ગુણવાળાને માનતા નથી. ઉત્તરાર્ધમાં "લેશ દાેષ નહી જેમાં" આમાં પણ "પણ" અર્થધાતક પદ નહી હાેવાથી વધારે દાેષવાળા પૂજનીય થાય છે. ખરી રીતે થાડા પણુ ગુણુ અને લેશ પણુ દેાષ આમ હાેવું જોઇએ એ નથી તેથી अनમिहितवाच्य दोष થયે.

#### अस्थानस्थपद.

જ્યાં જે પદ બેઇએ ત્યાં તેનાે અભાવ એ <mark>અસ્થાાનસ્થ પ</mark>દ્ દોષ થયેા.

યથા

પીત:તને પટ શાેલે, ઝદુ સુખથી થાયે વંસીનાદ; સુણી બેઇ સખી થાયે, અંતરમાંહી અતનને ઉન્માદ. આમાં તને (શરીરે) પીત પટ શાેલે, અને સુખથી ઝદુ વંસી-નાદ થાય એમ બેઇએ, તે નથી. માટે જે સ્થાને જે પદ બેઇએ તેના અભાવથી **अस्थानस्थपददोष થયે**ા.

#### अस्थानस्थसमास.

જ્યાં સમાસ કરવે। ઘટે ત્યાં નહી કરાય એ अस्थानस्थ समास. <sup>યથા</sup>

કાેણુ ક્ષત્રિ છે એવા, લડે સમરમાં મુજથી ધર્સે હામ; કઠિણુ કુઠારની ધારા, એમ વદીને વિલાકતા રામ.

આમાં પ<mark>ર</mark>શુરામની ઉક્તિમાં સમાસ કરવાે જોઇએ એ નથી તેથી **अस्थानस्थसमासदोष** થયેા.

# संकीर्ण.

અન્ય વાક્યનું પદ અન્ય વાકયમાં કહેવું એ સંજ્ઞીર્ખ.

યથા

હરા નેહ પંકજમુર્ખો, કરા માન આગળ બેઠા કંત; મુજ વિનતિ લ્યાે લક્ષેં, જુએા જામીંએા વસંત ધરી ખંત. આમાં હરા પદ માન આગળ હાેવું જોઇએ અને કરા પદ નેહ આગળ હાેવું જોઇએ અને એમ ન હાેવાથી संक्रीर्ण दोष થયેા.

# गार्भित.

અન્ય વાક્યમાં અન્ય વાક્ય મળે એ गर्भित.

યથા

દુષ્ટ બુદ્ધિ દુર્જનની, સંગતિ તુર્ત પમા**ડે છે** ત્રાસ;

હિતવચનાે કહું તુજને, કઢી ન એનાે કરજે વિશ્વાસ.

આમાં " હિત વચનેા કહું તુજને " એ શખ્દો વાક્યને અંતે જોઈએ તેને બદલે બીજા વાકયના મધ્યમાં છે તેથી **ग**र्भित दोष થયેા.

#### प्रासिद्धहत.

કવિએાના સંકેતથી રહિત પદ જેમાં હેાય એ प्रसिद्धहत.

યથા

ગરજે વલય વિશેષે, તુરત થાય નૃપુરના ટંકાર; ઘાર ધ્વનિ વિંછિયાની, શાેર મેખલાતણા જેોરદાર.

આમાં ગરજે, ટંકાર, ઘેારધ્વનિ, અને શાર આવાં પદાના પ્ર ચાેગ વીરરસમાં કરવા જોઇએ તેના બ્રંગારમાં કવિસંકેતરહિત પ્ર ચાેગ કર્યાે તેથી **વ્રસિદ્ધहત દોષ થ**યાે.

#### भग्नोपक्रम.

જ્યાં પ્રસ્તાવ ક્રમ નહિ જાળવી શકાય ત્યાં भग्नोपक्रम दोष થાય છે.

યથા

અસ્ત થયેા શશિ જાણી, સંગે અસ્ત થઇ ગઇ છે રજની; નાથ સાથ તન ત્યાગે, એ નારી સહુથી ઉત્તમ સજની.

આમાં ચંદ્ર અસ્ત થયેા જાણી રાત્રિ અસ્ત થઇ, આમ કહેવું જોઇએ તે ન કહેતાં પ્રસ્તાવક્રમનેા ભંગ થયેા માટે मग्नोपक्रम दोष થયેા.

१८

#### अक्रम.

ક્રમને। અભાવ એ अ**क्रम दोष.** યથા

236

પદ ભુજ કુચ આનન **દ્રગ, એના એ શ્રંગાર સદા શાે**ભે; અંજન નૃપુર ચાેળી, બીડું બાજી જેઇ ચિત લાેભે-આમાં નૂપુર, બાજી, ચાેળી, બીડું અને અંજન આમ જેઇએ એમ નહી હાેવાથી अक्रम दोष થયેા.

### अमतपरार्थ.

પ્રકર્ણ વિરૂદ્ધ અન્ય અર્થના ઉદ્દભવ એ अमतपरार्थ. યથા

રામ કામના શર થકી, વ્યથિત નિશાચરી ખાસ; રૂધિર મલ<mark>યજા ગ</mark>ંધ ભ**રી**, ચાલી પ્રિયની પાસ.

આમાં તાડિકા બિભત્સ રસનું પ્રધાન આલંબન છે તેનું શ્રંગારમાં વર્ણુન કર્યું. શ્રંગાર બિભત્સ વિરાેધી રસ હાેવાથી अमत-परार्थ दोष થયેા.

### अर्थदोष.

અર્થ પ્રતીતિ થયા પછી જે દેાષનેા બાેધ થાય તે अર્થદોष એ તેવીશ પ્રકારના છે.

अपुष्टार्थ, कष्टार्थ, व्यर्धार्थ, अपार्थ, व्याहत, अर्थपुनरुक्ति, दुःक्रग, ग्राम्य, संदिग्ध, निर्हेतु, प्रसिद्धविरुद्ध, अनविकृत, नियम, अनियम, विशेष, अविशेष, साकांक्ष, अपदमुक्त, सहचराभिन्न, प्रकाशविरुद्ध, विधिअनुवादविरुद्ध, त्यक्तपुनःस्वीकृत, अर्थअश्ठील. अपुष्टार्थ.

ઘણું પદેા જ્યાં અર્થને પુષ્ટ ન કરી શકે એ **ગણુદાર્થ.** યથા.

લાંબા કેશ દશનમિસીં, નથીં કરતી અભિસાર કહે શાને;

મદ્દાન્મત્ત જેવાં વચના હાય અને જેના અર્થ સમજવામાં ન આવે એ अपार्थ.

યથા.

### નસિંહને પી જાયે. છે એવા અતિશય સજવર દેહ; ઐરાવત હરિ ગમતા, નયને મેં નિરખ્યા ગર્જિત મેહ. આને અર્થ સમજાય તેવા નથી માટે ગળાર્થ દોષ થયે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

જેતાં રાહુ રસિકવર, વખત વિચારી જાવતી ઝટ જાને. આમાં લાંબા કેશ અને દાંત ઉપર લગાવેલી મિસી અભિસા-રના અર્થ ને પુષ્ટ કરતા નથી માટે अપુષ્ટાર્થ દોષ થયે.

#### कष्टार्थ

કાવ્ય દેાય.

કવિના હુદયનાે અર્થ સારી રીતે પ્રાપ્ત ન થાય અને કષ્ટથી અર્થ કરવા પડે એ कष્ટાર્થ.

સેવિત ચાેગિનિઓથી, હુરદમ છે હરિણીનેા જ્યાં વાસ: શિખિપત્રાથી શાેલે, કષ્ટહરણ આ કાનન કઇલાસ.

હરિણી નામ સુંદર સ્રીતું પણ છે, પત્ર પાંખા અને વૃક્ષના પાન. આમાં પાર્વતીની પ્રતીતિ કષ્ટથી થાય છે. માટે જાણાર્થ દોષ થયેા.

## व्यथर्थ.

એક પ્રબંધમાં આગલાે પાછલાે અર્થ જ્યાં મળતાે ન હાેય એंव्यर्थार्थ.

યથા. શત્ર સખલ સંહારા, ચાહે કરમાં ચઢાવીને ચાપ;

સહુજન કહે છે સાધુ, આ અવનિમાં અજાતરિપુ આપ. -આમાં પૂર્વાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધના અર્થમાં વિરૂહતા હેાવાથી व्यर्थार्थ दोष थये।.

#### યથા.

#### व्याहत.

પ્રથમ જે વસ્તુની નિન્દા કરી હેાય તેને ફરી ગ્રહણ કરીએ એ व्याहत જાણુવાે.

યથા.

જડ સુરતરૂથી સુંદર, તુજ <sup>્</sup>યુગ કર કલ્પદ્રુમ ક**હે**વાયે; જેને જેતાંવેંતજ, દુષ્ટ વિત્તના લાેભ દ્વર જાયે. આમાં પ્રથમ સુરતરૂની નિન્દા કરી અને પાછળથી કરને કલ્પ-દ્રુમની ઉપમા આપી તેના ઉત્કર્ષ કર્યા તેથી **વ્યાદત દોષ થયે**ા.

## अर्थपुनरुक्ति.

એક અર્થના સંબ્રમથી બીજીવાર અર્થ કરવા એનું નામ अર્થપુન**रुक्ति**.

યથા.

મેધ દરો દિશિંદોડે, મધવા ઘન ઉપર થઇ આર્ફેઢ; કઠિણ કાેપથી ચડાઁયાે, આજે વ્રજ ઉપરે ઇન્દ્ર મૂઢ.

આમાં મેઘ, મઘવા, ઘન, ઈન્દ્ર વગેરેનેા એકજ અર્થ છે છતાં બ્રમથી બીજીવાર અર્થ કરવાે પડે છે. તેથી અર્થપુનરુक्તિ दोष થયેા.

#### दुःक्रम,

પ્રસિદ્ધ ક્રમથી વિરૂદ્ધ હાૈય તે **दुःक्रम.** 

#### યથા

દીંચાે લાખ ધન સુજને, કે કરાેડ ધન કૃપા કરી આપેા; દીંચાે અશ્વ આનંદે, કે ગજ આપી કષ્ટ સરવ કાપાે. આમાં કરાેડ પછી લાખ અને ગજ પછી અશ્વ કહેવા જોઇએ

એમ ચાેગ્ય ક્રમ નથી જળવાચાે તેથી दुःक्रम दोष થયે।.

#### ग्राम्य.

રસિક પુરૂષાને જે અર્થ અપ્રિય લાગે તે ग्राम्य. યથા ભાવે બહુ ભિંજાવી, કાેરા ઘટની જબરી જળધારે; ટાટાં જવાસા કેરી, દુ:ખદ ઉદ્ભાળે ધરાે સહું દ્વારે. આમાં ગુલાબના જળને બદલે કેારા ઘડાનું પાણી, ઉશીરને બદલે જવાસાની ટાટી અને ગ્રીષ્મને બદલે " ઉદ્ઘાળા " કહ્યા એથી ग्राम्य दोष થયેા.

संदिग्ध.

્રપ્રકર્ણુ વિના જ્યાં અર્થને। નિશ્ચય નવ્યાય ત્યાં संदिग्ध दोष જાણુવા.

યથા

વડા વિદિત સહુ જગમાં, અચલ પ્રકૃતિ જેની કહેવાયે; વિવિધ ગુણુેાની ખાણી, સહનશીલ સજ્જનને સુખદાયે.

આમાં પર્વતની પ્રશંસા છે કે પંડિતની છે એ સંદેહ રહે છે માટે <mark>સંદિગ્ધ દોષ</mark> થયેા.

## निहेंतु.

કારણું કહ્યા વિના અર્થ કરવા એ નિર્દેતુ.

યથા

વૃંદાવન અતિ શાેભિત, અહનિશ જ્યાં યમુના જલ અભિરામ; એવું વ્રજ તજ઼ સજની, ચાલાે વસિયે જઇ અવર ગામ.

આમાં કૂલવધૂનાે ધર્મ કુષ્ણુ રહેવા દેતાે નથી એ અગર વ્રજમાં કાેઇ અસુરનાે મહાન ઉપદ્રવ થયેા છે એ હેતુ ( કારણુ ) બતાવેલ નથી માટે નિર્દેતુ दોષ થયેા.

## प्रसिद्ध विरुद्ध.

પ્રસિદ્ધથી વિરૂદ્ધ અર્થ થાય તે <mark>પ્રસિદ્ધ વિરુદ્ધ. આના ની</mark>ચે પ્રમાણે ભેદ છે.

लोकविरुद्ध, शास्त्रविरुद्ध, कार्वसंप्रदायाविरुद्ध, अवस्था विरुद्ध, क्रियाविरुद्ध, देशविरुद्ध, काल्लविरुद्ध.

# लोकविरुष्ड.

#### યથા

ક ચુકી ભાગિના સંગે, મસ્તક મણિ ધરી રસજ્ઞ બહુ બનિયા; વિજ્ઞ અતિ અહિ મહિપતિ, જેના ડરથી ડરે બધી દુનિયાં. આમાં રાજાપક્ષે અરાઅર છે પણ સર્પ**ની ર**સજ્ઞતા તેમજ અતિ વિજ્ઞતા લાેકવિરૂદ્ધ હાેવા<mark>થી ਲોેकविरुद्ध दोष</mark> થયેા.

### शास्त्रविरुद्ध.

#### યથા.

ભાગા લક્ષ્મથુ મખથી, જીઓ સરવની થડકે છે છાતી; પરશુરામ આવે છે, ત્વરિત ગ્રહી તરવાર કરે તાતી. આમાં પરશુરામનું તરવાર ગ્રહથુ કરવું શાસ્ત્રથી વિરૂદ્ધ છે માટે શાस्त्रविरुद्ध दोष થયેા.

# कविसंप्रदायविरुद्ध.

#### યથા.

અધર મધુર માખણ સમ, કપિ સમાન ચંચલ છે દ્રય નેષુ; મુખ હુતિ રવિસમ દેખું, માર સરીખાં માનું મદુ વેષુ. અધરને માખ**લુની,** નયનને કપિની, મુખહુતિને રવિની અને વચનને મારની ઉપમા કાઇ કવિએાએ આપી નથી તે આમાં હેાવાથી कवि संप्रदायविरुद्ध दोष થયેા.

### अवस्थाविरुद्ध.

#### યથા.

ઝળકી ઘુતિ યૈાવનની, અંગેાઅંગ અનંગ∽કળા ઝળકી; ઉરજ ઉત્તુંગ નિહાળી, ક્ષણુ ક્ષણુ વારે જાયે સ્યામ છકી. સુગ્ધા સ્ત્રીના ઉરાજનું ઉત્તુંગપણું અવસ્થાવિરૂદ્ધ હેાવાથી अवस्थाविरुद्ध दोष થયેા.

## कियाविरुद्ध,

#### યથા.

અંધનમુક્ત થએલા, અધાં જનાને રાખે છે આંધી; મુનિઓ માેદ ધરીને, મારે મૃગને સદા બાણુ સાંધી. આમાં બંધનથી મુક્ત થએલ આંધે છે અને મુનિએા મૃગને મારે છે; આવી વિપરીત ક્રિયા હેાવાથી क्रियाविरुद्ध दोष થયેા.

# देशविरुद्ध.

યથા.

માટાં મરૂસ્થલ માંહી, જળે ભરેલાં સરવર બહુ શાેલે; વારિજ વૃન્દનીં ઉપર, ગુંજે મધુકર જોઇ ચિત્ત લાેલે. મરૂસ્થલ ( મારવાડ ) માં માટાં સરાવરનું વર્ણુન વિરૂદ્ધ હાેવાથી **दे**त्ताविरुद्ध दोष થયે**ા.** 

## कालविरुद्ध.

#### યથા.

ફૂલ્યાં જહાં કદ છેા, ફૂલ્યાં ગહરાં ગુલાબનાં વૃક્ષ; સત્વર ચાલી શ્યામા, એ શાેભાને અવિલાેકા અક્ષ. કદ બ વૃક્ષ વર્ષામાં ફૂલે છે અને ગુલાબ વસ તમાં ફૂલે છે છતાં આહીં એકજ સમયમાં ફૂલ્યાં કહ્યાં જેથી काल्लविरुद्ध दोष થયેા.

#### अनवीकृत.

અનેક પદેાનાે એકજ ભાવાર્થ હાેય અને નવિન ભાવાર્થ બિન્ લકુલ જેવામાં નહીં આવે એ <mark>अनवीक</mark>्रत.

યથા.

સંદા ન પીંચ્ચર પરાેણા, સદા ન રહેવાના કાળા કૈશ; સદા ન સંગ સહેલી, કસદા ન રહેવાના આળા વેશ. આમાં " સદા " પદ ઘણી વખત આવ્યા છતાં એકજ ભા-વાર્થ રહ્યા છે અને નવિન અર્થ કાંઇ નીકળતા નથી. તેથી अनवीक्रत दोष થયા.

### नियम.

જ્યાં નિયમની ચાહના કરીએ ત્યાં અનિયમને। નિર્વાહ એ नियम.

#### યથા,

ચિન્તામણિ આભાસે, પત્થરને મણિ કર્યો ચિત્તચાહે; જાૂદા કર્યે જણાશે, પ્રસિદ્ધ પત્થરપણું પલકમાંહે. આમાં આબાસથી કરી મણિ બનાવ્યે। એ નિયમ જોઇએ ત્યાં અનિયમ હેાવાથી नियम दोष થયે।.

अनियम,

અનિયમને ઠેકાણે નિયમની સ્થાપના એ अनियम.

યથા.

સરસઅંગની શાેભા, રસથી વશ ગાેવિન્દ કર્યા ગાેપી; હાવભાવ લાવષ્ટ્યે, ચપલ ચતુરનું ચિત્ત લીધું ચાેરી. આમાં અનિયમ અંગશાેભા કહી. ફરી હાવભાવ નિયમની

આમાં આનયમ અગશાભા કહા. કરા હાવભાવ ાનયમના સ્થાપના હાેવાથી आनियमदोष થયા.

### विशेष,

વિશેષમાં અવિશેષનું કથન એ વિગ્નેષ.

યથા.

સઘન કુંજ મધુ ગુંજે, ઉપમા જેની જણાય નહીં જેતાં; સહુ વૃન્દાવન સુન્દર, જૅવન પ્રાણુ ગર્ણા રસિક સુદેમ્દ્વાતા.

<sup>ૅ</sup>આમાં સઘનકુંજ, મધુગુંજ, વિશેષ કહીને " સહુ વૃન્દાવન સુંદર " અવિશેષનું કથન અનુચિત્ત હેાવાથી <mark>વિશેષ </mark>દ્વોષ થયેા.

## अविशेष दोष.

અવિશેષમાં વિશેષનું કથર્ન**ુએ अविशेष**، યથા.

મશુરાં મંડળ મુદ્રપ્રદ, સહુ સુખમાં સંયુક્ત સરવ કહે છે. સુઘટ ઘાટની રચના, ચતુરજનાેનાં ચિંત્ત ચાેરી લે છે.

આમાં "સહુ સુખમાં સંયુક્ત મથુરાં મંડલ", અવિશેષ કહી "સુઘટ ઘાટની રચના " વિશેષનું કથન ઉચિત નથી તેથી **આવેશેષ દોષ** થયેા.

## साकांक्ष.

જે અર્થ વિશેષ અર્થની આકાંક્ષા રાખે તે साकांक्ष दोष જાણ્વા. યથા.

આવ્યાે કટક ચલાવી, ભૂમિ તજી નહીં ભાગાં શકયાે કાેઈ; અવાસની ગઇ આશા, સરવ શત્રુએા ડર્યા દિલે જોઇ. " આનાથી કેવી રીતે જીવ બચે" આટલા અર્થની આકાંક્ષા રહે છે માટે साकांक्ष दोष થયાે.

#### अपदमुक्त

જ્યાં અર્થ પૂર્ણુ કરવા જોઇએ, ત્યાં નહીં કરતાં અન્ય જગાએ પૂર્ણુ કરાય એ अपदमुक्त.

#### યથા.

શરદ ચાંદની પ્રગટી, તાપ હરે છે ત્રિવિધિ પવન ચાલી; સર્બી કહે પતિની સંગે, કર વિહાર દઇ હિતમાં ચિંત્ત આલી. આમાં " કર વિહાર " આ જગાએ વાક્યાર્થ પૂર્ણ કરવે। જોઇએ તેને બદલે " હિતમાં ચિત્ત આલી " અહીં પૂર્ણ કર્યો તેથી अपदमुक्त दोष થયે।.

### सहचरभि**न्न**

. ઉત્તમ સ<sup>:</sup>ગે અધમની યેાજના એ **सहचरभिन्न.** 

યથા.

નલ શાલે ચ દ્રેથી, શાલે છે વિદ્યાર્થી દ્વિજરાજ;

કુલવર્ધૂ શાેલે લાજે, ગણિકા શાેલે ત્યાગ કરી લાજ.

આમાં કુલવાન સ્રીની સ<sup>ં</sup>ગે ગષ્ટ્રિકાની સહચરતા અનુચિત હાવાથી सहचरभिन्न दोष થયે।

## प्रकाशाविरुद्ध

વિરૂદ્ધ અર્થના પ્રકાશ થાય એ प्रकाश विरुद्ध. યથા. તુંથી અચેલી લક્ષ્મી, દાસ તહ્યુ ઘર રહી નિવાસ કરી; રાજા તુજ સુત રાજે, છત્ર છાંયમાં નિત્યે નેહ ધરી. ૧૯ આમાં પ્**વાર્ધના અર્થ એવા થાય છે કે,–"તમારા ત્યાગ કરી** લક્ષ્મી જતી રહી " અને ઉત્તરાર્ધમાં " રાજા જીવતાં કુમાર છત્રછાયા નીચે રાજે " આવા વિરૂદ્ધ અર્થ થવાથી **प्रकाश विरुद्ध दोष થયાે**.

## विधि अनुवाद विरुद्ध.

વિધિ અનુવાદ રહિત અયુક્ત અનુવાદ એ વિધિ **अનુવાદ વિરુદ્ધ.** યથા.

પ્રવીણુ કેાક કલાના, રસભર રામાએાથી રિઝનારા; પ્રેમ ધરીને પ્રભુજી, માટાં પાપા પ્રજાળજો મારાં.

આમાં પાપા પ્રજાળવાના વિધિનું કાેકકલા પ્રવીણુ અને રામાઓથી રીઝનારા વિશેષણુ અયુક્ત હાેવાથી <mark>વિધિ अનુવાદ વિરુદ્ધ</mark> दोष થયેા.

## त्यक्त पुनः स्विक्तत.

ત્યાગ કરેલ અર્થ ને ફરી ગ્રહણ કરવે। એ त्यक्तपुनस्विकृत. યથા.

<mark>જો ભલ ભાગ્ય ન</mark> હેાયે, તેા છે શું કામનું કહા રૂપ; વડા થયા છે વિ<sup>શ્</sup>વે, ભારે ગુણુ શીલથાઁ રિઝર્વી ભુપ. આમાં " પ્રારબ્ધ વિના રૂપ નકામું છે. " આ જગાેએ અર્થ પૂર્ણુ કરી ફરી " ગુણુ શીલથી રાજાને રીઝવી માટા થયા છે. " આવા અર્થ અંગીકાર કર્યાે તેથી ત્यक્त**પુન: સ્વિક્રત दोष** થયેા.

### अर्थ अश्ठील.

અર્થમાં લજ્જા, અમંગલ અને ગ્લાનિ પ્રકટ થાય એ અસ્ત્રીસ

## अर्थ लजा अश्लील.-यथा.

વાંસળાં તણી જગેાએ, વરવામાના અધર શ્યામ રાખેા; ક્રોડે રસ ક્રીડાનેા, ચતુર શિરાેમણુિ ચાહ ધરી ચાખેા. આ સખીની ઉક્તિમાં લાજ પ્રગટ કરે છે માટે अर्थ लज्जा अश्लील दोष થયેા.

# अर्थ अमंगल अश्लील.--यथा.

ચાલાે ચિત્ત વપુ છાેડી, પતિ પરદેશ વસે છે ત્યાં પ્યારે; સહશાે અહીં ઉપાધિ, ત્યારે ફર્રી સુખ મેળવશાે કયારે. આમાં અમંગલ પ્રકટ છે માટે અર્થ અમંગਲ અર્શ્ઝોજી દોષ થયાે.

# अर्थ ग्लानि अश्लील.-यथा.

નખક્ષત રૂધિર ઉરાેજે, શાેલે જાણુે કુમકુમના રંગ; લૂછાે શ્રમજલબિન્દુ, ભામા આપનું ભીંજાયે અંગ. આમાં નખક્ષત રૂધિર અને પસીને અંગનું ભીંજાવું ગ્લાનિ પ્રકટ કરે છે. માટે અર્થ ગ્ઝાનિ અશ્્તીઝ દોષ થયાે.

#### रसदोष नाम.

#### रसनामधारण, संचारीनामधारण, स्थाइनामधारण, कष्टथी-अनुभावप्रतीति, कष्टथी सिभावप्रतीति, प्रतिकुल विभावादिग्रहण. रसनामधारण-यथा.

પ્રકટયાે રસ સહુ રીતે, મળ્યાં વિરહ તજ્ઞ પતિપત્ની જ્યારે; ગહરી કુંજગલીમાં, ઉદ્દભવીયાે શ્ર'ગાર અધિક પ્યારે. આમાં રસ અને શ્રંગારતું સ્પુટનામ આપવામાં આવ્યું છે. તેથા રસનામધારળ દોષ થયાે.

#### संचारी स्थाइनामधारण,

જ્યાં સંચારી કે સ્થાઇ ભાવેામાંથી કાેઇનું નામ સ્કુટ આવે ત્પાં संचारी स्थाइनामधारण

યથા.

પતિમુખ ચુંબન કરતાં, લલના અંગે લાજ વધી ભારી પ્રીતિ થઇ રસ રીતે, વિલસે બેહે ઉર ઉમંગ ધારી. આમાં લજ્બ સંચારીનું સ્કુટ નામ છે તેમજ પ્રીતિ સ્થાઇનું પણુ નામ હેાવાથી संचारी स्थाइनामधारण दोष છે.

# कष्टथी अनुभावप्रतीति.

જ્યાં અનુભાવની પ્રતીતિ કષ્ટથી થાય, ત્યાં <mark> જાષ્ટથી अનુમાવ</mark>વ્રતીતિ યથા

પુષ્પ ગુચ્છને કે કે, સુરતિ હાસ્ય સંચુક્ત નાથ નિરખી; વક્ર દ્રષ્ટિયુત દ્રગ છે, નૈાતમ નારી કામવધૂ સરખી.

આમાં નાયકા વિભાવથી પુષ્પગુચ્છ કે કવા અને વક્ર દ્રષ્ટિ અ-નુભાવની કષ્ટથી ત્રતીતિ થાય છે. માટે **તલ્ટથી अનુમાવમતા**તિ **दोष થ**યેા.

# प्रतिकुल विभावादि म्रहण.

જ્યાં પ્રતિકુલ વિભાવ ઘ્રહણ કરવામાં આવે, ત્યાં मतिकुल्ल विभावादि ग्रहण.

યથા.

પતિ અતિ વિનર્તિ કરતા, જે આકાશે મેહ ચડયાે ભારી; તનના નથી ભરૂંસા, નાહક માન કરે છે કાં નારી.

અહીં શ્રૃંગારમાં શાંતના વિભાવ પ્રતિકુલ હાેવાથી पतिकुल्ल विभावादि ग्रहण दोष થયે।.

રસને પુષ્ટ કરે તે વિસાવ. આમાં ''તનનેા નથી ભરૂંસાે" એ શ્રૃંગારમાં શાંતનાે વિભાવ પ્રતિકુલ છે અને એ વિભાવથી નિવે<sup>૬</sup>દ સંચારી થયાે, આ પણુ શ્રૃંગારમાં પ્રતિકુલ છે.

### प्रबंध दोष नाम.

अकान्ड प्रथन, अकाण्ड छेद, अंगाविस्तार, प्रकृति विप-र्यय छेद.

#### अकाण्ड प्रथन.

અકા<mark></mark>ંડને અર્થ અપ્રકરણ, કાણ્ડનું (પ્રકરણુનું ) અન્ય રીતે વર્ણન કરવામાં આવે ત્યાં अकाण्ड प्रथन. જેમ વેણીસંહાર નાટકના દ્વિતીય અંકમાં "અનક"ના સંહાર કર્યા પછી દુર્યોધનના ભાનુમતિ સાથે વિહાર વર્ણુન કરેલ છે.

### अकाण्ड छेद.

જ્યાં ચાલતા વર્ણુનને નહી છેાઢવાની જગેાએ છેાડી અન્ય વર્ણુન શરૂ કરે એ **અજ્ઞાण્ड છેંદ્ર.** જેમકે "વીરચરિત્ર" નાટકમાં શ્રી રામચંદ્રજીનું ચુદ્ધ પરશુરામ સાથે થાય છે ત્યાં શ્રી રામ કહે છે કે હું કંકણુ છેાડવા જાઉં છું.

#### अंगविस्तार.

જ્યાં અંગીને વિશેષ નહીં કરતાં માત્ર અપ્રધાન અંગનું વર્ણુન કરવામાં આવે, ત્યાં अंग विस्तार. જેમ રાજાના પ્રસગમાં રાજાનું અલ્પ વર્ણુન કરી ખવાસ પાશવાન વગેરેનું વર્ણુન વિસ્તાસ્થી કરે.

### प्रकृतिविपर्यय.

પ્રકૃતિ ( રસનેા આલંબન ભાવ ) નું અન્ય રીતે વર્ણુન કર-વામાં આવે, ત્યાં પ્રકૃતિવિપર્યય:દાેષ થાય છે.

પ્રકૃતિ ત્રણ પ્રકારની છે. દિવ્ય, અદિવ્ય અને દિવ્યાદિવ્ય. તેમાં ઈન્દ્રાદિ દિવ્ય, મનુષ્યાદિ અદિવ્ય, અને અર્જીન આદિ દિવ્યા-દિવ્ય. ધીરોદાત્ત વીરપ્રધાન, ધીરોદ્ધત રૌદ્ર પ્રધાન, ધીરલલિત શ્રં-ગાર પ્રધાન, અને ધીરપ્રશાન્ત શાન્તપ્રધાન છે. તેનું પાતપાતાની પ્રકૃતિથી વિરૂદ્ધ વર્ણન કરવામાં આવે ત્યાં દાેષ થાય. જેમકે "કુ-મારસંભવ મહાકાવ્ય" ના આઠમા સર્ગમાં શિવપાર્વતીનું રતિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે એ દાેષ.

## छेद.

ચાલતા વર્ણુનને પૂર્ણુ ન કરે ત્યાં <mark>છે</mark>દ્દ દાષ થાય છે. જેમકે રસિક પ્રિયામાં વિભાવ, અનુભાવ, સાત્વિક અને સંચારીનાં લક્ષણ આપી ઉદાહરણુ ન આપ્યાં.

- २ उपमामां प्रमाणन्यूनता दोष.
- ३ उपमामां जाति आधिकता दोष.
- ४ उपमामां प्रमाणअधिकता दोष.
- ५ असंभवथी उपमा दोष.
- ६ असादृश्यथी उपमा दोष.
- ७ भिन्नलिंगथी उपमा दोष.
- ८ भिन्न वचनथी उपमा दोष.
- ९ उत्प्रेक्षामां अवाचकता दोष.
- १० यमकभंग दोष.
- ११ उपमामां अधिकपद दोष.
- १२ उपमामां न्यूनपद दोष.
- १३ उपमामां कालभेद दोष.
- १४ विफल अनुमासथी अपुष्टार्थ दोष.
- १५ समासोक्तिमां अर्थपुनरुक्ति दोष.
- १६ अनुपासमां प्रसिद्ध विरुद्ध दोष.

## उपमामां जातिन्यूनता--यथा.

ધરી બાણુ ધનુ કરમાં, કમરપરે કાળી કૃપાણુ બાંધી; શત્રુ સમરે હુણ્વતા, નૃપ ચંડાલ સમાન બાણુ સાંધી.

' આમાં રાજાની સ્તુતિ કરતાં તેને અધમ જાતિ ચાંડાલની ઉપમા આપી તેથી उपमामां जातिन्युनता दोष થયે।.

# उपमामां प्रमाणन्यूनता-यथा.

રવિ પંખા સમ પેખે, વિધુ કપૂરના ચૂર્ણુ તણેા વૃન્દ; શયા કમલદલવાળી, ગણે ધરાને સન્તાે સુખકન્દ. આમાં ઉપમા ઉપમેયમાં પ્રમાણુની ન્યૂનતા હાેવાથી उप-मार्मा प्रमाणन्यूनता दोष થયેા.

# उपमामां जातिअधिकता--यथा.

સુજ ઉરમાં બ્રમ એવેા, દિગ્ગજ જેવેા જણુાય તું રાજા; તુજ ઉર અવનિ સરખું, વર વિશાલ છે ક્ષત્રિતણી માજા. આમાં ઉપમા ઉપમેચની જાતિ અધિકતા હેાવાથી **उपमामां** जाति अधिकता दोष થયેા.

## उपमामां प्रमाणअधिकता--यथा.

આ દારાનાં દશના, સ્ક્રટિક અદ્રિનાં શિખર સદ્દશ શાેલે; મેરૂ શ્રંગ સમ ગ્હાેટા, ઉભય ઉરાેજો જોઈ મન લાેલે. આમાં :ઉપમા ઉપમેયમાં પ્રમાણની અધિકતા હાેવાથી उपमामां प्रमाण अधिकता दोष થયાે.

### असंभव अने असाहइयथी उपमा--यथा.

પ્રકાશ તુજ છબિ કેરો, બળતા જળની ધાર સમાે ધાર; અર્ધાઘટ સમ આંખા, નિરખી થાયે માહિત મત મારૂં.

આહીં પૂર્વાર્ધમાં ઉપમાન " બળતા જળની ધાર " અસંભ વિત હાેવાથી असंभवથી ઉપમા દાેષ થયેા અને ઉત્તરાર્ધમાં " અ ર્ઘઘટ " ઉપમા અસાદ્વશ્ય હાેવાથી असादृश्यથી उपमा दोष થયેા.

## भिन्नलिंग तथा भिन्न वचनथी उपमा--यथा.

કલ્પલતા સમ તુજ પતિ, તું તરૂણી છે સુરતરૂના સરખી; દ્રગ ઇન્દીવર જેવું, નિત્ય નિહાળું હુદય મહીં હરખી. આહીં પૂર્વાર્ધમાં ઉપમા ઉપમેયના લિંગ જીદા હાેવાથી **મિન્ન સિંગ**થી **उपमादोष થયેા. અને ઉત્તરાર્ધમાં ઉપમેય બહુ** વચનને બદ્દલે એક વચન હાેવાથી મિન્ન वचनથી उपमा दोष થયેા.

### उत्प्रेक्षामां अवाचकता--यथा.

મૂર્ત્તિમાન શ્રંગાર જ્યમ, સ્રીસઁગ કરે વિહાર; સુખદાયક શ્રાવણુ મહીં, ચાલ પ્રિયા કર પ્યાર. આમાં " જ્યમ " ઉપમાવાચક ન હાેવા છતાં ઉત્પ્રેક્ષાવાચક અનાવ્યું અને ઉત્પ્રેક્ષિત અર્થનું અર્થાન્તર ન્યાસથી સમર્થન કર્યું. તેથી उत्प्रेक्षामां अवाचकता दोष થયે।.

#### यमकभंग--यथा.

ભજ ગાેપાલ કહ્યું 'તું, મેં નહીં કહ્યું હતું કે ગાેપાલ; મેં ન કહ્યું તે કરીશું, તેથી તારા બુરા થયા હાલ.

આમાં ગેાપાલ એટલે કૃષ્ણુ અને ઇન્દ્રિયનું પાલન કર એ બે અર્થ છે. આવી શબ્દચેાજના યમક કહેવાય છે. એ પૂર્વાર્ધમાં છે પણુ ઉત્તરાર્ધમાં નથી નભી શકી માટે यमकमंग दोष થયે।.

## उपमामां अधिकपद--यथा.

નગદુહિતા સહ શાેલે, શંકર ધરીને લૂતિ<sup>8</sup>વેત અંગે,

શરદજલદ વિદ્યુત સુત, જેમ વિરાજે ઇન્દ્રધનુષ સંગે.

આમાં " ઇન્દ્રધનુષ " અધિક પદ છે. કારણુકે ઉપમા તાે " શરદ જલદ વિદ્યુતચુત વિરાજે " આ જગાેએજ પૂર્ણુ થયેલ છે માટે उपमामां अधिकपद दोष થયેı.

## उपमामां न्यूनपद--यथा.

ધરી પીત પટ અંગે, રસિક વિહારી રાધાયુત રાજે; મર્કતમણિ કુન્દનમાં, જેમ જડેલેા છટા ભર્ચી છાજે.

આમાં " રાધા કૃષ્ણુ " " અને કુન્દન મર્કતમણુ " ઉપમા ઉપમેય છે, પણુ પીતપટની ઉપમા બાકી રહી ગએલી હેાવાથી उपमामां न्यूनपद दोष થયે।.

#### उपमामां काल भेद--यथाः

વિછ્યુધ સમાજ સહિત અતિ, ભીષ્મ ભૂપ શાેલે છે અહીં આજ; અંબરમાં ઉડુગ**છુ**સુત, જેવાે શાેલે પૂરણ દિજરાજ.

આમાં જયારે પૂર્ણુ ચન્દ્ર હેાય છે, ત્યારે ઉડુગણુ નથી દેખાતા. કારણુકે ચન્દ્રના પૂર્ણુ પ્રકાશકાલમાં તારાઓના પ્રકાશના અભાવ હાય છે, માટે उपमामां काऌभेद दोष થયે।.

# विफल अनुप्रासथी अपुष्टार्थ दोष--यथा.

સાડી સરસ સંચારી, પહેરી લે ગહેરે રગે અંગ, રસવશ રસ રાખીને, બનાવવા ગારી તજ ગૃહ સંગ. આમાં.સાડી, સરસ, સંચારી, પહેરી અને ગહેરે વગેરે વિક્લ અનુપ્રાસાથી અર્થ ચમત્કાર પુષ્ટ થતાે નથી. માટે વિफજ્ઞ अનુપ્રા-સથી अपुष्टાર્થ दोष થયે.

## समासोक्तिमां अर्थपुनरुक्ति दोव--यथा.

સુમન તણુા રસ લેવા, આ અલિપૂરણુ પ્રવીણુ પેખાયે; મધુપ સદા મધુ લાેભી, જ્યાં સુવાસ ત્યાં જાેર ધરી જાયે. આમાં પ્રસ્તુત વર્જીન ભ્રમરનું છે, તેમાં અપ્રસ્તુત નાયકનું વર્જીન સ્કુરે છે તેથી સમાસાક્તિ; અને અલિ કહી ફરી મધુપ કહ્યો તેથી समासोक्तिमां अर्थ पुनरुक्ति दोष થયે।.

# अनुप्रासमां प्रसिद्धविरुद्धदोष--यथा.

નાશ ત્રાસનેા થાયે, નિરખીં નિશાકર તહેા ભવ્ય ભાસ; હાસ્ય વિલાસ હુંદ્વાસે, રમે ગર્વથી ગહેરાજી રાસ આમાં ગહેરાજીનું રાસ રમવું કહ્યું એ શાસ વિરૂદ્ધ છે માટે अनुपासमां प्रासिद्धविरुद्ध दोष થયે।.

## दूषणोंद्धार.

ક્યાંઈક દેાષ દેાષજ રહે છે. ક્યાંઇક દેાષ ગુણુ અને છે અને ક્યાંઈક દેાષ દેાષ પણુ રહેતાે નથી તેમ ગુણુ પણુ અનતાે નથી.

# श्रुतिकदुगुण.

જ્યાં કેાઇ વક્તા ઉદ્ધત વાક્યમાં રૌદ્રાદિક રસનું વર્ણુન કરે, ત્યાં श्रुतिं**कदुगुण** થાય છે.

20

# श्रुतिकटुग्रुण--यथा.

લંક <mark>જાળી જોરેથી, હર્ણુ કવ્યાદ અવજ્ય</mark> કર્મ કીધાં; ગાઢ ગર્જી હનુમ તે, ગર્ભ થ**કી** અર્ભક પાડી દીધાં. આમાં કર્ણુકટુ શબ્દો આવ્યા છતાં રૌદ્રરસનું વર્ણુન હેાવાથી શ્રુતિ**સદુગુણ થ**યેા.

યથા.

ધર ઘર શૂકર ગર્જે, ગવન કરે ગહકાંતા મૃગરાજ; ઝપટિ લપટિ પાંખાથી, બહુ પક્ષીના પ્રાણ હરે બાજ.

આમાં કેાઇ પણુ રસ નહીં હાવાથી ગુણુ નથી તેમ દાષ પણુ નથી.

## अप्रयुक्त अने निह्तितार्थ गुण.

**અપ્ર**સુક્ત અને નિહિતાર્થ દેાષા <sup>Ջ</sup>લેષાદિના સંબંધથી ગુણ થાય છે.

#### अत्रयुक्त गुण--यथा.

માધર્વી પતિની પાસે, માધર્વી વશ અની માેકલતી નારી; કેરવ વનમાં કેરવ, શ્રવણુ કરે ઉત્સવ ઉત્સવ ધારી. આમાં માધવી–સખી અને મદિરા, કેરવ,–કમળ અને અનેક પ્રકારના શબ્દ. ઉત્સવ–આનંદ અને કેાપ આવા અપ્રયુક્ત શબ્દો આવ્યા છતાં <sup>હ્ર</sup>લેષના સબંધથી **अप्रयुक्त गुण** થયેા.

### निहितार्थ गुण--यथा.

શેાલે કાર્મુક કરમાં, વિરહિણાં વિકલ બને નયને નિરખી; અમૃત અહાર વિજય પ્રિય, બે આવે છે દર્પક શ્યામ સખી. આમાં કાર્મુક એટલે બાણુ અનેવેણુ, અમૃત-પિયૂષ અને ગેા-રસ. તેમાંથી પ્રસિદ્ધ અર્થ છેાડી વેણુ અને ગેારસ અર્થ ગ્રહણ કર્યો તેથી નિહિતાર્થ દેાષ <sup>હ</sup>લેષ પ્રાધાન્ય હાવાથી નિદ્દિતાર્થ ગુળ થયા. ऌज्जा अश्ट्रील गुण.

પુરૂષની ઉક્તિમાં લજ્જ અ<sup>8</sup>લીલ ગુષ્ટ્ર થાય છે.

#### યથા.

નહીં ત્**ટે તારાથી, કઠિન અતિ પુંગીકલ છે પ્યારી;** કામ તેાડવા કેરૂં, નિત્ય અમારૂં માની લે નારી.

આમાં પુરૂષ કહે છે તેથી लज्जा अश्लील दोष મટી ગુણુ થાય છે.

### ग्लानि अश्हील गुण.

શાંત રસમાં ગ્લાનિ અ<sup>શ્</sup>લીલ ગુણુ થાય છે. યથા.

નાસા ઉદરમહીં મલ, માંસગ્રન્થિ કુચ મુખમાં લાળ વહે; માહિત થાય મૅૂરખનર, નર્ક કુન્ડ નારીને સુકવિ કહે. આમાં શાન્તરસ.હેાવાથી ગ્ઝાનિ अश्लीऌ **ગુળ** થયેા.

## संदिग्ध गुण.

વ્યાજસ્તુતિ અલંકારમાં સંદિગ્ધ દેાષ**્ંગુણુ થાય છે.** યથા.

રંચ કનક જ્યાં ન મળે, જ્યાં ત્યાં અતિશય વિલૅ્તિ દ્રગ દેખું; લાખાના આ ભૂષણ, તુજ મુજ ઘર એકજ સરખાં લેખું.

આમાં જરા પણ કેનક જ્યાં નથી, એટલે એક અર્થમાં બીલ-કુલ કનક નથી અને બીજા અર્થમાં રંચ કનક નથી પણ ઘણું છે. " વિભૂતિ " એક અર્થમાં ભસ્મ .અને બીજા અર્થમાં સમૃદ્ધિ. " લાખાના ભૂષણુ " એક અર્થમાં લાખના અને બીજા અર્થમાં લાખા રૂપિઆના. આવા બે અર્થ હાવાથી રાજાનું વર્ણુન છે કે ભિ-ક્ષુકનું છે એ નિશ્ચય થતા નથી તેથી સંદિગ્ધ છે પણ રાજાની સ્તુતિ અને ભિક્ષુકની નિન્દાની બ્યાજ સ્તુતિ હાવાથી સંદિગ્ધ શુળ થયા.

# अन्रतीत अने ग्राम्य गुण.

જ્યાં અર્થ તુર્ત સમજવામાં આવે, ત્યાં અપ્રતીત દેાષ ગુણ થાય છે તેમજ ગ્રામિક મનુષ્યાેની ઉક્તિમાં ગ્રામ્ય દાેષ ગુણુ થાય છે. કહી હતી મેં તમને, તે દિન બેસી નદી પરે વાત;

રાખ રાંધી લઇ જાઉં, પરષ્ટ્યા સારૂ ભાવ ધરી ભાત.

અહીં પૂર્વાર્ધમાં નદી પ્રવાહને કહે છે, તે ઉપર બેસવું અસં-ભવિત છે. માત્ર લક્ષણાશક્તિથી અર્થ થાય છે છતાં તુરત સમજાતેા હાવાથી अप्रतीत गुण થયેા અને ઉત્તરાર્ધમાં રાખ ( જીવારથી ખ-નતી ખારાકી ) પરષ્ટ્યા માટે ( ઘરધણી માટે ) ભાત ( ભાતું–ના-સ્તાે ). આ શબ્દા ગ્રામ્ય છે, છતાં ગામડીયાની ઉક્તિ હાેવાથી ग्राम्यगुण થયેા.

#### न्यूनपदगुण.

હર્ષ કે શાેક વશ બેહલનારની ઉક્તિમાં ન્યૂનપદ દાેષ ગુણુ થાય છે. યથા.

સમેટીને સુખ સવે<sup>દ</sup>, આન દનું નહીં રાખ્યું એ ધાણુ; ગયા ગયા તજીં આલી, નથી નિકળી જાતાં પાપી પ્રાણુ. આમાં પતિપદ ન્યૂન છે, છતાં શાેકવશ વિરહિણી બાેલે છે માટે **ન્યુનપદ્દગુળ** થયેા.

### अधिकपदगुण.

કેટલીએક જગાે એ ંઅધિકપદ દેાષ ગુણ થાય છે.

#### યથા.

ચાપ્પું ચિંત રાખીને, કઠિણુ અમિત છે નિભાવવા નેહ; નહીં નહીં જાણે જરીએ, કુક્ત રસિકજન જાણે છે એહ.

આમાં જાણુે છે એ પદ બે વાર ( અધિક પદ ) આવેલ છે. છતાં " નહીં " મતલબ જે રસિક નથી તે જાણતા નથી અને જે રસિક છે તે જાણે છે. આમ સકારણુ અધિકપદ હાેવાથી अધિકપદ-શુળ થયે.

## **पुनरुक्ति गुण.** વિહિત કથનમાં, વિષાદમાં, લાટાનુપ્રાસમાં, વિસ્મયમાં, ક્રેા<sup>.</sup>

દુષણાેહાર

ધમાં, દીનતામાં, દયામાં, અર્થાન્તરસંક્રમિતવાચ્યમાં, પ્રસાદનમાં હર્ષમાં અને નિશ્વયમાં પુનરૂક્તિ દેાષ ગુણુ થાય છે.

विहितकथनमां अने विषादमां पुनरुक्ति गुण.

ઉદ્દેશ્યમાં વિ<mark>ધેયનું ક્</mark>રી કથન કરાય ત્યાં, અને વિષાદ્દમાં પુન-રૂક્તિ દેાષ ગુણુ થાય છે.

યથા.

અરૂણુ સૂર્ય છે ઉગતાં, આથમતાં પણુ અરૂણુ સદા ભાળું;

જાઓ જાઓ પતિ જાએ, અંતરમાં દઇ સ્થાન વિરહવાળું.

આહીં પૂર્વાર્ધમાં સૂર્ય ઉદ્દિશ્ય અને અરૂણ વિધેયનું ફરી કથન કર્સું તેથી विद्ति कथनमां पुनरुक्ति गुण ઘયેા. અને ઉત્ત-રાર્ધમાં વિષાદયુક્ત વામાએ જાએા જાએા એમ વારંવાર કહ્યું તેથી विषादमां पुनरुक्ति गुण થયે.

### लाटानुप्रासमां पुनरुक्तिगुण.

લાટાનુપ્રાસ અલ કારમાં પુનરૂક્તિ દેાષ ગુણુ થાય છે. યથા.

નાથ નિકટ સઓં જેને, બ્રીષ્મ ચાંદની અમૂલ્ય છે એને;

નાથ નિકટ નથાં જેને, ગ્રીષ્મ ચાંદની ત્વસ્તિ અને તેને. આમાં નાથ, નિકટ, ગ્રીષ્મ, ચાંદની વગેરે શખ્દાે વારવાર આવ્યા છતાં લાટાનું પ્રાસમાં હાેવાથી ऌाटानुपासमां पुनरुक्ति गुण થયાે.

# विस्मयमां पुनरुक्तिंगुण.

વિસ્મય ચુક્ત વાક<mark>્યમાં</mark> પુનરૂક્તિ દેહ્ય ગુણુ થાય છે. યથા.

કળા અલૈાકિક આ તેા, બાલપણાની એઇ એ<sub>ઇ</sub> હરખું; આજ કાલની માંહી, ઉર ઉક્રસેલાં નારીનાં નિરખું. આહીં " બેઈ બેઇ " બે વાર આવ્યું છતાં વિસ્મયયુક્ત વાકય હાેવાથી **વિस्मयमां પુન**रुक्ति **गुण** થયેા.

# कोधमां पुनहाक्ते गुण.

ક્રેાધચુક્ત કથનમાં પુનરૂક્તિ દેાષ ગુણુ થાય છે.

૧૫૮

યથા.

મારાે મારાે અરિને, ચક્ર સહિત ચાંપેથી કલિમાંહી; નવા નવા હર સરબે, હાર તમેં જરી બેવાના નાહીં.

આમાં "મારાે મારાે " અને " નવા નવા " શખ્દાે વિશેષ વખત આવ્યા છતાં ક્રોધાવેશમાં કહેલ હેાવાથી क्रोधमां पुनरुक्ति गुण થયા.

# दीनतामां पुनरुक्ति गुण.

દીનતામાં પુનરૂક્તિ દેાષ ગુણુ થાય છે.

યથા

થાકી સખી હવે હું, ચપલ કાન્હને લખી લખીને ચીઠ્ઠી; નહીં નહીં ન્યાળે તેાયે, માહન મુજને કરી નજર મીઠી.

આમાં " લખી લખી " અને " નહીં નહીં " શખ્દા અધિક વખત આવ્યા છતાં દીનતા હાેવાથી दीनतामां पुनरुक्ति गुप्र થયે।.

# दयामां पुनहाक्ति गुण.

દયા પ્રાધાન્યમાં પુનરૂક્તિ દેાષ ગુણુ થાય છે.

#### યથા.

જા ઘર પથિક નવિન છે, ઘણી ત્વરાથી જા ઘર તું ખાઇ; ક્રરી ન જીવતાં જોઇશ, પછી કરીશ શું વિચારી જો કાંઇ. આમાં "જા ઘર, જા ઘર " બે વખત આવ્યા છતાં દયાના પ્રાધાન્યપણાથી द्यामां पुनरुक्ति ग्रुण થયે।.

# अर्थान्तरसंक्रमितवच्यमां पुनरुक्ति गुण. अर्थान्तरसंडभितवाऱ्यमां पुनइक्ति द्दाष शुख थाय छे. यथा.

એ કેકી કહીં કેકી, સુણી ગર્જના ઘનની સ્વર ખાેલે; કાેકિલ છે કાેકિલ તવ, ઋતુ વસ તમાં બળ ધારી બાેલે. આમાં " કેકી " અને " કેાકિલ " બબ્બે વાર આવ્યા છતાં અર્થાન્તરસંક્રમિતવાચ્યમાં હાેવાથી अर्थान्तरसंक्रमितवाच्यमां पुनरुक्ति ग्रण થયાે.

## प्रसादनमां पुनरुक्तिं गुण.

પ્રસાદનમાં પુનરૂક્તિ દેાષ ગુણુ થાય છે.

યથા.

વાર વાર કરૂઁ વિનતિ, ધાર ધાર ધરણીધર તું ધ્યાને; તાર તાર ત્રિભુવનપતિ, ઠાર ઠાર સુજ અંતર બળતાને.

આમાં " વારવાર, ધારધાર, તારતાર, ઠારઠાર " શબ્દા પુન-રૂક્તિવાળા હાેવા છતાં પ્રસાદનમાં હાેવાથી पसादनमां पुनरुक्ति गुण થયાે.

# हर्षमां अने निश्चयमां पुनरुक्ति गुण.

હર્ષમાં તેમજ નિશ્ચયમાં પુનરૂક્તિ દેાષ ગુણુ થાય છે.

#### યથા.

આવ્યા આવ્યા મુજ પતિ, હેરિ હેરિ હરખાઉ;

એ આ આ એ આજ છે, વ્હાલે વારી જાઉં.

આમાં પૂર્વાર્ધમાં " આવ્યેા " હેરિ હેરિ" પદાબખ્બેવાર હાેવા છતાં હર્ષમાં હાેવાથી **દર્ષમાં પુનરુक્તિ गુળ** અને ઉત્તરાર્ધમાં " એ આ આ એ આજ છે " આમ વારંવાર આવ્યા છતાં નિશ્ચયમાં હાેવાથી નિશ્ચ**યમાં પુનરુक्તિ गुण** થયેા.

## नित्य दोष.

કવિના વિવક્ષિત અર્થની પ્રતીતિ નહી કરાવનાર, ગત સંસ્કૃત, અસમર્થ, અવાચક, નિર્સ્થક વગેરે નિત્ય દેાષા છે.

કાઇ કવિએ નાયકાની સ્તુતિ કરતાં "ભલી" ને અદલે "ભલેા" કહ્યા. એમાં નાયકાની સ્તુતિ વિવક્ષિત છે અને " ભલેા " પુરૂષ-વાચી શબ્દ હેાવાથી નાયકાની સ્તુતિ પ્રતીત કરાવનાર નથી બની શકતાે એમજ અસમર્થ દાષ કવિના વિવક્ષિત ચલનમાં " ઝૂલે " આદિ શબ્દ હીંચવાનું ભાન કરાવે છે. અવાચક દાષ અને નિરર્થક ચરણ પૂર્ણાર્થ કવિના વિવક્ષિત અર્થના તિરસ્કાર કરાવી પછીથી અર્થની પ્રતીતિ કરાવે છે માટે વિરૂદ્ધમતિ કૃત સિવાય બીજા નિત્ય દોષા ગુણુ બનતા નથી.

## विरुद्धमातिकृत गुण.

સ્ત્રી પુરૂષ અથવા સખી નાયકના પરિહાસમાં વિરૂદ્ધમતિકૃત દેાષ ગુણુ થાય છે.

#### યથા.

વિજ્ઞ વધૂને યજ્ઞે, તેને જેવેા પ્રેમ ધરી પાસ,

સમાધિમાંહિ સમાધિ, કરતાં જોઇ પ્રગટયાે પરિહાસ.

આમાં " વિજ્ઞ " સર્વ શાસ્ત્ર જાણુનાર, બીજા અર્થમાં સર્વ કામસાસ્ત્ર જાણુનાર " સમાધિ " સરખી બુદ્ધિ, બીજા અર્થમાં રતિ ઇચ્છાવાળી સરખી બુદ્ધિ. સમાધિ–યાેગ સખધી ક્રિયા, બીજા અર્થમાં વિપરીત રતિ. આમાં સીધા અર્થ યજ્ઞ પક્ષે વિરૂદ્ધબુદ્ધિ ઉત્પન્ન કરે છે તેથી विरुद्धमतिक्ठतदोष छे પણ પરિહાસમાં હાવાથી विरुद्ध मतिक्रुत गुण થાય છે.

#### न्यूनपद गुण.

આનંદમગ્રાદિમાં ન્યૂનપદ ગુણુ થાય છે.

ય**થા**.

એ તેા સહુ બ્રમમાંહિ, પતિ મેં આપની બાંહ નથીઝાલી, પડછાયાથી પૂછું, શિદ સ**ંકેાચિત તમેં બના ખાલી.** આમાં તમને નથી કહેતી એ ઉપરથી સમજાય છે, માટે ન્યૂન-પદ દેાષ થયેા, પણુ આનંદમાં હાેવાથી ન્યૂ**નપદ ગુળ** થાય છે.

# पतत्प्रकर्ष गुण.

જ્યાં પૂજ્યના કાેધ વચનનાે ઉત્તર વિનયમાં અપાય ત્યાં પત-ત્પ્રકર્ષ ગ્રુણ થાય છે.

# ્રું પણાહાર '

#### યથા

પરશુરામ—દંડ દઉં હું એને, જેણે આ કાેદંડ ધર્યું તાેડી;

શ્રીરામ—તમથી જીતે હારૂં, માટે નમન કરૂં છું કરજોડી. આમાં પૂર્વાર્ધમાં સકાૈપ વચન છે અને ઉત્તરાર્ધમાં વિનય

નામાં પૂર્વાય માં સકાય વચન છે અને હત્તરાધ માં વિનય વાક્ય છે તેથી પતત્પ્રકર્ષ દેાષ થયે। પણુ પૂજ્ય પરશુરામને પ્રહ્નાહ્ય જાણી શ્રીરામનાં વિનય વાક્ય હાવાથી पतत्प्रकर्ष गुण થાય છે.

#### समाप्तपुनरात्त गुण.

જ્યાં સમાપ્ત કર્યા પછી વિશેષણુ નહી લગાવતાં અન્યપદ <mark>હ</mark>ાય ત્યાં સમાપ્ત પુનરાત્ત ગુણુ થાય છે.

#### યથા.

લંક પ્રજાળી રાખ કરી, કર્યો દનુજ સંહાર; અહાર હેરાને આપીયા, હરના ઉરને હાર.

આમાં પૂર્વાર્ધમાંજ સમાપ્તિ દેખાય છે છતાં ઉત્તરાર્ધ ઉમેર્ચુ તેથી સમાપ્ત પુનરાત્ત દાેષ થયેા પણુ વિશેષણુ ઉમેરેલ નહીં હાેવાથી समाप्त पुनरात्त गुण થયેા.

#### निर्हेतु गुण.

પ્રસિદ્ધાર્થમાં નિહેંતુ દેાષ ગુણુ થાય છે.

યથા.

ગયાં ચાલતાં ચાલી, સ<sup>ુ</sup>ગે સુખ સહુ જરા જઈ કહેજો; ગ્રીષ્મદિવસ શિશિરનિશા, આવે ત્યારે પતિ સંગે રહેજો આમાં ગ્રીષ્મના દિવસા અને શિશિરની રાત્રિ માટાં છે એ હેતુ કહ્યાે નથી તેથી નિહે<sup>દ</sup>તુ દાેષ છે, પણ ગ્રીષ્મના દિવસા અને શિશિ-રની રાત્રિ માટાં છે એ લાેકપ્રસિદ્ધ હાેવાથી **નિર્દેતુ ગુ**ળ થયાે.

## रस दूषणोद्धार.

જ્યાં રસ, સંચારી અને સ્થાઇનું નામ આપ્યા વિના નહી સમજી શકાય ત્યાં દેાષ નથી ગણાતાે અને કારણુ કાર્ય સાથે હાેય ત્યાં પણ દેાષ નથી થતાે.

ર૧

દેહધારી રસપતિ છે, શુદ્ધ લાજનું ∶સ્વરૂપ સ્ત્રી શાેલે; પતિ શ્રંગારની મૂર્તિ, રામા રતિને બેઇ ચિત્ત લાેલે.

આમાં રસનું, રસવાચક શ્રંગારનું, લાજ સંચારીનું અને રતિ, શ્રંગારના સ્થાઇ નામ આપ્યા વિના અર્થ પ્રતીતિ થતી નથી માટે દેાષ નથી.

#### યથા.

વક્રદ્રષ્ટિ વામાતણી, મળી લાજ લય સંગ;

ભર્ચી માહ ઉન્માદ ઉર, જ્વર સમ પીડે અંગ.

અાંહીં પણુ નામ આપ્યા વિના સંચારી સમજવામાં આવે તેમ નથી માટે દાષ નથી.

યથા.

ઉત્સુક્તા અબળાની, પૂરણુ ચંચલતાને પ્રગટાવે; લાજ બની અરિ તેમાં, હરિ વિલેાકતાં નિત્ય આડીં આવે. આમાં ઉત્સુક્તા કારણુ અને ચંચલતા કાર્ય છે. તેમજ લાજ પામવાનું કારણુ દુર્જનનાે ડર છે માટે લાજ, ઉત્સુક્તા, ચંચલતા આદિ નામ આપ્યા છતાં દાેષ નથી થતાે.

યથા.

કુચ બ્રહતા જે કરથકી, દેતા જાવક પાય; સુજ દ્રગ અંજન આંજતા, સુવા પડયાે એ હાય. આમાં કરૂણા રસમાં શ્રંગારનું સ્મરણુ રસ વિરૂદ્ધ છે, છતાં શ્રંગાર કરૂણાના વૃદ્ધિ કરનાર હાેવાથી દાેષ નથી.

#### काव्य गुण.

યશવંત ચરોાભૂષણુકાર લખે છેઃ— ગુણુ શખ્દના અર્થ લાેકાેને પાેતા તરફ લાવવાં. " ચિન્તામણુિ કાેષકાર " લખે છેઃ—

" गुण आमन्त्रणे " કાવ્યના પ્રસાદ આદિ ગુણે। પણ સહુ-દયને પાતા તરક્ષ ખેંચે છે. મનુષ્યમાં ઉદારતા આદિ ગુણે! છે તેમ કાબ્યમાં માધુર્યાદિ ગુ**ણ** છે. કાબ્યમાં ગુણની આવશ્યક્તા માટે બ્યાસ ભગવાન અગ્નિ પુરાણમાં નીચે પ્રમાણે લખે છે:—

अलंकृतमपि मीत्ये न काव्यं निर्गुणं भेरत् ।

वपुष्यललिते स्त्रीणां हारो भारायते परम् ॥

અર્થ—અલંકારચુક્ત પણ નિર્ગુણ કાવ્ય પ્રીતિ ઉપજાવનારૂં બનતું નથી. જેમ સ્ત્રીએાના બેડાેળ ( કુરૂપ ) શરીર ઉપર હાર ભાર કરનાર થાય છે. એ ગુણુા મુખ્ય ત્રણ છે, માધુર્ય, આજ અને પ્રસાદ.

કાવ્ય નિર્ણયકાર લખે છે:—જેમ વીર પુરૂષના હુદયમાં શૂર તાદિ ગુણેા વિરાજે છે, તેમ વિદગ્ધ પુરૂષના અંતઃકરણુમાં દશવિધિ ગુણુ સહજ શાેલે છે.

રાવણેશ્વર કલ્પતરૂકાર લખે છે:—" જેમ યાેગી પાતાના હુદ-યમાં ચાેગસાધન કર્યા કરે છે તેમ કવિ કાેવિદ દશ ગુણુાને પાતાના હુદયમાં રાખે છે. એ ગુણુા નીચે પ્રમાણે છે:---

સમતા, કાન્તિ, ઉદારતા, અર્થવ્યક્ત, સમાધિ, <sup>Ջ</sup>લેષ અને પુનરૂક્તિપ્રતિકાશ. આ સાતે ગુણુેાનાે ઉપર બતાવેલ માધુર્યાદિ ગુ-ણુામાં સમાવેશ થઇ જાય છે.

## माधुर्यगुण.

જેમાં ટ, ઠ, ડ, ઢ, અક્ષરા ન આવે, સ્વલ્પ સમાસ, અનુ-સ્વારવાળા વિશેષ વર્ણુ અને તમામ અક્ષરા મૃદુ તેમજ બિન્દુયુક્ત આવે એ **માધુર્યगુળ. આ ગુણ ચિત્તમાં** દ્રવીભાવ પ્રગટાવી આલ્હાદક અને છે અને બ્રંગારરસમાં વધારે શાેલે છે.

યથા.

નંદનનંદ તણા સખીં, દિવ્ય સુખાે વૃજને છે દેનારા; માર સુકુટ ધરી માથે, લલિત વંસી કર કંજે લેનારા.

## ओज गुण.

જેમાં ઉદ્ધત શબ્દ, દીર્ઘ સમાસ, સ, ક અને ટ વર્ગ વિશેષ તેમજ સંયાગી વર્ણો આવે એ **ગોज गુ**ળ, આ ગુણ ચિત્તની દી- પ્તિના વિસ્તાર કરે છે. વીર, બિભત્સ અને રોદ્ર રસમાં ઉત્તરાત્તર અધિક જાણવાે.

યથા.

પ્રચંડ આ ભુજ દંડે, ધરી કાેદંડ કરૂં ખંડા અરિના; મત્ત કેસરી ક્રોધે, જેમ વિદારે કઠિણુ કુમ્ભ કરિના.

#### प्रसाद गुण.

જેમાં મધુર, રાેચક અને સરલ વર્ણુા, જોઇએ એટલા જ સ-માસ અથવા નહી, ગંભીર અર્થશક્તિ અને શિ<mark>થિલ શરીર</mark> ( બંધા-રણુ ) હેાય એ **પસાદ ગુળ** છે. આ ગુણુ અર્થના શીઘ્ર પ્રકાશ કરી ચિત્તને પ્રસન્ન કરે છે.

યથા.

નહીં કદિ દષ્ટિ ડૉલાવી, માહિત થઇ શ્રી માહનમાં કાંઈ;

પરમ સુભગતા નિરખી, ધર્મ સાચવ્યાે કહે કાંણે ગાઇ.

#### समता गुण,

જેમાં પ્રાચીનાેની રીતિથી ભિન્નતા દેખાય અને દૂષ**ણ** રહિત વર્ણુન હાેય એ समता गुण.

યથા.

મુજ દ્રય દ્રગકુવલયને, આ નિશિ આપે અપૂર્વ આનંદ; સદા રહે વૃજ ઉપર, ઉદિત ઉમંગે ભર્યો કૃષ્ણુચંદ.

#### कान्ति गुण.

જેમાં મનને રૂચે એવાં મધુર વચન હેાય, ગ્રામ્યપદ ન હેાય તેમજ અર્થ ગુપ્ત પણુ ન હાેય અને પ્રકટ પણુ ન હાેય એ कान्ति **गुण** 

યથા.

શું જાહાર ગળામાં, વર વનમાળા વક્ષ:સ્થળ માથે; ભાલ તિલક લકુટીકર, જો સખા આવે સ્યામ ગ્વાલ સાથે.

#### उदारता गुण.ं

જેને અન્વય બળથીજ બુદ્ધિમાન <mark>બાલી શકે છે અને</mark> રસિક સિવાય અન્યજનાે સમજી શકતા નથી એ **उदारता गुण**. કદન અમિત વિધ્નાેના, એક રદન ગજવદન શ્રી ગણુરાય; વન્દનયુત કરૂઁ વન્દન, પવિત્ર પુષ્કર શા પુષ્કર પાય.

#### अर्थव्यक्त गुण.

જેમાં અર્થ પ્રકટ, સરલ વાતા, સમાસનુ' અધિકપણુ' નહીં અને સહજ સ્વભાવે વર્ણુન કરવામાં આવે એ अर्थव्यक्त गुण. યથા.

હરિ રાધાને નિરખે, રાધા નિરખે હરિને અનિમેષ; ઇન્દુ બન્યાં દ્રય આનન, ચારે ચક્ષુ ચકાેર બન્યાં બેશ.

## समाधि गुण.

જેમાં આરોહ અવરોહવાળું, રૂચિર અને ક્રમસહિત તેમજ પરિપૂર્ણુ ભૂષણુચુક્ત વર્ણુન કરવામાં આવે એ **समाधि गुग** <sup>યથા.</sup>

વર તરૂણીનાં.વચનાે, સુણી શર્કરા ચકિત ખની જાય; ઇક્ષુ દ્રાક્ષ દુ:ખ માને, સુધાસભય ખનૉ ઝટ સ'કાેચાય.

## श्ठेब गुण.

જેમાં ઘણા શબ્દોના એકજ સાથે સમાસ કરવામાં આવે એ શ્રું<mark>ગ્રેગ ગુળ</mark> તેના ગુરૂ સમાસ, મધ્યમસમાસ અને લઘુસમાસ એવા ત્રણુ ભેદ છે.

## गुरुसमासश्छेष गुण-यथा.

રઘુકુલ વિપુલ સરસૌરૂહ, સુખદ ભાનુ પદ ચારૂ ધરી ચિત્ત; કામ ક્રોધ મદમત્સર, મહદ માેહ અરિતણી કરૂં જીત.

## मध्यमसमासश्ठेष गुण-यथा.

દીનતણું દુ:ખભંજન, યદુકુલ રંજન અમિત હર્ષ આણી; કૃપા વારિધર વેગે, કરાે કૃપા નિજ દાસ મને જાણી.

# लघुसमासश्लेष गुण-यथा.

કમલનયની સખી કાેડે, નિરખે ઇન્દુઆનન ઘનશ્યામ; વિદ્યુત્ હાસ બિમ્બાધર, દારિમ દશન અહેાનિશ અભિરામ.

## पुनरुक्तिप्रतिकारा लक्षण.

જેમાં એક શબ્દ વધારે વખત આવે છતાં રૂચિર અર્થ થાય એ <mark>પુનરુक्ति पतिकाश गुण</mark>.

યથા.

બણુિ બણુિ ચાલી બાલા, ગણુિ ગણુિ પગલાં ધરે ધરામાથે; ધન્ય ધન્ય દ્રગ હરિછબિ, ક્ષણુ ક્ષણુ નિરખે સખલ સ્નેહ સાથે. માધુર્ય, ઓજ અને પ્રસાદ ગુણુને તમામ ગુણુેા આધીન છે એથી મમ્મટ કવિરાજે એ ત્રણુને જ ગુણુ ગણુેલ છે.

સાહિત્યસારકાર લખે છે:—

માધુર્યાદ ગુણે શબ્દ અને અર્થ એ બન્નેમાં ગૈાણીબૂત છે, અને રસમાં પ્રધાનબૂત છે, શબ્દ અને અર્થ (બન્ને) ત્રણુ પ્રકારની રીતિ, વૃત્તિ અને લક્ષણુવડે માધુર્ય વગેરે ગુણેને પ્રકટ કરે છે. જે શબ્દથી રીતિ અને વૃાત્તવડે માધુર્યાદિ ગુણેાની વ્યક્તિ થાય, તે શબ્દમાંજ તેઓ બાહ્યગુણુરૂપ ગણાય. વળી જે અર્થથી લક્ષણુવડે તે ગુણેાની વ્યક્તિ થાય તે અર્થમાં તેઓ આંતર ગુણુ કહેવાય છે.

माधुर्यादौ च दोषाणामभावेऽलंकृतौ ध्वनौ ।

#### जरत्तरमता अंतर्भूताः श्लेषादयो गुणाः ॥

જરત્તરા ( પ્રાચીના ) એ માનેલ <sup>શ્</sup>લેષાદિ ગુણ<mark>ે</mark>ાના માધુર્ય વગેરેમાં, દેાષાના અભાવમાં, અલંકૃતિમાં અને ધ્વનિમાં અંતર્ભાવ થાય છે.

## श्लेष प्रसादोदारत्वौजः समाधय ओजासि । दोषाभावे तु समता कान्तिश्व सुक्रुमारता ॥ ओल ने विषे <sup>ह्</sup>લेष, प्रसाद, ઉદારત્व, ओल अने सभाधि

વગેરે ગુણેાના અન્તર્ભાવ થાય છે, અને દાષાભાવમાં સમતા, કાન્તિ અને સુકુમારતા અન્તર્ભાવ પામે છે.

माधुर्य एव माधुर्यमर्थव्यक्तिः प्रसादके । मकाशादिमतेनांतर्भूताः श्लेषादयोगिरः ॥

માધુર્થગુષ્ટ્રમાં મેધુરતાના અને પ્રસાદકમાં અર્થવ્યક્તિના અન્તર્ભાવ થાય છે. આ પ્રમાણે કાવ્યપ્રકાશ ઇત્યાદિકના મતમાં એ શબ્દગુણેાના અન્તર્ભાવ થાય છે.

## आर्थिक गुणो.

ओजःप्रसादसमतामाधुर्यसुकुमारताः । उदारत्वं च दोषाणामभावेंऽतर्भवन्त्यमी ॥ काव्यरूपे समाधिश्व तथा कान्ती रसध्वनौ । अर्थव्याक्ति स्तथा श्छेषोऽऌंकार इति चार्थिकाः ॥

દેાષાના અભાવમાં ઓજ, પ્રસાદ, સમતા, માધુર્ય, સુકુમારતા અને ઉદારતાના, કાવ્યરૂપમાં સમાધિના, રસધ્વનિમાં કાન્તિના, અલં-કૂતિમાં અર્થવ્યક્તિ અને <sup>શ્</sup>લેષના અન્તર્ભાવ થાય છે.

पुराणसंख्यं निज्ञेयं लक्षणं त्वार्थतो गुणान् ।

#### आंतरान्वयं जयचंद्राळोकाभरणसारतः ॥

ચન્દ્રાલેાક અને સરસ્વતી કંઠાભરણને અનુસરીને એ આન્ત-રિક આર્થિક ગુણેા અષ્ટાદશ પ્રકારના બતાવ્યા છે.

## द्राक्षापाकस्तथा **प्रेयो माधुर्य सुकुमारता** ।

श्लेषः सौक्ष्म्यं च माधुर्यं व्यनक्ति मधुरार्थतः ॥

દ્રાક્ષાપાક, પ્રેય, માધુર્થ, સુકુમારતા, <sup>Ջ</sup>લેષ<sup>ં</sup> અને સાૈક્ષ્મ્ય એ છએ ગુણા માધુર્થને પ્રકટ કરે છે.

#### द्राक्षापाक

#### द्राक्षापाकः सबाह्यांतस्तत्समप्रस्फुरद्रसः । द्राक्षनी भाइ्ड અंढर अने आહिर रसधुष्ठ्त के शुधु ते द्राक्षापाक.

### रघुवीरगुरोः पादपांसवो मुक्तिकुंकुमम् ।

શ્રી રામચન્દ્રજીના સુરૂની ચરંઘુરજ એ મુક્તિના સાૈભાગ્યતું કું કું મ છે.

આમાં કુંકુંમ પદથી ગુરૂના ચરણુકમળનું અલૈાકિક આરૂષ્ય મનાય છે.

સ્ત્રીઓને જેમ કુંકુમમાં સાૈભાગ્ય સર્વસ્વૃ રહેલું છે, તેમ આ સુક્રિતરૂપી સ્ત્રીને ગુરૂના ચરણુની રજરૂપી કુંકુમ રહેલું છે. માટે સાૈ-ભાગ્ય સર્વસ્વ ગુરૂને આધીન રહેલું છે, તેથી કરીને સુક્તિ એ તાે ગુરૂની કિંકરી છે. માટે ગુરૂની સેવાથીજ સુક્તિ મળે છે.

### प्रेयः

## मायः सहृदय स्वांतकर्षकं प्रेय उच्यते।

સહુદય મનુષ્યાનાં અંત:કરણુનું આકર્ષણુ કરનારાે જે રસ તે પ્રેય ગુણુ ક**હેવા**ય છે.

યથા

### कैवल्यमापि वैकल्यं याति कान्ताद्रगंततः।

કાન્તાના નેત્રાન્તથી કૈવલ્ય પણુ વિકલતાને પ્રાપ્ત થાય છે.

#### माधुर्य.

माधुर्यं वर्णनं नत्याः कोधादेरपिसूचने । ક્રોધાદિને સૂચવતાં જે વિનયનું વર્ણુન તે माधुर्य.

યથા

स्मितचन्द्रिकया राधा दाशे सन्ध्यां तिरोदधे

ખંડિત થવાથી રાધાએ પાેતાની દ્રષ્ટિમાં થયેલ જે રક્તવર્જુ તેને હાસ્યરૂપી ચન્દ્રિકાથી ઢાંકી દીધાે.

આમાં **સન્ઘ્યા શ**બ્દથી દ્રષ્ટિમાં રહેલા ક્રોધનું સૂચન થાય છે. અને સ્મિત ચન્દ્રિકાવડે એ ક્રોધને દૂર કરવાથી પ્રણતિનું વર્ણુન કર્શું છે.

#### सुकुमारता

अतिकोमछतार्थस्य सौक्रुमार्यमुदीरितम् જેમાં અર્થની અતિ કાેમલતા હાેય તેનું નામ सुकुमारता.

યથા

## यास्यामि मथुरामेवं श्रुत्वा राधाऽगमद्धराम् ।

હું મથુરા જઇશ એમ કૃષ્ણુનું વચન સાંભળીને રાધાજી પૃથ્વી ઉપર પડી ગયાં.

આમાં કૃષ્ણના વચનનું શ્રવણ થયું તેજ ક્ષણે થએલ રાધિકાનો

મૂચ્છી લક્ષણવાળાે કાેમળ અર્થ જણાવેલ છે.

### श्रेष

## श्लेषस्त्वर्थस्य रचनाचातुरीस्रूत्राचित्रता.

અર્થની રચનાનું જે ચાતુર્ય તે શ્છેષ.

## उमाकपोलं सोऽचुंबच्छंग्रुर्गंगास्यविंबनात्

મહાદેવે ગંગાના મુખને જોવાના છળથી પાર્વતીના કપાેલનું સું બન કર્સું.

યથા

## दृष्ट्वैकासनसांस्थिते प्रियतमे पश्चादुपेत्यादरा देकस्या नयने पिधाय विहितक्रीडानुबन्धच्छल्रः । ईषट्टकितकंधरः सपुलक प्रेमोछसन्मानसा, मन्तर्हासलस्पत्कपोलफलकां धूर्तोऽपरांचुम्बति ॥

એક આસન ઉપર બેઠેલી બે પ્રિયંતમાઓને જોઈને પાછળથી આવીને આદર સહિત એક જણીનાં નેત્રાને રમતના ખ્હાનાથી ઢાંકી દઇને જરા ડાેક નમાવીને ધૂર્ત નાયક રાેમાંચ સહિત પ્રેમથી મન જેનું ઉદ્વાસ પામેલું છે એવી અને ઉરમાં ઉભરાતા હાસ્યથી જેના કપાેલ ભાગ પ્રકુલ્રિત છે એવી બીજી નાયકાને ચુમ્બન કરે છે. २२

આમાં ચાતુરી સ્પષ્ટ જ છે તેથી શ્રુષ.

## सोक्षम्य.

सौक्ष्म्यं त्वर्थस्य सूक्ष्मत्वं अर्थनी के सूक्ष्मता तेनुं नाम सौक्ष्म्य.

યથા.

पीयूषांशोर्मरीचिवत् । सीतयेक्षिरेघूर्त्तंसो वंचयित्वा मनोपि च ॥

સીતાએ મનને છેતરી ચન્દ્રમાના કિરણની ૈુ માફક સુશાભિત એવા રામચન્દ્રજીને જોયા.

ધનુષ ભાંગ્યા પહેલાં જે સમયે સખીઓએ વર્ણવેલા રામને જોવાને સીતાએ સંકલ્પ કર્યો તેજ વખતે અત્યંત લજ્જા અને કામ-થી થએલ સાત્વિકાનુભાવને લીધે મન સ્તખ્ધ યાશી સંકલ્પ માત્ર-થી પ્રેરાએલાં એવાં નેત્રથી રામચન્દ્ર જીને સીતાજીએ જોયા. માટે આમાં મનના વ્યાપાર નહીં હાવાથી સંકલ્પ માત્રની જ પ્રેરણા હા-વાથી મનનું વંચન સિદ્ધ છે. આમાં અર્થની સૂક્ષ્મતા હાવાથી સૌક્ષ્મ્ય.

> व्यनक्त्योजो नाल्तिकेरीपाकः झोभा च विस्तरः । गंभीरत्वग्रुदारत्वरीतिश्च परुषार्थतः ।

# नालिकेरीपाक.

स नाछिकेरीपाको यः स्वान्तर्गूढरसो दृढः જેની અંદર ગૃઢ રસ રહેલ છે, અને જે ઠઢ છે તે नार्छाकेरीपाक કહેવાય છે.

#### યથા.

### धिग्भ्रमद्धंगतुंगार्क्षी गुर्वेपगिंऽगरंगिणि ।

મારા શરીરને વિષે સંચરતા એવા ગુરૂના કૃપાકટાક્ષ છે ત્યાં ચંચલ એવા બ્રમરાની માફક ઉન્નત નેત્રવાળી રમણીને ધિક્ છે.

આમાં ગુરૂના કૃપાકટાક્ષના સંચારથી રમણીના તિરસ્કારને વિષે ત્યાગવીરનેા ગૂઢ ભાવ છે અને રચના ઢઢ છે. તેથી नाल्टिकेरीपाक.

#### शोभा.

### शोभा ममितदोषोऽपि गुणोत्कर्षेण बाड्यते ।

નિર્ણ્ય કરેલ દાેષના અધિક ગુણેાથી જે ગાધ થાય તેનું નામ શોમા

ય**થા**.

#### निंदन्ति रमणीं भ्रान्ताश्रूडाला किं न मुक्तये ।

વિરાગીએા બ્રાન્ત થઇને રમણીઓને નિન્દે છે પણ શું સ્રીએા સુક્રિતને વાસ્તે નથી ?

આમાં સ્ત્રીને વિષે નિર્ણય કરેલા દેાષનાે મુક્તિરૂપી ગુણેાત્કર્ષ-થી બાધ કર્યો છે માટે **જ્ઞોમા**.

### विस्तर.

#### भंगीवैपुल्यतो यत्राकूतं व्यक्तं साविस्तरः

ભંગીની વિપુલતાથી જેમાં અભિપાય સ્પષ્ટ હાય તે विस्तर

યથા.

### येन वृन्दावने रेणुर्भवेयं तत्तपःक्षमे

તેવું મારૂં તપ કયાં કે જે તપવડે વૃન્દાવનમાં હું **રે**ણુ થાઉં ? આમાં વૃન્દાવનને વિષે રેણુ થવા રૂપી ભંગીની વિપુલતા અતાવે છે તેથી विस्तर.

## गाम्भीर्य

ध्वनिः प्रतिपदं दिव्यो यादि गाम्भीर्यमीर्यते ॥ જ્યાં દરેક પદે દિવ્ય એવે। ધ્વનિ હેાય તે गाम्भीर्य કહેવાય છે. યથા.

## अभीमोऽप्यभवेापीशोऽस्म्यनुमापतिरप्यहम् ।।

હું અભીમ, અભવ, તથા અનુમાપતિ છું છતાં ઇશ્વર છું.

અહીં <sup>''</sup> અ**દં ''** એ શબ્દથી અહંકારાેપલક્ષિત કૂટસ્થ પ્રત્યક્ ચિદાત્મા જાણ્વેા.

" अभीम " એ શબ્દથી અહિંસાપ્રધાન સન્યાસાન્ત નિત્યા નિત્ય વસ્તુ વિવેક વગેરે ચાર સાધનાની સંપત્તિ રૂપી પરિપાક સૂચવેલા છે.

" इश " શખ્દથી જગતના જન્મ ઇત્યાદિક કારણ સૂચવાય છે.

" अनुमापति " શબ્દથી અનુમાનરૂપ બુદ્ધિના પ્રકાશક કંહેવાય છે.

આમાં દરેક પદે દિવ્ય ધ્વનિ રહેલ છે તેથી गામ્મીર્ય.

#### उदारत्व.

## ऐश्वर्योत्कर्षशाल्रित्वम्रुदारत्वम्रुदीर्यते ।।

જ્યાં ઐશ્વર્યના ઉત્કર્ષ ખતાવાય તે उदारत्व.

યથા.

## गुरुपन्नखदीप्त्यक्तरेणू श्री शारदे खलु ।

લક્ષ્મી અને સરસ્વતિ એ બન્ને ગુરૂના ચરણ નખની કાન્તિ-વાળી રજ છે.

આમાં ઐશ્વર્યનો ઉત્કર્ષતા અતાવી છે, તેથી उद।रत्व.

# रीति.

### उपकमादिषड्लिंगानुग्रहो रीतिरीरिता.

ઉપક્રમ તથા ઉપસંહાર, અભ્યાસ, અપૂર્વતા, ફલ, અર્થવાદ અને ઉપપત્તિ એ છ ની જેમાં અનુકૂલતા હેાય તે રીતિ જાણુવી. भार्गवे भग्नभूभुद्धे भार्गे कः प्रतिभूभवेतु.

કાર્તવીર્થ વગેરે રાજાઓના પ્રભાવને નષ્ટ કરનાર એવા ભૃગુ-કુળને વિષે ઉત્પન્ન થએલા પરશુરામને વિષે કેાણુ પ્રતિપક્ષી હેાય ? આમાં ભાર્ગવ--ભૃગુવંશમાં ઉત્પન્ન થએલ, એ પ્રમાણુ વંશનું કીત<sup>-</sup>ન કરી ઉપક્રમ અતાવેલાે છે અને પ્રતિપક્ષી કાેણુ હાેય એ ઉપ-સંહાર અતાવ્યા છે.

ક્ષત્રિયાેનાે ક્ષય એ અભ્યાસ ખતાવેલ છે,

લાેકાત્તર હાેવાથી અપૂર્વતા છે.

પિતૃઋણમાંથી મુક્ત એ ફલ જાણવું.

ભાર્ગવ એટલે મહાદેવના શિષ્ય એમ કહેવાથી ઉપપત્તિ અને અનેક ઇતિહાસમાં પ્રસિદ્ધ હાેવાથી અર્થવાદ જાણુવાે.

> सहकाराभपाकाक्षरसहंतिसमाधयः । संमितच्वोक्तिसमताः प्रौढार्थेन प्रसादकाः ॥

सहकाराभपाक, अक्षरसंहति, समाधि, संमितच्व, उक्ति अने समता એ બધા પ્રૌઢાર્થથી પ્રસાદક છે-

#### सहकाराभपाक.

सहकाराभपाकस्तु गूढागूढार्थगुम्फनम् । ગૂઢાગૂઢ અર્થની જે સ્થના તે सहकाराभपाक.

યથા

स्तनौन्नत्यनतापि त्वं भ्रुवौ ते नोन्नते कुतः ।

હે પ્રિયે ! તું સ્તનની ઉન્નતિથો નમી ગએલી છે પણુ તારી બ્રકુટિ કેમ ઉંચી થતી નથી ?

આ ઉદાહરણુમાં બ્રકુટિ ઉચી કેમ નથી એ ક**હે**વાથી ઉ<sup>દ</sup>ર્વ દષ્ટિ કરવી એવા ગૂઢ અર્થ નીકળે છે તેથી सहकाराभपाक.

# े अक्षरसंहति. शब्दाल्पत्वेऽपि भूर्यर्थरचनाक्षरसंहतिः ।

ચાડા શખ્દામાં લણા અર્થ'ની રચના તે अक्षरसंइति. .યથા.

धनुस्तृड्यातुवाल्यब्धि तत्पजिज्जानकीपतिः ।

घनुष्−મહાદેવનું ધનુષ, **દ્**દ્−રાજ્ય તૃષ્ણુા, यातु–રાક્ષસ बास्री–રાક્ષસનું નામ છે, आब्धि–સમુદ્ર અને तत्पजित्–તેના પતિ જે રાવણુ તેને જીતનારા જાનકીપતિ છે.

धनुष બાલકાંડ સૂચવે છે, તૃદ્ અયેાધ્યાકાંડ સૂચવે છે, यातु અરણ્યકાંડ સૂચવે છે, वाल्ली કિષ્કિન્ધાકાંડ સૂચવે છે, समुद्र સુન્દર-કાંડ અને तत्पजित् સુદ્ધકાંડ તથા जानकीपति એ શબ્દથી ઉત્તર-કાંડ બતાવે છે.

આમાં થાડા શબ્દામાં ઘણા અર્થની રચના છે તેથી अक्षरसंहति.

#### समाधि.

### उक्ति विनैवयच्छबसमाधिः सोऽभिधीयते ।

ઉક્તિવિના જે છદ્મ, તે समाधि કહેવાય છે.

યથા.

सिंहावलोकनं चके राधाकंडूयनच्छलात् ॥

રાધાએ ખંજેળવાના મિષથી સિંહાવલાકન કર્યું.

આહીં ખંજોળવાના ખ્હાનાથી સિંહાવલેાકન કર્યું એમ જે અતાવેલ છે, એમાં સિંહાવલેાકન શા માટે કર્યું એવાે કાંઈ સંબંધ અતાવ્યાે નથી એથી समाधि

## संमितत्त्व.

संमितत्वं तु यत्रार्थौं समान तुलिताविव । જેમાં બન્ને અર્થો સમાગ રીતે તાેળાય તે संमितत्त्व.

યથા.

# दक्तुल्लापात्रतोराधानुरागौ समतोलयत् ।

દષ્ટિરૂપી તુલાપાત્રથી રાધાએ બે અનુરાગને તેાળ્યા.

આમાં કૃષ્ણુમાં રહેલાે પાેતાનાે અનુરાગ અને પાેતાને વિષે રહેલ કૃષ્ણુ સંબંધી અનુરાગને દષ્ટિથી તાેળ્યા. તેમાં ુંએ અનુરાગ-રૂપી પદાર્થાની સમતાથી संमितत्त्व ગુણુ રહેલાે છે.

## उक्ति.

## उक्तिर्युक्तिवज्ञेनार्थः स्विष्टश्चेत्पुष्टतामियात् ।

ચુક્તિને\_ેલીધેૢ્રેપાતાના ધારેલા અર્થ'ની પુષ્ટિ થાય એ <mark>उक</mark>्ति કહેવાય છે.

યથા.

#### द्रष्टः कुत्रापि संपूर्णों माधवो राधया विना,

કયાંઇ રાધા વિનાના માધવને સંતુષ્ટ જોયા ? આહીં કેાઇએક સ્ત્રી પાતાની સખીને કહે છે જે સહસ ગાેપીએા-ના સંભાગ કરીને પણુ મારી સખી રાધિકાના આસ્વાદન વિના સ્વ-પ્નમાં પણુ તૃપ્તિને પામેલા માધવને જોયા ? તાત્પર્ય કે એના ચરણુ પૂજવાને વાસ્તે શ્રીકૃષ્ણુ ફ્રરીને આવે છે, આવાં વિનાદ લક્ષણુવાળા શ્લિષ્ટાર્થ છે એથી डक्ति.

#### समता.

#### क्रमवद्विषमार्थत्वशुन्यत्वं समता मता । ક्રમવાળાના જે સમ અર્થ તેનું નામ समता.

#### <sup>યथा.</sup> हेमंतेऽहो वसंते ते बदराम्रौपमौ क्रुचौ ।

હે પ્રિયે ! તારા કુચ હેમન્ત ઝતુમાં અને વસન્ત ઝાતુમાં બદરીક્ષળ તથા આમ્રક્ળનાં જેવાં છે.

. આમાં હેમન્ત અને વસન્ત ઝાતુનાં ક્રમથીઁજે સ્તનને અદરી તથા આમ્રફળની ઉપમા આપી છે એથી समता.

# रीति.

#### સાહિત્યદર્પ ઘુકાર લખે છે:—

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

उपकर्त्री रसादीनाम् सा पुनः स्याचतुर्विधा ॥ શ્રંગાર આદિ નવ રસ તથા ભાવ અને રસાભાસ ઇત્યાદિકનું પાેષણુ કરનારી શરીરના અવયવાેની માકુક પદાેના જેમાં યથાસ્થાન વિન્યાસ કરેલ હાેય તે રીતિ કહેવાય છે; તેના ચાર પ્રકાર છે. वैदर्भी चाथगौडीच पाञ्चाली लाटिका तथा ૧ વૈદભીં, ૨ ગૈાડી, ૩ પાંચાલી, ૪ લાટિકા. ਬੈਫਸੀ. माधुर्यव्यञ्जकैर्वर्णेरचना छछितात्मिका । अवृत्ति रल्पवृत्तिर्वा वैदर्भी रीतिरिष्यते ॥ સમાસ રહિત અથવા થાેડા સમાસવાળી માધુર્યને પ્રકટ

કરનાર વર્ણોવાળી જે લલિત રચના તે વૈદર્મો રીતિ.

पदसङ्घटना रोतिरङ्गसंस्थाविशेषवत् ।

### गौडी.

ओजःप्रकाशकैर्वर्णेबन्धः आडम्बर पुनः ।

समास बहुला गौडी.

ઘણા સમાસવાળી આજગુણને પ્રકટ કરનારા વણે!યુક્ત જે સુન્દરરચના તે ગૌદી રીતિ.

## पाञ्चाली.

वर्णैः शेषैः पुनर्द्वयोः ।

समस्तपञ्चषपदोः बन्धः पाञ्चालिकामतः ॥

જેમાં પાંચ કે છ પદા સમાસવાળાં હાેય અને એાજસ તથા માધુર્યગુણુને પ્રકટ કરનારા વર્ણે સિવાયના વર્ણો વાળી જે રચન્ય તે पाञ्चाली

## लार्टा. छाटी तू रीतिर्वेंदर्भांपाञ्चाल्योरन्तरास्थिता

વૈદભી તથા પાંચાલી બન્ને રીતિના ધર્મવાળી જે રચના તે છાદિ રીતિ કહેવાય છે.

સાહિત્યસરસીકાર લખે છે:—

## वैदर्भी.

### कम समास कि समास नहि, अच्छर सानुस्वार; बिन ट वर्ग छघु रेफर्ते बैदर्भी सरदार.

સમાસ વિનાની અથવા થાેડા સમાસવાળી માધુર્થને પ્રકટ કરનારા વર્ણોથી સુંદર એવી રચના તે વૈદર્મી રીતિ.

યથા.

શા<mark>ેલે ચન્દન</mark>બિન્દુથી, બન્ધુર આનન ઇન્દુ; બ્રહી ગયંદની મન્દ ગતિ, લે છે પદ અરવિન્દ.

આમાં ચન્દન, બિન્દુ, બન્ધુર, ઇન્દુ, ગયન્દ, મન્દ અને અર-વિન્દ આ તમામ શબ્દો સાનુસ્વાર છે અને માધુર્થને પ્રકટ કરનાર છે, સમાસ અલ્પ છે, ટ વર્ગ બીલકુલ નથી, લઘુ અક્ષરા વિશેષ છે, એથી **વૈ**दર્મી રીતિ જાણુવી.

## गौडी.

### टादि सँयोगी बरनमें, हेा हि छ बडो समास तासों गौडी कहतहै, वामन मत परकास.

અત્ય ંત સમાસવાળી, લાંબા અર્થ ને પ્રકટ કરનારા વર્ણુેવાળી જે રચનાવિશેષ તે गૌઢી રીતિ કહેવાય છે.

યથા.

મારત ડવંશજ તણા, છે પ્રચંડ લુજદંડ; ખાેળી ખંડે ખંડથી, દે દુષ્ટાેને દંડ.

આમાં મારતંડ, પ્રચ'ડ, લુજદંડ અને ખંડેખંડ ઇત્યાદિ ટ વર્ગના અક્ષરા હાેવાથી એાજના પ્રકાશ કરે છે, બીજીં પ્રચંડ, દુષ્ટાે

२३

ઇત્યાદિ સંચાેગી વર્ષુ છે અને સમાસ દીર્ઘ હાેવાથી મૌકી રીતિ જાણુવી.

#### पांचाली.

## गौडी बैदर्भी मिलित, पांचाली हैजात;

#### उपजत तहां प्रसादगुन, बरनत सुकवि सिहात.

વૈદભી<sup>°</sup> અને ગૈાડી રીતિમાં ખતાવેલા વર્ણોથી મિશ્રિત રચના

કે જેમાં પ્રસાદગુણુ ઉપજે તે पाञ्चाली रीति કહેવાય છે.

યથા.

મહા સર્પ કન્દર્પવિષ, જ્વાળ રહી ઍંગ જાગી; કંજશયન ચન્દન થકી, ત્રિયા શકે નહિ ત્યાગી.

આમાં પૂર્વાર્ધમાં દીર્ઘ સમાસ છે, રૈફવાળા શબ્દો છે, તેમજ એાજગુણુના પ્રકાશ કરે છે. ઉત્તરાર્ધમાં અલ્પ સમાસ છે, ટ વર્ગના અક્ષરા નથી, અને સાનુસ્વાર અક્ષરા હાેવાથી માધુર્ય ગુણુના પ્રકાશ કરે છે એથી **વાંંचા**ઝી રાતિ જાણવી.

#### યથા

<mark>ગ્રહ્યો સ્યા</mark>મ સ્યામાસુકર, લહ્યો મહા સુખપુંજ; પંકજ પત્ર સરાેજ જહાં, કુંનેમાં અલિગુંજ.

આમાં પણ ઉપર પ્રમાણુે પૂર્વાર્ધમાં ગૈાડી અને ઉત્તરાર્ધમાં વૈદર્ભી હેાવાથી **વાજીા**ઝી રીતિ બણુવી.

## लाटि.

ચમત્કારચન્દ્રિકાકાર કહે છે:— कोमल पद जहं रहत है, ंउपजत गुन परसाद । लाटी रीति तहां कहे, लागे पढत सुवाद ॥ યથા. અધર સધારસથી સખદ, બાલે બાલ સબાલ:

લાલ લાલ લાચન લલિત, શાેલે નીલ નિચાલ.

આમાં કાેમલ પદેા વડે પ્રસાદ ગુણુ ઉત્પન્ન થાય છે તેથી ਲાટિ રીતિ જાણુવી.

સાહિત્યસારકાર લખે છે:—

तत्तद्रसाईपदसंघटना रीतिरीरिता ।

જે રસ હેાય તે રસને ચેાગ્ય પદચુક્ત રચના તે <mark>રીતિ</mark> કહેવાય છે.

वैदर्भा च तथा गौडी पांचाली चेति तत्क्रमात् । वैदर्भी, गैाडी तथा पांचासी એવી રીતે रीतिना त्रख प्रधार છे.

# वैदर्भी, गौडी, पांचाली. असमासा तुरीयोर्ध्वसमासा च यथेप्सितम् ॥

## तदेकान्तसमासा च विज्ञेया सा यथाक्रमम् ॥

સમાસરહિત અને જે રસ હાેય તે રસને <mark>યાેગ્ય પદની રચના-</mark> વાળી **રી**તિ **વૈ**दર્માં.

ચારથી અધિક પદેા જેમાં સમાસવાળાં છે ને જે રસ હાેય તે રસને ચાેગ્ય પદેાવાળી રચના ગાૈકી રીતિ કહેવાય છે.

ફકત ચાર પદ સુધીજ જેમાં સમાસવાળાં પદ હાેય અને જે રસ હાેય તે રસને ચાેગ્ય એવા પદસંઘટ્ટનાન્વિત જે રચના તે **વાંचાછી** કહેવાય છે.

## वृत्ति.

### रसेष्टवर्णरचना द्वत्तिरित्यभिधीयते । सापि त्रिधैव विज्ञेया पूर्वादिगुगक्रमात् ॥ २सने ઇष्ट જે वर्षु ते *व*र्षुधुक्र्त જे रचना ते द्वत्ति કહેવાય છે, અને પૂર્વે કહેલા માધુર્યાદિ ગુણેાને અનુસાર તેના ત્રણુ પ્રકાર છે. मधुरा पक्ष्पा मौढा माधुर्योंजः प्रसाददाः चन्द्रालोकमता भद्रा ललिता मधुरैव मे

મધુરાવૃત્તિ માધુર્ય ગુણુને, પરૂષાવૃત્તિ એાજ ગુણુને અને પ્રૈાઠા પ્રસાદ ગુણુને પ્રકટ કરે છે. ચન્દ્રાલાકમાં જે ચાથી भद्रा તથા પાં-ચમી छल्लिता નામની વૃત્તિ બતાવી છે, તે અમારા મતમાં તાે मधुरा दृत्ति જ છે.

### कैश्चिक्यारभटी चैव सात्वती चेतिताःक्रमात् मतापख्द आर्थिक्यो मे सात्वत्येव भारती

'પ્રતાપરૂદ્ર' ગ્રંથમાં એની એ વૃત્તિઓને कैशिकी,आरमटी,તથા सात्वती એવાં ક્રમ મુજબ નામ આપીને આથિંક કહેલી છે. તેમાં જે મારતાદૃત્તિ કહેલી છે, તે અમારા મતમાં सात्वतीજ ગણી છે.

## मधुरावृत्ति.

#### भूयः शिरोगवर्गात्या सोष्माऽटाऽल्पासुरुपिणी

#### हृस्वमध्यरणद्वींद्राऽनुपान्या मधुरा भवेत् ॥

જેમાં વારંવાર અનુસ્વાર, પર સવર્ણ અને શુદ્ધ અનુનાસિક-રૂપે રહેલા ङ, ञ, ण, न, म, તથા श, ष, स, इ, ट, વર્જુ ને છેાડી દઇ દરેક વર્ગના પહેલા, ત્રીજા અને પાંચમા અક્ષરા, **ચ, र, छ, व**, જેના પછી હુસ્વ સ્વર આવતાે હાેય તેવા 'र' અને 'ण' તથા બે 'ਲ' ના સંયાેગ આટલાં વાનાં આવતાં હાેય અને વર્ગના બીજા તથા ચાેથા અક્ષરના સંયાંગ જેમાં ન આવતાે હાેય તેવી રચનાને **મધુરા**દત્તિ કહે છે.

યથા.

## सोछासयति गोविन्दं मन्दं मन्दं विहारिणम् । पंचमैरल्सा कुझे शिझितानां मिषेण किम् ॥

હે સખિ ! તે રાધા સુંદર લતાથી આચ્છાદિત પ્રદેશમાં, મંદ મંદ વિહારી એવા ગાવિન્દને પાતે શિથિલ થવાથી માત્ર કરના કંકણ વગેરે અલંકારના શબ્દાેરૂપી પંચમનાદથી ઉત્સાહવાન કરે છે, એટલે સુરત–નિષેધ કરે છે. કારણુ કે નિષેધ એજ કામાેદ્દીપન અને ઉત્સાહ કરનારા છે. આ પધમાં સર્વથા સમાસના અભાવ હાવાથી વૈદર્ભી રીતિ છે, અને વળી ક, ચ, ત, પ, ગ, જ, દ, બ, ણુ, ન, મ, શ, ષ, સ, હ, ય, ર, લ, વ, અનુસ્વાર એટલા સિવાય અન્ય વર્ણુના અભાવ છે, માટે ઉપરના લક્ષણુ મુજબ મધુરાવૃત્તિ છે, વળી આમાં સંભાગ નામના શ્રંગાર બતાવ્યા છે, તેથી કરીને તેમાં રહેલ માધુ-ર્યની પણુ વ્યંગ્યતા છે.

સીતાજીના પૃથ્વીપ્રવેશ થયા પછી સીતાને આગળ ઉભેલાં માનીને રામચન્દ્ર મનને વિષે શાેકયુક્ત વાક્ય કહે છે:—

र्येंदुं क़ुंदं मिलिन्दानां द्वन्दं चेन्दीवरं वरं ।

मन्दं सुन्दरि विन्दन्ती सेन्दिरा धरणीं गता !!

હે સુન્દરિ ! જે તું મુખવડે અર્ધા ઉઘડેલા કુન્દના પુષ્પને, કેામલ હાસ્યથી ચન્દ્રને, કુટિલએવા કેશના સમુહથી બ્રમરાના સમુ-હુને અને વિશાળ નેત્રથી કમળને પણુ તુચ્છ માનતી હતી; આકા-રથી પણુ સાક્ષાત લક્ષ્મી હતી તે તું અત્યારે પૃથ્વીમાં ગઈ માટે મન્દ ભાગ્યયુક્ત મને ધિક્ર્ છે.

આમાં ઉપર પ્રમાણેજ રીતિ અને વૃત્તિ સમજવી, પ<mark>ણ</mark> અહીં-યાં કરૂણારસદ્વારા માધુર્યગુણ રહેલાે છે.

કાેઇએક કૃષ્ણુરૂપી નાયકને કહે છે:--

सा शंपां कंपयंतीव चंपकैरपि कंपते ।

अंतरंगमनंगोयमंगनानां यदिङ्गति ॥

હે કૃષ્ણુ ! તે રાધા અતિશય કાન્તિવડે જાણે વિજળીને કંપા-વતી હાેય નહી તેમ કંપ્યા કરે છે, કારણ કે આ મદન અંગનાએાના અંતરંગને સ્વાધીન કરી દે છે. અહીંયા પણ ઉપર પ્રમાણે બતાવેલ કરૂણારસના ઉદાહરણ કરતાં આમાં વિપ્રલંભ શ્રંગારરસદ્વારા માધુ-ર્યની અધિકતા છે.

સુવર્ણ અને કામદેવ, એ ચંચલ પુરૂષાેનેજ વશ કરે છે, પણ સ્થિર બુદ્ધિવાળાને વશ નથી કરી શકતા. તેથી કરીને હું અદ્વૈત આત્માંનું હુમેશાં ચિન્ત્વન કરૂં છું. અને પ્રા**છ્યા**ન્ત સંકટમાં પણુ સ્નીનું ચિન્ત્વન નથી કરતા, કારણુ જે એ સર્વ અનર્થ કરનારી છે. આ ચાર પ્રકારના ઉદાહરણુેામાં વૈદભી રીતિ, મધુરાવૃત્તિ તથા આર્થિક કૈશિકીવૃત્તિ રહેલી છે.

#### परुषा

## संयोगपरखर्वाढचाऽखिल्रवर्णाऽतिगुर्वेसुः । अद्वींद्राऽतिविसर्गाद्याऽत्यूर्ध्वरा परुषा मता ॥

જેમાં સંચાેગ જેની પછી આવતા હાેય તેવા હુસ્વ અક્ષરા હાેય, તથા જેમાં દરેક વર્ણુો પણુ આવતા હાેય, વર્ગના બીજા અક્ષરા, ચાથા અક્ષરા અને શ, ષ, સ, હ, એ વધારે આવતા હાેય, બે 'લ' ના સંચાેગ ન હાેય, વિસર્ગ જીદ્ધામૂલીય અને ઉપપધ્માનીય અત્યંત હાેય અને અક્ષરા ઉપર રેક્ વધારે આવતા હાેય તેવી રચનાને **પરુષાદાત્તિ** કહે છે. આ વૃત્તિ તામસી કહેવાય છે.

#### યથા.

## यस्त्रिनेत्रैकदोर्दंडमंडिकोदंडखंडक्रत् दाशवक्रे शरं धर्तुं समरे सकरः क्रुपः ॥

ત્રિનેત્ર એવા જે મહાદેવ તેના ભુજદાંડને વિષે વિરાજમાન એવા ધનુષ્યને જે હાથે તાેડ્યું છે, તે હાથ આ રાવણુના ચુદ્ધમાં આણુ ધારણુ કરવાને કરૂણુાવાળાે છે.

આ પલમાં ચાર પદેાથી અધિક પદેાનાે સમાસ રહેલાે છે, તેથી <mark>गૌडી</mark> નામની રીતિ છે, અને વીરરસદ્વારા એાજસ્ ગુણુને પ્રકટ કરવા વાળી **વરુષા** નામની વૃત્તિ છે, અને આર્થિક <mark>આરમટી</mark> વૃત્તિ છે.

#### યથા .

## 

કાવ્ય વૃત્તિએા.

જર્જરિત ઐવા પ્રેતાે સ્મશાનમાં મસ્તિષ્ક, મેદ, સ્નાયું અને આંતર-હાથી તૃપ્ત થઇ નાચ્યા કરે છે.

આમાં ઉપર પ્રમાણેજ રીતિ, વૃત્તિ તથા આર્થિક વૃત્તિ સમ-જવી, પણ બિભત્સ રસદ્રારા એાજસ્ ગ્રણને પ્રકટ કરે છે.

યથા,

## 

નખરૂપી વજના અગ્રથી જેણે ગર્વવાળા રાક્ષસનું વક્ષઃસ્થળ ચીરેલું છે, એવાં નૃહરિનાં નેત્ર જ્વલિત એવા જે પ્રલયના અગ્નિ તેની ઇર્ષ્યાવાળાં હતાં.

આમાં ઉપર પ્રમાણેજ રીતિ, વૃત્તિ તથા આર્થિક વૃત્તિ છે, પણ રૌદ્રરસદ્વારા આજસ્ ગુણને પ્રકટ કરે છે.

### प्रौढा.

### मौढा तु मधुरा कापि कुत्रापि परुषा मता। श्रुतिमात्रेण चा स्वांथ ददाति करबिल्ववत् ॥

શ્રુતિ માત્રથીજ જે પેાતાના અર્થ ને હાથમાં રહેલા બીલા**ની** માફક જણાવી આપે છે, તે રાજસી મોૈઢા**દાત્તિ** જાણુવી. આ વૃત્તિ કયાંઇ મધુરા છે અને કયાંઇ પરૂષા પણ છે.

યથા.

### मौढा तु मधुरा कापि कुत्रापि परुषा मता । श्रुतिमात्रेण या स्वार्थ ददाति करबिल्ववत् ॥

કાેઈ એક પુરૂષ પાતાની સાળીને ઉદ્દેશીને પાતાના મિત્ર પ્રત્યે કહે છે. હે મિત્ર ! આ મારી સાળી પ્રાઢા થઈ ત્યારે કથાંઇ મધુરા અને કથાંઇ પરૂષા મેં બેએલ છે, અને વળી " તને દ્રવ્ય આપીશ" એવાં જારનાં વચનના શ્રવણુ માત્રથી જે સ્વાર્થને (સ્તનને) હાથમાં રહેલા બીલાની માક્ક આપે છે. આમાં ચાથા પદ્દ સુધી સમાસ રહેલા છે, તેથા કરાને પાંચાલી રીતિ છે, અને હાસ્ય રસદ્વારા પ્રસાદગુણના પ્રકાશ કરનારી મધુરા તથા પરૂષાથી મિશ્ર એવી રાજસી **પ્રૌદાદ્વ**તિ છે, અને આર્થિક **સાત્વતીદ્વત્તિ** છે.

યથા

#### मौढा तु मधुरा कापि कुत्रापि परुषा मता। श्रुतिमात्रेण या स्वार्थ ददातिकरबिल्ववत् ॥

એકાંતમાં બેસીને અર્જીનને સુભદ્રા તથા દ્રાૈપદ્દીનું શીલ પૂછતા શ્રીકૃષ્ણુ પ્રતિ અર્જીનનું ઉક્ત વાકય છે:––

હે કૃષ્ણુ ! પ્રાૈઢા જે દ્રાૈપદી તે તા રત્યાદિવેલામાં મધુરા એટલે મધુરભાષિણી છે. અને કાેઈ વખતે એટલે અશ્વત્થામાએ કરેલા પા તાના પુત્રવધ વખતે પરૂષા એટલે કઠાેરભાષિણી છે, એમ માનું છું, અને પાતાના નિરાકાંક્ષ અને નિર્ખાધ વાકચથી સ્વાર્થ એટલે સુખાદિ પુરૂષાર્થને આપે છે.

આમાં મધુરા અને પરૂષાથી મિશ્ર એવી રાજસ પ્રૈાઢાવૃત્તિજ છે. અને સાત્વતી નામની આથિ<sup>°</sup>ક પણુ છે, અને અદ્દભૂત રસદ્વારા પ્રસાદ ગુણુને વ્યક્ત કરે છે.

ય**થા.** 

#### मौढा तु मधुरा कापि, कुत्रापि परुषां मता । श्रुतिमात्रेण या स्वार्थ ददाति करविल्ववत् ॥

યશાેદાંથી ઉલ્ખલમાં બંધાયલા, કંપતા, રૂદન કરતા ભગ-વાન પ્રતિ કાેઇ એક ગાેપાલબાલનું આ વાકય છે.

હે કૃષ્ણુ ! આપણુ સર્વ બાલકા તા સર્વને વિષે મધુર છીએ અને આ પ્રાેઢા યશાદા તા કાેઈ વખતે એટલે લાલન વગેરે સમયમાં મધુરા છે, અને કાેઈવાર એટલે તાડનાદિ સમયમાં પરૂષા છે (માટે એનાથી બીવું એ તાત્પર્ય છે)તા પણુ **મતા** એટલે માન્યા છે. કારણુ જે લાલનને વખતે શ્રુતિ એટલે નિર્ખાધ એવાં વચનાથી સ્વાર્થ

#### કાવ્ય વત્તિઝા.

**એટલે સુખ આ**પે <mark>છે,</mark> અને તાડનને સમયે નીતિના ઉપદે**શથી પરિ**-**થ**ામે સુખ આપે છે.

આમાં પણ ઉપર પ્રમાણેજ રીતિ, વૃત્તિ તથા આર્થિક વૃત્તિ ભણવી. ફકત ભયાનક, રાજસરસદ્વારા પ્રસાદગુણને જણાવે છે.

#### पद.

#### एतासाम्रुपयुक्तानि संति षोढा पदान्यपि । कठोरपाकृतग्राम्यकोमछं नागरोपते ॥

રીતિઓ તથા વૃત્તિઓને ઉપયાેગી એવાં છ પ્રકારનાં પંદા છે:-१. कठोर, २. प्राक्रुत, ३. प्राम्च, ४. कोमल, ५. नागर, ६. उपनागर.

### कठोर.

#### सानुस्वारविसर्गादिदीर्घस्वरजगौरवं । कठोरं तत्पदं गौडीपरुषाऽऽरभटीस्थितं ॥

સાનુસ્વાર, વિસર્ગ અને જેમાં દીઈસ્વરથી ગૈારવતા હાય તેવું પદ **कठोर** કહેવાય છે, અને તે ગૈાડી રીતિ, પરૂષાવૃત્તિ, અને આ-થિંક આરભટીવૃત્તિમાં રહેલું હાેય છે.

#### प्राकृत.

### अनेकदीर्घस्वरजैकसंयोगजगौरवम् । प्राकृतं तत्तु पांचालीप्रौढासात्वत्युपस्थितम् ॥

અનેક દીઈ સ્વરાથી તથા એકજ સંયોગથી જેમાં ગારવતા હાય તે પ્રાકૃતપદ કહેવાય છે, અને પાંચાલી રીતિ, પ્રાઢાવૃત્તિ તથા ગાર્થિક સાત્વતી વૃત્તિમાં રહ્યું છે.

#### ग्राम्य.

## सर्वेळोकमसिद्ध्यैव, प्रयुक्तं ग्राम्चम्रुच्यते । पांचाल्यादौ च गौडयादौ यथा युक्तं प्रतीयताम् ॥

સર્વ લાેક પ્રસિદ્ધ તથા પાંચાલી અને ગૈાડી આદિમાં રહેલું પદ माम्यपद કહેવાય છે.

#### कोमल.

एकस्वरगुरुत्वं वाऽगुरु वा कोमलं मतं।

वैदर्भीमधुराकैशिक्युपगं तद्विळोक्यतां ।। એક સ્વર જેમાં ગુરૂ છે, અથવા ગુરૂરહિત વૈદર્ભી, મધુરા, અને કૈશિકીમાં રહેલું પદ कोमल કહેવાય છે.

#### नागर.

पंडित्तैकमसिद्वंयन्नागरं तत्पदं स्मृतं । वैदभ्योदौ च गौडचादौ पांचाल्यादौ यथायथं ॥ જે પંડિત જનાથીજ પ્રસિદ્ધ ( અતિ પ્રસિધ્ધ ન હાેય ) वैદ-क्यीદિ, ગાૈડયાદિ અને પાંચાલ્યાદિમાં રહેલું પદ नागर જાણુવું.

#### उपनागर.

## पंडितानुचरद्वित्रिचतुरैकपसिद्धिकं । उपनागरमेतचाप्युक्तरीत्यैव वीक्ष्यताम् ।।

જે ૫ઢ અત્યંત અપ્રસિધ્ધ હેપ્ય અને વૈદર્ભા આદિમાં, ગૈાડી આદિમાં અને પાંચાલી આદિમાં રહેલું હાય તે **उपनागर** જાણુવું.

> मधुरायां यावदार्था मालती च प्रहर्षिणी । मंजुभाषिण्यपि ज्ञेया वसंततिल्लका तथा ॥ हरिणीतद्वदेवेष्टः मंदाऋान्ता तथैवच । पुष्पिताया माल्लभारिण्येतन्नान्यत्र युज्यते ॥

જેટલા આર્યાના ભેદેા છે તેટલી આર્યાએા, માલતી, પ્રહર્ષિણી, મંન્નુભાષિણી, વસંતતિલકા, હરિણી, મન્દાક્રાન્તા અને પુષ્પિતાગ્રા આટલાં વૃત્તે **મધુરા** વૃત્તિમાં આવવાં જોઇએ, બીજી વૃત્તિઓમાં નહીંજ.

परुषायां तु पृथ्व्येका न तु साऽन्यत्र राजते।

**परुषा** વૃત્તિમાં પૃથ્વીછંદ આવવેાજોઇએ કાર**લુ કે તે અન્યત્ર** શાેભતાે નથી.

प्रौढायामन्यछन्दांसि प्राधान्याच तयोरापे ।

ઉપર ખતાવેલ છંદાે સિવાય અન્ય છંદાે **મૌદાદાત્તિ** માં આવવા જોઇએ.

### एवं यद्यपि रीत्यादेर्गुणैकायत्तता स्थिता । तथापि वक्राद्यौचित्यादन्यथात्वमपीष्यते ॥

એ પ્રમાણે જો કે રીત્યાદિની કેવલ ગુણાધીનના **રહેલી છે, તે**ા વક્તા, વાચ્ય અને પ્રબન્ધની યેાગ્યતાથી કરીને ગુણુ કસ્તા અન્<mark>યથી</mark> પણુ આધીનતા ઇચ્છાય છે.

#### मंथेति भीमसेनोक्तौ वेण्यां वक्रेकयोग्यतः । प्रश्नेऽपि गौडी रीतिश्व दृत्तिश्व परुषा तथा ।।

વેણીસંહારમાં 'મંથાય' ઇતિ ભીમસેનની ઉક્તિમાં ફક્ત એક વકતાની ચેાગ્યતાથી પ્રશ્નમાં પણુ ગાૈડી રીતિ છે અને વૃત્તિ પરૂષા છે.

યથા

## मंथायस्तार्णवांभः प्छतिक्रुहरचल्रन्मंदरघ्वानधीरः कोणाघातेषु गर्जत्वलयघनघटान्योन्यसंघट्टचंडः । कृष्णाक्रेाधाय्रादूतः क्रुरुकुल्लनिधनोत्पातानिर्घातवातः केनास्मर्त्सिद्दनादपतिरसितसखो दुंदुभिस्ताडितोयम् ॥

જે મન્થન દડથી ઉછાળેલ સમુદ્રના જલથી વ્યાપ્ત થએલ જે મધ્યભાગ તેને લીધે ચલાયમાન એવા મન્દરાચલના ધ્વનિની માફક ગભીર એવા તથા કાેણાધાત વખતે ગર્જના કરતા એવા જે પ્રલ યના મેદ્યા તેનાં અન્યોન્ય મળવાની માફક પ્રચડ એવા તથા કુષ્ણ (દ્રાૈપડી) ના ક્રાધને પહેલવહેલાે સ્વચવનારાે તેમજ કુરૂકુલના મરણ-રૂપી ઉત્પાતના પ્રચંડ વાચુરૂપ અને આપણા સિંહનાદના પડધાના મિત્રરૂપ દુંદુભિ કાેણે વગાડયાે ?

આમાં વકતાની ચાેગ્યતાથી વકતાને વિષેજ ક્રોધની પ્રાધાન્યતા છે. માટે ભીમસેન નામના વક્તાનું ઐાહ્રત્ય જાણવું, પણુ તામસ રસનિષ્ટ એાજ ગુણુને આધીનતાથી નહીં, એટલે આની રીતના પ્રક્ષમાં પણુ ગાૈહી રીતિ અને પરૂષાવૃત્તિ રહેલી છે.

## <mark>वाल्ररामायणे विश्वा</mark>मित्राश्रमजनोक्तितः । रक्तेति वाच्चैकौचित्याद्रीत्याद्यौद्धत्यमीक्षते ॥

આલરામાયણુમાં ' रक्ता ' એ પ્રમાણુે વિશ્વામિત્રના માશ્ર-મના મનુષ્યાેની ઉકિતથી એક માત્ર વાચ્યનીજ ચાેગ્યતાથી રીત્યા-દિનું ઐાન્દ્રત્ય દેખાય છે.

યથા

रक्ताभ्यक्तोरुस्टकागुरुकवल्लगल्रज्ञांगल्रव्यग्रतात्तुः फेक्तारेः फुल्लगल्लव्यतिकग्गुरुभिः कंपयांति जगंति । अन्योन्येताय्रपाणिप्रणयिज्ञवयुगं ताटका ताडयंति , सेयं द्राग्द्रष्टदंष्ट्रांक्रुरकषणरणत्कारभीमाभ्युपैति ॥

જેની જીદ્ધા રૂધિરથી વ્યાપ્ત છે, તથા માટા બ્રાસને લીધે મુખમાં પડી જતાં માંસને બ્રહણ કરવામાં જેના તાલુ આતુર છે, તથા પ્રકુલ્લિત ગળાના સંગંધથી માટા ઓંત્રાસા ખાવાથી જગતને કંપાવતી તથા પગના અગ્ર ભાગમાં રહેલા છે શખને પરસ્પર પછા-કતી તથા દાઢ ભીંસવાથી થએલ રણત્કારથી ભયંકર એવી આ તાટકા એકદમ આવે છે. અહીં વાચ્યની યાગ્યતાથી વાચ્યને વિષેજ આહત્ય હાેવાથી રીત્યાદિનું ઔહત્ય સમજવું.

## आख्यायिकायां संभोगेप्थेव वक्तर्यनुद्धते । विकटा एव रीत्याद्याः स्युइर्षचरितादिवत् ॥

कथायां त तया कादंबर्यादौ तामुलेपि च । रसे मासंगिकेनातिविकटा रीतिवृत्तयः ॥

આખ્યાયિકામાં શ્રગાર વ્યંગ્ય હાેય તાે પણ રીતિ આદિક તા હર્ષચરિતની માફક વિપત્નીતજ હાેય છે. આ પ્રબન્ધનું ઔચિત્ય બતાવ્યું છે. તેમાં વળી કથામાં વિશેષ કહે છે. કથામાં એટલે કાદ-બરી આદિકમાં જે પ્રાસંગિક રાદ્ર તથા તામસ રસમાં રીતિ આદિ-દની એટલી બધી વિપરીતતા આવતી નથી.

હવે એવી આશંકા થાય કે આખ્યાયિકામાં અને કથામાં પણ ગલ તાે સરખું જ હાેય, ત્યારે તે બન્નેમાં શું તફાવત ?

#### महापुरुषसौरिदेकप्रतिपात्तिसुर्ग्रमणम् ।

कर्तुं तस्याः कल्पिकरवाद्वैदभ्यीद्यात्मिकेव सा ॥

કથાના ઉદ્દેશ તા વર્ષુનીય મહાપુરૂષના સુખની ગાૈરવતા જણાવવી અથવા તાે જ્ઞાન કરાવવું તેજ છે.

#### एवं दृइये नाटकादावपि स्यात्तामसे रसे ।

मधानेऽपि न वैकटयं वेण्यां कुतभिति स्फुटम् ।।

હવે જે પ્રમાણે કથાની વાત કહી તેજ પ્રમાણે દ્રશ્ય નાટકા-દિમાં પણ તામસરસ પ્રધાન હાય તાે પણ રીતિ આદિકનું વૈપ-રીત્ય આવતું નથી, એમ 'વેણીસંહાર' ઉપરથી સ્કુટ જણાય છે.

#### पद्य.

### म्रुक्तकं युग्मकं संदानितकं तद्विशेषकं । कालापकं च कुलकमेकपद्यादिकं क्रमात् ॥ चतुर्दशांतमेव स्यात्कुलकं तल म्रुक्तके । रसानुसारिरीत्यादिभूयादमरुके यथा ॥ भुक्षतक, युग्मक, [सदानित], विशेषक, क्राक्षापक आने कुलक नामना पांच प्रकारनां पद्या છे. જેમાં એक <sup>8</sup>લાકથી अन्वय पुरा थते।

'**મુक્ત**क'માં અમરૂ શતકની માફક રસાનુસારી રીતિ છે, અને 'સંદ્વાનિત' વગેરેમાં સમાપ્તિ સુધી વૈદભી સિવાયની રીતિઓ અને મધુરા સિવાયની વૃત્તિઓ છે. આ પ્રમાણે અમાએ દિગ્દર્શન કર્સ છે.

જેનાે અન્વય પૂરાે થતાે હાય તે 'कुल्लक' કહેવાય છે.

## 'रसनिरूपण.

અપરિમિત સ્થાઈ ભાવ જ્યારે વિભાવ, અનુભાવ અને સંચારી ભાવા સહિત ચમત્કારચુક્ત બની મનુષ્યાના હુદયમાં અનિ-વંચનીય આનંદ ઉત્પન્ન કરે ત્યારે તેને રસ કહે છે. એના ચાર અંગ છે. १ स्थाइ, ર संचारી, રૂ अનુપાવ, ૪ વિમાવ.

#### स्थाइ भाव.

જેની રસમાં સદાકાળ સ્થિતિ રહે છે એને स्थाइमाव કહે છે. આના નવ લેદ છે. १ रति, २ हास, ३ शोक, ४ क्रोध, ५ उत्साह, ६ भय, ७ जुगुप्सा, ८ आश्चर्य, ९ निर्वेद.

#### रति स्थाइ.

પ્રિયા અને પ્રિયતમને મળવાની ઇચ્છાથી ઉત્પન્ન થએ**લી** અપૂર્વ પ્રીતિને तत કહે છે. આના ત્રણ લેદ છે. १ उत्तम राते, २ मध्यम रति, ३ अधम रति.

#### ય**યા**.

તુજ હિત માટે પ્રગટયું, નવિન નેહતરૂ હરિના ઉરમાંહે; શુભ રતિ જળથી સીંચે, સદા સાચવી સક્લ થવા ચાહે.

૧ રસનિરૂપણ અમે અમારા નાટવાશાસ્ત્રમાં બહુજ વિસ્તારથી લખ્યું **૭, એથી અહીં માત્ર સંક્ષેપમાંજ લખીએ** છીએ.

હાેય તે પદ્ય **ग्रुक्तक, બે ^**લેાકથી અન્વય પૂરાે થતાે હાેય તે '**યુग્મक'** અથવા 'संदानित' બણવું, ચાર <sup>શ્</sup>લાેકથી અન્વય પૂરાે થતાે હાેય તે પદ્યને 'कालापक' અને ચારથી આરંભીને ચાૈદ <sup>શ્</sup>લાેકા સુધીમાં

## उत्तम रति.

સદા એકરસ રહેવાવાળી એકાંગી પ્રીતિને **उत्तम राते કહે છે.** યથા.

ભ્રમર કંજમાં મરતેા, જાળે દીપે પતંગ નિજ અંગ; વિશિખ ખાય મગ રાગે, તાેય ન છાેડે પ્રેમ તણેા રંગ.

## मध्यम रति.

કાંઇ પણુ કારણુ વિના પ્રગટ થએલી પરસ્પરની પ્રીતિને मध्यम राति કહે છે.

ય**થા**.

હરિને નિરખે રાધા, રાધાને નિરખે હરિ આજ અલી; એક બીજાના અંતર, પ્રબલ પ્રેમથી જોજો જાય છલી.

## अधम रति.

સ્વારથ માટે થએલી પ્રીતિને अधम राति કહે છે.

ય**ચા**.

ભલે પધાર્યા પ્રિયતમ, વાસ્જિ પેઠે મુજને વિકસાવી; કનકવલય કે કંઠા, ભેટ આપી મુજને **લે**ટા આવી.

#### हास स्थाइ.

કાૈતુકને માટે બેડાેલ વચન અથવા વિચિત્રરૂપ રચ<mark>નાથી પ્રગઠ</mark> યએલ આલ્હાદચુક્ત મનાવિકારને हास કહે છે.

યથા.

ગ્વાલિનિ વેષે ગિરિધર, માેદે મળવા ગયા પ્રિયા પાસે; ગાળખી દઇ સુખ અંચલ, મિશ કરી રાધા હસ્યાં મંદ્ર **હાસે**.

# शोक स्थाइ.

પ્રિય પદાર્થના વિચાેગથી ઉત્પન્ન થએલ રતિરહિત મનાવિકા-રને शोक કહે છે.

#### યેથા.

ર્લૅ્રિ<mark>શ્રવાની</mark> ભામા, રહ્યુ રખડતાે પતિનાે ભુજ ભાળી; ચાંપે હુદયે ચાંપી, કરવા લાગી રૂદન નયન ઢાળી.

## क्रोध स्थाइ.

અપમાનાક્રિથી ઉત્પન્ન થએલ હર્ષના પ્રતિકુલ મનેવિકારને જ્રોષ કહે છે.

#### યથા:

મારૂં મહીથી શાેધી, પાતાલે પેઠેલ નહીં છેાડું; આ મુજ પરશુ તૃષિત છે, હરકાેદંડ કહેા કાેણે તાેડશું.

#### उत्साह स्थाइ.

શૂરતા અર્થવા દેયાથી ઉત્પન્ન થએલી ઉત્તરોત્તર ઇચ્છાવૃદ્ધિને **પત્સાદ** કહે છે.

#### ય**થા**.

શસ્ત્ર ધરી શૅ્રવીરાે, શત્રુ સંગ લડવા સમરે જાયે; ભુજ ક્રરકે તન પુલકિત, ઉરમાંહી ઉત્સાહ નહી માયે.

#### भय स्थाइ.

અપરાધ, વિકૃત શબ્દ, ચેષ્ટા અથવા વિકૃત જીવાદિથી ઉત્પન્ન થએલ મનેાવિકારને મય કહે છે.

#### ય**થા**.

દશ મુખ વીશ લુજા છે, વળી લંકપતિ લૂરિ અળેથી લર્ચી; રામ તણી સેનામાં, એમ સુણીને કાંઇક લય પ્રસર્ધા.

#### जुगुप्सा स्थाइ.

અશ્રદ્ધાથી સર્વ ઇન્દ્રિયાના સંકાેચને जुगुप्सा કહે છે.

#### ય**થા**.

રમરે કુષ્ણુ રાધાને, રંગ રૂપ ગુંણુ અન્તરમાં આણી; સતભામા મુખ મરડે, ગમાર ગ્વાલિની તથી જોતે જેણી.

# आश्चर्य स्थाइ.

સમજવામાં ન આવે એવી વસ્તુના <mark>ન</mark>ેવાથી, સાંભળવાથી **મથવા સ્મર**ણથી ઉત્પન્ન થએલ મનેાવિકારને **આશ્ચર્યસ્થાફ કહે છે**.

યથા.

પ્રથમ પુ**ચ્**છ સળગાવી, અળથી ઠેકી સહુ લંકા આળી; પવનતનયનુઁ પરાક્રમ, ચકિત થયા સવે<sup>૬</sup> રાક્ષસ ભાળી.

#### निर्वेद स्थाइ.

વિશેષ જ્ઞાન થવાથી સંસારીક વિષયેામાં નિન્દાણુહિ ઉત્પન્ન થયેલ મનાવિકારને નિર્વેદ્દ કહેછે.

ય**થા**.

**રે મનભ્રમર !** ભટકી કાં, અમૂલ્ય વાસર વિતવે વિજીકામ, હરિના ચરણકમલ વિજી, બ્હાલા મળશે કયાંઇ ન ાવશ્રામ.

#### संचारी भाव.

જે ભાવ રસમાં ઉપયાેગી અની જલનાં તરંગ પેઠે સર્વ રસામાં સંચરણ કરે એને संचारी भाव કહે છે; એના તેત્રીશ લેદ છે.

१. निर्वेद. २ ग्लानि. ३ शंका. ४ असूया. ५ अम. ९ मद्द. ७ धृति. ८ आल्रस्य. ९ विषाद. १० मति. ११ चिंता १२ मोइ. १३ स्वप्न, १४ विबोध. १५ स्मृति. १६ आभर्ष, १७ गर्व. १८ उत्सुकता, १९ अवाहित्थ. २० दीनता. २१ इर्ष. २२ व्रीडा. २३ उग्रता. २४ निद्रा. २५ व्याथि. २६ मरण. २७ अपस्मार. २८ आवेग. २९ त्रास, ३० जन्माद, ३१ जटता. ३२ चपद्धता. ३३ वितर्क.

24

# निर्वेद संचारी.

વિપત્તિ, ઇર્ષા અને જ્ઞાનાદિથી સ્વશરીર અથવા સંસારિક પઠાર્થાના તિરસ્કારને निर्वेद संचारी કહે છે.

યથા.

આવે એવું મનમાં, સખીં આ સવે<sup>°</sup> જગની તૐ આશ; હરિને નિત્ય નિરખવા, વનમાં જઇને વસું હવે વાસ.

## ग्लानि संचारी.

નિર્ળલતાથી શિથિલતા અથવા અસહનશીલતાના ખેદને ग्हानि संचारी કહે છે.

યથા.

ગાઢ લના નલ થેરી, વિષભિન્દુ ધરણીપર શું ધારા ? માર શાર કર્ય માટા, શા કારણ મુજ મરેલીને મારા.

## शंका संचारी.

વિષમ, અનિષ્ટ અથવા ઇષ્ટ હાનિના વિચારને ગંજા संचारी के छे.

#### યથા.

છે એ શંકા જ્યારથ<sup>ી</sup>, હરિને હસતા તમે બાઇ જોયા, તેજ વખતથી લાણું, મુજ બદ્દનામી તણું બીજ ગાયાં.

## असूया संचारी.

અન્યના ઉત્કર્ષની અસહનતા અથવા એને ઢાનિ ખેઢાંચા-ઢવાની ઇગ્છાને असूया संचारी કહે છે.

#### ય**થા**.

સજલ રહીને પાેતે, બીજાને તન તાપ દીચે દાડી; વિચાેગીનાં ઉર વીંધે, રાખી નિજ સંગે ચપલા રાણી.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

,

## श्रम संचारी.

**હર**કાઇ કાર્યના કરવાથી સંતાષસહિત અનિ**ચ્છાને ગ**ગ **સંचારી ક**હે છે.

યથા.

નિજકાંધે કર ધારી, બ્રહી કામિની તણી કરિ કરમાં, મેજથી ધીરે ધીરે, સખી સમજાવી લાવે મંદિરમાં.

## मद संचारी.

અદિશદિકના સેવનથી હર્ષાધિકયસહિત શાભને मद संचारी કહે છે.

યથા,

ઘડી ઠર ધરી નિરખતી, ઘડી ભરી પ્યાલાે મુખે લગાવે છે; પ્રમદા મદિરા પીતી, પ્રિયતમને મદમસ્ત બનાવે છે.

## धृति-संचारी.

विपत्तिना वખતમાં અચલ રહેનારી બુદ્ધિને धृति संचारी કહે છે.

યથા

શર દ્વેંકી સ્મર હાયેી, હાયેી મારી શશિ કરનાં ભાલાં, શાને કાળી કાયલ, દિલ ડરાવવા કરે શબ્દ ઠાલા.

## आलस्य संचारी.

કાર્ય કરવામાં સમર્થ હેાવા છતાં ઉત્સાહહીન થવાને आसस्य संचारी કહે છે.

#### યથા.

ક્યાં સખી જામિની જાગી, ઉજાગરે ખનિ છે આંખે રાતી; મંદ્ર મંદ્ર મારગમાં, ઢગલાં ભરતી અતિ આળસ ખાતી.

# विषाद संचारी.

**ઇષ્ટની હા**નિ અથવા અનિષ્ટની પ્રાપ્તિથી દુઃખી થવાને **વિષાદ્** સં**चારી કહે છે**.

યથા.

મનભાવનને મળવા, ગઇ નદીતટ મલ્યા ન ત્યાં સ્યામ; કાે**ણે** છત્યેા છખીલાે, કયારે મળુઁ ક્રરિ વિચારતી વામ.

## माते संचारी.

બ્રાન્તિનું કારણુ રહ્યા છતાં પણુ યથાર્થ જ્ઞાન કાયમ રહે એને माती संचारी કહે છે.

ય**થા**.

કાઇ પુરૂષ યશ ગાયે, કૈાઇ ગાયે ગુણુ નિત નારીંત**ણા**, સુકવિ સરવને ત્યાગી, કેાંડે ગાયે ગુણુ કંસારિતણુા.

# चिन्ता संचारी.

કાે⊌ અહિતકર વસ્તુના વિચારને <mark>चिंतासंचारी</mark> ક**હે છે**.

યથા.

ભ્રકુટિ ખેંચી દ્રગ વીંચી, કપાેલને ટેકાવી કર માથે; અડાલ બેઠી અબળા, કહીંદે માેટા શા વિચાર સાથે.

# मोह संचारी.

ભ્રમથી ઉત્પન્ન થયેલા વૈચિત્યને मोइ संचारी કહે છે.

#### યથા.

**લકુર્ટી છુટી પર્ડી કરથી, મુકુટ પડયેા શિરથી પગમાં આવી.** એ ગતિ કરી માહનની, રાધાએ નિજ આનન બત**લાવી**.

## स्वप्न संचारी

નિદ્રાવસ્થામાં કાેઈ વસ્તુનું જ્ઞાન થવાને स्वप्न संचारी કહે છે. યથા.

હસિ હસિ કાંઇક કહેતી, ખેંચે નિજ કરથી કરને ઝાલી; સ્વપ્નામાં શ્યામાને, શ્યામ મળેલા જણાય છે આલી.

## विबोध संचारी.

નિદ્રાની પ્રતિકુલ અવસ્થાને વિવોધ સંचારી કહે છે.

યથા.

≰ગ વીંચી તન મરઽે, આળસથી વપુ ભરિયું અભિરામ; જીવતી જાગી જગાઽે, શ્યામતણા મનમાંહી અમિત કામ.

## स्मृति संचारी.

ગત પદાર્થાના પુનર્જ્ઞાનને स्मृति संचारी કહે છે.

યથા.

તે મુજને જે કહી'તી, યમુના તટપર વિહસિ વાત ખ્યારી; સત્ય કહું સમ ખાઇ, બૂલ્યે પણ એ નથી વિસરનારી.

# आमर्ष संचारी.

બીજાને। અહંકાર ન સહન થવાથી તેને નષ્ટ કરવાની ઇવ્છાને मामर्ष संचारी કહે છે.

યથા .

જગત <mark>બધું જાણ</mark>ે છે, દાસીને વશ ખર્નીયા વૃજરાજ; ઐની વાતાે કરતાં, કાં નથીં આવતી સખી તુંને લાજ.

# गर्व संचारी.

### <mark>સર્વ કર</mark>તાં પાેતામાં બુદ્ધિની અધિકતા અથવા સર્વમાં ન્યૂન

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ખુહિની કલ્પના કરનારી બુહિને गर्व संचारी કહે છે. યથા. પાઠવેલ પ્રિયતમના, ચારૂ ચાંદલાે કપાળમાં ચાડી;

સગર્વ જઇ શાકરોામાં, બેઠી બાળા તુરત બની ટેડી.

## उत्सुकता संचारी.

કેાઇ કાર્યમાં થતાે વિલંબ ન સહન થવાથી તેમાં તત્કાલ તત્પર થવાને जत्सुकता संचारी કહે છે.

યથા

નેતાં વાટ ગયા દિન, તાેય નહીં આવ્યા શ્રીવૃજરાજ; હવે છવ નાયે છે, નેઇ સખી આ રજનીના સાજ.

# अवहित्थ संचारी.

ચતુરા<mark>કથી કાે</mark>ઇ વાતના <u>છ</u>ુપાવવાને **ગવદિ<b>ત્ય સં**ચારી કહે છે.

યથા.

બેહબ શોકય શ્રંગારા, નેઇ ઘૂંઘટે સુખ હાંકશું ખાસ, કાબી કર દાસીના, ખાંસીને મિષ છુપાવિશું હાસ.

# दीनता संचारी.

इ:ખાદિથી ચિત્તનું નય થવું એને दीनता संयारी કહે 🕭

યથા.

તુજ ભયથી વનવનમાં, અની દીન અસ્નિારી ભાગે છે; જે પગ લાગતી મેંદી, તે પગમાંહી કટક લાગે છે.

## हर्ष संचारी.

भित्तनी प्रसन्नताने इर्ष संचारी धरे छे.

#### યથા.

ન કલાલને મળતાં, નાગરીંને ઉર હર્ષ નહીં માયે; જેમ સ્યામ ઘન વરસ્યે, જળ પ્રવાહથી સરાે છલિ લાયે.

## वीडा संचारी.

સ્વશ્છંદ ક્રિયાથી સંકુચિત થવાને त्रीडा संचारी કહे 9. યુયા.

સર્ખી સંગે સ્વચ્છંદે, રમતીં હતી રામા સુદમાં છાકી; **નેઇ અચાનક** પતિને, બેસી ગઇ ધરથુીપર સુખ ઢાંકી.

## उम्रता संचारी.

निर्धयपषुानी धन्छाने उग्रतासंचारी કહे છे.

યથા.

શીષ ફૂલપતિ લાવ્યા, શાેકયતણા કર તણું અનાવેલું, પછી શીશપર ધાર્શશ, સ્થાનક આપું પદતલમાં પહેલું.

## निद्रा संचारी.

भभने અંતે પ્ર્શુ નિદ્રા આવવાને निद्रासंचारी કહે છે.

યથા.

રતિને અંતે શમા, જો સૂતી છે પ્રસારીને ગાત્ર; અચલ સર્વ અંગાે છે, નકવેસરનું માેતાં ચલિત માત્ર.

# व्याधि संचारी.

શરીરમાં રાગાદિના સંચારને વ્યાધિસંचाરી કહે છે.

યંથા.

વાલમતણુ વિચાગે, પ્રબલ રાગથી પિડાય છે નારી; કળ નથીં પડતી કાંઇ, ઐાષધ આપી હકીંમ ગયા હારી.

# मरण संचारी.

શરીરમાંથી પ્રાણવાયુના વિચાેગને मरणसंचारी કહે છે.

યથા.

સમરાંગણુમાં શત્રુ, નૃપતિ તુજ સમશેર તણી ચાટે; અમિત મુવા બહુ મરતા, મરણ પથારી પડ્યા ઘણા લાેટે.

### अपस्मार संचारी.

હરકેાઇ કારણુથી કંપાદિ થઇ પૃથ્વીપર પડી જવું અને ફેનાદિ સુખમાં આવવાથી અપસ્માર રાેગની માફક દેખાતી સ્થિતિને अपस्मारसंचारी કહે છે.

યથા.

**શીદ બજા**વી ખંસી, જીવતીનાે ૭ૅવ લેવાને કાના; પુચ્વી પરેં પડી છે, સુખમાં પ્રીણુ નથી વદતી હા ના.

## आवेग संचारी.

અકસ્માત્ ઇષ્ટ અથવા અનિષ્ટની પ્રાપ્તિથી ચિત્તમાં આતુરતા પ્રકટ થવાને आવેग संचारी કહે છે.

#### યથા.

સૂર્તી હતી પતિસંગે, એાચીંતી તે સ્થલે સાસુ આવી; શરમાણી સકુચાણી, ભાગી ભુવનમાં દિલમાં ડર લાવી.

## त्रास संचारी.

અછુચિ'તવ્યુ અહિત પ્રાપ્ત થવાથી અવિચારિત ચિત્તવિકા-શ્ને त्रास संचारी કહે છે.

#### ય**થા**.

હસતાં હસતાં કાેપી, પતિથી રીંસ કરી ચાલી રાષ્ટ્રી;

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

નિજ પ્રતિચ્છાયા પેખી, ભાગા ડરી પતિઅંગે લપટાણી. उन्माद संचारी.

રાગથી અથવા કાેઇ કારણુથી વૈચિત્ય થવાને **जन्माद संचारी** કહે છે.

યથા.

ક્ષણ રાેેેલી ક્ષણ હસતી, ક્ષણમાં તાેેડતી પુષ્પતણી માલ; યસુના તટપર જાતાં, નવિન ખાલના થયા એહ હાલ.

## जडता .संचारी.

विवेध्शुन्थ थित्तवृत्तिने जडतासंचारी ४७ छे.

યથા.

કાળાં દ્રગ કામાનાં, પતિને જોઈ અચલ બન્યાં એમ; સ્થિર મનથી બેસે છે, કમલ પુષ્પપર ઊભય બ્રમર જેમ.

## चपळता संचारी.

અસ્થિરતા ચુક્ત કાર્ય કરવાને चपळता संचारी કહે છે.

યથા.

અહીંથી તહીં અહીં તહીંથી, ચમકો ચમકી ઉઠી ચાલતાં બેહાલ; વિલેાકવા વનમાલી, બની દામિની સરખી એ બાલ.

## वितर्क संचारी.

शंध समाधान पूर्वध यथार्थ ज्ञानने वितर्क संचारी ७७ छे.

યથા.

વિકસેલું વારિજ કે, મદનરચિત આ મુકુર અમલ માનું, પૃથ્વીપર શશિ પ્રકટયા, કે આ સુંદર મુખ છે સ્યામાનું.

### अनुभाव.

જે ક્રિયાએાથી રસાસ્વાદના અનુભવ (અનુમાન) થાય એને

5

अनुभाव કહે છે. એના ચાર લેદ છે:- सात्विक, कायिक, मान-सिक, અને आहार्य.

सात्विक,

શરીરના અકુત્રિમ અંગવિકારને सात्विकभाव કહે છે. એના આઠ લેદ છે. स्तम्भ, स्वेद, रोमांच, स्वरभंग, कंप, वैवर्ण्य, अश्रु અને पद्य.

### स्तम्भ,

કાેઇ કારણુથી સંપૂર્ણ અંગાેની ગતિના અવરાેધ થઇ જવાને **स्तम्भ કહે છે**.

યથા.

હરિને એઇ તારૂં, થકિત થર્શ્વ છે ગાત્ર કેમ હાલ; રદ્યો રવાયાે કરમાં, દધિ નથીં મર્થી શકતી તું કાં બાલ.

## स्वेद.

રામકૃપથી નીકળતાં જળને स्वेद કહે છે.

યથા.

રતિશ્રમથી રામાને, સ્વેદ બિન્દુ સહુ તનમાં ગયાં વળી; જાણે લતા કનકની, મનહર સુકતા ફલથી આજ ફળી.

### रोमांच.

કાઇ કારણથી ઉભાં થયેલાં રામને रोमांच કહે છે.

યથા.

આવી શ્યામ અચાનક, સ્પૃશી આંગળી નાગરીંકુચમાથે; કમલ કાેશ મટી વિકસ્યાં, પુષ્પ કદંખતણા ખનિને સાથે.

### खरभंग.

## સ્વાભાવિક ધ્વનિના વિપર્યયને **સ્વરમંગ** કહે.છે.

યથા.

ગાતા હતા સુસ્વરથી, કાેને જોઇ છકી ગયા છકથી; સાવ થયેા સ્વર ખંડિત, નથી સુરીલી તાન નિકર્ળો શકતી.

### कम्प.

શીત, કેાપ અને લય આદિથી અકસ્માત્ પ્રત્ય ગાેના સંચલિત થવાને **कम्प** કહે છે.

યયા. નથી નિરખતા નટવર, કર્ણુપુટે નહીં શબ્દ પડે કાંઇ; વેલિ સદશ વાગ્રુથી, કયાં લગો ઉભી થરથરીશ આઇ.

## वैवर्ण्य.

**શરીરના કાન્તિવિપર્યયને વૈવર્ણ્ય કહે છે.** યથા.

આપ વિરહથી વામા, પડી તલ્પમાં તલંકે તૐ હામ; પીળું વદન પડશું છે, સદન પધારી જુએા જરા શ્યામ.

### अ<sub>श्र</sub>्र.

**કારણવશ નેત્રાથી** સલિલપ્રવાહ ચાલવાને **ગ્ર**શુ કહે છે. <sup>યથા.</sup>

પતિને જોઇ પ્રિયાના, ઉભય નયનથી અતિ અશ્રુ વ્હે છે, વિરહે તપેલ ઉરને, જાણે ભામિની જળથી ભૌજવે છે.

### प्रलय.

કેાઇ વસ્તુમાં તન્મય થઇ પૂર્વ દિશાની વિસ્મૃતિને **પ્રજ્રય** કહે છે.

#### યથા.

ત્યારથો સુધિ નથી તનની, જ્યારથો યસુના તટે મલ્યા લાલ; નથી ખાતી નથી પીતી, પડી રહી છે ખાલા બેહાલ.

# कायिक अनुभाव.

કટાક્ષાદિથી કુંત્રિમ ચેષ્ટાઓને कायिक अनुमाव કહે છે. યથા

શુરૂજનમાં હતીં ગાેરી, મળ્યા કુષ્ન મારગમાં કંઇ કહેવા; દાંતે જીલ દબાવી, કર અંગુલિથી કહ્યું દૂર રહેવા.

# मानसिक

મનઃકૃત પ્રમાદાદિ અનુભાવને मानसिक अनुभाव કહે છે. યથા.

જગત તાપથી જળતું, વરસીં રહી લૂ રાન અને રાહે; આ સમયે હરિસંગે, રાધા રમતી આનઁદ ઉત્સાંકે. 🚆

# अहार्य.

આરાપિત વેષને आहाર્ય अनुभाव કહે છે.

યથા.

માર મુકુટ પીતામ્બર, જરકર્સી જામા અંગે અભિરામ; કર લકુટી મુખ મુરલી, જે આવે શ્યામા બનીંને શ્યામ.

### हाव.

### (અનુભાવાન્તરગત.)

સંચાેગ સમયમાં સ્ત્રીઓની સ્વાભાવિક ચેષ્ટાવિશેષને हाव કહે છે. એના અગ્યાર લેક છે. १ છીછા, २ विछास, ३ विच्छित्ति, ४ विभ्रम, ५ किछकिंचित्, ६ मोट्टायित, ७ विव्वोक, ८ वि-हत, ९ इट्टामेत १० छछित, ११ हेछा. રસનિક્ષ્પણ.

204

# र्लीला,

પ્રેમવિવશ થઇ પ્રિયાપ્રિયતમના અન્યાન્ય વેષ ધારણ કરવાને જીજાદાવ કહે છે.

યથા.

હરિનેા વેષ ધરીને, રસિક રાધિકા ગઇ કુંજ ધામ; ભૂલી વેશ ચકિત ખર્ની, જ્યાં જેવે ત્યાં સ્થામ, સ્થામ, સ્થામ.

### विलास

સંચાેગ સમયમાં કટાક્ષાદિ અનેક ક્રિયાઓથી પુરૂષને માહિત કરવાને વિ**ऌास हाव** કહે છે.

#### યથા.

ભ્રકુટિ ખેંચી તન મરડી, વક્ર નયન કરી અતિ આળસ ખાઇ; અબળા પતિ ઉચ્છંગે, સુદ ભરતી જરી સુખથી મ**લકાઇ**.

## विच्छित्ति

કિંચિત્ શ્રંગારથી પુરૂષને માહિત કરવાને વિच्छित्ति કહે છે.

યથા .

ખાલ લાલ તુજ ખિન્દી, અજબ કામ કરી રહી વસી ભાલ; શ્યામ કરે શાક્યાને, કરે સ્યામનાે રંગ સદા લાલ.

## विभ्रम

સંચાેગ સમયમાં આતુર થવાથી ક્રિયા અને બૂષણાદિના વિપ-ર્થયને विभ्रम हाव કહે છે.

#### યથા

કુમકુમ બિન્દી કપાેલેં, મેશ તણું કરી તિલક ભવ્ય <mark>ભાલ;</mark> ક**હે** કેાનું મન **હર**વા, અતિ **દ**તાવળી **લયે છે** બા**લ**.

# किलकिंचित्

સંયોગ સમયમાં શ્રમ, અભિલાષ, ગર્વ, સ્મિત, હર્ષ, ભય અને ક્રોધ એક સાથે પ્રકટ થવાને किल्लॉकाचित् दाव કહે છે.

યથ

હરભાલેં શશિમાંહી, શિવા નિજ તણું પ્રતિબિંબ જોઇ; કાર્યો ડરી છકિ રાઇ, હસોં પડીં કર્યો જવ બ્રાન્તિ સર્વ ખાેઈ.

## मोद्यायित

સંયોગ સમયમાં કડુ ભાષણુ કર્યા છતાં પણુ પતિપ્રીતિ કાયમ રહેવાને मोद्दायित होव કહે છે.

#### યથા

એકે વચન ન માન્યું, રજની આખી ખાસ વ્યર્થ ખાેઇ; મુગ્ધ બની ગઈ મુગ્ધા, હરિનું હુદય હરાયું એ જોઇ.

# विव्वोक

સંચાેગ સમયમાં ગર્વપૂર્વક પ્રિયતમના અનાદરને વિચ્વોજ દ્વાવ કહે છે.

#### યથા

મુજ મુખ ચંદ્ર સરીખું, નિત વ્રજચંદ્ર કહે છે સુણુ સજની, તાે શા કારણુ કહેને, ચંદ્ર બેઈ નથી વિતાવતા રજની.

# विह्तत.

સંચાેગ સમયમાં લજ્જાદિથી અભિલાષના અસંતાેષને विद्वत हाव કહે છે.

#### યથા.

કરતાં વાત શ્રી હરિથી, આવી ગતિ થઇ આલાની આજ;

રસનિરૂપ**ણ**.

ખાેલાવે સ્મર મુખને, બંધ કરાવે તુરત પ્રગર્ટી લાજ.

**कुद्दामित**्

સુખના સમયમાં મિથ્યા દુ:ખની ચેષ્ટાને જુદૃમિત हाव કહેછે.

યથા

**ક્ષણ** કુચ મસળી તજે ક્ષણુ, ક્ષણ મુખ નિરખે વધારીને પ્યાર, હસી છકાવલી પતિને, મુખ મરડી ક્રર્રી કરતી સીસકાર.

### छलित.

સંયોગ સમયમાં સર્વાંગ સરસ શ્રંગારિત કરવાને **છછિત** ્ર**ફાય** કહે છે.

યથા.

પદભૂષણુ સજવાથી, અંગ અંગ છબિ જેમ પ્રકટ થાયે; તેમજ તનબૂષણુથી, પટબૂષણુની જ્યાંતિ અધિકાયે.

## हेला,

સ<sup>'</sup>ચાેગ સમયમાં વિવિધ વિલાસ પ્રકટ કરવાને **દેજાદાવ ક**હે છે. યથા.

રમતા ક્ષાગ પકડીને, ગાેવિંદને ઘરમાં લઈ ગઇ ગાેરી; મનવાંછિત કરી બાેલી, લાલ આવજો રમવા ક્રર્રી હાેરી.

### अन्य मतानुसार दश हाव.

षोधक, मौग्ध्य, इसित, मद, तपन, विक्षेप, चकित केल्रि, कुत्दूहल, उद्दीपन.

### बोधक.

કાંઈ કિયા કરી પાતાના મનની વાત નાયકને સમજાવવામાં

આવે તે **વોધकદાવ કહે**વાય છે. યથા. માંગ મધ્ય ધર્રી અંગુલિ, નીલ વસ્તથી ભવ્ય ભાલ ઢ!કી; મધ્ય રાત્રિએ મળવા, સ્તીએ કરી પતિપાસ વાત પાકી. मોૈગ્ઘ્ય.

જ્યાં અજાણપણું ખતાવવામાં આવે એને मौग्ध्य हाव કહે છે. યથા.

રમાથુ સંગ રમવાને, ભટકી વનવન ખની શ્રમિત ભારી; કવાથુ લતા મંડપમાં, જીવન જોતા હશે વાટ મારી.

# हसित.

પ્રિયતમની પાસે રસયુક્ત અની હાસ્ય કરવામાં આવે એને **દાસિત દાવ ક**હેવાય છે.

યથા.

સર્ખોથી ડરી સુખ કેરવી, શુભ સુહાગના પરમ સુખે પાગી; આળસ મરડી અબળા, હુદયનાથ સામે હસવા લાગી.

### मद.

સાન્દર્ય અથવા ચાૈવનના જ્યાં ગર્વ ખતાવવામાં આવે એ **મ<b>દ્દદાવ** કહેવાય છે.

ય**થા**.

**રૂપ અને યાૈ**વનનાે, બર્વ ધરી માનિની મઢન <mark>ન</mark>ેરેં; આંખાેમાં મદ આંછ, ચાલ ચટકલી ચાલૉ ચિત્ત ચારે.

### तपन,

**કાઇ કારણસર સ**ંતાપ પ્રકટ કરવામાં આવે એ **તપનદાન** કહેવાય છે.

#### યથા.

સુહાગના ભૂષણુ સજી, સ્યામાએ પતિપ્રયાણુ સાંભળીંચું; એ ભૂષણુ વિરહાગ્નિથી, બળતાં કંચન ધરાપરે ઢળીંચું. યામિર્નીના દ્વય યામા, ગયા છતાં ગિરિધર આવ્યા ન ગૃહે; કામ વામ બની બાળે, કહેા કયાંથી લાડિલી આરામ લહે.

# विक्षेप

કાઇ વિષયમાં તલ્લીન અન્યાને સમયે અન્ય જન આવી અવરાેધ કરે તે વિક્ષે**પ**हाવ કહેવાય છે.

#### યથા

ડર દુનિયાનાે છાેડી, નટવર સામે નજર કરી રહીં છે; ગાગર ભર્યા વગર સખોં, કઈ ગલીમાં વૃત્તિ તારી વહીં છે.

### चकित.

કાંઇ આશ્ચર્યકારક બનાવને જોઇ અચાનક ચાંકી ઉઠવું તે चकितद्दाव કહેવાય છે.

#### યથા

ચાંકી ઘન ગર્જનથી, ભયયુત ભામા પ્રિયને ભેટી પડી; જેમ શ્યામ જલધરમાં, ચમકી વેગે છુપાય છે વિજળી. केलि

રતિક્રીડા રચી પતિને રીઝાવવામાં આવે તે **कે**ल<mark>િ દાવ</mark> કહેવાય છે.

#### યથા

બળથીં ફાગને બ્હાને, પ્રિયતમને પટરહિત કર્યા પ્રીતે; પાછેા નાચ નચાવ્યા, ખેંચતાણુ હા ના કર્રી બહુ રીતે.

२७

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### **21**•,

### कुतृहल.

કાૈતુક**ની રચના** કરી સ<sup>ં</sup>કેત સ્થાન તરફ પ્રયાણ કરવામાં આવે તે **કુત્દ્દ દાવ**.

યથા.

**સ્યામ શ્રંગાર સ**જે છે, સુણી એમ દેાડી વન વૃજખાળા; ટીલી ટપકી ક્યાંઈ, કયાંઈ એહિણુી કયાંઇ પુષ્પમાળા.

### उद्दीपन,

વાર્તાંના વિસ્તારથી પતિને પ્રસન્ન કરવામાં આવે તે **उद्दीपन द्दाव**.

યથા.

હું તમને ઇચ્છું છું, સુણતાં સ્યામે દીધા દીપ ઠારી, પતિએ પાણી માગ્યું, નેહે હાથ મિલાવી રહી નારી.

## विभाव.

જે વિશેષ કરીને રસને પ્રગટ કરે એને विभाव કહે છે. એના એ લેદ છે, १ उद्दीपन २ आलंबन.

## उद्दीपन.

એ રસને પ્રેત્તે છત કરે એને उद्दीपन विभाव કહે છે. જેમકે साला, साली, दूती, ऋतु, पवन, वन, उपवन, चन्द्र, चांदनी, पुष्प अने परागादि.

### सखा.

જે <mark>પુરૂષ સુખદુ</mark>:ખાદિ સમયમાં નાયકની સમાનતાને પ્રાપ્ત <mark>થાય અને નાયકનાયકા</mark>નું મિલન કરાવે એને **सखा** (નર્મસચિવ)

### સ્સનિરૂપશુ.

કહે છે. એના ચાર લેદ છે. १ पीठमई २. विट. ३ चेट ४. विदूषक.

### सखा यथा.

નીરક્ષીરની પેઠે, નાયક સંગે સખા મળી જાયે; અગ્નિ ક્ષીરને આળે, ત્યારે પહેલાં નીર બળી જાયે.

## पीठमई.

માનિની સીઓને પ્રસન્ન કરવામાં સમર્થ સખાને **વીઠમર્વ્** કહે છે.

યથા.

કહે થયું શું તુજને, શા કારણુથી રામા રીસાય; કાેપ કરે જો તું તાે, કહે આવી કાે પકડે નહીં પાય विट.

સંપૂર્ણ કામકળામાં નિપુષ્યુ સખાને **વિટ કહે** છે.

યથા.

<sup>શ્</sup>વેત વસ**ન**થી પરખી, જરી ન કળાયે અંગ રંગ તારાે; એમ કહી કહે ચાલાે, સમય શ્યામને મળવાનાે સા**રાે**.

### चेट.

નાયકનાયકાને એકત્ર કરવામાં ચતુર સખાને **ચેટ** કહે છે. યથા. કચેઈ ઈશારા આવી, સખાયા તજવા પતિએ પ્રમકાને; સખે કહ્યું સમજીને, ચાલા જઈએ ગાય ગાતવાને. વિદ્ર**ણ**क.

્કૌતુકથી નાયકનાયકાને પ્રસન્ન કરવામાં સમર્થ સખાને विद्दुવक કહે છે.

#### યથા.

કુંજમહીં કાેડેથી, હરિ રાધાના કરાવી મેળાપ; રૂપ ધરી યશુમતિનું, ગાય ગાેતવા ક્રર્ર આબ્યા આપ. सरवी

જે સહચરીથી નાયકનાયકા કેાઇ વાત છુપાવે નહી એને सखी કહે છે. એના ચાર લેદ છે. १ द्वितकारिणी, २ विज्ञानवि-दग्धा, ३ अंतरंगिणी, ४ बंदिरंगिणी.

યથા.

ડાથ છેાલવા શશિનેા, જાય કાેઇ જ્યમ છુરી સજાવાને; નીતિ સુણુાવે ત્યમ તું, મુજને હરિનાે નેહ તજાવાને. हितकारिणी.

तन, भन, ધનથી નાયકનું હિત ચાહનારી સખીને दितकारिणी કહે છે.

#### યથા.

તુજ તન સખીં ચિત ચાહું, દીાપ્ત ભરેલું દીપક પરિમાછુ; દેહ પતંગ તણેા ધરીં, જન્મ જન્મ વારૂં તુજપર પ્રાછુ.

## विज्ञान विदग्धा

નાયકાના સ્ચવવા શિવાય વાત જાણી જનારી ચતુર સખીને षिज्ञानविदग्धा કહે છે.

યથા. શું જ લેવા આજે, કહે ગઇ હતીં કઇ કું જે ખાઈ, આંખ ઉધાડી જો તું, કંટક ક્ષતથી રહ્યું શરીર છાઈ. આંગ વાં માં માળવા

# अंतरंगिणी,

્નાયકાના અંતરની વાત જાણુનારી સખીને अंतरंगिणी

યથા.

સર્વ સ્વાર્થનું સમજે, વ્યથા ન જાણે અન્ય તણો કેાય; પ્રિયા ઉરે પતિ વસતેા, અણુસમજીુથી ઉપાય શાે હાેય.

નાયકાના અંતરની વાત નહિ સમજનારી સખીને बहि-रंगिणी કહે છે.

**ય**થા.

પતિને જોઇ સ્મરેથી, પ્રમદાના આંગમાં ધૂજ આવી; સખી શીત સમજીને, અનલઍંગીઠી ૨૦૦૫વી લાવી. कार्यपरत्वे सखीभेद

१ मंडन, २ शिक्षां, ३ उपालंभ, ४ परिहास. मंडन

નાયકાને વસ્ત્રભૂષણાદિ સજાવનારી સખીને **મંદન** કહે છે.

યથા.

વિધિથી ગુંથી વેણુિ, વખ્રાભરણુ સજાવૌ તિલક કીધાં, રાઇ **લુ**ણુ ઉતારી, બ્હાલે<sup>:</sup> સખીંના સુવારણુાં લીધાં.

## शिक्षा

નાયકાને હિતશિક્ષા કરનાર સખીને શિજ્ઞા કહે છે.

યથા.

નિજ ઘરમાં રહે બેઠી, ખાહિર તું પગ ધરીશ નહિ કયાંયે, એ ડર મુને રખેના ! હરિની દબ્ટેં હરાઇ ચિત જાયે.

## उपालंभ,

### નાયકાને ધમકી આપી સમજાવનારી સખીને **હવાજંમ કહે છે**.

કાવ્ય શાસ્ત્ર.

ગીતિ.

જેને તે જ જીવાડયેા, પૃર્ણ પ્રેમના પિયૂષને પાઇ; તેને મારે ગાંડી, કલેષવિષે ઘી કર વિચાર કાંઇ.

## परिहास.

નાયકનાયકાને કૌતુક કરી હસાવનારી સખીને परिहास કહે છે.

યથા.

વિછિયાધ્વનિ સુણુવાનું, શ્યામ લોંયાે સુખ ભાવેં ભરપૂર; ક્ષુદ્રાવલિ બાહ્યાના, દાણી સમજો દિવસ હજી દૂર.

# दूती.

. નાયકનાયકાના મધ્યમાં સંદેશા લઇ જનારો સ્રીને दूती કહે છે. એના ત્રણ લેદ છે. उत्तमा, मध्यमा અને अधमा. આ તમા-મના છ કાર્ય છે. १ स्तुति, २ निन्दा, ३ विनय, ४ प्रबोध ५ विरइनिवेदन, ६ संघट्टन.

યથા. હું રીઝી છું જોઇ, તમા રીઝશા જોઇ જરૂર લઃલ; સાેનજીહીસમ કાન્તિ, મળતાં થાયે માલતોંની માલ.

### उत्तमा.

ઉત્તમ રૂપથી દ્વત્વ કરવાવાળો પ્રિયભાષિણી સ્<mark>વ</mark>ીને **इत्तमा दूती કહે છે**.

યથા.

શિર કલંક લે કાં મુખ, વિણકલંક શશિને પામી ગાઇ; જો ચંકાર દિન વિતવે, વિરહઐંગારા ખાસ રાજ ખાઈ.

### मध्यमा.

### મુષ્યમ રૂપથી દ્વતત્વ કરવાવાળી પ્રિયભાષિષ્ટી સ્તીને

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

### मध्यमा द्ती ४७ छे.

યથ .

સત્વર લ્યેા સુધિ આવી, વિલંબ જર્રીએ કરાે ન ઘનશ્યામ; મેં જોઈ એ ચાતકોં, અહનિશ રટતી આપ તહું નામ.

#### अधमा.

અધમ રૂપથી દ્વત્વ કરવાવાળી કટુભાષિ<mark>ણી સ્રીને अધમા</mark> **દ્**તી કહે છે.

યથા.

પતિવ્રતતણા પુકારા, ત્યાંસૂધી કરી ગજાવને ગામ; જ્યાંસૂધી તુજ નજરે, ગમાર ગુજરી પડે ન ઘનશ્યામ.

# नायकानी स्तुति-यथा.

જલશાયી કહેવાણુા, સહુથી ઉત્તમ સમુદ્રને જાણી, તેને કાં નહી પામે, અપાર અબળા તુજ તનનું પાણી.

## नायकनी स्तुति-यथा.

ઐના રૂપની વાતેા, સખી મુજ મુખથી કહી નહી જાય; માહન છબિ મન ધરતાં, મહાનનું પણુ માહિત મન થાય.

## नायकानी निन्दा-यथा.

ગર્વ કરે શું ગાેરી, તું નિજ રૂપ વિશેષ ઉરે ધારી; તુથી અધિક રૂપાળી, વસે નગરમાં ઝહુ નાગરી નારી.

## नायकनी निन्दा-यथा,

મારપિચ્છ ધરી માથે, ગુંજાહાર હુદય લકુટી હાથે; આવે રૂપે લાલા, શું મળવા ચાહા રાધા સાથે.

# नायकानो विरहनिवेदन-यथा.

કહું દશા શું એની, બાેલે છે જવ ચાતક મધરાત; પીંચુ પીંચુ સુર્ણોને જીવે, નહીંતાે જીવતી જરૂર મરીં જાત.

## नायकनो विरहनिवेदन-यथा.

∾યારથી તેં મૃગનયની, મારી ચંચલ ચક્ષુતણુી ચાટ; ત્યારથી તમામ ત્યાગી, લાલ અનીને પડયા લાેટપાેટ.

## नायकाने प्रबोध-यथा.

ચિંત્ત ચિન્તા નહીં કરજે, આવી મળ્યેા છે મેળ અનાયાસ; તારા મિત્રતણી છે, ઉચી અટારી તુજપતિ ઘરપાસ.

## नायकने प्रबोध-यथा.

શ્યામ જરા ન સુકાશા, પ્રિયાવિરહનું દુ:ખ મનમાં માની; આ હાળીને ખેલે, માનિનાં તમને મુદ્દથી મળવાની.

## उत्तमा संघटटन-यथा.

તુજ મુખથી શરમાઇ, શશિનલ ભ્રમતાે કલ કને ધારી. ખ્યારા ગયાે પ્રથમથી, કર પ્રયાણુ ઝટ મળવાને પ્યારી.

225

नायकथीं विनय–यथा.

કાબ્યશાસ્ત્ર

નિત્ય નિરખતી જેને, દ્રગનાં બાણુ ચલાવીને ખાલ; તેને જિવાડવાને, હેતે હર્સો કર ચત્ન હવે હાલ.

જેને તમે જીવાડી, ઈન્દ્રકાેપથી ધરી ગિરિવર હાથ:

### રસનિરૂપણ.

# उत्तमाविरहानिवेदन-यथा.

એ તરૂણીના તનની, દશા નિરખવા ચાહેા જે આપ; તાે આવાે મુજ સાથે, અવિનાશી એાચિંતા ચુપચાપ.

### मध्यमासंघटन-यथा.

કેાયલ કુહુકુહુ બાેલી, સાવધાન રહેવાને સૂંચવે છે; ભ્રમર કરી ગુંજારવ, માન ન કરવા સ્મર દુહાઇ દે છે.

### मध्यमात्रिरहनिवेदन-यथा.

અવધિ સાંઝની આપી, શું પ્રકટાવા ચાહે છે પ્રાત; નટવરને નિશ્વાસે, જળી જાય છે સરવે જલજાત.

### अधमा संघट्टन-यथा.

ઘુંઘટ તાણી ઘરમાં, દ્રગ નીચાં કરી તજ ફરવું ખાલ; ત્રપા જોઈ મેં તારી, ક્ષપા ચાંદની હરિને મળ હાલ.

## अधमा विरहानिवेदन-यथा.

બહુ બદનામ થયા છે, તુંજ માટે ગાેકુલમાં ગિરિધારો; વિવિધ વ્યાધિએા વેઠે, તું નહી પોંગળે પત્થર સમ*પ્*યારી.

## स्वयं दूती.

નાયકથી સ્વયં દ્વતત્વ કરી નિજ અભિપ્રાયને પ્રકટ કરવા-વાળી સીને स्वयं दूती કહે છે.

યથા.

આવ્યા કયાંથી તમે ? જાએા છેા કયાં પરદેશી ? મુજ વાલમ તાે સદા, રહે છે વિદેશ બેસી; કાળી આ ઘન ઘટા, જીએા નભમાં ગડાઁ આવી, ભ્રમર પુંજ કુંજમાં, રહે છે મુખરોં મચાવી;

२८

રાકાઓ ઘડી રાગથી, અનુપ સમય આરામનેા, હું આવું છું આપવા, સંદેશાે મુજ શ્યામના.

दूती जाति

ध छुं । सी थे अतावेक जातिनी खीओ हूतीओ छे। १ वाणदीयाणी, २ चितारी, २ नटिनी, २ मणीआरण, ५ दासी, ६ माल्लण, ७ घोबन, ८ ंबोल्लग, ९ सन्यासिनी, १० पटवण, ११ पाडोषण, १२ याचकण, १३ दरजण, १४ सोनारण.

# वाणदीयाणी-यथा.

તુઝ પગમાં એ માટે, ઉત્તમ જાવક મેં આપ્યાે આજે; રહ્યા રસિક સંકેતે, ચાલ ચતુર સ્ત્રી ઝટ મળવા કાજે.

## चितारी-यथा.

લીધી ગતિ લલનાએ, એનેા કાંઇ ઉપાય નહીં થાય; એ છબિ અપૂર્વ એની, ચતુર ઘણી છું તાેય ન ચિતરાય.

## नटिनी⊸यथा.

નેણુ નચાવી નમણા, પરવશ કીધી પ્રમદાને રસિયા; જાણું કળા સરવ એ, ચાલાે મળાે ત્વરિત છાે ઉર વસિયા.

# मणीयारण-यथा.

ચા**રૂં ચુડી પહેશવી, હમણાં** હું આવી છું તમ પાસે; ચાલેા ચતુર હવે ઝટ, પ્રમદા પાસે નહી તાે તક જાશે.

# दासी-यथा.

સમય સાચ**વી શા**ણા, ચાલાે ઝટ લલનાનું સુખ લેવા<sub>;</sub> ન**હી આ**વશે અડચણ, સારી રજની કરૉશ સુખે સેવા.

### मालण-यथा.

તુરત સુકાણી શાણા, પુષ્પમાલ મે પહેરાવી જ્યારે; આ ગતિ છે અબળાની, કરાે તયારી પધારવા પ્યારે.

### धोबण-यथा.

**\*વે**ત સાડો તુજ સ્નેહે, ધાેઇ લાવી છું પહેર હવે પ્યારી ચાલ રાત ચાંદની છે, રસિયાે રાહ જુએ છે ત્યાં તારી.

### तंबोलण-यथा.

નાખે છે નિ:શાસા, પાન દઉં છું શુવતીને જ્યારે, ચિંત્ત ચાેરી આવ્યા છેા, આપાે પાછું પધારી આ વારેં. सन्यासिनी–यथा.

ગુરૂને કસમ કહુ છું, છુરી જાય છે મારા વૈરાગ; જુઓ પધારી પ્યારા, દારાના દિલ તણા વિરહદાગ.

#### पटवण-यथा.

ગુંથી હાર છડાએા, મનહર મખતૂલ ના દઇ આવી; પ્રમદા પાસ પધારી, દીંચાે દરશ રસ લીંચાે હુદય લાવી.

### पाडोराण-यथा.

આપ આવ**ેને** વહેલા, હું વનિતાને **ખ**ખર દઉં વારૂ, વિણુ પુછેજ પરખજો, એના ઘર સામુ**ં** છે ઘર મારૂં.

### ढोलण-यथा.

ચાલાે નિધડક ચંચલ, માનિનોંને મળવા ઝટ ઘર મારે; નક્કી કરીં આવી છું, ઠાૅલ અજાવવા ગઈ હતી ત્યારે.

#### द्रजण-यथा.

દારાને દઇ આવી, કલિત ક ચુકી નવિન સીવૉ હમણા; શ`કા સર્વ શમાવી, લોંચાે અંકમાં આવી નર નમણુા.

## सोनारण-यथा.

કંકણ કનકતણા ઘડી, પ્રમદાને પહેરાવ્યાં મેં હાલ; કર સ્પર્શતાં જણાશે, દેખાશે નહીં દ્રષ્ટિથી લાલ.

### मिलन स्थान.

નાયકનાયકાને મળવાના સ્થાન નીચે પ્રમાણે છે. जमणवार, उत्सव, धावगृह, शून्यगृह, अंधारी रात्रि, उपवन, भयमिष, रोगमिष, सखीग्रह, અने दासीग्रह.

## जमणवाग्नुं मिलन-यथा.

જમવા આવી યુવતી, નિજ રસિયાને ઘેર હર્ષ ધારી; મેડી જેવાને મિષ, મળી મુદેથી પ્રિયતમને પ્યારી.

# उत्सवनुं मिलन-यथा.

ગઇ વિવાહમાં ગાેરી, નિજ દીયરના સર્વ સ્નેહીં સંગે; હતાે રસિક પણ તેમાં, જાનીવાસે મળી રમી રગે.

# धाव<mark>ग्रह</mark>नुं मिलन-यथा.

ન્નુએા રમે સુજ લાડોલી, નથી જવાની ગઇ ઘણી રાત; રજાઈ એાઢી રસીયા, સુવાે સંગમાં પધારજો પ્રાત.

# शून्यग्रहनुं मिलन-यथा

જમાઇ ગૃહ ગઈ જનની, ગયા ભ્રાત ભાભી મેળામાંહી; એકલો ઘરમાં અબળા, મળાે ત્વરાથી મનહર જઈ ત્યાંહી.

# अंधांरी रात्रिनुं मिलन-यथा.

કાળી નિશિમાં કામા, જીવાે ગાતવા ગાય જાય આજ; સંગે કાે**ઇ ન સાથી, મનહર મળીને કરા સિદ્ધ કાજ.**  उपवननुं मिलन--यथा.

પુષ્પ ત્રીગ્રુવા પ્રીતે, સખીઓ સંગે જશે આજ સ્યામા; જરૂર પડીને જાૂદી, મળશે રહેજો છુપાઈ લતિકામાં.

## भय मिषनुं मिलन-यथा.

જળઘટ ભરતાં સુવતી, પગ સરકાવી જઈ પડી જળમાં; દાેડા દાેડા કહેતાં, બાથ ભરી પ્યારે કાઢી પળમાં.

## रोग मिषनुं मिलन–यथा.

શિર દુઃખ્યાનું સ્યામા, કાઢી બ્હાનું નખાવવા ઝાડા; જાવા લાગી જાહિર, રસિયા પાસે રાત અને દા'ડા.

## दासी **ग्र**हनुं मिऌन–यथा.

ગઈ બાેલાવવા બાળા, નિજ દાસીને ઘર કારજ સારૂ; મત્યો તહાં મનમાન્યો, વિના પ્રયત્ને મિલન થયું પ્યારૂં.

### ऋतु.

ઉષ્મ, વર્ષા અને શીત ક્રમાનુસાર અબ્બે માસમાં વિભક્રત થએલ વર્ષના ખંડાને ऋतુ કહે છે. એના છ ભેદ છે. १ वसंत, २ ब्रीष्म, ३ पावस, ४ शरद, ५ हेमंत, ६ शिशिर.

### वसंत.

ચૈત્ર અને વૈશાખ અથવા કુંભ અને મીનની સંક્રાન્તિને **વસન્ત ઋતુ** કહે છે.

યથા. વિવિધ પુષ્પ વિકસાવતોં, તરૂ ડાલાવતી ત્રિવિધિ પવન લાવી; ચાંદનોંને ચમકાવતોં, વ્હાડા વધારિણીં વસંત ઝાતુ આવી. આ વસંત ઝાતુમાંહિ, કહેા ન કાેને ઉરે હર્ષ વ્યાપે; કલરવ કરતી કાેયલ, ભ્રેમર કરી ગુંજારવ સુખ આપે. સંગ લઇ શશિ સ્નેહે, આગળ કીધી વસંત અભિરામ; રાેગ જગતના હરવા, જણાય આવ્યેા ધનવંતરિ કામ.

### ग्रीष्म.

જયેષ્ટ અને આષાઢ અથવા મેષ અને વૃષની સંક્રાન્તિને ग्रीष्म ऋतु કહે છે.

યથા.

નલ ને'રાે સર સરિને, ત્યાંગ કરી જળ નભમાંહી નાસે; જીલ્મ બેઈ ચોષમના, દાદ માગવા જાયે રવિ પાસે. કાેઇ ભરે કાેઇ ઠલવે, કાેઇ જીવતી જલ છાંટે દાેડી; જલકેલિ કામાની, નિરખોં રહ્યાે છે નાય નયન ચાેડી. તપાર્વી તાપ પ્રચંદે, પ્રબલપવનની દ્રઢ ફાંસી ધારે. અળથી ખરે ખપારે, પકડોં પ્રાર્ણો માત્રને ગ્રીષ્મ મારે.

### पावस.

શ્રાવણુ અને ભાદ્રપદ અથવા મિશુન અને કર્કની સંક્રાન્તિને पावस ऋतु કહે છે.

યથા.

ઇન્દ્રલાેકથી અધિકાં, જગ્તમહીં પાવસમાં સુખ પેખું, સુરવધૂં જેવી સુન્દર, વિહાર કરતી દિવ્ય ઋતુ દેખું. પુરાઈ પુષ્પસુગન્ધે, મંદ મંદ ચાલથી ચાલાં આવે; હુદય લાગી પ્રાહાસમ, મનહરણી વરષા વ્હાલી આવે. અરૂણુ ચીર તન આહી, વિધ વિધ કરતી વિહાર નવ નારી; ભણુે સુરની શ્યામા, આવાં ધરાપર હરિત ધરા ભાળી.

### शरद.

આશ્વિન અને કાર્તિક અથવા સિંહ અને કન્યાની સંક્રાન્તિને **ગ્નર<b>વ ત્રંતુ** ક**ંહે છે.** 

#### યથા.

ચંદ્રછત્ર શિરધારી, અનંગનાે ઉપદેશ પાર્મો પ્રીતે; કમલયંત્ર ધરી કરમાં, શરદ ભૂપ આ જગત બધું જીતે. ખંજનનયન નચાવી, ચંદ્ર વદનને ચાહે ચમકાવી, સર્વ પ્રાર્ણોને છળતી, શરદ અપ્સરા અવનિપર આવી. વારિ અમલ દિન શાેલે, કમલ પ્રકાશે ખેદ સરવ ખાેઈ; નિશિ શાેલે વિણુ અભ્રે માહ પામતું હુદય ચંદ્ર જોઇ.

### हेमन्त.

માર્ગશીર્ષ અને પાેષ અથવા તુલા અને વૃશ્ચિકની સંક્રાન્તિને **દેવન્ત ઋતુ** કહે છે.

યથા.

નિશિ દિન રવિ શશિ લાગે, હિમ સમાન શાંતલ પામી શીત; સુદચકારને ચિંત્તમાં, ચક્રવાકનાં ચિંત્ત છે ભયભીત. હિમ હારીને હિમ્મત, ભૂમિ તજી નહિ જઇ શકે કયાંઇ; ધ્રમ્ર અગ્નિ નહીં છેાડે, શીત ડરે રહે ભૂમિ પર છાઇ. શીતતણા સેનાપતિ, હિમ સમીરના તીર હાથ ધારી; કરાલ કાેપે ચડોંયા, વિરહી વામાને નાખે મારી.

## शिशिर-यथा.

ઋ<mark>શ્રુ વહે આં</mark>ખેથી, **અધિક સતાવે બેચેની આવી;** તાે<mark>ય શિશિરમાં</mark> સવે<sup>૬</sup>, રાખે અનલઍંગીઠી સળગાવી.

બાલે છે ખત્રીશી, સાલ દુશાલા એાઢે છે તેાચે; ખાયે ગરમ મસાલા, શય્યા ન તજે સંચાેગી કાેથે.

માન રહે નહિ કાેઇનુઁ, શિશિર ફર્તો બની ઘણી રચે ઘ∖ત; શિખવી આપે સહજે, સહુને સી સી સી કેરી વાત.

#### पबन,

પવન છ પ્રકારના છે. શીતલ, મંદ, સુગંધિત, તીવ્ર, તપ્ત અને દુર્ગન્ધિત.

યથા.

સરવરમાં કરી સ્નાન સહર્ષ, અભિનવ કમલ તણે કરી સ્પર્શ; ચાલે હંસસદૃશ ધરી ધીર, શીતલ, મંદ, સુગંધિ સમીર.

### र्शातल–यथा.

**ઉંચાં અભ્ર થકી ગિરિશ્રંગ, સ્નેહે શીતલતા લઈ સંગ;** ડાલાવતા અમિત જલજાત, ચાલે સુખકર શોતલ વાલ

### मंद-यथा.

રણિત બ્રૃંગ ઘંટાવલિ થકી, દીપ તેા મધુદાને છકી; મંદ મંદ ચાલે ચાલતા, કુંજર્તુલ્ય પવન મહાલતા.

## .सुगन्धित**--य**था.

ગુલાબ <mark>કુન્દ ચમેલી જાઇ, દેાના મરૂવામાં</mark> લપટાઇ; કરવા સંચાેગીનાં કાજ, આવે અનિલ સુગંધિા <mark>આજ.</mark>

## तीत्र-यथा.

ખેરી પત્ર વિખેરે શાખા, પાડે પૃથ્વીપર તરૂ આખાં; ઘન વિઘુતને રાખે સંગ, પાવસપવન ધ્રુજાવે અંગ.

### तप्त-यथा.

તહખાનાને તંદુલ કરે, ખસખાનામાં અગ્નિ ભરે; તપાવતાે જળધળ આકાશ, ગ્રીષ્મ પવન આપીને ત્રાસ.

# दुर्गंधित—यथा.

કિંશુક્રને કચનારા તજી, શ્રોણિતને રહે છે શું ભજ? પુષ્પ તજી મજ્જાપર જાય, અરે પવન નહીં કાં પસ્તાય ?

### वन-यथा,

શીતલ મંદ સમીર શુભ, ૃશ્વે ્પુષ્પ રસણુન્દ; પરિમલ ગ્રહી પ્રેમે કરે, મનહર શખ્દ મિલિન્દ. આમ તેમ ઉડતાં લવે, કાેકિલ માર ચકાેર, ભય તૐ મૃગ ભાવે કરે, ઉડતા શુક કરી શાર. વિવિધ વિટપના વૃંદથી, વર લપટાઇ વેલિ; સ્નેહે શીતલ છાંયમાં, કપાત કરતાં કેલિ. નંદન વન કરતાં અધિક, ઉરે ભરે આનંદ; સ્યામા સ્યામ સુખે તહાં, કીડા કરે અમંદ.

### उपवन-यथा.

ચંપક બઇ ચમેલોંને, કલિત કુન્દ મન્દાર; પારિજાતને સેવતી, માલતોં મનહરનાર. હરિત ભૂમિ તૃણુજાલથી, બહુ છ્રે જલયંત્ર; બ્રમર અમિત ભાવેં જપે, મહદ કામના મંત્ર. માધવોં લતિકાથી લલિત, છાયા વિવિધ વિતાન; નહરા તટે નિકુંજ બહુ, દિયે પ્રેમનું દાન. વર્ળો અશાકને આમ્ર પર, કાેકિલ કરતી શાર; બકુલપરેં શુક સારિકા, બાલે ચિત્તનાં ચાર. નારિકેલ નિમ્બુ અમિત, કદંબને કચનાર; પુંગ વક્ષ સેતુર અને, દ્રાક્ષ બદામ અનાર. સરસિજ વિકસ્યાં સુબદબહુ, સુન્દર સરસી માંહોં; હંસ અને કારંડવા, કલરવ કરતાં ત્યાંહીં. ઇન્દ્રતણા ઉદ્યાનના, સર્વ ગર્વ દે ગાળોં; રસિક રાધિકા સહ કરે, વિહાર ત્યાં વનમાળોં.

२५

### चन्द्र-यथा.

સમી સાંઝથી આવીં, કટારી કરન<sup>ીં</sup> બતાવે, પાર્મો કુશાનુ કુસંગ, તીવ તાપેંથી તાવે; સુધા ધામ ધરીં નામ, કામ વિષ કેરૂઁ કરે છે, અંગ કલંકથીં સુક્ત, છતાં તૐ શંક કરે છે. અરે ચંદ મતિમંદ કાં, લાજ લેશ ઉર ના ધરે; વધ કરતાં વિર્ત્હાતણે, દિલમાં લેશ નહી કરે.

## चांदनी-यथा.

ઋતુરાજે સહ રાગ, વિમલતા જગમાં ધરવા, કર્યો ચંદ્રરજકને, હુકમ અંબર સિત કરવા; તરૂ તમામ ગિરિ ગહન, શ્વેત કરવા શુભ રીતેં, મઢાવોંયાં રજતથી, જાર્ણો આલય અતિ પ્રીતેં. ચિતહર ચારે તરક્ષ્થી, અવનિ સહુ અવદાત ખર્નોં; અદ્દભુત કેવી આ સમે, ચારૂ બિછાવી ચાંદની.

### पुष्प-यथा.

કુન્દ અને મન્દાર, હાર સુજ હામ હરાવે; પારિજાતનાં પુષ્પ, તીવ્ર અગિન સમ તાવે. જાઇ ચમેલીતણા, ગુચ્છ જાણું અંગારા, સાનજીહીની માલ, કરે નિત્ય સુખને ન્યારાં; સેવર્તો જળ સીંચે છતાં, ઉર અગ્નિ સળગે અતિ, આ પુષ્પા પીડા કરે, પાસ નથી પ્યારા પતિ.

### पराग-यथा.

ફૂલ્યા વને પક્ષાશ, ભીડ ભ્રમ<mark>રાની ભારી,</mark> દેખી અનું દિવાન<sup>ી</sup>, ભ્રમિત થાયે મતિ મારી; ગસું જ્ઞાન ઉર ત્યાગોં, હાય દું:ખંડે હઠ વાળી, આ પરાગ સુત પવન, નાથ વિઘુ નાખે બાળી.

## आलम्बन विभाव.

જેના આશ્રયથી રસની સ્થિતિ થાય એને आल्लम्बनविभाव કહે છે. એ આલંબન નાયકા અને નાયક છે. તેમાં નાયકા મન્મથના બળને વિશેષ આધીન હેાવાથી પ્રયમ તેનું વર્ણુન કરવામાં આવે છે. નાયकા.

જે સ્તીના નિરક્ષણુ માત્રથી પુરૂષના હુદયમાં પ્રીતિ **ઉ**ત્પન્ન માય તેને नायका કહે છે.

## शिखनखवर्णन-यथा.

અલકપરે અલિ વૃન્દ, અર્ધ શશિ વાર્ટ્સ ભાલપર, બ્રૂપર વારૂં ધનુષ, દ્રગે વારિજદલ સુન્દર; નાસા હૃપર કીર, કપાલે વાર્ટ્સ સુકુરવર, બિમ્બ અધરપર વાર્ટ્સ, દંતપર દારિમ દુ:ખહર. ચિબુકપરે ટ્લ આપ્ર, કંઠપર કંબ્રુ વાર્ટ્સ, બુજપર વાર્ટ્સ મુણાલ, કુચાપર કાેક ઉતાર્ટ્સ; ત્રિવલિપરે તરંગ, નાભિ અલિ નિતમ્બપર નગ, વાર્ટ્સ રંભના સ્થંભ, જંઘપર સહુ જોતાં જગ. સ્મરનિષંગ પીંડીએ, વાર્ટ્સ રવિ ઉભય ગુલ્ફપર, દારિમકલિ એડોંએ, વાર્ટ્સ મણિ પદ નખ હપર; આંગળીએાપર વાર્ટ્સ, સુધાકર કિરણે સાથે, વાર્ટ્સ મખમલ લાલ, બાલના પદતલ માથે.

ગારીતુલ્ય અનુપમ, મનહરણી કમલા સરખી પરખી, સરસ્વતી સમ જાણી, વર્ણન કરતાં સુકવિ હુદય હુરખી;

प्रज्ञांसा-ग्यथा.

મુખરાશિ જોઈ ચકાેરો, તનપાણી નિરખી સુદથી મીન, પઢપંકજને નિરખી, બ્રમરતણાં દ્રગ થાયે રસલીન. શિવ તનમાં રહી ગિરિજા, કમલા રાજે શ્રીહરિના મનમાં; હુદય હુરણુ કરી તું તાે, રાજે રામા હરિના તનમનમાં. રત્ન ચતુર્દશ કાઢયાં, સિન્ધુ વલાવી સુરાએ ખાંધા કટિ; મેધાસિન્ધુ મથીને, વેધાએ એકજ તુજને પ્રગટી.

€પર ખતાવેલ નાયકા જાતિથી ચાર પ્રકારની છે.

१ पश्चिनी, २ चित्रनी, ३ शंखिनी, ४ हस्तिनी. प्रधुत्या-नुसार त्रध्य प्रधारनी छे. १ उत्तमा, २ मध्यमा, ३ अधमा. धर्मानुसार त्रध्य प्रधारनी छे. १ स्वकीया, २ परकीया, ३ सा मान्या. वयडमानुसार त्रध्य प्रधारनी छे. १ मुग्धा, २ मध्या, ३ मौढा. અरस्पानुसार आठ प्रधारनी छे. १ मोषितपतिका, २ खंदिता, ३ कलद्दान्तरिता, ४ विमल्रब्धा, ५ उत्कंठिता, ६ वासकसज्जा, ७ स्वाधीनपतिका, ८ अभिसारिका.

# पद्मिनी

કમળ સમાન ટેામળ અને ચંપકપુષ્પના રંગ સમાન અગ-ભાળી, ચકિત મૃગલીનાં નેત્ર સમાન દ્રગવાળી, શ્રીકલવી શાસા હરણ કરનાર ઉદ્દાજવાળી, તિલનાં પુષ્પ સમાન નાસિકાવાળી, લીલાચુક્ત મંદ ગતિવાળી, લલિત ત્રિવલિવાળી, લાંબા અને કાળા કેશવાળી, હંસ સમાન વાણીવાળી, અત્યંત મૃદુતાવાળી, રાત્રિ-દિન પવિત્ર રહેવાવાળી, અત્યંત લાજવાળી, અલ્પ ભોજન કરવાવાળી, ^વેત પુષ્પ જેવાં વસ્ત્ર ધારણ કરવાવાળી, દેવ ગુરૂની ભક્તિ રાખવા વાળી, માતીનાં ભૂષ યુ ધારયુ કરવાવાળી, સહજ સુવાસ ચુક્ત અંગ વાળી, ઉત્તમ વસ્તુ ઉપર પ્રેમ રાખવાવાળી અને અલ્પ રતિઈવ્છા-વાળી સ્ત્રીને પદ્મિની કહે છે યથા.

તન સુગંધમય શાેલે, સલજ નયન મન શુચિ ચડેલ નીતિ; સુવર્ણુવર્ણી સ્યામા, જગ શાેભાને લીધી તે જીતી. સુવર્ણુ સાથ સુગંધિ, સ્યામા તારા શરીરમાં શાેલે; પતિ દ્રગ ષટ્પદ સ્નેહે, જેને જોઇ ક્ષણુ ક્ષણુમાં લાેલે.

# चित्रनी.

સુંદર ગતિવાળી, સમાન અને પાતળા અંગવાળી, ઉન્નત ઉરે જવાળી, વિશ લ જઘનવાળી, ઉત્તમ અધરવાળી, ૨ કંબુસ-માન કંઠવાળી, ચંકાેર સમાન સ્વરવાળી, ચચલ પ્રકૃતિ અને ચપલ દ્રષ્ટિવાળી, નૃત્ય ગીતમાં પ્રેમ રાખવાવાળી, પતિના ચિત્રને હર વખત જોવાવાળી, રક્તાર્ણુના અલંક ર અને રક્ત વસ્ત્ર ધારણુ કરવાવાળી, અને બાહ્ય રતિ ઉપર પ્રોતિ રાખવાવાળી સ્ત્રીને चित्रनी કહે છે.

યયા.

સુખી રહે છે શાણી, પતિનું ચિત્ર વિલેાકી નિજ ચિત્તે; નાચે વાદ્ય વજાવે, ગૃહ ગજાવતી ગાેરી શુપ્ત ગીતે. અધિક ન નિરખે પતિને, ચિત્ર વિલાકે ચાહે ચિત્ત લાવી; ચકિત ચિત્તમાં બનતી, નજર પડે પ્રિય પક્ષી જો આવી.

## शंखिनी.

પુષ્ટ અધરવાળી, રકત પંકજ સમાન નેત્રવાળી, કઠિણુ ઉરાજવાળી, લાંબા કંઠવાળી, લીલાં વસ્ત્ર ધારણ કરવાવાળી, મ્હોટા શરીરવાળી, વિશેષ કાેપ કરવાવાળી, સુરતિ સમય પતિને નખક્ષત કરવાવાળી, મલિન ચિત્તવાળી, અત્યત ઇર્ષાવાળી, રાસભ સમાન પુષ્ટ અવાજવાળી અને કડુભાષિણી સ્ત્રીને ગ્રંસિની કહે છે. યથા.

મન મલિન તન દીરઘ, કઠિણુ હુદય નિત નીલવસન ધારે; સુરતિસમય પતિને તન, અતિ આતુર બનીં નખના ક્ષત મારે, પતિઉર નખ ક્ષત નિરખી, સંકાપ પ્રકટી હુદયે સંદેહ; નખેં ખાદીંને ચાહે, જાણે કરવા પતિનું ઉરગેહ.

# हस्तिनी.

ઉંચી અને અલલિત અંગવાળી, સ્થ્લ અને વાંકી અંગુલીઓવાળી, ડુંકા કંઠવાળી, પુષ્ટ અને ન્હાના ચરણુવાળી, ક્રોધથી ભરેલાં રક્ત નયનવાળી, લાંબા અધરવાળી, થાેડા ભૂરા અને ન્હાના વાળવાળી, ઉષ્ણુ અને કટુ, તિક્ત તથા કષાય ભાેજન જમવાવાળી, હસ્તિ સ-માન શબ્દ ઉગ્ચારવાવાળી, ન્હાના ઉરાજવાળી, ચંચલ ચિત્તવાળી અને પ્રસ્વેદમાં ગજમદના ગંધ સમાન ગંધવાળી સ્ત્રીને **શ**स्तिની કહે છે.

#### યથા.

અતિ વિષયેં અકળાતી, મદનનાવ યાૈવનમદથી માતી; સખી સંગ ગજગામિની, જતા યુવકને વિલાકતી જાતી.

## रति.

સ્તીપુરૂષના સંભાગપ્રસંગને रति કહે છે. એના બે બેઠ છે. १ बाद्य रति, २ आभ्यन्तर रति.

આહ્ય રતિના બે લેદ છે. १ दर्श रति, २ स्पर्श रति. અનિ-મેષ દ્રષ્ટિથી રતિયુક્ત બેવાને दर्श राते કહે છે. સ્પર્શ રતિના સાત લેદ છે. १ वचन, २ मान, ३ कचाकर्षण, ४ नखक्षत, ५ दंतक्षत, ६ आलिंगन, ७ चुवन.

આભ્યન્તર રતિના એ લેદ છે. ? સમરતિ, ર વિષમ રતિ.

રસનિર્પથુ.

પશ્વિનીનાયકા અને પાંચાલનાયક, ચિત્રનીનાયકા અને દત્ત-નાયક, શંખિની નાયકા અને કુચમાર નાયક, હસ્તિની નાયકા અને ભદ્ર નાયકના સંભાગ પ્રસંગને सम रति કહે છે.

પ**દ્મિની નાયકા અને દત્ત નાયક, ચિત્રની નાયકા અને પાંચાલ** નાયક, શંખ<mark>િની નાયકા અને</mark> ભદ્ર નાયક, હસ્તિની નાયકા અને કુચ-માર નાયકના રતિ પ્રસંગને विषम रति ક**હે છે**.

### उत्तमा.

પ્રિયતમ અહિતકારી હેાવા છતાં પણ હિતકારિષ્ણી સ્રીને **उत्तमा કહે છે.** 

#### યથા.

ભાવે કરા ભાગા કે અનાવા હવે ચાગા તમે, પીઠા આ વિયાગતણા સહન થતા નથી; વિનતિ અમારી આ કહેજો જઇ કુષ્ણુજીને, આપ વિણુ એક ક્ષણ સુખથી જતા નથી. ખ્યાન ધરી રહીએ નિરંતર હરિનું છતાં, દુ:ખીંયાં દ્રગાને દર્શ-પ્યાસ છિપતા નથી; ઉદ્ધવ વિશેષ આથી કે'વાને અશક્ત અમે, યાજવા ઉપાય અન્ય હિમ્મત રતિ નથી.

#### યથા.

નહિ દેખે પતિદ્રુર્ગું છ્યા, પ્રિયા પ્રેમને જેર; મુખમયંક પતિનું થતાં, નારી નયનચકાર. યદપિ ભ્રમર રસને બ્રહે, બહુ પુષ્પાને પાર્મી; તદપિ માલતીનું હુદ્દય, ખાસ ન નિરખે ખાર્મી.

### मध्यमा,

પ્રિયતમના હિતાહિતકારી થવાથી હિતાહિતકારિણી અનવા-વાળી સ્<mark>રીને મધ્યમા કહ</mark>ે છે.

યથા.

સ્વપ્નમાં વિલાેકશું શ્યામે કાંઇ અપરાધ કર્યાે, ઝબકીને જાગી શંકા ભયને ભરી ગઈ; માતી જેવાં સ્વચ્છ બિન્દુ અશ્રુએાનાં આંખાથકી, ખાસ લાગ્યાં ખરવાં વિવેક વિસરી ગઇ. કાનસુધી ખેંચી પંચબાણું માર્જું બાણુ તેથી, માન કર્સી બેઠી ચિન્તા કામણુ કરી ગઇ; પ્યારા આવ્યા પાસ ત્યારે કાંઇક ઉંદાસી ટળી; કસમ સુણીને ભ્રકમાન ઉતરી ગઇ.

યથા.

પતિ સન્મુખથી સન્મુખ, વિમુખ થતાં પતિ વિમુખ અની જાય; તું પ્રતિબિમ્બ ગ્રહવામાં, દારા દરપણ જેવી દેખાય. વિના સ્નેહ લુંખાઈ, સ્નેહ પામતાં ચારૂ ચિકણાઇ; કચના જેવી કામા, દુનિયામાં તુજ રીતિ દરશાઈ.

## अधमा.

પ્રિયતમના હિતકારી હેાવા છતાં અહિતકારિણી સીને <mark>अधमा</mark> ક**હે છે.** 

યથા.

## ડરતાે દાડી રહે નાથ નિજની નારીથી, એક પન્તિવૃત પાળીં, પ્રેમ રાખે પ્યારીથી;

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

## રસનિરૂપહુ.

સત્યવાર્દીને સાધુ, વળી સજ્જનતા સારી, તાેપણુ તેની સાથ, રમે નહીં વ્હાલ વધારી; કરે ખુશામદ ખંતથી, નિત્ય નિત્ય નારીતણી, તાેપણુ કરતી ફ્રોધ અતિ, ભાવ તજી પ્યારાભણી.

#### યથા.

જેમ તેમ પતિ પ્રીતેં, ગર્વ તજી ગારીના ગુણુ ગાય; તેમ તેમ અતિ તંતે, માન વધારી માનિની મરડાય. વિના ગુદ્ધે વામાના, યદપિ માન તૐ પગે પડે લાલ; તદપિ માનસિન્ધુમાં, જતી ડૂળતી બહુ બળથી બાલ.

## स्वकीया.

પાતાના પતિ સાથેજ અનુરાગ રાખનારી સ્વીને <mark>स्वकीय</mark>ા કહે છે.

#### યથા.

કયાં સુધી આ પ્યારાં ચક્ષુઓને તલસાલું સખી, કયાં સુધી તપું હું વિરહાનલના તાપથી; એક ક્ષણુ ચેન નથી પડતું અરેરે મને, કયાં સુધી હું કષ્ટ પાસું કલેજાના કાપથી; આવે છે વિચાર મારા મનમાં હવે તેા એવા, બાલાવ્યા વિનાની જાઉં શાક્ય ગૃહે આપથી; પામતાં દરશ પ્રાણુ પ્યારાના હરષ પાસું, ભલેં ઘટે માન છેા છપાઉં દાસી છાપથી.

#### યથા.

સર્ખો ગણી રાખે સ<sup>`</sup>ગે, લાજ અને કુલરીતિને લલના; નિજ પ્રિયતમની પ્રીતિ, પ્રાથુ સમાન ગણી તજતી પલ ના

30

્ર ર ૩ ૩

1

કાંઇ પથ કર્યા વિના આપથી અરેરે આજ, કહા થાય કેશ મારા ચીકણા ને કાળા કેમ ? વારવાર મારૂં કેમ વદન વિલેાકે શાકય, ઉડે જાણે અંગમાં સુવાસના કુહારા કેમ ? જંઘ લાગી જામવા, નિતંબ લાગ્યા પુષ્ટ થવા,

જે સુગ્ધાને પાતાના ચાૈવનનું જ્ઞાન નથી તેને अज्ञातयावना પ્રદે છે.

યથા.

अज्ञातयौवना.

સુખમાં મનાહર સહાસ્યના પ્રકાશ થયા. આંખામાંહિ આવી કીધા બ્હાલે વક્રતાએ વાસ; અધ ખેલ્લાં વચના વદે છે દિલેં રાખી ડર, મંદવા ગતિમાં મળી વનમાં વધારે ત્રાસ; દિષ્કળવા લાગી અંગાેઅંગમાં પ્રસિદ્ધ પ્રભા, સહિત સુરંગ ક્રીડા કરતી સદા સુવાસ; ચંદ્રમુખી કેરા ચારૂ તનમાં નવિન યુવા, વધતી વિલાક જેમ શદીનાે સુધાનિવાસ.

યથા

કામ ચેષ્ટારહિત અંકુરિત ચાૈવનાને મુગ્ધા કહે છે. એ સુગ્ધાના े लेह छे. १ अज्ञातयौचना. २ ज्ञातयौचना.

## सुग्धा.

નંગ જડેલી ચાકી, કંઠમાલમાં કદી નથી ધરતી; ર છે છાંય પડીં જાયે, અન્ય પુરૂષની એથી દિલ ઢરતી.

### રસ્તિરૂંપજુ.

શું થયેા છે રાેગ મને સઘ સમજાવ સખી, દ્રષ્ટિ ખની અસ્થિર નયન વધે મારાં કેમ ?

## ज्ञातयौवना.

જે મુગ્ધાને પાતાના ચૌવનનું જ્ઞાન છે તેને ज्ञातयौवना ક**હે છે**. એના બે ભેેક છે. <sup>9</sup> नवोढा, २ विश्रब्ध नवोढा.

યથા.

બાલ્યતા છું અજ્ઞાન, દ્વર લાગ્યું છે વસવા, શાણી બનીં સખીં સંગ, લાગીં હેતે થી હસવા; પગે મંદ્ર ગતિ ગ્રહી, ચપલતા લાગી ખસવા, દ્રષ્ટિ વક્ર બનીં રહી, ઉરાે લાગિયાં ઉક્સવા; લલિત નિરખવા લાલને, આતુર આંખા લાગતી, અબળાને અંગે અમળ, જ્યાેતિ યુવાની જાગતી.

### नवोडा.

<mark>લાજ અને</mark> ભયની અધિકતાથી જે પતિસંભાગની ઇ<sup>ર</sup>છા નથી કરતી તેને नवोढा કહે છે.

#### યથા

નેહ સહિત નારીને, નાથની સંગ મિલાવા; સખીએા મળોંને સર્વ, લાગી એ વાત ચલાવા; સુર્ણો પીળી પડોં ગઇ, આવતાે નાથ વિલાેકી, ભાગી છુપી ભુવનમાં, ચિત્તમાં અધિકી ચાંકી; પતિએ કર પકડયાે તદા, કંપ સ્વેદમય દેહથી, ભાગી છૂટી ભામિની, જેમ વીજળી મેહથી.

#### યથા.

સખી કહે ભૂષણુ સજ, છતાં સજે નહિ શ્રંગારાે વામ; સંકાેચાતી ડરતી, મનમાં સ્ટતી નાથતણું નામ. પતિને વેષે સખૉને, આવતીં જોઇ લય ધારીલાગી; પન્નગૌપેઠે પ્રમદા, અન્ય સખીનાઉરમાં જઇ લાગા.

## विश्रब्धनवोढा.

જે નવાઢાના પતિ ઉપર કિંચિત્ અનુરાગ અને વિશ્વાસ થાય છે તેને વિશ્ર-ચનવોઢા કહે છે.

યથા

ઝાંઝરના ઝણકાર, થશે ક કણુ ખણકારા; પાસે સૂતી સખી, જાગી જાશે પતિ મારા; ઉઠી સવારે સર્વ, મશ્કરી કરશે મારી, અધઘડી છેાડા લાલ, ધ્યાનમાં વિનતિ ધારી; ક્રીડા કરવાને હજી, આ રજની આબાદ છે, કરા ઉતાવળ આવડી, આ તે શા ઉન્માદ છે.

યથા.

યલ અળે થી પતિએ, નવિન નાર્સ લીધી આલિંગનમાં, ઔાષધ બળથી પારદ, જેમ રહે છે સ્થિર થઇ અગ્નિમાં. સમ ખાયે જવ સ્વામી, આવે ત્યારે આગળ શરમાતી; સુરતિવાત હિમવાતે, ક્મલિનિ પેઠે કામા કરમાતી.

કાઇ એક કવિ સુગ્ધાના ભેક નીચે પ્રમાણુ માને છે.

१ अंकुरितयौवना, २ शैशवयौवना, ३ नवपौवना, ४ अज्ञातयौवना, ५ ज्ञातयौवना, ६ नवलअनंगा, ७ अविदि-तकामा, ८ त्रिरितकामा, ९ नवलवधू, १० नवोढा, ११ दिश्रव्धनवोद: १२ लज्जाआसक्तरतिकोविदा.

# अंकुरितयोैवना.

જે મુગ્ધાના શરીરમાં યાૈવનનાે અંકુર પ્રગટ થવા લાગ્યાે છે તેને ગંંકુરિતયાૈવના કહે છે.

યથા

વાવેલું વિધિકૃષિવલે, બીજ તરૂણતા જેહ; સમય પામી સખોશરીરમાં, થયું :અંકુરિત એહ.

# रोशवयौवना.

જે મુગ્ધાના શરીરમાં શૈશત અને ચૈાવન અલેદપ**ણે, ર**હેલું હાય તેને **ગૈગ્રવ યૌવના** કહે છે.

યથા.

સુંદર્સેની શિશુંતામાં, સુવાપ્રવેશ જણુાય થયેા એમ; મીન રાશિના રવિમાં, તુલ્ય દિવસ રજની થાયે જેમ.

## नवयौत्रना.

જે સુગ્ધાના શરીરમાં યૈાવનની કળા શુદ્ધિના ચંદ્ર પેઠે વધતી જાય તેને નયયાવના કહે છે.

યથા.

નિત્ય કુચા રહે વધતાં, ખાસ કરી કટિ ક્ષીણુ થતી જાય; વધઘટ નિરખી નયને, અમિત અચ બે ગારી ગભરાય.

## अज्ञातयोवना-यथा.

દોર્ડા જઇ કહેં દારા, આજ કાલથી મને ન સુખ શાતા; જો મુજ છાતી ઉપર, નવિન વ્યાધિએ વાસ કર્યો માતા.

## ज्ञातयावना--यथा,

નિજ વખાણુ સખીં મુખયી, સાંભળતાં હસીં લલના લજવાય; જેમ કમલને કાેરો, ભ્રમર શબ્દ કરીં બંધ રહી જાય.

## नवलअनगा.

જે મુગ્ધાના શરીરમાં નવાજ અનગના પ્રવેશ થવા લાગ્યાે છે તેને નવજ અનંગા કહે છે.

યથા.

<mark>ગણે ન સ્મર ચાબ</mark>ુકને, પ**ડેલ** લ જ ્ણું ખાંધન પાય; દારાના દ્રગ હયસમ, જરાક ઠેકી અ ધ રહી જાય.

## अविदितकामा.

જે સુગ્ધાને કામ પ્રગટયાની ખખર નથી પડેલી તેને आविदितकामा કહે છે.

યથા.

ઉપજી વ્યાધિ એવી, હાય વિસરીયું સર્વતણું હેત; ચાર દિવસથી ચાંદનોં, મારાચિત્તનું હરણુ કરે ચેત.

## विदितकामा.

જે સુગ્ધાને પાતાને પ્રગટ થએલા કામની ખબર પડે છે. તેને विदितकामा કહે છે.

#### યથા.

રમતાં ઢીંગલી કેરાં. લગ્ન ઢીંગલા સંગ કરી દીધાં; મિલાવો એને સુદથી, નિરખી નયન નિજ સંદુવ્સિત કીધાં.

### नवलवधू.

જે સુગ્ધાને નવિન વધ્પણુ પ્રાપ્ત થઐલું છે તેને **નવરુવધૂ** કહે છે.

યથા.

ચકાર અનિયાં પતિદ્રગ, શાેકચાેમુખ નિશિમાંહિ કમલ થાયે; સ્યામામુખશશિ જોઇ, ગુરૂજન સાગરતુલ્થ છલી જાયે.

## नवोढा-यथा.

પતિઆંકેથી છૂટી, સશાંક ભાગી રહીં ન ગ્રહ્યે હાથ; વ્યર્થ ગયેા શ્રમ સ**વેં, ર**હ્યા મસળતાે **હાથ ઉભય નાથ.** 

# विश्रब्धनवोढा-यथा.

જંઘ જંઘથી જોડી, ઢાંકયાં કુચ કરથી પકડી રસના; પિંડિયો પિંડિ મિલાવી, હુસે તાેય થાયે પતિને વશ ના.

# लजाआसक्तरतिकोविदा.

જે મુગ્ધા પ્રીતિને સમજવામાં ચતુર હાેય છતાં લાજમાં આસક્ત બની પ્રકાશ નહી કરી શકે તેને छज्जाआसक्तरति कोविदा કહે છે.

#### યથા.

નાથે નિજમર્ણી જોવા, વિનયકરી સુજને હૃત્યે ધારી; નિરખી શકી નહીં તાેગે, પ્રિય પતિસુખ હું લજ્જાની મારી.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

# मुग्धानुं शयन--यथा,

પતિડરથી નિશિજાગી, સુતી સ્યામા મુખે ધરી હાથ; સવારમાં શશિઅરિને પકડે જયમ દ્રય કમળાે મળીં સાથ.

# मुग्धानो सुरतारंभ-यथा

ભાગતી ગ્રહી ભામાને, ઉરમાં ચાંપી સ્યામે સુખ સાથે; જેમ ઠેકતી ચપળા, સુદે મેઘ ધારી લે નિજ ખાથે.

# मुग्धानी सुरति-यथा.

રતિ ક્રીડામાં કામા, કરતી જેર જરાય ન સ્થિર થાય; વ્યાધે ગ્રહેલ હરિણી, જેમ છૂટવા ઉરમાં અકળાય.

# मुग्धानो सुरतांत-यथा,

આમ ન મસળે કેાઇ, દૂર કરીને દયા હુદયમાંથી; ચારૂં પુષ્પને ચાળી, કહેા સુગાંધિ લેવાના કયાંથી.

# मुग्धानुं मान-यथा,

સુગ્ધા ભરાઇ માને, પતિને પરત્રિયકુચ ગ્રહતાે પેખી; દાેડી પતિ દારાને, ઉરે લગાવે રીંસાયલી લેખી.

### मध्या. 🥏

જે નાયકાની અવસ્થામાં લાજ અને મદનની સમાનતા હાેય તેને **મધ્યા** કહે છે. આ અવસ્થા ઘણીજ સૂક્ષ્મ અને અચિરસ્થાયી હાેય છે. મધ્યા અને મુગ્ધાના ભેદ કેવળ સ્વકીયામાંજ માનવામાં આવ્યા છે. મદન કહે પતિ નિરખ, લાજ કહે નિરૂખ નહી પતિ; લાજ કહે રહે દૂર, મદન દે મળવાની મતિ. પકડે રતિને લાજ, મદન છુટી કરતા રતિ; નથી કળાતી કાંઇ, લાજને મદનતણી ગતિ; આપ કદી નહીં આણુશા, લાલ અભાવા એ ભણી, બની બિચારી બાલ એ, રૈચ્યત દ્વય રાજા તણી. યથા.

રમણીનું મન જરીએ, લાજ મદનના પામે નહિ અંત; ઉસય તરક ખે ચાયે, જેમ દુ:ખી દ્વય નારીના કંત. આમ તેમ દ્વય ઉભાં, વચમાં રાખીને પ્રમદા પ્યારી; લાજ મદનની મ<sup>દ્</sup>યે, તુલાશ્ચિકાતણી ગતિ ધારી.

મધ્યાના કેટલાએક કવિએા ચાર લેદ ખતાવે છે. १ उन्नत यौवना, २ उन्नतमदना, ३ प्रगल्भवचना, ४ सुरतिविचित्रा.

# उन्नतयोवना.

જે મધ્યાને ઉન્નતયાવન પ્રાપ્ત થયું હેાય તેને **હન્નતયાવના** ક**હે** છે.

#### યથા.

હતાે લખેલાે વિધિએ, સ્નેહ ધરી સંયાગ એક સંગ; નારીઉર કુચ ચઢીયાં, પતિઉર ચઢીયાે અનંગના રંગ.

### उन्नतमदना.

જે મધ્યાને લાજથી મદન વિશેષ <mark>હાેય</mark> તેને **उभतमद्**ना કહે છે.

#### યથા.

નારીતણા નયનમાં, લાજ કામ એ રીતે દરશાય; સ્નેહ સલિલમાં જેવું, ઢાંકી જળને ઉપર તરા જાય.

### प्रगल्भवचना.

જે મધ્યા રીંસ કરી પતિને પ્રગલ્સ વચનથી અટકાવે તેને **મગરમવचના** કહે છે.

યથા.

આ અવિવેકી કારજ, નાથ આપનું મને **રૂચે નાહી**; બહુ પુષ્પના મધુપને, સ્થાન હાેય છે હાય હૃદયમાંહી.

# सुरातिविचित्रा.

જે મધ્યા વિચિત્ર પ્રકારથી કામક્રીડા કરી જાણુ તેને सुरतिविचित्रा કહે છે.

યથા.

ક્ષણ કરતો રતિ ક્રીડા, ક્ષણ વિપરીત રચી પ્રગટે કામ; તૂટે હાર છૂંટે કચ, કરક કણ<sup>દ</sup>્વનિ થાયે અભિરામ.

કેટલાએક કવિએા મધ્યાનાે લઘુલજજા નામનાે પાંચમાે લેદ અતાવે છે.

### **लघुलजा**्

જે મધ્યામાં લાજના માત્ર અંશજ રહી ગયા હાય તેને छघुलज्जामध्या કહે છે.

#### યથા.

લજ્જા રાખી પાછળ, આગળ કરીં પતિપ્રીતિ મનમાની; નિજ અપમાને લજ્જા, કરે તયારી રીંસાઇ જાવાની.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

રસનિરૂપણ.

# मध्यानो सुरतारंभ-यया.

રતિઆરંભ નિહાળી, બાહુ છેઁાડાવી રીંસ ઉરે ધરતી; બ્રૂડ્રગ નાસા અધરે, પતિમન હરવા કેાટિ ભાવ કરતી.

## मध्यानी सुरति-यथा.

લાજમદનમય લલના, વ્હાલે રમોં વિપરીત રતિ થાકી; હાંકે સારથી રથને, ઉભય લી ટી ગેા પરે જેમ તાકી.

## मध्यानो सुरतांत-यथा.

વિખાયલાં ભૂષગુને, સજ્યા વિના બેઠી રહીં પરિયંકે; રોંસેં પતિતન નિરખે, નારી વારંવાર નયન વાંકે.

## प्रौढा,

સંપૂર્ણુ કામકલાદિ સંપન્ન નાયકાને प्रौढा કહે છે. એના બે લેદ છે. १ रतिप्रीता, २ आनंदसम्मोहिता, માન લેદાનુસાર પ્રાહા તેમજ મધ્યાના ત્રગ્ર લેદ છે. १ अन्यसुरतदुःखिता, २ वकोक्ति गव्त्रिता, ३ मानवती.

#### યગ્રા

મંજીકુંજ ગ્રહમાંહિ, વિવિધ વિપર્શત રતિ રચીં હરિ; મત્ત મધુપ મધુ ગ્રહી, કરે ગુંજારવ ફરોં ફરોં; કાેકિલ કીર કપાત, તણા રવથી દિલ લાેલે, શ્યામની છાતી પરેં, ક્ષામ કટિવાળી શાેલે;' જાણુે હરિએ નાલિથી, અવર નલિનિ ઉત્પન્ન કરોં; નિજ સમ અવર થશે ગણી, વિધિ નિરખે દ્રગ કાેધ ભર્શ. યથા.

લાજ અને ડરના દિન, હવે ગયા વીતી મારા બાઇ; પલભર પણુ પ્યારાને, આંખથી અળગે৷ કરૂં નહીં કયાંઈ. ચાૈવનરવિ દરશાણુા, વનિતાનાે વૃષ રાશિમાં જયારે; પ્રતિ દિવસેં સ્મર તપતાે, લાજ શીત ભયથી ભાગી ત્યારે.

# रतिप्रीता.

રતિથી અતિ પ્રીતિવાળી અને પતિ સાથે એકમેક થઇ જના**સી** પ્રાેઢાને **રાતૈમીતા** કહે છે.

### ય્થા.

કુર્કુટને કરૂં કેદ, સમય ક્રીડાના સાંધી, સર્વ વાયસાે તેણું, મુખાે લઉં બળથી બાંધી. મેના પાપટતણે, પાંજરે પડદા નાખું; દીપકમાં ભરી સ્નેહ, પ્રકાશિત પૂરણ રાખું; ઉંઘ અરૂણુની આંખમાં, ઘણી વિશ્વપતિ ઘાલજે; માંડ માંડ પતિને મળી, ચંદ મંદ તું ચાલજે. યથા.

અધરપાનથી પ્રિયતમ, ભૂખ પ્યાસ ભાવેં **ભૂલી જાય**; ઉત્ર પિયૂધ ન ચાખે, ખાંતે મિસરી દારિમ નહીં ખાય. લાલ રંગથી રામા, રહી રંગાઇ ચિત્ત ન કયાંઇ લાેભે; સદા સુહાગિર્ણીકેરા, કલિત કુસુમ સમ ગૃહદામિનાં શાેભે.

# आनंदसम्मोहिता.

જે પ્રાેઢા રતિક્રીડાના આનંદમાં સંમાેહિત અની જાય તેને आनंदसम्मोहिता કહે છે.

#### યથ'.

કુન્દનવેલિ જાર્ણી, લવંગ વિટપ સાથે મળીં; ચંદ્ર ચન્દ્રિકા જાર્ણી, ભાવથી કલંક્રમાં ભળી. રસનિરૂપણ.

જાણે રતિ સ્મરસંગ, વિટાણી વ્હાલ વધારી; જાણે દામિનાઁ મળી, મેઘથા ચમકે ભારી, અગ્નિવાળા ધૂમ્રથી, મળી ચાંદની ધ્વાંત મહઁી. કેલિ સમયત્યમ કામિની, સ્યામઅંગ લપટાઈ રહ.

#### યથા

પતિએ બ્રહતાં બાહુ, તજી સ્થિરતા સ્ત્રી થરથરવા લાગી; ભાગી દ્રગથી લજ્જા, હુદયથકી સુધિ તુરત ગઇ ભાગી. પતિઆલિંગન પામી, માહઉંઘથી જાગૃતિ વિસરાવી; નખદતાના ક્ષતથી, સવારમાં સ્યામાને સુધિ આવી.

અન્ય કેાઇ કવિ પ્રૌઢાના બે લેદ ઊપરાંત બીજા ચાર લેદ અતાવે છે. १ उद्भटयौवना, २ मदनमदमाती, ३ लब्ध पतिका, ४ रतिकोविदा આનાં લક્ષણા નામમાંજ છે.

## उद्भटयोवना-यथा.

ગજગામિનાં તુજ ગતિને, નિરખોં અમિત હર્ષિત અનતી હાલ; કુચકુ લાેથી કામિનાં, લલચાવી વશ કરોં લીધાે લાલ.

## मदनमदमाती-यथा.

કુચ લગાવાં પતિ હુદયેં, આળસ ખાધી સુદે અંગ મરડી; સ્તન પકડયાં જવ પતિએં, મંદ હસીને કરી [નજ઼ર કરડી.

## ल्रब्धपतिका--यथा.

ધન્ય સ્વરૂੱપ ને સુમતિ, ભવ્ય સરસ પ્રિયતમને ભાવે તું; દારા શુરૂજન દુર્જન, ઇશ સદૃશગર્જ્યો શીશ નમાવે તું.

# रतिकोविदा--यथा.

રતિ સ્વરૂપ ધરો જન્મે, ભણે ભારતી પાસે ભાવ ધરી;

તાેય સુરતિગુણુ તારા, સ્યામા કાેઇ શકે ન પ્રાપ્ત કરી.

# प्र ढानो सुरतारंभ--यथा.

કર ગ્રહતાં કરીં સી વી, કુચ ગ્રહતાં કરોં વક્ર દ્રષ્ટિવામે; રામા રતિક્રીડામાં, નિજ રસિયાને અતિ રૂચિ ઉપજાવે.

# प्रोहानी सुराते--यथा.

આલિંગનને ચુંબન, કેાક કળાથી ધારી સ્નેહ સજે; દંપતી રતિ રસ લેતાં, તૃપ્ત ન થાયે શ્રમને નહીં સમજે.

# प्रेोढानो सुरतांत यथा.

ધર્યાં હતાં જે લૂષણુ, તેં સખોં ઉપજાવાને રસરંગ; એને અધિક બગાડે, સ્વેક છુન્દ વર્ળીને તારે અંગ.

કાેઈ કવિ પતિદુઃખિતા નામનાે ભેદ ખતાવે છે. એમાં પ્રસિદ્ધ રસાભાસ જણાય છે પણુ વખતે મુગ્ધા અને કુલટામાં એ ગુણેા હાેય છે ખરા. પતિદુઃખિતાના ત્રણુ ભેદ છે. १ मूढपतिदुःखिता २ बाल्लपतिदुःखिता, ३ दृद्धपतिदुःखिता.

# मूढपतिदुःखिता-यथा.

મિષ્ટ અને રસભર અતિ, ફલ સ્સાલનું ભવ્ય ઝણાયે છે; કાંઇક કાચાઇથી, પ્રકટ મને પતિ કઠણ જણાયે છે.

# बालपतिदुःखितान्यथा.

આલક પતિના લુજને, નિજ સ્તન પર રાખે છે નારી; જાણે શશિ શિવ પૂજે, કમલ પુષ્પથી દ્રઢ સ્મર ભય ધારી.

# ृ **द्युद्रपति दुःस्विता--यथा.** ઋતિ અકળાયે સ્મરથી, વૃદ્ધ નાથને દ્રગ જેતાંવેંત;

શ્વેત કેશ અવિલાકી, સ્યામાનું અનીં જાય શરીર શ્વેતં.

धीरा.

અન્ય નારીવિલાસસ્વચક સાધારણુ ચિદ્ધદર્શનથી ઘૈર્ય સહિત સાદર કેાપ પ્રકાશ કરવાવાળી સ્ત્રીને ધોરા કહે છે. એના વય:ક્રમા-નુસાર બે ભેદ છે.

१ मध्या धीरा, २ मौढा धीरा.

કેટલાએક કવિઓ કહે છે કે ધીરાદિ લેદો સ્વકીયા, પરકીયા અને સામાન્યા એ ત્રણેમાં હાેવા જોઇએ. પણુ પ્રાચીન નિયમાનુસાર ધીરાદિ લેદ માત્ર સ્વકીયામાંજ હાેવા યે.ગ્ય છે. કેમકે પરકાયા અને વૈશિકના સૂક્ષ્મ પરસ્પર વ્યવહાર ક્રમાનુસાર કેવળ પ્રેમ અને ધનના આધાર ઉપર રહેલા છે. એવી અવસ્થામાં જો એ સાધારણુ રતિ-ક્રીડાના ચિદ્ધ જોઇ કાેપના પ્રકાશ કરવા લાગે તા એ સૂક્ષ્મ અને ગુપ્ત પ્રેમના નિવાહ કરવામાં ઘણી સુશ્કેલીઓ નડે.

કાઇ કવિ એવા મત પ્રદર્શિત કરે છે કે મુગ્ધામાં ધીરાદિ ભેદ હાવા જેઇએ. એ કદી સત્ય માનીએ તાે વખતે વિશ્રખ્ધ નવાઢામાં થાડે અંશે ઘટે પણ ધીરાદિમાં મૂળથીજ વ્યગ્ય દિની ટેક છે. એ મુ-ગ્ધામાં કદી પણ વ્યગ્યાવ્ય ગ્યનાે વિચાર હાેતાે નથી.

## मध्या धीरा.

માનથી આદરયુક્ત વ્યંગ્યદ્વારા કેાપનેા પ્રકાશ કરવાવાળી સ્રીને **મધ્યા ધૌરા** કહે છે.

યથા.

સર્ખોની સાથે શ્યામ, કુંજથી બાહિર આવ્યા, લાજ ગર્વને હર્ષ, ભૂરિ અંગે ભર્શ લાવ્યા; અતિ પ્રેમે પ્યાર્ગને, મળ્યા મનમાહન જયારે, સ્વેદ બિન્દુએા સર્વ, શર્શર પર જોયાં ત્યારે; કાંઈ વચન કહ્યા વિના, નલિનપત્ર કરમાં ગ્રહી, પવન નાખવા પ્યારી ઝટ, પતિ આગળ ઉભી રહી. યથા.

શું નિરખાે મુજ નયનાે, ઉંઘ ન આવી આજ મને લાલ; પરિશ્રમ એના પેખું, આપતણી આંખામાંહિ હાલ. શિથિલ ગાત્ર મુખ પીળું, અંગાેઅંગ મહીં આળત લાવ્યા; કઈ બાલાની સાથે, લાલ લડીને સવારમાં આવ્યા.

# त्रौढा-धारा.

માનથી સંયેાગ સમયમાં ઉદાસીનતાવલ ંગન કરવાવાળી સ્ત્રીને મૌઢા ધારા કહે છે.

#### યથા.

પ્રથમ તુલ્ય મૃદુ વચન, વિલાેકવું પણુ છે તેવું; હાવ ભાવ રસ રીત, સર્વ છે આગળ જેવું; મળવું હળવું તેજ, સ્વભાવ સરલ પણુ તેવા, આલિંગન ચુંખના, મહીં રસ પ્રકટે એવા; માત્ર કામ ક્રીડા વખત, કંચુર્કી કસતી જાય છે, જવ પતિ અતિ આવે નિકટ, મિષ કરી ખસતી જાય છે.

#### યથા.

નેઇ આવતા પતિને, આદર આપી હસી વાત કીધી; કંચુકો પર કર ધરતાં, લલનાએ બ્રૂ તુર્ત તાર્ણો લીધી.

# अधीरा.

નારીવિલાસસૂચક સાધારણ ચિદ્ધદર્શનથી અધીર બની પ્રત્યક્ષ કાેપ કરવાવાળી સ્ત્રીને અધીરા કહે છે. એના વય:ક્રમા-નુસાર છે લેેદ છે. १ મધ્યા અધોરા ર પ્રૌદ્યા અધીરા.

# मध्याअधीग.

માનથી કટુ ભાષણુ સહિત કેાપ પ્રકાશ કરવાવાળી સ્રીને मध्याअघीरा કહે છે.

યથા.

તાવ્યું નહીં ધર્સ તંત, હુતાશનમાં ઘર્ડા થાડી; એરણુ પર ઘર્ડો એક, ન ટીપ્યું માર્સ હથાડી. જંતરડે બેરથી, નહીં ખેચ્યું બળ લાવી; તાછયું નહીં તિલભાર, સરાઇ ખૂબ સજાવી, આ કંકણુ કલધાતના, મેળ ન જેના માપને; કાેણુ ગમાર સુનારણે, ઘર્ડો અરપ્યાં પતિ આપને.

યથા.

એક આંખમાં અગ્નિ, પ્રગર્ટી શિવે સ્મર બાળીં ઘૂંળે ધરવા; ઉભય આંખમાં અગ્નિ, ભર્ટી લાવ્યા પતિ મને ભસ્મ કરવા. સ યાેગી અક્ષર સમ, લાલ તપારી રીતિ ચડે ચિત્ત; બીજાને હાે શુરૂતા, મળી રહાે બીજા સંગે નિત્ય.

## प्रौढा अधीरा.

માનથી ધમકી, તાઢન અને વેપનાદિદ્વારા કાપના પ્રકાશ કરવાવાળી આને મૌદા अધીરા કહે છે.

યથા.

નીલકમલ સમ અંગ, સંગ નીલામ્પ્રશ્યી મળીં; ઉપજી આ છબિ સખી, કેમ શકતી નથી તું કળીં; આ તારા અંગની, લાલને લલાટ ઝાંઇ શા માટે કરી કાપ, મરે છે મક્લ સુંઝાઈ. બ્રકુટિ ચડાવે સીદ તું, પડી ચૂક આ બૂલથી; અટક ડરાવતી માર નહીં, સખી શલાબના કૂલથી કર યથા.

પેચ પાગના પેખી, જરા ખસેલા રામા અતિ રૂઠી; પુષ્પછડી ગ્રહી કરમાં, નિજ પ્રિયતમને ધમકાવા ઉઠી

## धीरार्धारा.

અન્ય નારીવિલાસસ્ચક સાધારણ ચિદ્ધદર્શનથી કાંઇક ગ્રપ્ત અને કાંઇક પ્રગટ કાેપ પ્રકાશ કરત્રાવાળી સ્ત્રીને ધોરાધોરા કહે છે. વયઃ ક્રમાનુસાર એના પણ બે લેદ છે. १ મધ્યા ધોરાધોરા, ૨ મૌદા ધીરાધોરા.

## मध्याधीराधीरा.

માનથી રાદન સહિત વ્યંગ્ય વચનદ્વારા કાેપ પ્રકાશ કરવા-લાળી સ્ત્રોને **મ**ધ્યા ધીરાધીરા કહે છે.

યથા.

આજે તારી આંખ, કેમ ભાળું અશ્રુભર; સ્યામા કહી દે સત્ય, ખાસ ખાલીને અંતર; કાંતાે મારી ચૂક પડી, કાંપી એ ઉપર. નથી ચૂક આપની, ચૂક છે મારી મનહર; કાેણુ સુવાનીને મદેં, લલનાપર નહીં લાભશે, જે કરશા તે આપને, સ્યામ બધુંએ શાભશે.

યથા

રાત વિખ્**રી વામા, રાઇ આવતા જોઇ નાય નજરે;** જેમ ઉકૃાણે આવે, આેટાઈ ને દ્વધ અગ્નિ ઉપરે. કેમ ન બાેલે બાળા, પતિએ પૂછી વાત પકડી હાથે, દારાના દ્રગમાંથી, ઝરવા લાગ્યાં અશ્રુ વાત સાથે.

મમ્યા ધીરાધીરાના બે બીજા પ**ણ** લેહ છે. **१ आळुतिगेापना,** २ सादरा. રસનિરપણ.

## आकृतिगोपना--यथा.

પતિ વિનવે છે પ્યારી, સુણુે ન શું કાનમાં ધર્યું ત્લ; લાલ તરફ નથી જેતી, અન્ય તરફ ખેંચે દ્રગ એ બૂલ.

### सादरा-यथा,

આદર વચન વ**દે છે, મધુ**ર સ્નિગ્ધ જે માનિની આજ મળી; વિષની શંકા પ્રગટે, જેમ મધુને ધૃત સમ તુલ્ય ભળી.

## प्रोढाधीराधीरा.

માનપૂર્વક રતિથી ઉદાસીન બની ધમકી, તાડન અને વેપ-નાદિદ્વારા કાપ પ્રકાશ કરવાવાળો સ્ત્રીને મૌદાધીરાધીરા કહે છે.

યથા.

શ્રમજલ અલકે ઝરે, પલક ઉપર તાંબુલ રસ; ખશ્યા પાગના પેચ, અધર લાગ્યું અંજન મસ, પુષ્પમાલ ચાળાઇ તૂટલી કસ જામાની; એ રૂપે પતિ આવીં, ભુજા પકડી ભામાની; જોયા જાદવરાયને, આલિંગનમાં આવતી, કાેપ કરી કામા આધક, ચાંપે બ્રકુટિ ચડાવતી.

ય**થા**.

નિશ્ખી લાલ દ્રગ લાલના, કાંઇ ન બાલી બાલ; કર ઝાલ્યા તવ તાહીં કસ, માર્રો પુષ્પની માલ. ज्येष्टा कमिष्टा.

અનેક વિવાહિતા સ્ત્રીએામાં જે પતિને પરમ હાય તેને જ્યેલ્ટા કહે છે અને અન્યને कનિષ્ટા કહે છે. યથા. હવે<sup>૬</sup> રમતા હાેળાં, અબિરની ઝાેળાં ભરીને; કેસર રંગ પતંગ, કુમકુમા કરેં ધરીને,

2

ખ્યારી પ્રિયતમ તથુી, શાકયસઢ છુપી અવાસે. પ્દેાંગ્યાે પ્રિયતમ તરત, ઉભય વામાની વાંસે મૂઠી ભરી ગુલાબની, એકની આંખે નાખતા, બીજીને લઇ બાયમાં ચતુર અધરરસ ચાખતાે.

યશ્વ

મધિક ઠગારા છે સખી, નિશ્વય મારા નાય; શશિ મતલાવ્યા શાક્યને, મુજ ઉર નાંખ્યા હાય.

## परकीया,

શુષ્તપશ્પરૂષાનુરાગિણી આને परकीया કહે છે. એના બે બેહ છે. १ जदा २ अन्दा તથા એ બંનેના બેલેદ છે:- १ उद्-बुद्धा २ उद्वोधिता.

#### ય**થા**,

શા માટે હર્સો હેરિ, હર્સું સુજ હૃદસું આવી; શા માટે ચિતચાહ, પ્રગર્ટી હિત અમિત ખતાવી, શા માટે અમૃતે ભર્યાં શુભ વચન ઉચાર્યાં. શા માટે નેથુથી, મેનનાં હાથુા માર્યાં; બૂલ્યા એ સહુ બૂધરા જાય, ન આપ ગુથુા ગણ્યા, આવા પાઠ અનીતિના, ભાવેં ક્યાં જઇને ભણ્યા.

### জৱা.

### પરપુરૂષર ા વિવાહિતા સ્રીને **जता** કહે છે.

#### ય**થા.**.

ચંદ ઘુતિ થઇ મંદ, જવા ઘેા સદય સલ્પુા; કરશે નઘદી કલેશ, મારશે મેછ્યા ટે:છ્યાં, જેઠાણીનું જોર, ગુન્દ્વા ગછુનારી મારા. સાસુ શૂળી સમી, પજવશે સુજને પ્યારા,

.

### સ્સનિરૂપણુ.

પાઢાશી છે પાર્પાંચ્યા, કરશે ગિલ ગલી ગલી; અંક થકી અળગી કરાે, અરજ ધરી ઉર અ ટલી.

યથા.

કેમ કરી આંખાેથી. માહનના દર્શનનું સુખ લહીંએ; જોતાં કલ ક લાગે, આ ગમાર ગામમાં શીદ રહીંએ. કાડી સાસુ ડરાવે, કાયમ નણુદી રિસાયલી રહે છે; થતાં નેહ હરિસ ગે, હાય સગાં હલકા પગની કહે છે.

### अनूढा.

પરપુરૂષરતા અવિવાહિતા સ્ત્રીને **अन्**दा ક**હે છે.** યથા.

ગાપસુતા ગુણવતી, ગાૈરીનું પૂજન કરતી, ધુપ દીપ નૈવેઘ ધૃતિ ધારીને ધરતી; ગંધ પુષ્પ અક્ષતે વધાવે આનંદ આણી, ચરણે શીશ નમાવી, જોડી જીગતે દ્વય પાણિ. વિનતિ વ્હાલ વધારીને, વારવાર કરે અતિ; જો આપા તાે આપજો, નાૈતમ નંદકુંવર પતિ.

યથા.

વિવાહની સુર્ણા વાતા, બહુ અકળાઈ બનતી બેહાલ; ક્સી નેહને કુંદે, ઘડિ હેઠે ઘડિ બેસી જાય બાલ. ભલું બાલપણું સહુથી, કરવું જેમાં નિત્યે નિ:શંક; પાપ સ્વરૂપ પરણવું, જેમાં લાગે કલંક અકલંક

## उर्बुद्धा.

ફવેચ્છાપૂર્વક ઉપપતિથી પ્રેમ કરવાવાળી પરકીયાને ज**દ્વુ**દ્ધા કહે છે.

યથા. અષ્ટ સિદ્ધિ નવનિવિ આપી જાર્ણોશ તેં આણી, જર આખા જગ્તનું, ગર્ણીશ તેં આપ્યું તા**ણ**ી, પેસીને પાતાલ, સુધાઘટ **જાણીંશ લાવી;** માર્નીશ સુરતરૂ લાવીં ઇન્દ્રથી યુદ્ધ મચાવી. સુજ મનમાન્યાને મળી, સમજાવી શુવ રીતથી; કાેઇ ન જાણુ એમ અહીં, પધરાવી દે પ્રીતથી

## उद्वोधिता.

ઉપપતિની ચતુરાઇ ભરેલી પ્રેરણાથી પ્રીતિ કરવાવાળી પરકી કીયાને जद्वोधिता કહે છે.

#### યથા

ખંત ધરી ખેલતી, હતી શતર જ સુખેથી, હું ઉભી રહી જઇ ન બાેલી કાંઇ સુખેથી બેડી ધરોંને માન્ય, નિક્રટ જવ અંગુલિ સ્પર્શે; દ્રષ્ટિ ખેંચી તદા, હુદયમાં સુજપર હવેં. રિઝવી રસની વાતથી, વ્યથિત થઇ સ્મરથી યદા; પ્રેમપત્રિકા આપની, તરૂણીને દીધો તદા.

કેટલાએક કવિએા પરકીયાના ઉપર ખતાવેલ ચાર **લેદ સિવાય** નીચે પ્રમાણે વિશેષ લેદા ખતાવે છે. ? द्राष्टज्येष्टा २ असाध्या **३ साध्या**.

## द्रव्टिज्येष्टा--यथा.

સખીંગણમાં ઉભેલો, ખચિત પ્રીતિથી ક્ષણ ક્ષણ; નાયકને નિરખતી, ચલાવી ઇક્ષણ તીક્ષણ, દ્રગથી દ્રગ મેળવે, સરવની દ્રષ્ટિ ચુકા ી, પૂછે તેને તુર્ત, બંધ કરતી ધમકાવી; ડરતી નથીં દિલમાં જરી, વાંચ્છિત કાજ કરી રહી; જેમ ચાર ચારી કરી, મરે તાેય માને નહી.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

### साध्या.

શ્વરુચથા વિના સહજમાં જારકર્મ કરી શકનારી સ્તીને

કરતાં વાત ડરૂં છું, ચુગલખાેર છે ખરેખરૂં ગામ; હરિનુ નામ ઉચરતાં, વ્યભિચારિષ્ડી કહીં કરશે બદનામ.

# खलघिष्ठिता -यथा.

સ<mark>ધન રાત્રિ અ</mark>ંધારી, નિરખી હરિને મળવા મન કરતી; વિદ્યુત્**સમ કા**ન્તિથી, છુપી શકું નહીં તેથી દિલ ડરતી.

જેને મનની વાતા, કહું એવી સખીં કાઇ નથી મળતી; ઇચ્છિત કરતાં અટકું, અતર પીડા તેથી નથી ટળતી. अतिकान्ता--यथा.

## એથી મન માહનના, શાણી સખાં હું સંગ નથી કરતી. दूतीवर्जिता-यथा.

દિયર દ્વાર સાચવતા, ડેલી રાેકે નણુદ દિવસ રજની; મન માન્યાને મળવા, કહે શાં રીતે આવાં શકું સજની. धर्मसभाता-यथा.

લાજ અને પતિવૃત્ની, રેષાપર પગ ધરતાં દિલ ડરતી:

# गुरुतन्भीना--पथा

કેઃઇ પ્રકારના ભયથી કે મદદગાર નહી મળવાથી જારકર્મ કરતાં અટકનારી ઓને असाध्या કહે છે. એના નીચે મુજબ ભેદ છે. गुरुजनभीता, २ धर्मसभीता, ३ दूती वार्जता, ४ अतिक्रान्ता ५ खल्लाधाण्डिता.

### •••

રસનિકપણ.

असाध्या

www.umaragyanbhandar.com

## सेवकवधू--यथा.

કંઠ રાગ રસવંતા. ઉત્ના રાગ મળ્યા એની સાથે; વિશ્વ મધુ વશ કરવા, વાના તે વીજ્યા ધારી હાથે

વિકલ થવા નથી દેતી, મારા પ્રભુને કદી કાઇ વાતે;

### गायकावध्र-यथा

યથા. પતિનું મરજ થવાથી, અશરહ એકલી ભવન નહીં ભાવે; સાંજ સવારે રાત્રે, મહીં આવતાં કાેય ન અટકાવે.

## विधवावधू-यथा.

જેવી હું એવે**ા એ, શુ લડવાવા સત્ય કહુ** તુજને; સખી જ્યાં કહે ત્યાં આવું, સાનુકુલ છે સમય સડા મુજને.

## नपुंसकवधू--यथा.

મમ ઉન્નત ઉર કેરા, સ્પર્શનથી કરતા ગાલક સ્વામી; પાડાશીની પાસે, ખરે તમારી પૂર્ણ કરીશ ખામી.

### बालक् वधू ग्यथा.

વૃદ્ધનાથની વામા ક્રીડા કરતી હશ્દમ હુલ્લાસે; ઝમકાવ**ી પગ ઝાં**ઝર. છચાક જાયે દીયરની પાસે.

### वृद्धवधून्यथा.

साध्या કહે છે. એના નીચે મુજ મ લેટે છે. १ हदुवधू, २ बालकबधू, नपुंसकन्धू, ४ विधनावधू, ५ गायकावधू, ६ सेवकवधू, ७ निरंकुग्रवधू, ८ जारवधू, ९ रोगीवधू.

કાબ્યશાસ્ત્ર.

રસનિરૂપજી

# निरंकुशवभू-यथा.

**દેવદર્શને બ**ઉં, ખાગખગીચે સહલ કર્ફ સારી; ને પતિ એાલે કાંઈ, તેા તેને કાહું છું ધિક્કારી.

## जारवधू-यथा.

સખૌ પાડેાશણુ સંગે, સદા વળું ધેલાે મારાે વર છે; આખી રાત અમારી, દુનિયામાં બીજા કાેનાે કર છે.

## रोगीवधू⊸यथा.

દિવસે દુ:એ માથું, રહે શત્રીએ જવરથેને સ્તા; સુજપતિ રાગી માટા, ફાવે છે ત્યાં ફર્યા કરૂં હુંતા.

ઉપર ખતાવેલ પરકીયાના પ્રકૃતિથી છ લેઢ થાય છે. १ गुप्ता २ बिदग्धा ३ राक्षिता ४ इज़्लटा ५ अनुत्रयना ६ मुदिता.

### गुप्ता.

પશ્પુરૂષ સર્બંધી રતિક્રિયાને ગાેપન કરવાવાળી આને શુવ્તા કહે છે. એના ત્રહ્યુ લેદ છે. १ भूतसुरतगोपना २ भषि-ब्यसुरतगोपना ३ वर्तमानसुरतगोपना.

# भूतसुरतगोपना-यथा.

ષાટ છેાર્ડીને ગઇ, આજ એા ઘટ યસુનાપર; પાણી ભરવા કાજ, ધરી શિર સુંદર ગાગર, એાચિંતા આવીંએા, મારતાે ખહુ કુંફાઢા. ભયથી ભાગી પડી, આવતાં માઠા ખાઠા;

33

#### યથા. મેં ન કદી વન જોયું, પુષ્પ ન વિષ્ટયાં હતી જ્યાંથી ન્હાની;

www.umaragyanbhandar.com

ચીરે કંચુર્કો ચૌર, કરે મનમાં જે ધારે, ભાદરવા શુદ ચાથના, મેં શશિ નિરખ્યાે લૂૅલ થકી; કલંક કૂડું મુજ શિરે, જરૂર રાડવાની વકી. યથા.

નંદલાલ ખહુ ખાલ, સહિત ઉભેા રહે વાટે,

દોડીને દધિખાય, માર લકુટિના મારે;

## भविष्यत् सुरतगोपना--यथा. આજ થકી નહીં જાઉં, હવે દધિ વિક્રય માટે;

યથા. સખી સીડોંએ ચડતાં, ખસી જતાં પગ પડી ગઇ હેઠી, આ સુજ દીયર આવી, કરે બિચારા બાથ ભરી બેઠી. આંખ વિંચામર્ણી રમતાં, એકજ મને પકડતા વનમા**લી,** બદલાે લેવા બાઇ, ઝાઝા બળથી હરિને રહીં ઝાલી.

પીડા પામ્યું નથી, પિયરમાંહિ મારૂં તન, જો કદિ કાંઇક થતું, વિકલ બનતાં સહુનાં મન; આહી આવ્યા પછી, બ્રમિત રહે છે મન મારૂં, જાણું નહિં હું કાંઇ, રાેગનું કારણ વારૂ. આજ મને આવી ૨૯યા, વૈદ્ય પિયરના સદ્દગુણી, પેટ બતાવું છું સખી, પૂરણ પાેતાના ગણી.

## वर्तमानसुरतगोपना-यथा.

યથા. આજ ગઇ'તી કુંજે, સખા હું એકલો બહુ ગુંજા લેવા; કરીર કેરે કાંટે, જો કરોંયા સુજ હાય હાલ કેવા. ભૂલ થઇ સખી મારી, ગઇ વરસાણે હતી છતાં હાેળી, સખીઓ સહ રાધાએ, પકડોં પરાણે રંગમહીં રાેળી.

છુટ<mark>ી વેર્</mark>ણું તૂટી કસેા કૂટી ગઈ ગાગર અરે, માંડ બચી મ્હારા કર્યા, આ હવાલ એ વિષધરે ં છા કંટક તન લાગે, જાઈશ સાસુતાણા હુકમ માની.

## विदग्धा.

ચતુરાઇથી પરપુરૂષ સંબંધી પ્રીતિકાર્ય સાધન કરવાવાળી સ્તીને विदग्धा કહે છે. એના બે લેદ છે. १ वचनविदग्या. २ क्रियाविद्ग्दा.

વચનચાતુરીથી પરપુરૂષ સંબંધી પ્રીતિ ક્રાર્થસાધન કરવા-વાળી સ્<mark>રીને વचનવિદ્ગ્ધા કહે છે.</mark>

યથા.

દાઈ ગઈ રીંસાઇ, નહી આવે એ આજે; માત ભ્રાત પણ ગયા, તિર્થમાં ન્હાવા કાજે; ગાય અમારી આજ, કેાણુ દેારો અહીં આવી, દાસી પણ ગઇ ન્હાસી, રીંસ અંતરમાં લાવી; આલી હું અકળાઉં છું, એ ઉપાધિથી અંગમાં; ઘરના બંધ કમાડ કરી, પાઢી જાઉં પલંગમાં. યથા

રાખી લે રંગારા, તયાર સરવે રંગતણા સાજ; સાંઝ થતાં હું આવીંશ, શ્યામ વસન લેવા માટે આજ.

## कियाविदग्धा.

ક્રિયાચાતુરીથી પરપુરૂષ સંબંધી પ્રીતિકાર્ય સાધન કરવા-વાળી સ્ત્રીને क्रियाविदग्धा કહે છે.

યથા.

જતી હતી કુંજમાં, ગાેરી ગુરૂજનની સાથે; સામા મળીંમા શ્યામ, મારપખ ધારી માથે; અબળા ઉત્સુક બની, નિરખવા માહનનું સુખ, સાસૂથી શરમાર્ણો, અધિક લાજે દીધું દુઃખ; પીડ દઇ પ્રમદા <mark>રહી, કાંઈ નહીં સુખથી કર્ણુ;</mark> કરક કથુ આદર્શમાં, નેહે હરિમુખ નિરર્ખીયું.

યયા.

આબ્યા હરિ હેતે થી, નકકી કરવા મિલન સમય જ્યારે; પ્રથમ સૂર્યને પ્રથુમી, દ્રગપર દ્રયકર ધરે તરૂણો ત્યારે. કાઇ કવિએા વિદુગ્ધાના બીજા બે ભેઢા બતાવે છે. ? પતિવંચિતા. ૨ દૂતીવાંચિતા.

पतिवंचिता.

પતિના દેખતાં જે સ્તી પરપુરૂષમાં લીન થાય તેને પાંતી <mark>વંચિતા</mark> કહે છે.

# दूतीवंचिता,

જે આ દ્વીથી પ્રયંચ કરી પ્રિયમિલનને છુપાવે તેને દુતી વંચિતા કહે છે.

## लक्षिंता.

જે સ્તીની પરપુરૂષ સંઅંધી પ્રીતિ લક્ષણાદિકથી <mark>ભણ</mark>વામાં આવી જાય તેને **છક્ષિતા** કહે છે.

ય**યા.** 

કહીં દે મનની વાત, દ્રર સહુ કપટ કરોને; કાલિન્દીને તીર, કાલ મળાં હતી હરિને, હું નહિં હાજર હતી, છતાં જાણું છું ખાઇ. ભલાે રમી છળભેદ, કયેા નહી વિચાર સંઇ; હું તારી હિતુ સર્વથી, તેને પણુ ઠગવા ચ€ે, આ શુભ અભિનવ ચાતુરી કયાં જઇને શીખી કહે. યયા. હું પૂછું છું ત્યારે, દારા સુજને ડરાવવા લાગે;

- -

રસનિરૂપણ.

મળી હતી માહનને, મેં જોયું તુ વંસીવટ આગે સહુ સાબિત થયું છે, ગાેવિન્દને મળી સુખ લુંટયું ગરવે, ચુપકર ચાડી કરે છે, આ તારી સાડીના સળ સરવે.

કાઇ કવિએા લક્ષિતાના લેદા નીચે સુજબ બતાવે છે. १. **દેતુ** અભિતા २. सुरतिलक्षिता ३. प्रकाशलक्षिता.

## हेतुलक्षिता-यथा.

દ્રષ્ટિ દ્રષ્ટિથી મળતાં, તુર્ત હસ્યા હરિ કરી ઢાંગ ન્યારા; મેં જોયું મુજ આંખે, દાબે દંતે શીદ અધર દારા.

## सुरतिलक्षिता–यथा.

કાેણુ ચતુર છે માલી, સીંચી રસથી હર્ષ ધરી હાલ, આ ઠંચન વેલિમાં, લલિત લગાવ્યાં સુકતાકળ લાલ. કાેણુ મહાવત મળીયા, જેણે જેારે વશ કરવા કાજ; તુજ યાૈવનગજગ ડે, અંકુશ માયેી અવરેખું આજ.

## प्रकाशलक्षिता-यथा.

પ્રકટ થઇ તુજ તનની નેહ લાગતાં અતિ કાન્તિ ચુવતી, **બહિર જ**ગ જાણે છે, નેહ લાગતાં વાળ કાન્તિ વધતી.

### कुलटा.

જાર પુરૂષેાના સંભાગાદિકથી અસંતુષ્ટ રહેવાવાળી સીને જુરુટા કહે છે.

#### યથા.

તરૂવર ખદલે તરૂણુ. પુરૂષ પ્રમુ જે પ્રકટાવે; પત્થર અદલે પુરૂષ, નેહ ધારી નિપ્જાવે; પશુઓને પલટાવી, રૂપ નરનું દે નિત્યે,

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

કાવ્યશાસ્ત્ર,

કરે ષંઢને પુર્ષ, ચાહ ધારોને ચિત્તે. પુષ્પ બદલ પુરૂષેા કરે, શ્રી હરિ ચારૂ ચામના. પૂર્ણુ થાય તા તા સખી, સહુ મારી મનકામના. યથા વિધિ સુવર્ણુકારે શી, કંચનકાયા ઘડી તાર્રી કામા; અમિત પુરૂષનંગાથી, જટિત કરેલી ભાળું છું ભામા.

### अनुशयना.

સંકેત નષ્ટ થવાથી સંતાપ પામેલી સ્ત્રીને अनुज्ञयना કહે છે. એના ત્રહ્યું લેક છે. १ संकेतविघटना. २ भाविसंकेतनष्टा, ३ रमणगमना.

## संकेतविघटना.

વર્તમાન સંકેત નષ્ટ થવાથી સંતાપિત સ્ત્રીને **સંकેતવિઘદ્દના** કહે છે.

યથા નદી કિનારે નાથ, ગઇ ભરવા જળ જપારે, આકાશે ઘન ઘાર, ચાંપથી ચડીંયા ત્યારે; ઈંભી તરૂ આશ્રયે, ભગ્ય વર્ષા છબિ ભાળે, પ્રબળ પાછ્યીનું પૂર, નદીમાં વધતુ ન્યાળે; સરિતાતટની કુંજને, જોઈ ઉખડત્તી જે ઘડી, અશ્રુબિન્દુ આંખાથકી, ટપટપ પડીંયાં તે ઘડી. યથા નિર્દય લુહાર લેખું, અચર જીવના પીડે છે દેહ: નાહક અધમ બને છે, ઘડી કુહાડા જગમાંહી જેહ. પાદરડામાં પેખ્યા, વાડ શેરડીતણા કપાએલા, એજ ક્ષણે અળળાના, દ્રગથી ચાલ્યા અશ્રુતણા રેલા. માવિસંકેત નષ્ટ થવાનો સંભાવનાથી દુઃખિતા સ્ત્રીને માવિસંકેત નષ્ટ થવાનો સંભાવનાથી દુઃખિતા સ્ત્રીને

#### યથા.

અટકે છે શા માટ, સદા સુખૌ રહે જે શાણી, તુજ સાસરીયું સુખદ, ન્તુક્તિથી લેજ જાણી. બાગ બગોચા ઘણા, ઘણા તરૂ છે ગિરિ માટા, વિવિધ લતા મંડપા, નથી કુજોના તાટા; કલરવ નિત્ય કર્યા કરે, કપાત શુક કાેચલ ઘણી, અલગ કરી અપશાસ સહુ, સિધાવ સાસરીયાભણી.

#### યથા

ઉજડ કરી માતાગૃહ, શાણી સખી તું સાસરીયે ચાલી; શાચ કરે શા માટે, ઉજડ ગૃકને વસાવ જઇ આલી. પુષ્પ જોઈ ુજ કરમાં, નાખે છે શિદ નિ:શાસા નારી, તુજ પતિના ઘર પાસે, સઘન શાસતી પુષ્પતણી વાડી.

### रमणगमना.

સ કેતમાં પ્રિયગમનના વ્યતુમાનથી પાતાની અનુપમ સ્થિતિ ઉપર સંતાપિત સ્ત્રીને *र*क्षणगमना કહે છે.

યથા,

અનુપમ અંબરથકી, ગધ પુષ્પાના આવે; ભ્રમે ભ્રમર મદ અંધ, શખ્દની ભીડ મચાવે; શ્યામ વદન ઉપરે, પુષ્પના પરાગ શાેલે, એ છબિ હરિની જોઇ, ક્ષોણ બનીં બાળા ક્ષાેલે; સમય ચૂક સાલે સબળ, શાેચ સાેગણાે ઉર સહે, સુમન ગુલાબનું જોઇ શિર, ગુલાબનીર દ્રગે વહે. યથા છડી સપલ્લવ કરમાં, ગ્રહીં તમાલની આવે છે લાલ;

છડા સપસ્ય કરના, પ્રહા લાગા આપ છ લાલ; જોઇ સુમનમાલાસમ, તુરત ગઇ કરમાઇ તરૂણુ બાલ. मुद्दिता.

પરપુરૂષની પ્રીતિ સંગંધી મનવાંચ્છિતની અકસ્માત્ પ્રાપ્તિથી

13

## પ્રસન્ન થવાવાળી સ્ત્રીને मुद्दिता કહે છે. યથા

ઘરનાં સરવે ગયાં, ગામ બીજે જમવાને, ન્હાની નથુદી ગઈ, ર્યૂઇને ઘર રમવાને; ત્યાંજ રહેશે રાત, આજ નહીં આવે આહીં, બહેરી દાસી વિના, કાેઈન મળે ઘરમાંહી; અનુપમ અવસર આજ છે, ખાસ મળા હરિ આ ક્ષણે, ખડકી ખુલ્લી રાખોંને, બેઠી છુ હું બારણે.

યથા

કાલે નુષ્ટુદી જાશે, નિજ સાસરીયે નથુદાેઈ સંગ; એહ ખબર સુર્ણી સત્વર, કૂલ્યાં અબળાનાં અગાેઅંગ. વહુ રહેજે ઘર જઇએં, અમે તીર્થમાં પખાળવા દેહ; કદલીદલસમ ફાટી, કંચુકોં કામાતણી સુણી એહ.

## परकीयानो सुरतारंभ-यथा.

મળતાં નયનાે વસી સુખ, સુખે બાેલતાં હુદય આવ<sup>ાં</sup> લાગી; હુદયે લાગી તર્જે સુધ<sup>ાં</sup>, ભય પામીને ગઈ લાજ ભાગી.

# परकीयानी सुरति-यथा.

મળા સ કેતે માહન, ઝડ લપટયા રાધાને ધરી ખ્યાર; જેમ ગાેળ ચારીના, તારિત ખાઇ જાય છે **ચારનાર**.

# परकीयानो सुरतांत-यथा,

ઝાટકતી વરવસાે, આનન લૂતી બેઇ અરીસામાં; લાલ નિરર્ખો લજવાતી, કરડાં દ્રગ કરતી દ્વતી સામાં.

કાેઈ કવિએા પરકીયા તથા સ્વકીય માં નીચેના વિશેષ ભેદા બતાવે છે. १ कामवती, २ अनुरागिणि, ३ प्रेमअञ्चक्ता.

## कामवती--यथा.

શિર સુજ કરકુચ ધારે, શા માટે સુજ તન લપટે ખાસ; એાસ ચાટતાં આલી, કદી નહી ખુઝે તારી પ્યાસ.

## अनुरागिणी-यथा.

પતિ કુંડલના ચિદ્ધા, પડેલ નેઇ પ્રમદા નિજ માંહે; **ક્ષણુ નિર**ખે **ક્ષણ** ચૂમે, ક્ષણુ લગાવતી અમળા ઉરમાંહે.

## प्रेमअशका-यथा,

આ રસલાેભી નયના, રાકી રાખ્યે અધિકાં અકળાય; પ્રિય સુખક્રમળ નિરખતાં, મધુપની પેઠે જાેર ધરી જાય.

### सामान्या,

કેવળ ધનને માટેજ પ્રેમ કરનારી ન્સીને सामान्या કહે છે, એના બે લેદ છે. १ स्वतंत्रा, २ जनन्याधीना.

યથા.

નૈાતમ નાચી ગાઇ, રસિકને રિઝાવનારી, ધન લેવાની વાત, વદે બહુ પેચ વધારી; રાખે તન શ્રંગારો, એાહતી અંબર આછાં, મૂકે ખુદ્ધા વાળ, જતા નર વાળે પાછા; વિનય વધારી વાર વધૂ, વચનામૃત વરસાવતી, હાવ ભાવ કરોં હર્ષથી, ભલા ભલાને ભાવતી.

## खतंत्रा

તમામ વાર વધૂઓમાં માન પામી રવત ત્રતાથી **શ્**મણુ કરવા વાળી સામાન્યાને **સ્વતત્રા કહે છે**.

37

નિધડક બની બહુ નરને, ગીત વાઘથી આનઁદ અતિ દે છે; છેલાેને છળ કપટે, માહિત કરોંને લાખાે ધન લે છે.

### जनन्याधीना.

જે વાર વિલાસિની જનનીને આધીન રહી ૨મથુ કરે તેને जनन्याधीना કહે છે.

પર હાથે રહી પ્રમદા, ઉર ધરો ભુષણુ ભાેજનની આશ; ધનીપક્ષિને પકડે, બાજની પેઠે ખલકમહીં ખાસ.

## साम न्यानां सुरतारंभ-यथा.

આલિગનમાં લેતાં કામિનોંએ કાંઇક કામણ કીધું.; અવર સ્રીઓનું રતિસુખ, આણે આરંભમાં અરપી દીધું.

## सामान्यानी सुरति-यथा.

સ્વરતરંગિણી રામા, ચાર ધનીને ઉર લપટી એમ; તરંગિણી સિન્ઘુમાં, ચપલ તર ગાે સહિત મળે જેમ.

## सामान्यानो सुरतांत-यथा.

નવા રસિક મેં જોયા, કષ્ટિત કરનારા સ્ત્રીની કાય; કનક લઇ શું કરોંએ, જેહ પ્હેરતાં કાન તૂટ<sup>ી</sup> જાય.

કેટલાએક કવિએા સ્વતંત્રાસામાન્યાના બીજા બે લેદ બતાવે છે. १. नियमिता. २. धनमपदुःस्विता.

## नियनिता.

જે સામાન્યાને પગાર ઠરાવી અસુક દિવસની બંધીથી રાખી દ્વાય તેને नियमिता કહે છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

પ્રિયનું ચિત નિત ચારે. ચાગુણી ચાહ વધારીને ચ્હાય; હેમનિયમ ઘટાં જાતાં, પ્રેમનિયમ પળમહી ઘટાં જાય.

### धनप्रेमदुःखिता.

એક ધની સાથે લાંબા વખત રમણ કરી છુટી થવાથી દુ:ખિત થનારી સામાન્યાને घनप्रेम दुःखिता કહે છે.

#### મથા.

વિભવ સુખાેને નાણા, મેળવોંયાં અતિ કર્ય વશ ધર્ની જેહ; કરમ કૂટેલાં મારાં, આજ અચાનક અલગ થયેા એહ.

સ્વકીયા, પરકીયા, અને સામાન્યામાં થતા લેદેા.

## अन्यसंभोगदुःखिता

સ'લેાગ ચિન્હિત સ્ત્રી ઉપર દુઃખ પ્રગટ કરનારી સ્<mark>ત્રીને</mark> अन्यसंभोगदुःखिता કહે છે.

#### યથા.

આવી અણુમણી બની વદનપર પીળ પછાઇ, સુધ નથી રહી જરાય, અવર નિજનાની કાંઇ; કહેવા જાય કાઇ, કહે છે કાંઇ સુખેથી, દુ:ખાયલી દેખાઇ, હાય કંઇ મહદ દુ:ખેથી; બેસી શાન્તિ બાઇ લે, સુજ માટે શ્રમ બહુ સહ્યા, કાં ન વજ સુજ શિર પડ્યું, માકલી મેં તુજને તહાં

#### ્ર યથા

ારા તનમાં આલી, ખેહેકે ખુશખા નેહતણી ખંડાળા; મુજ મ ટે નહીં લાવી, વકલાં અવી અત્ય ખંગ ચાળી. લેવા ગઈ'તી બાગે સુજ માટે વર પુષ્પ જેહ વ્હાલી, તેતા ત્યાંજ વિસાર્યું, આવી અહાં મદમસ્ત બની આલી.

## गर्विता.

જે સ્ત્રી પાેતાનું રૂપ અથવા પ્રિયના પ્રેમનું અભિમાન કરે છે, તેને गर्विता કહે છે. એના બે ભેદ છે. **१. रुपगर्विता. २.** प्रेमगार्विता.

> કાઇ કલિ **ગુળ**ગર્વિતા નામના ત્રીએ લેદ પ**છ** અતાવે છે. **રૂપગાર્વિતા-યથા.**

આ હુતિવાન સદાય, એહ ઘુતિહીન સવારે; સદાય આ સ્વચ્છ છે, શ્યામતા એનિત ધારે; એકજ સરખું રહે, સદાયે આતેા સુંદર, વિધવિધ વધઘટ થાય, અહેાનિશ એની અંદર; સરવ રીતથી શ્રેષ્ઠ છે, આ સુખ એહ મયંકથી, શું ચકાર સમજ્યા વિના, બ્રોમા ચંદ્રની શંકથી.

#### ય**થા**

મુજ સ્વરૂપની સંગે, યૈાવન મળીંને ઘણુા કેર કરશે. જગત મારશે એ દ્રય, નાહક મારે શિરે પાપ ધરશે. હવે સહીંશ નહીં હું તા, સખી માહરી સત્ય વાત એ છે; મુજ મુખ શશિ સરખું કહીં, કાન્ત માહરા કલંક અરપે છે.

### मगर्विता-यथा.

મિસરી દ્રાક્ષ અનાર, તણી દરકાર ન રાખે; અહા રાત્રિ મમ અધર, તણે રસ ચાહે ચાખે; બાલાવે બહુ વાર શખ્ડ સાંભળવા સારૂં; નિરખે છે અનિમેષ, નયનથી મુખડું મારૂ;ં શું ઉપાય સજની કરૂં, અલગ એક ક્ષણુ નહિ રહે; જવા ચાહું દૂરે જરી, પ્રાણુનાથ પાલવ ગ્રહે.

#### યથા

મુજને દેખો દાડી, અળ્યા કરે છે દિલે દ્વેષ ધારી; કેવળ પતિને પ્રેમે, કરે ખુશામત સહુ શાકયાે મારી.

## गुणगर्विता-यथा

યુણી કાન્હનું ગાન, વખાણ કરા નહિ કાંઇ; મુજ ગાયન સાંભળી, પછીથી કહેજો બાઇ, વીણા કરમાં ધરીંશ, જે ઘડિ હું હુલ્લાસે; પાણી પવન વિમાન, પક્ષિ પશુ થંભી જાશે, ગાનવિધાના વિવિધથી, માન કાન્હ કેરૂં હરૂં; તીઆં તાન પ્રસાર્શને, જગ આખું વશ હું કરૂં.

#### યથા.

મુજમાં ગુણ નથીં કાંઇ, એમ સમજીં તું પતિને ઘર રાખે. પણ જે ક્ષણ મુજ મળશે, તેા કર્રી તુજ અધરામૃત નહીં ચાખે. ત્યાંસુધી વશ તારે, પ્રાણનાથ છેા વસ્તે અણુજાણ્યા; જ્યાં સુધી મેં મારી, વીણા ઉપર તાર નથી તાણ્યા.

## मानवती,

પ્રિયના અપરાધ સૂચક ચેષ્ટાધારિણી સ્રીને मानवती કહે છે.

#### યથા.

જો નભમાં ઘન ધાર, શાેર કરતાે ચડાં આવ્યા સંગે ધારી સ્નેહ, લલિત ચપલાને લાવ્યા, માન કરી નાદાન, હુજી બેઠી કાં બાઇ, ભૂલી સમયનું ભાન, કરે નહિ વિચાર કાંઈ; સિધાવશે પતિ શાકયઘર, પૂરણુ પસ્તાવા થશે. આ મિજાજ તારા બધા, જબરે પૂર વહી જશે.

#### યથા.

પતિઅપરાધ ન પેખ્યા, કહે વિતા કારણ અબળા આજ; બ્રકુટિ ચડા કે શ ને, ગ્રીવા નમાવી બેઠી શા કાજ. રમતાં રીસ ચડે છે, એ કહેલાય કહે કેવી વાત; પ્રિયતમની હાંસીપર, આવા ન ઘટે કરવા ઉતપાત.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

## अष्टविधि नायका.

અવસ્થાનુસાર નાયકાઓના આઠ ભેદ છે.

१. मोषितपतिका २. खंडिता. २ कलहान्तरिता. ८ विमल्लब्धा ५. उत्कंटिता ६ वासकसज्जा. ७ स्वाधीनपतिका. ८ आभि-सारिका. २। खेटेा वयः इमसद्धित स्वडीया, परडीया, अने सामा-न्याना थाय छे.

## प्रोषितपतिका.

પ્રિયના દેશાન્તર ગમનથી સંતાપિત સ્ત્રીને **પોષિતપતિજ્ઞા** ડ છે. વિયોગની દશ દશા અનુમવગરૂપ એની ચેષ્ટા છે.

### मुग्धाप्रोषितपतिका-यथा.

પતિપ્રીતિના ભાર નથી સહીં શકતી નારી, એઠી મતિને ખાંગ, દુ:સહ દુ:ખ દિલમાં ધારી; મુખ વાચુથી મલિન, થાય છે સુદર તનડું, કહે ન મુખથી કાંઇ મુંઝાઇ રહ્યું છે નનડું. જતાં પતિ પરદેશમાં, અલગ કર્યા આરામને; ગુલાબ કર્ળીસમ ગાંી આ, કબજે થઇછે કામને.

યથા

પતિવિયાેગ દુ:ખ પ્રમકા, મુખથી કહેતાં લજવાયે ભારી; બંધ કરી જળ નળમુખ, રાેકે જળની તુલ્ય નવલ નારી.

## मध्यात्रोषिटपतिका-यया.

વાલમ ગયા વિદેશ, કંજનયનીને જ્યારથોં; સાજ સુખાના સર્વ, તાેડાં નંખ્યા છે ત્યારથીં, પાપાં પપંહે સકા, સુંબં પાંયુ પાંચુ પુકારે; ઉર અગ્નિ ઉપજવાં અધિક ભળતીને ભાળે. દ્વાર ગર્જના ઘન કરી, અપે દુઃખડાં બગમાં; લલના લાજ મદન ભરી, પાઠી ૨૭ પલગમાં. પતિવિણુ પ્રિયદ્ધગેથી, સવતા જેલને લે કીકી તાણી. જેમ કમળ રસ ઝરતા, પી જોવે ભમરા આનઁદ આણી. પતિ-વિરહે પ્રમદાના નિશ્વાસાના અધર સ્પર્શ થાય; કાંઇક બાહિર આવે, કાંઇક અંદર પાછા ક્રરી જાય.

## प्रौढाप्रोषित कत्वा-यथा,

વાલમ વિના વસંત, જળ વે છે દિન રજની, દશ દિશિમાં દુ:ખ સર્યું, લેશ સુખ છે નહાઁ સજની; છાતીમાં પડી છિદ્ર, ચારણી બનૌ છે ચાખ્ખી, તાેય કાેકિલા કૂર, બેહ્લતી રહે ન રાેકી; શશિ શત્રુ બનાઁ નભથકી, વિષધારા વરસાવતાે; સ્મર સેના લઇ સામટી, હરવ્મ હલ્લે આવતાે.

#### યથા.

નિશિ જગાવીને પ્રોત, પ્રાહ્યનાથ પરદેશ ગયા હાલ; નવા અંગનગરોમાં, આ ીં સ્થપાયે. વિર્હ કાેટવાલ. નિશદિન રહે વરપતાં, થાયે તાેય નહી એ નિર્મૂલ, હુદ્દયાગ્નિને જાણે નોર નયનનાં ખનિય ઘૃતતુલ્ય.

## परकीय प्रेजितपतिका-यथा,

નીર્દ પાવસમાંહી, ક્ષણુ ન ચપલા વિણુ રાજે પુલકાવલિ સુપસ્દિદ વૃદ્ધ અચલા તન આજે રજવતી સરિએા છતાં, સિન્ધુલી મળવા ધાર્સે કુસુમલતાએા કાેટિ, લલિત્ત વૃદ્ધે લપટાયે; ઉદ્ધવ આ સમયે શ્રી હરિ, બેઠા પાદર પારકે, વૃ ૪વનિતા શી રીતથી, લલ વિનાની રહી શકે. યથા રકત બુન્દ કાજળભર, ખેરે રાતી છુપાઇને બાલ; જાણે દ્રેગા દિયે છે, ખાસ નિશાની કાજ ગુંજમાલ. કાવ્યશાસ્ત્ર.

## सामान्यात्रोषितपतिका-यथा,

અટારીપર દિન એક, અર્ધનિશ સમયે શાણે, સુણી તાનભરગાન, અપીં સુદ્રિકા પરાણે; વીણા કરમાં ધરી, ગાન જવ મેં કરી કીધું. ભૂષણુ નંગ જડેલ, તે ઘડી દુલ્લે દીધું; એ વિદેશમાં આજ છે, ચેન નથી ચિતમાં જરી. સુણુરો કયારે આવીને એ ઉદાર ગાયન કરી

#### ચથા

સજતી જેહ શ્રેંગારા, નિત્ય ધનીને ખતાવવા ખ્યાર; એને વિરહે આજે, એજ શ્રંગારા બનતા આંગાર

## खंडिता.

અન્યનારી સંભાગજનિત અસાધારણ ચિન્હયુક્ત નાયકાના પ્રાતઃઆગમનથી કાેપાયમાન થએલી સીને **खંडિતા** કહે છે. અસ્કુટ આલાપ, ચિન્તા, દીર્ઘ નિશ્વાસ, અને અંતરતાપયુક્ત માૈન્ય ધારણુ કરવું એ એની ચેષ્ટાએા છે.

## मुग्धाखंडिता-यथा,

આબ્યા પ્રાત:કાલ, બ્રમણુ કરી લાલ ભુવનમાં. આપ કૃત્યથી તાપ વધ્યા તરૂણીના તનમાં. બાલે નહીં સુત્ર બાલ, ખાલતી ભેદ ન કયાંઈ, સ્વેદ તમારે તને, જોઇ ઝટ સંકાેચાઇ; નિરર્ખા આપના ઉરપરે, નખક્ષત નવલા દુ:ખી થઇ, જોઇ કલાનિધિ કંજસુર્ખા, કારમાં કરમાઇ ગઇ. યથા સર્ખીના શિખવવાથી, બાલી જાવક જોઇ નાથ ભાલ; જાઓ તમેં ઘર તેને, જ્યાંથી આબ્યા રગાઇ લાલ. રસનિરૂપણુ.

## मध्याखंडिता-यथा.

આવ્યા રજની રમી, સવારે ઘરપર સ્વામી; ઘેરોયાે ઘેનમાં, જોઇ પ્રમદા દુ:ખ પામી, જાવક ભાલે સ્પ્યીં, જોઇ પિચકારી પલકપર. ધીરા સ્વરથી વદી, પૂર્ણુ શાેભા છેા, સુખકર. આંખાેથી અગ્રુતણી ધારા દ્રઢ સ્તનપરધરે, જાણુ શર્શિ ગંગા જળે, શિવજીની સેવા કરે.

મથા.

પતિતન નખક્ષત નિરખી, થયા નાર્રોનાં ઉભયનયન રાતાં. કાંઇક ખુલ્લાં હાંકયાં, કાંઇક બાેલી વચન તાેતળાતાં,

### प्रौढाखांडिता-यथा.

આવ્યા પ્રિય પરભાત, રેખ નખતી તન ધારી, લાણુ ઘનસ્યામમાં, બાલ શશિ ધર્યો વિચારી. રંજન કરવા મને, અધરપર અંજન રાજે, જેમ બિમ્બ હુપરે ભવ્ય ષટ્પદ ગણુ બ્રાજે. લાવક ભાલપરેં ભર્યા, હુદવિણુ મારૂં મન હરે, બાણુ સ્મરના શીશપર સુરતિરાગ શાભા ધરે..

441.

લાલ તમારે ભાલેં, જાવક પાવકનયન અની બ્રાજે; જેણુ મારા મનના, મદન આળીને ભસ્મ કર્યા આજે.

## परकीयाखंडिता-यथा,

સર્બીયા કેરી શીખ, જરી ઉત્માં નહીં આણી; ગેહકાજ કુલલાજ, છેાડી પ્રેમે બંધાણી; એના બદલા આજ, દયા કરી સુજને દીધા; પ્હેરી વિઘ્રુ ગુણુ માલ, કુષ્ણુ મચકાે ભલ કીધા; કાવ્યશાસ્ત્ર.

લાલ લાલ લાચન રસિક, આનઁદ આપે અંગમાં; જેમ મેનના મીન દ્રય, તરે કુસુમ્ભી રંગમાં. યથા. તન અંકાેથી અંકિત, નિરખાં લાલનું લલના દુ:ખાં થાય; જે કંઈ કહેં સમજીને, તે સહુ વચનાે જાઠાં બનાં જાય. सामान्याखंडिता–यथा.

જાગ્યાં જામિનીં માંહી, થયાં રાતો અતિ લાેચન; જાવકતણી જલૂસ, ભાલ બ્રાજે મદ માચન; અંજન કેરી રેખ, અધરપર જીલ્મિનીં જોઉં, ઉર વિણગુણની માલ, વિલાેકી ખામી ખાઉં; નિરખીં પ્રભાતે આ છ<sup>િ</sup>બ, પ્રજળું આગ પ્રચંડમાં; પ્રિય પ્રવાલની માલ આ, દેવી પડશે દુંડમાં.

યથા.

વિ<mark>ણુગુણુ મા</mark>ળા પ્હેરી, ભલે પધાર્યા માલધણી કંત*;* સુજપન માણુિક સાથે, મણુિ માણુિકના આવી જરો અંત.

### कलहान्तरिता.

સ્વયં પ્રિયનું અપમાન કરી પશ્ચાત્તાપ કરવાવાળી સ્રીને**જ્ઞસ્રફા-ન્તારેતા કહે** છે. બ્રાન્તિ, માહ, સંતાપ સજ્વર શરીર, શ્વાસ અને પ્રલાપ એ તેની ચેષ્ટાએા છે.

## मुग्धाकलहान्तरिता–यथा.

નેચું નહીં જરાય, વિચારીને ઘડોં વ્હાલી, પીળું તન પેખાય, ગઇ ચંચલતા ચાલી; ગુરૂજન સરવે કરે, બેઇ તુજને ગલરાટે; દેરાણી જેઠાણોં, નણદ તલસે તુજમાટે; માન કરી અપમાનગ્રહોં, હવે ધ્યાન ધર્શે શું રહે; બૂલ વિના ભરમારને, કાં રિસાવીંચા તું કહે. કહ્યું ન માન્યું પતિનું, પછી બાલ મનમાંહી પસ્તાય; એ દું:ખ અંતરમાંથી, જરાક મુખડામાથે દેખાય.

## मध्याकलहान्तरिता यथा.

રસિયાથકી રોંસાઇ, કલેશ વિણુકાજ વધારી, ચિર ધુણુાવતી રહી, શીખ નહીં શ્રવણે ધારી; ગયાે રોંસાઇ નાથ, અમિત ગાેરી ગલરાણી; ડર સ્મરના દિલમાંહોં, નેણુમાં લાજ ભરાણી; બાલ્યા વિણુ ખાળા કરે, ઉપચારા આરામના; ચંદન ચાંદની સુમનસગ, ળને ન કાંઈ કામના. યથા.

પતિ વિનર્તિ ક્રર્રો પૂરણ, ગયા સિધાવી એ હુઁઃખ ન સહાય. સ્ત્રીમુખક જથી નિકળી, મધુપનીં પેઠે ક્રરી છુપી જાય.

## प्रौढाकलहान्तरिता…यथा.

રસની લુંટાલુંટ, કરી નિશદિન જે સંગે, ઉર ધર્શ હર્ષ અપાર, રાજ રમતી હું રંગે; જેની સંગે શુદ્ધ, પ્રેમના પ્યાલા પીધા, એતું કરીં અપમાન, આજ મેં જાવા દીધેઃ; જાલિમ એનાં જુદાઇથી, અકળાઉં આગારમાં, વીતે વેરણ રાત તા, સ્વામાં મનાલું સાવરમાં. યથા. પતિનું વચન ન માન્યું, અણસમજહ્યથી કર્યા અધિક રાષ, થયા. પતિનું વચન ન માન્યું, અણસમજહ્યથી કર્યા અધિક રાષ, યથા. પતિનું વચન ન માન્યું, અણસમજહ્યથી કર્યો અધિક રાષ, યથા. પતિનું વચન ન માન્યું, અણસમજહ્યથી કર્યો અધિક રાષ, યથા. પતિનું વચન ન માન્યું, કઉં હવે હું સખાં કાેને દોષ. પતિ સુખશશિ નહિ નિરખ્યા, કરતા તા જવ વિનય વારંવાર; પછીંથી નયનચકાેરા, ખાવા લાગ્યા વિયાગઅંગાર. **પર की ચ**ા જા છે હોં છે હવે છે અપાત અગ્લા

જેને માટે જગ્ત, તણી દરકાર ન રાખી;

મેલું ટાહ્ય સર્વ રહી, જે માટે સાંખી, પતિના છાડયા બ્યાર, લાજ કુલની હુંટાવી, એ દુ:ખની લડી આજ, મને કાં યાદ ન આવી. બવા દીધા જીવનને, વચન ન માન્યું મેં જરી, કલેશ વધાયા કામવિલુ, મૂર્ખાઈ માટી કરી. યયા. પતિ તર્જીયા જે માટે, હેત માત તાતનું તજ્યું બાઇ. અને આજ રીંસાવ્યા વિચાર મેંતા કર્યા નહી કાંઇ મને માનઅહિ ડર્સીયા, વિનયમંત્ર હરિ ભલ્થાં ધરી નેહ; તાય ક્રેયવિષ જરીંએ, છુટર્યું નહીં છુટશે હવે દેહ. सामान्याकलहान्तरिता -यथा.

કરતા મારે માટ, અની દિનરાત દિવાને, માજી દેતે: માજ, સુણી મુજ મીઠાં તાને, જરી ઉદાસ અવરેખી, રીંઝવતાે મુજને રસીયો, કર્યો એહથી કલેશ, ક્રેાધ બહિ મુજને ડસિયાે. સુવિચારાે કાઢયા સરવ, હાંકી હૃદપનિકેતથી, લઉં મનાવી લાલને, હવે મળે તાે હેતથા. યય. મટી હતી જે મળતાં, સર્વ વિત્તની ચિત્ત ચિન્તા મારી; વચન સુષ્ઠ્યું નહીં તેનું, હાય માનપું બડાં કર્ણુ ધારી. વિદ્યાल**ઢધા**.

સંકેતમાં પ્રિયની અપ્રાપ્તિથી વ્યાકુલ થનારી સ્ત્રીને **વિવરૂગ્યા** કહે છે. નિવેદિ, ઊંચા વ્હાસ, ચિન્તા, અશ્રુ, અચેત અને સખોઓને ધમકાવવી વગેરે એનો ચેષ્ટાઓ છે.

## मुग्धाविप्रलब्धा--यथा,

સર્ખીએ ધારી સ્નેહ, અંગ શ્રંગાર સજાવ્યા; અત્તર તેલકુલેલ લગાવ્યાં મનનાં ભાવ્યાં; જરીંઅંગર એાઢાડોં, અધિક છલગ્યલથી આ**છી.** લઇ નિકુંજમાં ગઈ, તહાં ન મળ્યા વનમાળી; નવલા તન પીળું પડ્યું, સ્વેદ કંપ સાથે સહી, સશંક સખીં સુખ નિરુખતી, અણુબાેલી ઉભી રહી.

યયા

સર્ખી સંગે ગઈ નવલા, સહેટમાં જવ નહિ નિરખ્યાે સ્વામી; મુખ કરમાશું કાંઇક, કાંઇક ક પી સહજ શંક પામી.

### मध्यावित्रलब्धा--यथा

મંજન કરી માદથી, આંખમાં અંજન સાર્યું; ભવ્ય બીન્દિ કરી ભાલ, તાંબુલે સુમુખ શ્રંગાર્યું, સુખદ સજ્યા શ્રંગાર, વિવિધ વસ્તા તન ધારી, ખુશ્.બુ પ્રસ રવી ખાસ, ચાલી ઉર વ્હાલ વધારી. મળ્યાે ન સ્વામી સઁકેત ગ્રહ, મદન ડરેં ચુવતી ડરી, કાયા લાગી કંપવા, આંખથી અશ્રુ પડયાં ખરી.

યથા.

નાથ ન નિરખ્યાે જ્યારે, રતિગ્રહમાં તવ સર્ખાને કંઇક કહી; વચને ક્રોધ બતાવ્યાે, નીચાં નયનાે કરી લજાઇ રહી.

## जीढावित्रलब्धा-यथा

ચારૂ સુગંધિ ચાળી, અંગ આનંદે ન્હાઇ; ખ્હેયાં શુભ પરિધાન, તિલક તામ્પ્રુલ સુખદાઇ, અણિયાલી આંખમાં, રેખ અંજનની આંજી, ગઇ પ્રિયતમની પાસ, સર્વ શ્રૃંગારા સાજી. જોયા નહિ સંકેતમાં, પ્રમદાએ પતિને યદા, તન પોળું તુર્તજ પડ્યું, ઉરમાં પ્રગટી આપદા. યથા.

### શૂન્ય સહેટ નિહાળી ઉસી રહી અખળા નયનાે નામી,

### નહો વિનવે શિવને, પ્રખલ પરાલવ મદનથકો પામી. परकीयाविप्रलब्धः--यथा

સૂતેા મૂકી સ્વાર્મી, નહુંદની નજર ચુકાવી; નિસાવવા નવનેહ, અધિક આતુર ખર્ની આવી; મને બોલાવી અહીં, આપ આવ્યા નહીં સજની. નહીં થાય નિર્ગમન, રાક્ષસી જેવી રજની; એ વિલાસીની આશમાં, ઠગાર્થ્યુા હું વિશ્વાસિની, શી રીતેં જાઉં સદન, હાનિ થઇ હુલ્લાસની. યથા. સંગ લઈ ગઇ હતીં જે, કુંજે આલા માલતીંનું ફૂલ;

મધુપ મળ્યાવિષ્ એતા, અની ગયું તુર્જ ચંપકે તુલ્ય. सामान्याविप्रलब्धा--यथा

ગારી ત્યાગી ગેહ, ભ્રિદા વરસાદે ભીંજતીં; રીઝનાર ગર્ણી રસિક, આ તો મળવા રાખી રતિ, નાચ ગાન તાનના, તમામ તરંગા તાેડી, વિસવ વખાેડી સર્વ, ધાઇ ધતમાં છવ જોડી. મળ્યા ન મનાડુર આગમાં, પડયા દાગ પિશવાજપર, આખી પલળી આહેણી, ઉંડી થઇ ઉરમાં અસર. યથા.

ધનાઢ્ય પ્રિયને મળવા, ધન ગઇ મનમાં મહદમાદ લાવી; એ ન મળ્યાથી બાેલી, હાય ગયું ધન હાથમહીં આવી.

## उत्कंठिता

સ કેતમાં પ્રિયની અપ્રાપ્તિના કારણનાે વિતર્ક કરવાવાળી સી-ને **હત્વંદિતા** કહે છે. રૂદન, કંં, જવર, <sup>હ્</sup>વાસ, સંતાપ અને બગા-સાં ખાવા એ એની ચેષ્ટાએા છે.

## मुग्धाउत्कंठिता--यथा

જેમ જેમ સજનીંએા, ઉડી નિજ નિજ ઘર જાયે,

### રસનિરૂપણ.

તેમ તેમ સુખસિન્ધુ, માંહીં શ્યામિની સમાયે; જેમ જેમ નિશિ જાય, અંગ ઉદ્યાળવું મરડે; શું કહેવું સ્વામાંને, વાત એ ચિંતમાં ન ચઢે; દબાઇ લલના લાજથી, રતિ નથી કરોં શકતી છતી, મારગમાં પગષ્ત્રનિ સુણી, ઉઠીં પલગ પર. બેસતી. યથા,

સર્ખોએાની સંઘાતે, રમવા લાગી નવલા ચિત ચ્હાયે; પતિ નહીં આવ્યા તેથી, રાહ વિલાેકર્તી રમત ભૂલી જાયે. નાથ ન આવ્યાે એવું. મુખ્ધાના મુખથી નહીં કહેવાશું; કુમુદ સમાન ખાંલેલુ, મુખ સરાેજ પેઠે સંકાેચાશું.

### मध्याउत्कंठिता-यथा,

સ સુંદર શ્રંગાર, બેઠીં કેલિ મંદિરમાં; જેને જોઇ નયન, અપ્સરા લાજે ઉરમાં; પ્રિયતમ છતાં પ્રવીણ, રૅંગાયાે કયાંઇક રંગે, શુરૂજન જાગે સર્વ વધી આતુરતા અંગે; શાચ કરેછે શશિસુઓ, અશ્રુધાર અધિકાય છે; બાહિર રૂપ બતાવી ફરી, આંખામાંહી સમાય છે.

કેમ ન આવ્યા કાંત, એહ શંકા ઉર સાલે, પ્રબલ વિરહવેદના, તણે પડી છું હું પાલે; કહું કાર્નો આગળે, વ્યથા ઉરની વિસ્તારી, અલગ કરી આનંદ, સ્મરે તીખાં શર મારી; જુઓ કલેજું ચીરીને, દાગ વિરહના દેખશા. પછી માર<sup>ી</sup>ઉર પીડને, સત્ય સખી સહુ **લેખરોા.** યથા

નાથ હજી કાં નાવ્યા, એ રાૈકાઇ રહ્યા હશે કયાંઇ; ગૃહમુખમાં ખગ પેઠે, મુજ દુ:ખાં નડુ બ્રામણુ કરે ખાઇ.

## परकीयाउत्तं ठिता-यथा

કુલલજ્જાની લેશ, દિલે દરકાર ન રાખી; એ માટે દુ:ખ અમિત, પડ્યાં તે સહુ રહી સાંખી, કર્યું ન ક(દએ માન, તાન તેનેજ તણાણી; રસિક રહ્યા રાકાઇ, હાય દુ:ખથકી હણાણી; અર્ધ નિશાની દઇ અવધિ, છળાંએ મુજને છેતરી, પ્રાત થયું પક્ષી લવે, આભા અરૂણા નભે ભરી, યથા

<mark>ખાલાને બ</mark>ાેલાવી, પ<mark>ણ નહીં આવી શકયે</mark>⊵ રસિક મળ હ; પીંજરના પક્ષીસમ, શાેચ વિચારે ગહુ લાગી બળવા.

### सामान्याउत्कंठिता-यथा

ગાન તાનથી કઇ, વામાએ વશ કરો લીધા, નૈાતમ નાચ ખતાવાં, કેર્ણ્રાએ કેદી કીધા; પ્રહર રાત્રિ વીતતાં, સવાર થવાની બાઇ, સજેલ આ શ્રંગાર, કામ નહીં આબ્યા કાંઇ; કઇ ઉર્વ**શી ઉર** વસી, ભાેળાતે ભાવી ગઈ. સુજને મળતી માજમાં, વિધ્નરૂપ વેરણુ થઇ. યથા.

અવધિ દઈ નહીં આવ્યા. પ્રિય મળવાને રહી મારગ જોઈ; ચિત્ત ચિન્તાએ ઘેર્શું, બીજાને મળવાની ઘડિ ખાઈ. वासकसडजा

### પ્રિય મિલાપના નિશ્વયથી કેલિ સામગ્રી સર્જ કરવા<mark>વાળી સ</mark>ીને

वासकसज्जा કહે છે. મનેારથ કરવા, માર્ગ વિલેાકવા, સખીઓથી પરિહાસ કરવા, દ્વતિથી પ્રશ્ન કરવા અને રતિસંબંધી સામગ્રી તૈયાર કરવી એ એની ચેષ્ટાઓ છે.

#### मुग्धावासकसज्जा-यथा.

વારવાર સર્ખીઓની, નજર ચુકવીને નારી, રતિશય્યા રસવ તી બિછાવે ૦હાલ વધારી. ગુરૂજનથી છુપા છેલા, સુમન ગું થે પ્રિય કાજે, પ્રગટ કરે નહીં કાંઈ, તયારી દબાઈ લાજે; શરમ ભરી શ્રંગાર સજી, દારા દિલ ડરતી અતિ, ક્ષણુ ક્ષણુ વાંકી નજરથી, રાહુ નાથના નિરખતી. યથા.

સર્ખ<sup>ાં</sup> શ્રંગાર સ<mark>જાવે, નાથ આગમન જાણીં</mark> ચિત્ત ચ્હાતી; નવલા નિજતન શ્વેદે, ભરે સર્વ શાેકયાેથી શરમાતી.

#### मध्यावासकसङजा-यथा.

કેલિભુવનમાં જાતાં, ચતુર સ્ત્રી ધીરી ચાલે, આદર્શે મુખ બેઈ, સુધારતી બિન્દી ભાલે; દેરાથ્રી જેઠાથ્રી, નણુદથી દિલે દબાઇ, શય્યા પરે સરાજ, બિછાવે મિશ કરી કાંઇ, સર્વ સાજ રતિના સજી, ધર્સી બ્રંગારા અંગમાં; વાટ બેર્તી વાલમ તથ્રી, અબળા બેઠી ઉમંગમાં. યયા. મળવા પતિને સજતી, બ્રંગારા કર્સી વદન જ્યાેતિ એવી;

કમલસમાન મલિન ક્ષણુ, ક્ષણુમાં ઉજવળ અમળ ચંદ્રજેવી.

### प्रौढावासकसज्जा-यथा.

સુભગ સન્યા શ્રંગાર, પ્રકાશ જવાહિર જ્યાેતિ, અભિનવ અંગર ધર્યાં, માંગમાં ભરીયાં માતી;

3 {

ગાલ કપાલા પરે, છવાઈ અલકાે સુ'દર; અવર શ્રઁગારાે સજ્યા, મહદ સુદ ધાર્રો મનાહર; સર્ખીને સ્નેહે કહ્યું, સેજબંધાને કસવા, પુષ્પ સુંથતી આપ, હરઘડી લાગતીં હસવા;

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### सामान्यावासकसज्जा-ग्यथा,

યથા.

સાંજે તન શ્રંગારી, મિત્ર મિલનની ચાહ ધરી ચિત્ત; દીપ **મુઝાવી બેઠી, અતિ ઝી**ણા સ્વરથી ગાતી ગીત.

એ બાલાની વાત, કહું શું તુજને બાઇ; અજબ પ્રપ ચે રમી, ગજબકરનારી ગણાઈ; દીયરને પરદેશ, માેકલ્યાે નિજ પતિવાસે, નણદીને રિસાવી, હુદ્રય ભરીંયું હુલ્લાસે; ઘરના બંધ કમાડ કરીં, શગ્યા પુષ્પની પાથરી, દીપ બુઝાવી દેખતી, રાહુ રસિકના દ્રગ ભરી.

## परकीयावासकसज्जा-यथा.

શ્રંગારાેને સજતાં, વદનજ્યાેતિ પ્રકટી છે બહુ ખાલ; ઉરે મને એ શંકા, કેમ કરી નિરખી શકશે લાલ. સેજ બિછાવી સ્યામા, રહી લાલની રાહ જોઇ એમ; કૃષિવલ વાવી બીજો, રહે મેઘની રાહ જોઇ જેમ.

### જાહિર દીપ જગાવી, પ્રકાશિત પૂરણુ કરીશું. શરીર બીંજાવી સુગંધથી, પુષ્પમાલ ધરો પ્યારીએ, રાહ જેતો રસિયાતણી, ખાલા બેઠી ખારીએ.

યથા.

શય્યા સુખદ બિછાવો, ભુવન ભભકાથી ભરીસું,

#### રસનિક્ષ્પજી.

આશ જવાહિરની જખર, ધન અંતરમાં ધારતી, પથ પ્રેમી આવ્યા તણેા, નયન ટકાવી નિહાળતી.

યથા.

શ્રંગારાે સૐંબેઠી, જેઇ મિત્ર ધનવાન તણી રાહ; આગળ કરતાં અધિકું, ધન મેળવવા ચિતે ધરી ચાહ.

## स्वाधीनपतिका.

પ્રિયને વશીભૂત કરવાવાળી સ્ત્રીને **स्वार्धानप**तिका કહે <mark>છે.</mark> વનવિહાર, ઉત્સવ, મદ, અહંકાર અને સર્વ મનેરથ સિદ્ધ કરવાની ઇચ્છાએા એ એની ચેષ્ટાએા છે.

## मुग्धास्वाधीनपातिका-यथा,

શંકિત ગુરૂજનથકી, લાજમાં રહે દબાણી, એ નવલાને નાથ, પૂછચા વિણુ પીએ ન પાગી; પલઁગ ગિછાવી દીં એ, સજે બ્રંગાર પરાગે, માહિત કરવા તણે!, લેદ ભામા નહીં જાણે; એમ છતાં પતિ આજથી, લીન થયેા લલનાપરે, આગળ એનું શું થશે, એહ કાેણુ અટકળ કરે.

યથા •

અની પ્રેમવશ જ્યંમ જ્યમ, સંગ તજે નહીં નાથ અેારાત્ર; ત્યમ ત્યમ લાજસમુદ્રે, દારાના ડુગતાં જાય ગાત્ર.

## मध्यास्वाधीनपतिका--यथा,

ઘડાં ચંદન ચરચાવોં, રહે ઘડીં લજ્જા લાવી, ગિછાવતાં પરિચંક, ઘડી અટકાવે આવી; ઘડીં ગુંથાવે મુખ્ય, ઘડીંક ના ના કહે નારી, ઘડાં રંગેથી રમે, ઘડીંક હ્લી રહે ન્યારી; ઘડી કહે <sub>દ્</sub>રે રહેા, ઘડી પ્રસારે હાથને, બની મદારી માનિની, નાચ નચાવે નાથને.

ય**થા**.

પતિ પગ ધાવે ત્યારે, કૈાતુક કરતી શ્યામા સુખદાઇ; ક્ષ**ણ ક્ર**ય પદેા પ્રસારે, ક્ષણ ખેંચી લે ઉર સંકાેગાઇ.

## प्रौढास्वाधीनपतिका--यथा,

વેછ્કી શુંથે માર્સો, બિન્દી પછ્યુ દીંયે બનાવી, કરથી બાંધે કસાે, આંગીંની આનંદ લાવી; ચાંહે અત્તર અંગ, ચાપડે મેંદી દોંયે પગ, સુજ મુખ સાસું જીએ, તીવ્ર ઈચ્છાથી ટગટગ; છકયાે રહે સુજ છબિપરે કયાંઇ દૂર જતાે નથી, સુજપતિ સુજ શાસન વિના, એક શ્વાસ ભરતાે નથી.

યથા.

નિરખી રાતદિન ઓંમુખ, પતિના ચક્રુ બહુરૂપી થાય; કમલ જાણીં અલિ થાયે, શશિ ઝરતુમાની ચકાર બની જાય.

## परकीयास्वाधीनपतिका-यथा.

પતિના છેાડયા પ્રેમ, પ્રેમ પતિવૃત્તના છેાડયા, પરપતિ સાથે પ્રેમ, ઝૅગરથી મેં તાે જોડયા; હાજર હરદમ રહે, ઈશારે આગળ આવે, દાસની પેઠે ખાસ, નાકરી મારાઁ બજાવે; ડરે ન દુનિયાંથા જરી, સુજ પ્રીતિ માટે મરે, મનમાહન સુજ મિત્રસમ, જગમાં કાેઇ નહિ જડે.

#### યથા.

પ્રસાર્શ પ્રેમતણે ગુણ, મુજ મન ખગને ખાંધે છે નાથ; હેંડે ઉદાસ બની કદી, તે ફર્રા ખેંચી રાખે છે હાથ.

## सामान्यास्वाधीनपतिका----यथा.

માન કરૂં શી રીત, વાંક વ્હાલાના ના'વે, એક કહું ત્યાં અધિક વસ્તુઓ વ્હાેરી લાવે. સુદ્રિ માગું તહાં, હાર સુક્રતાના આપે; જરા ઉદાસી જોઇ, તુરત સુજ ચરણા ચાંપે, હાંશ રહી ગઇ હુદયમાં, સુજને માન કર્યા તણી, પણ હું શું સજની કરૂં, પ્રીતિ પ્રિયતમની ઘણી.

યથા.

રૂપ ગુણેથી ભરેલી, મુજવિણ વનિતા નથી અન્ય હાલ; પ્રિયકર ગહીં કંકણ દે, હુદય લગાવી દે મુક્તામાલ.

## अभिसारिका.

પ્રિય સંગમાર્થ સંકેત-સ્થલમાં જવાવાળી અથવા પતિને પાતા પાસે બાેલાવવાવાળી સ્રીને अમિसારિकા કહે છે સમય પ્રમાણે રૂપ અને શ્રંગારનું સજવું, બુદ્ધિબલનું જેર બતાવવું, સાહસ અને છળ કરવા એ એની ચેષ્ટાઓ છે.

## मुग्धाञ्जीमसारिका-यथा.

મળીંને સખોઓ સર્વ, કહે બાલાને બાઇ, જોવા નવલાે ખેલ, ચાલ જંગલમાં જાઈં; છળખળથી કરીં છટા, છબીલીને છળી લીધી, વિધવિધ વાતાે માંહીં, ભમાવી આગળ કીધી. કુંજ ગલીમાં કાેડથી, મેળવીં માહનને જઈ, અજબ ખેલ અવિલાેકતાં, સુભગા શરમાઇ ગઇ.

#### યથા.

નવલાને નેહેથી, કેલિભુવનમાં લઈ ચાલી આલી; મુખશશિ ભૂષ**ણ** તારા, દ્રગ ચકેાર કરી નિરખે વનમાલી. 225

## मध्याञ्राभिसारिका--यथा

કટિ કિ કિ નાં કરાં દૂર, દૂર પગ ઝાંઝર ધરતી, બ્રમરાના ભય પામી, દૂર દ્વય કરથી કરતી; સર્ખાની દ્રષ્ટિ બચાવી, દૂર ગજગતિ કરી ધરાં ડર, ચપલા પેઠે ચમકે ગ્રહથાં બીજા ગ્રહ અંદર; મળતાં માહનલાલને, ઘડાં શીતલ ઘડીમાં ગરમ, અબળાને અભિસારસાં, હુદયે સ્મર નયને શરમ.

યથા

સર્ઝ સુંદર શ્રંગારા, વામા ચાલી રતિ ભુવને વ્હાલે; મન આગળ પગ પાછળ, ઘડાં ધીરી ઘડાં ઉતાવળી ચાલે.

## प्रौढाआभिसारिका--यथा.

મંજન કરી શરીર, આંખમાં અંજન સાર્શું, વિધવિધ ધાર્યાં વસ્ત્ર, ભૂષણું તન બ્રંગાર્શું; ચારૂ ચંદ્રિકા તુલ્ય, ચંદ્રમુખી ચાંપે ચાલી, રતિગ્રહમાં રસરૂપ, જહાં બેઠા વનમાલી;' છત્રપતિ સ્મરશર ધરી, રામા સગે રાજતાે, નેહ સહિત નક્ષત્રપતિ, છત્ર રૂપ બની છાજતા.

યથા.

કચ કુચ ભારે ઝુકતી, ખહુ શ્રંગારાે સઝ ચાલી ખાલ; જાણે આસવથી છકાં, છેલી જાયે છકાવવા લાલ.

## परकीयाअभिसारिका-यथा.

સુતાં ઘરનાં સર્વ, ઉંઘીંયાં આસપાસ જન, વીતી રજની અર્ધ, ખાેલી ધીરેથી ગ્રહ ધન, ચૂપચાપ ચાેરીથી, ચાંકતી ચતુરાં ચાલી, મહદ સુદેથી ગઇ, જહાં બેકા વનમાલી; ચારે ચામીકર ગણી, બ્રમરે ગણીં જીહીં ભામિની, ગણી ચકારે ચંદ્રમા, ગણી મયૂરે દામિની.

યથા

ગણુકારે નહીં ગાેરી, મગ પળતાં પગ વિષધર વીંટાય; જ્યમ છકેલ ગજ છૂટી, ધીર તજી જંજીર ખેંચોં ધાય.

## **ऋष्णाभिसारिका**·

અંધારી <mark>રા</mark>ત્રિને અનુકૂલ વેષ ધારણ કરી પ્રિય સંગમાર્થ સંકેત સ્થળમાં જાવાવાળી સ્ત્રીને **ઝુષ્ળામિસારિક્રા કહે છે.** 

યથા.

શ્યામ નિશિ નભ શ્યામ, શ્યામ ઘન ઘટા છવાઇ, શ્યામ સજી શ્રંગાર, શ્યામને મળવા ધાઇ; લલના ડરે ન લેશ, કલેષના ભય નથાં કાંઈ, સખળ સહાયક ચાર, સંગ લીધા સુખદાઇ. ચડી મનારથ વાહને, સખાં ઉમંગ સુ રસાલ છે, સુભટ પ્રખલ સ્મર શાભતા, સુખશશિતણી મસાલ છે.

યથા.

પ્રિયનેા રંગ ગ્રહ્યા વિશુ, બ્હાલ ભર્યું નહોં મિલન થાય વામ; સ્યામ રંગ ધર્રો તેથી, જા મળવા જ્યાં બેઠા છે સ્યામ.

ચાંદની રાત્રિને અનુકૂળ વેષ ધારણુ કરી પ્રિય સંગમાર્થ સ કેત સ્થળમાં જાવાવાળી સ્ત્રીને **ગ્ર**ुक्राभिसारिका કહે છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### યથા.

<sup>^</sup>વેત કિનારી સહિત, <sup>^</sup>વેત સાડી શિર ધારી, કસી કંચુર્કો <sup>^</sup>વેત, <sup>^</sup>વેત જરિએંધી સુધારી; ઘેરદાર ઘાઘરા, <sup>°</sup>વેત સુક્તાની માળા; અન્ય સર્વ ભૂષણુા, <sup>°</sup>વેત સુ જવાહિરવાળા; ચતુરાં ચાંદની રાતમાં, ચાંદનીમાં ભર્ળી ચાલતી, મળવા સાહનલાલને, આશ ઉમંગ ઉરે અતિ.

#### યથા.

ચારૂ ચાંદનીમાંહી, <sup>૧</sup>વેત વસનની ઘુતિ શુભ દરશાય; જાણુ ક્ષીરાબ્ધિતનયા, ક્ષીરસિન્ધુમાંહે ચાલી જાય.

## दिवाभिसारिका.

દિવસમાં પ્રિયસંગમાર્થ સંકેત સ્થળમાં જવાવાળી સ્ત્રીને दिवाभिसारिका કહે છે.

#### યથા

નભમ ંડલમાં આજ, ચંડકર પ્રચંડ અંગે, કેહરિ અને કુરંગ, વૈર તૐ વસતાં સંગે; અહિક્ષ્ણુ નીચે જાય, ત્યાગોં ભય દાદુર દોડી, અહિ મયૂર હેઠળે વસે તન આશા તાેડી; ગાઢ પ્રીતિ ગાેવિંદની, અખળાના ઉરમાંય છે, મધ્યાન્હે મળવા સુદે, જેષ્ટ માસમાં જાય છે.

#### યથા.

ધરી અરૂહ્યુ પટ અબળા, મ<sup>દ્</sup>યાન્હે પ્રિયને મળવા ચાહે, જાતી જર્રો ન જણાતી, ફૂલેલા કિંશુકનાં વનમાંહે. કેટલાએક કવિએા અષ્ટ નાયકા સિવાય વિશેષ ભેદો ખતાવે છે. १. गमिष्यत्पतिका २. गच्छत्पतिका, ३ आगमिष्य-त्पतिका, ४ आगच्छत्पतिका, ५ आगतपतिका, ६ संयोगर्विता.

## गमिष्यत्पतिका

પ્રિયના વિદેશ ગમનના નિશ્ચયથી વ્યાકુલ થવાવાળી સ્ત્રીને गमिष्यत्पातिका કહે છે.

## मुग्धागमिष्यत्पतिका–यथा

જે નવલાએ મનમાં, વ્હાલે પતિનું નેહતરૂ વાવ્યું; પતિનું ગમન સુણી એ, વિરહતપ્ત વાચુથી કરમાવ્યું.

## मध्यागमिष्यत्पतिका–यथा

નાથગમન સુર્ણી નારી, કહેવા જાયે પણ ન<sup>\*</sup>કહ્યું જાય; લાજમદનનેા ઝગડા, દિલમાં થાયે તે નહોં દેખાય.

## प्रोढागमिष्यत्पतिका--यथा

કહીં લાલે ખાલાને, વિદેશ જવાતણી વાત જ્યારે; આંખતણા અંજનને, ધાેવા લાગી ધન અશ્રુધારે.

## परकी**यागमिष्यत्प**तिका

પ્રથમ મિલનમાં જેવું, દું:ખ દીધું હતું તમે મને શ્યામ, એથી અધિકું આજે, દુ:ખ દ્યાે છેા લઇ વિદેશનું નામ.

## सामान्यागमिष्यत्पतिका–यथा

વિદેશ જાતાં પહેલાં, કૃપા કરી દેતા જાંબે લાલા; પ્રાણુ રાખવા પદિકાે, જપવા નામ તમારૂઁ માેતોંમાલા.

## गच्छत्पतिका

પ્રિયને (વદેશ જતો <mark>બેઇ દુ:ખી થનારી</mark> સ્ત્રીને **गच्छत्पातिका** કહે છે.

## मुग्धागच्छत्पतिका-ज्यथा

પતિને સિધાવવાને, જેમ જેમ ઘટીં રાત પ્રાત થાય; તેમ તેમ તરૂણીના, સુખશશિ કેરી જ્યેાતિ ઘટતાં જાય.

## मध्यागच्छत्पतिका-यथा

પતિ<sup>ક</sup>્વેચેાગ વેળાએ, દારાને દ્રગ અશ્રુ દેખાય; જાણે મધુકર મધુને, વમન કરી ફર્રો તુર્ત ખાઇ જાય.

## • प्रौढ।गछत्पतिका–यथा

પતિ સિધાવતી વખતે, અન્ને નચનેાને કહે છે આલ; રાવાના દિન ઝાઝા, નિરખી લ્યેા પતિ હર્ષ ધરી હાલ.

## परकीया गच्छत्पतिका--यथा

કરી ચીકણી કાયા, લાલ લગાવી સદાય અતિસ્નેહ; વિરહઅગ્નિથી બળૉને, હવે એક ક્ષણમાંહિ થશે ખેહ.

## सामान्यागच्छत्पतिका-यथा

પ્રથમ દઇ મન પ્યારા, મારા મનને કર્યું તમે હાથ; આજ અચાનક છેાડી, વિદેશમાં કર્યા જાએા છેા નાથ.

## आगमिष्यत्पतिका

પ્રિય વિદેશથી આવશે એમ જાણી ખુશી થનારી સ્ત્રીને आग-मिष्यरपातिका કહે છે.

च्छत्पातिका ४७ छे.

# आगच्छत्पतिका

પ્રિય વિદેશથી આવે છે એમ જાણી ખુશી થનારી સ્ત્રીને आग-

વાર વધૂના ઉરમાં, વિલાસ લાગ્યેા વધવા દિન રાત.

## सामान्याआगमिष्यतूर्पातका–यथा

ખહુ ધન મેળવી માેજ, જરૂર આવશે એમ સુણી વાત;

સુષ્યું પથિકના સુખથી, વાલમ વળશે વિદેશને ત્યાગી; કાંઇક સુખ મરકાવી, ચાલી ચતુરાં ઉરમાં અનુરાગી.

# परकीयाआगमिष्यतूपतिका-यथा

પત્ર આવીયાે પતિના, અને સુષ્યું પતિ આવે છે ખાસ; કામિર્નોની કાયામાં, એથી ઉપજ્યેા દિગુણુા હુલાસ. **નયન** ખાહુ ખહુ **ક્**રકયાં, વળી ખાેલવા લાગ્યાે જવ કાગ; અંગ અંગ અબળાને, વિવિધ વર્ષવા લાગ્યાે અનુરાગ.

## प्रौढाआगमिष्यतुपतिका--यथा

વામ નયન ક્રક્યાથી, ખાળા હર્ષિત ખની રહી ચૂપ; **ક્ષણ ઉઘા**ડી ક્ષણ ઢાંકે, ઉર ઉમંગને જ્યમ વાદળ ધૂપ.

## मध्याआगमिष्यत्पतिका-यथा

દિન દ્વયમાંહી મળશે, આ નવલાનાે નાથ હવે બાઇ; વાત સુણી એ સખીની, નીચાં નયન કરીને લજવાઇ.

## मुग्धाआगामिष्यतूपतिका--यथा

રસંનિરપષ્ટા.

269

નવલાના મનમાંહી, હર્ષ થયેા પતિ આવે છે જાણી;

કમલકલિની પેઠે, જરા અરૂણુતા મુખપર દરશા ર્ણા.

પતિઆગમન સુણીને, લાજવતીનું અંતર ઉલ્લાય:

मध्याआगच्छतूपतिका-यथा

प्रौढाआगच्छत्पतिका-यथा

પતિ આવે છે જાણી, અબળાને આતુર**ા** અધિકાય;

परकीयाआगच्छत्पतिका-यथा

અન્ય દેશથી આવે, પ્રિયતમ એવી સુણી વાત માત્ર; ચમકર્યુ ચપલા પેઠે, ચાહુ વધ્યાથી ગારીનું ગાત્ર.

सामान्याआगच्छत्पतिका-यथा

ધની મિત્ર આવે સુર્ણો, સર્જે શ્રંગારાે અંગે અભિરામ;

ઉડો મળત આગળથી, પાંખ ન પ્રાપ્ત થવાથી પસ્તાય.

નિશદિન મધુ સરસિજ સમ, ઘડી વિકસે, ઘડીંસર સંકાેચાય.

## मुग्धाआगच्छत्पतिका-यथा

### નગર ખ્હાર જઇ બેઠી, મારગ રાૈકી વિલાસિની વામ. आगतपतिका.

પ્રિયના વિદેશઆગમનથી ખુશી થનારી સ્ત્રીને આગતપ-तिका क्षेड्रे छे.

## मुग्धाआगतपतिका-यथा

પતિ પરદેશથી આવ્યા, ગહીં કર પૂછે સમાચાર સુખથી; લાજ સમુદ્રે ડુબી, વાત ન નિકળે નવલા⊣ા મુખવી

## मध्याआगतपतिका-यथा

પ્રવાસથી પતિ આવ્યા, ગૃહિણી બેડી છૂંઘટડા તાણી; નેહથી વાંકી નજરે, ઘડી પતિને નિરખે ઘડી સખી શાણી.

## प्रोढाआगतपतिका-यथा

પતિને નિરખી પ્રમદા, કરતી અંજન સહિત અશ્રુધારા; જેમ ચન્દ્રને નિરખી, ચકાેર દૂર ધરે છે અંગારા. સ્ત્રી હર્સો વાલમ સંગે, વાતાે કરતાં આંખે અશ્રુ ભરે; મિલન વિરહના સુખ દુ:ખ, વર્ણુન કરતાં ગદગદ કંઠ કરે.

## परकीयाआगतपतिका-ग्यथा

ગયા વિરહ દિન વીતી, આવ્યેા નિશિમાં અગણિત આનદ; પ્રેમી પ્રિયા કુસુદિનિસમ, વિકસી નિરખી વ્હાલાે વ્રજચંદ્ર.

### सामान्याआगतपतिका-यथा

તમવિણ તનનગરીમાં, વિરહેલુંટારા પ્રીતમ ઝટ પેસી; સુવર્ણુ રૂપ સરવ સુજ, લુંટા ગયા હું રહી હાય બેસી.

## संयोगगर्विंता

પ્રિયના સંયોગથી ગર્વ કરનારી સ્ત્રીને संयोगगार्वता કહે છે.

યથા.

કયાંય ગયાં એ વાદળ, નિત ઉઠી મુજને જળાવતાં જેહ; ગાઈ મલાર ખાેલાવું, તાેય ન આવે નજર આજ એહ.

#### नायक

રૂપયાવત સપન્ન પુરૂષને नायक કહે છે. એના ધર્માનુસાર ત્રચુ ભેદ છે, १ पति, २ उपपति, ३ वैशिक. અવસ્થાનુસાર બે ભેદ છે. १ मानी २ पोषित, પ્રકૃત્યાનુસાર ત્રથુ ભેદ છે. ૧ उत्तम ૨ मध्यन, ૩ अधम. રસાનુસાર ચાર ભેદ છે. १ घीरऌालित, २ घीरोद्धत, ३ घीरोदात, ४ घीरप्रज्ञान्त.

#### યથા.

કલિત કંઠ કંણુસમ, કમલદલસમા કપાેલ શાેભે છે; અધરજિમ્મ વિદ્રુમસન, બ્રૂધનુ સમ જોઈ મન લાેભે છે. બાણુસમાન નિરાક્ષગુ, સ્મરને લજવે તનની તરૂણાઇ; સપ્યલ વિમલ અતિ દાની, ધીર, વીર, ગંભીર અને ન્યાયી. વિનયી વિદ્યાવંતા, રસમય વાણી વસે મુખે વાસ; ચતુર અને આનંદી, દયા વસે દિલ હરદમ મુખ હાસ.

### पति

શાસ્ત્રવિધિથી વિવાહિત પુરૂષને **પતિ કહે છે. એના પાંચ** લેક છે. <mark>१ अनु</mark>कूल, २ दक्षिण, ३ **ષ્ટષ્ટ, ४ ગ્ન**ठ, ५ अनર્મિજ્ઞ. <sup>યથા.</sup>

જ્યારથી પરષ્ટ્યાે પ્રિયતમ, ત્પારથી તુજને રાખે છે સંગ; ભાગ્યશાળી તું ભામા, સદા શિવાસમ રાજે અરધાંગ.

#### अनुकूल

જે પુરૂષ એકજ વિવાહિતા સ્ત્રી ઉપર અનુરક્ત બની બીજી સ્ત્રીની આકાંક્ષા ન રાખે એને अनुक्रूल्ल કહે છે.

#### યથ!.

પન્ન ધરે પગ નીચે, શિર પર નિજ વસ્ત્રથી છાંય કરતાે; પ્રમદાને લઇ પ્રિયતમ, એ રીતે ઉપવનમાં સંચરતાે.

### दंक्षिण

ઘહ્યી સ્ત્રીએા ઉપર સમાન પ્રીતિ રાખવાવાળા પતિને **द**त्तिण કહે છે.

#### યથા.

### ચારે દિશિ ફેરવી મુખ, કરે અખિલના ઉર આનઁદકૂપ;

પ્રિયામાટ લાણે પતિ, ધરા બેઠા છે ચતુરાનન રૂપ.

#### धृष्ट

અત્યંત અપમાનિત થયા છતાં પણ નમ્ર અને લજ્જાહીન અધમ પતિને ધ્રષ્ટ કહે છે.

યથા.

નિર્લજપણું નથાં જાતું, એની એ રહીં કુચાલ દિન રાત; વિષ સમ લાગે મુજને, વાલમ તારી હસવાની વાત.

#### शठ

છળપૂર્વક અષરાધ ગાેપન કરવામાં ચતુર પતિને જ્ઞઢ કહે છે. યથા. માન તાહેરૂઁ માનિની, સુરવનિતાએાતહ્યું માન લાેપે;

હું જાણું મુખ તારૂં, ચડ્યું ખેંચી બ્રૂ શશિ ઉપર કાેપે.

### अनभिज्ञ

શ્રંગારાદિ રસાનુકૂલ ક્રિયાના યથાર્થ બાેધમાં અસમર્થ પુરૂષને **अनમિજ્ઞ** કહે છે.

યથા

હાવ ભાવથી હરઠમ, સઍ શ્રંગારાે નેણુ નચાવું હું; પતિ તેાયે નહીં પ્રોછે, ત્યારે શું સખોં ઢાલ બજાવું હું.

### उपपति

પરદારાનુરક્ત પુરૂષને उपपति કહે છે. એના બે લેદ છે. ? बचनचतुर, २ क्रियाचतुर. કેાઇ કવિએા એના બીજા ત્રણ લેદ બતાવે છે. १ गूढ, २ मूढ, ३ आरूढ.

#### યથા.

### ચરિત્ર આ ચતુરાંનાં, વર્ણુન કરોને કયાં જઇ કહેવાયે;

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

રસનિરૂપણ.

२८३

મુજ ઘટ અનલ લગાવી, જળનેા ઘટ ભર્સે <mark>શીશ ધરી જાયે.</mark>

### वचनचतुर--यथा

હતી ચમકતી કેવી, ઉત્તમ અંબરમાંહી અદ્દભૂત; શું ખંધુ કાેઇ સ્યામા ? નહીં નહીં વામા નિરખી વિર્ઘુત.

### कियाचतुर-यथा

વેષ વિપ્રનેા ધારી, ગયેા તીર્થતટ ચતુર પુરૂષ ચાહે; સહુ જન જેતાં છળીંયે, કર્યું તિલક પ્યારીના ભાલમાંહે.

#### गूढ

જે પુરૂષ પરદારાથી થએલી પ્રીતિ ગુપ્ત રાખે છે તેને *ગૂ*દ કહે છે.

#### યથા.

નિજ નારી ઉર વસતેા, પરદારાનેા છુપાવીને પ્રેમ; મરે માલતી માટે, તાેય કમલમાં મધુપ વસે જેમ.

### मूढ

જે પુરૂષ પરદારાથી થએલી પ્રીતિ પ્રકાશ કરી દે છે તેને **મૃદ** કહે છે.

#### યથા.

પરનારીની પ્રી<sup>તિ</sup>, નિજ પ્રમદાને કહો પછી પસ્તાયે; મૂર્ખ ચાર નિજ ચારી, જેમ ખતાવી જેલમહીં જાયે.

#### आरुढ

જે પુરૂષ પરપ્રમકા માટે પરાયા ઘરમાં પેસતેા ફરે અને બંધનશિક્ષા સહન કરે તેને **બારૂહ** કહે છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

કુલટાએાને સંગે, નિશદિન કુરતાે બંધન માર સહે; છૂટ્યા પછી સદા**યે, થ**ઈ જીત **મુજ જ**ખરી કુટિલ ક**હે**.

### वैझिक

વેશ્યાનુરક્ત પુરૂષને વૈંશિક્ત કહે છે.

१ अनुरक्त, २ काममत्त, ३ सुरामत्त, ४ धनमत्त.

કેટલાએક કવિઓ વૈશિકના નીચે પ્રમાણે ભેદા **બતાવે છે**.

યથા.

સુવરણવરણી શ્યામા, પાન ચાવતી દ્વાર પરે બેઠી; હસી બેઈ મુજ સામું, હાય માહરા હૃદયમહીં પેઠી.

अनुरक्त

જે પુરૂષ મન, વચન અને કર્મથી ગણિકાના પ્રેમને વશ થાય तेने अनुरक्त કહे છे.

યથા.

શી રીતે મુજ મનમાં, અવર નારીંનાે પ્રેમ શકે પેસી; વાર વિલાસિની કેરો, વિલાસ જેમાં બળે રહ્યો બેસી.

### काममत्त-यथा

કરે કામવશ નિશદિન, અતૃપ્ત અંતર તૃપ્ત થાય નાંહી; ઘડીં ઘરમાં ઘડો બાહિર, ઘડી વેશ્યાએાતણી ગલીમાંહી.

### सुरामत्त----यथा

તનસુગંધિ ચંપકસમ, નિજ નારીનું નિત્ય કરી ન્યારં; વાર વધુને ભુવને, મત્ત પડ્યો રહે મધુ પીવા સારૂ.

૨૯૮

#### धनमत्त--यथा

અમૃલ્યને અતિ ઉત્તમ, જે માગી તે વસ્તુ દુરત દીધી; રૂપ ગુણે ભર્યો રામા, વિવિધ પ્રયત્ને મેં વશ કર્રા લીધી.

### मानीं

પ્રિયાએ કરેલ અપમાનસ્ત્ચક ચેષ્ટાએા ધારણુ કરનાર પુરૂષને मानी કહે છે.

#### યથા.

કર જેડી જે કામા, વિનતિ કરે આપને અષ્ટ યામ; કંઠેાર બની તેનાથી, મુખ મરડી શું રહ્યા લાલ આમ.

કે ઇ કવિ મઃનીના વિશેષ લેકે। અતાવે છે. १ रुगमानी, २ गुगमानी.

## रुपमानी--यथा.

વારવ રશું વિલેહો. નિજના મુખને ગ્રહી દરપથુ હાથે; શ્પ મ જીએા સરખાવી, આપતહું મુખ રાધામુખ સાથે.

## गुणमानी--यथा

ગુઝીયલ ગાન તમારૂં, સુણાવતા નથીં શ્યામાને શાને; આપ થકી નધી ઓછી, સમજણમાં સ્વર હાલ અને તાને.

## प्रेषितगति

ઝિયાવિયાગથી સંતાપિત પુરૂષને प्रोपितपति કહે છે.

#### યથ!.

કનકછડી ક ન્વિમય, દામિનો કરતાં દિગુણુ તે જ જાલ; અમૃતવેલિ અનુૈંપમ, દારા મુજથી દ્વર હાય હાલ.

#### उत्तग

પ્રિયતમાને કાેપાયમાન નિરખી ચતુરાઇથી તેનું માન છેાડા વવાના ઉપાય યાેજનાર પુરૂષને उत्तम કહે છે.

યથા.

કાેપિત જેઇ કામા, ઇલાજ કરતા તુરત રસિકરાજ; ગ્રહીં કપાેલ દ્રગ લૂતા, કહે શું અંજન ફેલાયું આજ.

#### मध्यम

પ્રિયતમાને માનમાં ભરાએલી જોઇ જે પુરૂષ સમાન રહે છે તેને **મધ્યમ** કહે છે.

યથા .

કાેપે ભરાઇ કામા, ઉભાે નાથ અબાેલ રહી ન્ય ળે; હાથ ગ્રદ્યા હસાં હેતે, ઉઠાં શ્રંગાર સજવા લાગી જયારે.

#### अधम

ભય લજ્જારહિત પુરૂષને अधम કહે છે.

યથા.

નિર્લજ સ્વારથા સ્વામી, એથી હું સખોં સદા બળું મનમાં; છુપી સ્પૃશે મુજ છાતી, હું બેઠી હેાઉં જ્યાં ગુરૂ જનમાં.

### धीरल लेत

શ્રંગારરસ પ્રધાન પુરૂષને ધારજજિત કહે છે.

યથા.

બ્હાલાં ભૂષણુ વસનેા, ઉજવળતા પ્રિય મિત્ર સંગ સ્નેહ; વિષય લાલસા ઉરમાં, પ્રમદા પ્યારી સદા સ્વ<sup>ર</sup>છ દેહ. **ધીરોદ્ધત** 

### રાૈદ્રરસ પ્રધાન પુરૂષને ધારોદ્ધત કહે છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### ય**શ**ા. ົ

અધિક રાેષ લઘુ દાેષે, અતિ અમર્ષ અહુનિશ ચંચલ ચિત્ત; નિજ સ્તુતિ કરો સુખ માને, મહદ માનભર્રો રાખે છે રીત.

धीरोदात

વીરરસ પ્રધાન પુરૂષને ધોરોદાત કહે છે. યથા.

સદા સત્યતા પ્યારી, દાન દયા રાખતાે રૂચિર માન; ઉત્સાહી ઉદ્યોગે, પ્રિયાપ્રેમવશ ધર્મ પરે ધ્યાન.

धीरप्रज्ञान्त

શાન્તરસ પ્રધાન પુરૂષને ધીરમજ્ઞાન્ત કહે છે.

યથા.

ગીત વાઘ અતિ પ્યારાં, સંતગુણે સાંભળવા રૂચિ રાખે; વિવેક ધર્મ અધર્મે, દયા દ્રષ્ટિથી સર્વ સ્થળે દાખે.

### रसंत्रकार

પૂર્વોક્ત રીતિઅનુસાર વિભાવ, અનુભાવ અને સંચારી ભા-વથી પરિપાષિત સ્થાઇ ભાવ અર્થાત્ રતિ, હાસ, શાેક, ક્રોધ, ઉત્સાહ, ભય, જુગુપ્સા, આશ્ચર્ય અને નિવે<sup>દ</sup>દથી ક્રમાનુસાર નવ રસાેની ઉત્પત્તિ થાય છે અર્થાત્ १ श्रंगार, २ हास्य, ३ करुग, ४ रौद्र, ५ वीर, ६ भयानक, ७ बिभत्स, ८ अद्भुत, ९ शान्त.

### श्रंगार

નાયક નાયિકાના પરસ્પર અનિવેચનીય પૂર્ણાતન્દને श्रंगाररस કહે છે. એનેા વર્લુ કયામ અને દેવતા વિષ્ણુ છે. એના બે લેક છે. १ संयोग, २ विप्रलम्भ.

## संयोग

દર્શ, સ્પર્શ સંલાપાદિજનિત બહિરિન્દ્રિય સંબંધી પરસ્પ-રના આનંદને **સંયોગ શ્રંગાર** કહે છે.

યથા.

સજી સરવ શ્રંગાર, નાથની સંગે નારી, એક આસને ઉભય, બિરાજે બ્હાલ વધારી; વાતાે કરતાં વિહસિ, અમિત રતિ રસને ચાખે, સુર્ણો કાેકિલના શળ્દ, ઉરે અધિકાં અભિલાખે; ચતુરાં નિજ સુખચંદ્રથી, શરમિન્દાે શશિને કરે, કલિત લલિત તનકાન્તિથી, જ્યાેતિ જ્વાહિરની હરે.

આમાં નાયકનાયકા आलंबनविभाव, કેાકિલના શબ્દ उद्दी-पन विभाव, એક આસન બેસલું अनुभाव, રતિ રસને ચાખવા એ रतिस्थाइ અને વિહસી વાતાે કરવી એ દર્ષसंचारी भाव હાેવાથી संयोग श्रंगार થયાે.

### वित्रलम्भ

નાયકનાયકાના પરસ્પર પ્રસન્ન બહિરિન્દ્રિયેાના સંબંધઅભા વને विप्रलम्भ અથવા वियोगश्रंगार કહે છે. એના ત્રણ લેદ છે. पूर्वानुराग, २ मान, ३ प्रवास.

યથા.

પ્યારાવિણ પાવસ ઋતુ, પાવક તુલ્ય બ<mark>ની મુજને</mark> આળે; આ કેકીને કાેકિલ, પૂર્વ જન્મનું આજ વૈર વાળે.

# पूर्वानुराग

{મેલન થયા પહેલાં થએલી પ્રીતિને पूर्वानुराग કહે છે.

એનું કારણ પ્રિય વસ્તુનું દશેન છે.

#### યથા.

મુજને તજી મન મારૂં, મેાકુનને જઇ મળ્યું મુદે સજની; મનવિણુ તન એકલડું, અથડાયે છે દિવસ અને રજની. કેટલાએક કવિએા પૂર્વાતુરાગઅન્તરગત **શ્રુतानुराग અ**ને द्रष्यातुराग ખતાવે છે.

### श्रुतानुराग-यथा.

જેની વાત સુણીને, થઇ જુદી તન મનની સ્થિતિ મારી; કરાવ દર્શન એનાં, નહીંતે! મારા પ્રાણ જશે પ્યારી.

### द्रष्टानुराग-यथा

રૂપરવૈયેા નાખી, મુજ અંતરની મથનીમાં વ્હાલી, દેહદર્ષિને છેાડી, મુજ મનમાખણુ લઇને કયાં ચાલી.

# दर्शन

કેાઇ પ્રકારથી કેાઇ વસ્તુના સ્વરૂપજ્ઞાન થવાને दर्शन કહે છે. એના ચાર ભેદ છે. १ श्रवण, २ चित्र, २ स्वप्न, ४ प्रत्यक्ष.

#### श्रवण

કીર્તિ શ્રવણ કરવાથી જે સ્વરૂપ ચિત્તમાં ભાસિત થાય છે, એને **શ્રવणदर्शन કહે છે**.

યથા.

જે દિનથી સજની તેં, વખાર્ણો મુરતી વાલમની જેવી; તે દિનથી મુજ હુદયે, વસી રહી છે તેવીને તેવી.

# चित्र

કેાઇ વસ્તુનું ચિત્રદ્વારા સ્વરૂપજ્ઞાન થાય તેને चित्रदर्शन કહે છે. ચિત્ર ચક્ષુથી જેતાં, ચિત્રતુલ્ય સ્થિતિ થાયે ચતુરાંની; તેા પછી મિત્ર નિરખતાં, કઉ કેવી સ્થિતિ થાવાની આની.

#### स्वप्न

નિદ્રાવસ્થામાં કેાઇ વસ્તુના સ્વરૂપજ્ઞાનને स्वप्नदर्शत કહે છે. યથા.

જાગ્યા પછો જો જોઉં, તેા લપટાવી લઉં હુદય સાથ; ચિત્તચાર સ્વપ્નાના, કેમ કરી આવે મારે હાથ.

#### प्रत्यक्ष

કાઇ વસ્તુના નયનગાચર થવાને प्रत्यक्षदर्शन કહે છે. યથા.

પતિદ્રગ અલિ આન દે, બ્રમે નાર્શના વદનદમલ માથે; પતિમુખ શશિ પર બ્રમતાં, દ્રગચકાર ચતુરાનાં સુખ સાથે.

#### सान

આશાપ્રતિકૂલ પ્રિયના અપરાધજનિત પ્રણયકોપને **मान** કહે છે. એના ત્રણ ભેદ છે. ૧ लघु, २ मध्यम, ૩ **ग**ुरु.

#### યથા.

અંજનવિણ દ્રગ પ્રીક્કાં, હારવિના ઉર નથવિણ છે નાસા; ચટેલ ભ્રકુટિ ભાગી, ખાેર્ગ નાથે અંનઁકની આશા.

### लघु

પરસ્પીંદર્શનજનિત માન કે જે હાસ્યાદિકથીજ નિવૃત્ત <mark>થાય</mark> છે એને <mark>लघुमान કહ</mark>ે છે.

#### યથા

માન ગયું તુજ છૂટી, નજરેંથી ન્યાળતાંજ વ્રજરાજ; રહીં ભરાઇ ઘડીં માને, માન કર્યાની રાખી તેં લાજ. કાવ્યશાસ્ત્ર.

#### मध्यम

પરસ્ત્રીપ્રશંસાજનિત માન કે જે વિનય અથવા સમ આવાથી નિવૃત્ત થાય છે તેને **મધ્યમ मान** કહે છે.

યથા.

કસમ કાન્તમુખથી સુર્ણું, તુરત ઉતારી બ્રકુટિ ધનુષ નારી; વિહસિ વિલેાર્કો કટાક્ષે, રસકૃપાણુને મુદે રહી મારી.

### गुरु

પરસ્ત્રીગમનવિશ્વાસજનિત માન કે જે ચરણુપતનાદિથી નિ-વૃત્ત થાય છે તેને **गुरुमान** કહે છે.

યથા

નિરર્ખો અરૂણુ દ્રગ પતિનાં, અબળાની ગતિ થઈ ગઈ એવી; કમલ અરૂણુતા નિરખી, ઘટી જાય શશિતણી ઘુતિ જેવી.

# मानमोचनउपाय.

भान छे। डाववाना छ इपाय छे. १ प्रणति, २ उपेक्षा, ३ भेद, ४ सामोपाय, ५ दानोपाय, ६ प्रसंगविध्वंस.

## प्रणति

જ્યાં નાયક સ્ત્રીને પાય પડી માન છેાડાવે તેને प्रणाति કહે છે. આ ગુરૂમાન છેાડાવવાના ઉપાય છે.

યથા. પતિ પ<sup>િ</sup>ત્નના પગમાં, પડીંચેા એ અવરેખી અનુમાનું, સુદે મિત્રને મળવા, જાણે આવ્યા આજ ભવ્ય ભાનુ.

# उपेक्षा

જ્યાં માન છેાડાવવાનાે પ્રસંગ છેાડી નાયક કાેઇ જીદાજ પ્ર-

રમનિરૂપણુ.

સંગથી માન **છેા**ઢાવે તેને **રુપેક્ષા** ક**હે છે. આ લઘુમાન** છેાઢાવવાનાે ઉપાય છે.

યથાં,

વલ્લરી મળી વિટંપને, ચપલા ઘનને મળી ચિત્ત ચાહી. ક્ષિતિ ગગનમાં ન કાઇ, તરૂણી સુજને તન્નય તે નાંહી.

### भेद

જ્યાં નાયક નાયકાનું સંખીદ્વારા માન છેાડાવે તેને **મે**દ્ કહે છે. આ પણુ લઘુમાન છેાડાવવાના ઉપાય છે.

યથા

રાષ-અગ્નિને અનલે, શા માટે પતિને આળે શ્યામા: તે તરૂ દહન ન કરીએ, સદાય વસીએ જેની છાયામાં. सामोपाय

જ્યાં નાયક નાયકાને જેમ તેમ સમજાવી મન માહિત કરી માન છેાડાવે, તેને सामोपाय કહે છે. આ પણ લઘુમાન છેાડાવ-વાના ઉપાય છે.

યથા

એકજ આપણુ બેલુ, સમજ લે એ વાત સત્ય શાણી; માન કદી નહીં કરીએ, માન લેદનું મૂળ જખર ભાણી.

# दानोपाय

જ્યાં કેાઇ પ્રકારના લાંભ ખતાવી, નાયક નાયકાનું માન છેા-ડાવે તેને **दानोपाय કહે છે**. આ પણ લઘુમાનમાચનર્છપાય છે. યથા

તુજ નાંચે નિજ હાય, ગુંથી માકલી માલતીની માલ; જરો માનઅરિ નાસી, હુલ્યકમલથી પ્હેર પ્રતિ ખાલ.

**भूतप्रवास-यथा** जेसं, इर हलानिधि, इसाहन, उर

અંધ દ્વાર કરી બેસું, ક્રૂર કલાનિધિ કસાઇના ડરથી; જ્યાત્સ્ના જવાળા જળતી, બેઈ છુપાઇ સખી જાલાન્તરથી.

# भविष्यप्रवास--यथा

ભેલે પંધારા પ્યારા, હું નહી બાેલું ધરી રહું માેન્ય; પંધારશા જવ પાછા, વિલાકશા તેવ અવાસ આ શુન્ય,

### दशद्शा

भियना વિયોગમાં મનુષ્યાની અવસ્થા જે અભિલાષથી પ્રારં-ભ થઇ મરણાવધિને પ્દેાંચ છે, એ દશ દશાઓ છે. આ દશ દશા વિપ્રલંભ શ્રંગાશન્તર્ગત ગણી છે. તેનાં નામ. १ अभिकाष, २ चिन्ता, ३ स्मरण, ४ गुणकथन, ५ उद्वेग, ६ मलाप, ७ जन्माद, ८ व्याधि, ९ जडता, १० मरण.

# 🐃 👘 😚 ें प्रसंग विध्वंस

જ્યાં નાયક નાયકાના ચિત્તમાં ભ્રમ કે બ્રાન્તિ પ્રગટ કરી માન છેાડાવે તેને प्रसंस विध्वंस કહે છે. આ પણ લઘુ માનમાચન ઉપાય છે.

યથા

ક**હે પુરાથ**ુ પેાંકારી, માન કરી જે સ્ત્રી વિતવે રાત;

🛒 ં થરો ચકવાકી એ, પુનર્જન્મમાં છે સાચી વાત.

<sup>ः १</sup> भूतप्रवासं. २ भविष्यप्रवासः

्र प्रवास

વિદેશસ્થિતિને प्रवास કહે<sup>,</sup> છે. એના બે લેદ છે.

યથા શિવા પૂજતાં શ્યામા, જવ કરથી પુષ્પનાે સ્પર્શ કરતી; ભસ્મ થતાં ભાળીને, હુરા અદલ હુરના શિરપર ધરતી.

đ

રસનિરૂપજી.

अभिलाष

વિચાેગસમયમાં પ્રિયમિલનની ઇન્છાને अभिलाष કહે છે. યથા કયારે ગુરૂજન માંહિ, નેઘની સેનથી પતિને સમજાવી:

કેલિ-ભુવનમાં કાેડે, અતિ આતુર બની રહીશ ઉરલાવી.

### ....चिन्ताः

વિયેાગ સમયમાં સંયાગ અથવા શાન્તિના ઉપાયાન્તર વિચા રતે चिन્तા કહે છે. યથા

શીરીતે શશિમુર્ખી એ, આવોં મળી સાચવે સમય ભાઇ; મુજ મરેલને માંદે, કરે સજીવન અધરામૃત પાઇ.

#### रमरण े

વિચેાગ સમયમાં પ્રિયની પૂર્વ ચેષ્ટાએાનું જ્ઞાન થવાને **સ્મરળ** કહે છે.

ખટકો રહી ચિતમાંહી, ચટકલરી તુજ ચાલ ચતુર નારી; 🧐 લટક મટક દેખાડી, છટકી ગઇ કયાં નેણુ બાણુ મારી.

યથા

### गुणकथन-यथा

દિન દિન વર્ધી ઘટા આવે, અને મને શું દારૂણ દુ:ખદાય; અરે કલંકી ચંદા, સુજ પતિના સુખસમ તું નહીં થાય.

### उद्वेग.

વિયેાગ સમયમાં વ્યાકૂલ ખનીને કેાઇ વિષયમાં ચિત્તને આ-શ્રય નહી મળી શકે તેને उद्वेग કહે છે. યથા

અગ્નિથકી હતાં બળતી, તેપર ચંદન લગાવિયું લાવી; પવન નાખ પંખાથી, સખી તે મુજને વિશેષ સળગાવી

÷.

#### प्रलाप

વિયેાગ સમયમાં પ્રિયને વિલમાન માની નિરર્થક ફ્રિયા ગ્રથ-વા વચનરચનાને प्र**झा**प કહે છે.

યથા

શ્યામરૂપ ઘન શાલે, તનમાં કામિની પીતામ્બર ધારી, લલિત દ્રગથી છબિ લાગે, છતાં મને કાં નાખે છે મારી.

#### उन्माद

વિયોગમાં અત્યંત સંયોગાત્સુક બની બુદ્ધવિપર્શયપૂર્વક વૃથા વ્યાપાર કરવાને **चन्माद** કહે છે.

યથા

ક્ષણમાં ચુંબન કરતી, ક્ષ**ણ ઉ**ર ધરતી ક્ષણ દ્રગપર ઋાષ્ણી; વર વારિજને વામા, નિજ પતિના આનન કરપદ જાણી.

### व्याधि

વિયેાગદુઃખલ્બનિત શરીરની અસ્વસ્થ અવસ્થાને <mark></mark>च्याधि ક**હે** છે.

યથા વિરહે દુબળી દારા, સેજે સૂતી જણ્રાય નાહીં જરી; <sup>શ્</sup>વેત બલાહકકેરી, **લણુે** સૂતી દામિનાં સેજ કરી.

#### जडता

વિયેાગદુ:ખથી જીવતાંજ સર્વ ઇન્દ્રિય<mark>ેાની ગ</mark>તિનેા અવરાેધ <mark>થવાને ज<mark>ह</mark>तા ક**હે** છે.</mark>

યથા

જરા ન ચેતન આવે, ગયા હજારા વૈદ્યા હારીને; મૃતક સજીવન ખૂટી, નામ તમારૂં નિત એ નારીને;

### मरण

### પ્રાથુપરિત્યાગને मरण કહે છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

આંખે અંજન ધરતાં, લલિતાએ લાલના ગાલ માથે; કર્યું 'મેશનું ટીલું, હસવા લાગી ઝ્રુકી સર્વ સાથે.

306

મારા મરઘુ પછી સખી, પત્ર નાથુના આવે તમ હાથ, તાે સુજ સુખમાં મૂકી, જળાવને અગ્નિમાં સુજ સાથ.

### हास्य

હાસની પરિપુષ્ટતાને हास्यरस કહે છે. એના વર્ષ \*વેત, દેવતા પ્રમથ, અનુપશુક્ત વચન રૂપાદિનાં પાત્ર, **आ<b>રં**વન અનુ-પશુક્તવચન અને રૂપાદિક बद्दीपन તથા સુખવિકાસાદિ अनुभाष છે. તેના મંद, મધ્યમ, અને ગતિ ત્રણ લેહ છે.

યથા પતિની સંગે પ્રુમદા, વાતાે કરતાં ગઇ અક્ષર ચુકી, તે સુધારતાં કરીને, હસવા લાગ્યાં ઉભય ગ્રુપ્ને ગ્રુપ્તી;

# मंद

જ્યાં હસતાં દાંત નહી દેખાય તેને मंदहास्य ક છે. યથા

અબળાએામાં <sub>ઉ</sub>ભા, હરિ ગ્વાલિનિના વેષ બેશ ધારી; અવિલાેકી એાળખતાં, સુખ મલકાવી મંદ હસી પ્યારી.

### मध्यम

જ્યાં હસતાં ધ્વનિ થાય તેને મુખ્યમદાસ્ય કહે છે. યથા

જૂલી ગયા પીતામ્બર, પાછા કરા લેવા આવ્યા લાલ; દ ચાે પીત પટ કુદ્વેતાં, અહુ ધ્વનિથી હસવા લાગી આલ. अति

#### करुण

રોાકની પરિપુષ્ટતાને करुणरस કહે છે. એને। વર્ણ ચિત્રિત કપાત સમાન, દેવતા વરૂછ, બંધુનાશાદિ आरंहबन, મૃતક દાહાદિ તથા એની અસાધારણ વસ્તુએાનું દર્શન તેમજ ગુણુ શ્રવણાદિ जद्दीपन, ભાગ્યનિન્દા, ભૂમિપતન અને રાદનાદિ अनुभाष છે.

યથા

વ્યાકુલ ખર્ની મંદાદરીં, કહે મૃતક દશમુખનું **ગ્રહોં** ગાત્ર; વીશ કર્છુ છે તાેચે, કાં નથીં કરતા શ્રવણુ મારીં વાત.

## रौद्र

ક્રોધથી થઐલી ઇન્દ્રિયેાની પ્રબળતાને **રૌદ્રરસ કહે છે. ઐને**ા વર્જુ રક્ત, દેવતા રૂદ્ર, શત્રુ आ**રુંવ**ન શત્રુનાે ઉમંગ **उद्दीपन, બ્**લંગ, અધર દંશન અને બાહુ વિસ્ફાેટનાદિ अनुभाव છે.

#### યથા

નિરખી બાવક ભાલે, પાવક જેવી બની રહી બાલ; નિજ હુદયે થી તાેડી, યતિને દીધી માલતોંની માલ.

# वीर

પૂર્ણોત્સાહની પરિપુષ્ટતાને વીરરસ કહે છે એના ત્રણ લેદ છે. १ युद्धवीर, दानवीर, ३ दयाबीर.

### યથા

ચડયાે નંદ દશરથનાે, મનાેરથા હરના પ્**રષ્ઠ કરવા.** લાગ્યા ઉભય ફરકવા, પ્રચ**ંડ ખાઠુ અરિના મદ હરવા.** કવચેં નહી સમાયે, ગાત્ર પ્રકુક્ષિત અરિ ભયે થડકી; બેઇ દ્રગેંદશસુખને, તુર્તજ કડીયાે બખતરની કડકી.

# युद्धवीर

અ**લ** વિ<mark>લા પ્ર</mark>તાપાદિ નિશ્ચયજનિતાત્સાહની પરિપુષ્ટતાને **યુદ્ધ** 

#### રસનિરૂપલુ.

वीर કહે છે. એમાં રિપુઐશ્વર્ય आ**રુંવન, સેનાને** કાલાહલાદિ उद्दीपन અને અંગ સ્ફુરણાદિક अनुभाव છે.

યથા

સુભટેા સાથે ચાલ્યા, રઘુન દન ધરોં ધનુષ બાણુ હાથ; જેમ નાર્સેઓ સંગે, ફાગ ખેલવા જતાે હાય નાથ. જે લંકા જિત્યાવિણુ, ફર્યા હતા શૂરાએા મુખ માેડી, તે લંકાનાં દ્વારા, રઘુપતિએ નાખિયાં તુર્ત તાેડી. શ્રવણુ કરી હાેકારા, સહુ નિશિચરના શસ્ત્ર અસ્ત્ર પઢીંયાં; ચડકશું દિલ દશમુખનું, જવ ચતુરંગિણિ લઈ રામ ચર્ડીયા.

## दानवीर

દાનસામર્થ્યાદિ જનિતાત્સાહની પરિપુષ્ટતાને दानवीर કહે છે. એમાં યાચક आलंबन, દાન સમય જ્ઞાન અને તીર્થ ગમ નાદિ उद्दीपन સર્વસ્વત્યાંગાદિક अनुभाव છે.

#### યથા

દીધા માલ ખજાના, અર્પણ કર યાં સવે<sup>૬</sup> સુખસાજ; રાજ દઇ કૈાશિકને, ચાલ્યાે હવે<sup>૬</sup> હરિશ્વ દ્ર રાજ.

### दयावीर

ચિત્તાર્દ્રતા જનિતાત્સાહની પરિપુષ્ટતાને दानवीर કહે છે. એમાં દીન आરંહવન, દુ:ખવર્ણનાદિ उद्दीपन, અને દુ:ખ દ્વર કરવું તથા અદુ ભાષણાદિ अनुभाव છે.

યથા

ગ્રાહે ગજને પકડયે<mark>ા, આવ્યે</mark>ા મૃત્યુતણી અ<mark>ણી</mark> માથે; સુર્ણુ આરત સ્વર આવી, <mark>બચા</mark>વીંયા હરિએ પકડી હાથે.

#### भयानक

ઇન્દ્રિયવિક્ષેપસહિત ભયની પરિપુષ્ટતાને भयानंकरस કહે

છે. એને। વર્ષ્ટુ સ્યામ, દેવતા યમ,ભયંકર દર્શન आलंबन એનાં લાેર કર્મ उद्दीपन અને કંપાદિ અનુભાવ છે.

યંચા

જવ રાવણુનું જોયું, આચિન્તુ અતિ ડરામણું રૂપ; તવ રઘુપતિની સેના, પ્રીકકે વદને અની રહી ચૂપ.

## विभरत.

ન્નુઝુપ્સા જનિતેન્દ્રિય સ કાચકારી રસને વિમત્સ કહે છે, એના વર્ણુ નીલ, દેવતા મહાકાલ, દુર્ગ`ધાદિ आलंबम, ક્રુમિ મ-ચિકા પતનાદિ उद्दीपन અને કપ રામાંચાદિક अनुभाવ છે. ક્યાંઈ આમિષ અસ્થિ, કયાંઇ ચર્મ કયાંઇ છે રૂધિર ભરીંયું; સંદેનાના એ ઘરમાં, શી રીતે હરિએ સ્થાનક કરીંયું.

### अद्भुत

અનિર્વાર્થ વિસ્મયની પરિપુષ્ટતાને अद्भुतरस કહે છે. એને। વર્છુ પીત, દેવતા પ્રક્ષા, અસંભવિત વસ્તુ आलम्बन, એના ગુણુેાની મહત્તા उद्दीपन અને સંબ્રમાદિક अनुभाव છે.

યથા

લાવી સજીવન ખૂટી, જીવાડીંયા લક્ષ્મણુને એ જોઇ; ચકિત બન્યાં ચિચમાંહી ચમત્કારથી રાક્ષસ સહુ કેાઇ.

### হাান্ব

કામક્રોધાદિના શમનપૂર્વક નિવે<sup>°</sup>દની પરિપુષ્ટતાને **જ્ઞાન્તરસ** કહે છે. એનેા વર્ણુ શુકલ, દેવતા નારાયણુ, સંસારની અનિત્<mark>યતા</mark> आलंजवन, સત્સંગ उद्दीपन અને રામાંચાદિક अनुभाव છે,

#### યથા

ન ખેદ ન્યારા થાતાં, નથી હર્ષ બેસતાં મળી સાથ; ગ**ણે** લુવન વન સરખાં, જેને છે નિજ મન હરદમ હાથ.

## अलंकार.

શ્રી ''જશવંત જશાભૂષણુકાર" લખે છે:-

મનુષ્યને હાર આદિ અલંકાર હાેય છે. એ છાયાનુસાર કા-વ્યના પણ અનુપ્રાસ ઉપમાદિ અલંકાર માનવામાં આવ્યા છે.

અલંકાર ત્રણુ પ્રકારના છે. १ **ગ્રब्दालंकार, २ अर्थालंकार,** ़ ३ जभयालं<mark>कार.</mark>

અલંકાર શબ્દની વ્યુત્પત્તિ નીચે પ્રમાણે છે.

अलं करोतीति अलंकार: 'अलं' એટલે શાભા, મનુષ્યના શરીરને ગુણુ લાવણ્ય આદિ, જીવના ગુણુ ઉદારતા આદિ અને હારાદિ સર્વ શાભાવનારાં બને છે; તથાપિ અલંકાર નામની રૂઠિ તા હારાદિકામાંજ છે. તેમ કાવ્યને પણુ શબ્દ, અર્થ, વ્યગ્ય, ગુણ અને અનુપ્રાસ ઉપમાદિ સર્વ શાભા આપનારા હાેવા છતાં અલંકા-રની રૂઠિ માત્ર અનુપ્રાસ ઉપમા ઇત્યાદિમાંજ છે. એનું નિમિત્ત એ છે કે પ્રધાનતાથી નામ થાય છે.

મનુષ્યના જીવનમાં પણુ શાેભા કરવાનાે ધર્મ છે. કેમકે જ્યાં સુધી મનુષ્ય જીવે છે, ત્યાં સુધી શરીરની શાેભા છે. જીવનાે વિયાેગ થયા પછી નથી. પરંતુ જીવધર્મ પ્રધાન હાેવાથી તેને જીવ નામથી બ્યવહાર છે. ' जीवयतीति जीव: ' જે જીવતાે છે તે જીવ.

મનુષ્યના ઉદારતાદિ ગુણેામાં પણ શાેભા કરવાપણું છે, પરંતુ ગુણુધર્મ પ્રધાન હાેવાથી તેના ગુણુ નામથી વ્યવહાર છે. હાર કંક-ણાદિમાં ધનત્વ છે, તેવુંજ હાર કકણાદિ આકાર વિનાના રત્ન અને સુવર્ણમાં પણ ધનત્વ છે. છતાં હાર કંકણાદિમાં શાેભા કરવાના ધર્મ પ્રધાન હાેવાથી હાર કંકણાદિના અલ કાર નામથી વ્યવહાર છે. પ્રાચીના ગુણેાની અને અલંકારાની આ વિલક્ષણતા બતાવે છે, કે ગુણુની સ્થિતિ અગલ છે અને અલંકારાની ચલિત સ્થિતિ છે. મનુષ્યમાં ઉદારતાદિ ગુણુ હાેય છે તે અચલ રહે છે; હાર કંકણાદિ અચલ નથી; કેમકે મનુષ્ય કાેઈ વખત અલંકાર ધારણ કરે છે અને કાેઇ વખત નથી પણ ધારણ કરતા. એમજ કાવ્યમાં પણ માધુર્યાદિ ગુણની અચલ સ્થિતિ હાેય છે. જેનકે પુષ્પાદિકાના વર્ણ-નમાં માધુર્ય અને શસ્ત્રાદિકાના વર્ણનમાં આજ ગુણુ હાેય જ એ અનુભવસિદ્ધ છે. ઉપમાદિ અલંકારાની એવી અચલ સ્થિતિ નથી. કેમકે કાવ્ય કાેઇ વખત અલંકાર વિનાનું પણ બને છે.

લેાકેામાં હારાદ અલંકાર જેમ રૂપવાન સી પુરૂષોને શાેભા-યમાન કરે છે પણુ કુરૂપ સ્ત્રી પુરૂષોને શાેભાયમાન કરતા નથી, તેમ ઉપમાદિ અલંકાર પણુ રમણીય અર્થને શાેભાયમાન કરે છે. અરમણીયને શાેભાયમાન નથી કરતા. 'गोसद्दशोगवय:' એટલે કે ગાય સદશ રાેઝ. આમાં ઉપમા અલંકાર નથી. 'सहशिष्येणागतो गुरु:' એટલે શિષ્યની સાથે ગુરૂ આવ્યા. આમાં સંહાકિત અલંકાર નથી. ઇત્યાદિ સર્વ સંગત છે, એધી અર્થાલંકારના લક્ષણુમાં 'સર-સ્વતિકંઠાભરણુકાર' કહે છે. ' अल्ल पर्यमलंकर्त्तु:' શાેભાયમાન અ-ર્થને શાેભાયમાન કરવા સમર્થ એ અલંકાર.

અલંકારાની ત્રહ્યુ દશા થાય છે. १ अलंकार मेद, २ अलं-कारप्रकारभेद, ३ उदाहरण मेद.

જે લક્ષણુથી સર્વથા વિલક્ષણુ છે તેને अलंकारान्तर કહે છે. જેની વિલક્ષણુતા લક્ષણુમાં લીન થાય છે તેને पकारान्तर કહે છે.

के 6कित भात्रथी विक्षसण छे तेने उदाहरणान्तर कडे छे. उभयारुंकार

શબ્દાલંકાર અને અર્થાલંકારને તેા સર્વ કાેઈ માને છે, પરન્તુ કેટલાએક પ્રાચીન કવિએા **હમયારુંદ્વાર** ને પણ માને છે. વેદવ્યાસ ભગવાન કહે છે:—

शब्दार्थयोरलंकारौ, द्वावलंकुरुते समम् । एकत्र निहितोहारः स्तनग्रीवामिव स्त्रियाः ॥

. શબ્દ અને અર્થના અલંકારાે (ઉભયાલંકારાે) એ છે કે જે બન્નેને એક સાથે રહી શાેભાયમાન કરે. જેમકે એક ગ્રીવામાંજ ધારણ કરેલ હાર સ્ત્રિયાના કુચ અને ગ્રીવા બન્નેને શાેભાયમાન કરે છે.

વેદવ્યાસ ભગવાને 'સમાસાેક્તિ' 'પર્યાયાેક્તિ' ઇત્યાદિને ઉભ-યાલંકાર માન્યા છે. સમાસાેક્તિમાં અલંકાર તાે સક્ષેપમાં છે. તે સંક્ષેપ શબ્દમાં કરવામાં આવે છે, જેથી અર્થમાં પણુ સંક્ષેપ થઇ જાય છે. એ સંક્ષેપ શબ્દ અને અર્થ બંનેને એક સાથે શાભા કરનાર બને છે

પર્ચાયાકિતમાં અલંકારપણું પર્યાયપણામાં છે એમાં શખ્દનેા પર્યાય કરવાથી અર્થના પણ પર્યાય થાય છે, એ શખ્દ અર્થ બંને એક સાથે શાભાકર બને છે.

સરસ્વતીકંઠાભરણુકાર લખે છેઃ---

# शब्देभ्यो यः अर्थेभ्य, उपमादि पतीयते; विशिष्टोऽर्थ कविना स उभयालंक्रिया मता.

શખ્દ અને અર્થ અંનેથી જે ઉપમાદિ વિશિષ્ટ ( નવિન ) અર્થ પ્રતીત થાય છે, તેને કવિએા **उभयालंकार** માને છે.

સરસ્વતીકંઠાભરણુકાર ઉપમા, રૂપક આદિ કેટલાએકને **ઉમયા** ਲંकार માને છે. એનું તાત્પર્થ એ છે કે ઉપમેય ઉપમાન અને સાધર્મ્ય એ**તેા અર્થ** છે અને ઉપમાવ ચક 'ઇવ'' આદિ શબ્દ છે એ બન્નેના યાેગથી ઉપમા પ્રતીત થાય છે, એથી ઉપમાને ઉભયાલંકાર માને**લ છે**. રૂપકમાં "मुखमेव चन्द्रः " અથ<sup>હ</sup>ત્ મુખ એજ ચંદ્ર છે એવે। અલેદવાચક " एवं " શબ્દ, સંદેહમાં સંદેહવાચક " किम् " ઇત્યાદિ શબ્દ અને ઉત્પ્રેક્ષામાં દ્યાતક 'मन्ये' ઇત્યાદિ શબ્દ અર્થથી મળી રૂપક, સંદેહ અને ઉત્પ્રેક્ષારૂપ અલંકારની પ્રતીતિ કરાવે છે. એવી રીતે અન્ય સ્થલમાં પણ જાણી લેવું.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારે તે માત્ર " પુનરૂક્તિવદાભાસ " નેજ ઉભયાલ કાર માનેલ છે. પુનરૂક્તિવદાભાસના લક્ષણુની પછી કહ્યું છે " तथाशब्दार्थयोरयम् " એટલે કે આ પુનરૂક્તિવદા-ભાસ શબ્દ અને અર્થના છે. આના અમે વક્ષ્યમાણુ આભાસ અલં-કારમાં સમાવેશ કર્યો છે.

બ્યાસ ભગવાનના એ મત છે કે શબ્દ અને અર્થ અન્નેને શાભાયમાન કરે એ ઉમયા છંંજાર.

સરસ્વતિકંઠાભરણુકારના એ મત છે કે શખ્ઠ અને અર્થ બન્નેના આશ્રય કરે એ **ઉभय**ालंकार,

ઉપર અતાવેલ ત્રણેના મતાે<sup>9</sup>કહેવા માત્ર તેા <mark>ર</mark>ોગ્યજ છે, પણ કાબ્યપ્રકાશગતકારિકારનાે સિદ્ધાન્ત વિશેષ દ્રઢ છે.

સમાસાકિતમાં અર્થના સંક્ષેપજ, પર્યાયાક્તમાં અર્થના પર્યાયજ શાેભાકર છે, પણુ શખ્દના પર્યાય શાેભાકર નથી.

# अलंकार-अलंकार्य.

ચિત્રમીમાંસાકાર અને રસગંગાધરકાર કહે છે કે શાભા કરે એ અલંકાર અને જે શાભાયમાન થાય એ અલંકાર્ય. આથી એમ ઠરે છે કે ઉપમાદિ જ્યારે બીજાને શાભા કરે ત્યારે તે અલંકાર છે, અને બીજાને શાભાયમાન નહી કરે એ સમય અલંકાર નથી. "ગિરિ જેવા ગજરાજ છે અને નીરઝરણ જેવી મદધારા છે. " આહીં ગજના વર્ણુનમાં ઉપમા કાેઇ રસ આદિને શાભાકર ખનતી નથી, છતાં અલંકાર વ્યવહાર કેમ ખને ?

"મેઘમાલ જેવી તરવાર, જલધારા જેવી ધાર અને હે દેવ! તારા પ્રતાપ શત્રુઓને અગ્નિ જેવા છે. "

આહીં મેઘમાલની ઉપમા તરવારને, જલધારની ઉપમા તેની ધારને અને અગ્નિની ઉપમા તેના પ્રતાપને છે. દેવ શબ્દ રાજા અને ઇન્દ્રાદિ દેવતાઓના અનેકાર્થવાચી છે. આહીં પ્રકરણવરાથી કાેઈ રાજામાં અભિધાના નિયમ હાેવાથી વ્યંજનાશક્તિથી અવાચ્યાર્થ ઇન્દ્રની બુદ્ધિ થઇને ઇન્દ્રની સાથે રાજાની ઉપમા વ્યંગ્ય થાય છે.

એ નાચ્યેાપમા વ્યંગ્યાેપમાની શાભાકર હાેવાથી અલંકાર છે. પરતુ વ્યંગ્યાેપમા વાચ્યાેપમાથી શાભાયમાન કરવામાં આવી છે, એથી વ્યંગાેપમા આંહીં અલંકાર્ય છે એનાે અલંકાર નામથી વ્યવ-હાર કેમ થાય ?

ઉપરની શંકાએાનું પ્રાચીન કવિએા નીચે પ્રમાણે સમાધાન ક**રે** છે.

ં " ગિરિ જેવેા ગજરાજ " આંહી બીજા અર્થને શાેભાયમાન નહી કરનારી ઉપમાને પણુ પ્રાદ્ધણુક્ષપણુકન્યાયથી અને મંજીુષા-ગતભૂષણુન્યાયથી અલંકાર બ્યવહાર છે.

ઉક્ત કાવ્યદેશમાં આ ઉપમા અલંકાર નથી; તથાપિ અન્ય કાવ્યરૂપ દેશમાં ઉપમામાં અલંકારપણું રહેવાની યેાગ્યતા હાેવાથી આ ઉપમાને પણુ આંહી અલંકાર વ્યવહાર છે.

"મેઘમાલ જેવી તરવાર" આંહી વાચ્યેાપમાથી શાભાયમાન થએલી વ્યંગાપમાના અલંકાર વ્યવહાર એવી રીતે છે કે જેમ રત્નાથી જડેલ સ્વર્ણુતાટંક આદિ દુકાનમાં રાખેલ ભૂષણાના લાકમાં તા તાટંક અલંકાર આદિ નામથીજ વ્યવહાર થાય છે, કારણુ કે એને સીયા પહેરી લીયે તા તે બન્ને કર્ણુના અલંકાર બની જાય છે, એથી એ અલંકારને ચેાગ્ય છે. આવા સ્થળાેમાં રૂપકાદિ અને બીજા-ઓનું પણુ આજ રીતિથી અલંકારપણું જાણી લેવું.

તમામ પ્રાચીનેાના એવાે સિદ્ધાન્ત છે કે રસભાવાદિકને શાે-ભાકર અને ત્યારે ઉપમાદિને અલંકારપણું પ્રાપ્ત થાય છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર કહે છે:---

## उपकुर्वन्ति तं सन्तं, येऽङ्ग द्वारेण जातुचित् । हारादिवदलंकारा, स्तेऽनुमाक्षेपमादयः ॥

જે અંગદ્ધારા 'સન્તં' સંભવતી રીતે 'તં' અર્થાત્ રસનાે ઉપ-કાર કરે તે હારાદિવત્ અનુપાસ, ઉપમાદિ અલંકાર છે.

આંહી અંગદ્વારા અર્થાત્ શખ્દઅર્થદ્વારા સમજવું.

કાવ્ય પ્રકાશગતકારિકાકારાદિ પ્રાચીનાેએ આવા સિદ્ધાન્તના સ્વીકાર કર્યાે, ત્યારે રસભાવાદિ રહિત કાવ્યમાં ઉપમાદિને અલ કા-રપણું કયાંથી પ્રાપ્ત થાયએ શંકાનાે અવકાશ રહ્યાે એનું સમાધાન આચાર્યદંડી બરાબર કરે છે.

## ''काव्यशोमाकरान्धर्मानलंकारान्प्रचक्षते"

કાગ્યની શાેભા કરવાવાળા ધર્મોને અલંકાર કહે છે.

જેમ મનુષ્યેાને સુવર્ણીદિના અલંકાર છે તેમ કાવ્યના શાેભા-કર ધર્મ કાવ્યના અલંકાર છે.

કાવ્ય કવિની રચના છે, એ કાવ્ય શખ્કાર્થ મય હેાય છે, તેમાં જે શખ્દને શાભાકર બનાવે તે શખ્દાલંકાર અને અર્થને શાભાકર બનાવે એ અર્થાલંકાર.

''પુચ્છ ઉચ્છાલવાથી જલનિધિની સ્વચ્છતા દ્વર કીધી" આ કાવ્યમાં અનુપ્રાસ શબ્દની શાેભા કરે છે એથી આંહી જ્ઞ**ब्दा**लंकार છે.

" ગિરિ જેવા આ ગજરાજ છે અને જલઝરણ જેવી મદધાર

છે. આ કાવ્યમાં ઉપમા અર્થની શાેભા કરે છે, એથી આંહી अर्थालंकार છે.

કાવ્યને શાેભા કરનારા અનુપ્રાસ ઉપમાદિ ધર્મ રસાદિકાેને ભલે શાેભા કરે પણ અલંકારપણું તાે કાવ્યને શાેભા કરવા માત્ર-થીજ સિદ્ધ થઇ જાય છે. અનુપ્રાસ ઉપમાદિકાેની અલંકારપણા માટે રસપર્યંત અનુધાવન કરવાની આવશ્યક્તા નથી.

ધારીએ અલંકારનું નામ ચિત્ર પણ આપ્યું છે.

કાેતર કામને ચિત્ર કહે છે. પાષાણુના સ્તંભઆદિમાં વેલ, ખુદા, આદિ કાેતરણી કરવામાં આવે તે ચિત્ર છે. એ ચિત્રથી સ્તં-ભાદિની શાેભા થાય છે તેમ શબ્દ અને અર્થની રચનાથી શબ્દ અને અર્થને શાેભા પ્રાપ્ત થાય છે.

" પુચ્છ હલાવવાથી સિન્ધુની નિર્મળતા દ્વર કીધી " આ શબ્દ રચનામાં ચિત્ર નથી પણુ આને બદલે " પુચ્છ ઉચ્છાલવાથી જલનિધિની સ્વચ્છતા દૂર કીધી." આમ હાેય તાે એ શબ્દરચનામાં અનુપ્રાસરૂપ ચિત્ર છે એ શબ્દની શાેભા કરે છે.

'અતિ ઉંચા ગજરાજ છે તેને મદની ધારા વહે છે.' આ અર્થની રચનામાં ચિત્ર નથી પણુ આની જગાએ "ગિરિજેવા ગજરાજ છે, અને જળઝરણુ જેવી મદધાર ચાલે છે." આમ હાય તા તેમાં ઉપમા ચિત્ર છે. એ અર્થની શાભા કરે છે. પ્રાચીનાએ એ "ચિત્ર" શબ્દના અર્થ વિચિત્ર માન્યા જણાય છે. જેમ કાત-રણીવાલા પાષાણુ સ્થંભમાં સ્થંભ અને કાતરણી ખંને પાષણુમય છે. તેમ આંહી:પણ જે શબ્દમાં ઉક્ત ચિત્ર છે તા શબ્દ અને શબ્દનું ચિત્ર ખંને શબ્દમય છે, અને જે અર્થમાં ઉક્ત ચિત્ર છે તા શબ્દ અને શબ્દનું ચિત્ર ખંને શબ્દમય છે, અને જે અર્થમાં ઉક્ત ચિત્ર છે તા અર્થ અને અર્થનું ચિત્ર ખંને અર્થમય છે. તેમજ રસ અથવા ભાવ બીજા રસ ભાવને શાભાકર ખને ત્યાં રસવદાદિ અલંકાર થાય છે. પરંતુ સંચારી દશામાં ભાવ રસના પાષક અને છે, તા પણ તે રસના અવ-યવબૂત હાવાથી એને અલંકારપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. કેમકે મતુ- અવ્યવાઅ.

ષ્યના શરીરને હસ્તપાદાદિ અવયવ શાેભા કરે છે, તથાપિ તે અવ-યવ હાેવાથી અલંકાર બનતા નથી.

अरत अगवान अर्डे छेः-विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रस निष्पतिः ॥

વિભાવ, અનુભાવ, અને સંચારી ભાવના સંયાગથી રસ ખને છે. એક અર્થ બીજા અર્થને શાેભા કરે ત્યાં પણ ઉપલક્ષણુતાથી અલંકાર પદવી પ્રાપ્ત થાય છે.

જ્યાં બે અર્થ હેાય ત્યાં બહુધા એક અર્થ બીજા અર્થને શાભાકર થવાજ જેઇએ. સામાન્ય રીતે એક અર્થ શાભાદાયક બને એના તાે સર્વથા વિલક્ષણુ ન હાેવાથી ઉપલક્ષણુદ્ધારા રસવદાદિમાં અંતર્ભાવ થાય છે.

અન્ને અર્થ વાચ્ય હેાય અથવા એક વાચ્ય અને એક વ્યંગ્ય હાેય તાે કાવ્યશ્રવણમાં પ્રથમ પદાનાં જુદા જુદા અર્થાનું જ્ઞાન થાય છે, પછી સર્વ પદાના અર્થનું ધ્યાન જતું રહે છે. એવીજ રીતે વ્યંગ્યાર્થ જ્ઞાન સમયમાં વાચ્યાર્થનું ધ્યાન જતું રહે છે.

સહુદય ધુરંધર ધ્વનિકાર કહે છે:--

# स्वसामर्थ्यवज्ञेनेत्र, वाक्यार्थं प्रथयन्नपि, यथा व्यापारनिष्वत्तौ, पदार्थो न विभाव्यते. ॥

પદ્દાના અર્થ પાેતાના સામર્થ્યવશથીજ વાકયાર્થના પ્રકાશ કરતાં છતાં પણુ જેમ વ્યાપારનિષ્પત્તિ થતાં અર્થાત્ વાકયાર્થ સિદ્ધ કરાવવાના પ્રયત્ન સિદ્ધ થતાં "ન વિમાવ્યતે " અર્થાત્ ધ્યાનમાં રહેતા નથી.

# ्तद्वत् सचेतसां सोऽार्थो, वाच्यार्थविम्रुखात्मनाम् । बुद्धौ तत्वार्थदर्शिन्यां, झटित्येवावभासते. ॥

ઐવીજ રીતે વાચ્યાર્થથી વિમુખ થએલાે વ્યંગ્યાર્થ સહુદય પ્રાણી-એાની તત્ત્વાર્થ નેવાવાળી ખુદ્ધિમાં શિઘ્રતાથી લાસે છે. તાત્પર્ય એ છે કે વ્યંગ્યાર્થનાે <mark>બાેધ થ</mark>વા સમયે એવા વાચ્યાર્થનું ધ્યાન જતુ **રહે છે**. " पश्य निश्वलनिष्पन्द। बिसिनीपत्रे राजते बलाका. આમાં પ્રથમ " निश्चल " (ચ ચલતા રહિત) પદ્દ પછી " निष्पन्द " ( અડગ ) ५६ अने " बिसिनीपत्रे राजते बलाका " ( ४भक्षि-નીના પત્ર પર:શાેભતી અગલી) પદના અર્થનું જીદું જીદું જ્ઞાન થાય છે, અને પછી ઉપમાઘટિત વાકયાર્થના બાેધ થાય છે. એ સમય પ-દેાના જુદા જુદા અર્થાનું જે જ્ઞાન પ્રથમ થાય છે, એ જતું રહે છે. તે-મજ એ નિર્જન સ્થાન છે એવા વ્યંગ્યાર્થનું જ્ઞાન થવાને સમય ઉક્ત વાકયાર્થનું જ્ઞાન જતું રહે છે. એ રીતે કેવળ વ્યંગ્યાર્થનું જ્ઞાન રહે છે, ત્યારે એ બીજા અર્થને શાેભાકર નહી હાેવાથી અલંકાર નથી. એ વખતે તેા એ સ્વયંપ્રધાન હાવાથી માત્ર વ્યંગ્યજ છે એવીજ રીતે અપ્રસ્તુત પ્રશંસામાં પણ ખુદ્ધિ અપ્રસ્તુત વૃત્તાંત રૂપ વાચ્યાર્થનું ધ્યાન છેાડી પ્રસ્તુત વૃત્તાંત રૂપ વ્યંગ્યાર્થનું ધ્યાન ધરે છે. પરંતુ વ્યંગ્યાર્થજ્ઞાન થયા છતાં સાધર્મ્ય વિવક્ષાથી ખુદ્ધિ તુરત અપ્રસ્તુત વૃત્તાંત રૂપ વાચ્યાર્થનું ફરી પણુ ધ્યાન<sup>્ર</sup> કરી લે છે. એ સમય વાચ્યાર્થ વ્યંગ્યાર્થ ખન્ને રહી જાય છે, ત્યારે અપ્રસ્તુત વૃત્તાંતરૂપ વાચ્યાર્થ વ્યંગ્યાર્થને શાભાકર ખનવાથી અલંકાર છે. અને વ્યંગ્યાર્થ અલંકાર્ય અર્થાત શાેભાચમાન થવાવાળા છે, એમ અન્યત્ર પશ નાણી લેવાં.

વાચ્યાર્થ રહેતાે આવતાં છતાં વ્યંગ્યાર્થના ચાર ભેદ થાય છે. વાच્યાર્થ सम, વાच્યાર્થ असम. संदेइ. प्रतिभामाज्ञ. સારૂપ્યનિબં-ધના અપ્રસ્તુત પ્રશંસામાં વ્યંગ્યાર્થ અપ્રસ્તુત વૃત્તાંત વાચ્યાર્થને સમા-નજ હાેય છે, ત્યાં અપ્રસ્તુત વૃત્તાંત રૂપ વાચ્યાર્થ પ્રસ્તુત વૃત્તાંતરૂપ વ્યંગ્યાર્થને શાભાકર હાવાથી વાચ્યાર્થ અલંકાર થાય છે. એથી એ અલંકારનું નામ અપ્રસ્તુતપ્રશંસાછે. એવીજ રીતે વ્યંગ્યાર્થ ૪૧

www.umaragyanbhandar.com

વાચ્યાર્થનું વિશેષણુ ન હાેય અને પૃથક્રહે ત્યાં વ્યંગ્યાર્થ વાચ્યાર્થ સમ છે.

" **પગ્ન્ય નિશ્વજ**" આમાં નિર્જન સ્થાન રૂપ વ્યંગ્યાર્થ વામ્યાર્થને સમ છે. સમાસાકિતમાં અપ્રસ્તુતવૃત્તાંતરૂપ વ્યંગ્યાર્થ વામ્યાર્થના સમ હાેતા નથી પણ સંક્ષેપ રૂપ હાેય છે અને એ વ્યં-આર્થ વાચ્યાર્થના પાષક બનીને અલંકાર થાય છે.

યથા.

ચંચલ તારાએા સુક્રત રાત્રીનું મુખ ભાગ્યશાળી ચન્દ્ર ચુમે છે તિમિર રૂપી વસ્ત્ર ખસી ગર્યું છે, છતાં પ્રેમ વશ હેાવાથી દેખાતું નથી.

આમાં ચન્દરજની વૃત્તાંત વા<sup>ર</sup>ય છે અને નાયક નાચિકાનું વૃત્તાંત વ્યંગ્ય છે. આ સમાસાકિતનાં ઉદાહરણમાં બુદ્ધિ નાયકનાચિ-કાના વૃત્તાંતરૂપ વ્યંગ્યનું ધ્યાન કરે છે. ત્યારે ચન્દ્રરજની વૃત્તાંતરૂપ વાચ્યાર્થનું ધ્યાન જતું રહે છે. પણ ચન્દ્ર રજનીમાં નાયક નાચિકા-પણ આરોપણ કરવા માટે બુદ્ધિ ચન્દ્રરજની વૃત્તાંતરૂપ વાચ્યાર્થનું પણ કરી તુરત ધ્યાન કરી લે છે, ત્યારે વ્યંગ્યાર્થ વાચ્યાર્થનાં પેષક અનવાથી વાચ્યાર્થના વ્યંગ્યાર્થ અલંકાર થાય છે અને અપ્રસ્તુત પ્ર-શંસામાં પણ બુદ્ધિ પુન: વાચ્યાર્થનું ધ્યાન ન કરી લે તેા કેવળ વ્યંગ્યાર્થજ રહી જાય છે ત્યાં અલંકાર થતા નથી.

સંદેહસંકરમાં વાચ્યાલંકાર અને વ્યંગ્યાલંકારના સંદેહ હેા્ય છે, એ સંદિગ્ધ પણ વ્યંગ્યાર્થ અને વાચ્યાર્થને શાેભાકર હાેવાથી અલંકાર છે.

દીપક આદિમાં વ્યંગ્ય રૂપ ઉપમા વિવક્ષિત ન હાેવાથી પ્રતિભા ( આભાસ ) માત્ર છે. એ વાચ્યાર્થને શાેભાકર નહી હાેવાથી અલંકાર નથી.

વ્યંગ્ય તેા પર્યાયથી કહેવાય છે, '' **પરૂચ**ંનિશ્ચਲ " આમાં સ્થાનની નિર્જનતા કહેવી ઇષ્ટ છે, એને રચનાન્તરથી કહેલ છે, ઐથી એતા પર્યાયોક્તિ અલંકાર છે, ધ્વનિ કેમ કહેવાય ? આવી શંકા કરવી ઉચિત નથી; કેમકે પર્યાંધોકિત અલંકારનું સ્વરૂપ તાે એ છે કે વિવક્ષાર્થને માટે કહેલ પ્રકારાન્તર; અને વ્યંગ્યનું સ્વરૂપ અનુરણન ન્યાયથી વ્યંજના વૃત્તિથી જાણેલ પ્રતીયમાન અર્થ છે.

" પજ્ઞય નિશ્ચ છે" આમાં વાચ્યાર્થ નિર્જન સ્થાનના પ્રકા-રાન્તર નથી. જ્યાં પર્યાયમાં ચમત્કારનું આધિકય હાેય ત્યાં અર્થ ચિત્રથી પર્યાયોકિત અલંકાર થાય છે. અને જ્યાં ઉકત વ્યંગ્યમાં ચમત્કારનું આધિકય હાેય ત્યાં વ્યંગ્યમાં પર્યાયા ક્તિની સંગતિ નથી.

પણ અનુરણુન ન્યાયની સંગતિ છે એથી એ વ્યંગ્યાર્થ ધ્વનિ છે. ધ્વનિકાર પણ કહે છે કે પર્યાયેાક્તિમાં વ્યંગ્ય પ્રધાન હાય ત્યાં ધ્વનિ છે. પર્યાયેાક્તિના ધ્વનિમાં ભલે અન્તર્ભાવ હાય પણ ધ્વ-નિના પર્યાયાક્તિમાં અન્તર્ભાવ નહી થાય; કારણ કે ધ્વનિના બહુ વિષય છે.

" પ્રાતઃકાલમાં સંધાતીઓ ચાલવાના હેાવાથી <mark>તેની</mark> સાથે જવાની ઇચ્છાએ નિદ્રા ઉડી ગઈ છતાં નથી જઇ શકતાે એવા પ**ર**-દેશીને સખી તું જે. "

આમાં અનુક્ત નિમિત્ત વિશેષાક્તિમાં પ્રક્રરણ વશથી અનુરાગ વ્યંગ્યની પ્રાપ્તિ છે, તથાપિ ચમત્કારની પ્રધાનતા તેા કારણ સામગ્રી રહેતાં કાર્ય નહી થવા રૂપ વાચ્યાર્થમાંજ છે, એથી આંહી વિશેષાક્તિ અલંકાર છે.

ષ્વનિકાર કહે છે:—

### शब्दार्थंशत्त्यावाऽक्षिप्तो, व्यंग्योऽर्थः कावेना पुनः यत्राविष्क्रियतें स्वेक्त्या, साऽन्यैवालंकृतिर्ध्वनेः

શખ્દશક્તિથી અથવા અર્થશક્તિથી આક્ષિપ્ત થએલ વ્યંગ્યા-થેને જ્યાં ફરીને કવિ પાતાની ઉક્તિથી પ્રકાશિત કરે એ અર્થ ધ્વ-નિથી અન્ય થઇને અલંકાર છે તાત્પર્ય એ છે કે વચનથી પ્રકાશિત કરેલ વ્યંગાર્થ વાચ્યથી અતિશય ચુક્ત નહી થવાથી ધ્વનિ નથી, પણુ વાચ્યાર્થના સમાન થવાથી ગુણીભૂત વ્યગ્ય અને છે, એથી એ અલંકાર છે. पत्रय निश्वलनिष्पन्दा बिसिनीपत्रे राजते बलाका,

निर्मञ्रमरकतभाजनपरिस्थिता, शंखञ्चक्तिरिव.

આમાં વ્યંગ્યાર્થ વચનથી પ્રકાશિત નથી ક્રરેલ તેથી ધ્વનિ છે. " કાૈકિલને નરે દંશિત કરેલાં આપ્રલતાનાં કિસલય કેવાં શાલે છે અને હંસાએ સ્વયુક્ત કરેલ કમલકાેશ કેવું મન લુભાવે છે ? "

આ વનમાં વિહાર કરતા ભ્રમરાે પાતાની સ્ત્રીએ સાથે કેવું સુખ લે છે, આટલું સાંભળતાં સ્ત્રીએ અધર ઉપર હાથ ધર્યાે અને વસ્ત્રથી સ્તના ઢાંકમાં. આમાં પ્રથમ વ્યંગ્ય છે પરંતુ અંતમાં નાચિ-કાનાં રતિચિન્હ પ્રકાશિત થવાથી ધ્વનિ નહિ પણ પ્રસ્તુતાંકુર આકંકાર છે.

### शब्दालंकार.

જે શખ્દમાં રહી કાવ્યને શાભાવે એ ज्ञब्दाळंकार કહેવાય છે.

### अनुप्रास.

. " જશવંતજશાભૂષણુકાર " કહે છે:---

" अનુ ઉપસર્ગના અર્થ " વીપ્સા " અર્થાત્ અનેકવાર. ચિન્તા-મણિ કેાષકાર કહે છે:- "અનુ વીપ્સાયામ્" આહીં " મ " ઉપ-સર્ગના અર્થ પ્રકૃષ્ટ અર્થાત્ ઉત્તમ થાય છે. ચિંતામચિકેાષકાર કહે છે:- " પ્રकृष्ટ: उत्तमे " " आस " શબ્દના અર્થ ન્યાસ અર્થાત્ ધારથુ કરવું. ચિન્તામણિકાેષકારે કહ્યું છે:- પ્રकृष्टो न्यासः मासः अनुप्रास: " આ શબ્દ સસુદાયના અર્થ વારંવાર ઉત્તમ ધારથુ કરવું. અર્થના વારંવાર ધારથુ કરવાથી પુનરૂકિત દાષ થાય છે. એથી વિપરિત ભાવ અર્થાત્ ભૂષશુના બાધ કરાવવા માટે ધારીએ આ નામમાં " મ " ઉપસર્ગ લગાવ્યા છે. આ કાવ્યના અલંકારાનું પ્રકરથુ છે, અને કાવ્યમાં શબ્દ અર્થ બંને હાય છે, તેથી અર્થનું વારંવાર ધારથુ કરવું એ તા દાષ છે, ( ઉત્તમ ) ગ્રથ નથી એથી

વેદ્વાસ ભગવાન કહે છે:---

स्यादाद्वत्तिरनुगासे। वर्णाना पदवाक्ययोः વર્શ, પદ અને વાકયાની આવૃત્તિ એ अनुप्रासाछंकार છે. કાવ્યપ્રકાશકાર કહે છે:-**वर्णसाम्यमनुपासच्छेकवृत्तिर्गतो द्विथा** ।

શખ્દાલ કાર પ્રકરણ હાઇ શખ્દાનું વારંવાર ધારણુ કરવું અર્થસિધ્ધ છે. એથી જ્યાં પુન::પુન: ઉત્તમ ન્યાય હેાય એ अनुप्रास.

યથા.

મહુદ ધરી મનમાં સુદ, ચાલી ચતુરા ચતુરતણી પાસ; મારગમાં મનહરને, જેતાં તનમાં તીવ્ર વધ્યાે ત્રાસ.

આમાં પ્રથમ ચરણુમાં " મ "વર્ણુની, બીજા ચરણુમાં " ચ " વર્શની, ત્રીજા ચરણમાં "મ " વર્શની અને ચાથા ચરણમાં " ત " वर्धु**नी** આવૃત્તિ હેાવાથી अनुप्रासालंकार છे.

વર્ણ, પદ, વાકય અને ચરણ એ સર્વ શબ્દ છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે:– " ब्रब्दो द्विविधः वर्णात्मको ध्वन्यात्मकश्च " એટલે કે શબ્દ બે પ્રકારના છે. १ ध्वनिरूप. २ वर्णरुप. ૫૬, ચરણ, અને વાકય સર્વ વર્ણમય છે.

યથા

શીતદીધિતી દવદહન, જેના પતિ છે પાસ;

શીત**દીધિતી** દવદહન, જેનેા પતિ નર્ધી પાસ.

" શીતદીધિતી " અને "દવદહન " એ પદાેની અને " જેના પતિ " આ શબ્દોની આવૃત્તિ હેાવાથી अनुपास छे. 'શીતકીધિતી' અને " દવદહન " આ શખ્દ સમાસયુકત હોવાથી પદ છે. "જેના" અને " પતિ " આ બંનેના પરસ્પરમાં સમાસ નથી. પથ એ જુદી <u>બ</u>ુદી વિભકિતવાળા છે. એથી એ બંને પદ છેતેથી એ બંને પદોનેા **સ**સુદાય વાકયછે. પદનું આ લક્ષણ છેઃ–'' विभक्तयंतं पदम् એટલે " વિક્ષક્તિ જેના અંતમાં છે એ પદ" છે; અને વાકયતું આ લક્ષણ છે કે:- ''पदसमुदायो वाक्यम् " એટલે "પદ્દોના સમુદાય એ વાકય" છે.

### सोऽनेकस्य सक्तत्पूर्वं एकम्याप्यसकृत्परः ॥

વર્ણોનું વારંવાર આવવું એ अनुपास अलंकार છે. એ છેક અને વૃત્તિગત હાવાથી બે પ્રકારના થાયછે .

અનેક વર્ણુની એકવાર સમતા થાય એ <mark>છેकानुपास અ</mark>ને એક-વર્ણુની અનેકવાર સમતા થાય <mark>એ हत्त्यनुपास છ</mark>ે.

છેકાનુપ્રાસનું પ્રકાશકાર આ પ્રમાણે ઉદાહરણ આપે છેઃ-''મંદ-ચંદ તરૂણી તુજ મુખથી " આમાં અનુસ્વાર " ન " કાર છે, અને " ચન્દ મન્દ ' આહીં " ન " કાર " દ " કાર સ ચાેગી વર્ણાની એકવાર સમતા હાવાથી છે જાનુવાસ છે. એના અનેક વર્ણ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે સંચાેગી વર્ણા " જેમકે " મન્દ મન્દ " આમાં નકાર દકારની સાથે સંચાેગી છે, અને " તરૂણી તુજ મુખથી " આંહીં તકાર એક વર્ણુની અનેકવાર સમતા છે; એથી એ વૃત્ત્યનુ**વાસ.** 

ું છેક નામ ચતુરનું છે. " છેકાનુપ્રાસ " **અ**ર્થાત્ ચતુરાનેા અનુપ્રાસ.

વૃત્યનુપ્રાસને માટે પ્રકાશકાર લખે છે:--

" द्वत्तिनियतवर्णगतेा रसविषयो व्यापारः

એટલે કે નિયત કરેલ વણેઈમાં રહેતાે રસવિષયક વ્યાપાર એ इत्ति ( वृत्यनुपास ) છે.

્ ગુણુ પ્રકરણમાં પ્રકાશકારે કહ્યું છે કે માધુર્ય ગુણમાં કાેમલ વર્ણુ જોઇએ, અને એાજ ગુણમાં કઠાેર વર્ણ જોઇએ.

ઉક્ત લક્ષણ કારિકામાં <mark>છે " एकस्यापि "</mark> આં<mark>હી आपि</mark> શબ્દ છે, જેથી અનેક વ્યંજનાની અર્થાત્ સંચાેગી અક્ષરાની અનેક-વાર સમતાથી **દ**ત્यनुपास સિદ્ધ થાય છે.

#### યથા.

#### " મન્દ ચન્દ સુખકન્દ સુમુખથી. "

### लाटानुप्रास.

" अल्यभ्रक्षश्वात अस्किक्षित्र " क्रि छेः— शाब्दस्तु लाटानुपासो, भेदे तक्ष्पर्यमात्रतः । पदानां त पदस्यापि दृत्तावन्यत्र तत्र वा ।। नाम्नः स दृत्त्यदृत्त्योश्च तदेव पंचधा मतः ।

લાટાનુપ્રાસ શબ્દનાે છે. તાત્પર્ય એ છે કે પૂર્વીકત અનુષ્રાસ તાે વર્જુના છે, અને આ શબ્દના છે. આમાં શબ્દાનું વારંવાર આવલું થાય છે. ભેદમાં તાત્પર્ય માત્ર કહેવાથી એ સિદ્ધ થાયછે કે આ લાટા-નુપ્રાસમાં અર્થના ભેદ નથી; પણ અન્વયરૂપ સંબંધનાે માત્ર ભેદ છે અર્થાત્ ભિન્ન ભિન્ન સ્થલામાં લગાવવું એ ભેદ છે.

યથા

શીત<mark>દીધિતી દવદહન, જેને</mark>ા પતિ છે પાસ; શીતદીધિતી દવદહન, જેનેા પતિ નથીં પાસ.

આમાં " શીતદીધિતી " શબ્દનું વારંવાર આવવું થાય છે. પરંતુ ખંને જગાએ અર્થ એકજ છે. અન્વયરૂપ સંખંધ માત્ર ભેદ છે. આ લાટાનુપ્રાસ પાંચ પ્રકારના છે:-- " પદોના " (વાકયના ) " પદના " અને નામના. વિભકિત સહિતને પદ કહે છે અને વિભકિત રહિતને નામ કહે છે. નામ ત્રણ પ્રકારના છે. નામની આવૃ-ત્તિમાં બંને જગાએ સમાસ હાય, બંને જગાએ સમાસ ન હાય, એક જગાએ સમાસ હાય અને એક જગાએ સમાસ ન હાય.

" લાટાનુપ્રાસ " નામ લાટ દેશ વિશેષ છે. જેમ દેશલેદથી લાટી, પાંચાલી, વૈદલીં, આદિ કાવ્યની રીતિએા કહેવામાં આવી છે, તેમ આ અનુપ્રાસ લાટ દેશવાળાએાના માનેલ છે.

ભाરત ભગવાન શબ્દાલંકારોમાં માત્ર ચમકનેજ માને છે:-ज्ञाब्दाभ्यासं तु यमकं, पादादिषु विकलिपतम् । विशेषदर्शनं चास्य, गदतों में निवोधत ॥ श्रभ्दने। व्यल्यास (वारंवार કહેવું) यमક છે, એનો વિકલ્પ **પાદ આ**દિમાં છે.

ભરત લગવાને યમકના ઘણા ભેકો માન્યા છે; અનુપ્રાસાદિ તમામ એમાં આવી જાય છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

अर्थे सत्यर्थंभिन्नानां वर्णानां सा पुनः श्रुति ।

यमकं पादतद्भागद्यत्ति, तद्यात्यनेकताम् ॥

અર્થવાળાે હાેચ, ત્યારે ભિન્ન અર્થવાળા વર્ણોની પુન: બ્રુતિ તે યમક. એ પાદ (ચરણ) અથવા ચરણના ભાગમાં વર્તવાથી '**તત્**' અર્થાત્ તે અનેક્તાને પ્રાપ્ત થાય છે.

એક અર્થવાળા વર્ણ<mark>ોની</mark> પુન: શ્રુતિમાં લાટાનુપ્રાસ મનાયે<mark>ા</mark> છે. એથી અલગપણું બતાવવા યમક વિશેષનું આ સ્વરૂપ કહ્યું છે કે બન્ને અર્થવાળા હાય તાે સિન્ન અર્થવાળા હાેવા જોઈએ.

આ કથનથી એ સિદ્ધ થયું છે કે એકમાં<sup>ક્</sup>એક અર્થ હેાય, એકમાં એક અર્થ ન હાય, અને બન્ને અર્થ વિનાના હેલ્ય ત્યં તાે યમકજ થાય છે, પરંતુ બન્ને અર્થવાળા હાેય ત્યાં ભિન્ન અર્થવાળા જોઇએ. એ રીતિથી યમકના ત્રણુ પ્રકાર થાય છે.

યથા.

" છે સમર સમરસ સુભટ. "

આમાં સમર શબ્દની પુનઃ ક્રુતિ છે. એમાં પ્રથમ "સમર" શબ્દનાે અર્થ ચુદ્ધ અને બીજા સમર શબ્દનાે અર્થ કાંઇ નથી; કેમકે ત્યાં "સમરસ" એટલાે સંપૂર્ણ શબ્દ સાર્થક વિવક્ષિત છે. 'સમરસ' શબ્દનાે અર્થ સમાન રસ અર્થાત્ એકરસ છે.

યથા

" મધુપરાજિપરાજિતમાનિની. "

એટલે બ્રમરાની પંક્તિએ માનિનીને જીતી લીધી. અર્થાત્ ક દ્દીપનતાથી માનિનીનું માનમાચન કરાવ્યું. આમાં 'પરાજિ' શબ્દની પુન: શ્રુતિ છે. એ શબ્દના આંહી બન્ને જગાએ કાંઇ પણ અર્થ નથી. "મધુપરાજિ" આમાં "મધુપ" શબ્દ જુદો છે, અને "રાજિ" શબ્દ જુદો છે. અને "પરાજિત" શબ્દમાં "પરા " શબ્દ જુદો છે અને 'જિત" શબ્દ જુદો છે. "પરા" ઉપસર્ગના અર્થ પરાહમુખ છે. ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે:—"વરા વરાજ્યુલે "જિત" શબ્દના અર્થ જીતાયલી. અને "પરાજિત" શબ્દ સમુદાયના અર્થ એ છે કે "વિમુખ કરીને અર્થાત્ ભગાડીને જીતી લીધી."

યથા.

"હાર પામ્યા શૈલ તારા, હારવાળા કુચથી."

આમાં ''હાર" શખ્દની પુન: શ્રુતિ છે, પ્રથમ ''હાર" **શખ્દનેા** અર્થ ''પરાજ્ય" અને દ્વિતીય ''હાર" શખ્દના અર્થ ''મુક્તાહાર"છે.

यम् ધાતુથી यमक શબ્દ બન્ચેા છે. यम् ધાતુના અર્થ ઉપ-રામ ( વિશ્રામ<sup>ક્રુ</sup>) છે.

પ્રાચીનાએ વર્ણુોની પુનઃ શ્રુતિના કયાંઇ બીજા ચરણુમાં, કયાંઇ ત્રીજા ચરણુમાં અને કયાંઇ ચાથા ચરણુમાં વિશ્રામ કહ્યા. એ યમક શખ્દની સાર્થકતા છે.

કાબ્યપ્રકાશગલકારિકાકાર ઈત્યાદિ સર્વ પ્રાચીનાેએ <mark>કાવ્યના</mark> અક્ષર, છત્ર, કમલ, ખર્કુ ઈત્યાદિ આકારથી લખવામાં આવે ત્યારે એને ચિત્ર નામના ભિન્ન અલંકાર શખ્દાલંકારામાં ગથ્યાે છે.

કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:-

तचित्रं यत्र वर्णानां खद्गाद्याकुतिहेतुता ।

જ્યાં વર્ણોની ખર્ડ આદિ આધૃતિની હેતુતા હાય એ चित्र अलंकार. ચિત્ર નામ અહીં ચિત્રામનું છે.

કાવ્યપ્રદીપકાર કહે છે કે આ ચિત્ર અલંકાર રસના પાષક તા નથી. પરન્તુ કવિની નિપુણુતાના વશથી વિસ્મયના હેતુ હાવાથી અલંકાર સમજવા જોઇએ. રત્નાકરકાર કહે છે કે આ ચિત્ર કાવ્ય-ના આત્મારૂપ રસના સ્વાદના પ્રતિબંધકારી હાેવાથી એવા અલંકાર નથી. પ્રાચીનાના આવા કથનથી એ સ્પષ્ટ છે કે ચિત્રને કિંચિત્ ૪૨ અલંકારતા છે. અમારા મત પ્રમાણે તા આવા ચિત્રને સર્વથા અલં-કારતા નથી. કેમકે અલંકાર તા કાવ્ય શાભાકર ધર્મ છે, અર્થજ્ઞાન નથી. શાભા કરવાવાળા અર્થ અર્થાલંકાર છે, શખ્દજ્ઞાન નથી. શાભા કરવાવાળા શખ્દ શખ્દાલંકાર છે. પણ આમાં તા અર્થવિચારથી તેમજ શખ્દશ્રવણુથી, રમ્યતા નથી. કિન્તુ કમલાકાર ઇત્યાદિ આલેખ્ય જ્ઞાનથી ચિત્રકારવત્ એના કર્તાની ચાતુરી માત્ર છે.

# अर्थालंकार.

અર્થમાં રહી કાવ્યની શાભામાં વૃદ્ધિ કરે એ अर्थालंकार.

મહારાજા ભાેજ, આચાર્ય દંડી, રૂદ્રટ અને વાગ્સટ એ અર્થા-લંકારમાં પ્રથમ સ્વાભાવાકિતનું વર્ણુન કરે છે. એ લાેકા સ્વાભાવા-ક્રિતના પ્રથમ નિરૂપણુને માટે કાંઇ કારણ બતાવતા નથી, પરન્તુ એમ જણાય છે કે પ્રથમ સ્વભાવસિદ્ધ અલંકારનું નિરૂપણુ કરવું ઉચિત છે, અને ભરત ભગવાન, વેદબ્યાસ ભગવાન આદિ ઘણુા પ્રાચીના ઉપમાનું પ્રથમ નિરૂપણુ કરે છે. એમાં સર્વસ્વકાર અને ચિત્રમીમાં-સાકાર આ હેતુ બતાવે છે.

> થાયે વિચિત્ર વિશ્વનું, પ્રદ્યજ્ઞાનથી જ્ઞાન; થાય તેમ ઉપમા સમર્ઝ, સહુ ભૂષણનું ભાન કાવ્યરંગભૂમિહુપર, આવી ઉપમા નટી એક ખાસ; રંજતિ રૂંપ અનેકે, રસિકાનાં મન વધારી હુલ્લાસ.

ઉપમા અત્યંત પ્રસિદ્ધ હેાવાથી અમે તાે પ્રથમ ઉપમાનું વર્જીન કરીએ છીએ. કારણ કે ઉપમા નિરૂપણ કર્યા પછી પ્રાચીનાએ બીજા અલંકારાનું વર્ણન ભિન્ન ભિન્ન ક્રમથી કર્શું છે, એના પૂર્વા પરમાં કાેઇ હેતુના નિર્વાહ થતાે નધી. એથી "અશાકવનિકા" ન્યા-યાનુસાર કર્ત્તાની ઇચ્છાજ હેતુ માનવી પડશે.

### उपमा.

જશવંતજશાભૂષણુકાર કહે છેઃ--ખહુ**ધા અ**લંકારા લાેકબ્યવહારને અનુસાર છે. લાેકમાં વસ્તુના નિર્ણુય અનેક પ્રકારથી થાય છે. જેમકે વજનના વિષયના નિર્ણુય રતિ, માસા, તાેલા, ઇત્યાદિથા; ઉંચાઇ, નિચાઇ અને લંબાઇના વિષયના નિર્ણુય અંગુલ, ખિલસ્ત, હસ્ત ઇત્યાદિથી; વસ્ત્રાદિના પાત રંગ ઇત્યાદિના સાદસ્યના વિષયના નિર્ણુય અન્ય વસ્ત્રાદિકાને સમીપ રાખવાથી [ મેળવી જોવાથી ] થાય છે; એજ છાયાથી ખુદ્ધિમાં એક વસ્તુની સમીપ બીજી વસ્તુ કરીને જે એના ગુણુ દાષ ઇત્યાદિના સાદશ્યના નિર્ણુય કરવામાં આવે એ उपमालंकार છે.

આમાં "जप" ઉપસર્ગના અર્થ સમીપતા છે. ચિન્તામણુ કેાષકાર કહે છે:— ''उपनामीप्ये" ''माङ्'' ધાતુથી ''मा" શબ્દ થયેા છે. ''माङ्" ધાતુ માન અર્થમાં છે. ધાતુપાઠમાં કહ્યું છે કે, ''माङ् माने" માન, મિતિ અને વિજ્ઞાન આ એના પર્યાય શબ્દ છે. ચિન્તામણિકેાષકાર કહે છે:— ''મિતિઃ माने विज्ञाने" વિજ્ઞાન, વિશેષજ્ઞાન, અર્થાત્ નિર્ણય, " जप सामीप्यात् मा मानं जपमा" સમીપતા કરીને કરેલું માન અર્થાત્ વિશેષજ્ઞાન. ''વિજ્ઞાન સામીપ્ય-થી ઉપમા થાય છે. "

યથા.

" અનિલ જેવેા અવનિપનેા સુયશ છે. "

આમાં રાજાના સુયશની સર્વ સંચારિવાના નિર્ણય કરવાને કવિએ પાેતાવી બુદ્ધિમાં યશને અનિલ ( પવન ) ની સમીપ રાખ્યાે ત્યારે આવું વિશેષ જ્ઞાન થયું કે રાજાના યશની સર્વ સંચારિતા પવન સદશ છે.

ભરત ભગવાન કહે છે:-

### यतिंकचित्काव्यबन्धेषु, सादृइयेनोपमीयते । उपमा नाम सा ज्ञेया गुणाक्वतिसमाश्रया ॥ કાવ્યરચનામાં ચતિકંચિત્ અર્થાત્ ન્યૂનાધિક સાદશ્ય કરીને ઉપમા કરવામાં આવે એને ઉપમા નામથી જાણુવી જોઇએ. એ ગુણુ-અને આકતિના આશ્રયથી થાય છે.

વેદવ્યાસ ભગવાન આ પ્રમાણે કહે છે:---

उपमा नाम सा यस्यामुपमानोपमेययोः ।

सत्ता चान्तरसामान्ययोगित्वेऽपि विवक्षितम् ॥

र्किाचेदादाय सारुप्यं लोकयात्रा प्रवर्तते ।

"यस्याम्" અર્થાત્ જેમાં ઉપમાન અને ઉપમેય બન્નેની સત્તા (વિદ્યમાનતા) હાય એનું નામ ઉપમા છે. "च" અર્થાત્ પુનઃ, અ-ન્તર અર્થાત્ ઉપમેય:ઉપમાનના લોક રહેતાં સમાન ધર્મના યાગમાં પછ્છ ઉપમા વિવક્ષિત છે.

આચાર્ય દંડી આ પ્રમાણે કહે છે:--

यथाकथंचित्सादृश्यं, यत्रोद्धतं प्रतीयते ।

उपमा नाम सा तस्याः मपश्चोऽयं निद्दर्यते !!

જ્યાં **યથાક્તયંचિત્** અર્થાત્ જે તે પ્રકારથી ઉદ્દભૂત ( સ્પષ્ટ ) સાદ્વશ્ય પ્રતીત થાય એનું નામ ઉપમા છે ુએના પ્રપંચ (વિસ્તાર) અતાવવામાં આવે છે.

મહારાજા ભાજ આ પ્રમાણે કહે છે:---

" प्रसिद्वेरनुरोधेन यः परस्परपर्थयोः ।

भूयोऽवयवसामान्यायोगः सेहोपमा मताः " ॥

પ્રસિદ્ધિને અનુસાર પરસ્પર પદાર્થાના " મૂ**યઃ "** અર્યાત્ બહુતર અવયવાના સામાન્ય ( સાદ્વશ્ય ) નાે ચાેગ તે " इ*इ* " અર્થાત્ અલંકાર શાસ્ત્રમાં ઉપમાં માનવામાં આવી છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર કહે છે:-

" साधर्म्यग्रेपुपमा भेदे " ઉપમાન ઉપમેયને। ભેદ રહેતાં જે એના સાધર્મ્ય એ उपमा.

વામન આ પ્રમાણે કહે છે:---

"उपमानेनोपमेयस्य गुणल्लेज्ञतः साम्यमुपमा" ઉપમાનની સાથે ઉપમેયના ગુણુ લેશથી જે સામ્ય એ उपमा. સર્વસ્વકાર લખે છે:

www.umaragyanbhandar.com

અલંકારચૂડામણુિકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

" अतिरोभूतभेदत्वेन सादृत्र्यमतीतिरूपमा " અતિરાભૂત ( નર્દ્ધા છુપાએલ ) ભેઠવાળા સાદસ્યની પ્રતીતિ એ उपमा.

અલંકારતિલકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:--

થાય ત્યાં सा અર્થાત उपमा भाનવામાં આવે. છે.

જ્યાંઉપમાનની સાથે ઉપમેયનું સાદશ્ય प्रत्यय, अव्यय, तुल्यार्थ અર્થાત્ તુલ્ય અર્થ વાંચી સદૃશ આદિ શબ્દ અને સમાસે કરીને

उप शनेन साहइयमुपमेयस्य यत्र सा । मत्ययाव्ययतुल्यार्थसमासैरूपमा मता ॥

વાગ્ભટ આ પ્રમાણે લખે છે:---

જે છે એ ઉપમા

तज्जिनत्वे सति तद्गतभूयोधर्भत्वमुपमात्वम् " ઉપમાનના લેદ સહિત ઘણાં ઉપમાનના ધમાઈ ઉપમેચમાં

સાહિત્યસુધાસિન્ધુકાર લખે છે:---

એવાજ એ અન્ય પદાર્થમાં સિધ્ધ કરવામાં આવે એ उपमा.

" उभयोः અર્થાત્ ઉપમાન, ઉપમેયના જે ગુણાદિ સમાન ( એક જાતિય ) હાય અને એક પદાર્થમાં જેવા સિદ્ધ કરવામાં આવે

अर्थेन्यत्र तथा तत्साध्यत इति सोपमा त्रेधा. ॥

રૂદ્રટ આ પ્રમાણે કહે છે:--उभयोः समानमेकं, गुणादिसिद्वं यथा यदेकत्र।

ઉપમાનની સાથે ઉપમેયનું સાદ્વશ્ય એ उपमा.

. उपमानेनोपमेयस्य सादृइयमुपमा.

થાય ત્યાં **उपम**ा. અલંકારરત્નાકરકાર આ પ્રમાણે લખે છે:-

उपमानेापमेययोाः साधम्यें भेदाभेदतुल्यत्व उपमा. ઉપમાન અને ઉપમેયના સાધમ્ય માં ભેદ અને <mark>અભ</mark>ેદ ખંનેની તુલ્યતા

જિપમાન વ્યાપારના સંબંધમાં આ પ્રમાણે લખે છે:-જિપમાન વ્યાપારના સંબંધમાં આ પ્રમાણે લખે છે:-जिपमानव्यापार जिपमितिक्रियानिष्पादको व्यापारः साद-इयवर्णना એટલે કે ઉપમાનવ્યાપાર ઉપમાની સિદ્ધિ કરવાળા વ્યાપાર અર્થાત સાદશ્ય વર્ણન છે. ચિત્રમીમાંસાકારકૃત ઉપમાનું દ્વિતીય લક્ષણ આ પ્રમાણે છે:-

व्यापार उपमानाख्यो, भवेद्यदि विवक्षितः । क्रियानिष्पत्तिपर्यन्तमुपमारुंक्रतिस्तु सा. ॥ જે ઉપમાન નામવાળાે વ્યાપાર ઉપમિતિ ક્રિયાસિદ્ધિ પર્ય'ત વિવક્ષિત હેાય એ उपमा अऌंकार છે.

ભિન્નાનું એક વાકયથી કહેલ સાદ્દશ્ય **ઉપ**ગા છે. ચિત્રમીમાંસાકાર ઉપમાના ચાર લક્ષણ લખે છેઃ–

અલંકારકૈાસ્તુભકાર લખે છે:– एकवाक्यवाच्यं सादइयं भिन्नयोरुपमा. ।

અન્ન સાન્યવા~ય હાય અને પયન્ય ચ એક વાક્યમાં હાેર એ **ઉપમા**,

બંનેનું સામ્યવાચ્ય હાેય અને વૈધર્મ્પથી રહિત **હ**ાય તેમજ

સાહિત્યદર્પથુકાર લખે છે:--'' साम्यं वाच्यमवैधर्म्य. वाक्यैक्य उपमा द्वयोः "

साम्यमन्येन वर्णस्य वाच्यं चेदेकदोपमा. ॥ સ્વત: સિધ્ધ અને ભિન્ન હેાય, ધર્મથી સંમત હેાય એવું અન્યની સાથે સામ્ય એકદા વાચ્ય હેાય, એ उपमा.

ભાસતું હેાય એ उपमा. પ્રતાપરૂદ્રીયકાર આ પ્રમાણે લખે છે:— स्वतः सिद्धेन भिन्नेन, संमतेन च धर्मतः

ં **हृद्यं साधर्म्यग्रुपमा**, મનેહિર સાધર્મ્ય એ **उपमा.** ચન્દ્રાલેાકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

કાવ્યશાસ્ત્ર,

જ્યાં ખંતેનું ચમત્કારી સાદસ્ય, વ્યંગ્ય, મર્યાદા વિના સ્પષ્ટ

## निरुप्यमाणं कविना साददयं स्वात्मनोन चेत् । मतिषेधग्रुपादाय पर्यवस्याति सोपमा ॥

કવિએ કરેલ નિરૂપ્યમાણુ સાદશ્ય જે स्वात्मन: અર્થાત્ પાતા-ના આત્માના પ્રતિષેધને લઇને પર્યવસાન નહી પામે એ उपमा.

ચિત્રમીમાંસાકારકૃત ઉપમાનું તૃતીય લક્ષણુ આ પ્રમાણુે છે:-

" उपामितिक्रियानिष्पत्तिमत्सादृ्यवर्णनमुपमा "

ઉપમિતિ ક્રિયા સિદ્ધિવાળા સાદ્દશ્યનું વર્ણન ઉપમા છે. ચિત્રમીમાંસાકારકૃત ઉપમાનું ચતુર્થ લક્ષણુ આ પ્રમાણુ છે:--स्वनिषेधापर्यवसायि साद्दइयवर्णनमुक्षमा.

પાતાના નિષેધમાં પર્યવસાન નહી પામનારૂં સાદશ્ય વર્ણુન એ **ઉ**વવા છે.

અલંકારઉદાહરણુકાર લખે છે:--

" जपमानोपमेयोः साधम्यें भेदाभेदतुल्यत्व जपमा "

ઉપમાન ઉપમેયના સાધમ્ય માં લેઠ અને અલેઠની તુલ્યતા થાય ત્યારે **ઉપમા** થાય છે.

અલંકારશેખર આ પ્રમાણે લખે છે:--

भेदे सति साधम्यमुपमा.

ભેદ રહેતાં સાધમ્ય એ उपमा.

રસગંગાધરકાર આ પ્રમાણે લખે છે:-

सादृइयं सुन्दरं वाक्यार्थोपस्कारकमुपमालंकुतिः

સુંદર અને વાકયાર્થનું ઉપસ્કારક જે સાદ્વશ્ય એ **ઉપમા** અલંકાર છે.

અર્થ ત્રણુ પ્રકારના છે. વાચ્ય, લક્ષ્ય, અને વ્યંગ્ય એ ત્રણે અર્થીમાં અલંકાર હેાવાની ચાેગ્યતા છે, તેમજ પ્રાચીનાએ પણ વાચ્યાેપમા, લક્ષ્યાેપમા અને વ્યંગ્યાેપમા એ ત્રણુને માનેલ છે.

# वाच्योपमा-यथा

મનમાહક આ સુરતી, મનમાહનની જોઇ સુદિત **થા**ઉં;

જેવસ્તુમાં જે વસ્તુ રહે છે ત્યાં ધારણુકરવાવાળી વસ્તુ ધર્મી છે અને જે ધારણુ કરવામાં આવે છે એ ઘર્મ છે. જેમ પૃથ્વીમાં ગંધ ધર્મ છે અને પૃથ્વી ધર્મી છે. એ ઉપમાન, ઉપમેય બંને**માં** 

ઉપમાયતગ્નન રાત ઉપમાનમ્ 'अनेन' અર્થાત્ એની સાથે 'ઉપ' અર્થાત્ સમીપ કરીને 'मीयते' અર્થાત્ નિર્ણય કરવામાં આવે છે એ उपमान.

®પમાને ઓળખાવનારી છે, " उपमीयत इति उपमेयम्. જે " उप " અર્થાત્ સમીપ કરીને मीयते " અર્થાત્ નિર્ણયના વિષય કરવામાં આવે છે એ उपमेय. "उपमीयतेऽनेन इति उपमानम् "

ઉપમેય, ઉપમાન, સાધર્મ્ય અને વાચક આ અવયવસામગ્રી ગપ્પાને એપળખાવનારી છે

## उपमालंकारनी अवयवसामग्री.

અદ્વિતીય ગણીં નિજને, ગાંડા શશિ કાં વૃથા ધરે ગર્વ; કહેં તે કયાં બેચું છે, સહન કરી શ્રમ જહાન આ સર્વ. આમાં તે ન બેચેલી મારી પ્રિયાનું મુખ તારા સમાન છે, એવી પ્રતીયમાન ઉપમા " ગાંડા " પદથી ધ્વન્યમાન, વક્તાની ચંદ્ર વિષયક અસૂયામાં અલંકાર છે, એથી **વ્યંગ્યો૫મા**.

# व्यंग्योपमा--यथा.

આમાં ખંધુ આદિ શખ્દાના વાચ્યાર્થ બ્રાતા અહિ છે,તે આંહી બાધિત થવાથી સાદ્વસ્યમાં લક્ષણા છે, એથી જ્ર**સ્પોપમા**.

દેશ વિદેશ વિભાકર. ઉત્તમ શ્રી રઘવરનાં યશગીત.

लक्ष्योपमा−यथा.

છે વિધુના ખંઘુસમ, વિમલગંગના તરંગ સમ નિત્ય;

કાબ્યશાસ્ત્ર,

આહીં " પેઠે " એ ઉપમા વાચક શબ્દથી ઉપમા કહેવામાં આવેલ છે, એથી એ **वाच्योपमा** છે.

સેવા કરવા સ્નેહે. ક્રિંકરી પેઠે જલેબમાં જાઉં.

રહેવાવાળા જે ધર્મ એ समान धर्म છે, એને સાધારણ ધર્મ પણ કહે છે.

<sup>ઉ</sup>ક્ત પ્રમાણેને કહેવાવાળેા **'' इवादि '' શબ્દ વાच**क છે, કેટલાએક પ્રાચીનાના એવા મત છે કે અધિક ગુણુ એ ઉપમાન અને ન્યૂન ગુણુ એ ઉપમેય.

ભરત ભગવાને કહ્યું છે કે ગુણ આકૃતિના આશ્રયથી ઉપમા થાય છે. વર્ણ, સ્વભાવ અને ક્રિયા આદિનાે ગુણુથી સંગ્રહ થઇ જાય છે.

યથા.

# रांख इव ग्रीवा.

આ આકૃતિના વિષયમાં ઉપમા છે.

# पिक इव गिरा.

આ ગુણુના વિષયમાં ઉપમા છે.

## विद्रुम इव अधर.

આ વર્ણુના વિષયમાં ઉપમા છે.

## गिरि इव कुच.

આ કઠારતા, ગુણુ અને આકૃતિના વિષયમાં ઉપમા છે.

## नागिनी इव वेणी.

આ વર્ણુ અને આકૃતિના વિષયમાં ઉપમા છે.

# दामिनी इव स्त्री.

આ ચપલતા, તનુતા, ગુણુ અને વર્ણુના વિષયમાં ઉપમા છે.

# विधु इव वदन,

આ વર્ણ આકૃતિ અને આનંદાદિ ગુણુના વિષયમાં ઉપમા છે. કેટલાએક પ્રાચીનાે ધર્માના પાંચ પ્રકાર કહે છેઃ−१ अ**તુगામી**, २ र्बिबमतिर्बिबभावापन्न, ३ उपचरित, ४ वस्तुमतिवस्तुभावापन्न, ५ श्लेष.

## अनुगामी.

ઉપ<mark>મેય અને</mark> ઉપમાન બન્નેમાં એક સ્વરૂપથી રહેવાવાળા <mark>ધર્મને <mark>अ</mark>नुगाम</mark>ी કહે છે.

યથા.

મારૂત્ર ઇવ મહિપતિસુયશ, સહુ સ્થલ કરે સઁચાર. આમાં સર્વત્ર સંચારિતા રૂપ ધર્મ ઉપમેય ઉપમાન અન્નેમાં એક સ્વરૂપથી રહેલાે છે એથી આ ધર્મ अ**નુगામી** છે.

### बिंबप्रतिबिंबभावापन्न.

ઉપમેય અને ઉપમાનના ધર્મીના લેદ રહેતાં જે એ ધર્મીની સાદ્દશ્યથી એકતા એ ર્વિવર્મતિર્વિવમાવ અને એવા બિંબપ્રતિબિંબ-ભાવ પ્રાપ્ત ધર્મને વિંવમતિર્વિવમાવાવન્નધર્મ કહે છે.

#### યથા.

" શંકર ઇન્દુને શિર ઉપર રાખે છે, અને વિષને કંઠમાંજ રાખે છે અને એની પેઠે ડાહ્યા પુરૂષા પરાયાના ગુણને શિરસ્થાપન કરે છે અને તેના દાેષાને પાતાના કંઠમાંજ રાખે છે, મતલબ કથાંઇ કહેતા નથી.

આમાં ડાહ્યા પુરૂષા ઉપમેય, શંકર ઉપમાન, ઇન્દુ, ગરલ અને ગુણુ દેાષ ધર્મ એ આપસમાં ભિન્ન ભિન્ન છે. તથાપિ ઇન્દુ અને ગુણુ સામ્યતા <sup>૧</sup>લાધનીયતાદિથી સદશ હાેવાથી એક બનીને સાધર્મ્યને ભજે છે, ઇન્દુ અને વિષપક્ષમાં તાે વ્રહુણુ–ધારણુ કરવું છે. ગુણુદેાષ પક્ષમાં ગ્રહુણુજ્ઞાન છે. તે " રાખે છે " એ એક શબ્દથી પ્રતિપાદન કરવાથી એકતાને પ્રાપ્ત કરી સાધર્મ્યને ભજે છે. ઇન્દુ-પક્ષમાં શિરસ્થાપન અર્થાત્ ઉત્તમ સ્થાનનું આપવું અને ગુણુપ-ક્ષમાં શિર નમાવી સ્તુતિ કરવી. વિષપક્ષમાં કંઠમાંજ રાખવું અર્થાત્ રાકવું અને દાેષપક્ષમાં વાણીદ્વારા કંઠથી બાહેર નહી કાઠવા.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

આહીં પણ " રાેકવા " એ એક શબ્દથી પ્રતિપાદન કરવાથી એકતા <mark>બુદ્ધિ થઇને</mark> સાધારણુ ધર્મ છે. બિંબઅનેપ્રતિબિંગ સિન્ન ભિન્ન થાય છે. તથાપિ સદ્દશતાથી એક છે, એ ન્યાયથી એવા ધર્માને र्बिबमीतर्बिबभावापन्नधर्म ४७ छे.

## उपचारित.

જે ધર્મ ઉપમેય અને ઉપમાનમાંથી એકમાં રહેતા હાેય અને બીજામાં આરેોપિત હેાય એ **૩૫**વારિત ઘર્મ કહેવાય છે.

યથા.

## नीरज इव विकसित नयन.

આમાં વિકાસ ક્રિયારૂપ ધર્મ વાસ્તવમાં નીરજમાંજ પ્રસિદ્ધ છે. નયનામાં તા આરોપિત છે, કેમકે નયનામાં ઉન્મીલન ક્રિયા છે, એ વિકાસક્રિયાથી ભિન્ન છે.

# वस्तुप्रंतिवस्तुभावापन्नधर्म.

**ઉપમેય અને ઉપમાન બન્નેમાં રહેવાવાળાે** એકજ ધર્મ બન્ને પ્રતિ બેવાર કહેવામાં આવે એ वस્તુવતિવસ્તુમાવાવન્ન ધર્મ છે. ".આપન્ન " નાે અર્થ પ્રાપ્ત, વસ્તુ ઉપમેય, પ્રતિવસ્તુ ઉપમાન અને ભાવ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થએલ જે ધર્મ એ વસ્તુ પ્રતિવસ્તુ ભાવાપન્ન ધર્મ છે. એ ધર્મ ભિન્ન ભિન્ન શબ્દોથી કહેવા એ પુન-રૂકિત નિવારણ માટે છે.

યથા.

" વાયુથી વિધૂનિત થએેલી માલતીની પેઠે સીતા દશશીશના ભયથી કંપિત થવા લાગી. "

આમાં સીતા અને માલતીની ઉપમેય ઉપમાનતા છે, તે એના કંપિત થવા રૂપ ક્રિયા સાધર્મ્યાને કંપન અને વિધુનિત પર્યાય શબ્દોથી બન્ને પ્રતિ બે વાર કહેલ છે. આહીં એકજ ધર્મના પર્યાયથી એ વાર કહેવાથી પણ ઉપમાની સિદ્ધિ છે, એથી वस्तुमतिवस्तु-भावापन्नधर्म थये।

336

# श्र्लेष.

ઉપમેય અને ઉપમાનમાં રહેવાવાળા જે ભિન્ન ધર્મ એને કહેવાવાળું એક શબ્દ સ્વરૂપ જે સાધર્મ્ય એને **શ્રેષ સાધર્મ્ય** કહે છે. યથા.

મરૂમારગ ઇવ અધર તવ, વિદ્રુમછાયા નાર;

અતિશય પ્યાસે આકુલિત, કાં નહી કરે મુરાર.

આમાં " વિદ્રુમ છાયા " શબ્દ માત્ર સાધર્મ્ય છે. " વિદ્રુમ છાયા " પ્રવાલના ૨ંગ અને વૃક્ષછાયારહિત. આવા સ્થલામાં કેટલાક પ્રાચીના તાે કહે છે કે આમાં ઉપમા અલંકાર નથી, <sup>જ</sup>લેષ છે. કેટલાકએક પાચીના કહે છે કે <sup>જ</sup>લેષ નથી ઉપમા છે. આના નિર્ણય <sup>&</sup>લેષ પ્રકરણમાં થશે.

રત્નાકરકારે અપ્રકૃતની સાથે અપ્રકૃતની અને પ્રકૃતની સાથે પ્રકૃતની ઉપમા બતાવી છે.

### अप्रकृत अप्रकृत उपमा-यथा.

'' સુધાના સ્નાતસમ *જ્યા*રે તારી મધુરવા<mark>ણી</mark> સાંભળું છું, ત્યારે બગડેલી વી<mark>ણ</mark>ા સમાન કલરવ કટુ લાગે છે. "

આમાં કાેકિલ અને વીણા બન્ને અપ્રકૃત છે; કેમકે પ્રકૃતેા વર્ણુનીય નાયકાની વાણી છે.

### प्रकृत प्रकृत उपमा-यथा.

" નવિન પાણિગ્રહણ કરેલ નારીની પેઠે વિશાળ વિશ્વાસ આપતા અચિર ઉપાર્જિત અવનિને નિપુણુ રાજાએા ભાેગવે છે. " આમાં પાણિગૃહીતા નારી ઉપમાન છે અને આહીં વર્તમાન સમયમાં રાજામાં બન્ને વર્ણુનીય હાેવાથી પ્રકૃત છે.

અલ કારાદાહરણુ આદિ ગ્રન્થામાં વૈધર્મ્યથી અને અભાવરૂપ સાધર્મ્યથી પણુ ઉપમા કહી છે.

# **વૈધર્મ્ય ૩૫મા-યથા.** " સંતાષી પ્રાહ્મણુ પેઠે અસંતાષી રાજ શાલે છે. "

્ર આમાં સંતાષ અસંતાષના આપસમાં વિરૂદ્ધ ધર્મ <mark>હ</mark>ાવાથી વૈધર્મ્ય છે.

# अभावरुप साधम्र्य उपमा-यथा.

ખળ પુરૂષ<mark>ેાની મૈત્રી</mark> સજ્જનના કેાપ જેવી છે, અર્થાત્ છે જ નહિ, છે તેા સ્થિર નથી અને સ્થિર છે તેા કલ વિનાની છે. "

આમાં ખળ પુરૂષેાની મૈત્રી અને સત્પુરૂષેાના કાેપનાં સાદ્વશ્યનું વર્ણુન છે. તે પ્રથમ તાે અન્નેનું હાેવું જ નથી, આ અભાવરૂપ સાધર્મ્ય છે.

આચાર્ય દંડીએ અસંભાવિતાપમા કહી છે.

## असंभावितोपमा-यथा.

શશિથી પ્રકટ થએલ વિષની પેઠે ચંદનથી અનલ ઉત્પત્ર થયેા, હે રાધે ! તારાં વદનથી નીકળતા પરૂષ વચન રસની ખાણ જેવાં છે. આહીં પણ અભાવ હાેવા છતાં અસંભવમાં તાત્પર્ય છે. કેટ-લાએક પ્રાચીનાએ પદ માત્રના અર્થાની ઉપમા હાેય એને પદાપમા, વાક્યાના અર્થની ઉપમા હાેય એને વાક્યાપમા અને સમાસથી કહેલ ઉપમા હાેય એને સમાસાપમા કહી છે.

### पदोपमा-यथा.

" ઇન્દુ જેવું આનન " આમાં ''ઇન્દુ અને આનન" એક પદ છે એથી એ <mark>पद</mark>ोपमा છે.

" શરદના શશિ જેવું સુહામણું તારૂં મુખ છે. "

આમાં શરદ વિશેષણુ વાચક પદ છે, અને શશિ વિશેષ્ય વાચક પદ છે. એ બન્ને પદ્દોના મળવાથી વાક્ય છે.

ઉપમેય પક્ષમાં મુખ વિશેષ્ય છે, " સુહામણુ " એ વિશેષણુ છે, એ અન્ને પદેાના અર્થ મળવાથી વાક્ય છે, એવાક્યાથે<mark>ીની ઉ</mark>પમા હાેવાથી **વા**क्योपमा છે.

# समासोपमा.

" મુખાબ્જ " આના "अञ्जामिबमुखम्" એવા અર્થ થાય છે.

એ સમાસ ઉપમિત સમાસ છે, એ રીતે સમાસથી ઉપમાને લાભ હેાવાથી આ समासोपमा છે.

અમારા મત પ્રમાણે પદ વાક્ય અને સમાસનાે ભેદ ચમત્કા-રમાં અનુપયાગી હેાવાથી પ્રકારાન્તર થવાને યાેગ્ય નથી.

પ્રાચીનેાએ ઉપમેય, ઉપમાન, ધર્મ અને વાચક એ ચારેનું ઉપાદાન થાય એને પૂર્णોપમા કહી છે. એમાંથી એકનું, બેનું અથવા ત્રણુનું અનુપાદાન અર્થાત્ ઉપમેય, ઉપમાન અને સાધર્મ્યનું શબ્દથી કથન ન હાેય અને વાચકનું ઉચ્ચારણુ ન હાેય ત્યાં જીપ્તોપમા કહી છે.

## पूर्णोपमा-यथा,

" આ રાજા ઇન્દ્ર જેવેા ઉદાર છે. "

આમાં ઇન્દ્ર ઉપમાન, રાજા ઉપમેય, ઉદારતા ધર્મ અને જેવેા વાચક એ ચારે શખ્દથી કહેલ છે એથી पૂર્णोपया છે.

દિક્ષિતે કુવલયાન દમાં લુપ્તાપમાના આઠ પ્રકાર કહ્યા છે; એ આગળ કહેવાઇ ગયા છે.

### प्रत्ययोपमा-यथा,

હે બળવાન રાજા ! ક્રીડા માત્રથીજ મારૂતને <sup>૧</sup>સ્થાવરયન, ગગનને <sup>૨</sup>પુટકયન, સ્નોતવતીને <sup>૩</sup>સૂત્રયન, લૂમિમંડલને <sup>૪</sup>લેાષ્ટયન, જલનિધિને <sup>૫</sup>પલ્વલયન, ગિરિંગણુને <sup>૬</sup>સર્ષપયન, ત્રયલાકને <sup>૭</sup>ક્રાેડ-યન અને મહત્ ગહનવનને <sup>૮</sup>વિટપયન એવા તારા અ<sup>૧</sup>વા છે.

આમાં મારૂતાદિ ઉપમેય છે, સ્થાવરાદિ ઉપમાન છે, ઉપમાન વાચક સ્થાવરાદિ શબ્દા આગળ "णिच्" પ્રત્યય છે અને "णिच્" ની આગળ " ज्ञतृ" પ્રત્યય છે. યકાર " णिच्" પ્રત્યયના છે અને अन् " ज्ञतृ" પ્રત્યયના છે. " स्थावरयन्" ના એવા અર્થ થાય છે કે " સ્થાવર કરતા થકા" અર્થાત્ સ્થાવર સદશ કરતા થકા ઇત્યા-

૧ સ્થિર પદાર્થ ૨ કરપુટ. ૩ તંતુ. ૪ માટીનું ઢેપ્ડું. ૫ લઘુતડાગ. ૬ સર્ષ ૫. ૭ ખાેળા–ગાેદ. ૮ વૃક્ષ. દિ. આમાં વાચકાર્થનો બાધ પ્રત્યચથી છે. કુવલયાનંદ બ્રન્થની પા-છળ ચિત્રમીમાંસા નામના ગ્રન્થ દીક્ષિતજીએ બનાવ્યા છે, એમાં કહ્યું છે કે આ " પૂર્ળા" લુપ્તાઓના વિભાગ અને વાક્ય, સમાસ અને પ્રત્યય વિશેષ દ્વારા ઉદાહરણ બતાવવાનું ફળ વ્યાકરણશા-અની કુશળતા માત્ર બતાવવાનું છે. અલંકાર શાસ્ત્રના બાધ માટે આના કાંઇ ઉપયાગ નથી. અમારા મતથી સમાસ વિધિથી ઉપમા-નાદિકાના લાપ કરવા અને વાચકાર્થનું પ્રત્યયાદિથી કહેવું એ તા વ્યાકરણ શાસ્ત્રની પ્રચલિત રીતિ છે, એમાં વખાણ કરવા યાગ્ય વ્યા-કરણ શાસ્ત્રની પ્રચલિત રીતિ છે, એમાં વખાણ કરવા યાગ્ય વ્યા-કરણ શાસ્ત્રની પણ શું કુશળતા છે ? પ્રસિદ્ધ ધર્મના સ્વત: લાભ થઈ જવાથી એનું ઉપાદાન કરવું એ ગારવ તા દાષની નિવૃત્તિ માત્ર છે. એમાં કાંઇપણ ચમત્કાર નથી. એવીજ રીતે ગુણ, આકૃતિ, ઇત્યાદિનું દેખાડવું પણ ઉપમા ઉદાહરણાન્તર બાધ માટે છે. પણ ઉપમા પ્રકારાન્તર માટે નથી. આ કારણથીજ દ્વય, જાતિ આદિ ઉદાહરણાન્તર બતાવવા માટે અમે યત્ન નથી કર્યા.

" उपमा नाम सा ज्ञेया गुणाकृति समाश्रया. "

આ કારિકાથી ભરત ભગવાનનું ઉદાહુરણુ પણ ભેદ બતાવ-વામાંજ તાત્પર્ય માટે છે. ઉપમા પ્રકાર બતાવવામાં નથી.

અન્યથા કારિકામાં '' <mark>ગુળાक</mark>ृतिकृता द्विधा " એધી આજ્ઞા કરી છે.

સૂત્રકાર વામન કહે છે કેઃ " **સ્તુતિનિન્दા તત્વાહ્યાનેષુ** " સ્તુતિમાં, નિન્દામાં અને તત્ત્વાખ્યાનમાં અર્થાત્ અજ્ઞાત જ્ઞાનમાં ઉપમાનું અનુસર**ષ્** છે.

### स्तुत्युपमा<sub>-</sub>

### યથા.

મારૂત ઈવ મહિપતિ સુયશ, સહુ સ્થલ કરે સંચાર"; આ સ્તુતિ માટે ઉપમા છે એથી स्तुत्युपमा.

## निन्दोपमा.

્યયા. " ચંદ્રમુખી વિના આ ચૈત્રની ચાંદની દૈત્ય જેવી દારૂણુ લાગે છે. " આંહી વિચેાગ દશામાં ચૈત્રની ચાંદની માટે ઉપમા છે; એથી निन्दोपमा.

## तत्त्वाख्यानोपमा

#### ય**થા**.

" પદ્મિનીના જેવી જેના શરીરમાં સુવાસ હાેય એ પદ્મિની સ્ત્રી જાણુજે. "

કાેઈ એમ કહેશે કે આ તાે સ્તુતિરૂપ હેેાવાથી વામન મત પ્રમાણે પ્રથમ ભેદ છે. એટલે આ વર્જુન સ્તુતિ માટે નથી, પણુ કામ-શાસ્ત્રમાં પદ્મિની, ચિત્રિણી હસ્તિની અને શ ખિની એવી સ્ત્રીયાેની ચાર જાતિઓ છે. તેથી આ ઉપમા પદ્મિનીનું જ્ઞાન કરાવવા માટે છે એથી तत्त्वाख्यानोपमा.

કેટલાક પ્રાચીનેા નિરવયવ, સાવયવ, સમસ્તવસ્તુવિષય, એકદેશવિવર્તિ અને પરંપરિત આવા ઉપમાના પ્રકાર માને છે.

### निरवयवोपमा.

કેવલ વસ્તુનીજ ઉપમા હેાય, એના અવયવેા સહિત ઉપમા ન હેાય એને નિરવયવોષના કહે છે.

યથા.

" આ રાજા ઇન્દ્ર જેવા ઉદાર છે. "

આમાં કેવલ અવયવીઓનીજ ઉપમા છે, એથી નિરવયવાેપમા

### सावयवोपमा.

જ્યાં અવયવાે સહિત અવયવીની ઉપમા હાેય એ स(वयवोपमा યથા

ઇન્દુસદ્દશ તુજ આનન, અંક સદ્દશ ઓપે છે ચુગનેષુ; શાેલે સ્મિત જ્યાેત્સ્નાસમ, પતિચકાેરને સદાય સુખદેષુ. આમાં ઉપમેયપક્ષમાં અવયવી મુખ, અને અવયવ નેત્ર તથા સ્મિત; ઉપમાનપક્ષમાં અવયવી ઈન્દુ અને અવયવ કલંક તથા જ્યાેત્સ્ના છે. આ અવયવા સહિત અવયવીની ઉપમા આપી એથી **सावयव.** 

# समस्तवस्तुविषयोपमा.

જ્યાં ઉપમેય ઉપમાનપક્ષમાં અવયવ અવયવી સમસ્તનું શબ્દથી કથન હેાય એ समस्तवस्तुविषयोपमा.

યથા.

વામા તારી વેણી, શાેલે છે જેવા કાળા નાગ;

મુકતાડામણી જેહ્લા, મણિસમ છે સિન્દ્રર ભરી માંગ.

આમાં ઉપમેચપક્ષમાં જેટલા અવચવી અવયવાનું કથન છે તેટલુંજ ઉપમાનપક્ષમાં અવયવી અવયવાનું કથન હેાવાથી એ समस्तवस्तुबिषयोपमा <sup>છे</sup>•

## एकदेज्ञविवर्त्युपमा.

કેાઇએક વસ્તુનું ઉપમેયપક્ષમાં અથવા ઉપમાનપક્ષમાં શખ્દથી કથન નહી હેાય એ एकदेशविवर्त्युपमा છે.

યથા.

અમૂલ્ય શુભ રત્નાયુત, વિખુધવૃન્દથી સેવિત છેા શાણા; અરિમયનાક સભયને, સદાય સાચવા રાખા છેા રાણા.

આમાં જેટલા અવયવ ઉપમેયપક્ષમાં શબ્દથી કહ્યા છે, એટ-લાજ અવયવ ઉપમાનપક્ષમાં શબ્દથી કહ્યા છે. પણ રાજાનું ઉપમાન જે સમુદ્ર છે એનું શબ્દથી કથન નથી તાપણ વિશેષણુ સામર્ચ્યથી એના લાભ થઇ જાય છે એથી एकदेज्ञविवर्ति उपमा છે.

અમારા મત પ્રમાણે નિરવયવ સાવયવાદિ કિચિત્ વિલક્ષણ હાવાથી ઉદાહરણાન્તરજ છે. પ્રકારાન્તર નથી.

### परंपरितोपमा.

જ્યાં પરંપરાથી વસ્તુઓની ઉપમા હેાય **એ વરંવરિતોવમા** છે.

યથા.

શુભ અષાઢની સાંઝ, આંગણે ઉભય બિરાજે, અતિ કરતાં આનંદ, રસિક રામાપતિ રાજે;

88

બીજી આળા તાશું, નામ પતિએ જવ લીધું, શ્યામાએ ધનશ્યામ, સદ્દશ તવ આનન કીધું; ખેંચી બ્રૂ સુરચાપસમ, બુન્દસદૃશ અશ્રુનયન, હુંસ સમાન ઉડી ગયાે, હુલાસ ત્યાગી ઉરઅયન.

આમાં ક્રેાધને મેઘની ઉપમાં હેાવાથી ભ્રકુટિ ચડાવવી, અશુ અને હુલ્લાસ એને મેઘના સબંધી સુરચાપ, બુન્દ અને હંસની ઉપમા સિદ્ધ થઇ છે, એ રીતિથી એક ઉપમા મૂલક બીજી ઉપમાઓ પરંપરાથી હેાવાથી વરંવરિત ઉવમા છે.

વેદવ્યાસ ભગવાને સમુ**ચ્ચયે**ાપમા, બહૂપમા અને માલેાપન માનેા આપસમાં ભેદ આવી રીતે કહ્યાે છે.

## समुच्चयोपमा.

" सम्रचयोपमा त्वन्यधर्मबाहुल्यकीर्तनात् "

સમુચ્ચયેાપમા તેા અન્ય અર્થાત્ ઉપમાનાં ધર્મબાહુલ્યના કહેવાથી થાય છે.

નિષ્કર્ષ એ છે કે ઉપમાનના અનેક ધર્મીને। સમુચ્ચય કરીને ઉપમા દેવામાં આવે એ समुचयोप9ा

યથા.

ચંપકકલિકા સમ છે, રૂપ રંગને સુગંધમય શ્યામા; આમાં એકજ ઉપમાન ચંપકકલિકા છે, એની રૂપ રંગ અને સુગંધ આ અનેક ધર્મીથી ઉપમા હાેઇ समुच्चयोपमा છે.

### बहूपमा

" यत्रोपमा स्याद्वहुभिः सदद्यैः सा बहूपमा " જ્યાં ઘણુા સદ્વશાની સાથે ઉપમા હાેય એ बहूपमा છે. યથા.

હિમ હર હીરા હંસ સમ, યશ તારાે જગમાંહિ; આમાં ઉપમાન ઘણા છે, પરંતુ <sup>શ્</sup>વેત ધર્મથી <mark>ઉપમા એકજ</mark> છે એથી ઘણુા ઉપમાનાની ઉપમા હાે**ઇ बहूपमા** છે. આચાર્ય દંડી પણુ આ વિષયને બહૂપમા નામ આપી આ ઉદાહરણુ આપે છે.

યથા.

ચંદ્ર ચંદ્રમણિ અને ચંદન સરખાે તારા શીત સ્પર્શ છે.

દંડી એકજ વિષયમાં ઘણી ઉપમા દેવાનું આ પ્રયોજન બતાવે છે.

### " अतिशयं बोधयन्ति बहूपमा "

અહૂપમા વર્ણુનીયના અતિશયનેા બાેધ કરાવે છે, વામન કહે છે કે આમાં અપુષ્ટાર્થ દાેષ છે. કેમકે આમાંથી એક ઉપમાનથી યશની ધવલતાના ઉત્કર્ષ સિદ્ધ હાેવા છતાં કરી તાદૃશ બીજા ઉપમાનના કથનનું પ્રયાજન નથી.

અમારા મત પ્રમાણુ વામનનું કહેવું સમીચીન નથી. કેમકે ઉપમાનું સ્વરૂપ સાદ્ધશ્યના નિર્ણય છે. એ નિર્ણય માટે પરસ્પર અર્થાત્ ઉલટપુલટ પણ લેાકવ્યવહારમાં બાલાય છે એનાથી પરસ્પ રાપમા માનવામાં આવી છે. એમજ દ્રઢ નિશ્ચય માટે એક વસ્તુને અનેક તાેલાથી તાેલવાની પણુ રીતિ છે. જેમ શેર તાેલની વસ્તુને લાહ આદિના બનાવેલ પાતાના શેરથી, બીજા વ્યાપારીના શેરથી, રૂપીઆથી અને પૈસાથી કરી ફરી તાેલવામાં આવે છે. એ ન્યાયથી એક વસ્તુને એજ ધર્મના વિષયમાં અનેક વસ્તુઓની સમીપ કરી કરીને નિર્ણય કરવાથી દ્રઢતર નિર્ણય થાય છે. આચાર્ય દંડી અ અ-તિશય રૂપ પ્રયાેજન બતાવ્યું છે; એ સમીચીન નથી. કેમકે એજ ધર્મમાં ઘણા ઉપમાન કરવાથી ઉપમેયનું કાંઈ અતિશયપણું નથી થતું, કિંતુ ઉપમેયનિષ્ઠ ધર્મના પ્રમાણુના નિર્ણયની દ્રઢતા થાય છે એથી પ્રયાેજન તા અહીં એજ છે.

### मालोपमा.

" धर्माः मत्युपमानं चेदन्या माल्रोपमैव सा " જ્યાંઉપમાન ઉપમાનપ્રતિ ધર્મ ભિન્ન ભિન્ન હાય એ माल्रोपमा " अन्या " અર્થાત એ માલેાપમા સમુચ્ચયાપમા અને બહૂપમાથી અન્ય છે. પ્રજાપાલ રઘુવર સમ, શેષ સદશ ગ્રહીં ભાર નહીં ક્ષાેલે; તાપહરણુશશિસરખાે, સુખમામાંહી સુરેન્દ્ર સમ શાેલે.

આમાં રાજાને પ્રજાપાલ ધર્મથી રામની, ભાર વહન કરવારૂપી ધર્મથી શેષનાગની, તાપ હરણ કરવા રૂપ ધર્મથી ચંદ્રની અને શાભા ધર્મથી ઇન્દ્રની ઉપમા છે, એ રીતિથી અનેક ઉપમાના પ્રતિ ભિન્ન ભિન્ન ધર્મોથી ઉપમા હાેઇ माळોपमा છે.

# रशनोपमा

રસના રૂપથી ઉપમા હાય એ रज्ञनोपमा.

યથા.

હંસ <sup>શ્</sup>વેત શશિસમ છે, હંસ સદશ ગતિ તરૂણીની શાલે; તરૂણી સ્પર્શસમ જલ છે, જલસમ ગગન અમલ લખી દ્રગ લાેલે, આનેા પર્યાય શું ખલાેપમા છે, રસના નામ કટિ મેખલાનું છે.

એ દોરીના આકારથી પશુ અને છે; અને શું ખલાની આકૃતિથી પશુ થાય છે. એથી આંહી રશનાની શું ખલા આકૃતિ વિવક્ષિત છે. આ અલંકારનું નામ શું ખલા કહેવામાં તેા ગજ ખંધન ઇત્યાદિ શું ખલાનેા ન્યાય છે, અને રશના નામ કહેવાથી નાયિકાની તાઢશ કટિ મેખલા-ના ન્યાય છે. તે ગજ બંધન ન્યાયની અપેક્ષાએ કટિમેખલાન્યાય રમણીય હેાવાથી કાઇ રસિક કવિએ એનું નામ રશનાપમા રાખ્યું છે. આમાં ચંદ્રની ઉપમા હ સને, હ સની ઉપમા તરૂણીની ચાલને, તરૂણીના સ્પર્શની ઉપમા જળને અને નિર્મળ ધર્મથી જળની ઉપમા ગગનને છે, આ શું ખલાકૃતિ રશનારૂપ હેાવાથી રજ્ઞનોપમાં છે, વેદ-બ્યાસ ભગવાને તેા આનું નામ गમનોપમાં આપ્યું છે:--'' यद्य ज्ञ-રોત્તરં યાતિ તदા ડ્સો ગમનોપમાં' જે ઉત્તરાત્તર જાય એ ગમનોપમાં.

# निजोपमा.

જ્યાં સમયાદિક લેદથી પાતાની ઉપમા પાતાને જ આપવામાં આવે એ निजोपमा છે.

# समयभेदथी निजोपमा.

યથા.

લેાહિત પીત સુમનથી, છવાયલાે ગિરિ વસ તમાં જોય; જ્યમદાવાગ્નિજવાળેં, દું:સહ ગ્રોષ્મમાં છવાયલાે હાેય. આમાં વસ ત અને ગ્રીષ્મના સમયલેદથી એજ પર્વતની ઉ પમા એજ પર્વતને આપી હાેવાથી **समયમેદ**થી નિગોષ**मા છે.** 

# देशभेदथी निजोपमा.

યથા.

વિકસિત ચક્ષુ અને મુખ,ક્રરકે ભુજ ઉર બન્યું હર્ષક્ર્પ; તાેરણુ ઉંપર જેવા, તું રણુ ઉંપર જોઉં ભવ્ય ભૂપ આમાં વિવાહમ ડપ દેશ .અને રણાંગણુ દેશ ભેદથી એજ રાજાની ઉપમા એજ રાજાને છે, એથી દેશમેદ્દથી નિજોષમા છે.

# शरीरभेदथी निजोपमा.

યથા.

કરીં પ્રહલાદની રક્ષા, ધરીં નારાયણ નૃસિંહનું રૂપ; તેમ ગાેપીં ગાેપાની, નિત્ય કરા છેા રક્ષા યટ્ટભૂપ આમાં અવતાર લેદથી એજ જગદીધ્વરની ઉપમા એજ જગદી-શ્વરને આપી હાવાથી શરીરપેદથી નિजોષमा છે.

પ્રાચીનાએ નિજોપમાનું ઉદાહરણ એક સમય ભેદથીજ ખતાવ્યું છે, એ દિગ્દર્શનથી અમે દેશભેદ અને શરીરભેદથી પણ ઉદાહરણ ખતાવ્યાં છે.

# कल्पितोपमा.

જ્યાં કેાઇ ઉપમેયની ઉપમા માટે ઉપમાનની પ્રાપ્તિ કવિને ન હાેય ત્યાં એ ઉપમેયના યાેગ્ય ઉપમાનની કલ્પના કરીને ઉપમા આપ-વામાં આવે એ काल्पितोपमा છે, રાધામુખથી છૂટી, અલક પયેાધરપરેં પડી એમ; શશિમંડલથી લટકી, અટકી લેાગિનિ મેરૂ શિરે જેમ. આચાર્ય દંડીએ આનું નામ અભૂતાેપમા આપ્યું છે. અભૂ-તાેપમા એટલે જે વસ્તુ નથી એની ઉપમા આપવી. અભૂતાેપમા અને કલ્પિતાેપમાના તાત્પર્થ એકજ છે.

# अविरुद्धा कल्पितोपमा.

ज्यां અવિરૂદ્ધ કલ્પિત ઉપમા આપવામાં આવે એ आविरुद्धा कल्पितोपमा छे

#### યથા

સખિ ! શાેલે શ્રીહરિના, કંઠમહીં તુલશી દલની માલ;

હેડી રહી ઘન સઘને, જેવી રીતે શુકશિશુની બલ.

મેઘેાદય સમયે પંક્તિ કરીને બંકેાનું ઉડવું પ્રસિદ્ધ છે, પણ શુકેાનું ઉડવું પ્રસિદ્ધ નથી એથી આ ઉપમા કલ્પિત છે અને મેઘની સાથે શુકેાને વિરાધ નહીં હેાવાથી अविरुद्धा कल्पितोपमा છે.

યથા

<sup>8</sup>વેત બિન્દુભર તનથી, લપટી પતિને થાય નહી અળગી;

ક્ળેલ મુક્તાક્ળથી, કનકલતા જ્યમ તમાલને વળગી. મુક્તાકળ રૂપ કળવાળી સુવર્ણની વેલિ વાસ્તવમાં છેજ નહી,

મુક્તાફળ રૂપ ફળવાળા સુવચુના વાલ વારાવના છજ નહા, કલ્પિત છે; પરન્તુ મુક્તાફળ અને સુવર્ગુને આપસમાં વિરાધ નહી હાવાથી આ પણુ અવિરૂદ્ધ કલ્પિતાપમા છે. પૂર્વ ઉદાહરણમાં પ્રસંગ પાની ઘનની સાથે શુકાવલિના સબંધ થઈ જાય તા અસંભવ નથી એથી એ સંભવિત્ કલ્પિતાપમા છે, અને આંહી તા અત્યંત અસંભવ છે, એથી અસંભવત્ કલ્પિતાપમા છે.

કાઇ પ્રાચીન उप्ताद्योपमा ને કલ્પિતાપમાના લેદ કહે છે.

### उप्ताद्योपमा.

" उत्पाद्य " અર્થાત્ ઉત્પન્ન કરેલ ઉપમાનની ઉપમાં એ उत्पाद्योपमा છે. વિદ્રુમસ્થિત સુકતાકલ, અથવા સુન્દર પ્રવાલયુત કૂલ; અધરવર્તી હસવાનાં, ત્યારે તેઓ બનશે સમતુલ્ય.

કલ્પના એટલે અનાવટ. ચિન્તામણિ કેાષકાર કહે છે: -कल्पना रचनायाम् " એ કલ્પના બે પ્રકારની છે. માનસિક અને કાયિક. " રાધામુખથી છૂટી " આમાં માનસિક કલ્પના છે. " વિદ્રુમસ્થિત " આમાં કાયિક કલ્પના છે. કારણ કે વિદ્રુમ સ્થિત સુકતાફલ અથવા પ્રવાલચુકત <sup>૧</sup>વેતપુષ્પ વાસ્તવમાં નથી માત્ર કલ્પના છે. પરન્તુ એવી કલ્પના હાથથી કરીને બતાવી શકાય છે એથી એ કાયિક કલ્પના કહેવાય છે. લાકપ્રસિદ્ધ ઉપમાનને ઉપમેય કરવામાં આચાર્ય દંડી પ્રસિદ્ધિના વિપર્યાસ હાવાથી "विपर्यासोपमा" કહે છે. એના પર્યાય विपरीतोपमा છે.

# विपर्यासोपमा-यथा.

તુજઆનન સરખું આ, જો અંભાેરૂહ પ્રકાશને પામે;

દંડીના ઉક્ત ઉદાહરણમાં વિપરીતાપમા નિમિત્તસ કેત સ્થા-નમાં નાયકાને સખીનું પ્રભાત સૂચન પણ થઈ શકે છે. પરકીયા નાયિકા નાયકની સાથે તળાવ કિનારે સ કેત સ્થાનમાં રાત્રિ નિર્ગમન કરે છે ત્યાં કમલ વિકસેલાં જોઇ સખીએ નાયિકા પ્રતિ પ્રભાત સૂચન કરેલ છે.

આચાર્યદંડીએ પરસ્પરાપમાનું પ્રયોજન અન્યાન્યનાે ઉત્કર્ષ કહેલ છે, જેથી વિપર્યાસાપમામાં ઉપમેયના ઉત્કર્ષરૂપ પ્રયાજન અર્થસિદ્ધ છે. પ્રસિદ્ધ ગુણુવાળું ઉપમેય પ્રાચીનાએ માનેલ છે. એ પ્રથમ લખી ચૂક્યા છીએ. એ ઉપમેયને ઉપમાન કરવામાં ઉપમેયનાે પ્રસિદ્ધિમૂલક ઉત્કર્ષ સિદ્ધ થાય છે.

## परस्परोपमा.

આચાર્યદંડી વરસ્પરોષમા ને <mark>અન્યોન્યો</mark>ષમા માનીને આ પ્રમાણે એતું લક્ષણુ આપે છે.

### अन्योन्योपमा सेयमन्योन्योत्कर्षशंसनी

અન્યેાન્યના ઉત્કર્ષને કહેનારી ઉપમા अ<mark></mark>ન્યોન્યો**પ**µ છે. આનેા સિદ્ધાન્ત એ છે કે જે વસ્તુની ઉપમા દે છે એ ઉપમાનરૂપ વસ્તુમાં પ્રસિદ્ધિ મૂલક ઉત્કર્ષ થાય છે, તે પરસ્પર ઉપમા દેવાથી ઉપમેયનેા પણુ તાદૃશ ઉત્કર્ષ સિદ્ધ થાય છે. આ રીતિથી આહીં અન્યાેન્યનાે ઉત્કર્ષ છે.

સર્વસ્વકારાદિ પરસ્પરાેપમાનું ફુલ તૃતીય સદૃશ વ્યવચ્છેદ માનીને એને **ઉ**પવેગોપમા નામના ભિન્ન અલંકાર કહે છે:—

" द्वयोः पर्यायेण तस्मिन्नुपमेयोपमा "

અન્નેનેા પર્યાય કરીને " तस्मिन् " અર્થાત્ ઉપમાનેાપમેય-ભાવમાં **उपमेयोपमा** અલંકાર છે. पर्याय શબ્દને। આહીં એ અર્થ છે કે એક સાથે ન કહેવું, પણુ એક પછી એક કહેવું.

રત્નાકરકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

" परस्परमुपमानोपमेयत्वमुपमेयोपमा "

પરસ્પર ઉપમાનાપમેયભાવ એ उपमेयोपमा

ઉપમાનની ઉપમા ઉપમેયને અને ઉપમેયની ઉપમા ઉપમા∙

નને એવી પરસ્પર ઉપમા હાેય એ परस्परोपमा છે.

યથા.

લઘુ ગુણુથી રીઝીને, દાન અહેેાનિશ દેવાના હેવા; સાદાે વેશ સરલ ઉર, શિવસમ તું નૃપ છે શિવ તુજ જેવા. આમાં મહાદેવની ઉપમા રાજાને અને રાજાની ઉપમા શિવ-છને આપેલ છે તેથી प्रस्परोपमा છે.

### अतद्रुण.

જશવંત જશાેબૂષણુકાર લખે છે:—

" तस्य गुणोऽत्रास्तीति तहुणः " " तस्य અર્थाત્ એને। એટલે બીજાના ગુણુ એનામાં છે. તાત્પર્થ એ છે કે બીજાના ગુણુનેા બીજામાં સખંધ થાય એ तहुण છે. तस्यगुणोऽत्र नास्तीति अतद्- **શુणઃ અ**ર્થાત્ બીજાના ગુણના બીજામાં સખધ નહિ હાેય એ અત**દ્વળ**.

વ<mark>ક્ષ્યમાથ</mark>ુ તદ્દગુણુના વિપરીત ભાવમાં ધાેરીએ <mark>અતદ્</mark>ણુળ અલંકાર માન્યાે છે. એટલે કે પારકા ગુણુનાે જેને<sub>.</sub>સંબંધ નથી એ અત**દ્**ણુળ

ગુ<mark>ણુ બે પ્રકારના છે,</mark> વર્ણુરૂપ અને સ્વભવાદિરૂપ. આ બન્ને-ના બષ્બે પ્રકાર થાય છે. ૧ ભલેા. ૨ બુરાે.

#### યથા.

દિંગ્દંતીના આનન, મદેં મલિન શશિ પંકયુક્ત પેખું;

સદા રહે એ સંગે, છતાં નૃપતિયશ દ્રગેં અમલ દેખું.

આમાં મદ અને કલકની સંગતિ રહ્યા છતાં રાજાના યશને સ્યામલા ગુણુના સંબંધ થયા નથી. આહીં અપકૃષ્ટ ગુણુના અસંબંધ છે અને ગુણુ વર્ણુરૂપછે.

#### ચથા.

હે રાજા ! જંગલમાં વસનારી ભીલડીઓને તારા શત્રુઓની સ્ત્રીઓના રાતદિવસ સંગ રહ્યા છતાં ગુંજા અને મણિ પારખવાની ખુદ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ નહી તેથી તારા વૈરીની વધૂઓના ભૂષણે વિનાયત્ને ખચી ગયાં. "

આમાં રાજ સ્ત્રીએાના સંગમાં નિરંતર રહ્યા છતાં ઉત્તમ અનુ-ત્તમ ભેદજ્ઞાનરૂપ ગુણનાે શખરાંગનાએામાં સંખંધ નથી થયેા. આંહી ઉત્કૃષ્ટ ગુણનાે અસંબંધ છે અને ગુણ વિવેચન બુદ્ધિરૂપ છે.

સર્વસ્વકાર આ પ્રમાણે લખે છેઃ—

## " सति हेतावतद्गुणः "

બીજાના ગુણુને સંબંધ થવાના સંસગાદિ હેતુ રહેતાં છતાં સબંધ નહિ થાય ત્યારે अतद्गुण અલંકાર થાય છે.

¥٩

зчх

. " જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:-

ઉલ્લંધનને અતિશય કહે છે. " ચિન્તામણિકેાષકાર કહે છે:--" अतिशयितः अतिक्रान्ते " અતિશય શબ્દ અતિક્રાન્ત અર્થાત અતિક્રમણુયુક્ત અર્થમાં છે, એથી એ સિદ્ધ થાય છે કે અતિશય શબ્દના અર્થ અતિક્રમણુ છે. અતિક્રમણુ તાે ઉલ્લંધન છે પણુ આહીં લાેક સીમાના ઉલ્લંધનમાં રૂઢિ છે એથી લાેકસીમાના ઉલ્લંધનને अતિશયોक્તિ કહે છે.

#### યથા.

તુજ પ્રતાપ પાવકથી, ભૂપતિ સાેષાયા સિન્ધુ સાત; ક્રર્રો તુજ અરિનારીના, નયન જળેં ભર્રીયા એ વિખ્યાત. આમાં પ્રતાપાનલથી સપ્ત સિન્ધુનું સાેષાવું અને ક્ર્રી અરિ-નારીના નયન જળેંથી ભરાવું એ બંને લાેકસીમાનું ઉલ્લાંઘન પ્રતા-પાધિકય રૂપ પ્રયાેજનની વિવક્ષાથી રૂચિકર હાે**ઇ અતિજ્ઞયોक્તિ છે**. યથા.

નાળાં પછી નદિ પછી નદ, પછી સિન્ઘુનું સ્વરૂપ ધારે છે; બ્હેલા આવેા બ્હાલા, નારી નયન જળ ડુબાવી મારે છે. લાકસીમાતિવર્જીન મિથ્યા છે, એથી દ્વષણુ હાવાને ચાેગ્ય છે. પરંતુ અહીં રૂચિકર હાેવાથી आतित्रयोक्ति બૂષણુ છે.

વેદવ્યાસ ભગવાન કહે છે:--

ल्लोकसीमातिव्रत्तस्य, वस्तुधर्मस्य कीर्तनम् । भवेदतिज्ञयो नाम संभवासंभवाद् द्विधा ॥ લેાકસીમાનું અતિવર્તન કરેલ વસ્તુના ધર્મના કથનનું નામ आतिज्ञय થશે. એના संभव અને असंभव એવા બે પ્રકાર છે. આચાર્યદંડી આ પ્રમાણે કહે છે:-'' विबक्षा या विशेषस्य ल्लोकसीमातिवर्तिनी ।

असावतिशयोक्तिः स्यादलंकारोत्तमा यथा ॥ " असावतिशयोक्तिः स्यादलंकारोत्तमा यथा ॥ " विशेष અर्थात् ઉत्કर्षनी के देाइसीमातिवर्तन विवक्षा छे એ अतिशयोक्ति અલંકાર થશે. આ અતિશયેાક્તિ અલંકાર અનેક અલંકારાનું જીવન છે એથી '' उत्तमा '' એ વિશેષણુ આપેલછે. અને એજ પ્રકરણુમાં ફરીને આચાર્ય દંડી કહે છે:-

### अलंकारान्तराणामप्येकमाहुः परायणम् । वागीशमहिताम्रुक्तिमिमापतिश्चयाह्याम् ॥

ખૃહસ્પતિને માન્ય અતિશય નામવાળી આ<sup>ં</sup>ઉક્તિને બીજા અલંકારાનું પણુ અવલંબન**ુંકહે છે**.

રૂદ્રટ આ પ્રમાણે કહે છે:--

अर्थस्यालंकारा, वास्तवमौपम्यमतिश्चयःश्लेषः । एषामेव विश्वेषा अन्ये तु भवन्ति निःशेषाः ॥ અર્થના અલંકાર સ્વભાવેાક્તિ, ઉપમા, અતિશયાક્તિ અને <sup>^</sup>લેષ એ ચાર છે. એનાજ વિશેષ સંપૂર્ણ અલંકાર થાય છે. કાવ્ય પ્રકાશકાર પણ કહે છે કે આવા વિષયમાં અતિશયાક્તિ-જ પ્રાણરૂપ બનીને રહે છે, એના વિના બહુધા અલંકાર છેજ નહિ. વળી પ્રાચીન કારિકામાં આ પ્રમાણે લખે છે:---

### सैषा सर्वत्र वक्रोक्तिरनयार्थो विभाव्यते ॥ यत्नोऽस्यां कविना कार्यः कोऽलंकारोऽनया विना ॥ ते આ વક્રેાકિત અર્થાત અતિશયેાક્તિરૂપ વક્રોક્તિ સર્વત્ર છે. એથી કરીને અર્થને વિશેષ સ્પષ્ટ બતાવી શકાય છે. એથી આ અતિ-શયેાક્તિના વિષયમાં કવિએ યત્ન કરવા જોઇએ. કારણુ કે એના વિના કયા અલંકાર છે ?

સર્વસ્વકાર અતિશયેાકિતનું આ સામાન્ય લક્ષણ કહે છે:-

" अध्यवसितप्राधान्येऽतिश्रयोक्तिः "

" અધ્યવસિત " અર્થાત્ અધ્યવસાય કરેલી વસ્તુની પ્રધાન-તામાં અતિશયેાક્તિ છે. એનાે એ સિદ્ધાન્ત છે કે અધ્યવસાયની સિદ્ધ દશામાં અતિશયેાક્તિ અલંકાર થાય છે; અને અધ્યવસાયની સાધ્ય દશામાં ઉત્પ્રેક્ષા અલંકાર થાય છે. અધ્યવસાયના સર્બાધમાં સર્વસ્વકાર આ પ્રમાણે લખે છે:--" विषयनिगरणेनाभेदपतिपत्तिविषयिणोऽध्यवसाय: "

વિષયનું નિગરણ કરીને વિષયીનું જે અભેદ જ્ઞાન તેને अध्यवसाय કહે છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકામાં અતિશયાેક્તિનું કાેઇ સામાન્ય લક્ષણુ નથી કહ્યું. આ અધ્યવસાયને અતિશયાેક્તિના પ્રથમ પ્રકાર માનીને આ લક્ષણુ કહ્યું છે:–-

" निगीर्याध्यवसानं तु प्रकृतस्य परेण यत् "

" परेण " અર્થાત્ ઉપમાન કરીને " प्रकृतस्य " અર્થાત્ ઉપમે-યના નિગરણથી જે અધ્યવસાય એ અતિશયેાક્રિત છે.

બીજા પ્રકારનું કાવ્યપ્રકાશમાં આ લક્ષણુ છે:–−

भस्तुतस्य यदन्यत्वम् " ले प्रस्तुतनी अन्यता.

યથા.

છે ઉદારતા ધીરતા, આ નૃપતિની અન્ય;

લેાકામાં ઉદારતા, ધીરતા આદિ ગુણ જાતિથી સર્વત્ર એક છે. કાેઇ પ્રકારની વિલક્ષણતા ભલે હાેચ. જેમકે મનુષ્યત્વ મનુષ્ય માત્રમાં એક છે. વિદ્યાઆદિથી વિલક્ષણ ભલે હાેય આમાં નૃપતિની ઉદારતા ધીરતાને બીજા રાજાઓની ઉદારતા ધીરતાથી અન્ય કહેવી એ લાેક સીમાતિવર્તન છે.

સર્વસ્વકાર પણ આવીજ રીતે અતિશયેાક્તિના બીજો પ્રકાર માને છે:–" अમેदે મેદ્દ: " એટલે કે અભેદમાં ભેદ. ઉદારતા, ધીરતા ગુણુના જાતિથી અભેદ રહેતાં ભેદ કહ્યા એથી લાેકસીમા-તિવર્તન છે.

કાવ્યપ્રકાશકાર ત્રીજું લક્ષણુ આ પ્રમાણે કહે છે:--

" यद्यर्थोक्तौ च कल्पनम् " એટલે કે યદિ અર્થની ઉક્તિ-ની કલ્પના

યથા.

### રાક શશિ અકલંક જો, છે તુજ વદન સમાન.

આમાં અતિશયેાક્તિના વિષય રાક્રાશશિનો અકલંકતાની કલ્પના છે.

કાવ્યપ્રકાશકાર ચાથા પ્રકારનું લક્ષણ આ પ્રમાણે લખે છે:− " कार्यकारणयोर्यश्व पौर्वापर्यविषयेयः "

જે કાર્ય કારણના પૂર્વ પશ્ચાદ્વ ભાવના વિપર્યય.

યથા.

ઉદય થયેા શશિ પાછળ, ઉદયાચલના શ્રંગપરે સહેલે;

તુજ મનસાગર તરૂણી. છલ્યેા રાગના તરંગથી પહેલે.

સર્વસ્વકાર આને પાંચમાે પ્રકાર માની આ લક્ષણ કહે છે:---

કાર્ય કારણના પૂર્વ પશ્ચાત ભાવના વિધ્વંસ પણ

कार्यकारणयोः पौर्वापर्यविध्वंसश्च "

ઉક્ત ગ્રન્થકારે બે લેદ માન્યા છે. ૧. કાર્યનું પ્રથમ થવું, અને કારણનું પાછળ થવું અને તેનું ઉદાહરણ ઉપર આપેલ છે.

ખીજા પ્રકારમાં કાર્ય કારણનું એક સમયમાં થવું એવું લક્ષણ છે.

યથા.

તુજ શર જ્યા અરિશિરને, સ્પર્શે છે ભૂપતિ એકજ સંગ; બહુ ધનુધારી ધીરા, રાગ સહિત આપે છે અતિ રંગ. કારણુના જ્ઞાનથીજ કાર્યની ઉત્પત્તિમાં ચન્દ્રાલેાકકાર ચપલા-તિશયેાકિત " નામના અતિશયાકિતના પ્રકાર માની આ લક્ષણ કહે છે:−

### " चपलातिश्वयोक्तिस्तु कार्ये हेतुश्सक्तिजे "

**હેતુ**ની પ્રસક્તિ અર્થાત્ હેતુના જ્ઞાન માત્રથી કાર્યની ઉત્પત્તિ એ चपलातिशयोक्ति અર્થાત્ ચપલા સંબંધી અતિશયેાકિત છે. પ્રવાસ જાવા કેરૂં, પતિનું વચન સુણીને શ્યામાની, અની મુદ્રિકા કંકણ, તાે પાછળ શું થશે દશા આની.

આમાં કાર્યકારણુના પૂર્વાપરના વિ<sup>દ્</sup>વસમાં અને કારણુના

અર્થાત્ અતિશયેાક્તિ છે.

" च "

<mark>જ્ઞાન માત્રથી કાર્</mark>યાત્પત્તિમાં લાેકસીમાતિવર્તાન માનેલ છે. સર્વસ્વકારે ત્રીજા પ્રકારનું આ લક્ષણ આપ્યું છેઃ∽

342

" સર્વધેડ સર્વધ " એટલે કે સબધ રહેતાં અસબધ કહેવા.

યથા.

પુષ્પબાણુ પુષ્પાકર, વિધિયેં રચિયાં કહે સહુ \_કાેય;

વેદાભ્યાસ જરડ જડ, વિધિ રચવાને યેાગ્ય નહિ હાેય.

આંહી પ્રદ્ધામાં સમસ્ત સષ્ટિ રચવાનાે સંબંધ રહેતા છતાં અસબંધ કહ્યો છે.

અતિશયેાક્તિના ચાથા પ્રકારનું સર્વસ્વકારે આ લક્ષણુ આપ્યું છે:- " असबंधे सबंध: " એટલે કે અસળધ રહેતાં સળધ કહેવા,

યથા.

<sup>ક</sup>ત્રજા ધીર નૃપકેરી, સ્પશે<sup>૬</sup> રવિહયતણા પદેા પ્યા**રે**;

સાૈધ શિખર પણ આના, શશિમંડલને સ્પૃશે વારવારે. આમાં ધ્વજા અને સાૈધશિખરમાં રવિહયપદેા અને શશિ

મંડલના સ્પર્શના અસબંધ રહેતાં છતાં સબંધ કહ્યાે છે.

# अतुल्ययोगिता.

" જશવંતજશાેભૂષ્ણુકાર લખે છે કે જેવી રીતે ધાેરીએ સમના વિપરીત ભાવમાં વિષમ, તદ્દગુણુના વિપરીત ભાવમાં અતદ્દગુણુ ઇત્યાદિ પ્રદર્શિત કરેલ છે, એજ રીતે અમે અતુલ્યયાગિતાદિ અલં-કાર બતાવીએ છીએ.

" વક્ષ્યમાણુ તુલ્યયાગિતા અલંકારના વિપરીત ભાવમાં अतुल्ययोगिता અલંકાર છે.

" तुल्ययोग" શબ્દના અર્થ " તુલ્યના ચાેગ" છે. આ તા સમઅલંકારના વિષય છે, પણુ આહીં તુલ્ય ધર્મના ચાેગ થઇ જવામાં તુલ્યયાગિતાની રૂઢિ છે, તુલ્યયાગ અને તુલ્યયાગિ એક-જ છે. ઉક્ત તુલ્યયાગ નહિ હાેય ત્યાં અતુલ્યયાગ અલંકાર છે.

યથા

અલ્પ ફલાે તરૂ દે છે, અલ્પ દિએ જળ મેઘમાલ આજ;

કલિપ્રભાવમાં કમતી, દેવે દાન થયેા નહિ: તું રાજ. આમાં '' દાન દેવામાં તું કમતી નહિ થયેા " આ કથનથી અન્ય રાજાઓનું દાનમાં કમતી થવું અર્થસિધ્ધ છે. કલિના પ્રભા-વથી મેઘમાલા પણુ અલ્પ ફલ દે છે, અન્ય રાજા પણુ દાનમાં કમ-તી થયા છે. આમાં કલિયુગ નિમિત્તથી મેઘમાલાદિની સાથે રાજાને પણુ સમયાનુસાર દાનની કમતીના તુલ્ય યાેગના સંભવ રહેતાં છતાં તુલ્યયાેગ નહિ થયાે હાેવાથી અતુત્ત્થયાેગિતા અલંકાર છે.

જેમ તુલ્યયાગિતામાં હેતુ અલંકાર નથી તેમ અતુલ્યયાગિ-તામાં વિશેષાક્રિત અલંકાર નથી. કેમકે આહીં કાર્ય કારણુ ભાવમાં તાત્પર્ય નથી. પણ અતુલ્યયાગમાં તાત્પર્ય છે.

### अधिक.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:—

अधिक શખ્દને। અર્થ તે। પ્રસિદ્ધ છે. જ્યાં વસ્તુની અધિકતા રૂચિ-કર હાેય ત્યાં अધिक અલંકાર છે.

જે તે વિધિથી વસ્તુની અધિકતા થાય એ अधिक અલ-કાર છે. પરિણામાદિકથી જેતાં તેના અનેક પ્રકાર થાય છે.

યથા.

જે છે ગુણુગણુ <mark>જાહિર,</mark> સમાઇ જગમાં સદા લસે સર્વ; તે ભૂપતિ તુજ મનમાં, સુખથી શાેભા ધરી વસે સર્વ.

ઉક્ત રીતિથી આહીં ભૂપતિના મનની વિશાલતાના વિષયમાં

અધિકતા અર્થાત્ પ્રતીતિ હેાવાથી अધिक अलंकार છે. કાવ્ય પ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:–

### महतोर्यन् महीयांसावाश्रिताश्रययोः क्रमात् ।

आश्रयाश्रयिणौ स्यातां तनुत्वेप्याधिकं तु तत् ॥ જે સૂક્ષ્મ રહેતા છતાં પણ આશ્રય અને આશ્રયી ક્રમથી મહત્ આશ્ર-યી અને આશ્રયના સબંધ હાેવાથી મહત્ બની જાય અથવા જાણ- વામાં ' આવે એ अधिक અલંકાર છે.

સર્વસ્વકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

'' आश्रयाश्रयिणोरनानुरुप्यमधिकम् "

આધાર આધેયની વિરૂપતા અર્થાત્ આશ્રયથી આશ્રયી અધિક હાેય એ अધિક अऌंकार છે.

યથા.

આંહીં સંસારની આદિના જળરૂપ આશ્રય પ્રદ્માંડરૂપ આશ્ર-યીથી અધિક છે, અને જગ્તઆદિના જળરૂપ આશ્રયથી મહિપતિના સુયશરૂપ આશ્રયી અધિક છે.

રૂદ્રટ આ પ્રમાણે કહે છે:—

" यत्रान्योन्यविरुद्धं, विरुद्धवलवत्क्रियामसिद्धं वा ।

वस्तुद्रयमेकस्माज्जायत इति तद्भवत्यधिकम् ॥

જ્યાં આપસમાં વિરૂદ્ધ અથવા વિરૂદ્ધ બલવાન ક્રિયા કરીને પ્રસિદ્ધ એવી બે વસ્તુ એકથી ઉત્પન્ન થાયુત્યાં અધિક અલંકાર થાય છે.

યથા.

જવલત અનલ ઘન જલ આ, વરસે છે એ ઉર અચરજ આણેાં; ઉદ્દભવ છે ઉદર્ષિથી, વિષ અમૃતનાે જહિર સહુ જાણા.

આંહીં જવલત્ અનલથી વિદ્યુતની વિવક્ષા છે, અનલ અને જલ આપસમાં સ્વભાવથી વિરાધી છે, અનલ જલને નષ્ટ કરવાવાળા છે, અને જલ અનલને નષ્ટ કરવાવાળું છે. એનું એક મેઘથી ઉત્પન્ન થવું એ આધિકય છે, અર્થાત્ વિલક્ષણુતા છે. વિષ અને અમૃત મારવા છવાડવાની વિરૂદ્ધ ક્રિયા કરવાવાળાં ખંનેની એક સમુદ્રથી ઉત્પત્તિ એ આધિકય અર્થાત્ વિલક્ષણુતા છે, વિષ અમૃત ગનલ જલની પેઠે આપસમાં વિરૂદ્ધ નથી પણુ એની મારવા જીવાડવાની ક્રિયા આપ-સમાં વિરૂદ્ધ છે.

#### अनवसर.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " છે:—

વક્ષ્યમાણ " अवसर " ના વિપરીત ભાવમાં "अनवसर" નામના અલંકાર આ પ્રમાણે છે:—

अवसर એટલે સમય. સમય વિનાનું જે કંઇ થવું તે વિષેની ઉક્તિ એને <mark>अनवसर અ</mark>લંકાર કહે છે.

યથા. સંદેશા આવીંચાે પ્રથમ પછીં સેના આવી, વીરાએ કરી વીરહાક શરવૃષ્ટિ ચલાવી; સ્વામી નહિ સાંભરી આજ લગી વાતજ કાંઇ, વન વસી સન્ધિ ચહાે, હવે એ કવણ ભલાઇ.

આમાં રાજાના શત્રુઓની સ્ત્રીઓની પાતાના સ્વામિ પ્રતિ ઉકિત છે કે "સંદેશા આવિયા" ઇત્યાદિ સમય સન્ધિના અવસર હતા, ત્યારે તાે સન્ધિન કરી,હવે રાજ્યબ્રષ્ટ અનીને વનવાસ દશામાં સંધિની ચાહના અનવસર છે. આમાં મનરંજતા હાેવાથી अनवसर अऌंकार છે. યથા

બ્હાલાં ગયાં વિદેશે, તરૂણી ત્યાગી ગઇ, છેાડી સ્નેહ; સુવાં પશુ કૃષિ નાસી, હવે વરસોંને કરીશ શું મેહ ? આમાં અવસર વિત્યા પછી વૃષ્ટિ થવાનું મનરંજન કથન હેાવાથી **अनवसर अਲંकार છે**.

### अनुज्ञा,

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર ' લખે છે:—

" अनुज्ञा " શબ્દમાં " अनु " ઉપસર્ગના અર્થ અનુકૂલ. અને " રા " ધાતુ રાન અર્થમાં છે. " अनुज्ञा." આ શબ્દ સમુદાય-ના અર્થ " અનુકૂલ રાન " છે. ચિન્તામણિકાષકાર પણ કહે છે. " अनुज्ञा अनुमतौ " અનુમતિ અર્થમાં અનુરા વપરાય છે. આંહી

४९

અંગીકારમાં રૂઢિ છે. અંગીકાર ચાેગ્યના અંગીકારમાં તાે કાૈઇ પણ ચમત્કાર નથી. પણ અનંગીકાર ચાેગ્યના અંગીકાર ચમત્કારકારી થાય છે, અને આવા અંગીકાર કાેઇ નિમિત્તથીજ થાય છે એથી આવા અંગીકાર વિશેષમાં અનુજ્ઞા શબ્દની રૂઢિ છે એથી અનંગીકા-રના અંગીકાર એ અનુજ્ઞા અલંકાર છે.

ય**થા**,

દાન માનથી નૃપ તુજ, સર્વ`રસાના યાચક રાચે છે;

<u>બ</u>ુગ બુગ યાચકકેરો, જન્મ ચદુપતિ આગળ યાચે છે.

યાચકજન્મ જગતમાં અનંગીકાર યાેગ્ય છે તેના અહીં અંગી-કાર છે અને એ અંગીકારમાં નિમિત્ત નૃપતિનું ઉક્ત દાન સન્માન અનંગીકાર યાેગ્યના અંગીકાર કાેઇ ગુણુના લેશથી થાય છે; તથાપિ અનંગીકાર યાેગ્યના અંગીકારજ ચમત્કાર રૂપ પ્રધાન હાેવાથી અનુ-જ્ઞા અલંકાર થએલ છે.

" ચન્દ્રાલેાકકાર " કહે છેઃ—

" दोषस्याभ्यर्थनानुज्ञा तत्रैव गुणदर्भनात् "

" तत्रैव " અર્થાત્ દાષમાંજ ગ્રથુ જેવાથી દાષની અર્બ્યે-ર્થના અર્થાત્ યાચના એ.अनुज्ञाऌंकार.

કુવલયાન દના અનુસાર રસગંગાધરકારનું આ લક્ષણુ છે:-

" उत्कटगुणविशेषलालसया दोषत्वेन

प्रसिद्धस्यापि वस्तुनः प्रार्थनमनुज्ञा. "

ગુણુવિશેષની અર્થાત્ કેાઇ ગુણુની ઉત્કટ અર્થાત્ અત્યંત લાલસાથી દેાષથી કરીને પ્રસિદ્ધ વસ્તુની પ્રાર્થના એ अ**નુજ્ઞા.** 

યથા.\_

સદા વિપત્તિ હેાને, જેમાં હરિ મુજ હુદય ચડે નિત્ય;

આમાં " વિપત્તિ કે " જે પ્રસિદ્ધ રીતે દેાષ <mark>ગણ</mark>ાય છે તેની યાચના હેાવાથી अनुज्ञा અલંકાર છે.

अन्योन्य. " જશવંતજશાેભુષણુકાર " લખે છે:-

### હયખરીથકી ઉડી રેણ, કરતી નિખિડ તમને સિદ્ધ,

ધનથી પ્રજ્ઞા થાયે, પ્રજ્ઞાથી ધન પૂર્ણ પ્રાપ્ત થાય. આમાં પ્રજ્ઞા અને ધન કાેઇના ધર્મથી વિવક્ષિત નથી પણ ધર્માથીજ વિવક્ષિત છે એથી આ स्वस्वरुप નું ઉદાહરણુ છે. યથા.

#### अन्योन्यालंकार छे.

રૂપ અને ધર્મનું પરસ્પર નિબંધ અર્થાત્ સંબંધ એ

યથા.

### " रूपधर्मयोः परस्परनिबंधत्वमन्योन्यम् "

**પરસ્પર ઉત્કર્ષ કરે એ अन्योन्यालंकार છે**. રત્નાકરકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---

ભાનુદત્ત આ પ્રમાણે લખે છે:--" परस्परग्रुत्कर्षजननमन्योन्यम् '

વાચ્ય અને પ્રતીયમાન અને.

वाच्यं प्रतीयमानं च, तृतीय तूभयात्मकम् ॥ જે પરસ્પર ઉપકાર કરે તે अન્યોન્ય એ ત્રણ પ્રકારના છે. १. वाच्यं २. प्रतीयमान. ३. उभयात्मक. अर्थात

अन्योन्यम्रपकारो यस्तदन्योन्यं त्रिधा च तत ।

આમાં પરસ્પર ઉપકારનાં ઉદાહરણા છે. મહારાજા ભાજ આ પ્રમાણે લખે છે:--

નૃપયશથી જગ શાેલે, જગથી નૃપયશ શાેલા ધર્ગ રાજે; ગગન ચન્દ્રથી શાેલે, ગગન થકી શશિ ભવ્ય ખની બ્રાજે.

રપણાનું વર્ણન કરવામાં આવે એ अन्योन्यालंकार.

अन्योन्य એટલે પરસ્પર છે. ચિન્તામણિકાષકાર" કહે છે:-" अन्योन्यं परस्परार्थे " એટલે જ્યાં અન્યાન્યતા અર્થાત્ પરસ્પ-

યથા.

એ વખત ભટ યશવંતના એ કૃત્ય અદભુત કીધ: ઓળખી એક બીજાઓ નિજના હુણ્યા વીર વિપક્ષ; ઔરંગજેબ ઉંચ્ચારતાે, રાઠાેડ છે રણુદક્ષ.

આહીં વીરરૂપ ધર્મા એાળખવા રૂપ ધર્મની અન્યેા-ન્યતા છે.

ભાનુદત્ત વૃત્તિમાં લખે છે કે ઉત્કર્ષ એ ઉપલક્ષણ **છે.** વૈરસ્પ-ધોદિક પણ જાણી લેવા જેઇએ. તેથી આ સાહિત્ય શાસ્ત્રમાં ઉપલક્ષ-ણુના અંગીકાર છે.

કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્રમાણે લખે છે:––ં

" क्रियया तु परस्परं वस्तुनोर्जननेऽन्योन्यम्"

આનાે અર્થ વૃત્તિમાં છે:-

'' अर्थयोरेककियाम्रुखेन परस्परं कारणत्वे सति अन्यो-न्यनामार्ऌकारः ॥

એ અર્થોની એક ક્રિયાદ્વારા પરસ્પર કારણતા હેાય ત્યાં अन्योन्य અલંકાર થાય છે.

યથા.

સરથી કેલે હંસશ્રી, હંસે સરશ્રી મિત્ર;

આમાં સરોવર અને હુસ બ નેની શાેભા ફેલાવારૂપ એક ક્રિયા દ્વારા પરસ્પર કારણુતા છે.

## अपन्हुति.

" જશવાંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

" न्हुङ " ધાતુ ઉપરથી अपन्हुति શબ્દ અનેલાે છે:— " न्हुङ " ધાતુ અપન્હવ અર્થમાં છે. ધાતુ પાઠમાં કહ્યું છે કે " न्हुङ् अपन्हवे " આમાં " अप " ઉપસર્ગ છે. " न्हुङ् " ધાતુ ઉપરથી ભાવમાં " अप " પ્રત્યય હાવાથી " अपन्हव " શબ્દ થયા. અને " क्तिन् " પ્રત્યય લગાડવાથી " अपन्हुति " શબ્દ થયા છે. આ બંને શબ્દના અર્થ એક છે, આમાં અપન્હવના અર્થ ગેાપન છે. ચિન્તામણિકાેષકારે " કહ્યું છે કે **गોવનમવન્દ્દવે** " જ્યાં અહન્હવ ( ગેાપન ) કરવામાં આવે ત્યાં <mark>अपन्દ</mark>ुति છે.

યથા.

સારદ શશિ નથોં સુંદર્શ, ઉગ્યાે સુયશ નરેશ્વરના બ્હાલી; અંક નથી એ સ<sup>ં</sup>ગે, લાગી રહીં છે, યાચકની આલી. શાસ્ત્રમાં શ્રેષ્ટ વસ્તુના વર્ણ<sup>&</sup>વેત કહેલ છે, અને અશ્રેષ્ટ વસ્તુના વર્ણ સ્યામ કહેલ છે, આમાં નાયિકાની વિરહ દશામાં શશિ ઉદ્દીપન છે, એથી સખીએ એને નરેશ્વરના સુયશ બતાવી ગાપન કરેલ છે. નરેશ્વરના યશમાં કાઇ:પ્રકારના ડાઘ નથી અને ચન્દ્રમાં ડાઘ

છે. એ શંકા મટાડવા માટે કલંકને ભિક્ષુકની પંક્તિ ખતાવી છુપા-વવામાં આવેલ હાવાથી अपन्हुति अऌंकार છે.

ધારી આ પ્રમાણે ઉદાહરણ ખતાવે છે:— શશિમાં અંક કલંકના, સમજ નહિ તું બાઇ;

સુરતશ્રમિત નિશિસુન્દરી, સૂતી ઉર લપટાઇ.

આમાં અપન્હુતિ આ રીતિથી છે કે ચન્દ્રોદય ઉદ્દીપન નાય-કાને બતાવીને માનમાેચનાપાય કરનારો સખીએ ચંદ્રની કાલિમા અરૂચિકર હાેવાથી એને છુપાવી સુરતશ્રમિતનિશિસુંદરીને ઉરેથી લપટાવી શયન કરવારૂપ મહાન ઉદ્દીપન દેખાડશું છે.

વેદવ્યાસ ભગવાન આ પ્રમાણે લખે છે:—

" अपन्हुतिरपन्हुत्यर्किचिदन्यार्थ दर्शनम् "

અપન્હવ ( ગેાપન ) કરીને કેાઇ અન્ય વસ્તુ દેખાડવી એ अपन्हुति अलंकार

ંઆચાર્યદંડી અને મહારાજા ભાજ પણ .ઉક્ત લક્ષણને મળ-તાંજ લક્ષણ આપે છે.

આચાર્યદંડી આ પ્રમાણે ઉદાહરણ આપે છે:—

યથા.

### નથી પંચ મન્મથનાં સાયક,છે અનંત વિરહીજન ઘાયક

" मकृतं यत्निषिध्यान्यत्साध्यते सा त्वपन्दुतिः "

જ્યાં પ્રકૃતનાે નિષેધ કરીને અન્ય સિદ્ધ કરવામાં આવે એ अपन्ह्रति.

વામન, વાગ્ભટ, રૂદ્રટ અને સર્વસ્વકારાદિ પણુ પ્રકાશકારનાં જેવાંજ લક્ષણુ ખતાવે છે.

યથા.

પ્રભા કનક કુંડલની, પડી કપાેલાે ઉભય પરે શાણી,

શિદ છુપાવે સ્યામા, કંતતણા તુંદંતક્ષત જાણી.

આહીં કર્ણુભૂષણુ ( કનકકુંડલ ) માણિકયેાની પ્રભાને પતિના દંતક્ષત જાણી નાયિકા એાઢણીથી છુપાવે છે.

કાબ્યપ્રકાશકાર બીજીં ઉદાહરણ આ પ્રમાણે આપે છે:—

યથાં.

મંજરિપ્રતિ અલિના કપટ, મહા વૈર વસમાર; લગાવ્યું વિષ લઇ પ્રતિવિશિખ, સખીં સહકાર નિહાળ. આંહીં એકના નિષેધ કરી બીજાના સ્યાપનમાં અપન્હુતિ અલંકાર માનેલ છે.

ઉદ્દભટ આ પ્રમાણે લખે છે:—

सादृइयव्यक्तये यत्रापन्हवोसावपन्हुतिः ।

अपन्हवाय सादृइयं यत्राप्येषाप्यपन्हुतिः ॥

જ્યાં સાદશ્ય સ્પષ્ટ કરવા માટે અપન્હવ થાય એ અને અપ-ન્હવને માટે સાદ્રશ્ય હાય એ પણ अपन्हुति અલંકાર છે.

કેટલાક પ્રાચીન અપન્હુતિના છ પ્રકાર માને છે:-

ચન્દ્રાલેાકમાં આ લક્ષણુ છે:-

शुद्धापन्हुतिरन्यस्यारोपार्थो धर्मनिन्हवः ॥

જ્યાં બીજાને આરેાપ કરવા માટે પ્રકૃતના ધર્મને અપન્હવ એ **ગ્રુद्ધાपन्हाते** અલંકાર છે.

યથા.

### કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકર આ પ્રમાણે લખે છે:—

### अलंकार छे.

તન કંપે છે તારૂં, શું જ્વર છે ? નહિ નહિ સખી કામ. આહીં અન્યની શંકાના નિવારણમાં બ્રાન્તાપન્હુતિ અલંકાર છે. ચન્દ્રાલાકમાં પાંચસું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે. " छेकापन्हुतिरन्यस्य शंकातस्तथ्यनिन्हवे " અન્યની શંકા થયા પછી સત્યના અપન્હવમાં छेकापन्हुति-

#### યયા.

" भ्रान्तापन्हुतिरन्यस्य शंकायां भ्रान्तिवारणे " અન્યની શંકા થયા પછી તેની બ્રાન્તિના નિવારણમાં भ्रान्ता-फ्हुति अलंकार छे.

ચન્દ્રાલેાકમાં ચેમ્યું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે.

ધર્મના ચન્દ્રમાં અપન્હવ કરવામાં આવ્યા છે.

આ ન સુધાંશ, સુધાંશ છે મુખ પ્યારીનું મિત્ર; આહીં સુખમાં સુધાંશતાધર્મ સ્થાપન કરવા માટે ઉક્ત

યથા.

એ पर्यस्तापन्हुति अळंकार छे.

રાત્રિમાંહિ રવિ હાેય નહિ, શશિ નહિ તીવ્ર જણાય; વારિધિથી વડવાગ્નિ આ ઉડયાે અવલાેકાય. ચન્દ્રાલાકમાં આ પ્રમાણે છે:---अन्यत्र तस्यारोपार्थः पर्यस्तापन्हुतिस्तु सा અન્યત્ર આરોપ કરવા માટે તસ્ય " અર્થાત ધર્મના અપન્હવ

પ્રથમ કહેલ ધર્મનિન્હવ ચુક્તિપૂર્વક હાેય તે। हेत्वपन्हुति કહેવાય છે.

યથા.

" स एव युक्तिपूर्वश्रेदुच्यते हेत्वपन्दुतिः "

નથિ સુધાંશાં, આ શું કહે, નભગંગાનું કંજ: ચંદ્રા લાેકમાં બીજુ લક્ષણ આ પ્રમાણે છે:-

સિસકારા શીખવતાે, વણુચુત કરતાે અધર ધરી તંત; સલાેમ કરતાે કાયા, શું સખિ ! પતિ, નહિ સમીર હેમંત. આહીં સત્ય વસ્તુનાે અપન્હવ કરી અન્યની શંકાનું નિવારણુ કરે છે તેથી છેकापन्हति अऌंकार છે.

ઉકત ઉદાહરણુ એક વિષયમાં બીજા વિષયની ચાેજનાનું છે, અને નીચેનું ઉદાહરણુ એક વિષયમાં અવસ્થા લેદથી બીજા વિષયની ચાેજનાનું છે.

#### ય**થા**.

જાર્ણો સખી પતિપાસે, કહેવા લાગી જારવાત જીવતી. ઓળખતાં કહ્યું અંતે, એ સ્વપ્ના પછી ઉંઘ ન આવી રતિ.

આંહીં વિષયની એકતામાં અવસ્થા ભેદથી જાગ્રત અવસ્થામાં થયું એ એકજ જારવૃત્તાંતને સ્વપ્નારૂપ અવસ્થાન્તર બતાવીને અપન્હવ કરેલ છે.

ચન્દ્રાલેાકમાં છઠું લક્ષણુ આ પ્રમાણુે છે:––

" कैतवापन्हुति व्यक्तीव्याजाद्यैर्निन्हुतेः पदैः "

" व्याज " આદિ પદેાથી અપન્હવયુકત હેાય ત્યાં कैतवापन्हुति-अलंकार છે.

#### ય**થા**.

કામિની કટાક્ષમિષથી, નીકળે છે સ્મરકેરાં નારાચ,

આમાં મિષઆદિ પદેાથી અપન્હવ કરેલ છે તેથી केतवाप-न्हुति अळंकार છે.

## अपूर्वरुप.

" જશવ તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:--

ધારીએ પુર્વરૂપની પ્રાપ્તિમાં વક્ષ્યમાણુ પૂર્વ રૂપ અલંકાર માન્યા છે. રૂપતા આહીં અવસ્થા છે. એ પૂર્વ રૂપના વિપરીત ભાવમાં अपूर्वरुप अलंकार અમે લખ્યા છે.

ે ધારીએ તદ્દગુણુ આદિના વિપરીત ભાવમાં **મ**તદ્દગુણુ આદિ

અલંકાર કહીને અલંકારના વિપરીત ભાવમાં અલંકારાન્તર હેાવાનું દિગ્દર્શન કર્યું છે. એથી પૂર્વરૂપના વિપરીત ભાવમાં અમેજે અપૂર્વ-રૂપ અલંકાર દેખાડયાે છે, એ નવાે નથી.

જ્યાં પૂર્વરૂપની અપ્રાપ્તિ હેાય ત્યાં अपूर्वरूप अलंकार છે. યથા.

ક્ષય પામી પાછેા શશિ, વધતાે વાર વાર,

પણ કરી ચાૈવનપ્રાપ્તિ નથી, માન નહી કર નાર.

આ ઉદાહરણ સર્વસ્વકારે વ્યતિરેકનું આપ્યું છે આહીં વ્ય-તિરેક એ રીતિથી છે કે શશિના સમાન યૌવન પણ ધીરે ધીરે વધીને એજ ક્રમથી ઘટે છે. પરંતુ શશિ વારંવાર વધતાે જાય છે, અને યૌ-વનની ફરી પ્રાપ્તિ અલભ્ય છે. આ કાવ્યના ઉત્તરાર્ધમાં अपूર્વસ્વ अलंकार સુખ્ય છે. આહીં પર્યવસાન અપૂર્વરૂપમાં છે; એથી अपूર્વસ્વ અ લંકારજ મુખ્ય છે.

## अप्रत्यनीक.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " આ પ્રમાણુે લખે છે:---

વક્ષ્યમાણુ પ્રત્યનીકના વિપરીત ભાવમાં અમે अप्रत्यनीक अलंकार લખ્યેા છે.

के अनी अप्रि नथी के अपत्यनीक.

યથા.

ગજપતિ સ્વર્ગ દિગંતમાં, પતિકુરંગ આકાશ;

મૃગપતિ નખપાંડિત્ય નિજ, કયાં જઈ કરે પ્રકાશ.

આમાં સાક્ષાત્ ગજપતિ અને કુરંગપતિ સ્વર્ગ લેાકમાં તેમજ આ-કાશ ( ચન્દ્રલાેક ) માં રહેતા હાેવાથી એના સજાતિય સંબંધવાળા ગજો અને કુરંગરૂપ સંબંધીઓમાં સાચા મૃગપતિ પાતાના નખનું પાંડિત્ય કર્યા પ્રકાશ કરે ?

# अप्रस्तुतप्रज्ञंसा.

" જશવંતજશાભૂષણકાર " લખે છે:--

अपस्तुतप्रशंसा માં '' अ " અવ્યય નિષેધ અર્થમાં છે. પ્રસ્તુત નામ કારણુપ્રાપ્તિનું છે. ચિન્તામણિકાેષકાર કહે છે:- " पस्तुतः प्रक-रणप्राप्ते " शंसु ધાતુથી " શંसા " શબ્દ બન્યા છે. श्वंस् ધાતુ કથન અર્થમાં અને સ્તુતિ અર્થમાં છે. ધાતુપાઠમાં કહેલ છે:-- શંસુ कथने स्तुतौ च" આહીં શંસુધાતુના કથન અર્થ વિવક્ષિત છે.

કથન અર્થાત્ " કથા " ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે:- क-**થનં कथायाम् " કથાને** વૃત્તાંત પણ કહે છે. આમાં શસુ ધાતુની સાથે લાગેલ म ઉપસંગના એજ અર્થ છે કે જે વાંસુધાતુના અર્થ છે. ઉપસર્ગની ત્રણુ ગતિ છે:--

### धात्वर्थबाधते कश्चित् कश्चित् तमनुवर्तते तमेव विन्निनष्टयन्य उपसर्गगतिस्तधा "

ઉપસર્ગ કયાંઇ તા ધાતુના અર્થના બાધકરતા છે, અર્થાત અર્થને પલટાવી દે છે. કયાંઇ ધાતુનું અનુવર્તન કરે છે, અર્થાત્ જે અર્થમાં ધાતુ વર્તે છે, એજ અર્થમાં ઉપસર્ગ પણ વર્તે છે, અને ક્યાંઇ ધાતુના અર્થને વિશિનષ્ટિ અર્થાત્ વિશેષપણું દે છે. "આदત્તે" " दा " ધાતુના અર્થને વિશિનષ્ટિ અર્થાત્ વિશેષપણું દે છે. "આદત્તે" " दા " ધાતુના અર્થ દેવું. " दा दाने " આમાં આજ્ ઉપ-સર્ગ મળવાથી "દેવું " અર્થના બાધ કરીને "લેવું " એવા અર્થ કરી દીધા છે. " प्रस्तुते" " पूङ् " ધાતુના અર્થ પ્રસવ છે, અર્થાત્ પ્રા-ધીઓને પેદા કરવાં. આમાં " પ્ર " ઉપસર્ગ પણ એજ અર્થમાં વર્તે છે. " प्रवर્ધતે, દૂધ્ " ધાતુના અર્થ વધવું. " પ્ર" ઉપસર્ગના મળવાથી વિશેષ વધવું એવા અર્થ થાય છે. " अपस्तुतप्रश्नंसा " આ શબ્દ સ-મદાયના અર્થ અપસ્તુત જયા. કાઇ પ્રસંગે કહેલ અપ્રસ્તુત કથામાં अप्रस्तुतपर्शंसा શખ્દ-ની રૂઢિ છે. હરેક પ્રસંગમાં અપ્રસ્તુત કથા કહેવાની લોકામાં રીતિ છે અને મહાભારતાદિ ઇતિહાસમાં પણ હરેક પ્રસંગમાં અપ્રસ્તુત કથાએા કહેવામાં આવેલ છે, એને અનુસાર ધારીએ अप्रस्तुतपर्श-सा अर्ऌकार માનેલ છે.

જ્યાં કેાઇ પ્રસંગમાં અપ્રસ્તુત કથા કહેવામાં આવે એ अप्रस्तुतप्रशंसा છે.

#### યથા.

માેલી દિએ મરાલને, મધુકરને મકર દ;

વારિ તૃષિતને માનસર, સહુ જગને સુખકન્દ.

આમાં રાજાના યશનું વર્ગુન વિવક્ષિત છે, એવું જાણુવાવાળા શ્રેાતાઓને એવી પ્રતીતિ થાય છે, કે **રાજાના અખિલ જગઅભિ**-લાષાપૂરણુ પ્રસંગમાં આ માન સ**રાવરની અપ્રસ્તુત કથા કહેવામાં** આપી છે.

આચાર્ય દંડી આ પ્રમાણે લખે છે:— अपस्तुतप्रशंसा स्यादपक्रान्तेषु या स्तुतिः ॥ અપ્રસ્તુતામાં જે સ્તુતિ તે અપ્રસ્તુતપ્રશંસા. યથા. છાયાસુખ પથિકાને, નથા ખગને વિશ્રામસ્થાન દીધું; અરે તાડ તરૂ ! તે તા, અધિક વધીને શું સારૂં કીધું ? કાઇ પુરૂષે ઉંચી પદવી પામી કાઇ પ્રકારના સ્વાર્થપરમાર્થ નહી કર્યા એ પ્રસંગમાં અપ્રસ્તુત તાડ વૃક્ષનું વૃત્તાંત કહેલ છે. મહારાજા ભાેજ આ પ્રમાણે લખે છે:— अप्रस्तुतप्रशंसा स्यादस्तोतव्यस्य या स्तुतिः જે સ્તુતિ કરવાને યાંગ્ય નથી તેની સ્તુતિ એ अपस्तुतप्रशंसा

## ઉરઇ<sup>૨</sup>છાથો સુલસતૃણુ ચરતાં, દીનપણું કયાંઇ નથીં કરતાં;

એ વનચારી મૃગ પશુ ભાઇ, અમાે ખુદ્ધિશાળી કહેવાઇ. આમાં મૃગ પશુ છે, એથી મૃગ સ્તુતિ કરવાને ચેાગ્ય નથી.

એની વક્રેાક્તિથી સ્તુતિ છે.

સ્**ત્રકાર વામન આ પ્રમાણે કહે છે**:—

### उपमेयस्य किंचिछिंगमात्रेणोक्तौ

### समानवस्तुन्यासोऽ प्रस्तुतप्रज्ञंसा ॥

ઉપમેયને કિ ચિત્ ચિન્હ માત્રથી કહેવાને ઉકિતમાં સમાન અર્થાત્ ઉપમાન વસ્તુનું ધારણ કરવું એ **અવસ્તુતપર્ગસા.** 

યથા.

છે અપર આજે કેાણ, લાવણ્યના સિન્ધુ સુખભર**ણ ?** આમાં અવયવાેસહિત નાયકારૂપ ઉપમેયને સાક્ષાત્ નહિ કહેતાં કિચિત્ ચિન્હમાત્રથી કહેવાને નાટે તાદૃશ સિન્ધુરૂપ સમાન વસ્તુને કહેલ છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણુે લખે છે:—

### अप्रस्तुतप्रशंसा सा या सैव प्रस्तुताश्रया।

" या " અર્થાત્ જે અપ્રસ્તુતની પ્રશંસા પ્રસ્તુતને આશ્રય કરે " सा " અર્થાત્ એ " सैंव " એજ અર્થાત્ અપ્રસ્તુતપ્રશંસા અલંકારજ છે. " सा एव " એ કથનના તાત્પર્થ એ છે કે એવા સ્થલમાં અપ્રસ્તુત અર્થજ અલંકાર છે પણ પ્રસ્તુત અર્થ નથી. ચન્દ્રાલાકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

" अमस्तुतमसंसा स्यात्सा यत्र मस्तताश्रया. " े

જ્યાં પ્રસ્તુતના આશ્રય કરે ત્યાં अप्रस्तुतप्रज्ञांसा થાય છે. પુન: કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

### कार्ये निमित्ते सामान्ये विशेषे प्रस्तुते सति ।

तदन्यस्य बचस्तुल्ये, तुल्यस्येतिच पंचधा ॥ કાર્ય, કારણ, સામાન્ય અને વિશેષ અપ્રસ્તુત રહેતાં એનાથો અન્યનું વચન અર્થાત્ પ્રસ્તુત કારણ, કાર્ય, વિશેષ અને સામા- <mark>ન્યનું કથન, અને</mark> તુલ્યપ્રસ્તુત રહેતાં તુલ્ય અપ્રસ્તુતનું કથન એમ પાંચ પ્રકાર છે.

કાવ્યપ્રકાશકારના મતાનુસાર કુવલયાન દકાર સારૂપ્ય નિબં-ધનાનું આ ઉદાહરણુ આપે છે:—

### सारुप्यनिबंधना-यथा.

ચાતક એક ધન્ય જગમાંહી, અવર ઇન્દ્ર વિણુ યાચે નાહી.

આ ઉદાહર**ણ** આપીને એવી<sup>:</sup>રીતે ઘટાવેલ છે કે આમાં અપ્રસ્તુત ચાતકની પ્રશંસા ચાતકના સદ્દશ ક્ષુદ્ર પુરૂષ<mark>ેાની યાચના</mark> કરવાથી નિવૃ-ત પ્રશંસનીયતાથી પ્રસ્તુત માની પુરૂષમાં પર્ય-વસાન પામે છે.

## कारणनिबंधना-यथा.

ગયેલ શું નથી મળતાં, સદ્દભાવના પ્રિયા કર સુર્ણી હાવાં; રડતાં હસિ પડી રામા, ભાવિ મરણુ સ્વામીને સૂચવવા.

પ્રકાશકારે આ ઉદાહરણ આપી એવી રીતે ઘટાવેલ છે કે પ્રયા ણથી નિવૃત્ત ંૄંથએલ નાયક પ્રતિ કાેઇએ પૂછશું કે પ્રયાણથી કેમ નિવૃત્ત થયા ? જે ઉપરથી નાયકને રૂદન કરતી પ્રિયાએ હસીને આવું સૂચિત કર્યું કે હુંતા વિચાેગથી મરી જઇશા પછી આપ કાેને મળશાે ? આ કારણ બતાવ્યું. આમાં કાર્ય પ્રસ્તુત રહેતાં કારણનું કહેવું અપ્રસ્તુત છે.

## कार्यनिबंधना--यथा.

છે રાજા નહિ બાેલે રાણી, રાજસુતા ન પઢાવે વાણી; પથિક સુક્તશુક અરિની અટારી, ક્રીડા કરે ચિત્રપ્રતિ ભારી. આમાં અરિભુવન શુન્યતા કારણ પ્રસ્તુત છે તેને નહિ કહેતાં અપ્રસ્તુત ઉક્ત કાર્ય કહ્યું છે.

## सामान्यनिबंधना-यथा.

સુહુદસ્ત્રિયાનાં દ્રગજળ જે સુકાવશે વૈર વાળી શૂરા;

પૂન્યપાદ પૃથ્વીમાં, એજ સાહસી વીર પ્રખલ પૂરેા. આમાં અપ્રસ્તુત પ્રશંસા એ રીતિથી છે કે તમે નરકાસુરના વધ કરવાવાળા કૃષ્ણુને મારી નરકાસુરની સ્ત્રીઓને પ્રસન્ન કરશા ત્યારે <sup>^</sup>લાઘનીય અનશા. એ નરકાસુરના મિત્રપ્રતિ નરકાસુરના મંત્રીનું વિશેષ વચન પ્રસ્તુત છે. એ પ્રસંગમાં ઉકત અપ્રસ્તુત સા-માન્ય વચન કહેલ છે.

## विशेषनिबंधना-यथा.

નિજ મંડળમાં રાખી મૂગ, અન્યો કલ કિત ચંદ; અન્યો મારી મૂગ મૂગપતિ, સિંહ સદા સ્વચ્છંદ. આમાં અપ્રસ્તુતપ્રશંસા એ રીતિથી છે કે કાેમલ નિન્દનીય અને છે, અને કૂર <sup>¢</sup>લાઘનીય અને છે. આ કૃષ્ણુ પ્રતિ અલદેવનું સા-માન્ય કહેવું પ્રસ્તુત છે. એ પ્રસંગમાં ઉક્ત અપ્રસ્તુત વિશેષ કહેલ છે. જેમકે સારૂપ્યનિબંધના " માતી દિયે મસલને " ઇત્યાદિ પૂર્વો ક્ત ઉદાહર**ણુ** છે. ત્યાં નૃપતિના અખિલ જગઅભિલાષાપૂરણુ પ્રસંગમાં એના તુલ્ય ઉક્ત માન સરાવરનું અપ્રસ્તુત કથન છે.

अभेद.

" જશવ તજરોાબૂષણુકાર " આ પ્રમાણુે લખે છે:---" अमेद " શબ્દના અર્થના અભાવ છે. જયાં અભેદ બતાવી વર્ણન કરવામાં આવે એ अમેદ. યથા. જેણુે દગ્ધ કર્યાં પુરા, કરીને કાેપ કરાલ: એ ધૂર્જટિધરણી મહીં, નિશ્ચય આ નરપાલ. આમાં રાજાના ધૂર્જટિથી અભેદ બતાવી વર્ણન કરવામાં આવે-લ છે એથી અમેદ ऌ छंकार છે. રત્નાકરકારનું આ લક્ષણુ છે.

## " नियतधर्महानावारोष्यमाणस्यातिसाम्यभेदः "

નિયત અર્થાત્ નિયમથી રહેનાર ધર્મની હાનિના કથનથી સિદ્ધ થયેલ જે આરાપ્યમાણુનું અતિ સામ્ય એ अ<mark>મેદ</mark> अऌंकार. <sup>યથા.</sup>

> તુજ અરિનારીને તહાં, સુણુ મહાવીર મહીપ; વનઔષધિએા થાય છે, વિના તૈલના દીપ.

<mark>ક્રીપકનિયમથી રહેનાર તૈલના પ</mark>ૂર્ણતા ધર્મની હાનિકથન કરવાથી અન્ય સર્વ પ્રકારે વન ઔષધિનું દીપકની સાથે અત્યંત સામ્ય સિદ્ધ<sup>રૂ</sup>થાય છે.

#### अल्प.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:—

अल्प શબ્દને। અર્થ પ્રસિદ્ધ છે. ચિન્તામણિકાષકાર "કહે છે:— '' अल्पं स्तोके " અધિક અલંકારના વિપરીત ભાવમાં આ अल्प अलंकार છે.

જ્યાં અલ્પપછું રમ્યતાવાળું દેખાય એ अल्पाळंकार.

યથા.

છાજે છે ધનક્ષીણુ અર્નો, અવનિ ઉદાર ઉત્તંગ; શાેલે જયમ નરપાલના, મદથી ક્ષીણ મતંગ.

દાન કરવાથી ધનના વિષયમાં ઉદારની અલ્પતા, મદથી શરી-રના વિષયમાં નરપાલના હાથીએાની અલ્પતા રૂચિકર હેાવાથી <mark>अल्प</mark> અલંકાર છે.

ચન્દ્રાલાકનું આ લક્ષચુ છે:—

" अल्पं तु सूक्ष्मादाधेयाद्यदाधारस्य सूक्ष्मता "

જે સુક્ષ્મ આધેયથી આધારની સૂક્ષ્મતા એ अरुप अलंकार છે.

#### યથા

### જપમાલા વીંટી બની, વલ્લભ તણે વિચાેગ,

આમાં આધેય વીંટીનું માલાવત્ લંબાયમાન હાેવાથી વિરહિ-ણીના કરરૂપ આધારની અલ્પતા છે. આનાે અભિપ્રાય અધિક અલં-કારની પેઠે આહીં પણુ અલ્પ આધેયથી આધારની અલ્પતા છે.

#### अवज्ञा.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:—

अवज्ञा એટલે અનાદર " ચિંતામણિકેાષકાર " કહે છે કે " अवज्ञा अनादरे " આમાં અનાદર તે। અંગીકૃત છે. અનુજ્ઞા અલંકારના વિપરીત ભાવમાં આ अवज्ञा अलंकार છે. અનંગી-કાર યાેગ્યના અનંગીકારમાં તાે કાેઈ ચમત્કાર નથી. પણુ લાેકમાં અંગીકાર હાેય તેના અનંગીકાર ચમત્કારી બને છે. અને એવા અનંગીકાર કાેઇ નિમિત્તથીજ થાય છે. એથી કાેઇ નિમિ-તથી અંગી-કાર યાેગ્યના અનંગીકારમાં અવજ્ઞા શબ્દની રૂઢિ છે.

જે અંગીકાર કરવાને ચાેગ્ય હાેય તેના કાેઇ નિમિત્તથી અનં-

ગીકાર વર્ણુન કરવામાં આવે એ अवज्ञा अलंकार.

**ય**થા,

કર્યા અયાચી દાન દઈ, તે યાચક નરનાહ;

તે કદિએ કરતા નથી, ચિંતામણિની ચાહ.

ચિન્તામણુ લાેકામાં અંગીકાર કરવા યાેગ્ય છે. એના આંહી અનંગીકાર છે. એમાં નિમિત્ત રાજાના દાનનું બાહુલ્ય છે. અનુજ્ઞા અને અવજ્ઞામાં હેતુના અંશ પણુ છે, પરંતુ અનુજ્ઞા અવજ્ઞારૂપ ચમ-ત્કાર પ્રધાન છે.

ચન્દ્રાલાકાર આ પ્રમાણે લખે છે:--

" ताभ्यां तौ यदि न स्यातामवज्ञालंकृतिस्तु सा " " ताभ्यां "અર્थાત અન્યના ગુણુ દેાષથી જ્યાં અન્યને ગુણુ દેાષ પ્રાપ્ત નહિ થાય એ अवझां अळंकार

# गुणथी अवज्ञा यथा.

સરવરને પાગ્યા છતાં, ઘટને કમ જળલાલ. આમાં સરાવરના અધિક જળરૂપ ગુણુથી ઘટને અધિક જળ-રૂપ ગુણુ પ્રાપ્ત નહિ થયેા એથી **अवज्ञા अਲંकार**.

## दोषथी अवज्ञा यथा.

સંકેાચાય સરોજ શું, સુધારરિમને હાનિ. આમાં સરોજના સંકેાચાવારૂપ દેાષથી સુધારરિમને કાંઇ દેાષ પ્રાપ્ત નહી થયેા એથી अवज्ञા अऌंकार. રસગંગાધરકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

" तद्विपर्ययोऽवज्ञा " तद् અર્થાત્ હલ્લાસના વિપર્યયમાં अवज्ञा अलंकार છે.

યથા.

વર વેદાંતાઅભ્યાસથી, .મૂર્ખ ન જ્ઞાની થાય; વસે સિન્ધુમાં તાેય નહિ, મૃદુ મેનાક જરાય.

#### अवसर,

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " કહે છે:---

अवसर એટલે પ્રસ્તાવ. ચિન્તામણિ કેાષકાર કહે છે " अवसरः प्रस्तावे " પ્રસ્તાવ અર્થાત્ સમય. આ અલંકારનું સ્વ-રૂપ સાધના છે. અને સમ અલંકારનું સ્વરૂપ યથાયાંગ્યતા છે, એની વિલક્ષણુતા અનુભવસિદ્ધ છે. જ્યાં અવસર હાેય ત્યાં अवसर अलंकार થાય છે.

યથા.

વાસવ કેા'પ્યાે વ્રજપરેં, છાેડયા બારે મેહ; ગિરિ કર ધર્રો જન જાળવ્યાં, નટવર રાખી નેહ.

આમાં ઇન્દ્રના કાેપથી વજ ડ્ખવા લાગ્યું એ અવસરપર નટવરે સ્નેહ રાખી ગિરિ ઉંચા કરી માણુસાેને જીવાડયા. આંહીં ૪૮ કુષ્ણુપરમાત્માએ અવસર ઉપર ગિરિ ધરવાનું કાર્ય કર્યું એથી अवसर अलंकार છે. આ અવસર અલંકાર અતિ પ્રાચીનાએ માનેલ છે. મહારાજા ભાજ આ પ્રમાણે લખે છેઃ—

## " मिषं यदुक्तिभङ्गियांऽवसरो यः स सूरिभिः ।

### निशकाङ्कोऽथ साकाङ्कः पर्याय इति गीयते ॥

જે મિષ, જે ઉક્તિલ ગિ અર્થાત્ રચનાન્તરથી કથન અને જે અવસર એ નિરાકાંક્ષ અને સાકાંક્ષ હેાય છે. એને પંડિતાેએ પર્યાય નામથી કહેલ છે.

#### યથા.

યશુમતિ માતાએ કહ્યું, છે બાલક શ્રીંમારાર;

સહાસ નિરખ્યું કૃષ્ણુમુખ, વ્રજવધૂંએ એ વાર.

કૃષ્ણને યશાેદા માતાએ બાલક કહ્યાં એ સમય કૃષ્ણ સાથે ક્રીડા કરવાવાળી વજવધૂએ સહાસ કૃષ્ણુના મુખ સામું જોયું. આહીં અવસરપર સહાસ કૃષ્ણુમુખનું નિરીક્ષગ્ર છે, એથી अवसर अलंकार.

## आक्षेप.

" જશવંતજશાબુષણુકાર " લખે છે:---

आक्षेप શબ્દને। અર્થ અપવાદ. અપવાદ શબ્દને। અર્થ " બાધક " છે. ચિન્તામણિ કાેષકાર કહે છે:—आक्षेप: अपवादे अपवाद: बाधके ".બાધક ઘણા પ્રકારના છે. આહીં નિષેધમાં રૂઢિ છે. જ્યાં કાેઇ પ્રકારના આક્ષેપ કરવામાં આવે એ आक्षेप अऌंकार. યથા.

થયેા નથી નહિ થાશે, છે નહિ તુજ સમ જગમાં જશધારી. આમાં નૃપતિની બરાેબરીનાે નિષેધ છે. પર્યવસાન સમતાના નિષેધમાં છે. વર્ણુનીય રાજાનાે ઉત્કર્ષ ઉક્ત નિષેધનું ફૂલ છે, એથી आक्षेप अलंकार.

## આચાર્યદ'ડી આ પ્રમાણે લખે છે:— मतिषेघोक्तिराक्षेपस्त्रैकाल्यापेक्षया त्रिघा । अयास्य पुनराक्षेप्य भेदानन्त्यादनन्तता ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

પ્રતિષેધનું કથન એ आક્ષેપ अळंकार છે. ત્રણુ પ્રકારની અ પેક્ષાથી એ ત્રણુ પ્રકારના છે. જેના આક્ષેપ કરવામાં આવે એના લેદાને અનંતતા હાવાથી આક્ષેપ અલંકાર અનંત :છે. પ્રતિષેધના અર્થ નિષેધ છે. "ચિન્તામણુ કાષકાર" કહેછે:–''प्रतिषेध: निषेधे"

યથા,

શિદ કુવલય ધારે શ્રવણ, હે કલભાષિણિ નાર ! શું કટાક્ષ કરતાં નથી, શાેભા એહ વિચાર.

આમાં કુવલયને ધારણુ કરવાનાેજ નિષેધ છે, એથી એ વર્તમાન આક્ષેપ છે.

યથા.

ક્રરકે અધર અરૂણુ નયન, બ્રકુટિ ભંગ તુજ નાર;

તાેપણુ નિરૂઅપરાધ હું, એથી ભય ન લગાર.

અામાં ભયતું કારણુ અપરાધનાે નિષેધ હાેવાથી આ कारणाक्षेप છે.

દંડીએ આ ઉપરાંત ધર્માक्षेप આદિ ઘણા ભેદ કહ્યા છે. પણ વિસ્તાર ભયથી આહીં બતાવ્યા નથી.

મહારાજા ભાજ આ પ્રમાણુ લખે છે:---

### विधिनाथ निषेधेन पतिषेधोक्तिरत्र या । शुद्धा मिश्रा च सांक्षेणे रोधो नांक्षेपतः पृथक् ॥

વિધિથી કરીને અથવા નિષેધથી કરીને જે પ્રતિષેધની ઉક્તિ એ " अत्र " અર્થાત્ આહીં અલંકાર શાસ્ત્રમાં आક્ષેપ अ**ઝંજાર** છે. એ ઉક્તિ શુદ્ધા અને મિશ્રા છે. રાેધ નામક અલંકાર આક્ષેપથી બુદા નથી. રાેધના અર્થ રાેકવું. રાકવું પણ નિષેધજ છે.

યથા.

સુખથી નાથ સિધાર્વીએ, ત્યાગી તનના તાપ; હું પણ ત્યાં જનર્મોશ જરૂર, જ્યાં જાએા છે વ્યાપ.

આમાં વિધિથી કરીને નિષેધની ઉક્તિ છે, જે કાવ્યમાં વિધિ નિષેધ અન્ને હાય ત્યાં મિશ્રા છે એમ સમજવું મહારાજા ભાજ રાધનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે આપે છે----યથા. મળીં પનઘટ મારગમહીં, લઇ ખાલી ઘટ નાર; આમાં ક્રિયાથી પતિનું વિદેશગમન રાેકવામાં આવ્યું છે. ઉક્તિ નથી. આહીં અપશુકન દ્વારા રાેકવાથી પ્રતિકલ છે. વાગ્ભટ આ પ્રમાણે લખે છે:---उक्तिर्यत्र मतीतिर्वा. मतिषेधाय जायते । आचक्षते तमाक्षेपमलंकारं बुधा यथा ॥ જ્યાં ઉક્તિ અર્થાત્ વચન, અથવા પ્રતીતિ, પ્રતિષેધને માટે થઈ નય એને પંડિત લેકો આક્ષેપ અલંકાર કહે છે. વેદવ્યાસ ભગવાન આ પ્રમાણે લખે છે:---ंत्रतिषेध इवेष्ट्रस्य यो विश्वेषाभिधित्सया। तमाक्षेपं ब्रुवन्त्यत्र मे વિશેષ પ્રતિપાદનની ઇચ્છાથી અર્થાત વર્ણનીયનું વિશેષપણું અતાવવાની ઇચ્છાથી ઇષ્ટને। પ્રતિષેધ " इव " અર્થાત્ નિષેધ જેવું જે વર્શન એને आક્ષેપ કહે છે.

યથા.

હું કાંઇ દ્વતી નથી, સુણે સ્યામ ધરી ધ્યાન; છે ત્યાં સ્ત્રીતન તાપ અતિ, અહનિશ**ુઅગ્નિ સમા**ન.

આહીં દૂતી પાતાના દૂતીપણાના નિષેધ કરે છે, પરન્તુ વાસ્ત-વમાં આમાં દૂતીપણાના નિષેધ નથી. કેમકે એ આહીં દૂતત્વજ કરે છે. એથી એ નિષેધ આભાસ રૂપ છે. અને આહીં દૂતીના સત્ય કથ-ન જ્ઞાપન રૂપ વિશેષની પ્રતીતિ થાય છે.

'' કાવ્યપ્રકાશકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

निषेधो वक्तुमिष्टस्य यो विशेषाभिधित्सया।

વાંચ્છિત એનેા નિષેધ એ આક્ષેપાર્ટ્ટકાર. એ બે પ્રકારનાે માનવામાં

યથા. ઝટ વળજો નિર્દય ફરી, કહું∶એ કિયેં નિમિત્ત; કયાં નથી નિષ્ફલ એ કથન, તમથી અદ્રવી ચિત્ત.

आ०थे। छे. १ वक्ष्यमाणाविषय. २. उक्तविषय.

वक्ष्यमाणोक्त विषयः स आक्षेपो द्विधा मतः ॥

વિશેષ કહેવાની ઇચ્છાથી જે वक्तुमिष्टस्य અર્થાત્ કહેવાને

આમાં કહેવાને ચાહેલ વક્ષ્યમાણનાે નિષેધ છે. એ નાયકના નિસ્નેહનું વિશેષ અર્થાત આધિક્ય બતાવવાને માટે છે. ચન્દ્રાલેાકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:-आक्षेपः स्वयमुक्तस्य प्रतिषेधो विचारणात् ॥ પાતાના કહેલનાે વિચારવાથી જે નિષેધ એ **આક્ષેપ અલંકાર** છે. સૂત્રકાર વામન આ પ્રમાણે લખે છે:— '' उपमानाक्षेपश्वाक्षेपः '' ઉપમાનના આક્ષેપ અર્થાત્ તિર-સ્કાર એ આક્ષેપ અલંકાર છે. " चिन्तामधि डेाषडार " કહે છે:--" आक्षेप: भर्त्सने " યથા. તુજ દ્રગ ત્યાં કુવલય કશાં ? તુજ સુખ ત્યાં શું ચન્દ્ર ? આમાં ઉપનામ જે કુવલય તથા ચન્દ્ર તેનેા તિરસ્કાર છે તેથી આક્ષેપ અલંકાર છે. आभास. " જશવ તજશાભૂષણકાર " લખે છે:---" आभास "આહીં आङ् ઉપસર્ગનાે અર્થ " કિંચિત્ " છે. " आङ् इषदर्थे " ભાસના અર્થ ભાન " आभास " આ શખ્દસમુ-દાયને**ા અર્થ " કિ ચિત્ ભાસવુ**ં " છે. આહીં કિ ચિત્ કાલભાસમાં રૂઢિ છે. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com જે વસ્તુ વાસ્તવમાં હેાય નહીં પણુ વિદ્યુત્**ની પેઠે ક્ષણિ**ક હાેય એ વસ્તુનું ભાસવું એને आभास ક**હે** છે.

યથા.

અંગ સહિત યહયિ તમે, છેા અનંગ નરરાજ; છે દીરઘ દ્રગ તદપિ સહુ, કહે સૂક્ષ્મદ્રગ આજ.

આમાં રાજાને અંગ સંહિત કહીને અનંગ કંહેવાથી શ્રવણુ માત્રમાં વિરાધ ભાસે છે. પરન્તુ આંહી અંગ સહિતપણું એ છે કે સ્વામી, અમાત્ય, સુહુદ, કેાશ, દેશ, દુર્ગ અને સેના એ રાજ્યના સ-માંગ છે અને આહીં અનંગતા કામરૂપપણું છે. ઉત્તરાર્ધમાં દ્રગ નામ દષ્ટિનું છે. એ રાજા દીર્ઘ દ્રગવાળા છે તા પણુ સૂક્ષ્મ દ્રગ છે. આ કથનમાં પણુ શ્રવણુ માત્રથી વિરાધ ભાસે છે, પરન્તુ વિચાર દશામાં સૂક્ષ્મ દષ્ટિ તા સૂક્ષ્મ વિચાર છે, એથી વાસ્તવમાં વિરાધ લથી. પરન્તુ વિરાધ અલંકારના આભાસ મનરંજન હાવાથી અ-લંકાર છે.

ય**થા.** 

સહે શીદ સંકષ્ટ કવિ, છે શિવરાજ પ્રતાપી; જ દારિદ્રવિષ ટાળશે, વારણુ વારણુ આપી.

" વારણુ " શબ્દના બે અર્થ છે. " વારણુ "–વિષ ઉતારવાના ઉપાય, અને વારણ–હાથી. આમાં શ્રવણુ માત્રથી પુનરૂક્તિ દેાષના આભાસ છે. રસના આભાસ હાેય ત્યાં રસાભાસ અને ભાવના આ-ભાસ હાેય ત્યાં ભાવાભાસ છે. એનાં ઉદાહરણે રસપ્રકરણુમાં લખી ગયા છીએ. ભૂષણુ, ંદૂષણુ, રસ અને ભાવ વિના પણુ વસ્તુના આ-ભાસ થાય છે.

આ આભાસ અલંકારમાં જે જે અલંકારા આભાસ સ્વરૂપથી પ્રકટ થાય છે, તે લમામના આમાં સમાવેશ થઇ જાય છે.

### **ડત્તર.** " જશવંતજશાેલવણકાર " લખે છે:—

" उत्तर " એટલે પ્રતિવચન. એ જ્યાં લાેકાત્તર હાય ત્યાં उत्तर અલંકાર થાય છે. એના ત્રણ ભેદ છે. જ્યાં પ્રશ્નજ ઉત્તર બની જાય એ अમિન્ન उत્तर. અનેક પ્ર<sup>8</sup>નાના એકજ ઉત્તર અપાય એ ઉત્તરાંતર, અને પ્રશ્નકર્તા જે વસ્તુ જાણું છે, એનાં રૂરપથી એનાં સદૃશ અન્ય વસ્તુને ઉત્તર આપનાર કહે અને એ એવી વસ્તુ હાેય કે એ કાર્યમાં એના જેવી ત્રીજી વસ્તુ ન હાેય એ ઉત્તર પણ અલંકાર બન-વાને યાેગ્ય છે. આ ત્રણ પ્રકારના ઉત્તર લાેક વિલક્ષણુ હાેવાથી પ્રા-ચીનાએ અલંકાર માનેલા છે.

#### યથા.

કં નામયતિ શત્રુના, ભુજબલથી રણુરામ;

કં નામયતિ શત્રુના, ભુજબલથી રણુરામ.

શત્રુ, સન્ધિ અથવા વિગ્રહ છેમાંથી એક કરે છે. સંધિમાં શિર નમાવે છે અને વિગ્રહમાં ધનુષ નમાવે છે, એ વિષયના સંદેહમાં કાેઇ પ્રક્ષ કરે છે કે રામ ભગવાન "ક નામયતિ " અર્થાત્ કાેને નમાવે છે, એનાે ઉત્તર આપે છે કે "ક નામયતિ " "ક " નામ મસ્તક, મતલબ મસ્તકને નમાવે છે. આમાં ઉત્તર પ્રક્ષથી અભિન્ન છે, અર્થાત્ પ્રક્ષજ ઉત્તર છે, એથી **प्रथम उत्तर अਲंकार.** 

યથા.

કા જગતમહર.કા અચલ, કા હણી બ્રખે કુરંગ;

કાે ઘનયાચક કાે અમિત, સમજી લ્યાે સારંગ.

જગતનું અંધારૂં હરનાર કાેણુ ? ઉત્તર—સારંગ ( સૂર્ય ). અચલ કાેણુ ? ઉત્તર—સારંગ ( પહાડ ). હરિણુ મારીને કાેણુ ખાય ? ઉત્તર—સારંગ ( સિંહ ). મેધને યાચક કાેણુ ? ઉત્તર— સારંગ ( પપીહા ). ઇતિ વિનાનું કાેણુ ? ઉત્તર—સારંગ (આકાશ). આમાં અનંત પ્ર<sup>2</sup>નાેના એકજ ઉત્તર હાેવાથી દ્વિતાય उत्तर अऌंकार.

યથા.

કહેા મરણ શું ? દરિદ્રતા, સ્વર્ગ શું ? ઉત્તમ નાર; શું આભૂષણુ પુરૂષનું, વિ<sup>શ્</sup>વે યશવિસ્તાર. આમાં પ્રશ્ન કરવાવાળાએ જાણેલ'મરણુ ઇત્યાદિથી અન્ય પૂછ્ર્યુ છે. ઉત્તર દેવાવાળાએ પ્રાણવિયાેગરૂપ મરણુ આદિના સ્વરૂપથી, મરણુ આદિના સદ્દશ દરિદ્રતા આદિ કહેલ છે, કારણુ કે કાર્ય કર-વામાં મરણુ અને દરિદ્રતાના તુલ્ય ત્રીજું કાેઇપણુ નથી એથી **તૃતીય उत्तर अऌंकार** થયેા.

એ ત્રણે ઉત્તર અનુભવસિદ્ધ ચમત્કારી હેાવાથી પ્રાચીનાેએ અલંકાર માનેલ છે, અન્ય પણ કેાઇ ઉત્તર ચમત્કારી મળી આવે તાે એને પણુ અલંકાર માની લેવાે જોઇએ.

ઉત્તરના પ્રથમ ઉભય પ્રકારના વિષયમાં તેા કુવલયાન દકાર પરમતથી આ પ્રાચીન લક્ષણુકારિકા લખે છે:—

### पश्नोत्तरान्तराभिन्नमुत्तरं चित्रमुच्यते

પ્રક્ષથી અભિન્ન અને ઉત્તરાન્તરથી અભિન્ન જે ઉત્તર એને ચિત્ર અર્થાત્ અલંકાર કહે છે.

તૃતીય પ્રકારના વિષયમાં રૂદ્રટ આ પ્રમાણે લખે છેઃ—.

# यत्र ज्ञातादन्यत् पृष्टस्तत्त्वेन वक्ति तत्तुल्यम् ।

### कार्येणानन्यसमरूयातेन तदुत्तरं ज्ञेयम् ॥

જ્યાં જાણેલ વસ્તુથી અન્ય વસ્તુ પૂછવામાં આવેલ છે એ ઉ-ત્તર દેવાવાળા જ્યાં જાણેલ વસ્તુના સદૃશ અન્ય વસ્તુને જાણેલ વસ્તુના સ્વરૂપથી કહે એ ઉત્તર અલંકાર છે.

કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્રમાણે લખે છે:––

### उत्तर श्रुतिमात्रत.

## प्रश्नस्योन्नयनं यत्र क्रियते तत्र वा सति । असकृद्यदसंभाव्यग्रुत्तरं स्यात्तदूत्तरम् ॥

જ્યાં ઉત્તરના શ્રવણ માત્રથી પ્રશ્નનું ઉન્નયન કરવામાં આવે ત્યારે ઉત્તર અલંકાર છે. " उन्नयन " એટલે " ઉપર લેવું " ચિ-ન્તામણિ કાષકારે કહ્યું છે કે '' उन्नयनं उन्नये उन्नयः कूपादेर्जला-देरूर्घ्वनयने " ઉન્નયન શખ્દના અર્થ ઉન્નય અર્થાત્ " ઉપર લેવું ' છે. જેમકે કૂપાદિથી જલાદિનું ઉપર લેવું, ઉત્તરથી પ્રશ્નનું ઉન્નયન કરવું. એમ કહેવાનું સ્વારસ્ય એ છે કે ઉત્તરમાંથી પ્રક્ષનું કાઢી લેવું એથી એજ સિદ્ધ થાય છે કે ઉત્તર અને પ્રક્ષના અભેદ છે. પ્રક્ષથી ઉત્તરનું ઉન્નયન હાેય અથવા ઉત્તરથી પ્રક્ષનું ઉન્નયન હાેય એ उत्तर અલંકાર છે.

"સર્વસ્વકાર" આ પ્રમાણે લખે છે:---

" उत्तरात्पश्नोन्नयनमसकृदसंभाव्यमुत्तरम्"

ઉત્તરથી પ્રશ્નનું ઉન્નયન અને વારંવાર અસંભાવ્યમાન ઉત્તર એ **उत्तर अऌंकार છે.** 

કુવલયાનંદકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---

किंचिदाक्रतसहितं स्याद्र्ढोत्तरमुत्तरम्

કાેઇ અભિપ્રાય સહિત ગૂઢ ઉત્તર હાેય એ उत्तर અલંકાર.

#### ય**થા.**

પથિક સરિત્ ત્યાં સુતરા, જ્યાં વેતસના કલિત કુંજ શાેલે; આંહી નદીથી પાર ઉતરવાનાે માર્ગ પૂછનાર પથિક પ્રતિ ક્રીડા ચાહતી નાચિકાના આ ઉત્તર છે, કે હે પથિક! જ્યાં વેત્રલતાના કુંજ છે ત્યાં સરિતા સુખથી તરી શકાય છે.

## उत्प्रेक्षा.

"જશવંતજશાભૂષણુકાર" લખે છે:---

उत्पेक्षा માં " उद् " ઉપસર્ગના અર્થ પ્રધાનતા ચિન્તા-મણિકાષકાર કહે છે:-"उद् प्राधान्ये" "प" ઉપસર્ગના અર્થ બલ છે. ' ચિન્તામણિકાષકાર ' કહે છે:-"प शक्ती" શક્તિ અર્થાત્ બલ. ईक्ष ધાતુ દર્શન અર્થમાં છે. "ईक्ष दर्शनाङ्कनयोः" ઇક્ષ ધાતુ દર્શન અને ચિન્હકરણ અર્થમાં છે. "ईक्षा" जेव, દેખવું, उत्पेक्षा શખ્દમાં વ્યાકરણ રીતિથી उद् ઉપસર્ગના દ્કારના त्કાર થએલ છે. અને उत्पेक्षा શખ્દ સમુદાયના અર્થ " બલથી પ્રધાનતા કરીને દેખવું, ૪૯ ડરાવવું, માનવું, જાણુવું, ઇત્યાદિના સંગ્રહ વિવક્ષિત છે. જ્યાં જે વસ્તુ પ્રધાન છે ત્યાં તે વસ્તુને પ્રધાનતાએ કરીને જેવામાં બળની આ-વશ્યકતા નથી. બળની આવશ્ચકતા તાે જે વસ્તુ પ્રધાન નથી એ વસ્તુને ત્યાં પ્રધાનતાએ કરીને જોવામાં છે. એથી આ અર્થસિદ્ધ છે કે જ્યાં જે વસ્તુ નથી ત્યાં તેને બળથી કરી પ્રધાનતાએ જોવું.

જ્યાં બળથી પ્રધાનતાએ કરીને કવિ જીએ છે એને उत्प्रेक्षा अर्छकार કહે છે.

ધારીએ ઉત્પ્રેક્ષાવ્યંજક શબ્દની આ ગણુના કરી છે:—

मन्ये शङ्के ध्रुवं पायो नूनमित्येवमादिभिः उत्प्रेक्षा व्यज्यते शब्दैरिव शब्दोपि तादृशः

"मन्ये"–માનું છું, " જ્ઞંત્તે"–શંકા કરૂં છું, " છુવં"– નિશ્ચય, प्रायः–બહુધા. " नूनम्"–નિશ્ચય. ઇત્યાદિ શબ્દોથી उत्प्रे-क्षा વ્યંજિત થાય છે. इव શબ્દ પછુ એવાજ ઉત્પ્રેક્ષાવ્યંજક છે. કાેઇએ ઉત્પ્રેક્ષા સ્થળમાં તર્ક શબ્દના પણુ પ્રયાગ કરેલ છે.

ઉત્પ્રેક્ષા અલંકાર वस्तु, हेतु અને फूछ લેદથી ત્રણ પ્રકારને છે. તેમાં વસ્તૃત્પ્રેક્ષાના उक्तवस्तूत्प्रेक्षा અને अनुक्तवस्तूत्प्रेक्षा એવા બે પ્રકાર છે અને હેતૃત્પ્રેક્ષાના सिद्धास्पदहेतृत्पेक्षा તથા असिद्धास्पदहेतृत्प्रेक्षा અને ફલેાત્પ્રેક્ષાના सिद्धास्पदफलोत्प्रेक्षा અને असिद्धास्पदफलोत्प्रेक्षा એ પ્રમાણે બબ્બે પ્રકાર થાય છે. વસ્તૂત્પ્રેક્ષાને કેટલાક સ્વરૂપાત્પ્રેક્ષા પણ કહે છે.

## उक्तवस्तूत्प्रेक्षा-यथाः

ધાયે કુરંગ પાછળે, રઘુપતિ ત્યાગી ધીર; જાર્છી નાભિ મૃગમદતણે, પરિમલલુખ્ધ સમીર. આમાં દેાડવું શ્રી રામચન્દ્રનું છે, એથી એમાં પ્રધાનતા શ્રી રામ ભગવાનનીજ છે. સમીરની નથી. છતાં કવિ સમીરને નાભિ-મૃગમદ પરિમલ લાેભ સ્વભાવરૂપ બલથી પ્રધાનતાએ કરીને જીએ છે. મગની નાભિમાં કસ્તૂરી થાય છે. અને પવન ગંધગ્રાહક પ્રસિદ્ધ છે. કારણકે "ગન્ધવાહ " પવનનું નામ છે. અને આહીં શ્રીરામ ભગવાન અને સમીર એ બન્ને રૂપથી કહેનાર કવિ સમીરને ઉક્ત બલથી પ્રધાનતાએ કરીને જીએ છે, આમ સર્વત્ર જાણી લેવું જોઇ-એ. ક્યાંઇ વિષય અનુરક્ત હેાય છે, ત્યાં એનાે વિષય વિષયીભાવ સબંધથી લાભ થાય છે.

# अनुक्तविषया वस्तूत्प्रेक्षा–यथा.

કાેઇ કહે કવિ આજનિસિ નારીનું અંજન, લાગ્યું રતિકેલિમાં જણાયે છે મન રંજન, રજતાચલ જાણીને આવી ચડી જાણે ધાઇ,

ધુરવા દઢ થઇ રહે સુધા સ્વાદે લલચાઇ.

આહીં ચન્દ્રનું કલંક વિષય છે, એ અનુરક્ત છે. એથી આ મ્યનુક્તવિષયા છે.

## सिद्धास्पदा तथा असिद्धास्पदा हेतूत्रेक्षा-यथा.

જાણી કઠણ આંગણમાં, ચાલી તેથી રાતા છે પાય; મુખઘુતિ ઇચ્છે તેથી, શશિ કમલને વૈર દુ:ખદાય.

આંહીં નાયકાના ચરણની અરૂણતાના હેતુ સ્વભાવ છે. કઠિણુ આંગણામાં ચાલવું હેતુ નથી. સ્વભાવની જગાેએ ક-ઠિણુ આંગણામાં ચાલવું એ હેતુ ઠરાવ્યા છે. આંહી અન્ય હેતુ ઠરાવવામાં કઠિણુ આંગણામાં ચાલવાના આશ્રય કરેલ છે, એ આશ્રયસિદ્ધ છે; કેમકે નાયિકા કઠિણુ આંગણામાં ચાલે છેજ. એથી આ સિદ્ધાસ્પદા હેતૂત્પ્રેક્ષા છે, આહીં આશ્રયતા આ રીતિથી છે કે જેમ સ્થંભ બનાવવાને માટે કાષ્ટના આશ્રય કરવા, કેમકે એ કાષ્ટ-નાજ સ્થંભ બનાવવામાં આવે છે, આમાં બલ તા કામલ અંગને કઠિણુ વસ્તુના સંયાય થવાથી શ્રમજનિત અરૂણિમા હાવાના સંભવ છે, અને "મુખ્યુતિ" આમાં શશિના ઉદ્યમાં કમલનું કુમળાઇ જવું અને કમલના વિકાસ સમય શશિનું ઘુતિહીન હાવું એજ વેરભાવ છે, આ વૈરભાવના હેતુ તા સ્વભાવ છે, નાયિકાના મુખલુતિરૂપ એકાર્થ ઇચ્છા હેતુ નથી. સ્વભાવની જગાએ એકાર્થ ઇચ્છા હેતુ ઠરા-વેલ છે, આંહીં અન્ય હેતુ ઠરાવવામાં એકાર્થ ઇચ્છાના આશ્રય કરેલ છે, એ આશ્રય અસિદ્ધ છે; કેમકે ચન્દ્ર અને કમલ અચેતનમાં ઇચ્છા નથા એથા આ અસિદ્ધાસ્પદા હેતૂત્પ્રેક્ષા છે. આહીં બલ તા એકાર્થ લિપ્સાવાળાના વૈરભાવ પ્રસિદ્ધ છે.

> सिद्धास्पदा तथा असिद्धास्पदा फळोत्मेक्षा-यथा. ઔ કુચભાર કારણુ થકી, રસના કસે સદાય; ચરણસદ્દશ બનવા કમલ. જલ સેવે એક પાય.

" સૌ કુચલાર કારણ થકો " આહીં નાયિકાની કટિમેખલા ધારણ કરવાનું ફલ તા શાભા છે, કુચભાર ધારણ નથી. શાભાની જગાએ કુચભાર ધારણના આશ્રય કરેલ છે તે સિદ્ધ છે. કેમકે નાયિકા કુચભાર ધારણ કરે છેજ. એથી આ સિદ્ધાસ્પદા ફલાેત્પ્રેક્ષા છે. આહીં ખલ તા ફલભારવાળું વૃક્ષ ન નમવા માટે રજ્જીથી ખાંધવાની લાેકરીતિ છે. " ચરણ સદ્દશ ખનવા કમલ " ઇત્યાદિ આહીં કમલાેનું જલ સેવનનું ફલ તા નિજ જીવન છે. ચરણ સદ્દશ ખનવા રૂપ પ્રાપ્તિ ફલ નથી. નિજ જીવનની જગાએ " ચરણ સદ્દશતા પ્રાપ્તિના આશ્રય કરેલા છે તે અસિદ્ધ છે. કેમકે નાયિકાના ચરણની સદશતા પ્રાપ્તિની ઈચ્છા જડ કમળામાં નથી. એથી આ અસિદ્ધાસ્પદા ફલાેત્પ્રેક્ષા છે. આહીં ફલ તા વાંચ્છિતાર્થ પ્રાપ્તિને માટે જલમાં તપસ્યા કરવાની પ્રસિદ્ધિ છે. પ્રાચીનાએ દ્રબ્ય, ગુણ, ફ્રિયા અને જતિથી પણ ઉત્પ્રેક્ષાના પ્રકારા માનેલા છે.

द्रव्योत्प्रेक्षा-यथा.

સ્થિતગિસ્સિતા ઇશના તનમાં, જેસું એ પ્રતિબિંબ દરપણુમાં; શેષ શરીરાેથી પ્રકટાવ્યા, જાણી અર્ધ નારીક્ષર આવ્યા. દર્પં છુમાં બિમ્બના વામભાગ પ્રતિબિમ્બના દક્ષિણુ ભાગ દેખે છે, અને બિમ્બના દક્ષિણુ ભાગ પ્રતિબિમ્બના વામ ભાગ દેખે છે, એથી પાર્વતિએ દર્પ છુમાં અર્ધનારીક્ષર પ્રતિબિમ્બને જોઇને દંપ-તિનાં બાકી રહેલ અર્ધાંગાથી બનેલ અન્ય અર્ધનારીક્ષરની ઉત્પ્રેક્ષા કરવામાં આવી છે. જગતમાં અર્ધનારીક્ષર એકજ હાેવાથી દ્રવ્ય છે. એથી આ દ્રવ્યાેત્પ્રેક્ષા છે.

## गुणोत्प्रेक्षा यथा.

રામ છત્ર શિર ધરશે, એ જાણી રવિ મુદથી અડભાગ; જાણે અરૂણેહિયમિષ, પ્રકટ કરે છે ઉરનાે અનુરાગ.

અરૂણેહિય શબ્દથી ઉદય સમયના રાગની વિવક્ષા છે. ઉદય સમય સૂર્યમાં સ્વાભાવિક અરૂણુતા છે, પણુ અનુરાગ નથી. જેમ પાતાના વંશજનાે ઉદયવૈભવ જોઇ વડીલાેને અનુરાગ વધે છે, તેમ શ્રી રામચન્દ્ર ભગવાન સ્પર્યવંશી છે. એ ખલથી કવિએ ઉદય થતા રવિની અરૂણતાને અનુરાગ ઠરાવ્યાે છે.

આ પ્રમાણે આમાં અનુરાગરૂપ ગુણુનું વર્ણન હેાવાથી गुणोत्मेक्षा છે.

## कियोत्प्रेक्षा यथा.

મદમસૌ લઇ કર લેખિની, સેના સમર્થ દંતી; જાણી તાડ તરૂપત્રપર, લખે ભૂપ સ્તુતિ પંક્તિ.

આહીં લખવારૂપ કિયાની ઉત્પ્રેક્ષા હેાવાથી કિયાત્પ્રેક્ષા છે. આહીં બલ તાે એ છે કે હાથી સેનાનું અંગ થાય છે. અને હય, રથ, અને પૈદલથી ઉચા હાય છે. અને આ વર્જુનીય ગજની તાઢપત્ર સ્પર્શ કરવાથી અત્યંત ઉંચાઇ પ્રતીયમાન થાય છે. એથી આ હાથી-એ યુદ્ધનું ચારિત્ર બહુજ જોએલ છે. અને હાથી સર્વ જાનવરેામાં ચતુર હાય છે અને તાઢપત્રમાં લખવાની રીતિ છે. " મદમર્સી લઇ કર લેખિની " ઇત્યાદિ. આમાં ચેતન હાથીના ખતાવવાની ઉત્પ્રેક્ષા છે એથી ચેતન વૃત્યુત્પ્રેક્ષા છે. કાવ્યશાસ્ત્ર.

अचेतन वृत्त्युत्प्रेक्षा यथा.

હર કુસુમાસુધદહન, પરમ પાતકી બ્રગ્રનંદન: ઘાત પ્રદ્યને માત અપર ક્ષિતિ ક્ષત્રિનિક દન. તેથી સંગમે પાપ, ભીતિ પ્રાયશ્ચિત સજતા: ભાષે રઘુપતિ હાથ, તીર્થમાં ધનુતન તજતા. રઘુવંશવીર અવતંસ નૃપ, દશરથ કર કથના શ્રવણ; આનંદ સિન્ધુ અવગાહતા, એ કહેવા સમરથ કવણ. આહીં ધનુષ અચેતનના તનુત્યાગરૂપ વર્ત નની ઉત્પ્રેક્ષા હાેવાથી આ અચેતનવૃત્યુત્પ્રેક્ષા છે.

ક્યાંઈ તેા ઉત્પ્રેક્ષા ધર્મીંના આશ્રય કરીને થાય છે અને ક્યાંઇ ધર્મના આશ્રય કરીને થાય છે.

# धर्म्युरप्रेक्षा.

શરણ અર્રિને દીધું, એણે, ઉરમાં ધર્શેને આ રીસ; જડ્યા જંજીરે ગિરિવર, ગજગણુના છલથકી મરૂઇશ. આહીં ગજધમી ના આશ્રય કરીને ગિરિની ઉત્પ્રેક્ષા કરવામાં

આવી છે.

# धर्मोत्प्रेक्षा.

યથા

વારિધિમથનકાલ મન્થાચલ શૈલતણા. ઘસારાથી છવાએલ વૃષ્ સુખકન્દમાં; કહે છે મુરાર નહિ જાણા સિદ્ધ અંજન છે, આ તાે નિશિયાગનીના ખપ્પર અમંદમાં; નથી જશવંત તુજ કીર્તિ ઇર્ષોથી છાયા, દ્વિજરાજ વાંચ્છિત વડાઇ દ્વિજ વ્રન્દમાં. પીડે કરે કંજ મધુકાેલાને એ રાષ થકી, ચાટ્યા છે જઇને ચંચરીક જાણે ચન્દ્રમાં.

ઉત્પ્રેક્ષા.

આહીં ચન્દ્રધમીંના કલ'કરૂપ ધર્મના આશ્રય કરીને વૃદ્યુ આદિની ઉત્પ્રેક્ષા કરવામાં આવી છે. વેદવ્યાસ ભગવાન આ પ્રમાણે લખે છે:— अन्यथोपस्थितादृत्तिश्चेतनस्येतरस्य च । अन्यथा मन्यते यत्र ताम्रुत्प्रेक्षां प्रचक्षते !! જ્યાં ચેતનની અને ઇતરની અર્થાત્ અચેતનની અન્યથા જાણે-લ વૃત્તિ અન્યથા માનવામાં આવે એને ઉત્પ્રેક્ષા કહેવામાં આવે છે. આચાર્યદંડી આ પ્રમાણે લખે છે. અન્યથૈવ સ્થિતાદૃત્ત્વિશ્વેત્તનસ્યેતરસ્ય વા ! અન્યથૈવ સ્થિતादृત્ત્વिश्વेत्तनस्येतरस्य वा ! અન્યથેવ સ્થિતादृત्तिश्वेत्तनस्येतरस्य वा ! અન્યથેવ સ્થિતादृત्तिश्वेत्तां विदुर्यथा !! જ્યાં ચેતનના અથવા અચેતનના અન્યથા જ રહેતા વતાવ અન્યથા ઉત્પ્રેક્ષાના વિષય કરવામાં આવે એને ઉત્પ્રેક્ષા કહેવામાં આવે છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

" संभावनमथोत्पेक्षा प्रकृतस्य समेन यत्."

જે प्रकुतस्य અર્થાત્ ઉપમેયના समेन અર્થાત્ ઉપમાન કરી-ને संभावन ते ઉત્પ્રેક્ષા. સર્વસ્વકાર, સાહિત્ય દર્પણુકાર આદિ સર્લ કાવ્યપ્રકાશકારના અનુસારી છે.

કેટલાએક સંભાવનાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે લખે છે:—

" उत्कटएकतरकोटिकसंशयः संभावना."

ઐકતર અર્થાત્ બન્નેમાંથી એક ઉત્કટ અર્થાત્ પ્રબલ કાેટિ-વાળા સંશય તે સંભાવના એમ કહે છે.

સ્ત્રકાર વામન આ પ્રમાણે લખે છે:—

अतद्रप्यस्यान्यथाऽध्यवसानमतिशयार्थमुत्मेक्षा.

અતિશયને માટે જે એ રૂપવાળાે નથી એનું અન્યથા અર્થાત્ એ રૂ-પવાળું કરીને અધ્યવસાન તે **उत्प्रेक्षा.** 

અલંકારતિલકમાં ભાનુદત્ત આ પ્રમાણે લખે છે:---

## 

### उदात्त.

" જશવંતજશાભૂષઘુકાર " લખે છે કે:—

આમાં " उद् " ઉપસર્ગ પ્રકટતા અર્થમાં છે. " ચિન્તામણિ કેાષકાર " કહે છે:— " उद् पाकट्ये " આહીં પ્રકટતા નિ:સંદેહ જ્ઞાન છે. " ચિન્તામણિ કેાષકાર " કહે છે:— " प्रकट: नि:संदर्ग्य भातीति व्यवद्दारगोचरे " નિસંદેહ ભાસે છે એમ વ્યવહારના ગા-ચર અર્થાત વિષયમાં પ્રકટ શબ્દ વસ્તે છે. " आङ् " ઉપસર્ગ પૂર્વક " दा " ધાતુથી બનેલા " आत्त: " શબ્દના અર્થ ગ્રહણ કરેલ એમ થાય છે. "ચિન્તામણિ કાેષકાર" કહે છે:— " आत्त: गृर्हाते" उदात्त આ શબ્દસસુદાયના અર્થ પ્રકટતાને માટે ગ્રહણ કરેલ છે, અર્થાત્ પ્રકટતાને માટે કહેલ અર્થ છે. આહીં સંદેહાત્પત્તિ ન હાેવાને માટે વસ્તુની સારી રીતે પિછાણ કરાવી દેવામાં ઉદાત્ત શબ્દની રૂઢિ છે. નિ:સંદેહ જ્ઞાન કરાવવા માટે કહેલ અર્થ તે उदात्त અલંકાર છે.

યથા.

કાે આ જેના **બેઉ** છું, પુલકિત ખાહુ વિશાલ; સુરભિ સ્વયંવરમાં કર્યાં, સુકુલિત શાર્ખી રસાલ. જશપરિમલથી મત્ત, ચંચરીક ચારણુ ફરે; દિશિ વિદિશે અનુરક્ત, એહ મલ્લિકાપીડ નૃપ.

આ દેાહા પ્રસન્નરાધવ નાટકના અનુસાર કેશવમિશ્રકૃત રામ-ચન્દ્રિકા નામના ગ્રન્થના છે. સોતાના સ્વયંવરમાં અનેક રાજાઓ આવ્યા અને નૂપુરક મંજીરક પ્રતિ પૂછે છે અને મંજીરક ઉત્તર દે છે. " કેા આ " ઇત્યાદિ એ નૂપુરકના પ્રશ્ન છે. નૃપમંડલીમાં સ્થિત જે રાજાને આ ક્ષણુમાં નૂપુરકે લક્ષ્ય કર્યું છે, એને સ્વયંવરવસંતે સુકુલિત કરેલ છે. રસાલ (આમ્ર) વૃક્ષ જેવી પાતાની રામાંચિત ભૂજાઓને જુએ છે. આ ચેષ્ટાથી પ્રકટ કરેલ છે. આહીં રામાંચ ગુણ ઉપલક્ષણ છે. કેમકે રામાંચ સાત્વિક ભાવના સદા સબ'ધી નથી. કાેઈજ સમયમાં થાય છે. "જશ પરિમલથી મત્ત, " ઇત્ય.દિ. આ મંજીરકના ઉત્તર છે. એણે મલિકાપીડ રાજાને:—

જશ પરિમલથી મત્ત, ચંચરીક ચારણુ ક્રેરે;

દિશિ વિદિશે અનુરક્ત, એહ મલિકાપીડ નૃપ.

આ <sup>શ્</sup>લાઘાથી પ્રકટ કરેલ છે. કેમકે એ સભામાં માહ્યકાપીડ નામનેા અન્ય પણુ રાજા હતા. મલિકાપીડ રાજાના આ ગુણુ પણુ વિશેષણુરૂપ છે.

આચાર્યદંડી આ પ્રમાણે લખે છે:—

आशयस्य विभूतेर्वा यन्मइत्वमनुत्तमम् ।

. उदात्तं नाम तं प्राहुरऌंकारं मनीषिणः **।**।

જે આશય અર્થાત્ મનેાવૃત્તિનું અથવા વિભૂતિનું અનુત્તમ અથવા અતિ શ્રેષ્ઠ મહત્વ એને વિદ્વાન લાેક उद्दात्त નામના અલંકા-૨ કહે છે. "उद् " ઉપસર્ગના અર્થ ઉર્ધ્વ પણુ છે. ચિન્તામણિ-કાેષકારે કહ્યું છે કે " उद् ऊદ્વેં " રમણીયતા માટે લક્ષણમાં અનુ-ત્તમ એ વિશેષણુ આપેલ છે.

**ય**થા,

કરથી કાેડી દે નહિ, ધરે ન રણુમાં ધીર; પેટકાજ કહેવા પડ્યા, એને દાતા વીર. આમાં વિભૂતિનું અમહત્વ છે. કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણે લખે છે:— " उदात्तं वस्तुनः सपत् " વસ્તુની સંપદાનું વર્ણુન એ उदात्त અલંકાર છે. વૃત્તિમાં લખે છે કે संपत् એટલે સમૃદ્ધિના યાેગ.

યથા.

કેલિમાં ઝુટેલ હારથી સરી પડેલ માેતી, વાળી આંગણામાં કર્યા લેળાં વાળનારીએ.

# સર્વસ્વકાર દ્વિતીય ઉદાત્તનું આ લક્ષણ આપે છે:---अङ्गभूतमहापुरुषचारितं चोदात्तम् ॥ અંગભૂત મહાપુરૂષનું ચરિત પણ ઉદાત્ત અલંકાર છે. સાહિત્યદર્પ થમાં પ્રથમ ઉદાત્તનું આ લક્ષથ છે. ल्लोकातिशयसंपत्तिवर्णनोदात्तम्रुच्यते ।। અલાૈકિક સંપત્તિનું વર્ણન " ઉદાત્ત " કહેવાય છે. उदाहरण. " જશવંત જશાભૂષથકાર " આ પ્રમાણે લખે છે.

कविमतिभोत्थापितमैश्वर्यछक्षणमुदात्तम् ॥ સંભવતિ એવી વિભૂતિસુક્ત વસ્તુનું કવિપ્રતિભાથી ઉઠાવેલ ઐશ્વર્ય વિષયક વર્ણન એ ઉદાત્ત અલંકાર છે.

संभाव्यमानाविभूतियुक्तस्य वस्तुनो वर्णनं ।

સર્વસ્વકાર પ્રથમ ઉદાત્તનું આ લક્ષણ આપે છે:---

એનું અંગ છે.

વસ્યા સુકેવલ ખાહુબલ, રાક્ષસ હણ્યા તમામ. આહીં મહત્ પુરૂષ રામચન્દ્ર વર્ણનીય અંગી અને દંડક વન

એ આ વન દશરથવચન,-પાલન વ્યસની રામ;

યથા.

માટાએાનું ઉપલક્ષણ અર્થાત અંગભાગ એ उदात्त અલંકાર.

આહીં ધનના આધિક્યમાં પર્યવસાન કરેલ છે. કાવ્યપ્રકાશમાં અન્ય ઉદાત્તનું આ લક્ષણ આપે છે.

તેના ત્યાગજન્ય લીલા ધન્ય અમે ધારીએ.

મહારાજા ભાજ ! તારા પંડિતાના મન્દિરામાં.

કેલિશક ખેંચે નેઇ વારવાર વારોએ.

દ્વર થકી દારિમનાં બીજકેરી બુદ્ધિ વડે,

અલકુતના પ્રતિબિમ્બે રક્ત નિરધારીએ.

કાબ્યશાસ્ત્ર.

પ્રભાતમાં ધીમે ધીમે ચાલતાં શિશના પદ.

" महतां चोपलक्षणम् "

આમાં " उद् " ઉપસર્ગના અર્થ પ્રકાશ. " ચિન્તામણિકાેષ-કાર " કહે છે:—" आङ् इषदर्थे." हरण એટલે લઇ લેવું. " उद्दां-हरण " શબ્દસમુદાયના અર્થ પ્રકાશને માટે ઇષતનું લેઇ લેવું. લક્ષણ અને ઉદાહરણ તાે પ્રસિદ્ધ છે. લાેકમાં વસ્તુનું સ્વરૂપ પ્રકાશ કરવા માટે એમાંથી થાંડીક વસ્તુ બતાવવામાં આવે છે. એને નમુના અથ વા વાનકી કહે છે. આ લાેકવ્યવહારાનુસાર ધારીએ આ उदाहरण अलंकार ના અંગીકાર કરેલ છે.

જ્યાં પ્રકાશના હિતને માટે ઇષતનું હરણુ કરવું એ उदाहरण अलंकार છે.

યથા.

વિષ્ડુઘુમંડ માેટા પુરૂષ, આભા લહે અશેષ;

હરભૂષણુ હેતે અન્યેા, સીત ગુણેાથી શેષ.

આમાં પૂર્વાર્ધમાં કહેલ માટા પુરૂષના પ્રકાશ માટે ઉત્તરાર્ધમાં ઇંયત્નું ગ્રહણુ છે.

અલંકારરત્નાકરકાર ઉદાહરણુ અલં<mark>કારનું</mark> આ લક્ષણુ કહે **છે**:—

## सामान्योदिष्टानामेकस्य निदर्शनमुदाहरणम्

#### યથા.

એક દેાષ ગુણુપુંજમાં, હાેય નિમગ્ન હમેશ; શશિમાં જેમ કલંકથી, કદ્દી ન થાયે કલેશ.

આમાં ઉપમા નથી. કેમકે ઉપમામાં તેા ઉપમેયેાપમાનના લેદ હાય છે.

## उल्लेख.

" જશવંતજશાેભ્રુષણુકાર " લખે છે:— " उद " ઉપસર્ગના અર્થ ઉત્કર્ષ. " ચિન્તામણિકાષકાર- કહે છે કે " उद् उत्कर्षे અને ारुख् ધાતુથી लेख શખ્દ બનેલ છે. " लिख् अक्षरविन्यासे " लिख् ધાતુ અક્ષરવિન્યાસ અર્થમાં છે. અક્ષરવિન્યાસ એટલે લિપિ. ચિન્તામણિ કેાષકાર કહે છે:—"अक्षर विन्यासः लिपौ " ઉલ્લેખ શખ્દ સમુદાયના અર્થ ઉત્કર્ષવાળી લિપિ અર્થાત શ્રેષ્ઠ લિપિ. દીપકન્યાયથી અલંકાર થાય છે, એનું નામ दीपक રાખવામાં આવ્યું છે. તેમજ ઉલ્લેખ ન્યાયથી અલંકાર હાઇ ધારીએ આનું નામ उल्लेख રાખ્યું છે. લેખની રીતિ એવી છે કે એકજ અકારાદિ અક્ષર અનેક લેખવાળાએાથી અનેકધા થાય છે. એક રીતના થતા નથી. અને લાકામાં કહેવત પણ ચાલે છે કે:—

યથા.

પાગ ભાગ વાણી પ્રકૃતિ, અક્ષર ઉક્તિ વિવેક;

એ નહીં દેખ્યા એકસમ, જોયા દેશ અનેક.

એકજ પ્રકારની લિપિ અનેક પ્રકારની હેાવામાં નિમિત્તતા લખવાવાળાની હસ્તક્રિયાના ભેદ છે. આહીં નામમાં **ઉત્તર્જાર્થવ** " ઉદ્ " ઉપસર્ગ એટલા માટે જોડવામાં આવ્યા છે કે અભ્યાસ સમયમાં લખવાવાળા એકની અક્ષરલિપિ પણ અનેક પ્રકારની હાેય છે, એમાં કાંઇ ચમત્કાર નથી. એથી એનું નિવારણ કર્યુ છે. આ અલંકારમાં ઉલ્લેખ ન્યાય એ છે કે અનેકથી કરીને એક વસ્તુ અનેક પ્રકારે સમજવામાં આવે છે એથી **ઉल્છે** ख.

યથા.

કામરૂપ કામિનીંઓ, કલ્પતરૂરૂપે યાચક ભાળે; શત્રુકાળ સ્વરૂપે, નરપતિ તુજને નયન થકી ન્યાળે. આમાં એકજ રાજાને કામિનીઓ કામદેવ રૂપે, યાચક કલ્પતરૂ રૂપે અને શત્રુઓ કાળરૂપે ભાળે છે. " સર્વસ્વકાર " આ પ્રમા**ણે લખે છે:**— एकस्यापि निमित्तवज्ञादनेकधाग्रहणग्रुऌेखः

એકનું પણ નિમિત્તવશથી અનેકધા ગ્રહણ એ उल्लेख.

ચન્દ્રાલાકકાર પણ આ પ્રમાણે લખે છે:---बहुभिर्बहुधोछेखादेकस्योछेखइष्यते ॥ એકનાં અનેકે કરીને બહુધા **उ**ळ्ळेखात અર્થાત્ ગ્રહણથી ઉ-લ્લેખ અલંકારની વાંચ્છના કરવામાં આવે છે. વળી પુન: ચન્દ્રાલેાકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:— एकेन बहुधोछेखेप्यसौ विषयभेदतः ॥ વિષયભેદથાં એકે કરીને બહુધા ઉલ્લેખમાં અર્થાત્ ચહુણુમાં પણ असौ अर्थात उल्लेख अलंकार છे. દીક્ષિતે ચિત્રમિમાંસામાં આ લક્ષણ આપેલ છે:---निमित्तभेदादेकस्य वस्तुनो यदनेकथा । उल्लेखनमनेकेन तदुल्लेखं मचक्षते ॥ જે નિમિત્તભેદથી એક વસ્તુનું અનેકે કરીને અનેકધા ઉલ્લે-ખન એને उल्लेख કહે છે. ग्रहीतृभेदाभावेऽपि विषयाश्रयभेदतः । एकस्यानेकघोळेखमप्युळेखं प्रचक्षते ॥ ગ્રહ્ણ કરવાવાળાના ભેદના અભાવમાં પણ વિષ<mark>ય અને આશ્</mark>ર-યલેદથી એકના અનેકધા ઉલ્લેખને પણ उદ્વેહ કહે છે. ચન્દ્રાલેાકકાર તથા ચિત્રમિમાંસાકાર વિષયભેદનું આવું ઉદાહરણ આપે છે:— યથા.

વચનમાંહિ ગુરૂ, કીર્તિમાં અર્જુન, આપ અશેષ; ધનુર્વિધામાં ભીષ્મ છેા, શ્રી શિવરાજ નરેશ. આમાં શિવરાજને વિષે વિષયભેદથી ઉલ્લેખ કરેલ છે.

## काव्यार्थापति.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે કેઃ— आपत्ति એટલે અર્થનું આવી પડવું. મીમાંસા આદિ શાસ્ત્રોમાં अર્થ पत्ति પ્રમાણુ માન્યું છે. એમાં અર્થનું આવી પડવું અનુપપત્તિ જ્ઞાનથી વિવક્ષિત છે. અનુપપત્તિ શબ્દના અક્ષરાર્થ "નહી બનવું " છે. તેથી એક અર્થના વિના બીજા અર્થના નહી બનવામાં એ અર્થ આવી પડે છે. અર્થાપત્તિ પ્રમાણુનું આ ઉદાહરણુ છે:—

" પીનો દેવદત્તો દિવા ન સુદ્ધે" પુષ્ટ દેવદત્ત દિવસમાં ભાજન નથી કરતા આમાં દિવસમાં ભાજન નહી કરનાર દેવ-દત્તની રાત્રિમાં ભાજન કર્યા વિના પુષ્ટતા થતી નથી. એ અનુપ-પત્તિના જ્ઞાનથી રાત્રિભાજન આવી પડે છે. અહીંતા કાવ્યની રીતિથી અર્થાત રમણીયતાથી જે તે પ્રકારથી અર્થનું આવી પડવું અલંકાર અની જાય છે. જેમકે પ્રઅલ કાર્ય કરવાવાળામાં નિર્ખલ કાર્ય કરવાનું સામર્થ્ય છે. એ જ્ઞાનથી પ્રખલ કાર્ય કરવામાં નિર્ખલ કાર્ય કરણરૂપ અર્થનું આવી પડવું છે ઇત્યાદિ.

જ્યાં કાવ્યરીતિથી અર્થનું આવી પડવું થાય ત્યાં काव्यार्था-पत्ति अलंकार છે.

યથા.

લાેજલૂપના યશને, જીત્યા જેણુ યશે જગતમાંહી;

અન્ય નૃપતિના યશની, કથા પછી શું કહેવી છે ત્યાંહી.

જે નૃપતિના યશે ભાજરાજાના યશને જીત્યાે છે, એ કથનથી અન્ય નૃપતિઓના યશને જીતવું આવી પડયું છે. આહીં આવી પડેલ અર્થ વાચ્ય છે અને એવું ઉદાહરણુ ઉક્ત અપ્રસ્તુતપ્રશંસા

પ્રકરણમાં ખતાવેલ છે, ત્યાં " આવી પડેલ " અર્થ ગમ્ય છે.

સર્વસ્વકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

दण्डापूर्णिकयार्थापत्तनमर्थापत्तिः ।

દણ્ડાપૂપન્યાયથી અર્થનું આવી પડવું અર્થાપત્તિ અલંકાર છે. દણ્ડાપૂપ ન્યાય એ છે કે ઉદર દંડ ખાઇ ગયા. આ કથનથી દણ્ડ ઉપર ટીંગાડેલ અપૂપ જે પકવાન્ન વિશેષ ( પૂડલા ) એનું ભક્ષણુ આપથીજ આવી પડે છે. કેમકે દણ્ડ ભક્ષણુ કરી ગયા, તાે પછી એ

દંડ ઉપર ટીંગાડેલ અપૂપ ( પૂડલા ) શેષ કેવી રીતે રહેશે ? અલંકારરત્નાકરકારાદિ સર્વસ્વના અનુસારી છે, ચન્દ્રાલેાકનું આ લક્ષણ છે:— કૈમુત્યના અર્થની સિદ્ધિમાં કાવ્યાર્થાપત્તિ અલંકારની વાંચ્છના કરવામાં આવે છે. " किम् " શબ્દનેા અર્થ નિષેધ છે. " उत् " શબ્દનેા અર્થ પ્રશ્ન છે. ચિન્તામણિકાષકારે કહ્યું છે:-કિમુત શબ્દથી કૈમુત્ય શબ્દ બનેલ છે. કિમુત શબ્દના જે અર્થ છે એજ કૈમુત્ય શબ્દના અર્થ છે. કૈમુત્યના જે ન્યાય એ કૈમુત્યન્યાય. કૈમુત્યન્યાય વા સામાન્ય છે. દણ્ડાપૂપિકાન્યાય કૈમુત્યન્યાયના વિશેષ છે. ઉદરા દંડ ખાઇ ગયા એવું કહેવાથી દંડમાં લગાવેલ અપૂપ ખાઇ ગયા કે નહીં ? આવા પ્ર<sup>9</sup>નાના નિષેધ છે, કેમકે દંડ ખાઈ ગયા, ત્યારે દંડમાં લગાવેલ અપૂપનું: ખાઇ જવું આપાઆપ આવી પડે છે.

#### क्रम.

" જશવંત જશાેસૂષણુકાર લખે છે:—

" क्रम" એટલે અનુક્રમ. ચિન્તામણિકોષકાર કહે છે:— "क्रम: अनुक्रमे" જેમકે વૃક્ષમાં મૂળ, ઝાડ, ડાળા, પત્ર, ફૂલ, ફળ ઇત્યાદિ ક્રમ છે. આને यथासंख्य પણ કહે છે.

જ્યાં ક્રમથી શબ્દાનું કથન અથવા અર્થોનું કથન હાેય એને क्रम अलंकार કહે છે.

મહારાજા ભાેજનું આ લક્ષણુ છે:—

शद्धस्य यदिवार्थस्य द्वयोरप्यनयोरथ ।

भणनं परिपाट्या यत्क्रमः स परिकीत्तिंतः ॥

શબ્દનું અથવા અર્થનું, અથવા એ અન્નેનું પરિપાટીથી જે કથન તેને क्रम કહેવામાં આવેલ છે.

યથા.

નૂતન ઘન હિમ કનકકાન્તિધર, અગપતિ વૃષ મરાલ વાહન વર; સરિતાપતિ ગિરિ સરસિજઆલય, હરિ હર વિધિ અરપાે સહુને જય. આમાં હરિ હર, અને વિધિના વર્ણુ, વાહન અને સ્થાન ક્રમથી કહેવામાં આવ્યા છે. એથી આહીં શખ્દોની પરિપાટી છે. અર્થ પ રિપાટી છે પ્રકારની છે. ૧ કાલથી. ૨ દેશથી.

કાલથી યથા.

કર કમલ અલક સુકુન્દ લાેધ સુમનનાં ધૂલિ લગાવાં, શ્રી વદનને પાંડુ કરે ઉર અમિત હર્ષ ઉપાવોં; વેણીમહીં કુરવક શ્રવણુમાં શિરિષ પુષ્પાે ધારોં, સીમંત મધ્ય કદંબ પુષ્પર્થી રમગ્રુ રીંઝવે નારીં.

લેાધના પુષ્પની રજ લગાવીને વદનશ્રીને પાંડુ કરવાની કાેઇક દેશમાં પૃથા ( રીતિ ) છે. એ અનુસાર આ વર્ણન છે. આમાં કમલ શરદમાં, કુન્દ પુષ્પ હેમંતમાં, લાેધ પુષ્પ શિશિરમાં, કુરવક પુષ્પ વસંતમાં, શિરિષ પુષ્પ ગ્રીષ્મમાં અને કદંબ પુષ્પ વર્ષામાં થાય છે. આ ઋતુની પરિપાટી ગમ્ય છે. આ અર્થોના ક્રમ છે અને આ અર્થ કાલરૂપ છે.

યથા.

શિર સ્પર્શે શિરરત્ન, સૂર્ય મંડલ શાભાધર, શ્રવણુ સ્પર્શ તાટંક મણિ, સુકૌસ્તુભ સ્પર્શે ઉર. જવ સ્પર્શે નાભિ પ્રદેશ, જગજનક કમલ થયુઁ; અને આવી કટિનિકટ, પાર્કા સુષ્ટિ સુવર્ણ કહ્યું. વપુને વધારતી વખત, આ ચારૂ ત્રિવિક્રમનું ચરિત; અખિલ વિશ્વને અહરનિશ, થાએા એહ સહાય નિત.

આહીં વામન ભગવાનના શરીરવૃદ્ધિ સમયમાં ક્રમથી શિર, શ્રવણુ, વક્ષ:સ્થલ, નાભિ, કટિ એ શરીરના પ્રદેશામાં સૂર્યમંડલનું શિરરત્ન, તાટંક, કાૈસ્તુલ, નાભિકમલ, ખર્ડ્સુષ્ટિની સાથે ઔપમ્ય-લાભ છે. આહીં શિખાથી પ્રારંભ વર્જુનમાં દેશપરિપાટીરૂપ અર્થીના ક્રમ છે. ઉભય પરિપાટી અર્થાત્ શબ્દ અર્થ બન્નેની મિશ્રિત પરિ-પાટી એ છે પ્રકારની છે. શબ્દપ્રધાન અને અર્થપ્રધાન.

## शब्दप्रधान उभय परिपाटीं-यथा.

છે કંજ કુવલય બિમ્બફલ, શશિતણી ઉપમા ફેાક; કર ચક્ષુ અધર અને મુખે, જીતેલ જાણે લાેક. એ પંક સર તરૂ ગગનમાં, ફેંકેલ છે એ કાજ; જર્રો અન્ય કર નહી કલ્પના, કવિ ચિત્ત ચેતી આજ.

આહીં જે ક્રમથી છતેલી વસ્તુઓની શબ્દ પરિપાટી છે, એ ક્રમથી જીતવાવાળી વસ્તુઓની શબ્દ પરિપાટી છે, એ શબ્દ પરિ-પાટીથી પંકજ પંકમાં, કુવલય સરમ, બિમ્બ વૃક્ષમાં, ચન્દ્ર આકા-શમાં ફેંકવામાં આવ્યા. એ અર્થાના આધારની ઉપર ઉપર પરિપાટી આચ્છાદિત છે. એથી આહીં શબ્દપ્રધાન ઉભય પરિપાટી છે. વસ્તુ સસુદાય હાથમાં લઇને હાથમાં હલાવીને ફેંકવામાં આવે ત્યારે કાેઇ વસ્તુ નીચી પૃથ્વીમાં, કાેઇ ઉંચી પૃથ્વીમાં, કાેઇ અંતરિક્ષમાં, કાેઇ આકાશમાં એ ક્રમથી પડે છે.

યથા.

હે ગંગે ! યમુને ! પ્રયાગવટ, મુજ અવંતિપતિ સ્પર્શાવા ઝટ; હાર ખડગ્ તન અવયવ સહ જે, પુરૂષરૂપ તમથી અનીંયા જે.

ઉજ્જન શહેરનું નામ અવંતિ છે. ઉજ્જનમાં જે મહાદેવ છે, તેનું નામ મહાકાલેશ્વર છે એ નિરંજન નિરાકાર છે, એની પુરૂષ-રૂપતા ગંગા આદિથી થઇ છે. હે ગંગે ! તું એના હારરૂપ છે. આહીં ગંગા, યસુના, પ્રયાગ, મહાકાલેશ્વર એ તીર્થ યાત્રા કરવાની પર પરા-રીતિ અર્થપરિપાટી છે, અને ગંગા, યસુના, પ્રયાગવડ, હાર, ખડગ્, શરીરઅવયવ એ શખ્દપરિપાટી છે. એ ઉક્તપરિપાટીથી આચ્છાદિત છે, એથી અહીં અર્થપ્રધાન ઉભય પરિપાટી છે.

આચાર્ય દંડી, રૂદ્રટ વાગ્લટ ઇત્યાદિ એક શબ્દક્રમનેજ ક્રમ અલંકાર માને છે.

દંડી આ પ્રમાણે લખે છે:---

પ૧

## डदिष्टानां पदार्थानामनुदेशो यथाक्रमम् । यथासंख्यामिति मोक्तं संख्यानं क्रम इत्यपि ॥

ઉદ્દિષ્ટ અર્થાત્ પહેલાં કહેલ પદાર્થીની સાથે અનુદ્દેશ અર્થાત્ પાછળ કહેલ પદાર્થીના યથાક્રમ સબંધ એને યથાસંખ્ય એમ કહે છે અને આને સંખ્યાન અને ક્રમ પણ કહે છે.

કાવ્યપ્રકાશકાર પણુ ઉપર પ્રમાણેજ કહે છે.

ન્મલંકારરત્નાકરકાર એક અર્થક્રમને જ ક્રમ માનતાં આ લક્ષણુ કહે છે:—

### क्रमेणारोहावरोहादि क्रमः ॥

ક્રમથી આરોહ અવરોહ આદિ ક્રમ અલંકાર છે, આરોહ–ચઢવું, અવરોહ–ઉતરવું.

## आरोह-यथा,

સિંહહિદય હરકંઠમાં, ખલરસના કરી વાસ;

ક્રમસહ વધતું જાય વિષ, ઉ<sup>દ્</sup>વ સ્થાનમાં ખાસ.

આહીં કાલકૂટની હુદયાદિ ઉત્તરાેત્તર ઉચ્ચ સ્થાનપ્રાપ્તિના આરાેહક્રમ છે.

### अवरोह-यथा.

સુર પુરથી શિવ શિવથી ગિરિ, ધરણીં સિન્ધુમાં જામોં; સ્થાનબ્રષ્ટ થઇ જાય જડ, અધા અધાગતિ પામોં.

આહીં ગંગાની શિવશિર આદિ ઉત્તરાેત્તર અધઃસ્થાન પ્રાપ્તિ અવરાેહ છે. લક્ષણમાં આદિ પદ ધરવાથી સૂચિત થાય છે કે આરાે-હાવરાેહના અતિરિક્ત પણ ક્રમ છે.

યથા .

થાયે ધનાથી દાદુ વધતાે, દાદુથી કરમા કહેવાઇ; કરમા શિરે કબીર નામદે, એથી ઉત્તમ મીરાંબાઈ. આંહિ કવિએ પ્રસિદ્ધ હરિભક્તાેનું તારતમ્ય કહ્યું. ત્યાં ધનાે જતિના જાટ, દાદ્વ પિંજારા, કરમા જાટણી, કબીર વણુકર, નામદે છીપા, અને મીરાં રાજપુત્રી હાેવાથી આ ક્રમની સ્ફૂર્તિ પ્રધાનતાથી અલંકાર થાય છે. ધનાએ ભક્તિરૂપ કાર્પાસનું બીજ વાબ્યું, દાદ્રએ પીંજીને પૂણીએા બનાવી, કરમાએ કાંતીને સૂતર બનાબ્યું, અને કબીરે ચીર વથ્યું, નામદેએ રંગ્યું અને મીરાંબાઇએ તે આહ્યું. આહીં ચીરવૃત્તાંત વ્યંગ્યાર્થ છે. એ બ્યંગ્યાર્થમાં રહેલ ક્રમ ઉક્ત બ્યંગ્યાર્થના અલંકાર છે.

### तद्गुण.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

तस्यगुणः अस्मिनस्तीति " એને। ગુણ આમાં છે. " આહીં તાત્પર્ય એ છે કે અન્યના ગુણના સખધ. ઘણા ગ્રન્થકારાએ તદ્રગુ-ઘુતાનાંજ ઉદાહરણ બતાવ્યાં છે. એથી જાણવામાં આવે છે કે લબ્ય ઉદાહરણાનુસાર વર્ણની તદ્દગુણુતામાંજ એઓએ તદ્દગુણુ માનેલ છે, પરન્તુ ગુણુશબ્દ ધર્મ માત્રપર છે, ચિન્તામણિકાષકારે કહ્યું છે:—

"गुणः शुक्रादौ शौर्यादौ " વર્ણમાંજ નિયમ કરે તે। આકૃતિ આદિના સંગ્રહ નહિ થાય, અને ગુણુદાષના પણ સંગ્રહ નહિ થાય. રત્નાકરકાર આ પ્રમાણુ લખે છે:—'' अन्यधर्मस्वीकारस्तद्गुणः" અન્ય ધર્મના સ્વીકાર એ तद्गुण અલંકાર

યથા.

ઇભ સહુ ઐરાવત બન્યા, સપેાં શેષ સમાન;

રઘુપતિયશસ ગે થયા, સર્વ ઉચ્ચ પદવાન.

स्वगुणत्यागादत्युत्कृष्ट गुणस्वीकारस्तद्गुणः ॥

પાતાનેા ગુણુ ત્યાગીને અતિ ઉત્કૃષ્ટ ગુણુના સ્વીકાર એ **તદ્વ્ાુળ**. ચન્દ્રાલાકકાર આ પ્રમાણુ લખે છે:—

### तद्भणः स्वगुणत्यागादन्यदीयगुणग्रहः ।)

પાતાના ગુણના ત્યાગ કરીને પારકા ગુણનું ગ્રહણ કરવું એ **તદ્દ્યુળ** અલંકાર છે. કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

स्वमुत्स्रज्य गुणं योगाद्त्युज्ज्वलगुणस्य यत्।

वस्तु तद्गुणतामेति भण्यते स तु तद्गुणः ॥

નિજ ગુણુને ત્યાગીને અતિ ઉજવલ ગુણુના ચાેગથી જે વસ્તુ તદ્દગુણુતાને પામે એ **तद्गुण अलंकार** કહેવાય છે.

## तुल्ययोगिता.

" જશવ તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

"તુ**સ્પયોગ"** શબ્દના અર્થ તુલ્યાના ચાેગ. આ તાે વક્ષ્ય-માથુ સમ અલંકારના વિષય છે. એથી તુલ્યધર્મના ચાેગમાં તુલ્ય ચાેગિતા શબ્દની રૂઢિ છે. તુલ્યયાેગ અને તુલ્યચાેગિતા શબ્દના એ-કજ અર્થ છે. સર્વદા અને સર્વત્ર તુલ્ય ધર્મના ચાેગમાં અલંકારપણ નથી. પથુ "કદી" અથવા "ક્યાંઈ" તુલ્ય ધર્મના ચાેગ થઈ જવા-માં અલંકારપણું છે. કેમકે એ લાેકાત્તર થાય છે; એથી આહીં ઉક્ષ્ત સ્થલમાં તુલ્યયાેગિતા શબ્દની રૂઢિ છે.

જ્યાં કદી અથવા ક્યાંઈ તુલ્યધર્મના ચાેગ થાય ત્યાં તુલ્યયાે-ગિતા અલંકાર છે.

યથા.

રંગ રંગનાં વસ્ત્ર વન, ભૂષણુ વિદ્યુત્ સંગ;

રામરાજ સુરરાજ દ્રય, આવ્યા ધરી ઉમંગ.

વિવાહસમયમાં શ્રી રામચન્દ્રજી રંગરંગનાં વસ્ત્રો અને ભૂષ-ોણાથી બણી ઠણીને પધાર્યા છે. એજ સમય સુરરાજ (ઇન્દ્ર) વિઘુ-તથી શાેભાયમાન રંગરંગના મેઘાથી બણી ઠણીને આવ્યા છે. આમાં રામચન્દ્રજીના અને ઇન્દ્રના આવા તુલ્ય યાેગ કદાચિત્ અનેલ છે એથી **તુल્ययोगिता अल्लंकार છે.** તુલ્યયાેગિતા એટલે તુલ્યયાે-ગીપણું.

. આચાર્યદાંડી આ પ્રમાણુે કહે છેઃ— विवक्षितगुणोत्कुष्टैर्यत्समीकुत्य कस्यचित् । कीर्तनं स्तुतिनिन्दार्थं सा मता तुल्ययोगिता ॥ કહેવા ઇચ્છેલ ગુણુેાથી જે ઉત્કૃષ્ટ છે એની સાથે સમાન કરી-ને કેાઇનું સ્તુતિ અથવા નિન્દાને માટે જે કથન તે તુલ્યયેાગિતા માનવામાં આવેલ છે.

ચન્દ્રાલેાકકાર આ વિષયને તુલ્યયેાગિતાના તૃતીય પ્રકાર મા-નતાં આ લક્ષર્ણુંકહે છે:---

गुणोत्कुष्टैः समीकृत्य वचोऽन्या तुल्ययोगिता ।

ઉત્કૃષ્ટ ગુણુવાળાની સાથે સમ અનાવીને જે વચન તે अन्या तल्ययोगिता.

મહારાજા ભાેજ પરમતથી આ પ્રમાણે લખે છે:---

अन्ये सुखानिमित्ते च दुःखहेतौ च वस्तुनि ।

स्तुतिनिदार्थमेवाहुस्तुल्यत्वे तुल्ययोगिताम् ॥

સ્તુતિ અને નિન્દાને માટે અન્ય સુખનિમિત્ત વસ્તુ અને દુ:ખ નિમિત્ત વસ્તુ અન્ને વિષયેામાં તુલ્યતા હેાવામાં **તુ**ल्य**યોगितા** થાય છે.

ચન્દ્રાલાકિકાર અન્ય પ્રકારનું આ પ્રમાણે લક્ષણુ આપે છે.

### हिताहिते द्वत्तितौल्यमपरा तुल्ययोगिता ।

હિત અને અહિતમાં તુલ્ય વર્તન એ **अपरા તુ**ल्ययोगिता છે.

યથા.

થાય અસ્ત રવિ આતપધામ,

લીંએ સમસ્ત વિશ્વ વિશ્રામ;

કરે પ્રકાશ ચંન્દ્રને ઉડુગણ,

સંકુચિત કમલ સ્વૈરિર્ણી−આનન.

આંહી તુલ્યયેાગિતાની સંગતિ આ રીતિથી છે કે પ્રિયસમા-ગમ સમીપ હેાવાથી સન્ધ્યાસમયમાં સ્ત્રીઓનું મુખ વિકાસશુક્રત થાય છે, પરંતુ પરકીયા નાયિકાના અભિસારમાં ચન્દ્રોદય ખાધક હેાવાથી સન્ધ્યા સમયમાં કમલાેની સાથે સ્વૈરિણીવદનને પણ સં-કાેચની તુલ્યતા થઇ છે. " કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ લક્ષણ કહે છે:---नियतानां सक्रुद्धर्मः सा पुनस्तुल्ययोगिता ।

" નિયતાનાં '' અર્થાત્ પ્રાકરણીક્રાનાજ અથવા અપ્રાકર-ણીકાનાજ એકવાર કહેલ ધર્મ એ કરી તુલ્યયાગિતા છે.

યથા

પાંડુ ક્ષામ મુખ સરસ ઉર, તન આળસના ચાેગ; કરાવતા નિત બાેધ એ, સહુને ક્ષેત્રિયરાેગ.

આહીં પાંડુ અને કુશ મુખ ઇત્યાદિ વિરહદશામાં અને રાગ દશામાં વર્જુનીય હાેવાથી પ્રકૃત છે. જેના ક્ષેત્રિય રાગ બાધ કરાવ-વાના ધર્મ એક વાર કહેવામાં આવેલ છે. આહીં ક્ષેત્રિય શખ્દમાં <sup>2</sup>લેષ છે. ક્ષેત્રિય–રાગવિશેષ અને જાર. ચિંતામણિકાષકારે કહ્યું છે કે:– ''ક્ષેત્રિયઃ परदाररते"

> "ચન્દ્રાલાકકાર" પ્રથમ પ્રકારનું લક્ષણ આ પ્રમાણે કહે છે:-वर्ण्यानामितरेषां वा धर्मेक्यं तुल्ययोगिता ।

પ્રકૃતાેના અથવા અપ્રકૃતાેના એક ધર્મ એ તુ<mark>ल्ययोगिता.</mark> સર્વસ્વકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

## औपम्यगम्यत्वे पदार्थगतत्वेनप्रस्तुतानाम

भस्तुतानां वा समानधर्माभिसबंधे तुल्ययोगिता ॥ પ્રસ્તુતાની અથવા અપ્રસ્તુતાની પદાર્થગતતાથી અર્થાત્ સ-કૃત્ વૃત્તિથી સમાન ધર્મ સંબંધમાં ઔપમ્યની ગમ્યતા હાેય ત્યાં तुल्ययोगिता.

ક્લ રસાલ મધુસમ મધુના રવ, જગજીવન જલ છાંય સુખદ અવ; અતિ રવિ રશ્મિ પ્રભાવ પ્રસારે, દિન સરસિંબે વૃદ્ધિ લે પ્યારે. આહીં એના લક્ષણુની સંગતિ આ રીતિથી છે કે આહીં ગ્રીષ્મ-

**ત્રાતુના વર્ણુનમાં** દિન અને કમલ પ્રસ્તુતની વૃદ્ધિરૂપ સમાન ધર્મ-

સંબ ધ ક**હે**વામાં આવ્યેા છે અને એનું ઐાપમ્ય ગમ્ય છે કે કમલાેની દિનના સમાન વૃદ્ધિ થઇ અને વૃદ્ધિરૂપ ધર્મ એક વાર કહેવામાં આવેલ છે.

### दीपक.

" જશવ તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

''दीपयतीति दीपकम्"પ્રકાશ કરે એ दीपक. જ્યાં દીપક ન્યાય ચમત્કાર કરનાર હાય ત્યાં दीपक अल्लंकार છે.

ભરતભગવાન આ પ્રમાણે લખે છે:—

नानाधिकरणार्थानां शब्दानां संप्रकीर्तनम् ।

एक वाक्येन संयोगात्तदीपकमिहोच्य ते ॥

નાનાધિકરણુક અર્થીવાલા શબ્દોનાે એક વાકયથી સંચાગ કરીને

જે કહેવું એ આહીં ( અલંકાર શાસ્ત્રમાં ) **દીપન** કહેવાય છે.

યથા.

હ સાથી સર કુસુમથી, તરૂ દ્વિરેક્ષ્થી કંજ;

ગાેષ્ઠાે ઉપવન શૂન્ય નહિ, છે આ પુર મન રંજ.

કેટલાએક પ્રાચીન લભ્ય ઉદાહરણાનુસાર એક વસ્તુ દેખાડ-વાને માટે કરેલ દીપક અન્ય વસ્તુને પણુ દેખાડે છે. આ દીપક ન્યાયને દીપક અલંકાર માને છે.

કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---

सकुद्वत्तिस्तु धर्मस्य प्रकृताप्रकृतात्मनाम् ।।

પ્રકૃત અને અપ્રકૃતાના ધર્મના એકવાર વર્તનમાં દીપક અલંકાર છે.

ભાનુદત્ત આ પ્રમાણે લખે છે:---

" अर्थोपकारको दीपकम् "

મ્પર્ધાના ઉપકાર કરે એ दीपक.

યથા

ગંજન અરિ રંજન પ્રજા, ભંજન કષ્ટ કવીન્દ્ર; મજૂન સુરસરિ વિણુ વૃથા, જાણે દિન નરઈન્દ્ર.

આહીં વિના અને વથા જાણવું એ એક ધર્મ "ગંજન અરિ" ઇત્યાદિ અનેકને પ્રકાશિત કરે છે. આહીં વર્ણનીય નરેન્દ્રમાં અરિ-ગંજન ઇત્યાદિ સર્વ ધર્મ પ્રકુત છે. મહારાજા ભાજ આ પ્રમાણે લખે છે:--जातिक्रियागुणद्रव्यवाचिनैकत्र वर्तिना । सर्ववाक्योपकारकंश्वेट्दीपकं तन्निगद्यते ॥ યદિ એક જગાેએ રહેતા જાતિ, ક્રિયા, ગુણ અથવા દ્રવ્યવાચી શબ્દ સમસ્ત વાક્યનાે ઉપકાર કરતાે હાેય એને દીવજા કહે છે. યથા. દિગ્પાલાના સિત દિરદ, મહિપતિ સુયશ મહંત; અષ્ટ દિશાના અંતમાં, શુભ સંચાર કરંત. આહીં એક ઠેકાણે ધરેલ ક્રિયાવાચી સંચાર શબ્દ સમસ્ત વાક્યનાે ઉપકાર કરે છે. રૂદ્રટ આ પ્રમાણે લખે છે:---यत्रैकमनेकेषां वाक्यार्थानां क्रियापदं भवति । आदौ मध्ये चान्ते बाक्ये तत्संस्थितं च दीपयति ॥ જ્યાં વાક્યના આદિ, મધ્ય અને અંતમાં સ્થિત થએલ ક્રિયા-પદ અનેક વાક્યાર્થીને દીપન કરે ત્યાં દીપક અલંકાર થાય છે. યથા. ખહિંકરે ઉત્કંઠ ઘન, ચુવા મદન ઉત્કંઠ; આહીં વર્ષાઝાત વર્શનમાં " उत्कंठ " પદની આવૃત્તિ છે, અર્થાત વારંવાર આવે છે, મયૂર પક્ષમાં મેઘ મયૂરોના ઉત્ (ઉંચા) કંઢ ( ગ્રીવા ) કરે છે. તરૂણુપક્ષમાં ઉત્કંઠા અર્થાત્ ઇષ્ટ લાભમાં કાલક્ષેપનું અસહનપણું.

### द्रष्टान्त.

" જશવંતજશાેભૂષ**ણુકાર " લખે છે**:— દ્રષ્ટાન્ત શબ્દની આ વ્યુત્પત્તિ છે. '' द्रष्टोऽन्तो निश्चयो यत्र **સ દ્રષ્ટાન્તઃ "** જ્યાં નિશ્ચય જેવામાં આવ્યાે હાેય એ દ્રષ્ટાન્ત. આહીં વક્ષ્યમાણ સ્થલમાં દ્રષ્ટાન્તની રૂઢિ છે. આના બે વાકયાર્થ થાય છે. એક તાે દ્રષ્ટાન્ત વાકયાર્થ, અને બીજો દ્રષ્ટાંતની અપેક્ષા કરવાવાળાે અનિશ્ચિત વાક્યાર્થ. એને દાર્શન્ત કહે છે.

દ્રષ્ટાન્તનું નિબંધન તેા દાર્ષાન્તનેા નિશ્ચય કરાવવા માટે છે, અને ચમત્કારનું પર્યવસાન પ્રધાનતાથી દ્રષ્ટાન્તમાં જ છે એથી દ્રષ્ટાન્તનેજ અલંકારતા છે.

#### યથા.

છતાં અમિત રાજાએા, રામથી ધરણીરાજવતી થાયે, અગણિત ગૃહ તારા પણ, ચન્દ્રથી રજની ચાંદનોં કહેવાયે. આહીં અન્ય રાજાએા છતાં પણ શ્રીરામચંદ્રથી લૂમિ રાજવતી અર્થાત્ રાજાવાળી કેમ થાય છે ? એવી શંકા થાય છે. એનેા નિશ્ચય ગૃહ અને તારાએામાં પણ પ્રકાશ છે, તથાપિ રાત્રિ ચન્દ્રથીજ ચાંદની કહેવાય છે, એ આ સ્થલમાં જોવામાં આવેલ છે. કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ લક્ષણ આપે છે:—

### द्रष्टान्तः पुनरेतेषां सर्वेषां प्रतिबिम्बनम् ॥

" एतेषां सर्वेषां " અર્થાત્ ઉપમેય, ઉપમાન અને ધર્મ એ સર્વ'નેા બિંબપ્રતિબિંબભાવ द्रष्टान्त અલંકાર છે. •

યથા.

શાેલે શર પ્રતાપથી, લસે ચાપથી શર;

આહીં શાેભનધર્મ ઉપમાન ઉપમેય બન્નેનાે એક છે, એને પુનરૂક્તિ નિવારણને માટે " શાેભે, લસે " એવા ભિન્ન ભિન્ન શબ્દોથી કહેલ છે.

રત્નાકરકાર આ પ્રમાણે લખે છેઃ—

# वाक्यद्वये प्रतिबिम्बनं द्रष्टान्तः ।

અન્ને વાક્યામાં પ્રતિબિમ્પિત હેાવું એ દ્રષ્ટાન્ત અલંકાર છે.

પર

" જશવંતજશાભૂષથકાર " લખે છે:---આમાં " नि " ઉપસર્ગના અર્થ "विन्यास" છે. " ચિન્તા-મથિકેાષકાર " કહે છે. " नि विन्यासे " વિન્યાસ એટલે રચના " ચિन्ताभधि કे। षक्षार कडे छे: -- " विन्यासः रचने " निदर्शना શખ્દના અર્થ દેખાડવું છે, નિદર્શનામાં આકાર એ શખ્દની સ્ત્રીલિં-ગતા ખતાવવા માટે<sup>1</sup>છે. નિદર્શના શબ્દસમુદાયના અર્થ રચના <mark>દેખાડવી અર્થાત્ કરી</mark> ખતાવવું <mark>એવાે થાય છે,</mark> લાેકમાં રીતિ છે કે પાતાના કહેલની સત્યતા ખતાવવી; પાતાના કહેલનું સારી રીતે હુદ-યંગ્રુમ કરાવવું, ઇત્યાદિ પ્રયાજનથી સ્વયં કરીને બતાવે છે, જેમકે વ્યાકરણશાસ્ત્ર ભણાવવાવાળા શરૂ " अकुइ विसर्जनीयानां कंठः " અકાર, " क " ક વર્ગ, " इ " હકાર, विसर्जनीय અર્થાત્ વિસર્ગ, એનું ઉચ્ચારણુ कंठस्थान થી થાય છે. એવા વર્ણોચ્ચારણુ સ્થા-નના ઉક્રત સૂત્રથી ઉપદેશ કરીને શિષ્યને સારી રીતે હુદયંગમ કરાવવાને માટે ગુરૂ સ્વયં એવીજ રીતે એ વર્ણોના કંઠસ્થાનથી ઉચ્ચારણુ કરીને અતાવે છે, આ લાેક વ્યવહારાનુસાર ધાેરીએ આ અલંકારના અંગીકાર કરેલ છે, આ વિષયમાં જ્ઞાપક હેતુના અંશ પણ છે. પરન્તુ સ્વયં કરી અતાવવા જેવું વર્ણુન કરવામાં આવે એ निदर्शना अक्षंधार छे.

## निदर्शना.

पूर्वोपल्रब्धौ અર્થાત્ પ્રથમથી જ્ઞાનમાં સિદ્ધ જે સમત્વ એને निदर्शन कृतः અર્થાત્ દ્રષ્ટાંતરૂપ કરેલ જે કેાઇ પ્રતિપાદન કરે એને વિદ્વાનાએ द्रष्टान्त नाभ આપ્યું છે, " निदर्शन " શબ્દના અર્થ " દ્રષ્ટાન્ત " છે. ચિન્તામણિકાષકારે કહ્યું છે:–'' निदर्शनं द्रष्टान्ते ''

सिद्धं पूर्वोपल्रब्धौ यः समत्वम्रुपपादयेत् । निदर्शनकृतस्तज्झैः स द्रष्टान्त इति स्मृतः ॥

ભરતભગવાન આ પ્રમાણે લખે છે:---

ચાંદની ચન્દ્રની સંગે, ઘનસંગે જાયે વિઘુત્ ચાલી; પતિસહ ગમન પ્રિયાનું, જડ પણ જાહિર દે છે બતલાવી. આમાં ચાંદની અને વિઘુત્ સ્ત્રીએાના પતિસહ ગમનધર્મને સ્વયં કરી બતાવે છે, એથી નિદ્ર્શના છે.

ય**થા**.

ઉદય પાર્મીને તતક્ષણુ દિનપતિ, અરપે શ્રી પદ્મોપંક્તિપ્રતિ; છે વૈભવફલ સુદ્ધુદઅનુગ્રહ, અનુભવ એહ કરાવે જગ સહ. આહીં ધારીની એ વિવક્ષા છે કે વૈભવનું ફલ મિત્રા ઉપર અ-નુગ્રહ કરવા એ છે. આ ઉપદેશને સૂર્ય ભગવાન ઉદય થતાંજ પાતા-ના મિત્રા કમલાને શ્રી અર્થાત્ શાભા દેવા દ્વારા પાતે કરી દેખાડે છે. આ ઉદાહરણમાં ઉદય થતાં જ કમલામાં શ્રી અરપણ કરવા-રૂપ અર્થાન્તરમાં પ્રવૃત્ત થએલ સૂર્ચ ભગવાનને વૈભવનું ફલ મિત્રા પ્રતિ અનુગ્રહ કરવા એ છે. આવા અર્થાન્તર દેખાડ્યો છે. આમ સમજીને આચાર્યદાડી આ લક્ષણ આપે છે:—

## अर्थान्तरप्रदृत्तेन किंचित्तत्सदृत्रां फलम् । सदसद्वा निदर्ञ्येत यदि तत्स्यान्निदर्शनम् ॥

અર્થાન્તરમાં પ્રવૃત્ત થઍલ કર્તાથી જે સત્ અથવા ભલા, અને અ સત્ અર્થાત્ બુરા કાેઇ પણ એ અર્થાન્તરના સદ્દશફલ નિદ્દર્સ્વેત અર્થાત્ બતાવવામાં આવે છે, એ નિદ્દર્શના અલંકાર છે. આચાર્ય દંડીએ આવું સમજીને ''નિ'' ઉપસર્ગના ભિન્ન અર્થ નથી કર્યા. જે અર્થ દર્શન શબ્દના છે એજ નિદર્શન શબ્દના અર્થ રાખેલ છે. અર્થ દર્શન શબ્દના છે એજ નિદર્શન શબ્દના અર્થ રાખેલ છે. અને અન્ય કરતાં અન્ય દેખાડવામાં રૂઢિ માની છે. નિદર્શના સ્ત્રી લિંગ છે. અને ''નિદ્દર્શનં'' નપુસક લિંગ છે. આ લિંગ માત્ર ભેદ છે. આથી અર્થ બેદ થતા નથી. ઉક્ત ઉદાહરણ તા સત્ અથાત્ સારા અર્થમાં છે. અસત્ અર્થના વિષયમાં આ ઉદાહરણ છે. યથા.

નષ્ટ થતું શશિકરથી, ધ્વાંત કહે છે સુણુને સહુ કેાયે; હાય સમર્થ છતાંયે, રાજવિરાધી નિત્ય નષ્ટ હાયે. આહીં સતત ( ખુરા ) અર્થના વિષયમાં નિદર્શના છે. મહારાજા ભાેજ આ પ્રમાણે લખે છે:— 'द्रष्ट्रान्त: प्रोक्तसिज्झ्ये यः सिद्धेऽर्थे तन्निदर्शनम् ।

पूर्वोत्तरसमत्वे तद्दजु वक्रं च कथ्यते ॥

કહેલ અર્થની સિદ્ધિને માટે સિદ્ધ અર્થમાં જે દ્રષ્ટાન્ત અર્થાત્ નિશ્ચયદર્શન એ નિદ્દર્શના અલંકાર છે. પૂર્વોત્તર અર્થાત્ સાધ્ય અર્થ પહેલા અને સિદ્ધ અર્થ પછી અને સિદ્ધ અર્થ પહેલા અને સાધ્ય અર્થ પછી; અને સમત્વે અર્થાત્ સાધ્ય અર્થ અને સિદ્ધ અર્થ બન્ને સમકાલતાથી વર્ણિત હાય તત્ અર્થાત્ તે નિદ્દર્શન. એને ઝાજી અર્થાત્ સરલ અને વક્ર કહેવામાં આવે છે.

"च पुनः" ક્રિયાથી જ પાતાના અને પાતાના સબંધની ઉક્તિ અર્થાત ख्यापन ( અતાવવું ) એ द्वितीय निदर्शना છે.

'' સર્વ<sup>૬</sup>સ્વકાર " નિદર્શનાના '' પદાર્થાવૃત્તિ " અને વાકયાર્થા-વૃત્તિ એવા બે ભેદ માને છે.

# पदार्थावृत्तिनिदर्शना--यथा.

જટાબદ્ધ અહિમણિ મરીચિમાં, વિલસે આવી ઉભયની મધ્યમાં; જ્યાયુત સ્મર ધનુલીલા સ્પર્શે, શિવલલાટશશિ મન આકર્ષે. આમાં સ્મરચાપલીલા સ્મરચાપના ધર્મ છે, એથી અપરવસ્તુ હેાવાથી ચન્દ્રમાં નહી સંભવતી એની લીલા સદ્દશ લીલાના બાધ કરાવે છે. આહીં " લીલા " આ એકજ પદના અર્થના અન્યત્ર સબંધ કહેવામાં આવ્યા છે. એથી पढार्थाव्रत्ति છે.

# वाक्यार्थावृत्तिनिदर्शना-यथा.

રંજન કરવા જાવકથીં, તુજ પદ નખને નાર;

એ સિત કરવાે છે શાશ, કરી લેપન ઘનસાર.

આહીં પૂર્વાર્ધ'રૂપ વાક્યાર્થના અને ઉત્તરાર્ધ'રૂપ વાકયાર્થના સંબંધ કહેલ છે.

" ચન્દ્રાલેાકકાર " પ્રથમ નિદર્શનાનું આ લક્ષણુ આપે છે:—

#### वाक्यार्थयोः सदृशयोरैक्यारोपो निदर्शना.

સદશ વાક્યાર્થીની એકતાના આરાપ એ निद्शेंना છે.

યથા.

જે દાતામાં સામ્યતા. પૂર્વ પુષ્ય અનુસાર,

એજ પૂર્ણુ ઇન્દુમહીં, અકલંકતા અપાર

અાહીં દાતાની સાૈમ્યતારૂપ ઉપમેય વાક્યાર્થની અને પૂર્ણુેન્દુ-ની અકલંકતારૂપ ઉપમાન વાક્યાર્થની ''જે" 'તે" શબ્દથી એકતાના આરોપ છે.

" ચન્દ્રાલેાકકાર " અન્ય લક્ષણુ આ પ્રમાણે લખે છે:—

### अपरां बोधनं प्राहुः क्रिययाऽसत्सदर्थयोः

ક્રિયાએ કરીને સારા નઠારા અર્થના બાધ કરાવવાને अन्य निदर्शना કહે છે.

## नियम.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

नियम શખ્દના અર્થ " રાકવું " થાય છે. ચિન્તામણિ કાય-કાર કહે છે:-" नियमः यन्त्रणे, यन्त्रणं बन्धने "

नियभने नियम અલંકાર કહે છે.

આજ અખિલ અવનિ વિષે, ગાંડભાગી નૃપ બેશ;

**ન્નહિર જશ**ગ્રાહક જખર, આપજ છેા અવધેશ.

આમાં યશગ્રાહકતા શ્રી રામ ભગવાનમાં જ રાેકવામાં આવી છે. રાેકવાનું સ્વરૂપ અન્યત્ર નિષેધ કરીને એકત્ર સ્થાપન છે.

રત્નાકરકાર આના બે પ્રકાર માને છે. ૧ અપ્રક્ષપૂર્વક. ૨ પ્રક્ષપૂર્વક,

# अप्रश्नपूर्वकनियम---यथा.

છે ધનસ ચય સુજનમાં, સુવર્ણમાં નથી કાંઇ; છે ભૂષણ યશ રત્ન નહિ, ભાવે સમજો ભાઇ.

આહીં સુજન અને સુવર્જુમાં ધનતા રહેતાં સુવર્જુમાં ધનતાનેા નિયમ કરીને સુજનામાં ધનતાના નિયમ કર્યો છે. જશ અને રત્ન અન્નેમાં ભૂષણુતા રહેતાં રત્નામાં ભૂષણુતાના નિષેધ કરીને જશમાં ભૂષણુતાના નિયમ કર્યો છે.

# प्रश्नपूर्वकनियम-यथा.

શું ભૂષણુ <mark>? યશ, રત્ન નહિ જાણે</mark> સર્વ જહાન; આહીં પ્રક્ષપૂર્વક નિયમ છે.

## निरुक्ति.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " કહે છે:---

" निर्" શબ્દ ન્દ્ર ધાતુથી બન્યાે છે. " न्દ્ર નયે " न्द् ધાતુ નય અર્ધમાં છે. નય શબ્દના અર્થ ચુક્તિ છે. ચુક્તિ એટલે યાજન. "ચિન્તામણિકાષકાર" કહે છે "નય: युक्तौ युक्ति योजनायाम्" યાજનાના અર્થ જોડી દેવું. ઉકિત એટલે વચન. નિરુक्ति આ શબ્દ સમુદાયના અર્થ વચનને જોડી દેવું. આહીં પાતાની ઇચ્છાનુસાર વચનને જોડી દેવું. આહીં પાતાની ઇચ્છાનુસાર વચનને જોડી દેવામાં રૂઢિ છે. આમ જોડવામાં લાેકાત્તરતા છે. એથી અલંકારપણું પ્રાપ્ત થાય છે. જ્યાં પાતાની ઇચ્છાનુસાર વચનને જેડી દેવામાં આવે એ निरुक्तिअंछकार છે.

#### ય**મા**.

કવિ<mark>ગણુનાને</mark> સમયે, કનિષ્ટિકા પ<mark>ર ચડયેા કા</mark>લિદાસ; એ સમ અન્ય ન મળતાં, અનામિકા સાર્થક બની છે ખાસ.

સર્વથી છેલ્લી ન્હાની આંગળીનું નામ કનિષ્ઠિકા છે અને સર્વથી છેલ્લી ન્હાની આંગળીનું નામ કનિષ્ઠિકા છે અને સમીપવર્તી આંગળીનું નામ અનામિકા રૂઢિથી છે. તે આહીં અના-મિકા આ વચનને કવિએ પાતાની ઇચ્છાનુસાર આ અર્થમાં જોડી દીધેલ છે કે આંગળીએાથી ગણુના કરવામાં કનિષ્ઠિકાથી પ્રારંભ થાય છે તે તમામ કવિઓની ગણુનામાં કનિષ્ઠિકા ઉપર તા કાલિદાસ કવિનું નામ આવ્યું છે. આજ એના જેવા બીજો કવિ નહિ મળતાં આગળની આંગળીનું નામ અનામિકા અર્થાત્ નામ વિનાની એમ સાબિત થાય છે. આમાં અનામિકાના અર્થ નામ વિનાની " એ કવિએ પાતાની ઇચ્છાનુસાર જોડી દીધેલ છે, તેથી નિરુक्तिअऌंकार.

ચન્દ્રાલેાકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

" निरुक्तिर्योगतो नाम्नामन्यार्थत्वप्रकल्पनम् "

ચેાગથી નામની અન્યાર્થકકપના એ નિરુक્તિ અલંકાર છે. આ લક્ષણુની અવ્યાપ્તિ ઘણા ઉદાહરણેામાં થાય છે.

## परिकर.

" જશવ'તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

" परिकर " શબ્દનેા અર્થ ઉપકરણ છે. લેાકામાં પ્રસિદ્ધ છે કે અમુકનાે માટા પરિકર છે. " ચિન્તામણિકાષકાર " કહે છે કે "परिकरः परिवारे, पार्रवारशाभाजनक उपकरणे छत्रचामरादौ " તેથી જ્યાં પરિકરમાં ચમત્કારનું પર્યવસાન હાેય ત્યાં परिकर अलंकार છે.

wui ચમત્કારજનક પરિકર હાય એ परिकरअलंकार.

યથા.

ઝેરસહેાદર ઇન્દુ આ, યમદિશિ પવન પ્રમાણુ;

પુષ્પે વૃક્ષ પલાશનાં, હરે વિચેાગિણિ પ્રાણ.

વિચેાગાવસ્થામાં વિરહિણીને ઇન્દુ ઈત્યાદિ ઉદ્દીપન હાવાથી પ્રાથુહારી છે. ત્યાં પ્રાથુહરણ દશામાં ચન્દ્રને વિષ સહાદરતા, પવ-નને યમદિશાનિવાસ અને પલાશને ઉક્તઅર્થતા પરિકર છે. ચન્દ્ર અને વિષ બન્ને સમુદ્રથી ઉત્પન્ન થએલ છે. એથી એ સહાદર છે. મલયપવન દક્ષિણ દિશાથી આવે છે. દક્ષિણ દિશા ચમની દિશા છે. પલાશ વૃક્ષવિશેષનું રૂઢ નામ છે. ત્યાં '' પઝપજ્ઞાત્તીત્તે પઝાગ્ન: પલ અર્થાત્ માંસ ખાય એ પઝાગ્ન. આ બ્યુપ્તત્તિથી માંસભક્ષકના પણ લાલ થાય છે. આ યાગાર્થ લગાબ્યા છે. વિષ, ચમરાજ અને માંસભક્ષકામાં પ્રાણહરણની કારણતા છે, પરન્તુ આહીં ચન્દ્રા-દિમાં પ્રાણહરણરૂપ કારણતા, ચન્દ્રાદિ રાચક હાવાથી ચન્દ્રાદિની ઉદ્દીપનતા છે. ત્યાં વિષ આદિ અત્યંત અરાચકાની સહકારી કાર-ણતા નથી. પણ ઉદ્દીપનતાથી વિયાગીનાં પ્રાણહરણ કરનાર ચન્દ્રા-દિની પરિકરતા છે.

મહારાજાભાજ આ લક્ષણ આપે છે:---

कियाकारकसंबन्धिसाध्यद्रष्टान्तवस्तुषु ।

कियापदाद्युपस्कारमाहुः परिकरं बुधाः ॥

ક્રિયાકારકસ<sup>ખું</sup> ધી સાધ્ય અને દ્રષ્ટાન્ત<sup>ઁ</sup> વસ્તુઓમાં ક્રિયાપદ આદિ ઉપસ્કારક અર્થાત્ પાષક હાેય ત્યાં પંડિત લાેકા પરિકર કહે છે. પરિકર શબ્દના અર્થનીચે પ્રમાણે કર્યો છે.

" पारेतः करोतीति परिकरः "

ચારે તરફથી અર્થાત્ સારી રીતે કરે. અને પાેષણુ કરવામાં તેની રૂઢિ માની છે.

" કાબ્યપ્રકાશગતકાસ્કિાકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:— विशेषणैर्यत्साक्त्तैरुक्तिः परिकरस्तु सः જે અભિપ્રાય સહિત વિશેષણુથી ઉક્તિ તે परिकर.

## परिणाम.

" જશવ'તજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:—

નિજ સ્થિતિના અન્યથા ભાવ परिणाम છે. " ચિન્તામણિ-કેાષકાર " કહે છે:— " परिणामः प्रकृतेरन्यथामावे " પ્રકૃતિના અન્યથા ભાવ અર્થાત્ અઢલી જવું એને परिणाम કહે છે. પ્રકૃતિ એટલે સ્વભાવ. " ચિન્તામણિકેાષકાર " કહે છે. स्वभावः प्रकृतौ. આહીં સ્વભાવ શબ્દના અર્થ નિજ સ્થિતિ છે. જેમ મૃત્તિકાનું પ-રિણામ ઘટ થાય છે. મૃત્તિકા પાતાના આકાર ત્યાગ કરીને કંબુગ્રી-વાદિ આકારને પામે છે અને પાતાની મૃત્તિકા જાતિને છાડીને ઘટ જાતિને પામે છે ઇત્યાદિ. એમ અવસ્થાંતરને સાંખ્યશાસ્ત્રમાં પરિ-ણામ માનેલ છે, એની છાયાથી ધારીએ પરિણામ અલંકારના અંગી-કાર કરેલ છે. પરિણામ પામવાનું નામ **પરિળામ ગ**ઢંकाર છે.

યથા.

આ રાજાએ રીઝીને ર કને રાજા અનાવ્યા.

રંકમાંથી રાજા થવું એ અવસ્થાન્તર છે.

સર્વસ્વકાર પરિણામનું આ લક્ષણ આપે છે:—

#### आरोप्यमाणस्य प्रकृतोपयोगित्वे परिणामः

આરોપ્યમાણુની પ્રકૃતાેપયાગિતામાં પરિણામ અલંકાર છે. ચન્દ્રાલાકકાર આ લક્ષણ આપે છે:—

### परिणामः क्रियार्थश्चेद्विषयी विषयात्मना ।

જે વિષયી અર્થાત્ અપ્રકૃત विषयात्मना અર્થાત્ પ્રકૃત અત્મ તાથી ક્રિયાર્થ અર્થાત્ ક્રિયા કરવાવાળા હેાય એ परिणाम,

#### યથા.

રઘુવર સુરસરિતાતટ આવ્યા, નિકટ નાવ ગુહ નાવિક લાવ્યા; ત્યાંહી સુમિત્રસુતમિત્રાઇ, આતર બની ઉપકારે ભાઇ.

ЧЗ

નાવના કિરાયાને આતર કહે છે. આહીં લક્ષ્મ**ણુની** મિત્રતાનેા આતર અવસ્થાન્તર છે. તેથી એ **આ**તર ગુહને માક્ષાદિ દેવારૂપ કાર્યમાં સમર્થ થયેા.

> અલંકારાદાહરણકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---उपमानोपमेययोरन्यतरत्वेन परिणतौ परिणामः ॥

ઉપમાન અને ઉપમેયતું अन्यतरत्वेन અર્થાત્ એકતું અન્યના રૂપથી પરિણામ હેાય ત્યાં પરિણામ અલંકાર છે.

યથા.

રાહુત્રાસથી શશિ અન્યેા, તારૂં આનન નાર; તેથી ચક્ષુ ચકાેર થઇં, ંચાહે પતિનાે પ્યાર.

### परिसंख्या.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

સંખ્યા એટલે ગણના. ગણનાના એ સ્વભાવ પ્રસિદ્ધ છે કે જે વિષય-માં જેની ગણના કરવામાં આવે છે, એમાં એ વિષયના નિયમ થઈ જાય છે. જેમ ચુધિષ્ઠિર આદિ પાંચ પાંડવ છે. આહીં ચુધિષ્ઠિર આદિને પાંડુ પુત્રતાના વિષયમાં પાંચ કરીને ગણવામાં આવે છે. તેથી પાંડુપુત્રતાના ચુધિષ્ઠિર આદિ પાંચેમાં નિયમ થઈ જાય છે. ત્યારે અન્યત્ર વર્જન અર્થસિદ્ધ છે કે છઠ્ઠામાં પાંડુપુત્રતા નથી. " પરિ " ઉપસર્ગના અર્થ "વર્જન" છે. ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે "વરિ વર્ઝને". પરિસ ખ્યા એ શબ્દસમુદાયના અર્થ "વર્જનવાળી સંખ્યા". આહીં પાતાના આશ્રયમાં વર્જન કરવામાં રૂઢિ છે. લાકસંખ્યા તા વિષયનું અન્યત્ર વર્જન કરીને પાતાના આશ્રયમાં પણુ એ વિષયનું વર્જન કરે છે. એ અલાકિકતા હાવાથી અલંકાર છે.

જ્યાં સંખ્યા પાતાના આશ્રયમાં પણ વર્જિત થાય એવી વાત વર્ણુન કરવામાં આવે એ परिसंख्या अलंकार છે.

> ્ યથા. અન્ધન કામિનીંકેશને, હરિણેાને વનવાસ; દેખ્યાે દંડ યતિકરે, રામ રાજમાં ખાસ.

આમાં કામિનીકેશને બન્ધન કહેવાથી અન્ય પ્રજાને બંધનતું વર્જન છે. આમાં વર્જનીય બંધન તાે ચાૈરાદિ ગુન્હેગારાને હાેય છે. એ તાે કામિનીઓના કેશાને પણ નથી. પણ તેને સુન્દરતા માટે બાન્ધવાજ જોઇએ એ સ્વાભાવિક છે. મગોને વનવાસ કહેવાથી અન્ય પ્રજાને વનવાસતું વર્જન છે. આહીં વર્જનીય વનવાસ તાે અપરાધીને સ્થાનબ્રષ્ટ કરવામાં આવે છે. એ તાે મૃગાને પણ નથી. મૃગોના વનવાસ કરવાના સ્વાભાવિક ધર્મ છે. દાંડ શબ્દમાં <sup>2</sup>લેષ છે. યતિ લાેકાને દાંડ કહેવાથી અન્ય પ્રજામાં દાંડનું વર્જન છે. આહીં વર્જનીય દાંડ તાે અપરાધીઓને દેવામાં આવે છે. આતું તાે યતિ લાેકામાં પણ વર્જન છે. કેમકે એ દોધરૂપ દાંડ યતિ લાેકાને પણ નથી પણ કાષ્ટદાંડ હાથમાં રાખવાના છે. આ રીતિથી આમાં સંખ્યાના આશ્રય કામિનીના કેશ, હરિણા અને યતિઓમાં બંધન, વનવાસ અને દાંડનું અનુક્રમે વર્જન છે. આહીં આભાસ પણ છે. પરન્તુ પરિસંખ્યારૂપ ચમત્કાર ઉદ્ધરકન્ધર હાવાથી **પરિસંણ્યા અરુંજાાર** છે.

"કાવ્યપ્રકાશકાર" આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:—

किंचित्पृष्टमपृष्टं वा, कथितं यत्प्रकल्पते ।

तादृगन्यव्यपोहाय, परिसंख्या तु सा स्मृता ॥

જે કાંઈ પૂછવાથી કહેલ અથવા પૃછયા વિના કહેલ વસ્તુ, તેના જેવી અન્ય વસ્તુના વર્જનને માટે प्रकल्पते અર્થાત્ થઇ જાય એ परिसंख्या છે.

"ચન્દ્રાલેાકકાર" આ લક્ષણુ આપે છે:—

परिसंख्या निषिध्यैकमेकास्मिन्वस्तुयन्त्रणम् । એકનાે નિષેધ કરીને એકમાં વસ્તુનું યન્ત્રણુ અર્થાત્ નિયમન કરવું એ પરિસંખ્યા અલંકાર છે.

યથા.

## નેહહાનિ હુદયે નથી, રહી દીપની માંહિ;

આ ઉદાહરણુમાં એના લક્ષણુની સંગતિ આ રીતિથી છે કે આહીં નાયકાએાના મનમાં સ્નેહક્ષયનાે નિષેધ કરીને દીપકાેમાં નિયમન કર્શુ છે.

# पर्याय -

" જશવંતજશાેભૂષઘુકાર " લખે છે:—

पर्याय શબ્દના અર્થ અનુક્રમ અર્થાત્ એક પછી એક. "ચિન્તા-મણિકાષકાર" કહે છે:-" पर्यायः अनुक्रमे वारीति भाषायाम् " પર્યાયના બે સ્વરૂપ છે. એક વસ્તુ અનેકના સંબંધ કરે અને અનેક વસ્તુ એકના સંબંધ કરે ત્યાં पર્યાય अलंकार છે.

યથા .

પાર્છી ખેંચતા ગ્રીષ્મે, દ્રગે લાવતી પ્રમદાઓ પાણી;

આ વર્ષામાં આજે, પગથી ખુંદે પ્રમદાઓ પાણી. આમાં જે પાણી ભરનારીઓ ગ્રીષ્મમાં કૂવેથી પાણી ખેંચતાં આંખામાં પાણી લાવતી હતી અર્થાત્ રાતી હતી, તે આજે વર્ષામાં પાણીને પગવતી ખુંદે છે અર્થાત્ તળાવા ભરાયાથી પાણીમાં પગ રાખી બેઢાં ભરે છે. મતલબ જે પાણીના પ્રથમ સંબંધ પાણી ભર-નારીઓનાં નેત્રાથી હતા તે છાડીને હવે એ પાણી ભરનારીના પગા-થી સંબંધ કર્યા. આહીં એક પાણીના ક્રમથી અનેક સાથે સંબંધ થવાથી प्रथम पર્યાય અરુંकार છે.

" કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " પ્રથમ પર્યાયનું આ <mark>લક્ષણ</mark> આપે છે:—

### एकं क्रमेणानेकस्मिन् पर्यायः

ક્રમથી એક અનેકમાં સંબંધ ધરાવે એ <mark>પ્રથમ પર્યાય</mark>.

દ્વિતીય પર્યાયનું આ લક્ષણુ આપે છે:—

अन्यस्ततोऽन्यथा. તેથી અર્થાત્ પ્રથમ પર્યાયથી અન્યથા અર્થાત્ ઉલટે। એટલે ક્રમથી અનેક એકમાં એ द्वितीय पर्याय છે.

#### પ**યાં**યેાકિત.

કાવ્યપ્રકાશકારે એ બન્નેના બબ્બે પ્રકાર માનતાં વૃત્તિમાં લખે-લ છે કે એક વસ્તુ ક્રમથી અનેક થાય અથવા કરવામાં આવે એ **વર્યાય.** એક વસ્તુક્રમથી અનેક કરવામાં આવે એનું આઉદાહરણ છે:–

યથા.

કૌસ્તુલ ભૂષણમાં હતા, એકજ રસ સુખ જાર્ણું; પ્રિયા અધરમાં એક રસ, કર્યાે સ્મરે બલ આર્ણું.

# पर्थायोक्ति.

" જશવ તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

"पर्याय" શબ્દના અર્થ "પ્રકાર" છે. "ચિન્તામણિ કાયકાર" કહે છે:-"पर्यायः प्रकारे" પર્યાયોક્ત એ શબ્દસસદાયના અર્થ "પર્યાયથી કહેવું." પર્યાય શબ્દના સ્વારસ્યથી આ અનુભવસિદ્ધ છે કે અન્ય પ્રકારથી કહેવું, એજ સ્પષ્ટ કરનાર વેદ વ્યાસ ભગવાને આ લક્ષણ આપ્યું છે:---

> पर्यायोक्तं यदन्येन प्रकारेणाभिधीयते ॥ જે અન્ય પ્રકારથી કહેવામાં આવે એ पर्यायोक्ति अलंकार.

> > યથા.

રામસેનની સનસુખે, લડ્યા ખડ્ડ ચમકાવા:

એ સુતા સુરમન્દિરે, સુરસુન્દરિ ઉર લાવી.

આમાં શ્રી રામભગવાનના શત્રુએાનાં મરણુ ઉક્ત પ્રકારાન્તરથી કહેલ છે. એ રમ્ય હેાવાથી અલંકાર છે.

આચાર્યદંડી આ પ્રમાણે લખે છે:—

अर्थमिष्टमनाख्याय साक्षात्तस्यैव सिद्धये । यत्प्रकारान्तराख्यानं पर्यायोक्तं तदिष्यते ॥ જે વાંચ્છિતાર્થને સાક્ષાત્ ન કહીને એનીજ સિદ્ધિને માટે પ્રકારાન્તર કહેવું એને पर्यायोक्ति કહે છે. યથા.

મંજી રસાલની મંજરી, દંશે પરિભૃત સાથ;

આ ઋતુમાં આહીં રહેા, નિજ ઇચ્છા સ્ત્રીનાથ.

આહીં વક્તા સખીનાે ઇષ્ટાર્થ નાયક નાયિકાનાે રતાેત્સવ સિદ્ધ કરાવવાે એજ છે. એને સાક્ષાત્ ન કહેતાં એની સિદ્ધિને માટે પર-ભુત રસાલમંજરી ખાય છે, એના નિવારણને માટે જાઉં છું. તમે બન્ને આહીં સ્વેચ્છાથી રહેા. એ પ્રકારાન્તરથી કહેલ છે.

મહારાજા ભાેજ આ પ્રમાણે કહે છે:....

मेषं यदुक्तिभङ्गिर्यावसरो यः सूरिभिः ।

निरार्कांङ्वोऽथ साकाङ्कः पर्याय इति गीयते ॥

જે મિષ, જે ઉક્તિભંગિ અને જે અવસર તેને પંડિતા પર્યાય કહે છે. એ નિરાકાંક્ષ અને સાકાંક્ષ એમ ઉભય પ્રકારના છે. મિષના પર્યાય વ્યાજ છે. " ચિન્તામણિકાષકાર'' કહે છે:-" मिषं व्याजे" ઉક્તિભંગિના અર્થ પર્યાયોક્તિ છે. ભંગિ શબ્દના અર્થ વિભાગ છે. ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે.''મङ્गिर्मक्तौ भक्तिः विभागे" વિભાગ તા પ્રકારાન્તર છે.

યથા.

છે રાજા નહિ બાલે રાણી, રાજસુતા ન પઢાવે વાણી, પથિક મુકતશુક અરિની અટારી, લીલા કરે ચિત્રપ્રતિ ભારી. આહીં રાજાના અરિનગરની શૂન્યતા પ્રકારાન્તરથી કહેવામાં આવી છે. આચાર્ય દંડીએ "મંજીરસાલ "ઇતિ એ વિષયમાં પર્યા-યેાક્તિ અલંકાર કહ્યો છે અને મહારાજાએ પર્યાય નામથી મિષ અને ઉક્તિભંગિને કહીને "મંજીરસાલ "ઇતિ એ મિષનું અને " છે રાજા "ઇતિ ઉક્તિભંગિનું ઉદાહરણ આપ્યું છે. જેથી એ બન્નેને પર્યાયાક્તિના પ્રકાર માનનાર ચંદ્રાલાકકાર વ્યાજથી ઇષ્ટ સાધનને પર્યાયાક્તિના પ્રકાર કહીને આ લક્ષણ આપે છે.

## पर्यायोक्तं तदप्याहुर्यद्व्याजेनेष्टसाधनम्

જે વ્યાજથી ઇષ્ટ સાધન એને પણ पर्यायोक्ति કહે છે. યશ

વસ્ત્રે ઢાંકચેા ગેંદ મમ, દે વૃષભાનુ કુમાર્સ, નીવી છેાડે એમ કહોં, એ મન વસાે મુરાર્સ, આમાં પ્રકારાન્તરથી ઇષ્ટ સાધન કહેલ છે તેથી વર્યાયोक્તિ છે. " કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ પ્રમાણે લખે છે.

पर्यांयोक्तं विना वाच्यवाचकत्वेन यद्वचः ॥

વાચ્ય વાચક ભાવ સબંધ વિના જે વચન અર્થાત્ કથન તે पर्यायोक्ति.

યથા.

ઐરાવતમુખ ઇન્દ્રઉર, ચિર નિવાસ**ની** પ્રીત.

તજી દીધાં મદ માનને, નિરખી હયગ્રોવ મિત્ર.

આહીં ઐરાવત અને ઇન્દ્ર મદ માન રહિત થયા, આ અર્થને અભિધા વૃત્તિથી ન કહેતાં ઉકત કથનદ્વારા વ્યંજના વૃત્તિથી કહેલ છે.

પર્યાયેાકિતના અન્ય પ્રકારનું લક્ષણુ " ચન્દ્રાલેાકકાર આ પ્રમાણે આપે છે:---

पर्यायोक्तं तु गम्यस्य वचो भङ्गयन्तगश्रयम् ।

રચનાન્તરને। આશ્રય કરીને રહેલું ગમ્યનું જે વચન તે पर्यायोक्ति

" વેદવ્યાસ લગવાન " પુન: આ પ્રમાણે લખે છે:--

गम्यस्यापि ५र्यायान्तरेणाभिधानं पयायोक्तं

ગમ્યનું પણ પર્યાયાન્ત श્થી જે કથન એ पर्यायोक्ति.

અલંકારરત્નાકરકાર પર્યાયેોકિતના બે પ્રકાર માનતાં આ લક્ષણ આપે છે:--

सापेक्षत्वादुपादानेनान्यप्रतीतिर्भङ्गयन्तरेणवाऽभिधानं पर्या-योक्तं ॥ સાપેક્ષતાથી, ઉપાદાન લક્ષણાથી અન્યની પ્રતીતિ અથવા રચનાન્તરથી જે કથન તે पर्यायोक्त.

નિરપેક્ષતાથી અન્યની પ્રતીતિમાં તાે ધ્વનિ છે, સાપેક્ષતાથી અન્યની પ્રતીતિમાં લક્ષણા છે.

યથા.

અશ્રુસ્નાત હુદય શાેકાનલ, નિકટવર્તિ સુક્તાહારાે ભલ; વન વિચરે નિશિ દિવસ નિહાળી, વૃત ઇવ આચરતી અરિનારી.

આહીં ઉકત પર્યાયથી રાજાની અરિનારીઓના પતિવધનું ઉપાદાન લક્ષણાથી બ્રહુણુ છે. અહીં કવિનું તાત્પર્ય પતિવધપર્ય-ન્ત છે. પણ અરિસ્ત્રીઓની ઉકત અવસ્થા માત્રમાં નથી. તે ઉકત અરિસ્ત્રીઓની અવસ્થા માત્રમાં પર્યવસાન કરે તેા કવિના તાત્પ-ર્યના બાધ થાય છે. એથી ઉપાદાન લક્ષણાથી પતિવધનું બ્રહુણુ છે. પતિવધ કારણુ છે. ઉકત અવસ્થા કાર્ય છે.

> યથા. રઘુપતિ વીર વૈરિવનિતાગણુ, કરે સ્વપ્નમાંહિ પ્રિયદ્દર્શન.

આહીં પ્રિયદર્શનના અભાવ સ્વપ્નાવશેષ આ પર્યાયથી કહેલ છે.

# पिहित.

" જશવંતજરોાબૂષણુકાર " લખે છે:—વिદ્દિતં आच्छादिते. જ્યાં પિહિતનું વર્ણન હાય ત્યાં વિદ્દિત अलंकार છે. રૂદ્રટનું આ લક્ષણુ છે:—

यत्रातिप्रबऌतया गुणः समानाधिकरणमसमानम् । अर्थान्तरं पिदध्यादाविर्भूतमपि तत्पिहितम् ॥ એક અધિકરણુમાં રહેતે। એવેા ગુણુ અતિ પ્રઅલતાથી જ્યાં પ્રકટ થયા છતાં અસમાન અર્થાન્તરને पिद्घ्यात् અર્થાત્ આગ્છાદન કરી લીએ તે पिहित अलंकार.

#### યથા.

પૂરિત કાન્તિકલાપથી, સખિ તુજ દેહ સદાય; કુશતા કૃષ્ણુ વિચેાગની, નયને નાંહ નિરખાય. આહીં નાચિકારૂપ એક અધિકરણુમાં રહેતા એવા અને પ્રકટ થએલ પણુ કાન્તિકલાપના અસમાન કુશતારૂપ અર્થાન્તરને અતિ પ્રબલ હાેવાથી કાન્તિકલાપરૂપ ગુણુ આચ્છાદિત કરેલ છે. ચન્દ્રાલાેકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

#### पिहितं परवत्तान्तज्ञातुः साक्तूतचेष्टितं।

પરવૃત્તાંતને જાણુવાવાળાની સાભિપ્રાય ચેષ્ટા એ વિદિત અલ-કાર છે.

#### યથા.

પતિ પ્રભાતમાં આવ્યા, સ્ત્રીએ તયાર કરી આપી તલ્પ; આહિંપતિએ રાત્રીએ જાગરણ કર્શુ છે, એવા વૃત્તાંતને જાણુ વાવાળી નાચિકાની પ્રાત:કાલમાં તલ્પ તયારી કરવારૂપ ચેષ્ટા અભિ-પ્રાય સહિત છે કે સપત્નીની સાથે આખી રાત જાગ્યા છેા, બાટે શયન કરો.

## पूर्वरूप.

#### '' જશવંતજશાભૂષણુકાર " કહે છે:---

रूप શબ્દના અનેક અર્થ છે. "ચિન્તામણિકેાશકાર" કહે છે:-''रूपं स्वभावे आकारे शुक्ठादौं" પૂર્વરૂપ અર્થાત્ પ્રથમનું રૂપ, આહીં પૂર્વરૂપની પ્રાપ્તિ વિવક્ષિત છે. પૂર્વ સ્વભાવની, આકારની અને શુક્ક્ષાદિ વર્ણુની પ્રાપ્તિમાં પૂર્વરૂપ અલકાર છે. સ્વભાવ એટલે પેત્તાની સ્થિતિ.

પૂર્વરૂપની પ્રાપ્તિમ<sup>i</sup> पूर्वरूप अलंकार થાય છે.

٩¥

કંઠકિરણ્યી શ્યામતા, બ્રહી હરહાર સુરોષ,

<sup>શ્</sup>વેત થયેા કરી તુજયશે, સુણુ અવધેશ નરેશ.

શેષ સ્વભાવથીજ <sup>શ્</sup>વેત છે. તે હાર કરવાથી હરક ંઠની કાન્તિથી શ્યામ બની ગયા હતા, તે શ્રી રામચન્દ્રના યશના સબધથી પાછે <sup>૧</sup>વેત થવાથી પૂર્વ રૂપને પ્રાપ્ત થયા આવું વર્છુન હાવાથી **પૂર્વરૂ**પ અ**ઝંકાર છે.** 

ચન્દ્રાલેાકકાર એ પ્રકારના પૂર્વદૂપ માનીને આ લક્ષણુ આપે છે:--

## पुनः स्वगुणसंमाप्तिः पूर्वरूपमुदाहृतम् ।

पूर्वावस्थानुरुत्तिश्व विकृते सति वस्तुनि ॥

ક્રરી પાેતાના ગુણની પ્રાપ્તિ થવી એને પૂર્વરૂપ અલંકાર કહે છે. અને વસ્તુના વિકાર પામ્યા પછી પૂર્વાવસ્થાની ફરી પ્રાપ્તિ એ पૂર્વरूप.

## अन्यपूर्वरूप-यथा.

દ્વીપ બુઝાવ્યાે ત્યાં કરે, કાંચી રત્ન પ્રકાશ.

આહીં વિકાર પામેલી પ્રકાશ વસ્તુની પૂર્વાવસ્થાની પુનઃ પ્રાપ્તિ છે.

## प्रतिमा.

" જશવ તજશે ભૂષ છુકાર " કહે છે:—'' पति निધિ " ને પર્યાય પ્રતિમા છે. " ચિન્તા મ છુિકા બકાર " કહે છે:—'' पति निધિઃ पति माया म् " મુખ્યના અભાવમાં મુખ્યના સદૃશ જે ગ્રહ છુ કરવામાં આવે એને पति निધિ કહે છે. ચિન્તા મ છિુકા બકાર કહે છે. '' मुख्य स्या भावे तत्स दृशो य उपदीयते स पति निधिरूच्यते " જેમ દેવતા આ ( મુખ્ય ) ના અભાવમાં દેવતા ઓની મૂર્તિ રાખવામાં આવે છે એને पति मા કહે છે. એ લા કબ્યવહા રછા યાનુસાર ધારી એ આ અલ કાર કર્યો છે. જ્યાં પ્રતિમા રૂપે વર્ણન કરવામાં આવે એ પતિ મા છે. આનું સ્વરૂપ ઉપમાથી ભિન્ન છે. યથા.

વિદ્યાવર્ધન કવિકદર, સંચય સુયશ સુરાજ;

લાેજલૂપને સ્થાનકે, આપ બિરાને આજ.

વિદ્યાવર્ધનાદિ કાર્યોમાં સુખ્ય ભાેજ મહારાજા હતા, એના અભાવમાં વિદ્યાવર્ધનાદિ કાર્યમાં ભાેજના સદૃશ હાેવાથી હે નરેશ્વર! પરમેશ્વરે આપને એના સ્થાને નિર્મિત કરેલ છે.

રત્નાકરકાર એનું આ લક્ષણુ આપે છે:—

अन्यधर्मयोगादार्थमौषम्यं प्रतिमा.

અન્યના ધર્મ ચાેગથી આર્થઔપમ્ય એ प्रतिमा અલંકાર. યથા.

અધરે ક્ષત સીત્કાર મુખ, પુલકાદ્રગમ સહુ કાળ; સર્ખી કારજ પ્રિયતમતણું, કરતી શિશિર નિહાળ.

આહીં પ્રિયતમનું કાર્ય શિશિરે કર્યું એથી શિશિરમાં પ્રિય-તમની તુલ્યતાની પ્રતીતિ હાવાથી આર્થઔપમ્ય છે એથી **પ**તિमा છે.

### प्रत्यनीक.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

अनीक શબ્દના અર્થ " સેના " માત્ર છે, અને "સેનામાં મળેલ " આ અર્થ પણ છે. " ચિન્તામણિકોષકાર " કહે છે " अनीकं सैन्ये, सेना मात्रे सैन्यं सेनासमवेते " સેનામાં મળે લને સૈન્ય કહે છે, " समवेत " શબ્દના અર્થ " મળેલ " છે. અને प्रति શબ્દના અર્થ " સન્મુખના " છે. " ચિન્તામણિકોષ-કાર કહે છે કે ' प्रति आभिष्ठुरूये " લાકમાં જેને સન્મુખ થઇને કહે છે, દે છે, ઈત્યાદિ ત્યાં પ્રતિ શબ્દના પ્રયાગ થાય છે. અમુક પ્રતિ કહ્યું, અમુક પ્રતિ દીધું ઈત્યાદિ "પ્રત્યનીક " આ શબ્દ સમુદાયના અર્થ " अनीकं प्रनि " છે. સાક્ષાત્ કરવા-વાળા પ્રતિ કરવું એ તા અન્યે ન્ય અલંકારના વિષય છે. અને સબંધીના સબંધી પ્રતિ કરવું એ પ્રત્યનીક અલંકારના વિષય છે. આમ બન્નેનાં સ્વરૂપ વિલક્ષણ છે. જો કે શત્રુની સેના શત્રુવત્ આપ્ સાથે યુદ્ધ કરે છે એથી શત્રુ સેના પ્રતિ કરવું એ તા અન્યાન્ય અલંકારના વિષય છે હાથી, ઘાડા, રથ અને પૈદલ એના સમુદાયનું નામ સેના છે. એ હાથી, ઘાડા અને રથ ઉપર આરૂઢ થઇને યુદ્ધ કરે છે એથી એ સર્વ યુદ્ધ કરવાવાળા છે. અને સેનામાં મળેલ તા સામાન ઉપાડવાવાળા ઇત્યાદિ છે તે આ સેનાના સંબંધી માત્ર છે, એ શત્રુ સેનાના સબંધીઓને પશુ વખતે મારે છે, એ પ્રત્યનીક ન્યાયથી ધારીએ પ્રત્યનીક અલંકાર માનેલ છે. ધારીના તાત્પર્ય તા સબંધી ના સબંધી વિષયક છે. એથી શત્રુમિત્ર આદિ અનેકાના સબંધીઓમાં આ અલં-કાર થાય છે. આ અલંકારનાં નિમિત્ત પશુ સાક્ષાત્ સબંધી પ્રતિ કરવાની અશક્તતા આદિ અનેક થાય છે, અને કરવું પણ ઉપકાર આદિ અનેક પ્રકારનું થાય છે. આ અલંકારનું સ્વરૂપ સબંધીના સબંધી વિષયક છે, એથી કાઇ સબંધીના સબંધી પ્રતિ કરે અથવા સબંધીના સબંધી કાઇ પ્રતિ કરે અથવા સબંધીને માટે કાઇ કાઇ પ્રતિ કરે ઇત્યાદિના ઉપલક્ષણથી આહીં સંગ્રહ થઇ જાય છે. જ્યાં

યથા*.* 

સત્તા જોઇ શ્રી કૃષ્ણુની, આણી દ્વેષ દરાજ; ઇન્દ્રે મેઘા માકલ્યા, વ્રજ ડુખાવવા કાજ.

આમાં શ્રી કૃષ્ણુપરમાત્માની સત્તા જોઇ ઈન્દ્રને બહુ ઇર્ષ આવી, છતાં સાક્ષાત્ કૃષ્ણુ પરમાત્માને દુ:ખ દેવા તેા સમર્થ ન થયેા; પણુ તેમના સબ'ધી વ્રજવાસીગ્યાને પીડવા અતિ વૃષ્ટિ કરી. '' કાવ્યપ્ર કાશગતકારિકાકાર " આ પ્રમાણુે લખે છે:---

# मतिपक्षमशक्तेन प्रतिकर्तु तिराष्क्रिया । या तदीयस्य तत्स्तुत्यै पत्यनीकं तदुच्यते ॥

પ્રતિપક્ષી પ્રતિ તિરસ્કિયા કરવાને અશક્તથી પ્રતિપક્ષીની સ્તુતિને માટે જે પ્રતિપક્ષીના સબંધીની તિરસ્કારક્રિયા એને प्रत्यनीक કહે છે. ઉક્ત સાહિત્યકાર " અનીક " શબ્દના અર્થ સેનામાત્ર અને " प्रति " શબ્દના અર્થ પ્રતિનિધિ જાણીને " પ્રત્યનીક " આ શબ્દ સમુદાયના અર્થ " સેનાના પ્રતિનિધિ " " अनीकप्रतिनिधितुल्य-त्वात्प्रत्यनीकमभिधीयते " અનીકના પ્રતિનિધિ તુલ્ય હાવાથી प्रत्यनीक અલંકાર કહેવામાં આવે છે. પણ " પ્રતિનિધિ " શબ્દના અર્થ ચિન્તામણિકાષકાર આ પ્રમાણે કહે છે:---

'' म्रुख्याभावे तत्सदृशो य उपादीयते स मतिनिधिरित्युच्यते " મુખ્યના અભાવમાં એના સદૃશ જે ગ્રહણ કરવામાં આવે એ मतिनिधि કહેવાય છે.

" સવેસ્વકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:---

पतिपक्षतिरस्काराश्वक्तौ तदीयस्य तिरस्कारः मत्यनीकम्।

પ્રતિપક્ષનાે તિરસ્કાર કરવાની અશક્તિ હાેય ત્યારે એના સ-બંધીનાે તિરસ્કાર એ मत्त्यनीक.

અલંકારરત્નાકરકાર પ્રત્યનીકના ત્રણુ પ્રકાર માનતાં આ સા-માન્ય લક્ષણુ આપે છે.

प्रतिपक्षादिसबन्धिस्वीकारः प्रत्यनीकम् ।

પ્રતિપક્ષાદિ અર્થાત્ શત્રુ આદિના જે સખંધી એના સ્વિકાર તે પ્રત્યનીક.

પ્રથમ પ્રકારનું લક્ષણુ કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્રમાણે આપે છે.

યથા

શક સ્વર્ગવિજયી નૃપતિ, કરી ન શકે અપકાર;

ગર્ભ પાડતાે વજાથી, પુરસ્ત્રીતણા અપાર.

સ્વર્ગ જય કરવાવાળા હયગ્રીવ રાજાનાે અપકાર કરવાને અસ-મર્થ ઇન્દ્ર વિદ્યુત્પાતથી હયગ્રીવ રાજાના નગરની સ્ત્રીઓના ગર્ભસાવ કરે છે.

બીજા પ્રકારતું આ લક્ષ્ણુ આપે છેઃ— प्रतिपक्षसंबन्धिनश्व प्रतिपक्षस्य तद्वाधकतया स्वीकारः પ્રતિપક્ષના જે પ્રતિપક્ષ સંબંધવાળા એના પ્રતિપક્ષની ભાષ-કતાથી સ્વીકાર એ प्रत्यनीक.

ય**થ**ા.

મમ રિપુ શશિના મદ હરે, આ આવદન જરૂર;

એમ જાણીને સરસિઝેં, નિજનું આપ્યું નૂર.

આહીં પાેતાના પ્રતિપક્ષી ચન્દ્રને৷ તિરસ્કાર કરવાને અશક્ત કમલેાથી ચન્દ્રના પ્રતિપક્ષ સબંધવાળા નાયકામુખના ચન્દ્રની બા-ધાને નિમિત્ત સર્વસ્વ શ્રી ભેટ કરવાદ્વારા સ્વીકાર છે.

પ્રત્યનીકનું તૃતીય લક્ષણુ આ પ્રમાણે આપે છે:—

प्रतिपक्षादन्यस्य सहशादिरूपस्य सबन्धिनोऽभिलुषणीयत्वे-न परिहरणीयत्वेन वा स्वीकारस्तृतीयम् ॥

પ્રતિપક્ષથી અન્ય અર્થાત્ શત્રુભાવ સબંધવાળાથી ઇતર જે સદૃશાદિરૂપ સબંધવાળી વસ્તુ એનેા अभिल्लषणीयत्वेन અર્થાત્ અ-ભિલાષાની ચાેગ્યતાથી અથવા परिहरणीयत्वेन અર્થાત્ ત્યાગ કરવા-ની ચાેગ્યતાથી સ્વીકાર તે तृतीय प्रत्यनीक.

યથા.

કાેકિલ કંઠતણી કરતી સ્તુતિ, હંસતણા હસીં દાષ કહે છે, છે મૃગના મદમાં સદ્ભાવ, ન ચંદન લેપ કદાય ચહે છે; નિંદતી ચન્દ્રની ચાન્દનીને, નિત રાત ઔધારી રૂપાળી કહે છે, કૃષ્ણુની પ્રીતિથી કામિનીના, કહું કૃષ્ણ જ કૃષ્ણુથી પ્રાણ રહે છે.

આહીં કેાકિલાદિ શ્યામતાથી કૃષ્ણુના સાદશ્ય સબંધવાળા છે, અને રાધિકાના શત્રુભાવ સબંધ રહિત છે એનેા અભિલાષાથી સ્વી-કાર છે.

અલંકારાદાહરણકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

अनिष्टस्य तदीयस्य वा प्रातिक्कुल्यं प्रत्यनीकम् । અનિષ્ટની અધવા અનિષ્ટના સબ`ધીની પ્રતિકૃ્લતા એ प्रत्यनीक.

# प्रहर्षण.

" જરાવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

म ઉપસર્ગના અર્થ "प्रकुष्ट" થાય છે. प्रहर्षण આ શબ્દ સમુદાયને "प्रकुष्ट हर्ष" એ અર્થ છે. હર્ષ અને હર્ષણ એકજ છે. લાકાત્તરને માટે પ્રકુષ્ટતાનું ગ્રહણ છે. જ્યાં પ્રહર્ષણુનું વર્ણુન કર-વામાં આવે એ प्रहर्षण अलंकार છે.

#### યયા.

આપ અનૃણુિ થાવા, ભાેજ પાસ જઇં કર્શુ કીર્તિગાન; અન્ય અનૃણુિ કરવા, સમર્થ બર્નીયાે લઇ લક્ષદાન. આમાં વાંચ્છિતથી અધિકાર્થની પ્રાપ્તિ થવાથી પરમાનન્દ થયાે. ત્રણુે સ્થલાેમાં પ્રહર્ષ**છુ** અલંકાર માનનાર ચન્દ્રાલાેકકારે આ લક્ષ**ણ કહેલ છે**.

" उत्कंठितार्थसंसिद्धिर्विना यत्नं प्रहर्षणम् " वाञ्च्छितादीधकार्थस्य संसिद्धिश्वप्रहर्षणम् यत्नादुपायासिद्ध्वर्थात् साक्षाछाभः फल्रस्य च.

વિના યત્ન ઉત્કઠિત વસ્તુની સિદ્ધિ, વાંચ્છિતથી અધિક અર્થની સિદ્ધિ અને ફલના ઉપાયની સિદ્ધિને માટે કરેલ યત્નથી સાક્ષાત્ ફલના લાભ **प्रहर્ષण** છે.

યથા.

ચડીં આવ્યા ધન નિશા ઍંધારી, વનમારગ રાધાં ભયકારી; નંદ કહે જા હરિની સંગ, ્એર્થી ઉભયને વધ્યાે ઉમંગ. આહીં દંપતીના ઉત્કંઠિત અર્થની યત્ન વિના સિદ્ધિ છે. " આપ અનૃણુિ થાવા " આ ઉક્ત ઉદાહરણુમાં વાંચ્છિતથી **માધક અર્થની સિદ્ધિ છે.**  નિધિઅંજન ઔષધતણી, જડ પણુતાે તાે યાર, થયાે લાભ ત્યાં નિધિતણા, ઇશ્વર ગર્તિ અપાર.

આહીં કલના ઉપાયની સિદ્ધિને માટે કરેલ યત્નથી સાક્ષાત્ કુલના લાભ છે.

## भाविक.

" જશવંતજશાબૂષણુકાર લખે છે:---

" મૂ सत्तायाम् " મૂ ધાતુ સત્તા અર્થમાં છે. સત્તાને અર્થ સ્થિતિ થાય છે. મૂંધાતુથી માવ શબ્દ થયે છે. ભાવ શબ્દની આગળ " इक " પ્રત્યય છે. એના અર્થ રક્ષા કરવા વાળા એવા થાય છે. માવિક આ શબ્દસમુદાયના અર્થ " ભાવની રક્ષા કરવાવાળા " એવા થાય છે. " માવં રક્ષતીતિ માવિક " સ્થિતિની રક્ષા કરે એ માવિક્ત, વર્તમાન સ્થિતિની રક્ષા કરવી એ તે સ્વત: સિદ્ધ છે. એથી એમાં ચમત્કાર નથી. ભૂત સ્થિતિ બુદ્ધિથી નીકળી જાય છે, અને ભવિષ્યત્ સ્થિતિ ખુદ્ધિથી બુદ્ધિમાં આવતી નથી. એવી સ્થિતિની રક્ષા કરવી અર્થાત્ વર્તમાનવત્ બુદ્ધિમાં લાવવી એ લાેકાત્તરતાથી ચમત્કારકારી થઇને અલંકાર છે. એથી આહીં ભૂતભવિષ્યત્ સ્થિતિની રક્ષા કરવામાં ભાવિક શબ્દની કૃદિ છે.

ં જ્યાં બૂત અને ભાવિ ભાવને પ્રત્યક્ષ કરી ખતાવે એ भाविक अर्ळकार છે

" કાવ્યપ્રકાશકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:--

पत्यक्षा इव यद्भावाः क्रियन्ते भूतभाविनः तद्भाविकम्

જે ભૂત ભાવિભાવ પ્રત્યક્ષની પેઠે વર્ણુન કરવામાં આવે એ માવિક્ત અલંકાર.

ચન્દ્રાલાકકાર આ લક્ષણુ આપે છે:---

## भाविकं भूतभाव्यर्थसाक्षात्कारस्य वर्णनम् ।

ભૂતભાવિ અર્થના સાક્ષાત્કારનું વર્ણન એ भाविक અલંકાર છે.

ક્ષિપ્રાતટ ઉજ્જેણુમાં, જ્યારે જન કેંાઇ જાય;

ચુદ્ધ પૂર્વનાે આજ પણુ, દ્રષ્ટેંથી દેખાય.

આમાં ભૂતસ્થિતિ વર્ત માનવત્ પ્રત્યક્ષ થાય છે. ભાવ શખ્દનેા અર્થ આશય કરનાર આચાર્ય દંડી ભાવિક અલંકારનું આ લક્ષણુ આપે છે:---

तद्भाविकामितिप्राहुः प्रबन्धविषयं गुणम् ।

भावः कवेरभिमायः काव्येष्त्रासिद्धि संस्थितः ॥

કાવ્યાેમાં આસિદ્ધિ અર્થાત્ સમાપ્તિ પર્યન્તરહેતાે કવિનાે અભિપ્રાય ભાવ છે. "भावमईति इति माविकम्" જે ભાવને યાેગ્ય છે એ भाविक.

આહીં કાવ્ય નાટક ઈત્યાદિ પ્રબંધાેમાં વિષય થએલ ગુણુને માવિક્ત કહે છે. કાવ્યમાં ભાવના યાેગ્ય ગુણુ એ છે કે:—

परस्परोपकारित्वं सर्वेषां वस्तुपर्वणाम् ।

विशेषणानां व्यर्थानामक्रिया स्थानवर्णना ॥

व्यक्तिरुक्तिक्रमबलाद्धम्भीरस्यापि वस्तुनः ।

भावायत्तमिदं सर्वमिति तद्भाविकं विदुः ॥

વસ્તુ અર્થાત્ મુખ્ય વૃત્તાંત, પર્વ અર્થાત્ પ્રાપ્ત ગિક વૃત્તાંત એ સર્વના પરસ્પર ઉપકાર કરવા, વ્યર્થ વિશેષણ્રાનું ન ધારપુ કરવું, स्थानवर्णना અર્થાત્ જે જગામાં જે વર્ણુન ચુક્ત હાય તે જગામાં તે વર્ણુન કરવું અને ગમ્ભીર વૃત્તાંતને પણ ઉક્તિની ચતુરાઇથી व्यक्ति અર્થાત્ સ્પષ્ટ કરવું એ સર્વ भावायत्त અર્થાત્ ઉક્ત ભાવને આધીન છે; એથી એને માવિક્ત કહે છે.

પપ

# भ्रान्ति.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:--

એ નથી છતાં એને એ જાણવું એ भ्रान्ति છે. "ચિન્તામણિ-કેાષકાર" કહે છે:–"भ्रान्तिरतस्मिरंतज्ज्ञाने", બ્રાન્તિને भ्रान्ति અલં-કાર કહે છે.

યથા,

કરે યત્ર અવધેશ અતિ, સુરના સુખને કાજ;

ઘનને ત્યાગે ચાતકાે, હાેમધૂમ્ર ગર્ણી આજ.

આમાં ચાતકાેને મેઘામાં હાેમધૂમ્રની બ્રાન્તિ હાેવાથી भ्रान्तિ અલંકાર છે.

" કાવ્ય પ્રકાશગતકારિકાકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:-

" भ्रांन्तिमानन्यसंवित्तत्तुल्यदर्शने "

એના તુલ્યને જોવાથી એ અન્યતું જ્ઞાન એ भ्रान्तिमान्.

· સર્વસ્વકાર કાવ્યપ્રકાશકારના અનુસારી છે. અને म्रान्तिमान् શબ્દના સર્વસ્વકારે આ અર્થ કર્યા છે:-

" भ्रान्तिश्वित्तधर्मो विद्यते यास्मिन् स भ्रान्तिमान्

બ્રાન્તિરૂપ ચિત્તને। ધર્મ જેમાં રહે છે એ भ्रान्तिमान्, વેક-વ્યાસભગવાન भ्रान्ति ने ઉપમાને। પ્રકાર માનીને આ લક્ષણ આપે છે.

> प्रतियोगिनमारोप्य तदभेदेन कीर्तनम् । उभमेयस्य सा मोह्रोपमासौ भ्रान्तिमद्वचः ॥

" प्रतियोगिनम् " અર્થાત્ ઉપમાનને આરોપણ કરીને ઉપ-માનના અભેદથી ઉપમેયનું કથન એ मोहोपमा. असौ भ्रान्तिमद्वचः અર્થાત્ આને બ્રાન્તિમાન કહે છે.

આચાર્યદંડીએ પણ વેદવ્યાસભગવાનના મતાનુસાર સંદેહ અને બ્રાન્તિમાનને ઉપમાના પ્રકાર માનેલ છે.

# मिथ्याध्यवसिति.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:--

मिष्टया " શબ્દને। અર્થ " અસત્" છે "अઘ્यवासिति" શબ્દને અર્થ નિશ્ચય. " મિષ્ટયાઘ્યવસિતિ " આ શબ્દસસુદાયને। અર્થ મિથ્યાત્વને નિશ્ચય. મિથ્યા સબંધથી મિથ્યાત્વના નિશ્ચયમાં મિથ્યાધ્યવસિતિ શબ્દની રૂઢિ છે.

જ્યાં મિથ્યા સબંધથી મિથ્યાપણાનાે નિશ્ચય થાય એ મિથ્યાધ્યવસિતિ अलंकार છે.

ચન્દ્રાલેાકકારનું આ લક્ષણુ છે.

किञ्चिन्मिथ्यात्वसिद्धचर्थं मिथ्यार्थान्तरकल्पनम्

मिथ्याध्यवसितिः ॥

કેાઇના મિથ્યાત્વ સિદ્ધિને માટે મિથ્યા અર્થાન્તરનું કલ્પન એ મિથ્યાધ્યવસિતિ अलंकार

યથા.

શશશૃંગની કરી લેખિની, મસિ ઝાંઝવાનાં નીર;

આકાશપત્ર પરે લખે, કરહીન કેા કવિવીર;

જન્માંધ પંગુ મૂક વન્ધ્યા પુત્ર લઇને જાય,

શ્રીરામનાં અપયશ બધિરની આગળે જઈ ગાય.

આમાં શશશ્રગની લેખિની ઇત્યાદિ મિચ્યા વસ્તુઓના સપ્તં-ધથી શ્રીરામચંદ્ર ભગવાનના અપયશના મિચ્યાત્વનાે નિશ્ચય કરવામાં આવ્યાે છે. શશશૃંગ ઇત્યાદિ વસ્તુ જગતમાં નથી. એનાે સંબંધ કહે વાથી એ નિશ્ચય થાય છે કે શ્રીરામ ભગવાનનાે અપયશ પણ મિચ્યા છે. અર્થાત્ નથી.

# मिलित.

" જશવ તજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:— " मिलित " શબ્દના અર્થ " મિશ્રણુ " થાય છે. " ચિન્તા-

મા બા કાયકાર " કહે છે કે " मिलितं मिश्रणे " આહીં નીર ક્ષીર ન્યાયથી મળી જવું વિવક્ષિત છે. જ્યાં નીર ક્ષીરની પેઠે મળી જાય એ मिलित अलंकार. યથા. હરને શાેધી રહીં હરા, હર શાેધે કૈલાસ; મળ્યા રામના યશમહીં, નથી પ્રત્યક્ષ પ્રકાશ. યથા વરણુ વસન સુકુમારતા, સહુ વિધિ રહ્યાં સમાય; પાંખડી લાગી ગુલાબની, તનપર તે ન કળાય. આહીં એવી શંકા ન કરવી જોઇએ કે તમે નીર ક્ષીર ન્યાયથી મિશ્રણમાં મિલિત અલંકાર માન્યેા છે. તેથી આ ઉદાહરણ્વમાં એવું મળવું નથી. અન્ને વસ્તુ ભિન્ન ભિન્ન રહે છે. કેમકે આહીં મિશ્રણુથી આવી વિવક્ષા છે કે નીરક્ષીરવત્ ભિન્ન ન દેખવું. " કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ લક્ષણ આપે છે:--समेन लक्ष्मणा वस्तु वस्तुना यन्निगृह्यते । निजेनागंतुना वापि तन्मीछितमिति स्मृतम् ॥ સ્વાભાવિક અથવા આગંતુક સમાન ચિન્હવાળી વસ્તુએ કરીને જે વસ્તુનું નિગૃડુન કરવામાં આવે એને मिल्लित અલંકાર કહે છે. કાવ્યપ્રકાશકાર ક્રમથી આ પ્રમાણે ઉદાહરણ આપે છે:---421. ચલદ્રગ ગતિ વિલાસભર મંથર, મધુર વક્રવાણી મુખધુતિ વર; લીલા વય કૃત સ્વત: સ્ત્રીઓમહૌં, આવેલેા મદ નિરખાયે નહીં. આહીં નેત્રાની ચપલતા ઇત્યાદિ યાવનઅવસ્થામાં સ્વભાવિક છે. એ સમાન ચિન્હેાથી યૈાવન વસ્તુએ કરીને મદવસ્તુનું ગાેપન છે. યથા. છે સક'પ તુજ નામ સુર્ણી, હિમગિરિ છુપ્યા વિપક્ષ; ત્યાં નૃપતિ તુજ ભય થકી, નિરખી શકે નહિ દક્ષ.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

" જશવ ંતજરોાભૂષણુકાર " લખે છે:— मुद्रा એટલે નામ લખેલી વીંટી. જેને લાેકા મહાેર કહે છે. અને જેતું પત્રા ઉપર ચિદ્ધ કરવામાં આવે છે. " ચિન્તામણુકાષકાર " કહે છે:—"મુદ્રા प्रत्ययकारिण्यां"

#### सुद्रा.

દેશનિકાલ કર્યા હુણ્યા, ધન હરૉ શત્રુસમાજ; એ અશક્ત સેવે ચરણુ, સ્વામિધર્મને વ્યાજ. આમાં અશક્ત બનેલ શત્રુએા સ્વામિધર્મ મિષે રાજાના ચર-ણુને સેવે છે. આ વાસ્તવમિષમાં પણુ ચમત્કાર અનુભવસિદ્ધ છે.

#### યથા.

" ચિન્તામણિકેાષકાર " કહે છે:—" मिषं व्याजे. જ્યાં કાેઇ મિષ અતાવી વર્ણન કરવામાં આવે એ मिष अलंकार.

'' જશવંતજશાેબૂષણુકાર " લખે છે:— આહીં '' મિષ " શબ્દનાે અર્થ વ્યાજ છે. વ્યાજ અર્થાત્ છલ.

#### ેની સમાનતાથી લેદની અપ્રતીતિ એ મીં મિષ.

वस्तुना वस्त्वंतरनिगूहनं मिलितम् । એક વસ્તુથી અન્યવસ્તુનું નિગૃહન એ मिलित. રત્નાકરકાર આ લક્ષણુ આપે છે:— धर्मसाम्याद्भेदाप्रतीतिर्मीलितम् । धर्भनी सभानताथी लेइनी અપ્रतीति એ मीलित છે.

## સર્વસ્વકાર આ લક્ષણુ આપે છે:---

આહીં હિમથી અને ભયથી ઉત્પન્ન થએલ કંપ આગંતુક છે. આ કંપરૂપ સમાન ચિન્હાેથી હિમ વસ્તુએ કરીને ભય વસ્તુનું ગાેપન છે. આહીં મદ ચૈાવનઅવસ્થામાં મળી ગએલ છે અને ભય-જનિત કંપ હિમજનિતકંપમાં મળી ગએલ છે.

મિષ અને મુદ્રા.

જે જગમાંહિ અનીતિ લજતા, સગાભાઇ પણ તેને તજતા. અનર્ઘરાઘવ નામના નાટક ગ્રન્થતું આ પધ છે. રામચરિત્રતું નાટક કરવાવાળા સૂત્રધારે સભામાં આવીને પ્રથમ આ નીતિવચન સુણુાવ્યું છે, તેથી આ સુણુવા માત્રથી સભાસદેાને પ્રથમથીજ આ જ્ઞાન થઇ ગયું કે રામચન્દ્ર વાનરાેની સેના બનાવીને લંકા ઉપરં ચડ્યા અને રાવણુના લઘુબ્રાતા વિભીષણુના મળી જવાથી જય થયેા, એવું રામચરિત્રનું નાટક થશે.

યથા જે જન નયપથ પળવાલાયક, તિર્યક્ષ પણ તેને રહે સ્હાયક;

પ્રકૃતાર્થ તાત્પર્યંવાળા પદેાથી સૂચન કરવા ચેાગ્ય અર્થનું જે सूचन ते **मुद्रा अलंकार**,

सूच्यार्थसूचनं मुद्रा प्रकृतार्थपरैः पदैः ।

<mark>દાેહા</mark> છંદના પ્રસ્તારમાં એક મ<mark>રાલ</mark> જાતિ પણ છે. જેમાં ચાૈદ ગુરૂ અને વીશ લઘુ હાેય એ મરાલ. તમામ દાેહાના લઘુગુરૂ અક્ષર ગણે અને ગણોના વિચાર કરે ત્યારે જાણવામાં આવે કે આ દાેહાની જાતિ મરાલ છે. આ દાહાના મરાલ શબ્દના <sup>શ્</sup>લેષ સામ-ર્થ્યથી દોહાે સાંભળતાંજ છંદવેત્તાઓને એ જ્ઞાન થશે કે આ મરા∙ લ જાતિના દાેહાે છે. જેમકે પત્ર ઉપર લાગેલી માહર દેખવા માત્ર-થી પત્રના વાંચતાં પહેલાં એવું જ્ઞાન થાય છે કે આ પત્ર અમુકનાે છે. ચન્દ્રાલાકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---

ત્રજ ચરણા દાની દિસે, માન સરાેવર તાત; મન મરાલ આ માહરો, ચાહ કરે દિનરાત.

યથા.

અર્થાત એાળખાણ કરાવવાવાળી માેહારમાં પાતાનું નામ અથવા ચિદ્ધ હેાય છે. જેથી પત્ર ઉપર લાગેલ માેહાર દેખતાંજ એ પત્રને વાંચતાં પહેલાં પરિજ્ઞાન થાય છે કે આ પત્ર અમુકના છે. આ લાેક સુદ્રાન્યાયથી ધાેરીએ આ અલંકારનાે અંગીકાર કરેલ છે. જ્યાં મુદ્રાન્યાયથી વર્ણુન કરવામાં આવે એ મુદ્રા अलंकार છે.

# रत्नावळी.

" જશવ તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

रत्नावळी शण्टने। अर्थ रत्नेानी पंक्ति छे. अभे आ अलंधार-ના સ્વરૂપને સ્પષ્ટ કરીએ છીએ કે અનેક વસ્તુઓના એકઠા થવામાં ત્રણ રીતિઓ છે. એક તાે ધાન્યરાશિની પેઠે એકઠું થવું, એની સ-મુદાય અથવા સમુચ્ચય સંજ્ઞા છે. અન્ય એક સૂત્રના દેારામાં પરાવેલ વસ્તુ**એ**ાનેા અથવા એની પેઠે પરાેવ્યા વિના વસ્તુઓનું માલાવત્ એકડું થવું, એની માਲા સંજ્ઞા છે. તૃતીય રેખાવત્ એકડું થવું એની पंक्ति સંज्ञा છે, ઉક્ત સમુદાયન્યાયથી તેા સમુચ્ચય અલંકાર માન-વામાં આવેલ છે. ઉક્ત માલાન્યાયથી માલાપમા, કારણમાલા, ભ્રાન્તિમાલા ઇત્યાદિ અલંકારાના પ્રકાર માનવામાં આવેલ છે. માલા સ્વયં અલંકાર હેાવાને એથી સમર્થ નથી કે જે જે અલંકારની માલા થાય છે, ત્યાં ત્યાં એ અલંકારજ ચમત્કારમાં પ્રધાન રહે છે; પણ માલા નહી. એક વસ્તુમાં ઉપમા બ્રાન્તિ આદિ વસ્તુ માલાવત્ પરેા-વવામાં આવવાથી ઉપમાની માલા, બ્રાન્તિની માલા ઇત્યાદિ સંજ્ઞા છે. સજાતિયની પંક્તિન્યાયવાળા કાેઇ ઉદાહરણ હાેવાને ચાેગ્ય મ-ળતા નથી, એથી રત્નપંક્તિના અંગીકાર કરવામાં આવ્યા છે. રત્ન-તાથી હીરા, માણેક, માતી ઈત્યાદિ સજાતિય છે, પરન્તુ હીરાપણા આદિથી વિજાતીય છે અને આવા રત્નાવલી ન્યાયની વાચ્યતા હેાવામાં અલંકાર હેાવાને ચાેગ્ય ચમત્કાર નથી, કિન્તુ સ્કુરણા હાેવામાંજ છે. જેમકે ૬ક્ત ક્રમ અલંકારમાં રત્નાવલી ન્યાયના સ્કુરણમાં રત્નાવલી નામની રૂઢિ છે, જો કહેા કે માલાપમા પણ વિજાલીય ધર્મીથી થાય છે, ત્યાં પણ રત્નમાલા ન્યાય માનવા જોઇએ, તેથી આમાં અમારે કાંઈ હાનિ નથી એવી માલેાપમાને ભલે રત્નમાલેાપમા કહેા. જ્યાં રત્નાવલીની પેઠે વસ્તુની આવલીનું સ્કુરણુ થાય, ત્યાં रत्नावली अलंकार छे.

યથા

ચતુરાનન લક્ષ્મીપતિ, ગર્ણો સર્વજ્ઞ મુદામ;

**ભૂપ આપને** ભાવથી, જન સહુ કરે પ્રણામ.

ચતુરાનન અર્થાત્ ચતુર વાણીવાળેં, લક્ષ્મીપતિ અર્થાત્ વિપુલ વૈભવવાળા, સર્વત્ત અથવા સર્વ વાતાે જાણવાવાળા, રાજાના આવા ગુણુ વર્જુનમાં ચતુરાનન–પ્રદ્ધા, લક્ષ્મીપતિ–વિષ્ણુ, અને સર્વત્ત-મહેશ, આ દેવતાઓની આવલીનું અભેદ સ્કુરણ રત્નાની આવલી પેઠે ચમત્કારી હેાવાથી रत्नावली अलंकार છેઃ

" ચન્દ્રાલેાકકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

क्रमिकं मकुतार्थानां न्यासं रत्नावलीं विदुः ।

પ્રકૃત અર્થોનું ક્રમિક અર્થાત્ પ્રસ્નિદ્ધ ક્રમના અનુસાર ધરવું એને **રત્નાવ**ર્જી અલંકાર કહે છે.

#### रूपक.

" જશવ તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

रूप શબ્દના અર્થ સ્વભાવ અને મનાહર આકૃતિ થાય છે. " ચિન્તામણિકાષકાર " કહે છે:—

" रूपं स्वभावे, मनोहराकृतौ " " ३५ " शण्ट आगण ले કકાર એ " कन् " प्रत्ययने। છે. व्या इरख रातिथी ३५ शण्टनी आ-गण कन् आवीने " रूपक " शण्ड थये। छे, " कन् " प्रत्ययने भाटे व्या करखुनुं सूत्र आ प्रभाखे छे:-" इवे प्रतिकृतौ " धव शण्डने। अर्थ " એવુं " છે. કાષ્ટ આદિથી બનાવેલ પ્રતિમાને " प्रतिकृति " કહે છે. ચિન્તા માણિ કોષ કાર કહે છે:-प्रतिकृतिः तृणचर्मकाष्टादि-विर्मिते प्रतिमापर्याये वस्तुति. "

તૃણુ, ચર્મ, કાષ્ટ આદિથી બનાવેલ પ્રતિમા વસ્તુના પર્યાય પ્રતિકૃતિ છે, તેવી બનાવેલ પ્રતિમામાં " कन् " પ્રત્યય લાગે છે. " रूपांमेव प्रतिक्रुतिः रूपकं " રૂપના જેવી તૃણુ કાષ્ટાદિની બના-વેલી પ્રતિમા, આ રૂપક શબ્દની બ્યત્પત્તિ છે. જેમ ચિત્રના અથવા

આશય એ છે કે આકૃતિ અથવા સ્વભાવના જેવી બનાવેલી મૂર્તિ. એવું નહિ કહેશે। કે આહીં સ્વસાવ કહેવાથી વર્ણ અને શીલની મૂર્તિ કેવી રીતે બનશે ? કેમકે સામાન્યતાથી મનુષ્ય અને પશુ પક્ષીની મૂર્તિ તેા આકૃતિને લઈ બનાવવામાં આવે છે. પણ વિષ્ણુ અને લક્ષ્મીને તેા દ્રષ્ટિથી કાેઈ દિવસ કાેઇએ જોયા નથી, અને શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે કે વિષ્ણુ શ્યામવર્ણુ અને લક્ષ્મી ગૈારવર્ણુ છે. એથી વિષ્ણુની મૂર્તિ સ્યામવર્ણુ અને લક્ષ્મીની મૂર્તિ ગૈારવર્ણ બનાવવામાં આવે છે. જેમ ઉત્સવ સમયમાં મનુષ્ય હર્ષ પામે છે, અને યુદ્ધ સમયે ક્રોધિત થાય છે, તેમ ઉત્સવ સમયની મૂર્તિ હર્ષિત અને યુદ્ધ સમયની મૂર્તિ ક્રોધિત બનાવવામાં આવે છે ઇત્યાદિ લાકમાં પ્રસિદ્ધ છે. એ કવિસષ્ટિની તેા વિચિત્ર ગતિ છે. આહીં નાટકન્યાયથી ધાેરીએ **રૂપક અલંકારના અંગીકાર કર્યા છે. નાટકમાં રૂપક શ**બ્દના પ્રયોગ છે. ચિન્તામણિકેાષકારે કહ્યું કે:--- " रूपकं नाटके " નાટકમાં નટ રામ આદિના સ્વાંગ લાવે છે, એ રામ આદિનું રૂપક છે. નાટકમાં તેા આકૃતિ, શીલ અને વર્ણું એ સર્વને લઇને રૂપક થાય છે. **શ**ત-ર જની રમતમાં ગતિ માત્ર શીલને લઇને રૂપક થાય છે.

" ઘનશ્યામ નૂતન ઘન વસાે, દિનરાત મુજ મનમાંહિ. "

આમાં વર્ણુ માત્ર લઇને રૂપક થાય છે. યતિક ચિત્ સાદસ્યથી ઉપમા સિદ્ધ થઇ જાય છે. એ ભરતાદિએ ઉપમામાં સૂચવેલું છે. એનું અનુવર્તન સાધમ્ય મૂલક સર્વ અલંકારામાં જાણી લેવું જોઇએ. નાટકમાં કાચિકરૂપક થાય છે, અને કાવ્યમાં વાચિકરૂપક થાય છે. પ્રતિમા અલંકારમાં તેા મુખ્યના બદલામાં અન્ય વસ્તુને સ્થા-નાપન્ન કરવી એ છે. ત્યાં સ્વાંગની વિવક્ષા નથી. ચતુર્જી જાદિ સ્વરૂપ-વાળા વિષ્ણુના સ્થાનમાં ગાળમટાળ શાલિગ્રામ પણ સ્થાપન કરવા માં આવે છે.

પપ

યથા.

સુધાસિન્ધુ રઘુનાથદ્રગ, ભ્રમરી કીકી જ્યાંય,

નાવનિરીક્ષકમનતણું, નિમગ્ન થાયે ત્યાંય.

આહીં રઘુનાથજીનાં નેત્રાેમાં સુધાસસુદ્રનું રૂપક કરવામાં આવ્યું છે. તેથી સસુદ્રની આકૃતિ નેત્રાેમાંજ છે. અને ત્યાં પ્રતીય-માન પલક અવયવમાં સીમાનું અને વરૂણી અવયવમાં વૃક્ષાવલીનું રૂપક આકૃતિને લઇને છે. નેત્રાેની શ્વેતતામાં સુધાસમુદ્રની તરલતાનું રૂ પક વર્ણને લઇને છે. નેત્રાેની તરલતામાં સુધાસમુદ્રની તરલતાનું રૂપક શીલને લઇને છે અને નેત્રતારિકામાં ભ્રમરીનું રૂપક કર્યું છે. એમાં ગાળાકાર આકૃતિ છે. જલમાં ભ્રમ થાય છે ત્યાં વેગવશથી સ્યામતા જોવી પડે છે. અને નેત્રાેના તારામાં સ્યામતાજ છે. આ વર્ણ છે અને આકર્ષણ શીલ છે. એથી આહીં આકૃતિ, વર્ણ અને શીલ ત્રણેને લઇને રૂપક છે, અને જોવાવાળાના મનમાં નાવનું રૂપક છે. આહીં કેવળ શીલને લઇને રૂપક છે. આમ અન્યત્ર પણ વિ ચારી લેવું.

#### सावयवरूपक--यथा.

મૂળ શેષ કૃષ્ણુ મંડલી, તંતુ દિગ્ગેને દંત; સુમન સુઉડુગણુ કુલ શશિ, કીર્તિલતા ભગવત.

અામાં શ્રી ભગવંત (ઇશ્વર ) ની કીર્તિમાં લતાનું રૂપક કર-વામાં આવ્યું છે. આંહીં મૂળ, તંતુ ઇત્યાદિ અંગાે સહિત રૂપક હેા-વાથી सावयव रूपक છે.

### निरवयवरूपक-यथा.

કાેણુ પુરત મનકામના, અખિલ અર્થિની આજ; જો ન હાંત તું જગતમાં, કલ્પતરૂ શિવરાજ.

આહીં અવયવી કલ્પતરૂ છે, શાખાદિ એના અવયવ છે. રાજા અવયવી છે, હસ્તાદિક અવયવ છે, એ આહીં કેવલ અવયવી કલ્પ-વૃક્ષનું રૂપક છે. એના અવયવ શાખાદિનું રૂપક ન હેાવાથી આ નિર્વયવરૂપ છે.

## परंपरितरूपक.

#### યથા.

નાંભિ હુદયથી કામગજ, કુચ કમલાને કાજ; રાેમરાજિ કર ફેંકતાે, અવિલાેકા વૃજરાજ.

આહીં કવિની વર્જુનીય રામાવલિ છે. એ નીલિમાયુક્ત અને ઉત્તરાત્તર સૂક્ષ્મ હાેઇને દીર્ઘ હાેવાથી એને હસ્તીના હસ્ત બનાવ્યા છે, તે શુંડાદંડ હસ્તી વિના સિદ્ધ નથી થતા, એથી મનાજને હસ્તી બનાવ્યા છે અને હસ્તીના હસ્તપ્રસારણ નિમિત્ત કુચાને કમલ બ-નાવ્યાં છે, અને કમલાની સ્થિતિને માટે અને ગજની ક્રીડાને માટે નાભિને હુદ બનાવ્યું છે, સાવયવમાં અંગાંગીભાવ હાેય છે પણ પરં-પરિતમાં અંગાંગીભાવ નથી. જ્યાં રૂપકની માલા હાેય એને માલા-રૂપક કહે છે. એના બે ભેદ થાય છે. **१ युक्त. ર अયुक્ત**.

#### युक्तमालारूपक–यथा.

" હાસ્ય પુષ્પ દ્રગ બ્રમર વિલેોકો, " આહીં પુષ્પ અને બ્રમરની પ્રસિદ્ધ સંગતિ રહેવાથી ચુક્તમા-લારૂપક છે.

### अयुक्तमालारूपक-यथा.

"સ્મિત જ્યેાત્સ્ના નેત્રાત્પલે, મુખ સુખ માનું ધામ; " આહીં જ્યાેત્સ્ના અને **ની**લાેત્પલનાે એક સમયમાં સંયાગ ન હાેવાથી अ**युक्तमाळारूप**क છે.

#### विरुद्धरूपक-यथा.

નહિ સંકાેચે સરસિરૂહ, વાસ ન નભમાં જાણુ; તારા આનનઈન્દુ આ, હરે અમારાં પ્રાણ.

આહીં મુખ, ચન્દ્રનું કાર્ય ન કરવાથી અને પ્રાણહરણરૂપ અન્ય કાર્ય કરવાથી આ विरुद्धरूपक છે.

ચન્દ્રાલેાકકાર અધિક ન્યૂન અને સમ એવા રૂપકના ત્રણુ પ્રકાર માને છે:— યથા.

છે સમદ્રષ્ટિ શંલુ આ, મહિપર મહિપ અનંત;

આહીં શંભુથી રૂપક કરનાર કવિએ સમદ્રષ્ટિરૂપ નરેન્દ્રની અ-ધિકતા બતાવી છે; કેમકે શંભુ વિષમદ્રષ્ટિ છે. એના લલાટમાં તૃતીય લાેચન છે. વિષમદ્રષ્ટિ દાેષ અને સમાનદ્રષ્ટિ ગુણુ છે, એથી આ અ-ધિક રૂપક છે.

ન્યૂનરૂપકનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે આપે છે:—

યથા.

છેા પ્રદ્ધા મુખ ચાર વિણુ, અવનિપર નૃપ આપ;

આહીં <mark>પ્રદ્</mark>યાથી રૂપક કરનાર કવિએ ચાર સુખહીનતારૂપ રા-જાની ન્યૂનતા કહી છે, એથી આ ન્યૂનરૂપક છે.

ભરતભગવાન આ પ્રમાણે લખે છે:---

स्वविकल्पैर्विरचितं तुल्यावयवऌक्षणम् । किंचित्सादृइयसंपन्नं यद्रुपं रूपकं तु तत्।।

પાેતાના વિકલ્પાેથી બનાવેલ તુલ્ય અવયવાેના ચિન્હવાળા અને કિચિત્ સાદ્દશ્યે કરીને જે રૂપ તે रूपक છે.

યથા.

પદ્માનન નીલેાત્પલે, નયન હુંસ રવ વેષ્ણુ; પરસ્પરે વાપીસ્તીયા, કહે સુણે દિનરેન.

આમાં વાપીઓને સ્રીરૂપ કહેલ છે. એ વાપીઓ વાસ્તવમાં સ્રીઓ નથી પણ કવિએ પાતાની કલ્પનાથી બનાવી છે. અને વાપીઓ પદ્મ, નીલેાત્પલ અને હુંસરવ વડે કરીને સ્ત્રીઓનાં મુખ, નેત્ર અને રવના સમાન ચિન્હાેવાળી છે; અને વાપીઓ સ્ત્રીઓના સંપૂર્ણ સાદ્વશ્યયુક્ત નથી. કિન્તુ કિચિત્સાદ્વશ્યયુક્ત છે.

વેદવ્યાસ ભગવાન આ પ્રમાણે લખે છે:—

## उपमानेन यत्तत्त्वमुपमेयस्य रूप्यते । ग्रणानां समतां द्रष्ट्वा रूपकं नाम तद्विदुः ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

જે ઉપમાનની સાથે ગુણેાની સમતા જોઇને તત્ત્વ અર્થાત્ ઉપમાનના ધર્મ **ઉ**પમેયમાં નિરૂપણુ કરવામાં આવે એને **રૂપ**જા અલ-કાર કહે છે.

વેદવ્યાસ ભગવાન અન્ય લક્ષણ આ રીતે લખે છે:---

#### उपमैव तिरोभूतभेदा रूपकमेव वा।

**વા** અથવા છુપાએલ ભેદવાળી ઉપમાજ રૂપક છે. આહીં **વા કાર**થી આ વિવક્ષા છે કે પ્રથમ કહ્યું એ રૂપકનું લક્ષણુ છે અથવા આ રૂપકનું લક્ષણ છે.

अभेदमाधान्य आरोप आरोपविषयानपन्हवे रूपकम् ॥ જે આરોપમાં અભેદ પ્રધાન હાય અને આરોપના વિષયનું

विषय्याकारमारोप्य विषयस्थगनं यदा ।

रूपकं तू भवेत्तत्र रञ्जनेन समन्वयात ॥

અર્થાત આવ્છાદન કરવામાં આવે ત્યારે ત્યાં રંજન અર્થાત રંગવાની

જ્યારે વિષયીના આકારને। આરેાપ કરીને વિષયનું સ્થગન

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

#### तद्रूपकमभेदो य उपमानोपमेययोः

જે લપમાન અને લપમેચના અલેદ એ रूपक.

" आरोपो रूपकम् " જે આરાપ છે તે રૂપક છે.

સર્વસ્વકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---

ચક્રવતી આ પ્રમાણે લખે છે:—

સાથે સમન્વયાત અર્થાત્ સમાનતાથી રૂપક થશે.

આચાર્ય દંડી આ પ્રમાણે લખે છે:—

મહારાજા ભાજ આ પ્રમાણે લખે છે:----

उपमैव तिरोभूतमेदा रूपकमुच्यते।

જેમાં લેદ છપાએલ છે એવી ઉપમાંજ રૂપન છે.

અપદ્ધવ ન હાય એ રૂપિક.

રત્નાકરકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

# यदोपमानशब्दानां गौणद्यत्तिव्यपाश्रयात् ।

## उपमेये भवेद्रतत्तिस्तदा तद्रूपकं विदुः ॥

જ્યારે ઉપમાન શબ્દાની ગાણવૃત્તિઅર્થાત્ ગાણી લક્ષણાવૃત્તિ-

ના આશ્રયથી ઉપમેયમાં વર્ત તું હાેય ત્યારે એને रूपक કહે છે.

યથા

ધૂર્જટિ આ નૃપ આજ.

આમાં રાજા ધૂર્જેટિ છે, આ ધૂર્જેટિ શબ્દની ધૂર્જેટિ સદ્દશ પ્રતિકૃતિમાં લક્ષણા છે.

'' ચન્દ્રાલાંકકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

### विषय्यभेदताद्रप्यरञ्जनं विषयस्य यत् ।

#### **ৰু**ণক**ম্**

જે વિષયીના અભેદથી વિષયનું રંજન અથવા વિષયીના તાક્રૂપ્યથી વિષયનું રંજન એ रूपक.

તાદ્ર્પ્યરૂપકનું ચન્દ્રાલાકકાર આ પ્રમાણે ઉદાહરણ આપે છે. યથા

અપર લક્ષ્મી સાધ્વી સુ આ.

## लेश.

" જશવ તજશાભૂષણુકાર," લખે છે:---

हेज्ञ શખ્દના અર્થ વિભાગ થાય છે. "ચિન્તામણિ કાષકાર કહે છે:—" हेज्ञः कणे कणः धान्यांगे भागः अंगे एकदेशे" વિભાગ માટે અંશ શખ્દ પ્રચલિત છે. તૃતીયાંશ, ચતુર્થાશ, ઇત્યાદિ. આ લેશ અલંકારને પ્રાચીનાએ " हव" નામ આપેલ છે. એના અ-નુસાર આચાર્યદડીએ પણુ પ્રથમ અલંકારગણુનામાં हेज्ञनुं નામ हव કહેલ છે.

#### " हेतुः सूक्ष्मो खवः ऋमः"

**લ**વ શબ્દ પણુ ભાગ અર્થમાં પ્રચલિત છે.

" ભજગાવિન્દાષ્ટક" માં કહ્યું છેઃ—" गंगाजललवकणिका पीता " લવનાે કથુ અર્થાત્ ભાગનાે ભાગ પરમાણું એ કાેઇ વસ્તુના લેશનું વર્ણુન રાચક થાય ત્યાં लेज्ञ અલંકાર છે. યથા.

હાય ભલે પણ છે ચતુર, માનહરણ ઘનશ્યામ આહીં નાયિકાના પ્રતિકૂલ ચંચલતા, નિર્લેજ્જતા, નિર્દેયતા, જાઠ, કપટરૂપ નાયકના દાેષસમુદાયમાં માનમાેચનાપાયમાં ચતુર એ એક ગુણ લેશરૂપ હાેવાથી लेग अलंकार છે. આચાર્યદંડી પરમતથી આ પ્રમાણે લખે છે:---<mark>लेशमेके विदुर्निन्दां स्तुर्ति वा लेशतः क्रुताम्</mark> ॥ લેશથી કરેલી નિન્દાને અથવા લેશથી કરેલી સ્તુતિને એकે અર્થાત્ કાઇ છેશ કહે છે. અન્ય લક્ષણ આ પ્રમાણે આપે છે:---.छेशो छेशेन निर्भिन्नवस्तुरूपनिगूहनम् ॥ <mark>લેશથી</mark> અર્થાત્ અલ્પતાથી નિર્ભિન્ન અર્થાત્ પ્રકટ થએલ વ-સ્તુના રૂપનું નિગૃહન અર્થાત્ છુપાવવું એ છેગ્ન અલંકાર છે. મહારાજા ભાેજ આ લક્ષણ આપે છે:---दोषस्य यो गुणीभावो दोषीभावो गुणस्य यः स लेशः स्यात्ततो नान्या व्याजस्तुतिरपीष्यते ॥ જે દેાષનું ગુણ થઇ જવું અને જે ગુણના દેાષ થઇ જવા એ છેજા થશે. વ્યાજસ્તુતિ પણ આથી અન્ય નથી. ચન્દ્રાલેાકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---**लेशः स्याद्दोषगुणयोर्गुणदोषत्वकल्पनम्** ॥ દેાષમાં ગુણતાની કલ્પના અને ગુણમાં દેાષતાની કલ્પના એ છેવા થશે.

તુજ ગુણગણમાં રધુપતિ, દૂષણ લેશ ન કાય: આમાં अलेज्ञ अलंकार છે. ક્યાંઇ અલંકારના વિપરીત ભા-વમાં અલંકારાન્તર થાય છે.

યથા.

ચંચલ નિર્લેજ નિર્દેયી, જાૂઠ કપટનું ધામ;

**Y**Y4

યથા.

અન્ય અખિલ આકાશમાં, વિચરે ખગ સ્વ<sup>ર</sup>છન્દ;

મધુર ગિરાફલથી પડ્યો, શુક આ પિંજર બન્ધ.

શુકના મધુર ભાષણુગુણુમાં પિંજર<sup>,</sup>બંધ હેતુતાથી દેાષની ક**લ્પના છે.** 

# लोकोक्ति.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

લેાકકહેવતને લાેકાક્તિ કહે છે. જ્યાં કાવ્યમાં લાેકની ઉક્તિ હેાય એ **છો**कोक्ति अलंकार છે.

યથા,

હય હાથી કેંાઇ ગ્રામ કેંાઇ, લે રઘુપતિથી દાન;

સરવરથી સહુ જળ ભરે, નિજ નિજ પાત્ર સમાન.

પ્રારબ્ધઆધીનમાં લાેકાકિત છે કે પાતપાતાના વાસણના સમાન પાણી ભરવું છે. આ લાેકાકિત આહીં કાવ્યને શાભાકર દ્વાવાથી અલંકાર છે.

ચન્દ્રાલેાકકાર આ લક્ષણ આપે છે.

लोकमवादानुकुतिलोंकोक्तिरिति भण्यते ।।

પ્રવાદ અર્થાત્ પ્રસિદ્ધ કથન. લેાકપ્રવાદની અનુકૃતિ અર્થાત્ અનુકરણુને लोकोक्ति કહે છે.

# वकोक्ति.

" જશવંતજ શાેભૂષણુકાર " લખે છે:—"वक्र" શબ્દના અર્થ કુટિલ, વાંકું ઇત્યાદિ થાય છે. વક્રોકિત નામની વ્યુત્પત્તિ "वक्री-कृता उक्तिः वक्रोक्तिः " વાંકી કરેલી ઉક્તિ તે वक्रोक्ति. ઉક્તિનું વાંકું કરવું એ તાે પરની ઉક્તિનું જ થાય છે. પરાક્તિનું વક્ર કરવું એ છે કે વક્તાના વિવક્ષિત અર્થથી અન્ય અર્થ કરવા. વક્રોક્તિમાં ક્યાંઇ <sup>8</sup>લેષ હાય છે. પરન્તુ એ ગાેણુ હાય છે અને વક્રોક્તિની પ્રધા- નતા હેાય છે. નિરૂક્તિ અલંકારમાં પણુ અન્યાર્થ કરવામાં આવે છે. પરન્તુ ત્યાં તાે પાતાની ઇચ્છાનુસાર લગાવી લેવાય છે. અને આહીં પરના ઉક્તિને વક્ર કરવી છે, એથી મહાન વિલક્ષણતા છે<sup>.</sup>

જ્યાં પરની ઉક્તિને વક્ર કરવામાં આવે એ वक्रोक्ति છે.

યથા.

કાેણુ બચ્ચાે વિપૅત્તિથકી, કરી રામથી દ્રાેહ;

કાેણુ ખચ્યાે સંપત્તિથકી, કરી રામથી માહ.

આમાં શ્રીરામના દ્રાેહીની આ ઉક્તિ છે કે રામથી દ્રાેહ કરીને કાેઇ વિપત્તિથી બચી ગએલ છે ? આ ઉક્તિને શ્રાેતા સ્વર દેરકરીને આ રીતે વક્ર કરી દીએ છે કે રામથી દ્રાેહ કરીને કાેઇ વિપત્તિથી નથી બચ્યાે અને માેહ કરીને કાેઈ પણ સંપત્તિથી નથી બચ્યાે ઇત્યાદિ.

" કાવ્યપ્રકાશકાર " લખે છે:—

यदुक्तमन्यथा वाक्यमन्यथान्येन योज्यते ।

श्लेषेण काका वा ज्ञेया, सा वक्रोक्तिस्तथा द्विधा ॥

જે અન્યથા કહેલ વાક્ય અન્યથી કરીને અન્યથા લગાવવામાં આવે એ वक्रोक्ति છે. તેના <sup>૧</sup>લેષથી અને કાકુથી બે ભેદ છે. કાકુથી વક્રોક્તિનું ઉદાહરણુ પ્રથમ આપેલ છે. <sup>૧</sup>લેષના બે પ્રકાર છે. ૧ अમં**ग શ્રુષ. ૨ સમંગ શ્રુષ.** 

યથા. ઉઘાડા કમાડ નામ આપનું કહાને શું છે ? નામ હરિ મારૂં વસાે કાનન પહાડમાં; હું છું પ્યારી માધવ તાે કાકિલાને આપા સુખ, માહન છું પ્યારી પડા મંત્ર અભિચારમાં. ચક્રી છું ચતુરાં તાે પધારા જઇ કુંભારપાસ, ભાેગી છું છબીલી વસાે પ્રેમથી પાતાળમાં, નાયક છું નાગરી હુંકારા જઈ તાંડા તુર્ત, હું છું ઘનશ્યામ કરાે વૃષ્ટિ જઇ ક્ષારમાં. આમાં અભંગ <sup>શ</sup>્લેષથી वक्रोक्ति છે. નારીને અનુકૂળ તમે, આચરતા દિન રાત;

કાેણ અરિથી હિત કરે, છે વસુધા વિખ્યાત.

આહીં પૂર્વાર્ધમાં વક્તાના સ્ત્રી આધીન પુરૂષને ઉપાલ ભ છે, કે તમે નારી અર્થાત્ સ્ત્રીને આધીન છેા. એ બ્રોતાએ "નારી" શબ્દના " ન અરિ " આવું પદ ભંગ કરીને અન્ય રીતે અર્થ કરી દીધા છે.

रत्नाકરકાર વૃત્તિમાં આ પ્રમાણે લખે છે:—" श्लेषेण काका धर्मसाम्येन वा" શ્લેષથી, કાકુની અથવા ધર્મસમાનતાથી वक्रोक्ति થાય છે.

<sup>Ջ</sup>લેષથી અને કાકુથી **વ**ક્રોक્તિ નાં ઉદાહરણે৷ અપાઇ ગયાં છે<sub>;</sub> અને ધર્મસમાનતાથી વક્રોક્તિનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણુ છે.

#### યથા.

ગયા કહે લિક્ષુક કયાં ગિરિજે ! બલિને દ્વાર ગયા નહિ બીજે;

થાશે તાંડવ કયાં કલ્યાણી ? યમુનાતટઉપર લ્યેા જાણી. કયાં મૃગશિશુ ? વરાહ નહિ જાણું જરઠ વૃષપતિ ગાેપ પ્રમાણું; સાગર શૈલસુતા ઉચરે છે, આપસમાં પરિહાસ કરે છે.

આહીં વક્તા લક્ષ્મીજીની ઉક્તિ સીધી નથી. " શિવ " ઇ-ત્યાદિ સીધાં નામ કહેતાં નથી. પરિહાસને માટે ''નૃત્યકારી" ઇત્યાદિ નામ અન્ય રીતે કહે છે. શ્રેાતા પાર્વતીને કરીને વક્તાની શિવપરા-યણુ ઉક્તિ સમાન વિશેષણેાથી વિષ્ણુપરાયણુ કરવામાં આવી છે; એથી वक्रोक्ति અલંકાર છે.

## विकल्प

" જશવંત જશાબૂષઘુકાર " લખે છે:---

" वि " ઉપસર્ગના અર્થ " નાના " થાય છે અને कल्प श-ખ્દના અર્થ " વિધિ " થાય છે.

ચિન્તામણુ કેાષકાર કહે છે કે " वि नानार्थे कल्प विधौ " "વિકલ્ય " આ શબ્દસસુદાયના અર્થ નાનાવિધિ એવા થાય છે. " વિધિ " એટલે " વિધાન " એક પક્ષના અવલ બન તાત્પર્યથી નાના વિધાનમાં વિકલ્પ શબ્દની રૂઢિ સમસ્ત શાસ્ત્રામાં છે. જેમ વેદમાં યજ્ઞ માટે વિકલ્પ છે " व्रीहिभि जेत यवैर्वा यजेत " શાળથી યજ્ઞ કરે અથવા યવાથી યજ્ઞ કરે, આહીં નાના વિધાનના એક પક્ષના અ-વલ બનમાં નિમિત્ત યથારૂચિ અથવા યથાલાભ છે. તે એવા વિકલ્પ તા રમ્ય ન હાવાથી અલંકાર નથી. નાના વિધાનમાં વિરાધ હાવાથી એક પક્ષનું અવલ બન ચમત્કારી થાય ત્યારે અલંકાર થાય છે. એથી અનેક વિધાનમાં વિરાધ હાવાથી એક પક્ષનું બ્રહણ ક-રવામાં આવે ત્યાં विकल्प अलंकार છે.

યથા.

નમાવ શિર અથવા ધનુષ, આવ્યું પ્રભુદલ આજ; આજ્ઞાથી વા ધનુરવેં, ભર શ્રુતિ દાનવરાજ.

શત્રુપ્રતિ સંધિ કરવી, વિગ્રહ કરવા, એમ નીતિશાસ્ત્રમાં નાના વિધાન છે. પરન્તુ સંધિ અને વિગ્રહના પરસ્પર વિરાધ છે, જ્યાં સન્ધિ થશે, ત્યાં વિગ્રહ નહી થાય અને જ્યાં વિગ્રહ થશે ત્યાં સન્ધિ નહી થાય એથી આહીં એક પક્ષનું અવલ બન કરવામાં આવે છે.

" સર્વસ્વકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

### तुल्यबच्चविरोधिविकल्पे विकल्पः

તુલ્ય ખલવાળા વિરાધીઓના વિકલ્પમાં विकल्प अलंकार છે.

યથા.

નાચે મત્ત મયૂર અની, અવિરલ ઘન વરસંત; કરશે કાંત કૃત્તાંત.વા, આજ દુ:ખાેના અંત.

વિયેાગ દુ:ખ મટાડવામાં કાન્ત કૃત્તાન્ત એ નાના ( વિવિધ ) કારણ છે, તેથી દૈવ નિમિત્તથી અહીં એક પક્ષનું અવલંબન છે. પરન્તુ અહીં એક પક્ષના અવલંબનમાં કાન્ત કૃત્તાન્તના વિરાધ પ્રબલ નિમિત્ત છે એથી विकल्प अछंकार છે.

www.umaragyanbhandar.com

स्वविपरीतफल्लनिष्पत्तये प्रयत्नो विचित्रं ॥ પાતાના વિપરીત ફલની સિદ્ધિને માટે જે પ્રયત્ન <mark>તે विचित्र</mark> अलंकार છે.

લાેકામાં રીતિ છે કે પાતાના રાજાની દ્રષ્ટિ પડતાં ઉમરાવા આદિ પ્રણામ કરવા માટે વાહનથી ઉતરી જાય છે. એ સર્વદા ચડવા માટે ઉતરે છે, કેમકે જો રાજાથી અવિનય કરે તાે તેઓના વૈભવ છીનવી લેવામાં આવે છે. તેથી ચડવાની ચાહનાવાળા તાે ઉતરે નહીં. ચડવા માટે ઉતરવું એ અદ્દભુતશુક્ત હાેવાથી विचित्र अलंकार છે.

ઉત્તમ નૃપ અવરેખતાં, લલેા વધારી ભાવ, નિત્ય ચઢવા હય હાર્થીથી, ઉતરે છે ઉમરાવ.

જ્યાં વિચિત્ર વર્ણુન કરવામાં આવે એ विचित्र अलंकार છે.

કેાષકાર કહે છેઃ~''चित्रं अद्भुतयुक्ते''. અદ્દભુતચુકતમાં ચિત્ર શખ્દના પ્રયાગ થાય છે. અદદભૂત એટલે આર્શ્વય. અમરકેાષમાં લખ્યું છે કેઃ-विस्मयाऽद्भूतमाश्चर्यः આહીં ચિત્ર શખ્દના અર્થ છે તેજ ''वि'' ઉપસર્ગના અર્થ છે.

" જશવ તજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:— " ચિત્ર " શબ્દના અર્થ " અદ્દભુતચુક્ત " છે, ચિન્તામણુ

#### विचित्र.

યશ શ્રી અવધ નરેશના, જગે પ્રસરતા જાય.

યથા. સર સરિતા ગિરિસિન્ધુથી, અટકે નહીં જરાય;

કાર " કહે છેः—विकासः विसृत्वरे विस्टत्वरः प्रसारिणि " ज्यां विકासनुं वर्णुन કरवामां आवे એ विकास अलंकार छे.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:---विकास શબ્દના અર્થ પ્રસરવું થાય છે. " ચિન્તામણુિકાષ-

**ક્રા**બ્યશાસ્ત્ર

विकास.

" ચન્દ્રાલેાકકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

विचित्रं तत्प्रयत्नश्चेद्विपरीतफल्लेच्छ्या ॥ વિપરીત ક્લની ઇચ્છાથી જે પ્રયત્ન તે विचित्र. " રસગંગાધરકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

### इष्टसिद्ध्यर्थमिष्टेषिणा क्रियमाणमिष्टविपरीताचरणं। विचित्रं.

ઇષ્ટને ચાહવાવાળાથી ઇષ્ટસિદ્ધિને માટે કરેલ ઇષ્ટપ્રતિકુલ આચરણુ એ વિचित्ર

" રત્નાકરકાર " આ પ્રમાણે લખે છેઃ—

#### कायिकस्य वाचिकस्य मानसस्य प्रदृत्तिरूपस्य निदृत्तिरूपस्य वा प्रयत्नस्य विफल्लत्वं विचित्रम्

કાયિક, વાચિક અને માનસપ્રવૃત્તિરૂપ અથવા નિવૃત્તિરૂપ પ્રયત્નની વિકલતા એ विचित्र अलंकार છે. વિકલતાના ત્રણુ પ્રકાર છે. ૧ પ્રયત્નનું જે પ્રસિદ્ધ કાર્ય એથી વિરૂદ્ધ કાર્ય, ૨ પ્રયત્નની મહત્તામાં કલની તુચ્છતા અથવા પ્રયત્નની તુચ્છતામાં કલની મહત્તા, ૩ અસાધ્યતાથી, અસંભવતાથી અથવા અનુપયાગિતાથી કુલના અભાવ.

યથા.

" પ્રિયદર્શનકારણ દ્રગ વીંચ્યા;

વિચેાગ દશામાં ધ્યાનથી પ્રિયદર્શનને માટે નયનનું મીંચવું છે. આહીં દર્શનને માટે નેત્ર મીંચવું એ विचित्र છે. આ કાયિક પ્રયત્નનું ઉદાહરણુ છે.

યથા.

વાતાે કહેવા નાથને, અનીં બેઠી ચુપચાપ;

આ પણ એવુંજ વિયેાગદશાનું વર્ણુન છે. વાર્તાલાપને માટે ચુપચાપ બેસવું એ પણ વિચિત્ર છે. આ વાચિક પ્રયત્નનું ઉદાહરણ છે.

#### યથા. કહ્યુ દેવા કર ચહે, સુણુવાને પતિ વાત;

આ માનસનું ઉદાહરણ છે. સાંભળવાને માટે હાથથી કાન બંધ કરવા એ પણ વિચિત્ર છે, પ્રથમના બે ઉદાહરણુ નેત્ર નિમી-લનથી જોવાની નિવૃત્તિ અને માૈન રાખવાથી બાેલવાની નિવૃત્તિ-રૂપ છે.

તૃતીય ઉદાહરણ શ્રવણુ (કાન ) ખંધ કરવાને પ્રવૃત્ત થઇ છે. એથી પ્રવૃત્તિરૂપ છે. આહીં નિમીલન આદિનું ફલ અદર્શન આદિ છે. એથી વિરૂદ્ધ કાન્તદર્શન આદિને માટે પ્રયત્ન છે.

## विधि.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

નહી જાણેલને અતાવવાને વિધિ કહે છે. ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે:—

#### अज्ञान्ज्ञापको वेदभागो विधिरिति मीमांसकाः ॥

અજ્ઞાતને જ્ઞાપન કરવાવાળા વેદના ભાગને મીમાંસક લાેક વિધિ કહે છે. ધાેરીએ મીમાંસા શાસ્ત્રની છાયાથી વિધિ અલંકાર માન્યાે છે.

क्यां अज्ञातने ज्ञापन કरवामां आवे એ विधि अलंकार.

યથા.

અનીં અચલ ધરણી ધારજે, રહીં સાવધાન ફણીશ; એ ઉસયને ચિત્ત ચેતી તું, શિર રાખ કૂરમ ઇશ. દિાગ્દ્વિરદ તજી મદ વિલસતા, ગ્રહીં રહેા ધર બનીં ધીર; શ્રીરામ સેના આજ કરતીં, પ્રયાણ લઈ બહુ વીર.

આમાં શ્રીરામની અપાર સેનાનું એક તરફ પ્રયાણ હાેવાથી શેષના શીર ઉપર સ્થિત થએલ પૃથ્વીનું એક તરફ નમી જવું, પૃથ્વી આદિને અજ્ઞાત છે. તેને જાહિર કરવું છે.

# विनोक्ति.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " કહે છે:— જ્યાં કાેઇના વિના કાેઇને કહેવું એ विनोक्ति अऌंकार છે. આ અલંકાર સંહાેકિત અલંકારનાે પ્રતિભટભૂત છે.

#### યથા.

વિશ્વ વખાણે છે સહુ, ગર્વ વિના ગુણવાન;

આમાં ગુણુવાનને ગર્લ વિનાના કહ્યો એ રૂચિકર હાેવાથી અલંકાર છે.

" કાવ્યપ્રકાશકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

#### विनोक्तिः सा विनाऽन्येन यत्रान्यः सन्न नेतरः ॥

વિનેાક્તિ અલંકાર એ છે કે જ્યાં અન્યના વિના અન્ય **सन्** નહી અર્થાત્ શાભારૂપ નહિં, શાભાથી ઇતર અર્થાત્ અશાભનરૂપ નહી. " સર્વસ્વકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:----

### विना किंचिदन्यस्य सदसत्त्वाभावो विनोक्तिः ॥

કાેઇના વિના અન્યની સત્ અથોત્ શાેભનતા અથવા અશાેભન-તાના અભાવમાં विनोक्ति अऌंकार.

#### ય**થા**.

ઇભ વિષ્ ુદાન જ્ઞાન વિષ્ યતિ સહીં,

વિણુ અભિનાન નૃપતિ શાેલે નહીં.

આમાં દાન ઇત્યાદિ વિના ઇભ ઇત્યાદિની અશેાભનતા છે. અલંકારભાષ્યકારનું આ લક્ષણ છે:—

नित्यसबन्धानामसबन्धवचनं विनोक्तिः ॥

નિત્ય સબંધવાળાનું અસબંધ વચન એ विनोक्ति.

યથા.

શશિ મૃણાલ સૈવાલ જલ, રહીં ઘનસારની રીત; વિરહ વ્યથિતને થાય છે, એ વિણ શીત પ્રતીત.

આહીં શીતલતાની સાથે નિત્ય સગ<sup>્</sup>ધવાળાનેા અસબંધ કહ્યો છે.

# विरोध.

" જશવંતજરોાબૂષણુકાર " લખે છે:— વૈરનું નામ विरोध છે. "ચિન્તામણુકાષકાર" કહે છે, " वैरं **વિરોધો વિદ્રેષઃ"** આહીં પદાથીના સાંસર્ગિક વિરાધમાં વિ<mark>રાધ શબ્દની</mark> રૂઢિ છે.

જ્યાં સ'સર્ગમાં વિરાધ હાેય એ વિરોધ अलंकार છે.

ય**થા**.

સિંહ ખળદ મૂષક અહિ, શિવપુરમાં જે રીત.

રામરાજમાં આજ ત્યમ, કરે પરસ્પર પ્રીત.

विरुद्धानां पदार्थानां यत्र संसर्गदर्शनम् ।

विशेषदर्शनायैव स विरोधः स्मृतो यथा ॥

જ્યાં વિરાધી પદાર્થીના સંસર્ગ અર્થાત્ મિલાપ જેવામાં આવે એ विरोध अलंकार.

આવું વર્ણુંન <mark>વર્ણુનીયની</mark> વિશેષતા અર્થાત્ ઉત્કર્ષ<sup>°</sup> દેખાડવાને માટેજ છે.

યથા.

રાજહંસરવ શરદ વધારે. મારશારને સાવ ઘટાડે;

<sup>શ્</sup>વેત કરે દશ દિશા ગગનને, રક્ત કરે નારી નર મનને.

જે વૃદ્ધિ કરે છે એ ક્ષય નથી કરતા, જે ક્ષય કરે છે એ વૃદ્ધિ કરતા નથી; જે <sup>^</sup>વેત કરે છે એ રક્ત નથી કરતા; જે રક્ત કરે છે એ <sup>^</sup>વેત નથી કરતા. લાકમાં બહુધા એ વ્યવહાર છે, તેથી સાક્ષાત્ વૈરભાવ તા ચેતન વસ્તુઓમાં થાય છે, અચેતન વસ્તુઓમાં ઉક્ત રીતિથી વૈરના વ્યવહાર છે, એનું એકત્ર રહેવું એ અલંકાર છે. આવું વર્ણન ુંવર્ણનીય ્શરદત્રાતુના અલાૈકિક સામર્થ્યરૂપ ઉત્કર્ષને માટે છે.

અલંકારતિલક આ લક્ષણ આપે છે:—

विरुद्धानामेकत्र संसर्गो विरोधः ॥ वि३द्ध पढार्थाने। એક स्थलमां सर्जंध એ विरोध छे. " वेढव्यासलगवान " આ प्रमाखे लजे छेः— संगतीकरणं युत्त्या यदसंगच्छमानयोः। विरोधपूर्वकत्वेन ताद्विरोध इतिस्मृतम् ॥ असंगच्छमान અર્થાત્ સાથે નહી મળનારની જે ચુકિતથી સંગતિ કરવામાં આવે એ विरोध.

" કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:---

विरोधः सोऽविरोधेऽपि विरुद्धत्वेन यद्वचः

અવિરેાધમાં પણુ વિરૂદ્ધતાથી કરીને જે વચન તે विरोध अऌंकार, પ્રકાશકારે વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે વાસ્તવમાં વિરાધ ન રહેતાં પણુ વિરૂદ્ધના જેવું કહેવું.

યથા.

નવિન નલિનીના કિસલયેા, વલય મૃણાલ મુદામ;

તુજ વિરહે દવદહન છે, જીવે કેમ કરી વામ.

આમાં વિયાેગ દશામાં કમલિની કિસલય અને મૃણાલ તાપકારી થાય છે. એથી વિયાેગ દશામાં કમલિની કિસલય અને મૃણાલના તાપની સાથે વિરાધ નથી. આવા તાપ કરવાવાળાને અગ્નિમાં રૂઢિ છે જેની એવું દવદહનરૂપ વિરૂદ્ધ વચનથી કહ્યું છે; એથી વિરાધ ભાસે છે.

" સર્વસ્વકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

विरुद्धाभासत्वं विरोधः वि३्दनी आक्षासताम<sup>i</sup> विरोध अछंकार

રૂદ્રટ આ પ્રમાણે લખે છે:—

यस्मिन्द्रव्यादीनां परस्परं सर्वदा विरुद्धानाम् ।

एकत्रावस्थानं समकालं भवति स बिरोधः ॥

જ્યાં પરસ્પર સર્વદા વિરાધવાળા દ્રવ્યાદિકાેની સમકાલમાં એકત્ર સ્થિતિ હાેય એ विरोध अल्लंकार, સમકાલનું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણુ છે:—

યથા.

નૃસિંહત્વ ધરતા નિજ તનમાં, એ હરિ વસાે અમારા મનમાં.

રૂદ્રટ અન્ય ઉદાહરણુ માનીને અન્ય લક્ષણુ આ પ્રમાણે આપે છેઃ— ૫૮

# यत्रावझ्यं भावी ययोः सजातीययोर्भवेदेकः । एकत्र विरोधवतोस्तयोरभावोयमन्यस्तु ।।

જે સ્થલમાં સબ્બતીય અને વિરૂદ્ધ એ બન્નેમાંથી એક અવસ્ય હાૈય ત્યાં એ બન્નેના અભાવની એકત્ર સ્થિતિ એ દ્વિતીय विरोध. યથા.

છે નલિની ચિરપરિચયવાળી, ને નિજલેાગે ખચે રસાળી; નહિ આવે નહિ જાય મરાલે, ગગન નિહાળી સઘન ઘન માલે. આહીં નહિ આવવું અને નહિ જવું. અન્ને ક્રિયા હાવાથી સજાતીય છે; અને એ ખન્ને ક્રિયા આપસમાં વિરૂદ્ધ છે. અને એ બન્નેમાંની એક અવશ્ય હાય છે. તેથી આહીં એ ખન્નેના અભાવા-નેા એકત્ર સંસર્ગ હાવાથી વિરોધ છે.

મહારાજા ભાજ આ પ્રમાણે લખે છે:---

विरोधस्तु पदार्थानां परस्परमसंगतिः । असंगतिः मत्यनीकमधिकं विषमं च सः ॥

વિરાધ તેા પદાર્થાની અસંગતિ છે, એથી અસંગતિ, પ્રત્યની-ક, અધિક અને વિષમ પણ વિરોધ અલંકારજ છે.

યથા.

દિગ્ અંબર તેા ધનુ શીદ ધરે ? ધનુ તાે શાંદ અંગ વિભૂતિ સદા છે ? વિભૂતિ તન તાે પછીં કાં તરૂણી ? તરૂણી તવ કાં સ્મરથી અસ્તાિ છે ? નિજ નાથ મહેશ્વરનું જગમાં, સુવાચત્ર પ્રકાર ચસ્ત્રિ મહા છે. કરીં એમ વિચાર અનંત વિધિ, શિવના ગણને તન અસ્થિ રહ્યાં છે. આહીં દિગંબરતાદિના ઉત્તરાત્તર ગ્રથનમાં એની પરસ્પર અસંગ્રતતાથી આ બ્રથિતનામ વિરાધના બેદ છે. વિશેષેાક્તિ.

# विशोषोक्ति.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

આહીં "वि" ઉપસર્ગ "ગત" અર્થમાં છે. ચિન્તામણિકાય-કાર કહે છે; "वि गते" શેષ રાખ્દના અર્થ અવશિષ્ટ ( બાકી ) છે. "विशेषोक्ति" આ શબ્દ સમુદાયના અર્થ "वि गते न शेषस्याक्तिः" આ બ્યુત્પત્તિથી ગત અર્થાત્ જે વસ્તુ નથી તેથી કરીને શેષ અર્થાત્ શેષાનું કહેવું. જ્યાં જે નથી ત્યાં તેના કથનથી શેષના બાધ કરાવવા એ વિશેષોक્તિ अलंकार છે.

ય**થા**.

પંડિત કહે પુકારીને, ખલ્ક જાણુતી ખાસ;

નથી ભણેલ નકારને, દાની નૃપ ગુરૂ પાસ.

આમાં દાની નૃપને "ન" કાર ન ભણેલ કહેવાથી શેષ સર્વનું ભણુવું કહેવામાં આવ્યું છે. કથનીય સમસ્તને વચનથી કહેવાની અપેક્ષાએ જે કેાઇ એક વસ્તુ નથી એના નિષેધ માત્રથી એ સર્વનું કહેવું લાઘવતાથી રમ્ય હેાઇ અલંકાર છે.

" સૂત્રકાર વામન " આ પ્રમાણે લખે છે:---

एकगुणहानौ गुणसाम्यदाढर्यं विश्वेषोक्तिः ॥

એક ગુણની હાનિમાં અન્ય ગુણુ સામ્યની દ્રઢતામાં विशेषेक्ति અલંકાર થાય છે.

યથા.

છે હર ત્રીજા નયન વિણ, છે વિધિ વિણ મુખ ચાર;

ચાર લુજા વિષ્ઠુ વિષ્ણુ છે, સત્યવાદી સરદાર.

ઘણા પ્રાચીનેાએ દ્રઢારાપરૂપકનું આ ઉદાહરણુ માનેલ છે. પણુ આમાં પ્રધાન ચમત્કાર તેા વિશેષોક્તિના હેઇ અમે આ ઉદા-હરણુ આહીં આપેલ છે.

કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકારે તે। પરિપૂર્ણ કારલ રહેતાં છતાં કાર્યના ન થવામાં વિગ્નેषोक्ति અલંકાર માનેલ છે. એ વિષયમાં વિશેષેાક્તિ શબ્દના અર્થ ઉક્ત વિશેષાક્તિથી અન્ય છે. એ અમે અન્તર્ભાવાલ કારમાં સ્પષ્ટ કરીશું.

#### विषम,

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:---

"सम" સખ્દના અર્થ "સમાન." ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે:-"समः समाने तुल्यार्थे" "वि" ઉપસર્ગના આહીં "ગત" અર્થ છે. "विषम" અહીં દંત્ય स કારના વ્યાકરણ રીતિથી મર્દ્ધન્ય ष કાર થયા છે. विषम આ શબ્દ સમુદાયના અર્થ सम નહી અર્થાત્ યથાયા-ગ્યના અભાવ. વક્ષ્યમાણુ સમ અલંકારના વિપરીતભાવ એ વિષમ છે. જ્યાં યથાયા- અભાવ કથન કરવામાં આવે એ विषम अलंकार છે.

અમારા મતથી અયથાયેાગ્યના સબધ્ધમાં ચારૂતા છે, તેવીજ ચારૂતા યથાયેાગ્યના અસબધમાં છે. યથાયેાગ્યના અભાવ બન્ને જગામાં છે.

#### યથા.

કયાં આ દારણુ દુ:સહ દુ:ખ, કયાં આ રૂપ અપાર; નૃપ ! ધન ચિન્તવતા પથિક, નીરખી તુજ રિપુનાર. આહીં ઉક્ત દુ:ખના અને રૂપના સબધ અયોગ્ય છે. આમાં નાયકા ધર્મીંમાં બે ધર્મેીના અયોગ્ય સબધ છે.

" કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ પ્રમાણુ લખે છે:---

## कचिद्यदतिवैधम्पांत्र श्लेषोघटनामियात् । कर्तुः क्रियाफलावाप्तिर्नेवानर्थश्च यद्भवेत् ॥ गुणक्रियाभ्यां कार्यस्य कारणस्य गुणक्रिये । क्रमेण च विरुद्धे यत् स एष विषमो मतः ॥ १ ४थांध અति वैधर्भ्याथी श्वेष अर्थात् सर्अंधनी घटना न डाय એ मथम विषम ४डेवाय छे.

२ કર્તાને ક્રિયાના ફલની અપ્રાપ્તિજ નથી. પરન્તુ અનર્થ અર્થાત અનિષ્ટની પણ પ્રાપ્તિ થાય એ द्वितीय विषम કહેવાય છે.

૩ કાર્યની ગુર્ણુકિયાઓ સાથે કારણુની ગુણુક્રિયાઓના વિરાધ એ तृतिय विषम.

ં પ્રથમ લક્ષણાનુસાર પૂર્વોક્ત ઉદાહરણ છે. દ્વિતીય લક્ષણાનુ-સાર આ ઉદાહરણ છે:---

#### યથા

ડરી સિંહણસુતથી ગયું, શશક શશિની પાસ; અન્ય સિંહસુત કરી ગયેા, ગ્રહી આશ્રયસહ વ્રાસ.

આહીં સિંહણુસુતથી ડરતું શશક શશિને શરણુ ગયું, તેથી શશકને શરણુ મળવાની અપ્રાપ્તિ માત્રજ નથી થઇ, કિન્તુ એમાં સિં-

હણુસુતથી અર્થાત્ રાહુથી ગળાય<mark>ે</mark>ા. આ અનર્થ**ની પણુ પ્રાપ્તિ થઇ.** ''રત્નાકરકાર" આના બે પ્રકાર માનીને આ લક્ષણુ આપે છે:—

### अर्थानर्थपदे तदन्यस्योत्पत्तिर्विषमम् ।

અર્થ અને અનર્થના સ્થાનમાં એથી અન્યની ઉત્પત્તિ અર્થાત્ અર્થથી અનર્થ અને અનર્થથી અર્થની ઉત્પત્તિ એ विषम अलंकार.

યથા.

કાપ્યાે કરંડ મૂંષકે, ઉરમાં ધરીને ભક્ષતણી આશ; અંદર રહેલ અહિએ, ગ્રહી઼તેહનાે તુર્વ કર્યાે ગ્રાસ.

આહીં મૂષકના અર્થના ચત્નમાં અનર્થની ઉત્પત્તિ થઇ છે.

યથા

મટચુ રાહુશિર છેદતાં, ઉદરભર**ણદુ:ખ સર્વ**; આહીં રાહુના શિરછેદનરૂપ અનર્થમાં પ્રવૃત્ત વિષ્ણુના ચ**ક્રથી** રાહુના ઉદરભરણુ દુ:ખનિવૃત્તિરૂપ અર્થની ઉત્પત્તિ થઇ છે. તૃતીય લક્ષણુનું આ ઉદાહરણુ છે:— યથા. ખર્ડ સ્થામ શ્રી રામનું પ્રકટ કરે ય**શ** <sup>શ્</sup>વેત;

ખ<sub>ગે</sub> સ્યામ શ્રા રામનું ઝેકટ કર વર્સ વસ્તુ આહીં કારણ અને કાર્યના ગુણેનો વિરાધ છે, કેમકે **અસિ**ત ખડું કારણનું કાર્ય <mark>યશ છે, તેથી યશ પણુ અસિત દાવા ન</mark>ેઇએ પણુ એ <sup>શ્</sup>વેત છે.

## विषाद.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:—

આહીં " वि " ઉપસર્ગ વિશેષ અર્થમાં છે. विशेष શબ્દના અર્થ આહીં " અતિશય " છે. " ચિન્તામચ્ચિકાષકાર " કહે છે:— वि विशेषे, अतिशये. षदऌ ધાતુથી " साद " શબ્દ અનેલ છે. " षद्ऌ विशरणगत्यवसादनेषु " षद्ऌ ધાતુ વિખેરવું, ગતિ અને અવસાદન અર્થમાં છે. ' અવસાદન " શબ્દના અર્થ विषाद છે. " ચિન્તામચ્ચિકાષકાર " કહે છે:— " अवसाद: विषादे " વિષાદ નામ દુ:ખનું પ્રસિદ્ધ છે. આહીં " साद " શબ્દના અર્થ દુ:ખ છે. વ્યાકરચ્ય રીતિથી સાદ શબ્દના દંત્ય સકારના મૂર્દ્ધન્ય ષકાર અનેલ છે.

પ્રહુર્ષણુ અલંકારમાં લાેકાત્તરતાને માટે હર્ષ શબ્દની સાથે " પ્ર " ઉપસર્ગ જોડવામાં આવેલ છે, અને પ્રહર્ષણુના પ્રતિદ્વન્દ્વી ભાવમાં આ વિષાદ અલંકાર છે. એમજ લાેકાત્તરતાને માટે આહીં " સાદ " શબ્દની સાથે " વિ " ઉપસર્ગ જોડવામાં આવ્યા છે.

ધારીએ કેવળ હર્ષને અલંકાર નથી કહ્યા, પણ પ્રહર્ષણને કહેલ છે, એથી આ અવયવાર્થ ધારીના વિવક્ષિત હાય એમ સિદ્ધ થાય છે.

આહીં વિષાદ આ શબ્દસમુદાયના અર્થ દુ:ખ માને તા અસ મંજસ થશે, કેમકે સાધારણ હર્ષ અલંકાર થતા નથી. પ્રકૃષ્ટ હર્ષ અલંકાર થાય છે, આવું માનવામાં આવ્યું ત્યાં એના પ્રતિદ્વનદ્વી ભાવમાં દુ:ખ માત્રને અલંકારતા કેવી રીતે થશે ?

વાંચ્છિતથી અધિકતાર્થની સિદ્ધિ ઇત્યાદિમાં પ્રહુર્ષણુ અલંકાર થાય છે. એમજ વાંચ્છિતથી વિરૂદ્ધાર્થની પ્રાપ્તિ ઇત્યાદિમાં વિષાદ અલંકાર થાય છે. એમ નહી કહેશા કે દુ:ખ શાભાકર બનીને અલં-કાર કેમ થાય ! કેમકે જેને વિષાદ થાય છે, એને તાે એ શાભાકર **આનંદદા**યક નથી, પણુ એનું વર્ણુન કાવ્યુને શાભાકર બનીને બ્રોતા-ઓને આનંદદાયક થાય છે. જેમકે બિભત્સાદિ રસસ્થળમાં જીગુપ્સા-દિનું વર્ણુન શ્રોતાઓને આનંદદાયક થાય છે.

જ્યાં વાંચ્છિતથી વિરૂદ્ધાર્થની પ્રાપ્તિનું 🖤ર્છુન કરવામાં આવે એ विषाद अलंकार છે.

યથા.

એક કંઠ કર એક પ્રસારી, મઘપાત્ર પીવરાવે પ્યારી; વલયાવલિના રવ રસદાતા, શ્રુતિને સંગીંતતુલ્ય સુહાતા; ઇચ્છા કેલિકલાપની કરતા, ત્યાં પહેાંચ્યા અરિ અસિ કર ધરતા; પકડી વૈરીંએા થયા વિદાયે, જેમ પકડી યમદ્ભતાે જાયે. " ચન્દ્રાલાકકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

### इष्यमाणविरुद्धार्थसंमाप्तिस्तु विषादनम् ॥

ઇચ્છેલથી વિરૂદ્ધ અર્થની પ્રાપ્તિ એ વિષાદ અલંકાર છે. " રસગંગાધરકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

### " अभीष्टार्थविरुद्धछाभो विषादनम् "

વાંચ્છિતાર્થથી વિરૂદ્ધના લાભ એ વિષાદ અલંકાર છે.

યથા.

આવી ઝાતુ પાવસ આકાશ આઠે દિશામાંહિ, શાેભે છે સ્વરૂપ જળ ધરણીની ભીડનું; શીળા ધીરા તેમજ કદંબાની સુવાસયુક્ત, સરસ વધારે રસ સ્પર્શવું સમીરનું ગેહથી નિકર્ળી વૃષભાણુતનુજાએ જોયું, એ સમે સંહેટનું નિકુંજ પડયું તીરનું; નાગરીનાં નયનામાં નીરના પ્રવાહ વધ્યા, નીરખી વધેલું જોર જસુનાના નીરનું.

આ સમય રાધિકાને સંકેત સંબંધી કેાઇ વાંચ્છના ન હતી. વર્ષાઝાતુ વિલેાકવાને માટે ભવનથી નિકળી છે. અકસ્માત્ સંકેતના નિકુંજને પડતા જોવાથી વિષાદની ઉત્પત્તિ છે. વાંચ્છિતથી વિરૂદ્ધના લાભમાં દુઃખનેા અતિશય હેાય એવેાજ અકસ્માત્ આવવામાં દુ:ખનેા અતિશય અનુભવસિદ્ધ છે.

# व्यतिरेक.

જશવંતજશાભૂષણુકાર લખે છે કે:---

આહીં '' वि " ઉપસર્ગના અર્થ વિશેષ છે; અને '' વિશેષ " શબ્દના અર્થ ઇતરથી ટળાવવાવાળા અસાધારણ ધર્મ છે. ''ચિન્તા-મણિકાષકાર" કહે છે: वि विशेषे विशेषः इतर व्यावर्तके असाधा-रणधर्मे. " અતિરેક શબ્દના અર્થ પૃથક્ ભાવ છે. ચિન્તાણિકાષ-કાર કહે છે. " ''अतिरेकः पृथक्भावे" व्यातिरेकः શબ્દ સમુદાયના અર્થ ઇતરથી ટળાવવાવાળા અસાધારણ ધર્મથી કરીને પૃથક્ભાવ. આ કથનના સ્વારસ્યથી એ અર્થસિદ્ધ થાય છે કે સમાન વસ્તુઓના કાઇ વિશેષથી પૃથક્ભાવ.

જ્યાં કાેઇ વિશેષથી અતિરેક કથન કરવામાં આવે એ व्यतिरेक अलंकार છે.

વ્યતિરેકના ચાર ભેદ થાય છે. ઉપમેચની અધિકતાને **उपमेयााधिक्य** કહે છે. ઉપમાનની ન્યૂનતાને उपमान न्यूनत्व કહે છે. ઉપમેચની અધિકતા અને ઉપમાનની ન્યૂનતા બન્ને હેાય તેને उभयोक्ति કહે છે. તેમજ એ બંને વિનાના વ્યતિરેકને अनुभयोक्ति કહે છે.

યથા.

સુખવિલસન શાેભાસદન, પ્રભુતા વિભવ વિશાલ; સમ સુરપતિ શ્રી રામ છે, આ દાની સહુ કાલ.

આહીં કેવલ ઉપમેય શ્રી રામની અધિકતા કહી છે. એથી इपमेयाघिक्य व्यतिरेक.

યથા.

છે શશિવદન સમાન સખીં, પણુ શશિ ધરે કલંક; આંહી કેવલ શશિ ઉપમાનની ન્યૂનતા કહી છે, એથી उपमान न्युनत्व व्यतिरेक છે. વિભવ અપાર ઉદાર અતિ, પ્રતાપ ઇન્દ્ર પ્રમાણુ; સેવિત આ નૃપ સહસથી, એ ત્રિદશાધિપ જાણ.

ત્રિદશ શબ્દમાં <sup>શ્</sup>લેષ છે. દેવતા અને ત્રયેાદશ. આહીં "સ-હસ્નમૂપાેથી સેવિત" મહારાણા પ્રતાપસિંહજી ઉપમેયતી અધિકતા અને "ત્રિદશાધિપ" એ ઇન્દ્ર ઉપમાનની ન્યૂનતા બન્ને કથન કર-વામાં આવી છે તેથી **હમયો** कि **ગ્યાતિરે** જે છે.

त्रिदश नाभ દેવતાનું છે. અમરકેાષમાં કહ્યું છે કે:— " अमरा निर्जरा देवास्निदशा विबुधाः सुरा." આચાર્યદડીનું આ લક્ષણુ છે:— शब्दोपात्ते प्रतीतेर्वा, साटक्ष्ये वस्तुनोईयोः तत्र यज्जेदकथनं व्यतिरेकः स कथ्यते ॥ છે वस्तुनुं सादस्य वाऱ्य અथवा प्रतीयभान रહे त्यां જે છે-

કનું કથન એને **व्यतिरेक्त** કહે છે.

મહારાજા ભાેજ આ લક્ષણ આપે છેઃ— શब्दोपात्ते प्रतीतेर्वा सादृश्ये वस्तुनोर्द्वयोः । भेदाभिधानं भेदश्च व्यतिरेकश्च कथ्यते ॥

એ વસ્તુનું સાદશ્ય વાચ્ય અથવા પ્રતીયમાન રહેતાં ઐના લે-દનું જે કથન એ લેદ અલંકાર. આને વ્યતિરેક પણ કહે છે. અને મહારાજાએ આના સજાતિય અને વિજાતિય એવા લેદ બતાવ્યા છે.

યથા.

અનિવારિત રવિરશ્મિથી, રત્નદીંપે નહીં ન્યારૂઁ, દષ્ટિરાધ નરનાે કરે, જોબન જનિત ઍધારૂઁ.

સ્વત: સિદ્ધ અંધકાર અને ∎ૈાવનજનિત અજ્ઞાનરૂપ અંધકાર અન્ને સજાતીય છે. પક

#### યથા.

મહિપતિ કરથી લેદયુત, કલ્પવૃક્ષની ઢાળ; એ કર નહિ દ્રષિત કરે, એ લૂષિત નિરધાર. કાવ્યપ્રકાશકાર આ લક્ષણુ આપે છે:----

उपमानाद्यदन्यस्य व्याक्तिरेकः स एव सः ।

જે ઉપમાનથી અન્ય અર્થાત્ ઉપમેયને બ્યતિરેક અર્થાત્ અતિશય એ व्यतिरेक અલંકાર છે.

સૂત્રકાર વામન આ લક્ષણુ આપે છે:—

उपमेयस्य गुणांतिरेकत्वे व्यतिरेकः ॥

ઉપમેયના ગુણુનું અતિરેકત્વ અર્થાત્ અતિશયતામાં વ્યતિરેક અલંકાર છે.

#### યથા.

ઘટતાં ઘટતાં શશિ સખી, વધતાે વાર વાર, કહે કાેણુ જે ક્ષય થયાે, યાૈવન નવુ નિહાળ.

સર્વસ્વકાર આ લક્ષણુ આપે છે:—

भेदप्राधान्ये उपमानादुपमेयाधिक्ये विपर्यये वा व्यतिरेकः

ભેદની પ્રધાનતામાં ઉપમાનથી ઉપમેચની અધિકતામાં અથવા વિપર્યયમાં અર્થાત્ ઉપમાનથી ઉપમેચની ન્યૂનતામાં વ્યતિરેક અલંકાર છે.

#### व्याघात.

" જશવ'તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

" ગ્યાઘાત " આહીં ધાત શખ્દ સાથે " વિ " અને आજ્ ઉપસર્ગ લાગેલ છે. આધાત શખ્દના અર્થ આસ્ફાલન પ્રસિદ્ધ છે. આસ્ફાલનના અપબ્રંશ લાકભાષામાં 'અફાળવું છે. ચિન્તામણિ કાષકાર કહે છે કે " आस्फाल्टनं ताडने, ताडનં आઘાતે " સામાન્યતાથી અફ્રેળવું તા એ છે કે જેમ હાથીઓ લડતાં સામસામાં કું ભસ્થલ અફળાવે છે, પરન્ત એવા સ્થલમાં અલંકારતા ચાેગ્ય ચમત્કાર નથી પ્રકટ થતા. ઉક્ત ચમત્કાર તા એકબીજાએ ટક્કર લગાવવારૂપ અફળાવવાના વિશેષમાં થાય છે. જેને લાેકમાં ધક્કાે કહે છે. એથી ધાેરીએ આઘાત શબ્દની સાથે વિશેષ વાચક " વિ " ઉપસર્ગ લગાવેલ છે. વ્યાઘાત શબ્દની સાથે દાયના અર્થ આઘાત વિશેષ અર્થાત્ ધક્કા. ધક્કા શબ્દના અર્થમાં આઘદ્દન શબ્દના પ્રચાગ માઘકાવ્યના પ્રથમ સગેમાં દશમાં <sup>&</sup>લાેકમાં કરેલ છે.

"रणाद्धिराघट्टनया नभस्वतः ॥"

પવનના ધક્કાથી નારદની વીણામાં સ્વર શબ્દાયમાન થઇ રહે છે.

આઘાત શબ્દને। પર્યાય આઘટ્ટન પણ છે. ચિન્તામણિકેાષ-કાર "ક**હે છે. " आघातः आघट्टनायाम्** " આહીં એવેા પણ સંભવ છે કે જે આઘાત શબ્દનેા અર્થ છે તેજ " वि " ઉપસર્ગને। પણ અર્થ છે.

જ્યાં આઘાત થાય એ व्याघात अलंकार છે.

#### યથા.

" હે રાજા ! તારા હાથીઓ ધક્કા મારી કિલ્લાઓને પાડી નાંખે છે. "

આમાં વ્યાઘાત અલંકાર નથી પણ ਲોकच्याघात છે. ધારીએ નીચે પ્રમાણે ઉદાહરણે આપ્યાં છે.

#### યથા.

પ્રિયા ભીરૂ કહીં જાઓ ક્યાં ? તજી અમાને નાથ;

**બાલે વૈરિની નૃ**પતિ ! વનિતાએા આ વાત.

આહીં વનગમન કરતી વખતે નૃપતિના શત્રુઓ કહે છે. તમે પ્રિયા છેા, લીરૂ છા, એથી તમને વનમાં લઇ જવું ચાેગ્ય નથી. આમ પાતાની સીઓને વનમાં લઇ ન જવાનું નિમિત્ત ખતાવ્યું. તે એજ નિમિત્તને શત્રુસ્ત્રીઓએ સાથે લઇ જવાનું નિમિત્ત ઠરાવી પતિના સિદ્ધાન્તને મુક્કો માર્યો છે. " કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ લક્ષણુ આપે છે.

यद्यथासाधितं केनाप्यपरेण तदन्यथा ।

तथैव यद्विधीयेत स व्याघात इति स्मृतः

કેાઇથી કરીને જે વસ્તુ **યથા** અર્થાત્ જે ઉપાયથી સિદ્ધ કરવામાં આવી હેાય એ વસ્તુ અન્યથી તથૈવ અર્થાત્ એ ઉપાયથી જ અન્યથા કરવામાં આવે એ व्याघात અલંકાર કહેવાય છે.

" સર્વ`સ્વકાર " આં પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:—

सौकर्येण कार्यविरुद्धक्रिया च व्याघातः

સૈષ્કર્યથી અર્થાત્ સુગમતાથી કાર્યવિરૂદ્ધની ક્રિયા એ व्याघात અલંકાર છે.

" કાવ્યપ્રકાશગતકારિકારાનુસાર એજ સાહિત્યકાર અન્ય ઉ-દાહરણુનું આ લક્ષણુ આપે છે:—

यथासाधितस्य तथैवान्यंनान्यथाकरणं व्याघातः

જે પ્રકારથી સિદ્ધ કરવામાં આવેલ હેાય એના એજ પ્રકારથી અન્ય વડે અન્યથા કરવું એ બ્યાઘાત.

રત્નાકરકાર આ લક્ષણુ આપે છે:—

उत्पत्तिविनाश्चयोरेकोपायत्वे व्याघातः

ઉત્પત્તિ અને વિનાશ એ બન્નેની ઉપાયતામાં વ્યાઘાત અલંકાર છે.

યથા.

જે સુમને જગ થાય પ્રસંન્નતર,

તે સુમને જગ હણુે કુસુમશર.

આહીં નામાર્થની સંગતિ આ રીતિથી છે કે શરેાથી મનેાજે જગતનું હનન કરીને સુમનાની જગત સુખદાયકતાને ધક્કો લગાડી દીધા. "ચન્દ્રાલાકકાર" આ લક્ષણુ આપે છે.—

स्याद्व्याघातोऽन्यथाकारि तथाकारिक्रियेतचेत् ॥ જે અન્યથા કાર્ય કરવાવાળા એવું કાર્ય કરવાવાળા કરવામાં આવે એ व्याघात. "ચન્દ્રાલાકકાર" અન્ય લક્ષણુ આ પ્રમાણુ આપે છે:—

सौकर्येण निबद्धापि क्रिया कार्यविरोधिनी ॥

સૈાકર્યથી નિબંધન કરેલ કાર્યવિરાધિની ક્રિયા પ**છુ વ્યાઘાત** અલંકાર થશે.

" રૂદ્રટ " આ લક્ષણુ આપે છે.

अन्यैरमतिहतमपि कारणमुत्पादनं न कार्यस्य । यस्मित्रभिधीयेत व्याघातः स इति विज्ञेयः ॥

અન્યથી નહી હણાએલ અથાત્ નહી બગડેલ કારણુ'પણુ કાર્ય-નું ઉત્પાદન ન કરે એવું જે કાવ્યમાં કહેવામાં આવે એને વ્યાઘાત જાજીવા જોઇએ.

## शृंखला.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

શૃંखऌा ને લાેકમાં સાંકળ કહે છે. લાેકશૃં ખલામાં પર પરાથી એક કડી બીજી કડી સાથે જાેડવામાં આવે છે એ ન્યાયે કાેઇ સંબંધથી પદાર્થાના પર પરાથી જાેડવામાં ધાેરીએ શ્ર ખલા અલંકારના અંગી-કાર કર્યા છે.

જ્યાં પદાર્થીની શુંખલા અને એ ગ્રृंखला अलंकार છે.

ય**થા**.

દ્રગ શ્રુતિપર શ્રુતિ આહુપર, બાહુ જંધપર જાણુ; આમાં અવયવાની સ્થિતિનું ઉત્તરાત્તર શૃંખલા ન્યાયથી નિબધન હાેવાથી શૃંखळા अळंकार છે. "કાવ્યપ્રકાશકાર" આ લક્ષણુ આપે છે:— स्थाप्यतेऽपोद्वते वापि यथापूर्व परंपरम् । विशेषणतया यत्र वस्तु सैकावली द्विधा ॥ જ્યાં યથાક્રમથી પૂર્વ પૂર્વ પ્રતિ પરસ્પર વસ્તુનું વિશેષણુ-તાથી સ્થાપન કરવામાં આવે અથવા નિષેધ કરવામાં આવે એ

एकावर्छी अ प्रहारनी छे. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat અહિવન વર્સી ભુલાવે ભેકી, અહિને મધુરવાર્ણીથી કેકી. કેકી મૃગત્વચધારી શબરજન, વચે જગત સરવ સાધુ બની. જગતમાં સાધુ બનીને એક બીજાને ઠગે છે. આમ કહેવાથી આહીં સ્થાપન અર્થાત્ વિધાન છે.

" રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

उत्तरोत्तरस्य पूर्वपूर्वानुबन्धित्वं विपर्ययो वा शृंखला.

ઉત્તરાેત્તરની પૂર્વ પૂર્વપ્રતિ અનુબંધિતા અર્થાત્ આકાંક્ષા અથવા વિપર્યય અર્થાત્ પૂર્વ પૂર્વની ઉત્તર ઉત્તરપ્રતિ અનુબંધિતા અર્થાત આકાંક્ષા એ **ગૃં**खळा.

#### યથા

શુચિ સ્વાદ મદમાં મદ પ્રિયામુખ, પ્રિયામુખ પતિઉર; પતિઉર સાગરરાગમાં વસ્યું, ત્યાર્ગો વિલંબ જરૂર.

પતિનું **મન રાગસાગરમાં કે**મ વસ્યું ? પતિના મનમાં સ્રીનું સુખવસ્યું તેથી. સ્રીનું સુખ પતિના મનમાં કેમ વસ્યું ? સ્રીના સુખમાં મદ વસ્યાે તેથી. મદ સ્રીના મનમાં કેમ વસ્યાે ? મદમાં શુચિ સ્વાદ વસ્યાે તેથી. આ રીતે આહીં ઉત્તરાેઉત્તરની પૂર્વ પૂર્વ પ્રતે આકાંક્ષા છે.

## શ્છેष.

" જશવંતજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

"श्चिष्" ધાતુના <sup>શ્</sup>લેષ શબ્દ અનેલ છે. "શ્चિષ" ધાતુ આ-લિંગન અર્થમાં છે. "શ્चિષ आર્છિંगને " આ <sup>શ્</sup>લેષ બે પ્રકારના છે. १ **शब्दनो श्चेष** २ अर्थना श्<del>ठे</del>ष.

લાક્ષા કાષ્ઠ ન્યાયથી એ શબ્દોની મિલાવટ થાય ત્યાં **શ**ब्दश्लेष અને એક વૃન્તગત ફળદ્રયન્યાયથી એક શબ્દગત એ અર્થોની મિલાવટ હાય ત્યાં **અર્થજ્છેષ છે.** 

#### યથા, 🖏 🧉

#### હરતા રમ્યાંભાજશ્રી, કુવલયને શ્રી આપી.

" રમ્યાંભાેજશ્રી " આહીં બે અર્થની વિવક્ષા છે એક તા કમળાેની સુન્દરશાભા. આ અર્થને માટે તા " રમ્યાંભાેજશ્રી " એવા અભંગ શબ્દ સમજવામાં આવે છે. કેમકે "રમ્ય", "અંભાેજ", આ બન્ને શબ્દની સન્ધિ થઇને " રમ્યાંભાેજશ્રી " એવા એક શબ્દ બન્યા છે, અને બીજો અર્થ રમ્ય ભાેજશ્રી " એવા એક શબ્દ બન્યા છે, અને બીજો અર્થ રમ્ય ભાેજશ્રી " એવા ગ શબ્દ માટે " રમ્યાં ભાેજશ્રી " એવા બે શબ્દ સમજાય છે. ત્યારે આહીં દ્વિતીયાં વિભક્તિ મધ્યમાં આવવાથી " રમ્યાં ભાેજશ્રી " એવા ભાગ સમજાય છે. આ રીતિથી આહીં સભંગ શબ્દ અને અભંગ શબ્દ બન્નેની લાખથી જોડેલ કાષ્ઠના પાટીયાંની પેઠે મિલાવટની પ્રતીતિ છે. આહીં બે શબ્દ સમજીને બે અર્થ <sup>4</sup> કરવામાં આવ્યા છે. એથી અર્થોના <sup>2</sup>લેષ નથી. પણ શબ્દોના <sup>2</sup>લેષ છે. અને કુવલય આહીં પણ બે અર્થાની વિવક્ષા છે. ૧ રાત્રિ વિકાસી કમળ. એતાે " કુવલય " શબ્દની સમુદાયશક્તિથી બાધ કરાવેલ અર્થ છે. ૨ કુવલય–ભૂમંડલ.

આહીં " કુ " અવયવના અર્થ " ભૂમિ " છે અને " વલય " આ અવયવના અર્થ " મ ડલ " છે. આ " કુવલય " ની અવયવ શક્તિથી બાધ કરાવેલ અર્થ છે. આહીં " કુવલય " બન્ને અર્થીમાં છે. છતાં એકજ સમજાય છે. એથી આહીં એક વૃન્તગત ફળદ્રય ન્યાયથી એક શબ્દમાં બે અર્થ છે.

યથા.

ઉદયારૂઢ સુકાન્તિયુત, મંડલ રક્ત મહાન, મૃદુકરથી જનમન હરે, રાજા એ બુધવાન,

આહીં ઉદયારૂઢ આદિ શખ્દાેમાં ભ**ંગના વિના ઉદય થવેા** આદિ અથવા વૃદ્ધિ આદિ બે અર્થ એકવૃન્તમાં લાગેલ બે ફલ ન્યાયે હાેવાથી અર્થ<sup>જ્</sup>લેષ છે. આહીં એક વૃન્તગત ફલ ક્રયન્યાય એ છે કે એક શખ્દમાં રહેલ બે અર્થાનું એક સમયમાં દેખાવું થાય છે. રાજ્યના પક્ષમાં-ઉદયારૂઢ એટલે વૃદ્ધિને પામેલ, ક્રાન્તિયુત-તેજવાળા, રક્ત-મંડલ-અનુરાગયુક્ત દેશવાળા, મૃદુ કરથી—અલ્પકરથી મનુષ્યનાં મનને રંજન કરે એવા રાજ-નૃપતિ. અને ચન્દ્રપક્ષમાં:-ઉદયારૂઢ-ઉદયાચલ પર્વત ઉપર આરૂઢ થએલ, ક્રાન્તિયુત-પ્રકાશયુક્ત, રક્ત-મંડલ-લાલ બિમ્બવાળા, મૃદુકરથી જન મન હરે-કાેમલ કિરણેાથી મનુષ્યના મનને રંજન કરે એવા રાજા-બુધવાન્ (ડાહ્યા) છે. અને ચન્દ્ર બુધવાન્-બુધ નામના પુત્રવાળા છે.

અલંકાર રત્નાકરકારનેા એ સિદ્ધાન્ત છે કે <sup>૦</sup>લેષની પાંચ બ્રુમિકાએા છે. કયાંઇ તેા અલંકારાંતરનાે અભાવ હાેવાથી <sup>૦</sup>લેષનેજ અવકાશતા છે.

ય**થા**.

## सर्वदो माधवः पायात्॥

આના બે અર્થ છે ૧ સર્વद: અર્થાત્ સંપૂર્ણ પંદાર્થ દેવાવાળા माधव-કૃષ્ણુ રક્ષા કરાે. અન્ય અર્થ सबदा + उपाधव-પાર્વતીપતિ રક્ષા કરાે. આહીં કાેઇ અલંકાર ન હાેવાથી <sup>જ</sup>લેષનેજ અલંકારતાનાે અવકાશ છે.

કયાંઇ <sup>શ્</sup>લેષ અલંકારાન્તર ભાન કરાવવાનાે હેતુ પણ થાય છે.

યથા.

સકલ કલા શશિ બિમ્બ ઇવ, રાજે છે શ્રી રામ;

આહીં <sup>Ջ</sup>લેષ ઉપમાના ભાન કરાવવા માત્રનેા હેતુ છે, એથી **માહીં** પણ <sup>Ջ</sup>લેષ અલ કારજ છે. ઉપમા તેા વિઘુતવત્ હાેઇ અ-સ્થિર હેાવાથી આભાસરૂપ છે.

ક્યાંઈ <sup>શ્</sup>લેષ અલંકારાન્તરનું અંગ થાય છે.

યથા.

શુચિ શશિ કલા સહાેદરા, સ્થિત સરિતા તટવાસ; હરિઉર વનમાલાભરણ, માંહિ ૨મા ઇવ ખાસ. લક્ષ્મી ગન્દ્રકલાની સાક્ષાત્ સહાેદરા છે, એ તા ચન્દ્રકલા સહાેદરા શબ્દના વાચ્ચાર્થ છે. નાયકા ચંદ્રકલાના સદ્દશ છે. એ ચન્દ્ર- કલા સહાદરા શબ્દના લક્ષ્યાર્થ છે. એ બ**્લ્રિ**ર્ચાની અલેદ બુદ્ધિએ કરીને ચન્દ્રકલા સહાદરતા સાધર્ગ્યથી ઉપમા સિદ્ધ થાય છે. અને વનમાલાભરણ આ શબ્દ સમુદાયના બે અર્થ છે. વિષ્ણુ ઉરપક્ષ-તુ-લશીદલમાલા અને સરિતાતટપક્ષમાં વૃક્ષમાલા. તેથી પૂર્વાર્ધગત ઉકત સાધર્મ્યથી નાયકાની લક્ષ્મીની સાથે ઉપર્વ સિદ્ધ થયા પછી આ ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ <sup>Ջ</sup>લેષ એ ઉપમાના પાષક હાવાથી અંગભૂત છે. કયાંઇ <sup>Ջ</sup>લેષ પાતેજ આભાસરૂપ થાય છે.

યથા.

આયતલાચન છેા તદપિ, સૂક્ષ્મદ્રષ્ટિ શ્રીરામ.

આમાં સૂક્ષ્મદ્રષ્ટિનેા એક એ અર્થ છે કે બારીક વાતમાં નજર પહેાંચવી, અને અન્ય અર્થ એ છે કે "ન્હાનાં નેત્ર" એ આહીં લઘુનેત્રની વિવક્ષા ન હાેવાથી <sup>Ջ</sup>લેષનાે આભાસ માત્ર છે.

ક્યાંઇ <sup>શ્</sup>લેષ અન્ય અ**લ**ંકારનાે અનુપ્રાણુક થાય છે.

યથા.

ભદ્રાત્મા ગંભીરગતિ, ઉન્નતવંશ વિશાલ;

પણુ વારણુદાનામ્બુજે, આર્દ્ર સુકર સહુકાલ.

આ પદ્યમાં રાજા અને ગજ ભિન્ન ભિન્ન કહેવામાં આવ્યા નથી. તેમ <sup>^</sup>લેષથી કહેવામાં આવ્યા નથી, પ્રકરણવશથી અર્થ સિદ્ધ છે. રાજા પક્ષમાં ભદ્રાત્મા-કલ્યાણ સ્વરૂપ, ગંભીરગતિ-ગંભીરગતિવાળા, ઉન્નતવંશ વિશાલ-માટા કુલવાળા અને વારણ-શત્રુઓને નિવારણ કરવાવાળા દાનામ્બુજથી આદ્ર સુકર સહુકાલ-દાન સંબંધી જલ મૂકીને સદા જેના હાથ ભેગા થએલા છે તે. ગજપક્ષમાં:--ભદ્રાત્મા-જતિવિશેષ, ગંભીરગતિ-મંદગતિ, ઉન્નતવંશ વિશાલ-મ્હાટા વાંસ જેવડા ઉંચા; વારણ-હાથીઓમાં શ્રેષ્ઠ; દાનામ્બુજે-મદજલથી; આદ્ર-સુકર સહુકાલ-સદા શુંડ રૂપી આદ'ડ ભેગા થએલા છે જેના એવા હાથીઓ.

ચન્દ્રાલેાકના મત પ્રમાણે આહીં અન્યાર્થ ગજવૃત્તાંત પ્રતીતિ પર્યન્ત અભિધાજ નિમિત્ત છે, એથી <sup>શ્</sup>લેષજ છે. અપ્રકૃત અર્થ ક • પ્રકૃત અર્થના અનુ control હોય ત્યારે વ્યર્થ બનીને દ્રષણ થાય છે. એથી આહીં પ્રકૃતની સાથે અપકૃતની ઉપમા વિવક્ષિત છે. એ ઉપમા વ્યંજના વડે પ્રતીત થવાથી ધ્વનિ છે. તેા પણ અહીં પ્રકરણ સામ ચ્યંથી પ્રકૃત અર્થના તુરત બાધ થાય છે. અને અન્યાર્થના બાધ પછી થાય છે તથાપિ control અભિધાવૃત્તિથીજ થાય છે. એથી એ ગુઢ વ્લેષ છે.

## संकोच.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:—

संकोच એટલે બીડાઇ જવું. વિકાસ અલંકારના વિપરીત ભાવમાં આ સંકાેચ અલંકાર છે.

જ્યાં સંકેાચનું વર્ણુન કરવામાં આવે એ संकोच अलंकार છે. યથા.

તેજતરણ્વિ નરરાજ તુજ, વિ<sup>શ્</sup>વે વધતાે જાય; કુવલયસમ અરિકુવલયા, શનૈ શનૈ સકુચાય.

ય**ચા**.

વધતાં વર સંપૅત્તિસલિલ, મન સરાેજ વધિ જાય; ઘટતાં ઘટતાં જાય ઘટિ, ફરોં એહ કુમળાય.

આહીં દરેક ઉદાહરણના પૂર્વાર્ધમાં વિકાસ અને ઉત્તરાર્ધમાં સંકાેચ છે. કુવલયાન દકાર આને સંકાેચ પર્યાય નામના પર્યાય અલં-કારના પ્રકાર માનીને આ ઉદાહરણુ આપે છે.

ય**થા**.

છાેડી ધરા તરૂની છાંય ંમહીં સમાણી, ત્યાંથી વસી સરિત્ કૃપનું શાેધી પાણી, ચાતાં દિવાકર પ્રચંડ દિ્તીય યામ, સંકાેચ પાર્મી તવ શીતલતા તમામ. કુવલયાન દકાર કહે છે કે આહીં શીતલતાના ઉત્તરાત્તર ગ્યા-

ધારમાં સંકાેચ હાેવાથી સંકાેચપર્યાય છે.

વિકાસપર્યાયનુ કુવલયાનંદકારે આ ઉદાહરણુ આપ્યું છે.

એાષ્ટબિમ્બમાં પ્રથમ જે, રમર્ણી જણાતા રંગ;

્તે તુજ હુદયે પછુ હવે, અવરેખાય અભંગ.

પર્યાયપ્રકરણમાં રસગંગાધરકાર કહે છે કે એક સબંધ નાશની પછી બીજા સબંધમાંજ પર્યાય પદના લાેકમાં પ્રયાેગ છે.

## संदेह.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:---

આ આ છે કે આ છે ? એવી અનિર્ણય બુદ્ધિને संदेह કહે છે. આને सं**शय પ**ણ ક**હે** છે.

જ્યાં સંદેહવાળું વર્ણુન કરવામાં આવે એ संदेह अलंकार છે. યથા.

નિરર્ષો કૃપાણુ નરેશકર, બદલે કવિમત <mark>બેશ</mark>; પ્રતાપાગ્નિનેા ધૂમ્ર કે, અરિલક્ષ્મીના કેશ. આમાં આકૃતિ અને વર્ણુ બન્ને નિમિત્તથી સંદેહ છે.

## कल्पित वस्तु संदेह-यथा.

લેાકપાલ શું નવમ વિરાજે, નિત અમ દસ પંત્તિ છબિ છાજે, કે શું દશમ પ્રજાપતિ સાહે, અતિ અપૂર્વ રચના મન માહે; શું એકાદશ છે અવતાર, ક્ષાણી રક્ષવા દક્ષ નિહાળ, જોઇ નયને નૃપ પ્રતાપ વર, આ વિચાર નહિ કરે કાેણે નર. આહીં નવમ લાેકપાલ ઇત્યાદિ નથી એથી કલ્પિત છે, ઉક્ત ઉદાહરણુમાં તાે વસ્તુઓના સંદેહ છે. સર્વસ્વકારના મતાનુસાર વિમર્શિનીકારે ફ્લાના સંદેહનું આ ઉદાહરણ આપ્યું છે.

કા**વ્યપ્રકાશમાં** આ લક્ષણ આપ્યું છે.

स संदेश्स्तु भेदोक्तौ तदनुक्तौ च संशयः ।

લેદની ઉક્તિમાં અને લેદની અનુક્તિમાં જે સંશય તે संदेह अलंकार છે.

સર્વસ્વકાર આ પ્રમાણુે લખે છે:—

## विषयस्य संदिशमानत्वे संदेहः ॥

વિષયના સંદેહમાં संदेह अलंकार છે. આના ત્રણુ પ્રકાર છે. ? શુદ્ધ. २ निश्चयगर्भ. ३ निश्चयान्त.

શુદ્ધનું ઉદાહરણુ આગળ આપેલ છે.

# निश्चयगर्भ-यथा.

શું એજ દિનમણુ જેહ સુર્ણીયે સહિત સપ્ત તુરંગ, શું આ કૃતાન્ત વખાર્ણીયે જે મહિષવાહન સંગ; શું આ કૃશાનુ જેહ પ્રસરે દશ દિગન્ત અનલ્પ, રણુમાંહિ જોઇ પ્રતાપને, કરતા સુભટ વિકલ્પ. આમાં મહારાણા પ્રતાપમાં કૃતાન્ત આદિના સંદેહ હાેઇને કૃતાન્ત તાે મહિષવાહન છે, ઇત્યાદિ એ ભેદની ઉક્તિ હાેવાથી ભેદાક્તિ સંદેહ છે અને આમાં સંદેહ થઇને વચમાં વચમાં એ એ સંદેહાની નિવૃત્તિ પણ છે એથી નિશ્વયગર્ભ છે.

ય**થા**.

શતમખ તાે કર્યા સહસ્ર દ્રગ, હરિ તાે કર્યા ભુજ ચાર; પરખ્યાે જોઇ પ્રતાપને, ચેતકનાે અસવાર.

ં આહીં પણ ભેદની ઉક્તિ છે અને અંતમાં સંદેહની નિવૃત્તિ છે, એથી નિશ્વયાન્ત સંદેહ છે.

વેદવ્યાસ ભગવાન સંદેહને ઉપમાનેા પ્રકાર માની આ <mark>લક્ષણ</mark> આપે છે:—

## उभयो धर्मिणोस्तध्यानिर्णयात्संज्ञयोपमा

એ ધમી<sup>°</sup>એાના તથ્ય અર્થાત્ યથાર્થતાના અનિશ્વયથી સંશ∙ ચાેપમા થાય છે.

### ભરત ભગવાન લાેક સંદેહનું આ લક્ષણુ આપે છે. अपारिज्ञाततत्वार्थ यत्र वाक्यं समाप्यते ! अनेकत्वाद्विचाराणां संज्ञयः परिकीर्तितः ॥ જેના તત્વાર્થનું અર્થાત્ સાક્ષાત્ સ્વરૂપનું પરિજ્ઞાન નથી

સંભાવતા.

થયું એવું વાકય, અનેક વિચાર હેાવાથી જ્યાં સમાપ્ત કરી દેવામાં આવે એ સંશય કહેવાય છે.

### संभावना.

" જશવંતજરોાલૂષણુકાર " લખે છે:—

" संभावना योग्यतायाम् " લેાક પ્રસિદ્ધ સંભવ અને સંભા-વના એકજ છે. સંભવ એજ संभावना अंऌकार છે.

યથા.

કહી શકત ગુણુ આપના, વક્તા હાત ને શેષ;

શેષનું વક્તાપણું તાે શેષકૃત ભાષ્યાદિ ગ્રન્થાથી પ્રસિદ્ધ છે. અને એ બે હજાર રસના ( જીભવાળા ) છે. કેમકે સર્પને બે હજાર જીહ્વાઓ હાેય છે. એથી શેષ વક્તા હાેત તાે આપના સમ-સ્ત ગુણુ કહેવાની યાેગ્યતા છે અર્થાત્ સંભવ છે.

ચન્દ્રાલાકિકારે પણ આવુંજ ઉદાહરણ આપ્યું છે.

યથા.

કરૂં હું મૃગમદઅંડના, ખલરસનામાં વાસ; જો હું ચતુરાનન બનું, પાર્મી પુણ્યની રાશ.

સારી રીતે ખલાના દાષને જાણવાવાળા જો પ્રદ્ધા બની જાય તા સંભવ છે કે મગમદ ખલાની રસનામાં વસાવે. કેમકે આ હેતુથી ખલ પુરૂષા માર્યા જાશે યજ્ઞાદિ પુષ્ટ્યાથી મનુષ્ય પ્રદ્ધા થઇ શકે છે. ચન્દ્રાલાકકારે આહીં સંભાવના શબ્દના અર્થ જાદ અર્થાત્ તર્ક સમજીને સંભાવના અલંકારનું આ લક્ષણ કહ્યું છે:---

संभावना यदीत्थंस्यादित्यूहोन्यस्य सिद्धये ॥

અન્યની સિદ્ધિને માટે "જે આવું હાય" આ પ્રકારે ऊह અ-ર્થાત્ તર્ક એ સંભાવના.

મહારાજા ભાેજ આ લક્ષણ આપે છે:— प्रभूतकारणाळोकात्स्यादेवमिति संभवः ॥ પ્રબલ કારણ દેખવાથી એવું થશે <mark>એવી </mark> ખુદ્ધિ સંભવ **અલ**ં-કાર છે.

#### ય**થા**.

હે મિત્ર મેઘ ઉલંધિ કરીં, વનગહન ગિરિવર શ્રંગ; જલ પામવા અતિ નિર્મલ હું, ઉતરીશ જવ મધિ ગંગ. સમજીશ તવ તુજને હું, આવાં લેાક જે નભચારોં; બૅ્મિનેા સુમુક્તાહાર તે, મહિ નીલમણિ મન હારોં.

સંદેહસ્થલમાં સંદેહ હોવાની યાંગ્યતા છે, ઉપમા સ્થલમાં ઉપ્ પમા હાવાની યાંગ્યતા છે ઇત્યાદિ; પરન્તુ યાંગ્યતાનું સ્વરૂપ ભિન્ન છે, સંદેહાદિકાનું સ્વરૂપ ભિન્ન છે. તે જ્યાં યાંગ્યતાની પ્રધાનતા છે ત્યાં એજ અલંકાર થશે. અને સંદેહાદિકાની પ્રધાનતા થશે ત્યાં સં-દેહાદિક અલંકાર થશે. સંભવ પ્રમાણમાં સંભાવના અલંકારના અન્તર્ભાવ નથી કેમકે પ્રમાણનું સ્વરૂપ તા નિર્ણય છે, તે અહીં નિર્ણયની વિવક્ષા નથી. કિન્તુ યાંગ્યતા માત્રની વિવક્ષા છે. ઘણા કવિએાએ ઉત્પ્રેક્ષામાં સંભાવના શબ્દ કહ્યો છે કે જેના અર્થ એ સંભવ સમજ્યા છે એ ભૂલ છે; કેમકે એ સંભવ તા ઉક્ત રીતિથી અલંકારાન્તર છે. ઉત્પ્રેક્ષાના સ્વરૂપથી આનું સ્વરૂપ સર્વથા વિલક્ષ-ણ છે. તે એના અત્યંત વિલક્ષણ ઉદાહરણાથી સ્પષ્ટ છે.

### संस्कार.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:—

संस्कार એટલે વાસના. ચિન્તામણિકેાષકાર કહે છે:— '' संस्कारः वासनायाम् " જેમ કરતૂરી આદિ પદાર્થ કાઢી લીધા પછી પણ એ પાત્રમાં એની વાસના ( સુગંધી ) રહી જાય છે. એ ન્યાયથી ધાેરીએ संस्कार अलंकार માન્યાે છે.

#### ય**થા**.

" આ રાજાને નહીં દેવાનાે પ્રસ**ંગ હાેય છે** છતાં દેવાનું વચન મુખથી નીકળે છે."

આમાં રાજ્યને દાન વચનના અતિ અભ્યાસજનિત વાસનાવ-

**શથી દેવાનાે પ્ર**સંગ નહીં છતાં પ<mark>ણુ દેવાનું વચન મુખથી ની</mark>કળે છે. અલંકારાદાહરણુકાર સંસ્કાર અલંકારનું આ લક્ષણુ આપે છે:–

अनुभूत वासनानुमेयः संस्कारः ॥

અનુબૂત અર્થાત્ અનુભવ કરેલની વાસના એ संस्कार अळंकार.

યથા.

કર વામ અંજન આપવા ચહે, નયન દક્ષિણુ માંહિ; કર ચહે દક્ષિણુ ભુજગ ભુજબંધ, ધર્યો વામ સુખાંહિ. એ ઢંગ નિજ નિજ અંગનાે, નિરખી હરાહર જેહ; સાથે સહાસ થયાં કરાે, કલ્યાણુ જગનું એહ.

#### सादृत्र्यमूलक संस्कार•

યથા.

ક્ષરિ ક્ષરિ નિરખીને નીલમણિના મહલ સહિત સઁગીત; થાયે શ્રમિત કરિ મધુર સ્વને, નૃત્ય પરમ પુનીત. એ વરષી વર્ષા ઝાતુ સુગર્જિત પયાેદોની શ્રેણીં; તાેયે ઉદાસી રહ્યા કરે, અવલાેકિયે મૃગનેણીં.

આહીં મયૂરને મેઘ સાદસ્યથી તાદશ નીલમણ્ણિ મહેલામાં મે-ઘનાે વારંવાર બ્રમ થયાે. ફરી એ જ્ઞાન થયું કે એ મેઘ નથી. સં-ગીત સહિત નીલમણિ મહેલ છે. અને એ સંસ્કાર જામી ગયાે એથી સાક્ષાત્ ગર્જનાચુક્રત મેઘામાં તાદશ નીલમણિ મહેલાેના બ્રમ છે.

#### सम.

" જશવંત જશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

सम શબ્દને અર્થ તુલ્ય. આહીં સમ શબ્દથી યથાયાગ્ય સં-બંધની વિવક્ષા છે. યથાયાગ્ય અર્થાત્ યથાચિત્ર. યથાયાગ્ય સંખં-ધથી सम अलंकार જાણવા.

#### યથા. જ્યાેત્સ્ના શશિને ગંગહર, આશ્રય લે અનુરૂપ; તેમ ક્રીર્તિ આશ્રય કરે, તુજમાં દાની બૂપ.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

આહીં જ્યાેત્સ્નાદિ <sup>શ્</sup>લાધનીય વસ્તુઓએ ચન્દ્રાદિ <sup>શ્</sup>લાધ નીય વસ્તુઓના આશ્રય કર્યો એથી આહીં સંયાગ સંબંધ યથા-યાેગ્ય હેેાવાથી सम अऌंकार છે. આ સ્તુતિ પર્યવસાયી છે.

યથા.

ચિરંજવી નેડી મળી, કાં ન સ્નેહ ગંભીર,

શું એાછી વૃષભાનુજા, શું હળધરના વીર.

ભાષામાં <sup>શ્</sup>લેષને માટે " ચિર છવી " શબ્દના " ચરજીવા " પાઠ થઇને દીર્ઘાયુ હા અને ચરીને જીવા એવા અર્થ થાય છે. "જોડી મળી" જોડીનું મળવું –દંપતીનું અને બળદનું બન્નેનું પ્રસિદ્ધ છે. "સ્નેહ"–પ્રીતિ અને ઘૃત. "રૂષભાનુજા" વૃષભાનુની કન્યા અને સાંઢની ન્હાની ખ્હેન. "હળધર"–હળને ધારહ્યુ કરનાર બળદેવ અને બળદ બન્ને અર્થ છે. આ રીતે સખીએ પરિહાસમાં રાધિકા અને કૃષ્ણુનું પશુપા બાતાવી યથાયોગ્ય સંબંધ પ્રતિપાદન કરેલ છે. પ્રથમ ઉદા-હરા હરા માં આશ્રયઆશ્રયીભાવસંબંધ સમ છે અને અને બીજા ઉદાહરા માં સંયોગ સંબંધસમ છે. સંબંધ અનેક પ્રકારના થાય છે.

" કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ લક્ષણુ આપે છેઃ—

समं योग्यतया योगो यदि संभावितः कवित् ॥

સમ અલકાર એ છે કે જો ક્યાંઇ યેાગ અર્થાત્ સંબંધ યેાગ્ય-તાએ કરીને સંભાવિત હેાય. 'સર્વસ્વકાર " વિષમની પછી સમ અલંકારનું આ લક્ષણુ આપે છેઃ-ताद्विपर्यय: समम् ।।

तत् અર્થાત્ વિષમના વિપર્યયમાં સમ અલંકાર છે. આવું લક્ષણ કહીને જણાવે છે કે જો કે વિષમના ત્રણ ભેદ કહ્યા છે, એમાં અનનુરૂપ સંબંધના વિપર્યય અનુરૂપ સંબંધજ ચારૂ હાેવાથી સમ અલંકાર થાય છે.

ચન્દ્રાલાકકાર પહેલા સમનું આ લક્ષણુ આપે છે:---

समं स्याद्वर्णनं यत्र द्वयोरप्यनुरूपयोः ॥ જ્યાં બન્ને અનુરૂપાેનું જ વર્ણુન હાેય ત્યાં सम અલંકાર થશે; અને કાર્યકાર**ણની અન**નુરૂપતારૂપ વિષમના વિપર્યયમાં આ **લક્ષણ** આપે છે. सारूप्यमपि कार्यस्य कारणेनं समं विदुः ॥ કારણની સાથે કાર્યના સારૂપ્યને પણુ सम કહે છે. યથા. સાલકતક તુજ પદસ્પરશી, લલના જોતાે લાેક; રક્ત પુષ્પથી વિકસતું, આનંદેથોં અશાેક. આહીં કાર્યકારણુના વર્ણની અનુરૂપતાથી सम અલંકાર છે. વિષમના વિપર્યયમાં આ લક્ષણુ આપે છે:— विनानिष्टं च तत्सिद्धिर्यदर्थं कर्तुमुद्यतः ॥ જે અર્થને પ્રાપ્ત કરવા માટે ઉલમ છે, એની અનિષ્ટતા વિના

જે અર્થંને પ્રાપ્ત કરવા માટે ઉઘમ છે, એની અનિષ્ટતા વિના સિદ્ધિ સમ અલંકાર છે.

યથા.

વારણાર્થી વારણુ મળ્યા, નિરખી રાજનું દ્વાર;

કુવલયાનંદકાર કહે છે કે રાજદ્વારમાં ક્ષણુભરનું વારણુ અર્થાત્ વર્જન ન જાણ્યું અને ઉત્કટ અનિષ્ટ નથી, એથી આંહી વિ-ષમ નથી, કિન્તુ सम જ છે. તેથી એનું આ કથન સમીચીન છે.

### समाधि.

" જશવંતજશાેભૂષણુકાર " લખે છે:—

" समाघि " શબ્દને અર્થ " સમર્થન " છે. ચિન્તામણિકો-ષકાર કહે છે:—" समाधि समर्थने." સમર્થન અર્થાત બળવાન કરવું – દ્રઢ કરવું ઇત્યાદિ. જ્યાં મનરંજન કરે એ समाधि અલંકાર છે. લેાકમાં ગ્રહને દ્રઢ કરવા માટે ચુનાથી મઢે છે, કપાટને દ્રઢ કરવા તૈલ આદિ ચાપડે છે. એ ગૃહના અને કપાટના કારણાન્તર નથી. ગૃહનું કારણ તો પાષાણ શિલ્પી આદિ છે. કપાટનું કારણ સુતાર આદિ છે, ચુનાથી મઢવું, તૈલ લગાવવું એ તા ગૃહ અને કપાટને દ્રઢ કરે છે. એમ લાકબ્યવહારની છાયાથી ધારીએ समाધિ અલંકાર માનેલ છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

٤٩

•

યથા

સિન્ધુ હતા તે છલીયા, હતા હાથી તે થયા મદથી મત્ત;

આહીં સમુદ્રની ભયંકરતા સ્વાભાવિક છે, કદાચિત્ અભ્યાસ-વાળાઓને ભયંકર ન થાય તાે ભયંકરતાને માર્જા ( તરંગા ) એ દ્રઢ કરી દીધી. હાથી સ્વતઃ અલવાન છે. કદાચિત્ બીજા હાથીથી લડતાં અથવા રણુમાં લડતાં કાયરતાથી અલહીન અની જાય તાે એના અળનેમદે દ્રઢ કરી દીધા.

" કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારે " આ લક્ષણ આપેલ છે:---

समाधिः सुकरं कार्यं कारणान्तरयोगतः ॥

કારણાન્તરના ચાેગથી કાર્યની સુકરતા હાેય તે સમાધિ અલ-કાર. સુકરતા અર્થાત્ સુખથી થવું, આની ભાષાસુગમતા છે. સર્વ-સ્વકારાદિ આના અનુસારી છે.

" રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

### स्थितस्योपोद्धलनं समाधिः ॥

આહીં ઉપ ઉપસર્ગ સમીપ અર્થમાં છે. ઉદ્દ ઉપસર્ગ અતિ અર્થમાં છે. બલન–બલ દેવું. '' उपोद्घलन '' અ: શબ્દ સમુદાયને। અર્થ સમીપ થઇને અતિ બલ દેવું એ समाधि અલંકાર છે.

## समासोकि

" જશવંતજશાેભુષણુકાર " લખે છે:—

સંક્ષેપ શબ્દના પર્યાય સમાસ છે. ' ચિન્તામણિકોષકાર કહે છે:—"समास: संक्षेपे" સંક્ષેપના અર્થ ' स्तोकेन મૂયसોઽમિધાને" થાડાથી વધારે કહેવું. " સમાસાક્રિત" શબ્દસસુદાયના અર્થ થાડેથી કરીને ઘણું કહેવારૂપ ઉક્તિ. સમાસ, સંક્ષેપ, સંગ્રહ આ સર્વ પર્યાય નામ છે.

ले वर्षुंनमां ઉક્ति समासस्व३्भ हे।य એ समासोक्ति अछं-कार छे.

#### યયા ક્ષતચુત કરતા પીનકુચ, ગ્રહતાે સુન્દર કેશ; હુરે વસન વન ભુવિખદિર, તુજ અરિસ્ત્રીના નરેશ.

આહીં ખદિર (ખેર) વૃક્ષમાં કામીપણું વિવક્ષિત છે, એ કામીરૂપનું કુચમાં નખ લગાડવું અન્ય છે. વૃક્ષનું કુચમાં કંટક લ-ગાડવું અન્ય છે, કામીપુરૂષનું કામિનીના કેશાનું ગ્રહવું અન્ય છે. વૃક્ષમાં કામિનીના કેશાનું અટકવું અન્ય છે. કામીપુરૂષનું કામિનીના વસ્ત્રનું દ્વર કરવું અન્ય છે, વૃક્ષમાં કામિત્તીના વસ્ત્રોનું ભરાવું અન્ય છે. ખદિર વૃક્ષમાં પુરૂષપણું અન્ય છે. આમ ઘણુ અર્થ કુચક્ષતયુક્ત કરે, કેશગ્રહે, ચંદન હરે, આ શબ્દોથી અને ખદિરની પુલિ ગ્રતાથી સંદ્યેપે કરીને કહેલ છે, અથવા ખદિરનું વાસ્તવ વૃત્તાંત કહેવાવાળા શબ્દોથીજ ખદિરનું કાસુક વૃત્તાંત કહેલ છે, એ થાડા શ દોથી ઘણું અર્થ કહેલ છે, આમ અન્યત્ર પણુ જાણી લેવું.

वेढव्यास लगवान આ લક્ષણુ આપે છે:— ्यत्रोक्ताद्रम्यतेऽन्योऽर्थस्तत्समानविशेषण:

यत्रोक्ताद्गम्यतेऽन्योऽथेस्तत्समानविशेषणः सा समासोक्तिरुदिता संक्षेपार्थतया बुधोै. ।।

જ્યાં उक्तात् અર્થાત્ કહેલ અર્થથી એના સમાન વિશેષણુવાળા અન્યાર્થગમ્ય હાય, આ રીતિથી સંક્ષેપાર્થ હાવાથી પંડિતાએ એને समासोक्ति કહેલી છે.

> મહારાજા ભાેજ આ લક્ષણ આપે છે:— यतोपमानादेवैतदुपमेयं पतीयते आतिपसिद्धेस्तामाहुः समासाक्तिमनीषिणः

જ્યાં અતિ પ્રસિદ્ધિથી ઉપમાનવડેજ **एतत्** અર્થાત્ પ્રકૃત ઉપ-મેય પ્રતીત થાય એને વિદ્રાન લાેક સમાસાેક્તિ કહે છે.

संक्षेपेणोच्यते यस्मात्समासोक्तिरियं ततः ॥ यस्मात् अर्थात् જે કારણવડે સંક્ષેપથી કહેવામાં આવે છે, तत् અર્થાત્ તે કારણથી એ સંક્ષેપથી કહેવું એ समासोक्ति આચાર્યદંડી આ લક્ષણ આપે છે:---वस्तु किंचिदाभिमेत्य तत्तुल्यस्यान्यवस्तुनः उक्तिः संक्षेपरुपत्वात्सा समासोक्तिरिष्यते ॥ કેાઇ વસ્તુના અભિપ્રાયથી કરીને એના તુલ્ય અન્ય વસ્તુની 6કિત સંક્ષેપરૂપ હોવાથી समासोक्ति થાય છે. કાવ્યપ્રકાશકાર આ લક્ષણ આપે છે:---

परोक्तिर्भेदकैः श्लिष्टैः समासोक्तिः ।

श्ठिष्टैः અર્થાત્ બંનેમાં લાગેલ <mark>मेदकैः</mark> અર્થાત્ વિશેષ<mark>ણુાથી</mark> પર અર્થાત્ અપ્રસ્તુતની ઉક્તિ અર્થાત્ કથન એ समासोक्ति

પ્રકાશકાર વૃત્તિમાં લખે છે કે વિશેષ્યના સામર્ચ્ય વિના પણુ <sup>(^</sup>લષ્ટ`વિશેષણુ સામર્ચ્યથી, પ્રકૃતાર્થ પ્રતિપાદક વાક્યથી અપ્રકૃત અર્થનું કથન એ સમાસથી અર્થાત્ સંક્ષેપથી અર્થદ્વય કહેવાથી સમાસાક્તિ.

સર્વ સ્વકાર આ લક્ષણુ આપે છે:----

### विशेषणानां साम्यादमस्तुतस्य गम्यत्वे समासोक्तिः

વિશેષણુેાની સમતાથી અપ્રસ્તુતની ગમ્યતામાં સમાસાકિત અલંકાર છે.

ચન્દ્રાલેાકકાર આ લક્ષણ આપે છે:—

समासोक्तिः परिस्फ़ूर्तिः प्रस्तुतेऽ प्रस्तुतस्यचेत्

જે પ્રસ્તુતમાં અપ્રસ્તુતની સ્કૂર**ણ**ા હેાય તે समासोक्ति.

### समुचय.

" જશવ તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:—

सग्रुचय શબ્દને અર્થ ઘણાએાનું એકઠું થવું. ચિન્તામણુ કાષકાર " કહે છે:–" सग्रुचयः राशौ " જ્યાં સમુચ્ચનું વર્ણુન કરવામાં આવે એ सग्रुचय अलंकार છે.

યથા.

મણુ શાણુધસાયલી ને શૂરનું,

અસિચૂરિત અંગ રણાંગણ ભાસે;

મદક્ષીણ મતંગજ તીરતજી,

વ**હેતી** સરિતા તુચ્છ કાર્તિક માસે;

શશિકેરી કલા વળી છે રતિમર્દિત,

ખાલવધ્ કરો કેલિ વિલાસે,

ધનહીન ઉદાર પદારથ એ સહુ;

ક્ષીણુ થતાં અતિ શાભી પ્રકાશે.

આ ઉદાહરણમાં સ્વાભાવિક ક્ષીણતાથી શાેભવાવાળી વસ્તુ-એાનાે કવિએ કાવ્યમાં સમુચ્ચય કર્યો છે.

મહારાજા ભાેજ સમુચ્ચયતું આ લક્ષણુ આપે છે:—

### निवेशनमनेकेषामेकतः स्यात्समुचयः

एकतः અર્થાત્ અનેક પદાર્થીનું એકત્ર નિવેશન એ समुचय અલંકાર થાય છે.

વાગ્ભટ આ લક્ષણુ આપે છે:—

एकत्र यत्र वस्तुनामनेकेषां निबन्धनम् ॥

### अत्युत्कृष्टापकृष्टानां तं वदन्ति सम्रुचयम् ॥

જ્યાં અતિ ઉત્કૃષ્ટ અથવા અપકૃષ્ટ અનેક વસ્તુઓનું એકત્ર નિબન્ધન અર્થાત્ કાવ્યમાં વર્જુન<sub>ૈં</sub>હોય એને सम्र<del>च</del>य કહે છે.

યથા

શશિ દિવસ ધૂસર ગલિતચાૈવન, કામિની ઉર આણુ; સર વિગતવારિજ સુખ નિરક્ષર સુંદરાકૃતિ જાણુ.

રહે ધનપરાયણુ નૃપ સતત, દેખું સજન દુ:ખી તાત;

ખલજન નૃપની સંગે રહે, હરે મન સલ્ય છે એ સાત.

આહીં મનમાં સાલવાવાળી વસ્તુઓના સમુચ્ચય કરવામાં આબ્યાે છે. આ અપકૃષ્ટાેના સમુચ્ચય છે.

કાર<mark>ણ</mark>ુસમુચ્ચય, ગુણુસમુચ્ચય અને ક્રિયાસમુચ્ચયથી <mark>બ્રમ</mark> કરી**ને** કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર સમુ**ચ્ચય**નું આ **લ**ક્ષણુ આપે છે:–

#### तात्सिद्धिहेतावेकस्मिन्यत्रान्यत्तरकरं भवेतू ।

सम्रुच्चयोऽसौ सत्वन्यो युगपद्या गुणाक्रियाः ॥ જ્યાં એની સિદ્ધિનેા હેતુ એક રહેતાં અન્ય એનેા કરવાવાળા થઇ જાય એ प्रथम सम्रुच्चय છે. અને ગુણુ તથા ક્રિયાઓનું એકજ સમયમાં થવું એ દ્વિતીय सम्रुच्चय

\_22]

સર્વ<sup>°</sup>સ્વકાર, રત્નાકરકાર અને ચન્દ્રાલેાકકાર ઇત્યાદિ એના અનુસારી છે. ચન્દ્રાલેાકકાર આ લક્ષણ આપે છે.

### बहूनाम् युगपद्भावभाजां गुम्फः सम्रुचयः अहंप्राथमिकाभाजामेककार्यान्वयेऽपि सः

युगपद् અર્થાત્ એકજ સમયના ભાવને ભજવાવાળા ઘણુ-ઓનું ગુંફન અર્થાત્ કાવ્યમાં વર્ણુન કરવું એ समुच्चय. અને પ્રથ-મમાં પ્રથમ એવા ભાવને ભજવાવાળા ઘણુાઓના એક કાર્યના સંબંધમાં પણુ समुच्चय છે.

કુવલયાનંદકારે વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે કાેઇ કાેઇ ક્રિયાએાનાે કિંચિત્ કાલ લેદ સંભવ છે. તાેપણુ શતપત્ર પત્રશત લેદ ન્યાયથી ચાૈગપલ વિવક્ષિત છે.

કુવ<mark>લયાન</mark>ંદકાર કાર<mark>ણ</mark>સસુ<sup>ર</sup>ચયતું આ ઉદાહરણ આપે છે. યથા.

જોબન વિદ્યા મદન ધન, મદ ઉપજાવે એહ.

આહીં અહમહમિકયા અર્થાત્ હેાડાહેાડી ખલેકપાત ન્યાયથી અનેક કારણાનું ધારણુ કરવું છે.

કારણુ સમુચ્ચયના ચાર પ્રકાર છે. એક તેા અનેક કારણુ મળીને એક કાર્ય કરે. આ પ્રકારનું ઉદાહરણ ઉપર આપેલ છે.

દ્વિતીય પ્રકાર એ છે કે કારણુ કાર્યસિદ્ધિમાં પ્રવૃત્ત રહેતાં કારણુાન્તર એ કાર્યની સુગમતા કરે.

યથા.

દીન વચન કરી સજલ દ્રગ, પડયેા પ્રિયાને પાય; કર્યું માનમાચન સુગમ, તુરત ઘટા ગહરાય.

તૃતીય પ્રકાર એ છે કે કારણ કાર્યસિદ્ધિમાં પ્રવૃત્ત રહેતાં કારણાન્તર એ કાર્યની અધિકતા કરે.

#### યથા. હુતું રૂપ ચાૈવનતણું, તારે મન અભિમાન; અધિક થયું આધીનતા, પતિની પડી પિછાન.

ચતુર્થ પ્રકાર એ છે કે અનેક કારણામાં એ સંદેહ હાય કે આ કાર્ય કાેણે કર્શું ? યથા. મલયાચલ મારૂત કે, શશિ કે કાેકિલગાન, હરે માહરાં પ્રાથ સખો, એતું કરા નિદાન. • सहोक्ति. " જશવંતજશાભુષણકાર " લખે છે:---सह नाभ સંગનું છે. સહભાવની ઉક્તિ એ सहोक्ति. ज्यાं સહenael Gba auf stati आवे के सहोक्ति अलंकार छे. ''શિષ્યે৷ સાથે ગુરૂ આવે છે," આવાં વર્શનમાં અલંકાર નથી. રાચકતા વિના અલંકારતા નથી એમ સર્વત્ર જાણી લેવું. યથા. **યશ પહેાંચ્યેા યદ્વરાયના, અરિ**સંગે દિગઅંત, શ્રી આવી અરિભૂમિસહ, વંદી વિશ્વ વદંત. વેદવ્યાસ ભગવાન આ લક્ષણ આપે છે:— सहोक्तिः सहभावेन कथनं तुल्यधर्मिणाम्. સમાન ધર્મા'ઓના સહુભાવથી કરીને કથન કરવું એ सहोक्ति अलंकार छे. આચાર્ય દંડી આ લક્ષણ આપે છે:— सहोक्तिः सहभावेन कथनं गुणकर्मणाम् ।। ગ્રહ્ય અને કર્મના સહભાવનું કથન એ सहोक्ति अलंकार. " કાવ્યપ્રકાશકાર " આ લક્ષણ આપે છે:— सा सहोक्तिः सहार्थस्य बलादेकं द्विवाचकं । સહાર્થના ખલથી એક શબ્દ બન્નેના વાચક હાય એ सहोक्ति. કાબ્યપ્રકાશકારે વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે જો એક અર્થને કહેવા-वाणे। शण्द पछ सहार्थ अलथी ઉलयने। ज्ञापड थर्ध लय के सहोक्ति " સર્વસ્વકાર " આ લક્ષણ આપે છે:—

સ્વામી, અમાત્ય,સુહૃદ, કેાષ, રાષ્ટ્ર, દુર્ગ અને સેના એ સપ્તાંગ 🗼 મળીને રાજ્ય વસ્તુ છે. એ એવી રાજ્ય વસ્તુમાં ધરણીસાર છે. કેમકે **ધરણીથી સર્વ થાય છે. આહીં ધરણીથી દેશની વિવક્ષા છે. વનપ**ર્વતાદિ

યથા. આ અપાર સંસારમાં, સાર વસ્તુ કવિવાણીં; જેને જગત અધં રહ્યં, વારંવાર વખાણી. યથા રાજ્યસાર લૂ, લૂમાં પુરગણુ, પુરમાં સાધ સાધ શબ્યા ભઘુ; તેમ વરાંગી છે શચ્યામાં, જાણુ અંગ સર્વસ્વ તું તેમાં.

ले वस्तुने। सार छे तेल सार अलंकार.

જશવંતજશાભૂષણકાર કહે છે:---सार શબ્દના અર્થ શ્રેષ્ઠ છે. ચિન્તામણિ કાયકાર કહે છે:---

" सार: श्रेष्ठे " વસ્તુના શ્રેષ્ઠ અંશને લેાકમાં સાર કહેવાની રૂઢિ છે.

રણમાં ધનુષ અપૂર્વકૃતિ, જયતિ જયતિ સઘુનાથ. આહીં સહેાક્તિ અલંકારનું સ્વરૂપ તેા સહભાવ માત્ર છે. सार.

કારણની કાર્યઉત્પત્તિ સામર્થ્ય કહેવાને માટે કાર્ય કારણની સાથે ઉત્પત્તિ કહેવી એ सहोक्ति. યથા.

ગ્રહી નમાવી આકર્ષતા, અસ્થિશ મદશ્રી સાથ;

सहोक्तिः सा भवेद्यत्र कार्यकारणयोः सह । सम्रत्पत्तिकथा हेतोर्वक्तुं तज्जन्मशक्तिताम् ॥

વાગ્ભટ આ લક્ષણ આપે છે:—

ઉપમાન અને ઉપમેયમાંથી એકનું પ્રધાનતાથી કથન, અન્યનું सढार्थ समंध्यी डयन के सहोक्ति अलंडार.

# उपमानोपमेययोरेकस्य प्राधान्यनिर्देशेऽ परस्य सहार्थसबन्धे सहोक्तिः ॥

www.umaragyanbhandar.com

મળીને ધરણી વસ્તુ છે. જેમાં પુર સાર છે, ઇત્યાદિ ધારીના આ ઉદા-હરણુમાં રાજ્યમાં ધરણી સાર છે. એથી લઇને શગ્યામાં વરાંગના સાર છે. આહીં સુધી તાે સાર લાઉિક હાેવાથી એ સારામાં અલંકારતા નથી. પણ વરાંગનામાં અંગ સર્વસ્વ અર્થાત્ લાવણ્ય સાર છે. એ સાર સહૃદયવેલ હાેવાથી અલંકારતાને પ્રાપ્ત થાય છે. આમાં લાેકસારની પરંપરા લઇને વરાંગનામાં અંગ સર્વસ્વ સાર છે.

કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ લક્ષણુ આપે છે.

### उत्तरोत्तरग्रुत्कर्षो भवेत्सारः परावधिः ॥

भरावधिने भामेल उत्तरात्तर इत्डर्भ सार अलंडार छे.

ચન્દ્રાલેાકકાર આ લક્ષણુ આપે છે:—

### उत्तरोत्तरमुत्कर्षः सार इत्यभिधीयते

ઉત્તરાેત્તર ઉત્કર્ષ સાર અલંકાર કહેવાય છે. કુવલયાન દકાર <sup>\*</sup>લાધ્ય ગુણેાનું આ ઉદાહરણુ આપે છે.

યથા.

છે ઉદરમાંહિ ત્રિલાક એ હરિ સહસ્વક્ષ્ણુ તનમાંય; મણુ સદૃશ એ કૃષ્ણુ જલધિમાં જલજન્તુ ઇવ નિરખાય, એ જલધિ અંજલિ કરી પીધા, એ મહા ઝાષિશ્રી અગસ્ત; આકાશમાં ખઘાત ઇવ થાયે ઉદય ને અસ્ત; જેને થયું નભ એક ડગલું એ ત્રિવિક્રમ ઇશ; મનધારણા પૂરણુ કરે, નિત આપની અવનીશ. આમાં <sup>^</sup>લાધ્ય ગુણેાત્કર્ષનું વર્ણુન છે. અ<sup>°</sup>લાધ્ય ગુણેાત્કર્ષનું આ ઉદાહરણુ આપે છે:— યથા. તૃણુર્થી તૂલ ને તૂલથી, હળવા યાચક જાર્ણી; પવન ન આવે પાસ કદિ, યાચનભાય ઉર આર્ણી.

આમાં અ<sup>શ્</sup>લાધ્ય ગુણાત્કર્ષનું વર્ણન છે.

કર

### सूक्ष्म.

" જશવંતજશાભૂષણકાર " લખે છે:---

सूक्ष्म એટલે ખારીક, એથી જ્યાં સક્ષ્મતા ચમત્કારી હેાય ત્યાં सूक्ष्म अलंकार थाय छे.

બ્યાં સૂક્ષ્મતાનું વર્ણુન કરવામાં આવે એ सूक्ष्म अलंकार છે.

યથા

સમજાવે રહ્યશત્રુને, તાેળી ભૂપ તરવાર;

**સ્પર્શા શિર થાશે પરાં. ઉર કર્ય લોંયા વિચાર**.

આહીં રણાંગણમાં તરવાર તાેળવારૂપ ચેષ્ટા માત્રથી રાજા પાે-

ताना શત્રુઓને આવું સૂક્ષ્મતાથી કહે એથી આહીં सूझ्म अलंकार છે.

આચાર્યદંડી આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:---

इङ्गिताकारलक्ष्योऽर्थः सौक्ष्म्यात्सूक्ष्म इति स्मृतः ॥

ઇંગિત અને આકારથી જોવા યાગ્ય અર્થ સક્ષ્મ હાેવાથી સક્ષમ એમ કહેવામાં આવેલ છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ લક્ષણ આપે છે:---कुतोऽपि लक्षितः सूक्ष्मोऽप्यर्थोऽन्यस्मै प्रकाइयते ।

धर्मेण केनचिद्यत्र, तत्सूक्ष्मं परिचक्षते ।)

કાેઈ નિમિત્તથી બતાવેલ સક્ષ્મ અર્થ પણ અન્યને માટે કાેઇ ધર્મથી પ્રકાશિત કરવામાં આવે ત્યાં सुरूम અલંકાર કહેવાય છે.

નિજના મુક્તાહારને, પતિને કંઠે ધારોં;

કહે પ્રિયા આ આપને, શાભા દે છે સારાં.

આહીં નાયકથી નહી નેવાએલ વિપરીત રતિરૂપ પાતાના અ-ભિપ્રાયને એ નાયકાએ નાયકપ્રતિ સૂક્ષ્મતાથી ખતાવેલ છે.

## स्मृति.

" જશવ તજશાભૂષણકાર " લખે છે:---स्मृति એટલે સ્મરણ. લ્યાં સ્મૃતિનું વર્ણન હાય એ स्मृति अलंकार.

#### યથા

તુંને જોઇ નૃપ ભાેજને, સ્મરતી સષ્ટિ સમસ્ત;

આહીં દાની રાજાના ઉદારતાદિ ગુણે! એઈ મહારાજા ભાજની સ્મૃતિ આવે છે.

" કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

### यथानुभवमर्थस्य दृष्टे तत्सदृत्रे स्मृतिः ॥

અનુભવ કરેલ પદાર્થના સદ્દશ જોવાથી જે સ્મૃતિ થાય તે स्मृति अलंकार.

મહારાજા ભાજ આ લક્ષણ આપે છે:---

## सदृशादृष्टचिन्तादेरनुभूतार्थवेदनम् ।

#### स्मरणं प्रत्याभेज्ञान स्वमावपि न तद्वहि ॥

પહેલાં અનુભવ કરેલ પદાર્થના સદ્દશ જેવાથી અદ્રષ્ટથી અ-ર્થાત્ પ્રારબ્ધથી અને ચિન્તા આદિથી જે જ્ઞાન તે સ્મરणાऌंकार અને કાલાન્તરમાં જોએલ પદાર્થને ફરી જેવાથી એવું જ્ઞાન થાય છે કે આ એ છે એવા જ્ઞાનને પ્રત્યભિજ્ઞાન કહે છે. તે પ્રત્યભિજ્ઞાન અને સ્વપ્ન પણ સ્મરણુથી ભિન્ન નથી.

યથા

દળતાં દિપ રહ્યુ અુંથી, પેઓ પ્રતાપ નરેન્દ્ર;

નગ વિદારતાે વજાયી, સૂર્ય સઁભારે ઇન્દ્ર.

પ્રથમ વજાથી પહાડાને વિદારતા ઇન્દ્રને સૂચે જોયા હતા, એથી ઉક્ત ઈન્દ્રના સૂર્યને અનુભવ હતા, એના જેવી હલદીઘાટની લડાઈમાં તલવારથી દિરદાને (હાથીઓને) થરથરાવનાર પ્રતાપને જોઈને સૂર્યને ઉક્ત ઈન્દ્રનું સ્મરણ થશું. આહીં નેત્રાથી અનુભવ કરેલ ઇન્દ્રના સદૃશ મહાન પ્રતાપરાણાને જોવાથી સૂર્યને ઇન્દ્રની સ્મૃતિ થાય છે અને આગળના ઉદાહરણુમાં શ્રવણાથી અનુભવ કરેલ ભાજના જેવા મહાન નૃપતિને જોવાથી સર્વને ભાજની સ્મૃતિ થાય છે.

### स्वभावोक्ति " જશવ'तજશાભવણકાર " લખે છે:—

" स्वभाव " શબ્દના અર્થ પાતાના ધર્મ. ચિન્તામણિકાયકાર કહે છે:—" स्वभावः सहजधर्मविशेषे " ઉકિતના અર્થ કથન છે. જ્યાં કાઇ વસ્તુના સ્વભાવની ઉક્તિ હાેય એ स्वभावोक्ति अळंकार કહેવાય છે.

મચા.

દ્રગ સસ્નેહ પ્રસન્ન મુખ, વક્ષસ્થલ સુવિશાલ; જીનુ પ્રલંબિતલુજ નૃપતિ, નિરખી થાઉં નિહાલ. આ આકૃતિની સ્વાભાવાકિત છે.

યથા.

માર સુકુટ કટિકાછની, કર સુરર્તિ ઉર માલ; એ બાનક સુજ મન વસાે, સદા બિહારીલાલ. આ શ્રી કૃષ્ણુના વેશની સ્વભાવાેક્તિ છે. એજ રીતે ભિન્ન ભિન્ન સ્વભાવનાં ઉદાહરણુા અત્રે સ્થલસ કાેચને લીધે આપેલ નથી.

આચાર્ય દંડી આ લક્ષણુ આપે છે:—

नानावस्थं पदार्थानां रुपं साक्षाद्विष्टण्वती । स्वभावोक्तिश्व जातिश्वेत्याद्या साळंक्रुतिर्यथा ॥

પદાર્થાના વિવિધ અવસ્થાવાળા રૂપને સાક્ષાત્ કહેનારી સ્વભાવાેક્તિ અને જાતિ નામવાળી સર્વ અલંકૃતિઓમાં પહેલી અલંકૃતિ છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારનું આ લક્ષણુ છે.

### स्वभावोक्तिस्तु डिम्भादेः स्वक्रियारूपवर्णनम्

डिम्भ અર્થાત્ આલકાક્રિકાની પાતાની ક્રિયા અથવા રૂપનું વર્લ્યુન એ स्वभावोक्ति.

પ્રકાશકારે "રૂપ " શબ્દનાે અર્થ વર્ણ અથવા આકૃતિ કર્યો છે.

સર્વસ્વકાર આ લક્ષણુ આપે છે:—

## सूक्ष्मवस्तुस्वभावयथावद्वर्णनं स्वभावोक्तिः ।

વસ્તુના સૂક્ષ્મ સ્વભાવનું યથાવત્ વર્જીન એ **स्वभावोक्ति.** વળી વૃત્તિમાં લખ્શું છે કે સ્વભાવવર્જીન માત્ર અલંકાર નથી, કેમકે એમ તાે સર્વત્ર અલંકાર થઇ જશે. એથી લક્ષણુમાં સૂક્ષ્મ પદનું વ્રહણુ છે. સૂક્ષ્મ અર્થાત્ કવિમાત્ર ગમ્ય. એથી કવિમાત્ર ગમ્ય. વસ્તુના સ્વભાવનું ન્યૂનાધિક રીતે વર્ણુન એ **સ્વમાવોक્તિ** અલંકાર.

રત્નાકરકાર આ લક્ષણ આપે છે:—

सम्यक्स्वभाववर्णनं स्वभावोक्तिः ॥

સારી રીતથી સ્વભાવનું વર્ણન એ स्वभावोक्ति.

એમણેજ વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે વસ્તુસ્વભાવ બે રીતના છે. સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ. સ્થૂલ તાે સમસ્ત કવિગાેચર છે. એના વર્ણુનમાં કાેઇ અલંકાર નથી.

યચા.

શિર અંગદની ગાેદમાં, ચરણુ ગાેદ હનુમાન, મગત્વચ્સ્તા રામ દે, અનુજવચનમાં કાન.

## हेतु.

" જેશવ તજશાભૂષણુકાર " લખે છે:---

हेतु એટલે કારણ. હેતુ શબ્દની બ્યુત્પત્તિ આ પ્રમા-હ્યુ છે. " हिनोति व्याप्नोति कार्यं इति हेतु: " કાર્યમાં વ્યા-સ થાય એ હેતુ. નિષ્કર્ષ એ છે કે કાર્યને ઉત્પન્ન કરે એ હેતુ. તે હેતુ બે પ્રકારના છે. कारक અને ज्ञापक. ઉત્પન્ન કરે એ હેતુ. તે હેતુ બે પ્રકારના છે. कारक અને ज्ञापक. ઉત્પન્ન કરે ગે कारक કહેવાય અને ज्ञाન કરાવવાવાળા ज्ञापकहेतु કહેવાય. જેમ ધ્રુત્રના હેતુ અગ્નિ એ કારકહેતુ છે. કેમકે એ ધ્રુત્રને ઉત્પન્ન કરે છે. અને ધ્રુત્ર અગ્નિનું ज્ञાન કરાવવાવાળા છે, એથી એ ગ્ઞાપક હેતુ છે. યથા

> દર્પણમાં નિજ છબિ નિરર્ખો, નયને માેદ ઉમંગ; પતિવશ કરતાં નારીંમુખ, ચડયાે ગર્વનાે રંગ. આહીં નયનાેને માેદ–ઉમંગ થવાે તથા મુખ ઉપર ગર્વનાે

રંગ ચઢવેા એમાં પાતાની ખૂબસુરતી અને પતિને વશ કરવા રૂપ હેતુ છે. એ કારક હેતુ જાથુવાે.

ય**થા**.

કાેકિલરવઆર ભ ને, કલિઓતણેા પ્રકાશ; સૂંચવે સમય વસ તેના, હુદયે વધે હૅ્લાસ.

આમાં વસ ંત સમયનું જ્ઞાન કરાવવામાં કેંકિલરવ આરંભાદિ હેતુ છે. એ જ્ઞાપક હેતુ જાણવા.

આચાર્યદાંડી અને મહારાજા ભાેજ કહે છે:---

# विद्र्रकार्यः सहजः कार्यानन्तरजस्तथा,

<sup>.</sup> युक्तो न युक्त इत्येेवमसंख्याश्चित्रदेतवः ॥

विद्र् कार्य અર્થાત્ કારણથી કાર્યનું દ્વર હોવું, એ દેશથી અને કાલથી બે પ્રકારનું છે. કારણ અને સ્થલમાં, કાર્ય અને સ્થલમાં, એતા દેશની વિદ્વરતા છે. सहज અર્થાત્ કાર્ય કારણની સાથેજ હાવું. कार्यानन्तरज અર્થાત્ કાર્ય પહેલાં થવું અને કારણ પછી થવું, આનું ઉદાહરણ વિચિત્ર અલંકારમાં આપેલ છે. ચુકત અર્થાત્ કારણને ચાેગ્ય કાર્ય, અચુક્ત અર્થાત્ કારણને અચાેગ્ય કાર્ય.

અયુક્ત કાર્યનું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણે છે:—

યથા.

તુજ પ્રતાપ રવિ તેજ નૃપ, રાખે કેવી રીત;

**અન્ય નૃપતિના કરકમલ**, સંકેાચાવે નિત્ય.

આહીં રવિ હેાવાથી કમલાને સંકુચાવવાનું અયુક્ત કાર્ય છે. આચાર્યદાંડી આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:—

### इेतुथ सूक्ष्मलेशौ च वाचामुत्तमभूषणम् । कारकज्ञापकौ हेतू तौ चानेकविधौ यथा ॥

હેતુ, સૂક્ષ્મ અને લેશ વાર્चા અર્થાત્ વાણીનું ઉત્તમ લૂષણુ છે. હેતુ કારક અને જ્ઞાપક એમ બે પ્રકારના હાેઇને ક્રરી અનેક પ્રકારના થાય છે. રૂદ્રટ આ લક્ષણ આપે છે:—

हेतुमता सह हेतोरभिधानमभेदकुद्भवेद्यत्र ।

सोळंकारो हेतुः स्यादन्येभ्यः पृथग्भूतः ॥

જ્યાં કાર્ય કારણનું અભેદ કરવાવાળું કથન હાય એ **દેતુ** અલંકાર છે. એ અન્ય અલંકારાથી પૃથક્ થશે.

ચન્દ્રાલેાક પરમતથી આ લક્ષણ આપે છે:---

### हेतुहेतुमतोरैक्यं हेतुं केचित्पचक्षते ॥

કાર્યકારણની એકતાને કેટલાક દ્વેતુ અલંકાર કહે છે.

યથા

આ કટાક્ષ નૃપ દાનોંનું, વિબુધનોં રમા વિલાેક; રાજાનું કટાક્ષ વિદ્વાનાની લક્ષ્મીરૂપ કાર્યનું કારણુ છે. તેથી આહીં કાર્યકારણતાના અભેદ કહ્યા છે.

વેદવ્યાસ ભગવાન આ લક્ષણ આપે છે:—

### सिषाधयिषितार्थस्य हेतुर्भवति साधकः । कारको ज्ञापकश्चेति द्विधा सोऽप्युपजायते ॥

સિદ્ધ કરવાને ઇચ્છેલ અર્થના જે સાધક એ <mark>हेत</mark>ુ અલંકાર છે; અને એ હેતુ કારક અને જ્ઞાપક એવા બે પ્રકારના છે.

# अन्तर्भावालंकार.

પ્રાચીનાેએ જે જે અલંકારાેને પ્રાધાન્યાલંકારમાં અન્તર્ભૂત અતાવ્યા છે તેનું શ્રી જશવંતજશાેભૂષણુકાર નીચે પ્રમાણુ સમાધા-ન કરે છે.

### अङ्ग.

" अङ्ग " શબ્દના અર્થ પ્રસિદ્ધ છે. પ્રાચીન અંગ નામક અ-લંકારાન્તર માને છે.

" અલંકારાદાહરણુકાર " આ પ્રમાણે લક્ષણુ ઉદાહરણુ અ-તાવે છે:—

### अङ्गिनः फलवत्त्वेऽपरस्याफलत्वमङ्गम् ।

અંગી ફલવાન હાેય અને અપર અર્થાત્ અંગ ફલવાન ન હાેય એ अङ्ग अऌंकार.

યથા.

અન્યાં હતાં હરકાેપનાં, સાધન કામ વસંત; અચ્ચાે વસંત અને જળી, આવ્યાે સ્મરના અંત.

પાતાના સામંત વસંતને લઇને મનાજે હરના તપના ભંગ કયેા, ત્યાં હરની કાેપાગ્નિથી મનાજ (અંગી) દગ્ધ થઇ ગયા અને વસંત (અંગ) દગ્ધ નહીં થયા. વસંત અંગ અને કામ અંગી છે. હરને કાેપ કરાવવામાં એ બન્ને સાધન હતાં, એથી હરકાેપાગ્નિથી બન્ને દગ્ધ થવા જોઇએ.

અમારા મતથી અમે પ્રકાશિત કરેલ "અતુલ્યયેાગિતા" અ લંકારમાં આ અલંકાર અન્તર્ભૂત છે.

### अचिन्त्य.

ચિન્તનમાં ન આવે એ '' <mark>अचिन्त्य</mark>," અચિન્ત્યને પ્રાચીના અલંકારાન્તર માને છે. '' રત્નાકરકાર" આ લક્ષ<mark>ણ</mark> ઉદાહરણ અ તાવે છે:—

'' अविलक्षणाद्विलक्षणकार्योत्पत्तिर्विपर्ययश्वाचिन्दयम्

અવિલક્ષણ કારણથી વિલક્ષણ કાર્યની ઉત્પત્તિ અને એનાથી વિપર્યય અર્થાત્ વિલક્ષણ કારણથી અવિલક્ષણ કાર્યની ઉત્પત્તિ એ अचिन्त्य अलंकार.

યથા.

કાેકિલને વાચાલતા, વિરહિણીં માૈન ઍત્યંત; દેવાવાળા દેખેબે. આ•્યાે સમય વસંત.

આમાં અવિલક્ષણ થએલ વસ ત કારણથી માૈન અને વાચાલતા રૂપ વિલક્ષણ કાર્યની ઉત્પત્તિ છે.

વસ ત કારણની અવિલક્ષણતા એ છે કે કાેકિલને વાચાલ કર-વામાં અને વિરહિણીને માૈન કરવામાં વસ તના સ્વભાવની વિલક્ષ-ણતા નથી. યથા.

મારે શનિ અશનિ ઉભય, આપ કેાપતાં ભૂપ; શનિ ગ્રહ છે, અશનિ નામ વજનું છે, આંહી આની રૂઢિ વિજ-ળીમાં છે, આમાં શનિ અશનિ રૂપ બન્ને કારણુ પરસ્પર નામથી, સ્વરૂપથી, અને સ્વભાવથી સર્વથા વિલક્ષણુ છે. એ રાજાના શત્રુઓને મારવારૂપ એકજ અવિલક્ષણુ કાર્ય કરે છે.

આવા વિષયેામાં મહારાજા ભાેજે તેા ચિત્ર હેતુ માનેલ છે. અચિન્ત્યસ્થલમાં આશ્ચર્યજ થાય છે. એથી અમારા મતથી આ "વિચિત્ર" અલંકારમાં અંતર્ભૂત છે.

# आतिशय.

આંહી '' <mark>અતિજ્ઞય ''</mark> શબ્દનેા અર્થ અત્યંત છે. પ્રાચીન અતિશય નામનેા અલંકારાન્તર માને છે રત્નાકરકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણ આપે છે,

### संभावनयान्यथा वातिश्वयोऽतिशयः ॥

સંભાવનાથી અથવા એથી અન્યથા અર્થાત્ અસંભાવનાથી જે અતિશય તે अति**ગ્રય अलंकार. આં**હી સંભાવના તેા વિધિ છે. અસંભાવના નિષેધ છે. વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે ઉત્તરાેત્તરમાં સંભાવ-નાથી અથવા અસંભાવનાથી જે અતિશય તે **अતિગ્રય અંદ્યकાર.** યથા.

> છે નહિ, છે તેા સ્થિર નહિ, સ્થિર તેા વિષ્ઠુ ફલવાન; સ'ત પુરૂષના કાેપ છે, ખલની પ્રીલિ સમાન.

આંહી સત્પુરૂષાના કાેપની ઉત્તરાેત્તર અસંભાવના અર્થાત્ નિ ષેધથી સત્પુરૂષાના કાેપના નિષેધનાે અતિશય છે. એવુંજ વિધિમાં જાણી લેવું જોઈએ. અમારા મતથી આ પ્રકારના અતિશય અ ર્થાત્ અત્ય તતાના પણ અધિક અલંકારમાં અંતર્ભાવ છે.

६३

# अत्युक्ति.

अत्युक्ति શખ્દમાં " अति " શખ્દને। અર્થ ઉક્ષ ધન છે. "ચિન્તામણિકેાષકારે" કહ્યું છે કે:— " आति ल्लङ्घने " "અત્યુક્તિ" શખ્દસમુદાયને અર્થ લંઘનની ઉક્તિ છે. આમાં લાકસીમાલંઘનમાં રૂઢિ છે. કેટલાએકે અતિશયાક્તિને.અત્યુક્તિ નામથી કહેલ છે. અને શૂરતા ઉદારતાના લાકસીમાતિવર્ત્તના ઉદાહરણ આપેલ છે. જેથી બ્રાન્તિથી પ્રાચીના અત્યુક્તિને અલંકારાન્તર માને છે.

" ચન્દ્રાલેાકકાર " આ લક્ષણ ઉદાહરણ આપે છે.

अत्युक्तिरद्भुतातथ्यशौर्येंदार्यादिवर्णनम्

અતથ્ય અર્થાત મિથ્યાભૂત શૂરતા અને ઉદારતાનું આશ્ચર્ય-જનક વર્ણુન એ अत्युाक्ति અલંકાર છે.

#### યથા.

તુજ પ્રતાપના અનલે, સાેબ્યા છે નૃપતિ સિન્ધુ સાત; ક્રરી અરિનારી નયનનાં, નૉરે ભર્યા એ વાતાે વિખ્યાત.

કુવલયાન દકાર પરમતથી લખે છે કે સંપત્તિની અત્યુક્તિમાં તાે ઉદાત્ત અલંકાર છે. અને શૂરતાની અત્યુક્તિમાં અત્યુક્તિ અલં-કાર છે. ખરી રીતે વિચારી જોતાં લાેકસીમાતિવર્ત નમાં અતિશ-યાેક્તિ થાય છે, અને એથી આમાં લાેકસીમાતિવર્ત માધાન્ય છે. તેથી આવી કિંચિત્ વિલક્ષણુતા અલંકારાંતર થવાને નિમિત્ત નહિ બને એથી આ અતિશયાેક્તિ અલંકારજ છે.

#### अनङ्ग.

પ્રાચીન અનંગ નામનાે અલંકારાન્તર માને છે. " અલંકારાે-દાહરણુકાર લખે છે:—

### " अङ्गिनः फलवत्वेऽपरस्याफलवत्वमङ्गम्

અંગી ફલવાન હાેય, અપર અર્થાત્ અંગ ફેલવાન ન હાેય એ अङ्ग अलंकार છે. અંગ અલંકારનું આ લક્ષણુ બતાવી अनङ्ग अलंकारनुं લક્ષણુ આ પ્રમાણુ કહે છે.

## " तद्विपर्ययोऽनङ्गम् "

અંગ અલંકારથી વિપરીત એ अनंग अलंकार અર્થાત અંગી ફલવાન ન હાેય એ अनंग अलंकार

યથા.

વક્ષ બનાવી અસ્ત્ર, ઘાવ કપિએાએ કીધા; એ સવે` રાવણે શરીંરમૉહિ સહીં લીધા, પણ પુષ્પાે તે તણાં બન્યાં અસ્ત્રથી અધિકતર; સીતા વિરહી દનુજ કલેશ પામ્યાે ઉર અંદર.

વૃક્ષ અંગી છે, પુષ્પ એનાં અંગ છે. આંહી અંગીવૃક્ષ રાવણુન કલેશ કરવામાં વિક્લ બન્યા. પરન્તુ અંગ–પુષ્પા રાવણુને કલેશ કરવામાં વિક્લ ન નિવડયા. અમારા મતથી આ પણુ અમે કહેલ અતુલ્યયાગિતા અલંકારમાં અંતર્ભૂત છે.

#### अनध्यवसाय.

अनध्यवसाय એટલે અનિશ્ચય. પ્રાચૌના અનધ્યવસાયને અલંકા-રાન્તર માને છે. ભાનુકત્ત આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ આપે છે. अनुऌिखितकोटिंक ज्ञानमनध्यवसायः ॥

કાેઈ કાેટિ જેનાે વિષય નથી એવું જે જ્ઞાન એ <mark>अનધ્યવसाय</mark> अलंकार,સંશય અને બ્રમમાં કાેટિનું ભાન છે.

યથા

કરે સ્વેદશાલી તન જો આ,

છે આલી વનમાલી કેા આ.

આહીં ઈન્દુ કે આનન ! એ સ દેહની પેઠે કાેટિનું ભાન નથી; કિન્તુ આ વનમાલાવાળા કાેણુ છે ? આવા સામાન્ય રૂપથી અનિશ્ચય જ્ઞાન છે. અમારા મતથી આ પણ સ દેહમાં અન્તર્ભૂત છે.

#### अनन्वय.

### " न अन्वयः अनन्वयः " એ બ્યુપ્તત્તિથી અનન્વય શખ્દને।

અર્થ અન્વયનેા અભાવ છે. અન્વય તેા પદાર્થાના પરસ્પર સબંધને કહે છે. ઘણા પ્રાચીના અનન્વય નામનાે અલંકારાંતર માને છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારનું આ લક્ષણ છે.

400

'' उपमानोपभेयत्व एकस्यैवैकवाक्यगे अनन्वयः

્ એકનાજ ઉપમાનાપમેયભાવ એક વાકયમાં હાેય ત્યાં अनन्वय अलंकार છે.

" સર્વસ્વકાર " આ લક્ષણુ આપે છે: —

एकस्यैवोपमानोपमेयत्व अनन्वयः ॥

એકની ઉપમાનેાપમેયતા થાય ત્યાં **अनन્वय अलंकार છે.** કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકારે પરસ્પરેાપમાના નિવારણને માટે લક્ષ-ઘુમાં એક વાક્યના નિયમ કરેલ છે. " સર્વસ્વકારે " કરેલ નથી. ચન્દ્રાલાકકારાદિ સમસ્ત એના અનુગામી છે સર્વ એનું આવું ઉદાહરણ આપે છે.

યથા

ધુતિધર દીન દયાલુ દ્રસ્દ્રિંહર,

આપ તુલ્ય આપજ છેા ઇશ્વર

આમાં એજ ઇશ્વરમાં એજ ઇશ્વરની ઉપમાનેા અન્વય નથી બની શકતેા એથી આહીં **अनन્વ**ય अलंकार છે. એ ઉકત અન્વયનું બનવું તેા <sub>દં</sub>ષણુ છે ત્યારે આવા સ્થલમાં દ્વિતીય સદશ વ્યવચ્છેદની વિવક્ષા કરે છે.

ભામહે આ પ્રમાણે કહેલ છે:—

# यत्र तेनैव तस्य स्यादुपमेयोपमानता ।

### असादृश्यविवक्षातो वद्दन्ति तमनन्वयम् ॥

જ્યાં અસાદસ્ય વિવક્ષાથી એની સાથે એનીજ ઉપમાનેાપમે-યતા હેાય એને अनन्वय अलंकार કહે છે.

પ્રાચીનેાના મત પ્રમાણે રસગંગાધરકાર કહે છે કે અનન્વયમાં અસમતા વ્યંગ્ય છે તેા પણ અનન્વય રૂપ ચમત્કાર પ્રધાન હેાવાથી અલંકારાન્તર છે. અલંકાર રત્નાકરકાર અનન્વયના ત્રણુ પ્રકાર માનતાં આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ બતાવે છે:---

तेनैव तदेकदेेशेनावसितभेदेन वानन्वयः

" તેનૈવ " અર્થાત્ તેની સાથે તેના, "તવે સવે શેન" અર્થાત્ તેના એક દેશની સાથે તેના એક દેશના, અથવા " अवसित भेदेन " અર્થાત્ ઠરાવેલ લેદ વાળાની સાથે એના અન્વયનું ન ખનવું એ अनन्वय અલંકાર છે. ઠરાવેલ લેદવાળા તાે પ્રતિબિમ્બ છે. આદિનું તા એવું જ ઉદાહરણુ આપેલ છે. "આપ તુલ્ય આપજ છેા ઇશ્વર." દિતીય-યથા.

> રૂપભરી સંસારમાં, છે સુન્દરી હજાર; વામાર્ધ સુદક્ષિણાર્ધથી, છે મનહર આ નાર, તતીય–યથા

રત્નભૌંતે કૈલાસમાં, નિજપ્રતિબિમ્બ નિહાળીં; માને ચુત્થપતિત્વને, જય ગજવદન દયાલ.

સુત્થપતિત્વ તેા સજાતિ<mark>ચા</mark>ેમાં થાય છે, એ ગણ<mark>ેશના જેવેા</mark> હાથી ગણેશનું પ્રતિબિમ્બજ છે.

અમારા મતથી અનન્વયના આક્ષેપમાં અન્તર્ભાવ થાય છે.

#### अनादर.

अनादर તે। પ્રસિદ્ધ છે. પ્રાચીન અનાદર નામનેા અલંકારા-ન્તર માને છે. રત્નાકરકાર આ પ્રમાણે લક્ષણ ઉદાહરણ બતાવે છે:– अप्राप्तार्थं तत्तुल्याऽनादरोऽनादरः ॥

જે સમયમાં જે વસ્તું પ્રાપ્ત છે એના તુલ્ય અથવા અપ્રાપ્ત એવી અન્ય વસ્તુની પ્રાપ્તિને માટે પૂર્વ પ્રાપ્ત વસ્તુના અનાદર એ अनादर અલંકાર.

> યથા. સિંહનાદયુત કટકને, તજીંને તુજ અરિરાજ; સિંહનાદયુત કટકને, ઝટપટ ગ્રહતા આજ.

સિંહનાદ યુદ્ધ સમયમાં સુભટેાની ગર્જના અથવા સિંહાેના શબ્દ, કટક–સેના અથવા પર્વતના મધ્યભાગ.

આમાં આદર યાગ્ય તાદૃશ સૈન્યનાે અનાદર અવજ્ઞા અલંકાર છે. અનાદરમાં ચમત્કાર હાેય ત્યાં અવજ્ઞા અલંકારજ થશે. અવજ્ઞા અને અનાદર તાે નામાન્તર છે.

#### अनुकूल.

કેટલાક પ્રાચીન અનુકૂલ નામનાે અલંકારાન્તર માને છે. સાહિત્યદર્પણુકારનું આ લક્ષગ્રુ ઉદાહરણુ છે.

### अनुक्ल पातिकुल्यमनुक्ल छानुबन्धि चेत्

क्યાં પ્રતિકૂલતા अनुक्ललतानुवान्धि અર્થાત્ અનુકૂલ થઇ નય ત્યાં अनुकूलअलंकार.

યથા.

જે નખક્ષતથી કાેપતી, તાે સુણુ સુગ્ધા નાર;

આંધી લે ભુજપાશથી, કંઠે નંદકુમાર.

પાશથી કંઠબંધન પ્રતિકૂલ છે, આહીં નાયિકાની ભુજલતા-રૂપ પાશથી કંઠગન્ધન અનુકૂલ થઇ જાય છે. અમારા મતથી આહીં તાે **પરિणામ अळंकार** છે.

## अनुकृति.

અનુકૃતિ અર્થાત્ બીજાની પેકે કરવું તે. ચિન્તામણિકાેષકારે કહ્યું છે કે <mark>अનુ</mark>क्रुति: अनुकरणे, પ્રાચીના અનુકૃતિ નામનાે અલંકા-રાન્તર માને છે.

રત્નાકરકાર આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:—

### हेत्वन्तरादन्यस्यापि तथात्वमनुक्रतिः

કારણાન્તરથી અન્યનું પણ तथात्व અર્થાત્ એના જેવું થઈ જવું એ अनुकृतिअलंकार.

યથા.

શરનિકર નિર્ભર નૃપતિ, સાતલ કેરૂં સર્વ શરીર, પ્રતિભટે પ્રેરિત ખક્ષ પહેાંચે, એ વિલંખર્થો વીર; સુરનારી વૃષ્ટિ સુમનરજથી, નૃપતિ પૂરિત નયન,

પ્રતિભટેાપ્રતિ સુપ્રહાર, એના થકી શીઘ્ર અને ન.

રત્નાકરકાર કહે છે કે સમ અલંકારમાં તા પ્રથમજ સમ થયેલ વસ્તુઓના સંયાગ છે. આહીં તા સંયાગની પછી સમતા થાય છે. અમારા મતથી નામાર્થ માત્ર તા રૂપકના વિષય છે, કેમકે અનુકરણ તાે નકલ છે અને રત્નાકરકારના લક્ષણ ઉદાહરણાનુસાર તા અમે સ્પષ્ટ કરેલ તુલ્યયાગિતા છે. અને રત્નાકરકારે જે સમ અલંકારથી વિલક્ષણુતા અતાવી છે એટલા માત્રથી અલંકારાન્તર થતા નથી. સમતામાં પર્યવસાન કરે તા સમ અલંકારજ થશે.

#### अनुगुण.

" अनुगुण " આમાં " अनु " શબ્દના અર્થ દીર્ઘતા અથવા વધવું છે. ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે. '' अनु आयामे " સિદ્ધાન્ત કૌસુદીમાં કહ્યું છે કે:—'' आयामो दैर्घ्यम् "'' अनुगुण '' શબ્દ સસુદાયના અર્થ " ગુણુનું વધવું " છે.

પ્રાચીનેા <mark>અનુ</mark>ગુણ ને અલંકારાન્તર માને છે. " ચન્દ્રાલેાક-કાર " આ પ્રમાણે લક્ષણ ઉદાહરણ બતાવે છે.

#### प्राक्सिद्धस्वगुणोत्कर्षोऽनुगुणः परसंनिधेः ।

ખીજાના સગધથી પહેલાં સિદ્ધ થયેલ પાેતાના ગુણુનેા ઉત્કર્ષ એ <mark>अनुगुण अलंकार છ</mark>ે.

#### યથા.

તુજ કટાક્ષથી શ્રવણના, **ની**લાેત્પલ અતિ નીલ;

. કરથી માણિક **અ**તિઅરૂ**ણ, છે સુન્દર**તા શી**લ**.

અમારા મતથી આતે৷ અધિક અલંકારને৷ વિષયજ છે. ઉક્ત રીતિથી ગ્રહ્મની અધિકતા અલંકારાન્તર હેાવાને ચાેગ્ય નથી.

## अप्रत्यनीक.

કેટલાક પ્રાચીન અપ્રત્યનીક નામનાે અલંકારાન્તર માને છે. અલંકારાદાહરણુકાર પ્રત્યનીકનું <mark>અનિષ્ટસ્ય તદીયસ્ય વા માતિ</mark> कूल्<mark>यं प्रत्यनीकम्</mark> અનિષ<mark>્ટની</mark> અથવા અનિષ્ટના સઅંધીની પ્રતિકૂલતા એ प्रत्यनीक अलंकार. આવું લક્ષ**ણ ક**હીને પ્રત્યનીકના વિપરીત ભાવમાં अप्रत्यनीक अलंकार માનનાર આ લક્ષણ કહે છે:---

### अन्यथात्त्र प्रत्यनीकम्

પ્રત્યનીક અલંકારને। અન્યથા ભાવ એ अमत्यनीक એના મતાનુસાર પ્રત્યનીકનેા અન્યથા ભાવ એ છે કે ઇષ્ટની અથવા ઇષ્ટના સંખંધીની અનુકૂળતા.

#### યથા.

કચ કસ્તૂરી કાેકિલા, ઘન તમ અને તમાલ; કૃષ્ણુ વસ્તુથી હિત કરે, ભરી કૃષ્ણુહિત આલ.

અમારા મત પ્રમાણે સાક્ષાત્ં પ્રતિ પ્રતિકૂલતા અનુકૂલતા તેા અન્યાેન્ય અલંકાર છે, અને સબંધી પ્રતિ પ્રતિકૂલતા અનુકૂલતા પ્રત્ય-નીકના પ્રકાર છે. તે અમે પ્રત્યનીકના પ્રકરણમાં સવિસ્તર લખેલ છે. -આ વિષય પણ પ્રત્યનીકમાં અંતર્ભૂત છે.

## अभीष्ट.

अभोष्ट શબ્દને। અર્થ વાંચ્છિત છે. પ્રાચીને। અભીષ્ટ નામને। અલંકારાન્તર માને છે. અલંકારાદાહરણકાર આ લક્ષણુ આપે છે.

## स्वयं विधेयस्यान्यतः सिद्धिरभीष्टम्

પાેતાના કર્ત્તવ્યની અન્યથી સિદ્ધિ એ **ગ્રમીષ્ટ ગ**ર્જી**નાર** છે. ં

યથા.

જે પ્રતાપરાણાના, જય કરવાને જોગ તુરકએાક; તેને જીતી લીધા, મળી સર્વ મેવાડી ભિક્ષ લાેક. અમારા મતથી આ તાે પ્રાચીનાના માનેલ પ્રહર્ષણ અલંકાર-ના પ્રથમ પ્રકારમાં અંતુર્ભૂત છે, એનું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે:— उत्कण्ठितार्थसंसिद्धिर्विना यत्नं पद्दर्षणम् । હત્કંઠિત અર્થની યત્ન વિના સિદ્ધિ એ प्रद्वर्षण अलंकार છે.

#### अभ्यास.

अभ्यास શબ્દને। અર્થ પ્રસિદ્ધ છે. પ્રાચીને। " અભ્યાસ " નામને। અલંકારાન્તર માને છે.

અલંકારાદાહરણુકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ ખતાવે છે.

#### दुष्करसिद्धिकृदभ्यसनमभ्यासः ॥

૬<sup>૦</sup>કર સિદ્ધિ કરવાવાળાે અભ્યાસ એ अभ्यास अलंकार.

લેાક વિલક્ષણુતાને માટે દુષ્કર વિશેષણુ છે.

#### યથા

હરદ્રગ હુતલુકમાંહિ, ધસી, નિકળતાં નિરખ્યાે સ્મરખ્હાર; અતિ તપ નૃપનું સેવન, કરતાં દિલમાં ડરે ન ઉદ્દાર.

અમારા મતથી દુષ્કર સિદ્ધિ કરવાવાળેા અભ્યાસ પણુ લાૈકિક-જ હાેવાથી અલંકાર હાેવાને યાેગ્ય નથી એથી આ લાેકમાં અન્તર્ભૂત છે.

આ કાંબ્યમાં ચમત્કાર દ્રષ્ટાન્તનાે છે. અતિ તપવાળા રાજાની સેવા કરનાર ઉદારચરિત પુરૂષાના ન ડરવાનાે નિશ્ચય તાદ્દશ મદન વૃત્તાન્તમાં અતાવવામાં આવ્યાે છે.

## अर्थान्तरन्यास.

'' અર્થાન્તરન્યાસ " શબ્દનાે અર્થ અથાન્તરનું ધારણ કરવું. ઘણા પ્રાચીના " અર્થાન્તરન્યાસ " ને અલંકારાન્તર માને છે.

વેદવ્યાસ ભગવાનનું આ લક્ષણુ છે:—

### भवेद्र्थान्तरन्यासः साद्य्येनेतरेण वा

સાદ્દશ્ય સખંધથી અથવા ઇતર સખંધથી અર્થાન્તરનું ધારણ કરવું એ અર્થાન્તરન્યાસ અલંકાર થશે.

આચાર્ય " દંડી " નું લક્ષણુ આ પ્રમાણુે છે:—

### ज्ञेयः सोऽर्थोऽन्तरन्यासो वस्तु प्रस्तुत्य किंचन ।

# तत्साधनसमर्थस्य न्यासो योऽन्यस्य वस्तुनः

#### કાવ્યશાસ્ત્ર.

કાેઇ વસ્તુને કહીને એના સાધનમાં સમર્થ એવી અન્ય વસ્તુનું જે ધારણ કરવું એ अर्थान्तरन्यास સમજવેા. પ્રાચીના અર્થાન્તરન્યાસનું આવું ઉદાહરણુ આપે છે. યથા લઘુ ગારવતાને પ્રહે, ગુણી સંગ અદ્ધુત; સુમનમાલ સંચાેગથી, શિવશિર સ્પર્શે સત્ર. આમાં વિશેષથી સામાન્યનું સમર્થન છે. યથા તુજદતમાલ મલિન પણ, ધરે હર્ષથી બાલ; વસે સદા ગુણ પ્રેમમાં, નહિ વસ્તુમાં લાલ. આમાં સામાન્યથી વિશેષનું સમર્થન છે. યથા. સુરસમૂહને સદા, વિષ્ણુને રમા મનાહર, શંકરને શશિકલા, શક્રને કલ્પતર વર; મેદિનીંને મર્યાદ, હિમાચલ સુતને આશ્રય, આપ્યાં એ આશથી, સદા રહેવાને સુખમય. પીધાે અગસ્ત્યે વારિધિ, કરી ન કાેઇએ સાહ્યભલ, **દૈ**વકેાપ થાયે તદા, સહુ સાધન થાયે વિ**ક્**લ. આહીં સામાન્યથી વિશેષનું સમર્થન છે. યથા. સ્તવે <sup>ક</sup>વાન્ત અભિસાશ્કા, નિન્દે શશિને નિત્ય; ંજગ નિજના અનુકુલની, ચાહુ કરે છે ચિત્ત. આમાં વિશેષનું સામાન્યથી સમર્થન છે. વેઢવ્યાસલગવાન અને આચાર્યદાંડીએ દ્રષ્ટાન્ત અને ઉદાહરણ અલંકાર નથી કહેલ. એથી એએાએ અર્થાન્તરન્યાસ અલંકાર કહેલ છે; તે સમીચીન છે. વેદ**વ્યા**સભગવાને '' सादइयेन '' એ વચનથી દ્રષ્ટાન્તનું અને ''इतरेण" એ વચનથી ઉદાહરણુનાે સંબ્રહ કરેલ છે. इतरेण નાે અર્થ ઇતરસઅંધથી અર્થાત્ સામાન્ય વિશેષ ભાવસંબંધથી છે. પરન્તુ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આદિએ દ્રષ્ટાન્ત અને ઉદાહરણુ અલંકાર કહેલ છે અને અર્થાન્તરન્યાસ પણુ કહ્યો એ બૂલ છે. કેમકે અ-ર્થાન્તરન્યાસ ઉક્ત અલંકારોથી ભિન્ન નથી થઇ શકતા. "લઘુ ગારવ-તાને ગ્રેહે" અને "તુજ દત માલ મલિન પણુ" આ ઉઠાહરણેમાં તા દ્રષ્ટાન્ત અલંકાર છે. અને " સુરસસુહને સદા " અને "સ્તવે ધ્વાન્ત અભિસારિકા " આ ઉદાહરણેમાં ઉદાહરણુ અલંકાર છે. દ્રષ્ટાન્તમાં કયાંઇક દાર્થાન્ત સામાન્ય અને દ્રષ્ટાન્ત વિશેષ હાય છે, કયાંઇક દાર્થાન્ત વિશેષ અને દ્રષ્ટાન્ત સામાન્ય હાય છે, કયાંઇક દાર્થાન્ત વિશેષ અને દ્રષ્ટાન્ત સામાન્ય હાય છે. ઉદાહરણમાં સામાન્યનું વિશેષજ હાય છે. દ્રષ્ટાન્તનું સ્વરૂપ સાધ્યઅર્થની સિદ્ધિને માટે સિદ્ધ અર્થમાં નિશ્વય દેખાડવા છે. ઉદાહરણનું સ્વરૂપ તા વાનકીને માટે સામાન્યના એક દેશ બતાવવા છે.

# अवरोह.

अवरोह શખ્દના અર્થ અધાગતિ. ચિન્તામણિકાેષકારે કહ્યું છે કે ''अवरोह अधोगतौ. પ્રાચીના '' અવરાહ" નામના અલંકારાન્તર માને છે " રત્નાકરકાર " આ લક્ષણ ઉદાહરણ આપે છે.

## तद्रिपर्ययोऽवरोहः

तत् અર્થાત્ વર્ધમાન અલંકારથી વિપરીત अवरोह अळंकार. એ એાએ પહેલાં વર્ધમાન અલંકાર કહીને ફરી અવરોહ અલંકાર કહ્યા એથી ताद्विपर्यय એવું લક્ષણ કહ્યું છે. એ રૂપથી અને ધર્મથી બે પ્રકારના છે.

યથા

સિન્ધુ સર પલ્વલ પુકરણિય, કુંડ વાપિકા કૂપ સુવરણિય; ચુલકરૂપ જેનાં કર અંદર, પાન કરે જયજય એ સુનિવર. આંહિ સસુદ્રના સ્વરૂપ ક્રમથી અવરાહ છે.

#### યથા

### પ્રથમ કુસુંલ પતંગ કરીં, ખળની પ્રીતિ થાય.

આગાં ખળની પ્રીતિના વર્ણરૂપ ધર્મના ક્રમથી અવરાેહ છે. ામર મતથી આ દાહ-ણેથો સ્વષ્ટ કરેલ અવરાેહના અલ્પમાં અતર્ભાવ કેંગ

#### अशक्य.

अशक्य એટલે અસાધ્ય. ચિન્તામણિકેાષકારે કહ્યું છે-'' अशक्यः असाध्ये "

પ્રાચીનેા અશકયને ભિન્ન અલંકાર માને છે.

અલંકારરત્નાકરકારનું આ પ્રમાણે લક્ષણ ઉદાહરણ છે:-

#### पतिबन्धकादेर्विधानासामर्थ्यम**श**क्यम्

अतिअन्धક આદિથી વિધાનમાં જે અસમર્થતા તે अशक्य अलंकार

યથા

કાક કલહ કહીં કહીં કપા કલકલ કહીં ઝિલ્લીરવ કંક કાેઇ સ્થલ; ભાગ્ય વસે એવા વનમાં વસી,

ભાગ્ય વસ અવા વનમા વસા,

કરે કેમ ધ્વનિ કેાકિલ ત્યાં હસીં.

આહીં કાક કલહાદિ પ્રતિબંધકથી કાેકિલ ધ્વનિ કરવામાં અસમર્થ છે. આમાં વિધાનની અશકયતા અંશમાંતાે કાંઇ પણ ચમ-ત્કાર નથી એથી અશકય અલંકાર હાેવાને ચાેગ્ય નથી. કિન્તુ લાેકમાં અન્તર્જુત છે.

## असंगति.

" असंगति" શબ્દના એક તાે એ અર્થ છે કે "અયાગ્ય સંગતિ." તેથી એ તાે વિષમ અલંકારના વિષય છે, અન્ય અર્થ એ છે કે સંગતિ અર્થાત્ નિયત સબંધના પરિત્યાગ, એ અક્ષરાર્થમાં પ્રાચી-નાએ અસંગતિને અલંકારાન્તર માનેલ છે.

કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકારનું આ પ્રમાણે લક્ષણ છે. મિन्नदेशतयात्यन्तं कार्यकारणभूतयोः युगपद्धर्मयोर्यत्र ख्यातिः सास्यादसंगतिः

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

જ્યાં કાર્ય કારણભૂત ધર્મીની એકજ સમયમાં અત્યંત ભિન્ન દેશતાથી ખ્યાતિ અર્થાત્ સિદ્ધિ એ અસંગતિ થશે. લક્ષણમાં અત્યંત ભિન્નદેશતા કહેવાનું પ્રાચીના આ ઉદાહરણુ બતાવે છે કે પગમાં ભુજંગ અને કાંટા અને નેત્રામાં ધૂર્ણુતા. આમાં અસંગતિ નથી. કેમકે આંહી અંગભેદથી ભિન્નદેશતા છે. પરન્તુ સિદ્ધાન્તથી શરીર એક હાવાથી એક દેશતુલ્યજ છે.

યથા.

જ્યાં ક્ષત ત્યાંહિ વેદના, વૃથા કથન એ વીર; તારે અધરે દંતક્ષત, થાય શાેક્યને પીઠ.

જે દેશમાં કારણ છે એ દેશમાં કાર્ય લાેકમાં દેખાડવામાં આ વેલ છે. જેમકે જ્યાં અગ્નિ છે ત્યાં ધૂમ્ર છે. એથી કાર્ય કારણની સંગતિ સ્વભાવ સિદ્ધ છે. તે આ સંગતિના ત્યાગ કરવાથી આહીં અસંગતિ છે. સર્વ પ્રાચીનાના એજ સિદ્ધાન્ત છે.

આચાર્ય દંડીએ અને મહારાજા ભાેજે તાે કાર્ય કારણના વૈયધિકરણ્ય અર્થાત્ ભિન્નદેશતામાં હેતુ અલંકારના પ્રકાર ચિત્રહેતુ માન્યા છે. અને આવું ઉદાહરણુ આપેલ છે.

યથા.

ખેદયુક્ત ચાલે તરૂણી, કુચ નિત અને ભાર

સ્વેદયુક્ત થાયે તરૂણ, અચરજ એજ નિહાળ.

અમારા મતથી એ તાે વિચિત્ર અલંકાર છે. ચન્દ્રાલાકકાર અસંગતિના ત્રણુ પ્રકાર માને છે. અને આ પ્રમાણું લક્ષણુ આપે છે. विरुद्धं भिन्नदेशत्वं कार्यहेत्वोरसंगतिः ॥

પ્રસિદ્ધિના વિરૂદ્ધ કાર્ય કારણુની ભિન્નદેશતા संगति છે.

યથા.

પીઘુઁ વિષ બહુ વાદળેં, મૂછિઁત વિરહિર્ણીં નાર. આ કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારને અનુસાર છે:— अन्यत्र करणीयस्य ततोन्यत्रक्ठतिश्च सा । અન્યત્ર કરવાને રાગ્યનું એનાથી અન્યત્ર કરવું એ પણુ અસંગતિ છે. ગળે કિંકિની હાર કટિ, બિન્દી કાજળ પુંજ; ચાલી ચતુરાં સુથ્રો સુરલોં, આતુર બની નિકુંજ. अन्यत्कर्तुं प्रवृत्तस्य तद्विरुद्धकृतिस्तथा ।

અન્ય કરવાને માટે પ્રવૃત્ત થએલનું એથી વિરૂદ્ધ કરવું <mark>એ</mark>વી પણ <mark>असंग</mark>ति છે.

યથા.

માહ ટાળવા આવ્યા, અન્ય માહ પ્રભુ લગાડીયા આવી,

આહીં શ્રીકૃષ્ણુપ્રતિ ગાેપીઓનાે પરિહાસ છે. જગતનાે માહ મટાડવાને અવતાર થાય છે.

અલંકારરત્નાકરકાર આ લક્ષણુ આપે છે:--

#### तयोर्देशकाळान्यथात्वमसंगतिः ॥

**તયોઃ** " અર્થાત્ કાર્ય કારણુનું દેશકાલથી અન્યથાત્વ તે અસંગતિ. "

૧ એક દેશથી કરીને પ્રસિદ્ધ કાર્ય કારણની ભિન્નદેશતા. ર ભિન્ન દેશથી કરીને પ્રસિદ્ધ કાર્ય કારણની એકદેશતા. ૩ પશ્ચાત્ કાલમાં થવાવાળા કાર્યનું પૂર્વ કાલમાં થવું ૪ અ થવા કાર્યનું એક સમયમાં થવું પ તત્કાળ થવાવાળા કાર્યનું વિલંખથી થવું ૬ વિલંખથી થવાવાળા કાર્યનું તત્કાળ થવું ૭ આ લાેકમાં થવા વાળા કાર્યનું પરલાેકમાં થવું ૮ પરલાેકમાં થવાવાળા કાર્યનું આ લાેકમાં થવું.

યથા

પતિ કચ બાંધે ચંપકસેરા, કાેપ થાય સ્થિર સપત્નીંકેરા

• આહીં અન્યનું બંધન અને અન્યનાે સ્થિરીભાવ એ ભિન્નદેશતા છે યથા

મેઘ ગર્જનામાં થયા, વિદ્યુત્ રત્ન નિહાળ.

મેઘમાં ગર્જના થાય છે, એથી કરીને પર્વતમાં રત્ના ઉત્પન્ન થાય છે એ વાત પ્રસિદ્ધ છે. અહીં મેઘમાંજ ગર્જના અને વિદ્યુત્ર્પ રત્ન હાવાના પ્રતિપાદનથી ભિન્નદેશ કરીને પ્રસિદ્ધાની એક દેશતા છે. યથા

પ્રથમજ વસીંચાે કામ મન, પાછળ તુજને દેખી; આમાં પશ્ચાત્ કાલમાં થવાવાળા કાર્યનું પૂર્વકાલમાં થવું છે. યથા ખડ્ડ તાેલતાં શત્રુશ્રી આવે આગળ ઇશ. ગમની કીર્તિ સપત્ની ઇવ, વિલઁઅ ન વાસા વીશ આમાં શત્રની લક્ષ્મીઆગમન કારણનું અને કીર્તિ ગમન કાર્યનું એક સમયમાં પ્રતિપાદન છે. યથા લાગ્યું ગુરૂજન ભીડમાં, તુજ કટાક્ષશર આવી; હવે વિદારે છે હુદય, નાંખે અતિ અકળાવી. અહીં તત્કાલ થવાવાળા કાર્યનું વિલ બથી થવું છે. યથા રઘ્યતિ પારૂષ આપનું, છે અનંત અદભૂત, ધનુષબાણ કર ધારતાં, રણ જન્મ્મા યશપુત્ર, આહીં વિલંખથી થવાવાળું કાર્ય તત્કાલ થયું છે. યથા જલતંદ્રલને કુસુમ રૂપાળાં શિવ મૃતિ મધ્ય વાવણુહારા સુધા રત્ન સુરતરૂ સ્વર્ લે છે. એ ખેતી અદભત જગ કે'છે. આહીં આ લાેકમાં થવાવાળા કાર્ય'ની પરલાેકમાં પ્રાપ્તિ છે. લાકમાં 'ખેતી રૂપ કારણનું કુલ આ લાકમાંજ થાય છે. યથા પ્રજા પાર્ળી અરિના મદહરતા, સર્વ ભૂમિ વિજયેંથી ભરતા; એ નૃપાલ કર્રો ઉત્તમ કરણી સ્વર્ગ સુખા પામે વર્સો ધરણી આહીં પરલાેકમાં થવાવાળા કાર્યનું આ લાેકમાં થવું છે.

રત્નાકરકાર કહે છે કે અહીં જો કે અતિશયેાકિતના બીજ્સૂત અધ્યવસાય છે તાે પણ કાર્ય કારણને ઉચિત દેશકાલના પરિત્યા-ગથી અતિશયેાકિતથી અનુપ્રાણિત અસંગતિજ છે અને ભિન્ન કાલાે ના વિષયમાં અતિશયાકિત માને તાે ભિન્ન દેશના વિષયમાં પણ અતિ શયાકિતની ઉચિતતાથી અસંગતિ અલંકારના ઉચ્છેદ થશે.

અમારા મતથી એ સવે ઉદાહરણેામાં મહારાજા ભાેજના મતાનુંસાર ચિત્રહેતુ અલંકાર છે. કયાંઇ અતિશયાકિતની ઝલક હાેય તાે પણ એની પ્રધાનતા નથી. અતિશય અંશતાે ઘણા અલંકારાે-માં થાય છે. ઉક્ત કાર્ય કારણાના દેશ ભેદમાં તાે લાેકાતિવર્તન છેજ નહિ. કેમકે સપત્નીના રતિક્ષતથી સપત્નીને વેદના થાય છે જ. ઇ-ત્યાદિ. ઉક્ત કાર્ય કારણાના કાલભેદમાં લાેકાતિવર્ત્તન છે. પરન્તુ એ પ્રધાન નથી. આ રીતિથી કાેઇ અસંગતિ વિચિત્રમાં અને કાેઈ અસંગતિ વિષમમાં અંતાર્ભૂત છે.

### असंभव.

असंभव એટલે સંભવનાે અભાવ. પ્રાચીન અસંભવ નામનાે અલંકારાન્તર માને છે. ચન્દ્રાલાકકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણ આપેછે. असंभवोऽर्थ निष्पत्तेरसंभाव्यत्ववर्णनम् ।

અર્થસિદ્ધિની અસંભવતાનું વર્ણુન એ અસંભવ અલંકાર. યથા.

ગાેપપુત્ર ગિરિ ધરશે, કાેણે જાણી હતી એહ વાત.

આહીં ગિરિ ઉઠાવવામાં નિમિત્ત ઇશ્વરતા છે. પરન્તુ ગિરિ ઉઠાવવા રૂપ અર્થસિદ્ધિના અસંભવ બતાવવાને માટે ગિરિ ઉઠાવ-વાવાળા હરિની ગાેપસુતતા વર્જુન કરવામાં આવેલ છે.

અમારા મતથી અસંભવમાં લાેકસીમાતિવર્તન ભાસે છે. પરન્તુ આવા વૃત્તાન્ત લાેકમાં થયા છે. એથી વર્જુનમાં લાેકસીમા-તિવર્તન ન હાેવાથી અતિશયાેક્તિ નથી. પરન્તુ વિચિત્ર છે, કેમકે અહીં વિસ્મયના ચમત્કાર છે.

#### असम,

असम એટલે સમનેા અભાવ. કેટલાક પ્રાચીન " અસમ " નામનેા અલંકારાન્તર માને છે. રત્નાકરકારનું આ લક્ષણુ છે:— तद्विरहोऽ सम: ।

वृत्तिમાં લખ્યું છે કે तत् અર્થાત્ ઉપમાનના અસંભવ એ असम अलंकार,

યથા.

અલિ વનવન શાેધી ટળવળશે, માલતિકુસુમ સદૃશ નહિ મળશે. અમારા મતથી નામાર્થાનુસાર આ અલંકારનું સ્વરૂપ તાે સાદૃશ્યનાે નિષેધ છે તેથી ઉપમાનના નિષેધમાં અથવા ઉપમેયના નિષેધમાં અથવા ઉપમાન ઉપમેય બન્નેના નિષેધમાં બની શકે છે. असम નામથી ઉપમેયાદિ સર્વ ના સંગ્રહ થાય છે. આહીં રત્નાકર-કારે ઉપમાનના વિરહના નિયમ કર્યા એ ભૂલ છે; રસગંગાધરકારનું આ લક્ષણ છે:—

सर्वथैवोपमानिषेधोऽसमाख्योऽऌंकारः

સર્વથા ઉપમાનાજ નિષેધ એ असम નામના અલંકાર છે, અને એ આવું ઉદાહરણુ ખતાવે છે:-

યથા.

થયેા નહી થાશે નહીં, છે નહિ રામ સદૃશજગમાં રાજા.

અમારા મતથી તદ્દગુણુના વિપરીત ભાવમાં અતદ્દગુણુ ઇત્યાદિ અલંકાર છે. એ ન્યાયથી ઉપમાના વિપરીત ભા-વમાં પણ અલંકારાન્તર હેાવાે ઉચિત છે. પરન્તુ ઉપમાને સમ નામથી કહેલ નથી. એથી આનું असम નામ કહેવું અચુક્ર્ત છે. કિન્તુ અનુપમા કહેવું ચુક્ર્ત છે. અને ઉપમાના નિષેધ આક્ષેપજ છે. અલંકારાન્તર હાેવાને યાેગ્ય નથી. અન્યથા નિષેધના અનંત વિષય છે તેથી અનેક અલંકાર માનવા પડશે.

૬૫

अहेतु.

" **ગદેતુ " શબ્દ**ના અર્થ "હેતુ ન હાેવા " એ છે. તાત્પર્ય એ છે કે જે કારણ કાર્ય ન કરે. પ્રાચીન અહેતુને અલંકારાન્તર માને છે. મહારાજા ભાેજ આ લક્ષણ ઉદાહરણુ આજ્ઞા કરે છે.

## वस्तुनो वा स्वभावेन शक्तेर्वा हानिहेतुना अक्तुतात्मीयकार्यः स्यादहेतुर्व्याहतस्तु यः

જ્યાં કાર્ય હેાવું જેઇએ એ વસ્તુના સ્વભાવથી અથવા કાર-ઘુની શક્તિની હાનિથી કારણુ પાતાનું કાર્યન કરે એ अहेतु अऌं-कार અને જ્યાં પ્રયત્નનું ફલ હેાવું જેઇએ એ વસ્તુના સ્વભાવથી અથવા પ્રયત્નની શક્તિની હાનિથી પ્રયત્ન વિક્લ થઇ જાય એ વ્યા-હત નામના અહેતુ છે. વ્યાહત શબ્દમાં વિ ઉપસર્ગના અર્થ વિશે-હત નામના અહેતુ છે. વ્યાહત શબ્દમાં વિ ઉપસર્ગના અર્થ વિશે-ધ છે. आङ् ઉપસર્ગના અર્થ "સર્વતરફથી" છે. "હત" શબ્દ-ના અર્થ હણાએલા છે. "च्याइत" આ શબ્દ સમુદાયના અર્થ વિશેષ કરીને સર્વતરફથી હણાએલ.

યથા.

હુંકારે ન દખાય સ્મિત, ભ્રકુટિ લતા ફરકે ન; લડતાં દેવી નિશુંભથી, આનન અરૂણુ કરે ન.

આહીં શુદ્ધ સમયમાં નિશુંભની ચેષ્ટારૂપ કારણ ભગવતિના હું-કારાદિ દારૂ<mark>ણુ ચેષ્ટા પ્ર</mark>કટ કરવામાં જે અસમર્થ થયું. એમાં ભગવતીના સ્વભાવ હેતુ છે. એથી સ્વભાવથી અનુત્પાદિત કાર્યવાળા એ **अદ્દેતુ છે**.

અમારા મતથી ખાહીં પછુ ચમત્કાર તેા કાર્યકારણુ સંબંધી ચિત્રતાના છે. એથી પછુ ચિત્રહેતુના પ્રકાર હાઇને વિચિત્રમાં અંતર્ભૂત છે અને કારણથી કાર્યની અનુત્પત્તિમાં સ્વભાવાદિ હેતુ દેખાઢવા અયુક્રત છે. કેમકે આથી વિચિત્રતારૂપ ચમત્કારમાં હાનિ થાય છે અને આવા હેતુઓમાં પર્યવસાન કરે તા હેતુ અલંકાર થશે.

### आदर.

आदर પ્રસિદ્ધ છે. પ્રાચીના આદર નામના અલંકારાન્તર માને છે. રત્નાકરકારનું આ લક્ષણ છે.

### त्यक्तस्वीकार आदरः

ત્યાંગ કરેલ વસ્તુનેા સ્વીકાર आदर अलंकार. વિલક્ષણતાને માટે ઉક્ત આદર વિશેષનેા અંગીકાર છે. વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે ૧ અ-ધિક ગુણુવસ્તુની પ્રાપ્તિમાં તુચ્છ જાણીને ત્યાંગેલ વસ્તુનેા એ અધિક ગુણુવાળી વસ્તુના ગયા પછી સ્વીકાર.

ર ન્યૂનાધિક ભાવના વિના કાેઈ નિમિત્તથી ત્યા<mark>ગેલ</mark> વસ્તુ-ના સ્વીકાર.

૩ બીજાએ ત્યાગ કરેલ વસ્તુના સ્વીકાર.

યથા.

સંપત્તિ નામ<mark>ની સ્ત્રીએ</mark> અધિક ગુણુવાળા પર્ણું નામના પુરૂષની પ્રાપ્તિમાં નિજપતિના ત્યાગ કર્યાે અને પર્છું નામના પુરૂષના ગયા પછી ફરી નિજપતિના અંગીકાર કર્યાે.

યથા.

" <mark>બ્રમર પુષ્પર</mark>સને મધુકાશમાં વમન કરે <mark>છે. મધુ</mark> બ<mark>ની ગયા</mark> પછી પાછું પાન કરે છે. "

તૃતીય ભેદ–ય**થા.** 

સુરત સમય નૃપુર તજે, સમજ્ઞ સ**શ**બ્દ સુનારીં; છુપાવવા નિજ ક**ંઠ**રવ, લિયે વિદગ્ધા ધારીં.

નૃપુરરવ સુરતસ્**ચક હાેવાથી કાેઇ નાયિકા પ્રતિ દાેષ હાેવાથી** એ ત્યાગ કરે છે, અને કાેઇ નાયિકા કંઠરવને ગાેપન કરવાના <mark>ગુણુ</mark> સમજીને નૃપુરને ધારણુ કરે છે.

અમારા મતથી ઉક્ત પ્રથમના બે પ્રકારોનો તા પૂર્વરૂપ અલં-કારમાં સંગ્રહ થઇ જવાથી અને ઉક્ત ત્રીજા પ્રકારના અનુજ્ઞા અલં-કારમાં સંગ્રહ થવાથી આ વિષય પૃથક્ અલંકાર હેાવાને ચાેગ્ય નથી. અનંગીકાર ચાેગ્યના અંગીકાર અનુજ્ઞાનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવેલ છે.

# आपत्ति.

''आपत्ति" એટલે " આવી પડવું. " કેટલાક પ્રાચીના आपात्ति-ને અલંકારાન્તર માને છે. રત્નાકરકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ દેખાડેછે. आनिष्टापादनमापत्तिः

अनिष्टनुं णिक्षात्कारथी आवी पडवुं ते आपत्ति अलंकार यथा.

ઘરમાં દાટયા ધનથકી, જે ગણાય ધનવાન; તાે એના ધનથી અમે, ધનિક ગણાઇ કાં ન.

ભાગના વિના કૃપણુધનમાં ઇતરાની પણુ સ્વામિતાતું આ પાદાન છે અર્થાત્ બલાત્કારથી આવી પડવું છે. એ આપાદાન ધનના સ્વામી કૃપણુને માટે અનિષ્ટ છે. અમારા મતથી આના કાવ્યાર્થાપ-ત્તિમાં અંતર્ભાવ છે. ઇષ્ટ અનિષ્ટની વિલક્ષણુતા માત્રથી અલંકારાન્તર નથી થઇ શકતાે. કાવ્યરીતિથી અર્થાત્ રમણીયતાથી અર્થની આપત્તિ આ નામમાં સર્વના સંગ્રહ છે.

# आइत्तिदीपक

કેટલાક પ્રાચીના દીપક અલ કારની આવૃત્તિને ભિન્ન અલ કાર માને છે. ચન્દ્રાલેાકકાર આ લક્ષણુ કહે છે:—

## त्रिविधं दीपकाटत्तौ भवेदाटत्तिदीपकम् ॥

દીપકની આવૃત્તિમાં આદ્યત્તિવિ મ અલંકાર થાય છે. એ ત્રણ પ્રકારના છે. મહારાજા ભાજ ઇત્યાદિએ પદ્દાદત્તિ, અર્થાદાત્તિ અને ઉમયાદત્તિ આવી દીપકની આવૃત્તિને દીપકના પ્રકાર માનેલ છે તેથી દ્દીપક પ્રકરણમાં તે કહેવાઇ ગયું છે, અમારા મતથી આદત્તિ રીપક ભિન્ન અલંકાર માનવાે યાગ્ય નથી પણ માત્ર દીપકનાજ પ્રકાર છે.

## आर्शा.

અપ્રાપ્ત વસ્તુની પ્રાર્થનાને आશી કહે છે, ચિન્તામણિકેાષકાર

કહે છે કે:—'' आशीः अपाप्तकथने " ઉક્ત આશીનું કથન આશી-ર્વાદ છે, અપ્રાપ્ત પ્રાર્થનાનું કથન પાતે કરે અથવા અન્ય કરે એને આશિર્વાદ કહે છે. आशीને પ્રાચીના અલંકાર માને છે, આચાર્ય-દંડી આ પ્રમાણે લખે છે:—

### आशीर्नामाभिल्रषिते वस्तुन्याशंसनं यथा ॥

अभिल्लंषित અથવા ઇષ્ટ વસ્તુનું આશંસન અર્થાત્ પ્રાર્થના નામ आशी अलंकार છે.

#### યથા.

### पातु वः परमं ज्योतिरवाङ् मानसगोचरं ॥

#### યથા.

મનવચને ગાેચર ન જે, રક્ષા એ પરજ્યાેતિ; યથા.

માર મુકુટ કટિ કાછની, કર મુરલી ઉર માલ; એ બાનક મુજ ઉર વસેા, સદા બિહારીલાલ. આમાં તેા પાતાને અપ્રાપ્ત પ્રાર્થનાનું કથન છે.

યથા.

્ સુરપુર, સુરતરૂ સુરસરી, સુરપતિ સુરની પંક્તિ; રાજો ત્યાં લગિ બ્રહી નૃપતિ ! ભલી પ્રજાની ભક્તિ.

આમાં કવિએ કરેલી અપ્રાપ્ત પ્રાર્થનાનું કથન છે. અમારા મતથી ઉક્ત આશી માત્રમાં અલૈાકિક ચમત્કાર ન હેાવાથી સ્વયંઅ-લંકાર હેાવાને ચાેગ્ય નથી. દેવતા, રાજા ઇત્યાદિ વિષયક રતિનાં અંગ હાેવાથી એ आશી પ્રેય અલંકારમાં અંતર્ભૂત છે.

जे આશીને અલંકાર માનીએ તેા તેના પ્રતિદ્વન્દ્રી શાપને પણ અલંકાર માનવા જોઈએ. ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે કે:---'' शाप: इदमेतेषामानिष्टमास्त्वित्येवंरूपे "

એનું અનિષ્ટ થોએા એવા અર્થમાં શાપ શબ્દ વપરાય છે.

યથા.

આ તમામ હંસ તણેા વંશ નિર્વેશ જાઓ; અંશુ મટી જાઓ આ, કલાનિધિ કસાઇનાં.

## उन्नेद.

" उद्भेद " એટલે પ્રકટ થઇ જવું. પ્રાચીને। उद्भेद નામને। અલંકારાન્તર માને છે. રત્નાકરકાર આ લક્ષણુ ઉદાહર**ણુ** બતાવે છે:–

निगूढस्य भतिभेदः उद्भेदः ॥

સારી રીતે ગ્ઢનું પ્રકટ થઇ જવું એ **હત્ત્વે**દ્દ અલંકાર છે. વુ-ત્તિમાં લખ્યું છે કે કાેઇ આ<sup>ર</sup>છાદનથી ગૂઢ થએલ પણ કાેઇ નિમિ-ત્તથી પ્રકટ થઇ જાય એ હત્ત્વે**દ્** 

યથા.

વાતાયનગત નારોંપ્રતિ, નમસ્કાર મિષ ભાણુ; એ કટાક્ષ હસવા થકી, જાષ્ટ્યું સખી સુજાણુ.

અમારા મતથી આહીં સૂક્ષ્મ અથવા પિહિત અલંકાર છે. કેમકે સૂક્ષ્મ અથવા પિહિતનું બ્રક્ટ થઇ જવું અલંકારાન્તર નથી થતું. આહીં પણુ ચમત્કાર તા સૂક્ષ્મતા અથવા પિહિતતામાંજ છે. જેમકે ઉન્મીલિત અલંકારમાં મિલિતનાજ ચમત્કારના અંગીકાર કરવામાં આવ્યા છે, અને કાઇ નિમિત્તથી સૂક્ષ્મ અથવા પિહિતના પ્રકટ થઇ જવામાં પર્યવસાન કરે તાે એ નિમિત્ત જ્ઞાપક હેતુ છે.

## उद्रेक.

उद्रेक એટલે વૃદ્ધિ. ચિન્તામણિકેાષકારે કહ્યું છે:-'' उद्रेक वृद्धौ " ઉદ્રેકને પ્રાચીનાએ બિન્ન અલંકાર માન્યાે છે. રત્નાકરકાર લખે છે કે ઉત્કટ હાેવાથી આનું નામ उद्रेक છે. વસ્તુના અન્યગુણ દાેવાની અપેક્ષા કાેઇ ગુણુદાેષ ઉત્કટ હાેવાથી અન્ય ગુણુદાેવાને તુવ્છ કરે છે. રત્નાકરકારનું આ લક્ષણ છે.

सजातीयविजातीयाभ्यां तुच्छत्वम्रुद्रेकः ।

સજાતીયેાથી અથવા વિજાતીયાથી તુચ્છતા હાેય ત્યાં ઉદ્રેક્ત અલંકાર.

રૃત્તિમાં લખ્શું છે કે જ્યાં દેાષ અથવા ગુણુની સજાતીય વિજા-તીયથી કરીને અર્થાત્ ગુણુ અથવા દેાષથી કરીને તુચ્છતા એ उद्रेकअऌंकार. આના ચાર પ્રકાર હેાય છે:−૧ ગુણુથી ગુણુની તુચ્છતા ૨ ગુણુથી કરીને દેાષની તુચ્છતા. ૩ દેાષથી કરીને દેાષની તુચ્છતા. ૪ દેાષથી કરીને ગુણુની તુચ્છતા.

ય**થા**.

નૃપ સુલંકોંને જીંતવા, બંગપતિનું નુમાવવા કંધ, વસુ સુલતાના સંગે, બ્રહી કરે જય અપૂર્વ જયચંદ. આમાં ચાલુકય અર્થાત્ સાેલંકી રાજા ભીમના જય કરવા અને બંગાલ દેશપતિઓના મસ્તક નમાવવા રૂપ ગુણાની અપેક્ષા

અને બળાલ દરાવાલઆના મરહાર નેમાવવા રૂપ ગુણુતા અવતા મહારાજા જયચંદ્રના એક સંગ અષ્ટ સુલતાનાના બ્રહણુરૂપ ગુણુના ઉદ્રેક છે.

યથા.

બેસાં જળે પેશી પુહુર્મી, અનાં નિશિ કાળી મેશ; જગત પ્રકાશકતા તદપિ, રવિમાં હાનિ ન લેશ.

આહીં જલમાં બેસી જાવું ઈત્યાદિ દેાષેાની અપેક્ષા રવિમાં જગત પ્રકાશકતારૂપ ગુણુનાે ઉદ્રેક છે. આમાં અપ્રસ્તુતપ્રશંસાની સંક્રીર્ણુતા છે.

યથા.

નહિ નિરખે બાેલે હસે, નહિ આવે પતિ પાસ; એ સહુથી દું:ખ અતિ થયું, શાેકયાેને અપહાસ. આહીં પતિના ન નિરખવા આદિ દાેષાેની અપેક્ષા શાેકયાેને અપહાસરુપ દુ:ખ દાેષનાે ઉદ્દેક છે. ગિરિ હરિ લાેટે જંતુ સમ, પૂર્ણ પતાલજ કીધ; પણ ગાેરવ ગયુઁ ઉદધિનું, મુનિ એક અંજલિ પીધ.

ગિરિ અને હરિના જેમાં મત્સ્ય આદિ જંતુની પેઠે સૂક્ષ્મતાથી રહેવું. પાતાલકુક્ષિને પૂર્ણુ કરવું એ ગુણેાની અપેક્ષા સમુદ્રમાં અગ-સ્ત્યમુનિએ એક અંજલિથી પાન કરી લીધું એ દેાષના ઉદ્રેક છે. અમારા મતથી રત્નાકરકારે નામધી વિપરીત લક્ષણ કહ્યું એ સમી-ચીન નથી. ઉદ્રેકના અર્થ વૃદ્ધિ છે. અને સજાતીય વિજાતીયથી તુચ્છતા એ ઉદ્રેક લક્ષણ છે. ગુણદેાષના ઉદ્રેકમાં તા અધિક અલંકાર અને ગુણદેાષાની તુચ્છતામાં અલ્પ અલંકાર થશે. અલંકારાન્તર નથી.

# उन्मिलित.

પ્રાચીનાે મિલીતનાે પ્રતિદ્વન્દ્રી ઉન્મોજિત નામનાે અલંકા રાન્તર માને છે. ચન્દ્રાલાકકાર ઉન્મીલિતના અને સામાન્ય અલં-કારના પ્રતિદ્વન્દ્રી વિશેષ અલંકારનું આ લક્ષણુ આપે છે.

भेदविशिष्टचयोः स्फूर्ताबुन्मीछितविशेषकौ

<mark>લેદ અને વિરોષની સ્કુ</mark>તિ<sup>`</sup>માં ઉન્મીલિત અને વિરોષ અલ<sup>-</sup>-કાર થાય છે.

> યથા. તુજ યશમગ્ન હિમાદ્રિને, સુરશીતથાં લે જાણી; યથા.

કહીં લહીં કેાણુ શકે છુપી, સાનજીહીમાં આવી; તેની સહજ સવાસના, દેતી જો ન ખતાવી.

આમાં એવી શંકો ન કરવી જોઇએ કે શીતલતાથી હિમગિરિનું પિછાણવું ઇત્યાદિમાં ઉન્મીલિતતા નથી થઇ. એવી ને એવીજ મી-લિતતા સિદ્ધ છે. તાે પછી ઉન્મીલિત કેવી રીતે ? કેમકે આહીં ઉન્મીલિતતાથી એ વિવક્ષા છે કે મળેલાનું ભિન્ન જાણી લેવું. તદ્દગુણુ રીતિથી લેદની અપ્રતીતિમાં પણ ઉન્મીલિત જેવામાં આવે છે. યથા.

કર્યા <sup>શ્</sup>વેત તુંજ કીર્તિએ, લક્ષ્મીપતિ સુખદાય; નાભિસરાેજ સુગન્ધિથી, નિર્જર એાળર્ખી જાય.

આ ઉદાહરણુમાં તેા મિલિતતા રહેતાં જાણુવાનું છે. મિલિતતા મટતી જાય છે, એનાં અને મિલિતતા મટી ગઇ છે એનાં ઉદાહરણુ પણુ અમારા જેવામાં આવ્યાં છે.

યથા.

મળી ચન્દનબિન્દી રહી, <sup>૧</sup>વેત મુખે ન દેખાય; જ્યમ જ્યમ મદલાલી ચઢ, તેમ ઉઘડતી જાય.

યથા.

જરોં ન જણાયે પહેરોં છે, કંચન સમ તન ખાલ; કુમળાતાં દેખાય છે, ઉર ચંપકની માલ.

ઉક્ત રીતિથી ઉન્મીલિત હેાવામાં પણુ ચમત્કાર તા મિલિત-નાજ રહે છે; કેમકે જે આવા મળેલ પદાર્થ છે, કે જે ઉક્ત જ્ઞાપકાના વિના ભિન્ન જણાતા નથી. સામાન્ય અલંકારના પ્રકરણુમાં પ્રકાશ-કાર પણુ લખે છે.

યથા.

કર્ણુ અગ્રથી વધૂંના, ગષ્ડસ્થલ લગિ ગએલ જે હાલ; અલિ નહીં જો આવત તાે, જણાત કેમ કરી ચંપકમાલ, આમાં નિમિત્તાંતરથી નાનાત્વ પ્રતીતિ થયા પછી પણુ પ્રથમ પ્રતીત થએલ અલેદ મ**ટી શ**કતાે નથી; અને મહારાજા ભાેજે પણુ નિવૃત્ત થએલ બ્રાન્તિને બ્રાન્તિ અલંકારનાજ પ્રલેદ છે એમ આજ્ઞા કરેલ છે, નહિ કે અલંકારાન્તર. એથી અમારા મતથી પણુ ઉન્મી-લિત સ્થલમાં અલંકાર્ર તાે મિલિતજ છે.

# उपमेयोपमा.

उपमेयोपमा નામની વ્યુત્પત્તિ એ છે કે " उपमेयेन उपमा " અર્થાત્ ઉપમેય કરેલની સાથે ઉપમા.

ξŝ

A.

યથા.

દાની શિવાજી સુરેશ્વર તુલ્ય,

શિવાજી સમાન સુદાની સુરેશ્વર.

આવા પરસ્પર ઉપમાનેાપમેય ભાવમાં આચાર્યદંડીએ તા પરસ્પરાેત્કર્ષ ફલ માનીને એને પરસ્પરાેપમા નામના ઉપમાના પ્રકાર માનેલ છે. બીજા કેટલાક પ્રાચીનાએ એનું ફલ તૃતીયસદશ વ્યવચ્છેદ માનીને એના અન્ય અલંકાર અંગીકાર કરેલ છે. કાબ્ય-પ્રકાશગતકારિકાકારનું લક્ષણુ આ પ્રમાણુ છે.

विपर्यास उपमेयोपमा तयोः

'' तयोः '' અર્થાત્ ઉપમાન ઉપમેયનેા વિપયોસ અથવા ઉપમેયની ઉપમા ઉપમાનને અને ઉપમાનની ઉપમા ઉપમેયને એ उपमेयोपमा अलंकार.

અમારા મતથી ફ્લલેદથી અલંકારાન્તર નથી થતાે, એથી એ ઉપમાનાે પ્રકારજ છે. અથવા તૃતીય સદશ વ્યવચ્છેદમાં પર્યવસાન કરે તાે આક્ષેપ અલંકાર થશે.

#### उभयन्यास.

રૂદ્રટ આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ ખતાવે છે:—

सामान्यावप्यर्थौ स्फुटम्रुपमायाः स्वरूपतोऽपेतौ ।

निर्दिक्येते यस्मिन्नुभयन्यासः स विज्ञेयः ॥

જ્યાં સ્પષ્ટ ઉપમા સ્વરૂપથી રહિત સામાન્ય પણુ બે અર્થ અતાવી આપે ત્યાં ઉભયન્યાસ અલંકાર જાણુવાે.

યથા.

પરઉપકારી જગતમાં, અધુના વિરલા સંત; સ્વાદ સુગધિ ફલ સહિત, વિધવિધ વિટપ લસંત. આહીં પૂર્વાર્ધમાં મનુષ્યવિશેષના અને ઉત્તરાર્ધમાં વૃક્ષવિશે-ષનું નામ ન હાેવાથી બન્ને સામાન્ય છે. અમારા મતથી ઉભયન્યાસ પણ દ્રષ્ટાન્તથી ભિન્ન નથી. ઉક્ત ઉદાહરણમાં દ્રષ્ટાન્ત અલંકારજ છે.

#### उछास.

उल्लासमां उत् ઉપસર્ગ પ્રબલતા અર્થમાં છે, અને लस् ધાતુ श्रुषण અર્થાત્ સબંધ અર્થમાં છે. '' लस् श्रेषण क्रीडनयोः" लस् ધાતુ આલિંગન અને ક્રીડા અર્થમાં છે. આહીં उत् ઉપસર્ગના તકારના વ્યાકરણની રીતિથી લકાર થયેા છે. उल्लास " આ શબ્દ સમુદાયના અર્થ પ્રબલ સબંધ હાેવા છે. આહીં અન્યત્ર અત્યત સબંધ હાેવામાં उल्लास શબ્દની રૂઢિ માનીને પ્રાચીન उल्लास નામના અલંકાર માને છે. ચન્દ્રાલાકનું આ લક્ષણ છે:---

एकस्य गुणदोषाभ्यामुछासोऽन्यस्य तौ यदि।

એકના ગુણુદેાષથી અન્યને ગુણુદેાષ પ્રાપ્ત થાય ત્યાં उ**छास** अल्लंकार છે. આના ચાર પ્રકાર છે. ૧ કેાઇના ગુણુથી અન્યને ગુણુ, ૨ કેાઇના દેાષથી અન્યને દેાષ, ૩ કેાઇના ગુણુથી અન્યને દેાષ, ૪ કેાઇના દેાષથી અન્યને ગુણુ.

રસગંગાધરકારનું આ પ્રમાણે લક્ષણ છે.

अन्यदीयगुणदोषप्रयुक्तमन्यस्य गुणदोषयोराधानमुळासः । અન્યના ગુણુદેાષમૂલક અન્યના ગુણુદેાષનાઆધાન અર્થાત્ ત-દ્વત્તા બુદ્ધિ એ उऌ्लास.

યથા.

ન્હાઇ સંત પાવન કરે, ગંગ ધરે એ આશ;

આમાં સંતાના સંતતા રૂપ ગુણુથી ગંગાને પવિત્રતા રૂપ ગુણુની પ્રાપ્તિ અન્યના ગુણુથી ગુણુ છે.

યથા.

નિરખ પરસ્પર ઘર્ષણે, વાંસ અનલ ઉપજાવીં; અળી આપ સહુ અવર વન, જાહિર દિયે જળાવાં. આમાં વાંસના પરસ્પર ઘસાવા રૂપ દેાષથી વનને દાહરૂપ દેાષ થવેા એ અન્યના દેાષથી દેાષ છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

મદવશ હસ્તિ કર્ણુથી, ઉડાડતાે અલિ અવલી કરી ખિન્ન;

એ અલિ જશે સુમનવન, થશે હસ્તિમસ્તિક શાેભાહીન. આહીં અલિના શાેભાકર રૂપગુણુની નિવૃત્તિ કરવાથી કરિ ( હસ્તી ) ને શાેભાહીન થવા રૂપ દાેષ થાય છે. આમાં અન્યના ગુણુથી દાેષ છે.

યથા.

સું ધો ચુમી ચાટીને, ત્વસ્તિ વાનરે કે કો દોધું રત્ન; ચંચલતા વશ જેણે, અમિત કેાડવાતણા કર્યા યત્ન.

આહીં વાનરની ચંચલતા રૂપી દેાષથી ઉક્ત લાકક્રમથી ફાેડીને સારી રીતે પરીક્ષા ન કરવાથી રત્નને બચી જાવા રૂપ ગુણ થયેા એ અન્યના દાેષથી ગુણ છે. અમારા મતથી આહીં નામાર્થાનુસાર તાે આ અલંકારનું સ્વરૂપ અન્યત્ર સબંધ થવાે એ છે.

યથા.

વેસરમુક્તા અધર મળી, પદ્મરાગ છબિ દેય;

આમાં અધરના સાક્ષાત્ અરૂજીતા ગુણુે માેતીમાં સબધ કર્યો છે, અથવા " ન્હાઇ સંત પાવન કરે " આમાં સંતાના સંતતા ગુણુથી ગંગામાં પવિત્રતા ગુણુ થયેા છે, તેથી અન્યના સાક્ષાત્ ગુણુના સર્ય્યધ નથી. ઇત્યાદિ.

આ પ્રમાણે ગુણથી ગુણુ અથવા દોષથી દેાષ થવામાં તા હેતુ અલંકાર છે. અને ગુણુથી દાષ અથવા દાષથી ગુણુ થવામાં વિચિત્ર અલંકાર છે, અને ગુણુથી ગુણુ તથા દાષથી દાષ થવામાં યથાયાગ્યતા માને તાે સમ અલંકાર છે; તેમજ ગુણુથી દાષ અને દાષથી ગુણુ થવામાં અથથાયાગ્યતા માને તાે વિષમ અલંકાર છે. કાેઇ અંશથી આ અલંકારાન્તર હાેવાને યાેગ્ય નથી.

# कल्पितोपमा.

કલ્પના કરેલની સાથે ઉપમા એ क**સ્થિતોષમા.** કલ્પિતાેપમાને

અન્તર્ભાવાલ કાર.

પ્રાચીના અલંકારાન્તર માને છે. રત્નાકરકાર આ પ્ર-માણુે લક્ષ**ણુ** ઉદાહર<sub>ણુ</sub> અતાવે છે:—काल्पितेन कल्पितोपमा. કલ્પિતની સાથે કરેલ ઉપમા એ कल्पितोपमा.વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે આનું ફલ તાે સદશાન્તરના અભાવ છે. એથી ઉપમામાં અંતર્ભાવ નથી.

યથા.

ખ-લતા ઇવ ખળતા સદા, છે છાંયા કલ હીન.

ं ख–लता અર્થાત્ આકાશ–વેલિ નથી એની ઉપમા તાે કલ્પિત છે. દ'ડી આચાયે<sup>ડ</sup> આને ઉપમાનાે પ્રકાર કહ્યાે છે. તેથી અમારા મતથી આ પૃથક્ અલંકાર નથી. ઉપમાનાજ પ્રકાર છે. અને સદ્દ-શાન્તરના અભાવમાં અલંકારતા માનીએ તાે આક્ષેપ થશે.

## कारकदीपक.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારાદિ તેા ક્રિયાદીપક અને કારકદી-પક એવા બે દીપક માને છે. ચન્દ્રાલેાકકારાદિ કારકદીપકને ભિન્ન અલંકાર માને છે. અમારા મતમાં આ દીપકનાજ પ્રકાર છે.

#### कारणमाला.

કેટલાક પ્રાચીનાે કારણમાલાને ભિન્ન અલંકાર માને છે. ચન્દ્રાલાેકકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ આપે છે.

गुम्फः कारणमाला स्याद्यथाप्राक्पान्तकारणे : ॥

ઉત્તરાેત્તરની કારણુભૂત પૂર્વ પૂર્વ વસ્તુઓથી કરીને અર્થાત્ પૂર્વ પૂર્વની કારણુભૂત ઉત્તરાેત્તર વસ્તુઓથી કરીને કરેલ ગુંફન એ कारणमाला.

#### યથા.

નીતિ થકી ધન, ધનથી ત્યાગ, ત્યાગ થકી યશ છે ખડ ભાગ;

#### યથા.

નર્ક થાય છે પાપથી, પાપ દરિદ્રથી હાય; દરિદ્ર થાય વિજ્ઞુ દાનથી, કરા દાન સહુ કાેય. .

અમારા મતથી આહીં કારણુંશમાં હેતુ અથવા ગુંફનાંશમાં શુંખલા અલંકાર છે. આહીં ભિન્ન અલંકાર હેાવાની ચાેગ્યતા નથી.

काव्यालिङ्ग.

કાવ્યલિંગ નામ જ્ઞાપકહેતુનું છે. તેથી વેદવ્યાસ ભગવાન આદિ તેા કારકહેતુ અથવા જ્ઞાપકહેતુ આવા હેતુ અલંકારનાજ બે પ્રકાર માને છે. અને ચન્દ્રાલેાકકાર ઇત્યાદિ આને ભિન્ન અલંકાર માને છે. અમારા મતથી કાવ્યલિંગ તેા હેતુનાજ પ્રકાર છે.

## कियातिपत्ति.

"अतिपत्ति" એટલે ઉદ્વાંધન. ચિન્તામણિકેાષકારે કહ્યું છે:— " अतिपत्ति: अतिपाते, अतिपातः अतिक्रमे " क्रियातिपत्ति આ શબ્દસસુદાયના અર્થ ક્રિયાનું ઉદ્વાંધન છે, અથવા કરવામાં નથી આવેલ. પ્રાચીન ક્રિયાતિપત્તિ નામના અલંકારાન્તર માને છે.

રત્નાકરકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણ ખતાવે છે.

यद्यर्थोक्तावसंभाव्यमानस्य कल्पनं क्रियातिपत्तिः ॥

જે અર્થની ઉક્તિમાં અસંભાવ્યમાનની કલ્પના એ क्रियातिपत्ति अलंकार. '' चेत् स्यात् " એ શબ્દાે પણ '' यद्यर्थ " વાચક છે. યથા.

> મન્મથ યદિ સહસ્ન દ્રગ ધ**રે,** તુજ સુન્દરતા નિર્ણય કરે;

> > યથા.

મુક્તા યદિ વિદ્રુમસ્થિત, યદિ પ્રવાલસ્થિત કૂલ; અધરવર્તી સ્ત્રી હાસ્ય તુજ, તવ થાયે સમ તૂલ્ય.

આહીં ક્રિયાનું ઉદ્વાંઘન તેા એ છે કે આવું પ્રદ્ધાના કરવામાં આવેલ નથી. કેટલાક પ્રાચીના તાે આ વિષયને અતિશયાેક્તિના પ્ર કાર માને છે, અને કેટલાક સંભાવના અલંકાર કહે છે, અમારા મતથી તાે આહીં સંભાવના અલંકારજ છે.

### गूढ.

**गृ**ढ શબ્દને। અર્થ " गुप्त. " કેટલાક પ્રાચીને। ग्रूढ નામને। અ-લંકારાન્તર માને છે.

" રત્નાકરકાર " આ લક્ષણ ઉદાહરણ દેખાડે છે:—

### गूहमाकाङ्कोपनिबन्धो गूहम् ॥

ગૂઢતાથી આકાંક્ષાની થએલી વસ્તુનું નિબંધન અર્થાત્ વર્ણુન गूढ अर्छकार છે.

#### યથા.

છડી સપક્ષવ લાલકર, નિરઑં તમાલનીં ડાલ; કુમળાઈ ઉર સાલ ધરીં, કૂલમાલસમ ખાલ.

આહીં પર્યાયાક્તિ નથી; કેમકે પર્યાયાક્તિમાં ગૃઢતા નથી, આ ગુણીબૂત વ્યંગ્ય નથી, કેમકે ગૂઢાર્થમાં વ્યંજના સંભવતી નથી. અમારા મતથી ન દલાલે સપદ્ધવ તમાલ ડાળની છડીથી પાતાના સંકેતસ્થાનમાં જવાનું સૂક્ષ્મતાથી સૂચિત કર્શું છે, એથી આ તાેસૂક્ષ્મ અલંકારજ છે.

### गूढोकि.

गूढ શબ્દના અર્થ ગુપ્ત છે. તેથી ગૃઢતાથી ઉક્તિ એ गूढोक्ति. ગૃઢાકિતને કેટલાક પ્રાચીના અલંકારાન્તર માને છે.

ચન્દ્રાલેાકકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણ આપે છે:—

गढोक्तिरन्योद्देश्यं चेद्यदन्यं प्रति कथ्यते ॥

જે અન્યના ઉદ્દેશથી કરીને અન્ય પ્રતિ કહેવામાં આવે એ गૂઢોक્તિ વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે જે પ્રતિ કાંઇકહેવું જોઇએ એને તટ-સ્થ લાેક બાણી લેતા નથી, એથી એને <sup>શ્</sup>લેષથી કહેવું એ <mark>ગ</mark>ૂઢોक્તિ. યથા

વૃષ પરક્ષેત્રથી ભાગોં જા, રક્ષક આવ્યા ક્ષેત્ર;

આહીં પરકલત્ર **લાેગવનાર કામુકપ્રતિ કહેવું છે**; તેથી સમી-

પમાં પરખેતરમાં ચરતા બળદ પ્રતિ કહ્યું છે. આહીં અર્થ<sup>્ર</sup>લેષ છે. યજ્ઞા

સખીં હું સાંજે બાઇશ, મુદે પૂજવા મહેશને આજ;

આ પ્રકારે આહીં પણ સૂક્ષ્મતાથી બતાવવું છે. એથી આ વિષય ભિન્ન અલંકાર હેાવાને ચાેગ્ય નથી. કિન્તુ સૂક્ષ્મમાંજ અન્તર્ભૂત છે.

## छेकोक्ति.

छेक એટલે ચતુર. છેકેાક્તિ અર્થાત્ ચતુરાઇની ઉક્તિ. કેટલાક પ્રાચીન छेकोक्ति અલંકારાન્તર માને છે. ચન્દ્રાલેાક્રકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણુ આપે છે.

छेदोक्तिर्यदि लोकोक्तेः स्यादर्थान्तरगर्भता જે લાેકાક્તિમાં અર્થાન્તરગર્ભતા હાેય તે <mark>छेकोक्ति अलंकार छे.</mark> યથા.

જાણે સખા લુજંગજ, લુજંગ કેરાં ચરણ જગતમાંહિ.

સબતીયતાથી " આને વ્યવહાર એજ બાણે છે " આમ કહે વાને માટે આ લાેકાક્તિ છે, કે સર્પના પગ સર્પજ બાણે છે. આહીં ધન ઉપાર્જનાદિ વ્યાપારમાં આ સહચારી છે. આવા જગબહિર અર્થના પ્રતિપાદનથી લાેકાક્તિનું પ્રયાજન સિદ્ધ થઇ રહેતાં એ વિટવ્યાપારમાં પણ સહચારી છે. આવા મર્માદ્ધાટનથી પણ ગર્ભિત હાઇ આ લાેકાક્તિ છેકાક્તિ રૂપ છે. અમારા મતથી છેજોોત્તિ પણ સૂક્ષ્મ અલંકારના વિષય છે. તે લાેકાક્તિના આશ્રયમાં હાેવાથી ભિન્ન અલંકાર નથી થઇ શકતા.

#### तत्सदृशादर.

तत्सदृशाद्र આ શબ્દ સમુદાયને। અર્થ " એના સદૃશને। આદર ". પ્રાચીન तत्सदृशाद्र નામને। અલંકારાન્તર માને છે. અ-લંકારાદાદ્ધરણુકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ આપે છે.

### अभीष्टसिद्ध्यै तत्सदृशादरश्च ॥

વાંચ્છિતની સિદ્ધિને માટે એના સદૃશના આદર એ तत्सदृ-शादर अलंकार.

#### <sup>યથા.</sup> ચાહક મુખ દ્રગ ખાર્હુ ખાલ; સેવે કમલ દ્વિરેક્ મૃણાલ.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

અમારા મતથી આ પ્રયત્નીક અલંકારજ છે; કેમકે આહીં સદ્દશ રૂપ પક્ષમાં પ્રીતિ કરવી છે.

#### तन्त्र.

ઉભયાર્થના પ્રયાજક અર્થાત્ નિમિત્તને તંત્ર કહે છે. ચિન્તા-મણિકાષકારે કહ્યું છે:–તન્ત્રં **હમયાર્થપ્રયો**जकે, કેટલાક પ્રાચીના તંત્રને અલંકારાન્તર માને છે.

રત્નાકરકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણ દેખાડે છે.

#### नानाफलमयुक्तः प्रयत्नस्तन्त्रम् ।

નાનાફલચુક્ત જે પ્રયત્ન એ તંत्र અલંકાર છે. આહીં પ્રયત્ન વ્યાપારરૂપ છે, અર્થાત્ ક્રિયા રૂપ છે. વિચિત્ર અલંકારમાં યત્ન ગુણુ રૂપ છે, એ ભિન્નતા છે. એક સમયમાં બે ફલની ઉત્પત્તિ હાેવાથી સમુચ્ચયથી આના ભેદ છે. સમુચ્ચયમાં सम्रुच्चीयमान વસ્તુઓની એક પ્રયત્નકારિતા નથી.

યથા.

હરલૅ્ષણ અહિએ પરિચય થકી, રણ રસિકતા લીધ; રઘુરાજમણિએ દશમુખથકી, સબળ સગર કીધ, પયદળ પ્રહારે ઊડી રજ, પડી પૂર્ણ અહિને નેણુ; નિરખે ન નૃત્ય કબંધને, નહિ સુણે ઘન સમ વેણ.

આહીં રજથી થએલ નેત્રનિમીલન વ્યાપારથી દર્શનાભાવ, શ્રવણાભાવ એ બન્નેની એકી સાથે ઉત્પત્તિ છે. અમારા મતથી ઉક્ત કિંચિત્ વિલક્ષણતાવડે સમુચ્ચયથી સર્વથા ભેદ નથી થતાે પરન્તુ આહીં તાે રજથી કરીને નેત્રનિમીલનથી દર્શનાભાવ થાય છે. ઉક્ત સર્પના શ્રવણાભાવ થયાે એ અધિક અલંકાર છે.

# तात्पर्य.

तात्पर्य શબ્દ પ્રસિદ્ધ છે. પ્રાચીને। તાત્પર્યંને અલંકારાન્તર માને છે. અલંકારાદાહરણુકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ દેખાડે છે. કુછ અનેકના કથનમાં એકમાં તાત્પર્યની ઇચ્છા એ તાત્પર્યગ્રસ્ટં-कार છે. અનેક .નિર્દેશ બે પ્રકારથી થાય છે. ૧ संदेइથી २ विक-रूपथी.

યથા.

સત્ય પ્રકાશે ત્યાગ કરીં, પક્ષપાતના સંગ; સ્તાસ્તન સેવા યાેગ્ય છે, અથવા ગિરિવરશ્રંગ ? આહીં સ્તાસ્તન સેવા યાેગ્ય છે ? અથવા ગિરિવરશૃંગ સેવા યાેગ્ય છે ? અને એ અનેકના કથનમાં સંદેહ પ્રતીત થાય છે. પરન્તુ આ વિરક્તની ઉક્તિ હાેય તાે ગિરિસેવામાં તાત્પર્ય છે. અને કામીની ઉક્તિ હાેય તાે કુચસેવામાંજ તાત્પર્ય છે.

યથા.

ઇન્દ્રિય-જય પથ સંપદા, અજય વિપતિષથ નિત્ય;

એમાંથી કરજે તુંએ, જેમાં ચાેટે ચિત્ત. આહીં ઇન્દ્રિયાના દમન અથવા અદમનરૂપ અનેકના વિકલ્પથી કથન છે. પરન્તુ ઇન્દ્રિયાનું દમન સંપદાના માર્ગ હાેવાથી વક્તાનું તાત્પર્ય એક ઇન્દ્રિયાના દમનમાં છે. રત્નાકરકારે પ્રથમ પ્રકારમાં સંદેહાભાસ અને બીજા પ્રકારમાં વિકલ્પાભાસ નામના અલકારા-ન્તર માનેલ છે. અમારા મતથી એ આભાસ અલંકારના પ્રકાર હાેવાથી આભાસ અલંકારમાં અન્તર્ભૂત છે.

## तिरस्कार.

तिरस्कार અર્થાત્ અનાદર. કેટલાક પ્રાચીના તિરસ્કારને અલંકારાન્તર માને છે<sup>.</sup> अनुज्ञा અલંકારના વિપરીત ભાવમાં તિર સ્કાર નામના અલંકાર માનનાર રસગંગાધરકાર આ લક્ષણ કહે છે. दोषविशेषानुबन्धाद्गुणत्वेन प्रसिद्धस्यापि द्वेषास्तिरस्कारः ॥ ગુણથી કરીને પ્રસિદ્ધના પણ કેાઇ દાષવિશેષના સંબંધથી

देष એ तिरस्कार अलंकार छे.

#### ય**થા**.

શ્રી ન ચાહું ભગવંતની, ભક્તિ દિયે ભુલાવી; આવું લક્ષણુ ઉદાહરણુ દેખાડીને રસગંગાધરકાર કહે છે કે अनुज्ञा અલંકાર કહીને તિરસ્કાર અલંકાર ન કહેવા એ **જીવऌ**या-नंदकार ની ભૂલ છે. અમારા મતથી આ વિષયમાં અંગીકારયાગ્યના અનંગીકાર છે. તેથીઆહીં અમારાથી સ્પષ્ટ કરેલ अवज्ञा અલંકારજ છે. તિરસ્કાર અવજ્ઞાથી ભિન્ન નથી થઇ શકતા. ચન્દ્રાલાકપથગામી કુવલયાનંદકારની અભૂલને ભૂલ બતાવવી એ તાે રસગંગાધરકારની ભૂલ છે. તિરસ્કાર તાે અવજ્ઞાના પર્યાય છે. કુવલયાનંદકારે અવજ્ઞા અલંકાર નહી પણ કહ્યા હાેત તાેપણુ એની ભૂલ નથી. કેમકે અલં-કારના વિપરીત ભાવમાં અલકારાન્તર થાય છે. આ દિગ્દર્શન પ્રાચીન મતાનુસાર કુવલયાનંદકારે પણ કરી દીધું છે.

#### तुल्य.

तुल्य એટલે સમાન. તુલ્યને પ્રાચીના ભિન્ન અલંકાર માને છે. રત્નાકરકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ દેખાડે છેઃ− निव्वत्तावन्योदय-स्तुल्यम् "

ં નિવૃત્તિ થયા પછી અન્યનેા ઉદય એ તુલ્ય અલંકાર. વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે એક દેાષની નિવૃત્તિ થયા પછી ગુણુાન્તરનેા ઉદય. આહીં તુલ્યતા એ છે કે ફરીને એના જેવું થઇ જવું.

#### યથા

રામસુયશ ઉચર્યા કવિરાજે, કરી તહાં ધ્વનિબ્રમર સમાજે;

ચામર તે ટાળવા ચલાવ્યાં, ત્યાં તુર્તજ કંકણ રવ છાયા. આહીં યશશ્રવણમાં પ્રતિબંધક હેાવાથી **લ્રામરધ્વનિ** દેાષ છે. એની નિવૃત્તિને માટે ચામર વ્ચંચલ કરવામાં આવ્યા. જેથી ઉત્પન્ન થએલ ચામર કરવાવાળીએાના કંકણના રવ પણ યશ શ્રવ-ણમાં પ્રતિબન્ધક હેાવાથી દેાષ છે. એથી આહીં દેાષાન્તરના ઉદય છે એક ગુણની નિવૃત્તિ થયા પછી ગુણાન્તરના ુઉદય એ પણ ઉદા-હરણ થઇ શકે છે. દીપ **ખુઝાવ્યાે ત્યાં તાે, પ્રકટ પ્રકાશ કર્યાે રસના**મણુિએ.

આહીં દીપના પ્રકાશરૂપ ગુણ<mark>ની</mark> નિવૃત્તિ થયા પછી મણિના પ્રકાશ રૂપ ગુણાન્તરનાે ઉદય છે. અમારા મતથી આ પૂર્વ<mark>રૂપ અલં</mark>-કારમાંજ અન્તર્ભૂત છે.

## निश्चय,

निश्चय અર્થાત્ નિર્ણુય. કેટલાક પ્રાચીના નિશ્ચય નામના અલંકારાન્તર માને છે. અલંકારરત્નાકરકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ બતાવે છે:—

विहितस्याज्ञाङ्कितस्य वा विज्ञेषावगमाय निषेधो निश्चयः ॥

<sup>•</sup> વિધાન ક<mark>રેલની</mark> અથવા શંકા કરેલની વિશેષ પ્રતીતિને માટે જે નિષેધ તે નિશ્ચय

વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે પહેલા ભ્રમથી અન્ય પ્રકારે જાણેલને। પછીથી અન્ય પ્રકારે જે નિશ્ચય તે निश्चयअऌंकार છે.

ય**થા** .

શું આજ દિનમણુ એજ, સુણુિએ સહિત સપ્ત તુરંગ;

શું આજ યમપતિ એજ, વિચરે મહિષ વાહન સંગ.

શું આજ હુતલુક્ એજ, પ્રસ<mark>રે દિશ વિદિશ અન</mark>લ્પ; રથમાંહિ નિરખી રામને કરે સુભટ સર્વ વિકલ્પ.

આંહી પહેલાં ભ્રમથી રામ ભગવાનમાં ઇન્દ્રાદિથી કરીને અન્ય પ્રકારથી આ શંકા કરવામાં આવી છે. પછી સપ્ત તુરંગાદિ ન હાવાથી ઇન્દ્રાદિકાના અભાવના નિશ્ચય હાવાથી ઇન્દ્રાદિકાના આર્થ નિષેધ કર-વામાં આવ્યા. આહીં વિશેષ તાે રામનું ઐશ્વય ઇત્યાદિ છે. આહીં આક્ષેપ નથી. કેમકે આક્ષેપમાં તાે નિષેધ આભાસરૂપ થાય છે. આહીં તાે નિષેધમાં પર્યવસાન હાવાથી નિષેધ સ્થાયી છે; અમારા મતથી પહેલા બ્રમથી અન્ય પ્રકારથી નિશ્વય થવામાં ચમત્કાર તાે વસ્તુને અન્ય પ્રકારથી જાણવાના અંશમાંજ છે. પણ પછી ચોના નિશ્વય થવા રૂપ અંશમાં નથી. એથી "શું આજ દિનમણુ એજ" આ વિષયને કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારે લેદની ઉક્તિ અથવા અનુક્રિત એવા સંદેહ અલંકારના બે પ્રકાર માનોને લેદાક્તિ સંદેહ કદ્યો છે, તેથી આ વિષય સંદેહમાં અન્તર્ભૂત છે.

## द्वितीय निश्चय.

આરોપ્યમાણુનાે નિષેધ કરીને પ્રવૃત્તના સ્થાપનમાં પ્રાચીન નિશ્ચય નામના અલંકારાન્તર માને છે.

સાહિત્યદર્પ`खુકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ દેખાડે છે:— अन्यन्निषिघ्य प्रक्रतस्थापनं निश्चयः पुनः ॥

अन्यत् અર્થાત્ આરેાપ્યમાણુના નિષેધ કરીને પ્રકૃતનું સ્થા-પન પુન: અર્થાત્ દ્વિતીય નિશ્ચય અલંકાર છે.

ય**ચા**.

ઇન્દીવર નહિ નયન આ, નહિ સરાેજ મુખ નાર; નહિ બંધુક આ અધર છે, ભ્રમમાં ભ્રમર ગમાર.

યથા.

ગરલ ન કસ્તુરી ગળે, પન્નગપતિ નથીં હાર; લસ્મ ન ચન્દનલેપ તન, હરબ્રમ માર ! ન માર.

સાહિત્યદર્પ છુકાર કહે છે કે આ નિશ્વયાન્ત સંદેહ નથી. કે-મંકે નિશ્વયાન્ત સંદેહમાં તાે સંશય અને નિશ્વય બનને એકને થાય છે. આહીં ભ્રમરાદિકાના સંદેહ છે અને નાયક આદિના નિશ્વય છે. બ્રમરાદિકાના આહીં સંદેહ પણ નથી. કેમકે ભ્રમરાદિકાને ઇન્દી-વર અને નયન આદિના સંદેહ હાય તાે સમીપ આવવું ઇત્યાદિના સંભવ નથી. આહીં બ્રાન્તિ અલંકાર પણ નથી. કેમકે યઘપિ બ્રમરા-દિકાની બ્રાન્તિ છે તથાપિ આહીં એમાં ચમત્કાર અનુભવસિદ્ધ નથી. કિન્તુ આ પ્રકારની નાયક આદિની ઉક્તિમાંજ સહુદય માન્ય ચમત્કાર છે. બ્રમર આદિના આગમન આદિની અથવા બ્રાન્તિ આદિની વિવક્ષા ન હાય તાે પણ નાયિકાને પ્રસન્ન કરવાને માટે નાયક આદિની ભા પ્રકારની ઉક્તિ સંભવે છે, અને વ્યંગ્યરૂપક પણ નથી, કેમકે સુખમાં કમલનું રૂપક નથી કર્યું અને વ્યંગ્યરૂપક પણ નથી, કેમકે સુખમાં આહીં પ્રસ્તુતના નિષેધ નથી. આ અલંકાર તા પ્રાચીનાકત અલં-કારાથી ભિન્નજ છે, અમારા મતથી આહીં નાયક આદિની ઉઠિતમાં "આ નેત્ર છે ઇત્યાદિ " આવા નિશ્ચય તા અત્ય ત લાકિક હાવાથી અલંકાર હાવાને યાગ્ય નથી. આહી ચમત્કાર તા બ્રાન્તિનાજ છે, કેમકે ઇન્દીવર આદિની બ્રાન્તિથી નેત્ર આદિના ઉત્કર્ષ છે, અને નાચિકાની વિરહુવ્યથાનું આધિક્ય છે, અને સાહિત્યદર્પ છુકાર કહે છે કે બ્રમર આદિના આગમન આદિની અથવા બ્રાન્તિ આદિની વિવક્ષા ન હાય તા પણ નાચિકાને પ્રસન્ન કરવા માટે નાયક આદિની આ આ પ્રકારની ઉક્તિ સંભવે છે, એથી આ પક્ષમાં પણ ચમત્કાર તા બ્રાન્તિમૂલકજ છે. કાવ્યમાં વાસ્તવબ્રાન્તિનું વર્જીન હાય અથવા કલ્પિતબ્રાન્તિનું વર્જુન હાય પણ બ્રાન્તિના ચમત્કારમાં કાંઇપણ ન્યૂનાધિક ભાવ નથી.

#### परभाग.

" परभाग " શબ્દને। અર્થ ગુણ્રેાત્કર્ષ છે. ચિન્તામણ્રિકાષકારે કહ્યું છે કે:---'' परभागः गुणोत्कर्षे " પ્રાચીન પરભાગ નામને। અ-લંકારાન્તર માને છે, રૂત્નાકરકાર આ લક્ષણ ઉદ્દાહરણુ બતાવે છે:---

अनुभूतस्यार्थान्तरोपळब्धौ विवेकः परभागः ॥

અનુભવ કરેલના અર્થાન્તરના લાભમાં જે વિવેક તે परभाग अल्लंकार, વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે સ્વરૂપ માત્રથી જાણેલ વસ્તુના વ-સ્ત્વંતર લાભ સમયમાં એથી ભેદની પ્રતીતિ એ परभाग.

યથા.

માનસરેાવરવાર્સી કદિ, આવી મળે મરાલ; ક્રરક તાહરી ચાલના, જણાય ત્યારે ખાલ. આહીં હંસના દર્શનસમયમાં અનુભવ કરેલ તરૂણીગતિની મહત્વપ્રતીતિની સંભાવના છે.

યથા.

પ્રલય ચંડ તાંડવ સમય, સહીં હરપદઆધાત; સમજ્યેા સ્ક્ષ્મ ગિરીશ તવ, ઇન્દ્ર વજીના પાત.

**આહીં પિનાકીના પદપ્રહારથી વજાપાતની તુચ્છતાપ્રતી**તિ છે. અમારા મતથી આહીં વ્યતિરેક અલકાર છે, હુસની ગતિના અથવા નાયકાની ગતિના ઉપમાનાપમેય ભાવ પ્રસિદ્ધ છે, તેથી હુંસદર્શ-નથી આના સાદ્વસ્યમાં ન્યૂનાધિકભાવની પ્રતીતિ છે અને ચંડઘાતમાં વજાપાત સમતાના વ્યવહાર પ્રસિદ્ધ છે, તેથી આહીં હરના પ્રલયન-ત્યસમયના પદપ્રહારથી∶ગિરિરાજને વજાપાતથી ન્યૂનાધિક ભાવ પ્રતીત થએલ છે, રત્નાકરકાર કહે છે કે ઉપમાનથી ઉપમેચના અધિક ગુણુ વ્યતિરેકનું સ્વરૂપ છે. આની તાે વસ્ત્વંતર પ્રાપ્તિ સમયમાં વૈલક્ષણ્યપ્રતીતિ છે. એથી ટ્વિતિરેકના .અથવા આનેા સ્પષ્ટ લેેદ છે. તેથી અમારા મત પ્રમાણે આ કિંચિત્ વિલક્ષણુતા અલંકારાન્તરની સાધક નથી. અને રત્નાકરકાર કહે છે કે ઉપમેય-થી ઉપમાનનું ન્યૂનત્વ વ્યતિરેકનું સ્વરૂપ છે. આહીં તેા વસ્ત્વંતર સબંધ સમયમાં તુચ્છત્વ મહત્વની વિકલ્પતાથી પ્રતીતિના અંગી-કાર છે. વિકલ્પતાથી અર્થાત્ ઉપમાનથી ઉપમેચની ન્યૂનતાનું પહ્યુ ગ્રહ્ય છે. તેથી અમારા મતથી એ સમાધાન પયુ સમીચીન નથી. ઉપમેચની ન્યૂનતામાં પણુ વ્યતિરેક સંગતિની ખાધા નથી. અને રત્નાકરકાર કહે છે કે વ્યતિરેક તેા ઔપમ્ય છવિત છે. એ તાે ઔ-પમ્ય વિના પણ થાય છે.

#### ય**થા**.

જાહ્યું અવર સ્ત્રીયાેના, સંગ થકી મેં તારૂં આધિક્ય. અમારા મતથી આહીં પણુ સમતામાં વ્યતિરેક છે, એ મહા-શયે સજાતિય વ્યદ્ધિરેક પણુ માન્યાે છે.

## परिकरांकुर.

કેટલાક પ્રાચીના **પ**રિક્રરાંકુરને અલંકારાન્તર માને છે. " ચન્દ્રાલાકકાર " આ પ્રમાણે લખે છે.

## साभिप्राये विशेष्ये तु भवेत्परिकरांकुरः ॥ साक्षिप्राय विशेष्य હાेय ते। परिकरांकुर અલંકાર છે. આ ના-

મની સાર્થકતા એ છે કે સાભિપ્રાય વિશેષણુમાં તેા પરિકરતા વિકાશરૂપ છે. કેમકે વિશેષણુથી કરીને ઉક્તિ હેાવાથી પરિકરતા સ્પષ્ટ ભાસે છે. અને આહીં તા વિશેષ્ય માત્રથી પરિકરતાની સ્ફૂર્તિ છે. એથી આમાં પરિકરતા અસ્કુટ હેાવાથી અંકુરરૂપ છે.

યથા.

ક્ષ્ણેન્દ્ર વર્ણન કાજે, હૈહયાધીશ લખવાને કાજ;

સમર્થ આખંડલ.છે, યશાે વાંચવા તારા નરરાજ.

આહીં શેષ અને ઇન્દ્રદેવતા હાવાથી અને હૈહયાધીશ દેવાંશ હાવાથી રાંજાના યશનું વર્ણન કરવાને રિંસમર્થ છે. ર્ટિત્યાં એની સહસ આનનતાદિ પરિકર છે. આવા વિશેષ્યાનું ગ્રહણ કરવામાં અભિપ્રાય હજાર સુખ, હજાર હાથ અને હજાર નેત્રમાં છે.

અમારા મતથી પરિકર વિશેષ્યમાં હેાય, અથવા વિશેષણુમાં હેાય, એ કિંચિત્ વિલક્ષણુતા અલંકારાન્તર સાધક નથી ઉદાહરણાન્તર માત્ર છે, એથી એ પણુ પરિકરજ છે.

# परिवृत्ति.

परिष्टत्ति એટલે વસ્તુઓના વિનિમય. વિનિમયના અર્થ પ્રતિ-દાન અથવા અદલાબદલી કરવુ. ચિન્તામણિકાષકારે કહ્યું છે કે:— " विनिमय: प्रतिदाने " ઘણા પ્રાચીના પરિવૃત્તિને અલંકારાન્તર માને છે.

યથા.

તેં ભુજઅલ ભૂભૃતતણા, લીધાે કર નરરાજ,

શું પાછેા દીધાે ન કર, તે તેનાં હિતકાજ.

આહીં ચક્રવતી રાજાએ અન્ય ભૂપાથી કર અર્થાત્ પેશકસી લીધી અને એને કર (હાથ) દીધા, અર્થાત્ વિશ્વાસને માટે હાથથી વચન દીધું. આહીં નિન્દાના આભાસની સંકીર્ણતા છે, કેટલાક પ્રા-ચીના સમ અસમ એવા પરિવૃત્તિના બે પ્રકાર કહે છે, કાવ્યપ્રકાશ-ગતકારિકાકારનું આ લક્ષણ છે.

# परिद्वत्तिर्विनिमयो योऽर्थानां स्यात्समासमैः ॥

સમ અસમથી કરીને અર્થોના વિનિમય એ **परिद्वात्ति** अर्छकार છે.

શું ઠગાઇ તું ખાલા, કરે આમ શા કારથુ અપશાેસ, મન આપી મન લે છે, નથી પામતી કાં તું પરિતાેષ. આહીં સમ પરિવૃત્તિ છે, મન શબ્દમાં <sup>Ջ</sup>લેષ છે. મન–અત:ક-રણુ **અ**ને મન ( મથુ ) તાેલ વિશેષ.

અસમના બે પ્રકાર છે. અધિકથી ન્યૂન પલટાવી દેલું, અને ન્યૂનથી અધિક પલટાવવું.

#### યથા.

સુકવિ પરઉપકારી, કરે પ્રશંસા સર્વતણી શાથ્રા; સ્થિર કવિતા આપીને, લે છે અસ્થિર ગ્રામ ધામ નાણુા. આહીં અધિકથી ન્યૂનનું પલટાવવું છે.

#### યથા.

દીપસહિત નિજસદનેા, અધિપ આપને અર્પણ કરી દે છે, કુષ્ટ્રિમણ્રિપ્રકાશવાળી, આપ પાસથી અરિ કંદર લે છે.

આંહીં ન્યૂનથી અધિકનું પલટાવવું છે. અમારા 'મતથી આ ઉદાહરણાન્તર છે. પણ પ્રકારાન્તર નથી. લક્ષણુમાં समासम કહેવું એ બૂલ છે. આહીં પણ ચમત્કાર તેા પરસ્પર અદલાબદલી કરવાનાજ છે, તેથી પરસ્પર લેવું દેવું હાેય અથવા ઉપકાર અપકારાદિ હાેય એટલા વૈલક્ષણ્ય માત્રથી અલંકારાન્તર નથી થઇ શકતાે, એથી આના અન્યાન્યમાંજ આંતર્ભાવ છે.

રૂદ્રટ આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:—

युगपद्दानादाने अन्योन्यं वस्तुनो क्रियेते यत् ।

काचिदुपचर्येते वा प्रसिद्धितः सोति परिद्वात्तिः ॥

વસ્તુઓનું પરસ્પર એક સમયમાં દેવુ લેવું કરવામાં આવે એ **परिद्वात्ति** ક્યાંઇ સાક્ષાત્ લીધા દીધા વિના પ્રસિદ્ધિના અનુસાર ઉપ-

۶८

ચારથી પણુ કરવામાં આવે એ પણુ પરિવૃત્તિ છે. ઉપચરિતનું આ પ્રમાણે ઉદાહરણુ છે.

ય**થા**.

સુરપુર ગયેા જટાયુ, સાેચ એહનાે કરવાે શી રૌતે; વ્યય કરોં જર્જર વપુનાે, શશિસમ લીધી <sup>શ્</sup>વેત કીર્તિ પ્રીતે. આહીં વાસ્તવ પલટાવવું નથી. એથી ઉપચરિત અર્થાત્ આ પલટાવવું આરાેપિત છે.

યથા.

રામરાજમાં ક્રીડે તુજ કરિવર, મદ સુગંધમય કરે સલિલવર; સર પંકજ પરાગ પરિમલચુત, કરિ કપાેલ સ્થલ કરે શરદઝાતુ. આહીં કરી (હાથી) મદદ્વારા સરાેવરને સુગંધ દે છે, અથવા સરાેવર કમલવડે સુગંધ દે છે.

અમારા મતથી આ કિચિત્ વિલક્ષણતા અલંકારાન્તરની સા-ધક નથી. અન્યાન્યમાંજ આના અન્તર્ભાવ થવા યાગ્ય છે.

મહારાજા ભાજ આ લક્ષણ આપે છે:---

व्यत्ययो वस्तुनोर्यस्तु यो वा विनिमयः मिथः ।

परिद्वत्तिरिहोक्ता सा काव्यालंकार लक्षणे ॥

વસ્તુને च्यत्यय અથવા અદલાબદલી થવી અર્થાત્ પરસ્પર વિનિમય કે પ્રતિદાનને કાવ્યાલંકાર શાસ્ત્રમાં **પરિદાત્તિ** કહે છે. આમાં એ લેદ છે કે સ્વત: અદલબદલ થવું અને ચાહથી કરીને અદલ બ-દલ કરવું. જેમકે "તે ભુજબલ ભૂભૃતતણે!" ઈત્યાદિ ઉદાહરણુ ચા-હથી કરીને અદલાબદલી કરવાનું છે. સ્વત: અદલાબદલી થઇ જ-વાનું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણુે છે.

ય**થા**.

વિષ્ટુશ્રી કેરવ બને, બને શ્રીયુત પંકજ વર; સુદ ઉલ્ફક ત્યાગતાં, ચકાેરા નાચિત સુદભર. ચન્દ્ર અસ્ત પામતાે, ઉદય પામી રવિ શાેલે; વિધિ વિચિત્ર કૃતિ જોઈ, સુજ્ઞ જનનાં મન ક્ષાેલે. અમારા મતથી કુસુકની શાભા કમલમાં ગઇ, કમલની અશા-ભા કુસુદમાં આવી, ઇત્યાદિ વિષયમાં પણુ અન્યાન્યતા મૂલકજ ચ-મત્કાર છે, આ તાે ઉદાહરણાન્તર છે. પરિવર્તન વ્યવહાર તાે પર-સ્પર લેવાદેવામાં જ છે. એથી પરસ્પર પલટાવવું એ પરિવૃત્તિ છે. ભાનુદત્તે એજ કહ્યું છે:—

आत्मीयवस्तुदानपूर्वकपरकीयवस्त्वादानं परिद्वत्तिः ॥

પાતાની વસ્તુના દાનપૂર્વક પારકી વસ્તુનું ગ્રહણ એ **વરિવૃત્તિ.** પાતે પાતાની મેળે અદલબદલ થવાના બે ભેદ છે. ૧ દાનપૂર્વક અ-ન્યનું ગ્રહણ. ૨ ત્યાબ પૂર્વક અન્યનું ગ્રહણ.

યથા.

મારૂત સીકર મેલ દઇ, ઇદ્રાનનથી લેય;

અતિરતિ ઘર્મ પ્રૅસ્વેદ કહ્યુ, શાને અચરજ છેય.

આહીં ન્યૂનનું પલટાવવું છે, યઘપિ આહીં મુખના ધર્મ કથ્ દેવાે શબ્દથી કહેવામાં આવેલ નથી. તથાપિ અર્થ સિદ્ધ દેશવાથી આહીં પણ પરસ્પરની જ અદલાબદલી છે. મારૂત મેઘસંબંધી સીકર દઇ કરીને સ્વેદબિન્દુ લે છે.

યથા.

ચુત હર્ષ ઉત્સવસમય સુવસન, સિયા ધારથુ કીધ; તે ત્યાગી પતિસહ વનગમનમાં, પહેરી વલ્કલ લીધ.

અમારા મતથી **અા**હીં ત્યાગપૂર્વક પલટાવવું છે, પરન્તુ અન્ય ગ્રહણ કરનાર નહીં હેાવાથી પરસ્પર પલટાવત્રું નથી એથી પલટા-વવાના આમાં ચમતકાર નથી.

# द्वितीयपरिवृत्ति.

परिष्टत्ति શબ્દના અર્થ પર પરા માનનાર પ્રાચીના પરિવૃત્તિ નામના અલંકારાન્તર માને છે.

> सानुहत्त आ क्षक्षणु उदाखरणु अतावे छे. पूर्वपूर्वस्योत्तरोत्तरोपमानभावः परिद्वत्ति.

#### કાબ્યશાસ્ત્ર.

પૂર્વ પૂર્વના ઉત્તરાતર ઉપમાનભાવ परिवृत्ति अछंकार છે.

યથા.

ચન્દ્રસદ્દશ કામિનિસુખ કહિયેં,

કામિનિમુખસમ પંકજ લહિયે.

અમારા મતથી આતાે શુંખલા અલંકારજ છે, ઉપમાનભાવ માત્રથી અલંકારાન્તર નથી થઇ શકતાે.

# पुनरुक्तिवदाभास.

**પુનરુक्तिवदाभा**स અર્થાત્ પુનરૂક્તિની પેઠે આભાસ કેટલાક પ્રાચીનેાએ પુનરૂકિત દેાષના આભાસને अऌंकारान्तर માનેલ છે. "કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર" આ પ્રમાણે લખે છે:—

पुनरुक्तिवदाभासोविभिन्नाकारशब्दगा एकार्थतेव

ભિન્નઆકારવાળાં શબ્દમાં રહેલ एकार्थता इव અર્થાત્ વાસ્ત-વમાં એકાર્થતા નથી કિન્તુ એકાર્થતાની પેઠે ભાન માત્ર થાય એ **પુનરાक्तिवदाभा**स अऌंकार છે.

યથા.

રાજે રમા-લક્ષ્મી ગૃહે, આનંદ કૈાતુકમૂલ છે;

જ્યાં સુમન વિષ્ધુધ સદાય, સેવક સ્વામિને અનુકૂલ છે.

આમાં રમા અને લક્ષ્મી એક અર્થવાચી હેાવાથી આનદ અને કૌતુક બન્ને આનંદવાચી હાેવાથી અને સુમન તથા વિછુધ બન્ને દેવતા વાચ હાેવાથી એક ભિન્નાકાર શબ્દામાં એક કાર્યતાનું ભાન થાય છે પણ વિવક્ષિતાર્થ તાે રમા લક્ષ્મી એટલે લક્ષ્મીની શાભા ઘરમાં રાજે છે. અર્થાત્ કીડામાં આનંદ ઉપજાવનાર બને છે. સુમન સારા મનવાળા વિછુધ–પંડિત એવા સેવકા સદાય જયાં સ્વામીને અનુકૂળ છે.

અમારા મતથી આ લક્ષણ ઉદાહરણથી પુનરૂકિતદેાષને આભાસ માનેલ છે તે તેા આભાસ અલંકારના પ્રકાર છે. યમક અલંકારથી નિવારષ્ટ્ર કરવા માટે વિભિન્નાકાર એ શબ્દાનું વિશેષણુ **આપેલ છે.**  **પૂર્વ એટલે પ્રથમ. પછી થવાવાળાની પ્રથમ થવામાં પૂર્વ** શબ્દની રૂઢિ માનનાર પ્રાચીન પૂર્વે નામનેા અલંકારાન્તર માને છે. રૂદ્રટ આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ બતાવે છે:—

### यत्रैकविधावर्थौ जायेते यौ तयोरपूर्वस्य । अभिधानं प्राग्भवतः सतोभिधीयेत तत्पूर्वम् ।।

જ્યાં જે એ અર્થ એક વિધિ અથવા એક ક્રિયાવાળા થઇ **લાય** છે, એમાંથી પછી થવાવાળાનું પહેલું થવાનું કથન એ **પૂર્વ अछंकार,** યથા.

> દ્રષ્ટિ વિયેાગિનિ વૃષ્ટિયુત, થઇ પ્રથમ બૅ્મિપા**લ;** પાછળ વૃષ્ટિયુત થયેા, ઘન આ વરષા કાલ.

વર્ષાકાલમાં ઘન અને વિચાેગિનીનાં નયન, જલવર્ષ છુરૂપ એક ક્રિયાવાળાં થાય છે. એમાંથી ઘનની પાછળ વર્ષવાવાળાં વિચાેગિનીનાં નયનાેનું પ્રથમ જલ વરસવું કહ્યું એથી આહીં પૂર્વે અલંકાર છે. રત્નાકરકારે પછી થવાવાળાં કાર્યનું પહેલા થવું એ અસંગતિ અલં-કારનાે પ્રકાર માન્યાે છે. અને અસંख્यાશ્વિત્રદ્દેતવ: આવી આગ્રા કરનાર મહારાજા ભાેજે આને ચિત્ર હેતુનાે પ્રકાર માન્યાે છે. અમારા મતથી આ વિચિત્ર અલંકાર છે.

### प्रतिप्रसव.

નિષેધ કરેલના પુનવિધાનને पतिप्रसव કહે છે. ચિન્તામ<mark>ણ</mark>િ-કાષકારે કહ્યું છે કે '' पतिप्रसवः निषिद्धस्य पुनर्विधाने " પ્રાચીન पतिप्रसव ने અલંકારાન્તર માને છે.

અલંકારરત્નાકરકાર આ લક્ષણુ કહે છે:---

" प्रत्यापात्तिः मतिपसवः " प्रत्यापत्ति अर्थात् इरी आवी पडवुं એ पतिषसव अळंकार छे. ય**થા**.

આંદર મહિષી ખડિગ્ મેંધ્યદ્વાર; કંચુકિ આવે જાય `અપાર, શૂન્ય મણુ મન્દિર નૃપ–વૈરી; ચિર સ્નેહીંની રાજ્યસ્થિતિ હેરી.

શૂન્યના પક્ષમાં મહિષી–ભેંસ, ખડ્ગી–ગેંડા જન્તુ વિશેષ, કંચુકી–સર્પ. રાજ્યસ્થિતિ પક્ષમાં મહિષી–પાટરાણી, ખડ્ગી–ખર્ગુ-ધારી પુરૂષ, કંચુકી–નાજર. અમારા મતથી આતેા પૂર્વરૂપ અ**લંકારજ છે**.

## प्रतिबंध.

प्रतिबंध એટલે રાેકવાવાળા. ચિન્તામણિ કાેધકારે કહ્યું છે કે:– " प्रतिबन्धः प्रतिरोधके " પ્રાચીના પ્રતિબન્ધને અલંકારાન્તર માને છે.

અલંકારોદાહરણુકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ ખતાવે છે:— प्राप्तस्य प्रतिबन्धः प्रतिबन्धः ॥

પ્રાપ્ત વસ્તુના પ્રતિબન્ધ એ પ્રતિબન્ધ અલંકાર છે.

યથા.

<mark>શશિર</mark>સ્મિના સખંધથી, અપે<sup>દ</sup>લું ઘૃત શીશ; પિગળે નહિ નયનાગ્નિથી, જયજય ઉમિયાઇશ.

આહીં શિવના કૃતાભિષેકમાં શિવનાં તૃતીય નેત્રની અગ્નિથી કૃતના પીગળી જવાની પ્રાપ્તિ છે. જેનાં શશિરશ્મિ સબંધથી પ્રતિબંધ છે, અમારા મતથી પ્રતિબંધ અંશ અત્યંત લાૈકિક હાેવાથી આમાં તાે ચમત્કાર અનુભવસિદ્ધ નથી. પ્રતિબંધ જે તે હેતુથી થાય છે, એથી આહીં હેતુ અલંકાર થશે. આ ઉદાહરણુમાં નયનાગ્નિરૂપ કારણ રહે-તાં કૃત પીગળવારૂપ કાર્યન થવું એ તાે ચિત્રહેતુ છે અને આ ઉદાહ-રૂણમાં એવી વિવક્ષા કરે કે નયનાગ્નિની ઉપ્ણૂતાથી શશિની શીતલતા અધિક છે; તેથી आધિक अळंकार છે. પ્રતિબન્ધ અલંકારાન્તર હા-વાને ચાેગ્ય નથી.

प्रतिभा.

સર્વ તરફ સ્કુરતી એવી કવિની **બુ**હિને **प्रतिभा ક&ે છે. એ⊮** કાેષકારે કહ્યું છે:—

> स्फुरन्ती सत्कवेर्बुद्धिः प्रतिभा सर्वतोम्रुखी॥ પ્રાચીના પ્રતિભા નામના અલંકાર માને છે. રત્નાકરકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણ બતાવે છે:— संभाव्यमानस्य कल्पनं प्रतिभा ॥ સંભાવ્યમાનની કલ્પના એ प्रतिभा अळंकार.

યથા

**જો આ** સ્વર્ગસુંદરી ભલ છે, તેા સહસ્વદ્રગ શક સફલ છે; જો આ નાગની નારી નવીન, તેા પાતાલ ન ચન્દ્ર વિહીન.

આહીં કવિની પ્રતિભારૂપ બુદ્ધિ એ છે કે વર્ણનીય નાયિકામાં સંદેહ કરનાર કવિએ સુરસુંદરી પક્ષમાં શક્રનાં સહસ નેત્ર સફલ છે. નાગકન્યા પક્ષમાં પાતાલ ચન્દ્ર વિહીન નથી, એમ જ્યાં ત્યાં સંભા-વ્યમાન અર્થની કલ્પના કરી દીધી છે, અમારા મતથી પ્રતિભા માત્ર તા અલંકાર નથી, કેમકે એ સર્વત્ર છે, અને આના લક્ષણુ ઉદાહર-ણાનુસાર તાે આ સંભાવના અલંકાર છે.

## प्रतिवस्तूपमा.

કેટલાક પ્રાચીના પ્રતિવસ્તૂપમાને અલંકારાન્તર માને છે, કા-વ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---प्रतिवस्तूपमा तु सा सामान्यस्य द्विरेकस्य यत्र वाक्यद्वयस्थितिः ॥ लयां એક સમાન ધર્મની ઉભય વાક્યમાં ઉભયવાર સ્થિતિ એ प्रतिवस्तूपमा अलंकार છે. વૃત્તિમાં લખે છે કે જે સાધારથુ ધર્મ ઉપમેય વાક્યમાં અને ઉપમાન વાક્યમાં શબ્દલેદથી ગ્રહણ કરવામાં આવે; કથિત પદ દેાષ કહેવાય છે એથી શબ્દલેદથી બ્રહણ કરવામાં આવે એ વસ્તુ અર્થાત્ વાક્યાર્થ ઉપમાન હાવાથી प्रतिवस्तूपमा अलंकार છે.

ય**થા**.

પટરાણી પરિવાર પદ, ચાહે શિદ જગમાંહિ;

<mark>દેવે કરેલ રત્નની, બુષણ</mark>ુગણુના નાંહિ.

આહીં ગ્રહકાર્યમાં લાવવાની અયેાગ્યતારૂપ સાધારણુ ધર્મ એકવાર ઉપમેય વાક્યમાં અને એકવાર ઉપમાન વાક્યમાં એમ ઉભયવાર કહેવામાં આવેલ છે, એથી पतिवस्तूपमा છે. અને આ સાધારણુ ધર્મને "પરિવાર પદને કેમ ચાહશે ?" ભૂષણુગણુના નથી; એ રીતિથી ભિન્ન શખ્દાવઉ કહેવું .એ તેા કથિતપદદાષ નિવારણુને માટે છે. "ચન્દ્રાલાકકાર "આ લક્ષણુ આપે છે:— वाक्ययोरेकसामान्ये प्रतिवस्तूपमा मता. એ વાક્યમાં એક સમાન ધર્મ હાય ત્યાં પ્રતિવસ્તૂપમા માનવામાં આવી છે.

ય**થા**.

રવિ રાજે છે તાપથી, ચાપથી ભ્રાજે શૂર;

કુવલયાન દકાર વૃત્તિમાં લખે છે કે જ્યાં ઉપમાન ઉપમેય વાકયેામાં એક સમાન ધર્મ ભિન્ન ભિન્ન કહેવામાં આવે છે, એ प्रતિ-वस्तूपमा.

## प्रतिवस्तु प्रतिवाक्यार्थमुपमा समानधर्मोस्यामितिव्युत्पत्तेः ॥

पतिवस्तु અર્થાત્ વાક્યાંર્થ વાક્યાર્થ પ્રતિ, ઉપમા અથવા સ-માન ધર્મ છે આમાં એ બ્યુત્પત્તિ છે. આહીં શાભાયમાનતારૂપએક ધર્મ ઉપમેય, ઉપમાન બન્ને વાક્યોમાં "રાજે છે અને બ્રાજે છે" એ ભિન્ન શબ્દોથી કહેવામાં આવેલ છે.

આચાર્યદંડી તેા આને ઉપમાનેા પ્રકાર માનતાં આ લક્ષણુ આપે છે:---- અન્તર્ભાવાલંકાર.

## वस्तु किंचिदुपमन्यस्य न्यसनात्तत् सधर्मणः । साम्यमतीतिरस्तीति प्रतिवस्तूपमा यथा ॥

કાેઇ વસ્તુને વાક્યથી કહીને એના સમાન ધર્મવાળી અન્યવ-સ્તુને વાક્યવડે કહેવાથી સામ્યપ્રતીતિ થાય છે એથી <mark>प्रतिवस्तृqम</mark>ा છે. <sup>યથા.</sup>

આજ લગી અવનિમાં, તુજ સમ જન્મ્યેા નથી અન્ય કાેયે; પારિજાતપાદપસમ, દ્વિતીય વૃક્ષ શાભાકર નહીં હાેયે.

આહીં દ્વિતીય સદૃશ વ્યવચ્છેદરૂપ સાધારણ ધર્મ ઉપમેય ઉપમાન બન્ને વાકચાર્થીમાં કહેવામાં આવેલ છે. ઉપમાના ઉદાહરણમાં બહુધા સમાન ધર્મ એકવાર કહેવામાં આવે છે. " ઇન્દ્રથી ઉદાર છે નરેન્દ્ર શિવરાજ તું" ઇત્યાદિ. કયાંઇ ઉપમેય વાક્યમાં અને ઉપમાન વાક્યમાં સમાન ધર્મ ઉભયવાર કહેવામાં આવે તેા અમારા મતથી ઉપમાચમત્કારમાં કાંઈ પણ વિલક્ષણતા નથી. એથી આ અલંકા રાન્તર નથી તેમજ ઉપમાના પ્રકાર નથી. કિન્તુ ઉપમાનું ઉદા-હરણાન્તર છે, અને સાધારણ ધર્મને ભિન્ન શબ્દોથી કહેવું એ તાે પ્રાચીનાના મતથી પણ દોષાભાવ માત્ર છે, અલંકાર નથી. અને આમારા મતથી કયાંઇ ક્યાંઇ પ્રત્યુતપ્રસાદ ગુણની વિદ્વેષિણી અર્થ-ગ્રાનમાં અસ્પષ્ટતા થાય છે. એ દોષ છે.

# प्रतिषेध.

प्रतिषेध એટલે निषेध. પ્રાચીના પ્રતિષેધને અલ કારાન્તર માને છે. " ચન્દ્રલાકકાર " આ લક્ષણુ આપે છે.

प्रतिषेधः प्रसिद्धस्य निषेधस्यानुकार्तनम् ॥

પ્રસિદ્ધ નિષેધના અનુવાદ એ प्रतिषेध अलंकार છે. વૃત્તિમાં લખેલ છે કે જાણેલ નિષેધના ફરી અનુવાદ કરવા એ સ્વત: [નિર-ર્થક હેાવાથી અર્થાન્તરને ગર્ભિત કરે છે. એથી .ચારૂતા હાેવાથી આ પ્રતિષેધ નામના અલંકારાન્તર છે. કહ ઘૂત નથી આ છે છલી ! ખરે બાણુનાે ખેલ.

આહીં ચુદ્ધમાં પ્રવર્તમાન શકુનિ પ્રતિ પાંડવાની ઉક્તિ છે. આ ચુદ્ધ ઘૂત નથી, આવું સિદ્ધ થઇ રહેતાં કરીને એના નિષેધ કરવા " તારૂં સામર્ચ્ય ઘૂતમાંજ છે; ચુદ્ધમાં નથી " આવા ઉપહાસ " છલી " એ શબ્દથી સ્પષ્ટ થાય છે, અમારા મતથી ઉક્ત ઉપહાસ વ્યંગ્ય છે. આ વ્યંગ્યદ્ધારા નિષેધમાં ચમત્કાર માનીએ તા પણુ આ આક્ષેપથી બિન્ન નથી.

प्रतीप.

प्रतीप ने અલંકારાન્તર માનનારા પ્રાચીના પ્રતીપ નામના આ પ્રમાણે અર્થ કરે છે:—

### मातिल्लोम्यात्मर्तापम् ।

पातिल्लोम्य અર્થાત્ પ્રતિકુલતા એ જ્યાં હાેય ત્યાં प्रतीप अलंकार આહીં ઉપમાન વિષયક પ્રતિકૂલતામાં રૂઢિ માની છે. ઉપમાનને ઉપ-મેય રૂપે વર્ણુ વવું ઇત્યાદિ આદર ચાેગ્ય ઉપમાનને! અનાદર એ પ્રતિલામતા છે.

<mark>કાવ્યપ્રકાશ,</mark> સર્વ<sup>ુ</sup>સ્વકાર ઇત્યાદિ ઘણુા <mark>ગ્રન્થાેમાં</mark> આ અલં-કારને કહેલ છે. કેટલાકે બે પ્રકાર કહ્યા છે, અને કેટલાકે પાંચ પ્રકાર માન્યા છે.

અમારા મતથી અનાદર યાગ્યના અનાદરમાં તા કાઇ પછ્ ચમત્કાર નથી અને આદર યાગ્યના અનાદરમાં અવજ્ઞા અલંકાર છે. એમાં એક ઉપમાનના અનાદરના નિયમ પણુ સમીચીન નથી. તે ઉકત અવજ્ઞા અલંકારના ઉદાહરણેાથી સ્પષ્ટ છે. પ્રતીપના બે પ્રકાર માનનાર કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર આ પ્રમાણે લખે છે:---

आक्षेप उपमानस्य प्रतीपग्रुपमेयता । तस्यैव यदि वा कल्प्या तिरस्कारनिबन्धनम् ॥ ७५भानने। आक्षेप अथवा निषेध એ प्रतीप. '' यदि वा " અથોત્ એને અથવા ઉપમાનનેજ કલ્પના કરેલી ઉપમેયતા એ **વર્તી**પ છે. પ્રતીપ તેા ઉપમાનના તિરસ્કારને માટે છે.

" પ્રકાશકારે " પ્રથમ પ્રતીપનું આવું ઉદાહરણુ આપેલ છે. યથા.

અભિલાષાપૂરક અખિલ, જો સરજયેા શિવરાજ;

તાે શિદ સરજશું કલ્પતરૂ, વિશ્વ વદે વિધિ આજ.

અમારા મતથી આહીં કલ્પવૃક્ષરૂપ ઉપમાનનાે નિષેધ છે તે તાે આક્ષેપ અલંકાર છે. પ્રતીપના પાંચ પ્રકાર માનનાર " ચન્દ્રાલાે-કકારે" પ્રથમ પ્રકારનું આ પ્રમાણે લક્ષણુ આપેલ છે.:—

### प्रतीपमुपमानस्योपमेयत्वप्रकल्पनं

એટલે કે ઉપમાનમાં ઉપમેયતાની કલ્પના તે પ્રથમ **પ્રતીપ.** 

#### યથા.

પતિનેત્ર સમાન હતાં કમળા, સખિ ! તે પણ વારિથીં લીન થયાં; પ્રિયમુંખ સમાન હતા શશા અંખર, વાદુળ આવી છુપાવીં રહ્યાં,

સરતીર મરાલ ચતુર હતા, પતિના સમ તે પણ ઉડો ગયા; હર ભીતર છેદ પડ્યા વિરહે, તદપિ વિધિને દિલ નાવી દયા.

અમારા મતથી આહીં ઉપમાનના અનાદરમાંજ વિવક્ષા માનીએ તેા અવજ્ઞા અલંકાર છે. પરન્તુ આહીં ચમત્કાર તા ઉપમાનને ઉપ-મેય બનાવવામાંજ છે. તે ઉપમાના પ્રકાર છે. એનું અમે વિપરીતા-પમાના પ્રકરણમાં સવિસ્તર વર્ણન કરેલ છે. એનું અમે વિપરીતા-પમાના પ્રકરણમાં સવિસ્તર વર્ણન કરેલ છે. એનું નહિ કહેશા કે જેમ સમના વિપરીત ભાવમાં વિષમ ઇત્યાદિ ભિન્ન અલંકારા માન-વામાં આવેલ છે, એ રીતે ઉપમાની વિપરીતતાને પણ પ્રાચીનાએ પ્રતીપ નામથી જુદા અલંકાર અંગીકાર કરેલ છે, તે સમીચીન છે. કેમકે ઉપમાના વિપરીત ભાવમાં તેા અનુપમા છે. એતા આક્ષેપ અલંકારના વિષય છે; તે અમે આક્ષેપ પ્રકરણમાં લખેલું છે. અહીં તા કેવલ પ્રસિદ્ધ ઉપમાનાપમેયની વિપરીતતા માત્ર છે. ઉપમાતા એવી ને એવીજ છે એથી એ કિંચિત્ વિલક્ષણતા ઉપમાના પ્રકાર દ્વાવાને જ યાેગ્ય છે પણ અલંકારાન્તર હાેવાને યાેગ્ય નથી. ઉપમાનરૂપ ઉપમેયના લાભથી ઉપમેયના અનાદર તે દ્વિતીય પ્રકારના પ્રતીપ છે. વૃત્તિમાં લખેલ છે કે અન્યમાં પાતાના સાદ્દશ્યને સહન નહિ કરતાં અતિ ઉત્કૃષ્ટ ગુણુવાનપણાથી વર્ણુન કરવાને ઇચ્છેલ પદાર્થને કાેઈ ઉપમાનને પણ એનું ઉપમેય બતાવીને એટલાથી જ જે એના તિરસ્કાર તે અન્ય પ્રતીપ. પૂર્વપ્રતીપથી આ વિશેષ ચમ-ત્કારવાળા પ્રતીપ છે.

યથા.

છું દાની માની ન કર, ભૂપતિ ગર્વ મહાન; શ્રવણ કર્યું સહુ સષ્ટિએ, સુરતરૂ આપ સમાન.

આહીં અન્યમાં પાતાના સાદ્દશ્યને નહી સહન કરતાં અને અતિ ઉત્કૃષ્ટ ગુણવાનપણાથી વર્ણન કરવાને ઇચ્છેલ ભૂપતિરૂપ પદા-થઁને કલ્પવૃક્ષ રૂપ પ્રસિદ્ધ ઉપમાનને પણુ એનું ઉપમેય બતાવીને એટલાથીજ ઉક્તનૃપતિના તિરસ્કાર કરેલ છે. કેમકે અહીં પાતાનું સાદૃશ્ય સમજવાવાળાને એનું સાદૃશ્ય બતાવવામાં આવ્યુ છે. અમારા મતથી આહીં ઉપમેય નૃપતિનું અદિતીયતા ગર્વખંડન તાે ઉપમેયના તિરસ્કાર છે, અને કલ્પવૃક્ષ ઉપમાનને ઉપમેય બતાવવું એ ઉપમાનના તિરસ્કાર છે. એ રીતિથી ઉપમેય ઉપમાન બન્નેના તિરસ્કાર સિદ્ધ થાય છે. એ વર્જીનીયના તિરસ્કાર સર્વથા વર્જિત છે. એથી આહીં વાસ્તવ અદિ્તીય ગર્વ નથી, અને વાસ્તવમાં ઉક્ત ગર્વખંડન નથી, પણ કવિના કરેલ ઉપહાસ છે. પરિહાસનું આ પ્રમાણે લક્ષણ છે:—

अन्यमुखे दुर्वादो यः प्रियवदने स एव पारिहासः । इतरेन्धनजन्मा यो धूमः सोऽगुरुभवो धूपः ॥ यथा.

અવર મુખર્થી દુર્વચન એ, પ્રિયમુખથી પરિહાસ; ધૂમ્ર ઇતર ઇન્ધનથકી, અગુરૂજ ધૂપ પ્રકાશ. ઉક્ત વ્યવસ્થાનુસાર વર્ષુ નીયના તિરસ્કાર વિરસ હાેવાથી આહીં પરિહાસ સિદ્ધ થાય છે. ત્યારે આહીં ઉપમા બતાવવાના વિષયમાં વર્ષુ નીયની ઉપમેયતા બતાવવાની અપેક્ષા વર્જુ નીયની ઉપમાનતા બતાવવાને યાેગ્ય છે. એ પ્રસંગથી વિપરીતાપમા કરવામાં આવી છે. તેથી આ સ્થલમાં પણ વિપરીતાપમાનું ઉદાહરણુાન્તર છે. " દીક્ષિતે " ચન્દ્રાલાકના અનુસાર કુવલયાન દ ગ્રન્થ બનાવેલ છે. " દીક્ષિતે " ચન્દ્રાલાકના અનુસાર કુવલયાન દ ગ્રન્થ બનાવેલ છે. " દીક્ષિતે " ચન્દ્રાલાકના અનુસાર પ્રતિપાદન કરેલ છે, પણ દીક્ષિતે પછી ફરીને ચિત્રમિમાંસા નામના સ્વતંત્ર ગ્રન્થ બનાવેલ છે, એમાં તેા ઉક્ત બન્ને પ્રતીપના પ્રકાર પ્રતિપાદન કરેલ છે, પણ દીક્ષિતે પછી ફરીને ચિત્રમિમાંસા નામના સ્વતંત્ર ગ્રન્થ બનાવેલ છે, એમાં લખેલ છે કે વિપરીત ઉપમા રૂપ પ્રતીપ અપ્રકૃતની ઉપમાની સમાન પ્રકૃતની ઉપમા છે, તે તેા ઉપમાજ છે. જેમકે અપ્રકૃ તથી પ્રકૃતનું અને પ્રકૃતથી અપ્રકૃતના સ્મરગ્રાદિ સ્મૃતિ આદિ અલંકારજ છે; અલંકારાન્તર નથી. ત્રીજા પ્રકારનું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે.

#### वर्ण्योपमेयलाभेन तथांन्यस्याप्यनादरः ॥

તથા અર્થાત્ પૂર્વીક્તવત્ વર્ણુનીયરૂપ ઉપમેયના લાલથી ઉપ-માનના અનાદર પણુ પ્રતીપ છે.

વૃત્તિમાં લખેલ છે કે અતિ ઉષ્કૃષ્ટ ગુણુવાનપણાથી કયાંઇ પાતા-ના ઉપમાનભાવને પણ નહી સંહેતાં અવર્જુનીયના વર્જુનીયને ઉપમેય અતાવીને એટલેથી જ એના તિરસ્કાર પૂર્વ પ્રતીપની વિપરીતતાથી તૃતીય પ્રતીપ છે.

યથા.

છે ગુરૂ દારૂણુ દ્રવ્યાેમાહીં, ગર્વ ન કર વિષ તું મનમાંહી; તાર્રી બરાબર્રો કરવાવાળાં, ખળપુરૂષાેનાં વચન નિહાળ્યાં. અમારા મતથી આહીં પણુ ઉપમાનના અનાદરની વિવક્ષા હાય તેા અવજ્ઞાઅલ કાર છે. પરન્તુ આહીં ઉપમાનના અનાદરમાં પર્યવસાન નથી. કિન્તુ ઉપમામાં પર્યવસાન છે. પ્રસિદ્ધ ગુણુ ઉપમાનની ઉપમાથી અપ્રસિદ્ધ ગુણુ ઉપમેયના ગુણુ પરિમાણુની પ્રસિદ્ધિ હાેવાથી ઉપમોથોના ઉત્કર્ષ થાય છે. તે અદ્વિતીય ગર્વવાલા ઉપમાનની ઉપ- માથી ઉપમેયના ઉર્દેકર્ષની અધિકતા પ્રતિપાદન કરવી એ આહીં પ્રયોજન છે. એ રીતિથી એ તાે શુદ્ધોપમાનું ઉદાહરણાન્તરજ છે. રસગંગાધરકાર પણ કહે છે કે વાસ્તવમાં તાે આદિના ત્રણ ભેદ ઉપમામાંજ અન્તર્ગત છે. ચતુર્થ પ્રકારનું આ પ્રમાણે લક્ષણ છે.

वर्ण्येनान्यस्योपमाया अनिष्पत्तिवचश्च तत् । વર્ણુનીયની સાથે ઉપમાનની ઉપમાનું અનિષ્પત્તિવચન અર્થાત્ ઉપમા ન અનવાનું વચન એ પણુ प्रतीप.

વૃત્તિમાં લખેલ છે કે અવર્ણ્યમાં વર્ણુ નીયની ઉપમાન અનવાનું વચન આગળના પ્રતીપાેથી ઉત્કર્ષવાળા **चतુર્થ प्रतीप છે**.

> યથા દાનમાંહિ તરૂરાજ છે, માનમાંહિ કુરૂરાજ; ભૂપ તુંને તે સમ કહે, એ કવિ કરે અકાજ.

> > યથા.

વૃથા વચન શિવરાજ સમ, થયેા ભૂપતિ ભાેજ;

" રસગંગાધરકાર કહે છે કે અનિષ્પત્તિ વચન રૂપ પ્રતીપ અનુક્ત વૈધર્મ્યાવ્યતિરેકમાં અન્તગેત છે. અમારા મતથી પહુ રસ-ગંગાધરનાે મત સમીચીન છે. "દાનમાંહિ" ઇત્યાદિ દાનમાં કુરૂ-રાજની સમાન તરૂરાજ નથી. કેમકે એ પ્રાર્થનાથી આપે છે અને કુરૂરાજ વિના પ્રાર્થના પહુ આપે છે. એથી તરૂરાજ ન્યૂન છે. એવી વિવક્ષા હાય તા એવા સ્થલમાં અનુક્ત વૈધર્મ્ય વ્યતિરેકમાં સિદ્ધ થાય છે. અને ક્યાંઇ વૈધર્મ્ય ઉક્ત હાેય તાે ઉક્ત વૈધર્મ્ય વ્યતિરેક થશે.

પંચમ પ્રકારના પ્રતીપનું આ પ્રમાણે લક્ષણ છે.

प्रतीपमुपमानस्य कैमर्थ्यमपि मन्वते ॥

ઉપમાનનું કૈમર્થ્ય અર્થાત્ નિરર્થક્તા એને પણ <mark>પ્રતીપ</mark> માને છે.

વૃત્તિમાં લખે છે કે ઉપમેયથીજ ઉપમાનનું પ્રયાજન સિદ્ધ હેા-વાથી ઉપમાનની નિરર્થકતા તે ઉપમાનપ્રતિ પ્રતિલામભાવ હાેવાથી **पंचम प्रतीप છે**. યથા.

જવ પ્રતાપનાં તેજ જશ, વિધિ લે નિરખીં વિશેષ; વ્યર્થ સમજ્ રવિ શશિ કરે, કુંડલિમિષ પરિવેશ.

ઉક્ત ઉદાહરણમાં ઉપમાન પુનરૂક્તવત્ વ્યર્થ હાેવાથી ઉપમા-નનાે નિષેધ છે. દીક્ષિતજીએ કુવલયાનંદમાં પરમતથી લખ્યું છે કે બીજાએ પ્રતીપના પંચમ પ્રકારને ઉપમાનના આક્ષેપરૂપ હાેવાથી આક્ષેપ અલંકાર કહેલ છે. તે અમારી પણ અહીં આક્ષેપ હાેવામાં સંમતિ છે.

# प्रत्यादेश.

मत्यादेश એટલે દ્રર કરવું. ચિન્તામણિકાેષકારેકહુંછે. " प्रत्यादेश: निराक्ठते। " પ્રાચીન પ્રત્યાદેશને અલંકારાન્તર માને છે. " રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

### कुतश्चित्रिमित्तात्स्थितस्य स्थापितस्य वा

### निव्वत्तस्य वा निव्वत्तिः प्रदृत्तिश्च प्रत्यादेशः ॥

કાેઇ નિમિત્તથી સ્થિતની અથવા સ્થાપિતની અથવા નિવૃત્તની નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ એ प्रत्यादेश અલંકાર છે.

યથા.

કુશતા તજી નિતંબે, તે સેવન તારી કટિએ કીધ,

ચંચલતા તજીં ચરણે, તે તારાં નયનાેએ ગ્રહીં લીધ.

આમાં યૈાવનનિમિત્તથી નાયિકાના નિતંબસ્થિત ક<mark>ૃશતાની</mark> અને ચરણુસ્થિત તરલતાની નિવૃત્તિ છે.

યથા.

મલિન થશે મુખશાેભા, રહી એથી મગમદચિત્રે હીન; મંગલાંછન વાળી થઇ, પ્રતિબિંબથી પ્રિયા દૈવાધીન.

આમાં મૃગમદ પત્ર રચનાની નિવૃત્તિની આનનમાં ચન્દ્રના પ્રતિબિમ્બથી પ્રવૃત્તિ છે. અમારા મતથી સ્થિત અને સ્થાપિતની નિવૃત્તિના તાે ઉપલક્ષણુતાથી આક્ષેપમાં અન્તર્ભાવ છે. અને નિવૃ ત્તિની પ્રવૃત્તિ પૂર્વ રૂપ અલંકાર છે. પૂર્વ ઉદાહરણુમાં નિત બાએ કુ-શતા તજી અને ચરણાએ ચંચલતા તજી, આહીં તાે આક્ષેપ અલંકાર છે. અને ઉત્તર ઉદાહરણુમાં મૃગમદરચના પ્રવૃત્તિની પૂર્વરૂપતા હાેવા-થી પૂર્વ રૂપ અલંકાર છે. આમાં એવી શંકા ન કરવી નેક્રએ કે આહીં તાે પૂર્વમાં મૃગમદ ચિત્રરચના નહાેતીજ કરી છતાં પૂર્વરૂપ કેવી રીતે ? કેમકે ઉપલક્ષણુતાથી કરવાના વાંચ્છિતના સંગ્રહ થવા પણ ચુક્ત છે. આ પ્રકારે અન્ય ઉદાહરણામાં પણ ભિન્ન ભિન્ન અલંકાર થશે.

### प्रत्यूह.

परयूह નામ વિધનું છે. ' ચિન્તામણિકોષકારે ' કહ્યું છે, ' परयूहः विघ्ने. ' પ્રાચીન પ્રત્યૂહ નામનાે અલંકારાન્તર માને છે. '' રત્નાકરકાર " આવું લક્ષણ ઉદાહરણ ખતાવે છે:---

हेत्वन्तरात्माप्तस्य प्रतिबन्धः प्रत्युहः॥

નિમિત્તાન્તરથી પ્રાપ્ત વસ્તુનેા જે પ્રતિબંધ અર્થાત્ રાકલું એ मत्यूइ अलंकार

યથા.

શશિરશ્મિના સખંધથી, અપેલું ઘૃત શીશ;

પિગળે નહિ નયનાગ્નિથી, જયજય ઉમયા ઇશ.

" અલંકારાદાહરણુકારે " આ અલંકારને પ્રતિગાંધ નામથી કહેલ છે.

અમારા મતથી આ ભિન્ન અલંકાર હેાવાને ચાેગ્ય નથી આ પ્રતિબંધ પ્રકરણમાં લખેલ છે કે આ લાેકમાં અન્તર્ભૂત છે.

### प्रसंग.

અન્ય કાર્યની પ્રવૃત્તિમાં અન્ય કાર્ય પણ થઇ જાય એને पसंग કહે છે. ચિન્તામણિ કાેષકારે કહ્યું છે કે '' पसंगः अन्योद्देशेनान्य दीयस्यापि सहानुष्ठाने " અન્યને માટે કરતાં એની સાથે અન્યને માટે પણ કરવામાં આવે એ पसंग. કેટલાક પ્રાચીના प्रसंग ને અલં- કારાન્તર માને છે. " રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

પ્રસંગથી અન્યાર્થનાે પણુ પ્રયત્ન થઇ જાય એ पसंग अळंकार છે. વૃત્તિમાં લખે છે કે જ્યાં પ્રધાનતાથી કાેઇ ફળને માટે કરેલ આ-રંભવડે પ્રસંગથી અન્ય કાર્ય પણુ થઈ જાય એ प्रसंग અલંકાર.

યથા.

ચન્દન અને લનસારકેરા અંગરાગ અતિ ઘણા, નવમક્ષિકાનાં સુમનકેરાં ભૂષણેામાં નહિ મણા, દિવસે કર્યો વિરહાગ્નિ હરવા ગાૈર ગાત્રે ગાત્રમાં, અભિસાર કરવાને બન્યાં એ સર્વ સ્નેહી રાત્રમાં, અમારા મતથી આ અધિક અલંકારમાં અન્તર્ભૂત છે.

### प्रस्तुतांकुर.

પ્રાચીના પ્રસ્તુતાંકુરને અલંકારાન્તર માને છે અને એના અ-ક્ષરાર્થ એ છે કે:—" प्रस्तुतः अङ्कुरः इव प्रस्तुताङ्कुरः " તાત્પર્ય એ છે કે અપ્રસ્તુતપ્રશંસામાં તા વાચ્યાર્થ અપ્રાસ ગિક હાવાથી પ્રસ્તુતાર્થની પ્રતીતિ સ્પષ્ટ થ ય છે, આમાં તા વાચ્યાર્થ પ્રસ્તુત હા-વાથી પ્રસ્તુતાર્થમાં વિશ્રાન્તિ થઇ જાય છે, એથી અન્ય પ્રસ્તુતાર્થની પ્રતીતિ સ્પષ્ટ ન થવાથી એ અંકુરતુલ્ય છે. " ચન્દ્રાલાકકાર " આ લક્ષણ ઉઠાહરણ આપે છે:—

> प्रस्तुतेन प्रस्तुतस्य द्योतने प्रस्तुतांकुरः ॥ प्रस्तुतवडे प्रस्तुतना धेातनभां प्रस्तुतांकुर अलंकार छे.

> > યથા.

માલતી તર્જી અલિ કંટકિત, કેતકિપર કાં જાય? આમાં પ્રિયતમની સાથે વનવિહાર કરતી નાચિકાની જે ઉક્તિ છે, ત્યાં બ્રમર વૃત્તાંત પણુ પુરાવતી હાવાથી એ સમયમાં પ્રસ્તુત <sup>ા 90</sup> છે, અને નિજ નાયક પ્રતિ ઉપદેશ પણ વિવક્ષિત છે, તેથી પ્રસ્તુત છે, આહીં બ્રમર વૃત્તાંતથી નાયકપ્રતિ એ ઉપદેશ ગમ્ય થાય છે કે સુખલભ્ય સ્વકીયાને છેાડીને પતિ અને નણુંદ આદિના અવરાષધવાળી દુષ્પ્રાપ્ય પરકીયાને સેવન કેમ કરે છે? અમારા મતથી આહીં પણ અપ્રસ્તુતપ્રશંસાજ છે. અન્ય અલંકાર નથી.

# प्रौढोक्ति.

प्रौढ એટલે પ્રકૃષ્ટ બુદ્ધિવાળા. "ચિન્તામણિકાેષકાર" કહે છે:-"प्रौढ: प्रद्वद्धे" જેમ લાજ અને કામ સમાનવાળી નાયિકાને મધ્યા, અને લાજથી અતિ અધિક કામવાળી નાયિકાને પ્રૌઢા કહે છે. ઉ-ક્તિના અર્થ કથન છે. પ્રવૃદ્ધિવાળી ઉક્તિ એ प्रौढोक्ति अलंकार છે. અમારા મતથી આ અધિક અલંકારનાે નામાન્તર છે. કેટલાકે અધિકને પ્રાૈઢાક્તિ નામથી કહેલ છે. જેમકે કેટલાકે ક્રમ અલંકારને

આદરકન પ્રાહ્યાકત નામયા કહેલ છે. જેમકે કેટલાકે ક્રેમ અલકારન યથાસંખ્ય અલંકાર કહેલ છે.

આમાં લાેકવિલક્ષણુતાને માટે વૃદ્ધિની સાથે 4 ઉપસર્ગ લગા-ડેલ છે. આ અલંકારને આ નામથી કહેવાવાળાનું આ ઉદાહરણુ છે. યથા.

યમુના તીર તમાલથી, તારા કેશ ઍ<sup>×</sup>વેત;

આમાં કવિને વર્ણનીય નાયકાના કચામાં અન્ય નાયિકાના ક-ચાથી શ્યામતાની અધિકતા વિવાક્ષત છે, એથી ઉપમાન તમાલામાં અન્ય તમાલાથી શ્યામતાની અધિકતા બતાવવાને માટે એ તમાલાના જમુનાના તીરના જન્મ કહેલ છે. પ્રાચીનાએ "યમુના તીર" ઇત્યાદિ. એ ઉદાહરણમાં ઉક્રત તમાલામાં સ્યામતાની અધિકતાને માટે યમુના તીરના હેતુને અહેતુ જાણીને એ અલંકારનું સ્વરૂપ અહેતુમાં હેતુની કલ્પના સમજેલ છે. "ચન્દ્રાલાકકાર" આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:— प्रौढोक्तिरुत्कर्षाहेतौ तद्धेतुत्त्वप्रकल्पनं ॥ ઉત્કર્ષના અહેતુમાં હેતુતાનું કલ્પન એ પ્રૌઢોक્તિ अऌंकार છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.um

#### અન્તર્ભાવાલંકાર.

અમારા મતથી પ્રાચીનાની આ ભૂલ છે. પ્રથમ તા અહેતુમાં હેતુની કલ્પના એ પ્રાઢાક્તિ શબ્દનાે અર્થ નથી. પ્રાચીનાએ ખેંચ-તાણુ કરીને નામાર્થને આ પ્રકારે ઘટાવ્યાે છે કે ઉત્કર્ષ અર્થાત્ અ-ધિકતાના જે અહેતુ છે, તેમાં ઉત્કર્ષ અર્થાત્ અધિકતાની હેતુતાનું કલ્પન એ સમીચીન નથી. કેમકે શ્રી હર્ષ કવિએ કહેલ છે કે:—

### व्याख्या बुद्धिबल्लापेक्षा सा नोपेक्ष्या सुखोन्मुखी ।

વ્યાખ્યા બુદ્ધિબલની અપેક્ષા અર્થાત્ ચાહના રાખે છે. એથી सा અર્થાત એ બ્યાખ્યા સુખની સન્સુખ હોય છે. તાત્પર્ય એ છે કે સુખપૂર્વક થાય એની ઉપેક્ષા નહી કરવી બેઇએ. અર્થાત ત્યાગ નહી કરવા જોઇએ. ક્લિતાર્થ એ છે કે "સુખથી થાય" એ અર્થ કરી લેવાે <mark>ન</mark>ેઇએ. કિલષ્ટ્ર કલ્પના ન કરવી નેઇએ. અન્ય અહેતુને હેતુ **કહેવા એ પ્રસિદ્ધ**–વિરૂદ્ધ દ્વષણ છે. ભૂષણ કેવી રીતે ? એવું નહિં કહેશા કે મિથ્યાધ્યવસિતિમાં પણ મિથ્યા વર્ણુન છે, કેમકે મિથ્પા <sup>ક્</sup>યવસિતિમાં તેા વર્ણનીયના મિથ્યાતત્વનાે નિશ્ચય કરાવવાને માટે **મિચ્યા સ**બ<mark>ાંધ કહેવામાં આવે છે. સત્યરૂપથી ન</mark>થી કહેવામાં આવતા. એથી એમાં પ્રસિદ્ધવિરૂદ્ધ દેાષ નથી, અને જે પ્રાચીનાેએ લક્ષણમાં કલ્પના શબ્દ કહેલ છે, જેના સ્વારસ્યથી કારણુના ગુણુદેાષના સંબંધ કાર્યમાં હાેવાની ઘણુ કરીને રીતિ છે. એ ખલથી અહેતુમાં હેતુની કલ્પ-નાની વિવક્ષા હોય તેા એ વિષય હેતૃ પ્રેક્ષામાં અંતર્ભૂત થશે, અને પ્રવૃદ્ધિ અંશ અધિકમાં અંતર્ભુત છે. કાેઇ અંશથી પ્રાઢાક્તિ અલં-કારાન્તર નથી. અમારા મતથી આહીં અહેતુમાં હેતુની કલ્પના નથી. કિન્ત આમાં હેતુ વાસ્તવ વિવક્ષિત થાય છે. દેશકાલ ઇત્યાદિના ગુણ્ **દાષના સ**અં**ધ** અહુધા વસ્તૃત્પત્તિમાં રહે છે.

# भङ्गि.

भांङ्गे શખ્દના વિવક્ષિત અર્થ એ છે કે નાના પ્રકારની શખ્દ રચનાની ચતુરાઇ. ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે " नानाविधश्रब्द-रचनावैदग्ध्यविग्नेषा भङ्गय इति व्याख्यातारः " નાના પ્રકારની શબ્દરચનાની ચતુરાઇવિશેષને બ્યાખ્યાન કરવાવાળા માझે કહે છે.

પ્રાચીન માંજ્ઞે નામના અલંકારાન્તર માને છે. ભાનુદત્તનું આ લક્ષણ છે:—" શब्दस्य नानार्थता માંજ્ગે " શબ્દની નાનાર્થતા એ માંજ્ઞે. અલંકારવૃત્તિમાં લખે છે કે શ્ર્ઠેષ શબ્દાલંકાર છે. એટલા માટે એથી ભેદ છે. એના એ અભિપ્રાય છે કે જે કાબ્યમાં છે વિશેબ્યાનું કથન હેાય અથવા બન્નેના પ્રસંગ હાેય અને એના વિશેષણ શબ્દ નાનાર્થક હાેય એમાં એક વૃંત્તગતફલદ્રયન્યાયથી બન્ને અર્થાના આ <sup>8</sup>લેષ હાેવાથી <sup>8</sup>લેષ છે. આહીં વક્ષ્યમાણ ઉદાહરણમાં એક સન્ધ્યા-નાંજ પ્રસંગ છે. એથી પ્રથમ સન્ધ્યા પક્ષના એકજ અર્થના ગાંધ થાય છે પછી શબ્દોની અનેકાર્થતા અને સ્ત્રીલિંગપુદ્ધિંગતા આદિના સામર્થ્યથી સન્ધ્યા અને ચન્દ્રના દંપતીભાવની પ્રતીતિ થાય છે. એથી આહીં <sup>8</sup>લેષ નથી.

યથા.

સહરાગ અંબર કરેં સ્પશે<sup>૬</sup> કલાનાથ સુજાણુ, સન્ધ્યા સુવારૂણુિ સંગતા વર તરલ તારક બાણુ; દીંધું ત્યાગી માન નિહાળી અવસર શિઘ્ર અભિસર નારી, પથ રહ્યો નિરખે નંદનંદન કેલિકુંજ પધારી.

આમાં શખ્દોની નાનાર્થતા તો એ છે કે રાગ-ઉદય સમયની અરૂણુમા અને પ્રીતિ; અંબર-આકાશ અને વસ્ત્ર. કર-કિરણુ અને હસ્ત. કલાનાથ-ચન્દ્રમા અને કામકલામાં કુશળ. વારૂણી-પશ્ચિમ-દિશા અને મદિરા. તારક-નક્ષત્ર અને નેત્રકનીનિકા. માન-પ્રમાણ અને કેાપ. અમારા મતથી આ સમાસાેક્તિ અલંકાર છે. અભિસા-રિકા નાચિકાપ્રતિ સખીની ઉક્તિ છે, કે ઉદય સમયની અરૂણિમા યુક્ત ચન્દ્ર કિરણાએ આકાશના સ્પર્શ કર્યો છે. પશ્ચિમ દિશાની સંગતિ કરવાવાળી અને તરલ નક્ષત્રાવાળી સન્ધ્યાએ પાતાના માન અર્થાત્ સમય પ્રમાણુના ત્યાગ કર્યા છે. તેથી હવે ચાલિએ. માનના અર્થાત્ સમય પ્રમાણ ગે લ્યા કર્યો છે. તેથી હવે ચાલિએ. માનના ઉદ્દીપનતાને માટે સખીએ ચન્દ્રનાે અને સન્ધ્યાનાે દંપતીભાવ સંક્ષે-પથી કહ્યાે છે.

भाव.

માવ એટલે અભિપ્રાય. પ્રાચીન ભાવને અલંકારાન્તર માને છે. મહારાજા ભાજ આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ આપે છે:---

### अभिमायानुक्रूल्येन प्रदृत्तिर्भाव उच्यते । सोद्भेदोऽथ निरुभ्देदश्चैकतश्वाभितश्च सः

અભિપ્રાયના અનુકૂલ જે પ્રવૃત્તિ અર્થાત્ આચરણ તેને माव અલંકાર કહેછે. તેથીએ सोद्भेद અર્થાત્ પ્રકાશ સહિત અને निरुद्भेद અર્થાત્ પ્રકાશ રહિત હાય છે. અને એ एकतः અર્થાત્ એક તરફથી અને अभितः અર્થાત્ સર્વ તરફથી થાય છે.

#### યથા.

છે સુંદર્શે સવાગ અતિ, ક્ષેત્રપાલિકા નાર્શે; પરહરી તદપિ પથિક પથ, નેણાં રહ્યાે નિહાળી.

કેાઇ ક્ષેત્રપાલિકા સર્વાગ સુન્દરી છે. તથાપિ પથિક એના ઇતર અંગેાને છેાડીને નેત્રાનેજ નિહાળી રહ્યાે છે. આ અભિપ્રાયને અનુ કૂલ પ્રવૃત્તિ છે. આહીં અભિપ્રાય એ છે કે આ માનુષી છે. અથવા સુરસુન્દરી છે ? આની પરીક્ષા કરવાની પથિકની વાંચ્છના છે. સુર-સુન્દરીઓની બે પ્રકારથી પરીક્ષા થાય છે. ભૂમિસ્પર્શન કરવા અને નિમેષ રહિત થવું. તે આ ધાન્યના ખેતરમાં ઉભી છે. એથી એના પંગાના ભૂમિસ્પર્શ કે અસ્પર્શ દેખાતા નથી; તેથી નેત્રાની પરીક્ષા કરે છે. આ પદ્યમાં પરીક્ષાના સૂચક કાઇ શબ્દ ન હાવાથી આ નિરૂદ્દલેદ છે. અને કયાંઇ ભાવના સૂચક શબ્દ પદ્યમાં હાય ત્યાં સાદ્દલેદ છે. આમાં તા એક નાયકની તરક્થીજ ભાવના અનુકુલ વર્તન છે. એથી આ **एकત**: અર્થાત્ એક તરક્થી છે, અને જો નાયિ-કાની તરક્થી પણ નાયકની તરક પાતાના ભાવના અનુકુળ આચ- રણ હાેય તાે ગામેતઃ અર્થાત્ ચારે તરકથી થાય છે. ગ્રંથવિસ્તાર ભયથી અમે ભિન્ન ભિન્ન ઉદાહરણ બતાવ્યા નથી. અમારા મતથી સામાન્યતાથી અભિપ્રાયાનુસાર પ્રવૃત્તિ તાે પ્રાણી માત્રની થાય છે. આ તાે અત્યંત લાૈકિક હાેવાથી અલંકારપણાને યાેગ્ય નથી. અહીં પથિકને ઉકત નાયિકામાં સંદેહ થયાે છે કે આ નરકન્યા છે કે દેવ-કન્યા છે, તે તાે સંદેહાલંકાર છે. મહારાજાએ સોંગ્રેદ અને નિરુદ્ર દ, एकत: અને ગામેત: એ પ્રકારે આજ્ઞા કરી છે એ ભૂલ છે. એ તાે ઉદાહરણાન્તર માગ થઇ શકે છે.

#### मत.

मत એટલે સિદ્ધાન્ત. પ્રાચીન મત નામનાે અલંકારાન્તર માને છે. રૂદ્રટ આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ બતાવે છે.

तन्मतमिति यत्रोत्त्वा वक्तान्यमतेन सिद्धमुपमेयम् ।

ब्रयादथोपमानं तथा विशिष्टं स्वमतसिद्धम् ॥

જ્યાં અન્યમતથી સિદ્ધ ઉપમેયને કહીને વક્તા એની પછી એને એવાજ ધર્મવાળા સ્વમતસિદ્ધ ઉપમાન રૂપથી કહે એ मत अऌंकार.

યથા.

મદિરા મદ પાટલ ભૃંગસમી, અલકાે કખરીની દીસે છબિદાયક; સહુરીતથાં આનન સુંદર્સીનું,

• શશે માર્ની રહે જગમાં મતિનાયક; શુચિરાગ ઉદ્યાત સમે વિલસે, વદતા સુકવિ નિરખી વરવાયક, ઉદયાગિરિ કંદરમાંથી નિકાલી, બ્રહ્યો તિમિરે નિરખી નિજઘાયક.

અમારા મતથી આ લક્ષણઉદાહરણનું સાર તેા ઉત્પેક્ષા છે. પ્રાચીના ઉત્પેક્ષા અલંકારનું સાક્ષાત્ સ્વરૂપ નથી સમજેલ. એથી આ વિષયને અલંકારાન્તર માનેલ છે.

# मालादीपक.

આ શબ્દના અર્થ " દીપકની માલા " એવા થાય છે. કેટલાક પ્રાચીના **માજાદીપ**ક ને અલંકારાન્તર માને છે, કાવ્યપ્રકાશગતકા-રિકાકારે ક્રિયાદીપક અને કારકદીપક એવા બે દીપક અલંકાર કહીને એના પછી માલાદીપક કહેલ છે, અને એનું આ લક્ષણ આપે છે:–

### मालादीपकमाद्यं चेद्यथोत्तरगुणावहम् ।

જ્યારે આઘ અર્થાત્ પ્રથમ પ્રથમ, યથાત્તર અર્થાત્ ઉત્તરાત્તરને। ગુણુ અર્થાત્ ઉપકાર आवहम् અર્થાત્ કરે તે मालादीपक अलंकार.

યથા.

કરચાપથી શર મળ્યું, શરથી શત્રુ શીશ નિહાળ; અરિશીશથી લૅ્મિ, લૅ્મિ થર્કો નૃપ નૃપથો કીર્તિ અપાર. આમાં એક મિલનરૂપ ક્રિયાનાે અનેક જગાેએ સબંધ થવાે એ दीपक છે. અને ઉત્તરાત્તર, ગુંફન હાેવાથી माळा છે.

" ચન્દ્રાલેાકકાર " આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ આપે છે:--

## दीपकैकावछीयोगांन्माछादीपकमिष्यते ।

દીપક અને એકાવલીના ચાેગથી અર્થાત્ મળવાથી मालादीपक થાય છે.

યથા.

વસ્યેા મદન સ્ત્રીને ઉરે, સ્ત્રીઉર તુજમાં નિત્યઃ

સર્વસ્વકાર માલાદીપકને અલંકારાન્તર આ નિમિત્તથી માને છે કે આહીં ઔપમ્ય નથી. વિમર્શિનીકાર પણ લખે છે કે આંહી ઔપમ્યજ નથી. એથી આને દીપકના ભેદ કહેવા ન જોઇએ. દીપક તા ઔપમ્યજીવિત છે. કેટલાક પ્રાચીનાએ દીપન માત્ર સમાનતાથીજ આને દીપક અલંકારની પછી ખતાબ્યાે છે. આમાં ચારૂતા વિશેષે કરીને શ્રંખલા રીતિની છે. એથી સર્વસ્વકારે શ્રંખલાબહ અલં-કારાના પ્રસંગમાં આને ખતાબ્યાે છે. રત્નાકરકાર આહીં શ્રંખલા મૂલક ચમત્કાર માનતાં શ્રંખલા અલંકારના ત્રણુ પ્રકાર કહે છે. ૧ કારણુમાલા, ૨ એકાવલી, ૩ માલાદીપક. અમારા મતથી આ તાે દીપક અને શ્રંખલાના સંકર છે. એ ચન્દ્રાલાકના લક્ષણુથી સ્પષ્ટ છે. ત્રીજો નવીન ચમત્કાર ઉત્પન્ન ન હાેવાથી સંકર અલંકારાન્તર નથી. કિન્તુ અલંકારાના સમુચ્ચય હાેવાથી સમુચ્ચયજ છે.

# युक्ति.

युक्ति શબ્દને। અર્થ ચાેજના છે. " ચિન્તામણિ કાેષકારે " કહેલ છે કેઃ—युक्तिः योजनायाम् "

પ્રાચીનેા ચુક્તિનામનેા અલંકારાન્તર માને છે. " ચન્દ્રાલેાક-કાર " આ પ્રમાણે લખે છે:—

### " युक्तिः परातिसंधानं क्रियया मर्मगुप्तये "

મર્મગેાપનને માટે ક્રિયા કરીને અપરનું અતિસંધાન અ-ર્થાત્ વંચન એ <mark>યુक્ति अ</mark>ळं<mark>कार</mark> અહીં એએાએ આ વિષયમાં ચુક્તિ નામની રૂઢિ માની છે.

યથા.

મિત્ર ચિગ લખતી હતી, આવી સખી અજાણુ; તુર્તજ તેને કર ધર્યા, પુષ્પતણા ધનુ બાણ.

કુવલયાન દકારે વ્યાજેક્તિથી આના એ ભેદ બતાવ્યા છે કે વ્યાજેક્તિમાં આકારનું ગાપન છે. ચુક્તિમાં આકારથી અન્યનું ગા-પન છે. તે અમારા મતમાં આકારનું ગાપન, આકારથી અન્યનું ગાપન, વચનથી ગાપન, અથવા ક્રિયાથી ગાપન એ કિ ચિદ્ધિલક્ષણતા અપન્હુતિના ઉદાહરણાન્તરની સાધક છે. પણ અલંકારાન્તરની સાધક નથી.



छछित શખ્દના અર્થ "ઇચ્છેલ" છે. ચિન્તામણિકાષકાર

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

લખે છે:—" **જાજિતં इપ્સિતે"** પ્રાચીનાે લલિતને અલંકારાન્તર માને છે. "ચન્દ્રાલેાકકાર" આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:—

वर्ण्ये स्याद्वर्ण्यदृत्तान्तप्रतिबिम्बस्य वर्णनम् ।

વર્ણુનીયમાં વર્ણુન કરવાને ઇચ્છેલ જે વૃત્તાંત એના પ્રતિબિ-મ્બનું વર્ણુન એ <mark>ਲलित अलंकार.</mark> એમણુે વર્ણુન કરવાને ઇચ્છેલના પ્રતિબિમ્બમાં લલિત શબ્દની રૂઢિ માનેલ છે.

યથા.

સેતુ ખાંધોને શું કરીશ, ઉતરી ગયા પછી અમ્બુ.

આમાં કલહાન્તરિતા નાયિકા નાયકના રીસાઇને ચાલ્યા ગયા પછી તે પ્રસન્ન કરવાના યત્ન કરે છે; એ કથનીય છે. જેને છેાડીને એનું પ્રતિબિમ્બ રૂપ જલ ગયા પંછી પાજ બાંધવાનું સખીએ કહ્યું છે.

અમારા મતથી કહેવાને ઇચ્છેલને નહીં કહેતાં એને પ્ર-તિબિમ્બથી કહેવું એ તે: પર્યાયોક્તિ છે. પ્રતિબિમ્બ બિમ્બના પ્ર-કારાન્તર છે.

### वर्धमानक.

" **દ્યુ** " ધાતુવૃદ્ધિ અર્થમાં છે. વર્ષમાન એટલે વૃદ્ધિ પામતેા. વર્ધમાન શબ્દના જે અર્થ છે તેજ વર્ષમાનक શબ્દના છે. પ્રાચીન વર્ષમાનક નામના અલંકારાન્તર માને છે.

" રત્નાકરકાર " આ લક્ષચુ ઉદાહરણુ ખતાવે છે.

### " रूपधर्माभ्यामाधिक्यं वर्धमानकम् "

રૂપ અર્થાત્ સ્વરૂપ અને ધમોથી આધિકય એ वर्द्<mark>धमान</mark>क अर्छकार

#### યથા.

પ્રારંભમાં અતસી કુસુમ, કરિ કચસદ્દશ હુતિ હાય; ફર્શ થાય બાલ તમાલમાંસલ કહે સર્ખો સહુ કાય; બ્યાપ્યું હવે સર્વત્ર જગ જન દ્રગ અફલ કરનાર, એ ઇન્દ્રજાલી તમથી બચ, તજી માન કર પતિપ્યાર.

આહીં પ્રસંગવિ<sup>ક</sup>વંસ માનમાચનાપાય કરતી સખીની 6કિતમાં પ્રથમ પ્રારંભમાં તાે તમે અતસીકુસુમ જેવા નીલ થયા ફરી કામિનીના કચ જેવું નીલ થવું, ફરી સઘન તમાલ જેવું આ પ્રમાણે નીલધર્મથી આધિકય અર્થાત્ વૃદ્ધિ પામવી એ છે.

રત્નાકરકાર કહે છે :—

## राज्ये सारं वसुधा, वसुधायां पुरं पुरे सौधम् ॥

આ ઉદાહરણુમાં ઉત્તરાત્તર સારતારૂપ ધર્મથી આધિકય દેાવાથી " उत्तरोत्तर उत्कर्षःसार " આવા લક્ષણુથી લખાએલ સાર અલંકાર આ વર્દ્ધમાનમાં અંતર્ભૂત હાેવાથી પૃથક્ નથી. વર્ધમાનકમાં સારનાે અન્તરસાવ થઇ શકે છે. સારમાં વર્ધમાનકનાે અન્તર્ભાવ થઇ શકતાે નથી.

## विकल्पाभास.

વિકલ્પના આભાસને પ્રાચીન અલંકારાન્તર માને છે. રત્નાક-રકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણ આપે છે:—

### विकल्पितयोरेकत्र तात्पर्येच्छा विकल्पाभासः ॥

વિકલ્પ કરેલમાંથી એકત્ર તાત્પર્ય ઈચ્છા હેાય ત્યાં <mark>વિકલ્પા</mark>-**માસ અ**લંકાર છે.

. યથા.

ઇન્દ્રિયજય પથ સંપદા, અજય વિપતિપથ નિત્ય; એમાંથી કરજે તું એ, જેમાં ચાેટે ચિત્ત.

ઇન્દ્રિયેાનું દમન એ સંપત્તિનાે માર્ગ <mark>છે. એથી અ</mark>ાહીં વક્<mark>તાની</mark> ઇચ્છા એક ઇન્દ્રિયદમન કરવાને તત્પર **હ**ાવામાં છે. વિકલ્પ તાે આભાસરૂપ છે, અમારા મતથી હરેકના આભાસમાં પ્રધાન ચમત્કાર તાે આભાસનાજ થાય છે, આભાસ અનેક વસ્તુઓના હાેય છે. દરેક વસ્તુના આભાસને ભિન્ન ભિન્ન અલંકાર માનવા ચુક્ત નથી, આનાે પણ આભાસ અલંકારમાંજ અન્તર્ભાવ છે.

# विकस्वर.

विकस्वर એટલે " વિકસનશીલ " " ચિન્તામણિકેાષકાર " કહે છે કે:—''विकस्वर: विकसनशीले" પ્રાચીના વિકસ્વર નામના અલંકાગન્તર માને છે. " ચન્દ્રાલેાકકાર " આ લક્ષણ આપે છે:—

यस्मिन्विशेषसामान्यविशेषाः स विकस्वरः ॥

જ્યાં કેાઇ વિશેષના સમર્થનને માટે સામાન્ય ધરીને, એ સા-માન્ય પ્રસિદ્ધ હાેય તાે પણુ એટલા માત્રથીજ તૃપ્ત નહી થએલ કવિ ક્રરીને એના સમર્થનને માટે અન્ય વિશેષ ઉપમાન રીતિથી અથવા અર્થાન્તરન્યાસ રીતિથી ધારણ કરે ત્યાં વિક્તસ્વર અલંકાર છે, આહીં વિકસ્વર નામની સંગતિ વિકાસન્યાય હાેવાથી છે. આહીં વિકાસ-ન્યાય તાે એ છે કે વિશેષનું સામાન્યથી સંપર્થન કરીને ક્રરી સા-માન્યનું સમર્થન કરવું.

> યથા. રત્ન અનંતજનક હિમગિરિ ભલ, મહિમા ઘટે ન છેા અતિ શીતલ; ડૂબે એક દેાષ ગુણુગણુમાં, શશિકલંક જેવું કિરણેામાં.

આહીં ઉપમાન રીતિથી વિશેષાન્તર ધારણ કરવાનું ઉદા-હુરણ છે.

આ અર્થાન્તરન્યાસ રીતિથી વિશેષાન્તર ધારણ કરવાનું ઉદા-હરણ છે. અમારા મતથી આ ઉદાહરણમાં પ્રથમ વિશેષાર્થને માટે સામાન્યાર્થ હેતુ છે. આ સામાન્યાર્થના ઉત્તરવર્તી જે વિશેષાર્થ છે એ ઉદાહરણ અથવા દ્રષ્ટાન્ત છે. વિકસ્વરના ઉદાહરણુમાં બહુધા દ્રષ્ટાન્ત અને ઉદાહરણુ એ અલંકાર થાય છે. વિકસ્વર ભિન્ન અલં-કાર નથી અને વિકાસઅંશ તેા વિકાસ અલંકાર છે.

# वितर्क.

तर्कने। અર્થ " તર્ક કરવે। " છે, આહીં " वि " ઉપસર્ગ પણ એજ અર્થમાં છે. વિતર્ક શબ્દનેા પર્યાય ऊइ છે, પ્રાચીને। વિતર્કને અલંકારાન્તર માને છે. મહારાજા ભાેજ આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:-

ऊहो वितर्भः संदेइ निर्णयान्तरधिष्ठितः ।

द्विधाऽसौ निर्णयान्तश्चानिर्णयान्तश्चकीत्स्वेते ॥

ऊइ એ વિતર્ક અલંકાર છે, સંદેહનિર્ણુયની વચમાં એની સ્થિતિ છે, એ નિર્ણુયાન્ત અને અનિર્ણુયાન્ત એમ બે પ્રકારના કહેવામાં આવે છે.

યથા.

આ દિનમણિ કે એ છે, સાંભળ્યું સપ્તતુરંગ સહિત રાજે; આ કૃતાંત આ નૃપતિ, મહિષ વાહને ચડી એહ ગાજે.

યથા.

શતમખ તેા કયાં સહસ દ્રગ, હરિ તેા કયાં ભુજ ચાર; એ નૃપને મેં ઓળખ્યેા, જોઇ ઉભય તરવાર.

પૂર્વ ઉદાહરણુમાં તેા વચમાં વચમાં નિર્ણય છે કે દિનમણુિ ઇત્યાદિ નથી, પણુ અંતમાં રાજાનાે પણુ નિશ્ચય નથી. અન્ય ઉદાહ-રણુમાં અંતમાં રાજાનાે નિશ્ચય છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારાદિના એ સિદ્ધાન્ત છે કે ભેદોક્તિ-સંદેહ પણ સંદેહનાજ પ્રકાર છે, અને મહારાજા ભાજના એ સિ-દ્ધાન્ત છે કે એ તાે ત્રિશંકુની પેઠે સંદેહ અને નિર્ણુયનું મધ્યવર્તી તૃતીયજ સ્વરૂપ છે, સંદેહ તેમજ નિર્ણુય એકે નથી એથી આ વિત-ર્કરૂપ અન્ય અલંકાર છે.

અમારા મતથી કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારાદિના સિદ્ધાન્ત સ મીચીન છે કેમકે એવા સ્થલામાં પણુ પ્રધાન ચમત્કાર તાે સંદેહનાેજ છે. ઉક્ર્ત વિતર્ક અનિશ્વયરૂપ હાેવાથી સંદેહજ છે. ચિન્તામણિ કાેષ- કારે કહેલ છે કે "ऊद्दः विमर्शात्मकतर्के, विमर्शः संश्रयात्मिकायां दृत्तौ" ऊह ते। विभर्श३५ तर्ક છે. અને વિમર્શ સંશય३५ મનેાવૃત્તિ છે. રત્નાકરકારનું આ લક્ષણુ છે.

### संभावितसंभाव्यमानापोहो वितर्कः ॥

સંભવ કરેલનું અને સંભવ કરવામાં આવશે એનું अपोइ અર્થાત્ નિરાકરણ એ વિતર્જ अ**ਲંજાર**,

ઉક્ત ઉભય ઉદાહરણ તાે સંભાવ્યમાન અપાહનાં છે.

યથા.

ઉર્ધ્વગતિ છે અગ્નિની, તિર્યગ્ગતિ દિનકંત,

અધ અધ આવત તેજ આ, શું છે જગત કહંત.

આહીં આકાશ માર્ગથી આવતા નારદનું વર્જીન છે. પૂર્વોક્રત બન્ને ઉદાહરણેામાં તાે સંભવ કરેલનાે અપાહ છે. કેમકે રાજામાં દિનમણિ ઇત્યાદિની શંકા કરીને એનાે અપાહ કરેલ છે અને "ઉર્ધ્વ-ગતિ" ઇતિ. આ ઉઠાહરણમાં તાે અગ્ન્યાદિની શંકા થઇ શકે છે. એનાે અપાહ એ છે કે અગ્નિ ઉર્ધ્વગતિ છે. એથી એની શંકા નથી થઇ શકતી. તે અપાહ અર્થાત્ નિરાકરણમાં પર્યવસાન કરે તાે આક્ષેપ અલંકાર છે.

## विधि.

" વિધિ " એટલે " વિધાન. " પ્રતિષેધ અલંકારના પ્રતિદ્ધ-ન્દ્રીભાવમાં પ્રાચીના વિધિને અલંકારાન્તર માને છે.

ચન્દ્રાલાક પરમતથી આ લક્ષણું આપે છે:----

सिद्धस्यैव विधानं, यत्तदाहुर्विध्यलंकुतिम् ॥

જે સિદ્ધનું વિધાન એ વિધિ અલંકાર, વૃત્તિમાં લખે છે કે સારી રીતે જાણેલનું વિધાન નિરર્થક હેાવાથી ખાધિત થઇને અર્થાન્ત-રને ગર્જામાં રાખવાથી ચારૂતર થઇને અલંકાર પદવીને પ્રાપ્ત થાય છે.

#### યથા.

### કાેકિલ કાેકિલ થાય છે, આવ્યે સમય વસંત;

કાેકિલના કાેકિલત્વનું વિધાન, કાેકિલને કાેકિલ સમજવાને માટે નથી, કિન્તુ વસન્તમાં અતિ મધુર પંચમ સ્વરવાળા હાેવાથી સમસ્ત જનાેને પ્રિયકરતા પ્રતીતિ કરાવવાને માટે છે, આ વસંતકા-લના સંબંધથી સ્પષ્ટ થાય છે.

પ્રાચીના કહે છે કે આક્ષેપ અલંકારમાં નિષેધ અને વિધિ આ-ભાસરૂપ છે. આહીં તાે વાસ્તવ હેાવાથી સ્થિરરૂપ છે, આ એનાે લેદ છે. અમારા મતથી ઇતર સમયમાં કાેકિલાદિકાનાં કાેકિલત્વ આદિની નિષેધ વિવક્ષા હાેય ત્યારે તાે આક્ષેપ અલંકારજ છે, અને પાતપાે-તાના યાેગ્ય સમયમાં પાતપાતાના કાર્યના વિધાનની વિવક્ષા હાેય તાે એના અજ્ઞાત જ્ઞાપકરૂપ વિધિમાં અંતર્ભાવ થશે.

### विष्याभास.

વિધિના આભાસને પ્રાચીનાે વિધ્યાભાસ નામને<mark>ા અલ</mark>ંકા<mark>રાન્ત</mark>₊ ૨ માને છે. '' રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

### अनिष्टविधाने विध्याभासः

અનિષ્ટના વિધાનમાં વિઘ્યામાસ અલંકાર છે.

ય**થા**.

સુખથી પતિ સિધાવા, પગ પગ પ્રતિ કલ્યાણુ સદા થાએા; દીંએ જન્મ પ્રભુ ત્યાં સુજ, જ્યાં પ્રયાણુ કરી આપ નાથ જાએા.

આહીં નાયકના વિદેશગમનનું વિધાન, નાયિકાનું અનિષ્ટ હેા-વાથી વાસ્તવમાં વિવક્ષિત નથી. કિન્તુ આભાસરૂપ છે. અમારા મ-તથી આ સર્વ આભાસના ધારીએ માનેલ આભાસ અલંકારમાં અન્તર્ભાવ છે.

# विनोद.

આમાં **વિનો**દ્દ એટલે નિકાલલું અર્થાત્ કાઢલું છે. ચિન્તા-મણિ કાેષકારે કહ્યું છે કે "વિનોદ્દ: अपनोदे" "अपनोदनं दूरिक-करणे." કાેઇ નિમિત્તથી આનંદપૂર્વક સમય વિતાવવામાં વિનાદ શબ્દની રૂઢિ છે. પ્રાચીન વિનોદ્દ નામના અલંકારાન્તર કહે છે. રત્નાકરકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણુ ખતાવે છે:---

अन्यासङ्गात्कौतुकविनोदो विनोदः ।

અન્યના આસંગ અર્થાત્ પ્રસંગથી કૈાતુક અર્થાત્ આનંદથી विनोद અર્થાત્ સમય વીતાવવા એ વિનોદ અલંકાર છે. વૃત્તિમાં • લખેલ છે કે અનુભવમાં આવેલ અથવા નહી આવેલ ચાહનાવાળી વસ્તુના પ્રતિબિમ્બથી અથવા એના સદ્દશ વસ્તુના દર્શનથી આનંદ-પૂર્વક્ર સમય વિતાવવા એ વિનોદ્દ अळंकार.

ય**થા**.

**બેઠી રાેષે** પીઠ દઈ, રત્ન મહેલમાં નાર્રો;

પ્રિયતમ સુખ પામે સહજ, સુખપ્રતિબિમ્બ નિહાળો.

આમાં અનુભવમાં આવેલ પ્રિયામુખના સન્મુખન રહેવાથી <mark>મુખના પ્ર</mark>તિબિમ્બને દેખીને નાયક વિયેાગને! સમય આન<sup>ું</sup>દથી વિતાવે છે.

અમારા મતથી આ વિનાદ તા પ્રતિમામાં અંતર્ભૂત છે.

# विपर्यय.

विपर्यय એટલે વિપરીત ભાવ. પ્રાચીના વિપર્થયને અલંકારા-ન્તર માને છે. " રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:---" धर्मधर्मिमावस्य धर्माणां वा विनिमयो विपर्ययः " ધર્મ ધર્મી ભાવના અથવા ધર્માના વિનિમય અર્થાત્ ઉલટ પુલટ થવું એ विपर्यय અલંકાર.

યથા.

કાચ મણુિ મણુિ કાચ છે, મૂઢ આગળે મિત્ર; કાચ કાચ મણુિ મણુિ નિરખ, બુધજન આગળ નિત્ય. આહીં પહેલાં તાે કાચ ધર્મીંમાં મણિના ધર્મભાવ છે. પછી મણિ ધર્મીંમાં કાચનાે ધર્મભાવ છે. આ રીતિથી ધર્મ ધર્મીભાવનાે વિપર્થય છે. યથાઃ

જલક્રીડા કરતી સુમહિલા, અધરરાગ અંજનની લીલા; રક્તાેત્પલતા નીલકમલમાં, નીલકમલતા રકતાેત્પલમાં આમાં રકતાેત્પલતા નીલાેત્પલતારૂપ ધર્મમાત્રના વિપર્યય છે. યથા.

તુજ ધનુવિદ્યા નૃપતિ વખાણી, માર્ગે છુ આવી જાય ગુણુ જાણી. અન્ય ધનુષધારીઓના માર્ગ છુ અર્થાત બાણેાનું તા જવું થાય છે. અને ગુણુ અર્થાત પ્રત્યંચાનું આવવું થાય છે. અપૂર્વ ધનુ-ષધારી રાજાના માર્ગ છુ અર્થાત્ માગવાવાળા આવે છે અને ઉદાર-તાદિ ગુણુ ફેલાય છે. આહીં કિયારૂપ ધર્મના વિપર્યય છે કે જવા-વાળા આવે છે અને આવવાવાળા જાય છે. અમારા મતથી નામાર્થા-નુસાર જવાવાળા આવે છે ઇત્યાદિ આમ વિપર્યયમાં પર્યવસાન કરે ત્યારે એના પરિણામમાં અંતર્ભાવ છે. કેમકે અન્યથા ભાવ થાય છે. અને લક્ષણાનુસાર વિનિમયમાં પર્યવસાન કરે ત્યારે આના અન્યાન્યમાં અન્તર્ભાવ છે.

# विभावना,

**વિમાવનાને** પ્રાચીના અલંકારાન્તર માને છે.

विभाव्यते कारणान्तरमस्यामिति विभावना ॥

જે રચનામાં કારણાન્તરની વિશેષે કરીને ભાવના અર્થાત્ ક-લ્પના હાેય એ <mark>વિમાવના.</mark> વિભાવના શબ્દની એવી વ્યુત્પત્તિ કરનાર વેદબ્યાસ ભગવાન આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:—

## प्रसिद्धहेतुव्यावृत्या यर्तिंकचित्कारणान्तरम् । यत्र स्वाभाविकत्वं वा विभाव्यं सा विभावना ।।

જ્યાં પ્રસિદ્ધ કારણ ન રહેવાથી જે કે.ઇ કારણાન્તરની અથવા સ્વાભાવિકતાની વિમાર્ગ્ય અથવા વિભાવના કરવામાં આવે એ વિમા-वना. આહીં ભાવના શબ્દના અર્થ કલ્પના છે. ચિન્તામણિકાષકારે કહેલ છે કે " भाषना कल्पनायामू " અને આહીં કલ્પનાની કારણા ન્તરમાં રૂઢિ માનવામાં આવી છે, આચાર્યદ'ડીએ તેમજ મહારાજા ભાેજે પણ એજ લક્ષણ રાખેલ છે:—

મત્ત મુરાલાે પાન વિણ, શુદ્ધ અનાષધ વારિ;

વિણુ પ્રક્ષાલન વિમલનલ, થયું વિશ્વ મનાહારિ.

મત્તતાતું મઘપાન, વારિશુદ્ધતાનું કતકાદિ ઔષધ અને નિ-ર્મલતાનું કારણુ પ્રક્ષાલન પ્રસિદ્ધ છે, એના વિના પણુ મત્તતા આદિ કાર્યની ઉત્પત્તિ છે, એથી કારણાન્તરની જીજ્ઞાસા અર્થાત્ જાણુવાની ઇચ્છા થાય છે. જેથી શરદરૂતુરૂપ કારણાન્તરની વિભાવ-ના થાય છે.

આચાર્યદંડી કારિકામાં આ પ્રમાણે લખે છેઃ —

# यद्पीतादिजन्यं स्यात्क्षीवत्वाद्यन्यहेतुजम् ।

अहेतुकं च तस्येह विवक्षेत्यविरुद्धता ॥

પાનાદિકાેના વિના અન્ય હેતુથી અને અહેતુથી અર્થાત્ સ્વ-ભાવથી ઉત્પન્ન થએલ મત્તતા આદિની આહીં વિવક્ષા છે. એથી અવિરાેધ છે.

સર્વસ્વકાર આ લક્ષણુ આપે છે:----

### कारणाभावे कार्योत्पत्तिर्विभावना ॥

કારણુના આભાવમાં કાર્યની ઉત્પત્તિ એ विभावना.

સર્વસ્વકારે પણુ વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે વિરાધ પરિહારને કારણા-ન્તરનાે આક્ષેપ કરી લેવા. " રત્નાકરકાર " આદિ પણુ વેદવ્યાસ ભગવાનના અનુસારી છે.

સર્વસ્વકાર વિભાવનાના છે લેદ માને છે.

### १. उक्तनिमित्ता २. अनुक्तनिमित्ताः

#### યથા.

વિના આભરથુ આભરથુ, વિથુ આસવમદ ભારોં, વિના પુષ્પ મદનાસ્ત્ર આ, નવ વય પ્રાપ્ત સુનારોં. આમાં નવ વય કારથુાન્તર ઉક્ત છે.

७**२** 

યથા.

અંજન વિષ્ લેાચન અસિત, અધર અરંજીત લાલ; આકર્ષણવિષ્ વક્રભૂ, અલિ ! આશ્ચર્ય વિશાલ.

આમાં સ્વભાવરૂપ કારણાન્તર અનુક્ત છે. " રત્નાકરકાર " અનુક્રત નિમિત્તાના બે લેદ કહે છે.

१. चिन्त्यानिमित्ता-२. अचिन्त्यनिमित्ता.

યથા.

વિના ધૂમ રતિ અશ્રુજનની;

**હરનયનાગ્નિ અપૂરવ કર**ણી.

આહીં •ધૂમ વિના અશ્રુઉત્પત્તિરૂપ કાર્યમાં મદનદહનરૂપ કારણાન્તર અનુક્રત છે. પરન્તુ એ પ્રસિદ્ધ હેાવાથી ચિન્ત્ય છે. અર્થાત્ ચિન્તવન સિદ્ધિ છે.

યથા.

વિના ભીતિ જગ ચિત્ર બનાવે;

એ સર્વજ્ઞકાંન મન લાવે.

આહીં ભીતિ વિના ચિત્ર બનાવવા રૂપ કાર્યમાં અનુક્ત કાર **ણાન્તર અચિન્ત્ય છે. ચિન્ત્ય નિમિત્તા**માં નિમિત્ત પાેતાના સ્વ-રૂપથી ચિન્તવનમાં આવી જાય છે. અચિન્ત્ય નિમિત્તામાં કાેઇ નિમિત્ત થશે. એ સામાન્યરૂપથી ચિન્તવનમાં આવે છે. પણ વિશેષ સ્વરૂપથી એ ભેદ નથી.

કાવ્યપ્રકાશમાં આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:—

क्रियायाः प्रतिषेधेऽपि फल्रव्यक्तिर्विभावना

ક્રિયાના અર્થાત્ કારણુના નિષેધમાં પણુ ફલતું અર્થાત કાર્યતું પ્રકટ થવું એ <mark>વિમાવ</mark>ના अ<mark>ळંकાર છે.</mark>

કાબ્યપ્રકાશગતકારિકાકારે કારણાન્તરના આક્ષેપ કહેલ નથી. એના મતથી વિમાવના નામના આ અર્થ છે કે વિगતા માવના य-स्याम् सा विभावना. જેમાં ભાવના જતી રહી છે એ विभावना. અહીં वि ઉપસર્ગ ગત અર્થમાં છે, ભાવના શબ્દના અર્થ ભાવ- અન્તર્ભાવાલંકાર.

નાનુકૂલ વ્યાપાર અર્થાત્ થવાને અનુકૂલ ક્રિયા. તાત્પર્ય એ છે કે કારણના અભાવ. ચન્દ્રાલાકકારે વિભાવના છ પ્રકારની માની છે. विभावना विनापि स्यात् कारणं कार्यजन्मचेत् કારણના વિના પણ જે કાર્યીત્પત્તિ થાય તે मथम विभावना. યશા. વિવિધ હર્ષ તહેવાર વિશ, વિશ વસંત મન માેજ; વિના દંડ હુકમી પ્રજા, રામ રાજમાં રાેજ. हेतूनामसमग्रत्वे कार्योत्पत्तिश्व सा मता અસંપૂર્ણ કારણથી કાર્યોત્પત્તિ એ પણ દ્વિતીય વિમાવના યથા. શસ્ત્ર ન તીક્ષણ નહી કઠાેર, જીતે મદન જગત કરો જોર. આહીં જગતજયરૂપ કાર્યમાં કારણ શસ્ત્રોની તીક્ષ્ણતા અને કઠાેરતા ગુણુનેા અભાવજ કારણુની અસમગ્રતા અર્થાત્ અસ'પૂર્ણુતા છે. कार्योत्पत्तिस्तृतीयास्यात् सत्यपि प्रतिबन्धके ॥ પ્રતિબન્ધક રહેતાં પણ કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય એ **તતીય-**विभावना थरे. યથા. અતિ વિચિત્ર ગતિ આપની, સૂર બ્રૂપ શિવરાજ; છત્રધારીને તેજ તુજ, દે છે તાપ દરાજ. આહીં છત્ર પ્રતિબન્ધક રહેતાં છતાં શિવરાજનું તેજ અન્ય અવનિપતિને અસહ્ય તાપ આપે છે. પ્રતિબન્ધક એટલે રાેકવાવાળા. આહીં તાપ રાકવાવાળું છત્ર હાેવા છતાં તાપ કાર્યનું હાેવું, એ ખાધક છતાં કાર્યનું થવું છે. अकारणात्कार्यजन्म चतुर्थांस्याद्विभावना અકાર્ણુથી કાર્યના જન્મ એ चતુર્થવિમાવના થશે. યથા.

વીણુાનાદ સુશંખથી, અતિ અદ્દુલુત ગતિ નારોં;

વીણાનાદનું કારણ વીણા છે, શંખ તાે વીણાનાદનું અકારણ છે. તેથી આહીં શંખથી વીણાનાદના જન્મ અકારણથી કાર્ય છે.

विरुद्धात्कार्यसंपत्तिईष्टा काचित्विभावना .

વિરૂદ્ધ કારણુથી કાર્યંની ઉત્પત્તિમાં કાેઇ ( પંચમ ) વિમાવના જોવામાં આવેલ છે.

યથા.

તન્વીને શીતાંશુ આ, તાપ કરે ગતિ કેંાણુ;

શીતલતા કરવાવાળાથી તાપની પ્રાપ્તિ એ વિરૂદ્ધ કારણ<mark>ી</mark> કાર્<mark>યની ઉ</mark>ત્પતિ <mark>થ</mark>એલ છે.

कार्यात्कारणजन्मापि दृष्टा काचित्विभावना

કાર્યથી કારણુનેા જન્મ પણુ કાેઇ અર્થાત્ છઠ્ઠી વિભાવના જેવામાં આવેલ છે.

યથા.

કરકલ્પદ્રુમથી કર્યાં, યશસસુદ્ર ઉત્પન્ન,

ધરણીમાં એથી થયા, શ્રી રઘુપતિ ધન્ય ધન્ય.

સમુદ્ર કારણુ છે, એથી ઉત્પન્ન થએલ કલ્પદ્રુમ કાર્ય છે. તે કલ્પદ્રુમથી સમુદ્રની ઉત્પત્તિરૂપ કાર્યથી કારણનાે જન્મ છે.

કારણ વિના કાર્ય હેાવું એ તેા આચાર્યદ ડી અને મહારાજા ભાજના મતાનુસાર ચિત્રહેતુનાે પ્રકાર છે. ચ્યમારા મતથી એનાે વિચિત્રમાં અન્તર્ભાવ છે. એ રીતે વિભાવના ભિન્ન અલંકાર હાેવાને યાેગ્ય નથી. વિભાવનાના છએ પ્રકારમાં કારણનાે અભાવ છે. ૧કારણ વિના કાર્યની ઉત્પત્તિ. ૨ અસમગ્ર કારણ પણ કારણાભાવજ છે.

યથા.

तेक छत्रधारी परे, असडन ताप डरन्त,

આહીં બાધ છતાં કાર્યમાં તાપના હેતુ તા છત્રના ચભાવ છે એ ન રહેતાં તાપ હેાવા એ કારણના અભાવ છે. અકારણથી થવામાં પણુ પ્રસિદ્ધ કારણના અભાવ છે વિરાષી કારણથી થવામાં પણ પ્રસિદ્ધ કારણના અભાવ છે. કાર્યથી કારણના થવામાં પ્રસિદ્ધ કાર- ણુને અભાવ છે. એ રીતિથી વિભાવનાના નામરૂપ સામાન્ય લક્ષ ણુમાં એ છએના સંગ્રહ થાય છે. એથી એ સવે વિભાવનાના પ્રકાર છે. કદાચ અન્ય પાંચ પ્રકારામાં કારણુ વિના કાર્યાત્પત્તિ માનીને પ્રથમ વિમાવના, દ્વિતીય વિમાવના એમ છ વિભાવના માનીએ તાપણુ સર્વમાં કારણુ સંબંધી ચિત્રતા છે. અને એમાંચમત્કારનું પર્યવસાન છે. એથી એ સર્વ ચિત્રહેતુમાં અન્તર્જૂત છે.

યથા.

ગંદુ પણ ગંગાજલ, દિવસ ભલે રજચુક્ત; સાંકળીંચાે પણ સિંહ છે, નિ<sup>દેહ</sup>ન પણ રજપૂત.

અમારા મતથી આહીં ગંદાપણું રહેતાં પણુ ગંગાજલ આદર ચાેગ્ય છે. ઇત્યાદિ આ રીતે:—

### कार्योत्पत्तिस्तृतीयास्यात् सत्यपि मतिबन्धके

આ લક્ષણથી લખાએલ તૃતીય વિભાવના નથી કેમકે પ્રાચી નાની માનેલ છએ વિભાવનાઓમાં અલંકાર હાેવાને ચેાગ્ય ચમ-ત્કાર કાર્ય કારણની દુર્ઘટતારૂપ આશ્ચર્યનું હેાવું છે. એથી મહા-રાજા ભાેેે એવી કાર્ય કારણની દુર્ઘટતાએાનાે ચિત્રહેતુ નામનાે હેત અલંકારનાે પ્રકાર માનીને એને અસંખ્ય કહેલ છે. તેથી આહીં ગંગાજલ આદિના આદર આદિ સ્વત: સિદ્ધ અસાધારણ હાવાથી આશ્ચર્યરૂપ ચમત્કાર થતા નથી. એથી આહીં કાર્ય કારણની દુધ-ટતા ન હાેવાથી વિભાવના નથી. કિન્તુ આહીં તેા અત્યંતાભાવના નિષેધની વિવક્ષા છે અને એમાં ચમત્કારને। પર્યવસાન છે. ગંદુ છે તાેપણુ સર્વથા ગંગાજલ અનાદર ચાેગ્ય નથી. રજોવૃષ્ટિચુકત છે તાેપણ દિવસ સર્વથા પ્રકાશરહિત નથી. શૃંખલાબંદ્ધ છે, તાેપણુ સિંહ સર્વથા અલહીન નથી. એમજ રજપૂત નિર્ધન હેાય ( વિપ-ત્તિમાં હાય ) તાેપણુ સર્વથા દાન આદિ શકિતહીન નથી એથી આહીં આક્ષેપ અલંકાર છે. જો કે આહીં અત્યંતાભાવના નિષેધમાં અલ્પાલાવ અર્થસિદ્ધ છે. તથાપિ આહીં ચમત્કારની પ્રધાનતા અત્યંતાભાવના નિષેધમાં હેાવાથી આક્ષેપ અલંકાર છે. અલ્પઅલં-કાર નથી.

# विरोधाभास.

કેટલાક પ્રાચીના વિરાધાભાસને અલંકારાન્તર માને છે. ચન્દ્રા-લેાકકાર આ પ્રમાણે લખે છે:—

आभासत्वे विरोधस्य विरोधाभास इष्यते ॥ क्यां विरेाधने। આભાસ હેાય ત્યાં विरोधाभास અલંકાર છે. <sup>યથા.</sup>

વિના હાર વક્ષાજ તુજ, છે હારી વૃજવામ;

આહીં હારી શબ્દમાં <sup>Ջ</sup>લેષ છે. હારવાળા અને મનાહારી. વિ-નાહાર હારી અર્થાત્ હારવાળા એ બ્રવણ માત્રમાં વિરાધ ભાસે છે, પરન્તુ વિચારદશામાં વિરાધ નથી. કેમકે આહીં હારી શબ્દના અર્થ મનાહારી વિવક્ષિત છે. માતીની માળા વિના પણ નવાઢાના કુચા મનાહારી હાય છેજ. અમારા મતથી વિરાધના આભાસના પણ આભાસ અલંકારમાં અન્તર્ભાવ છે.

# विवृतोक्ति.

विष्टत એટલે " ઉધાડું " ચિન્તામણિકાયકારે કહેલ છે કે:--" વિદ્યતઃ ઉદ્ઘાટિતે " વિવૃતાક્તિ શબ્દસમુદાયના અર્થ વિવૃત કર-વાને માટે ઉક્તિ છે. પ્રાચીના વિવૃતાક્તિને ભિન્ન અલંકાર માને છે. " ચન્દ્રાલાકકાર " આ લક્ષણ આપે છે:---

विद्यतोक्तिः श्ठिष्ठग्रुप्तं कविनाविष्कृतं यदि ॥

जો <sup>×</sup>લેષથી ગુપ્ત થએલી વસ્તુ કવિથી પ્રકટ કરવામાં આવે તે। એ **વિવ્રતો**क्ति અલંકાર થાય છે.

ય**થા**.

વૃષ ભાગ્યાે પરક્ષેત્રથી, સૂચન કરી કહુંત; આહીં ગૂઢાકિતની પેઠે ગાેપન કરેલ વસ્તુને પ્રકટ કરેલ છે, કે આ એવું કામુકને સૂચના કરવાને કહે છે.

અમારા મતથી આટલી વિલક્ષણતા માત્રથી ગૂઢાક્તિથી અન્ય અલંકાર નથી થઇ શકતા, આહીં ચમત્કાર તાે ગ્ઢાક્તિમાંજ છે, જેમકે ઉન્મીલિતમાં ચમત્કાર તેા મીલિતનાજ અનુભવસિદ્ધ થાય છે, એથી વિવૃતાક્તિ ગૂઢાક્તિમાં અંતર્ભૂત અને ગૂઢાક્તિ સૂક્ષ્મમાં અંતર્ભૂત છે.

# विवेक.

વિવેક એટલે પરસ્પરની વિલક્ષણુતાથી વસ્તુઓના સ્વરૂપના નિશ્ચય છે. " ચિન્તામણિકાષકારે " કહ્યું છે કે:—" विवेकः मिथो-व्याद्टत्या वस्तुस्वरूपनिश्चये " પરસ્પર વિલક્ષણુતાથી વસ્તુના સ્વ-રૂપના નિશ્ચય એ વિવેક શબ્દના અર્થ છે. પ્રાચીન વિવેકને અલંકા-રાન્તર માને છે. " રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

### तस्यां कुताश्चिद्विवेको विवेकः ॥

ગુણુસામ્યથી ભેદની પ્રતીતિ ન થતાં છતાં કેાઇ નિમિત્તથી વૈ-લક્ષણ્યનું જ્ઞાન થાય એ વિવેજ अलंकार.

યથા.

સાલક્રતક પદચિન્હ તુજ, માણુક શિલા માંઝાર; નવજલધર પ્રતિબિમ્બ સમ, નજર પડે છે નાર.

અમારા મત પ્રમાણે આવા વિષયમાં ઉન્મીલિત અથવા વિશેષ થશે. ઉક્ર્ત ઉદાહરણમાં ઉન્મીલિત છે, ઉન્મીલિત મિલિતથી ભિન્ન નથી અને વિશેષ સામાન્યથી ભિન્ન નથી.

# विशेष.

આંહીં विशेष શબ્દને। અર્થ "અતિશય" વિવક્ષિત છે. ''ચિન્તા-મણુિ કાષકાર" કહે છે:–''વિશેष: अतिशये" પ્રાચીનાએ विशेष ને અલ કારાન્તર માનેલ છે.

"કાવ્ય પ્રકાશ" માં આ પ્રમાણે લક્ષણ છે.

विना प्रसिद्धमाधारमाधेयस्य व्यवस्थितिः एकात्मा युगपट्टृत्तिरेकस्यानेकगोचरा॥ अन्यत्प्रकुर्वतः कार्यमशक्यान्यस्य वस्तुनः तथैव करणं चेति विशेषस्तिविधः स्मृतः ॥ ૧ પ્રસિદ્ધ આધાર વિના આધેયની સ્થિતિ. ૨ એક વસ્તુના એક સ્વરૂપથી એક સંગ અનેક સ્થલમાં વર્તવું, ૩ અન્ય કાર્ય કર-નારથી અશકય અન્ય વસ્તુનું એ યત્નથી થઈ જવું, એ રીતે વિશેષ ત્રણુ પ્રકારના છે, લાેક વિલક્ષણતાને માટે અશક્ય કહેલ છે. યથા.

આપ વસે સુરપુર સુખમાણી, ગુણ અનલ્પયુત જેની વાણી; જગને સુખ દે જ્યાં લગિ શશિ રવિ, ધન્ય ધન્ય એ વાલ્મીક સુકવિ. વાણીના પ્રસિદ્ધ આધાર મુખ છે, તે સ્વર્ગવાસ કરેલ વાલ્મી-કાદિ કવિઓની વાણી હાલ એના મુખ વિના પણ જગતમાં છે. અમારા મતથી આ અતિશય આશ્ચર્યકારી હાવાથી વિચિત્ર અલંકારમાં આંતર્ભૂત છે. વિચિત્રતા અસંખ્ય છે.

યથા.

મન વચ નયનેામાં સદા, વનિતા કરી રહી વાસ; ક્યાં વસવાના અન્યને, કહેા રહ્યા અવકાશ.

અમારા મતથી એક સમયમાં એક વસ્તુ એક આધારમાં રહે છે. આહીં એક સમયમાં મન, વાણી અને નયનરૂપ આધારમાં વનિતાએ વાસ કર્યા. એ આધારની સંખ્યા અધિક થવાથી આહીંતા અધિક અલંકાર છે. અને ક્યાંઇ આવા વિષયમાં આશ્ચર્યમાં પર્યવસાન થઇ જાય તાે વિચિત્રતાની પ્રધાનતા હાેવાથી વિચિત્ર અલંકાર થશે.

યથા.

કાચ મહેલમાં કંતને નિરખી નવેહાનાર; ભાનુબિમ્બ પ્રતિબિમ્બ વિશુ, વિધવિધ કરે વિચાર.

આહીં અધિકથી અનુપ્રાણિત વિચિત્ર અલંકાર છે. પ્રાચીનેા કહે છે કે લાંબું લાકડું ઉપાડવાવાળા અનેકના શિર ઉપર એક સમ-યમાં રહે છે પરન્તુ ત્યાં વિશેષ અલંકાર નથી.

રત્નાકરકાર તૃતીય વિશેષના બે પ્રકાર ક**ેકે** છે. संभावितादधिकस्य विरुद्धस्य वोत्पातिश्वविशेषः સંભાવના કરેલ અધિકની અથવા વિરુદ્ધની ઉત્પત્તિ એ **વિશેષ**• આહીં સંભાવના તાે એ છે કે એવુ હાવું જોઇએ, એવું કરવું. જોઇએ, એવું મળવું જોઇએ ઇત્યાદિ.

યથા

ખનાવતાં તેજસ્વી ભૂપ, વિધિથી અની ગયું રવિ રૂપ<u>;</u>

આહીં રાજાના રચનાર ભમાં એકઠી કરેલી સામગ્રીથી અશ કય સૂર્યનું રૂપ બની ગશું અર્થાત્ સંભાવના કરેલથી અધિકની ઉત્પ-ત્તિ થઈ ગઇ.

સ ભાવના કરેલથી વિરૂદ્ધની ઉત્પત્તિનું આ ઉદાહરણુ છે.

યથા.

ચિત્તવૃત્તિ છે વર્તિકા, સુણુ મુગ્ધે ! મુજ વાર્ણી કરે સૂક્ષ્મ ત્યમ ત્યમ વધે, છે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ.

નાયિકાને પૂર્વોનુરાગ દશામાં સખીની શિક્ષા છે. તું ચિત્ત-વૃત્તિને સૂક્ષ્મ કરતી ન જા. અર્થાત્ અમને કહી દે. પ્રસિદ્ધ હાેવાના ભયથી ચિત્તમાંજ વિચારને સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મ કરતી જઇશ તાે નિરન્તર અભ્યાસથી એ ચિત્તવૃત્તિ વધશે જેથી અત્યંત દુ:ખ થશે. ચિત્તવૃત્તિ વર્તિકાના સમાન છે. વર્તિકા દીપક કરવાની રૂની વાટ છે. વાટ હાથે ઘસવાથી સૂક્ષ્મ સક્ષ્મ કરવામાં આવે છે, તેમ તેમ તે વધતી જાય છે અર્થાત્ લાંબી થતી જાય છે એ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે. આહીં સૂક્ષ્મ કરવા થી વૃદ્ધિ હાેવી એ નાયિકાની સંભાવના કરેલથી વિરૂદ્ધની ઉપ્તત્તિ છે. રત્નાકરકાર કહે છે કે આહીં ઇષ્ટથી અનિષ્ટ અને અનિષ્ટથી ઇષ્ટની ઉપ્તત્તિ ન હાેવાથી વિષય નથી. અમારા મતથી વિપરીતાે

પમાનું આ પ્રમાણે લક્ષણ છે.

### विचित्रं तत्प्रयत्नश्चेद्विपरीतफलेच्छया

जे વિપરીત ફળની ઇચ્છાથી તેનાે પ્રયત્ન કરવામાં આવે તા. विचित्रअलंकार.

આ લક્ષણથી અતાવેલ પ્રાચીનાના વિચિત્રમાં અંતર્ભાવ થશે. આ રીતે આ વિશેષ ભિન્ન અલંકાર હેાવાને ચેાગ્ય નથી. પરંતુ લક્ષણ . અને ઉદાહરણના અનુસાર તાે અન્ય અલંકારામાં અન્તર્ભૂત છે.

69

# द्वितीय विशेष.

સામાન્ય વસ્તુઓમાં પરસ્પર લેદ અતાવવાવાળાને વિશેષ કહે છે. ચિન્તામણિ કેાષકાર કહે છે:—

"विशेषः इतरच्यावर्तके " અન્યથી ભેદ અતાવવાવાળાને विशेष કહે છે. આ વિશેષને પણુ પ્રાચીન અન્ય અલંકાર માને છે. "ચન્દ્રાલેાકકાર"ઉન્મીલિતનું અને વિશેષનું એકત્ર લક્ષણુ આપે છે.

" भेदवैशिष्टययोः स्फुर्तावुन्मीछित।विशेषकौ ॥

ં <mark>લેદની સ્ફૂ</mark>ર્તિમાં ઉન્મીલિત અને વિશેષની સ્ફૂર્તિમાં વિશેષ અલંકાર છે.

યથા.

ને સુગંધિવશ સુન્દરિ, બ્રમર ન બેસત આવી,

ચ'પકકલિકા ઍંગુલિગત, મુસ્કિલ હતી નિરખાવી.

પ્રકાશકારે આવું - ઉદાહરણ સામાન્ય અલંકારમાંજ આપીને કહેલ છે કે નિમિત્તાન્તરથી ઉત્પન્ન થએલ જે લેદ પ્રતીતિ એ પ્રથમ જાણેલ અલેદનું નિરાકરણ કરવાને ચાહતી નથી અને રસ ગંગાધર-કાર કહે છે કે ઉત્તર લેદ પ્રતીતિથી પૂર્વોત્પન્ન અલેદ પ્રતીતિના તિર-સ્કાર હાવાથી ઉત્તર પ્રતીતિના અનુસાર વ્યપદેશચુક્ત છે. અન્યથા વ્યતિરેકનું પણ ઉપમા થવું ચાગ્ય થશે. અમારી સંમતિ આ વિષ-યમાં કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારની સાથે છે. કેમકે આવા વિષયમાં કવિની વિવક્ષા લેદ જ્ઞાનમાં નથી, કિન્તુ અલેદજ્ઞાન દઢ કરવામાંજ છે. યથા.

> પદ્માકર પેઠી પિયા, જલક્રીડાને કાજ; ઇન્દુઉદયથી જાણીંયું, મુખને પંકજ આજ.

આહીં ઇન્દુના ઉદયથીજ કમલાકરમાં પ્રવેશેલી સુંદરીના મુ-ખનું જ્ઞાન થાય છે. અન્યથા નથી થઇ શકતું. આહીં ચમત્કારનું પયેવસાન સામાન્યતામાંજ છે, પણુ વિશેષતામાં નથી. અને વ્યતિ-રેકમાં તાે કવિના પ્રારંભ પૃથક્ કરવા માટેજ થાય છે. અને ત્યાં ચમત્કારનું પર્યવસાન પણુ પૃથક્ર્ ભાવમાંજ થાય છે. આહીં સહ્- દયેાનાં હુદયજ સાક્ષિ છે. એથી આ વિશેષ સામાન્યમાંજ અન્ત-ર્ભૂત થવાને યાેગ્ય છે અને સામાન્ય મિલિતમાં અન્તર્ભૂત છે.

# विशेषोक्ति.

विशेषोक्ति ने પ્રાચીને। અલ ંકારાન્તર માને છે.વિશેષને માટે ઉક્તિ એવા નામાર્થ કરતાં વેદવ્યાસ ભગવાને વિશેષાકિતનું આ લક્ષણુ આપેલ છે.

# गुणजातिकियादीनां यत्तु वैकल्यदर्शनं

विशेषदर्शनायैव सां विशेषोक्तिरुच्यते ॥

ઝે વર્ણુનીયના વિશેષને માટે કારણુમાં ગુણુ જાતિ અને ક્રિયા દિકેાના વૈકલ્ય અર્ઘાત ન્યૂનતાનું દેખાડવું એ विशेषोक्ति, આહી કાસ્-ણુમાં ગુણુ જાતિ અને ક્રિયાદિની ન્યુનતામાં વિશેષની રૂઢિ માની છે. આચાર્યદાંડીએ એજ લક્ષણુ રાખીને આવું ઉદાહરણુ આપેલ છે.

### गुणाविकळता-यथा.

શસ્ત્ર ન તીક્ષણુ નહી કઠાેર, જીતે મદન જગત કરી જેર તીક્ષ્ણુતા, કઠાેરતા શસ્તનાે ગુણુ છે અને એની ન્યૂનતા દેખા-ડવી એ વર્ણુ'નીય કામદેવને માટે છે.

### जाति विकछता-यथा.

નથીં યઘપિ નિર્જરસુતા, નથીં અહિસુતા નિહાળીં; તદ્દપિ સુનિતપભાગમાં, છે સમર્થ આ નાર્રો. દેવતા આદિ જા્તિ છે, ન્યૂનતા બતાવવી એ વર્ણુનીય નાય

કાનું વિશેષ ખતાવવાને માટે છે.

### क्रिया विकलता यथा.

<mark>બ્રકુ</mark>ટિ ચડે અરૂણુ <mark>દ્રગ, અધર ન ફરકે લેશ,</mark> તદપિ શત્રુબળને તમે, કરતા હરણુ નરેશ.

આમાં ભૃભંગ ઈત્યાદિ ક્રિયા છે, એની ન્યૂનતા દેખાડવી એ વ-ર્ણુનીય રાજાનું વિશેષપણુ ખતાવવાને માટે છે. તેથી એતાે ચન્દ્રાલાક-કારની માનેલ અન્ય વિભાવનાજ છે. અને તેના ચિત્રહેતુના પ્રકાર છે. એવા વિશેષથી વેદબ્યાસ ભગવાને એનું નામ વિશેષેકિત રાખ્યું છે. એ ભૂલ છે. વર્ણનીયના વિશેષ અનેક પ્રકારથી થાય છે. એવી રીતિથી તા સર્વત્ર વિશેષેક્તિ નામ થશે. આવું વિશેષ તા કલ છે, અલંકાર નથી. અને અહીં વિ ઉપસર્ગગત અર્થમાં છે. શેષ શબ્દના અર્થ કાર્ય છે. શેષ શબ્દના કાર્યમાં પ્રયાગ ન્યાયસૂત્ર ભાષ્યકારે કરેલ છે. શેષવત્ એવા અનુમાનના પ્રભેદ કહીને કાર્યથી કારણના અનુમાનનું ઉદાહરણ આપેલ છે. વિશેષાકિત એ શબ્દ સમુદાયના અર્થ જેનું કાર્ય ગએલું છે તેની ઉકિત; અર્થાત્ કારણ રહેતાં કાર્ય નહી. વિભા-વનાના પ્રતિદ્વન્દ્રી ભાવમાં આ અલંકાર છે. વિભાવનામાં કારણ નથી. અને આહીં કાર્ય નથી. વિશેષાકિત નામના ઉકત અર્થ માનીને કાબ્ય પ્રકાશગત કારિકાકાર આ લક્ષણ આપે છે:—

### विशेषोक्तिरखण्डेषु कारणेषु फछावचः

અખંડ અર્ધાત્ સંપૂર્ણ કારણ રહેતાં ફલનું અક થન અર્થાત્ કાર્યનું ન થવું એ विशेषोक्ति કારણુમાં અખંડતા તેહ ન્યૂનતાને અભાવ છે.

" ચન્દ્રાલેાકકાર " આ પ્રમાણે લક્ષણ આપે છે:---

### " कार्याजनिविंशेषोक्तिः सति पुष्कल्रकारणे "

पुष्कल અર્થાત્ સંપૂર્ણ કારણ રહેતાં કાર્યનું ન થવું એ विशेषोक्ति

#### ય**થા**.

સખી શિખ દઇ હારી, મેઘમાલ ડર દઇ દઇ હારી; ચપલા ચમકી હારી, માનિની પણુ નહિ માન થકી હારી. આહીં સખીની શિક્ષા અને મેઘમાલા ઇત્યાદિ ઉદ્દીપન માન-માચનનું કારણ રહેતાં માન માેચનરૂપ કાર્યનું ન થવું છે.

રત્નાકરકાર કહે છે કે ચિન્ત્યત્વ અને અચિન્ત્યત્વ વસ્તુના ધર્મ નથી. એક પુરૂષને અચિન્ત્ય હાેય છે તે અન્ય વિદ્વાન પુરૂષને ચિન્સ થઇ જાય છે. અને કાેઇ વસ્તુ સર્વ ને માટે અચિન્ત્યજ છે. એમાં પ્રમાણુ નથી. એથી ચિન્ત્ય નિમિત્તા અચિન્ત્ય નિમિત્તા એ બે લેદ કહેવાની જરૂર નથી. કાવ્યનું લક્ષણુ એક પુરૂષને માટેજ નથી. અન્ત**ભાવાલંક**ાર.

અમારા મતથી આ વિષયમાં ચમત્કાર તાે કારણ રહેતાં કાર્ય નથી એ છે. ત્યાં કાર્યની અનુત્પત્તિમાં નિમિત્ત ઠરાવવાથી પ્રત્યુત ઉક્ત ચમત્કારમાં હાનિ થાય છે અને જે પ્રાચીના વિરાધ પરિહારને માટે આ યત્ન કરે છે, તે વૃથા છે; કેમકે આ શાસ્ત્રમાં અતિશયાકિતના બહુધા અગીકાર છે. કારણથી કાર્યોત્પત્તિ ન થવી એ પણ એક ચિત્ર હેતુના પ્રકાર છે. તે વિચિત્ર હેતુમાં અન્તર્ભૂત છે.

## वैधर्म्य.

वैधम्ये એટલે વિરૂદ્ધ ધર્મ. પ્રાચીન વૈધર્મ્ય નામના અલ કારાન્તર માને છે. " રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ ખતાવે છે.

### उद्दिष्टपतिपक्षतया निर्देशो वैधम्यर्भ्

डाइष्ट "અર્થાત્ પ્રથમ કહેલની પ્રતિપક્ષતાથી निर्देश અર્થાત્ પાછળથી કહેવું એ વૈध≠ર્ય अलंकार. આ વ્યતિરેક નથી, કેમકે આહીં સાધર્મ્ય ના ગંધ પણ નથી. અને ઉપમાનાપ્રેય ભાવની વિવક્ષા પણ નથી.

યથા.

ધનુઆર ભર્થી હજી, જેહના હસ્ત લાલ છે, સૂક્યું નર્થી હજીં દ્રધ, એાષ્ઠ વચે બાલ છે; કરે! આપના કઠિણુ, અમિત ધનુસંગ ઘસાઇ, શિરે <sup>^</sup>વેત છે વાળ, વિચારાે ઉરમાં કાંઇ; યાચા છેા ચુંદ્ર રામથી, ગર્વ ધરીને ગાજતા. એા ભૃગુનંદન ઉરમહીં, લેશ કાં નથી લાજતા.

આહીં રામચન્દ્રના ધતુર્વિ**દ્યા**ભ્યાસને। આરંભ છે, પરશુરામ સિદ્ધાભ્યાસ છે, ઇત્યાદિ વૈધર્મ્ય છે અને બાલ્યાવસ્થા તથા વૃદ્ધાવસ્થા-વાળા વિરૂપ રામચન્દ્ર અને પરશુરામની સંઘટના અર્થાત્ મળવું છે. એથી विषम અલંકારના સંસર્ગ છે.

અમારા મતથી ઉન્મત્તના જેવા ઉદ્દિષ્ટ કથનનું પ્રાતપક્ષી નિર્દેશ કથન તેા અચારૂ હેાવાથી અલંકાર નથી થતાે. કાેઇ ચુક્તિથી અલંકાર થાય છે. તેથી એ વૈધર્મ્યમાં પર્યવસાન પામે ત્યાં તાે વ્યતિરેકજ થશે. અમે પણુ પ્રાચીન મતાનુસાર વ્યતિરેક પ્રકરણુમાં લખેલ છે કે સમાન વસ્તુઓના પૃથક ભાવમાં વ્યતિરેક અલંકાર થાય છે; પરન્તુ આહીં વિચાર કરવાથી આવા વૈધમ્ય ના પણુ વ્યતિ-રેકમાં અંતર્ભાવ છે. કેમકે ધારીના માનેલ અભેદ અલંકારના વિપ-રીત ભાવમાં ભેદ અલંકાર થવાની યાગ્યતા છે, અને ભેદ અને વ્ય-તિરેક એક છે. મહારાજા ભાજે વ્યતિરેકનું નામ " ભેદ " પણુ કહેલ છે. એથી આહીં વૈધમ્ય નું પર્યવસાન અયથાયાગ્યતામાં હાવાથી विषम अलंकार છે.

#### व्यत्यास.

"व्यत्यास" શબ્દના અર્થ વિપર્યય છે. પ્રાચીન " વ્યત્યાસ " નામના ચ્યલંકારાન્તર માને છે. રત્નાકરકાર આ લક્ષણ ઉદાહરણ આપે છે:—

### दोषगुणयोरन्यथात्वं व्यत्यासः ।

દેાષ અને ગુણુનું અન્યથાપણું અર્થાત્ દેાવનું ગુણુ થઇ જવું અને ગુણુનું દેાષ થઇ જવું એ **વ્યત્યાસ** અલંકાર છે. આ દેશ અને કાળભેદથી ચાર પ્રકારના છે.

યથા.

મંગલ મરણ વિરહિણી જનનું.

અન્ય નાચિકારૂપ દેશમાં મરણુ અમંગલરૂપ દેાષ છે. વિર હિણી નાચિકારૂપ દેશમાં મરણુ મંગલરૂપ ગુણુ થઇ જાય છે.

યથ**ા**.

ચેાગીમાં સમદ્રષ્ટિ ગુણુ, અને ભૂપમાં દેાષ.

ચાેગીરૂપ દેશમાં સમદ્રષ્ટિતા ગુણુ છે એ રાજારૂપ દેશમાં દાેષ થઇ જાય છે.

ય**થા**.

અવર સમય ભૂષણુ ક્ષમા, જાહિર જાણે મ્યાપ; પરિભવ સમય પરાક્રમ, ઉરમાં આણે આપ. પુરૂષમાં અન્ય સમયમાં ક્ષમા ભૂષણુ છે, એ અપમાન સમયમાં ક્ષમા દૂષણુ થઇ જાય છે.

#### યથા.

સાક્ષર જનને સર્વથા, દીધાં માન મહાન; અન્યાં શલ્ય એ ભાેેજ વિણુ, હા ! વિધિગતિ અળવાન.

સન્માન સુખકર હાેવાથી ગુણુરૂપ હતું, તે ભાેેજ રાજાના પરલાેકવાસ કરવાથી એની સ્મૃતિ આપનાર હાેઇને દુ:ખકર હાેવાથી દાેષ થઈ ગયાે છે.

અમારા મતથી ગુણનું દેષ થઈ જવું અને દેષનું ગુણ થઇ જવું એ તેા અવસ્થાન્તર પ્રાપ્તિ છે. એથી આ પરિણામથી ભિન્ન નથી.

# व्याजनिन्दा.

"व्याजनिन्दा" એટલે કપટથી નિન્દા. વ્યાજનિન્દાને કેટલાક પ્રાચીના ંભિન્ન અલંકાર માને છે " ચન્દ્રાલેાકકાર" આ પ્રમાણે લખે છે:----

> निन्दाया निन्दया व्यक्तिव्याजनिन्देति गीयते । निन्दाथी निन्दानुं प्रक्ष्ट थवुं એ व्याजनिन्दा छे.

> > યથા.

છે હર નિન્દાલાયક, જેણે વિધિનું એક શીશ કાપ્યું.

આમાં પ્રદ્ધાના એકજ મસ્તકછેદન કરવાવાળા મહાદેવની નિન્દાથી વિષમ પરિણામવાળા જગતની રચના કરવાવાળા પ્રદ્ધાની નિન્દા છે.

અમારા મતથી નિન્દા અંશમાત્રમાં તેા ચમત્કાર નથી અને નિન્દાથી નિન્દાની ગમ્યતા વ્યંગ્ય છે, અલંકાર નથી. નામાર્થથી બ્યાજ નિન્દાના મિષ અલંકારમાં અને લક્ષણુથી હેતુ અલંકારમાં અન્તર્ભાવ છે. નિન્દા માત્ર વિશેષથી ભિન્ન અલંકાર નથી થઈ શકતાે. અને જો આહીં એવી વિવક્ષા કરવામાં આવે કે અન્યની નિન્દાથી અન્યની નિન્દા. તે તા ચિત્રહેતુ બનીને વિચિત્ર અલંકા-રમાં અંતર્ભાવ પામશે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

**N**28

# व्याजस्तुति.

ઘણા પ્રાચીના <mark>વ્યાजस્त</mark>ुति ને અલંકારાન્તર માને છે. આચા-ર્યદંડી આ પ્રમાણે લખે છે:---

> यदिनिन्दनिव स्तौति व्याजस्तुतिरसौ स्मृता । दोषाभासा गुगा एव छभन्ते ह्यत्र सन्निधिम् ॥

જાણે નિન્દા કરતાે હાેય એમ સ્તુતિ કરે એ व्याजस्तुति છે, આમાં દાેષના આભાસ ગુણજ છે. એથી આહીં ( અલંકારશાસ્ત્રમાં ) દાેષને આભાસ સન્નિધિ અર્થાત્ પ્રવેશને પામે છે.

યથા.

જો તપસી શ્રી રામે, જીતી દુઃસહ બળથી દુનિયાને; તેા રાજા બર્ની આપે, જીત્યું જગ એ ગરવ કરાે શાને ? આમાં શ્રવણુ માત્રથી રાજાની નિન્દા ભાસે છે, પરન્તુ વિચાર-દશામાં ઇશ્વરના અવતાર પરશુરામે જે જગતને જીત્યું, તે જગતને તમે મનુષ્ય હેાઇને જીત્યું છે. આ સ્તુતિમાં પર્યવસાન છે.

કાવ્યપ્રકાશકાર આ પ્રમાણે લખે છેઃ—

# व्याजस्तुतिर्म्रखे निन्दा स्तुतिर्वा रूढिरन्यथा।

मुखे અર્થાત્ શ્રવણુ માત્રમાં નિન્દાનાે બાેધ અથવા સ્તુિનાે બાેધ, અને રુઢિ અર્થાત પર્યવસાન અન્યથા. અર્થાત્ નિન્દાનું પર્ય-વસાન સ્તુતિમાં અને સ્તુતિનું પર્યવસાન નિન્દામાં થાય ત્યાં व्याजस्तुति. આ બન્નેમાં નામાર્થની સંગતિ આ રીતિથી છે કેઃ-

## व्याजरूपा व्याजेन वा स्तुतिः व्याजस्तुतिः

વ્યાજરૂપા સ્તુતિ અર્થાત્ સ્તુતિ તેર વ્યાજ છે. વાસ્તવમાં નિન્દા છે, વ્યાજથી સ્તુતિ અર્થાત્ નિન્દાની વ્યાજથી સ્તુતિ. સ્તુતિ સુખ નિન્દાનું આ ઉદાહરણુ છે. દ્વવીપરઉપકારિણી, ઉરમા કરૂં ઉચાટ;

અતિ સુકુમાર શરીરમાં, સદ્યા ક્ષતાે મુજ માટ.

અમારા મતથી દંડી અને કાવ્ય પ્રકાશકાર એ બન્નેના **લક્ષણ** ઉદાહરણુથી નિન્દા અને સ્તુતિના આભાસ સિદ્ધ થાય છે. એતા આ-ભાસ અલંકારમાં ભન્તર્ભૂત છે.

સર્વસ્વકાર આ પ્રમાણે લખે છે:--

स्तुतिनिन्दाभ्यां निन्दास्तुत्योर्गम्यत्वे व्याजस्तुतिः ।

સ્તુતિ નિન્દાથી નિન્દા સ્તુતિની ગમ્યતામાં વ્યાજસ્તુતિ અલંકાર.

" ચન્દ્રાલેક્કાર " આ પ્રમાણુ લખે છે.

**उक्तिर्घ्यानस्तुतिर्निम्दास्तुतिभ्यां स्तुतिनिन्द्योः** 

નિન્દા સ્તુતિવડે સ્તુતિ નિંદાની જે ઉકિત તે દ્યાज **સ્તુતિ**. આવું લક્ષણુ કહીને વ્યાજસ્તુતિના પાંચ પ્રકાર માને છે. ૧ એની નિન્દાથી એનીજ સ્તુતિ. ૨ એની સ્તુતિથી એની નિન્દા ૩ અન્યની નિન્દાથી અન્યની સ્તુતિ ૪ અન્યની સ્તુતિથી અન્યની નિન્દા પ અન્યની સ્તુતિથી અન્યની સ્તુતિ.

" <mark>ને</mark> તપસી શ્રી રામે " આમાં એજ રાજાની નિન્દાથી એ**નીજ સ્**તુતિ છે.

" દ્વતી પરઉપકારિણી" આમાં એ દ્વતીની સ્તુતિથી એ દ્વતી-ની નિન્દા છે.

યથા

પ્રક્ષ--તમે કેાણુ છેા ?

પ્ર<sup>8</sup>ન––આગળ આવીને લંકા નગરીને બાળીહતી તેહનુમાન કયાં છે ?

**ઉત્તર–ઇન્દ્ર** છેતથી બન્ધન પામ્યા એથી કપિઓવડે સારી ૪ <mark>રીતે</mark> તાહિત તથા તર્જીત થએેલાે અને લ**જ્જાથી પરાભવ પામેલાે** તે વાંનર કયાં છે એુંજાછુવામાં નથી.

અાહીં અંગદકુત હનુમાનની નિન્દાથી ઇત્તર વાનરાેની સ્તુતિ છે. યથા.

ધન્યમૃગેા વનકેરાં, જેહ અન્યને કર્દી ન આધીન આહીં મૃગેાની સ્તુતિથી પરાધીન પુરૂષેાની નિન્દા છે. યથા

શુકશિશ એ તેપ શું કર્યું ? તારા અધરસમાન; દ રો છે નિત્ય બિમ્બક્લ, જે સર્ખી સહિત નિદાન, આમાં શુકશિશની સ્તુતિથી સુન્દરીના અધરની સ્તુતિ છે અમારા મતથી સર્વસ્વકારાદિના ઉદાહરણાનુસાર તાે હેતુ અલંકાર છે, અને સ્તુતિથી નિન્દા ઇત્યાદિમાં પર્યવસાન કરે તાે હેતુ-ના પ્રકાર ચિત્ર હેતુ છે અને નામાર્થાનુસાર પર્યવસાન કરે તાે બિષ અલંકાર છે. આજ સ્તુતિ ભિન્ન અલંકાર નથી.

# व्याजाकि.

व्याजोक्ति શબ્દને। અર્થ " બ્યાજરૂપ ઉક્તિ " પ્રાચીને। બ્યાજેક્તિને અલંકારાન્તર માને છે. કાબ્યપ્રકાશમાં આ લક્ષણ ભાપેલ છે.

## व्याजोक्ति×छद्मनोद्भित्रवस्तुरूपनिगूइनं

उद्भित्र અર્થાત્ પ્રકટ થયેલ વસ્તુના રૂપનું છલથી છુપાવવું એ व्याजोक्ति

યયા.

ગિરિલ્તપાલ્ટ્રિલ્રહ્યુ સમય, કંપ પુલક ભય વ્યાર્થું!; વ્યહેા હિમાચલ શીતતા, વધા વિહસૌં હર વાર્થું!. સર્વસ્વકારનું આ લક્ષણુ છે:— उद्गित्तवस्तुनिगूइनं व्याजोक्तिः પ્રકટ થએલ વસ્તુનું ધ્રુપાવવું એ ચ્યાષોक્તિ. "પ્રકટ થએલ" એ વિશેષણુ લગાડવાનું એ તાત્પર્ય છે કે છુપાએલ વસ્તુનું છુપા-વવું એ તેા અનાવશ્યક છે. પ્રકટ થએલનુંજ છુપાવવું આવસ્યક થાય છે. રત્નાકરકારાદિનું પણ એવુજ લક્ષણ છે. અમારા મતથી છળથી ગાપન, ઉક્તિથી ગાપન, પ્રકટ થવાની આશ કાથી ગાપન અને પ્રકટ થએલનું ગાપન એ કિંચિદ્ધિલક્ષણુતા અપન્દુતિથી ભિન્ન અલંકાર હાેવાની સાધક નથી. એતાે અપન્દુતિનું ઉદાહરણાન્તર છે; એને પ્રાચીના અપન્દુતિના અને બ્યાજાક્તિના એ ભેદ બતાવે છે કે અપૃન્દુતિમાં સામ્ય છે અને એ સામ્ય પ્રકૃતના ઉત્કર્ષને માટે છે અને બ્યાજાક્તિમાં તા પ્રકૃત વસ્તુનું અપ્રકૃત વસ્તુથી ગાપન કરવામાં આવે છે. " ગિરિજાપાણિગ્રહણુ" આમાં પુલકાદિ સાત્વિક ભા-વથી પ્રકટ થએલ રતિભાવને હિમાચલ સંબંધી શીતલતા કારણા-તર કદીને છુપાવેલ છે. અમારા મતથી એ સમાધાન પણ સમી-ચીન નથી કેમકે:—

#### યથા.

**ખા** આકાશ નથી પણુ સસુદ્ર છે.

મ્મા તારા નથી પણુ પ્રીણુના કટકા છે.

**મા ચન્દ્ર નથી પછુ** કુંડાળુંવાળી સૂતેકાે ક્રણેન્દ્ર છે. આમાં રહેલ કલંક નથી પછુ વિષ્ણુભગવાન સૂતા છે. ઇત્યાદિ ઉદાહરણેામાં સાગ્યમાં વિવક્ષા હાેય ત્યાં તાે રૂપકાદિ અલંકાર થશે. અને **અપન્હવમાં** વિવક્ષા હાેય ત્યારે અપન્હુતિ અલંકાર થશે.

# व्याप्ति.

च्याप्त શબ્દ બ્યાપન અર્થમાં છે. પ્રાચીના બ્યાપ્તિને અલંકા-રાન્તર માને છે. રત્નાકરકાર આવું લક્ષણુ ઉદાહરણુ ખતાવે છે:— सर्वथा संभवासंभवौ व्याप्तिः ।

सर्वथा અર્થાત વિરૂદ્ધ પક્ષદ્વયમાં પણ વ્યાપ્તિ એ व्याप्ति અલંકાર. એ છે પ્રકારના છે. ૧ સંભવમાં વ્યાપ્તિ. ૨ અસંભવમાં વ્યાપ્તિ. મિત્ર ભલેા નહિ રિપુ ભલેા, ખલજન એહ નિદાન; દુ:ખદાયી બન્ને દશા, ચાટે કાટે શ્વાન. આમાં બન્ને પક્ષમાં વર્જનીયતાનાે સંભવ અર્થાત્ વિધાન છે. અસંભવનું આવું ઉદાહરણુ છે.

યથા.

જોતાં બને ન જોવું, જોયા વિણુ ઉર અકળાયે દાડી; આ દુખિણી આંખાને, સરજ્યું નથી સુખ માનું છું માડી. ' આમાં મધ્યમા નાયિકાના નેત્રાને પતિના સમાગમ અસમા-ગમ બન્ને પક્ષામાં સુખનેા અસ ભવ અર્થાત નિષેધ છે. અમારા મતથી આતેા અમે સ્પષ્ટ કરેલ તુલ્યયાગિતા અલં-કાર છે. અલંકારાન્તર હેાવાને યાેગ્ય નથી.

### व्यासंग.

च्यासंग એટલે વિક્ષેપ. ચિન્તામણિકાેષકારે કહ્યું છે:— ''व्यासंग: विक्षेपे" પ્રાચીનાેએ વ્યાસંગ નામના અલંકારાન્તર માન્યાે છે. રત્નાકરકાર આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ ખતાવે છે:—

### अनुभवस्मृत्यादेरन्यासङ्गात्प्रत्यूहो व्यासङ्गः ।

અનુભવ અને સ્મૃત્યાદિકનું અન્યના આસંગથી અર્થાત્ પ્રસં-ગથી પ્રત્યુક અર્થાત્ વિદ્ય એ व्यासंग अलंकार. વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે આરંભ થવાવાળા અથવા આરંભ થએલ અનુભવનું અથવા સ્મૃ-તિનું, આદિ શબ્દથી ક્રિયાન્તરનું, અન્ય આસંગથી અર્થાત્ પ્રસંગથી વિદ્ય એ व्यासंग अलंकार.

ક્યમ પટ ઝટ પહેરાયે, સ્નાનસમય ઉભા માહન આવી; પૂર્યા નયન પરાગે, નિજ કરથી કમલાેને કૅપાવી. આહીં કૃષ્ણુને ગાેપીએાનાં વસ્ત્રહીન શરીરના થવાવાળા અનુ-ભવના કમલપરાગ પ્રસંગથી વિક્ષ છે.

#### યથા:

આવ્યા પતિ પ્રભાતે, આલિંગન દે પ્રિયા વિનયસાથ;

નિરર્ખો સુરતિનાં ચિન્હાે, વિસર્ધો મુદ્દ ઢીલા પઠિયા હાથ.

આમાં સુરતચિદ્ધના થએલ અનુભવના આલિંગન પ્રસંગથી વિક્ષ છે.

યથા.

મગૌદ્રગ જોઇ પ્રિયાદ્રગ, કાેકિલધ્વનિ સુણી કાન્તાની વાણી; કરે સ્મૃતિની વિસ્મૃતિ, ત્યાગી વનમાં વસનારા પ્રાણી.

ચ્યામાં સ્ત્રીદ્રગાદિકાેના સ્મૃત્તિ સંસ્કારનું મ<mark>ૃગીદ્રગાદિ સદ્દશ</mark> અનુભવથી વિ**ઘ્ન છે**.

યથા.

તૐ શિક્ષા સંગીત કેા, કેાઇ તજી ગ્રહકામ; નિરખે નટવરલાલને, પધારતાં પુરવામ.

આંહી આરંભ કરેલ સંગીતાદિ ક્રિયાઓના નટવરલાલના અવ-લેાકનકાૈતુકથી વિષ્ન છે, રલાકરકારે કહ્યું છે કે જ્યાંસુધી ભાવના ઉદય ન હાય અથવા ભાવના ઉદય થઇ ચૂક્યા હાય એ ભા-વાદય નથી, કિન્તુ ભાવના ઉદય સમય અર્થાત્ ઉદય થતા ભાવ ભાવાદય છે, એવીજ રીતે શાન્ત નહી થએલ ભાવ અથવા શાન્ત યએલ ભાવ ભાવશાન્તિ નથી; કિન્તુ ભાવની નિવૃત્તિ અવસ્થા અર્થાત્ શાંત થતા ભાવ ભાવશાન્તિ છે. એથી "મૃગદ્રગ" ઇત્યાદિ આમાં નિવૃત્ત થએલ સ્મૃતિ વિવક્ષિત છે તેથી ભાવશાન્તિ નથી; કિન્તુ અલંકાર છે. અમારા મતથી આ વિષય આક્ષેપ અલંકારમાં અન્તર્ભૂત હાવાને યાંગ્ય છે. કાેઇ કામમાં વિક્ષેપ કરવા અથવા કાઇ કામને રાેકવું એ તાે કામના નિષેધ કરવા એજ છે. મહારાજા ભાજે રોધ અલંકારને આક્ષેપ અલંકારમાં અન્તભૂત કર્યા છે. આક્ષેપના લક્ષણમાં આજ્ઞા કરી છે:—રોંધો નાક્ષેપતા વૃથક્ષ્ય

રાેધ અલંકાર આક્ષેપ અલંકારથી ભિન્ન નથી અને મહારા-રાજાએ રાેધનું આ ઉદાહરણુ ખતાવ્યું છે. પનઘટ પય સામી મળી, લઇ ખાલી ઘટ ખાલ.

આહીં અપશુકનદ્વારા પ્રિયગમનને રાેકવું છે. " કયમ પટ ઝટ પહેરાયે" ઇત્યાદિ. ગઃને "આવ્યા પતિ પ્રભાતે" આમાં મિષની સંકીર્જુતા છે. " મુર્ગોદ્રગ બેઇ પ્રિયાદ્રગ " આહીં પ્રતિમાની સં-કીર્જુતા છે. " તજી શિક્ષા સંગીત કાે " ઇતિ. આહીં સંગીત આ-દિથી નટવરલાલના દર્શનમાં આનંદનું આધિકય હાેવાથી અધિકની સંકીર્જુતા છે.

## संदेहाभास.

સંદેહના ચાભાસને પ્રાચીનાેએ અલંકારાન્તર માનેલ છે. " રત્નાકરકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

संदिद्यमानयोरेकत्र तात्पर्येच्छा संदेहाभासः ।

સ દેહની થએલ વસ્તુઓમાંથી એકત્ર તાત્પર્ય **ઇચ્છામાં સ**ંદે-**હાભાસ અલ**ંકાર છે.

યથા.

સત્ય પ્રકાશેા આપ આ, તજીંને પક્ષપ્રસંગ, સ્રીસ્તન સેવા ચેાગ્ય છે, અથવા ગિરિવરબ્રંગ.

આ વિરક્તની ઉક્તિ હાેય તે৷ એના ગિરિસેવન કરવામાંજ નિશ્ચય છે. કામીની ઉક્તિ હાેય તાે એના કુચસેવન કરવામાં જ નિશ્ચય છે. એથી સંદેહ નથી પરંન્તુ સંદેહવાચક શબ્દ રહેવાથી સંદેહ ભાસે છે. આવા પ્રશ્નતું પ્રયાજન તાે અન્ય પક્ષના ત્યાગ કરીને પાે-તાના પક્ષનું વિશેષ પ્રતિપાદન કરે છે.

અમારા મતથી આ આભાસ અલંકારમાં અન્તર્ભૂત છે.

# सजातिय व्यतिरेक,

सजातिय व्यातिरेक ने પ્રાચીના અલંકારાન્તર માને છે. રત્ના-કરકાર આ લક્ષણુ આપે છે. सजातीयस्यातद्धर्पत्वे च व्यतिरेकः ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

સલ્લલીયની અતદ્ધમેતામાં च અર્થાત્ અન્ય व्यतिरेकः અતદ્ધમેતામાં અર્થાત્ એના ધર્મનું ન હાેવું અને એના વિજાતીય ધર્મનું હાેવું.

ં યયા.

શંખ અસંખ્ય સમુદ્રે, થયા થશે ને થાયે હાલ અતિ;

ં હરિમુખ લાગે નિત્યેં, પંચજન્યની ધન્ય ધન્ય સુકૃતિ.

**શ'ખ** સર્વ સજાતિય છે, પાંચજન્યમાં " વિષ્ણુ " ને મુખે લાગવું એ ઇતર શ'ખાથી વિજાતીય ધર્મ છે.

" રત્નાકરકાર " કહે છે કે પૂર્વે કહેલ વ્યતિરેકમાં એના અન્ત-ભીવ નથી. કેમકે પૂર્વે કહેલ વ્યતિરેક ઉપમેય ઉપમાન ભાવમાં થાય છે. આ સજાતિય હાેવાથી આંહી ઉપમેય ઉપમાનભાવ નથી. ઉપમેયાેપમાન ભાવ તા વિજાતિયમાં થાય છે. તે અમારા મતથી બ્યતિરેકનું સ્વરૂપ તા પૃથક્ભાવ છે. ઉપમેયાેપમાન ભાવ તા વિજા-તીયમાં થાય છે, તે અમારા મતથી બ્યતિરેકનું સ્વરૂપ તા પૃથક્-ભાવ છે. ઉપમેયાેપમાન ભાવનું હાેવું ન હાેવું માત્ર કિંચિત્ વિલ-ક્ષણતા પ્રકાશન્તરની સાધક છે, અલંકારાન્તરની સાધક નથી.

#### समता.

समता ने પ્રાચીન ભિન્ન અલંકાર માને છે. " રત્નાકરકાર " આ **લક્ષણ** ઉદાહરણુ બતાવે છે:—

#### दोषगुणयोस्तदन्याभ्यां समाधानं समता

દેષ અને ગુણેાનું અન્ય ગુણુ દેષેાથી જે સમાધાન તે समता અલંકાર. અન્ય પ્રકારથી થએલનું પાછું પૂર્વવત્ કરી દેવામાં समता નામની સંગતિ છે.

#### યથા.

હાેમધ્મથી દિગ્વદન, મલિન કરે શ્રી રામ; ક્રરી પાતાની કીર્તિથી, ક્ષાલન કરે સુદામ. આહીં મલિનતા દાષનું કીર્તિ ગુણ્રથી સમાધાન કરવામાં

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ચાબ્ય છે.

કરી વસ તે દીર્ઘ દિન, લોંધું પ્રવાસી પાપ;

કાેક શાેકને કમ કરી, મટાડ્યું પાતક આપ.

વસંતઋતુમાં દિવસ વધે છે<sub>?</sub> રાત્રિ ઘટી જાય છે. એ પ્રવાસી-ઓના વિરહ અધિક કરવા રૂપ દેાષનું કાેકવિરહ એાછા કરવારૂપ ગુણુથી સમાધાન છે.

અચિન્ત્ય અલ કારમાં એક વસ્તુથી બે વિરૂદ્ધ કાર્યની ઉત્પત્તિ થવી એ છે, તે આહીં પછુ છે. પરન્તુ આહીં દેાષ ગુણુથી કરીને ગુણુ દોષનાં સમાધાનરુપ વિલક્ષણુતા છે. અમારા મતથી આવા સમાધા-નથી પણુ પાછું પૂર્વવત્ કરવું અથવા પાછું પૂર્વવત્ થવું છે. તે તાે પૂર્વરુપનાજ વિષય છે. " હાેમધૂમથી દિગ્વદન " ઇતિ. આહીં સમાધાનથી દિશાઓનું ફરી પૂર્વવત્ કરવું એ છે અને "કરી વસતે દીર્ઘદિન " ઇતિ. આહીં સમાધાનથી પાતાનું પાછું પૂર્વવત્ નિષ્પાપ થવું છે. અને ગુણુ દાેષરૂપ વિશેષ પણુ અલંકારાન્તરનું સાધન નથી.

## समाधि.

આહીં सम् ઉપસર્ગના અર્થ "સમ્યક્" છે. " आધિ " એટલે બેસાડવું. " ચિન્તામણિકાષકારે " કહ્યું છે કે:—" आધિ: अधिष्ठाने अધिष्ठानं अध्यासने " આધિ શબ્દના અર્થ ભધિષ્ઠાન છે, અને " अધिष्ठान " શબ્દના અર્થ અધ્યાસન અર્થાત્ બેસાડવું છે. અન્યના ધર્મને સારા રીતે અન્યત્ર બેસાડવામાં समाધિ શબ્દની રૂઠિ માનીને વેદબ્યાસ ભગવાન 'સમાધિ નામના અલંકાશાન્તર માનતાં આ લક્ષણ આપે છે:—

## अन्यधर्मस्ततोऽन्यत्र लोकसीमानुरोधिना । सम्यगाधीयते यत्र स समाधिरिइस्पृतः ॥

જ્યાં અન્યના ધર્મ લાકસીમાનુસાર એનાથી અન્યત્ર સારી રીતે સ્થાપિત કરવામાં આવે એ આ શાસમાં સમાધિ સાલકાર સ્મરઘ કરવામાં આવેલ છે. કેટલને માર્ચી પ્રથમ, કે ધુર માર્ચી કંસ; તમે શૂર શિવાજી નૃપ, સૂર્યવંશ અવતંસ.

આહીં રાજામાં વિષ્ણુના ધર્મના આરોપ છે. અમારા મતથી આ લક્ષણના તા પર્યાયમાં અન્તર્ભાવ થશે અને આ ઉદાહરણમાં અ-ભેદ અલંકાર છે. અન્યના ધર્મના અન્યત્ર આરોપસ્થળમાં જયદેવ કવિએ તાે લલિતાપમા નામનાે ઉપમાના પ્રકાર માનેલ છે, એ ઉદા-હરણુ નિદર્શના પ્રકરણમાં લખેલ છે, ઉક્ત સમાધિ, પર્યાય, અભેદ અને ઉપમાથી ભિન્ન અલંકાર હેાવાને યાેગ્ય નથી.

# समाहित.

આહીં सम् ઉપસર્ગને। અર્થ " સમ્યક્ " છે. "आहित" એટલે " ઉપાર્જન કરેલ " ચિન્તામણિકાષકારે કહ્યું છે કે:—" आहित: संपादिते " " સમાહિત " શબ્દસમુદાયને। અર્થ " સારી રીતે ઉપા-ર્જન કરેલ " પ્રાચીનેા સમાહિતને અલંકારાન્તર માને છે.

સૂત્રકાર વામન આ લક્ષણ આપે છેઃ---

### यत्सादृत्रयं तत्संपत्तिः समाहितम् ॥

જે વસ્તુનું સાદ્દશ્ય ગ્રહણુ કરવામાં આવે એ વસ્તુની સંપત્તિ અર્થાત્ પ્રાપ્તિ એ समाहित અલંકાર.

ચિન્તામણિકાષકારે કહ્યું છેઃ—संपत्तिः इष्टमाप्तौ

ય**થા**.

વાદળનીરથીં આર્ક્ર સુપક્ષવ, અશ્રુથી જે ધાૈતાધર એવી, પુષ્પનાે ઉદ્દભવ કાલવિહીન છે, અંગ છે શૂન્ય વિલૂષણુ જેવી; રાજતીં ષટ્પદના રવવર્જિત, કાેપર્થી માૈન્ય ધરે સુખ તેવી, વેલિથી લાગ્યાે તહાં પ્રિય ઉર્વર્શી, આવીં મળી વિધિએ કરી કેવી. વામને આ ઉદાહરણ વિક્રમાર્વશી નાટકનું આપ્શું છે, ત્યાં આ પ્રસંગ છે કે ઉર્વશી કાેપાયમાન થઇને ચાલી ગઇ, એના વિચાે- ગમાં રાજપુરૂરવા તાદૃશ ઉર્વશીનું સાદૃશ્ય વદ્યીમાં જોઇને આલિંગન કરવા લાગ્યા, એટલામાં ઉર્વશી આવી મળી. અમારા મતથી સદૃશ વસ્તુથી વિનાદ કરતાં સાક્ષાત્ વસ્તુનું અકસ્માત્ મળી જવું પ**છ** પ્રહર્ષણુ અલંકાર છે. પ્રહર્ષણુના પ્રાચીનાક્ત ત્રણુજ પ્રકાર નથી, કિન્તુ પ્રહર્ષણુ અનેક પ્રકારથી થાય છે. આ અમે પ્રહર્ષ**ણુ પ્રકરણુમાં** સ્પષ્ટ કરી આપ્યું છે.

#### सामान्य.

સમાનના ભાવને <mark>सामान्य કહે</mark> છે. સમાન અર્થાત્ તુલ્<mark>ય.</mark> આહીં સમાન હેાવાથી વિશેષનું <mark>જ્ઞાન ન હેાવામાં</mark> સામાન્ય **શ**બ્દ**ની** રૂઢિ છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારાદિક ઘ**ણ**ા પ્રાચીનાેએ સામાન્યને મીલિતથી ભિન્ન અલંકાર માનેલ છે.

" કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકાર " આ પ્રમાણે લખે છે:--

### प्रस्तुतस्य यदन्येन गुणसाम्यविवक्षया । एकात्म्यं बध्यते योगात्तत्सामान्यमिति स्मृतम् ।।

જે પ્રસ્તુતની અપ્રસ્તુતની સાથે ગુણુસામ્યવિવક્ષા કરીને योगात् અર્થાત્ સબંધથી એકાત્મતાનું નિબંધન કરવામાં આવે એ सामान्य કહેવાય છે.

" ચન્દ્રાલેાકકાર " આ લક્ષણુ આપે છે:—

सामान्यं यदि साहृत्रयाद्विश्चेषो नोपळक्ष्यते ॥ જે સાદૃશ્યથી વિશેષ ન બ્લછુવામાં આવે એ सामान्य अळंकार.

ત**થા**,

ઘેર્યો શત પ્રતિભિંબર્થી, રત્નમ**હેલ માેગ્રાર;** જા**ણ્**યાે નહીં લ<sup>ં</sup>કેશને, વાલીસુતે લગાર.

પ્રતિબિમ્બ રૂપ લંકેશ્વરાના અને બિંબરૂપ **લંકેશ્વરના સમાન** ભાવતું વર્ણન છે. અન્તર્ભાવાલ કાર.

પ્રકાશકારાદિકાેના આ સિદ્ધાન્ત છે કે સમાનતાથી એક વસ્તુવડે અન્ય વસ્તુનું આગ્છાદન થઇ જવાથી એ વસ્તુનું જ્ઞાનજ ન થાય; એતાે મીલિત અલંકારનું સ્વરૂપ છે. અને જીદી જીદી વસ્તુઓ રહેતાં સમાનતાથી અમુક કાેણુ ? અમુક કાેણુ ? એવું જ્ઞાન થાય નહિ એ સામાન્ય અલંકારનું સ્વરૂપ છે. '' રત્નાકરકાર " કહે છે કે સામાન્ય મીલિત અલંકારથી ભિન્ન નથી. અને આ કારિકામાં લખે છે કે:—

### " मेदेनानुपलम्भस्य बलवद्गुणसंगतिः । सामान्ये मीलिते तुल्यो हेतुस्तन न भिन्नता ॥

ભેદવડે ન જાણવાના હેતુ અલવાન ગુણવાળાની સંગતિ છે. તે તા સામાન્ય અને મીલિતમાં તુલ્ય છે. એથી એમાં ભિન્નતા નથી. વૃત્તિમાં રત્નાકરકાર લખે છે કે વસ્તવંતરનું આચ્છાદન હાવાથી સામાન્ય પણ મીલિતના ભેદ હાવાને યાેગ્ય છે. તાત્પર્ય એ છે કે મીલિતમાં તા વસ્તુનું આચ્છાદન છે. સામાન્યમાં વસ્તુની અન્યતાનું આચ્છાદન છે; એથી ભિન્ન નથી. તેથી અમારી સંમતિ પણ રત્ના-કરકારની સાથે છે, ક્ષીરનીર ન્યાયથી વસ્તુઓના મળવાને મળી જાનું કહેવામાં આવે છે. અને રત્નરાશિમાં સજાતીય રત્ન નાંખવામાં આવે એનું ભિન્ન જ્ઞાન ન હાેય ત્યારે પણ મળી જવું કહેવામાં આવે છે. આતા મળી જવાના પ્રકારાન્તરજ છે. એથી સામાન્ય મીલિતમાં આંતર્ભૂત છે.

#### साम्य.

साम्य એટલે " સમતા " પ્રાચીના સામ્ય નામના અલંકારા-ન્તર માને છે મહારાજા ભાજ આ લક્ષણુ આપે છે. द्वयोर्यत्रोक्तिचातुर्यादौपम्यार्थोवगम्यते । उपमारुपकान्यत्वे साम्यामित्यामनन्ति तत् ॥ જ્યાં અન્નેની ઉક્તિની ચતુરાઇથી ઉપમા રૂપકથી અન્ય અની ને ઔપમ્યાર્થ જાણવામાં આવે એને साम्य કહે છે. યથા.

બેસે ત્યારે બેસે, આલે ત્યારે સંગે ચાલે છે.

છાયાસમ ઋષિધેનુ, વનમાં રાજા દિલીપ ચાલે છે.

રૂદ્રટે સામ્ય અલંકાર બે પ્રકારના માન્યા છે. પ્રથમ પ્રકારનું આ લક્ષણ ઉદાહરણ છે:---

### अर्थकियया यस्मिन्नुपमानस्येति साम्यमुपमेयम् । तत्सामान्यगुणादिककारणयां त वेत्साम्यम् ॥

જ્યાં ગુણાદિ સમાન ધર્મ કારણુથી પ્રાપ્ત થએેલ જે અર્થક્રિયા અથવા કાર્યકારિલા એથી ઉપમાનની સમતા હેાવાથી ઉપમેય હેાય ત્યાં साम्य અલંકાર થશે.

યથા

શું પૂરવ દિશિ દેખતી, અભિસર મળ પતિ <mark>જાય</mark>;

શશિના સહુ કારજ કરે, તુજ આનન સુખદાય.

આહીં કાન્તિરૂપ સમાન ગુણુ કારણુથી પ્રાપ્ત થએ<mark>લ જે પ્રકાશ</mark> રૂપ કાર્યકારિતા એથી શશી ઉપમાન**ની** સમતા હેાવાથી <mark>આનન</mark> શશિનું ઉપમેય થયું છે.

રૂદ્ર ટે સામ્યના બીજા પ્રકારનું આ લક્ષણુ ઉદાહરણુ આપ્યું છે:-

### सर्वाकारं यस्मिन्नुभयोरभिधातुम्न्यथा साम्यम् । उपमेयोत्कर्षकरं कुर्वीत विशेषमन्यत्तत् ।।

જ્યાં બન્નેનું અન્યથા અર્થાત્ અન્ય પ્રકારથી સર્વાત્મ સામ્ય કહેવાને માટે ઉપમેયનાે ઉત્કર્ષ કરવાવાળાે વિશેષ કહે એ द्वितीय साम्य.

યથા

મૃગનું અંક સહજ સદા, ધારે ઇન્દુ નિહાળ; મૃગમદ આહાર્યને કદા, ધારે તુજ મુખ નાર.

આહીં ઉપમાન ઇન્દુમાં મૃગરૂપ અંક સહજન્મા અથવા સર્વદા છે. ઉપમેય મુખમાં મૃગમદ પત્ર રચના આહાર્ય અર્થાત્ આરાપિત રસવદાદિ અલંક્રાર.

અને કદાચિત્ છે. આ ઉપમેયનાે વિશેષ કહેવાથી નયનાન દકરત્વાદિ ઉપમેયનું અન્યથા સર્વાત્મ સામ્ય સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે.

અમારા મતથી આ વિષયમાં વ્યતિરેક અથવા અમે સ્પષ્ટ કરે લ વિશેષાકિત અલંકાર છે. એથી રૂદ્રટાેક્ત સામ્ય પણુ ભિન્ન અલં-કાર નથી.

# रसवदादि अलंकार.

વ્ય ગ્ય બે પ્રકારના છે. ૧. પ્રધાન. ૨. ગૈાણુ. તેમાં પ્રધાન વ્યંગ્ય તેા કાવ્યના જીવનરૂપ છે. એથી કાવ્યને શાભારૂપ અને છે. પરન્તુ જીવરૂપ હાેવાથી એને અલંકાર વ્યવહાર નથી પણુ અલંકાર્ય વ્યવહાર છે; એ પ્રથમ સવિસ્તર લખેલું છે. ગુણીભૂત વ્યંગ્ય પ્રધાન નથી; પણુ શાભાકર છે. એથી ગુણીભૂત વ્યંગ્યને અલંકાર વ્યવહાર છે. એ સિદ્ધાન્તાનુસાર મહારાજા ભાજ આદિ સવે<sup>ડ</sup> એ રસ આદિની અંગતામાં રસવદાદિ અલંકાર કહેલા છે. રસવત્ અથાત્ રસ જેવું. આહીં રસ અન્યનું અંગ થઇ જાય છે. રસ સ્વયં પ્રધાન રહેતા નથી. એથી આહીં રસ નથી કિન્તુ રસ જેવું છે, એમ બતાવવાને માટે રસવત્ કહેલ છે. અન્યનું પાષણુ કરે ત્યારે અંગ છે. પાષણુ કરવું એ તાે આહીં શાભા કરવી છે. આ રીતિથી કાવ્યને શાભાકર હોવાથી રસ અલંકાર થાય છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકાકારે વ્યેજ રસ પ્રકરણમાં કહેલું છે કે:-

### रसभावतदाभासभावशान्त्यादिरक्रमः । भिन्नो रसाद्यऌंकारादऌंकार्यतया स्थितः ॥

રસ, ભાવ, અને એ બન્નેનાે આભાસ અને ભાવશાન્તિ આદિ જે અલક્ષ્ય ક્રમવાળા છે તે રસાદિ અર્થાત્ રસવડાદિ અલંકારાેથી ભિન્ન હાેઇને અલંકાર્યતાથી સ્થિત છે. મતલબ રસાદિ પ્રધાન હાેચ ત્યાં અલંકાર્ય છે અર્થાત્ અલંકારવાળા છે. અને રસાદિ સ્વયંપ્રધાન ન હાેય ત્યાં બીજાને શાભા કરવાથી અલંકાર થઈ જાય છે. જ્યાં રસ રસનું અથવા ભાવનું અંગ થઇને પાેષણ કરે એ રસવત્ અલં- કાર. સિદ્ધ થએલ રસ કાઇનું અંગ નથી થતું. કેમકે એ તો સ્વયં પ્રધાન છે. એથી આહીં રસ શબ્દથી સ્થાયીભાવ જાણવા જોઇએ. અને રસ તો પ્રદ્ધાનંદ સદશ છે. એ રસ કાબ્યના શ્રોતાઓને થાય છે ત્યારે શ્રેાતાઓના આત્મા એ સમયમાં જે રસ હાેય છે તેમાં તન્મય થઇ જાય છે. અને તે વખતે અન્યનું ભાન રહેતું નથી. અને અંગાગી ભાવબ્યવસ્થા તા ખન્નેના ભાનમાં થાય છે. એથી રસ દશા પ્રાપ્ત હાેવાથી પ્રથમ અંગાગીભાવ છે. એ સમયમાં અંગીપણ રસ નથી. એથી સ્થાયી ભાવના અંગીપણ સ્થાયીભાવ એમ જાણવું જોઇએ. અને ભાવનું અંગ રસ, આ કથનથી આહીં રાજરતિભાવ આદિ જે ભાવાની રસદશા નથી થતી એને ભાવ જાણવા જોઇએ. આ રીતિથી સ્થાયીભાવનું અંગ સ્થાયીભાવ અને ભાવનું અંગ સ્થાયીભાવ છે. અને ભાવનું અંગ સ્થાયીભાવ હોય ત્યાં રસવાથી સ્થાયીભાવનું અંગ સ્થાયીભાવ અને ભાવનું અંગ સ્થાયીભાવ હોય ત્યાયીભાવ અને ભાવનું અંગ સ્થાયીભાવ હોય ત્યાં રસવત્ અલંકાર.

યથા.

રંગાયાે શ્રોણીતે જે રસેથી લપટાતા, રતિસ્વેદકણું ભીંજી અંગરાગને લગાવતાે; તેજ તડક્ડી આજ તાેડે ચિત્તધીરજને, ચંચલ ચાહેથી જેહ નીવીભણી આવતા; દેખું આજે કેવી વિધિકેરી વિપરીત ગતિ, તાપને તજાવનારા તાપથી તપાવતાે, લેટ્યો એ બૂમિને ભુજસંગરમાં શર ખાઈ; લેટતા મુને જે સ્મર શરખાઈ ભાવતાે.

આંહી ભૂરિશ્રવાની સ્ત્રીઓના શાેક સ્થાયીભાવ છે. રણમાં કા પેલા ભૂરિશ્રવાના હાથ આલંબન વિભાવ છે. અને એ હાથનું તડ-કડાવવું ઇત્યાદિ ઉદ્દોપન વિભાવ છે. ભૂરિશ્રવાની સ્ત્રીઓના વિલાપ અનુભાવ છે. વિષાદ દીનતાદિ સંચારી ભાવ છે. આહીં શાેકસ્થાયી ભાવ પ્રધાન હાેવાથી અંગી છે. રતિ સ્થાયીભાવ અંગ છે.

### त्रेय.

### " प्रियतरं मेयः " અત્યન્ત પ્રિયને પ્રેય કહે છે. તે ભાવ,

સ્થાયીભાવતું અથવા ભાવતું અંગ થાય ત્યાં પ્રેય અલંકાર છે. સંચારીભાવ તેમજ ગુરૂદેવતા અને રાજા ઇત્યાદિવિષયક રતિ-ભાવ ભાવ છે.

#### ય**થા**.

એકલીં જાઉં મહાવન અંદર, એકજ ત્યાં સુજ પાછળ આવે, ઉત્તમ આનન ચન્દ્રનોં ચાંદની, એ પહેલાં તનતાપ બુઝાવે; કૂલ કલાંદિનીં કુંજ મનાહર, મિષ્ટ અમાલ સુણાલ સુણાવે, જેમ હરે નિરખી હસિને ઉર, તેમ હસી હરિ ઉર લગાવે.

આમાં રતિસ્થાયીભાવનું વર્ણુન છે, નાયકવિષયક નાયિકાની રતિ તેા સ્થાયીભાવ છે, નાયિકાઆલંખન વિભાવ છે. આમાં વર્ણુન કરેલ નાયકની ચન્દ્રાનનતા ઉદ્દીપન વિભાવ છે. ચિન્તાસ્મૃત્યાદિ બ્યભિચારી ભાવ છે. માનાદિગમ્ય અનુભાવ છે. ચિન્તા ચિન્તન છે. એ વિચારના વિરોષ છે. ચિન્તામણિકાષકારે કહ્યું છે કે " चिन્ता चिन्तને " આહીં હાસ્યથી પ્રતીયમાન નાયકના હર્ષભાવ નાયિકાના રતિસ્થાયી ભાવનું અંગ છે. એવી શંકા ન કરવી જોઇએ કે રસની અવયવભૂત સંચારી સર્વત્ર હાેય છે તે પણ શું પ્રેય અલં-કાર છે ! કેમકે જે બ્યભિચારી ભાવ એજ અધિકરણમાં સ્થાયી ભાવની સાથે હાઇને રસને સિદ્ધ કરે છે, એ તા અવયવરૂપ છે, અલંકાર નથી. અહીં રતિસ્થાયી તા નાયિકામાં છે. ચિન્તા આદિ પણ નાયિકામાંજ છે. એતા સંચારી ભાવ છે, અને નાયકમાં રહેલ જે હર્ષ તે આહીં નાયિકાની રતિસ્થાયી ભાવના પાષક હાવથી **વેય અલંકાર છે**.

ऊर्जस्वी.

जर्ज એટલે બલ. ચિન્તામણિકાયકારે કહ્યું છે કે 'जर्जः बले' जर्जस्वी એટલે બલવાળા. આહીં બલવત્તા તાે એ છે કે અનુચિત રસ દ્રષણ હાેવાને યાેગ્ય છે; એનું ભૂષણ થઇ જવું એ અનુચિત રસ રસાભાસ છે. અને અનુચિત ભાવ ભાવાભાસ છે. તે રસાભાસ, ભાવાભાસ, સ્થાયીભાવનું અથવા ભાવનું અંગ હાય અર્થાત પાષક હાય ત્યાં ऊर्नस्वी अलंकार.

યથા.

ન્ટપ અશ્વિધૂંના વિપિનમાં, હરતા પટેા પુલિન્દ; અદ્દભુત અંગ નિહાળીને, સ્મરવશ થાય સ્વૅચ્છન્દ.

આમાં અરિરાજસુન્દરીએ આલંબનવિભાવ છે, વનરૂપ એકાન્તસ્થાન ઉદ્દીપન વિભાવ છે, હર્ષાદિ સંચારી ભાવ છે, અનં ગાત્પત્તિના બાધક રામાંચાદિગમ્ય અનુભાવ છે. અને અરિરાજ સુન્દરીવિષયક પુલિન્દાની રતિ સ્થાયી ભાવ છે. આહીં લૂંટતી વખતે દુ:ખથી અત્યંત વિસુખ થએલ અરિસુન્દરીઓથી શખરાને રતિની ઉત્પત્તિ અનુચિત છે. અને રાજકન્યાઓના અને શખરાને રસાત્પત્તિ સખંધ પણુ અયાગ્ય હાવાથી અનુચિત છે. આ રસાભાસ કવિના રાજરતિભાવનું અંગ હાવાથી અર્જાસ્વી अર્છંજાર છે.

ય**થા**.

આવ્યા સર્જે આયુધ પ્રબલ, નૃપથી લડવા કાજ;

થયા સક્લ તવ દર્શને, વઘા લાવોંને લાજ.

આહીં ચુદ્ધને માટે ભૂમિમાં આવેલ શત્રુઓના નરેશ્વર પ્રતિ રતિભાવ અનુચિત હાેવાથી ભાવાભાસ છે. એ કવિવિષયક રાજરતિ-ભાવનું અંગ હેાવાથી જર્ज**स्વી અલ**ંકાર છે.

# समाहित.

समाहित શબ્દના અર્થ સમાપ્તિ છે. ચિન્તામણિકાેષકારે કહ્યું છે કે " समाहितः समाधाने समापनं समाप्तौ, समाधाने " તેથી જ્યાં ભાવની શાંત અવસ્થા સ્થાયીભાવનું અથવા ભાવનું અંગ દ્વાય એ समाहित अलंकार છે.

#### યથા. ભ્રકુટિ ચડાવી ગર્જતા, કર તાેળી કરવાલ; આવે અસ્તિૃપદલ નિરખી, તજે ગર્વ તતકાલ.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

અાહીં શાન્ત થતેા રાજાની અરિસ્ત્રીઓનેા ગર્વ સ'ચારીભાવ કવિના રાજરતિભાવનું અંગ હેાવાથી समाहित અલંકાર છે. આનું નામ **માવશાન્તિ** પહ્યુ છે.

### भावोदय.

**ભાવની** ઉદય અવસ્થા અપરતું અંગ હાેય એ भावोद्य અલંકાર. <sup>યથા.</sup>

ન્ટપ ! તુજઅરિ કરતા હતા, મિત્રા સહ મદપાન; સુર્ણો નિશાન<sup>દ</sup>વનિ આપની, વિવિધ બન્યા ભયવાન. આહીં રાજાના શત્રુનાે ઉદય થતાે ભય સ્થાયીભાવ

કવિના રાજરતિભાવનું અંગ હેાવાથી मार्वोदय अलंकार છे. भावसन्धि.

સન્ધિ એટલે છેનું મળવું છે. પરન્તુ આહીં ભાવ શખલતાથી વિલક્ષણુતાને માટે વિરૂદ્ધ ભાવાના સંમેલનની વિવક્ષા છે. તે સ્થાયી-ભાવનું ું અથવા ભાવનું અંગ ભાવસન્ધિ અને ત્યાં ભાવસન્ધિ અલંકાર છે.

યથા,

થયા સલેામ કપાેલ દ્રય, મળાં પ્રિય ચડતાં જંગ;

છે એક મંગલપાલિકા, એક સ્મરબાણુનિષંગ.

માટીના કુંડામાં વાવેલા જવ અથવા ઘઉં જેને લાેકભાષામાં જવારા કહે છે. શુભકાર્યને માટે જનાર પુરૂષના શકુનાને માટે ઉક્ત કુંડા સામા લાવે એને મગલપાલિકા કહે છે. કુંડું અને નિષંગ બન્ને ગાલાકૃતિ હાેય છે. એનું કપાલાની સાથે રૂપક છે. અને તદ્દ-ગત જવારા અને બાણાના પુખારાની સાથે રામાંચનું રૂપક છે. સ્ત્રીઓની સાથે મળીને ચુદ્ધે ચઢનાર રાજાના સુભટાના ચુદ્ધવિષયક ઉત્સાહ સ્થાયીભાવ અને સ્ત્રીવિષયક રતિસ્થાયીભાવ થએલ છે; તેથી એ સુભટવિષયક કવિના રતિભાવનું અંગ હાેવાથી ભાવસન્ધિ હધ અલંકાર છે. અને એ વિરૂદ્ધ ભાવાની સન્ધિ છે. કેમકે ચુદ્ધવિષયક ઉત્સાહ અને સ્ત્રીવિષયક રતિ આપસમાં પરસ્પર વિરૂદ્ધ પ્રસિદ્ધ છે.

### भावशबलता.

शबलता એટલે ઘણાએાની મિલાવટ અથવા એકઠા થવું. એ ભાવેાની શખલતા સ્થાયીભાવનું અથવા ભાવનું અંગ ખને ત્યાં भावशबलता अलंकार.

યથા.

ગ્રહે ગહન વન વિચરતાં, શખરાે કર રતિકાજ; થાય એક સઁગ રિપુર્સ્નીને, ગ્લાનિ કેાપ ભય લાજ.

આહીં નૃપતિની રિપુરમણીએાના ગ્લાનિ, ભય, કેાપ અને વ્રીડા વ્યભિચારી ભાવાની શબલતા કવિના રાજરતિભાવનું અંગ હેાવાથી માવગ્નबल्लता अलंकार છે.

### प्रमाणालंकार

ઇશ્વર આદિના નિર્ણયને માટે પ્રમાણુ માનવામાં આવેલ છે. જેમાં ચાર્વાક અથવા નાસ્તિક તા એક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુજ માને છે, વૈશેષિક શાસ્ત્રના કર્તા કણાદ સુનિ અને બાૈધમતવાલા પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન નામનાં બે પ્રમાણુ માને છે. સાંખ્ય શાસ્ત્રવાલા પ્રત્યક્ષ, અનુ આન અને શબ્દ એ ત્રણુ પ્રકાર માને છે. ન્યાય શાસ્ત્રના કર્તા ગાૈતમ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન શબ્દ અને ઉપમાન એ ચાર પ્રમાણુ માને છે. મી-માંસા શાસ્ત્રના એકદેશી પ્રભાકર પ્રત્યક્ષ. અનુમાન, શબ્દ, ઉપમાન અર્થાપત્તિ એ પાંચ પ્રમાણુ માને છે. મીમાંસક ભદ્દ અને વેદાંતી પ્ર-ત્યક્ષ, અનુમાન, શબ્દ, ઉપમાન, અર્થાપત્તિ અને અનુપલબ્ધિ એ છ પ્રમાજ્ માને છે. પારાણિક લાક પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, શબ્દ, ઉપમાન, અ ર્થાપત્તિ અને ચતુપલબ્ધિ, સંભવ અને ઐતિદ્ધ એ આઠ પ્રમાણુ માને છે. મહારાજા ભાેજે અને અપગ્યદીક્ષિતે એ પ્રમાણેાના અનુસાર

અલંકાર માનેલ છે. પ્રમા શબ્દના અર્થ યથાર્થાનુભવ. ચિન્તામણિ કાષકારે કહ્યું છે કે " प्रमा यथार्थानुभवे प्रमैव प्रमाणम् " જે પ્રમા છે એજ પ્રમાણુ છે અથવા યથાર્થાનુભવ પ્રમાણુ છે. સ્મૃ-તિથી અન્ય જ્ઞાનને અનુભવ કહે છે.

#### प्रत्यक्ष

પ્રતિ શખ્દને અર્થ સન્મુખતા છે. ચિન્તામણિકોષકારે કહ્યું છે કે "प्रति आभिम्रुख्ये" અક્ષ એટલે નેત્ર આદિ ઇન્દ્રિયા. જ્ઞાન આત્માને થાય છે: તેથી પ્રત્યક્ષ એટલે અક્ષની સન્મુખતાથી અર્થાત્ ઇન્ક્રિયોના દ્વારા જ્ઞાન થાય એ प्रत्यक्ष.

મહારાજા ભાજ પ્રત્યક્ષ અલંકારનું આ લક્ષણ આપે છે.

### प्रत्यक्षमक्षजं ज्ञानं मानसं चाभिधीयते ।

स्वानुभूतिभवं चैवमुपचारेण कथ्यते ॥

अक्ष અર્થાત્ ઇન્દ્રિયાથી ઉપ્તન્ન થએલ જ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ કહે છે. માનસજ્ઞાન અને પાતાની અનુભૂતિથી ઉપ્તન્ન થએલ જ્ઞાન પણુ ગાણુ-વૃત્તિથી પ્રત્યક્ષ છે. સ્વાનુભૂતિ એટલે પાતાના અનુભવ અર્થાત્ યાગા-ભ્યાસાદિથી પાતાના આત્માના સ્વરૂપનું જ્ઞાન. દીક્ષિતે આ બન્ને ભેદ કહેલ નથી.

યથા

શબ્દ સ્વરૂપ સુગંધિ અતિ, સ્પર્શ સ્વાદ સુમહાન, સહુ શરીરને સુખ સખી, કરે એક મધુ પાન.

સુરાહીથી નીકળતાંજ મધુના રમણીય શબ્દ થાય છે. એનું વર્ણુ-ન પારસી કવિતામાં ઘણુંજ છે. એનું જ્ઞાન શ્રવણ ઇન્દ્રિયથી થાય છે. આસવના રંગ અને સ્વરૂપનું જ્ઞાન નેત્ર ઇન્દ્રિયથી થાય છે. આસવની સુગન્ધિનું જ્ઞાન ઘાણુ ઇન્દ્રિયથી થાય છે. અને આસવના સ્પર્શનું જ્ઞાન ત્વચા ઇન્દ્રિયથી થાય છે, અને આસવના સ્વાદનું જ્ઞાન રસના ઇન્દ્રિયથી થાય છે. આ પાંચે ઇન્દ્રિયોથી પ્રત્યક્ષનું ઉદાહર**ણ** છે

યથા.

થકિત થયેા જ્યાં જેવું ત્યાં, ભલ સ્વરૂપ છબિ ભાળી; શિખનખ લગિ કાેઇ દિવસ, ન શકયાે કથે નિહાળી. આહીં રૂપગુણુગવિંતાનાયિકાની ઉક્તિમાં કેવળ નેત્રાથી પ્રત્યક્ષ છે. કાવ્યશાસ્ત્ર.

યથા.

સંગીંત સન્સુખ ઉભય બાજીપર, દક્ષિણુ દેશતણા પંડિત વર; પાછળ ચામરકરણિ વલયરવ, નહિ તેા લે સન્યાસ છેાડિ ભવ. આહી ગાન, કવિતા અને કંકણુરવ એ સર્વ બ્રવણુથી પ્રત્યક્ષ છે. યથા. રચિત મનેારથ સર સરિત, વનપ્રાસાદ પુનીત;

કેલિકુતૂહલ કરિ કરે, વાસર સુખે વ્યતીત.

આહીં મનથી દેખે છે, એથી એ માનસજ્ઞાન પણ ગૈાણવૃત્તિથી પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે.

યથા

ચેાગકળાથી ઉરકમલ, ખાેલી પૃર્ણુ પ્રકાશ; નિરખ્યાે જેણું નેહુથી, એ પૂરાે મમ આશ. આહીં ચાેગાભ્યાસથી અજ્ઞાનરૂપ આવરણનિવૃત્તિના અનંતર આત્માનું સ્વપ્રકાશરૂપ જ્ઞાન પણુ ગાૈણવૃત્તિથી પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે.

### अनुमान.

આહીં अनु શખ્દને અર્થ લક્ષણ છે. ચિન્તામણિકાષકારે કહ્યું છે કે " अनु लक्षणे " લક્ષણ ચિદ્ધનું નામ છે. '' चिદ્ધં लक्ष्म च लक्षणम् " इत्यमर: " मा " ધાતુના અર્થ મિતિ છે, મિતિ અર્થાત્ ज्ञान. અનુમાન આ શખ્દસમુદાયના અર્થ ચિદ્ધથી જ્ઞાન છે.

યથા

વિ્્ત્જવાલા ધૂમ્રઘન, જગનુઁ સ્કુલિંગ દરાજ; લાગ્યાે સ્મરદવ જાણુિએ, વિરહીં વૃક્ષમાં આજ.

આહીં વિઘુત્જવાલા, ઘનધૂમ્ર અને ખઘોતરૂપ ચિદ્ધથી વિરહી-જન વૃક્ષામાં કામદવ લાગવાનું જ્ઞાન થએલ છે. મહારાજા ભાજ અનુમાનનું આ લક્ષણુ આપે છે:---

### छिङ्गाद्यछिङ्गिनो ज्ञानमनुमानं तदुच्यते । पूर्ववच्छेषवच्चेव दृष्टं सामान्यतश्च यत् ।।

લિંગથી જે લિંગીનું જ્ઞાન અર્થાત્ ચિદ્ધથી ચિદ્ધવાળાનું જ્ઞાન એ અનુમાન કહેવાય છે. જે પૂર્વવત્, શેષવત્ અને સામાન્યત: દ્રષ્ટ એવા ત્રણુ પ્રકારનું છે. કારણુથી કાર્યનું જ્ઞાન હાેય એ પૂર્વવત્, કા-ર્યથી કારણુનું જ્ઞાન હાેય એ શેષવત્ અને કાર્યકારણુ ભાવ વિના અવિનાભાવથી એકથી બીજાનું જ્ઞાન હાેય એ સામાન્યત: દ્રષ્ટ છે.

યથા

ધનગજ<sup>5</sup>ન દામિનિદમક, ધુરવા ગણુ ધાવંત; આવ્યા વર્ષા આણુવા, વિરહિણિઓાના અંત. આહીં વર્ષાકાલરૂપ કારણુથી વિરહિણીનાં મરણુરૂપ કાર્યનું જ્ઞાન છે.

યથા

મનાવવા માનિનિને, પડ્યા પાયમાં લાગેા છેા લાલ; હરપાવકસમ જાવક, જેઉં છું હું આપ તણે ભાલ. આહીં લલાટમાં જાવક લગાડવારૂપ કાર્યથી સપત્નીના પાદપ-તનરૂપ કારણનું જ્ઞાન થાય છે.

યથા

અંબર છાસું ઘનથી, ગિરિશિખરે નાચતી મચૂ<mark>ંર માલ;</mark> ધરપર કદબ ફૂલ્<mark>યાં, આ</mark>નૅદપ્રદ આવ્યેા વર્ષાકાલ.

આહીં ઘન આદિથી વર્ષાઝાતુનું જ્ઞાન છે. ઘન આદિના અને વર્ષાઝાતુના કાર્યકારણુ ભાવ નથી, કિન્તુ અવિનાભાવ સખંધ માત્રથી છે. અવિનાભાવ એ છે કે એકના વિના બીજાનું ન થવું, તેથી આહીં વર્ષાકાલ વિના ઘનાદિનું થવું નથી, આ અવિનાભાવથી વર્ષાઝાતુનું અનુમાન થયું છે.

#### शब्द.

શબ્દથી જે યથાર્થ જ્ઞાન થાય છે ते शब्दप्रमाण.

#### યથા

જેના ગુણાે શ્રુતિ ગાય નિત્ય, સુનિ મગ્ન થાયે નામ લઇ, શંકર રટે છે નામ જેનું, કાળ ક`પે દીન થઇ; દેવેા અદેવેા જાય વારી, મૂર્તિ જેઇ માહમયાં, તેને નચાવે નાચ છેાકરીઓ, અહીંરની છાશ દર્દા

આહીં છાશને માટે નૃત્ય કરવાવાળા કૃષ્ણુ ગ્વાલના પરપ્ર-દ્વાના અવતાર થવા એ વેદવ્યાસાદિકાના વચનથી પ્રમાણુ છે. સત્પુ-રૂષાના આચરણુને સદાચાર કહે છે. એને પણુ કાેઇએ પ્રમાણુ માનેલ છે.

ય**થા**.

નયને નિરખી બેતાં, આ ચપલાનું ચમત્કાર્સ ચિત્ર; મુજ મન સાક્ષિ પૂરે, કદી ન હાેયે ઝાષિકન્યા મિત્ર.

રાજર્ષિ વિશ્વામિત્રથી અપ્સરાના ઉદરમાં ઉત્પન્ન થએલ શકુ-ન્તલાનું કષ્ટવઋાષિ પુત્રીવત્ પાલન કરતા હતા. એના ઉપર આસકત થએલ દુષ્યન્તરાજાની આ ઉકિત છે.

#### उपमान.

મહારાજા ભાેજ ઉપમાનનું આ લક્ષણ આપે છે:-

#### " सादृश्यात् सदृश्वज्ञानमुपमानम् "

सादश्य ज्ञानथी सदशनुं के ज्ञान थाय के उपमात्र.

યથા.

એ રાહિણીં જાણે સખા, જે છે શકટ સમાન;

આમાં શકટના સાદ્દશ્યજ્ઞાનથી આ રાેહિણી નામનું નક્ષત્ર છે એવું જ્ઞાન થાય છે.

## अર્थापति.

अर्थापत्ति એટલે અર્થનું આવી ૫ડવું. આનું લક્ષણુ એ છે કે:—

अनुपपद्यमानेनार्थेनापपादकव ल्पनमर्थापत्तिः ન થતે। એવે। અર્થ કરીને એના થવાવાળા અર્થની કલ્પના એ अर्थापत्ति પ્રમાણુ છે. યથા.

> ં છે સ્યામા તુજને કર્ટિ, જાણુ કરી વિચાર; જો ન હાય તાે કયમ રહે, ભારે આ સ્તન ભાર.

મીમાંસા શાસ્ત્રવાળા તેા અર્થાપત્તિ પ્રમાણુને ભિન્ન માને છે. અને ન્યાયશાસ્ત્રવાળા અર્થાપત્તિ પ્રમાણુના અનુમાન પ્રમાણુમાં અન્ત-ર્ભાવ કરે છે.

### अनुपलाब्धि.

अन् ઉપસર્ગના અર્થ વર્જન છે. उप ઉપસર્ગના અર્થ સમીપ છે. ल्राब्ध શબ્દના અર્થ લાભ છે. अनुपल्लब्धि આ શબ્દસસદાયના અર્થ સમીપમાં લાભ નહીં." એવા છે. તાત્પર્ય એ છે કે ન દેખાવું; વસ્તુના નહી દેખાવાથી એના અભાવના નિશ્ચય એ अनुपलब्धि प्रमाण છે.

યથા.

નથી તારે કટિ સહુ કહે, કુચ સ્થિત વિણુ આધાર;

ઇન્દ્રજાળ છે કામિની, આવે એમ વિચાર.

અનુપલ<mark>બ્ધિ પ્રમા</mark>ણુને ન્યાયશાસ્ત્રવાળાએાએ પ્રત્યક્ષ પ્રમા-ણુમાં અન્તર્ભાવ કર્યો છે.

#### संभव.

ચિન્તામણિકાેષકારે સંમવ શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે કર્યા છે:—'' સંમવતિ अस्मात् " આથો સંસવે છે અર્થાત જેમાંથી સિદ્ધ થાય છે, એ સંમવ. અને ચિન્તામણિકાેષકારે સંભવનું આવું ઉદા હરણુ આપ્યું છે. સદ્દસે ગ્રતમ્ " સહસમાં એકશત સંભવે છે. એથી સાેને માટે સહસ સંભવ પ્રમાણ છે.

યથા.

જે છે સુજ ગુણ સમજણહારા, એ માટે નથી પરિશ્રમ મારા, છે થાશે કાેઇ સુજસમ કરણી, નિરવધિકાલ વિપુલ છે ધરણી.

છ થારા કાઇ મુજસન કરણા, ાનરવાવડલા વવુલ છે વરણા. કાલ અવધિરહિત છે અને પૃથ્વી વિપુલ છે. જેથી આ કવિના સમાન ધર્મવાળા કાેઇની આગળ થવું અથવા હવે થવું સિદ્ધ છે. એથી આહીં નિરવધિકાલ અને વિપુલા પૃથ્વી સંભવ પ્રમાણ છે. આ રીતિથી આ સંભવ પ્રમાણ અનુમાનાદિ પ્રમાણેુાથી વિ<mark>લક્ષ</mark>ણ છે. ન્યાયશાસ્ત્રમાં તેા સંભવ પ્રમાણ અનુમાન પ્રમાણમાં અંતર્ભૂત છે.

## ऐतिह्य.

ऐतिह्य એટલે પર પરાથી ચાલતાે આવેલાે ઉપદેશ. આને आनिर्दिष्टवक्तृक કહે છે કે જેના વક્તા જાણેલ નથી અર્થાત્ નિ-શ્વય નથી કે આવું કાણે કહ્યું છે.

યથા.

" પ્રીતિ કરનારા પસ્તાય "

આ શ્રુતિ સ્મૃતિનું વચન નથી. લાેક કહેવત ચાલી આવે છે. મહારાજા ભાેજે લાેક કહેવતને શખ્દ પ્રમાણનાે પ્રકાર કહેલ છે, તે યાેગ્ય છે. કેમકે લાેક કહેવત પણુ શખ્દરૂપ હાેવાથી શખ્દમાંજ અંતર્જુત છે.

### संस्रुष्टि संकर.

એક કાવ્યમાં અનેક અલંકારાની સ્થિતિ હાેય ત્યાં પ્રાચીના સંસષ્ટિ અને સંકર નામક અલંકારાન્તર માને છે.

કાબ્યપ્રદીપકાર કહે છે કે લાકમાં સુવર્ણ મય બૂષણુ અને રત્ન-મય ભૂષણુ ભિન્નભિન્ન છે. પરન્તુ સુવર્ણના કંકણ આદિમાં રત્ન જડવામાં આવે તા ત્રીજી વિલક્ષણુ શાભા થાય છે. એ ન્યાયથી કાબ્યના અલંકારાની મિલાવટમાં પણુ ચારૂતાંતર જોવામાં આવે છે, એથી અલંકારાન્તર છે. સંસષ્ટિ શબ્દના અર્થ સંગ. ચિન્તામણુ કાષકાર કહે છે કે સંસૃષ્ટિ: સંસર્ગે, સંસર્ગ: સંગ. ચિન્તામણુ કાષકાર કહે છે કે સંસૃષ્ટિ: સંસર્ગે, સંસર્ગ: સંગ તેથી આહીં સંસષ્ટિ શબ્દથી પ્રાચીન તિલતંદ્રલ ન્યાયથી અલંકારોની મિલાવટ ઇચ્છે છે અને સંકર શબ્દના અર્થ કાષકાર બ્યામિશ્રત્વ કહે છે. ચિન્તામણિ કાષકાર " કહે છે: સંવર્તર ગ્યાયિશ્રત્વે " વિ " ઉપસર્ગના અર્થ વિશેષ: आङ् ઉપસર્ગના અર્થ તમામ તરફથી " મિશ્ર " શબ્દના અર્થ મળેલ. ચિન્તામણિકાષકાર કહે છે કે:–" મિશ્ર: સંયુक્તે" આ રીતિથી " બ્યામિશ્રત્વ " આ શબ્દ સમુદાયના અર્થ તમામ તર- કથી અત્યંત મિલાવટ. આ અક્ષરાર્થાનુસાર સંકર શબ્દથી પ્રાચીન નીરક્ષીર ન્યાયથી અલંકારાની મિલાવટ ઇચ્છે છે. તાત્પર્ય એ છે કે સંબંધ રહિત અનેક અલંકારાની એકત્ર સ્થિતિમાં संस्टृष्टि અને સંબંધ સહિત અનેક અલંકારાની એકત્ર સ્થિતિમાં संकर છે.

संस्टष्टि--यथा.

છે સમર સમરસ સુભટ નરપતિ, પૃથ્વીપર સુપ્રસિદ્ધ; આમાં ચરણુના પૂર્વ ભાગમાં પ્રાચીન મતના યમક અને ઉત્તરભાગમાં અનુપ્રાસ હાેવાથી શબ્દાલ કારોની **સં**દ્યૃષ્ટિ છે.

યથા.

મહારાજ વીતી રજની ખાેલે તરલ તારક નેણુ, અલિયુક્ત અખ્બે સદૃશ સુણિયે સુકવિના આ વેણુ; તુજ વદન શાેલાથી પરાભવ પામિ આ રજનીશ, ંબને મહાસિન્ધુ નિમગ્ન જાણુ નિરખીયે નરઇશ. આ કાવ્યમાં ઉપમા અને ઉત્પ્રેક્ષા એ અર્થાલંકારાની સંસૃષ્ટિ છે. યથા.

સત્ય કહું પછિથી પછિતાઈશ, પાર્મીશ સંગતિ તુલ્ય સ્વભાવે, આ મૃગનેણિનો કર્ણુ સુણે ધ્વનિ, કાેઇક ૂપૂરણુ પુણ્ય પ્રસાવે; વખ્ત વિયોગતણા વિતતાં, તુજને ક્રરિને નહિ આ ઘડિ આવે, કાં ન વદે મતિમંદ તું વાયસ, હંસગતિ વર બાલ બોલાવે. આમાં શબ્દાલંકાર અનુપ્રાસ અને અર્થાલંકાર અપ્રસ્તુત પ્રશં-સા અને સમની સંસષ્ટિ છે. ઉત્તમ અનુત્તમના વિપરીત ભાવ સ-બંધ છે, જેનું સહ કથન અનુસવસિદ્ધ રાચક થાય છે. એથી આહીં કાકની સાથે હંસગમની આવા સંબંધ દેખાડવા એ ઉક્ત રીતિથી યથાયોગ્ય હાેવાથી આહીં સમ અલંકાર છે.

### संकर-यथा.

શશિ સુરસરિથી સિત થયા, ભવભૂષણ સુભુજંગ; જાર્ણી સુયશ શ્રી રામના, સ્તવતા સુર સહુ સંગ. આહીં તદ્દગુણુ બ્રાન્તિનું કારણુ છે. પ્રથમ તદ્દગુણુ ન હાેય તાે બ્રાન્તિ હાેયજ નહિ. એથો બ્રાન્તિના અને તદ્દગુણુના કાર્યકારણ ભાવ સંખંધ છે. સંસષ્ટિઉદાહરણાેની અપેક્ષા અહીં તદ્દગુણુ અને બ્રાન્તિની મિલાવટ અત્યંત હાેવાથી આ મિલાવટ નીરક્ષીર ન્યાયથી છે, એથી આહીં સંકર છે. સંસષ્ટિનાં ઉદાહરણાેમાં તા એકાધારતા માત્ર સખંધ હાેવાથી અલંકારાેની મિલાવટ તિલતંદુલ ન્યાયથી છે.

કાવ્યપ્રકાશગતકારિકારનું આ લક્ષણુ છે.

सैषा संस्रष्टिरेतेषां भेदेन यदिइ स्थितिः ॥

એ આ સ સષ્ટ છે કે એ કહેલા અલ કારાની અર્થાત્ પ્રથમ કહેલ જે શબ્દાલ કાર અને અર્થાલ કાર તેની इह અર્થાત્ અહીં કા-ત્યમાં લેદ કરીને સ્થિતિ. આ કારિકાકારે મેदેન यदिह स्थितिः ॥ આ સ સષ્ટિના લક્ષણથી ઉક્ત અલ કારાની અલેદથી સ્થિતિ એ संकर अलंकार, આવું અર્થસિદ્ધ સંકરનું લક્ષણુ માનીને અંગાં-ગીભાવ ઇત્યાદિ સંકરના ત્રણુ પ્રકાર કહે છે. ૧ અલ કારાની મિલા-વટમાં એક અંગ હાય અને બીજો અંગી હાય એ ગંગાંગી માવ સંकर. ર આહીં આ અલ કાર છે કે આ અલ કાર છે આવે સંદેહ એ સંદેદ સંकर. ૩. બન્ને અલ કારાના એક વચનમાં પ્રવેશ હાય એ एक वाचकानु प्रवेश संकर.

#### યથા.

શશિ સુરસરિથી સિત થયા, ભવભૂષણુ સુભુજંગ; જાણી સુયશ શ્રીરામનેા, સ્તવતા સુર સહુ અંગ. આહીં તદ્દગુણુ બ્રાન્તિનું કારણુ છે. એથી એ બન્નેનેા અંગા-ગીભાવ **સંવત્** છે. અંગાગીભાવ પણુ એક પ્રકારના સબંધ છે. યથા. નીલમણિ દીપકથી થાય ધૂમધાર તેની, ક્યાહીથી સઘન ક્યામ ચિકુર બનાવીને;

નેઇને લે જ્યારે લાલ પ્રકટ પ્રવાલ ખાલ, સારથી અધર રંગ ભરે ચિત્ત લાવીને. અરે પ્રાથુ પ્યારી તારૂં આનન અનુંપ રૂપ, તુલ્ય ત્યારે તેમ છબિ રચે સરસાવીને; સુખમા સરાજ સાર સાૈરલ બનાવે જ્યારે, ચતુર ચિતારા ચન્દ્ર ચહેરા ચઢાવીને.

આંહી જો આટલી સામગ્રી હોય તેા વર્ણુનીય નાયકાના સદશ મૂર્તિ બની શકે છે. એવા કવિના આશય હાેય તાે સંભાવના અલં-કાર છે. અને ઉક્ત સામગ્રી મિથ્યા હાેવાથી વર્જુનીય નાયકાના સદશ મૂર્તિ બનવાનું મિથ્પાત્વ સિદ્ધ કરવામાં આવે તાે મિથ્યાધ્યવસિતિ અલંકાર છે. આ રીતિથી આહીં સંભાવના અલંકારનું અથવા મિથ્યાધ્યવસિતિ અલંકારનું કાેઇ સાધક બાધક ન હાેવાથી એ નિશ્ચય નથી થતા કે આહીં સંભાવનાજ છે અથવા મિથ્યાધ્યવસિતિજ છે. એથી આહીં એ બન્ને અલંકારોના સંદેહ સંકર છે. સંદેહ સ્થલમાં સંદેહવાળી વસ્તુઓના પરસ્પરમાં સંદેહરૂપ સંબંધ છે.

યથા.

ઇન્દ્રસમાન ઉદાર છે, અવિમાં આ અવનિપ;

આમાં જે વચનથી અર્થાલંકાર ઉપમા થાય છે, એજ વચનથી શબ્દાલંકાર અનુપ્રાસ થાય છે. આ રીતિથી આહીં એકજ વચનમાં શબ્દાલંકાર અને અર્થાલંકાર અન્ને હેાવાથી एकवाचकानुप्रवेश संकर છે.

કુવલયાન દકારે સમપ્રધાનસંકર નામનાે સંકરના ચાથા પ્ર-કાર કહેલ છે કે પ્રધાનતાથી સમ થએલ અનેક અલંકારાનું એક સાથે ભાન થાય એ सम प्रधान संकर

યથા.

આ રવિની તુરગાવલિ મનહર, કરતી લંઘન પીન પયેાધર; મધ્યગતારૂણુ મરકતમાલા, નભશ્રી ઇવ રક્ષે ભુવિપાલા. આહીં પયેાધર શબ્દના <sup>Ջ</sup>લેષથી ઉત્પન્ન થએલ અભેદાતિશ-યેાક્તિ અંગ કરીને ઉઠાવેલ રવિની તુરગાવલિમાં મરકત માલાનીજે ઉત્પ્રેક્ષા એ નભલક્ષ્મીમાં નાયિકા વ્યવહાર સમારાપરૂપ સમાસાેકિત્ ગર્ભત છે, અર્થાત સમાસાંકિતની સાથે ઉઠાવવામાં આવે છે. પયેા-ધર શબ્દના <sup>^</sup>લેષ બન્ને જગાએ ઉપયાગી છે. એથી ઉત્પ્રેક્ષા અને સમાસાંકિત બન્નેના સમકાલ છે. અને પરસ્પર અપેક્ષા કરીને ચાર્ તાની જાગૃતિ બન્નેની તુલ્ય છે. આ રીતિથી વિનિગમનાવિરહેથી અર્થાત્ એકની પ્રધાનતાસાધક ચુક્તિ ન હાેવાથી સમ પ્રધાન છે. અર્વાત્ એકની પ્રધાનતાસાધક ચુક્તિ ન હાેવાથી સમ પ્રધાન છે. અને કાેઇ પ્રાચીને કહ્યું છે કે અંગાંગી ભાવસંકર તા તરૂબીજ ન્યા-યથી છે. આમાં એક અલંકાર બીજા અલંકારનું કારણ થાય છે. સંદેહસંકર દિવસનિશાન્યાયથી છે. દિવસ હાેય ત્યારે નિશા નથી હાતી અને નિશા હાેય ત્યારે દિવસ હાેતા નથી. एक वाचकाનુ પ્રવેશ संकर નસિંહન્યાયથી છે. નસિંહ ભગવાનના એકજ શરી-રમાં નરની અને સિંહની આકૃતિ છે એમ એકજ વચનમાં બે અલંકાર. सम प्रधान संकर દિવસરવિ ન્યાયથી છે. દિવસ આને રવિ સાથેજ પ્રકાશે છે.



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat