

જન્મ ક વિ. સે. ૧૯૧૧ કાર્લિક શુદ્ધ ૧ શુક્ષાય મહુષા (સાયા)

શાસનસમાર તપામચ્છા ચિપતિ- નરપતિતતિ પ્રતિખાધક-સરિચકચકવર્ત્તિ - શ્રીકદમ્ય ગિરિ-પ્રમુખ-તીર્થો હારક-પ્રીઢપ્રભાવશાલ-પરમપુજય ખાલલ્લાચારિ-આચાર્ય મહારાજધિરાજ શ્રીમદ્વિજયનેમિસ્**રીશ્વરજી મહારાજ સાહે**ખ.

> १६४५. अधिष्ठ कि कार्यक्र

गिश्पिद्ध : वि. स. १६६० अति अ वह ७. वणा-बद्धक्षीपुर पंन्यासपद : वि. स. १६६० मागशर शुह 3. वणा-वर्धसीपुर

સૂરિપદ: વિ. સ. ૧૯૬૪ જયેષ્ઠ શુક્ર પ. ભાવનગર स्वर्भवास : वि. स. २००५ आसे। वह अभास. शुक्रवार महुवा-

# अळङ्कारचृडामणिसहित-

### काव्यानुशासनप्रथमाध्यायस्य

#### संक्षिप्त-

## विषयाऽनुक्रमणिका

| विषय:                     |       | पत्रम् | विषय:                      | पत्रम् |
|---------------------------|-------|--------|----------------------------|--------|
| [ १ ] म्लमङ्गलाचरणम्      |       | 9      | [१३] गुण-दोषलक्षणम्        | १३७    |
| [ २ ] अलङ्कारचूडामणि-     |       |        | [१४] अलंकारलक्षणम्         | 984    |
| मङ्गलाचरणम्               | • • • | ४      | [ १५ ] रसोपकारप्रकारः      | 949    |
| [३] प्रयोजनभूमिका         |       | 90     | [ १६ ] शब्दार्थस्वरूपम्    | १ ७२   |
| [ ४ ] अभिधेयप्रयोजनम्     |       | १२     | [ १७ ] मुख्यार्थनिरूपणम्   | १७४    |
| [ ५ ] काव्यस्य कारणम्     | • • • | 99     | [ १८ ] गौणार्थनिरूपणम्     | १८२    |
| [६] सहजा प्रतिभा          |       | २६     | [ १९ ] शक्तिमेदखरूपम्      | २२५    |
| [ ७ ] औषाधिकी प्रतिभा     | • • • |        | [२०] व्यज्जकत्वनिहपणम्     |        |
| [ ८ ] प्रतिभासंस्कारः     | • • • | २८     | [२१] व्यङ्गयस्य भेदाः      | २३८    |
| [ ९ ] व्युत्पत्तिनिरूपणम् |       | ३०     | [२२] शब्दशक्तिमूलम्        | २४१    |
| [ १० ] अभ्यासनिष्पणम्     |       | ५७     | [२३] अर्थशक्तिमूलव्यङ्गयम् |        |
| [ ११ ] शिक्षानिरूपणम्     | •••   | ५९     | [२४] अर्थशक्तिमूलकरसादि-   |        |
| [ १२ ] काब्यखरूपम्        |       |        | ध्वनिनिरूपणम्              |        |





કલિકાલસર્વન્ન ભગવાન શ્રીમદ્ હેમચંદ્રસૂરીધરજી મહારાજાએ રચેલા સાહિત્યના આ અદ્ભુત ગ્રંથ કાવ્યાનુશાસનને 'શ્રીવિજયનેમિ-સૂરીધિર-ગ્રંથમાલા'રલ-૪૬ મા તરીકે પ્રકાશિત કરતાં અમને અત્યંત આનંદ થાય છે.

આ ગ્રંથમાં કલિકાલસર્વન્ન ભગવંતની સ્વોપન્ન 'अल्क्कारचूलामणिटीका' મુકવામાં આવી છે. તદુપરાંત તેમની 'विवेक्जृत्ति' ના સમ્પૂર્ણ ભાવને પ્રદર્શિત કરતી અને તે સિવાયના વિવિધ વિચારોને જણાવતી, શાસનસમ્રાટ્-સૂરિચક્રચક્રવર્ત્તિ–તપોગચ્છાધિપતિ–ભારતીય ભવ્યવિભૂતિ–દિવ્યતેજોમૂર્ત્તિ–સર્વતન્ત્રસ્વતન્ત્ર–શ્રીકદમ્બગિરિપ્રમુખાનેકતીથોં દ્વારક ભૂપાલાવલિનતપાદપદ્મ–પંચપ્રસ્થાનમયસૂરિમન્ત્ર—સમારાધક–બાલલ્લસ્ચારિ–પ્રૌઢપ્રતાપિ–પરમોપકારિ–જગદ્યુર-પરમકૃપાલુ–પરમપૂજ્ય–આચાર્યમહારાજ્રધિરાજ શ્રી શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમદ્વિજયનેમિસૂરી ધરજ મહારાજ્રધિરાજ શ્રી શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમદ્વિજયનેમિસૂરી ધરજ મહારાજ્રધાલેખના પટ્ટાલંકાર–વ્યાકરણવાચસ્પતિ–કવિરત્ન–શાસ્ત્ર-વિશારદ–નિરુપમત્યાપ્યાનસુધાવર્ષિ–સપ્તલક્ષ્યલીકમાનનૂતનચન્થનિમાંતૃ– બાલલ્લસ્થારી–પૂજ્યપાદ–આચાર્યદેવ શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ શ્રીમદ્ વિજય-લાવણ્યસૂરિજ મહારાજસાહેબે રચેલી 'પ્રकृष નામની નૃતન ટીકા પણ આમાં મકવામાં આવી છે.

આ ગ્રંથના સંપાદક પ્રખરવક્તા વિદ્વકર્ય બાલશ્રદ્ધચારી પૂજ્ય **પત્ર્યાસ-**પ્રવર શ્રીસુશીલવિજયજી ગણિવર્ય છે. તેઓશ્રીએ લખેલ 'મૂળનો સંક્ષેપાર્થ' પણ આમાં આપેલ છે.

#### ₹

આ ગ્રંથની પ્રસ્તાવના વડોદરા–નિવાસી જૈનવિદ્વાન્ ધર્મરસિક પ્રખ્યાત પંડિત શ્રીસુત **લાલચંદ્ર ભગવાનદાસ ગાંધીએ** સંદર લખેલી છે.

આ વંથતું સુદ્રણુકાર્ય મુંબઇના સુપ્રસિદ્ધ નિર્ણયસાગર પ્રેસે અને પ્રુક્-સંશોધન તે પ્રેસના પ્રધાનપંડિત નારાયણ રામ આચાર્યે સુંદર રીતે કરેલ છે.

આ ગ્રંથના પ્રકાશનમાં પાટણનિવાસી જ્ઞાનપિપાસુ ધર્મરસિક શા. સારાભાઈ નગીનદાસે ર. ૩૫૦૦) ની ઉદાર સખાવત કરી છે. આ બદલ સર્વેનો સહર્ષ અમે આભાર માનીએ છીએ. આ રીતે આ ગ્રંથનો પ્રથમાધ્યાયવાળો આ પ્રથમ વિભાગ પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યો છે. એ જ રીતે આગળના ભાગો પણ ક્રમશઃ પ્રકાશિત કરાશે.

સાહિત્યન્નો, વિદ્વાનો અને સંસ્કૃતના અભ્યાસીઓ આદિ આ ત્રંથનો સદુપયોગ કરે એજ શુભેચ્છા……

ગૂજરાતને વિવિધ વિશાલ વિશિષ્ટ વાહ્મયથી વિભૂષિત કરનાર, ગૂજરાતને સુશિક્ષિત સુસંસ્કાર-સંપન્ન રચનાર, ગૂજરાતને વાસ્તવિક ગૌરવશાલી અનાવનાર, ગૂજરાતના સન્માનનીય સ્વનામધન્ય સુપુત્ર મહાન સૂરીશ્વર શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યનું નામ સર્વદા સંસ્મરણીય છે, કર્તવ્ય–પરાયણ જે મહાન્ આચાર્ય વિક્રમની ખારમી–તેરમી સદીને સુયશસ્વી ખનાવી ગયા. લોકોપકાર-સજ્જ ભારત-ભૂષણ જે વિદ્વ-ચ્છિરોમણિએ પ્રતાપી ગૂર્જરેશ્વર સિદ્ધરાજ જયસિંહની પ્રાર્થનાને માન આપી '**સિદ્ધાંદ્રેમચંદ્ર' જેવા** પ્રખ્યાત શબ્દાનુશાસનની-ષડભાષામય શષ્દશાસ્ત્રની રચના કરી અનુપમ ભેટ સમર્પણ કરી. એના અનુ-સંધાનમાં નામ–લિંગાનુશાસન, ધાતુપારાયણ( ધાતુમાલા ) અને દેશીશબ્દ-સંગ્રહ-દેશીનામમાલા અભિધાનચિંતામર્ણિનામમાલા, અનેકાર્થસંગ્રહ, નિવંદશેષ જેવા શબ્દકોશો વિશ્વને સમર્પણ કર્યા. એ સાથે કાવ્યાતુ-શાસન, છંદીડનુશાસન અને 'ચૌલુક્યવંશ'ને યશસ્વી અનાવતું, ગૂજરા-તના ગૌરવનો ખ્યાલ કરાવતું સંસ્કૃત–પ્રાકૃત **દ્વ્યા**શ્રય જેવું અદ્દસુત મહાકાવ્ય રચી જગતના વિદ્યાભ્યાસીઓને–સાહિત્ય–સમુપાસકોને અન્તઃ-કરણથી કૃતજ્ઞ અનાવ્યા છે. ધર્માત્મા પરમાર્હત રાજર્ષિ ગૂર્જરેશ્વર કુમારપાલ ભૂપાલની પ્રાર્થનાને માન્ય રાખી તેઓએ સ્વોપત્ર વિવરણ સાથે અધ્યાત્મોપનિષદ્ યોગશાસ્ત્ર અને ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર મહાકાવ્ય, પરિશિષ્ટપર્વ સાથે ભેટ ધર્યો, તથા ઉત્તમ ગંભીર લાવ લરેલ વીતરાગરતોત્ર અને દ્વાત્રિશિકાઓ, તેમ જ 'પ્રમાણમામાંસા' જેવું પ્રમાણ-શાસ્ત્ર અને સ્મર્હન્નીતિ આદિ અન્ય પણ અનેક ઉપયોગી વિશિષ્ટ રચનાઓ રચી ગૂજરાતને વિદ્યા-વિજ્ઞાનમાં સ્વાશ્ર્યી બનાવ્યો છે–સાહિત્ય–સમૃદ્ધિથી સુસમૃદ અનાવ્યો છે અને અલ્પ માત્રાથી ગર્વિષ્ઠ અનતા વિદ્યોન્મત્ત માન-વોને પણ સાચું ઉચ્ચ શિક્ષણ આપ્યું છે. જન-સમાજને અનેક રીતે અનુગૃહીત કરી અત્યન્ત ઋણી અનાવનાર એ મહાન આચાર્યને મેં ૧૭ ના નહ્યા રન્ડન અર્થ્યોજિલ આપી છે, જે 'આ**ચાર્ય શ્રીહેમચન્દ્ર'** (ઐતિહાસિક પ્રામાણિક પરિચય) નામથી સં. ૧૯૯૫ માં 'સુવાસ' માસિકના શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય–વિશેષાંકમાં તથા હૈમસારસ્વતસત્ર–નિબન્ધ-સંગ્રહમાં પણ ગૂજરાતી સાહિત્યપરિષદ્ તરફથી પ્રકાશિત થયેલ છે, એથી એ સંબંધમાં અહિં તેની પુનરુક્તિ કરતો નથી.

'કલિકાલ–સર્વજ્ઞ' ઉપનામથી પ્રખ્યાત, દીર્ઘદર્શી, કર્તવ્યનિષ્ઠ એ આચાર્યવર્યે એ રીતે જ્ઞાન-ગંગાને આપણા આંગણામાં વહેવડાવી છે. ગૂજરાતમાં અને અન્યત્ર સર્વત્ર સરલતાથી વિદ્યા-વૃદ્ધિ થાય, સગમતાથી વિદ્વત્તા વિકસિત થાય, જન-સમાજમાં વકતૃત્વ અને કવિત્વ-શક્તિ વિશેષ પ્રકા<mark>રે ખીલે-એવી ઉચ્ચ સાહિત્યની સાધન-સામ</mark>ગ્રી આપણી સમક્ષ ઉપસ્થિત કરી છે. આવા અમૃહ્ય અખુટ વારસાનો આપણે સદ્વપયોગ કરી શષ્ટીએ, પ્રમાદનો પરિત્યાગ કરી આવાં સવિહિત શાસ્ત્રોનં યથાશક્તિ પઠન-પાઠન, મનન-પરિશીલન કરીએ તો તેમાં આપણું જ પરમ હિત–શ્રેયઃ સમાયેલું છે. એ જ ઉચ્ચ ઉદ્દેશથી શબ્દ–વ્યુત્પત્તિ-શાસ્ત્રનું અનુશાસન–શિક્ષણ આપ્યા પછી તેઓએ કાવ્યશાસ્ત્રનું યથાયોગ્ય શિક્ષણ આપવા પ્રસ્તુત **કાવ્યાનુશાસનની સંસ્**કૃત સુત્રાત્મક અષ્ટાધ્યાય– વિશિષ્ટ રચના કરી હતી અને અભ્યાસીઓને વિશેષ ઉપકારક થાય એ દર્ષ્ટિથી એને 'અ**લંકારચૂડામણિ**' નામની વ્યાખ્યાથી, તથા 'વિવેક' નામના વાર્તિક-ન્યાસ જેવા વિવેચનથી વિભૂષિત કર્યું છે. વાસ્તવિક કવિ, કવીશ્વર, કવિરત્ન, કવિફુલ-તિલક, કવિફુલ-કિરીટ કે મહાકવિ થવા માટે આવાં શાસ્ત્રોનો યથાયોગ્ય અભ્યાસ કરવો જોઈએ.

નામ સાથે આડંબરી મોટાં વિશેષણો જેડવાં, ભારે બિરૂદો કે ટાઇટલો લગાડવાં એ જૂદો વિષય છે અને સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, અપભ્રંશ આદિ ભાષાના તેવા વાસ્તવિક કવિ થતું એ જૂદો વિષય છે. કવિ થવા માટે કાવ્ય-શાસ્ત્રના મર્મન્નોએ જે કેટલાક નિયમો સમજાવ્યા છે, તે પ્રમાણે તેવી વિશેષ યોગ્યતા તેણે કેળવવી જોઈ એ. કવિ થવા ઇચ્છનારમાં સહજ પ્રતિભા–પટુતા હોવી જોઈ એ, તેને તેણે વ્યુત્પત્તિ અને અભ્યાસ દ્વારા સંસ્કારિત કરી ખીલવવી જોઈ એ. કવિ થવા ઇચ્છનારમાં લોકનું-લોક–વૃત્તનું જ્ઞાન–વ્યવહાર–

કૌશલ હોવું જરૂરી ગણાય, તેમ જ તેનામાં શખ્દશાસ્ત્ર, કાવ્યશાસ્ત્ર, છંદ:શાસ્ત્ર, અભિધાનકોશો, શ્રુતિ, સ્મૃતિ, પુરાણ, આગમશાસ્ત્ર, તર્કશાસ્ત્ર, નાદ્યશાસ્ત્ર, ધર્મશાસ્ત્ર, અર્થશાસ્ત્ર, કામશાસ્ત્ર, યોગશાસ્ત્ર, આયુર્વેદ આદિ વિવિધ વિષયોનું વિશાલ ત્રાન હોવું આવશ્યક ગણાય. કાવ્યોનાં લક્ષણો, સ્વરૂપો, પ્રકારો કેવા કેવા હોય છે? તે સર્વ તેણે બાણવું જોઈએ. ગદ્ય—પદ્ય, પાક્ય, ગેય, પ્રેક્ષ્ય (નાદ્ય—પ્રકારો) અને શ્રવ્ય કાવ્યોનું સ્વરૂપ તેણે સમજવું જોઈએ. પૂર્વે થઈ ગયેલા મહાકવિઓનાં મહાકાવયો, આખ્યાયિકા, કથા, નાટક, ચંપૂ આદિનો તેણે અભ્યાસ કરવો જોઈએ. કાવ્યતત્ત્વત્ર વિદ્વાનોનો પરિચય—સંપર્ક તેણે સાધવો જોઈએ.

કાવ્યોમાં ગુણો, દોષો, રસો, અલંકારો, ભાવો કેવા ઢોય ? તેની શેલી, રીતિ-પદ્ધતિ, ઉક્તિઓ કેવી હોય ? તેમાં વર્ણન કરાતા નાયકો, નાયિકાઓ આદિના ભેદ–પ્રભેદ કેવાં હોય ? તેના ગુણ–દોષ આદિનું પરિજ્ઞાન તેને હોવું જોઈએ. કેવા કાવ્યો જીવનમાં આનંદ–કારક, ઉપદેશાત્મક, ઉપ-કારક થાય ? જન-મન-રંજનકારક થાય, રાજા–મહારાજાઓને જ નહિ, દેવોને પણ પ્રસન્ન કરનાર થઈ શકે, યશઃકારક થાય–અવિનશ્વર ઝીતિ કરનાર થાય ? એ તેણે સમજવું જોઈએ. કાવ્યશાસ્ત્રના વિનોદથી જીવન-કાલને સફલ બનાવનારા વિશાલ ભારતના પ્રાચીન અનેક વિદ્રદ-રત્નોએ એ વિષયનું રહસ્ય સમજાવવા ભારે પ્રયત્નો કર્યા છે. તેને પરિશીલન કરવું જોઈ એ. ભરતે નાક્ષ્યશાસ્ત્રમાં, દંડીએ કાવ્યાદર્શમાં, રુદ્રટ. ભામહ, વામન, ઉદ્ઘટ આદિએ વિવિધ કાવ્યાલકારોમાં, આનંદવર્ધને <sup>દ</sup>વન્યાલોકમાં, ફ્રન્તકે વક્રોક્તિજીવિતમાં, **રાજશેખરે કા**વ્ય**મી**માંસામાં, મમ્મટે કાવ્યપ્રકાશમાં, મહિમભટ્ટે વ્યક્તિવિવેકમાં, મહારાજા ભોજે સરસ્વતીકંઠાભરણ, શંગારપ્રકાશ આદિમાં વિવિધ દર્ષિણદથી અને વિવિધ શૈલીથી ગહુન કાવ્યતત્ત્વનું જે નિરૂપણ કર્યું છે અને તેના વિવેચ-કોએ-વ્યાખ્યાકારોએ જે વિવેચનો કર્યો છે, તે સમજવાં જોઈએ. આચાર્ય શ્રીહેમચન્દ્રે પૂર્વે થઈ ગયેલા એ શાસ્ત્રકારોના વિશદ વિચારોનો સમન્વય કરી પોતાની વિશિષ્ટ સુગમ શૈલીથી રચના કરી નવનીતરૂપ પ્રસ્તુત **કાવ્યાનુશાસન** આપણને આપ્યું છે.

માત્ર કાશ્મીરના અને માલવા આદિ દેશોના વિશેષજ્ઞ વિદ્વાનોએ જ નહિ, ગૂજરાતના ગૌરવરૂપ વિદ્વાનોએ પણ એ વિષયમાં એવા વિશદ પ્રયત્નો કર્યા છે-એમ આથી જણાશે. વિદ્યા–વ્યાસંગી જૈન વિદ્વાનોએ– આચાયોંએ એ દિશામાં પણ પ્રશંસનીય પ્રયાસો કર્યા છે, તેમ તેનો અભ્યાસ કરતાં સમજાશે અને વાલ્મયના વિવિધ પ્રકારોની એમની સેવા લક્ષ્યમાં આવશે.

શ્રીહેમચન્દ્રાચાર્વના સમકાલીન અને પશ્ચાતકાલીન કેટલાય જૈન વિદ્રાનોએ તેમના માર્ગને અનુસરવા અનેક પ્રયત્નો કર્યા છે. કેટલું ય એવું સાહિત્ય હજી અપ્રકાશિત સ્વરૂપમાં પ્રાચીન જ્ઞાનભંડારોમાં છે, સંક્ષિપ્ત પ્રાકૃત અવંકારદર્પણ જેવા ગ્રંથો પણ હજી પ્રકાશમાં આવી શક્યા નથી.

સિદ્ધરાજ જયસિંહના સમકાલીન સોમ-સૃતુ મહામાત્ય વાગ્લડનો કાવ્યાલંકાર ચંથ સિંહદેવગણિની વ્યાખ્યા સાથે પ્રસિદ્ધ છે, પરંતુ તેના પર જિનવર્ધનસૂરિ, ક્ષેમહંસગણિ, જ્ઞાનપ્રમોદગણિ, વાદિરાજ, રાજહંસ, ઉપાધ્યાય સમયસુન્દર વગેરે જૈન વિદ્વાનોએ રચેલી સં. વ્યાખ્યા-વૃત્તિઓ અને વાચક મેરુ સુંદરનો બાલાવળોધ વિગેરે હજી અપ્રકાશિત છે.

નેમિક્રુમારનંદન બીજા એક વાચ્લટ વિદ્વાને 'અલંકારતિલક' વ્યાખ્યા સાથે બીજા એક અન્ય કાવ્યાનુશાસનની રચના કરી છે, જે પ્રકાશિત છે.

ગૂર્જરેશ્વર – મંત્રીશ્વર વસ્તુપાલની પ્રાર્થના – પ્રેરણાથી નરચંદ્રસૂરિના આગ્રાંકિત શિષ્ય નરેન્દ્રપ્રલસૂરિએ સ્વોપગ્ન વૃત્તિ સાથે 'અલંકાર – મહો-દિધે' નામના ચંથની રચના સં. ૧૨૮૨ માં કરી હતી, જે પ્રસ્તાવના, પરિશિષ્ટો સાથે અમ્હારી દ્વારા સંપાદિત થઈ ચૌદેક વર્ષ પહેલાં–સં. ૧૯૯૮ માં ગાયકવાડ – પ્રાચ્યચંથમાલામાં ( યં. ૯૫ ) પ્રકાશિત થઈ ગયેલ છે.

આચાર્ય શ્રીભાવદેવનો કાવ્યાલંકારસાર પણ ઉપર્યુક્ત ગ્રંથના પરિશિષ્ટ (૧) માં અમે સંપાદિત કર્યો છે.

ગૂર્જરેશ્વર વીસલદેવની રાજસભાના અને કવિ-સભાના માન્ય શીવ્રકવિ સ્પમરચંદ્રસૂરિની કાવ્ય–કલ્પલતા નામની 'કવિ – શિક્ષા' પ્રસિદ્ધ થઈ ગયેલ છે, પરંતુ તે પર રચાયેલાં પલ્લવ, વિવેક, મંજરી, પરિમલ, મકરન્દ (શુલવિજયકૃત) આદિ હજ પ્રકાશમાં આવ્યાં નથી, તેમ જ તેમનો 'અતલંકાર–પ્રયોધ' પણ હજ અપ્રકાશિત છે.

જયમંગલાચાર્યની 'કવિ – શિક્ષા' અને વિનયચંદ્રસૂરિની વિનયાંકા

'કવિ – શિક્ષા' અદ્યાવધિ અપ્રકાશિત છે.

મંત્રી **મં**ડને કાવ્યમંડન, અલંકારમંડન, ચંપૂમંડન આદિ યંથો દ્વારા કવિ – કલાનું મંડન કર્યું છે.

દિ∘ કર્વિ જિન( <sup>?</sup> અજિત )સેને અલંકાર-ચિંતામણ આપેલ છે. વિદ્યા – વ્યાસંગી કેટલાય જૈન વિદ્વાનોએ કાવ્યાલંકાર–શાસ્ત્રના યંથો પર વિવેકભરી વ્યાખ્યાઓ રચી, તે યંથો અભ્યાસીઓને અભ્યાસ કરવા યોગ્ય સરલ બનાવ્યા છે—

રુદ્ધટના કાવ્યાલંકાર પર **નામિ**સાધુએ વિ. સં. ૧૧૨૫ માં વિશદ ટિપ્પન રચ્યું છે, તે પ્રકાશિત છે, પરંતુ દિ**૦ આ**શાધરે તે પર રચેલ નિઅન્ધન હજી અપ્રકટ છે.

દંડીના કાવ્યાદર્શ પર આચાર્ય વાદિસિંહ – નામાંકિત ત્રિભુવનચંદ્રે રચેલી ટીકા હજી અપ્રસિદ્ધ છે.

મમ્મટના કાવ્યપ્રકાશ પર માણિકથચંદ્રસૂરિએ સં. ૧૨૪૬ (?) માં રચેલી 'સંકેત' વ્યાખ્યા પ્રસિદ્ધ છે, પરંતુ ગુણરત્નગણીની વિસ્તૃત ટીકા 'સારદીપિકા' હજ પ્રકાશ આપતી નથી. તથા મહોપાધ્યાય ભાનુચંદ્ર અને સિદ્ધિચંદ્રની 'દૂષણ – ખંડન' વિવૃત્તિ અને ઉ૦ શ્રી યશોવિજયજીની વૃત્તિ હજી અપ્રકટ છે.

મહારાજા ભોજના સરસ્વતીકંઠાભરણ પર વિષમપદ્યોપનિબંધરૂપ 'પદ–પ્રકારા' ભાંડશાલી(ભણશાલી) પાર્શ્વચંદ્ર–સૂતુ સ્માજઠ વિદ્વાને રચેલ છે, જે હજી અપ્રકાશિત છે.

ઔદ્ધ વિદ્વાન્ ધર્મદાસના વિદગ્ધમુખમંડન પર શિવચંદ્ર, વિનયરત્ન અને વિનયસાગરે રચેલી વ્યાખ્યા, અવચૂરિ અને મેરુસુંદરગણિનો આલાવબોધ વગેરે હજી પ્રકાશમાં આવ્યાં નથી.

— અલંકાર મહોદધિના સંપાદન – પ્રસંગે ત્યાં સંસ્કૃત પ્રસ્તાવનામાં અમે વિદ્વાનોનું લક્ષ્ય એ સાહિત્ય તરફ ખેંચ્યું છે. પ્રસ્તુત શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યનું કાવ્યાનુશાસન, તેમની સ્વોપત્રવૃત્તિ 'અલંકાર – અૂડામણિ' અને તેમના 'વિવેક' સાથે આજથી પપ વર્ષો પહેલાં -ઇસ્બીસન ૧૯૦૧ માં નિર્ણયસાગર પ્રેસ, મુંબઇની પ્રસિદ્ધ કાવ્યમાલામાં [ચં. ૭૦] પ્રકાશિત થયું હતું, તેનું બીજી સંસ્કરણ ૭ પરિશિષ્ટો અને કેટલીક વિશેષતા સાથે સંસ્કૃત અને અંગ્રેજી બે યંથરૂપે સન ૧૯૩૮ માં શ્રીમહાબીરજૈનવિદ્યાલય, મુંબઈ તરફથી પ્રકાશિત થયેલ છે.

અહિં પ્રાસંગિક સૂચન કરવું આવશ્યક છે કે — ભરતના નાદ્યશાસ્ત્ર પર પ્રાચીન અનેક વિદ્વાનોએ વિદ્વત્તાલર્યો વ્યાખ્યા-વિવરણો રચ્યાં હતાં, જેમાંથી અભિનવગુપ્તની અભિનવભારતી વ્યાખ્યા વિદ્રજ્જનોમાં વિશેષ માનનીય થયેલ જેણાય છે, જેનો મુખ્ય ભાગ ગાયકવાડ – પ્રાચ્યગ્રંથમાલામાં [નં. ૩૬, ૪૮, ૧૨૪ ] પ્રકાશિત થયેલ છે, તેના સાત અધ્યાયવાળા પ્રથમ ભાગનું નવું સંસ્કરણ પ્રકાશમાં આવી રહ્યું છે. તેના છકા અધ્યાયમાં રસ-વિષયની રસપ્રદ ચર્ચા આવે છે, આચાર્ય શ્રીહેમચંદ્રે પ્રસ્તુત કાવ્યાનુશાસનના બીજા અધ્યાયમાં રસની માન્યતા સંબંધમાં મત–મતાન્તરો દર્શાવતાં અભિનવગુપ્તાચાર્યના માન્ય મતનં સમર્થન કરવા માટે એમને અભિનવભારતીમાંથી વિવેકમાં વિસ્તારથી અવતરણો કરવાં પડ્યાં છે, તેમણે ત્યાં તે સ્પષ્ટ શબ્દોમાં સૂચિત કર્યું છે કે– 'इति श्रीमान् अभिनवगुताचार्यस्तन्मतमेव चासाभिरुपजीवितं वेदितव्यम्।' આમ હોવા છતાં ઉપરછલ્લી દોષદષ્ટિથી જોનારા આજ-કાલના કેટલાક સાક્ષરો શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય જેવા સમર્થ અદ્વિતીય વિદ્રદ્દરત્ન પર આક્ષેપ કરવા સજ્જ થઈ જાય છે! એમાં પોતાની જ બાલિશતા પ્રકાશિત કરે છે.

— અહિં પ્રકાશિત થતું કાવ્યાનુશાસનનું આ તૂતન સંસ્કરણ 'પ્રકાશ' નામના નવીન વિવરણ સાથે પ્રથમવાર પ્રકાશમાં આવે છે અને આ યથમાં(પ્રથમ ભાગમાં) હજી માત્ર તેના એક પ્રથમ અધ્યાયનો જ સમાવેશ કરી શકાયો છે, તેમ છતાં તેનાં પૃ. ૩૦૦ થઈ ગયાં છે, તે પરથી તેના આગળના ભાગોનો ખ્યાલ આવશે.

આ સંસ્કરણમાં શ્રીહેમચન્દ્રાચાર્યનો વિવેચન કરનાર 'વિવેક' બૂદો પ્રકાશિત થયો નથી, તેમ છતાં અહિં પ્રકાશિત થતા 'પ્રકાશ'માં તે અન્ત-

ભાંવિત થયેલો જણાશે, આમાં તે અવિભક્ત રીતે વણી ક્ષેવાયેલો કિંવા વિકસ્વર થયેલ સ્વરૂપમાં વિચારી શકાશે. આચાર્ય શ્રીહેમચન્દ્ર પછી થયેલા અનેક સાહિત્યકારોના ચન્થોનો પણ આધાર અને તેમના વિચા-રોનો સમન્વય આ 'પ્રકાશ'માં જોઈ શકાશે. પં. વિશ્વનાથના 'સાહિત્ય-દર્પણ'નાં, પં. જગન્નાથના 'રસ–ગંગાધર'નાં અને એવા બીજા અનેક ગ્રંથોનાં અવતરણો, ઉદાહરણો પણ આમાં જોઈ શકાશે. મૂલ ચંચને અને અલંકાર-ચુડામણિ વ્યાખ્યાને વિશેષ સ્પષ્ટ કરવામાં પ્રકાશવિવરણકારે પ્રશંસનીય પ્રયત્ન કર્યો જણાય છે. અભ્યાસીઓને પ્રત્યેક પદ, વાક્ય, સમાસ, ઉદા-હરણ આદિ સરલતાથી સમજાય, તે રીતે સ્વચ્છ પ્રકાશ આપતો આ વિવરણ-ગ્રંથ 'પ્રકાશ' નામને સાર્થક કરે છે. આમાં પ્રસંગાનસાર પાઠાન્તરોમાંથી ખાસ પાઠની પસંદગી કરવામાં કેટલોક વિવેક કરેલો જણાય છે. આમાં ઉદાહરણ તરીકે ઉદ્ધૃત કરેલાં પદ્યોની પણ વિશદ વ્યાખ્યા કરેલી હોઈ તે પર પણ ઉજ્જવલ પ્રકાશ કેંકેલો જોઈ શકાય છે. એ રીતે આ ગ્રંથદ્વારા સેંકડો રસપ્રદ સુભાષિતોનો રસાસ્વાદ માણતાં કાવ્યતત્ત્વનું ઉચ્ચ શિક્ષણ મેળવી શકાય તેમ છે. એક પ્રકાશદ્વારા અનેક ચંચોનું જ્ઞાન મળી શકશે. આમાં ઉદ્ધત કરેલ વિવિધ વિષયોના સેંકડો ગ્રંથોની અને ગ્રંથકારોની સૂચી જેવાથી પણ આ '**પ્રકાશ'** વ્યાખ્યા પાછળ લેવાયેલ પરિશ્રમની મહત્તા સમજાશે.

### પ્રકાશ-કાર આચાર્ય શ્રીવિજયલાવણ્યસૂરિજી

—આ 'પ્રકાશ' વ્યાખ્યા રચનાર આચાર્ય શ્રીવિજયલાવણ્ય-સ્રિજિનો અહિં સંક્ષેપમાં પરિચય કરાવવો જેઈએ. તેઓ વીસમી સદીના વિદ્વાન છે, એથી એમની કિંમત ઓછી આંકી શકાય નહિ. સોરાષ્ટ્ર જે જે વિદ્વદ્દરત્નો અને સ્રિરત્નો આપ્યાં છે, તેમાં તેમનું ગૌરવલર્યું ઉચ્ચ સ્થાન છે. તેમની જન્મ-ભૂમિ ખોટાદ(સૌરાષ્ટ્ર) છે, તેમણે સં. ૧૯૫૩ માં પોતાના જન્મથી વીસાશ્રીમાલી વિષ્ક્રિજ્ઞાતિને, પિતાશ્રી જીવણુલાલને અને માતુશ્રી અમૃતને ધન્ય ખનાવ્યાં છે. ૧૮ વર્ષની વયમાં સોરાષ્ટ્ર રત્ન પ્રસિદ્ધ સદ્યુરુ આચાર્ય શ્રીવિજયનેમિસ્રીશ્વરજીનો સમાગમ શતાં વરાચ્ય-વાસિત થઈ, સાદડી (મારવાડ)માં જઈને સં. ૧૯૭૨માં આષાઢ શુ. ૫ ના દિવસે તેમણે જૈન પ્રવ્રજયા સ્વીકારી હતી, ત્યારથી લવજીલાઈ 'લાવણ્યવિજયજી' નામથી ઓળખાયા. તેઓ ગુરુ–સાત્રિધ્યથી વિદ્યા-ભ્યાસમાં દિન–પ્રતિદિન આગળ વધ્યા, વિદ્રાનોના સમાગમે અનેક શાસ્ત્રોમાં વિશારદ થયા. સંસ્કૃત–પ્રાકૃત વ્યાકરણ, પ્રાચીન–નવ્ય ન્યાય-શાસ્ત્ર, કાવ્ય–સાહિત્યશાસ્ત્ર, જૈન આગમ–શાસ્ત્ર આદિમાં તેમણે સારી નિપુણતા પ્રાપ્ત કરી છે.

ગુરુજીએ તેમની સુયોગ્યતા વિચારી તેમને ક્રમશઃ અનેક પદ -પ્રદાનો કર્યો છે. સં. ૧૯૮૭ માં (કા. વ. ૨) અહમ્મદાવાદ ( ગૂજરાત )-માં તેમને પ્રવર્તકપદ આપ્યું, સેં. ૧૯૯૦ માં (માર્ગશીર્ષ શુ. ૮,૧૦) ભાવનગર( સૌરાષ્ટ્ર)માં તેમને ગૃષ્ણિ અને પંન્યાસ – પદ અપાયાં. તથા સં. ૧૯૯૧માં (જેઠ વ. ૨) ગુરુજીની જન્મભૂમિ મહ્વા(સૌરાષ્ટ્ર)-માં તેમને ઉપાધ્યાય – પદ આપવામાં આવ્યું હતું. એટલું જ નહિ, ગુરુજીએ તેમની વિશેષ યોગ્યતા વિચારી, પ્રસન્ન થઈ તેમને સંઘ – સમક્ષ <sup>ર્ડે</sup>ચ્યાકરણ – વાચસ્પતિ' 'કવિરત્ન' 'શાસ્ત્રવિશારદ' એવી ત્રણ પદવીઓથી પણ પ્રખ્યાત કર્યા હતા અને સં. ૧૯૯૨ માં (વે. શ. ૪) અમદાવાદમાં તેમને આચાર્ય-પદવીથી વિભૂષિત કર્યા હતા. પ્રાહ વિદ્વત્તા સાથે સજનતાથી શોલતા પ્રસ્તુત આચાર્ય શ્રીવિજય**લા**વણ્યસરિજીએ સતત વિદ્યા - વ્યાસંગથી, સાહિત્ય-સમુપાસનાથી, પરોપકારમય પ્રવૃત્તિથી એ પંદવીઓને ઉચ્ચ પ્રકારે શોલાવી છે. દીર્ઘદર્શી પ્રતાપી પ્રલાવક ગરુવર્ય આચાર્ય શ્રીવિજયને મિસૂરીશ્વરજી પોતાના દિગ્ગજ – સમાન આઠ શિષ્યવર્યીને – સુરિઓને પોતાના પટ્ટ પર સ્થાપી સ્વર્ગે સંચર્યા, તેમના પ્રતિનિધિ પર - પ્રભાવકોમાં આચાર્ય શ્રીવિજયલાવણ્યસરિજન વિશિષ્ટ સ્થાન છે.

પ્રસ્તુત આચાર્ય શ્રીવિજયલાવણ્યસૂરિજીએ પઠ વર્ષ જેટલી વયમાં, ૪૦ વર્ષ જેટલા ચારિત્ર – પર્યાયમાં સૌરાષ્ટ્ર, ગૂજરાત, મારવાડ, મેવાડ, દ્રક્ષિણ આદિ દેશોમાં વિચરી વ્યાખ્યાનાદિ–શક્તિથી ચતુર્વિધ જૈનસંઘને અને અન્ય શ્રદ્ધાળુ વિશાલ જન – સમાજને પ્રભાવિત–અનુગૃહીત કરેલ છે. એ સાથે પૂર્વાચાર્યોના – વિશિષ્ટ વિદ્વાનોના ગહન ચંથોની સરલ વ્યાખ્યાઓ રચી વર્તમાન અને ભવિષ્યના અભ્યાસીઓને વિદ્યાભ્યાસમાં સુગમતા કરી આપી છે. એ રીતે પોતાની અસાધારણ વિદ્રત્તાનો જન– સમાજને લાભ આપ્યો છે. તેમણે રચેલી વ્યાખ્યાઓ —

### વ્યાકરણશા*ર*ન્નમાં—

- (૧) શ્રીસિદ્ધહેમચંદ્ર શબ્દાનુશાસનના **વ્યૃહ્દસ્યાસનું** અનુસંધાન, સાથે સંપાદન. (પ્રથમ ભાગ પ્રકાશિત છે.)
- (૨) **ધાતુરત્નાકર** (સમસ્ત ધાતુઓનાં સમસ્ત પ્રક્રિયાઓનાં રૂપાખ્યાન-ક્રિયાપદો આઠ ભાગમાં અને નવમાં ભાગમાં કૃદન્તચક્ર)
- (३) 'ન્યાયસમુચ્ચય' પર सिन्घुवृत्ति અને 'તરંગ' વિવરણ.

### કાવ્ય-સાહિત્યમાં—

- (૪) શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યના કાવ્યાનુશાસન પર પ્રસ્તુત 'પ્રકાશ' વૃત્તિ(જેનો પ્રથમ અધ્યાય અહિંપ્રકાશિત છે)
- (૫) માલવાના મહારાજા મુંજ અને ભોજના માન્ય મહાકવિ શ્રીધનપાલે રચેલી પ્રસિદ્ધ તિલકમંજરી(ગદ્યકથા) પર 'પરાગ'વ્યાખ્યા. (જેનો પ્રથમ અને બીજો ભાગ પ્રકાશિત છે.)

### તાર્કિક–તત્ત્વગ્રાનમાં—

- (६) સુપ્રસિદ્ધ તાર્કિક કવિરત્ન શ્રા**સિદ્ધસેનદિવાકરે રચેલી ગહન** દ્વાતિંશદ દ્વાતિંશિકાઓ પર 'કિરણાવ**લી**' ટીકા. (જેમાંથી ૩ પ્રકાશિત છે.)
- (૭) ઉત્કૃષ્ટ સંગ્રહકાર વાચક-પ્રવર શ્રીઉમાસ્વાતિએ રચેલ 'તત્ત્વા-ર્થાધિગમનાં ત્રણ સ્ત્ર પર 'પ્રકાશિકા' ટીકા. (જે પ્રકાશિત છે.)
- (૮) સુપ્રસિદ્ધ આચાર્ય શ્રીહરિલદ્રસૂરિએ રચેલ 'શાસ્ત્રવાર્તા– સસુચ્ચય' પર 'સ્યાદ્ભાદ–વાઢિકા' ટીકા. (બે ભાગ પ્રકાશિત છે.)
- (૯) ઉ. શ્રીયશોવિજયજીના જૈનતર્ક-પરિભાષા-'અનેકાન્ત-વ્યવસ્થા' પર 'તત્ત્વબોધિની' વૃત્તિ.

- (૧૦) ઉ. શ્રીયશોવિજયજીના 'નય-રહસ્ય' પર 'પ્રમોદા' વૃત્તિ.
- (૧૧) " સપ્તલંગી 'નય-પ્રદીપ' પર 'આલ-ઓઘિની' વૃત્તિ
- (૧૨) " નયોપદેશ'ની 'નયામૃત-તરંગિણી' પર 'તર્રાણે' ડીકા.

—ઉપર્યુક્ત ધાતુરત્નાકર મૂળગ્રંથ અને અનેક ગ્રંથોનું વિવરણ મળીને લગભગ ૭ લાખ શ્લોક-પ્રમાણ સંસ્કૃત સાહિત્યના રચનાર આચાર્ય શ્રીવિજય-લાવણ્યસ્િરજની કાવ્યાનુશાસનની પ્રસ્તુત 'પ્રકાશ' વ્યાખ્યાનું પ્રથમ અધ્યાયનું આ તૃતન સંસ્કરણ સંપાદક પં. શ્રીસુશીલવિજયગણિની યથાશક્ય સાવધાનતાથી શુદ્ધ પ્રકાશિત થયું છે. તે વિદ્યાભ્યાસીઓને, તથા વિદ્વજ્જનોને આનંદ-પ્રમોદ સાથે અપૂર્વ પ્રકાશ આપનાર થાય-તેમ ઈચ્છીએ અને આશા રાખીએ કે આગળના સર્વ ભાગો નિર્વિત્તે જલ્દી પ્રકાશમાં આવે. વ્યાખ્યાકાર આચાર્ય શ્રીવિજયલાવણ્યસ્રિજ, પોતાના સુવિનીત સુશિક્ષિત આશાસપદ શિષ્યરત્ન પં. દક્ષવિજયજી ગણી, તથા પં. સુશીલવિજયજી ગણી આદિ મુનિ-મંડલ સાથે હાલ શાંતાકુઝ (મુંબઈ) તરફ વિચરી રહ્યા છે; તેઓ ચિરકાલ વિજયવંત રહી અનેક પ્રકારે સાહિત્ય-સેવા સાથે શાસન-સેવા બજવવા શક્તિમાન્ થાય-એવી પરમાત્માને પ્રાર્થના કરતાં વિરમું છું.

સં. ૨૦૧૨ ફા. શુ. ૭ સોમ ) લિંબડા પોળ, વડોદરા•

વિદ્રજ્જનાનુચર **લાલચંદ્ર ભ**ગવાન **ગાંધી.** [ નિવૃત્ત જૈનપંડિત-વડોદરારાજ્ય ]

### দ **ॐ अर्ह नमः** দ

કલિકાલસર્વજ્ઞ–કુમારપાલભૂપાલપ્રતિએોધક–સુન્દરસાહિત્યસર્જક – પરમશાસનપ્રભાવક – સૂરિપુરન્દર શ્રી**હેમચન્દ્રસૂરિ**લગવદ્વિરચિત 'કાવ્યાનુશાસન'નો સંક્ષેપાર્થ:—

કર્ત્તા—પત્ર્યાસજ મહારાજ શ્રીસુશીલવિજયજ ગણી.

### મંગલાચરણ—

अङ्गत्रिमस्त्रादुपदां, परमार्थामिधायिनीम् । सर्वभाषापरिणतां, जैनीं वाचमुपास्पद्वे ॥ १ ॥

અકૃત્રિમ (વાસ્તવિક) સ્વાદુ પદો છે જેમાં એવી અથવા અકૃત્રિમ અને માધુર્યયુક્ત પદો છે જેમાં એવી, પરમ અર્થને કહેનારી એવી, અને સર્વભાષામાં પરિણામ પામેલી એવી જિનેશ્વર વિભ્રુની વાણીની ઉપાસના કરીએ છીએ. (૧)

#### પ્રસ્તાવના—

शब्दानुशासनेऽस्माभिः साध्वयो वाचो विवेचिताः। तासामिदानीं काव्यत्वं यथावदनुशिष्यते॥ २॥

શબ્દાનુશાસનમાં (સિદ્ધહેમવ્યાકરણ શાસ્ત્રમાં) અમારા વડે અસાધુ-શબ્દોથી સાધુ શબ્દોને જીદા પાડેલા છે, તેનું હવે કાવ્યપણું જે રીતે હોય તે રીતે કહેવાય છે. (૨)

#### પ્રયોજન—

काव्यमानन्दाय यशसे कान्तातुल्यतयोपदेशाय च ॥ ३ ॥

'કાવ્ય' આનંદને માટે, યશને માટે, અને નારીની સરખા ઉપદેશને માટે છે. લોકોત્તર જે કવિની રચના તે કાવ્ય કહેવાય છે. (૩)

કાવ્યનું કારણ—

प्रतिभाऽस्य हेतुः ॥ ४ ॥

₹

નવનવા ઉલ્લેખવાળી જે સુદ્ધિ તે 'પ્રતિભા' કહેવાય છે. આ પ્રતિભા કાવ્યનું કારણ છે.

#### પ્રતિભાના ભેદ—

सावरणक्षयोपशममात्रात् 'सहजा'॥ ५॥

આવરણના ક્ષયોપશમમાત્રથી સહિત જે હોય તે 'સહજા પ્રતિભા' કહેવાય છે. (૫)

#### मञ्जादेरीपाधिकी ॥ ६ ॥

મંત્ર તથા દેવતાદિકના અનુગ્રહ વગેરેથી થનાર જે હોય તે 'ઉપા-**ધિકી પ્રતિભા**' કહેવાય છે. ( ફ )

### પ્રતિભા સંસ્કાર—

ब्यत्पत्त्यभ्यासाभ्यां संस्कार्या ॥ ७ ॥

વ્યુત્પત્તિ અને અભ્યાસથી (અન્ને પ્રકારની પ્રતિભા) સંસ્કાર પમાડવાને લાયક છે. (૭)

#### વ્યુત્પત્તિ—

लोकशास्त्रकाब्येषु निपुणता ब्युत्पत्तिः॥८॥

લીક, શાસ્ત્ર અને કાવ્યમાં જે નિપુણતા તે 'વ્યત્પત્તિ' કહે-વાય છે. (૮)

#### અલ્યાસ—

काव्यविच्छिक्षया पुनःपुनः प्रवृत्तिरभ्यासः॥ ९॥

કાવ્યને જાણતાં અથવા વિચારતાં હોય તે કાવ્યવિદ (કવિઓ-સહદયો) કહેવાય છે. તેની શિક્ષા વડે વારંવાર જે પ્રવૃત્તિ તે 'અલ્યાસ' કહેવાય છે. (૯)

#### શિક્ષા—

सतोऽप्यनिबन्धोऽसतोऽपि निबन्धो नियमश्छायाद्यपत्रीवनादयश्च शिक्षाः॥ १०॥ વિદ્યમાન એવા જાત્યાદિકનું (જાતિ દ્રવ્ય ગુણ ક્રિયા વગેરેનું) જે અવર્શન તે, અવિદ્યમાન એવા જાત્યાદિકનું જે વર્શન તે, અતિપ્રસકત એવા નાલાદિકનું એક ઠેકાણે જે અવધારણ કરવું તે, અને છાયાદિકનું જે ઉપજીવનાદિ (અવલંખનાદિ) તે, '<mark>શિક્ષા'</mark> કહેવાય છે. (૧૦)

#### કાઝ્યસ્વસ્ત્પ—

#### अदोषी सगुणी सालंकारी च शब्दार्थी काव्यम् ॥ ११ ॥

દોષરહિત, ગુણ અને અલંકારસહિત, તથા અલંકારરહિત જે શબ્દ અને અર્થ તે 'કાવ્ય' કહેવાય છે. (૧૧)

ગુણ-દોષનું સામાન્ય લક્ષણ—

रसस्योत्कर्षापकर्षहेत् गुणदोषौ भक्तया शब्दार्थयोः॥ १२॥

રસનો જે ઉત્કર્ષ (વૃદ્ધિ) અને અપકર્ષ (હાની), તેના હેતુભૂત જે હોય તે ક્રમશઃ (અનુક્રમે ) ગુણ અને દોષ કહેવાય છે. આ બને રસના જ ધર્મ છે. છતાં પણ ઉપચારથી શબ્દ અને અર્થના પણ કહેવામાં આવે છે. (૧૨)

### અલંકારનું સામાન્ય લક્ષણ—

अङ्गाश्रिता अलंकाराः ॥ १३॥

અંગને (શબ્દાર્થને) આશ્રીને રહેનાર જે હોય તે '**અલંકાર**' કહેવાય છે. (૧૩)

#### રસના ઉપકારક પ્રકાર—

तत् परत्वे काले प्रहत्यागयोर्नातिनिर्वाहे निर्वाहेऽप्यङ्गस्वे रसोपकारिणः ॥१४॥ રસના ઉપકારકપણાએ કરીને અલંકારનો પ્રવેશ થયે છતે, અવસરે ગુહુણ કરે છતે. અવસરે ત્યાગ કરે છતે. અત્યંત અનિવાર્ય હોય ત્યારે. અને નિર્વાહમાં પણ અંગપણું હોય ત્યારે, અલંકાર રસનો ઉપકારી થાય છે. (૧૪)

#### શબ્દાર્શનું સ્વસ્∖પ—

मुख्यगौणलक्ष्यव्यङ्ग्यार्थभेदात् मुख्यगौणलक्षकव्यञ्जकाः श्रद्धाः ॥ १५ ॥ મુખ્ય ગૌણ લક્ષ્ય અને વ્યકુયરુપ અર્થ ભેદથી ક્રમશઃ (અનુક્રમે) મુખ્ય<sup>૧</sup> ગૌણ<sup>૧</sup> લક્ષક<sup>૩</sup> અને વ્યંજક<sup>૪</sup> શબ્દો અને છે. (૧૫)

९ - 'मुख्यार्धविषयो मुख्यः ' મુખ્ય અર્ધ છે વિષય જેનો તે 'મુખ્ય' કહેવાય છે.

ર - 'गौणार्थविषयो गौणः' ગૌણ અર્ધ છે વિષય જેનો તે 'ગૌણ' કહેવાય છે.

<sup>3 - &#</sup>x27;लक्ष्यार्थविषयो लक्षकः' લક્ષ્ય અર્થ છે વિષય જેનો તે 'લક્ષક' કહેવાય છે.

४ - 'व्यक्षयार्थविषयो व्यक्षकः' વ્યાંગ્ય અર્થ છે વિષય જેનો તે 'વ્યાંજક' કહેવાય છે.

### મુખ્યાર્થનું લક્ષણ—

साक्षात्संकेतविषयो मुख्यः ॥ १६॥

સાક્ષાત્ સંકેતના વિષયભૂત જે પદાર્થ તે 'મુખ્ય' કહેવાય છે. (૧૬)

ગૌણાર્થતું લક્ષણ—

मुख्यार्थवादे निमित्ते प्रयोजने च भेदाभेदाभ्यामारोपितो गौणः ॥ ૧०॥ મુખ્ય અર્થના બાધમાં નિમિત્ત અને પ્રયોજન રહેતે છતે લેંદ અને અલેદથી આરોપિત જે અર્થ તે 'ગોણ' અર્થ કહેવાય છે. (૧૭) લક્ષ્યાર્થનું લક્ષણ—

मस्यार्थसंबद्धसत्त्वेन लक्ष्यमाणो लक्ष्यः ॥ १८ ॥

મુખ્ય અર્થના બાધમાં નિમિત્ત અને પ્રયોજન રહેતે છતે-મુખ્ય અર્થની સાથે જોડાએકો (સંબન્ધવાળો), અને મુખ્યાર્થપહાએ કરીને અર્થાત્ મુખ્ય અર્થના અસેદે કરીને જણાતો જે અર્થ તે 'લક્ષ્ય અર્થ' કહેવાય છે. (૧૮)

### વ્યક્રયાર્થનું લક્ષણ—

मुख्याद्व्यतिरिक्तः प्रतीयमानो च्यङ्ग्यो ध्वनिः॥ १९॥

મુખ્ય ગોંણ અને લક્ષ્યથી ભિન્ન એવી જણાતો જે અર્થ તે 'વ્યક્ષય અર્થ' કહેવાય છે. અને પૂર્વાચાર્યોએ ધ્વનિ એવી તેની સંજ્ઞા માનેલી છે. (૧૯)

#### मुख्याद्यास्तच्छक्तयः॥ २०॥

મુખ્યાદિ શબ્દોનો મુખ્યા ગૌણી લક્ષણા અને વ્યંજના રૂપ શક્તિઓ વ્યાપાર સ્વરૂપ છે. (૨૦)

वक्त्रादिवैशिष्ट्यादर्थस्यापि व्यञ्जकत्वम् ॥ २१ ॥ वक्त्रादिक्रना वैशिष्टयथी अर्थने पख् व्यंजकपखुं छे. (२१).

### વ્યકુચાર્થના ભેદ—

ब्यङ्ग्यः शब्दार्थशक्तिमूलः ॥ २२ ॥

શબ્દ-શક્તિમૂલક અને અર્થ-શક્તિમૂલક વ્યક્ષ્યાર્થ છે. (અર્થાત્ શબ્દ-શક્તિ છે મૂલ જેનું અને અર્થશક્તિ છે મૂલ જેનું એમ બે પ્રકારે વ્યક્ષય અર્થ છે.) (૨૨)

### શબ્દ-શક્તિમૂલક વ્યક્રયાર્થ—

नानार्थस्य मुख्यस्य शब्दस्य संसर्गादिभिरमुख्यस्य च मुख्यार्थवाधादिभि-र्नियमिते व्यापारे वस्त्वलंकारयोर्वस्तुनश्च व्यञ्जकत्वे शब्दशक्तिमूलः पदवाक्ययोः ॥ २३ ॥

અનેક અર્થવાળા મુખ્ય શબ્દનો સંસર્ગાદિકથી નિયંત્રિત (નિયમિત) વ્યાપાર રહેતે છતે, અને અમુખ્ય શબ્દનો મુખ્ય અર્થના બાધાદિકથી નિયંત્રિત વ્યાપાર રહેતે છતે, ક્રમશઃ વસ્તુ અને અલંકારના વ્યંજક– પણામાં અને વસ્તુના વ્યંજકપણામાં શબ્દ–શક્તિમૃલક વ્યદ્ભચાર્થ સમજવો. અને તે [વ્યદ્ભચાર્થ—] પ્રત્યેક પદમાં અને વાક્યમાં હોય છે.

### અર્થ-શક્તિમૂલક વ્યક્ષયાર્થ—

#### वस्त्वलंकारयोस्तदुच्यञ्जकत्वेऽर्थशक्तिमूला प्रबन्धेऽपि ॥ २४ ॥

વસ્તુ અને અલંકારને પ્રત્યેકને (અર્થાત્ કેવલ વસ્તુને અને કેવલ અલંકારને) વસ્તુ અને અલંકારના વ્યંજકપણામાં અર્થશક્તિમૂલક વ્યક્ષય અર્થ છે. અને તે પદમાં વાક્યમાં અને પ્રબન્ધમાં પણ હોય છે. (૨૪)

### रसादिश्च ॥२५॥

રસ વગેરે અર્થશક્તિમૃલક વ્યક્રયાર્થ છે. (અર્થાત્ રસ, ભાવ, રસાભાસ, ભાવાભાસ, શાન્તિભાવ, ઉદયભાવ, સ્થિતિભાવ, અને સંધિ-ભાવ, આ બધાનું મિશ્રપણું એ અર્થશક્તિમૃલક વ્યક્રયાર્થ છે.) અને તે પદમાં વાક્યમાં અને પ્રબન્ધમાં પણ હોય છે. (૨૫)

૧. સંસર્ગ, વિપ્રયોગ, સાહચર્ય, વિરોધિતા, અર્ધ, પ્રકરણ અન્ય=છ્દતું સાભિધ્ય, સામર્થ્ય, ઉચિતતા, દેશ, કાલ, વ્યક્તિ અને સ્વર વગેરેથી.

ţ

ઇતિ શ્રીતપોગ≈છાધિપતિ–શ્રીમદ્ભેજયનેમિસૂરી ધર-પઠાલઠ્ઠાર-શ્રીમદ્ભિજયલાવણ્યસૂરી ધર - શિષ્યરત્ત – પત્યાસપ્રવર – શ્રીદક્ષ-વિજયગણિવર – શિષ્યરત્ત – પત્યાસ-શ્રીસુરીલિવિજયગણિના ગુિક્તઃ કાવ્યાનુશાસનસ્ય પ્રથમાધ્યાયસ્ય સંક્ષેપાર્થ: ॥

વીર સં. ૨૪૮૨, વિક્રમ સં. ૨૦૧૨ ના પોષ શુદિ ૧૫ ને શુક્રવા૨. તા. ૨૭–૧–૫૬. સ્થળ— કચ્છી જૈન દશા ચોસવાળ સેનેટરિયમ. આગ્રારોડ, લાંડુપ. સેન્ટ્રલ રેલ્વે ( મુંબઈ નં. ૪૦ )

॥ शुभं भवतु ॥



### ગુજરાત-પાટણ શહેરના સુપ્રસિદ્ધ



શ્રેષ્ઠિવર્ય શ્રી નગીનદાસ મંગલચંદ

[ જેઓ શ્રીના સ્મરણાર્થે આ ગ્રંથ મુદ્રિત કરવામાં આવ્યો છે. ]

## શેઠ નગીનદાસ મંગલચંદનો ટુંક પરિચય.

ગુણવેલી ગુજરાતના સોહામણા **પાટણશાહેરમાં** જેઓશ્રીનો જન્મ નગરશેઠ કુટુમ્બમાં વિલ્સંલ્૧૯૪૭ ના ફાગણ વદ ૬ ને દિવસે થયો હતો.

જેમના પિતાશ્રીનું નામ **મંગલચંદ** ઉ**ત્તમચંદ** અને માતાનું નામ **ગુનીભા**ઈ હતું.

જેઓશ્રીને સંતતિમાં હાલ મુંબઈ સીક્કાનગરમાં વસતા સુસં-સ્કારી જ્ઞાનપિપાસુ **સારાભાઈ** નામના પુત્ર અને સ્વ**૦ થયેલ તારા-**બેન પુત્રી હતાં.

જાતે વિશાશ્રીમાળી જૈનવાણીયા હતા, અને અભ્યાસ ગુજરાતી સાત ચોપડીનો હતો.

જેઓશ્રી નાતના અને સમાજના એક આગેવાન સદ્દ્રગ્રહસ્થ અને વડોદરા સ્ટેટના ઇનામદાર હતા.

જૈન સમાજ અને પાટણશહેરના એક પ્રેમી સજ્જન હતા.

ધાર્મિક અને સામાજિક કાર્યો નિડરપણે કરી તેનો ઉકેલ લાવતા હતા.

મણીયાતી પાડામાં એમના કુટુમ્બના દેરાસરમાં સહસકોટી શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુની પ્રતિદિન પૂજા કરતા હતા. જેઓશ્રીએ આપ બળે ગરીબાઈમાંથી આગળ વધી અનેક વાર ગુપ્તદાનાદિ કર્યાં હતાં.

જેઓ શ્રી વિ૰ સં૰ ૨૦૧૧ ના ચૈત્ર વદ ૮ ને દિવસે સ્વર્ગસ્થ થયા હતા.

તેઓ શ્રીના સ્મરણાર્થે તેમના સુપુત્ર સારાભાઈ એ કલિકાલ-સર્વજ્ઞ શ્રીહિમચંદ્રસૂરિ ભગવંતે રચેલ કાવ્યાનુશાસન ના આ પ્રથમવિભાગને અભિનવ ટીકા સાથે મુદ્રિત કરવામાં રૂપિઆ ૩૫૦૦ ની ઉદાર સહાયતા કરેલ છે.

એ ખદલ તેઓ શ્રીને અમારા ધન્યવાદ ઘટે છે.

આ રીતે ભવિષ્યમાં પણ પોતાની લક્ષ્મીનો સુકૃતમાં સદ્વ્યય કરે એવી આશા રાખીએ છીએ.

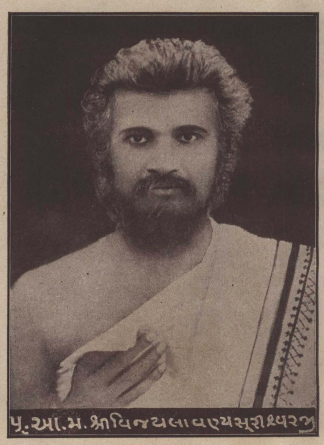


### ગુજરાત–પાટણ શહેરના નિવાસી હાલ **મુંબ**ઇમાં વસતા જ્ઞાનપિપાસુ



શ્રેષ્ઠી શ્રી સારાભાઈ નગીનદાસ

[ જેઓશ્રીએ પોતાના સ્વ૰ પૂજ્ય પિતાશ્રીના સ્મરણાર્થે આ ગ્રંથના પ્રકાશનમાં રૂ. ૩૫૦૦ ની ઉદાર સહાયતા કરી છે.] બ્યાકરણુવાચરપતિ–કવિરત્ન–શાસ્ત્રવિશારદ -ચ્યતુપમભ્યાખ્યાનસુધાવર્ષિ–શાસનપ્રભાવક–



પૂજ્યપાદ આચાર્ય શ્રીમદ્-વિજયલાવણ્યસૂરીશ્વરજી મહારાજ

For Private And Personal Use Only

### ॥ अर्हम् ॥

आशैशवशीलशालिने श्रीनेमीश्वराय नमः। कलिकालसर्वज्ञ-भूपालावलिमौलिमालालालितललितचरणारविन्दद्वन्द्व-वादिवृन्दारकवृन्द्वारणनिवारणपञ्चानन-श्रीहेमचन्द्रसूरिभगव-द्विरचितं स्वोपज्ञालङ्कारचुडामणिन्याल्यासमलङ्कतं

## काव्यानुशासनम् ।

प्रथमोऽध्यायः । प्रणम्य परमात्मानं, निजं काव्यानुशासनम् । आचार्यहेमचन्द्रेण, विद्वत्प्रीत्यै प्रतन्यते ॥ १ ॥

त्रयोगणगगनाङ्गणगगनमणि - शासनसम्राट् - सर्वतन्त्रस्वतन्त्र - श्रीविजय-नेमिस्ररीश्वरपट्टालङ्कारेण व्याकरणवाचस्पति – शास्त्रविशारद – कविरत्नेतिपदालंकृतेन श्रीविजयलावण्यसूरिणा विरचितः

#### प्रकाशः ।

समं सर्वत्रैव स्फुरदमृतगुः कौशिकमुदं, विधत्ते सत्तेजःकुमुद्दवनसौभाग्यरसिकः । न मन्देनापेक्ष्यः क्षपयतितरामान्तरतमो, जिनेन्द्रो भन्यानामभिनवदिनेन्द्रो विजयते ॥ १ ॥ [ शिखरिणी । ] येनोदञ्जति कौमुदच्छविततिर्यसारकोपासितः, सर्वाशासुखसम्पदां प्रथयिता शश्वत् सुधामाश्रयन् । यश्रबद्धरिणाङ्कितः शमनिधिः सहत्तसीभाग्यभ्-र्वन्देऽज्ञानतमोहरं बुधवरं वीरं तमिन्दुं सदा ॥ २ ॥ [ शार्दूलविकी० । ] अमन्दं दीव्यन्ती सरससुमनोमानसमिता, जडोह्यासी भङ्ग्या विलसितमरुत्पक्षकृतया । क्लध्वाना सम्यग्गतिरुपचिता मौक्तिकफलै-र्जिनोक्ता **गीराली** विख्सति मरालीव जगति ॥ ३ ॥ [ शिखरिणी ! ] यस्कृत्यध्ययनेन मन्द्रमतयोऽध्यस्मादशो ब्याक्रतौ. काव्ये तत्त्वविमर्शशास्त्रनिचये चाप्तप्रवेशा वरम ।

तान् स्रिप्रवरान् नमामि सततं स्वाध्यायसम्पादकान्, समृत्याऽभीष्टफलप्रदान् नवकृतौ श्रीहेमचन्द्राभिधान् ॥ ४ ॥ शार्देल्यः।

श्रीवृद्धिचन्द्रो मतिमचकोरमुदृद्धिचन्द्रो द्युतिपूर्णचन्द्रः । सिद्धान्तसारोद्धिवृद्धिचन्द्रश्चकास्ति भव्यामृतवृद्धिचन्द्रः ॥ ५ ॥ [उपजातिः ।]

मान्यो मेरुरिव क्षमाधरवरो मध्यस्थलामाश्रितः, श्रद्धावन्धुरवैबुधाञ्चितपदः स्टाध्यादिगन्तस्थितः । जैनेन्द्रागमजातचारुविभवः सौवर्णरूपः सदा, भव्यानां वितनोतु मङ्गळवर्ति श्रीनेमिसुरीश्वरः ॥ ६ ॥ [ शार्दृळवि० । ] वर्णवर्गान्त्यवर्गान्त्यौ निजनामावळिग्वनौ । नमौ गुणश्रियोज्ञास्य स्पर्शस्याति नयन्ति ये ॥ ७ ॥ तेषां श्रीनेमिसुरीणां गुरूणामनुकम्पया । सम्भवन्ति न किं दक्षा मादक्षा जडशेखराः ॥ ८ ॥ युग्मम् । आलम्बय दुर्गमिष चारुविवेकवरमे शाचां कृतीनिजिधयं च चिरं निषेष्य । ळावण्यसूरिरिधगम्य गुरुप्रसादं चूडामणेरिभनवं चनुते प्रकाशम् ॥ ९ ॥ आवण्यसूरिरिधगम्य गुरुप्रसादं चूडामणेरिभनवं चनुते प्रकाशम् ॥ ९ ॥

विसन्तितिलका ।

सपरिकरं काव्यस्वरूपं निरुरूपयिपुराचार्यवर्षां भगवान् श्रीहेमचन्द्रस्रिः काव्यानुशासनं निर्मिमाणस्तस्मुबोधताविधानविधया बुभुत्सुजनोपकृतये तत् स्वोपज्ञालङ्कारचृहामणिव्याख्ययोपवृहियितुकामस्तद्विव्ञतासिख्ये मङ्गलमारचन्यति—प्रणम्येति । 'आचार्यहेमचन्द्रेण परमात्मानं प्रणम्य विद्वव्यीत्यै निजं काव्यानुशासनं प्रतन्यते' इत्यन्वयः । आचार्यहेमचन्द्रेण आचर्यते—सेव्यते, आचारान् गृह्णाति परं च प्राह्यतीति निरुक्तेर्या आचर्यः, शास्त्रविधिना गुरुणा स्वयं प्रतिष्ठित इत्यर्थः, यद्वा आ-सामस्त्येन, शास्त्रार्थाश्चर्यन्ते—ज्ञायन्तेऽनेन अस्माद् वेति आचार्यः, शास्त्रार्थानां ज्ञाता उपदेष्टा चेत्यर्थः, अस्तै-वात्र प्रहणं शास्त्रप्रस्तावात्, एवं च विद्रोषणत्वात् पूर्वनिपातो भवति, आचार्यः हिर्मोति—गच्छित स्वगुणरादेयतामिति हेमः स्वर्णम्, तद्वुणत्वाद् हेमः, चन्दति—आह्याद्यतीति चन्दः शशी, त समस्वात् चन्दः, ततो मयूरव्यंसकादित्वात् आह्याद्यतीति चन्दः शशी, त समस्वात् चन्दः, ततो मयूरव्यंसकादित्वात्

्रजन्थारम्मे शिष्टसमयपरिपालनाय शास्त्रकारः समुचितेष्टदेवतां प्रणिधत्ते—

समासः, तेन तथा, अत्र प्रणेत्रा स्वस्मिन् 'आचार्य' इति विशेषणोपनिवन्धनेन स्वोक्तीनामनुषहसनीयस्वं सारवस्वं चावेदितम्। अस्य 'प्रतन्यते' इत्यनेन सम्बन्धः। प्रमात्मानम् अन्याहतज्ञानाद्यतिशयशाल्जिनं देवताविशेषम्, अथवा परम् आस्मानं चेति व्यस्तम्, आस्मानोऽपि ध्येयत्वात्, तस्मिन् हि प्रसन्ने तस्त्वं प्रसीदति, वीतदोषकलुषः पुरुषविशेषः परः, अपरश्चाःमा, उभय-परिज्ञानान्न मिध्याज्ञानादिनिवृत्तिः, यतः—

''भिचते हृद्यग्रन्थिश्ठिचन्ते सर्वसंशयाः।

क्षीयन्ते चास्य कर्माणि, तस्मिन् दृष्टे पराऽवरे ॥ १ ॥''

यदुक्तम्—"हे ब्रह्मणी वेदितच्ये परमपरं च" "अपरे ब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छिति" । विद्वत्प्रीत्ये इत्यनेनात्रातितरलवस्तुजातानुक्तेः सम्यन्यमुक्तम् । निज्ञम् इति विशेषणोपादानेन स्वस्य व्याख्यानविधावधिकारः समर्थितः । काव्यानुशासनम् अनुशिष्यते-काव्यं प्रतिपाद्यतेऽनेनेति अनुशासनम्, काव्यस्यानुशासनं काव्यानुशासनम्, आचार्यस्य कर्तुः प्रयोजनाभावाद् अनुपादानाद् उभयप्राह्यभावात्र "हिहेतो०" [२.२.८०.] इति पष्टीपक्षे नृतीयोति "नृतीयायाम्" [३.१.८४] इति समासप्रतिषेधा-प्रसङ्गाद् इप्मवश्चनवत् समासः, 'आचार्यहेमचन्द्रेण' इत्यस्य तु 'प्रतन्यते' इत्यनेन सम्बन्धः । 'प्रतन्यते' इत्यनेन विस्तरस्य तत्र तद्वस्तुसत्त्वाधीनतया व्याख्योक्तानामर्थानां सृत्राक्षरलभ्यत्वमुच्यते, तेन च संक्षिप्तबह्वर्थतया सूत्राणां सारभृतन्तं व्यक्तम् ॥ १ ॥

स्त्रात्मककाव्यानुकासनप्रम्थस्य मङ्गलपद्यस्य व्याचिष्यासिषया तद्वतरणिकामाह्नग्रस्थारम्भ इति-ग्रन्थस्य आरम्भो ग्रन्थारम्भस्सिस्स्या, आरम्भशब्दश्चात्राऽऽद्यक्वतिरूपस्य स्वमुख्यार्थस्य बाधितत्वाल्लक्षणया स्वप्राक्कालमाह,
त्वरितविद्यविद्यातसामर्थ्यप्रतिपत्तिश्च लक्षणायाः प्रयोजनम्, यत् तु केचित्
आरम्यतेऽस्मिन्नित्यधिकरणवजनततामास्थायाऽऽरम्भशब्दस्य लक्षणामन्तरेणैव
तत्प्राक्कालपरवमभिप्रयन्ति, तन्न रुचिरम्-तथा सत्यारम्भकालस्वै वाच्यतया
लाभसम्भवात् तन्त्राक्कालस्य कथमप्यसंस्पर्शात्, यद्पि केचिद् 'आरम्भे'
इस्यत्र 'निमित्तात् कर्मयोगे' इति वार्तिकमाश्रित्य निमित्तार्थक-

## अकृत्रिमखादुपदां, परमार्थाभिधायिनीम् । सर्वभाषापरिणतां, जैनीं वाचमुपास्महे ॥ १ ॥

रागादिजेतारो जिनास्तेषामियं जैनी जिनोपज्ञा, अनेन

सप्तम्या आश्रयेण निर्वाहसुशन्ति, तद्पि न युक्तम्-निमित्तं ऋियाफलम्, योगः संयोग-समवायान्यतरसम्बन्धः, तत्र निमित्तस्य [ प्रत्यासत्त्या ] स्वान्वयि-क्रियाकर्मणा योगे स्रति निमित्तवाचकात सप्तमी भवतीति वार्तिकार्थः, तथा ग्रन्थाऽऽरम्भस्य क्रियाफलत्वेनाविवक्षितत्वात . चेष्टदेवतारूपकर्मणाऽन्वयाभावाच प्रकृतवार्तिकाप्रवृत्तेः, तसाछक्षणामुखकं व्याख्यानमेव ज्यायः । शिष्टसमयेति-फलसाधनतांशे आन्तिरहिताः प्राक्तना आचार्या व्याख्यातारः पण्डिताश्च शिष्टाः, तेषां समयः-'शिष्टाः कचिदभीष्टे वस्तुनि प्रवर्तमाना इष्टदेवतानमस्कारलक्षणं मङ्गलं कृत्वैव प्रवर्तन्ते' इत्येवं य आचारः, तस्य परिपालनाय-रक्षणाय, ग्रन्थकारो यदि शिष्टाचारं न परि-पालयेत् तर्हि अपरिपालितशिष्टाचारस्यास्याशिष्टत्वभ्रान्तिविषयीऋतस्य वचसि शिष्टानामध्ययनादौ न प्रवृत्तिः स्यात् , अतः शिष्टाचारपरिपालनं न्याय्यमिति तदर्थं मङ्गलाचरणमावश्यकमित्याशयः: एवं शिष्टाचारपरिपालनं तदादते वर्त्मनि स्बहितसाधनबुद्धे ईं दिमानमादधानं तेषु श्रद्धाविशेषं प्रकटयति, शिष्टानां च विफलेष कर्मस प्रवृत्तेरसम्भवेनास्यापि व्यापारस्य सफलतांशे संशयस्यानवकाश इत्यपि बोध्यम् । शास्त्रकारः आचार्यश्रीहेमचन्द्रसूरिः, अत्र नामनि निर्देश्ये 'शास्त्रकार' इत्युक्तया ग्रन्थकर्तुः पाण्डित्यप्रौढिः, प्रतिपाद्यस्य विषयस्य च शास्त्रस्पतया सर्वाङ्गसम्पन्नता च न्यञ्जिता । समुचितेति-समुचितां-ग्रन्थप्रतिपाद्यविषयानुरूपतया अधिकृतां जिनवाणीरूपसरस्वतीम् , इष्टाम्-आराध्याम्, यद्वा इष्टां-रागादिजेतुत्वगुणेन अभीष्टां सम्बन्धितया आक्षिप्तां जिनरूपां च देवताम् । प्रणिधन्ते ध्यायति, विशेषतः प्रणिधान-स्वरूपमग्रे वक्ष्यते ।

जैनीशब्दो जिनशब्दात् तिद्वितेऽणि ङीप्रत्यये च निष्पद्यते, जिनशब्दो जिधातोः कर्त्तरि औणादिके नप्रत्यये भवति, तदर्थश्च जयति-रागादीन् आन्तर-रिपन पराभवतीति, एतदावेदनायाह-रागादिजेतार इति-रागादीनां जेतार इति रागादिजेतारः, आदिपदाद् द्वेषादेरुपग्रहः, इह कर्मणि पष्टीस्वीकारे

कारणशुद्ध्योपादेयतामाह । उच्यत इति वाक्, वर्णपदवाक्यादि-भावेन भाषाद्रव्यपरिणतिः, तामुपास्महे, उपासनं योगप्रणिधानम् ।

तुच्यत्ययान्तेन जेत्रशब्देन सह समासो नोपपधेतेति शेषषष्ठी बोध्या । जिनो-पञ्जेति-उपज्ञायत इति उपज्ञा, जिनस्योपज्ञा जिनोपज्ञा, केवलज्ञानेन विलोक्य जिनेनोचारिता, ''बाबे धर्मकथाविधौ जिनपतेः'' [तिलकमअरी श्लो० ४] इत्यादिमहाकविवचनसंवादितया अश्रतपूर्वत्वेनापूर्वविस्मयरसजनकतया च प्राथ-मिक्येव वाणी यदा विवक्षिता तदा उपजानन्तीति के उपज्ञाः, जिना उपज्ञा आदिवक्तारो यस्याः सा तथेति बहुवीहिः, अन्यथा ''आदावुपक्रमोपज्ञे०'' [ हेमिळङ्गानुशासने नपुंसके श्लो० ११ ] इति ळिङ्गानुशासनवचनान्नपुंसकत्वे जिनोपज्ञमिति स्यात्, केवलज्ञानमासाद्य समवसरणे निषद्य तेन तेन जिनेन प्रथमं निगदिता वाणीत्यर्थः । अनेन वाचि 'जैनी' इति विशेषणोपादानेन । कारणशुद्ध्या कारणस्य-निमित्तकारणरूपस्य प्रथमप्रयोक्तुः श्रीमतो जिनस्य, <u>शुद्धा-रागादिकरुङ्कविकरुत्वेन निर्मरुतया, तदुदीरितवाचोऽपि</u> लाभेन सकलजनादरभाजनत्वेन । उपादेयतां प्रक्षावतां प्राह्मताम्, आह भावेदयति, तथा च तदुपासनाया युक्तत्वमावेदितम् । उच्यते इति वाक् "वचंक् भाषणे" इत्यस्य "दिद्यु०" [५. २. ३.] इति क्रिपि निपातनात् 'वाच्' इति । ननु किमियं वाग् गुणस्वरूपा ? दृब्यस्वरूपा वा ? यतो शब्दं गरानगुणे गणयन्ति, वैयाकरणा मीमांसकविशेषाश्च इत्यपेक्षायामाह-भाषाद्रव्यपरिणतिरिति-भाष्यते-अभिप्रायप्रकाश-नाय प्रयुज्यते इति भाषा, तस्या द्रव्याणि भाषामयत्वेन परिणामार्हाणि द्रन्याणि भाषाद्रन्याणि, तेषां परिणतिः-भाषारूपेण परिणमनं परिणतिः, परिणाम-परिणामिनोरभेदमवलम्ब्येत्थं निर्देशः, भेदावलम्बने प्रयत्नविशेषाद् भाषारूपेण परिणतानि द्रव्याणि वाग् इत्यर्थः फलति । वाक् शब्दात्मिका, शब्दश्च ध्वनि-वर्णभेदेन हैविध्यमाद्धाति, तत्र द्वितीयायां विधायां क्रमशः श्रोतुकृतमवधानमपेक्ष्य वर्णपदवाक्यादिस्वरूपतामाश्रयन्ती वागिह विवक्षितेत्वाचेदनायाह-वर्णपदेति । 'उपास्महे' इत्यस्य 'उपासनं कुर्महे' इत्यर्थः, तत्रोपासनं किंस्वरूपमित्याह-उपासनं योगप्रणिधानमिति-योगानां-"काय-वाङ्-मनःकर्म योगः" [तत्त्वार्थ० ६. १] इति मनो-वचो-वपुर्व्यापाराणाम . प्रकर्षेण-ऐकाइयलक्ष्मणोत्कर्षेण, निधानं-ध्येये स्थापनं

अकृत्रिमस्वादून्यनाहार्यमाधुर्याणि पदानि-नामिकादीनि यस्यां सा तथा, स्त्रच्छ स्वादु-मृदुप्रभृतयो हि गुणमात्रवचना अपि दश्यन्ते, अथवा अकृत्रिमाणि-असंस्कृतानि, अत एव स्वादूनि-मन्द्धिया-मपि पेशलानि पदानि यस्यामिति विग्रहः, उक्तं हि—

योगप्रणिधानम् , जिनवाणीरूपे ध्येये ऐकाव्रयेण मनो-वचो-वपुर्व्यापारान् आयोजयाम इति भावः । उपासनाकर्मतयाऽभिमतां जैनीं वाचमेव विशिनष्टि-अक्रिक्रोमेति-क्रियया निर्वृत्तं कृत्रिमम्, यच न तथा तद अकृत्रिमम्, प्रयतनरपेक्षं स्वाभाविकं सहजमिति यावत्, स्वाद-स्वादत्वं माधुर्यं येषां तादशानि पदानि यस्यां तां तथा, एतद्याख्यानमाह-अकृत्रिमस्यादृनी-त्यादि । अनाहार्यमाधुर्याणि आहार्यम्-आरोपितमागन्तुकं वा, यच न तथा तद अनाहार्य वास्तविकं सहजमित्यर्थः, तादशं माधुर्य येषां तानि तथा । नामिकादीनि नामिकानि-नामनिष्पन्नानि, आदिपदाद् आख्याति-कानि स्याद्यन्तरूपाणि त्याद्यन्तरूपाणि च पदानीत्यर्थः । ननु स्वादुशब्दस्य ''स्वादु मृष्ट-मनोज्ञयोः'' { मेदिनी वाचकतेव दृश्यते, प्रकृते तु स्वादु माधुर्यमिति वदता या गुणमात्रवाचकता दर्श्वते, सा च कथं विरोधं नावहतीत्याह-स्वच्छेत्यादि । गुणिवाचकस्यापि स्वादुशब्दस्य प्रकारमुद्धया गुणवचनत्वमस्येवेति ततो गुणवचनस्यास्य को विशेष इत्यारेकामपनेतुं 'गुणवचनाः' इति वक्तव्ये ''गुणमात्रवचनाः'' इत्युक्तम् , मात्रशब्देन गुणिन्यवच्छेदः । अधिशब्देन गुणिवचनसमुचयः । हरुयन्ते इत्यनेन प्रयोगप्रविरलस्यम् , तारशप्रयोगश्चात्र गुणमात्रवचने प्रमाण-मित्यावेदितम् । गुणिवचनं स्वादुशब्दमाश्रित्य ब्याख्यातुमाह-अथवेति । असंस्कृतानि संस्कृतानि-पुरुषप्रयत्नविशेषापादितसंस्काराणि, संस्कृतभाषा-मयानीत्यर्थः, यानि च न तथा तानि असंस्कृतानि प्राकृतभाषामयानीत्यर्थः, [ अर्धमागबीभाषामयानि, तस्यां प्राकृतबाहुल्यात् प्राकृतेति निर्देशः ] । अत एव प्राकृतभाषामयत्वादेव । मन्द्धियामपि मन्द्रमतीनामपि. प्रतिभासम्पन्नानाम् । पेशलानि सुखदोचारणश्रवणादिगुणगणेन मनोहराणि हृदुयब्राहीणीति यावत् । होसुषीशालिनो हि यथा प्राकृतभाषातस्तोषमासा-दयन्ति तथा ताल्पर्यमात्ररसिकतया परुपवन्धसंस्कृतभाषातोऽपि, सुकुमार-मतयस्त प्राकृतभाषात एवेति प्राकृतभाषाकृततोषस्योभयसाधारण्यावेदनाय

### प्रकाशाभिधविवृतो अध्या० १, सू० १।

वाल-स्त्री-मूढ-मूर्खाणां नृणां चारित्रकाङ्क्षिणाम् । अनुप्रहार्थे तत्त्वज्ञेः, सिद्धान्तः प्राकृतः इतः ॥ तदेतद् गीतादिसाधारणमिति विद्यानष्टि-परमार्थो-निःश्रेयसम्, तदभिधानशीलां परमार्थाभिधायिनीम्, द्रव्याद्यनुयोगानामपि

'मन्द्धियामपि' इत्यत्रापिशब्दोपादानम् , प्राकृतभाषायाः पेशळस्वं ''सरसाः प्राकृतबन्धाः'' इत्यादिना राजशेखरादिभिः प्रपश्चितम् ।

प्राक्ततभाषा मन्दिष्यां तोषं जनयतीस्यत्र प्राचां वचनं दर्शयितुमाह्-उक्तं हीति । प्राचां वचनमुख्किस्रति—वास्तेति । तस्यक्षेः "जीवा-ऽजीवा-ऽऽप्रव-वन्ध-संवर-निर्जरा-मोक्षाख्यान्तस्वम्" [तस्याः अ० १. स्० ४.] इःयुक्त-स्थ्रणतस्यविद्विर्गणधरादिभिः। सिद्धान्तः आचाराङ्गादिरागमः।प्राक्कतः कृतः प्राक्कतिरा गुरिफतः । नानाभाषानिपुणैरिष प्राक्कतिरेव कथं गुरिफतः ? इत्याकाङ्कायामाह्-अनुग्रहार्थं सुख्यूर्वकप्रहणस्योपकारार्थम् । केषामनु-प्रहार्थम् ? नृणां मन्दमतीनां मानवानाम् । कीदशानाम् ? चारित्रकाङ्किणां चारित्राभिरुणेषवतां, चारित्राभिरुणेषविक्रस्यानं सिद्धान्ताध्ययनेऽनिषकारात् । मन्दमतित्वमनेकधा भवतीत्यावेदनाय विशेषणमाह्-यास्ट-स्थ्री-मूद-मूर्खाणा-मिति-बास्ते वयोजनितं, नार्यां जातिजनितं, मूढं मोहद्दशाजनितं, मूखं ज्ञाना-वरककर्मकृतं, बोधापाटवस्त्रभंण मन्दमतित्वमवसेयमिति ।

न केवळं जिनोदीदितवाण्याः प्राकृतनिबद्धत्वमेव गौरवसमर्पकम्, तथा सित तद्वापानिबद्धगीतप्रहेलिकादिसमानवापत्तः, अतस्वत्परिहाराय सूत्रे विशेषणमुक्तम्-परमार्थाभिधायिनीमिति । एतदेवावतारियतुमाह-तदेतद् गीतादीति-तदेतत्-प्राकृतभाषानिबद्धत्वम्, गीतादिसाधारणं-गीतप्रहेलिकादिसमानम् । अर्थ्यन्ते-लोकेः स्ववृत्तितया प्रार्थ्यन्ते ये तेऽर्था धर्माऽर्थन्तमामोक्षाख्याश्वस्वारः, तेषु परमोऽर्थो मोक्ष एव, "यन्न दुःखेन संभिन्नं न च अष्टमनन्तरम् । अभिकापापतीतं च तक्त्रेयं परमं पदम् ॥" इत्यादिवचनात्, एतदेवाह-परमार्थो निःश्रेयस्विति-तिःश्रेयसं मोक्षः । परमार्थमभिष्यच इत्येवंशीला परमार्थोभिधायिनी तां तथा, अत्र श्रीलार्थे णिन् प्रत्यय इत्याह-तद्भिधानशीलामिति । ननु जिनवाणी दृश्यनिरूपणाद् धर्मकथानुयोगमयी, गणितनिरूपणाद् प्रमिक्षानुयोगमयी, प्रमिक्थानिरूपणाद् धर्मकथानुयोगमयी,

4

जारम्पर्येण निःश्रेयसप्रयोजनत्वात् । तथा सर्वेषां सुर-नर-तिरश्चां विचित्रासु भाषासु परिणतां-तन्मयतां गतां सर्वभाषापरिणताम्, एकरूपाऽपि हि भगवतोऽर्धमागधी भाषा, वारिदविमुक्तवारिवदा-श्रयासुरूपतया परिणमते, यदाह—

चरणकरणनिरूपणाचरणकरणानुयोगमयीति चतुरनुयोगमयजिनवाण्याः मोक्षाभिधायित्वमित्याकाङ्कायामाह-द्रव्याद्यनुयोगानामपीति-आदिपदाद् गणितानुयोग-धर्मकथानुयोग-चरणकरणानुयोगानामुपप्रहः । निःश्रेयसप्रयोज-नत्वात् मोक्षफलकत्वात् । भगवानाचार्यः स्वयमेव तद्भावनां विवेके प्राह-"इहानुयोगश्चतुर्धा-चरणकरण-धर्मकथा-गणित-द्रव्यभेदात् , सम्यग्ज्ञानदर्शनपवित्रिते नवकर्मानुपादानाऽतीतकर्मनिर्जरारूपे संयमतपसी प्रतिपाद्ये इति सर्वकर्मविमोक्षलक्षणमोक्षपरत्वात् परमार्थाभिधायित्वं प्रतीतमेव. शेषाणां तु पारम्पर्येण, द्रव्यस्य चोपायत्वेन प्रधानतया विवक्षितत्वात् पश्चानु-पूर्व्याऽऽदावुपदेशः, तथाहि-नय-प्रमाणबलेन दुर्नयतिरस्कारात् घीनं सकलभावानामर्थकियाकारित्यलक्षणं सत्त्वं प्ररूप्यते चेतनाचेतनरूपसकल-द्रव्याणां योनयश्चेति वस्ततस्वनिरूपणेन द्रव्यस्य, गणितबलेन सर्वदेहिनामायुंषि चन्द्राद्यपरागादयश्च निश्चीयन्त इत्यायुरादिज्ञानेन गणितस्य, वैराग्योपजननमितिवृत्तं प्रस्तूयत इत्यवदातकथनेन वैराग्योत्पत्तिहेत्तत्वाद धर्मकथायाः परमपुरुषार्थाभिधायकत्वं परम्परयाऽस्ति" इति विशेषणान्तरमाह-सर्वभाषापरिणतामिति कारिकायाम् । तद् विवृणोति-सर्वेषामिति । सर्वशब्दस्य प्रस्तुतस्रकलवाचकत्वेऽपि वाणीश्रवणमननार्हाणामेव प्रहणौचित्यादाह-सुर-नर-तिरश्चामिति-सुराः-सुवनपति-व्यन्तर-ज्योतिष्क-वैमानिका देवाः, नराः-मानवाः, तिर्यञ्चः-पश्चवः शकुनयश्च, तेषां तथा, नारकाणां दूरस्थत्वाद् एकेन्द्रिय-विकलेन्द्रिया-ऽसंज्ञिपञ्चेन्द्रियाणां श्रवणेन्द्रिय-मनोविकळ्वात् परिहारः । विचित्रासु नानाविधध्वनि-स्वरपाताऽर्थवोधन-प्रकारशालितयाऽनेकभेद्भिन्नासु । नन्वेकदैकप्रयत्नोन्नारिता नानाभाषामयी स्यादित्यारेकामपनेतुं निदर्शनमुखेन परिणतिप्रकारमाह-एक-रूपाऽपीति । एकरूपत्वमर्थमागधभाषात्वधर्मेण बोध्यमित्यावेदनायाह-अर्ध-मागधीति-यथा देवा अर्धमागधभाषया भाषन्ते तथा जिना अप्यर्धमागध-भाषया धर्मेमुपदिशन्ति, यदागमः-"सन्वभासाणुगामीए सरस्सईए जोयण-

देवा देवीं नरा नारीं, शबराश्चापि शावरीम् । तिर्यञ्चोऽपि हि तैरश्चीं, मेनिरे भगवद्गिरम् ॥ नह्येवंविघं भुवनाद्भुतमतिशयमन्तरेण युगपदनेकसत्त्वोपकारः शक्यः कर्तुम् ॥ १ ॥

णीहारिणा सरेण अद्भागहाए भासाए भासति अरिहा धरमं परिकहेइ" ि 'सर्वभाषानुगामिन्या सरस्वत्या योजनगामिना स्वरेण अर्द्धमागध्या भाषया भाषते अर्हेन् धर्म परिकथयति' इति संस्कृतम्, औपपातिकस्० "रसोर्छशौ मागध्याम्" इत्यादि यद् मागधभाषाळक्षणं तेनापरिपूर्णा प्राकृत-भाषारुक्षणबहुला अर्धमागधी भाषेत्युच्यते । वारिदेति-यथा हि वारिदेन-मेघेन विमुक्तं यद् वारि-जलं तद् आश्रयस्य-निजनिपतनाधिकरणस्य भूप्रदे-शस्य अनुरूपतया-सदशतया भूप्रदेशगतदैर्ध्य वर्तुलस्य-गम्भीरत्वादिधर्मसादृश्येन परिणमति-तादशदैर्घ्यं-वर्तुछत्व-गम्भीरत्वादिपरिणामवद भवति, स्वातिनक्षत्रीयमेघेन निर्मुक्तं जलं निजनिपतनाधिकरणे आम्रतरुम्ले निपतित-माम्रफलतया कदलीमले निपतितं कदलीफलतया शक्तौ निपतितं च मौक्तिक-फलतया परिणमति तथा जिनवागपि लोकानग्रहकामनया व्यापृतत्वात् स्वसंबो-ध्यलोकबोधसौविध्याय तत्तद्भाषारूपेण परिणमति, तत्तद्भाषामयी भवती-त्यर्थः । अत्रार्थे प्राचां संवादमाह-यदाहेति । देवा इति-इयं देवभाषेति देवाः, इयं मनुजभाषेति मानवाः, इयं भिल्लभाषेति भिल्लाः, इयं तिर्यग्भाषेति तिर्यञ्जः, जिनवाणीं मन्यन्ते सा, आश्रयानुरूपतया परिणतत्वादिति मुकुलितोऽर्थः । 'सर्वभाषापरिणताम्' इत्यनेन भगवति जिने दिन्यशक्तिविशेषः, वाण्यां तादश-शक्तिप्रभवा नानारूपेण परिणमनशक्तिः, तादशपरिणमनशक्तितश्च युगपदनेक-सत्त्वोपकार आवेदितः । तादशदिन्यशक्तिमन्तरा सकृदुचरिताया एकरूपाया वाचो विभिन्नश्रोतृजनार्थं नानारूपेणावतारो न सम्भवतीत्येतदाह-नद्योविमिति । एवंविश्वं सकृदुचरिताया अपि वाचो नानारूपेण परिणमनरूपम् । भुवनाद्धतं जगति विस्मयसम्पादकम् । अतिदायं जगतोऽप्यतिदोते जिनोऽनेनेति अतिदायः सामर्थ्यविशेषस्तम् । अन्तरेण विना । युगपद् एकस्मिन्नेव काले । अनेकः सत्त्वोपकारः नानाविधजीवोपकारः । नहि कर्त्त्रे दाक्यः सामर्थ्यविशेषाभावे नानापरिणामाभावादेकरूपैव वागित्येकविधजीवोपकारमेव कर्तुं प्रभवेत् , न नानाविधजीवोपकारम् ॥ ३ ॥

अथ प्रेक्षावत्प्रद्यस्य प्रयोजनं वक्तं तत्प्रस्तावनामाह-द्राब्दानुद्यासनेऽस्माभिः, साध्वयो वाचो विवेचिताः । तासामिदानीं काव्यत्वं, यथावदनुद्दीष्यते ॥ २ ॥

द्वितीयपद्यमवतारयति—अश्वेति । अश्र मङ्गळाचरणानन्तरम् । प्रेक्षावस्यवृत्यक्षं प्रकर्षेण-प्रमाणादिना ईक्षा-प्रेक्षा, प्रेक्षा अस्त्येपामिति प्रेक्षावन्तः,
विस्वस्यकारिण इत्सर्थः, तेषां या प्रवृत्तिः-प्रस्तुतसन्यश्रवणादिगोचरः प्रयत्नविदेश्यः, तस्या अङ्गम्-उपायभूतं निमित्तभूतमिति यावत् । प्रयोजनं यमर्थमवलस्वय प्रवर्तते तत् प्रयोजनम्, प्रस्तुतस्रम्थफलमित्यर्थः । यक्तुं साक्षाम्फलमिहेव सूचियतुम्, परम्पराफलमुत्तरत्र प्रतिपादयितुं च । तत्प्रस्तावनां
प्रयोजनभूमिकाम् । आह द्वितीयपथेन प्रतिपादयित ।

अभिधेय-सम्बन्ध-प्रयोजनाऽधिकारिरूपानुबन्धचतुष्टयज्ञानमन्तरा प्रेक्षावतां प्रन्थश्रवणादौ प्रवृत्तिर्न भवतीति तत्प्रवृत्त्यर्थमनुबन्धचतुष्ट्यं प्रतिपादनीयम्, प्रस्तुते काब्यमभिधेयम् , प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावः सम्बन्धः, प्रयोजनं द्विविधं-कर्तृगतं श्रोतृगतं च, तदपि प्रश्लेकं द्विविधं-साक्षात् पारम्परिकं च, तत्र कर्तृगतं साक्षात् प्रयोजनं श्रोतृजनोपकारः पारम्परिकं च स्वर्गापवर्गादिकम् , श्रोतृगतं साक्षात् प्रयोजनं काच्यपरिज्ञानं पारम्परिकमानन्दादि, यतो हि काच्यानुशासने-ऽधिगते काव्यमवधारयति. काव्यस्वरूपावधारणात् काव्यकरण-श्रवणादौ प्रवर्तते, ततश्च वक्ष्यमाणरीत्याऽऽनन्दादि लभते, काव्याधिगतिकामोऽधि-कारीति, अनुबन्धचतुष्टयमध्ये प्रयोजनस्य प्राधान्यात् तस्येह प्रवृत्यक्रतयोपा-दानम् , यदुक्तम् - "श्रुतार्थं श्रुतसम्बन्धं श्रोतुं श्रोता प्रवर्तते । प्रन्थादौ तेन वक्तव्यः सम्बन्धः सप्रयोजनः" ॥ इति, किञ्ज, "सर्वस्यैव हि वाक्यस्य कर्मणो वाऽपि कस्यचित्। यावत् प्रयोजनं नोक्तं तावत् तत् केन गृह्यते ?॥ '' इति ि स्ठोकवार्तिक ० १. १२ ] तथा ''नहि प्रयोजनमन्तरेण मन्दोऽपि प्रवर्तते'' इति, अत्र मन्दोऽपीत्यपिना मन्दस्य यदाकदाचिदनपेक्षितप्रयोजनस्यापि प्रवृत्तिदर्शनात् तस्याप्यप्रवृत्तेरुक्ती प्रेक्षायतां प्रवृत्तिः सुतरामसम्भविनीति प्रकाइयते । यद्यपि साक्षात् प्रयोजनमिहोत्तरत्र च स्वशब्देनोक्तं तथापीह "काव्यत्वमनुद्रिष्यते" इत्यनेन कान्यात्माभिधेयाभिधानात् तत्परिज्ञानलक्षणं प्रयोजनमपि स्वयमुद्धात्वाद्भिहितप्रायत्वेन सूचितमवगन्तव्यम् , पारम्परिकं तु

शब्दानुशासने–सिद्धहेमचन्द्राभिधाने, विवेचिताः-असाध्वीभ्यो वाग्भ्यः पृथक्कृताः । इदानीं-शब्दानुशासनानन्तरं, तासां-वाचां,

"काव्यमानन्दाय०" इत्यादिना वक्ष्यते, अत एव "शास्त्रप्रयोजनमुक्त्वाऽभि-धेयप्रयोजनमाह<sup>्</sup>" इस्रेवंस्वरूपा उत्तरावतरणिका संगच्छते । नन्वानन्दादय-स्तिलकमञ्जयदिः कान्यस्य प्रयोजनं, न तु कान्यस्वरूपप्रतिपादकस्य प्रस्तुत-प्रन्थस्थेति कथमानन्दादीनां प्रस्तुतग्रन्थीयपारम्परिकफलतयोपदर्शनमिति चेत् ? उच्यते-प्रकृतोऽयं प्रन्थः 'काव्यं कीदशम् ? तदङ्गानि च कानि ?' इत्यादि विवेचियतुं प्रवृत्त इति कान्यमिह वर्णनीयतया प्रधानम् , प्रधानस्य फले निर्णीतेऽङ्गभूतानां तत्प्रतिपादकानां तत्स्बरूपसम्पादकानां वा तेनैव फलेन फलवत्त्वमिति सर्ववादिसम्मतम्, तथाहि-शरीरस्य शोभया करादितदङ्गानां शोभैव, राज्ञः सम्पन्नतया तदीयपरिवाराणां सम्पन्नतैव, काव्यस्य सप्रयोजन-सप्रयोजनत्वमिति तत्स्बरूपनिरूपणपरस्य शास्त्रस्यापि साहित्यदर्षेणं टीकमानेन तर्कवागीरोन च ''अस्य प्रन्थस्य काच्याङ्गतया काब्यफ्लैरेव फलवस्वमिति'' इति विवरणग्रन्थं ब्याचक्षमाणेन ''काब्यफ्लैरित्य-त्रामेदे तृतीया धान्येन धनवानितिवत् , तथा च काव्यफलाभिन्नान्येतःफलानि" इति प्रतिपादितम् , तथा दर्शपौर्णमासाङ्गानां प्रयाजादीनां दर्शपौर्णमासफले-नैव फलवस्यं तथास्यापीति । ननु प्रयाजादीनां दृष्टाङ्गापूर्वजननद्वारा परमा-पूर्वं प्रत्युपकारः सम्भवतीति तत्र तथास्तु, प्रकृते तु शास्त्रस्य काव्यगुणदोषादि-ज्ञापनोपक्षीणत्वेन कथमानन्दादिकं प्रत्युपकारः सम्भवेत्, कथं वा तत्साधन-त्वमिति चेत् ? नः, काव्यं हि स्वरूपसद् नानन्दादिहेतुः, किन्तु कृति-ज्ञप्यन्य-तरविषयतया, तत्रास्य ग्रन्थस्योपकारः सम्भवतीति न कापि विप्रतिपत्तिः। शब्दानुशासने साधुशब्दा विवेचिताः, तेषां साधुशब्दानामधुना काव्यत्वमनु-शिष्यते, काव्यं चानन्दादिकृते भवतीत्वाद्यर्थविवक्षायामस्य पद्यस्य भूमिका-रूपत्वात् प्रस्तावनाभिधायकत्वमवगन्तव्यम् ।

शब्दानुशासनं-व्याकरणस्यान्वर्थं नाम, तच प्रस्तावादिह सिद्धहेमचन्द्रा-मिधानं प्राह्ममित्यावेदनायाह-सिद्धहेमचन्द्राभिधान इति । अस्माभिः हेम-चन्द्रसूरिभिः, उपादेयताप्रकर्षपरिपोषकगुणवाहुल्यावेदनाय स्वस्मिन् बहुवचनेन निर्देशः । 'विवेचिताः' इत्यस्य विवरणम्-'असाध्वीभ्यो वाग्भ्यः पृथ-क्कृताः' इति, जाते हि साधुखज्ञाने स्वयमेवासाधवः शब्दाः पृथगवभासन्ते, Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

काव्यत्वं-काव्यीभावो, यथावत्-तात्त्विकेन रूपेण अनुशिष्यते। वाचां हि साधत्वे निश्चिते सुकरः कान्योपदेशः। अनेन शब्दानुशासन-काव्यानुशासनयोरेककर्तृकत्वं चाह । अत एव हि प्रायोगिकमन्यै-रिव नारप्यते, शब्दानुशासनेनैव चरितार्थत्वात् ॥ २ ॥ शास्त्रप्रयोजनमुक्त्वा अभिधेयप्रयोजनमाह—

यथा 'गौः' इत्यस्य साधुत्वे ज्ञाते गावी-गोणी-गोता-गोपोतिळकादीनां तत्त्वं निवर्तते, इदमेवासाधुभ्यो वाग्भ्यः साध्व्या वाचः पृथक्करणं बोध्यम् , साध्व्यं च पुण्यजनकतावच्छेदकधर्मवस्वम् । काञ्चीभाव इति-अकाव्यस्य काव्यस्त्रेण 'यथावद्' इत्यस्य विवरणम्-तात्त्विकेन रूपेणेति – अन्यथा श्रोतुणासुन्मुखीकारासम्भवः, यत्किञ्चिक्वथनेन हि तदिष्टसाधनताज्ञानजन्यस्य अनुशिष्यते लक्षण-विधानादिना शब्दानुशासनरचनानन्तरं काव्यानुशासनरचनायां प्रयोजनमाह-चाचां हीति-अन्यथा प्रयोक्ष्यमाणशब्दराशिसाधुताज्ञानस्योपायाभावप्रहत्रसत्वेनाकाण्डताण्ड-विमेदं स्थात् , किञ्ज 'साध्व्यो वाचो विवेचिताः' इत्यनेन प्रयोगयोग्यशब्दसमु-दायानां साधुत्वप्रकारस्य पूर्वमुपदिष्टतया ज्ञातत्वेन काव्यस्वरूपोपदेशस्य प्राप्ताव-सरत्वमावेद्यते । अ**नेन** 'यैरेवास्माभिः शब्दानुशासने साध्व्यो वाचो विवेचिता-सैरेवास्माभिस्तासां कान्यत्वमनुशिष्यते' इति कथनेन । एककर्तृत्वं 'विवेचिताः. अनुशिष्यते' इत्युभयिकययोरेकर्तृत्वम् , अर्थाद् य एव शब्दानुशासनत्य कर्ता स एव काञ्यातुशासनस्यापि कर्तेति । आह बोधयति, एतेन स्वस्थैतादृशयन्थप्रणयन-विधावचिताधिकारित्वं समर्थितम् । अत एव शब्दानुशासनस्य कृतपूर्वत्वादेव । प्रायोगिकं प्रयोगब्युत्पादनम् । अन्यैरिव वामनादिभिरिव । कुतो नारप्स्यते **?** इत्याह-शब्दानुशासनेनैव चरितार्थत्वादिति, एतेन यथा वामनादिभि-रालङ्कारिकैः प्रयोगांशज्ञानस्यापि कृते कान्यस्वरूपनिर्णयप्रवृत्त एव प्रन्थे प्रकरण-विशेषोऽवतारितस्तथात्र प्रन्थे किमिति न कृतमिति न्यूनता परिहृता, तदंशस्य स्वकृतशब्दानुशासने निरूपितत्वादिति ॥ २ ॥

काब्यफलप्रतिपादकसूत्रं विवरितुमनास्तदवतरणिकामाइ-शास्त्रप्रयोजन-मिति-शास्त्रस्य-काव्यानुशासनाभिधानस्य प्रस्तुतग्रन्थस्य, प्रयोजनं - तदवगति-लक्षणम् . अनन्तरपद्ये काव्यात्मकाभिधानात स्वयमहारवेनोक्तप्रायस्वात

# काव्यमानन्दाय यञ्चासे कान्तातुल्यतयोपदेशाय च॥३॥

लोकोत्तरं कविकर्म काव्यम् । यदाह—

"प्रक्षा नवनवोहेखशालिनी प्रतिमा मता । तद्गुप्राणनाजीवद्वर्णनानिपुणः कविः॥ तस्य कर्म स्मृतं काव्यम्॥" [ ] इति सद्योरसास्त्राद्जन्मा निरस्तवेद्यान्तरा ब्रह्मास्त्रादसदशी प्रीतिः

उक्त्वा सूचियत्वा । अभिधेयप्रयोजनिमिति-अभिधेयस्य-प्रस्तुतग्रन्थस्य प्रतिपाद्यस्य काव्यस्य, प्रयोजनं-फर्लम् । आह् ''काव्यमानन्दाय०'' इत्यादिना दर्शयति । सूत्रोपात्तं काव्यं व्युत्पत्त्या रुक्षयति-स्रोकोत्तरं कवेः कर्म काव्यमिति-'स्रोकोत्तरं कवेः कर्म' इति रुक्षणम्, 'काव्यम्' इति रुक्ष्यम्, विशेष्य-

मात्रोपादाने कवेः व्यापारान्तराणामपि काव्यत्वं प्रसञ्चेतातो विशेषणो-पादानम् । निरुक्तछक्षणे प्राचां संवादं दर्शयितुमाह-यदाहेति । प्राचां वचनमुक्षिखति-प्रज्ञेत्यादि - नवा नवाः-नित्यनुतनाः प्राचीनानामणीयसीभिरपि बुद्धिभिरनन्मीलिता ये, उहुंखाः-उन्मेषा अर्थसृष्टिसमुद्भवाश्चमःकारविशे-षास्तैः शालते–शोभत इत्येवंशीला या प्रज्ञा-ब्रुद्धिः सा प्रतिभा मता, नित्य-नुतनार्थसृष्टिप्रबन्धपाटवं हि प्रतिभायाः फलमिष्टम् , तथा च स्पर्यते-"अन्य-दृष्टचरे ह्यथं महाकवयो जालन्धाः, तद्विपरीते तु दिव्यदृशः" [काव्यमीमांसा ] इति, ''तद्रुप्राणनाजीवद्०'' इति पाठे तया-प्रतिभया, अनुप्राणनाद्-जीवनाधानात् तत्कृतकृतार्थताभाजनत्वादित्यर्थः, कविः यः कान्यं सः, जीवद्वर्णनानिपुणः जीवद्वर्णनायां-जीववर्णने चमत्कारविशेषाधायक-शब्दार्थसन्दर्भसमुपस्थापने, निपुणः-दक्षो 'भवति' इति शेषः । तस्य तस्यैव च सजीववर्णनाकृताभ्यासस्य कवेः कर्म काब्यमाहः । "तदन्प्राणना-जीवद०" इति पाठे तु तद्नुप्राणनया-प्रतिभाकृतोत्तेजनया जीवन्ती-चम-कारविशेषशालिनी, या वर्णना-प्रतिपादनं तस्यां निपुणः तस्य निरुक्तस्वरूपस्य कवेः, कर्म काव्यम्, कर्म चात्र क्रिया, सा च योजनारूपा, न तुचारणात्मका, मौनिपद्यासङ्ग्रहापत्तेः,

जनम्, यशस्तु कवेरेव, यत इयति संसारे चिरातीता अप्यद्य

तस्य काव्यलक्षणस्य ''अदोषौ सगुणौ सालङ्कारौ शब्दाधौं काव्यम्'' स्त्रेण वक्ष्यमाणत्वेऽपि फलप्रतिपादनद्वाराऽपेक्षितं जिज्ञासोपशमनाय ब्युत्पत्त्या काब्यमिह लक्षितम् लक्षयति-प्रीतिरानन्द इति - 'प्रीतिः' प्रधानमानन्दं 👚 'आनन्दः' इति लक्षणम् । कीदशी प्रीतिरानन्दः ? सद्योरसास्वादजनमा सद्य:-तत्काले. रसस्य-विगतावरणचिदात्मकस्य सहृदयताभावनादिना-ऽऽस्वादनीयस्य काव्यजीवातोः, आस्वादः-चर्वणाभिधानो भोगः, जन्म-प्रकाशो यस्याः सा तथा। पुनः कीदशी प्रीतिः ? निरस्तवेद्यान्तरा निरसं-तिरोहितं वेद्यान्तरं-ज्ञेयान्तरं यया यस्यां वा सा तथा, इदं रसा-स्वादिसमुत्थचमत्कारस्वरूपकथनम् । पुनः कीदशी श्रीतिः ? सदशी ब्रह्मास्वादेन-ब्रह्मानुभवेन, सदशी-समा, सादश्यं चात्र स्बरूपत्वा-ऽखण्डत्व-स्वप्रकाशत्वादिधमैंवींध्यम् , 'तद्विन्नत्वे सति भूयोधर्भवत्त्रं सादृश्यम्' इति लक्षणलक्षितस्य सादृश्यस्य भेद्घटितत्वेनात्र सर्वेथैकरूपत्वे तद्नुपपत्तिरिति शङ्कायां ब्रह्मास्वादस्याविशिष्टविषयकत्वम्, रसाऽऽस्वादस्य च विभावादिविशेषितस्य स्थायिन एव रसरूपतया परिणते-र्विशिष्टविषयत्वमित्युत्तरमृह्यम् । आनन्दादीनां त्रयाणां प्रयोजनानां मध्ये प्रागुपन्यासः, प्राधान्यं चात्रोपनिषद्भतत्वादिनेत्याह-प्राधान्यादानन्दस्य इदं सर्वप्रयोजनोपनिषद्भतमिति-इदम्-आनन्दाख्यं प्रयोजनम् , सर्वेषां प्रयोजनानाम् , उपनिषद्भृतम् अन्तःप्रविष्टतया रहस्यभूतम् , सारांशभूतमिति यावत्, ''उपनिषत् तु वेदान्ते रहस्य-धर्मयोरपि'' इति हैमः. यशो-च्युत्पत्तिफलकत्वेऽपि पर्यन्ते सर्वत्राऽऽनन्दस्यैव साध्यत्वात्, तथाहि– कवेस्तावत् कीर्त्याऽपि प्रीतिरेव सम्पाद्या, यदाह-''कीर्तिं स्वर्गफलामाहः'' इति. स्वर्गशब्दो देवानामावासस्थाने तत्सम्पादितानन्दे च वर्तते, तथा च स्वर्गः-स्वर्गसम्पादिवानन्दः, प्रस्तावात् तादशानन्दः फलं यद्यपि कान्यतः श्रोतृणां न्युत्पत्तिरस्ति, तथापि तत्र प्रीतेरेव प्राधान्यम्, अन्यथा प्रभुसम्मितेभ्यो वेदादिभ्यो मित्रसम्मितेभ्यश्चेतिहासादिभ्यः कोऽस्य कान्यस्य न्युत्पत्तिहेतोर्जायासंमितत्वलक्षणो विशेष इति, चतुर्वर्गन्युत्पत्तेरपि चानन्द एवं पार्थन्तिकं मुख्यफलमिति । कवि-सहृदयोभयसाधारण्यादण्या-

यावत् कालिदासादयः सहृद्यैः स्तूयन्ते कवयः । प्रभुतुरुयेभ्यः

नन्दाख्यप्रयोजनस्य प्राधान्यमित्याह - कवि-सहृदययोरिति-भानन्दाख्यमाद्यं प्रयोजनं कवेः सहृद्यस्य च, द्वितीयं यशश्च केवलस्य कवेरेव, चरमं च ब्युत्पत्तिलक्षणं सहृदयानामेवेति युक्तमानन्दस्य प्राथम्यं प्राधान्यकृतमिति भावः । यः कान्यं कुरुते स कविः, यस्य तु कान्यानुद्यीलनाभ्यासवशाद् विशदीभूते मनोमुकुरे वर्णनीयतन्मयीभवनयोग्यता सहृदयसंवादभाक् [सह-दयान्तरानुभवसंवादभाक् 🕽 स सहृदयः, काब्यकर्तृत्वलक्षणपूर्वावस्थापेक्षया कविशवदनिर्देशः, यतः कवेरपि भावकावस्थायामेव-रसास्वादानुकुळविचारणा-जनितावस्थायामेव सहदयतायामेवेति यावत् . रसास्वादः सम्पद्यते, प्रथगेव हि कवित्वादु भावकत्वम् , यदाह-''सरस्वत्याम्तस्वं कवि-सहृदयाख्यं विजयते'' इति, सरस्बत्याः-वाण्याः, तत्त्वं-सारः, विजयते-सर्वोत्कर्षेण वर्तते, किंस्बरूपं कतिभेदं वा तत्त्वमित्याह-कविसहृदयाख्यमिति-भावप्रधानोऽयं निर्देशः, धर्म-धर्मिणोरभेदं वाश्रित्येत्थं निर्देशः, तथा च कवित्वाख्यं सहदयताख्यमिति द्विविधं सर-स्वयासत्त्वमित्यर्थः । द्वितीयस्य फलस्य यशसः कविमात्रविषयकत्वमाह-यदा इति । यदाह-"अमरसदनादिभ्यो भूता न कीर्तिरनश्ररी, भवति यदसौ संबद्धाऽपि प्रणश्यति तत्क्षये । तदलममलं कर्तं काव्यं यतेत समाहितो, जगित सकले ब्यासादीनां विलोक्य परं यशः ॥ " [ रु० का० १. २२. ]

अमरसदनादिभ्यः—देवमन्दिरादिभ्यः, देवमन्दिरनिर्माणादिभ्य इत्यर्थः, भूता–संजाता, कीर्तिः—यशः, अनश्वरी—स्थायिनी, स्थिरेति यावत्, न भवति, यद्—यस्मात् कारणात्, असौ-कीर्तिः, संवर्धिताऽपि तदीयपूजादिपरम्परा—स्थापनेन वृद्धिमुपगताऽपि, आसां देवमन्दिरनिर्माणादिकाळजनितस्वेन बाळा, तस्थ्ये—अमरसदनादिश्ये, कार्यमात्रस्य क्षयिस्वनियमादमरसदनादे क्षयमुपगते सतीत्यर्थः, प्रणश्यति—विनाशं याति, कीर्तेस्तकर्ममूळकत्वात् तस्मिन् श्लीणे तिज्ञिमित्तायाः कीर्तेः प्रणाशोऽवश्यम्भावीति भावः, ततश्च कीर्तेर्त्तश्चरस्वसम्पत्तये किमिह् कर्तव्यमिति चेत्? अत्राह-तस्मात् कारणात्, समाहितः—सावधानः सन्, अमलं कार्यं कर्तुं यतेत , तेनैव कीर्तिः स्थिरा भवतीति भावः, तत्र हेतुमाह्—सक्ले जगित व्यासादीनां परं यशो विलोक्यते, अतः काव्यकरणे स्थिरं यशो निश्चितमिति पद्यार्थः ।

## शब्दप्रधानेभ्यो वेदागमादिशास्त्रेभ्यो मित्रसंमितेभ्योऽर्थप्रधानेभ्यः

क्वेरेवेति-एवकारेण सहृदयस्य व्यवच्छेदस्तस्य निर्मातृत्वाभावात् । यशसः कविसम्बद्धःवेनैव कविस्मारकःविमत्याह-यत इयति संसार इति-यतः-कान्योद्भतयशसः कारणात्, इयति-अतिमहति, गणनातीतजीव-राशिनिवासभूते संसारे, यत्र समानदेशकाळविद्यमानानामपि परस्परं परिचयो दुरूहस्तत्रेति भावः, चिरातीता अपि विप्रकृष्टतरपूर्व-कालगता अपि, कालिदासादयः सहृदयैः स्तूयन्ते, कान्यरसास्वादजुषामेव सहद्यानां तदीयकीर्तिकरत्वमुचितमेवेत्याशयेनोक्तम्-सहदयैरिति । प्रभु-तुरुयेभ्यः कर्तन्यमिदमित्याज्ञामात्रपरमार्थेभ्य इति विवेकः, परे व्वित्थमाहुः-शब्दस्त्रिविधः-प्रभुसम्मितः, सुहृत्सम्मितः, कान्तासम्मितश्चेति, तत्र प्रथमः शब्दप्रधानो वेदादिः, शब्दप्रधानत्वं च प्रवर्तनारूपशासनाप्रधानत्वम्, तथा च यथा प्रभारिष्टसाधनेऽनिष्टसाधने निष्फले च कर्मणि यथेच्छं नियोजयति. तथा वेदोऽपि इष्टसाधने ज्योतिष्टोमादावनिष्टसाधने इयेनयागादौ सम्ध्यावन्दनादौ च नियोजयतीति वेदादेः प्रभुसम्मितव्विमितिः समीहितार्थ-लाभायात्यज्यमानमुख्यार्थस्वं शब्दप्रधानस्वमिति नागेशः; अपरे तु-"शब्दपरि-वृत्त्यसहत्वं शब्दप्राधान्यम्, यथा 'रामः कामनाकब्पतरुः' इत्युच्यतामिति जाते प्रभोरादेशे 'अभीष्टसुरद्रः' इत्युच्यमानेऽपि न यथोक्तं कृतं भवति, एवं वेदेऽपि ''अग्निमीळे पुरोहितम्'' इत्यस्य स्थाने तदर्थकमेव ''हताशं स्तौमि पुरोधसम्'' इति, ''ईळे वह्निम्'' इति वा प्रयोगो न फलाय कल्पतें'' इत्याहः । अत्र 'विल-क्षणम्' इत्यंत्रिमपदयोगे पञ्चमी, तस्या भिन्नार्थःवात् , भेदश्च स्वभावकृतः, काव्यस्य कान्तासम्मितःवेन वक्ष्यमाणतया प्रभुसम्मितवेदागमादिशास्त्रेभ्यो भेदस्यौचित्यात् । मित्रसमितेभ्य इति – 'अस्पेदं वृत्तममुष्मात् कर्मणः' इत्येवं युक्तियुक्तकर्मफलसम्बन्धप्रकटनकारिभ्य इति विवेकः, परे तु "सुह-त्सिमताश्चार्थतात्पर्यवन्तः, अर्थतात्पर्यवन्तं च इष्टानिष्टार्थबोधमात्रपरःवम्, यथा पुराणाद्यः, तथा च यथा सुहृद् 'एवं कृते इदं भवति' इति वस्तुमात्रमभिधाय विरमति, तथा पुराणादयोऽपि 'एवं कृते इदमभीष्टं भवति, एवं च कृते इदमनिष्टं भवति' इति वस्तुमात्रं बोधयन्ति, न तु प्रवर्तयन्ति निवर्तयन्ति वा" इत्याहुः । शब्दार्थयोर्गुणभावे शब्दो वाचकः

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

पुराणः प्रकरणादिभ्यश्च शब्दार्थयोर्गुणभावे रसप्राधान्ये च विलक्षणं काव्यं कान्तेव सरसतापादनेन संमुखीकृत्य रामादिवत् वर्तितव्यं न रावणादिवदित्युपदिशतीति सहृदयानां प्रयोजनम्। तथा चोक्तं हृदयदर्पणे—

अर्थो वाच्यः, तयोर्गुणमावे-अप्रधानत्वे । रसप्राधान्ये रसस्य रह्नारादेः प्राधान्ये-मुख्यभावे । विल्रक्षणं विसदशम्, वैधर्म्यभाजनमिति यावत्, वेरूक्षणये बीजं च गुणीभृतशब्दार्थोभयकत्वमेव, वेदागमादौ शब्दस्य पुराणेति-हासादावर्थस्य काव्ये च रसस्य प्राधान्यमिलासि भेद इति । कान्तेच कामि-नीव, अत्र कान्तापदं बलादिव हृदयावर्जकत्वं प्रतिपादयति, अत्रथाविधा तु कुकाव्योपमानम् । सरस्ततापादनेन सरसता-स्विग्बहृदयता रसानुभव-विजृम्भमाणचित्तरफारता, तस्या आपादनेन-सम्पादनेन सम्मुखीहृत्य अभि-मुखीहृत्य स्वप्रतिपाद्यार्थवोधानुकृत्यकाश्रयीकृत्येति यावत् ।

यथा कमनीयकलेवरा सुवृत्ता च कान्ता प्रियं गुरुमित्रादिविषये समाश्रित-स्वेतरजनवैलक्षण्येन बहुमानमपि कटाश्च भुजाक्षेपश्चभिङ्गितप्रकाशनादिना सरसमानसतामानीय स्वाभिमुखीकृत्य स्वविषये प्रवर्तयति तथैव काब्यमपि सुकुमारबुद्धि सुखिस्बभावाभ्यां कर्कशचाणक्यादिकृतनीतिशास्त्रादिपराङ्मखान् राजपुत्रप्रभृतीन् ललितपद्क्रमबन्धमनोज्ञार्थोपहृतद्युङ्गारादिरसेनाकण्ठं वर्षयन्त्रा कटुकषायोषधपराञ्च्यान् बालकानिव मधुरभोजनं तत्पान इव सद्पदेश-स्बरूपस्बार्थे प्रवर्तयतीति तात्पर्यम् । उपदिशाति अप्रयासेन ब्युत्पत्तिं करोतीति यावत् । अयमभिप्रायः-ये शास्त्रेतिहासेभ्योऽलब्धब्युत्पत्तयः, अय चावर्यं व्युत्पाद्याः प्रजार्थसम्पादनयोग्यताकान्ता राजपुत्रादयस्तेषां जाया-सम्मितत्वेन परमप्रीतिकारिणः काब्याद् हृदयानुप्रवेशमुखेन चतुर्वर्गोपायब्युत्पत्ति-राषेया, हृदयानुप्रवेशश्च रसास्वादमय एव. स च रसश्चतुर्वर्गोपायव्युत्पत्ति-नान्तरीयकविभावादिसंयोगप्रसादोपनत इत्येवं रसोपचितविभावाद्यपनिवन्धे रसास्वादवैवश्यमेव स्वरसभाविन्यां ब्युत्पत्तौ प्रयोजकमिति प्रीतिरेव ब्युत्पत्तेः प्रयोजिकेत्यर्थः । नन्वेवं सुकुमारमतीनां व्युत्पादनाय काव्यमपेक्षितमित्यायातं, ततश्च परिपद्मबुद्धिभः सत्स् वेदागमादिशास्त्रेषु किमिति कान्येषु यतः करणीय इति चेत्? न-कटुकौषधसितशर्करोभयशम्येन केनचित् भामयेन पीडितस्य का० २

शब्दप्राधान्यमाश्रित्य तत्र शास्त्रं पृथग्विदुः । अर्थे तत्त्वेन युक्ते तु वदन्त्याख्यानमेतयोः ॥ द्वयोर्गुणत्वे व्यापारप्राधान्ये काव्यगीर्भवेत् ॥ इति ॥ [ ] धनमनैकान्तिकं व्यवहारकौशलं शास्त्रेभ्योऽप्यनर्थनिवारणं

रोगिणः सित फले विशेषलेशस्याप्यभावे सितशर्करां परित्यज्य कहुकीषधे कुतः प्रवृत्तिज्ञियेत, तुल्वे लाभे मनोरमोपायस्य सर्विप्रियत्वात् । ननु "वयं बाल्ये हिम्भांसहिणमिन यूनः परिणती, अपीप्सामो वृद्धान् परिणयिविधिस्तु स्थितिरियम् । त्वयाऽऽरब्धं जन्म क्षपयितुममार्गेण किमिदं, न नो गोत्रे पुत्रि ! कचिदपि सती लाल्छनमभृत्" ॥ १ ॥ [ ] इत्यादिकाल्यमसदुपदेशकं दृश्यते, व्युत्पत्तिरिय च तस्मात् तादिवषया सम्भाव्यते, ततश्च तद्युपदेश्यत्वमायातम्, सत्यम्, अस्त्यसुपदेशः, किन्तु निषेध्यत्वेन, य एवंविधा विधयः परस्त्रीषु पुंसां सम्भवन्ति तानवबुध्य परिहरेदिति कवीनां भावः । प्राधान्यविषये प्राचां संवादमाह शब्दप्राधान्यमाश्चित्यति—यत्र शब्दत्य प्राधान्यते तत् शास्त्रं वेदागमादि, अर्थे तु तत्त्वेन प्राधान्येन युक्ते सति, आख्यानम् इतिहासादि, वदन्ति, एतयोर्द्धयोः शब्दार्थयोः, गुणत्वे रसं प्रत्युपर्त्तनमावे व्यापारप्राधान्ये व्यक्षनात्मकव्यापारस्य संयोजनात्मकस्य विभावादिमेलनस्वरूपस्य वा व्यापारस्य, मुख्यत्वे, काव्यगीर्भवेत् काव्यं स्थात्, एतेन रसस्य काव्यात्मत्वसुक्तम् ।

एवमानन्द-यश-श्रतुर्वगोपायन्युत्पत्तीनां कान्यप्रयोजनतामसाधारणीं प्रतिपाद्य यत् कैश्चित् "श्रीहर्षादेधांवकादीनामिव धनं राजादिगतोचितारपरिज्ञान-मादित्यादेमीयूरादीनामिवानर्थनिवारणं च" [का. प्र. उ. १ ] प्रयोजनत्रय-मुपन्यस्तं तत् प्रतिक्षिपति-धनमनेकान्तिकामिति-कान्यकरणाद् धनं भवे-देवेति नैकान्तः, कृतकान्यस्यापि धनादर्शनात् , अतो धनं प्रति कान्यकरणस्यानेकान्तिकत्वम् , तथा चाह—''उपशमफलाद् विद्याबीजात् फलं धनमिन्छतो, भवति विफलो यद्यायासस्तदत्र किमद्भतम् । न नियतफलाः कर्तुं भावाः फलान्तरमीशते, जनयति खलु बीहेर्बीजं न जातु यवाङ्करम्'' [ ] इति । व्यवहारकौदालमिति-व्यवहारस्य राजादावुचिताचारस्य, कौशलं परिज्ञानम् , तच शास्त्रेभ्यः चाणक्यादिप्रणीतेभ्यः, सम्भवतीति शेषः, अतश्च

प्रकारान्तरेणापीति न काव्यप्रयोजनतयाऽस्माभिरुक्तम् । प्रयोजन-मुक्तवा काव्यस्य कारणमाह—

प्रतिभाऽस्य हेतुः॥ ४॥

प्रतिभा-नवनवोहेखशालिनी प्रज्ञा, अस्य-काव्यस्येदं प्रधानं

तद्पि न कान्यफलतया प्रतिपादनीयं, तस्य तद्ग्यथा सिद्धस्वादिति भावः । अनर्थनियारणिमिति-अनर्थः पापं तत्फलं च, तत्फलमात्रस्य तथात्वाभिधाने मूलादोषे पुनरिष प्ररोहापातात् फलमात्रस्य तथात्वं तु न सम्भावनीयमिष मूलिनयत्वात् फलस्य । प्रकारान्तरेण मन्नानुष्ठानादिना । धनस्य कान्य-जन्यतान्यभिचारितया न्यवहारकुशलताया नीतिशास्त्रादितोऽपि सम्भवेन, अनर्थनिवारणस्य च मन्नानुष्ठानादिना विधेयत्वाच्च, नैतत् त्रितयं कान्यप्रयोजनत्वा मतिमित भावः ॥ ३ ॥

"काष्यमानन्दाय यशसे" इत्यादिना यत् काष्यप्रयोजनसुक्तं तद् व्यर्थं स्वात् काष्यमानन्दाय यशसे" इत्यादिना यत् काष्यप्रयोजनसुक्तं तद् व्यर्थं स्वात् काष्योत्पत्तिजनकस्योपायस्याप्रदर्शनादिति न्यूनतां परिहर्त्तुमाह प्रयोजनमुक्तत्वा कारणमाहेति-युक्तं चैतत्, प्रयोजनीयतया—अभीष्टतया परिज्ञानस्यैव वस्तुनः कर्त्तंव्यतयाऽवधारितस्योपायजिज्ञासोदेतीति प्रयोजनकथनानन्तरमेव कारणकथनसुचितिमिति । स्त्रस्थं प्रतिभाषदं किमथंबोधकमिति परिचाययितुमाह-नवनवोद्धेखशालिनी प्रज्ञेति-नवादिष नवः-परेः स्वेन वा पूर्वमनुद्रावितः, उद्धेखः-अर्थप्रकाशः, तेन शालते-शोभते या तथाभूता प्रज्ञा-बुद्धः, प्रतिभाषद्व्यपदेद्येति । तदाह-वाग्मयोऽपि—

''प्रसन्नपदःनब्यार्थयुक्त्युद्वोघविधायिनी । स्फुरन्ती सत्कवेर्बुद्धिः,"प्रतिभा सर्वतोमुखी ॥'' [ १-४ ]

सत्कवेः प्रसन्नपद्-नन्यार्थयुक्त्युद्धोधविधायिनी स्फुरन्ती सर्वतोमुखी बुद्धिः प्रतिभेत्यन्वयः, प्रसन्नानि-प्रसादादिगुणयुक्ततया सुळिळतानि, पदानि-स्याद्यन्त- त्याद्यन्तानि, नन्याः-पूर्वमनुद्धाविताः, येऽर्धास्ते च, तेषां युक्तिः- योजनम्, उद्घोधः- उद्घासश्च, तयोविधायिनी, स्फुरन्ती-प्रसरण्यािळा, सर्वतोमुखी- लैकिका-ऽलोकिकसर्वविषयन्यापिनी बुद्धिः प्रतिभेति तद्थैः । सूत्रस्थम् 'अस्य' इति पदं कस्य परामर्शकमित्याह-काट्यस्योति । परैः कारणान्तराणामप्युक्ततया

कारणम्, ब्युत्पस्यभ्यासौ तु प्रतिभाया एव संस्कारकाविति वक्ष्यते ।

तत्र गौणतां प्रदर्शयन्नाह-इदं प्रधानं कारणिमिति। कारणकोटौ परोक्तयो-न्युंत्पत्त्यभ्यासयोः परम्परया कारणतयाऽन्यथासिद्धिं दर्शयति-व्युत्पत्त्यभ्यासौ त्विति—प्रतिभाऽभावे सतोरपि न्युत्पत्त्यभ्यासयोः कान्यानुर्पादात् , सत्यां प्रतिभायां कृतयोर्व्युत्पस्यभ्यासयोः काब्येऽचिरप्रसरःव-निर्दोषःवादिदर्शनाम्। तयोः कारणभूतप्रतिभाया एव संस्कारकत्वमास्थेयमिति भावः । वक्ष्यते अग्रिमसप्तमसुत्रे इति शेषः । अत्रेदं विचार्यते-काब्यकारणनिर्धारणपरैर्वेहभिः पूर्वेराचार्येः कथितेषु तत्कारणेषु विभिन्नता दृश्यते तत्र किं तत्त्वमिति । तत्र तावद् दण्डी-

> "नैसर्गिकी च प्रतिभा, श्रुतं च बहु निर्मेळम् । अमन्दश्चाभियोगोऽस्याः, कारणं कान्यसम्पदः ॥"

> > [कान्यादर्शे परि०१, श्लो०-१०३]

इत्याह, तदाशय:-पूर्वजन्मसंस्कारसम्पन्नायाः स्वाभाविक्याः प्रतिभाया उत्तमकाव्यजनकत्वम्, बहु-अनेकविषयं शब्दच्छन्दोऽनुशासनादि-नोच्यमानम्, निर्मर्ङ-भ्रमादिदोषविषुरं श्रुतम्, अमन्दः-तीवः, अभियोगः-कान्यकरणाभ्यासश्च, तदीयोत्कर्ष-सद्यःस्फुरणादिकृते तदीयकारणतया मन्तन्या-विति । तदाह स एव-

> "न विद्यते यद्यपि पूर्ववासना, गुणानुबन्धि प्रतिभानमञ्जतम् । श्रुतेन यत्नेन च वागुपासिता ध्रुवं करोत्येव कमप्यनुग्रहम् ॥''

काब्यादर्शे परि० १, श्लो-१०४ ]

इति, एतेन पूर्ववासनाजनितप्रतिभाया अस्फुटखेऽपि शास्त्रश्रवणाऽभ्यासाभ्यां कान्यवाक् स्फुरत्येवेति प्रतिपादितम् , तथा च तन्मते त्रिष्वपि कारणस्वं पृथक् पृथगित्यायातम्, यद्यपि पूर्वपद्ये कारणिमत्येकवचननिर्देशेन त्रिष्वपि कारणत्वे व्यासज्य वर्तत इत्यायाति, तथापि तत्र 'काव्यसम्पदः' इति कथनेन काव्यस्यो-त्तमतायामेव त्रयस्य कारणत्विमिति तद्भिप्राय आस्थेयो द्वितीयपद्यार्थानुरोधात् ।

वाग्भटस्तु—"प्रतिभा कारणं तस्य ब्युत्पत्तिस्तु विभूषणम् । ——————भृशोत्पत्तिकृदभ्यास इत्याद्यकविसङ्कथा॥" [ वाग्भटाळङ्कारे १.३ ]

इत्याह, तस्य-काव्यस्य, प्रतिभा कारणम्, ब्युत्पत्तिस्तस्य विभूषणम्, अभ्या-सश्च भृशोत्पत्तिकृत्, इति, आधानां कवीनां संकथा-संभूषेकमत्येन कथनसुप-देशः, इति तदर्थः । एवं च तन्मते काव्यस्य कारणं प्रतिभैव, शास्त्रादिविषयिणी ब्युत्पत्तिस्तु तां विभूषयति-चमत्करोति, अभ्यासश्च भृशं-बाहुल्येन झटिति च काव्योत्पत्तौ कारणमित्यायातम्, तथा चायं ब्युपस्यभ्यासयोरितशयाधायकत्वमा-चार्यमतवदाह ।

# भानन्दवर्धनाचार्यस्तु—

''सरस्वती स्वादुत्तदर्थवस्तु निःस्यन्दमाना महतां कवीनाम् । आङोकसामान्यमभिज्यनक्ति परिस्फुरन्तं प्रतिभा विशेषम् ॥''

[ध्वन्याङोके १.६.]

इति ब्रुवाणः स्वादुवस्तुस्फुरणहेतुं प्रतिभामेव महाकवित्वस्थापि कारणमाह । पीयृपवर्षजयदेवस्तु चन्द्रालोके—

"प्रतिभैव श्रुता-ऽभ्याससहिता कवितां प्रति । हेतुर्म्हदम्बुसम्बद्धवीजन्यक्तिर्लतामिव ॥ [ १–६ ]"

लतां प्रति धरणि-सलिलसम्बद्धवीजमिव, श्रवणा-ऽभ्याससहिता प्रतिभा किवतां प्रति हेतुरिति तदाशयः । तथा च लतायां यथा न केवलस्य वीजस्य कारणस्वम्, अपि तु धरणि-सलिलसंयोगोऽपि तत्रावश्यमपेक्षित एवेति मुख्यतया बीज इव प्रतिभायामेव कारणस्वं, श्रवणाऽभ्यासौ तु सहकारिकारणे इति । यद्यपि धरणि-सलिलयोगं बिना बीजेन यथा लता नोत्पद्यते तथा श्रुता-ऽभ्यासाभ्यां विना किवता नोत्पद्यत इत्यर्थवर्णने त्रिष्वपि सहैव कारणताऽऽयाति, तथापि धरणि-सलिलयोगस्य साधारण्येनाङ्करमात्रं प्रति सहकारितायाः क्रुसतया तत्तदङ्करं प्रति तत्तद्दीजस्वेव मुख्यं कारणस्वं कल्पनीयमिति श्रुता-ऽभ्यासयोः कार्यान्तरं प्रत्यपि सहकारितया दृष्ट्यंवकारः अर्थान्तरं प्रत्यपि सहकारितया दृष्ट्यंवकारः प्रयुक्त इति प्रतिभीत ।

मम्मटेन तु कान्यप्रकाशे--

"शक्तिर्निपुणता लोक-शास्त्र-कान्याद्यवेक्षणात् । कान्यज्ञशिक्षयाऽभ्यास इति हेतुस्तदुद्भवे ॥ [ १.३.]" इत्युक्तम् ,

प्रदीपकारगोविन्द्रक्कुरेणेत्थमियं कारिका व्याख्यायि—"शक्तिः कवित्वबीजरूपो देवताप्रसादादिजन्मा संस्कारविशेषः प्रतिभापद्व्यपदेश्यः; तस्याः कारणतायां किं मानमिति चेत्? निपुणतादिकारणान्तरसद्भावेऽप्यनुपहसनीयकाव्यप्रसरस्य कार्यस्य व्यतिरेकः, स च विशेष्यस्य कार्यस्य विशेषणस्यानुपहसनीयत्वस्य वा व्यतिरेकात् सर्वत्रैवाविशिष्टः। न चैवं कारणान्तरं किंविदायातु, न तु शक्तिरित चेत्? प्रसिद्धातिरेकिण्येव तद्धेतौ शक्तिव्यपदेशात्। लोकः—स्थावर-जङ्गमात्मकलोकस्य वृत्तं, योगादुपचाराहा, धर्मिमात्रपरामर्शस्य व्युत्पत्त्यनाधाय-कत्वात्। शास्त्रं-छन्दःशास्त्रादि, काव्यं-महाकविप्रणीतं रघुवंशादि, आदिप्रहणादितिहासादि, तेषां विमर्शनाद् व्युत्पत्त्वः—निपुणता। काव्यज्ञिक्षा—काव्यं कर्तु—रसानुगुणतया प्रवन्थादौ घटियतुं च ये जानन्ति तदुपदेशः, तया, करणे योजने च पानःपुन्येन प्रवृत्तिरस्यासः। इतिशव्दो मिलितोपस्थापनाय, अन्यथा तद्वेयध्यमेव स्यात्। एवं च काव्यस्योद्भवः—उत्कृष्टोत्पत्तिः, तया कार्यण मिलितानामुपधानम्, दण्ड-चक्रादीनामिव घटेन, न तु मिलितत्वेन कारणतैवेति भ्रमः कार्यः' इति।

अयमाशयः—शक्नोति कान्यं कर्तुमनयेति व्युत्पस्या देवताराधनादिजन्या विलक्षणा वासना संस्कारविदोषो वा प्रतिभापद्वयपदेश्यः लोकवृत्त-लन्दः-शास्त्रादिविमर्श्रजन्या व्युत्पत्तिः, पूर्वेषां कान्यज्ञानां गुरूणामुपदेशेन पौनः-पुन्येन योजनाऽभ्यासश्चिति त्रयः समुदिता दण्ड-चक्राद्यो घटादीनामित कान्यस्य हेतुः—कारणम् । ननु निपुणतयाऽभ्यासेन च कान्यं कर्नुं शक्यत एवेति किमिति शक्तिपद्वाच्यं वस्त्वन्तरं कारणं कल्प्यत इति चेत्? न-अनुपहसनीयकाव्य-प्रसराय तस्य कारणत्वस्वीकारस्यावश्यकःवात् , क्रचित् तां विना कान्यं प्रसरत्येव नहि, कदाचित् प्रस्तमप्युपहासास्पदतां लभते, उभयथाऽप्यनुपहसनीयकाव्य-प्रसरामावः फल्रित एव । नन्वेवमर्थापत्त्या किञ्चन कारणान्तरमायातु, शक्तिरेव कुतः कारणत्वेन कल्प्यत इति चेत्? न-यतो यत्र कचन वस्तुन्ययं विशेषोऽस्ति तदेव वयं शक्तिपदेन व्यपदिशामः, भवतां यदि तत्र विदेषस्तिहैं नामान्तरं

तस्य करुप्यताम्, वस्तुस्वरूपस्य निर्णातस्य नाम्नि विवादस्याकिञ्चित्करस्वात्, तथा च शक्तेः कारणस्वमावश्यकम् । च्युत्पत्त्यभ्यासयोस्तु प्रत्यक्षनिर्णातमेव कारणस्वम् । एषां च परस्परापेक्षस्वेन दण्ड-चकादीनामिव घटं प्रति काव्यं प्रति त्रयाणां मिलितानामेव कारणस्वम्, न तु तृणा-ऽरणि-मणिन्यायेन पृथक् पृथक् कारणस्वमिति ध्वनियतुमेव कारिकायां हेतुरित्येकवचनमुक्तम्, एकधर्माविन्धिज्ञ-कार्यतानिरूपितकारणस्ववोधकस्वात् । ननु मन्नादिजपजन्यकाच्यनिर्माणशक्तौ सत्यां निपुणता-ऽभ्यासयोरभावेऽपि काव्योत्पत्तिर्देष्टित तयोः कारणस्वं कथमिति चेत्? न-तत्र जन्मान्तरीयायाः पद-तद्र्थादिवासनारूपाया निपुणतायाः पद-तद्र्थसारकतयोपयोगस्यावश्यस्वीकार्यस्वात्, एवमभ्यासोऽप्यन्वयन्यतिरेकानु-विधानसिद्धो जन्मान्तरीय एव कल्प्य इति सिद्धान्तात्, यथा मन्नाद्यनश्चीनशिद्यकार्यं शक्तयंशेऽपि जन्मान्तरीयशक्तरेपि कल्पनं तद्वद् मन्नाधीनशक्तिरूपे अन्मान्तरीयरास्त्रयोः कल्पनिति निष्कर्षः ।

रुद्रटोऽपि शक्त्यादित्रयस्य कारणतामाह, तथाहि—

चारुणः काव्यस्य करणे, असारनिरासात् सारग्रहणाच 'शक्तिव्युंत्पक्तिरभ्यासः' इदं त्रितयं व्याप्रियत इत्यर्थः।

वामनस्यापि प्रतिभैव कारणत्वेन संमता। तथाहि—तेनोक्तम्—"कवित्ववीजं प्रतिमानम्" [काव्यालङ्कारसूत्रे—अधिकरण १. अ०३, सू. १६] कवित्वस्य बीजं—संस्कारविशेषः कश्चित्; येन विना काव्यं न निष्पद्यते निष्पन्नं वा हास्यायतनं स्थात्" इति।

नरेन्द्रप्रभस्रिणाऽलङ्कारमहोदधौ-

''कारणं प्रतिभैवास्य, न्युत्पत्त्यभ्यासवासिता । बीजं नवाङ्करस्येव, काश्यपी–जलसङ्गतम्'' [त–१, का० ६] इत्य

तथा चैतन्मतेन न्युत्पत्त्यभ्याससंस्कृतप्रतिभाषाः कारणत्वमित्यायाति, तथा च प्रतिभा मुख्यं कारणम्, न्युत्पत्त्यभ्यासौ प्रतिभाषाः संस्कारकतया सहकारि-कारणे इति तदाशयः। तथा चास्य स्वमतेन साम्यम्। રજ

## सारुङ्कारचुडामणौ काष्यानुकासने

काव्यमीमांसायां राजदोखरेण चतुर्थेऽध्याये शक्तरेच कारणत्वं व्यवस्था-पितम , प्रतिभा च शक्तितो भिन्नेति च तन्मतम् , तञ्चाप्राकरणिकत्वास विवेच्यते।

#### पण्डितराजजगन्नाथस्तु-

''तस्य कारणं कविगता केवला प्रतिभा, सा च काव्यघटनानुकूलकाव्दार्थो-पस्थितिः, तद्गतं प्रतिभात्वं च काव्यकारणतावच्छेदकतया सिन्दो जातिविशेषः. उपाधिरूपं वा, तस्याश्च हेतः क्रचिद देवताप्रसादादिजन्यमदष्टम्, क्रचिच विलक्षणन्युत्पत्ति-कान्यकरणाभ्यासौ, न तु त्रयमेव, बालादेस्तौ विनापि केवलाद महापुरुषप्रसादादिप प्रतिभोत्पत्तेः । न च तत्र तयोर्जनमान्तरीययोः कल्पनं वाच्यम्, गौरवान्मानाभावात्, कार्यस्थान्यथाऽप्युपपत्तेश्च, लोके हि बळवता प्रमाणेन भागमादिना सति कारणतानिर्णये पश्चादपस्थितस्य व्यभिचारस्य वारणाय जन्मान्तरीयमन्यथानुपपत्या कारणं धर्माधर्मादि कल्पते, अन्यथा त व्यभिचारोप-स्थित्या पूर्ववृत्तकारणतानिर्णये भ्रमत्वप्रतिपत्तिरेव जायेत, नापि केवलमदृष्टमेव कारणमित्यपि शक्यं विदेतुम् , कियन्तिञ्चत् कारं काव्यं कर्तुमशक्रवतः कथमपि संजातयोर्व्यत्परयभ्यासयोः प्रतिभाषाः प्रादुर्भावस्य दर्शनात्, तत्राप्यदष्टस्या-ङ्गीकारे प्रागपि ताभ्यां तस्याः प्रसक्तेः; न च तत्र प्रतिभायाः प्रतिबन्धकमदृष्टान्तरं करुप्यमिति वाच्यम् , तादशानेकस्थलगतादृष्टद्वयकरुपनापेक्षया क्रुप्तन्यस्या-सयोरेव प्रतिभाहेतुत्वकल्पने लाघवात्, अतः प्रागुक्तसरणिरेव ज्यायसी। तादशादृष्टस्य तादशन्युत्पत्त्यभ्यासयोश्च प्रतिभागतं वैलक्षण्यं कार्यतावच्छेदकम्, अतो न व्यभिचारः, प्रतिभावं च कवितायाः कारणतावच्छेदकम् , प्रतिभागत-वैलक्षण्यमेव वा विलक्षणकाव्यं प्रतीति, तत्रापि न सः; न च सतोरपि व्युत्पत्त्य-भ्यासयोर्यत्र न प्रतिभोत्पत्तिस्तत्रान्वयव्यभिचार इति वाच्यम् , तत्र तयोस्तादश-वैलक्षण्ये मानाभावेन कारणतावच्छेदकानवच्छित्रत्वात् पापविशेषस्य तत्र प्रति-बन्धकत्वकल्पनाद् वा न दोषः । प्रतिबन्धकाभावस्य च कारणता समुदितशक्तया-दित्रयहेतुतावादिनः शक्तिमात्रहेतुतावादिनश्चाविशिष्टा, प्रतिवादिना मञ्जादिभिः कृते कतिपयदिवसन्यापिनि वाकृम्तम्भे विहितानेकप्रबन्धस्यापि कवेः कान्यानुद्यस्य दर्शनात्" [ रसगङ्गाधरे प्रथमानने ] इत्याह ।

एवं चायमपि केवलां प्रतिभामेव काव्ये कारणं मन्यते, तस्यां च कारणं कचिददष्टम् , कचिद् ब्युत्पत्त्यभ्यासौ, तत्राद्दष्टजन्या प्रतिभा विरुक्षणा, ब्युत्पत्त्य- भ्यासजन्या च विलक्षणाः, इति न परस्परं कार्यकारणभावन्यभिषारः, इति तन्मातसारांतः ।

रसगङ्गाधरटिप्पण्यां गङ्गाधरशाखिणा तु-''प्रतिभा कारणम् , तत्र ब्युत्पत्तिस्तु विभूषणम् , सृशोत्पत्तिकृद्भ्यासः'' इति वाग्भटीयवचनमेव प्रमाणयता विशिष्टं काव्यं प्रति त्रितयस्य प्रागुक्तस्यैकसामग्रीघटकत्वम् , तथाहि-शक्तिद्विविधा-उत्पा-दिका ब्युत्पादिका च, आद्यया पदसंघातस्य योजनेऽपि द्वितीयस्या अभावे विनेय-समवेतविलक्षणवाक्यार्थिघयोऽसंभवेन **छोकोत्तरवर्णनानैपुण्यस्य** भावाद् विशिष्टकविकर्मतायास्तत्सत्त्व एव संभवात् तत्र द्वितीयैव निपुणता नाम, अभ्यासी लोकोत्तरत्वं प्रत्येवोपयुज्यते, तथा च लोकोत्तरवर्णनानिपुणताविशिष्ट-कविकर्मरूपकान्यं प्रति त्रितयस्यैव कारणत्वमुचितम्" इत्युक्तम् , किन्तु नैत-द्युक्तम्-''रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यम्'' [ रसगङ्गाघरे आ० १, सू. १ ] इति लक्षणेन लोकोत्तरचमस्कारयुक्तस्वैव काव्यतया काव्ये विशिष्टं साधारणमिति च प्रकारद्वयं न युक्तम् , विशिष्टस्यैव काव्यत्वात् , त्रितयकारणतावादिना प्रकाश-कारेणापि 'अनुपहसनीयकाब्यं प्रति कारणभूता शक्तिः' इति कथितम् । तथा च विशिष्टकाव्यकरणशक्तिरेव प्रतिमेति कान्यं प्रति तस्या एव कारणत्वमुचितम्, प्रतिभाविकासं प्रति चव युत्पत्त्यभ्यासयोरिति, तथा च पण्डितराजोक्तमेत्र विचार-चारु, इति ।

अत्रेदं तत्त्वम्-पूर्वोक्तानां सर्वेषां मतानां समाछोचनेन काब्यकारणविषये ह्यी विधा दृश्यते-त्रितयकारणतावादः प्रतिभामात्रकारणतावादश्च, तत्र त्रितयकारणतावादः प्रतिभामात्रकारणतावादश्च, तत्र त्रितयकारणतावादिनः—दृण्ड-जयदेव-मम्मटप्रसृतयः, तत्रापि दृण्डी त्रिषु पृथक् पृथगणि कारणतां मन्यते, उत्तमकाव्यसम्पत्तय एव त्रिषु संभूय कारणत्वमित्यभिप्रैति, जयदेवोऽपि व्युत्पत्त्यभ्याससदृकृतायाः प्रतिभायाः कारणत्वं मन्वानो न
त्रितयस्य मिलितत्वेन साक्षात् कारणत्वमभिप्रैति, तथा च त्रितयकारणतावादिषु
मुख्यो मम्मटाचार्यः, सोऽपि मुख्यतया प्रतिभामेव तत्कारणत्वेनाभिप्रैतीति
तदीयप्रन्थालोचनया स्पष्टम्, तथाहि—"शक्तिः कवित्वत्रीजरूपः संस्कारविशेषः,
यां विना काव्यं न प्रसरेत्, प्रसृतं वोपहसनीयं स्यात्'' इति मन्वानोऽनुपदृसनीयकाव्योत्पत्तये शक्तिमेव प्रतिभाषदृज्यपदेश्यां कारणमाह, अप्रे च लोकवृत्त-

# सा च सहजौपाधिकी चेति द्विधा, तत्र सहजामाह— सावरणक्षयोपदाममात्रात् सहजा ॥ ५॥

स्वितुरिव प्रकाशस्त्रभावस्यात्मनोऽभ्रपटलमिव ज्ञानावरणीया-द्यावरणम्, तस्योदितस्य क्षयेऽनुदितस्योपशमे च यः प्रकाशा-

च्छन्दःशास्त्रादिशीलनरूपां च्युत्पत्तिं काव्यज्ञिक्षियाऽभ्यासं च निर्दिश्य "इति त्रयः समुदिता न तु व्यस्तास्त्रस्य काव्यस्योद्भवे—निर्माणे समुद्धासे च हेतुने तु हेतवः" इति सुवाण उत्कृष्टकाव्यनिर्माण एव त्रयाणां समुदितत्वेन हेतुत्वमित्य-भिग्नेतिति प्रतीमः । एवं चेदं पर्यवसितम्—केत्रला छन्दोबाद्गता न काव्यपद्प्रवृत्ति-निमित्तम्, लोकोत्तरचमत्कारकारिशव्दार्थोभयत्वमेत्र तथेति सर्वेरास्थ्रयमेत, ताहशशब्दार्थोपस्थापनाय प्रतिभैत्र शरणीकरणीया, तस्याः प्रकर्षाय व्युत्तर्य-भ्यासौ कारणसंस्कारतयेव स्वीकायौं, विनापि तौ बहुश उत्तमकाव्यस्रप्टेव्यस्वादिति ॥ ४ ।

एवं प्रतिभायाः कारणत्वं स्थिरीकृत्य तस्या विभागमाह-सा च सहजौ-पाधिकी चेति द्विधेति-सा-प्रतिभा, सहजा सह-कारीरेण समं, जायते तादशी-जन्मत एवान्तर्विद्यमानाः, औषाधिकी-उपाधिभः-आगन्तुकैर्मन्नाचनुष्ठाना-दिकारणैर्जनिता, इयमेव कैश्चिद्रपायेति कथ्यते, तदुक्तं रुद्रदेन--

"प्रतिभेत्यपरैरुदिता, सहजोत्पाद्या च सा द्विधा भवति ।

पुंसा सहजातत्वादनयोस्तु ज्यायसी सहजा॥ [ सद्धः का० १. १६.]" इति। तत्र यथोदेशं प्रथमां रुक्षयतीत्वाह—तत्र सहजामाहेति। सूत्रे 'आवरणक्षयोपशममात्रात् सहजा सा' इत्यन्वयः। सूत्रं न्यावष्टे—सवितु-िरेवेति—प्रकाशस्त्रभावस्य सवितुरभ्रपटलमिव प्रकाशस्त्रभावस्यात्मनो ज्ञान्वरणीयादि आवरणम्, तस्यावरणस्योदितस्य क्षये सति, अनुदितस्योपशमे च सति यः प्रकाशस्त्रभावं सवितारं वियति वितता मेघमाला आच्छाद्यतीति तदीयः प्रकाशस्त्रभावं सवितारं वियति वितता मेघमाला आच्छाद्यतीति तदीयः प्रकाशो न दश्यते, तथेव ज्ञानस्वस्पतया स्वप्रकाशमप्यास्मानं दुष्कर्मरूपं ज्ञानावरणीयादि तमसदीयां प्रकाशमयतामावृणोति, पुनश्च घनापगमे सति सवितुः प्रकाश इव ज्ञानावरणीयादितमसि निवृत्ते तिरोधातुरभावादात्मन-प्रकाशस्वस्त्रस्ता प्रकाशत् इव ज्ञानावरणीयादितमसि निवृत्ते तिरोधातुरभावादात्मन-प्रकाशस्वस्त्रस्ता प्रकाशत्वः स्वां च प्रादृश्चैतायां सर्वेऽर्थाः प्रतिभासमानाः सर्वर्थ—

विर्भावः सा सहजा प्रतिभा, मात्रप्रहणं मन्त्रादिकारणनिषेधार्थम् । सहजप्रतिभावलाद्धि गणभृतः सद्यो द्वादशाङ्गीमासूत्रयन्ति सा ।

द्वितीयामाह—

# मन्त्रादेरौपाधिकी ॥ ६ ॥

मन्त्रदेवतानुत्रहादिप्रभवौपाधिकी प्रतिभा, इयमप्यावरणक्षयो-

स्फूर्त्तिवर्त्मना काव्यात्मना परिणमन्ति । अत्र ज्ञानावरणीयाद्यावरणमपि द्विविधमुदितमनुदितं च, तत्रोदितस्यावरणस्य क्षये सति, अनुदितस्य तस्योपशमे स्वकार्यविमुखत्वे च सति, पूर्वोक्तः प्रकाशस्याविभावो भवति, स एव प्रकाशः सर्वार्थप्रतिभासकः प्रतिभा सहजा नाम । ननु "आवरणक्षयोपशमात् सहजा" एतावदेवोच्यताम्, तावतैवोक्तार्थलामे मात्रपदं व्यर्थमिति चेत् ? अत्राह-मात्रपदं
मन्त्रादिकारणनिषेधार्थमिति-तथा च मन्नादिकारणजन्यौपाधिक्याः प्रतिभाषा व्यावर्त्तनार्थं मात्रपद्मिति भावः ।

नतु किमियं सहजा प्रतिभा कचिद् दृष्टपूर्वा श्रुतपूर्वा च, उत शास्त्रमात्र-विषय इत्याकाङ्क्षायामाह-सहजप्रतिभावलाद्धीति-'भगवतस्तीर्थङ्करस्य प्रधा-नशिष्या गणधरा उच्यन्ते, ते च प्रथमं तस्वं बुभुत्सवो भगवन्तं त्रिः प्रदक्षणी-कृत्य तस्वं पप्रच्छुः, भगवता च प्रतिप्रदक्षिणं क्रमेण ''उत्पचते वा, विगच्छति वा, ध्रुवति वा'' इति त्रिपदीमभिहिताः, तावतैव क्षीणानस्पज्ञानावरणीय-कर्माणः प्रतिभारसूर्त्यां सद्यो महत आगमराशेराचाराङ्गादीनि द्वादशाङ्गानि रचयामासुरिति हि जैनदर्शने प्रसिद्धमिति सूचयितुं हिः शब्दः प्रयुक्त ॥ ५ ॥

कमप्राप्तामोपाधिकीं प्रतिभां लक्षयितुमवतरिणकामाह -द्वितीयामाहेति । सूत्रस्थमादिपदं देवतानुप्रहादिकारणविशेषपरिमत्याह -देवतानुप्रहादीति । मन्त्रादेरित्यत्र पञ्चमी जन्यजनकभाव इत्याह -प्रभाविति । उपाधेर्जाता औापाधिकी । विशेष्यमाह -प्रतिभेति, तथा च मन्नादिजपत्रभवा, देवताऽनुप्रह्मभवा, गुरुप्रसादजनिता वा प्रतिभा औपाधिकी प्रतिभेति कथ्यत इत्याशयः । मन्नादेः प्रतिभोत्पत्तौ कथमुपयोग इत्याशङ्कामपनुदन् आवरणक्षयोपश्मयोरेव मन्नादेरपयोग इत्याह - इयमप्यावरणक्षयोपशमिमित्तेति द्वितीयाऽपि प्रतिभा आवरणस्योदितस्य मन्नादिकृते क्षये, अनुदितस्य च तथ्यनुके

पद्मानिमित्ता, एवं दृष्टोपाधिनिबन्धनत्वात्तु औपाधिकीत्युच्यते । सा चेयं द्विविधापि प्रतिभा

# व्युत्पत्त्वभ्यासाभ्यां संस्कार्या ॥ ७ ॥

ब्युत्पत्त्यभ्यासौ वक्ष्यमाणौ, ताभ्यां संस्करणीया, अत एव न

उपशमे सत्येव जायते हत्यर्थः । ननु तर्हि प्रथमायाः प्रतिभाया अस्याः का भिदिति चेत्?-एवं दृष्टोपाधिनिबन्धत्यात् त्यिति-नुशब्दः पूर्वसाद् भेदमाह, अयमाशयः-यद्यपि तन्नात्र चावरणक्षयोपशमयोरपेक्षा तुल्या, तथापि तन्नावरणक्षयादेः कारणं किमपि न दृष्टमिति तन्न स्वाभाविकत्वमास्थीयते, इह च मन्नादिकारणं दृष्टमित्येवयमौपाधिकतित कथ्यते । यद्यपि सहजायामपि आवरणक्षयादिक्रते कारणान्तरमपेक्षितम्, आवरणक्षयादेः कार्यत्वेन कार्यमानस्य च कारणजन्यत्वात्, तन्न च कारणजिज्ञासायां जन्मान्तरीयवासनादिकमेव कल्पनीयम्, अन्यथा सर्वेषामेव तदुत्यप्रसङ्गः, तस्यैव ब्यावृत्तये दृष्टपदमुपात्तं वृत्तौ, दृष्ट उपाधिनिबन्धनं कारणं यस्य तस्य भावस्तस्मादित्यर्थः । एवं च साधारण्येन प्रतिभयोभेदाप्रतीतावपि सृक्ष्मिक्षकया सहजौपाधिकरूपो भेदः स्वीकार्यं एव पूर्वेक्तरुक्तरित्यायातम् ।

पण्डितराजजगञ्चाथेनापि अदृष्टजन्यत्वेन च्युत्पस्यभ्यासजन्यत्वेन च प्रति-भायां द्वैविध्यमादतमित्युक्तपूर्वम्, तन्मते मन्नादेरपि जनितायां प्रतिभायामदृष्ट-जन्यत्वमेव, मन्नानुष्टानदेवताप्रसादादिभिर्हि अदृष्टमेव किमप्युत्पद्यते, येन प्रतिभा प्रकाशत इति तत्तात्पर्यम्; एवं च यैव स्वमते सहजा प्रतिभा कथ्यते सैव तन्मतेऽदृष्टजन्येति च्यविद्यते, या च मन्नादिदृष्टकारणजन्यौपाधिकीत्युच्यते, सा च ब्युत्पस्यभ्यासजन्या तन्मते। यद्यपि भेद-कारणयोभेदोऽस्ति, तथापि द्वैविध्य-मात्रेण साम्यमुपलक्ष्य तन्मतस्यहोपन्यास इति विज्ञेयम्, तन्मतेऽदृष्टजन्य-प्रतिभायां ब्युत्पस्यभ्यासानपेक्षता, स्वमते च सहजायामपि प्रतिभायां संस्काराय ब्युत्पस्यभ्यासयोरपेक्षेति च विद्येष इत्यवसेयम् ॥ ६॥

व्याख्याता द्विविघाऽपि प्रतिमा, तत्र विशेषं वक्तं ते उद्दिशति—सा चेयं द्विविघाऽपीति । सृत्रे "ब्युत्पस्यभ्यासाभ्यां संस्कार्या" इत्युक्तम्, तत्र ब्युत्पत्तिनीम-विशिष्टा उत्पत्तिः, अभ्यासश्च-पौनःपुन्यम्, तौ चानियत-विषयौ न किमपि कार्यं साधियतुमर्हाविति तयोविंशिष्य स्वरूपवचनं विन-न प्रकृतोपयोग इत्याशङ्कायामाह-व्युत्पस्यभ्यासौ वक्ष्यमाणाविति-वक्ष्या

तौ काव्यस्य साक्षात् कारणं, प्रतिभोषकारिणौ तु भवतः; दृश्येते हि प्रतिभाहीनस्य विफळौ व्युत्पत्यभ्यासौ ।

माणौ-अग्रिमसूत्रद्वयेन निरूप्यमाणस्वरूपौ, ताभ्यां संस्कार्येति पदं पर्या-येण निर्दिशति-संस्क-रणीयेति-संस्कारश्चेद्द ब्युत्पच्यभ्याससंपादितगुणाधा-नेन विशेषविकास एव प्रतिभायाः । काव्यकारणनिर्वचनसमये व्युत्पस्यभ्यासयोः ''ब्युत्पस्यभ्यासौ तु प्रतिभाया एवं संस्कारकौ'' कार्यान्तरे विनियोगस्य इति वाक्येनोक्तत्या कारणकोटिबहिर्भाव उक्तः, तमेव पुनर्दार्ह्याय शब्दा-न्तरेणाह-अत एव न तावित्यादिना । अत एव प्रतिभासंस्कारे तयोरू-पयोगादेव, तौ ब्युत्पत्त्यभ्यासौ, काव्यस्य साक्षात् कारणान्तरव्यापाराव्यव-धानेन, कारणं हेतुः, न भवत इति शेषः। क्वानयोरुपयोग इत्याह्-तु किन्तु, प्रतिभोपकारिणौ प्रतिभासंस्कारकरो, भवतः विद्येते । ननु किमिति काव्यं प्रति कारणतामपहाय तयोः प्रतिभासंस्कारकत्वमास्थीयत इति चेत् ? अत्राह-दृश्येते हि प्रतिभाहीनस्येत्यादि-हि-यतः, प्रतिभाहीनस्य-द्विविधपूर्वोक्तप्रतिभारहितस्य, ब्युत्पत्त्यभ्यासौ विफलो सत्कान्योत्पत्तिरूपफलरहितौ, दृश्यते प्रत्यक्षमनुभू-यते । ननु प्रतिभाहीनत्वं तस्यानुपहसनीयकार्यानुत्पत्त्यैवानुमेयं, नहि परात्मगता प्रतिभा साक्षात्कर्तुं शक्या, तत्र यथा सप्रतिभस्यापि कादाचित्कः सत्काव्यप्रस-राभावो दृष्टः प्रतिबन्धकवशात् तथा तस्यापि सत्काव्यानुत्पत्तौ प्रतिबन्धकान्त-रमेव न क्रतः कल्प्यते, किमिति न्युत्पत्त्यभ्यासयोवैंफल्यं निश्चीयत इति चेत् ? परात्मगताऽपि प्रतिभा तदीयवाकपाटवादिलौकिकसक्छन्यवहारानुमेयेति सन्का-**ब्यप्रसराभावदर्शनात् पूर्वमपि प्रतिभाहीनत्वेन निश्चितस्य पुंसः सत**तब्युत्पत्त्य-भ्यासरतस्यापि तादशकाव्यानुत्पत्तेवैंफल्यस्य निश्चयात्, तदुपपत्तये प्रतिबन्ध-काद्यादिकल्पनाया अन्याय्यत्वात् , गौरवप्रसत्वाच । रसगङ्गाधरकारेणेत्युक्तपूर्वम् । उक्तं च ब्युत्पत्त्यभ्यासयोः प्रतिभासंस्कारकत्वं श्रीमजिनसेनाचार्येणाप्यलंकारचडामणौ

''च्युत्पत्त्यभ्याससंस्कार्या शब्दा-ऽर्थघटनाघटा ।

प्रज्ञा नवनवोन्मेषशालिनी प्रतिभाऽस्य थीः ॥ १।९ ॥'' इति, ब्युत्पत्त्यभ्यासाभ्यां संस्कार्या, शब्दा-ऽर्थयोर्घटनायां घटनशीलानवन-वोन्मेषशालिनी, अस्य-कवेः, प्रज्ञा-त्रैकान्तिकस्फूर्त्मितीषीः, प्रतिभा कथ्यत इति शेष इति तदर्थः ॥ ७ ॥ ब्युत्पत्ति ब्यनकि-

लोक-शास्त्र-काव्येषु निपुणता व्युत्पत्तिः ॥ ८ ॥ लोके-स्थावर-जङ्गमात्मके लोकवृत्ते च, शास्त्रेषु-शब्द-च्छन्दो-

पूर्वत्र ''ब्युत्पत्त्यभ्यासौ वक्ष्यमाणौ'' इत्युक्तम् , तत्र पूर्वीपस्थितत्वात् प्रथमं व्युत्पत्तिमाख्यातुमाह-द्युत्पत्तिं व्यनकीति-व्यञ्जनं च विविधैः प्रकारेस्तस्याः प्रकटनमेव । लोक-शास्त्र-काट्येपु लोकश्च शास्त्राणि च काव्यानि चेति लोकशास्त्रकाच्यानि तेषु निपुणता व्युत्पत्तिरिति सूत्रार्थः । लोक्यते-दृश्यत इति व्यत्पत्त्या लोकशब्दो दृश्यमानसकलप्रपञ्चपरः, तदाह-स्थावर-जङ्गमात्मके इति-स्वाधीनिकयाशुन्यः स्थावरः, तदितरो जङ्गमः, तदात्मके-तत्स्वरूपे लोके, एतावानेव लोक:-स्थावरा जङ्गमाश्चेति । केवलं स्वरूपसतो लोकस्य दर्शनेन ब्युत्पत्त्याधाने न विशेष उपकार इति लोकपदस्य लोकवृत्तपरत्वमप्यास्थायाह-लोकयत्ते चेति-लोकानां-स्थावर-जंगमात्मकानां, वृत्ते-चरिते, यद्यपि स्थावरे कियारूपं वृत्तं न सम्भवि तथापि द्रव्यत्वेन तत्रापि कियाश्रयत्वसुपपन्नसेव, कियायां कर्तृत्वमेव हि तत्र व्याहतम् । नन्वेवं लोकपदस्य लोकवृत्तार्थकत्वं कथमिति चेत् ? लक्षणयेति गृहाण । ननु पूर्वार्थस्य स्थावर-जङ्गमात्मकरूपस्य परिप्रहे किं फलमिति चेत् ? लोकवृत्तस्याधिकव्युत्पादकःवेऽपि लोकस्बरूपावलो-कनस्यापि तत्तत्स्वरूप-स्वभावादिविषये ब्युत्पादकत्वात् लोक-लोकवृत्तात्मकमेकेन लोकपदेन कथमपैणीयं 'सकृदश्चरितः सक्रदेवार्थ गमयति' इति वचनविरोधादिति वाच्यम् , ऽर्थद्वयबोधनस्य शक्यत्वात् , भावृत्तौ हि समानाकारं शब्दद्वयमङ्गीकियते, तस्य चार्थद्वयोपस्थापकत्वे बाधकाभावात् । कान्यप्रकाशकारेण च स्वकारिकास्थलोक-पदं केवलं स्थावर-जङ्गमात्मकलोकवृत्तपरत्वेनैव व्याख्यातम्, तत्र लोकपदस्य तद्र्थपरत्वं कथमित्याशङ्कायां प्रदीपकारेणोक्तम्-योगादपचाराद्वेति, लोक्यत इति योगेन दर्शनविषयतया लोकवृत्तमप्याख्यातुं शक्यते, अस्य योगार्थस्य लोक-लोकवृत्तोभयसाधारण्येन लोकवृत्तमात्रार्थबोधायोक्तम्-उपचाराद् वेति, उपचारो लक्षणा, सा चेहोपादानलक्षणा, वृत्तानन्त्याद् वर्णनानन्त्यं लक्षणायां प्रयोजनम् , अन्यथा लोकानां नियतत्वेन पूर्वें रेव वर्णितत्वात् , आधुनिकवर्णना एकधर्मा-

ऽनुशासना-ऽभिधानकोश-श्रुति-स्मृति-पुराणेतिहासा-ऽऽगम-तर्क-नाट्या-ऽर्थ-काम-योगादिग्रन्थेषु ।

वच्छिन्नकार्यतानिरूपितकारणत्वविषयैव स्यात् । लोकस्य लोकवृत्तस्य चानुदीालनं स्वत एव सम्भवति, आबाल्याच तद्नुष्टानं कमशो भवतीति प्राथम्येन तदु-पादिनम् , ततः शास्त्राणयुपात्तानि, तान्यपि कान्यकरणे कान्यार्थज्ञाने च पर्-मुप्युज्यन्त इत्येव नहि किन्तु तद्नुशीलनलब्धनैपुण्येन कोऽपि तादृशोऽतिशय भाषीयते काव्यकरणे ज्ञाने च, यः सचेतसां हृदयान्यतीवावर्जयति, लोकापेक्षया बहिरङ्गत्वात् काव्यापेक्षया चान्तरङ्गत्वात् शास्त्राणि मध्ये उपात्तानि, काव्येषु नैपुण्याय तेषु नैपुण्यस्याप्यावश्यकतेतिद्योतनाय वोपजीव्यत्वेन शास्त्राणां काव्यतः प्रथममुपादानमिति वा । पूर्वपूर्वतरमहाकविप्रणीतकान्यनैपुण्येन हि का तेषां कान्यकारणशैली, क कथं वर्णनाविन्यास इत्यादि परिज्ञायत इति तेषु नेपुण्य-मप्यावश्यकमेव । एतन्नितयविषयकतत्त्वज्ञतारूपा निपुणतैव ब्युत्पत्तिः प्रतिभा-संस्कारककारणहुये प्रथमेति सूत्रार्थो ब्याख्यातः । तत्र लोकब्यवहारा अपि देश-कालादिभेदेन बहुधा भिन्नास्तानिहाप्रदश्यों तृतीयाध्याये प्रकृतिप्रस्तावे प्रदर्शय-ष्यति । शास्त्राणि कानि ? येषु नैपुण्यमर्जनीयमिति जिज्ञासायां तानि कानिचिन्ना-मतः संगृह्णाति- शब्द-च्छन्दोऽनुशासना-ऽभिधानकोश-श्रुति-स्मृति-प्राणेतिहासेत्यादिना, अनुशासनपदस्य द्वनद्वान्ते श्रूयमाणतया शब्द-च्छन्दो-भ्यामभिसम्बन्धः, तथा च शब्दानुशासनं च्छन्दोऽनुशासनं चेति गम्यते; तत्र शब्दानुशासनस्य सर्वशास्त्रोपकारित्वेन सर्वाभ्यर्हितत्वात् प्राथम्येनोपादानम् ; उक्तं च पूर्वाचार्यैः ''व्याकरणमूलत्वात् सर्वविद्यानाम्'' इति ।

शब्दानुशासनत्वं च प्रकृति-प्रत्ययविभागनिश्चयपूर्वकशब्दब्युत्पत्त्याधायक-शास्त्रत्वम् , तज्ज्ञानेन हि प्रयोक्ता स्वेच्छयाऽधानुसंधानपूर्वकं पदानि प्रयोक्तमिष्टे । न क्षेत्रलं पदप्रयोग एव तस्य प्राकाम्यमपि तु तद्विषयार्थमादाय स्रेषादिनिर्माण-पाटवमपीति निश्चितम् , तथाहि—

''द्विगुरिप सद्वन्द्वोऽहं गृहे च मे सततमन्ययीभावः।

तत् पुरुष कर्म धारय, येनाहं स्यां बहुवीहिः ॥'' [ त 'इन्द्रो द्विगरपि चाहम' इति पाठः. स एव च सारल्येनार्थायोप

कचित् 'द्वन्द्वो द्विगुरिप चाहम्' इति पाठः, स एव च सारल्येनार्थायोपयु-ज्यते, 'द्वन्द्वः-जायया सहितत्वेन परस्परं द्वित्ववान्, द्विगुः-गोद्वययुतः' इत्यर्थ-प्रतीतेः । प्रकृतपाठानुकूलोऽर्थश्च-द्वन्द्वेन-युग्मेन जाया-पुत्ररूपेण, सहि- तोऽहम्, इत्यं च व्यक्तित्रयमितो मे परिवार इति फलति, हिगुः-धेनुद्वय-युतः सन्नपि [न निर्वृतोऽस्मि] यतः-महृहे सततम्, अव्ययीभावः-धनाभावादुदरपोषणादिकृते व्ययं कर्तुमसामर्थ्यात् तदभावः। ततः किमिच्छ-सीति चेत्? अत्राह—हे पुरुष! तत् कर्मे धारय-कुरु, येनाहं बहुनीहिः-बहु-धान्ययुतः स्थामिति । अत्र व्याकरणज्ञानवानेवैवं प्रयोक्तुमीष्टे, तज्ज्ञानवानेव चास्यार्थवोधे वैशिष्ट्यमवधारयेत्।

कैश्चित् तु ब्याकरणज्ञानफलतयाऽयं श्लोक उदाहियते— ''येँरेकरूपमखिलास्वपि वृत्तिषु त्वां पश्यद्भिरब्ययमसंख्यतया प्रवृत्तम् । लोपः कृतः किल परत्वजुषो विभक्तेस्तैर्लक्षणं तव कृतं ध्रुवमेव मन्ये ॥''

है परमात्मन्! अखिलाखिप वृत्तिषु-सृष्टि-स्थिति-लयादिषु, जगतः सर्वास्वेवावस्थासु, एकरूपम्-अपिरणामित्वाद् रूपान्तररिहतम्, अन्यत्र [अन्ययसंज्ञकरान्दपक्षे-] अखिलाखिप वृत्तिषु-प्रत्ययलोपसमासादिषु, एकरूपम्-अनन्ययाकारम्; तथा च अन्ययम्-न न्येति क्षयमेतीति अन्ययम्, अन्यत्र एतन्नामकम्; असंल्यतया-इ्यत्तारिहततया, प्रवृत्तं-विद्यमानम्, अन्यत्र संल्या-द्वित्वादिः, तद्विहततया, प्रवृत्तं-न्यवहारपथमायातम्; त्वां पश्यद्विः, येजैनैः, परत्वजुपः-भिन्नत्वाश्रितायाः, 'एतद्विज्ञा हमे पदार्थाः' एताहशः बुद्धिमाश्रितायाः, अन्यत्र प्रत्यत्वाश्रितायः, अन्यत्र प्रत्यत्वाश्रितायः, अन्यत्र प्रत्यत्वाश्रितायः, अन्यत्र प्रत्यत्वाश्रितायः, लेपः-उन्छेदः, अन्यत्र अदर्शनम्, कृतः, तैः-जनैः, तव लक्षणं-स्वरूपावधारणं, प्रुवं-निश्चितमेव, कृतं विहितम्, हति मन्ये। ''सदशं त्रिषु लिक्नेषु सर्वामु च विभक्तिषु। वचनेषु च सर्वेषु यन्न न्येति तद्वययम्॥'' इत्यव्ययलक्षणम्। इह श्रुतिप्रसिद्धे परमात्मिन व्याकरणशाम्व-प्रसिद्धान्ययव्यवहारारोपात् समासोक्तिरलङ्कारः। अत्र ''अशब्दमस्पर्शमरूपम-च्ययम्'' इत्यादिकरोपनिष्कासिद्धे वस्तुनि वैयाकरणमतप्रसिद्धान्ययत्वव्यव्यवहारारोपो व्याकरणानुश्वासनज्ञानं विना कर्तुमश्चय एवेति तज्ज्ञानमपेक्षितमेव।

छन्दोऽनुशासनेति-छन्दोऽनुशासनं-छन्दोविचितिः, छन्दसां लक्षणादि-बोधकं शास्त्रमिति यावत् , तस्मिन्नैपुणं । यथा--

"उष्णिहीव संस्तौ स्याद् ध्रुवं रजोगुरुः । नो भवेद् यदि क्षितौ श्रीजिनेन्द्रशासनम् ॥ [ छन्दोनु० २-४८ ] क्षितौ यदि श्रीजिनेन्द्रशासनं न भवेत् [ तर्हि ] संस्तौ, उष्णिहीव [ उष्णिकछन्दसीव ] रजो गुरुः, ध्रुवं स्यादित्यन्वयः । उष्णिक्छन्दसो छक्षणं च''जौं ग उष्णिक्'' [ छन्दोनुशासने ४८ ] इति तत्र कृतम्, एवं च रगणजगणौ
गुरुश्चेति तस्य छन्दसः स्वरूपम्, श्रीजिनेन्द्रशासनाभावे च सत्त्वस्यापचयापत्तौ
रजोगुण एव, गुरुः-प्राधान्येन प्रतीतः स्यादिति ध्रुवमिति उष्णिक्छन्दोवत्
संस्रतिः स्यादित्यभित्रायः । इदं च वर्णनं छन्दोऽनुशासनज्ञानोत्पन्नमेव ।
काव्यकरणाभ्यासमहाकविरचनापरिशीलनादिना जातेऽपि वृत्तानां सामान्यपरिचये छन्दोऽनुशासनेऽकृतश्चमा मात्रावृत्तादिपरिज्ञाने मुद्धन्त्येव, विशेषतः
प्रस्तार-नष्टोहिष्ट-मेरु-पताकादिविवेके, ततश्च तज्ज्ञानमावश्यकमेव ।

अभिधानकोशिति-अभिधानानां—नाम्नां, कोशः—संग्रहः, नाममाठेत्यर्थः, सा चामर्रासेह—हेमचन्द्रस्रिप्रभृतिसंग्रहीता, तज्ज्ञानं हि पदार्थनिर्णयद्वारा काव्यकरणे उपकारमादधाति, तदर्थानुशीलने च साहाव्यमारचयति । केचिनु कोशस्या-पूर्वाभिधानलाभार्थत्वमाहुः, तन्न—अप्रयुक्तस्य शब्दस्य अभिधाकोशानुसारेणापि प्रयोक्तमशक्यत्वात् । नन्वेर्वं यदि प्रयुक्तमेव प्रयुज्यते, तीई पदस्य सन्दिरधार्थत्वं कथमाशक्वितमिति चेत्? न-सामान्येनार्थमवगत्याप्रयुक्ते विशिष्टेऽर्थे प्रयुज्यमाने सति संशयो युक्त इत्याशयात्, यथा नीवीशब्दस्य सामान्यतो जधनवस्व-प्राम्थिरित कस्यचिन्निश्चयः, तत्र ख्रियाः पुरुषस्य वेति संशयः सम्भवति, स च "नीविश्वयन्थनं नार्या जधनस्थस्य वाससः" । इति [नाममाला] कोशज्ञानेनेवापोहितुं शक्यः, "श्वीकटीयस्ववन्धेऽपि नीवी परिपणेऽपि च" इत्यमरकोशोऽपि [ इ का. ना. २२२ ] तत्र निर्णायकः। एवं चार्थनिर्णयाय वन्धानुकृततत्तदर्थवाचकशब्दोपस्थितये चाभिधानकोशः कवेरुपकाराधायकः, उक्तं च—

"वक्तृत्वं च कवित्वं च, विद्वत्तायाः फलं विदुः।

शब्दज्ञानादते तन्न, द्वयमप्युपपद्यते ॥'' [

शब्दाश्च कोरोनेव सुत्रेया इत्यभिधानकोरी नेपुण्यमावस्यकमिति।

श्रुतीति-अपौरुषेयं वाक्यं श्रुतिः, तत्र निषुणताऽपि तद्दोधितार्थपरिज्ञानाय तद्नुकूळवर्णनाय चावश्यकी, यथा---

''उर्वेशी हाप्सराः पुरूरवसमैडं चकमे'' इति श्रुतिः ।

[ शतपथब्रा० का० ११, अ. ५, ब्रा. १ ]

का० ३

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

# साळङ्कारचूडामणौ काच्यानुशासने

एतदुक्तार्थवर्णनायां निपुणता यथा-

"चन्द्राद् बुधः समभवद् भगवान् नरेन्द्र-माद्यं पुरूरवसमैलमसावसूत । तं चाप्सराः सारवती चकमे किमन्यदत्रोर्वेशीस्मितवशीकृतशक्रचेताः॥"

[काव्यमी०८ मे उद्धृतम्]

चन्द्राद् भगवान् बुधः समभवत्, असौ, आद्यं नरेन्द्रं-प्रथमं चन्द्रवंशीयं राजानम्, ऐलम्-एलायाः पुत्रम्, पुरूरवसम्-एतन्नामकम्, असूत जनयामास, तं च अत्र, स्मितवशीकृतशकचेताः-स्वस्मितेन यया शकचेतोऽपि वशीकृतं सा, उर्वशीनामा अप्सराः सारवती सती चकमे-कामयाञ्चके, अत्रान्यत् किमित्यन्वयः । अत्र पृवीदाहृतश्चितिविषयक एवार्थो विस्तरेण प्रतिपादितः, तथाप्रतिपादनं च श्वत्यनुशीलनजन्यमेवेति तद्नुशीलनमप्यावश्यकम् ।

स्मृतीति-श्रुत्यनुगता-तदर्थानुस्मरणरूपा स्मृतिर्धर्मादिचतुर्वर्गान्तर्गताचार--व्यवहारादिप्रतिपादकः सास्त्रविरोषः, स चैतमादिः---

> "बह्वर्थेष्वभियुक्तेन, सर्वत्र न्यपलापिना । सम्भावितैकदेशेन देयं यदभियुज्यते ॥" [ नारदस्मृतिः ]

कश्चिद् बहुर्थहरणेऽभियुक्तः-हर्नृत्वेनारोपितः, किमपि न मया कृतमित्याच-क्षाणो, यदि तेष्वर्थेषु कस्यचिदंशस्य हर्त्ता सम्यग् भावितः स्यात्, तदा अभि-योक्या यत् सर्वमभियुक्तं, तत् तेन देयमिति व्यवहारनिर्णायकोक्तस्मृत्यर्थः। तद्नुशीलनजातनिषुणतया कश्चिदेयं कवयति—

> "हंस! प्रयच्छ मे कान्तां गतिसस्यास्त्रया हता ॥ सम्भावितेकदेशेन, देयं यदभियुज्यते ॥" [ विक्रमोर्वे० ४।१७ ]

उर्वश्या हरणे ति हियोगिविक्कवो राजा, इतस्ततः पर्यटन्, हंसमालोक्याह-हे हंस! मे कान्तां प्रयच्छ, त्वयैव मे कान्ता हता, तां मे प्रत्यर्पय, केन लिङ्गेन त्वयैतःज्ञायत इति चेत्? तदाह-तस्या गितस्त्वया हता, इयं त्विय दश्यमाना मन्दललिता गितस्तस्या एव, ततश्च सा त्वयैव हता, सा चेद् भवता न हता स्याद् इयं गितस्त्वयि न दश्येत, दश्यते चातस्त्वयैव सा हता, तां प्रयच्छ, नेदं मम प्रलिपितमिष तु स्मृतिसिद्धमित्याह-सम्भावितैकदेशेनेत्यादि, अतश्च न्यायतस्त्वयाऽर्पणीयैव मे कान्तेति तदाशयः । न चैतत् स्मृतिनैपुण्यं विना निवद्धं अवस्यते ।

पुराणेति-वेदगताख्यानोपनिबन्ध-तदुपबृंहणप्रधानः शब्दसन्दर्भः पुराणम् , तत्राष्टादशधा, भागवते दशमस्कन्धे सप्तमाध्याये पुराणळक्षणमेवमुक्तम्---

> "पुराणळक्षणं ब्रह्मन्! ऋणु शास्त्रानुसारतः । सर्गोऽस्याथ विसर्गश्च वृत्तिरक्षाऽन्तराणि च ॥ वंशो वंशानुचरितं संस्थाहेतुरपाश्रयः । दशभिर्छक्षणेर्युक्तं पुराणं तद्विदो विदुः ॥ केचित् पञ्चविषं राजन्! महदृष्पव्यवस्थया ।"

[ महापुराणं दश्चलक्षणोपेतम् , पुराणं पञ्चलक्षणोपेतमित्याशयः ] तानि यथा-''सर्गश्च प्रतिसर्गश्च, वंशो मन्वन्तराणि च । वंशानुचरितं चेति, पुराणं पञ्चलक्षणम् ॥'' [काव्यमीमांसायामुद्धतम् ] इति ।

अत्रत्यसर्गादीनां रुक्षणमपि तत्र विस्तृतं, विशेषजिज्ञासायां तत एव विज्ञे-यम् । तत्र यथा—

"हिरण्यकशिपुर्देखो यां यां दिशसुरैक्षत । तस्ये तस्ये नमश्रकुर्देवा ऋषिगणैः सह ॥" [अग्निपुराणे ] पुराणवर्णितमिमं हिरण्यकशिपुत्रतान्तं निपुणतया माघकविः काव्ये निबबन्ध, यथा—

"स संचरिष्णुर्भुवनान्तरेषु यां, यदच्छयाऽशिश्रियदाश्रयः श्रियाम् । अकारि तस्यै मुकुटोपलस्खलक्षरेखिसंध्यं त्रिदशैर्दिशे नमः ॥" [शिज्ञुपालव०स० १, स्को० ४६ ]

श्रीकृष्णभवनमायातः सुर्राधिनारिदः शिशुपाठवधाय महेन्द्रप्रार्थनां प्रस्तुवन्, तेन सह तस्य [ श्रीकृष्णस्य ] बहुजन्मार्जितं वैरं दर्शयन् हिरण्यकशिषुभूमिकात एवारब्धवान् कथियतुम्, तस्यैव वर्णनमिदम्-'श्रियामाश्रयः स भुवनान्तरेषु सञ्चरिष्णुः यदच्छया यां [ दिशम् ] अशिश्रियत्, तस्यै दिशे मुकुटोपळस्खळत्करैः त्रिद्शैः त्रिसन्थ्यं नमः अकारि' इत्यन्वयः। हिरण्यकशिषुना सर्वे देवाः पराजिता-सस्य वशवर्तिन इवाभूवन्, ततश्र कामचारी स किमपि प्रयोजनमनभिसमीक्ष्यैव कांचिद् दिशं प्रति प्रचळितश्चेत् सा काऽपि दिग् भवतु, कोऽपि च सन्ध्यासमयो-

ऽस्तु, किन्तु त्रिद्दाा भीतास्तद्दिभमुखाञ्जलित्वप्रस्थापनाय तामेव दिशं प्रति स्वशिरित करमपंयन्वसिष्ठन्ति सा। प्रातःसन्ध्यायां पूर्वाभिमुखं वन्दनम्, मध्या-ह्रसन्ध्यायामुत्तराभिमुखम्, सायंसन्ध्यायां च पश्चिमाभिमुखमिति परिपाटी, किन्तु तामनाहत्य तद्वुकूलनाय तदाश्चितामेव दिशं प्रति प्रणेमुरिति तद्दीत्या-ऽऽचारलङ्गनं देवानामिति श्रीकृष्णोद्वेगवर्धनाय नारदमुखेन स्थापितं कविना। स चायमर्थः पूर्वोक्तपुराणप्रसिद्धं एवोपनिद्धं इति पुराणनैपुण्यपरिचायकः।

इतिहासेति "पुराणप्रतिभेद एवेतिहासः" इत्येके, अत्र 'इतिह+श्रास' इत्यक्षरानुगामी व्यतीतकथानिर्देश इत्यथेंऽवगम्यते, स च द्विधा-परि (र)-क्रिया-पुराकल्पाभ्याम् ।

यदाहुः-''परि(र)िकया पुराकल्प इतिहासगतिर्द्धिया । स्यादेकनायका पूर्वा द्वितीया बहुनायका ॥'' [काव्यमीमां० उद्गृतम्] इति,

तथा चैकनायक-बहुनायकमेदेनेतिहासद्वैविध्यमित्यायाति, तत्र प्रथमकोटौ रामायणम् , द्वितीयकोटौ महाभारतं च । तत्र रामायणं यथा—

> "न स सङ्कृत्वितः पन्था येन वाली हतो गतः ॥ समये तिष्ठ सुग्रीव! मा वालिपथमन्वगाः ॥"

[ रामायण-कि० ३४, १८ ]

ज्येष्ठश्नात्रा वालिना वानरराजेन हृतराज्यस्तरीयः किनष्टो श्राता सुप्रीवः श्रीरामस्य शरणं गतो 'वालिनं निहत्य मां राज्ये स्थापय कृपया, अहं सीतादेव्या मार्गणेन भवन्तमुपकरिष्यामि' इति प्रतिज्ञातवान्, भगवता रामेण च तमर्थ-मङ्गीकृत्य 'वाली अनुजवधूपरिप्रहपातिकेतः' इति तं निहत्यासौ सुप्रीवो राज्ये स्थापितः, एतावता कालेन च प्रायुद्समयः समायातो यत्र गमनागमनं निरुद्धम्, अतिकान्तायां प्रायुष्ति, राज्यभोगासक्तोऽसौ न सस्मार स्ववचनम्, न च तत्वरे रामकार्याय, ततो रामेण लक्ष्मणमुखेनायमादेशः प्रेषितस्तसौ-हे सुप्रीव! समये तिष्ठ, वालिपथं न अन्वगाः, येन [पथा] हतो वाली गतः स पन्थाः न सङ्क-चितः-नैकजनमात्रगम्यः । अयमाशयः-समयस्य-आचारस्य लङ्कनेनैव वाली मया हतः, त्वयाऽपि समयस्य-प्रतिज्ञायाः, अथवा मया सहाचरितं योग्यस्था-

चारस्य लङ्कनं क्रियत इति वालिपथानुगमनमिव त्वयाऽऽर्व्धम्, तन्नार्व्धव्यम् । विपरीते दण्डमाह—येन पथा-वाणमार्गण, हतो वाली गतो यमालयमिति शेषः, स पन्था मम वाणप्रहाररूपः, न सङ्कृष्तितः किन्तु विस्तीणं एव, भवादशाः समयलङ्किनोऽसंख्यास्तेन पथा गन्तुं शक्तुवन्ति । इदमत्राकृतम्-त्वं "मया राज्यं प्राप्तम्, अतः परं सीतामार्गणेन मया किं लभ्यम्, रामः कुपितोऽपि कृत-मेत्रीको मे किमपि नानिष्टं करिष्यति" इति मत्वा चेन्निष्कियोऽसि, तर्हि वालिवत् त्वमपि मया दुष्टतया वथ्य एव, न मयि वालिहननमात्रसामध्यम्, एवम्भूताः कोटिशोऽपि तेन मार्गण यमालयं प्रेपयितुं मया शक्यन्त इति विज्ञाय यदुष्टितं तदाचरेति ॥ एतस्यैवेतिहासप्रसिद्धवस्तुनो नैपुण्येन निवन्धो यथा—

"मदं नवैश्वर्यवलेन लम्भितं, विसुज्य पूर्वः समयो विमृश्यताम् । जगज्ञिघत्सातुरकण्ठपद्धतिर्ने, वाल्लिनैवाहितनृप्तिरन्तकः ॥'' [ जानकीह० स० १२, श्लो० ३६ ]

नवैश्वर्यविष्ठेन छिम्भतं मदं विस्टुच्य पूर्वः समयो जानकीसमन्वेषणविषयको विसृह्यताम्, किञ्चेतद्पि विसृह्यताम्—'जगजिवत्साऽऽतुरकण्टपद्धतिः, अन्तकः, वािलनेवाहितनृप्तिने' इति, जगतो-महतः संसारस्येव, जिवत्सया भक्षयिनुमिच्छ्या आतुरा कण्ठस्य पद्धतिः—मार्गो यस्य ताह्योऽन्तको—यमः, केवलवािलभक्षणेनेव, आहिता—सािधता तृिसर्यस्य तथाभृतो न । ऐश्वर्यमदं विसृज्य स्वप्रतिज्ञा सर्यवाम्, अन्यथा वालिभोजनप्रज्वलिताभ्रेयमस्य कण्ठपद्धत्या गमनं तव निश्चितमिति प्रस्यवेदि, इति पूर्वोक्त पृवाशयो भङ्गवन्तरेण प्रतिपादितः ॥

आगमेति-अथ क्रमग्रास आगमः, तस्सामान्यळक्षणमास्रवचनमागम इति, तथा चोक्तम्-"सिद्धं सिद्धैः प्रमाणैस्तु, हितं वात्र परत्र च ॥ आगमं शास्त्रमासानाम्" ि ] इति,

तथा च शास्त्रमात्रमागमशब्देन लभ्यते, आगमस्याक्षरानुसारिणी च व्याख्ये-यमुपलभ्यते ।

"आगतं क्षिववक्त्रेभ्यो, गतं च गिरिजाश्चतौ ॥

मतं च वासुदेवस्य, तस्मादागममुच्यते ॥" [ ] इति,
किञ्च, "सृष्टिश्च प्रलयश्चैव देवानां च तथाऽर्चनम् ।

साधनं चैव सर्वेषां पुरश्चरणमेव च ॥

षद्कर्मसाधनं चैव ध्यानयोगश्चतुर्विधः ।

सप्तमिर्लक्षणैर्युक्तं त्वागमं तद्विदो विदः" ॥ [ ]

इत्युक्तलक्षणे तन्नशास्त्रे चास्य शब्दस्य प्रयोगः । एवं च साधारणोऽप्य-यमाप्तवचनवाची शब्दः क्रचिद् विशेषवचनतयाऽपि सङ्केतितः, तथा च तत्तन्मत-सिद्धान्त आगमपदेनोच्यते ।

शिवभाषित आचारादिबोधक आगमः शैवागमस्तत्र नैपुण्यं यथा—

''घोर-घोरतरातीतब्रह्मविद्याकलातिगः।

परा-ऽपरपदच्यापी पायादु वः परमेश्वरः ॥''

[काब्यमी० अ०८ उद्धृतम्]

घोर-घोरतर-ब्रह्मविद्या-कलाशब्दास्तस्भिँस्तुब्रे स्वातृबयेण परिभाषिता इति तदागमनिपुण एवैवं निबन्द्धं बोद्धं च शक्नोतीति वैचित्र्यमावहत्येव तद्विषयिणी व्युत्पत्तिः ॥

एवं बौद्धागमनैपुण्योदाहरणमिदम्—

''कलिकलुषकृतानि यानि लोके, मयि निपतन्तु विमुच्यतां स लोकः। मम हि सुचरितेन सर्वसत्त्वाः परमसुखेन सुखावनीं प्रयान्तु ॥''

अयं श्लोकसत्त्रवार्त्तिके कुमारिलभट्टेन बौद्धसिद्धान्तीयमहायानमार्गस्थाना-मुक्तिरूपेणोद्धृतः । लोके-तत्तज्जनेषु, यानि कलिकलुपकृतानि [ दुःखानि ] सन्ति, तानि मयि निपतन्तु स लोको विमुच्यताम्, किञ्च, न केवलमसौ कलिकलुष-विमुक्त एव भवतु, अपि तु सर्वसत्त्वा मम सुचरितेन परमसुखेन सुखावनीं प्रयान्तु, इति । नागानन्दनाटके नायकस्य जीमृतवाहनस्यापीदृश्येवोक्तिर्दश्यते । अत्र बौद्धा दशमीं भूमिकां सुखावतीनामिकां स्वर्गस्थानीयां मन्यन्ते, सैवेह सुखावनीशब्देनोक्ता, एतच तदागमनैपुण्यं विना दुर्बोधमेव, दुर्वाच्यं च ।

शक्त्यागमनैपुण्यं यथा—

"भाविश्य मध्यपदवीं प्रथमे सरोजे, सुप्ताऽहिराजसदशी विरचय्य विश्वम् । विद्युह्यतावरूयविभ्रममुद्रहन्ती, पद्मानि पञ्च विद्रुटय खमश्रवाना ॥ १ ॥ तन्निर्गतासृतरसैरभिषिक्तगात्रा, मार्गेण तेन विलयं पुनरप्यवासा । येषां हृदि स्फुरास जातु न ते भवेयुर्मातर्महेश्वरकट्टिम्बनि ! गर्भभाजः ॥" [ भुवनेश्वरीस्तोत्रे ]

अयमर्थः-हे मातः! महेश्वरस्य-परमात्मनः, कुटुम्बिनि!-गृहिणि!, येषां-साधकानाम्, हृदि एतत्पद्यद्वयवर्णितस्वरूपेण स्फुरसि-त्वं ध्यायसे निदिध्यास्यसे इति यावत्, ते साधकाः, गर्भभाजः-जन्मादिदुःखभाजः, जातु-जातुचित्, न भवेयु:-न भवन्ति, मध्यपदवीं-''पन्थानः पदवी सृतिः'' इति वचनात् सुषुम्णा-आविरय-प्रविरय, विद्युद्धतावलयविभ्रमं-विद्युत्पुञ्जप्रकाशानुरूप-विकाशम्, उद्वहन्ती-आद्धाना, पञ्च पद्मानि-'स्वाधिष्ठानस्थषड्दल मणिपूरस्थ-दशदल भनाहतचकस्थितद्वादशदल विशुद्धिचकस्थपोडशदल भाज्ञाचकस्थितद्वि-दल' इत्येवं पञ्च कमलानि, विदलय्य-विभिद्य, खम्-आकाशं "खं ब्रह्म" इति श्रतेर्मस्तकस्थितपरमात्मानम् , अभवाना-व्याप्नवाना, तक्रिगेतामृतरसैः-शिरःस्थितञ्चितसन्निहितचन्द्रमण्डलस्त्रिपीयृषैः, परिषिक्तगात्रा-सिक्ताईतनुः, शिव शक्तयोदिम्पत्यवासनायां मिथस्तयोः संघट्टजामृतैवेति ताचिकोपासना-रहस्यार्थः, विश्वं-क्षुद्रब्रह्माण्डकृत्यं चेतनात्मकशरीरं तत्कार्यजातं बृहद्ब्रह्माण्डं तत्कार्यं वा, विरचयय-निर्माय्य, यावन्तो ब्रह्माण्डे तावन्तः शरीरपिण्डे पिण्ड-ब्रह्माण्डयोरैक्यमिति सिद्धान्तात् , पुनरपि तेन [ मध्यपद्व्या ] सुपुम्णामार्गेण, विलयमिति स्थाने निलयमिति पाठः सम्यक्, निलयं-गृहं मूलाधारम्, अवाप्ता-प्राप्ता, प्रथमे सरोजे-मूलाधारस्थचतुर्देलकमले, अहिराजसद्दशी सप्ता, इति येषामुपासकानां हृदये स्फुरसि निदिध्यासनेन उपासनया वा प्रत्यक्षवद भाससे न जात ते गर्भभाजः ॥

#### एतत्पद्यार्थज्ञानायादौ विज्ञेयम्---

गुद्-मेद्दान्तराले संकोचिकाशात्मिका साधित्रिवलयाकारा सर्पसाम्यात् कुण्डलीरूपा स्वयम्भृलिङ्गविष्टानी काचित् शक्तिरास्ति, स्वयम्भृलिङ्गविष्टान सम्यवितिनी सुपुम्णानान्नी, वामे इडा-चन्द्रनाडी, दक्षे पिङ्गलानाडी सूर्यात्मिका, एषा त्रिवली मेस्द्रण्डाल्या, मस्तकाविध सुपुम्णा, इडा-पिङ्गले तु नासिकाविध-वर्तिन्यो, एवमभितस्तत्र पादाङ्गल्यो हस्ताङ्गल्यो कर्णो गुद्र-मेद्रे चक्षुपी नाभिं तिङ्कामवधीकृत्य चतुर्दश नाड्यः सन्ति, मस्तकं परमात्मनः स्थानम्, स च तेजःस्वरूपः, त्रिवल्या मूलाधाराद् गुद्र-मेद्दान्तरालात् स्वयम्भृलिङ्गत आरभ्य मस्तकाविधिखातायाः सुपुम्णाया मध्ये षद्र चकाणि कमश कर्ष्वोर्ध्वस्तर्यण 'मूलाधारचक चतुर्दलस्वाधिष्टानचक षद्दलमणिपुरचक्र दशदलस्वाधिष्टानचक द्वादश्वलिक्षुद्धचक पोडशदल-आज्ञाचक्रद्विदल्य' इति कमलानि भावनीयानि

सन्ति, चतुर्दशानां नाडीनां नामानि हस्तिजिह्वादीनि, यत्र जिह्वाप्रवर्तिनी सा सरस्वतीनाम्नी, तिच्चह्नं जिह्वामध्ये रेखाकृतिर्नं तु रेखातिसौक्ष्म्यात् , १४ नाडीवर्घा अनन्तास्तरतमभावापन्नाः सुक्षमास्ता विस्तरभयादुपेक्ष्या वर्णितुम् , चोक्तम्-''चैतन्यं सर्वभूतानां शब्दब्रह्मेति मे मितः । तत् प्राप्य कुण्डलीरूपं प्राणिनां देहमध्यगम् ॥ वर्णाःमनाऽऽविर्भवति गद्यपद्यादिभेदतः।'' इत्यादि, अर्थाद् मूलाघारस्था सा चेतनाशक्तिः प्रकाशात्मिका, 'स्वाधिष्टानचक मणिपूर-चक्र-अनाहतचक्र-विद्युद्धिचक्र-आज्ञाचक्र, इति पञ्चपद्मपर्वा मध्यवर्तिनी सुपुम्णानाम्नी नाडी, मूलाधारस्थसार्धत्रिवलयाकारकुण्डलिन्याः साक्षान्निर्गमाग-ममार्गः सरलः, कुण्डल्यन्तस्तेजःकोटिसूर्यप्रकाशनुल्यं कोटिचन्द्रशीतलं वर्णितम् , तस्य प्रकाशस्य सम्बन्धोऽधिकाल्पभावेन १४ नाडीपूक्तासु परम्परयेतावञ्चाडी-सम्बद्धानन्तसूक्ष्मसूक्ष्मतरसूक्ष्मतमशिरासु, अतः शरीरव्याधिचैतन्यमिति शक्तया-गमवेदिनः ॥

पाञ्चरात्रागमनैपुण्यं यथा-

''नाद्यन्तवन्तः कवयः पुराणाः सृक्ष्मा बृहन्तो ह्यनुशासितारः । सर्वेज्वरान् झन्तु ममाऽनिरुद्ध-प्रद्युन्न-संकर्षण-वासुदेवाः ॥'' [ हरिवंही बाण-युद्धप्रकरणे ] पाञ्चरात्र [ वैष्णव ] तन्ने-"परमकारुणिको भक्तवस्सलो वासुदेवः परमपुरुवस्तदुपासकानुगुणतत्तरफळप्रदानाय स्वलीळावशात् 'अर्चा-विभव-व्यह-सुक्ष्मा उन्तर्यामि, भेदेन पञ्चधाऽवतिष्ठते, तत्राची नाम-प्रतिभादयो याः पूज्यन्ते लोकैः, विभवः-रामाद्यवतारः, ब्यूहश्चतुर्विधः−वासुदेव-संकर्षण-प्रद्युम्ना-ऽनिरुद्ध-संज्ञकः, सूक्ष्मं-सम्पूर्णषञ्जुणं वासुदेवाख्यं परं ब्रह्म, अन्तर्यामी-सकलजीवनिया-मकः, तत्र पूर्वपूर्वमूर्त्युपासनया पुरुषार्थप्रतिपन्थिदुरितनिचयक्षये सत्युत्तरो-त्तरमूर्खुपास्त्यधिकारः'' इति प्रतिपादितम् । तत्र प्रतिपादिताश्चत्वारो च्युहाः श्रीकृष्णावतारसमयेऽपि प्रसिद्धाः, वासुदेवोऽसौ स्वयमेव, संकर्षणस्तद्भाता, प्रद्युम्नो वासुदेवपुत्रः, अनिरुद्धश्च प्रद्युम्नपुत्रः । एषां च ज्वरव्रत्वं हरिवंशीय-बाणासुरसंग्रामे प्रसिद्धम्, तत्र हि बाणासुरस्य कन्या उपा स्बप्ने कमप्यतिसुन्दरं युवानमपरयत्, जाता च तद्गतभावा, उध्यिता तमपरयन्ती विह्वला विलपन्ती चित्रलेखया सख्या तत्कारणं पृष्टा स्वप्तवृत्तान्तमाख्यातवती, सा च परमचतुरा-ऽऽसुरीमायाभिज्ञा सक्छसंसारवर्तियुवजनस्वरूपं चित्रे विलिख्य 'पदय कोऽत्र तवेष्सितः' इत्युवाच, तया च श्रीकृष्णपुत्रमनिरुद्धं स्वाभिमतं कथयन्त्या

यथाकथिक्कत तदानयनाय नियुक्ता सखी सुप्तमेव तं माययाऽविज्ञातमन्यैरानिनाय, स चान्तःपुर एव ताभिः स्थापितो यथेच्छं तया सह विज्ञहार, न च शक्तोऽसुरप्रभावाद् बहिर्गन्तुम्, महता प्रयासेन विज्ञातवृक्तेश्च श्रीकृष्णादि-भिर्वाणासुरस्य नगरी समाकान्ता, स च शिवभक्तः, शिवेन विविधज्वरास्त-साहाय्याय प्रेरिताः, वासुद्वादिभिश्च ते सर्वे प्रतिहताः, ततः कालात् तेषां नामानि सर्वविधज्वरापहत्वेन सिद्धानि, तदेवात्र पञ्चरात्रहरिवंशपुराणोभयप्रसिद्धं वस्तु नियद्धम्। अत्र च नाद्यन्तवन्त इत्यादिविशेषणैसेवां पुराणप्रसिद्धानामपि कथापुरुषाणां परमेश्वरचतुन्धृंदःवरूपमेवेति प्रतिपादितम्, सर्वज्वरानिति च आधिभौतिका-ऽऽधिदैविका-ऽऽध्यादिमकन्निविधतापस्योपलक्ष्मकम्। तथा चायमर्थः—अनादिनिधनाः कवयः सर्वज्ञाः, पुराणाः—सर्वेषां परमपुरुषांशन्तेन पुरातनाः, सूक्ष्माः-अन्नतर्वाः, बृहन्तः-व्यापकाः, अनुशासितारः—जगदनुशासकाश्च, अनिरुद्धाद्यो मम सर्वज्वरान् पूर्वोक्तिविधतापान्, प्रननु—नाशयन्तु, इति। अत्र नायन्तवन्त इत्यादिविशेषणदानेरेव तेषां पञ्चरात्रप्रसिद्धःवन्ताय्वते, इति तदारामनेषुण्यमवगमयति निवन्धः कवेरिति॥

तर्केति-आगमानन्तरं तर्कः, स च तर्क्यन्ते-प्रमितिविषयीक्रियन्ते सिद्धान्ता येस्ते तर्का इति योगस्त्रीकारे तत्तिसिद्धान्तविचारपरशास्त्रवाची, तानि च शास्त्राणि दर्शनाम्त्राणि प्रसिद्धाने, दर्शनानि च षडेयेति केचित्, द्वादशेति परे-लोकायतिक-ऽऽईत बौद्धचतुष्टय-सांख्य-योग-न्याय-वैशेषिक-पूर्वीत्तरमीमांसा भे- इत इति ।

तत्र शरीरपरिमाण लात्मेति आहतः समयः, अन्यथा-न्यूनातिरिक्तभावे शरीराफल्यमात्माफल्यं च स्यादिति, तत्र कौशलस्य निवन्धे उपयोगो यथा—

> ''शरीरमात्रमात्मानं, ये विदन्ति जयन्ति ते । तच्चम्बनेऽपि यज्जातः, सर्वोङ्गपुरुकोऽस्य मे ॥''

ये शरीरमात्रम्–शरीरपरिमाणम्, आत्मानं विदन्ति, ते जयन्ति–प्रामाणिकतया सर्वोक्त्रपेण वर्त्तन्ते, कुत एतदिति चेत्? अत्राह्-यत् तचुम्बनेऽपि-तया सह मुखमात्रस्य स्पर्शेऽपि अस्य शरीरपरिमाणस्य, मे, सर्वोङ्गपुलको जातः, आत्मनः शरीरपरिमाणत्वाभावे येनाङ्गेन स्पर्शः कृतस्तत्रैव पुलकोद्गमो युक्तः, शरीरमात्रत्वे चात्मनः सर्वेत्र ब्यासत्वेन यौगपयेन खिलात्मन आनन्दयोगाद् खिले शरीर पुलको युज्यत एवेति भावः।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

#### साळङ्कारचुडामणौ काव्यानुशासने

विवक्षापूर्वाः शब्दास्तामेव विवक्षां सूचयेयुरिति बौद्धीयसर्कः कौशलस्य काब्योपयोगो यथा---

> ''भवतु विदितं शब्दा वक्तर्विवक्षितसूचकाः, सारवति यतः कान्ते कान्तां बळात् परिचुम्बति । न न न म म मा मा मां स्प्राक्षी निषेधपरं बची. भवति शिथिले मानग्रन्थौ तदेव विधायकम्" [का. मी. ८ अ.]

'शब्दा वक्तुर्विवक्षितसूचका इति विदितं भवतु, यतः सारवति कान्ते कान्तां बलात् परिचुम्बति [ सति ], [ यत् ] मां न न न म म मा स्त्राक्षीः, [ इति ], निषेधपरं वचः, तदेव मानग्रन्थौ शिथिले [ सति ], विधायकं भवति' इत्यन्वयः । अयमाश्चय:-शब्दस्य सङ्केतितोऽर्थो यः कश्चिद् भवतु, किन्तु वक्तर्यो विवक्षितो-ऽर्थस्तमेव स सूचयति, अन्यथा कामिना बलात् परिचुन्बिता कान्ता निषेधपर-शब्दानिप बदति, किन्तु त एव विधायकत्वेन कथं परिणमन्ते ? निषेधार्थकनका-रादेः वारंवारं कथनेन निषेधनिषेध एव पर्यवसानस्य युक्तत्वेन निषेधार्थकशब्दस्य विधायकत्वमिति मानिन्या हृदयगताभिलाषाप्रकटननैपुण्योपलक्षणायोपनिबद्ध्य-मानमपि बौद्धसिद्धान्तपरिपुष्टतयोक्तमिति तक्षेपुण्यद्योतकम् ।

चार्वाकस्तु-'भूतेभ्य एव विलक्षणसंयोगाचैतन्यमुत्पद्यते, यथा मदशक्ति-रहितानामपि द्रव्याणां विलक्षणसंयोगवशात्-कालदेशविशेषादिसंयोगवशाद् मदशक्तियुक्तत्वं भवति, तथैव भूतेभ्य एव तेषु अविद्यमानमपि चैतन्यं विरुक्षण-संयोगाजायते' इति मन्यते । तदाह सः--

> ''तस्मादु भूतविशेषेभ्यो, यथा शक्त-सरादिकम् । तेभ्य एव तथा ज्ञानं, जायते व्यज्यतेऽथवा ॥" इति, [ शान्तरक्षितस्य तत्त्वसंग्रहे पृ. ५२० ]

एवं चैतस्मिन् मतेऽनुशीिलते तस्य कान्योपयोगो यथा-''बहुविधमिह साक्षिचिन्तकाः, प्रवदन्त्यन्यमितः कलेवरात् । अपि च सुद्ति ! ते सचिन्तकाः, प्रलयं यान्ति सदैव चिन्तया" ॥१॥ का मी. अ. ८ इति ]

हे सुदति ! इह साक्षिचिन्तका, इतः कलेवराद् अन्यं बहविधं प्रवदन्ति, ते सचिन्तका अपि सदैव चिन्तया प्रलयं यान्ति, अतश्च, शरीरादुन्यं न किमपि तत्त्वमिति यथाभिलिषितमाचरणीयं न कोऽपि साक्षी दण्डदायको वेस्यभिप्रायः। एतच चार्वाकमतस्यैवानुकूलम्।

## सांख्यीयमते यथा---

"नासतो विद्यते भावो, नाभावो विद्यते सतः । उभयोरपि दृष्टोऽन्तस्त्वनयोस्तत्वदार्शिभः ॥'' [ भ. गी. २–१६ ]

सांख्यमते सत्कार्यवादस्वीकारात् कारणात्मना अविद्यमानस्य वस्तुनो भावः— सत्ता—उत्पत्तिः प्राकट्यं नास्ति, सतश्चामानः—सर्वथा तदसत्ता न भवति, नन्वेवं लोकं भावाभावे ब्यवहार एवोच्छिद्येतेति चेत्? अन्नाह—उभयोरप्यनयोभावाऽ-भावयोरन्तः—तत्त्वम्, तत्त्वदर्शिभः—वस्तुतत्त्वसमीक्षकेरेव—दृष्टः । अयमाशयः— भावाऽभावव्यवहारोऽवास्तविकाकृत्यादिपरिवर्चनकृत एव, कार्यात्म-कारणात्मा-न्यतररूपतया सर्वस्येव वस्तुनः सर्वदा सत्त्वमिति ।

तस्य नैपुण्येन बन्धो यथा---

"य एते यज्वानः प्रथितमसहो येऽप्यवनिषा, मृगाक्ष्यो याश्चेताः कृतमपरसंसारकथया । अमी ये दश्यन्ते फलकुसुमनम्राश्च तरवो, जगस्येत्रंरूपा विलसति मृदेषा भगवती" ॥

अत्र सर्वेषां यज्व-राज मृगाक्षी-तरु-गुल्मादीनां भौतिकत्वेन तत्र पार्थिवांशस्य सर्वेषु वैदोष्यात् सर्वेषां स्वकारणरूपत्वमेव वस्तुत इति सांख्यीयसत्कार्यवादातु-गुण्येनोपनिबद्धम् ।

न्याय-वैद्देषिकीयम्तर्को यथा जगन्कर्तृत्वेनेश्वरसाधकान् प्रति स किंसामग्रीक इश्वरः कर्तेति पूर्वः पक्षः, निरतिशयैश्वर्यस्य तस्य न प्राकृतपुरुषवच कार्यसिद्धये सामग्रयपेक्षेत्युत्तरः पक्षः,

तस्य नैपुण्येन निबन्धो यथा-

"िकमीहः किंकायः स खल्ल किमुपायस्त्रिभुवनम् , किमाधारो धाता सजित किमुपादान इति च । अतक्येंश्वयें त्वस्यनवसरतुःस्यो इतिधयः, कुतकोंऽयं काँश्चिन्मुलस्यति मोहाय जगतः ॥ [महिन्नस्तोन्ने-५] 88

### सालङ्कारचूडामणौ काव्यानुशासने

स धाता किमीहः-किमभिसमीह्य, केन प्रयोजनेनेत्यर्थः । किंकायः-कीदशं शरीरमाश्रित्य, किमुपायः-केन सहकारिकारणेन, किमाधारः-क स्थितः, किमुपादानः-केन समवायिकारणेन, कस्मिन् समवायिकारणे वा, त्रिभुवनं स्जिति ? निरीहस्याशरीरस्य स्वभिन्नस्य कस्यचिदभावात् , सहकारिकारणान्तररिहतस्य, त्रिभुवनस्य स्वध्वयत्या निराधारस्य जगरसमवायिकारणरिहतस्य च सृष्टिकर्तृत्वं कथमिति शङ्काशयः । कविरीश्वरममिल्ठस्य कथयति-इति-पूर्वोक्तप्रकारेण, अतन्येश्वये व्वयि अनवसरदुःस्यस्तकैः काँश्चित्त हतिथयो जगतो मोहाय मुखर्यति । अयमाशयः-कचिद् वस्तुनि कारणान्तरासहकारेण कार्योत्पादनशक्तिमन्द्वा हि व्यमेवमन्यत्र तर्कयसि किन्तु वस्तुशक्तरेशिथरशक्तिविचेत्रेति, ततस्तव्र तर्कावसर एव न । ईश्वरस्थानन्तशक्तित्वमित्यमुदयनाचार्येणोद्धतम्—

''सर्वज्ञता तृप्तिरनादिबोधः, स्वतन्नता नित्यमलुप्तशक्तिः। अनन्तशक्तिश्च विभोर्विधिज्ञाः पडाहुरङ्गानि महेश्वरस्य॥'' [ कुसुमाञ्जलि० ६ स्त० ]

एवं च जगतः कर्त्तरि अनन्तातक्येंश्वर्यशालिनि, अतिपरिसीमितशक्तिकवस्तु-दर्शनमूलस्तर्को न प्रवृत्तिमईतीति तदाशयः ॥

एवमेव वेदान्तागमनैषुण्यसिद्मुदाहार्यं गोकुलनाथोपाध्यायस्यामृतोदय-

"मयि परमविभौ विद्युद्धसत्त्वे, यदिह शरीरतदात्मतामधास्त्वम् ।

निगमपुरुष! तत्यतिकियाये, त्वयि निद्धामि समस्तवस्त्वमेद्दम् ॥" इति ।
कुपित इव भक्त आह-हे निगमपुरुष! त्वम्, इह—संसारे, परमिवभो
विग्रुद्धसत्त्वे मयि यत् शरीरतदात्मताम्, अधाः, तत्यतिकियाये [अहम्]
त्वयि समस्तवस्त्वमेदं निद्धामि, अयमाशयः-अहं वस्तुतो विभुविग्रुद्धसत्स्वरूपश्चेति निश्चितम्, तत्र त्वया शरीरेण सह तादात्म्यद्धद्धिः कारिता, इति
महाननर्थः कृतः, परमविभोविग्रुद्धस्य परिच्छिन्नेनातिमिछिनेन शरीरेण सह
तादात्म्यं कथमुचितम्! तचेत् त्वया कृतमेव तर्हि 'कृते च प्रतिकर्त्तंच्यमेष
धर्मः सनातनः' इति रीतिमनुस्त्य मयापि त्वयि न केवछं शरीरामेद एवः
किन्तु समस्तवस्त्वमेदोऽप्यारोप्यत इति, शरीरेण सह जीवस्य तादात्म्यारोपो,
ब्रह्मणि च जगतस्तद्विवर्त्तभृतस्यारोपितत्वमिति वेदान्तागमसिद्ध एवार्थो नैपुण्येनोपनिबद्धः । एवमन्यतर्केष्विप नैपुण्यमुदाहर्तं शक्यते ।

नाट्येति-नाट्यशास्त्रं भरतादिप्रणीतम्, तन्निपुणतेत्थं निबद्धा--''आतन्वत् सरसां स्वरूपरचनामानन्दिबन्दृद्यं,

''आतन्वत् सरसा स्वरूपरचनामानान्दावन्दूदय, भावब्राहि ग्रुमप्रवेशकगुणं गम्भीरगर्भस्थिति । उच्चेर्वृत्ति सपुष्करच्यतिकरं संसारविष्कम्भकं, भिन्चाद्वो भरतस्य भाषितमिव, ध्वान्तं पयो यामुनम् ॥''

ग्या यासुगस् ॥ [

भरतस्य भाषितमिव यामुनं पयो वो ध्वान्तं भिन्चादिति सम्बन्धः । यामुन-पयसो भरतवाक्यस्य च सामान्यधर्मवर्णनमुखेन साम्यमित्थम्-सरसां स्वरूप-रचनाम् आनन्दिबिन्दृद्यम् आतन्वत् भावप्राहि शुभप्रवेशकगुणम्, गम्भीर-गर्भस्थिति, उच्चेर्रेत्ति, सपुष्करब्यतिकरम्, संसारविष्कम्भकं च, यामुनपयःपक्षे-सरसां-हृदानाम् , स्वरूपरचनाम्-शाकृतिनिर्माणम् , आतन्वत् , आनन्दयति बिन्द्नां-शीकराणामुदयो यत्र तत्, प्रवाहवेगेन मध्ये मध्ये हदानामाविर्भावो भवतीति स्वभावसिद्धम्; भावा इव प्राहा यस्मिस्तत्, भावस्य-हृदयधर्मस्य देवादिविषयकरत्यादेः, प्राहि-आकर्षकं वा, यदवलोकनेन हृदये तद्विषयको भावः समुदेतीति भावः, ग्रुभः प्रवेशकस्य-प्रवेशस्य स्वार्थे कः, गुणः-पापापहरण-मलशोधनस्बरूपो यस्य तत् ; गंभीरा गर्भस्य-कुक्षेर्मध्यभागस्य स्थितियीसीस्तत् , नद्याः कूलसमीपे एव चाञ्चल्यम् , मध्यप्रदेशे जलस्य बाहुल्यात् स्थैर्यमेव वर्णनीयम् ; उच्चैः-प्रवाहवेगादुचतरा, वृत्तिः-स्थितिर्यस्य तत् , उच्चैः-उत्कृष्टतरा वृत्तिः-पापापहरणरूपो ब्यापारो वा यस्य तत् ; पुष्करस्य-कमलस्य व्यतिकरेण-सम्बन्धेन शोभयेति यावत्, सहितम्; संसारस्य विष्कम्भकम्-अवरोधकम्, एतत्स्नानात् श्लीणपापतया मुक्तिप्राप्तेः, संसारस्य पुनःपुनर्जन्ममरणादेखरोघो भवतीति भावः । भरतवाक्ये च स्वरूपरचना-वाक्यघटना सरसा भवति, बिन्दो:-नाठ्याङ्कविशेषस्योदयः-उत्पत्तिः स्थितिरिति यावत् , भानन्ददायको भवति; भावस्य प्रहणशीलमिति समं पूर्ववत्, भावाश्चात्र रत्यादय एव ये रसतामनापन्नाः; शुभप्रवेशकरूपो गुणो यत्र, अर्थोपक्षेपकत्वेनोक्तेषु विष्कम्भ-कादिपञ्चसु नाक्याङ्केषु द्वितीयः प्रवेशकाल्यो गुणः, अङ्गमिति यावत् ; गम्भीरा गर्भस्य---

> ''फलप्रधानोपायस्य प्रागुद्धिश्वस्य किञ्चन ॥ गर्भो यत्र समुद्धेदो हासान्वेषणवान् मुहुः ॥'' [सा० द० ६-६५ ]

### सालङ्कारचूडामणौ काव्यानुशासने

इति लक्षणलक्षितस्य सन्धिविशेषस्य, स्थितिः-अवस्था यत्र तत्: उचै:-उत्कृष्टा वृत्तयो भारत्याद्या यत्र तत् ; पुष्करस्य-मुखरूपसन्धेस्तर्यवक्रस्य वाद्यविशेषस्य वा,

''मतङ्गजस्य हस्ताग्रे व्योक्ति खङ्गफलेऽम्ब्रजे । जलमेषजयोस्तीर्थे तूर्यवक्त्रे च पुष्करम् ॥'' [ शाश्वतकोशः ७९ ] व्यतिकरेण-सम्मिश्रणेन सहितम्; सम्यक्साररूपो विकम्भो यत्र तत्,

विष्कम्भाश्चादौ नाट्येऽर्थोपक्षेपकत्वेन प्रयुज्यते, तल्लक्षणं तु-

"बत्तवर्त्तिष्यमाणानां कथांशानां निदर्शकः।

संक्षिप्तार्थस्तु विष्कम्भ आदावङ्कस्य दार्शेतः॥" [ अयमाशयः-भरतेनेमानि नाठ्यशास्त्राङ्गानि लक्षितानि, तेन तद्वाक्यस्य तदक्तत्वम् , यामुनपयसश्च तत्तद्वणयोगः स्वाभाविक एवेत्युभयोः साम्यम् ।

अर्थेति-अर्थशास्त्रं द्विधा भिद्यते-सुद्रादिविषयकत्वेन राजनीतिविषयकत्वेन च, तत्र मुद्राविषयनैपुण्यं यथा---

"संशयितसर्वेळोका, धतवहुरूपा नियतमूल्या । राजादताऽन्धयित्री, रूपाजीवेव सुदेयम् ॥" [

इयं मद्रा रूपाजीवेव-वेश्येव, कथंभूता? संशयितसर्वलोका एतबहरूपा नियतमृत्या, राजाहृता अन्धयित्री च; वेश्याऽपि संशयितसर्वेलोका-संशयमा-रोपितः सर्वो लोको यया तथाभृता, संशयितः सर्वो लोकोऽपि वा यस्यां तथा-भूता वा भवति; मुद्राऽपि तथैव, तद्विषयन्यवहारे सर्वो लोकः संशयित एव तिष्ठति; धतानि बहुनि रूपाणि समयानुसारं कार्यानुसारं च यया तथाभूता वेश्या, मुद्राऽपि मानभेदेन बहुरूपा प्रसिद्धैवः नियतं मूल्यं पणो यस्यास्तथा-भूता वेड्या, सा हि प्रतिकार्यमात्मनो मूल्यं नियतरूपेण गृह्णाति; मुद्रायाश्च मूल्यं नियतमेव; वेश्या राजाहृता विनोदाय, राजादरेणैव हि मुद्राणां मूल्यं स्थिरीकियत, इति साऽपि तथा; अन्धयित्री-कामोत्पादनेन विवेकादिनाशनपूर्वक-मज्ञानरूपान्धकारजननी, मुद्राऽपि लोभोत्पादनेन तथाकार्यकारिण्येवेत्युभयोः साम्यम् ।

राजनीतिनैपुण्यं यथा---

"मद्भर्यैः किल नाम पर्वतसृतो व्याप्तः प्रविष्टान्तरै-रुद्यक्ताः स्वनियोगसाधनविधौ सिद्धार्थकाद्याः स्पन्नाः । कृत्वा सम्प्रति कैतवेन कलहं मौर्येन्दुना राक्षसं, भेत्स्यामि स्वमतेन भेदकुशलस्त्वेष प्रतीपं द्विषः ॥'' [ मुद्दा०३।१३ ]

चाणक्यः स्वभवनगत एकान्ते चिन्तयञ्चाह—पर्वतसुतः-सल्यकेतुः, प्रविष्टान्तरैः-वर्शाकृतत्रात्रुहृद्यभागुरायणादिभिर्मद्भृत्यैः, व्यासः-अन्तर्बहिश्च पूर्णः, सिद्धार्थकाद्याः स्पशाः—चारपुरुषाः, स्वनियोगसाधनविधौ-शत्रोः प्रकृतिप्रकोणं प्रधानपुरुषमेदं च साधियतुम्, उद्युक्तः-संलग्नाः, सम्प्रति मौर्येन्दुना—चन्द्रगुसेन सह, कैतवेन-कृतकं कल्हं कृत्वा, प्रतीपं राक्षसं सम्प्रति मल्यकेतोः प्रधानामात्यम्, द्विषः-मल्यकेतोः, भेत्स्यामि-तयोविरोधं सम्पादिषय्यामीत्यर्थः, एष राक्षसः, स्वमतेन तु भेदकुशलः। अयमाशयः-एष राक्षसः स्वमतेन चाणक्यं चन्द्रगुप्ताद्वेत्स्यामीति जानातु, परं स न मया सह बुद्धिबले साम्यं यातुं योग्यो, मया सर्वं पूर्वमेव तथा प्रतिविहितं यथा तमेव मल्यकेतोर्भेत्स्यामि, स च चन्द्रगुप्तान्मर्दायं कृतकं कल्हं ज्ञात्वा तावतेव कृतकृत्यम्मन्यो भविष्यतिति नाप्रे किमपि समुखोगं विधास्यति, इत्थं च, मदीयं कायं सेत्स्यत्येविति, अत्र च राजनीतिगृहविषयाः साधु निरूपिता एवेति। किञ्च—

''अणुरप्युपहन्ति विग्रहः प्रभुमन्तःप्रकृतिप्रकोपजः । अस्तिरुं हि हिनस्ति भूत्रारं तरुशास्त्रान्तिवर्षजोऽनरुः ॥" िक० २ सर्गे ५३ ो

अन्तःप्रकृतिप्रकोपजः, अणुरपि विग्रहः, प्रभुं निहन्ति । हिः प्रसिद्धौ, प्रसिद्ध-मिदं यत्-तरुशाखान्तनिधर्षजोऽनलः, अखिलं भूषरं हिनस्ति इत्यन्वयः ।

कामेति-स्त्रीपुंभेदरुक्षण-गुद्धकीडाप्रकार-वाजिकरणाद्यौषधादिवर्णनपरं शास्त्रं कामशास्त्रम् । तन्नेपुण्यं यथा-

> "अघरे विन्दुः कण्ठे मणिमाला, कुचयुगे शशक्षतकम् । तव सूचयन्ति सुन्दरि ! कुसुमायुधशास्त्रपण्डितं रमणम् ॥" [कु० म० श्लो० ४०३]

अत्र 'सुन्दरि!' इत्यस्य स्थाने 'केतिक' इति पाठो मूळपुस्तके, हे केतिक! [सुन्दरि! वा] अधरे बिन्दु:-दन्तक्षतिबिशेषः, कण्ठे मिणमाला, सापि दन्तक्षतिबशेष एव, कुचयुगे-स्ननयोः, शशास्त्रतकम्, अयं नखक्षतिबशेषः; तव समणं-प्रियं कुसुमायुधशास्त्रपण्डितं सूचयन्ति । यथास्थानं चिह्नविशेषदानेन

तस्य तस्छास्त्रपाण्डिलं प्रकटयति । अत्र विन्दु-मणिमाला-शश्रुतकशब्दाः काम-शास्त्रे इत्थं परिभाषिताः—

> "मध्येऽधरं रदद्वन्द्वसंदंशेनाल्पखण्डनात् । जातं दशनविच्छेद्यं बिन्दुं वास्यायनोऽववीत् ॥ रदनद्वयदंशेन मालाकाराश्च विन्दवः । ऊर्वोर्ळेळाटे च कृता विन्दुमालेति तां विदुः ॥ सिवाग्नेदंशनैः सर्वेर्युगपद् दंशना कृता । बिन्दुमालेव मुनिभिर्मणिमालेति सोदिता ॥'' [ रितरव्रदीपिका]

शशञ्जतकं यथा---

"रुखाः स्तनास्ये विरठा मयूरपदं नखाग्रैः सक्छैनिषकाः। शशक्षुतं पञ्च नखत्रणानि, सान्द्राणि तक्च्चुकचिह्नमाहुः॥" [हरविजयमहाकाव्यटीकायां २७, ७० कस्यचित् ]

इत्थं च, अधरमवष्टभ्य तन्मध्ये राजदन्ताभ्यां-मध्यस्थिताभ्यां प्रधान-दन्ताभ्यां निष्पादितः क्षतः-बिन्दुः, दन्ताविष्भ्यां निष्पादिता दशनाङ्काविष्ठः-मणिमाला, चूचुकांग्रे सान्द्राणि-धनानि पञ्च नखवणानि-शशास्त्रकम्, इत्यवस्यम्। प्रकृते स्वरतिकलाचातुर्यज्ञापनाय कामिना बिन्दु-मणिमाले सर्वद्रगोनचरे अधरे गले च कृते, शशास्त्रतं तु दीर्वकालास्थायि परोक्षेऽपि कामुकक्रीडा-स्मारकमिति कृतम्। तथा च तस्य कामशास्त्रनेषुण्यं स्पष्टमेव। तथा च—

''क्वचित् ताम्बूलाकः कचिदगुरुपङ्काङ्कमलिनः, कचिचूर्णोद्वारी कचिदगि च सालक्तकपदः। वलीमङ्काभोगैरलकपतितैः शीर्णकुसुमैः,

श्वियाः सर्वावस्थं कथयति रतं प्रच्छद्पटः ॥" [ अमरुशतके १०८ ]

कचिद्-एकत्र, ताम्बूलाकः-ताम्बूलरसेन रक्षितः, कचित्, अगुरुपङ्काङ्कम-लिनः-अगुरोः पङ्कस्य अङ्केन-चिह्नेन मिलनः, कचित् चूर्णस्य-कर्ष्रादिश्चोदस्य उद्गरी-गलनं यत्र तथाभृतः, कचिद्पि सालक्षकपदः-अलक्षकेन-लाक्षया सिहतम्, पदं-पादमुद्धा यत्र तथाभृतः, वल्यः-प्रच्छद्पटस्य संकोचाः, तासां भङ्गास्तरङ्गाः, ता एव वा भङ्गास्तेषामाभोगैः-विस्तारैः, अलक्षेश्यः पतितैः, शीर्णा-नि-इतस्ततो विकीर्णानि, कुसुमानि, तैः, उपलक्षितः, प्रच्छद्पटः-आस्तरणवस्तम्, स्त्रियाः सर्वोवस्थं रतं कथयति-प्रकटयति । ताम्बूलाक्त इस्रनेन न्युब्ररतं यश्च माजीरकरणनाम्ना कामशास्त्रे मिसद्धम्, अगुरुपङ्काङ्कमिलन इस्यनेन पार्श्वरतं करिपदं नाम बन्धविशेषो वा, चूर्णोद्वारीत्यनेन धेनुकनामा बन्धः, सास्त्रक्तकपद इत्यनेनोत्थितावस्थं रतम्, वलीभङ्काभोगैरित्यादिभिरतिशयोपमर्दपूर्वकं च रतं सूच्यते । तत्तद्वस्थानां स्वक्षणं रतिरहस्यादितोऽन्येषणीयं जिज्ञासुभिः । एतादशवर्णनेन वर्णयितः कामशास्त्रनेपुण्यं ज्ञायते ॥

योगोति-चित्तवृत्तिनिरोध-ध्यानादिनिरूपकं शास्त्रं योगशास्त्रम् , तक्षेषुण्यं यथा---

> ''पृथुशास्त्रकथाकन्थारोमन्थेन वृथाऽत्र किम् ?। अन्वेष्टब्यं प्रयत्नेन, तत्त्वज्ञैज्योंतिरान्तरम् ॥'' [ चित्रभारते ]

'अत्र वृथा पृथुशास्त्रकथाकन्थारोमन्थेन किम्?, तत्त्वज्ञैः आन्तरं ज्योतिः प्रयक्षेन अन्वेष्टन्यम्' इत्यन्वयः । विपुलशास्त्रकथासंभाराणां वारंवारमुद्रिरण-निगरणैः किमपि प्रयोजनं न सिन्झिति, तत्त्वज्ञैः, आन्तरं ज्योतिः-सर्वेषां हृदि प्रकाशमानं तेजः, अन्वेष्टव्यं-ध्यानादिना दर्शनीयम्, योगमार्गेणैवेतत् संभवतीति तश्चेषुण्यमत्र प्रकाशते ॥

आदिशब्देनान्येष्वपि शास्त्रेषु नैषुण्यमाक्षित्तम् । तत्रायुर्वेदशास्त्रनेषुण्यं यथा—

''अङ्गे चन्द्नपङ्क-पङ्कज-विसच्छेदावलीनां मुहु-स्तापः शाप इवैष शोषणपद्वः कम्पः सखीकम्पनः ।

श्वासाः संवृतसारहाररुचयः संभिन्नचीनांशुका,

जातः प्रागनिदानवेदनमहारम्भः स तस्या ज्वरः ॥"

[पद्यकादम्बरी]

'अङ्गे शाप इव एष तापः, चन्दनपङ्क-पङ्कज-बिसच्छेदावळीनाम्, मुहुः शोषणपटुः, एष कम्पः सखीकम्पनः, श्वासाः संभिञ्जचीनांग्रुकाः संवृतसारहार-रुचयः [ इति ] तस्याः स ज्वरः प्रागनिदानवेदनमहारम्भो जातः' इत्यन्वयः । कस्याश्चिज्ञायिकाया विरहावस्थां वर्णयन् कविराह—

तस्याः, अङ्गे-सामस्त्येनाऽविकल एव शरीरे, न तु केषुचिदवयवेषु, शाप इव-देवगुर्वोद्याक्रोशजनित इव अतर्कितोपनतत्वात्, एप-प्रत्यक्षमनुभूयमानः, तापः, औष्ण्यं ज्वर इति यावत्, चन्दनपङ्कश्च पङ्कजानि च विसच्छेदाश्च तेषामावलीनां-समृहानाम्, चन्दनपङ्कादिषु शरीरदाहशान्त्यर्थं मुहुर्मुहुर्दीयमा-

नेष्विप, तेषां शोषणे पटुः—समर्थः, कम्पः—शरीरे जायमानं कम्पनम्, सस्तिकम्पनः—सहचरीणां भीतिजनकः, कुत इयमित्यं कम्पते ? किं भाव्यस्या इति शक्क्ष्या सख्यो बिम्यति, श्वासाः—नासिकावायवः, सिम्मिश्नानि—विदारितानि, चीनांश्कुकानि—चीनदेशोद्धवस्थाणे यैस्ताहशाः, अथ च संवृताः—आच्छादिताः, सारहाराणां—सारभूतमुक्तामालानाम्, रुचयः—कान्तयो यैस्त्याभूताः, चीनांशुकं भेदियित्वा अन्तःप्रविशद्धिः श्वासैमुक्तामालानां रुचिराच्छावते । एवं सर्व दृष्ट्वा एतव्वसीयते यत्, तस्याः स ज्वरः प्राक् अनिदानवेदनेन—निदानचानाभावहेतोः, महारम्भः—अतिशयवद्धमूलः, जातः—सम्पन्नः । अस्या ज्वरस्य किं मृलकारणमित्यविज्ञाय चिकित्सार्थं चन्दनपङ्कादिलेपनं पङ्कजदलाद्याच्छादनं विसच्छेदादिसिश्वधापनमित्याचा उपायाः कृताः, तेम्यश्चायमधिकं दृष्टमूल एव जातः, न निवृत्त इति भावः । अन्योऽपि शारीरिको ज्वरो निदानमविज्ञायोप्चर्यते चेत् तदा वातिके ज्वरे पैक्तिकज्वरोपयुक्तीषधप्रयोगे ज्वरस्य यथा वृद्धि-सम्भावना भवति, तथा प्रियविरहजनमा ज्वरः प्रियसंयोगातिरिक्तोपचारैके शाम्यति, प्रत्युत वर्षत एवेति भावः । अत्र चायुर्वेदिविज्ञानेनेव ताप-कम्प-श्वासा-धिक्याद्या ज्वरोपद्ववा विरहज्वरेऽप्यूपनिकद्वास्तज्ज्ञाननेपुण्यं ध्वनयन्ति ॥ तथा—

''यदतनुज्वरभाक् तनुते स्म सा, प्रियकथासरसीरसमजनम् । सपदि तस्य चिरान्तरतापिनी, परिणतिर्विषमा समपद्यत ॥'' [ नैपघीये-४, २. ]

दमयन्त्या विरहावस्थावर्णनिमदम्, 'अतनुउवरभाक् सा यत् प्रियकथासरसीरसमज्जनं तनुते स्म, तस्य चिरान्तरतापिनी विषमा परिणितः समपद्यतः'
इत्यन्वयः । अतनुः-महान् यो ज्वरः, तं भजति-धारयित, अथ च अतनोःस्मरस्य, सम्बन्धी यो ज्वरः-तापः, तं भजति या मा दमयन्ती, यत् प्रियस्यनलस्य, कथैव सरसी, तस्या रसः-विप्रलम्भश्रंगाररूपः, जलं वा तत्र, मज्जनम्अतिशयपरिशीलनम्, अथ च स्नानं तनुते स्म, तस्य चिरान्तरम्-अतिशयकालं यावत्, तापिनी-तापदायिनी, विषमा-दुःसहा, परिणितः, अथ च
चिरं बहुकालम्, आन्तरतापवती-हृदयदुःखदायिनी, विषमा परिणितिरिति
सममुभयत्र समपद्यत । ज्वरयुक्तस्य कस्यचन सरोवरगाहनेन ज्वरस्य वृद्या बहुकालार्थं दुःखं वर्धते, एवं स्मरज्वरयुक्ता सा यत् प्रियकथाया वारं वारं अवणं
करोति स्म, तेन तद्विषयकवासनावृद्धा तापस्य चिरकालस्थायिवनमभृदिति

कवेराशयः । अत्र ज्वरवतः स्नानं प्रतिकूलमित्यायुर्वेदसिद्धान्तः स्वानु-कूल्येनोपनिबद्धः ॥

एवं ज्योतिःशास्त्रनेपुण्यं यथा—

"द्यामालोकयतां कलाः कलयतां, छायां समाचिन्वतां, क्वेशः केवलमङ्कलीर्गणयतां मौहूर्तिकानामयम् । धन्या सा रजनी तदेव सुदिनं, पुण्यः स एव क्षणो, यत्राज्ञातचरः प्रियानयनयोः सीमानमेति प्रियः ॥'' [ विद्यानन्दस्य ]

शोभनमुहूर्त्तज्ञानाय द्यामालोकयताम्, एतेन नक्षत्रज्ञानं सूच्यते, कलाः— कालावयवरूपा नाडिकाः, कलयतां—गणयताम्, छायां—शङ्कुपादादिज्ञनिताः मातपाभावरूपां, दिवसे समयज्ञानाय, समाचिन्वतां—पर्यालोचयताम्, अङ्कु-लीर्गणयताम्—अङ्कुल्याः पर्वसु नक्षत्रादीनां समुचितां संख्यां ज्ञातुं गणनाः माचरताम्, मोहूर्त्तिकानां—सुहूर्त्तावेदकानाम्, अयं—पूर्वोक्तप्रकारः, केवलं क्केश एव, न तेन शुभो सुहूर्त्तः प्रत्यक्षीकर्तुं शक्य इत्यर्थः । तर्हि काऽन्या विधेति चेदत्राह—सा रजनी धन्या, तदेव सुदिनम्, स एव क्षणः पुण्यः, यत्र प्रियः, अज्ञातचरः—पूर्वमज्ञातागमनसमयः सन्, प्रियानयनयोः सीमानमेति । अत्र प्रियस्याकस्मिकमागमनं यत्र रात्रौ दिवसे क्षणे वा भवति, स एव समयः सर्वथा शुभः, तदर्थं सुहूर्त्तान्तरपर्यालोचना व्यर्थेति विवक्षया मोहूर्त्तिकाचारस्य वैयर्थ्योक्तिस्तन्द्यास्वपरिशीलनं गमयति ॥

गजलक्षणनैपुण्यं यथा—

"कर्णाभ्यर्णविकीर्णचामरमरुद्विस्तीर्णनिःश्वासवान् , शङ्कच्छत्रविराजिराज्यविभवद्वेषी निलीनेक्षणः । स्मृत्वा राधवकुक्षरः प्रियतमामेकाकिर्नी कानने, संखक्तां चिरमुक्तभोगकवर्षः क्वेशोष्मणा शुष्यति ॥''

[कनकजानकी]

राघवकुञ्जर एकाकिनी प्रियतमां कानने संत्यक्तां स्मृत्वा चिरमुक्तभोगकवळं क्वेशोप्मणा ग्रुप्यति । कीदशो राघवकुञ्जरः । तत्राह-कर्णाभ्यणेविकीणेचामर-मरुद्विक्षीणेनिःश्वासवान् , शङ्कच्छत्रविराजिराज्यविभवद्वेषी, निस्ठीनेक्षणः, राज्य-स्थितस्य रामस्य सीतापरीवादश्रवणेन तां प्रजानुरञ्जनाय कानने संत्यज्य तस्या

## साळङ्कारचूडामणौ काव्यानुशासने

व्रथापरीवाद-तज्जन्यतस्यागोभयकृते परितप्यमानस्य वर्णनमिद्म् , राघवः कञ्जर इव, एकाकिनीं-निःसहायाम्, प्रियतमाम्-अतिशयप्रेमास्पदभूतां सीताम्, भथ च करिणीं, कानने संत्यक्तां-वनं प्रेषिताम्, भथ च वने युथभ्रष्टाम्. स्मृत्वा, चिराय मुक्तो भोग:-राज्यविभवास्वाद एव कवलो यस्मिन तट यथा स्यात् तथा, क्रेश एव जन्मा तेन शुध्यति-अन्तर्दद्वाते । कथंभतो राधवकश्चरः ? कर्णयोरभ्यर्णे-समीपे, विकीर्णः, चामरयोर्थो मरुत् वायुः, तेन विस्तीर्णो निःश्वासो यस्य सः. रामस्य राज्ञः कर्णयोः पार्श्वे चामरवीजनेन जायमानेन मरुता तस्य सीतावियोगजन्यो निःश्वासो विस्तीर्यतेः शङ्कच्छत्राभ्यां विराजमानो यो राज्य-विभवसं द्वेष्टीति तथा, दुःखितया स राज्यविभवमपि नादियते; निहीने-निमीलिते ईक्षणे यस्य सः, दुःखात् कमपि न पश्यति नेत्रे निमील्य तिष्ठतिः गजेऽपि पूर्वोक्तं विशेषणत्रयं तेनैव रूपेण घटते, तस्यापि कर्णयोः समीपे भ्रमरादिबाधावारणाय चामरादिवीजने प्रसरता मरुता निःश्वासवायुर्वर्धत एव, करिणी वियोगदःखादसी येन राज्यविभवेन पूर्वमानन्दित आसीत तमेव द्वेष्टि, नेत्रे निमील्य स्थानं च तस्यापि स्वाभाविकमेव, विशेषतो मरणावस्थाः याम् , दुःखेन च गजो भोजनादिकं त्यजति, इति यदु गजशास्त्रेण विज्ञातं तदेव रूपकेण राघवे समुपनिबद्धमिहेति ॥

तुरगशास्त्रनेषुण्यं यथा—

"आवर्त्तकोभः पृथुसत्त्वराहिः फेनावदातः पवनोरूवेगः। गम्भीरघोषोऽद्विविमर्दखेदादश्वाकृतिं कर्तुमिवोद्यतोऽब्धिः ॥''

[ अमृततरङ्गकाव्ये ]

आवर्त्तेन-पानीयअमेण शोभते, अश्वपक्षे आवर्त्तेन-शिरःप्रदेशस्थितेन रोमा-वर्तेन शोभत इति । पृथुनां-महतां सत्त्वानां राशि:-समृहभूतः [आधारभूतः,] पृथो:-महतः सत्त्वस्य-बलस्य राशिरित्यश्वपृष्ठो. फेनेन जलोश्यितेन अवदातः-ग्राभः. अथ च फेनवदवदातोऽश्वः; पवनेन वायुना [कारणेन ] उरुः-महान् वेगो यस्य, अश्वे पवनवत उरुवेंगो यस्य; गंभीरो घोष:-शब्दो यस्येत्यभयपक्षे, एवं भूतोऽव्धिः. अद्भिविमर्देखेदात्-पर्वतघातपरिश्रमात् , अश्वाकृतिम्-अश्वानुकरणं कर्तुमुद्यत एवेति संक्षिप्तार्थः । अश्वस्याब्धेश्च सामान्येन विशेषणानि व्याख्यातान्येव, तथा चानुकरणमब्धेः प्रतीयते ॥

## रत्नपरीक्षानैपुण्यं यथा--

''द्दौ वज्रवर्णों जगतीपतीनां, सिद्धः प्रदिष्टौ न तु सार्वजन्यौ । यः स्याज्जपा∹विद्रुमभङ्गशोणो यो वा इरिद्रारससन्निकाशः ॥'' [

'सिद्धः ह्रौ वञ्चवणौं जगतीपतीनां प्रदिष्टौ न तु सार्वजन्यौ प्रदिष्टौ, [को ताबित्यत्राह—] यः जपा-विद्धुमभङ्गक्षोणः स्थात्, वा यः हरिद्धारससिक्रकाशः स्थात्' इसन्वयः । सिद्धः—रक्षपरीक्षानिपुणैः, द्वौ वञ्चवणौं—वञ्चस्य-हीरकादेवंणौं— रूपे, जगतीपतीनां—राज्ञां कृते, प्रदिष्टौ—ग्रुभप्रदत्तया धार्यदेवेन व्यवस्थापितौ, किन्तु तौ सार्वजन्यौ—सर्वजनीनौ सर्वसाधारणमानुष्यहितौ, अथवा सर्वसाधारण-प्राप्यौ, न प्रदिष्टौ, तौ चेमौ—यो जपाभङ्गक्षोणो चिद्धुमभङ्गक्षोणश्च स्थात्—जपापुष्पखण्डवद् रक्तवर्णो वा, विद्वमखण्डवद् रक्तवर्णो वा, व्यव्यव्यविद्वति तन्नौ-पुण्यमत्रापेक्षितमेव ॥

धातूनां हिरण्यादिपदार्थानां परिचयादौ नैपुण्यं यथा-

"नखदल्लितहरिद्राप्रन्थिगौरे शरीरे, स्फुरति विरहजन्मा कोऽप्ययं पाण्डुभावः। बळवति सति यस्मिन् सार्धमावर्ष्यं हेसा, रजतमिव मृगाक्ष्याः कल्पितान्यक्रकानि॥"

[विद्यशालभिका भ०३ श्लो०१८]

नायक भाह—मृगाक्ष्याः—मृगाक्कावळीनाक्त्या नायिकायाः, नखद्छितहिद्दाप्रान्थिगोरे शरीरे, अयं विरहजन्मा—अभिलाषविषयप्रियतमसंगमाभावसंभूतः,
कोऽपि पाण्डुभावः, स्फुरति—चिन्द्रकायामि चकास्ति, यिसन् बल्वित सित,
हेन्ना सार्थं रजतम्, आवस्यं किल्पतानीव अङ्गानि प्रतिभान्तीति होषः। अत्र
नखेन हरिद्राया दलने या स्वाभाविकी गौरतोदित सा हेन्नो वर्णेन समा, विरहजन्मा धविलमा च रजतेन, उभयोश्चैकत्र विरहिवनिताङ्गे संमेळनाद् धातुद्वयमिश्रणेनेवाङ्गकल्पनेति प्रतीतिरिति वर्णयितुमशक्यः, अत्र द्रद्लितेस्विप
पाठो द्रयते॥

### साळङ्कारचुडामणौ काच्यानुशासने

### द्युते निपुणतेयम्-

''यत्रानेके कचिदपि गृहे तत्र तिष्ठलथैको. यत्राऽप्येकसत्तु बहुवस्तत्र नैकोऽपि चान्ते । इत्थं नेयो रजनि-दिवसौ तोलयन द्वाविवाक्षौ. कालः काल्या सह बहुकलः कीडति प्राणिशारैः॥''

[चन्द्रकस्य]

'यत्र क्रचिदपि गृहे अनेके पाणिनः, शारा वा सन्ति । अथ तत्रैकः, तिष्ठति, यत्रापि [ गृहे पूर्वम् ] एकः, तद्नु बहवः, तत्र अन्ते एकोऽपि न, इत्थं हो अक्षो इच नेयो रजनि-दिवसो तोलयन बहुकलः कालः काल्या सह क्रीडति' इत्यन्वयः । यथा-अक्षकीडायां कौचिद् द्वाभ्यामक्षाभ्यां कीडन्तौ तत्रत्यान् शारान अक्षपातानसारिसंख्यया गृहाद गृहान्तरं-कोष्ठात कोष्ठान्तरं चालयतः, तत्र यथासंभवं यत्र गृहेऽनेके शाराः प्रसङ्गादागताः, तत्रैकस्तिष्ठति, कदाचिद **यत्र गृहे एक एव शारः पूर्वमासीत् क्रमेणान्येऽपि समायातास्तत्राऽपि कदाचित** श्रुन्यमेव गृहं तिष्ठतिः तथा सृष्टि-स्थिति-संहाररूपां ऋडिमाचरन् काल्या सहितः कालः-रुद्ररूपः, अक्षस्थानीयौ रजनी-दिवसौ तोलयन् हस्तेन परिवर्तयन्निव, प्राणिरूपैः शारैः पूर्वोक्तदिशा कीडति, यथा यत्र कचन गृहे बहवः प्राणिनः पूर्वमासन् , तत्र कालवशादेक एव तिष्ठति, यत्र गृहे पूर्वमेक एवाऽऽसीत् तद्न तत्सन्ततिवृद्धा बहवो जातास्तत्र कदान्विदन्ते एकोऽपि न भवति, इति अत्र सृष्टि-स्थिति-संहारादिकियायामधक्रीडासाम्यं साधपनिबद्धमिति तज्ज्ञान-साध्यमेव ॥

इन्द्रजालनैपुण्यं यथा--

''एष ब्रह्म। सरोजे रजनिकरकलाहोखरः शङ्करोऽयं, दोर्भिर्दैत्यान्तकोऽसौ सधनुरसिगदाचकचिह्नेश्रवर्भिः । एषोऽप्येरावणस्थास्त्रिदशपतिरपि देवि! देवास्तथान्ये. नृत्यन्ति व्योम्नि चैताश्चलचरणरणबृपुरा दिव्यनार्थः ॥

(र० अनं० ४ श्लो० ११]"

कथंचिद् रत्नावलीसम्प्रयोगं साधियतुकामो नायकोऽन्तःपुरे पट्टराज्ञ्या-मोहनायैन्द्रजालिकमाहृतवान् , स प्रारम्भे स्वीयं नैपुण्यं दर्शयितुं सर्वान् देवान् नानास्थानस्थितानपि प्रत्यक्षतया दर्शयन्नाह—हे देवि! सरोजे एष ब्रह्मा, अयं

रजनिकरकलारोखरः शङ्करः, भसौ सधनुरसिगदाचक्रचिह्नैश्चनुर्भिदोभिरुपलक्षितो दैत्यान्तकः-विष्णुः, एष ऐरावणस्थाश्चिदशपतिरपि, तथा अन्ये देवा अपि दृश्यन्ते, एताश्च चलचरणरणबृपुरा दिज्यनार्यो नृत्यन्ति, एतत् सर्वं पृश्येति भावः॥

चित्रे-चित्रणकर्मणि नैपुण्यं यथा---

"अतथ्यान्यपि तथ्यानि, दर्शयन्ति विचक्षणाः । सम-निम्नोन्नतानीव, चित्रकर्मविदो जनाः ॥" [ब्यासस्य ]

विचञ्चणाः—वारयोगपटवः, अतथ्यानयपि तथ्यानि दर्शयन्ति, तत्र दृष्टान्तमाह—वित्रकर्मेविदः-आलेख्यकार्यकुशलाः, जनाः सम-निक्सोबतानीव, अयं भावः—यथा चित्रकर्तिर एकस्मिबेव फलके तूलिकाचेष्टयेव समतल-जलशयादिनिस्नतल-भूधरा-युव्रतस्थलादि दर्शयन्ति तथेव विचञ्चणा अतथ्यानयपि तथ्यानीव दर्शयन्तीति । अत्र 'समे निस्नोब्रतानि' इत्यपि पाटः, तत्र समे-समतलरूपे चित्रफलके निस्नोब्रतानिवेखेवं व्याख्येयम् ॥

धनुर्वेदनैपुण्यमिदम्—

"आर्थस्यास्त्रवनौघलाघववती सन्धानसम्बन्धिनी, स्थाणुस्थानकसौष्टवप्रणयिनी चित्रक्रियालङ्कृतिः । निःस्पन्देन मयाऽतिविस्सयवती सत्यं स्थितप्रस्थया, संहारे सर-दूषण-त्रिशिरसामेषेव दष्टा स्थितिः ॥" [कनकजानकी]

आर्थस्य-ज्येष्ठस्य दाशरथेः, खरश्च दूषणश्च त्रिशिराश्चेतेषां संहारे-नाशने, अञ्चाणां घनो-निविडो य ओघः-प्रवाहः प्रक्षेपणपरम्परा, तत्र यल्लाघवं-क्षिप्रकारित्वं तद्वती-तेन युक्ता, सन्धानं-वाणाद्यस्वाणां छक्ष्याभिमुखीकरणं, तत्सम्बन्धनी-तद्विपया, स्थाणुवत्-अचळवत्, यत् स्थानकं-स्थितिविशेषः, तत्सौष्टवस्य प्रणयिनी-परिचिता, चित्रा-अञ्चला या किया-प्रहाख्यापारः, सा अळङ्कृतिः-शोभाधायिका यस्याः सा, अतिविस्मयमयी-अत्याश्चर्यबहुळा, स्थितः-दृढः, प्रत्ययो-विश्वासः शत्रुविजयविषयको यस्यां सा, एषेव-पूर्ववर्णितानतिरिक्ता स्थितः, मया-छक्ष्मणेन, सत्यं दृष्टा-अवलोकिता। अत्र अस्र्व्छाववं सन्धानं स्थाणुवत् स्थानकं-निश्चळत्वं स्थितप्रत्ययत्वम्-आत्मिन विश्वस्तत्वमेते पदार्या धनुर्वेदप्रसिद्धाः॥

### सालङ्कारचुडामणौ काच्यानुशासने

काव्येषु महाकविप्रणीतेषु निपुणत्वं तत्त्ववेदित्वं व्युत्पत्तिः। लोकादिनिपुणतासंस्कृतप्रतिभो हि तदनतिक्रमेण काव्यमुपनि-बधाति ॥ ८॥

कार्व्येष्विति-श्रव्यदृश्यभेदभिन्नेषु नानाभाषानिबद्धेषु, येषु केषुचिदात्म-पर-निर्मितेषु कान्यपदवाच्येषु गद्येषु पद्यचयेषु वा निपुणतामात्रेण न कृतार्थतेति द्योतियतुमाह-महाकविप्रणीतेष्विति-तथा च तत्तन्महाकविव्यवहारदर्शन-सम्बिता प्रौटिरप्यनायासमासादनीयेत्यपरमन्कूलमित्यावेदितं भवति, तथा च पूर्वोक्तप्रन्थेषु शास्त्रेषु कान्येषु च निपुणता ब्युत्पत्तिरित्यन्वयः । उक्तलोकादि-नैपुण्यस्य कारणविधयोपयोगो नेष्टोऽपि तु संस्कारकतयेति द्योतयितुमाह-स्रोका-दिनिपुणतासंस्कृतप्रतिभो हीत्यादिना, लोकादिनिपुणतया संस्कृता-भूषिता प्रतिभा यस्य सः, यतस्तेषां लोकादीनामनतिक्रमेण-तत्तनमर्यादामनुलुङ्घयन् कान्यसुपनिबञ्जाति-निर्माति, अतस्तेषु निपुणताऽऽवश्यकीति ससुदितार्थः ॥

इत्थमात्ममते ब्युत्पत्तिकारणस्बरूपव्याख्यानं व्याख्याय परैरुक्तानपि ब्युत्प-त्त्यादिहेतून् संगृह्णक्षाह विवेके-

''न स शब्दो न तद्वाच्यं, न स न्यायो न सा कला । जायते यन कान्याङ्गमहो भारो गुरुः कवेः ॥" [ भामहालं० ५, ४ ]

यत कान्याङ्गं न जायते स शब्दो न, तद वाच्यं न, स न्यायो न, सा कला न। निगमयति-अहो कवेर्पुरुर्भारः, यतो हि तेन काव्यं साङ्गं कर्तुमीहता समस्त एव वाङ्मयः परिशीलनीय इति महान् भारः। उक्तं हि रुद्धटेनापि काव्यालंकारे-

''विस्तरतस्तु किमन्यत् तत इह वाच्यं न वाचकं लोके। न भवति यत् काव्याङ्गं सर्वज्ञत्वं ततोऽन्येषा ॥" [१-१९]

विस्तरतः-च्युत्पत्तिसम्बन्धिनो विस्तरात् , किम्-किमपि न साध्यम् , ततो-Sन्यद् वाच्यं वाचकं वा लोके न यत् काव्याङ्गं न भवति । ततो हेतोः, एषा-ब्युत्पत्तिः, अन्या-द्वितीया, सर्वज्ञत्वं नाम-"उद्देश्य-प्रतिनिर्देश्ययोशैन्यमापाद-यत् सर्वनाम क्रमेण तत्तिक्षद्भभाग् भवति" इति न्यायाद् अन्यैषेति स्रीलिङ्गमपि सर्वज्ञत्वमित्यनेनान्वेति ।

### अभ्यासं व्याचप्रे—

# काव्यविच्छिक्षया पुनः पुनः प्रवृत्तिरभ्यासः ॥ ९ ॥ काव्यं कर्तुं जानन्ति विचारयन्ति वा ये ते काव्यविदः कवि-

एवमेव राजहोखरेणापि काव्यमीमांसायामुक्तम्—

"बहुज्ञता न्युत्पत्तिः" इत्याचार्याः, सर्वतोदिक्का हि कविवाचः, तदुक्तम्— "प्रसरित किमपि कथञ्चन, नाभ्यस्ते गोचरे वचः कस्य । इदमेव तत् कवित्वं यद् वाचः सर्वतोदिक्काः" ॥ [

'उचितानुचितविवेको ब्युत्पत्तिः' इति यायावरीयः । इति [का० मी० अ० ५] अभ्यस्ते गोचरे कस्य किमपि वचः कथञ्चन न प्रसरित । तत् कवित्वम् , इत्मेव, यत् सर्वतोदिका वाचः, बहुशः परिशोिळिते द्यर्थे सर्वस्यापि वचः कथञ्चन प्रवर्त्तत एव, सर्वदिश्च-सर्वस्मिन् विषये, प्रसरणशािळ वाग्मित्वमेव हि कवित्वसित्यर्थः ।

काव्यालंकारसूत्रवृत्तौ वामनेनापि "लोको विद्या प्रकीर्णं च काब्याङ्गानि"
[अधि १, अ. ३, सू-१] इति सूत्रेण संक्षिप्य लोकबृत्तस्य विद्यानां तदन्येषां
च प्रकीर्णकशब्दवाच्यानां सर्वेषामर्थानां काब्याङ्गस्वमिधाय परैरूनावेशस्या
सुत्रैवर्याख्यातम् ।

अभिनवगुप्ताचार्येण च [ लोचने ए० १३८ नि० सा० मुद्रिते ]

"समस्तवस्तुपौर्वापर्यपरामर्शकौशलं ब्युत्पत्तिः'' इत्युक्तम् । सर्वथा हि ब्युत्प-त्युत्पत्तये यथासम्भवमशेषविषज्ञानमपेक्षितिमिति समुदितार्थः, तत्सुष्ट्कस्–न स शब्द इत्यादिना ॥ ८ ॥

प्रतिभासंस्कारककारणह्रयमध्ये प्रथमा न्युत्पत्तिनिंरूपिता, अथ कमप्राप्तं द्वितीयं कारणम्-अभ्यासं द्याच्छे-विविच्य कथयति । सूत्रस्थं काद्यविच्छिक्ष-येति पदं द्विधा न्यास्याति विदेरावृत्त्याऽर्थेद्वयस्थेष्टत्वात्-काद्यं कर्तुं जानन्ति विचारयन्ति वेत्यादि । कर्तुं जानन्तीत्यस्य विचारयन्तीत्यस्य च निकृष्टमर्थं सहै-वाह-कवि-सहद्याः इति - कवयः कर्तुं जानन्ति, सहद्याश्च विचारयन्तीति । सहद्याः, वेत्तेर्विन्तेश्चावृत्या रूपम् , तेषां शिक्षया वक्ष्यमाणलक्ष-णया, काव्य एव पौनःपुन्येन प्रवृत्तिरभ्यासः । अभ्याससंस्कृता हि प्रतिभा काव्यामृतकामधेनुभवति, यदाहुः—

"अभ्यासो हि कर्मसु कौशलमावहति, नहि सकृत्रिपतित-मात्रेणोदविन्दुरपि ब्रावणि निम्नतामादधाति" [ ] इति ॥ ९ ॥

कथमिमावर्थों ? एकदोच्चरितस्यैकार्थमात्रबोधकत्वौचित्यादत आह-वेत्तेर्विन्ते-श्चावत्या रूपमिति-"विदक् ज्ञाने" इति ज्ञानार्थस्य वेत्तेः "विदिंपु विचारणे" इति विचारार्थस्य विन्तेश्च तन्नेण निर्देशः, आवृत्त्या च बोद्धणां द्विधाऽर्थबोध इति भावः । तेषां काव्यविदासुभयेषाम् , शिक्षयेति समासनिरूपणम् । शिक्षा ् चाप्रिमसुत्रे रुक्षयिष्यत इत्याह-बक्ष्यमाणस्त्रशणयेति । पुनः पुनः प्रवृत्ति-रिति सौत्राणि पदानि शेषपूरणेन ब्याख्याति-काच्य एवेति-तेषां शिक्षयाऽन्यत्र पौनःपुन्येन प्रवृत्तिरपि नाभ्यासपदेनेह गृद्यते इति बोधयितुमेवकारः । अयमत्र समुदितार्थः-भावनात्मकबुद्ध्या विभाज्य सरसेन वाक्रदम्बेन प्रतिपाद्यमर्थं प्रति-पादयतां काव्यकर्तुणां काव्यार्थानुभवशीलानां सदसद्विवेचनचतुराणां सहृदयानां चोपदेशेन तद्विषयिका पुनः पुनः प्रवृत्तिरेवाभ्यासपदवाच्या प्रतिभासंस्कारकारण-मिति। नन् व्युत्परयैव पूर्वोक्तरूपया सम्यक् संस्कृता भविष्यति प्रतिभा, कृतमभ्या-सेनेति चेदत्राह-अभ्याससंस्कृता हीत्यादि-काव्यामृतं प्रसवितं कामधेन्रिव भभ्याससंस्कृता प्रतिभा जायते, यथाऽसृतप्रदाने कामधेनुर्निवरां प्रसिद्धा उदारा च तथा अभ्याससंस्कृता प्रतिभाऽपि यथारुचि यथासमयमतिशयेन काव्यमुत्या-दयत्यवबोधयति च, काष्यस्यामृतत्वकथनेन नितान्तं स्पृहणीयता, तत्परिशीछन-प्रवृत्तानां च प्रवृत्त्युपायभूता प्रीतिः प्रकाश्यते । स्वोक्तेर्व्थे प्राचां संवादं दर्शयति-यदाहरिति । अभ्यासो हीति-हिः पूर्ववाक्योकार्थे हेतुतां दर्शयति-यतो-ऽभ्यासः, कर्मस्य सर्वेषु कार्येषु तत्तद्विषये पौनःपुन्येन प्रवृत्तिस्तत्र तत्र कर्मसु. कौरालं निपुणताम् , आदधाति जनयति। तदभावे फलाभावं दृष्टान्तेनाह-नहि सकृञ्जिपतितमात्रेणेति-सकृद्-एकवारमेव, निपतितं-निपतनं, तदेव तन्मात्रम्, तेनेति विग्रहः । अयमाशयः-'मृदुना सिल्लेन खन्यमानान्यवद्यप्यन्ति गिरेरपि स्थलानि इत्युक्तरीत्या सततजलपानेन ब्रावण्यपि निम्नता संजायते, किन्तु सक्न-जारुनिपातेन न जायते, हि यतः, सकृत्विपतितमात्रेणोदकविन्द्रपि ब्रावणि

# शिक्षयेत्युक्तमिति शिक्षां छक्षयति— सतोऽप्यनिवन्धोऽसतोऽपि निवन्धो नियमच्छाया-द्यपजीवनादयश्च शिक्षाः ॥ १० ॥

निम्नतां न आद्धाति, अत्राऽपिशब्दस्तस्य निम्नताऽऽधानहेतुत्वं ख्यापयति, अतो विनाऽभ्यासं कर्मसु कौशलं नोत्पद्यत इति ॥ ९ ॥

अप्रिमस्त्रस्थावतरणिकामाह-शिक्षयेत्युक्तमिति शिक्षां स्रक्षयतीति-पूर्वसूत्रे काव्यविदां शिक्षया पुनः पुनः प्रवृत्तिरिस्यभ्यासस्रक्षणत्वेन प्रतिपादित-मतः शिक्षानिरूपणं प्राप्तावसरमिति तां स्वक्षणेन प्रतिपादयतीस्पर्थः ।

इतरब्यावृत्ततया बोधनं लक्षधात्वर्थः, लक्षणं हि स्वरूपज्ञापनाय विधीयते, तच द्विविधं-स्वरूपलक्षणं तटस्यलक्षणं च, तत्र पृथिव्या गन्धवस्वं प्रथमम्, ब्रह्मणो जगत्कर्तृत्वादि द्वितीयम्, लक्ष्येऽविद्यमानं सद् यद् व्यावर्तयति तत् तटस्यलक्षणम्, अत्र हि ब्रह्मणो निर्धर्मत्वात्व तत्र जगत्कर्तृत्वादि विद्यमानमथापि व्यावर्तयति तत् । तत्र शिक्षायाः स्वरूपलक्षणमुच्यते-सत्तोऽप्यनिबन्ध इत्यादिना, स्वरूपलक्षणमित्यस्य सं-लिलक्षयिषितं वस्तु, रूप्यते-परिचयगोचरता-मानीयते-इतरब्यावृत्तत्वप्रकारकज्ञानविषयीक्षियतेऽनेनेति स्वरूपम्, तच्च लक्षण-मित्यर्थः ।

कान्यकरण-तद्विवेकज्ञो हि सिद्धकविः सहृदयश्चाचार्यः स्वविनेयस्य प्रतिभा-सम्पन्नस्य समिधगतपद-वाक्य-प्रमाण-च्छन्दः-शास्त्रस्यापि कविसमयानभिज्ञत्वे कान्यकरणे सारल्यं तदनुशीलने चामन्दानन्दानुभवो न स्यादिति कविसमय-ज्ञानाय तत्स्वरूपं शिक्षयितुं शिक्षास्त्ररूपान्तभीवमाह तस्य-सतोऽप्यनिवन्धः इत्यादिना ।

काव्यानुशासने वाग्मटेनापि "तत्र कविसमये सतामपि भावानां केषाञ्चि-दिनबन्धः" [१ अध्याये ] इत्यादिना एतत्सूत्रप्रतिपाद्यस्य विषयस्य कविसमय-त्वमुक्तम् । अलौकिकमशास्त्रीयमपि यत् किमपि वस्तु कवय आदरादुपिनब-भ्रान्ति स कविसमय इत्युच्यते, एतच लोकशास्त्रविरोधेऽपि कविसम्प्रदायसिद्ध-त्वान्न दोषायापि तु गुणायेव । किञ्च कवीनां करबदरवद्खिलं त्रिश्चं विलोकयतां कचित् समये देशे वा तादशाचारस्येव लोक-शास्त्रानुमोदितत्वमवलोक्येव तथा सतोऽपि जाति-द्रव्य-गुण-क्रियादेरनियन्धनम् । असतोऽपि जात्यादेरेव निबन्धनम् । नियमोऽतिप्रसक्तस्य जात्यादेरेवैकत्राव-

ब्यवहार इति कविसमयान्तर्गतत्वाङ्घोक-शास्त्रसिद्धत्वानुमानमपि तत्र कर्तुं शक्य-मेव, सम्प्रति वस्तुस्थितेर्जातेऽपि विपर्यये तदक्तीरनुसत्य तथा वर्णनमेवोचितं, न तु तद्विपरीतम् । तदक्तम्-''पूर्वे हि विद्वांसः सहस्त्रशाखं साङ्गं च वेदमवगाह्य शास्त्राणि चावबुध्य देशान्तराणि द्वीपान्तराणि च परिभ्रम्य यानर्थानुपरुभ्य प्रणीतवन्त-स्तेषां देश-कालान्तरवरोनान्यथाःवेऽपि तथात्वेनोपनिबन्धो यः स कविसमयः।" िका० मी० अध्या० १४ ] इति । कविसमय इति च योगरूढं नाम, स चायं कविसमयश्चिधा-स्वर्गो भौमः पातालीयश्चेति, तथा चार्य महाविषयः, स चापि प्रत्येकं चतुर्थी-जाति-द्रव्य-गणिकयारूपार्थकत्वात् , तत्रापि प्रत्येकं त्रिधा-सतोऽप्य-निबन्धात असतोऽपि निबन्धात नियमाह्यति, तदेव न्याख्याति-सतोऽपि जाति-द्रव्य-गुण-क्रियादेरनिवन्धनमिति-अर्थस्य चतुरूपत्वेन कविसमयवि-षयस्य चतुर्धात्वमुक्तं प्रागेव, तेषामेव चतुर्णा मध्ये कस्यचित् सतोऽपि छौकिक-सत्त्वा युक्तस्यापि, अनिबन्धनम् अनुपन्यसनं वर्णनाभाव इति यावत् । असतः लौकिकरीत्याऽप्रतीतसद्भावस्यापि, निबन्धनम् उपन्यसनम्, जात्यादेरेवेत्येव-शब्देन तदतिरिक्तस्यार्थस्याभाव इति सुच्यते । सुत्रस्यं नियमपदं व्याख्याति-नियमोऽतिप्रसक्तस्येत्यादि-अतिप्रसक्तस्य-अन्यत्र वृत्तितया प्रमितस्य, यत्रोप-निबध्यते तत्र तदिश्वे चाश्रये वर्त्तमानस्यापि जात्यादेरेकत्रैव तन्मात्रवृत्तित्वेन अवधारणं-स्थिरीकरणं नियमपदेनोच्यत इति भावः । तदेवं न्याख्यातं कवि-समयवैविध्यं राजशेखरेणापि कान्यमीमांसायां विस्तरेण [ १४ अध्याये ] ।

अथ वामनादिभिर्वर्णनीयार्थस्य सामान्यतो हैविध्यमुक्तम् "अयोनिरन्यच्छा-यायोनिश्च" [अळंकारसूत्रवृत्ति ३-२-७] इति, अयोनिः—अकारणः, कवि-कृताववधानमात्रकारण इसर्थः, अन्यस्य-काव्यस्य च्छाया अन्यच्छाया, सा योनि-र्यस्य तथाभृतश्चेति, तत्रायोनिरित्यस्याकारण इत्येतावन्मात्रार्थकरणे कारणमात्रा-भावे कार्यस्योत्पादाभावाद् व्याघातः स्यादिति शङ्कया कवित्ववीजभूतप्रतिभोन्मेष-प्रयोजनमवधानमेवात्र कारणमिति कथितम्, अयमेवान्यच्छायायोनिरूपोऽधी राजशेखरेण "अन्ययोनिर्निहृतयोनिश्च" इति विभक्तः, तथा चोक्तं तेन-"त्रिपथ- मर्थमध्यगीष्मिहि, यदुत-अन्ययोनिर्निह्नतयोनिरश्योनिश्च' [ १२-अध्याये ] इति, तथा चान्यस्य काव्यस्याथोंऽपि कथंचिदुपजीव्यते कविभिरिति तदुपजीवनं छाय-योपजीवनं कथ्यते, तदुक्तं राज्ञशेखरेण-"पुराणकविश्चण्णे वर्त्मनि दुरापमस्पृष्टं वस्तु, ततश्च तदेव संस्कर्तुं प्रयतेत'' इत्याचार्याः, 'न' इति वाक्पतिराजः, तथाहि—

"आसंसारमुदारः कविभिः प्रतिदिनगृहीतसारोऽपि । अद्याप्यभित्रमुद्दो विभाति वाचां परिस्पन्दः ॥"

[ प्राकृतच्छाया, गउडवहे ९७ ]

"तत्प्रतिभासाय च परप्रबन्धेष्ववद्धीत, तद्वगाह्ने हि तदेक्योनयोऽर्धाः पृथक् पृथक् प्रथन्ते" इत्येके, "तत्रत्यानामर्थानां छायया परिवृत्तिः फलम्" इत्यपरे, "महात्मनां हि संवादिन्यो बुद्धय एकमेवार्थमुपस्थापयन्ति, तत्परित्यागाय तानाद्वियेत" इति च केचित्, 'न' इति यायावरीयः, सारस्वतं चक्षुरवाङ्-मनसगोचरेण प्रणिधानेन दृष्टमदृष्टं चार्थजातं स्वयं विभजति, तदाहः-

"सुप्तस्यापि महाकवेः शब्दार्थों सरस्वती दर्शयति, तदितरस्य तत्र जाप्रतो-ऽप्यन्धं चक्षुः, अन्यदृष्टचरे ह्ययें महाकवयो जात्यन्थाः, तद्विपरीते तु दिव्य-हशः, न तत् न्यक्षः सहस्राक्षो वा यच्चर्मचक्षुयोऽपि कवयः पश्यन्ति, मतिद्र्पणे कवीनां विश्वं प्रतिफल्जति, 'कथं तु वयं दृश्यामहे' इति महात्मनामद्दंपूर्विक-येव शब्दार्थाः पुरो धावन्ति, यत् सिद्धप्रणिधाना योगिनः पश्यन्ति तत्र वाचा विचारयन्ति कवयः" इत्यनल्पा महाकविषु सुक्तय इति ।

अयमाशयः यत् पूर्वमुक्तम् 'काव्येष्विपि निपुणताऽऽसादनीया' इति, तस्य फल्रद्वयम् महाकवीनां वर्णनक्रमस्यानुशीलनात् तदानुगुण्येन कवनम्, अथ च तेन तेन कविनोक्तानामर्थानामेव नवीनया सरण्या संप्रधनं संस्कारो वेति, यतश्च पुराणकविभिराचिरते पथि किमपि तादशं वस्तु दुरापम् ? यत् तैरस्पृष्टं भवेत्, ततश्च तद्वलोक्य कवयन् कश्चित् तादशकविस्वदर्शनाचौरोऽयमिति वा न मन्येत, इत्याचार्यमतम्, वाक्पतिराजस्य तु पुराणकविभिरासंस्तेरद्याविध वाण्याः स्रोतसः सारो गृहीतोऽपि स परिस्यन्दोऽद्याप्यभित्रसुद्र एव, यया सुद्रया-ययाऽवस्थया प्राक् परिस्यन्दन्नासीत् तादश एव, न ततो न्यूनः, अतश्च

नवीनैरपि कविभिनेवीना अनुद्धावितपूर्वा अर्था उद्घावयितुं शक्यन्ते, इति मतम् । एतदेव च अभिनवगुप्ताचार्येणापि स्वीये ध्वन्यालोके उक्तम् , तथाहि—

"वाचस्पतिसहस्राणां सहस्रेरपि यस्नतः । निबद्धाऽपि क्षयं नैति प्रकृतिर्जगतामिव" [कारिका० १९४]

यथा हि जगत्मकृतिः—अतीतकल्पपरम्पराऽऽविभूतवस्तुप्रपञ्चा सती पुनरि-दानीं परिश्लीणपदार्थनिर्माणशक्तिरिति न शक्यतेऽभिधातुम्, तद्वदेवेयं काव्य-स्थितिरनन्ताभिः कविमतिभिरुपभुक्ताऽपि नेदानीं परिहीयते, प्रत्युत नवनवा-भिन्यंत्पत्तिभिः परिवर्धते ।" इत्थं स्थितेऽपि "संवादास्तु भवन्त्येव बाहुल्येन सुमेधसाम् ।'' स्थितं ह्येतत्-संवादिन्यो मेधावतां बुद्धयः । किन्तु "नैकरूपतया पर्वे ते मन्तन्या विपश्चिता।" [चतुर्थोह्योते ] इति, तदुक्तम् [का. मी. ] "तस्प्रति-भासाय परप्रबन्धेष्ववद्धीत, तद्वगाहने हि तदेकयोनयोऽर्थाः पृथक् पृथक् प्रथन्ते" इति, "महात्मनां हि संवादिन्यो बुद्धय इत्येकमेवार्थमुपस्थापयन्ति, तस्परित्यागाय तानादियेत" इति च, किन्तु निरुक्तमतद्वयमपि राजशेखरो न मन्यते, न इति यायावरीय इति, तत्र कारणमाह-"सारस्वतं चक्षरवाज्ञानस-गोचरेण" इत्यादिना, तस्यायं निष्कर्षः-महाकवीनां हि सारस्वतं चक्षुर्भवति, तेन चक्षपा ते यावत् परयन्ति तावत् न त्र्यक्षो न वा सहस्राक्षो न वा योगिनो दृष्टं शक्तवन्तीति, कोऽथींऽन्यदृष्टः कोऽथींऽन्यादृष्ट इति ते स्वयमेव जानन्ति, न तदर्थं परकीयकाच्यानुसंधानाद्यावश्यकम् , किन्तु पूर्वैः काव्यानुशासनादिविधाय-काचार्येरर्थस्य योन्यन्ययोनितया विभक्तत्वेनान्ययोन्यर्थानुद्यीलनाय तस्य स्वकाव्ये सम्पर्योगाय च च्छाययाऽवलम्बनमावश्यकम् , तद्यमन्तनिष्कर्षः-पुराणकवि-प्रतिपादितानामेवार्थानां संस्कारेण ब्यङ्ग्यादिसंनिवेशपुरस्तरं निबन्धनमपि न दोषाधायकम् . तथाहि-

''यदपि तदपि रम्यं यत्र लोकस्य किञ्चित् , स्फ़रितमिदमितीयं बुद्धिरभ्युजिहीते । अनुगतमपि पूर्वच्छायया वस्तु तादक, सुकविरुपनिबञ्चन् निन्द्यतां नोपयाति ॥" [ध्वन्या० ४ ]

यस्मिन् काव्यवस्तुनि सहृद्यसमुद्यस्य 'नवीनार्थविज्ञम्भणमिदम्' बुद्धि:-चमत्कृतिसंवित्, उत्पद्यते, तादक् तद्पि वा किञ्चिद्वस्त पूर्वच्छायया धारणम् । छायायाः प्रतिविम्वकल्पनया, आलेख्यप्रख्यतया, तुल्य-देहितुल्यतया, परपुरप्रवेशप्रतिमतया चोपजीवनम् । आदिशब्दात्

अनुगतमपि निवधन् कविर्निन्यतां नोपयातीत्वर्थः । एष च प्रथमः पक्षः, यश्च कवित्वसम्पादकतयोपादीयते ॥

अपरश्च महाकवीनां मार्गः, स चायम्-''अन्यदृष्टचरे ह्यर्थे महाकवयो जात्यन्धाः'' इत्यपारे शब्दार्थसमुद्रे नवमेव वस्तूपाददीतेति, न च तथा वस्तु दारिद्यं स्यादिति शङ्कनीयम्, यतश्चोक्तमभिनवगुप्ताचार्येण—

"प्रतायन्तां वाचो निमितविविधार्थामृतस्साः, न वादः कर्तब्यः कविभिरनवद्ये स्वविषये । परस्वादानेच्छाविस्तमनसो वस्तु सुकवेः, सरस्वस्येवैषा वट्यति यथेष्टं भगवती ॥" [ध्वन्या० उ० ४]

कविभिः, निमितः-नितरां प्रकटितः परिस्छिबो वा, विविधानामर्थानाममृतमिव समास्वाधो रसो यासां तादृश्यो वाचः प्रतायन्ताम्, अत एव तैः, अनवधे-निर्दृषणे स्वविषये, वादः-सन्देहो न कार्यः, यतः परस्वादानेच्छाविरतमनसः-अन्यकविधनरूपतदीयोक्तिग्रहणिनदृत्तचेतसः, सुकवेरेषा भगवती-सरस्वत्येव, वस्तु घटयति । ये पुनर्मनिस्वनो जन्मान्तरीयसुचिरतसम्भाराविर्मूतविळक्षणप्रतिभाः कवयितारः परच्छायामप्यजिष्टक्षवः, तेषां काव्यार्थयोजनासम्पत्तिश्रीग्देवताप्रसादादेवानिर्वचनीया सम्पद्यत इति तन्नैव यतनीयमिति
तात्पर्यम्॥

तत्रोभयस्य पक्षस्य स्वस्वविषयतया समीचीनत्वमेवेति वस्तुस्थितौ सत्या मपीह कवित्वसम्पादनस्येव प्रकृततया परच्छायाहरणादीनामप्युपदेशः कर्तव्य एवेस्येतद्भिप्रेत्याह—

"छायाद्यपजीवनाद्यश्च" इति सूत्रे, तदेव ब्याख्याति-छायायाः प्रति-विम्वकल्पनयेति-अत्र प्रतिविम्वकल्पतयेखेव पाठो युज्यतेऽग्रिमेण पाठेन सहैकरूप्यात्, छाया हि पूर्वेषां कवीनामर्थस्य संवादः, तस्या उपजीवनम्-अवलम्बनम्, तदाश्रयणे न वाक्प्रबन्धनम्, तचोपजीवनं चतुर्धा-प्रतिविम्ब-तया आलेख्यप्रस्यतया तुल्यदेहितुल्यतया परपुरप्रवेशतया चेति, सर्वेषां चैषां

## सालङ्कारचुडामणौ कान्यानुशासने

पद-पादादीनां च काव्यान्तराद् यथौचित्यमुपजीवनम् । पुनरादि-पदात् समस्यापुरणाद्याः शिक्षाः ।

रूक्षणोदाहरणान्यनुपदमेव विवेचियव्यन्ते । सूत्रे छायादीत्यादिपद्मुपात्तं, तेन कस्य संग्रह इत्याकाङ्कायामाह-आदिशब्दात् पद-पादादीनां च काच्यान्तरादिति-काच्यान्तरात्-पूर्वतरमहाकविप्रणीतसत्काच्यात्, यथौचि-त्यम औचित्यमनतिक्रम्य, यावदर्थ-पद-पादादिहरणमौचितीं न लङ्कयेत् ताव-दाहरमिति भावः । उपजीवनपदसम्बद्धेनादिपदेन किं संप्राह्ममित्याह-पन्रादि-पदात् समस्यापुरणाद्याश्च शिक्षा इति समसापुरणं-कस्याऽपि पादस्य पादांशस्य पदस्य वार्श्यमुपजीन्य शेषांशपूरणम् , अत्रत्याद्यपदेन च बन्धविशेष-बिन्दुच्युतक-मात्राच्युतकादिपरिग्रहः, सर्वेषां कान्यकरण तज्ज्ञानोपयुक्तानामर्था-नामिति यावत् । तदेतत् सदनिबन्धना-ऽसिब्बन्धनाऽतिप्रसक्तजात्यादिनिय-मन च्छायोपजीवन-समस्यापूरणादीनि समुदितानि व्यस्तानि वा, यथादेश-काल-पात्र-परिस्थिति शिक्षापदार्थो बोध्यः । तत्र क्रमश उदाहरणीयेषु सदनिबन्धा-ऽसन्निबन्ध-नियमानां बहुतरभेदात् सूचीकटाहन्यायेन च्छायोपजीवनमेव पूर्व-मुदाहृतं विवेके। तत्र प्रतिबिम्बकल्पोपजीवनस्य लक्षणमुक्तं काव्यमीमांसायाम्—

''अर्थः स एव सर्वो वाक्यान्तरविरचना परं यत्र । तदपरमार्थविभेदं काव्यं प्रतिविम्बकल्पं स्यात् ॥'' [का० मी० अ० १२]

'यत्र स एव सर्वः, अर्थः [ यस्माच्छायोपजीव्यते, ] परं वाक्यान्तरविरचना, अपरमार्थविभेदं तत् काव्यं प्रतिबिम्बकल्पं स्यात्' इत्यन्वयः । तथा चोप-जीव्यार्थसमानार्थकवाक्यान्तररचना प्रतिबिम्बकल्पभेद इत्यायाति, तथाहि-विम्बभूतं काव्यम्—

"ते पान्तु वः पशुपतेरलिनीलभासः, कण्ठप्रदेशघटिताः फणिनः स्फुरन्तः । चन्द्रामृताम्बुकणसेकसुखप्ररूढै-

र्थैरङ्करैरिव विराजति कालकृटः ॥'' िका॰ मी० अ० १२ ]

'ते अलिनीलभासः पशुपतेः कण्डप्रदेशघटिताः स्फुरन्तः फणिनः वः पान्तु, चन्द्रामृताम्बुकणसेकसुखप्ररूढैः यैः अङ्करैरिव कालकूटः विभाति' इत्यन्वयः। ते-प्रसिद्धाः, अलिवत् नीला साः-कान्तिर्येषां ते, पश्चपतेः-शिवस्य, कण्डप्रदेशे

विदेताः-लग्नाः, स्फुरन्तः-चञ्चलाः प्रकाशमाना वा, फिणनः, वः पान्तु । चन्द्रस्य शिरःप्रदेशस्थितस्य सम्बन्धि यद्मृतं तदेवाम्बुजलं तस्य कणेः सेकेन-सिञ्चनेन सुखं-निर्वाधं, प्ररुढैः-उत्पन्नैः, यैः, अङ्कुरैरिव कालकूटो विराजति-विभाति ॥ अस्य प्रतिबिम्बविधयोपजीवनं यथा—

''जयन्ति नीलकण्ठस्य नीलाः कण्टे महादयः । गलद्रङ्गाम्बुसंसिक्तकालकूटाङ्करा इव ॥'' [का० मी० अ० १२ ]

अर्थः स्पष्ट एव, अत्र 'चन्द्रामृताम्बु' इति स्थाने 'गङ्गाम्बु' इति निक्षेपमात्रं नवीनम् । अत्र च पूर्वेश्लोकस्य च्छाया स्पष्टमेव प्रतीयते, परन्तु वर्णनाक्रमोऽन्य इति न चारुत्वं जहाति । तदुक्तं ध्वन्यास्रोके—

''तत्त्वत्यान्यस्य सद्भावे, पूर्वस्थित्यतुयाय्यपि । वस्तु भातितरां तन्त्र्याः शशिच्छायमिवाननम् ॥'' [ ४ उह्यो० ]

प्रसिद्धवाच्यादिबिलक्षणस्य तस्त्रस्य व्यङ्गधरसादिरूपस्य सस्त्रे पूर्वस्थितेः-प्राचीनकविवर्णितपरम्परायाः, अनुयायि-तुल्यमपि वस्तु, तन्व्याः शशिच्छाय-माननिमव विभातितराम् । यथा कामिन्याः शशिप्रभमाननं तुल्यच्छायत्वेऽपि लावण्यादिगुणयोगवशाद् भालेव, न तु दुष्टं प्रतीयते, तथा काव्यान्तरसाद्दय-मनुहरदपि काव्यं कस्यचिद् वैचित्र्यस्य सस्वे शोभनमेव प्रतीयत इति भावः ॥

च्याख्यातं प्रतिविम्बतयोपजीवनम्, अथारोख्यप्रख्यतयोच्यते । तल्रक्षणम् — "कियताऽपि यत्र संस्कारकर्मणा वस्तु भिन्नवद् भाति । तत् कथितमर्थचतुरैरारोख्यप्रख्यमिति काव्यम् ॥'' [का० मी० अ० १२]

"यत्र कियता अपि संस्कारकर्मणा, वस्तु भिञ्चवद् भाति, अर्थचतुरैः तत् आले-ह्यप्रस्यमिति कान्यं कथितम्" इत्यन्वयः । यत् पूर्वकविवर्णितमपि वस्तु किय-ताऽपि-अरूपेन बहुना वा, संस्कारकर्मणा भिञ्चवद् भाति-तत्सादस्यं नावगाहते, अर्थविचारचतरेस्तदालेख्यप्रस्थमिति कान्यं कथितम्, यथा तत्रैवार्थे—

"जयन्ति धवलब्यालाः शम्भोर्जूटावलम्बिनः । गलद्रङ्गाम्बुसंसिक्तचन्द्रकन्दाङ्करा इव ॥'' [का० मी० अ० १२ ]

चन्द्रकन्दः-शिरःस्थितचन्द्रात्मकः कन्दः, शेषं सुगमम् ॥ अत्र पूर्वं 'जयन्ति का० ५ नीलकण्ठस्य' इत्यत्र वर्णितमेव वस्तु केनचित् संस्कारेण परिवर्तनेन भिन्नवत् कृतमिति आलेल्यप्रख्यं काव्यम् ॥

अथ तुल्यदेहितुल्यस्य लक्षणम्—

"विषयस्य यत्र भेदेऽप्यभेदबुद्धिर्नितान्तसादृश्यात् ।

तत् तुल्यदेहितुल्यं कान्यं बभ्नन्ति सुधियोऽपि॥" [का०मी०अ० १२]

यत्र विषयस्य भेदेऽपि नितान्तसादृश्यादृभेदृबुद्धिस्तत् तुल्यदेहितुल्यं काव्यं सुधियोऽपि बझन्ति । छायोपजीवनं हि पूर्वकाव्यवस्तुना सादृश्यम्, तच्च वर्णनीयवस्तुन ऐक्ये वर्णनप्रकारभेदेऽपि भवति, तस्य प्रकारद्वयं पूर्वमुक्तम् । साम्प्रतं वर्णनीयवस्तुनो भेदेऽपि वर्णने सादृश्यादृभेदृबुद्धिरूपं प्रकारान्तरं तुल्यदेहितुल्यतयोक्तम्, यथा चैत्राद् वस्तुगत्या भिन्नोऽपि तङ्गाताऽऽकारसादृश्याद्भिन्न इच प्रतीयते, तत्र किं कारणम् ? देहिनो भेदेऽपि देहस्य तुल्यतयाऽभेद्भम एव, तत्र यथा देहसादृश्याद् देहिनः सादृश्यं प्रतीयते तथाऽत्राऽपि देहस्यस्य वर्णनकमस्य सादृश्याद् वर्णनीयवस्तुनोऽभेद् आभातीति । अत्र सुधियोऽपीति कथयता 'इत्थं काव्यरचनाया न दोषावहत्वमपि तु प्रक्षंसनीयत्वमेव' इति बोधितं भवति, कविसम्प्रदायश्चेतदृतुकूल एवेति च ज्ञाप्यते । तत्रोदाहरणेऽयमाधारभूतः श्चोकः—

"अवीनादी कृत्वा भवति तुरगो यावदवधिः, पद्युर्घन्यसावत् प्रतिवसति यो जीवति सुखम् । अमीषां निर्माणं किमपि तद्दभृद् दम्यकरिणां, वनं वा भूमीसृद्धवनमथवा येन शरणम् ॥" [का० मी० अ० १२]

"आदौ अवीन् कृत्वा, यावत् तुरगः अविधः भवित, तावत् पशुः धन्यः, यः प्रतिवसित, सुखं जीवित, अमीषां दग्धकिरणाम्, िकमिष तत् निर्माणम् अभूत्, ये वन्तम्, अथवा भूमीभृद्भवनं वा शरणम्' इत्यन्वयः । मेषानारभ्य अश्वान् यावत् ये गृहपशवः सिन्त ते प्रतिगृहं वसित, आदिर्द्धं सवैः पिर-पालितत्वाच सुखं जीवित्ति, एते च गजा दग्धाः—हतभाग्याः, येन एतेषां कृते राह्यो भवनं [यदि भाग्याह्मव्धम्] शरणम्, तदभावे च वनमेव शरणम्, नान्यत्र कविदेते जीवनं यापियतुमीशाः, एतदेव तेषां हतभाग्यत्वं यद् विरल एव तेषामाश्रय इति । अस्मादर्थाद् भिद्यमानोऽपि समानतया प्रतिभासमान-श्रार्थं एवसुपिनवध्यते—

"प्रतिगृहसुपलानामेक एव प्रकारो, सुहुरुपकरणत्वादर्घिताः पूजिताश्च । स्फुरति हतमणीनां किन्तु तद्धाम येन, क्षितिपतिभवने वा स्वाकरे वा निवासः ॥" [का० मी० १२ ]

"उपलानाम्, एक एव प्रकारः, उपकरणस्वात् प्रतिगृहं मुहुः अधिताः, [कचित्] पूजिताश्च, किन्तु हतमणीनां तद्धाम स्फुरति येन क्षितिपतिभवने स्वाकरे वा निवासः [भवति]" इत्यन्वयः। उपलानि—अइमखण्डानि, उपकरण-रूपेण—पेषणादिसाधनरूपेण परिमाणादिरूपेण वा, प्रतिगृहं, स्वकीयम्, अधँ— मूख्यम्, प्राप्नुवन्ति, स्वयोग्यतानुरूपं स्थानं लभन्ते, कचित् देवत्वेन पूज्यन्ते च, किन्तु विधिहतानां मणीनां तु किमिप तेज एव ताददां यस्य प्रकाशे सित विक्षितिपतिभवने निवासः, राज्ञामेव तदीयाधैदानाहंत्वात्, तेजसोऽप्रकाशे सित व स्वाकरे—स्वोत्पत्तिस्थानभूते पर्वतादिकन्दरे वा निवासो भवति । अत्राधारभूते पद्ये प्राणिविषये यादशो व्यवहारो वर्णितः, तादश एवेहोपलानां विषये इति यद्यपि विषयकृतो भेदोऽस्त्येव तथापि वर्णनस्य नितान्तसादश्यादभेद एव स्पष्टं प्रतीयत इति नुल्यदेहिनुल्यत्वमिति ॥

अथ परपुरप्रवेशप्रतिमतयोज्जीवनं निरूप्यते-तत्र वाग्भटः-'भ्यत्र काव्यस्य जीवितच्यैक्यं परिकरबन्धस्तु दूरादेवान्यस्तत् परपुरप्रवेशतुष्ट्यम्'' इति [काव्यानु-शासने १० अध्याये-] एतदेव राजशेखरेणेत्यमुक्तम्—

"मूलैक्यं यत्र भवेत् परिकरबन्धस्तु दूरतोऽनेकः। तत् परपुरप्रवेशप्रतिभं काव्यं सुकविभाव्यम्" [का० मी० अ० १२ ]

यत्र-ययोः काव्ययोः, मूलैक्यं-वर्णनीयवस्तुनः साम्यं भवेत् , परिकरबन्धः-प्रन्थनम् , दूरतः-अत्यन्तम् , अनेकः-भिन्नभिन्नः, भवेत् , तत् सुकविभाष्यम्-उत्तमकविकार्यम् , परपुरप्रवेशप्रतिमकाव्यं भवतीति शेषः । यथा—

''यस्यारातिनितम्बनीभिरभितो वीक्ष्याम्बरं प्रावृषि, स्कूर्जेद्वर्जितनिर्जिताम्बुधिरवस्फाराभ्रवृन्दाकुळम् । उत्सृष्टप्रसभाभिषेणनभयस्पष्टप्रमोदाश्चभिः, किञ्चित्कुञ्चितळोचनाभिरसकृत् घाताः कदम्बानिलाः ॥'

[कान्यमीमांसा० अ० १२]

"यस्यारातिनितम्बनीभिः, प्रावृषि, स्फूर्जद्गगर्जितनिर्जिताम्बुधिरवस्फाराञ्च-अम्बरं. वीक्ष्य, उत्सृष्टप्रसभाभिषेणनभयस्पष्टप्रमोदाश्रभः. किञ्चित्कञ्चितलोचनाभिः, कदम्बानिलाः, असकृत् घ्राताः'' इत्यन्वयः, कत्यचिद् राज्ञो वर्णनप्रस्तावे कविराह-यस्य-वर्णनीयस्य राज्ञः, अरातिनितिभवनीभिः-शत्रुकामिनीभिः, प्रावृषि-वर्षासु, स्फूर्जेद्धिः-परितः प्रसरद्धिः, गर्जितैः, निर्जितः-अधरीकृतः, अम्बुधेः-समुद्रस्य, रवः-शब्दो यैस्तथाभृतानां, स्फाराणां-विपुला-नाम्, अभ्राणां-मेघानां, वृन्देन-समूहेन, आकुरुं-ज्याप्तम्, आकाशम्, वीक्ष्य-अवलोक्य, उत्सृष्टं-त्यक्तं, प्रसंभेन-हठात्, अभिवेणनस्य-तव सेनयाऽऽक्रमणस्य, यत् भयं तस्मात्, स्पष्टानि-प्रकटतया दृश्यमानानि, प्रमोदाश्रणि-आनन्दजनयनजलानि यासां ताभिः; किञ्चिद्-ईषत् , कञ्चितानि-वकीकृतानि, लोचनानि याभिस्ताभिः, एतादशीमवस्थां गताभिः, कदम्बानिलाः-वर्षासमयसमुत्थकदम्बपुष्पसंसक्तवायवः, आश्वस्ततया, असकृत्-भूयो भूयः, आघाताः-घाणविषयीकृताः । अयमाशयः-त्वदीयरिपुचधूनां हृदि सदैव त्वदा-क्रमणेन भाविष्रियवियोगशङ्का तिष्ठति, किन्तु वर्षासमयसूचकमेघसमूहदर्शनेन कदम्बकुसुमसम्पर्कसुरभिवायुसत्तया च वर्षासमयागमनज्ञानेन राज्ञामेषोऽभि-यानसमयो नेति विश्वासेन इदयाद् भयापगमे सति, तात्कालिकसुरभिवाच्वा-ब्राणरूपं सुखमनुभवन्ति ता इति । एष आधारभूतोऽर्थः । एतस्य च्छाया चेह परपुरप्रवेशवत् समाश्रिता---

"भाच्छिद्य प्रियतः कदम्बकुसुमं यस्यारिदारैनेवं, यात्राभङ्गविधायिनो जलमुचां कालस्य संसूचकम् । हृष्यद्भिः परिचुन्वितं नयनयोर्न्यसं हृदि स्थापितं, सीमन्ते निहितं कथञ्चन ततः कर्णावतंसीकृतम् ॥"

[का०मी० अ० १२]

"यस्य अरिदारैः हृष्यद्भिः यात्राभङ्गविधायिनः जलमुचां कालस्य संसूचकं नवं कदम्बकुसुमं प्रियतः आन्छिद्य परिचुम्बितं, नयनयोः न्यस्तं हृदि स्थापितं सीमन्ते निहितम्, ततः कथञ्जन कर्णावतंसीकृतम्" इत्यन्वयः । यस्य शत्रुस्तीभिः, कदम्बकुसुमदर्शनात् हृष्यन्तीभिः, तदीयजययात्राप्रतिकूलसमयसंसूचकं प्रियक्रसस्थतं तासामेवाश्वासनाय तेनोद्यानादानीतम्, कदम्बकुसुमम्, तस्य हस्ताद् बलाद् गृहीत्वा, अतिशयप्रमदजनकत्वाच्चभिवतम्, नयनयोरप्यानन्ददायित्वात्

तयोरुपरिन्यस्तं, हृदयाश्वासकःवात् तत्रापि स्थापितम्, आदरणीयत्वात् सीमन्ते निहितम्, सदा तस्य सिक्वधानाय कैनत् स्थापयामीत्यवस्यन्तीभिः कथञ्चन बहु, विचार्थं, कर्णावतंसीकृतं कर्णयोर्भूषणस्वेन धारितमिति भावः।

भत्र मूलमूतो भावः 'क्षितिपरिपुवधूतां मनिस वर्षासमयस्चककदम्बकुसुम्दर्शनेन प्रियविप्रयोगविधायि वर्ण्यं विजयिराजजययात्रायाः कियते कालाय विरामं ज्ञात्वा तासामानन्दरेदयः' इत्येवं, स चोभयत्र सम एवं, किन्तु प्रतिपादनरीति. स्तथा परिवर्त्तिता यधाऽसावधीं नवीकृततया भिन्न इवाभासते । अस्य परपुरप्रवेश-तृल्यता चेत्थम्—यथा किञ्चित् पुरं पूर्वं सकृद् दृष्टम्, कालान्तरे च जाते विद्यायमुहमार्गादिसंस्काररूपे परिवर्तने पुनस्तदेव पुरं प्रविशताऽन्यपुरत्वेन सिन्द्र होते, तथैवातापि भवतीति तत्तुल्यत्वम् । एतेषु च चतुर्षु भेदेषु तारतम्य-विचारे यथोत्तरोत्तरं प्राधान्यमवगन्तव्यं तथैवोत्कर्षस्य प्रतीयमानत्वात्, कस्यचन वस्तुनः प्रतिविम्बापेक्षया आलेल्येऽधिकस्य सौन्दर्यस्य, ततोऽपि तत्तुल्यत्वायां, ततोऽपि तृल्यत्वे सत्यपि भेदप्रतिभासस्याधिकतरचमत्कारकारित्वस्य सर्वानुभवसिङ्खात्, उत्तरोत्तरं च कवेर्व्यापास्य गौरवमपि तेषामुत्कर्षे मानम् । एवं संवर्णस्य काव्यस्योपजीवनभेदा निरूपिताः ॥

सांप्रतं पद-पादाद्यपजीवनसुदाहरणादिभिन्यक्तीक्रियते, पूर्वत्रार्थोपजीवनसु-दाहृतिमह शन्दोपजीवनसुदाहियत इति वा विज्ञेयम्, तत्र पूर्वकविकान्यस्यं पदं पदानि वा स्वकान्ये यत्र निवेश्यन्ते तत् पदोपजीवनमिस्याख्यायते, तथाहि—

> "दूराकृष्टशिळीमुखव्यतिकरान् नो किं किरातानिमा-नाराद् व्यापृतपीतलोहितमुखान् किं वा पलाशानिष । पान्याः ! केसरिणं न पश्यत पुरोऽप्येनं वसन्तं वने, मृढा ! रक्षत जीवितानि शरणं यात प्रियां देवताम् ॥"

> > [का० मी० अ०११]

"[हे] पान्थाः! दूराकृष्टशिकीसुखन्यतिकरान् इमान् किरातान् किं नो पश्यत्, किं वा आराद् व्याप्टतपीतलोहितसुखान् पलाशान् अपि न [पश्यत्], पुरः वने एनं केसिरणं वसन्तम्, अपि न [पश्यत्], मृद्धाः! जीवितानि रक्षत्र, प्रियां देवतां शरणं यात'' इत्यन्वयः। कश्चित् कारुणिको वसन्तेऽपि प्रवस्तः काँश्चित् पथिकान् भीषयन् सन्देषमाह—भोः पथिकाः! दूरादाकृष्टानां-कर्णपर्यन्त-

## सालङ्कारचृडामणौ काव्यानुशासने

माक्रुष्य स्थापितानाम् , शिलीमुखानां-बाणानाम् , ब्यतिकरः-सम्बन्धो येषां तान् इमान्-प्रत्यक्षतो दश्यमानान्, किरातान्-म्लेच्छविशेषान् व्याधान्, किं नो पश्यत-कृतो न विलोकयत, अवश्यं विलोकयतेति व्यङ्गयम्, एवम्, आरात्-द्रे समीपे च; न्यापृतानि-भक्षणप्रवृत्तानि, पीतलोहितानि-पानविषयीकतशोणि-किं न परयत, किञ्च पुर:-अग्रे, वने, एनं-संमुखस्थम्, केसरिणं-सिंहं, वसन्तं-स्थितं. किं न परयत ? इत्थञ्ज भयकारणानि समुपदर्श्य ततः कर्त्तन्यमुपदिशति-जीवितानि रक्षत, न्याध-राक्षस-सिंहेषु प्रत्येकस्यापि जीवितहरणे प्रसिद्धतया सर्वेषा-मिह सान्निध्ये जीवितरक्षाये यतध्वम् , सहसा भयाकान्तेरस्माभिः क उपाय आलम्बनीय इति तेषां पृच्छामभिलक्ष्याह-प्रियां देवतां-स्वस्त्रेष्टदेवतां, शरणं यात, नान्यः कश्चन पराक्रमादिरिह कार्यकरो भविष्यति, अत इष्टदेवताशरणा-श्रयणमेव वरमिति । एष चार्थो बाह्यः । आभ्यन्तरश्चायमर्थः-दूरत एव सौर-भाकृष्टभ्रमरसम्बद्धान्, इमान्, किरातान्-भूनिम्बवृक्षान्, तथा सर्वतः प्रसत-पीतमिश्रितरक्तमुखान् इमान् पलाशान्-पलाशद्भमान् , वने च केसरयुक्तं-पुन्नाग-पुष्पयुक्तं, वसन्तम्-ऋतुराजं, किं न पञ्चत, एतादृशे काले पथि न स्थेयम् , जीवितरक्षा कार्या, प्रियां-स्वप्रियतमामेव, देवताम्, एतादृशे समये जीवितरक्षा-दक्षां शरणं यात-आश्रयत, अत्र श्हेषेण किरात-पळाश-सिंहैः सह तत्तत्पदा-परार्थभूतपुष्पविशेष-द्रमविशेष-केसरपुष्पयुक्तवसन्तर्तुपदार्थानां साम्यं व्यङ्गयम्, तथा च किरातादिभीतैरिष्टदेवताश्रयणमिव वसन्ततदीयपुण्पादिदर्शनभीतैश्च वियाश्रयणं कार्यमित्यपमानोपमेयभावो गम्यते । अत्र 'पश्यत' इत्यस्य स्थाने 'पञ्यथ' इति पाठो युक्तः प्रतिभाति । अत्रत्यपदस्य पद्योर्वोपजीवनं यथा-

"मा गाः पान्थ! प्रियां मुक्तवा द्राकृष्टशिलीमुखम् । स्थितं पन्थानमावृत्य, किं किरातं न पश्यसि ? ॥"

[का० मी० ११ अ० उ०]

''पान्थ! प्रियां मुक्तवा मा गाः, [ कुत इति चेत् ] दूराकृष्टशिलीमुखम्, पन्थानम् , आवृत्य स्थितं किरातं किं न पश्यिस ?" इत्यन्वयः । अत्र च पूर्वपद्य-स्थितानि 'प्रियाम्, दुराकृष्टशिलीमुखम्, किरातम्' इति कतिचित् पदानि आनुपूर्व्येवो**प**जीवितानीति स्पष्टम् ॥

पादोपजीवन मिलनेन श्लोकचतुर्थांशरूपपाद-पादद्वय-पादत्रयोपजीवनं संगृह्यते, पादचतुष्टयोपजीवनं तु साक्षाचौर्यमेवेति तत् कविसमयविरुद्धम् ।

अथ पूर्वकविपद्यस्थपादोपजीवनमुदाहियते-

"गन्तन्यं यदि नाम निश्चितमहो गन्तासि केयं त्वरा, द्वित्राण्येव पदानि तिष्ठतु भवान् पश्यामि यावन्मुखम् ॥ संसारे घटिकाप्रवाहनिगळद्वारासमे जीविते, को जानाति पुनस्त्वया सह मम स्याद्वा न वा सङ्गमः ॥"

[अ० श० १८३]

कञ्चित् प्रवासाय प्रतिष्टमानं नायकं काचिन्नायिकाऽऽह-"भहो यदि नाम गन्तव्यं निश्चितं [तर्हि ] गन्तासि, इयं त्वरा का, भवान द्वित्राण्येव पदानि तिष्ठत, यावतु मुखं पञ्चामि, संसारे घटिकाप्रवाहविगलद्वारासमे जीविते स्वया सह मम पुनः संगमः स्याद्वा न वा स्यादिति को जानाति" इत्यन्वयः। प्रथमं त्वया गन्तन्यमेव नहीत्येव यक्तम , तथापि यदि गन्तन्यमित्येव निश्चितं त्वया तिहें गन्तासि-अद्यैव ते गमनं भावि नाहं रुन्धे, किन्तु इयं त्वरा का ? यत् त्वं सपदि प्रस्थित एव, भवान् द्वित्राण्येव पदानि-द्वित्रिपदनिक्षेपोपयुज्यमानसमयं यावत तिष्ठत, अत्र त्वमित्यनुक्त्वा भवानिति कथनं निस्नेहतां व्यनिक्त. किमर्थमहं तिष्टेयमिति चेदत्राह-यावनमुखं पश्यामि-यावता कालेन ते मुखं साधुतया पर्ययं, यथा स्मृतिर्जन्मान्तरे दृढा स्यादिति, कुत इयमुत्सुकतेति चेत् ? अत्राह-संसारे, घटिकाप्रवाहेण-कृपाज्ञलोद्धरणार्थं निर्मितघटीयञ्चवेगेन. विगलन्ती-वेगेन गच्छन्ती या धारा तया समे-तुल्ये, जीविते-जीवनसमये मम पुनस्त्वया सह सङ्गमः-सम्मेलनं, स्याद्वा न वा स्यादिति को जानाति ?, यावत् स्वमागमिष्यसि तावदहं जीविष्याम्येवेति न निश्चितमिति सम्यञ्जखावलोकनाय क्षणं स्थेयमिति वाच्योऽर्थः, तव गमने मम जीवनमनिश्चितमिति ज्ञात्वा यथो-चितमाचरेति व्यङ्ग्यम् ।

एतत्पद्यस्थितचतुर्थेचरणोपजीवनं यथा-

"हंहो स्निम्धसखे ! विवेक ! बहुभिः प्राप्तोऽसि पुण्यैर्मया, गन्तन्यं कतिचिहिनानि भवता नास्मत्सकाशात् क्रचित् । त्वत्सङ्गेन करोमि जन्ममरणोच्छेदं गृहीतत्वरः,

को जानाति पुनस्त्वया सह मम स्वाहा न वा सङ्गमः ॥" [ "हंहो स्निग्धसखे! विवेक! बहुभिः पुण्यैः मया प्राप्तोऽसि [ अतः ] भवता, असात्सकाशात् कतिचिहिनानि न गन्तव्यम्, [ किमर्थमिति चेत्? ] गृहीतत्वरः, त्वत्सङ्गेन जन्म-मरणोच्छेदं करोमि, [ ननु साम्प्रतमनुजानीहि ] गमनाय, पुनः कदाचिदामिष्यामीति कथयसि चेत्? ] पुनस्त्वया सह मम सङ्गमः स्याद्वा न वेति को जानाति" इत्यन्वयः । कश्चित् कथिद्धद् महता श्रमेण विवेकं सत्त्व-पुरुषान्य-ताख्यातिं सदसिष्ठणीयं वा, समुपलभ्य कथयति न्यथा त्वं बहुभिः पुण्यैर्लब्धो- ऽसि, किञ्चित् कालं यावन्मया त्वंगितेन जन्ममरणोच्छेदः क्रियते, [ विवेक-स्थिरीमावेन हि तदुच्छेदः प्रसिद्धः ] तावत् त्वयाऽत्र स्थातन्यम्, त्विथे गते सति पुनस्त्वद्गगनमनिश्चितमिति भावः । एकदा विवेकोत्पत्तौ हि तत् स्थिरीमावोमावे पुनस्तदुपलब्धिः कठिनेति प्रतीयते । अत्रान्तिमचरणोपजीवनं स्पष्टम् ।

पादद्वयोपजीवनं यथा-

''तत् तावदेव शशिनः स्फुरितं महीयो यावन्न तिग्मरुचिमण्डलमभ्युदेति । अभ्युद्रतेऽतुहिनधामनिधौ तु तस्मिन् , इन्दोः सिताश्रशकलस्य चको विशेषः ? ॥''

[का०मी० अ० ११]

"शिशनः तत् स्फुरितं तावदेव महीयः, यावत् तिस्मस्चिमण्डलं न अभ्यु-देति, तस्मिन् अतुहिनधामनिधौ अभ्युद्गते सति, इन्दोः सिवाअशकलस्य य को विशेषः?" इस्यन्ययः । चन्द्रमसः [ रात्रौ ] प्रसिद्धं जगदाह्मादकं स्फुरितं-प्रकाशः, तावत्कालपर्यन्तमेव, महीयः-प्रशस्यतरं चमत्कारकारि वा, यावत् सूर्यस्य मण्डलं न अभ्युदेति, उप्णतेजसि सूर्ये समुदिते तु, इन्दोः श्वेतजलधर-खण्डस्य च न किमपि वैशिष्ट्यम्, दिवा चन्द्रोऽपि श्वेतवारिदखण्डमिव गगनं निस्तेजः प्रतीयत इति भावः ॥

एतत्पद्यस्थितपादद्वयोपजीवनं यथा-

"तत् वावदेव शशिनः स्फुरितं महीयो यावत्र किञ्चिदपि गौरतरा हसन्ति । ताभिः पुनर्विहसिताननपङ्गजाभि-

रिन्दोः सिताभ्रशकलस्य च को विदोषः ? ॥'' [ का० मी० अ० १६ ]

यावद् गौरतरा नार्यो न हसन्ति, ताबदेव शिक्षनः प्रकाशश्चेतश्चमत्करोति, हसितमुखकमलाभिस्ताभिर्हेतृतामुपगताभिः, इन्दोः श्वेतवारिदखण्डस्य च विशे-षाभावः, तथाभूते समये चन्द्रमसोऽपि सौन्दर्यं न चेतश्चमत्करोतीति भावः । अत्र पूर्वोक्तपद्यस्थितप्रथम-चतुर्थपादयोरुपजीवनं स्पष्टम् ॥ पादत्रयस्योपजीवनं यथा—

"अरण्ये निर्जने रात्रावन्तर्वेदमनि साहसे। न्यासापह्मवने चैव दिन्या सम्भवति किया।"

[का० मी० अ० ११]

अयं धर्मशास्त्रीयो विवादिविषयनिर्णायकः श्लोकः। "निर्जने अरण्ये, रात्रों, अन्तर्वेद्मनि, साहसे, न्यासापह्नवने च, दिव्या क्रिया सम्भवति" इत्यन्वयः। जनरिहते वने, सुससर्वेट्लोकायां रात्रों, सर्वस्य दृष्टिविषयविद्धर्भूते गृहमध्ये च, कृते साहसे-साहसाचरणरूपेऽपराधे, न्यासस्य-न्यासरूपेण स्थापितधनस्य अपह्मवने-छलने च, कस्यापि साक्षिणो दुर्लभतया कथं निर्णय इति सन्देहे दिव्या क्रिया-वोरशपथरूपा तस्लोहशङाकादिना दाहादाहादिरूपा च क्रिया सम्भवति, तथैव निर्णयः कार्य इति भावः॥

अत्रत्यपादत्रयोपजीवनं यथा—

''अरण्ये निर्जने रात्रावन्तर्वेदमनि साहसे । तन्बङ्गी यदि रुम्येत दिन्या संभवति किया ॥''

[का०मी० अ०११]

पूर्वपद्ये तृतीयचरणमात्रमिह परिवर्त्तितम् । निर्जनेऽरण्ये, रात्रौ, गृहमध्ये साहसे-सहसा प्रवर्त्तने कर्मणि यदि तन्यङ्गी रुभ्येत, तदा दिन्या-अतिशया-ह्यादिका, किया-रत्यादिरूपा, संभवतीति भावः ।

्रङ्थं कमशः पादत्रयोपजीवनपर्यन्तसुदाहतम् , पादचतुष्टयोपजीवनं च चौर्यतयोक्तमेव, तथा च तस्य कचिद् दृष्टवेऽपि नोदाहार्यम् । 'आदिदाब्दात् पद-पादादीनां च' इति वृत्तिग्रन्थे आदिग्रहणात् पदैकदेशस्योक्तेश्चोपजीवनं प्राह्मम् ।

तत्र पर्देकदेशोपजीवनं यथा---

"नाश्चर्यं यदनार्याप्तावस्तव्रीतिरयं मयि । मांसोपयोगं कुवींत, कथं क्षुद्रहितो जनः ॥"

[का०मी०अ०११]

"अयं अनार्यासों मयि अस्तप्रीतिः [इति] न आश्चर्यम्, श्चुद्रहितो जनो मांसोपयोगं कथं कुर्वीत'' इत्यन्वयः । कश्चित् सज्जनः कथञ्चन दुर्जनेन सह जातप्रीतिः पश्चाद् दुर्जनान्तरसमागमेन तस्य प्रीतिहानिं दृष्ट्वा कञ्चित् प्रति कथयित, अयं-प्रकृतचर्चाविषयीभूतो जनः, अनार्यस्य-दृष्टस्य, आसौ-समागमे सित, मिय अस्तप्रीतिः-विगछितस्त्रेहो जात इति नाश्चर्य-नात्र किमिप चित्रम्, यतः श्चुद्रहितः-श्चुद्राः-लघीयांसो जनाः, हिताः-हितोपदेशका यस्य सः, श्चुद्रं- निन्द्नीयं वा कर्मादि हितं यस्यासो वा, माम्-अश्चद्रं, कथं सोपयोगं-उपयोगेन कार्ययोजनेन सिहतं कृतकृत्यं कुर्वात, यस्य हि श्चुद्रं कार्यं तस्य श्चुद्रा एव सहाया भविष्यन्तीति तेषामेवोपयोगस्तेन कार्यः, न मादशेन तस्य किमिप कार्यम्, प्रयोजनामावेऽभीष्टेऽपि वस्तुनि प्रवृत्त्यभाव इति श्चेष्म्, क्ष्यं कृत्तिते । प्रवृत्त्यभाव इति श्चेष्म्, क्ष्यं कृत्वीतेति । यथा पूर्वमभीष्टमपि मांसं केनापि कारणेन बुभुक्षाऽभावे न भुज्यते तथाऽयमि मिय न ग्रीतिमावहतीति ॥

एतत्पद्यस्थं 'मांसोपयोगम्' इति पदं परिकल्प्य तदंशस्योपजीवनं यथा— "कोपान्मानिनि! किं स्फुरत्यतितरां शोभाधरसेऽधरः, किं वा चुम्बनकारणाद् दृयित! नो वायोर्विकाराद्यम् । तत् त्वं सुखु! सुगन्धिमाहितरसं स्निग्धं भजस्वादरात्, सुग्धे! मांसरसं ब्रवन्निति तया गाढं समालिङ्गितः ॥" [का० मी० अ० ११]

"मानिन! शोभाघरः ते अधरः किं कोपात् अतितरां स्फुरित?, किं वा चुम्बन्कारकारणात् [अतितरां स्फुरित]?, दियत! नो, अयं वायोः विकारात् [अतितरां स्फुरित], सुभ्रु! सुग्धे! तत् त्वं सुगिन्धं आहितरसं स्क्रिपं मांसरसं आदरात् भजस्व इति बुवन्, तया गाढं समालिङ्गितः" इत्यन्वयः । कश्चित् कृपितां कामिनीं प्रसादयन् पृच्छित-मानिनि! शोभायुक्तस्ते रदच्छदोऽतितरां यत् स्फुरित, तत् किं कोपात्, अथवा मां चुन्बिनुमिभलाषचेति कथय । साऽऽह-दियत! व्वदुक्तावुमावपि हेत् न स्तः, किन्तु वायोविकार एवास्य स्फुरणे हेतुः, एतेन च तया सकोपो गृहितः । नायकश्च चतुरतया वायुविकारोषधिमाह श्रेषेण-मुग्धे!-अस्य विकारस्थाल्यायासेनापनेतुं साध्यतया तमप्यजानती त्वं सस्यं मुग्धाऽसीति चोतवति । सुगिन्धि-शोभनो गन्धो यस्य तं सुराभं, आहितः-आ-समन्तात्, हितकरः, रसः-स्वादः सारो वा यस्य तम्, स्विग्धं-स्वेहेन पृतादिना युक्तं, मांसरसं-मांसस्य-आमिषस्य रसं-तरलसारम्, आदरात्-श्रद्धया, भजस्व-उपयोजय, इति बुवन् तथा गाढं समालिङ्गितः-कोपस्थापगमात् तचातुर्यणातितरां प्रसत्तेवां स्वयं नायिकया स सामलिङ्गितः। "इति बुवन् [एव] तथा गाढं समालिङ्गितः"

इति कथनेन तदुक्त्या कस्यापि तादशस्यार्थस्य सूचनं येन रसोद्रेकात् कोपापनयो जात इति प्रतीयते, स चायमर्थः-अस्याधरस्फुरणरूपस्य व्याधरपनयनाय सुगन्धि पौरुषातिरेकजन्यशोभनगन्धयुक्तस्, आहितरसम्-आहितः-पूर्वं त्वयैव वर्धितो, रसो-रतिस्थायिभावकः शृङ्कारो यस्मिष्तस्, स्निष्धं-म्नेहयुक्तस्, सरसं ससु-क्विण्ठतं, मां आदरात्-श्रद्धया, [स्वेच्छयैव] भजस्वेति । यद्यपि अत्रार्थे आहि-तरसं सरसमिति पदयोरुक्तार्थत्वं प्रतीयते तथापि उक्तरीत्या व्याख्यानाम्न दोष इति । अत्र पूर्वपद्यस्थ 'मांसोपयोगस्' इति । वत्र पूर्वपद्यस्थ 'मांसोपयोगस्' इति पदस्थो 'मांसं' इत्यंशो गृहीतः ॥

उत्तेरुपजीवनं यथा---

"ऊरुद्धन्द्वं सरसकद्स्त्रीकाण्डसब्रह्मचारि" [का० मी० अ० ११ ]

इत्यस्या उपजीवनम्---

"ऊरुद्वयं कदलकन्दलयोः सर्वशं, श्रोणिः शिलाफलक्सोदरसन्निवेशा । वक्षः स्तनद्वितयतान्निकुम्भशोमं, सब्बन्नारि शशिनश्च मुखं मृगाङ्गाः ॥"

[का०मी० अ०११]

"मृगाक्ष्याः उरुद्वयं कदलकन्दलयोः सवंश्वम्, श्रोणिः शिलाफलकसोदरसक्रिवेशा, वक्षः स्तनिद्वितयताडितकुम्मशोमम्, मुखं च शशिनः सबह्यचारि"
इत्यन्वयः । मृगाक्ष्याः-मृगस्य अक्षिणी इव अक्षिणी यस्यास्तस्याः, उरुद्वयंजानूपरिभागयुग्मम्, कदलस्य-कदलीवृक्षस्य, कन्दलयोः-अङ्करयोः, नवीनकदलीवृक्षयोरिति यावत्, एतेन तयोः कोमलखं व्यज्यते, सवंशं-सदशम्; श्रोणिःकटः, शिलाफलकेन सोदरः-समानः, सिक्विशः-स्थितिर्यस्यास्तादशी, वक्षःउरः, स्तनिद्वतयेन-कुचयुग्मेन, ताडिता-आहता, कुम्भयोः-घटयोः, शोभा येन
तादशम्; मुखं च शशिनः-चन्दस्य, सबद्धाचारि-सहाध्यायि, समानगुणतया
सदशमिति भावः । अत्रोपरितनाया उक्तरप्रतीवनं प्रतीयत एव ॥

इत्थं ब्याख्यातान्युपजीवनानि, एतेषां शिक्षयाऽपि कवित्वशक्तिरुन्मिषिता भवति, आस्वाद्विशेषश्च कश्चिद्नुभूयते । तदुक्तं राजशेखरेण—

"उक्तयो ह्यर्थान्तरसंकान्ता न प्रत्यभिज्ञायन्ते खदन्ते च" इति।

[का० मी० अ० ११]

तथा च परोक्तयोऽप्यर्थान्तरं संक्रमय्योपजीव्या इत्यवसितम् । इद्मन्न विचार्यते-परकविप्रयुक्तशब्दार्थहरणरूपमुपजीवनमत्रोपदिष्टम्, तच्च नोपदेश्यम्, यदित्यं कथयन्ति—

> ''पुंसः कालातिपातेन चौर्यमन्यद् विद्यीर्यते । अपि पुत्रेषु पौत्रेषु वाक्चौर्यं न विद्यीर्यते ॥'' [ ]

अन्यत्-धनादिकर्मकं चौर्थम्, कालातिपातेन-कियति काले गते, विशीर्यते-विलुप्यते, वाक् चौर्यं तु-शब्दार्थदरणरूपं चौर्यं तु, पुत्रेषु पौत्रेषु सत्यु-इयति महित कालेऽतिकान्ते, चौर्यकर्तुरभावेऽपि तदीयपुत्रपौत्राधेष्यपि न विशीर्यते-न विलुप्यते, किन्तु जनाः कथयन्त्येव-अस्य पित्रा पितामहेन वा विल्यातस्य तस्य कवेर्वाग् हता-आस्पीयत्वेनोपनिबद्धेति। एतादशमकीर्तिकरं कर्म कथमुपदेष्टुमहे-मिति। तदिदमभिसन्धायेव वृत्तालुक्तं-यथौचित्यमिति-येन पथा चौर्यं न विभाव्येत तथेति च तदाशयः। हरणं कुत्र भवतीत्येतिहृपये राजशेखरेण मत-मित्मुपन्यस्तम्-"अयमप्रसिद्धः प्रसिद्धिमानहम्; अयमप्रतिष्टः प्रतिष्ठावानहम्; अप्रकान्तिमदमस्य संविधानकं प्रकान्तं मम;गुङ्क्चीवचनोऽयं मृहीकावचनोऽहम्; अनादतभाषाविशेषोऽयम्, आदत्तभाषाविशेषोऽहम्; प्रशान्तज्ञानृकमिदम्, देशान्तरकर्नृकमिदम्, उत्सब्बनिवन्धनम्लिमेदम्, म्लेच्छितकोपनिवन्धनम्लिमेदम्, इत्येवमादिभिः कारणैः शब्दहरुरणेऽर्थहरणे वाऽभिरमेत" "इत्यवन्तिसुद्दरी" इति। [का० मी० अ० ११]

अयमथं: – यस्य काव्यमजुिकयेत हियेत वा सोऽप्रसिद्धः, हर्ता चात्मानं प्रसिद्धं मन्येत तदाहरेत्, तथा सित कर्तुः प्रसिद्धभावाद्यार्यं छन्नं भवतिः एवं पूर्वपरयोग्ध्यतिष्ठितत्व-प्रतिष्ठितत्वयोः प्रतिष्ठितेन कृतं चौर्यं गोपियेतुं योग्यम्, यस्य च कर्म [काव्यादि] छोकेषु न प्रकान्तं स्थात्, स्वकीयं च शीक्रमेव प्रकान्तं क्रियेतेत्यस्यामवस्थायामपि चौर्यं गोप्येतः, तेन यदि स एवाऽधंः कठोरया वाचा विरसया वोक्तः स्थात्, तर्हि तस्य सरसया वाचा हरणे चौर्यंगोपनसंभवः पूर्वकर्षुरपेक्षया स्वस्य भाषाविशेषिक्रतःथेऽपि भाषान्तरेण हरणं छाद्यते । किञ्च अस्य ज्ञाता प्रकान्त इति हरणेऽपि को जानाति पूर्वस्थायं नास्येतिः, तथा देशान्तरस्थस्य कवेः काव्यस्य हरणेऽपि छोद्येत चौर्यम्; इदं च काव्यं कस्य कुत्र वा निवद्यसिस्यज्ञातेऽपि हरणमान्नियेतः, अस्य काव्यस्थोपनिवन्धनकारणं छोकैस्टेंच्छ-

भाषावदनादतमिति विज्ञाते च हरणं छन्नं स्यादिखेतानि कारणानि हरणायोप-युक्तानीति । तथा च एतास्ववस्थासु हरणमौचित्यं नातिकामति ।

### तथा चोक्तं राजशेखरेण—

"नास्त्यचौरः कविजनो, नास्त्यचौरो विणग्जनः । स नन्दति विना वाच्यं, यो जानाति निगृहितम् ॥ उत्पादकः कविः कश्चित् , कश्चिच परिवर्त्तकः । आच्छादकस्तथा चान्यस्तथा संवर्धकोऽपरः ॥ शब्दार्थोक्तिषु यः पश्चेदिह किञ्चन नृतनम् । उद्घिखेत् किञ्चन प्राच्यं मन्यतां स महाकविः ॥"

## [का० मी० अ० ११]

प्रायः कवयो वणिजश्चांशतश्चीरेरता एव, स एव विना वाच्यं नन्दति-स एव निन्दया मुच्यते, आनन्दमवाप्नोति च, यश्चीर्यं छादयितुं जानाति, कवीनां चौर्य-च्छादनस्योपायाश्च पूर्वमुक्ता एव, तेषां कवीनां च पञ्च भिदाः, तथाहि—उत्पादकः, परिवर्तकः, आच्छादकः, संवर्धकः, महाकविरिति च। एषु चतुर्णां नामानुसारमेव उक्षणानि, विज्ञेयानि । यश्च किञ्चन नृतनं पश्चेत्, किञ्चिच प्राच्यमपि वैचित्र्येण उक्षिखेत्, स महाकविरिति मन्यतामिति।

अयमत्र निष्कर्षः यद्यौर्यमुद्रेगकरं तदेव निन्दितम्, किन्तु वाटिकासु विक-सितानां मक्षरीणां कुसुमावलीनां च गन्धं यदनुहरति पवनः, न तिन्निन्दते, तपतो दिवाकरस्य तेज आतपे प्रसारितानि वस्त्राणि यदाददित, न तदाक्रोशमर्हति, एवं यत्र शब्दस्यार्थस्य वाऽनुद्रेगकरेण प्रकारेण हरणं तदनिन्दितमेवेति, अलमति-प्रसक्तानुप्रसक्तेन, विस्तरेप्सुभिराकर्यन्था अवलोकनीयाः ॥

उपजीवनपदसम्बद्धादिपदेन समस्यापूरणाद्या प्राह्यत्वेनोक्ताः, तत्र समस्या-परीक्ष्यकविशक्तिजिज्ञासया पूरणीयत्वेनोदाहृतः साकाङ्काः शब्दसन्दर्भः, तस्याः पूरणं-अवशिष्टांशनिर्माणेन आकाङ्कितार्थपूर्तिकरणम्, तद् आद्यं प्रथमं यासु ताः शिक्षापदवाच्या इत्यर्थः ।

सा च समस्या 'पादसमस्या, पादद्वयसमस्या' इत्यादिरूपा, तत्र पादसमस्या यथा–"मृगात् सिंहः पठायते" इति, "समुद्राद् धृळिरुस्थिता" इति च, एतौ चतुर्थौ पादौ, ताववलम्ब्य प्रत्येकं पादत्रयकल्पना, यथा प्रथमस्य—

## सालङ्कारचुडामणौ काव्यानुशासने

### "मदमन्थरमातङ्गक्रम्भपादनलम्पटः ।

दैवे पराझुखे हन्तः [ मृगात् सिंहः पळायते ] ॥" [ कुम्भस्य मस्तकस्य, पाटने-विदारणे, लम्पटः-साहसिकः, सिंहः, दैवे पराखासे सति, सृगादपि पलायते, सृगात् सिंहस्य भीतिरिह पलायनशब्दवाच्या, तत्र मत्तवारणकुम्भदारणपटोरस्य सिंहस्य मृगाद् भीतिरत्तपचमानतयोपपत्तिनिन्तार्थ समस्यारूपत्वेनोपनिबद्धा, सुचतुरेण कविना सर्ववेपरीत्यकारिदेवपराङ्मखीमावेनो-पपादितेति तत्पूर्तिः ।

द्वितीयस्य यथा-

''सीतासमागमोत्कण्ठाकर्णान्ताकृष्टधन्वनः ।

राघवस्य शराङ्गारैः, [ समुद्राद् धृलिरुत्थिता ॥'' [ **धर्थः—सीतायाः समागमाय या उत्कण्ठा तया कर्णपर्यन्तमाकृष्टं धनुर्येन** तस्य राघवस्य, ज्ञाररूपैः, अङ्गारैः, शोषितात् समुद्रादपि धूलिः, उत्थितेति । अगाधजलमध्याद धूलेरुथानमसंभवीति तदुपपादनाय रामस्य समुद्रपारग-मनाय क्रोधेन समद्भशोषणार्थं शरक्षेपरूपो हेतुरुपात्तः ।

पाददयसमस्या यथा-''चन्य-चित्रक-नागरैः,'' "लङ्कायां रावणो हतः,'' इति द्वितीय-चतुर्थौ पादौ, शेषांशः पूरणीयः, स चेत्थम्--

"मुमूर्षो ! किं तवाद्यापि [ चब्य-चित्रक-नागरैः ] ।

सार नारायणं येन, [लङ्कायां रावणो हतः]॥" [ पादाविमावसम्बद्धाविव प्रतीयमानौ, अतो सुमूर्धजनोपदेशप्रकरणमाश्रित्य प्रथम-तृतीयपादयोः प्रक्षेपेण सर्वेषां पादानां सम्बन्धः स्थापितः। अयमर्थः---हे मुमूर्षों ! अद्यापि मृत्योरासत्तिसमयेऽपि, तव, चन्य-चित्रक-नागरैः-एत्तन्नान्ना प्रसिद्धौषधद्वच्यैः, किम् ?-वृथा त्वत्कृते एतेषामुपयोगः, एतत्सेवनं विहाय. नारायणं सार-रामं चिन्तय, येन लङ्कायां रावणो हत इति ।

समस्यापूर्तिवत् भिन्नार्थकानां विभिन्नपद्यत्रयगतानां त्रयाणां पादानामेकेन पावेनार्थसमन्वयनं नाम चमस्कृतिकृत् कवित्वं, तथाहि-

> "किमपि किमिह दृष्टं स्थानमस्ति श्रुतं वा, व्रजति दिनकरोऽयं यत्र नार्स्त कदाचित् । भ्रमति विहगसार्थानित्थमाप्रच्छमानो. रजनिविरहभीतश्चकवाको वराकः॥" [का० मी० ४० ११]

अर्थः-रजनिविरहभीतः-रात्रिसमयागमनाशक्कितप्रियाविप्रयोगकातरः, अत एव वराकः-दयास्पदम्, चक्रवाकः-प्रसिद्धः पश्चिविशेषः, 'इह किमपि तादशं स्थानं दृष्टं श्रुतं वा अस्ति किम् ? यत्र दिनकरोऽस्तं न वजति' इत्थं विहगसार्थोन् आयुच्छमानो अमित, विहगा हि दिग्विद्धु दूरतरं गच्छन्तीति सम्भाव्यते तैसादशस्थानस्य दृशैनं श्रवणं वेति विचार्थं तस्मिन् ज्ञाते तत्र गतस्य निशाभावात् प्रियासम्प्रयोगः सर्वदा भवत्वित्याशया स पृच्छतीति ॥

#### अपरं च---

"जयति सितविलोलन्यालयज्ञोपवीती, घनकपिलजटान्तर्भान्तगङ्गाजलोघः । अविदितसृगन्विह्नासिन्दुलेखां दथानः, परिणतिशितिकण्टः स्थामकण्टः पिनाकी ॥" [का० मी० अ० ११ ]

अर्थ:-सिता:-श्रेताः, विलोला:-चञ्चलाः, व्याला एव-सर्पा एव यज्ञोपवीतं यस्य सः, तथा धना-निविडा, कपिला-पिराङ्गा या जटा तस्या अन्तः-मध्ये आन्तः-कृतपरिअमणो गङ्गाजलस्य ओघः-प्रवाहो यस्य सः; एवम्-अविदितो मृगचिह्नो यस्यामीदशीम्, इन्दुलेखां-चन्द्रशकलं द्धानः, किञ्च परिणतः-वृद्धो यो शितिकण्ठः-नीलकण्ठपक्षी, तद्वत् स्थामः कण्ठो यस्य सः; पिनाकी-पिनाक-धनुर्भृत् हावः, जयति; अत्र 'परिणतशितिकण्ठः स्थामकण्ठः' इत्यसमस्तः पाठोऽ-प्युपलभ्यते, स च नाञ्जस्येनान्वयं लभत इत्यपेक्षितः ॥

#### अन्यञ्च---

"कुमुद्दवनमपश्चि श्वीमद्दम्भोजखण्डं, त्यजित मुद्गुलुकः प्रीतिमश्चिकवाकः । उद्यमहिमर्शिमयाति शीतांशुरसं, हतविधिङलितानां ही विचित्रो विपाकः ॥"

[शि०व०स०११ ऋो०६४]

अर्थः — कुमुदानां वनम् , अपश्चि – अपगता श्रीर्थसात् तादृशं, निःशोभ-मित्यर्थः; अम्भोजानां खण्डं – वनम् , श्रीमत् – कान्तियुक्तम् ; उल्ल्कः – पेचकः , मुदं – हर्षं त्यजति, दिवा भीतत्वात् तस्यः चक्रवाकः प्रीतिमान् , रजनीजनित-प्रियाविरद्दावसानादिति भावः ; अहिमरिन्मः – उल्लां सुर्यः , उद्यं याति – उदेति श्रीतां सुः — श्रीतिकरणश्चन्द्रः , असं याति । कुत एतद् वैषम्यमिति चेद्रश्चाह —

## सालङ्कारचुडामणौ काव्यानुशासने

हतविधिङलितानां-दुर्दैवचेष्टितानां, विपाकः-परिपाकः, तत्तःश्राणिकमीनुरूप-फलदानप्रकारः, विचिन्नः-विविधः, न त्वेकविध इत्यर्थः । हीति विस्पये । विधि-विपाकवैचित्र्याज्ञगद्वैचित्र्यं युज्यत इति कारणेन कार्यसमर्थनरूपोऽर्थान्तरन्यासः॥

एषां त्रयाणां श्लोकानां, प्रथमस्य प्रथमं द्वितीयस्य द्वितीयं ततीयस्य तरीयं च पादमादाय पादत्रयास्मिकायाः समस्याया इव तृतीयचरणनिवेशेन रचिता पूर्तिर्यथा---

> ''किमपि किमिह इष्टं स्थानमस्ति श्रुतं वा, धनकपिलजटान्त्रभान्तगङ्गजलीघः । निवसति स पिनाकी यत्र यायां तदस्मिन हतविधिल्लितानां ही विचित्रो विपाकः ॥" िका० मी अ अ० ११]

अर्थ:--इह किमपि-अवर्णनीयं, स्थानं दृष्टं श्रुतं वा अस्ति किम् ?, यत्र घन-कपिलजटान्तर्भ्रान्तगङ्गाजलौधः स पिनाकी निवसति । तन्न किं कार्यम् ? तदाह-तत अस्मिन यायाम् , कत इदं वैराग्यमिति चेदत्राह-हतविधिललितानां विपाको विचित्रो हीति । ब्याख्यात एवास्याधिकोंऽशः पूर्वत्र, तथा च विचित्रविधि-विपाकविस्मितो भीतो वाऽहं तादशं स्थानं यातुमिच्छामि, तत्र च न तस्य प्रभुत्व-मिति भावः । अत्र पद्ये यद्यपि एक एव पादः स्वीयः, तथापि नेदं हरणमिति प्रतीयते. अपित विभिन्नाभिप्रायेण प्रथक् पद्येषु निक्षिप्तानामेकेन नवीनेन चरणेन सह घटमानोऽन्वयोऽधिकं चमत्करोति सचेतसां चेतांसि ।

चुडामणौ "समस्यापूरणाद्याः शिक्षाः" इत्युक्तम्, तत्राद्यपदेन वाक्यार्थ-**ञ्चन्यवृत्ताभ्यासपद्परावृत्त्यभ्यास-महाकविकाव्यार्थमावना, सत्कविकवितापाठाश्च** संगृह्यन्ते । तत्र वाक्यार्थश्चन्यवृत्तरचना यथा---

"आनन्दसन्दोहपदारविन्दकुन्देन्दुकन्दोदितविन्दुवृन्दम् । इन्दिन्दिरान्दोलितमन्दमन्दिनेष्यन्दनन्दनमकरन्दवृन्दम् ॥'' इति । अत्र केवलं बृत्तानुगुणानां शब्दानामेव संघटना कृता, नार्थविचारदृष्टिरिति प्रथमतः प्रवृत्तस्य कवीभवितुमिच्छोरितम् ।

पुरातनपद्येषु पद्परावृत्त्यभ्यासो यथा-''वागर्थाविव संप्रक्ती वागर्थप्रतिपत्तये । जगतः पितरौ वन्दे पार्वती-परमेश्वरौ ॥'' [ रघु० १-१ ]

तत्र सतोऽपि सामान्यस्यानिबन्धो यथा-मालत्या वसनते, पुष्प-फलस्य चन्दनद्वमेषु, फलस्याशोकेषु । द्रव्यस्य यथा-कृष्णपक्षे सत्या अपि ज्योत्क्वायाः, शुक्कपक्षे त्वन्धकारस्य । गुणस्य यथा—कृष्णपक्षे त्वन्धकारस्य । गुणस्य यथा—कृष्वकुक्कलानां कामिदन्तानां च रक्तत्वस्य, कमलमुकुलप्रभृतेश्च हरितत्वस्य, प्रियङ्कपुष्पाणां च पीतत्वस्य । क्रियाया यथा—दिवा नीलोत्पलानां विकाशस्य, निशानिमित्तस्य शेफालिकाकुसुमानां विश्वसस्य ।

एतस्पचे 'वाक्' पदस्थाने 'वाणी' पदं 'संप्रक्ती' इसस्य स्थाने 'संभिन्नी' इति, 'पितरी' इस्यस्य स्थाने 'जनकी' इति च प्रक्षिप्य 'पार्वती-परमेश्वरी' इति चतुर्थचरणस्थाने 'शर्वाणी-शिहोशेखरी' इति च निवेद्य पदपरावृत्त्यभ्यासः । पदस्य स्थायन्तस्य स्रोकचरणस्य वा परावृत्तिदिति च्युत्पस्या तस्योभयरूपतयाऽग्रि-मश्लोक उभयोदाहरणं यथा—

''वाण्यर्थाविव संभिन्नौ, बाण्यर्थप्रतिपत्तये । जगतो जनकौ वन्दे, शर्वाणी-शक्षिशेखरौ ॥'' इति । [ ]

महाकाष्यार्थवर्षण-परकृतकाव्यपाठौ कियारूपौ इति न तयोरिहोदाहर्तुं योग्यस्वम् । एवमन्यान्यपि अन्थान्तरेषूक्तानि कविस्वसम्पादकानि कवित्वेप्सुना परिशीलनीयानि । तदयमवसितो हरणोपजीवनसमस्याद्यभ्यासविचादः, यश्च पदन्याससामध्योपजननायोपयुक्तः ॥

साम्प्रतं पूर्वमुक्तः "सतोऽप्यनिबन्धः" इत्यादिरूपः कविसमयो वैश्रोवन निरूपणीयः, अयं च यद्यपि सूत्रे पूर्वमुपात्त इत्यस्यैव निरूपणमावश्यकमासीत् तथापि सूची-कटाहन्यायेन पूर्वमुपतीवनाधेवोपनिबद्धमित्युक्तं प्रागेव । तत्र क्रमशः प्रागुक्तजात्यादीनामनिबन्धनादि पृथक् पृथग् वक्तमुपकमते-तत्र सतोऽपि सामान्यस्यलादिना, सतः—ठौकिकनियमेन विद्यमानस्याऽपि, सामान्यस्य जातेः, किञ्चिजातीयवस्तुन इत्यर्थः, अनिबन्धः—निबन्धनाभावोऽसत्त्वेन निबन्धनं वा, यथा माळताजातेः कविभिस्तस्यात्याभावो निवस्यते, सा वा तस्मिन् समये न वर्ण्यते । यथा—

"मालतीविमुलश्रीत्रो विकासी पुष्पसंपदाम् ।

भाश्रयं जातिहीनस्य कथं सुमनसः प्रियाः ॥" [का० मी० अ० १४] इति,

अर्थः — मालत्या – जातीकुसुमेन, विमुखः – रहितः, चैत्रः [मासः], पुष्प-संपदां — पुष्पसमृद्धीनां, विकासी — विकासयुक्तः । जातिहीनस्य — व्राह्मणत्वादिर-हितस्य, सुमनसः – देवाः, प्रिया इत्याश्चर्यम् ; अथ च जात्या — मालत्या रहितस्य, सुमनसः — पुष्पान्तराणि प्रियाणीत्य प्याश्चर्यमेव, यस्य मालतीविमुखता तस्यान्यकु-सुमित्रयस्वमाश्चर्यकरं, यथा ब्राह्मण्यादिहीनस्य देवप्रियत्वमिति भावः ॥

चन्दनद्वमेषु पुष्प-फलस्यानिबन्धो यथा—

''यद्यपि चन्दनबिटपी विधिना फल-कुसुमवर्जितो बिहितः। निजवपुषैव परेषां तथापि सन्तापमपहरति ॥'' [ शा० प० भट्टादित्यस्य ]

क्षयं:—चन्दनविटपी यद्यपि विधिना फल कुसुमवर्जितो विहितः तथापि निजवपुर्वेव परेषां सन्तापमपनयति । बृक्षस्य पुष्प-फलाभ्यामेव लोकोपकारकत्वं दृश्यते, न तु स्वशरिरेण, शरीरे हि परोपकारोपयुक्ते पुनस्तादशोपकारकरणस्या-वसर एव न स्यादिति यद्यप्यस्ति तथापि विधिना पुष्प-फलराहिलं लिभिनक्षन्दन-तरुः परोपकारसामर्थ्यराहिल्यमात्मनो वीक्ष्य शरीरमेव मे तर्हि विनियुज्यता-मिसन् कर्मणीत्यभिसन्धाय स्वशरीरेणैव परसन्तापमपनयतीति तस्य चरमा परोपकारपरतेति ॥

अशोकेषु फलस्यानिबन्धो यथा—

''दैवायत्ते हि फले किं, कियतामेतदत्र तु वदामः ।

नाशोकस्य किसल्यैर्यृक्षान्तरपह्नवास्तुल्याः ॥'' [का० मी० अ० १४]

अर्थः — केषुचिद् बृक्षेषु फलमेव, केषुचित् कुसुमान्येव, केषुचिदुभयं, क्रिचिक्षै-कमपीति देवायत्तिमत्यशोकस्य फले देवायत्ते—देवाधीने, अशोकेन अन्येन वा तद्धणलुज्धेन जनेन किं क्रियताम् ?—कस्या अपि क्रियाया अवसर एव न, तु— किन्तु, अत्र—अशोकचर्चायाम्, एतद् वदामः, यत् अशोकस्य किसल्येर्यृक्षान्तर-पल्लवा न तुल्याः, फलाभावेऽप्यनन्यसदशकिसल्येरेवायं माननीय इति भावः॥

सतोऽपि द्रव्यस्यानिबन्धः—यथा कृष्णपक्षेऽपि ग्रुकुपक्षेण समैव ज्योत्सा प्रायो भवति, परन्तु सा न निबध्यते, यथा—

> "ददशाते जनैस्तत्र यात्रायां सकुत्रुहलैः। बरुभद्र-प्रत्यस्वत्री पक्षाविव सिताऽसितौ॥" [का० मी० अ०१४]

अर्थः—तत्र यात्रायां सकुत्हलैजैनैबैल्मद्रप्रलम्बन्नी सिताऽसिती पक्षी इव दृद्द्याते, कंसेनाहृतौ बलराम-कृष्णौ मथुरायां यात्रायां गच्छन्तौ बहुदिनेभ्यः श्वतचिरत्रत्वेऽप्यदृष्टतया कुत्दृहलसितैमेनुव्यैबलरामः ग्रुक्रपक्ष इव, प्रलम्बन्नः— श्रीकृष्णस्तु कृष्णपक्ष इव दृष्टः, अत्रोभयोः पक्षयोज्योत्स्नानिमित्तकग्रुकुत्व-कृष्ण-स्वाविशेषेऽपि गौरवर्णस्य बलभद्रस्य ग्रुक्केन कृष्णवर्णस्य प्रलम्बच्नस्य च कृष्ण-पक्षेणोपमानं कृतमिति तत्र ज्योत्स्ना न निबध्यत इति प्रतीयते ॥

तुल्यन्यायेन ग्रुक्कपक्षे स्थितस्थान्धकारस्थानिबन्धो यथा---

"मासि मासि समा ज्योत्का, पक्षयोः कृष्ण-ग्रुक्वयोः । तत्रैकः ग्रुक्ततां यातो, यशः पुण्यैरवाप्यते ॥" [ का० मी० अ० १४ ]

उभयोः-पश्चयोः प्रतिमासं ज्योत्स्नासाम्येऽप्येकस्य शुक्कत्वेन ख्यातिनीपरस्य यतो यशिस न केवलं गुणसत्ता नियामिकाऽपि तु पुण्याख्यमदृष्टं तत्र कारणमिति । अत्र तमसः शुक्के सतोऽप्यिनवन्धः । नतु तमसो द्रव्यस्यं नैयायिकैरनङ्गीकृतमिति कथं द्रव्यस्य सतोऽनिबन्धनस्योदाहरणत्वमिति चेत् ? न-आहतैः सांस्थ्येवदान्ति-भिश्च तमसो द्रव्यत्वस्वीकारात् ॥

जाति-द्रव्ययोरनन्तरं गुणस्यैव कमतः प्राप्तिरिति सतोऽपि तस्य कचनानिबन्धः, यथा कुन्दकुद्धालानां कामिदन्तानां च मूले रक्तत्वसभ्वेऽपि रक्तत्वं तत्र न निबध्यते, यथा—

''द्योतितान्तःसभैः कुन्दकुञ्चलाग्रदतः स्मितैः । स्मिपेतेवाभवत् तस्य ग्रुद्धवर्णा सरस्तती ॥'' [ शि० व० स० र० ऋो० ९ ]

अर्थः—''कुन्दकुङालाप्रदतः तस्य सरस्वती, योतितान्तःसभैः स्मितैः स्विपितेव शुद्धवर्णा अभवत्'' इत्यन्वयः । नारदेनोक्तं शिशुपालवधायेन्द्रसन्देशं युधिष्ठिरप्रेषितं राजसूययश्चे साहाय्याय निमन्नणं च समधिगम्य किमन्न पूर्वं कर्तन्यमिति
विचाराय उद्धव-बलरामाभ्यां सहोपविष्टः श्रीकृष्णः पूर्वं किमिह विचारणीयं तन्न
च किमस्मन्मतमिति प्रकटयितुं वकुमुपचकाम, तन्नत्यं वर्णनमिद्म् । कविराहकुन्दं—माधभवः पुष्पविशेषः, तस्य कुङ्गलानि—कोरकाणि, तेषामग्राणीव दन्ता यस्य
सस्य, श्रीकृष्णस्य, सरस्वती—वाणी, अन्तः प्रधाना सभा—अन्तःसभा, सा द्योतिता—
प्रकाशिता यैसाहशैः स्मितैः, स्वितेव—क्षालितेव, श्रुद्धवर्णो—स्फटाक्षरा, अथ च

स्यच्छकान्तिरभवत् , अत्र स्वाभाविकवर्णशुद्धेः स्नानहेतुकत्वमुत्पेक्ष्यते, सित-पूर्वीभिभाषी हरिरिति भावः । अत्र कुन्दकुङ्गलानामिव तद्पमितकामिदन्ताना-मपि श्वेतत्वमात्रं वर्णनीयत्वेनोपन्यस्तं तन्मूळगता रक्तता च नोपनिबद्धेति ॥

एवं कमलमुक्लप्रसृतीनां सदपि हरितत्वं न निबन्धनीयम् , यथा-उदण्डोदरपुण्डरीकमुकुलभ्रान्तिस्पृशा दंष्ट्रया, मयां लावणसैन्धवेऽस्भास महीसचच्छतो हेलया । तत्काळाकुळदेवदानवकुळैहत्ताळकोळाहळं, शौरेरादिवराहरूीलमवतादभ्रंलिहाग्रं वपुः॥ [का० मी० अ० ९५]

भर्थः---उद्दण्डम्-उच्छितम् , उदरं-मध्यभागो यस्य ताद्दशं यत् पुण्डरीक-मुकुलं-सिताम्भोजकलिका तस्य भ्रान्ति-भ्रमं स्पृशति या तया, दंष्ट्रया, लावण-सैन्धवे-छवणसमुद्रसम्बन्धिनि, अम्मासे-जले, मम्नां महीं, हेलया-अनापासेन्, उचच्छतः-उपरि भानयतः, शोरेः-हरेः, तत्काले-तस्मिन् काले, भाकुलानां देवदानवानां कुळै:-समूद्दैः, 'युतैः' इति विवेके पाटः, उत्ताळ –प्रभूतः कोलाहलो यत्र तत्, भादिवराहस्य-प्राथमिकशूकरस्य, स्त्रीला-अनुकरणं यत्र तादशम्, अभ्रंलिहाग्रं-मेघस्पर्शिमूर्धभागं, वपुः-शरीरम् , अवतात्-सर्वविधभयेभ्यो रक्षतु । भत्र स्वभावसिद्धश्वेतरूपायां दंष्ट्रायां पुण्डरीकमुकुळञ्चान्तिवर्णनामुखेन साम्यं वर्णयता कविना तस्मिन् पुण्डरीकमुकुले सतोऽपि हरितत्वस्य निवन्धनं स्वक्त-मिति गम्यते ॥

एवं सतोऽपि प्रियङ्कुपुष्पाणां पीतत्वगुणस्यानिबन्धः, यथा-

"प्रियङ्गश्याममम्भोधिरान्ध्रीणां स्तनमण्डलम् । अलङ्कर्तमिव स्वच्छाः सते मौक्तिकसम्पदः ॥'' [

अर्थः-अम्भोधिः, प्रियङ्कुंपुष्पवत् इयामम्, आन्ध्रीणाम्-आन्ध्रदेशोद्भव-स्त्रीणाम्, स्तनमण्डलं-मण्डलाकारं स्तनम्, अलङ्कर्तु-शोभयितुमिव, स्त्रच्छाः-श्वेताः, मौक्तिकसम्पदः-मुक्तारूपाः समृद्धीः, सूते-उत्पादयति । इयामेषु स्तनेषु श्वेतमौक्तिकहारेणाधिका शोभा स्यादिति विचार्येव समुद्रेण मौक्तिकान्युत्पाद्यन्त इर्युरप्रक्षा । अत्र प्रियङ्कपुष्पे पीतस्व-इयामत्वयोरुभयोः सस्वेऽपि इयामत्वमेक वर्ण्यते, न पीतत्वम् , तदीयदयामताया एवाधिकसौन्दर्ययोगात् ॥

कमप्राप्तायाः क्रियायाः सत्या अप्यतिबन्धः, यथा नीळोत्पळानां—तीळकमळानां दिवा सतोऽपि क्रियारूपस्य विकासस्यानिबन्धः । यथा—

> "श्रालिख्य पत्रमसितागुरुणाऽभिरामं, रामामुखे क्षणसभाजितचन्द्रविम्बे । जातः पुनर्विकसनावसरोऽयमस्ये-त्युक्रवा सखी कुवल्रयं श्रवणे चकार ॥" [का० मी० अ० १४]

अर्थः—''सखी असितागुरुणा अभिरामं पत्रं आलिख्य, रामामुखे क्षण-सभाजितचन्द्रबिन्धे [सिति] पुनः 'अस्य विकसनावसरो जातः' इत्युक्त्वा श्रवणे कुवळ्यं चकार'' इत्यन्वयः । नायिकां विभूषयन्ती सखी तत्याः कपोलोपिर असितागुरुणा—कालागुरुक्षोदेन, अभिरामं—सुन्दरं, पत्रं—शोभाकरं विशेषकम्, आलिख्य-रचयित्वा, रामामुखे-प्रकृतनायिकाया वदने, क्षणं—कालागुरुपत्रस्थिति-कालपर्यन्तमेन, तावतैव निष्कलङ्कस्थास्या मुखस्य तेन साम्यमिति भावः, सभा-जितं—स्वसाम्यप्रदानेन कृतार्थीकृतं चन्द्रबिम्बं येन तथाभूते सित, पुनः—अनन्तरम्, 'अस्य-कुवलयस्य, विकसनावसरः—प्रफुछताप्राप्तिसमयः, चन्द्रोदये तस्य विकास इति प्रसिद्धस्त्वन्मुखरूपस्य चन्द्रस्योद्यात्, जातः—प्राप्तः' इत्युक्त्वा, श्रवणे— तस्याः कर्णयोः, कुवलयं—नीलोत्यलं, चकार—परिधापयामास । अत्र यद्यपि दिवाऽस्य विकासो न भवति, तथाऽपि त्वन्मुखचन्द्रोदयाद् रात्रिमभिसमीक्ष्येदं विकसितं स्थादिति सखीवाच्यम् ॥

तथा निशानिमित्तस्य शेफालिकाकुसुमानां विसंसस्यानिवन्धो यथा—

"'त्वद्विप्रयोगे किरणैस्तयोप्रैदैग्घाऽस्मि कृत्स्नं दिवसं सवित्रा ।

इतीव दुःखं शक्षिने गदन्ती शेफालिका रोदित पुष्पवाष्पैः ॥''

[का० मी० अ० १४]

अर्थः—'स्वद्विप्रयोगे-दिवा स्वद्विरहे जाते, सिनन्ना-सूर्येण, तथा-प्रसिद्धैः, विद्रैः-तीक्ष्णैः, किरणैः, कृत्सं दिवसमिन्याप्य दग्धाऽस्मि' इति दुःखं शक्तिने ,गदन्ती शेफालिका पुष्पाण्येव बाष्पाणि तैः सह रोदिति । नायं शेफालिकाकुसुमानां निशानिमित्तः पातः, भिष तु सा प्रियदर्शनाद् विष्ठद्भदुःखा तत्सूचनाय सवाष्यं श्रोबितीवेस्युस्थेक्षा ॥

# असतोऽपि सामान्यस्य निबन्धो यथा-नदीषु पद्मनीलोत्पला-

प्वं सतां ज्ञाति-दृन्य-गुण क्रियाणामनिबन्धनं ब्युत्पाच साम्यतमसतो निबन्धनमपि किन्नसम्यसिद्धं न्याल्याति-असतोऽपि सामान्यस्य निबन्धः इस्रादिनाः, असतोऽपि—वस्तुगत्या अविद्यमानस्यापि, सामान्यस्य—तत्तज्ञातेः, सत्त्वेन निबन्धः—उद्घेखः, यथा नदीन्वसतामपि पद्मनीलोत्पलादीनां मत्त्वेन निबन्धनम्, तद्यथा—

"दीर्घोक्कवेन् पटुमदकलं कूजितं सारसानां, प्रत्यूषेषु स्फुटितकमलामोदमेत्रीकषायः । यत्र स्त्रीणां हरति सुरतग्लानिमङ्गानुकूलः, शिप्रावातः प्रियतम इव प्रार्थनाचाटुकारः ॥'' [ मे॰ दू० पू० ३१ ]

अर्थः--- ''यत्र प्रत्यूषेषु पटुमदकलं सारसानां कृजितं दीर्घीकुर्वन् , स्फुटितकम-लामोदमैत्रीकषायः, अङ्गानुकूलः, शिप्रावातः प्रार्थनाचादकारः प्रियतम इव स्नीणां सुरतस्तानि हरति'' इत्यन्वयः। यक्षो विशालानगरीं वर्णयन्नाह-यत्र-विशालायां. प्रत्यूषेषु-अहर्मुखेषु, पटु-प्रस्फुटम् , मदेन कलम्-अन्यक्तमधुरम् , सारसानां-पश्चिविशेषाणां हंसानां वा, कूजितं-रुतं, दीर्घीकुर्वन्-वर्धयन् यावद् दूरं वातो याति यावद् वा वातो वाति तावत् तेषां शब्दस्यानुवर्तनात् स्फुटितानां-विक-सितानां, कमलानां-पङ्कजानाम् , आमोदेन-सौरमेण सह या मैत्री, तेन कषायः-सुरभिः "रागद्रच्ये कषायोऽस्त्री निर्यासे सौरभे रसे ।" इति यादवः, अङ्गानु-कुलः-गात्रसुखस्पर्शः, शिष्रावातः-तत्रत्यनदीविशेषसम्बन्धिपवनः, प्रार्थनायां-सरतयाच्यायां, चाद्र-प्रियवचनप्रयोगं करोतीति तथोक्तः, प्रियतमः-बङ्कभ इव स्त्रीणां सुरतग्लानिं-संभोगखेदं, हरति-अपनयति । अत्र शिप्रावाते प्रयुक्तानि विशेषणानि प्रियतमेऽपि यथायथं योज्यानि, तथाहि-सोऽपि स्वचादुवाक्यानुसारि-क्रीडापक्षिकृजितमविच्छिन्नीकुर्वन् , किञ्च सुरतविमर्देन मर्दितानां कमलाना-मामोदेन युक्ततया तदीयगन्धयुक्तः, भङ्गानामशिथिलपरिरम्भदानादिभिरनु-कुलश्च भवति, एवंभूतश्च सः स्वचाद्रकिभिविंस्मृतपूर्वरतिखेदाः स्त्रियः करोति. तथा च तास्तस्य प्रार्थनां सफलयन्तीति भावः । अत्र शिप्रानद्यां कमलसद्भावेनैव नदीयामोदेन वायोः सौरभयोग उक्तः, तत्र कमलयोगश्चासन्नेव सत्त्वेन वर्णितः ॥

दीनां, जलाशयमात्रेऽपि हंसादीनां, यत्र तत्र पर्वते सुवर्णरत्ना-दीनामिति । द्रव्यस्य यथा-तमित मुष्टित्राह्यत्वस्य सूचीभेद्यत्वस्य च, ज्योत्क्वायां च कुम्भोपवाह्यत्वादेः । गुणस्य यथा-यशो-हासादौ शौक्काय्य, अयशः-पापादौ कार्ण्यस्य, कोधा-नुरागयो रक्तत्वस्य । क्रियाया यथा-चकोरेषु चिन्द्रकापानस्य, चक्रवाकमिथुनेषु निश्चित्रत्वाराध्यणस्य ।

नद्यामसतो नीलोत्पलस्य निबन्धो यथा— ''गगनगमनलीलालम्भितान् स्वेदबिन्दून् , मृदुभिरनिलवारैः खेचराणां हरन्तीम् । कुवलयवनकान्त्या जाह्नवीं सोऽभ्यपदयद् , दिनपतिसुतयेव व्यक्तदत्ताङ्कपालीम् ॥'' [का० मी० अ० १४]

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

अर्थः—अत्र "मृदुभिरनिळचोरैः" इति काव्यमीमां सास्थः पाठः, स एव चार्थयोजने सुकर इति तमाश्रित्यैव व्याख्यायते, सः-वर्णनीयः प्रकृतो नायकः,

मृदुभिः—कोमलैः, अनिलचौरः-वायुचलनैः, खेचराणां-आकाशगामिनां सिद्धा-दीनाम्, गगने गमनस्य या लीला तया लिम्मतान्—उत्पादितान्, स्वेदबिन्दृन् हरन्तीम्, कुवलयानां-नीलोत्पलानां, वनस्य-समृहस्य, कान्त्या-प्रभया, दिनपति-सुत्तया-कालिन्चा, व्यक्तं-प्रकटं, दत्ता अङ्गपली-कोड आसनार्थं यस्यास्तामिव, आह्ववीं गङ्गामपञ्चत्। अत्र आहृत्यां कुवलयानां वनानि, नीलकान्तियोगेन तस्या यमुनासङ्गं विडम्बयन्तीति कवेस्त्रोक्षा। तथा च तत्र नीलोत्पलसत्त्वं निबद्धमिति॥

चुडामणौ पद्मनीस्रोत्पस्तादीनाभिस्यत्रादिशब्देन कुमुदादीनि जस्रीयपुष्पाणि माह्याणि, तेषामपि यथासंभवं वर्णनमन्त्रेषणीयम् । यथा कुमुदानां नद्याम्—

''रेवाज्ले विकसिता कुमुदावलिरावभौ।

कौतुकेन तरन्तीव बालहंसपरम्परा ॥" [

अर्थः — रेवाजले विकसिता कुमुदाविलः, कौतुकेन तरन्ती बाल्हंसपरंपरा इव आवमी । कुमुदानां श्वेतत्वेन हंसैः समानवर्णतया प्रवाहगत्या च गतिमस्त-प्रतितेबिल्हंससमृहसाम्यं तेषामुचितम् । तथा च नद्यां कुमुदानां सस्त्रमुप-निबद्धमिहेति ॥

्एवं जलारायमात्रे यत्र तत्र साधारणजलाशयेऽपि हंसादीनामसतामप्यु-

## साळङ्कारचूडामणी काव्यानुशासने

पनिबन्धः । यद्यपि इंसा मानसादिजलाशयविशेषेष्वेव तिष्ठन्तीति लोकप्रसिद्धिः. तथापि कविभिर्वर्णनीयजलाशयमात्रे तेषां सत्त्वमुपनिबध्यते, यथा-

''आसीदिस्त भविष्यतीह स जनो धन्यो धनी धार्मिको, यः श्रीकेशववत् करिष्यति पुनः श्रीमत्कुडङ्गेश्वरम् । हेलान्दोलितहंससारसक्लकेङ्कारसम्मर्चिछतै-

रित्याबोषयतीव तन्नवनदी यचेष्टितं वारिभिः॥" [का० मी० अ० १४]

अर्थः - आसीदस्ति भविष्यतीत्यनेन कालत्रयनिर्देशः, तथा च कालत्रयेऽपि स एव जनो धन्यः-कृतकृत्यः, धनी-प्रशस्तधनवान् , धार्मिकश्च, यः श्रीकेशववत्-राजामात्यवत्, केशवनामा कश्चन राजकुलामात्यो वित्ताधिकृतः, उज्जयनीस्थं कडक्रेश्वरप्रासादं यस्य चर्चा प्रबन्धचिन्तामणौ सिद्धसेनप्रबन्धे समागता तं पुनः संस्कारेण समधिकशोभाशालिनं चकारेलैतिह्यं श्रयते, श्रीमन्तं-कान्ति-यक्तम् , कुडङ्गेश्वरं-तञ्चामकप्रासादं, पुनः करिष्यति, इति यश्चेष्टितं यदीयकिया-कलापम् . तन्नवनदी-तस्य-प्रासादस्य. समीपे परिखारूपेण बिहिता काचन नवीना नदी, तन्नत्या 'तन्नव'नाष्ट्री वा काचन नदी, हेलया-अनायासेन, आन्दोलितानां-क्षोभितानां. हंसानां सारसानां च जलचरपक्षिविशेषाणां, कलस्य-समहस्य, केङ्कारेण-स्वजातिस्वभावसिद्धशब्देन, सम्मृच्छितैः-संमिश्रितैः, तदीयशब्दसङ्क-लितशब्दैरिति भावः, वारिभिः-जलतरङ्गैः, तद्भुतशब्दैरिति भावः, आघोषयतीव-प्रख्यापयतीवेत्युत्प्रेक्षा । तत्प्रासादसमीपस्थनदीप्रवाहविक्षीभेण शब्दायमानजल-चरहंसादिपक्षिशब्दमिश्रिततया द्विगुणितेन तरङ्गध्वनिन। श्रीकेशवकीर्तिसासदश-कार्यकारिभृतभविष्यद्वर्तमानजनधन्यस्वख्यापनपूर्वकं ख्याप्यत इवेति सारांशः । अत्र प्रासादसमीपस्थजलाशयेऽपि <mark>इंससत्त्वमुपनिबद्धमि</mark>ति ध्येयम् ॥

एवं यत्र तत्र पर्वतेऽसतामपि सवर्णरत्नादीनां निबन्धः, सवर्णस्य यथा---''नागावासश्चित्रपोताभिरामः, स्वर्णस्फातिन्यासदिक्चकवालः । साम्यात् सख्यं जिम्मवानम्बराहोरेष ख्यातस्तेन जीमतभर्ता ॥"

[का०मी० अ० १४]

अर्थः -- नागानां -- सर्पाणामथ च हस्तिनाम् , आवासः -- निवासस्यानम् , चित्रैः पोतै:-जलयानै:, अथ च चित्राणां-सर्पविशेषाणां व्याव्यविशेषाणां च. **पोतै:**-शावकैः, अभिरामः-सुन्दरः, स्वर्णसः-शोभनजलस्य, स्फात्या-विस्तारेण बुद्धया वा, ज्यासं दिशां चकवालं-समूहो येन, अथ च स्वर्णस्य-कनकस्य, विस्तारेण ज्यासो दिशां समृहो येन, एषः-वर्णनीयः पर्वतः, साम्यात्-उक्तधर्माणां साहस्यात्, अम्बुराशेः-समुद्रस्य, सख्यं-मित्रतां साहस्यं वा, जिम्मवान्-प्राप्तः, तेन हेतुना जीमृत्मतां जीमृतानां-मेघानां, भर्ता-धारकः, इति ख्यातः, अख्युश्वत्या, विरित्त मेघान् धारयति, समुद्रस्तु मेघानां भर्ता-पूरको जलदानेनेत्यु-भाविप जीमृत्मनृत्वेन ख्यातो प्रसिद्धौ । अत्र सुमेरुपर्वताद् भिन्नेऽप्यत्र पर्वते स्वर्णस्य सत्त्वमुपनिवद्धम् ॥

सर्वेषु पर्वतेषु रत्नानामुपनिबन्धो यथा—
"नीलाइमरिमपटलानि महेभमुक्तस्कारसीकरविसक्षि तटान्तरेषु ।
आलोकयन्ति सरलीकृतकण्डनालाः,
सानन्दमम्बुद्धियाऽत्र मयूरनार्थः॥" [का० मी० अ० ३४]

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

अर्थः अत्र - पर्वते, सरळीकृतकण्ठनालाः - क्रज्कृतगळप्रदेशाः, मयूरनार्थः - मयूर्यः, तटान्तरेषु - खाश्रिततटिम्बतटेषु, महेभैः - महागजैः, मुक्तान् स्ट्कार्न्सीकरान् - नासिकाशब्देन सह निर्मच्छतो जलकणान्, विस्जन्ति यानि तानि, नीलाइमरिइमपटलानि - नीलमणिकिरणजालानि, अन्बद्धिया - मेघबुद्धा, सान-दम्, आलोकयन्ति - पश्यन्ति । नीलाइमरिइमसमूहे जायमाना जलद्भान्तिहैस्ति-छुण्डामुक्तजलकणपातेन परिपोष्यते, जलदागमे च मयूरीणामानन्दः स्वाभाविक एव । अत्र च वर्णनीये साधारणे पर्वतेऽपि नीलरन्तानामसतामपि सन्वेन निबन्धः ॥

असतो द्रव्यस्य सत्त्वेन निवन्धनं यथा—तमसि-अन्धकारे, वेषाञ्चिन्मतेऽभा-वरूपे, बहूनां मते रूपिकयाद्याश्रयिद्गव्यरूपत्वेऽपि, मुष्टिम्रहणादियोग्यतायाः सर्वथाऽभावेऽपि मुष्टिमाद्यत्वस्य-मुष्टिविषयीकरणयोग्यतायाः, स्चाभेद्यत्वस्य-स्चीकरणकमेदनकर्मतायाश्च निवन्धः।

तत्र मुष्टिग्राह्यत्वं यथा—

"तनुलमा इव ककुभः, क्ष्मावलयं चरणचारमात्रमिव । दिवमिव चालिकदम्नीं मुष्टिम्राह्यं तमः कुरुते ॥"

[वि॰ शा॰ भ॰ स. ३. श्लो. ६०]

## सालङ्कारचुडामणौ काव्यानुशासने

अर्थः -- मुष्टिप्राह्मं - मुष्टिपरिच्छेद्यमथवाऽतिसमीपतया मुष्टिधारणयोग्यम् , तमः-अन्धकारः, ककुभः-दिशः, तनुष्ठमा इव-सर्वा दिशः संकुच्य शरीरस्य समीपमागता इव, क्ष्मावलयं-भूमण्डलं यत् पूर्वमपरिच्छेद्यं प्रतीयते स्म तत् . चरणचारमात्रं-यावति चरणौ कथंचिश्चरतस्तरपरिमितम्, इव, दिवम्-अनन्त-तया विख्यातमाकाशम्, अलिकदृशीं-भालप्रदेशपरिमिताम्, इव, कुरुते । तमसा स्वशरीरमात्रं सर्वं प्रतिभाति, दूरे किञ्चित्र विभाग्यत इत्याशयः । भत्र च तमसो मुष्टिप्राह्मत्वं स्पष्टमेव निबद्धम् ॥

तमसः सूचीभेद्यत्वं यथा-

''पिहिते कारागारे तमसि च सूचीमुखाग्रनिर्भेंद्ये। मिय च निमीलितनयने तथापि कान्ताननं व्यक्तम् ॥" [का०मी० अ० १४]

अर्थः - कारागारे-बन्दीगृहे, पिहिते सति, तमसि-अन्धकारे च, सूचीमुख-स्याप्रभागेन भेदनयोग्ये-अतिघनतां याते सति, मिय च निमीलितनयने सति. तथापि-सर्वथा व्यक्तीभवनयोग्यताया अभावे सत्यपि, कान्ताननं व्यक्तं-प्रत्यक्ष-रूपेणादृश्यत । कारागारे स्वत एव प्रवेशोऽसाध्यः, तन्नापि तत् पिहितम् , पिधा-नाच रात्रिकृतस्य तमसः सान्द्रताऽपि युक्तैव, एवं चेदशे तमसि नेत्रस्यापारा-भावेऽपि तन्मुखं मे प्रत्यक्षमिवादश्यतेत्वहो भावनावैचित्र्यमिति भावः । अत्र सूचीभेद्यत्वोक्तिः स्पष्टैव ॥

ज्योत्स्रायाः क्रम्भोपवाह्यत्वादि यथा---

"शङ्कदावितकेतकोदरदलस्रोतःश्रियं बिश्रती. येयं मौक्तिकदामगुम्फनविधयोंग्यच्छविः प्रागभत । उत्सेक्या कलसीभिरअलिपुटैर्पाह्या मृणालाङ्करैः, पातब्या च शशिन्यसम्धविभवे सा वर्तते चन्द्रिका ॥"

[का० मी० आ० १४]

भन्न 'शङ्कदावित' इत्यस्य स्थाने काव्यमीमांसायां 'यम्रदावित' इति पाटः. सरस्वतीकण्ठाभरणे द्वितीयपरिच्छेदे च 'सद्योद्वावित' इति पाठः, सर्व एव च पाठोऽर्थयोजने समर्थं इति, विवेकगृहीत एव पाठः स्वीकृतः ।

अर्थः - या इयं-साक्षाहरयमाना, राङ्केन द्रावितानां केतकोद्रद्छानां-केतकी-छतापुष्पमध्यभागस्थपत्राणां, स्रोतसः-प्रवाहस्य, श्रियं-शोभां विश्रती, चन्द्रिका प्राक-शशिनो मौग्ध्ये. मौक्तिकानां दास्रो-माल्यस्य, गुम्फनविधेः-निर्माण-कियायाः, योग्या छविर्यस्यास्त्रथाभूता अभूत्-अल्पीयसी आसीत् , सा शशिनि अमुम्धविभवे सति-प्रौढप्रकाशे सति, कलसीभिः-घटैः, उत्सेक्या-उपरि सेच-नीया, ततोऽल्पत्वे अञ्जलिपुरैर्प्राह्मा, ततोऽल्पल्पत्वे च मृणालस्य-कमलदण्डस्य अङ्करै:-अन्तिदेछद्रयुतकोमलभागैः पातन्या-पेया च वर्तते इत्यन्वयः। यथाः कस्यचिद् दुग्धादिपदार्थस्य बहुलीभृतस्य यावद् घटपूरणयोग्यता तावद् घटैः पश्चादञ्जलिभः, अञ्जलेरपि प्रणासम्भवे च केनचित श्राहेण पात्रेण एकत्रीकरणं भवति, तथैवेहाऽप्युपचरितमिति ज्योत्स्वायाः कुम्भाद्युपवाह्यत्वं स्फुटम् ॥

अत्र तमसि मृष्टिप्राह्मत्व-सूचीभेद्यत्वयोज्योत्स्वायां कुम्भोपवाह्मत्वस्य च यद्यपि गुणरूपत्वमित्यसतो गुणस्य सत्त्वेन निबन्धनप्रस्तावे उपन्यासो युक्तस्त्रथापि कान्यमीमांसादावप्यसतो द्रव्यस्यैवोपनिबन्धनमिद्मुदाहृतमिति स्थितस्य गति-श्चिन्तनीयेति रीत्याऽत्र गुणवाचकपदस्य गुणिपरत्वमास्थेयमिति प्रतीमः ॥

असतो गुणस्य सत्त्वेनोपनिबन्धो यथा-यशासि हासे च शौक्रवस्य. अयशसि पापे च काष्ण्यंस्य, क्रोधा-ऽनुरागयो रक्तत्वस्य चासत उपनिबन्धः ।

तत्र यशसः शौक्यस्योपनिबन्धो यथा---

"स्तेमः स्तोकोऽपि नाङ्गे श्वासितमविकलं चक्षुषां सैव वृत्ति-र्मध्येक्षीराब्धि मझाः स्फटमथ च वयं कोऽयमीदक प्रकारः । इत्थं दिग्भित्तिरोधक्षतविसरतया मांसलैस्वद्यशोभिः, स्तोकावस्थानदुःस्थैस्त्रिजगति धवले विसायन्ते सृगाक्ष्यः ॥"

[का०मी० अ० १५]

अर्थः-दिश एव भित्तयः, ताभिः, रोधः-प्रसरणवारणम्, तेन क्षतः-नष्टः, विसर:-प्रसरणं यासां तासां भावो दिग्भित्तिरोधविसरता तथा, मांसळै:-पुञ्जीभृतैः, अत एव स्तोके-अरुपेऽवकारो, अवस्थानं-स्थितिः, तेन दुःस्थैः-पर्याकुलीभूतैः, त्वचशोभिः-त्वदीयकीर्तिभिः, त्रिजगति-लोकत्रये, धवले-दुग्ध-वत खच्छे संजाते सति, अङ्गे स्तोकोऽपि स्तेमः-आर्द्रता न, श्वसितं-श्वासव्यापारः, स्रविकलं-पूर्ववद्विच्छिन्नम् , चक्षवां सैव-अविकलैव, भन्याहतैवेति यावत् ,

वृक्तिः—स्यापारः, अथ च वयं मध्येक्षीराव्धि—क्षीरसमुद्रमध्ये स्फुटं-प्रत्यक्षतया मप्ताः सः, अयमीदक् प्रकारोऽवस्थाविशेषः कः ?' इत्थं, मृगाक्ष्यः—मृगनेत्रसमान-नेत्राः स्त्रियो विस्मयन्ते—विस्मययुक्ता भवन्ति । कवी राजानं वर्णयन्नाह—दिग्भ्यो बहिरिप गन्तुं कामयमानानि त्वद्यशांसि, दिन्मित्तिभिः कविकव्पितामी रुद्धानि, ततश्च तद्यागादिषु रुद्धं पयस्तत्र यथा बहुलीभवति तथाऽत्र त्रिजगति समन्ताद् व्यासानि तत् श्लीरपूर्णमिव सर्वं चकुरिति तत्र वसन्त्यो नार्यं आक्ष्मानं क्षीरसमुद्रे मग्नमथ च जलादी मग्नस्य या स्थितः—शरीरे आर्द्धोमावः, श्वासरोधः, चश्चर्यापारश्चन्यता, तेषामभावं च दृष्ट्वा पूर्वानुभूतिभन्नोऽयं कश्चित् प्रकार इति विस्मययुक्ता भवन्तीति । अत्र च यशसः श्लीक्त्यं स्पष्टमेवोपनिबद्धम् ॥

हासस्य शौक्कवं यथा—

"अदृहासच्छलेनास्याद्, यस्य फेनौघपाण्डुराः। जगत्क्षय इवापीताः, क्षरन्ति क्षीरसागराः॥'' [का० मी० अ ० १५]

अर्थः—यस्य आस्यात् , जगरक्षये पीताः फेनौघपाण्डुराः-फेनसमृह्युभ्राः क्षीर-सागराः, भट्टहासच्छलेन-उच्चहासन्याजेन, क्षरन्तीव-निःसरन्तीव इत्युरप्रेक्षा । भत्र प्रलये समस्तं जगद् प्रसितवतो विरादपुरुषस्य रुद्रस्य वा अट्टहासोऽति-भवलतया वर्णनीय इति तत्र पीतक्षीरसागरनिःसरणोत्येक्षा ॥

अयशसः काष्ण्यं यथा--

"प्रसरन्ति कीर्तयस्ते तव च रिपूणामकीर्तयो युगपत्। कुवलयदलसंवलिताः प्रतिदिशमिव मालतीमालाः॥"

[का० मी० अ० १५]

अर्थः—ते कीर्तयः, तव रिपूणां चाक्रीर्तयो युगपत्, कुवलयदलसंबलिता मालतीमाला इव प्रतिदिशं प्रसरन्ति । वर्णनीयस्य राज्ञः कीर्तयः ग्रुआ मालती-पुष्पाणीव, तद्रचितमालायां मध्ये मध्ये तच्छत्रुदुर्यशोरूपनीलवर्णकुवलयदलानि मिश्रितानि, तानि च सहैव प्रतिदिशं यान्तीत्यर्थः । तथा चायशसः कृष्णता स्फुटसुपनिबद्धा ॥

पापस्य कृष्णता यथा—

"उत्त्वातिर्मेळक्रपाणमयूखलेखा-इयामायिता तनुरभृत् दशकन्धरस्य । सद्यः प्रकोपकृतकेशववंशनाश-संकल्पसंजनितपापमलीमसेव ॥" [का० मी० स० १५] अर्थः — अत्र काव्यमीमांसाया वटपत्तनमुद्धिते संस्करणे दशकन्धरस्थेति स्थाने ह्यकन्धरस्थेति पाठो दृश्यते, तथा च तन्मात्रस्य व्याख्याने मेदः, अन्यत् सर्वं समानमेव । दशकन्धरस्य-दृशसंख्याकाः कन्धरा यस्य तस्य, दशमुखस्य-रावणस्य, इयकन्धरस्य-ह्यस्य-अधस्य, कन्धरेव कन्धरा यस्य तस्य ह्यग्रीवनाम्नोऽसुरस्थेति वा,उत्खातः —कोशात् समुद्धते यो निर्मलः स्वच्छः, कृपाणः —खद्गः, तस्य मयूख्वलेखाभः —किरणपङ्किभः, श्यामायिता —कालिमानं प्राप्ता, तनुः —शरीरम्, सद्यः — सस्यन् कृष्ण एव, प्रकोपेन —कोधावेशेन, कृतो यः केशवस्य —केशवावतारस्य रामस्य विष्णोर्वा, वंशनाश्य —सन्ततिविच्छेदस्य, संकल्यः, तेन संजनितं यत् पापं वंशच्छेदस्य पापाधायकत्वात्, तेन मलीमसेव —मलिनेव, अभूत् —आसीत् । तथा च पापस्य कृष्णता स्पष्टमेवोक्तिति ॥

क्रोधस्य रक्तत्वं यथा---

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"आस्थानकुट्टिमतलप्रतिबिग्वितेन, कोपप्रभाप्रसरपाटलविग्रहेण । मौमेन मूर्च्छितरसातलकुक्षिभाजा, मूमिश्रचाल चलतोदरवर्तिनेव ॥'' [का० मी० अ० १५]

षधं:—आस्थानस्य-सभामण्डपस्य, यत् कृष्टिमं-निवर्द्ध तलं-तलप्रदेशः, तत्र प्रतिबिन्धितेन-संकान्तरलायेन, कोपस्य प्रभायाः प्रसरेण-विस्तारेण पाटलः-रक्तवर्णः, विग्रहः-शरीरं यस्य तेन, मृर्विल्वता-पुत्रपराभवशङ्कया मोहमुपगता, या स्सा-पृथ्वी तस्याः, तलं-पातालं, तस्य कृक्षिः-मध्यप्रदेशस्तं भजति तेन, तत्र स्थितेनसर्थः, चलता-श्रीकृष्णेन सह युद्धार्थं वजता, भौमेन-नरकासुरेण, उदर-वर्तिना इव-उदरस्थितेनव, भूमिः-धरा, चचाल-चकम्पे, रसातले भौमेन सह श्रीकृष्णस्य युद्धमभूत् तस्य सभामण्डप एव, तत्र भौमचलनेन पृथ्वपि चलति, मानुरुद्रस्थितेन बालेन चलता माता कम्पते, भूमिश्च तस्य मातेति तस्याः कम्पोः युक्त एव। अत्र भौमस्य कोधेन रक्तविग्रहत्वमुक्तम्॥

अनुरागस्य रक्तत्वं यथा--

"गुणानुरागमिश्रेण यशसा तव सर्पता । दिग्वधूनां मुखे जातमकस्मादर्धकुङ्कमम् ॥" [का॰ मी॰ अ॰ १५]

अर्थः — गुणानुरागमिश्रेण-गुणेषु योऽनुरागो इढः स्नेहस्त्युतन, सर्वता-प्रसरता,

तव यशसा, दिग्वधूनां मुखे-दिश एव वध्वो वधूर्वनोपचरितास्तासां वदने, अथ च तत्यान्तमागे, अकसात्-अन्यकारणराहित्येऽपि, अर्धकुङ्कुमम्-अर्धभागे कुङ्कुमं काश्मीरजं जातम् । श्लीणां मुखोपिर सौमाग्य-सौन्दर्योदिवर्धनाय कुङ्कुमरुपः कियते, तत्र दिग्वधूनां मुखे वर्णनीयराजगुणरागेण कुङ्कमस्थानीयेन दिख्ल गच्छताऽर्धं मुखस्य लिसमर्थं च श्रेतवर्णेन यशसेत्यनुरागस्य रक्तवं स्पष्टम् ॥

एवमसत्या अपि क्रियायाः सत्त्वेन निबन्धः, यथा चकोरेषु चन्द्रिकापानस्य वस्तुगत्याऽसतो निबन्धः क्रियते, एवं चक्रवाकमिथुनेषु स्त्री-पुंसोभिन्नतटाश्रय-णस्य निश्चि निबन्धः क्रियते ।

तत्र चकोरे चन्द्रिकापानं यथा---

"एतास्ता मरूयोपकण्ठसरितामेणाक्षि! रोघोभुव-श्रापाभ्यासनिकेतनं भगवतः प्रेयो मनोजन्मनः । यासु इयामनिशासु पीततमसो सुक्तामयीश्रन्द्रिकाः, पीयन्ते विवृतोर्ध्वचञ्जु विचल्रकण्ठं चकोराङ्गनाः ॥" [का० मी० अ० १५]

अर्थः —एणाक्षि !-एणस्य — सृग बिशेषस्याक्षिणी इव अक्षिणी यस्याः सा एणाक्षी, तस्सम्बुद्धौ हे एणाक्षि !, एताः, ताः – प्रसिद्धाः, भगवतो मनोजन्मनः, प्रेयः, चापाभ्यासनिकेतनं मरुयोपकण्ठसरितां रोधोभुवः, सन्तीति शेषः, कामस्य प्रियतस्य नुर्विचाभ्यासस्थान भूता मरुयपर्वतप्रान्तभागस्थान र्रीतां तटप्रदेशा एते इस्यर्थः । यासु – रोधोभूमिषु, श्यामनिशासु – कृष्णपक्षीयरात्रिषु, पीततमसः – कृतान्धकारपानाः, चकोराङ्गनाः – चकोर्यः, बिवृतोप्र्वचञ्च – विवृता – विस्तारिता, उर्ध्वीकृता, चञ्चर्यस्थिन् कर्मणि तद् यथा स्थात् तथा, एवं विचलन् – पानसमये स्वभावत एव चञ्चलः, कण्डः – गलप्रदेशो यस्मिस्याभूतं यथा स्थात् तथा, किश्याविशेषणद्वयमिदम्, मुक्तामयीः – मोक्तिकविकारा इव, मौक्तिकप्रचुरा वा, चन्दिकाः – ज्योत्स्वाः, पीयन्ते – पिवन्ति , त्वैवादिकस्य पीयते रूपम् ॥

चक्रवाकमिथुनस्य भिन्नतटाश्रयणं यथा-

"संक्षिपता यामवतीस्तटिनीनां तनयता पयःपूरान् । स्थचरणाह्वयवयसां किं नोपकृतं निदाघेन ? ॥" [का० मी० ४० १४]

# जातेर्नियमो यथा-समुद्रेष्वेव मकराः, ताम्रपण्यमिव मौक्ति-

अर्थः—यामवतीः-रात्रीः, संक्षिपता-संकोचमानयता, लघूकुर्वतेत्वर्थः, तिर्निनां-नदीनां, पयःपूरान्, तनयता-जलशोषणेन प्रवाहाणां विस्तारमल्पतां नयता च, निदाषेन-प्रीष्मर्तुना, रथचरणाह्मयवयसां-चक्रनामकपक्षिणाम्, किं नोप-कृतम् १ सर्वमुपकृतिमिति भावः । रात्रौ चक्रवाका वियुज्य परस्परं नद्या भिन्नत्वाध्ययिणो भवन्तीति कविसमयप्रसिद्धः, रात्रेश्चाल्पीयसीत्वे विरह्कालस्याल्प-त्वम्, नद्याः प्रवाहस्य लघुत्वे च भिन्नतदस्थत्वेऽपि पूर्वसमयादपेक्षाकृतं सामीप्य-मिति, देश-कालोभयकृतविरहविप्रकर्षो दूरीकृतो निदाषेनेति महदुपकृतमिति हृदयम् ॥

सतोऽनियन्धनान्यसतो नियन्धनानि च व्याख्याय कमप्राप्तं नियमं व्याख्यातुसुपकमते—जातेनियमो यथेलादिना । नियमश्चातिप्रसक्तानां जाति-द्रव्य-गुणकियाणामेकविषयेऽवधारणमेवेति प्रागुक्तमेव चुडामणौ, तत्रातिप्रसक्तस्यस्यस्येष्टस्थलादन्यत्राऽपि सम्मवतो जात्यादेरित्यर्थः, तदुक्तं राजहोखरेणापि काव्यमीमांसायाश्चतुर्देशेऽध्याये - अनेकत्रप्रवृत्तवृत्तीनामेकत्रावधारणं नियमः दिति । तथा
चायमपि पूर्ववत् प्रकारचतुष्टयवान्, तत्र जातेः—सामान्यस्य, अन्यत्राऽपि प्रसक्तस्येकत्र नियमनं यथा-नद्यादिष्वपि लोके प्रवृत्तवृत्तीनां मकराणां समुद्रमात्रवृत्तित्वमितिः, एवं सत्स्वपि मौक्तिकोत्पत्तिस्थानेषु ताम्रपणींत्याख्यायामेव नद्यां
मौक्तिकोत्पत्तिरिति च।

तत्र प्रथमो यथा---

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"गोत्राप्रहारं नयतो गृहत्वं स्वनाममुद्राक्कितमम्बुराक्षिम् । दायादवर्गेषु परिस्फुरत्सु दंष्ट्रावलेगे मकरस्य बन्धः ॥" [का० मी० अ० १४]

भर्थः —दायादवर्गेषु-दायं-दातच्यं भागम्, आददत हति दायादाः सोदर-आत्रादिसगोत्राः, तेषां वर्गाः-समृहाः, तेषु, परिस्फुरत्सु-सर्वतः स्वसामर्थ्यप्रकटन-पूर्वकं संचरत्सु, अप्रे-पूर्वं हियते ममैवायमप्रभाग इति कृत्वेति-अप्रहारः, गोत्रस्य-कुळस्य, अप्रहारः-गोत्राप्रहारः, तं-कुळस्य सुख्यं धनम्, स्वनामसु-द्वाङ्कितं-स्वस्य नामैव सुदा-प्रत्ययकारिचिह्नं, तेन अङ्कितं-चिह्नितं यथा स्थात् तथा,

# कानि । द्रव्यस्य यथा-मलय एव चन्दनस्थानम्, हिमवानेव भूजों

अम्बुराशिं-समुद्रम् , गृहत्वम्-आरूयत्वं, मकराळयनामवत्त्वभित्यर्थः, नयतः-प्रापयतः, मकरस्य, देष्ट्रावलेपः-स्वतीक्ष्णदंष्ट्रागर्वः, वन्द्यः-स्तुत्यः । स्वकीय-दंष्ट्राबलेनैव मकरेण सस्वप्यन्येषु जलीयजन्तुवर्गरूपदायादेषु प्रसद्धा गोत्रस्य मुख्यं वस्तु स्वनाम्ना चिह्नयित्वा स्वावासीकृतमिति मावः । एतेन मकराः समुद्र एव वसन्तीति प्रकटितम् ॥"

ताम्रपर्ण्यामेव मौक्तिकानि यथा-

"कामं भवन्तु सरितो सुवि सुप्रतिष्ठाः, स्वादूनि सन्तु सिलेलानि च शुक्तयश्च । एतां विहाय क्रवाणिति! ताम्रपणीं नान्यत्र सम्भवति मौक्तिककामधेनुः ॥" [का० मी० अ० १४ ]

क्षर्थः—वरो वर्णः-शरीररूपं यस्याः सा वरवर्णिनी, तत्सम्बुद्धौ हे वरवर्णिनि ! "शीते सुखोष्णसर्वाङ्गी श्रीष्मे या सुखशीतला । भर्तभक्ता च या नारी सा भवेद वरवर्णिनी ॥"

इति तछक्षणमुक्तं रुद्रेण, हे उत्तमाङ्गने ! भुवि सुप्रतिष्ठाः-पुण्यजनकःवादिना सुप्रतिष्ठिताः, सिरेतः-गङ्गाचा महानद्यः, कामं भवन्तु, तासु स्वाद्नि सिलेलानि शुक्तस्थ कामं-यथेच्छं सन्तु, किन्तु एतां-दर्यमानाम्, ताम्नपणी, विहाय-त्यक्त्वा, अन्यत्र मौक्तिकानां कामधेनुः-यथेच्छमुत्पाद्यित्री न सम्भवति, अत्रैव मौक्तिकान्युत्पद्यन्ते नान्यत्रेति भावः॥

जातेर्नियममुक्त्वा द्रव्यस्य नियममाह—द्रव्यस्य यथेति-द्रव्यस्यान्यत्र सतोऽपि एकत्र नियमः, यथा—मल्लयः-मल्लयनामा पर्वत एव, चन्दनस्य-सोग-न्थिककाष्टस्य, स्थानं-स्थितिविषयः, उत्पत्तिभूमिर्वा, एवं हिमवान् हिमाचल एव, भूजैस्य-स्वनामल्यातस्य वृक्षविशेषस्य, उत्पत्तिपदं-प्रादुर्भृतिस्थानमिति।

तत्र प्रथमो यथा--

"तापापहारचतुरो नागावासः सुरप्रियः । - नान्यत्र मळयादद्वेर्दश्यते चन्दनहुमः ॥" [ का० मी० अ० १४ ]

# त्पत्तिपदम् । गुणस्य यथा—सामान्योपादाने रत्नानां शोणतैव, पुष्पाणां शुक्कतैव, मेघानां कृष्णतैव । क्रियाया यथा-ब्रीष्मादौ

अर्थः — तापस्य-औष्ण्यस्य, अपहारे-अपनयने, चतुरः — कुश्रः, नागानां – सर्पाणाम्, आवासः — निवासस्थानम्, सुराणां प्रियः – देवानां प्रीतिकारणम्, चन्दनहुमः, मलयात् – एतन्नामकात्, अद्रेः – पर्वतात्, अन्यत्र न दृश्यते ॥ द्वितीयो यथा —

> "न्यस्ताक्षरा धातुरसेन यत्र भूर्जत्वचः कुञ्जरविन्दुशोणाः। वजन्ति विद्याधरसुन्दरीणामनङ्गलेखिकययोपयोगम्॥"

[कु० सं० स० १, श्लो० ७]

अर्थः—यत्र-हिमालये, धातुरसेन-गैरिकादिधातुद्रवेण, न्यसानि-लिखि-तानि, अक्षराणि यासु ताः, कुञ्जराणां शरीरेषु ये बिन्दवः-स्वाभाविका रक्तवर्णाः पिटिकाः, तद्वत् शोणाः-रक्तवर्णाः, अथवा कुञ्जरबिन्दुसमिबन्दुभिः शोणाः बाहुल्येन तासु तेषां सत्त्वात्, भूर्जल्वचः-भूर्जन्नश्रवल्कलानि, विद्याधरसुन्दरी-णाम्, अनङ्गलेखिकयया-कामसम्बन्धिपत्रलेखनकर्मणा, उपयोगं-सार्थक्यं, व्रजन्ति-प्राप्नुवन्ति । कुमारसंभवे हिमालयवर्णनप्रसावे पद्यमिदं तस्य भूजोंत्प-क्तिस्थानत्वमाह ॥

अथ कमप्रासं गुणस्य नियममाह-गुणस्य यथेत्यादिना । यथा सामान्यो-पादाने रत्नविशेषस्य नामानुचार्य रत्नत्वेन सामान्येन रत्नस्य ग्रहणे, रत्नानां शोणता रक्तवर्णतेविति नियमः । एवं सामान्यतः-पुष्परवेन रूपेण, पुष्पाणा-मुपादाने तेषां शुक्कतेव शुक्करूपवष्यमेव, तथा मेघानामि सामान्यतः कथने रूष्णतेव रूष्णवर्णतेविति च गुणनियम इति । विशेषतो रत्नादीनामुपादाने तत्त-द्रपतायां न नियमः, एवं पुष्पाणामिष जपापुष्पत्वादिना मेघानां शारदमेघ-स्वादिरूपेण चोपादानेन तत्तद्वर्णानामिष न नियमः ।

तत्र रक्षानां शोणतैष यथा--

''सांयात्रिकैरविरतोपहृतानि कूटैः, इयामासु तीरवनराजिषु संमृतानि । रतानि ते दधति कचिदिहायताक्षि ! मेघोदरोदितदिनाधिपविम्बराङ्गाम् ॥''

[का० मी० अ०-१५]

अर्थः—आयते-दीघे, अक्षिणी यसास्तरसम्बद्धी हे आयताक्षि!, इह-पर्वते, सांयात्रिकेः-पोतवणिभिः, तत्त्वेनोपचिरतेः, क्रृष्टः-सानुभिः, अविरतं-सततम्, उपहृतानि-उपहारोकृतानि, श्यामासु-वृक्षश्रेणिभिरन्धकारयुक्ततया श्यामीकृतासु, वनराजिपु-अरण्यश्रेणिषु, सम्मृतानि-समुचितानि, रलानि-माणिक्यानि, ते—तव, मेघोदरे—जलदमध्ये, उदितस्य-प्रकाशं गतस्य, दिनाधिपस्य-सूर्यस्य, यत् बिम्बं-मण्डलं, तस्य शङ्कां-सन्देहं, दर्धात कचित् ?-उत्पादयन्ति किम् ? यथा पोतवणिजो दूरदेशाद् रलानि समानीय राहे उपहरन्ति, तथा तत्त्वेनोपचिरते-रेतदीयशिखरेः पर्वतायोपहृतानि स्लानि कमशोऽस्य तद्यप्रदेशीयस्यामायमानवनेषु संचितानि क्षणं मेघयुक्ताकाशे उदयं गतस्य सूर्यस्य सहशानि लक्ष्यन्त इति भावः। यथा प्रातःकाले मेघाच्छादितं सूर्यविम्बं विभाति तथैव कृष्णवनसंचित्रस्तान्यपीति कथने प्रातःकालिकसूर्यविम्बेन सह रक्षानां साहश्यमभिषीयमानं तेषां रक्तवं प्रकटयस्येव ॥

पुष्पाणां सामान्येनोपनिबद्धानां श्वेततेव यथा— "पुष्पं प्रवालोपहितं यदि स्थान्मुक्ताफलं वा स्फुटविद्धमस्थम् । ततोऽनुकुर्याद् विशदस्य तस्यास्ताम्रौष्ठपर्यस्तरुचः स्मितस्य ॥"

[कु० सं० स० १, श्लो० ४४]

अर्थः—पुष्पं-श्वेतकुसुमं, यदि प्रवाखोपहितं-नवपछ्ठवसंस्थितं स्वात्, वा-अथवा, मुक्ताफलं-मौक्तिकं, स्फुटं-स्पष्टं यथा स्वात् तथा, विदुमे-रक्तमणो, तिष्ठतीति यथाभूतं स्वात्, ततः-तदा, ताग्ने-रक्तवणें, ओष्ठे-दन्तच्छदे, पर्यस्ताः-विप्रकीर्णाः, रुचः-कान्तयो यस्य तस्य, विश्वदस्य-स्वच्छस्य, तस्याः-पार्वस्याः, स्मितस्य-इषद्वासस्य, अनुकुर्यात्-सादृश्यं प्राप्तुयात्। उत्पाद्योपमालंकारः। अत्र पुष्पमिति सामान्येनोपादाने तस्य श्वेतस्वमेव गम्यते, अत एव श्वेतवर्णेन स्मितेन सह तस्य साम्यम्। यथा श्वेतं पुष्पं रक्तप्रवाखोपरि यथा वा श्वेतं मौक्तिकं रक्त-विदुमोपरि भाषात् तथैव श्वेतं हास्यं ताम्रवर्णोष्ठस्योपरि भातीति कवेरमिष्रायः॥

एवं मेघानां कृष्णतेव, तस्योदाहरणं यथा—

"मेघश्यामेन रामेण पूतवेदिविमानराद । मध्ये महेन्द्रनीहेन रत्नराशिरिवावभौ ॥" [ का० मी० अ०-१५ ]

संभवद्पि कोकिल्रुक्तं वसन्त एव, मयूराणां वर्षाखेव विरुतं नृत्तं चेति ।

अर्थः—मेघवत् इयामेन-कृष्णवर्णेन, रामेण, प्ता-पिवत्रीकृता, वेदिः-मध्य-स्थितोच्च सूमिर्यस्य सः, विमानराद्र-पुष्पकस्, मध्ये-मध्यस्थितेन, महेन्द्रनीलेन-महता इन्द्रनीलमिणना, रत्नराशिः-रत्नसमृह इव, आवभौ-ग्रुगुमे । अत्र महाई-रत्नीनिर्मतस्य पुष्पकस्य मध्ये रामचन्द्रस्य रत्नसमृहमध्यस्थितस्य महेन्द्रनीलमणे-रिव शोभाऽभवदिति भावः । सामान्येन मेघोपादाने तद्वत् इयामत्वमित्यर्थस्य वाच्यत्वे मेघानां इयामतैवेति नियम आश्रितः ॥

कमप्राप्तं कियाया नियममाह-क्रियाया यथेति। प्रीप्मवर्षाचन्यतुंषु सम्भ-वद्षि सम्यक् प्रकारेण भवद्षि, अथवा संभाष्यमानमपि, कोकिल्ह्यतं कोकिल्हानां कूजनव्यापारः, वसन्त एव निवध्यते, नान्यसिः कृताविति। मयूराणामन्ये-व्विष्तं समयेषु संभवत्, विरुतं केकाशब्दः, नृत्तं गात्रसंचालनविशेषः, वर्षास्वेव निवध्यते। तत्र प्रथमो यथा—

> "वसन्ते शीतभीतेन कोकिलेन वने रुतम् । अन्तर्जलगताः पद्माः श्रोतुकामा इवोत्थिताः ॥''

> > का० मी० अ०-१४ ]

अर्थः — शीतभीतेन-शीतसमये भीत्या रुतमकुर्वता, कोकिलेन, वसन्ते प्राप्ते सितं, रुतं-कृतितम्, ततश्च अन्तर्जेलगताः-जलमध्ये लीनाः, पद्माः-कमलानिं श्रियश्च, श्रोतुकामा इव-किमयं वदतीति ज्ञातुमुत्कण्टिता इव, उत्थिताः- निर्गताः । वसन्ते कोकिलरुतस्येव पद्मानामपि विकासस्य प्रसिद्धिः, शीतकाले पद्मानि शीतेन नश्यन्ति, सित वसन्ते तेषां पुनरुत्पत्तिः । अत्र पद्मशब्दस्य प्रसि प्रयोगः, "वा पुंति पद्मं नलिनम्" इति कोशानुस्तोऽपि कविभिरप्रयुक्तत्वाव् दोषाधायक इति साहित्यदर्पणादिषु निर्णीतम्, तथापि 'पद्मा' इत्यनेन श्री-कमलयोः श्रेषस्थेष्टत्वेन श्रोतुकामा इवेत्युर्णश्चापोषकत्वेन च न दोष इति स्वीकार्यम् ॥

मयुरनृत्य-गीते वर्षास्त्रेव यथा-

"मण्डलीकृत्य बर्हाणि कण्डेमेंधुरगीतिभिः। कछापिनः प्रमृत्यन्ति काले जीसृतमालिनि॥"

[दण्डिनः का०द०प०१. श्हो-७०]

अथवा नियमः समयः कवीनाम्, यथा क्रुष्णनीलयोः, कृष्ण-हरितयोः, कृष्णद्दयामयोः, पीतरक्तयोः, ग्रुक्कगौरयोः, चन्द्रे राश-मृगयोः, कामकेतने मकरमत्स्ययोः, अत्रिनेत्रसमुद्रोत्पन्नयोध्यन्द्रयोः, द्वादशानामन्यादित्यानां, नारायणमाध्यविष्णुदामोदरक्र्मिदेः, कम-लासंपदोः, नागसर्पयोः, क्षीरक्षारसमुद्रयोः, सागरमहासमुद्रयोः, दैत्यदानवासुराणां चैक्यम् । तथा चक्षुरादेरनेकवर्णोपवर्णनम्,

अर्थः—ऋलापिनः-मयूराः, जीमृतम।लिनि-मेघमालायुक्ते, काले-वर्षासु बर्हाणि मण्डलीकृत्य-पिच्छानि चक्राकारतया निर्माय, मधुरा गीतिः-गायनं येषु तैः, कण्डेरुपलक्षिताः सन्तः प्रनृत्यन्ति । अत्र जीमृतमाली कालो वर्षाकाल एवेति तत्रैव तेषां स्त-नृत्ये इति कविराह ॥

एवं जात्यादीनां नियममुक्त्वा नियमशब्दमन्यथाऽपि व्याख्याति—अथवा नियमः समयः कवीनामिति । कवीनां समयः-सिद्धान्त आचारः, काचिद् विशिष्टा व्यावहारिकपरम्पराऽत्र नियमशब्देनोच्यत इति, स च यद्यपि बहु-विषयः, तत्र कश्चित पूर्वमप्यसिष्ठबम्धन-सदिनिबन्धनादिरूप उक्त एव, सम्प्रति तिद्वरोष एव कश्चिदुदाहियते—यथोत्यादिना । अत्र 'कुष्णानीलयोः' इत्यादि-पष्ट्यन्तपदानामन्ते निर्दिष्टन 'ऐक्यम्' इति पदेनान्वयः, तथा च नील-कृष्णयो-र्वसत्तो लोके मेदेऽपि कविभिरभिद्धत्वेनाचारादैक्यम्, यथा—

> "नदीं तूर्णं कर्णोऽप्यनुस्तपुलिनां दाक्षिणात्याङ्गनाभिः, समुत्तीणों वर्णामुभयतटच्छाबद्धवानीरहाराम् । तटे सह्यस्योचैः स्वसिक्छिनिवहो भाति नीकः स यस्याः, श्रियस्यांसे पीने लुलित इव घनः केशपाशः सुकेश्याः ॥"

> > [का० मी० अ०-१५]

अर्थः — कर्णोऽपि – कश्चिदेतस्नामकराजापि, दाक्षिणात्मङ्गनाभिः – दक्षिणदिग्ध-वाभिः कामिनीभिः, अनुसतपुलिनाम् – आश्चिततदप्रदेशाम्, उभयतदयोः – उभयोः कुलयोः, चलः – चञ्चलः, आवद्धः – श्रेणीबद्धः, वानीरद्दारः – वेतसलता-माला यस्यास्ताम्, वर्णाम् – एतस्नामिकां नदीम्, त्र्णं – झिटित, समुत्तीणः – पारि-तवान् । पुनर्नदीमेव विशिनष्टि – यस्याः – वर्णायाः, सः – प्रसिद्धः, नीलः – नीलवर्णः, स्वस्तिललिनवहः – स्वप्रसूत्वलसमुद्दः, सहास्य – तक्षामकपर्वतस्य, उद्वैसदे – उद्वते प्रान्तभागे, पीने-मांसले, प्रियस्य-द्यितस्य, असे-स्कन्धे, लुलितः-विकीर्णः, सुकेश्याः-सुन्दरकेशयुक्ताया महिलायाः, धनः-निविदः, नेशापाश इन-कष-समृहवद्, विभातीति शेषः । अत्र नीलवर्णेन जलेन स्वभावतः कृष्णवर्णानां सुकेशिकचानां साइश्योक्तेरुभयोर्षणेयोरेक्यं स्पष्टमेव प्रतीयत इति । यद्यपि "कृष्णे नीला-इसित-श्याम-काल-श्यामक-मेचकाः" [ अमर० १-५-१४ ] इत्यादिकोषानुसारं स्वभावत एव नील-कृष्णयोरेक्यं लभ्यत इति न तत्र किस्तमयकृतो विशेष इति प्रतिभाति, तथापि "नील्या अन् चक्तव्य" इति कात्यायन-वार्तिकवशनिष्पश्रस्य नीलशब्दस्य लोके हरितामिश्रितश्यामवर्णविशेषाभिधायिता इश्यत इति कविसमयस्य विज्ञश्चत्वेन तस्कथनं पार्थक्येनावश्यकमिति न काचि, द्रमुपपितिरिति ॥

कृष्ण-हरितयोरैक्यं यथा---

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"मरकतसद्दर्शं च यामुनं स्फटिकशिलाविमलं च जाह्ववम् । तदुभयमुदकं पुनातु वो हरि-हरयोरिव संगतं वदुः ॥''

[का॰ मी० अ०-१५]

भर्थः — मरकतसहशं-हरितवर्णं, यामुनम्, स्फटिकशिलाविमलं-स्फटिकवत् स्वच्छम्, जाङ्कच्या इदं-जाङ्कवं गाङ्गम्, [कृष्ण-भेतवर्णयोः ] हरिहरयोः, संगतं-संमीलितमेकत्र स्थितं वा, वपुरिव, तदुभयम्-एतङ्कयमप्युदकं, वः पुनातु। भत्र यमुनाया जलं कृष्णवर्णतया स्थातं कृष्णवर्णहरिश्वरीरेणोपमितं च हरितवर्णमरकतमणिसदृशस्वेनोक्तमिति कृष्ण-हरितयोरेक्यं स्वीकृतमेव॥

एवं कृष्ण-स्यामयोर्थस्तुतोऽभिन्नयोरपि लौकिकस्यवहारे प्राप्तसूक्ष्मभेदयो-रैक्यं यथा—

> "एतत् सुंदरि! नन्दनं शिक्षमणिश्विग्थाळवाळहुमं, मन्दाकिन्यभिषिक्तमौक्तिकशिले मेरोस्तटे नन्दति । यत्र श्यामनिशासु सुञ्जति मिळन्मन्दप्रदोषानिळा-सुद्दामामस्योषितामभिरतं कल्पहुमश्चन्द्रिकाम्॥"

> > [का॰ मी॰ म॰-१५]

अर्थः—सुन्दिरं ! एतत् – पुरोद्दरयमानम् , शिशमणः – चन्द्रकान्तस्य , स्निग्धः – चिक्रणः सुन्दरो वा, भाखवाळः – जलाधारो येषु तादशा हुमाः – वृक्षा यस्मित्तत् , नन्दनं – प्रतिद्धं देवोद्यानम् , मन्दाकिन्या – स्वर्गक्षया, अभिषिक्ता मौक्तिकिश्ला सुक्तामयी दषद् यस्मित्त्त् , मेरोस्तटे – सुमेश्पर्वतप्रान्तभागे, नन्दति – समृद्धत्या राजते । यत्र द्यामनिशासु – कृष्णपक्षरात्रिषु , कर्णयुमः – अभिक्षितार्थप्रदः सुरवृक्षविशेषः , उद्दान्नाम् , अमरयोषितां – देवाङ्गनानाम् , अमरयोषितां – देवाङ्गनानाम् , अमरते – सुरतं लक्ष्यीकृत्य, सुरतसमये इत्यर्थः , मिलन् – संगतः , मन्दः – शनैश्वरन् , प्रदोषानिलः – सायंकालिकः शितसुरिमर्वायुर्यस्या ताम् , चिन्द्रकां – ज्योत्साम् , सुञ्चति – विस्त्वति, तत् पत्रयेति शेषः । कस्यचित् कामुकस्य विद्याधरादेः कामिनीं प्रति स्वावसरस्याचनाय कथनमिदम् । अत्र द्यामनिशास्त्रिति कथनेन कृष्ण- स्यामारेतिनयं व्यक्तमिति ॥

पीत-रक्तयोरैक्यं यथा—

"लेखया विमलविद्धमभासा, सन्ततं तिमिरमिन्दुरुदासे । दंष्ट्रया कनकभङ्गपिशङ्गया, मण्डलं सुव इवादिवराहः ॥''

[कि०स०९-श्लो-३५]

अर्थः—हन्दुः, विमलविद्धमस्य-निर्मलरक्तमणेः, भाष इव भासः-कान्तयो यस्यास्तया, लेखया-स्वकल्या, रलयोरैक्याद् रेखाकारेण स्वश्तरिरण वा, सन्ततं-समन्ताद् व्याप्तं, तिमिरम्, आदिवराहः-वराहावतारो विष्णुः, कनकभक्षयत्-स्वर्णखण्डवत्, पिशक्षया-पीतवर्णया, दंष्ट्रया-उन्नतेन दन्तेन, भुवः-भूमेः, मण्डलं-वलयमिव, उदासे-उचिक्षेप, उद्दश्वार वा । अत्र विद्वमभासो लेखायाः पीतवर्णया दंष्ट्रयोपमानात् तयोर्षणेयोरैक्यं कवेर्मतिमिति व्यक्तम् ॥

ञुक्त-गौरयोरैक्यं यथा---

"कैलासगौरं वृषमारुरुक्षोः, पादार्पणानुग्रहपूतपृष्ठम् । अवेहि मां किङ्करमष्टमूर्तेः कुम्मोदरं नाम निकुम्ममित्रम् ॥''

[र० वं० स० २. श्लो-३५]

अर्थः—पुत्रप्राध्यर्थं वसिष्ठोपदिष्टां निद्दनीसेवामाचरन् राजा विल्लीपलया परीक्षानिमित्तं स्वमायया स्वस्थोपर्याक्रममाणेन सिंहेन मनुष्यवाचा विस्मयजनन-पुर्वैकं स्वपरिचयमुच्यते, कैलासवद् गौरं-ग्रुअम्, वृषं-स्ववाहनमृतवृष्यमम्,

आरुरुक्षोः-आरोद्धिमिच्छतः, अष्टमूर्तेः-शिवस्य, पादापँगं-उन्नं वृषपृष्ठं प्राप्तुं मध्ये पादस्थापनं, स एवानुम्रहः-अनुकम्पा, तेन पूतं-पवित्रीकृतं, पृष्ठं-पृष्ठदेशो यस्य तम्, किङ्करं-तस्येव दासं, निकुम्भस्य-कार्तिकेयस्य, मित्रं-सुहृदम्, कुम्भो-दरं नाम मां सिंहं, अवेहि-अवधारय । एतावता स्वस्यापृष्ट्यत्वमुपपादितम् । अत्र च श्वेतत्या प्रसिद्धस्य केळासस्य गौरत्वकथनेन शुक्क-गौरयोरेक्यमुक्तमेव । यद्यपि "गौरः पीतेऽरुणे श्वेते विशुद्धे चामिधीयते" ॥ इति कोशेन गौरशब्दस्य श्वेतपर्यायत्वेन शुक्केन सह तस्यैक्यं सर्वं सम्मतमेवेति न तत्र कविसमयकृतो विशेषस्थापि छोकिकं गौरशब्दस्य सर्वपादिवर्णे प्रयोगमनुस्त्यायं विशेषोऽभिहित इति । एवं वर्णान्तरेष्विप छोके भिन्नत्वेन प्रतीतेषु कविसमये कचिद्वेन्यमू-स्मिति ॥

चन्द्रे शश-मृगयोर्लोके भिन्नयोरप्येक्यं, तेन चासौ शशाङ्क इति मृगाङ्ग इति वोपचर्यते । एतेन भौम इव दिब्येऽपि विषये कवीनां समय इति ज्ञेयम् । यथा—

> "मा भैः शशाङ्क ! मम सीधुनि नास्ति राहुः, खे रोहिणी वसति कातर ! किं विभेषि । प्रायो विदग्धवनितानवसङ्गमेषु, पुंसां मनः प्रचलतीति किमन्न चित्रम् ॥"

# [वा०का०सू० ३, २,८]

अर्थः — काचित् कामिनी पातुं स्थापिते मद्यपूर्णपात्रे सकेशपाशेन स्वमुखेन प्रतिविग्नितपूर्वे चलां चन्द्रप्रतिकृतिं विलोक्य मम केशपाशं राहुं मदीयप्रतिकृतिं वायं रोहिणीं मन्यते इति सम्भाव्य तं उपालभते विवोधयित वा—हे शशाङ्क! मा भैः स्मयनिमित्त एवायं तव कम्पः, तत्कारणामावाच्च मीति त्यज, तव भयस्य च कारणद्वयं संभवति -राहुसिब्धानं, परस्त्रीसंबन्धसम्भावित-कोपायाः रोहिण्याः स्वपद्याः सन्निधानं वा, तत्र प्रथमस्याभावमाह मम सीधुनि मचे राहुनंस्ति, द्वितीयं निषेधात नोहिणी तव मानिनी जाया खे शाकाशे वसति, अत्र तस्याः सन्निधानासंभव एव, अत्र अवत्र वितर्भाति हो विशेषि -कुतस्वस्यसि, त्रासस्य तजन्यकम्पस्य वा कारणं स्वयमुहते प्राप्त हिति। विद्रा्धानं नकसक्यस्ति, त्रासस्य तजन्यकम्पस्य वा कारणं स्वयमुहते प्रथमपरिचयेषु, इति। विद्रा्धानं नकसक्लाचतुराणां विनितानाम्, नवसक्रमेषु प्रथमपरिचयेषु,

# साल्ङ्वारचडामणौ काव्यानुशासने

पुंसां-अविदग्धपुरुषाणां, मनः, प्रायो-बाहुल्येन, अहमस्या हृदयावर्जको भवेयं न वेति शङ्कया, प्रचलति-वेपते, इति हेतोः अग्र-तव भीतो, किं चित्रं ?-किमपि नाश्चर्यमिति । अत्र चन्द्रमसः शशाङ्करवेनोपादानम् ॥

अन्यत्र च मृगाङ्करवेन यथा---

''अङ्काधिरोपितसृगश्चनद्रमा सृगलाञ्छनः। केसरी निष्ठुरक्षिप्तमृगयूथो मृगाधिपः॥"[ शि० व० स० २, श्लो-५३ ]

अर्थः—युधिष्ठिरेण यज्ञार्थमाहृतः शिशुपाछं प्रत्याक्रमणाय च प्रोत्सुकः श्रीकृष्णः किमन्न कर्तन्यमित्युद्धव-बलरामौ पप्रच्छ, तन्न पूर्व बल एव स्वमत-माह. तत्र प्रसङ्गे-ऋजुतायाः, बलप्रयोगस्य च कीदृशः परिणामो भवतीति निदर्शः यति-अञ्जय-उत्सङ्गम्, अधिरोपितः-स्थापितो सूगो येन स चन्द्रमाः, सगला-ञ्छन इति ख्यातः, मृगस्तस्य दयनीयःवेन सम्मत इति वैपरीत्येन स तस्याकी-र्तिकरः संवृत्तः । निष्ठ्रं-निरनुक्रोशं यथा स्यात् तथा, क्षिप्तः-आक्रम्य निहतः, मृगयुथः-मृगतमृहों येनासी, केसरी-सिंहः, मृगाधिपः-मृगान् अधिकं पाति रक्षयतीति सः. तत्स्वामी वा ख्यातः । निर्दयतया हता मृगास्तस्य वशगास्तत्कीर्ति-कराश्च संवृत्ता इति शत्रौ मार्दवमनुचितं पौरुषं कीर्तिकरमिति शिञ्जपालेऽपि पौरुषं प्रयोक्तव्यमिति बलरामोक्तिः । अत्र च मूगलाच्छनत्वेनोक्तिरिति शश-सगयोरेक्यमापतितसेव ॥

एवं कामस्य ध्वजे मकर-मत्स्ययोरैक्यमपि कविसमयः, तथा च--"चापं पुष्पमयं गृहाण मकरः केतुः समुच्छीयतां, चेतोलक्ष्यभिदश्च पञ्च विशिखाः पाणौ पुनः सन्तु ते । दग्धा काऽपि तवाकृतेः प्रतिकृतिः कामोऽसि किं गृहसे, रूपं दर्शय नात्र शंकरभयं सर्वे वयं वैष्णवाः॥ "[

अर्थः --- कश्चिदतिशयसुन्दरं पुरुषं काम एव व्यमिति समर्थयमाना काचित्रा-यिकाऽऽह-पुल्पमयं चापं, गृहाण-हस्ते कुरु, मकरः-तदङ्कितस्तवूपो वा, केतुः-ध्वजः स्वकामत्वचिह्नम् , समुच्छीयतां-ऊर्ध्वीकियताम् , पुनश्च ते पाणी, चेती-रुक्यं-मनोरूपं शरन्यं ये भिन्दन्ति ते तथाभृताः, पद्म विशिखाः-वाणाश्च सन्तु, तथा च स्वकीयानि सर्वाणि चिक्कानि धारयेति भाषः । नन्वसौ कामो दग्धः शङ्करे-णेति चेत ? नेत्याद्द-काऽपि तवाकृतेः-ध्वदाकारस्य, प्रतिकृतिः-प्रतिमृतिर्देश्चा, न स्वमिति भावः, अतश्च स्वं कामोऽसि, किं-कुतः कारणादात्मानं गृहसे-गोपायसि, न किमपि गोपनकारणं छक्ष्यत इति भावः, ततश्च रूपं दर्शय-सर्वमात्मीयं वस्तु गृहीत्वा स्वरूपे तिष्ठ, ननु शङ्करः पुनः कुप्येतेति चेत्? तत्राह-अत्र शंकरभयं नास्ति, कुतः? सर्वे वयं वैष्णवाः-सर्वेऽत्रत्या विष्णुभक्ता इति शंकराय स्वष्टृत्ता-वेदकः कोऽपि नास्तीति निर्भयो विचरेति भावः । अत्र कामस्य मकरो ध्वज इस्युक्तम्॥

अन्यत्र च मत्स्वो यथा----

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"मीनध्वजस्त्वमित नो न च पुष्पधन्वा, केल्पिप्रकाश! तव मन्मथता तथापि। इत्थं त्वया विरहितस्य मयोपलब्धाः, कान्ताजनस्य जननाथ! चिरं प्रलापाः॥" [का० मी० अ-१६]

अर्थ:—"त्वं मीनध्वजः-मत्स्यकेतनवान्, नो असि न विद्यसे, पुष्पधन्वा-पुष्प-मयधनुईस्तश्च न असि, केलिप्रकारा! केलिपु-रितकीडासु, प्रकाशते-अतिशयेन शोभत इति सः, एतद्वुणमूलकं कस्यचिन्नाम तत्सम्बुद्धिः, तथापि-मन्मथिष्द्ध-योरुक्तयोरभावेऽपि, तव-भवतः, मन्मथता-कामदेवत्वसथ च अन्तरुन्मथनजन-क्रत्वम्, हे जननाथ!त्वया विरहितस्य कान्ताजनस्य इत्थं-पूर्वोक्तप्रकाराः प्रलापाः मया चिरमुपल्ब्धाः । केनचिद् राज्ञा कार्यवशान् स्वपुरं परिस्यज्यान्यत्र तिष्ठता स्वप्रेयसीनां वार्ताहरणाय प्रेषितः कश्चित् तासामवस्थामित्यं ब्याजहारिति प्रतीयते । अत्र कामस्य मीनध्वजत्वमुक्तमिति नैकस्य जनस्य ध्वजे प्रकारभेदः सम्भवतीत्वगत्या मकर-मीनधोरैक्ये पर्यवस्यति ॥

यथा वा---

आपातमारुतिविलोडितसिन्धुनाथो, हाकारभीतपरिवर्तितमस्यचिह्नाम् । उल्लङ्ख्य यादवमहोदिधिमीमवेलां, दोणाचलं पवनस्तुरिवोद्धरामि ॥" [का॰ भी॰ अ॰-१६]

अर्थः — पद्यमिदं महाभारतीययुद्धमसङ्गे सिन्धुदेशराजस्य जयव्रथस्य रक्षणाय यादवसेनया रचिते शकटब्यूहे तं [ जयद्रथं ] संस्थाप्य प्रवेशद्वारे स्वयं तिष्ठति द्वोणाचार्ये कथमत्र प्रवेष्टच्यमिति संशिषतेषु स्वपक्षीयेषु स्वसामर्थ्यप्रकाशनाय सीमसेनेनोक्तमित प्रतिभाति । पवनस्तुर्हन्तमान् द्रोणाचळमिव-द्रोणपर्वतमिव.

पवनस्नुतिव-हन्मानिवाऽहं भीमः, [स्वस्थापि पवनस्नुत्वेन-वायोरंशात् ससुन्दूतत्वेन तत्साम्योक्तिरिति तत्त्वम्, ] द्रोणाचळं-अचळरूपं-पर्वेतसमानं द्रोणाचार्यम्, उद्धरामि-उत्पाटयामि, प्रवेशद्वारास्यावयामि इति भावः । हन्मता
सह साम्यसमर्थकं विशेषणमाह-आपातमारुतेति-आपातमारुतेन-आक्रमणवेगजवायुना, विलोडितः-संक्षोभितः, सिन्धुनाथः-समुद्रो येन स इति हन्मत्पक्षे,
सिन्धुनाथः-सिन्धुदेशपालको जयद्रथनुपो येन स इति भीमसेनपक्षे । किं कृत्वेत्याह-हाकारेण-भयस्चकशब्दविशेषेण सह भीताः, परिवर्तिताः-समन्तात्
वर्तमाना मत्स्या प्व चिद्धं यस्यास्तादशीं, यादचा इव महोद्धः-समुद्रः, तस्य भीमवेलां-भयजनकं तटम्, उल्लङ्ख्य-उत्पुत्येति हन्त्यपक्षे, हाकारेण भीतः, परिवतितः-स्वसैनिकनिरीक्षणाय पृष्ठावलोकोकृतः मस्यिषद्धः-मीनध्वजः-प्रदुद्धः सेनापतिर्यस्याः [ यादवसेनायाः सेनापितः प्रदुक्ष आसीत्, स च कामदेवावतारः,
कामदेवश्च मीनध्वज इति तस्यापि मत्स्यध्वज्ञत्वेन प्रसिद्धिः ] सा, ताम्, यादवाः--यादवपक्षीया सैनिका एव, महोद्धिः---दुर्लङ्ख्यत्वात् समुद्रः, तस्य
भीमवेलामिति पूर्वेवत्, उल्लङ्क्य-अतीत्य ॥

अत्रिनेत्रसमुद्रोत्पन्नयोश्चन्द्रयोश्चेन्यम् , द्विधा हि श्रूयते चन्द्रमस उत्पत्तिः, हरिवंशपुराणे तस्य अत्रिनेत्रसमुद्भृतत्वमित्यमुक्तम् । [अत्रेः]

"नेत्राभ्यां वारि सुस्नाव दशभा चोतयद् दिशः । तद्गर्भविधिना हृष्टा दिशो देन्यो दशुस्तदा ॥ समेत्य धारयामासुर्न च ताः समशक्तवन् । स च ताभ्यः सहैवाथ दिग्म्यो गर्भः प्रभावितः ॥ पपात भासयँक्षोकान् शीतांद्युः सर्वभावतः ।" इति ।

अपरञ्ज, तस्य मध्यमानात् क्षीराब्धेरप्युत्पत्तिः पुराणेषु श्रुता, न च तयोः पार्थक्येन न्यवहारः क्वापि दष्ट इति कविसमयेऽपि तयोरेकस्वमेवाश्रितम् ।

यथा—

"वन्द्या विश्वसृजो युगादिगुरवः स्वायंभुवाः सप्त ये, तत्रात्रिर्दिवि सन्दधे नयनजं ज्योतिः स चन्द्रोऽभवत् । एका यस्य शिखण्डमण्डनमण्डिवस्य शम्भोः कछा, शेषाभ्योऽसृतमागुवन्ति च सदा स्वाहा-स्वधाजीविनः ॥"

[का०मी० अ-१६]

अर्थः—वन्द्याः-सर्वेषां प्रणम्याः, विश्वसृद्धः-सृष्टेरादावुत्पन्नत्वात् तेभ्य एवान्या सर्वो सृष्टिरिति तेषां विश्वसृद्ध्यम्, युगादिगुरवः-युगानां—सत्ययुगादी-नामादौ विद्यमानाः, गुरवः-सर्वेछोकोपदेशकाः, सस स्वायंभुवाः-स्वयंभूवृह्याः ततः समुद्धतः सप्तिषित्वेन प्रसिद्धाः, तत्र-तन्प्रस्ये, अत्रिः-तन्नामा मुनिः, दिवि-आकारो, नयनजं ज्योतिः सन्द्धे-समुस्सर्कं, सः-तज्योतिरेव, चन्द्रोऽभवत्-चन्द्रतां गतम्, उद्देश्य-प्रतिनिर्देश्ययोरेवयमापादयत् सर्वनाम क्रमेण तत्तिष्ठिङ्गभाग् भवतीति प्रतिनिर्देश्यचन्द्रगतिछङ्गविवश्वया स इति पुष्ठिङ्गनिर्देशः, यस्य-चन्द्रस्य, एका कळा, देवस्य शम्भोः शिखण्डस्य—चूडाया मण्डनाय मणिरिव स्थिता, रोपाभ्यः पञ्चद्रशस्यः स्वाहा-स्वधाभ्यां जीवन्तीति ये ते देवाः पितरश्च, स्वाहाजीविनो देवाः, स्वधाजीविनः पितरः, सदा अमृतं—सुधाम्, आधुवन्ति—रूभन्ते। अत्र चन्द्रस्यात्रिनेत्रसमुरपञ्चत्वमुक्तम् ॥

# समुद्रोत्पन्नत्वं च तस्य यथा-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"यदिन्दोरन्वेति व्यसनमुद्यं वा निधिरपा-मुपाधिस्तस्यायं जयति जनिकर्तुः प्रकृतिता । अयं कः सम्बन्धो यदनुहरते तस्य कुमुदं, विश्रुद्धाः श्रुद्धानां ध्रुवमनभिसन्धिप्रणयिनः ॥''

# [ अनर्घराघवे, मुरारेः ]

अर्थः—अपां निधिः—निधिः समुद्रः, इन्दोः—चन्द्रस्य, व्यसनं—क्षयं, उदयं—
वृद्धिं च, यत् अन्वेति—आनुकूल्येन क्षयं वृद्धिं च प्रामोति, तस्य अयम्—अमे
कथ्यमानः, जिनकर्तुः—उत्पादकस्य समुद्रस्य, प्रकृतिता—जन्यमानसमप्रकृतित्वम्,
उपाधिः—साध्यस्यापको धर्मः, किन्तु कुमुदं तस्य—चन्द्रस्य यत् अनुहरते क्षयबृद्धी अनुकरोति, अयं कः सम्यन्धः—निह् चन्द्र-कुमुद्योः कश्चित् सम्बन्धो
बिज्ञातो येन तद्नुसारित्वं तस्य स्थात्, अतश्चितज्ज्ञायते यत्, विभुद्धाः—निर्दोषाः,
धुद्धानां तादशानाम्, धुवं—निश्चयेन, अनिभसन्धिप्रणयिनः—निर्वाजन्नोहिनो
भवन्तीति रोषः। अग्र चन्द्रस्य समुद्रो जनयितेति स्पष्टमुक्तम् ॥

हादशात्मा दिवाकर इति प्रसिद्धम्, तत्र मासि मासि प्रत्येकमादित्यास्तपन्तीति प्रतिपादितं तत्तदाकरप्रन्थेषु, एवं च तेषां वास्तविको भेदः किन्तु कविसमये तेषामैक्यमेवोपनिवध्यते, यथा— "यसाघोऽधस्तथोपशुंपिर निरवधि भ्राम्यतो विश्वमश्वे-राष्ट्रतालातलीलां रचयति रयतो मण्डलं चण्डधाम्नः। सोऽज्यादुत्तसकातैस्वरसरलशारस्पर्धिभिधामदण्डे-इहण्डैः प्रापयन् वः प्रजुरतरतमःस्तोममस्तं समस्तम्॥"

[का० मी० अ-१६]

भर्थः — भर्थः, विश्वं – जगत्, भधोऽधः, तथा उपिर उपिर, निरवधि— सततम्, भ्राम्यतः, चण्डधान्नः — तिगमदीधितेः, यस्य – आदित्यस्य, मण्डलं रयतः — वेगात्, भावृत्तालातलीलां — भ्राम्तालातचक्रविडम्बनाम्, रचयित — कुस्ते, उत्तप्तकार्तस्य स्थान्य अप्रिद्धान्ददेशः, सरलाः — भवकाः, ये शराः — इषवः, तैः स्पर्धन्त इति तथाभूतैः, उद्दण्डैः — अन्याहतैः, धामदण्डैः – तेजः किरणेः, प्रचुरतरतमः स्तोमं — समधिकान्धकारसमूहम्, भस्तं — नाशं, प्रापयन् — गमयन्, सः — आदित्यः, वः, अन्यात् – रक्षयेत्। अत्र अधोऽध उपर्युपिर चैकसीव अमण्युक्तमिति सर्वेषामैक्यं स्पष्टमेव ॥

एवं नारायण-माधव-विष्णु-दामोदरादीनां लौकिकस्वरूपकृतमेदेऽपि कवि-समये ऐक्यम्, यथा—

"येन ध्वस्तमनोभवेन बलिजिक्कायः पुराक्षीकृतो, यो गङ्गां च द्धेऽन्धकक्षयकरो यो बहिंपत्रप्रियः। यस्याहुः शशिमच्छिरो हर इति स्तुत्यं च नामामराः, सोऽज्यादष्टभुजङ्गहारवल्यस्त्वां सर्वदोमाधवः॥"

[ सुभाषितावलौ चन्द्रकस्य ]

अर्थः-अर्थ श्लोकः सर्वेष्वकङ्कारग्रन्थेषु श्लेषप्रकरणे उदाहतः, परं तत्र पाठमेदः 
हृश्यते, काव्यप्रकाश-ध्वन्यालोक-साहित्यद्पेणेषु दत्तः पाठः समानः, सरस्वती-कण्ठाभरण-काव्यमीमांसाधतः पाठश्चात्रत्येन पाठेन सरूपः, केवलमन्तिमपादे "अष्टभुजङ्गहारवळयः" हृत्यस्य स्थाने सरस्वतीकण्ठाभरणे "इष्टभुजङ्गहारवळयः" हृति पाठः समुपलम्मते, अयमेव च पाठः समीचीनः प्रतिभाति, उभयपन्ने सुसंबद्धत्वात् । त्वां, उमाधवः-शिवः, माधवो वा, पात्विति सम्बन्धः । तत्र शिवपन्ने व्याख्या-ध्वस्तमनोभवेन-वृश्धकामेन, येन विक्षितः-नारायणस्य कायः, पुरा-त्रिपुरदाह्च्यतिकरे, अस्तीकृतः-हारतां नीतः।

# तदुक्तं महिम्नस्तोत्रे—

''रथः क्षोणी यन्ता शतष्टतिरगेन्द्रो धनुरयो रथाङ्गे चन्द्राकों रथचरणपाणिः शर इति । दिधक्षोस्ते कोऽयं त्रिपुरतृणमाद्यस्वरिध-विधेयैः क्रीडन्त्यो न खलु परतज्ञाः प्रभुधियः ॥''

अन्धकस्य-दैत्यविशेषस्य, क्षयकरः-नाशको यः, गङ्गां च द्रषे-शिरस्ति गङ्गां द्रधारः यश्च बर्हिपत्रः-मयूरगहनः कार्तिकेयः प्रियो यस्य तादशः, यस्यः शिरः शिरान्तिन्व-चन्द्रकछायुक्तम्, यस्य च हर इति स्तुयं नाम, अमराः-देवाः, आहुः; अष्टानां भुजङ्गानां हारो वळयं च यस्य, अथवा ''इष्टभुजङ्गहारवळयः'' इति पाठे-इष्टानि भुजङ्गानां हारा वळयानि च यस्य सः, स सर्वदा उमायाः-पार्वत्याः, धवः पतिः शिवः, त्वामन्यादिति ।

माधवपक्षे-अभवेन-संसारबन्धप्रयुक्तीत्पत्तिरहितेन, येन, अनः-शकटं, तदाख्योऽसुरः, कृष्णावतारे नाशितः, ध्वस्तं-पादावाताचूर्णितम्, बर्लि जयतीति तथाभूतः कायः; पुरा-समुद्रमथनोत्थामृतपरिवेषणसमये, स्त्रीकृतः-स्त्रीरूपतां प्रापितः, समुद्रोत्थामृतभोजनाय सुरासुरयोर्विवादे जाते मोहिनीरूपं धत्वाऽसुरान् विमोह्य तानेकपङ्को समुपावेश्य अमृतपरिवेषणे तानच्छलयदिति पौराणिकी कथा; अन्धकानां-यद्नाम् , क्षयं-निवासभूमिं द्वारकापुरीम् , करोति-निर्मापयतीति तथाभृतः, यः, भगं-गोवर्धनपर्वतं कृष्णरूपेण, गां-पृथिवीमेकार्णवममां वराह-रूपेण, दभे-धारयामास; यश्च बर्हिणः-मयूरस्य, पत्राणि-पिच्छानि तेषां प्रियः-मुकुटे शोभार्थ तेषां धारयिता, "बर्हिपत्रकृतापीडम्" इति गोपालध्यानेऽभि-धानात ; यस्य शशिनं मञ्जातीति शशिमथ्-राहुः, तस्य शिरो हरतीति तथाभूतः, इति नाम भ्रमरा भाहः। भ्रमृतपरिवेषणसमय एव राहुदछछेन देवानां पङ्का-वुपविष्टोऽसृतं जप्राह, तत्कालमेव सूर्याचन्द्रमोभ्यां हरिः संसृचितस्तस्य शिरश्रकर्त चक्रेण, अमृतं च तावत् पीतवान् स इत्यमरत्वं प्राप्तः सूर्याचनद्रमसौ तद्पराधा-देव प्रसतीति पौराणिकी कथा । अष्टौ भुजङ्गान् कालियादीन् हन्तीति तथा, "इष्ट्रभुजङ्गहारवळयः" इति पाठे-इष्टः, भुजङ्गहा-गरुडो यस्य, रवे-शब्दब्रह्मणि ळयो यस्य सः, सः, सर्वदः-सर्वेप्सितदाता, माधवः, त्वां पातु । अत्र नारायण-श्रीकृष्ण-माधवादीनामैक्यं स्पष्टमेव ॥

# ्सालङ्कारचुडामणौ कांच्यानुशासने

### तथा कमला-सम्पदोरेक्यं यथा---

"दोर्मन्दी [ न्दे ] रितमन्दरेण जलघेरुत्थापिता या स्वयं. यां भूत्वा कमठः पुराणककुदन्यस्तामुदस्तम्भयन् । तां लक्ष्मीं पुरुषोत्तमः पुनरसौ लीलाञ्चितभ्रलता-निर्देशैः समवीविशत् प्रणयिनां गेहेषु दोष्णि क्षितिम् ॥''

अर्थ:-अत्र 'मन्दीरित' इत्यस्य स्थाने 'मन्देरित' इति पाटः साधः, या-छक्ष्मीः. दोर्भ्या-बाहभ्यां. मन्दम्-ईषत् . ईरितः-प्रेरितः, मन्दरः-मन्थानकपर्वतो येन तथाभूतेन, जलघे:-समुदात्, स्वयमुत्थापिता, पुनः तां लक्ष्मीम्, असौ पुरुषो-त्तमः, लीलया, शब्चितैः-शोभितैः, भूलतानिर्देशैः-भवलीचलनैरेव, प्रणयिनां-स्वभक्तानामथ च प्रेमिणां, गेहेषु समवीविशत्-निवेशयामास, एवं यां भुवस्, कमठ:-कच्छपो भूत्वा, पुराणेन-प्राचीनेन, ककुदेन-वृषस्कन्धोपिरभागेन न्यस्तां-श्रिप्ताम् , पृथ्वी पूर्वं वृषस्कन्धोपरिस्थिता, ततः पतिता कच्छपावतारेण धारितेति पौराणिकी कथाऽत्रानुसंधेया, उदस्तम्भयत्-उत्थापयामास, पुनः तां क्षितिं-पृथ्वीं, प्रणयिनां दोष्णि-बाहौ समवीविशत् । अत्र छक्ष्मी-सम्पदोरेक्यं निबद्धम्, नहि समुद्रोत्थिता मुर्तिमती स्वप्रिया तेन प्रणयिगेहे निवेशिता. अपि त सम्पत्स्यारूपैवेति तयोरीक्यं स्पष्टमेवेह ॥

### नाग-सर्पयोरैक्यं राष्ट्रा---

"हे नागराज! बहुमस्य नितम्बभागं, भोगेन गाढमभिवेष्टय मन्दरादेः। सोढ।विषद्धावषवाहनयोगलीला पर्यङ्कबन्धनविधेस्तव कोऽतिभारः॥"

[का० मी० अ-१६]

भर्थः-हे नागराज !-वासुके!, अस्य मन्दरादेः वहं-विस्तीर्णं नितम्बः भागं-कटिपश्चात्प्रदेशम्, भोगेन-फणदेशेन, गाउं-दृढम्, अभिवेष्टय, सोढः, अविषद्धः-अन्यैरसहनीयः, वृषवाहनस्य-शिवस्य, योगळीळायां-योगकीडायां, पर्येङ्करम-आसनस्य, बन्धनविधिः-स्थिरीकरणकृत्यं येन तस्य, तव, अयं कः. भतिभार:-विशेषायाससाध्यं कार्यम् , ताद्दशे कार्ये कृतात्मयोगस्य तवायं नियोग-सुकर एवेति भावः ॥ अत्र मन्दराचळबन्धनभूतस्य नागस्य शिवपरिकरस्य सर्पस्य चैक्यं प्रतिपादितमिति ॥

# क्षीरसागर-क्षारसमुद्रयोरैक्यं यथा---

"शेतां हरिर्भवतु रत्नमनन्तमन्त-र्लक्ष्मीप्रसृतिरिति नो विवदामहे हे [ऽब्धे!]। हा दूरदूरसपयास्तृषितस्य जन्तोः, किं त्वन्न [त्वं न] कृपपयसः स मरोजीधन्यः॥"

[का॰ मी० अ-१४]

अर्थ:—अत्र कोष्ठान्तर्गतः पाठोऽपि समुपलभ्यते, स एव चाधिकः शोभनोऽर्धसङ्गत्या, त्विय हिरः शेतां-शयनं करोतु, हिरशयनकृतं महस्वं तेऽस्तु, अन्तःतव मध्ये, अनन्तं—संख्यातीतं, रतं जातावेकरवम्, भवतु, किञ्च लक्ष्मीप्रसृतिःलक्ष्म्या उत्पत्तिभैवतु, हे [अन्धे!] अत्र विषये—तव हिरशयनादिकृते माहात्म्ये,
नो विवदामहे—विवादं न कुर्मः । किन्तु, हा इति खेदे, तृषितस्य—पिपासितस्य,
जन्तोः कृते, दूरम्—अस्यन्तं, दूरसं—दुष्टरसवत्, पयो यस्य स त्वम्, कृपपयसः
दुर्लभजलत्वेऽपिपानीयकृपपानीयात्,मरोः—मस्देशात्, जघन्यः—नीचः। अथवा
स त्वं कृपपयसः मरोः किं न जघन्यः? इति कोष्ठस्थपाठानुसार्यन्वयः। ईदशमहिन्नोऽपि तव समीपे गतस्तृषितो न तृषाशान्ति लभते, ततो वरमसो मस्रेव,
यत्र कृपजलं नु मिलति, येन तृषाशान्तिरिति भावः॥

'किं त्वस्ति' इति पाठोऽप्यनुकूल एव । अत्र हरिशयनं लक्ष्मीप्रसूतिश्च क्षीराब्धिः, दूरदूरसपयस्यं च लवणोदस्य तथाप्यत्र तयोरैक्येन तस्य दूषणमुप-निबद्धम् ॥

सागरा हि प्रतिद्वीप भिद्यन्ते, महाससुदश्च समग्रां पृथ्वीं परिक्षिप्य वर्तते, तयोश्चेक्यं कविसमयसिद्धम्, यथा—

> ''रिङ्गत्तरङ्गश्रूभङ्गैसर्जयन्तीमिवापगाः । स ददर्श ततो गङ्गां सप्तसागरवञ्जभाम् ॥''

[का० मी० अन–१४]

अर्थः—स ततः, रिक्नन्तः-प्रेक्कमाणा ये तरक्षाः, तेषां भक्नैः-त्रुटिभिः, आपगाः-अन्या नदीः, तजैयन्तीं-भीषयन्तीमिव, सप्तानामपि सागराणां समृह-भूतस्य महासागरस्य वछभां-प्रियां गक्षां ददर्श, यत इयं सप्तसागरवछभा अत एव तत्संगमकाङ्क्षिणीरन्या नदीस्तर्जयतीति भावः, दृश्यते हि लोकेऽपि पत्युरित-

प्रियाङ्गना अन्याः सपत्नीरथः करोतीति । अत्र गङ्गाया पूर्वसागरगामित्वेऽपि महासमुद्रवछभान्वेनोक्तिरुभयोरैक्यमास्थायैव ॥

तत्त्वतो दैत्य-दानवाऽसुराणां भेदः; तथाहि-दितेरपत्यानि-हिरण्याक्ष-हिरण्यकि कि व्याद्यानि विभिन्न विकालि कि विभावित्त हिरण्याक्ष-हिरण्याक्ष-विकालि विभावित्त हिरण्याक्ष-विभावित्त विभावित्त हिरण्याक्ष-विभावित्त हिरण्याक्ष-विभावित्त हिरण्याक्ष-विभावित्त हिरण्याक्ष-विभावित्त हिरण्याता बळ-वृत्र-विक्षुरस्त-पृषपर्वादयोऽसुरा हित । कोशेषु यद्यपि "असुरा दैत्य-दैतेय-दनुजेन्द्रारिदानवाः । शुक्रविष्याऽदितिसुताः पूर्वदेवाः सुरिह्मः ॥" इत्यादिरूपेणैते सर्वे पर्यायवाचिनो विष्यातास्त्रथापि देवविरोधित्वमात्रं साम्य-मेषामादाय तत्रैकत्र निर्देशः, किन्तु तेषां युगमेदेन वंशमेदेन गुणमेदेन पार्थक्यं स्पष्टमेव, तथापि कविसमये तेषामैक्येनैव व्यवहारः। यथा—

"जयन्ति बाणासुरमौलिलालिता, दशास्यच्डामणिचक्रचुम्बिनः । सुराऽसुरावीशक्षिलान्तशायिनो, भवच्छिद्ख्यम्बकपाद्गांसवः ॥'' [का० ए० भा० श्लो. २]

क्षथं:-बाणासुरस्य मौिलना-किरीटेन, लालिताः-सादरं सेविताः, दशास्यस-रावणस्य, चूडामणीनां चक्रं समूहः, दशास्यत्वेन तस्य दश चूडामणयः, तत् चुम्बन्ति-तेषासुपरि स्थित्वा तिष्ठन्तीति ते, सुराश्चासुराश्च तेषामधीशाः-सुरा-धीशाः-हन्द्रादयोऽसुराधीशा बलादयसेषां शिसान्तेषु-शिस्ताप्रभागेषु, शेरत इति तथाभूताः, भवन्छिदः-सेवकानां संसारबन्धमोचकाः, ज्यम्बकस्य-शिवस्य, पादपांसवः-चरणरजांसि, जयन्ति-सर्वोत्कर्षेण वर्तन्ते, अतश्च तान् प्रस्यस्म प्रणत इस्याक्षिष्यते । बाणस्य दैसस्यात्रासुरस्येन निर्देशः ॥

यथाच--

''तं शम्बरासुरशराशनिशल्यसार-केयूररत्निकरणारुणबाहुदण्डम् । पीनांसलप्नद्यिताकुचपत्रभक्तं मीनध्वजं जितलगन्नितयं जयेत् कः ? ॥''

पानासलप्तदायताकुचपत्रमङ्ग मानध्वज जिल्लामान्नय जयत् कः ! ॥ अर्थः—शम्बरासुरस्य शरा अशन्य इव तस्कृते शल्यवत्—शङ्कृवत् सारः-वलं यस्य स चासौ वेयूरस्विकरणेररुणश्च बाहुदण्डो यस्य तम्, पीनयोः—मांसलयोः, अंसयोः-स्कन्थयोः, लग्नः-सक्तः, द्यितायाः-रतेः, कुचस्थितः पत्रभङ्गः-पत्रा-कृतिरचनाविशेषो यस्य तम्, जितं जगन्नितयं येन तम्, तं-प्रसिद्धं, मीनध्वजं-मत्स्यकेतनं कामं, को जयेत् ?, अपि तु कोऽपि नेलर्थः । अत्र दानवस्य शम्बरस्य असुरत्वेनोक्केतः ॥

#### यथा च-

''क्षासीद् दैखो हयग्रीवः सुहृद्देश्मसु यस्य ताः । प्रथयन्ति वलं बाह्वोः सितच्छन्नसिताः श्रियः ॥'' [हयग्रीववधे ]

सर्थः—हयग्रीवो देख भासीत्, यस बाह्मेर्बलं, सहद्वेदमसु—तिन्मत्रमन्दिरेषु, सितच्छत्रमेव स्मितं-लीलावासस्चक ईषद्धासो यासां तथाभूताः, ताः-बिल्याताः, श्रियः-सम्पदः, प्रथयन्ति-प्रकटयन्ति । एतेनैव तस्य प्रभुत्तं बाहुबलं चानुमेयं यत् तस्य सुहदोऽपि तेन तथा सम्पादिता यथा तेऽपि सितच्छत्रवन्तो राजान एव जाता इति । अत्र हयग्रीवोऽसुरोऽपि दैत्यत्वेनोपनिबद्धः ॥

यथा वा हयग्रीवं प्रति---

"दानवाधिपते! भूयो भुजोऽयं किं न नीयते। सहायतां कृतान्तस्य क्षयाभिप्रायसिद्धिषु ॥" [ह० व० ]

भर्थः—हे दानवानामधिपते!-हयग्रीव!, अयं-स्वकीयो भुजः, कृतान्तस्य-यंमस्य, क्षयाभिग्रायाणां-नाशाभिङाषाणां, सिद्धिषु-साधनेषु, भूयः-पुनरिप, अधिकं वा, सहायतां-सहकारित्वम्, किं न नीयते? कुतस्त्वमुदासीन इव पूर्व-वत् प्रतिपक्षाणां मारणाद् विरतोऽसीति भावः। अत्रासुरस्य तस्य दानवत्वेनोप-निवन्धः॥

्र उपनिबद्धश्रायं सदसदसत्सिबन्धनः किबसमयः, एवंभूताश्च बहुद्दाः किवसमयविषया आकारेषु स्थितासे यथायथं तेभ्योऽनुसन्धेयाः । किञ्च चश्चः कृष्णमध्यं श्वेतप्रान्तं च स्वाभाविकं, तस्य कविभिरनेकवर्णत्वेनोपनिबन्धनं कियते, तस्य ग्रुकुता यथा—

"तिष्ठन्या जनसंकुलेऽपि सुदशा साथं गृहप्राङ्गणे, तद्वारं मयि निःसदालसतनी त्रीङ्खासृदु प्रेङ्कति । द्वीनम्राननयैव लोलसरलं निःश्वस्य तत्रान्तरे, प्रेमार्ज्ञाः शशिखण्डपाण्डिससुषी सुक्ताः कटाक्षच्छटाः ॥''

[का० मी० अ-१५]

भर्थः-सायं जनसंकुले-बहुजनब्याप्तेऽपि, गृहप्राङ्गणे, तिष्ठन्त्या सुदशा, निःसहा-कामपीबादिना ग्लाना, भत एव भलसा-मन्दब्यापारा, तनुः-शरीरं का०८

यस्य तस्मिन्, मयि, तद्वारं-तस्या द्वारदेशं, वीङ्कया-गतिविशेषेण "वीङ्का गति-विद्वारेर्व्यापरिसर्पपरिक्रमाः" इति हैमः [६, १३६], मृदु यथा स्यात् तथा, प्रेङ्कति-गच्छति सति, हीनम्राननयैव-तत्रस्थजनदर्शनकृतळ्जासंवरणाय नीचै-रासम्मुखं भारयन्त्यैव, तत्रान्तरे-तस्मिन्नेव समये, लोळं-चञ्चळं च तत् सरळं-निसर्गमृदुं भावं यथा स्यात् तथा, निःश्वस्य-दुःखस्चकं निःश्वासं कृत्वा, प्रेम्णा आर्द्याः-कोमळाः, शशिखण्डस्य-चन्द्रशक्रस्य, पाण्डिमानं-श्वेत्यं मुज्जन्तीति ताः, कटाश्वस्य छटाः-कान्तयो, मुक्ताः-मदिभमुखमीरिताः । इह गुरुपरवशा मध्या नायिका । अत्र चश्चष्टाः श्वेततयोपनिबन्धः ॥

### चक्षुषः स्यामता यथा---

"क्षथ पथि गमयित्वा क्रुसरम्योपकार्ये, कतिचिदवनिपालः शर्वेरीः शर्वेकल्पः । पुरमविशदयोध्यां मैथिलीदर्शिनीनां, क्रुवलयितगवाक्षां लोचनैरङ्गनानाम्॥"[र०वं०स० ११, स्लो–९३]

अर्थः — सीतास्वयंवरप्रसङ्गे जनकपुरं गतस्तत्र परिणीतपुत्रचतृष्टयो राजा दशरधोऽयोध्यां प्रत्यावृत्तस्त्रत्रत्यं वर्णनिमदम् अथ-अनन्तरम्, शर्वकरूपः शिव-सदशः, अवितेपालः –राजा दशरथः, क्रुप्ता-रचिता, रम्या-मनोहरा, उपकार्या-पटभवनं यत्र तस्मिन्, पथि-मागे, कतिचित् , शर्वरीः –रात्रीः, गमियत्वा-अतिवाह्य, मैथिलीदिशिनीनां –सीतासंदर्शनलालसान्म्, अङ्गनानां –पुरस्रीणाम्, लोचनैः –नेत्रैः, कुवलयिताः –कुवलयेन नीलोत्पलेन युक्ताः कृताः, गवाक्षाः –वाता-यनानि यस्यां ताम्, अयोध्यां पुरम् –अयोध्यानगरीम्, अविशत् –प्रविष्टवान् । अत्र लोचनानां कुवलयेन साम्यविवक्षणात् इयामता स्पष्टं प्रतीयते ॥

#### कृष्णता यथा---

"पादन्यासैः क्रणितरशनासत्र ठीलावधूतै-रत्नच्छायाखचितवलिभिश्चामरैः क्रान्तहस्ताः । वेज्यास्त्वत्तो नखपदसुखान् प्राप्य वर्षाप्रविन्दू-नामोक्ष्यन्ते स्वयि मधुकरश्रेणिदीर्घान् कटाक्षान् ॥''

[में वू० पू० में श्लो-३५]

अर्थः --- यक्षो मेघायोज्जयिनीमार्गेण गन्तुमनुरुन्धन् , तस्या वर्णनप्रसङ्गे महा-काछशिवस्य सायंकाले पूजासमये समागतानां नर्तकीचामरप्राहिणीनां वेदयानां दर्शनस्य सौष्यं वर्णयति, तत्र-संध्याकाले, पादन्यासै:-चरणविक्षेपैर्नृत्याङ्गभूतै:, कणिता:-शब्दायमानाः, रशनाः-काञ्चयो यासां ताः, लीलया-विलासेन, अव-भृतै:-कम्पितै:, रतानां-कङ्कणमणीनां, छायया-कान्त्या, खचिताः-रूपिताः, . वरूयः-चामरदण्डा येषां तैः, "वलिश्चामरदण्डे च जरा–विश्लथचर्मणि" इति विश्वः । चामरेः-वालम्यजनैः, क्वान्तहस्ताः-शिथिलकराः, एतेन दैशिकं नृत्यं सुचितम् ; तदुक्तं नृत्यसर्वस्ते-"लङ्ग-कन्दुक-वस्त्रादिदण्डिका-चामरस्त्रज्ञः । वीणां च एत्वा यत् कुर्युर्नृत्यं तद् दैशिकं भवेत् ॥" इति, वेश्याः-महाकालसुपेत्य नृत्यन्त्यो गणिकाः, त्वत्तः, नत्वपदेषु–सुरतसमयप्राप्तनस्वक्षतस्थानेषु, सुखान्-सुलकरान्, "सुलहेती सुखे सुखम्" इति शब्दार्णवः, वर्षस्य-वर्षणस्य,-अग्र-बिन्दून-प्रथमकणान्, तेषां सुखोष्णस्वात् क्षते सुखकरत्वम्, प्राप्य, स्विय मधुकरश्रेणिवत्-भ्रमरपङ्किवत् , दीर्घान्-भायतान् , कटाक्षान् , आमोक्ष्यन्ते-प्रेरियष्यन्ति, "परैरुपकृताः सन्तः सद्यः प्रत्युपकुर्वते" इति भावः । कामिनी-दर्शनीयत्वलक्षणं शिवोपासनाफलं सद्यो लप्स्यसे इति ध्वनिः । अत्र कटाक्षाणां मधकरश्रेणिसाम्यप्रदर्शनेन कृष्णत्वमुक्तमेव ॥

मिश्रवर्णना यथा--

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

''तामुत्तीर्यं वज परिचितश्रूळताविश्रमाणां, पक्ष्मोत्क्षेपादुपरिविळसत्कृष्णशारप्रभाणाम् । कुन्दक्षेपानुगमधुकरश्रीमुषामात्मविम्बं, पात्रीकुर्वेन् दशपुरवधूनेत्रकौत्ह्छानाम् ॥''

[मे॰ दू॰ पू॰ मे॰ श्लो-४७]

भर्थः—यक्षो मेघमाह-तां-चर्मण्यतीम्, उत्तीर्य, श्रुवो छता इव-मूछताः, तासां विश्वमाः-विलासाः, परिचिताः-अभ्यसाः क्रुसा वा येषु तेषाम्, पदमाणि-नेत्रलोमानि, "पदम स्त्रे च सूद्भारी किञ्जव्हे नेत्रलोमिन" इति विश्वः, तेषाम्, उत्सेपात्-उद्ममनाद्धेतोः, कृष्णाश्च ताः शाराश्च कृष्णशारा नीलश्च-बलाः, उपरि विलसन्त्यः कृष्णशाराः प्रभा येषां तेषाम्, कुन्दानि-माध्यकुसु-मानि तेषां सेपः-इतस्ततश्चालनं, तस्यानुगाः-अनुसारिणो ये मधकराः-भ्रमरा-

**बहुका**लजन्मनोऽपि शिवचन्द्रमसो बालत्वं, कामस्य च मूर्तत्व-ममूर्तेत्वं चेत्यादि ॥ १० ॥

सेषां श्रियं मुज्जन्तीति तथोक्तास्तेषाम्, श्लिप्यमाणकुन्दानुसारिमधुकरकल्पाना-सिति भावः, दृशपुरं-रितदेवस्य नृपस्य नगरं, तस्य वध्वः-स्त्रियः, तासां नेत्र-केत्हरूलानां-नेत्राभिळाषाणां साभिळाषदद्यीनामिति यावत्, आत्मविम्बं-स्वमृतिम्, पात्रीकुर्वन्-विषयीकुर्वन्, व्रज-गच्छ । अत्र कृष्णशारप्रभाणा-मिस्पनेन कृष्णताबहुळा शबळता नेत्रेषुक्तिति ॥

एवं बहुकाळजन्मनोऽपि भविदितविप्रकृष्टकाळभवसापि, शिवचनद्वमसः सिविशरःशेखरस्थरवेन प्रसिद्धशिकळायाः, बाळत्वम् भप्राप्तावस्थान्तर-भाषामिकावस्थावस्वं कविसमयसिद्धम्, यथा—

> "माञायमानामरसिन्धुद्दंसः, कोटीरवल्लीकुसुमं भवस्य । दाक्षायणीविभ्रमदर्पणिश्र, बाळेन्दुखण्डं भवतः पुनातु ॥''

[का० मी० अर—१६]

खर्थः—मालायमाना—मालेवाचितिता या, अमरिसन्धः—गङ्गा, तत्या इंसः, शिविशिरोमालाभृतायां गंगायां संचरणशीलहंससदृशम्, कोटीरः-जटा, ''कोटीरस्तु जटा सटा'' इति रभसः । सेव वल्ली—लता, तत्याः कुसुमं-पुष्पम्, तत्स-इसिस्त्यर्थः, दाक्षायण्याः—दक्षात्मजायाः सत्याः, विभ्रमाणां—मुखव्यापारादि-चेष्टानां, दर्पणस्य—आदृशंस्य, श्रीरिव श्रीयंस्य तत्, तत्कार्यकारित्वेन तद्वदुप-चर्यमाणमिति भावः, भवस्य—शिवस्य, बालेन्दुखण्डं—मृतना शशिकला, भवतः—सम्यान्, पुनातु—पवित्री करोतु । अत्र खण्डस्पस्येन्दोर्बालत्वं स्फुटसुक्तमेव ॥

कामस्य हि शिवनेश्रदाहात् पूर्वं मूर्तत्वं-शरीरित्वं, दाहान्तरं चामूर्तत्वमिति वस्तुस्थितिः, कविसमये तूभयमप्युपनिवध्यते । तत्र मूर्तत्वं यथा—

"अयं स भुवनत्रयप्रधितसंयमः शक्करो, विभिन्ते वपुषाऽधुना विरहकातरः कामिनीम् । अनेन किळ निर्जिता वयमिति प्रियायाः करं, करेण परिताडयञ्जयति जातहासः सरः ॥"

[का०सी० अर—शंव]

अर्थः—अर्थ-अग्रे दृइयमानः, प्रथितः संयमः-बाह्याम्तरिन्द्रियनिप्रहो बस्य तादशः, शंकरः-शिवः, सः, अधुना विरहकातरः-क्षणमपि प्रियाविरहमसह-मानः सन्, वपुषा-स्वशरीरार्धेन कामिनीं-स्वप्रेयसीं पार्वतीम्, विभित्ते-धारयित, अनेन वयं निर्जिताः-निर्जित्य दृग्धाः, किळ-प्रसिद्धिरेषा, इति कथयन्, करेण-स्वहस्तेन, प्रियायाः करं परिताडयन्-उभयकरधातेन तास्त्रिकां घटयन्, जातहासः-'अहो कीदशोऽयं छोकप्रवादो यन्मद्वशे विद्यमानोऽपि शिवो मद्विजेन्द्वेनोद्धोष्यते' इति हेतोईसन्, स्वरः-कामः, जयति-स्वाति-शायित्वेन राजते। अत्र करेण करताडनस्थोक्तत्या हासवत्त्वेन च तस्य मृतित्वं निवद्यमिति स्पष्टम्॥

तस्यैवामूर्तत्वमपि यथा---

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"धनुर्माला मौदीं कणदलिकुरुं लक्ष्यमबला-मनो भेयं, शब्दप्रसृतय इमे पञ्च विशिखाः । इयाञ्जेतुं यस्य त्रिभुवनमनद्गस्य विषयः,

स वः कामः कामान् दिशतु द्यितापाङ्गवसतिः ॥"

[ सुभाषितावली, घण्टकस्य ]

अर्थः—अनङ्गस्य-शरीररहितस्य यस्य, माला-पुष्पमाल्यम्, "भाला तु पङ्गौ पुष्पादिदामिन" इति हेमः, धनुः-चापः, कणदलिकुलं-शब्दायमान-अमरसमूहः, मौर्वी-ज्या, भेग्नं-भेदनीयम्, अबलामनः, मनसोऽणुखेन प्रसिद्धे-रत्र लक्ष्यस्य दुभेंग्यतं ध्वन्यते, लक्ष्यं-वेधविषयः, हमे शब्दप्रभृतयः-सब्द्-रूप-रस-गन्ध-स्पर्शाः, पञ्च-परिमितपञ्चसंख्याकाः, विशिखाः-वाणाः, त्रिभुवनं-श्रयो लोकाः, हयान् विषयः, जेतुं-विजयकर्मीकर्तुम्, ख्यातः, द्यितानां-श्रीणाम्, अपाङ्गे-नेत्रकोणे, वसतिः-निवासो यस्य सः, स-प्रसिद्धः कामः, वः कामान्-अभिलवितप्रियसङ्गमादीन्, दिशतु-द्दातु । अनङ्गः सन् आयुधादिना परमदुर्बेलोऽपि दुर्लक्ष्यभेदनपूर्वकं त्रिभुवनविजयी काम हति, कवेराशयः । अत्रामृत्तवमनङ्गपदेन स्पष्टं प्रतिपादितम् ॥

इत्थं काव्येषु सिद्धवत्कृत्य प्रयुक्तः कत्रीनां समयो दिब्बात्रेण निर्दिष्टः, विस्तर-प्राहिभिः प्रवन्धान्तरेषु तद्ग्येषणं कार्यं स्वयं वोहनीयमिति ध्वनयन्नाह-इत्या-दीति-इति-पूर्वोक्तप्रकारकसदसन्निबन्धादिरादौ यस्य तदिति सामान्ये नपुंसकम् । तथाहि-साहित्यदर्पणे कविसमयख्यातानि इत्यं प्रदर्शितानि—

"मालिन्यं व्योग्नि पापे, यशासि धवलता वर्ण्यते हासकीर्त्यों,
रक्तौ च क्रोच-रागौ सिरिदुद्धिगतं पक्कजेन्द्रीवरादि ।
तोयाधारेऽस्तिलेऽपि प्रसरति च मरालादिकः पक्षिसङ्घो,
ज्योश्का पेया चकोरैजेलधरसमये मानसं यान्ति हंसाः ॥
पादाधातादशोको विकसति बकुलो योषितामास्यमधै—
पूनामक्रेषु हाराः रफुटति च हृदयं विप्रयोगस्य तापैः ।
मौवीं रोलम्बमाला धनुरथ विशिखाः कौसुमाः पुष्पकेतो—
भिन्नं स्यादस्य बाणैर्युवजनहृदयं खीकटाक्षेण तहृत् ॥
अह्ययमोजं निशायां विकसति कुमुदं चन्द्रिका ग्रुकुपक्षे,
मेघध्वानेषु नृत्यं भवति च शिखनां नाप्यशोके फलं स्यात् ।
न स्याजाती वसन्ते न च कुसुमफले गन्धसारहुमाणा—
मिलाद्यक्षेयमन्यत् कविसमयगतं सत्कवीनां प्रबन्धे ॥" इति ।

भन्नोक्ता बहुशो विषया उदाहता एव, भन्येऽपि यथादर्शनमुन्नेयाः, तन्न केचन प्रदर्शनते । भशोकस्य पादाघातेन विकासो यथा—

"अस्त सद्यः कुसुमान्यशोकः स्कन्धात् प्रभृत्येव सपछवानि । पादेन नापैक्षत सुन्दरीणां सम्पर्कमाशिक्षितनृपुरेण ॥"

[कु० संभव० ३।२६]

अर्थः—महादेवविजयप्रस्थितस्य मदनस्य साहाय्यं कर्तुं तिव्ययस्यां वसन्तः स्वसमृद्धं स्वयमेव प्रकटीचकारेति प्रसङ्गे कुमारसंभवकाव्ये पद्यमिदम्, अशोकः स्कन्धात्—शाखाद्वयविभागस्थानात्, प्रभृत्येव—ततः प्रारम्येव, सद्यः—तत्कालमेव, सपल्लवानि—सिकेसल्यानि, कुसुमानि—पुष्पाणि, अस्त—जनयामास, आशि-क्षिताः—कृतशब्दा नृपुरा यस्मिसेत, सुन्दरीणां पादेन सम्पर्क नापैक्षत, कोऽप्येष चकत्कारातिशयो यत् सुन्दरीपादाधातं विनैवाशोको विकसित इति । तथा च चदिकासे तद्येक्षेति स्फुटं प्रतीयते ॥

जरूधरसमये हंसानां मानसं प्रति गमनं यथा—
"कर्तुं यच प्रभवति महीमुच्छिलीन्ध्रामवन्ध्यां,
तच्छुत्वा ते श्रवणसुखदं गर्जितं मानसोकाः।

षा कैलासाद् विसक्तिसलयच्छेदपाथेयवन्तः, सम्पत्स्यन्ते नभसि भवतो राजहंसाः सहायाः ॥''

# [मे॰ दू॰ पू॰ मे॰ श्लो॰ ११]

अर्थः —यद् गार्जितं कर्तं, महीं —पृथ्वीम् उच्छिठीन्ध्राम् -उद्गतकन्द्रिकाम्, अत एव अवन्ध्यां –सफलाम्, कर्तं प्रभवति "कन्द्रस्यां च शिळीन्ध्रा स्यात्" इति शब्दाणिवे, शिळीन्ध्राणां भाविसस्यसम्पत्तिस् चक्त्वं च निमित्तनिदाने इत्थमुक्तम्— "कालाअयोगादुदिताः शिळीन्ध्राः, सम्पन्नसस्यां कथयन्ति धात्रीम्" इति। अवण-सुखदं — श्वितमुखजनकम्, ते –तव, गार्जितं –गर्जनशब्दम्, श्वव्वा —समाकर्यं, मानसोत्काः —मानसे सरसि उत्कण्डिता, कालान्तरे मानसस्य हिमदुष्ट्रस्वात् , हिमस्य च ईसानां रोगहेतुत्वादन्यत्र गता इंसाः पुनर्वर्षासु मानसमेव गच्छन्तीति प्रसिद्धः, विसकिसलयानां —मृणालाग्राणां, छेदैः —शक्लेः, पाथेयवन्तः पथिभोज्य-इच्ययुक्ताः, मृणालकन्द्रकशक्लसम्बलवन्त इति यावत्; राजहंसाः —हंसविशेषाः, "राजहंसास्तु ते चञ्चचरणेलेंहितेः सिताः" इत्यमरः, नभसि—व्योक्षि, भवतः —तव, सहायाः –सयात्राः, "सहायस्तु सयात्रः स्यात्" इति शब्दाणेवे, सम्पत्स्यन्ते –भविष्यन्ति । अत्र वर्षासु ईसानां मानसगमनं स्पष्टम् ॥

विप्रयोगस्य तापेईदयस्फोटो यथा कादम्बरीविरहेण मुनिपुत्रस्य कपिक्षरुस्य कादम्बरीपुर्वार्धवर्णितः॥

मेघध्वानेषु शिखिनां नृत्यं यथा—

"ज्योतिर्लेखावलयि गलितं यस्य बहैं भवानी, पुत्रप्रेमणा कुवलयदलप्रापिक्णें करोति । घौतापाङ्गं हरशशिरुचा पायकेसं मयूरं, पश्चाददिमहणगुरुभिगीर्जितैर्नवेयेथाः॥"

[मे॰ दू० पू० मे॰ श्लो॰ ४४]

अर्थः-मेघं प्रति यक्षः कथयति-ज्योतिषः-तेजसः, या लेखाः-राजयः, तासां वर्ष्यं-मण्डलं यस्यासीति तत् तथोक्तम्, गलितं-अष्टं स्वतः पतितं, न तु लोल्यात् छिन्नमिति भावः, यस्य-मयूरस्य, वर्दं-पिच्छम्, भवानी-गौरी, पुत्र-प्रेम्णा-पुत्रस्यायं वाहनीभूतो मयूर इति स्नेहेन, कुवलयस्य-नीलोत्पलस्य, दलं-

# काव्यस्य हेतुमुक्त्वा सहपमाह— अदोषौ सगुणौ सालङ्कारौ च दाब्दाऽर्थौ काव्यम् ॥११॥

पत्रं प्रामोति तच्छीलं तस्मन्, नीलकमलपत्रपरिधानशीले इति भावः, कर्णे, करोति-धारयति, दलं परित्यज्य तस्थाने वर्दं धत्ते इति यावत्, इरशशिरुचा-शिवशिरश्चन्द्रकान्त्या, धौतापाङ्गं-स्वतोऽपि शौक्च्यादतिधवलितनेत्रापाङ्गम्, पावकस्य-अमेरपत्यं पुमान्-पाविकः, तस्य स्कन्द्रस्य, तं-पूर्वोक्तं, मयूरं-शिलिनम्, पश्चात्-पूर्वोक्तसार्द्रपुष्पाभिषेचनानन्तरम्, अद्दः-देविगरेः कर्तुः, ब्रह्मणेन-गुहासङ्कमणेन, गुरुभिः-प्रतिध्वानमहद्भिरत्यर्थः, गर्जितैः-स्वकीयगर्जनशब्दैः, नर्तयेथाः-नत्यैनं कारय, मार्देङ्गिकभावेन कुमारसुपास्स्वेति भावः । तथा चात्र मेघध्वानेन शिल्वनो नृत्यं निबद्धमेवेति ॥

विशेषजिज्ञासुभिश्च महाकवीनां विततं निबन्धवृन्दं परिशीळनीयमिति ॥१०॥ काव्यकारणनिरूपणप्रसङ्गेन तदन्तःपातिशिक्षाया छक्षणं विस्तरेण विवेचयन प्राप्तावसरं कविसमयं च प्रदर्श सम्प्रति कान्यलक्षणभूतं सुत्रं व्याचिख्यासुराह्-काव्यस्य हेत्मुक्त्वा स्वरूपमाहेति-काव्यस्य-अनुपहसनीयस्वविशिष्टस्र कविकर्मभूतस्य, हेतुम्-उत्पत्तिकारणम् , उक्त्वा-"प्रतिभाऽस्य हेतुः"। [का०शा० ९-४] इत्यादिसुत्रैः कथयित्वा, तस्यैव स्वरूपं-स्वं-काव्यात्मकं लक्ष्यं. रूप्यते-इतरभिन्नत्वेन रूपेण ज्ञाप्यतेऽनेनेति स्वरूपं लक्षणम् , बाह-''अदोषौ सगुणौ'' . इत्यादिसुत्रेण कथयतीति भावः । भनेन सुत्रेण काव्यस्य छक्षणं प्रतिपादनीयम्, तत्र काव्यलक्षणे बहु विवदन्ते आलङ्कारिकाः । केचित् काव्यत्वं शब्दमात्रनिष्ठ-माचक्षते, अपरे शब्दार्थोभयनिष्ठम्, तेषां मतानि च सूत्रव्याख्यान्ते विवे-चयिष्यन्ते । स्वमते च शब्दार्थयोईयोरेव सहभावेन काव्यत्वमङ्गीकृतम् , आस्वाद-ब्यञ्जकत्वस्योभयत्राऽपि सद्भावात् , 'काब्यं श्रुतम् , गीतं रचितम् , काब्यमवगतं-बुद्धम्' इत्यादिविश्वजनीनव्यवहारदर्शनेनानुपहसनीयकान्यत्वरूपस्य लक्ष्यता-वच्छेदकधर्मस्योभयत्राऽपि सत्त्वेन तथानिर्णयात् । तदाह-अदोषी सगुणी साळङ्कारौ च शब्दाऽर्थी काव्यमिति–शब्दश्रार्थश्रानयोरितरेतरयोगः शब्दार्थों, तौ काब्यं-काब्यशब्दप्रवृत्तिनिमित्तं, तथा च सर्वेषां शब्दानामर्थानां च काव्यत्वप्रसक्ती छक्षणस्याव्यावर्तकतेति तहोषवारणाय 'अदोषी' इत्यादि

विशेषणत्रयं शब्दाऽधेयोहपात्तम् । शब्दाऽधीवित्यत्र च यद्यप्ययेशब्दस्य स्वराधकारान्तत्वेन पूर्वनिपातो युक्तस्थापि शब्दस्याधीश्रयत्या प्राधान्येनाऽभ्य-हिंतत्वात् पूर्वनिदेशः, अर्थे छौकिकाधिकधिकायत्तित्वरूपस्य प्राधान्येऽपि शास्त्रीः वाधिक्रयाकारित्वरूपस्य शब्दाधीनत्वेन तस्येन प्राधान्यात्, श्रुतावपि हि "नामरूपे व्याकरवाणि" [छा० उप० १] इत्यादौ नामपदेन शब्दस्येन पूर्वनिदेशः, कविभिरपि "वागर्धाविन सम्प्रक्ती" [र० वं० स० १-श्लो० १] इत्यादौ शब्दस्येन पंत्रमुद्धीयादानम् । गुणसन्त्रापेश्लया दोषाभावस्येवाधिकान्वश्यक्षेत्र प्राधान्योवित विशेषणमुपात्तम्, गुणेन हि प्राद्धातातिशयो विज्ञायते, दोषास्तु काव्यद्वारा कविमपि वृषयन्तीति तत्परित्यागः पूर्वमेवापेश्लित इति बुद्धा चः अदोषी-न विद्यते दोषो ययोरिति बहुवीहिः, काव्यत्वविघटका ये च्युतसंस्कारत्वादयोऽतिप्रबला दोषास्त्रविरिहितौ शब्दार्थीं काव्यल्क्षणघट-करवेन प्राह्मी।

भन्नेदं विचार्यते-''अदोशों'' इत्यत्र नजर्थान्वयितया विवक्षितस्य दोषस्य सामान्याभावो विवक्षितो विशेषाभावो वा?, नाद्यः, एवं सति काव्यं निर्विषयं स्यात् , नहि सम्भवति प्रयत्नेनापि निर्मिते काव्ये दोषसामान्याभावः, अथ कश्चि-न्महताऽबधानेन विमलया प्रतिभया च युक्तः कविकुलचुडामणिः पद्यमेकमल्पं वा कमपि प्रबन्धं तादशं विरचयेदपि, तथाऽपि प्रविरलविषयता काव्यस्य स्यादेव. स्याच बहुनां महाकाव्यानामकाव्यतेतिः न द्वितीयः, वस्तुतो दृष्टस्यापि काच्यस्य काव्यता स्वीकार्या स्थात् , निह क्रचिदिप काव्ये सर्वेषां दोषाणां यौगपद्येन सत्ता सम्भवति, तथा च कस्यचिद् दोषस्याभावादेव दोषविशेषाभाववस्वं शब्दार्थयोर-स्तीति तस्य काव्यत्वं को व्याहन्तुमीशः, एवं च दोषसत्ताहेतुकाऽकाव्योदाहरण-मेव दुर्छमं स्यादित्युभयतः पाद्मायां रज्ञौ दुर्छभोऽदोषाविति लक्षणवटकविशेष-णस्य प्रवेश इति; अत्रोच्यते-प्रथमः पक्ष एवं साधीयान् , न च सर्वथा निर्देणस्यै-कान्तमसम्भव इति वाच्यम् , पदमात्रस्य, एकस्य पद्यस्य, अन्यस्य निबन्धस्य वा तथाभूतस्य लाभे लक्षणस्य साफल्यात् , अत्र पक्षे पूर्वं प्रदर्शितः काव्यस्य प्रवि-रलविषयतादोषश्च भूषणमेव, अत एव चेदशेऽपारे विचित्रकविपरम्परापरि-पूरितेऽपि संसारे द्वित्रा एव महाकवयः स्त्यन्ते. तथा च निर्दोषशब्दार्थवस्वं काञ्यलक्षणे देयमेवेति ।

## सालङ्कारचुडामणौ काव्यानुशासने

मत्रापरे साहित्यदर्पणकारविश्वनाथकविपञ्चाननप्रभृतयो नवीनाः प्रत्यवतिष्ठन्ते यदि दोषरहितस्यैव कान्यत्विमष्टं तर्ध्वदाहियमाणस्यास्य पद्यस्य कान्यत्वं न स्यात्, यथा-

''न्यकारो ह्ययमेव मे यदरयस्तत्राप्यसौ तापसः. सोऽप्यत्रैव निहन्ति राक्षसकुरूं जीवत्यहो रावणः । धिग्धिक शक्तजितं प्रबोधितवता किं कुम्भकर्णेन वा, स्वर्गद्रामटिकाविलुण्ठनवृथोच्छुनैः किमेभिर्भुजैः॥"

[ह० ना० ऑ॰ १४, श्लो॰ ६]

अर्थः—अयं श्लोको हनुमन्नाटके किञ्चिद्वैपरीखेन पठितो दश्यते, अत्रसं पूर्वार्दं तत्र परार्धःवेन पठितम्, भलङ्कारप्रन्थेषु सर्वत्रायमेव [ भत्रत्यः ] पाठः समुपलभ्यते, किञ्ज तत्र "स्वर्गप्रामटिकाविलुण्ठनपरैः पीनैः किमेभिर्भुजैः" इति पाठः. तथापि यथाऽत्र स्थितः पाठस्तथैव व्याख्यायते । मे-सर्वलोक-विजयिनः परमप्रतापयुक्तस्य, यत् , अरयः-शत्रवोऽपि सन्ति, अयमेव न्यक्कारः-तिरस्कारः, निःसपत्नेन मया भवितन्यम्, तत्र नैकोऽरिः, किन्त अरयः-बहवः शत्रवः । तत्राऽपि-तेष्वरिष्वपि, असौ-प्रख्यातः, तापसः-तपस्विवेषधरो रामः, कश्चित् समो वरी भवेत् तदाऽपि कश्चिदाश्वासः, किन्तु राज्यश्रष्टः सहाय-हीनस्तपस्त्रिवेषधारी च. भयमपि परमो न्यकारः । सोऽपि अत्रैव-लङ्कामागत्य, न तु स्वोपरि आक्रममाणं, राक्षसकुछं-राक्षसानां वंशमेव, नन्वेकं क्रमपि राक्षसं, निहन्ति-न केवलमाकामति किन्तु मारयत्यपि । अहो ! तथापि रावणो जीवति-प्राणान धारयति महदाश्चर्यमिति भावः । शक्कजितम्-इन्द्रजेतारं मेघनादम्, विक् धिक्-बहुशो धिकाराः, प्रबोधितवता-बलान्निद्वातः समुत्थापितेन, कुम्भ-कर्णेन-मदनुजेन, किम् ?-तेनापि न किमपि कृतमिति भावः। किञ्च, स्वर्ग-श्रामिटकायाः-स्वर्गेरूपश्चद्रशामस्य, विलुण्डनेन-पुनः पुनः सर्वस्वहरणेन, वृथा-निष्प्रयोजनं यथा स्थात् तथा, उच्छनैः-वृद्धिं गतैः पुष्टैः, एभिः-मर्दायैः, विंशत्या भुजै:-बाहुभि:, किम् ?-एभिरपि न किमपि स्वानुरूपः पराक्रमः प्रकटित इति भावः ॥

भत्र हि विधेयाविमशों नाम दोषः, स च विधेयस्य-विषयस्य, अविमर्शः-तस्वेनाप्रतिपादनमेव, तश्चेह विद्यते, तथाहि-

''अनुवाद्यमनुक्तवैव न विधेयमुदीर्येत् । नहालब्धाऽऽस्पदं किञ्चित् कुत्रचित् प्रतितिष्ठति ॥" इति वृद्धवचनेनानुवाच-विधेषयोः पौर्वापर्यस्य नियमितःवात्, अत्रारिमत्त्व-तत्तापसत्व-तत्कृतराक्षसकुळहननादीनामनुवाद्यानां पूर्वप्रयोगे न्यकारस्य च विधे-यस्य परप्रयोगे कर्तव्ये तथा न कृतम्, अयमिति सर्वनाम्नाऽरिमत्वादिरेव पराम्वश्यते, तदेवाचानुवाद्यमुद्देश्यं वा, न्यकाराद् विधेयात् पश्चानिर्दिष्टम्, उद्देश्य-विधेययोॐक्षणं चेल्थमुक्तं भद्टवार्तिके—

> "यच्छब्दयोगः प्राथम्यं सिद्धस्वं चाप्यनुद्यता । तच्छब्दयोग भौत्तर्यं साध्यस्वं च विधेयता ॥" इति ।

तथा चानुवाद्यस्य पूर्वमुपन्यासो विधेयस्य पश्चादिति, इह तदकरणाद् विधेया-विमर्शो दोषो वाक्यगतः। अन्तिमचरणे च 'वृथोच्छुनैः' इत्यत्र पदगतोऽसौ दोषः, तथाहि-उच्छनतया वृथात्वस्य तत्कालमात्रजातत्वाभिप्रायेण विधेयतां नेतुमुचितस्य तरपुरुषसमासेन कविना गुणीभावं नीततया पूर्वसिद्धस्वप्रतिभा-सनादनुवाद्यत्वप्रतीतिभैवतीति विधेयस्य प्राधान्येनाविमर्शः-अनिर्देश एवात्रेति स दोषोऽक्षत एव । एवं च द्विधा वाक्यपदोभयगतत्वेनात्र दोषसचादिदं काव्यं न स्यादिति । न च, न चेल्लक्षणयुक्तं माऽस्त्विदं कान्यमेतावता का नो हानिरिति वाच्यम् , महामान्यविद्वत्कविसम्प्रदायस्याकुलीभावप्रसङ्गात् , पद्यस्य ध्वनित्वेन उत्तमकाव्यता विद्वत्समाजे प्रथिता, ध्वनित्वं हात्र प्रतिपदमे-वावभासते, तथाहि-अयमेव' इत्यन्ययोगन्यवच्छेदसूचकस्य एवकारस्य, 'मे' इति काकुपदस्य च, 'अरयः' इति बहुवचनस्य, 'अत्रैव' इति सर्वनाम्नः, 'निहन्ति. जीवती'त्याख्यातस्य, 'अहो' इत्यव्ययस्य, 'रावण' इति तत्तद्धि-शेषार्थान्तरसंक्रमितवाच्यस्य पदस्य, 'धिक धिक' इति द्विरुक्तेः, 'शक्रजितम्' इति ताच्छील्यविहितक्रिप्शत्ययस्य, 'ग्रामटिका' इत्यनादरार्थविहितकरूपतिद्धत-प्रत्ययस्य, 'विलुण्डन' इत्यत्रोपसर्गस्य, 'भुजैः' इति बहुवचनस्य च, तत्तदर्थ-ब्यञ्जकत्वेनासंलक्ष्यक्रमो ध्वनिरत्र । 'भयमेव' इत्येवकारेण स्यक्कारसत्त्वेऽसन्दि-ग्धता, 'मे' इति काका चात्मनोऽप्रतिभटता, 'अरयः' इति बहुवचनेन चारीणां बाहुल्यस्य नितान्तमसद्धता, 'तापस' इति पदेन शत्रुभावाचरणायोग्यता, 'अत्रैव' इत्यनेन समीपस्थस्यापि जीवतः शत्रोरत्यमृष्यता, 'निहन्ति' न तु केवछं वर्तत एवेति चाल्यतेन, राक्षसकुरुम्' एव न तु द्वित्रान् राक्षसान् , 'जीवति' इत्याख्यातेन च मृते रावणे यदभविष्यत् तदभविष्यत् , जीवति सत्यवं भावो दःसह एवेति जीव-नस्य निन्यता च, 'अहो' इति निपातेनानुतापातिशयः, 'रावणः' इति पदम् 'इन्द्रा-

## सालङ्कारच्डामणौ काष्यानुशासने

दिदेवविजयी, कैलासोत्तोलकः स्विशिरसामपि छेदकः, शाज्ञानवर्तिसकल्लोकः, प्रथितपराक्रमशाली च' इत्याद्यथेषु सङ्क्रमितवाच्यम् , 'धिक् धिक्' इति द्वित्वेन द्वित्वेन निन्दाया अतिशयः, जयतेस्ताच्छील्यक्रिपा च तादृशः स्वभावः, 'ग्राम-टिका' इत्यनेन तस्यानायासलुण्डनीयता, 'भुजै:' इति बहुवचनेन लोकातिग-संख्यता चासंखक्ष्यक्रमेण ध्वन्यते; समुदायेन च निर्वेदाख्यः संचारिभावः प्रती-यत इति ध्वनित्वेनास्योत्तमकाव्यता "इदमृत्तममतिशायिनि व्यङ्गये वाष्याद ध्वनिर्जुधैः कथितः" [का० प्र० प्र० उ० ] इति स्वीयलक्षणानुसारमेव स्वीका-र्थेति, तत्र काव्यलक्षणाघटनाद्व्याप्तिरिति । न चांशविशेषे सत्यपि दोषे तदति-रिक्तांशस्य निर्देष्टतया तत्र काव्यलक्षणघटनात्राव्याप्तिरिति वाच्यम् . यत एवं सति यत्रांशे दोषः सोऽकाव्यत्वप्रयोजकः, यत्र च ध्वनिः स उत्तमकाव्यःवप्रयो-जक इत्युभाभ्यामेशाभ्यामाकृष्यमाणमिदं काव्यमकाव्यं वेति निर्णेतुमशक्यं स्यात् , किञ्च दोषाणां दोषत्वं हि समुदायद्षकत्वेन, नहि काव्यस्य कञ्चिदंशं दुषयन्तः श्रुतिदुष्टरवादयो दोषाः, किन्त्वविकलमेव कान्यम् , तथाहि-कान्यात्म-भूतस्य रसस्यानपकर्षत्वे तेषां दोषत्वमपि नाङ्गीक्रियते. अन्यथा नित्यदोषानित्य-दोषत्वब्यवस्थाऽपि न स्यात् , ये हि सर्वदा रसापकर्षकास्ते नित्यदोषाः, यथा च्युत-संस्कारत्वादयः, श्रुतिदृष्टत्वादयो हि कतिपयश्यक्षारादिरसमात्रापकर्षकत्वेनानित्या-दोषा इति सर्ववादिसम्मतम्, एवं चांशविशेषेऽपि दोषसत्त्वे सर्वमेव कान्यं दुष्टं स्यादित्येकस्याप्यंशस्य निर्देशकत्वेन कान्यत्वं न स्यादिति ।

"तत्साद्यमभावश्च, तदन्यत्वं तदस्पता । अप्राशस्यं विरोधश्च, नजर्थाः षद्ग प्रकीर्तिताः ॥"

इत्युक्तदिशाऽनुदरा कन्येतिवदिह नजोऽल्पार्थकत्वमिति ''ईषद्दोषौ शब्दार्थौ कान्यम्'' इत्युक्तौ प्रोक्तपद्यस्य गुणसंख्ययाऽल्पदोषकत्वेन कान्यत्वं स्यादेवेति नोक्ताब्याप्तिदोष इति वाच्यम्, एवं च काव्यस्वाय दोषसन्वस्याप्यपेक्षितत्वेन निर्दोषयोः शब्दार्थयोः काव्यत्वं न स्वात् , सोऽयं वृद्धिमिच्छतो मुलस्वापि हानिरित्याभाणकविषयः, यदेकं संग्रहीतुं कृते प्रयत्ने शतं कान्यान्यकान्यतामाः पद्यन्ते। न च "सति संभवे ईषद्दोषी शब्दार्थी काव्यम्" इति वाच्यम्, रत्न-लक्षणे क्रियमाणे प्रखरप्रभादिगुणविशिष्टमहामुख्यशिलाखण्डमित्यादिरूपमेव स्बरूपलक्षणसञ्यते, न त कीटानुवेधरहितत्वमपि, तस्य रक्षत्वविधानाईत्वातः

कीटानुवेधो हि मूल्येऽस्पत्वमुपादेयतांशे तारतम्यं वा प्रयोजयति, न तु तस्य रक्तत्वं न्याहन्ति, तथैव कान्ये दोषाणां तदीयन्यूनकोटितामात्रप्रतीतिकरत्वा-ऽभ्युपगमात्, इत्यदोषाविति रुक्षणे नैव वाच्यमित्याहुः।

अत्रोच्यते—दोषस्वं नाम-उद्देश्यप्रतीतिप्रतिवन्धकरवम् तच तद्वाच्यव्यक्ष्य-वैचिन्यप्रतीतिविद्दिविशिष्टदोषस्य तद्वानस्य वाऽङ्गीक्रियते प्रतीतिवङात्, इति "न्यकार" इति पद्ये विशिष्टाभावसंभवाञ्च काव्यस्वक्षतिः, तथाहि-तत्र व्यक्ष्य-प्रतीतिः सत्त्वेन व्यक्ष्यवैचिन्यप्रतीतिवरहस्यासन्त्वाञ्च दोषस्वमिति काव्यस्वमक्ष-तमेव, य प्रति न व्यक्ष्यवैचिन्यप्रतीतिक्तं प्रत्यस्याकाव्यस्वमेवेति, अत एव "वक्षावौचित्यवशाद् दोषोऽपि गुणः कचित्" इति [का० प्र० स्० ८९] इति सुत्रे रुक्ष्यते; तथा, अप्रतीतस्वं तच्छास्त्रज्ञं प्रस्यदोषः, अन्यं प्रति तु दोष इति,

"कीटानुविद्धरस्नादि-साधारण्येन कान्यता । दुष्टेष्वपि मता यत्र रसाद्यनुगमः स्फुटः ॥" [

इत्यभियुक्तोक्तिबलेन नित्यदोषदुष्टस्यैवाकाध्याविमिति न काऽपि हानिः। अय-माशयः-दोषो द्विप्रकारकः-एक उत्कटो द्वितीयोऽनुत्कटः, प्रथमश्युतसंस्कारादिः, यः सर्वत्र दोष एव, द्वितीयो भग्नप्रक्रमादिः, यथा काये धित्रादिस्तथा प्रथमः, यथाऽनतिबनपश्मलोचनत्वादिस्तथा द्वितीयः, प्रथमप्रकारेण दोषेण स्वरूपं निह्न्यते, उत्कटतया सद्य एव रसापकर्षत्वात्, द्वितीयेन तु बहुशः क्षोदे कृते केवलं प्रतीतिरपकृष्यते, चमत्कारजनकत्वं त्वस्याहतमेव तिष्ठति, तदेव च काव्य-जीवातुमूतम्। तथा च 'अदोषो' इति लक्षणे प्रतिषेध्यदोषगणे प्रथमकोटिस्थ-तानामुत्कट।नां दोषाणामेव ग्रहणमिति न कोऽपि दोष इति पटीयान् पन्थाः॥

निर्गुणेऽतिब्याप्तिवारकं विशेषणमाह—सगुणाविति—माधुर्योजः प्रसादाख्या ये गुणास्तत्सिहिताबित्यर्थः, गुणानां रसैकनिष्ठानामपि परम्परया रसाभिव्यञ्जक-शब्दार्थनिष्ठस्यं बोध्यम्, तथा चोक्तं काव्यप्रकाशस्याष्टमोह्यासे—''गुणवृत्त्या पुनस्तेषां वृत्तिः शब्दार्थयोर्भता।'' इति, गुणस्य रसिनष्टत्वेऽपि तद्वयञ्जकपरं गुणपद्मिति प्रदीपकार आहः, तद्यञ्जकेस्यनेन

"मूर्झि वर्गान्स्यगाः स्पर्शाः, भटवर्गौ र-णौ छघू । भवृत्तिरस्पवृत्तिर्वा माधुर्ये घटना तथा ॥''

[কা০ ম০ ব০ ১ কা০ ৩৪]

## सालङ्कारचुडामणी काव्यानुश्चासने

इत्यादिना काव्यप्रकाशे ''तत्र निजान्त्याक्रान्ता भटवर्गा वर्गा हस्त्वान्तरितौ र-णावसमासो मृदुरचना च" [अ० १, सू० ४] इत्यादिना कान्यानुशासने च वक्ष्यमाणं वर्णघटनादि गृह्यते, तेन नीरसेऽन्याप्तिरपि नेति बोध्यम् । एतेन ''गुणानां रसनिष्ठःवेन सगुणावित्यस्य शब्दार्थविशेषणस्वमप्यनुपपन्नम्, न च शब्दार्थयोः साक्षाद्गणवस्वाभावेऽपि स्वाश्रयरसाभिन्यञ्जकत्वरूपपरम्परासम्बन्धेन गुणवत्त्वादुपपद्यते सगुणत्वमित्यपि वाच्यम्, एतादृशपरम्परासम्बन्धेन तदाश्र-यता-[ गुणाश्रयता ] कल्पनापेक्षया सरसावित्यस्यैव वक्तमीचित्यात . गुणवत्त्वा-न्यथानुपपत्तिलभ्यतया तथा नोच्यत इत्यपि न युक्तम्, प्राणिमन्तो देशा इति वक्तन्ये शौर्यादिमन्तो देशा इतिवदेवंकथनस्यानादर्तन्यत्वात्, गुणाभिन्यञ्जकौ शब्दार्थौं काव्ये प्रयोज्याविति सूचनाय सगुणाविति विशेषणोपादानमित्यपि न वक्तन्यम्, तयोः कान्यस्वरूपसम्पादनसामग्रीबहिर्भावात्, तौ हि उत्कर्षसम्पा-दकाविति तादशवस्तुनः स्वरूपघटकतया प्रवेशानौचित्यात्" इति परास्तम् , मधरः शब्दो मधरोऽर्थ इति सर्वतः प्रचलितस्य व्यवहारस्य दुरपह्नवतया. स्वन्यञ्जकतादिसम्बन्धेन लक्षणया गुणगणस्य शब्दार्थयोर्वृत्तौ बाधकाभावातः; तथा चोक्तं प्रदीपे-"अयं च [ गुणः ] सर्वेषु रसेष्वाधेयतया सर्वासु च रचनासु ब्यङ्ग्यतया स्थितः" इति, एवं च ब्यञ्जकत्वसम्बन्धेन गुणवस्त्रं रचनानतिरिक्तस्य शब्दस्य तत्तादातम्यापन्नस्य चार्थस्य सम्यगुपपन्नमेव ॥

सालङ्काराचिति—वाच्यवाचकसमाश्रया ये उपमाऽनुप्रासादयोऽलङ्कारा-स्तत्सिहतो शब्दार्थों, इत्यर्थः । भन्न पण्डितराजजगञ्जाश्रेनेत्थमुक्तं रसगङ्गाधरे— "कश्रणे गुणालङ्कारादिनिवेशो न युक्तः, "उदितं मण्डलं विधोः" इति काव्ये दूर्त्याभसारिका-विरिहण्यादिसमुदीरिते क्रमेणाभिसरणविधि-निषेध जीवनाभावादि-परे, 'गतोऽस्त्रमर्कः' इत्यादौ चाव्यास्यापत्तेः । न चेदमकाव्यमिति विदृतुं शक्यम्, काव्यतया पराभिमतस्यापि तथा वकुं शक्यस्वात्, काव्यजीवितं चमत्कारित्वं चाविशिष्टमेव, गुणत्वाऽलङ्कारत्वादेरननुगमाञ्च, दुष्टं काव्यमिति व्यवहारस्य बाधकं विना लाक्षणिकत्वायोगाञ्च; न च 'संयोगाभाववान् वृक्षः कपिसंयोगी'इ-तिवदंशमेदेन दोषरिहतं दुष्टमिति व्यवहारे बाधकं नास्तीति वाच्यम्, 'मूले मही-रहो विहङ्गमसंयोगी न शाखायाम्' इति प्रतीतेरिवेदं पद्यं पूर्वार्धे काव्यमुक्तरार्थे तु न काव्यमिति स्वरसभाविनो विश्वजनीनानुभवस्य विरहादव्याप्यवृत्तिताया कपि तस्यायोगात् , शौर्यादिवदात्मधर्माणां गुणानां हारादिवदुपस्कारकाणामस्ट-क्काराणां च शरीरघटकःवानुपपत्तेश्व" इति ।

अस्यायमाशयः-काव्यलक्षणे गुणा-ऽलङ्कार-दोषाभावानां निवेशो नोचितः, गुणा हि माधुर्यादयः, ते च रचनाविशेषसम्बद्धाः, अलङ्कारा अपि तथैव, एवं च निर्गुणे निरलङ्कारे च "उदितं मण्डलं विधोः" "गतोऽस्तमर्कः" इति वानययो-र्दृत्यभिसारिकादिप्रोच्चारितयोर्वकृबोद्धन्यादिविशेषसहकारेण विभिन्नविरुक्षणार्थ-प्रतिपादकतयाऽतिचमत्कारकारिणोरवद्यं कान्यत्वेन स्वीकार्ययोरन्याष्ट्रयापत्तः: अनयोर्सान्मते न काष्यःवमिति तु न वाच्यम्, सत्यपि चमत्कारकारित्वरूपा-तिशयेऽनयोः काव्यत्वास्त्रीकारे भवदभिमतकाव्यस्याप्यकाव्यत्वेन वक्तं शक्य-त्वात्, गुणत्वाऽलङ्करत्वादीनामनुगतरूपेण लक्षणस्य दुर्निरूपतया च स्त्रयमनु-गमरहितयोस्तयोः कान्यलक्षणप्रवेशे तल्लक्षणस्याप्यननुगतस्यापत्तः, किञ्च गुणा न शरीरधर्माः किन्त्वात्मनः, शब्दार्थौ च काव्यस्य शरीरम्, इति न तद्गुणस्वं गुणानाम् , अलङ्कारा अपि न शरीरघटका अपि तु शरीरमूषका इति न तेषामपि स्बरूपे निवेशो युक्तः, दोषाभावोऽपि न लक्षणे निवेश्यः, दुष्टं कान्यमिति न्यव-हारस्य निरालम्बनत्वप्रसङ्गात् : न च यथा संयोगस्याव्याप्यवृत्तितया स्वाभावेन सहैकसिन्नधिकरणे तस्य वृत्तिः स्वीक्रियते, तथा च 'संयोगाभाववान् वृक्षः संयोगी' इति यथा व्यवहियते तथा दोषस्याप्यव्याप्यवृत्तितया स्वीकारात् कान्यं [ दोषरहितं ] दुष्टमिति न्यवहारः किं न स्यादिति वाच्यम् , 'मूले वृक्षः कपिसंयोगी न शाखायाम्' इत्यादिप्रतीत्या संयोगस्यान्याप्यवृत्तित्वोपगमेऽपि 'इदं पद्यं पूर्वार्धे काव्यं, न परार्धे' इतीदृश्याः प्रतीतेरभावाद् दोषाणामन्याप्य-वृत्तित्वे मानाभावात् , इति ।

क्षत्र ब्र्सहे—यदुक्तम् 'उदितं मण्डलं विधोः, गतोऽस्त्रमकःं' इत्यादिनिर्गुण-निरलङ्काराणां काव्यत्वं न स्वात्' इति, तश्च- 'लोकोत्तरं कविकमं काव्यम्'' इत्युक्ततया लोकोत्तरत्वविशिष्टस्य काव्यलक्षणकरणे तत्र गुणालङ्कारयोः प्रवेशे प्रोक्तेषु तल्लक्षणागमनेऽपि क्षत्यभावात् । अयमाशयः-'लोकोत्तरचमत्कारविशिष्टौ शब्दार्थों काव्यम्' इत्येतावदेव हि सामान्यतो लक्षणमभीष्टम्, गुणाऽलङ्कारौ तु विशेषकतया निर्दिष्टौ, उपपादितं चैतद् गङ्काधरशाखिणा स्वकीयरसगङ्काधर-टिप्पण्याम् । किञ्च, अलङ्काराणां नैयत्यमपि नास्माकमभिमतमित्यपि चकारेण सुच्यत इत्युपवर्णयिश्यत एव । यश्चोक्तं 'गुणत्वालङ्कारत्वादेरननुगमाख' इति,

तत्पि न-'काव्यधमेत्वं, रसधमेत्वं वा गुणत्वम्, काव्यशोभाधायकस्वम-रुद्धारत्वम्' इत्यादिरूपेणानुगमसंभवात् । यद्योक्तम्-'शौर्वादिवदात्मधर्माणाम्' इति, तद्पि 'स्वव्यक्षकतासम्बन्धेन काव्यात्मभूतरसधर्माणां शब्दार्थयोः स्वीकारः' इत्यादिरूपेण प्रत्युक्तमेव । यद्पि च 'दोषाभावस्य रुक्षणकुक्षिप्रवेशे दुष्टं काव्यमिति व्यवद्दारानुपपत्तिः' इत्युक्तं, तद्पि न-नित्यदोषाणामेवेद्द दोषपदेनोपादानमित्यादिरीत्या खण्डितत्वात् । तथा च दोषस्याव्याप्यवृत्ति-तादिशङ्कासमाधानादेरवसर एव नेत्यास्तां तावत् ॥

शब्दार्थों इति—शब्दश्रार्थश्रेतीतरेतरयोगद्वन्द्वेन काव्यस्वं तदुभयश्र व्यासञ्य वर्तत इति फछिति, व्यासञ्यवृत्तिस्वं च पर्याप्तिसम्बन्धेन वृत्तिस्वम्, आस्वाद्व्यक्षकस्वस्य छोकोत्तरचमस्कारकारणत्वस्य वा उभयत्र सस्वात्, अनुप-इसनीयकाव्यस्वं हि छक्ष्यतावच्छेदकम्, तिद्ध उभयत्रैव वर्तते । 'काव्यं पिठतं श्चतं गीतं रचितम्' इति व्यवहारेण शब्दे 'काव्यं बुद्धम्' इति व्यवहारेण चार्थे काव्यस्वस्य प्रतीतेकभयत्रापि तस्तं स्वीकार्यमेव ।

यत्तु रसगङ्गाधरे 'रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्दः कान्यम्' इति स्वकीयं लक्षणं व्यवस्थापियतुं ''यत्तु प्राञ्चः शब्दार्थों कान्यसित्याहुस्तत्र विचार्यते–शब्दार्थयुगलं न कान्यशब्दवाच्यं मानाभावात् , 'कान्यमुन्धः पत्र्यते, कान्यादर्थोऽवगन्यते, कान्य श्वतमर्थो न ज्ञातः' इत्यादिविश्वजनीनन्यवहारतः, प्रत्युत शब्दविशेषस्यैव कान्यपदार्थःवप्रतिपत्तेश्च, न्यवहारः शब्दमात्रे लक्षणयोपपादनीयः, यथा प्रामेकदेशे दग्धे प्रामो दग्ध इति न्यवहारस्तद्वदिति चेत् १ स्याद्ध्येवम् , यदि कान्यपदार्थःवया पराभिमते शब्दार्थयुगले कान्यशब्दशक्तेः प्रमापकं दृद्धतः किमपि प्रमाणं स्यात् , तदेव तु न पश्यामः, विमत्ववाक्यं त्वश्रद्धयमेव । इत्थं चातित कान्यशब्दस्य शब्दार्थयुगलशक्तिः प्रमापं प्रातु तदेव तु न पश्यामः, विमत्ववाक्यं त्वश्रद्धयमेव । इत्थं चातित कान्यशब्दस्य शब्दार्थयुगलशक्तिः प्रमाणे प्रागुक्तात् न्यवहारतः शब्दविशेषे सिध्यन्तीं शक्तिं को नाम निवारियतुमीष्टे १ । एषेव वेदपुराणादिलक्षणेष्विपं गतिः, अन्यथा तत्रापीयं दुरवस्था स्यात् । यत्तु—आस्वादे बोधकत्वमेव कान्यत्वप्रयोजकम् , तच शब्दे चार्ये चाविशिष्टम्' इत्याहुः, तक्र—रागस्यापि रसव्यक्षकत्या ध्वनिकारादिसकलालङ्कारिकसम्मतत्वेन प्रकृते लक्षणीयत्वापत्तेः। । अभि च कान्यपद्मवृत्तिनिमत्तं शब्दार्थयोग्योसक्तम् १ प्रत्यक्षपर्यातं वा १, नाद्यः, स्को न द्वाविति न्यवहारस्यापत्तेः अक्षेत्रवार्यने कान्यसिति न्यवहारस्यापत्तेः, न

द्वितीयः, एकस्मिन् पद्ये कान्यद्वयन्यवहारापत्तेः । तस्माद् वेद-शास्त्र-पुराण-रुक्षणस्येव कान्यरुक्षणस्यापि शन्दिनेद्यतेवोचिता" इति प्रतिपादितम् ।

तदपरे न क्षमन्ते-'काब्यं पठ्यते' इतिवत् 'काब्यं बुद्धते' इति ब्यवहार-स्यापि दृष्टस्वेन व्यवहारतः शब्दविशेषस्यैव काव्यत्वप्रतिपत्तिः, इति प्रत्युक्तम्, प्रदर्शितोभयब्यवहारेणोभयत्र शक्तेः प्रमितत्वेन शब्दमात्रे काव्यत्वव्यवहारे रुक्षणाया अन्याहतत्वमेव । यदपि 'वेदपुराणादिशन्दानामपि शन्दमात्रपरत्वम्' इत्युक्तं, तदपि न-वेदःवादेः शब्दार्थीभयवृत्तित्वस्य ''तद्घीते तद्देद'' [पा० ४. २. ५९] इति सूत्रस्थमहाभाष्ये सिद्धान्तितत्वात्, 'तथाहि-तत्रत्यं महाभाष्यम्-''तदघीते तद्वेद'' किमर्थमिमाबुभावप्यथौं निर्दिश्येते ?, न योऽघीते वेत्यप्यसौ ?. यश्च वेदाधीतेऽप्यसौ, नैतयोरावश्यकः समावेशः, भवति हि कश्चित् संपाठं पठति, न वेत्ति । तथा कश्चिद्वेत्ति न संपाठं पठति" इति; अत्र कैयटः-[ 'न य' इति प्रतीकमुपादाय ] यो हि यं प्रन्थमधीते स तं खरूपतो-..... ऽवर्ड्य वेत्ति, यश्च स्वरूपतो वेत्ति सोऽवर्यमधीते इति भावः। नितयोरिति प्रतीकमुपादाय ] अर्थावबोधो वेदनमभिप्रेतं न तु स्वरूपमात्रवेदनम्' इति । अयमाशयः-सूत्रे 'अधीते वेद' इत्युभयोर्प्रेहणं नावस्यकम् , पठनिकयाकर्तुर्वेदना-वज्यकत्वादिति जङ्का । कश्चिदर्थहीनं पठति, तस्य स्वरूपतो ज्ञानस्य सन्त्वेऽपि अर्थतो ज्ञानं नास्ति, तत्र प्रत्ययसिद्धयेऽधीत इति, यश्च वेत्ति-अर्थतोऽवगच्छति परं न पठति. तत्र प्रत्ययसिद्धये वेत्तीति स्थलभेदेन द्वयोर्प्रहणमावश्यकमित्य-त्तरम् । तथा च शब्दार्थयोक्तभयोरिप वेदादिशब्दप्रतिपाद्यत्वमित्यायातम् । तथा च दष्टान्तेन काव्यत्वस्य शब्दमात्रवृत्तित्वस्थापनं विरुद्धम् । यत्तु-'आस्वादोद्घोधक-त्वमात्रेण शब्दार्थयोः काव्यशरीरे प्रवेशश्चेत् ? रागादेरपि तथात्वेन तेषामपि तत्र त्रवेश आवश्यकः स्यात्' इति, तद्पि न-न वयमास्वादोद्दोधकमात्रेण शब्दार्थयोः कान्यत्वमभिष्रेमो येन तदुद्वोधकानामन्येषामपि तत्र प्रवेशः स्यात् , किन्त्वास्वा-दोद्वोधकत्वं काव्यशरीरगतयोः शब्दार्थयोरभिष्रेमः । अयमाशयः-शब्दार्थयोरू-भयोः काष्यशरीरत्वम् . तत्र शब्दस्येवार्थस्याऽप्यास्वादोद्वोधनन्यापार इत्येवास्प-न्मतमिति । यदपि-'कान्यत्वमुभयोः न्यासक्तमिति पक्षे श्लोकवाक्यं न कान्यम्' इति दोषः प्रदत्तः, तदपि न-लक्षणयाऽन्यतरस्मिन्नपि व्यवहारसम्भवात्तस्य दोष-स्याप्राप्तेः । तथा च शब्देऽर्थे च कान्यत्वं सुस्थमिति ।

### सालङ्कारचुडामणौ काव्यानुशासने

यश्च केचित्-'कविकर्म काब्यम्' इति समाख्यानुरोधात् शब्दमात्रस्य काव्यत्वम्, अर्थस्य तु कविकृत्यजन्यतया न तत्त्वम्, तस्मादास्वादजीवातुः शब्दः काव्यमिति काव्यं निर्ववते, तन्न-आस्वादजीवातुत्वस्योभयत्र सामान्यतया वर्तनात्, वैयाकरणानां मते शब्दस्यापि कविकृत्यजन्यतया तन्न काव्यपदस्योक्त-समाख्यासमन्वयाय यदि कश्चिद्पायोऽवलम्बनीयस्तर्हि अर्थविषयेऽपि तस्या-वलम्बनमेव युक्तमिति न कश्चिद् विशेषस्तयोः, अर्थेऽप्यास्वादोद्वोधकतासस्त्वं दृश्यकाव्यस्येवार्थस्यापि काव्यत्वं प्रमापयत्येव । यदि च शब्दमात्रे कविकर्म-विषयत्वाग्रहस्तर्हि अर्थस्य कविकमीविषयभूतशब्दप्रकाशनीयतया शब्दद्वाराऽर्थेऽपि कविकर्मविषयत्वमिति स्वीकृत्य समाख्या कविकर्म काव्यमिति योग विरोधः परिहरणीयः, शब्दमात्रे कचित् काव्यत्वव्यवहारश्च-अग्रमात्रे हस्ते हस्तत्वव्यव-हारादिवदुपचारादिति । किञ्च, शब्दमात्रस्य कान्यस्वं नितरामक्षोदक्षमम् , तथा सति हि काञ्यस्य शरीरत्वेन शब्दमात्रमास्थ्यम् , एवञ्चार्थस्य काव्यबहिर्भृतत्वे-नार्थालङ्कारा अर्थदोषाश्च दत्तजलाञ्चलयः स्युः, तथाहि-"अङ्गाश्रिता अलङ्काराः" िका० ज्ञा. १. १४ ] इत्युक्तयाऽर्थोलङ्काराणामुपमादीनामाश्रयस्यार्थस्य काच्याङ्ग-तास्त्रीकाराभावेन तदलङ्कारतानापत्तेः, एवं दोषस्थलेऽप्यर्थगतदोषाणां काव्यदोष-त्वानापत्तेः, तथा च तन्निरूपणादिप्रयासः सकलारुष्ट्रारिकव्यवहारसिद्धौ वैफल्य-मियात्, शब्दमात्रस्य काव्यत्वे हि तन्मात्रगतानामलङ्कारदोषादीनां निरूपण-मुपादान-परिहारी च वक्तव्यावित्यर्थगतालङ्कारदोषादीनामुपादान-परिहाराद्य-भिधानसुन्मत्तप्रलापान्नातिरिच्यते, न चार्थस्य रसोपयोगितयाऽर्थगतानामपि तेषां निरूपणं नासङ्गतमिति वाच्यम् , काव्याङ्गनिरूपणे प्रकान्ते तेषां निरूपणस्या-प्राकरणिकत्वापातात् । इत्थं व्याख्यातमात्मीयं काव्यखक्षणम् ।

अत्र प्राचामाचार्याणां नव्यानां च काव्यलक्षणविषये मतभेदो दिख्यात्रं प्रद-र्यते, तथा हि-कान्यलक्षणकृतां बहत्वेऽपि मुख्यतया तत्र द्वैविध्यं दृश्यते-केचन शब्दार्थोभमस्य कान्यताशंसिनः, केचन केवलस्य शब्दस्यः, तत्र प्रथमं शब्दमात्रस्य काब्यत्वे---

[ १ ] ''संक्षेपाद्वाक्यमिष्टार्थव्यवच्छित्रा पदावली काव्यम्'' इत्यग्निपुराणम् , अत्र कान्यमिति छक्ष्यनिर्देशः, इष्टार्थप्रतिपादनपरायणशब्दसमुद्यः कान्यमिति लक्षणं फलति, तत्र संक्षेपादिति कथनेन कस्यचिदनावश्यकस्याधिकस्याक्षरस्य पदस्य वा स्थितिरपोहिता। एवम्---

- [२] "क्षारीरं ताविदृष्टार्थव्यविष्ठका पदावली" इति काष्यादर्शे [१.१०] दण्डी, ताविदिति वाक्यालक्कारे, इष्टाः—सरसमनोहरतया वर्णयितुमभिलिषता येऽर्थाः—कविप्रतिभोह्यसविषयीभूताः सुन्दराः पदार्थाः, तैः, विरोपेण अविष्ठका—परिपूर्णां, चमस्कृतिविरोषवहुलेल्यर्थः, पदावली—पदसमूहः, शरीरं—काष्य-शरीरम्। पूर्वलक्षणसमानभेवैतल्लक्षणमि।
- [३] पीयूषवर्षजयदेवस्तु "निर्दोषा लक्षणवती सरीतिर्गुणभूषिता। सालङ्कार-रसानेकवृत्तिर्वाक्काल्यनामभाक् ॥" [चन्द्रा० म.१. श्लो. ७], अनेन दोष-रहिता गद्यपद्यादिलक्षणलक्षिता रीति-गुणाऽलङ्कार-रस-सहिता, अनेकवृत्तियुक्ता वाक् काल्यमित्यभिहितं भवति।
- [ ४ ] अतिप्राचीनः शौद्धोदनिराचार्यः "कान्यं रसादिमद् वाक्यं, श्रुतं सुख-विशेषकृत्" इति वदन् रसादियुक्तवाक्यरूपशब्दमात्रे काव्यत्वं मनुते ।
- [ ५ ] केशवमिश्रेणापि पूर्वमतवत् "रसाऽलङ्कारान्यतरशालिवाक्यत्वं काष्य-त्वम्" इत्यभिहितम्, पूर्वलक्षणस्थादिपदेनालङ्कारः परिगृहीतोऽनेन ।
- [६] "वाक्यं रसात्मकं काष्यम्" इति विश्वनाथकविपञ्चाननः । [सा. द. प्र. प. १] रसः स्वात्मा-साररूपत्वेन जीवनाधायको यत्र तादशं वाक्यं-सन्द-भेविशेषः काष्यमिति तदाशयः ।
  - [७] ''ध्वन्यात्मकं वाक्यं काव्यम्" इति महिमभट्टः ।
- [८] "रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यम्" इति पण्डितराजजगन्नाथः
  [रसगं० प्र० आ० १] रमणीयस्य-लोकोत्तरचमःकारकारिणोऽर्थस्य, प्रतिपादकः-बोधकः, शब्दः काव्यमिति, रमणीयार्थप्रतिपादकःवं च कटाक्षादावपीति
  तद्वारणाय शब्दः इति विशेष्यनिर्देशः,रमणीयलक्ष्यव्यक्ष्यार्थयोरिष संग्रहाय वाचक
  इत्यनुक्त्वा प्रतिपादक इत्युक्तम्, 'रमणीय'शब्दप्रतिपादके व्याकरणादिशाक्षेऽतिव्याप्तिवारणाय अर्थेति, घटमानयेत्यादिवाक्येऽतिव्याप्तिवारणाय रमणीयेति ।
  न च रमणीयत्वस्याननुगत्त्वात् तत्राणि घटमानयेति वाक्ये ]तन्नास्तीति कथमवगम्यतामिति चेत् १ न-रमणीयताऽत्रलोकोत्तराह्णाद्यनकज्ञानगोचरता, लोकोत्तरो य आह्नादः-आनन्दस्तजनकं यज्ज्ञानं भावना ]तद्रोयरता-तद्विपयीभूतता।

# सालङ्कारचूडामणी कान्यानुशासने

ननु लोकोत्तरत्वस्थाप्यननुगतत्वेन, घटमानयेति वाक्ये तक्कास्तीति कथं प्रतीयेतेति चेत् ? न–छोकोत्तरःवमाह्वादगतश्चमत्कारत्वापरपर्यायोऽनुभवसाक्षिको जातिविशेष इत्यनुगमसम्भवात्, अनुभवश्च सहृदयानामेवेति न दोषः । इत्थं च चमत्कार-जनकभावविषयार्थप्रतिपादकशब्दत्वं काब्यत्वमिति फलितम्। इत्थं संक्षेपेण शब्दमात्रस्य काव्यत्ववादिनां मतानि ।

भथ शब्दार्थोभयस्य काव्यत्ववादिनश्चेते—

- [१] "शब्दार्थों सहितौ काव्यम्" इति भामदः।[भामहारुं. १,१६]
- [ २ ] शब्दार्थौ काव्यम्" इति रुद्धटः । [ रुद्धटालं. २.१. ]

अनेन शब्दस्येवार्थस्यापि कविकर्तृका विलक्षणानन्ददायिनी सृष्टिरित्युक्तम् ।

- [ ३ ] गुणाऽळङ्कारसहितौ शब्दार्थौ दोषवर्जितौ काव्यम्'' इति प्रतापरुद्वीये ।
- [ ४ ] "तददोषौ शब्दार्थौं सगुणावनलङ्कृती पुनः कापि" इति मन्मटः [का०प्र०१.४.]
  - [ ५ ] "कान्यं शब्दार्थवैचित्र्ययोगः सहृद्यप्रियः । यस्मिन्नदोषत्व-गुणालङ्कति-ध्वनयः स्थिताः॥" इति नरेन्द्रप्रभसूरिः [अलङ्कारमहो० १.१२]

सहृदयप्रियश्चवृत्वैचित्र्यार्थवैचित्र्ययोगस्य दोषाभाव-गुणालङ्कारध्वनिसहितस्य काव्यत्वधित्यर्थः ॥

[६] ''साधुशब्दार्थसन्दर्भं गुणाऽलक्कारभृषितम् । स्फूटरीतिरसोपेतं काव्यं कुर्वीत कीर्तये ॥"

इति वाग्भटः [वाग्भटालं० १,२.] साधुः-दोषरहितः, शब्दार्थयोः सन्दर्भः-प्रन्थनं यत्र तत्, गुणैरलङ्कारैश्च भूषितम्, स्फुटा-स्पष्टा रीतिर्थिसिसत्त्, रसेन युक्तं च काव्यं कीर्तये कुर्वीतेति । अत्र काव्यस्य स्वरूपफले सहैवोक्ते ।

ि । "शब्दार्थौं सहितौ वक्रकविञ्यापारशालिनि । बन्धे व्यवस्थितौ काव्यं तद्वदाह्वादकारिणि।"

इति वक्रोक्तिजीवितकारः । वक्रव्यापारयुक्ते सहृदयाह्नादकारिणि बन्धे व्यव-स्थितौ शब्दार्थौ सहितौ काव्यमिति तद्र्थः।

# चकारो निरलङ्कारयोरिप शब्दार्थयोः कचित् काव्यत्वख्यापनार्थः।

- [८] ''शब्दार्थयोर्थयाक्त् सहभावेन विद्या साहित्यविद्या'' इति राजशेखरः, [का॰ मी॰ अ॰ ३.]
- [९] "अदोषो सगुणो सालङ्कारो च शब्दार्थो काव्यम्" इत्याचार्यहेमच-न्दस्रिः । [का० शा० प्र० अ० स्० ११]

एवं निरूपितानि स्वरूपत उभयत्र कान्यस्वस्य पक्षपातिनामपि छक्षणानि । पृषां युक्ताऽयुक्तस्विचारस्तत्तस्यदिनवेशप्रयोजनादिविचारपूर्वक इह कर्तुम- शक्यः । कान्यविषये आत्मत्वेन येन यद् वस्तु निरूपितं, तेन तिस्थितिस्तत्र छक्षणे सिन्नवेशिता । तत्रायं निर्काषः—यत्र कुत्रापि छक्षणे रसः, रीतिः, वृत्तिः, छक्षणम्, औचित्यम्, वक्रता, गुणाः, अळङ्काराः, इत्यादयो येऽर्था विवक्षितासे चमस्कारजनकतयेव कान्यछक्षणे समावेशिताः, तत्रापि चमस्कारजनने केचिद्धं-विशिष्टं शब्दं न्यापारयन्ति, केचित् शब्दार्थों, केचित् पुनः शब्दमात्रम्, अर्थमात्रं स्ववलम्य चमस्कारस्य समर्पणं नोपपद्यते, अर्थस्य शब्दोपस्थापनानियमात् । एवमेव केवलैर्थेश्चमत्कारस्य समर्पणं नोपपद्यते, अर्थस्य शब्दोपस्थापनानियमात् । एवमेव केवलैर्थेश्चमत्कारस्य जननं तु न कस्यापि कान्यतयाऽभिमतमिति सहद्यानां न परोक्षम् । तथा च शब्दन्यपारोऽवश्चमपेक्षणीयः, शब्दमात्रस्य च कान्यता यथा न युक्ता तथोपपादितमेवाधस्तादर्थेविषयकदोषादीनामनिरूपणतात्रसङ्गादिदोषैः । तथा च शब्दार्थों सहितावेव कान्यम्, एतन्मलकमेव च कान्यप्रवन्धानां सहितस्य भावः साहित्यमिति समाख्येत्यलं विस्तरैः ।

एतावता 'निर्दोषयोः सगुणयोः सालङ्कारयोः शब्दार्थयोः कान्यत्वम्' इति निर्णीतम्, एवं च निरलङ्कारयोस्तयोः कान्यत्वं न स्यात्, विशेषणाभावप्रयुक्त-विशिष्टाभावेन लक्षणासंघटनात्, इति मनिस निधायाह—चकारो निरलङ्कार्ययोरिपीति-तथा चान्वाचयवाची चकार इति भावः, निरलङ्कारत्वं च स्फुटालङ्काराऽस्फुटालङ्कारोभयशून्यत्वम्, तादशयोरिप शब्दार्थयोः क्रचित् सित स्सादिवस्तुन्यसित च दोषे कान्यत्वमस्तीति स्यापनमर्थो यस्य तादशश्चकार इत्यर्थः। अयमाशयः-सर्वथा निर्देषे गुणिनि च शब्दार्थयुगले सित चालङ्कारे कान्यत्वमस्तावे, सस्यपि दोषे तस्यानुस्कटस्वे गुणाऽलङ्कारसङ्कावे च

कान्यस्वं न निवार्यते, क्रचिच्च स्फुटे रसेऽनुस्कटे च दोषेऽलङ्कारवैधुर्येऽपि काव्यस्वं न हीयत इति सूचकः सूत्रघटकश्रकार इति ।

'निरलङ्कारयोरिप' इत्युक्त्या चालङ्काराणां स्थित्यभावस्य यथाकथिङ्कात्वा-व्यत्विचाताऽप्रयोजकत्वेऽपि गुणस्थितेरवद्यापेक्षणीयत्वमिति प्रतिपादितम् । तथा चालङ्काराभावेऽपि गुणबाहुल्ये सति काव्यं स्वदते, यथा—र्ाून्यं वास-गृहमित्युदाहियमाणे पद्ये, अत्र हि न कश्चित् द्राव्दनिष्ठोऽर्थनिष्ठो वाऽलङ्कार इति स्पष्टम् । अलङ्कारयुक्तमपि गुणद्युन्यं च काव्यं न स्वदते, यथा—

''स्तनकर्परपृष्ठस्था वार्जिनीछद्मण्डकाः ।

वियोगाम्युष्मणा पकाः कन्दुकिन्येव ते खिया ॥" इति 📗 ] पद्ये। अस्यार्थः---स्तनावेव कर्परौ-कपालौ, तण्डलादिभर्जनसाधनभूतौ आष्ट्राविति भावः, तयोः पृष्ठे-उपरिभागे, तिष्ठन्तीति तादृशाः, स्तनयोरुपरि विन्यस्ता इत्यर्थः, ते-पूर्वस्थापिताः, वारि-जले, जायत इति वार्जं कमलम् , तदस्त्यस्या-मिति वार्जिनी कमलिनी, तस्याञ्छदानि-पत्राण्येव, मण्डकाः-पिष्टकविशेषाः, कन्दु:-भर्जनपात्रं, तदेव कन्दुकम्, तदस्यस्याः सा कन्दुकिनी आष्ट्रस्वामिनी तण्डुलादिभर्जनेन जीविकावती, अथवा कन्दुकं-भ्राष्ट्रमस्त्यस्यामिति कन्दुकिनी चुल्ली, तथेव-तत्सदृशया, स्त्रिया, वियोगस्य योऽग्निः-वियोगजसन्तापुरूपो विक्तः, तस्योष्मणा–सन्तापेन, पकाः पचनकर्मीकृताः । अयमाश्रयः–यथा चुळुयु-परि स्थापितआष्ट्रस्थाः पिष्टकाश्चल्ल्या अग्निद्वारा पच्यन्ते, तथा वियोगजन्यदा-हापनयनाय स्तनयोरुपरि स्थापितानि कमिलनीदलानि खिया वियोगजसन्ताप-विद्वजन्योप्मणा पक्कतां नीतानीति । अत्र पद्ये 'स्तनकर्पर' इति स्तनयोः कर्परेण सह रूपकम्, वार्जिनीछदानां मण्डकैः सह, वियोग एवाग्निरिति विग्रहे च तन्नापीति रूपकत्रयपरिपुष्टः कन्दुकिन्येवेत्युपमालङ्कारः । तथा चालङ्कारद्वय-सस्वेऽपि गुणाभावान्नेदं काव्यं चारुतामावहतीति । उक्तं च ध्वनिकारेणापि-''रसानुगुणार्थविशेषनिबन्धनमलङ्कारविरहेऽपि च्छायातिशयं पुष्णाति, यथा—

> "मुनिर्जयित योगीन्द्रो महात्मा कुम्भसम्भवः। येनैकचुलकं दृष्टी दिश्यो तो मत्स्य-कच्छपौ॥"

'अत्र हाद्धतरसानुगुणमेकचुलुके मत्स्यकच्छपदर्शनं छायातिशयं पुष्णाति' इति, नीरसे तु यदि न स्फुटोऽलङ्कारस्ताहें किंकृतश्चमत्कारः स्यात् ।

#### यथा--

शून्यं वासगृहं विलोक्य शयनादुत्थाय किञ्चिच्छने-निंद्राव्याजमुपागतस्य सुचिरं निर्वण्यं पत्युमुखम् । विस्रव्धं परिचुम्ब्य जातपुलकामालोक्य गण्डस्थर्ली

निरलङ्कारस्यापि काव्यत्वमाह यथा—शून्यं वासगृहं विलोक्येत्यादि-नायिकारब्धबाह्यसम्भोगवर्णनमिदम् । वास्तगृहं भोगागारं, ''भोगागारं वासगृहम्" इत्यमरः [२.२.८] शून्यं जनान्तररहितं, विलोक्य जनान्तर-सहिते हि गृहे प्रियेण सहैकस्मिन शयने स्थितिरेव न स्यादिति वासगृहस्य जनान्तररहितत्वनिश्चयेऽपि कदाचिश्विभृतसखीस्थितिः संभाव्येतेति विशेषेण दृष्टा, शयनात् तल्पात् , किञ्चित् अपरकायेनैव, न तु सर्वाङ्गेण, तथा सित हि राय्याया अधिकान्दोलने सुप्तत्वेन ज्ञातस्य पत्युर्निदाभङ्गः सम्भा-व्यते, अपरकायमात्रोत्थापने च कदाचिन्निद्वाच्युतावि स्वस्यास्योद्यमस्य पार्श्व-परिवर्तनार्थत्वस्थोपपादयितुं शक्यत्वादिति भावः; शुनैः मन्दम्, इदमपि निद्राभङ्गभीतिज्ञापनायैव, निद्राभङ्गे हि समीहितचुम्बनालाभ इति शङ्का; उत्थाय अपरकायमुबमय्य, चेष्टायाः परीक्षणार्थम्, निद्धायाः-स्वापस्य, व्याजं-मिषम् , न तु वास्तविकीं निदामिति भावः, उपागतस्य प्राप्तस्य, न हि तस्यातृप्तस्य-उद्वेलमनोरथसनाथस्य वास्तविकी निदा सम्भवत्यपिः पत्यः स्वस्वा-मितया निर्णीतस्य, न तु प्रियस्य, प्रथमसमागमेनाजातपरिचयात् प्रियत्वबुद्धेर-नुदयात्, मुखं आननम्, सुन्तिरं सर्वावान्तरावयवसमीक्षापूर्वकं बहकाल-पर्यन्तम्, निर्वेण्यं मनसैव साधुतया व्याख्याय, यावता कालेन निद्रायाः परीक्षा, अनुरागोदयश्चाभृदिति भावः, विस्त्रद्धं विश्वस्तभावेन, जनान्तरश्चन्य-तया गृहस्य पूर्वमेव निश्चयः, पत्युश्च स्वापस्य सत्यत्वपरीक्षेतत्कालपर्यन्तमपि निदाभक्षचेष्टाया अदर्शनाजातैवेति निःशङ्कं स्वव्यापारे प्रवृत्तिरुचितैवेत्यर्थः. परिचुम्ब्य परितः-कपोल्रयोर्नयनप्रान्तयोश्च चुम्बनं कृत्वा, गण्डस्थलीं कपोलस्थलीम्, जातपुलकां उदिवरोमाञ्चामालोक्य, यद्यपि प्रेयसीकर्तृक-चुम्बनजातसारविकियाप्रभवः पुलकोद्गमो न केवलं कपोलयोरेव, किन्तु . सर्वाङ्गीणः सम्भाव्यते, तथापि नायिकायाः मुखमात्रदर्शनव्यापृताया अङ्गान्तर-

## सालङ्कारचृडामणौ काव्यानुशासने

# लजा नम्रमुखी प्रियेण हसता बाला चिरं चुम्बिता ॥ १ ॥ [अ. श. ८२]

जातरोमाञ्चोद्गमादर्शनमिति भावः । लज्जते—त्रपते इति लज्जा पचादित्वादच्, इदं पृथक् पदम्, अत एव चुम्बनाऽऽलोकनयोर्लजनिकयया समानकर्तृकत्वेन यबुपपित्तः; अत एव नम्रमुखी पूर्वत एव नम्रीमृतानना, न तु नमितमुखी, मुखनमने साध्वसविद्वलतया कामाकुलतया च शक्तरभावात्, बाला सुग्धा, अतश्च लज्जाधिक्यस्यौचित्यम्; हस्तता 'पूर्व मया प्रार्थिताऽपि कटाक्षवीक्षणेऽपि कृपणतामेव कृतवती, इदानीं कियत् प्रगल्भसे' हति सर्व मयाऽववोधीति स्मयमानेन, प्रियेण चातुर्येण भावोदयावसरप्रदानपर्यन्तं निद्राव्याजमुपेत्य, नायिकाया इदये स्वीयं रसविशारद्वतं प्रकाशितमितीतः पूर्व पतिमात्रतया ज्ञातेनापि सम्प्रति हृदयेश्वरेणः चिरं बहुकालपर्यन्तं सम्भोगस्वीकारं लज्जापगमं वा यावदित्यर्थः, चुम्बिता, सबृद्धिमूलधनप्रस्तर्पणस्य कृते वा प्रतिकर्तव्यत्वत्यौचित्यादित भावः ॥

अत्र शून्यमित्यनेनोद्दीपनातिशयः, वासगृहमिति सक्-चन्दनादिसामग्री-सद्भावद्योतनेन मनःप्रसादः, पृत्युरिति युक्ते स्थानेऽनुरागोदयः, विस्नृहधमिति रागातिशयकृता विमृश्यकारित्वम्, नम्नेति मुख्य स्वतो नम्रतयाऽनुरागोदय-जन्मा वैयात्यप्रसरः, चिरं चुम्बितेति नायकस्य स्नेहोदयप्रकर्षश्च व्यज्यते । अत्र नायकालम्बनकः शून्यगृहाद्युद्दीपनकः, मुखनिर्वर्णनचुम्बनाद्यनुभावकः, लज्जाहासादिव्यक्षयहर्षादिव्यभिचारिभावकः, नायिकाहृदयावस्थरतिस्थायिकः, तज्ज्ञे सामाजिके शुक्तारो रसः । अत्र न स्पुटः कोऽप्यलङ्कारः, रसस्य च प्राधान्यात्रालङ्कारता, इतररसोपकारकत्वरूपेऽन्योत्कर्षकत्वरूपे वाऽप्राधान्य एव रसस्यालङ्कारत्वस्त्रीकारात् । तदिदं पद्यमलङ्कारिवरहितमि साधु काव्यम् । लज्जा-हासयोव्यभिचारिभावयोः स्वपदोपात्त्वरूपो दोषस्तत्राप्यसत्कत्य एव, रसम्रतीतिविघातासमर्थत्वात्, उत्कटदोषस्यैव तथात्वोपगमस्य पूर्वमुक्तत्वा-दित्यलम् ॥

कान्यलक्षणे निरुक्ते दोषाभावो गुणसत्ता च प्रविष्टा, तत्र किं दोषसं किं वा गुणस्वमिति विज्ञानं विना दोष-गुणयोः स्वरूपं परिचेतुमशक्यमिति गुणस्य गुण-दोषयोः सामान्येन लक्षणमाह— रसस्योत्कर्षाऽपकर्षहेत् गुण-दोषी, भक्तया शब्दा-

र्ञ्थयोः ॥ १२ ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

रसो वक्ष्यमाणस्करपः, तस्योत्कर्षहेतवो गुणाः, अपकर्षहेतवस्तु

सत्ताया दोषस्यासत्तायाश्च न ज्ञानमसंभवीति प्राह्णापित्वये प्रहणसेव हेया-परिचये हानस्याप्यशक्यत्वमिति तयोः स्वरूपनिर्णयोऽवसरप्राप्तः, अतस्तिक्षरू-पणपरसूत्रभूमिकामारच्यति-गुणदोषयोरित्यादिना। तत्र यद्यपि सूत्रे "अदोषो सगुणो" इत्युक्तत्य। पूर्वे दोषस्वरूपनिरूपणमेवावश्यकं कमानुरोधात् , तथा स्व दोषगुणयोरिति वक्तव्ये व्यत्यासेन गुणदोषयोरित्युक्तिनींचिता, तथापि गुणस्य रससमनियत्वत्वेनात्यादरभूमित्या संग्राह्णतया च प्रथमोदेशः, दोषस्य हेयत्या पश्चाबिर्देशः; गुणश्च दोषश्च गुण-दोषाविति द्वन्द्वेऽभ्यहितस्य गुणस्य पूर्वप्रयोगः, तयोः सामान्येन लक्ष्मणमिति-सामान्यतोऽज्ञाते विशेषजिज्ञासाया अनुदयेन पूर्वं सामान्यक्षण ज्ञानमावश्यकमित्यरूपेन प्रयासेन सकलगुण-दोषपरिचयाय सामान्यलक्षणमेव व्यापकमिति सामान्येन गुणत्वेन दोषत्वेन च गुण-दोषयोर्छ-क्षणं-स्वरूपपरिचयम्, आह कथयति–रसस्येत्यादिस्त्रेण।

सूत्रं व्याख्याति—रसो वक्ष्यमाणस्वरूप इति-यद्यपि रस्यते-आस्वाद्यते इति व्युत्पत्त्या योगार्थप्रतीतिर्भवित तथाऽपि विशिष्य स्वशास्त्रसंकेतितस्य रसस्य स्वरूपं वक्ष्यमाणमेवेति बोध्यम्, अत्र चोक्तव्युत्पत्त्या रसपदेन रसभाव-रसा-भास-भावाभासादीनां प्रहणम्, सर्वेषामपि रस्यमानताऽनितरेकात् । तस्य रसस्य, उत्कर्षहेतद्यः उत्कर्षः-अनुभवसिद्धश्चित्तद्वुद्यादिकार्यविशेषप्रयोजकरव-स्वरूपो धर्मविशेषः, तस्य हेतुः-कारणभूतो गुणः, अपकर्षो-न्यूनता, चित्तद्वुद्यादिकार्यविशेषप्रयोजकरव-स्वरूपो धर्मविशेषः, तस्य हेतुः-कारणभूतो गुणः, अपकर्षो-न्यूनता, चित्तद्वुद्यादिकार्यविशेषप्रतिवन्धकरवरूपो धर्मो वा तस्य हेतुर्दोष इति, द्वन्द्वान्ते श्रूय-माणतया हेतुपदस्य प्रत्येकं सम्बन्धः, तथा च रसोत्कर्षकारणस्व सति रसाद्य-भागतित्वम्, अव्यभिचारेण रसोपकारकस्व वा गुणस्वं, रसप्रतीतिविष्यत-कर्त्वं च दोषत्वमिति फलतिः अलङ्कारास्तु रसन्यभिचारिस्थितवो नियमेन रसोपकारकस्वामाववन्तश्चेति न तेषु गुणलक्ष्मणसंकान्तिः । ते च रसस्यव धर्मा इति-सूत्रे 'भक्त्या शब्दश्चियाः' इति वाक्येन तयो रसेकधर्मस्व

## सालङ्कारचूडामणी काव्यानुशासने

दोषाः, ते च रसस्यैव धर्माः, उपचारेण तु तदुपकारिणोः शब्दाऽर्थ-

लभ्यते, अत एव च लक्षणे ∫ गुणस्य ] रसाव्यभिचारितत्वमुक्तम् , दोषलक्षणेऽपि च रसस्यापकर्षत्वं तदीयप्रतीत्यादिविघातकत्वमिति रसघटितमेव लक्षणमुक्तम् । नन दोषाणां रसस्य उत्पद्यमानस्य ? उत्पन्नस्य वा ? अपकर्षकत्वम् , नाद्यः--श्रुतिकटुत्वप्रतिकृष्ठवर्णत्वादिदोषाणामुत्पन्ने एव रसेऽपकर्षत्वेन तेषामसंग्रहः स्यात , न द्वितीय:-च्युतसंस्कारतादिदोषाणामुत्पत्तावेच प्रतिबन्धकत्वेन तेषाम-संग्रहापत्तेः, एवं चोभयथा दोष इति चेत् ? न-अत एवापकर्षपदेन प्रतीति-विद्यातस्योक्तत्वातः, काव्यस्योद्देश्या प्रतीतिः, सा च-रसवती, अविलम्बिता, अनपकृष्टरसविषया च, नीरसे तु अविलम्बिता चमन्कारिणी प्रतीतिरुद्देश्या, तादशप्रतीतिविधातकत्वं तु सर्वेषां दोषाणामविशिष्टम् । इयं च दोषाणां रस-प्रतीतिविद्यातकता कचित् साक्षात्, यथा रसदोषाणां स्वशब्दवाच्यत्वादीनां, क्रचित् परम्परया, यथा शब्दार्थवर्णरचना दोषाणाम् । ननु गुणानां रसमात्र-धर्मत्वे 'मधुरा वर्णाः' इति व्यवहारो वर्णानां माधुर्यधर्मवत्त्वप्रत्यायकः कथं संगच्छेत, वर्णितं च वामनादिभिः-"ओजः-प्रसादादीनां [ वामनालं अधि ० ३, अ० १, सु० ४ ] इति चेत् ? न-औपचारिकत्वेन तेषां व्यवहाराणां संगमनात् , यथा 'यजमानः प्रस्तरः' इत्यत्र दर्भमृष्टिरूप-प्रस्तरस्य यजमानवद यागिकयासाधनत्वसाम्याद यजमानत्वोपचारस्तस्यापि हविरासादनादिद्वारा यागसाधनत्वात्, निरूपितं चैतत् ताण्ड्यबाह्मणे ि ६।७।१७ ] तथा रसगतमपि माधुर्यं तत्समर्पकार्थाश्रयत्वेन वर्णेषु आरोप्य वर्णा' इत्यादिरूपेणोपचरन्तीति मन्तव्यम् ; तदुक्तम्-उपचारेण तु तदुपकारिणोः शब्दार्थयोरिति-तदुपकारिणोः-रसप्रतीतादुपकारजनकयोः बाब्दार्थयोर्गुणवत्त्वोक्तिस्त उपचारेण रसधर्माणां तेषां तत्रारोपेणेत्यर्थः, उपचारप्रकारश्च पूर्वमभिहित एव, यथा शौर्यादिगुणानामात्मधर्मत्वं सकलवादि-सम्मतमप्याकार-महत्त्वादेस्तद्भिव्यञ्जकस्य कचिदशुरेऽपि दर्शनाद् 'आकार एवास्य शूर' इति शौर्यादिकमाकारे उपचर्यते तथैवेति भावः । ननु उपचारस्तदा स्वीकार्यो यदि रसैकधर्मत्वं तेषां क्वित केनचित् प्रमाणेन प्रमितं स्वात , न च तथा दृश्यतेऽत उपचारकमपहाय तद्धर्मत्वमेव तेषां कुतो नाश्रीयते इति

योरुच्यन्ते, रसाश्रयत्वं च गुण-दोषयोरन्वय-व्यतिरेकानुविधानात्। तथाहि यत्रैव दोषास्तत्रैव गुणाः, रसविरोषे च दोषा न तु शब्दाऽर्थयोः, यदि हि तयोः स्युस्तद्वीभत्सादौ कष्टत्वादयो गुणा न भवेयुः, हास्यादौ चास्ठीलत्वादयः। अनित्याश्चैते दोषाः, यतो

चेत् १ अत्राह-रसाश्रयत्वं च गुणधर्मयोरित्यादि । अन्वय-व्यतिरेकानु-विधानादिति-तत्सत्त्वे तदितस्यावत्कारणसत्त्वे च तत्सत्त्वमन्वयः, एवं तद्वयतिरेके तदितरयावस्कारणसत्त्वेऽपि तदभावो व्यतिरेकः, यथा दण्डसत्त्वे दण्डेतरघटीययावत्कारणसृदादिसस्वे घटसस्वं, दण्डासस्वे दण्डेतरयावदक्त-कारणसन्त्वेऽपि घटासन्त्वमिति दण्डान्वयव्यतिरेकानुविधानात् घटं प्रति दण्डकार-णम्, तथा रससत्त्वे गुणादिसत्त्वम्, रसाभावे रसेतरयावत्कारणसत्त्वेऽपि गुणा-भावेन गुणानां रसप्रतिबद्धयोरन्वयन्यतिरेकयोरनुविधायित्वमनुवर्त्तित्वं दृष्टमिति तेन तेषां रसाश्रयत्वं निश्चीयते । तदेवान्वयन्यतिरेकानुविधानं स्पष्टयति-तथा-हीत्यादिना-तथाहि-तदेव प्रदर्शत इत्यर्थः। यत्रैव दोषास्तत्रैव गुणा इति-यस्यैव दोष्युक्तत्वं तस्यैव गुणवत्त्वमपि युक्तमिति भावः। दोषाणां रसवृत्ति-त्वमाह-रस्रविशेषे च दोषा इति-दोषाणां रसप्रतीतिविद्यातकत्वस्यैव लक्षणे-नोक्ततया रसविशेष एव दोषविशेषाणां दोषत्वं सामान्यतो रसेषु दोषाणाम् । तदेव रसविशेषप्रसिद्धं दोषस्वं स्फुटयति-यदि हीत्यादिना-हि-यतः, तयोः शब्दार्थयोः, यदि दोषाः स्युः, तत् तर्हि बीभत्सादौ रसे [ आदिपदेन रौद्र-संग्रहः ] कष्टत्वादयः दोषाः, गुणा न भवेयुः गुणत्ववत्तां न गच्छेयुः, एवं हास्यादौ रसे च, अश्कीलत्वादयः दोषा गुणा न भवेयुरिति सम्बन्धः। अयमाशयः-यदि दोषाः शब्दार्थयोः स्युसाहि शृङ्गारे दोषतया प्रसिद्धाः कष्ट-त्वादयो बीभत्सादौ गुणत्वेनोक्ता न भवेयुः, एवं वीरादिरसेषु दोषतया परिगणिता अश्लीलःवादयो हास्यादौ गुणतां न भजेयुः, एवं दुःश्रवःवादयो दोषाः प्रतिपाद्य-श्रतिपादकवशात् कचिद् गुणतां न गच्छेयुः, दृश्यते चैषां तत्र तत्र गुणत्वम् , स्वीकृतं च काव्यप्रकाशादिकृद्धिरपि-"वक्राद्यौचित्यवशादु दोषोऽपि क्वचित् कचिन्नोभौ" | उ० ७. का. ५९ ] इति कारिकाच्याख्यायाम्-"तत्र वैयाकरणादौ वक्तरि प्रतिपाद्ये च, रौद्रादौ च रसे व्यङ्ग्ये कष्टत्वं गुणः" इति ।

यस्याङ्गिनस्ते दोषास्तदभावे न दोषास्तद्भावे तु दोषा इत्यन्वय-व्यतिरेकाभ्यां गुण-दोषयो रस एवाश्रयः ॥

एवं "वक्तरि क्रोधसंयुक्ते, तथा वाच्ये समुद्धते । रौद्रादौ च रसेऽत्यन्तं दुःश्रवत्वं गुणो भवेत्" ॥ ८ ॥

तथा "सुरतारम्भगोछ्यादावश्चीलव्वं तथा गुणः।" इति साहित्यदर्पणे सप्त-मपरिच्छेदेऽपि दोषाणां क्विद् रसे गुणत्वसुक्तस्।

अयमत्र सारः-यो दोषो यं रसं सन्तं तदीयास्वाद्यतारुक्षणस्वरूपं विघट-यन् दुषयतीति दोषतया ख्यातः स एव चेदन्यत्र रसस्यास्वादं न प्रतिबन्नाति तदा तत्र तस्य न दोषता. यथा विप्रलम्भक्तकाररसे ''प्रसंसार शनैर्वायविनाशे तन्त्रि ते तदा" इत्यन्न वायुशब्दोऽपानवायुरूपाश्चीलार्थस्मारकतयाऽश्चीलत्वेन दोषः, किन्तु तदेवाश्वीलत्वं सुरतारमभगोष्ट्यां "द्वयथैंः पदैः पिश्चनयेश्व रहस्यवस्तु" इति कामशास्त्रानुसारं ''करिहस्तेन संबाधे प्रविश्यान्तर्विलोडिते । उपसर्पन् ध्वजः पुंसः साधनान्तर्विराजते ॥" इति बालायाः सुरतोपायस्य द्वयर्थैः पदैः वर्णनप्र-सङ्गे साधनादिशब्दप्रयोगेण प्रतीयमानमपि काव्यजीवानुभूतशङ्गाररसास्वादं न प्रतिब्रधातीति तस्य न दोषत्वमित्येव न प्रत्युत गुणत्वं मन्यन्ते आरुङ्कारिकाः। ततश्च शब्दार्थयोदींषस्य सत्त्वे स्वीकृते रसभेदेन समानाकारकशब्दप्रयोग एव दोषत्वमदोषत्वं चेत्युभयमपि न स्यात् , भवति च तथेति दोषाणां नित्यत्वाऽनित्यत्व-व्यवस्थाऽप्यपप्यते, तदाह-अनित्यास्त्रेते दोषा इति-एते-कष्टत्वादयो दोषाः. अनित्याः-न सर्वदा दोषतामेव भजन्ते, क्वचिद्धणताया अपि तेषु दृष्टत्वात । भयमाशयः-द्विविधो दोषो नित्योऽनित्यश्च, तत्रानुकरणादुन्येन प्रकारेण समाधा-तुमशक्यो नित्यः, यथा-च्युतसंस्कारादिः । तद्भिन्नस्त्वनित्यः, यथा-कष्टस्वादिः । अनित्यत्वे कारणमाह-यतो यस्याङ्गिनस्ते इत्यादिना-यतः कारणात् यस्या-क्रिनो रसस्य ते दोषाः-विघातकाः, तदभावे-तद्रसभिन्नरसे, नीरसे वा, ते न दोषाः; मुख्यार्थप्रतीतिविधातकत्वरूपदूषकताभावात् , इति भन्वयन्यतिरेकयो र्देष्टतया दोषा रसाश्रया रसमात्रदृषकाः, दोषाणां च गुणसमनियतत्वस्वाभाग्ये-तेषां [ दोषाणां ] रसाश्रितत्वे पूर्वीक्तयुक्तया निर्णीते गुणा अपि रसाश्रया एव ।

उक्तं च गुण दोषयो रसधर्मत्वं काव्यप्रकाशकृता मस्मटेनापि, तथा हि—

"ये रसस्याङ्गिनो धर्माः शौर्यादय इवारमनः । उत्कर्षहेतवस्ते स्युरचलस्थितयो गुणाः ॥ [ उ०८, का० ६६ ]

अर्थः—अङ्गिनः शरीरेष्वात्मवत् काञ्येषु प्राधान्येन स्थितस्य, रसस्य, धर्माः-साक्षात् तदाश्रिताः, उत्कर्षहेतवः-अचलस्थितयो रसादपृथक्वृत्तयः, आस्मनः शौर्यादय इव ये स्युः, ते गुणा इति ज्ञातन्याः। एतल्लक्षणमपि स्वकीयलक्षणतो नातिभिन्नमिति दृष्टयम् ॥

तत्रैव दोषलक्षणं यथा---

''मुख्यार्थद्दतिदोंषो, रसश्च मुख्यस्तदाश्रयाद्वाच्यः । उभयोपयोगिनः स्युः शब्दाद्यास्तेन तेष्वपि सः ॥" [उ०८, का०४९] अर्थः-मुख्यार्थस्य हतिः-अपकर्षे यसात् स दोष इति दोषसामान्यलक्षणम् : मुख्यः क इति चेदत्राह-रसश्च मुख्यः; ननु तर्हि नीरसेषु न कश्चिद् दोषः स्यात्, दुष्यस्याभावादिति चेदत्राह-तदाश्रयाद् वाच्य इति-आश्रयणमाश्रयः, तथा च तेन रसेनाश्रयणाद्-उपकारिःवेनापेक्षणाद् वाच्योऽप्यर्थो मुख्यः; न चैवं मुख्य-शब्दार्थस्य नानात्वेनाननुगमः, काब्ये प्राधान्येनोद्देश्यप्रतीतिविषयत्वेनानुगमात् ; तदेवं रसवति सर्व एव दोषाः: नीरसे स्वविल्गिनतचमस्कारिवाक्यार्थप्रतीतिविधा-तका एव हेया इति मन्तन्यम् ; नन्वेतयोरेव दोषाधारत्वमुचितं न तु शब्दादी-नामित्यत आह-उभयोपयोगिन इत्यादि-अत्र शब्दपदमर्थप्रतिपादनात्मकव्यापार-वतोः पद-वाक्ययोर्वर्तते, तेनाद्यपदाद वर्ण-रचने संगृहीते इति प्रकाशकारस्व-रसः; न च तत्र बीजाभावः, अन्यथा वर्णस्यापि शब्दपदेनैव प्राप्तो शब्दाद्या इति बहवचनस्यासंगत्यापत्तेः, तथा च पद-वाक्य पदांश-रचनाः 'शब्दाद्याः' इत्यनेन प्राह्माः, ते चोभयोपयोगिनः-रसवाच्यार्थयोरुभयोरुपकारकाः-उभाभ्यामप्यपे-क्षिताः, तेन तेष्वपि स इति, यथा काणत्वखञ्जत्वादयस्तत्तदङ्गधर्माः साक्षादङ्गेष्वा-श्रिता अङ्गिनमेव दृषयन्ति तथा सरसे काव्ये तत्तदङ्गेषु स्थितास्ते रसम्, अन्यत्र-असति [ रसे ] वाच्यमर्थं चोहेश्यप्रतीतिविषयतया स्थितं दृषयन्तीति मुख्यार्थ-इतिकारकत्वं तेषां न हीयते; इति काष्यप्रकाशकृत आशयः। स्वमते च दोषाणां केवछं रसदपकःवमेवेति रसाश्रितःवमेव, तदुक्तमानन्दवर्धनाचार्येणापि—

## सालङ्कारचूडामणी काव्यानुशासने

''श्रुतिदुष्टादयो दोषा अनित्या ये च दर्शिताः। ध्वन्यात्मन्येव शुङ्गारे ते हेया इत्युदाहृताः ॥" इति ।

[ध्वन्या० उ० २, श्लो० ३४]

तथा च शङ्कारध्वनिमात्रे तेषां दोषत्वमिति रसमात्रदृषकत्वं स्पष्टम् । न च तर्हि पदादिदोषाः स्वमतेऽपि कथं वर्णिता इति वाच्यम् . रसस्यायमभतस्य तत्तदङ्गद्वारैव दोषाश्रयतासम्भवात् , तथा च पदाचङ्गावच्छेदेनाऽपि विद्यमानाः दोषा अङ्गिनो रसस्यैव दृषका इति तद्दोषतयैव गणनीया इति हृदयम् । गुणानां च रसैकधर्मस्वं कान्यप्रकाशकृद्धिरपि स्वीकृतमेवेति गुण-दोषयो रमधर्मत्वं सिद्धम् ।

नरेन्द्रश्रभसूरिणाऽप्यलङ्कारमहोद्धौ दोषाणां गुणानां च रसमात्रवृत्तित्व-मुक्तम्, तथा हि—

''वैचित्र्यब्याहतिर्दोषः सा च भूमा रसक्षतेः।

तद्भव रस एवेष, भक्तया शब्दार्थयोः पुनः ॥" [पञ्चमे तरङ्गे १ ]

अर्थः--वैचित्र्यस्य-सहृदयानन्दिनः सौन्दर्यविशेषस्य, ब्याहतिः-विलोपः. दोषः, सा च-वैचिन्यन्याहतिः, भूम्ना-बाहुरूयेन रसक्षतेः-रसहानेर्जायते, तत्-तसादिष-दोष:, रसे एव, शब्दार्थयोः पुनस्तयोव्यवहारः कथमित्याह-भक्त्येति-उपचारेण शब्दार्थयोस्ते उच्यन्ते न तु मुख्यया वृत्त्येति ।

तथा----

शौर्यादय इवात्मानं रसमेव श्रयन्ति ये । गुणास्ते सहजाः काञ्ये नित्यवैचित्र्यकारिणः॥

[अ०म०त०६ का०३]

'शौर्यादय आत्मानमिव ये रसमेव श्रयन्ति ते गुणा' इत्युक्त्या रसमात्र-धर्मत्वं गुणानामिति स्पष्टमेव । एवं साहित्यदर्पणेऽपि प्रथमे परिच्छेदे—

"[ वाक्यं रसात्मकं काब्यं ] दोषास्तस्यापकर्षकाः । ( २ ) उत्कर्षहेतवः प्रोक्ता गुणाळङ्काररीतयः ॥" (३)

इति प्रन्थन्याख्यायां-श्रुतिदुष्टापुष्टार्थत्वादयः काणत्वखञ्जत्वादय इव शब्दार्थ-द्वारेण देहद्वारेणेव, व्यभिचारिभावादेः स्वशब्दवाच्यत्वादयो मूर्वत्वादय इव साक्षात् काञ्यस्यात्मभूतं रसमपक्षंयन्तः काञ्यस्यापक्षंका इत्युच्यन्ते; गुणाः शौर्यादिवत्, अलङ्काराः कटककुण्डलादिवत्, रीतयोऽवयवसंस्थानविशेषवत्, देहद्वारेणेव शब्दार्थद्वारेण तमेव काञ्यस्यात्मभूतं रसमुक्कषयन्तः काञ्यस्योत्कर्षका उच्यन्ते । इत्थं चैषामपि मते रसापकर्षक्त्वेन रसाश्रयत्वमेव दोषाणामिति स्पष्टम् । यत्-आचार्यवामनेन "काञ्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गुणाः" इति सूत्र-[काञ्यालं अधि ३, अ० १, स्० १] ज्याख्यायां - ये खलु शब्दार्थयोधमाः काञ्यशोभां कुर्वन्ति ते गुणाः "गुणविपर्ययात्मानो दोषाः" [अधि २, अ० १, स्० १] इति सूत्रेण च गुणविरुद्धस्वरूपान् दोषान् कथ्यता शब्दार्थधर्मत्वं गुण-दोषयोक्तमीति प्रतीयते तदिष 'काञ्यशोभाक्तार' इत्युक्तिगर्भत्या न प्रतिकृत्यम्, काञ्यस्यात्मभूतरसोत्कर्षेणेव काञ्यशोभा सम्पद्यत इति परम्परया शब्दार्थद्वारा रसोपकारापकार्योरेव पर्यवतानात् ।

यच पण्डितराजजगन्नाथेन-''येऽमी माधुर्यौजः-प्रसादा रसमात्रधर्मत-योक्ताः, तेषां रसधर्मत्वे किं मानम् ? प्रत्यक्षमेवेति चेत् ? न-दाहादेः कार्यादन-लगतोष्णस्पर्शस्य यथा भिन्नतयाऽनुभवस्तथा द्वत्यादिचित्तवृत्तिभ्यो रसकार्यभ्योsन्येषां रसगतगुणानामननुभवातः तादशगुणविशिष्टरसानां द्वत्यादिकारणस्वात कारणतावच्छेदकतया गुणानुमानमिति चेत् ? प्रातिस्विकरूपेणैव रसानां कारणतो-पपत्तौ गुणकल्पने गौरवात् ; शृङ्गारवीरकरुणानां माधुर्यवस्वेन द्वुतिकारणःवं प्रातिस्विकरूपेण कारणत्वकल्पनापेक्षया लघुभूतमिति तुन वाच्यम्, परेण मधुरतादिगुणानां पृथगद्भततरत्वादिकार्यतारतम्यप्रयोजकतयाऽभ्युपगमेन माधुर्य-वस्वेन कारणताया गडुभूतत्वात् ; इत्थं च प्रातिस्विकरूपेणैव कारणत्वे लाघवम् । किञ्चातमनो निर्गुणत्वेनात्मरूपरसगुणत्वं माधुर्यादीनामनुपपस्नम्, एवं तदुपाधिरत्यादिगुणत्वमपि, मानाभावात् पररीत्वा गुणे गुणान्तरस्या-नौचित्याच । अथ शृङ्गारो मधुर इत्यादिन्यवहारः कथमिति चेत् ? एवं तर्हि द्वत्यादिचित्तवृत्तिप्रयोजकत्वं प्रयोजकतासम्बन्धेन द्वत्यादिकमेव माधुर्यादिकमस्तु, -व्यवहारस्तु वाजिगन्घोष्णेति व्यवहारवदुपपद्मः, प्रयोजकत्वं चादद्यादिविलक्षणं शब्दार्थरसरचनागतमेव प्राह्मम् , अतो न न्यवहारातिप्रसक्तिः । तथा च शब्दार्थ-योरपि माधुर्यादेरीदशस्य सत्त्वादुपचारो नैव करुप्य इति तु मादशाः'' इत्युक्तम् , तस्यायं भावः—अग्निजन्यं टाहरूपं कार्यं यथोष्णस्पर्शरूपाद्गणान्यृथगुपलभ्यते

तथा शृङ्गार-वीरादिरसेषु कार्यरूपाद् द्वृतिदीप्तिविलासाख्यादन्यत् न किमपि माधु-र्यादिरूपमनुभूयत इत्यनुभावात् तेषां रसगुणत्वे किमपि न मानम् । अथोच्यते माधुर्योदिगुणविशिष्टा एव रसा द्वत्यादीनां कारणानि, [ अर्थाद् गुणसहकारादेव द्वत्यादिप्रयोजकत्वं तेषाम् ] ततश्च कारणतावच्छेदकतया गुणानां माधुर्यादीनां तद्धर्मतयाऽनुमानं स्वादिति, तदापि न-शृङ्गारत्वादिरूपेणैव तेषां तःकारणतास्वी-कारे लाधवात् । ननु शृङ्गारो द्वतेः कारणं, शान्तो द्वतेः कारणं, करुणो द्वतेः कारणमिति प्रातिस्विकरूपेण कारणताकल्पनाऽपेक्षया शृक्कार करुण-शान्ता द्रुति-कारणानि माधुर्यवस्वादित्येक एव कार्यकारणभाव इति लाधविमिति चेत्? न-भवितः शृङ्गारादिरसेषु मधुरतादिगुणानां पृथग्द्रुतद्भुतत्मत्वादिकार्यतारत-म्योपगमेन तत्तदूपेण कार्यकारणभावत्रयकल्पनया सह माधुर्यवत्त्वेन कार्यकार-णभावकरपनाया अधिकस्वात् । किञ्जात्मनो निर्गुणत्वं वेदान्तादिदर्शनेषु प्रतिप-क्षमतनिराकरणपूर्वकं सिद्धान्तिमित्यात्मस्थानीयस्य रसस्यापि तथात्वमेवोचितम् । तथा च तदुपाधिभूतरत्यादिगुणत्वमपि न तेषां [माधुर्यादीनां] रत्यादीनां सुखरूपतया स्वतो गुणरूपत्वेन गुणे गुणानङ्गीकारात् । शृङ्गारो मधुर इत्यादि-व्यवहारस्तु माधुर्यादीनां द्वत्यादिप्रयोजकतासम्बन्धकृतः । न चैवमदृष्टादीनामपि द्वत्यादिप्रयोजकतया मधुरत्वं स्यादिति वाच्यम् , अदृष्टादिविलक्षणाया [असाधा-रणायाः ] प्रयोजकतायास्तत्र स्वीकारात् । एवञ्च द्वत्यादिचित्तवृत्तिप्रयोजकत्व-रूपं माधुर्यादिकं शब्दार्थादीनामपीति स्वतःसिद्धमिति तदर्थमुपचारकल्पनाऽपि नावश्यकीत्यपरमनुकूलमिति ।

अत्रोच्यते-गुणःवं नामोपकारकत्वम्, तथा च सम्बन्धमेदादाश्रयत्वं भिद्यते, तथा चोपकार्योपकारकभावसम्बन्धेन गुणाश्रयत्वं रसानाम्, व्यञ्जकतासम्बन्धेन च तदाश्रयत्वं रामाम्, व्यञ्जकतासम्बन्धेन च तदाश्रयत्वं रामाम्, व्यञ्जकतासम्बन्धेन च तदाश्रयत्वं रामाम् व स्वय्वाध्यातित्व वयं प्रतीमः । यथा दोषाणां राव्दार्थयोविद्यमानानामेव मुख्यार्थप्रतिबन्धकत्वरूपं दोषत्वं, तेन रूपेण रसाद्याश्रितत्वं च सकल्वविद्यात्वे सुख्यार्थप्रतिबन्धकत्वरूपं दोषत्वं, तेन रूपेण रसाद्याश्रितत्वं च सकल्वविद्यात्वे त्राच्यात्वे मुख्यार्थप्रतिव द्वित्वरूपम् इति, तदिप नास्माकं प्रतिकृत्वम्, दाहरूपकार्याद् भिन्नस्य माधुर्यादेनोपलम्भ इति, तदिप नास्माकं प्रतिकृत्वम्, दाहरूपकार्याद् दाहकत्वरात्वे द्वित्वर्याद्वर्यात्वर्यात् । व च कार्यकारणभावगौरवं, यतो यथा दाइं प्रति वहेः वहित्वेन्ते कारणता न तु दाहकरात्विमादृह्विद्वेन तथैव श्रङ्कारत्वादिनेव द्वत्यादिकार-णत्वोपगमे कार्यकारणभावगौरवाश्रावात् । यदुक्तम्-आरमाने निगुर्णत्ववत्

# अलङ्काराणां सामान्यलक्षणमाह— अङ्गाश्रिता अलङ्काराः ॥ १३ ॥

रसस्याङ्गिनो यद्ङ्ग-राब्दाऽथौं, तदाश्रिता अलङ्काराः, ते च तत्स्थानीयरसस्यापि तथात्वमेवोचितमिति, तद्दपि न-भासानो निर्गुणस्वं हि न सर्ववादिसम्प्रतिपद्मम्, शस्तु नाम तथात्वम्, तथापि आसानि शौर्यादिमस्वं यथा ब्यवहारदृशायामाश्रीयते तथैव माधुर्यादेरप्याश्रयितुं शक्यत्वात्; नन्वयं व्यव-हारोऽङ्गानिनामिति वाच्यः, व्यवहारकाले सर्वेषामेव तथात्वस्य 'पश्चादिमिश्चा-विशेषाद्' इति सुत्रेण शारीरके माध्ये सिद्धान्तितत्त्वात् । एवं च 'श्वङ्गारो मधुरः' हत्यादिव्यवहारोपपत्तये कल्प्यमान उपचारः शब्दार्थयोर्गुणवत्त्वव्यव-हारायैव कल्प्यः । उक्तं चैतदृष्टमोह्यासप्रारम्म एव प्रदीपकारेरिति गुणानां स्सधमेत्वे न किमपि बाधकमिति ॥ ३२ ॥

काव्यलक्षणसूत्रस्थितयोः 'अदोषौ सगुणौ' इति पदयोरपेक्षिते दोषगुणलक्षणे अभिधाय कमप्राप्त'सालक्कारौ' इति पदापेक्षितालक्कारस्वरूपनिरूपणपरसूत्रावतरणिकामाह-अलङ्काराणां सामान्यलक्षणमाहेति-अलङ्काराः-अनुप्रासयमकादयः शब्दालङ्काराः, उपमादयश्चार्थालङ्कारा वश्यन्ते, तेषां, सामान्यलक्षणंसामान्येन-अलङ्कारत्वेन रूपेण, न तु अनुप्रासत्व-यमकोपमात्वादिविशेषैः,
लक्षणं-स्वरूपम्, आह-अग्रिमेण-"अङ्काश्चिता अलङ्काराः" इति सूत्रेण
कथयतील्यर्थः, तत्तल्यातिस्विकरूपेणालङ्काराणां लक्षणस्य काव्यलक्षणघटकालङ्कारपदेनानपेक्षित्रत्वेनालङ्कारत्वेन रूपेणैवालङ्काराणां लक्षणस्य काव्यलक्षणघटकालङ्कारपदेनानपेक्षित्रत्वेनालङ्कारत्वेन रूपेणैवालङ्काराणां तत्रोक्तत्वेन तेनैव रूपेण लक्षणकथनमावश्यकमिति तदेवाहेति भावः। 'अङ्गं-काध्यासम्भृतस्य रसस्योपकारकं
शब्दार्थयोरन्यतरत्, आश्चिताः—स्वरूपवाचकत्वादिसम्बन्धेन तत्र स्थिताः,
अलङ्काराः-अलङ्कारपदवाच्या इति सुत्रार्थं वर्णयति-रसस्याङ्किन इत्यादिना।
स्तस्य श्वकारादेः, अङ्किनः मुख्यस्य, यद्कुं अङ्गभृतौ व्यञ्जको शब्दार्थो,
तदाश्चिताः तन्मात्रस्थिताः, अलङ्कारा इति । एतेन गुणा-ऽलङ्कारयोभेंदोपि
स्पष्टीकृतः-अङ्गिनमाश्चिता गुणाः, अङ्गमाश्चिताश्चालङ्कारा इति । उक्तं च
काव्यवकारे मममदावार्थेणापि—

"उपकुर्वन्ति तं सन्तं येऽङ्गद्वारेण जातुचित् । हारादिवदलङ्कारालेऽनुप्रासोपमादयः ॥'' [८.६७] इति का० १० रसस्य सतः कचिदुपकारिणः, कचिद्नुपकारिणः, रसाभावे तु वाच्य वाचकवैचित्र्यमात्रपर्यवसिता भवन्ति ।

"ये वाचकवाच्यलक्षणाङ्गातिशयमुखेन मुख्यं रसं सम्भविनसुपकुर्वन्ति ते कण्ठाद्यङ्गानामुल्क्ष्याधानद्वारेण शरीरिणोऽप्युपकारकाः हारादय इवालङ्काराः" इति वृत्तिः।अलङ्काराश्च गुणा इव न सदा रसोपकारका एव किन्तु क्रचिद्रपकारकाः कचिदनुपकारकाश्चेत्याह-ते चेति-अलङ्काराश्चेति भावः । रसस्य सत इति-काव्योपात्तविभावानुभावादिभिर्छव्यसत्ताकस्य रसस्य आनुगुण्येन स्थिताः ] कचित् काव्ये उपकुर्वन्ति-साहाय्यकमाचरन्ति, तत्र तदपकारिणः, कचित यत्र च तद्रसमितिकृला भथवा न प्रतिकृला न वानुकृलास्त्र अनुपकारिणः। यत्र च रसस्य सर्वथाऽभाव एव तत्र चैते स्वाश्रयवैचित्र्यमात्रकर्तार इत्याह-रसाभावे तु इत्यादि-वाच्योऽर्थः, वाचकाः शब्दास्तेषां वैचिन्यं-शोभातिशयः, तन्मात्रे पर्यवसिताः-क्षीणव्यापारा अवन्ति । अयमादायः-यत्र शरीरे स्वतोऽपि सौन्दर्यं तत्रालङ्कारयोगे निरलङ्कारावस्थातः कश्चिदतिशयः प्रतीयत एव, किन्तु यदि त एवालङ्काराः क्रस्थानविन्यस्ता भवेयुर्यथा-कर्णयोः कङ्कणं हस्तयोः क्रण्डलं तर्हि कथं शोभां जनयेयुः, यत्र चाङ्गी स्वत एव रूपहीनोऽसुन्दरस्तत्रापि ते सन्ति चेत् दृष्टिमात्रवैचित्र्यकरा नान्यत् किमपि प्रयोजनं तेषाम्, एवं सरसे काब्ये भानगुण्येनोपनिबद्धा अलङ्कारा रस्रोपकारिणः, आनुगुण्याभावेऽनुप-कारिणः, नीरसे चोक्तिमात्रवैचित्र्यावहा इति ।

एवञ्च रसोपकारकत्वे सति तद्वृत्तित्वम्, तथात्वे सति रसानियतस्थिति-कत्वम्, अनियमेन रसोपकारकत्वं वेति छक्षणत्रयं भवति, गुणमात्रभेदकं तु प्रथमछक्षणमात्रम्, अन्ता-ऽग्रछक्षणयोः सत्यन्तं पदादिदोषातिब्यासिवारणाय । कुवछ्यानन्ददीकायामछङ्कारचन्द्रिकायां तु-"रसादिभिञ्चब्यक्ष्यभिञ्चत्वे सति शब्दार्थान्यतरनिष्ठा या विषयतासम्बन्धाविष्ठिशा चमत्कृतिजनकतावच्छेदकता तद्वच्छेदकत्वमछङ्कारत्वम्, अनुप्रासादिविशिष्टशब्दज्ञानादुपमादिविशिष्टार्थ-ज्ञानाच्च चमत्कारोद्यात् तेषु तादशचमत्कारजनकतावच्छेदकता तद्वच्छेदकत्वमुप-मात्वादाविति छक्षणसमन्वयः, शब्दार्थयोज्ञानिष्ठचमत्कृतिजनकताया विषयित-याऽवच्छेद्दकत्वेन तद्विशेषणीभूतानुप्रासोपमादेस्तिष्ठावच्छेद्कतावच्छेदकत्वात्, रस्वदाद्यछङ्कारसंङ्कृद्दाय व्यङ्कोपमादिवारणाय च भेदद्वयगभेसत्यन्तोपादानम्"

इत्युक्तम्, अत्र अङ्गिरसाश्रिता गुणाः, अङ्गभूतशब्दार्थाश्रिता अरुङ्कारा इति तयोर्भेदः स्वसिद्धान्तसिद्धः । एतेन "शौर्यादिसदशा गुणाः, केयूरादितुल्या अरुङ्कारा इति गुणालङ्कारयोविवेकमभिधाय [लोके] संयोग-समवायाभ्यां शौर्या-दीनामस्ति भेदः, इह [साहित्ये] त्मथेषां समवायेनैवावस्थितिरित्यभिधाय, तसात् गङ्गरिकाप्रवाहेण [मेषाणां गतानुगतिका पङ्किगतिर्गङ्गरिका, तद्वत् प्रवाहेण, अविवेकम्लमिति यावत्] गुणा-ऽल्ङ्कारमेदः [न वास्त्रविकः]" इति भामहित्ववरणे यद् भद्दोद्घटोऽभ्यधात् तिश्वरसम्, गुणालङ्कारयोराश्रयकृतमेदस्य प्रवेमुक्तत्वात् । किञ्च कवयः सम्दर्भेष्वलङ्कारान् प्रति ब्यवस्थन्ति न्यस्यति च, न गुणान् प्रति, गुणानां नियतवृत्तिरसधर्मत्वात्, अषोद्धाराहारयोरिष वाक्यस्य पोषणदृषणाजनकत्वाञ्च । तत्र शब्दालङ्कारागोद्धारो यथा—

"अळङ्कतजटाचकं चारुचन्द्रमरीचिभिः । मृडानीदत्तदेहार्थं नमामः परमेश्वरम् ॥'' [

भन्न स्थितस्य द्वितीयपादेऽनुप्रासस्य 'तरुणेन्दुमरीचिभिः' इति पाठपरि-वर्तनेन अपोद्धारे कृतेऽपि परमेश्वरविषयकरत्युद्धोधे विशेषाभावाद् गुणतोऽळङ्का-रस्य भेदः स्पष्टः । अर्थश्चोक्तोदाहरणस्य स्पष्टः । एवमर्थाळङ्कारापोद्धारो यथा—

"श्यामां स्मितासितसरोजदशं कराग्रैरिन्दौ विभूषयति बालमृणालकत्यैः । आरेभिरे रचित्रतुं प्रतिकर्म नार्यः, कार्याणि नायतदशोऽवसरे त्यजन्ति ॥"

[ ]

अर्थः—स्मितं-ईषरफुल्लम्, असितसरोजं-नीलक्रमलमेव, रग्-नेत्रं यस्या-स्तां, इयामां-रात्रिं, कामिनीखेनाध्यवसिताम्, इन्दौ-चन्द्रमसि, बालानि-अचिरोद्गतानि [सृदूनि], सृणालानि-विसानि, तस्कल्पैः-तस्सदशैः, कराग्रैः-किरणप्रान्तमागैः, विभूषयति-अलङ्कुवैति सति, नार्यः-कामिन्यः, प्रतिकर्म-नेप-ध्यालङ्कारं, रचयितुं-विधातुम्, आरेभिरे-प्रवृत्ताः, आयतदशः-दीर्घदष्टयः [दूरदर्शिन्यः], अवसरे प्राप्ते, कार्याणि-कर्तव्यानि, न त्यजन्ति-अवसरोचि-तकार्यकरणे सावधाना भवन्ति ॥

भत्र चन्द्रकृतस्वप्रियरात्रिभूषणरूपोद्दीपनविभावालोकनेन तासामपि रतिस-मयः समीपवर्तीति विज्ञाय ता अपि तःसाधनालङ्कारादिकर्मणि प्रवृत्ता इत्ययमर्थो दूरदशामवसरोचितकार्यकरणस्वरूपेण सामान्येन समर्पित इत्यर्थोन्तरन्यासोऽङ

ङ्कारः । द्वितीयचरणे च 'बालसृणालकल्पैः' इत्युपमालङ्कारः, तस्य परित्यागाय तस्त्याने 'केलिचकोरलेग्रैः' इति परिवर्तने कृतेऽपि प्रस्तुतन्द्रंगाररसस्य न प्रष्टिने वा वृषणम् ।

अर्थालक्कारस्वाहरणं [सक्षिवेशो ] यथा पूर्वीदाहत [दशमे शिक्षालक्षणसूत्रे "पर्वतमात्रे रत्नानि यथा" इति निरूपणोक्त-] "नीलाइमरिम॰" इति पद्यद्वितीयचरणान्ते 'तटान्तरेषु' इत्यपनीय तत्स्थाने 'सृगाक्षि सानौ' इति परिवर्त्तनेनोपमालक्काराहरणेऽपि न कश्चिद् विशेष इति । [सृगस्याक्षिणी इव अक्षिणी यस्या इति विग्रहे समासगतोपमा स्पष्टा ]

्रहस्थमलङ्काराणामपोद्धाराहारयोः कविस्वेच्छाविषयत्वं गुणानां तु न तथा संभव इति स्पष्टोऽनयोभेदं इति नायं गद्धरिकाप्रवाह इवाविवेकनिवन्धन इति बोध्यम् । उक्तञ्ज कान्यप्रकारोऽपि "अचलस्थितयो गुणाः" इति ।

तथा "कान्यशोभायाः कर्तारो धर्मा गुणाः" [का० स्०, अधि० ३, अ० १, स्० १] "तदितशयहेतवस्त्वलङ्काराः" [का० स्० अधि० ३, अ० १. स्०२] इति वामनेन यो विवेकः कृतः सोऽपि व्यभिचारी,

तथाहि---

'गतोऽस्तमकों, भातीन्दुः, यान्ति वासाय पश्चिणः ।' इत्यादौ प्रसाद-श्रेषसमता-माधुर्य-सौकुमार्यार्थब्यक्तीनां गुणानां सद्भावेऽपि काब्यव्यवहारस्याप्रवर्तनात् .

"अपि काचिच्छुता वार्ता तस्यौचिद्यविषायिनः। इतीव प्रष्टुमायाते तस्याः कर्णान्तमीक्षणे॥" [

इलादो चोत्प्रेक्षाऽछङ्कारमात्राद् विविक्षतित्रचतुरगुणात् कान्यव्यवहारदर्शनाष्ट गुणानां रसादिसद्वावे एव गुणस्वमन्यथा न, अरुङ्काराणां च स्वतन्नाऽपि स्थिति-रिति व्यभिचारः स्पष्ट एवेति पूर्वोक्त एव गुणारुङ्कारविवेक इति निर्णातं विवेके।

तत्रालङ्कारस्य रसोपकारकत्वं यथा शब्दालङ्कारस्य---

''अपसारय घनसारं कुरु हारं दूर एव किं कमलैः । अलमलमालि ! मृणालैरिति वदति दिवानिशं बाला ॥''

[का० प्र० ८, ३४२]

सत्र रेफानुपासः शब्दमलङ्कुर्वन् विप्रलम्भश्रङ्कारमुपकरोति, रेफस्य श्रङ्कार-व्यक्षकत्वेन विप्रलम्भश्रङ्कारगतमाधुर्यस्योत्कर्यकत्वातः।

अर्थः--- घनसारं-कर्पूरम् , [ अथ च घन इव-छोहसुदूर इव, सारः-बर्छ पीडाकारकं यस तमित्यन्तर्थ्वनिः, ]

> "घनं सान्द्रं घनं वार्धं घनो मुस्तो घनोऽम्बुदः । घनः काठिन्यसंघातो विस्तारो, लोहमुद्ररो" ॥ [ इति धरणिः ]

अपसारय—दूरीकुरु, हारं-गुक्तास्त्रं, [अथ च हारयति सुखं प्राणान् वेति स्वार्थण्यन्ताद्च्, प्राणहारकमिति ध्वनिः], दूरे एव कुरु मा भूत् तत्सामीप्यमपि, कमलैः-सरोजैः, [अथ च जलीयमलभूतैः] किं-किमपि न कार्यम्, आलि ! मृणालैः-विसेः, अलमलं-किमपि नैव कार्यं, तानि व्यर्थान्येवेलवधारणार्थं दिरमिधानम्, इति-पूर्वोक्तप्रकार-देत्वोपचारवारणपरं वाक्यं, वाला मुखा तथाविधदुःखासहिष्णुरिति भावः, दिवानिशं-सततम्, वदति । अत्र विरहवेद्-नायाः सततप्रवर्तमानस्वेन वर्णनाद् विप्रलम्भश्रङ्गारध्वनिः ।

भर्थालङ्कारस्य रसोपकारकत्वं यथा-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

मनोरागस्तीवं विषमिव विसर्पत्यविरतं, प्रमाथी निर्धूमं ज्वलति विधुतः पावक इव । हिनस्ति प्रत्यक्षं ज्वर इवं गरीयानित इतो, न मां त्रातुं तातः प्रभवति न चाम्बा न भवती ॥''

[मारुतीमाधवे, अङ्कः २]

भर्थः—'माधवानुरक्ताया मालत्या लबङ्गिकां सर्ली प्रत्युक्तिरियम्—[हे सिखं! अद्य मम] मनोरागः-माधविषयकश्चित्तानुरागः, अविरतं-निरन्तरं, तीवं यथा स्यात् तथा, विषमिव, अथवा तीवं विषमिव-हालाहलमिव, विस्पंति-विविधप्रकारेण सर्वतः संचरित व्यामोति वा; [ततोऽपि वृद्धः] प्रमाथी प्रकर्षेण मथनशीलः श्लोभकारीति यावत्, विधुतः—[वातेनोत्तेजितः] प्रज्वलितः, निर्थूमं यथा स्यात् तथा, पावक इष-अग्निरिव, ज्वलति; [ततोऽप्युत्कर्षेकाष्टां गतः] गरीयान्-अतिशयेन गुरुः [सान्निपातिकः], ज्वर इव प्रत्यक्नं-प्रत्यवयवं हिनस्ति-वापयित; इतः कारणात्, इतः दुःसहतरानु-रागजन्यदुःखात्, मां त्रातुं-रक्षितुं, तातः-पिता, न प्रभवति [नन्द-राजन्यदुःखात्, मां त्रातुं-रिक्षितुं, तातः-पिता, न प्रभवति [नन्द-

नरूपवरान्तरानुसरणात् ], न चाम्बा-माताऽपि न प्रभवति, तयाऽपि तद्प्रति-षेधनात् ; भवत्यपि न प्रभवति पित्रोः सम्मते सख्याः प्रतिषेधकत्वासंभवात् , इति । अत्र माछोपमाळङ्कारो बिसर्पणादेरतिशयप्राप्तिस्चनपूर्वकं विप्रलम्भग्रृङ्गा-रमतितरां पुष्णाति ।

कचित् सतोऽपि शब्दालङ्कारस्य रसानुपकारकत्वम्,

यथा---

"चित्ते विहट्टि युट्टिसा गुणेसुं सेजासु छोट्टि विसट्टि दिम्मुहेसुं। बोलम्मि वहदि पवट्टि कब्बबंधे झाणेण युट्टि चिरं तरुणी तरही॥"

# [ कर्पूरमञ्जरीसङ्के द्वितीयजवनिकान्तरे ]

[ चित्ते विघटते बुट्यति सा गुणेषु, शय्यासु छुठति विसर्पति दिङ्कुखेषु। वचने वर्तते प्रवर्तते काव्यबन्धे,ध्यानेन बुट्यति चिरं तरुणी प्रगल्भा ]

इति च्छाया,

अर्थः—दर्शनक्षणात् प्रसृति कुरङ्गाक्षी [दंसणकरणादो पहुदि कुरंगच्छी] इत्युपक्रम्य सा प्रगल्मा तरुणी चित्ते विघटते – विशेषेण घटिता – दृदतरं सम्बद्धा भवितः । गुणेषु न तुक्विति – हीयते; शब्यासु छुठति – मुहुर्मुहुः पार्श्वपरिवर्तनं करोति, न तु स्वपिति; दिक्षुखेषु विसर्पति – सर्वतः संचरतीति भावः; वचने वर्तते – अविरतं प्रज्यति । भवः; काव्यवन्धे प्रवर्तते – प्रवृत्ता भवित, चिरं – चिर्कालं ध्यानेन – चिन्तया, शुक्यति – कुशा भवित ॥

अत्र ट वर्गांतुप्रासः शब्दालङ्कारः, स च शब्दमात्रमलङ्करोति, न तु सन्तमपि विप्रलम्भशृङ्कारं रसं, टवर्गांतुप्रासस्य तत्प्रतिकृलत्वात् ।

एवमर्थालङ्कारस्यानुपकारकत्वं यथा—

"मित्रे क्वापि गते सरोरुह्वने बद्धानने ताम्यति, कन्दरमु अमरेषु वीक्ष्य दयितासन्नं पुरः सारसम् । चक्राह्नेन वियोगिना बिसलता नास्वादिता नोज्झिता, कण्ठे केवलमगेलेव निहिता जीवस्य निर्गच्छतः ॥" [ प्रकीर्णकम् ]

अर्थः— सन्ध्याकालिकचक्रवाकचेष्टावर्णनिमदं-मित्रे-सूर्ये, सुदृदि च, कापि अज्ञातरूपे देशविशेषे गते सति, [एतेन मित्रस्य प्रतिकर्तुरमावः सुचितः]

# तत्र रसोपकारप्रकारानाह— तत्परत्वे काले ग्रह-त्यागयोर्नातिनिर्वाहे निर्वाहेऽप्यङ्गत्वे रसोपकारिणः ॥ १४ ॥

सरोबहवने-कमल्यने, [सरोबहेल्यनेकदेशवासेन सहवासित्वं सूचितम्, बद्धानने-मुद्दिते मौनिन च सति, ताम्यति-शोकात् तप्यमाने सति, [एतेन सहवासिनां प्रतिकाराभावः सूचितः] अमरेषु-मृङ्गेषु, अमं रान्तीति च्युत्पत्त्वा पान्थेषु च, कन्दत्सु-शब्दायमानेषु रुदृत्सु च सत्सु, [अनेन कन्द्रज्ञनान्तर-दृश्तेनेन दुःखातिरेकः सूचितः] पुरः-अत्रे, कान्तया-द्यितया [सारखा]-आसकं-युक्तं, सारसं-पश्चिवशेषं रसिकं च वीश्य-अवलोक्य, [अनेन नायि-कासकनायकान्तरदर्शनेन विप्रलम्भोद्दीपनम्], वियोगाना-चक्रवाकीविच्छेद्वता [सन्ध्याकालिकचन्द्रोदयेन चक्रवाकमिथुनविच्छेदस्य कविसमयप्रसिद्धत्वात् ] चक्राह्म-चक्रवाकपक्षिणा, विसलता-मृणालव्ही, नास्वादिता-न भुक्ता, नोज्ज्ञता-न च त्यक्ता, [किन्तु] केवलं निर्गच्छतः-निर्गन्नुमिच्छतः, जीवस्य-जीवनस्य, अर्गलेव-द्वाररोधककाष्टमिव, कण्डे-गले, निहिता-स्थापिता ॥

अत्रोपमाऽर्थालङ्कारः, न चासौ प्रकृतस्य शुङ्कारस्योपकारिका, विप्रलम्भे हि जीवनिर्गमोऽपि वण्येते—तदुत्कर्षाधायकत्वात्, इति तिन्नरोधहेत्पपादनमनुनितं, प्रत्युत स्नेहाभावे पर्यवस्यति । केचिद्त्रोपमायामावस्यकस्य विसलतायां कवि-विवक्षितस्य जीवनिर्गमप्रतिवन्धकःवरूपस्य, साददयस्याभावात्, सा नेत्यत्रोन्स्रेक्षालङ्कार इत्याहुः, तस्याः संभावितसादस्येनापि प्रवृत्तेः, साददयोद्येक्षाया अपि उपमोक्तन्यायेन प्रकृतरसापकर्षकत्वस्य सन्त्वमिति च कथयन्ति । एतावता प्रदर्शितेन प्रवन्धेनालङ्कारस्यानिश्चितोत्कर्षकापकर्षकत्वेन स्पष्टो गुणाद् भिन्नः स्वभाव इति स्पष्टम् ॥ १३ ॥

पूर्व सूत्रेऽरूष्काराणामक्षाश्रितत्ववर्णनपूर्वकं तेषां कचिद् रसोपकारकत्वं कचि-दनुपकारकत्वं, रसाभावे च वाच्यवाचकवैचित्र्यमात्रकारकत्विमत्युपपादितं, तत्र कमशस्त्रयमपि प्रदर्शयितुं प्रथमं रसोपकारकत्वं वर्णयितुं प्रवृत्तं सूत्रमवता-रयित-तत्र रसोपकारमकारानाहेति-कथमुपनिबद्धा अरुष्कारा रससुप-कुर्वन्तीति तस्य प्रकारान्-भेदान्, आह-न्याचष्टेऽनेन सूत्रेणित भावः। तत्परत्वे स-प्रधानीभूतो ध्वनिगम्यो रसः, परः-पोषयितुमिष्टो येषां ते

#### सालक्कारचुडामणी काब्यानुशासने

अलङारा इति वर्तते । तत्परत्वं-रसोपकारकत्वेनालङ्कारस्य निवेशो. न बाधकत्वेन नापि ताटस्थ्येन. यथा-

तत्परास्तेषां भावसत्परत्वं, तस्मिन् सतीत्येकः प्रकारः; काले ग्रह-त्याग-योरिति-प्रहणं-प्रहः, त्यजनं-त्यागः, प्रहश्च त्यागश्च प्रह-त्यागौ तयोः, काले-यत्रावसरे यस्य प्रहण्मचितं तत्र प्रहे, यत्र च यस्य त्याग उचितस्तत्र तस्यागे च सतीति प्रकारद्वयमिति प्रथमेन मिलितास्त्रयः, [अलङ्काराणामिति चोभयत्र सम्बन्धनीयम् ]: नातिनिर्वाहे रसनिर्वहणैकतानहृदयस्य कवेरलक्शराणां निर्वाहार्थमनतिप्रयत्नकरणे, इत्येकः प्रकारः, पूर्वेश्विभिः सह चतुर्थः: निर्वा-हेऽप्यकृत्वे कृतेऽप्यलङ्कारनिबन्धने रसापेक्षया तस्याप्राधान्ये, इत्ययमेकः प्रकार इति पूर्वेश्चतुर्भिः सहाऽयं पञ्चम इति पञ्चप्रकारास्तस्य- अलङ्काराणाः रसोपकारकत्वस्य } इति सूत्रार्थः । तदित्थं विशकलिताः पञ्च प्रकाराः—

- १ रसस्य प्राधान्ये तदुपकारकतयैवालङ्कारस्योपनिबन्धः ।
- २ अङ्गत्वेन विवक्षितस्यापि अलङ्कारस्य सत्येवावसरे प्रदृणं नानवसरे ।
- ३ गृहीतस्याऽप्यलङ्कारस्य तदसानुगुणतयाऽलङ्कारान्तरापेक्षया काले त्यागः ६
- ४ रसनिर्वहणैकतानत्वे तन्निर्वाहेऽनतिप्रयत्नः ।

५ अलक्कारोऽयमपनिबध्यमानो रसापेक्षया प्राधान्यं मा गमदिति सतर्कस्य कवेः प्रयासेन तस्याङ्गभाव इति । उक्तं चैतदानन्दवर्धनाचार्येणापि ध्वन्यालोके-

> "विवक्षा तत्परत्वेन नाङ्गिरवेन कथञ्चन । काले च प्रहण-त्यागौ नातिनिर्वहणैषिता ॥ निर्व्युढावपि चाङ्गस्वे यस्तेन प्रत्यवेक्षणम् । रूपकादेरलङ्कारवर्गस्याङ्गस्वसाधनम् ॥

> > इति [ध्वन्या० उ० २, का. ४२ ]

सूत्रार्थं सोदाहरणं ब्याख्यातुमुपक्रमं कुर्वन् सूत्रेऽदृष्टस्यावश्यकस्य पदस्य सुत्रा-न्तरादन्रवृत्तिमाह-अलङ्कारा इति वर्तत इति-पूर्वसूत्रात् "अङ्गाश्रिता मल-ह्वाराः" इत्यतः 'अरुह्वाराः' इति पदमनुवर्तत इत्यर्थः । 'तत्परत्वे' इत्यस्यार्थ-माह-रसोपकारकत्वेनालङ्कारस्य निवेश इति । नन्वलङ्कारश्रेदुपनिबद्धस्तर्हि रसोपकारकः स्यादेव, तस्यैवालङ्कार्यत्वादिति चेदत भाइ-न बाधकत्वेनेत्यादि-अलङ्कारोपनिबन्धः सर्वत्र रसोपकारक एव न भवति, क्रचित् तस्य बाधकस्व-

### चलापाङ्गां दृष्टि स्पृश्चासि बहुशो वेपथुमतीं, रहस्याख्यायीव स्वनसि मृदु कर्णान्तिकगतः । करौ व्याधुन्वत्याः पिवसि रतिसर्वसमधरं,

स्थापि दृष्टत्वात् तथात्वे ताटस्थ्येनौदासोन्येन चोपनिबन्धे नोपकारकत्वसिति भावः, बाधकत्वं च रसान्तरानुभवसामग्रीसाधनेन प्रकृतरसक्षतिसाधकत्वम्, ताटस्थ्यं च ग्रकृतरसपरिपुपोषयिषाविरहेणालङ्कारिवन्यासप्रयासविकलक्षविकृतिनिष्ठरससामग्रीवेधुर्यम् । तत्राङ्गत्वेन निवेशो यथा—चलापाङ्गामिति । शकुन्तलामवलोन्थ्याङ्किरितामिलाषो दुष्यन्तः-अपि नाम कुलपतेरियमसवर्णक्षेत्रसम्भवा स्थात्, अथवा कृतं सन्देहेन,

"असंशयं क्षत्रपरिग्रहक्षमा यदार्यमस्यामभिलाषि मे मनः । सतां हि सन्देहपदेषु वस्तुषु प्रमाणमन्तःकरणप्रवृत्तयः ॥"

[ अन् शा १,३९ ]

तथापि तत्वत प्नामुपलप्स्वे" इति विचारयन् शकुन्तलाया श्रमरकृतवाधाम-वलोक्य सस्पृहमिदमाह—

"हे मचुकर! अमर! खं [ शकुन्तलाया अस्मद्भिलिषितसङ्गमायाः ] चली— विलासवशात् तरली, अपाङ्गी—पर्यन्ती यस्यास्तां, वेपणुमृतीं त्वस्पर्शसंजातसं- त्रासजनितकस्पतया विश्वरितस्थितिम्, तथा च सुग्धतामिध्यक्तेः शोभातिशायिनीं प्रवातकिष्पतनीलोत्पलसह्योमिति च न्यज्यते, दृष्टं नयनम् बहुद्दाः अनेकवारं, स्पृश्नासिः, तथा रहस्यं—गोपनीयं किमपि वस्त्वाख्याति तच्छीलो रहस्याख्यायी, तह्नत् कर्णान्तिके कर्णयोः समीपप्रदेशे, चरित गच्छतीति तथाभूतः सन्, मृदु कोमलम्, अत्रश्च प्रियमपि, स्वनसि ध्वनिं करोषिः, किमपि तां आवियत्तिमव कर्णाभ्यासमास्तः, करौ हस्तद्वयं, न तु करम्, व्याधुन्वत्याः कम्पयन्त्याः, एतेन सम्भ्रमाधिक्येन तद्धरपानस्यासुकरत्वसुक्तम्, रितस्विखं रितिनिधानभूतम्, अधरं न त्वोष्ठम्, पिवसि आस्वादयसि, न तु यथाकथित्रह्वत् स्पृश्चसिति भावः, तेन च तद्धरपानविधसुखससुद्य इति तस्यातिपुण्यजन्यस्वं व्यङ्गसम्, एवं च वयं तस्त्वान्वेषात् यथार्थतः, इयमस्यदुपभोग्या न वा, सत्यां च तथाभृतायां सङ्गमोपायः कः, स्वतन्ना परतन्ना वेयमिति तत्त्वस्थान्वेषणपारव-इयात्, हता असंप्राप्तसमागमाः प्रति हताशाः, त्वं यदस्याः सक्छं वल्डभवृत्ता-

# वयं तत्त्वान्वेषान्मधुकर! हतास्त्वं च सुकृती ॥ [अ० शा० अं० १. ऋो. २०]

## अत्र भ्रमरस्वभावोक्तिरलङ्कारो रसपरत्वेनोपनिबद्धो रसोपकारी ।

न्तमाचरसीत्यतः स्तुकृती पुण्यवान् कृतकृत्यो वा, । भयमाशयः-वयमेतद्विषय-तर्कवितर्कपतिता एतावस्कारूपर्यन्तमप्यप्राप्तैतस्समागमाः प्रतिहताशा वं च चञ्चलनीलोत्पलम्रान्याऽपि चलापाङ्गां दशं स्पृशसीत्यस्माकमभिला-षतः परिचुम्बनप्रवृत्तानां तरलनयनप्रान्तपरिचुम्बनसमये समुचितं नयनस्पर्शवि-धानं भवताऽनुष्टितम् ; तथा लोचनकुवलयस्पर्शनिवृत्तः स्वजातिसमुचितकमल-कोशनिलयमभ्यासेन कर्णकुहरं प्रवेष्टमभिलपन् यत् तन्निकटवर्ती प्रियं मधुरं च स्वनिस तत् किल नयनप्रान्तचुम्बनाभिमुखीकृतकान्ताकर्णोपान्तनिवेजितम्खानाः मसाकमुचितं तद्वसरोचिताभिप्रायनिवेदनपरतया रहोवृत्तान्ताख्यानमनुष्टितं भवता. किञ्ज नयनस्पर्श-कर्णान्तोपान्तस्वनव्यापृतोऽशङ्कितोपलब्धसुगन्धिमुख-निःश्वासामोदाञ्चाणजातपञ्चबुद्धिस्तद्धरपञ्चवोपरि निवेशोरसक्मतिर्देशभयाद विधनितपाणिपछवायास्तद्वञ्चनपूर्वकमधरोपविष्टो रतिविषयेऽअधरास्वादस्य सार-भूततया, तत्सर्वस्वभूतमधररसपानमनुभवसीत्यसाःकृत्यमेतदपि त्वयेव सम्पादितः मिति क्रतातिशयप्रण्योपचयः सुकृती खलु । अत्र केचित् प्रथमे पादे 'चलापाईं दृष्टः स्प्रशसि' इति परिवर्तनं कृत्वा ''आदौ वाच्यः स्त्रिया रागः पुंसः पश्चात् तदिङ्गितैः'' इति कविसमयानुरोधेन नायिकाकृतचलापाङ्गविशिष्टदर्शनविषयी-भतस्य तस्य तत्स्पर्शरूपस्पृष्टकालिङ्गनकारित्वमुचितमिति कथयन्ति, किन्तु एव-मेव सर्वेत्र प्राचीनपाठोपल्लम्भात् तत्र स्वकल्पितपाठनिवेशनमनुचितम् । किञ्च तस्य भ्रमस्य हठकामुकःवारोपविषयतया तत्र शास्त्रीयनियमोल्लङ्घनमपि स्वमा-वानकुलमेव । अत्र यद्यपि त्वं कृतीत्यत्र चरणत्रयं हेतुःवेनोपात्तमिति काव्य-लिङ्गम्, त्वमेव कृती वयं हता इत्यसादपेक्षया त्वं श्रेष्ठ इति व्यतिरेकश्च, तथापि अमरस्वभावोक्तरेव प्रकृतरसानुकूळतया स एवाळङ्कारोऽत्र कविना रस-परत्वेनोपनिबद्ध इति रसोपकारक इति स्वमतमाह-अत्र भ्रमरस्वभावोक्तिर-लङ्कारो रसपरत्वेनोपनिवद्ध इति-''स्वभावोक्तिस्तु डिम्भादेः स्वक्रियारूप-वर्णनम्" [कान्य० उ० १०, का० १११] इति लक्षितस्वभावोक्तिनामा-ऽलङ्कारः, स्वमते यद्यपि ''स्वभावाख्यानं जातिः'' [काव्या० शा० अ० ६,

#### बाधकत्वेन यथा-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"स्रस्तः स्नग्दामशोभां त्यजित विरचितामाकुलः केशपाशः,

सू. १५] इति सूत्रेण जातिशब्देन ब्यवहियते, तथापि बहुतरप्रसिद्धनाम्नाऽर्थतो वा स्वभावोक्तिपदेन कथनमिति बोध्यम् । ध्वन्यालोकेऽपि द्वितीयोद्द्योते ''अन्न स्वभावोक्तिरलङ्कारो रसानुगुणः" इत्युक्तम् । केचित्तु-'वस्तुतोऽत्र न स्वभावो-क्तिरलङ्कारः स्वस्यासाधारणधर्मस्य वर्णन एव तदलङ्कारस्वीकारात्, नह्यत्रभ्रमर-स्यासाधारणो धर्मः कश्चिद्रपनिबद्धः, चलापाङ्गादिस्पर्शस्य तथाभृतत्वाभावादिति च्यतिरेकालङ्कार एवाङ्गिकचमत्कारभूमिरिह' इत्याहुः, वृत्तौ 'भ्रमरस्वभावोक्ति'-शब्दे च भ्रमरस्य स्वभावे उक्तिर्यस्येति व्यधिकरणबहुवीहिमाश्रित्य समस्तस्य पदस्य व्यतिरेकपरत्वमवगच्छन्ति । यच केचिदिहाद्यांशे रूपकालङ्कारमप्याहः, तस्र शोभनम्-भ्रमरे हठकामुकव्यवहारस्य समासोक्तिकारणभूतस्य स्पष्टं प्रतीय-मानत्वेन रूपकासंभवात् कुत्राऽपि तादात्म्यारोपाप्रतीतेश्च, समासोक्तिस्त तथा सम्भवन्त्यपि स्वभावचमत्कारनिर्देशमुखेनैवात्र माधुर्योपरुब्धिरिति पश्चात क्रियते, व्यतिरेकोऽपि न प्रकृतरसस्य तथोपकारको यथा स्वभावोक्तिः। न च अमरासाधारणधर्मस्यानुहेखाच स्वभावोक्तिसंभव इति वाच्यम् , पद्मपरिचम्बना-देस्तस्वभावत्वेन पद्माकाराक्षिकर्णमुखादिसम्पर्कात् तस्यासाधारण एव स्वभावो व्यञ्जनया गम्यते, किन्त्वलङ्कारो रसापेक्षया गुणीभूत इति रसाङ्गतां-रसानु-गुणतां गतः । अत्र वयमिति बहुवचनेन सकल्युखसाधनस्वामित्वकृत आदर आत्मनि ब्यक्तः, असम्ब्यब्दश्च भासमुद्रक्षितिपतित्व-पुरुवंशोत्पन्नत्व-विविधा-भिलाषचादुकप्रवणत्वादिरूपार्थान्तरसंक्रमितवाच्यः।त्वमित्यत्रैकवचनेन चास्फ्रट-ज्ञानत्वेन तस्य निकृष्टस्वं बोधयति, युष्मच्छब्दश्च स्फुटज्ञानराहित्याद्यर्थान्तर-संक्रमितवाच्यः, इत्याद्यभिज्ञानशाकुन्तल्टीकाकृद्धिव्यातम् ॥

अलङ्कारस्य बाधकत्वेन निवेशो न रसानुगुण इति पूर्वमुक्तमुदाहरति-बाध-कत्वेन यथा-'स्नस्तः स्नग्दामशोभामिति ।

भर्थः—नायको वत्सराज उपवनोपविष्टो मदनमहोत्सवग्रसङ्गे नृत्यन्त्यौ चेट्यौ दृष्ट्या [निर्वण्यं] भहो मधुरोऽयमासां निर्भरः क्रीडारसः, तथा हि-स्त्रस्त इत्याद्याह । भस्याः क्रीडन्त्याः क्ष्मीवायाः मत्तायाः स्त्रस्तः विगलितवन्धनः, भत एव आकुलः विल्ललितः, भस्तव्यस्त्रभावेन वर्तमानः, केरापादाः

श्रीबाया नूपुरौ च द्विगुणतरिममौ कन्दतः पादछग्नौ । व्यस्तः कम्पानुबन्धादनवरतमुरो हन्ति हारोऽयमस्याः कीडन्त्याः पीडयेव स्तनभरविनमन्मध्यभक्तानपेक्षम् ॥"

[र० अं० १ ऋते. १६]

अत्र पीडयेवेत्युत्प्रेक्षालङ्कारोऽङ्गी संस्तदनुत्राहकश्चार्थरुषेः करु-

कचराशिः. विरचितां विन्यासिवशेषापादनेन रमणीयतां नीतां, स्नग्दाम-शोभां मालाश्रियं, त्यज्ञति वेणीरूपेण बद्धस्य केशसमृहस्य शोभासम्भार-माधातुं विनयसीर्नानावर्णाकृतिभिः पुष्पैर्यथावनमाल्यश्रीः समुत्पादिताऽऽसीत् . सा प्रचलचरणं नृत्यन्त्यास्तस्या अनिश्चितस्थलपातिचरणकृतकम्पनेन विघटितेति मालाश्रीहींनेति तात्पर्यम् ; इमौ पादलग्नी-नृत्यवशात् श्रुटितसन्धिकावपि तस्प्रेम्णा तस्यागमनिच्छन्ती, अत एव पादयोः सक्ती, नूपुरी च, द्विग्रणतरं माऽऽवां त्यजतमित्यभ्यर्थनयेव बहुतरं, ऋन्द्रतः रुदतः, कम्पानुबन्धात चलनसातत्वात्, व्यस्तः स्थानान्तरं प्राप्तः, भयमस्याः, हारः-मौक्तिकमालाः अनवरतं सततम्, उरः वक्षःस्थलं, हन्ति ताडयति, उत्तालं नृत्यन्त्या हार उच्छलितोच्छलितः पततीति ताडयन्निच लक्ष्यते इति भावः, कीडन्ला इत्युक्तं न्त्यम् . तत्स्वरूपं परिचाययितं क्रियाविशेषणमाह-पीड्येवेत्यादि-नृत्यजनि-तसंचारकृत [भारगौरवसमेषित] खेदेन, स्तनभरेण विनमतः-वऋवामुपगच्छतः, मध्यस्य-कटिप्रदेशस्य, भङ्गस्तद्नपेक्षं तद्नादृत्य यथा स्यात् तथा क्रीडन्साः; प्रचलचरणपातं नृत्यन्त्या मे स्तनभरेण मध्यदेशो भङ्क्ष्यत इति भीतिमवहाय नृत्यमाचरन्त्या इत्यर्थः ॥ अत्र कथमलङ्ककारस्य प्रकृतरसबाधकत्वमिति विवृणोति-अत्र पीडयेवेत्युत्प्रेक्षालङ्कारोऽङ्गीत्यादिना-पीडयेवेत्यनेन हेतुरुक्षेक्ष्यत इत्युष्पेक्षालङ्कारः स च श्रेषापेक्षया प्रधानमित्यङ्को, तदनुः प्राहकः-तत्सम्पादकः, मर्थक्षेषः, स च भाकुलः-मस्तव्यस्तः अन्यत्र व्यप्नश्र, पादलग्नौ-चरणपरिहितौ, प्रसादनाद्यर्थं चरणमाश्चिष्यन्तौ च, हन्ति-ताड-यति, पातेन व्यथयति, अनभीष्मतकारितादण्डरूपं ताडनं वा करोतीत्यर्थः, श्हेषो हि पीडयेत्स्य पुष्टिं विदधति, एतौ चालङ्कारौ करुणरससमुचितान विभा-वादीन् उपस्थापयतः, "इष्टनाशादनिष्टाप्तेः करुणोदयदर्शनात्" । आकुलस्य केशपाशस्य ऋन्दतोर्नपुरयोः हन्यमानस्योरसञ्च शोच्यत्वेन करुणालम्बनत्वमेव । एतादशविपरीतसामग्रीसमपस्यापकाविमौ हेत्त्त्रेक्षाऽर्थक्कषालङ्कारौ नायिकाविषय- णोचितान् विभावातुभावान् संपाद्यन् बाधकत्वेन भातीति न प्रकः तरसोपकारी ।

ताटस्थ्येन यथा-

"ळीळाषधूतपद्मा कथयन्ती पक्षपातमधिकं नः। मानसमुपैति केयं चित्रगता राजहंसीव॥"

[र० अं० २. ऋो. ८]

फल्रहकलिखितसागरिकाप्रतिविम्बदर्शनाभिजाताभिलाषस्य व-सराजस्येयमुक्तिस्तटस्थस्येव कविनोपरचितेति स्रेषानुगृहीतोप-

कानुरागिनायकहृद्ये समुखतोऽनुरागस्य वर्णनया । सामाजिकहृद्येषु समुद्रवतः श्रङ्कारस्य प्रतिपक्षिणाविति बाधकत्वेनैव भातः, प्रकृतस्य श्रङ्कारस्य करुणेन सह् विरोधात् । यद्यपीष्टनाशादिविभावस्य करुणरसस्य सामग्री नात्र समवैति, नाल्पी-यसा सुखविगमेनेष्टनाशसद्भावोऽपि तु यत्रात्मन्तिकः प्रियविगमः [मरणजन्यः] तत्रैवात्योद्भवः, इतीह करुणरसस्य स्थायिभूतः शोको न प्राप्तप्रकर्ष इति तत्येहा-सम्भवस्थापि परकीयदुःखद्शैनजन्मनः खेदस्य शोकप्रथमस्यरूपता, स चोहुद्ध इति स्थायितामनापन्नोऽपि भावतया तिष्ठन् श्रङ्कारप्रतिकृष्ठ एवेति बोध्यम् ॥

ताटस्ट्येन नोपकारकरवेन न बाधकत्वेन वाऽछङ्कारनिवेशो यथा—छीछेत्यादि।

कथं:-नायको वत्सराजः कद्छीगृहाभ्यन्तरमिछिते चित्रफछके भारमना सहामिछिखितां सागरिकां पद्यबाह—छीछावधूतेत्यादि—छीछया—विछासेन, अवधूतं पद्मं करावस्थितकमछं यया, अन्यत्र छीछया—शरीरशोभया, अवधूता—तिरस्कृता, पद्मा—छक्ष्मीर्थया सा, नः असाद्विषये, अधिकं पक्षपातं—खेहकृतं भावातिशयं, कथ्यग्नी प्रकटयन्ती, चित्रगता प्रतिकृतिछिखिता, का इयम् अज्ञातनामरूपा राजहंसीव, नः मानसं हृदयम्, उपैति प्रविशाति, राजहंस्यि
छीछया—गतिविछासेन, तत्कृतकम्पेन कमछमवधुनीति, पक्षयोः-पक्षावयवानां
वा पातमि कथयति, गामनसमये पक्षाणां पातं प्रकटयति, मानसं-हृदयं तदाख्यं
सरश्रोपैतीति ॥ अत्र श्लोकार्थज्ञानाय तत्रत्यं प्रकरणमाह—फळहकाछिखितेत्यादि-चत्सराजस्ययमुक्तिरिखन्तं—फळहके चित्रफळके, छिखितं सागरिकाथाः—सागरिकात्वेन ख्याताया रखावल्याः, प्रतिविम्बस्य-प्रतिकृतेर्देशैनेन, अभिजातः—तां प्रति प्रवृत्तः, अभिळाषः-तत्प्रासीच्छा यस्य तस्य वत्स्य वास्यत्यस्यनायक-

मालङ्कारप्राधान्येन प्रस्तुतो रसो गुणीकृतोऽपरिजिघटिषया। अङ्ग-त्वेऽपि कालेऽवसरे ग्रहणं यथा—

> "उद्दामोत्कलिकां विपाण्डुररुचं प्रारब्धजुम्भां क्षणा-दायासं श्वसनोद्गमैरविरलेरातन्वतीमात्मनः।

स्योदयनस्योक्तिरियमित्यर्थः। अळङ्कारस्य ताटस्थ्येनोपनिबन्धं वर्णयित तटस्थ्यस्येव किवनोपरिचितेति—अयमाशयः—वत्सराजस्य तद्नुरक्तस्येव नेयमुक्तिः किवना निबद्धा, अपि तु, उदासीनस्य कस्यचन किमिप चित्रं दृष्ट्वा यथोक्तिः सम्भाव्यते तेन रूपेणेव, इति हेतोः, श्रुषानुगृहीतोपमाळङ्कारप्राधान्येनेति—श्रेषसह-कृतेनोपमाळङ्कारेण प्रधानतां भजमानेन, प्रस्तुतः प्रकृतः, रसः सम्भोग-शृह्वारः, गुणीकृतः अप्रधानतां भजमानेन, प्रस्तुतः प्रकृतः, रसः सम्भोग-शृह्वारः, गुणीकृतः अप्रधानतां भजमानेन, प्रस्तुतः प्रकृतः, रसः सम्भोग-शृह्वारः, गुणीकृतः अप्रधानतां भजमानेन। क्षयमाश्यः—अय राजहंसी-वेत्युपमाळङ्कारो लीला-पद्म-पक्षपात-मानस-शब्दैः श्रिष्टैः परिपोषित हित तन्नैव कवेः परिजिघटयिषा, प्रकृतो रसस्तु तदा परिजिघटयिषितोऽनुभृयेत यदि राज्ञो मुखाद् गाहानुरागस्यकशब्दावली निःसारिता स्यात् किवना, तत्तु न कृतमिति तटस्थतया राजाऽत्र वक्तीति द्वितमिति न रसपरिपोष हित ताटस्थ्येन रसानु-पकारकोऽळङ्कार हित वोध्यम्। केचिनु 'नः' हित पदेन तत्र चित्रफळके राज्ञो-ऽप्यभिलिखिततया चानुरागः सूच्यत एवेति कथमिह ताटस्थ्यमिति शङ्कन्ते, तक्ष—कथमिति पदेन साम्प्रतमिप सा राज्ञोऽपरिचितेति प्रतिपादयताऽपरिचिताया-मनुरागस्यासम्भवः सूचित हित ताटस्थ्यमक्षतमेष ॥

अङ्गत्वे ऽपि रसाऽपेक्षयाऽप्राधान्येऽपि काले ग्रहणम् अवसरे निबन्धो यथा—उद्दामोत्कलिकामित्यादि ।

अर्थः—अकालकुसुमजनकदोहदेन प्रफुछां नवमालिकां परयन् राजा वस्तराजः प्राह—उद्दामा—बहवः, उद्गताः कलिका यस्यास्तां, पक्षे समधिकोत्कण्ठां, विपाण्डरा—पीता, रुक्-कान्तिर्यस्याः, एकत्र परिपाकेन, अन्यत्र विरहेण, क्षणाद् तिसन्नेवावसरे, प्रारुधा जृम्भा पुष्पाणां विकासो यया, अन्यत्र मन्मयोदेक-कृतोऽक्रमदों यस्यास्ताम्, अविरलैः अविच्छिन्नैः, श्वसनोद्गमैः वसन्तमास्तोष्ठासैः, आतमनः लतालक्षणस्य, आयासं आयासनमान्दोलनायसम्, अन्यत्र निःश्वास्तरम्पराभिश्वात्मन आयासं हृद्यस्थितं सन्तापम्, । आतन्वतीं प्रकटी-

अद्योद्यानलतामिमां समदनां नारीमिवान्यां ध्रुवं पदयन् कोपविपाटलद्युति मुखं देव्याः करिष्याम्यहम् ॥५५॥" [र० अं० २. स्ट्रो. ४]

अत्रोपमा तद्नुग्राहकश्च श्लेष ईर्ष्याविप्रलम्भस्य भाविनश्चर्वणा-

कुर्बाणाम्, समदनां सह मदनेन—मरुवकवृक्षेण वर्तत इति समदना ताम्, अन्यत्र सकामाम्, अन्यां तदितिरक्तां, नारी मिश्र कामिनीमिव, इमाम्, उद्यानलतां पश्यन्, अहं वस्सराज उद्यनः, देश्याः वासवदत्तायाः मुखं, कोपेन विपाटला— विशेषण रक्ता, श्रुतिः—कान्तिर्यस्यास्था, श्रुवं निश्चितं, करिष्यामि ॥ अत्र श्रुवशब्दो भाविन्या ईष्यांया अवकाश—दाने जीवितिमिव विन्यसः । अत्र लतादर्शनेन परकामिनीदर्शनकृता ईष्यां नायिकाहृद्ये कथमपि नोदेतुं शक्नोतीति विवेक तद्वपपादनाय तत्रस्य प्रसङ्ग इत्थं वर्णितः—

. ''वासवदत्तापरिगृहीता नवमालिकालता सम्प्रति न फुल्ला, माधवीलता तु मत्परिगृहीता फुल्लेति तद्दर्शनादीर्ध्यावरोन विपाटलद्युति मुस्तमहं देग्याः करि-ब्यामि" इति । यद्यपि तत्रत्यपूर्वापरपर्याछोचनया नवमाछिकाछतेव राज-परिगृहीता, माधवीलता देवीपरिगृहीतेति लभ्यते तथा-हि-प्रथमेऽङ्के 'निपुणिका' कथं सुसंगता, हरू। सुसंगमे सुषु त्वयाज्ञाप्तम् , एतत् खलु विसायस्य कारणम् । भद्य किल भर्ता श्रीपर्वतादागतस्य श्रीखण्डदासनामधेयस्य धार्मिकस्य सकाशाद-कालकुसुमसंजननदोहदं शिक्षित्वाऽऽत्मनः परिगृहीतां नवमालिकां कुसुमसमृद्धि-शोभितां करिष्यतीति [ प्राकृतस्य च्छाया ] ततो द्वितीयेऽक्के-विद्यकः साधु रे श्रीखण्डदास धार्मिक साधु । येन दत्तमात्रेणैव तेन दोहदकेनेदशी नवमालिका संवृत्ता । येन निरन्तरोद्धिन्नकुसुमगुच्छाच्छादितविटपा उपहसन्तीव रुक्ष्यते देवी परिगृहीता माधवीलता । इति प्राकृतस्य च्छाया । एतेन सन्दर्भेण च विवेकोक्त-विपरीतं [ नवमालिका राजपरिगृहीता, माधवी देवीपरिगृहीतेति ] छभ्यते, इति स्पष्टमेव, तथापीर्ध्याकारणं-राजपरिग्रहीभृतलताया विकास एवेत्येतावत् तात्पर्यं तस्य प्रन्थस्येत्ववसेयम् । 'शङ्गत्वेऽपि काले प्रहणमित्यस्योदाहरणतां संगमयति— अत्रोपमा तदनुत्राहकश्च श्लेष इत्यादिना-नारीमिवेत्युपमा, तदनुत्राहकः-उत्कलिकाजुम्भाऽऽयासादिशढदेष्वर्थक्षेष **ईर्ब्याविप्र**लम्भस्य शृङ्गाररसभेदस्य मानविप्रलम्भान्तर्गतस्येर्व्यामानस्य भाविनः करिष्यामीति शब्देन भिमुख्यं कुर्वेन्नवसरे रसस्य प्रमुखीभावद्शायामुपनिबद्ध उपकारी । न त्वेवं यथा—

> "वाताहारतया जगद्विषधरैराश्वास्य निःशेषितं, ते त्रस्ताः पुनरभ्रतोयकणिकातीव्रवतैर्विधिः । तेऽपि क्रूरचमूरुचर्मवसनैर्नीताः क्षयं छुब्धकै-र्दम्भस्य स्फुरितं विदन्नपि जनो जाल्मो गुणानीहते ॥"

> > [ ম০ হা০ ८৩ ]

मानितया प्रतीतस्य, ईंप्यांमानलक्षणञ्च—"पत्युरन्यप्रियासक्वे दृष्टेऽधानुमिते श्रुते । ईंप्यांमानो भवेत् स्रीणाम्" इति साहित्यद्पंणे तृतीयपरिच्छेदे [२०६] लक्षितः; चर्वणाभिमुख्यं कुर्वेन्निति—मानिनोऽपि शब्द्ब्यापमिहिन्ना चर्वण-निवयतां सम्पादयन्, अन्नस्य इति पदं स्वयमेव विवृणोति—एसस्य प्रमुख्योभावद्शायामिति—ईंप्यांनिप्रहम्भाष्यस्य रसस्यारम्भावस्थायामिति भावः । उपनिवद्धः श्रेष इति प्वोंक्तविशेष्यार्थे निवेशितः, उपकारी परिपोषकः । अत्रत्य उपमालक्कारः श्रेषालक्कारश्च तस्य रसस्यास्वादनोन्मुखतायां कारणत्वं गतौ भाविनमीष्यंनिप्रलम्भाष्यं रसमुपकुरुत इति भावः ॥

अवसरे प्रहणसुदाहर्खानवसरे प्रहणं वर्जयति न त्वेवं यशेति। यथाऽप्रिमस्रोकेऽनवसरेऽलङ्कारप्रहणं तथा प्रहणे नोपकारी इति सम्बन्धः। वाताहारतयेति-विषधरेः सपेंः, वाताहारतया वायुमात्रमक्षणव्रत्थारितया,
आश्वास्य सर्वेषां विश्वासमाविर्भाष्ट्य, जगत्, निःशेषितं-नाशितम्,
वायुभक्षा वयमिति लोकान् प्रतार्यं तैः कटुदंशनैमर्थिन्ते इति भावः; ते विषधराः, पुनरिति वाक्यालङ्कारे, अग्नैः-मेवैर्मुक्ताः, तोयकणिकाः-जलविन्दवस्तेषां पानमेव, तीनं-कितं, वर्त-कष्टसाध्यमनुष्ठानं येषां तैः, वर्ष्टिभिः
मयूरेः, प्रस्ताः गिलिताः, जगति जलधरमुक्तजलविन्दुमात्राशना वयमिति स्वं
रूपं प्रख्याप्येमे सर्पा अपि मयूर्यभिक्षिताः; तेऽिष मयूरा अपि, कृरं-किनं,
वम्रोः-वित्रमृतस्य, चर्ममृतिः, वसनं-वस्रं येषां तैः, लुष्ट्यकैः ध्याधैः, क्षयं
नीताः नाशिताः, चर्ममात्रपरीधाना वयमिति निर्लोभत्वं सार्यकत्वं वाऽऽत्मनः
प्रख्याप्येमे मयूरा व्याधैर्मारिताः । इति पादत्रयोक्तार्थसमर्थनावार्थान्तरन्यासमाह-दम्मस्य स्कुरित्तिति। जाल्मः-असमीक्ष्यकारी मृखीं जनः, दम्मस्य

अत्र वाताहारत्वं पश्चाद्वाच्यमप्यादावुक्तमित्यतिशयोक्तिरनव-सरे गृहीता, तथा हि-प्रथमत एव प्रथमपादे हेतूत्प्रेक्षया यदित-शयोक्तेरुपादानं न तत् प्रकृतस्य दम्भप्रकर्षप्रभावतिरस्कृतगुणग-णानुशोचनमयस्य निर्वेदस्याङ्गतामेति, निह वाताहारत्वाद्धिको दम्भस्तोयकणवतं नापि ततोऽधिकं दम्भत्वं मृगाजिनवसनमिति।

शाख्येन धर्माचरणरूपाडम्बरस्य, स्फ्रुरितं परप्रतारणपूर्वकतदीयहिंसारूपं चेष्टितं, विदन् जानम्भि, गुणान् धार्मिकत्वादीन्, ईहते आदरेणार्जयितुमिच्छति । उपरि चरणत्रयेण गुणानां परप्रतारणपरपीढनादिरूपं कृत्यं ज्ञात्वाऽऽपि, पामरो जनोऽमीवां गुणानां गौरवं गायतीत्याश्चर्यमिति तात्पर्यम्, "जाल्मस्तु पामरे-ऽसमीक्ष्यकारिणि च" इति हैम:, अर्थान्तरन्यासोऽलङ्कार:; अत्र कथमनवसरे ग्रहणमिति संगमयति-अत्र वाताहारत्वं पश्चाद् वाच्यमपीत्यादिना । अत्र वतत्रयमुदाहृतम्-सृगचर्मपरीधानं, मेधमुक्तजलकणिकापानं, वाताहारत्वं च, तदिमानि वतानि येन क्रमेणोदाहार्याणि तेन नोदाहृतानि, उत्तरोत्तरं हि तेषां तीव्रत्वमित्यविचार्य वाताहारस्वं यत् पश्चात् वाक्यं तत् पूर्वमेवोदाहृतम्, इत्य-तिशयोक्तेरलङ्कारस्थानवसरे ब्रहणम् , तदेव पुनः स्पष्टयति-तथाहीत्यादिना । प्रथमत एव सर्वप्रथमं, हेतुत्प्रेक्षया जगदाश्वासने हेतुरूपःवेन वाताहारतायाः कथनेन, यद्तिशयोक्तिरुपात्ता तत् प्रकृतस्य प्रकृतपद्ये व्यक्नयस्य, दम्भप्रकर्षस्य-आडम्बराधिक्यस्य, प्रभावेण, तिरस्कृतः-व्यर्थतां नीतो यो गुणगणस्तस्यानुशोचनं चिन्तनं, तन्मयस्य-तद्र्षस्य निर्वेदस्य शान्तस्थायिभात्रस्य रसस्य, अङ्गताम्-उपकारकतां, नैति न प्राप्नोतीति तत्र हेतुमाह-न हि वाताहारत्वाद्धिको दम्भ इत्यादिना । अयमाशयः-अत्र छलने हेत्त्य्रेक्षार्थमतिशयोक्तिराहता, तत्र भारोहक्रमेण पूर्व सद, ततस्ततः कठिनं तदनन्तरं च ततोऽपि कठिनं वाच्य-मिति सर्वतः पूर्वं यद्वाताहारत्वमुक्तं ततः कठिनो दम्मस्रोयकणिकापानं नास्तीति तस्य वाताहारतायाः पूर्वे वाच्यत्वावसरः, एवं जलकणिकापानतो मृगचर्मवसनं नाधिकमपि तु सरलमिति ततोऽपि पूर्वं तदुपादानावसर इत्येवावसरेऽनुपात्तत्वे-नातिशयोक्तिर्निर्वेदस्योपकारिका न जातेति भावः ॥

#### सालङ्कारचूडामणौ काव्यानुशासने

गृहीतस्याप्यवसरे त्यागो यथा— "रक्तस्त्वं नवपछ्वैरहमपि स्ठाघ्यैः प्रियाया गुणै-स्त्वामायान्ति शिळीमुखाः सरधनुर्मुकाः सखे ! मामपि। कान्तापादतलाहतिस्तव मुदे तद्वनममाप्यावयोः,

सर्वे तुल्यमशोक ! केवलमहं धात्रा सशोकः कृतः ॥७॥" [ह० ना० अं-५, स्हो०-२४]

गृहीतस्याऽप्यळङ्कारस्यावसरे त्यागेन रसोपकारानुकूछे काले त्यागमुदाहरति-रक्तस्त्वमित्यादिना । अयमर्थः—हे अशोक ! वञ्जुरुवृक्ष ! त्वं नवप्रहुवैः नुतनप्रवालैः, रक्तः लोहितोऽसिः, अहमपि ऋग्रह्यैः प्रशंसनीयैः, प्रियायाः जनकनन्दिन्याः, गुणैः सौशील्या-ऽनुपमसौन्दर्य-हृद्यत्वा-ऽनवद्यत्वादिभिर्हृदया-कर्षणधुरीणैर्गुणैः, रक्तः प्रबुद्धानुरागोऽस्मि, हे सखे ! साम्यस्य प्रस्तुतत्वात् संखित्वोक्तिः । त्वां सार्धनुर्मुक्ताः पुष्पेभ्यः परावृत्ताः शिलीमुखाः-भ्रमराः, आयान्ति त्वदुपरि निपतन्ति, मामपि कामधनुर्मुक्ता बाणाः, आयान्ति मदु-पर्यपि निपतन्तः पीडयन्ति, कामस्य पुष्पधन्वत्वात् पुष्पेभ्यश्रयुता एव सारधनु-र्मुकाः, वृक्षपक्षे भ्रमराः, नायकपक्षे च बाणाः शिलीमखशब्देनैवोक्ता इति साम्यम् । यथा कान्तायाः-रमण्याः, पादतलस्य-चरणाधःप्रदेशस्य आहतिः-भाघातः, तद्य भवतः, मुद्दे विकासरूपहर्षाय भवति, "पादाघातादशोको विक-सति बकुलो योषितामास्यमधैः" इत्यादि कविसमयात् रमणीपादाघातादशोकस्य विकासः सिद्ध इति तस्य हर्षहेतुरसौ, तद्वन्ममापि कान्तापादतलाहतिर्मुदे हर्षाय, कुपितकामिनीपादाघातस्य प्रियैः प्रियतरुत्वेनाद्दतत्वादिति भावः, तदेवं सर्वं, आवयोः तवाशोकस्य मम च विरहिणः, तुस्यं समानमस्ति, केवलं धात्रा दुदैंवेन, अहं स्तरोकः कान्ताविष्रयोगजन्यशोकसहितः, कृतोऽस्मीत्ययमेवावयोर्भेदः। ''रक्तोऽनुरक्ते नील्यादिरञ्जिते लोहिते त्रिषु'' इति मेदिनी, 'मृङ्गबाणौ शिली-मुखौ' इत्यनेकार्थभ्वनिमञ्जरी, "वञ्जुळोऽशोके" इत्यमरश्च ॥ सीतावियोगसंजात-विद्वलावस्थस्य दाशरथेरियमुक्तिः । अत्र च प्रतिपादमाद्योऽथीं विभावस्वेनोपात्तः, यतस्त्वं नवपहन्नै रक्तोऽत एवाहं प्रियां प्रति प्रबुद्धानुरागोऽस्मि, तवोपरि भ्रमर-निपातेन तव पुष्पोद्गमसंसूचनान्ममापि कामबाणाघातपीडा जायते, कान्तापादा-**धातेन तव विकासमवलोक्याहमपि तस्मै स्प्रहयामीत्यादिरी**त्या व्याख्यानेन प्रति-

अत्र प्रवन्धप्रवृत्तोऽपि स्त्रेषो व्यतिरेकविवक्षया त्यज्यमानो विप्र-रुम्भोपकारी ।

न त्वेवं यथा—

"आज्ञा राऋशिखामणिप्रणयिनी शास्त्राणि चक्षुर्नवं, भक्तिर्भृतपतौ पिनाक्रिनि पदं छङ्केति दिव्या पुरी।

पादाद्यांशाऽर्थो विद्रलम्भशुङ्कारस्य विभावः । अत्र अवसरे, त्यागमुपपादयति— प्रवन्धप्रवृत्तोऽपीत्यादिना, आद्यचरणत्रयनिःर्युढोऽपि 'रक्त-शिलीमुखशब्दयोः शब्दक्षेषः, कान्तापादतलाहतिरित्यत्र चार्थक्षेषः, पूर्वयोः शब्दयोः परिवत्त्य-सहत्वाच्छब्देश्लेषः, उत्तरत्र शब्दपरिवर्त्तनेऽपि श्लेषसद्वावेनार्थश्लेष इति विवेकः । व्यतिरेकविवक्षया चतुर्थचरणस्थस्य व्यतिरेकस्य विप्रकम्भशृङ्गाररसानुगुण-तमस्य प्रतिपिपादयिषया, त्यज्यमानो परिहियमाणः, विप्रलम्भस्योपकारकः । तदिदमवसरे गृहीतस्थापि त्यागे रसोपकारकत्वस्थोदाहरणमुपयुक्तम् । रक्तत्वादि-भिरुभयोः साधर्म्ये प्रतिपादितेऽपि सशोकत्वेनात्मन उपमेयस्य न्यूनतायाः प्रति-पादनात्माऽत्र व्यतिरेकः, "उत्कर्षा अफर्षहेत्वोः साम्यस्य चोक्तावनुको चोप-मेयस्याधिक्यं व्यतिरेकः" [काव्यानुशासनम्-सू० १३०] इति लक्षणात् । इत्थं चात्रालङ्कारद्वयसन्निपात इति परास्तम् , व्यतिरेकस्यैव कविव्यापारविषय-त्वात् । न च माऽस्त्वत्रारुङ्कारद्वयसन्निपातः किन्त्वरुङ्कारान्तरमेव नृसिंहवदिदं मन्यतामिति वाच्यम् , उभयोरुपकार्योपकारकभाव एव तथाविधसङ्करस्त्रीकारात् , यथा "अतिगाढगुणायाश्च नाजवद्गञ्जरा गुणाः" इत्यत्रातिगाढगुणत्वेन प्रकृत-नायिकाऽप्रकृतकमलयोः साम्यं श्लेषेणोक्त्वा 'नाञ्जवद्वञ्करा गुणाः' इति व्यतिरेक उक्तस्तत्र श्रेषो व्यतिरेकस्योपकारीत्युभयोः संकर इति स्वीक्रियते । शब्दालङ्कारेण श्रेषेण सहार्थालङ्कारस्य व्यतिरेकस्य कथमङ्गाङ्गिभाव इति मा शङ्कि, अर्थानु-सन्धानविरहिण्यनुपास-यमकादावेवार्थालङ्कारेण सहाङ्गाङ्गिभावासम्भवस्य सर्वा-**लङ्कारिकसम्मतत्वात् ।** 

पूर्वत्र रसोपकारापेक्षया काले त्यागस्य गुणस्वोदाहरणमुक्त्वाऽवसरे त्यागा-भावस्य वर्जनीयतामाह—न त्वेवं यथेति-अग्रिमस्त्रोके यथाऽवसरे त्यागो न कृतस्त्रथा सति रसोपकारकत्वं नेति भावः । उदाहरति—आज्ञा शक्तिशिखा-मणीत्यादि । बालरामायणनाटके—अहं धनुरारोप्यानारोप्य वा बलादपि सीतां

#### सालङ्कारचुडामणौ काव्यानुशासने

उत्पत्तिर्द्रहिणान्वये च तदहो ! नेदग्वरो लभ्यते. स्याचेदेष न रावणः क नु पुनः सर्वत्र सर्वे गुणाः ॥८॥" [बा० रा० अ. १. ऋो. ३६]

अत्र 'न रावणः' इत्यसादेव त्यागो युक्तः, तथा हि-रावण इत्येत-

परिगेष्यामीति रावणसंवादमधिगत्य शोचतो जनकस्यानुमोदनार्थं तःपुरोहितः शतानन्दः प्राह-अहो ! आश्चर्यमेकोऽपि गरीयान् दोषः समग्रमपि गुणग्रामं दूषयति, तथाहि-आज्ञा शक्रशिखामणीत्यादि-यस्य आज्ञा भादेशः, शकस्य-शकोति स्वेष्टं सम्पावयितुमिति शकसास्य देवेन्द्रस्य, शिखामणे:-मुकुट-स्थमाणिक्यस्य, प्रणयिनी-प्रिया, देवेन्द्रेण शिरसि मणिमालेव वहनीयेति भावः, तत्र प्रणयिनीत्वेन निरूपणान्न केवलं तस्य सान्निध्ये एव तदाज्ञाकरत्विमन्द्रस्य, अपि तु यथा शिखामणिः सततं तेन धार्यते तद्वदाज्ञापि सततं स्नेहेन शिरसि धार्यते इति व्यङ्ग्यम्; शास्त्राणि नीतिधर्मशासनानि, नवं सर्वदा नृतनम्, वयोऽतिपातसंभाग्यमानसकलदूषणराहित्यसूचनाय नवमिति पद्मुपात्तम्, चक्षः शास्त्राज्ञामनुसंधाय तद्नुकूलमेवाचरणात् शास्त्राणां चक्षुष्ट्रम्, शास्त्राणि चक्षुरिति बहुवचनैकवचनाभ्यां सकलशास्त्रपर्यालोचनपूर्वकं तदैकमत्येन समन्वयबुद्धा कार्यकरणमपि सूच्यते; तथा भृतपती सकलप्राणिनामीश्वरे प्रेरके, पिनाकिनि शिवे, भक्तिः श्रद्धाकृतोऽनुरागः; एवं लंकेति प्रसिद्धा दिव्या उत्कृष्टा पुरी नगरी, निवासस्थानमिति भावः; दुहिणस्य-ब्रह्मणः, अन्वये-वंदो, उत्पत्तिः—जन्म, तत् तस्मात्, एतादशगुणगणपूर्त्तेः सत्त्वात्, अहो बाश्चर्यम्, ईडक् दशमुखसदशः, [अन्यः ] वरः जामातृत्वेन वरणीयः पुमान् , न स्रभ्यते नैव प्राप्तुं शक्यते**, चेत्** यदि, एष **रावणः रा**वयति-क्रन्दयति लोकान्–पीडना-दिनेति तथाभूतो न स्यात्, यद्ययं रावणो न स्यात् तदा सर्वे वरगुणा इह समुदिता इत्यवस्यं वरणीयः स्थादिति, अस्य रावणस्यं समर्थयति—क नु पुनः सर्वत्र जने सर्वे गुणाः सम्भवन्तीति वा, लभ्येरन्निति वा शेषः, तथा च जगद।ऋन्दकारित्वेन दोषेणास्य सर्वे गुणा दूषिता इति भावः ॥

अत्रावसरे लागाभावमाइ-अत्र 'न रावणः' इत्यसादेव लागो युक्त इति । अयमाशयः-एकोऽपि दोषो गुणग्रामं दृषयतीत्युपकम्य तत्समर्थनायैवायं

ज्ञगदाक्रन्दकारित्वाद्यर्थान्तरं प्रतिपाद्यज्जनकस्य धर्मवीरं प्रत्यनुभावतां प्रतिपद्यते, ऐश्वयं पाण्डित्यं परमेशभक्तिदेशविशेषोऽभिजन इत्येतत्सर्वं लोकमण्याधमानस्याधर्मपरस्य नार्थिक्रयाकारकमिति तावतोऽर्थस्य तिरस्कारकत्वेनैच रावणचिष्ठितं निर्वाहणीयम् । यस्वन्यदुपात्तं 'क नु पुनर्' इति, तद् यदि ससंदेहत्वेन योज्यते अधा-क्षेपत्वेनाथापि नेद्ययो लभ्यत इत्यत्रार्थान्तरन्यासत्वेन तथापि प्रकृतस्य धर्मवीरस्य न कथञ्जिष्वाद्याः ।

श्लोक उक्त इत्युक्तं प्राक्, अस्यां दशायां रावणोपेक्षेव विवक्षितेति निश्चितम्, सा च 'स्याचेदेष न रावणः' इत्येतावतैव समर्थिता, रावणपदस्य जगदाऋन्दकारकत्व-रूपार्थान्तरसङ्क्रमितवाच्यत्वात्, इति तत्पर्यन्तमेव कथनीयं, क न पुनरित्यादि ना प्रतिपादनीयमिति, तदेव प्रदर्शयति-तथाहीत्यादिना । जगदाक्रन्दकारि-त्वाद्यर्थान्तरं प्रतिपादयदिति-रावण इति पदं लोकपीडनद्वारा जगदाकन्द-कारिरूपेऽर्थान्तरे संक्रमितवाच्यमित्युक्तपूर्वम् , तादृशं च तत् पदं जनकस्य हृदि स्थितं स्वप्रतिज्ञानिर्वाहकत्वादिरतिस्थायिभावं धर्मवीररसं प्रत्यनुभावतां िक्षस्य रावणत्वाभावे मत्प्रतिज्ञातपूर्तावयं सम्यक् सहायकः स्यादिति बुद्धिर्हि तादशरस-स्यानुभावस्तद्विषयत्वेन।स्यार्थस्य तत्ताव्यवहार इति ] कार्यतां प्रतिपद्यते, किन्त पेश्वर्यम् आज्ञाशकशिखामणिप्रणयिनीति शब्देन प्रतिपादितम्, पाणिङ्क्यं शाम्राणि चक्षुनैवमिति रीत्योपनिबद्धम्, परमेशभक्तिः, भक्तिर्भृतपतौ पिना-किनीत्येतावताऽभिहिता, देशविशेषो लङ्केति दिव्या पुरीत्यनेन वर्णितः, अभि-जनः 'उत्पत्तिद्वहिणान्वये' इत्यनेन निरूपितः, इत्येतत् सर्वे धर्मवीररसोद्दी-पनविभावजातम् , लोकमपबाधमानस्येति रावणपदेनार्थान्तरसंक्रमितेनोक्तस्य धर्मवीरसामग्रीविरुद्धस्य, अधर्मपरस्य दशमुखस्य, नार्थिकियाकारकत्वं न प्रतिज्ञातार्थपूर्तिकारकत्वेन सम्मतमिति तावतः पूर्वोक्तैश्वर्यादिरूपस्यार्थस्य, तिर-स्कारकत्वेनैव दूषकत्वेनैव एतच्छ्रोकोपक्रमणिकोक्तशतानन्दवाक्यवाच्येन, रावणचेष्टितं जगदाकन्दकारणादिरूपं, निर्वाहणीयं समर्थनीयम् । यत् त्वन्यत् तद्विरुद्धम् , क नु पुनरिति-एतदादिपद्यांशेन, उपात्तम् प्रतिपादि-तम्, तद् यदि ससन्देहत्त्रेन संशयोक्तिरूपससन्देहालङ्कारत्वेन, अथ अथवा, आक्षेपत्वेन विवक्षितस्य निवेधकल्पत्वेन, अथ अथवा, नेदृग्वरो लभ्यत

नात्यन्तं निर्वाहो यथा-"कोपात् कोमळळोळवाडुळतिकापारोन बद्धा दढं, नीत्वा वासनिकेतनं द्यितया सायं सखीनां पुरः। भूयो नैवमिति स्खळत्कळगिरा संसूच्य दुश्चेष्टितं, धन्यो हन्यत एव निह्वरतिपरः प्रेयान् रुदत्या हसन्॥"

[ अ० হা০ ९. ]

इत्यर्थान्तरन्यासत्वेनापि नेदग्वरो लभ्यते इत्यनेनोक्तस्य दुर्लभवस्य समर्थन-रूपार्थान्तरन्यासालङ्कारत्वेनापि, उपात्तं भवेदिति शेषः, तथापि प्रकृतस्य प्रक-रणगतस्य जनकहृदि वर्तमानस्य—पादत्रयश्रवणेनोद्विन्नप्रायस्य, धर्मवीररसस्य न कथञ्जन निर्वोह हृति, ततः पूर्वमेव [ क नु पुनिरस्यतः पूर्वमेव ] त्याग उचित हृति तन्न कृतमित्येतदनुचितमिति, त्याज्यमिदमिति भावः । अयमाशयः—अत्रत्यो हि धर्मवीरः स्वानुभावतया रावणदुश्चेष्टितपर्यन्तमेवार्थमपेक्षते, तदीयदुश्चेष्टित-समर्थनरूपस्य क पुनिरत्यादेर्थान्तरन्यासात्मना परिणतस्य समाधानस्य दर्शनेन तु तत्र प्राह्मत्वप्रसत्त्या पूर्वोक्तशतानन्दवाक्येन वृष्णोपन्यासार्थस्वनास्य पद्यस्य प्रवृत्ततया तत्समर्थनरूपो धर्मवीररसोपकारो न भवति, तथा च रावणगुणप्रामं प्रति एकस्यापि गुणस्य दूषकतासमर्थनार्थमुपात्तस्यार्थान्तरन्यासालङ्कारस्य 'न रावणः' हत्येतावतेव त्यागे कृते धर्मवीरस्य निर्वोहः स्यादिति तथा न कृतमित्य-वसरे त्यागाभावस्योदाहरणमिदमिति निर्गेलितोऽर्थः ॥

रसोपकारकत्वस्य चतुर्थं प्रकारमुदाहर्तुमाह-नात्यन्तं निर्वाहो, यथा-कमप्यछङ्कारं निर्वोहुमारभ्य तस्य रसानुगुण्यापेक्षया निर्वाहे मन्दा प्रवृत्तिर्वान्तिन्वाह्यदेनोच्यते । तदुदाहरणम्-कोपात् कोमलेत्यादि-सायं दिवसा-वसानसमये, कोमला-सृद्धी, लोला-कोधावेशादथवा दुःखोदेकाञ्चञ्चला च, बाहु-लितकैव-भुजलतेव, पाशः-बन्धनसाधनम्, तेन दृढं-सुसंयतं यथा स्यात् तथा, बङ्का नियम्य, तथा वास्तिनकेतनं भोगागारं च, नीत्वा प्राप्य्य, सम्बीनां पुरः साक्षितासम्पादनाय ताभिः पूर्ववन्नायं त्वत् शङ्कितापराधकारीति विश्वासितत्या तासामेव समक्षं तदीयदुश्चरितप्रकाशनमुचितमिति दुद्धा वा तासामग्रे, 'भूयः-पुनरप्येवं दुश्चेष्टितं न कुर्याः' इति स्वलन्ती-कोपवशात् गुठ्यन्ती, कला-प्रकृतिमधुरा च, गीर्यस्यास्त्या, श्वथगद्गदमनोरमन्याहारया, द्यितया स्दन्त्या अश्वपरिद्धतनेत्रया, प्रियापराधेन कन्दन्त्वाऽपि तं प्रति सन्नेह- अत्र रूपकमारब्धमनिर्व्यूढं च रसोपकाराय । न त्वेवं यथा—

> "स्वञ्चितपक्ष्मकपाटं नयनद्वारं स्वरूपताडेन। उद्घाट्य मे प्रविष्टा देहगृहं सा हृदयचोरी॥१०॥" [भासस्य]

येलर्थः, दुश्चेष्टितं प्रेयसो दुर्व्यवहारं, संसूच्य दन्तक्षत-करजाघातादिचिद्ध-विशेषप्रकाशनेनाङ्गुलिनिर्देशादिपूर्वकं प्रख्याप्य, धन्यः सौभाग्यशाली, हस्मन् हासेन स्वापराधापलापपरायणः, प्रेयान् प्रियतमः, हन्यत एव ताङ्यत एव, न तु तदीयसख्यादिकृतमनुनयं मनागपि हृदये कृत्वा तादशापराधाद् विरमती-त्येवकारेण स्च्यते, हन्यत एव न तु हननस्य किमपि फलं भवति, अथवा कतिवारमयमेवमाहत इत्यसायं स्वभाव एव जात इति वा। अत्र बाहुलितका-पाशेनेत्यनेन बन्धनकारणे कोमलप्रतीतिपूर्वकं स्वीयसौन्दर्यप्रकटनं तत्स्पर्शकृत-तत्सौल्यसगरणं च व्यङ्ग्यम्, वासिनकेतननयनेन च तत्र पूर्वकृतनानाविध-स्वक्रीयसुरतचातुर्वसारणम्, तेन च नायिकान्तरापेक्षया स्वस्यावैलक्षण्यमण्युद्दो-वितं भवति ॥ अत्र 'नात्यन्तं निर्वहणं' कथमिति संगमयति–अत्र रूपकमार-व्यमनिव्यूंदं च रसोपकारायेति। इह प्रकृतविप्रलग्मप्रतिकृत्रराँद्रस्याङ्गानां कोपबन्धनाङ्गानां विप्रलग्मानुकृत्याय बाहुलतिकायाः पाशत्वेन रूपणमारभ्य यदि साङ्गताविधानपूर्वं समाप्तिं नीयेत, तर्दि दियता व्याधवध्र्त्वेन वासगृहं च कारागारत्वेन निरूपणीयं स्यादिति तद्यसस्य भङ्ग एव स्यान्न परिपोष इत्यारब्धमेव तत् त्यक्तमिति युक्तं कृतमिति भावः॥

एवं रसोपकारमनपेक्ष्य निर्वहणं न युक्तमित्याह—न त्वेवं यशेति-यथोदाहियमाणे पद्येऽत्यन्तं निर्वाहः कृतस्त्रथा न करणीयमिति भावः । केत्याह—
'स्विञ्चितपक्ष्मकपाटिमिति-स्विञ्चतं-सुशोमितं सुघटितं, पक्ष्मैव-लोमैव,
कपाटं-काष्ठपट्टस्थानीयं पिधानसाधनं यस्य ताद्यं, नयनद्वारं देहगृहद्वारभूतं
नयनम् नयनमेव द्वारमिति विग्रहः, नयनरूपं प्रवेशमार्गमिति भावः, स्वं रूपमेव ताद-कपाटतादनसाधनं तेन अथवा तादनं-तादः, स्वरूपेण तादः-स्वरूपताद्वस्त्रन्, उद्घाट्ट्य विपाटितदल्द्वयं विधाय, सा बुद्धिस्था निरुपमलावण्यवती,
हृदयन्तीरी मानसापदारिणी, मे देहगृहं शरीरान्तः, देह एव गृहम्, प्रविष्टा,

#### सालक्कारचूडामणी काव्यानुशासने

अत्र नयनद्वारमित्येतावदेव सुन्दरं शृङ्गारानुगुणं न त्वन्यद्रूपणम् । निर्वाहेऽप्यङ्गत्वं यथा-"इयामास्वक्कं चिकतहरिणीप्रेक्षिते दृष्टिपातान् , गण्डच्छायां राशिनि शिखिनां बर्हभारेषु केशान् । उत्पद्यामि प्रतनुषु नदीवीचिषु भ्रविलासान्, हन्तैकस्थं कचिदपि न ते भीरु ! सादृश्यमस्ति ॥ ११ ॥" [ मे० दू० उ० ऋो० ४१ ]

भासस्य वासवदत्तानाटके राज्ञ उक्तिः । अन्याऽपि चुराशीला केनापि साधनेन द्वारमपावृतं कृत्वा गृहं प्रविदय तदन्तरवस्थितं दृष्याद्यपहरति, तद्वदियमपि मानसचौर्यशीला रूपविपाटितपक्ष्मकपाटेन नेत्रद्वारेण देहरूपं गृहमाविदय हृद्यं चौर्यवस्याऽपहृतवतीति, चौर्येणापहृतस्य वस्तुनो यथा न पुनः प्राप्तिसम्भावना तथा मम चेतसोऽपि न पुनः प्राप्तिः सम्भाव्यत इति तदीयाभिप्रायः । किमन्न युक्तमित्याह—अत्र नयनद्वारमित्येतावदेवेति। नयनस्य द्वारत्वनिरूपणमात्रार्थं रूपकाश्रयणमिह शृङ्गारानुकूछं तदतिरिक्तं 'स्वरूपताडेन' 'देहगृहम्' इत्यादि रूपकनिबन्धनं नावस्यकं न वा प्रकृतरसानुकूछं, केवछं रूपणप्रयासन्यम्रकविप्र-वृत्तेरनुमापकतया रससन्दर्भणप्रयासशैथिल्यमनुमापयति; अतश्चैवं न निबन्ध-नीयमिति भावः॥

अथ पञ्चमं प्रकारमत्यन्तनिर्वाहेऽपि रसोपकारकत्वं निरूपयितुं तदवतरण-माह—निर्वाहेऽप्यङ्गत्वं यथेति-अलङ्कारस्याचन्तं निर्वाहेऽपि रसानुकृल्यस्येद-मुदाहरणम्—इयामास्बङ्गमिलादीति तदर्थः । इयामासु प्रियङ्गुरुतासु, "इयामा तु महिलाह्वया । लता गोवन्दिनी गुन्दा प्रियङ्गः फलिनी फली" इत्यमरः, अङ्गं शरीरम्, उत्पद्यामि तत्र पाण्डिमः कण्टकितत्वस्य सत्त्वात सौकुमार्यादिसाम्याञ्च धैर्याय वाऽङ्गत्वेन तर्कयामीलर्थः, तथा चकितानां-सम्भा न्तानां, हरिणीनां प्रेक्षणे विलोकने, ते दृष्टिपातान् दृष्टिव्यापारम्, उत्पर्यामि, राशिनि चन्द्रे, वक्त्रस्य-मुखस्य, छायां-कान्तिम्, तथा शिखिनां बर्हिणां, बर्हभारेषु पिच्छसमृहेषु, केशान् , प्रतनुषु खल्पासु, नदीनां वीचिषु, असाम्य-निर्वोहाय नदीनां प्रवाहाधिक्यगुणस्याप्यकथनं न दोषोऽपि त्वनुकुलत्वमेव. तथोक्तं रसरताकरे

अत्र ह्युत्प्रेक्षायास्तद्वद्भावाध्यारोपरूपाया अनुप्राणकं सादृश्यं यथो-पक्रान्तं तथा निर्वाहितमपि विप्रतम्भरसोपकाराय ।

न त्वेवं यथा--

''न्यश्चत्कुश्चितमृत्सुकं हसितवत् साकृतमाकेकरं, व्यावृत्तं प्रसरत् प्रसादि मुकुलं सप्रेमकम्प्रं स्थिरम् ।

> ''ध्वन्युत्पादे गुणोत्कर्षे भोगोक्तौ दोषवारणे । विशेषणादिदोषस्य नास्त्यनुक्तगुणप्रहः'' ॥ इति,

भूविलासान् भुवो विभ्रमान् , उत्पर्यामीति सर्वत्र सम्बध्यते, तव साम्यस्य यत्र तत्रोपलब्धाविप नास्ति मनसो निर्वृतिरित्याह-हे भीरु! कातरे! हन्तेति विषादे, क्राचिदपि कस्मिन्नप्येकवस्तुनि, ते तव, सादश्यं, नास्ति, अतो न निर्वृणोमीति भावः ॥ अनेनास्या अनुपमसौन्दर्यं व्यज्यते, 'भीरु!' इति विशेषणेनैकत्र सर्ववस्तुधारणे कातरःवं स्वसादश्योपलब्ध्या शङ्कितं स्ववैरस्य शङ्काकातर्थं च ध्वनितम्, कचित् 'चण्डि' इति सम्बोधनमुपलभ्यते, तस्य च प्रियस्यान्यसङ्गमशङ्कया कोपनत्वं व्यङ्ग्यम् , भांशिकसादश्यस्य तत्र तत्रोखेक्षा-कृतबुद्धिप्रयासेन कथञ्चिदुपलम्भे सत्यपि सर्वात्मना सादर्योपलम्भाभावसूचनेन तद्विषयाऽनुरागोऽश्चणण इति च सूचितम् । निर्वाहेऽप्यक्कत्वं निगमयति-अन्न ह्यत्प्रेक्षाया इत्यादिना-तद्वज्ञावस्य-तदूपतापत्तेः, अध्यारोपः-तदात्मना सम्भा-वने रूपं यस्यासादस्याः, उत्प्रेक्षाया अनुप्राणकं जीवनभूतं यत् सादस्यं तत् , यथा येन रूपेण, उपकान्तं आरब्धम्, तथा निर्वाहितं परिसमापितमिति विप्रलम्भश्वज्ञाररसोपकारसमर्थमिति भावः । अत्र निरूदसाम्यस्य रसोपकारत्वांज्ञे क्वेः सतर्कतयाऽरुङ्कारस्याङ्गस्विमिति रसस्य प्राधान्यमञ्जूण्णम् । 'भीरु!' इति सम्बोधने गुणाभावश्चिन्त्यः, अत एव तत्स्थाने 'चण्डि!' इति साम्प्रदायिकः पाठः ॥ एवमत्यन्तनिर्वाहस्योपकारकत्वमुदाहृत्य तदनुपकारकत्वमुदाहर्तुमाह-'त त्वेचमिति यथोदाहियमाणे पद्येऽलङ्कारनिर्वाहच्यापृतेन कविना रसमनाहत्य तत्रैव, सर्वः प्रयासः क्षपितस्तथा न युक्तमिति भावः । कुत्रेत्याह-न्यञ्चत्कुञ्चित-मिति । बालरामायणनाटके [२१५९] सीताऽप्राप्तिदुःस्थितो रावणः स्वावस्थां वर्णयन् 'हन्त! हन्त! नैकप्रकारो मदनव्यापारः, यतो मम वैदेहीदर्शनतः प्रभृति' इत्युपक्रम्याह–रसवशाद् विभिन्नरसन्यापारानुगुणम्, एकैकं चक्षुः प्रत्येकं

#### सालङ्कारचूडामणौ काव्यानुशासने

उद्घ भ्रान्तमपाङ्गवृत्ति विकचं मजात् तरङ्गोत्तरं, चु्रुः साथु च वर्तते रसवशादेकैकमन्यक्रियम् ॥ १२ ॥" [बा० रा०, अं० २, ऋो० १९ ]

अन्यक्तियं भिन्नन्यापारमस्ति, तादशन्यापारानेव वर्णयति-न्यञ्जदित्यादि-न्यञ्चत्-नम्रीभवत् , स्वानुरागश्चन्यसीताकामनाकृतत्रपापारः वस्यादितिभावः, कुञ्चितं-कृणितप्रान्ततां गतम्, अप्राप्तिशङ्कया तद्विषयकश्रमस्य वैय्यर्थ्येन वा, उत्सुकं उत्कण्ठाकुलम् , अद्यापि कथञ्चित् प्राह्याशायाः सत्त्वा-दिति भावः, हसितवत् सहासम् , एतादृशेऽप्यल्पत्रयाससाध्ये वस्तुनि एता-वत्कष्टानुभवेन, तत्पितृकृतस्वकीयावहेलनाया बाललीलायितत्वबुद्धा वा, साक्-तम्, अभिप्रायविशेषस्चकम्, एतद्विषयको निर्बन्धो न जाने कमनर्थसुपस्थाप-यिष्यतीति तर्केणेखर्थः, आकेकरं किञ्चित् विकततारम्, कियानयं मदर्थं चिन्ताविषयः, ध्रवमहं सर्वापायमपनेतुं समर्थ इति शौर्योदयेनेति भावः, व्यावृत्तं विभिन्नदिगभिमुखम्, सीताचिन्तनशून्यमिति भावः, बह्वयो ह्यत्तमो-त्तमाः श्वियो मया लभ्या इति विचारेणेत्यर्थः, प्रसरत् विकासशीलम्, एव-मनपेक्षितवस्तुन्यपि मनः प्रवर्तत इति विस्मयोदयेनेति भावः, प्रसादि सहर्षम्, पूर्वरीत्या तदप्राप्तिदुःखापगमादिति भावः । मुकुलं कुब्बलितम् , खेदापगमेन तत्प्राप्तिकृतब्यापारव्यव्रताया अपगमात् अलसमिति भावः, स्रप्रेम सीताविष-यकप्रेमसहितम् , पूर्वोक्तरीत्या कथञ्जित् समाधानेऽपि हृदयात् तदनुरागानपग-मादिति भावः, कम्प्रं चलम्, त्यागात्यागयोरन्तःस्थिततयाऽनवस्थितमिति भावः. स्थिरं निश्चलम्, निश्चयान्वेषणार्थमिति भावः, उज्जू उत्थितभु, कस्यचित्र-वीनस्य भावस्योद्येन विस्फारितभूलतम्, भ्रान्तं भ्रॉमभाजनम्, मदशालि-तयेति भावः, अपाङ्गवृत्ति नयनप्रान्तमात्रप्रसारम्, कश्चिद्नयो मद्वस्थामिमां न लक्षयेदित्याकलनायेति भावः, विकर्च उत्फुलम्, नास्ति मे हृदि कश्चन विकारलेश इति सूचनायेति भावः, मज्जत् रसोदधौ ब्रुडत्, भनेकभावोदयेन रसानां बाहुल्यादिति भावः, तरङ्गोत्तरम् तरङ्गाः-उन्मेषादिन्यापारा आधि-क्येन यत्र तथाभूतम्, कर्तव्यसंशयस्याद्याप्यनुवर्तनादिति भावः, साश्रु जला-ष्ठतं च, महाभिजनस्य स्वस्येदशदुष्पथप्रवृत्तिस्मरणाद् दुःखोद्देकादिति भावः। अत्र

अत्र रावणस्य दर्ग्विशतौ वैचित्र्येण स्वभावोक्तिर्निर्वाहितापि रस-स्याङ्गत्वेन न योजितेति ॥ १४ ॥

रावणे स्वस्यानेकभावसङ्कृतितत्वं कामोनमाद्यरवशत्वं वाऽभ्यृहितम्, सहैव तत्त्रसामग्रीसिक्वपाते रावणस्य विंशतिनयनानि तत्त्रद्वावजनितत्तद्वसोदेकम-हिन्ना तत्त्वद्विक्वित्रयाणि भवन्ति । अत्र निर्वाहेऽप्यनङ्गतं कथमिति दशैयति—अत्र रावणस्य द्विश्वराताविति—वैचित्रयेण वैलक्षण्येन, स्वभाघोक्तिः स्वक्रिया-वर्णनम्, तद्व्यो जात्यलङ्कारः, निर्वाहिता आरभ्य समुचितरूपेण समापिताऽपि, रसाङ्गत्वेन प्रकृतविश्रलम्भशृङ्काराङ्गतेन तदुपकारकव्वेनित भावः, न योजिता स्योपकारकव्वेन तत्संघटने न कवेरिमश्रायो नवा तथोपपत्तिरिति भावः । यद्यपि रसमेदाद् इष्टिभेद्वर्णनं कविसम्प्रदायः, यथा—

"एकं ध्याननिमीलनान्मुकुलितप्रायं द्वितीयं पुनः, पार्वत्या वदनाम्बुजस्तनभरे सम्भोगभावालसम् । अन्यद् दूरविकृष्टचापमदनकोधानलोदीपितं, शम्भोभिन्नरसं समाधिसमये नेत्रत्रयं पातु वः॥" [ ] इत्यत्र,

अत्र च 'समाधिसमये' इत्यस्य स्थाने 'समाधिविगमे' इति पाटः समुचितः, तपस्यतः शम्भोः पार्वत्या परिचर्यमाणस्य कामदेवकृतोपद्रवेण समाधिभङ्गे सति त्रयाणामि नेत्राणां मिन्नसिन्नसस्त्वेन वर्णनं कृतम्, तथाहि—प्रथमे पादे शान्तः, द्वितीये शृङ्गारः, तृतीये क्रोधः, तदीयविभावादयोऽपि च वर्णिताः, इत्यत्रापि भिन्नक्रियःवेन सर्वेषां रावणनेत्राणां वर्णनं नानुचितं तत् तथापि रसवशादेकैक-मन्यक्रियमित्येतावन्मात्रेऽप्युक्ते तत्त्वस्वभिचारिभेदप्रवृत्तये यौगपद्याञ्चभावित्वसंभावनाय च किञ्चिद् विभाववैचित्र्यमुदाहृतस्त्रोकवदुदाहियमाणपद्यवद्वा वाच्यम्, तदिह तत्त्वस्तानुगुणविभावादिकृतं तत्त्वस्त्रयभिचारिभावजागरण-प्रदर्शनं सावलेपतया कविना न कृतमिति रसानुगुण्याभाव इति भावः। कृतश्चात्र प्रदर्शनं सावलेपतया कविना न कृतमिति रसानुगुण्याभाव इति भावः। कृतश्चात्र प्रदर्शनाने श्लोके विभावप्रदर्शनादिकृतो वैचित्र्यहेतुनिर्देशो यथा—

"सभायां तादश्यां नरपतिशतैरक्षकितवैः, समभ्याकीणीयामृतुपरिचितामेकवसनाम् । यदकाक्षीद् दुःशासननरपश्चः केशनिचयान्, न कस्यासीत् तेन अकुटिविषमो वाष्पविसरः॥" [

शब्दार्थयोः स्वरूपमाह— मुख्य-गौण-लक्ष्य-व्यङ्गयार्थभेदात् मुख्य-गौण-लक्ष-क-व्यञ्जकाः शब्दाः ॥ १५ ॥

अक्षकीडायां पाण्डवैद्वेंपिद्यां हारितायां दुर्योधनादेशात् तत्सभायामृदुधमंपरिगतां द्वेपदीं दुःशासने केशेषु कर्षति तत्रत्यानां सत्पुरुषाणां शोककोधयो-रुद्यस्य वर्णनिसदम्—अक्षिकितदैः अक्षकीडायां चतुरः, नरपितशतैः, सम्भ्याकीणांयां व्याप्तायां, ताहद्याम् अक्षकीडायां चतुरः, नरपितशतैः, सम्भ्याकीणांयां व्याप्तायां, ताहद्याम् अक्षकीडायमुचितायां, सभायां, दुःशासननरपञ्चः, ऋतुपरिचितां खीधमें [ऋतुसमये] वर्तिनीम्, अत एव एक-वसनां एकवखमात्रच्छन्नशरीराम्, केशनिचयान् केशसमृहेषु, कृषेद्विकर्मकत्वेनाकथित कर्मत्वं केशानाम्, यत् अक्षाक्षीत्, कृष्टवान्, तेन कस्य भुकु-टिविधमः अुकु-टिविधमः अुकु-टिविधमः अुकु-टिविधमः अुकु-टिविधमः अुकु-टिविधमः अुकु-टिविधमः अुकु-टिविधमः अुकु-टिविधमः अुकु-टिवा कोधसंस्चकअ्षभक्षेण, विषमः—विरुद्धः, बाष्पविसरः—अधु-निपातः शोकस्चको नासीत् नाभूत्, अपि तु सर्वस्थैव क्रोधशोकयोरनुमावाविमां जातावित्यर्थः ॥ अत्र अुकुटिवाष्ययोः क्रोधशोकानुभावयोः यौगपद्यमाञ्च-भावो वा, ऋतुपरिगतकुळवध्वस्वाकर्षणकारिदुःशासनरूपेण क्रोधविभावेन तदा-कृष्यमाणताद्यद्वौपदीरूपेण शोकविभावेन च प्रदर्शितेनानुभाववैचित्यमाधीयते, इति युक्तं विरुद्धस्पदीस्तम-मस्णतमचित्तवृत्यवितानुभावयोजनम् ॥ १४ ॥

कान्यलक्षणं शन्दार्थयोविंशेषणत्वेनोक्तानाम् 'अद्योषो' 'साणुणो' 'सालङ्कारों' इति पदानामर्थबोधायापेक्षितानां दोषगुणाऽलङ्काराणां सामान्येन स्वरूपमुक्त्वा सम्प्रति तद्विदेगेच्यभूतयोः शन्दार्थयोरिप स्वरूपिनरूपणमवसरप्राप्तमिति तत्प्रदर्श-नपरसूत्रावतरणमाह—दान्दार्थयोरे स्वरूपमाहेति नश्ददर्शेनपरसूत्रावतरणमाह—दान्दार्थयोरे स्वरूपमाहेति शब्दतमिति नशन्दार्थयोरिति पदात् पूर्वम् 'अत्र' इति पदं पठनीयम् तथा च कान्ये एव वश्यमाणचतुर्विधवं शब्दस्यरूप्यर्थलाभादन्यत्र दार्शनिकैन्येञ्जनावृत्तेरस्वीकारेण व्यञ्जकश्वद्यामावेऽपि न क्षतिः । गौण-लाक्षणिक-व्यञ्जकानां मुख्यः [ वाचकः ] उपजीच्यः, लक्षक-व्यञ्जकयोर्मुख्यगौणावुपजीन्यो, व्यञ्जकस्य च त्रयोऽप्येते उपजीव्यः इति तत्क्रमेणेव सूत्रे उपादानमाश्रितम्—मुख्य-गौण-लक्ष्यव्यञ्जार्थेस्ताद्व-अत्रोपाधीनामेव त्रित्वं न ह्यप्येयानां शन्दानाम्, नहि कश्चिद्व वाचक एव, कश्चिह्यञ्जक एवेस्यस्ति नियमः, अर्थविशेषमुद्दिश्य वाचकस्य तदितरार्थ-

मुख्यार्थविषयो मुख्यो गौणार्थविषयो गौणो लक्ष्यार्थविषयो लक्षको व्यङ्ग्यार्थविषयो व्यञ्जकः शब्दः, विषयभेदाच्छब्दस्य भेदो न स्वा-भाविक इत्यर्थः ॥ १५ ॥

विषये लक्षकत्व-च्यञ्जकत्वयोरवेक्षणात्, यथा 'गङ्गायां घोषः' इत्यत्रैक एव गङ्गाशव्दो जलरूपार्थस्य वाचकः, तटरूपार्थस्य लक्षकः, शैत्यपावनत्वादेश्व व्यञ्जकः । शब्दानां चातुर्विध्यदेतुमूलमर्थचातुर्विध्यमुक्तं सूत्रे प्रथमं पञ्चम्यन्त-पदेन, तानर्थान् कमशोऽप्रे निरूपिध्यमणान् विहाय प्रथमं चतुर्विधतया विभक्तस्य शब्दस्य स्वरूपं निर्वेक्त-मुख्यार्थिविषयो मुख्य इत्यादिना—मुख्यः— अर्थान्तरप्रतीतिनिरपेक्षप्रतीतिको योऽर्थः स विषयो यस्य तद्भिधानेच्छ्योचित्यये यस्य स मुख्यः शब्दो वाचको वाः एवं गौणः-गुणवृत्त्या प्रवृत्तः, अर्थः-विषयो वाच्यो यस्य स गौणः; एवं लक्ष्यः—लक्षणया प्रतिपाद्योऽर्थो विषयो यस्य स लाक्षणिकः; एवं व्यञ्जनया प्रतिपाद्योऽर्थो विषयो यस्य स व्यञ्जक इति भावः । नन्वयं भेदो वास्तविकोऽवास्तविको वा ? आद्यक्षेत्र ? पूर्वोदाहते 'गङ्गायां घोष' इत्यत्रैकस्यैव गङ्गाशबद्दस्यार्थत्रयमेदो नोपपद्येत, तथा च द्वितीयः पक्ष आदर्तव्य इत्याह—विषयमेदाच्छव्दस्य भेदो न स्वाभाविक इति—विषयो वाच्योऽर्थ-स्तस्य भेदकृत एव शब्देऽर्थ भेद उक्तः, स्वभावतस्तु नायं चतुर्विधः सर्वस्य शब्दस्य वाचकत्वात् । तत्तदर्थवाचकस्यैव शब्दस्य मुख्यार्थवाधादिभिर्लक्ष्यादर्थ-परस्विति सिद्धान्तात् ।

निन्दिमनुपपन्नमर्थचातुर्विध्यमूलं शब्दचातुर्विध्यमिति, तात्पर्यार्थस्यापि कितपयेशचार्येराचियंरास्थितत्वात्, तथाहि—आकाङ्क्षा-योग्यता-सिन्निधिवशाद् वक्ष्य-माणजात्यादिस्यरूपाणां पदार्थानां परस्परसम्बन्धे तात्पर्यांख्यवृत्तिप्रतिपाद्यो वाच्यार्थविल्रक्षणशारीरोऽपदार्थोऽपि [ प्रत्येकपद्गतवृत्त्यविषयीभूतोऽपि ] वाक्यार्थः पदसमूद्दगम्यः समुञ्जसतीत्यभिहितान्वयवादिन आहुः; तेपामयमाशयः— लाघवात् पदानां पदार्थमात्रे शक्तिः, न त्वन्वयांरोऽपि गौरवादन्यलभ्यत्वाच्च, तदंशोऽपि तात्पर्यार्थो वाच्यार्थविल्रक्षणशारीर आकाङ्क्षादिवशादपदार्थोऽपि प्रती-यते, आकाङ्काप्रतीतिपर्यवसानविरद्दः, योग्यता वाधविरद्दः, सन्निधिव्यवयानिवरद्दः आसत्तिरिति वाः न चापदार्थप्रतीतौ स्वीकृतायां पदवृत्त्यविषयस्यापि शाब्द्यीविषयत्वे कथित्वद्वपर्त्तिरिति

#### सालङ्कारचूढामणौ काव्यानुशासने

## मुख्यमर्थे लक्षयति—

# साक्षात्संकेतविषयो मुख्यः॥ १६॥

## अञ्यवधानेन यत्र संकेतः क्रियते स मुखमिव हस्ताद्यवयवेभ्यो-

वाज्यम्, शक्यान्वयत्वस्य नियामकत्वात् । अयमत्र संग्रहः-घटं करोतीत्यत्र घटवृत्तिकर्मत्वानुकूळाकृतिरित्यथों बोध्यते, तत्र घटशब्दस्य घटोऽधैः, कर्मत्व-मम्प्रत्ययार्थः, वृत्तित्वं तु न कस्यापीत्यपदार्थोऽपि वृत्तित्वरूपोऽयोंऽनयोः संसर्ग-विधया तात्पर्यवशाद् भासत इत्यभिहितानां स्वस्ववृत्त्य। पदैरुपस्थापितानामर्थानामन्वयः परस्परं सम्बन्धः' इति वादिनां भाष्ट्रमीमांसकानां मतम्। तथा च तात्पर्यार्थः पञ्चम इति तदकथनं न्यूनतेति चेत् ? न—यद्यप्यन्वयं प्रति प्रतिपत्ति-निमित्तं तात्पयार्थशक्तिरुपस्त, तद्विषयस्तात्पर्यरूपोऽथोंऽपि, तथापि तो वाक्य-विषयावेवेति न्यूनताया अनुस्प्रेक्ष्यत्वात्, शब्दस्वरूपे प्रतिपिपद्यिषिते वाक्य-विषयार्थोत्रक्तेरदोषत्वादिति काव्य-प्रकाशादिकृद्धिविष्यमेव शब्दार्थयोरक्तम्— 'स्याद् वाचको लाक्षणिकः शब्दोऽत्र व्यक्षकिखाः,।[का. प्र. उ. २, स्. ५]

'वारयादयस्तदर्थाः स्युः, इति च [का० प्र०३, २, स्०६] स्त्राभ्याम् । गौणार्थश्च तैर्रुञ्चणायामेवान्तर्भावितस्तस्या गौणीशुद्धाभेदेन द्वैविध्यकरणात् । एवं च प्रतिपादनप्रकार एव वैचित्र्यं न तु वास्तविको मेद इत्यवसेयम् ॥ १५ ॥

शब्दचातुर्विध्यमधेचातुर्विध्यमुलक्षिति पूर्वसूत्रे प्रतिपाद्यार्थस्य चातुर्विध्यं कथिमित जिज्ञासायां क्रमेण तल्लक्षणानि प्रतिपाद्यितुं प्रवृत्तानि सूत्राणि व्याख्यातुं मुख्यार्थलक्षणसूत्रभूमिकामाह—मुख्यमर्थे लक्ष्यतिति । सूत्रस्थसाक्षात्पद्स्यार्थमहा—अव्यवधानेनेति । यत्र यस्मिन्नर्थं, संकेतः 'अस्माच्छव्दादयमर्थो बोद्धक्यः' इस्येवं व्यवहाररूपः, क्रियते पूर्वं सर्वज्ञेन तत्परम्परया चास्मदादि-भिच्यंविह्यते, स्त ताहशसंकेतविषयोऽर्थः, मुख्निमव हस्ताद्यवयवेभ्य इति-अयमर्थः शब्दप्रयोगे जाते योऽर्थोऽर्थान्तरेभ्यो लक्ष्यादिम्यः प्राथम्येन प्रतीयते स मुख्यित प्रधानत्वानमुख्यः, यथा मुखं शरीरान्यावयविभ्यः प्रथमं प्रतीयते, अङ्गान्तरोपजीव्यत्वेन प्राधान्यं च मजते, तथाऽस्याप्यर्थस्य प्राधान्यात्, अर्थान्तरोपजीव्यत्वेन प्राधान्यं च मजते, तथाऽस्याप्यर्थस्य प्राधान्यात्, अर्थान्तरोपजीव्यत्वाम मुख्यत्वम्, मुखशब्दादिवार्थे यः प्रत्ययः । नतु लक्षणे संकेतस्य साक्षादिति विशेषणमधिकम्, तेन विनाऽपि लक्ष्यार्थितां संकेतविषयत्वामावा-

देव वारणादित वाच्यम्, वटादिनामा प्रधानवृक्षो यत्र प्रामे सम्रामोऽपि तक्षामा यथा 'वटो प्रामः इत्यादि, तथा च वटादिनामकवटयोगिनि ग्रामे प्रति-पाचे वटादिपदस्य संकेतितत्वेन तादृशार्थस्य संकेतिविषयस्यस्वादित्व्यासेः, साक्षात् पदे दत्ते च तत्र वटादियोगिनि ग्रामेऽब्यविहतसंकेतामावाच्च दोषः, तत्र हि यः संकेतः स शब्दसंकेतब्यविहतः, ब्यविहतःवं च शब्दसंकेतग्रद्वप्रयोज्यम् प्रह्मिषयत्वम्, स चेत्थम्-वृक्षविशेषो वटपदात् बोद्धव्यः, तद्योगी प्रामश्च तत्प्यद्व बोद्धव्यः इति । न च वटयोगिनि ग्रामेऽपि वटपदशक्तिरेव, अन्यथा तद्धश्चनाशे तत्यत्रतिस्वमापचेरिति वाच्यम्, वटादियोगिनि ग्रामे वटपदप्रयोगस्य कक्षण्येवोपपत्तेः, तद्धश्चनाशेऽपि साम्प्रतिकामावे भूतपूर्वगतिरिति न्यायेन भूतपूर्वन्शव्यम्बन्धेनापि तत्यतीत्युपपत्तेनं शक्तिकल्पनेति भावः, यदि तु लाक्षणिके 'वटो ग्रामः' इत्यादिग्रयोगे 'वटादिपदात् तत्तत्त्वक्ष्यार्थो बोध्यः' इत्यादिग्रस्यस्य सक्केत एव नास्ति, तेन तद्विशेषणतया साक्षात्पदोपादानस्य तत्रापतन्त्या अतिव्यासेर्निरासायावश्यकता नासिः, संकेतविषयत्वस्यस्यवामावेन तद्वारणादित्युच्यते, तदा यत्र पूर्वोक्तसंसर्गाचन्यतमेन प्रकरणेनाभिधायां नियक्रितायां शब्दान्तरध्यननं, यथा—

''भद्रात्मनो दुरिथरोहतनोर्विशालवंशोन्नतेः कृतशिलीसुखसङ्ग्रहस्य । यस्यानुपष्ठवगतेः परवारणस्य दानाम्बुसेकसुभगः सततं करोऽभूत् ॥"

इत्यादौ-राज्ञो वाञ्यतायां हस्तिनः प्रतीयमानतायां च, तत्र द्वितीयस्य हस्ति-विषयमर्थस्य मुख्यत्वं माऽभूदिति संकेतिबषय इति पदस्य विशेषणं साक्षादिति, 'मद्रात्मनः' इत्यत्र तु राजपक्षीयार्थप्रतीतिन्वयवधानेनेव हस्तिपक्षीयार्थप्रतीतिस्ति नातिप्रसङ्गः । श्लोकार्थश्च—यस्य-प्रकृतस्य राज्ञः, करः—पाणिः, सततं-निरन्तरं, द्रानस्य-वितरणस्य, सम्बन्धि यदम्बु-जर्लं, तस्य सेकेन-सेचनेन, सुभगः—सुन्दरः, अभूत्, कीदशस्य राज्ञः ? मद्रः—शोभनः, आत्मा-स्वरूपमन्तःकरणं यस्य तथा-भूतस्य; तथा दुरारोहा-परेरनिभभवनीया, ततुः-शरीरं यस्य, तथा विशाले-महत्ति, वंशे-कुले, उन्नतिः-आधिक्यं महत्तं स्थातिर्घ यस्य तथाविधस्य, विशालस्य वंशस्योन्नतिर्वस्यादिति वा; तथा कृतः शिलीमुखानां-बाणानां, संप्रहः-अभ्यासदार्ब्यं येन तस्य; तथा-अनुपद्धता-अन्नाधिता, गतिः-ज्ञानं यस्य तादशस्य, अनुपद्धतानाम्—अदुष्टानां, गतिः-हितकर्त्तां, तस्येति वा; तथा परान्-शत्र्न्, वारयतीति तथाभूत्रस्तस्येति राजपन्ने। अप्राकरणिकगजपन्ने तु—यस्य परस्योत्कृष्टस्य

ऽर्थान्तरेभ्यः प्रथमं प्रतीयत इति मुख्यः, स च जाति-गुण-क्रिया-द्रव्यरूपः, तद्विषयः शब्दो मुख्यो वाचक इति चोच्यते, यथा-गौः शुक्कश्चलो देवदत्त इतिः, यदाह महाभाष्यकारः "चतुष्टयी शब्दानां प्रवृत्तिः" [अ. १. पा. ९. आ. २ "ऋलक्" सूत्रे ] इति ।

वारणस्य-गजस्य, कर:-शुण्डादण्डः, सततं, दानाम्बुसेकसुभगः-मदसिलिल-सिञ्जनसुन्दरः, अभूदित्यन्वयः, कीद्दशस्य वारणस्य ? भद्रात्मनः-भद्रजातीयस्य, "भद्रो मम्द्रो सृगो मिश्रश्वतस्रो गजजातयः" इति [ ४. २८४ ] हैमे; दुरिधरोहतनोः-अस्युक्चत्वाद् दुःखाधिरोद्धशरीरस्य; विशालवंशवत्-दीर्घवेणुवत् , उन्नतः-उच्चता, यद्वा विशाला वंशस्य-पृष्ठदण्डस्योद्धतिर्यस्य तस्य; "वंशः संघेऽन्वये वेणो, पृष्ठाद्यवयवेऽपि च" इति हैमः; कृतः शिलीमुखानां-अमराणां संग्रहो येन तस्य; अनुपृष्ठवगतेः-अनुद्धतधीरगमनस्येति । वसन्ततिलका च्लन्दः "उक्ता वसन्ततिलका तभजा जगौ गः" इति तल्लक्षणात् । अत्र राजा वाच्यो इस्ती प्रतीयमानः । अनेकार्थकानां 'भद्रात्मनः' इत्यादिश्वदानां राज्ञि तदन्वययोग्ये चार्थे प्रकरणेन नियमनेऽपि सहृदयानां वासनावलाद् या गजस्य तदन्वययोग्यस्य चार्थस्य प्रतीतिः सा व्यञ्जनयेव, तस्य चार्थस्य मुख्यत्वं मा भूदिति 'सङ्कतविष्य' इस्तत्र साक्षादिति विशेषणिमिस्यलं प्रस्वितेन ॥

पुवं मुख्यमर्थं छक्षियत्वा तस्य विभागमाख्याति—स चेति-मुख्यार्थश्च । जाति-गुण-क्रिया-द्रव्यरूप इति-जातिश्च गुणश्च क्रिया च दृष्टं चेति तानि रूपाणि-स्वरूपाणि यस्य स इति भावः । तिद्विष्यः तद्वाचकः शब्दः, मुख्य इति वाचक इति चोच्यते, मुख्यत्वं चास्याव्यवधानेनोपस्थितिजनकत्वमेव, वाचकत्वं च तद्ध्वचचादेव । एकत्र वाक्ये चतुर्विधानामपि शब्दानामुदाहरणमाह— यथा गौरित्यादि—गोरित्येष जातिशब्दो गोत्वसामान्यप्रवृत्तिनिमित्तकत्वात्, शुक्क इति गुणशब्दः शुक्कुगुणरूपप्रवृत्तिनिमित्तत्वात्, चळतीति च कियेव साध्यस्वरूपा, तादशं रूपमादायेव तस्याः प्रवृत्तेः, 'देवद्त्त' इति तक्काम, तच्च तक्क्ष्यस्वरूपा, तादशं रूपमादायेव तस्याः प्रवृत्तेः, 'देवद्त्त' इति वक्काम, तच्च तक्क्ष्यस्वर्षा प्रवृत्ते। यहां स्वर्यमादाय प्रवृत्तमिति द्रव्यप्रवृत्तिनिमित्तकमेवेति चतुर्विधतं तेषाम् । अत्र प्रामाणिकसम्मतिमाह—यदाह—महाभाष्यकार इति । यतः शब्दानां चातुर्विध्यं महाभाष्यकारोऽप्याह "ऋरुक्" सूत्रे [अ. १. पा. १ आ. २.], तदुक्तं चातुर्विध्यं च—"जातिशब्दा गुणशब्दाः क्रियाशब्दा यदच्छाशब्दाक्ष" इति ।

भयमत्र प्रकारः चातुर्विध्योपपत्तेः-सर्वेषां शब्दानां स्वं स्वमर्थमभिधातं प्रवर्त्त-मानानां प्रवृत्तिनिमित्तभेदः स्पष्टमुपदृश्यते, स च भेदः [ विवेकः ] किंनिबन्धन इति जिज्ञासायामुपाधिनिबन्धनस्वमेतस्य प्रतिभाति, उपाधेरेव भेदकतया प्रसिद्धेः। उपाधिश्च द्विविधः-वक्तृसन्निवेशितो, वस्तुधर्मश्च, तत्र प्रथमो वक्का यदच्छया संज्ञितत्तरहुब्यादिविषयकशक्तेरभिन्यांकं परिकल्प्य संज्ञिनि संनिवेशितः, यथा डित्थादीनां शब्दानामन्त्यबुद्धिनिर्गाह्यं संह्रुतक्रमं स्वरूपं संज्ञिनि सन्निवेश्यते, डित्थ-डवित्थ-देवदत्त-यज्ञदत्तादिशब्दाः प्रथमादिवर्णबुद्धिजनितसंस्कारसदृक्रता-न्तिमवर्णबुद्धिनिर्माह्मस्रह्मा वक्त्रा तद्वयक्तिबोधकत्वशक्तिमभिन्यक्षयता तत्र तत्रार्थे निवेश्यन्ते, तत्र च शब्दे तेषां तादृशं स्वरूपमेवोपाधिः, तन्निवन्धनेव च तेषां प्रवृत्तिः, त एव च यहच्छाशब्दा इत्युच्यन्ते । अयमाश्चयः-डित्थोऽयमिति संकेतेन डकारोत्तरेकारोत्तरतकारसहितथकारोत्तरात्त्वरूपाऽनुपूर्वी तत्र दृश्ये बोधक-खेन सिक्षवेशिता, तत्र तादृश्या भानुपूर्व्याः स्वरूपमेकीकृत्य दर्शयितुं न शक्य-मिति पूर्वपूर्ववर्णजनिवसंस्कारसहकृताऽन्त्यवर्णोऽभिव्यक्तः स्फोट एव तादशानु-पूर्वीबोधक इति तादशानपूर्वेव यत्रोपाधिः स यदच्छाशब्दः । ये च स्फोटं न मन्यन्ते तेषां मते डकारादिवर्णातिरिक्तं डित्थादिशब्दस्बरूपं संहतक्रमं निर्देष्टम-शक्यमिति वक्तयहच्छाभिव्यज्यमानशक्तिभेदानुसारेण काल्पनिकसमुदायरूपस्य डित्थादेः शब्दस्य तत्तत् तत्तत्संज्यभिधानाय प्रवृत्तत्वात् डित्थादीनां यद्दच्छाशब्द-स्वमुपपद्यत एव ।

द्वितीयस्य वस्तुधर्मस्य च द्वैविध्यं सिद्धसाध्यमेदात्, तत्र साध्योपाधिमूल-कृष्वं कियाश्रव्दानाम्, साध्यस्यं हि उत्पाद्यमानस्यं पूर्वंपरीभृतावयविक्रयारूप-स्वमिति यावत्, प्वांपरीभृताः-क्रमिकाः, अवयवाः-एकदेशा अधिश्रयणाद्यवश्रयणान्ता यस्यासादशी क्रियेव साध्यस्वेनाभिधीयत इति यावत् । क्रियानतरा-काङ्क्षानुस्थापकताऽवच्छेदकरूपवस्यं कारकान्ययितावच्छेदकरूपवस्यं वा साध्यस्व-मिति केचित्, यथा-पचतीति, पचतीत्यत्र हि साध्यस्वेनैव क्रिया प्रतीयते । सिद्धोपाधेरपि द्वैविध्यं जाति-गुणमेदात्, तत्र वस्तुनः प्राणप्रद उपाधिर्जातः, प्राणनं प्राणो व्यवहारयोग्यता, तथ्यदः-तिश्वर्वोहक इत्यर्थः । तथा च 'प्राणप्रदस्वं यावद्वस्तुस्थितसम्बन्धिस्वम्' इति नरसिंहरक्रुरादयः, सर्वथाऽपि वस्तुनस्तम्मात्र-मूल्स्स्यवहार इति भावः । नहि कश्चित् पदार्थो जातिसम्बन्धं विना स्वरूपं का० १२

#### सालङ्कारचुडामणौ काच्यानुशासने

प्रतिलभते, स च वस्तुनि समवेतो गःत्वादिरूपः । तदुक्तं वाक्यपदीयेऽपि ''नहि गौः स्वरूपेण गौर्नाप्यगौर्गोत्वाभिसम्बन्धात् तु गौः" इति, अयमर्थः-गोपद-ब्यवहार्यो धर्मी अज्ञातगोत्वकेन धर्मिमात्रस्वरूपेण गौरिति व्यवहारयोग्यो न. नाप्यगौरिति व्यवहारविषयः, गोत्वज्ञानाभावेन तदभावस्याप्यनिर्णयात्, किन्तु गोत्वसमवायादेव स गौरित्याख्यायते व्यवह्रियते वा । एतदेवं व्याख्यानं रस-गङ्गाधरेऽपि द्वितीयानने-''गौः-सास्नादिमान् धर्मी, स्वरूपेण-अज्ञातगोत्वकेन धर्मिकस्वरूपमात्रेण, न गौः---न गोव्यवहारनिर्वाहकः, नाष्यगौः-नापि गोभिन्न इति ब्यवहारस्य निर्वाहकः, तथा सित दूरादनभिष्यक्तसंस्थानतया गोरवाग्रहदशायां गौरिति [ प्रथमे ], गोभिन्न इति [ द्वितीये ] व्यवहारः स्यात् , स्वरूपस्याविशेषात् घटे गौरिति गवि चागौरिति व्यवहारः स्थात्'' इति । द्वितीयो गुणरूपश्च ळब्धसत्ताकस्य जात्या प्राप्तब्यवहारयोग्यताकस्य वा वस्तुनो विशेषाधानहेतुः, लब्धसत्ताकं हि वस्तु ग्रुङ्घादिना रूपेण विशिष्यते-सजातीयेभ्यो ज्यावर्त्त्यते. उत्पन्नस्य हि द्रव्यस्य पश्चाद् गुणेन सम्बन्धः, तथा च नैयायिकाः-उत्पन्नः द्रव्यं क्षणं निर्मूणं निष्क्रियं च तिष्ठतीति, अयमेव च जातिगुणयोर्भेदः, यत्-जातिर्जन्मनैव सह तिष्ठति, गुणश्च पश्चादायाति नश्यति चेति गुणलक्षणं चैवमुक्तं "को नो गुणवचनाद्" [ ४. १. ४४. ] इति सूत्रे महाभाष्ये-

> ''सत्त्वे निविश्वतेऽपैति, पृथग्जातिषु दश्यते । भाधेयश्चाक्रियाजश्च, सोऽसत्त्वप्रकृतिर्गणः ॥" इति.

एतद्वयाख्यानं तु तत्रत्यकैयटादौ स्पष्टमिहानावश्यकत्वाञ्च प्रपञ्चितम् । नन्वयं विभागोऽनुपपन्नः, साक्षात् संकेतितो विषयो मुख्य इति लक्षितस्य मुख्यार्थस्य भवान्तरधर्मप्रकारकारक-ज्ञानानुकुलशब्दप्रयोगरूपे विभागे प्रक्रम्यमाणेऽसंके-तितस्य जात्यादेरुकेरनवसरप्राप्तत्वात् । न च तत्रापि संकेत इति वक्तं शक्यम् . मुख्यार्थतासम्पादकाद्यसंकेतप्रहस्य प्रवृत्तिनिवृत्तिविषयीभूतायां सम्भवात्, व्यवहारेण हि शक्तिप्रहः, व्यवहारश्च प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपो व्यक्तावेव, तस्यैव गमनागमनानयनादिसम्बन्धसम्भवादिति चेत्? अन्नाहः-आनम्खाद व्यभिचाराच व्यक्तो संकेतः कर्तुं न शक्यत इति तदुपाधिष्वेव जाति-गुण-किया दृब्येषु शक्तिः (संकेतः) स्वीकियते । किञ्च व्यक्तिमात्रे संकेतप्रहे

'गौः. ग्रुक्कः, चलो, देवदत्तः' इत्यादिशब्दानां विषयविभागो न स्यादिति तदुपाधिष्वेव सङ्केत इति कल्प्यते । अयमाशयः-व्यक्तावेव संकेतो युक्त इति वादिना, किं सर्वांषु गोव्यक्तिषु संकेतप्रहो व्यवहारस्य कारणं, कस्या- ब्रिडेदेकस्यां गोव्यक्ती वा संकेतप्रदृक्तत्र कारणमित्यभिधातव्यम्, तन्नाद्यमतस्वीकारेऽनन्तानां गोव्यक्तीनां सहैकदोषास्थित्यसम्भवेन तत्र संकेतप्रहासम्भवो दोषः; द्वितीयपश्चे तु यस्यां गोव्यक्ती संकेतः कृतस्तदितिरक्ताया गोव्यक्ते- गोंशब्दाद्य भानं न स्यात्, तत्र संकेतस्यागृहीतत्वात्, न चैकत्र व्यक्ती जाते संकेतप्रहे द्वितीयाऽपि गोव्यक्तिमंहीत्व्यत् इति वाष्यम्, तथा च सत्यगृहीतसंके- तोऽप्यर्थः प्रतीयत इत्यायातिस्वकृतसंकेतं गवान्तरं यथा गोशब्दः प्रतिपादयेत् तथा तादशमश्वरूपमर्थं कृतो न प्रतिपादयेदगृहीतसंकेतव्वाविशेषादित्यापत्तेः । संकेतविषयगोव्यक्ति—तदितरगोव्यक्त्योः साजात्येन गोव्यक्तीचेपामाधास्यति न विजातीयाश्वव्यक्ताविति कल्पनायां तु साजात्य-कित्यायां जातावेव सङ्केत इति कल्पनमेव लघु । इत्थमुपपादित आनन्त्यव्यभि-कारदोषो येन व्यक्तै सङ्केतो प्रहीतुं न शक्यत इति ।

अथ ब्यक्तिपक्षे-ब्यक्तावेव शक्तिरिति पक्षे 'गौः शुक्कश्रको देवदत्तः' इत्येतेषां विषयविभागो न स्वादित्युक्तं तदुपपाद्यते, व्यक्तावेव सङ्केतब्रहे सर्वेषां पदानां व्यक्तिवाचकत्वेनेषां पदानां पृथकपृथमर्थबोधकत्वं यदनुभूयते तस्र स्थात । तथाहि-उक्तप्रयोगे गोत्वरूपजातिमद्भिन्नः ग्रुक्करूपगुणवान् , चलनिक्रयाश्रयो देवदत्तनामेति बोधो भवति, स च सर्वेषां पदानां विषयविभागेनैव प्रवृत्तिनिमित्त-भेदेनैवोपपद्यते. सति च सर्वेषां व्यक्तिवाचकत्वे सर्वेरेव पदैरेकैव गोव्यक्तिरुच्यत इति विषयविभागो न स्यात् । न च माऽस्तु विषयविभागस्तेन का नो हानिरिति वाच्यम् , यतो विषयविभागाभावे सर्वेषामपि शब्दानां गौरित्यादीनां समानार्थ-करवेन 'घटः कल्हाः' इति समानार्थशब्दयोः सहप्रयोगाभाववत तेषामपि शब्दानां सहप्रयोगो न स्यात् । उपाधिवादे तु जाति-गुण-किया-यदच्छानां प्रवृत्ति-निवृत्तिरूपविषयाणां भेदे सति तेषां सर्वेषां पर्यायत्वाभावादुपपद्यते सह प्रयोग इति । इत्थमकदोषद्वयनिरासाय विषयविभागोपपादनाय च पूर्वोक्तजास्यादि-विषयविभागो नितरामावश्यक इति सुस्थम्। एषां च कथमुपाधित्वमित्युपपादितं पूर्वम् , तथा चोपाधिचतुष्ट्रेन शब्दानामपि चतुष्टम् , एषां च भेद उपाधिकतो न वास्तविक इत्यपि ज्ञेयम् , तेषां सर्वेषां वस्तुत एकरूपत्वात् , यथैकस्यैव मुखस्य खड़-मुक्रर-तैलाद्यालम्बनभेदाद् भेद् इव । अयमाशयः—शङ्क-पयः-पटादिनिष्ठानां

जात्यादिस्वरूपं च प्रकृतातुपयोगान्नेह विपञ्चयते । जातिरेव सङ्केतविषय इत्येके, तद्वानित्यपरे, अपोह इत्यन्ये ॥ १६ ॥

ग्रुक्कादिगुणानां गुड-तण्डुलादिनिष्ठानां पाकादिक्रियाणां तत्तदुदीरितयरच्छा-शब्दानां च प्रतिधर्मि वैधम्यदर्शनाम्नानाःत्वेन तत्र शक्तौ स्वीकृतायां व्यक्तिपक्ष-वदानन्त्यव्यमिचारयोदीषयोगापात इति न शक्कनीयम्, उक्तभेदस्योपाधिनिबन्ध-नत्वेनानन्त्यादिदोषानावहस्वात्, यथैकस्येच मुखस्य कृपाण-दर्पण-तैलादिषु प्रतिबिन्बितस्य भेद इव लक्ष्यते, तथैकरूपाणामपि तेषां भिन्नत्वेन प्रतिभासस्या-श्रयौपाधिकत्वस्य कल्पयितुं युक्तत्वात्।

इष्यं जात्यादिभेदेन शब्दानां चातुर्विध्यमूरीकृत्यापि जात्यादिभदर्शनं विना कथं तत्त्वरूपं ज्ञातुं शक्यते इति तद्भदर्शननिमित्तां न्यूनताशङ्कां परिजि-हीर्पुराह—जात्यादिस्वरूपं च प्रकृतानुपयोगादिति—जाति-गुण-क्रिया-द्रव्याणां स्वरूपं सवैविज्ञातमेव, तत्वतिपादनपरप्रम्थेषु तस्य प्रतिपादितत्वात्, एकन्नेव प्रम्थे सवैविधविषयप्रतिपादनं हि दुःशकमनावश्यकं चेति प्रकृतोपयोग-मसमीक्ष्य न तथा निरूपणं कृतमिति भावः ॥

भय मीमांसकमतमाह—जातिरेव सङ्केतविषय इत्येक हति । अयमाशयः—हिम-पयः-शङ्क-बलाकाधाश्रयेषु समयेतशुक्कादिगुणेषु विभिन्नतया प्रतीतेषु यहरोन 'शुक्कः शुक्कः' हत्यमिन्नामिधानप्रत्ययोत्पत्तिस्तत्तद्वतं सामान्यमेवेति तहाचकत्वमेव तेषामित्याश्रयणीयम् ; गुड-तण्डुलादिपाकेषु विभिन्नतया प्रतीयमानेषु यहशात् 'पाकः पाकः' इत्यमिन्ना प्रतीतिर्जायतेऽभिषीयते च, तत्पाकत्वायेव तेषां कियाशब्दानां वाच्यम् ; एवं यदच्छाशब्दानामपि द्रव्यमान्नवाचकानां डित्थादिशब्दानां शुक-सारिका-मनुष्याधुन्नारणवशेन प्रतिक्षणं भिद्य-मानानां यत्कृता मेदप्रतीतिस्तत् डित्थादिशब्देषु समवेतं डित्थत्वादि सामान्यमेव यथायोग्यं तत्तत्संज्ञिच्यप्यस्तं वाच्यम् , अथवा डित्थादिसंज्ञिन्येकसिन्नविप्रतिपरुमुच्यपप्यययोगितया भिद्यमाने यन्महिन्ना 'डित्थो हित्यः' हत्यभिन्नवारेऽवाधितः प्रत्ययो जायते, तत् डित्थादिशब्दवाच्यवस्तुसमवेतं डित्थ-त्वादिसामान्यमेव तेषां वाच्यमितः इति गुण-किया-यदच्छाशब्दानामपि जातिशब्दत्वात् सर्वेषां जातिरेव वाच्यमितः इति गुण-किया-यदच्छाशब्दानामपि जातिशब्दत्वात् सर्वेषां जातिरेव वाच्यमित तत्रैव सङ्केतम्रहः। ननु महाभाष्यकार-

रीत्योपाधिष्वेव सङ्केतः मीमांसकरीत्या जातावेवेत्थं च द्वयोरि मतयोर्घ्यक्तै संकेताभावात् कथं तद्दोधः कथं वा तस्यानयनाविक्रियान्वयित्वमिति चेत् ? सत्यम्-च्यक्त्यविनाभावाजात्या व्यक्तेराक्षेपात्; न चाक्षिप्तस्य [अनुमितस्य] कथं शाब्देऽन्वयः ? शब्दोपस्थितस्येव तन्नान्वयस्त्रीकारादिति वाच्यम् । अनुमान-सहकारेण तत्र शब्दोदेव व्यक्त्युपस्थितिस्वीकारादिति ।

अय नैयायिकमतमाह—तद्वानित्यप्रे इति-जातेर्व्यक्तयविनाभूताया एवार्थ-क्रियाकारित्वदर्शनात् व्यक्तिं विना तस्याः क्वाऽप्यनुपलम्भाष्ठ व्यक्तिविशेष-मनन्तर्भाव्यसामान्यतो जातिमत्त्वेन तस्य शब्दार्थत्वम्, जातिमान् [गोत्ववान् ] गोशब्दार्थं इति स्वीकरणीयम्, केवलव्यक्तिशक्तिवादे भानन्त्यव्यभिचारयो-देशितत्वात् केवलजातिशक्तिवादे च व्यक्तेरभानादिति जातिसहिता व्यक्तिरेव वाच्यत्वेनाभ्युपेयेति तेषामाशयः॥

बौद्धास्तु-जातेरदृष्टस्वेन विचारासहत्वाद् व्यक्तेश्च क्षणिकत्वादानन्त्याचोभयत्रापि सङ्केतः कर्तुमशक्य इति गवादिशब्दानामगवादिव्यावृत्तिरूपोऽपोहोऽर्थः
स्थिरं सामान्यं तैर्नाभ्युपेयते सर्वस्थापि क्षणिकत्वाभ्युपगमात् । तथा चोक्तं
काव्यप्रदीपेऽपि-व्यक्तयवानन्त्यादिदोषसद्भावात् भावस्य जात्यादिरूपस्य देशकालानुगमाभावात् तदनुगतायामतद्भावृत्तो संकेत इति, ते आहुरिति 'अपोह'
इत्यत्र विवेके तु-जातिब्यक्तितत्त्सम्बन्धजन्यजातिमतां बुद्धाकाररूपाणामवास्तविकानां शब्दार्थावस्यानुपपञ्चत्वाद् गवादिशब्दानामगोव्यावृत्तिरूपसदिद्विशिष्टं वा
बुद्धौ प्रतिविभ्वभूतं सर्वथा बाह्यार्थश्चन्यमन्यापोहशब्दवाच्यं शबदार्थः इत्युक्तम् ॥

एतेषु मतेषु कतमन्मतमलंकारशास्त्र समादरणीयमिति स्वानुमतिमिति वा विचारे पूर्वोक्तोपाधिचतुष्टयसङ्केतवाद एवेति निश्चीयते, तथाहि—तन्मतं प्रतिपाद्य महाभाष्यकारवचनेन च समर्थ्य 'जातिरेवेलेके' 'तद्वानिल्यपरे' 'अपोद्द ह्त्यन्ये' इत्येतेषु 'एकेऽपरेऽन्ये' शब्दैः स्वारुचेः स्पष्टं प्रतिपादितस्वात् । किञ्ज, सदसिन्न बन्धननियमादिशिक्षाप्रदर्शनस्थले जाल्यादिकृतार्थविभागस्य स्वेन समुलेखात् । किञ्ज, ''अर्थानां विरोधामासो विरोधः'' [का. शा. अ. १, स्. १२] इति सृत्र-व्याख्यायामि 'जाति-गुण-क्रिया-द्रव्यरूपाणां पदार्थानां सजातीयेन विजातीयेन वा वस्तुवृत्त्याऽविरोधेऽपि' इत्यादिना जात्यादिरूपस्वैव पदसङ्केतत्वमाश्चितम्,

गौणं सक्षयति—

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

# मुख्यार्थबाधे निमित्ते प्रयोजने च भेदाभेदाभ्या-मारोपितो गौणः॥ १७॥

गौर्वाहीको गौरेवायमित्यादौ मुख्यस्यार्थस्य सास्नादिमत्वादेः

अन्यपक्षाणां च श्लोदश्चमत्वाभावात् तदुपेश्ला कृता, तथाहि-जातिमात्रस्य शक्यत्व-मिति मीमांसकमते, गोपदात् गोच्यक्तिभानानुपपित्तः, व्यक्ति-जात्योः सामाना-चिकरण्याभावेन व्यासेरभावेनाश्लेपरूपानुमानासंभवात्, तादात्म्येन व्यक्तेजीतेश्च तत्र व्यासेरभ्युपगमेऽनुमाने जायमानेऽपि व्यक्तेर्वृत्त्या पदोपस्थित्यभावेनापदार्थ-त्वेन तत्र विभक्त्यर्थसंख्या-कर्मत्वादीनामन्वयानुपपित्तः । न चापदार्थभूतव्यक्ती विभक्त्यर्थोन्वयः शक्यः कर्तुम्, सुव्विभक्तीनां प्रकृत्यर्थोन्वितस्यर्थवेश्वधक्त्व-व्युत्पत्तेः । न चात्र व्युत्पत्तौ प्रकृत्यर्थं इत्यस्य प्रकृतितारपर्यविषय इत्यर्थमुपवण्यं जातिशक्तौ व्यक्तिमाश्लेपरुव्यां तत्त्वात्पर्यविषयतया सुवर्थो विद्शेषयिज्यतीति पादप्रसारिकानिस्ताराय शक्तिप्राहकानयनादिव्यवहारस्य जातिविषयत्वाभावात् । जाति-व्यक्त्योरुमयत्र शक्त्यप्रयुपगमे च गौरवम्, तथा चोपाधिचतुष्ट्यपक्ष एव सावीयानित्यरूम् ॥ १६॥

मुख्यमर्थं सविभागं निरूप्य क्रमप्राप्तं गौणमर्थं निरूपियतुं प्रवृत्तं सूत्रमव-तारयति—गौणं छक्षयतीति । 'मुख्यार्थवाधे॰' इत्यादि सूत्राक्षराणि व्याचष्टे— गौर्याद्दीक इत्यादिना । अत्र परगतस्य गुणस्य परस्थित्रारोपादेव गुणादागतस्वमूळकं गौणत्वं शब्देऽर्थे च, तत्रारोपश्च द्विरूपो भेदेनाभेदेन च, तथा च मुख्यमिमं प्रकारद्वयमादायोदाहरणद्वयमाश्रित्य सूत्रार्थसङ्गमनपुरःसरं पदानि व्याख्याति— गौर्वाद्दीकः, गौरेवायसिति—प्रथममुद्दाहरणं भेदेनारोपस्य, अन्नोभयोरिपि भिन्नतया समुक्केखात्, गौरेवायमिति चाभेदेनारोपस्योदाहरणम् । वाहीको हि शास्त्रीयाचारबहिर्भूतो म्लेच्छादिः, अथवा वाहीको नाम देशविशेषः ।

''पञ्चानां सिन्धुषष्ठानां, नदीनां येऽन्तराश्रिताः । तान् धर्मेबाह्यानग्रुचीन् , वाहीकान् परिवर्जयेत् ''॥

इति महाभारतकर्णपर्वोक्तः पञ्चनद्( पंजाव )प्रान्तैकभागः, तन्नभवोऽपि वाहीक इत्येव । शब्दस्तोममहानिधौ च-'वह-ईकण्।' जातिभेदे ( जाट ).

प्रत्यक्षादिना प्रमाणेन बाधे, निमित्ते च-सादृश्यसंबन्धादौ प्रयोजने च सादृश्यताद्रूष्यप्रतिपत्तिरूपे सत्यारोप्यारोपविषययोर्भेदाभेदेन च समारोपितोऽतथाभूतोऽपि तथात्वेनाध्यवसितो गुणेभ्य आयात-त्वाद गोणः, तद्विषयः शब्दोऽपि गौण उपचरित इति चोच्यते।

देशभेदे चेत्युक्तम्, तथा च तन्मतेन पञ्चनदप्रदेशे प्रसिद्धा 'जाट'नाम्नी जाति-र्वाहीकपदवाच्येति, तत्र च गोश्रब्दस्य सामानाधिकरण्येन प्रयोगो गौर्वाहीक इति. गोत्वस्यैवातिशयेन प्रतिपादनाय गौरेवायमिति च. तत्र गोशब्दस्य मुख्योऽर्थः सास्नादिमत्त्वादिः, तदर्थस्यैव तत्र साक्षात्संकेतविषयस्वात् तत्रैव च तत्पदं रूढम् , तस्य वाहीकेन सह सामानाधिकरण्यं बाधितं प्रत्यक्षतस्तत्र तदभावस्य गृहीत-त्वात् । प्रत्यक्षादिनेत्यत्र भादिपदं प्रमाणान्तरोपसंप्रहाय स्थलान्तरापेक्षया, तथा च मुख्यार्थस्य वाहीकेऽन्वयासम्भवेन बाधे सति, निमित्ते च साइइय-सम्बन्धादाविति-वाहीकादौ गोशब्दादीनां प्रयोगो हि किमपि निमित्तमभि-समीक्ष्यैव क्रियतेऽन्यथाऽसम्बद्धतापत्तेः, तन्निमित्तं च सादृश्यं सम्बन्धान्तरं च। प्रयोजने तादशाख्यानेन प्रतिपादनीये फले, तदाह-सादद्य-ताद्रुप्यप्रति-पत्तिरूपे इति-सादश्यम्-आरोप्येन सह साधर्म्यम् , ताद्रप्यम्-तादात्स्यं तयोः प्रतिपत्ति:-भानं, तदेव तदूपं तस्मिन्, सादश्यभानरूपे तादात्म्यभानरूपे च प्रयोजने सतीति भावः । आरोप्यारोपविषययोरिति-आरोप्यं-गोत्वम् . आरोपविषयः-आरोपाश्रयो वाहीकादिः, तयोः, मेदाभेदेन चेति-भेदेनाभेदेन चेत्यर्थः। 'आरोपित' इति सुत्रस्थं पदं व्याख्याति-समारोपित इति। तदेव स्पष्टयति-अतथाभूतोऽपि तथात्वेनाध्यवसित इति-वाहीको हि न गौः सम्पन्नस्तथापि तत्त्वेनाध्यवसीयते, विषयनिगर्णेन विषयिणोऽभेदप्रतिपत्ति-रध्यवसानम् . विषयो वाहीकादिरिह निगीर्यते-अन्तः प्रवेज्यते-गोशब्दार्थे नात्मनि प्रविलाप्यते । गौण इति विशेष्यवाचकं पदं व्याख्याति—गणेभ्य आयातत्वादिति-गोसहचारिजाड्यमान्द्यादिगुणेभ्यसस्यार्थस्य वाहीकादावाया-तत्वादागतत्वात् सोऽथीं गौण इत्याख्यायत इत्यर्थः । तद्विषयः-गौणार्थ-विषयः, गौणार्थप्रतिपादक इति यावत् , शब्दोऽपि गौण इति-तस्यापि तद्वाच्य-गतगुणकारणादेवायातत्वात तस्याऽपि तेन पदेनोक्तिरुचितैवेति भावः । तस्या-भिधान्तरमप्याह-उपचरित इति चोच्यत इति । सूत्रार्थं वर्णयिखोदाहरति-

तत्र सादृद्ये निमित्ते भेदेनारोपितो यथा-गौर्वाहीकः, इदं वक्ष्यमाणस्य रूपकालङ्कारस्य बीजम् । अभेदेन यथा-गौरेवायमिति.

तत्र साद्द्रये निसित्ते भेदेनारोपितो यथेति-अयमाशयः-गौर्वाहीक इत्यादौ गो-वाहीकपद्योः पृथगर्थयोः प्रयोगेऽन्वयो नोपपद्यत इति गोशब्दार्थस्य सादस्यसम्बन्धेन तत्रारोपः, तथा चात्र वाहीकस्याऽप्युपादानात् तयोरर्थयो-र्भेदोऽपि प्रतिभासत एव, सादृइयस्य च भेदमुलकत्वात्, एवं च गोसदृशो वाहीक इत्यर्थप्रतीतिः । इदं सादस्यारोपणं, रूपकालङ्कारस्य बीजमिति-"साइइये भेदेनारोपो रूपकम् [ एकानेकविषयम्, का. ज्ञा. ज. ६, सू. ५]" इति सुत्रेण सादस्ये निमित्ते सति भेदेन विषय-विषयिणो निर्देशेनारोपो + + + रूपकमिति तल्लक्षणेन परस्परविरुद्धधर्मवस्वेनोपस्थिततया प्रकाशितभिन्नस्वरूपयो-रप्यपमानोपमेययोरतिसाम्यप्रदर्शनाय काल्पनिकोऽभेदारोपो रूपकनामाऽलङ्कार इत्यायाति । तथा च गौर्वाहीक इत्यत्र गोत्ववाहीकत्वरूपपरस्परविरुद्धधर्मवत्त-योपस्थितयोगीं-वाहीकयोरभेदारोप इति रूपकाळङ्कारळक्षणसङ्गतिः । अत्र वाहीके गोरवस्य बाधितस्वात् सदृशरूपार्थे गौणीं वृत्तिमकल्पयित्वा नास्ति सम्भवोऽभेदान्वयस्येति तथा कल्प्यते। यत् तु केचित्-'रूपकस्थले नास्ति गौणीवृत्तिस्वीकारस्यावश्यकता, समानविभक्तिकत्वेनाभेदान्वये बाधाभावात्' इति कथयन्ति, तत् तुच्छम् 'गोर्न वाहीकः' 'मुखं न चन्दः' इत्यादिप्रबस्त्रप्रस्थ ज्ञानेनाभेद्बोधेऽप्रामाण्यप्रहोत्पादनात् , मन्यतां वा तथा बोधे बाधाभावस्तथापि तादशबोधश्रमत्कारकारी न स्यात्, तथा चालङ्कारजीवातुभूते चमत्कारे गते रूपकमनवसरभ्रष्टमेव स्वात्; तथा चेदं भेदेनारोपस्योदाहरणं सुस्थम् । अभेदे-नारोपस्योदाहरणमाह-यथा-गौरेवायमिति । इदम् अभेदेनारोपणम्, अति-शयोक्तिनामालङ्कारे प्रथमस्य प्रभेदस्योदाहरणं बीजं वा, "विशेषविवक्षया भेदा-ऽभेदयोगाऽयोगव्यत्ययोऽतिशयोक्तिः" [का. शा. अ. ६, सू. १० ] इति हि तल्लक्षणम्, तत्र प्रथमातिशयोक्तिरित्थं निरूपिता—"प्रकृतस्यार्थस्य विशेषविव-क्षया [ विशेषवर्णनेच्छया ] भेदस्य व्यत्ययोऽभेदाभिधानं यत् तद्तिशयाभिधा-नादेका [ प्रथमा ] अतिशयोक्तिः।" तथा चेह प्रकृतोऽथीं वाहीकसस्य विशेष-मतिशयजाख्यमान्द्यादिगुणं वकुमिच्छया गवाभेदस्य व्यत्ययोऽभेदाभिधानं च कृतमित्यसावलङ्कारः स्फटः । सोऽयं गौणीवृत्तिलभ्यो गौणोऽर्थः, अयमेवोपचरितो

इदमितशयोक्तिप्रथमभेदस्य । अत्र स्वार्थसहचारिणो गुणा जाड्य-मान्यादयो लक्ष्यमाणा अपि गोशब्दस्य परार्थाभिधाने निमित्तत्व-मुपयान्तीति केचित् । स्वार्थसहचारिगुणाभेदेन परार्थगता गुणा

मात्र इत्यादिपदाभिरूप्यः । केवन च गौणीं वृत्तिमनभिमन्यमाना लक्षणायामेव [ तेषां मते गौणी छुद्धाभेदेन लक्षणाया द्वैविध्येन गौण्यां लक्षणायां ] गौणीवृत्तिमन्तर्भावयति, कुर्वन्ति च तस्याः 'सारोपा साध्यवसाना' इति भेदद्वयम्, भवति चेल्यं शाब्दबोधं प्रति लक्षणाजन्यत्वेनोपस्थितेः कारणत्वे लाववम्, तत्र भेदनिबन्धना सारोपा, अभेदनिबन्धना च साध्यवसानेति काव्यप्रकाशादिषु स्पष्टम् ।

अत्र वादिभेदेन लक्ष्यार्थस्य स्वरूपे भेदमाह — अत्र स्वार्थसहचारिण इत्यादि-स्वस्य-गोशब्दस्य, अर्थः-गोत्वं जातावेव शक्तः, तस्य सहचारिणः-समानाधिकरणः, [गोत्वाधिकरणवृत्तयः, ] जाड्यमान्यादयो गुणा हि गोत्वेन सह गवि व्यक्तौ तिष्ठन्तीति तत्सहचारित्वं तेषाम्, लक्ष्यमाणा अपि गो—शब्देन लक्षणया बोध्यमाना अपि, गोशब्दस्य परार्थाभिधाने, परार्थः-वाहीक-रूपः, तत्साभिधाने अभिधया बोधने, निमित्तत्वं शक्यतावच्छेदकत्वम्, उपयान्ति प्राप्नुवन्ति । गोशब्दाद् गौण्या वृत्त्या प्रथमं जाड्याद्युपस्थितः, ततस्तद्वलेन वाहीकार्थस्याभिधया बोधः, गोशब्दो हि भिन्नार्थकत्वाद् वाहीकेन सहानुपपयमानसमानाधिकरणत्वेन वाधितमुख्यार्थः सन् स्वार्थसहचारित्वसम्बन्धेन जाड्यादिगुणान् गौण्योपस्थाप्य तानेव प्रवृत्तिनिमित्तीकृत्य [शक्यतावच्छेदकी-कृत्य ] वाहीकमभिधया बोधयतीति निष्कर्षः । तथा च प्रदीपकाराः— "गोशब्दस्य शक्या गोत्वं प्रवृत्तिनिमित्तं, [गोण्या ] लक्षणया च गोशब्दार्थगतं जाड्यमान्यादिप्रवृत्तिनिमित्तं मवतीति गोशब्देन जबत्वेन रूपेण वाहीकः, शक्या बोध्यते" इति । तथा चात्रमते जाड्यमान्यादिवद्भिन्नो वाहीक इति बोधः ।

अत्र केचिदित्यनेनास्वरस उद्घावितः, तद्वीजं तु- गोपदस्य वाहीके संकेता-भावेनाभिधाभावः, जाड्यादिगुणानां गौण्योपस्थापितत्वेनाशस्यतया शक्यताव-च्छेदकःवासम्भवश्र, गोवृत्तिजाड्यादिगुणानां वाहीकावृत्तित्वरूपं चेति त्रयम् । मतान्तरमुपन्यस्वति-स्वार्थसन्द्वारिगुणाभेदेनेत्यादिना-स्वं-गोशब्दः,

एव लक्ष्यन्ते, न तु परार्थाऽभिधीयत इत्यन्ये । साधारणगुणा-श्रयेण परार्थ एव लक्ष्यत इत्यपरे ।

तद्थंः-गोत्वं, तत्सहचारिणः-तत्समानाधिकरणाः, तद्धिकरणवृत्तय इति यावत्, गुणाः-जाड्य-मान्यादयः, तैरमेदः-साजात्यं [ भेदो वैजात्यं तद्विरुद्धं साजात्यम्] तेन, पदार्थगता परार्थाः-वाहीकाः, तद्रता गुणाः तद्वृत्तयो गुणा एव, लक्ष्यन्ते गौण्या उपस्थाप्यन्ते, न तु परार्थो वाहीकरूपोऽभिषीयते [ श्रमिध्या प्रतिपाद्यते ] तस्याक्षेपेण वाहीकशब्दादेव लाभसंभवादिति भावः । तथा च गोगतजाड्यादि-सजातीयजाड्यादिमान् वाहीक इति बोधः ॥

अत्राऽपि 'अन्ये' इत्युक्त्याऽरुचिः स्चिता, तद्दीजं तु-एकधर्मिबोधकःवाभावात् गौर्वाहीक इति सामानाधिकरण्यानुपपित्तः। न च जातिशक्तिवाद इवानु-मानरूपाऽऽश्नेपसहकृतेन पदेन व्यक्तिबोधाबानुपपितिरिति वाच्यम्, सुख्यार्थवाधे समाद्रियमाणाया गौण्या साक्षादन्वययोग्याऽर्थोपस्थापनस्यैवौचित्यात्। स्वसंमतं मतमाह-साधारणगुणाश्चयेणेत्यादि-साधारणाः—सजातीयाः, गुणाः-जाड्याद्यः, तदाश्रयत्वेन रूपेणेत्यर्थः, गोवृत्तिजाड्यादिगुणसमानजाड्यादिगुणाश्चयत्व-स्पसम्बन्धेनेति यावत्, परार्थः वाहीक एव, लक्ष्यते, गौण्या [ रुक्षणया ] समुपस्थाप्यते। अत्र च मते जाड्यादिगुणविशिष्टे पदार्थे [ धार्मेणि ] एव गौणी वृत्तिरिति न सामानाधिकरण्यानुपपत्तिरिति। अत्रार्थे मानं तु—

''मानान्तरविरूद्धे तु मुख्यार्थस्य परिप्रहे । ''भभिधेयाविनाभृतप्रतीतिर्रूक्षणोच्यते ॥ छक्ष्यमाणगुणैर्योगाद् कृत्तेरिष्टा तु गौणता ।''

इति भट्टवात्तिंकमेव, मुख्यार्थस्य साम्रा-लाङ्ग्लादिमद्वयक्तिरूपस्य परिप्रहे-स्वीकारे, मानान्तरेण-प्रस्यक्षादिना, विरुद्धे सति, अभिष्येन-वाच्येन, गोत्वादि-रूपेणार्थेन, अविनाभृतं-साददयादिसम्बन्धेन सम्बद्धं वाहीकादि, तदर्थस्य प्रतीतिः-प्रतीतिकरणभूतो व्यापारः, लक्षणा, गोणी वृक्तिवा, उच्यते-कथ्यते । गोण्याः कारणमाह-लक्ष्यमाणाः-'जाड्यादिगुणविद्येष एव लक्षणा' इत्युक्त-रीत्या लक्ष्यार्थविद्योपनतया लाक्षणिकबोधविषयाः, ये गुणाः-जाड्यमान्द्यादयः, तैर्योगाल्-सम्बन्धात्, या वृत्तिः-गोपदस्य वाहीकार्थोपस्थापकता, तस्या गोणता

संबन्धे-कार्यकारणभावे-आयुर्घृतं, आयुरेवेदम्, अत्रान्यवैलक्ष-ण्येनाव्यभिचारेण च कार्यकारित्वादि प्रयोजनम्, तादथ्यें-इन्द्रार्था स्थूणा इन्द्रः, स्वस्नामिभावे-राजकीयः पुरुषो राजा प्रामस्वामी

इष्टेति वार्त्तिकार्थः, अविनाभावोऽत्र न व्याप्तिः किन्तु सम्बन्धमात्रसिति साददय-स्थापि परिग्रह इति बोध्यम् । पूर्वोक्तयोगोंण्यावृत्तेरुदाहरणयोर्मध्ये गौर्वाहीक इति प्रथमभेदे वाहीकपदप्रयोगाद् गो-बाहीकवोवैंधम्ये भासमानेऽपि ताद्व्यप्रतीतिः प्रयोजनम् ; गौरयमित्यत्र गोस्व-वाहीकत्वयोभेंदप्रतीतिं विनैवाभेद्प्रतीतिगौंण-वृत्युपाश्रयणस्य प्रयोजनं बोध्यम् । परमते च यथाऽस्या स्रक्षणायामेवान्तभीव-स्तदुक्तपूर्वम् ॥

सुत्रे 'निमित्ते' इत्यस्य पदस्य 'सादृश्यसम्बन्धादौ च' इति व्याख्या कृता, तत्र साददयनिमित्तिकां गौणीं वृत्तिं भेदाभेदाभ्यामुदाहृत्य साम्प्रतं सम्बन्ध-निमित्तां तामदाहर्तुमारभते-सम्बन्धे इत्यादिना । सम्बन्धश्च बहरूपः, तत्र जन्यजनकभावरूपं सम्बन्धमाह-कार्यकारणभावे इत्यादिना आयुर्घृतमिति भेदेन, आयुरेवेदमिति चाभेदेनोदाहरणम्, आयु:-दीर्घकाल-जीवनम् , धृतं जनकम् , आयुर्जन्यम् , जन्यजनकभावः सम्बन्धः, तयोश्च गौण्या वृत्त्याऽभेदः, तेनायुरभिन्नं घृतमिति बोधः । आयुर्जनकं घृतमित्यनुत्तवा भायुर्घत-गौण्याश्रयणस्य किं फलमित्याशङ्कायामाह-अत्रान्यचैलक्षणयेना-व्यभिचारेण चेत्यादि-यान्यन्यायुर्जनकानि वस्तुनि तेभ्यो विलक्षणेन रूपेणेदमा-र्युजनकम्, अन्यानि च क्वचित् तज्जनने व्यभिचरन्त्यपि, घृतं तु न कदाचिद् व्यभिचरतीति च बोधनं गौणीवृत्तिसमाश्रयणस्य फलमिति भावः । तसौ इदं तदर्थं, तस्य भावस्तादर्थ्यम् , तस्मात् तादर्थ्यरूपात् सम्बन्धादुपचारमुदाजिहीर्षुराह-तादथ्ये इन्द्रार्था स्थूणा इन्द्रः इति-इन्द्रार्था इति ताद्थ्यप्रदर्शनमात्रार्थं, न तु प्रयोगान्तर्गतम्, 'स्थूणा इन्द्रः' इत्येतावनमात्रस्यैव प्रयोगस्वात् । तादर्थं चोपकार्योपकारकभावः, याज्ञ्ये कर्मणि स्थूणा [स्तम्भविशेषः] इन्द्रसम्बन्धिपूजादि-कर्मीपकारकःवेन निर्मिता, इन्द्राय निवेदिता वा इन्द्रशब्देनोपचर्यते, तन्नेन्द्र-शब्दो गौण्या वृत्त्या स्थुणया सहाभेदेन सम्बन्धमाम्रोति, तद्वत् [ इन्द्रवत् ] इष्टप्रदत्वरूपं प्रयोजनं व्यङ्गयम् । सम्बन्धान्तरस्योदाहरणमाह-स्वस्वामिभावे इति-स्वं स्वामिनाधिकृतं वस्त, स्वामी-स्वत्वेन स्थितस्य वस्तुनः स्वत्वनिरूपकः,

श्रामःः अवयवावयविभावे−अग्रहस्त इत्यत्राग्रमात्रेऽवयवे हस्तःः मानमेयभावे−आढको बीहिः, संयोगे−रक्तद्रव्यसंयोगाद् रक्तः पटःः तात्कर्म्ये−अतक्षा तक्षाः, वैपरीत्ये−अभद्रमुखे भद्रमुखः ॥ १७ ॥

यथा-राजकीये पुरुषे 'राजा' इति प्रयोगो राजनिरूपितस्वत्ववान्-राजकीयः भमात्यादिः, पुरुषः जनः, राजा अरुङ्गनीयाज्ञत्वेन तत्सादृश्यात्, तत्त्वेन ि अलङ्कनीयाज्ञात्वेन ] प्रत्यायनमेव चोपचाराश्रयणप्रयोजनम् । सम्बन्धो हि सम्बन्धिभ्यां भिन्नो द्विष्ठो विशिष्टबुद्धिनियामकः पदार्थः, एवं स्वस्वामिभावस्थापि सम्बन्धत्वेन तत्रापि सम्बन्धिद्वयावश्यंभावनियमः, एकः स्वं तदन्यश्च स्वामी, तत्र द्वयोरप्युपचारास्पद्वं सम्भवति, तयोः स्वामिसमर्पकस्य राजपदस्योपचारा-श्रयत्वमुदाहृतं, साम्प्रतं स्वस्य [ अधिकृतस्य ] उपचारास्पद्त्वमुदाहरति-ग्राम-स्वामी ग्राम इति-अत्र स्वामिनि अतिस्त्रिग्धत्वनिर्भरत्वादिप्रतीतिः प्रयोजनम् । सम्बन्धान्तरमुदाहरति-अवयवावयविभाव इति । अग्रहस्त इति प्रयोगः, भप्रमात्रे हस्तावयवे हस्तत्वब्यवहारोऽवयवाऽवयवि-भावसम्बन्धमूलक एवेति भावः, तत्र-अग्रं च तद्धसाश्चेति कर्मधारयसमासः, तेन पूर्वोक्तेन सम्बन्धे-नैव अग्रमात्रे हस्तावयवे हस्तत्वब्यवहारः तन्मूलकमेव च तयोः सामानाधिकरण्यं, तच गौणीवृत्तिकृतमेव । इस्तसमकार्यकारित्वप्रदर्शनेच्छ्या चायं प्रयोगः । अप्र-मात्रे बलाधिक्यप्रतीतिश्च प्रयोजनम् । अवयवपुञ्ज एवावयवीति मतेऽवयवान्तर-व्युदासायाप्रपदम् । केचित् तु-'अग्रहस्त ' इत्यखण्ड एवायं शब्दो हस्ताप्रवाचक इति वदन्ति । अन्ये तु–हस्तस्य।प्रमित्येव विगृह्य अग्रशब्दस्याहिताग्निपाठात् पूर्वनिपातं, राजदन्तादिपाठाद्धस्तशब्दस्य परनिपातं वाऽऽश्रित्यात्र मुख्यामेव वृत्तिं कथयन्ति, तन्मते 'पीता कर्पटिकैर्गङ्गा' इति गङ्गैकदेशे गङ्गाखोपचार उदाहार्यः । एवं सम्बन्धस्यासंख्येयत्वेन मानमेयभावसम्बन्धस्यापि विशिष्टबुद्धिनियामकत्वस्य ब्रष्टतया तद्धेतुकमुणचारमण्युदाहर्तुमाह-मानमेयभावे-आढको बीहिरिति-

"पलं प्रकुञ्जकं मुष्टिः, कुडवस्तचतुष्टयम् ।

चत्वारः कुडवाः प्रस्थः, चतुःप्रस्थमथाढकम्" [

इत्यादि परिभाषितमाढकपदं चतुःप्रस्थपरिमाणवाचकम्, तेन सह मानमेय-भावसम्बन्धविधया आढकमितो बीहिरिति प्रयोक्तृत्वे सामानाधिकरण्येन प्रयोगो न्युनाधिकत्वाभावप्रतीतिरूपप्रयोजनाय । यद्यपि वैयाकरणमतेऽत्राढकराज्दोत्तर-

परिमाणार्थबोधने परिच्छेद्यपरिच्छेदक-भावप्रतीतिस्तन्मूलिकैवेति विभक्त्या शक्यैवात्र तदर्थबोध इति नोपचारावस्यकतेति प्रतीयते तथापि परिमाणे प्रथमा-विधानविरोधिमते सर्वथा तद्प्रतीतौ, सिद्धान्तेऽपि तत्परिच्छिन्नत्वबोधेऽपि तद-भिन्नत्वविधया माननिर्वाहायोपचाराश्रयणे चारुतेति तदुदाहरणं युक्तमेव । संयोगसम्बन्धमृत्कमुपचारमाह-रक्तद्रव्यसंयोगादिति-रक्तद्रव्यं रञ्जनसाधनं द्रस्यं, तस्य संयोगे सित पटोऽपि रक्त इत्युपचर्यत इति भावः । यद्यपि रक्तं रूपं गुणः, तस्य च समवाय एवेति न संयोगोदाहरणस्वं युक्तं तथापि रक्तस्वं रक्षनसाधनद्रव्यगतो गुणः, स च द्रव्यान्तरयोगेनैव तत्र स्वाश्रयद्रव्येण सह समवैति, न तु स्वत इति तत्समवाये संयोग एव हेतुरिति संयोगोदाहरणमेवेद्मिति निर्विवादम् । तथा च संयोगसम्बन्धमूलके उपचारेऽतिरक्तत्वं सर्वावयवेन तत्त्वं वा प्रतीयते, तदेव प्रयोजनम् । तात्कर्म्यरूपमपि सम्बन्धमाश्रित्य तन्मूलकम्प-चारमुदाहरति- तात्कम्प्रे-अतक्षा तक्षा इति-तात्कम्ये च तत्कर्मकारित्वं, तत् कर्म यस्यासौ तत्कर्मा, तस्य भाव इति ब्युत्पत्तेः, तथा च तत्कर्मकारित्वरूपेण सम्बन्धेन तस्वोपचार इहेति, जातिविशेषाविच्छन्ने [ वर्धकौ ] रूढं तक्षेति पद्मिह तत्कर्मकारिणि तद्विजातीयेऽपि तत्त्वोपचारः, अतृश्चा तक्ष्णोऽन्यो गोपालादिः, तक्षा तजातीयगृहनिर्माणादिकार्ये पटुरिति प्रतीयते, परमनिपुणत्वादिकप्रतीतिः प्रयोजनम् । वैपरीत्यं -विरुद्धत्वं विरोधो वा, तेन सम्बन्धेनोपचारमुदाहरति-अभद्रमुखे भद्रमुख इति-अभद्रमुखे-कटुभाषिणि, तद्वैपरीत्येन भद्रमुखत्वो-पचारः, तेन च तत्र अतिकटुभाषित्वं प्रतीयते, तदेव च प्रयोजनम् । यथा वाऽनुपकारिण्युपकारित्वन्यवहारः, यथा---

"उपकृतं बहु तत्र किमुच्यते, सुजनता भवता प्रथिता परम् । विद्धदीदशमेव सदा सखे ! सुखितमास्स्व ततः शरदां शतम् ॥" इति ।

'बहुभिरपकारैस्तप्यमानस्य कस्यचिदुक्तिरियम्' इति शब्दब्यापारविचार-नाम्नि प्रन्थे मम्मटः । त्वया यत् बहु उपकृतं तत्र विषये किमुच्यते-किं वाच्यम् , भवता परं-केवलं, सुजनता प्रथिता-प्रकटिता, तथा च सौजन्यप्रयुक्त एवैता-वानुपकारो न तु प्रत्युपकारलोभप्रयुक्त इत्याशयः । हे सखे ! ततः-यस्मात् सुजनता प्रथिता तस्मात्, ईदशमेव सदा विद्यत्-कुर्वत्, शरदां-वर्षाणां शर्तं व्याप्य, सुखितं-सुखयुक्तं यथा स्थात् तथा, आस्स्व-तिष्ठेति मुख्यया वृत्त्या

लक्ष्यमर्थे लक्षयति—

# मुख्यार्थसंबद्धस्तत्त्वेन छक्ष्यमाणो छक्ष्यः॥ १८॥

मुख्योऽर्थो गङ्गादिशब्दानां स्रोतःप्रशृतिस्तेन संबद्धस्तटादिरर्थ-स्तत्त्वेनाभेदेन छक्ष्यमाणो छक्ष्यः । तस्वेन छक्ष्यमाण इति वचनाद् भेदाभेदाभ्यामारोपित इति न वर्तते, शेषं तु गोणछक्षणमनुवर्तत

बोध्योऽर्थः । स च प्रकरणादिना ज्ञातापकारिणं प्रति बाधितः सन् विपरीते उप-चर्यते, तथा 'उपकृतम्' इत्यस्य 'अपकृतम्', 'सुजनता' इत्यस्य 'दुर्जनता' 'सखे' इति 'शन्नो' इति, 'सुखितम्' इति 'दुःखितम्' इत्यर्थे चोपचरितमिति । उक्तं च तन्नैव ग्रन्थे मम्मटेन 'अतो वक्तृमहिन्ना मूर्खे बृहस्पतिशब्देन मूर्खेत्वमिव 'अपकारि—दुर्जनत्वादि लक्ष्यत' इति ।अपकाराद्यतिशयो व्यङ्ग्यः, तत्प्रतीतिरेव च प्रयोजनम् ॥ १७ ॥

मुख्य-गौणावर्थी लक्षयित्वा कमप्राप्तं लक्ष्यमर्थं लक्षयितुं प्रवृत्तं सुत्रमवतार-यति-लक्ष्यमर्थे लक्षयतीति । 'मुख्यार्थसम्बद्धः' इत्यादिसूत्रस्य पदार्थ-माह-मुख्योऽर्थ इत्यादिना । शब्दब्यापाराद् योऽर्थोऽब्यवधानेन गम्यते सोऽभि-धाशक्त्युपस्थाप्यो मुख्यः, तस्य शक्त्यन्तरानन्तरितशक्तिद्वारा समुपस्थाप्यस्व-मेव मुख्यत्वे बीजम् । तादृशश्रार्थो गङ्गादिशब्दानामग्रे लक्षणाश्रयतया प्रतिपादितानां, स्रोतःप्रभृति प्रवाहादिः गङ्गापदस्य भगीरथखानाविच्छन्न-प्रवाहे शक्तिरिति साम्प्रदायिकोक्तेः, तेन सम्बद्धः सामीप्यादिसम्बन्धेन संयुतः, तटादिः लक्ष्यमाणोऽर्थः-पदार्थः, तस्त्रेनेत्यस्यार्थमाह-अभेदेनेति-प्रवाहत्वेन रूपेणेलर्थः, लक्ष्यमाणो लक्षणाजन्यप्रतीतिविषयः सन्, 'लक्ष्यः' इत्यभि-धीयते इति शेषः । इदं च सूत्रं पूर्वसूत्रस्थपदान्यपेक्षते, तत्र यावानंशस्ततो नृतनः स उक्तः शेषार्थपुर्त्तिस्तु तत्सुत्रस्थपदानामनुवृत्त्यैव, तथा च, निमित्त-प्रयोजन-प्रकाराणां ततोऽनवृत्तिरिति प्रकाररूपोपस्थापकस्य तत्त्वेनेति पदस्य सत्त्वेन पूर्वत्र प्रकारवाचकस्य भेदाभेदेनेति पदस्य नोपस्थितिरित्याह-तत्त्वेन लक्ष्यमाण इति वचनादिति । तहर्जापेक्षितपदानुवृत्तिमनुजानाति-रोषं त् गौणलक्षणमनुवर्तत एवेति-तथा च मुख्यार्थबाधे निमित्ते प्रयोजने चेति पदत्रयमनुवर्त्तत एवेति भावः। तथा च गङ्गायां घोष इत्यादौ प्रत्यक्षादिना

एव तद्विषयः शब्दो लक्षको यथा-गङ्गायां घोषः, कुन्ताः प्रविशन्ति, अत्र गङ्गायां घोषाधिकरणत्वस्य कुन्तानां प्रवेशस्य चासम्भवान्मुख्यार्थवाधः, सामीप्यं साहचर्यं च निमित्तम् । गङ्गातट इति, कुन्तवन्त इति च प्रयोगाद् येषां न तथाप्रतिपत्तिस्तेषां पावनत्व-रौद्रत्वादीनां धर्माणां तथाप्रतिपादनं प्रयोजनम् ।

प्रमाणेनाभिधया [-मुख्यया वृत्त्या ] प्रतिपाद्यस्य मुख्यार्थस्य प्रवाहरूपस्य घोषाद्यधिकरणत्वाद्यसम्भवरूपे बाधे सति [ वस्तुगत्या तु तात्पर्याविषयत्वे सतीत्वर्थः, विवेचिवानते चैतद्ये ] निमित्ते स्वमते सामीप्यादौ सम्बन्धेऽन्यमते रूड्यादी च, प्रयोजने-'गङ्गातटे घोषः' इति शब्देन प्रतिपादनेऽरूभ्यानां शैल-पावनत्वादीनां प्रतीतिरूपे सति, मुख्यार्थेन-प्रवाहादिना सम्बद्धः, सामीप्यादि-नान्वितः, तस्वेन प्रवाहत्वेन रूपेण, लक्ष्यमाणः रुक्षणाजन्यप्रतीतिविषयी क्रियमाणः प्रतिपाद्यमानो वा तटादिरथें छक्ष्य इति सुत्रार्थसंगतिः। तदेतत् अत्र गङ्गायां घोषाधिकरणत्वस्येत्यादिना प्रतिपादयिष्यते । तद्विषयकः लक्ष्यार्थप्रतिपादकः शब्दो लक्षक 'इत्युच्यते' इति शेषः । उदाहरणमाह-गङ्गायां घोषः, कुन्ताः प्रविशन्तीति । अनयोः सूत्रार्थं सङ्गमयति-अत्र गङ्गायां घोषाधिकर्णत्वस्येत्वादिना-" वोष आभीरपञ्जी स्वात्" इस्यमग्-स्वारस्थेन गोपग्रामो गोपानां कुटी वा "कुटि ग्रामकयोः पछिः" इति शाश्वतः कोशात घोषः. तदधिकरणत्वं हि जलमयस्य प्रवाहस्यासंभवम् ; एवं कुन्ताः प्रविशन्तीत्यत्राचेतनानामस्रविशेषाणां कन्तानां प्रवेशनकियाकर्तत्वाऽसम्भव इति मुख्योऽर्थ एतयोर्बाधितः। सामीप्यमिति पूर्वत्र, साहचर्यमिति च परत्र निमित्तम् । प्रयोजनं प्रतिपादयति-गङ्गातट इति कुन्तवन्त इति च प्रतिपादनादिति, 'गङ्गातटे घोषः, कुन्तवन्तः प्रविशन्ति' इति प्रतिपादनाद् येषां पावनत्वादीनां पूर्वत्र. रीद्रत्वादीनामुत्तरत्र न तथा लक्षणया प्रतिपाद्यते, तेषां धर्माणां तथात्वेन रूपेण प्रतिपादनं प्रयोजनमिति बृत्त्यन्वयः । अत्र 'गङ्गायां घोषाधिकरणत्वस्यासम्भवानमुख्यार्थबाधः' इत्युक्तयाः ऽन्वयानुपपत्तेर्रक्षणाबीजत्विमिति स्वमतं यद्यपि रुम्यते, तथापि तस्य [ असंभव-पदस्य े तात्पर्याविषयत्वे इत्येवार्थे युक्तः । तथा च मुख्यार्थस्य तात्पर्याविषय-त्वरूपे बाधे सतीत्यर्थः, तदुक्तं लक्षणाविवेचनप्रकरणे कान्यप्रकाशटीकायां

प्रभायां-"मुख्यार्थबाधश्च शक्यतावच्छेदकरूपेण तारपर्यविषयान्वयबाधः" इति. तत्रैव च कमलाकरभट्टादिटीकाकारैः-' मुख्यार्थस्यान्यपदार्थासंसर्ग एव बाधः' इत्युक्तवाउन्ते 'वक्तृतालयंविषयवाक्यार्थबोधाभावोऽत्र बाधः ' इति स्वीकृतम् । यद्यपि 'गङ्गायां घोषः, यष्टीः प्रवेशय' इत्यादानुभयाऽपेक्षादर्शनाद् विनिगमना-विरहः, तथापि 'गङ्गायां घोष' इत्यन्न वक्तृतात्पर्याभावे घोषपदे एव मीने लक्षणा किं न स्थात् ? कुतश्च गङ्गापदेऽपि स्वार्थसम्बन्धिनौकादौ लक्षणा न स्यात् ? ताव-ताप्यन्त्रयानुपपत्तिशान्तेः, अतस्तात्पर्यानुपपत्तिरेव लक्षणाबीजमित्याहुः। उक्तं च परमल्युमञ्जूषायां नैयायिकमतानुवादावसरे नागोजीभट्टेन "शक्यसम्बन्धो लक्षणा, अन्वयाद्यनुपपत्तिप्रतिसन्धानं च लक्षणाबीजम् । वस्तुतस्तु तात्पर्यानुप-पत्तिप्रतिसन्धानमेव लक्षणाबीजम् , अन्यथा गङ्गायां घोष इत्यत्र घोषे एव मकरादि-रूक्षणापत्तिः, तावताऽप्यन्वयानुपपत्तिपरिहारात् ; गङ्गायां पापी गच्छतीत्यादौ गङ्गापदस्य नरके लक्षणापत्तेश्च अस्माकं तु भूतपूर्वपापावन्त्रिज्ञलक्षकत्वे तात्पर्याञ्च दोषः, नक्षत्रं दृष्ट्वा वार्च विस्तृजेदिति विधावन्वयसम्मवेऽपि तात्पर्यानुपपत्त्रेव लक्षणास्वीकारात् । एकानुगमस्वीकारेण निर्वाहेऽनेकानुगमस्वीकारे गौरवाच्य" इति । केचित् तु-अन्वयानुपपत्तेस्तात्पर्यानुपपत्तेश्च लक्षणाबीजस्वे मृख्यार्थबाधा-वगममुखेनैव प्रयोजकताऽऽस्थेया, मुख्यार्थबाधश्च समभिन्याहृतपद्तात्पर्यविषये मुख्यार्थतावच्छेदकरूपेण मुख्यार्थासंसर्गरूपः, एवं च 'छत्रिणो यान्ति, यष्टीः प्रवेशय, काकेभ्यो दिघ रश्यताम् ' इत्यादी छन्यादिमुख्यार्थानां समिनिन्याहृतः, तत्तस्कियासु कर्नुत्वादिरूपेणान्वयाबाधेऽपि तात्पर्यविषयेषु च्छत्र्यच्छत्रिगमन-भोजनार्थप्रवेशन-दृथ्युपघातकावधिकरक्षणेषु मुख्यार्थतावच्छेदकरूपेण तदन्वय-बाघोऽस्त्येवेति नान्वयानुपपत्तेर्रुक्षणाबीजन्वे दोष उद्घावयितुं शक्य इत्याहुः। सा चेयं लक्षणा नानाप्रकारमतानुसारं नानाप्रकारा-शक्यतावच्छेदकारोपरूपा, संस्काररूपा, शक्यसम्बन्धरूपा, सम्बन्धज्ञानरूपा, वक्तृतात्पर्यरूपा चः तत्र प्रथमप्रकार एवालङ्कारिकसम्मतः, अत एव-

"कचतस्त्रस्यति वदनं, वदनात् कुचमण्डलं त्रसति । मध्याद् विभेति नयनं, नयनाद्धरः समृद्विजति ॥" [

इत्यत्र कचत्वादिना राहुत्वविशिष्टस्य बोधनाद् न त्रासाद्यन्वयानुपपत्तिः; कचत्वविशिष्टे राहुत्वारोपाद् राहुत्वविशिष्टत्वात् कचेभ्यस्नासोत्पत्तिः, कचत्व- गौरनुवन्ध्य इति तु नोदाहरणीयम्, अत्र हि श्रुतिनोदितमनुब-न्धनं जाता न संभवतीति जात्यविनाभावित्वाद् व्यक्तिराक्षिण्यते, न तु राब्देनोच्यते "विशेष्यं नाभिधा गच्छेत् श्लीणशक्तिर्वेशेषणे"

वैशिष्ट्याच चमत्काराधानमिति हृदयम् । श्लोकार्थश्च-कचतः [राहुत्वेन ज्ञातात्] केशसमृहात् , वदनं-मुखं [चन्द्रत्वेनारोपितं] त्रस्यति-बिभेति, वदनात् [चन्द्रात्] कुचमण्डळं [कमळकुकाळत्वेन विज्ञातं] त्रस्यति, तथा मध्यात्—कटीप्रदेशात् [सिंहकटीसाहर्यात् सिंहरवेन विज्ञातात्,] नयनं नेत्रं [मृगनेत्र-साहर्याद् मृगत्वेन विज्ञातं,] विभेति, सिंहान्मृगस्य भयं स्वाभाविकमेवेति भावः । पुनर्नेयनात् [खञ्जनत्वेन विज्ञानात् खञ्जनसाहर्येन च तत्र तत्त्वस्यान्यारोपात्,] अथरः [बम्बसाहर्यात् तत्त्वेन विज्ञातः,] समुद्विज्ञति-उद्देगं भजते, खञ्जनस्य विम्बफळभञ्जणप्रवृत्तेरिति भाव इति ।

अत्र मीमांसकैर्जातिशक्तिवादिभर्मण्डनमिश्रादिभिर्लक्षणाया उदाहरणं गौरनुवन्य इरयुक्तम् । अयं हि तेषामाश्तयः—"गौरनुबन्ध्योऽजोऽश्नीषोमीयः" [ ]
इत्यादिश्वतौ गोरनुबन्धनं चोदितम्, गोशब्दश्च गोरववाची, गोत्वं च सामान्यम्,
तस्य चानुबन्धनम्—आलम्भनं बाधितम्, श्वतेश्च प्रभुसम्मितशब्दत्वेन तदुक्ताननुष्ठाने दोषः, ततश्च तत्यावश्यकर्त्तव्यत्वं कथं निर्वाहितं स्थादिति जात्या व्यक्तिर्लक्ष्यत इति, तत् खण्डयति—गौरनुबन्ध्य इति नुनोदाहरणीयमिति । कुत
इत्याह-अत्र हीत्यादिना जात्यविनाभावित्वादिति—व्यक्तिं विना जातेरभावादित्यर्थः । व्यक्तिराश्चित्यत इति–जात्या व्यक्तिरनुमीयत इति भावः । जातिव्यक्तियाश्चिता जातिवादित्यनुमानं सामान्येन; न चानुमिताया व्यक्तेरशाब्दत्वात्
कथं शाब्देन संख्याकर्मत्वादिना अन्वयः, "शाब्दी द्याकाङ्क्षा शब्देनैव पूर्यते"
इति न्यायादिति वाच्यम्, अनुमानस्य शब्दसहकारित्वोपगमात्, तथा चानुमानसहकारेण शब्देन जातिविशिष्टचीरित्यर्थः, न च वृत्या पदजन्यचीविषयत्वं
शाब्दवोधे तश्चमिति वाच्यम्, लाघवात् पदजन्यवस्त्वे तत्त्वौचित्यादिति।

स्वमतं प्रतिपाद्य तन्मतं खण्डयति न तु द्वाद्येनोच्यत इति । तत्र हेतु-माह-"विदेगेष्यं नाभिधेत्यादि-अभिधा- शक्तिः, विदेश्यं-व्यक्तिरूपं धर्मिणं, न गच्छेत्-न यायात्, न स्पृशेदित्यर्थः । तत्र हेतुमाह-क्षीणशक्तिरित्यादि – का० १३

इति न्यायात्, न चात्र प्रयोजनमस्ति । अविनाभावादाक्षेपे च यदि छक्ष्यत्विमिष्यते तदा क्रियतामित्यत्र कर्तुः, कुर्वित्यत्र कर्मणः, प्रविश पिण्डीमित्यादौ 'गृहं भक्षय' इत्यादेश्च छक्ष्यत्वं स्यात् । पीनो देव-दत्तो दिवा न भुङ्क इत्यादौ न पीनत्वेन रात्रिभोजनं छक्ष्यते, अपि त्वर्थापत्या आक्षिप्यत इति । इह च यत्र वस्त्वन्तरे वस्त्वन्तरमुप-

यतो विशेषणे-जातिरूपे उपाधौ [धमें], क्षीणशक्तिः-विरतन्यापारा, "नागृहीतिविशेषणा बुद्धिविशेष्ये उपजायते" इति न्यायेन विशेषणं प्रत्याय्य विरामादित्यर्थः; एवं चाभिषया व्यक्तेविशेषेअसम्मदीत्यनुमानाश्रितमिति भावः । नन्वेषं
रुक्षणेव कृतो नाश्रितेति चेत् ? अत्राह-न चात्र प्रयोजनमस्तीति-गङ्गायां
घोष इत्यादौ पावनत्वादिप्रतीतिवदत्र किमपि प्रयोजनं नासीति न रुक्षणासम्भव
इति भावः । विषक्षे वाधकमाह-अविनाभावादाक्षेपे चेत्यादि-एवमाक्षेपस्थले रुक्षणास्त्रीकारे चेति भावः । 'क्रियताम्, कुरु प्रविद्या पिण्डीम्'
इत्येतानि चत्वारि पदारमकानि वाक्यानि, तत्र क्रियायाः कर्तृ-कर्मादिसाधनाविनाभावात् कर्नृ-कर्मादीनामाक्षेपो भवति, पिण्डीमित्यत्र गुडस्य पिण्याकस्य
ग्रास्यस्य वा कर्मणः क्रियां विनाऽसम्भवाच भक्षयेति क्रियाया बाक्षेपो भवति;
तत्रापि भवदीत्या रुक्षणेव स्थादिति भावः।

केचित् तु-'पीनो देवदत्तो दिवा न भुक्के' इति वाक्ये देवदत्तो रात्रिभोजनवानिति लक्ष्यते, भोजनाभावसमानाधिकरणपीनस्वयुक्तोःकषस्य प्रतीतेः प्रयोजनस्य
सस्वात् । अर्थवादे प्राश्वस्यलक्षणावद्वाक्येऽपि लक्षणा साध्वी, पीनत्वेनेव सामानाधिकरण्यात्, रात्रिभोजनं वा लक्ष्यते' इत्याबाहुः, तन्मतं दृषयति-पीनो
देवद्त्त इत्यादिना । न पीनत्वेन रात्रिभोजनं लक्ष्यत इति-तिर्धि कथं तत्र
रात्रिभोजनार्थावगतिरिति चेदत्राह-अपि त्वर्थापत्या आक्षिप्यत इतिअर्थादर्थस्यापत्तिराति चेदत्राह-अपि त्वर्थापत्या आक्षिप्यत इतिअर्थादर्थस्यापत्तिराति चेदत्राह-अपि त्वर्थापत्या आक्षिप्यत इतिअर्थादर्थस्यापत्तिराति चोदत्राह महनयः'
इति सिद्धान्तात् स्वीक्रियत एवः सा चेयं द्विविधा-श्रुतार्थापत्तिर्देश प्रतीतिरिति
भावः, इयं च पञ्चमप्रमाणभूता भट्टसम्मता, वेदान्तिभरिप 'व्यवहारे भट्टनयः'
इति सिद्धान्तात् स्वीक्रियत एवः सा चेयं द्विविधा-श्रुतार्थापत्तिर्देश युत्व-न्वरदः, तत्कित्यकाऽर्थापत्तिः-श्रुतार्थापत्तिः' इति उद्योतकारः, यत्रानुपपद्यमानः शब्दः शब्दान्तरं कल्पयति सा श्रुतार्थापत्तिः, यथा-'द्वारम्' इति शब्दः
'पिषेदिह' इति क्रियापदं कल्पयति, अयमेव पदाध्याद्वारः शब्दाध्याहारो वोच्यते;

चर्यते स गौणोऽथों, यत्र तु न तथा स छक्ष्य इति विवेकः । कुराछ-द्विरेफ-द्विकादयस्तु साक्षात्संकेतविषयत्वान्मुख्या एवेति न रूढिः

प्रकाशाभिधविवृतौ अध्या० १, सू० १८ ।

यत्र च रष्टः श्रुतो वाऽथोंऽनुपपन्नोऽथीन्तरं कल्पयति सा रष्टार्थापित्तरर्थापित्तमात्रं वा, यथा तत्रैव द्वारमित्यर्थोऽनुपपन्नः पिश्वेहीति कियामर्थरूपेण कल्पयति, इय-मेव चार्थाध्याहार इति कथ्यते । एवं च प्रकृते पीनत्वरूपोऽथोंऽनुपपन्नं रात्रि-भोजनरूपमर्थं कल्पयतीति नात्र लक्षणेति ।

इत्थं लक्ष्यार्थं निरूप्य गौणार्थेन सह तस्य भेदमवगमयितुमाह-इह च यत्र वस्त्वन्तर इति-वस्त्वन्तरे-वाहीकादौ, वस्त्वन्तरं-गोत्वादि, उपचर्यते-समा-रोप्यते-गुणसाधारण्यमहिस्ना समाश्रीयते, अयमुपचारो व्यवहारसमर्थकः, अय-मेव चार्थो गौणः । यत्र तु साद्ययप्रयोजकगुणादिसाधारण्यमनपेक्ष्य जन्यजनक-भावादिकं सम्बन्धमनुसन्धाय स्ववाच्यार्थातिरिक्तेऽर्थान्तरे वृत्तिः स लक्ष्य इति. यथा-'आयुर्वतिमिति, अत्रायुःकारणमपि घृतमायुस्तादात्म्येनोक्तम्, अन्य-वैछक्षण्येनान्यभिचारेण चायुःसाधनत्वप्रतिपत्तिः प्रयोजनमिति गौणी वृत्तिः । गङ्गायां घोष इत्यादिषु च तटाद्यर्थान्तरे वृत्तिरिति लक्षणावृत्तिरिति । कुशल-द्विरेफादिशब्देषु कुशं लाति-गृह्णातीलथेन कुशप्रहणकारिणि, रेफद्वयभाजि अमरादिपदे च मुस्यतया वर्त्तमानेषु विवेचकत्वरूपं साधर्म्यं सम्बन्धं रूढिं चाश्रित्य चतुर-भ्रमराद्यर्थे लक्षणेति रूढिरपि लक्षणा निमित्तमिति वदतां मतं <sup>खण्डयति–</sup>कुरालद्विरेफ–द्विकादयस्त् साक्षात्सङ्केतविषयत्वान्मुख्या एवेति न रूढिरिलादि । अयमाशयः-कुशप्राहिरूपार्थस्य ब्युत्पत्तिलभ्यत्वेऽपि चतररूपार्थस्यैव तत्र मुख्यतया प्रतीतस्वेन मुख्यार्थबाधाभावान रूक्षणेति । ननु ब्युत्पस्या लभ्यमर्थमुपेक्ष्य प्रवृत्तिनिमित्तभूत एव मुख्योऽर्थ इत्यत्र किं मानमिति चेत ? त-'गौः होते' इत्यत्र लक्षणामन्तरेण निर्वाहस्य सकलसम्मतत्वमेव मानमिति गृहाण, गमेर्गत्यर्थकात् कर्त्रेथें निष्पन्नो गोशब्द इह शयानां गामाह, च्युत्पत्तिस्रभ्यार्थोपेश्चया प्रवृत्तिनिमित्तभूतार्थस्य मुख्यत्वं विना तथा प्रतीतिर्ने सम्भाविनी । उक्तं च महाभाष्यकृताऽपि ''अन्यद्धि शब्दानां व्यत्पत्ति-निमित्तमन्यच प्रवृत्तिनिमित्तम्" इति, ब्युत्पत्तेः-योगार्थप्रतीतेः, निमित्तं-कारणं योगार्थतावच्छेदकम् , अन्यत् भिन्नम् , प्रवृत्तेः-शक्तेः सङ्केतस्य. निमित्तं-

#### सालङ्कारच्डामणी काव्यानुशासने

# र्रुक्ष्यस्यार्थस्य हेतुत्वेनास्माभिरुक्ता ॥ १८ ॥

शक्यतावच्छेदकं चान्यदिति तदर्थः । एवं च योगार्थतावच्छेदक शक्यताव-च्छेदकयोरत्यन्तभेदात् । योगार्थ-शक्यार्थयोरपि भेदः स्त्रीकर्त्तव्य एवेति कुशळपदस्य कुशयाहिरूपे सत्यपि योगार्थे 'ऋती कुशल इत्यपि' इत्याद्यमरादि-कोशकारवचनात् तस्य 'चतुर' एव मुख्योऽर्थ इति तद्वाधाभावालक्ष्मणा न स्वीकर-णीयेति । नन कराल-गवादिशब्दानां व्याकरणात् कुराग्रहणगमन-कर्त्राद्यर्थप्रतीतौ कोषाद दक्ष-सास्नादिमत्त्वाद्यर्थप्रहणे किं मानम् ? उभयोरपि शक्तिप्राहकत्व-साम्येन बलवस्वे बीजाभावादिति चेत् ? अत्र ब्रूमः, प्रकृति-प्रत्ययार्थज्ञानसापेक्षतया योगार्थप्रतीतौ गौरवं विलम्बश्च, तदुभयार्थज्ञाननिरपेक्षरूट्यर्थप्रतीतौ लाघवमवि-लम्बश्चेति रूड्यर्थसम्भवे योगार्थो विप्रकृष्यते, तदुक्तं भट्टेन ''लब्धात्मिका सती रूढिर्भवेद योगापहारिणी" इति, यत्र तु न रूट्यर्थसम्भवस्तत्र योगार्थ एवाद्रियत इति सर्वं सुस्थम् । एवं द्विरेफशब्दस्य रेफद्वयघटिता भ्रमरादिसंज्ञा वाच्या चेत् तदुपस्थाप्ये षट्चरणचारिणि मधुलिङ्गरूपेऽर्थे लक्षणा स्वीकर्तव्या भवति, तथैव द्विकपदस्य काकरूपेऽथे, परं स्थलद्वयेऽपि रूढ्या अमरकाकयोरेव प्राधान्येनोप-स्थित्यङ्गीकारे का लक्षणाया आवश्यकतेति । अत एव लक्ष्यार्थपरिभाषावसरे रूढिः प्रयोजनवत् कारणत्वेन नोक्ता, सर्वत्रापि रूढ्या समुपस्थापितस्यार्थस्य प्राधान्यस्वीकारात् । साक्षात्संकेतविषयत्वादिति हेतूपन्यासेन तादशरूट्यर्थस्य वाच्यतामभिधाय लक्षणाऽसम्भवरूपः स्वीयसिद्धान्तः स्फुटमुक्तः । अत्रेदं विचारणीयम्-कुशरूपदे कुशब्राहिरूपार्थापेक्षया चतुररूपार्थस्य मुख्यत्वेन लक्षणाऽसम्भवेऽपि द्विरेफ-द्विकादिपदानां न तथा प्रत्ययो भवति, द्विरेफपदं बहुबीहिबलाद रेफह्मयघटितं भ्रमरशब्दमेव वक्तं क्षमम्, एवं द्विकपदमपि द्विक कारवरवेन रूपेण काकशब्दं, न तु तयोः शब्दयोरिभिधेयं मधुकरादिकम् , एवं च शब्दाऽर्थयोरभेदेन सम्बन्धेनैव तयोर्थयोरुपस्थितिरित्यास्थेयम् ; तथा चाभेद-सम्बन्धमुलिका लक्षणाऽत्रावश्यकीति मत्वैव प्राचीनैः कान्यप्रकाशादिकद्विरनादि-तात्पर्यमुला निरुद्धलक्षणा स्वीकृता । परंत क्रमशस्तेषामधीनां मृख्यतया प्रतिभासनाम्न बाधप्रतिसन्धानपूर्विका 'गङ्गायां घोषः' इत्यादि स्थलवत् तत्रार्थ-प्रतिपत्तिरिति मत्वैवोक्तम्-नास्माभिरुक्तेति- । न तु भट्टमुकुल-मम्मटादिभि-

व्यङ्गयं रुक्षयति— मुख्याचातिरिक्तः प्रतीयमानो व्यङ्गयो ध्वनिः ॥ १९ ॥ मुख्य गौण-रुक्ष्यार्थव्यतिरिक्तः प्रतीतिविषयो व्यङ्गयोऽर्थः । स च

र्यंदुक्तं तस्य खण्डनेऽस्माकमाग्रह इति भावः । तथा च तै रूढिमपि प्रयोजनं स्वीकृत्य ळक्षणा समाक्षिता–''रूढेः प्रयोजनाद् वापि व्यवहारोऽवळोक्यत'' इति मम्मटेन च–''मुख्यार्थवाघे तद्योगे रूढितोऽथ प्रयोजनात् ।

'भन्योऽर्थो रुक्ष्यते यत् सा रुक्षणाऽऽरोपिता क्रिया॥ इति, [का०प्र०, द्वि० उ०९]

रूढेरनादितास्पर्यात् प्रयोजनादर्थविशेषप्रतिपादनरूपात्, व्यवहारः-अन्यार्थ-कस्य शब्दस्थान्यत्र प्रयोगोऽवलोक्यत इति भट्टकारिकार्थः । मुख्यार्थस्य वाच्यार्थस्य, बाधे-घोषाद्यधिकरण्वासम्भवरूपे बाधे सति, वक्तृतास्पर्याविषयत्वे सतीति वा, तस्य-मुख्यार्थस्य, योगे-सम्बन्धे [अमुख्येन लक्षणीयेन तटादिनाऽर्थेन हस सामीप्यादिसाक्षास्तम्बन्धे सतीत्वर्थे ] सति, रूढितः-प्रसिद्धेः, प्रयोगप्रवाहात्, अथ-अथवा, प्रयोजनात्-शैत्य-पावनत्वादिप्रतीतिरूपात्, [शब्देन ] अन्योऽर्थो यद् लक्ष्यते सा लक्षणा' इत्यन्वयः । 'आरोपिता क्रिया' इति च तत्स्वरूपं पदान्तरेणाहेति काव्यप्रकाशीयकारिकार्थः ॥ १८ ॥

मुख्य-गोण-रुक्ष्यानर्थोन् व्याख्याय क्रमप्राप्तं व्यक्त्यमर्थं लिलक्षयिषुराह—व्यक्त्यं लक्ष्यत्यतिर्ति'-मुख्याद्यतिरिक्तः हित सूत्रेणेति होषः । मुख्यादी-त्यत्रादिपदेन गोण-रुक्ष्ययोः संम्रह इत्याह—मुख्य-गोण-रुक्ष्यार्थः-यतिरिक्त इति—अयं भावः—यद् यतो भिन्नत्वेत्र नतियते तत् ततोऽन्यदिति व्यवहत्तेन्यस्, यथा नीलं पीताद् भिन्नं प्रतिभासत इति ततोऽन्यदेन प्रसिद्धस्, बाच्याद्यर्थवितिकः-मुख्य-गोण-रुक्ष्यविलक्षणो यतो व्यक्त्योऽर्थः प्रतिभासतेऽतो विभिन्न एभ्योऽयमिति स्वीकर्तव्यम् । नन्वस्य पृथगवभासने किं विनिगमकमित्याह—प्रतीतिविषय इति—स्वसंवेदनगम्य इत्यर्थः, न हि स्वसंवेदनसिद्ध आत्मनीवत्रत्रापि वस्तुनि विवाद इति भावः । तथा चाहान-दवर्षनाचार्यो ध्वन्यालोके—

"प्रतीयमानं पुनरन्यदेव, वस्त्वस्ति वाणीषु महाकवीनाम् । यत् तत् प्रसिद्धावयवातिरिक्तं, विभाति छावण्यमिवाङ्गनासु ॥" [उ० १, श्लो०४]

#### साळङ्कारचुडामणौ कान्यानुशासने

ध्वन्यते द्योत्यत इति ध्वनिरिति पूर्वाचार्यैः संज्ञितः। अयं च वस्त्व-लङ्काररसादिभेदात् त्रेधा । तथाहि-आद्यस्तावत् प्रभेदो मुख्यादि-

अङ्गनासु-प्रशस्त्रश्रीषु, प्रसिद्धेभ्योऽवयवेभ्यो-मुखनयनादिभ्योऽतिरिक्तं-भिन्नं, लावण्यं-"मुक्ताफलेषु च्छायायास्तरलन्वमिवान्तरा । प्रतिभाति यदङ्गेषु तल्ला-वण्यमितीरितम् ॥" इति शिङ्गभूपेन लक्षितं, कान्तिपूरमिव महाकवीनां वाणीषु-प्रसिद्धेभ्योऽवयवेभ्यः-शब्दार्थततुभयालङ्कारादिभ्योऽतिरिक्तं कवितास्मकवाश्च. यत 'त्रिशाखं' प्रतीयमानं वस्तु विभाति तद् अन्यदेवास्ति, न तु वाच्यलक्ष्यार्थ-रूपं विद्यते । यथा प्रशस्तसौन्दर्यायाः स्त्रियः सर्वावयवप्रातिस्विकसौन्दर्यव्यति, रिक्तं सहृद्यलोचनासृतं लावण्यं प्रतीतिबलादस्युपेयते तथैव महाकविवाणीध्वपि तादृशं वाच्यादिन्यतिरिक्तं किमपि तत्त्वान्तरं 'ब्यङ्ग्य' शब्दाभिलप्यमिति भावः । स चेति-प्रतीयमानोऽर्थश्चेत्यर्थः ध्वन्यते-शब्दाप्रतिपाद्यतया केवलं व्यक्षनया बोध्यते इति ध्वनिरिति पूर्वाचायैध्वेनिकारादिभिः, संक्षितः ध्वनिरिति संज्ञ्या संकेतितः । तस्य त्रिशाखत्वमित्याह-वस्त्वस्रङ्कारर सादिभेदादिति । अयमा-शय:-अर्थो हि लौकिकोऽलौकिकश्चेति द्विप्रकारकः, तत्राद्यः शब्देनाभिधातं शक्यः. स च द्विविधः-विचित्रोऽविचित्रश्च, तत्राविचित्रः स्वभावसिद्धो वस्तुमात्रं, विचित्रः प्रतिपादनवैचित्र्यानुसार्येळङ्कारादिः, एष च द्विविधोऽप्यर्थो वाच्यतासहः, स्वशब्देन स्वप्रतिपादकशब्दान्तरेण वाऽभिधानेऽपि चमत्कारकारित्वादस्य तत्त्वम् ननु वस्त्वलंकारयोरपि स्वशब्देन [ वस्त्वलङ्कारपदाभ्यां ]प्रतिपादनेन चमत्कार इति कथं वाच्यतासहत्वमिति चेत् ? न-वाक्यार्थबोधविषयत्वे चमत्कारित्वस्यैव वाच्यता-सहत्वात्, तचैतयोरेवेति तात्पर्यात् । ननु विचित्रस्यारुङ्काररूपस्यार्थस्य व्यङ्गारवे तस्यालङ्कार्यत्वेन कथमलङ्कारत्वन्यपदेशोऽन्यानलङ्करणादिति चेत ? सत्यम्-ब्राह्मणश्रमणन्यायेन तत्त्यालङ्कारत्वन्यपदेशात् । अयमाशयः-श्रमणः-संन्यासी, बौद्धसंन्यासी वा, यथा तस्याशास्त्रीयविधिना त्यक्तशिखासत्रस्यापि-त्यक्तब्राह्मणोचितनित्यादिकर्मणश्च तदानीं ब्राह्मणत्वाभावेऽपि पूर्वकालिकब्राह्मणत्व-मादाय ब्राह्मणत्वन्यवहारस्तथाऽलङ्कार्यस्यापि न्यञ्चवतादशायामलङ्कारत्वाभावेऽपि वाच्यतादशायां विद्यमानमळङ्कारत्वमादायाळङ्कारत्व-व्यपदेश इति । अनयोश्च न सर्वत्र वाच्यत्वं व्यङ्ग्यत्वस्थापि सत्त्वात् , तथापि तयोविध्यादिरूपत्वेन क्वचन वाच्यत्वं द्रष्टमिति तद्भिप्रायेण लौकिकत्वं वाच्यतासहत्वं वेति प्रागपि प्रतिपादि-

भ्योऽत्यन्तं भिन्नः । स हि वाच्यविधिरूपे प्रतिवेधरूपो यथा— भम धिम्मय! वीसत्थो सो सुणशो अज्ज मारिओ तेण । गोळाणइकच्छकुडङ्गवासिणा दरियसीहेण ॥ १ ॥ [ गा० स० २. ७५ ]

तम् । अवशिष्टोऽलौकिको रसादिलक्षणोऽर्थः, स स्वप्नेऽपि वाच्यत्वं न स्प्रष्टं क्षमते. रसादिपदेन भाव-रसाभास-भावाभासादिः सर्वोऽपि गृह्यते, स हि रसादिशब्देन श्रकारादि शब्देन वार्डिभधीयते, न चाभिधीयते, तादशशब्द्रश्योगेरिप विभावाद्य-प्रयोगे रसादेरप्रतिपत्तेः । ''नयननलिनीलीलाकृष्टं पिबन्ति रसं प्रियाः।'' इत्यादौ रसशब्देन, "शङ्कारस्योपनतमधुना राज्यमेकातपत्रम्" इत्यादौ शुक्काऽरादिशब्देन वा प्रतिपादनेऽपि विभावानुभावाद्यभावेन चमत्काराभावात् , विभावादिप्रयोगे च रसादि शब्दाप्रयोगेऽपि रसप्रतीतेईष्टत्वाचान्वय-व्यतिरेकाभ्यां तस्य वाच्यत्वा-भावावधारणात्, मुख्यार्थबाधाद्यभावाच न लक्षणीय इति तादशोऽर्थः िरसादि-रूपो ] न्यङ्गय एवेत्यत एव तस्यालौकिकत्वम् । मुख्यादिभ्यो भेदं विस्तरेण प्रदर्श-यितुसपक्रमते-तथाहीत्यादिना । आद्यः वस्तुरूपः, प्रभेदः त्रिष्वेकतमो भेटः. मुख्यादिभ्यः वाच्य-गौणलक्ष्येभ्योऽत्यन्तं भिन्न इति, तत्र येऽर्था वाच्यत्वा-दिना प्रतीयन्ते तेभ्योऽतिशयं भिन्न इति भावः । तादशं भेदमेव दर्शयति-स हि वाच्यविधिरूपे इति-हि यतः, स व्यङ्गयोऽर्थः, वाच्ये विधिरूपे सति प्रति-वेधरूपो भवत्यतस्त्रसाद् भिन्न इत्यर्थः । तदुदाहरति-यथा-भम ध्रिमयेति-'भ्रम धार्मिक ! विश्वसाः स ग्रुनकोऽद्य मारितस्तेन । गोदानदी कच्छकुञ्जवासिना दससिंहेन ॥'' इति संस्कृतम् ।

काचित् पुंश्वली नादेयपानीयनयनादिन्याजेन गृहान्निर्गत्य प्रच्छक्कासुकेन सह गोदावरी कूळळतागहने सदा रममाणा पुष्पोच्चयळताविळोपादिना विध-कारिणं धार्मिकं प्रति विद्यभाऽपि सुग्धेव वक्ति-हे धार्मिक ! विश्वस्तः-स्वेरं यथा स्थात् तथा, न तु पूर्ववत् सन्नासम्, अम-सज्ञर, यतः स-यस्तवासमृहहे-सविधे सज्ञरतो भयमक्तरोत् स ज्ञुनकः-कृपापात्रं दीनो निर्विचारो वा श्वा, तेन-प्रसिद्धेन, [केवछं स्वयैवाज्ञातेन] गोदानदी-गोदावरीसिरित्, तस्थाः कच्छकुञ्जे कूळस्थळतामण्डपे, वासिना-सन्ततवासदीिलेन,-दसः-गर्वितः, [प्राममपि प्रविदय हठाद् घातुकः, येन कृपापात्रमसौ श्वाऽपि न स्यक्तः] स चासौ सिंह-

अत्र विस्नन्धो भ्रमेति विधिवाक्ये तत्र निकुक्षे सिंहस्तिष्ठति त्वं च ग्रुनोऽपि विमेषि तस्मात् त्वया तस्मिन् न गन्तन्यमिति निषेधः प्रतीयते ।

स्तेन, [अशक्यप्रतीकारेणेल्यर्थः ] मारितः-उन्माथितः, न तु बुद्धिपूर्वकं हतः, श्रौषित्येकवसतेः [स्वसद्दोष्वेव पराक्रमो दर्शयितव्य इति विचारस्वभावस्य ] तस्य बुद्ध्यैवमनुष्तितकार्यप्रवृत्तेरसंभवात्, न च सिंहस्तेऽत्र संचरणे भयकारणं, यतोऽसो गोदावर्या नवास्तीरे, न तु सरस्वत्यादिनदीसिष्ठिहिते धार्मिकसंचारभूते देशे, कूछेऽपि न, किन्तु ततो दूरे छतागहने दर्शनागोचरे स्थाने, येन दूरतोऽपि दृष्ट्वा परिहरणीयः स्यात्, वसति-सततं तत्रैव कृतास्पदो न तु यतस्ततः सञ्चरति, तेन निभैयमिदानीं सञ्चर भिक्षादिकृते, इति वाच्यार्थः । एवमादौ विषये च यद्यपि रसादिरपि व्यञ्च्योऽस्ति, तथापि विवाहकरणप्रवृत्तत्वेन महाराजन्तदव्यपदेश्यस्य सचिवस्य यात्रायामनुगच्छतो राज्ञ इव व्यञ्चवत्त्वपेक्ष-याऽप्राधान्यमुपगतत्वाञ्च गण्यते, किन्तु श्रुनोऽपि भीरोः सिंहोपलम्भोक्त्या तत्र सुतरां अमणिनेषेयस्तु वस्तुरूपः संकेतरहस्यभङ्गभीरुपुंश्रळीवैरिष्ट्येन व्यञ्च इति वाच्य-व्यञ्चयोर्भेदः । तदुक्तम्-अत्र विस्वव्यो भ्रमेति विधिवाक्त्य इत्यादिना । 'छतागहनस्थयेवेदमुच्यते' इति व्याख्यानं तु न शोमनम्, तथा सति लाक्षणिकोऽयमर्थो भवेत् , ततः प्रयोजनारो व्यङ्गये निषेधो व्यङ्ग इति च न संगच्छेतः किन्नेह वासिनेति चामिष्यं न संगच्छेतः, तत्रव स्वनृत्तिवेरोधात् ॥

अन्न केचित् निषेधस्य वाच्यतामेवाहुः, तन्न युक्तम् । तथाहि-अभिहितान्वयवादेऽगृहीतसंकेतः शब्दोऽर्थं न प्रतिपाद्यितुं शक्त इति गृहीतसंकेत एवः
शब्दोऽर्थं प्रतिपाद्यति । वाक्यार्थस्यानन्त्यादेकन्न वाक्ये योऽर्थः प्रतीयते
तस्मिन्नेव वाक्ये परत्र सोऽर्थो न प्रतीयत इति व्यभिचाराच यथा वाक्यार्थे
संकेतः कर्तुमशक्यस्तथा विशेषरूपे पदार्थेऽपि संकेतः कर्तुं न पार्थेते, इति
सामान्य एव पदार्थे संकेतो गृह्यते । सामान्यभूतानामेव पदार्थानामाकाङ्कायोग्यता-सिन्निधवशात् परस्परमन्वयरूपो विशेषः, तदुक्तं-"सामान्यान्यथाऽसिद्धेविशेषं गमयन्ति हि ।" इति सामान्यानि-जातिरूपाण्यभिष्येमि, अन्यथाऽसिद्धेः-व्यक्तिं विना जातेरभावात्, विशेषं-व्यक्तिरूपं-वाक्यार्थरूपं वा,
गमयन्ति-आक्षिपन्त्यनुमापयन्ति वेति कारिकार्थः । विशेषरूपो व्यक्त्यादिस्तस्त-

म्बन्धश्न, "विशेष्यं नाभिधा गच्छेत् श्लीणशक्तिर्विशेषणे" इत्युक्तदिशा पदाप्रति-पाचोऽपि वाक्यार्थेऽवभासते । एवं चास्मिन् मते यदा विशेष एवापदार्थस्तदा व्यङ्ग्यस्य तृतीयकोटौ स्थितस्याभिधेयतायां का सम्भावना । अयमाश्चयः—पदेश्यः प्रथमं पदार्थस्मृतिः, अथ पदार्थविशेषाणामन्वयविशेषरूपस्य वाक्यार्थस्य प्रत्ययः, ततो व्यङ्ग्यार्थप्रतीतिरिति तृतीयकक्षायां कुतोऽभिधायाः प्रसरणम्, द्वितीय-कक्षायामेवा [तत्र मते] भिधाया अनपेक्षणात्, यतोऽभिहितान्वयवादेऽशक्य एव पदार्थानां परस्परान्वय आकाङ्क्षाऽवशेन प्रतीयते, शब्द-बुद्धि-कर्मणां विरम्य व्यापाराभाव इति च सर्ववादिसिद्धम् ।

येऽप्यन्विताभिधानवादिनः-'अनन्वितार्थं पदमप्रयोज्यम्' [ ] इत्याहुः, तेषामयं सिद्धान्तः—

> ''शब्द-कृद्धा-ऽभिधेयांश्च प्रत्यक्षेणात्र पश्यति । श्रोतुश्च प्रतिपन्नत्वमनुमानेन चेष्टया ॥ अन्यथानुपपत्या तु बोधेच्छक्तिं द्वयात्मिकाम् । अर्थपत्त्यावबोधेत सम्बन्धं त्रिप्रमाणकम् ॥ [ ] इति ॥

भन्न कारिकाद्वये प्रतिवाक्यं बाल इत्यध्याद्वार, तथा च बालः, शब्दः-श्र्यमाणो देवदत्तः! गामानयेत्यादिः, वृद्धौ-प्रयोजक-वृद्ध-प्रयोज्य-वृद्धौ, अभिषेयः-ऽथीं गवानयनादिरूपः,' एतान् प्रत्यक्षेण-प्रत्यक्षेत्रना श्रोश्रादीन्त्र्येण, अन्न-च्युत्पिकाले, पश्यति-साक्षाःकरोति, शब्दं स्तोन्नेण वृद्धाभिषेयार्थं च चक्षुचेति बोध्यम्, श्रोतुः-प्रयोज्यवृद्धस्य, प्रतिपन्नत्वं-वाक्यार्थाभिज्ञत्वम्, अनुमानेन-अनुमितिकरणमूत्रया श्रोतुश्चष्टया-गवानयनादिचेष्टारूपेण हेतुना, पश्यतीति सम्बन्धः, तस्य च जानाति, अनुमिनोतीति वाऽर्थः। अन्यथाऽनुप-पत्या-अर्थापत्या अन्यथानुपपत्तिरूपार्थापत्तिप्रमाणेन, द्वयास्मिकां-वाच्यत्वं वाचकत्वं चेति द्विरूपां, शर्मिक-संकेतापरनामिकां, वाक्य-वाक्यार्थयोः सम्बन्धं बोषेत्-जानीयात्, तद्वनन्तरं त्रिप्रमाणकम्-उक्तरीत्या प्रत्यक्षा-उनुमाना-ऽर्था-पत्तिरूपप्रमाणत्रयाधिगतं संकेतम्, अवबोषेत—आवापोद्वापाभ्यां गोशब्दस्य गौरेवार्थः, अम्बिभक्तेः कर्मत्वम्, इति रीत्या विशेषतः पदपदार्थनिष्ठतयाऽवधा-रयेदिति कारिकाद्वयार्थः। अयमाशयः-'देवदत्त गामानय' इत्यादि प्रयोजक-वृद्धवाक्यं श्रुत्वा तदनन्तरं प्रयोज्यवृद्धेन साम्नादिमन्तमर्थमानीयमानमवलोक्य 'अयमेतद्विप्यैतिरूयागोचरार्थज्ञानवान्, तद्विष्यकप्रवृत्तिमत्वात्, मद्भत्, इति

प्रयोज्यबृद्धस्य ज्ञानमनुमिमीते व्युत्पित्सुर्बोल्डः, ततः कारणं विना कार्योनुपप-त्त्याऽखण्डवाक्यस्यान्वयव्यतिरेकाभ्यां तज्ज्ञानेन कार्यत्व-कारणत्वरूपां शक्तिम-वधारयति, अथ रोयसम्बन्धं विना वाक्यस्य सा शक्तिरनुपपन्नेत्यर्थोपन्याऽखण्ड-वाक्यार्थेनाखण्डवाक्यस्य वाच्यवाचकभावरूपं सम्बन्धमवधारयतिः अनन्तरं, तेनैव प्रयोजकेन 'देवदत्त ! अश्वमानय, चैत्र गां ! नय' इत्यादिवाक्येषु कस्य-चिदन्यस्य पदस्यावापे कस्यचिद्दद्वारे च सति यस्य वाक्यभागस्यान्वयव्यति-रेकाभ्यां यस्य वाक्यार्थभागस्यान्वयन्यतिरेकावुपलभते तस्य तत्र शक्तिमवधारयति, तच शक्तवधारणमन्वित एव पदार्थे प्रथममन्वय एव वाक्यस्य शक्तिप्रहात्, व्यवहारेणान्यितज्ञानस्यैवोपस्थापनाच, न च वाक्यं विना क्रचिदाद्यव्यापत्तिः, व्यवहारेणैवाद्यव्युत्पत्तेः, व्यवहारस्य प्रवृत्ति-निवृत्तिरूपस्य पदमात्रेण कर्तुमशक्य-त्वात् , अतो वाक्यस्थितानामेव परस्परसाकाङ्क्षाणां पदानामन्वितेष्वेव पदार्थेषु सङ्केतप्रहादन्विता एव पदशक्याः, न त्वभिहितानां पदार्थानामन्वयोऽशक्य एव योग्यतादिवशात् प्रतीयतः इति युक्तम् । तदेतत्सर्वमवधार्योक्तं विवेके-''प्रयोग-योग्यं वाक्यमेव, तत्र च संकेतो गृह्यत इत्यपरपदार्थान्वित एव पदार्थः संकेतभः इति'' । ननु गामानयेत्यादिवाक्ये यदानयनपदं तदेवाश्वमानयेति वाक्येऽपीति प्रत्यभिज्ञाबलेनोभयत्रैकमेवानयनपदमिति निश्चीयते, एवं चानयन-पदस्य गवान्वितत्वमश्वान्वितत्वं वा नार्थः, किन्तुभयसाधारण्याय पदार्थान्तरा-न्वितत्वेन रूपेण सामान्येन पदार्थान्तरान्विताऽऽनयनमेवार्थ इत्येव वाच्यम्, अयमाञ्चयः—यथा पदार्थत्वेन रूपेण पदार्थपदवाच्योऽपि घटो घटःवेन रूपेण तदवाच्यस्तथाऽऽनयनत्वेन रूपेणानयनपदवाच्यमप्यानयनं गवानयनत्वेनावाच्य-मेबेति, तथा च गामानयेत्यादौ गवान्वयरूपविशेषार्थबोधाय तालर्याख्या वृक्ति-स्वीकार्येति चेत् ? न-पदार्थत्वेन सामान्येन विशेषाणामन्वये शक्तिग्रहात् . नहि निर्विशेषं सामान्यम्, व्यतिषक्तानां [परस्वरमन्वितानां] पदार्थानां तथा-भूतत्वात् [विशेषरूपत्वात्] इति । अत्रापि मते-सामान्यविशेषरूप एव [सामान्येनैव रूपेण विशेषः ] शक्य इत्यतिविशेषभूतो व्यक्त्यार्थो वाक्यार्थान्त-र्गतोऽशक्य एवेति, तथा च यत्र संकेतितत्वादवाच्य एव पदार्थः प्रतिपद्यते तत्र दुरेऽर्थान्तरभूतस्योक्तस्थलीयनिषेधस्य वाच्यताचर्चा । अयमत्र सारः-अभिहिता-न्वयवादेऽनन्वित एवार्थः पदशक्यः, अन्विताभिधानवादे पदार्थान्तरमात्रेणा-न्वित इत्यन्त्रितविशेषस्त्ववाच्य एवेत्युभयनयेऽपदार्थ एव वाक्यार्थः, इति वाक्यार्थान्तरभूतो स्यङ्गयार्थः सुतरामवाच्य इति ।

अथ कैश्चिन्मीमांस्यकेकदेशिभिरित्यमुच्यते-'नैमित्तिकानुसारेण निमित्तानि करूप्यन्ते' इति। तेषामयमाशयः-श्रुव्वणानन्तरं यावानर्थः प्रतीयते स सर्वोऽपि शब्दादेवेति सर्वत्र शब्द एव निमित्तम्, यतो नैमित्तिकस्य कार्यस्यानुरोधेन—निमित्तानि-कारणानि करूप्यन्ते, कार्य दृष्ट्वा हि कारणे तद्मुकूछा शक्तिरवधार्यत इति शब्द एव तत्र कारणमिति नान्या वृत्तिरङ्गीकार्यति । तत्रेदं एच्छ्यते—तत्र निमित्तस्य कारकत्वं शापकत्वायोगात्, ज्ञातत्वं च संकेतेनैव, संकतश्च सामन्यास्पेणान्वितमात्रे, एवं च निमित्तस्य यावश्चियतिनिमित्तत्वं न निश्चितं तावश्चेमित्तकस्य प्रतीतिरेव कथम् ?। अस्तु विशेष एव संकेतमित्त्वं न निश्चितं तावश्चेमित्तकस्य प्रतीतिरेव कथम् ?। अस्तु विशेष एव संकेतमह इति चेत् ?, गवाद्यान्वित्तान्यनादेविशेषस्थोपस्थापकान्तराभावेन शब्दादेवोपस्थितिर्वाच्या, तथा च तत्र संकेतग्रहे शब्दात् तदुपस्थितः, शब्दाच्च तदुपस्थिती संकेतग्रह इत्यन्यन्योग्यान्थ्रत्योनित्तित्वन्तरारेण निमित्तानि करूप्यन्त इत्यविचारितमेवाभिधानमिति ।

अयमेतिज्ञिष्कर्षः -व्यङ्गोपस्थितौ शब्दस्य ज्ञापकत्वरूपे निमित्तत्वे वयमपि कृतसम्मतिकाः, परं व्यञ्जनाया अस्वीकारे तन्नोपपद्यते, शब्दस्यार्थनिमित्तत्वस्य व्यापारसापेक्षत्वात् ; एवं च यथा वाच्यार्थन्वस्यर्थस्थले अभिधा-न्नक्षणे व्यापार्रुष्णे, तथेहापि केनापि व्यापारेण भाव्यम् , अन्यथा शब्दस्य निमित्तत्वानिश्चयेन नैमित्तिको व्यङ्गार्थ इति भवन्मतं न सिद्धाति । अथैताहशब्यापारमन्तराऽपि शब्दस्य निमित्तत्वमाश्रीयते तदाऽभिधा-न्नक्षणयोरपि तिरस्कारः सुकर इति निमित्तानि नैमित्तिकानुसारं करूप्यन्ते 'इति यद्कं तक्ष युक्तमिति ।

अथ भट्टपादोपजीविनो भट्टलोल्लट्रम्हतय, इत्थमिनद्रधति—'सोऽयमिषोरिव दीर्घदीर्घो [ भिभिधायाः ] न्यापारः' इति "यत्परः शन्दः स शन्दार्थ इति प्रति-षेध एवात्र वाच्यः'' इति । तेषामयमाशयः—यथा बल्ठवता प्रेरित एक एवेषु-रेकेनैव प्रयक्षेन रिपोर्वर्मभेदं मर्भन्छेदं प्राणहरणं च विधक्ते, तथा सुकविना प्रयुक्त एक एव शन्द एवेनैवाभिधाल्यन्यापारेण पदार्थोपस्थितिमन्वयबोधं न्यङ्गयप्रतीतिं च विधक्ते, अतो न्यङ्गयत्वाभिमतस्यार्थस्य वान्यत्वमेवः न चैकार्थप्रतीतौ शन्दस्य विराम इति वान्यम्, विविक्षतार्थप्रतीत्युक्तरमेव विरामाङ्गीकारातः, किञ्च 'यद्थें यस्य शन्दस्य तारपर्यं स शन्दार्थः' इति प्रकृतेनिषेषस्य तात्पर्यवाचोयुक्तेसात्य-शमलुक्षेव तेषामभिधानम्। तथाहि "भूतभन्यसमुचारणे सृतं भन्यायोपदिश्वते"

## सालङ्कारचूडामणौ काव्यानुशासने

इति कारकपदार्थाः क्रियापदार्थेनान्वीयमानाः प्रधानक्रियानिर्वतेकस्वक्रियाभि-सम्बन्धात् साध्यायमानतां प्राप्तवन्ति ततश्चादग्धदहनन्यायेन यावदप्राप्तं तावदेव विधीयते 'यथा रक्तं पटं वय' इत्यादावेकविधिद्विविधिस्त्रिविधिर्त्रा । अयमाशयः-भूतं-सिद्धं कारकादि, भन्यं-साध्यं क्रियारूपं, तयोः समुद्धारणे-समभिव्याहारे-सहो-चारणे वा. भूतं-सिद्धं. भव्याय-साध्याय-साध्यार्थतयोपदिश्यते. अज्ञातं जाप्यत इति न्यायार्थः । भूतं नन् कारकपदार्थानामक्रियारूपत्वात् कथं प्रवर्तनाविषय-त्वमिति चेत् , सत्यम् - कारकपदार्थाः 'गामानय' इत्यादौ गां इत्यादय भानय-नादिकिया पदार्थेनान्वीयमानाः प्रधानानयनक्रियानिर्वर्तकचळनादिरूपस्वक्रियाभि-रभिसम्बन्धात् साध्यायमानतां प्राप्तवन्ति, ततश्च तृणभस्मसमृहे स्थितो बह्निरदग्धं तृणमेव दहति, न तु दग्धं भस्मेतिवद् यावद्सिद्धं तावदेव साध्यतां व्रजति, न तु सिद्धं कारकादि तावदेव च विधेयमिति तत्रैव विधेस्तात्पर्यमप्राप्तप्रापणार्थत्वात तस्य यथा रक्तं पटं वयेत्यादौ रक्तगुण-पटभाव-वयनानां मध्ये यत्रैकं रक्तत्वमेव निवर्त-नीयं तत्रैकविधिः, यत्र रक्तत्वं सुत्रेषु सिद्धं तत्र पटभाव-वयनयोर्द्वयोरेव विधिः. यत्र सर्वमसिदं तत्र त्रयाणामपीति भवति, तथा यावत् साध्यं तावत् परत्वमेव वाक्यस्य स्वीक्रियत इत्येव तात्पर्यम्—'यत्परः शब्दः स शब्दार्थः' इत्यस्य. ततश्च यदेव विधेयं तन्नैव तात्पर्यमित्युपात्तस्यैव [उच्चारितस्यैव] शब्दस्यार्थे वाच्ये ताल्पर्यं न तु प्रतीतमात्रे, तथा सति पूर्वो धावतीत्यस्यापरो धावतीत्यत्रापि कदाचित तात्पर्यं स्थात ।

ननु उपात्तस्यैव शब्दस्यार्थे तारपर्यमिति यदुक्तं तदसङ्गतम्- 'विषं भक्षय मा चास्य गृहे भुङ्क्थाः' इत्यत्र अनुपात्तार्थेऽपि निषेधे तात्पर्यस्य सर्वसम्मतत्वादिति चेत् ? अत्रोच्यते, तत्र चकार एकवाक्यतासूचनार्थः । आख्यातघटितवाक्य-द्वयस्याङ्गाङ्गिभावेनैकवाक्यता च न दृष्टा, तथापि विषभक्षणवाक्यस्य सुहृद्वा-क्यत्वेन सुहृदश्च विषमक्षणकथने तात्पर्यस्य निर्धारयितुमशक्यत्वेन तद्वाक्यस्यो-त्तरवाक्याङ्गता कल्पनीया, तथा च 'विषमक्षणाद्रि दुष्टमेतद्वहे भक्षणम्' इति तात्पर्यावधारणात् सर्वथैतद्वहे न भोक्तन्यमित्युक्तरवाक्योपात्तवाब्दार्थे एव तात्पर्य-मिति न न्यभिचारः । यच 'सोऽयमिषोरिव दीर्घदीर्वतरोऽभिधान्यापारः' इत्युक्तं तद्पि न समीचीनम्, तथाहि शब्दश्वतेरनन्तरं यावानर्थोऽवगम्यते तावति शब्दस्याभिधैव ब्यापार इति स्वीकारे 'ब्राह्मण! पुत्रस्ते जातः, ब्राह्मण! कन्या ते गर्भिणी' इत्यादी हर्ष-शोकादीनामपि वाच्यत्वं स्यात्, न च तेषां वाच्यत्वं कैरपि

स्वीक्रियतेऽतिप्रसङ्गात्, दृश्यते च पूर्वंत्र वाक्ये दृषोंत्यः, परत्रान्द्वाया गार्भिणीत्वश्वर्ता शोकोद्गमश्च, स च व्यञ्जनयेव प्रत्याच्यो नाभिष्या। किञ्चेवं दीर्षदीर्धतरव्यापारस्वीकारे किमिति रुक्षणाऽपि न राज्यते। रुक्षणीयेऽप्यथें तेनैव व्यापारेणसिद्धः, इष्टापित्तरिति चेत्? मीमांसका [ अन्विताभिधानवाद्य ] भिमतश्चितिरिरुङ्ग-वाक्य-स्थान-प्रकरणसमाख्यानां पूर्वपूर्ववरुपियस्वमपि न संघटेत, सर्वत्र
शब्दस्याभिधान्यापारेणेवार्धप्रत्यायकत्वोपगमे । अयमाशयः—विध्यादिस्थले
परस्परिवरोधो दृश्यते, तत्र कुत्र कस्य प्रावल्यमिति निर्णयाय श्रीमता
जैमिनिना—"श्चति-रिरुङ्ग-वाक्य-प्रकरणस्थान-समाख्यानां समवाये पारदौर्वव्यमर्थविप्रकर्षात् [ मी०. अ०३., पा०३., स्०१४] इति सूत्रं निर्मितम्
श्चर्यादीनां रुक्षणानि चैवमुक्तानि—

भ्रभिषातुं पदेऽन्यस्मिन्, निरपेक्षो रवः श्रुतिः । सर्वत्रावगता शक्तिर्छेङ्गमित्यभिषीयते ॥ संहत्यार्थं ब्रुवद् वृन्दं, पदानां वाक्यमुच्यते । प्रधानवाक्यस्याङ्गोक्तयाऽऽकाङ्का प्रकरणं मतम् ॥ स्थानं समानदेशत्वं, समाख्या यौगिको रवः ।'' इति,

अयमाशयः—स्वकरणीये अङ्गरवनोधे प्रमाणान्तरनिरपेक्षः शब्दः श्रुतिः, सा च विभक्तयादिरूपा, यथा-'प्रीहीन् प्रोक्षति' इत्यत्र द्वितीयाश्चत्या बीहीणां प्रोक्षणाङ्गरवस् । शब्दस्यार्थप्रकाशनसामध्यं लिङ्गस् , सामध्यं रूढिरेव, यथा 'बर्हिदेवसदनं दामि' इत्यत्र दामीति 'दाप् लवने' इत्यत्य रूपस्, देवसदनं पुरोडाशसदनभूतं, बर्हिः-कुशं, दामि-खण्डयामि इत्यर्थेऽस्य मञ्जस्य दामीति श्रुतपदसामध्यीत् लिङ्गात् बर्हिलंवनाङ्गरवस् । परस्पराकाङ्कावशात् कचिदेकाभिन्त्रार्थे पर्यवस्तितानि पदानि वाक्यस्, यथा-'देवस्य त्वा सवितः प्रसवेऽश्विनोबांहुक्यां पूष्णो इस्ताभ्याममये त्वा जुष्टं निर्वपामि' इति मञ्जे निर्वपामीति लिङ्गेन निर्वापं विनियुज्यमानस्य समवेतार्थभागस्यैकवाक्यताबलेन 'देवस्य त्वा' इस्यादिभागस्यापि निर्वाप एव विनियोगः परस्पराकाङ्काप्रकरणस्, यथा-'दर्शपौर्णमासाम्यां स्वर्गकामो यजेत' इस्यत्र दर्शपौर्णमासयागाभ्यां स्वर्गं भावयेदिति बोधानन्तरं कथमाभ्यां स्वर्गं भावयेत् हस्याकाङ्का भवति। एवं 'समिधो यजति, तनूनपातं यजति, आज्यभागौ यजति' इत्यादिवाक्यैः फल्टरहिताः प्रयाजादयस्तस्यक्षिधौ पठिताः। तेषां च

प्रयोजनाकाङ्का सम्भवति-किमेषां प्रयोजनमितिः; एवं चोभयाऽऽकाङ्कया प्रयाजा-दीनां दर्शपौर्णमासाङ्गत्वं करुप्यते । समानदेशत्वं-स्थानम् , तदेव क्रम इत्युच्यते, तच द्विविध-पाठसमानदेशत्वमनुष्ठानसमानदेशत्वं च, पाठोऽपि द्विविधः-यथा-संख्यपाठः सन्निधिपाठश्च । तथा च पाठक्रमेणानुष्टानक्रमेण चाङ्गत्वं स्थानाख्येन व्रमाणेन कल्प्यते यौगिकः शब्दः-समाख्या, यत्रावयवार्थ एव ज्ञायते स यौगिकः शब्द:, सा द्विविधा-लौकिकी वैदिकी च. याज्ञिकैः परिकल्पिता लौकिकी, वेदे एव प्रसिद्धा च वैदिकी, तत्र तत्र याज्या-पुरोवाक्यापाठादीनि ऋग्वेदप्रतिपादि-तानि कर्माणि 'हौत्रम्' इति छौकिक्या समाख्यया होतुः कर्तच्यानि भवन्ति, यः ऋग्वेदेन कर्म करोति स होतेति समाख्यातत्वात , एवं 'होतचमसः' इति वैदिक्या समाख्यया होतुश्रमसभक्षणाङ्गत्वमिति दर्शितः, एषां प्रमाणानां स्वस्व-विषयः संक्षेपेण. एषां च विरोधे सति पूर्वस्य बलीयस्विमिति श्रतिलिङ्गेलादि-सुत्रेण प्रतिपाद्यते, यथाक्रमसुक्तानां श्वत्यादीनां द्वयोर्बहुनां वैकन्रोपनिपाते पर-स्परस्य विलम्बेनार्थोपस्थापकतया दुर्बललं पूर्वपूर्वस्य च प्राबल्यमिति सन्नार्थः । यदि शब्दश्वतेरनन्तरोपस्थितान् सर्वानेव प्रत्ययान् प्रति अभिधैव व्यापारः स्यात् तदा श्रुत्युपस्थापितार्थस्येव लिङ्गाचनुगृहीतार्थानामप्यभिधेयतया सर्वेषां समकालमर्थोपस्थापकत्वप्रसत्तयाऽर्थविप्रकर्षाभिधानं जैमिनेरनुचितं स्यात् । तथा च दीर्घदीर्घतराभिधाच्यापारस्वीकारोऽनुचित इति अमधार्मिकेत्यादौ निषेधप्रति-पत्तये ब्यञ्जनान्विताभिधानवादिभिरपि स्वीकार्येव ॥

ननु शब्दश्चतेरनन्तरं यावानर्थः प्रतीयते स केवलमभिधयैव बोध्यत इति नाभ्युपगच्छामः, किन्स्वाकाङ्कादिसापेक्षयाऽभिधयेति श्रुत्यादेः पूर्वपूर्वसहकारेणोत्त-रोत्तरस्य बोधकत्वमित्यर्थविप्रकर्षो युज्यत एवेति न जैमिनिस्त्रविरोध इति पूर्वोक्त भ्रमधार्मिकेति पद्ये निषेधो बाच्य एवेति न ब्यञ्जना स्वीकार्येति चेत् ? अत्र बूमः— 'करु रुचिम्' इति पदयोवैंपरीत्येन काच्यान्तर्गते पाठे यद् दुष्टवं भवति तन्न संगच्छेत. पदपाठवैपरीत्येऽभिधाया वैपरीत्याभावादर्थभेदेन न भाग्यमिति दोषा-भावात् , व्यङ्गयस्त्रीकारे तु 'चिङ्कु'शब्दस्य व्यक्षनया स्त्रीगुह्याङ्गोपस्थापकत्वेन दुष्टत्वस्य प्रतीतेः। तथा चैवमादयः काव्यदोषा अपरित्याज्या भवेयुः, किञ्च यदि व वाच्यवाचकव्यतिरेकेण व्यङ्गय-व्यञ्जकभावो नाभ्युपेयते तदाऽसाधुत्वादीनां निस्र-दोषत्वं कष्टत्वादीनामनित्यदोषत्वमिति विभागकरणमनुपपन्नं स्यात्; न च तर्नु-

पपन्नमेवेति वाच्यं, सर्वस्य विभक्ततया प्रतिभासनात् । अयमाशयः—वाच्य-वाचकभावाद् भिन्नो व्यङ्गयव्यक्षकभाव इत्यवश्यमभ्युपेयं काव्यज्ञानाम्, अन्यथा वाच्यस्यार्थस्याविशेषेण कष्टत्वादीनां शृङ्गारादावेव दोषस्वमन्यत्र नेत्यनित्यत्वम्, असाधुरवादीनां च सर्वत्र दोषस्वमेवेति या व्यवस्था स्वीक्रियते सा न संगच्छेत विशेषस्य निर्वस्तुमशस्यत्वात्, व्यञ्जनायां स्वीकृतायां तु व्यञ्जनीयस्य बहुविधत्वेन रौदादौ व्यञ्जवेऽनुकूलस्वं शृङ्गारादौ व्यञ्जवे च दुष्टत्वमिति युज्यते व्यवस्थेति।

एवं व्यक्तनानङ्गीकारे पर्यायेषु मध्ये कस्यचिदेव कुत्रचित् काव्यानुगुणस्वमिति व्यवस्था न स्यात्, वाच्यार्थस्थाविशेषात्, दृश्यते च सा व्यवस्था, यथा—

"द्वयं गतं सम्प्रति शोचनीयतां, समागमप्रार्थनया कपालिनः। कला च सा कान्तिमती कलावतस्त्वमस्य लोकस्य च नेत्रकौमुदी॥

[ कु० सं० सर्गः-५. श्लोकः-७१ ]

"इत्यत्र 'कपालिनः' इत्यस्य स्थाने 'पिनाकिनः' इति पदप्रक्षेपे न तादशार्थ-प्रतीतिर्यं<sup>।</sup> 'कपाछिनः' इत्यस्य सत्त्वे प्रतीयते । इदं हि पद्यं पार्वत्या भाव-परीक्षणपरेण ब्रह्मचारिरूपधरेण शिवेनोक्तम् , कान्तिमती कलावतः सा कला, अस्य लोकस्य नेत्रकै।मुदीत्वं चेति द्वयं कपालिनः समागमप्रार्थनया सम्प्रति शोचनीयतां गतमित्यन्वयः । कपालधारणादश्चचित्रस्य शिवस्य समागमः, यतोऽनेन द्वयेन प्रार्थितं तत एव शोचनीयत्वम्, यदि च पिनाकिपद्मिह दीयते तर्हि पिनाकधारिणो वीरमृख्यस्य समागमप्रार्थनया शोचनीयवं न समर्थ्येतेतिन तस्येह काव्यानुगुणस्व-मितीयं व्यवस्था व्यञ्जनामङ्गीकृत्यैव संगच्छते, वाच्यार्थस्योभयत्र तुरुयत्वात् । किञ्च वाच्यन्यक्षयोर्वाच्योऽर्थः सर्वसाधारणः, व्यक्त्यस्तु नानारूपः प्रकाशत इत्य-तोऽपि वाच्याद् व्यङ्गयस्य भेदः, तथाहि 'गतोऽस्तमर्कः' इत्यादौ वाच्यार्थो न क्वचि-दन्यथा भवति, व्यङ्ग्योऽर्थस्तु, तत्तत्प्रकरणवक्तृप्रतिपत्त्रादिविशेषसहायतया नानात्वं भजत एव, तथा चात्र वाच्योऽर्थः सूर्यकर्तृकास्ताचलगमनरूपः सर्वान् प्रत्येक एव. व्यङ्गयस्तु युद्धप्रकरणे शत्रुं प्रत्यवस्कन्दनस्य प्रसभमाक्रमणस्यावसर इति, रात्रि-युद्धस्य छल्बहुलखेनाधमस्वाद् युद्धनिवर्तनस्य वाऽवसर इति ज्ञायते, पुंश्रदयां बोधनीयायामभिसरणम्पक्रम्यतामिति, या च जारमेवाभिसारयति तां प्रति प्राप्त-प्रायस्ते प्रेयानितिः कर्मणि दिवसं न्यापारितानां परस्परं प्रति कर्मकरणान्निवर्तामह इति; माणवकादिश्रोतृस्थले सान्ध्यो [संध्यावन्दनादिः ] विधिरूपक्रस्यतामिति

#### सालङ्कारचुडामणौ काब्यानुशासने

पथिके श्रोतिर 'दूरं मा गाः' इति; गोपाले बोध्ये सुरभयः [ गावो ] गृहं प्रवेश्य-न्तामिति, आपणिकानां परस्परालापे 'विकयवस्तुनि संहियन्ताम् विषणे प्रसा-रितानि सम्प्रति संकोच्यन्ताम् ] इतिः प्रीषितभर्तृकोक्तौ नागतोऽद्य प्रेयानिति िसन्ध्यासमयपर्यन्तं सर्वेर्गृहप्राप्तेर्नियतत्वादिति भावः | एवंभृता अनवधिसंख्या -अर्थाः प्रतीयन्ते, इति तस्य वाच्याद् भेद भावश्यक इति 'निःशेषच्युतचन्दनं स्तन-तद'मित्यप्रे वक्ष्यमाणे पद्ये निषेधस्य वाच्यस्य प्रतिषेधारमना व्यङ्गधःवम् । किञ्च---

''मात्सर्यमृत्सार्य विचार्य कार्यमार्याः समर्यादमुदाहरन्तु । सेव्या नितम्बाः किसु भूधराणां, किसु स्मरसेरनितम्बनीनासु ॥"

[ भ० शृं० श० श्लोकः-३७ ]

आर्या:-पण्डिताः, मान्सर्यं-असुयां, पश्चपातमिति यावत्, उत्सार्य-निरा-कृत्य [ तस्य यथार्थकथनप्रतिबन्धकत्वादिति भावः ] कार्यं-कर्तुं योग्यं, विधेय-मित्यर्थः, विचार्य-ऊहापोहाभ्यां सम्यगालोच्यः वतः, मर्यादया-सन्मार्गानति-क्रमणेन, सहितं यथा भवति तथा, इद्मेतदुदाहरन्तु-कथयन्तु, भुवो धराः-पर्वताः, तेषां नितम्बाः-कटिदेशाः, सेन्याः, कि.म्-आश्रयणीया वा, उत-अथवा, सारसोराः-कामोल्लसिताः, मदनमदोत्कटा इत्यर्थः, यद्वा सारेण-मदनावेशेन हेतुना स्मेराः-सम्भोगौत्सुक्यसूचकमन्दस्मितसुन्दरवद्नारविन्दानि यासां ताश्च विलासिन्यः-विलासशीलासरुण्यः, तासां नितम्बाः-कटिप्रदेशाः, आश्रयणीया वेति वदन्तिवति सम्बन्धः॥ अत्र वाच्यः संशयः, व्यक्त्यस्तु शान्तश्रेद् भूधरनित-म्बान् सेवेत, शुङ्गारी चेद् विलासिनीनितम्बानिति निश्चयरूपः, स च वाच्याद-त्यन्तं भिन्नः ॥ किञ्च-

"कथमवनिप ! दर्गे यश्विशातासिधारा— दलनगलितमुझाँ विद्विषां स्वीकृता श्रीः। नन तव निहतारेरप्यसी किं न नीता. त्रिदिवमपगताङ्गैर्वेछभा कीर्तिरेभिः॥" [

हे अवनिप !-पृथ्वीपारुक िवया | यत् निज्ञाता-तीक्ष्णा या असिधारा-खड़धारा, तया दलनं-छेदनं, तेन गलिता:-पतिता, मुर्धानो-मस्तका येषां तेषां, विद्विषां-शत्रूणां, श्री:-सम्पत्तिः, स्वीकृता-गृहीता, तत्-तसाद्धेतोः, दर्पो-गर्वः, कथं, युक्त इति शेषः, कथमयुक्तो दर्पस्तत्राह-निन्वति-यत इत्यर्थः, निह-

तारेरपि-मारितशत्रोरपि. तव. असौ-प्रसिद्धा. कीर्तिरेव वल्लभा-प्रिया [स्त्री], एभि:-शत्रुभिः, अपगताङ्गेः-हीनाङ्गेरपि, किं त्रिदिवं-स्वर्गं, न नीता-अपि तु नीतैवेत्यर्थः। अत्र जीवत्येव रक्षणसमर्थे त्विय त्वित्रयाया हीनाङ्गैः शत्रुभिरपहर-णात्, स्तानां तेषां श्रीहरणे ते गर्वोऽनुचित इत्यापाततः प्रतीयमानया निन्दया सकलशत्रुविनाशनेन त्रैलोक्यश्रुतकीर्तिस्त्वमिति वस्तु ब्यज्यते । तथा च वाच्य-ब्यङ्ग्ययोरत्यन्तं भेदः ॥ एवं—

"हे हेळाजितबोधिसस्व ! वचसां किं विसारैसोयधे ! नास्ति स्वस्सद्दशः परः परहिताधाने गृहीतव्रवः॥ त्रव्यत्पान्थजनोपकार-घटनावैमुख्यलब्धायशो— भारप्रोहहने करोषि क्रपया साहायकं यन्मरोः ॥"

[ पुअराजः-वाक्यपदीयटीकायां २,२४९ ]

हेलया-अनासेन, जितो बोधिसस्वो-बुद्धो येन सः, तत्सम्बुद्धौ-हे हेलाजित-बोधिसत्त्व बिद्धस्यातिकारुणिकत्वप्रसिद्धस्ततोऽपि विशिष्टः कारुणिकस्त्वमसीति भावः ] तोयधे-जलनिधे [ लवणाकर ! ] वचसां विस्तरै: किस् ?. परहिताधाने-परो-पकारकरणे. गृहीतं वर्त-नियमो येन स. त्वत्सदशः-त्वया समः, परोऽन्यो नास्ति, यत्-यसात् कारणात्, तृष्यन्तः-तृषार्ताः, पान्यजनाः-पथिकाः, तेषां य उपकार:-जळदानेन तृषाच्छेदरूपः, तस्य घटनायां-सम्पादनविषये, वैमुख्येन-पराह्यखन्वेन, लब्धं-प्राप्तं, यत्, अयशः-अकीर्तिः,तस्य यो भारो महदाधिक्यं. तस्य प्रोद्वहने-प्रकर्षेण समुत्तोलनरूपे निर्यहणविषये, मरो:-म्रियते पिपासया जन्तुर्यस्मिन् स मरुः, तस्य निर्जलदेशस्य, [ 'मारवाड' इति प्रसिद्धस्य ]साहायकं साहाय्यं, कृपया करोषीलर्थः । भन्न समुद्रस्य स्तुतिन्याजेन निन्दाप्रतिणदनाच्यम-कारातिशयः, इति स्तुतिरूपो वाच्यो, निन्दा च व्यङ्ग्येति तयोः स्वरूपे भेदः ॥

पूर्व वाच्यार्थः प्रतीयते, स एव च न्यक्षक इति न्यङ्ग्योऽर्थः पश्चात् प्रतीयत इति वाच्य-व्यक्त्ययोः कालभेरोऽपि । वाच्यश्च शब्दमात्रमाश्चयते, व्यक्त्यार्थश्च शब्दार्थ-शब्द-तदेकदेशवर्णसंघटनां श्रयतीति तयोराश्रयभेगोऽपि. वाच्योऽर्थः शब्दानुशासन-च्याकरणाद्यर्थानुशासन-च्याकरणकोशादिज्ञानेन च सर्वेरेव ज्ञातं शक्यते, ब्यङ्ग्यार्थस्तु प्रकरणादिसहायप्रतिभानैर्मस्यसहितेन शब्दाद्यनुशासनेन

का० १४

ज्ञायत इत्यवगमप्रकारभेदस्तयोः, वाच्योऽधौं बोद्धमान्नस्य-सकलबोद्धजनस्य प्रतीतिमात्रविषयो न च चमत्कारकारी, व्यङ्गयार्थस्त विदग्धव्यपदेशभाजां सहद-यानामेव चमत्कारकृदिति कार्यस्य 'गतोऽस्तमर्कः' इत्यादौ प्रदर्शितदिशा संख्या-याश्च भेदाद वाच्यार्थोदतीव भिन्नः । किञ्च 'कस्स वण होई' इत्याद्यदाहियमाणे पद्ये सखीगतत्वेन तत्कालगतत्वेन च विषयस्य भेदः [तत्र वाच्यस्य नायिका-विषयः, ब्यङ्ग्यस्य च "इयं भ्रमरेण दृष्टाधरा न तूपपतिना" इत्यस्य तत्पति-र्विषयः ] इति, एतावति भेदे सत्यपि यदि वाच्यार्थ-ज्यक्त्यार्थयोरैवयं तर्हि क्रचि-दपि [नील-पीतादावपि ] परस्परं भेदो न स्थात्, यतश्चोक्तं वृद्धै:--''अयमेव हि भेदो भेदहेतुर्वा यद् विरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदो वा" इति, विरुद्धस्य-तदवृत्ते-र्धर्मस्य, अध्यासो-ज्ञानमेव भेदः भेदकारणं वा, किञ्च कारणस्य भेदोऽपि भेद-हेत्ररिति तदर्थः । उक्तञ्च विरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च वाच्यार्थ-व्यक्त्यार्थयोः पूर्वमेवेति तयोर्भेदः सुसिद्ध इति । न केवलं तयोर्थयोरेव वैधम्यं, किन्तु तदा-अययोवीचक व्यञ्जकयोरिप, यतश्च वाचकानामधीपेक्षा, वाचकागृहीतसंकेतं तं तमेवार्थं बोधयन्ति, व्यक्षकास्त् असदेव पावनःवादिकं पूर्वमसङ्केतितं तटे बोध-यन्तीति न वाचकःवमेव व्यञ्जकःवम् । किञ्च "वाणीरकुडंगु" इत्यादौ [द्विती-याध्याये व्याख्याते पद्ये ] प्रतीयमानं 'दत्तसंकेतः कश्चिछतागहनं प्रविष्टः' इति व्यक्त्यम् , अर्थमभिव्यज्य वार्यं 'वध्वाः सीदन्सङ्गीनीति शब्दप्रतिपाद्यमङ्गा-वसादरूपं स्वरूपे एव यत्र विश्राम्यति [ चारुत्वेन तात्पर्यविषयीभवदास्वाद्यतां गच्छति । तत्र गुणीभृतन्यक्न्ये मध्यमकान्यप्रभेदे न्यक्न्यार्थे तात्पर्याभावादतात्पर्य-भूतोऽप्यर्थः प्रतीतिपथमवतरन् व्यञ्जनभिन्नस्य कस्य व्यापारविषयो भवत्विति विचारणीयम् । अयमाशयः-यदुक्तं तात्पर्यविषयेऽर्थे शब्दः प्रमाणं, तदनपपन्नं, यतो व्यक्त्यस्य वाच्यताभ्युपगमेऽपि नानार्थन्यायेन तात्पर्यादेव नियमो वाच्यः, अन्यथा सर्वत्र सर्वव्यक्रयप्रतीतिप्रसङ्गात्। तथा च यत्र 'वाणीरकुडक्रुङ्कीना' इत्यादौ न्यञ्ज्यप्रतीताविप वाच्ये एव चारुत्वविश्रामस्तत्र तात्पर्याविषयो स्यङ्ग्योऽर्थः कथं प्रतीयेत ?। यत्परः शब्दः स शब्दार्थं इत्युक्तमतेऽप्ययं दोषो दुर्वारः । एतेन तात्पर्यमेव ब्यङ्ग्यप्रतीती ब्यापार इत्यपि निरस्तम् । तस्मात् तात्पर्यमभिधा वा न प्रतीयमानेऽर्थे व्यापारः । ननु व्यङ्ग्यार्थस्य भेदे नानास्त्रम्, अर्थान्तरसङ्क-मितवाच्यत्वादि-विशेषव्यपदेशविषयत्वम् , शब्दार्थोभयाघीनत्वं-प्रकरणादि-सापेक्षस्वमित्यादिकारणरूपेणोक्तं तच छक्ष्येष्वपीति व्यक्नास्य छक्षणागम्यत्वमेव

कुतो न स्वीक्रियते ?, .तथाहि-'रामोऽस्मि सर्वं सहे' [उदाहियमाण-स्निग्ध-इयामलकान्तीत्यादिपद्यस्थे ] इत्यत्र रामपदस्य सर्वेदुःस्वभाजनत्वे, एवं—

"प्रत्याख्यानरुचेः कृतं समुचितं कृतेण ते रक्षसा, सोढं तच तथा त्वया कुरूजनो धत्ते यथोचैः शिरः ॥ व्यर्थं सम्प्रति विश्रता धनुरिदं त्वद्वरापदः साक्षिणा, रामेण प्रियजीवितेन तु कृतं प्रेम्णः प्रियेणोचितम् ॥ [ प्रसन्नराघवे ]

[केनचिद् द्शिते लङ्कावृत्तान्तनाटके रावणेन सीताशिरद्छेदनं दृष्ट्वा राम शाह—]
हे प्रिये ! प्रत्याख्याने—निराकरणे रुचिर्यस्यास्त्रयास्ते, कृरेण रक्षसा—
रावणेन समुचितं [ शिरद्छेदनं कृतं, त्वया च तत्—शिरदछेदादि तथा सोढं यथा
कुलजनः—रघुकुलमनुष्यः, उच्चैः—उज्ञतं शिरो धत्ते—धारयति । त्वयि चारित्रादपेतायां लज्जया शिरो नतं स्यादिति भावः, नु-किन्तु, व्यर्थम्, हदं धनुर्विभ्रता ।
त्वद्वशापदः साक्षिणा, प्रियजीवितेन रामेण नु प्रेम्ण उचितं न कृतमित्यन्त्रयः ।
हत्यत्र रामशब्दः कातरेऽर्थे संक्रमितवाच्यः । किञ्च—

"रामोऽसौ भुवनेषु विकमगुणैः प्राप्तः प्रसिद्धिं परा– मस्मद्भाग्यविपर्ययाद् यदि परं देवो न जानाति तम् । बन्दीवैप यशांसि गायति मरुद् यस्यैकवाणाहति– श्रेणीभूतविशाखताखविवरोद्गीणैंः स्वरैः सप्तभिः ॥'' [ राघवानन्दे ]

रावणमुद्दिश्य बिभीषणोक्तिरियम्— रामः— सकलभुवनजनमनोरमणः, [ एतेन सर्वे तद्धितकारिण इति व्यव्यते ] असौ—सरदूषणादिनिहन्तृत्वेनातिप्रसिद्धो विलक्षणधेर्यगाम्मीर्यादिकाली भावनया प्रत्यक्षायमाणश्च, विक्रमगुणैः—न तु भवता समं लोकविद्वावणादिभिः, भुवनेषु,—न ग्रामेनापि नगरे नापि कस्मिश्चिद् भुवने, किन्तु भुवनेषु [ सर्वेषु लोकेषु ] परां—उत्कृष्टां, प्रसिद्धिं प्राप्तः—प्रख्याति प्रकृष्टां सिद्धिं वा गतः, एतेन तस्याजेयःवं समर्थितम् । ननु मया तु न ज्ञायत इति चेत् ? अत्राह्—तं यदि परं देवोऽसमद्वाग्यविपर्ययाद् न जानाति । यदि परमिति निपातोऽवधारणार्थः, तं देवो—दिव्यज्ञानवानपि भवान्, अस्माकं—सकलरक्षसां, भाग्यविपर्ययादेव न जानाति, भवतस्तु तद्धस्तेन मरणेऽपि परमपद्प्राप्तिः, किन्त्वस्माकं त्वद्विरहे महत् दुःखमनुभवनीयमिति भावः । विक्रमगुणानाह—एष मरुत्—वायुः, बन्दीव—वैतालिक इव, सप्तिभः स्वरैर्यस्य—रामस्य यशांति

२१२

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

गायति, कीद्दरीः खरैः ? एकबाणाहत्या जातानि यानि श्रेणीभृतविशालतालानां विवरणानि-रन्ध्राणि, तैरुद्गीर्णाः-प्रकाशिताः तैरित्यर्थः। श्रीरामेण सुप्रीवप्रत्ययाय सप्त ताळवृक्षा एकवाणेन विभिन्ना इति वाल्मीकीये रामायणे किष्किन्धाकाण्डे १२ सर्गे प्रसिद्धम् । अत्र रामपदस्य खरदृषणादिहन्तरि लक्षणेत्येकस्यैव रामपदस्य नानार्थत्वसर्थान्तरसंक्रसितवाच्यत्वं प्रकरणाद्यथीनार्थप्रतीतिविषयत्वं चेति स्यङ्गणा-र्थसाम्येन लक्षणेव व्यक्न्यमर्थमपि बोधयिव्यतीति नातिरिक्तव्यापारस्वीकारापेक्षेति चेत् ? अन्नोच्यते-लक्षणीयार्थस्य नानात्वेऽपि यथानेकार्थशब्दाभिधेया नियता एव तथैव तदर्थानां, [ छक्ष्यार्थानां ] नियतत्वमेव, यतश्च मुख्येनार्थेन नियत-सम्बन्धस्यैव लक्षणीयत्वात् . प्रतीयमानस्त्वर्थः प्रकरणादिविशेषवशेन क्षचिद्रिय-तसम्बन्धः, कचन नियतसम्बद्धसम्बद्धश्च [ परम्परितसम्बन्धः ] द्योत्यत इति तत्र लक्षणाया व्यापारत्वायोगः किञ्च लक्षणयाऽर्थबोधने मुख्यार्थबाधादित्रयं हेतुत्वे-नोक्तम्, तत्र 'अत्ता एत्य निमज्जती' त्याद्यदाहियमाणे पद्ये विवक्षितान्यपरवाच्ये ध्वनी, "मम धिम्मय" इत्युदाहृते पद्ये वाऽर्धशक्तिमूले व्यङ्ग्ये मुख्यार्थबाधी नास्त्येवेति कथं रुक्षणा ?। किञ्च रुक्षणायामपि प्रयोजनप्रतीतये व्यक्षनमाश्रीय-माणमित्युपपादितं प्राक् किञ्च यथाऽभिधाशक्तिः संकेतमपेक्षते, तथा लक्षणाऽपि. मुख्यार्थबाध-तचोगप्रयोजनरूपसमयविशेषमपेक्षत एव, अत एव तामभिधापुच्छ-भूतामाहुः। न च लक्षणात्मकमेव व्यक्षनम् । तस्य लक्षणामूलकत्वेन, तद्भिशा-भिधामूलकत्वेन च दर्शनातः, न च केवलं ततुभयानुसारिण्येव ध्यक्षना, अपि तु निरर्धकवर्णानुसारिण्यपि किञ्ज लक्षणाशब्दानुसारिण्येव ब्यञ्जना तु शब्दभिन्ना नेत्रत्रिभागावलोकनादिगताऽपि प्रसिद्धा । इत्थं चाभिधालक्षणातात्पर्यव्यापारत्रया-तिवर्ती व्यक्षनाव्यापारोऽनपद्वनीय एवेति सिद्धमेवोक्तस्थले निषेधस्य व्यक्क्य-त्वम् । तत्र 'अत्ता एत्थ निमज्जतीति' [ उदाहियमाणे ] नियतसम्बन्धः, 'कस्स व ण होइ रसो' इत्यादाबुदाहियमाणेऽनियतसम्बन्धः ।

"विवरीयरए लच्छी बंभं दट्टण णाहिकमलत्थं। हरिणोदाहिणणयणं रसाउला झित्त ढकेई ॥ " ( स० २१० ८१५ )

'विपरीतरते लक्ष्मीर्वह्माणं दृष्ट्वा नाभिकमलस्थं हरेदेश्विणनयनं रसाकुला झटिति स्थगयति, इति संस्कृतम् । विपरीतरतिसमये छक्ष्मीः-कमला नाभिकम-लस्थं- हरेर्नाभिकमले विद्यमानं, ब्रह्माणं दृष्टा [लज्जमाना] रसेन-सुरतावेशेन

[ ततो निवर्त्तितुमक्षमा ] हरे:-विष्णोः, दक्षिणनयनं [ सूर्योत्मकं ] स्थागयति-भाष्णादयति, हति वाच्योऽर्थः । अत्र सम्बद्धसम्बद्धस्य व्यक्ष्यत्वं तथाहि-हरि-पदेन दक्षिणनयनस्य सूर्योत्मकत्वं व्यज्यते, । तक्षिमीछनेन सूर्योस्तमयः, तेन च कमछसंकोचः, तेन च ब्रह्मणः स्थगनं, तथा सति च रतिकी द्वायास्तेनाद्दीनमिति स्वच्छन्दं निधुवनविकसितमिति व्यज्यते ।

अथ ये वेदान्तिन इत्थमाहु:-अखण्डवाक्यस्य वाक्यार्थे शक्तिः। तथा च वाक्यगम्ये व्यक्नोऽपि वाक्यस्य शक्तिरेवेति, तैरिप सांसारिकदशायामाविधिकव्यवहारावलम्बिभः, पद्पदार्थकल्पना कर्तव्येवेति तन्मतेऽप्यवद्यमेव "मम धिम्मय"
इत्यादौ व्यक्षना समाश्रयणीयैव । इत्थं हि वेदान्तिनामभिप्रायः-क्रियाकारकादिपुरस्कारेण शब्दानां प्रवृक्तिर्धर्मेधर्मिभावमपुरस्कृत्व न संभवति, धर्मधर्मिभावश्च
पपञ्चगोचरो वा स्याद् ब्रह्मगोचरो वा, नाऽऽद्यः- प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वात्, नान्त्यःब्रह्मणो धर्मशून्यत्वात्, अतः पद्पदार्थविभागमन्तरेणैव 'सत्यं विज्ञानम्'
हत्यादिवाक्यमखण्डमेवाखण्डब्रह्मवाचकमिति प्रतीयमानेऽपि वाक्यस्य शक्तिरेव ।
तत् तु न शोभनम्-व्यवहारमार्गे तैरिप पद्पदार्थकल्पनाया अवद्यमङ्गीकार्यत्वात् । व्यवहारे तेषां भट्टनयस्वीकारात् ॥

महिमभद्दस्त्वेवमाह-वाच्यादसम्बद्धोऽथीं वाक्याल प्रतीयते, तथा सित सर्व-सात् सर्वेप्रतीतिप्रसङ्गात्, सम्बन्धात् व्यङ्ग्य-व्यक्षकभावो भवस्ववस्यमप्रतिबन्धे [अनियतसम्बन्धे] न भवतीति व्यासत्वेन, नियतं [यत् ] विपक्षक्यानुत्तत्वेन रूपेण धर्मिनिष्ठत्वं [पक्षवृत्तित्वं] तेन व्रिरूपात् [सपक्षसत्त्व-विपक्षासत्त्व-पक्षसत्त्वरूपळक्षणत्रयवतो ] हेतोः [ळङ्गादेव] संभवतीति ळिङ्गाछिङ्गिज्ञान-रूपादुनुमानान्नासावावितित्त हति एवं च "मम धर्ममय" हत्यादौ मीरू-भ्रमणत्य कारणं भयकारणाभावः तद्विरुद्धं च भयकारणं सिंहः, तदुपळ्डधेः साध्यस्य अमणस्याभावोऽजुमीयत इति विध्यादौ वाच्येऽपि निषेधोऽनुमानादेव प्रतीयते अनुमानाकारश्च 'इदं गोदावरीतीरितकुः श्वभीरुअमणायोग्यत्वं साध्यं, सिंहचत्वं हेतुः, विपश्चो प्रामादिः, सपक्षश्च सिंहादिनिवासवनादिः, तद्रथं व्यञ्जनावस्यकतेति, तन्न युक्तम्–हेतुभृतस्य सिंहस्याप्रमाणभृत-पुंश्वळीवाक्य-प्रतीतत्वेन संदिग्धासिद्धत्वात् न च तादशो हेतुः साध्यमनुमापितुः कालीत, किञ्च स्वाम्यादेशेन, अनुरागेण, छोभनान्येन वा केनविद् विश्वष्टेन कारणेन भय-

#### कचिन्निषेधे विधिर्यथा—

"अत्ता पत्थ तु मज्जइ पत्थ अहं दियसयं पुळोपसु। मा पहिय! रत्तिअंधय! सेज्जाए महं तु मज्जिहसि॥" [ गा० स० ७. ६७. स० श० ६६९ ]

कारणसन्वेऽपि भीरोर्भ्रमणं भवतीस्यनैकानितक्त्वं हेतोः अथवा ग्रुनः कृपापात्रत्वेनाप्रतीकार्यत्वं तदीयस्पर्शस्याग्रुक्तिकरत्वं चेति हेतोरयं धार्मिकस्ततो विभेति,सिंहे
तेजस्विनि तु पराक्रमं प्रदर्शयितुं क्षक्रोतीति विरुद्धश्चेति दोषत्रयदुष्टेनानेन हेत्वाभासेन कथमनुमानं स्थात् ? व्यञ्जनावादिनस्तु-एवं विधाद् [ विधिरूपात् ] अर्थादेवंविधः [ निषेधरूपः ] अर्थः, उपपत्तिव्यास्यादि युक्त्यनपेक्षत्वेऽपि प्रतीयते,
इत्यसिद्धत्वादिकं न दूषणमिति तथा चोक्तमुद्ध्योते-व्यभिचारस्पूर्तिमतामपि
सामाजिकानामसत्यपि पक्षधर्मतानिश्चये संभावितादप्यर्थाद् व्यक्तेरदयादिति, किञ्च
व्याप्तिस्तरणादिकल्पनातो व्यञ्जनायाः कारणत्वकल्पनमेवोचितमिति न चोपपत्यनपेक्षत्वेऽपि व्यञ्चप्रतीत्यस्युपगमेऽतिप्रसङ्ग इति वाच्यम्, वऋित्वेदविष्टयस्य
नियामकत्वात्, एवं चावागोचरब्रह्म [तत्स्वरूपरस् ] प्रदिपादिकेयं व्यञ्जनावृत्तिब्रह्मणाऽप्यपलपितुमशक्येति संक्षेपः। तस्मात् साध्क्तम्-'अत्र विस्तव्धो अमेति
विधिवाक्यवः इसादिना वृत्तिग्रम्थेनात्र निषेधस्य व्यञ्चत्वम् ।

क्षचित्रिषेधे विधेव्यं अनमाह-क्षचित्रिषेधे विधिरिति। अत्ता प्रशेति श्रश्चरत्र निमजति, अत्राहं दिवसकं प्रलोकय, मा पिक ! राज्यन्धक ! आवयोः श्रथ्यायां माङ्क्षीः ॥ इति संस्कृतम्। हे राज्यन्धक ! -तैमिरिक !, पिक !- पान्थ !, अत्र - अस्मन् स्थाने, श्रश्चः - मरपतिजननी, निमजति - जराधिक्येन निश्चेतनं होते, अत्र - विद्यसकं - दिनं व्याप्य, सम्यक् पश्च [अन्यया] आवयोः - श्रश्चः स्वय्यायों मा माङ्कीः - निःसंज्ञो मापतेः। अत्र श्रश्च्यत्वेन पोषणीयत्वं प्रतियते । नतु तिहं कथमवसर व्यव्यते, तेन चाभिलाषस्य गुप्तत्वेन पोषणीयत्वं प्रतियते । नतु तिहं कथमवसर इति बाङ्गापनोदाय तस्याः सर्वदा भयकारणत्वाभावमाह-अत्र निमजतीति-अत्रेत्यनेन स्वसापस्थानाद् दूरे स्थितिः, निमजतीति निर्जागरणं च स्वापो बोधितः, अत्रस्थनेन तन्मार्गसमीपदेशः परिचायितः, अद्दमित्यात्मनोऽङ्गस्या निर्देशनोपभोगयोग्यत्वं स्वितम्, 'दिवसक' इस्रत्र साम्प्रतं विद्वकारित्वेन कुत्सा-

अत्रावयोः राय्याया मा निषत्स्यसीति निषेधवाक्ये 'इयं श्वश्च राय्या' 'इयं मच्छय्या' इति दिवाण्युपलक्ष्य रात्रौ त्वयेहागन्तव्य-मिति विधिः प्रतीयते ।

क्रचिद् विधौ विध्यन्तरं यथा— "बहलतमा हयराइं अज्ज पउत्थो पई घरं सुन्नं। तह जग्गिज सयज्झय! न जहा अम्हे मुसिज्जामो"

[ गा॰ स॰ ४. ३५. स॰ श॰ ३३५ ]

बोधकः कन्, तस्मात् सम्प्रति केवलं परस्परावलोकनसुखमेवानुभवावः, पथिक !' इति सम्बोधनं च चेति तेऽपि तव न दोषावहम्, हित न भेतन्यमिति स्चितम् । रात्राविधिकमदनोद्देकादेवान्ध हित वा राज्यन्धेति व्यङ्ग्यम्, तेन च शय्याविभागानभिज्ञताऽपि । शय्यायां मा शयिष्ठा अपि तु मिय मा आवयोरि तु मर्यव, मा शयिष्ठा अपि तु प्रहरचतुष्टयमपि निधुवनेन कीडाबहे, इत्यादिक, मनेकमर्थ 'अहम्' इति निपातो द्योतयित । आवयोने तु ममेत्युक्तवा विशेषवचनेन शङ्काऽपनोदिता । अत्र कथं विधेब्येङ्ग्यत्वमित्याह—अत्रावयोरित्यादिनाइस्थं हि शय्यायामापतनस्य निषेधो वाच्यः, व्यभिचारिणोः प्रतिपाद्यप्रतिपादकत्या चेयं श्वश्र्राय्ये च ममेति दिवाप्युपलक्ष्य रात्रौ त्वया निःशङ्कमागन्तव्य-मिति विधिधर्वन्यते ।

कचिद् विधो वाच्ये विध्यन्तरप्रतीतिर्यथा—बहल्यतमा ह्यराई इति-बहल्यतमा इत्रात्रिरद्य प्रोषितः पतिर्गृहं झून्यम् । तथा जागृहि प्रतिषेतिन् ! न यथा वयं मुख्यामहे ॥ इति संस्कृतम् । हतरात्रिः—निन्दापात्रमियं निशा। बहल्ं—बहुतमो — ध्वान्तं यस्यां तथाभूता, प्रगाडान्धकारा, पितः—स्वामी, [ न तु प्रियः ] अद्य प्रोषितः—अद्येव प्रवासाय गतः, गृहं झून्यं—जनसंपर्करिहतम्, हे प्रतिवेतिन् !— समीपतमगृहवासिन् !, तथा—तेन प्रकारेण, जागृहि—निवृत्तनिद्वस्वमुपेहि, यथा—येन प्रकारेण, वयं न मुख्यामहे । अत्र स्वामीस्युत्तया तद्रतप्रीतिविरहस्यनद्वारा तद्विषयकचिन्ताधून्यत्वप्रकटनेन मन्मथिवल्यत्वाधप्रसरस्वमुक्तम् । अद्य प्रोषित इति तत्परावर्तनजन्याया भीतेरभावः सूचितः । गृहं झून्यमित्यनेन परकर्गृकविष्ठराहित्यं द्योतितम् । प्रतिवेशिक्षित्यनेन गृहान्तरावस्थितः जनकर्गृकदर्शन-विषयत्वेऽपि त्वयि कार्यान्तरप्रयुक्तागमनसमर्थनसम्भावनया क्षस्य-भावः । 'ययम्' इस्यात्सीयत्वमात्मिन बद्धाशत्वं चोक्तम् । तथा यथा पदाभ्यां

#### सालङ्कारचुडामणौ काच्यानुशासने

अत्र यथा वयं न मुष्यामहे तथा त्वं जागृहीति विध्यभिधाने रात्रिरत्यन्धकारा, पतिः प्रोषितः, गृहं शून्यम्, अतस्त्वमभयो मत्पार्श्वमागुच्छेति विध्यन्तरं प्रतीयते ।

क्रचित्रिषेधे निषेधान्तरं यथा-

"आसाइयं अणाएण जेत्तियं तेत्तियण बंध दिहिं। ओरमसु वसह ! इण्हि रिक्खज्जइ गहवईच्छित्तं ॥" सि० श० ९५८ ]

अत्र गृहपतिक्षेत्रे दुष्टवृषवारणापरे निषेधवाक्ये उपपतिनिवारणं निषेधान्तरं प्रतीयते ।

क्रचिटविधिनिषेधे विधिर्यथा—

"महुएहिं किं व पंथिय! जइ हरिस नियंसणं नियंवाओ। साहेमि कस्स रन्ने गामो दूरे अहं एका ॥"

िस० श० ८७७ ]

सम्निहितप्रतिवेशिपुरुषकृतप्रवेशस्मरक्रीडादिरखिलोऽप्यर्थः समुद्ध्योतितः । तथा चोक्तं वृत्तौ-अत्र यथा वयं न मुख्यामहे तथा जागृहीत्यादिना । तथा च समीपोपसर्पणपूर्वकनिधुवनादिविधिव्यंज्यत इति ॥

एवं विधौ विध्यन्तरब्यञ्जनरूपविशेषमुक्त्वा प्रतिषेधे प्रतिषेधान्तरध्वनिरूपं विशेषसुदाहरति-असाइयं अण्णाएणेति"मासादितमज्ञातेन यावत् तावता बधान धतिम् । उपरम वृषभेदानीं रक्ष्यते गृहपतिक्षेत्रम् ॥'' इति संस्कृतम् ।

काचिद्रपपतिं निवारयन्ती वृषभाऽन्योक्तया आह्- हे वृषभ ! अज्ञातेन-क्षेत्रपतिनाऽनवलोकितेन, यावत् , भासादितं-क्षेत्रगतं धान्यादि भक्षितं. तावता धतिं-संतोषं बधान, इदानीं रक्षकेन गृहपतेः क्षेत्रं रक्ष्यते, आगतो रक्षकस्तेन चावलोकने बन्धनादिसम्भावनेत्युपरमेति वाच्यम् । हे वृषभ !-वृषवद् यतस्ततः सर्वासु गमनशील ! जार ! गृहपतिनाऽज्ञातेन यावत्कालं त्वया तदीयक्षेत्रस्य िदाराणाम् ] उपभोगः कृतस्तावतैव संतोषं कृत्वा साम्प्रतं, तस्य क्षेत्रस्य रक्षके ग्रहपतौ समागते उपरमेति निषेधान्तरं च व्यङ्ग्यमित्यत्र 'गृहपतिक्षेत्रम्' इत्या-दिनोक्तम् ॥

एवं चतुर्विधं वैचित्र्यं प्रतिपाद्य क्रिचिद् विधि-निषेधयोरुभयोरभावेऽपि विधिप्रतीतिस्थलमाह--महुएहिं किं वेति।

अत्र विधिनिषेधयोरनिभधाने अहमेकािकनी, त्रामो दूर इति विविक्तोपदेशािकतम्बवासोिप मे हरेति विधिः प्रतीयते ।

कचिद्विधिनिषेधे निषेधो यथा—

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"जीविताशा बलवती धनाशा दुर्वला मम । गच्छ वा तिष्ठ वा कान्त! स्वावस्था तु निवेदिता ॥"

"मधुकः किं वा पान्थ ! यदि हरसि निवसनं निवम्बात् । कथयामि कस्यारण्ये, प्रामो दुरेऽहमेकाकिनी ॥" इति संस्कृतम् ।

अरण्ये मधुकपुष्पाणि चिन्वन्तीं विनेतां द्रष्ट्वा साभिकाषः पथिकस्ततो मधुकाति ययाचे, ततः सा तस्य भावं विज्ञायाह—'हे पान्य!, मधुकैः किं—मधुकानां याचनया किं गोपयसि स्वाभिप्रायं, यदि नितम्बात् निवसनमपि हरित तथापि अस्मिन्नरण्ये कसी कथबिष्यामि न च कस्यापि इहागमनशङ्काऽपि, यतो प्रामो दूरे, त्वया सह काचिदन्येह तिष्ठन्ती सम्भाव्यत इति चेदन्नाह—अहमेकेति । अत्र व्यङ्कां दर्शयति—अत्र विधिनिषेधयोरनभिधान इत्यादिना-न चान्न विधिरुक्तो नवा निषेधः, तथापि 'अहमेकाकिनी [स्वतन्ना ] प्रामो दूरे' इति विविक्तोपदेशान्नितम्बवासोऽपि मे हर इति विधिः प्रतीयते एव, कस्मै कथयामित्याद्युक्त्या च तस्य भयापनोदनं कृतमिति विजेयम् ॥

तुल्यन्यायेन विधिनिषेधयोरुभयोरभावे निषेधं व्यङ्ग्यसुदाहरति—जीवि-ताज्ञा बळवतीति—

धनोपार्जनाय परदेशं यियासोः प्रियतमस्य यात्रानिश्चयं विज्ञाय 'गच्छेयं न वा' इति तेन पृष्टा वा नायिका 'मा गाः' इत्यस्य मङ्गळतया, तिष्ठेत्यस्य प्रभुतायोतकतया, गच्छेत्यस्य स्वप्रतिकृळतया च विधि निषेधयोः कथनेऽक्षमा प्राह हे कान्त ! कामनाविषयीभूत ! मम जीविताशा बळचती कथि त्वत् वदागमनपर्यन्तं जीवेयमित्येव प्रयक्षेनाशास्यते, जीवनस्यैवाशास्यत्वेनानिश्चितत्त्वे च धनाशा त्विय समागते व्वदानीतधनोपभोगाशा च सुतरां दुवेळा, ततश्च मया स्वीयावस्था निवेदित्वेव, तां विज्ञाय, गच्छ वा तिष्ठ वेति । तथा च विधि-निषेधाभावेऽपि स्विय गते त्वदायस्त्रजीविताऽई न जीविष्यामीति प्रतिपादनद्वारा निवेधो गम्यत

#### सालङ्कारचूडामणौ काच्यानुशासने

अत्र गच्छ वा तिष्ठ वेत्यविधिनिषेधे जीविताशा बलवती धनाशा दुर्वला ममेति वचनात् त्वया विनाहं जीवितुं न शक्तोमीत्युपक्षेपेण गमननिषेधः प्रतीयते ।

कचिद् विधिनिषेधयोर्विध्यन्तरं यथा—
"नियद्दयदंसणुक्षित्त ! पहिय ! अन्नेण वद्यसु पहेण ।
गहव्दध्या दुस्त्रंघवाउरा इह हयग्गामे ॥" [ स० रा० ९५७ ]
अत्रान्येन पथा ब्रजेति विधि-निषेधयोरिभधाने हे स्वकान्ताभिरूपताविकत्थन ! पान्थ ! अभिरूपक इह ब्रामे भवतो गृहपतिस्रुता
द्वष्ट्यरूपेति विध्यन्तरं प्रतीयते ।

एव । तदाह—गच्छ वा तिष्ठ वेत्यविधिनिषेधे इति । गच्छेति विधिः, तिष्ठेति गमनाभावप्रयोजकस्थितिविधेर्निषेधरूपत्वान्निषेध एवेत्यविधिनिषेधत्वं स्पष्टम् ॥

कचिद्विधिनिषेधयोरुभयोः सतोर्विध्यन्तरमेव प्रतीयते, तदुदाहरति-यथा-नियदइयदंस्रणेति-निजद्यितादर्शनोत् क्षिप्त ! पथिक ! अन्येन वज पथा । गृहपतिदुहिता दुर्लेङ्क्या वागुरा इह हतग्रामे ॥ इति संस्कृतम् । निजद्यितायाः-निजवध्वाः अदर्शनेन उत्क्षिप्त ! भ्रान्तान्तरङ्ग ! पथिक ! पान्थ ! अन्येन-सम्प्रति समधिष्ठिताद्विन्नेन, पथा वज-गच्छ, मार्गान्तराश्रयणपूर्वकप्रयाणेनैव त्वया स्बजामः शीघ्रं प्राप्तं शक्यते, येन च स्वीयद्यिता दृष्टं शक्यते, यामनीक्षितवत-स्तवेयान् सम्भ्रमो दृश्यते ] नन्वयमपि मार्गोऽसाद्वामाभिमुखमेव प्रयाति, तथा चानेनापि प्रामप्राप्तिर्निश्चितैवेति किमिति मार्गान्तरोपसर्पणमादिशसीति चेदत्राह इह स्वया सम्प्रति प्रविश्यमाने, हतप्रामे-दुःशीलखर्वटे, गृहपतिदुहिता-प्राम-मुख्यस्य कन्या, दुर्रुङ्म्यवागुरा-दुरतिक्रमः पान्नः । अयमान्नयः-स्वं स्वप्राणप्रिया-विरहोस्कण्डितो येन मार्गेण चलितोऽसि तेन पथा वजता त्वयाऽस्य ग्रामस्य मुख्य-गृहपतेर्देहिताऽवश्यं दृष्टव्या, तस्यां च दृष्टायां तव तद्रपलावण्याहृतचेतसस्ततो गमनं झटित्यसम्भावितमिति यदि स्वद्यितां शीव्रं द्रष्टमिच्छसि तर्हि त्यजैनं मार्गिमिति वाच्योऽर्थः । अथ किं व्यज्यते तदाह—अत्रान्येन पश्चेत्यादिना । एवं सम्भ्रममालोक्य ते स्वकान्ताया अभिरूपता ख्याप्यते. त्वमपि च तामेव स्वसमानामभिरूपां जानासि नान्यामिति. त्वया स्वीयमध्यारूप्यं मन्यते. तथा

# क्रचिद् विधिनिषेयोर्निषेधान्तरं यथा— "उच्चिणसु पडियकुसुमं मा धुण सेहाल्रियं हल्यिसुण्हे ? । एस अवसाणविरसो ससुरेण सुओ वल्रयसद्दो ॥" [स० रा० ९५२]

च त्वयाऽत्रत्या गृहपतिदुहिताऽवश्यं द्रष्टव्या यथाऽयं तवोभयविषयाभिरूपता-मदो यास्यति, प्राप्स्यसि च दृष्टिफलम् । सा च गृहपतिदुहितेति तस्या दुर्छलिता-त्वेन स्वाच्छन्यं, ग्रामस्य हतत्वोक्तया चात्र दुष्टं व्यवहरन्त्या अपि तस्याः कोऽपि निवारको नास्ति, दुर्लङ्घयवागुरेति कथनेन रूपयौवनसमृद्धत्वं युवजनाकर्षकत्वं च सूच्यते । तथा चानेनैव पथा व्रजेति विधिः प्रतीयते । अत्रान्येन पथा व्रज, नानेनेति रीत्या विधिनिषेधावुभावुक्ताविष विध्यन्तर एव पर्यवस्यतो न तु स्वार्थे तयोस्तात्पर्यम् ॥

क्षय विधि-निषेधयोरुभयोः सतोरपि निषेधान्तरप्रतीतिरुदाहियते — उच्चिणस्र इति—''उचिनु पतितानि कुसुमानि, मा धुनीः रोफालिकां हालिकसुषे !। एष तेऽवसानविरसः श्रद्धारेण श्रुतो वलयशब्दः ॥'' इति संस्कृतम् । कचिदिह 'विसमविरावो' इति पाठः समुपलभ्यते तस्य च 'विषमविरावः' इति च्छाया । काचिद् गृहपतिस्तुषा अविनीतकामुकेन पुष्पवाहिकायामुद्वेलं कीडन्ती बल्य-शब्देन बहिरपि श्रयमाणा गोपनकामनया बहिःस्थितया सख्या प्रतिबोध्यते-हे हालिकसुषे !-हलवाहपुत्रवधु ! क्रियाकोशलानभित्रे !, पतितानि-बृक्षाद भूतले स्वयं निपतितानि, कुसुमानि-शेफालिकायाः पुष्पाणि, उचिनु-संगृहाण, शेफालिकां-श्वेतनिर्गुण्डीलतां मा धुनीः-पुष्पाणि पातयितुं मा कम्पय, यतः, अवसानविरसः-अत्यन्तविकृतः, तव, वरुयशब्दः-कङ्कणध्वनिः, एषः-यो मया प्रत्यक्षीकियमाणः, स श्वद्यरेण-त्वत्पतिपित्रा श्रुतः, तस्य चास्यां छतायां महा-नादर इत्यस्यामधिकं धुतायामसौ कुप्यति । अत्र पतितकुसुमानि उचिन्विति विधिः, शेफालिकां मा धुनीरिति निषेधः, तयोरुभयोरिह केवलमन्यं प्रति वक्त-ब्यत्वेन, हालिकस्नुषां प्रति तु चौर्यरते-एव'मवसानकालिकः पुरुषे श्रान्तेऽन्ते विपरीतरतप्रसक्तौ नायिकाया विशेषचेष्ट्रया तत्समय एव वलयशब्दस्याधिक्येन स तत्कालिकतयोक्तः, स च यद्यपि विशिष्टरसयुक्तस्तथापि परश्रवणगोचरतया तव रसस्य विरुद्धो भविष्यतीति विरसत्वं तस्येति स निवारयितन्य इति ध्वनिः ।

## सालङ्कारचूडामणौ काब्यानुशासने

अत्र पतितं कुसुममुचितु मा धुनीहि शेफालिकामिति विधिनिषे-धयोरभिधाने सिख ! चौर्यरते प्रसक्ते वलयशब्दो न कर्तव्य इति निषेधान्तरं प्रतीयते ।

कचिद् विधावनुभयं यथा— "सणियं वच्च किस्रोयिः; पए पयत्तेण ठवसु महिवद्वे। भज्जिहिसि वत्थयत्थिण विहिणा दुक्खेण निम्मविया॥

अत्र शनैर्वजेति विध्यभिधानेन विधिर्नापि निषेधोऽपितु वर्ण-ना मात्रं प्रतीयते ।

कचिव् विधौ वाच्ये-विधि-निषेधयोः कस्याप्यप्रतीतिरिति तदुदाहर्तुमाह—किचिव् विधावनुभयमिति । सणियं वच्च किस्तोयरीति—"शनकैर्व कृशोदिरि!, पदौ प्रयक्षेत स्थापय महीपृष्ठे । मङ्क्ष्यसि विस्तृतस्थानानि, विधिना प्रयक्षेत निर्मितानि ॥'' इति संस्कृतम् । कश्चित् कामुकः कचिद् यान्तीमिस्सारिकां दृष्टाऽसि' इति प्रतिवोधनपूर्वकं स्वाभिमुखीकरणायाह-हे कृशोदिरि!— कृशम्—अस्थूलम्, उद्दर्ग—मध्यभागो यस्याः सा, तत्सम्बुद्धौ हे तनुमध्ये !, शनैः-मन्दं, वज—पाहि, तत्प्रकारमेवाह—पदौ—चरणौ, प्रयक्षेत—सावधानतया निष्नोक्तप्तदेशं दृष्ट्वा, महीपृष्ठे पृथ्वीतले, स्थापय, कृत इति चेत्—[अशनैगंमने] विधिना—ब्रह्मणा, प्रयक्षेन—महता श्रमेण, निर्मितानि—संघितानि, विस्तृतस्थानानि—ऊक्तितस्वधः स्थलादिप्रदेशान् , भङ्क्ष्यसि विधयिष्यसीत्यर्थः, मध्यस्य कृशतया निन्नोव्यतप्रदेशे कदाचित् पतितौ पादौ तदा मध्यस्य भङ्गे मारभूतानां तेषां भङ्गोऽवद्यं भावीति भावः । अत्र विधः—शनकेर्वजेति स्पष्टः, किन्तु वक्तुगंमने गमननिषेधेऽन्यत्र वा कापि तात्पर्यमिति निर्धारयितुं न शक्यते, तदाह—अत्र दान्वेत्रजेति विध्यभिधानेति, तिहं किं प्रतीयत इति चेदन्नाह—वर्णानामात्रमिति—तस्याः स्वरूपवर्णनमात्रं प्रतीयत इति भावः ॥

क्रचित्रिषेधे वाच्ये विधि-निषेधयोरुभयोर्मध्ये कस्याप्यप्रतीतिः, यथा-दे आ पसिद्ति-''प्रार्थये प्रसीद निवर्तस्य मुखशशिज्योत्काविन्नुस्तमोनिवहे! अभिक्षारिकाणां विव्नं करोष्यन्यासामपि इताशे! ॥'' इति संस्कृतस्। काचिद्मिसर्तुं प्रस्थिता स्वयमेव गृहमागतं प्रियतममवलोक्य, स्वयं निवर्ति- क्वचिन्निषेधेऽनुभयं यथा—

"दे आ परिस्ञ निअत्तसु मुहससिजोण्हाविस्रुत्तमोनिवहे । अहिसारिआण विग्धं करेसि अण्णाण वि हयासे ॥ [ ] अत्र निवर्तखेति निषेधाभिधाने न निषेधो नापि विधिरपि तु मुखेन्द्रकान्तिवर्णमामात्रं प्रतीयते ।

कचिंद् विधिनिषेधयोरनुभयं यथा—

"वश महं सिअ पक्कांप होंतु नीसासरोइअव्वाइं। मा तुज्झ वि तीप विणा दक्खिण्णहयस्स जायंतु॥" [स० रा० ९४४]

ष्यमाणाऽपि गच्छन्तीव तेनैवमुच्यते । मुखस्य शशिरूपस्य ज्योरस्वया विलुस्त समसां निवहः –समूहो यया तत्सम्बुद्धौ –हे वदनेन्द्रुचन्द्रिकानिरस्ततमस्तोमे !, [खामहं ] प्रार्थये –निवर्तस्वेति –मा प्रयासीः, कृत इति चेत् ? शूणु –हे हताशे ! हता मदीया श्वाशा यया तथाभूते ! [बहुकालं ] मया सङ्केतस्थाने त्वदागम्म ममप्रस्थाशा स्थितेन त्वामनायातां वीक्ष्येवेहायातमिति तादशासि, एवं चैतस्य सम्बोधनस्य समर्थनसम्भवे 'हताशे' इति सम्बुद्धेरनौचिती ध्वन्यालोक्तरिकोक्ता चिन्त्या, न च संकेतस्थानमनायातामपरामां गच्छतोऽस्थानौचिती प्रतीयेतेति चेत् ? बहुशः परीक्षितरागायाः कारणविशेषविनिपातेन सम्भाव्यमानागमनायाः स्थितिज्ञानायागमनस्य विशेषक्रेहच्यक्षकवात् । भन्यासामि अभिसारिकाणां विश्लं करोषि, कृष्णपक्षेऽभिसारिका नीलिवसनाः सस्थोऽभिसरन्ति, त्वया च समुखप्रकाशेन दिशो वितिमिराः कियन्त इति ता अपि जनवीक्षणभयान्नाभिसरिष्यन्तीति भावः। ध्वन्यालोकटीकायां तु अस्य पद्यस्य प्रकरणनिर्देशो इत्थमुकः —

"नायकः स्वापराधमवधाय सङ्केतस्थलान्निवर्त्तमानां द्यितां निवर्तयँश्वाधु-नाऽजुनयति, अथवा नायकस्य गृहमेवागच्छन्तीं प्रत्यप्रत्यमिज्ञानच्छलेन, तटस्थस्य वाऽभिसारिकासामान्यं प्रत्यदो वचनमिति अत्रानुभयप्रतीतिमाह्-निवर्तस्थिति निषेधामिधान इत्यादिना। मुखेन्दुकान्तिवर्णनामात्रमिति— मुखेन्दुकान्तेः गुक्रपक्षकारकस्वप्रत्यायनेनातिश्वयकान्तिमस्वं तेन च तद्गत भारमाभिलाषो व्यक्त इत्येतावदेव प्रतीयते, नवा विधिनवा निषेध इति ॥

कचित् विधि-निषेधयोः सतोरपि तयोर्मध्ये कस्याप्यप्रतीतिमुदाहरति-वच महं खिएति-"वज ममैवैकस्याः भवन्तु निःश्वासरोदितव्यानि मा तवापि

अत्र ममैव निःश्वासरोदितन्यानि भवन्तु, मा तवापि तां विना तानि जायन्तामिति विधिनिषेधयोरभिधाने न विधिर्नापि निषे-धोऽपि तु कृतन्यलीकप्रियतमोपालम्भमात्रं प्रतीयते ।

कचिद्विधिनिषेधेऽनुभयं यथा—

"णहमुद्दपसाहिअंगो निद्दाघुम्मंतलोअणो न तहा । जह निव्यणाहरो सामलंग ! दूमेसि मह हिअयं ॥ [ स० रा० ९३७ ]

तया विना दाक्षिण्यहतस्य जनिषत ॥" इति संस्कृतम् । सपत्नीसमासक्तं तदन्तिके गन्तुमुत्सुकं स्वानुरोधेनाप्रकटिताभिष्रायं निःश्वासादिना काचिन्नायकं प्रत्याह, अथवाऽद्य ममैव सन्निधे स्थातव्यमिति प्रार्थनामनङ्गीकुर्वन् केवलं निःश्वसन् कश्चित् कथान्विदेवमुच्यते-वज स्वप्रेयसीगृहं गच्छ, एकस्याः-एकाकिन्या ममैव निःश्वासरोदितव्यानि भवन्तु, त्वद्वियोगदुःखभागिन्यहमेकैव तिष्ठेयमिति वरम् , किन्तु, दाक्षिण्येन अनेककान्ताविष्याविष्मानुरागेण, हतस्य नष्टस्य, [न तु प्रेमगुणोत्कर्षापकर्षविवेकिनः] तया-प्रेप्सितप्रेयस्या विना, तद्विरहेण निःश्वासरोदितन्यानि मा जनिषत । इह 'दुःखी स्थामहमेक एव सकलो लोक: सुखं जीवतु" इति न्यायेन सर्वथाऽनिष्टस्यापि प्रियगमनस्य विधिर्वाच्यः । त्वन्मनो नितरां तस्यामासक्तमिति त्वदीयं शठत्वमवधारितं अतो मस्समीपे स्थित्वा कृतं कृतकदाक्षिण्यप्रकटनेनेति, विधि निषेधाभ्यामुदासीनमनुभयास्मकं तदुवालम्भनात्मकं वस्तु व्यक्त्यमिति तदाहु-अत्र ममैव निःश्वासरोदितव्यानीत्यादिना-ममैवेति कथनेन न तव न वा तस्याः इति, यतो न सा मत्समा इतभाग्या, भवन्त्वित-दःसह।न्यपि सन्तु, न तु त्वत्समागमसुखानि, दाक्षिण्यमात्रेणैवेह स्थितोऽसीति विज्ञाते त्वयि स्थितेऽपि मम निःश्वासादीनि न निवर्तन्ते, तद् द्वयोरपि क्वेशस्यावस्यम्भावे वरमेकस्य। मभैव क्वेशभाजनस्वम्, तया विनेति कथनेन न मःकोपकृतस्तव कोऽप्यनुशय इति चाविद्यते ॥

अथ क्वचिद् विधि-निषेधयोरुभयोरभावेऽनुभयप्रतीतिसुदाहरति-णसुहेति-"नस्रमुखप्रसाधितःङ्गो, निद्रावृर्णलोचनो न तथा । यथा निर्वणाधरः स्याम-लाङ्ग! दूनयसि मम हृदयम्" ॥ इति संस्कृतम् । काचिद्न्यासङ्गस्चकचिह्नितं

रुखेक्षित इति ॥

विगतमत्सराया मम न तथा नखपदादि चिह्नं भवदङ्गसङ्गि खेदावहं यथा—अर्धनिष्पन्नसंभोगतयाऽधरदशनासंपत्तिरितीष्पिक्तोपगोपनमुपभोगोद्भेदेन कृतं-वाच्योऽर्थः। तद्वलसमुत्थस्तु—सहद्वयोत्प्रेक्षितोऽस्यन्तवाल्लभ्यान्मुखचुम्बनपर एव तस्यास्त्वं यत्त्वदधर्यण्डनावसरोऽस्या वराक्या न संपन्न इति न केवलं तस्या भवानित्यल्लभो यावद्भवतोऽपि सा सुतरां रोचत इति वयमिदानीं त्वत्य्रेमनिराशाः संजाता इति नायिकाभिष्रायो -व्यक्न्यः।

कचिद्वाच्यादविभिन्नविषयत्वेन व्यवस्थापितो यथा— "कस्स व न होइ रोस्रो दट्टूण पिआइ सव्वणं अहरं सभमरपउमग्घाइरि वारिअवामे सहस्रु इर्ण्हि ॥ [स० रा० ८८६]

वृणंन्ती लोचने यस्य स त्वं तथा मम हृदयं न दूनयित यथा, हे श्यामलाङ ! निर्मणाधरः-नायिकाकर्तृकाधरपानस्चकचिह्नरहिताधरः, मम हृदयं दूनयित-दुःखीकरोषीत्यन्वयः । अत्र किं वाच्यं किं वा व्यंग्यमिति वृत्तावेव स्पष्टम् तथा हि-विगतमत्सरायाः त्वामन्योपभोगचिह्नितमपि विलोक्य मत्तरेण-ईव्यंया रहिताया मम, भवदङ्गसङ्गि नस्यपदादिषिद्धं, मत्सपत्नीकृतं भवदङ्गे वर्त्तमानं नखावातादि चिंहं तथा अत्यन्तं, न खेदावहं दुःखजनकं, यथाऽधीनव्यन्नसम्भोगतयाऽधरदश्चानस्यासम्पत्तिः अधरस्य निर्वणत्वेन तयाऽधरो न दृष्ट इति सम्भोगस्याधीनव्यन्त्वं प्रतीतम् खेदावहेति, उपभोगोद्धेदेन सपत्नीसंगमप्रकटनपूर्वकम्, ईव्यक्तिपगोपनं कृतं, वाच्योऽधः । तद्वलसमुत्थस्तु-वाच्याधेन प्रतीयमानस्तु "अत्यन्तवाल्लभ्यात् तस्य भतित्यवल्लभावेन त्यं स्वयमेवान्तं यावत् मुखचुम्यनपर आसीः, यत् यस्मात्, अस्या वराक्याः [ व्यञ्जनया महाभाग्याः] तवाधरस्य खण्ड-

कान्तं प्रत्याह-नवमुखै:-नखाघातैः, प्रमाधितं-भूषितमङ्गं यस्य तादशः, निद्रया

इत्थं कथिञ्चद्वाच्यसम्बद्धान् व्यङ्गयानुदाहस्य साम्प्रतं वाच्याद् विभिन्न-विषयं व्यङ्गयमुदाहरति-कस्त्त च ण होइ इति । "कस्य वा न भवति

नायावसर एव न त्वया दत्तः, इति न केवलं तस्या भवानतिवल्लभः [ नख-पदादिस्चितत्वात् ] किन्तु [निर्मणाधरत्वेन स्चिता ] साऽपि तवातिवल्लभेति वयमिदानीं त्वलेमनिराज्ञा इत्यादि नायिकायाः अभिप्रायः" व्यक्त्यः सहदये-

# सालङ्कारचूडामणौ काव्यानुशासने

# अत्र वाच्यं सखीविषयं, व्यक्क्यं तु तत्कान्तोपपरयादिविषयम् ।

रोषो दृष्टा प्रियायाः सत्रणमधरम् । सञ्चमरपद्मात्रायिणि वारितवामे ! सहस्त्रे-दानीम् ॥" इति संस्कृतम् । प्रियायाः-स्वपत्थाः, सञ्चणम्-अनात्म(पर)कृत-क्षतभाजम् , अधरं दृष्टा-अपूर्वतया विलोक्य, कस्य वा-अनीष्यालीरपि रोषो न भवति-अपि त सर्वस्थापि भवत्येव । अमरेण सहितं-सभ्रमरं यत पर्यः तदाब्रातुं शीलमस्या इति तथाभृते ! शिलं हि केनापि प्रकारेण वारियतुं न शक्यत एव ], अत एवाह-वारितवामे इति-वारिते-मा सभ्रमं पद्मं व्रासी-रिति निवारणे कृतेऽपि, वामे-तदनङ्गीकारिणि !, इदानीं-पतिसंशयदशायां स्वानुचिनाचरणफलभोगावसरे वा, सहस्व-स्वदुरभिनिवेशसम्भवां पतिकृतामु-पालम्भपरम्परां रोषनियन्नणां वा मर्षयेति भावः । एतश्च-अविनयरमणेन खण्डिताधरां काञ्चित्रायिकां प्रति तद्दर्शनकृतपतिकोपमोषाय तत्पति तत्र स्थितं जानन्त्यप्यविदितमिव प्रकाशयन्ती काचिद् विदग्धा सख्याह । तच [वाच्यत्वेन विषयभूतायाः नायिकायाः ] विभिन्नाः-तत्वति-तत्सपद्यादयो विषया यस्य तथात्वेन व्यवस्थापितव्यक्कयं वाक्यम् । तथा हि-पूर्वोक्तं वाच्यं सखी [अधिनयवती ] विषयम् , भर्तृविषयं व्यङ्गयं तु पर्युर्म्भायत्वे भ्रमरकृतोऽयं दंशो नोपपतिकृत इति नास्या अपराध इति, पर्युवैंदग्ध्ये मयाचेत्थं संवृतमिति, तथा च प्रियेयमिति कृत्वैकमपराधं सहस्वेति व्यङ्गयम् । प्रातिवेदिमकलोकविषयं तु प्रियेण गाढमपालभ्यमानायां तस्यां तद्व्यलीकशङ्काप-नोदनपूर्वकमविनयप्रच्छादनं व्यङ्ग्यम् । तदुपालम्भन-तद्विनयप्रकाशप्रहृष्टायां तत्सपत्न्यां तु 'प्रियाया' इति शब्दबलान् सौभाग्यातिशयस्थापनमिति सपत्नी-विषयं व्यङ्ग्यम् । सपत्नीमध्ये इयती खलीकृतास्मीति लाववमात्मनि गृहीतुं न युक्तम्, प्रत्युतायं बहुमानो यतः पत्यौ रुष्टे स्वमपि रुष्टा पादपतनादि रूभस इति सहस्व शोभस्वेदानीमिति सस्ती [ नायिका ] विषयं सौभाग्यल्यापनं व्यङ्ग्यम्। किञ्ज अद्येयं तव प्रच्छन्नकामुकी हृद्यवल्लमा रक्षिता, भतः परं प्रकटद्शनरदन-विधिरत्र न युक्त इति तचौर्यकामुकविषयं सम्बोधनं व्यङ्ग्यम् । तटस्थविदग्धलोकं प्रति तु इत्थं मयैतदपहुतमिति स्ववैदग्ध्यख्यापनं व्यङ्ग्यम् । इत्थेवंप्रकारा विभिन्न-विषया बहुशो व्यङ्ग्या इहोहितुं शक्या इति विस्तृताभिलापिभिर्ध्वन्यालोक-लोचने विलोकनीयम्॥

एवम्-अलङ्कारमेदा रसादिभेदाश्च व्यङ्गा मुख्यादिभ्यो व्यतिरि-का क्षेयाः। तद्विषयो व्यञ्जकः शब्दः॥ १९॥

# मुख्याचास्तच्छक्तयः ॥ २० ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

मुख्या-गौणी-लक्षणा-व्यञ्जकत्वरूपाः शक्तयो व्यापारा मुख्या-दीनां शब्दानाम् । तत्र समयापेक्षा वाच्यावगमनशक्तिर्मुख्याऽभि-घा चोच्यते । मुख्यार्थवाधादिसहकार्यपेक्षाऽर्थप्रतिभासनशक्तिगौ-णी लक्षणा च । तच्छक्तयुपजनितार्थावगमपवित्रितप्रतिपन्नुप्रति-भासहायार्थद्योतनशक्तिर्व्यञ्जकत्वम् ।

तदयमुपसंहतो व्यञ्ज्योदाहरणविभागः, तस्य च वाच्यताविलक्षणत्वमित्यपि प्रदर्शितमेव, तदेवं पुनर्भाह्यति-एवमलङ्कारभेदा रसादिसेदाश्चेति । मुख्यादिभ्य इत्यत्रादिशब्देन गोणलक्ष्ययोः संप्रहः। तथा च यथा वाच्य-गोणलक्ष्यभिन्नत्वं व्यञ्ज्ञार्थस्य तहृताबुदाहरणमुखेन प्रदर्शितं, विवेके च विविच्य प्रतिवादिमतनिराकरणपूर्वकमुपपादितमिति व्याख्यातपूर्वम् । तद्विषयः-स व्यञ्ज्योऽर्थो विषयः प्रतिपाद्योऽस्य स शब्दो 'व्यञ्जकः' कथ्यत इति शेषः ॥१९॥

तदेवं मुख्य-[वाचक] गैाण-लक्षक-ज्यक्षकमेदेन काव्यक्षरिरमूतानां शब्दानां, तद्र्यानां च मुख्य-गौण-लक्ष्य-व्यक्ष्यानां वर्णनेऽवसिते ताद्दशार्थप्रतिपादनाय तेषु क्षकेरिप स्वीकार आवश्यक इति तच्छकीनां प्रदर्शनाय सूत्रमाह—"मुख्याद्यास्त्रच्छक्तयः" [२०] इति। आदिपदसंप्राह्याद्यामातो निर्देशति—मुख्यागौणी-लक्ष्मणा-ल्यक्षकत्वरूपाः इति—साक्षात्मकेतितत्वेनाभिधाया मुख्यात्वेन व्यवहारः, गुणादागतत्वमिति गौण्या योगार्थः, लक्ष्यते परगतो धर्मो यया सा च लक्षणा, व्यक्षयति—विविधक्षणेण प्रकाशयत्यर्थमिति व्यक्षकः शब्दस्तस्य भावसत्त्वम्, तथा च व्यक्षकशब्दनिष्ठोऽसाधारणधर्मक्ष्पो व्यक्षनापदप्रतिपादः। तेषां—मुख्यादीनां शक्तयः—त्वद्धक्तय इति विप्रहे शक्तिपदार्थं परिचाययति—व्यापारा इति—व्यापारत्वं च तज्जन्यत्वे सति तज्जन्यजनकत्वम्, तथा च ताः शक्तवसेभ्य एव समुद्धतास्त्जन्यार्थप्रत्यायनकारिकाश्चेति तासां व्यापारत्वम् यद्यप्यभिधाशकेरनादित्वमिति नास्ति जन्यत्वं तथापि तत्र समवायेन सम्बन्धित्व-मात्रे तात्वर्याच दोषः सर्वासां लक्ष्मणानि क्रमश आह—तत्र समयापेक्षेति—

अभिधानन्तरं च यद्यप्यन्वयप्रतिपत्तिनिमित्तं तात्पर्यशक्तिरप्यस्ति, तद्विषयस्तात्पर्यलक्षणोऽधोंऽपि, तथापि तौ वाक्यविषयावेवेति नात्रोक्तौ ॥ २० ॥

# वक्त्रादिवैशिष्ट्यादर्थस्यापि व्यञ्जकत्वम् ॥ २१ ॥

् वक्त-प्रतिपाद्य-काकु-वाक्य-वाच्या-ऽन्यासत्ति-प्रस्ताव-देश-काल-चेष्टादिविशेषवशादर्थस्यापि मुख्या-ऽमुख्यब्यक्वात्मनो व्यञ्जकत्वम् ।

तत्र-तासु चतस्व्विप शक्तिषु मध्ये, समयेत्यादि-समयम्-पुराणपुरुषकृतं सङ्केतमपेक्षत इति तदपेक्षावाच्योऽथीं मुख्योऽथींऽवगम्यते यया सा शक्तिर्मुख्या, **अभि**घा च सा कथ्यते । गौर्णा-लक्षणे च समाननिमित्तके इति ते एकदैव लक्षयति—मुख्यार्थेत्यादि-मुख्यार्थवाध भादौ येषां ते मुख्यार्थवाध-मुख्यार्थ-सम्बन्ध-प्रयोजनरूपाः सहकारिणो-निमित्तकारणान्यपेक्षत इति तथाभूताः अर्थस्य प्रतिभासनं-मुख्यार्थानुगतत्वेन रूपेणावगमनं यया सा शक्तिगौंणी रुक्षणा चाभिधीयेते। एतेन च परैरेकत्रैव लक्षणायामुभयोर्वृत्योः समावेशोऽपि संगृहीतः। ब्यञ्जनां लक्षयति-तच्छक्तीति-ताभिः-पूर्वमुपवर्णिताभिस्तिसृभिः, शक्तिभिः-अभिधा-गौणी-रुक्षणाख्याभिः, उपजनितः-सम्पादितो योऽर्थावगमः-मुख्याद्यर्थ-बोधः, तेन पवित्रिता-परिष्कृता या प्रतिपतृणां-बोद्धृणां प्रतिमा-नवनबोहेख-शालिनी बुद्धिः तत्सहाया-तदपेक्षा, अर्थचोत्तनस्य-विलक्षणप्रकारेणार्थप्रतिपाद-नस्य, शक्तिः सैव व्यक्षकत्वमुच्यत इत्यर्थः। ननु तात्पर्योख्यामपि वृत्तिं केचन मन्यन्ते, दृश्यते च तद्नुकूलो व्यवहारः सर्वत्रेति तदनिरूपणेन न्युनतेति चेतु ? अत्राह-अभिधानान्तरं च यद्यपीति-अभिधायाः साक्षाःसंकेतितार्थबोधकत्वेन शक्तयन्तराऽनन्तरितशक्तित्वेन वा प्राथम्येऽपि तदव्यवहितोत्तरत्वेन शब्दार्थसम्बन्धप्रतिपत्तिनिमित्तं तात्पर्याख्या शक्तिरप्यस्ति, सर्वसम्मता, तथा च तद्विषयस्तात्पर्यविषयोऽथोंऽप्यवश्यमेषितन्यः, तथापि तौ-सा वृत्तिः सोऽर्थश्च. वाक्यविषयौ-वाक्यगताविति शब्दगतशक्यर्थयोर्विवेचनप्रकरणे तयोर्विवेचनम-प्रासङ्किक्रीमेति न तादत्रोक्ताविति ॥ २०॥

न केवलं शब्द एव ब्यञ्जकः, अपि त्वर्थोऽपीत्पर्थस्यापि ब्यञ्जकत्वं दर्शयितुं सूत्रमाह—वक्रादिवैशिष्ट्यादि यादि । आदिशब्दप्राह्यानुदाहरति-वक्तुप्रति-पाद्येत्यादिना। यः परप्रतिपत्तये वाक्यमुचारयति स वक्ता, स च कविस्नन्निबद्धो

# वक्तृविशेषाद् यथा-

"द्दष्टिं हे प्रतिवेशिनि ! क्षणिमहाप्यसद्विहे दास्यसि, प्रायो नास्य शिशोः पिताद्य विरसाः कौपीरपः पास्यति । पकाकिन्यपि यामि तद्वरमितः स्रोतस्तमाळाकुळं, नीरन्ध्राः पुनरालिखन्तु जरठच्छेदा नळप्रन्थयः ॥"

[क०व०स० ५०० विद्यायाः]

नायकादिवी: यं बोधियतं शब्द उचार्यते स प्रतिपाद्यो बोद्धव्य इति यावतः; काकर्जिह्ना तत्सम्पाद्यत्वात् कोध-शोकभीत्यादिभिध्वनिविकारः काकः, तथा चोक्तममरेणापि-"काकुः स्त्रियां विकारो यः शोकभीत्यादिभिर्ध्वनेः"। इतिः साकाङ्घाणां पदानां समुहो वाक्यम् ; शक्तयोऽथों वाच्यः; भन्यस्य वक्तुबोद्धव्य-भिन्नस्य, आसत्तिः-सिन्नधानं सामीप्यमिति यावतः प्रस्तावः प्रकरणमः देशो विजनादिः; कालो वसन्तादिः; चेष्टाऽवयवन्यापारविशेषः; एते आदौ येषां ते च ते विशेषा:-अर्थं विशेषयितारः, तेषां वशात-साहाय्यात् , मुख्यामुख्यन्यङ्गया-न्मनोऽर्थस्यापि ब्यञ्जकत्वमिति सुत्रार्थः । क्रमेणोदाहरति-वक्तुविद्रोषाद यथा-इप्रिं हे प्रतिवेशिनीति । परपुरुषेण सह रमणायाभिसरन्याः कस्याश्चिद-विनयवथ्वा गृहान्तरवर्तिनीं काञ्चित् स्त्रियं प्रतीयमुक्तिः-हे प्रतिवेशिनि ! समीपस्थगहवासिनि !. क्षणं मत्पत्यावर्त्तनकालपर्यन्तम् , इह असाद्वहेऽपि स्वगृहावेक्षणवदस्मद्वहावेक्षणायापि हार्ष्टे दास्यसि मद्रहगतागतमपि दक्ष्यसि. यथा निषिद्धगतयः श्वादयोऽन्ये वा चौर्यकामुका जना नात्र प्रविशेष्टरिति भावः । कुतरःविय सत्यां ममायं नियोग इति चेदत्राह-अस्य दृश्यमानस्यानवबोधस्य, शिशोः मत्तनयस्य, पिता, जनको मत्पतिरिति यावत्, प्रायेण बाहुल्येन, तुर्वसर्थः. त्रिरसाः कुस्बादाः, कौपीः कुपसम्भवाः, अपः जलानि न पास्यति तस्याऽयं कादाचित्कः स्वभाव इति द्योतनाय भविष्यकालप्रयोगः। इतः कारणातः एकाकिन्यपि सहायान्तररहितापि, शहं, सत्वरं शीवं, तमालाकुलं तमालतरु-परिवृतं स्त्रोतो नदीप्रवाहस्थानं, यामि, तत्र च नीरन्ध्राः भत्यन्तघनाः, जरठ-**च्छेदाः** चिरच्छि**न्न**तया कठोरतमाप्राः, नळग्रन्थयो नळाख्यतृणपर्वप्रदेशाः, तनं मम सकलमेव शरीरम् आलिखन्त् क्षतविक्षतं कुर्वन्तु । अत्र विशिष्टे संकेतस्थाने

अत्र चौर्यरतगोपनं गम्यते । प्रतिपाद्यविशेषाद्यथा— "तिःशेषच्युतचन्दनं स्तनतटं निर्मृष्टरागोऽधरो, नेत्रे दूरमनञ्जने पुलकिता तन्वी तवेयं ततुः । मिथ्यावादिनि ! दृति ! बान्धवजनस्याक्षातपीडागमा, वापीं स्नातुमितो गतासि न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकम् ॥"

परपुरुषसंभोगात्मकं स्वप्रवृत्तिप्रयोजनं, तथा तत्र कर्मणि जायमानतयाशङ्का-मानानि नखरदनक्षतादीनि संभोग चिह्नानि च गात्रकप्रानि-अपहनोतुं भर्तृ-पिपासाक्षपानीद्यानयनं प्रयोजनं, तमालाकुळं नदीकुळं गन्तर्यस्थानमतिनिषिड-तयाऽशक्यपरिहार्रेनेळप्रस्थिभिगीत्रगतिकारिवशेषोद्गमं चाभिद्धे। तस्याश्चासा-ध्वीत्वेनावगतौ चौर्थरतगोपनरूपं व्यक्क्षं प्रतीयत इति वक्तृवैशिष्ट्यस्य व्यक्षकत्वं स्पष्टम् । तदाह्-अत्र चौर्यरतगोपनं व्यक्क्यमिति ।

प्रतिपाधिवशेषाद् व्यक्षसुदाहरति-निःशोषच्युतचन्दनं स्तनतर्द्यमित-नायकानयनाय प्रेषितां तं ससुपसुज्य समागतां दूतीं प्रति स्नानकार्यप्रकाशनसुखेन संभोगं प्रकाशयन्त्या विद्ग्योत्तमनायिकाया उक्तिरयम्। अयि प्रिथ्याचादिनि! [तदन्तिकमगरवैव 'भया गरवा बहुशः प्रसादितोऽपि नायातः' हति ] मिथ्याभाषणशीले ! वान्धवज्ञनस्य मद्गस्य सुहुक्षनस्य, अज्ञातः- [स्वार्थपरायणतया ] अनाकिलेतः, पीडागमो-दुःखप्राप्तिर्यया तथाभूते ! दूति ! सन्देशहरे ! न तु सिख ! मध्यतारणपरायणस्वात्, अनेन सम्बोधनेन च मिथ्याभाषणयोग्यताऽपि व्यज्यते ] त्वम् इतः मस्सकाशात्, वापीं दीर्विकां, स्नातुं जळावगाहनं कर्तुं, गतासि, तस्य बहुधाकृतापराधस्य, अत एव अधमस्य दुःखप्रयोजककर्मशीळस्य [नायकस्य ], अन्तिकं समीपं, न पुनः नैव गतासि । वापीस्तानोपपादकान्याह् –िनःशेषेत्रादि । यतस्तव स्तनयोः-कुष्ययोः, तटं-प्रान्तसमदेशः, निःशेषं यथा स्वात् तथा, च्युतं-स्कलितं चन्दनं यस्मात् तथाभूतम्, न तु उरःस्थळं, नापि सन्ध्यादिरूपनिक्रोष्ठतभागोऽपि, वापीगतबह्ळयुवजनत्रपापार-वश्यात्, अशह्ययळप्राप्रसस्तिकीकृतभुजळतायुगलेन तटस्येवोक्षततया सुहुर्सुहुः, परामर्शात्, अत एव च्युतिसस्यक्तं न तु च्यावितं क्षालितं वेति, युवजनसम्मदेन

अत्र दूत्यास्तत्कामुकोपभोगो व्यज्यते।
काकुर्ध्वनेर्विकारस्तद्विशेषाद् यथा—
"तथाभृतां दृष्टा नृपसदसि पाञ्चालतनयां,
वने व्याधैः सार्धे सुन्तिरमुषितं वस्कलधरैः।
विराटस्यावासे स्थितमनुन्तितारम्भनिभृतं,
गुरुः खेदं खिन्ने मिय मजति नाद्यापि कुरुषु १॥"
[वे०सं०अं०१ स्टो. ११]

तदनवकाशात् ; ज्यङ्गपश्चेत्र दे एव मर्दनाधिक्यात् , सन्ध्याद् नायककरपरामर्शायोगाञ्च तटमेव सनयोस्तथाभूतमिति व्यक्तमेव। एवम् अध्यः अधराः अधरोष्ठः,
निःशेषं मृष्टो [ न तु ईषम्यृष्टो ] रागः-ताम्बूळरिक्तमा यस्य तथाभूतः, उत्तानत्वे
बहळजळसम्बन्धात्, न त्त्तरोष्ठो न्युब्जत्वेन जळासम्बन्धात् ; व्यङ्गपपन्ने तु
अधरोष्ठ एव कामशाखे चुम्बनविधेरुक्तत्वेन उत्तरोष्ठे तद्युक्तेः, तत्रेव [ अधरोष्ठ
एव ] चुम्बनकृतं निर्मृष्टरागत्वम् । किञ्च नेत्रे चक्षुपी, दूरं प्रान्तमागे एव,
अवश्वने कजळरितो, खानकाळे नयनयोर्गुद्रणात् , मध्ये जळसम्बन्धामावात् ,
ब्यङ्गपपन्ने तु प्रान्ते एव कामशाखे चुम्बनविधेर्मध्ये तिष्ठिषेधाच तत्रैवानञ्जनत्वम्,
तथा इत्थं दश्यमाना, तव तनुः शरीरं, तन्वी कृशा—खानजन्यशीतत्वात्
संकुचिता, अत एव च पुळकिता सञ्जातरोमोद्रमा; व्यङ्गपपन्ने तु कार्श्य
सुरतश्रमात् , पुळकश्च तत्रानुभूताद्भुतरसस्मरणादित्यर्थः । विद्रध्याया गृढतात्पर्ययाऽनया वाचोयुक्त्यां खानसाधारण्येन संभोगिचिद्वेष्ववगतेषु प्रतिपाच (बोद्धव्य)
वैशिष्टयात् तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति दृत्याः स्वयं तत्कामुको मोगो व्यज्यते ।
तदाह—अत्र दृत्या इत्यादिना ॥

काकुशन्दन्याख्यानपूर्वकमुदाहरणावतरणमाह—काकुः-ध्वनेविंकारः, तिद्विशेषाद्यश्चेति । काकुः पूर्वं व्याख्याता, तदुदाहरणं यथा-तथाभूता-मिति । वेणीसंहारनाटके दुर्योधनादिभिः सह सन्धिप्रसावो युधिष्ठिरेण कियते न तु युद्धोद्यम इति श्वस्वा तमुपल्यमानं भीमं प्रति 'आर्थं! कदाचित् खिद्यते गुरुः [युधिष्ठरः] इति वचसा तमुपल्यमान्निवर्तयन्तं सहदेवं प्रति भीमः 'गुरुः किं सेदं जानाति' इत्युपक्रम्याहेदम्-गुरुः साक्षादनिभयोज्यो ज्येष्ठो आता [युधिष्ठरः] इत्यमसुना कारणेन खिन्नो म्लाने मित्र, सिद्यतेऽनेनेति- अत्र मिय न योग्यो खेदः, कुरुषु तु योग्य इति काक्वा प्रकाश्यते । वाक्यविशेषाद् यथा—

''प्राप्तश्रीरेष कस्मात् पुनरिप मिय तं मन्थखेदं विदध्यात् , निद्रामप्यस्य पूर्वामनऌसमनसो नैव संभावयामि ।

खेदसं भजति, कुरुषु कुर्वपत्येषु, [अस्यात्मपक्षसामान्यशब्दस्यापि विशेषसिकधानाद्विशेषान्तरपरता, तेन दुर्योधनादिलाभः ] अद्यापि एवं दुरवस्थायां जातायामपि, यद्वा भज्ञातवासनिस्तारात् प्रत्यपकारश्चमकालेऽपि, [ खेदं ] न भजतीति सोपहासो वाक्यार्थः, काका खेदकारणमेवाह-तथा-भूतां रष्ट्रेति । तथाभूतां-स्त्रीधर्मिणीं [रजस्वलां] दुःशासनाकृष्टवसन-केशपाशां, विशिष्याकथनीयदुरवस्थां [ नशीक्रियमाणामिति यावत् ] नृपसद्सि राजसभायां न तु यत्र कुत्रापि, पाञ्चालस्य-द्वपदराजस्य पुत्रीं, न तु यस्य कस्य-चित्र . तेनातः पूर्वं जनमञ्जूत्यपरिभूतत्वमस्तत्सम्बन्धेनैव तथात्वमिति भावः। तथा वल्कलघरैः [ अस्माभिः ], वने न्याधैः सार्धं सुचिरं बहुकालं यावत्, उषितं निवासः कृतः, [ तह्र्ष्ट्वेति सम्बन्धः ] विराटस्य राज्ञः, आवासे गृहे, अनुचितस्य-सदादिकर्मणः, आरम्भेण-उद्योगेन, निम्दृतं-गृप्तं यथा स्यात् तथा स्थितम् [ असाभिरिति शेषः ], तदपि दष्टा, खिन्ने मिय खेदं भजति, कुरुषु नेति सम्बन्धः। काका किं प्रकाश्यत इत्याह-मिय न योग्यः खेदः, कुरुषु तु योग्य इति। न च वाच्यस्य भ्रातिर खेदस्य दुर्योधनादिषु तदभावस्याङ्गभूतं व्यक्त्यमिति गुणीमृतव्यक्त्यमिदमिति वाच्यम्, अत्र वाच्यार्थे पर्यवसन्ने सति भ्यञ्ज्यप्रतीतिरिति गुणीभावाभावात ॥

वानयविशेषाद् व्यक्त्यमतीतिमुदाहरति-प्राप्तश्रीरिति। वानयविशेषादित्यस्य विकक्षणैतद्वानयसहकृतेन वानयांवेनैकस्थान्यस्यार्थस्य व्यक्षनं भवतीति। तथा हि— हे राजन्! स्वयि आयाते उपगते सति प्राप्ता श्रीयेन स एव, पुनरिप भूयो-ऽपि, मिय तं पूर्वानुभूतं, मन्यखेदं मन्दरगिरिविछोडनकष्टं, विदध्यात् कुर्यात्, श्रियः प्राप्तयर्थमेव हि पूर्वमहमनेन मन्थितः, तत्प्राप्तौ च प्रयोजनान्तरं पुनर्भन्थनस्य नावबुध्यते इति भावः, अनलसमानसः भालस्यसून्यहृदयस्यास्य पूर्वो प्राचीनां [ महाप्रख्यान्तरभाविनों ] निद्रामपि न संभावयामि। सकलानां

सेतुं बधाति भूयः किमिति च सकलद्वीपनाथानुयात-स्त्वय्यायाते वितर्कानिति दधत इवाभाति कम्पः पयोधेः ॥" ा

अत्र नारायणरूपता गम्यते । वाच्यविशेषाद् यथा— "उद्देशोऽयं सरसकद्विश्लेणिशोभातिशायी कुञ्जोत्कर्षाङ्करितरमणीविभ्रमो नर्मदायाः ।

द्वीपानां नाथैः-अषिपैः, अनुयाताः-अनुगतोऽयं, सेतुं किमिति कसै प्रयोजनाय भूयो बक्षाति, लङ्काद्वीपाधिपस्य प्रतिकूलस्य दमनाय सेतुबन्धः कृतः, सम्प्रति च सकलद्वीपनाथेष्वनुगतेषु तद्वन्धस्यापि प्रयोजनं न दश्यते इति भावः, इत्येवं वितर्कान् द्वारो धारयत इवाम्बोधेः समुद्रस्य कम्प आभाति। अत्र संदेहोत्येक्षयोः संकरो वाच्यः, तेन च प्रस्तुतस्य राज्ञो नारायणस्पता गम्यत इति रूपकथ्विः, न च नात्र रूपकस्य ध्वनिरिप तु सन्देहोत्येक्षानुपपत्तिबलात् तदाक्षेप इति वाच्यालङ्कामस्व ध्वनिरित गुणीभूतन्यक्र्यमिदं काव्यमिति वाच्यम्, यो योऽसंप्रासलक्ष्मीको निव्यान्नितिति गुणीभूतन्यक्र्यमिदं काव्यमिति वाच्यम्, यो योऽसंप्रासलक्ष्मीको निव्यान्नितिति गुणीभूतन्यक्र्यमिदं काव्यमिति वाच्यम्, यो योऽसंप्रासलक्ष्मीको निव्यान्नितित् गुणीभूतन्यक्र्यमिदं काव्यमिति वाच्यम्, यो योऽसंप्रासलक्ष्मीक्षेत्र निव्यान्तिति वाच्यम्, कर्नृभेदेऽपि समुद्रैक्यमात्रेण पुनर्तिः शब्दैरेवास्य नारायणस्यत्वात्। कर्नृभेदे कर्मण ऐक्ष्ये कियामेदश्च 'पूर्व पृथ्वी कार्तवीयेण जिता, पुनर्जामदृश्चयोनित व्यवद्वारे प्रसिद्धिः। पूर्वा निद्रा च राजपुत्राद्यस्थायां ज्ञासनवयद्यामावाद् यथाऽऽसीत् तथा पुनर्न संभाव्यत इत्यनेनापि उपपन्ना, ततश्च नारायणस्वं नानुपपत्तिकरण्यमपि तु रूपकथ्वनिरेवेति सिक्काति। स च ध्वनिर्विक्यपर्यालोचन्याऽवसीयत इति।।

वाच्यविशेषाद् व्यञ्ज्यप्रतीतिर्यथा-उद्देशोऽयं सरसेति । नायिकां प्रति रत्यर्थस्य कामिनो रतौ प्रवर्त्तिकाया दृत्या वा उक्तिरियम्। हे तन्चि कृशता-योगिनि! अयम् अपे दश्यमानः, नर्मदायाः तन्नामक-नद्याः, उद्देशः उन्नतीरप्रदेशः, अस्तीति शेषः, कीदशोऽयं तत्राह-सरस्यानां—च्चिण्धानां कदलीनां श्रेणयः-पङ्क्तयस्तामियां शोभा-कान्तिस्तया अतिशय्यत इति तच्छीलः; तथा कृशानां-लतागृहाणाम्, उत्कर्षेण-गुञ्जन्मधुकरकरम्बितकुसुमसीन्द्रवीदिना,

किञ्चेतस्मिन् सुरतसुहृदस्तन्वि ! ते वान्ति वाताः येषामग्रे सरति कलिजाकाण्डकोषो मनोभूः ॥" [ अत्र स्तार्थे प्रविशेति व्यज्यते ।

अन्यास्तेर्यथा—

"णोल्लेइ अणोल्लमणा अत्ता मं घरभरंमि सयलंमि । खणमेत्तं जद्द संझाप होइ न व होइ वीसामो ॥"

[स० रा० ८७५]

अङ्कृरितः असल्रप्युत्पादितः, विश्रमः -'चित्तवृत्यनवस्थानं शृङ्गाराद् विश्रमो मतः' इत्युक्तलक्षणो हावमेदो यत्र तादशः। किञ्च अपि च, एतस्मिन् प्रदेशे ते मानिनीमानभङ्गेऽतिनिपुणत्वेन प्रसिद्धाः, सुरतस्य सुहृदः -सुरतश्रमहरणेन पुनः पुनस्तस्मिन् कर्मणि प्रवर्तनपटवः, वाता वान्ति, रोषां वातानाम्, अग्ने पुरः, मनोभूः कामदेवः, कलितः - एतः, अकाण्डे - अनवसरेऽपि, कोपो येन तादशः सन् सरित चल्तीलर्थः॥

अत्र तन्वीत्यनेन कंदर्पवेदनावरवं, अमापनायकसत्त्वादत्रैव रतौषित्यं च व्यज्यते। नर्मदेत्यनेन नर्मकीडां ददातीति नर्मदा न तु नदीमात्रमिति व्यज्यते। उदेश इत्यनेन दूरादेतैव्यंजनैरुद्दिश्यते न तु तत्र गम्यत इति निर्जनस्यं व्यङ्ग्यम्, उर्ध्यदेशस्वेनाधः सञ्चरतां जनानामनवलोकनीयस्यं च, सरसेत्यग्रुङ्कदल्कृतकटु-शब्दराहित्यम्, अणीत्यनेन वेष्टनम्, तथा तत्पत्रावरणच्छायाऽनवलोकनीयता च स्च्यते। कुञ्जोत्कर्षाङ्करितेत्यादेना यासामपि न सरोजेदस्तासामप्यसौ तमावह-तीति भक्तया कामवैमुख्ये गुरुतरं व्यसनं संस्च्यते, किंचेत्यादीनामपि तदाद्यं जनकत्वमेव, तदेवाकलिताकाण्डकोपादिपदेशिष्टयङ्ग्यम्, मनोभूरित्यनेन सचेतसां दुष्परिहरस्यं व्यज्यते। इत्यं च वाष्यस्य नर्मदातीरस्य प्रदेशविशेषस्य सामध्यांत् 'रतार्यं प्रविशेति' व्यङ्ग्यत इति स्पष्टम् ॥

अन्यस्यासत्तेष्यं अकत्वं यथा—णोह्नेइ अणोह्नमणा० इति—"नुदत्यनाई-मनाः श्वश्रमाँ गृहभरे सक्छे। क्षणमात्रं यदि सन्ध्यायां भवति न वा भवति विश्रामः ॥ इति संस्कृतम् । गुरुजनसाक्षिध्येन विशिष्य वक्तमशक्रुवती काचित् तटस्थतयेव सन्निहितमुपनायकं प्रति संकेतकालस्चनाय प्रतिवेशिनीं संबोध्य श्वश्रूपालम्भमाह्-अनाईम्-अकरुणं मनो यस्याः सा अनाईमनाः, अनेन श्रमादि- ं अत्र सन्ध्या संकेतकाल इति तटस्थं प्रति कयाऽपि द्योत्यते । प्रस्तावाद् यथा—

"सुव्वइ समागमिस्सइ तुज्झ पिओ अज पहरमित्तेण। पमेय किंति चिट्टसि ता सिंह! सज्जेसु करणिजं" [स० श० ९६२]

अत्रोपपतिं प्रत्यभिसर्तुं न युक्तमिति ध्वन्यते । देशविशेषाद् यथा—

"अन्यत्र यूर्यं कुसुमावचायं कुरुध्वमत्रास्मि करोमि सख्यः!।

व्याजालम्बनेनापि नावकाश इति ध्वन्यते। श्वश्नूरित्यनेनानतिक्रमणीयाज्ञता, सकले-समग्रे गृहभरे गृहकार्यनिवाहे, [सकले इत्यनेन सार्वकालिकी व्यग्नता] मां तुर्दति-प्रेरयति। यदि क्षणमात्रं विश्वामो भवति तर्हि सम्ध्यायामेवेति। अत्र सुरतसंकेतकालाभिकाषिणसदस्थस्यान्यस्य सान्निध्यात् सन्निहितं तं प्रति यत् समयसङ्कतवोधनं तद् व्यज्यते, तदाह-सम्ध्यासंकेतकाल इति तटस्थं प्रति कयाऽपि चोतत इति॥

प्रस्ताववैशिष्ट्याद् व्यञ्जकस्वमर्थस्योदाहरति-सुट्यङ्ग् रहि । "श्रूयते समाग-मिष्यित तव प्रियोऽख प्रहरमात्रेण । एवमेव किमिति तिष्ठसि, तत् सिख ! सज्जय करणीयम् ॥" इति संस्कृतम् । उपपति प्रति प्रस्थितां नायिकां प्रति श्रुत-त्रत्यत्यागमनवार्त्त्रायास्तस्क्या जनान्तरसिक्त्रधानेऽभिसारनिवारणायोक्तिरियम् । अद्य-अद्येव, प्रहरमात्रेण तव पतिः समागमिष्यतीति श्रूयते, तत्-तस्मात् कारणात् हे सिख ! एवमेव-तदीयभोजनादिब्यापारराहिस्येनैव, किमिति-किमर्थं तिष्ठसि, करणीयं-रन्थनादिकं, सज्जय-साध्येस्यर्थः ।

अत्राधेत्यनेन कालान्तरपरिहारः, तत्रापि प्रहरमात्रेण न तु विलम्बेन, श्रूयते इति वर्तमानिर्देशेन, न तु यदा कदाचिन्छुतत्वप्रयुक्तो विस्मारादिसम्भवः। अत्र प्रसावेनोपपतिं प्रति अभिसरणप्रकरणेन तं प्रत्यभिसर्तुं न युक्तमिति ब्यज्यते। तदाह-अत्रोपपतिं प्रतिति ॥

देशवैशिष्ट्याद् वाच्यस्यार्थस्यार्थान्तरत्यञ्जकत्वमुदाहरति-अन्यत्र यूयमिति । सस्त्रीवेषघारिणा स्त्रोपनायकेन सहाऽऽयातां प्रियसस्त्रीं दृष्ट्वा सस्त्रीः प्रति नायिकाया नाहं हि दूरं भ्रमितुं समर्था प्रसीदतायं रचितोऽअलिवेः॥"

अत्र विविक्तोऽयं देशः, प्रच्छन्नकामुकस्त्वया विसर्ज्ये इति विश्वस्तां प्रति कयाचिन्निवेद्यते ।

कालविशेषाद् यथा--

"गुरुयणपरवस ! प्पिय ! किं भणामि तुह मंदभाइणी अहयं। अज्ञ पवासं वच्चिस वच्च सयं चेव सुणिस करणिज्ञं॥"

[स० श० ८५१]

वक्तिरियमिति वामनाचार्यः । हे स्तस्यः ! अपरिहार्यप्रणयाः, यूर्यं कुसुमानां—पुष्पाणाम्, अवचार्यं—हस्तेनादानम्, इतोऽन्यत्र तूरे, कुरुत, अत्र अस्मिन् प्रदेशे, अस्मि अहम्, असि क्षीरागौरित्यादाविवासीति विभक्तिप्रतिरूपकमन्य-यम्—अहमर्थे प्रयुज्यते, करोमि० कुसुमावचायमिति शेषः, असाभिः सह कृतो नागच्छसीति चेत् ? हि यसात्, अहं दूरं भ्रमितुं सञ्जरितं न समर्था शक्ता अयम् अञ्जलिः अपराधक्षमापनस्चकः प्रणामाञ्जलिः वः युष्मभ्यं, रचितः, प्रसीद्त प्रसन्ना भवत । अत्र कुसुमावचायमित्यत्र हस्नादांगेऽथे चिनोतेः प्रत्यविधानाद् यावद् इस्तप्रचेयकुसुमलाभस्तावद् दूरं व्रजतेति तासां निकटे-उसञ्चरणं स्नाभिल्यतं न्यज्यते, यूयमिति बहुत्वादन्यत्र गमनेऽपि भयाद्यभावः, अत्रेत्यनेन श्र्यमाणमानवशन्दे कुआदिमति च प्रदेशे इत्यर्थकेन मयाद्यभावा विजनता च, अञ्जलिरित्यकवचनेन सर्वाभ्य एकोऽञ्जलिरित स्वासामर्थ्यमेव प्रकटितम्।

अत्र व्यङ्ग्यमाह—अत्र विविक्तोऽयं देश इति-सल्योऽन्यत्र प्रेषिताः, तेन विविक्तः—विजनोऽयं देशो जात इति प्ररुद्धनः सखीवेषेणाच्छादितः, कामुकस्यया विस्तर्ज्यः मां प्रति प्रेर्यतामिति विश्वस्तां स्वविश्वासभूमिभूतां काञ्चित् सखीं प्रति, क्याचित् निवेद्यते देशवैशिष्ट्याद् व्यज्यत इति तद्येः । अत्र वाच्यार्थोऽन्यसखीविषयो, व्यङ्ग्यस्तु प्रियसखीविषय इत्यर्थः ॥

कालविशेषाद् व्यङ्गयप्रतीतियंथा-गुरुयणपर्वसेति-''गुरुजनपरवश ! प्रिय ! किं भणामि तव मन्दभागिनी अहकम्। अद्य प्रवासं वजिलि, वज, स्वयमेव श्रोष्यिस करणीयम् ।'' हति संस्कृतम् । गुरुजनानां-पित्रादीनां, अद्य मञ्जसमये यदि वजसि तदहं तावन्न भवामि, तव तु न जानामि गतिमिति व्यज्यते।

चेष्टाया यथा--

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

द्वारोपान्तनिरन्तरे मथि तया सौन्दर्यसारश्रिया, प्रोह्वास्योद्युगं परस्परसमासक्तं समासादितम् ।

परवशः-अत्यन्ताधीनः, तत्त्रमञ्जिद्धः, अथवा गुरुजन० एव पराः-शत्रवः, तद्दशः! तद्दायत्तः!, वसन्तसमये प्रियतमावियोजकप्रवासाय प्रयोजकतया तेषां शञ्चलम्, तव-व्वन्मात्रायत्तसर्वभावा, मन्दभागिनी—अल्पभाग्या, अद्दकस्- अनुकम्पनीयादं, किं भणामि-किमपि कथियतं न पार्यामि, परायत्ते विषये वाक्प्रवृत्तेः साफल्यस्य सन्दिग्धत्वात्, अनोचित्याद्वा। ननु ततो मौनमेव किमिति नाश्रितम्, अल्सुभयोश्चित्तविङ्गेपकरेणाशत्त्रमयदिप्रकाशेनेति चेत् ? अत्राह्म-अद्य-वसन्तस्य रमणीयतमे समये, यत्र चिरश्रवासिनोऽपि गृहमायान्त्येव, तत्र, प्रवासं परदेशं प्रति, यदि वजसि—गच्छित तिर्द्दे, व्रज, स्वयमकृतोचित्यविचारस्य परवश्तामापञ्चस्य कृतसर्वसन्नाहस्य दुर्निरोधत्वादनुज्ञानमेव वरिति भावः, किन्तु, करणीयम्—अस्मिन् समये भवता किं कर्तव्यमासीदिति, मया वाऽस्मिन् समये किं करणीयमिति वा, स्वयमेव, न नु परद्दारा श्रोष्यसि। कितिचित्सु पदेषु गतेव्ववाहं त्यक्तजीविता भविष्यामिति तत् त्वया स्वयमेव श्रोष्यते, ततस्त्वं किमाचरिष्यसीति त्वमेव जान।सीति व्यङ्ग्यमित्याह—अद्य मधुस्तमय इत्यादिना।

चेष्टाया व्यक्षकत्वमुद्दाहरति-'द्वारोपान्तनिरन्तरे ० इति । स्वगोचरचेष्टा-विशेषेण स्वविषयकभावमवधारितवतो नायकस्य सत्त्वायं प्रत्युक्तिरियम्-मिय, द्वारोपान्तस्य-द्वारसमीपदेशस्य, निरन्तरे-सिन्निहिते सित, सौन्दर्यसारात्— प्रधानसौन्दर्यात्, श्रीः-शोभा यस्यास्त्रया, कमनीयतरकान्त्या, ऊरुयुगं सिन्ध्य-युग्मं, प्रोह्वास्य प्रसार्य, परस्परस्तमास्तक्तम् अन्योन्यसंख्यं, समासादितं कृतम्, स्वयमेव विपरीतसुरतप्रदानमस्य व्यङ्ग्यम्, स्पृष्टनामकमालिङ्गनमनेन स्वितमिति केवित्, तत्स्वरूपं तु 'सम्मुखागतायां [प्रियायां ] प्रयोज्यायाम-न्यापदेशेन गच्छतो गात्रेण गात्रस्य स्पर्शनम् इति वात्स्यायनेनोक्तम् । तथा

### साळङ्कारचूडामणी काब्यानुशासने

आनीतं पुरतः शिरोंऽशुक्रमधः क्षिप्ते चले लोचने, वाचस्तत्र निवारितं प्रसरणं संकोचिते दोर्लते ॥" [

अत्र चेष्टायाः प्रच्छन्नकान्तविषय आकृतविशेषो ध्वन्यते । एवं वक्त्रादीनां द्विकादियोगेऽपि व्यञ्जकत्वमवसेयम्।

तत्र वक्तु-बोध्ययोगे यथा-अत्ता इत्थेत्यादि ।

अत्र वक्तु-बोध्यपर्यालोचनया शेष्वेति विधिरूपव्यङ्गर्यार्थप्रतीतिः। पवं द्विकयोगान्तरे त्रिकादियोगे च खयमप्यूह्मम्। एषु मुख्यार्थस्य व्यञ्जकत्वमुदाहृतम् ।

शिरोंऽशुकं शिरःसम्बन्धिवस्तं, पुरतः भग्नतः आनीतम् , भनेन गूडमागच्छेति व्यक्र्यम् । ततः तदनन्तरं, चले चन्नले, लोचने नेत्रे, अधःक्षिप्ते सञ्चारिते, एतेन सूर्यास्तसमयः संकेतकाल इति सूचितम्। तत्र तस्मिन् काले वाचः वचनस्य, प्रसर्णं निर्गमनं, निवारितं मुखमुद्रणेनेत्यर्थः, अनेन निःशब्दे समये निःशब्दं यथा स्थात् तथा वा समागन्तव्यमित्यावेदितम् । ततः दोर्छते भुजवञ्ज्यौ. संकोचिते संकुच्य मिथःसंयोजिते, अनेनागमनपारितोषिकमालिङ्गनं करोमीति ध्वनितम् । तदाह-अत्र चेष्टयेत्यादि-आकृतविशेषोऽभिप्रायविशेषः, स च प्रतिचेष्टं ब्याख्यात एव ।

प्रत्येकं वक्रादीनां व्यक्षकत्वमुदाहृत्येषां मध्ये द्वयोस्त्रयाणां बहुनां वा सन्नि-पातेऽपि विशेषार्थप्रतीतिरिति गमयति-एवं वक्कादीनां द्विकादियोगेऽपी-त्यादि । तत्र मार्गप्रदर्शनायैकसुदाहरति-तत्र वक्तुवोध्ययोगे' इति-'अत्ता एरथे'त्यादि-समुदाहृतपद्य इति शेषः । किमत्र च्यङ्ग्यमिति प्रतिपादयति-अत्र वक्तुबोध्यपर्यालोचनयेति-उभयोरि सामिलायतया अत्र गृहे श्रश्रूरहं च, तत्र श्रश्रश्च निःसञ्चारा, जनान्तरसञ्चाराभावश्च सिद्ध एवेति ताःपर्यपर्यालोचने सति, शेष्व स्वपिहि, मयि सङ्गम्येति शेषः । द्विकान्तरयोग इति-वक्टु-बोद्धव्यभिन्नकाकादिद्विकयोगे त्रिकयोगे चानुदाहृते स्वयमेवोहनीयं तेषां भूय-स्त्वसंभावनया प्रन्थगौरवभिया नात्रास्माभिः प्रदृश्येत इति भावः । प्रकृतसूत्र-व्याख्यायामर्थस्यापीत्यस्य मुख्या-ऽमुख्य-व्यक्न्याऽऽःमनोऽर्थस्येति व्याख्या कृता-तत्र पूर्वोक्तोदाहरणेषु मुख्यार्थस्यैव न्यक्षकत्वमुक्तमिति तदाह-एषु मुख्यार्थ,

अमुख्यस्य यथा--

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"साहंती सहि सुहयं खणे खणे दूमिया सि मज्झ कए। सज्झावनेहकरणिज्जसरिसयं दाव विरइयं तुमए॥" [स० रा० ८६०]

अत्र मित्रयं रमयन्त्या त्वया शत्रुत्वमाचरितमिति छक्ष्यम्, तेन च कामुकविषयं सापराधत्वप्रकाशनं व्यङ्गयम् । व्यङ्गयस्य यथा—

"वाणियय हत्थिदंता कुत्तो अम्हाण वग्घिकतीओ । जा विल्लिखालयमुही घरंमि परिसुक्कए सुण्हा ॥" [स० २० ९५१ ]

स्येति । ततश्च शिष्टयोरमुख्यच्यक्र्ययोरुदाहरणीयतया प्रथमममुख्यस्य छक्ष्यस्यो-दाहरणमाह-साहन्तीति-''साधयन्ती सखि! सुभगं क्षणे दूनासि मत्कृते। सद्भावस्रेहकरणीयसदशकं तादद् विरचितं स्वया ॥" इति संस्कृतम् । प्रियस्यानय-नार्थं तंत्रति प्रेषितां तं स्वयमुपभुज्यागतां सर्खीं प्रति नायिकाया उक्तिरियम्-हे सखि! मत्कृते-मदर्थ, सुभगं-सुन्दरं, [तन्नायकं ] साधयन्ती,-अनुनयन्ती, खं क्षणे क्षणे-प्रतिक्षणं, द्नासि खिन्नासि, खया तावत् सद्भावः- साधुखं स्नेहः-वात्सल्यं, तयोः करणीयं-कर्त्तन्यं, सदृशम्-उचितं-विरचितं कृतमिति सद्भावस्य यत् करणीयं स्नेहस्य यत् सदशं तत् स्वया कृतमिति भावः । छक्ष्य-व्यक्न्यौ परि-चाययति-अत्र मित्रयं रमयन्त्येत्यादिना । प्रत्यक्षवीक्षितक्षामतादिचिह्नानुमित-निजप्रियोपभोगत्वात् मित्रत्वरूपस्य मुख्यार्थस्य बाधप्रतिसन्धानात् सद्दरापदेन विसद्दं रुक्ष्यते, तच मिक्षयरमणेन शत्रुत्वाचरणरूपम् , अत्र मुख्यार्थ-रुक्ष्यार्थयो-वैंपरीत्यरूपः सम्बन्धः, तेन उक्ष्यार्थेन च, कामुकविषयं [कामुकी च कामुकश्चे-त्येकरोषादुभयोर्प्रहणमित्युभयोर्विषये ] सापराधत्वप्रकाशनं न्यङ्ग्यमिति भावः । तदुक्तं प्रदीपेऽपि--- "अत्रापकारिण्यां बाधावतारान्मुख्यार्थः श्रोत्रा प्रत्येतुं न शक्यत इति सञ्जाव-स्नेष्ठकरणीयविसदशं मत्प्रियरमणेन शत्रत्वाचरणरूपं विरचितमिति मुख्यविपरीतं छक्ष्यते, तेन च कामुकविषयसापराध्यप्रकाशनं ब्यङ्मयम्" [का॰ प्र॰ उ॰ २ श्लो॰ ७ ] इति । ब्यङ्मयस्यार्थस्य व्यञ्जकत्वसुदाह-रति-वाणिययेति-"वाणिजक! हस्तिदन्ताः कुतोऽस्माकं व्याध्रकृत्तयश्च यावळ्ळिताळकमुखी गृहे परिष्वकते खुषा ॥'' इति संस्कृतम्।

अत्र विद्वितितालकमुखीत्वेनानवरतकीडासक्तिस्तया च सतत-संभोगक्षामता ध्वन्यते ॥ २१ ॥

व्यक्रयस्य मेदानाह—

व्यक्क्यः शब्दा-ऽर्थशक्तिमृतः॥ २२॥ शब्दशक्तिमुलोऽर्थशक्तिमुलश्चेति व्यङ्गयो द्विधा, उभयशक्ति-

त्बद्धहे हस्तिद्नता न्याब्रकृत्तयश्च विक्रेयाः सन्तीति तद्वाणिजकेन पृष्टो न्याधवृद्ध उत्तरयति—हे वाणिजक !-वणिज्याशील ! अस्माकं [ गृहे इति शेषः ] हस्तिनां दन्ता ब्याघ्राणां कृत्तयः-चर्माणे च तावत् कृतः [स्युः], यावत् छुलिताः-उद्घठिताः, अलकाः-चूर्णकुन्तला मुखे यस्यास्तादशी, सुषा-पुत्रस्य वधूः, गृहे परिष्वक्कते-सविभ्रमं परिभ्रमति, इति वाच्योऽर्थः । भलकालंकृतमुखत्वेन मनोहरतमायाः सुषाया विश्रमावेक्षण-सुरतविकासाक्षिप्तचेत्ताः सन्तततदुपभोग-क्षामो मत्सुतो सृगयार्थ क्षणमपि बहिर्न याति, तेन कुतो महुहे हस्तिदन्तादीनां सम्भव इत्यमुमर्थं स्वतः सम्भविना तादशस्रुषासत्त्वादिरूपार्थेन व्यज्यमानं बिछुलितालकमुस्मीत्येतत्पदं प्रकाशयति । तदाह—विछुलितालकमुस्नीत्वेनेति— विल्लिलेतालकमुखीत्वेनानवरतकीडासिकव्यक्षनिमल्लेशः। त्या चेत्रस्य अनवरतः कीडासक्त्या च, सततसंभोगक्षामता पुत्रस्येति शेषः, ध्वन्यते प्रकाइयते । तेनापि च मृगयाविहारागमनमिति ब्यङ्गवस्यार्थस्य व्यञ्जकत्वं स्पष्टमिति ॥ २१॥ व्यंग्यार्थसत्तां सप्रपञ्चं सोदाहरणं च प्रदृश्यं तद्भेदप्रदृशंकसूत्रमवतारयति-व्यङ्गग्रस्य भेदानाहेति।व्यङ्गग्रस्य व्यञ्जनया वृत्त्या प्रकाशितस्रार्थस्य, भेदान् प्रकारान्, आह-प्रतिपादयति-'व्यङ्गद्यः शब्दाऽर्थशक्तिमूलः, इत्यनेन सम्रेणेति । शब्दश्रार्थश्च शब्दाऽथौँ तयोः शक्तिर्मृलं-व्यक्षकं यस्येति विप्रहे शक्तिशब्दस्य द्वनद्वान्ते श्रूयमाणतया प्रत्येकं सम्बन्धात्-शब्दशक्तिमूलः, भर्थ-शक्तिमुलक्षेति लभ्यते । कान्यप्रकाशादिषु शब्दार्थोभयशक्तयुद्धवोऽपि 'शब्दार्थोभयशक्तिमूलः' इति शब्देनैव प्रतिपादितः, तथा हि-तत्रत्या कारिका-'शब्दा-र्ज्योभयशत्त्युत्थास्त्रिधा स कथितो ध्वनिः" [चतुर्थोह्यासे ३८] शब्द-शक्तिमुलानुरणनरूपव्यक्त्यः, अर्थशक्तिमुलानुरणनरूपव्यक्त्यः, उभयशक्तिमुला-

मूलस्तु शब्दशक्तिमूलान्नातिरिच्यते, शब्दस्यैव प्राधान्येन व्यञ्जकत्वात् ।

नुरणनरूपन्यङ्गयश्चेति त्रिविध इति च तद्वत्तिः। तं भेदमनावश्यकं प्रकटयितुमाह्-द्विधेति-न तु परोक्तस्तृतीयः प्रकार इति भावः । तम्प्रकारमुक्तयोरेव मध्येऽन्त-र्भावयति-उभयशक्तिमूलस्तु शब्दशक्तिमूलान्नातिरिच्यत इति-योऽय-मुभयशक्तिमूलस्तत्र शब्दार्थयोरुभयोरपरिवर्तनीयस्वस्य वाच्यतया शब्दशक्ति-मूळाञ्च भिन्नं तदिति भावः। ध्वनिकारेण आनन्दवर्धनाचार्येणापि-" क्रमेण प्रतिभात्यात्मा योऽस्यानुस्वानसन्निभः । शब्दार्थशक्तिमूळ्त्वात् सोऽपि द्वेधा ब्यवस्थितः॥" [ध्वन्या० उ० २ का० २१ ] इति । अस्य - विवक्षिताम्यपरवाच्यस्य ध्वनेः, स कमन्यक्रवत्वाद्जुरणनप्रख्यो य आत्मा सोऽपि शब्दशक्तिमूळोऽर्थशक्ति-मूलश्चेति द्विप्रकार इति तद्वतिं कुर्वता तृतीयो भेदो न स्वीकृतः, तस्य प्रन्थस्य ध्वनिमात्रनिरूपणप्रधानतया च तद्विषये तन्मतादर एव युक्तः । यद्यपि व्यक्न्यस्य गुणीभावे गुणीभूतव्यङ्गयत्वमिति सार्वजनीनः सिद्धान्तः, तथा च यो ध्वनिकारो विविश्वतान्यपरवाच्यध्वनेर्भेदगणनावसरे " शब्दार्थशक्तया वाऽऽक्षिसो व्यक्त्योऽर्थः कविना पुनः । यत्राविष्क्रियते स्वोक्तया सान्यैवालङ्कृतिर्ध्वनेः ॥ [ध्वन्या० उ० र का० ४६] इति कारिकायाः "शब्दशक्तया अर्थशक्त्या शब्दार्थशक्त्या बाऽऽक्षिप्तोऽपि व्यक्न्योऽर्थः कविना पुनर्यत्र स्वोत्तया प्रकाशीकियते" इति वृत्तौ प्रतिपादयन् उभयशक्त्युद्भवध्वनेरीुणीभावस्य ''दृष्ट्या केशवगोपरागहतया किञ्चित्र दृष्टं मया'' इत्युदाहरन् व्यक्क्यस्य शब्दार्थोभयशक्त्युद्भवतामङ्गीचके। उचितं चैतत् यत्रोभयोरपरिवृत्तिसहस्यं तत्र विलक्षणतायाः सस्वेन तस्य पार्थक्येन गणियतुं शक्यत्वात् तथापि तदीयोदाहरणे "हिममुक्तचन्द्ररुचिरः सपद्मको मदयन् द्विजान् , जनितमीनकेतनः । अभवत् प्रसाधितसुरो महोत्सवः प्रमदाजनस्य स चिराय माधवः॥'' [ शि० व० १३,३८ ] इत्यत्र 'सपग्रकः' 'द्विजान' जनितमीनकेतनः इत्यादिषु पदेषु उभयशक्त्या व्यक्षकत्वसत्त्वेऽपि शब्दस्यापि व्यञ्जकत्वम् , हिममुक्तचनद्ररुचिरः प्रमदाजनस्येत्यत्र श्लिष्टशब्दा-भावादर्थस्य स्यञ्जकत्विमति प्रत्येकं स्यञ्जकतास्वीकारेणैव निर्वाहे सम्मिलित-रूपेणोभयस्य ब्यञ्जकतास्वीकारे प्रयोजनाभावः, तदाइ-"उभयशक्तिमूलस्तु शब्दशक्तिमूलान्नातिरिच्यत इति-। उभयक्तक्या कृते कार्ये एकक्राक्तिकृत-

स्वमिष ब्यपदेष्टुं शक्यत एवेति भावः । तदनितिरिक्तः हेतुमाह-शब्दस्यैव प्राधान्येन व्यञ्जकत्वादिति-उक्तस्यलेऽर्थंव्यञ्जकतायामिष शब्द एव कारण-मिति तस्य प्राधान्यं स्पष्टमेवेति भावः, अत एव मिलनायेन तद्दीकायां 'शब्द-शिक्तमुलो ध्वनिरित्येवोक्तं न तु साहित्यदर्पणोक्त उभयशक्तिमूलो ध्वनिरिते । अयमत्र निर्गलितोऽर्थः-काव्यप्रकाशादीं "अतन्त्रचन्द्रनाभरणा समुद्दीपितमन्मथा । तारकातरला श्यामा सानन्दं न करोति कम् ॥" [ ] इति पद्यमुभय-शक्तिमूलकध्वने स्दाहरणत्वेनोपन्यस्तम्, तत्र-अतन्त्रचन्द्र-तारकाश्यामादिशक्तानां परिवृत्त्यसहत्वम्, आभरणा-समुद्दीपितमन्मथेत्यादीनां च परिवृत्ति-सहत्वमित्युभयोः शब्दा-ऽर्थयोग्यं अकत्वमिति तेषामाशयः । तत्र वयं कथयामः-प्रत्येकमुभयोरेव व्यञ्जकत्वं स्वीक्रियतामिति कृतं तृतीयमेदस्वीकारेण । वस्तुतस्तु - तत्रातन्द्रादिपदानामर्था अपि व्यञ्जका इत्युभयोः सम्मिष्य व्यञ्जकत्वाया भेदस्य स्वीकर्त्तुमावश्यकत्वमेव । अत एव पश्चाद् वृत्तिकृताऽपि तत्स्वीकृतमित्युपपादित-मधस्तात् ॥ २२ ॥

हिमसुक्तचन्द्रेत्याचुदाहृतश्चोकार्थश्चायम्-श्रीकृष्णस्य द्दास्तिनपुरप्रवेशसमये वर्णनिमदम्, हिमेन सुक्तश्चन्द्र इव स्विरः सुन्दरः, इति श्रीकृष्णपक्षे, हिमसुक्तेन चन्द्रेण रुचिर इति वसन्तपक्षे, पद्मया सिहतः पद्मेन वा हस्तस्थितेन सिहतः श्रीकृष्णः, पद्मेन-पुष्पेण सिहतो वसन्तः, द्विजान्-ब्राह्मणानिति श्रीकृष्णपक्षे, पिश्लेणो वसन्ते, शानन्दयन् श्रीकृष्णः, उन्मादयन् वसन्तः, जनितः-उत्पादितो मीनकेतनः-प्राद्यक्षे येन स श्रीकृष्णः, अथ च उत्पादितः-वर्धितः, मीनकेतनः-कामो येन स वसन्तः, प्रसादिताः-राक्षसमारणेन प्रसन्ततां नीताः, सुरा येन स श्रीकृष्णः प्रसादिता-निर्मेलीकृता सुरा येन स वसन्तः, एवंभूतो माधवः-श्रीकृष्णो वसन्तर्तुश्च, प्रमदाजनस्य-श्वीजनस्य, विराय-बहोः समयादनन्तरम्, महोत्सवः-अत्यानन्दपदः अभवदिति कृष्णवसन्तयोक्षमानोपमेयभावः प्रतीयत इत्युपमालक्कारो व्यक्ष्यः, स च शब्दैरर्थेन चेत्युक्तमथस्तात्॥

अतन्द्रचन्द्राभरणेत्यादिश्लोकार्थश्चायम्-अतन्द्रः-मेघाद्यनावृतत्तया स्फुरद्रूप-श्चन्द्रः, भाभरणं यस्याः सा, अत एव समुद्दीपितमन्मथा—सम्यगुद्दीपितकामा तारकाः-नक्षत्राणि तरलानि-अल्पानि यस्यां सा श्यामा-रात्रिः, विशेषणवलाच तस्या ज्योत्कीत्वं लभ्यते । कं सानन्दं न करोति? अपि तु सर्वमेव करोतीत्यर्थः। तत्र शब्दशक्तिमूलमाह—

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

नानार्थस्य मुख्यस्य शब्दस्य संसर्गादिभिर-मुख्यस्य च मुख्यार्थवाधादिभिर्नियमिते व्यापारे वस्त्वलङ्कारयोर्वस्तुनश्च व्यञ्जकत्वे शब्दशक्तिमूलः पदवाक्ययोः॥ २३॥

रयामा च षोडरावार्षिकी स्त्रीपरिभाषिता, सापि-अतन्द्रा-सुरतादावालाख-रिहता, न्द्र:-कपूरमाभरणं यस्याः, चन्द्रः शिरोभूषणविशेष इति केचित् , ससुद्दीपितमन्मथत्वं तु-तस्या भपि, तारका-अक्षिकनीनिका, तरला-चञ्चला यस्याः तारकावद् दीमः, तरलः-हारमध्यमणिर्यस्या इति वा । अत्र च स्त्रीविशेष इव रात्रिरित्युपमा, ज्यौत्स्त्री रात्रिरिव नायिकेति वा ध्वन्यते ।

शब्दशक्तिमुलोऽर्थशक्तिमृलश्चेति ध्वनेहेंविध्यं प्रदर्श तत्र प्रथमं लक्षयितुं प्रवृत्तस्य सूत्रस्य भूमिकामाह-तत्र शब्दशक्तिमुलमाहेति-तत्र तयोर्ध्वन्योः शब्दशक्तिमूलमनेन सुत्रेण कथयतीत्यर्थः । नानार्थेत्यादिस्त्रार्थं ब्याख्याति-अने कार्थस्ये ति-पदान्तरसमभिज्याहारं विनापि विभिन्नाने कार्थ-बोधकत्वं नानार्थत्वम् । मुख्यस्य अभिधावृत्त्यार्थोपस्थापकस्य, शब्दस्य अभिधालक्षणे शक्तिरूपे व्यापारे, संसर्गादिभिः वक्ष्यमाणैरनेकार्थशब्दस्यार्थनिर्णायक-हेतुभिः, नियमिते इत्यस्यार्थमाइ-नियन्त्रिते इति एकत्र निर्णते, अमुख्यस्य गौर्णा रुक्षणां वा वृत्तिमाभ्रित्यार्थबोधकस्य, तदाह-गौणलाक्षणिकरूपस्य राब्दस्येति गौण्या [ अप्रसिद्धया ] वृत्त्याऽर्थबोधको गौणः, लक्षणयाऽर्थबोधको लाक्षणिकः, तस्य शब्दस्य, मुख्यार्थवाधनिमित्तप्रयोजनैरिति-मुख्यार्थस्य बाधेन, निमित्तेन-प्रयोजनेन चार्थोपस्थापनसामर्थ्यरूपे व्यापारे नियन्त्रिते रुद्धे सति, मुख्यस्य वाचकस्य, शब्दस्य, वस्त्वलङ्कारोभयव्यञ्जकत्वे, अमु-ख्यस्य गौणलाक्षणिकस्य च, वस्तुमात्रज्यक्षकत्वे सति शब्दशक्तिमूळः शब्दशक्तिनिमित्तकस्तत्पद्व्यपदेइयो व्यङ्गद्यः ध्वनिरिति । अयमर्थः-वाचक-शब्दस्यार्थाभिधानसामर्थ्येरूपे ब्यापारे संसर्गादिभिनियन्निते गौणळक्षकशब्द-योश्च तथाभूते मुख्यार्थबाधादिभिनियाध्रते यद् वस्त्वलङ्कारयोः, पूर्वज्ञ परत्र च वस्तुमात्रस्य ब्यञ्जनं भवति स शब्दशक्तिमुलो ब्यङ्गय इति । तदक्तं

अनेकार्थस्य मुख्यस्य राज्यस्याभिधालक्षणे व्यापारे संसर्गादि-भिर्नियिन्नितेऽमुख्यस्य च गौणलाक्षणिकरूपस्य राज्यस्य मुख्यार्थ-बाधनिमित्तप्रयोजनैगौणीलक्षणारूपे व्यापारे नियन्निते मुख्यस्य राज्यस्य वस्त्वलङ्कारव्यक्षकत्वेऽमुख्यस्य च वस्तुव्यक्षकत्वे सति राज्यसाक्तमूलो व्यक्षः, स च प्रत्येकं द्विधा-पदे वाक्ये च।

संसर्गादयश्चेमे भर्तृहरिणा प्रोक्ताः— "संसर्गो विप्रयोगश्च साहचर्य विरोधिता । अर्थः प्रकरणं तिङ्गं राज्दस्यान्यस्य सन्निधिः ॥ सामर्थ्यमौचिती देशः कालो व्यक्तिः स्वरादयः । राज्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्मृतिहेतवः ॥"

[ बा० प० का० स्त्रो० ३१७-१८ ]

कान्यप्रकाहोऽपि—"अनेकार्थस्य शब्दस्य वाचकत्वे नियम्रिते । संयोगाधैरवाच्यार्थ-चीकृत् व्यापृतिरञ्जनम् ॥" [द्वि० उ० का० २९] अस्यार्थः—एकस्य वर्ण-समृहासमः पदस्यानेकत्रार्थेऽनेकैव शक्तिः, शक्यतावच्छेदकभेदेन शक्तिमेदात् , ततश्च यत्रार्थे तात्पर्यप्राहकं प्रकरणादिकमवतरति, उहुद्ध्या तद्गोचरकृत्याः तद्शोपस्थापनम् , अन्यस्याश्च तिरोधानम् , तया संयोगाधैः विरुद्धयाऽभिधया बोधयितुमशक्यस्यार्थस्य बोधने प्रभवन्ती वृत्तिर्व्यञ्जना नाम । ननु श्चेषस्थळ इवाभिधात एव द्वितीयार्थोऽपि प्रतीयतां कृतं व्यञ्जनयेति चेत् ? न—'वाचकत्वे नियम्निते' इत्यनेन हि अभिधायाः प्रसरस्य निरोधोक्तेः । 'अत एव अन्यार्थप्रहे वृत्त्यन्तरापेक्षा' इत्यादि विस्तृतं तद्दीकाकृद्धिः ॥

शब्दशक्तिमुख्यक्रयस्य छक्षणमुक्तवा तन्नेदमाह-स च प्रत्येकं द्विघेति-वाचक-गोण-छाक्षणिकानां प्रत्येकसित्यर्थः । द्विधेत्युक्तं तत् प्रकारद्वयमाह-पदं वाक्ये चेति-यद्यपि मीमांसकादयो वाक्यं वाचकं न मन्यन्ते, तथाऽपि स्वमते तस्यापि वाचकत्वेन तथोक्तम्, तथा च शब्दशक्तिमूखस्य ध्वनेः पद् प्रकारा जाताः । 'संसर्गादिभिन्यापारे नियम्त्रिते ' इत्युक्तं तत्र संसर्गादयः के क सन्निविष्टाश्चेत्याकाङ्कायामाह—संसर्गाद्यश्चेमे भर्तहरिणा प्रोक्ता इति-वाक्यपदीयद्वितीयाकाण्डस्यं कारिकाद्वयम्, संसर्गादीनां स्वरूपं निरूपयिष्यते, कारिकार्यश्चायम्-सत्माद्वयः स्वरान्ताश्चतुर्देश, आदिपद्यृहीताश्चेष्टाऽभिनयाद-

#### यथा-

"वनिमदमभयिमदानीं यत्रास्ते छक्ष्मणान्वितो रामः" [ ] इति "विना सीतां रामः प्रविद्यति महामोहसरिणम् ॥" [ ] इति च संसर्गाद् विप्रयोगाच दाद्यारथा । "वुधो भौमश्च तस्योचैरजुकूछत्वमागतौ" [ ] इति साहचर्याद् प्रहविद्येषे ।

यश्च, शब्दार्थस्य शब्दवाच्यार्थस्य, अनवच्छेदेऽनिश्चये [कतमोऽर्थोऽत्र विवक्षित इत्यनिश्चये जायमाने ] तदपाकरणद्वारा विशेषार्थस्य विवक्षितार्थस्य, स्मृति:-ज्ञानं, तद्धेतवः-तज्जनका भवन्तीत्यर्थः । कारिकानिर्दिष्टान् संसर्गा-दीन् प्रत्येकमुदाहरति । तत्र संसर्गः-नानार्थशब्दस्य शक्यान्तरवृत्तितया-ऽप्रसिद्धत्वे सति तच्छक्यवृत्तितया प्रसिद्धः सम्बन्धः, तस्यार्थेनिश्चायकत्वं यथा—वनसिद्मिति-इदं वनमिदानीमभयं भवमवर्जितम्, तत्र हेतुमाह— यत्र लक्ष्मणान्वितो राम आस्ते लक्ष्मणान्वितरामसत्तवा हि तत्र भयस्या-भावः, अत्र रामपदस्य जामदम्य-बलभद्भ दाशरथिषु शक्तेः सत्वेऽपि शक्यान्तर-जामद्रस्य बलभद्ररूपार्थद्वयवृत्तितयाऽप्रसिद्धः, तच्छक्यदाशरथिवृत्तितया प्रसि-दुश्च, लक्ष्मणप्रतियोगिकः सम्बन्धो रामपदस्य दाशरथिरूपार्थज्ञाने हेतः। विश्रयोगस्योदाहरणमाह-विना सीतां राम इति-अन्न सीताया विश्रयोगे रामपदस्य दाशरथिवाचकत्वम् , अत्र विप्रयोगो विश्लेषः, स च नियतं संश्लेष-पूर्वः, तथा च विषयोगोऽपि तत्रैवाभिधानियामको यत्र संस्रोषः पूर्ववत् दल-द्वयाकान्तो भवेत . तथा च ययोः संयोगः प्रसिद्धस्तयोरेव विप्रयोगोऽपि शाक्ति नियमयतीतिसिद्धे यद्यप्यन्नापि संसर्ग एव मूळं तथापि विप्रयोगस्थले स गुणतां भजमानो गुण-प्रधानसन्निधौ प्रधानानुरोध एव न्याय्य इति विप्रयोगस्वैव नियामकत्वमुक्तम् । साहचर्यस्योदाहरणमाह-बुधो भौमश्चेति-साहचर्यम्-एक-सिन् कार्ये परस्परापेक्षित्वम् , बुधः-पण्डितो ग्रहविशेषश्च, भौमः-मूमिपुत्रो नरकासुरो प्रहृविशेषश्च, तथा चात्र बुधसाहचर्याद् भौमो प्रह एव, न नरकासुरः, एवं भौमसाहचर्याद् बुधोऽपि ग्रह एव न पण्डित इति विज्ञायते, स्वस्वार्थवोधाय परस्परमुभाभ्यां परस्परस्यापेक्षायाः सन्त्वात् । अथवा सहचरणम्-एककाळदेशा-वस्थायित्वं वा साहचर्यम् , तथा च प्रहत्वेनोभयोः सहचरणं ज्यौतिषे प्रसिद्ध- "रामार्जुनन्यतिकरः सांप्रतं वर्तते तयोः [ ] इति विरोध्याद् भागव-कार्तवीर्ययोः। "सैन्धवमानय, मृगयां चरिष्यामि" [ ] इत्यर्थात् प्रयोजनादश्वे। "अस्मद्भाग्यविपर्ययाद् यदि पुनर्देवो न जानाति तम्।" [ ] इति प्रकरणाद् युष्मदर्थे। प्रकरणमशब्दं अर्थस्तु शब्दवानित्यन-योर्भेदः।

मिति तेनोभयोः शक्तिनियमः। विरोधिताया उदाहरणमाह-रामार्जुनव्यति-कर इलादि-'तयोः प्राकरणिकयोः कयोश्चित्, रामार्जुनव्यतिकरः रामा-र्जुनयोरिव सम्बन्धो वर्त्तते' इति वाक्ये विरोधितया रामः-परश्चरामः, अर्जुनः-कार्तवीर्योऽर्जुनः सहस्रबाहुरिति रुभ्यते । विरोधिता हि प्रसिद्धं वैरं सहानवस्थानं च. प्रसिद्धं च भागेव-कार्तवीर्ययोवेंरम् । सद्दानवस्थानळक्षणं विरोधित्वं तु 'छायाऽऽतवौ' इत्यत्र, तत्र हि "छाया सूर्यप्रिया कान्तिः प्रतिबिम्बमनातपः।" इत्यमरकोशेन छायाशब्दस्यानेकार्थःवेनातपेन सहानवस्थानस्रक्षणिवरोधाच्छाया-. ऽत्राऽनातप इत्यवसीयते । अर्थस्योदाहरणमाह—सैन्धवमानयेति–अर्थः-प्रयोजनं चतुर्थ्याद्यभिधेयम् , अत्र मृगयाचरणरूपस्य कार्यस्य साधनाय सैन्धव-मपेक्षमाणस्य पुंस उक्तावश्व-लवणयोः कतरस्य ग्रह इति संशयेऽर्थेन [प्रयोज-नेन ] सैन्धवपदस्याश्वरूपार्थनिर्णयः । प्रकरणस्यार्थनिर्णायकःवसुदाहरति—अस्स--द्धाग्यविपर्ययादिति-अत्र देव-शब्दस्य "अमरा निर्जरा देवाः" इत्याद्यमर-कोशेन सुरेषु ''राजा भट्टारको देवः'' इत्यनेन राज्ञि च शक्तौ ज्ञातायामिह प्रकरणाद् देवपदस्य युष्मदर्थता-राजार्थता, प्रकरणं वक्त-श्रोतृबुद्धिस्थता, अन्न वक्तबुंद्धो राजेवेति प्रतीयते, तस्यव सम्बोध्यत्वेन बुद्धिस्थत्वात् । युष्मदर्थ इस्पस्य संबोध्य इत्यर्थः । ननु प्रकरणेनैवात्र राजपदस्य बोधो यथा तथा पूर्वत्राऽपि मृगयाऽर्थं यात्राप्रकरणेन सैन्धवपदेनाश्वस्य बोध इति, तथा च यथाऽर्थेन [प्रयोजनेन] तत्र सैन्धवपदस्याधार्थनियमसाथाऽत्रापि सम्बोधन-रूपप्रयोजनेन देवपदस्य राजार्थरूपबोध इति विज्ञातुं शक्यत इत्येकेनैव द्वयोरपि रुक्ष्ययोः सिख्या निर्मित्तद्वयभेदः किमर्थमुपात्त इति चेत् ! अत्राह-प्रकरण-मराब्दमर्थस्त राब्दवानित्यनयोभेंद इति-प्रकरणं हि न शब्देन प्रतिपाद्यं, तिह्न वस्तुगतो धर्मः, अर्थस्तु सृगयादिः शब्दप्रतिपाद्य इत्यनयोर्भेद इति भावः।

"कोदण्डं यस्य गाण्डीवं स्पर्धते कस्तमर्जुनम्" [ ] इति लिङ्गाचिहात्पार्थे । "किं साक्षादुपदेशयष्टिरथवा देवस्य श्टङ्गारिणः" [ ] इति शब्दान्तरसंनिधानात्कामे ।

लिङ्गमुदाहरति-कोदण्डमिति-अत्रार्जुनशब्दस्यानेकार्थत्वम् , तत्र लिङ्गात्-चिह्नाद् गाण्डीवरूपात् , अर्जुनपदं पार्थ [ पृथापुत्र ] रूपार्जुनबोधकं, न कार्त-वीर्यार्जुनबोधकमिति भावः । लिङ्गं चिह्नमिति स्वमतम् । कान्यप्रदीपे च लिङ्गं-संयोगातिरिक्तसम्बन्धेन परपक्षव्यावृत्तो धर्म इत्युक्तम् , तथा च गाण्डीवरूपो धर्मः [विशेषणीभृतोऽर्थः ] संयोगसम्बन्धेनैव पार्थे वर्तत इति ति छङ्गतया न प्रहीतं शक्यत इति । नानार्थपदशक्यान्तरावृत्तिरेकशक्यगतः साक्षाच्छब्दवेद्यो धर्मो लिङ्गमिति नव्याः, तथा चात्र शक्यान्तरकार्तवीर्यार्जुनावृत्तिरेकशक्य-पार्थगतो गाण्डीवकोदण्डघरत्वधर्मः, तेन धर्मेणार्ज्जनोऽत्र पार्थ इति निश्चीयत इति तेषामाशयः । लिङ्गपदस्यात्र चिह्नार्थस्वन्तु प्रदीपकारेण न स्वीक्रियते, तथा हि-काव्यप्रकाशे द्वि० उल्लासे ''संयोगो विष्रयोगश्च '' इति भर्तृहरिकारिका-ब्याख्यानभूतवृत्तिव्याख्याप्रसङ्गे तेनोक्तम्-यत् तु लिङ्गं चिह्नमिति तन्न-िकुपितो मकरध्वज इति कान्यप्रकाशीयलिङ्गस्योदाहरणे ] कोपस्य कामचिह्नस्वाभावात्, असाधारणधर्मस्य चिह्नत्वात् , सशङ्कचक्र इत्यादावतिप्रसक्तेश्चेति । एवं च तदीत्या कोदण्डं यस्य गाण्डीवमिति न छिक्कस्योदाहरणं भवितुमहैति, सशक्कचक्रो हरिरित्यादिवदस्य संसर्गोदाहरणत्वस्यैव युक्तत्वात्, किन्त्क्लिङ्गरूक्षणस्यात्राऽपि घटनालिङ्गोदाहरणत्वेनेदमुक्तम् , न च संसर्गोदाहरणभूतसशङ्खचको हरिरित्या-दितः कोऽस्य भेद इति वाच्यम्, स्वमते संसर्गपदेन संयोगातिरिक्तसंसर्गस्य ब्रह्णादत्र संयोगसंसर्गे तद्ववृत्तेः। काव्यव्रकाशादी च यद्यपि संसर्गस्य स्थाने संयोग एव पठ्यते. तथापि स्वग्रन्थस्य ' संसर्ग 'शब्दपाठमूलकत्वेन भेदस्योप-पादयितं शक्यत्वम् ।

भन्यशन्दसाश्विध्यस्योदाहरणमाह— किं साक्षादुपदेशयष्टिरिति। भन्यस्य शन्दस्य निश्चितार्थबोधकस्य साश्विध्येन—सामीप्येनानेकार्थस्य शन्दस्यैकत्रार्थे नियमनमिह विविश्वतम्, तथा चानेकार्थस्य देवशब्दस्य शुक्कारिपदसाश्विध्ये कामदेवार्थस्यं निणीयते, शुक्कारभूयस्ववाचकेन शुक्कारप्राधान्यदाचकेन या शुक्का- "क्रणति मधुना मत्तश्चेतोहरः प्रिय कोकिलः।" [ ] इति सामर्थ्याद् वसन्ते।

"तन्त्र्या यत् सुरतान्तकान्तनयनं वक्त्रं रतिव्यत्यये, तत्त्वां पातु चिराय" [ ] इत्यौचित्यात् प्रसाद्साम्मुख्ये पाळुने ।

"अहो महेश्वरस्यास्य कापि कान्तिः" [ ] इति राजधानी-रूपाद् देशादाजनि ।

रिण इति पदेन विशेषणभूतेनान्यार्थबोधस्य नियमनात् ।

सामर्थ्यमुदाहरति-कणिति मधूनेति-अन्नानेकार्थकं मधुनेति पद्म् । "मधु पुष्पे रसे क्षोद्दे, मद्ये ना तु मधुद्रुमे। वसन्त-दैत्यभिषेत्रे स्याजीवन्त्यां तु योषिति ॥" इति मेदिनीकोशेन तस्यानेकार्थत्वप्रतिपादनात् , तम्र कोकिलमादक-तारूपं सामर्थ्यं वसन्तर्तावेवेति तेन सामर्थ्येनेह मधुपदेन वसन्त एवाभिधेय इति निश्चीयते, तदन्यस्य कोकिलमद्जनकत्वसामर्थ्याभावात् । औचिलमुदाहरति-तन्त्र्या यदिति-यत् सुरतान्तसमयस्थितमनोद्दरनेत्रवत् तन्त्र्याः-कोमलायाः कामिन्या वक्रं तत् त्वां विपरीतरतिसमये पात्विति पद्यांशार्थः, अत्र द्यितामुख-कर्तकरक्षणकर्मत्वाक्षिप्तकामार्तसंबोध्यपुरुषस्य त्राणं हि तस्याः साम्मुख्येनैव भवति, न तु मुखमात्रेण, वैमुख्ये तेन त्राणायोगात्, अत औचित्यात् पातिरिह प्रसादसांम् एयम् छके पालने वर्तते। कैश्चितिह वक्रपदस्य मुखपर्यायतया मुख-शब्दस्य च " मुखं निःसरणे वक्ने प्रारम्भोपाययोरपि । " इति कोशबलेनानेकार्थ-स्वादिह औचित्यात् साम्मुख्यपरत्वमिति व्याख्यायते, तन्न युक्तम्-मुखशब्दस्था-नेकार्थस्वेऽपि तत्पर्यायस्य वक्रशब्दस्य निश्चित्तैकार्थवाचित्वेन तत्र शक्तिसन्देहा-भावात्। तथा च पातेरेवेह धातुनामनेकार्थत्वेनानिश्चितार्थत्वं राङ्क्यं तस्यैव चोक्तार्थवाचकत्वरूपेण नियमनमौचितीकार्यमिति ध्येयम् । काव्यप्रकाशादाविह पात वो दयितामुखमित्यस्योदाहृतःवेन, तत्र तादशब्याख्यानस्य कर्तब्यत्वात्। देशस्य शक्तिनियामकत्वमुदाहरति—अहो महेश्वरस्यास्येति-अत्र महेश्वरपदं शिवे विष्णो महति ऐश्वर्ययुक्ते महैश्वर्ययुक्ते वा पुंसि च प्रयोगाञ्चानार्थकम्, तत्रास्येति पदस्य इदंप्रकृतिकरवेन, इदमश्च सन्निकृष्टे प्रयोगात् सन्निकृष्टराजधान्यादि देशस्थास्येति तदर्थः, तथा च राज्ञ एव नगरादिदेशसम्बन्ध-तद्भावयोः संभवेन परमात्मनस्त सर्वगतस्य देशादिसम्बन्धकृतन्यावृत्तेरशक्यत्वेन देश एवात्र परमे-

"चित्रभानुर्विभात्यिक्षि" [ ] इति कालविशेषाद्रवौ । "मित्रं हन्ति तरां तमःपरिकरं घन्ये दशौ मादशाम् " [ ] इति व्यक्तिविशेषात् सुद्वदि च प्रतीतिः ।

श्वरपदस्य राजरूपार्थनियमने निमित्तम्। कालस्याभिधानियामकःवमाह-न्नित्र-भानविभात्यहि इति-चित्रा भानवो यस्येति योगार्थेन चित्रभानपदस्य सूर्य-वहिरूपानेकार्थवाचकत्वेन 'महि ' इति कालविशेषोपादानेन तत्र [दिवसे] वह्नर्भानस्य मन्दतया चित्रभानुशब्दस्य सूर्यार्थत्वनिश्चयः, तस्यैव दिवसेऽधिक-भासनात । व्यक्तेरभिघानियामकत्वमाह—मित्रं हन्तितरामिति । व्यक्तिः पुं-खी-छीबलिङ्गानि, अत्र च मित्रशब्दोऽनेकार्थः, सूर्ये सुहृदि च तस्य प्रयोगात्, तत्र यद्यपि तमःपरिकरहननस्य सूर्ये एव प्रसिद्धिस्तथापि मित्रमिति क्लीबनिर्देशेन सहद्राचकत्वमेव तस्य निश्चीयते, भवति च सहद्रश्युपदेशादिनाऽज्ञानतमःसमृह-हम्ता. अत एव च मित्रदर्शनकृतं धन्यत्वं दशोरिति। अथ क्रमप्राप्तं स्वरस्यार्थ-नियामकत्वमुदाहरणीयं, तदनुदाहरणात् त्रुटिरिति शङ्कामपनेतुमाह-स्वरात त्वर्थविशेषप्रतीतिरित्यादि-''दुष्टः शब्दः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्याप्रयक्तो न तमर्थमाह । स वाग्वज्रो यजमानं हिनस्ति, यथेन्द्राध्युः स्वरतोऽपराधात् " इति व्याकरणमहाभाष्यपरपशाहिकस्यशिक्षावचनेन स्वरस्यार्थविशेषनिर्णायकःवमव-सीयते । उक्तश्लोकार्थश्र-"स्वरतः-स्वरकृतदोषाद्धेतोः, वर्णतः-वर्णेषु दीर्घत्व-हस्वत्वादिदोषात् , दुष्टः-प्रकृतार्थवाचकत्वविशिष्टसाधुत्वहीनः, शब्दः, मिथ्या-प्रयुक्तः-अर्थबोधनायैव शब्दस्य प्रयोगेण यदर्थबोधनाय प्रयुक्तस्तद्र्थाबोधकत्वे तस्य मिथ्याप्रयुक्तत्वमिति तथाभूतः, तम्-वकुर्विवक्षितमर्थम् , न आह्-न कथयति किञ्ज नार्थाबोधकत्वमात्रं तत्र दृषणमपित्वनर्थसम्भावनापीत्याह-स वाग्वज्र इति-वागेव वज्ररूपा सती यजमानं, यः किल तादश्रशब्दप्रयोगेणोपकर्तिमध्यते स इह यजमानशब्दवाच्यः, प्रकृते तस्य यजमानरूपत्वात्, तं, हिनस्ति, यथा-'इन्द्रशत्रुः ' इति शब्दः स्वरतोऽपराधात्-स्वरदोषात् , यजमानं-वृत्रमवधीत् तथैवेति । अयमाशयः-बृत्रेणेन्द्रशातनार्थं यज्ञ आरब्धः, तत्र इन्द्रशत्रुर्वर्धे-स्वेत्याशीर्वचनं प्रयुक्तम् , तस्मिन् शब्देऽन्तोदात्ते प्रयोक्तव्ये पूर्वपदान्तोदात्तः प्रयुक्तः, अत्र च शत्रुरित्यस्य शातियतेत्यर्थः, तथा च यद्यत्र इन्द्रः शत्रुर्यस्येति बहुबीहिराश्रीयते तदा इन्द्रः शातयिता यस्येत्यर्थो रूभ्यते, भवति च पूर्वपद-

स्वरात् त्वर्थविशेषप्रतीतिः काव्यमार्गेऽनुपयोगिनीति नोदाहियते। "मथ्नामि कौरवशतं समरे न कोपात्?" [ ] इति काकुरूपात्

प्रकृतिस्वरत्वेन तस्य शब्दस्य पूर्वपदान्तोदात्तत्वम्, यदि चेन्द्रस्य शत्रुरिति षष्ठीतत्पुरुषः प्रयुज्यते तर्हि इन्द्रस्यायं शातयितेत्यर्थः, समासस्यान्तोदात्तत्वेनास्य शब्दस्यान्तोदात्तता भवति, तथा चान्तोदात्तप्रयोगस्तत्रापेक्षितः, तादृशोश्चारणम-कृत्वा मध्योदात्तः प्रयुक्त इतीन्द्र एव तस्य शातयिता जात इति स्वरदोषकृतो यजमानस्य वधः । एतेन च याज्ञे कर्मणि-वैदिके प्रयोगे स्वरस्यार्थविशेषप्रतीति-जनकरवं सिद्धम् , किन्तु काव्यमार्गे स्वरादर्थविशेषप्रतीतिर्भवन्त्यप्यमुपयो-गिनी, एवं सति समासगतश्चेषस्यैवास्तव्यस्तताप्रसङ्गादिति तस्येहोदाहरणं न दीयते, काव्यविषयकनियमस्यैवेहानुशिष्यमाणत्वात् । संसर्गो विषयोगश्चेति कारिका च सामान्येन लोकवेदोभयविषयकार्थनिर्णायकपरिगणनायां प्रवृत्तेति तस्यां तत्परिगणनमप्यावश्यकमेव । उक्तं च कान्यप्रकाशेऽपि द्वितीयोल्लासेऽस्य कारिकाद्वयस्य व्याख्याधकरणे-'काव्यमार्गे स्वरो न गण्यते' इति । स्वरात त्वर्थविद्योषे इति सप्तम्यन्तपृथक्षपद्याठे तु अर्थविषयिणी प्रतीतिरिति विषयत्वं सप्तम्यर्थोऽवगन्तन्यः । ननु काकुरूपात् स्वरादर्थविशेषस्य प्रतीतिर्मक्षामि कौरव-शतं समरेन कोपादित्यादिवेणीसंहारस्य [ इदं पद्यं द्वि० अ० ५८ सूत्रे व्याख्या-तम् । पद्यादिषु सर्वेरङ्गीकृतेति स्वरादर्थविशेषप्रतीतिः काव्यमार्गानुपयोगिनीति कथमुच्यत इति चेत्? अत्राह-मश्नामि कौरवदातं समरे न कोपात्? इति काकुरूपात् तु स्वरादिति । अयमाशयः-वेदे स्वरत्वेन बाहरूयेन प्रयुक्तानामुद्दात्तादिस्वराणामेव काव्यमार्गेऽनुपयोगित्वमर्थनियमने, किञ्च मक्षा-मीत्यादौ न नानार्थाभिधानियमनं किन्त्वनभिधेयपदार्थस्यव व्यञ्जनमित्यभिधानि-यमनानुपयोगित्वमक्षतमेव, काञ्यप्रदीपे च काब्येऽपि स्वरेणार्थविशेषनियमम-भिलक्ष्य कान्ये न स्वरो विशेषप्रतीतिकृत् ' इति वृत्तिप्रन्थन्याख्यायां बाहुल्येनेति पदं योजितम् । तथा हि- तत्रत्यः प्रदीपप्रन्थः-'स्वरस्तुदात्तादिवेदे बाहल्येन तेनार्थप्रतीतिर्दश्यते, यथेन्द्रशत्र्वधस्त्रेति + + + कान्ये त नैवं बाहल्यम् । नन 'हा प्रसीद' इत्यादी स्वरेण सम्बोधनं प्रकाश्यते, तेन चार्थविशेषेऽभिधा नियम्बते, न तु साक्षात् स्वरेणैव, काकुस्थले तु न नानार्थाभिधानियमनं किन्त-पदार्शसीब व्यक्षतम्, यद्वा स्वरशब्देनोदात्तादित्रयं विवक्षितम्, अतः काब्ये

तु स्वराद् भवत्यर्थविशेषे प्रतीतिः । आदिग्रहणादभिनया-ऽप-देश-निर्देश-संक्षे-क्रिताकारा गृह्यन्ते ।

स्वरस्याभिधानियामकत्वं नास्त्येवेति व्यर्थं बाहल्येनेति विशेषणमिति, मैवम्-'सुधाकरसहृद्धकं दृष्टिः पङ्कजवैरिणी' इत्यादाविन्द्रशत्रुरिति न्यायेन [स्वरेण ] भभिधानियमनस्य कान्येऽपि दुर्वारत्वात्'' । इति, अत्र 'दृष्टे प्रसीद्' इत्यादौ किमिदं सम्बोधनमुत सप्तम्यन्तं दृष्टपद्मिति निर्णयाय स्वरोऽपेक्ष्यते, काकुस्थले च स्वरादर्थविशेषप्रतीति ईश्यत इति स्वरस्य काव्येऽपि विशेषार्थप्रतीतिकरत्विमित मत्वा यद् 'बाहुल्येन' इति विशेषणं द्त्तं तन्नावश्यकम्, 'दृष्टे प्रसीद'-इत्यादौ न स्वरेणार्थप्रतीतिरपि तु सम्बोधनमिदं सप्तम्यन्तं वेखेव निर्णीयत इति तेन निर्णयेन विशेषार्थस्य प्रतीतिरिति स्वरस्य तत्र न साक्षात् प्रयोजकत्वम्, काकु-स्थलेऽपि न नानार्थस्यैकार्थवाचकत्वं नियम्यतेऽपि तु विशिष्ट एवापदार्थो व्यक्त्य इति तन्नापि न स्वरस्याभिधानियामकःविमिति बाहुल्येनेति विशेषणं न्यर्थमिति शङ्काप्रन्थार्थः। 'सुधाकरसुहृद् वक्तं दृष्टिः पङ्कजवैरिणी'त्यत्र सुधाकरस्य सुहृदिति षष्टीसमासबोधनायान्तोदात्तप्रयोगे उपमालङ्कारः, सुधाकरः सुहृत् यस्येति बहुवीहाभिप्रायेण पूर्वपद्पकृतिस्वरप्रयोगे तु प्रतीपार्छकारः, एवं पङ्कजवैरिणी-त्यत्रापि, इति काब्येऽपि स्वरेणार्थविशेषप्रतीतेः सत्त्वात बाहल्येनेति विशेषण-मावश्यकमिति समाधानग्रन्थाशयः । नागोजीभट्टेनोङ्गोते चात्रात्मनोऽनभिमतःवं प्रतिपादितम्, तथा हि "वस्तुत इदं चिन्त्यमेव, अभियुक्तैः क्रापि तथाऽकथनात्। अत एव प्रकाश-इन्द्रशञ्जरित्यादौ वेद एव, न काग्ये स्वरोऽर्थविशेषप्रतीतिकः-दिसेन बहुषु पुस्तकेषु पाठः । बाहुल्येनेति पाठेऽपि वेद एव बाहुल्येन सोऽर्थ-विशेषप्रतीतिकृषा तु लोके कचिद्पीति व्याख्येयम् इत्युक्तम् । अयमाश्यः-कान्ये उदात्तादिस्वरकृतार्थभेदे समासविषये श्रेषभङ्ग १व स्वादिति होके [काब्ये ] ऐकश्चरोनैव प्रायः प्रयोग इत्याश्रयणीयम् , ि ऐकश्चर्त्यं स्वरविशेषर-हितत्वं स्वरसर्वनामा वा निर्देशः ], अर्थविशेषप्रतीतिस्त प्रकरणादिनोञ्जेयेति बाहुल्येनेति विशेषणमनावर्शकम्, उपलभ्यते च तादृशविशेषणरहित एव काष्यप्रकाशीयपाठी बाहुल्येन, सति च बाहुल्यविशेषणविशिष्टपाठे तस्य पूर्वोक्त-रीत्येव च्याख्यानमुचितमिति, किमधिकं बाहुख्येन ॥

स्वराद्य इति कारिकायामादिपद्मुपात्तं, तेन किमनुक्तं संग्राह्यमित्याह-आदिश्रहणादिति-अभिनयः, अपदेशः, निर्देशः, संज्ञा, हिक्क्तम्, आकारश्चेते

#### सास्क्रारचूडामणा काब्यानुशासने

## अभिनयो यथा-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"एइहमित्तत्थणिया एइहमित्तेहिं अच्छिवत्तेहिं । एयावत्थं पत्ता एत्तियमित्तेहिं दियहेहिं ॥" [

भादिपदेन गृह्यन्ते, तेऽपि अर्थविशेषप्रतीतिहेतव इति भावः । तत्र अभिनयः-अवस्थानुकारः, स च चतुर्विधः "भवेदभिनयोऽवस्थानुकारः स चतुर्विधः। आङ्गिको वाचिवश्चैवमाहार्यः सात्विकस्तथा ॥" इति साहित्यदर्पणोक्तः [६.३.], अङ्गिकयाकृतः-आङ्गिकः, स च साक्षादिवार्थाकार।दिपदर्शिका हस्तादिकिया, वचसा कृतो-वाचिकः, मुकुट-केयूरादिभिर्वेषरचना-आहार्यः, स्तम्भ-स्वेदादिः साध्वकः, इत्येवं रूपेणाभिनयस्य चातुर्विध्यम् , इति कारिकार्थः। एवेहाभिनय उदाहियते-एट्टहिस्तत्थणियेति-"एतावन्मात्र-स्तनिका एतावन्मात्राभ्यामक्षिपत्राभ्याम् । एतदवस्थां प्राप्ता, एतावन्मात्रै-र्दिवसैः ॥'' इति च्छाया । चिरप्रवासिनि नायके नायिकावस्थां बोधयनस्याः कस्याश्चिद्रक्तिरियम्, एतावन्तावेव- एतावन्मात्रौ स्तनौ यस्याः सा, यद्यपि कैवल्यार्थबोधकस्य मात्रशब्दस्य ''मात्रं काःस्म्यें च केवले'' इत्यादि कोशैः क्कीबरवं लम्यते, तथापि कविभिन्तस्य पुंस्त्वमपि प्रयुज्यते, यथा कालिदासः-'उच्चै:स्रवा जलनिधेरिव जातमात्रः' इति पुरःवं तदनुसारमेव 'पुताव-न्मात्रौ' इति स्तनविशेषणे पुंलिङ्गः प्रयुक्तः, एवम्-एतावती एव एतावन्मात्रे, अक्षिपत्रे, ताभ्यामुपलक्षिता, एषा-विवक्षितोश्वतादिपरिमिताऽवस्था यस्याः, एतावन्तः-निर्दिष्टाऽङ्गल्यादिसंख्यापरिमिता एव, दिवसाः, तैरिति तृतीया । अत्र बुद्धिस्थतत्तदर्थशक्ततया नानार्थानामेतच्छव्दानामर्थविशेषवाचक-रवमभिनयेन नियम्यते । अभिनयोऽत्र स्तनप्रदर्शने शामलक-कमलमुकुलाद्याका-रकहस्तादिकिया, तेन च स्तनस्य पीनत्वमुकुलितत्वाद्यर्थविशेषेऽभिधा नियम्यते, अक्षिप्रदर्शने च पद्मवत्राकारः, अवस्थाप्रदर्शने उत्तता-कृशताद्यभिनयः, दिवस-प्रदर्शनेऽङ्गल्यादिनिर्देशश्चार्थविशेषनियामक इति । इत्थमाङ्गिकाभिनयरूपाया

### अपदेशो यथा-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"इतः स दैत्यः प्राप्तश्रीनेत प्वार्हति क्षयम् । विषवृक्षोऽपि संवर्ध्य स्वयं च्छेतुमसांप्रतम् ॥" [ कु० सं० स. र. स्टो. ५५ ]

निर्देशो यथा--

"भर्तदारिके ! दिष्ट्या वर्धामहे, यदत्रैव कोऽपि कस्यापि तिष्ठतीति मामङ्कुळीविळासेनाख्यातवत्यः" ॥ [ मा० मा० अं−१ ]

हस्तादिचेशया उदाहरणमुक्तवा कमप्राप्तमपदेशमुदाहर्तुमाह-अपदेशो यथेति-अपदेशोऽभिमतनिर्देशः, स च हृदये हस्तनिक्षेपः, अर्थाकारप्रदर्शकत्वाभावाना-यमभिनयान्तर्गतः. तस्यार्थनियामकत्वं यथा- इतः स दैत्य इत्यादि- तारका-सुरेणात्युपद्भता देवा ब्रह्माणं शरणं ययुः, तेनोक्तमिदम्- इतः मद्रूपात् स्थानान्मसकाशाद वा, स दैत्यः तारकः, प्राप्तश्रीः प्राप्तैश्वर्यादिसम्पत्, इत एव मत्त एव वधं नाईति, नायं मया स्वतो मारियतुं योग्य इति भावः । तत्रार्थोन्तरन्यासेन समर्थनमाह-विषवृक्षोऽपि संवर्ध्य जलसेकादिना परिपोव्य, स्वयं भारमनैय, छेतुम्, असाम्प्रतं न युज्यत इति भावः, अपिना मतान्तरेऽसाम्प्रतमित्यनेन निपातेन कर्मणोऽभिधानाच विषव्रक्ष-शब्दाद् द्वितीया, अपि तु प्रथमैव । विषवृक्षस्य सर्वधाऽपकारिणोऽपि स्वपो-षितस्य छेदनमयोग्यमिति कथनेन तदन्यस्य स्वकृतस्य नाशो दूरं तिरस्कृतः, एवं च सर्वथापकारिणोऽप्यस्य स्वसंवर्धितस्य मारणायाहं नात्मनाचेष्टिष्य इति तद्भिप्रायः । अत्र 'इतः' शब्दाभ्यां हृद्ये हस्तदानपूर्वकमात्मार्थो नियमितः, सर्वनाम् इदमो निष्पन्नस्थेतःशब्दस्य नानार्थस्वं प्रसिद्धमिति तस्य वक्तविशेषार्थनियन्नितत्वमपदेशेनैव ॥ क्रमप्राप्तं निर्देशमुदाहरति-भर्तदारिके इत्यादि-पुष्पवाटिकायां मारुतीं प्रति कस्याश्चित् सख्याः माधवं वीक्ष्य तमञ्जल्या निर्दिशन्त्या उक्तिरनृदिता । तर्जन्याऽङ्कुल्या सूचनं निर्देशः । भग्रानिश्चितार्थकस्य किंशब्दस्य निर्देशमहिस्रा 'भावी प्रियतमः, तव' इति चार्थविशेषोऽवगम्यते । यचप्यत्र 'अपदेश्वरस्थल इवाभिमतप्रदर्शनमेवार्धविशेषनियामकम्, अत एव

### सालक्कारचुडामणी काव्यानुशासने

संज्ञा यथा-

"अप्यवस्तुनि कथाप्रवृत्तये प्रश्नतत्परमनङ्गरासनम् । वीक्षितेन परिगृह्य पार्वती मूर्धकम्पमयमुत्तरं ददौ ॥" [ कु०सं० स. ८ श्रो. ६ ]

इङ्गितं यथा-"कदा नौ सङ्गमो भावीत्याकीर्णे वक्तुमक्षमम् । अवेत्य कान्तमबला लीलापद्मं न्यमीलयत् ॥" [

कान्यप्रदीपे "स्वरादय" हत्यादिपदादिभनयापदेशौ गृह्येते, अन्ये चोक्तान्त-र्भुताः" इत्युक्तम् , तथाप्यपदेश-निर्देशपदयोर्भिक्षार्थतया छोके प्रयोगस्य दर्श-नात् पृथगुक्तिः, भवति च सहृदयानां कश्चन भेदप्रतिभासोऽनयोरर्थयोरवज्य-मेत्र ॥ संज्ञामुदाहरति-संज्ञा यथा-अप्यवस्तुनि कथाप्रवृत्तय इति-पार्वती, भवस्तुनि-अनिभमते विषयेऽपि, कथाप्रवृत्तये-वार्त्तासञ्जालनाय, प्रश्ने-पृच्छायां, तत्परम्-उद्युक्तम्, अनङ्गशासनम्-शिवं, वीश्वितेन-अवलोकनेन, परिगृह्य-विज्ञाय, मूर्धकम्पमयं-शिरोविधतनरूपम्, उत्तरं, ददौ, मूर्धसंज्ञ्या तत्पृच्छां निवारयामासेत्यर्थः । पार्वतीहृदयभावजिज्ञासार्थं शिवो ब्रह्मचारिरूपमास्थाय पार्वत्या सह तदीयतपस्यादिकारणपृच्छाप्रसङ्गेन शिवप्राप्तिर्मेर्डाभरूषितेति विज्ञाय शिवस्य [ भात्मन एव ] अवाञ्छनीयत्वं बहुभिः प्रकारैः प्रतिपाद्य तदुत्तरं यथोचितमधिगत्यापि पुनः किमपि प्रष्टुमुत्सुक इवायमनभिरुषितं प्रस्तोष्य-तीति तदीयमुखादिचेष्टामवलोक्येव-बिज्ञाय शिरोविधूननेन तं निवारितवती पार्वतीत्यभिप्रायः । अत्र संज्ञायाः शिरोविधूननस्य निषेधार्थप्रत्यायकत्वमिति । कान्य प्रकाश-प्रदीपकारादीनां मते चेयमभिनयान्तर्गतैवेति तैः । इङ्गितेनार्थविशेषावबोधो यथा-कदा नौ सङ्गम इति-प्रच्छन्न-कामुकयोर्वर्णनमिदम् । अवला 'कदा नौ सङ्गमो भावी । इति जनाकीणं वक्तमक्षमं कान्तमवगत्य, लीलापां न्यमीलयत्, अत्रोभयोः सङ्गमसमय-जिज्ञासायाः समानत्वेऽपि जनाकीर्णतया कान्तं वकुं-प्रतिपाद्यितुमसमर्थम्, एतेन तस्य गुरुजनसमक्षेऽनौद्धत्यमनतिचातुर्यं च ध्वनितम्, अवगत्य स्वयमेव संकेतकालं, परिकल्प्य तं प्रतीङ्गितेन सूचनाय हस्तस्थितकमलसङ्गोचं कृतवती. तेन च संध्यासङ्केतकाल इत्यवगतं तदीयकान्तेन । यद्यपि कारिकायां-''शब्दार्थ-

आकारो यथा—

"निवेदितं निःश्वसितेन सोष्मणा मनस्तु मे संशयमेव गाहते। न विद्यते प्रार्थियतव्य एव ते भविष्यति प्रार्थितदुर्छभः कथम्॥" [कु०सं० स. ५ स्ट्रो. ४६]

तदेवं संसर्गादिभिर्नियमितायामभिधायां यार्थान्तरे प्रतीतिः सा व्यञ्जनव्यापारादेव । अमुख्येऽपि शब्दे मुख्यार्थबाधादिनियमिते

स्यानवच्छेदे विजेषस्मृतिहेतवः।'' इत्युक्ततयाऽत्र नास्ति शब्दार्थनिर्णयायेङ्गितस्योपकारः, किञ्च नायं शब्दशक्तिमृलो ध्वनिस्तथापिङ्गितस्यार्थविशेषप्रतिपादकत्वमात्रमुदाहृतमिति ध्येयम् ॥ आकारस्यार्थविशेषप्रतिपादकत्वमुदाहरित—
आकारो यथा—निवेदितमिति। त्वं किमिति किटनं तपश्चरसीति प्रच्छन्नरूपेण शिवेन ब्रह्मचारिरूपधारिणा पृष्टे निश्वसन्तीं पार्वतीं दृष्ट्वा शिवः प्राह—
सोष्मणा उष्णेन निःश्वसितेन निःश्वासव्यापारेण, निवेदितं तवाभिप्रायः प्रकदितः, त्वं कमिप पतित्वेन कामयसे स च दुष्पाप इति विज्ञातमिति भावः,
तथापि मे मनः संशयमेव गाहते बजित, किम् श्वयमेव तपोहेतुरिति मे
सन्देह इति भावः, तत्र कारणमाह—ते प्रार्थणितव्यः—प्रार्थनाविषयीकरणीयः, न
विद्यते, भवत्या एव प्रार्थयितारो बहवः सम्भाव्यन्ते, न कश्चित् त्वया प्रार्थनीयः
सम्भाव्यते, अथ च त्वया प्रार्थितश्चेत् ? तर्हि तस्य दुष्टेभत्वं कथमित्येव सन्देहः,
अन्यैः प्रार्थनीयायाः स्वतः प्रार्थिनीत्वेऽसंगयमेव प्रार्थनीयप्राप्तिरिति तदाशयः।
अन्द् निःश्वसितरूपेणाकारेणार्थस्य तन्मनोरथस्य प्रकाशनित्युदाहरणम् ॥

कारिकोक्तार्थमुराहरणादिभिन्यां स्यायं स्यार्थं निगमयति – तदेवमित्यादिना । संसर्गादिभिः उक्तैः, अभिधायां शक्तिपदाख्यायां, नियमितायां अर्थान्तरवारणपुरःसरमेकत्रार्थे नियमितायां अर्थान्तरवारणपुरःसरमेकत्रार्थे नियमितायां, याऽर्थान्तरेऽशक्यार्थविषयिणी प्रतीतिः सा व्यञ्जनव्यापारादेव व्यञ्जनाल्यवृत्तिसहकारादेव, एवकारेण तत्र वृत्त्यन्तर-स्याभावः प्रकाशितः । अभिधास्थले [ मुख्यशब्दविषये ] व्यञ्जनाच्यापारमुक्त्वागौण-लाक्षणिकयोरिप शब्दयोर्व्यञ्जनव्यापारादर्थान्तरप्रत्यायकलं प्रतिपाद-यत्ति—अमुख्येऽपीत्यादिना—गौण-लाक्षणिकेऽपि शब्दे, मुख्यार्थवाधादिना मुख्यस्य-प्रवाहादरर्थस्य वाधः, आदिपदेन मुख्यार्थेन सह सम्बन्धो प्राद्धः, तेन नियमिते गौणलाक्षणिकार्थपरवेनावधारिते, प्रयोजनस्य शैल-पावनव्वादेः,

### सालङ्कारचुडामणौ कान्यानुशासने

प्रयोजनप्रतिपत्तिर्व्यञ्जनव्यापारादेव, तथाहि-तत्र संकेताभावान्ना-भिघा, नापि गौणी लक्षणा वा, मुख्यार्थबाधादिलक्षणाभावात् , न हि लक्ष्यं मुख्यं, नापि तस्य बाधा, न च किञ्चिन्निमित्तमस्ति, नापि

प्रतिपत्तिः प्रतीतिः, व्यञ्जनव्यापारादेव तदर्थप्रतीतावपि न किमपि कारणा-न्तरमस्तीति । तदेव युक्तयोपपादयति-तथा हीत्यादिना-यथाऽभिधादिना न निर्वाहस्तत् प्रदृश्यंत इति भावः । तत्र द्वितीयार्थे प्रयोजनादौ च, अभिधाशक्तिः, न कृत इत्याह-संकेताभावादिति-ईश्वरसङ्केतो हि शक्तिः, सा च परम्पर-याऽस्मदादिभिरुपलन्धा कोञ्चादिप्रतिपादिता च, तत्र ताहरोऽधें च न स संकेतो गृहीत इति न तत्र शक्तिः, इति शक्तया तदर्थबोधो नेति भावः। नापि गोणी लक्षणा वेति- गोणी- गुणयोगादर्थप्रसायिका वृत्तिः, लक्षणा-शक्यसम्बन्धमूलिका वृत्तिः, तत्र, तादशेऽर्थे नास्ति कुत इत्याह- मुख्यार्थवा-धादिलक्षणाभावादिति- मुख्यार्थबाधादयो तल्लक्षणं, तास्तत्र न सन्तीति न तत्र गौणी लक्षणा वा वृत्तिर्बोधने समर्था । अयमाशयः- शक्यमिकार्थः शैत्य-पावनत्वादिश्च न गङ्गापदनिष्ठगौणीवृत्तिवितासो मुख्यार्थबाध-मुख्यार्थसम्बन्ध-रूडिप्रयोजनान्यत्रतेतदूपहेतुत्रयाभावात् , एवमेव लक्षणाऽप्युक्तकारणादेव तदर्थ-बोधनेऽक्षमेति । मुख्यार्थबाधाद्यमावसुपपादयति- नष्टि लक्ष्यं मुख्यमिति-लक्षणास्थले हि लक्ष्यार्थो भवति, स च न मुख्य इति निर्विवादमेव । अस्तु वा कथञ्चित तस्याऽपि बाधेन कार्यम् , तथापि न तत्सम्भव इत्याह नापि बाधेति-नहि तटादिरूपो छक्ष्योऽर्थो बाधितो येन शैत्यपावनत्वादिप्रतीतिर्भवेत् , छक्षणा-स्थले यथा गङ्गापद्शक्यार्थे घोषाधारत्वबाध इति तटे रूक्षणा तथा नात्र तटार्थबाध इति भावः। ननु तात्पर्यार्थबाध एव तत्र कारणमस्त्वित चेत् ? अत्राह-न किञ्चिन्निमित्तमस्ति शक्यसम्बन्धादि हि तत्र निमित्तं तदपि नास्तीति भावः । अथ परम्परासम्बन्धोऽस्त्येवेति चेत ? अत्राह-न च जाब्दः स्खलद्वतिरिति-स्खलन्ती-प्रतिपाद्यार्थप्रतिपादनेऽसमर्था, गतिः-च्यापारो यस्य ताह्यः शब्दो न, अयमाशयः-यथा गङ्गाशब्दस्तटार्थप्रतिपादनेऽसमर्थस्तटं लक्षयति तथा प्रयोजनं प्रतिपाद्यितुमसमर्थो नेति । अधाऽपि कथक्कित् तस्यासामर्थ्यं सम्भाव्येत तत्राप्याह-न च किञ्चित् प्रयोजनमिति शैल-पावनत्वादिप्रयोजनाय हि लक्षणा समाश्रीयते. शैत्य-पावनत्वादेर्रुक्षणया प्रतीतौ

तत्र राब्दः स्खलद्रतिः, न च किञ्चित् प्रयोजनमस्ति, अथ प्रयोजनेऽपि लक्ष्ये प्रयोजनान्तरमाकाङ्क्षयते, तिहैं तत्रापि प्रयोजनान्तराकाङ्काया-मनवस्था स्यात् , तथा च लाभिमेच्छतो मूलक्षतिः । न च प्रयोजन-सिहतमेच लक्ष्यं लक्षणाया विषय इति वक्तुं राक्यम् , विषयप्रयोज-नयोरत्यन्तमेदात् , प्रत्यक्षादेरिष प्रमाणस्य विषयो घटादिः, प्रयोजनं

च किं प्रयोजनान्तरं स्यात् . न च प्रयोजनं विना लक्षणासम्भवतीति भावः । तत्रापि प्रयोजनान्तरस्वीकारे तस्य व्यक्षनया प्रतीतावभ्यपगम्यमानायामन्ते रण्डा-विवाहन्यायः । अथ तदर्थमपि छक्षणास्वीकारे तन्नाऽपि प्रयोजनान्तरापेझेत्यन-वस्थेलाह-अथ प्रयोजने 5पि लक्ष्य इत्यादिना न चेयमनवस्था बीजा ह्रारवन्न रोषायेति चेत् ? अत्राह-तथा च लाभमिच्छत इति अयमाशयः-बीजाहर-स्थले न मूलक्षतिः, तत्र हि न तदङ्करजन्येन बीजेन तदङ्करस्योत्पत्तिः, अपि त वृक्षान्तरज्ञन्येन बीजेनेति तन्न न मूळक्षतिः, इह च प्रयोजनं विनाऽसंभवन्त्या लक्षणया प्रयोजनं लक्ष्यते चेत् ? तन्नाऽपि प्रयोजनान्तरसद्भावं विना मूलभूता लक्षणैव नोदेतुमईतीति मूलक्षतिः । तदुक्तम्-मूलक्षतिकरीं चाहुरनवस्थां हि दपणमिति ॥ अथ शैत्य-पावनत्वादिप्रयोजनसहित एव तटार्थी लक्षणया बोध्यते, गङ्गायास्तरे बोष इत्यतोऽधिकस्यार्थस्य प्रतीतिश्च प्रयोजनमिति चेत ? अत्राह-न च प्रयोजनसहितमेवेति । कृत इत्याह-विषयप्रयोजनयोरत्यन्त-भेदादिति-लक्ष्यार्थो विषयस्तटादिः, प्रयोजनं च शैत्य-पावनत्वादिः. विषय-प्रयोजनयोश्च महदन्तरं दृष्टमिति तयोः साहित्यं न सम्भवति । विषय-प्रयोजन-योर्भेदं द्यान्तेन द्रवयति-प्रत्यक्षादेर्षि प्रमाणस्येति-अक्षमिनिद्रयं प्रति यदुलगते तज्ज्ञानं प्रत्यक्षम्, इनिद्रयार्थसन्निकर्षजन्यमिति यावत्, प्रत्यक्षादे-रित्यत्रादिपदेनानुमानादेः परिग्रहो बोध्यः, तस्य विषयो घटादिरिति-तस्यैव प्रमेयत्वात् । प्रयोजनं फलं तु. अर्थाधिगतिः । अर्थ्यते प्रार्थ्यते यः सोऽर्थो धटादिस्तस्याधिगतिर्ज्ञानम् , इति सामान्यतः सक्छजनसम्मतः पन्थाः, प्रकटता घटज्ञानानन्तरं ज्ञातो घट इति प्रत्ययात् तज्ज्ञानेन तस्मिन् घटे ज्ञाततोत्पद्यते. सैव प्रकटतेति भाइमीमांसकानां मतम्, सैव च प्रत्यक्षाविज्ञानस्य फलमिति तैराख्यायते, तार्किक-प्रभाकरयोर्भतमाइ-संवित्तिर्वेति-घटज्ञाने सति घटमहं जानामीति प्रत्ययरूपोऽनुन्यवसायो जायते, स एव संवित्तिरित्याख्याता घट- त्वर्थाधिगतिः प्राकट्यं संवित्तिर्वा । तदेवं प्रयोजनविशिष्टस्य लक्ष्यस्य गौणी लक्षणयोरविषयत्वात् प्रयोजने व्यक्षनमेव व्यापारः ।

तत्र मुख्यशब्दशक्तिव्यङ्गयं वस्तु पदे यथा-"मुक्तिभुक्तिकृदेकान्तसमादेशनतत्परः। कस्य नानन्दनिस्यन्दं विद्धाति सदागमः॥" [ ]

ज्ञानाजायत इति तार्किकाः प्राभाकराश्च । एवं च ज्ञानुधर्मोऽयं प्रत्यक्षादेः फलम्, प्रकटता च ज्ञेयधर्म इत्ययं भेदोऽस्तु, सर्वथा प्रत्यक्षस्य विषय-फलयोः प्रत्यक्षाद् भिन्नत्वं सिद्धम् । तथा लक्षणाजन्यज्ञानात् तत्फलस्य शैत्य-प्रावनत्वादिज्ञानस्य भिन्नत्वमवत्रयं स्वीकर्त्तन्यभिति लक्षणया विषयसहितस्य फलस्य बोधो न सम्भवतीति, तदाह-तदेवमिति-तत् तस्माद्, एवं प्वोक्तपुक्ति-भिविषय-फलयोरत्यन्तभिन्नत्वया समकाले ज्ञानविषयत्वासम्भावेन, प्रयोजनविश्चिष्य-फलयोरत्विषय-पलयादिसहितस्य, लक्ष्यस्य तटादेः, गौणी-लक्षणयोर-विषयत्वात् ताभ्यां प्रतिपादयितुमशक्यत्वात् , अभिधाऽविषयत्वस्य च प्वंभोषादितत्वात् , वृत्यन्तराविषयत्वेन, प्रयोजने प्रयोजनप्रतीतौ व्यञ्जनमेव ध्वननापरपर्यायो व्यञ्जनास्य एव व्यापार इति ॥

एवं शब्दशक्तिमूलं व्यक्नं प्रपक्ष्य तदुदाहरणानि दर्शयितुं प्रक्रमते—तत्र मुख्यशब्दशक्तीत्यादि - सुख्य-गोणादिमेदेन शब्दस्य चातुर्विष्यं पूर्वभुपपादिन्तम्, तन्न सुख्यः शब्दः प्रथमः, तिष्ठिष्टः शक्तिरेव मूलं यस्य तत् व्यक्नं, वस्तु—[वस्त्वकङ्कारमेदेन व्यक्तस्य द्विविधत्वेन] वस्तुध्वनिरिति यावत्, परे पद्विषये, यथा मुक्तिमुक्तिकृदिति । जनसंकीर्णे स्थलं उपनायके समागते- प्रस्तुववेदप्रशंसाव्याजेन तदागमनाधीनहर्षे व्यक्तयन्त्याः कस्याश्रिष्ठायिकाया इयमुक्तिः। सन्दागमः सन्-आगमः—वेदः, मुक्तिमुक्तिकृत् मुक्तः—स्वर्गादिन्योगः, सुक्तः—अपवर्गः, तक्कृत्-कर्मकाण्ड-ज्ञानकाण्डाभ्यामुभयोपायबोधनेन तयोः सम्पादकः, एकान्तेति—एकान्तेन—नियमेन, समादेशने—यजेतेत्यादिविध्यादिभः करणीर्हतिपदेशने तत्परः, कस्य विज्ञस्य, आनन्दनिस्यन्दं सुखोत्पर्ति, न विद्धाति अपि तु विद्धात्वेव । व्यक्लपक्षे सतः—सुन्दरस्य बहुभस्य, आगमः—आगमनम्, भुक्तः—सुरतादिभोगः, मुक्तः—विरहादिदुःखत्यागः, ते करोतिति तथाभूतः, एकान्तस्य—संकेतस्थानस्य, समादेशने—निर्देशने, तत्परः,

काचित् संकेतदायिनमेधं मुख्यया वृत्त्या शंसतीति सदागमपदेन प्रकादयते, अत्रार्थयोर्वेसदृदयात्रोपमा ॥

वाक्ये यथा-"पंथिय! न पत्थ सत्थरमित्थ मणं पत्थरत्थले गामे। उन्नयपओहरं पेक्लिऊण जद्द वससि ता वससु॥"५९॥ [स० श० ८७९]

कस्य-रमणीयजनस्य, आनन्दनिस्यन्दं न विद्धातीति पूर्ववत्, अत्र मुख्यतया विवक्षितोऽपि द्वितीयोऽथों गोपनायाप्राकरणिकीकृतो भवतीति बोध्यम् । सदा-गमपदेन प्राधान्येनोपपति प्रति स्तुतिन्धेज्यते । अत्र च तस्य पदस्य [सदागम इत्यस्य ] परिवृत्त्यसहत्वेन [तःसत्त्व एव व्यङ्ग्यार्थप्रतीतेः ] शब्दशक्तिमुख-व्यक्कविति तत्रापि पदस्येति च स्पष्टम् , यद्यपि भुक्ति-मुक्तिप्रभृतिपदानामपि ब्यक्षकत्वं तथापि सद्गामपद्रसत्त्वे एव तेषां तत्त्वमिति तस्यैव प्राधान्यमिति । अत्र प्रकरणबोधनपुरःसरं व्यक्षकपदं परिचाययति-काचित् संकेतदायिन-मिति-उपपादितमेतत पूर्वम् । मुख्यया वृत्त्येति-अभिधयेत्वर्थः । शंसति स्तुतिं व्यक्षयतीत्यर्थः । अत्र मुख्ययेत्यस्य व्यक्षनयेत्यर्थे इति उद्घोतकृत्, तादशब्याख्यानं तु नावइयकम् , सम्भवति स्वार्थपरत्वे ब्यञ्जनोपळक्षकत्वकरूप-नाया अयोग्यत्वात्, तस्य स्वार्थपरत्वं तु व्याख्यातमेव । अत्रालङ्कारध्वनिः [सदागम इव सदागमः] इति केचिदाहः, तन्नेत्याह-अर्थयोर्वेसादस्या-दिति-वाच्य-लक्ष्यार्थयोर्हि नास्ति सादृश्यं, येनोपमा स्यात्, किञ्च मुख्यार्थस्य व्यक्तिनयाऽऽच्छादितत्वेन व्यक्त्यार्थस्येत्र मुख्यतया प्रतीतेरूपमाकरुपकाभावोऽपि । प्रतिमासमानावेवार्थौ प्राकरणिकतामलभमानावुरमानोपमेय भाव वजतः, इह च न तथेति भावः ॥ पद्गतमभिधामूलं वस्तुध्वनिमुदाहृत्य वाक्यगतसुदाहरति-वाक्ये यथा-पंथियेति-पथिक! नात्र स्नलर [ शास्त्र ]-मस्ति मनाक् प्रस्तरस्थले प्रामे । उन्नतपयोधरं प्रेक्ष्य यदि वससि तदा वस ॥" इति च्छाय। पथिकेन प्राबृडारम्भे प्रामीणवध्वाः 'सत्थरमेत्थात्थि' इति सम्भव-व्याजेन स्नतरं पृष्टायां कस्याश्चिद्किरियम् । सा चेयं स्वयं वृती द्यर्थैः परै-राच्छाच रहस्यं कथयति-पथिक! प्रस्तराणां-पाषाणानां स्थले-तन्मये अत्र अस्मिन् प्रामे, न तु नगरे, मनाक् अल्पमपि, स्नस्तरं कटाद्यास्तरणं, नास्ति, तच्छयनसामध्यभावेऽपि उन्नतपयोधरं उपरिनन्नीभृतमेघम्, तेन वर्षाया

### सालङ्कारचुडामणी काष्यानुशासने

अत्र प्रहरचतुष्ट्यमप्यूपभोगेन नेह निद्दां कर्ते लभ्यते, सर्वे ह्यत्रा-विदग्धाः, तदुन्नतपयोधरां मामुपभोक्तुं यदि वससि तदास्स्वेति व्यज्यते । वाच्यबाधेन च व्यङ्गग्रस्य स्थितत्वात् तयोनीपमानोपमेय-भाव इति नालङ्कारो व्यङ्गयः॥ यथा च-

"शनिरशनिश्च तमुचैर्निहन्ति कुप्यसि नरेन्द्र! यसै त्वम्। यत्र प्रसीद्सि पुनः स भात्युदारोऽनुदारश्च" ॥ ६० ॥ [

आसन्नत्वं व्यज्यते, वीक्ष्य यदि तत्प्रतिबन्धाद् वससि तदा वस तिष्ठेत्यापाततो वऋयभिप्रायः। पाषाणबाहुल्येन च तृणदौर्छभ्यप्रयुक्तः खस्तराभावः सुपर्षेद्रः। व्यक्षनया तु पाषाणानां तत्त्वेनाध्यवसितानां मूर्खाणां स्थले तन्मयेऽत्र प्रामे, सत्थरं-शास्त्रं मनाक्-ईषदपि नास्ति, तथा चाकारेङ्गितज्ञशून्येऽस्मिन् प्रामे सति चैवंविधे मेघारमके श्लेषमर्यादयोग्नतस्तनात्मके चोद्दीपने यद्यपभोगक्षमोऽसि तदाऽऽस्त्व. को नामोपभोगक्षम ईंदशे समये सति चेदशरमणीलाभे स्रस्तरशय-नमन्यत्र गन्तुं वाईतीति व्यक्त्यम् । तदाइ-अत्र प्रहरचत्राष्ट्रयमपीति। उच्चतपयोधरदर्शनेन हि तया स्वस्या अत्युपभोगोत्सुकत्वं व्यक्तमिति तेनैव सर्वसमयोपयोगे शयनार्थं संस्तरस्यापेक्षेत्र नेति भावः । न च काचिदन्यदर्शनाः दिकता बाधित सचयितमाह-सर्वे चात्राविदग्धा इति-उपपादितं च श्लोकव्याख्यायामेतत् ततश्च कि पर्यवसन्तं व्यक्न्यमित्याह-तदुन्नतपयोध-रामिति । अत्राप्यलंकारन्यक्षनाभावमाह-वाच्यवाधेनेति । अत्र वाच्यार्थ प्रबाध्येव व्यङ्ग्यार्थो लब्धजन्मा । व्यङ्ग्यार्थस्य प्राम्यतापरिहाराय तद्गोपनाय च वाच्यार्थं उपात्तो न तु तत्र तात्पर्यमित्यत्यन्तभिन्नेन तेन सहोपमानोपमेयभाव-स्यासम्भव एव । पयोधर इव पयोधर इति प्रतीतौ च वैरस्यमेव प्रत्युत स्यादिति नालङ्कारो ब्यक्न्य इत्येव कल्पनं युक्तमिति अत्र च 'पओहर' 'सत्थर' पदे ज्यक्षके इति पदमुळोऽयमिति केचित्। स्वमते च सम्पूर्णवाक्यस्यैव 'उन्नतप-योघरं प्रेक्ष्य' इत्यस्य व्यञ्जकत्वम् । 'सन्थरमन्थि' इत्यस्यापि च द्वयोरपि वाक्ययोः परिवृश्यसहस्वमिति भावः । उदाहरणान्तरमाह-शानिरशनिरिति । हे नरेन्द्र ! तं शनिः ग्रहः, अशनिः वज्रं च उच्चैः अतिशयेन निहन्ति, यसै लं कुप्यसि; यत्र तु प्रसीदसि स पुरुषः, उदारः उद्गरो दाता, अनुदारश्च अनुगता दाराः त्वत्प्राप्तेश्वर्येणाप्रवासाद यस्य तादशश्च भातीत्वर्थः, पक्षेऽशनिः- अत्र विरुद्धाविप त्वदनुवर्तनार्थमेककार्यं कुरुत इति व्यत्ययेन ध्वन्यते ॥ मुख्यराब्दशक्तिव्यक्षयोऽसङ्कारः पदे यथा-

"रुधिरविसरप्रसाधितकरवालकरालक्विरभुजपरिघः । झटिति भुकुटिविटङ्कितललाटपट्टो विभासि नृप!भीमः ॥६१॥[ ] अत्र भीषणीयस्य भीमसेन उपमानम् ॥

श्निमिन्नः, अनुदारः-उदारभिन्न इति । तथा च किमत्र व्यक्ष्यमित्याह-अञ्च विरुद्धाद्यपीति-नत्रो विरुद्धार्थकत्वेन शनिविरुद्धोऽशनिरुदारविरुद्धोऽनुदारः-तथा च विरुद्धयोरप्यनयोरर्थयोस्त्वदनुवर्तनार्थं सह कार्यकारित्वमिति वस्तु व्यज्यते । पूर्वं प्राकृतभाषयोदाहरणमिदं च संस्कृतेनेत्येवोदाहरणद्वयदानस्य तार्त्ययम् ॥

मुल्यशब्दशक्तिमूलं वस्तुध्वितं पदवाक्ययोख्दाहृत्य तन्मूलमलङ्कारध्विनमुदाहर्तुमवतरिणकामाह्-मुख्यदाब्द्दाक्तिव्यङ्गयोऽलङ्कारः पदे यथेति। स्धि-एविसरेति-अत्र काव्यप्रकाशादिपिते पधे 'नृपभीम !, इत्येकं सम्बोधनरूपेण पव्यते, अत्र च पृथक्, एतत्पाठानुसारमेव व्याख्यायते, नृप ! रुधिरख-शोणितस्य, विसरः-प्रसारो धारेति यावत्, तेन प्रसादितः- अलङ्कृतः, करवालः, तेन करालः-भयंकरः, रुचिरः-सुन्दरश्च, भुज एव परिघः-दुर्गकपाटाऽगेलो यस्य तादशः, शत्रूणां कृते करालः, मित्राणां कृते रुचिरः, किञ्च शत्रुलक्ष्मी-कृरोधक्षमत्या भुजे परिघत्वारोपः; किञ्च झिटिति त्वरितं, अुकुत्या-अभन्नेन-विटङ्कितं-तरङ्गितं यत् ललाटं-भालं, तदेव पदः-फलको यस्य तथाभृतः, भीमः भयङ्करः, विभासि । अत्र कथमलङ्कारध्वितिरत्वाह-भीषणीयस्येति-बाहुलकात् कर्त्तर्यंनीयः, तथा च भयङ्करस्य भीमसेन उपमानम् तथा च भीमसेनवद विभासीत्यवगतिः। एवं चोपमालङ्कारस्य व्यक्षस्विनित्यायातम् ॥

वाक्येऽलङ्कारध्विन शब्दशिकमूलमाह-उद्यातः प्रोह्ससद्धार हित । उन्नतः गगनीच्छितः, प्रोह्ससद्धारः प्रोह्ससद्धारः प्रोह्सस्ति धारा यस्य सः, कालागुरुम-लीमसः कालागुरु-सुगन्धिकाष्ठविशेषः, वद्वत्, मलीमसः-स्यामः, तस्याः प्राष्ट्रपः, पयोधरभरः मेधाडम्बरः, कम् अभिलाषिणं न चके, पक्षे उन्नतः योवनवशोच्छितः प्रोह्सस्न-प्रकाशमानः, हारो मुक्कामाला स्वत्र,

#### सालङ्कारचुडामणी काव्यानुशासने

वाक्ये यथा-

"उन्नतः प्रोल्लसद्धारः कालागुरुमलीमसः । पयोधरमरस्तस्याः कं न चकेऽभिलाषिणम् ॥ ६२ ॥" [

अत्र वाक्यस्यासंबद्धार्थत्वं मा प्रसाङ्कीदित्यप्राकरणिकप्राकरणि-कयोरपमानोपमेयभावः कल्पनीय इत्यत्रोपमाळङ्कारो व्यङ्गयः॥ यथा वा-

"अतन्द्रचन्द्राभरणा समुद्दीपितमन्मथा। तारकातरला क्यामा सानन्दं न करोति कम"॥ ६३॥ अत्र शब्दशक्त्या रात्रियोषितोरूपमा व्यक्त्या। यद्यपि समुद्दी-

कालागुरुणा-तल्लेपेन, स्यामः, तस्याः तन्त्र्याः, पयोधरभरः स्तनोत्सेधः, कं जनम्, अभिलाषिणं न चक्रे अपि तु सर्वमेवाभिलाषिणं चके इलर्थः। भन्न कथमलङ्कारो ब्यङ्गव इत्याह-वाक्यस्यासम्बद्धार्थत्वमिति, भन्न वर्षाव-र्णनरूपप्रकरणेन मेघपक्षीयेऽथेंऽभिधा नियम्यते, ततश्च स्तनपक्षीयोऽर्थः प्रतीय-मानोऽसम्बद्धार्थो मा भूदिखप्राकरणिक-प्राकरणिकयोर्भेघ-स्तनयोरुपमानोपमेय-भावं व्यञ्जयतीत्युपमालङ्कारो व्यञ्जय इति भावः ॥

उदाहरणान्तरमाह-यथा वेति । अतन्द्रचन्द्राभर्णेति-अतन्द्र:-मेघायनाष्ट्रततया स्फुरद्र्यः, चन्द्र एव भाभरणं यस्याः सा, अत एव समुद्री-पितः-सम्यक् प्रबर्छोकृतः, मन्मथः-कामो यया सा, एवं तारकाः-नक्ष-त्राणि, तरला:-अल्पा यस्यां सा, इयामा रात्रिः, के सानन्दं न करोति, इति वाच्यपक्षे, अन्यत्र तु अतन्द्रा-सुरतावालस्यरहिता, चन्द्र:-कर्पूरम्, आभरणं-भूषणं यस्याः, कचिचन्द्रनामालङ्कारोऽपि श्रूयते, तारकायां-नेत्रमध्यस्थकृष्ण-कनिकायां, तरला-चञ्चला, समुद् हर्षयुता, दीपितमन्मथा समेधितकन्दर्गा, इयामा षोडरावार्षिकी, कं सानन्दं न करोति, अपि तु सर्वमानन्द्यत्येव॥ भत्र किं व्यक्ष्यमित्याह-राब्दराक्त्या रात्रियोषितोरुपमेति-शब्दशक्त्यो-भयोरर्थयोरवगतौ सत्यामेकस्यापाकरणिकत्वाभावायोभयोरुपमानोपमेयभाव एव पर्यवसानमित्युपमालङ्कारो ब्यङ्मव इति भावः, अत्र तारका-तरला-इयामाशब्दाः परिवृत्त्यसहिष्णवः पर्यायान्तरोपादाने द्वितीयार्थबोधासम्भवात् । काव्यप्रकाश-

पितेति सानन्दमिति चार्थोऽपि व्यक्षकस्तथापि न शब्दशांके विनार्थ-शक्तिरुन्मीलतीति शब्दशक्तिरेव व्यक्षिका ॥ यथा वा-

"मातङ्गगामिन्यः शीलवत्यश्च गौर्यो विभवरताश्च श्यामाः पद्म-रागिण्यः घवलद्विजशुचिवदनामदिरामोदश्वसनाश्च प्रमदाः" ॥६४॥ अत्र विरोघालङ्कारो व्यङ्गद्यः ॥

यथा वा-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"खं येऽभ्युज्ज्वलयन्ति लूनतमसो ये वा नखोद्गासिनो ये पुष्णन्ति सरोरुहश्रियमधिक्षिताब्जमासश्च ये ।

क्रदादिभिरस्य शब्दार्थोभयशक्तिमूलकथ्यतित्वेनोञ्जेखात् 'समुद्दीपितमन्मथा, सानन्दम्' इत्यनयोः शब्दयोरपरिवर्तेनेऽपि तदर्थयोरपि व्यञ्जकत्वेनोभयव्यञ्जकक्त्वस्योचित्याचैकस्य शब्दमात्रस्य कथमिद्द व्यञ्जकत्वमुक्तमित्याशङ्कते—यद्यपीति । उत्तरयति—तथापीति—अयमाशयः—सत्यमत्रोभयोक्तं क्रत्वसित्तं, क्रिन्तु शब्द्-शाक्तं विनाऽर्थशक्तंस्मीलनाभावाच्छब्दशक्तरेव प्राधान्यमिति प्राधान्येन व्यपदेशो मह्यमादिवदिति बोध्यमिति ॥

उदाहरणान्तरमाह-मातङ्गित-मातङ्गान्-धपचान्, गन्तुमुपरमियेतुं शीलं यासां ताः, तथापि शीलंबद्यः सदाचाररता इति विरोधः, मातङ्गवत्-गजवत्, गच्छन्तीति ता इति तत्परिहारः, गौर्यः गौराङ्ग्यः, विभवे-हिविहेद्धे तद्भिन्ने, रताः-आसक्ता इति विरोधः, गौर्यः गौराङ्ग्यः, विभवे-ऐश्वर्थे, रता इति तत्परिहारः, इयामाः इयामवर्णाः, अथ च पाववत् रागो यासां ता इति विरोधः, इयामाः घोडशवार्षिक्यः, पद्मरागमणियुताश्चेति परिहारः, धवलद्विज्ञानां— गुद्ध्वाद्याणानामिव, ग्रुवि-पवित्रं वदनं-मुखं यासां ताः, मिद्रयाऽऽमोदितं श्वसनं-निःश्वासो यासां ता इति विरोधः, धवलैः-श्वेतः, द्विज्ञः-दन्तैः, ग्रुचि-श्वां, वदनं यासामिति तत्परिहारः; एवंभूताः प्रमदाः, इति हर्षचरिते तृतीयाध्याये स्थाण्यीश्वरस्य वर्णनप्रसंगे तत्रत्यस्त्रीणां वर्णनमिदम् । अत्र विरोधाति पादकाऽपिश्चद्वाभावाद् विरोधालंकारस्य व्यङ्गयत्वमित्याह-विरोधालङ्क्षारो व्यङ्गय इति ॥

भरुक्कारान्तरोदाहरणमप्याह-यथा वा-खं येऽभ्युक्कवलयन्तीति। ये

ये मूर्घस्ववभासिनः श्लितिभृतां ये चामराणां शिरां-स्याकामन्त्युभयेऽपि ते दिनपतेः पादाः श्लिये सन्तु वः"॥६५॥[] अत्र व्यतिरेकः, पवमलङ्कारान्तरेऽप्युदाहार्यम् ॥ गौणशब्दशक्तिव्यङ्गयं वस्तु पदे यथा— "रविसंकान्तसौभाग्यस्तुषाराविलमण्डलः । निःश्वासान्ध इवादर्शश्चन्द्रमा न प्रकाशते" ॥ ६६ ॥ [ रा० अ० का० स० १६. स्त्रो. १३]

ळनतमसः विनाशितान्धकाराः, दिनपतेः सूर्यस्य, पादाः किरणाः, खम् भाकाशम्, अभ्युक्कवलयन्ति सर्वतः प्रकाशयन्ति, ये वा पादाः चरणाः, नखे:-नखरै:, उद्गासिनः, खस्य नोद्गासिनश्च; ये पाद्गः किरणाः, सरोरुद्दाणां-कमळानां, श्रियं-शोभामपि, पुष्णान्ति वर्धयन्ति, पुनश्र ये चरणाः क्षिप्ताः-आहृता निन्दिता वा, अञ्जानां-कमलानां, भासः-कान्तयो यैस्तथा, ये पादाः किरणाः, श्चितिभृतां पर्वतानां राज्ञां वा, मूर्घसु शिखरेषु मस्तकेषु वा, अवभा-सिनः दीपनशीलाः सन्ति, ये पादाः चरणाः पुनः, अमराणां देवानां चामराणां वा, शिरांसि, आक्रामन्ति अधिष्ठानेन ब्याप्नुवन्ति, ते उभये अपि द्विविधा अपि, दिनपतेः पादाः किरणाश्चरणाश्च, वः युष्माकं, श्चियै सम्बक्तिजननाय, सन्तु प्रभवन्तिवत्यर्थः । पादशब्दः किरण-चरणौ क्रमशः कथयञ्चभयोः प्रतिपादं विशेषणं योजयति । अत्र तमोनाशनपुरस्तराकाश-भासनसरोरुहश्रीपोषणपर्वतशिखरोह्यसनादिब्यापारविशिष्टसूर्यकिरणानासुपर्स-आकाशानुद्धासन-सरोरुहशोभाहरण-पूजनीयामरशिखरारोहणादि-हीनधर्मयोगिसूर्यचरणरूपोपमानापेक्षयाऽऽधिक्यं शब्दानभिधेयं प्रतीयते इति शब्दशक्तिमुखब्यतिरेकध्वनिरिति । उपमा-विरोध-ब्यतिरेकेत्यळङ्कारत्रयध्वनि शब्दशक्तिमूलमुदाहृत्याधिकालंकारान्तरोदाहरणे प्रन्थविस्तारमभिसमीक्ष्य तदु-दाहरणस्य शिष्यबुद्धोन्नेयत्वमाह-एवमलङ्कारान्तरेऽप्यदाहार्यमिति-तत्र प्रस्तुतप्रशंसाध्वनिर्यथा-

> ''सरसं मउभसहावं विमलगुणं मित्तसंगमोल्लसिअं। कमलं णट्टच्छायं कुणंत दोसायर नमो दे॥'' [

अत्रोपसंहतदृष्टिवृत्तिरन्धरान्दो बाधितमुख्यार्थः पदार्थप्रकारा-नाराक्तत्वं नष्टदृष्टिगतं निमित्तीकृत्यादर्शे वर्तमानोऽसाधारण-विच्छायित्वानुपयोगित्वादिधर्मजातमसंख्यं प्रयोजनं व्यनक्ति ॥

सरसं मधुरस्वभावं विमलगुणं मित्रसंगमोल्लसितम् । कमलं नष्टच्लायं क्रवैते दोषाकर ! नमसे ॥ इति संस्कृतम् । केनचिष्यन्द्रमुद्दिश्यान्योक्तिष्याजेनोच्यते—सरसं सुन्दरम्, अथ च रसयुक्तम्, मधुरस्वभावं विमलगुणयुतं मित्रस्य सूर्यस्य, संगमेन विकसितम्, अथ मित्राणां—सुदृदां, सङ्गमेन दृषेयुतम्—कमलं तत्त्वेनाध्यवसितं, कमि सुजनं, नष्टच्लायं नष्टशोभमपगतलक्ष्मीकं च, कुर्वते, दोषाकर ! दोषा-रात्रिस्तां करोतीति तादश ! चन्द्र ! अथ दोषगणनिषे ! दुर्जन ! ते नमः । तथा च कमलप्रस्यस्य तत्तुल्यगुणतयोक्तस्य कस्यचन महा-युरुषस्य श्रियं नाशितवन्तं कञ्चन, चन्द्रवत् श्रीयुतं प्रति अप्रस्तुतप्रशंसयोच्यते इति अप्रस्तुतप्रशंसालङ्कारो व्यङ्गधः, इत्येवं रीत्येति, पद्व्यामवगतायां सर्वेरनायासेन गन्तुं शक्यत इति भावः ॥

कमप्राप्तं गौणशब्दशक्तिमूलं वस्तुष्विनं पद्विवयकमुदाहर्तुमाह—गौणशब्दशक्तीति । रिविसंक्रान्तेति-रवी संक्षांतं सौभाग्यं—जनप्रियस्वं यस्य
हमन्ते रवेरेवाह्वादकारित्वेन लोकप्रियस्वात्, तुपारेण-हिमेन, आविलम्अन्वतं मण्डलं यस्य तादशश्चन्द्रमाः, निःश्वासेन-मुख्नमारुतेन, अन्धः—मिलिनीकृतः, आद्द्र्शो दर्पण इव, न प्रकाशते न प्रकाशं जनयित शोभते वा । अत्र
किं वस्तु व्यक्त्यमित्याह-अत्रोपसंहतदिष्ट्यन्तिरिति—"अन्धण् दृष्ट्यपसंहारे"
हित धातुनिष्पक्षोऽन्ध्रबब्द उपहतदृष्टिशक्ति चेतनमाह, दर्पणे च दृष्ट्ररभावात्
तदान्ध्यमपि बाधितिमिति बाधितवृत्तिरूपमुख्यार्थः, तत्रश्च मालिन्यविशिष्टं
पदार्थप्रकाशनाशकस्वं नष्टदृष्टिमजीवगतं निमित्तीकृत्य अवलम्ब्य, आदर्शे
वर्त्तमानस्तद्तिशयमसाधारणविच्छायस्वातुपयोगित्वादिकं धर्मसमृहमसंख्यमियत्त्रया परिच्छेतुमशक्यं यावहुद्विज्ञलेदयोक्षेयं वस्तु प्रयोजनतया व्यनिक्त
प्रकाशयति । अत्रैकस्यान्धशब्दस्यैव गौणीवृत्त्याऽप्रकाशस्यमर्थं प्रतिपादयतो
व्यक्षकत्वमिति गौणशब्दशक्तिसमुरुक्तस्वं स्पष्टम् ॥

वाक्ये यथा-

"या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागर्ति संयमी। यस्यां जाग्रति भूतानि सा निशा पश्यतो मुनेः"॥ ६७॥ [म० भा० भीष्मपर्व० गी० अ० २. ऋो. ६९]

अत्र निशायां जागरितव्यमन्यत्र रात्रिवदासितव्यमिति न कश्चि-दुपदेश्यं प्रत्युपदेशः सिद्ध्यतीति बाधितस्त्रार्थमेतद्वाक्यं संयमिनो छोकोत्तरतालक्षणेन निमित्तेन तत्त्वदृष्टाववधानं मिथ्यादृष्टौ तु पराङ्मुखत्वं ध्वनतीति ॥

पदगतं गौणशब्दशक्तिमूलं वस्तुध्वनिमुद्गहृत्य वाक्यगतं तमुदाहर्तुमाह्-वाक्ये यथा-"या निशा सर्वभूतानामिति । भगवद्गीताया द्वितीयाध्याये भर्जुनं प्रति श्रीकृष्ण भाद-पार्थं ! सर्वेभृतानां सर्वेषां ब्रह्मादिस्थावरान्तानां भतानां पाञ्चभौतिकशरीरधारिणां, या निशा मोहजनकतया निशातुल्या मिथ्यादृष्टिः, तस्यां संयमी जितेन्द्रियो जागति कथमियं हीयेतेति सावधान-स्तिष्ठति, यस्यां पुनर्मिथ्यादृष्टौ, भूतानि जाग्रति अवद्धति अनुरज्यन्ति, सा पर्यतः तत्त्वावबोधं बिश्रतो मुनेः मननशीलस्य निशा अनवधानविषयः, तस्यां हि नासौ प्रबुद्धः, अथवा या निशा सर्वभृतानामित्यत्र सर्वभृतानि यत्र निशावदप्रबुद्धानि तिष्ठन्ति तस्यां तस्वदृष्टी, सुनिर्जागर्सि प्रबुद्धसिष्ठति, यस्यां मिथ्यादृष्टी भूतानि जाप्रति सा विवेकशीलस्य तस्य मुनेः, निज्ञा अनवधान-विषय इति न्याख्येयम् । अत्र किं वस्तु न्यङ्ग्यमित्याइ-अत्र निशायां जाग-रितव्यमित्यदि-अयमाशयः-आपावतः प्रवीयमानो वाच्योऽर्थः-निशायां जाग-रितब्यमन्यत्र [दिवा ] रात्रिवद् ब्यवहर्तब्यमिति न कसौचिदण्यपदेष्टं योग्य-मपुरुषार्थव्वात् , ततश्च वान्यमिदं बाधितवाच्यार्थं सत् संयमिनः सांसारिक-प्रवाहाभिमुखानीन्द्रियाणि स्ववशे कृतवतः लोकोत्तरतालक्षणेन साधारण-जनविलक्षणेन निसित्तेन उद्देश्येन तत्त्वदृष्टी किमिह तथ्यं ग्राह्म किञ्चामाह्य-मिति विवेके, अवधानं मनोऽवधारणं, मिथ्याह्यौ सहं-ममतामुलेऽविवेके च, पराङ्युखत्वं बहिर्मुखीभावं ध्वनतीति । इत्थं चात्र निशा—जागरणशब्दाभ्यां क्रमेण रात्रि-निद्राक्षयरूपवाच्यार्थयोरूपस्थितिमात्रे तात्पर्यानुपपत्ती जागरूकायां

लक्षकराव्दशक्तिव्यक्ष्यं वस्तु पदे यथा"क्षिग्धश्यामलकान्तिलिप्तवियतो वेल्लद्वलाका घना,
वाताः शीकरिणः पयोदसुहृदामानन्दकेकाः कलाः ।
कामं सन्तु दढं कठोरहृदयो रामोऽस्मि सर्वं सहे
वैदेही तु कथं भविष्यति ह हा हा देवि ! धीरा भव" ॥ ६८ ॥

मिथ्यादृष्टि-तत्त्वदृष्टी बोधयित्वा मिथ्याज्ञानपराश्चुखत्व-तत्त्वज्ञानौन्मुख्ये व्यज्येते इत्यनेकपदसापेक्षतया गौणवान्यमूळोऽयं वस्तुध्वनिरिति ॥

एवं गौणशब्दशक्तिव्यङ्गयं पद-वाक्ययोरुदाहृत्य लक्षकशब्दशक्तिव्यङ्गयं क्रमप्राप्तं पदं लक्ष्यति-यथा-स्निग्धश्यामलेति-स्निग्धया-जलसम्बन्धेन सर-समस्णया, इयामलया-द्रविडवनितोचितासितवर्णया कान्त्या चाकचिक्येन । लिसम-भाच्छरितमाच्छादितं वा, वियत्-नभो यैस्ते, तथा वेल्लन्तः-जुम्भमाणा-स्तथा चलन्यः, प्रमद्भरेण सविलासं स्फुरन्त्यो वा, बलाकाः-बकपङ्कयो येषु तादशाः, धनाः मेघाः, एतेन नमसो दुरालोकत्वं व्यक्तं, दिशामपि दुःसहत्व-माह-शीकरिणः वृष्टिसम्पर्केण सुक्ष्मजलबिन्दुयुक्ताः, वाताः मन्दमन्दस्व-मनेकदिगागमशालित्वं च बहुत्वेन सूच्यते; तर्हि गुहासु क्रचिश्विलीय स्थीयतां येन मेघदर्शनतादशवातस्पर्शनाभ्यां रक्षा स्यादत आह-पयोदानां ये सुहृदः, **अथ**वा पयोदाः सुहृदो येषां, तेषु सत्स्वेव शोभनहृदयस्वान्मयूराणाम्, अर्फुटमधुराः षड्जसंवादिन्यः, आनन्द्केकाः हर्षजनिवास्तेषां शब्दविशेषाः, ताश्च सर्वं जलदसमयवृत्तान्तं स्नारयन्तीतिः, तथा स्वयमपि दुःसहाः, एवसुदीपनविभावोद्दोधितविप्रलम्भो रतेः परस्पराधिष्ठानस्वेन, विभा-वानां पूर्वोपदर्शितानां साधारण्य[ मुभयनिष्ठत्व ]मभिमन्यमान इतः प्रसृति प्रियां हृद्य एव निधाय स्वात्मवृत्तान्तमाह-कामं सन्तिवति-एते यथा सन्ति ततोऽप्यधिकेन रूपेण भवन्तु, नो मनागपि विभेमि, कुत इत्याह-दढम् अत्यन्तं, कठोरं हृद्यं यस्य [रामशब्दार्थब्यङ्ग्यविशेषावकाशदायकं विशेषणमिदम्] तादशो रामोऽस्मि दाशरथिः सर्वदुःखसहनशीलोऽस्मि, अतः सर्वे सहे मेघादिकृतसुत्पातमवधीरयामि, तु किन्तु, वैदेही कथं भविष्यति किं करि-

अत्र प्रकरणात् तृतीयत्रिकनिर्देशाश्च रामे प्रतिपन्ने रामपदमनुप-युज्यमानं 'कटोरहृदय' इत्यनेन दर्शितावकाशं पितृमरण-सीतावि-योगाद्यनेकदुःखभाजनत्वं लक्षयदसाधारणानि निर्वेद-ग्लानि-मोहा-दीनि व्यनक्ति ।

व्यतीत्पर्थः, भवतेरिह क्रियासामान्यवाचकःवात् । एतावदुक्त्वा तस्या असहना-वस्थां सम्भाव्य हृद्ये स्थितां प्रत्यक्षवर्तिनीमिव मत्वा तामाह-ह हा हा देवि! धीरा भव धेर्य धारय, ह हा हा इति हा इत्यस्येव दुःखावेशवशाद् विलिभ्बतमुचारणं दुःखातिरेकं व्यक्षयति, यतस्त्वं देवी, अतो धैर्यधास्रोऽपि समर्था भविष्यसीति सम्भावनाऽतो दुःखेन मा दीर्यस्व, अत्र सीताया भवनमेवा-संभाष्यमिति मःवा साधारणीकरणव्यापारेण हृदयनिहितां तां प्रति पूर्वोक्तसजल-जलधराद्यद्वीपनविभावानासभयोः साधारणत्वावधारणादिना सारणेन वैदेहीति सम्बोधनेन, कथं भविष्यतीति विकल्पपरम्परया च प्रत्यक्षीकृतां हृद्यस्फूटनो-न्मखीं मत्वा ससम्भ्रममिदमाह-ह हा हा देवि! घीरा भवेति व्याख्यानान्त-रम । अत्र किं व्यक्त्यं कस्य चेति दर्शयति-अत्र प्रकर्णादित्यादिना-प्रकरणा-देव वस्तप्रतीतिः, किञ्च तृतीयस्य वैदेही तु कथं भविष्यति' इत्यस्य त्रिकस्य निर्देशास वक्तरि रामे ज्ञाते रामपदोस्तारण व्यर्थं सत् 'कठोरहृदयः' इत्यनेन दर्शितव्यङ्गयार्थस्यावकाशदानं यथा स्यात् तथा राज्यपरित्यागपूर्वकिनिर्जनवनगमन-जटावल्कळधारणपितृमरण-द्यिताहरणादिजन्यदुःखसहनशीळखं तावतापि सम्भा-वितजीवितत्वं च लक्षयदसाधारणानि निर्वेदग्लानिमोहादीनि व्यनिक । तथा चात्र रामपदस्यैवोक्तानेकार्थान्तरस्रक्षकस्य व्यक्तकस्य । लेपनसौहृदयोश्चेतनधर्म-तया मेघे बाधालिप्तसहत्पदयोर्ब्यापनोपकारयोर्जक्षणलक्षणायां तत्तदतिकायो व्यक्तयः, इतीह संस्रष्टाभ्यामर्थोन्तरसङ्क्तितवाच्यध्वनिभ्यामुक्तरूपात्यन्ततिरस्कृत-वाच्यध्वनेः सङ्करः । ''तहेहं नतभित्तिमन्दिरमिदं लब्धावकाशं दिवः" [ इत्यादि-पद्येऽप्रेऽध्यायान्ते व्याख्यास्यमाने ] इत्यत्र बुद्धिविषयतावच्छेदकत्वोपलक्षिततत्त-द्धर्माव स्छित्रवाचकेन तस्छ देनैव प्रतीतिसीकर्येऽपि नतभित्तीति विशेषणवत रामशब्दमहिस्रैव सिद्धे 'कठोरहृद्य' इति विशेषणमर्थान्तरध्वनि विकासयितुमि-त्युक्तपूर्वम् , तादश्विशेषणसाहाय्यमेव हि स्वानुकूछं व्यक्न्यमवगमयति, इतस्था रामपदं कौशल्यादशरथप्रीतिपात्रत्वजानकीलाभादिसौभाग्यरूपं विपरीतमर्थाः

वाक्ये यथा— 'सुवर्णपुष्पां पृथिवीं चिन्वन्ति पुरुषास्त्रयः । शूरश्च कृतविद्यश्च यश्च जानाति सेवितुम् ॥ ६९ ॥

इदं हि वाक्यमसंभवत्स्वार्थं सत्साददयात् सुलभसमृद्धिसंभार-भाजनतां लक्षयच्छूरकृतविद्यसेवकानां प्राशस्यं ध्वनति ॥ २३ ॥

न्तरमेव कथं न ब्यक्षयेदिति विवेके प्रकटीकृतम् । अत्र च काव्यालङ्कारसारकारेण पर्यायोक्तालंकारप्रभवमेव सौन्दर्यमवधार्य ध्वनिस्तिरस्कृतः, तन्न निरवद्यम्, ब्यक्नयस्यात्र विच्छित्तिविरोषाधायिरवेन गुणीभावाभावात्, इस्यलं बहुना ॥

लक्षकशब्दशक्तिगतं व्यङ्गगं वस्तु वाक्ये उदाहरति-वाक्ये यथा-सुवर्ण-पच्यामिति-सुवर्णपुष्पमित्यपि क्वाचित्कः पाठः, स च चिनोतेर्द्विकर्मकत्वेन -ज्याख्येयः । त्रयः त्रय एव न चन्वार इत्यवधारणार्थं संख्यानिर्देशः, अन्यथा प्रदर्शितक्रमेणापि संख्याप्रतीतेः । त्रय इति श्रुरश्चेत्यादिपदेषु च विवक्षितेन पुंस्त्वेनैव पुरुषा इत्यर्थस्य प्रतीतौ 'पुरुषाः' इति तेषामेव पुरुषत्व [ पौरुषवत्त्व ]-प्रत्ययार्थम्, अन्ये त्वकार्यकरा इति भावः, त एव, सुवर्णं न तु ताम्रादि, पुष्पाणि-तरूणां पुष्पवत् प्रतिदिनं प्राह्माणि, न तु दीनारवत् सकृत् प्राह्माणि यस्यास्ताम् , पृथिवीं सम्पूर्णं भूमण्डलमेव, न त्येकं नगरादिमात्रं, चिन्चन्ति उचिन्वन्ति, प्रसहं गृहीतसारां कुर्वते । के ते ? इत्याह-शूरः पराक्रमेण दुर्घट-कॉॅंथेकारी, कृता-अभ्यासादिना परं धाराधिरोहं नीता, विद्या-सर्वतत्त्वावबोध-हेतुभूतं ज्ञानं येन, यश्च सेवितुं प्रभुमनुरक्षयितुं, जानाति, सेवकः सेवाज्ञ इत्यनुक्त्वा यश्चेत्यादिरूपेण कथनमज्ञानत्वारुौिककत्वमनौचित्यावगणनादि च ध्यनयितुम् । शूरकृतविद्यवत् सेवाज्ञस्य निर्गुणस्यापि लाभशासिरिति त्रयश्च-काराः ॥ अत्र किं व्यङ्ग्यमित्याह-इदं हि वाक्यमिति-अयमाशयः-इह पृथिन्याः सुवर्णपुष्पस्य तच्चनयस्य चाप्रसिद्धेः 'सुवर्णपुष्पाम् , चिन्वन्ति' इत्य-मयोर्वाच्यार्थबाधे विपुलधनानायासोपार्जनयोर्लक्षणायां तेषां प्रकर्षः प्राधान्येन भ्यज्यते, तत्र छक्षणायां च सत्सादृश्यं निमित्तम् । तथा च शूर-सूरि-सेवकाः सर्वत्र सुरुभसमृद्धिसम्भारभाज इति ध्वनिः फरुति । तथा चात्र पदद्वयस्य **म्यञ्जकत्वेन वाक्यस्य व्यञ्जकत्वमिति ॥ २३ ॥** 

## अर्थशक्तिमूलं व्यङ्ग्यमाह—

# वस्त्वलङ्कारयोस्तद्वयञ्जकत्वेऽर्थशक्तिम्लः प्रवन्धेऽपि ॥ २४ ॥

वस्तुनोऽलङ्कारस्य च प्रत्येकं वस्त्वलङ्कारब्यञ्जकत्वेऽर्थशक्ति-मूलः । स च पद-वाक्ययोः प्रवन्धे च । इह चार्थः स्वतः संभवी, कविप्रौढोक्तिमात्रनिष्पन्नशरीरः, कविनिबद्धवक्तुप्रौढोक्तिमात्रनिष्प-न्नशरीरो वेति मेदकथनं न न्याय्यम्, प्रौढोक्तिनिर्मितत्वमान्नेणैव साध्यसिद्धेः, प्रौढोक्तिमन्तरेण स्वतः संभविनोऽप्यकिञ्चित्करत्वात्,

इत्थं शब्दशक्तिमूलस्य मेदान् प्रदर्श्यार्थशक्तिमूलं ब्यङ्गयं लक्षयितुं प्रवृत्ते सुत्रमवतारयति-अर्थशक्तिमूळं न्यङ्गयमाहेति । वस्त्वलङ्कारयोरिति सुत्रं ब्याख्याति-वस्तनोऽलंकारस्य चेति-वस्तुनः-अभिधेयार्थस्य कत्वेऽलङ्कारव्यञ्जकत्वे च, तथाऽलङ्कारस्य वस्तुव्यञ्जकत्वेऽलङ्कारव्यञ्जकत्वे चेति प्रथमं चत्वारः प्रकाराः । अस्य त्रैविध्यं प्रत्येकस्येत्याह-स च पद-वाक्ययोः प्रवन्धे चेति । अत्र काव्यप्रकाशादिकृद्धिः व्यञ्जकस्यार्थस्य त्रैविध्यमित्यं प्रतिपा-दितम्-"अर्थशक्त्युद्भवोऽप्यर्थो व्यक्षकः संभवी स्वतः । प्रौढोक्तिमात्रात् सिद्धो वा कवेस्तेनोम्भिन्नस्य वा ॥ वस्तु वाऽलंकृतिर्वाऽपि षङ्गेदोऽसौ ब्यनिक यत् ॥ वस्त्वलंकारमथवा तेनायं द्वादशात्मकः ॥'' इति [उ० ४, का० ३९-४०] तद्वत्तिश्च-''अर्थो द्विविधः, स्वतः संभवी, इदं प्रथमकल्पितश्च, ततः स्वतः सम्भवी न केवलं भणितिमात्रनिष्पन्नो यावद्वहिर्प्यौचित्येन सम्भाष्यमानः. कविना प्रतिभामात्रेण बहिरसन्नपि निर्मितः, कविनिबद्धेन वा वक्त्रेति द्विविधी-ऽपर इति त्रिविधो वस्तु वाऽलंकारो वाऽसाविति घोढा व्यक्षकः, तस्य वस्तु वाऽलंकारो वा व्यक्त्य इति द्वादशभेदोऽर्थशक्त्युद्भवो ध्वनिः" इति । इत्थञ्ज तैर्व्यक्षकस्यार्थस्य स्वतः संभवित्वादिना यो भेदः कृतः सोऽनावश्यक इत्याह— इह चार्थः स्वतः संभवीत्यादिना, स्वतः संभवीत्यादेः स्वरूपमुपरि तत्कारिका-वृत्ती स्पष्टमेव । तत्लण्डनमाह-इति भेदकथनं न न्याय्यमिति-अर्थस यदिदं भेदत्रयमुक्तं तक्ष युक्तमित्यर्थः । कुत इत्याद-प्रौढोक्तिनिर्मितत्व-

## कविप्रौढोक्तिरेव च कविनिबद्धवन्त्यप्रौढोक्तिरिति किं प्रपञ्चन ?।

प्रकाशाभिधविवृतौ अध्या० १, सु० २४।

मात्रेणेच साध्यसिद्धेरित-योऽर्थः प्रौढोक्तिनिर्मितः स स्वतः सम्भवी वा भवतु, कविपौढोक्तिमात्रसिद्धो वा भवतु, तन्निबद्धवक्तृपौढोक्तिसिद्धो वा भवतु, सर्वत्र प्रौढोक्तिनिर्मितत्वमस्त्येवेति सर्वसंप्राहकमेकमेव रूपमाश्रयणीयं लाघवादिति भावः । स्वतः सम्भविन्यपि प्रौढोक्तिनिर्मितत्वस्यावद्यकत्वमित्याह-प्राद्धोक्ति-. मन्तरेणेति-अचमत्कारित्वेन रूपेण निवदस्य स्वतः सम्भविनोऽप्यर्थस्य न चारुत्वाश्रयत्वमिति तत्राप्युक्तेः प्रौढिरपेक्षितैवेति भावः । किञ्च कविनिबद्ध-भौढोक्तिरपि कविभौढोक्तेर्नातिरिच्यत इत्याह-कविभौढोक्तिरेव चेति । तत-श्रालं बहभिः प्रपञ्जैः, प्रौढोक्तिनिर्मितत्वमात्रमर्थेऽज्यभिचरितमाश्रयणीयमिति । रसगङ्गाधरे पण्डितराजेनाऽप्युक्तं द्वितीयाननस्थारम्भे ध्वनिभेदगणनाप्रस्तावे-"प्रतिभानिर्मितत्वाविशेषाच्च, कवितद्गिभतवक्तप्रौढोक्तिनिष्पस्योरर्थयोर्न पृथ-ग्मावेन गणनोचिता, उम्भितोम्भितादेरपि भेद्वयोजकतापत्तेः, न च तस्यापि कन्युम्भितत्वानपायात् तत्प्रयोज्यभेदान्तर्गतत्वमेवेति वाच्यम् , प्रथमोम्भितस्यापि लोकोत्तरवर्णनानिपुणत्वलक्षणकविःवानपायात् पृथग्भेदप्रयोजकतानुपपत्तरिति॥" अयमाशयः-यद्यपि नहि खलु कवेः कविनिबद्धस्येव रागाद्याविष्टता, अतः कवि-प्रौढोत्त्रयपेक्षया तक्षिबद्धवक्तप्रौढोत्तिरधिकं सहृदयचमत्कारमावहतीति तस्य पृथ-गगणना कृता । किञ्च वृद्धोक्तिविषयाच्छिश्चक्तिविषय इव कव्युक्तिविषयात् तन्निब-द्धोक्तिविषयश्चमत्कारकारी, ततः परं च प्रणिधानप्रतीतिकतया चमत्कारस्यस्थानः नाम कविनिबद्धनिबद्धवक्रादेः पृथग्गणनमिति भेदत्रयस्य काव्यप्रकाशकृतोक्तस्य समर्थनं सम्भाव्यते, तथापि प्रौढोक्तिमात्रनिर्मितत्वेन व्यापकेन रूपेण तेषां संकलनाञ्च पृथगगणना कृतेति सर्वं सुरथम् , तत्र स्वतः संभवित्वादिना त्रिविधस्या-र्थस्योदाहरणानि यथा कविप्रौढोक्तिमात्रेण स्वीकृतेन गतार्थानीति तदुदाहरण-प्रदर्शनपुरःसरमुच्यते । तत्र स्वतः संभवित्वं नाम भणितिमात्रनिष्पन्नशरीरत्वा-भावत्वे सति बहिरप्याचित्येन प्रतीयमानत्वम् , तच्च यथा-''सिहिपिच्छकण्णऊरा, जाया वाहस्स गव्विरी भमई। मुत्ताहलरइअपसाहणाण मज्झे सवत्तीणं ॥" [ गा० स० २० २, ७३. ] शिखिपिच्छकर्णपुरा जाया व्याधस्य गर्विणी भ्रमति । सक्ता-फलरचितप्रसाधनानां मध्ये सपतीनाम् ॥'' इति संस्कृतम् । शिखिनः-मयूरस्य,

### साळङ्कारचूडामणी काव्यानुशासने

पिच्छमेव कर्णपूरः-कर्णाभरणं यस्याः सा, ब्याधस्य जाया, युक्ताफलैः-मौक्तिकैः, रिचतानि-विन्यसानि, प्रसाधनानि-अलङ्करणानि याभिस्तासां सपक्षीनां मध्ये, गार्विणी साभिमाना, भ्रमति सञ्चरति, इतस्ततो गच्छन्ती स्वकीयं गर्वं प्रकट्यति । अत्र स्वतः सम्भवि गार्वे व्याधवध्नाइशसपत्नीजनमध्यभ्रमणलक्षणं वस्तु, सपत्नीनां दिवसेषु पत्युः संभोगैकलप्रमनस्त्वाभावात् इत्तिनोऽपि हन्तुं क्षमतां हारीकृत्य, तासां संभोगव्यप्रताभावात् स्वकीयम्साधनविरचनमात्रपरत्वव्यक्षन-पूर्वेकं तासां दौभौग्यातिशयं, स्वस्या वासरेषु तु साम्प्रतं तस्य निरन्तरस्मसमर-परायणस्य क्षामतयाऽलब्धभूयोऽवकाशतया च सुहिंसान् गृहपर्यन्तचरान् वा मयूरानेव मारियतुं शक्तिरिति हारीकृत्य स्वतीभाग्यप्रकर्षं च वस्तु व्यक्ष्यिति, गर्वश्च बाल्याचिनेकादिनाऽपि भवतीति नात्र स्वोक्तिस्त्वावः शक्क्ष्यः । अत्र चास्य श्लोकस्य ध्वनिर्यथा यथा विचार्यते तथा तथा व्याधवध्वाः सौभाग्यातिशयः प्रतीयते । इत्थं स्वतःसम्भविवस्तुव्यक्षनात्मकोऽर्थशक्त्युद्धवोऽयं ध्वनिरिति ॥

अथ कविप्रौढोक्तिमात्रनिष्पञ्चशरीरस्यार्थस्य व्यक्षकत्वं यथा-"सजेइ सरहि-मासो न या पणामेह [ न द।व अप्पेई ] जुअइजणलक्खसहे । अहिणवसहयार-मुहे नवपछवपत्तले, अणंगस्स सरे ॥"ि ] अत्र 'न या पणामेड' इत्यस्य स्थाने कोष्ठस्थः पाठ एव समुपलभ्यते बहुत्र, विवेकव्याख्यारीत्याऽपि स एव पाठः समुन्नीयत इति तद्नुसारमेव संस्कृतमाश्रीयते, "सज्जयति सुरमि-मासो न तावदर्पयति युवतिजनलक्ष्यसहान् । अमिनवसहकारमुखान् नवपञ्चव-पत्रलाननङ्गस्य शरान् ॥'' इति संस्कृतम् । सुरिममासः चैत्रमासः, युवतिजन एव लक्ष्यं-शरब्यं, तत्र सहान्-समर्थान्, 'सुहे' इति पाठे ध्वन्यालोकादिश्रते च मुखानिति च्छाया, तथा च युवतिजनैर्रुक्यं-भयभीततया रमणीयतया वा दर्शनीयं, मुखम्-अग्रभागो येषां तानिति व्याख्या, नवपछ्वाः-किसलया एव, पत्राणि–पक्षास्तानि लान्ति–गृह्णन्तीति तान् , तथा अभिनवः–नवमुकुलितः' सहकारः-अतिसौरभाम्नः, मुखम्-आदियेषां वान् , अनङ्गस्य कामस्य, शारान् बाणान . सज्जयति निर्माति. प्रसाधयति वा. केवलं न तावत् अर्पयति कामाय ददातीत्वर्थः । इहाचेतनो वसन्तोऽनङ्गस्य सखा शरनिर्माताऽनङ्गो धन्वीत्यादि-बस्तरूपोऽर्थः कविप्रौढोक्तिमात्रेण केवलं सिद्धः 'सज्जयति केवलं न तावद्र्पयति, इत्येवंत्रिधया समर्पयितन्यवस्त्वर्पणकुशुरुयोत्तया, यतः सहकारोद्वेदिनी वसन्त-दशा उक्ता. अतोऽनर्पितेष्वपि यद्येवं मन्मथः प्रतपति तर्हि अर्पितेषु तेषु कियत्

तत्र वस्तुनो वस्तुन्यञ्जकत्वं पदे यथा-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

"तं ताण सिरिसहोअर्रयणाहरणिम्म हिअयमिकरसं। विवाहरे पिआणं निवेसियं कुसुमवाणेण"॥ ७०॥ [विवमवाणलीला]

विज्ञुन्भिष्यत इति मन्मधोन्माधकस्यारम्भं क्रमेण गाडगाडीभविष्यन्तं वस्तुरूपं व्यनक्रीति ॥

कविनिबद्धवनतृपौढोक्तिमात्रसिद्धो यथा-''शिखरिणि क नु नाम कियिबरं, किमभिधानमसावकरोत् तपः । तरुणि ! येन तवाधरपाटलं दशति बिम्बफलं ी हे समुखि !. अस्ती अचिन्त्यसीभाग्यमहिमा, ग्रुकशावकः ॥'' ग्रुकस्य शावकः-शिद्धः, क न नाम शिखरिणि कस्मिनज्ञातनामप्रभावे पर्वते, किमिभिधानं किन्नामकमज्ञातपूर्वं सर्वेरित्यर्थः, तपः, अकरोत् , येन तव क्षधरवत् पाटलं-श्वेतरक्तं, बिम्बस्य-तुण्डिकेयोः, फलं, दशति स्वादयतीसर्थः । इह शीघ्रसिद्धिदानि श्रीशैकादिप्रदेशदेवशरत्सहस्रसमयपञ्जाग्निप्रभृतितीत्रतपांसि विना यदा त्वद्धरसदशिबम्बफलस्याच्यास्वादो दुर्लभः, तर्हि का कथा त्वद्घर-स्रोति ब्यङ्गयं प्रति वाच्यार्थ उपसर्जनीभूत इति विवक्षितान्यपरवाच्यो ध्वनिः। दंशनमिह निरन्तरास्त्रादनमात्रं, न तूदरम्भरिज्यापारः, तावतापि तस्य तपोऽति-रेकेण परिणता रसज्ञता, शावक इति शब्दमहिम्ना तारुण्याद्यचितकारुलामोऽपि तपःप्रभावादेव । ''कामिनामधरास्त्रादः सुरतादतिरिच्यते'' इत्युक्तेश्रादृक्त-ताऽधरास्वादसमीहा च पुनः सुच्यते, तथा चानुरागिणः स्वाभिप्रायख्यापन-वैदाध्यचादुरचनात्मकभावोन्मीलनं व्यङ्ग्यम् । अत्र च कविनिवद्धस्य वक्तः प्रौढोत्तवा सिद्धं वस्तु वस्तुव्यञ्जकमिति स्पष्टमेव ॥

अत्र चोदाहरणत्रयेऽपि प्रौढोक्तिरेव वस्तुन्यञ्जकत्वेन स्वद्ते, शिखिपिच्छेलत्र स्वभावोऽपि कविप्रौढोक्तिहेतुक एव।स्वादं छभते, विवेचितं चैतजात्यछंकारवर्णन-प्रघष्टे । कान्यस्य कविरेव कर्त्ता, स एव चान्यापदेशेन वक्ताऽपि, वक्ता च कविनेव निवद्ध इति कवेरेव तथाविधा अर्था उछिखिता इति स्वतः संभवित्वम्, कविनिवद्धवक्तप्रौढोक्तिनिष्पन्नशरीरत्वं चार्थस्य न वाच्यमिति सिद्धम् ।

क्षथ प्रकृतमनुसरामः, वस्तुनोऽलंकारस्य च प्रत्येकं वस्त्वलंकारव्यक्षकःवं सुत्रविषयः, तत्र वस्तुनो वस्तुव्यक्षकःवं पद्गतसुदाहरति-"तं ताण०" इति-

#### सालङ्कारचुडामणी काव्यानुशासने

अत्र कुसुमबाणेनेति पदं कामदेवस्य मृदूपायसौन्दर्यं प्रकाशयति । वाक्ये यथा-

''तत् तेषां श्रीसहोदररबाहरणे हृदयमेकरसम् । विम्बाधरे प्रियाणां निवेशितुं कुसुमबाणेन ॥'' इति संस्कृतम् । आनन्दवर्धनाचार्यकृते विषमबाणलीलाख्ये ब्रन्थे-असुराणां पराक्रमे विज्ञम्भमाणे सति कामदेवस्य तद्विषयेऽपि विक्रमकौश्रः वर्णितमेतेन पद्येन । श्रीसहोदररत्नस्य-कौस्तुभमणेः, आहरणे-आदाने, एक-रसम् ० एकतानं तत्परमिति यावत् , तेषाम् ० असुराणां पातालवासिनां, यैः पुनरिन्द्रविमर्दनादि किं किं न कृतमिति भावः, हृद्यं मनो यत् आसीत् तत्; अथवा यत् तेभ्यस्तेभ्योऽतिदुष्करेभ्योऽप्यकम्पनीयव्यवसायं तदिति, कुसम-बाणेन कामेन, प्रियाणां स्वदयितानां, बिम्बफलतुल्येऽधरे, निवेशितम् आसिञ्जतं तथा च तदवलोकन-तत्परिचुम्बन-तद्शनमात्रकृतकृत्यताभिमानयोगि कृतमिलार्थः । अत्र केन किं व्यक्त्वमिति दर्शयति-अत्र कुसुमवाणेनेति पद्मिति-महापराक्रमैरपि देवैः स्वनिश्चयान्निवर्त्तयतुमशक्यानामसुराणामपि हृदयमन्याभिमुखं विद्धतः कामदेवस्य मृदूपायसौन्दर्वं वस्तु 'कुसुमबाणेन' इति पदेन ब्यक्न्यमिति भावः । ध्वन्यालोके चात्रोपमालक्कारध्वनिरित्युक्तम्, तथाहि-द्वितीयोद्योते 'उपमाध्वनिर्यथा' इति प्रकृत्य 'घीराणां रमइ' इत्यादि परकीयपद्यमुदाहत्य, यथा वा ममैव विषमबाणलीलायामसुरपराक्रमे कामदेव-स्येति प्रकृत्येदं पद्ममुक्तम्, ब्याल्यातं च टीकाकृद्धिः-'अत्र वाच्यातिशयोक्तया कौरतुभमणिप्रियाबिम्बाधरयोरूपमा ध्वन्यते, वस्तुतः कौरतुभमणितुरुयो बिम्बाधर इति पार्यान्तिकप्रतीतेः, अत एव न रूपकथ्वनिस्तत्रोपमानस्यारोप्यमाणस्वेना-वास्तविकत्वादिति । स्वमते चोक्तरूपवस्तुध्वनेरेव चमन्कारकारितयाऽळङ्काराति-शायित्वमिति यत्कृतं चारुत्वं तदेव व्यक्तयमित्याश्रित्य वस्तुध्वनिरुक्तः । किञ्च यदि 'सिरिसहोअररयणाहरणिम' इति पदस्य 'श्रीसहोदररत्नाभरणे' इति च्छाया समाश्रीयते तदा कौस्तुभाभरणे–हरी मोहिनीरूपधारिणि, एकरसम्-एकतानीभृतमसुराणां हृद्यं स्वस्विप्रयाबिम्बावरे निवेशितं कामदेवेनेति तद्र्यः प्रतीयते, तथा च पूर्वन्याख्यानतो वैपरीत्येन नोपमाळङ्कारसम्भव इति मृदूपायसौन्दर्यमेव व्यङ्गामिति सुस्थानेव । वस्तुतस्तु यस्य कवेरिदं पद्यं तेन स्वत एवालङ्कारन्यञ्जकत्वेन न्याल्यातमिति तदेव समाश्रयणीयमिति प्रतीमः ।

"तापी नेयं नियतमथवा तानि नैतानि नृनं तीराण्यस्याः सविधविचळद्वीचिवाचािेेठतानि । अन्यो वाऽहं किमथ न हि तद्वारि वेछद्वछाकं यत्तत्यञ्जीपतिदुहितरि स्नानुमभ्यागतायाम्"॥ ७१॥

[ ]

युज्यते चैतत्, अन्यथा 'बिम्बाधरे' इति पदस्य न किमपि प्रकृतोपयोगित्वं सम्भवति, मोहिनीरूपासक्तं चेतः स्वित्रयाऽधरासक्तं कृतमिति न सम्भवःस-म्बन्धम् , तथा च वस्तुना वस्तुध्वनेरुदाहरणान्तरमेव देशमिति प्रतीमः । तच यथा-''अलससिरोमणि धृत्तानामग्रिमो [ धृत्ताणमग्गिमो ] पृत्ति ! धन[धण]-समिद्धिमओ । इअ भणितेन नतांगी [ भणिएण नयंगी ] प्रफुछविलोअना[णा] ] "अलसिरोमणिर्धूर्त्तानामधिमः पुत्रि! धनसमृद्धि-जाभा ॥" ि मयः । इति भणितेन नताङ्गी प्रफूछविलोचना जाता" ॥ इति संस्कृतम् । पतिंवरां गणिकां प्रति धात्र्याः प्ररोचनायोक्तिः पूर्वार्धम् , उत्तरार्धं त कवेबीक्यम् । हे पुत्रि ! अयं वरोऽलसानां-निरुद्योगानां शिरोमणिः-श्रेष्ठो, पूर्तानां चाप्रिमः-प्रथमगणनीयः, प्रचुरधनसमृद्धिश्च । इति भणिते-भाषिते, लज्जया नताङ्गी काचित् प्रफुले हर्षविकसिते विलोचने नेत्रे यस्यास्तादशी जाता, इत्यर्थः। अत्रालसःवेनान्यत्र गन्तुमनिच्छः, धूर्तत्वेन रतेष्वनाहृतगुणः' संभोगेष्वतृसश्च, नताङ्गीत्वेन स्वस्या मानिनीत्वं नमस्कारद्वारा बोध्यते, धनसमृद्धिमत्तया कृपण इति निर्धाय तेनान्यासामनाकर्षणीय इति ममैवोपभोग्य इति वस्तु व्यज्यते. त्रहेषयकं च कमार्या ज्ञातं तदलसशिरोमणित्वादिश्रवणाविशिष्टेन प्रफुलनयन-त्वेन वस्तुना स्बहेतुहर्षच्यक्षनद्वारेण तत्कारणीभूतं सामाजिकेषु व्यज्यते । अत्र श्रफललोचनेति पदार्थेनैव. ममैवोपभोग्य इति व्यक्त्यमिति पदगतत्वमपि ॥

वाक्यगतं वस्तुना वस्तुन्यक्षनमाह-तापी नेयमिति । पञ्छीपतेघोंपरक्षकस्य दुहितिर स्नातुमभ्यागतायां सत्यां [ या तापी सूर्यप्रस्तैतन्नाक्षी नदी आसीत् सा ] इयं तापी न इति नियतम्, अथवाऽस्तु सैवेयं, किन्तु अस्याः, तानि तस्कृत-सौभाग्यभाक्षि, एतानि तीराणि कूळभूमयो नृनं नैव, कीदशानि तीराणि १ सविधे-समीपे, विचलद्भिः-पौनःपुन्येनोच्छलद्भिः, वीचिभिः, वाचालितानि-शब्दायितानि, अथवा तान्यपि चेत् तान्येव, तर्हि अहम् [ एव ] वा स्तन्यः,

अत्र वाक्यार्थेन वस्तुमात्ररूपेणाभिलषणीयजनकृतमेव भावानां हृद्यत्वं न स्वत इत्यतद्वस्तु व्यज्यते ।

वस्तुनोऽलङ्कारव्यञ्जकत्वं पदे यथा"धीराण रमइ घुसिणारुणिम न तहा पियाथणुच्छंगे ।
दिद्वी रिजगयकुंभत्थलिम जह बहलसिंदूरे"॥ ७२॥
ि

अत्र धीराणामिति पदार्थो वस्तुमात्ररूपः कुचयोः कुम्भस्थलस्य चोपमालङ्कारं ध्वनति ।

अथ अथवा, वेक्कन्ताः-इतस्ततः संचरन्तो बलाकाः-बकपक्कयो यत्र ताहकां, तत् पूर्वोक्तसमयस्वसौभाग्यशालि, वारि ताप्या जलं, किं न इति संदेह इति भावः । अयमाशयः-तस्याः स्नानसमये यथा ताप्याः स्वरूपमाकष्कमासीत्, यथा वा तदीयतीराणि मनोहराण्यासन्, यथा चाहं तत्र निरित्तशयानन्द-मनुभवन्नासम्, यथा वा तदीयं वारि इत्यहारि प्रतीयते सा, तथा मास्प्रतम-प्रतीयमानत्वात् तक्नेति निश्चिनोमीति । अत्र किं व्यक्न्यसित्याह-वाच्यार्थेन वस्तुमात्ररूपेणेति-वाच्याशयः पूर्वमुपद्शितो वस्तुरूप एव, तेन चामिल-पणीयजमसम्पर्ककृतमेव सर्वेषां भावानां इद्यल्वमिति वस्तु व्यव्यत इति मावः ॥

वस्तुनोऽळङ्कारच्यक्षकत्वं पदं पदगतमुदाहरती—"धीराण रमह०" इति । "धीराणां रमते घुस्रणारुणे न तथा प्रियासनोत्सक्के । दृष्टी रिपुगजकुम्मस्थले यथा बहलसिन्द्रे ॥" इति संस्कृतम् । अत्र ध्वन्यालोकादौ धीराणामित्यस्य स्थाने वीराणामिति पाठः, स एव च स्पृयुक्तः, वीराणां दृष्टिः, घुस्णेः—कुङ्कमैः, अरुणे—त्रोणे, प्रियायाः स्तनोत्सङ्गे—कुचतदे, न रमते—नानन्दमनुभवति, यथा बहलम्—अत्यर्थं सिन्द्रं यत्र तादशे रिपोर्गजानां कुम्भस्थले रमते, वीराणां हि स्वभाव प्वायं यत् रुङ्कारस्साद्धिकं वीररसपक्षपातित्वमिति रुङ्कारविभावाधिकं वीरितभाव एव तेषां हृदयं चमत्करोतीति, "कुङ्कमम् । जागुढं दीपनं घलं सीरमं घुस्रणं च तत्।" इति त्रिकाण्डशेषः । अत्र "प्रियास्तनतदाद्विपुजककुम्भस्थलस्थातिशयमनोरमत्वरूषे व्यतिस्थे वाच्यः, तेन च प्रियास्तनतदरिपुजककुम्भस्थलस्थोरुपान व्यत्यत् इति ध्वन्यालोककारमतं न सम्मतमिति ध्वनयन् स्वमतमाह—अत्र धीराणामिति पदार्थं इति । तथा च वस्तुनाऽलङ्कारध्वनि

वाक्ये यथा-

"पुत्रक्षयेन्धनघनप्रविज्ञम्भमाण-स्रोहोत्थशोकविषमज्वलनाभितसः ।

प्रालेयशीतलममंस्त स बाह्यबह्नि-मह्नाय देहमथ संविद्धे सरित्सात्"॥ ७३॥ [ ] अत्र वसिष्ठः पुत्रक्षयोपतप्तोऽग्निं प्रविद्योऽपि न तेन दग्ध इत्ययं

रेवायमिति स्वमंत स्थापितम्, व्यितरेकस्य च वाच्यतया न ध्वनित्वम्। न चालङ्कारेणालङ्कारध्वनिरेव कृतो न स्वीक्रियते इति वाच्यम्, प्रियास्तनतदादित्रायेन
गजकुम्भस्य मनोरमत्वे तेषां घीरत्वमेव कारणमिति व्यतिरेकापेक्षया तद्येस्थैवोपमालङ्कारव्यक्षकत्वोचित्यात् । तत्र ध्वन्यमानोपमा प्रियाकुचकुब्मलाम्यां
सक्छजनत्रासकरेष्विप शात्रवेषु मत्सरोचतेषु गजकुम्मस्थलेष्विष्टा, तद्वरोन
रितमयानामिव प्रियाकुचेषु वीराणां तत्र बहुमान इति सैव वीरता [धीरता]ऽतिशयचमत्कारं विधक्त इत्युपमायाः प्राधान्यमिति ध्वन्यालोकटीकायाम् ॥

वस्तुनोऽलङ्कारम्यक्षकःवं वाक्ये यथा-पुत्रश्ययेन्धनेति-पुत्राणां क्षयः प्रणाश एव, इन्धनं-काष्टं, तेन धनम्-अत्यन्तं, प्रविज्ञम्ममाणः-वर्धमानो यः, स्रोहोत्थः- पुत्रगतप्रेमप्ररूढः, शोकः-प्रियनाशिवषयको मन्युः, स एव विषमः- किटनः, ज्वलनः-अग्निः, तेन अभितषः-पीढितः, स विश्वषः, बाह्यविद्धं लौकिकसाधनसम्भूतविद्धं, प्रालेयशीतलं हिमवच्छीतम्, अमस्त मन्यते सा, अये अद्वाय झिटिति, देहं कायं, स्रिरत्सात् नद्यधीनं, विद्धं धे चके। विस्थिष्य पुत्रशतं नष्टं तच्छोकशान्तयेऽग्निभवेशमनादृत्य सिर्ध्यवेशमेव तत्तापशान्तये स्वीचकारेल्यथः, अग्निप्रवेशानादरकारणं च तस्यान्तसापापेक्षया प्रालेयच्छीत-त्वम्। अत्र वाक्यर्थरूपेण वस्तुना व्यतिरेकालङ्कारो व्यङ्गाः, तदाह-अत्र विस्थिः पुत्रश्चर्योपतस इति। अग्नि प्रविद्योऽपिति बाह्यमाग्ने प्रालेयशीतल्यक्ताना-मावात्। व्यतिरेकालङ्कारस्य स्वरूपमाह-शोकस्य बाह्यविद्वराधिक्यमिति। विवेके वस्तुनोऽलङ्कारध्वनिप्रदर्शनाय पदविषयमुपमारूपमाल्कारं वृत्युक्तं समध्यांथान्तरन्यासध्वनिः पद्गत इत्थमुदाहृतः-''हिअयिद्वयमत्रं खुअ अणस्द्वमुहं पि मं पसायंत्। अवस्वस्स वि ण हु दे बहुजाणय रूसिउं सक्षं ॥ [

वाक्यार्थो वस्तुस्वभावः शोकस्य वाह्यवहेराधिक्यमिति व्यतिरेका-रुङ्कारं ध्वनति ।

इति । "हृद्यस्थितमन्युमरुष्टमुखीमि मां प्रसादयन् । अपराद्वस्यापि न खलु ते बहुज्ञ ! रोषितुं शक्यम् ॥" इति संस्कृतम् । हे बहुज्ञ ! नानाविधानुनयानां पराशयस्य च विज्ञ, हृदये स्थितः—गुप्तः, न तु प्रकटितः, मन्युः—फ्रोधो यया ताम्, तथा अरुष्टं—रोषरहितं मुखं यस्याः, तथाविधामि मां यतस्त्वं प्रसादयन्नस्ति, अथवा तथाविधामि प्रसादयन् हे बहुज्ञेति सम्बोधनमेव, अतोऽपराद्धस्य कृतागसोऽपि ते तथोपि इति शेषः, खलु निश्चयेन मया रोषितुं कोपिदूं, न शक्यमिति पद्यार्थः । अत्र विष्ठते सती वैदग्ध्यानुनीता नायिका तं प्रस्यस्यां व्यक्षयन्ती हत्थमाह । अत्र बहुज्ञेत्यामक्रणार्थः विशेषतामागतः, अनन्तरं तु तद्येपर्यालोचनवशात् यत् सामान्यरूपं तादशबहुज्ञोपि कोधाकरणाशक्यत्वं प्रतीयमानं तदेव तस्य विशेषत्य समर्थकं सत्त् विशेषतश्चमत्कारकारि प्रतीयत इति यः कश्चिद् बहुज्ञो धूर्तः, स स्वापराधमेवमेवाच्छादयितुं प्रभवतीत्यमुनाथेन त्वमात्मिन मम मानापनोदनितिसिक्तं बहुमानं मा ग्रहीरित्यपि व्यज्यते, परं तु अर्थान्तरन्यासालङ्कार एव मुख्यो व्यक्ष्यः ॥

उद्येक्षाध्वनिर्यथा—"चन्द्रनासक्त भुजगिनः श्वासानिल मूर्चिवतः । मूर्च्छेयतेष पिथकात् मधौ मलयमारुत ॥" चन्द्रने -श्रीखण्डे, आसक्तानां -संलघानां, भुजगानां निःश्वासानिलैः -धासवातैः, मूर्विक्वतः -वर्धितः, एष मलयानिलः -दक्षिणप्वनः, मधौ -वसन्ते, पिथकान् -अध्वतात् वियोगिनः मूर्च्छयित-सम्मोद्दयित, इत्यादेः । इह वसन्ते मल्यानिलस्य पिथकमूर्च्छकत्वं वस्तुतो मदनकदनविधायिन्वेनेव सम्भवत् चन्द्रनतरुक्षमसर्वनिःश्वासवातवर्द्धितत्वेन सम्भावितम्, इवादिश्वाद्यश्चीयभ्यावाचको नोक्त इत्यत्विल्याभ्याधेन्यङ्गोत्प्रेक्षालङ्कारध्वनिः, विष्रसंसर्ग-मन्तरेण हि मलयानिलस्य मूर्च्छाजनकःवमसंभवीति स तादशसंसर्गवर्तेनोत्रोक्षितः ॥

न चैवंबिधे विषये इवादिशब्दप्रशोगमन्तरेणासमाबद्धतैवेति वाच्यम्, विनाऽपीवादिप्रयोगमन्यत्राप्युद्धेक्षादर्शनात्, तथाहि—'ईसाकलुसस्स वि तुह् मुहस्स नणु एस पुण्णिमायंदो । अज्ञ सहिसत्तणं पाविज्ञण, अंगि चित्र न माइ॥'' इति [ ] ''ईपीकलुपस्यापि तव मुखस्य नन्वेष पूर्णिमाचन्द्रः। अद्य सदशत्वं प्राप्य अङ्गे एव न माति ॥'' इति संस्कृतम् । अयि मनस्विनि !
एष दृश्यमानः, पूर्णिमाचन्द्रः राकासुधाकरः, ईर्व्यया—महिषया, सपकीविषया वाऽक्षमया, कलुषस्य—शोणिमाविलस्यापि [का कथा प्रसन्नस्य] तव
मुखस्य, सदृशत्वं साम्यम्, अद्य दृश्वां प्राप्य लब्ध्या, ननु निश्चितम्,
अङ्गे स्वावयवे, न मात्येच, अपि तु दश दिशः प्रकाशैः प्रयतीवेत्यथैः।
त्वन्मुखं तु ईर्षया क्षणलब्धप्रसरया चन्द्रोभवति, वस्तुतस्ततोऽधिकमिति हृद्यम्, इति मनोरथानामप्यपथमिद्मित्यपिशब्दार्थः। अन्योऽप्यलम्यं लब्ध्याऽत्यस्य
मुद्दितोऽतोऽङ्गे न मातीति प्रसिद्धः। अत्र पूर्णचन्द्रेण दिशां पूर्णं स्वभावसिद्धमेवमुप्पेक्ष्यते, अत्र दश दिशः पूर्यतीवेत्युप्पेक्षा चेवादिशब्दाभावात् प्राधान्येन
ब्यज्यते ॥

नन्वत्रोत्प्रेक्षावाचको वितर्कोपस्थापको ननुशब्द एवास्तीति सा कथं व्यक्न्या स्वादिति चेत् ? उदाहरणान्तरं गृहाण, तथाहि—

''त्रासाकुरुः परिपतन् परितो निकेतान् , पुंभिर्न कैश्चिद्पि धन्विभिरन्वबन्धि । तस्यौ तथापि न मृगः कचिदङ्गनानामाकर्णपूर्णनयनेषुड्तेक्षणश्रीः ॥

[ शि० व० स० प० श्लोक-२६ ]

श्रीकृष्णस्य ससैन्यस्य हस्तिनापुरयात्रायां मार्गे सेनासिन्नवेशसमये रंवतकपर्वते वर्णनिम्दम्—त्रासाकुलः बहुजनसम्मर्ददर्शनजन्यभयेन व्याकुलः, अत एव निकेतान् सेनासिन्नवेशपटगृहान्, परितः सर्वतः, परिपतन् धावन्, मृगः हरिणः, यद्यपि कैश्चिदपि धन्विभः धानुष्कः, पुंभिः पुरुषः, सैनिकैः न अन्यविन्ध नानुबद्धः, नान्वसारि वा, तथापि अङ्गनानाम् अवरोधजनानाम् । आकर्णपृणीः—श्रवणपर्यन्तं व्याप्ता आकर्षपृणीः—श्रवणपर्यन्तं व्याप्ता आकर्षाचे वा, तथापि तश्चोभा सर्वस्वभूता यस्य तथामूतः सन्, किचित् कुत्रापि, न तस्याविल्ययः । अत्र स्वाभाविकादेव त्रास-चापल्योगादसौ न किचिदपि तस्यौ, तथापि तत्रोत्येक्षा ध्वन्यते । अत्र चोत्रोक्षावाचकं किमपि नास्तीति ध्वनिरेव स्वीकार्या । जनालोकनोत्थभयरहेतुकस्य मृगानवस्थानस्यान्तान्ते हतोश्च विरोपणगत्योक्तत्वात् काव्यलिङ्गमिति संकरः । नन्वेतद्प्यसम्बन्धमस्तु, न, शब्दार्थव्यवहारे साम्प्रदायिकप्रसिद्धरेव बलवस्वात्, तत्रास्योक्षक्षाध्वनित्वेन प्रसिद्धत्वात् ॥

दीपकध्वनिर्यथा-"मा भवन्तमनलः पवनो वा वारणो मदकलः परग्रुवा । वज्रमिन्द्रकरविप्रसृतं वा स्वस्ति तेऽस्तु लतया सह वृक्ष ! ॥" [ ] हे वृक्ष ! भवन्तम्, अनलः-दाववहिः, पवनः-वातः, मदकलः-मदमत्तः, वारणः-हत्ती, परग्रुः-कुठारो वा, किञ्च इन्द्रकरात्-शकहस्तात्, विप्रसृतं-निःस्तं, वद्रं वा मा विषष्ट, लतया-स्वाश्रितया प्रियायेवनोपचितया सह, ते-तुभ्यं, स्वस्ति अस्तु-कल्याणभाग् भवेति पद्यार्थः। विषष्टेति कियया सह सर्वेषां सम्बन्धात् "प्रकृता-प्रकृतानां धर्मेक्ये दीपकम्" ॥ [का० शा० अ० ६, स्० ८] इति लक्ष्रितं दीपकमलङ्कारो गोप्यमान एव प्रतीयते, तेनात्यन्तस्त्रेहास्पद्रस्वप्रतिपत्त्या चारुस्वनिष्पत्तिः॥

अप्रस्तुतप्रशंसाध्वनियंथा-''ढुंढुछुंतो मरिहिसि कंटअकलिआई के अइ-वणाइं। माल्डकुसुमसरिच्छं भमर! भमंतो न पाविहिसि ॥'' [ ] "आम्यन् मरिष्यसि कण्टककलितानि केतकीवनानि । माल्टतीकुसुमसदर्शं अमर! अम्यन् न प्राप्यसि ॥'' इति च्छाया । प्रियतमेन साकसुद्याने अमन्ती पूर्वतस्त्रस्थात्मनि बहुमानामावमाकल्य्य गृढरीत्या स्वस्यासमसौन्दर्यादिवोधनायान्योक्त्याह-हे अमर! अधिकरसलोलुप इतस्ततस्त्वं, अमित, एवं आम्यन्नेव मरिष्यसीति, किन्तु माल्टतीकुसुमेन सहरामपि [कुतोऽधिकमिति ध्वनिः] अन्यत् पुष्पं न प्राप्यसीत्यर्थः । सृङ्गस्याभिधायां प्रस्तुतत्वमेव, न च अमरेति सम्बोधनेन तत्यामञ्चणप्रतीत्याऽप्रस्तुतत्वमेवीत वाच्यम्, वैपरित्येन आमञ्चणेन तस्या अतिशयं मौग्ध्यमाविष्क्रियते इति प्रस्तुतत्वमेवेत्यभिधयाऽप्रस्तुत्वश्रांसा नास्त्येव, विरतायां चाभिधायां वाच्यार्थसौन्दर्यवलादप्रस्तुतप्रशंसा ध्वन्यते । ध्वनिश्चायं—स्वसौमाग्य—सौन्दर्याभिमानपूर्णा सुकुमारपरिमलमालतीकुसुमसहर्यी सुग्धकुलवधूर्विर्व्याजप्रेमपरत्या कृतकवैदग्ध्यप्रसिद्धानि शम्मली [कृद्विनी] कण्टकच्यासानि दूरामोदवेतकथादिपुष्पान्तवनस्थानीयानि वेश्याकुलानि, अन्यत्र वेतस्तत्रश्चञ्चूर्यमाणं स्वप्रियतममात्मसौभाग्यगोपनपूर्वसुपालभत इति ॥

अपह्नतिध्वनिर्यथा—

"यत् कालागुरुपत्रभङ्गरचनावासैकसारायते, गौराङ्गीकुचकुम्भभूरिसुभगाभोगे सुघाधामनि । बिच्छेदानलदीपितोत्कवनिताचेतोधिवासोद्भवं, सन्तापं विनिनीषुरेष विततैरङ्गैर्नताङ्गि! स्मरः ॥"

पूर्वमनङ्गीकृतानुनयामनुतप्तां प्रणयिविरहोत्कण्ठितां कृतप्रसाधनादिविधेयतया वलुभागमनप्रतीक्षापरत्वेन वासकसजां काञ्चन नायिकां पूर्णचन्द्रोदयावसरे द्तीमुखेनानीतः प्रियतमः प्राह-हे नताङ्गि-मध्यक्षेण्यादवनतोत्तरकाये ! गौराङ्ग्याः कुचावेव कुम्भौ तयोर्भूरि-बहुछं सुभगे-सौभाग्यशालिनि सुन्दरे, आभोगे परिसररूपे, सुधाधामनि चन्द्रमसि, यत् काळागुरुणा-कृष्णागरुलेपेन, निर्मिता, पत्रभङ्गस्य-पत्राकारप्रसाधनस्य, रचनायाः, भावासः-स्थितिः, तया, एकः समानः सारो यस्य तद्भदाचरति, एषः, विच्छेदस्य-विरहस्य, अनलेन-वह्निना, दीपितं-ज्वलितं यत् , उत्कायाः-उत्कण्डिताया वनितायाः, चेतः-हृदयं, तत्र योऽधिवासः-निवासः, तेनोञ्जवति-जायते, जातो वा यः, तादशं सन्तापं, विततै:-प्रसारितैः अङ्गैः, विनिनीषुः, विनेतुमिच्छुः, स्मरः कामदेव एवेत्यर्थः। अत्र चन्द्रमण्डलमध्यवर्तिनः कृष्णवर्णचिह्नस्य वियोगाभिपरिचितवनिताहृदयनि-वासजातदाहमलीमसञ्छविमन्मथाकारतयापह्नवो ध्वन्यते ॥ अत्रान्येऽप्यलङ्कारा ध्वन्यन्ते-यथा ससन्देहः, यतश्चन्द्रवर्तिनः कलङ्कस्य नामापि न गृहीतम् , अपि तु गौरीस्तनाभोगस्थानीये चन्द्रमसि कालागरूपत्रभङ्गविच्छित्त्यास्पदत्वेन यत् सारतामुःकृष्टतामाचरति तन्न जानीमः किमेतद्वास्त्वित संशयोक्तिरूपः ससन्देहा-लङ्कारो ध्वन्यते ॥ निदर्शनालङ्कारश्च यथा-'त्वदीयक् चकलशन्यस्तपन्नमङ्गरचना कुबलयदलस्यामला मन्मयोद्दीपनकारिणी तथैव चन्द्रवर्तिनीयं कान्तिरपि करोति' इतीष्टार्थसिचै दृष्टान्तरूपो निद्र्शनालङ्कारो ध्वन्यते । तथा "सहार्थबलादु-र्मस्यान्वयः" इति लक्षिता सहोक्तिरपि ध्वन्यते, यथा-'त्वदीयकुचकलशशोभा मृषाङ्कशोभा च सह मदनमुद्दीपयेते' इति । एवं 'त्वत्कुचसदशश्चनदश्चनद्वसमस्त्व-क्कचाभोगः' इति रूपेणोपमालङ्कारोऽपि ध्वन्यते । एवं विचारे कृते सति काम-धेन्ररूपायामस्यां महाकवेर्वाचि शक्यन्तेऽन्येऽप्यलङ्कारा उत्प्रेक्षयितम् । उक्तं च प्रयासस्याधिककार्यकारित्वमित्थं-''हेलापि कस्यचिदचिन्त्यफलप्रसत्ये, कस्यापि नालमणवेऽपि फलाय यतः । दिग्दन्तिरोमचलनं धरणीं धुनोति, खात् सम्पतन्नपि लतां चलयेन मृङ्गः ॥'' ] इति । कस्यचित् महासत्त्वस्य हेलापि–अनायासचेष्टाऽपि, अचिन्त्यस्य-अल्पसर्वैश्चिन्तयितुमप्यशक्यस्य, फल-स्य, प्रसुत्यै-सम्पादनाय भवति, तथा कस्याप्यस्पस्यस्य यतः, अणवे-स्तोका-यापि, फलाय प्रयोजनाय, न भवति । तत्रार्थान्तरन्यासेन समर्थनमाह-दिग्द-न्तिनः-दिग्गजानां, रोम्णः-एकस्यापि केशस्य, चळनं-स्वाभाविकं स्पन्दनमपि

## सालङ्कारचूडामणौ काव्यानुशासने

## अळङ्कारस्य वस्तुब्यञ्जकत्वं पदे यथा− "चूर्यकुरावयंसं छणपसरमहम्बमणहरसुरामोअं ।

धरणीम् , अनन्तामचलां पृथ्वीं धुनोति—कम्पयति, किन्तु खात्-आकाशात् , सम्पतन्नपि-लतोपरि कृतसमुत्पातोऽपि, मृङ्गः भ्रमरः, लतां–बह्णीमपि, न चलयेत् , इत्यर्थः ॥

अथ न्यतिरेकध्वनिर्यथा—''जाएज वणुद्देसे खुज्जो चिश्र पायवो सडिअवत्तो । मा माणुसस्मि लोए चाएकरसो दरिहो अ॥" [गा० स०३.३०], इदं पद्य ध्वन्यालोकेऽप्युदाहृतं द्वितीयोद्योते, तत्र द्वितीयचरणे 'पाअवो अवर्डि-अवत्तो' इति, चतुर्थचरणे च 'ताएकस्सो दरिद्दो अ' इति पाठः, सुद्रितायां गाथासप्तरात्यां च द्वितीये चरणे 'विहृणीसहो झडियपत्तो' इति, चतुर्थं च 'ताई रसिओ दरिद्दोअ' इति पाठः, विवेकधतपाठानुसारमेव च व्याख्यायते-"जायेय वनोदेशे कुडांअपि पादपः शटितपत्रः । मा मानुषे लोके त्यागैकरसो दरिदश्च ॥'' इति संस्कृतम् । वनोदेशे-वनस्यैकान्ते गहने स्थाने, [ यत्र बहुतर-वृक्षसम्पत्त्या स्फुटं कोऽपि प्रेक्षतेऽपि नहि यदयं कुक्क इति, तथा च रूपघटना-दावनुपयोगीत्यपि ] शटितपत्रः विशीर्णपत्रः, शटधातो रुजाविशरणगत्यवसाद-नार्थस्वात , एवं च पत्राभावात् छायाऽपि नास्ति कुतः पुष्पफलसंभावना, एवं-भूतो कुर्जीभूतोऽपि जायेयेति वरं, यतः कदाचिदाङ्गारिकस्याङ्गारार्थं घुकादीनां वासार्थं च ममोपयोगसात्रापि सम्मान्यते, किन्तु मानुषे लोके-मर्लभुवने, यत्रा-र्थिजनः सुरुभस्तत्रार्थिभिर्लोक्यमानस्य किमप्युपकर्तुमशक्रुवतो महद् दुःखमिति भावः, त्यांगैकरसोऽतिदानशीलो दरिदश्च मा जनिषि । इह निर्धनस्य दान-शीलस्य जन्मनिन्दा, निष्पन्नकुखपाद्पप्रशंसा च वाच्या, तथा च न कश्चिदलङ्कारो वाच्यः । तथाविधादपि पादपात् तादृशस्य पुंसो न्यूनतां-शोच्यतायामाधिक्यं तात्पर्येण प्रकाशयतीति च्यतिरेकालङ्कारो च्यङ्गयः, एवमन्येऽप्यलङ्कारा यथासंभ-वसुदाहार्या ध्वन्यालोकादौ वा द्रष्टव्याः ॥

अलङ्कारस्य वस्तुन्यञ्जकःवं नामोपमादिनालंकारेण वाच्येन वस्तुन्यञ्जनमिति, तत् पदे यथा-चूर्यंकुरावयंसं० इति ''चृताङ्करावतंसं क्षणप्रसरमहार्धमनोहर-सुरामोदम् । असमर्पितमपि गृहीतं कुसुमशरेण मधुमासलक्ष्म्या मुखम् ॥'' इति

## अपणामियं पि गहियं कुसुमसरेण महुमासलच्छीए मुहं"॥ ७४ ॥ [ हरिविजये ]

अत्रापणासियं-असमर्पितमपीति विरोधालङ्कारेण वाच्येन मधु-मासप्रौढिमनि भाविनि किं भविष्यतीत्येवंसूतं वस्तु ध्वन्यते ।

संस्कृतम् । कुसुमरारेण कामेन, चृतस्याङ्करः-मञ्जर्येव, अवतंसः-कर्णपूरो यिसान् तादशम्, महाघेण-महानीयेन, क्षणस्य-वसन्तोत्सवस्य, प्रसरेण-समारोहेण, मनोहरः, सुरायाः, मनोहरसुरस्य-कामदेवस्य वा, भामोदः-सुगन्धिरानन्दो वा यत्र तादक्, मधुमास्सल्रध्या वसन्तित्रयाः मुख्म आननमारम्भश्च, तथा चुन्वितुम्, असमार्पेतमिष भदत्तमिष, बलाद् गृहीतिसित्यर्थः, वसन्तारम्भो नितरां कामोदीपक इति भावः। अत्र केन किं व्यज्यत इत्याह-असमार्पेतमपीति विरोधालङ्कारेणिति-असमर्पितस्य प्रहणं हि विरुद्धम्, तथा चापिशव्देन तदः भिधानाद् विरोधालङ्कारः, तेन च मधुमासस्य प्रारम्भ एव यद्यवमुक्षुण्ठनं तिर्हे अस्य भाविनि प्रौदिमनि किं भावीति न वक्तं शक्यत इति वस्तु व्यज्यते। अत्र नवोढाललनाया मदिरामोदि वक्तं बलात् कान्तेनापि गृह्यत इति प्रस्वायनात् समासोक्तिरलङ्कारोऽपीति ध्वन्यालोकटीकायामुक्तम्। अत्र प्रसरमहम्षेति महम्व-

महार्घ ]शब्दस्य परनिपातः प्राकृतनियमानुसारीति हेयम् ॥

वाच्यस्य रूपकालङ्कारस्य वस्तुन्यञ्जकत्वं यथा—"चमिटयमाणसकञ्चणपंकयिनम्मिह्यपिरमला जस्स । अक्खुिडयद्गणपसरा बहुप्फलिह चिय गयंदा॥"

[कं ] "मिर्दितमानसकाञ्चनपङ्कजिनमेथितपिरमला यस्य । अखिण्डतदानप्रसरा
बाहुपिरिचा एव गजेन्द्राः॥" इति संस्कृतम् । मिर्दितानां—पेषितानां म्लापितानां
वा, मानसस्य—तदाख्यसरसः, काञ्चनपङ्कजानां—स्वर्णकमलानां, निमेथितः—विज्वक्मितः, परिमलः—विमर्देश्यातिमनोहरगन्धो येषु ताहशाः, पक्षे मिर्दितानि—
निराशीकृतानि विहतानि वा शत्रूणां, मानसानि—हृदयान्येव काञ्चनपङ्कजानि,
तेनिमेथितः—प्ररूढः परिमलप्रतप्रकर्षो येषां ताहशाः, तथा न खिण्डताः—
बिच्छिन्नाः, दानस्य—मदजलस्य, पक्षे वितरणस्य, प्रसरः—प्रवाहः, पक्षे प्रवृत्तिर्येषु
ते, यस्य—राज्ञः, बाह्यो दृद्धवात् परिधा इव—लोहलगुढा इव बाहुपरिचाः, त
एव गजेन्द्राः, भान्ति, शोभन्ते इत्यर्थः । अत्र बाह्योः परिधरूपणात्मना रूपकालङ्कारेण सुजहयातिरिक्तं गजाश्वादिसामग्रीरूपं तस्यानुपादेयमिति वस्तु स्यज्यते ।

वाक्ये यथा-

"गाढार्लिंगणरहसुज्जयम्मि दृइए लहुं समोसरह । मार्णसिणीणं माणो पीलणभीउव्व हियआओ" ॥ ७५ ॥

अत्रोत्प्रेक्षया प्रत्यालिङ्गनादिः तत्र जृम्भत इति वस्तु व्यज्यते । अलङ्कारेणालङ्कारः पदे यथा-

"तुह वल्लहस्स गोसम्मि आसि अहरो मिलाण कमलद्रं। इय नववहुआ सोऊण कुणइ वयणं महीसमुहं"॥ ७६॥ " १ १

उपमाया वस्तुन्यञ्जकत्वं च पूर्वप्रदार्शिते "शिखरि क नु नाम" इति पद्ये 'अधर-पाटलं' इति समासोपमया अभिलाषात्मकं वस्तु न्यज्यत इति । एवमन्येऽप्यल-क्वारा वस्तुन्यञ्जकत्वे उदाहार्याः ॥

पदगतालङ्कारैर्वस्तुध्वनिमुदाहृत्य वाक्यगतालङ्कारेण वस्तुध्वनिमुदाहुरति-गाढाळिंगणेति। "गाढाळिङ्गनरभसोवते दयिते छघु समपसरति। मनस्विनीनां मानः पीडनभीरुरिव हृदयात् ॥'' इति संस्कृतम्। मानवतीं प्रति मानमङ्कायापर-मानवतीवृत्तान्तं बोधयन्त्याः कस्याश्चिदुक्तिरियम्-द्यिते प्रिये, गाढालिङ्गनाय, रभसेन-वेगेन हर्षेण वा, उद्यते सति, उद्युक्त एव न व्वाचरितवति, मनस्विनीनां वशीकृतमानसानामपि, मानः "स्त्रीणामीर्ष्याकृतः कोपो मानोऽन्यासङ्गिन प्रिये" इत्युक्तलक्षणः कोपः, पीडनाद् भीरुरिव, हृदयात् , लघु शीघं गुप्तं वा, समपसरति निःशेषतो गच्छतीत्यर्थः। एवं च तादृश्याः स्वाधीनवित्ताया अपि मानो यदि तावन्मात्रेणैव गतस्तर्हि अतादृश्यास्तव गमिष्यतीति किं वक्तव्य-मित्यवर्यभाविनि मानमङ्गे किमित्यात्मानं वञ्जयसीति भावः॥ अत्र केन किं व्यज्यत इत्याह-अत्रोत्प्रेक्षया प्रत्यालिङ्गनादि इति-पीडनभीरुरिवेति भयो-त्प्रेक्षारूपेणाळङ्कारेणात्यन्तिकमाननिवृत्तौ सत्यां प्रत्याळिङ्गनसहासवचनादि तत्र जुम्भते—बहु भवतीति वस्तु द्योत्यते इत्यर्थः ॥ अलङ्कारेण वस्तुध्वनिं पदवाक्य-गतमुदाहृत्यालङ्कारेणालङ्कारध्वनिमुदाहरति, तत्र प्रथमं पदगतालङ्कारेणालङ्कार-ध्वनिर्यथा-तुह चल्लहरूसेति । "तव बङ्घमस्य प्रभाते आसीद्धरो म्लानकम्ल-दलम् । इति नववधूः श्रुत्वा करोति वदनं महीसम्मुखम् ॥" इति संस्कृतम् ।

अत्र मिलाणकमलदलमिति रूपकेण म्लानत्वान्यथानुपपत्तेस्त्व-याऽस्य मुद्दर्मुद्दः परिचुम्बनं कृतमित्यनुमानं व्यज्यते ।

वाक्ये यथा-

"स वक्तुमखिळान् राको हयत्रीवाश्रितान् गुणान् । योऽम्बुकुम्मैः परिच्छेदं राकः कर्तुं महोदघेः" ॥ ७७ ॥

अत्र निद्र्शनेन हयप्रीवगुणानामवर्णनीयताप्रतिपादनरूपो-ऽसाधारणतद्विरोषप्रकाशनपर आक्षेपो व्यज्यते ।

रात्रावितशयचुम्बितद्यिताधरां वध्ं प्रति कस्याश्चिद्वक्तिरियम्-तव वल्लभस्य द्यितस्य, प्रभाते प्रातःकाले, अधरः अधरोष्टः, म्लानं यत् कमलद्लं तद्द्य बासीत्, इति सखीवचनं श्रुत्वा नचचधूः नवोदा नायिकाः वदनं मुखं, लज्जया, मह्याः-भूमेः, सम्मुखम्-अधोमुखं, करोति विधन्ते, प्रभाते आसी-दित्यनेन तावत्कालं चुम्बनाविरामः स्चितः । अत्र किं केन व्यञ्च्यमित्याह-अत्र मिलाणकमलद्लमिति । तथा च रूपकालङ्कारेणाधरस्य चुम्बनान्य-कारणान्म्लानत्वमनुपपञ्चमिति मुदुर्भुदुश्चम्बनं कृतमिति व्यक्त्याऽनुमानाख्यो-उल्ङ्कारो व्यक्यते, ''हेतोः साध्यावगमोऽनुमानम्" [अ०६ स्० २३] अन्ययानुपपत्येकलक्षणाद्देतोः साध्यस्य-जिज्ञासितस्यार्थस्य प्रतीतिरनुमानमिति तल्लक्षणात्, काव्यप्रकाशे चात्र काव्यलिङ्कालङ्कार उक्तः, किन्तु स्वमते तस्यानु-धान पृवान्तर्भाव इति होयम् ॥

वाक्यगताळङ्कारेणाळङ्कारध्वितमुदाहरति—स वकुमिखळानिति—स हयग्रीवं तदाख्यमसुरम्, आश्रितान्, अखिळान् गुणान् वकुं दाक्तः समर्थः स्वात्, यः, अम्बुकुम्भैः जलघटैः, महोदधेः, परिच्छेदं कर्तुं ज्ञातं शक्त इत्यर्थः। यथा-अबुकुम्भैमेहोदधेः परिमाणं कर्तुमशक्यं तथा हयग्रीवगुणा वर्णयितुमशक्या इति वाच्येन निदर्शनाळङ्कारेण हयग्रीवगुणानां कथनाशक्यत्वनिषेधादाक्षेपाळङ्कारेण ध्वन्यते, तदाह—अत्र निदर्शनेनेति । विशेषविवक्षया वकुमिष्टस्य प्रधानस्याशक्यवक्तम्यमतिसद्धत्वं वा विशेषं वकुं निषेध इवेति तळ्ळ्यणं संगमयति—असाधारणतद्धिशेषाप्रतिपादनपर इति—असाधारणते यस्तद्विशेषोऽवर्णनी-यतातिशयस्तरप्रकाशनपर इत्यर्थः॥

प्रबन्धेऽर्थराक्तिमूलो व्यक्को यथा-गृध्रगोमायुसंवादे, तथा च "अलं स्थित्वा इमशानेऽस्मिन्, गृध्र-गोमायुसङ्कले । न चेह जीवितः कश्चित्, कालधर्ममुपागतः" ॥ ७८ ॥ [म० भा० शा० प० अ० १५२. ऋो०-११] इति दिवा प्रभवतो गृध्रस्य पुरुषविसर्जनपरिमदं वचनम् । "आदित्योऽयं स्थितो मृद्धाः स्नेहं कुरुत साम्प्रतम् । बहुविद्यो मृहुर्तोऽयं जीवेदिष कदाचन ॥ ७९ ॥

स्त्रे "अर्थशक्तिम्हः प्रवन्धेऽपि" इत्युक्ततया पद-वाक्यातसुदाहृत्य कमप्राह्म प्रवन्धातं ध्विनसुदाहृतुंमाह-प्रवन्धेऽर्थशक्तिम्हो व्यङ्ग्यो यथेति । अत्र गृध्रवाक्ये स्रोकोऽधिकः काव्यप्रकाशादिषु समुपलभ्यते, तथा हि-तत्रत्यः पाठः "अर्छ स्थित्वा" इत्यर्धम्, ततः "कङ्काल्बहुले बोरे सर्वप्राणिभयङ्करे" इति, पुतः "न चेह जीवितः" इत्यर्धस्यान्ते "प्रियो वा यदि वा हेन्यः, प्राणिनां गितिरीदशी" इति, मृतं बालं सन्ध्यासमये इमशाने समानीतं दृष्ट्वा दिवस एव मृतमांसभक्षणसमर्थस्य रात्रावन्धत्वादसमर्थस्य गृध्रस्य तहुन्धुविसर्जनपरिमदं वाक्यम् । अस्मिन् गृध्रगोमायुसङ्कले गृधेगोमायुसिश्च व्याते, कङ्कालाः- अस्थिति, बहलाः आधिक्येन यत्रैवंभृते मृतमनुन्धास्थिपञ्चरपिपृणें, अत एव घोरे दारुणे, अथ च सर्वप्राणिनां भयजनके—इमशाने प्रेतभूतो; स्थित्वा, अलं व्यर्थम् । ननु किञ्चित् कालं स्थित्वा परीक्ष्यते, कदाचिद्यं बाल उज्जीवेदिते चेत् श्रताह-इह संसारे, कालधर्मे मृत्युम्, उपागतः प्राप्तः, कश्चित्र जीवितः, स च प्रियो मित्रं वा भवतु, द्वेष्यः शत्रुर्वा मवतु, न तस्योजीवनं संभाव्यते, कृत इति चेत् श्रताह-प्राणिनां गितिरीद्दशीति—प्राणिस्थमाव एवायम्-न कश्चित् तदतिकमणं कर्तुं समर्थः 'स्वभावो दुरतिकमः' इत्युक्तेः ॥

इत्यं गृध्वचनविधासात् प्वंतोऽपि त्यागस्यैव निश्चयाच त्यत्वा गन्तुमुद्यतेषु बन्धुषु दिवा गृधाद्युपद्वाद् रात्रावेव स्वातङ्येण शवभक्षणसमर्थो गोमायुराह—आदित्योऽयिमत्यादि । मृदाः गृध्ववन्येन प्रतारितवेनैवमुक्तिः अयं प्रत्यक्षं दृश्यमानः, आदित्यः स्थितः, तथा च बहूनां भवतां दिवा किं भयमिति भावः, तत्रश्च साम्प्रतं यावदादित्यस्थितित्वावत्, स्नेहं कुरुत स्नेहानुरूपमस्यावेक्षणमाचरत । किमिह स्थित्वा फलमिति चेत्? अयं सान्ध्यो मुहूनों वह्विष्नः

अमुं कनकवर्णामं बालमश्रासयौवनम् । गृभ्रवाक्यात् कथं बालास्यक्ष्यध्वमविद्याङ्किताः ॥ ८० ॥ [ म० भा० शा० प० अ० १५२. स्को.-१९. ६५. ]

इति निशि विज्ञम्भमाणस्य गोमायोर्जनव्यावर्तननिष्ठं चेति प्रवन्ध-प्रतिपाद्यनार्थेन गृप्र-गोमाय्वोर्भक्षणाभिष्रायो व्यज्यते । एवं मधु-मधनविजये पाञ्चजन्योक्तिषु विषमबाणहीह्ययां कामदेवस्य सह-

राक्षसवेलावाद् भूतावेशादिविष्ठबहुलः, अतश्च सन्ध्यायामनीतायां कदाचित् तदावेशाद्यपामाजीवेदपीति सम्भाव्यते । पुनरपि जीवने संभाविते ] मोह-जननायाह—अमुमिति, यूयम्, अविराङ्किताः लोकापवादशङ्कारहिताः, गृधवाक्यात् मांसलुब्धस्य गृधस्य वाक्यात्, मृद्धाः मोहमज्ञानमुपगताः, कनकवणिमं स्वर्णसमानकान्तिम्, अत्राप्तयौवनम्, अतो बालम्, असुं कथं त्यजध्वम् । कनकवर्णाभिसयनेन साम्प्रतमपि वर्णविकृतिसृत्युचिद्वं न जातम्, अप्राप्तयौवनमित्यनेन परस्त्रीसंसर्गादिपातकजन्यायुःक्षयाभावश्च सूचितः। अत्र प्रबन्धे पूर्व इमशाने स्थिति निषेधतो गृधस्य 'विसर्जयतेमं गच्छत च ययं येनाहं दिवसे भक्षयेयम्' इति ताल्पर्यमवगम्यते, परत्र च यथाकथञ्चित् सूर्यास्तं या-वदेते तिष्ठन्तु पश्चादेषु गतेषु रात्रौ सत्यां मदीयं मांसमक्षणस्वातन्त्रपमिति गोमा-योराशयः प्रबन्धेनानेन प्रतीयते । तदुक्तम्-इति दिवा प्रभवतो गुझस्येत्या-दिना, इति निशि विज्ञम्भमाणस्येत्यादिना च । एवं किञ्चित् प्रबन्धविषये **क्ष्वनिमुक्तवाऽन्यत्रापि** तद्तिदिशति-मधुमथनविजये पाश्चजन्योक्तिष्विति । तत्र यथा-''लीलादाढागुवृदसयलमहिमंडलस्स चित्र अजा । कीस मुणालाहरणं पि तुज्ज गरूआइ अंगम्मि ॥" [म० वि० ] इति "स्रीलादंष्ट्रामोद्दसकल-महीमण्डलस्यैवाद्य । कस्मान्मृणालाभरणमपि ते गुरूयतेऽक्के ॥'' इति संस्कृतम् । मधुमथनविजयं नाम नाटकमद्यत्वे नोपलभ्यते, विवेकोक्तलोचनानुसारिपाठेन यथाकथञ्जिद्याख्यायते-रुक्मिण्या विरहेण क्षीणं वासुदेवमकथितस्वाभिप्रायं पाञ्जनयस्तदीयविरहवैधुर्यावस्थावर्णनेन प्रकटयति—लीलया-अनायासेन, दंष्ट्रा-प्रेण [ वराहावतारसमये ] उद्ढं-पातालादानीतं, सक्छं महीमण्डलं येन तस्यैव, ते तव, अद्य साम्प्रतम् , अङ्गे शरीरे, मृणाळस्य-विसस्याभरणमपि, कस्मात अज्ञानात् हेतोः, गुरूयते भारकृद् भवति । तथा च किमपि विचित्रं कष्टं

चरसमागमेऽर्थव्यञ्जकत्वमुदाहार्यम् । एवं च वस्तुनोऽलङ्कारव्यञ्ज-कत्वेऽलङ्कारस्य च वस्त्वलङ्कारन्यञ्जकत्वे भेदत्रयमुत्प्रेक्ष्यम् ॥ २४॥ रसादिश्च ॥ २५ ॥

रस-भाव-तदाभास-भावशान्ति-भावोदय-भावस्थिति-भाव-

ते हृदये इत्याशयः, एवं च कस्याश्चिद् विरहेनेयं तवास्थेति व्यज्यते, तथा च वस्तुनो वस्तुव्यञ्जकस्वं प्रबन्धगतमिदम् । एवं विषमबाणलीलायां कामदेवस्य सहचराणां वसन्तादीनां समागमे यथा-''हुमि अहस्थिअरेहो णिरंकुसो अह विवेक्षरहिओ वि । सिविणे वि तुज्झ समए पत्तिश्रभात्तिं न पुरकुसिमि ॥'' [ वि० ली॰ ], "भवाम्यहास्तितरेखो निरङ्कशोऽथ विवेकरहितोऽपि । स्वप्नेऽपि तव समते! पत्नी [क] भक्तिं न प्रमार्जिम" इति संस्कृतम् , इदमपि पद्यमप्रकरणज्ञानादनु-द्धिनाशयमिव, ध्वन्यालोकटीकालोचनोदाहृतपद्यतः पाउभेदोऽपि, तन्नापि चेदं पद्यमन्याख्यातमेव. यौवनोक्तिरियम् , यौवनः कथयति-अहम् , अहस्तितरेखः-रेखां मर्यादामस्वीकुर्वन्नपि, अत एव निरङ्कशोऽथ च विवेकरहितोऽपि भवामि वरम्, तथापि हे समते! तव पत्नीभाक्तं-त्वद्विषये पत्नीभावं न प्रमार्जिम न त्यजामि । अनेन यौवनस्वभावरूपं वस्तु व्यज्यते । तथा चेदमपि प्रबन्धगतं वस्तुनो वस्तुन्यञ्जकत्वम् । प्रबन्धगतं वस्तुनोऽलंकारव्यञ्जकत्वम् , अलङ्कारस्य च वस्तुव्यक्षकत्वमलङ्कारव्यक्षकत्वं च स्वयमुद्धेश्यमित्यतिदिशति-एवं च वस्तुनोऽलङ्कारव्यञ्जकत्व इत्यादिना ॥ २४ ॥

रसादिश्चेति सूत्रं पूर्वसूत्रसम्बद्धम् , तथा चार्थशक्तिमूलव्यङ्गयानां भेद-पस्तावे पूर्वमर्थशक्तिमृळेन वस्तुनाऽलङ्कारेण च प्रत्येकं वस्त्वलङ्कारयोध्वेनिहक्तः, साम्प्रतमर्थेशक्तिमूळो रसादिध्वनिरनेन स्त्रेणोच्यते । रसादिरित्यत्रादिपदेन संप्रा-ह्यान् कण्डत आह—रसभावतदाभासेत्यादिना । ननु रसमात्रस्यैव काब्य-जीवातुभूतत्वं श्रुतं तद्द्वेऽमी भावतदाभासाद्यः क इति चेत् ? अत्रोक्तं विवेके यद्यपि रसेनैव सर्व काब्यं जीवति, तथापि तस्य रसस्यैकघनचमःकारात्मनोऽपि [ एक:-मुख्यो धन:-निबिडो वेद्यान्तरस्पर्शश्चन्यश्चमःकार:-चित्तविस्ताररूप एवात्मा-स्वरूपं यस्य तथाभूतस्यापि । प्रयोजकीभूतं कमप्यंशमाधित्यासौ चम-त्कारोऽतिशयं रूभते तदाऽसौ तत्प्रयोजकी मृतविशेषनिबन्धनामन्यामन्यां ख्याति

सन्धि-भावशवलत्वान्यर्थशक्तिमूलानि व्यक्न्यानि । चकारः पद-वाक्यप्रवन्धानुकर्षणार्थः । पृथग्योगो रसादयो व्यक्न्या एव भवन्ति

गच्छति, तथा हि-तत्र यदा कश्चिद् व्यभिचारिभाव उदिकावस्थां-प्राधान्येना-स्वाद्यमानतां गतो वक्ष्यमाणोदयशान्तिशबलत्वादिधर्मा चमत्कारातिशया-धायको भवति, तदा तस्य भाव इति संज्ञा भवति तत्रैव च भावध्वनिः; उक्तं च मम्मटेन-"रतिर्देवादिविषया व्यभिचारी तथाक्षितः । मावः प्रोक्तः" [ का० प्र०२.३५] इति, अत्र रतिरिति स्थायिभावमात्रोपलक्षणम् , देवादिविषये-त्यसाप्राप्तरसावस्थोपलक्षणत्वम् , क्षादिशब्दानम्नि-गुरु-नृप-पुत्रादिविषया, तथा च देवादिविषया सर्वा कान्ताविषयाऽप्यपुष्टा रतिहाँसादयश्चाप्राप्तरसावस्थाः, प्राधान्येन न्यञ्जितो न्यभिचारी च भाव इति तदर्थः प्रदीपे वर्णितः । यदुक्तमभि-युक्तैरपि-''रत्यादिश्चेन्निरङ्ग स्याद् देवादिविषयोऽथवा । अन्याङ्गभावभाग् वा स्याच तदास्यायिशब्दभाग् ॥" इति, इत्थं भावस्य स्वरूपं संक्षेपेण प्रदर्शितं, विस्तरस्तु तद्वर्णनप्रकरणे वक्ष्यते । एवं यदा विभावाभासात्-अनौचित्यप्रयोजि-ताद विभावात्, रत्याभासोदयस्तदाऽनुभावोऽप्यामासस्बरूप एव भवतीति ताभ्यां विभावानुभावाभासाभ्यां जायमानश्चर्यणाभास इति कथ्यते, स एव रसा-भासः, एवं भावज्ञान्त्यादयोऽप्यप्रे निरूपयिष्यन्ते। तथा च रसध्वनेरेवामी भाव-ध्वनिप्रभृतयो निःष्यन्दा आस्त्रादे प्रयोजकसंश विभज्यैव पृथक् पृथक् व्यवस्था-ब्यन्ते, यथा-संमुर्विछतामोदे अनेकवस्तुसंभृतामोदानां सम्मर्दे, उपभुज्यमानेऽपि, ब्र्म ये विशेषज्ञा भवन्ति ते विवेचयन्ति-यद्यं सुपरिशुद्धस्यामोदोऽयं पुष्प-विशेषामोद इत्यादिना ग्रुद्धस्य रसस्य ध्वनिस्तु यत्र मुख्यतया विभावानुभावन्य-भिचारिभावसंयोजनोचितस्थायि भाव ] प्रतिपत्तिकस्य प्रतिपत्तुः स्थाय्यंशचर्व-णाप्रयुक्त एवास्वादप्रकर्षः । रसभावादीनामुदाहरणानि तदीयप्रस्तावे प्रदर्शयि-ष्यन्ते । सुत्रे चकारः किमर्थ इत्याशङ्कायामाह चकारः पद-वाक्य-प्रबन्धा-नुकर्षणार्थ इति । यथा वस्त्वलङ्कारयोध्वेनिः पद-वाक्यप्रबन्धेषु तथा रस-ध्वनिरपि तेष्विति तेषामेतत्सुत्रेणापि सम्बन्धद्योतनार्थश्रकार इति । ननु सर्वथा ताभ्यां साम्ये तत्रेव सुत्रे रसादिरिति पदं कुतो न पठितमिति व्यर्थं पृथक् स्त्रमिति चेत्? अत्राह-पृथग्योगो रसादयो व्यङ्गया एव भवन्तीति, उपपादितं चैतत् पूर्वसूत्रव्याख्यायामादावेव । तथा च वस्त्वलङ्कारवद् रसादीनपि

#### सालङ्कारचूडामणौ कान्यानुशासने

न तु कदाचिद्वाच्यतामपि सहन्त इति रसादीनां प्राधान्यस्याप-नार्थः । वस्त्वलङ्कारौ हि वाच्यावपि भवत इति ।

तत्रार्थशक्तिमूलो व्यक्न्यो रसः पदे यथा-"उत्कम्पिनी भयपरिस्खलितांशुकान्ता ते लोचने प्रतिदिशं विशुरे क्षिपन्ती । तीक्ष्णेन दारुणतया सहसैव दग्धा धूमान्धितेन दहनेन न वीक्षितासि" ॥ ८१ ॥

[स्व० वा० ना०]

अत्र 'ते' इति पदेन स्मारितानामनुभवैकगोचराणां सातिशैय-भ्रमाणां शोकव्यञ्जकत्वम् ।

वाच्यतासहान् शिष्या न प्रतिपद्येरिक्षत्यर्थं तेषां प्राधान्यद्योतकमिदं पृथक् सुत्रमिति॥

पद्गतमर्थशक्तिमूळं रसध्वनिमुदाहर्तुमवतरणमाह्-तत्रार्थशक्तिम्ळ इत्या-दिना । उत्करिपनीति-स्वप्नवासवदत्ते नाटके वत्सराजी यौगन्धरायणेन मन्निणा वासवदत्ता दरधेति ख्यापिते सति कदाचिदेकान्ते तां रम्रत्वैवं विलपति अयि प्रेयसि ! भावानीतामित्यं सम्बोध्यैव मध्यमपुरुषेणाभिधानं संभाव्यते । उत्कम्पिनीत्रासात् समुद्भतकम्पा, भयेन परिस्खलितः-परिश्रष्टः, अंग्रकस्य-वस्रत्य, अन्तः-अग्रभाग उपरितनाङ्गावरणतया स्थापितो यस्याः सा तथा. एतेन चाग्निज्वाळायाः साक्षादेव सम्पर्कः सम्भावितः, ते मद्नुभवगोचरीभूततत्तद्विः लासक्तीले कथमपि विंसार्तुमनहें, विधुरे रक्षणोपायानुपलम्माद् विकले कातरे वा लोचने, प्रतिदिशं कश्चिनमां कुतश्चिदागत्य त्रास्वतीत्याशयात् सर्वासु दिश्च, श्चिपन्ती प्रेरयन्ती, तीक्ष्णेन समिख्तमेन, दहनेन दाहकेन वह्निना, दारुण-तया निकरणत्वेन, सहसा अविचार्येन, दग्धा मसीकृतासि, किन्तु, धूमान्धितेन तेन न वीक्षितासि, यतोऽसौ स्वकारणादेव समुद्धतेन धूमेनान्धि-तोऽत एव तेन अवीक्ष्यैव सहसा दग्धा, नो चेत् ? हष्ट्रा तदवस्थां त्वां स कुरोऽपि दुरधुं न प्रवर्तेतिति भावः । अत्र केन पदेन कथं को रसो व्यज्यत इत्याह-अत्र 'ते' इति पदेनेत्यादि-अत्र 'ते' इति पदं स्फुटं रसमयत्वेनाव-भासते सहदयानाम्, तथा हि-शोको नामेष्टजनविनाशप्रभव इति तदालम्बन-

भूतस्य जनस्य ये अक्षेपकटाक्षप्रभृतयः पूर्वं रतिविभावतामवलम्ब्य तदुद्दीपका भासन् , त एवात्यन्तेविनष्टाः सन्तः पश्चात् स्मृतिगोचरतामागता निरपेक्षत्वभाव-प्राणं करणरसमुद्दीपयन्तीति वस्तुस्थितिः। तथा च 'ते लोचने' इत्यत्र तच्छदस्तल्लो-चनगतस्वमात्रानुभूताव्यपदेश्यानन्तगुणगणस्मरणाकारद्योतकः शोकरसन्यञ्जन-स्याधारणनिमित्ततां प्राप्तः । तथा च प्रकान्तपरामर्शकस्य तच्छब्दस्य कथमियान् ब्यापारो यदीममर्थं द्योतयेदिति यदुक्तं केनचित् , तश्च रसाविष्टोऽत्र परामृष्ट इति रीत्या प्रत्युक्तं चान्येन, तद्भयमपि निरालम्बनमेव, यतश्च सारणाकारधोतक-तया तत्येह प्रयोग इति व्याख्यातम्, यत्र च यच्छब्देन वस्तुनोऽनिर्दिश्यमान-धर्मान्तरसाहित्यरूपधर्मसम्बन्धित्वमभिधाय तच्छब्देन बुद्धिस्थतद्धर्मा [ अनिर्दि-इयमानधर्मा नितरसाहित्यं निर्वाह्यते तन्नेव तस्य पूर्वप्रकान्तपरामशेकत्वम् , इह च न तथे त्यायेदितमेव, अत्र हि निमित्तोपनत [ उद्घोधकसमवधानोद्धद्धसंस्कार-प्रसृत | स्मरणविशेषाकारसूचकव्वं तच्छब्दस्य, यथा-'स घट' इत्यादाविति का परामर्शकथा । अत्र चोत्कस्पिनीत्यादिविशेषणानि तदीयभयानुभावोद्धेक्षणरूपेण मया प्रतीकारों न निर्वाहित इति रीत्या शोकावेगस्य विभावतां गतानि । 'ते' इति सातिशयविभ्रमैकायतनरूपे लोचने कान्दिशीकतया निर्लक्ष्ये क्षिपन्ती 'कस्राता कासावार्यपुत्रः' इति तयोर्लोचनयोस्तादशावस्थास्मरणं सतरां भोकोद्दीपनमिति तस्यैव मुख्यं व्यञ्जकत्वम् ॥

पदगतं रसन्यञ्जकस्वमुदाहरन् "तदन्तं पदम्" [ १. १. २०. ] हति सूत्रेण स्वीयन्त-स्वायन्तयोः पदसंज्ञाया विहितस्वेन पूर्वोपस्थितं स्वायन्तं पदं व्यञ्जकतया "उत्किम्मिनी" इति पद्ये उदाजहार । तत्र स्वरण्योतकपदामावेन प्रकान्वपरामर्थकस्वं तच्छ्वदस्य न तु स्वरणोपस्थापकस्वमिति विवदमानां सन्तोषाय विवेके पद्यान्तरमप्युदाहृतम् , तथा हि—"झगिति कनकचित्रे तत्र दृष्टे कुरक्के, रमस-विकसितास्ते दृष्टिपाताः प्रियायाः । पवनविद्धिलतानामुत्पलानां प्रलाश-प्रकर्ममेव किरन्तः स्मर्यमाणा दृहन्ति ॥" इति रामः सीतायां हृतायां तां स्वरचाह—तत्र-पञ्चवच्यां, कनकचित्रे—कनकवत् चित्रे—आश्चर्यकारिणि, कनकेन-हिरण्येन चित्रे—कर्तुरे वा, कुरक्के-सृगे, दृष्टे—अवलोकिते सति, झगिति—द्रीघं, रभसेन-वेगेन हुपेण वा, विकसिताः-प्रफुद्धाः प्रसता वा, ते अनुभूतिमात्रविषयाः, का० १९

#### त्याद्यन्ते यथा-

"मा पंथं रुघ महं अवेहि वाळय ! अहो सि अहिरीओ । अम्हे अणिरिकाओ सुण्णहरं रिक्खियब्वं ण्णो" ॥ ८२ ॥ [स० रा० ९६१ ]

अत्रापेहीति त्याद्यन्तम् । त्वं तावदप्रौढो लोकमध्ये यदेवं प्रकाश-यसि, अस्ति तु संकेतस्थानं शूल्यगृहं तत्रैवागन्तव्यमिति ध्वनति ।

प्रियायाः-जानस्याः, दृष्टिपाताः-कटाक्षविक्षेपाः, पवनेन-वायुना, विल्लिलतानां-तरिलतानाम्, उत्पन्नानां-नीलकमलानां, पलाशप्तकरं-दृलसमूहं, किरन्तः-परितो विक्षिपन्त इव, स्पर्यमाणाः विरहदशायामिदानीं स्मृतिविषयतामापद्य-मानाः, दृहन्ति-मां तापयन्तीत्पर्थः । इहापि 'ते' इति पदमनुभूतसम्भकतया विप्रलम्भक्षृंगारुव्यक्षकम् ॥

स्याचन्तं पदं च्यक्षकमुदाह्रस्य त्याचन्तमुदाहरित-त्याचन्ते यथेति । मा पंथं रुंघेति "मा पन्थानं रुन्घ अपेहि वालक! अहो असि अहीकः । वयं परतन्नाः शून्यगृहं रक्षणीयमस्माकम् ॥" इति संस्कृतम्, पन्थानं रुन्धन्तं कान्तं भक्ष्या सङ्केतस्यलं सूच्यन्ती कृत्रिमरोषाविष्टा काचिदाचष्टे-वालकः! प्रौडिमनापनः!, अविवेकिन्निति यावत्, अपेहि मार्गाद् दूरे वज, पन्थानं मद्रमनमार्गं, मा रुन्धि नावरुदं कुरु, अहो आश्चर्यम्, अहीकः जनसमाजेऽपि धाष्ट्यं विधानान्त्रिलेकास्त्वमसि, वयं परतन्नाः साः, यतो नः अस्माकं, शून्यं साक्ष्यन्तररहितं, गृहं रिश्तित्वयं चारादिश्यः पालनीयं वर्त्तते, इत्यर्थः । अत्र परस्परसापेशं वाक्यपञ्चकम् 'अपेहि' इति त्याचन्तेन प्रधानेन सह सम्भूय । अप्रौडत्वात् तर्रुरुरं साक्ष्यविक्षम् 'अपेहि' इति त्याचन्तेन प्रधानेन सह सम्भूय । अप्रौडत्वात् तर्रुरुरं साक्ष्यविक्षम् पर्वे लोकानां समक्षमेव रहस्यं प्रकाशितुं चेष्टसे अस्त्येव निजनत्वात् संकेतोचितं मे गृहं, तत्रेव निम्हतमागत्य स्वमनोर्थं प्रय, अल्किनत्वात् संकेतोचितं मे गृहं, तत्रेव निम्हतमागत्य स्वमनोर्थं प्रय, अल्किनत्वात् संकेतोचितं मे गृहं, तत्रेव निम्हतमागत्य स्वमनोर्थं प्रय, अल्किनत्वात् स्वत्वितिन्व्यञ्जकिमिति रोषः । किं व्यञ्जवतित्वाह् न्दं तावद्मप्राद्वाद्वाद्वा । पद्वैकदेशस्य पदावयवस्य स्यादेरिप पद्मयोजक्षवेन पद्व्विमिति

पदैकदेशोऽपि पदं यथा-

"तालैः शिञ्जद्वलयसुभगैर्नार्तेतः कान्तया मे, यामध्यास्ते दिवसविगमे नीलकण्डः सुदृद्वः" ॥ ८३ ॥ [ मे० दृ० उ० स्हो-१६ ]

अत्र तालैरिति बहुवचनमनेकभङ्गिवैदग्ध्यं स्यापयद्विप्रलम्भ-मुद्दीपयति ।

"िळखन्नास्ते भूमिं बहिरवनतः प्राणदयितो निराहाराः सख्यः सततरुदितोच्छूननयनाः ।

तस्यार्थिवशेषव्यक्षकत्वसुदाहरति-तालेरित्यादि-मेघदूते यक्षेण स्वावासादिपरिचयदानपूर्वश्चं स्वगृद्धमध्यस्थितानासृद्धीनां वर्णनप्रसङ्गे पद्यमिद्दमुक्तम्, अयं
चोत्तरार्धः, पूर्वार्धश्चेस्थ्यम्-"तन्मध्ये च स्फटिकफलका काञ्चनी वासयष्टिः, मूले
बद्धा मणिभिरनतिप्रौद्धंशप्रम्-"तन्मध्ये च स्फटिकफलका काञ्चनी वासयष्टिः, मूले
बद्धा मणिभिरनतिप्रौद्धंशप्रकाशोः ।" इति, तयोः-रक्ताशोक-केसरवृक्षयोः,
मध्ये, अनतिप्रौद्धानाम्—अपकानां, वंशानां—वेणूनां, प्रकाशः-कान्तिरिव कान्तियेषां तैः, मणिभिः-मरकतरत्तेः मूलेऽध्योदेशे, बद्धा-संविटता, स्फटिकं-तन्मयं,
फलकं-पीठं यस्यास्तादशी, काञ्चनी-सुवर्णमयी, वासयष्टिः, पक्षिणां कृते निवासदण्डः अस्तीति शेषः। शिक्षन्तः-शब्दायमाना, ये वलयाः-कङ्कणानि, तैः सुभगाःसम्पणिया ये तालाः-अनेकिश्वकरतालवादनानि तैः, मे कान्तया [कर्च्या ]
ब्वर्त्तिः,-नटनं कारितः, वः-युष्माकं मेधानां, सुद्धद्-मित्रं, तीलकण्डः-मयूरः,
दिवसविगमे-दिनान्ते, यामध्यास्ते-यत्र यष्ट्यां निवसति सोऽपि ते परिचायक
इति भावः । अत्र यच्छब्दस्योत्तरवाक्ष्यगतत्वेन तच्छब्दापेक्षा । तालैरिति बहुवचनस्य।चन्तं तालानामनेकिविधत्वस्यापनद्वारा यक्षपक्ष्यास्विद्वत्त्वा संगीतागमनेपुण्यं चोतयद्विप्रलम्भशूङ्गारं व्यक्षयित, तदाह-तालैरिति बहु-चचनमिलादिना ॥

स्यादि-त्यादिविभक्तीनां सम्भूय व्यक्षकत्वमुदाहरति-लिखन्नास्ते भूमिमि-त्यादिना, बहुदिनव्यापिमानवतीं नायिकां प्रति सख्या उक्तिरियम्-हे कठिने! निर्देये!, तव प्राणानां दयितः-प्रियः, एतेन द्यितदुःखेन त्वत्याणा अपि दुःखिता भविष्यन्तीति ध्वन्यते, अथवा तव प्राणा इव सोऽपि द्यितोऽस्माकं, परित्यक्तं सर्वे हसितपठितं पञ्जरशुकै-स्तवावस्था चेयं विस्तृज कठिने! मानमधुना" ॥ ८४ ॥ [ अ० श० ऋो.-७ ]

अत्र न लिखतीति, अपि तु प्रसादपर्यन्तमास्त इति, तथा आस्त इति न त्वासित इति, भूमिमिति, न तु भूमाविति न हि बुद्धिपूर्वकं रूपकं किंचिछिखतीति स्यादि-स्यादिविभक्तीनां व्यक्षकत्वम् ।

"अन्नत्थ वच बालय ! ण्हायंति कीस मं पुलोएसि । एयं भो जायाभीरुयाण त्तहं चिय न होह" ॥ ८५ ॥ [ \_ ॣ ]

तथा तव प्राणा इव सोऽप्यस्माकं रक्षणीय इत्यर्थः, ईदशोऽपि, अवनतः नम्रः, भूमिं न तु भूमौ, तेनाकाङ्कितस्य कर्मणोऽनुदेइयत्वं गम्यते, लिखन् शून्यहृद-यतया विलिखन् न तु लिखति, तेन लिखनस्याबुद्धिपूर्वकरवेनाप्राधान्यं ध्वन्यते. आस्ते उपविष्टोऽस्ति, न तु आसीत् , तेनैवमवस्थानस्य प्रसादपर्यन्तस्थापिता ध्वन्यते. तथा साख्यः सर्वा वयस्याः, निर्गत आहारो यासां तथाभूताः सत्यः. सततम्-अनारतं, रुदितेनोच्छने-जातशोके, नयने-चक्षुषी यासां तथाभूताः, सन्तीति शेषः, तथा पक्षरस्थैः शुकैः-कीरैः, हसितं पठितमन्यच सर्वे भोज-नादि परित्यक्तम् उज्झितम् । अज्ञानामपि तव कारणादीदृश्यवस्था किमसाक-मिति भावः, तव चेयमुत्तरोत्तरवर्धमानाऽसह्यपीडाजनिका, अवस्था दशा. जातेति शेषः, अतः, अधुना वसन्तचनद्रकादिभिरुद्दामे मन्मथविलसिते सती-त्यर्थः, मानं विस्तुज विशेषेण त्यजेति भावः ॥ अत्र केषां किं किं व्यञ्जकत्व-मिलाइ-अत्र न लिखतीति अपि तु प्रसादपर्यन्तमास्त इलादिना-लिखतीति कथनेन लेखनस्योदेश्यत्वं विज्ञातं स्यादतो लिखन्निति शत्रन्तसक्तं तेन चास्यानुहेरयता ध्वन्यत इत्यादि व्याख्यावसर एव वर्णितत्वेन व्याख्यात-पूर्वमिति । एताविद्धः सूचनैर्नायकस्य मोहातिशयो व्यज्यते, तथा च विप्र-लम्भोत्कर्षो व्यक्त्य इति भावः॥

सम्बन्धस्य तद्धितप्रत्ययस्य च न्यक्षकत्वमुदाहरति-अन्नत्थः वृद्धिति । "अन्यत्र अज बालक! स्नान्तीं कस्मात् मां प्रलोकसे । एतन्नो जायाभीरुकाणां वेषां [युष्माकं] एव न भवति ॥" इति संस्कृतम्, अत्र ध्वन्यालोके चतुर्धे अत्र जायातो ये भीरवस्तेषामेतत् स्नानस्थानमिति दूरापेतः संवन्ध इत्यनेन संवन्धेनैवेष्यांतिशयः प्रच्छन्नकामिन्याऽभिव्यक्तः। जायाभीरुकाणामित्यत्र तद्धितस्यापि व्यञ्जकत्वम्, ये द्यरसञ्चा धर्मपत्नीषु प्रेमपरतन्त्रास्तेभ्यः कोऽन्यो जगति कुत्सितः स्यादिति कम्प्ययोऽवज्ञातिशयद्योतकः।

पादे 'तहाण संवंबन्धो विभ ण होइ'' इति पठ्यते, अत्र च 'त्तहं' इत्यस्य तेषामिति च्छाया कृता परिशिष्टे, परन्तु 'युष्माक'मिति युज्यतेऽर्थसम्बन्धाय, तथा च 'महं' इत्यखेव 'त्तहं' इति निपातोऽत्र युष्माकमित्यर्थे इत्याकलनीयम् , तथैव च व्याख्यायते-कश्चित् पाणिगृहीत्या भीरुः पूर्वकृतप्रणयः निरन्तरमसन्नि-धाय स्नान्तीं प्रच्छन्नकामुकीमपेतः, सा तमित्यं तर्जयति बालक ! प्रणयतार-तम्यपरिच्छेदानभिज्ञ! अदक्षिण! अन्यत्र ब्रज यत्र सा ते जायाऽस्ति, यद्मयात् स्वमियन्तं कालमन्तर्धाय समागतोऽसि, तस्सविधे एव परत्र वा गच्छ, न त मदन्तिके तिष्ठ, स्नान्तीं स्नानमाचरन्तीं मां, कस्मात् कुतः कारणात्, प्रलोकयसे प्रीतिदार्ब्यानुबन्धनं यथा स्यात् तथा पश्यसि । नन्वहमपि स्नाना-यव समागत इति चेत्? अत्राह-भोः कातर्यास्कन्दित-प्रागल्भ्य!. जाया-भीरुकाणां स्वधर्मपत्नीभयास्कन्दितचेतसां, [ तेषां ] युष्माकं भवादशानाम्, एतत् स्नानस्थानं न भवति, जायाभीरूणां परकीयया सह विहारादियोग्यता-मन्त्रात् तेषामिह माहदीनां स्नानस्थाने स्थानं नास्तीति भावः। अत्र व्यक्तनं प्रदर्श-यति-अत्र जायातो ये भीरवस्तेषामित्यादिना।स्तानस्थानमित्यतोऽप्रे वत्तौ न' इति स्वलितम्, अर्थसम्बन्धानुसारं तदावश्यकत्वप्रतिपत्तेः। एतत्-स्नानः स्थानमेव जायाभीरूणां नेत्यनेन स्वसम्बन्धो दूरमपसारितः, तथा च जाया-भीरुकाणामिति सम्बन्धार्थकविभक्तया प्रच्छन्नकामिन्या ईर्षातिशयः प्रकटितः, तथा तत्रत्यतिहत्त क'प्रत्ययेनापि अवज्ञाप्रकर्षोऽथ च तत्सम्बन्धासम्भाव्यत्वं सूच्यते । जाया हि सन्ततिजननमात्रप्रयोजना भवति न तु तस्यां परकीयावत् । प्रणयः सम्भान्यते, अतश्च ये धर्मपत्नीषु प्रेमपरतज्ञास्ते न रसज्ञाः, अरसज्ञैश्च सह सम्बन्धमाचरश्वन्योऽपि कुत्सित एव स्यात् , यतश्च ते सर्वतोऽधिकं कृत्सिता इत्यनेन प्रकारेण कप्रत्ययस्यावज्ञातिशयद्योतकत्वं स्पष्टम् ॥

### सालक्कारचुडामणौ काव्यानुशासने

''अयमेकपदे तया वियोगः प्रियया चोपनतः सुदुः सहो मे । नववारिधरोदयादयोभिर्भवितव्यं च निरातपत्वरम्यैः"॥ ८६॥ वि० अं० ४. ऋो-३. ]

अत्र चकारौ निपातावेवमाहतुः-गण्डस्योपरि स्फोटवद्वियोगश्च वर्षासमयश्च समुपनतमेतद् द्वयमलं प्राणहरणायेति । अत एव रम्यपदेन सुतरामुद्दीपनविभावत्वमुक्तम् ।

"प्रस्निग्धाः कचिदिङ्गदीफलभिदः सूच्यन्त एवोपलाः" ॥८७॥

िशा० अं० १. ऋते-१३ ो

निपातानां व्यक्तकत्वमुदाहरति-अयमेकपदे तया वियोग इति । गैन्ध-मादनपर्वते राज्ञा पुरूरवसा सह विहाराय भ्रमन्त्या उर्वद्रबाः, उद्यवत्या विद्या-धरदारिकाया उपरि राज्ञः स्रोहं दृष्ट्वा कुपितायास्ततः पृथग् भूत्वा स्त्रीजनपरि-हरणीर्य कुमारवनं गतायाः, लतारूपेण परिणामे सति तामन्विष्यन् तद्विरहका-तरो राजा वर्षागमनं सम्भाव्येदमाह-"तया उर्वत्या प्रियया सह, एकपदे अकसात्, अयं साक्षात्कियमाणः, वियोगः विरहः, मे मम, सुदःसहः नितरामसद्यः, उपनतः समुपस्थितः, नवीनानां, वारिधराणां-मेघानाम्, उद-यात् उद्गमात्, निरातपत्वेन-भातपाभावेन छाययेति यावत्, रम्यैः-रमणीयैः, अहोभिः दिवसैर्भवितन्यं चेत्रहो ! अनर्थपरम्पराभिमिपातः । अत्र निपातस्य क्यं व्यक्षकत्वमित्याह-अत्र चकारौ निपातावेवमाहतुरित्याद गण्डस्य पिटकस्य मुखोपरिजायमानस्य स्फोटविशेषस्य, उपरि, अपरः स्फोटो यदि स्यात् तदा यादशी दशा भवति तादरयेवाच मम प्राप्ता, यतो वियोगः [प्रियाया विरहः ], वर्षासमयः [ विरहिणामत्यन्तभयजनकः ] इति द्वावि सममेवो-पतताविति मम प्राणहरणायैवायं सन्निपातः, तस्योद्दीपनतरःवं द्योतचितुमेव दिवसानां निरातपःवरस्पैरिति विशेषणमपि दत्तम् । तथा च चकारद्वयेन विरहोपनमनतादशदिवसभवनयोयोगपदां, मेघच्छायोपेतदिनानामहीपनतरस्वं. तनमिलनिद्विसानां दुर्यापत्वं, विरह्वेदनाया असहातोत्कर्षश्च सुच्यते, ततश्चात्र चकाररूपनिपातस्य व्यञ्जकता स्फूटैव ॥

निपातानां व्यञ्जकत्वप्रदर्शनप्रकरणे तदन्तर्गतोपसर्गाणां व्यञ्जकत्वमुदा-हरति-प्रस्निग्धाः क्वचिदिङ्गदीति । अभिज्ञानशाकुन्तले सृगयार्थं परिभ्रमन् राजा दुष्यन्तः समन्तादवलोक्य सत् ! अकथितोऽपि ज्ञायत एव यदयमाश्रमा-

अत्र 'प्र' इत्युपसर्ग इङ्गदीफलानां सरसत्वमाचक्षाण आश्रमस्य सौन्दर्यातिरायं ध्वनति ।

अनेकस्य निपातस्योपसर्गस्य चैकत्र पदे यः प्रयोगः सोऽपि रसव्यक्त्यर्थः। यथा-

"अहो बतासि स्पृहणीयवीर्यः" ॥८८॥ [ कु० सं०३. ऋो-२०]

भोगस्तपोवनस्पेति, स्तः-कथमिव, राजा-किं न पदयति भवान्, इह हि, इत्युपक्रम्य पद्यमिद्मुवाच, अयं च स्रोकस्य द्वितीयः पादः, पूर्णस्रोकश्चायम्—

"नीवाराः ग्रुकगर्भकोटरमुखश्रष्टास्तरूणामधः, प्रक्षित्रधाः क्रचिदिक्कुदीफलभिदः स्च्यन्त एवोपलाः । विश्वासोपगमादभिक्तगतयः शब्दं सहन्ते मृगा,-स्तोयाधारपथाश्च वस्कलशिखानिष्यन्दलेखाङ्किताः ॥" इति ।

अयमर्थः—शुकाः-कीराः, गर्भे-अन्तर्येषां तानि कोटराणि-तरुविवराणि, तेषां मुखेम्यः-अप्रभागेम्यः, भ्रष्टाः-पितताः, नीवाराः-नृणधान्यानि, यतः सन्तीति रोषः, तथा इङ्कुदीफ्लिमिदः तापसतरुष्ण्रच्याने, अत एव प्रकर्षेण स्विग्धाः-चिक्कणाः, उपलाः-प्रस्तराः, क्षचित् स्रूच्यन्ते प्रकाश्यन्त एव, किञ्च विश्वासस्य-नात्र कश्चन हनिष्यतीति विस्तम्भस्य, उपगमात्-उदयात्-अभिन्ना-अस्खालैता गतिर्येषां ते, मृगाः हरिणाः, शब्दं रथध्विनं, सहन्ते, न तु ततः पलायन्ते, च पुनः, वल्कलानं-कषायीकृततरुवचां, शिखाम्यः-अप्रभागेभ्यः, निष्यन्दः-जलसावः, तेन या लेखाः-रेखासाभिः; अङ्किताः-चिह्निताः; तोया-चारपथाः जलाशयमार्गाश्च, यतः सन्त्यतोऽयमाश्रयाभोगः स्पष्ट इति । अत्र स्वभावोक्ति-समुच्चयावलङ्कारौ । कोऽत्र किं व्यक्षयतीत्याह्-अत्र प्र इत्युपसर्गे इति-इङ्कुदीफलानां सरसत्वमिति प्रशब्द उपलानामतिस्विग्धतां वोधयिक्षङ्कदी-फलानां सरसत्वतित्रयं परम्परया शान्तरससममित्रतत्वविशिष्टसौन्दर्यातिशयं चाश्रमस्य ध्वनतीति भावः ॥

प्रत्येकं निपातस्योपसर्गस्य च व्यञ्जकत्वमुदाहृत्य एकत्रानेकनिपातानामुप-सर्गाणां च व्यञ्जकत्वमुदाहर्तुं भूमिकामारचयति—अनेकस्य निपातस्य चोप-सर्गस्योति-एकत्र पदेऽनेकस्य निपातस्य तथानेकस्य चोपसर्गस्य च सिन्नपातोऽपि रसव्यक्तयर्थो भवति यथा अहो बतासीति—कुमारसंभवे तृतीये सर्गे इन्द्रस्य वाक्यस्य पद्यस्यांशोऽयम्, पूर्णश्लोकश्लेत्यम्— Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

#### सालङ्कारच्डामणौ काव्यानुशासने

अत्राहो बतेत्वनेन स्ठावातिशयो ध्वन्यते । "मनुष्यवृत्त्या समुपाचरन्तं स्ववुद्धिसामान्यकृतानुमानाः । योगीश्वरैरद्य सुबोधमीशं त्वां बोद्धभिच्छन्त्यबुधाः स्वतकैः"

"सुराः समभ्यर्थयितार एते, कार्यं त्रयाणामपि विष्टपानाम् । चापेन ते कर्म न चातिहिंस्नमहो बतासि स्पृहणीयवीर्यः ॥"

किं सं सं ३ श्लो ० २० ]

तपस्यन्तं शिवं पार्वतीं प्रत्युनमुखीकर्तुं कामदेवमुत्साहयन् देवेन्द्रस्तमाहू-एते स्वरंग्रे दैन्येन स्थिताः, सुराः, समभ्यर्थयितारः न केवलमहमेव स्वामन्न कार्ये प्रवर्तयाम्यपि तु सर्वैः सुरैरभ्यर्थ्यते, तत्राऽपि न केवलं सर्वेषां सुराणामेव कार्यम्, अपि त त्रयाणामपि विष्टपानां लोकानां कार्यम्, ते चापेन तव प्रसि-द्धेन पौष्पेण धनुषा, कर्म तत् साध्यमिति होषः, ननु भवतु नामोत्थं कार्यस्य महत्त्वमल्पायाससाध्यत्वं च, तथापि विनापराघं कमप्यहं कृतः कदर्थयामीति चेदबाह-न चातिहिंस्त्रमिति-तत्र कर्मणि कस्यापि अतिशयिता प्राणवियोगा-दिजनिका हिंसा नास्तीति भावः, अन्ते प्ररोचनामाह-अहो बत महदाश्चर्यं स्प्रहणीयवीर्योऽसि स्पृहणीयम्-अन्यैः प्राप्तमभिलवणीयं वीर्यं यस्य तादशोsसि । अत्र व्यक्त्यमाह-अहो चतेत्यनेन श्रुप्धातिशय इति-निपातद्वयमिदं क्रमेणाश्चर्यमामञ्जर्ण चाभिद्धानं मद्नवीर्यसालौकिकत्वेन श्वाघां व्यक्षयदञ्जत-रसं प्रकाशयतीति ॥

निपातसमुदायस्य ब्यञ्जकत्वमुदाहृत्योपसर्गसमुदायस्य ब्यञ्जकत्वमुदाहरति-मनुष्यवृत्त्या समुपाचरन्तमिति । स्वबुद्धिसामान्यकृतानुमानाः स्वमतियोग्यतया कृतानुमितयः, अबुधाः वास्तविकतत्त्वज्ञानशून्या जनाः-योगीश्वरैः योगिषु श्रेष्ठरिप, असुचोधं सुखेनावगमन्तुमशक्यं, मनुष्यवृत्त्या मानवोचिताचारेण, समुपाचरन्तं छोकफल्याणाय, सम्यग्, उपांशु-अप्र-कटितेश्वर्य यथा स्थान् तथा, समन्ताद् व्यवहरन्तम् ईशं परमेश्वरं, त्वाम्, कुतर्कैः [ स्वतर्केः ] शास्त्रासहायैसकैः, बोद्धिमच्छन्ति, एतदेव तेषामबुधःव-मिति वा, तथा सति ये स्वबुद्धिसामान्यकृतानुमाना एवम्भूतं त्वां कृ[स्व]तर्कें-र्बोद्धिः स्टिन्त तेऽबुधा इति योजनीयम् । अत्र वृत्तौ 'योगीश्वरेख सुबोधम्'

अत्र सम्यग्भूतमुपांगु कृत्वा आ समंताद्यरन्तमित्यनेन लोकानु-जिघृक्षातिशयस्तत्तदाचरतः परमेश्वरस्य ध्वन्यते ।

"रमणीयः क्षत्रियकुमार आसीत्" ॥ ९०॥ [महावीरचरिते ] इति

अत्र राङ्करधनुर्भङ्गभ्रवणात् प्रकुपितस्य भागेवस्योक्त्या 'आसीत्' इत्यतीतकालनिर्देशाद् दाशरथेः कथाशेषत्वं व्यज्यते ।

यथा च प्रत्ययांशस्य द्योतकत्वं तथा प्रकृत्यंशस्यापि यथा-"तद्गेहं नतभित्ति मन्दिरमिदं स्टब्ध्वावकाशं दिवः सा धेर्नुर्जरती नदन्ति करिणामेता घनाभा घटाः।

इति पाठस्वसमीचीन इति 'योगीश्वरेरप्यसुबोधम्' इति पाठं ध्वन्यालोकादि— टीकोक्ट्रतं कल्पयित्वा व्याल्यातमिदं पद्यम् । अत्रोपसर्गाणां व्यञ्जकत्वमाह— सम्यग्भृतमित्यादिना, अयमाज्ञयः—अत्र समुपाङामुपसर्गाणां सन्निपातः सम्यगुपांश्च आ समन्ताद् मानवरूपेणेज्ञाचरणमाभिद्यञ्जन्तुसन्तानानुग्रहोस्कर्षं वस्तु तद्विषयकरतिभावं च व्यनक्तीति ॥

पदस्य न्यञ्जकत्वप्रसङ्गे उपसर्गनिपातादीनां न्यञ्जकत्वमुदाहत्य पदाशस्य न्यञ्जकत्वमुदाहत् पावत् पदांशस्य प्रत्ययस्य न्यञ्जकत्वमुदाहर्तत—रमणीयः सित्रयकुमार आसीदिति-महावीरचिते द्वितीयसर्गे परशुरामोक्तिरयम्, शिवधनुर्भेङ्गकृपितोऽसौ राममाकारयन् तमिममुखमागच्छन्तं वीक्ष्य तत्रत्यान् क्षेत्रावयन्त्रोहेदम्। अत्र प्रत्ययांशेनातीतकाल्बोधकेन तस्य [ रामचन्दस्य ] कथा-शेषत्वं बोधयता रौद्ररसः स्पष्टं न्यज्यते, मन्त्रोधकवित्रत्यास्य क्षित्रयकुमारस्य रमणीयत्वमतीतं न तु वर्तमानं भविष्यद् वेति रूपेण क्षणादेनं संहरामीति प्रतीत्या क्रोधातिशयस्य न्यक्त्या रौद्ररसन्यकेः स्फुटावभासनात्॥

एवं प्रत्ययांशस्य बोतकत्वमुनवा प्रकृत्यंशस्य बोतकत्वमुदाहर्तं भूमिकामाह—
यथा च प्रत्ययांशस्येत्यादिना । तद्वेहं नतिमत्तिनिध्वन्याठोके काव्यप्रकाशे च समुदाहतिमदं पद्यम्, दिददचरस्य सुदामनान्नः कृष्णसम्बस्याकस्यि
कीं सम्पदमवलोक्य कश्चिदाह-नता-जीर्णतवा पतनोन्मुखी भित्तियेत्य तादशं,
तत् स्मृतिमात्रगोचरभूतं नकुलसूषकादिमृदाकीर्णं, गेर्हं, आसीदिति शेषः,
इदानीं तु हदं मन्दिरं राजयोग्यगृहं, दिवः स्वर्णात्, स्टबोऽवकाशो यस्य

296

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

### सारुङ्कारचृडामणौ काव्यानुशासने

स क्षुद्रो मुशलध्वनिः कलमिदं संगीतकं योषिता-माश्चर्यं दिवसैद्विंजोऽयमियतीं भूतिं परां प्रापितः" ॥ ९१ ॥ ।

अत्र दिवसार्थेनात्यन्तासंभाव्यमानताऽस्यार्थस्य ध्वन्यते, तदिति प्रकृत्यंशश्चाऽत्र नतभित्तीत्येतत्प्रकृत्यंशसहायः समस्तामङ्गलभूतां मूषिकाद्याकीर्णतां ध्वनति, एवं सा धेनुरित्यादाविप योज्यम्।

तथा — "रइकेलिहियनियंसणकरिकसलयरुद्धनयणजुयलस्स । रुद्दस्स तइयनयणं पव्वइपरिचुंबियं जयइ ॥ ९२ ॥ सि० ठा० ४५५ गा० स० प० ५५ ]

तादशम् , लब्धावगाहमिति पाठे तु दिवः भाकाशस्य लब्धोऽवगाहः-भालो-डमं येन तादश. गगनचुम्बि इत्यर्थः, अस्तीति शेषः, सा सर्थमाणा, जरती वसवाद्ययोग्या, अकर्मण्या, धेनः गौरासीत् , इदानीं तु धनाभाः मेघनीलाः, करिणां हस्तिनाम् , एताः पुरोवर्तमानाः, लक्ष्मीलक्षणभूताः, घटाः सङ्घटित-पद्भयः, नटन्ति शब्दायन्ते, किञ्च स्म निःस्वतासूचकः, श्रद्धः भरुपाञ्चे व्यापा-रात् तुच्छः, मुस्रऌध्वनिः मुसलेन धान्यकुट्टनजन्मा ध्वनिरासीत् , साम्प्रतं तु इदं श्रुतिविषयीकियमाणं, योषिताम अङ्गनानां, कलं मध्रं, सङ्गीतकं समृद्धजनगृहशोभि गानं, भवतीति शेषः, अयं द्विजः सुदामा, दिचसैः त्रिचतुरेरेव दिनैः, न तु पक्षैर्मासैर्वर्षेत्रीं, इयतीं पूर्ववर्णितामनुपमां, पराम उत्कृष्टां, भृतिं समृद्धिं, प्रापित इत्याश्चर्यमित्यर्थः । अल्पीयसैव कालेनैतावान् विपर्यासः सम्भावनातिगोऽज्ञतावह इति सारम्, ब्यञ्जकतां प्रकटयति-अञ्च दिवसार्थेनेति-दिवसैरिति पदावयव दिवस रूपप्रकृतिभागार्थेन मासादिन्या-वर्तने कालाल्पतां द्वारीकृत्य सम्पदोऽसम्भाव्यत्वेनाश्चर्यजनकतां व्यनक्ति, प्वं तदिति सर्वनामरूपप्रकृत्यंशोऽपि नतभित्तीति प्रकृत्यंशेन सह गृहस्य समस्ता-मङ्गलस्वरूपां मूषिकादिजन्तुतत्कृतमृत्तिकादिचयविवरशताद्याकीर्णतां प्रकटयति. सा धेनुरित्यादावपि तदिति प्रकृत्यंशस्य तथैवार्धविशेषन्यक्षकःवं न्यास्येयमिति वत्त्यर्थः ॥

प्रकृत्यंशस्य व्यञ्जकत्वप्रदर्शनप्रकरणे प्रकृत्यन्तरापेक्षया प्रकृतिविशेषस्य व्यञ्ज-कत्वमुदाहरति-रङ्केलिहियोति-रतिकेलिह्यतिवसनकरकिसलयसहनयनयुगः अत्र जयतीति न तु शोभत इत्यादि। समानेऽपि हि स्थगन-व्यापारे लोकोत्तरेणैव रूपेणास्य पिधानमिति तदेवोत्कृप्टमिति व्यज्यते।

भावादीनां पदप्रकाशकत्वेऽधिकं न वैचित्र्यमिति न तदुदाह्नि-यते । वाक्यस्य रसादिब्यञ्जकत्वं रसादिल्रक्षण एवोदाहरिष्यते । प्रबन्धे च नाटकादावर्थशक्तिमूला रसव्यक्तिः प्रतीतैव, वर्णरचना-

छस्य । स्ट्रस्य नृतीयनयनं पार्वतीपिरिचुन्टिवतं जयति ॥" हित संस्कृतम्, स्ट्रस्य नृतीयनयनं छछाटस्थछोचनं, पार्वत्या गौर्या, परिचुन्टिवतं सत्, जयिति, सर्वोत्कर्षेण वर्तते, कीदशस्य रुद्ध्य ? रतिकेछो-सुरतकीडायाम्, हतं निवसनं—पार्वतीसम्बन्धि परिधानवस्त्रं येन स चासौ करिकस्रछयाभ्यां—पाणिपछवाभ्यां, रुद्धं—पार्वत्या पिहितं, नयनयुगछं—नेन्नद्वन्द्वं यस्य तादशक्ष, तस्त्रेति बहुवीहि-द्वयगर्भः कर्मधारयसमासः । अत्र 'शोभते' इत्यपेक्षया 'जयित' इत्यस्य प्रकृत्यंशेन जिधातुना समाजेऽपि स्थगनव्यापारे छोकातिगेन रूपेण [करद्वयस्य नेत्र-द्वयच्यापृततया चुम्बनव्यापार-पिधानयोरेकेन मुस्तेनेव विहिततया हि तस्याछौकि-कत्वम् ] नृतीयनेत्रस्य पिधानमिति तस्यान्यपिधानापेक्षया रागातिशय-दर्ष-छजा-दिसम्पादनमुखेनेव तस्योरकृष्टस्वं व्यज्यत इति, तदुक्तं वृत्तौ—अत्र जयतीति न न होभिते इत्यादीति । अत्र जयतीत्रेव व्यञ्चकं, 'शोभते' इत्यादिपदैर्वण्यंमानोऽयमयों न तथा चमस्कारीति भावः ॥

"रसादिश्वेत सूत्रे यद्यप्यादिपदेन ब्राह्माणां भावादीनामप्यर्थशक्तिमूलं व्यक्षनं पदगतमुदाहर गियं तथापि तेषां पद्मकाइयत्वे चमस्काराभावाक्षोदाहृतमित्याह—भावादीनां पदमकाइयत्व इति अधिकं न वैचित्र्यमिति—अधिकम्—उत्तमकाव्यत्वप्रयोजकं, वैचित्र्यम्—अतिशयश्चमत्कारो वा न। नन्वस्तु भावादीनां पदमकाइयानामनुदाहरणं समर्थितम्, रसस्य वाक्यप्रवन्धादिगतस्य प्रकाइयत्वं [व्यक्षव्यं] नोदाहृतमिति क्यूनतेति चेत्? अत्राह—वाक्यस्य रसादिव्यक्षकत्वमिति स्यादिलक्षणिनस्वणावसरे तदीयोदाहरणानि वाच्यानेव, रसस्य च क्यक्रव्यमेवेत्युक्तं प्राक्ष्ण, तथा चैकन्नैद रसोदाहरणवाक्यगतरस्व्यक्षकतोदाहरणं प्रदर्शनीये इति लाघवानुरोधनेह न तदुपन्यास इति भावः। प्रवन्ध्यातामर्थशक्तित्वाहरणं रसादिव्यक्तिमूलां रसादिव्यक्तिमूलां रसादिव्यक्तिमहानुदाहृत्य तदुदाहरणसर्गं दर्शयति—नाटका-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

### सारुङ्कारचूडामणौ काव्यानुज्ञासने

यास्तु साक्षान्माधुर्यादिगुणव्यक्षकत्वमेव, तद्वारेण तु रसे उप-योग इति गुणप्रकरण एव वक्ष्येते इतीह नोके ॥ २५ ॥

इलाचार्यश्री**हेमचन्द्र**विरचिताया**मलङ्कारच्युडामणि**संज्ञस्रोपज्ञ-काव्यानुदासिनवृत्तौ प्रथमोऽध्यायः ॥

दाविति-तथा हि-'अभिज्ञानशाकुन्तलं विक्रमोवैशीयम्' इत्यादीनि सृङ्गारस्य, . महावीरचरितम् , वेणीसंहारः' इत्यादीनि वीरस्य, 'उत्तररामचरितम्' करुणस्य-'भर्तृहरिनिर्वेदम्' शान्तस्येत्यादिरीत्योदाहरणं बोध्यमिति भावः। 'वर्णरचनायस्तु-इति पाठोऽपपाठः, वर्ण रचनयोरित्येव प्रकरणोपयोगी, पदांशरूपवर्णस्य संघटना. रूपरचनायाश्च न साक्षाद्रसादिन्यञ्जकत्वमपि तु माधुर्यादिगुणन्यञ्जनद्वारेति तत्ततुणलक्षणावसर एव तदुदाहरणं वक्ष्यते इत्याह-वर्ण-रचनयोस्त्वित्या' दिनेति । साक्षान्माधुर्यादिव्यञ्जकत्वमेवेति-एवकारेण वस्त्वछङ्काररसादि-व्यञ्जकत्वव्यवच्छेदः। तद्भारेणेति-गुणहारेणेति भावः। एवं च परम्परया रसन्यञ्जकत्वं तयोरिति । अयमाशयः -गुणानां रसैकधर्मत्वस्य ''रसस्योत्क-र्षापकर्षहेत् गुणदोषौ" इत्यादि प्रकृताध्यायस्थद्वादशस्त्रेण निर्णीतत्वात् , तैः साक्षादेव रसानां सम्बन्धः, वर्ण-रचनयोस्तु गुणैः सह साक्षादिति तथोर्गुण-द्वारैव रसन्यञ्जकत्वमिति फलितम् ॥ २५ ॥

इति कलिकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्रस्रिभगवत्त्रणीतस्य खोपज्ञालङ्कारचूडामणिवृत्ति-संविलतस्य काव्यानुशासनस्य प्रथमाध्याये तपोगच्छाधिपति-शासन-सम्राट्सर्वतन्त्रस्वतन्त्र-श्रीविजयनेमिस्रीश्वरपट्टारुङ्कारेण व्याक-रणत्राचस्पति-शास्त्रविशारदकविरत्नेतिपदालङ्कृतेन विजयलावण्यसूरिणा विरचितः प्रकाशः ॥

## सारुङ्कारचूडामणिकाव्यानुद्यासनप्रकादाप्रथमाध्यायस्य ग्रुद्धिपत्रकम्।

| षृष्ठे | पङ्कौ | अशुद्धम्             | गुद्रम्                |
|--------|-------|----------------------|------------------------|
| ş      | 90    | [•]                  | [ मुण्डकोपनिषत् २.२.८. |
| ,,     | 98    | सम्बन्धः ।           | सम्बन्ध इत्युक्तम् ।   |
| Ę      | 98    | [मेदिनी]             | [मेदिनी द० श्लो० १६]   |
| 99     | 99    | शोभैव                | शोभेव                  |
| ,,     | ,,    | सम्पन्नतैव           | सम्पन्नतेव             |
| ,,     | 98    | तथादर्श              | यथा दर्श°              |
| 12     | 98    | रेकर्तृस्वम्         | रेककर्तृत्वम्          |
| ,,     | २९    | काव्यात्मकाभि        | काव्यात्मताभि°         |
| 93     | 99    | कवेः कर्म            | कविकर्म                |
| ,,     | 98    | ह्यथ महा°            | हार्थे महा°            |
| ,,     | २२    | जीववर्ण <b>ने</b>    | सजीव <b>वर्णने</b>     |
| 98     | 99    | स्वादिसमुत्थ         | स्त्रादसमुत्य          |
| 90     | १८    | कषायोषध              | कषायौ <b>षध</b>        |
| 90     | ٩.    | सती लाञ्छन           | सती-लाञ्छन             |
| 99     | 99    | अस्त्यमुपदेशः        | अस्त्ययमुपदेशः         |
| "      | २०    | °चितारपरि°           | °चिताचारपरि°           |
| २५     | २     | तन्मात               | तन्मत                  |
| २६     | 99    | संस्कारतयैव          | संस्कारकतयैव           |
| २७     | 90    | मात्रपदं             | मात्रग्रहणं            |
| ,,     | 94    | प्र <b>दक्षणी°</b>   | प्र <b>दक्षिणी</b>     |
| "      | ٩٩    | प्रय <del>ुक्त</del> | प्रय <del>ुक्तः</del>  |
| २८     | २८    | विन                  | विना                   |
| ,,     | २९    | वक्ष्या              | वक्ष्य                 |
| २९     | 8     | संस्क-रणीयेति        | संस्कर <b>णी</b> येति  |
| "      | 98    | <b>द</b> श्यते       | दस्येते                |

२ शुद्धिपत्रकम्

| पृष्ठे        | पक्की    | अगुद्रम्                          | गुद्धम्                            |
|---------------|----------|-----------------------------------|------------------------------------|
| २९            | 94       | यते                               | येते                               |
| ,,            | २८       | त्रैकान्ति <b>क</b>               | त्रैकालिक                          |
| ٤̈́٩          | ч        | पादनम्                            | पादानम्                            |
| 33            | 93       | अभिधाकोशा°                        | अभिधानकोशा°                        |
| ३४            | <b>3</b> | दत्रोर्वशीस्मित°                  | दत्रोवेशी स्मित°                   |
| ,             | Ę        | <b>ए</b> लायाः                    | इलायाः                             |
| 3 €           | Ę        | <b>ए</b> वोपनिद्धः                | एवोपनिबद्धः                        |
| 36            | 98       | सु <b>खाव</b> ती <sup>°</sup>     | सुखावनी°                           |
| ३९            | 99       | °मृतैवेति                         | °मृतैरिति                          |
| ,,            | २९       | विशुद्ध                           | <b>विशुद्धि</b>                    |
| ४०            | ٩        | यत्र                              | याच                                |
| ,,            | 96       | °न्तर्यामि, भेदेन                 | °न्तर्यामिभेदेन                    |
| ,,            | ,,       | प्रतिभा <b>द</b> यो               | प्रतिमादयो <u>े</u>                |
| ४१            | २०       | <b>आ</b> ह्तः                     | आहेतः                              |
| ,,            | २८       | यौगपद्येन खिला <sup>°</sup>       | <b>यौगपर्यना</b> खिला <sup>°</sup> |
| ४२            | 98       | °भिलाषा°                          | °भिलाष°                            |
| ४३            | २१       | पुरुषवच कार्य                     | पुरुषवत्स्वकार्य                   |
| ,,            | २७       | महिन्न                            | महिम्रः                            |
| 84            | ۶۹ -     | - नाट्याङ्क                       | नाट्याङ्ग                          |
| ४६            | હ        | नाठ्येऽर्थो                       | नाट्येऽर्थो                        |
| 40            | २०       | °णतिः सम°                         | °णतिः सपदि सम <sup>°</sup>         |
| ,,            | २८       | <sup>°</sup> यत्र सम <sup>°</sup> | °यत्र सपदि झटिति सम°               |
| ५२            | २७       | <b>ए वे</b> ति                    | इवेति                              |
| 48            | २४       | °पतिरपि                           | °पतिरिमे                           |
| ا<br>ور       | २८       | माहृतवान्                         | माहूतवान्                          |
| षुष           | 3        | <sup>°</sup> पतिर <b>पि</b> ,     | °पतिरिमे                           |
| "             | ٩        | चित्रकर्त्तरि                     | चित्रकर्तार                        |
| <b>પ</b> ેંદ્ | 99       | °वइयकीति                          | <sup>°</sup> वि्रयकेति             |

#### सालङ्कारचूडामणिकाच्यानुशासन

| पृष्ठे | पङ्का | अशुद्धम्                           | शुद्धम्                             |
|--------|-------|------------------------------------|-------------------------------------|
| ६४     | ঙ     | °दाहरमिति                          | <sup>°</sup> दाहरणमिति              |
| ६७     | २     | दर्धिताः                           | °दर्घिताः                           |
| ,,     | ų     | अर्थिताः                           | अर्घिताः                            |
| ,,     | 9 €   | °तयोजीवनं                          | <sup>°</sup> तयोपजी <b>वनं</b>      |
| ६९     | ٠ ٧   | विधायि वर्ण्यं विजयि               | विधायिवर्ण्यविजयि                   |
| ७४     | 9 %   | <sup>र</sup> नकारकारणात्           | <sup>°</sup> नकारणात्               |
| ,,     | २९    | सामलिङ्गितः                        | समाछिङ्गितः                         |
| ७९     | 99    | <sup>°</sup> कण्ठः                 | <sup>°</sup> कण्ठश्याम <sup>°</sup> |
| ८०     | 90    | प्रथक्                             | पृथक्                               |
| ,,     | २०    | भावना, सत्कवि                      | भावनासत्कवि                         |
| ९१     | २४    | <sup>°</sup> रोधविसरता             | <sup>°</sup> रोधक्षतविसरता          |
| 96     | 98    | यथाभूतं                            | तथाभूतं                             |
| 900    | २५    | कुलयोः                             | कूलयो:                              |
| १०३    | ى     | सर्वं सम्मत <sup>°</sup>           | सर्वसम्मत°                          |
| 900    | 9<    | निधिः-निधिः समुद्रः,               | निधिः-समुद्रः                       |
| 990    | २१    | नितम्बः                            | नितम्ब-                             |
| 993    | 96    | आकारेषु                            | आकरेषु                              |
| 922    | 9६    | वरी                                | वैरी                                |
| 933    | 8     | तदेवाचा <sup>°</sup>               | त <b>देव</b> चा <sup>°</sup>        |
| 928    | 3     | इति द्वित्वेन द्वित्वेन            | इति द्वित्वेन                       |
| 920    | 93    | शरीरमूषका                          | शरीरभूषका                           |
| १२८    | २४    | आस्वादे बोघ <sup>°</sup>           | आस्वादोद्घोध <sup>°</sup>           |
| १२९    | २२    | <sup>°</sup> धकमात्रेण             | <sup>°</sup> धकत्वमालेण             |
| १३६    | 9     | कृता विमृश्य                       | <del>कृ</del> ताविमृश्य             |
| १३७    | ч     | न ज्ञानम <sup>°</sup>              | ज्ञानम°                             |
| ,,     | २७    | इति-सूत्रे                         | इति । सूत्रे                        |
| 9 3 6  | २     | <sup>°</sup> चारितत्व <sup>°</sup> | <sup>'</sup> चारित्व <sup>े</sup>   |
| 935    | •     | दण्डकार—                           | दण्डः कार-                          |

| *      |          | गुद्धिपत्रकम्               |                                        |  |  |
|--------|----------|-----------------------------|----------------------------------------|--|--|
| पृष्ठे | पङ्गौ    | अशुद्धम्                    | गुद्धम्                                |  |  |
| 980    | 93       | °जीवानुः भूत°               | <sup>°</sup> जीवातुः भूत <sup>°</sup>  |  |  |
| 989    | 98       | प्राप्तो शब्दाया            | प्राप्ती शब्दाया                       |  |  |
| १४२    | 93       | त्द्भव                      | ्तद्भ <b>वं</b>                        |  |  |
| 988    | २        | • <b>इ</b> त्यनुभावात्      | इल्यनुभवात्                            |  |  |
| ,,     | ч        | तदा पि                      | तदापि                                  |  |  |
| ,,     | १२       | सिद्धान्तिमि°               | सिद्धन्तितमि                           |  |  |
| ,,     | २८       | म <b>द्व</b> हित्वेन        | मद्वहित्वेन                            |  |  |
| ,,     | २९       | गौर <b>वा</b> श्चावात्      | गौरवाभावात्                            |  |  |
| 944    | 9 €      | य <b>मको</b> पमात्वादि      | यमकत्वोपमात्वादि                       |  |  |
| 980    | Ę        | मूलमिति                     | मूल इति                                |  |  |
| ,,     | २९       | समर्पित                     | समर्थित                                |  |  |
| 986    | 90       | गट्टरिका                    | गड़रिका                                |  |  |
| 949    | 8        | त्यनेक                      | त्य <b>नेने</b> क                      |  |  |
| १५३    | २९       | प्रति हताशाः                | प्रतिहताशाः                            |  |  |
| 944    | 6        | एवाङ्गिक                    | एवाधिक                                 |  |  |
| 940    | <        | °सराज°                      | <sup>°</sup> त्सराज <sup>°</sup>       |  |  |
| 949    | २२       | °गृहीता° लता                | <sup>°</sup> गृहीतां <sup>°</sup> लतां |  |  |
| १६०    | 98       | वाक्यं                      | वाच्यं                                 |  |  |
| १६५    | 90       | रित्यादि ना                 | रित्यादि न                             |  |  |
| १६६    | ч        | निहुरति                     | निहुति                                 |  |  |
| १६७    | 8        | चोरी                        | चौरी                                   |  |  |
| ,,     | २७       | ताड-कपाट <sup>०</sup>       | ताडः <del>-क</del> पाट <sup>े</sup>    |  |  |
| १७३    | २७       | आकाङ्काप्रतीति <sup>?</sup> | आकाङ्का-प्रतीति                        |  |  |
| १७६    | २२       | गोरित्येष                   | गौरिखेष                                |  |  |
| १७७    | 913      | तत्तत् तत्तत्               | तत्त्त्                                |  |  |
| १७८    | 4        | एतदेवं                      | एतदेव                                  |  |  |
| ,,     | <b>9</b> | धर्मिकस्व <sup>°</sup>      | धर्मिख <sup>°</sup>                    |  |  |

# सालङ्कारचूडामणिकान्यानुशासन

| पृष्ठे | पङ्की | भग्रुद्धम्                    | शुद्धम्                            |
|--------|-------|-------------------------------|------------------------------------|
| 906    | 9 ६   | को नो गुण°                    | वोतोगुण <sup>°</sup>               |
| ,,     | २१    | प्रकारकारक                    | प्रकारक                            |
| 909    | 4     | °दोषास्थित्य°                 | ° <b>दोष</b> स्थित्य°              |
| 969    | 94    | व्यक्तावानन्त्या <sup>°</sup> | व्यलावानन्त्या <sup>°</sup>        |
| ,,     | 96    | शब्दार्थावस्य                 | शब्दार्थत्वस्य <sup>°</sup>        |
| 968    | २८    | गवामेदस्य                     | गवा मेदस्य                         |
| 9 < 4  | ४     | मात्र इखा <sup>°</sup>        | भाक्त इत्या <sup>°</sup>           |
| १९६    | ч     | प <b>दार्थग</b> ता            | परार्थंगता                         |
| ,      | १२    | °माणाया                       | माणया                              |
| ,,     | २८    | वि <b>रोषग</b> तया            | वि <b>शेष</b> णतथा                 |
| 960    | 96    | यान्यन्यायु°                  | यान्यन्यान्या <sup>°</sup>         |
| 966    | Ę     | °याज्ञात्वेन                  | याज्ञत्वेन                         |
| ,,     | २७    | प्रयोक्तृत्वे                 | प्रयोक्तव्ये                       |
| १८९    | २१    | भवता प्रथिता                  | प्रथिता भवता                       |
| 980    | 9 0   | भगीरथखाना <sup>°</sup>        | <b>भगीरथरथस्ना</b> ता <sup>°</sup> |
| १९२    | 96    | व्याहतः,                      | ं व्याहृत-                         |
| १९३    | ٩,    | विज्ञानात्                    | <b>विज्ञा</b> तात्                 |
| १९४    | ۷     | त्यनुमानाश्रि <sup>°</sup>    | त्यनुमानमाश्रि°                    |
| ૧૨ ૬   | ર     | <sup>°</sup> मेदात् । योगार्थ | मेदात् योगार्थ                     |
| १९७    | 92    | हस                            | सह                                 |
| 996    | 96    | प्रतिपादनेन                   | प्रतिपादने, न                      |
| 988    | U     | वाऽभिधीयते                    | <b>वाऽभिधीये</b> त                 |
| ,,     | २४    | यस्तवास्मद्गृहे-              | यस्तवास्मद्गृह-                    |
| २००    | २५    | सामान्यान्यथा                 | सामान्यान्यन्यथा°                  |
| २०१    | ঙ     | आकाङ्काऽवशेन                  | आकाङ्कावशेन                        |
| ,,     | ঀৢ৽   | अभिधेयः−ઽર્થો                 | अभिषेयोऽर्थो                       |
| २०२    | २१    | वृत्ति                        | वृत्तिः                            |
| २०३    | c     | सामान्या-                     | सामान्य-                           |

| पृष्ठे | पङ्कौ    | अञ्चस्                          | गुदम्                         |
|--------|----------|---------------------------------|-------------------------------|
| २०३    | १२       | इत्यन्यन्योन्या°                | इत्यन्योन्या°                 |
| ,,     | २८       | प्रकृतेर्नि <b>षे</b> धस्य      | प्रकृते निषेधस्य              |
| २०४    | Ę        | भूतं ननु                        | ननु                           |
| २०७    | 94       | नेत्रकौमुदीत्वं चेति            | नेत्रकौमुदी त्वं चेति         |
| २०९    | २५       | °संघटनां                        | संघटनाः                       |
| २१०    | 4        | · तस्काल <sup>°</sup>           | तत्कान्त <sup>°</sup>         |
| ,,     | 99       | <b>उ</b> क्त <b>छ</b>           | <b>उ</b> क्तश्च               |
| "      | 93       | वाचकागृहीत                      | वाचका गृहीत                   |
| ,,     | २०       | व्यापारविषयो                    | व्यापारस्य विषयो              |
| 73     | २३       | कुडु <b>ङ्क</b> ङ्गीना          | कुडु <b>हु</b> ड्डीन          |
| २११    | Ę        | प्रि <b>येणोन्वितम्</b>         | त्रिये नोचितम्                |
| २१२    | 98       | शब्दभिन्ना                      | शब्दभिन्न-                    |
| "      | २१       | <b>ऽन</b> पद्रवनीय              | <b>ऽन</b> पह्नवनीय            |
| २१३    | હ        | माविधिक                         | माविद्यक                      |
| "      | २१       | मम धम्मिअ                       | भम धम्मिय                     |
| २१४    | २        | नु मजाइ। दियस                   | णिमजाइ । दिवस                 |
| 99     | <b>₹</b> | नु मजिहसि                       | णिमजिहिसि                     |
| ,,     | 4        | शुक्तिकरत्वं                    | शुचिकरत्वं                    |
| 33     | 48       | <sup>°</sup> ब्रह्मणा           | <sup>°</sup> र्ब्रह्मणा       |
| ,,     | २३       | तेन <del>। । । ।</del> प्रतीयते | (पुनरुक्तम्)                  |
| २१५    | ٩        | शय्याया                         | शय्याया                       |
| ,,     | وم       | हयराई                           | हयराई                         |
| ,,     | ٩.       | चेति तेऽपि                      | चेतितेऽपि                     |
| ,,     | 93       | 'अहम्'                          | 'महम्'                        |
| 99     | 96       | ह्रयराइं                        | हयराई                         |
| "      | २०       | हृतरात्रिः                      | <b>हतरात्रिः</b>              |
|        | २९       | इत्यनात्मीयत्व <sup>°</sup>     | इत्यनेनात्मीयत्व <sup>°</sup> |
| २१६    | 8        | तेत्तियण                        | तेत्तिएण                      |

## साल**ङ्कारचूडामणिकाव्यानुशा**सन

| पृष्ठे     | पङ्की | अशुद्रम्                   | गुद्धम्                          |
|------------|-------|----------------------------|----------------------------------|
| २१७        | Ę     | मधुकः                      | मधुकैः                           |
| ,,         | >\$   | किंवा                      | कि <b>मिव</b>                    |
| "          | २०    | इत्यस्य मङ्गल <sup>°</sup> | इलस्यामङ्गल                      |
| २१८        | 26    | मप्यारूप्यं                | मप्याभिरूप्यं                    |
| २१९        | २     | सुण्हे ?                   | सुहें !                          |
| "          | 9 €   | वा <b>हिका</b> °           | वाटिका                           |
| २२०        | <     | ना मात्रं                  | नामात्रं 🖺                       |
| २२१        | ર     | वि <del>लुत्तम</del> ो     | विछत्ततमो                        |
| ,,         | २३    | <b>मव्</b> धाय             | मनधार्य                          |
| २२२        | १४    | तयाप्रेप्सित <sup>°</sup>  | तवापि तया प्रेप्सित <sup>°</sup> |
| ,,         | 24    | चाविद्यते                  | चावेद्यते                        |
| ,,         | २६    | ण <b>मुहे</b> ति           | णहमुहेति                         |
| २२३        | 6     | वाच्यादविभिन्न             | वाच्याद् विभिन्न                 |
| ,,         | ٩,    | व न होइ                    | वण होइ                           |
| ,,         | 90    | पउमग्घाइरि                 | पउमग्घाइणि                       |
| २२४        | ৩     | सभ्रमं                     | सभ्रमरं                          |
| ,,         | २०    | शन्द्बलान्                 | श <b>ब्दब</b> लात्               |
| २२६        | 4     | तद्पेक्षावाच्यो°           | तद्पेक्षा, वाच्यो°               |
| ,,❖        | 9 €   | प्रतिमा                    | प्रतिभा                          |
| "          | २०    | अभिधानान्तरं               | अभिधानन्तरं                      |
| २२७        | 8     | तद्वर <sup>°</sup>         | सत् <b>वर</b>                    |
| २२८        | 9     | अपहनोतुं                   | अपहोतुं                          |
| ,,         | 90    | क्षपानीद्या°               | क्षयायनीराद्या°                  |
| <b>,</b> , | ,,    | नदीकुलं                    | नदीक्लं                          |
| ,,,        | २७    | अंशद्वय                    | अंसद्वय                          |
| २२९        | २०    | तत्कामुको भोगो             | तस्का <b>मुकोपभोगो</b>           |
| २३०        | २४    | विद्ध्यात्                 | कस्मात् विदध्यात्                |
| २३१        | 90    | इवाम्बोधेः                 | इवाम्मोधेः                       |

### ग्रुद्धिपत्रकम्

| पृष्ठे | पङ्कौ | मञुद्धम्                          | गुद्धम्                                |
|--------|-------|-----------------------------------|----------------------------------------|
| २३१    | 98    | इत्यतैः                           | इत्येतैः                               |
| २३२    | २०    | भत्तया                            | भक्त्या                                |
| ,,     | २३    | व्यङ्गचत                          | व्यज्यत                                |
| २३६    | Ę     | इत्थेत्यादि                       | एत् <b>ये</b> त्यादि                   |
| २३७    | ३     | सज्झाव                            | सब्भाव                                 |
| २३८    | २५    | शत्तयुत्था <sup>°</sup>           | शत्त्युत्थ                             |
| २४२    | 95    | विरुद्धया                         | निरुद्धया                              |
| ,,     | २७    | द्वितीया                          | द्वितीय                                |
| २४७    | c     | रभिघा                             | रभिधा                                  |
| २४८    | 9 ६   | समरेन                             | समरे न                                 |
| ,,     | २५    | शत्रुर्वधस्त्रेति                 | शत्रुर्वर्धस्वेति                      |
| २५२    | 38 .  | विधूतन                            | विधूनन                                 |
| २५८    | २४    | सन्थरमत्थि                        | सत्थरमत्थि                             |
| २६१    | २४    | तृतीयाध्याये                      | तृ <b>तीयो</b> च्छ्वासे                |
| २६५    | 9 0   | <sup>°</sup> हृद्यत्वान्मयूराणाम् | <sup>ट</sup> हृदयत्वात्तेषाम्मय्राणाम् |
| ,,     | 96    | जनितास्तेषां शब्द, <sup>°</sup>   | जानिताः शब्द $^\circ$                  |
| २६७    | २३    | तचनयस्य                           | त <b>चयनस्य</b>                        |
| २६५    | 90    | <sup>°</sup> स्तेनोम्मिन्नस्य     | <sup>°</sup> स्तेनोम्मितस्य            |
| ,,     | 98    | इदं प्रथम <sup>°</sup>            | इदम्प्रथम <sup>°</sup>                 |
| २६९    | ч     | प्राड <del>ोक</del> ि             | प्रौढोक्ति                             |
| २७२    | 3     | निवेशितुं                         | निवेशितं                               |
| २७३    | 96    | निर्धाय                           | निर्धार्य                              |
| "      | 98    | ज्ञातं ।-श्रवणा                   | ज्ञानं श्रवण                           |
| ,,     | २७    | स्तन्यः                           | अन्य:                                  |
| २७४    | 9 ६   | <sup>°</sup> हरती                 | <b>हर</b> ति                           |
| "      | १७    | प्रियास <b>नो</b> त्स <b>ङ्गे</b> | प्रियास्तनोत्सङ्गे                     |
| "      | २२    | विभावाधिकं                        | विभावादधिकं                            |
| २७५    | 94    | धनम्                              | घनम्                                   |

#### सालङ्कारचूडामणिकाच्यानुशासन

| पृष्ठे                 | पङ्गी    | भग्रुद्धम्                   | शुद्धम्               |
|------------------------|----------|------------------------------|-----------------------|
| २७६                    | 90       | पथिकात्। मारुत               | पथिकान्। मारुतः       |
| ,,                     | २१       | स्रमसर्वेनि°                 | लमसर्पनि°             |
| ,                      | २३       | संसर्गवत्ते                  | संसर्गवत्त्वे°        |
| ,,                     | २५       | °समावद्धते°                  | सम्बद्धते°            |
| ,,                     | २८       | ईर्षा                        | <b>ई</b> ष्यी         |
| २७७                    | <b>ર</b> | मद्विषया                     | मद्विषयया             |
| ,,                     | 3        | <sup>°</sup> विषया           | <sup>°</sup> विषयया   |
| ,,                     | દ્       | ईर्षया                       | ईर्घ्यया              |
| ,,                     | २१       | आकृष्टो                      | <b>आ</b> কৃষ্টা       |
| २७८                    | 99       | पाविहसि                      | पाविहिसि              |
| ,,                     | २२       | शम्मली                       | शम्भली                |
| २७९                    | 94       | किमेतद्वास्त्विति            | किमेतद्वस्त्वित       |
| ,,,                    | १६       | पत्रमङ्गरचना                 | पत्रभङ्गरचना          |
| २८०                    | २१       | निष्प <b>ञ्च</b>             | निष्पत्र              |
| २८१                    | 96       | बहुफ्फलिइ                    | बाडफ्फलिह             |
| ,,                     | २४       | खण्डिताः विच्छि <b>नाः</b> , | खण्डितः विच्छिन्नः    |
| २८२                    | ঙ        | <b>शिखरिक</b> नु             | शिखरिणी कनु           |
| "                      | १२       | मानमङ्गा                     | मानभङ्गा              |
| <b>*</b><br><b>?</b> < | २७       | स्नेह कुरुत                  | स्नेहं कुरुत          |
| २८५                    | ৩        | मनीतायां                     | मतीतायां              |
| ,,                     | 9 ६      | खात <b>न्त्र</b> य           | स्वा <b>त%</b> य      |
| ,,                     | २८       | अज्ञानात्                    | <b>अज्ञा</b> तात्     |
| २८६                    | દ્       | विरहेनेयं तवास्थेति          | विरहेणेयं तवावस्थेति  |
| ,,                     | 99       | हास्तित                      | <b>हस्ति</b> त        |
| २८७                    | 96       | व्यन्ते                      | प्यन्ते               |
| २८८                    | २६       | कूरो <b>ऽपि</b>              | <b>ऋरोऽपि</b>         |
| २८९                    | Ę        | यदीममर्थ                     | यदिममर्थ              |
| ,,                     | २१       | मर्षकत्वं विवदमानां          | मर्शकत्वं विवदमानानां |

|  | शुद्धिपत्रकम्      |
|--|--------------------|
|  | ન્યા છે. પંત્રવાના |

| पृष्ठे      | पङ्कौ | भशुद्धम्    | शुद्धम्                       |
|-------------|-------|-------------|-------------------------------|
| २९०         | 3     | ण्णो        | णो                            |
| ,,          | २५    | সাত্ত       | সীত্ত                         |
| २९१         | 96    | मेधानां     | मेघानां                       |
| <b>२९</b> २ | É     | तहं         | तुहं                          |
| 33          | 90    | स्थापिता    | स्थायिता                      |
| ,,          | १२    | जातशोके     | जातशोफे                       |
| २९३         | ۷     | त्तहं       | <b>તુ</b> હં                  |
| ,,          | २२    | ईर्षातिशयः  | <b>ई</b> र्घ्याति <b>श</b> यः |
| २९४         | २     | दयोभि       | दहोभि                         |
| ,,          | २२    | पतताविति    | पनताविति                      |
| २९५         | २०    | माश्रयाभोगः | माश्रमाभोगः                   |
| २९६         | 92    | नामोत्थं    | नामेत्थं                      |
| २९८         | २७    | सहनयन       | रुद्धनयन                      |
| २९९         | 93    | समाजेऽपि    | समानेऽपि                      |
|             | २५    | वाच्यानेव   | वाच्यान्येव                   |





मुद्रक - लक्ष्मीबाई वारायण चौधरी, विजयसागर प्रेस, २६-२८ कोलसाट स्ट्रीट, मुंबई नं, २