

वि. सं.२०४१ श्रावण विद-२ %नौंवा प्रवचन-९ %रविवार ता. 1-9-85

## \* विषय→'क्रोध कषाय को कैसे जीतें ?'

> कोहं माणं च मायं च, लोभं च पाववड्डणं । वमे चत्तारि दोसे उ, इच्छन्तो हियमप्पणो ।।

— अपनी आत्मा के हित की इच्छा\_रखने वाले मनुष्य को पाप की बढ़ाने वाले कोध-मान माया, और लोभ इन चारों दोषों का त्याग करना चाहिए।

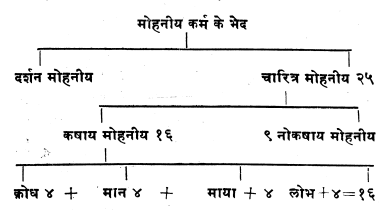
## — आत्म गुणों का विकार - कषाय →

ग्रनादि-ग्रनन्त चराचर इस विश्व में मूलभूत द्रव्य दो ही है। एक-जीव दूसरा ग्रजीव। जीव यह ज्ञान-दर्शनादि गुगावान चेतन द्रव्य है। जबिक ग्रजीव ज्ञान-दर्शनादि रिहत वर्ण-गंध-रस-स्पर्शात्मक जड द्रव्य है। स्वयं ज्ञानवान ग्रात्मा के मुख्य ग्राठा गुगों में तीसरा गुगा है "ग्रनन्त चारित्र" "या यथाख्यात स्वरूप" ग्रथीत् जैसा ग्रपना स्वरूप है, जैसा शुद्ध कहा गया है उसी स्वरूप को यथाख्यात कहा। उसे ही ग्रनन्त चारित्र गुगा भी कहते हैं।

संसारी ग्रवस्था में ग्रनादि राग-द्वेष के कारण ग्रात्मा मलीन ही है। जिस तरह सोना प्रथम ग्रवस्था में खान में से ही मलीन है मिट्टि के साथ मिला हुआ है दीक उसी तरह आतमा भी निगोदरूपी खान में प्राथित अनुस्था से ही राग-हे प ग्रस्त कर्ममल से मलीन ही है। अनन्त चारित्र गुएग पर कर्ममल का आवरण आने से गुएग की प्रकृति दब गई और विकृति सामने आ गई। जिस तरह दूध की प्रकृति क्या थी और उसमें खटाई मिल जाने के कारण फटने से विकृति निर्माण होती है अब फटे हुए दूध के गुएग धर्म बदल गए! उसी तरह आतमा रूपी शुद्ध-स्वच्छ दूध में राग-हेष की खटाई मिलने से आतमारूपी दूध फट गया, मलीन हो गया! कर्ममल संयुक्त आतमा अनादि काल से कर्म से बंधा हुआ आज भी अशुद्ध द्रव्य है।

तीसरे ग्रनन्त चारित्र—यथाख्यात स्वरूप के गुगा पर ग्राए हुए कर्म के ग्रावरण का नाम है "मोहनीय कर्म"। जो मोह-ममत्व उत्पन्न करता है। यही मोह राग भाव है। जिस तरह मदिरा— शराब पिया हुग्रा मनुष्य सच्चा ज्ञान भूलता है, विवेक भूलता है ग्रीर नशे में कुछ का कुछ कर बैठता है उसी तरह मोहनीय कर्म से मोह ग्रस्त जीव सार-ग्रसार का ज्ञान भूलता है। विवेक भूलता है। श्रम्पना वास्तविक स्वरूप भूलकर बाह्य जड पदार्थों में ग्रासक्त होता है। जो ग्रपने गुगा हैं। उनको भूलकर ",प्रकृति को छोडकर जो ग्रपने नहीं है, जो ग्रपनी प्रकृति नहीं है उसको ग्रपनाता है। स्वीकारता है। मेरी-मेरी कहकर " मेरे पने की विकृति-मोह- ममत्व निर्माण करता है। जैसे कल तक जिस कन्या के पीछे कोई राग नहीं था। मोह नहीं था ग्रीर ग्राज प्रेम हो गया है तो ग्रव

उसीके पीछे-पीछे प्रेम में श्रांसक्त बनकर-प्रागल-बनकर पूल पर भंवरे की तरह घूमता रहता है। बस उसे खाते-पीते-दिन -रात प्रेमिका ही दिखती है। उसी तरह श्रपनी प्रकृति, श्रपने मूलभूत स्वभाव को भूले हुए जीव को श्रब विकृति जन्य मोह दशा में दिन रात, खाते-पीते ""मेरा मेरा यही सब कुछ दिखता है। यही जीव की मोहदशा है। मोहनीय कर्म है। श्राठों कर्मों में सबसे प्रबल कोई कर्म है तो मोहनीय कर्म है-मोहनीय कर्म के श्रनेक भेद है। इसका कार्य श्रनेक क्षेत्रीय है।



मोहनीय कर्म के चारित्र मोहनीय विभाग में कषाय मोहनीय कर्म है। कषाय मोहनीय के प्रमुख चार भेदों में कोध-मान-माया-लोभ का समावेश है। सोचा जाय तो ये हो चारों कषाय संसार की जड है। संसार का सबसे बड़ा कारण है। श्री दशवैकालिक ग्रागम में स्पष्ट ही कहा है कि—

## कोहो य माणो य अणिग्गहीया, माया च लोभो न पवड्ढमाणा। चत्तारि एए कसिणा कसाया, सिचन्ति मूलाइं पुणढभवस्स।।

वश में नहीं किए हुए कोध स्त्रौर मान, स्त्रौर बढते जाते माया स्त्रौर लोभ ये चारों काले कषाय जन्म जन्मातररुप संसारवृक्ष की जडों को पानी पिलाते हैं। सिंचन करते है। संसार को बढाते है। स्रर्थात्भव-संसार को बढाने में सबसे बडा कारणा किसो का हो तो वह सिर्फ कषायों का है।

#### 'कषाय' का शब्दार्थ—

कष + श्राय = कषाय, कष श्रौर श्राय इन दो शब्दों के मिलने से कषाय शब्द बना है। कष = का ग्रथं है - संसार, श्रौर श्राय का ग्रथं है लाभ। लाभ से क्या ग्रथं करना? संसार का लाभ ग्रथीत् संसार का बढना। जन्म - मरगारूप जो यह ५४ जीव योनियों में परिश्रमगा करने का चक्कर है उसमें भटकते रहना। इस भव संसार की वृद्धि हो, जन्म - मरगा की परंपरा बढ़े, संसार में हमारी भवसंख्या बढ़े - यह संसार लाभ - कषाय का शब्दार्थ हुग्रा। कषाय - शब्द के ग्रागे 'ई' प्रत्यय कर्तृ वाची शब्द बनाने के ग्रथं में लगाया जाय तो 'कषाई' शब्द बना। ग्रव कषाई शब्द का क्या ग्रथं है ? - ग्राप जो प्रसिद्ध ग्रथं है वही जानते हैं 'कषाई' ग्रथीत् = कषाईखाने - कतलखाने में जो गाय - भैस - भेड - बकरी काटता है वह 'कषाई'। हां यह ग्रथं भी ठीक है। यहां कषाई शब्द इस ग्रथं में रूढ हो गया है। उसे खाटकी भी कहते हैं। कषाय शब्द के उपरोक्त ग्रथं को यहां भी लगाने से स्पष्ट ग्रथं

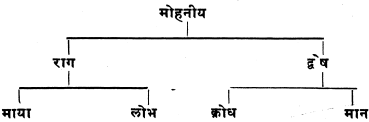
निकलता है- जो सतत हिंसा जीववध करके अपना संसार बढाता ही जाता है वह कषाई है। अभीर दूसरी बात यह कि.... जीव वध हिंसा करने के लिये सितत क्रोघादि कषायों का ग्राश्रय लेता है। पशुग्रों को काटने के लिए उन्हें भी सतत क्रोध - लोभ में ही रहना पडता है। ग्रत: सतत कषायवृति में रहने वाले वे भी कषाई है। म्रत: यहां 'कषाई' शब्द पशु हत्यारा, जीव वध करने वाला इस म्रर्थ में रूढ हो गया है। म्रब दूसरा सीधा म्रर्थ देखिए। जो कषाय करता है वह कषाई कहलाता है। क्रोध -मान - माया - लोभ इन चारों को जो जीवन में स्थान देता है, इन चारों का जो सेवन करता है वह भी "कषाई" कहलाता है। वहां कषाई पश्चवध करता है। यहां हम सामान्य कोधादि कषाय करके भी किसो का मन द्रभाते है, किसी की ग्रात्मा की दु:ख पहुंचाते हैं, यह भी ग्रल्प मात्रा में ही क्यों न हो- हिंसा ही हुई। वाचिक हिंसा, मानिसक हिंसा हुई । म्रतः कोघादि कषाय करने वाला भी कषाई बना, वचन हिंसा करके किसी की ग्रात्मा को दु:ख पहुचाकर पाप बांधक्का है। स्रोर स्रपना संसार बढाता है। संसारवृद्धि का मुख्य ग्राधार कषाय पर<sup>े</sup>है ।

#### संसार कैसे बना?—

पानी किस तरह बनता है उस प्रिक्रिया को बताते हुए विज्ञान ने  $H_{2O} = Water$  का सूत्र बताया है। ग्रर्थात् इाइड्रोजन के दो भाग ग्रीर ग्रोक्सीजन का एक भाग मिलकर तीसरे पानी द्रव्य के ग्राकार में रूपान्तरित होते हैं। ग्रीर पानी बनता है। ग्रतः पानी

के मुख्य घटक द्रव्य–हाइड्रोजन ग्रौर ग्रोक्सीजन ये दो द्रव्य हुए । उसी तरह संसार कैसे बना ? ऐसी जब बात ग्राती है तो लोग कहते हैं ? इसमें क्या बड़ी बात है इसमें तो सोचना ही क्या है ? ईक्वर ने संसार बनाया है। क्यों बनाया ? बस अपनी लीला के लिए बना दिया है ? लीला क्यों ? बस ईश्वर की इच्छा। इच्छा क्या है ? इच्छा क्यों होती है ? इच्छा कैसे उत्पन्न होती है ? कैसे बनती है ? क्या इच्छा तत्व में राग-द्वेष की मात्रा नहीं हैं ? ... ग्रौर जब रागादि भाव ग्राए तो फिर कोधादि कषाय भी ग्रोकर खडे रहेंगे ! इस तरह सारा कर्म संसार श्राकर खडा हो जाएगा! ग्रत: ईश्वर ने संसार नहीं बनाया है । संसार बनाने के लिए ईश्वर की म्रावश्यकता नहीं है ! सर्व जीव मात्र म्रापने-म्रापने-राग-द्वेषानुसार संसार बनाते ही रहते हैं। सभी जीवों ने ग्रपना-ग्रपना संसार बनाया है। निर्माण किया है। शास्त्रकार महर्षियों ने संसार की उत्पत्ति का सूत्र Formula बताते हुए कहा-''विषय 🕂 कषाय=संसार'' । विषय-वासना, काम वासना, कामेच्छा, को विषय कहा, ग्रौर क्रोबादि चार को कषाय कहा ! इस तरह दोनों जहां इकट्टे हुए, दोनों मिले की संसार बना । संसार बढा ! सब कुछ ग्रा गया! ये दोनों एक मात्र मोहनीय कर्म के ही घटक है । यह तो एक कर्म की ही बात है । ग्रौर कर्म तो ग्राठ है । फिर स्राठ कर्मों में मूलभूत कर्म तो मोहनीय कर्म है । यही संसार बनाता है ग्रौर बढाता है । यह कर्म है, ग्रौर कर्म का कर्ता जोव स्वयं है । ग्रत: ऐसे भी कहीए कि-जीव-कर्म के संयोग का नाम है संसार। कषायों का भी मूल क्या है ?-इसका उत्तर पू. उमास्वाति महा-राज प्रशमरति ग्रन्थ में देते हुए कहते हैं--

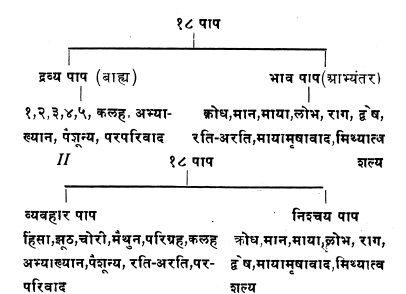
# माया लोभ कषाय श्चेत्येतद् रागसंज्ञितं द्वन्द्वम् । क्रोधो मानश्च पुनद्वेष इति समास निर्दिष्ट ।।



माया श्रौर लोभ- ये राग के घर में, श्रौर कोध तथा मान ये दोनों द्वेष के द्वन्द्व- में गिने जाते है। श्राखिर इनकी मूल जड तो राग द्वेष ही है।

## क्रोधादि कषायों को १८ पापस्थानक में क्यों गिना गया है ?—

१८ पापों के विवेचन की यह पुस्तक "पाप की सजा भारी" में प्राप्तस्थानकों का विचार पहले भी किया है। पिछली पुस्तकों में पांच पापस्थानक तक का विवेचन किया गया है। ग्राज यहां से कोघादि कषायों का विवेचन प्रारंभ होता है। ग्रतः यह प्रश्न खडा हुग्रा है कि कोध-मान-माया-लोभादि को पापस्थानों में क्यों गिना गया है। कोघादि को पाप कैसे कह सकते हैं? क्यों कहा है। ग्रतः १८ पापस्थानों में द्रव्य- ग्रीर भाव पाप का भेद जो किया गया है। उस दृष्टि से १८ पापों को द्रव्य ग्रीर भाव के दो विभाग में विभक्त किये हैं।—



इस तरह यदि द्रव्य पाप ग्रौर भाव पाप के भेद बनाकर विवेचन करें, या व्यवहार पाप ग्रौर निश्चय पाप का भेद बनाकर विचार करें, बाह्य पाप ग्रौर ग्राभ्यंतर पाप के भेद की दृष्टि से किसी भी तरह विवेचन करें तो—कोध, मान, माया, लोभ, राग, द्वेष, मायामृषावाद, मिथ्यात्वशल्य ये तो ग्रवश्य ही ग्रान्तरिक पाप है। भाव पाप के स्वरूप में इनकी गिनंति की जाती है। ग्रौर उसी तरह ये निश्चय पाप गिने जाते हैं। क्योंकि कर्मबंध के कारगों में भी—कषायों का मुख्य कार्य है। मिथ्यात्व, ग्रविराति, प्रमाद, कषाय ग्रौर योग इन पांच प्रकार के कर्मबंध के हेतुग्रों में कषाय के द्वारा ही तो मुख्य रस बंध होता है। ग्रौर रस बंध के

ग्राधार पर ही<sup>....</sup> 'कर्मों की स्थिति बंघती है। कर्म ग्रन्थ में स्पष्ट कहा है कि-"जोगा पर्यार्डपएसं, ठिइ अणुभागं कसायाओ" प्रकृति-बंध गौर प्रदेश बंध का मृख्य स्राधार 'योग'-मन-वचन-काया के योग पर है, जबिक कर्म का स्थिति बंध, ग्रौर रस बंध का-मुख्य म्राधार कषायों के उपर है। म्रापके मध्यवसायों (विचारों) में कषाय की मात्रा कितनी है ? स्रापके मानसिक परिगाम यदि कम-ज्यादा कषाय वृत्ति से युक्त है तो उसके ब्राधार पर स्थिति ग्रौर रसबंध होता है। यदि कषायों की मात्रा कम है तो कर्मबंध को स्थित (Time Limit काल ग्रवधि) कम होगी भ्रौर यदि किसी भी प्रकार की कर्म प्रवृत्ति में यदि कषायों की मात्रा ग्रत्य-धिक ज्यादा होगी, लेश्याएँ ज्यादा स्रशुभ होगी तो " कर्मबंध की स्थिति उतनी ही ज्यादा लम्बी होगी। स्रर्थात् उतने लम्बे काल तक ग्रात्मा को उस कर्म की सजा भुगतनी पडेगी! जिस तरह भगवान महावीर ने तीसरे मरीचि के जन्म में बांधे हुए नीच गोत्र कर्म की स्थिति कितनी लम्बी रही थी कि ... अंतिम २७ वें जन्म में भी महावीर प्रभुको देवानंदा माता की कुक्षी में ५२ दिन के लिए भी जाना पडा। एक कर्म जो बांघा है उसमें २४ जन्म का कितना बडा लम्बा काल निकल गया । उसी तरह १८ वें त्रिपृष्ठ वासूदेव के जन्म में शय्यापालकों के कान में गरम-गरम तपा हुन्रा शिशू डालने के पाप का परिगाम यह हुन्ना कि दो बार नरक में गए तो भी : २७ वें जन्म में उनके कान में खीले ठोके गए! ग्रर्थात् एक कर्म कितने लम्बे काल तक ग्रात्मा के साथ रहता है। यह

स्थिति बंध प्रत्येक कर्म का ग्रलग–ग्रलग है। महावोर विभु के जीवन में तो कुछ भी नहीं ....।

मोहनीय कर्म की उत्कृष्ट स्थिति ७० कोटा-कोटि सागरोपम की है। ज्ञानावरणोय, दर्शनावरणीय, ग्रन्तराय कर्म, वेदनीय कर्म इन चारों की उत्कृष्ट स्थिति ३० कोटा—कोटी सागरोपम है, नाम—गोत्र कर्म की २० कोटा—कोटी सागरोपम है ग्रौर ग्रायुष्य की स्थिति—३३ सागरोपम है। इस तरह एक—एक कर्म की काल ग्रविध जो इतनी लम्बी है उसका कारण क्या है? कषाय! कषायों की मात्रा में जो कम ज्यादा की तरतमता रहती है उसके ग्राधार पर ...... उतनी कम—ज्यादा लम्बी काल ग्रविध का कर्म बंधता है।

उसी तरह रस बंध (अनु भाग बंध) का भी आधार कषाय के उपर है। कषायों में जो कम-ज्यादा तरतमता, (मात्रा) रहती है उसके आधार पर, और कषायों में जो शुभ—अशुभ लेश्या रहती उसके आधार पर जीवों को कर्म बंध होता है उसके आधार पर रस बंध होता है। रस बंध के कारण जीवों को कर्म उदय के समय कम ज्यादा दु:ख का अनुभव होता है। उदाहरणार्थ रोग सभी को उदय में आते हैं, लेकिन किसी के सिर—पेट ज्यादा दर्द करते हैं, असह्य वेदना होतो है, तो किसी को सह्य—कम वेदना होती है! रोग वही है, रोग का प्रकार समान होते हुए भी वेदना में न्यूनाधिक सह्यासह्य उस-उस जीव के कर्म के रस बंध पर आधारित है। इस तरह कर्मों को स्थित के बंध का एवं रस के बंघ दोनों का मुख्य स्राधार कषाय पर है। स्रतः जो संसार बढाए-भव वृद्धि करे उसे पाफ कैंसे न गिनें ? स्रवश्य ही गिनना पडेगा। कषाय संसार वृद्धि में करएा है।-प्रशमरित में स्पष्ट कहा है कि-

## एवं क्राधो मानो माया लोभइच दुःखहेतुत्वात्। सत्वानां भय संसार दुर्गमार्ग प्रणेतारः।।

कोध, मान, माया, ग्रौर लोभ ये चारों कषाय दु:ख के हेतु है, दु:ख के मूल कारएा है, जीवों को नरकादि तीव्र दु:खदायि गतियों में दु:ख देने वाले हैं, एवं भव संसार के भयानक मार्ग को दिखाने वाले हैं। ऐसे मार्ग पर ले जाने वाले हैं। इसलिए जो दु:ख के मूल कारएा है, भव संसार के हेतु है, संसार का लाभ कराने वाले, भव संसार बढाने वाले ग्रौर बिगाडने वाले हैं उनको पाप-कर्म नहीं कहें तो कहना ? वे पाप कर्म ही है। षडरिपु-इसमें भी कोध-मान-माया, लोभ-राग-ग्रौर द्वेष ये षडरिप कहलाते हैं। कहीं पर काम, क्रोध, मद, मान, माया, लोभ इस तरह भी ६ गिनते हैं । लेंकिन इस कम में मद ग्रौर मान दोनों एकार्थक (समानार्थक) है । ग्रौर काम का तो वैसे भी राग में ही समावेश हो जाता है ग्रतः उपरोक्त पहले कम में बताए गए षड्रिप बराबर हैं। ये भाव पाप है, ये ग्रात्मा में रहने वाले है, बिना निमित्त के भी उत्पन्न होते है श्रतः श्रान्तरिक-श्राभ्यंतर पाप कहलाते हैं। ये निश्चय ही पाप कहलाते हैं। व्यवहार पाप के ग्राचरण में तो पाप लगे या न भी लगे लेकिन इन कषायों के सेवन में तो निश्चय ही पाप लगता है। कर्म बंध निश्चय ही होता है। स्रतः ये निश्चय पाप कहलाते हैं।

#### अरिहंत-वीतरागी-

जिनकी हम पूजा करते है, जिनकी हम उपासना करते है। नामस्मररा, मंत्र जाप करते हैं। नमस्कार महामंत्र में पाठ करते हैं सोचिए! उस नमस्करगाय महापुरूष के लिए प्रयुक्त ''ग्ररिहंत'' पद का क्या अर्थ है ? ''भ्ररि'' ग्रर्थात् भ्रांतर शत्रु, ग्रात्मा के शत्रु। बाहरी हमारे शत्रु तो सेंकडों है. लेकिन आंतर शत्रु तो सिर्फ राग-द्वेष-कोध-मान-माया-लोभ है। 'हंत' ग्रर्थात् इनका जिसने नाश किया है, इनके उपर जिसने विजय पाई है, इनको जीता है ऐसे राग–द्वेष रहित वीतरागी ग्ररिहंत भगवान ही हमारे परम ग्रारा-ध्यपाद है। वे ही हमारे लिए नम्स्करणीय है। पूजनीय है। ग्रीर इसोलिए उन्हें पूजते हैं कि उन्होंने तो सब राग–ढ़े षादि जीत लिए है, जीवन में से हद्दपार कर दिए हैं, ग्रौर हमारे में प्रभी वे ही राग-द्वेषादि पडे हैं,श्रतः हम उन गुरावान के गुराों की स्तूति करके उस उच्च श्रादर्श को देखते हैं जिससे हमें भी हमारे में रहे हए राग-द्वेष-क्रोधःदि कषायों को क्षय-(नष्ट)करने की प्रेरएाा मिले, शक्ति मले । इसलिए जिन-पूजा, जिन-भक्ति, जिन दर्शन, जिन गुगा स्तवना बहुत ही ऊँचा ग्रादर्श है, यह उत्कृष्ट कोटि की साधना है।

#### कषायों का स्वरूप⊷

"स्वभाव" शब्द है। यदि म्रापको पुछा जाय तो 'स्वभाव' का क्या म्रथं म्राप करेंगे ? म्राज कल तो स्वभाव शब्द सभी के भिन्न भिन्न कोधी, मानी, मायावी, कपटी, लुच्चा, लोभी-लालचु, म्रादि म्रथों में रुढ हो गया है। लोग म्रक्सर कहते हैं, म्रजी साहब यह तो

बडा कोधी है, बहुत गर्म-पुरसे वाला है। इनका स्वभाव तो बडा लालचु है, स्रोर ये तो कपटी है, मायावी हैं। इस तरह लोग स्वभाव का म्रर्थ ऐसा करते हैं। लेकिन यह बिल्कुल गलत है। शब्द रचना पर ध्यान दोजिए। स्व + भाव = स्वभाव। स्व से ग्रात्मा, ग्रौर भाव से त्रात्मा के गुराधर्म । क्या त्रात्मा के गुराधर्म कोधी, मानी है ? नहीं । स्रात्मा जो कि ज्ञानमय, दर्शनमय, चेतन द्रव्य है । ं उसका मूलभूत स्वभाव तो ज्ञानदर्शनात्मक है। फिर उसको कोघी मानी केसे कह सकते हैं ? 'प्रकृति' ज्ञानादि ख्रात्मा की प्रकृति है। वही मूल स्वभाव है। लेकिन ग्रात्मा के ज्ञानादि गुर्गों पर ग्रावरण **ब्रा**गए । ब्रौर ब्रात्मा उन कर्मों से दब गई है । परिस्पाम स्वरुप ग्रब उन कर्मों की जो प्रकृती है, कर्मों का जो स्वभाव है उसी का व्यवहार ग्रात्मा के लिए भी किया जा रहा है। हां मोहनीय कर्म में कोघ-मान-माया-लोभादि के भेद--प्रभेद बहुत है उनका ग्रारोपगा ब्रात्मा पर करके लोग व्यवहार करते हैं। लेकिन यह ब्रात्मा का सही स्वरुप नहीं है । ये कोध-मानादि ग्रात्मा का स्वभाव नहीं-विभाव हैं। विकृत भाव = विभाव। यह प्रकृति नहीं है-विकृति है। इस तरह ग्राज हमने कोधादि को स्वभाव मान लिया है। यह हमारी सबसे बड़ी भारी भूल है। ये क्रोधादि तो कर्म-जन्य ग्रवस्था विशेष है। इसी को हम ग्रपना मूलभूत स्वभाव मानने की भूल न करें! हमको सतत जागृत रहना चाहिए, सावधान रहना चाहिए कि हम इनको छोड दें। इन कोधादि को पास में भी न ग्राने दें। ये हमारे ग्रांतर शत्रु है। इनसे ग्रात्मा को नुकशान होता है। खटाई से जैसे दूध को नुकैशान होता है। उसके गुराधर्म बदल जाते है उसी तरह कोधादि कषायों से ग्रात्मा को बडा भारी नुकशान होता है। जन्म जन्मान्तर में दु:ख ग्रांर सजा भुगतना पडतो है!

#### क्रोधादि कषायों का कार्यक्षेत्र-

कर्मजन्य ये कोधादि कषाय भी ग्रपना ग्रपना कार्यक्षेत्र रखते हैं। इनको सबकी ग्रपनी-ग्रपनो विशेषता है। श्री दशवैकालिक में कहा है कि—

> कोहो पीइं पणासेइ, माणो विषय नासणो। माया मित्ताणि नासेइ, लोभो सब्व विणासणो।।

—कोध प्रीति (प्रेम) का नाश करता है। मान विनय का नाश करता है। माया-मित्रता का नाश करती । ग्रीर लोभ सर्वविनाशक है। सभी सद्गुरगों का नाश लोभ करता है। इस तरह चारों कषाय नुकशान करने वाले ही है। कोई भी फायदा करने वाला नहीं है। ग्राज दिन तक कभी भी किसी भी कषाय ने किसी का भी फायदा नहीं किया है। ग्रध्यात्मकल्यद्रुम में कहते हैं-

को गुणस्तव कदा च कषायैनिममे भजिस नित्यभिमान् यत् ।

किं न पश्यिस दोषममीषां, तापमत्र नरकं च परत्र ॥

त्रापका कषायों ने क्या फायदा किया हैं ? क्या गुरा किया है ? वह फायदा कब किया है ? कि तुम उनका सेवन हमेशा ही करते हो । इस जन्म में संताप-पीडा, श्रौर दु:ख ही दिया है, श्रौर इन्हीं कषायों ने श्रगले जन्म में परभव में नरक गित दी है । इस प्रकार के कषाय के दोंषों को क्या ग्राप ग्रच्छी तरह नहीं जानते हैं ? क्या ग्राप कषायों के स्वरूप से ग्रच्छी तरह सुपरिचित नहीं है ! ग्रौर यदि है तो चोर को ग्रपने घर में क्यों घूसने देते हो ? ग्राप जानते हुए भी इन लूटेरों को क्यों ग्राने देते हो ?

किसमें ज्यादा सुख है ?—कषाय-करने में ? या छोडने में ?— यत्कषाय जनितं तव सौख्यं, यत्कषाय परिहानिभवं च । तद्विशेषमथवैतदुदकं, संविभाव्य भज धीर विशिष्टम् ॥

कषाय के सेवन से अर्थात् कोधादि कषाय करने से आपको जो सुख होता है, जो मजा आती है, और कषाय को नष्ट कर देने से निष्कषाय भाव में आपको जो सुख होता है, मजा आती है, अथ वा कषाय करने का क्या परिगाम आता है और कषायों का त्याग करने से क्या लाभ मिलता है ?-कैसा परिगाम आता है इन दोनों की अच्छी तरह तुलना करके हे बुद्धिशाली! इन दोनों में से जो लाभुकारी हो, श्रेयस्कर लगे उसका आचरगा करो।

श्रतः कभी भी कषाय करने में मजा है ही नहीं। यदि ज्यादा कषाय करने में लाभ होता, फायदा होता तो कोई कषाय छोडता ही नहीं! स्वयं तीर्थंकर भगवन भो कषाय त्याग करने का उपदेश नहीं देते! श्रापने तीर्थंकर भगवंतो के श्रनेक जीवन चरित्र सुने होंगे। सोचिए कभी भी किसी भी तीर्थंकर वे श्रपने जीवन में कषाय किया हो ऐसा एक भी हष्टान्त श्रापकी जानकरी में हो तो बताइए। दीक्षा लेने के बाद तो नहीं ही लेकिन गृहस्थ पर्याय में

भी कभी भी किसी भी तीर्थकर ने ग्रपने संपूर्ण जीवन काल दर-म्यान कषाय किया हो ऐसा एक भी हष्टान्त ग्रापको कभी भी चरित्र ग्रन्थ में, शास्त्र में देखने को भी नहीं मिलेगा, सुनने को भी नहीं मलेगा!

श्रापको मनोमंथन करना होगा ! ग्रौर सबसे पहले तो ग्रात्मा को पूछकर यह निर्णय करना होगा कि - हे ब्रात्मन् ! क्या तूफे कषायों की स्रावश्यकता है ? क्या कषायों के बिना तेरा जीवन व्यवहार कभी चल ही नहीं सकता? क्या तूं कषायों के बिना संसार में जी ही नहीं सकता ? ग्राप ग्रपनी छाती पर हाथ रख-कर अंतरात्मा से पूछ कर देखिए क्या जवाब मिलता है? कोई ∦कहता है ग्ररे ! महाराज ! संसार में रहना ग्रौर कषाय से बंचना यह कैसे संभव है? करें ही नहीं तो हमारा संसार चले किस तरह? नहीं चल सकता। इसलिए संसार चलाने के लिए थोडा-ज्यादा भी कषाय तो करना ही पडेगा ! थोडी ग्रांखे लाल न करें तो बेटा सिर पर चढ जाय ! थोडा गुस्सा न करें तो नोकर हमारी सुने ही नहीं ! थोडा गरम होकर डांट फटकार न करें तो पत्नी भी स्राज्ञा के बाहर चली जाय ? थोडा मान–ग्रभिमान न करें तो समाज में खडे रहना ही भारी हो जाय! थोडी माया न करें तो पेट भी न भरे। ग्रौर बिना लोभ के तो व्यापार ही कैसे करें ? ग्राजीविका कैसे चलाएं ? इस तरह कई लोग प्रश्न करने हैं।

लेकिन बडे गौर से सोचिए तो ग्रापको यह महसूस होगा कि ... ग्ररे रे... यह तो मैने ग्रपना स्वभाव वैसा बना लिया है इसलिए मुफे ऐसे विचार ग्राते हैं परन्तु संसार में कई परिवार ऐसे भी हैं जो बडी ही शान्ति से ग्रपना जीवन-व्यवहार चलाते हैं। कई मौन ग्रवस्था में ग्रपना जीवन चलाते हैं। कई बिना कषाय के ग्रपना संसार बहुत ही शान्ति से चलाते हैं। कोई तकलोफ नहीं है। ग्राप पहले से जैसा स्वभाव बनाते हैं उसके अनुसार जीवन व्यवहार चला सकते हैं। ग्ररे ! थोडा सोचिए ! संसार चलाने के लिए ग्राप क-षायों का ग्राश्रय लेने गए ग्रौर उसके कारएा ग्रापका संसार सौ गूना बढ गया तो फिर उस बढे हुए, बिगडे लाखों वर्षों का, लाखों जन्मों का संसार कौन संभालेगा ? फिर क्या करेंगे ? यह तो आग बुमाने गए ग्रौर जल गए जैसी बात हुई। इसलिए कषायों का तो शमन किए बिना, त्याग के बिना कोई विकल्प ही नहीं है। इसी में श्रापकी बृद्धिमत्ता है। इसी में श्रापकी विशेषता है। इसी में लाभ है । कषायों ने जिन गूणों को रोका है, दबाया है, वे गुरा उन उन कषायों के हट जाने से प्रगट हो जाएंगें। वे कौन से गुरा प्रगट होंगे? जिस दूरह सूर्य के सामने से बादल हट जाने पर चारों तरफ प्रकाश फैल जाता है। ग्रावररा हटा लेने पर छिपी हुई (ग्राच्छन्न) वस्तू प्रगट दिखाई देने लगती है। उसी तरह कषाय भी म्रात्मा के उपर ग्रावररा रुप कर्म हैं। इनको हटाने से ग्रात्मा में पडे हए ग्रनन्त ज्ञानादि गुरा, ग्रनन्त चारित्र, यथास्यात स्वरुप ग्रादि गुरा प्रगट होने लगेंगे। ग्रौर जिस दिन सर्वथा कषायों का ग्रावरण खतम हो जाएगा उस दिन ब्रात्मा सर्वेगुर्गी वीतरागी सर्वे गुरा संपन्न सर्वेज्ञ पूर्णज्ञानी, पूर्ण स्वरुपी बन जाएगा । जिस तरह मैल नष्ट हो जाने पर कपडा शुद्ध स्वरुप में भ्राएगा। उसी तरह....कैंर्मरुप मैल धुल जाने पर श्रात्मा शुद्ध-स्वरुप में प्रगट हो जाएगा। इसीलिए कषायो को नष्ट करने के लिए ज्ञानी भगवंतों ने सेंकडो उपाय बताए है। किष कषाय को कैसे जीतें? यह बताते हुए कहा कि—

## उवसमेण हणे कोहं, माणं मद्दवया जिणे । मायं चाऽज्जव भावेण, लोभं संतोसओ जिणे ।।

उपशम भाव से शान्ति से कोध को जीतिए। मृदुता नमृता (विनय) गुएा से मान को जीतिए। ग्राजंबभाव ग्रर्थात् सरलता— ऋजुता के जरीए माया को जीतिए, ग्रौर संतोधवृत्ति से लोभ कषाय को जितिए। इस तरह चारो कषायों को उपशमादि चारों भावों से ग्रच्छी तरह ग्रासानी से जीता जा सकता है।

### चारों कषायों में कौन ज्यादा खराब है ?---

कषाय तो सभी खराब हो है। कोई ग्रच्छा नहीं है फिर भी यदि परिगामों के ग्राधार पर तुलना की जाय, या लोक व्य-वहार में यदि देखा जाय तो पता चल सकता है कौन ज्यादा खराब है? कौन कम खराब है? यह कुछ तरतमता देख सकते हैं। वैसे चारों कषायों की कम व्यवस्था भी यदि देखें तो कोध के बाद मान, मान के बाद माया, माया के बाद लोभ यह कम व्यवस्था है। इसी तरह खराब की ग्रपेक्षा भी इसी कम से देखें तो कोध से खराब मान है, मान से ज्यादा माया खराब है ग्रौर लोभ को तो सब पाप का बाप कहा ही है। यह तो सबसे ज्यादा खराब है। ग्रतः इसे सर्वविनाशक कहा है।

## किसमें कितने कषाय हैं ?—

संसार में ग्रनन्त जीव हैं। एकेन्द्रिय से पंचेन्द्रिय की जातियों में ग्रौर देव-मनुष्य-नरक-तिर्यंच ग्रादि चारों गति में ५४ लाख जीवयोनि के परिश्रमणा में ग्रनन्त जीव भटक रहे है। सभी जीव कषायग्रस्त है। संसारी हो ग्रीर कषाय रहित हो यह संभव नहीं है। सभी में सभी प्रकार के कषाय है। हां इतना जरुर है कि किसी में कोघ ज्यादा है तो किसी में लोभ। इस तरह प्रत्येक जीव में कषायों की कम-ज्यादा मात्रा तो भरी पडी है। किसी में क्रोध ज्यादा है तो दूसरे तीन कषाय १०%-१०% प्रतिशत है और कोध ७०% रहेगा। इसलिए ७०% कोघ की मात्रा रहने से कोध की प्राधान्यता से उसे कोधी कहेंगे । लेकिन दूसरे कषाय नहीं है ऐसी बात भी नहीं है जरुर है, सिर्फ प्रमाग कम-ज्यादा है। उसी तरह किसी में मान की अधिकता है, तो किसी में माया प्रबल है, किसी में लोभ ज्यादा ग्रीर ग्रन्य कषाय कम है। एक माता के चार लडके हैं तो श्राप देखेंगे चारों ही कोधी नहीं है, किसी में कोध ज्यादा है तो किसी में मान, किसो में लोग। इस तरह कषाय सभी में सर्वत्र पड़े हैं। विशेष मोटे तौर से यह कहा जाता है कि पुरुषों में कोध श्रौर मान का प्रमारा ज्यादा रहता है, ग्रौर स्त्रीयों में माया ग्रौर लोभ का प्रमारा ज्यादा रहता है। इसका मतलब यह नहीं कि पुरुषों में माया-लोभ नहीं रहता। या स्त्रियों में कौध-मान नहीं रहता । ऐसी बात नहीं है । प्रत्येक में चारों कषाय है । सभी तारे टिमटिमाते है, प्रकाशमान स्वरुप में चमकते है। फिर भी ध्रुव का तारा विशेष चमकता है। शुक्र का तारा कुछ ग्रपनी विशेषता रख-ता है। मुर्गी भी उड सकती है, परन्तु उसकी उडान कम है, ग्रौर जमीन पर चलना ज्यादा है। वह कौए-कोयल-पोपट की तरह ग्रा-काश में दूर उपर उडान नहीं भरती। पख युक्त पक्षी होते हुए भी उडने की क्षमता कम ग्रौर जमीन पर चलने की वृत्ति ज्यादा है। उसी तरह स्त्री-पुरुषों में ग्रापाततः जो स्थूल रुप में मोटे तौर पर जो देखा जाता है उसमें पुरुष कोध ग्रौर मान प्रधान ज्यादा है। जबिक स्त्री में स्वाभाविक ही माया ग्रौर लोभ की प्राधान्यता रहती है।

## कषाय भी पूर्व जन्म के संस्काराधीन है---

संसार में कहीं भी कोध-मान कैसे करना यह शिखाने की स्कूलें नहीं है। फिर भी सभी बालकों को बचपन से ही ये सभी चीजे ग्राती हैं। जबिक बालक १० १२ महिने का है, ग्रौर बोल भी नहीं पाता है ऐसे समय में भी गुस्सा करता है, हाथ में ग्राई हुई वस्तु फेंकता है, तोड-फोड करता है। इतना ही नहीं जो कुछ हाथ में ग्राया उससे वह दूसरे को मारने भी दौडता है। हलकी-सी थप्पड मां को भी मारता है। लेकिन मां को वह ग्रच्छी लगती है। मीठि भी लगती है। परन्तु बालक ने ग्रपनी शारीरिक क्षमता के ग्रनुरूप गुस्सा किया है। ग्रपने प्रमाण में कोध किया है। हम हमारे प्रमाण में करते हैं। तिर्यंच पशु-पक्षीयों को भी ग्रापने लडते-भग-डते तो देखा ही है कबुतरों को भी एक घर की छत पर लडते-भगडते देखा है। उनमें भी कषाय की मात्रा है। ग्रब प्रशन यह

उठता है कि जब किसी ने नहीं सिखाया तो फिर कोधादि कषाय म्राए कहां से ? हम र्शिखे कहां से ? न तो माता पिता ने शिखाया है, स्रौर न ही स्कूल में किसी शिक्षक ने शिखाया है ! शास्त्रकार महर्षि कहते हैं कि-ये कषाय पूर्व जन्म के संस्कार से ग्राए हैं। जन्म-जन्मान्तर के संस्कार पडे हुए है । ग्राप कहेंगें पूर्व जन्म में कहां से ग्राए? ग्ररे उसके भी पहले के जन्म से ! इस तरह ग्रनन्त जन्मों की परंपरा है, उसी तरह देव-मनुष्य-नरक-तिर्यंच की चारों गति में कषायों का ग्रखंड-एकछत्री साम्राज्य है ! देवलोक के देव-ताश्रों में भी कषाय वृत्ति भरी पड़ी है। नरक गति के नारकी जीवों में तो क्रोधादि कषायों की मात्रा हमारे से हजार गूनी है ! कहां नहीं है ? सर्वत्र है । मृत्यू के बाद शरीर तो यहीं पर जलकर भस्म हो जाता है। एक मात्र ग्रात्मा एक गति से दूसरी गति में, एक जन्म से दूसरे जन्म में जाती है। ग्रात्मा ग्रकेली ही ग्राती है, स्रौर स्रकेली ही जाती है। उसके साथ यदि कुछ भी लाती-ले जाती है ते},वह सिर्फ ग्रपने किये हुए ग्रच्छे-बूरे शुभाशुभ कर्म ! इससे ज्यादा कुछ भी नहीं। इसीलिए जन्म-जन्मान्तर के कषायों के संस्कार ग्रात्मा साथ लाती है ग्रीर साथ ले के जाती हैं! ग्रम्या-सदशा से जीव अपने-अपने स्वभाव में परिवर्तन करते है। परि-वर्तन ग्रच्छा भी होता है, ग्रौर बूरा भी होता है। दोनों ही प्रकार का परिवर्तन होता है। कभी स्वभाव बिगाड भी देते हैं, ग्रौर कभी कभी लोग ग्रापने ग्राप को समभा-बुभाकर स्वभाव सुधार भी लेते हैं। किसको कैसा वातावरंग मिला है उसके उपर ग्राघार है। घर में यदि वातावरए। ही कोधादि कषायों का है तो स्वाभाविक रूप से बालक भी उसी तरह खिंचा जाएगा! भले वह ग्राज नहीं बोलेगा लेकिन दिमागरूपी कैमरे को दो ग्राँखरूपी लेन्स के द्वारा घर के वातावरए। का फोटु तो उसकी बुद्धि की फिल्म पर ग्रवश्य ही उतरता है। इसमैं तो कोई शंका नहीं। ग्रब ग्राज की खिंची हुई फोटु फिल्म कुछ दिनों बाद धुलाकर ग्राएगी। उसी तरह कुछ दिनों बाद, कुछ समय बाद बालक के दिमाग की वह कषाय की फिल्म ए ग्रुमेगी जीवटर मिला तो उसमें घूमेगी ग्रीर जैसा दृश्य देखा था वैसा दृश्य खडा करेगी। ग्रतः हमें चाहिए कि बालक पर ग्रच्छे संस्कार डालने के लिए उसे हमारे कोधादि के स्वभाव से दूर रखें तो ग्रच्छा होगा! हमारी छाप, हमारे शब्दों की छाप-हमारे कोधादि कषायों की छाप बालक पर न डालें। उसे दूर रखें!

#### क्रोध कषाय का स्वरुप-

इससे कौन अपरिचित है ? यह सबके अनुभव की वस्तु है । हम सब अच्छी तरह कोध के स्वरुप को जानते हैं। कोध जब भी आता है। तो हमें पता जलता है। खबर रहता है। कोध कभी भी निंद में नहीं आता, बेगुद्ध अवस्था में नहीं आता हमारी जागृति में ही आता है, इतना ही नहीं, हम बुलाते हैं तो ही आता है। बिना आमंत्रण के यह नहीं आता। आता है तब भी पता रहता है और आने के बाद भी ख्याल रहता है कि हाँ चोर घर में घूस गया है। आंखे लाल होने लगती है। होंठ कांपने लगते हैं। पैर भी कांपने लगते है। शरीर गरम होने लगता है। खून भी गरम होने लगता

है । शरोर का संतुलन कभी कभी ग्रपने वश के बाहर चला जाता है। स्रावाज में तेजी ऋाती है। स्रावाज में भी गरमी स्राती है। ग्राम तौर पर हम जिस प्रकार की ध्विन में बालते थे उसकी भ्रपे-क्षा ज्यादा ऊँचे स्वर में बोलने लगते हे। शब्दों का संतुलत भी लडखडाने लगता है । शब्दों पर ग्रंकुश नहीं रहता । बोलना कुछ है ग्रौर बोला कुछ जाता है । ग्रावेग ग्रौर ग्रावेश दोनों हो शब्दों में गति बढाते हैं। प्राय: अपशब्दों की भरमार रहती है धनुष्य की त्रीज्या पर से छूटे तीर को तरह मुख में से जीभ की त्रीज्या पर से शब्दों की बौछार तीव्रता के साथ शुरु हो जाती है । शब्द ही शस्त्र का काम करते हैं । क्रोध की स्रवस्था में सारा काम शब्द ही करते हैं। गाली गलौच की मात्रा बढ जाती है। तीर-बंदूक या भाला फेंकने के लिए तो पहले निशाना ताकना पडता है लेकिन शब्दों को फैकने में निशाना भी नहीं ताकना पडता। तीर-बंदूक का नि. शाना यदि नहीं जमा तो वार खाली जाएगा । तीर-गोली निरर्थक व्यर्थ ज़ाएगी । लेकिन शब्दों का वार खाली नहीं जाता । बिना निशाने के भी वह दूसरे के कलेंजे के दो टूकडे करता हुग्रा ग्रारपार निकल जाता है। शस्त्र का घाव, गोली का घाव तो कभी-कभी शल्य किया के द्वारा ठीक भी हो जाता है, लेकिन शब्दों की चोट का घाव कभी-कभी वार्षों तक दुखी करता है। सताता है। पीडा पहुँचाता है। ऐसे मर्मस्पर्शी शब्दों का घाव कभी नहीं भी भरता! कभी-कभी वर्षों तक तो कभी-कभी जन्मों-जन्म तक सताता है ! मानसिक स्वस्थता नष्ट होती है। मानसिक तनाव काफी

ज्यादा बढता है। ऐसे तीव्र क्रोध में कई बार रक्तचाप ज्यादा बढता है। दिमाग की नसों में तनाव वढता हुआ दिखाई देता है। कई बार रक्त का दबाव बडता है। दौरा बढता है। कई बार ग्रपनी शारीरिक क्षमता के बाहर जब कोध बढ जाता है तो ऐसी ग्रवस्था में मष्तिस्क की नस भी तोड देता है। ब्रेन हेमरेज हो जाता है। ग्रस्वस्थ ग्रौर ग्रशक्त मनुष्य वार-प्रहार करने की ग्रोर झूकता है। जो भी हाथ में स्राया वह उठाया स्रौर फेंका। उस समय वस्तु-साधन कुछ भी हो, चम्पप हाथ में ग्राया तो वही सही, ढेला, पत्थर या लकडी हाथ में म्राई तो वहा सही, कई तो कूर्सी.... ग्रौर मेज तक उठाकर फेंक देते है। ऐसी स्थिति मैं मनुष्य ग्रपने ग्रापको संभाल नहीं पाता है! ग्रावेश बडा खराब होता है। ग्रपनी शारीरिक शक्ति न होते हुए भी न मालुम कोघ के समय इतनी शक्ति कहां से या जाती है ? क्रोध में भी दसगुनी ज्यादा शारीरिक शक्ति खर्च होती है, श्रौर बीस गुनी ज्यादा मानसिक शक्ति नष्ट होती है। कोधी की दशा खराब हो जाती है। घण्टे-दो-चार घण्टे के बाद जब क्रोध शांत होता है तब बिचारा कोधी-दो-चार माइल तेजी से दौडकर थके हुए मनुष्य की तरह थक जाता है। थकान का अनुभव करता हुआ मुंडदे-की तरह पडा रहना पसंद करता है। ग्राखिर क्रोध में भी काफी शक्ति खर्च होती है। जैसे एक बाल्टी परिमित पानी से एक-एक ग्लास से कोई कपडा धोकर पानी बचाता है, स्रौर दूसरा नल के नीचे ... तेज पानी के प्रवाह में कपडे घोता है वह पानी बचाता

नहीं है बहाता है। ग्राखिर प्रयोजन तो एक ही है, कपडा ही घोना था। लेकिन एक कर्पडा एक बाल्टी पानी से भी धोया जा सकता था और वही कपडा नल के नीचे घोता है! कितना पानी का नुकशान करता है। उसी तरह वही बात सीमित शब्दों में शान्ति से भी कह सकते थे लेकिन कोध के ब्रावेश में खुल्ले नल की तरह शब्दों की बौछार बरसात की तरह चलती है। दस गुनी शक्ति नष्ट होती है । जरुरियात से ज्यादा बोलना पडता है । कोघी प्रायः विवेक भूल जाता है ! मान खो बैठता है । ग्रंट संट बोलता है। कबर में गाडी हुई बातें भी उठा लाता है। ग्रग्निदाह में जले हए मूडदे की राख में से भी शब्द ढूंढता हैं। विनय-विवेक भूला हम्रा क्रोधी विचारशक्ति को भी तोड देता है। बिना विचारे ज्यादा बोलता है। ज्यादा बोलने में कम का ख्याल नहीं रहता। श्रौर पुनरोक्ति दोष कोधी के शब्दों में बार-बार देखा जाता है। एक ही बात को दस बीस बार भी बोलता है। फिर भी संतोष नहीं होता मां-बाप- ग्रादि के उपर की गालियां ग्रौर ऐसी गंदी ग्रश्लील गालियां भी बोलने लगता है कि दूसरे सुनने वाले भी उसकी किंमत करते हैं।

#### क्रोधी कर्म से चण्डाल बनता है—

वर्गाश्रम व्यवस्था में तो कोई ब्राह्मरण कोई क्षत्रिय कोई वैश्य तो कोई शूद्र कहलाता है। यहां तो शूद्र जन्मजात शूद्र है। ऐसे चण्डाल के घर उसे जन्म मिला है ग्रतः क्या कर सकता है। ग्रतः जन्मजात शूद्र या चण्डाल तो फिर भी ग्रच्छे परन्तु... कोध करने वाला भी समान में ग्रह्पृश्य-शूद्र गिना जाता है । कोई उससे संबंध रखना पसंद नहीं करते एक तो अपने हल्की वर्ण (जाति) ग्रीर हल्के कार्य के कारण चण्डाल गिना जाता है, जबिक दूसरा ग्रपने हल्के शब्द प्रयोग से चण्डाल गिना जाता है। गंदी गाली-गलौच के कारण कोधी मनुष्य चण्डाल की उपमा पाता है। चण्डाल शब्द से संबोधित भी किया जाता है। चंड शब्द तीव्र कोध के रूप में प्रयुक्त किया जाता है। ग्रीर कभी-कभी-'प्र' उपसर्ग ग्रीर भी ज्यादा जोडकर प्रचंड शब्द बनाया जाता है। जैसे 'प्रचंड ग्राग लगी है'। भयंकर ग्रथं भी होता है।

विहार करते साधु महाराज के पैर के नीचे मेंढक दब ग्या, मर गया। शिष्य ने गुरू का ध्यान भी खिचा परन्तु गुरू को अपमान सा लगा। कोध भयंकर ग्रा गया! कोधवृत्ति में शिष्य को मारने दौडे लेकिन बीच में खंभे से टकराए, सिर फट गया। खून बहने से मृत्यु हो गई। कोध में मरकर ग्राश्रम के तापस बने। कौशिक उनकी गोत्र थी। गोत्र के नाम से लोग पुकारते थे। पूर्व जन्म के कोध के संस्कार इस जन्म में डबल हो गए, भयंकर कोध करता था। ग्रतः लोगों ने चंड शब्द उसके गोत्र के नाम के ग्रागे जोडकर चंड कौशिक-चंड कौशिक पुकारना शुरू किया। एक बाग के ग्राम की रक्षा के लिए लडकों की टोली को मारने के पीछे भगा इतने में खडु में गिर गया। हाथ में रहा हुग्रा दातरी शस्त्र पर सिर टकराया। प्रचण्ड कोध में मरकर तिर्यंच गित में सांप बना।

कितना भयंकर कोध ? प्रभु महावीर के चरणों में स्नाकर काटा।

कृष्णासागर कृपालुदेव ने शान्त मुद्रा में उस सांप को संबोधित हुए उसके पूर्व जन्म कृप नाम लेकर कहा— 'बुभ-बुभ चंडकौशिक! हे चंडकौशिक! शान्त हो शान्त हो ! यह सुनते ही सांप की ग्रात्मा जाएत हो गई, पूर्व जन्म का ज्ञान प्रगट हो गया! उसने ग्राने ग्राप को संभाल लिया। सजाग किया। ग्रोहो ! भयंकर प्रचंड कोध करने वाला चंडकौशिक में ही हुं! ग्रारे रें! एक कोध में मैंने तीन-तीन जन्म बिगाडे ? सोई हुई ग्रात्मा को जगाई ग्रीर स्वस्थ शांत चित्त से तीन जन्मों के कोध की क्षमा याचना की, कोध के पाप का पश्चाताप ग्रीर प्रायश्चित्त किया! गति सुधर गई। जन्म सफल हो गया। स्वर्ग में गया!

💯 चण्डरद्राचार्य-ओचार्य महाराज का क्रोध— 🤔 🦈

प्रसिद्ध ग्राचार्य पह ग्राचार्य महाराज का नाम है। इस नाम के प्रसिद्ध ग्राचार्य भगवंत हुए। लेकिन भयंकर प्रचण्ड कोध के स्वभाव के कारए। सभी शिष्य भी भग गए। ग्रकेले रहने लगे। विचरने लगे। एक बार गांव के बाहर वृक्ष के नीचे बैठे थे कि बरात के कुछ मित्र लड़के एक वरराजा के साथ ग्राए। ग्राचार्यश्री के पास ग्राकर मजाक करते हुए बोले महाराज इसको दीक्षा लेनी है। दीक्षा दीजिए। ग्राचार्य श्री ने पास में थूं कने के लिए पड़ी राख का कटोरा उठाया। वरराजा के बाल पकड कर खिच लिए। ग्रुवक चिल्लाते रहे ग्रीर महाराज ने तो बाल खिचकर लोच कर दिया। सिर मूंड दिया। ग्रब क्या करें। सभी ग्रन्य युवक तो भग गए। उसको महाराज ने कपड़े पहनाए। साधु बनाया। गुस्से में ही यह काम किया था।

शिष्य बडा समभद्धार था। वह परिस्थित की ग्रच्छी तरह समभ गया । सरल-शांत स्वभावी शिष्य को स्राचार्य श्री की दया ग्राई । कहीं ऐसा न हो कि बरातो स**भी** दौड कर ग्राए ग्रौर **मह**ा-राज को धूलाई न कर दे। इसलिए नूतन शिष्य ने कहा गुरूजी ग्रब तो जल्दी विहार करके भगना पडेगा । गुरु ने कहा ग्र**रे भाई**! मैं तो बूढा हुं। दिखता कम है। स्रभी शाम हो गई है। स्रभी रात हो जाएगी । फिर तो मुफे बिल्कुल ही नहीं दिखेगा। कैसे विहार करुं? शिष्य ने कहा गुरुजी ग्रब ग्रपवाद का सेवन करके भी यदि विहार नहीं करेंगे तो शासन की हीलना होगी। निदा होगी। श्रौर बराती सब ग्रा जाएगे तो ग्रनर्थ हो जाएगा। गुरु ने कहा ग्रच्छा भाई स्रव तूम ही बतास्रो क्या करें ? नूतन शिष्य ने कहा गुरुजी ग्राप मेरे कंधे पर बैठ जाग्रो ग्रौर मैं जल्दी जल्दी चलूंगा, इस तरह यहां से दूर चले जाएँ तो ठीक रहेगा । वैसे ही हुग्रा। चले जा रहे थे, रात हो चुकी थी । ठीक न दिखने पर पैर इधर-उधर टेढा-मेढा गिर रहा था,कभी छोटे-मोटे खड्डे में भी गिर जाता था। फलस्वरुप कंधे पर बैठे गुरु महाराज भी थोडे इधर-उधर हिल जाते थे। स्वभाव के बडे ही कोधी गुरु ऐसे समय पर शिष्य के सिर पर डंडा मारते थे। फिर भी शिष्य ने सोचा चलो ठिक ही है। म्राखिर गुरु ही है। एक तरफ तो नया नया केश लोच किया हुआ था ग्रौर उस पर गुरु डंडे . की चोट... दो चार डंडे लगने पर खून निकला। गुरु कंधे पर बैठे थे। खून की घारा बहने लगी। फिर भी गुरू डंडा मारते रहे। स्रबे ए...सीधा चल। दिखता नही है?

इतने कोध के सामने भी शिष्य बडी ही समता के साथ ग्रात्मा को समभाता गया श्रौर अनों मंथन करता हुश्रो चिन्तन की धारा में चढा कर्मों की निर्जरा अद्भूत होने लगी। थोडी देर में पौफटन के उषाकाल के पहले शुभ ग्रध्यवसाय की धारा में शिष्य को केवल ज्ञान उत्पन्न हुग्रा। ग्रब तो सवाल ही नहीं था। ज्ञानचक्षु प्रगट हो गए थे। ग्रन्धेरे में भी ग्रांखे बन्द रखकर चले तो भी सब स्पष्ट दिखाई देने लगा। अच्छी तरह चलने लगा। गुरु ने कहा क्यों.... डंडा पडा तो सीघा चलने लगा। ग्रब कैसे सीधा चलता है? शिष्य. गुरुजी अब तो सब दिखाई देता है। गुरु अरे! अभी तो रात है ग्रौर कैसे दिखाई देता है ? शिष्य-गुरुजी। ग्रापकी कृपा से ग्रब तो म्रांख बंद कर तो भी दिखता है, मीर खुल्ली रखंतो भी दिखता है। रात में, ग्रंघेरे में, प्रकाश में ... सब कुछ स्पष्ट दिखता है। ये शब्द सुनकर गुरु को ग्राश्चर्य हुग्रा । ग्ररे! ... गजब हो गई ।ग्ररे। ठहर... ठहर । आंख बन्द रखे तो भो अन्धेरे में दिखता है तो क्या तुमे ज्ञान हुआ है ? क्या तु ज्ञान से देखता है कि आंख से ? शिष्य गुरुजी ज्ञान से देखता हुं। ग्ररे तो कैसा ज्ञान हुग्रा है? प्रतिपाती कि अप्रतिपाती ? शिष्य-गुरुजी । आपकी कृपा से अप्रतिपाती । भरे...रे । ठहर ... ठहर । मुक्ते नीचे उतरने दे । भ्रौर ग्राचार्यश्री नीचे उतर कर शिष्य के चरगों में भुककर खमाने लगे। ग्रपने म्रपराध की क्षमायाचना करने लगे। स्रौर पास में बैठकर स्रांखों की घारा बहाते हुए पश्चाताप को धारा में क्षपकश्रेिण ग्रुरु की। स्रात्मा को ध्यान की धारा में चढाई। कर्मों की निर्जरा होने लगी। प्रात: काल होते होते तो.. श्रपने क्रोध पर पश्चाताप करते करते श्राचार्य श्रो चंडरुद्राचार्यजी को भी केवलज्ञान उत्पन्न हो गया।

धन्य धन्य .. जिन शासन । कैसे कैसे कोधी भी केवलज्ञान पा गए? ग्रौर शादी के लिए बरात में ग्राए हुए वरराजा ने भी किस तरह दीक्षा ली? मजाक में भी दीक्षा ली ग्रौर एक रात्री में केवल-ज्ञान । कोटि....कोटि वार वंदना ।... ग्राखिर समता का साधक ही साधना का फल पाता है । कोध कषाय तो सारी साधना पर पानी फेर देता है ।

#### कोधे क्रोड पूरव ताणुं संयम फल जाय—

कोध कषाय से कितना नुकसान होता है देखिए। जिस तरह एक दिन का बुखार भी ६ महिने की शक्ति को नष्ट कर देता है। बुखार भी ताप है, ग्रौर कोध भी ताप है। ग्रिग्न है। जिस तरह ग्रिग्न सब कुछ जलाकर भस्मसात कर देतो। जो ग्रावे वह सब स्वाहा। वैसे ही कोध को भी ग्रिग्न की उपमा दी है।

## आग उठे जे घर थकी ते पहेलुं घर जाले। जल नो जोग जो निव मले, तो पासे नुंपण जाले।।

मानों किसी घर में श्राग लगी है श्रौर यदि पानी न मिला तो पास का दूसरा घर भी जला देगा। इसी तरह कोधी-कोध को श्राग में जल रहा है श्रौर ऐसे समय में यदि उसे शान्त करने वाला ठंडा करने वाला कोई न मिले तो संभव है श्रास-पास के श्रनेकों को नुकसान पहुंचाएगा। चंडकौशिक सर्प को यदि प्रभु महावीर

न मिले होते तो वह सांपून मालुम स्रौर कितनों को नुकसान पहुं-चाता ? स्रौर कितनों को मारता ! स्रतः महावीर प्रभु मिल गए उन्होंने चंडकौशिक को बुज्भ-बुज्भ के दो शब्दों की वाणी रूपी पानी से शान्त-ठंडा कर दिया। चंडकौशिक के कोध की स्राग सदा के लिए बुभ गई। वह सचमुच बुभ गया। बोध पा गया!

चारित्र-(दीक्षा) लेकर वर्षों तक उसका पालन करके का चारित्र पर्याय इकट्टा करें, इस तरह करते चलें तो एक कोड पूर्व वर्ष का चारित्र पर्याय कितने जन्मों में इकट्ठा होगा?सोचिए? थोडा हिसाब लगाइए । जैसे उदाहरराार्थ ग्राज हमारा ५०-१०० वर्ष का ग्रायुष्य हो ग्रौर उसमें २० वर्ष की ग्रायु के ग्रास-पास भी दीक्षा लें तो लगभग ६०या ८० वर्ष का चारित्र पर्याय इकट्टा हो। इस तरह फिर दूसरे जन्म में, फिर तीसरे जन्म में इस तरह कितने जन्मों में दीक्षा लें तो एक कोड पूर्व का चारित्र इकट्टा हो ? जैसे **ग्रा**पन् १ वर्ष में १ लाख रूपए कमाए दूसरे साल ग्रौर १ लाख रूपए कमाए इस तरह ग्राप सौ वर्ष तक कमाते ही जाग्रो तो १ करोड रूपए कमा सकते हो । परन्तु, सोचिए । ये 🛚 १ करोड रूपए कमाते श्रापको १०० साल लगे। जिन्दगी भर की मेहनत, खुन का पसीना। ग्रौर कितना परिश्रम इतना सब करने के बाद भी यदि म्रापके घर चोरी हो गई, डाकुम्रों ने लूट चला दी तो १ मिनिट में १ घंटे में १ एक करोड रूपए जा भी तो सकते हैं? ग्रवश्य जाएगें। ठिक इसी तरह देखिए एक करोड पूर्व का चारित्र पर्याय ग्रनेक जन्मों में इकट्ठा किया हो " ग्रौर उतना किमती चारित्र पर्याय एक क्षरण के कोध से नष्ट हो जाता है। कोघ रूपी चोर यदि ग्रात्मा के घर में घूस कर ग्रात्म गुर्णों की चोरी करे तो एक क्षरण में सब मिटिया मेट कर दे। सब पानी फेर दे। जैसे १ एक दिन का जबर ६ महीने की शारीरिक शक्ति ले जाता है। उसी तरह यह परि-स्थित बनती है। कितना प्रबल है ? कितना सशक्त शक्तिमान है यह कोघ कषाय। ग्रब यदि इसको नहीं जीतेंगे। जीवन में से नहीं निकालेंगे तो यह कितना नुकसान करेगा? इसकी कोई कल्पना ही नहीं है। कितना भव समार बिगाड देगा? ग्रनेक शास्त्रकार महा पुरूष कोध के नुकसान के विषय में ग्रपनी कलम किस तरह चलाते हैं उसके थोडे नमूने देखिए।—

कोध के कारण कितना नुकशान होता है ?-क्रोध क्या करता है ?

क्रोधः परितापकरः सर्वंस्योद्वेगकारकः क्रोधः । वैरानुषङ्गः जनकः क्रोधः क्रोधः सुगतिहन्ता ॥

परिताप-संताप-पीडा-दु:ख। स्राग की तरह जलना। कोध संताप कराता है। चारों तरफ से जलाता है स्रतः परिताप कराता है। दाहज्वर की तरह कोध की स्थिति है। सभी को उद्वेग कराने वाला कोध है। घर में कोघ एक व्यक्ति करे लेकिन उद्वेग सभी को होता है। सभी भय उत्पन्न कराता है। कोध वैर की परंपरा खड़ी कर देता है स्रौर यही कोध सद्गति का नाश करता है। सुगति स्थित् मोक्ष का भी घातक कोध है। शास्त्रों में जिनके नाम स्राए हैं ऐसे सूभूम चक्रवर्ती स्रौर परशुराम जैसे ने स्रपने कोध के कारगा

सारी घरती पर हाहाकार मचा दिया था। "घरणी परशूरामे, कोघे नक्षत्री कीघी" घरणी सुभूमराये कोघे निब्रह्मी कींघी" परशु-राम ने अपने प्रचंड कोध से सारी घरती नक्षत्री कर दी अर्थात् सभी क्षत्रीयों को खतम कर दिया। सारी क्षत्रीय जात को समाप्त करके धरती को पानी की अपेक्षा खून से लथपथ कर दी। और उसी तरह सुभूम जैसे चक्रवर्ती ने सारी धरती को निब्रह्मी—ब्राह्मण रहित बना दी। समस्त ब्राह्मणों को कतल करके उनको मौत के घाट उतारकर खून को नदीयां बहा दी। ऐसे नराधमों ने अपने व्यक्तिगत कोध के कारण, या किसी १ व्यक्ति के कोध के निमित्त समस्त जाति को ही नष्ट कर दी। आखर इतना भयंकर कोध करने के कारण, इनकी क्या सद्गति संभव है ? नहीं कभी नहीं। चक्रवर्ती होने मात्र से क्या हो जाता है ? आखर मरकर सातवीं नरक में गया। अब वहां ३३ सागरोपम के लम्बे काल असंख्य वर्षों तक का दु:ख सहन करने के सिवाय और कोई विकल्प ही नहीं है।

कोधो नाशयते बुद्धिमात्मानं च कुलं धनम् । धर्मनाशो भवेत् कोपात् तस्मात् तं परिवर्जयेत् ।।

कौध बुद्धि का नाश करता है। स्रापना खुद का भी स्रौर कुल तथा धन का भी नाश करता है। साथ में घर्म का भी नाश कोध से होता है। इसीलिए कोध का त्याग करना ही चाहिए। इस श्लोक में कितना नुकशान बताया गया है। "कोहो पीइ प्रगासेइ" कोध प्रीति प्रेम का नाश करता है। कोध किसी के भी घर में जाकर खडा रहे। चाहे वह साधु-संत, गुरू शिष्य के बीच हो या चाहे बाप-बेटे, मां-बेटी, सासु- बहु, या पित-पत्नी किसी के भी बीच में जाकर खड़ा रहे तो समक्ष लीजिए वहां पर प्रीति-प्रेम के संबंध को पहले तोड़ता है। कोध हमेशा ही कैची का काम करता है। एक के दो करना। घर तोड़ना, संबंध तोड़ना। यह इसका कार्य है। कोध ने कहीं भी सूई का जोड़ने का काम कभो भी नहीं किया है। यही इसका सबसे बड़ा दोष है। एक दिन एक थाली में साथ बैठ-कर भोजन करने वाले सगे भाई क्यों एक दिन ग्रन्थ होकर रहते हैं? ऐसा भी दिन ग्राजाता है कि एक दूसरे का मुंह भी देखना पसंद नहीं करते। कभी कभी तो जिन्दगी भर एक दूसरे से नहीं बोलते। ऐसा क्यों होता है? सामान्य कोध के कारण दोनों के बीच में कुछ बोल-चाल से ऐसी बाजी बिगड गई कि एक दूसरे के शब्द कई बार बरसों तक दिमाग में घूमते हैं। कोध भयकर दाह पैदा करता है। कहते हैं—

उत्पद्यमानः प्रथमं दहत्येव स्वमाश्रयम् । क्रोधः कृशानुवत् पश्चादन्यं दहति वा न वा ।।

कभी भी कोई भी छोटा-बड़ा निमित्त पाते ही कोध उत्पन्न होकर पहले तो ग्रपने ही ग्राश्रय स्थान को जिसमें वह स्वयं रहता है उसको जलाता है। ग्राश्रय स्थान रुप शरीर में रहता है उस शरीर को ही पहले जलाता है। शरीर जलने लगता है या ग्रपना घर जलने लगता है। बाद में ग्रप्नि की तरह दूसरे को जलाए या चाहेन भी जलाए लेकिन ग्रपने ग्रापको ता जरुर जलाएगा। यदि सामने वाला क्षमाशीय समता का साधक होगा तो उसको नहीं भी जला पाएगा लेकिन अपने आपको तो अवश्य जलाएगा। जैसे गीले वृक्ष को वनदाह भी नहीं जला पाता उसी तरह म वर्ष कम ऐसे पूर्वकोटि वर्ष तक चारित्र को पालने वाले साधक की संयम साधना को भी जैसे आग रुई को जलाती है उस तरह जलाकर क्षण में भस्म कर देता है। ऐसा कोध अग्नि से भी ज्यादा प्रज्वलनशील है।

अतिशय पूण्य के संचय से संचित किया हुआ समतारुपी जल कोधरुपी विष की एक बूद के स्पर्श मात्र से अपेय हो जाता है। जैसे रसोइघर का धूँ ग्रा च। रों तरफ घर के रंग को काला कर देता है ।वैसे ही क्रोधाग्नि का धुँग्रा भी सज्जन के सेंकडों गुगों पर कालीमा लगा देता है। स्रर्थात् स्रनेक गुरग होने पर भी कोध करने का एक छोटा सा दुर्गु ए। भी सेंकडों गुर्गों को ढांककर कालिमा लगा देता है कई बार भ्रनेक गुरा संपन्न भ्रच्छे भ्रच्छे सज्जन-सद्-भागी भी थोड़े से कोधी स्वभाव के कारण गिर जाते हैं। नोकरी से हटा दिए जाते हैं। भागीदारी टूट जाती है यहां तक कि चारित्र जैसा किमती रत्न भी हाथ में से चला जाता है। कोध कई बार ग्रच्छे-ग्रच्छे के वैराग्य को नष्ट कर देता है ग्रौर संसार में खिच लाता है। कार्यसिद्धि कभी कभी हाथवंत दिखाते हुए भी क्षिणिक कोघ सिद्धिको नष्ट कर देता है। सिद्धि हाथ ताली देकर चली जाती है। लक्ष्मी लपडाक मारकर भग जाती है इस तरह सेंकडों दोष कोध के हैं।

क्रोध से तप भी नाश हो जाता है—

हरत्येकदिनेनैव, तेजः षाण्मासिकं ज्वरः । क्रोधः पुनः क्षणेनापि, पूर्व कोट्याजित तपः ।।

ताप (ज्वर-बुखार) तो एक दिन में छ महीने के सारी शक्ति को नष्ट करता है लेकिन इससे भी ज्यादा प्रबल कोध तो पूर्वकोड वर्ष के किए हुए तप को नष्ट कर देता है। तप करना कोई ग्रासान काम नहीं है। ग्रसह्य क्षुधा को सहन करना कोई खेल नहीं है। फिर ऐसे ग्रसह्य को भी तपस्वी सहन कर लेता है लेकिन ग्रफसोस इस बात का है कि ... तपस्वी इतनी क्षुघा सहन करते हुए भी किसी के दो शब्द को सहन नहीं कर सकता स्त्रौर बाजी बिगड जाती है। सारी तपश्चर्या पर पानी फिर जाता है। इतना ही नहीं तपस्वी जब क्रोध करता है तब महा भ्रनर्थ कर देता है। जैसा कि द्वैपाय-नऋषि के जीवन में हुग्रा ।—द्वैपायनऋषि पर्वतमाला में तप्रश्चर्या करते हुए ध्यान मग्न थे। ऐसी साधना में शांब-प्रद्युम्न ने नशे में उनकी मजाक की। उन्हें कुछ सताया। ऋषि कोपायमान हो गए। ग्रौर उनके कोध का नतीजा श्राया कि द्वैपायन ऋषि ने कोधाग्नि में स्वयं जलते हुए सारी द्वारिका नगरी का दहन किया। प्रजा सहित सारी द्वारका जला कर भस्म करदी । इतना ही नहीं यादव कूल का नाश कर दिया। जगत में कोघ की कोई सीमा ही नहीं होती ! जगत में जन्मान्ध, घनान्ध, मदान्ध, कामान्ध ग्रादि ग्रन्ध के अनेक प्रकार है उनमें कोधान्ध भी एक प्रकार गिना जाता है। क्यों कि को घी भी ग्रन्थे की तरह ग्रागे पीछे कुछ भी नहीं देखता ! विचारहोन, विनयहोन, विवेकहोन, दृष्टीहीन भी बन जाता है। न तो तप में कोध करें श्रौर न ही कोध करके तप करें। दोनों निष्फल जाते हैं। स्राखिर कोधादि कषायों के द्वारा जिन कर्मों का

बंध हुम्रा है उनके क्षय के लिए तो तप किया जाता है, ग्रौर फिर यदि तप करके भी कोध करते हैं तो ग्रौर नए कर्मों का बंध होगा! फिर दूध उबालें फिर पानी डालें, फिर दूध उबालें फिर पानी डालें जाय तो क्या फायदा! यह तो मूर्खता का प्रदर्शन होगा। इसी तरह कोध करके नाराज होकर गुस्से में तप करें, ग्रौर फिर तप में कोध करें, फिर तप करें फिर कोध करें तो इसका तो ग्रन्त ही कहां हो? तपस्वी भी कोध करके सब हार जाता है।

# तप करके वैर के नियाणे-

"क्रोधो वैरस्य कारणम्" कई बार कोध का यदि शमन न हो तो कोध वैर परंपरा को भी बढा देता है। इसी वैर की परंपरा का कारणा कोध को कहा गया है। ग्राग्निशमी तापस मासक्षमणा के उपर मासक्षमणा (एक-एक महिने के उपवास) करता था लेकिन तीन बार पारणा न होने के कारणा भयंकर गुस्सा ग्राया। गुस्सा रूका नहीं। क्षमा भाव नहीं जगे। ग्रौर गुणसेन के प्रति ऐसे द्वेष की गांठ बंध गई की जनम जनम "इसके मारने वाला तो मैं ही बनु ऐसा घोर नियाणा कर लिया तप को भी घो दिया। ग्रौर जनम भो बिगाडा। तथा ग्रागे के भवों में गुणसेन की ग्रात्मा को बार—बार मारने का घोर पाप करके बार—बार नरक में जाता रहा। संसार बिगड गया!

उसी तरह कमठ ने भी ग्रयने ही सगे छोटे भाई मरूभूति पर भयंकर कोघ करके पत्थर उठाकर सिर पर पटक कर सिर फोड़ कर मार ढाला । श्रौर घोर नियागा किया कि—"जनम " जनम इसको मारने वाला तो मैं ही बनुँ"! वही हुग्रा । दस-दस भव की वैर परंपरा चलो । श्रौर सभी भवों में कमठ मरूभूति को ग्रात्मा को मारता ही रहा । मारकर महापाप उपार्जन करता हुग्रा बार-बार नरक में जाता रहा । श्रन्त में मरूभूति दसवें भव में पार्श्वनाथ बनकर मोक्ष में गए । श्रौर कमठ ग्राज भी संसार में परिश्रमगा कर रहा है ।

विश्वभूति राजकुमार जो कि भगवान महावीर का ही जीव १६ वें जन्म में "मासक्षमण की तपश्चर्या करके भी विशाखानदी पर कोध करता है, ग्रौर नियाणा बांधा कि—''ग्रगले जन्म में भी इसे मारने वाला तो मैं ही बनुं" ग्राखिर वैसा ही हुग्रा! ग्रौर १८ वें जन्म में त्रिपृष्ठ वासुदेव बनकर ग्राखिर सिंह को फाड के मार गिराया। कई कर्म बांधकर "१६ वे जन्म में वे सातवीं नरक में गए कोध १ मिनिट का, एक क्षरण का "ग्रौर सजा कितने वर्षों की ? कितने जन्मों की ? सोचिए ? ऐसे कोध से क्या फायदा ?

# तप्रचर्या में कोध का परिणाम? और समता का फल-

कुरगडु मुनि शारीरिक क्षीरगता के कारण तप नहीं कर सकते थे। ग्रौर थौडा सा भी ग्राहार मिला कि वे उतने में हीं संतोष मान कर चला लेते थे। यद्यपि ग्राहार की लोलुपता नहीं थी फिर भी ग्रशक्ति थी। कूर ग्रौर गडु चावल ग्रौर कोई ऐसा विशेष खाद्य पदार्थ के कारण कूरगडु उनका नाम पड गया था। साथी ग्रन्य मुनिगण मासक्षमण की तपश्चर्या करते थे। लेकिन कषाय की मात्रा भी अधिक थी में बूरगडु मुनि हमेशा ही गोचरी लेने जाते थे और लाकर साथों तपस्त्री मुनिग्नों को दिखाते थे। ग्राहार देखते हुए तपस्त्री मुनिग्नों को बड़ा गुस्सा ग्राता था ग्रीर डांटते थे ग्रेर ! रोज.... रोज क्या खा... खा... करते हो ? ग्राज के कोडे। खाने में ही रह जाग्रोगे। इतने कटु शब्द सुनकर भी खुब समता में रहते हुए कूरगडु मुनि तपस्त्री श्रों को कन्दना करते हुए ग्रुमोदना करते थे। ग्रीर ग्रपनी तप की ग्रशक्ती पर पश्चाताप के साथ बेर-बेर जितने बड़े ग्रांसू बहाते थे!

एक बार तो तपस्वी मुनिय्रों को गोचरी (स्राहार-पानी) दिखाने गए.... तो उनको इतना कोध स्राया कि उन्होंने उसके पात्र में थूक दिया। फिर भी समता के उपासक मुनि उस ग्राहार को लेकर ग्रन्दर एकान्त में गए। ग्रीर ग्रात्मा को समभाते हुए खाने बैठे। हे जीव तु! ग्राज घन्य बन गया है। कृतार्थ-कृतपुण्य बन गया है,। तपस्वीग्रों की लब्धि तूम मिल गई है। हे प्रभु! मेरे भी तप के ग्रन्तराय कर्म तूटे इस भावना से जैसे ही पहला कवल तपस्वीयों के थूके हुए कफ का खाया कि क्षपक श्रेशा में पश्चाताप की धारा में चढे हुए कूरगड़ मुनि के घाती कर्मों का क्षय हुग्रा... ग्रीर ग्रनन्त-केवलज्ञान प्रगट हुग्रा। सर्वज्ञ-केवली बने। देव-देवीयां ग्राए। ऐसे समय में देव-देवीयों को ग्रन्दर कूरगडु मुनि के पास जाते हुए देखकर ग्राश्चर्य हुग्रा। ग्राकोश भी हुग्रा! ग्ररे! मास-क्षमगा के तपस्वी तो हम हैं ग्रीर ये देव-देवीयाँ उस रोज खाने वाले के पास क्यों जाते हैं?.... ग्रन्त में देव-देवीयों ने कहा...

महाराज केवली की ग्राशातना मत कीजिए !... समता रिखए !
... इन शब्दों ने मासक्षमएं के तपस्वीग्रों की ग्रात्मा को जगा दी !
ग्रीर वे तपस्वीगएं केवली मुनि से क्षमा याचना करने लगे । ग्रपने
कोध के ग्रपराध को खमाने लगे ।.... वे भी पश्चाताप की घारा में
चढे ग्रीर ग्रन्त में उन्हें भी केवलज्ञान प्राप्त हुग्रा । वे भी केवली
बने ! ग्राखिर क्षमा-समता के बिना कोई विकल्प ही नहीं है । ग्रन्त
में तो क्षमा की,समता की ही दिशा पकड़नी पड़ेगी । देरी से बाजी
बिगाडकर पकड़ने की ग्रपेक्षा क्यों न ग्राज ही पहले से समता-क्षमा
को दिशा पकड़ी जाय । कीचड़ में पर खराब करने के बाद पैर
घोने का ग्रपेक्षा पहले हो पर धोने से थोड़े पानी से काम हो
जाएगा। थोड़े समय में पैर घो सकेंगे। फिर ज्यादा तकलीफ पड़ेगी।

# क्रोधी निर्दय-क्रूर बनता जाता है—

जिस तरह एक व्यसनी मनुष्य एक दिन शराब पीने के बाद थोडो-थोडो प्रतिदिन पीने से पीने की ग्रादत बनाता है, उसी तरह कोधादि कषाय भी बार-बार करने की ग्रादत गिर जाती है। फिर मनुष्य कोध का भी व्यसनी बन जाता है। स्वभाव में ऐसा चिडचिडापन ग्रा जाता है कि वह सीधी-सादी बात भी कोध की ग्रदा से करेगा। सामान्य बात भी कोध के ढंग से करता हैं। क्योंकि मानसिक वृत्ति में तामसिकता का प्रमाण ज्यादा बढाया है। वह ज्यादा तेज मिचि, ज्यादा तेज कडक चाय ग्रौर ग्रत्यन्त जलद-तेज उष्ण पदार्थों का हो सेवन करता है। इससे भी मान-सिक वृत्ति तामसिक बन जाती है। इससे उसके शब्दों में वेधकता

श्राती है। तलवार के जैसी धारदार भाषा बोलने लगता है । जिसके सुनते ही सुनने वाले के कर्लिजे के दो टुकडे हो जाय! जिस तरह बार-बार शराब पीने वाला शराबी नशे में ही रहता है। बोले तो भी नशे में ही, श्रौर चले तो भी लडखडाता हुआ नशे में ही चलता है। उसी तरह तीव्र कोधी ... कोध के ग्रावेश में ही लम्बे समय तक रहता है, यद्यपि कोध करना बंद भी हो गया! ... जिसके प्रति कोध करता था वह मनुष्य चला भी गया तो भी यह तो मन ही मन विचारों के प्रवाह में कोघ की मात्रा को बढाता ही रहता है। जब ऐसी अवस्था में कोध की लेक्या अत्यन्त कूर बन जाती है तो वह ऋूर कृष्णा लेश्या मरने–मारने के विचारों पर ग्रा जाता है। ऋोघ की ग्रन्ध दशामें कुछ भी पतानहीं चलता। विचार-शक्ति ग्रौर बुद्धि, तथा विवेक शक्ति कुण्ठित हो जाती है। परि-गाम स्वरूप हाथ में जो भी शस्त्रादि ग्राया उससे प्रहार करके, वार करके सामने वाले को मार भी डालता है। खून कर देता है। यही को घुकी ग्रन्तिम ग्रवस्था है। शराबी का नशा उतरने के बाद उसे कुछ अच्छे-बूरे का विचार ग्राता है। ठिक उसी तरह क्रोधी का स्रावेश शान्त होने के बाद कभी उसे स्रपने किये हुए कुकार्य पर बोले हुए ग्रशुभ शब्दों पर विचार म्राता होगा ! फिर ग्रफ-सोस होता होगा कि ग्ररे "रे" मैंने यह क्या कर दिया ? ग्ररे " रे....यह क्या कर डाला ! कई बार कोधी-कोध में बेटे को उपर से फैंक देता है। गुस्से-गुस्से में पत्नी को जला देता है, किसी का खुन भी कर बैठता है। कभी कभी सगे संबंधी, ब्यापार में भी ग्रपने ....

ग्राहक ग्रादि को कहीं भी एसा खराब काम वह कर बैठता है।

ग्रीर परिएगाम स्वरूप जिन्दगी भर उसे दुःखी होना पडता है।

ग्रीध तो १-२ मिनिट, १-२ घंटे या १-२ दिन का होता है ग्रीर ऐसे ग्रावेश में बिना विचारे कुछ कर बैठने के बाद जब पकड़ा जाता है, या तो खून के ग्रारोपसर पकड़ा जाय, या-ऐसे कोई ग्रपराध में पकड़ा जाने के बाद वर्षों की सजा, जिन्दगी भर की काले पानी की सजा होती है तब सिर पीट-पीट कर रोते रहना पडता है। इसलिए पहले ही समभकर चलें तो ही लाभ है। कोंघ ज्यादा करते ही रहने की ग्रादत बनाना सर्वथा हितावह नहीं है। नितान्त नुकशान कारक है। कोंघ करते रहने से स्वभान में निर्द-यता, कूरता ग्राती है। मानव मन निर्दय-कूर बनता जाता है। फिर वह घातक हिंसक बनता जाता है।

### क्रोध पर जमाने की असर-

स्रोज से सौ साल पहले, कोई तो ५० साल पहले की बात करते हैं कि हमारे बाप—दादा के समय में लोग इतने सरल—ग्रौर शान्त प्रकृति के थे कि थोडी—सी, छोटी—सी भूल में भी क्षमा मांगते थे। उसके पैर पडकर—हाथ जोडकर माफी मांग लेते थे स्त्र रहे भाई भूल हो गई ग्रापको मेरा पैर लग गया! इस तरह ज्यादा सभ्यता का काल था। ज्यादा समता—शांति का काल था! लोग पाप भीरू ग्रौर धर्म श्रद्धालु ग्रधिक थे। पाप से डरते थे। ग्राहारादि भी इतने ज्यादा तामसिक नहीं थे। सात्विकता ज्यादा थो। ग्रतः सत्वशाली मनुष्य खान—पान ग्रादि में भी सात्विकता का ध्यान रखता था। ग्रौर ग्राज जमाना बदल गया है। जीवन

में से, खानपान में से सात्विकता नष्ट होती जा रही है। सिनेमा, सिकता की पक्कड जमा दी है। परिगाम स्वरूप उपर से दिखावा इतना ज्यादा बढा दिया है कि मानों आज के राजा तो यही है। पुरन्तु कपडों के भपके में, कृत्रिम सौंदर्य प्रसाधनों श्रादि से क्या मनुष्य में समता म्रादि के गुरा थोडी ही म्राएंगे? भूतकाल का वह जमाना बीत गया जबिक गुर्गो को ग्रग्निमता दी जाती थी, गुरा देखे जाते थे। ग्रौर ग्राज गुरा नहीं देखे जाते चमडी का रूप पैसा, श्रीर भभका-ठाटबाट देखा जाता है। बस सबकुछ पैसे की मेजर-पट्टी से मापा जाता है। ग्रतः ग्राज के इस काल में भले ही ग्राप कहीए मनुष्य ज्यादा सुखी बना है। ज्यादा पैसा बढा है। विज्ञान-युग की साधन सामग्रीयाँ खुब बढी है। सुख के साधन आज अत्यधिक बढे है! लेकिन क्षमा की जिए सब कुछ बढने के बावजुद भी मैं कहता हुं कि "सहनशीलता का प्रमारा घटा है। गुर्गों का प्रमार्ग घट्टा है । सात्विकता तो समाप्तिके किनारे पर है । क्षमादि भाव कम हुए हैं। पाप भीरूता, धर्म श्रद्धा का स्तर काफी नीचे श्रागया है। ग्रपराध बढे है। तामसिकता ग्राज ज्यादा बढी है। इस तरह अनेक दूषगा ही बढे है। कौन सा अच्छा काल आया है। श्राज सामान्य बात में लोग खून करते है। दस पेसे के लिए खून। दो शब्द सहन नहीं हुए कि म्रात्म हत्या ! इस तरह चारों तरफ से विचार करने पर भी इस जमाने में गुर्गों की स्रपेक्षा दोष ही ज्यादा दिखाई देते हैं। स्राज कोध कषाय भी लोगों में काफी ज्यादा दिखाई देता है-समता-क्षमा तो नामशेष रह गई है।

# क्रोधादि चारों कषायों के ४ भेद और उनका फल-स्वरुप-

|       |               | अनन्तानुबंधी     | अप्रत्याख्यानीय     | प्रत्यास्यानीय                                  | संज्वलन            |
|-------|---------------|------------------|---------------------|-------------------------------------------------|--------------------|
|       | काल मर्यादा → | आजीवन            | व<br>ठ<br>४         | ४ मास                                           | १५ दिन             |
|       | मति बंध →     | नरक गति बंधक     | तियंच गति बंधक      | मनुष्य गति बंधक                                 | देव गति बंधक       |
|       | मुण घात →     | सम्यक्त्वगुणनाशक | देशविरतिगुणरोधक     | देशविरतिगुणरोधक सर्वविरतीगुणरोधक वीतरागतागुणरो० | बोतरागतागुणरो०     |
| [ પ્ર | प्रतिक्रमण →  | ×                | संबत्सरो प्रतिक्रमण | मातुमसिकिप्रतिक.                                | पाक्षिक प्रतिक्रमण |
| ۱۹]   | क्रोध की उपमा | पर्वत को रेखा    | जमीन की रेखा        | रेती में रेखा                                   | पानी में रेखा      |
|       |               |                  |                     |                                                 |                    |

बताया गया है । कोध-मान-माया-लोभ इन चारों कषायों के चार-चार भेद इस तरह १६ भेद योगशास्त्र के बलोकों में स्रौर इस कोष्ठक से कोधादि कषायों के मुख्य ४ भेदों का स्वरुप होते हैं । (१) म्रननतानुबंघी, (२) म्रप्रत्याख्यानीय, ॣ्र३) प्रत्याख्यानीय, (४) संज्वलन । ग्रहां कोघ का विषय चल रहा है इसजिए मुख्य रुष से कोध के विषय में विचार करें। (१) क्रोध के ४ मेदों का स्वरुप — स्युः कषायाः क्रोध-मान-माया-लौभाः शरीरीणाम् । चतुर्विधास्ते प्रत्येकं, भेदैः संज्वलनादिभिः ।। पक्षं संज्वलनः प्रत्याख्यानो मासचतुष्टयम् । अप्रत्याख्यानको वर्षं, जन्मानन्तानुबन्धकः ।। वीतराग-यति-श्राद्ध-सम्यग् दृष्टित्व घातकाः । ते देवत्व-मनुष्यत्व-तिर्यक्त्व-नरकप्रदाः ।।

# अनन्तानुबंधी क्रोध-

जिसका जल्दी ग्रन्त नही है ऐसा क्रोध ग्रनन्तानुबंधी कोध कहलाता है यह ग्राजीवन रहता है। ग्रीर ग्रागे जन्म जन्मान्तरों में भी रहता है। ग्रनन्तानुबंधी कर्म बांधने वाला कषाय मिथ्यात्व सहित होने के कारण ग्रनन्त भवों तक परंपरा चलती है। किसी भी निमित्त से एक बार क्रोध कषाय उत्पन्न हुन्ना न्नौर फिर मिटा ही नहीं वह जन्म भर रहा.... श्रौर वैर की परंपरा खडी करके श्रागामी जन्मों में भी साथ में स्राया तो वह स्रनन्तानुबंधी कोध कषाय है। इसके फलस्वरुपः नरक गति मिलती है। यह सम्यक्तव के गुरा का घातक है। रोघक है। जब तक यह अन्तानुबंघी कोघ आत्मा में सत्ता में पडा होगा वहां तक देव-गुरु-धर्म-तत्व पर श्रद्धा नहीं होगी । सम्य-क्तव नहीं होगा। ऐसे कषाय के लिए कोई प्रतिक्रमण नहीं है। ऐसा कषाई म्रादमी कभी क्षमा नहीं मांगता। उपमा के लिए दृष्टान्त चित्र में देखिए पर्वत के बीच तिराड पड जाए। किसी भूकंपवश ... पहाड के बीच तिराड रेखा कभी भी हजारों साल के बाद भी वापिस मिलती नहीं है। ऐसा यह ग्रनन्तानुबंधी कोध कषाय है जो जन्म भर में क्षमा नहीं माँगता। एक होके नहीं मिलते। श्रौर श्रागे के जन्मों में भी वैर की परंपरा चलती है। जैसे कमठ, श्राग्निशमी का कोघ ऐसा था।

- (२) अप्रत्याख्यानीय १ वर्ष के काल तक टिकने वाले कोध को अप्रत्याख्यानीय कोध कहते हैं। यह भी अच्छा नहीं है। फिर भी १ वर्ष की अविधि है। इसके नाश के लिए १ वर्ष के अन्त में सांवत्सिरिक प्रतिक्रमण रखा है। संवत्सर अर्थात् वर्ष। वर्ष के अन्त में भी सांवत्सिरिक प्रतिक्रमण करके परस्पर क्षमापना (मिच्छामिदुक्कडं) कर के इस कषाय की समाप्ति करते हैं। और १ वर्ष में भी न करें तो यह कषाय तिर्यंच पशु पक्षी की गिति में ले जाता है। यह कोध देश विरतिपने को श्रावकपने को आते रोकता है। इसे जमीन की तड की उपमा दी गई है। हल चलाने से जमोन जो फट जाती है वह कब एक होगी ? वर्ष में १ बार भी जब बारिश आएगी तब पानी से एक हो जाएगी। अर्थात् यह कषाय साल में एक बार तो शान्त हो ही जाता है।
- (३) प्रत्याख्यानीय ४ महिने के काल तक टिकने वाला कोध कषाय प्रत्याख्यानीय कहलाता है। जैसे बच्चे समुद्री किनारे या श्रीर कहीं रेती में श्रंगुली से रेखा खिचकर कुछ चित्रादि बनाकर खेलते हैं। वह रेखा चाहे कितनो भी गहरी क्यों न हो फिर भी समुद्र की एक लहर स्राते ही उसे मिटा देगी। हवा का भोका रेती को उडा ले जाएगा ग्रीर रेती की भेदक रेखा मिट जाएगी! वैसा ही यह कोध है। यह ४ महिने की स्रवधि का है। इसको



मिटाने के लिए चौमास -चातुर्मासिक प्रतिक्रमण की व्यवस्था है। ग्रीर यह भी न करें तो यह कोध ग्रागे के कोध के घर में चला जाएगा। यहां तक मनुष्य गित सुलभ है। यह कषाय चारित्र गुण का घातक है। सर्वविरति-साधुपने को ग्राते रोकता है। ग्रात्मा छट्टे गुणस्थानक पर नहीं जा सकती।

(४) संज्वलन क्रोध कषाय— सबसे कम काल प्रविध वाला यह अंतिम चौथा भेद है। उत्कृष्ट काल ग्रविध इसकी सिर्फ १५ दिन की है। ग्रौर कम से कम तो क्षरा मात्र की है। जैसे कोई लकडी से पानो में रेखा खिंचते हुए चित्र बनाए तो वह कैसे बने ? इधर

खिंचते जाइए ग्रौर उधर पानी वापिस मिलता जाएँगा ! वैसा यह संज्वलन कषाय है। एक क्षरण में कोध ग्राया सही ... लेकिन १-२ मिनिट में क्षमा मांगकर पश्चाताप से शुद्धि कर ली। प्रसन्नचंद्र राजर्षी को कोध ग्राया सही लेकिन.... १ क्षरण में बाजी पलट दी ... तो नरक में जाने से बच गए। ग्रोर कर्म खपाते हुए केवल— ज्ञान तक पहुंच गए! फिर भी लम्बी काल ग्रवधि १५ दिन की रखी है। पाक्षिक (१५)दिन के ग्रन्त में भी प्रतिक्रमण करने से क्षमापना से यह कषाय हट जाता है। यहां तक देवगित मिलती है। यह थोडा पतला भी कषाय वीतरागता—यथाख्यात चारित्र प्राप्ति में बाधक बनता है।

कोध को सांप की उपमा दी है— चित्र में उपर सांप का चित्र बनाया गया है कोध को सांप की उपमा दी है। सांप ग्रपनी फेएा चढाकर गुस्से से काटता है। उसमें विष है। विष की ग्रसर से मनुष्य मर जाता है। सोचिए ! सांप के शरीर में तो सिर्फ दांत की दाढा के नीचे ही विष की थैली है।यह जानकर सपेरा वाले विष की थैली निकाल कर फेंक देते हैं। फिर भले ही सांप को गले में लेकर फिरो कोई हरकत नहीं उसी तरह मनुष्य में देखिए। मनुष्य के शरीर में विष है ? नहीं। कोई विष की थेली हैं? नहीं। फिर भी ग्रापने सुना होगा कि ग्रफीका में एक लडका सांप को काटता है ग्रीर सांप मर जाता है। बड़े ग्राश्चर्य की बात है। सांप काटे ग्रीर लडका मरे तो ग्राश्चर्य नहीं है। परन्तु लडका काटे ग्रीर सांप मर जाय तो कितना बड़ा ग्राश्चर्य ! मनुष्य के शरीर में कोध ही

विष है। सांप काटे तो मनुष्य मरे परन्तु मनुष्य सिर्फ दो शब्द बोल दे तो भी सामने वाला मर जाता है। ऐसे अनेक प्रसंग संसार में बने है। क्रोध विषरुप है। क्रोध के आवेश में निकलते शब्द विप-वत् असर पहुंचाते है। तीव्र क्रोध कषाय की गति के कारण नरक में न भी जावे तो हिंसक पशु-पक्षी-सांप-सिंहादि के जन्म होते है।

क्रोध कषायोत्पत्ति के निमित्त कारण—ुसारा संसार र्निमित्तों से भरा पड़ा है । कदम–कदम पर क्रोध हो सके ऐसे निमित्त भरे पड़े हैं। किसी को भी जब भी क्रोध ग्राता है तब कृछ न कुछ निमित्त कारए। बनता है । ग्रौर बिना निमित्त के तो मान-सिक कोध, वैचारिक कोध– स्वप्न कोध रहता है । कईयों का बडप्पन में मान-सत्ता के क्षेत्र में ग्रपमान होने से क्रोध भडकता है । कईयों को काम–वासना की ग्रतृप्त इच्छा के कारएा क्रोध होता है । कई लोग ग्रपनी घारणानुसार इच्छःनुसार कार्य न होने पर कोध करते हैं। गाली देने ग्रादि के कारएा भी कोध जगता जागृत होता है । मानसिक ग्रस्वस्थता के कारण क्रोध भडकता है। शारीरिक ग्रशक्त ग्रौर मानसिक ग्रस्वस्थ मनुष्यों में क्रोध जल्दी भडकता है। बार-बार-बात-बात में क्रोध ग्रा जाता है। फिर स्वभाव चिडचिडा हो जाता है। ऐसा चिडचिडापनवाला स्वभाव भी बार-बार कोध को भडकाता है। मानसिक तनाव की व्यग्र स्थिति में भी कोध की संभावना जल्दी बढती है। महा-भारत में कहा है— ''क्रोधात् भवति संमोहः संमोहात् स्मृतिभ्रमः।

स्मृति विभ्रमात् बुद्धिनाशः. बुद्धिनाशात् प्रराश्यितं ने से संमोह, संमोह से स्मृति का भ्रम, श्रौर इससे बुद्धि का नाश भी होता है। कोध कषाय को कैसे जीतें?—

समता की एक मात्र साधना ही कोध को जीतने में समर्थ है। "उवसमेण हणे कोहं" क्षमा के (उपशान्त) समभाव से कोध जीता जा सकता है। दमदंत मुनि जंगल में काउस्सग्ग ध्यान में खड़े थे कौरवौं ने ग्राकर गाली दी-पत्थर-ढेले मारे प्रहार किया ग्रौर पांडवोने स्तुति की "वंदना की फिर भी मुनि शान्त रहे। ग्रात्मा को समभा लिया। हे जीव! इस गाली से तेरा कुछ भी बिगडने वाला नहीं है। देता है देने दो – हमें तो ऐसा सोचना चाहिए कि— ददतुददतु गाली गांलिमन्तो भवन्तो, वयिमह तदभावाद्गालि दाँ में इस्थिः जगति विदितमेतद्दीयते विद्यमानं, न तु शशकविषाणं को इपि कस्मै ददाति

श्रापको जितनी गाली देनी हो उतनी दीजिए दीजिए! क्योंकि ग्राप गाली वाले हो, गाली देने में समर्थ हो, मैं तो गाली देने में समर्थ हो, मैं तो गाली देने में ग्रसमर्थ हूं। हां ठीक कहा है जिसके पास जो होता है वही वह देता है। न हो तो कहां से दे? खरगोश के पास सिंग नहीं है तो कहां से दे? इस तरह गाली सुनकर मन को समभा लेना चिहए! सहनशीलता बढानी चाहिए। जगत में सभी जीव कर्माधीन है। कर्मग्रस्त है। उसके गाली देने से उसे ही कर्म बंधेगे। मैं तो गधा वन नहीं सकता। ग्ररे कोई श्राप भी दे तो भी समता रखें!

—हम सब कषायों से सुक्त हो ऐसी शुभेच्छा— 5 । कषाय मुक्तिः किल मुक्तिरेव ।। 55 श्री अजितनाथ जैन धर्मशाला-मालदास स्ट्रीट-उदयपुर में नवयुवकों



कें लिए श्रो संब की तरफ से श्रायोजित
—चातुर्मोसिक २० रिववारीय—
श्रो महावोर जैन शिक्षण शिविर
के अंतर्गत
प. पू. मुनिराज श्रो अरूणविजयजी
महाराज के सार्वजनिक व्याख्यानों की
रिववारीय सिचत्र व्याख्यानमाला
याय की सजा शारी

-की प्रस्तुत नौंबी प्रवचन पुस्तिका-प पू. तपस्वीनि साध्वोजी श्री सुदर्शनाश्रीजी महाराज के समवसरण तप की ग्राराधना के उपलक्ष में



एवं
सौभाग्यवती पवनकुमारी
मनोहर सिंहजी गन्ना के ह उपवास
की तपश्चर्या के उपलक्ष में
मडगांव-जालोर (मारवाड) के निवाशी
ठाकूर श्रीमाल पीरचंद जी
सूरजमलजी कोठारी
के उदार सौजन्य एवं शुभ कामनाश्रों से

श्री उदयपुर जैन श्वेतांबर मूर्तिपूजक श्री संघ ने

— 💃 छपवाकर प्रसिद्ध की है। 💃

मुद्रक : ऋषभ मुद्रणालय, धानमण्डी, उदयपुर (राज०)