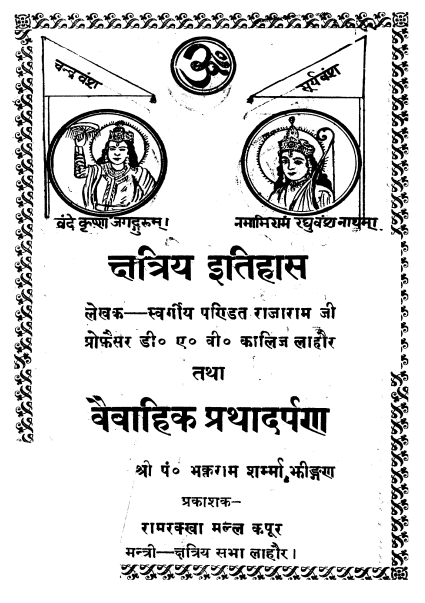
# क्षत्रिय इतिहास तथा वैवाहिक प्रथादर्पगा

रामरक्ला मल्ल कपूर

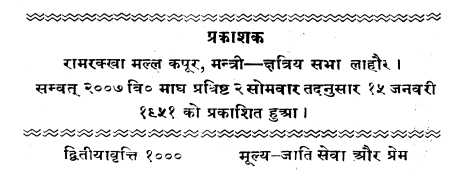
प्रकाशकः---



Ac. Gunratnasuri MS



सर्वाधिकार सुरचित है।



#### मुद्रक----भक्तराम शम्मी

चमन प्रिन्टिंग प्रेस गली कौत वाली पहाड़ गंज देहली।

#### चत्रिय इतिहास की विषय सूची विषय पृष्ठ त्तत्र और त्तत्रिय २ चत्रियों का ब्राह्मणों से सम्बन्ध 8 प्राचीन ज्ञत्रिय वंश 3 वर्तमान चत्रियों का प्राचीन चत्रिय वंशों से सम्बन्ध 85 मलहौत्तरे 40 ХЗ कंपूर खन्ने ХX अपने नाम का परिवर्तन प्रधान शाखाओं ने किया ६० ६२ सेठ चारजाति चत्रियों के गोत्रों का निर्णय ६४ कपूरों का कौशिक गोत्र ৩১ खरनों का कौत्स गोत्र 58 मिहिरों का कौशल्य गोत्र 59 गोत्र भूल जाने पर, कौनसा गोत्र उच्चारण करना चाहिये દર च्चत्रियों के गोत्र, पुरोहित, और कुलदेवता की सूची 83 प्रचलित कथाएँ 23 खखुरायण बरादरी का वर्णन १०२ सरीन बरादरी का विशेष वर्णन १०६ व्यवस्था म० महोपाध्याय मथुराप्रसाद दीचि्त जी की 205 व्यवस्था म० म० माधव शास्त्री भारडारी 308 इतिहास बाबा लालू जसराज जी 220 १३० त्ररदास बाबा लालू जसराय जी विवध जातियां १३१ पुरोहित ऋौर यजमान का ऋटूट सम्बन्ध तथा सेठों का "फाल्गुग अवारग्" १४२

|                | वैवाहिक प्रथादर्पेण की विषय सूची        |              |
|----------------|-----------------------------------------|--------------|
|                | विषय                                    | पृष्ठ        |
| प्रथा चाकरो    |                                         | 8            |
| व्रथा पैर पाना |                                         | <b>`</b> ₹   |
| प्रथा सगन देना |                                         | X            |
| "              | पूज की चाकरी                            | <b>ب</b> ح ، |
| "              | फेरा भेजना                              | ی<br>م<br>۲  |
| "              | पूज                                     | १०           |
| "              | जोड़े का मेचा                           | १७           |
| "              | टिक्क।                                  | 38           |
| "              | ढंग मिलनी हलूफा                         | 2.2          |
| "              | सरोड़ा                                  | ३२           |
| "              | छन्ननियां                               | ४३           |
| "              | पीड़ी पूजा                              | ×8           |
| 77             | फुल्ल कढ़ाई, मांयां, शान्ति, और मण्डुल  | ६६           |
| 77             | कवार धोती                               | X3           |
|                | वैग्डा                                  | १०६          |
| "              | घोड़ी                                   | 888          |
| "              | छन्ननियां भरना और शकुन करना             | १३४          |
|                | विवाह संस्कार                           | <u> १</u> ४७ |
|                | चतुर्थी कर्म                            | ર ૭૯.        |
|                | प्रथा वेद् करते                         | १८२          |
| "              | सत्तो हूरा                              | १९८          |
| "              | जनानी मिलनी                             | १९२          |
| "              | कार्ग्डा                                | 339          |
|                | बु जाहियों की वैवोहिक प्रथाएँ           | २०१          |
|                | दिल्ली याले चारजाति चत्रियों की प्रथाएँ | ૨૦૪          |
|                |                                         | · .          |

Ac. Gunratnasuri MS



## रामरक्खामल्ल कपूर मन्त्री-चत्रिय सभा लाहौर

इस पुस्तक का आरम्भ करने से पेश्तर (पूर्व) जाति-भाईयों की आगाही के लिए यह खर्ज करना आवश्यक जान पड़ता है कि सन् १६२४ ईस्वी में स्वर्गीय औनरेबल राय बहादुर जाला रामसरण दास साहिब रईस आजम लाहौर ने इस अमर का इजहार किया कि चार जाति बरादरी जो समस्त च्छियों में शिरोमणि मानी जाती है, इस की तीन जातियों अर्थात् मिहिरो-त्तरे, कपूर, और खन्नों का एक ही गोत्र 'कौशल्य' कहा जाता है, और इन तीनों के विवाहादि कार्यों पर भी इसी एक गोन्न का उच्चारण किया जाता है' जो कि धर्मशास्त्र के खिलाफ (प्रति कूल) और दूषित माना गया है, और साथ ही कहा कि अगर चारजाति चत्रिय अपने इस छोटे दायरे को तोड़ कर सब चत्रियों के साथ विवाह सम्बन्ध करना शुरू कर दें तो उनका यह दोष दूर हो सकता है।

चुनाचे इस विषय पर तहकीकात (अन्वेषण) करने से जान पड़ा कि वाकई (वास्तव) में एक गोत्र में विवाह सम्बन्ध करना शास्त्र के विरूद्ध है। इस पर चारजाति बरादरी के मान्यवर पुरोहितगणों की सेवा में प्रार्थना की गई कि वह कृपा करके इस त्रोर ध्यान दें त्रौर गोत्र निर्णय करके चारजाति बरादरी में से इस दोष को जो यजमान त्रौर पुरोहित दोनों को कलंकि ा कर रहा है, दूर करने का प्रयत्न करें किन्तु सफलता न हुई, त्रौर केवल यह कह कर टाल दिया गया कि परमपरा से ऐसा ही चला त्रा रहा है, इस लिए इस का कोई दोष नहीं।

इसपर लाला गरापत राम जी कपूर बेंकर आफ मैसर्ज भगवन्ता मल्ल नत्थू मल्ल त्रौफ लाहौर ने जो धर्म मर्यांदा को जानने वाले हैं, इस विषय पर कई एक धर्मशास्त्रों का मुतालय किया श्रीर इस विषय में बहुत प्रमाणों का संग्रह करके स्वर्गीय श्री परिडत राजा राम जी प्रोकेसर डी० ए० वी० कालेज लाहौर की सेवा में अर्पण कर दिया जिल्हों ने इस संग्रह की छान बीन करते हुए एक मनोहर पुस्तक "च्चत्रिय इतिहास, व चारजाति गोत्र निर्णय" नामक लिखकर कृतार्थ किया । त्रौर इस के साथ ही वैदिक प्रमागों की पुष्ठि के लिए उन्न कोटि के विद्वानों अर्थात् महामहोपघ्याय श्री परिडत मथुरा प्रसाद जी दीचित साहित्या चार्य्य, विद्यावारिधि, राज गुरु सोलन नरेश, व महामहोपाध्याय श्री पण्डित माधव जी शास्री भाण्डारी, व्याकरणाचार्य्य वेदान्ता चार्य्य, साहित्यतीर्थ, मीमांसातीर्थ, प्रधानाध्यापक श्रीरयण्टल

कालेज लाहौर से उक्त पुस्तक पर व्यवस्था लेकर दानवीर भाई लाला हेमराज जी मिहिरोत्तरा लून वाला ठेकेदार रेलवे, व लाला गरापत राम जी कपूर की मुशतरका (सम्मिलित) आर्थिक सहायता से हिन्दी भाषा में छपवा करके जाति भाईयों की सेवा में बिना मूल्य तकसीम की गई । क्योंकि उस समय बहुत से भाईयों को अपनी माटभाषा का ज्ञात न था, इस लिए सन् १९३९ ईस्वी में उसी आधार पर प्रश्नोत्तर रूप में उदू लिपि की एक पुस्तक स्वर्गीय राय बहादुर लाला बिंदासरण मिहिरो-त्तरा ऐम० एल० ए० लाहौर की ऋग्धिक सहायता से छपवाकर बांटी गई, इसके बाद सन १९४० ईस्वी में जाति भाईयों के लाभ के लिए ''वैवाहिक प्रथा दपेंगु'' नामक एक पुस्तक हिन्दी लिपि और उद् लिपि में लेखक' जाति के प्रसिद्ध कर्मकाएडी पुरोहित श्री पण्डित भक्त राम जी कींगएा श्रौफ लाहौर—जाति भूष**ए** लाला भगवान दास जी मिहिरोत्तरा लूनवाला त्रौफ मैसर्ज धनी राम ऐएड सन्ज हार्डवेयर मर्चेंटस अनारकली लाहौर की त्रार्थिक सहायता से छपवा कर वसीय पैमाना (बहु संख्या) पर थिना मूल्य तकसोम की गई किन्तु मांग बड़ती ही गई।

त्रव च्यू कि भारतवर्ष के मनहूस बटवारा की रू से बेघर होकर त्राए भाईयों को अपने वंश, और रस्मोरिवाज का ज्ञान नहीं रहा त्रोर उन की दर्द भरी त्रावाज में प्राय: यह कहते हुए सुना गया है कि—

## बताए किस जगह पर है, निशाने वे निशां अपना । जहां बिस्तर जनाया, वहीं समको मकां अपना ।

इस स्वतंत्रता के समय चत्रियों की इतिहासिक वंशावलि और धार्मिक रस्मोरिवाज के लो। हो जाने से चत्रिय जाति के नेस्तो नाबूद (लोप) हो जाने का भी अन्देशा प्रतीत हो रहा है। इस लिये जाति की प्राचीन प्रभुता और इस के रवायती (इति-हासिक) कारनामों को बरकरार (स्थिर) रखने के लिये उसी घाधार पर मातृभाषा हिन्दी लिपि में चारजाति बरादरी के दान घाधार पर मातृभाषा हिन्दी लिपि में चारजाति बरादरी के दान घीर भाईयों की आर्थिक सहायता से दोनों पुस्तकों का दूसरा ऐडीशन जिस में चत्रिय इतिहास और विवाह संस्कार (जो कि गृहस्थाश्रम का एक प्रधान अंग है) का विस्तृत वर्णन करके छपवाने का प्रबंध किया गया है। जिस में चत्रियों के मुलवश और आदि पुरुषों का भली भान्ति झान हो सकता है, और वैवाहिक प्रधाओं का शास्त्रीय आधार पर होना सिद्ध किया गया है। उग्राशा है कि जाति इस से लाभ उठाएगी।

इस मौकय ( समय ) पर यह बात काबिले जिंकर ( विशेष वर्शनीय) है कि संवत् १३४० विक्रमाजीत में जब शाह इलाउदीन खिलजी ने त्रोदर मल सक्का चत्रिय की सम्मति से जो उस समय दिवान शाही था, चत्रियों की एक धार्मिक रस्म को शरा इस्लाम श्रनुसार बदलने का फरमान जारी किया तो पंजाब के े नामवर चत्रियों अर्थात मिहिरोत्तरा, कपूर, खन्ना; वा सेठ इन चारजातियों ने परस्पर विचार करके फ़रमान शाही की कबूलियत से इन्कार का हलक लेकर बाहमी ऐहदों पयमान ( प्रतिज्ञा ) किया कि अगर बादशाह जबरदस्ती करेगा तो हम जान दे हेंगे, मगर इस फ्रग्मान (श्राज्ञा) को वबूल नहीं करें गे। इस के बाद मुखतलिफ मुकामात के तमाम ज्ञत्रिय देहली पहुंच कर इस ऐहदो पयमान में शासिल हो गये और नतीजा (फल) यह हुआ कि जब सब जन्निय मिलकर दरबार में हाजिर हुए ता बादशाह ने कसरत नराजगी ( बहुमत विरोध ) के कारण इयपना हुकम वापिस कर लिया, और फर्माया कि जैसी आप की इच्छा हो वैसा ही करो । जब बादशाही हुकम सुन कर फतेयाबी प्राप्त हुई तो उस दिन से इसी कारण ऊपर लिखित चार जातों ने सफलता के लिये अव्यत कट्म उठाया था इस लिये समस्त तत्रियों में ऊंचे माने गये। और उन्हों ने 'कम खर्च बाला नशीं' के सुनैहरी सिद्धांत को ऋपना कर बहुत समय तक ऋपनी उच्चता को स्थिर रखा और अपने ही दुखरा में विवाह सम्बन्ध करते रहें। इस में कुच्छ संदेह नहीं कि इस फतहयाबी का सेहग चारजाति बरादरी के सिर पर है, लेकिन दरहक़ीकत समस्त चत्रिय शास्त्रानुकूल बराबरी का दर्जा रखते हुए एक ही बरादरी कहलाने के हकदार हैं। क्योंकि इस घटना से पहले पाचीन काल में चत्रियों की कोई दर्जाबंदी न थी और इस पर विशेष

ध्यान दिया जाए तो यह विजय प्राप्त महज़ (केवल) संगठन और परस्पर प्रेम का ही परिएाम हैं। लेकिन आज कई अन्य कारएों के अतिरिका समय के प्रभाव से चत्रिय जातियों ने अपने २ दायरे का फैलाकर परस्पर विवाह सम्बन्ध करने शुरू करदिये हैं, इस लिये चारजाति चत्रियों की प्रधाओं के साथ ही अन्य चत्रिय बरादरियों के लाभ क लिये प्रधाओं का संचेप से वएन किया गया है, जिससे लाभ हो सके।

लेकिन ऋष जम ने के थपेड़ों छौर कलियुग के प्रभाव से चत्रिय जाति का शिराजा (श्व खला) बिखड़ा हुआ दिखाई दे रहा है। नोज यह कि चत्रियों की धार्भिक मर्थादा नष्ट भ्रष्ठ होती चली जा रही है और वैदिक संस्कारों की अदायगी में ऋष्यों के बतलाये हुए धर्न मार्ग पर चलने की बजाय तरह तरह के ढोंग रुचा। कर धर्म को पवित्रना को कलल्कत किया जा रहा है । बल्क यहां तक कि इस भयानक समय में जब कि चारों तरफ मुसीबत के बादल मण्डला रहे हैं। परमात्मा को महानू शकित का भूल कर मन मानी कारवाइयां की जा रही हैं, और अगर इस पर विचार किया जाय तो दरत्र्यसल यही हमारे वर्तमान दुःखों और श्रशांति का कारण है, जो हमें जाहरी आंखों से न दिखाई देने वाली महान् शक्ति की तरफ से कई एक रूप में बतौर दएड मिल रहा है। चुनाचे इस सम्बन्ध में दानाओं का कथन है---कि जिस तरह कोई दरखत बगैर जड़ के और कोई मकान बगैर बुनयाद के कायम नहीं रह सकता, उसी लरह कोई कौम बनैर धर्म संस्कार और प्रभुभकित के देर तक जिंदा नहीं रह सकती। खासकर इत्रियों को तो भगवान ''रुद्र'' (जिनका वर्णन यजुर्वेद के सोलहवें अध्याय में आया है) और शक्ति की उपासना करनी चाहिये, जो भारतवर्ष को स्वतन्त्र रखने के लिये शक्ति प्रदान करें।

पस में कौम का एक अदना सेवक होने का दम भरता हुआ कौम की तवज्जा (ध्यान) इस तरफ टिलाना चाहता हं कि ऐ कौम ! आज तेरे सैंकड़ों बच तेरी गोद से निकल कर गैरों की गोद में चले जा रहे हैं। बेजबान ऋबलाएं जालिमों के जुल्म से तंन श्राकर विलाप करती हुई दिखाई दे रही हैं, श्रीर खानदानों के खानदान इस हालत में भी ऐशप्रस्ती और फर्जी जात्रोजलाल (फूठा दिखावा) की धुन में हजारों रुपये खर्च करते हुए बरबाद हते चले जा रहे हैं। गजिए कि आज देरी किशती गर्दाबेफना (विध्वंस की त्रोर) बहती चली जा रही है, त्रौर तू गहरी नींद में सोई हुई उठने का नाम तक नहीं लेती, जिस से मालून होता है, कि अब तेरी जिंदगी के थोड़े दिन बाकी रह गये हैं। क्योंकि इन्कलाबे जुमाना ने तेरी सूरत ऐसी बदल दी है कि तुम को त्रसली हालत पर लाना इन्सानी ताकत से बाहर है। और अब तेरी बिगड़ी को ईश्वर ही बनाए तो बनाए वरना त्रौर कोई चारा नहीं है। हां ! अगर कोई उपाय हो सकता है, तो सिर्फ यह कि हम अगाध श्रद्धा और प्रेम से पूर्ए पुरुष परमात्मा ऋौर ऋपने प्राचीन बुजुर्गों का जिन्होंने धर्मबल

9

तपोबल, और त्यागवल से मौत को भी जीत लिया था सहारा लेकर मैदाने अमल में आए और संगठित होकर प्राणपन से चात्रधर्म का पालन करते हुए, शास्त्रानुकूल देश और जाति की रत्ता का प्रयत्न करके यह सावत करदें कि भारत वर्ष की पवित्र भूमि में असल नसल जत्रियों का खुन आज तक दौरा कर रहा है। बस इसी में कल्याण हैं। आशा है कि कौम इस पर खास तवज्जा देगी।

श्रब मैं समस्त भाइयों का जिन की ऋार्थिक सहायता से मुफे इस पुस्तक को प्रकाशित करने का सौभाग्य प्राप्त हुऋा है, दिल से शुकरिया ऋदा करता हूँ, श्रौर मेरी प्रार्थना है कि ईश्वर उन को इस जाति भक्ति ऋौर प्रेम का शुभ फल प्रदान करें।

आख़िर में मैं आ पण्डित भक्तराम जी भींगए का जिन्हों ने इस नाजुक समय में बिलामुआवजा (निशुल्क) अपना कीमती समय देकर पुरोहितपन को सार्थिक करते हुए हमारी रहनुमाई की हार्दिक धन्यवाद करता हूँ। और साथ ही मैं लाला गएपत राम जी कपूर व चौधरी हरिचन्द जी खन्ना का जिन्हों ने इस पुस्तक के प्रकाशित करने में प्रेम पूर्वक मेरी सहायता की कृतज्ञ हूं।

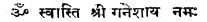
> जाति सेवक—रामरक्खामल्ल कपूर मन्त्री—त्तत्रिय सभा; लाहौर

Ac. Gunratnasuri MS

ζ

Ac. Gunratnasuri MS







गजाननं भूतगनादि सेवितम्, कपित्थजम्बू---फलचारु---भन्नकम् ॥ उमासुतं शोक विनाशकारकम् , नमामि विघ्नेश्वरपादपङ्कजम् ॥ १॥

मंगलं भगवान् विष्णुः मंगलं गरुड़ध्वजः । मंगलं पुर्खरीकात्तः मंगलायत्नोहरिः ॥ २ ॥

## च्त्रिय इतिहास

गोत्र निर्णय, तथा वैवाहिक प्रथा द्र्पेश

सामस्त संसार में यह बात मानी हुई है कि भारतवर्ष समस्त संसार का गुरु था, ऋौर यहां से ही सब लोग शिचा प्रहण करते थे जैसा कि मनुस्मृति में लिखा है---

एतद ेश प्रसूतस्य सकाशादग्र जन्मनः । स्वं स्व चरित्रं शिच्चेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः ।।त्र०२।२० अर्थात्--इस आर्यावर्त्त के बाह्य एों से समस्त संसार के लोग विद्या प्रहुण करते थे।

इस से स्पष्ट है कि सभो लोग भारतवर्ष से ही शिज्ञा प्रहण करते थे। किन्तु आज के भरतवर्ष को देखकर दुःख होता है कि शिचा देना तो कहां आवश्यक वस्तुओं के लिये भी दूसरे देशों की ओर देखना पड़ता है।

समस्त संसार का गुरु भारतवर्ष आज बिद्या में सब से पछि है। भगवान की कृपा से अब जो शताब्दियों बाद स्वतंत्रता प्राप्त हुई है भगवान करे कि देश अपनी भूलों को सुधार कर पहले से भी अधिक उन्नति प्राप्त करे और समस्त संसार अपने कल्याण के लिये भारतवर्ष की अर देखे।

#### चत्र और चत्रिय

चत्र उस शारीरिक बल का नाम है, जिस से एक वीर योद्धा दुष्टों का दमन कर के श्रेष्ठों की रत्ता करता है । अथवा उस प्रचएड तेज का नाम है, जो दुष्टों के दमन और श्रेष्ठों के परित्राण में दीचित शूरवीर के चेहरे पर ऐसा उप्ररूप धारण किये रहता है, कि दूसरे उसकी ओर आँख उठा कर देख नहीं सकते । इस बल के धारण करने से ही मनुष्य मनुष्यों पर शासन करने के योग्य होता है। अत एव दूसरे शब्दां में शासन-बल को ही चत्र बल कहते हैं। दस्यु भी बड़े बली और साहसी होते हैं पर उनका बल चत्र नहीं कहला सकता प्रत्युत वह चत्रबल का विरोधी है ।

बाह्य गानां चातात त्राणात् ततः चत्रिय उच्यते (महा० १२१४)

चत्र ही राज्य है [त्तत्र के त्र्यधीन ही राज्य की स्थिति है] इत्यादि प्रमाणों से सिद्ध है कि जो चत्ररूप है दुष्ट का दमन और श्रेष्ठों का परित्राण करने की सामर्थ्य रखता हैं वही सच्चा चत्रिय है।

चत्र का रूप है। मनुष्यो में जिसके प्रचण्ड तेज के सम्मुख दूसरों का तेज फीका पड़ जाता है बही चत्रिय है]। **चत्र हि राष्ट्म्** । <sup>(</sup>ऐत० ७२२)

चत्र का रूप है--मनुष्यों में जिसका बल कुन्दन सोने की तरह निर्दोष होकर चमकता हैं' वही चत्रिय है) चत्र ७ हि ग्रीष्म: । (शब्दाशाद्य)

(য়০২। (য়০২) (য়০2) (য

चत्र का यह रूप है, जो सुवर्ग है, (अर्थान् धातुओं में सुवर्ग

त्तत्र है मीष्म ऋतु / ऋतुओं में पचएड तेज वाली गीरष्म ऋत

चान्नस्यैतद् रूपं यद् हिरएयम् ।

चत्र का यह सचमुच रूप है जो चत्रिय (राजन्य) है

(शतपथ ४।१३।१।४।३)

चत्रस्य वा एतद् रूपं यद् राजन्यः।

उस बल को दमन करने बाला बल ही चत्रवल है। इस बल के धारने वाले को चत्रिय कहते हैं। सच तो यह है कि चत्रिय चत्र का ही रूप होता है, इसलिए उसे चत्र भी कहते हैं बाह्य अ-थों में चत्र का स्वरूप इस प्रकार वर्णन किया है। शहाणों को चत [चोट हानि] से बचाने से चत्रिय कहलाता है। चतात् किल त्रायत इत्युदग्रः चत्रस्य शब्दो भुवनेषु इत्दः । राज्येन किं तद् विपरीत वृत्तेः प्राय्येरुपकोशमली

मसैवी ॥ (रघुव शब्द)

चत से बचाता है इसकिए चत्र का ऊंचा शब्द जगत में प्रसिद्ध हो रहा है। जो इस से उलटा चलने वाला है, उस को

राज्य से व। निंदा से मलीन हुए प्राणों से क्या लाभ ?

## चत्रियों का ब्राह्मणों से सम्बन्ध ।

इत्रिय, जो कि जाति और देश की रचा में दीचा लिए होते हैं, उनको ऐसे नेताओं की आवश्यकता है' जो विद्या-बल और आत्म-बल में सब से आगे बढ़े हुए हों, जो इन चत्रियों को ऐसे पथ पर ले चलें जिससे वे अपने रास्ते में आनं वाले विघ्नों सङ्कटों और शत्रु ओं पर विजय पाते हुए सदा बढ़ते रहें। उन का योगच्चेम सदा बढ़ता रहे। जाति और देश में शान्ति बनी रहे और पुष्टि होती रहे। ऐसे नेता ब्राह्मण थे जो शान्तिक और पौष्टिक (शान्ति रखने वाले और पुष्टि देने वाले) कर्मो की दिब्य और मानुष दोनों प्रकार की विधियों को जानते थे। जिनमें विद्या-बल और आत्म बल परिपूर्ण होता था। इन दोनों वर्णों के मेल से चत्र-तेज और ब्रह्म-तेज दोनों मिल कर एक कार्य के साधक होजाते थे। और इस बात को पूरी तरह जान लिया गया था कि दोनों के मिलाप में ही दोनों की अपनी भलाई भी है और देश और जाति की समृद्धि भी है। जैसा कि शास्त्र का शासन है तद्यत्र ब्रह्मण: चत्र वश्ममोति तद्राष्ट्र समृद्ध तद्वीरवत्

ऐ० बा० म। ६

च्चत एव जहां त्तत्र ब्रह्म के चधीन रहता है वह राष्ट्र समृद्ध होता हैं वह बीरों वाला होता है।

## अभगन्तीव ब्रह्मकतो च्त्रियः ।

(शत० त्रा० ४।१।४।१)

पहुँचने वाला ब्राह्मण होता है और करने वाला चत्रिय होता है।

एतद्धत्वेवानवक्ऌप्तं यत् चत्रियोऽब्राह्मणो भवति तस्मादु चत्रियेग कर्म करिष्यमाणेनो पसर्तव्य एव ब्राह्मणः । (शव ब्राव धाशाधः)

गह पूर्ण समर्थ नही होता है जब कि चत्रिय बिना जाह्मण के होता है अतएव कर्म करना चाहते हुए चत्रिय को जाह्मण के साथ मिलकर ही करना चाहिये।

राजा के विषय में कहा है—

च्चत्रियोऽ जनि विश्वस्य भूतस्याधिपतिरजनि विशाम-त्ताऽ जन्यमित्राखां हन्ता ऽजनि ब्राह्मर्यानां गोप्ताऽजनीति (ऐ० बा० ८११७)

तू चत्रिय बना है सारे लोगों का अधिपति बना है प्रजात्रों से कर (टैक्स) लेनेवाला बना है शत्रुओं का मारने वाला बना है श्रौर ब्राह्मणीं का रख़वाला बना है।

यत्र ब्रह्मच चत्रंच सम्य ल्चौ चरतः सह त लोक. पुरुषं प्रज्ञोषं यत्र देवाः सहाग्निना ॥

(यजु० २०।२४)

## सणं शितं मे ब्रह्मसणं शितं वीर्यं वलम् । सणं शितं चत्रं जिष्णु यस्याहमस्मि पुरोहितः ॥

सो यह निश्चित सिद्धान्त हैं कि ब्रह्म और च्नत्र इन दोनों के मेल में ही उनकी अपनी और राष्ट्र की वृद्धि होती है। अतएव चत्रियकुलों और ब्राह्म एकुलों का सम्बन्ध अद्भुट सम्बंध रहा है राजाओं के मंत्री ब्राह्म एहोंते थे। और कोई भी चत्रिकुल बिन पुरोहित के नहीं होता था । और पुरोहित भी प्रायः कुलपरम्परा से ही होते थे। पुरोहितकुल अपने याज्य कुलो में चत्रतेज को प्रज्व-लित रखने और उनको धर्म और ऐश्वर्य के मार्ग पर चलाने की जम्मावारी अपने ऊपर लेते थे। साचात् वेद भगबान् के वचनो में पुरोहित कहलाने का उसको अधिकार हैं जो निम्न वाक्यों को कहने और सार्थ क कर दिखलाने का अपने अन्दर आत्मबल रखता है—

(मनु० ६।३३२) न चत्र बिना ब्रह्म के बढ़ता है, और न ही ब्रह्म विना चत्र के बढ़ता है, बह्म और चत्र मिला हुन्ना लोक परलोक में बढ़ता है ।

बह्यचत्र च सयुक्तमिह चामुत्र वर्धते

नाब्रह्म चत्रमृध्नोति नाचत्रं ब्रह्म वध<sup>९</sup>ते ।

हैं(त्रर्थात् द्विज सब ऋग्निहोत्री हैं) भगवान् मनु बिशिष्ठ ऋौर गौतम का भी यही उपदेश है:—

जहां ब्रह्म और चत्र दोनों पूरे २ साथी बनकर चलते हैं उस देश को मैं पुण्यदेश जानता हूं जहा देवता अग्नि के साथ

## उदेषां बाहू अतिरमुद्र वों अथो वलम् । चिग्गोमि ब्रह्मणा ऽमित्रानुन्तयामि स्वाँ अहम् ॥

(यजु ११।८१—८२)

मेरा ब्रह्मवल तीब्र हैं मेरी इद्रिय शक्ति ऋौंर शारीरिक बल तीइग्र हैं मैंने उस त्तत्र को तीच्ग्र ऋौर जय शील बना दिया है जिसका में पुरोहित (नेता) हूं।।<१।।

मैंने इनकी भुजाओं को ऊंचा उठा दिया है इनके तेज और बलको ऊंचा कर दिया हैं । मैं अपने ब्रह्मबल से शत्रश्रों को नींचे गिराता हूँ और श्रपनों को ऊंचा उठाता ।

तीच्ययांस परशोरग्नेस्तीच्रणतरा उत्।

इःद्रस्य वज्रात् तीच्रायांसो येषानस्मि पुरोहितः ॥

(স্বথ০ ২।१১।৪)

वे कल्हाड़े की धार से ज्यादा तीचण हैं और त्राग्नि से बढ़ुकर तीच्ण है, हां, वे इन्द्र के वज्र से भी बढ़कर तीच्ण हैं, जिनका मैं पुरोहित हूं ।

पुरोहित कुलका याज्यकुल की त्रोर यह जो पवित्र कर्तव्य है इसका पालन ही पुरोहितकुल त्र्योर याज्यकुलका सम्बन्ध स्थि कर देता था। जहां जिन त्तत्रियो का पुरोहितों से सम्बन्ध टूटा वहीं वे जातियें बुषल हो गई।जैसा कि कहा है—

शनकैस्तु क्रियालोपोदिमाः चत्रियजातयः । वृषलत्वं गता खोके ब्राझगादर्शनेनच । षौग्रड्का रचौड्द्रविडाः काम्बोजा यवनाः शकाः । पारदाः

## पह्वाश्चीनाः किराता दग्दा खशाः ।

(मनु १०।४३।४४)

संस्कारों के लोप से और ब्राह्मणों के श्वदर्शन से ये जातियें लोक में धीरे २ वृषल बनगई हैं।।४३।।

पौर्ण्ड्रक, स्रोड़, द्रविड़, काम्बोज, यवन, शक, पारद, पह्लव, चीन, किरात, दरद और खश

यह चत्रवल यदि ब्रह्मवल से हीन न होजाता, तो आज दोनों कितने बढ़े डुए होते। यह चत्रवल वा आर्य्यबल (=हिन्दु बल)की बहुत बड़ी हानि हुई है, जिसके जम्मेवार उन चत्रियों से भी बढ़कर वे ब्राह्मए हैं, जिन्होंने कि इस जम्मावारी का बीड़ा उठाते हुए कहा था।

## वयं राष्ट्रं जागुयाम पुरोहिताः ।

हम राष्ट्र में पुरोहित होकर सदा जागते रहें ॥

त्राहाणों के जागते न रहने से ही यह सब कुछ हुआ। और अब भी जो न्हिंदु द्वीपान्तरों में जाकर बस रहे हैं, वे ब्राहाणों के अदर्शन से अपने स्वरूप को भूलते चले जा रहे हैं। हानि लगातार हो रही है और होती रहेगी जब तक कि ब्राहाण निद्रा त्याग कर फिर न कहेंगे---

## वयं राष्ट्रे जागृयाम पुरोहिताः ॥

त्रस्तु, यहां प्रकृत इतना ही हैं, कि ब्रह्मबल त्रौर त्तत्रवल दोनों एक दूसरे के साथी हैं। दोनों की वृद्धि एक दूसरे के सहारे पर है। दोनों के मेल में ही राष्ट्र की वृद्धि है त्रौर जहां राष्ट की चुद्धि है, वही पुरुयभूमि है। जैसा कि पूर्व इस बिषय का यह म'त्र दिया हैं---

यत्र ब्रह्म च इत्रं च मम्य आें चग्तः सह ।

## तं लोक पुराय प्रेझेषं यत्र देवाः सहामिना ।

#### प्राचीन चत्रिय वश ।

प्राचीन चत्रिय वंश जिन की कीर्ति इतिहास पुराणों में गाई गई है प्रसिद्ध तीन हैं---सूर्य वंश, चन्द्र वंश श्रीर श्रीप्त वंश।

इन तीन मूल व'शों के वंशजो ने वहुत दीर्घ काल तक आर्यावर्त की भूमी का पालन कियों। ये चन्निय उस अवराड चत्र तेज वा चत्रवल से देदीप्यमान थे जिस का वर्ण न ऊपर आ चुका है और इनके नेता बाह्यण उस बर्च स से बर्च रवी थे जिस वर्ण न का पूर्वोक्तउन मन्त्रों में आया है जो अपने यजमानो और एक सच्चे पुरोहित का कर्त न्य दिखलाते हैं। इस प्रकार बाह्यण और चत्र के मेल में जिसा कि भगवान् वेद का आदेश है—

## यत्र ब्रह्मच सम्य औं चगतः सह ।

त लोक पुराय प्रहेष यत्र देवाः सहाग्निना) ॥

छार्यादर्त पुरुयभूमि वह्लाया ।

आर्यावर्तः पुरायभूमिर्मध्यं विन्ध्यहिमालयोः (ज्यमर० २।१।म) इन फ्रतापी राजवंशो के वंशज अपनी कीर्ति बराबर बढ़ाते चले गये। उन में से कई एक प्रतापशाली राजऋषियो के नाम पर नये वंश प्रचलित हुए जो अपना प्रसिध्द नाम अलग रखते हुए भी अपने मूल वंश की एक शाखा ही माने जाते थे जैसे बल्मीकिरामायण से पता लगता हैं कि सूर्य वंश में मनु के पुत्र इच्चाक़ु से सूर्य वंशियो की दो शाखाएं अलगर हो गई। एक मुख्य शाखा जो इच्चाक, के बड़े पुत्र विकुत्ति से चली इस की राजधानी अयोध्या थी। दूसरी उप शाखा निमि से चली जो इच्चाक़ के दूसरे पुत्रों में से एक था, इस की राजधानी मिथिला थी। यद्यपि यह वंश मूल में सूर्य-वंश ही था, तथापि लोक में 'बिदेह-वंश ' इस अलग नाम से ही प्रसिद्ध था।

चन्द्रवंश की भी कई उपशाखाएं थी, जिन में से यादव वंश एक बड़ी प्रसिद्ध शाखा थी।

कई युगों तक ये चत्रियव श धर्म से प्रजा का पालन करते हुए अपना यश बढ़ाते रहे। इन को शासन पद्धति प्रजात्रो के लिए कितनी उत्तम थी इसकी फजक पुराने शास्त्रो से हमें स्थान २ पर मिलती है। छान्दोग्य उपनिषद् में राजा अश्वपति अपने राज्य प्रबन्ध के बिषय में बत लाते हैं।

> न मे स्तेनो जनपदे.न कदयों न मद्यपः । नानाहितग्नि नीविद्वान् न स्वैरी स्वैरिग्री कुतः ॥

मेरे देश में कोई चोर नहीं न कोई कदर्य (कंजूष] हैं न कोई मद्य पीने वाला है और न कोई ऐसा पुरुष है, जो अभिनहोत्र न करत हो न व्यभिचारी है व्यभिचरिणी तो कहां ?

महाभारत शार्तिपर्व में युधिष्ठिर को राजधर्मों का उपदेश देते हुए भाष्म पितामहजो केकयराज के साथ हुई एक घटना का इस प्रकार बर्ण न करते हैं-कि

केकयराज जो अपने व्रतो में पक्के थे, एक समय अबेले बन में स्वाध्याय कर रहे थे, कि एक रात्तस ने उन को आकर पकड़ लिया। तव केकयराज ने उसे यह उत्तर दिये—

> न मे स्तेनो जनपटे न कदयों न मद्यपः । नानाहिताग्निनी यप्वा मा ममान्तर माविशाः ॥ ∞ नच मे ब्राह्मणो ऽविद्वान् नाब्रती नाप्यसोमपः । द्विजातिविषये मद्यं मा ममान्तग्मा विशाः ॥ ॥ ॥

(महाभारत शान्ति० इ० ७७) स्रोक म से ३४ तक

मेरे देश में न कोई चोर है न छंजूस, न मद्य पीने वाला, न अग्निहोत्र रीन, न यज्ञहीन, अतएव तू मुभे दबा नहीं सकता हैं ॥८॥ मेरे देश में कोई विद्या हीन, त्रत हीन, और सोम बज्ञों से हीन बाह्यण नहीं, अतएव तू मुभे दबा नहीं सकता ॥१॥ मेरी हद के अन्दर दक्तिणाहीन बज्ञ नहीं होते, न कोई ब्रवहीन होकर चेदाध्ययन करता है. अतएव तू मुभे दबा नहीं सकता ॥१०॥ मेरे देश में बाह्यण छः कर्मों में टिके हुए-पढ़ते हैं, यज्ञ करते हैं, कराते हैं, दान देते हैं और लेते हैं । मुभ से आदर मान पा रहे हैं, उनके योगत्तेम (=जाबिकार ) लगे हुए हैं, दयावान हैं, सत्यवादी हैं, अतएव तू मुभे दबा नहीं सकता है ॥११-१२॥ मेरे

देश में चत्रिय भुजा की कमाई खाते हैं, मांगते नहीं, देते हैं, पद्वाते नहीं, पढ़ते हैं, यज्ञ कराते नहीं, करते हैं, बाह्यणों की रत्ता करते हैं, रगा में कभी पीठ नहीं दिखलाते, सदा अपने कर्तब्य पर स्थित हैं, अतख्व तू मुझे दबा नहीं सकता ॥१३-१४॥ वैश्य मेरे देश में खेती, गौओं की रत्ता श्रौर बिएिज व्यापार में तत्पर हैं, घोखे का उन में नाम नहीं, अप्रमत्त हो कर अपने कर्तव्यों

पालन करते हैं शुद्धाचारी हैं, सत्यवादा हें, दान; मद, शौच त्र्यौर सौहार्द में पक्के हैं, इस प्रकार वे अपने कर्म में आरूढ़ हैं, त्रतएब तू मुर्फे दबा नहीं सकता ॥१४-१६॥ मेरे देश में शूद्रजन

श्रपने कर्तव्य पर श्रारूढ़ हुए, बिना असूया के तीनों वर्णों की सेवा करते हैं, ऋतएव तू मुफे दबा नहीं सकता है ॥१७॥ में स्बयं दीन अनाथ वृद्ध दुईल आतुर और स्त्रियों के स्वत्व की रत्ता करता हूँ और अपने पास से उनकी वृत्ति (वजी फा) लगा देता हूँ, इस लिये तू मुक्ते दबा नहीं सकता है।। १८।। श्रपने २ कुलाचार पर ठाक २ चलने वाली सभी जातियों की रज्ञा करता हूँ, इस लिये तू मुफे दबा नहीं सकता है ॥ १६ ॥ तपस्वी जन मेरे देश में पूजे जाते हैं श्रीर उनकी पालना होतो है, सत्कारपूर्वक उन को दिया जाता है, इस लिए तू मुमे दवा नहीं सकता है ॥ २० ॥ मैं बिन बांटे नहीं खाता हूँ, परस्त्र। का त्रोर आँख नहीं उठाता हूँ, प्रभुता (के मद) से मैंने कभो मयादा का उल्लङ्घन नहीं किया है, इसलिये तू मुफे दवा नहीं सकता है ॥२१॥ मेरे देश में ब्रह्मचारी न होकर कोई भिद्या मांगने वाला नहीं, और कोई भिन्न ऐसा नहीं जो ब्रह्मचर्यबान न हो, बिना ऋत्विज कहीं होम नहीं होता है, इसलिए तू मुझे दबा नहीं सकता है ॥ २२ ॥ मैं वैद्यों का, वृद्धों का और तपस्वियों का कभी <del>श्रपमान नहीं</del> करता हूं, राष्ट्र के सोते हुए मैं जागता हूं, इस लिए तू मुफे दबा नहीं सकाा ॥ २३ ॥ वेदाध्ययन में सम्पन्न, तपस्वो, सत्य धर्म के जानने वाला बुद्धिमान, सारे राष्ट्र का स्वामी मेरा पुरोहित है ॥ २४ ॥ में दान से, सचाई से और बाह्य एों की रत्ता से दित्र्य लोकों को चाहता हूं, बड़ों की सेवा करता हूं, अतएव मुफे रात्त सों से भय नहीं है ॥ २४ ॥ मेरे राष्ट्र में कोई विधवा नहीं, बाद्य ए कोई ब्रह्य वन्धु क्ष नहीं, कोई ज्वारिया हीं, कोई वोधवा नहीं, बाद्य ए कोई ब्रह्य वन्धु क्ष नहीं, कोई ज्वारिया हीं, कोई विधवा नहीं, कोई अधिकारियों का याजक नहीं, कोई पापकर्मा नहीं, ज्वतएव मुफे रात्त सों से कोई भय नहीं है ॥ २६ ॥ मेरे शरीर में कोई दो अंगुल भर ऐसा स्थान नहीं, जो धर्मार्थ युद्ध करते हुए शक्षों से कटा न हो, अतएव तू मुफे दवा नहीं सकता है ॥ २७ ॥ मेरे देश में सब के सब लोग गो ब्राह्य ए और यज्ञों के लिए सदा भला चाहते हैं, इस लिए तू मुफे दवा नहीं सकता है ॥ २८ ॥

रात्त्तस वोला—जिस गाज्य में बाह्यए, त्तत्रिय, वैश्थ, त्रौर शूद्र, अपने २ धर्म पर टढ हैं, वहाँ न अनावृष्टि क। भय है, न दुर्भित्ता, न विसी व्यर्थ भगड़े का ॥ ३३ ॥ जहाँ राजा अपने कर्तत्र्य पर आरूढ़ है, वहाँ न किसी पर अत्याचार होता हैं, न दिब्य और मानुब उत्पात होते हैं %॥ ३४॥ जिस लिए सारी अवस्थ।ओं में तू अपने कर्तब्य पर टर्थि रखता है, इसलिए तू भी आनन्द से अपने घर जा और मैं भो आम्नन्द से जाता हूं ॥ ३४ ॥

इस प्रकार के थर्मराज्य ये चत्रिय राजा करते रहे।

अ ब्रह्मबन्धु, जो ब्राह्मणों के घर जन्मा हो, पर आप ब्राह्मणों के गुण कर्म न रखता हो ।

% अप्रि से हानि, जल ( अति वृष्टि आदि ) से हानि, रोग, दुर्भित्त, महामारी ये पांच देव उत्पात हैं । राज कर्मचारियों से, राजा के मुंह लगों से, स्वयं राजा से, चोरों से और शत्रुक्रों से हानि ये पांच मानुष उत्पात है । इतिहास पुराणों से जान पढ़ता है, कि चत्रिय राज किसी की स्वतन्त्रता नहीं छीनते थे। मर्यादा पुरुवोत्तम श्रोरामचन्द्रजी ने जथ बालि को मारा, तो राज्य बानरकुलभूषण सुग्र व को दिया श्रोर युवराज बालि के पुत्र द्यं गद को बनाया, श्रोर रावण को मारा, तो राज्य उसी के भाई विभीषण को दिया। स्वतन्त्रता को झार्य राजे जैसा झाप प्यार करते थे, वैसा हो दूसरी जातियों के लिए भी समफते थे। महाभारत का यह उपरेश इस बात को पूरा स्पष्ट कर देता है।

सेय त्यामनुसम्प्राप्ता विक्रमेश वसुंधरा । निर्जिताश्च महीपाला विक्रमेश त्वयाऽनव ॥ २ ॥ तेपां पुराशि राट्राशि गत्वा राजन् सुहुद्घृतः । म्र तृन् पुत्रांश्च स्वे स्वे राज्येऽमिषेचय ॥ ४३ ॥ बालानपि च गर्भस्थ न् सान्त्वेन समुदाच न् । रज्जवन् प्रकृताः सर्वाः परिपाहि वसुन्धराम् ॥ ४४ ॥ कुमारो नास्ति येषां च कन्यास्तत्राभिषेचय । कामाशयो हि स्त्रीवर्गः शोकमेवं प्रहास्यति ॥ ४४ ॥ प्वमर्थ्य सनं कृत्वा सर्वराष्ट्रेषु भारत । यजस्व वाजिमेधेन यथेन्द्रं विजयी पुरा ॥ ४६ ॥ (महा० शां० अ० ३३)

महर्षि व्यासजी युधिष्ठिर को उपदेश दे रहे हैं---हे निष्पाप ! ऋब यह भूमि ऋपने पराक्रम से तूने प्राप्त की है, श्रौर ऋपने पराक्रम से तूने राजान्त्रों को जोता है ॥ ४२ ॥ सो हे राजन ! अब अपने सुहदों सहित उन ( विजित राजाओं) के देश और राजधानियों में जा कर [यथाऽधिकार] उनके भाईयों, पुत्रों वा पोतों को अपने २ राज्य में राजतिलक दे ॥ ४३ ॥ हाँ छोटे बालों को भी और गर्भस्थों को भी (अर्थात् गर्भवती रानियों को भी) (राज्यतिलक दे) और बड़े प्रेम भरे वर्त्ताव से सारी प्रजाओं और अधिकारियों को प्रसन्न करता हुआ पृथिवी का पालन कर ॥ ४४ ॥ जिन के कुमार नहीं हैं, वहाँ उन की कन्याओं को राजगद्दी पर बिठला । ऐसा क'ने से उन की स्वियें, जो अपने स्वत्त्व की आशा रखती हैं, शोक त्यागेंगी ॥ ४४ ॥ इस प्रकार हे भारत ! सब राष्ट्रों में आश्वासन (तसल्ली) दे कर फिर अश्वमेध यज्ञ करो, जैसा कि पहले विजयी इन्द्र ने किया था ॥ ४६ ॥

थह कैसा स्पष्ट प्रमाण इस बात का है, कि विजयी चत्रिय राजा बिजित जातियों की स्वतन्त्रता कभी नहीं छोनते थे। उन के छोटे बच्चों को भी गद्दी पर बिठाते थे, और कुमार न होने को अवस्था में उन की सियों और कन्याओं को भी राजसिंहासन पर बिठा देते थे, पर किसी जाति की स्वतन्त्रता कभी नहीं छीनते थे।

आयों में प्रायः हर एक प्रसिद्ध चत्रियजाति का राज्य अपना स्वतन्त्र होता था। छोटी जातियां जो किसी सम्राट के अधीन होती थीं, वे भी कई अंशों में स्वतन्त्रता का सुख उपभोग करती थीं। पर---

"ऐसा को जन्म्यो भव माहि । प्रभुवा पाय जास मद नाहि"

बहुत दूर चलकर हम यह पाते हैं । कि चन्द्रवंश की हैहय श्रौर तालजंघ इन दो प्रशाखात्रों ने अपनी प्रचीन मर्यादा का उलङ्घन किया । और यह भाव इनमें सरहद्दी जातियों शक यवन हूएा, पारद, पहूव आदि के संसर्ग से आया । इनके मन में यह धुन समाई, कि दूसरी जा।तयों पर अपना प्रभुत्व स्थापन करें । हैद्दय जाति में कृतवीर्य बड़ा प्रतापी धर्मात्मा ब्रह्मएयराजा हुआ है। उसने बहुत से यज्ञ किये और अपने पुरोहित भगुवं-शियों को धन से मालामाल कर दिया। उसके पीछे इसके वंशजों और उनके पुरीहितों में द्वेष उत्पन्न हो गया, जिस का परिएाम दोनों कुलों के लिए बहुत ही हानिकारक हुआ। इसकी कथा महाभारत में इस प्रकार निखी है।

( महाभारत आदि पर्व अ० १९४)

कृत्वीर्थ इति ख्यातो बभूव पृथिवी पतिः ॥ ११ ॥ राज्यो वेदावदां लोके भुगूणां पार्थिवर्षभः । सतानग्रभुजस्तात धाःयेन च धनेन च ॥ १२ ॥ सोमान्ते तर्पयामास बिपुलेन विशाम्पतिः । तस्मिन् नृपतिशार्दृले स्वयतिऽथ कथञ्चन ॥ १३ ॥ बभूव तत्कुलेयानां द्रव्यकार्यमुपस्थितम् । भूग् त धर्ज ज्ञात्वा राजानः सर्व एव ते ॥ १४ ॥ याचिष्यावोऽजि जम्मुस्तांस्ततो मार्गमसत्तमान् । भूमौ तु निदधुः केचिद् भूगवो धनमत्त्रयम् ॥ १४ ॥ ददुःकेचिद् द्विजातिभ्यो ज्ञात्वा च त्रियतो भयम् । भूगवस्तु ददुःकेचित् तेषां वित्तं यथेप्सितम् ॥ १६ ॥ चत्रियाणां तदा तात कारणान्तरदर्शनात् ।

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

ततो महीतल तात चत्रियेग यदच्छया ॥ १७॥ खनताऽधिगतं वित्तं केनचिद् भृगुवेश्मनि । तद् वित्तं ददृशुः सर्वे समेताः चत्रियर्षभाः ॥ १८ ॥ ऋवमन्य ततः क्रोधाद् भृगू स्तःएछरणागतान् । निजध्नुःपरमेष्वासाः सर्वांस्तान् निशितैः शरैः ॥ १९ ॥ द्यागर्भादवक्ठन्तन्तश्चेरुः मर्वां वसुन्धराम् । तत उच्छिद्यमानेषु भृगुष्वेवभयात्तदा ॥ २० ॥ भृगुग्त्न्यो गिरिं दुर्गं हिम्बन्तं प्रपेदिरं ॥ २१ ॥

कृतवीर्य इस नाम का एक सुप्रसिद्ध राजा हुआ है ॥ ११ भ जो कि वेदके जानने वाले भुगुवंशियों का यजमान था । उस राजा ने सोमयज्ञों में बहुत बड़े धनधान्य से ऊपने पुरोहितों को एप्त किया । अब उस राजनिंह के स्वर्गवास होने पर ॥१२--१३॥ उसके वंशजों को द्रव्य की आवश्यकता पड़ी । भुगुओं के पास धन जानकर वे सब चत्रिय ॥ १४ ॥ उन से मांगने के लिए भृगुओं के पास गये । तब डर के मारे कई भुगुओं ने तो अपना धन भूमि में गाड़ दिया ॥ १४ ॥ कइयॉं ने छिनता देख दान पुण्य करके बाह्यणों को दे दिया, तो भी कई भुगुओं ने उन हैहयों को उन की आवश्यक ॥ जा। भरपूर धन दिया । किन्तु उनमें से किसी चत्रिय ने भूमि खोदकर भुगुओं के घरों से बहुत सा धन दबा हुआ निकाला, जो उन सब चत्रियों ने देखा ॥ १६ १७ ॥ तव वे कोध से भर गये और शरण पड़े भी उन भुगुओं का उन शस्त्रधारियों ने बाणों से बध किया ॥ १६ ॥ उनके छोटे बच्चों तक मार डाले गये । इस तरह जब वे भुगु काटे जा रहे थे, तब

जब वह बड़ा हुआ तो उसकी माता ने उसे बतलाया कि तू सूर्यवंशी राजपुत्र है और तेरे पिता का राज्य हैइय और तालजंघों ने छीना है। यह सुनकर राजपुत्र का हृदय क्रोध से भर गया और उसने हैहयों और तालजंघों को मारकर अपने

साथ सती होना चाहती थी, किन्तु और्वऋषि के उपदेश से उसने सती होना त्याग कर गर्भ की रत्ता की । जब बालक उत्पन्न हुआ, तो उसके जातकर्म आदि सारे संस्कार और्वऋषि ने किये और उसका नाम सगार रक्खा। और्व ने उसका उपनयन करके उसे सारे वेद और शास्त्र पढ़ाए, शस्त्र और अस्त्र सिखलाए और विरोष कर आग्नेय अस्त्र, जो भृगुओं का अपना निजका अस्त्र होने से भार्गव आग्नेय अस्त्र, जो भृगुओं का अपना निजका अस्त्र होने से भार्गव आग्नेय अस्त्र, जो भृगुओं का अपना निजका अस्त्र

इनहीं भागी हुई स्त्रियों में से एक के गर्भ से और्वऋषि उत्पन्न हुआ जिसने हिमालय पर घोर तप किया और वेदविद्या के साथ शस्त्रास्त्रविद्या में पूर्णता प्राप्त कर हिालय में आश्रम बनाकर रहने लगा। इधर हैहय और तालजंघों ने शक यवन आदियों को साथ

लेकर सूर्यवंशीय राजा बाहु पर चढ़ाई कर उस का राज्य छोन लिया । राजा अपनी गर्भवती रानी को साथ लिये बनमें जा छिपा और फिर हिमालय में और्व के आश्रम के पास जा रहा । छुछ दिन पीछे राजा का देहान्त होगया । उसकी रानी राजा के

मारे डरके श्वगुत्रों की पत्नियों ने हिमालय पर्वत की जा शरणली ॥ २०-२१ ॥ राज्य को वापिस लेने की प्रतिज्ञा की । सूर्यवंश का मंडा खड़ा किया गया और औवे तथा वसिष्ट की सहायता से सूर्यवंशी अपने वंश के राज्य और कीर्ति को लौटाने के लिये उस मंडे के नींचे इक्ट्रे हुए । घोर युद्ध आरम्भ हुआ और परिएाम इस प्रकार हुआ कि--

प्रायशश्व है इय झघान शक यवन काम्बोंज पारद पह्नव हन्यमानास्तत्कुलगुर वसिष्ठ शरण ययुः ॥ १८ ॥ ऋथे त न् व सष्ठो जीव मृतव न् कृत्वा सगरमाह । वत्स-वत्माल मेभिगतजीवन्सन केर नुस्त ते । १६ ॥ एते मयैव दस्तप्रतिज्ञापति पालनाय निजधम दिजस गपरित्यागं का-रस्तप्रतिज्ञापति पालनाय निजधम दिजस गपरित्यागं का-रिताः ॥ २४ ॥ स तथेति गुरुवचनममिनन्ध तेषां वेषां-न्यत्वमकारयत् । यवनान् ध्रण्डितशिरसोर्घ्व मुएडाएछ-कान् प्रलम्बकेश न् पाग्द न् पह्लवाँश्व श्मश्र धरान् निःस्वा-ध्य य वषट् कारानेतानन् ांश्व च त्रियांश्वकार । ते च निज-धन परित्यागाद् ब झार्गश्व परित्यका म्लेच्छतां ययुः ।-

(बिष्णुपुराण ४।३)

सगर ने बहुत से हैंहथों को सार डाला । शक, यवन, काम्बोज पीरद और पह्लव हन्यमान होते हुए कोई बचाव न देख कर सगर के कुलगुरु वसिष्ट की शरण जा पढ़े ॥ १८ ॥ तब इनको वसिष्ट ने जीवन्मृतक (जाति धर्न से वहिष्कृत) करके सगर से कहा । वत्स वत्स अब इन जीव-मृतकों का पीछा न करो ॥ १६ ॥ आपकी प्रतिज्ञा पालने के लिये मैंने इन सै चात्रयों का धर्म और ब्राह्मएों का सम्बन्ध छुड़वा दिया है ॥ २० ॥ सगर ने 'तथास्तु' कह कर गुरु के वचन का आदर करके उनके वेष बदल दिये । यवनों के सिर मुंड़ा दिये, शकों के बीच में से मु.डाये, पारदों के सिर पर लंबे बाल और पह्लवों को लम्बी दाढ़ियां रखवाईं । इन सब को तथा इनके साथी अन्य चत्रिय जातियों को वेद और यज्ञ से हीन कर दिया क्ष । वे अपने धर्म के त्याग और ब्राह्मणों के त्याग से धीरे २ म्लेच्छ हो गये ।

ये ही वे चत्रिय जातियां हैं, जिन के विषय में महाभारत -श्रौर मनु में कहा है---

> शनकैस्तु क्रियालोपादिमाः चत्रियजातयः । वृषतत्व गता लोके ब्राह्मगादर्शनेन च ।। पौएड्काथौड्द्र वड़ा काम्बोजा यवनाः शकाः । पारदाः पह्लावश्चीनाः किराताः दरदाः खशाः ॥

> > (मनु० १० । ४३--- ४४)

स'स्कारों के लोप से झौर ब्राह गों के झटर्शन से ये चत्रिय जातियां लोक में धीरे २ वृषल बन गई हैं।

& कदाचित् इस अभिप्राय से कि आदिकाल से वेद और यज्ञ के रत्तक प्रसिद्ध त्तत्रिय वंश की इन्होंने स्वतन्त्रता छीनी थी। पौरेड्क, श्रोड्, द्रविड़, काम्बोज, यवन, शक, पारद, पह्लब, चीन, किरात, दरद श्रौर खशा।

यह पहली नैतिक भूल है, जो चत्रिय श्रौर बाह्यण दोनों से हुई । हैहयों को अपने ही बड़ों का दान दिया धन अपने पुरोहितों से वभी नहीं लेना चाहिये था । पर यदि मांगा ही गया था तो पुरोहितों को चाहिये था दे देते, न कि दबाते । पर हैहयों ने तो ऋति ही कर दी, जब कि इतनी सी बात पर न केवल उनको लूट लिया, बल्कि जान से भी मार डाला 1 भृगुत्रों का तो उसी समय बढ़ा अनिष्ट हुन्त्रा, किन्तु हैहयों ने त्र त्रपने भी त्रनिष्ट का बीज बो दिया । जिस से कि भृगुवंशी उनके हिती होने के स्थान अब उन के विद्वेषी बने । और फिर जब उन निर्मर्थाद हैहयों ने सूर्यवंशी बाहु का राज्य छीना, तो सूर्यवंश और उन के पुरोहितकुल से भी विद्वेष उत्पन होगया । यह सारा ब्रह्मबल (भृगुन्नों त्रौर वसिष्ठों का) श्रौर सूर्यवंशियों का चुत्रबल हैहयों के विरुद्ध हो गया। यह कारण था, कि हैहय अन्ततः परास्त हुए । और इस से भी बड़ कर भूल यह हुई कि यवन शक स्राटि चत्रिय जातियों को बाह्य यों ने त्याग दिया । यह बहुत बड़ा चत्रिबल अब अन्य धर्मों में प्रयिष्ट हो चुका है ।

अस्तु, सगर ने हैहयों को पराजित किया, पर उन का राज्य नहीं छीना । हाँ सृगुओं के साथ हैहयों का द्वेष और भो बढ़ गया। इसी और ऋषि का पुत्र ऋचीक ऋचीक का पुत्र जमदग्नि और जमदग्नि का पुत्र परशुराम हुआ। इस सम्बन्ध से परशुराम और्व का प्रपोता था। परशुराम बलवीर्य और रास अस विद्या में अद्वि गिय था । उस समय कृतवीय के वंश में अजु न हैहयों का राजा था यह अर्जु न ऐसा रएवीर था, कि इस की बराबरी का शूरवीर उस समय कोई न था । इस का उपनाम सहस्रवाहु इस लिए पढ़ा था, कि यद्यपि अन्यदा इस की दो ही मुजाए थीं, तथापि संप्राम में ऐसा लड़ता था, कि मानो इस की दो नहीं, सहस्रों भुजाए हैं छ । इस शूरवीर राजा अर्जु न और परशुराम के युद्ध का वृतान्त महाभारत में इसप्रकार लिखा हैं---

श्रथान्पपतिर्वीरः कार्तवीयोऽभ्य वर्तत ॥२०॥ तमाश्रमपदं प्राप्तम् परर्ध्यात् समार्चयत् । स युद्धमदसंमत्तो नाभ्यनन्दत् तथार्चनम् ॥२१॥ प्रमथ्य चाश्रमात् तस्माद्धोमधने।स्ततो बलात् । जहार वत्सं क्रोशन्त्या बभझ्ज च मह द्रुमान् ॥२२॥ ञ्चागताय च रोमाय तदा चष्ठ पिता स्वयम् । गां च रोरुदतीं दृष्टवा कोपो रामं समा विशत् ।

अ रघुवंश में हैहयाधिपति सहस्रबाहु अर्जुन के वर्णन में कालिदास ने लिखा है-' संप्रामनिर्विष्टसहस्रबाहुः अर्थात युद्धों में उसकी मुजाएं सहस्र अनुभव होती थीं । इस पर मल्लिनाथ ने संजीविनी में यह टिप्पाणत दो है-युद्धादन्यत्र द्विमुज एव दृश्यत इत्यर्थः---युद्ध से विना वह दो हो मुजा वाला दिखलाई देता था ।

अब अनूप देश का राजा अर्जुन जमदग्नि के आश्रम में आया, ऋषि ने अर्ध्य लेकर उस की पूजा करनी चाही, पर युद्धमद से मस्त राजा ने उस की पूजा को स्वीकार न किया ॥ २०---२१ ॥ उलटा आश्रम के वृत्तों को काट डाला और

स दृष्टवा पितर वीरस्तदा मृत्युवश गतम् । त्र्यनई तं तथाभूत विज्ञज्ञाप सुदुःखितः ॥३०॥ मह!भारत यन० ११७ त्र्यव त्रनूप देश का राजा त्र्यजु न जमदग्नि के त्र्याश्रम या चार्थि ने त्र्यार्थ लेकर उस की प्रयाकरनी ज्यानी प

समन्युवशमापन्नः कार्तवीर्यसुपाद्रवत् ॥२३॥ तस्पाथ युधि विक्रम्य भार्गवः परवीरहा । चिच्छेद निशितंर्भन्न बहिन् परिघसन्निमान् ॥२४। सहस्रसंमितान् राजन् प्रगृह्य रुचिरं धनुः । **अभिभूतः स**रामेगा संयुक्तः कालधम<sup>९</sup>गा ॥२४॥ त्रजु<sup>९</sup>नस्याथ दायादाः रामेगा कृतमन्यवः । त्राश्रमस्य विना गम जमदग्निमुपः द्रवन् ॥२६॥ ते तं जध्तुम हावीर्यमयुध्य तं तपस्विनम् । असकुद्रामगमेति क शन्तमनाथवत् ॥२७॥ कार्त्तवार्यस्य पुत्रास्तु जमदग्निं युधिष्ठर । घातयित्वाश ैर्जग्मुर्यथा गतमरिन्दमाः ॥२⊏॥ त्रपकान्तेषु चैतेषु जमदग्नौ तथागते । समित्वार्णिरुपागच्छदाश्रमं भृगुनन्दनः ॥२६॥

ममापगधात् तैः चुद्रैईतस्त्व तात बालशौः । कार्तव येस्य दायादैर्वने मृग इवेषुमिः ॥ १ ॥ धर्मंज्ञस्य कथं तात मर्तमानस्य सत्पथे । मृत्यु विश्वो युक्तः सर्वभूतेष्वनागसः ॥ २ ॥ कि नु तैने कृतं षापं ये भेवास्तपसि ांस्थतः त्रयुध्यमानो वृद्धः सन् हतः शर शतैः शितैः ॥ ३ ॥

पुकारती देख कर परशुराम को क्रोध चढ़ आया, क्रोध से भरा बह उसी समय श्वर्जुन के पीछे भागा ॥ २३ ॥ उसे जा पकड़ा दोनों का युद्ध हुन्हा, युद्ध में परशुराम ने अपने धनुष और भालों से उसकी गेली जितनी मोटी सहस्र भुजात्रों को काट डाला और वह वीरगति को प्राप्त हुआ (वीरों की मौत मरा) ॥ २४-२४ ॥ इसके पीछे ऋर्जुन के दायाद (वारिस) क्रोध से भरे हुए आश्रम में आये, उस समय परशुराम वहाँ न था । श्रकेलें जमदर्गिन को पार्कर, युद्ध न करते हुए भी उसे तपस्वी को उन्हों ने मार डाला, जो मरते समय अनाथ की तरह राम राम पुकार रहा था ॥ २६–२७ ॥ ऋर्जु न के श्र∢वीर पुत्र इस प्रकार जमदग्नि को मार कर जिधर से आये थे, उधर चले गये ॥२८॥ उनके चले जाने श्रौर जमदग्नि के भूमिशायी हो जाने के पीछे हाथ में समिधा लिए आश्रम में ऋो पहुंचा ॥ २९॥ वह वीर पिता को मृत्यु के वश हुत्रा त्रौर अनुचितरूप से भूमि पर पड़ा हुत्रा देख कर ऋत्यन्त दुःखित हो विलाप करने लगा ॥ ३० ॥

ऋष्टि की होमधेनु का वछड़ा बलात ले कर चल दिया ॥ २२ ॥ उस के पीछे परशुराम ऋाश्रम में ऋाया, तो पिता ने उसे सारा वृत्तान्त कह सुनाया, इस वृत्तान्त को सुन कर श्रौर गौ को

# किंनु ते तत्र वच्त्यन्ति सचिवेषु सुहृत्सु च । अयुध्यमानं धर्म्मंज्ञमेक हत्वाऽनपत्रपाः ॥ ४ ॥

( महाभारत मन० अ० ११८)

मेरे अपराध से हे तात ! तुमे अर्जुन के उन चुद्र दायादों (वारिसों) ने बन में मग की नाई मार डाला है ॥ १ ॥ हे तात तुभ जैसे धर्म झ, सन्मार्ग पर चलने वाले, किसी से वैर न रखने वाले का ऐसा मृत्यु युक्त न था ॥ २ ॥ उन पापियों ने क्या पाप नहीं किया, जिम्हों ने तप में स्थित वृद्ध और युद्ध न करते हुए को बाणों से मार डाला है ॥ ३ ॥ वे निर्लेज युद्ध न करते एक धर्म झ ऋषि को मार कर मम्त्रियों और मित्रों में बैठ कर क्या बड़ाई करेंगे ॥ ४ ॥

भला परशुराम पिता की इस अनुचित हत्या को चुप चाप कैसे सह सकता था, उसके कोध की सीमा न रही । हैहयों से उस के बड़े भंयकर युद्ध हुए। उस ने हैहयों को और दूसरे उन चत्रियों को भी जो दस्युओं की नांई प्रजा को पीड़ा देते थे, वार २ रएा में प्रास्त किया। और अपने शत्रुओं में से किसी एक को भी बच कर जाने न दिया। ऐसी २ ही लड़ाइयों में उसने धर्म से गिरे हुए चत्रियों का इस प्रकार नाश किया । यह स्मरएा रखना चाहिये, कि परशुराम ने उम्ही चत्रियों का नाश किया है, जो चात्रधर्म से गिरे हुए थे। पहले तो उसने जिस सहस्रबाहु अर्जु न का वध किया। वह हैहयों का अधिपति था, और हैहयों का भ्रगुओं से वैर ही था, तथापि परशुराम ने पहले हैहयों से कोई विरोध नही दिखलाया। यह नया वैर भी स्वयं हैहयों ने आरम्भ किया। जमदग्नि ने अर्जुन का आदर किया और अर्जुन ने उस का अनादर किया। उस के आश्रम का विनाश किया। यह उसका स्पष्ट पापमय कर्म था। जैसा कि महामारत में कहा है—

# कार्तवीयों महाबीयों बलेनाप्रतिमस्तदा ।

रामेख जामदग्न्येन हतो विषममाचग्न् ॥ ३ ॥

तं कार्तवीयं राजानं हैदयानां मरिन्दमम् ।

रथम्थं पार्थिवं रामः पातयित्वाऽवधिद्रग्रे ॥ ४ ।।

(सभा० ग्र० ४९)

महाशक्ति अर्जु न जो बल में अपनी उपमा नहीं रखता था, किन्तु अनुचित आचरण करने से उसे जमदग्नि के पुत्र राम ने मार डाला ॥ ६ ॥ हैहयों के राजा अर्जु न को रथ पर से नीचे गिरा कर राम ने रण में मार डाला ॥ ४॥

अर्जुन का जमदग्नि को सताना ही एक अनु-चित कर्म न था, किन्तु वह अपजे बल के घम ड में प्रायः लोगों को सवाया करता था, जैसा कि अक्ठतव्रगा ने युधिष्टर से अर्जुन के वर्यान में कहा था—

अव्याहतगतिश्वीव रथस्तस्य महोत्मनः ।

रथेन तेन तु सदा वरदानेन वीर्यवान् ॥ १३ ॥

ममद देवान् यत्तांश्व ऋषींश्वेव समन्ततः । भूताश्चेव स सर्वोम्तुपीडयामास सर्वतः ॥ १४ ॥

( महाभारत वने० अ० ११६ )

उस महाबली ( ऋर्जुंन ) के रथ को कहीं रोक न थी । वह चली उस रथ और ( इत्तन्निय के ) बरदान से सदा देवता यज्ञ ऋषियों और दूसरे लोगों को तंग किया करता था ।

हैहय प्रभुता के मद में सच्चे चात्रधर्म से गिर गये थे। हैहय उनके साथी व। श्रौर भी इसी मकार के जो चत्रिय सच्चे चात्रधर्म को त्याग कर द्स्युच्चत्ति बन रहे थे, उन्हीं से पृथिवी को परशुराम ने शुद्ध किया था, जैसा कि महाभारत में कहा है-

निर्दस्युं पृथिवीं कृत्वा शिष्टेष्ट जनसकुलाम् ।

कर्यपाय ददी रामी हयमेधे महामखे ॥

(महाभारत द्रोख ७०। २१)

यह ष्टथिवी दस्युत्रों से खाली करके और शिष्टजनों से पूर्ए करके पर्शुराम ने अश्वमेध यश में कश्यप को दान कर दी । महाभारत से इस बात का पता लगता है, कि परशुराम के डर से उस समय हैहयों का साथ देने वाली कई जातियों ने जात्रधर्म का ही त्याग कर दिया था । जैसा कि---

ततस्त चत्रियाः केचिद् जमदमि निहल्य च । विविधः गिरिदुर्गाणि मृगाः सिहार्दि ता इव ॥१४ तेषां खविदितं कर्मं तद्मयात्रानुतिष्ठिनाम् ।

त्रचा दृषलतां प्राप्ता वाह्यणानामदर्शनात् ॥ १५ ॥

एव ते द्रविडाऽऽभीराः पुएड्राश्च शवरैं:सह ।

व्रपनत्वं परिगता व्युत्थानात् चत्रधर्मतः ॥ १६ ॥

( अश्वमेधव अव ३०)

तब कई चत्रिय जमदग्नि को मार कर सिंह से पीड़ित हुए म्रगों की तरह पर्वतों के किलों में जा घुसे ॥ १४ ॥ परशुराम के डर से उन्होंने अपने विहित कमों ( चत्रियोचित संस्कारों ) को त्याग दिया ॥ १४ ॥ इस प्रकार वे द्रविड़, आहीर, पुराड्र और शवर चत्रधर्म से निकल कर वृषल बन गये ।

इस प्रकांर यह ब्रह्मचत्र के बैर का फल ब्रह्मतत्र दोनों के लिए और सारी आर्य जाति के लिए बहुत हानिकारक सिद्ध हुआ । सगर और वसिष्ठ ने जिन चत्रियों का वहिष्कार किया, वे वृषल (वैदिक संस्कारों से हीन चत्रिय) बन गये । और कई एक परशुराम के डर से भी वृषल बन गये। इस का बड़ा दुष्परिणाम जो आर्यजाति के लिए आगे चल कर हुआ, इस का वर्णन हम आगे करेंगे ।

इस दुर्घटना के पीछे यद्यपि वह पहली महिमा, पहला एश्वर्य श्रौर पहला सदाचार फिर मुड़ कर वापिस नहीं त्राया, तथापि इस के पीछे ब्राष्ट्वरण चत्रिय दोनों सम्हल नये । दोनों तेज फिर इकट्ठे हुए। वंशों की युद्धि होने लगी, ऐश्वर्य वढ़ा श्रौर धर्म वृद्धि हुइ । इस के अतमार किए एक ऐसा समय आता है, जब कि इत्रियवीर आपस मैं लड़ मरे। यह युद्ध कौरव और पाएडवों में हुआ, पर इस में भारत के सभी चत्रियवीर दोनों में से किसी एक का साथ देने के लिए युद्ध चेत्र में आ डटे। न केवल भारत के चत्रिय ही, किम्तु अफगानिस्थान बिलोचिस्थान और चीन आदि देशों के चत्रियों ने भी इस युद्ध में पूरा भाग लिया। भाइयों के परस्पर वैर का परिणामरूप यह युद्ध कितना भयंकर हुआ इस का परिणाम इस से हो सकता है, कि इस सर्वनाशी युद्ध में पाएडवों के ७ और कौरवों के तीन ही वीर पुरुष शेष बचे थे। जैसा कि अश्वत्थामा ने सौप्तिक वध (शव खुन) करके दुर्योधन को आकर वतलाया था---

> दुर्योधन जीवसि चेद् वाक्यं श्रोत्रसुखं शृणु । सप्त पाएडवतः शिष्टा धातैंगष्ट्र श्रयोवयम् ॥ 8≃ । ते चैव आतगः पञ्च वासुदेवोऽथ सात्यकिः । श्रह च कृतवर्मा च क्राः शाग्द्वतस्तथा ॥ 38॥

> > ( महाभारत सौप्तिक )

हे दुर्योधन यदि तू जीता है तो अपने कानों को सुख देने वाला यह वचन सुन । पाण्डवों की ओर से अब सात ही जीते बचे हैं और आप की ओर से हम तीनों ॥ ४८ ॥ अर्थात (पाण्डवों की ओर) वे पाचों भाई कृष्ण और सात्वकि । और ( अपनी ओर) में, कृतवर्मा और कृपाचार्य ॥ ४९ ॥

बास्तव में यह सर्वनारकारी युद्ध उपस्थित न हुआ होता, तो इस तेजस्वी चत्रवल का सामना सारी दुनिया में कोई न कर सकताथा । दुनिया की सभी जातियां उस समय भारत के त्तत्रियों का सिक्का मानती थीं । इस युद्ध ने इत्रियों का सारा बल नष्ट कर दियां। उस समय के नेता इस आत्रयुद्ध के दुष्परिणामों को जानते थे । उन्हों ने इस युद्ध को रोकने की पूरी २ चेष्ठा की, पर दुर्योवन की मित्रमण्डली इतनी अभिमान में चूर थी, कि उस ने किसी की एक न सुनी ! भीष्मपितामह, विदुर, द्रोणाचार्य, वेदव्यास, धृतराष्ट्र श्रौर गान्धारी सब ने ञ्चलग २ समफाया, पर दुर्योधन किसी के कहने पर न त्र्याया । अन्ततः भगवान् श्रीकृष्णजी ने इस भ्रातृवैर को मिटा कर सन्धि कराने का पूरा प्रयत्न किथा, पर वे भी सफल मनोरथ न हुए । जो लोग यह कहते हैं, कि आकृष्ण ने यह लड़ाई कराई, क्योंकि जथ अर्जु न शस्त्र छोड़ बैठा था, तब श्रीकृष्ण ने ही यद्ध का उपदेश देकर फिर खड़ा किया, वे लोग श्रीकृष्ण कें चरित्र की महिमा को जानते नहीं हैं । श्रीकृष्ण ने अपने आप को प्राण संकट में डाल कर इस भय कर युद्ध को भिटाने की पूरी २ चूष्टा की । वे सन्धि कराने के निमित्त हस्तिनापुर ग्रये । युधिष्ठिर ने भी यहां तक कह दिया, कि-

> अविस्थल वृत्रस्थलं, माकन्दीं वारणावतम् । अवसाने च गोविन्द किञ्चिदेवात्रपश्चमम् ॥ [महाभारत उद्यो० ७१ । २३ ]

श्रविस्थल, वृकस्थल, माकन्दी, बारणावत त्र्यौर पाँचवां जो उनकी इच्छा हो, ये पांच प्राम हे श्रीकृष्ण वे हमें देदें, तौ भा युद्ध मिट सकता है ।

एवमुक्तः प्रत्युवाच धर्मराजं जनादंनः ।

उभयोरेव बामर्थे याम्यामि कुरु संसदम् ॥८७॥ शमं तत्र लभेयं चेद् युष्मदर्थमहापयन् । युग्यं मे सुमहद् राजश्चरितं स्यान्महाफलम् ॥८८॥ मोचयेयं मृत्युपाशात् संरब्धान् क्रुरुस्टुझयान् । पाग्डवान् धार्तराष्ट्रांश्च सर्वा च प्रथिवी मिमाम् ॥८६

( महाभारत उद्यो० ७२ )

यह सुन कर श्रीकृष्ण युधिष्ठर से बोले । तुम दोनों (पाण्डवों श्रौर कौरवों) की भलाई के लिए में कुरुत्रों की सभा में जाऊंगा ॥ ८७ ॥ यदि वहाँ तुम्हारे स्वत्व को हानि पहुंचाये बिना मैं शान्ति स्थापन कर सका, तो हे राजन यह बड़ा भारी षिया में शान्ति स्थापन कर सका, तो हे राजन यह बड़ा भारी पुण्य का काम होगा ॥ ८८ ॥ मैं इन भड़के हुए कुरुत्रों श्रौर सुखत्र्यों को मृत्यु की फाँसी से छुड़ा सक्रूंगा । पाण्डवों श्रौर कौरवों को बल्कि इस पृथिवी को ही मृत्यु से छुड़ा सक्रूंगा ॥ ८६ ॥

हस्तिनापुर में पहुंचने पर जब विदुर ने श्रीकृष्मजी से कहा कि आप आशा कभी सफल नहीं होगी, दुर्योधन इतना मदान्ध हो रहा है, कि सन्धि की कोई भी बात मानने को त्यार नहीं। कोई अच्छा फल तो दूर रहा, मैं तो यह सममता हूं, कि आप

यथा त्रूयान्महाप्राज्ञी यथा त्रूयाद्विचत्त्रणः । यथा वाच्यस्त्वद्विधेन भवता मद्विधः सुहृत् ॥ २ ॥ धर्मार्थयुक्तं तथ्यं च यथा त्वय्युवपद्यते । तथा वचनम्हकोऽस्मि त्वयैतत् पितृमातृवत् ॥ ३ ॥ सत्यं प्राप्तं च युक्त वाप्येवमेव यथात्थ माम्। शृखुष्वागमने हेतुं विदुरावहितो मम ॥ ४ ॥ दौरात्म्य धार्तराष्ट्रस्य चत्रियाणां च वैरिताम् । सर्वमेतदहं जानन् चत्तः प्राप्तोऽद्य कौरवान् ॥ ४॥ पर्यस्तां पृथिवीं सर्वों साश्वां सरथकुज्जराम् । ्र यो मोचयन्मृत्युपाशात् प्राप्तुयाद्धर्ममुत्तमम् ॥ ६ ॥ धर्मकार्यं यतरछक्रया नो चेत् प्राप्ताति मानवः ।

इस उत्तर में जो कुछ श्रेकृष्ण ने कहा है, वह उन के मन के शुद्ध और विशाल भावों का पूरा प्रतिबिम्ब है ।

( महाभारत उद्यो० ६२ । २७ ) उन दुष्ट अभिप्राय वाले बहुत से मिल कर बैठे हुए शत्रुओं के मध्य में आप कैसे प्रविष्ट होंगे ।

तेषां सम्रुपविष्टःनां बहूंनां दुष्टचेतसास् । कथ मध्य प्रपद्येथाः शत्रूणां शत्रुकर्षण ।।

का उन के घर में आना खतरे से खाली नहीं।

प्राप्तो भवति तत्पुरायमत्र मे नास्ति संशयः ॥ ७ श संह यतिष्ये प्रशमं बत्तः कृत्भमायया । कुरूणां सुझयानां च संग्रतमे चिनिशिष्यताम् ॥=॥ सेयमापन्महाधीरा क्रुरुष्वेव सम्रुत्थिता । कर्ण दुर्योवनकृता सर्वे ह्येते तदन्त्रयाः ॥ १० ॥ व्यसने क्लिश्यमान हि पो मित्रं नाभिपद्यते । अनुनीय यथाशक्ति तन्नृशंसं विदु बुधाः ॥ ११ ॥ आकेशग्रहणात मित्रमकार्यात संनिवर्तयन् । अवाच्यः कस्यचिद्धवति कृतयतो यथावलम् ॥१२॥ तत्ममर्थं शभं वाक्य धमार्थंसहितं हितम् । धातंगष्टुः सहामात्यो प्रहीतुं । बदुगर्हति ॥१२॥ हितं धार्तगष्ट्राणां पाएडवानां तथैव च 1 पृथिव्यां चत्रियाणां च यतिष्येऽहममायया ॥१४॥ हिते प्रयतमानं मां शङ्कद् दुर्योधनो यदि । हृदयस्य च मे प्रीतिर नृएयं च भविष्यति ॥१ भा ज्ञातीनां हि मिथो मेदे यन्मित्रं नामिपधते । सर्वप्रयत्न नाध्यस्थ्य न तन्मित्र' विदु पुंधाः । १ भौ न मां ज़युग्धर्मिष्ठा मूदा ह्यसुहदस्तथा । शको नामरयत्कृष्णः संरब्धान्कुरुपागडवान् ॥११ भ

#### उमयोः साधयन्नर्थमहमागत इत्युत ।

तत्र यत्नमहं कृत्वा गच्छेयं नृष्ववाच्यताम् ॥१=॥

ं( उद्यो० ६३ )

۰...

जैसे एक महाप्राज्ञ, जैसे अनुभवी और जैसे एक आप जैसा सुहृदुय, मेरे जैसे को कह सकता है, वैसा आपने कहा है ॥२॥ धर्म अर्थ से युक्त जो यह पिता माता की नाई सचा हित वचन श्राप ने कहा है यह त्राप ही के योग्य है ा। ३॥ सचाई से भरी हुई, युक्ति युक्त और देश कालोचित बात तो यही है, जो आप कह रहे हैं, तो भी हे विदुर सावधान हो कर मेरे आगमन का हेतु सुनिये ॥ ४ ॥ दुर्योधन की दुर्जनता त्र्यौर ( उसके साथी ) चत्रियों का (मेरी श्रोर) वैर यह सब जानता हुआ मैं हे चत्तः ! त्राज यहां कौरवों की सभा में त्राया हूं ॥ ४ ॥ क्योंकि इस समय घोड़ों रथों हाथियों समेत विनष्ट होती हुई इस सारी प्रयिवी को जो बचाएगा वह उत्तम धर्म को प्राप्त होगा ॥ ६ ॥ मनुष्य यदि किसी धर्म को पूरा करने का शक्तिभर यत्न करता हुआ भी पूरा नहीं कर पाता, तो भी वह उसके पुएय को प्राप्त होता है, इस बात में मुक्ते संशय नहीं है ॥ ७ ॥ सो मैं हे चतः ! स प्राम में विनष्ट होने को तय्यार हुए कुरुओं और सृखयों की शान्ति कराने में शुद्ध भावना से पूरा यत्न करू'गा ॥ ९ ॥ यह भयंकर च्यापद कुरुत्रों में ही उठी है. यह उत्पन्न तो कर्ए और दुर्योधन ने की है, इस का फल सब को भोगना पड़ेगा ॥ १० ॥ व्यसन में क्लेश उठाते हुए मित्र को यथाशक्ति रास्ते पर लाकर जो बचाता नहीं है, बुद्धिमान् उसे दुर्जन कहते हैं ॥ ११ ॥ जो

मित्र को बालों से पकड़ कर अकार्य से हटाने में यथासक्ति पूरा यत्न करता है, उस पर किसी का आच्चेप नहीं रहता ॥ १२ ॥ इस लिए दुर्योधन और उस के मन्त्रियों को, ऐसा धर्म झंध से युक्त, हित से भरा, न्याय युक्त शुभ वाक्य प्रहण करना ही चाहिये ॥ १३ ॥ न केवल धृतराष्ट्र के पुत्रों और पाएड के पुत्रों का ही किन्तु पृथिवीं पर के सारे जन्त्रियों का हित साधने के लिए शुद्ध भाव के साथ पूरा यत्न करूंगा ॥ १४ ॥ भलाई के लिए प्रयत्न करते हुए सुभ पर यदि दुर्गोधन शंका भी करे. तो भी रे हृदय की तो प्रसन्नता हो जायगी, और मेरी अनुगता भी हो जायगी ( सजातिओं को बचाना हर एक के ऊपर ऋग होता है ) ॥ १४ ॥ जातियों की परस्पर फूट में जो मित्र बीच में पड़ क अत्र नी सारी शकि लगा कर उनको बचाने की चेछा नहीं करता है, बुद्धिमान् उसे मित्र नहीं जानते ॥ १६ ॥ ( कुछ भों न हुआ, तो भी ) अधर्मी मुढ़ अमित्र त मुफे बह न कहेंगे, कि समर्थ हो कर भी कृष्ण ने जोश में आए कुरुओं और पार्ण्डवों को न रोका ॥ १७ ॥ दोनों की भलाई के अर्थ में आया हूं, इस में यत्न करके में लोगों के आन्नेप के योग्य नहीं रहंगा ॥ १८ ॥

इस सर्वनाशी महाभारत युद्ध के पीछे न भारत के च्चत्रियों का वह तेज रहा. न ही भारत अपनी पुरानी महिमा को प्राप्त कर सका, मत्युत चत्रियों का तेज और प्रताप घटते २ अग्वतः राज्य शुद्रों, झात्यों और वृषलों के हाथों में चला गया । जैसा कि विष्णुपुराण में लिखा है—

महानन्दिसुतः शूद्रागर्भोद्भवोऽतिलुब्धो महापद्मो बन्दुः परशुराम इवापरोऽखितत्त्रान्तकारी भविता ॥४॥ ततः प्रभृति शुद्रा भूंमपाला भविष्यान्त । सचैकच्छत्रा-मनुलङ्गितशासनो महापद्मः पृथिवीं मोच्यति ॥ ४ ॥ तस्याप्यष्टौ सुताः सुमाल्याद्या भविताग्स्तस्य च महापद्म-स्यानुपृथिवीं मोच्यन्ति महापद्मस्तत्षुत्राश्च एक वर्षं गतम-वनीपतयो भविष्यन्ति । नवैत्र तांचन्दान् कौटिल्यो बाक्षणः समुद्धरिष्यति ॥ १ ॥ तेषामभावे मौर्याञ्च पृथर्वी मोच्यन्ति कौटिल्य एव चन्द्रगुप्तं गज्येऽभिषेयति ॥७॥ तस्यापि पुत्रो बिन्दुसारो भविष्यति । तस्याप्यशोकवर्ध-नस्ततः सुयशास्ततो दाशरथस्ततः सङ्गतस्ततः शालिशूक-स्तसात् सोमशर्मा तसा च्छतधन्व। तस्याप्यनुद्यःद्रथनामा भविता । एव मौर्या दश भूपतियो भविष्यन्ति । अद्वशत सप्तत्रिंशदुत्तर तेषामन्ते पृथ्वीं शुर्गा भोच्यन्ति 1 = 1

महानन्दि राजा का एक पुत्र महापद्मनन्द जो शद्भा के गर्भ से उत्पन्न होगा, बड़ा लोभो वह राजा परशुराम की नांई सारे चत्रियों का नाश करने वाला होगा ॥ ४ ॥ उस से ले कर शद्भ राजे होंगे । महापद्म इस सारी भूमि को व्यकेला भोगेगा, उस के शासन को सब मानेंगे ॥ ५ ॥ महापद्म के पीछे उस के सुमाली आदि आठ पुत्र पृथिवी को भोगेंगे। महापद्म और उस के पुत्र एक सौ वर्ष तक राज्य करेंगे। उन नौ ही नन्दों को कौटिल्य (चाएक्य) ब्राह्मए उखाड़ फैंकेगा ॥ ६ ॥ उन का नाश हो जाने पर मौर्य्य राजे पृथिवी को भोगेंगे। कौटिल्य ही चन्द्रगुप्त को राज्यतिल क देगा ॥ ७ ॥ उस का पुत्र बिन्दुसार होगा, उस का अशोकवर्धन, उस से सुयश, उस से दशरथ, उस से सङ्गत, उस से शालिश्क, उस से सोमर्ज्मा, उस से शत-उन्वा, उस से अनुब्रहद्रथ होगा। १३७ वर्ष इन का राज्य होगा। इस के पीछे भूमि को शुंग भोगेंगे ॥ द ॥

चत्रियों का तेज प्रताप फीका पढ़ जाने से पहले शुद्र राजा हुए, फिर बृषत । चन्द्रगुप्त और उस के वंशज बृषत थे । बृषत वही चत्रिय थे, जिन को चत्रियों ने निकाल दिया, और बाह्य पौं ने भी त्याग कर दिया । अब इन को वैदिक-धर्म से भा वह प्रेम न था, जो इन के पूर्व जों को था प्रत्युत इन का प्रेम बौद्ध-धर्म से था, और चन्द्रगुप्त के पोते अशोकवर्धन के समय तो वौद्ध-धर्म राज्य-धर्म हो हो गया । उस पहली भूल का फल अब चत्रिय और बाह्यण दानों को भोगना पढ़ा । चत्रियों के राज्य-छीने गये, उन पर अत्याचार हुए और मारे गये । ब्राह्म पों के धर्म पर चोटे हुई । जब तक चत्रियों का प्रताप चमकता रहा, तब तक विदेशियों की चढ़ाइयां भारत पर नहीं हुई । जूं ही कि इन का तेज न्यून हुआ, और सनातन वैदिक-धर्म का हास हुआ, बाहर से भी आक्रमण भारत पर होने लगे, जै सा कि इस के आगे विष्णु पुराण में अप्ध्रम्त्य राजाओं तक का वर्गन करके फिर लिखा है—

सप्ताभीरा दश गर्दभिला भृग्रजो भविष्यन्ति ततः षोडश शका भूभुजो मवितारः । ततश्राष्टौ यवनाश्चपुर्दश तुषारा मुग्रडाश्च त्रयोदश एकादश मौनाः । एते पृथिवीं त्रयोदशवर्षशतानि नव नवत्यधिकानि भोच्यन्ति ॥१४॥ ततश्व पौरा एकादश भूपतयोऽद्वशतानि त्रीणि मही भोच्यन्ति ।। १४ ।। तेषु च्छन्नेषु केलिकिला यवना भूपतयो भविष्यन्ति मुद्धीभिषिक्तस्त वा बिन्ध्यशांकः ॥१६॥ .....मगधायां वश्वस्फटिकसज्ञोऽम्यान् वर्णान् वरिष्यति पटुकैक्त्पुलिन्दब्राह्मगान् राज्ये स्थापयिष्यत्युत्सद्याखिल-त्तत्रजाति...स्त्रीराज्यमूषिकजनपदान्कनकाह्वयां भोच्यन्ति सौराष्ट्रावन्तिश्रुद्रानवु दमरुभूमिविषःयांश्च व्रात्याद्विजाभीर-शुद्राद्या मोच्यन्ति । सिन्धुतटदार्विकोर्वीचम्द्रमागाकाश्मी-रविषयान् व्रत्याम्लेच्छादयः शूद्रा भोच्यन्ति एते च तुल्यकाला सर्वे पृथिव्यां भूभृतो भविष्य।न्त । अन्पप्रसादा बहत्कोपा सर्वकालमन्ताधर्मरुचयः स्त्रीबालगोवधकर्तारः परस्वादानरुचयोऽल्पसाग उदित।स्तमितप्रायाः खल्पायुषो महेच्छात्यन्पधर्माश्च भविष्यन्ति ॥ १८ ॥ तैश्व विमिश्र-जानपदास्तच्छीलवर्तिंनो राजाश्रयशुष्मिणो म्लेच्छाश्रार्याश्च विपर्यंयेख वर्त्तनानाः प्रजाः चपयिष्यन्ति ॥ १६ ॥ तत-

श्रानुदिनमल्पाल्पहासाद्यवच्छेदाद्धर्मार्थयोर्जगतः संचयो भविष्यति ॥ २० ॥ ततश्रार्थ एवाभिजनहेतुर्धनमेवाशेष-धर्महेतुरचिरुथिरेव दाम्पत्यसम्बन्धहेतुग्नृतमेव व्यवहारजय-हेतुः स्त्रीत्वमेब भोगहेतुः ॥ २१ ॥ रत्त्रताम्रभागितैव पृथिवीहेतुर्ब्रेझस्त्रमेब विप्रत्वहेतुर्ङ्जिधा णभेवाश्रमहेतुग्न्याय एव ञ्चत्तिहेतुः ॥ २२ ॥ दौर्बल्यमेवाव्यत्तिहेतुर्भयगर्भोचा-रणमेव पाण्डित्यहेतुः ॥ २३ ॥ दानमेव धर्महेतुराढ्य-तैव साधुत्वहेतुः ॥ २३ ॥ दानमेव धर्महेतुराढ्य-तैव साधुत्वहेतुः ॥ २४ ॥ स्तानमेव प्रसाधनहेतुः स्वी-करणमेव विवाहहेतुः सद्वेषधार्येव पात्र द्रायतनोदक-मेव तीर्थमित्येबमनेकदोषोंत्तरे भूमएडन्ने सर्ववर्योष्वेव यो यो बलवान् स भूपतिर्भविष्यति ॥ २४ ॥

फिर सात अहीर, फिर दस गर्दभिल राजे होंगे । उनके पीछे सोलह शक (पूर्वोक्त वृषल) राजे होंगे । उनके पीछे आठ यवन (पूर्वोंक वृषल) चौदह तुषार, तेरह मुएड, ग्यारह मौन, (ये उनासी राजे) तेरह सौ निनानवें वर्ष पृथिवी को भोगेंगे ॥ १४ ॥ फिर ग्यारह पौर राजे तीन सौ वर्ष पृथिवी को भोगेंगे ॥ १४ ॥ फिर ग्यारह पौर राजे तीन सौ वर्ष पृथिवी को भोगेंगे ॥ १४ ॥ उनके उखड़ने पर कोलिकिला के रहने वाले यवन राजे होंगे, उनमें से विन्ध्याशक्ति का च्चत्रियों की नांई अभिषेक होगा ॥१६॥ मगधा में विश्वस्फटिक सारी च्चत्रियजाति को उखाड़ कर कैवर्त, पटु, पुलिन्द और श्रेब्राह्मणों को राज्य पर बिठलायेगा। स्त्रीराज्य और मूषिक देशों को कनक भोगेंगे । सौराष्ट्र और अवस्ति को शुद्र, अर्वु द और मरु भूमि के प्रदेशों को वात्य चत्रिय त्राभीर और शूद्र आदि भोगेंगे । सिन्धु तट, दार्विका भूमि, चन्द्र भागा और वश्मीर के प्रदेशों को वात्य म्लेच्छ आदि शृद्र भागेंगे । ये सारे समकालीन खण्ड २ के राजे होंगे, इनमें दया घट जायगी कोध बड़ा होगा, सदा भूठ और अधर्म में रुच्विले होंगे । स्त्री बालक और गौओं का वध करने बाले, दूसरों का धन हड़प कर जाने वाले, थोड़ी महिमा वाले, मट

%स्वतन्त्र भारत होने से पहले पुराणों में जो म रत में राजाओं के विषय में भविष्य वाणीयें लिखी हुई हैं, उन के सम्बन्ध में कई लोगों की धारणा है कि पुराणों में भविष्य बाणियें पीछे से प्रच्लिप्त की गई हैं किन्तु छाज भारत की वर्तमान स्थिति से सिद्ध होता है कि यह ऋषित्रों को भविष्य वाणियें पूर्णतया ठीक हैं। जैसे कि उपर विष्णुपुराण के उद्धर्ण में बताया गया है कि बाह्यणों को राज्य पर बिठाया जावेगा। सिन्धु तट, दर्विका भूमि चन्दभामा (चनाब) श्रौर काश्मीर के प्रदेशों को वात्य म्लेच्छ छादिं शद्ध (यवन) भोगेंगे। इत्यादि श्राज भारत की राज्य सत्ता में बाह्यणों की विशेषता है श्रौर १४ श्रगस्त सन् १६४७ को पं० जवाहर लाल नहरू को श्रमिषेक हुन्ना, श्रौर काश्मीर में श्रब्दुल्ला के प्रधानपद द्वारा राज्यसत्ता चल रही है। तथा (पश्चमीय भारत) में यवन राज्य है, श्रौर यह सब समकालीन खंड राज्य हैं। इस प्रत्यच्त प्रमाण के होते हुए कौन कह सकता है कि भविष्यवाणियें मिथ्या हैं। चढ़ने और, भट गिरने वाले, थोई। आयु वाले, बड़ी इच्छाओं वाल और बहुत थोड़ा धर्माचरण करने वाले होंगे ॥ १८ ॥ उनके अधीन देश उन्हीं के शील वाले ( यथा राजा तथा प्रजाः ) राजा के सहारे से बलवान (न कि धर्म के सहारे से) म्लेच्छ और आर्य उलट पलट वर्त ते हुए प्रजा का नाश करेंगे ॥ १६॥ तब दिनो दिन धर्म के घटते जाने और अर्थ के कटते जाने ( कट २ कर बाहर जाने ) से लोग चीए होते जायेंगे ॥ २०॥ तब धन हो कुलोनता का हेतु, धन हो सारे धर्मों का हेतु, अपनी पसन्द ही पति पत्नि भाव का हेतु, भूठे सबूत पहुंचाना ही मुकइमे जीतने का हेतु, स्त्री होना ही (चाहे कोई हो) भोग का हेतु ॥ २१ ॥ अच्छी धातों का होना ही उत्तम भूमि का हेतु, बह्मसूत्र ( यज्ञोपवीत ) ही बाह्य एत्व का हेतु, चिन्हें धारण करना ही आश्रम का हेतु ( खड़ावें धारलीं तो बहाचारी, भगवे पहन लिये, तो सन्यासी ) ऋन्याय ( छल कपट रिशवत आदि ) ही जीविका का हेतु ॥ २२ ॥ दुर्बलता ही बेरोजगारी का हेतु, धमाके से बोलना ही पांग्टिडत्य का हेतु ।। २३ ।। दान ही धर्म का हेतु, धनी होना ही भलीमानसी का हेतु ॥ २४॥ स्नान ही सजावट का हेतु. स्वीकरण ( मनजूर कर लेना ) ही विवाह का हेतु, दम्भी हो पात्र, दूर होन बोला जल ही तीर्थ ऐसे ऐसे अनेक दोषों की प्रधानता वाले इस भूमण्डल में सभी वर्णों में से जो जो बलवान होगा, वह २ राजा होगा ।

इससे स्पष्ट हैं, कि चत्रियों पर बहुत बड़ी विपत्तियां आंई, जिनमें वे पहले तो छाप ही मर भिटे तब अपने राज्य छिनने दिया । पर जो बच रहे, उन के नाश के लिए भी शत्रुओं ने माना प्रकार की कुटिल चालें चलीं, क्योंकि इन्हीं चत्रियों से उन्हें भविष्यत् में भय था जो राज्य के वास्तव अधिकारी थे । मिहिर प्रकाश % में लिखा है :---

> शिश्वनागां दे वेले जद होया राज। नन्द । मिहिर मौरव ते श्रग्नि दा तेज होया सब मन्द 🕷 शद्री पेटों जम्मयाँ लीता राज सम्हाल । करनी उस करतार दी पलट्या युग दा काल ॥ नाल खावना पीवना होर साज ते राज । खत्रियाँ तों मंग के कीता जंग समाज ॥ परशुराम वाँगूं होया जित्या सारा जग । लोड़ जिन्हाँ धन राज दी रल मिल गये उन संग ॥ ऋग्ति-वंश रवि-वंश से पौरव-वंशी जात । ऋषि स्रादिक सब वंश दे खत्री पै गये मात ॥ धर्म न दित्ता श्रापना दिंत्ता धन ते राज । कलयुग होरां आन के कीती होर समाज ॥ श्रगिन रविं ते सोम ए जगत होए विंख्यात । जे रखिये एह नाम तां शत्र कर दे घात ।) सम्मति सिद्ध बनाय के गोत नाम इह थाप । रखिया नाम मिहिरोत्तरे सूर्यं-वंशियां आप ॥ पौरव-वंशी आ बने उत्तम जात कपूर । श्रग्नि-वंश खन्ने बने जेहड़े रए विच शूर ॥

क्षयह हस्तलिखित पुस्तक गुजरात के बुधसिंह नामक च्चत्रिय की बनाई हुई है । मिहिरे इक्क कपूर दो अदि सज्जे जान । ढाई घर गिन घत तूं कुच्च करिये परमान ॥ मिहिर-वंशियाँ पौरवाँ कीबा आन विचार । अगिन-वंशियां वी मनों कीबा ए निरधार ॥ मूल लुकावो नाम नूं पता न पावे कोई । घर्म बीज दे कारणे सिर ते लवो संजोई ॥ वदले रूप स्वरूप ते होर बटाये नाम । किंग्तां कारां पलटियां धर्म रच्च दे काम ॥ औमद्भागत में भी लिखा है—-

महानन्दिसुतो राजन् शूद्रगर्भोद्भवो बली ।

महापद्मगतिः कश्चिनन्दः चत्रविनाशकृत् ।।

ततो नृपा मविष्यन्ति शूद्र प्रायास्त्वधार्मि काः ।

[भाग० १२ १९ १६]

हे राजन् ! महानञ्दी का पुत्र शुद्रा के गर्भ से उत्पन्न हुत्रा भहाबली महापद्म नाम नन्द जत्रियों का नाश करने वाला होगा । उस के व्यनन्तर प्रायः शूद्र व्यधर्मी राजे होंगे । इसकी टोका में लिखा है—

शूद्रा सुमिषाला इति नन्दसमयानन्तरं चत्रियाणा-मतिनिर्वलतया तेषु विद्यामानेष्वभीतरेषां बखबतां शृद्रादीना भूमिभोगित्दर्म्—

शूद्र राजे होंगे, इसका यह अभिप्राय है, कि नन्द के समय के अनन्तर चत्रियों के निर्वल हो जाने से उन की विद्यमानता में भी दूसरे बल वाले शुद्र आदि भूमि के मालिक होंगे ।

ऐसे सङ्कटों में ही पञ्जाब के चत्रिय चात्र-धर्म अपनी जीविका के स्थान वैश्य-धर्म से जीविका करने लगे जैसा कि भविष्योत्तर पुराण अध्याय ४१ में लिखा है---

ततः प्रभृति ते सर्वे च त्रिया दिजपालितः । त्यक्तचत्रियधर्माणो वणिग्वृत्ति समा श्रताः । ते सर्य शशिवंशीया आग्निवंशसमुद्भवाः । उत्तमाः चत्रियाः ख्याता इतरे मध्यमाः स्मृताः

उस समय से ले कर बाझणों से रचा किये वे चत्रिय चत्रिय-धर्म को त्याग वैश्य वृत्ति से जीविका करने लगे । वे सूर्य वंश, चन्द्र वंश छौर अग्नि वंशी चत्रिय ही उत्तम चत्रिय माने गये हैं, दूसरे मध्यम माने गये हैं ।

कल्कि पुराए में भी लिखा है---

वैश्यवृत्त्यापि जीवेग्न् इत्रियाश्च कलौ छुवि । कलियुग में चत्रिय वैश्य वृत्ति से भी जीविका करेंगे । मिहिर प्रकाश में भी एक उद्धृत श्लोक मिलता है— वैश्याचाराश्च राजानो धनधान्योपजीविनः । युगप्रक्रमेण पूर्वं भविष्यन्ति द्विजातयः ॥

च्चत्रिय युग के प्रभाव से वणिज व्यापार से जीविका करते हुए वैश्यों के त्राचार वाले होंगे ।

मुसलमानों की चढ़ाइयों और लूट मार के दिनों में पञ्जाब

के चत्रिय बाह्य एगें को बड़े २ सङ्घट केलने पड़े हैं । बहुतेरे बाह्य ए चत्रिय धर्म की रता के लिए अपनी जन्म भूमि से सदा के लिए स्तेह तोड़ घर से बेघर हो पहाड़ों की गुफाओं में जा छिपे । चम्बे आदि के पहाड़ों में जो जङ्गली जातियां गदियों के नाम से प्रसिद्ध हैं, उनकी दशा देख कर तुम उन्हें जङ्गली मनुष्य कहोगे, वे भेड़ बकरियां चराते, मोटा खाते और मोटा पहनते हैं । विद्या उन में नहीं है, हुनर उन में नहीं है सीधे मादे सरल प्रकृति के लोग हैं । पर उन के गौर शरीर लभ्बे आकार, सुप्रशास्त मस्तक विशाल छाती, लम्बी मुजाएं और चेहरे पर तेज देख कर तुम अनुमान कर सकते हो, कि यद्यपि ये अब हीन दशा में हैं, पर हैं किसी उद्य वंश के वंशधर । उन के चित्थि बन कर देखो, तो उन के इतिथि सरकार को देख कर कहोगे' कि ये इतने विशालहृदय वाले पुरुष सच मुच किसी महावंश में जन्मे हैं ।

उन के पुरोहित हैं उन के विवाह आदि स स्कार वेद मन्त्रों से होते हैं, तब वे जङ्गली नहीं, निःसन्देह किसी सभ्य जाति के कीर्तिशेष हैं । वे अपने आप को भूल नहीं गये । उन से पुछो, तुम कौन हो, तुम्हारा मूल स्थान कौन है। वे आप को बतलायंगे, हम चत्रिय हैं । उन की जातियां पूछो, उन में कपूर हैं, सेठ हैं, खन्ने हैं । वे ही जातियां उन की हैं, जो यहां चत्रियों में उच्च जातियां मानी जाती हैं । वे यह भी बतलाते हैं, कि हमारे पूर्वज लाहौर अम्उत्सर आदि के रहने वाले थे, जो मुसल्मानों के अत्याचारों के समय अपना धर्म बचाने के लिए घर बार और अपना सबस्व छोड़ कर यहाँ चले आये । ये विपत्तियाँ हैं, जो पञ्जाब पर आती रही हैं । धर्म की रत्ता के लिए अपना सर्वरव त्याग कर, घर से वेघर हो, इस प्रकार बनों में भटकते फिरना और अपनी आने वाली सन्तानों को भी ऐश्वर्य से वश्चित कर जङ्गलों में भटकने के लिए छोड़ देना, उन का धर्म से सच्चे प्रेम का कैसा प्रवल प्रमाए है। ऐसी आपत्तियों में चत्रियोचित जीविका उन के लिए अत्यन्त कठिन थी, अत एव वे गडरियों का जीवन धार अपनी बिपत्ति के दिन श्रवतक काट रहे हैं । धर्म रत्ता के निमित्त जिन चत्रियों को हम पहाड़ों में जाकर गडरिया वृत्ति धारए किये हुए देखते हैं, तो उन्हीं के पूर्व जों में से ऐसी हो विपत्तियों में वैश्यवृत्ति धारए की हो, तो उस में आश्चर्य नहीं रहता । ठीक ऐसी हो थिपत्तियों में पञ्जाब के चत्रियों ने वैश्य वृत्ति धारए की थी । धर्म शास्त्र भी आपत्काल में चत्रिय के लिए इसी वृत्ति का उपदेश देते हैं---

इदं तु वृत्तिवैकल्यात् त्यजतो धर्मनैपुणम् ।

विट्पएयग्रुद्धतोद्धारं विक्रेयं वित्तवर्धनम् ॥

(मनु० १० । ५४)

जीविका के न मिलने से अपनी धर्म जीविका त्यागने वाले बाह्यए च्चत्रिय को धर के बढ़ाने वाली वेंश्यवृत्ति स्वीकार कर लेनी चाहिये, हां इन वस्तुओं (रस, पका अन्न इत्यादि वस्तुओं) को वे न बेचें।

जीवेदेतेन राजन्यः सर्वेणाप्यनयंगतः ।

### न त्वेव ज्यायसीं वृत्ति मभिमन्येत कर्दिचित् ॥

(मनु० १० । ६४)

समय के फेर में आया हुआ चतिय इन सब से जीविका करे पर ब्रह्मण की जीविका (दान लेना आदि) कभी स्वीकार न करे। सो पञ्जाब के चतिय जो कुछ काल से चतियोचित वृत्ति (प्रजापालनादि) से नहीं प्रायः वैश्य वृत्ति से जोविका कर रहे हैं, यह इनका राज्य छिन जाने और शत्रुओं के प्रजब होजाने से विवश होकर स्वोकार किया आगद्धमें है। वस्तुद्धः इन की नाड़ियों मेंशुद्ध चत्रिय रक्त बह रहा है, इस में कोई संदेह नहीं इस में प्रमाण यह हैं —

(१) चत्रिय नाम से पुकारा जाना-पञ्जाब के चत्रिय वंश परम्परा से अपने आप को चत्रिय मानते लिखते और बतलाते चले आये हैं और इन की पड़ोसी जातियां भीइन को ऐसा ही मानती लिखती और कहती चली आई हैं। यह एक ही ऐसा प्रबल प्रमाण है कि इस के होते हुए कोई सन्देह रोष नहीं रहता और किसी प्रमाणन्तर की आवश्यकता नहीं रहती। गोत्र वर्ण आदि के निर्ण य के लिए वंश की परम्परा से वड़ कर कोई और प्रमाण नहीं होता। यदि इस में भी संशय किया जाय तो बाह्यण के बाह्यण माना जाने और वैश्य के वैश्य माना जाने में भी संशय हो सकता है, उन के बाह्यणत्व और वेश्यत्व में भी तो वंश की परम्परा ही प्रमाण हैं, तथापि इन के चत्रियत्व के और भा पुष्कल प्रमाण हें जैसे कि—

(२)प्राचीन चत्रियों की नाईं इनके कुलपुरोहित हैं कुलपुरोहित

सारस्वत ब्राह्मण हैं, जिन के विषय में भविष्योत्तर पुराण में लिखा हैं---

ं सारस्वतास्तु ये वित्राः च्चत्रय खां प्ररोहिताः ।

(३) इन के उपनयनावि सारे स स्कार चत्रिय मर्यांदाके छनुसार होते हैं, चौर सूतक पातक की मर्यादा भी वही है जो धर्म शास्त्रों में चत्रियों को बतर्जाई हैं---

(४) इन के व श प्राचीन चत्रियों से मिलते हैं---

(४) इन में जो ऐतिहा ( दुस्त कथाएं ) प्रचलितहैं,

उन से भी ये प्रचीन कवियों के व शघर सिद्ध होते हैं। इस प्रकार के पुष्कल अमार्गों के होते हुए कोई स देह शेष नहीं रहता कि पंजाब के चत्रिय प्रचीन चत्रियों के व शघर हैं। न ही प्राचीन समय में इस में कभी कोई स देह वा विवाद उठा है, निर्विवाद ऐसा ही मानते चले आते हैं।

वर्तमान चत्रियों का प्राचीन चत्रियवंशों से सम्बन्ध

वर्तमान काल के चत्रियों में कुछ अवान्तर भेद पाये जाते हैं । जैसे चार जातिचत्रिय, पछ्छजातिच्तत्रिय, छः जाति चत्रिय बु जाहो, सरीन खुखरेन आदि । और भिन्न २ अल्लों की दृष्टि से तो इस समय चत्रियों की लग भग पाँच सौ जातियां पाई जाती हैं । इन सारे अवान्तर भेदों और उन के कारणों पर विचार करना यहाँ अभिन्नेत नहीं । व्यवहार के लिए ऐसे उपभेद आप से आप उत्पन्न हो जाया करते हैं । प्राचीन काल में भी हर एक वंश के कई अवान्तर भेद हो जाते थे । लोग मुल उन्हें उन के नाम से नहीं किन्तु अवान्तर नाम ग्से ही पुकारते थे और उसी नाम से वे प्रसिद्ध होते थे। जैसे सूर्य-वंश में पहला राजा मनु हुद्या। मनु के पुत्रों में एक कुरुष था। उस के नाम से चत्रियों की एक ठ्रालग शाखा चली। जैसा कि विष्णु पुराण ४।१।१४ में आया है—

करूपात् कारूपा महाबलाः चत्रियाः बभूवुः 🔜

कुरूष से कारूप चत्रिय महाबली हुए ।

इद्वाकु के पुत्रों में एक निमि था, जिस से विदेह चत्रियों की एक ऋलग शाखा चली। जिन की राजधानी मिथिला थी और राजा का उपनाम जनक होता था । इसी प्रकार सूर्यवंश की और भी कई उपशाखाएं होगईं। उन सारी शाखाओं के चत्रिय सूर्यवंशी होने पर भी सूर्यवंशी नाम से नहीं, किन्तु श्रवान्तर नामों से ही पुकारे जाते थे। इसी प्रकार चन्द्रवंश में ययाति के पुत्र यदु से यादवों की एक अलग शाखा चली। यादवों की हैहय झौर तालजङ्घ ये दो झौर प्रसिद्ध शाखाएं निकलीं, और भोजक, अन्धक, वृष्णि आदि एक ही यादव-वंश की उपशाखाएं थीं। इस प्रकार भेद, उपभेद आरम्भ से ही होते त्राये हैं। जो इस समय तक कई नये २ उपभेद हो गये हैं। इन में कई जातियाँ काम धन्धे के कारण भी प्रसिद्ध हुई हैं, जैसे भण्डार का काम करने से भण्डारी, लिखने पढ़ने का काम करने से महते इत्यादि नाम पड़े हैं । हाँ यह निःसन्देह है, कि पंजाब के चत्रिय हैं प्राचीन चत्रियों के ही वंशधर । चत्रिय स्वयं तो वंश-परम्परा से इस बात को सिद्धवत मानते

ही चले आते हैं, पर इस के साधक प्रमाण और भी पाये जाते हैं।

# मलहौत्तरे

विष्णुपुराण के प्रमाण से पूर्व दिखला चुके हैं, कि महानम्दि राजा का पुत्र जो शद्रा के पेट से था, उस ने प्रबल हो कर चत्रिय वंशों का बहुत नाश किया, उस के पीछे दूसरे राजाओं ने भी उसी नीति पर चल कर चत्रियों का विनाश किया । मिहिरप्रकाश में लिखा है, कि उस समय चत्रियों ने उन के अत्याचारों से बचने के लिए मिल कर एक सम्मति कर के अपने नाम और स्वरूप को इस प्रकार छिपाया—

आ जि रवि ते सोम ए जगत होए विख्यात । जे रखिये ए नाम तां शत्रु करदे घात ॥ सम्मति सिद्ध बनाय के गोत नाम ए थाप । रखिया नाम मिहिरोत्तरे सूर्यवंशियाँ आप ॥ पौरववंशी आ बने उत्तम जात कपूर । अग्निवंश खन्ने बने जेहड़े रण विच्च शूर ॥ बदले रूप सरूप ते होर वटाए नाम । क्रिरताँ काराँ पलटियां धर्म रख्ख दे काम ॥ मिहिरवंशियां पौरवां कीती आन विचार । अग्नि वंशियां भी मनों कीता ए निर्धार ॥ मूल लुकावो नाम नूं पता न पावे कोई । धर्म बीजदे कारणे सिर ते लवो संजोई ॥

इस से सिद्ध है, कि चत्रियों की इन तीम जातियों ने तो श्रत्याचारों से बचने के लिए ये नाम थाप लिये। सूर्यवंशियों

Jin Gun Aradhak Trust

ने अपना नाम मिहिर वा मिहिरोत्तर रक्खा । मिहिरोत्तर का अपभ्र रा अब मलहौत्रे बोला जाता है । चन्द्रवंशियों ने अपना नाम खन्ने रक्खा । ये नाम उन्हों ने अपने मूलवंश का ध्यान रख कर ही रक्खे प्रतीत होते हैं । जैसा कि मिहिर शब्द संस्कृत है । जो उग्गादि सूत्रों में इस प्रकार सिद्ध किया है:---

इषि मदि मुदि खिदि छिदि भिदि मन्दि चन्दि तिमि मिहि मुहि मुचि रुचि रुधि बन्धि शुषिभ्यः किरच्। ( उगादि १। ४१)

इष्, मद्, मुद्, खिद् छिद्, भिद्, मन्द्, चन्द्, तिम, मिद् मुद्, मुच्, रुच्, रुघ्, बन्ध्, शुष् इन धातुओं से किरच् ( इर ) प्रत्यय होता है ।

इस सूत्र से मिह सेचने (भ्वादि परस्मैपदी श्रनिट्) से इर प्रत्यय श्राकर मिह +इर≈मिहिर सिद्ध होता है ।

भट्टोजिदीच्चित ने कौमुदी में इस सूत्र की व्याख्या में लिखा है । मिहिरः = झूर्यः । मेहतीति मिहिरः अर्थात् मेंह बरस।ने वाला । सूर्य ही किरणों द्वारा जल और रसको खींच कर मेंह बरसाता है इस लिए मिहिर नाम सूर्यं का है । कोशों में भी मिहिर शब्द सूर्य का पर्याय माना है । अमरकोश में सूर्य के ३७ नामों में—

विकर्तनार्कं मार्तेगडमिहिरारुणपूषणः ।

्यहाँ मिहिर सूर्य का नाम दिया है। दूसरे कोशों में भी मिहिर सूर्य के नामों में दिया है। त्रिकाएडझेष में दो नाम दिये हैं महिर और मिहिर। जैसे--

महिर मिहिरगीथाः कालकृत् पद्मपाणिः ।

सो मिहिर तो सूर्य का पर्याय है । सूर्य कहो मिहिर कहो एक ही अर्थ है । मिहिरोत्तर का अर्थ है । मिहिर स्पूर्य, जिस वंश का उत्तर अर्थांत प्रधान पुरुष है, वह मिहिरोत्तर है । उत्तर का अर्थ उत्तम श्रेष्ठ प्रधान है, जैसा कि अमर कोश में श्राया है ।

उपयु दोच्यश्र ष्ठेष्वत्युत्तरः स्यात् ।

(१) ऊपर (२) उत्तर दिशा में होने वाला और (३) श्रेष्ठ इन अर्थों में उत्तर शब्द है।

विश्वकोष में आया है-

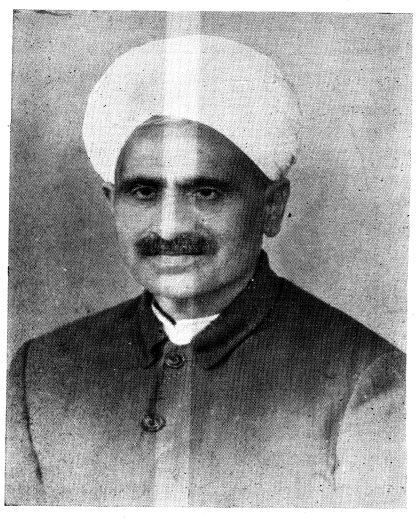
उत्तरं प्रतिवाक्ये स्यादृर्ध्वोदीच्योत्तमेऽन्यवत् । उत्तरस्तु विराटस्य तनये दिशि चोत्तरा ॥

उत्तर — उत्तर शब्द उत्तर देने अर्थ में नपुंसक, ऊवर, उत्तर दिशा में होने वाला और उत्तम इन तीन अर्थों में त्रिलिङ्ग, विराट के पुत्र का नाम हो तो पुझिङ्ग और उत्तर दिशा का नाम हो तो स्त्री लिङ्ग होता है । सो सूर्यवाचक मिहिर शब्द से परे श्रेष्ठ वाचक उत्तर शब्द के जोड़ने से मिहिरोत्तर शब्द सिद्ध हुआ । इसी का अपभ्रंश मलहौत्तरा है । मिहिर के र को ल

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

Ac. Gunratnasuri MS



# चत्रिय ठुलभूषण स्वर्गीय जयदयाल जी कपूर

#### चत्रिय कुल भूषण स्वर्गीय श्री जयदयाल जी कपूर

#### आफ अमृतसर

मालक फम ''मैसज जयदयाल कपूर एएड संन्त''

## सौदागरान काग़ज, देहली ।

श्राप का जन्म सन् १८८० ई० में दिवाली के पवित्र दिन हुआ। उक्त फर्म के आप जन्म दाता और प्रधान थे। आप ने काराज वा स्टेशनरी आदि के कार्थ्य को विशेष समृद्ध किया और फर्म की शाखाएं भारतवर्ष के बड़े बड़े प्रसिद्ध व्योपारिक नगरों में स्थापित कीं। उत्तरीय भारत में भी विशेष विख्याति प्राप्त की। स्वर्गीय लाला जी अपने पवित्र विचारों और सज्जनता के कारण सर्वप्रिय थे, इसके अतिरिक्त अपनी जीवन यात्रा में हिन्दुओं की सब से बड़ी संस्था अर्थात् आर्थ्य समाज में सम्मिलित होकर, हिन्दू जनता और देश की सेवा भी खूब करते रहे। अपने परिवार को उन्नत और परम सुखी बनाकर कुच्छ समय रुग्न रहने के पश्चात् आपका ४ चार अक्तूबर सन् १९४० को स्वर्गवास हुआ।

श्रापके होनहार सुषुत्रों ने श्रपने पूज्य पिता जी का नाम चिरस्थाई रखने के लिये प्रकाशक को योग्य श्रार्थिक सहायता देकर पितृभक्ति श्रोर जाति प्रेम का परिचय दिया।

Ac. Gunratnasuri MS

करके और स्वर में भेद करके मल्हौत्तरा शब्द सिद हुआ है। र ल की स्वर्णता होने से र के स्थान ल सहज ही हो जाता है। जैसा कि कहा है---

# रलयोर्डलयोश्चैव शषयोर्बवयोस्तश्र ।

# ्वदन्त्येषां च सावर्ण्यमलंकारविदो जनाः ॥

अलंकार शास्त्र के जानने वाले पण्डित र ल की, ड ल की, श ष की, और ब व की, आपस में स्वर्णता कहते हैं ।। इससे मिहिरोत्तरा से मलहौत्तरा हो जाना सहज ही है । कई इसे मिहिरावतार शब्द का अपभ्रंश कहते हैं ।

#### कपूर

कर्पूर = कपूर । "पौरव वंशी आ बने उत्तम जात कपूर" । इस से कपूर चन्द्रवंशी सिद्ध हैं । यह शुद्ध संस्कृत शब्द कपूर है, जिस का पञ्जाबी में कपूर, फारसी में कफूर और अंगरेजी में केंफर (Camphor) है । संस्कृत में संयुक्त र का पंजाबी में आकर लोप हो जाता है । जैसे बाह्यण का बाह्यण, कर्म का कम्म, सर्प का सप्प; सर्व का सब, दर्भ का दब, कर्चू र का कचूर, इसी प्रकार कपूर का कपूर हुआ है ॥ कर्पू र शब्द-

खर्जि पिजादिस्य ऊरोलचौ । (उग्रा ४। ६०)

सूत्र से कृपू सामर्थ्ये ( भ्वादि आत्मनेपदी वेट् ) से ऊर प्रत्यय आकर कृप्+ऊर=कर्ष्+ऊर=कर्पूर सिद्ध होता है । कल्पते इति कपूँरः। जो चारों आरे सुगन्ध फैसाने के समर्थ है वह कपूँर है। कपूँर का अर्थ कपूर है। अब देखना यह है, कि चन्द्रवंश का उसके साथ क्या सम्बन्ध है। अमर कोश में कपूर के ४ नाम ये कहे हैं:---

त्राथ कर्पूर मस्तियाम् । घनसार अन्द्र संज्ञः सिताभ्रो हिमबाजुका

( श्रमर० २। ६। १३)

कर्पूर, घनसार, चन्द्रसंज्ञ सिताभ्र, और हिमबालुका। इस में चन्द्रसंज्ञ शब्द है। इस का ऋर्थ यह है चन्द्रस्य संज्ञाः संज्ञाः यस्य स चन्द्रसंज्ञः--चन्द्र के जो नाम है वे जिसके नाम हैं ऋर्थांत् चन्द्र के सारे नाम कर्पूर के नाम हैं। सो चन्द्र के नाम कर्पूर के नाम होने से कर्पूर नाम रखने में छपने मूल नाम को ध्यान में रक्खा गया है।।

चन्द्र वंश की शाखाओं के वर्णन में आया है---

मार्क्नएडेय उवाच—

श्वत्रिवश सम्रुत्पन्नान् गोत्रकारान् निबोध मे । कर्पूरायग्रशाखेया स्तथा शाराहग्राश्व ये ।।

(विष्णु धर्मांत्तर अध्याय ११३ श्लो० १) मार्क खंडेय (राजा वज्र से) बोले-अत्रिवंश में उत्पन्न हो कर जो राजऋषि गोत्रप्रवर्तक हुए हैं उन्हें मुफ से जानो व.र्षूरायण शाखा वाले और शाराहण इत्यादि । खनने — मिहिर प्रकाश के — 'अग्नि वंश खन्ने बने जेहड़े रए विच शूर' इस वचून से पाया जाता है, कि खन्ने अग्निवंशी हैं । अब यह देखना है कि यह अग्निवंश कौन है । एक अग्नि वंश का वर्ण नः इस प्रकार है, कि जब वैदिक धर्मियों पर बहुत सी वियत्तिर्या आने लगीं, तव बाझर्णों ने आबू पर्वत पर एक महायज्ञ किया । उस यज्ञ के अग्निकुएड से चार वीर पुरुष उत्पन्न हुए परमार, सोलंकी, चौहान और पड़िहार । इन के नाम'पर आगे चार वंश चले । इस अग्निवंश से खन्नों का कोई ऐतिहासिक मेल नहीं ।

दूसरा ऋग्निवंश बहुत प्राचीन काल का है, वह श्रंगिरा वंश है। मत्स्य पुराण ऋध्याय १६४ में यज्ञ की श्रग्नि से भृगु श्रंगिरा श्रौर ऋत्रि की उत्पत्ति बतलाई हैं। महाभारत वनपर्व में मार्कण्डेय युधिष्ठिर संवाद में ऋङ्गिरा ऋषि की तपश्चर्या के वर्णांन में मार्कण्डेय वतलाते हैं—

> अत्राप्युदाहरन्तीममितिहास पुरातनम् । यथा कुद्धो हुतवहस्तपस्तप्तुं वनं गतः ॥६॥ यथा च भगवानग्निः खयमे वाङ्गिराऽभवत् । संतापयंश्व प्रभया नाशयंस्तिमिरावलिम् ॥७॥ पुराऽङ्गरा महाबाहो चचार तप उत्तमम् । आश्रमस्थो महामागो हव्यवाहं विशेषयन् ॥⊏॥ तपश्वरंस्तु हुतशुक् संतप्तस्तस्य तेजसा । भृशंग्लानश्चतेजस्वी न किश्चित् प्रजज्ञिवान् ॥६॥

श्रक्तिरा खवाच | कुरु पुएयं प्रजाखग्यं भवानग्निस्तिमिरापद्दः । मां च देव कुरुष्वाग्नि प्रथमं पुत्रमझसा ॥१७॥

निचिपाम्यइमग्नित्वं त्वमाग्निः प्रथमो भव । भविष्यामि द्वितीयो ऽहं प्राजापत्यक एव च ॥१६॥

नष्टकीर्तिग्रहं लोके भवाझातो हुताशनः । भवन्तमेव ज्ञास्यन्ति पावक न तु मां जानाः ।।१४॥

ञ्चग्निरुवाच-

अथ सचिन्तयामास भगव न् हव्यवाहनः । अन्योऽप्रिरिव लोकानां ब्रद्मणा संप्रकाशितः ॥१०॥ अप्रित्वं विप्रनष्ट हि तप्यमानस्यमे तपः । कथमग्निः पुनरहं भवेयमिति चिन्त्य सः ॥११॥ अपश्यदभिनवल्लोकांस्तापयन्त महामुनिम् । सोपासर्पच्छनै भीतस्तमुवाच तदाङ्गिराः ॥१२॥ शीघ्रमेभवस्वाग्निस्त्वं पुनर्लोकभावनः । विज्ञातश्चासि लोकेषु त्रिषु संस्थानचारिषु ॥१३॥ त्वमग्न प्रथमः सृष्टो ब्रद्मणा तिमिरापहः । स्वस्थानं प्रतिपद्यस्व शीघ्रमेव तमोनुद ॥१४॥ मार्करडेय उवाच-

तच्छ्रुत्व।झिरसो वाक्यं जातवेद।स्तथाऽकरोत् । राजन् चृहस्पतिनीम तस्याप्याझिरसः सुतः ॥१८॥ ज्ञात्वा प्रथण्जं तं तु वन्हेरझिरसः सुतम् । उपेत्य देवाः पप्रच्छुः कारण तत्र मारत ॥१९॥ सतुप्रष्टस्तदा देवैस्ततः कारणमत्रवीत् ।

प्रत्यगृह्धन्त देवाश्च तद्वचोऽङ्गिरसस्तदा ॥२०॥

(महा० वन० २२०)

इस विषय में एक पुराना इतिहास बतलाते हैं, जिस प्रकार कि क्रुद्ध हुआ अग्नि तप तपने के लिए बन को गाया ॥६॥ और जैसा कि छङ्गिरा छपनी प्रभा से जगत् को सन्तप्त करता हुआ और अन्धकार-पुञ्ज का नाश करता हुआ स्वयमेव अग्निरूप हो गया ॥७॥ पहले हे महाबाहो ! महाभाग अङ्गिरा ने आश्रम में रह कर अग्नि से भी बढ़ कर उत्तम तप किंया ॥८॥ तप तप्त हुआ श्रग्नि भी उसके तेज से सन्तप्त हुआ और बहुत घवराया, पर कुछ न जान सका ॥ध॥ अग्नि सोचने लगा कि क्या ब्रह्मा ने लोक-रत्ता के लिए यह कोई अन्य आग्नि प्रकाशित कर दिया है ॥१०॥ जान पड़ता है, कि तप तप्ते २ मेरा अग्निपन (षुएयकर्म की साधनता ) नष्ट हो गया है । अब मैं फिर किस तरह आग्नि बनू ऐसा सोच कर उस ने ॥११॥ अग्नि की नाई (अपने तेज से) लोकों को तपाते हुए महामुनि (अङ्गिरा) को देखा और डरता २ उस के निकट गया तब आङ्गरा ने, अग्नि से कहा ॥१३॥ हे ऋग्ने ! ब्रह्मा ने तुफे अन्धकार का भिटाने वाला मुख्य ऋगिन बनाया है, तुम अपने स्थान में प्रविष्ट हो शीघ अन्धकार को मिटाओ ॥१४॥

त्राग्नि ने उत्तर दिया- लोक में मेरी कीर्ति तो अब जाती रही, आप अग्नि बन गये हैं, लोग अब आप को ही अग्नि जानेंगे मुफे नहीं ॥१४॥ सो मैं अपना अग्निपन तुफ में डालता हूं, तू ही मुख्य अग्नि बन, मैं प्रजापति का पुत्र दूसरा अग्नि वन् गा ॥१६॥

श्रङ्गिरा बोले—हे अग्ने ! लोगों के स्वर्ग के साधन पुण्य कर्न को तुमही पूर्ण करों, आपही अन्वकार के मिटाने वाले हैं और हे देब ! मुफे अपना सात्तात प्रथम पुत्र बनाओं ॥१७॥ मार्कण्डेय बोले—अझिरा के उस वचन को सुन कर अग्नि

माकरडय बाल—आइरा क उस पपन का खुन कर आत ने वैसे ही किया। हे राजन ! उस अझिरा का पुत्र बृहस्पति हुआ ॥१८॥ श्रंगिरा को अभिन का प्रथम पुत्र जान कर देवता श्रगिरा के पास आये और उस से इस का कारण पूछा ॥१९॥ देवताओं के पूछने पर अगिरा ने करण बतलाया और देवताओं ने श्रंगिरा के वचन को स्वीकार किया (अर्थात् उसे अप्नि का पुत्र मान लिया) ॥२०॥

सारांश यह है कि लोकोत्तर तपश्चर्या से ऋगिरा ने अपना इतना तेज बढ़ाया, कि तेजस्विता में ऋगिरा श्रौर श्रमि में कोई भेद नहीं रहा । तब देवताश्रों ने अंगिरा को अग्नि-वंशीय बाह्यण माना ।

श्रंगिरा वंशीय बाझगों में ब्रह्म-धर्म और चत्र-धर्म एक

समान पाये जाते थे । वेद-विद्या और तपश्चर्या में ये पूरे ब्राह्मण थे और शखास्त्रों की विद्या तथा उन के प्रयोग में चत्रियों के भी गुरू थे। ऋंगिरा-वंश में ही द्रोणाचार्य हुए हैं । चत्रिय वंशों से इन के विवाह सम्बन्ध भी होते रहे हैं और कई चत्रिय वंश भी इन में खाकर मिले हैं, जैसा कि विष्णु पुराण में मनु के पुत्र नभाग की सन्तान परम्परा में रथीतर तक का वर्णन कर के कहा है—

एते चत्र प्रस्ता व पुनश्चाङ्गिरसः स्मृतः ।

ग्थीतरस्य प्रवराः चत्रोपेता द्विनातयः ॥

ये रथोतर के वंशज चंत्रियों से जन्म लेकर फिर झंगिरा माने गये हैं जो कि चत्रधर्म से युक्त बाह्यए हैं ( चत्रोपेत द्विजाति हैं ) । सूर्थवंशीय युवनाश्व का पुत्र जो द्वरित हुआ है, उसके वंशज हारीत नाम के आंगिरागोत्री ब्राह्यए प्रसिद्ध हुए । जिन का प्रवरपाठ इस प्रकार पढ़ा गया है-आथ द्वारिताना मार्थेयम् आंगिरसाम्बरीष युवनाश्वतेति । हारीतों के तीन प्रवर हैं । आंगिरा, अम्बरीष और युवनाश्व । इस प्रकार चत्रियवंश आंगिरागोत्र में मिलते रहे । जो चत्र आंगिरागोत्र में मिले, वे आग्निवंशी कहलाये ।

खन्नों का अंगिरावंश से सम्बन्ध इस प्रकार है, कि खन्नों का गोत्र कुन्म है । और प्रवर तीन हैं । यह कुत्स अंगिरा गए में हुन्ना है । जैसा कि प्रवरमखरी में आपस्तम्बोक्त केबल अंगिरों के प्रवरकाएड में आया है—

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

अथ कुत्सानां त्र्यार्षेयः झांगिरस मान्धात्रकौत्सेति ।

## कुत्सवन्मन्धातुवदङ्गिरोवदिति ।।

कुत्सों के तीन प्रवर हैं, अंगिरा, मान्धाता और कुत्स ।

सो द्यंगिरा वंश में उत्पन्न हुए कुत्स के वंश धर होने से खन्ने त्रग्निवंश कहे गये हैं। मिहिर प्रकाश में खन्नों के विषय में बल पूर्व क यह बात कही है।

वंश विकुत्ति सूर्यदा दूजा पौरव वंशा।

श्रग्निवंश खन्ना होया इस विच्च कुफ नहीं दंश।

अब प्रश्न यह उत्पन्न होता है, कि खन्ना शब्द के साथ अग्निवंश का क्या सम्बम्ध है। इस का उतर यह ह' कि खन्ना शब्द संस्कृत खण्ड शब्द से निकला है। और खण्ड का अर्थ है एक हिस्सा वा टुकड़ा। पूर्व दिखला चुके हैं, कि अंगिरागोत्री अग्निवंशी चत्रोपेत दिजाति कहे गये हैं। अर्थात् ब्रह्म चत्र का मेल हैं। अग्निवंशी बहुत से दत्रिय बाह्मण हो गये और बहुत से चत्रिय रहे। सो सम्पूर्ण अग्नि वंश का एक खण्ड था; जिस ने अपना इस प्रकार नाम परिवर्तन किया, इस लिए उन्हें खण्ड कहा गया, जिस का पञ्जाबीरूप खन्ना है।

### त्रपने नाम का परिवर्तन प्रधान शाखात्रों ने किया ।

यह स्मस्ए रहे, कि सूर्यंवंश चन्द्रवंश श्रौर अग्निवंश की छानेकों उपशाखाएं थीं उन के नाम तो पहले ही अलग हो चुके थे। और यद्यपि वे सूर्यवंशी चन्द्रवंशी और अग्निवंशी ही थे, तथापि लोक में अपने अलग २ नमों से ही प्रसिद्ध थे। जैसे सूर्यवंशी करूष के वंशज लोक में कारूष नाम से ही प्रसिद्ध हो गये थे। इस प्रकार हर एक वंश की अनेकों उपशाखाएं लोक में प्रसिद्ध हो चुकी थीं। वे अपने प्रसिद्ध नामों से पुकारी जाती थीं, न कि सूर्यवंश, चन्द्रवंश और अग्निवंश इन मुख्य नामों से प्रसिद्ध थीं। ये शाखाएं ही ाशत्र औं की करू र दृष्टि का मुख्य लद्द्य थीं, शत्रु इन्हीं को जड़ से उखाड़ना चाहते थे। इसलिए इस संकट में नामपरिवर्तन की आवश्यकता भी इन्हीं प्रधान शाखाओं को ही हुई। क्योंकि मुख्यतया राज्याधिकारी प्रधान शाखा वाले ही समके जाते थे, मिहिर प्रकाश में भी यह आश्रय इस प्रकार दिखलाया है—

> र्त्राग्न रवि ते सोम ए जगत होए विख्यात । जे रखिये एह नाम तां शत्रु करदे घात ॥ मिहिर-वंशियां पौरवाँ कीता श्रान विचार । श्रग्नि-वंशियां वी मनों कीता ए निरधार ॥ मूलू लुकावो नाम नूं पता न पावे कोई ।

धर्म बीज दे कारणे श्रिसिर ते लवो संजोई ॥ सूर्यवंश की प्रधानशाखा ने (जा सूर्यवंश नाम से ही लोक विख्यात थी) अपना नाम मिहिर वा मिहिरोत्तर रक्खा, इसी प्रकार चन्द्रवंश की प्रधान शाखा ने (चन्द्रवंश नाम से लोक-विख्यात थी) अपना नाम कप्रूर रक्खा और अग्निवंश की प्रधान शाखा ने ही (जो श्रमिवंश नाम से प्रसिद्ध थी) अपना

% धर्म की रचा के लिए और बोज अर्थात रक्त को शुद्ध रखने के लिए। नाम खरड का खन्ने रक्खा । चत्रियों में इन के उच्च माने जाने का भी यही कारण हुआ, कि ये तीनों व श प्रधान शाखाओं से सम्बन्ध रखते थे, और यह उच्चता इनकी नई न थी, किन्तु पहले से ही चली आती थी ।

ककड़ संस्कृत के कुकुर वा कौकुर शब्द से निकज़ा है। बिष्णुपुराण अंश ४ अध्याय १३ से यदुवंश का वर्णन आरम्भ होता है। यदुवंशियों में राजऋषि अन्धक आया है। अन्धक के चार पुत्रों में एक कुकुर था। उस के व शज कुकुर कहलाये, जिस का परिवर्तित रूप ककड़ है।

सूर्यव'श, चन्द्रव'श और अग्निव'श की नांई यदुव'श भी इत्रियों में प्रतिष्ठित और प्रसिद्ध वंश था। ऊपर कहे तीन वंशों के साथ इस चौथे वंश का मेल आवश्यक समज्ञा गया, इस लिए पीछे यदुव'शी ककड़ों को पूर्वोत्त तीन व'शों के साथ मिला कर ये चार जति चत्रिय कहलये। जो वकड़ इन तीन वंशों के साथ सम्मिलित हए, वे श्रेष्ठ कहलाये, जिस का परिवर्तित रूप अब सेठ प्रसिद्ध है। इस समय ककड़ दो नामों से प्रशिद्ध हैं। सेठ और कक्तड़। जो चार जाति चत्रियों में सम्मिलित हैं, वे सेठ कहलाते हैं, दूसरे ककड़। पहले तीन वंशों में अग्निवंशी तो आधे सम्मिलित हुए थे, इस लिए उनको ढाई घर भी कहते थे। इस का अभिप्राय यह था, कि अग्नि-वंशी आधे सम्मिलित थे, पर वास्तव में वंश तीन ही थे, इस लिए वे तीन वंशा ढाई घर कहलाते थे, जब चौथे यदुवंश को मिलाया, तो यही चारजाति चत्रिय कहलाये। जैसा कि मिहिर प्रकाश में सिखा है-

ढाई घर संज्ञा हुई ढाई वंश दी त्राद । राज इन्हा दा न रह्या नवीं होई मर्याद ॥ मिहिर इक कपूर दो त्र्राखे खन्ने जान । ढाई घर गिन घत्त तूं कुल करिये प्रमार्ग ॥ • पिछों त्र्राप रलाय के ढाई कीते होरा

सेठ त्र्योन्हां नूं थाप्या ढाई घरी दे जोर ॥ त्रय वंश ढाई होय विके जेठे सान । पिछों सेठ रत्नाय के चार होय प्रमाए ॥

ये चार प्रसिद्ध वंश तो इस प्रकार प्राचीन चत्रिवंशों से मिलते हैं। दूसरे चत्रिवंश भी इन्ही पुराने चत्रिवंशों से सम्बन्ध रखते हैं। जैसा किं गुरु गोबिन्दसिंह जी ने वेदिवंश के विषय में लिखा है, कि वे सूर्यवंशी हैं। सूरि शब्द तो वेद में नेता के द्र्य्य में प्रयुक्त है, जो विद्वान ब्राह्मण वा राजकुमार के लिए प्रयुक्त हुआ है। यह भी अनुमान किया जता हैं, कि तालवारों का सम्बन्ध चन्द्रवंश को तालजघ शाखा के साथ है। समय के फेर से पझाब के चत्रिय कई शतकों से संकटों पर संकट उठाते हुए अपने धर्म की रच्चा करते चले आते हैं, यह कुछ छोटी सी बात नहीं है, सो यदि ऐसे संकटों में किसी लिखित के न रहने से वे अपने मूल वंश को निश्चितरूप से भूले भी हों, तो यह कोई आश्चर्य की बात नहीं। सर्वथा यह निः-सन्देह है, कि इन का सम्बन्ध प्राचीन चत्रियवंशों से है, जो पखाब में बहुतायत के साथ बसे हुए थे, भूमि के आधिपति थे

Jin Gun Aradhak Trust

त्रौर सारस्वत बाह्यणों के यजमान थे । जैसा कि भबिष्योत्तर में लिखा है—

### सारस्वतास्तु ये विश्राः चत्रियाणां पुगेहिताः ।

्सारस्कत ब्राह्मण जो कि चत्रियों के पुरोहित हैं । और त्रब भी सारस्वत ही इन के पुरोहित हैं ।

### चार जाति चत्रियों के गोत्रों का निर्णय ।

त्रब हम एक ऐसे प्रश्न पर विचार करना चाहते हैं, ज वास्तव में बड़े महत्त्व का है। इस समय चार जाति चत्रियों के गोत्र दो प्रसिद्ध हो रहे हैं-कौशल्य और वत्स । वत्स सेठों का है और कौशल्य मिहिर, कपूर और खन्ने इन तीनों का है, पर विवाह सम्वन्ध मिहिर, कपूर और खन्ने इन तीनों का है, पर विवाह सम्वन्ध मिहिर, कपूर और खन्ने इन तीन वंशों में परस्पर होता है, जिन का गोत्र एक हैं। क्या यह एक आश्चर्य की बात नहीं, कि चत्रियों में ये चार जाति जो प्रतिष्ठित माने जाते हैं, उन में एक गोत्र में विवाह हो, जव कि धर्मशास्त्रों में इस का स्पष्ट निषेध है। जैसा कि मनु ने कहा है—

त्रसपिग्डा च या मातुरसगोत्रा च या पितुः । सा प्रशस्ता द्विजातीनां दारकर्मणि मैथुने ।। (मनु॰ ३।४)

जो माता की श्रोंर से सपिएडा न हो श्रौर पिता की श्रोर से सगोत्रा भी न हो, वह द्विजों के लिए विवाह कर्म में श्रेष्ठ है । जब धर्मशास्त्र की यहत्राज्ञा है' कि विवाहसम्बन्ध एक गोत्र में नहीं होना चाहिये, तो फिर कौशल्यगोत्रियों में विवाह-सम्बन्ध क्या धर्मशास्त्र की मर्यादा के विरुद्ध नहीं, त्रौर ऐसा करने में ये उच्च चत्रिय जातियां ही क्या उस मर्यांदा को तोड़ नहीं रहीं ? यह एक प्रश्न है, जिस का निर्णय होना त्रावश्यक है ।

ू इस प्रश्न का उत्तर देने से पूर्व यह बताना उचित है कि धर्मशास्त्र किस कन्या से विवाह करने की आज्ञा देते हैं। याज्ञ-वल्क्य आचाराध्याय में, विवाह सम्बन्ध में इस प्रकार लिखा है— /

अविपलुत ब्रह्मचर्थो रूच्रुग्यां स्त्रियग्रुद्वहेत् । अनन्यपूर्विका कान्तामसपिएडां यवीयसंम् ॥भ्र२॥ अरोगिग्रीं आतृमती मसमानार्षगोत्रजाम् । पश्चर्मा सप्तमीं चैव मातृतः पितृतस्तथा ॥५३॥

अखण्डित ब्रह्मचर्य वाला उत्तम लत्त्रण वाली स्त्री को विवाहे, जो कुमारी है, सुन्दरी है, असपिण्डा है और आयु में अपने से छोटी है।। ४२।। रोगन नहीं, भाईयों वाली है, जो अपने गोत्र और प्रवर में नहीं जन्मी। माता की छोर से पांचवीं और पिता की ओर से सातवीं है।

मनुस्मृति में इस प्रकार लिखा है---

## असपिएडा च या मातुग्सगोत्रा च या पितुः ।

## सा प्रशस्ता द्विजातीनां दारकर्मंशि मैथुने ॥

[मनु०३।४]

जो माता की त्रोर से सपिएडा ( छः पीढ़ियों में से ) न हो श्रौर पिता की त्रोर से सगोत्रा भी न हो ( त्र्यर्थात् न समान गोत्र की हो न छः पीढ़ियों में से हो ) वह द्विजों के लिए विवाह सम्बन्ध में श्रेष्ठ है ।

इस से स्पष्ट है कि एक गोत्र में विवाह नहीं करना चाहिये। इस के अतिरिक्त भुत्रा, मासी और मामे की कन्यात्रों से भी विवाह का निषेध है। ऋग्वेद यम यमी संवाद में यह लिखा है—

पापमाहु यः स्वसारं निगच्छेत् ।

त्र्य्थात् अपनी धर्म बहिनों से गमन करने वाला पापीं होता
 है । मन ने इन के ब्याहने में प्रायश्चित्त लिखा है—

पैतृष्वसेयीं भगिनीं खस्तीयां मातुरेव च 🔄

भातुश्व आतुराष्तस्य गत्वा चान्द्रायणं चग्त् ॥

एतस्तिस्तस्तु भार्यार्थे नोपयच्छेत्तु बुद्धिमान् ।

( मनु० ११ । १७१-१७२ )

बुद्या की कन्या, मासी की कन्या, त्र्यौर त्रपने मामे की कन्या ये बहनें हैं । इन को गमन कर चान्द्रायए व्रत करे ( तब शुद्ध होता है ) इन तीनों को बुद्धिमान पुरुष पत्नी बनाने के लिए कभी न विवाहे । इसी प्रकार भुत्रा मामी त्रादि जो मातृवत् मानी जाती हैं त्र्यौर भाई को कन्या त्रादि जो कन्यावत् मानी जाती हैं, उत के साथ विवाह का निषेध है ।

पूर्व लिखा जा चुका है कि एक गोत्र में ब्याह न करे । गोत्र किसे कहते हैं, इस विषय में—

, शब्द कल्पट्रम में गोत्र का अर्थ लिखा है--

गोत्रं वंशपरम्परा प्रासिद्धमादि पुरुषं त्राह्मर्श रूपम् । वंश परम्परा से प्रसिद्ध चला त्रा रहा, वंश का त्रादि पुरुष बाह्मरारूप गोत्र कहलाता है ।

्र ब्राह्मर्गों में भी गोत्रप्रवर्तक ऋषि प्रधानतया श्राठ ही माने हैं, जैसा कि बौधायन का वचन है ।

विश्वामित्रो जमदग्निमंग्द्वाजोऽथ गौतमः ।

अत्रिविंसिष्ठः कश्यप इत्येते सप्तऋषयः ॥

सप्तानामृषीणा-मगस्त्याष्टमा-नां यद्पत्यं तद् गोत्रम् ॥

विश्वामित्र, जमदग्नि, भारद्वाज, गौतम, ऋत्रि, वसिष्ठ और कश्यव ये जो सात ऋषि हैं, इन सातों ऋषियों और आठवें अगस्त्य की जो संतान है वे इन ऋषियों के गोत्र में है ।

किसी अन्य स्मृति में भी आया है-

### ं जमद्गिभेरद्वाजो विश्वामित्रोत्रिगोतमाः ।

वसिष्ठ कश्यपागस्त्या मुनयो गोत्र कारिणः ।

एतेषां यान्यपत्यानि तानि गोत्राणि मन्वते 🕛

जमदग्नि, भारद्वाज, विश्वामित्र, त्रत्रत्रि, गोतम, वसिष्ट कश्यप, अगस्त्य ये ऋषि गोत्रकारक हुए हैं । इनकी जो संतानें हैं, वे उन गोत्रों को मानती हैं ।

इन मूल आठ गोत्रों की आं २ संतान की वृद्धि होती गई त्यों २ इनके आवान्तर गोत्र कई बनते गये । धर्मप्रदीप में २४ गोत्र गिने हैं । धीरे २ सहस्रों और लाखों गोत्र होगये । जैसा कि कहा है—

गोत्राणां च सहस्रानि प्रयुतान्यबुँदाणि च । ऊनयञ्चाशदेतेषां प्रवरा ऋषि दर्शं यात् ।।

गोत्र सहस्रों, लाखों और करोड़ों हैं, पर उन के प्रवर केवल ४६ हैं, क्योंकि वे ही ऋषि अर्थात् मन्त्र द्रष्टा हुए हैं।

अब ये जो सहस्रों लाखों और करोड़ों गोत्र कहे हैं, ये आर्षगोत्र नहीं, किन्तु लौकिक गोत्र अर्थात्-आज कल की प्रसिद्ध जातियां वा अल्लें हैं।

Jin Gun Aradhak Trust

इन प्रमाणों से यह सिद्ध हुआ, कि गोत्र दो प्रकार के हैं आर्थिय और लौकिक । आर्थिय गोत्र के भूल जाने पर, चतिय और वैश्य का आर्थिय गोत्र वही माना जाता है, जो उन के पुरोहित का हो या काश्यप गोत्र माना जाता है। जैसा कि मनु ३। ४ पर मेघातिथि ने यह कल्प सूत्र उद्धुत किया है—

पौगेहित्यान् राजन्यवैश्ययोः ।

पुरोहितों के गोत्र प्रवर ही चत्रिय श्रौर वैश्य के होते हैं । इसके अनुसार ही भितत्त्तरा में भी आया है—

यद्यपि राजन्यविशां प्रतिस्तिकगोत्राभवात् प्रदग-भाव स्तथापि पुरोहितगोत्रप्रवर्गे वेदितव्यौ । तथा च यजमानस्यार्षेयान् प्रद्वर्शात इत्युक्त्वा ''पौगेहित्यान् राजन्यविशां प्रद्वर्णाते'' इत्याहाश्वलायनः ।

यद्यपि चत्रियों और वैश्यों के अपने निज के नोत्र न होने के कारण प्रवर भा नहीं हैं, तथापि पुरोहित के गोत्र और प्रवर ही उन के भो जानने चाहिये । जैसाकि ( यज्ञ के प्रकरण में ) 'यजमान के प्रवर उचारता है' यह कह कर " चत्रियों और वैश्यों के (गोत्र प्रवर) उन के पुरोहिनों के उचारे " यह आश्वतायन ने कहा है ।

इस से स्पष्ट है कि जिन चुत्रियों को अपना गोत्र भूल गया हो केवल वह ही पुरोहित के गोत्र को अपना गोत्र जानें जिन को गोत्र ज्ञान के अतिरिक्त पुरोहित ज्ञान भी न रहा हो वह काश्यप गोत्र समभे । जैसा कि प्रवर मंजरी में कहा है—

## गोत्र नाशे तु काश्यपः ।

अर्थांत गोत्र न जानने पर काश्यप गोत्र ही जानना चाहिये। इसी लिये समस्त अरोड़ों का काश्यप गोत्र है। मगर विवाह सम्बन्ध में वह भी लौकिक गोत्र का त्याग करते हैं जैसे नारंग नारंगों से मोंगे मोंगों से विवाह नहीं करते। पूर्वकाल में यह अपने गोत्र और पुरोहित को भूल गए थे इस लिये इन्हें काश्यप गोत्र मानना पड़ा। और विवाहसम्बन्ध के लिये लौकिक गोत्र (प्रचलित जातियें, अर्थात् नारंग, मोंगा आदि,) का त्याग करना पड़ा। इस लिये अरोड़ों का एक गेत्र होते हुए भी कोंई आपत्ति नहीं आती। यह जातियें भी गोत्र हैं इस में यह प्रमाण हैं—

भगवान् पाशिनि का एक सूत्र है---

गोत्रावयवात् [ ४ । १ ७६ ]

इस में जो गोत्रावयव शब्द त्राया है, उस पर विचार करते हुए महाभाष्यकार पतझलि मुनि लिखते हैं---

भारद्वाजीयाः पठन्ति । सिद्ध तु कुलाख्याभ्यो लोके गोत्राभिमताभ्यः ।

भारद्वाजीय पढ़ते हैं । यह तो इस से सिद्ध है, कि लोक में प्रसिद्ध जो कुल (जातियां) हैं, वे गोत्र माने गये हैं। यहां कुल जो वंश वा जातियां हैं, उन को स्पष्ट गोत्र माना गया है।

त्रमरकोश में वंश के ये नौ नाम आये हैं।

सततिगोत्र जनन कुलान्यभि जनान्वयौं ।

वंशोऽन्ववायः संतानः [२।७।१]

संतति, गोत्र, जनन, कुल, श्रमिजन, अन्वय, वंश, अन्ववाय, संतान ।

मेदिनो कोष में आया है---गोत्र कुलाख्ययोः

गोत्र कुल क। और नाम का नाम है ।

अन्ववाय, अन्वय, वंश, गोत्र, अभिजन और कुल ये वंश हैं। इत्यादि अनेकों प्रमाए हैं, जिन में वंश, कुल और गोत्र पर्यांय माने गये हैं। अतएव ये प्रसिद्ध वंश वा जातियां भी गोत्र हैं। यह बात इससे और भी स्पष्ट हो जाती है, कि प्राचीन काल में अपने प्रसिद्ध नाम के पीछे बाह्यए अपना गोत्रनाम लगाते थे, जैसे राममिश्र भारद्वाज यहां भारद्वाज गोत्र नाम है, जो राममिश्र के पिता पितामह भी अपने नाम के साथ लगाते आये और पुत्र पौत्र भी लगाते जाएंगे। और लोग भी उन्हें गोत्रनाम से पुकारते हैं। जैसे आइये भारद्वाज

c. Gunratnasuri MS

जो इत्यादि । इसी प्रकार ऋरोड़ों ने भी ऋपने प्रसिद्ध नाम के पीछे जाति नाम लगाया । जैंसे गोकुल चन्द्र नारंग, ऋमर नाथ मोंगा, इत्यादि इस से सिद्ध है कि गोत्र के नाश होने पर प्रचलित जातियें ही गोत्र मानी गई हैं । ऋौर यही लौग्जिक गोत्र माना गया ।

मनु के उक्त ऋोक (३१४) पर सब से पुराने टीकाकार मेधातिथि लिखते हैं—-

अन्ये तु गोत्रं वरामाहुः न तत्रावध्यपेत्ता याव देतज्ज्ञायते वयमेकवंशा इतितावदविवाहः ।

दूसरे आचार्य गोत्र वंश को कहते हैं। उस में अवधि की अपेचा नहीं, किन्तु जहां तक यह ज्ञान हो कि हम एक वंश के हैं, वहां तक आपस में विवाह न हो। इस से स्पष्ट है कि गोत्र के अज्ञान में एक जाति में विवाह वर्जित है।

एक यह भी बात ध्यान देने योग्य है, कि झादि गोत्र तो झाठ थे । झौर वे झादि ऋषियों के नाम पर थे । पर ज्यों २ उन की संतान की वृद्धि होती गई, त्यों २ एक ही गोत्र के झन्तर्गत कई २ गोत्र बनते गये । ये झवान्तर गोत्र हर एक शाखा के मूल पुरुषों के नाम पर ही बनते रहे । इस प्रकार जब गोत्र बहुत बढ़ गये, तो सहज ही होना था, कि दो झलग २<sup>!!</sup> बंशों के प्रवर्तक मूल पुरुषों का नाम एक ही मिल जाय ऐसी झवस्था में उन दोनों का गोत्रनाम एक हो जायगा, यद्यपि उस गोत्र के प्रवर्त्तक मूल पुरुष टोनों के झलग २ हैं । होगा 1 तो भी नाम एक होने में गोत्र के एक होने का भमेला पड़ेगा अवश्य । इस भमेले को सिटाने के लिए ही याज्ञवल्क्य ने गोत्र के साथ प्रवर भी रख दिया, क्योंकि गोत्रनाम एक होने में भी यदि वंश का भेद है, तो प्रवरनाम कभी नहीं मिलेंगे । इस से गोत्र के वस्तुतः एक होने वा न होने का निर्णय हो ज येगा । प्रवर गोत्र के इस फमेले को मिटाते हैं । इसी कारण से प्रवर का अर्थ दिया है-' गोत्र प्रवतर्कमुनिव्धावर्त-कोमुनिगणः = गोत्र प्रवर्तक ऋषि का व्यावर्तक [ दूसरों से निखेरनें वाला ] ऋषिगण प्रवर कहलाता है । यद्यपि याझ-वल्क्य में कहे ' असमानाव जाम् ' का अर्थ दो प्रकार का हो सकता है। एक यह जो अपने गोत्र प्रवर में न जन्मी हो, दूसरा यह जो न चपने गोत्र में जन्मी हो, न प्रवर में जन्मी हो । पहले अर्थ में याज्ञवल्क्य का वसिष्ठ, गौतम और मनु के साथ मेल हो जाता है, क्योंकि वसिष्ठ और गौतम ने तो प्रवरों का निषेध किया है गोत्र का नहीं, और मनु ने गोत्र का किया है प्रवरों का नहीं, पर प्रवर कहो व गोत्र बात एक ही है । क्योंकि

जिस मूल ऋषि के नाम पर गोत्र है उसी के वंश में जन्मे प्रवर पुरुष उस गोत्र के प्रवर कहलाते हैं।

सो चाहे गोत्र का निषेध कहो, चाहे मवरों का । धात एक ही है । याज्ञवल्क्य ने जो गोत्र के साथ मवर दिये हैं, बे इसी लिए दिये हैं, कि गोत्र नाम एक होने पर भी वस्तुतः वे गोत्र

पर ऐसी अवस्था में वास्तव दृष्टि में तो उन का गोत्र एक नहीं

•

एक नहीं भी होते, ऐसी जगह गोत्र के एक होने वा न होने का निर्शय प्रवरों से करलो । यही आशय इस वचन का याज्ञवल्क्य के सब से पुराने टीकाकार विश्वरूप ने लिया है । द्रासमानाप के स्थान उस ने ' द्रासमानर्षिं ' पाठ पढ़ा है । इस पर उस की व्याख्या इस प्रकार है—

असमानर्षिं गोत्रजाम्, असमानार्षेय गोत्र प्रभव म् असमानप्रवरा-मित्यर्थः । तथा च गौतमः असमान प्रवरैर्विवाह इति । यद्यपि असगोत्रामिति मान्वं तदप्येव-मेव व्याख्येयम् । ततश्च समानगोत्राणामप्यममानप्रवरा-णामनिषिद्धो विवाहः । यथा पश्चार्षेयार्णा भरद्वाजानाम् ।

देखिये कैसा स्पष्ट कहा है, कि यद्यपि गोत्र दोनों वंशों का भारद्वाज है, तथापि इन दोनों वंशों का परस्पर विवाह सम्बन्ध धर्म विरुद्ध नहीं माना जाता, क्योंकि वस्तुतः वे दोनों वंश अलग २ हैं, यद्यपि दोनों के मूल पुरुषों का नाम एक है। इस लिए जिन वंशों में वंशनाम भिन्न २ होने पर भी गोत्र नाम एक हैं। उन में यदि परस्पर विवाह होता चला त्रा रहा है, तो यही समभना चाहिये, कि उन के गोत्र प्रवर्तक मूल पुरुष एक नाम के हैं, न कि एक व्यक्ति ! हां प्रवर भी वही हों, तो एक गोत्री ही कहेंगे, उपन्यथा कभी नहीं, और जिन लोगों को प्रवर याद नहीं रहे, पर गोत्र नाम एक है। और परस्पर विवाह भी होता है, वहां भी यही समभना चाहिए, कि उन के प्रवरों में द्यवश्य भेद होगा, तभी उन में विवाह होता चला त्रा रहा है। यदि प्रवरों में भेद न होता, तो उन में परस्पर विवाह सम्बन्ध भी प्रवृत्त न होता ।

त्रब हम इस वात का निर्णय करना चाहते हैं, कि वास्तव में इन चारजातित्तत्रियों के दो ही गोत्र हैं, वा चार हैं। मिहिरप्रकाश में इन के गोत्रों के विषय में इस प्रकार लिखा है—

चार गोत ते वंश त्रय ढाई चार दे वक्ख ।

त्र्याप जान के रखदे सापिएडां दी रकख ॥

इस प्रमाण से यह स्पष्ट पता लगता हैं, कि चार जाति इत्रियों के गोत्र चार हैं, न कि दो ।

किन्तु इस प्रमाण से चार जाति त्तत्रियों के वंश जो कहे गये हैं, इस का ऋभिप्राय यह है, कि चौथा जो यादववंश है, वह बस्तुतः चन्द्रवंश ही है, कोई ऋलग वंश नहीं, क्योंकि यादव-वंशियों का ऋादि पुरुष यदु चन्द्रवंशी राजा ययाति का पुत्र था, जिस से यादव वंश चला । ्टूसरा, हम यह देखते हैं, कि पख्च जाति (पंज-जाति) इत्रियों की पांचों जातियों के पांच अलग २ गेत्र हैं। जैसा कि—

| जाति |                                          | गोत्र          | जाति | गोत्र    |
|------|------------------------------------------|----------------|------|----------|
| वाही |                                          | काश्य <b>प</b> | सहगल | कौशल्य   |
| वि ज | · · ·                                    | भागव           | वेरी | श्रवलध्य |
| बह्ल | an a | भारद्वाज       | •    |          |

इसी प्रकार छः जाति चत्रियों के गोत्र भी छः हैं। जैसे---

| जाति        | गोत्र      | जाति   | गोत्र     |
|-------------|------------|--------|-----------|
| टंडन        | र्ट्रागिरस | धवन    | ऋष्यशृङ्ग |
| <b>ন</b> কর | वत्स       | चोपड़े | श्रवलष्य  |
| तालवाड़     | हंसलस      | वौहरे  | काश्यप    |

जब इन जातियों के गोत्र ऋलग २ हैं, तो फिर कोई कारण नहीं प्रतीत होता, कि चार जातियों के गोत्र दो क्यों हों । श्रौर यह कैसे सम्भव हो सकता था, कि इन के गोत्र तो दो ही हों, तो भी अपने अलग २ गोत्र रखने वाले चत्रिय इन को प्रतिष्ठा की दृष्टि से देखते, इस लिए यह निश्चित है, कि मिहिर प्रकाश में जो चार गोत्र लिखे गये हैं, वे किसी मूलाधार पर लिखे गये हैं ।

हम सहर्ष इस बात को प्रकट करते हैं, कि यह प्रश्न पहले उठ चुका है और इस का पूरा अन्वेग्ण किया गया है। (बाबू मोतीलाल जी सेठ डिप्टी इन्सपैक्टर औफ स्कूलज ने अंगरेजी में एक पुस्तक Ethnological Survey of the Khatris ( चत्रियों का जाति अन्वेषण ) नाम की पुस्तक बहुत बड़े अनुसन्धान के साथ लिखो है, जिस को खत्री हितकारी सभा आगरा ने १९०४ ई० में छपवाया है । उस में इन चारों जातियों के गोत्र के सम्वन्ध में यह निर्णंथ किया है—

Another point indirectly urged against the Khattris, in respect to the Gotras, is, that "the fact two persons belonging to the same Brahmanical Gotra, does not operate as a bar to intermarriages, provided that their tribal sections are different. Thus the three Sections, Kapur, Khannas and Mahras all belong to the Kausalya Gotra; but members of these groups intermarry freely. "This seems to be the result of incorrect information. The Kapurs,, Khannas and Mehras have Kausika, Kautsu and Kausalya respectively for their gotras.

एक और आचेप जो चत्रियों के विरुद्ध गोत्र के विषय में किया जाता है, यह है, कि दो आलग २ वंशों की दो व्यक्तियों में आर्षगोत्र की समानता होने पर भी विवाह हो जाता है, जैसा कि कपूर, खन्ने और मिहिरे तीनों का ही कौशल्यगोत्र होने पर भी आपस में विवाह बिना रोक टोक हो रहा है। पर यह उन के मिथ्या ज्ञान का परिएाम है, क्योंकि कपूर, खन्नों त्रौर मेहरों के क्रमशः कौशिक, कौत्स त्रौर कौशल्य गोत्र हैं ॥

इस में कपूरों का कौशिक झौर खन्नों का कौरस गोत्र जो निर्णय किया है, उसे हम प्रमाण की कसौटी पर परख कर देखते हैं, कि वस्तुतः इन गोत्रों के साथ वंशों का कोई मुख्य सम्बन्ध है।

### कपूरों का कौशिक गौत्र

कोशिक — यह गोत्र कपूरों का दिखलाया है। हम पीछे सिद्ध कर चुके हैं, कि कप्र्र चन्द्रवंशी हैं। चन्द्रवंश के मूल पुरुष चन्द्र का पौत्र पुररवा हुआ, उस के कुछ पीढ़ियों के अनन्तर राजा कुश हुए, राजा कुश का पुत्र राजऋषि कुशिक हुआ। कुशिक का पुत्र राजा गाधि और गाधि का पुत्र विश्वाकित्र हुआ जिस ने दीर्घकाल तक राज्य करके बाह्य एत्व लाभ किया। ब्रह्मपुराण में पुररवा के वंश का वर्णन करते हुए लिखा है—

अजकस्य तु दायादो क्लाकाश्वो महीपतिः । बभूव मृगयाशीलः कुशस्तस्यात्मजोऽमवत् ॥२२ कुशपुत्रा बभूवुर्हि चत्वागे देववर्चंसः । कुशिकः कुशनाभरच कुशाम्बो मूर्तिमांस्तथा ॥२३ बल्लवैः सह संवृद्धा राजा वनचरस्मदा ।

म्राजक का दायाद (वारिस) राजा बलाकाश्व हुआ। बलाकाश्व का पुत्र कुश हुआ, जो मृगया में बहुत रुचि रखता था ॥ २२ ॥ कुश के चार पुत्र देवों के सदृश कान्ति वाले हुए-कुशिक, कुशनाभ, कुशाम्ब और मूर्तिमान् ॥ २३ ॥ राजा कुशिक अहीरों के साथ बन में बढ़ा, और बन में इस भावना से घोर तप किया, कि इन्द्रतुल्य वीर तेजस्वी मेरे घर में पुत्र हो । इन्द्र उस के इस तप को धेल कर डरा ॥ २४-२४ ॥ इन्द्र ने उस अत्युम तपस्वी को वैसा पुत्र पाने के समर्थ जान स्वयमेव उस का पुत्र होना स्वीकार कर लिया ॥ २६ ॥ तब इन्द्र स्वयमेव उस के पुत्र रूप से गाधिनाम राजा हुआ ।

कुशिकस्तु तपम्तेषे पुत्रमिन्द्र ममं प्रश्चम् ॥२४॥ लभेयमितित शक्रस्त्रासादभ्येत्य जज्ञिवान् ॥२४ श्वत्युग्र तपसं दृष्ट वा सहस्रात्तः पुरन्दरः । सम्र्थं पुत्र जनने स्वयमेवान्वपद्यत ॥२६॥ पुत्रत्वं कल्पयामास देवेन्द्रः सुरसत्तमः । पुत्रत्वं कल्पयामास देवेन्द्रः सुरसत्तमः । सगाधिरभवद्राजा मघवान् कौशिकः स्वयम् २७ विश्वामित्रं तु दायादं गाधिः कु शिक नन्दनः । जनयामाम पुत्रं तु तपोविद्याशमात्मकम् ॥४४॥ प्राप्य ब्रह्मर्षि समता याऽयं ब्रह्मर्षिता गतः । विश्वामित्रस्तु धर्मात्मा नाम्ना विश्वरधःस्मृतः॥४६ छुशिक षुत्र गाधी ने विश्वामित्र को जन्म दिया, जो तप, विद्या त्र्यौर शम का मानो रूप हुत्रा ॥ ४४ ॥ त्र्यौर ब्रह्मर्षियों की समता पाकर ब्रह्मर्षि बना । विश्वापित्र का दूसरा नाम विश्वरथ था ॥ ४६ ॥

इस से यह तो स्पष्ट है, कि चन्द्रवंश में कुशिक ऋषि हुआ है। अब देखना यह है, कि यह ऋषि गोत्रप्रवर्तक हुआ है, वा नहीं।

श्रीमद् भागवत ( ६ । १६ ) में शुनःशेप की कथा का वर्णन करते हुए लिखा है, कि शुनःशेप जो भृगुगोत्री था, विश्वामित्र ने उसे मृत्यु से बचाया, इसलिए वह देवगत नाम से विश्वा मित्र का पुत्र बना, और अपना भार्गव गोत्र त्याग विश्वामित्र का जो कौशिक गोत्र था वह स्वीकार किया । वहां यह लेख आया है—

एष वः क्वशिका वीरं। देवरातस्तमन्वित ॥३६॥ एव कौशिकगोत्रत्वं विश्वामित्रैः पृथग्विधम् । प्रवरान्तरमापन्नां तद्धिचैवं प्रकष्लितम् ॥३७॥

(विश्वाभिन्न कहते हैं—) हे कुशिक (कुशिक गोत्र में उत्पन्न हुए पुत्रों) यह देवरात मेरा पुत्र है इस के पीछे चलो। इस प्रकार विश्वामित्र के पुत्रों द्वारा कौशिकगोत्र प्रवरो के भेद से ऋलग २ हो गया। ऐतिहासिक पत्त को लेकर ऋग्वेद में **सायग्राचार्य**ं ने इन स्थलों में कौशिक गोत्र का वर्णन किया है—

#### कुशिकामो क्षतामहे (ऋ० ३।२६।१)

कुशिकासो कुशिकगोत्रोत्पन्नाः कुशिकाः अर्थात् कुशिक के गोत्र में उत्पन्न हुए ।

कुशिकास एरिने (३।२६।१५)

कुशिकाः कुशिकगोत्रोत्पन्ना ऋषयः = कुशिक के गोब में जन्मे ऋषि ।

**कुशिका**सो अवस्यवः (ऋू०३१४२१८)

कुशिकासः कुशिकगोत्रोत्पनाः - कुशिक के गोत्र में जन्मे ।

पिबध्व कुशिकाः सोम्यं मधु (ऋ०३।४६। १०)

हे कुशिकाः कुशिकगीत्रोत्पनाः ।

कुशिकाश्च तयध्वम् (ऋ०२।४२।११)

हे कुशिकाः कुंशिकगौत्रोत्पर्काः ।

### अप्रियायत कुशिकेभिरिन्द्रः (ऋ० २।५२।६)

कुशिकेभिः कुशिकगोत्रोत्पन्नैऋ षिभिः । इत्यादि प्रमागौ से कुशिक का गोत्र प्रवर्तक होना निर्विवाद सिद्ध है । पाणि।न के निम्न हो सूत्र भी इसी बार्त की पुष्टि करते हैं---

#### अनुष्यानन्तर्ये विदादिभ्योऽञ् ।

(308181808)

इस सूत्र में विदादियों से परे गोत्र में ख्रवा कहा है और गरापाठ में विदादि गए में कश्यप और भरद्राज के मध्य में कुशिक पढ़ा है । इस से कुशिक से गोत्र खर्थ में कौशिक शब्द बनता है । यह गोत्र नाम हर एक कुशिक गोत्री के लिए बोला जा सकता है । खीर विश्वामित्र जो कुशिकगोत्री था, उसे कौशिक नाम से रामायण आदि प्रन्थों में खनेक बार पुकारा गया है ।

यञ जोश्व (२।४।६४) के विकास के विकास

इस सूत्र से गोत्र अर्थ में आये यत्र ्त्रज्ञ प्रत्ययों का बहुवचन में लुक् ( उड़ जाना ) कहा है-इस के अनुसार कौशिक वहु वचन में कुशिक ही रहता है । इसी से बहुवचन में ' कुशिकासः, कुशिकेभिः ' आया है—

इशिकासो दवामहे (ऋ०२।२६।१)

षर सायनाचार्य ने भी यही स्पष्ट किया हैं---

इशिकशब्दात् मोत्रमित्यथे विदादि त्व दञ**ूतस्य** बहुपु यञञोश्र**ेति जुक्**ा

' कुशिकासः' सिद्ध हुत्रा ॥

जब यह बात प्रमाणां से निश्चित है, कि करूर, चन्द्र तंशी है और जैसा कि पूर्व में दिखला चुके हैं, कि चन्द्रवंश की कपूराय सारखा प्राचीन काल में ही प्रसिद्ध थीं। स्रोर कि चन्द्रवंश में कुशिक ऋषि गोत्रप्रवर्तक हुआ है तो कपूरों का गोत्र कौशिक सिंख है। इस की पुष्टि इस बात से और भी अधिक होती है, कि प्राचीन काल में चन्द्रवेशियों के कल पुरोहित सुगुवंशी थे व और चन्द्रवंश में कुशिक और उस<sup>ँ</sup>के वंशधर भी भूगुत्रों के ही याच्य थे। जैसे कि ब्रह्मपुराण (१० १ ४७) में विश्वामित्र के विषय में कहा है ज़ ज़ में महा-प्रासादेन कोशिकाद् वशवर्धनः = धुगु की कृपा से [विश्वामित्र] कशिक के गोत्र का बढ़ाने वाला हुआ। इस से भूगुओं का कुशिकों का याजक (पुरोहित) होना स्वष्ठ है । इधर वर्तमान काल में भो कपूरों के पुरोहित कपूरिये हैं, जो भागव गोत्री अर्थात् भूगुवंशी है। यद्यपि इस समय, कपूरों के पुरोहित चग्गे वा पम्बू आदि भी हैं, तथापि यह तो निश्चित है, कि बहुत से पुरोहित वंशों में से कुल पुरोहित सम्बन्ध तो एक ही वंश के साथ होना चाहिये, और वह कपूर और कपूरिये इस शब्द साहश्य से कपूरियें के साथ हो सम्बन्ध म्याप्य प्रतीत होता है । कपूरिये का अर्थ कपूरों वाला आर्थेय गोत्र कीशिक निर्विवाद है।

कौशिक गोत्रियों के प्रवर तीन हैं, जैसा कि आश्वलायन-

Jin Gun Aradhak Trust

52

## श्रीतसूत्र (उ॰ ६ । १४ । २) में आया हैं---

### कुशिकाना विश्वामित्र देवरातौदलेति ।

कुशिंकों के विश्वामित्र, देवगत और चोदल ये तीन प्रवर हैं। इन में जो देवरात है, वह पहले भृगुवंशी, शुनःशेप नाम से प्रसिद्ध था, विश्वामित्र के वंश में झाजाने से वेवरात नाम से प्रसिद्ध हो कर कौशिक गोत्रियों का प्रवर बना।

#### खन्नों का कौत्म गोत्र

कौत्स ------खन्नों का गोत्र कौत्स कहा है। पहले दिंखला जुकै हैं, कि खन्नों का प्राचीन सम्बन्ध अंगिरा वंश के साथ है, जो अग्नित्रंश नाम से प्रसिद्ध था। कुत्सगोत्र के वर्णन में प्रवरमज्जरी में आपस्तम्ब में कहे अंगिरावंश में आया है---

अथ कुत्सानां ज्यार्षेयः आंगिरस मान्धात्र कौत्सेति । कुत्स गोत्रियों के तीन प्रवर हैं, अंगिरा, मान्धाता और कुत्स ।

मत्स्यषुराण ( अ० १८६ श्लो० ३७ ) में इस प्रकार आया है—

## कुत्सगोत्रोद्भवाश्च व तथा त्रिप्रवरो मताः ।

### त्राङ्गिरास्त्रसदस्युश्च पुरुकुत्सस्तथैव च ।

### कुत्साः कुत्सेरवे वाह्या एत्रमाहुः पुरातनाः ।

कत्स गोत्र के तीन प्रवर माने गये हैं--ग्रंगिरा, त्रसदस्य और

खाते थे (त्रसन्-दस्यु=डरते हैं दस्यु जिससे)।

वर्णन में कहा है---

यह मान्धाता सूर्यवंशी राजा युवनाश्व का पुत्र था। यह मन्त्र द्रष्टा ऋषि हुद्रा है। ऋग्वेद मण्डल १० सूक्त १२४ के ४ मन्त्रों का ऋषि युवनाश्व का पुत्र मान्धाता है। सो त्रदस्यु श्रौर मान्धाता तो एक ही हैं। रहा कुत्स श्रौर पुर कुत्स, यह केवल सत्यभामा, भामा, की नांई राब्दभेद है अर्थ भेद नहीं। यह पुरु कुत्स मान्धाता का पुत्र हुआ है। यह भो बड़ा पराक्रमी राजा हुआ। विष्णुषुराण में लिखा है, कि नागवंशियों की स्वतन्त्रता को गन्धवों ने छीन लिया था। नागों ने पुरुकुत्स से पुकार की, तब इस ने गन्धवों को जीत कर

आपसम्ब म आगरा, मान्याता आर कुक्स ये खान भवर कह हैं, मत्स्यपुराण में झंगिरा, त्रसदस्यु और पुरु कुत्स । इस का समाधान यह है, कि मान्धाता का उपनाम त्रसदस्यु वा त्रसदस्यु था, जैसा कि श्रीमद्भागवत (६।६।३३) में मान्धाता के

त्रसदम्युरितीन्द्रोऽङ्ग विदधे नाम तस्यवै । यस्मात त्रमन्ति ह्युद्धियां दस्यवो गवसादयः ॥

इन्द्र ने उस ( मान्धाता ) का नाम ( उपनाम ) त्रसदस्यु रक्खा, क्योंकि रावरण त्रादि दस्यु उस से घबराते त्रौर भय

नहा होना चाहिय, य पुरान लोग कहत हो । इन हो प्रमाणों में आपाततः विरीध प्रतीत होता है । आपस्तम्ब में अंगिरा, मान्धाता और कुस्स ये सीन प्रवर कहे

षुरु कुत्स । कौत्स गोत्रियों का कौत्सगोत्रियों के साथ तिवाह नहीं होना चाहिये, ये षुराने लोग कहते हैं ॥

54

नामों को पूर्ववत् स्वतन्त्रता दिलाई, इस पर नागों ने इसे वर दिया—

ु पुरुकुत्माय च भवतः संततिच्छेदो न भवतेत्युग्गपतये

बरं ददुः ( षिगु० ४।३।१२ )

े पुरुकुत्स को नागपतियों ने वर दिया, कि तेरे वंश का कभी उच्छेद नहीं होगा, इसी से वह प्रवरों में माना गया ।

इन तीन प्रवरों में अङ्गिरा तो बाह्यए हैं, जिस से अप्रि-वंश चला, रोग दो अर्थान् मान्धाता और कुत्स सूर्यवंशी चत्रिय हैं।।

हम पूर्व प्रष्ट ४६ पर दिखला चुके हैं, कि झंगिरावंश में चत्रियों के वंश द्याकर मिलते रहे । सूयवंश के पुरुकुत्स शाखा वाले भी इसी प्रकार झंगिरा गोत्र में झाकर मिले और झांगिरस कहलाये, जेसा कि वायुपुराण (द्य० ५५) में झाया है—

तस्य।मुत्पादयामास मान्ध।ता त्रीन् सुतान् प्रसुः ॥७१॥ पुरुकुत्समम्बरीषं च मुचुकुन्द च विश्रुतम् । त्रम्बरीषस्य दायादो युवनाश्वोऽपरः स्मतः ॥७२॥

हरितो युवनाश्वस्य हाग्तिा स्रग्यः स्मृताः ।

एते आङ्गिरसः पुत्राः चत्रोपेता दिजातयः ॥७३॥ उस (चन्द्रवंशीय राजा अयुत की भगिनी विन्दुमती) से मान्धाता के तीन पुत्र हुए--पुरुकुत्स, अम्बरीष और मुचुकुन्द । अम्बरीष का पुत्र युवनाश्व द्वितीय हुआ, युवनाश्व का हरित हरित के वंशधर हारित कहलाये, जो झंगिरा वंश में चले गये श्रतख्व ये चत्रोपेत द्विजाति कहलाये झर्थात् इस गोत्र के प्रवर झंगिरा बाह्यण और मान्धाता तथा षुरुक्कुत्स चक्रिय हैं ।

इन के खन्ने कहलाने का मुख्य कारण भी यही है, कि अपने प्रवरों में यह चत्रिय और बाह्यए का मेल रखते हैं। से उक्त प्रमाण में खन्नों का गोत्र कौत्स सिद्ध है और पुरोहित सम्बन्ध इस की पूरी २ षुष्टि करता है। खन्ने के पुरोहित किंगन बाह्यए है, जिन का गोत्र भारद्वाज है। भारद्वाज गोत्र के तीन प्रवर हैं, जैसा कि आश्व लायन औतस्त्र (उ० ११।३।४) में आया हैं---

भरद्वाजाग्नि वेश्यानामङ्गिर सवाईस्पत्याभारद्वाजेति. । भरद्वाज और र्त्राग्नवंशियों के प्रवर—अङ्गिरा, बृहस्पति और भरद्वाज हैं । मत्स्यपुराण अ० १६६ श्लो० १६-२० में भी ये ही प्रवर कहे हैं ।

पुरोहित और यजमान दोनों के प्रवरों में त्रगिरा प्रथम हैं। दूसरे दो प्रवर पुरोहित गोत्र में बृहस्पति और भरद्वाज बाह्यए है और यजमानों के दूसरे दो प्रवर मान्धाता और पुरुकुत्स चत्रिय हैं। सो चत्रिय तो अंगिरा के सम्बन्ध से अग्निवंशीय चत्रिय कहलाये और अंगिरावंशीय बाह्यए उन के पुरोहित हुए।

#### मिहिरों का कौशल्य

कौशन्य---मिहिरे वा मिहिरोत्तरों का गोत्र कौशल्य है ।

पूर्व दिखला चुके हैं, कि मिहिरे वा मिहिरोत्तरे सूर्यवंशी हैं। सूर्यवंशी में श्रीरामचन्द्रजी के ज्येष्ठ पुत्र कुश की वंश परम्परा में **हिरएयनाम कौशल्य ह**ुत्रा है, जैसा कि—

कुशस्यचातिथिम्तस्माझिषधस्तत्सुतो नभः । पुराडरीकोऽथतत्पुत्रः द्येमधन्वाऽ भवत् ततः ॥१॥ देवानी कस्ततोऽनीहा पाग्यिात्रोऽथतत्सुतः । ततोग्लस्थ तस्तस्वाद् वज्रनाभोऽर्क सभवः ॥२॥ स्वगणस्तत्सुतस्तस्माद् विष्टतिश्चाभवत् सुतः । ततो दिरण्यनाभोऽभूद् यागाचायस्तु जैमिनेः ॥३॥ झिष्यः क्रौशल्य अध्यात्मयाज्ञवल्क्योऽध्यगाद् यतः ॥४॥

**योगंमहोदयमृषिह** दयग्रन्थि सेदक्म् ॥५॥

(श्रीमद्भागवत १११३)

(१)कुश का पुत्र । (२) त्रातिथि, अतिथि से । (३) निषय निषध से । (४) नभ, नभ से । (४) पुएडरीक, पुएडरीकसे । (६) च्रेम धन्वा, च्रेम धन्वा से । (७) देवानीक, देवानीकसे । (६) च्रेम धन्वा, च्रेम धन्वा से । (७) देवानीक, देवानीकसे । (२) अनीहा, अनीहा से । (१) पारियात्र पारियात्र से । (१०) बलस्थल, बल्लस्थल से । (११) वज्रनाभ वज्रनाभ से । (१२) खनए, खनए से । (१३) विधृति उससे र्हिगएयनाभ हुआ, जो कौशन्य नाम से प्रसिद्ध हुआ । यह जैमिनि का शिष्य था, और योगविद्या का आचार्य था, जिससे याइवल्क्य ने बड़े फल वाला, और हृदय की बन्धियां खोलने वाला अभ्यात्म योग सीखा ।

यहां सूर्यवंशी हिरण्यनाभ क। दूसर। नाम कौशल्य कहा है, त्रौर इसे बड़ा विद्वान त्रौर योगाचार्य बतलाया है । विष्णुपुराण (४।४।४७) में भी ऐसा ही कहा है—

हिरएयनाभस्ततो महायोगीश्वरो जैमिनिशिश्यो यतो याज्ञवल्क्यो योगमवाप

उससे हिरण्यनाभ जो जैमिनि का शिष्य महायोगीश्वर हुत्रा, जिससे याज्ञवल्क्य ने योग प्राप्त किया ।

विष्णुपुराग (३:६) में आया है---

सहस्र संदिताभेदं सुकर्मा तत्सुस्ततः । चकार तं तच्छिष्यौ जग्रहाते महामती ॥२॥ दिग्गयनाभः कौशल्यः पौष्यजिश्च द्विजोत्तमः । उर्दाच्य सामगाः शिष्याम्तेभ्यः पश्चदशस्मृताः ॥३ हिरग्ग्यनाभात् तावन्त्यः सहितायै द्विजोत्तमैः । गृहीतास्तेपि चोच्यन्ते पग्छितौः प्राप्यसामगाः ॥४

( व्यास शिष्य जैमिनि का पुत्र सुमन्तु ) उसके पुत्र सुकर्मा ने सामवेद को सहस्र शाखाएं वन्ताई । जिनको उसके महामती दो शिष्यों हिरएयनाभ कौशल्य और पौष्यझि ने प्रहण किया । हिरखनाभ से पन्द्रह शिष्यों ने जो कि ब्राह्मण थे, पन्द्रह शाखाएं पढ़ीं, वे पन्द्रह शिष्य भी प्राच्यसामग कहलाते हैं। इससे आगे स्ठोक ६ में आया है----

## हिरएयनाम शिष्यश्च चतुर्विंशतिः सहिताः । प्रोवाच क्रतिनामासौ शिष्येभ्यः सुमहामतिः ॥

हिरएयनाभ का शिष्य महामति कृति हुआ, जिसने २४ संहिताओं का प्रवचन किया।

प्रश्न उपनिषद् (४।१) में भो हिरएयनाभ कौशल्य का बर्एन वेदवादियों में आया है :---

अथ हैनं सुकेशा भारदाजः पत्रच्छ 'भगवन् हिरगयनाभः कौशल्यो राजपुत्रोमामुपेत्यैतं प्रश्नमपृच्छत्, ''षोडशकलं भारदाजं पुरुषं वेत्य''तमह कुनारमज्जवं नाह नाहनिमं वेद' ।

सुकेशा नाम भारद्वाज ने पिप्पलाद ऋषि से पूछा-" हे भगवान् ! राजकुमार हिरएयनाभ कौशल्य मेरे पास आया श्रौर उससे पूछा " हे भारद्वाज ! तू सोलह कलावाले पुरुष को जानता है, मैंने उस कुमार से कहा ' मैं तो इसे नहीं जानता' इत्यादि ।

इन प्रमाणों से यह सिद्ध है, कि हिरण्यनाभ राजा होकर भी संहितात्रों का प्रवचन करने वाले ऋषियों में से था, इसी जिये इसके नाम का गोत्र चला।

इस गोत्र के प्रवर तीन हैं। जैसाकि मस्स्य षुराग ( अ० १९६) में अंगिरा के गए में ''कौशल्या पार्थिवास्तथा" = 'कौशल्य राजे' ( ऋोक १) कहकर प्रवर इस प्रकार कहे हैं—

## ्त्रङ्गिराः सुवचोतथ्य उशिजश्च महानृषिः ) परस्परमवैवाह्याऋषपः परिकीर्तिताः ॥११॥

त्रांगिरा, सुवचोतश्य और उशिज ये तीन भवर हैं, इनके परस्तर विवाह नहीं होने चाहिये ।

#### सेठों का बत्म गोत्र

वत्म ---सेठों का गोत्र वत्म निर्विवाद है। इनके प्रवर पांच हैं, जैसाकि आश्वलायन ( उ० ६। १०। ६) में लिखा है---

जामदग्नावत्मास्तेषांपश्चर्षेया भार्गव न्यवानामवनौर्व जामदग्न्येति ।

जामदग्नबत्सों के पांच अवर हैं-भृगु, च्यवन, आप्नवान, ऋौर्व ऋौर जमदग्नि ।

इनके पुरोहित कुमडिये त्राह्मण हैं। उनके भी गोत्र त्रौर प्रवर यही हैं। इस प्रकार इन चार जाति चत्रियों के चार भिन्न २ गोत्र सिद्ध है।

कौशिक श्रौर कौत्स के स्थान कौशल्य का उचारण असली गोत्र के भूल जाने से प्रचलित हुन्त्रा है। इस भूूल को मिहिर प्रकाश में इस प्रकार प्रकट किया गया है—

कुल सूरज श्रीरामजी सूरज दा परवार । चन्द्रवंश विच त्रानके होए कृष्णमुरार ॥ गाधराज चत्री दा पुत्र विश्वामित्र पछान । वेद प्रधान भूत गायत्री कीता उस वरदान ॥ होए ते हैसन चत्री युग त्रय दे परमान । विच इस युग के त्रानके भुन्ने अपना ज्ञान ॥ अयूं उयूं राज गंवाच्या लिखतां गइयां नाल । राज धर्म दी इकवी चाल रही न सम्हाल ॥ इक ढाई निखड़े है वक्ष्य त्रय गोत । त्राश्वलायन श्रौतसूत्र (१३ । ४) में लिग्या है—

सर्वेषां मानवेति संशये ।

संशय में सब वर्णों का गोत्र प्रवर मानव उच्चारण करे अर्थांत् यदि कोई अपना असलो गोत्र प्रवर भूल जाय वा उसे संशय हो, तो चाहे वह बाझण, चत्रिय, वैश्य कोई भो हो उसका गोत्र प्रवर मानव कहना चाहिये । पुरानी चाल तो यह थी, जो ऊपर कही है, कि जो अपना गोत्र भूल जाय उसका गोत्र मानव । इसके स्थान आजकल की चाल यह है, कि जो अपना गोत्र भूल जाय उसका गोत्र कोशल्य । इसी से यह कहावत प्रचलित हो रही है, जिस का कोई न गोत्र उसका कौशल्य गोंत्र

22

पर जब शास्त्र प्रमाण से अपने मूल गोत्र प्रवर का तिश्चय हा जाय, तो फिर माँगवां गोत्र पढ़ने की जगह अपने ही गोत्र का उच्चारण करना चाहिये ।

तम्माच्छाम्त्रं प्रमार्गते कार्याकार्य व्यवस्थितौ ॥

ज्ञात्वा शास्त्र विधानोकं कर्म कतु मिहाहंसि ॥

(गीता १६। २४)

इसलिये कार्य ऋकार्य की व्यवस्था में शास्त तेरे लिए प्रमाण है। शास्त में जो कहा है, उसे समफ कर तदनुसार इस लोक में तुमे कर्म करना उचित है।



# चत्रिय जाति और उन के गोत्र की अनुक्रमशिका

## चार जाति जरादरी

| जाति       | गोत्र  | पुगोहित        | कुलदेवता   |
|------------|--------|----------------|------------|
| मिहिरोत्रा | कौशल्य | जैतली          | शिवादेवी   |
| कपूर       | कौशिक  | कपूरिया, पम्बू | चरिडकादेवी |
| खन्ना      | कौत्स  | र्भिंगन        | चरिडकादेवी |
| सेठ        | वत्स   | कुमरिया        | चरिडकादेवी |

### पञ्चति बरादरी

| बेरी | ऋवलश     | होसल  | त्रष्ठभुजि <sup>、</sup> |
|------|----------|-------|-------------------------|
| बह्ल | भारद्वाज | नगरथा | त्रष्टमुजि              |
| वाही | काश्यप   | होसल  | चरिडकादेवी              |
| विज  | भार्गव   |       | • • •                   |
| सहगल | कौशल्य   | होसल  | चरिडकादेवी              |

## छः जाति वराद्री

| तालवाड़ | हंसलस          | त्रिक्खा      | त्रिशूल    |
|---------|----------------|---------------|------------|
| टरडन    | त्रांगरस       | <b>किंग</b> ण | चरिडकादेवी |
| चोपड़ा  | त्रवलश, कौशल्य | वग्गे         | चरिडकादेवी |
| धवन     | ઝ્ફ્રી ૠષિ     | त्रिक्खा      | त्रिशृल    |

Ac. Gunratnasuri MS

| ककड़  | वत्स   | कुमरिया | चरिडकादवी |
|-------|--------|---------|-----------|
| वोहरा | काश्यप |         | • • •     |

83

د.

चुं जाई बरादरी

| जाति   | गोत्र    | जाति      | गोत्र    |
|--------|----------|-----------|----------|
| पुरी   | भारद्वाज | नन्द्रा   | भारद्वाज |
| तुर्ला | त्रवलश   | राएडा     | अवलश     |
| भरडारी | श्रवलश   | भल्ले     | कौशल्य   |
| कत्याल | कौशल्य   | महता      | कौशल्य   |
| वयावन  | कौशल्य   | कौड़ा     | कौशल्य   |
| कोछड़  | भागेव    | शामी होक। | नीलश     |
| दुगल   | म्रवलश   | थापर      | काहल     |
| सेखड़ी | काश्यप   | सभरवाल    | त्रांगरस |
| पाटनी  | काश्यप   | टकसाली    | कौशल्य   |

खुखराईन बरादरी

| जाति      | गोत्र  | पुगेहित |
|-----------|--------|---------|
| चडा       | वत्स   | लत्र    |
| साहनी     | वत्स   | वसुदेव  |
| ञ्चानम्द् | काश्यप | बिजड़ा  |
| भसीन      | काश्यप | बिजड़ा  |
| कोहजी     | काश्यप | दत्त    |

**कुलदेवता** बाबा सोडर भद्रकाली दुर्गा माई दुर्गा माई सत्यवती

| सठा      | पालस्त   | सुदन               | वेष्ण देवा |
|----------|----------|--------------------|------------|
| सभरवाल . | हंसलस    | मदनखम्ब            | बात्रा मघर |
|          | सरीन बर  | ादरी (बड़ी)        |            |
| नय्यड्   | काश्यप   | खोसला              | काश्यप     |
| मरवाह्   | काश्यप   | तिरहोन             | कौशल्य     |
| भल्ले    | कौशल्य   | मुरगाई             | काश्यप     |
| बबोटा    | काश्यप   | बहल                | कौशल्य     |
|          | सरीन बरा | दरी (छोटी)         |            |
| सोनी     | कौशल्न   | खुल्लर             | काश्यप     |
| कुपाही   | काश्यप   | पूरी               | कारयप      |
| कहड़     | काश्यप   | सोडी               | न मालूम    |
| कुन्द्रा | न माल्म  | कमरा               | ••••       |
| सिल्ली   | ••••     | केसर               |            |
| जुलके    | •, • •   | मुकरानी            | ••••       |
| धुस्से   | • • •    | सबखी               | •••        |
| 5        |          | min for the second |            |

नोट स्मरुगाय — कोहली दो प्रकार के हैं। एक अटनेर है दुसरे सम्बड़वालिए । न० १. का पुरोहित कोतवाल और देवता भद्रकाली हैं। न० २. का पुरोहित दत्त और देवता सत्यावती है।

शंषनाग

पान्दा

মাৰ্गव

#### प्रचलित कथाएं

23

जिस दिन टोडर सत कुसत लिखियो धरेवा कोरे कागज बादशाही पर कीनो थेवा उच्च मुलतान दिल्ली से तखत मंगायो सब ही महाजन जोड़ कंजनोट बठायो इक लल्लू, जगधर, भीम न मनयो ते कागज पाड़ जलायो

जेजूं : टिका, छत्तरियां गल मिहिरयां पायो

भाबार्ध जिस दिन टोडरमझ दिवान शाही ने जो सका चत्रिय था, विधवा विवाह के विषय में सच भूठ लिख कर कागज पर बादशाही मोहर लगा दी, और उच मुलतान, दिल्ली के समस्त चत्रियों को नगर कंजनोट में जमा करके बादशाह को आझा सुनाई । उस समय लल्लू, जगधर और भीम प्रसिद्ध भिहरे चत्रियों ने इस हुकम को न माना, और कागज फाड़ कर जला दिया, और यज्ञोपवीत और टिक्के की महिमा कथन करने हुए, समस्त चत्रियों को अपने साथ मिला लिया ।

इस घटना के अनम्तर ढोडर मल्ल ने अकबर बादशाह के पास इस की सूचना दी कि लल्लू, जगधर और भीम ने आप की आज्ञा की परवाह नहीं की और आज्ञापत्र फाड़ कर उस पर थूक दिया है, और समस्त क्षत्रियों को अपने साथ मिला कर यहां से चले गये हैं। बादशाह यह सुन कर बहुत कोधित हुआ, और शीघ्र इन तीनों को उपस्थित (हाजिर) होने की

आहा दी। राज सभा में जाने से पहले यह तीनों अपने प्रान्त के एक महन्त के पास गये, जो बहुत विद्वान् था । त्रौर इस घटना का वर्णन करते हुए प्रार्थना की कि आप धर्ममर्यादा को स्थिर रखने के लिये हमारी सहायता करें। महन्त जीने यह सुन कर सहायता करने की प्रतिज्ञा की और अपने चंवर-बरदार को राजसभा में जाने के लिये उन के साथ कर दिया । माग में चंवरन्वरदार ने उन से सब वृतान्त जान कर वह सम्मति दी कि आप राजसभा में चलें और मैं अभी आता हूं और हर प्रकार से आप की सहायता करू गा। यह सुनकर तीनों राजसभा में चले गये । और उस के कुच्छ समय बाद महत जो का भेजा हुआ दूत काले कपड़े पहने हुए राजसभा में आगया श्रीर राजा को सम्बोधित करते हुए कहा कि है वादशाह ! मैं मका मदीना की यात्रा कर के आ रहा हूं। श्रौर मुझ को ईश्वरीय ज्ञान हुआ है कि तु दूसरे के धर्म में हस्तत्तेप करके अपनी आहा मनवाना चाहता है। तू उस आज्ञा को शीघ्र लौटा ले नहीं तो बहुत हानी उठायेगा ।

यह सन कर बादशाह डर गया और अपनी आज्ञा लौटाने के लिये तयार हो गया । इस पर टोडरमल्ल ने बादशाह को रोका और कहा कि यह एक कपट हैं और इस में किंचित भी सचाई नहीं है । क्यों कि यह मनुष्य मुसलमान नही है और न ही मका मदीना से आया है, यह तो मुसलमानी भेस बना कर आप की आज्ञा मंग करवाना चाहता है। अब इस का उपाय यह है कि आप इस को अपने साथ खाना खाने की

ष्ठाज्ञा दें यदि इस ने आज्ञा न मानी तो वास्त्विकता ( असतीयत ) प्रकट हो जायेगी ।

यह वार्तालाप सुनकर दूत घवराया और समय पा कर लस्खू जगधर, छौर भीम को कहा कि अब मैं इस सोच में हूं कि यदि मैंने खाना खाने का विरोध किया तो हम सब मारे जावेंगे। और यदि वादशाह के साथ खाना खाया तो मैं मुसलमान हो जाऊंगा, और इस अवस्था में मेरी और मेरी अगामी सन्तान की पालना कौन करेगा। उस पर तीनों ने कहा यदि आप मुसलमान हो जाएं तो हम और हमारी औलाव अर्थान् मिहिरे चत्रिय जब तक संसार में रहेंगे आप की औत ताव का पालना करेंगे। यह सुन कर महन्त का पूत प्रसन्न हो गया, और जब उस को भोजन करने की आज्ञा हुई तो उस ने अपनो स्वीकृति दी और बादशाह के साथ भोजन करने बैठ गया और टोडर मल्ल दिवान मुल देखता रह गया।

इस के बाद बादशाह ने अपनी आझा 'धरेवा' भंग कर दी, और कहा कि मैं भविष्य में किसी के धर्म में इस्तत्तेप नहीं करूंगा। लल्ब, जगधर, भीम को विदय करते हुए कहा कि जिस प्रकार आप लोगों की इच्छा हो वैसा करो।

राजाज्ञा सुन कर यह तीनों इस सफलता की प्रसन्नता में सभा से चलते हुए परम्पर यह निर्णय किया कि विवाह के समय उस महत्त के दूत की अगामि संतान की वस्त्र और धन आदि से सहायता की जाए । यह सहायता ''कवा'' नाम से प्रसिद्ध हुई । जो मिहिरे चत्रिय आज तक इस बंधान की मर्यादा पूरी करने के लिये कन्या वालों से डोली ले जाने से पूर्व "कवा" नाम से कपड़ा लेते हैं यह सहायता वास्तव में चराल जाति के लिये निश्चित थी । क्यों कि उस जाति का अब कोई लेने वाला नहीं रहा, इस लिये जाति माट को दे कर मर्बादा पूरी की जाति है । और इस को अब तक "कवा" नाम से ही बोला जाता है ।

श्रंकबर सुलताना ।

चार जात चारों चत्रधारी ज्यों---चित्तौड़ पर छत्रपति राणा

अर्थात्—ख़न्ने अग्नित्रंश का एक खंड था, और इस वंश में ब्रह्मबल और चंत्रवल दोनों बराबर के पाए जाते थे, इस लिये इस कविता में इन को उच्च पदवी दे कर चत्रिय जाति का मुकुट कहा गया है । और इन के साथ दूसरी जानि मिहिरे बताए हैं । जिन्होंने धरेवा के सम्बंध में विरोध करके अकबर बदशाह के दिल को जीता था । शेव दो जातियें सेठ और कपूर दोनो मिल कर अपनी इच्छा के अनुसार राजकीय व्यवहार किया करते थे. और यह चारों जातियें इस प्रकार छन्नधारी थी, जिस प्रकार गढ़ चितौड़ पर छत्रपति राणा प्रताप था। उपरि लिखित वर्णन का परिवेत्तण करने पर माल्स हुआ है कि टोडर मल्ल दिवान टंडन जत्रिय था न कि सका चत्रिय जैसा कि ऊपर बताया गया है। यह घटना शाह अलाउद्दीन खिलजी के राज्य समय की है। जब कि ओडर मल्ल सका चत्रिय दिवान शाही था। कयों कि टोडर ओर ओडर शद्द मिलते जुलते हैं, इस से ज्ञान होता है कि टोडर मल्ल के सम्बन्ध से यह घटना अकबर बादशाह के समय की वर्णन करते हुए कविता में चारजाति चत्रिय बरादरी की स्तुति को गई है।

यह घटना चाहे किसी जमाने में हुई हो इस पर विचार करने की आवश्यकता नहीं क्यों, कि यह एक सत्य है कि इस बरादरी ने चात्रधर्म की रुचा के लिये किसी न किसी चमाने में अपने अप को कष्ठ में डाला, और यह इस की उच्चता का कारण है। किन्तु वर्तमान समय अनुसार पर्यवेच्चण से ज्ञान होता है कि यह घटना विपरीत है, क्यों कि चारजाति बरादरी अपनी उच्चता के अभिमान में आज विलासिता और नामवरी के लिये प्रधाओं की घुड़टौड़ में सब से आगे कदम बढ़ाती हुई चत्रिय जाति के विध्वंस का कारण हो रही है। आशा है कि जाति भाई इस पर विचार करते हुए अपनी प्राचीन प्रभुता को स्थिर रखने का यत्न करेंगे।

### त्राक्षरा पंछाति बगदरी न १ १

जैतली, फिंगन, त्रिक्खे, कुमरिये तथा मोहले

इस बरादरी के पण्डित प्रायः चत्रिय चारजाति बराषसी के पुरोहित हैं।

#### त्राजया पंजाति बगदरी न० २

कालिए, मालिए, कपूरिए, बग्गे तथा बठ्रारेए

इस बरादरी में जौ कपूरिए ब्राह्मण हैं वह कपूरों के पुरोहित हैं । और इन के अतिरिक्त कपूरों के पुरो हत पम्बू व बगो भी,पाये जाते हैं ।

## विशेष वर्गान 🚽

चारजाति बरादरी में ढंग, भिलनी के समय जो ढाई रुपये बाबत पुच्छां दिये जाते हैं, यह ढाई वंश का निशान हैं। जो पंचायती खजाना में जमा होते थे। और इस से खर्च पंचायत पूरा किया जाता था, पत्नु आजकल पुरोहित जी को ही दे दिये जाते हैं।

### खखुरायग बगदग का का विशेष वर्गन

(आंगरेवल राए बहादुर लाला रामसरन दास साहिब

सी. आई. ई. ऐम. सी. ऐस. रईस आजम पंजाब)

खुखरायण बरादरी की वास्तव में पांच जातियें हैं । और यह बरादरी खालिस पंजाती के नाम से प्रसिद्ध हैं । और मध्य षंजाब माफा में विशेष पाई जाती है । क्यों कि इस बरादरो की पांच जातियों के केवल तीन गोत्र हैं इस लिये ढाइ घर पंजाती कहलाती हैं । इन जातियों के नाम और गोत्र निम्न लिखित हैं ।

चडुा, साहनी, वत्स गोत्र । त्रानन्द, भसीन काश्यप ग्रोत्र । सूरी भागव गोत्र ।

खुखरायण आठ जाति दस जाति और ग्यारह जाति दोश्राबा, देहाती मध्य पंजाब, छाछी पोठोहार काबुल और धन्नी प्रांत में पाइ जातीं हैं। इस बरादरी में अधिक जातियां जैसे कहली, सभरवाल, सेठी, घई, पुरी और चंडहोक भु जाई बरादरी से सम्मिलित हैं।

खोखर जाति शुद्ध चत्रिय थी। यह जाति खोखर गांव से जो कि अटक प्रान्त का एक गांव है या था से सम्वन्ध रखती है। कहा जाता है कि इस काज में एक छोटी सी रियासत थी। और इस में खोखर जो रानापूत शुद्ध चत्रिय थे, रहा करते थे इस लिये इन को अब खुखरायण कहा है।

यह चत्रियों में योधा जाति ( फ़ौजी कौम ) है । श्रौर इन के पुरोहित मोहयाल ब्राह्मए हैं, जो कि ब्राह्मएों में योधा जाति है । षुरोहितों श्रौर यजमानों के गोत्र एक ही हैं ।

## मौखिक विशेष वर्णन प<sub>्</sub>फीनाराम पुगेहित खुखरायरा बगदगी

भेरा के प्रांत में एक राजा खोखर था। उस के राज्य से पहले चत्रियों के सम्बंध गोत्रों के अनुसार हुआ करते थे। खुखरायण बरादरी का जाति बन्धन उस के राज्य से आरम्भ हुन्छा है, और इस का कारण यह है कि राजा का एक मंत्री आनन्द था उस के ऊपर राजा कुद्ध हो गये और मन्त्री राजा की आज्ञा से मारा गया। मन्त्री के मरने के पश्चात राजा पर किसी शत्र ने चढ़ाई कर दी है यह देख कर राजा बहुत अचम्भित हो गया और दरवारियों से कहा कि यह धावा मेरे श्रत्याचार का फल ज्ञात होता है। और साथ ही पूछा कि अब मन्त्री की कुल में कोई रोष है या नहीं । इस पर दरबार के एक बृद्ध ने राजा को कहा कि कल बतलाया जावेगा। इस के दूसरें दिन राजा के पास सुचना भेजी गई कि मन्त्री की एक विधवा बहु है जो गर्भवती है, और अपने माता पिता के घर रहती है । यह सुन कर राजा ने एक सवार को राजपत्र दे कर उस के पास भेजा । सवार जब राजपत्र ले कर वहां पहुंचा तो उस को ज्ञात हुआ कि इस लड़की के घर लड़का उत्पन्न हुन्त्रा हैं।

सवार राजपत्र दे कर लौट आया, और यह समाचार राजा को दिया। राजपत्र देखकर लड़को को चिंता हुई कि राजा को किसी ने मेरा पता बतला दिया है और अब मैं मारी जाऊंगी, क्योंकि में उसी वंश में से हूं ]

उसी समय दैववशान् शत्रु का मन्त्री मार्ग में मर गया । शत्रु इस को अपशकुन जान कर लौट गया । यह देख कर राजा प्रसन्न हुआ, और कहने लगा कि शत्रु का लौटना मेरे स्वर्गवासी मन्त्री की दैव शक्ति का कर्तव्य है । चालीस दिन के पश्चात् जब लड़की राजसभा में उपस्थित हुई, तो राजा ने उसे कहा तु मेरी पुत्री है । मैं तेरी हर प्रकार की सहायता करूंगा । राज्य की त्रोर से उस को मासिक कुछ धन की सहायता मिलने लगी । जब लड़का बड़ा हुआ और विवाह के लिये कन्या का कोई प्रबन्ध न हो सका तो राजा ने अपने सभासदों को आज्ञा दी कि तुम आपस में विवाह सम्बन्ध किया करो । इस आज्ञा के अनुसार उस लड़के का विवाह हो गया । क्योंकि यह जाति बन्धन खोकर राजा की आज्ञा से हुआ था, इस लिये इस धराइरी को खोखरायन कहा जाता है ।

## विभिन्न जातियों का वर्षन

जिला कांग के चोपड़े वा टण्डन । चनाब के उरार ककड़ । / सतलुज के पार टण्डन । गंगा के पार तालवाड़ । बंगाल के नन्दे चत्रिय सेठ कहलाते हैं । इसी प्रकार चोपड़े भी कई नामों से प्रसिद्ध हैं, जैसे जट चोपड़े, कानूगो चोपड़े, खीर खाने बेरी, दासी पोते, मखमली चूने वाले इत्यादि ।

Ac. Gunratnasuri MS

## ' सरीन ' बरादरी का विशेष वर्णन

#### जबानी

# श्रीमान् बाबा करतार सिंह साहिब बेदी रईस रावत्तपिंडी

इतिहासिक रूप 'सरीन ' चत्रियों का इस प्रकार है कि मर्यादा षुरुषोत्तम श्री रामचन्द्र जी के दो पुत्र लव, श्रौर कुश हुए। जिन्हों ने मद्र देश के राजा की पुत्रियों से विवाह किया, और उस प्रान्त में रह कर ' लव ' ने लवपुर ( लाहौर ) और कुश ने कुशपुर (कसूर) नाम के दो निशाल नगर बसाए । और इन दोनों के वंशज चिरकाल तक राज करते रहें । कुशवंश में 'काल केत, श्रौर लववंश में' काल राए, नाम वाले प्रतापी राजा हुए । इन दोनों वंशों में परस्पर विरोध हो गया । काल केत राजा बलवान था, उस ने राजा काल राए और लववंशी चत्रियों को उस प्रान्त से निकाल दिया। तदनन्तर राजा काल राए ने '' सनयोढ़ा " देश में जा कर वहां के राजा की पुत्री से विवाह किया । उस राजकन्या से जो पुत्र हुन्ना उस का नाम ' सोडीराए ' रक्खा, श्रौर सोडीराए के वंशज 'सोडी' चत्रिय कहलाए । कुछ समय के श्रनन्तर सोडी चत्रियों ने कुश वंशी चत्रियों को जीता और वह कुशवंशी चत्रिय काशीपुरी में चले गये । वहां उन्हों ने वेदों का ज्ञान प्राप्त किया । जब सोडी

चत्रियों ने यह बतान्त सुना तो वह अतिप्रसन्न हुए, और उन्हों ने कुशवंशियों को बुला कर ऋपने राज्य का कुछ भाग उन्हें दे दिया। तब से कुशवंशी चत्रियों की प्रसिद्ध संज्ञा ( आल ) वेद झाता होने के कारण 'बेदी ' हुई । कुछ समय बाद इन दोनों वंशों के हाथ से राज्य जाता रहा, और बेदी चुचियों के पास बीस माम शेष रह गए । तदनन्तर संवत् १४२६ विक्रमा-दित्य में इसा बेदी वंश में श्री गुरु नानक देव जी महाराज का जन्म तलवन्डी ( ननकाना साहिब ) जिला शेखुपुरा में हुआ। जिन्हों ने प्रभु भक्ति का प्रचार किया जैसा के भविष्य पुराग में लिखा है कि जब धर्म का हास होगा तब च्चत्रिय जाति के बेदी चंश में नानक जी का जन्म होगा , जो धर्म का प्रचार करेंगे । गुरु महाराज के ज्योति जोत समाने के बाद नौं गुरु और हुए । उन में से श्री गुरु तेग बहादुर, और श्रो गुरू गोविन्द सिंह साहिव सोडी विशेष प्रसिद्ध हुए, जिन्हों ने हिन्दु धर्म की रत्ता के लिये अपना सारा परिवार बलिदान कर दिया क्यों कि इस बरादरी के महापुरुषों ने ऋपने सर दे कर धर्म की रत्ता की थी, इस लिये यह 'सर ईन' अर्थात सर देने की ईन ( रीत, मर्यादा ) वाले कहलाए । जिन को आज ' सरोन ' कहा जाता है।

#### 

मै नै चत्रिय चार जाति गोत्र निर्णय प्रकाशक रामरक्खा मल कपूर जी का देखा और अच्छी तरह सुना ! इसमें किया गया निर्णय सर्वथा शास्त्रीय है, अर्थांत् कपूर खन्ने मिहरोत्तरे और सेठ इन चारों के गोत्र भिन्न सिन्न हैं। जो कि विशेष अनुसन्धान पूर्वक शास्त्रों के प्रमाण से दिखाये गये हैं।

यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि इन के भिन्न गोत्र होने के कारण ही आपस में चार जातियों के परस्पर विवाह सम्बन्ध होते चले आ रहे हैं, और अनुसंधान से शास्त्रों से तथा प्राचीन परंपरा से जो कपूरों का कौशिक खन्नों का कौत्स मिहिरोत्तरों का कौशल्य और सेठों का वत्स गोत्र निर्णय किया गया है इस विषय में किसी प्रकार का किसी को भी संदेह हो नहीं सकता क्योंक यह विवेचन शस्त्रानसार किया गया है । शभम ।

#### 308

## चत्रिय चार जाति गोत्रप्रवर निर्ग्य ।

चतियणां पुरोहित गोत्र प्रवरावेवेति सर्व सिद्धान्तः, इत्यादि निर्शयसिन्धु प्रभृति प्रन्थों के अनुसार कपूर चतियों का अना-दिकाल से 'कौशिक, यह गोत्र प्रचलित है, चतः कुशिकानां विश्वा-मित्र देवरात औदल' (आश्वलायन औतसूत्र ६, १४-२इस शास्त्र के अनुसार कपूरों के विश्वामित्र देवरात औदल यही प्रवर चनादि कल से सिद्ध हैं इसमें परिवर्तन नहीं हो सकता है । तथा मल्होत्रे चत्रियों का पूर्वोक्त सिद्धान्त के अनुसार कौशल्यगोत्र है, चतः "छङ्गिरा सुवचोत्ध्यः उशिजश्च महानृषि , परस्परम-वैवाह्य च्छवयः परिकीर्त्तिताः ,, । इस मत्स्य पुराण १६६ ११ के छनु-सार कौशल्य गोत्र के छङ्गिरा' सुवचोत्ध्य, तथा उशिज यही प्रवर हैं ।

सन्नों का कौत्सगोत्र प्रसिद्ध है, अतः इनके प्रवर 'अथ कुत्सानां त्र्यार्षेयः, अंगिरस मान्धात्रकौत्सेति । इस आपस्तम्व के वचनानुसार, तथा 'मत्स्य पुराण्' १९६-३७ के अनुसार आङ्गिरस-मान्धाता कौत्स ही प्रवर है, अतः उपरिनिर्दिष्ट चत्रिय जातियों को उचित है कि संस्कारादिकों में इन ही गोत्र प्रवरों का उल्लेख करें, तथा विवाहादिकों में इसी के अनुसार सगोत्रत्व समान प्रवरत्व का निषेद आदि बिचार करें । इतिशम् ।

## महामहोपाध्याय, माधव शास्त्री भाएडारी

व्याकरणाचार्य, वेदान्ताचार्य, साहित्यतीर्थ, मीमांसातीर्थ, प्रधान संस्कृताध्यापक ऋौर्येण्टल कालेज लाहौर ।

१०-२-३९.

१ त्राश्व० श्रोस० ६-१२-३ के ऋनुसार हुस्सों के त्राझिरस त्राम्बरीष यौवनाश्व यह प्रवर हैं।

## संचिप्त इतिहास श्री वावा लालू जस राज जी लेखक हरि चन्द खन्ना पुत्र लाला हरगाम दासखन्ना चौधरी

### लाहौर वाले

श्री बाबा लालूजस राज जी का इतिहास लिखना इस समय ऋति कठिन प्रतीत हो रहा है। न तो महाभारत के समय के लिखे प्रन्थों में और न ही किसी पुराण में आपकी कोई गाथा छाई है। इस से भली भांती जान पड़ता है कि आप महा-भारतीय समय के बाद में हुए हैं। आप का समय और जीवन चरित्र जानने के लिए यह आवश्यक है कि उन समस्त गाथाओं की जो आप के श्रद्धालुओं ओंर आप के कनिष्ट आता श्री बाबा बौड़ राय जी की संतान (इस बंश को खन्ना जाति में बाबयों का बंश कहा जाता है) में वंश, परम्परा चलो आ रही हैं जांच पड़ताल करें, और दोपालपुर के भग्नावशेष से उनके जीवन इतिहास और समय का ज्ञान करें, कि जिस समय में आप ने दर्शन दिए थे। चत्रियों की





मन्दिर श्री बाबा लाल् जसराय जी, दिपालपुर ।

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

Ac. Gunratnasuri MS

श्राप के प्रति अनन्य भक्ति से यह भी प्रतीत होता है कि आप ने अवश्य कोई ऐसा महत्त्व पूर्वक कार्य किया है जिस कारण चार जाति चत्रिय और विशेष कर खन्ना जाति आप को अपना परम पूज्य मानती है।

समस्त प्रसिद्ध गाथाओं के अनुसार आप का कर्म त्तेत्र दीपालपुर ही माना गया है । यह नगर कभी ऋखएड भारत ही था, परन्तु इस समय पश्चिमी पाकिस्तान बन जाने के कारण जिला मिन्टग्रमरी के रेलवे स्टेशन उकाड़ा से १६ मील श्रीर बसीरपुर से १३ मील दर स्थित है। जिला मिन्टगुमरी के गवर्नमैंट गजट को पढ़ने से ज्ञान होता है कि कभी ब्यास नदि इस नगर के समीप वहती थी । उस स्थान को देखने से प्रतीत होता है कि किसी समय यह एक अतिसुन्दर नगर होगा, जिस के भग्नावशेष इस समय तक भी दूर २ तक दिखाई देते हैं । **ऋाधुनिक दीपालपुर दुर्ग ( किला ) के एक** भाग पर बसा हुआ है और बचे खुचे बुर्ज उस किला की प्राचीन स्मृति को ताजा कर रहे हैं इस के चारों तरफ अभी तक खाई मौजूद है, जिस में कभी इस नगर की रत्ता के लिए जल भरा रहतां था, परन्तु अब खेती बाड़ी हो रही है। सवाए लाहौर और दीपालपुर के पञ्जाब के किसी नगर के इद गिर्द खाई दिखाई नहीं देती, इस से भी प्रतीत होता है कि कभी यह पञ्जाब का बहुत बड़ा प्रसिद्ध नगर होता होगा। इस की बनावट से यह भी प्रतीत होता है कि इस नगर ने समय के कई उतराव फड़ाव देखे हैं, कई वार यह उजड़ा और कई वार बसा, और हर वार उजड़ने के पश्चात् पूर्व भग्नावरोष की नींव पर ही नया नगर बनता रहा । इसी कारण से यह इर्द गिर्द की भूमि से ३० या ४० फुट ऊंचा है । इस का तीन चौथाई भाग ऋब भी भग्नावस्था में पढ़ा है, और वर्तमान दीपालपुर केवल एक चौथाई भाग पर बना हुआ है । जिस के इस समय केवल तीन द्वार बचे हुए दिखाई देते हैं कहते हैं किसी समय इस नगर के बारह द्वार होते थे ।

इतिहास के देखने से यह भी ज्ञात होता है कि मुरालों के समय तक यह पञ्जाब के ऋति प्रसिद्ध शहरों में गिना जाता था । अकबर के समय में यह शहर मौजूदा लाहौर और जालन्वर की तरह एक कमिश्नरी का मुख्य स्थान था। अन्नजर का एक नवरत्न भी इसी नगर दीपालपुर का रहने वाला था। मिन्टगुमरी गजट के पढ़ने से यह भी ज्ञान होता है कि जब बाबर ने इस दीपालपुर को विजित किया तो उस ने काबुल में अपने बंधुओं को एक पत्र भेजा जिस ਜੇਂ बाबर ने लिखा कि मैंने दीपालपुर को जो कि पञ्जाब में लाहौर से दूसरे दुर्जे का नगर है विजित कर लिया है । यह पत्र श्रभी तक एक शिला पर खुदा हुआ काबुल के शालामार बाग में स्मृतिरूप लगा हुन्ना है । बाबर को विशेष कर यह बात लिखने का कारण यह था कि जब कभी भी सुराल लोग भारत पर आक्रमण करते थे तो दीपालपुर का तत्कालीन गवर्नर गाजी तुरालक मुगलों को मार २ कर पञ्जाब से भगा

देता हुआ काबुल और लगमान तक उन का पीछा करता चला जाता था। इसे इलाउद्दीन खिलजी ने दीपालपुर का हाकिम बना रक्खा था। यह वहीं गाजी तुरालक था जो कि, बाद में शाह खसर ऊर्फ नासरउद्दीन खिलजी को १३२० ई० में बध कर देहली के सिंह।सन पर बैठा और गयासउद्दीन तुरालक के नाम से प्रसिद्ध हो दंगलिया वंश की नींव रखने वाला हुआ।

इतिहास के पढ़ने से यह भी ज्ञान होता है कि बाबर से पहले महमूद गजनवी आदि और अकबर के बाद भी राष्ट्र प्रायः इस पवित्र नगर पर ज्याक्रमण करते रहे हैं। कभी वह भी समय था, जब हम सिन्ध के पश्चिम की त्रोर त्राक्रमण किया करते थे । बालमीकीय रामायण के उत्तर काएड के सर्ग · २२ को पढ़ने से प्रतीत होता है कि केकय देश के राजा और भरत के मामा राजा युधाजीत ने अपने राज पुरोहित अङ्गिरस के पुत्र गार्ग्व के हाथ महाराज रामचन्द्र को संदेश भेजा, कि मेरे राज्य के साथ मिलता हुआ सिन्ध नदी के दोनों त्रोर गंधरवों का देश है। जिस का राजा इस समय शैल्लव है। यह देश बड़ा सुन्दर त्र्यौर फल पुष्प त्रादि से भरा हुआ है। यह लोग बहुत सिर पर चड़ रहे हैं। इस देश वासियों के हाथों में बहुत ही दुःखी हो रहा हूं। इस लये हे महाबाहू आप इन को अपने बस में करें। फिर इस के आगे उत्तर काण्ड के २३ सर्ग में आया है कि महाराज राम चन्द्र जी ने यह बात स्वीकार कर महाराज भरत के दोनों पत्रों

तर्ज और पुशकल को राज तिलक दे भरत के साथ बहुत बड़ी सेना दे उस ओर भेजा । और भरत जी को कहा कि इन देशों को जोत कर इन का राज्य दोनों कुमारों में बांट कर मेरे पास लौट आत्रो । भरत जी ने त्राज्ञा का पालन करते हुए गंधवों को प्रास्त किया । महाराज ने फिर सिन्ध के पूर्व की त्रोर राजकुमार तज्ञ के नाम पर तज्ञशिला (टेकसिला) और सिन्ध के पश्चिम की और राजकुमार पुष्कल के नाम पर पुष्कलावत (कलात) बसाया । महाराज भरत इस देरा में पांच साल ठहर कर लौट आये ।

इस प्रकार यह सार। देश जिस को राजधानी गांधार (कंधार) थी सूर्यवंशियों के हाथ आ गया। इस के बाद समय व्यतीत होने पर सूर्यवंश की कुछ शाखाएं चन्द्रवंश और अप्रित्रंश कहलाने लगीं। और देश के इस भाग में चारों ओर छा गईं समय व्यतीत होता गया। महाभारत का युद्ध हुआ और परिएाम (नतीजा) यह हुआ कि भारत छोटे २ राज्यों में बट कर बलहीन हो गया।

यहां यह लिखना अनुचित न होगा कि चारजाति चत्रिय समृद्धावस्था में दूर २ तक बस गये थे, और कालान्तर में मध्य-भारत और पञ्जाब में लौट आए उस हस्त लिखित प्रन्थ के अनु-सार जो ला० राम रक्खा मझ जी कपूर ने मुफे खोज करने के लिए दिया था, उससे यह प्रतीत होता है कि कपूर शाखा का बहुत सा भाग तीराह कामराय में रहता था । कोट छपूरा यूसफ जौइ में

इन की राजधानी थी। कंधार के इधर डधर यह जाति मायः रहती थीं । प्रथम आतश प्रस्तों [ पारसी ] और फिर अमीर सबुक्तगीन से युद्ध करने के पश्चात् उस देश से इन को निकाल दिया गया । उन्हों ने पञ्जाब में अपने नाम पर कोट कपूरा बसाया। कक्कड़ अथवा सेठ जाति के विषय में लिखा है कि यह अधिकतर करिसटान टमन में बसे हुए थे जब मुसलमानों ने ज्राकमण करने आरम्भ किये तो जो इसलाम धर्म ब्रहण कर श्रपने देश में रहे वह आज तक भी कक्कड़ पठान कहलाते हैं। श्रौर जो ऋपने धर्म की रच्चा चाहते थे उस देश को छोढ़ पूर्व की ओर आ गये। मलहौत्तरा या मेहरा के विषय में लिखा है कि यह महाराज लच्मण की संतति में से एक राजा मलहौत्तरा हुत्रा है उस की संतान में से हैं । और खन्नों के विषय में ज्ञान होता है कि यह हिंगलाज में ऋधिक संख्या में बसे हुए थे। इसी लिये खन्ना जाति श्री हिंगलाज जी की विशेष प्रसंशा करती है। क्यों कि खन्ना जाति भगवति चरिडका को जिस का मंदिर हिंग लाज में था अपना कुल देवता मानती है। इसी आधार पर जान पड़ता है कि खन्ना जाति का बहुत बड़ा त्रंग श्री हिंगलाज जी के ही निकट रहता था। और कभी मालवा से ले कर फारस की सीमा तक इन चार जाति चत्रियों के छोटे २ राज्य स्थापित थे। इस के पश्चात् बुद्ध का समय आया, और बुद्ध राजधर्म बन गया । इसके पश्चान शिशनागों ने अपने समय

में शुद्ध चत्रियों (सूर्यवंश, चन्द्रवंश, और अग्निवंश) के साथ युद्ध कर दस पीड़ी तक राज्य किया । फिर महां पद्म नन्द् जो शुद्रा के गर्म में से था सिंहासन पर बैठा। हस्तलिखित प्रथ सिंहर प्रकाश के अनुसार उस ने उच्च चत्रियों पर ऐसे २ अत्या-चार किये कि लोग परशु राम को भी भूल गये। उस समय चत्रिय समस्त देश को त्याग कर मध्य पञ्जाब में त्र्या गये। उस समय में भारत को निर्वली देख कर पश्चिम में फारस के राजा गुशतासप ने जो कि अगिन पूजक (पारसी) था, हजरत मसीह से ७०० सात सौ वर्ष पहले अपने सेवापली काई-लेक्स के आधीन बहुत बड़ी सेना ट भारत पर आक्रमण कर अफगानिस्तान और बलोचिस्तान को अपने आधीन कर लिया। इस प्रकार वहुन से चुत्रिय आतशप्रस्तों के भय से पञ्जाब टेश में छा गये। इसके पश्चात मसीह से ३०० वर्ष पूर्व यूनान के महाराजा सिकन्दर आजम ने भारत पर आक्रमण कर पश्चिम पञ्जाब को पराजित कर हड्ण्पा तक अपता राज्य स्थापित कर लिया। हड्प्पा के भग्नावशेष देखने से यह झान होता है कि युनानी इस नगर को अपनी राजधानी या सीमान्त छावनो की भांति उपयोग करते रहे हैं। क्योंकि हड़प्पा से पूर्व ंकी ओर भारत में और कहीं भो यूनानियों के चिह्न दिखाई

नहीं देते हैं।

इस समय चत्रियों ने अपने बाहुबल से फिर छोटे २ राज्य देश में स्थापित कर लिये थे। इतिहास के प्रसिद्ध ज्ञाता माई करडल साहिब बहादूर यूनानी लेखों के आधार पर अपनी पुस्तक में लिखते हैं कि उस समय संभवतः ढाई हजार वर्ष पूर्व चत्रियों ेने रावि और ज्यास नदि के मध्य आपना राज्य स्थापितकर ेलिया था। उन्हीं दिनों एक चत्रिय राजा जिस का कि नाम राजा अविन्द खन्ना था दोपालपुर पर राज्य करता था। गाथा के अनुसार कहा जाता है कि एक दिन राजा श्रीचन्द बहुत उदास और चिन्ता में बैठे थे कि अकस्मात उनके राज पुरोहित पंडित चन्द्रमुनि जो भिंग ए (लालू पंडित) जी आ गये। राजा से उदासीनता का कारण पूछा राजा ने कहा वृद्धावस्था निकट आ रही है। सिर के बाल सफेद होने लग पड़े हैं। उधर डर मारे जा रहा है कि मुलतान का राजा ( जिस का नाम सिंह भूप था (कुछ लोग इसे राजा श्रीचन्द का भाई भी बतलाते हैं) कहीं मेरे राज्य को छीन न ले, कोई पुत्र भी नहीं जो कि राज्य की रत्ता करे। इसलिये इन विचारों में हर समय मगन रहता हूँ। गाथाओं के अनुसार पंडित चन्द्र मुनि जी दीपाल पुर सं कोई २ कोस पूर्व की ओर एक महात्मा बाबा छज्जल जा की सेवा में उपस्थित हुए । त्र्यौर सब वृतान्त कह सुनाया । बाबा छज्जल जी ने श्री हिंगलाज जी जाकर भगवती चरिडका की उपासना करने की सम्मति दी।

श्री हिंगलाज जी हिन्दुत्रों का एक महान तीर्थस्थान है जिस का वर्णन कई स्थानों पर पुराणों में भी आया है परन्तु इस समय शायद थोड़े हि लोगों को ज्ञान होगा कि यह तीर्थस्थान कहां है। शिव पुराग में लिखा है कि भगवती सती ने ऋपने पति का श्रनादर देख अपने पिता राजा दत्त के हारे यज्ञ के कुंड में अपने शरीर की आहूति दे दी, तो भगवान शंकर को बहुत दुःख हुआ। आप सती माता के जले हुवे शरीर को कन्धे पर डाल भारत की परिक्रमा को निकले। आप सती भवानी का पवित्र शरीर उठाये घूम रहे थे। मार्ग में जहां कहीं भी सती माता का अंग गिरता गया। वह स्थान एक तीर्थ बन गया। ऋौर बड़े २ विशाल मन्दिर वहां पर स्थापित हो गये। द्त्तिए में कन्या कुमारी का मन्दिर आसाम में कामाची देवी का मन्दिर और इसी प्रकार पश्चिम में हिंग लाज भवानी की स्थापना हुई। कहते हैं कि चएडी भवानी सती की यहां भुजाएं गिरी थीं। इस से एक उत्तम शित्ता भी प्राप्त होती हैं (१) यदि तुम पश्चम को अपनं आधीन रखना चाहते हो तो सर्वदा अपनी भुजाओं को काम में लावो । (२) भारत की वास्तविक सीमा वह हैं जहां जहां से शिव जी महाराज सती का शरीर ले कर घूमते रहे। यह स्थान बलाचिस्तान की रयास्त कलात में समुद्र के तट पर एक पहाड़ी पर बसा हुआ है। आज से

एक शताब्दी पहले प्रायः हिन्दू साधू महात्मा स्थलों घनघोर बनों में घूमते हुये श्री ईंगलाज भवान के दर्श एगें को जाया करते थे। आज से ४० वर्ष पहले एक अंग्रेज अमए यात्री (सियाह) के कथन के ऋनुसार जो कि उन्हों ने हिंग लाज की यात्रा के बाद लिखा था और प्रायः उर्दू के समाचार पत्रों में उस

का च्यनुवाद भी छपा था। वहां लिखा है कि गत शताब्दी में गिनती में कुछ लोग ही श्री हिंगलाज जी के दर्शनों के लिये इस मन्दिर में गये।

इस तीर्थ के सम्बन्ध में मैंने एक योगी सुन्दर नाथ जी से जो कि लाहौर के मुहल्ला सथां में मैरव स्थान के पुजारी थे कुछ वृतान्त अपने बचरन में सुना था। वह और साधुओं के साथ इस मन्दिर की यात्रा कर झाये थे उनका कहना है कि वहां केवल डयोती के ही दर्शन थे। मुक्ते यह लिखतेहुए लज्जा झाती है कि उस समय वहां एक मुसलमानी बैठी थी जो कि ज्योति को हर समय प्रचएड रखती थी। × शोक है कि राज पाट खो कर हम तीर्थ स्थानों को भी भुला बैठे हैं, और दो इथवा तीन शताब्दि-

× नोट—त्र्यार्थ समाज के प्रसिद्ध सन्यासी स्वामी सर्वदानन्द जी ने मुफे सुनाया था कि मैंने त्र्यपने पिता जी के साथ हिंग लाज जी की यात्रा की त्र्यौर चण्डिका के मन्दिर में ड्योति के दर्शन किये थे। यों के पश्चात् ऐसा समय आएना कि हम पाकस्तान में रहे हुए कटासराज ननकाना आदि तीर्थों को भी इसी भांति मुला बैठेंगे।

इस महान् तीर्थ पर कहाः जाता हैं कि पंडित चन्द्र मुनि जी ने कई साल तप किया। त्रीर अंत में भवानी चरडी ने प्रसन्न हो कर वररूप में दो बीर पंडित जी को दिये एक का नाम यश और दूसरे का राज था इस पर पंडित जो ने हाथ जोड़ कर प्रार्थना की कि हे**ं जगदम्बे राजा की**ं तो तीन रानियां हैं श्रीर बीर दो हैं इस से एक रानी की गोद तो खाली ही रहेगी। चण्डी भवानी ने प्रसन्न हो कर कहा कि तीसरी रानी के गर्भ से सन्तान होगी और वही सिंहासन पर पैठेगी। क्योंकि दोनों बीर पंडित जी लाये थे इसी लिये वह जगत में बाबा लालू जस राज के नाम से विख्यात हुए। भावनी जी के वरदान के अनुसार तीसरी रानी के गर्भ से जो बालक उत्पन्न हुत्रा वह बौहड़ राय कहलाया उस की सन्तान त्राज तक खन्ना जाती में 'भोरहे' (अर्थात् बौरहे की सन्तान) कहलाती है जिस का कुछ वर्ए न आगे आयेगा । यह बात इन दोनों बीरों के सम्बन्ध में विशेष कर कहीं जातो है कि जब यह दोनों बीर पंडित जी के साथ दीपालपुर की त्रोर त्रा रहे थे तो मांगे में इन का युद्ध दो राच्नसों से हुन्ना जिन का कि नाम हर त्रौर हरूप कहा जाता है। इन भीरों, ने उन दोनों, राज्नसों को युद्ध में मारडाला, इस लिये इन दोनों वीरों को विशेषतया मान्ता होने लगी कहा जाता है कि भगवती की भविष्य बाग्गी के अनुमार

इन बीरों का किसी कारण उनकी माता ने अपमान किया और इस पर यह दोनों बीर श्रावण वदि नवमी को ज्योति ज्योत समा गये। दैववश यह दोनों बीर एक ही दिन आये और एक ही दिन अन्तरध्यान हुए इस लिये इन की देवता वत पूजा होने लगी। और उन की स्मृति में यह मन्दिर दीपाज़पुर में बनाया गया। प्रत्येक हिन्दू मन्दिर में एक ज्योति जलाई जाती है किन्तु इस मन्दिर में हर समय दो ज्योतियें जलाई जाती है किन्तु इस मन्दिर में हर समय दो ज्योतियें जलाई जाती है किन्तु इस मन्दिर में हर समय दो ज्योतियें जलाई जाती है किन्तु इस मन्दिर में हर समय दो ज्योतियें जलाई जाती हैं कहा जाता है कि एक काले वीर (यश) और दूसरी लाल वीर (राज) की स्मृति में हैं। यह भी कहा जाता है कि जव यह बीर पृथिवी में समा रहे थे तो इन की माता ने उन की चोटी जोर से पकड़ ली इस लिय यह चोटी की प्रथा दीपालपुर जा कर मनाई जाती है।

इस गाथा पर विशेष ध्यान देने से प्रतीत होता है। कि जहां हर और हरुप से युद्ध हुआ और वह दोनों मारे गये वह जगह हड़प्पा के नाम से प्रसिद्ध हुई। भग्नावशेष से यह भी जान पड़ता है कि यह (हड़प्पा) एक युनानी विजित नगर था। इस लिये यह ज्ञात होता है कि पञ्जाब से यूनानियों को निकालने में और निष्कंटक चत्रिय राज्य के स्थापन करने में इन बीरों का विशेष हाथ था। इस लिये सब चत्रियों में इन की मान्ता भी विशेष रूप से होने लगा और दीपालपुर में जहां उनकी रुमृति बनाई गई वह स्थान एक तीर्थ स्थान बन गया। श्रावण

वदि नवमी को जिस दिन यह दोनों बीर श्रान्तरध्यान हुए उस दिन और दूसरे दिन दशमी को चार जातिय चत्रियों में विशेष उत्सव मानाया जाता है जो कि महोत्सव के नाम से विख्यात है। निरत्तर लाग और स्त्रियें इसे मौरसाहिब कहते हैं। नवमी के दिन तो केवल बाबा लालू जसराज के कनिष्ट आता बाबा बौढ़राय जी की सन्तान जहां 'कहीं भी हो यह उत्सव मनाती है। विशेषकर उन की सन्तान लाहौर झौर श्रमृतसर में हा रहती है। उन के नाम पर ही लाहौर की गली बाबयां श्रौर श्रमृतसर का बाजार बाबयां प्रसिद्ध है। लाहौर की गली बाबयां में एक बहुत प्राचीन भूमि के कोई १० फिट नीचे जा कर एक बाबा जी का मन्दिर बना हुआ है और यह मन्दिर ४०० वर्ष से भी श्रधिक का बना ज्ञात होता है। नवमी के दिन बाबा जी की सन्तान के लोग ही केवल इस उत्सव को मनाते हैं। पहले इस प्राचीन मन्दिर में चंडिका का हवन यज्ञ किया जाता है और पश्चात् ४० अथवा ६० ब्राह्मणों को भोजन खिलायाजाता है और दत्तिणा दी जाती है। क्योंकि श्राद्ध कर ने का ऋधिकार केवल उस कुल को ही होता है इसलिये नवमी के दिन केवल यही वंश इस कर्म को करता है। दीपालपुर में भी इस दिन कुछ नहीं किया जाता । रोष चत्रिय खन्ना जाति श्रौर दूसरे चत्रिय अन्य दिन दशमी को सीधा (गुड़ आटा) या लुची और हलुआ देते हैं। यह बाबा जी की पतलें कहलाती

हैं। लाहौर में यह मेला नवमी के दिन गली बाबयां में मनाया जाता था और दूसरे दिन दशमी को यह मेला लाहौर के शाहा-लमी द्रवाजे के बाहर विशेष रूप से मनाया जाता था। जहां कभी हजारों की उपस्थिति होती थी। उस समय इस जगह रतनचंद का तालाब नहीं था। श्रीर यह स्थान मैदान बाबयां के नाम से प्रसिद्ध था। नवमी और दशमी को जब इस वंश के लोग गद्दी पर बैठते थे तो ब्राह्मएा भी उनके आगे उस दिन मस्तक भूकाना उत्तम मानते थे। दशमी के दिन यह मेला लाहौर और श्रमृतसर के श्रतिरिक्त जालंधर खन्ना जगरावां देहली कानपुर आदि नगरों में भी मनाया जाता है और एक विशेष बात जो इसवंश में चली त्राती है यह यह है कि जब कभी भी इस वंशमें किसी लड़के या लड़की, का कोई शुभ कर्म विवाह श्रादि होता है तो बाबा जी का पहले मंगला चरए। अरदास गाई जाती हे और पीछे उस लड़के या लड़की की घोड़ी या सुहाग गाये जाते हैं।

समय व्यतीत होता गथा और साथ २ दीपालपुर भी उन्नती करता गया। फिर ग्यारवी शताब्दी का समय आया। महमूद गजनवोने अपना पहला हमला मुलतान पर कर दीपालपुर का सारा देश क्रान्तकर डाला अब प्रति वर्ष महमूद हिन्द पर आक्रमण करने लगा और उधर चत्रिय भी रचा के लिये मन्दिर पर प्रति वर्ष उपस्थित होने लगे। और अपने सीस की बली होने से भी फिफकते नहीं थे। क्योंकि खन्ना जाति प्राय: युद्ध करती आई है इस लिये ही चत्रियों के भाट जब कभी विवाह आदि के समय कविता और दोहे बोलते हैं। तो खन्ना जाति को 'खन्न धारी'' नाम से पुकारते हैं। खन्ना जाति के प्रतिवर्ष दीपालपुर में उपस्थित होने के कार ए से खन्ना जाति के प्रतिवर्ष दीपालपुर में उपस्थित होने के कार ए से खन्ना जाति के प्रतिवर्ष दीपालपुर में उपस्थित होने के कार ए से खन्ना जाति में यह प्रथा पड़ गई कि जब तक खन्ना बालक अपनी चोटी नहीं दे लेता तब तक उसकी शादि नहीं हो सकती। और एक विशेष बात जो ध्यान में रखने के योग्य है वह यह है कि जिस बालक की यह प्रथा ( रस्म ) करनी होती है। वह बालक ध्वाजा हाथ में ले और लाल वस्त्र ही पहन दीपालपुर जाता है और यह वह रंग है जो कि बली का चिन्ह माना गया है। यह है दास के विचार में चोटी प्रथा की बास्त्विक नीव ( बुन्याद )।

चोटी की प्रथा हिन्दुओं के १६ संस्कारों में से नहीं है। किन्तु फिर भी चार जाति के हर बालक को प्राय: और हर खन्ना वालक को आवश्यक मानानी होती है। किन्तु अब तो यह प्रथा यहां तक चल पड़ी थी कि जिस किसी के गृह में सन्तान नहीं होती थी। वह यहां आकर इस मन्दिर में संकल्प (सुखना) करता था कि जब कभी इसके घर लड़का होगा तो यह उस की चोटी इस मन्दिर में आ कर देगा। यह प्रथा इस प्रकार से मनाई जाती है कि जब बालक मन्दिर में जाता है।

तो ऋपने साथ एक नारयल ले जाता हैं। जो उस समय शीश के स्थान गिना जाता है पंडित लोग उसकी चोटी उतरवा देते हैं। उस समय उस बालक का सिरकटा हुन्त्रा माना जाता है इसलिये उस का सिर और मुख कपड़े से ढांप दिया जाता है। इस श्रवस्था में उस बालक के माता पिता उस बालक को नहीं देख सकते और न ही हाथ लगा सकते हैं, और ना ही उस बालक को आपने स्थान पर ले जा सकते हैं। दूसरी ही कोई स्त्री माता बनकर ब।लक को अपने स्थान पर ले जाती है दूसरे दिन प्रातःकाल उस बालक को देवता के प्रति सीस कुकवा कर बालक पूर्वांवस्थ में ऋपनी माता को लौटा दिया जाता है। यह है वह प्रथा जो इस मन्दिर में प्रतिवर्ष माघ के महीने के हर शनिवार की रात्री को इस मन्दिर में की जाती है। और रविवार को मत्था टेकना, सोमवार मुएडन, त्र्यौर मंगलवार यज्ञो पवित भी किये जाते हैं ।

ऐसा जान पड़ता है कि इस मन्दिर पर जाते हुए खन्ना जाति पर यवनों (मुसलमानों) के जिस स्थान पर श्राक्रमण हुत्रा करते थे। वह स्थान ट्यब भी रत्ता खन्ना के नाम से प्रसिद्ध है, यह स्थान जो खन्नों के रुधिर से लाल हुन्त्रा था दीपालपुर से लग भग चार मील पश्चिम की श्रौर है।

इस इतिहास के ऋनुसार चोटी की प्रथा हो सकती है तो केवल दीपालपुर में और कहीं नहीं हो सकती यह पञ्चाब भर में एक ही मेला हैं जो कि एक महीना, लागातार मनाया जाता है इस अवसर पर बहुत दूर २ काबुल, वंधार, गजनी, आफरीका बद्या आदि देशों से भी विशेषकर खन्ने और अन्य इत्रिय इस प्रथा को मनाने के लिये दीपालपुर आते हैं। इस मन्दिर में हर शुभ कार्य करने से पहले चण्डिका देवी का पूजन होता है यह भवानी चण्डिका का मन्दिर बाबा जी के मन्दिर के सामने बना हुआ है। राणा प्रताप, सेवा जी मरहट्टा, श्री गुरु गोबिन्द सिंह जी, आदि योद्धाओं ने भी चण्डिका की विशेष प्रशंसा की है क्योंकि यह बल पराक्रम ओज आदि के देने वाली शक्ति मानी गई है। और यह खन्ना जाति भी इसी चण्डिका को अपना कुज देवता मानती है और हर काम में पहले इस की पूजा करती है।

दूसरे मन्दिरों की तरह दीपालपुर के मन्दिर में कोई विशेष मूर्ति स्थापित नहीं, वहां ज्योति के दर्शन हैं। क्योंकि बाबा जी चरिडका के भेजे हुए शक्ति रूप वीर थे; इस लिये भगवती च डिका की ज्योति के ही दर्शन मन्दिर में हैं, और दो वीरों की रमृतिरूप दो ज्योतियें स्थापित हैं। कहते हैं कि किसी श्रद्धालु भक्त ने श्री बाबा लालु जसराज जी की स्वर्ण्यमूर्ति वना कर इस मन्दिर में रक्सी, जो कि परम्परा के विरुद्ध थी, इस लिये इस का फल ज्सको हानिप्रद मिला। भविष्य में इस मूर्ति के दर्शन भी न हो सकें इस लिये ज्स के आगे एक आवरण १२७

(परदा) डाला हुआ है। आश्चर्य यह है कि पाकस्तान बनने के बाद जहां लुटेरों ने इस मन्दिर की हर एक बहुमुल्य और अनमोल वस्तुओं को लूट लिया और किसी वस्तु को नहीं छोड़ा वहां इस मृर्ति की ओर वह आंख उठा कर भी देख नहीं सके और यह मृर्ति उसी स्थान पर पहली अवस्था में पुराने परदे के पीछे अव भी सं २००७ विक्रम, सन् १९४० की यात्रा तक स्थापित थी और किसी ने उस को हाथ तक भी नहीं लगाया।

महमूद गौरी के बाद उसके एक उत्तराधिकारी कुतबउलदीन ने खानदान गुलामा की नीव डाली जब यह खानदान भी बलहीन हो गया तो उसका शव (मृत शरीर) पर जलाल-उलदीन खिलजी ने खानदान खिलज्या कि नीव रक्खी, उस समय इस दीपालपुर के इरदगिरद चत्रियों का बड़ा पराक्रम था इस लिये यहां के चत्रियों को बस में रखने के लिये जलाल-उलदीन व अलाउलदीन ने अपने सबसे बड़े सैनिक (सिपाह-सालार) गाजी तुगलक को दीपालपुर का गवर्नर बना रक्खा था, (इस की बाबत पहले भी कुच्छ लिखा जा चुका है, ऐसे योद्धा श्रौर खूनखार पुरुष को दीपालपुर में गवर्नर बानकर बिठाने का यह परिएाम निकलता है कि इस देश के चत्रियों से खिलाजियों को विशेष भय था, ऐसा जान पड़ता है कि जहां चत्रियों का राज पाट जाता रहा वहां भाग्य ने भी इन से मुंह मोड़ा श्रौर बियासा नदो ने भी अपना बहाऊं बदला फैरोजपुर के निकट सतलुज से नाता जोड़ लिया श्रौर सारा देश जो कभी बड़ा पैदा वार देने वाला था वंजर श्रौर जंगल हो गया, श्रौर इस प्रान्त के चत्रियों को विवश इस देश से निकल भारत के चारों श्रोर जाना पड़ा, इसी लिये यह चत्रिय श्रपने श्राप को मुलतान की श्रोर से श्राया हुश्रा बतलाते हैं।

दोपालषुर में यात्रियों के ठहरने के लिये एक बहुत विशाल धर्म शाला है जो कि दो मं जली बनी हुई है, और मैं निश्चित रूप से कहता हूं कि ऐसी विशाल धर्म शाला सारे भारत वर्ष में और कहीं नहीं । यह धर्म शाला चारजाति बरादरी के दान बीरों और हमारे पूज्य लाला वंशींधर कपूर अमृतसर निवासी के अनथक परिश्रम का परिणाम है । जिसका मूल्य इस समय भी कई लाख रुपये होगा,वहां हर यात्रो को रहने के लिये स्थान बरतन बालटी लालटेन जो आवश्यक बस्तुए' कमेटी श्री बाबा लालूजसराज की ओर से विना मूल्य मिलती थी । इस धर्म शाला में इस समय लगभग एक सौ के मुसलामानों के परिवार टिके हुए हैं .

इस मन्दिर की यात्रा को सं०२००६ वि० में चत्रियों काएक जत्था गया था , यह हिन्दुओं में सब से पहला जत्था था जो पख्जाब के अन्दर मन्दिर की यात्रा को गया। इस जत्था में बाबा बौढ़राय के खानदान में से चार यात्री थे, और पंडित

चन्द्रमुनि जी के वंश से एक परिडत हरीराम जी थे। उस जस्था में ४ बालकों ने ऋपनी चोटी का उस ऋवसर पर संस्कार किया जिन में से एक बालक कृष्ण कुमार खन्ना श्री बावा बौढ़राय जी की सन्तान में से था। अन्त में मैं चत्रियों के दूरदर्शी महां-पुरुषों की प्रशंसा किये बिना नहीं रह सकता,जिन्होंने इस चोटी को प्रथा का रूप देकर हर खन्ना पुरुष को दीपालपुर जाना त्रावश्यक ठेहराया और काबुल से लेकर आसाम तक, कश्मीर से लेकर कन्या कुमारी तक, इस बिखड़ी हुई बरादरी को एक माला में पिरो कर रख दिया। त्र्यौर इन का यह प्रशंसनीय विचार इस जाति में संगठन, जान पहचान, प्रेम, बलीदान श्रीर बीरता पैटा करने का साधन हुआ। बड़े शोक से लिखना पड़ता हे कि देश के विभाजन द्वारा जहां हम लोगों की सम्पत्ति, धन, मान, मर्यादा और संगठन की हानी हुई वहां हमसे पवित्र तीर्थ स्थान भी छीन गये। आत्रो हम परमात्मा को सात्ती रख कर प्रतिज्ञा करें कि यदि अपने बालकों की चोटी का संस्कार करेंगे तो केवल दीपालपुर जाकर हो करेंगे, किसी झौर स्थान पर यह प्रथा करना पाप सममेंगे । अन्त में परमास्मा से प्रार्थना है कि वह दिन शीघ्र आये, जव यह भारत फिर अखण्ड हो जिस से कि हम स्वतंत्रता से दीपालपुर जाकर इस पचित्र प्रथा को फिर से कर सकें, श्रौर वहीं पर श्रो बाबा लालू जसराय जी का अरदास करें।

### **अर दास**

श्री बाबा लालू जसराय जी की

चढ़े जब चन्द मकरन्द पूजा कर हैं, भानकी जोत पर हैं छजालू।

देवी, देव, सब सिद्ध पूजा कर हैं,

निरत नारद् वेद् पालू

कहे जोधाराय तेरी जागती जोत रहे, सदा निगम पूर्ण उजाल् । दूध, पूत, धन, श्रीर लच्मी देत हैं,

सोई जागती जोत जसराय लालू ॥१॥ बड़ो है तू दाता, जाको सुमिरें परभाता,

नाम लेत दूःख जाता, ऐसे लास, बसराय जी। साल जाका मन्दिर बनों, स्वरूप आका सुन्दर बनों, ध्वजा जाकी लाल बनों, भूषण रहें मन भाय जी। हिंगलाज के सपूत, वैरी मारे सब दूत,

ऐसो कहे जोधाराय होवो संतन सहाय जी। भिंगए जय जयकार बुलाएं,खन्ने जाकर चोटी रखाएं। भट्ट जा की स्तुति गाएं, भक्तन मन भाय जी। आश्रो माघ के महीने, खोलो ढंग डौर खजीने। आश्रो पूरी पाश्रो जागतीजोत, श्री बाबा लालू जसराय जी ॥२॥

#### १३१

### विविध जातियां

उद्धरम्ग ( इक्तबास ) हस्त लिखित पुस्तक डदूँ लिपि जो कि श्री गोरखनाथ जी नन्दा सम्पादक 'रसाला' त्रो३म् देहली से प्राप्त हुई।

इस पुस्तकमें चत्रियों की लगभग सात सौ ७०० जातियों के नाम लिखे हैं,प्रसिद्ध जातियों को विस्तार से लिखा हुत्रा है जिन में से कुच्छ यहां लिखि जाती हैं। हरिचन्द खन्ना

वैदिक काल और पौराशिक काल में तो चत्रिय महाराजा और योद्धा ही हुआ करते थे। भारतवर्ष में ही नहीं समस्त संसार पर चत्रियों का ही प्रभुत्व था। पौराशिक काल के चाद भी भारतवर्ष के बाहर चत्रियों का ही सार्वमौम राज्य रहा, किन्तु शोक है कि कई कारगों से चत्रियों में निर्वचता आजाने से राज्य करना तो कहां विदेशियों की दास्ता भी करनी पड़ी।

च्चिय जाति की आजीविका (गुजारा) वर्तमान समय में सेना (मिलटनी) राज सेवा, व्योपार और खेती बाड़ी हो गई है, केवल इन कार्यों के और कुच्छ नहीं कर सकते। यदि इस जाति की प्राचीन कथाएं और इतिहास के प्रमाण लिये जायें, तो सेना में तलबार चलाना और बहादुरी में यही जाति प्रसिद्ध है और राज गदी का काम भी इन्हीं के हाथ था। तुगलक के समय में जगन्नाथ वा श्रीधर नामी च्चत्रिय सरदार फौज थे। श्रौर मलक राजू श्रानन्द सेना का मुखिया था। सण्यदों के समय मलक कर्मचन्द श्रानन्द खिजर खां की फौजका सिपाह सालार था। श्रौर शब्द कक्कड़ भी मलक का पद ( श्रोहदा ) था।

'सदापाल भल्ला श्रौर साधारण' दोनों सच्यदों के समय में सरदारउलमलक थे, श्रौर उन्होंने सच्यदों का नाश किया। श्रौर कडामा वा नारनौल का देश साधारण ने लिया। सदापाल भल्ला देहली में श्रमीरउल्लउमरा था। श्रन्ततः बहलोल लोदी के साथ उसने घोर युद्ध किये। कहाबत है कि सरकटे हुए कोसों तक लड़ता हुन्द्रा चला गया। भल्लों में देहली के श्रन्दर श्रब भी कोई नई ईंट नहीं लगवाता।

शहनशाह अकवर के समय राजा टोडरमल्ल ने बंगाल के ब(गो बादशाह दाऊदकरारानी को बारम्वार परास्त किया। और सलवात में जब यूसफजईयों के हाथ से अकबर के नामी सरदारों ने शकिस्त (पराजय) खाई तो राजा टोडरमल्ल ने बुढ़ापे की अवस्था में फिर इस चढ़ाई का काम अपने हाथ लिया और शत्रुओं का नाश करने के बाद। पूर्ण प्रबन्ध करके राज्यसत्ता का रोब (भय) पुना स्थापित किया। राजा टोडर मल्ल सूर्यवंशी टंडण जाति के हुए हैं और यह जाति राजालेवे मूलपुरुष के नाम पर चली है चन्द्रवैश — वेगी — वग के वंश में पिशावर के समीप अपनी 'हिस्साबजहीर' बतलाती है। यूसफजई पठानों ने जव अपना अधिकार कर लिया, जिस कदर कतल से बचे पञ्जाब की तरफ अटक के इस ओर चले आए।

चन्द्रवंश — बैल — शाख बग से यह जाति निकली है असल जाति बग है, ३६४ हिजरी तदनुसार सं० १०१४ वि० में सुलतान महमूद ने जव दयापाल को घेरा डाला, तो विजय राष्ठो के भाई ने जो इस समय सम्भल तहसील भखर में है किलादार था। किन्तु जब किला फतेह न हुआ तो निराश होकर छोड़ दिया। जब देवपाल विजय हुआ और बजराए सूरी बली ( शहीद ) हुआ तो यह शाख जितनी बची पञ्जाब की ओर चली आई।

सूर्य बंश — बेदी — वेद के ज्ञाता होने के कारण वेदी कहलाए श्रीगुरु बाबा नानक देव जी का इसी वंश में जन्म हुआ हैं (इस वंश में बाबा सरखेम सिंह जी, राजा सरगुरुबख्श सिंह जी. बाबा हरी सिंह जी, बाबा करतार सिंह जी, बाबा हरदित्त सिंह जी और कंवर महेन्द्र सिंह जी जो वर्तमान समय में सिटा मैजिस्ट्रेट देहली सूबा के हैं वेदी वंश के नामी व्यक्तियां है। बाबा करतार सिंह गुरु नानक देव जी की चौदहवी पीड़ी में

Ac. Gunratnasuri MS

से हैं िवेदी खानदान का विस्तृत घर्र न पूरु १०६ पर पढ़ें।

सूर्यवंश—अल्ले—दरायज्ञ की शाख द्रुग से निकास हैं इस शाख का मूल पुरुष श्रेष्ट होने के कारण भला (भल्ला) नाम हुआ।

सूर्यंवंश — भसीन — भसीन संतान सूर्यंबरुए तकसीम, देश पसीन का हुन्द्रा। श्रौर जवात्तूस पसीन हिन्दोस्तान को चला गया, पसीन इन की राजधानी थी।

सूर्यं वश---पुरी---पुरी, इस जाति के मूला पुरुष पुरी ने श्रपने नाम पर पुरीदेश बसाया और अपनी राज्य सत्ता भ्यापित की,राजा जनक इस पुरी वंश के बड़े नामी राजा हुए हैं। पुरियोंका राज्य खिलजियों के समय समाप्त हुन्ना, पुरीवंश की शाखें कटक तक राज्य करती रही हैं।

चन्द्रवश — पाटनीयें — पाटनी दारायज की शाख द्रुग के सम्बन्ध में हकूमत कपिलबत्स से पाटनी जाति चली है। इस जाति के अधिक लोग बुद्ध धर्म में और कुच्छ जैन मत में सम्मिलित हो गये, शेष कुच्छ लोग स्मृति रूप चले आ रहे हैं।

चन्द्र वंश-तृत्वी---तुती हिस्सा प्रथम छंदी पश्चात तुली पत्त इस के हिस्से में आया। अकवर बादशाह के समय में वरयोम चौधरी बादशाह के साथ आया, और कला नौर अतिरिक्त और भी प्रान्त अपने साथ मिलाकर अपना राज्य स्थापित कर लिया।

चन्द्रवंश — जग्गी — काम राए की शाख वजौरे से जग्गो जाति चली है। जब तनूर राज पूतों का आक्रमण हुआ तो इस जाति का बड़ा हिस्सा राजपूतों में मिल गया। जो बची वह जग्गी प्रसिद्ध चले आते हैं,

सूर्य त्रंग — चोपड़े — राजा छुश की बंश से चोपड़ा हुआ है, इस जाति के लोग अधिक अपने वृतान्त याद नही रखते अकाल गढ़ के दिवान इसो जाति के थे। मृलराज चोपड़ा सुवा मुलसान हुआ है।

**घंद्रज**ेश---चंधोक ---चंधोक बलस की शाख है, यह शास्त्र बरमीक जावाद थी, पठानों के जोर पकड़ने पर यह पञ्जाब की श्रोर चले आए,

सूर्यव श-हांडा-राजा लव की सन्तान में से हैं, हांड़ा यूसफजई की और है, यह जाति बुंजाही बरादरी में है।

स्वर्य व श-भौन- वराज की शाख वेग से मूल पुरुष धावन से प्रसिद्ध हुई है।

स्र्यवंश- स्याल-शिल की शास सूरी है, स्याल-

कोट सूरी शाख ने बसाया, जंश परम्परा राज करते चले त्राए है किन्तु पुरु जाति के राजपूतों ने त्र्याक्रमण करके इन से राज छीन लि या, इस जाति का बड़ा भाग राजपूतों में सन्मिलित हो गया, जो वाकि रहे वह भिन्न २ पंजाब के नगरों में चले गये, श्रीर जहां गुज़ारा पाया वस गये।

सूर्य व ँश — महता — गिंद की शाख है, महता का हिस्सा कंधार के उत्तर में तुमन था, त्र्यातशप्रस्तों (पारसी) के श्राक्रमण से यह लोग पंजाब में चले त्र्याये।

चन्द्रव श— नंदा— शाख पब्बी है, टैक्सला की राज सत्ता में से तीन राजे अर्थांत् नन्दा, रोकरा, पतरन्दा, वराबर तकसीम (विभाग) थी। नन्दानी, हिन्दोना अपने नामों पर राजधानी बनाई, सुलतान महमूद गजनवी के संसय बादशाह से युद्ध हुआ, और यह लोग जान बचाकर जेहलम की श्रोर चले आए।

चन्द्रव श— नय्यर — यह बग की शाख है, प्रसिद्ध और शूरवीर हुई है। दिवान मोती राम, दिवान मोकम चन्द और दिवान किरपा राम सूवा कश्मीर इस जाति से हुए हैं, और दिवान मोतियां वाले कहलाए हैं। दिवान राम दयाल ने किला फलौर बनवाया। और हजारा के युद्ध में शहीद (बली) हुए। ં ૪ેર્હ

सूर्य वंश — सूरी — शाख सिल से है। चत्रियों में ऐसी चहादुर जाति कम हुई है। इस जाति का जीवन हकूमत के साथ ही हिन्दु हकूमत की जिंदगी थी। जब तक सखीरात्रो सूरी जिंदा रहा, सुलतान महमूद रहा, जंग में लगा रहा और तुरक हिन्द की तरफे बड़ न सके। आजकल यह जाति खुखरायन बरादरी में सम्मिलित है।

हुई। यह जाति आजकल सरोन बरादरी में सम्मिलित है। सूर्यवंश -- मुर्गाई--- इस जाति ने इलाका मुर्गा को बसाया और जब आतराप्रस्तों (पारसी) का आकमण हुआ तो इस तरफ चली आई। आजकल सरीन बरादरी में सम्मि-लित हैं।

स्र्यवंश--मेंहन्द्रू-- यह जाति तुली की शाख है। स्र्यैवंश --मन्नहोत्रा---राजा लच्नमण जी की त्रंश से

Ac. Gunratnasuri MS

राजा मलहोत्रा मालवा का राजा हुत्रा है। राजपूतों के त्राक्रमण से राज्य जाता रहा।

सूर्यवश ---- कोछड़ ---- थह जाति सिल को शाख सूरी से है। सही, यह जाति सेठ है। क्योंकि इस का मूलपुरुष नेजावर-दार फौज का अफसर था इसलिये मशहूर हो गया। वजीरावाद के कोछड़ नामवर वंश में से हैं।

सूर्यंवश-- कोडा--यह जाति शाख काकड़ी से है। दामनको ( पहाड़ का किनारा ) तहसील कलाची में यह जाति बसी हुई थी। जब देवपाल फतह हुआ; अपना इलाका छोड़कर चली आई।

च=द्रवंश — खोसला — यह जाति कुन्दराह शास्त से चली है। कई खोसले अपने आपको मलहोत्रा बताते हैं। अच्छी अच्छी मुलाजमत में आबाई दिवान सलामत रात्रो रात्रो' के हैं। राये अमोलक राम व सालप्राम अच्छे २ पदों पर लगे हुए थे। यह जाति सरीन बरादरी में सम्मिलित है।

चन्द्रवंश—कोहली—वंग शाख टैकसला से यह जाति चली है। सदालूस खुखरैन था। उस समय के बादशाह के राज्य में बड़े २ औहदेदार इस जाति से हुए हैं। यह जाति खुखरैन धरादरी में सम्मिलित हैं। चन्द्र दंश — कपूर — 'कोट कपूरा' यूसफजई के समय राजधानी थी। सुबक्तगीन के समय युद्ध करके वतन मालूफा से खारज कर दिया गया। इस जात्ति के लोग दुर्रानी बादशाहों के समय बड़े २ पदों पर लगे हुए थे। लाला दरबारी मल्ल डेरा इस्माईलका नवाब था। महाराजा रणजात सिंह ने शाह शुजाह से दफतर में इन्तजाम के लिये लिया हुआ था। दिवान सुन्दर दास बजोराबाद के नाजम थे। दिवान सुन्दरदास की

सन्तान अप्रोजी अमलदारी में बड़ेर पदों पर लगी हुए थी। चन्द्रवंश----खुल्लड---बंग शाख टैकसला से चली है। इस जाति के अधिकतर लोग आदमपुर और जाडला में जाबसे कसबा औड़ जिला जालन्धर तहसोल नवाशहर का एक वंश 'पंज्जे' नाम से प्रसिद्ध हैं। लोकोक्ति है कि इस वंश के पांच सगे भाई एक राजा के मन्त्री थे, इसलिये इनकी अल्ल (प्रसिद्ध) 'पंज्जे' हो गई।

सूर्य बंश — कफड़ी— आतराप्रस्तों के समय इस जाति का बहुत सा भाग पठानों में सम्मिलित हो गया। जो अपना धर्म बचा कर चले आये वह ककड़ी कहलाते हैं।

चन्द्रवंश --- गजराल--- इस जाति ने सरदार हरिसिंह

नलुआ के आधीन बड़ी २ फौजी सेवाएं की । इस जाति के सरदार 'माजा' में बहुत प्रसिद्ध हैं ।

सूर्यवंश--तालवाड़--शाख काकड़ है। दुत्रावा विस्त में इनका इलाका था।

चन्द्रवश—थापड़—शाख कामराय से थापड़ जाति चली है।

चन्दवश----शामीहोक----बलख को शाख है।

सूर्य बंश — चडुा— खोजी वंश में 'चड्डा' मूलपुरुष हुच्छा उसके नाम पर यह शाख शसिद्ध हुई। फतूहात आर्या में खोखर साथ रावल पिण्डी में इस शाख ने कवजा ( अधिकार ) किया इस लिये यह जाति चडा नाम, से मशहूर हुई।

्डन उद्ध≀एगें के अतिरिक्त कई और भी उदाहरए दृष्टीगोचर हो रहे हैं जिन्हें नीचे लिख रहा हुं:—

श्रो मदा सिंहजी खन्ना-महाराजा, रएजीत सिंहजी के समय में कार्शमार क गवर्नेर थे, आपका महाराजा के साथ इतना प्रोम था कि आपकी मृत्यु पर महाराजा रएएजीत सिंह जी ने पितावत शोक प्रकट किया। दिवान मूलराज चोपड़ा-सिकल्लों के समय इलाका मुलतान के गवर्न र थे। सिकखों की पराजय के बाद जब अंग्रेजों ने अपना ऋधिकार जमाना चाहा तो आप ने रण भूमि में अपना जीवन दे दिया किन्तु ऋधिकार नहीं दिया।

राजा च दुलाल जो कपूर अपने प्रभाव से हैंदराबाद दक्खन के प्रधान मन्त्री बने, और उन्होंने हैंदराबाद को ऐसा सुखी बनाया कि श्राज तक हैंदराबाद दक्खन को ''चन्दुलाल का हैंदराबाद कहते हैं। भारत में सम्मिलित होनेसे पूर्व जिनके वंशज सर्वे प्रिय और अन्तिंम महामन्त्री राजा कृष्णप्रसाद जी थे।

वर्तमान समय के महाराजा बर्दवान् महाराजाधिराज सर उदय चन्द महताब कपूर के पूर्वज लाहौर के मुहल्ला काटली कपूरां के रहने वाले थे। इन्होंने अपने बुद्धि वल और पराक्रम से बंगाल का मंत्रीपद, और पश्चात् बरद्वदवान् का राज-पद प्राप्त किया।

उपर के उदाहर हों से यह आन पड़ता है कि पूर्व समय में चत्रिय उच्च पदों पर रहते हुए अपनी शूरवीरता का परिचय देते रहे हैं। इसके अतिरिक्त पूर्व स्मृति को ताजा करते हुए कई उदारण अब भी दृष्टि गोचर हो रहे हैं, जिन से जान पड़ता है ि चत्रियों में चात्रधर्म अब भी विद्यमान है, जो स्वतंत्रता स्थिर रखते हुए भारत को संसार का पथ प्रदर्शक बनाएगा।

# पुगेहित और यजमान का अटूट सम्बन्ध तथा

#### सेठों का ''फाल्गुग अवारगा''

अब हम पुरोहित और यजमान के परस्पर प्रोम और अटूट सम्बन्ध का जाति भाईयों के ज्ञान के लिये इतिहासिक रूप में निवेदन करना चाहते हैं। और वह इस प्रकार है कि---

ककरुड़ों और सेठों के पुरोहित सारस्वत 'कुमड़िया' जाति के बाह्य ए हैं। पञ्जाब से जब कुच्छ कक्कड और सेठ देहली में गये तो उन के साथ उन का पुरोहित भी गया। वहां पुरोहित का एक बुर्जुंग मुगल बादशाह की राज सेवा (नौकरी) में सम्मिलित हो गया, और बहुत बड़े पद पर नियुका हुआ। एक दिन फाल्गुग मास में शिवरात्री के दूसरे दिन जबकि प्रातः भोजन करने से पहले पुरोहित को भोजन दिया जाता है, बादशाह की सवारी एक कक्कड़ चत्रिय के मकान के पास शाही सड़क पर से जा रही थी, और कक्कड़ों का पुरोहित भी एक हाथी पर सवारी के साथ था। पुरोहित ने जाते हुए एक स्त्री को त्रपने पड़ोसी को यह कहते हुए सुना कि-पुरोहित जी त्राभी तक नहीं आये देखो उनको जापरवाही अगर आते तो मैं उन्हें भोजन दे कर भोजन करती । यह शब्द पुरोहित के कान में पड़े और वह हाथी से उतर कर आये, और अपनी शाल बिछा कर भोजन ले लिया , त्र्यौर हाथी पर सवार होकर जलूस

में सम्मिलित हो गये। इस घटना की सूचना जब बादशाह के प/स पहूंची तो वह ऋपने ब्राह्मण बजीर पर बहुन कृद्ध हुत्रा राज भवन में पहूंचकर बादशाह ने बाह्यण मन्त्री से कहा कि---मांगने की आदत छोड़ दे , मन्त्री ने शोक से यह आज्ञा न मानी. और कहां वंश परम्परा आजीविका (गुजारा) है, यहमैं किसी अवस्था मेंभी नहीं छोढ़ सकता,अन्तमें बादशाह ने जागीर देने का वचन दिया ; किन्तु पुरोहित न माना; और उत्तर दिया कि मेरी कुच्छ पीड़ी के पश्चात् जागीर समाप्त हो जाएगी, और जिसको आप खरायत कहते हैं वह वंशपरम्परा के लिये है ' इस **५र यह वाद विव**ाट इतना बढ़ गया कि बादशाह ने उसको जान से मरवा कर उस के शव ( मृत शरीर) को सड़क के द्वार पर लटका दिया गया। इसी लिये उस के वंशज "खल ऊपर के कुमाडिये'' कहलाते हैं । ऋौर यही कारण है कि कक्कड़ चत्रिय फाल्गुए मास को दूषित ( मनहूस ) मानते हैं , इस मास में कोई विवाहादि शुभ कार्य्य नहीं करते' और नहीं कोई नया कपड़ा बनाते हैं, आजकब यह मास सेठ और कक्कड़ों में "अवारण" नाम से प्रसिद्ध है ' इस इतिहास से यह ज्ञान होता है कि पुरोहित ने अपना सन्बन्ध स्थिए रखने के लिये जीवन तक दे दिया, ऋौर यजमान उस का शोक ऋाज तक मानते चले त्रा रहे हैं .

विवाह सम्बन्ध में आर्य समाज के प्रवर्तक

श्रीस्वामी दयानन्द जी महाराजकी श्राज्ञा

( देखो उदू अनुवाद महाशय लत्तमगा-पृ० ६१ )

(१) गुरु की श्रजाजत (आज्ञा) से स्नान कर और गुरुकुल से हसबकायदा ( नियमानुसार ) वापिस आकर बाह्यए चत्रिय और वैश्य अपने २ वर्ए के मुताविक ( अनुसार ) उमदा

सफात ( सुलच्च ग् ) वाली लड़की से शादी करें। मनु० ३।४ (२) जो लड़की, मां के खानदान ( वश ) की छः पुश्तों में और बाप के गोत्र की न हो उस से शादी करनी चाहिये। (३) चाहे कितनी ही दौलत, ऋजनास, गाय, बकरी हाथी घोड़े, हकूमत, और जर बगैरा से मालामाल यह खानदान हो तो भी शादि करन में मंदरजा जेल दस खानदा को तरक ( त्यागना ) कर देना चाहिये। मनु० ३।६।

(४) जो खानदान नेक अमत्रसे गिरा हुआ हो, नेक आदमी जिस में न हों, जो वेद की तालीम के खिलाफ हो, जिसम पर बड़े २ बाल हों, या जिन में ववासीर, तपदिक, दमा, खांसी मिरगी, और श्वेत या गलित कोढ़ हो। उन खानदानों की लड़की या लड़के के साथ व्याह होना न चाहिये, क्योंकि यह सब पेब और मज व्याह करने वाले के खानदान में भी आजाते हैं। इस लिये छाच्छे और तन्दरुस्त खानदान के लड़के और लड़कियों का आपस में व्याह होना चाहिये। भूमिका

संस्कार का ऋर्थ है---किसी वस्तु को दोषों से रहित करके गुणों से युक्त करना । इस अर्थ के अनुसार जब हम संसार की त्र्योर ध्यान देते हैं, तो ज्ञान होता है कि-इस संसार में संस्कार के बिना कोई भी वस्तु विशेष ऋच्छी नहीं जगती. चाहे कितनी भी वहुमूल्य क्यों न हो । हीरे के टुकड़े को यदि सान पर चढ़ा कर संस्कार करके चमक न लाई जाए तो उतना बहुमूल्य नहीं होता जितना कि चमक दार होने पर । स्वर्ण का ऋग्नि में जितना संस्कार किया जाए, उत**ना ही उज्ज्वल होता है । लकड़ी की बनी** हुई वस्तु रंग रोगन के द्वारा संस्कृ की हुई ऋधिक शोभा पाती है । इसी प्रकार शित्तित पशु पत्ती भी संस्कार के प्रभाव से गुग्गयुक्त होने पर ऋधिक मान पाते हैं, तो भला मनुष्य को यदि धार्मिक भावों के द्वारा श्रेष्ठ संस्कार करके ऋच्छे गुए। डाले जाएं तो मनुष्य क्यों न ऋच्छा बन जाए। जन्म के समय सभी मनुष्य प्रायः समान होते हैं। मगर जन्म के बाद माता, पिता, संरत्तक या संगती के कारण जैसे २ संस्कार हो वैसा २मनुष्य बन जाता है। इन समाज के संस्कारों से थदि मनुष्य पर प्रभाव पड़ता है, तों ईश्वरीय शक्तियों से युक्त देवी षोड़षसंस्कार जो ऋषियों ने नियत किये हुए हैं, भला मनुष्य पर कयों न प्रभाव डालेंगे। शास्त्रों में इस बात को इस प्रकार लिखा है कि-

### जन्मना जोयते शुद्रः संस्कार हिज उच्यते ।

त्र्य्थात् जन्म से सनुष्य शुद्र के समान होता है, और संस्कारों से द्विज कहा जाता है। इन संस्कारों के प्रभाव से ही हिन्दुओं में 'गौतम' और 'कणाद' जैसे अनेक महार्षि हुए हैं। 'ईश्वर प्राप्ति' जो मनुष्य जन्म का लच्य होता है, वह इन संस्कारों से ही प्राप्त होती है। जैसे कि गर्भाधानादि संस्कारों से गर्भ के दोषों को दूर करना, उपनयन आदि से दोषो को दूर करके गुणों से युक्त करना, और विवाहादि से सन्तान के द्वारा पितृऋण से युक्त करना, और विवाहादि से सन्तान के द्वारा पितृऋण से मुक्त होने के अतिरिक्त संसारिक सुखों का उपभोग करते हुए ईश्वर को प्राप्त करना, संस्कारों से सिद्ध होता है। शास्त्रों में लिखा है कि 'इन संस्कारों से रहित ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य, अपने धर्म से पतित होकर शुद्र बन जाते हैं। इस लिये इन रांस्कारों को अवश्य करना चहिये।

संसार की सभी जातियों और धर्मी में इन संस्कारों को भिन्न २ रूप से किया जाता है। और जिनके द्वारा मनुप्य उस जाति या धर्म से प्रेम रखता है। आजकल विधर्मी अपने संस्कारों और धर्मी को फैलाने के लिये, एक ऐसी चाल चल रहे हैं। जिन से हिन्दु अपने संस्कारों से हीन होकर और विधर्मी संस्कारोंसे प्रभावित होकर पतित हो रहे हैं। उनकी यह चाल है कि वह शिचा की ओट में हिन्दुओं को अपनी शिचा द्वारा अपने संस्कार डालते हुए वैदिक संस्कारों से विमुख कर रहे हैं। जिस के फलस्वरूप हिन्दु अपने संस्कारों को निरर्थक समम्भते हुए हर वातमें अश्रद्धा के कारण शंका किया करते हैं। इसी प्रकार अन्त में विधर्मी भावों से प्रभावित होकर छापने धर्म से पतित हो जाते हैं। भला जिस बालक के जन्म से भी पहले अर्थात् गर्भाधान से लेकर सनातन-वैदिक-मर्यादा के अनुसार संस्कार किये गये हों, वह कभी धर्म से पतित हो सकता है ? मगर आजकल तो जहां जातकर्म संस्कार से बालक के कान में 'त्र्योंकार' त्र्यौर वेदमन्त्रों का शब्द सुनाया जाता था, वहां विधर्मी धाय ( बचा जनने वाली ) होने के कारण 'खुदा' ऋौर 'गाड' के शब्द सुनाए जाते हैं। जहां यज्ञोपवीत संस्कार से वेद का ऋध्ययन कराया जाता था, वहां शेक्सपीयर की प्रेमभरी कविताओं को कंठस्थ कराया जाता है। श्रौर जहां विवाह संस्कार में 'पतित्रतधर्म और पत्नीव्रतधर्म' उपदेश के अतिरिक्त दो शरीर होते हुए भी आत्मा तथा सूच्म शरीर की अभिन्नता का उपदेश दिया जाता था; वहां आज सिवलमैरिज ( मैजिस्ट ट के सामने विवाह का इकरार करना ) के द्वारा केवल स्त्री पुरुष के सम्बन्ध ( जिस में तलाक भी हो सकता है ) का बोध कराया जाता है। जिस के कार ए नमक मर्च के भगड़े पर तलाक दिया जाता है। इन कुस स्कारों के प्रभाव से ही जहां कहीं धर्म कार्य या कोई संस्कार हो रहा हो तो 'क्यों' कैसे, किस लिये त्रादि २ प्रश्न किये जाते हैं। यदि उत्तर में शास्त्रों के प्रमाग दिये जाएं तो वह यह कहते हैं कि शास्त्रों को छोड़ों युक्ति या विज्ञान ( सांईंस ) से सिद्ध करो

यहां यह विचारने योग्य बात है कि स्राज कल कई स स्कार कराने वाले तो पहले ही इतने धुरन्धर विद्वान होते हैं, कि उत्तर देते हुए इधर उधर की बातें करने लगते हैं। यदि कोई

Ac. Gunratnasuri MS

विद्वान् उत्तर दे भी तो वह आधुनिक विज्ञान पढ़ा हुआ नहीं होता और यदि पढ़ा हुआ भी हो, तो हमारे वैदिककर्म उस विज्ञान के आधार पर बने हैं, जहां तक की आधुनिक-विज्ञान की अभी तक दृष्टि भी नहीं पड़ी। जैसे परलोकज्ञान; योगसाधन और कायाकल्प आदि। भला जब कि 'हवाई जहाज' और 'रेडियों' नहीं बने थे, तब क्या कोई रामायण में वर्णित 'पुप्पक विमान' और 'महाभारतीय युद्ध के समाचार सुनाना'मानता था। तब तो इन्हें लोग गप्पें कहा करते थे। किन्तु जब यह रोनों बने, अर्थात् यहां तक विज्ञान पहूंचा, तब लोगों को इन की सचाई का ज्ञान हुआ। इसी प्रकार अभी भी कर्म काण्ड में 'आद्ध' आदि कई ऐसे विषय है, जहां तक अभी विज्ञान नहीं पहूंचा।

कलियुगी मनुष्यों के ज्ञान को आनते हुए, गोता के सोलहवें ऋध्याय में श्रीकृष्णचन्द्र जी ने इसी लिये ऋपने श्रीमुख से कहा है कि---

तस्माच्छ।स्त्रं प्रमाणं ते कार्याकार्य व्यवस्थितो ॥ त्रर्थात् यह काम करना चाहिये या नहीं, ऐसी व्यवस्था में तुम्हें शास्त्र ही प्रमाण हैं। इसी प्रकार मनुमहाराज जी ने भी मनुस्मृति के दूसरे ऋध्याय के तेरहवे श्लोक में कहा है—

### धर्म जिज्ञासमानाना प्रमाणा परमं श्रुतिः॥

त्रर्थात् धर्म के कार्यों में शंका होने पर श्रुति ( वेद, ब्राह्यण, स्मृति त्रादि ) प्रमाण होती है। इत्यादि

इन सिद्धांतों के अनुसार कम काएड' में शंका नहीं करनी

.c. Gunratnasuri MS

लिखना आरम्भ कर दिया। विवाह संस्कार में जिन कर्मों को लोग प्रधाएं कहते हैं, वह वास्तव में प्रथाएं नही शास्त्रीय कर्म ही हैं। इस पुस्तक में इन कर्मों को अर्थात् कथित प्रथाओं को विधिसहित स्फुटतया इस लिये लिख दिया है,कि यह कर्म क्रमशः पद्धतियों में न आने से

सर्वसाधारण के लाभार्थ पुस्तकरूप में छपवा दिया जाए। मगर कई कारणों से यह विचार पूर्ण न हो सका। कुच्छ समय बाद ईश्वर कृपा और उनकी प्रेरणा से एक दिन लाला गणपत राम कपूर और लाला राम रक्खामल्ल जी कपूर ने मुफे बुलाया और कहा कि विवाह की प्रथाओं के विषय में एक पुस्तक शास्त्रीय आधार पर लिख दें। जिस से जाति को ज्ञान द्वारा लाभ हो सके। मैंने अपनी इच्छापूर्ण होते हुए जान कर इस पुस्तक को

चाहिये क्यों कि कर्म काण्ड श्रुति विहित है। वेदमन्त्रों में ही ऐसी शक्ति होती है कि वह संस्कारों के फल को पूर्एरूप दे देते हैं। इस लिये मैंने इस पुस्तक में वेद, ब्राह्मण, सूत्र और स्मृतियों के प्रायः प्रमाण दिए हैं। (जिन का आर्थ्य समाज भी मानता है) हां कहीं २ शास्त्रीय मत को पुष्ठ करने के लिये, युक्ति विज्ञान और पुराणों का भी आधार लिया है। च्तिर्यों का पुरोहित होने के कारण संस्कार कराते हुए,

जो कई प्रकार के प्रश्न लोग मेरे से किया करते थे, उनका जब मैंने अन्बेषण किया तो मेरा विचार हुआ कि इस अन्वेषण को

X

.

Jin Gun Aradhak Trust

श्री लाला गणपत राम जी कपूर,श्री रामरक्खा मल्ल जी कपूर श्रीर श्री लाला इरिचन्द जी खन्ना का धर्म प्रेम, श्रीर जाति सेवा देख कर मैं ईश्वर से प्रार्थना करताहूँ, ऐसे महानुभावों को श्रायु प्रदान करते हुए, विशेष बल दें, जिस से वह जातिसेवा करत हुए भारतवर्ष की सनातन-वैदिक-धर्म मर्यादा स्थिर रखने के लिये सर्वदा उद्योग करते रहें।

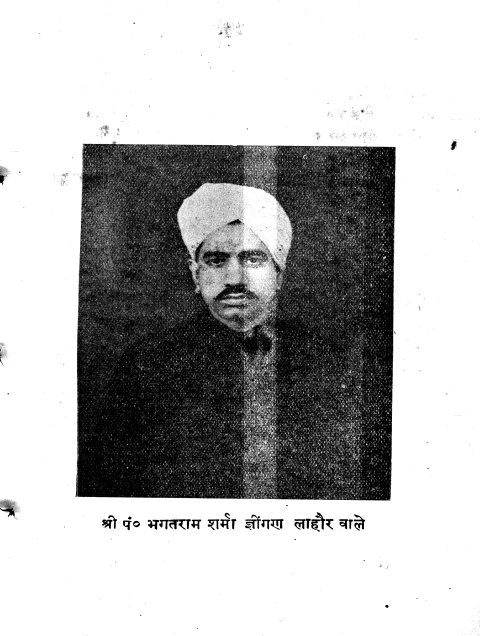
भक्तराम शम्मा भींगए लाहौर बाले

सत्रियों की हैं। इन की विधि में कहीं देश भेद या जाति भेद के कारण भूल होगई हो तो, कृपया मुफे सृचित कर दें। जिससे आगामी मुद्रणमें यथोचित शुद्ध कियां जा सके। शीघ्रता के कारण कहीं प्रूफ शोधन में अशुद्धि रह गई हो तो कृपया शोध लें पुनः शोध दो जाएगी।

इसलिये, लोग इन को केवल प्रथएं ही समफने लगे। समयान्तर में विदेशी सभ्यता के कारण लोग इसे भूल ही न जाएं। इसलिये इन कथितप्रथाओं को प्रमाण और विधि सहित लिखना श्रवश्यक समफ कर इन को पुस्तक रूप में लिख दिया है। इन कर्मों का वास्त्विक स्वरूप लोग न समफते हुए इनको प्रथाएं ही समफते हैं, इस लिये मैंने भी इस पुस्तक में इन कर्मो को 'प्रथा' के नाम से ही लिखा है। और इस पुस्तक का नाम भी बेबाहिक प्रथा-दर्पण' इसी लिये रक्खा है। यह प्रथाएं चारजाति

शासविहितकर्म होने पर भी परिवर्तित होते गए, और अपने बास्त्विक-स्वरूप को प्रायः छोड़ गए (जैसा कि झान होता है)।

Ę



Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust.

Ac. Gunratnasuri MS



🛞 ओं स्वस्ति श्रीगरोशाय नमः 🏶

मङ्गलं भगवान् विष्णुः मङ्गलं गरुड्ध्वजः । मङ्गलं पुराडरीकात्तः मङ्गलायतनो इरिः ॥

# वैवाहिक-प्रथा-दर्पण

\*\*

### १—प्रथा चाकरी

माता पिता जब अपने बालक को गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने के योग्य समभते हैं, तब ही अपने गोत्र से भिन्न रुषवर्णा किसी योग्य कन्या को देखकर, उस के माता पिता को उस कन्या के विवाह के लिये जाकर कहते हैं, और अपनी विवाह रूप इन्डा प्रगट करते हैं । जब कन्या के माता पिता भी सहमत हो जाते हैं, तो वर को जन्मकुएडली और कन्या की जन्मकुएडली द्वारा ग्रहों तथा नत्तत्रों का किसी थिद्वान ज्योतिषो से मिलान कराते हैं। कन्या की जन्मकुएडली न होने पर कन्या श्रौर वर के प्रसिद्ध नामों पर नचत्रों का मिलान कराते हैं। मिलान हो जाने पर स्वीक्रतिरूप कन्या की माता वर की माता को एक थाल मिठाई श्रीर कुच्छ रुपये भेंट में दे देती है। जिस से वर पत्त वालों को विश्वास हो जाता है कि कन्या के माता पिता हमारे ही बालक को अपनी कन्या देंगे । इस कर्म को 'चाकरी' कहते हैं । इसके अर्थ की और ध्यान दें तो 'चाकरी' का अर्थ 'चाहकरी' अर्थात् विवाह के लिये कन्या प्राप्ति की इच्छा करना है । दूसरा अर्थ चाकरी का सेवा करना होता है । जिस से यह ज्ञान होता है कि कि कन्या की प्राप्ति के लिये वरपत्त वालों ने कन्या पत्त वालों की चाकरी, (सेवा) करके कन्या को प्रहण किया। त्रर्थात कन्या वालों ने बड़े मान से कुन्या को दिया है, इसलिये बरपज्ञ के लोग कन्या का मान करेंगे । चारजाति चत्रियों में चाकरी दो वार होती है । एक शकुन से पहले, दूसरी पूज से पहले । जो शकुन से पहले चाकरी होती है, उसको केवल 'चाकरी' ही बोला जाता है, श्रौर पूज से पहले की जान वाली चाकरी को 'पूज की चाकरी' बोला जाता है। दोनों चाकरियों में स्नियों का ही काम है। चाकरी का अभिप्राय यह होता है कि कन्या के माता पिता से शकुन देने की प्रार्थना की जाए। श्रौर कन्या के माता पिता का मान हो, कि मेरे घर श्राकर वर के माता पिता ने कन्यादान की चाह की श्रौर प्रार्थना करने पर मैंने दान किया । कन्या को ऐसे ही किसी के गले नहीं मढ़ा ।

दूसरा श्रभिप्राय यह भी है कि शास्त्र की विधि छनुसार पुरुषों ने 'वाग्दान ' के लिये कन्या पिता के पास प्रार्थना करने जाना है । ऐसा न हो कि जाने पर कन्या पिता न माने श्रौर लज्जित हो कर लौट श्राना पढ़े । इसलिये 'चाकरी प्रथा ' द्वारत कन्या के माता पिता की स्वीकृति स्त्रीयों द्वारा जान ली जाती है । इन युक्तियों द्वारा ज्ञान होता है कि 'प्रथा चाकरी ' उपयुक्त प्रथा है ।

### २—प्रथा पैर पाना

चार जाति चत्रियों में 'वाग्दान ' (सगन) दो प्रकार से दिया जाता है। एक तो पुरुषों में, जिसे 'सगन' बोला जाता है। दूसरा कियों, में जिसे 'पैर पाना' बोला जाता है। पुरुषों में दिये जाने वाले सगन के विषय में श्रागे लिखा जाएगा, यहां केवल पैर पाना के विषय में लिख्ंगा। जब किसी कन्या के माता पिता ने कियों में सगन देना होता है, श्रर्थात् 'पैर पाना' होता है, तब लड़के वाली स्त्रियें लकड़ी वालों के घर जाती हैं। वहां पर उन को दूध पिलाया जाता है। इस के बाद लड़के की माता लड़की को गोदी में बिठा कर उस की मोली में मिठाई श्रीर फल डाल कर देखनी करती हैं, श्रर्थात् लड़की को देख लेती है।

मुख चुलाती और वारा फेरा करती हैं। यह 'देखनी' भी पैर पाना का ग्रंग ही हैं। इस के बाद लड़को की माता वर की साता को भेटा रूप रुपये और मिठाई की तवी (लोहे का बड़ाथाल) फलों का टोकड़ा, कूर्जे और मिठाई के थाल देती है। इस के वाद दोनों पक्त की स्त्रियें गीत गाती हैं श्रीर अपस में दोहे (डोहे) देती हैं । इस कार्य को 'पैर पाना' कहा जाता है । इस के बाद लड़की की माता श्रीर स्त्रियें लड़के की देखनी करने लड़के वालों के घर जाती हैं। वहां लड़के की देखनी कर के लड़के को ऋौर पिता आदि सम्बन्धियों को रूपये मेंट देती हैं। फ़िर लौट आती हैं। इस का नाम 'पैर पाना ' इस त्तिये हुआ कि-शास्त्रों में तो ' वाग्दान विधि ' में कन्या पिता के पास वर पिता और कुछ पुरुषों का जाना लिखा है। परन्तु 'पैर पाना' में स्त्रिये ही जाती हैं । जिस से यह प्रगट होता है कि-शास्त्र विधि अनुसार तो पुरुष हो कन्या पिता के पास जावेंगे । परन्तु पहले कन्या माता के पास वर माता और स्त्रिये गौन रुप में हो आती हैं। और कन्या को देख आती हैं, अर्थात् कन्या गृह में जाना तो पुरुषों का ही है। सियें तो केवल कन्या गृह में पैर पाकर और कन्या को देख कर लौट आती हैं। इस कारण इस का नाम ' पैर पाना ' हुआ। शनैः २ समय के प्रभाव से लोगों ने स्नियों में ही ' सुगन ' देना प्रारम्भ कर दिया। स्त्रियों में 'सगन ' देने को 'पैर षानां ' कहा जाने जगा ।

## ३—प्रथा सगन देना

चार जाति चत्रियों में जो शकुन (सगन) दिया जाता है। वह शास्त्रीय 'वाग्दान,' हैं, इम्में लड़के का पिता अपने सम्बन्धि और भिलाप वालों को साथ लेकर ज्योतिव शास्त्रोक्त शुभ समय में लड़की वालों के घर जाता है। वहां लड़के के पिता को १ रु० और सवा पांच सेर गुड़ का भेला रुमाल ऊपर डाल कर शकुन का दिया जाता है। (आज कल लोग जाति मर्यांदा को भंग कर और लड़के का शकुन के समय बुला, रुपये आदि देकर शास्त्र विरुद्ध करते हुए भावी संतान पर हानी प्रद बोभा डाल रहे हैं) घर आकर लड़के का पिता सब को कूजे या लडु बांट देता है। इस को सगन देना कहा जाता है।

#### प्रथा सगन देने का सत्र ग्रन्थ से सम्बन्ध

त्तत्रियों में कन्याग्रह में जाकर सगन लगाने की जो प्रथा है वह ऐसे ही नहीं । यह पारस्कर गृह्यसूत्र के 'पदार्थ कम ' के अनुसार है । मैं वहां का सभी पाठ विस्तार भय से नहीं लिख रहा भाव लिख देता हूँ लिवा है कि---ज्योतिषशास्त्रोक्त शुभ समय में लड़के का पिता दो, चार, या आठ योग्य पुरुषों को साथ लेकर और कन्यागृह में जाकर कन्यापिता से प्रार्थना करे कि 'आप अपनी कन्या मेरे पुत्र को देवें '

Ac. Gunratnasuri MS

कन्या पिता अपने सम्बन्धियों की अनुमति लेकर कहे 'हां अपनी कन्या आप के लड़के को दूंगा 'इसके बाद वर पिता का ताम्बूलादि से पूजन (सत्कार) कर यह मन्त्र पढ़े।

# अव्यङ्गे ऽपतितेऽक्रीवे दशदोषविवजिते ।

# इमाङ्कन्यां प्रदास्यामि देवाग्निद्विजसन्निधौ ॥

अर्थात् देवता, अग्नि और बाह्यणों के सन्मुख, वर का अङ्ग भङ्ग न होने पर, धर्म से पतित न होने पर, और नपुंसक न होने पर तथा दश दोष रहित काल में इस कन्या को मैं दुंगा।

इस से यह भाव निकलता है कि यदि इन दोषों में से दोष हुए तो मैं ऋपनी कन्या अन्य वर को दे सकता हूँ | दोष न होने पर इसी को दूंगा ( कन्या विवाह हो जाने से पूर्व वर में ऊपर लिखे दोष होने पर अन्य वर को दी जा सकती है ॥)

इसके बाद वर पिता ( लड़के का पिता ) गम्धात्तत वस्त्र भूषग्र, पुष्प, माला आदि से कन्या का सत्कार करे । और बाह्यग्र आशीर्वाद के मन्त्रों को पढ़ें ।

### सगन देना

उत्पर लिखी सब विधि चारजाति च्चत्रिय करते हैं। मगर कन्या का पूजन 'वर वरण ' (टिका) त्रौर ढङ्गों के बाद ' प्रथा सरोड़ा' और 'कवार धोती ' में बस्त्र और भूषणों से करते हैं। 'वाग्दान ' का नाम ' सगन ' इस लिये हुआ प्रतीत होता है कि ऊपर लिखी विधि के अनुसार मन्त्रों का बोलना तो समय के प्रभाव से जाता रहा । केवल शकुन की प्रधानता से शकुन नाम ही प्रसिद्ध हो गया । और शकुन को पञ्जाबी में ' सगन ' नाम से लोग बोलने लगे । वास्तव में यह 'बाग्दान' ही है ।

मनुस्मृति के नवम ऋध्याय ९९ श्लोक में वाग्दान के विषय में लिखा है----

# एतत्तु न परं चक्रुर्नापरे जातु साधवः । यदन्यस्य प्रतिज्ञाय **पुन**रन्यस्य दीयते ॥

मनुं० ६ अ० ६६ स्रो०

अर्थात्—पहले समय के शिष्ट (सभ्य) लोग श्रौर वर्तमान समय के लोग, एक को कन्या देने का वचन देकर अर्थात् वाग्दान करके दूसरे को नहीं देते ।

इस से यह सिद्ध होता है कि 'वाग्दान ' विवाह का श्रंग है और इस के हो जाने पर मनु जी की आज्ञा है कि उसी को कन्या देनी चाहिये, जिसे वाग्दान दिया हो । आज-कल की तरह, जरासी बात पर अपने वचन से फिर कर किसी दूसरे को कन्या विवाह कर नहीं देनी चाहिये । क्योंकि मनुजी ने लिखा है कि—

# सकुदंशो निपतिती सकुक्त कन्या प्रदीयते ।

सकृदाह ददानीति त्रीएयेतानि सतां सकृत ॥

मनु० ६ अ० ४७ स्रो०॥

एक वार ( भाईयों का ) त्रिभाग होता है, एक वार कन्या दी जाती है, एक बार देने का वचन कहा जाता है, यह तीनों सत्पुरुषों के एक वार होते हैं । इस से यह सिद्ध होता है कि एक बार बचन दे कर पुनः वचन से फिरना नहीं चाहिये । यह शास्त्रों कीत्राज्ञा है ।

# ४—प्रथा पूज की चाकरी

जैसे पूर्व, 'प्रथा चाकरी ' में लिख दिया है कि चाकरी एक प्रकार से सगन देने की प्रार्थना करनी होती है । उसी प्रकार विवाह प्रारम्भ करने के लिये, पूज जो चिवाह का प्रथम झंग है, उसके लिये 'प्रथा पूज की चाकरी ' द्वारा प्रार्थना की जाती है । उसकी स्वीकृति के उत्तर में कन्या माता वरमाता को भेटा के दो रुफ्ये और मिठाई के एक या दो थाल देती है । इस समय कियों में सर्व-साधारए जुलावा ( सदा ) नहीं होता प्रत्युत निकट सम्बन्ध की स्वियें ही होती हैं झर्थांत् घर की ही षांच सात स्वियें होती हैं । जिन्होंने पहले स्वियों को ' पैर पाना' के रूप में न बुलाया हो वह इस समय ऋधिक लियें भी बुला लेते हैं। और विशेष रूप से उनका स्वागत करते हैं।

# ५-फेरा मेजना

पूज से पहले चार जाति त्तत्रियों में फेरा भेजा जाता है। जिसमें निम्नलिखित पकान होते हैं। चार सौ ४०० लुम्चियां दो सौ २०० बड़ी पूरियां एक सौ ४०० मट्ठियां पद्धास ४० गुएो। पद्धास वेसनियां। पद्यीस कचौड़ियां। १ एक थाल हलुद्या। प्रदास वेसनियां। पद्यीस कचौड़ियां। १ एक थाल हलुद्या। प्रौर सबजी आदि। इसको पूरा फेरा कहते हैं, पूरा फेरा कोई २ देता है। आम फेरा इस से आधा होता है और उसकी संख्या इस प्रकार है—

२०० लुम्बियां १०० बड़ी पूरियां। १०० मठ्ठियां (ऋ।धे केरे में भी मठ्ठियां सौ होती हैं) २४ वेसनियां। २४ गुर्गे। १३ कचौड़ियां। १ थाल हतुआ । और सबजी आदि ।

# फेग क्या है ?

चार जाति चत्रियों में बरातियों (जंज) को तो खिलाते तहीं, उसके स्थान में वरगृह में ही फेरे के रूप में पकान भेज देते हैं या दोबारा ' ढङ्गां' में पकान्न ( लड्डू ) और कथा अन्न भेज देते हैं । यु० पी० प्रान्त में इस केरे को ' मंजमानी ' कहते हैं । और वह लोग सब प्रकार के खाद्य पदार्थ फेरे की तरह लड़केवालों के घर भेज इते हैं । पूज की चाकरी करने के लिये जब सियें फेरा पाने आती हैं । उसी समय साथ पकान्न भेजने के कारण इस पकान्न को ' फेरा ' कहते हैं ।

# ६—प्रथा पूज

इस प्रथा से विवाह का प्रारम्भ होता है। यह प्रथा ज्योतिृष शासानुसार शुभ मुहूत्त में की जाती है। श्रौर इसमें कुलदेवता स्थापन की जाती है। कन्या की पूज में निम्नलिखित सामान होता है—

सात ७ गुड़ की रोड़ियें । एक १ परात लड्डुओं की । २ तेवर (तयोर) २ चादरें । ७ या ६ उत्तरीय (ओंड़ने का कपड़ा बाग़, फुलकारीयां, या दुपट्टे) । केसर । पुष्पमाला । १ भूषएा (जेवर) । विवाहपत्रिका (साहे चिट्ठी) ७ सात रुपये चार पैसे । मंगलसूत्र (मौली) । पूजन की थाली । पताशे इत्यादि । पूज से पहले कन्या खोर बर के माता पिता को 'पुण्याहवाचन' और 'नान्दीमुख करना, राास्तों में लिख। है। नान्दीमुख विवाह से दस १० दिन पहले तक करा जा सकता है। नान्दीमुख कर लेने के बाद यदि विवाह में 'मूतक ' या 'पातक ' विन्न हो जाए तो भी कोई दोष नहीं होता। क्योंकि शास्त्रों में लिखा है कि कर्म प्रारम्भ हो जाने पर सूतक, पातक का दोष नहीं होता। जैसे कि—

# वत यज्ञ विवाहेषु श्राद्धे होमार्चने जपे । प्रारब्धे सतकन्त म्यादनारब्धेतु सतकम् ॥

त्रत, यज्ञ, विवाह, श्राद्ध, होम, पूजन और जप के प्रारम्भ हो जाने पर सूतक नहीं होता । यदि प्रारम्भ न हुआ हो और सूतक के दिनों में कर्म करना हो तो दोष होता है । विवाह का प्रारम्भ नान्दीमुख से माना है । जैसे—

# प्रारम्भावरणं यज्ञे सङ्कल्पो वत मत्रयोः । नान्दीमुर्ख विवादादौ श्राद्धे पाकपरिक्रिया ॥

यज्ञ, वरणी होने पर बत और सत्र, (यज्ञ) सङ्कल्प होने पर; विवाह. नन्दीमुख होने पर, और आद्ध, अन्न के पकने पर प्रारन्भ हो जाता है। इसलिये नान्दीमुख करने के बाद विव्न होने पर भी दोष नहीं होता।

### कन्या की पूज

शुद्ध स्तान और वस्त्र धारए करने के बाद कन्या को

काष्ठपीठ ( पटड़ी ) पर चिंठा कर पुरोहित गणपत्यादि पूजन के वाद कुल देवता का पूजन कराते हैं। और कुल देवता को किसी शुद्ध स्थान पर पूर्वाभिमुख पूजन कर के स्थापन कर देते हैं। इस के बाद विवाह पत्रिका और वर की जन्म-पत्रिका' एक रुषया चार पैसे, चार लडु, गुड़ और पांच ४ पताशे कन्या के आंचल ( मोली ) में डाल दिये जाते हैं । कुलदेवता, प्रह, और पितरों के निमित्त कन्या के हाथ से पताशे लगवा लिये जाते हैं। और ४ पांच पतारो घर की वृद्धा स्त्री को दे दिये जाते हैं। इस के बाद विवाहपत्रिका को पुरोहित पढ़ कर सुना देता है। जिस से सब को समय विभाग का पता हो जाता है। तदनन्तर यदि मण्डल (ब्राह्मण भोजन) न कराना हो तो प्रहों का विंसर्जन करके कन्या को वारा फेरा करके पटड़ी से उठा लिया जाता है और उपस्थित लोगों को पांच २ पताशे बांट दिये जाते हैं । और पुरोहित किसी सेवर्क के द्वारा सब सामान उठवा कर वर के घर जल के मेल से लें जाता है। द्वार पर तेल गिरवा कर वहां पर वर की माता को पीठासन (पीड़ी) पर बिठा कर उस की मोली में यह सब सामान डाल देता है। पांच १ रुपये पूज के संथ देता है। एक रुपया चार पैसे शकुन के भोली में डोलने के लिये और एक २०१) कुल देवता की भेटा का पुरोहित जी को दे देता है।

## वर की पूज

वर का पिता पुरयाहवाचन श्रौर नान्दीमुख करने के

बाद कन्या ग्रह से पूज आ जाने पर वर से गणपत्यादि पूजन पुरोहित द्वारा कराता है। पुरोहित कुल देवता पूजन करके स्थापन कर देता है। और वर की मोली में (१ रु० चार पैसे विवाह पत्रिका, जन्म-पत्रिका, ४ लडु, गुड़, ४ पतारो डाल देता है। और तव विवाहपत्रिका (साहे चिट्ठी) सुना देता है। आगन्तुक पुरुषों को पतारो दे कर विदा किया जाता है। इस कर्म को पूज कहते हैं।

### ूज का विवरण

पूज में कुल देवता का पूजन और स्थापन करना होता है। जो कुल देवता षोड़पमातृ काओं के अंतरगत आई है। षोड़प मातृकाए यह हैं—१ गौरी २ पद्मा ३ शची ४ मेधा ४ सावित्री ६ विजया ७ जया म देवसेना ६ स्वधा १० स्वाहा ११ मातरः १२ लोकमातरः १३ घृतिः १४ पुष्टिः १४ तुष्टिः १६ आत्मकुल-देवता । पूज में सोलहवीं १३ मातर, आत्मकुल देवता का पूजन कर के स्थापन किया जाता है। आत्मवुल देवता के नाम भेद से अन्य अवान्तर भेद भी हैं। और भिन्न २ वंशों में भिन्न २ नाम से कुल देवता का पूजन किया जाता है। वास्तव में कुल—देवता आत्म कुल देवता का पूजन किया जाता है। वास्तव में कुल—देवता आत्म कुल देवता या षोड़ष मातृकाओं के अंतरगत ही होता है। चण्डिका, शिवा माता, आदि इसके अवान्तर भेद हैं। नामान्तर भेद के कारण भिन्न २ प्रतीत होती हैं। पूज में जिस कुल देवता का पूजन किया जाता है। उस की मूर्त्ति धातुओं से बनी होती है या लकड़ी की बनी होती है। विस्तार भय से प्रमाण नहीं लिखता। कुत्त देवता स्थापन में विशेषतया पूजन ही होता है। इस लिये इस का नाम पूज ही प्रसिद्ध हो गया है। मातरों के पूजन के विषय में अधववेद में इस प्रकार लिखा है—

# मानो मेधां मानो दीत्तां

# मा नो हिं सिष्टँ यततपः ।

# शिवानः शं सन्त्वायुषे

# शिवा मवन्तु मातरः ॥

### अधर्व० १९।४०।३।

अर्थ-तुम मत हानी पहुंचाश्रो हमारी मेधा (बुद्धि) को मत इमारी दीच्चा को, मत हमारे तप को, वे षोड़ष माताएं हमारी आयु के लिये शिव हों, हमारे लिये (कल्याएकारी) हों।

इस से सिद्ध होता है कि वेद में मातरों का पूजन करना श्रीर प्रार्थना करना आता है इस लिये वैदिक मर्यादा होने से मातरों का पूजन करना स्मृतियों में लखा है ।

## ।। पूज में ७ रूपये चार पैसे

पूज में जो सात रुपये चर पैसे दिये जाते हैं उन में एक रुपया चार पैसे विवाहपत्रिका (साहे चिट्ठी) के होते हैं जो वर की मोली में डाले जाते हैं। एक रुपया कुल देवता की भेटा का होता है। और एक रुपया पूज के साथ होता है।

४) चार रुपये पूज के साथ वधाई के होते हैं । जो भूषए होता है वह भी वधाई का होता है। पहले समय में वधाई के ३१ इकत्तीस या ४१ इकावन या इस से भी त्राधिक रुपये दिये जाते थे श्रव उसके स्थान में पूज के साथ भूषणा हो गया है । दिल्ली वालों में अभी तक बधाई के रुग्ये ही दियें जाते हैं। और भूषण नहीं दिया जाता । ऐसे हो बाहाणों में भी भू गण नहीं दिया जाता । किसी के मत में पूज के सात रुपयों की बांट इस प्रकार है कि---तीन रुपये मात्वंश की चौर तीन रुपये पितृवंश की मातात्र्यों के, एक रुपया साहे के साथ भोली का । यह बांट श्रसङ्गत प्रतीत होती है। क्योंकि पूर्वप्रान्त के चगर जाति चत्रियों में पूज के साथ तोन रुपये भेजे जाते हैं। सात रुपये नहीं। यदि साङ्कल्पिक रूप ६ रुपये मातृकात्रों के होते तो सुभी में सात रुपये ही होते । ऐसे ही बाहाणों में भी तीन रुपये ही होते हैं । इन में बधाई के चार पैसे ही होते हैं । रुपया और भूषण भी नहीं होता । इस लिये सात रुपयों की बांट जो ऊपर लिंख दी है वही ठीक है।

# पूज़ में लड़ू आदि

लड्डू और गुड़ गएपति और कुलदेवता के प्रसाद के लिये होते हैं। केसर और फूल पूजन के लिये होता है। वस्त वर की माता के लिये और दो चादरें नानी और दादी के लिये होती हैं। विवाहपत्रिका (साहे चिट्टी) में विवाह का दिन ज्योतिष शास्तानुकूल शुभ देख कर लिखा होता है। जिसमें विवाहादि कर्म किये हुए शुभ फलदायक होते हैं । इस विषय में अथर्ववेद के १९ उन्नासवें काएड के सातवें ७ सूक्त में एक २ नत्तत्र का नाम लेकर कल्याएा की प्रार्थना की है । और इसीं काएड के आठवें सूक्त के २ दूसरे मंत्र में अट्ठाइसों ही नत्त्रत्रों से कल्याएा को प्रार्थना की है । जैसे—

### अष्टाविशानि शिवानि शम्मानि

### सह योग भजन्तु मे ।

# योगं प्रपद्ये चेमं च चेमं प्रपद्ये

# योगं च नमोहोरात्राभ्यामस्तु ॥

अद्वाईस कल्याणमय नचत्र इकट्ठे मेरे लिये लाभ देवें, मैं लाभ और रचा को पाऊं, तथा रचा और लाभ को पाऊं, दिन और रात को नमः हो ।

इस मन्त्र में नचत्र जो ज्योतिष के मूल कारण हैं, उनसे कल्याण की कामना की गई हैं।

## भोली में रुपया डालना

पूज में ऋौर विवाह के विशेष समयों पर कोली में रुपया इसलिये डाला जाता है कि विवाह-ऋादि में जब भी देवताओं का पूजन किया जाता है तब ही देवताओं के ऋागे, जहां ऋन्य प्रार्थनाएं की जाती हैं वहां लच्मी ( जिस से संसार के सब काम चलते हैं) प्राप्ति की भी प्रार्थना की जाती है । प्रार्थना के बाद फोली में लच्मी के प्रसाद रूप लच्मी की प्रत्यत्त मूरि (रुपया) प्राप्त करने के लिये आंचल अर्थत् फोली फैता कर लच्मी का मान किया जाता है । दूसरे शकुन शास्तानुसार भी लच्मी की प्राप्ति शुभ शकुन माना है । तीसरे रुपये पर राजा की मूर्त्ति होने से ईश्वर और राजा की सात्ती (गवाही) में वह कर्म किया जाता है , यह भी भाव प्रगट होता है । राजा ईश्वर का अंश इसलिये होता दे कि गीता में लिखा है—'नराणाझ नराधिपः'। अर्थात् मनुष्यों में में राजा हूँ । इसलिये राजा में ईश्वर का अंग माना है । रुपया राजा की मुद्रा [मुहर] होती है, इसलिए रुपया उपयोग में लाबा जाता है ।

# ७—प्रथा जोड़े का मेचा

यह प्रथा पूज होने के बाद उसो दिन हा होती है। इसमें घर का षुरोहित किसी पात्र (टोकरी आदि) में २१ इकीस लड्डू । १ एक जुट्ठ । १४ चौदह छुहारे । और १ एक तिलेई कुड़ता (जो काले, नीले रङ्ग का न हो) जल के मेल से कन्या गृह में द्वार पर तेल गिरवा कर प्रवेश करता है । वहां पर कन्या को पूर्व की त्रोर मुख करा और पटड़ी पर बिठा कर मोली में १ जुट्ट, १४ छुहारे, ७ लड्डू और कुड़ता डाल देता है । और २ लड्डू कुलदेवता के हाथ से लगवा लेता है । ४ चार लड्डू जोड़े वाली के लड़की वालों को दे देता है । (यह जोड़े वाली वह होती हैं कि जिस स लड़की वालों ने मेचा लेने के लिए कुड़ता मांगा हुआ हो ) उसको शकुन के चार लड्डू दिए जाते हैं बाकी आठ लड्डू लड़की वालों को लड़के का मेचा लेने के लिए दे आता है । इसी प्रकार लड़की वालों का पुरोहित भी एक कुड़ता और लड्डू साथ लेकर लड़के का मेचा लेने जाता है । इस कर्म का नाम जोड़े का मेचा है । आज कल जड़के वालों का ही पुरोहित कुड़ता और लड्डू जो लाता है वह वापिस ले जाकर लड़के का शकुन कर देता है । जिससे न किसी से कुड़ता मांगना पड़ता है और न कन्या पुरोहित को दुवारा जाना पड़ता है । जो चार लड्डू जोड़े वाली के दिए होते हैं वह बच्चों को वांट दिये जाते हैं ।

### इस प्रथा का उद्देश्य

यद्यपि इस प्रधया का सम्बन्ध सूत्र प्रथों से नहीं तो भी इसका होना अत्यावश्यक है। क्योंकि इस प्रथा से लड़के और लड़की के वस्तों का माप लेना उद्देश्य होता है। पहले समय में पूज हा जाने के बाद लड़की का माप लेकर लड़के वाले 'वरी' के वस्त बनवाते थे और लड़की वाले लड़के का माप लेकर लड़के के वस्त जो थोड़ी के समय पहन कर लड़के ने आना होता है बनवाते थे। आजकल लोग 'प्रथा मेचा' से पहले ही माप देकर वस्त्र बनवा लेते हैं। पूज हो जाने के वाद मेचा देकर वस्त्र बनवाना उत्तम है। यह वस्त्र वेद विहित 'चरचेष' और 'कम्या वेष ' होने के कारण विशेष महत्व रखते हैं। वरवेष के विषय में 'प्रथा घोड़ी में ' ऋग्वेद के मन्त्र लिखकर सिद्ध किया है कि वरवेष कैसा हो इसलिये पूज के वाद मेचा लेना श्रच्छा है।

वैसे तो माप लेना सभी जातियों में है । उनमें कई लोग तो मौला (मङ्गलसूत्र) से माप लेते हैं। और चारजाति र्त्तात्रय कुड़ते से माप लेते हैं । इस प्रथा का नाम जोड़े का मेचा है और इसका अर्थ है बक्कों की मिति अर्थात् साप लेना ।

# ∽—प्रथा टिका

प्रथा पूज वा मेचा के बाद और ' ढंग मिलनी ' से पहले वा ' ढङ्ग मिलनो ' हाने के बाद और ' सरोड़ा ' से पहले की जाती है । इस में निम्न लिखित सामान होता है ।

१ तवलबाज, १ टोकरी लड्डूओं की १ रेशमीफूल माला, केसर (कटारो में पिसा हुआ) चावल, 'पुष्प माला' ७ 'पान लगे हुए' १ नारयल, दुसाचो (लाल रुमाल जिस पर कनारी से गऐश बना हुआ हाता है) १ वंश पात्र (वांस का छाबा) वर की भेटा के लिये रुपये ।

कन्या पुरोहित, नियत मुहूर्त के समय पर कन्या के भाईयों को साथ लेकर और ऊपर लिखा सामान किसी सेवक से उठवा

कर जल के मेल से लड़के के घर द्वार पर तेल गिरवा कर प्रवेश करता है । वहां लड़के को पूर्व की ओर मुख कराकर पटड़ी पर विठाता है। त्रौर कन्या के भाईयों को उत्तर की त्रोर मुख कराकर विठाता है। तवलवाज में गरापति बना कर सभी से पूजन कराता है । इस के बाद लड़की के बड़े भाई से लड़के के मस्तक पर केसर का तिलक और चावल लगवाता है और गलें में रेशम की बनी फूल माला डलवा कर नारयल रुपया, लड्डू, पान और दुसार्चा भोली में डाल देता है । और वर को लडडू खिला देता है। इस के बाद दूसरे भाई भी तिलक लगा कर लड्डू. खिला देते हैं और भेटा के रुपये दे देते हैं। और गलें में पुष्प माला डाल देते हैं। लड़के का पुरोहित लड़की के भाईयों को भी केसर से तिलक लगा देता है और फोली में जो पहले ही लड़के वाले शकुन (कूज़), जुट्ट, बादाम गरी, छुहारे, लाचीनाना, )बना कर तयार रखते हैं, डाल देता है । त्यौर गले में पुष्प माला जो लड़की वाले साथ लाते हैं डाल देता है । तथा भाईयों के सर से वारा केरा करा देता है। इस प्रथा को 'टिका' कहा जाता है।

### इस प्रथा का नाम टिक्का कैसे हुआ ?

वैदिक कर्म-यज्ञादि में 'वरण ' कर्म मुख्य कर्म है श्रौर इसमें आचार्य, ब्रह्मा आदि को वरणित किया जाता है। क्योंकि विवाह भी एक वैदिक कर्म है इसलिये इसमें भी श्राचार्यादि को वरणित करने के अतिरिक्त दान लेने वाले वर को भी वरणित करना शास्त विधि होने के कारए आवश्यक ही हैं। वरणित करने से यह ज्ञान किया जाता है कि हमारे अभीष्ठकर्म करने के लिये जिस की हमें आवश्यकता है उसने स्वीकार कर लिया है। वर का भी इसी कारए ही वरणित किया जाता है। पारस्कर गृह्यसूत्र के पदार्थकम में लिखा है कि वर के घर जाकर कन्या का भाई वरवरए करे। जैसे—

तता वर गृहे गत्वा वर वरण कार्यम् । तत्र गणपति स्मृत्वा देश कालो सँङ्कीत्य करिष्यमाणविवाहाङ्ग वरणं करिष्ये । इति सङ्कल्प्य उपवीतादि द्रव्येस्त्वां वृणे । इति तानि द्रव्याणि वराय दत्वा पादौ प्रचाल्य चन्दनादिमिः पूजां कुर्यात् ।

न्न्रर्थात् वर के घर जाकर गणपति पूजन के बाद संकल्प करके यज्ञोपवीतादि वरण द्रव्यों को देकर वरण करे । श्रौर पांग्रों धोकर चन्दनति से पूजन करे ।

इससे वर वरण स्पष्ट ही सिद्ध होता है। इस वरवरण में मुख्य कर्म वर का पूजन है जो तिलक लगा कर किया जाता है। तिलक लगाना मुख्य होने से पञ्ज बी भाषा में तिलक को 'टिका' बोला जाता है। वास्तव में टिका वरवरण ही है।

वरण में क्या वस्तुए' देनो चाहियें ? त्र्यौर कन्या का भाई या बाह्य वरण करे इस विषय में चन्द्रेश्वर लिखते हैं कि----

# उपनीतं फलं पुष्पं नासांसि निनिधानि च । देयं नराय नरणे कन्या आता द्विजेन च ॥

# वर के बरए में कन्या का भाई, या ( अभाव में) ब्राह्मए यज्ञोपवीत, फल, पुष्प और विविध वस्त्र वर को देवे । वरवरए के समय वर और कन्याभ्राता को किस और मुख्न करके बैठना चाहिये ? इस विषय में व्यास स्मृति में लिखा है—

### वरस्तु प्राइ,मुखः पूज्यः पूजकः स्यादुदङ्.मुखः

त्र्रथांत वर की पूजा पूर्वाभिमुख बिठा कर करनी चाहिये त्र्यौर पूजा करने वाला उत्तराभिमुख बैठे । इसी कारए वर पूर्वां-भिमुख बैठता है त्र्यौर कन्या का भाई उत्तर मुख बैठता है ।

त्रागे विधि में लिखा है कि कन्या का भाई तस्मिन्कालेऽग्नि सानिध्ये ' इत्यादि मन्त्र को पढ़े जिसका भाव इस प्रकार है—

विवाह के समय, ऋग्नि के सामने स्नातक, निरोगी, सर्वांङ्गपूर्ण, धार्मिक और पुरुषत्वयुक्त आप को मेरा पिता कन्या दान देगा। इस के बाद वर आशिष मन्त्र को पढ़ता है ' ओं ऋतवस्था ऋताव्वधा ' इत्यादि। इन मन्त्रों से सिद्ध होता है कि वरण शास्त्रविहित ही है। यह कोई देशाचाल नहीं ा

## रेशमी फूलमाला

रेशमी फूलमाला इसलिए होती है कि ऊपर लिखे चन्द्रेश्वर

के वरण द्रव्यों में नानाविध वस्त देना भी है, क्योंकि चार जाति चत्रिय वर को घोड़ी के समय पहनने के लिए ' वैएडा ' में वस्त देते हैं और पहले वरवरण में नहीं देते । इसलिए रेशमी फूलमाला हेकर उसी से पुष्पमाला और सस्त का काम ले लेते हैं । और शास्त्राह्या का भी पालन कर लेते हैं । दूसरे यज्ञोपवीत का भी काम इसी से लेते हैं । क्योंकि यज्ञोपवीत भी लम्बी तन्तुओं से बना होता है और उन्हीं तन्तुओं में रेशम के फूल बनाकर गूंथ दिये हैं । क्योंकि उत्साह ( चाव ) से सामान्य वस्तु की सुन्दरता बढ़ाने के लिये विशेष बस्तुए साथ लगाई जाती हैं । इसलिये सूत्र के बने यज्ञोपवीत के स्थान में रंगे डुए रेशम के यज्ञोपवीत में रेशम के फूल बना कर शोभा बढ़ाने के लिये साथ लगाए गये हैं । रेशम का भी यज्ञोपबीत होता है, यह स्मृत्यर्थसार में लिखा है । जैसे---

<sup>े</sup>कार्पासच्चौमगोबालशाखवल्कतृखादिकम् ।

यथा सम्भवतो धार्यमुपवीतं द्विजातिभिः ।

तवलवाज— यज्ञों के बरण द्रव्यों में एक पात्र कण्मडल् होता है। और विवाह यज्ञ के वरवरण में कमण्डल् के स्थान में तवलवाज ही देशाचार से प्रसिद्ध हो गया है। पहले समय में कमण्डल् के स्थान में कांसी का कटोरा फिर कांसी का तवलवाज, एक वड़ा पात्र होने के कारण प्रसिद्ध हो गया, जिसके स्थान में द्यब पीतल का कूण्ड या चान्दी का तवलवाज देने लग पढ़े हैं

#### छावा

28

यह एक बांस का बना हुआ पात्र होता है। इसमें टिको का सब सामान रखकर लाया जाता है। इसको भी पवित्र माना है। क्योंकि धातु अपवित्र भी हो सकते हैं और थह वंशपात्र अपवित्र नहीं होता, इस कारण वंशपात्र को विशेष महत्व दिया हुआ है।

#### पान

पूजन के बाद मुखवासः (पान) खिलाना तो एक पूजन का ऋंग ही माना गया है । इसलिये तिलक के बाद पान खिलया जाता है ।

#### . संस्थिति के विदेश **लडह**

लड्डू मिष्टान्न रूप में शकुन के लिये भोली मेंडाले जाते हैं। ऊपर लिखे आशीर्वाद के मन्त्र 'ऋतवस्था ऋतावृधा' इत्यदि में 'घृतच्युतो मधुच्युतो' भी पाठ आता। जिसका भाव यह है कि घृत और मिठाइयें आपके घर में बहें। अर्थात् आप घृत की मिठाइयें लोगों को दें। इस अशीर्वाद के मत्र को जानते हुए चार जति चत्रिय लोग घी और खाण्ड से बने लड्डू बर को पहले ही खिला देते हैं। और शास्तों में मुख में मिष्टान्न देना शुभ शकुन माना है। दूसरे मोदक (लडेंडू) गएापति का नैवेद्य होता है, टिक्के में गएापति पूजन में लडडू नैवेद्य प्रसाद रूप वर को दिये जाते हैं।

Jin Gun Aradhak Trust

# ६-प्रथा ढङ्ग, मिलनी (हलूफा)

प्रथा ढङ्ग, मिलनी चारजाति चत्रियों में सायङ्काल के समय होती है । श्रीर यह तीन प्रथाएं मिली हुई होती हैं, १ ढंग, २ मिलनी; ३ लड़के की देखनी, इन तीनों को ही ढंग या मिलनी बोला जाता है । इस में लड़की वालों को निम्न लिखित सामान प्रस्तुत [तय्यार] रखना चाहिये—

१ मटका ( चदूरा ) महिका ( आज कल लोग पीतल का भी देते हैं) जिस में २१ सेर तक दूध का दहा जमाया जाता हैं कम से कम यथा शक्ति भी दिया जा संकता है। और गले में लाल हलवान और पुष्प माला पड़ी होती है। हलदी मिले आदे से ढकन (चपनी) द्वारा मुख बन्द किया हुन्ना होता है। ७ सात या ६ नौ तवियां (पीतल या लोहे के बड़े थाल) में ढाई सौ, से साढ़े चार सौ तक बेसन के आध २ सेर के बड़े लड्डू बनवा कर रक्खे हुए होते हैं, श्रौर लड्डू श्रों के उपर चान्दी के वर्क लगवाए जाते हैं। तीन बोरियें या गांठें (प्रतिगांठ लग भग २० सेर के होती है, जो कि १ गोधूम (गेहूँ, कनक) की । २ चाबल की । ३ मूंग साबूत की होती हैं ) १ गड़वा घी का । १३ या सात भेलियां ( रोड़ी ) गुढ़ एक टोकड़े में जिसको सालू (लाल कपड़ा) से ढक देना चाहिये। परात में गरी छुहारा श्रौर ४ खोपे। १ परात फेनियों की । १ परात गुलभिस्त ( एक प्रकार की मिठाई होती है जो पञ्जाब में विशेष ठप से बनती है) १ रकेबी हलदी । १ रकेवी नमक । १ रकेवी मूंग

की दाल । १ रकेबी मैंदे की । श्रौर १ रकेबी खाएड की । १ टोकरी लड्डू श्रौ की । ( जिससे वर का मुख चुलाया जाता है इस टोकरी को लड़के के घर नहीं भेजना चाहिये मुख चुलाने के लिये पास ही रखना चाहिये )—१ गुलाब पाशी, (जो चान्दी की बनी होती है, इस में गुलाब भर कर अपने जामाता (दामाद) से मिलनी के समय दोनों ओर से छिड़काई जाती है । यहां पर

यह ध्यान रखना उचित प्रतीत होता है कि गुलाब छिड़कने वाला जामाता जिन्हों पर उसने गुलाब छिड़कना हो उनकी जाती का नहीं होना चाहिये) सब सामान उठवाने के लिये मजदूरों का भो पहले प्रबन्ध किया जाता है। और यदि चट्टरा डोली में उठवाना हो तो डोली का भी प्रबन्ध पहले करना चाहिये। ढंग मिलनी के समय के लिये साधारण बुलाबा अर्थात् सम्बन्धियों और मेल मुलाकात में दिया जाता है।

सब लोगों के आने और स्वागत हो जाने पर पुरोहित द्वारा वरवंश के वृद्ध पुरुष (वड्डे) को ढंग दिखाने के लिए बुलाया जाता है। और जब वहां से 'वड्डा ' आवे तो उसे चद्वरा दही का और लड्डू आदि दिखाए जाते हैं, वृद्ध पुरुष (वड्डे) को भेटा का १) एक रुपया दिया जाता हैं। बड्डे के जाने के बाद सब सामान मजदूरों से उठवा कर सब लोगों को साथ लेकर लड़के वालों के घर जाया जाता है। और उनके घर सब सामान रखवा दिया जाता है। मजदूरों को मजदूरी लड़की वाला देता है। और चट्टरे वाले को मजदूरी का १) एक

### रुपया लड़के वाला देता है ।

जब लड़की वाले लड़के वालों के पास पहुँचते हैं। तब स्वागत के लिए लड़के वाले खड़े हो जाते हैं। और सब लोग गोलाफार (दायरे में) खड़े हो जाते हैं। दोनों ओर से गुलाब की छिड़काई होता है, और भाट सब को रोली से पगड़ियों पर टीका लगा देता है। जिससे हिन्दुत्व प्रगट होता है। पगड़ियों पर रोली इस लिये लगाई जाती हैं कि पगड़ियें अधिकतर सफेद होती हैं और इस शुभ अवसर पर रोले से रज्जने का उद्देश्य प्रगट किया जाता है। फिर भाट वंशस्तुति (यश) कवित्तों में गाता है।

इसके बाद लड़की वालों का पुरोहित अञ्जली ( बुक) में तीन रुपये रक्य कर सब को दिखाता हुआ वर के पुरोहित को दे आता है । और पुनः ४ पांच, ७ सात, ६ नौ, ११ ग्यारह, १३ तेरह, १४ पन्द्रह, और १७ सत्तरह रुपये क्रमशः दे आता है । जिनका जोड़ अस्सी रुपया होता है । तदनन्तर २॥) ढ़ाई रुपये पुच्छों के और १) रु० दोहे ( डोहे ) का, दिया जाता है । इस के बाद भूषण ( जेवर ) और चान्दी का वरतन दिया जाता है । इस कर्म को ढंग कहते हैं ।

## वर की देखनी

इसके बाद वर की देखनी होती है। इसमें लड़के वालों का पुरोहित वर और नफर (नौकर) को साथ लाता है। कन्या पिता वर को शकुन के लड्डू (जो लड्डूओं की टोकरी पहले लाई होती है) दे देता है। मुख में लड्डू देकर देखनी अर्थात विशेष परिचय करके भेटा में दो रुपये देता है। बाद में सब सम्बन्धि वर की देखनी करके भेट में १ एक एक रुपया दे देते हैं। कन्यापिता वर के सिर से।) चार आना वारा फेरा करके नफर को दे देता है। लड़का अपने पद्य में लौट आता है। इस कर्म को देखनी कहते हैं।

### मिलनी

इस के बाद मिलनो की जाती हैं। इसमें सबसे षहले कन्या पिता और वर पिता आपस में मिलनी इस प्रकार करते हैं।

वर पिता और कन्या पिता एक दूसरे को श्रालिङ्गन करके बड़े प्रेमपूर्वक नम्रभाव से भिलते हैं। कन्यापिता वरपिता का भेटा के दो रुपये हाथ में दे कर सिर से वारा फेरा करके नापित को देता है, और वरपिता कन्यापिता के सिर से वारा फेरा करके नापित को दे देता है। इसके वाद पिन्टवंश के सब सम्बन्धियों की मिजनी (विशेष परिचय) होता है। और भेटा (सजामी) का १) एक एक रुपया दिया जाता है।

ः इसके बाद नानकी भिलनी होती है। वर के मातृवंश [भानके] सम्बन्धियों को एक एक रुपया दिया जाता है। इसके बाद कन्यापिता वरपिता को समौले ( शेष सम्ब-न्धियों के लिये) ४ से ७ तक रुपये यथाशकि हाथ में देता हुआ लौट आता है। इस सारे कर्म को ढंग या मिजनी कहा जाता है।

# ढंगों का अर्थ और ढंग देने के जिये क्यों जाया जाता है ?

चार जाती च्चिय मनुस्मृति के तृतीय अध्याय में लिखे आठ प्रकार के विवाहों में से सर्वोत्तम ब्राह्मविवाह के महत्त्व को समज्ञ रखते हुए वर के सम्बन्धियों को बरात के रूप में घर वुला कर खिलाने के स्थान में उन के घर ही सब खाद्य पदार्थ पकाझ ( लड्डू आदि ) आमाज ( कच्चा अज चावल मूंग आदि ) और तही लड़के वालों के घर ही भेज देते हैं । ब्राह्मविवाह में केवल लड़के को ही ला कर कन्या दान कर देना लिखा है । विस्तार भय से यहां प्रमाणादि नहीं देता प्रथा घोड़ी ' में इस को विस्तार पूर्वक दिया है । ढंग शब्द का अर्थ है विधि अर्थात् तरीका । यह सब कर्म विधि पूर्वक अर्थात् बातरीका सं-पन्न होता है, इस लिये इस कर्म को ढंग कहते हैं । मिलनी में सम्बन्धियों का मिलाप होता है, और देखनी में वर को अच्छी प्रकार देखा जाता है इस लिये इनके नाम सार्थक ही हैं ।

# चटुरे के विषय में

ढंगों में दिये हुए लड्डूओं के साथ दही खाने के लिए भेजा जाता है । क्यों कि भारत वर्ष में दूध और दही खान पानादि में विशेष स्थान रखता है, इस लिये खाने के लिये दही का भेजना भी श्रावश्यक है। पूर्व समय में चार जाति चत्रिय ढाई मट्टियें दही की देते थे। समयान्तर में ढ़ाई मट्टियों के स्थान में एक चदूरा ही दिया जाने लगा श्रौर बाकी डेढ़ शा मट्टी के स्थान में चान्दी का कटोरा या गिलास दिया जाता था अब बड़ते २ एक कटोरे के स्थान में कितने ही चान्दी के बर्तन दिये जाते हैं। प्राचीन मर्यादा मंग करके इस को बढ़ाया जा रहा है, जो उचित नहीं।

# ढङ्गों में पुरोहित द्वारा रुपये झौर भूषण क्यों दिवें जाते हैं ?

ढंगों में जो भी कुछ दिया जाता है वह पहले पुरोहित द्वारा ही दिया जाता है । इसका कारण यह है कि हिन्दुओं में पुरोहित का स्थान सबसे ऊँचा माना है पुरोहित के अर्थ ही यह हैं कि 'पुर:हितेन वर्तत इति पुरोहितः' अर्थात् यजमान के हित के लिये जो सर्वदा आगे रहें वह पुरोहित होता है । यद्यपि आजकल समय के प्रभाव से कई एक पुरोहित उतनी योग्यता नहीं रखते तो भी चार जाति चत्रिय चाहे पुरोहित कैसा भी हो उसके मानार्थ उसको आगे हीं स्थान देते हैं । और शास्त्र और वेद की मर्यादा को स्थिर रखते हैं । पुरोहित का कितना ऊँचा स्थान हैं इस विषय में पुराणों और स्मृतियों के प्रमाण विस्तार भय से न देकर मैं अथर्ववेद के तीसरे काएड के उन्नीसवें सूक्त (जो पुरोहित के विषय में हैं)में से एक मन्त्र लिखता हूँ । जिसमें पुरोहित युद्ध के लिये जाती हुई सेना को उत्साहित करता हुन्त्रा श्राशीर्वाद में ईश्वर से प्रार्धना करता है कि—

# तीच्गीयांसः परशोरग्नेस्तीच्गतरा उत । इन्द्रस्य वज्जत् तीच्गीयांसो येषामस्मि पुरोहितः

अथर्व०३। १६। ४॥

कुल्हाड़े से तीच्र्णतर, ऋग्नि से भी तीच्र्णतर ( च्न्रण में भस्म कर डालने वाले ) इन्द्र के वज्र से भी तीच्र्णतर वे हों जिनका में पुरोहित हूँ ।

# पुच्छों के ढाई रुपये

इस मन्त्र से सिद्ध होता है कि पुरोहित खाली सुख के साथी न थे परन्तु युद्धादि समय में भी त्रागे होकर यथा योग्य सहायता किया करते थे । जो संकट में साथ देता हो श्रौर हर समय हित सोचता हो भला सुख में वह त्रागे क्यों न हो । इसी कारण ही तो सबसे पहले ' पुच्छों ' के रूप में पुरोहित को २॥) ढाई रुपये दिलाए जाते हैं । जो ढाई घरी का चिन्ह भी है ।

# सलामियों का तीन रुपये से प्रारम्भ होना

ढङ्गों में जो भेट रूप मिलनी ३) दी जाती हैं। उस में कारण यह है कि भेट (सलामियें) तो पाँच रुपये से प्रारम्भ होतीं हैं, क्योंकि 'पांचों में परमेश्वर ' यह कहावत है। यह तीन रुपये तो १) एक रुपया पिता, १ एक बाबा, और एक परबाबे

का होता है। यह तीन रुपये ढङ्गों के साथ होते हैं। मिलनी के समय जो पिता को रुपये दिये जाते हैं वह मिलनी की भेट के होते हैं।

રર

### वर की देखनी

पूर्व 'प्रथा पैर पाना ' में लिख दिया है कि लड़के की देखनी लियें करतो हैं । पुरुषों ने तो अभो तक लड़के को नहीं देखनी इस लिये प्रथम मिलन होने के कारण भेटा में सव लोग रुपये देते हैं । और लड़का भी जान जाता है कि कौन २ कन्याकुल का समोपस्थ सम्बन्धी है । यह एक परिचय कराने की विधि हैं । आजकल शकुन के समय वर को कन्यागृह में बुला कर लोग शास्त्र और मयादा विरुद्ध कार्य्य करते हैं ।

# प्रथा सरोड़ा

" सरोड़ा " ढङ्ग भिलनी हो जाने के बाद होता है और इसमें निम्नलिखित सामान होता हैं---

बांस का छाबा (जो टिक्के के समय लड़की वालों के घर से आया था)। नौ, ग्यारह या तेरह लड्डू (जो ढंगों के समय आये थे)। तवलवाज (जो टिक्के के समय आया था)। दहो, तवलवाज में (जो चट्टरे में ढंगों के समय आया था)। रेशमी फूल माला (जो टिक्के के समय आई थी)। एक गरी गोला (जुट्ट)। चौदह १४ छुहारे। २ फेनियां। गुलभिस्त । लाल हलवान (जो ढंगां में दही वाले चट्टरे के गले में पड़ा होता है)।

यह सब सामान पुरोहित फिसी सेवफ वा सेवकानी (नौकर) के हाथ उठवा कर वरपत्त की कुछ कियों को साथ लेकर और चलते समय आगे से जलपूरित कलश का शुभ सूचक मेल कराकर लडकी वालों के घर जाता है। वहां लड़की वालों की दहेली (इलीज) के दोनों पार्श्वों में तेल गिरवा कर घर के आन्दर जाता है। वहां कन्या को घुटनों के अन्दर हाथ करा, श्रौर पांब के नीचे एक पैसा रखकर लकड़ी के श्वासन (पटड़ी जिसमें लोहे के कील न लगे हों और मौली बन्धी हो) पर बिठा आंचल (फोली) में एक गरी गोला चौदह छुहारे डाल देता है। और फिर एक लड्डू, दही, फेनी, गुलभिस्त इलदेवता के नाम और एक पितरों के नाम हाथ से लगवा लेता है । बाद में फूल माला किसी वरपत्तीय स्त्री द्वारा कन्या के गले में पहना देता है, और आंचल में बाकी बचे हुए लड्डू, दही, फेनी, गुलभिस्त डाल देता है। कन्या की माता वरपत्तीय किसी मान्य स्त्री के हाथ भेट रूप वर की माता को र) दो रुपये भेज देती है। वर पत्तीय षांच या सात कियें कन्या की कोली में पड़े हुए लड्डू ओं और दही से मुख चोलन करातीं हैं। और वारा फेरा (खरायत) सिर से लगवा कर नापित या किसी सेवक को दे देती हैं। फिर लडके वाली और लड़की बाली सिथें आपस में दोई (डोई) गाता हुई अपने अपने घर लौट आती हैं। इस कर्म को सरोड़ा कहा जाता है।

# इस प्रथा का नाम सरोड़ा क्यों हुआ ?

"सरोड़ा शब्द के अर्थ की ओर ध्यान देने से कई प्रकार के अर्थ खेंचातानी से हो सकते हैं । मगर मेरे विचार में "सर 🕂 श्रोढ़" से बिगड़ कर "सरोड़ा" शब्द प्रसिद्ध हुत्रा जो वास्तव में संगत हो प्रतीत होता है। "सर+स्रोढ़, का अर्थ सर पर श्रोढ़ने का वस्त्र होता है । और यह पूर्व समय में 'वाग्दान' विधि के अनुसार वर पिता कभ्या को गन्धादि मांगल्य द्रव्य तथा शुभवस, भूषण, ताम्धूलादि से पूजन करता था । आजकल वाग्दान के समय बस्नादि न देकर वही पूजन वर पिता सरोड़ा प्रथा में शास्त्र विधि को पूर्णं करता है पारस्कर गृह्यसूत्र के परार्थ कम में लिखा है कि---कन्या पिता वर के पिता को कन्या देने का वचन देकर ''वाचा दत्ता मया कन्या'' इत्यादि मन्त्र को पढ़े । और वर पिता ''वाचा दत्ता त्वया कन्या पुत्राथँ स्वीकृतामया । " इत्यादि मन्त्र को पढ़कर यथाचार कन्या का पूजन करे । वर पूजन के विषय में न लिख कर कन्या पूजन के विषय में लिखता हूँ यथा-

ततो वर पित्रादिगंधाचत शुभवास्त्रादि युग्म भूषण ताम्बूल पुष्पादिमिः कन्यां यथा चारं पूजयेत् ततो बाह्यण श्राशीर्मम्त्रान्पठेयुः । श्चर्थ-वर का पिता गन्धात्त और शुभवस्त्रादि तथा भूषण ताच्चूल पुष्पादि से कन्या का यथाचार पूजन करे श्रीर जाह्यण त्राशीर्वाद के मन्त्रों को पढ़े।

वर का पूजन 'वाग्हान, के समय और वरवरण के समय हो चुका, मगर कन्या का पूजन जो वर पत्त द्वारा होना था अभी तक नहीं हुआ उसको चार जाति चत्रिय 'सरोड़ा प्रथा, में करते हैं । अन्य जातियें तो वाग्दान के समय ही कन्या को एक तिलें चुर्झा (स्रोढ़ने का वस्त्र) भेज देते हैं । मगर चार जत्ति चत्रिय और बाह्यस्य वर युद्द की कोई वस्तु लेना अच्छा नहीं समभन्नते इसलिये वाग्दान के समय भी न कुछ लेकर शास्त्रीय विधि तथा संस्कृति को पूर्ण करने लिये वस्त्र के स्थान में हलवान छौर रेशमी फूलमाला जो कन्या पिता की ओर से दी गई होती है, उसी से कन्या पूजन कर लेते हैं । जैसे सिर का वस्त्र सिर से होता हुआ कन्धों पर ओढ़ा जाता है उसी प्रकार फूल माला भी सिर से होती हुइ कन्धों पर धारण की जाती है और हलवान भोली में ढाल दिया जाता है । इसलिये वस्त्र का काम हलवान रेशमी फूल माला से ही ले लिया जाता है ।

दूसरे फूलमाला का पहले चर के गले में पड़ना फिर कन्या के गले में पड़ना भी आपस में अन्योंन्य वरण भी प्रकट करता है। जैसे कन्बा पिताने कन्या के भाई द्वारा वरवरण किया वैसे ही कियों द्वारा वर पिता तथा वर ने, कन्या का मान कर, फूलमाला द्वारा वरण कर, कन्या स्वीकृति का प्रमाण दिया। वर अपने गले की माला इसलिये भेजता है कि-वराह पुराए में लिखा है कि भगवान् विष्णु ने अपने गले की माला लत्तमी को पहनाई थी। इस संस्कृति की याद में ही आज तक त्तत्रिय बाह्यए वर के गले की माला कन्या के गले में डालते आए हैं। जैसे-

# विष्णुर्मालां स्वकण्ठस्थां इस्तेनादाय सस्मितः । कमलायास्कन्धदेशे मुमोच सुमनश्चिताम् ।।

हसते हुए विष्णु भगवान ने अपने गले की माला हाथों में सेकर, लक्ष्मी के कन्धों पर डाली ।

ऊपर के प्रमाश से सिद्ध होता है कि कन्या का पूजन वस्त्र के स्थान में हलवान और रेशभी फूलमाला से लिया जाता है। क्योंकि रेशमी फूलमाला ही से ज्ञान होता है, कि फूलमाला तो पुष्पों की माला होती है, यहां रेशम की माला से वस्त्र का काम लेना है, इसलिये रेशम जिससे वस्त्र बनाया जा सकता है, उसी से माला बनाई गई । इस माला से दो काम लिए जाते हैं एक फूल माला ( पुष्प माला ) दूसरे वस्त्र का, इसलिए इसको 'रेशमी फूलमाला' बोला जाता है ।

यद्यपि चार जति चत्रिय वस्त्र नहीं लेते और वस्त्र के स्थान में रेशमो फ़ूलमाजा से हो काम चला लेते हैं, तो भो उन्होंने इस प्रथा का नाम "सर आदेा (ओढ़ने का बस्त्र) रख कर अपनी जाति महत्त्वता और शास्त्रीय ब्राह्मविवाह की मरयादा स्थिर रखते हुए और वस्त्र के स्थान में रेशमी फूलमाला का ज्ञान सर्वदा स्भरण रखने के लिये पूर्वजों ने इस प्रथा का नाम "सरोड़ा" रक्खा ।"

### जल का आगे से मिलना

शकुन शास्त्रों में कन्या या सौभाग्यवती स्त्री का जल से भरा कलशा लेकर आगे से मिलना शुभशकुन माना है। और वेदों में तो यज्ञा में (देव कर्मों में) जलों का आजना विशेष फल देने वाला कहा है। जैमे—

### त्रापो रेवतीः चपथा हि वस्वः

कतुं च मद्रं विभूथामृतश्च ।

### रायश्व स्थः स्व पत्यस्य पत्नीः

सरस्वती तद् गृण्ते वयो धात् ॥

ऋरवे० १० मं० ३० सू० १२ मं०

जल तुम धन के प्रभुस्वरूप इस कल्याएमय यज्ञ को सम्पन्न करो त्र्यौर त्र्यमृत ले त्र्यात्रो । धन त्र्यौर उत्तम सन्तानों के रत्तक होत्र्यो । स्तोता को सरस्वती त्र्यौर धन दो । त्र्यथर्ववेद में घड़ों में लाये हुए जल सुखदाई ह ते हैं लिखा है । जैसे—

शंत आपो धन्वन्याः शंते सन्त्वनृत्याः ।

शांते खनित्रिमा आपः शंयाः कुम्मेभिरामृताः ॥ अथर्व० १६ । २।२ सुखदायी हों तेरे लिये जल मरुस्थानो (रेगिस्तानों) के सुखदायी हों चशमों के, सुखदायी हों खोद कर निकाले हुए, और सुखदायी हों जो घड़ों से लाए गये हैं।

खाली घड़ों का मेल ऋगुभ माना है। जैसे---

# अनुहवं परिहव पारिवाद पाग्त्तवम् ।

# सवैं मेरिककुम्भान् परातान्त्सवितः सुव ॥

म्रथर्व० १६ा⊏ा४

अनुहव (प्रीछे से अवाज पड़नी) परिहव, (बुराबुलावा) अर्थान् वापिस बुलाना युरा शब्द, छींक पड़ना, और खाली घड़े इन सबको ही सविता परे घकेल दे।

इसी कारण विवाह में समय समय पर आगे से जल लेकर मिला जाता है। यह शकुन घर से बाहर मिलना चाहिये। स्त्रियें कई तो घरके ऋन्टर ही जल लेकर खड़ी हो जाती हैं। वास्तव में क्रूप से जल लाकर घर के बाहर मिलना चाहिए र्छीक का पड़ना भी इसी मंत्र के आधार पर बुरा माना जाता है।

### द्वार पर तेल का गिराना

शास्त्रों और सूत्रों में द्वार के दोनों पाश्ववों में दो देवता माने है । एक 'धान्न' दूसरा 'विधान्न' बोधायन गृह्यसूत्र के द्वितीय प्रश्न आठवें ऋष्याय वलि प्रकरण के २७ सूत्र में लिखा है—

द्वार पार्श्वयो - धात्रे स्वाहा, विभात्रेंस्वाहा । २७॥

अर्थान् द्वार के दोनों ओर एक वलि 'धात्र' और एक 'विधात्र' को देवें और धात्रे स्वाहा' विधात्रे स्वाहा इन मन्त्रों को पढ़े । तेल गिराने के विषय में अथववेद में लिखा है कि द्वार पर तेल गिराने से घर में निऋति ( दुखों का देवता ) और अराति: ( दुष्ट भावनाएं कंजूसो आदि ) घर में प्रवेश नहीं करती । जैसाकि—

# म्राम्यञ्जनं सुरभिसा समृद्धिहिंरएयं,

# वर्चस्तदु पुत्रिममेव ।

# सर्वा पवित्रा वितताध्यस्मत् तन्मा, तारीन्निऋ तिमोंग्ररातिः ॥

श्राधवे०६ का० १२४ सू० ३ मं०

वह एक सुगन्धित मालिश नेल है। वह समृद्धि है, सोना श्रौर कान्ति है। वह पवित्र करने वाला है। इस लिये न हमें निर्ऋति (दुलों का देवता) श्रौर न अरातिः (कंजूसी) श्रादि उलांघे।

इस से स्पष्ट हैं कि घर के बाहर से जो शुभ वस्तु घर में लाई जाती हैं । उनके ऊपर दृष्टि दोष और भूत प्रेतादि के जो दुष्ट प्रभाव हैं उन्हें तेल गिरा कर दूर किया जाता है । और यदि दुष्ट प्रभाव न हों तो भी तेल गिराना कोई बुरा नहीं लाभदायक ही है । इस बात को जान कर सर्वदा शकुन की वस्तु घर में प्रवेश करने के समय द्वार पर तेल गिराया जाता है।

दूसरा लाभ तेल गिरान का यह होता है कि कन्या वालों को सूचना हो जाती है कि सम्वन्धि त्रा गए हैं । स्रतः सावधान हो जाना चाहिये । और कन्या भी सावधान हो जाती है ।

## घुटनों के अन्दर हाथ रखना

जब भी पूजन किया जाता है तभी घुटनों के अन्दर हाथ रक्खा जाता है, इस का कारण यह कि गोभिल गृह्य सूत्र प्रथम प्रपाठक खरड २ सूत्र २० में लिखा है—

### न बाह्यार्थसः ॥ २० ॥

त्र्यर्थात् घुटनों के बाहिर स्कन्ध अर्थात् हाथ कर के कर्म न करे।

क्यों कि घुटनों के अन्दर हाथ रखने से स्कन्ध भी स्वयं अन्दर ही रहते हैं । इसलिए यही प्रचलित हो गया है कि घुटनों के अन्दर हाथ रक्खो ।

# काष्टासन (लकड़ी की पटड़ी) के सम्बन्ध में

पूजन के समय किसी न किसी आसन पर अवश्य बैठना लिखा है। और उस आसन की शुद्धि भी मन्त्रों के साथ की जाती है। शास्त्रों में चार प्रकार के आसन तिखे हैं। जो भिन्न भिन्न द्रव्यों से बने होते हैं। (१) सिंहासन जो स्वर्श, चांदी, पीतल आदि धातुओं से बना होता है। (२) 'काष्टासन ' लकड़ी का बना हुआ ( चौकी पटड़ी आदि )। (३) 'शरासन ' शरों (कानों) से बना हुआ पीठ ( जिस को 'खारा ' बोला जाता है) (४) ' शुद्धासन ' जो शए (सए)) सूत्र, और रेशम से बना हुआ होता है। पराशर जी का वचन हैं यथा---

सिंहासन सुवर्गादि धातुना निमितं शुभम् ।

दारुभिर्निर्मितं चाथ शरैर्वा शुद्धमासनम् ॥

इन श्वासनों में 'सिंहासन' देवताओं के नीचे या राजाओं के नीचे दिया जाता है। और विवाह में काष्टासन ( लकड़ी का श्वासन या शरासन शरों का श्वासन (खारा) होता है। देवताओं के पूजन समय शुद्ध-श्वासन होता है।

कई लोग लकड़ी के आसन के स्थान में जलाने वाली समिधा (लकड़ी) या वृत्त की शाखा रख देते हैं। जो शास्त्र के अनुकूल नहीं क्यों कि शास्त्र में इसके अंगुली परिमाख और किस वृत्त की लकड़ी हो यहां तक लिखा है। कालिका पुराख में आसन का परिमाख इस प्रकार लिखा है—

# चतुर्विशत्यंगुलैस्तु दीर्घं काष्टासनं मतम् ।

श्चर्थात्-लकड़ी का असान चौबीस अंगुल लम्बा होता है। इस लिए पटड़ी २४ अंगुली लम्बी और शुद्ध चाहिए।

# पटड़ी पर मौली बांधना

लफड़ी के आसन पर मौली इस लिये बांधी जाती है कि

शास्त्रों में लिखा है कि लकड़ो के आसन पर कपड़ा लपेट कर पूजनादि करे। और पटड़ी यज्ञीय लकड़ियों से बनानी चाहिये । जैसे—

### स्नात्वा चैव शुचौ देशे पीठे यज्ञिय दारुजे । वम्त्राच्छन्ने उपासीत अभावे कुश विस्तुते ॥

स्नान करके पवित्र स्थान में यझिय लकड़ी (त्राम, पीपल, जामन, देवदारू, बट' पलच (फला) चन्दन इत्यादि) के त्रासन पर वस्त बिछा कर उपासना करे। इसके न होने पर कुशा बिछा कर पूजनादि करे।

#### पटडी में लोहे की कीलों का निषेध

पटड़ी में लोहे के कील न होने चाहियें क्योंकि इसका भी शास्त्रों में निषेध है। जैसे देवी भागवत में लिखा है---

#### श्रायसं वर्जयित्वा तु कांस्य सीसकमेवच ।

अर्थात् आसन में लोहा कांसी और सिका नहीं होना चाहिए।

विज्ञान (सांइस) के अधार पर भी लोहे का न होना लाभदायक है । क्योंकि पृथिवी में जो दत्तिगोत्तर एक विद्युत प्रवाह खलता है । वह धातुत्रों में प्रवेश करता हुआ मनुष्य में श्रपना दुष्ट प्रभाव डालता है। क्यों कि लकड़ी में इस विद्युत-भवाह का प्रवेश नहीं हो सकता इस लिए लकड़ी की पटड़ी (चौकी) में कील नहीं लगवाये जाते।

### पटड़ी पर पांश्रों के बल बैठने का निषेध

पूजन के समय पद्मासन बैठना शुभ होता है--और प्रौढ़पादासन (पाश्चों के बल बैठना) बैठने का निषेध लिखा है । जैसे---आचारमयूख मे लिखा है--

### दानमाचमन होम मोजन देवताचनम् । प्रौट्पाद न दुर्वीत रबाध्याय पितृतप्रशाम् ॥

अर्थात् दान, आचमन, होम भोजन, देवपूजन, स्वाध्याय और पितृ तर्पण पाओं के वल बैठ कर नहीं करना चाहिए।

### पाओंक नीचे पैसा रखाना

पटड़ी पर बैठने के समय एक पैसा या दो पैसे पाओं के नीचे रक्खे जाते हैं। जो नापित (नार्ड) कर्म की समाप्ति पर ते लेता है। यह इसरिए है कि पूर्व समय में 'पावासन' कर्म समापित पर नापित को दे दिया जाता था। मगर आज कल पावासन न तो रक्खा जाता है और न ही नापित को दिया जाता है उसके स्थान पर मूल्य रूप में नापित को पैसा दो पैसे पाओं के नाचे रख कर दिए जाते हैं। पाओं के नीचे पैसों का रखना यह प्रगट करता है कि पैसे ही पादासन हैं। क्योंकि पटड़ी के ऊपर तो बर बैठ जाता है और पादासन प्रचलित न होने के कारण पादासन का मूल्य पैसा दो पैसे नापित को दे दिये जाते हैं। राजाओं के बर पाओं के नीचे रुपया या दो रुपया रखने की प्रथा है।

#### जुह छुइारों का आंचल में डालना

कन्या के श्रांचल में १ जुट्ट १४ छुहारे इसलिए डाले जाते हैं कि शास्त्रों में नारियल और उसके अन्दर का फल (जुट्ट) तथा छुहारे विवाह में माङ्गलिक माने हैं । जैसे भृगु जी न कहा है—

### नासिकेर कर्ल चैन सदन्तर-मच्चमप्युत । खाजू रादि फलं राजन् विवाहे मंगलप्रदम् ॥

नालिकेर (नारियल(, उसके अन्दर की खाने वाली गिरी (जुट्ट) और खाजूरे फल विवाह में मंगल देने वाले होते हैं। दूसरे स्त्री की फोली में डालने का यह भी भाव प्रकट होता है कि पुरोहित जब इन को फोली में डालता है तब साथ में आशार-वाद भी देता है कि तू फलवती हो। जैसे एक वृत्त से अनेक फल होते हैं, उसी प्रकार इन फलों को तरह एक से अनेक हा अर्थात् पुत्रवती हो। नरियल और जुट्ट का विशेग प्रयोग इसलिए भी है कि इस के ऊपर छिलके में तीन आंख सी या तीन छेद बने होते हैं। इसबिये इस फब को संस्कृत में ज्यम्बक भी कहा है। और ज्यम्बक भगवान् शंकर का भी नाम है।इसलिए इस फल से प्रमात्मा का भी बोध होता है और उस के तीन गुर्गो का भी। यह फल हर ऋतु में मिल भी सकता है। इस लिये इस फल को विशेष रुप से विवाह आदि शुभ कर्मों के समय उपयोग में लाया जाता है। इन फलों के वैद्यक प्रन्थो में विशेष गुए बर्गितहैं। जो स्नियों के लिये विशेष लाभदायक हैं।

82

चौदह की संख्या इस लिये होती है कि इस में सात छुहारे कन्या के और सात वर के होते हैं और सात की संख्या प्रकृति में विशेष महत्व रखती है जिस का वेदों में भी महत्व वर्णित है। जैसे-ऋग्वेद म मंडल २म सूक्त ४ मन्त्र में इन्द्र के अंश रूप सात मरूतों के सात प्रकार आयुध, आभरण, और दींप्तियों का बर्णन है। इसी प्रकार ऋ० ६ मं० ६६ सू० ६ म० और प्रथम म डल १६४ सूक २ और ३ म त्र में सात नदियों, सूर्य के सात घोड़ो और सात ऋषियों का वर्णन है। इस महत्व के कारण आज तक ऋषि सन्तान सात संख्या को विशेषमान देतो आई है।

### सरोड़े में लड्झ दही आदि का उपयोग ।

सरोड़े में लड्डू दही आदि जो लाए जाते हैं उन से दो अभिप्राय होते हैं।

(१) कन्या के पिता ने जो ढंगों में खाद्यपदार्थ वर के घर भेजे थे। उन को कन्या के खिलाने के लिए शकुन रूप में वरपिता भो कन्या को भेजता है। जैसे अन्य जातियों में बरात के खाने के पहले वरपिता कन्या को एक थाल में खाद्यपदार्थ छुद्दारे जुट्ट और रुपये एक लाल रूमाल से ढक कर भेज दता है। उसी ्प्रकार खाग्रपदार्थां में से वर्षिता कन्यां को सब पदार्थ भेज देता है ।

(२) दूसरे वर की देखनी ढड्गों में मनुष्यों द्वारा कन्या पत्त की श्रोर से हो चुका। अव वर पत्त की श्रोर से कियों द्वारा कन्या की देखनी लडूडू श्रों से मुख चोलन कराकर हो जाती है। देखनी का श्रभिप्राय यह होता है कि कन्यापत्त के लोग वर को श्रच्छी तरह देख लें कि शस्त्रीय-आज्ञानुसार वर में जो गुएा होने चहियें सब है या नहीं। इसी प्रकार वर पत्त की कियें भी कन्या को देख लेती है। दूसरे विवाह के पूर्व देखने का यह भी श्रमिप्राय हो सकता है कि कोई दुष्ट मनुष्य विवाह के समय वर या कन्या का परिवर्तन (बदलना) तो नहीं कर लेता। जिस को विवाह के समय स्त्री पुरुष, कन्या श्रौर वर को पहचान लें कि यह वही है न जिनको हम ने पहले देखकर योग्य समफा था इस कारएा सरोड़े का श्रङ्ग 'देखनी' भी बहुत उपयोगी प्रथा सिद्ध होती है।

#### वारा फेग क्यों किया जाता है !

इस संसार में दोन, अनाथ. दरिद्र श्रौर अंगहीनजन भी समाज का एक श्रङ्ग होने के कारएए उनकी पालाना करना भी मनुष्यों का एक धर्म है। इस बात को विचार कर पूर्वजों ने अनाथों को दान (खरायत) देना आवश्यक समभ कर इसको भी धर्म का श्रंग बना दिया था। जो आज तक भी वैसा ही चला त्र्याता है । यह दान सिर से लगवा कर दिया जाता है । सिर के चारों श्रोर धन घुमा कर देने के कारण उस धन को 'वाराफेरों कहते हैं ।

दान और खरायत में भेद यह होता है कि दान तो केवल विद्वान बाझगों को ही देना शास्त्रों में लिखा है। और खरायत चारों वर्णों में से कोई भी दीन, अनाथ दरिंद्र और सेवक हो उसको भी देना लिखा है। नापित (नाई) भी एक सेवक होता है, और उस समय वही पास होता है इसलिये वही लेता है। अन्य सेवक पास होने पर लोग बांट कर दे देते हैं या अकेले सेवक को ही देते हैं। जैसे ढंगों में वर की देखनी के बाद वाराफेरा करके कन्यापिता वर के नफर (नौकर) को दे देता है। वैसे तो नापित वाराफेरा के अतिरिक्त लाग और उजरत भी ले लेता है।

# प्रथा छन्ननियां

यह प्रथा विवाह से एक दिन पहले रात्री के समय कियों द्वारा की जाती हैं। कन्यापत्तवाली कियें एक नवोढ़ा (नई विवाही हुई) कन्या और उसके पति का प्रथी-बंधन करके, एक थोली में आटे का चारमुखिया दीपक तेल से जला कर और उस पर एक छलनी (छाननी) पीतल की ऊंधी कानों या लकडि़यों

के सहारे रखकर किसी सेवक या सेबकानी के हाथ उठवा कर लड़के वालों के घर जाती हैं। वहां दोनों पत्त की सियें गीत गाती हैं और टोहे (डोहे) देती हैं। फिर लड़के के घर की प्रदत्तिणा करके आती हुई किसी दरजी को कन्या के लिये विवाह के समय पहनने के शुद्ध वस्र (चिल्ली चोला) सीने के लिये दे त्र्याती हैं, जो दूसरे दिन सिला कर लेत्र्याती हैं। (त्राजकल चिल्लीचेले के स्थान में लाल साडी श्रीर कमीज से ही काम चला लिया जाता है)। फिर ऋपन घर आकर छन्ननियां भरने वाले पति पत्नी (जिसका प्र'थीवंधन किया था) को शकन के लिये मुखचोलन करती हैं । छन्ननियां भरने वाले पति पत्नी को भोजन (रोटी)की १३ या २४ बड़ी पूरियें पहले ही दे दी जाती हैं, उनके लेने पर यह ज्ञान किया जाता है कि उन्होंने छन्ननियां भरना स्वीकार कर लिया हैं । दूसरे उनका सत्कार भी हो जाता है ।

### छन्नानियां नाम केंसे हुआ ?

इस प्रथा का नाम "छलनियां" से बिगड़ कर "छन्ननियां" हुन्त्रा है, जिसका ऋर्थ "छलनी वाली प्रथा" होता है । त्रारती उतारने के लिये थाली में दीपक जला कर ले जाया जाता है । वायु से बुफ न जाए इसलिए ऊपर छलनी रख दी जाती है । इस प्रथा में विशेष रूप से छलनी नजर त्राने के कारएा इस प्रथा को छन्ननियां कहा जाता है । वास्तव इस प्रथा में मुख्य दो

Ac. Gunratnasuri MS

काम होते हैं। (१) वर की आरती उतारना। (२) घर की प्रदक्षिणा करना। समय के प्रभाव से आजकल वर की आरती तो उतारी नहीं जाती खाली उस चार मुखिया दीपक को लड़के वाजों के घर तक ले जाकर चापिस लाया जाता है। और वर की प्रदक्षिणा के स्थान पर लड़के के घर की ही प्रदक्षिणा कर ली जाती है। किन्तु पूर्वकाल में तो वर की आरान्नी (आरती) उतारी जाती थी और प्रदक्षिणा की जाती थी

वर की आरती उतारना और प्रदक्तिशा करना

शास्त्रों में आरती और प्रदत्तिणा करने का विशेष फल लिखा है। "षोड़षोपचार पूजन" में आरती उतारनाओ एक अंग है। जो देवता और छः पूच्य पुरुषों के पूजन समय किया जात। है। 'पारस्कर गृह्यसूत्र' में लिखा है।

,पड्ध्याः भवन्ति- १ आचार्यः । ऋत्विक् । ३ बै

बाह्यः । ४ राजा । ५ प्रियः । स्नातकः ।

अर्थांत् छः पूजनीय होते हैं । १ त्राचार्य (उपनयन कराकर वेद पढ़ाने वाला), २ ऋत्विक् (औतस्मार्क्त कर्म में वरण किया हुआ) ।३ वर, ४ राजा, ४ मित्र, ६ स्नातक । इनमें वर की भी गएना है, इसलिये वर भी पूजनीय है । विशेष पूजन तो विवाह के समय होता है इस समय आग्ती ही उतारी जाती है । आरती उतारने के विषय में अथववेद में लिखा है कि— ऊर्जे त्वा बलाय त्वौजसे सहसं त्वा । अभिभूयाय त्वा राष्ट्रमृत्याय पर्यु हामि शतशारदाय

अधर्व० का० १६-३७-३

अर्थ-रस के लिये बल के लिये, खोज के लिये, साहस के लिये, दबाव के लिये, राष्ट्र की पुछी के लिये, सौ वर्ष जीने के लिये हे ज्योतिरूप अग्निदेव ! तुम्हें मैं चारों ओर से उठाता हूं।

इस मंत्र से सिद्ध होता है कि ज्योति रूप अप्रि को उठा कर तेज लेने से वलादि प्राप्त होते हैं, और दिव्य चमक से चारों दिशाएं चमक जातो है। ज्योति क्या है जिससे आरती की जाती है इसके विषय में यजुर्वेद के तृतीय अध्याय के ६ मंत्र में लिखा है कि जो ज्योति है बह अप्नि देवता है सूर्य और वर्च (तेज) है यथा---

त्रग्निज्योंतिज्योंतिरग्निः स्वाहा । स्रयोंज्यांतिज्योंतिः स्रयीः स्वाहा । अग्निर्वचोंज्योतिर्वर्चाः स्वाहा । स्र्योः बर्चो ज्योतिर्वर्चाः स्वाहाः ज्योतिः स्र्याः स्र्योज्योतिः स्वाहा ॥

विज्ञान (साईन्स) के आधार पर भी सिद्ध होता है कि जो मुख के चारों ओर परिवेष अर्थांत् चमक या किरणों का घेरा, जो अवतारों या महात्माओं के चित्रों में मुख के

Jin Gun Aradhak Trust

चारों त्रोर रोशनी या किरणों का बना होता है वह सत, रज, तम तीन गुणों के प्रभाव से घिरा रहता है। जो कि सत्वगुण प्रधानावस्था में मनुष्य शान्ति स्वरूप नजर आता है। रजोप्रधान में क्रोधित स्वरूप नजर आता है। और तमोगुण प्रधानावस्था में मनुष्य भवानक नजर आता है। वही परिवेष आरती उतारने से सतोगुणी होता है। और उसके रज तथा तमगुग का विनाश होता है। यदि परिवेष रूप विजली जो आकश में मुख के चारों ओर घेरा बनाए रखती है। सत्वगुण प्रधान हो तो मन मास्तिक होता है। राजस या तामस होने पर मन भी राजस और तामस हो जाता है, जो आत्मा को शान्ति देने वाला नहीं होता। इस अवस्था में मन स्थिर नहीं रहता। और स्थिर न रहने पर अभीष्ट कर्म की सिद्धि नहीं होती।

इस लिए मन सात्विक करने के लिये आरती उतारना आवश्यक है। पूर्व समय में राजाओं और महापुरुषों की आदरी उतारी जातीथी जिस का वर्णन पुराणों में विशेषतया आता है। देवताओं की आरती उतारने से उस मूर्ति में से राजस और तामस गुणों को निकाल कर सात्विक गुण प्रधान किया जाता है। जिन मूर्त्तियों में राजस तथा तामस गुण प्रधान होता है; उम में साधक (पूजा करने वाले) का मन ही नहीं लगता। और मन के न लगने से अभीष्ट फल नहीं मिलता उल्टे बुरा फल भिलने की संभावना रहती है। सात्वगुण प्रधान मूर्त्तियों में मन शीघ्र ही फल देता है, इसलिये मूर्त्तियों की भी

#### श्रारती उतारी जाती हैं ।

आरती घृत, तेल, मुशककाफ़ूर आदि से उतारो जाती हैं। तेल से उतारना मध्यम हैं। दूसरे प्रदक्तिणा के विषय में जा मकान की प्रदक्तिणा की जाती है, वह वास्तव में वर की प्रदक्तिणा करना हैं। क्योंकि अथर्व वेद में प्रदक्तिणा के विषय में लिखा हैं कि—

यथेमे द्यावापृथिवी सद्यः पर्येतिस्र्यः । एवा पर्येमि ते मनो यथा मां,

### कामिन्यमी यथा मन्नापगा असः ।

अथ० ६ । ५ / ३ /

जैसे सूर्य भट द्यौ और पृथिवी के चारों आर घूम जाता है इस प्रकार मैं भी तेरे मन के चारों ओर घूम जाऊ जिस से तू मेरे से कभी अलग न हो ।

इस से स्पष्ट हैं कि बर के मन को कन्या के मन में लगाने के लिए प्रद्तिएग करना एक मुख्य विधि है, जिस के द्वारा आपस में प्रेम बढ़ कर आटूट संवन्ध पैदा हो जाए, इसलिए प्रद्त्तिएा की जाती है। कन्या के प्रतिनिधि रूप नवोढ़ा (छन्ननियों वाले लड़का लड़की) बर की प्रदत्तिणा कर लेते हैं। दूसरे पूजन में प्रद्तिएग करना एक अंग हैं। जब देवताओं का पूजन किया जाता है, तब प्रदत्तिएग भी की जाती हैं। मन्दिरों में मूर्त्ति के बाहिर प्रदत्तिएग भी इसी कारएग बनी रहती हैं। शार्कों में " प्रदत्तिणा करने से पाप नष्ट हो जाते हैं " लिखा है ।

### यानि कानि च पापानि जन्मान्तरकृतानि च । तानि तानि विनश्यन्ति प्रदत्तिणाया पदे पदे ॥

त्रर्थात्---जन्मजन्मान्तरों में किये हुए पाप प्रदत्तिणा करने से कटम कदम पर नाश हो जाने हैं ।

अमास्क यह विचार अपने दिल में नहीं लाना चाहिये कि '' देवताओं की प्रदक्षिणा करने से तो ठीक पाप दूर हो जाते हैं, प्ररन्तु मनुष्य की प्रदक्षिणा करने से पाप कैसे दूर हो सकते हैं । इसका उत्तर यह हैं, कि वर को विष्णु रूप मान कर उस की पूजा आरती और प्रदक्षिणा की जाती है । इसलिए कोई दोष नहीं रहता और प्रदक्षिणा करना विशेष फलदायक हो जाता है। शास्त्रों में लिखा है कि वर विष्णु समान होता है जैसे कि—

### दाताऽहं वरुगो राजा दव्यमादित्यदेवनम् । वरोऽसौ विष्णुरूपेण प्रतिगृह्णत्वय विधिः ॥

त्रर्थात्—दाता (यजमान) वरुए के समान है, द्रव्य (कन्या) आदित्य के समान हैं, त्राह्मएवर विष्णु के समान है, दान देने लेने में यह विधि हैं। त्राह्मए से अतिरिक्त बर रुद्र के समान होता हैं।

मकान की प्रदत्तिएा करना ऐसे प्रचलित हुआ ज्ञात होता है जैसे कि समय के प्रभाव से वर प्रदत्तिह्या कराने के लिए लज्जा करता हो, और लियों में न आता हो, या उस समय घर पर न हो तब सियें उसके घर की ही प्रदत्तिणा कर लेती होंगी। कुछ समय बाद लियों और पुरुषों को वर की प्रदत्तिणा करना ही भूल गया होगा, और इसी को ही विधि मान कर वर के घर की ही प्रदत्तिणा करना विधि समफा गया होगा जैसे कि आजकल शहरो में किया जाता है। प्रामों में तथा पूर्व प्रांत में आजकल शहरो में किया जाता है। प्रामों में तथा पूर्व प्रांत में आजकल शहरो में किया जाता है। प्रामों में तथा पूर्व प्रांत में आजकल शहरो में किया जाता है। प्रामों में तथा पूर्व प्रांत में आजकल शहरो में किया जाता है। प्रामों में तथा पूर्व प्रांत में आत भी आरती और प्रदत्तिणा सियों द्वारा घोड़ी आने पर की जाती है। आरती करना भी इसी कारण ही भूल गया होगा प्रतीत होता है। वास्तव में आरती करना और प्रदत्तिणा करना यह वेदानुकूल और शास्तानुकूल ही है।

## प्रथा पीड़ी प्रजा

यह प्रथा विवाह के दिन या एक दिन पहले जिस दिन शान्ति ( सैंत ) करनी होती हैं उसी दिन सूर्योदय से पहले कन्या ही करती हैं । निम्नलिखित सामान रात्रि को डी तय्यार रखना चाहिए—

१ पीठासन [पीड़ी] । १ चटाई । १ छाज । १ मन्थनी (कुड़मधानी) । १ मूसल (मुङ्गली) । १ ऊखल (उखली) । १इदल पंजाली (जो लकड़ी के छोटे से बने होते हैं) । सामग्री पूजन । १ खोपा । ७ छुहारे ।

यातःकाल पुरोहित कन्या को साथ लेकर चतुर्मांग (चौरस्ता)

में गएपत्यादि प्रहों का पूजन करा कर तथा पीड़ी आदि वस्तुओं की प्रतिष्ठा करा कर मङ्गल सूत्र बांध देता है। गौरी पूजन के बाद गौरीदेवी के निमित्त ? खोपा (गरी गोले का आधा हिस्सा) ७ छुहारे और दत्तिएाा सङ्कल्प करा देता है। इसके वाद घर आकर जहां छन्ननियां रखनी हों वहां चटाई बिछा कर कोने में सब सावान पोढ़ी के ऊपर छाज में रस्त दिया जाता है बस इसी का नाम पोड़ी पूजा है।

#### उपयोगिता

कई लोग इस प्रथा को निरर्थक और पोपलीला ही सममते हैं, यह उनकी भूल है क्योंकि वेदों और पुराणों में इस का मूल कुछ रूपान्तर से मिलता है, जैसे कि अथर्ववेद में इसका मूल इस प्रकार है, जो कि मैं आगे दिखाने का यत्न रूंगा।

#### पीड़ी पूजा, गोरी पूजन होता है

पीड़ी पूजा वास्तव में पोड़ी पूजा नहीं गौरी पूजन है। जो कि रात्री के अन्त्य भाग में करने से अभीष्ट सिद्धि और सौभाग्य देता है। "गौरी देवो " कुल देवियों में मुख्य देवी है। सब कर्मों में इस का पूजन होता है। और वह देवियें यह हैं---१ गौरी २ पद्मा ३ शची ४ मेघा ४ सावित्रो ६ विजया ७ जया = देवसेना ६ स्वधा १० स्वाहा ११ मातरः १२ लोक-

. . ,

मतरः १३ घृतिः १४ पुष्टिः १४ तुष्टिः १६ आत्मकुल देवता त इनमें गौरी पूजन मुख्य है । मातृकाओं के पूजन के विषय में तथा मातृकाओं से कल्याण की कामना करने के लिये अथवविद में इस प्रकार लिखा है—

मा नो मेधां मा नो दी त्तां मा नो हिं सिष्ट यत् तपः । शिवा नाः शं सन्त्वायुषे शिावा भवन्तु मातरः ॥

अथर्व० १६-४०-३ ।

अर्थ-जुम मत हानि पहुँचात्र्यो हमारी मेघा (बुद्धि) को मत हमारी दीचा को, मत हमारे तप को । दे हमारी आयु के लिये शिव हों माताएं हमारे लिए शिव (कल्याएकारी) हों। सामान्यतया तो सभी मातरों का पूजन होता ही हैं, परन्तु विशेष फल की इच्छात्र्यों में विशेषतया उसी मातर का पूजन किया जाता है जो जिस फल के देने में ससर्थ हो । क्योंकि कन्या को सौभाग्य और पति कुल में मान पाने की इच्छा होती है, इसलिये 'गौरीदेवी ' जो इस कामना को पूर्ण करती है, उसी का पूजन किया जाता है । क्रियों के लिए गौरी पूजन करना पुराएों में विशेष रूप से पाया जाता है, नारद पुराएा और स्कन्दपुराएा में लिखा हैं सन्तान की और सौभाग्य की कामना वाली की सर्वदा गौरी पूजन के वाद यह प्रार्थना करे---

गन्ध पुष्पाचतैगौरीं पूजयामास मन्त्रतः ।

नणः शिवाये शर्वाएये सौभाग्यं संततिशुभाम् ॥

हे गौरि ! गन्ध पुष्प और चावलों से मैं पूजन करती हूँ तू मुफे सौभाग्य त्रोर सं ान को दे । पुस्तक के विस्तार अब से ऋोक तथा त्रधिक भाव भी नहीं लिखता । पुरायों में गौरीं-पूजन स्वष्ट लिखा है, मार्कण्डेय पुराया में गौरी देवी को नौ देवियों में ज्याठवीं महागौरी नाम से लिखा है |

### महां गौरीति चाष्टमम् ॥

गौरीदेवी के पूजन तथा स्तुति करने से संगल काम हौते हैं यथा—

### सर्वभङ्गल माङ्गल्य ! शिवे ! सर्वार्थसाधिके ! शग्रये ! त्रयग्वके गोरि ! नारायश्वि ! समीरत्ते !!

तुम सब मंगलों की मूल भूता हो तुम कल्याण रूपिणी हो । तुम सब प्रकार की सिद्धि प्रदान करने में समर्थ हो, हे शरएये ! त्रिनयनि ! गौरि नारायणि ! ऋषपको प्रणाम हो ।

भागवत्त् पुराण में रुक्मणी विवाह के समय श्रीकृष्ण भग-वान् ने रुक्मणी को गौरीदेवी के मन्दिर में पूजन करते हुए ही प्रहण किया था। रामायण में श्रीरामचन्द्र जी का श्री सीता जी से प्रथम मिलन भी श्री गौरी मंदिर में हुआ था। इससे यह सिद्ध होता है कि त्रेता और द्वापुर में भी गौरी पूजन होता था। विवाह के पूर्व वन्या को गौरी पूजन आवश्य करना चाहिये।

#### चौराहे में पूजन करना

उत्पर लिखे प्रमाणों से गौरी पूजन सिद्ध होता है। तंत्र शास्त्रों में तो चौराहे में अनेक कर्म करने लिखे हैं। विशेष कर बलीकर्म तो चौराहे में हो होता है गौरी पूजन रत्रि के अन्त्य भाग होने पर बलिकर्म चौराहे में ही करना लिखा है। जैसे कि "मंत्रमहोदधि" में लिखा है कि—

### गृह्ययुग्मं शिवा स्वाहा बलिमत्रीयमीरितः । दद्यानित्यंबलिं तेन ऋंत्यरात्रे चतुष्पथे ॥

अर्थ-शिवा अर्थात् गौरी की बली मंत्रों द्वारा नित्य रात्रि के अंत्य भाग में चौराहे में जा कर देवे ॥

इसलिये कन्या सौभाग्य की कामना करती हुई रात्रि के श्रांत्य भाग में चौराहे में जा कर गौरी का पूजन कर के बलीरूप एक खोपा ७ सात छुद्दारे त्रौर दत्तिणा संकल्प कर के देती है। त्राधर्व वेद में भी चौराहे में कर्म करना लिखा है जिस के करने ले पाप दूर हो जाते हैं। जैसे—

> योनः पाप्मन् न जहासि तग्रुत्वा जहिमोवयम् । पथामनु व्यावर्तनेन्य' पाप्मानु पद्यताम् ॥२॥ अ० ।६।२७।२

जो तू हे पाप हमें नहीं छोड़ता है उस तुम को हम मार्गों के अलग २ होने वाले प्रदेश (चौराहे) में छोड़ते हैं पाप दूसरे किसी के पीछे जाएँ।

#### पीड़ी पूजन नाम क्यों पड़ा ?

क्योंकि गौरी पूजन प्रत्यत्तरूप में अनभिझ लोगों को मालूम नहीं होता वह तो इस समय पीड़ी का ही पूजन देखते हैं इसलिये गौरी पूजन को ही पीड़ी पूजा समझते हैं, और इसी से ही इस का नाम पीड़ी पूजा पड़ गाया है। वास्तव में गौरी पूजन ही है। पञ्जाब से इतर विशेषतया पूर्व प्रांत में गौरी पूजन के साथ उस दिन (गौरियों अर्थात् सौभाग्यवती यथाशक्ति जाह्यणियों) को भोजन कराया जाता है और वस्त्र तथा दजि़णा दी जाती हैं पञ्जाब प्रान्त में इस प्रथा का लोप हो गया है।

कौतुकागार (छन्ननियां) का स्थान कैसा हो ?

घर में आ कर दत्तिए और पश्चिम दिशा के मध्य अर्थात् कुच्छ नैऋत्य कौए में उत्तराभिमुख कौतुकागार (छननियों का स्थान) बनाना चाहिए कौतुकागार किसप्रकार बनाना चहिये इस विषय में पराशर जी इस प्रकार लिखते हैं---

यत्तोत्सवविवाहेषु विधायादौ च मंडपम् । धर्म दिक् पश्चिमे मागे कोतुकागाग्मुत्तमम् ।।

लेपितं शुद्ध मृदया शुद्ध ये च सुश्रोभनम् । अधिष्ठितं सुक्म्भेन निश्चिद्रेण इटेनच । चतुराननदीपेनाधिष्ठितेन सुशोमना / घुतेन तिलतैल न ज्वलता वा दिवानिशम् । विधात् प्रतिमां तत्र कन्याः प्रयतमानुमाः । त्रहाचय व्रतवती स्नाता चैकाग्र नानसा । एकवस्त्रा च स्वमनः सयम्यालीसमन्विता । ध्यायेच्चतम् खीमष्ठभुजां च कमलामने । तिष्टन्तीं कम्मे-फलदां समधी योगसे विताम् ? रूप-यौवन-सौभाग्य लब्धये यशसे तथां 🎼 गहाधिपत्य-मिद्ध वर्षाय गृह पुः ये सर्वविन्नविनाशाय "विवाहे मगलाय च"। पितुश्र श्रशुरस्यापि यशसे वार्थसिद्धये । 🕑 विवाहकौतुकं हस्ते विश्रती कन्यकावृता। कौतुकागारमध्य।सेदित्याद्याधर्वणी अृतिः ॥

### कौतुकागार का नाम छन्ननियां कैसे हुआ ?

उपर लिखे पराशर जी के वचनों से सिद्ध होता है कि कौतुकागार अर्थात् छज्ञनियां अवश्य बनानी चाहिये । कौतुका-गारस्थान का नाम छज्ञनियां का स्थान इसलिए हुआ कि एक तो कौतुकागार संस्कृत शब्द कठिन होने से खियों को स्मर्ण नहीं रहता दूसरे आरती उतारने वाली थाली जिस पर छल्लनी रक्खो हुई होती है वह भी इसी स्थान पर ही रक्खी रहती है छ।ननी प्रसिद्ध होने के कारण "कौतुकागार " के स्थान पर "छज्ञनियों का स्थान" प्रसिद्ध हो गया मालूम होता है।

### अथर्व वेद में कौतुकागार

उपर 'पराशर जी के अन्तिम वचनों में लिखा है। ''कौतुका-गारमध्यासेदित्याद्याधर्वणी श्रुतिः''। अर्थात कौतुकागार (स्वियों के बैठने का स्थान) बनाने में आथर्वणी श्रुति प्रमाण है। जब हम अथर्ववेद में देखते हैं तो इस का मूल मिलता है, मगर जैसे पराशर जी ने स्पष्ट लिखा है वैसे नहीं, रूपान्तर में स्वियों के बैठन का स्थान और प्रार्थना के रिषय में श्रुति में लिखा है जैसे कि-

डविघीनमग्निशालं पत्नीनां सदनं सदः ।

सदो देवानामसि देवि शालो हो।। ३ ७७॥ यस्त्वा शाले प्रतिग्रह्वाति येन चासि मिता त्वम् उमौ मानस्य पत्नि तौ जीवतां जरदष्टी ॥ ३ ३॥ अर्थ-हविर्धान, अग्निगृह, पत्नियों (स्त्रियों) के बैठने का घर स्थान (कौ तुकागार) और देवताओं का घर (मन्दिर) हे देथिशाले ! (गृह अधिष्टात्रि देवि) तू ही है।

जो तुमे स्वीकार करता है और जिस से तू बनाई गई है, हे मान की परिन ! वे दोनों (वर कन्या) बुढ़ापे को पहुँचने वाले हो कर जीयें । इन मन्त्रों से सिद्ध होता है कि स्नियों के बैठने का स्थान भिन्न बनाना चाहिये और वहां शाला ऋधिष्टात्रीदेवो की प्रार्थना भी करनी चाहिये । सो प्रार्थना करने के लिये ऋष्टमुजी देवी की मूर्त्ति बना कर कलशों के ऊपर कौतुकागार में पूजन करना पराशर जी ने भी ऊपर लिख दिया है—

गृहाधिपत्य सिद्धचर्थं करयाय गृहपुष्टये । इत्यादि अर्थात गृहाधिपति ( घर के अधिष्टात्रादेवता ) को सिद्ध अर्थात् प्रसन्न करने के लिये और घर को पुष्टि के लिए कौ नुकागार में प्रार्थना करनी चाहिये ।

#### पीड़ी छोछ ऊखल आदि के विषय में

पीड़ी, छाज आदि का पूजन इस लिए होता है कि कोतु-कागार में जिन वस्तुओं को स्थापन कर के कार्य साधन करना है उन की प्रतिष्ठा कर ली जाए । क्यों कि गौरी पूजन के समय गर्णपति पूजन भी किया जाता है इसलिए गर्णपति पूजन के साथ उन वस्तुओं की प्रतिष्ठा तथा उन के अधिष्ठात्री देवों का भी पूजन कर लिया जाता है ताकि घर जा कर फिर पुनः गर्णपति पूजन न करना पड़े ।

यज्ञ एक बड़ा पवित्र कर्म होता है और इसमें जिन वस्तुश्रों का उपयोग होता है, वह बड़ी पवित्र और शुद्ध होनी चाहियें । इस लिए विवाह एक यज्ञ रूप होने के कारण इस में जो स्थाली-

पाक, पुरोडाश और लाजा (फुल्लियें) हवन के लिये आवश्यक हैं, वह सब कन्या को अपने हाथ से बनानी चाहियें, पहले समय में ऐसा ही होता था। समय के प्रभाव से कन्या का स्वयं बनाना तो कहां रहा घर में भी नहीं बनाई जाती, बाजार से ही मोल ले ली जाती हैं। जो अपवित्र भी हो सकती हैं। क्योंकि सब शकुन के काम कौतुकागार में ही होने चाहियें इसलिए यह सब छाज आदि साधन वहीं पर रक्खे जाते हैं। यद्यपि आजकल लाजा आदि घर पर नहीं बनाए जाते तो भी उस समय की याद के लिये त्र्याज भी सब साधन रख दिए जाते हैं। जैसे कि----पीठासन ( पीड़ी ) कन्या के बैठने के लिए । धान को कूटने के लिए ऊखल और मूसल । धान को शुद्ध करने के लिए झाज, सखियों के बैठने के लिए तथा विवाह हो जाने के बाद वर और कन्या के बैठने के लिए चटाई जिस को कि पारस्करगृह्यसूत्र में भी लिखा है—

पश्चादग्नेस्तेजनीङ्कट वा दत्तिणापादेन,

प्रवृत्योपाविशति ।

त्राप्नि के पश्चिम में वस्त्र से सिंपटे हुए तिनकों को, या, चटाई को दत्तिए पात्रों के नीचे रख कर बैठे ।

पंजाब में तो तिनके रक्खे जाते हैं। क्योंकि चटाई भी

बैठने के लिये लिखी है और विवाह हो जाने के बाद कन्या को अनुगुप्तागार या कौतुकागार में मृगचर्म पर वैठाने के लिए विधि लिखी है, इसलिए प्राह्य होने से मृगचर्म के स्थान में चटाई से ही काम लिया जाता है। इवनार्थ घृत बनाने के लिए संथनी (मधानी) होती है। अपने हाथ से पवित्र भूमि तथा जल द्वारा धान्य और गोधूम (गेहूँ) पैटा किये हैं इस बात को दिखाने के लिये हल पंजाली रक्खी जाती है। हल पंजाली के विषय में कई लोग कहते हैं कि जैसे हल पंजाली बैल के गले में पड़ जाता है और वह उसे खेंचता है, इसी प्रकार ग्रहस्थरूपी हल पंजाली नुम्हारे गले में पड़ गई है और तुमने जीवन भर इसे निभाना।

#### लाजा अपने हाथ से बनाने के लिए खाजादि

#### की आवश्यकता

यद्यवि आज कल विज्ञान द्वारा मशीने बन गई हैं तो भी श्रपनी संस्कृति स्थिर रखने के लिये यज्ञों मैं इन ही साधनों से काम लेना चाहिए क्योंकि अर्थवे वेद में इन साधनों से काम लेना हो लिखा है। जैसे---

### यान्युल् खलग्रुमलानि प्रोवागा एव ते ॥१४॥ शूर्पं पवित्र तुष ऋजीषामिषवर्षारापेः ॥१६॥

WOEISI 821 8511

22

जो ऊखल मूसल हैं वे प्राव ही हैं ॥ १४ ॥ शूर्प (छाज) (सोम का) पोना, तुष ऋजीव (सोम का फोग) है । जल (साम) निपीड़ने के जल हैं ॥ १६ ॥ इत्यादि विस्तार भय से श्रधिक नहीं लिख रहा यहां पर यज्ञीय पात्रों और साधनों का वर्शन है ।

पीड़ी पूजा में मुख्य गौरी पूजन होता है । और साथ में गौएरूप से कौतुकागार निर्मांए तथा हवन के लिए घृत, लाजा, स्थालीपाक, और आटा आदि द्रव्य निर्माए किये जाते हैं । क्यों कि अकेली कन्या से यह सब काम नहीं हो सकते इस लिये सहायतार्थ सखियें तथा सौमाग्वती कियें भी साथ वैठ कर इस कार्य में सहायता करती थीं । इसलिये आज तक भी कन्या के पास सखियें बैठा करती हैं ।

# प्रथा मुल्लकढ़ाई मांयां शान्ति श्रोर मंडल ।

यह प्रथाएं चारजाति चत्रियों में विवाह के दिन या एक दिन पहले की जाती हैं। यह ४ चार कर्म हैं। १ फूलकढ़ाई, २ मांइयां, ३ शांत और ४ मंडल। पहले कर्म में पुरोहित गरोशादि का पूजन कराकर तणी (चप्पनियों) की प्रतिष्ठा करके

खूंटी में बांध देता है । इसके बाद हलदी म जिष्ट ( मजीठ ) की भतिष्टा करके पांच या सात सौभाग्यवती कियों द्वारा पत्थर से शिला पर पिसवाता है। फिर दो मट्टी के कुम्भों (कुज्जों) की प्रतिष्टा करके बाच में पिसी हलदो तथा नापित द्वारा कढ़ाई में तले हुए में दे के सात सात चौकोन फूल त्रीर सात सात गोल टिकड़े ( छोटी मटियें ) डाल कर चपनियों से आटे के साथ मुख बन्द करके कुब देवता के पास रख देता है। छाज में १। सवा पाव या २॥ पाव गेहूँ और गुड़, मौली ( जो चकी को बांधी जाती है) तथा ४ पांच पैसे (जो पीसनेवाली लड़कियों के होते हैं) रखकर प्रतिष्ठा कराने के बाद लड़कियों द्व रा चक्की में पिसवा लेता है। इस आटे को 'चकी चुङ्ग' का आटा कहा जाता है और हथलेवों में इसी आटे का उपयोग होता है । इस कर्म को फुल्ल कढ़ाई कहते हैं । इसके बाद दूसरा कर्म माइयां की जाती हैं । इसमें तेल त्रौर उद्वर्तन (वटना) की प्रतिष्ठा कराकर कन्या के सिर में तेल घास के कूर्च ( कूची )

से कन्या के सम्बन्धि एक २ पैसा डाल कर लगाते हैं, चौर उद्वतेन हाथ में लगाते हैं। इसके बाद मांइयों का कपड़ा (साल्.) चौर गरीछुहारा ( जो नानकों की चौर से चाता है) चांचल ( फोली ) में डाल दिया जाता है, और कुछ कुलदेवता तथा पितरों के निभित्त हाथ से लगता लिया जाता है । इस कम को मांइयां कहते हैं । इसके वाद तीसरा कर्म शान्ति की जाती है, जिसमें नवप्रह पूजन होता है और रचाबंधन (कंगना) तथा हवन होता है। इस शान्ति कर्म को करने के बाद कन्या को पहनाने के लिये हाथी दांत का चूड़ा चावलों में रखकर दत्तिगा सहित मातूल (मामा) संकल्प करके कन्या को देता है। और कन्या एक छोटो चुड़ी, चावल और दत्तिणा गौरी देवी के निमित्त सौभाग्य प्राप्ति के लिये संकल्प करके पुगेहित को दे देती है। इसके बाद चुड़ा कन्या के हाथों में पहना दिया जाता है। तथा चुड़े के साथ जो एक २ लोहे को चुड़ा पहनाई जाती है उसके साथ कलोरे ( कलीरा खोपा और कौड़ियों से बनाया जाता है ) बांघ दिये जाते हैं । कई लोग चांदी की डोरीयें और चांनी के कलीरे भी बांधने हैं। इसके बाद चतर्थ कर्म मंडल किया जाता है । म'डल में प्रदों की बलियें आटे के टिकड़ों पर गुड़ोदन (मरूडा) या उबले हुए गोधूम (घुर्गानयां) रखकर दी जाती है । और १ एक थाल में सात स्थान पर दो दो रोटियें (धगडियें) पके हुए मूंग और चावल तथा एक २ पैसा द्तिए। का रख कर पत्तलें बनाई जाती हैं। फिर कन्या की माता कलश का पूजन करके जल धारा से इन पत्तलों के चारों त्रोर मंडल

इस प्रथा का नाम

रजात पात्रय समय का लायपता के लिय साथ फुल्लकढ़ाई, मायां करते हैं। इस कम<sup>6</sup> का फुल्जकढ़ाई मोड्यां नाम क्यों हुआ ? इस प्रथा का नाम ''कुल्ल कढ़ाई माइयां" इसलिये पड़ा है

१ भाट और १ घर की वृद्धा स्त्रो को दे दी जाती है। इसके बाद एक पत्तल कन्या की फोलो में डाल दो जाती है। रोटी के टुकड़ों सहित फैलाया हुत्रा सालू कन्या को फोली में डाल दिया जाता है। इस कर्म को मंडल कहते हैं। उपर लिख़ी हुई सारी प्रथाएं वर से भा कराई जाती है। भेद हाथो दांत के चूड़े का पहनाना है बाकी सारा कर्म किया जाता है। पूर्व समय में लोग फुल्ल कढ़ाई मायां विवाह से सात पांच या तीन दिन पहले करते थे। त्रब भी गात्रों के लोग बुझाही जाती के ऐसा ही करते हैं। विशेषतया विवाह से तीन दिन पूर्व ही "हत्थभरा मांइयां " करते हैं शन्ति को वह भी विवाह के दिन ही करते हैं। चारजाति च्तिय समय की लाघवता के जिये शन्ति के साथ ही फुल्लकढ़ाई, मायां करते हैं।

ફદ

गोलाकार रेखा) बनाती है। कन्या के सिर ऊार लाल कपड़ा

(सालू) लड़कियां द्वारा फैता दिया जाता है। फिर करया के

हाथ से रोटी के दुकड़े हाथ से लगवा कर ७ सात बार फैलाए

हुए कपड़े में डाल दिये जाते हैं। १ पत्तल कुल देवता की, १ प्रहों

की और १ पितरों की हाथ से लगगाई जाती है । १ पत्तल नाई.

Jin Gun Aradhak Trust

कि इसमें कुर्जों में डालने के लिये नापित द्वारा मैंदे के चार कोन फूल कढ़ाई में बनवाए जाते हैं। श्रौर वर तथा कन्या को मांइयां डाला जाता है, इस लिये प्रत्यत्त रूप में "फूल श्रौर कढ़ाई देखने श्रौर मांइयां करने के कारण इस कर्म का नाम "फुल्लकढाई मांइयां" पड़ गया ज्ञान होता है।

### फुल्ल कढ़ाई वास्तव में अकुराप ण है

फुल्लकढ़ाई प्रथा में तणी प्रतिष्ठा कुज्जों का बंद करना हलदो का पीसना अदि जितने कर्म हैं सभी अंकुरार्पण कर्म में करने लिखे हैं । पूर्व ान्त्रिक समय में अंकुरार्पण विशेष रूप से किया जाता या, मगर जव से तन्त्रकर्मों का लोप होने लगा और तान्त्रिक लोग कम हो गये तव से यह कर्म गौण रूप हो गया । इस कर्म में जो काय्यरूप अर्थात् कुज्जों का बन्द करना, तणी-प्रतिष्ठा, हरिद्रा का पीसना आदि कर्म किये जाते थे, वह सभी प्राकुन रूप में अब तक भी किये जाते हैं । हां इतना अवश्य भेद हो गया है कि अंकुरार्पण में जो मुख्य कर्म वीजवन था उसका तो लोग ही हो गया है । मगर तो भी उसका संकेतमात्र आर्थात् अंकुरापण में जो प्राम के बाहिर उत्तर दिशा में मट्टी बीज बोने के लिये लाई जाता थी वह अब भो विवाह के दिन नदी या कुम्हार से लाई जाती है, मगर वोई नहीं जती । शास्त्रों में अंकुराप ए कर्म, को ''अंकुरारोपए कर्म', भी कहा है । यह कर्म विवाहादि मंगल कर्मों में करना सिद्धान्त-शेखर में लिखा है |

प्रतिष्टायां च दीच्चायां स्थापने चोत्सवे तथा । संप्रोच्चे च शान्त्यर्थं विवाहे मौझ्तिबन्धने । सर्वमंगलकार्य्येषु कारयेदङ्कुरोप राम् ॥

अर्थ---प्रतिष्ठा, दीत्ता, शिलास्थापन, उत्सव, प्रोत्त्तण, शन्तिकर्म, उपनयन और विवाह तथा सर्वमंगल कर्मों में अंकु-रार्पण कर्म करना चाहिये। इसी प्रकार शारदातिलक संहिता, और महाकपिल पंचरात्र, में भी लिखा है। केवल तन्त्र शास्त्रों में श्रंकुरार्पण कर्म करना ही नहीं, अन्य सूत्रप्र थों में अर्थान् पारस्करगृह्य सूत्र में विवाह के पदार्थक्रम में लिखा हैं---

### कर्तव्यं मंगलेष्व।दौ मङ्गलायाङ्कुराप गम् ।

मंगल कमों में मंगल प्राप्ति के लिए अंकुरार्पण कर्म करना चाहिए । इसी प्रकार शौनक जी और बृहस्पति जी का भी वचन है । आपस्तम्बगृह्यसूत्र में लिखा है कि----

तथा मङ्गलानि ॥१४॥ त्र्यावृतश्वास्त्रीभ्यःप्रतीयेरन् ॥१५॥ त्र्याप० गृ० खंड २। प्रथ० पटल विवाह में मङ्गलकर्म सामन्त्रिक ( अंकुरार्पण ) अमन्त्रिक मांइयां और मंडलादि वलि कर्म सब वर्ग की स्नियों द्वारा करना चाहिए । इस सूत्र के अनुसार चार जाति च्चत्रिय " मांइयां और मंडलादि बलिकर्म " स्नियों द्वारा ही कराने हैं ।

जैसा कि मैं पूर्व लिख चुका हूँ कि पूर्व समय में यह फुझ कढ़ाई मांइयां विवाह से पहले तीन, पांच सात और नौ दिन हुआ करती थीं । वैसे ही यह अंकुरार्प र्गा भी मंगलकर्म (विवा-हादि) के तीन पांच सात और नौ दिनपहले करना महाकपिल पंचरात्र में लिखा है—

प्रशस्त पागदिवमात पुरस्तात्सप्तमेधनि शुभे नवमे बा पज़मेऽथ सुदिने सुमुहू त्तें मंगलाङ्क ुरविधिं विदधीत् ।। मंगलकर्म के दिन से नौ सात पांच तीन और शुभ मुहूर्त्त में श्रंकुरार्पे कर्म करना चाहिए । अब भी प्रामों में तीन या पांच दिन पहले 'हत्थभरा मांइयां' नाम से इस कर्म को रूपान्तर से करते हैं । चारजातित्तत्री शान्तिकर्म के साथ्र इसलिए करते हैं कि ऊपर स्रोक में यह भी लिखा है—'' शुभ दिन और शुभ समय में करे ।'' इस वाक्यानुसार तथा समय की लाघवता के लिए शान्ति के दिन करते हैं । दूसरे कई समय तो पूज (कुल-देवता स्थापन) ही विवाह से एक दिन पहले होती है, इस अवस्था में तो तीन या पांच दिन पहले किस प्रकार कर सकते हैं ।

ওন্

#### ંડાઉ

#### दिन में अंकुरापेश करना

कई अन्य कर्म तो रात में भी कर लिये जाते हैं। मगर फुद्रकढ़ाई मांया दिन को ही इसलिये लोग करते हैं। कि इयशीर्षपञ्चरात्र में लिखा है—

तत्तकर्मदिवाकाले कुर्य्यांद्रात्रों न बुद्धिमान् 1 इयर्थात् अंकुरापैण दिन के समय ही बुद्धिमान् करे रात्री में न करे । इसलिये रात में यह कर्म नहीं किया जाता । फबकेढाई मांइयां की अंकुरार्पण से समता

जैसे फुल्लकढ़ाई मांइयां में चपनियों को एक सूत्र में पिरो कर प्रतिष्टा की जाती है और दो कुज्ञों में नैवेद्य डालकर मुख बन्द कर दिया जाता हैं। तथा कुलदेवता विसर्जन दिन (वड्डीवधाने के दिन) तक कुज्ञों और तणी को विसर्जन नहीं किया जाता वैसे ही अंकुरार्पण में भी तणीपूजन और कुञ्जों का सात दिन तक स्थापन करके नैवेद्य द्वारा वली देना लिखा है। भेद इतना है कि ब्राह्मण लोग सात दिन की बलियें इकठ्ठी ही सात चारकोन मेंदे के फूल और सात छौटी मठ्ठियें, मरू डा, उवली हुई गेहू (घुंगनियां) और पिसी हुई हलदी कुज्जों में डाल देते है। जैस

Ac. Gunratnasuri MS

में मट्टी लाना लिखा है अब नीचे अंकुरापण की प्रमाणों सहित विधि लिखता हूँ जिससे स्पष्ट ज्ञान होता है कि अंकुरापेण का नाम और विधि अज्ञानता के कारण भूल गई जिससे आजकल अंकुरापेंग कम को फुल्लकढ़ाई माइयां एक साधारण कुलरीति ही समफी जाती है । वास्तव में अंकुरापेंग एक शास्त्रीय कर्म है जिसको प्रत्येक सनातन धर्मावलम्बी मनुष्य का करना धर्म है, अन्तिमज्ञता के कारण इस कर्म को निरर्थक कुलरीति समफ्तकर इसको त्यागना नहीं चहिये । शारदा तिलक में लिखा है--

पात्राणि त्रिविधान्याहुरंकुरापँण कम्मीणि ।

पालिकाः (१) पञ्चमुख्यश्च (२) शरावाश्च (३) ततः क्रमात् ॥

प्रोक्रमः स्युः सर्वतन्त्रेषु हरि (१) वहा (२) शिवात्मकाः (३)॥

करे । इस विधि को सारस्वततन्त्र स्पष्ट लिखता है-

प्रोक्नेषु तेषु पात्र षु ब्रह्मविष्णुशिवान् यजेत् । इसी को सिद्धान्तरोखर में और भी स्पष्ट लिखा है---

संपू लयेत् शगवेषु रुद्रं चन्दन पुष्पकेः भ

पालिकासु तथा विष्णुं ब्रह्मार्गं घटिकासु च ॥

यः शास्त्रविधिमुत्सुज्य वर्तते कामकारतः ॥

न स सिद्धि मदाप्नोति न सुख न परांगतिम् ॥

जो शाम्रोत्त विधि छोड़कर मनमाना करन लगसा है, उसे न सिद्धि मिलती हैं न सुख मिलता है और न उत्तम गती ही मिलती है । इन पात्रों के लच्च इस श्रकार लिखे हैं—

स्थूलान्युचानि शगवाएयेव पालिका शब्देनोच्यन्ते । पालिका एव नीचाः पंच स्थिताः पश्चमुख्याः उच्यन्ते । घरावाः प्रसिद्धा एव ।

मोटे और ऊपर को मुख वाले मट्टी के प्याले अर्थात् कुझ्जे था सकोरे ही पालिक कहे जाते हैं। और नीचे मुखवाले अर्थात् बैठवें मुख वाले (पंजाबी में जिसे कुझी' कहते हैं) पांच कुझ्जे पद्धमस्य कहे जाते हैं। शराव (प्याले) तो प्रसिद्ध ही हैं। प्यालों में छेद करके सूत्र पिरो कर तणा बनाकर पूजन के विषय में और कितनी अंगुली प्रमाण होने चाहियें। इस विषय में शारदातिलक में इस प्रकार लिखा है—

एपाग्नुत्सेधतोऽन्वेयैः पोड़शद्वादशाष्टभिः । अंगुत्तैः क्रमशस्तानि शुभान्यावेष्टच तन्तुना ॥ सिद्धान्त शेखर में इस प्रकार लिखा हैं—

यथा सम्भवमानन्तु पालिकादि समाचरेत् ॥ शगवाः जलचालिताः सत्रैश्च (त्रिगुग्रातन्तुना) प्रकलय्य पंक्रिषु च ताः प्रोक्त क्रमाद्विन्यसेत् ।

अर्थात् पालिक ( कुजा ), पख्रमुख़्य ( निम्न मुख कुजा

अर्थात् कुन्नी ) त्रौर शराबों ( प्यालों ) का प्रमाण क्रमशः सोलह १६ बारह १२ त्रौर त्राठ न अंगुल होन। चाहिए, या यथासम्भव प्रमाण होना चाहिए । फिर शरावों ( चप्पनियां ) कों सिंचन करके त्रिगुण ( तीरा ) सूत्र में पिरोकर पृजनार्थ पंक्ति में रक्खे ।

इन के स्थापन करने का मण्डप इस प्रकार बनान। लिखा है। ४ पांच रेखा पूर्व से पश्चिम को खेंचे, और ११ ग्यारह रे आ दत्तिएा से उत्तर को खेंचे। इस प्रकार चालीस ४० कोष्ट हैं। जाते हैं। चारों त्रोर के कोष्टों को रङ्गों से भर दे, वाकी चार २ कोष्टों का एक २ मंडल (कोष्ट) रह जाता है। उन वीनों मंडलों में इन तोनों पात्रों को स्थापन करके उनमें वाज बो देदे, और उन पर विष्णु, ब्रह्मा और रुद्र का पूजन करे। विस्तार भय से मैं क्षोक लिख नहीं रहा।

#### हलदी कूटना, तथा कुज्जों का बन्द करना

हल्दी को पीस कर कुज्जों में डालना और कुज्जों को चप्पनियों से आटे द्वारा, बन्द करने के विषय में इस प्रकार लिखा है।

### विकीय्यानेन मन्त्रे श हरिद्राचू शीम श्रितम् । तोय प्रवर्षयचे षु सिंचेत् तोय दिंनं प्रति ॥ वस्त्र राच्छाद्य यत्नेन सुगुप्तनि च कार येत ।

प्रथम कह मन्त्र से हल्दी के चूर्ण युक्त जल से नित्य उनमें सिख्रन करे । यत्नपूर्वक ढक कर वस्त्र से आछादन करे पखाब में हल्दी डाल कर कुज्जे आटे से बन्द कर देते हैं । और तणी की प्रतिष्ठा करके खूंटी में बांध देते हैं । परन्तु पूर्व प्रान्त में तणी को लाल कपड़े से लपेट कर ही बांधते हैं ।

## चौकोन फूल और टिकड़े क्या हैं

जो ७ सात चौकोन फूल और टिकड़े कुज्जों में डास दिये जाते हैं। उनके विषय में लिखा है कि प्रतिदिन भिन्न २ देतताओं को बलीयें देवे और पूजन करे जैसा कि---

सप्तर।त्र ेषु कुर्वीत पूजनं सर्व देवताः ।

### नानोपदारबलिभिः पूजयेत परमेश्वरी ॥

सात रात्री देवताओं का पूजन करे और अनेक उपहारों से बलि देवे। आगे लिखा है कि पहली रात्री भूतों को तिल, लाजा ( कुल्लियें ) दही और सत्तुओं की बली देवे। दूसरी रात पितरों को तिल अज्ञ चावलों से। तीसरी रात यत्तों को दही सक्तृ लाजा से। चौथो रात नागों को नारयल, जल, सत्तु, पीठो से। पांचवी रात्रो ब्रह्मा को कौलडोडे और चावलों से। छटी रात शिव (शंकर भगवान्) को पूड़ों की वली देवे। सातवीं रात्री विष्णु को गुड़ो-रून (मरू डा) से वली देवे। ऊपर लिखी बलि की वस्तुओं के श्रनुसार हो नारयल के स्थान गरी छुहारा, टिकड़ों के साथ कौलडोडे, चावल, पूड़ों के स्थान सैदे की मट्टिये मरू डा श्रौर घुंगनियें बलि कर्म में दी जाती हैं।

भूतानि पितरो यत्ता नागा व्रह्मा शिवो हरिः । मप्तानामपि रात्रीणां देवताः समुदीरिताः ॥ भूतेभ्यः स्युर्लाजतिलहरिद्रादाधशक्तवः ।

विस्तार भय से प्रमाण रूप बलियों के श्लोक नहीं लिख रहा ऊपर देवतात्रों के नाम और बलियों का संकेत मात्र कर दिया है।

# कुज्जों का वामी नाम क्यों हुआ ?

आप्तबचन ( वृद्धों की बातें ) और परम्परागत कुलरीत भी निर्श्वक नही होती। सांख्यशास्त्र में तो आप्तवचन एक प्रमाण माना गया है। और इसलिये फुल्लकढ़ाई के कुल्जों को विद्वान् लोग "वामी" के कुज्जे आज तक क्यों कहते चले ऋए । इस ओर जब ध्यान करें तो शास्त्र में हमें इसका कारण स्पष्ठ प्रतीत होता है । और यद्यपि आजकब "वामी" का ऋर्थ भ्रम के कारण पंजाबी भाषा के अनुसार वा = वायु, मी = वर्षा लोग करते हैं जो असंगत है, तो मी कुज्जों को वामी कहना एक विशेष कारण है । श्चंकुरापेग प्रयोग में लिखा है कि-

ततो वामति मन्त्रे गा विष्णुविषये ६ जनम् ॥ ऋर्थात "वम्" इस बीजमन्त्र से विष्णु का पूजन करे । इस विधि के अनुसार लोग 'वम्' इस बीजमन्त्र से पूजन कराते रहे । जव तन्त्रों का ज्ञान कम हुआ और अज्ञानता से परम्परा-गत "वमीति" के स्थान में ( वकार के अकार को दीर्घ और 'ति" का लोप करके ) वामी यह उच्चारण लोगों में प्रचलित हो गया तब से लोग कुज्जों को 'वामी' कहने लग पड़े जो आज तक इस अज्ञानता के कारण कुज्जों को वामी के कुज्जे समफा जाता रहा है ।

पञ्जाब प्रान्त के ब्राह्मए और चारजाति चत्रिय ऊपर लिखा अंकुरार्पेण कर्म अर्थात् फुल्लकढ़ाई मांइयां विवाह के समय ही करते हैं परन्तु पंजाब से इतर पूर्वप्रान्त में देवकाजों के समय भी इस कर्म को करते हैं। जैसा कि ऊपर ऋोकों में लिखा है कि गर्भाधान, पुन्सवन, नामकरण को छोड़ कर अन्य कर्मों में अंकुरार्पेण कर्म करे इस वचन को चरितार्थ करते हैं।

### मांइयां

मांइयों में कन्या को एक प्रकार से सौभाग्य द्रव्यों से अलं-कृत किया जाता है। इस में उद्वर्तन ( हलदी मंजिष्ट युक्त स्निग्ध

Jin Gun Aradhak Trust

अथ० १॥७२॥ हे सब से ऊंचे स्थान में स्थित अपने आप को वश में रखने वाले जातवेदस अग्ने ! ( सूर्य ), घी और तैल का भोग लगा और यातुधानों ( रात्रुओं ) को विलाप करा अर्थात् नष्ट कर। इस मंत्र में तैल के उपयोग का लाभ लिखा है।

# त्राज्यस्य परमेष्टिञ् जातवेदस्तनूवशिन् । अग्ने तैलस्य प्राशान यातुधानान् विलापय ।।

कन्या तथा वर के मस्तक में दत्तिए त्रोर तैल लगाने से तरावट के त्रतिरिक्त शत्रू नष्ठ होने की प्रार्थना की जाती है। श्रथर्व वेद में तैल लगाने से शत्रू नष्ट होते हैं, लिखा है—

# तैल लगाना

विवाह के शुभ मुहूर्त्त में कन्या और वर को तैल, हलदी उद्वर्तनादि देश चाल के अनुसार लगाना चाहिये।

# ततो बैवाहिके शुभे महूत्तें वधूवरयोस्तैलहरिद्रा लेपनादि यथाऽचारङ्कार्यम् ।

श्राटा) तथा तैल लगाया जाता है। और एक लालरङ्ग का वस्त्र (साल्) कन्या को पहनने के लिये दिया जाता है। पारस्कर-गृह्यसूत्र के पदार्थकम में लिखा है कि----

## वटना लगाना-

उद्वर्तन के विषय में अधर्व वेद में लिखा है कि उद्वतन से पवित्रता कान्ति और शारीरिक दोष दूर होते हैं।

**54** ×

सौभाग्यवतीस्त्रियों को उद्वर्तन (वटना) लगाना अथर्व बेद में विशेष फल दायक लिखा हैं---

इमा नारीरविधवाः सुपत्नीरांजानेन

सर्पिषा सं स्पृशन्ताम् ।

### अनश्रवो अनमीवाः सुरताः आ

रोइन्तु जनयो योनिमग्रे ॥

त्र**व्वे०१**मारारणा

ये स्त्रियां जो विधवाएं नहीं हैं, उत्तम पतियों वालियां हैं, वह घी सहित उवटन के साथ ऋपने ऋाप को स्पर्श करें, ऋांसुएं न वहाती हुई, निरोग हुई, उत्तम रत्नों वाली पत्नियां घर में श्राह्द हों।

# लालरङ्ग के वस्त्र (सालू) की महत्त्वता

कन्या को माइयों में जो जालरंग का वस्त्र दिया जाता है उस लाल रंग के वस्त्र के विषय में अथर्व वेद में पापों तथा रोगों का दूर होना लिखा है—

# परि त्वा रोहितैवैग्रैदिंशियुत्वाय दण्यसि । यथा यमरया असदथो अहरितो शुवत् ॥

दीर्घायु बाला होंने के लिये तुफे हम लाजरगों से ढ़ांपते हैं जिससे कि यह पाप रहित हो और पीलेपन से रहित हो जाए ।

लालएक की महत्त्वता जानते हुए ऋषियों ने हर, एक माङ्गलिक कार्य में लालरङ्ग को उपयोग में लाया है।

### चकी में पीसना

चकीचुंग ( अथात छाज में गेहूँ और गुड़ रख कर हथ लेवों के और पुरोड़ाश के लिये आटा पोसना ) की गेहूँ को चकी में पीसने के विषय में अधर्ववेद में लिखा है कि चकी ,में पीसने से कृमि नष्ट होते हैं।

इन्द्रस्य या मही दयत् क्रिमेर्विश्वस्य तर्हणी । तया पिनष्मि सं क्रिमान् इषदा खल्वां इव ॥

त्राठ वे० २।३१:१। इन्द्र की जो बड़ी चकी है जो हर एक प्रकार के कृमि को

Ac. Gunratnasuri MS

दलने वाली है, उससे मैं कृमियों को इकहे पीस डालता हूं, जैसे चर्गों को चक्री से।

# मांइयों में मलिन तथा फटे वस्त्रों का होना ।

प्रायः सभी प्रान्तो में जहां २ मांइयों की प्रथा है, वहां २ वर कुन्या के वस्त्र मलिन तथा फटे हुए होते हैं। इसका कारण यह है कि विवाह से पूर्व ही अच्छे वस्त्रों से कान्ति के बड़ जाने पर दृष्टिदोष हो जाने का भय होता है। त्रौर दृष्ठिदोष हो जाने से बीमार हो जाने का भी भय रहता है। इस भय को दूर करने के लिए माइयों में मलिन और फटे हुए वस्त्र हाते हैं। वैदिक समय में भी ऋषियों की यही धारणा और मर्यादा थी। ऋग्वेद में सूर्या के विवाह के वर्णन में सूर्या की मूर्ति कैसी थी इस विषय में लिखा है कि सूर्या के वस्त्र फटे हुए थे—

## आशसनं विशसनं मधो अधिविकतैनम् ।

## सूर्ययाः पश्यरूपाणि तानिब्रह्मा तु शुन्धति ॥

ऋग्वेत मं० १० सू० ५४ मं० २४ ॥ सूर्या की मूर्त्ति कैसी है ? देखो ! इसका बस्न कहीं प्रथम फटा है । कहीं बीच में फटा हैं । और कहीं चारों ओर फटा है । जो ब्रह्मा हैं, वही इसका संशोधन करते हैं ॥ इस बैदिक स'स्कृति को चत्रिय आज तक निभाते चले आ रहे हैं। मगर आगे बैदेशिकस'स्कृति के प्रभाव से प्रभावित हुए २ स्त्री पुरुष अपनी संस्कृति को खो रहे हैं। जिस संस्कृति में कई गुएा हैं उसको तो छोड़ रहे हैं, और जिसमें बाहरी दिखाव और भीतरी दोष हैं, उस संस्कृति को प्रहर्ण कर रहे हैं। यह कलियुग के प्रभाव का फल समफना चाहिये।

## शान्तिकर्म-तथा ग्रहों का प्रमाव

मांइयों के वाद शान्ति करना लिखा है। क्योंकि प्रहों का प्रत्येक मनुष्य पर प्रभाव पड़ता है, और उस प्रमाव के कारण मनुष्य सुखी और दुःखी होता है। विवाह के समय प्रतिकूल प्रहों को तो विशेष रूप से ही शान्ति करनो चाहिये, मगर वैसे भी प्रहों का प्रसन्नार्थ पूजन करना लाभदायक ही है। विवाह होने पर, स्त्री पुरुष के सम्बन्ध से दोनों के प्रहों का परस्पर एक विशेष प्रभाव पड़ता है जो एक दूसरे को दुःखी या सुखी बनाने में कारण होता है। ज्योतिषशास्त्र में पुरुष की कुण्डली से स्त्री का और खी की कुण्डली से पुरुष का सब वृत्तान्त कहना फलित-ज्योतिष में लिखा है। बुरे प्रहों का फल शान्ति (उपाय) करने से दूर हो जाता है, यह भी लिखा है। अनुमव में भी देखा गया है, कि परस्पर प्रहों का प्रभाव भी पड़ता है, और उपाय करने से

दुष्ट प्रभाव दूर भो हो जाता है। यह बात मानवसृष्टि ही में नहीं यह सृष्टि के प्रत्येक वस्तु में पाई जाती है। जैसे अग्नि के पास जल रखने या अगिन जल का सम्बन्ध करने से एक विशेष प्रभाव होता है। उस प्रभाव के कारण या तो जल सूख जाता है या अग्नि बुफ जाती है। यह तो दोंनों के मेल से बुरे प्रभाव का फज है। यदि इस ऋगिन ऋौर जल के सम्बन्ध को उपाय या शम्ति करके किया जाए, अर्थात् इन दोनों का विज्ञान द्वारा ठाक विधि से सम्वन्ध किया जाए, तो यही ऋग्नि और जल श्रञ्जन के रूप में शक्ति द्वारा रेल खेंचते हुए सुखदाई हो जाते हैं । श्रौर चूल्हे पर पात्र में रक्खे हुए छन्न पकाकर चुधा शान्त करके सुख देते हैं। वस इसी प्रकार संसार की सब वस्तुएं एक दूसरे के मेल से विशेष प्रभाव उत्पन्न करती हैं। विज्ञान ( सांईस् ) का आधार इसी सिद्धान्त पर है। तन्त्रशास्त्र भी इसी सिद्धान्त को लेकर एक दूसरी वस्तु का ऋर्थात् सृष्टि के पांच तत्वों ( पृथिवी जल तेज-वायु त्र्याकाश ) को भिन्न २ प्रकार से सम्बन्ध करके उसमें आत्म शक्ति सञ्चारित कर अनेक प्रकार के चमत्कार दिखाता है। जैसे सृष्टि की प्रत्येक वस्तु का परस्पर विशेष प्रमाव होता है, वैसे ही प्रहों का सृष्टि की प्रत्येक वस्तु पर प्रभाव होता है । सूर्य के प्रमाव से गरमी सरदी का होना ऋतुओं का वनना, अन्नादि

<u>८</u>६

वद्धचायुः तुष्टिकामो वा तथैवाभिचरन्पुनः ॥ Ac. Gun आर्थात्ता कर्म की सिद्धि श्री की प्राप्ति आयुत इद्धि और पुष्टि st

श्रीकामः शान्तिकामो वा यह यज्ञ' समाचरेत् ।

अ० वे० १६। १०। १०॥ शान्त हों हमारे लिये प्रह चन्द्रमा सम्बन्धि शान्त हों आदित्य ( सूर्य ) राहु के साथ, शान्त हो हमारे लिये धूम केतु वाला मृत्यु, शान्त हो तीब्र तेज वाले रुद्र। वैशम्पायन जी कहते हैं---

शंनो मृत्युधू मकेतु शं रुद्रास्तिग्मतेजसः ॥

श नो त्रहाश्चान्द्रमसाः शमादित्यश्च राहुगा।

का पकना प्रत्यत देखा जाता है । चन्द्रमा से समुद्र में ज़वार, भाटा देखने में आता है। इसी प्रकार अन्य प्रहों का प्रभाव भी होता हैं। सूर्य की गरमी को दूर करने के लिये जैसे छाता (उयाय) किया जाता है। ऋौर सरदी में गरम वस्न पहने जाते हैं। इसी प्रकार प्रहों का दुष्ट फल उपाय करने से द्र होता है। स्त्री पुरुष के सम्बन्ध से जो बुरा प्रभाव पड़ना होता है उसको प्रहों की शान्ति करके दूर करना शास्र तथा बेदों में लिखा है-प्रहों की शान्ति के लिये ऋथववेद में लिखा है फि—

श्रव स्वर्ण के स्थान में खाली मंगलसूत्र ( मौली ) ही बांध

श्वर्थ-सुन्दर मन वाले दत्तवंशोत्पन्न जिस स्वर्ण को बहुत सेना वाले राजा के निसित्त बान्धते थे। उस स्वर्ण को सौ वर्ष जीने के लिये श्रपने शरीर में बांधता हूं, जिससे दीर्घजीवी होकर बद्धावस्था को पहुंचूं।

युष्माझरदष्ठिर्पथासम् ॥ यजुर्वेद ऋ० ३४ मं० ४२ ॥

# शतानीकाय सुमनस्यमानाः । त-म त्रावध्नामिशतशारदाया-

यदावध्नन् दात्तायणा हिरएयणं

प्रहयाग में रत्ताबन्धन किया जाता है। इसी रत्ताबन्धन को पंजाबी में 'गाना' कहा जाता है। वैदिक समय में रत्ताबन्धन में स्वर्ण भी बांधा जाता था। जैसा कि यजुर्वेद में लिखा है—

### गाना बान्धना

की कामना वाले को पहले गरापति पूजन करके प्रहयाग करना चाहिये। जपर के प्रमार्गों से प्रहयाग करना सिद्ध होता है।

### अथर्व०३।२२।१॥

# विश्वदेवा अदितिः सजोषाः ॥

# तत्संचे समदुर्मह्यमेतद्

# आदित्या यत्तन्वः संबभूव ।

### हस्तिवर्चसं प्रथतां बृहद्यशो

शान्ति कर्म में हवन करने के बाद कन्या को हाथी दांत का चूड़ा हाथों में पहनाया जाता है, जो कि लालरंग का होता है । अधर्ववेद में वर्चस ( तेज ) प्राप्त करने के लिये हाथी दांत की मणि बनाकर पहनना लिखा है । जो अब चूड़े के स्वरूप में नजर आती है । मणि को बांध कर अधर्ववेद में तीसरे कार्एड के बाइसवें सूक्त का पाठ करना जिखा है । मैं सारा सूक्त तो विस्तार भय से नहीं लिखता प्रमाण रूप एक मन्त्र लिख देता हूँ-

# हाथी दान्त का करभूपण ( चुड़ा ) पहनना

षिया जाता है। पामीए लोग रत्ताबन्धन के साथ कोई २ स्वर्श श्रौर प्रायः सभी चांदी बांधते हैं। रत्ताबन्धन का श्रर्थ ही स्पष्ट बता देता है कि बर कन्या की रत्ता के लिये ही रत्ताबन्धन किया जाता है। हाथी का वर्चस् ( तेज, जो दांत के रूप में है ) बड़ा यशवाला है, वह स्वयं फैले । जो ऋदिति से वर्चस् उत्पन्न हुआ है उस वर्चस को सबने मुभे दिया है । सव देवताओं ने तथा श्रानन्द मनाती हुई ऋदिति ने भी मुभे वर्चस् के लिये दिया है । इस मंत्र से सिद्ध होता है कि हाथी दांत के धारण से तेज श्रीर सौभाग्य प्राप्त होता है

# चूड़ा लाल क्यों होता हैं ?

क्योंकि हाथी दांत सफेद होता है, इसलिये लाख चढ़ा कर सफेदो को लाल कर दिया जाता है। कि जिससे लालरंग के गुरा भी प्राप्त हो जाएं। लालरंग से हृदय की जलन और हृदय रोग दूर होते हैं तथा पारुडूरोग दूर होता है। यह अथव वेद में लालरंग के गुर्गों के विषय में लिखा है=

# अनुद्धर्यमुदयतां हृद् द्योतो हरिमा च ते । गो रोहितस्य वर्णेन तेन त्वा परिदध्मसि ॥

त्रथवे० १। २२। १॥ तेरे हृदक की जलन और पारडूरोग सूर्य की ओर चढ़ें। लाल बैल के रंग के समान लालरंग से हम तुफे ढ़ांप देते हैं। इस मन्त्र से यह सिद्ध होता है, कि जो स्त्रियों में स्वाभाविक हृदय जलन मनुष्यों से अधिक होनी है, उस जलन को यह लालरंग हाथीदात पर चढ़ाया हुआ शान्त करता है। और पारुद्दरोग (जिसमें सब कुछ पीला नजर आता है अर्थात् 'परनेह') दूर करता है। विज्ञान द्वारा भी प्रतीत होता है कि हाथों पर पहने हुए लालचूड़े की सूर्य किरणों से उत्पन्न हुई फलक मुख पर पड़ने से तेज देता है।

वैद्यक में भी प्रायः स्त्री सन्बन्धी रोगों में हाथीदांत का चूर्ण सेवन कराया जाता है। यहां तक की स्त्रियों के बन्ध्यापन कों भी हीश्री दांत का चूर्ण विधिपूर्वक सेवन करने से दूर करता है।

### कलीरे बांधने

वैदिक काल में जहां स्वर्णादि घातुओं के भी भूषण पहने जाते थे वहां सीप और कौड़ियों के भूषण बना कर हाथों में बांधे जाते थे। उस संस्कृति की चाद आज कलीरा है। जिसमें आज तक यह परिवर्तन हो चुके हैं। कौड़ियों के गुच्छों के नीचें जो सीप बांधा जाता था, उसके स्थान में खोपा बंधने लगा है। इसके स्थान पर चांदी और स्वर्ण के भी बनने लग मये हैं। वैद्यकशास्त्र में सीप और कौड़ियों को औषधि में बहुत उपयोगी माना है। पुराणों में तो कलीरों का वर्णन रुकमणी और सोता जी के विवाह प्रकरण में तो आता हो है । अथवे बेद में भो इलका वर्ण न है जैसे कि---

स्तोमा आसन् प्रतिधियः कुरीरं छन्द ओपशः ।

स्र्याया अश्विना वराग्निरासीत् पुरोगवः ।

अथर्व० १४।१। = ॥

(सूर्या के विवाह में) स्तोत्र ओढ़ने वने, छन्द कलीरे और चौक बने, दोनों अश्वि सूर्या के वरने वाले (वराती) बने और आगे चलने वाला अग्निथा।

इस मन्त्र में सूर्या के विवाह का रूपक बांधा है। और छन्दों को कलीरे बताया है।

#### मएडल

विवाह छदि कमें में जहां प्रहयाग किया जाता है वहां पर जो महों की बलियें दी जाती हैं और झंकुरार्पण कर्म का जो बलिकर्म छड़ है, उसी बलिकर्म को मंडल के ऊपर करने से इस कर्म को मंडल कहा जाता है। प्रहों और देवतओं की बलियों को मंडल इस लिये कहा जाता है कि जो प्रह स्थापन किये जाते हैं वह सभी तिलक नामक मडल में किये

जाते हैं बलियें क्योंकि मंडल में ही रक्की जाती हैं इस लिये बलिकर्म को मंडल कहा जाता है। कात्यायन जी न लिखा है-

विवाहादौ लिखेन्नित्यं तिलकं नाममएडलम् ।

वतोपनपयने चूड़े यत्र शान्ति रुदाहता ।

अर्थात् विवाह आदि तथा शान्ति कर्मों में तिलक नामक मंडल को लिखे । तिलक नाम मंडल में बलियें करने के कारण बलि कर्म को भी मंडल ही समफा गया है । दूसरे बलि की वस्तुओं के चारों ओर जल धारा जो माता द्वारा कराई जाती है उसको भी मंडल ही कहा जाता है । शास्तों में मंडल का विधान इस प्रकार है—

त्रादित्या वसवो रुद्रा ब्रह्माचैव पितामहः ।

मगडले तृपजीवन्ति तस्मात्कुर्वीतमग्रहलम् ॥

श्रादित्य भगवान् आठ वसु ग्यारह रुद्र और ब्रह्मा यह म'डल में स्थित होते हैं। इस लिये म'डल करना चाहिये। म'डल न कने में दोष होता हैं यथा

यातुधानाः पिशाचाश्च क्रूराश्च व तु राच्चसाः । इरन्ति रसमन्नं च मगडन्नेन विवर्जितम् । यातुधान पिशाच करू और राचस अन्न के रस को हर लेते हैं। जहां पर मंडल न किया हो। इस लिये देवताओं की बलियों के चारों ओर जल से मंडल किया जाता है जिस से देवताओं की बलियों का रस राच्तसादि न प्रहण कर सकें क्योंकि बलिकर्म में मंडल करना मुख्य कर्म होता है इस लिये बलिकर्म मंडल नाम से प्रचलित हो गया है।

# मंडल में सालू फैलाना

मंडल करने के समय जो वर कन्या के ऊपर लालवस्त्र (साल् ) फैलाया जाता है। वह भी विशेष महत्त्व रखता है। इसीलिये राजा और महापुरुषों के सिंहासन के ऊपर वैतानिक (चंदोया) फलाया जाता है, यहां तक कि महल के बाहर भी राजाओं और महा-पुरुषों के ऊपर छत्र फैला रहता है। अथर्ववेद में स्पष्ट लिखा है—

# येन देवं सवितारं परिदेवा अधारयन् । तेनेमं न्नह्मग्रास्पते परि राष्ट्राय धत्तन ॥ अथर्व० १६ । २४ । १ ।

जिस वस्त्र से देवताओं ने देवसविता को ढांपा उससे हे ब्रह्मग्रस्पते । इस पुरुष को राष्ट्र के लिये ढांपो । इस मन्त्र से सिद्ध होता है कि वर कन्या को वस्त्र से ढांपना ठीक ही है। वस्त्र से ढांप कर और बलिद्रव्यों को हाथ लगवा कर वस्त्र में भी डालते हैं, और प्रहों पर भी रखते हैं। और बाद में वस्त्र इकट्ठा करके कन्या या वर की फोली में डाल देते हैं। यह बलियें पश्चात गौ को खिला दी जाती हैं।

मण्डल के सम्बन्ध में प्रहों के निमित्त ब्राह्मण भोजन भी कराया जाता है। ब्राह्मण भोजन न कराना हो तो इस के स्थान में पक्वान्न की पत्तलें (पांच २ लुच्चियें दो २ कचौड़ियें तथा हलुवा) और दन्तिए प्रहों के निमित्त संकल्प कराकर ब्राह्मणों को दे दी जाती है।

इन वैवाहिककर्मों को वैदिक होंने के कारण सभी को अद्धा पूर्वक अवश्य करना चाहिये । जिससे शास्त्रोक्त शुभफल प्राप्त हो सके।

# ५—प्रथा कवारधोती

यह प्रथा प्रहशान्ति के बाद होती है। इस में कन्या पत्तीय पुरोहित जी वरके घर से निम्नलिखित सामान ला कर कन्या को कौतुकागार ( छत्रनियां ) में बिठा कर सौभाग्य द्रव्यों से शकुन करा देते हैं। सामान यह है—

(१) एक लाल किनारे की धोती । (२) सवा सेर चावल

S Gunratnasuri MS

(३) दाई पात्रो खांड । (४) सवा सेर मैंहदी । (४) छपा हुआ कनेर (१ गरी गोला २ अमलतास फल ३ सुपारी ४ बादाम ४ छहारा ६ अखरोट ७ वीचकड़ा, इन सातों को छापागर से गरीगोला स्वर्धारंग वर्क से और अन्य सब वस्तुओं को चान्दीरंग के वर्क से छपवा लिया जाता है और जिन में छापागर छेद भी मौली पिरोने के लिये कर देता है) (६) सात सरोच (१ इला-यची २ लौंग ३ केसर ४ नख ४ तज ६ जलवित्री ७ जायफल ) (७) एक गरीगीला २८ छहारे २ खोषे (४ गरीगोले के दोनों हिस्से ) ( ५ ) सात अट्टे मौली के । ( ६ ) १ नत्थ-धागा-पट्टी ( जो पाओं की अंगुलियों में पहनने बाली 'सुत्त" की शकल सी होती है) मगर आजकल इसके स्थान में मुन्दरी ही मेज दी जाती है। कई लोग सूतड़ा, और निच्छनी ( सोने की चौंकी चेन में लगी हुई ) या चेन भेज देते है । ऊपर लिखी सात वस्तुओं को लाल कनारे की धोती में सात स्थानों में गांठ देकर बांध दिया जाता है, त्रीर जेवर किसी डिविया में रख कर पुरोहित जी को गांठों वाली भोवी सहित दे दिया जाता है, जिस को पुरोहित जी जल पूरितकलश के मेल दारा शकुन करते हुए श्रौर कन्यागृह की देहली में तेल गिरवाकर कन्या गृह में ले जाते हैं,

(कवारधोती में वंधी वस्तुओं का उपयोग)

ुं पुरोहित जी कन्या को कौतुकामार में बिठा कर धोती में

वैधी वस्तुत्रों को भिन्न २ पात्रों से रख लेते हैं। और धोती किनारे पर मैंहदी का स्वस्तिक ( गऐरा ) जना कर लङ्का सर पर रख देते हैं। ' वास्तव में यह धोती कम्या को पहिनानी चाहिये) श्रीर जेवर कन्या को पहना दिया जाता है। इसके बाद सात छुहारे एक खोपा छाज में रखा जाता है। सात छुहारे एक खोपा और दत्तिणा तथा चावल, खांड, मैंहदी, और मौली कन्या से सौभाग्यबृद्धि के लिये गौरीदेवी के निमित्त संकल्प कराली जाती है। एक जुट्ट १४ छुहारे भोली में डाल दिये जाते हैं। मैंहदी भीगो कर सात बार कन्या के हाथ में लगा कर पुरोहित जी धोती में पोंछ देते हैं। बाकी सब वस्तुए कन्या की माता को दे देते हैं। जिन में से माता चावल पका कर कन्या को खाएड मिलाकर खिला देती है। क्योंकि विवाह के पूर्व ' सात्विक भोजन करना लिखा है, इसलिये चावल खिलाए जाते हैं। इसके वाद कन्या के हाथ पाओं में मैंहदी लगाई जाती है। इस कर्म को 'कवारधोती' कहा जाता है।। ( वेदी में विठाने के समय कन्या के गले में कनेर डाला जाता है, श्रौर मौली प्रथा बंधन तथा सिर गूंथने के काम में आती है)।

## इस प्रथा का नाम कबारधोती क्यों हुआ ?

यह 'कवारधोती' पूर्व समय में आज कल की धोती के समानरूप नहीं होती थी। यह एक ही लम्बावस्त्र होता था और जिसको 'श्रहत वस्त्र' (जिस वस्त्र को काट कर को टुकड़े न किया हो ) या कुमारी का वस्त्र कहा जाता था। इस का लज्ञ ख कारवंग जी ने इस प्रकार किया है—

अहतं यन्त्रनिमु कं वासः प्रोकं स्वयम्भुवा ।

शस्तन्तन्मङ्गले नूनन्तावत्काल न सर्वदा ॥

अर्थात् यन्त्र ( खड्डी ) से बन कर निकला हुआ एक ही यस्त्र 'अहतवस्त्र होता है' और यह मंगल के समय ही धारण किया हुआ शुभ होता है। यह 'अहत वस्त्र' कौतुकागार में कन्या को पहनने के लिये पति भेजता था। पूर्व छननियों की प्रथा में कौतुकागार के वर्णन में लिखा है कि कन्या एक वस्त्र पहन कर सहेलियों के साथ गौरीदेवी का पूजन करे जैसे कि—

एक वस्त्रा च सुमनाः संयम्याली समन्विता । इत्यादि

यही एक बस्त्र जो कन्या को भेजा जाता था उस को पूर्व समय में 'अहतवस्त्र' या 'कुमास्कि।वस्त्र' कहा जाता था। आज कल भी गात्रों में तथा बुंजाही जाति में कई लोग धोती के स्थान में एक मलमल का या खदर का सफेद वस्त्र सात गज या सात हाथ भेजते हैं समयानुसार जब वस्त्र के स्थान में धोती भेजने लगे, तब से पञ्जाबो भाषानुसार कुमादिका का मायवाचक शब्द कवारी श्रीर वस्त्र के स्थान में धोती होने के कारण 'कवारी की धोती' इस शब्द का समास करके 'कवारधोती' नाम प्रचलित हो गया है। कई लोग कवारधोतों का पञ्जाबी भाषानुसार कवार का श्रसभ्य ऋर्थ करते हुए श्रसभ्य भाव प्रकट करते हैं। जो केवल भ्रम मात्र ही है।

पारकरगृहासूत्र में इस धोती रूप बस्त्र को 'अहतवस्त्र' ही कहा है और साथ लिखा है कि अहतवस्त्र को पहन कर घर के अन्दर सौभाग्य प्राप्ति के लिये गौरीदेवी का कन्या पूजन करे जैसे कि—

अथ कन्या स्नाता परिहिताहतवम्त्रा गृहन्ताः---

सोमाग्यादि कामनया भौगी पूजयित्वा तत्रीव गौरी ध्वात्वा तिष्टेत् । पारस्कर गृ०सू० पदार्थकमे ।

श्रर्थात कन्या स्नान करके अहतवस्त्र को धारण कर घर के अंदर सोभाग्यादि की इच्छा करती हुई गौरी देवी का पूजन करके वहीं पर अर्थात् कौतुकागार में गौरीदेवी का ध्यान करती हुई बैठे।।

इस बचन के अनुसार ऋहतवस्त्र (धोती) पहना कर पूर्व स्थापित गौरीदेवी का कौतुकागार में पूजन कर नैवेद्यस्प में छुहारे, खोषा, चावल, खांड आदि संकल्प कराए जाते हैं। जो पुरोहित ले लेता है। पूर्व समय में चावला पका कर गौरी का पायस (तस्मै) नैवेद्य रक्खा जाता था और प्रसाद रूप में लड़की को खिलाया जाता था। पूर्व प्रान्त में अव भी लड़के वाले 'रसो' वना कर लाते हैं (जिसमें लुच्चियां, तरमै, पुरीयां और सबजी होती है ) गौरजा (गौरीदेवी) को भोग लगा कर लड़की को खिलाते हैं।

अहतवस्त्र पतिकुल का क्यों होता है, पिता का ही क्यों नहीं पहना दिया जाता ! इस विषय में ऋग्वेद में सूर्या के विवाह वर्षान में लिखा है कि, वधू के लिये वस्त्र पति देता है, और उसे दूसरा कोई नहीं छोन सकता जैसे कि---

ये वध्वश्चन्द्रं वहतुं यच्मा यन्ति जनादनु )

पुनस्तान्यज्ञिया देवा नयन्तु यत आगताः ॥

ऋग्वेद् १८१८४।३१॥

जो लोग वर से वधू को मिले आह्वादजनक वस्त्र लेने को आए थे उन्हें यज्ञभागमाही देवता उनके स्थान पर लौटा दें वा विफल प्रयास करदें। इस मन्त्र से सिद्ध होता है कि वस्त्र पतिकुलका ही होना चाहिये और इसी प्रमाण के अनुसार विवाह के बाद भी कबार धोती को दहेज के साथ वर को ही दे दी जाती है। वैदिक समय में भी ऋषियों की यही धारणा थी<sup>3</sup>। और जिस संस्कृति को आज भी चारजाति इत्रिय और ब्राह्मण तथा अन्य लोग भी अपनाते चले आए हैं

### कनेर क्या हैं ?

202

पूर्व लिख दिया है कि कनेर में सात बस्तुएं गरीगोला श्रादि होती हैं, जिनको स्वर्ग्य तथा चांदी के वर्क चिपकाए होते हैं श्रौर उनमें छेदकर मौली में पिरो वेदी में बिठाने के समय कन्या के गले में उदर (पेट) तक या घुटनों तक लम्बा हार बना कर पहना दिया जाता है। इसा को कनेर कहा जाता है।

### कनेर का वेद और सत्रगन्धों से सम्बन्ध

कनेर वनस्पतियों द्वारा बनाया जाता है और उन पर सुनेहरा और सफेद रंग चढ़ा कर गले में पहनाया जाता है। इस के धारण करने का फल और कारण अर्थववेद में इस प्रकार लिखा है कि-वरण नामक मणा जो वनस्पतियों से बनी होती है, उस को धारण करने से यश, बल,सामर्थ्य बढ़ता है, और शत्र, नाश तथा दुःखों का परिहार आदि अनेक फल प्राप्त होते हैं। इस मणी के विनियोग में लिखा है कि "अभया महाशान्ति" में इस वरण मणि को अभिमन्त्रित कर बाधने से ऊपर लिखे फज प्राप्त होते हैं। अथर्ववेद दशमकाण्ड के तीसरे सूक्त में वरणमणि के विषय में लिखा है। सारे सूक्त को न लिखकर कुछ मंत्र लिख देता हूँ। यथा-

Jin Gun Aradhak Trust

Ac. Gunratnasuri MS

## श्रयं मशिर्वर गो विश्वमेषतः

### सहस्राचो हरितो हिग्गयः।

### म ते शत्र, नधरान् पादयाति पूर्व-

### स्तान् दुभ्नुहि ये त्वा द्विषनि ॥

अध्र २० १० २१ २। २।

यह वरण मणि, सब का औषध सहस्रों नेत्रीं वाला, पीला सुनैहरी, वह तेरे रात्रुओं को नीचे गिराएगा, आगे हुआ, उनको मारेगा, जो मुफसे द्वेव करते हैं।

इस मंत्र से वरणमणि का सुमैहरा रंग और औषधियों से बनाना पाया जाता है जैसा कि कनेर को अब भी विशेष औषधियों से बनाकर सुनैहरी बर्क लगवा लेते हैं। इसके आगे वरणमणि का वनस्पति देवता और यद्मा (तपेदिक) को दूर करना लिखा है—

वग्गो बाग्याता अयं देवो बनस्पतिः।

यत्त्मो पो अस्मिन्नाविष्टम्तग्रुदेवा अवविरन् ॥ अथर्वठ १०।३।४।

यह वनस्पति देवता 'वरण' यत्त्मा को, रोकेगा जो इसमें ऋाविष्ट हुत्रा है, ऋौर उसको देवताओं ने भी रोक दिया है।

मैं अधिक सन्त्र स लिखता हुआ इस सन्झों से यह ही सिद्ध करना चाहता हूँ कि वैदिक समय में जो मलियें पहनी लिखा है कि-

ऊपर के बाक्य से स्पष्ठ है कि कनेर कन्या के गले में श्रवश्य वांधना चाहिये। ऊपर लिखे सूत्र में 'नीललोहितं भवति'

अर्थ-इसके बाद "नील लोहित भवति" इस मन्त्र से ऊन या अलसी के बने धागे में कहीं लाल कहीं श्वेत गांठ दी हुई तीन मणियें कन्या के गले में भाई; चाचा या कोई जाती का पुरुष वान्धे। कई आचार्य कहते हैं कि धागा घुटमों तक सम्बा होना चाहिये।

कतंव्यः---साख्यायन गृह्यसग्रहे---

मन्त्रेग उग्गीमयमतसीमयं वा कचिद्रक कचिच्छुक्नं प्रथितमर्गित्रयं ीवास्त्रक कन्याया ज्ञातयो आतुणितृव्यादयो ग्रीवायां बधनन्ति । अपरे व्याचत्तते--- आजान्तूलम्बी--

ततो "नीजलोहतं भवति" इत्यनेन

में होकर अब तक भी धारए की जाती हैं। हां इन विषयों पर अन्वेषन न होने के कारण यह सब विधियें निरर्थक समभी जाती हैं। मेरा यह पूर्ण विश्वास है कि बाह्यण श्रौर चत्रियों में जो भी प्रथाएं है। वह वैदिक और शास्त्रीय सिद्धान्तों के अनुसार हैं। इसी कनेर के विषय में सांख्यायन गृह्यसंप्रह के विवाह प्रकरण में

१०३

जाती थीं,बही समयान्तर के कारण कुछ रूपान्तर और नामान्तर

मंत्र से यह भाव प्रकट होता है कि कनेर के घारण करने 'से कृत्या दूर होती है । श्रौर वधू का कुटुम्ब बढ़ता है श्रौर पति कुटुम्बरूपी बन्यन में बन्धता है । यथा---

नील लोहितं भवति कृत्या सक्तिव्यंज्यते ।

एधन्ते अस्या ज्ञातयः पतिर्बन्धेषु बध्यते । अथर्व० १४११२६॥

अर्थ--नीला लाल होता है, चिमटने वाली कृत्या धकेल दी जाती हैं इस वधू के झाती बड़ते हैं पति बन्धनों में बांधा जाता है।

हां उपर लिखे प्रमाण में और आज कल प्रचलित प्रथा में दो बातों में भेद है। एक तो मणियों का तीन होना, और दूसरे मणि को कन्या के भाई,चाचा या सम्बंधी द्वारा बांध जाना। कनेर में आजकल सात वस्तुएं होती हैं, और पति द्वारा बन्धाया जाता है, इसका कारण अधिक समय है। या किसी आचार्य का मत भी हो सकता है। वैद्यक दृष्टि से भी यदि देखा जाए तो कनेर की प्रत्येक वस्तुओं में विशेष २ गुए हैं भृगु जी ने नालिकेर आदि फलों को विवाह में मंगलदायक माना है जैसे कि---

नालिकेरफलंचैव तदन्तर्भच्यमप्युत । खाजूरादिफलं राजान् विवाहे मंगलप्रदम् ॥ त्र नारयत् का फूल और उसके अन्दर की गिरी तथा सजूर आदि (बादाम, अखरोट, अमलतास, सुपारी, बीचकड़ा) चिवाह में हे राजन मंगल दायक हैं।

### सात सगोच की उपयोगिता

पूर्व लिखी सात औषधियें "सात सरोघ" के नाम से कही जाती है। जिनका वर्गन शाङ्ग धरसंहिता में आया है। वैसे यह शास्त्रों ने विवाह में मांगलिक द्रव्य माने हैं। इन को घिस कर कन्या के मस्तक पर लगाया जाता है। जिसको पंजाब में स्त्रिये 'पील लगाना' कहती हैं। यह मस्तक पर और आंखों के नीचे भी लगाया जाता है। इस में जो वस्तुएं हैं वह कन्या के शारीरिक तथा हृदय होग को दूर करने में बहुत उपयोगी हैं। कन्या को पति दर्शन की उत्करठा हृदय में ताप और मूर्छा तुक भी कर जनती है। और काम बेगादि से सस्तक में पीड़ा तथा, शरीर अस्वस्थ हो जाना असम्भव नहीं। इसी लिये इन औषुक धियों को भिसलकर लेप कराया जाता है इन के गुण शालवाझ कृतनिघर्ण्ड के कुपूर्शाद्द वर्ग में इस प्रकार लिखे हैं। 🖙 🕬 🕬 🛫 (१) जावित्रीं च कफ, ज्यांसी वंसन, आस, कमि, विष नाशक और रुचिकर हैं। (२) जायफलझगर्म, रोचक, आग्निन

हीपक और कान्ति को उज्वल करने वाला, वमन तथा हृदय रोग को दूर करता है। (३) इलायची = वस्तिरोग नाशक और मुख की दुर्गन्ध को दूर करती है। (४) केसर = मस्तक पीड़ा को दूर करने वाला तथा स्ठूरती आदि को उत्पन्न करता है। (४) नख = मुख की दुर्गन्ध और काम ज्वर को नाश करता है, तथा वर्ए उज्वल कस्ता है। (६) लोंग = रुचिकारी, कफ नाशक और वात नाशक है। (७) तज्ज(तगर) = मस्तक रोग, रुधिरविकार, और मय तथा हृदयरोग को दूर करता है।

यह सात सरोच श्रौषध होते हुए भी विवाह में वर पद् से ला कर शकुन इस लिये किया जाता है कि---पति दर्शन की उत्कण्ठा से खियों में कामजन्य तापादि दोष होना असम्भव नहीं । यदि कोई तापादि हो जाए तो पिता को उपचार न करना पड़े । इस बात को विचार कर ही पूर्जी ने यह "सात सरोच" वर कुल से लाकर कन्या के मस्तक पर लेप करना एक राकुन मान लिया मालूम होता है । दूसरे यह सौभाग्य ट्रव्य होने के कारण मंगल देने वाले हैं । सात सरोच और कनेर में जो सात २ बस्तुए होती हैं । वह भी एक विशेषमहत्व को प्रकाश करती हैं । ऋग्वेद में मरुतों के सात प्रकार के आयुध, आभूषण और दीप्तियों का वर्शन है जैसे---

## सप्तानां सप्त ऋषटयः सध्तयुत्माम्येयाम् ।

200

### सप्तो श्रियो थिरे ॥

॥म मं० २म सू० ४ मं० इन्द्र के द्रांशरूप सात मरुतों के सात प्रकार के आयुध, आभरण और दीप्तियां हैं। इसी प्रकार घट० बे०६ मं०६६सू० ६ मन्त्र में सात नदियों का वर्शन है। और मं० ९ सूक्त१६४ मन्त्र २-३ में सूर्य के सात घोड़ों या सात चकों का वर्णन है यजुर्वेद के ३४ वें अध्याय के ४४ मंत्र में सात चर्षि और सात जलों (समुद्रों) का वर्णन है। क्योंकि ईश्वरीय मकृति में सात संख्या विशेष स्थान रखती है इस कारण मनुष्य भी इसी संस्था को विशेष अपनाता है )

### मेंहदी लगाना

मैंहदी हाथ पाओं में लगाने से दाह को दूर करती है। यह सब वस्तुए विवाह से पूर्व ही उपयोग में इसलिये लाई जाती है, कि जिस कम्या को मस्तक पीड़ा, ऋतुनिरोध, मोह, हाथ पाओं में दाह तथा काम ज्वरादि दोष न हो सकें। शोक है कि अब लोग इन वस्तुओं को केवल शकुन ही सममते हैं। और

श्रथवे ७१२८१॥ मनु से उत्पन्न हुए मेरे वस्त्र से तुफे वांधती हूँ, जिस •से कि तू केवल मेरा हो दूसरियों का नाम भी न ले। इस से सिद्ध होता है, कि मंथोबन्धन से प्रेमबन्धन टढ़ होता है। इस वेद वाक्य को स्मर्ग करते हुए, ऋषिसंतान हिन्दू प्रेम बन्धन को टढ़ करने के लिये मंथिवन्धन आज तक भी करते चले आ रहे हैं।

अभित्वा मनुजातेन दधामि मम वासंसा । यथासी मम केवलो नान्यामी कीर्तंयाश्चन ॥

मौली-एक लालरंग का मांगलिक सूत्र है। इसको कवार धोती में इस लिये भेजा जाता है, कि कन्या के बाल इस मौली से ग्रंथे जाए और वेशी (गुत्त) में भी लगाई जाए। जो सौमाग्य का चिह्न प्रकट करती है। दूसरे वर का कन्या से प्र'थीबन्धन भी इस मौली के ही साथ किया जाता है। प्र'थीबन्धन से प्रेम-बन्धन टढ़ होता है अर्थव वेद में लिखा है-

# (मौली चौर भूषणों का उपयोग)

यथाविधि उपसोग में नहीं लाते । यदि लानें तो आशा है कि स्त्रियों को वह कष्ट न फेलने पड़े जो आज कन कइयों को फेलने पड़ते हैं।

ं १०म

Ac. Gunratnasuri MS



# जाति भूषण श्री दुर्गादास जी महिरा उर्फ (प्रसिद्ध) लाली शाह

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

# जाति भूषग श्री दुर्गादास जी मिहिरा उर्फ (प्रसिद्ध ) लाली शाह प्रैजिडैंगट ''त्रमृतसर पीसगुड्स ऐसोसियेशन''

### ञ्रमृतसर ।

आप ने अपने पूर्वजों का अनुसरण करते हुए, कपड़े के ब्योपार में विशेष सफलता प्राप्त की, विशेष अनुभव प्राप्त कर के "प्रधानपद" प्राप्त किया और आज तक अपने बड़ों की शित्तानुसार अपने कर्तव्य को विशेष उत्साह के साथ निभा रहे हैं। आप अपने सहयोगी व्योपारी भाईयों के कष्टों को राज स सद तक पहुंचाने में सर्वदा तन; मन, धन, से स लग्न रहते हैं। आप ने अपने पूज्य पिता पितामहा आदि के नाम की पुण्यसमृति को चिरस्थाई रखने के लिये हरिद्वार आदि अनेक स्थानों पर यादगारें स्थापित की हुई हैं।

त्राप के चिरञ्जीव सुपुत्र श्री जानकी दास जी भी इसी सन्मार्ग पर चल रहे हैं श्रीर त्रपने पूज्य पिता की त्राज्ञा पालन करते हुए सज्जनता का परिचय दे रहे हैं।

Ac. Gunratnasuri MS

नत्थ कन्या के नाक में डाली जाती है। और प्रकृत (मुम्बरी) अंगुली में, तथा चैन गले में पहना दिया जाता है। जिसके द्वारा सौभाग्य का चिह्न ज्ञात होता है। दूसरे पठ्ठी से जब जो कन्या घर में आता है तब वेदी में बैठनेसे पहिले सकुन (सडुकमे) करने के समय "लस्सी मुन्दरी" खेल खेला जाता है। जिस का वर्णन प्रथा घोड़ी में किया जाएगा।

# प्रथा वैएडा

यह प्रथा 'घोड़ी प्रथा' से पहले होती है। कन्या पिता ने कन्या तथा वर को जो दहेज में वस्त्र देने होते हैं। वह इसी समय दे देता है। वस्त्र संख्या तथा अन्य वस्तुएं निम्नलिखित होती हैं। जैसे---

कन्या के तेबर (वस्त्र) छपनी शक्ति के छनुसार ३ तीन ४ पांच, ७ सात, ६ नौ. ११ ग्यारह, या १३ तेरह। लड़के के कपड़े (जो विवाह के समय वर पहन कर कन्या के गृह में जाता है) दो जोड़े जूते ( कन्या के लिये और वर के लिये ) आभूषण (जेवर) जो ढ गों में दिया था, और चांदी के बरतन १ नारियल मंगलसूत्र से लपेटा हुआ २ रु०साथ, इस सब सामान को एक भादर में बांध किसी सेवक के सिर पर उठवा कर जल के मिलने का शुभ शकुन करते हुए खड़के के घर पुरोहित और कुछ स्त्रियें ले जाती हैं। बहां वर की माता को काष्ट्रपीठ ( पीड़ी ) पर बेठा कर बैएडा आंचल ( फोली ) में पुरोहित जी डाल देते हैं।

## 'वैएडा' का अर्थ और वेद में उन्होस

चारजातिइत्रिय विवाह में दिये जाने वाले वस्त्रों की 'वैएडा' या 'विहेएडा, बोलते हैं। इन दोनों का अर्थ सामान्यता विवाह में दीये जाने वाले बस्त्र होता है। त्रोर 'वैएडा' शब्द बान्धा दहेज' शब्द से बिगड़ कर वैएडा प्रसिद्ध हुआ प्रतीत होता है। 'बांधा' शब्द का अर्थ बांधना श्रीर नियत करना होता है। पूर्व समय में एक दूसरे के देखा देखी अधिक से अधिक दहेज देने के कारण जो जनता को कष्ट उठाने पड़ते थे उन को दूर करने के लिये पूर्वजों (बड़ों ) ने बांध रिया था अर्थात नियत कर दिया था कि इस से अधिक दहेज कोई न दे, इस लिये इस को बान्धा दहेज कहा जाता था। दूसरे खुला दहेज न देकर प्रस्युत बांध देने के कारण ' बांधा द्द्देत्र' अर्थात् किसी कपड़े में बांधा हुआ द्द्देज बांधने का श्रभिप्राय यह था कि लोगों के दिखावे के लिये जो अधिक से अधिक देना पड़ता था वह न दियां जा सके और

अपनी सामध्य के अनुसार बांध कर दहेजुदे दिया जावे। मगर बड़ों का यह सब कुछ करना, लोगों ने ऋपनी मनमानी करके निरर्थ क कर दिया और लोगों के घर जा २ कर दिखाना शुरू कर दिया। जिस से वही दोष श्रधिक देने का प्रारम्भ हो गया भाषा विज्ञान के अमुसार 'वांधा दहेज' में बांधा बिरोषण श्रीर दुहेज विशेष्य हैं। जब कोई वाक्य श्रधिक प्रचलित हो जाता है तो उसका विशेषण ही बोला जाता है। जैसे रेल पर जा रहा हूँ या रेल जा रही है यहां 'रेलगाड़ी' इस में गाड़ी विशेष्य को ब्रोड़ कर विशेषण 'रेल्ल' ही का प्रयोग होता है इसी अकार 'बांधा द्द्देज' में द्हेज शब्द को छोड़ कर बांधा ही बोले जान लगा और बिगड़ते २ पञ्जाबी में बांधा' के आ को ऐ और धा को डा हुत्रा जिसे वैरुडा शब्द प्रचलित हुत्रा। जो आज तक भी गुप्त और नियमित दहेज देने के अपने उद्देश्य को जता रहा है। शोकहै कि लोग उद्देश्य से लाभ नहीं उठाते .

कन्या को दहेज देने के विषय में स्मृतियों तथा पुरागों में तो स्थान २ पर लिखा मिलता है, देदों में भी इस का प्रसंग आया है जिस से ज्ञान होता है कि यह प्रथा वैदिक काल से चली आई है, ऋग्वेद के प्रथम मण्डल ४२६ सृक्त मन्त्र २ और ३ में कच्चीवान् के विवाह में स्वनय नाम के राजा ने दहेज में आभूषण गौएं घोड़े और रथों के देने का उल्लेख आता है। यथा--- शतंगज्ञोनाधमानस्य निष्काञ छत्मस्वाच् प्रयतान्त सद्य आदम् । शतं कत्त्वोवां असुग्स्य गोनां दिवि अवो जरमाततान ॥ २ ॥

्रम्येद १/१२६/ २

त्रसुर राजा के प्रहण के लिये मुझ से थाचना करने पर मैं कत्तीवान ने जब से १०० सौ निष्क (श्राभरण या स्वर्ण माप) १० सौ घोड़े १०० बैंस ले लिये। स्वर्गसोक में साजा जिस्य कोर्ति विस्तार करेंगे, इसी प्रकार ३ अन्द्र में साठ हजार गौ कात्तीवान को दहेज में देने का वर्णन है, और

इस मन्त्र में दहेज लाने वाली लिखा है, इन मन्त्रों से सिद्ध होता है कि वैदिक समय में भी दहेज दिया जाता था और उस संस्कृति की याद में त्राज यह 'वैएडा' प्रथा की जाती है भेद केवल इतना है कि पूर्व समय में कन्या पिता अपनी सामर्थ्य अनुसार दहेज देता था, किन्तु आज वर का पिता अधिक से अधिक मांगता है, जो समाज को होनी प्रद है वैसे तो 'खट्ट दान' भी दहेज ही है मगर चारजाज्वित्रिय भूषण और वस्त्र विवाह से पर्व ही दे देते हैं, खट्ट दान विवाह हो जाने के बाद करते हैं। कारण यह है कि 'खट' नानकों की होती है। ढंगों में भूषणा और वैएडा में वस्त, कन्या पिता इस लिये देता है। क्योंकि 'झहाविवाह' में वर का भूषण और वरन्नों से पूजन करके कन्या दान करना लिखा है, इसलिये कन्या पिता ढंग और वैएडा प्रथा के रूप में विवाह से पूर्व हो भूषण और वस्त्र पूजनरूप दे देता है।

वैंडा देने के बाद लौटती हुई खियें दिये हुए भूषणों में से एक गले का छौर एक भूषण कान का ले आती हैं, जिम को कि विवाह के समय कन्या को धारण कराया जाता है। क्योंकि कन्या को भूषण और वस्त्रों से अलंकृत करके दान करना लिखा है। इस लिये कन्या को अलंकृत करने वाले भूषण जो दिखावे के लिए ढंगों में दिये गये थे उन में से एक दो भूषण वापिस ले कर कन्या को विवाह में पहनाये जासे हैं। वर को देने के लिये एक छंगूठी (मुन्दरी) भी वापिस लाई जाती हैं।

(१) रु० और नारयल तम्बोल के रूप में बर की भेटा होती है। और बस्त्र पहनने के लिये होते हैं। जो घोड़ी के समय पहन कर कन्या गृह में जाता है। क्योंकि चारजातिल्लात्रिय 'ब्रह्मविवाह' को मुख्य मानते हैं इसलिये वर की वस्तों और भूषर्यों की भेटा से पूजा करते हुए, ऊपने गृह में ला कर कन्या दान करके देते हैं। 'त्राह्यविवाह' के विषय में विशेषतया 'घोड़ी प्रथा' में लिखूंगा। (१)रु० और उत्तरीय वस्त्र (जौल्लां = भोछन) लड़के की माता की भेटा के होते हैं। शेष तृग्णीवस्त्र (तेवर त्रर्थात् स्त्रियों के तीन वस्त्र = नीचे का ऊपर का-और गले का) दहेज रूप में कन्या के लिये होते हैं।

# प्रथा घोड़ी

थह प्रथा विवाह से पूर्घ जव कन्यापत्तीय लोग वर को लेने के लिये घोड़ी लावें तब लड़के वाले करते हैं । इस समय निम्नलिखित सामान होता है—

केसर, फूल, फूलमाला, मुकुट, तलवार, सोहनसेहरा, वर के वस्त्र ( जो वैण्डा में आए थे ) तथा केसरी मलमल का कुड़ता श्रौर पेची । सरवाले के वस्त्र, (१) रु० नारयल, ( जो वैण्डा में आया था ) १ जुट्ट, २८ छुहारे, लौंग और लाचियां ।

जब कन्यापत्तवाले घोड़ी साथ लाकर वर को लेने के लिये श्रावें, उस समय चारमुखिया दीपक खारे के नीचे जला कर ऊपर वर बैठे और स्त्रियों द्वारा सिरके ऊपर वस्त्र फैला कर स्नान करे तथा पात्रों से ४ चप्पनियों को फोड़े। फिर लकड़ी की पटड़ी पर बैठकर वस्त्रों की प्रतिष्टा करके वस्त्रोंको धारण करे कंघी द्वारा चोटी को संवार कर शिरोवेष्टन (साफा) बांधे । आंखों में सुरमा लगाए (जो कि भाइयों) की स्त्रियें लगाती हैं ) । इसके बाद वर और सरवाले से गरापत्यादि महों का पूजन कराया जाता है, बाद में मुकुट की प्रतिष्ठा त्यौर मुकुट स्थित देवतात्रों का पूजन करा कर वर के मस्तक पर मुकुट वांधा जाता है। मुकुट के ऊपर सोहनसेहरा बांधा जाता है। श्रौर सिर पर फूलमाला चढ़ाई जाती हैं। तज़वार की प्रतिष्ठा करके वर को दी जाती हैं। और पुरोहित रचावंधन (गाना) बांध देता है। इसके बाद १ रू नार्यल जो वैरुडा में आया था वर की मोली में तम्वोल का डाल दिया जाता है। अन्य लोग भी जिन्होंने तम्बोल देना होता हैं दे देते हैं, जिसको राए (भाट) नाम ले २ कर बोखता जाता हैं। प्रह विसर्जन के बाद वर को घोड़ी पर चढ़ाने के लिये जल के मेल से ले जाया जाता है। १ जुटू, २५ छुहारे, १ नारयल जो लडके की फोली में होता है नफर (नौकर जो वर के साथ जाता है। को किसी वस्त्र में बाध कर दे दिये जाते हैं। कई बुंजाही वरादरीयों में जंडी को शाखाका पूजम करके तज़वार से वर काट देता है जब वर घोड़ी पर चढ़ता है उसी समय सरवाले को भी साथ ही घोड़ा पर चढ़ा दिया जाता है और उसके हाथ से दान रूप में चावल, दही, स्वर्ण, चांदो अनविंद्धमोती नारयल और दक्तिणा लाल वस्त्र में बांध कर लगवा लिये जाते हैं। बहने घोड़ी को चनों की दाल खिलाती हैं और घोड़ी के वालों को गूंथती है जिसको 'वागगूंथना' कहा जला है। वहनों को वर बधाई के रुपये देता है। इसके वाद अन्या पत्त नापि छैना(हाथ से बजाने वाला पीतल का खास बाजा) बजाता हुआ कन्या पत्त के लोगों के रुसाथ कन्यागृह में ले जाता है। इस सर्मय वर पत्त के लोग वर के साथ नहीं जाते। इस कर्म को घोड़ो, जंज या वरात बोला जाता है।

कन्यागृह में जाने के पूर्व वर का फूलों की चर्षा से स्वागत किया जाता है और घोडी से उतार कर वर को जनवासा अर्थात् कन्यागृह से भिन्न किसी स्थान में उतारा दिया जाता है। वहां पर वर और सरवाले को खाने के लिये कुछ मिठाई और गरो छुद्दरा दिया जाता है विवाह प्रारम्भ होने तक वर यहीं रहता है।

#### खारे पर स्नान करना

पुजनादि देवकार्यों में पवित्रता मुख्य होने के कारण

विवाह से पूर्व अपने घर से हो वर मङ्गत स्नान करके जाता है। घर में जब मङ्गल स्तान काना हो ता आधार के बिना स्नान नहीं करना चाहिए। इसलिये आधार रूप कोई आसन होना आबश्यक है। क्योंकि ऊर्णादि आसन गीले हो जाते हैं इसलिये पीठासन (लकडी का आसन) वा शरासन खारा) ही उपयुक्त हो सकता है। विवाह में शरासन की विशेषता होती है, इस लिये स्नान के समय वर को खारे पर स्नान कराया जाता है। इस स्नान को शास 'मंगल स्नान' कहते हैं।

वर के उत्तर कपड़ा फैलाने के विषय में 'प्रथा फुझकढ़ाई मायां' में विशेष रूप से लिखा जा चुका है।

चप्पनियों की फोड़ना तथा खारे के नीचे दीपक जलाना

विवाह रूप यहा में अधिकार प्राप्ति के लिये तथा पाप निष्टति के किये प्रायश्चित्तरूप पांच शाराव अर्थात् मट्टी की चप्प-नियें फोड़ी जाती हैं। जिससे यह झान किया जाता है कि विवाह यहा में बर ने १ काम, २ कोध, ३ लोभ, ४ मोह, ४ अहंकार, रूप पांच रात्र नष्ट करके विवाह यहा को निर्विध्न समाप्ति के लिये सम्पूर्ण करने की प्रतिज्ञा की है। इस लिये पाओं से चप्प-नियों को चूर्ण करता है। दूसरे इससे यह भा झान किया जाता है कि यदि कोई रात्र युद्र हे जिये आएगा तो इन चप्पनियों की

इस मन्त्र में दो बातें लिखी हैं एक तो भूमि पर तथा वेदी में स्थित इ.ग्नि के आगे प्रार्थना क्रना। दूसरे रात्र औं को

श्रथर्ववेट ७६४.१॥ सम्तों (श्रेष्ट पुरुषों) के पति पुरोहित इस अग्नि ने बढ़े हुए बलवालों को जीता, जैसे रथी प्यादों को पृथिवी पर नाभि (उत्तम यज्ञवेदी)में अत्यन्त चमकता हुआ वह 'उन को हमारे पाओं के नीचे करे जो इम से लड़ना चाहते हैं।

कृणुतां ये पृतन्यवः ॥

नाभा पृथिव्यां निहितो द्विद्युतद्धस्पद्

अयमाग्निः सत्पतिवृ दुवृष्णो रश्रीब पत्तीन् जयत प्रगेहितः ।

जाती हैं। प्रार्थना का मन्त्र यह है---

तरह वर उन को नष्ट कर हेगा। तीसरे इससे वर के बल की भी परीचा हो जाती है। यज्ञ प्रारम्भ करने से पहले स्नान करने के बाद अग्निके आगे शत्र नाश करने की प्रार्थना अर्थवंवेद के मंत्र से की जाती थी। मंत्र को भूलकर उसके भाव को प्रत्यत्त रूप में दिखाने के लिये आज तक इसकी याद में चप्पनियां कोड़ दी पाओं के नीचे कर के मसलना। इस मन्त्र के इन दोनों भावों को ब्यबहार में लाते हुए बाझए चत्रिय त्राज तक भो इस को याद में खारे के नीचे मूमि पर चार मुखिया दीपक जला कर तथा चप्पनियां फोड़ कर बर को इन भावों को स्मरण कराते हैं। मालूम होता है कि जब से 'गृह्याग्नि' का घरों में स्थापन करना जाता रहा, तब से मङ्गल-स्नान करने के बाद झाग्नि के त्रागे यात्रा में शत्रूत्र्यों को मारने की प्रार्थना करने के लिये समिधाओं से अग्नि अज्वलित न करके चार मुखिया दीपक जला कर ज्योतिरूप श्रग्नि प्रज्वलित करने की प्रथा प्रचलित हुई श्रौर श्रज्ञानता के कारण वेदी के स्थान में खारे से ही काम चला लिया है। क्योंकि वेदी चौकोन होती है और खारा भी चौकोन होता है। दूसरा भाव शत्रूश्रों के मारने का इस प्रकार दिखाया जाता है कि शत्र त्र्यों को इन चप्पनियों की तरह चुर्ग कर दूंगा। इसी लिये उछल कर पात्रों से चप्पनियों को फोड़ा जाता है, खारे के नीचे दीपक न जला कर किसी विशेष स्थान पर वेदी में ऋग्नि या ड्योति के ऋागे शत्रू नाशक प्रार्थना करना उचित और महत्व दायक है।

इसी ग्राध्याय के ३७ श्लोक में 'ब्रह्मचिवाह करने से कर्ता दश पूर्व और दशपर तथा एक अपने अर्थात् २१ पुरुषों (पीढ़ियां) का उद्धार करता है" लिखा है, इसी प्रकार याज्ञवल्कस्मृति के न्त्राचराध्याय विवाह प्रकरण ४८ त्रठावन रत्नोक में भी लिखा

मनु० अ० ३,२७ भावार्थ-वस्त्र और भूषणादि से कन्या को अलंकृत कर तथा बर का पूजन करके वेदज्ञ विद्वान् श्रीर शीलभान को स्वयं वुला कर कन्या दान करके देने को ब्रह्मविवाह कहा है,

आहूयदानं कन्याया व स्रोधमैः प्रकीर्त्तिताः ॥

इन में बाह्य विवाह करने का विशेष फल लिखा है, और

जिस को बाहास दात्रिय करते आये हैं, इस का संघूरा यह है-अण्छाच चाचेयित्वा च अतिशालवते स्वयम्।

मनुस्मृति के त्तीय ऋध्याय में आठ प्रकार के विवाह लिखे हैं जैसे-(१)ब्राह्म, (२) देव, (३)आर्ष, (४) प्राजापत्य, (४) असुर, (६) गान्धर्व (७) राज्ञस, (८) पैशाच ।

120

# धोडी के साथ लडके वाले क्यों नहीं जोते ? तथा सरवाले के विषय में।

है। उपर लिखित प्रमाणों के अनुसार बाह्यण चत्रिय ब्राह्मविवाह को मुख्य समभते हुए, वर को लान के बिये कन्या पद्म वाले त्राप ही सवारी के लिये घोड़ी लेजाते हैं;ग्रौर वर को साथ लाते हैं। इसी ही कारण वर के भाई बन्धू साथ नहीं जाते। केवल सेवा के लिये नफर ( नौकर ) श्रौर अंगरत्तक (सरबाला) साथ भेजा जाता है श्रौर इसी ही कारए सरबाला वर के पितृवंश तथा मात वंश का नहीं होता पूर्व समय में तो किसी शुरबीर को सरबाला (त्रंगरचक) बना कर भेजा जाता था। समय के प्रभाव से या लड्जा के कारण वीर मनुष्य की जगह पर भानजा या कोई वालक भेजा जाने लगा । जिस समय कोई मनुष्य जाता था, तब उसको वर के पीछे घोड़ी पर नहीं चढ़ाते थे। जब से कोई बचा या भानजा जाने लगा, तब से बच्चा होने के कारण चर के पीछे घोड़ी पर बैठाने लगे हैं। पूर्व प्रान्त (यू० पी० ) में ज्ञाह्म एबालक को सरबाला बनाते हैं।

## वर को अन्त्रन (सुरमा) लगाना

श्रांखों में सुरमा लगाने से ऋांख रोग तो दूर होते ही हैं श्रीर मनुष्य हर समय लगा सकता है, मगर यज्ञोपचीत श्रीर विचाह के मंगल स्नान में लगाना एक विशेष महत्व को रखता है अथर्षेषेद में आंख*ोगों को दूर करने के अतिरिक्त विशेष विधि* द्वारा सेवन करने से यत्तम (तपेदिक), तक दूर होना लिखा है। यथा—

# यस्याञ्जन प्रसंपस्यङ्गमङ्ग' परुष्परुः ।

## ततो यत्तमं वि बाधस उग्रो मध्यमशीरिव॥

ગ્ર**ચર્ચ** ૦ 81દાષ્ઠા

हे आञ्चन ! जिसके तू अङ्ग २ में जोड़ २ में घुसता है वहां तू यद्म को निकाल फैंकता है एक तेजस्वी मध्य में रहनेवाले की नाई ।

विस्तार भय से ऋधिक नहीं लिखता सुरमे का व्यवहार वैदिक काल से चला आ रहा है। यह्रोपवीत-संस्कार के समा-वर्तन कर्म में सुरमा मंत्र पढ़कर लगाया जाता है।

# तलवार, वरवेष तथा मुकुट के विषय में

पूर्व समय में जब लोग यात्रा के लिये जाते थे तो अपना वेष एक सैनिक के समान सजाकर जाते थे। उस समय मनुष्य का शूरवीर होना ही प्रधान गुए माना जाता था आजकल की तरह 'सजावट' और सुकुमारता, गुए नहीं माना जाता था। आजकल जैसे हाथ में छड़ी रक्ली जाती है तब हाथ में तलवार सजती थी। केसरी वाखा (वस्त्र) योद्धा का वेष होता था। उस समय की याद आज घोड़ी के समय दिखाई जाती है। यह समय सौ दो सौ वर्ष का नहीं प्रत्युत वैदिक काल का है। ऋग्देद में वर वेष के विषय में वर्णन आता है यथा—

# त्ररा इवेद्रैवतासो हिरएयेरमि स्वधामिस्तन्वः पिपिश्रे । श्रिये श्रेयांमस्तवसो रथेषु सत्रा महांसी चाक्रिरे तन्षु ॥

ऋग्वे० ४ मं० ६० सू० ४ मं०

विवाह के योग्य धनवान युवा जिस प्रकार सुवर्शभय अलङ्कार, वस्त्र आदि तथा उदक के द्वारा अपने शरीर को भूषित करता है। उसी प्रकार सर्वश्रेष्ट वलशाली मरुंद्गण रथ के ऊपर समवेत होकर अपने शरीर की शोभा के लिये तेज धारण करते हैं।

इस मन्त्र में बस्त्रों श्रौर भूषणों से श्रलंकृत होकर शूरबीर का शस्त्रास्त्रों से सुसज्जित होना सिद्ध होता है<sub>।</sub> मुकुट के बिषय में यह ज्ञान होता है कि यह एक शिरस्त्राण (सिर की रत्ता के लिये कवच) है श्रौर मुकुट पर पांच देवताओं की मूर्तियें वर का श्रास्तिक होना श्रौर रत्ता करना प्रगट करती हैं। बर की रत्ताके लिये देवताश्रों को सिर पर स्थापित किया जाता है । शास्त्रों में पंचदेव पूजन सब कमों में प्रधान माना है । जैसे---

आदित्य गर्गानाथं च देवीं रुद्रं च केशवं।

पश्च दैवत्यमित्युक्त सर्वकर्मसु पूजयेत् ।। सूर्य, गरोश, देवी, रुद्र, (शङ्कर) और विष्णु ये पांच देवता

होते हैं और इनका सब कर्मों में पूजन करना चाहिये।

(१) सूर्य, पांच देवों का वर्षन शास्त्रों में ही नहीं इन का वर्षांन वेदों में भी व्याता है, जैसे कि ऋग्वेद में सूर्य का पूजन स्थांन २ पर लिखा हैं---

हिरएययाणिम्तये मवितारमुपह्वये 3

स चेता देवता पदम् ॥

ऋ० मं० १ स्र० २२ मं० ४ ॥

स्वर्णहस्तक ( सुनैहरी किरणों वाले ) सर्य को रचा के लिये बुलाता हूँ। वही देव अपने भक्त को मिलने वाला पट बता देंगे। इस मन्त्र में सूर्य भगवान से प्रार्थना की गई है। जो पांच देवों में एक हैं।

(२) गरापति (गरोरा) के विषय में ऋग्वेद में लिखा है--

गणानां त्वा गणपति हवामहे कविं कवीनाम्रुप-श्रवस्तमम् । ज्येष्ठराजं ब्रह्मणां ब्रह्मणस्पत त्र्या नःशृएव-न्नूतिभिः सीदसादनम् ॥

ऋ० मं० २ सू० २३ मं० १

हे ब्रह्मग्रास्पति ! तुम देवों में गणपति और कवियों में कवि हो । तुम्हारा अन्न सर्वोच और उपमान भूत है । तुम प्रशंसनीय लोगों में राजा और सम्त्रों के स्वामी हो । हम तुम्हें वुलाते हैं । तुम हमारी स्तुति सुन कर, आश्रय प्रदान करने के लिये यज्ञगृह में बैठो ।

इस मन्त्र में परब्रह्म परमात्मा को ही गरापति ( गरोश) स्पष्ट कहा है, और यज्ञ में इस का आवादन किया है। पुरासों में गरापि को शंकर ( रुद्र ) का पुत्र माना है, इस का मूल यजुर्वेद में मिलता है, जैसे कि---

प्रतूर्वन्नेह्यवक्रामन्नशस्ती रुद्रस्य गाणपत्य

मयोभूरेहि । इत्यादि---

यजुर्वेद अ० ११ म० १४॥

हे विराद् देव ! हमारे शत्र कों को मारते हुए, और हमारी निम्दा को निवारए करते हुए,और हमें सुख देते हुए,यहीं आश्रो। श्रौर श्राकर कट्र देवता (शंकर) के गएापतित्व (गर्गे-शत्व) को आप्त होवो। इत्यादि---

इस मन्त्र में विराट को रुद्रदेवता अर्थात् शंकर के गरापतित्व (गरोोशपन) के प्राप्त होने की प्रार्थना है। जिससे स्पष्ट होता है कि गरापपति का शंकर भगवान से सम्बन्ध है। गरापति पूजन करनेके लिये आधार रूप मूर्तियें भिन्न २ हैं, जैसे (१) अष्टदल के ऊपर (२) स्वस्तिक और (३) गरोश के 'गं' बीजुमन्त्र अर्थान् वामावर्त



उपरदर्षि बाएं जुड़े हुए, गरोश के चार 'गं' बीजमन्त्रों के उपर पृजन करने के लिये फल, सुपारी, गुड़, मृत्तिका (मट्टी का ढेला) के उपर रक्त सूत्र लपेट कर पूजन करना लिखा है। पञ्जाब प्रान्त में स्वस्तिक पर, पूर्व प्रान्त में अष्टदल पर, और तान्त्रिक लोग 'गं' बीजमन्त्र पर पूजन करते हैं। गं बीज के विषय में शारदातिलक में लिखा है कि---

पश्चान्तकं शशिधर बीजं गरापतेवींदुः । पश्चान्तको गकारः । शशिबिन्दुस्तद्युक्तं 'गं' बीजम्

Ac. Gunratnasuri MS

अर्थांत् गणपति का 'गं' बीज होता है। इस में देशाचार स्रोर सम्प्रदाय प्रधान हैं।

(३) देवी के विषय में यज़ुर्वेद में वर्णन त्राता है । इस में एक देवी का ही वर्णन नहीं, प्रत्युत तीन देवियों सरस्वति, इडा, भारती का वर्ण् न है। जिस का कि पुराणों में महाकाली महालत्तमी, महासरस्वती, नामों से वर्णन है। जैसे कि—

## तिस्रो देवीईविषा वर्धमाना इन्द्रं

जुषाणा जनयो न पत्नीः ।

अचिछन्नं तन्तुं पयसा सरस्वतीडा देवी

भारती विश्वतूर्तिः ॥

यजुवेंदु ऋ० २० म० ४३॥

तीनों दीप्यमान् देवियें सरस्वति, इडा, भारती पुष्टि युक्त साध्वी स्त्रियो के समान, इन्द्र को सेवन करती हुईं, दूध त्रौर हवि से यज्ञ को निर्विध्न करें ॥ ऋग्वेद मंडल १० सू० ७० मन्त्र म में और ऋ० म० २ सू ३ म० म में भी इडा, भारती स्रौर सरस्वती तीनों देवियों से प्रार्थना की है। इन मन्त्रों में देवियों का वर्णन और प्रार्थना करना है। जिनका सनातन जनता महाकाली, महालद्मी, महासरस्वती के नामों से विशेष पूजन करती है। (४) रुद्र के विषय में तो यजुर्वेद के सोइल रें ऋष्याय में वर्ण न है। मैं यहां उस के पहले दूसरे मन्त्र को लिखता हूँ। जिस में रुद्र का पर्वत पर निवास माना है। जैसे पौरार्णिक शंकर का कैलाश पर्वत पर वास मानते हैं।

य। ते रुद्र शिवा तन्र्ग्घोराऽपापकाशिनी । तया नस्तन्वा शन्तमया गिरिशन्ताभिचाकशीढि यजुर्वेद अ० १६ मं० २ ॥

कैलाश पर्वत पर स्थित हो कर प्राणियों के सुख को विस्तार करने वाले हे रुद्र ! जो तुम्हारा शान्त, मंगलरूप त्रौर सौम्य, तथा पाप फल को न देकर, पुण्यफल का ही देने वाला शरीर (शंकरस्वरूप) है,उस सुख भरे शरीर से हम को त्रवलोकन कीजिए।

इस मन्त्र में रुद्र का पत्रत 'कैलाश' पर रहना और प्रार्थना से रुद्रस्वरूप को त्याग कर शंकररूप सिद्ध होता है।

(४) विष्णु भगवान् का वर्णं न तो वेदों में बहुत स्थानों पर छोया हैं। मैं संकेत मात्र ऋग्वेद का एक मन्त्र लिखता हूँ। ऋग्वेद के प्रथम मण्डल २२ सूक्त के १६ का मन्त्र से लेकर २१ मन्त्र तक विष्णु भगवान का वर्ण् न है।

म्रट० २ मं० सू० ३४ मं० ३ युद्ध में तुरङ्ग की तरह मरुद्गण विशाल भुवन को सिक्त करते हैं। वे घोड़े पर चढ़ कर शब्दायमान मेघ के कान के पास

उत्तन्ते अश्वां अत्यां इवाजिषु नदस्य कर्षें स्तुरयन्त आशुभिः । हिरएयशिप्रा मरुतो दविध्वतः पृत्त याथपृषतिभिः समन्यवः ॥

इस मंत्र में विष्णु भगवान की उपासना करना स्पष्ट लिखा है। ऊपर के प्रमाणों से पद्ध देव पूजन सिद्ध होता है, जिस को शास्त्रों में विशेषरूप से लिखा है। विवाह के समय श्रपती रक्षा के लिये इन देवताश्रों का पूजन करके कवचरूप मुकुट को सिर पर धारण कर लिया जाता है। इसलिये मुकुट पर इन देवताश्रों की मूर्त्तियें होती हैं। यह मुकुट स्वर्ण या चांदी का होता हैं। इट्टग्वेद में शिरस्त्राण स्वर्ण का होना लिखा है। जैसे कि—

ऋ० मं०१ सू० २२—२१॥ स्तुति करने वाले और मेधावी मनुष्य विष्णु के उस परम-ेपद से अपने हृदय को प्रकाशित करते हैं।

विष्णोर्यत् परमं पदम् ॥

र्ताद्वप्रासो विपन्यवो जागृवांसः समिन्धते ।

हीक द्रुतवेग से जाते हैं। मरुतो तुम हिरण्य (स्वर्ण) शिरस्त्राण (मुकुट') वाले और समान कोध वाले हो। तुम वृत्त त्रादि कम्पित करते हो, तुम पृषतमृग पर चढ़ कर अन्न के लिये जाते हो।

इस मंत्र में स्वर्श का शिररत्राग (मुकुट) लिखा है। इवसमर्थता के कारण चांदी का भी हो सकता है। तलवार के विषय में विस्तार भय से मैं प्रमाण रूप मन्त्रादि नहीं लिख रहा वेदों में तलवार के विषय में सूक्त भरे पड़े हैं। अधर्ववेद के ग्यारहवें काण्ड में नावें सूक्त के प्रथम मन्त्र में शत्रुओं पर विजय पाने के लिये तलवार की स्तुति की है और शूरवीर का एक अंग माना हैं। इसलिये वर के पास तलवार का होना आवश्यक हैं।

#### बर को गाना बांधना

गाना बांधना यह रत्ताबन्धन कमे हैं। इस का वेदों में विशेषकर विधान स्त्राया है। स्वर्णं का गाना विशेष फल देता है। इसका वर्णन 'प्रथा फुल्लकढ़ाई मांयां' में कर दिया है। यहां पर केवल बांधने का फल लिखा जायगा। यजुर्वेद में लिखा है—

हाथ में चांधा जाता है।

क्योंकि घोड़ी के समय यात्रा का एक प्रकार से प्रारम्भ

अर्थात-सफेद सरसों को पोटली बनाकर चेदमन्त्रों से

दत्तिग हाथ में बांधनी चाहिये। आज तक भी इसी विघि से गाना बनाया जाता है जो कि घोड़ी के समय चर के दत्तिग

कृत्वा पोटलिकां पूर्वं बध्नीयादीच्रणे करें ॥

चेदमन्त्रे अ कर्त्तेव्या रचा शुभ्रे अ सर्षपेः ।

यजुर्वेद० ३४। ४१। इस के धारण करने वाले को राचस आक्रमण नहीं करते, पिशाच हिंसा नद्दी कर सकते, क्योंकि यह देवताओं का प्रथम उत्पन्न हुआ लेज हैं। जो कोई स्वर्ण को धारण करता है, वह देवलोक में मीर्घ काल तक वास करता है और मनुष्य लोक में अपनी आयु को लम्बा करता है। गाना कैंसा होना चाहिये इस विषय में संस्कार प्रदीप में लिखा है कि--

न तद्रग्ता थिस न पिशा चास्तरन्ति देवानामो जः प्रथम ज थे हो तत् । यो विभर्ति दाचा य राष्ट्रे दिग्एय थे स देवेषु कृ गुते दीर्घमायुः स मनुष्येषु कृ गुते दीर्घमायुः । होता है, इस लिये इस समय रचावंधन रचा के लिये उपयुक्त ही है।

#### बहनों का घोड़ी को दाल खिलाना

सब बहनें घोड़ी को दाल इसलिये खिलाती हैं कि यात्रा में घोड़ी किसी प्रकार का ऊधम न करे और उनके भाई को किसी प्रकार का कष्ट न उठाना पड़े। घोडी के सेवक (सहीस) पर विश्वास न करके ऋपने हाथ से खिलाती हैं।

बर को घोड़ी पर सवार करके क्यों ले जाया जाता हे ?

सवारी के लिये सबसे उत्तम तथा सर्व सुलभ घोड़ा या घोड़ी ही होती है। युद्ध में घोड़े पर सवार होकर जाना श्रेष्ट माना गया है। और यज्ञादि माङ्गलिक कर्मों में घोड़ो उत्तम मानी गई है। क्योंकि वर विवाहरूप यज्ञ में जा रहा होता है, इसलिये घोड़ी पर सवार होना श्रेष्ट है। यद्यपि आजकल विज्ञान द्वारा मोटरकार आदि कई सवारियें निकल आई हैं। तो भी अपनी वैदिक संस्कृति को छोड़ना अच्छा नहीं, वैदिक काल में यज्ञों के समय घोड़ियों पर सवार होकर जाया जाता था इस बात को अधर्ववेद में लिखा है। जैसे— यज्ञौः संमिश्लाः पृषतीर्मिऋ ष्ठिमियीमञ् छुभ्रासो अजिषु प्रिया उत । आमद्या बर्हिर्मरतस्यसूनवः पोत्रादा सोम पिबता दिवो नरः ॥

त्रधर्व० २०। ६७।४॥ यज्ञ में जगे हुए, अपने मार्ग पर चित्तकवरी घोड़ियों पर बर्ळियों और भूषणों से चमकते हुए प्यारे मित्र, भरत के पुत्रो ! इस कुशा पर बैठ कर पोता के पात्र से सोमपियो हे धौ के वीरो ॥ इस मन्त्र में स्पष्ट है कि भरतषुत्र यज्ञ में सोम पीने के लिये घोड़ियों पर आए थे। इसलिये विवाह रूप यज्ञ में बर को भी घोड़ी पर सवार करके ले जाया जाता है। इसी भाव को लेकर पारस्करग्रह्यसूत्र के पदार्थक्रम में लिखा है कि —

तता वरः कृतनित्यक्रिय इष्ठदेवतां पित्रादींश्च नमस्कृत्यतैरनुमोदितो यथा विभवमश्वादि यानमारुद्य वधुगृह गत्वा इत्यादि ।

श्चर्थात् वर नित्य कर्म के बाद इष्टदेवता और पिता आदि को प्रणाम कर और उन की आज्ञा ले के घोडी पर चढ़ कर कन्या ग्रह में जावे। इस से स्पष्ट है कि शास्त्रों में घोड़ी पर चढ़ कर जाना लिखा है। इसलिये हिन्दुओं में घोड़ी पर चढ़ कर वर कन्याग्रह में जाता है।

### छैना बजाना

छैना एक प्रकार का वाजा होता है ! और मंगल कर्मों में वाजे के शब्द को शुभ माना जाता है। आपस्तम्बगृह्यसूत्र के प्रथम पटल द्वितीय खण्ड १४ चौहदवें सूत्र में लिखा है कि---

तथा मङ्गलानि।। १४ ।। — शखदुन्दभिवीसातृर्श वादित्र संग्रवादनानि कुलस्त्रीगीतानि इत्यादि ।

मंगलानि विवाहे उपसंहतव्यानि ।

श्रार्थात् विवाह में शंख टुन्दभी बीएा छैना श्रादि बाजे तथा स्त्रियों के गीत मङ्गल सूचक होते हैं। इसलिये गाना बजाना भी करना चाहिये।

इसी प्रमाग के ऋनुसार विवाह में गाना बजाना किया जाता है।

# प्रथा छन्ननियां भरना और

# शकुन करना

यह पंथा लड़को वालों के घर जब घोड़ी आ जाए तब

की जाती है। इस में 'प्रथा छन्ननियां' में लिखे नवोढ़ा (नई विवाही हुई ) स्त्री और उसके पति को जिन्होंने पहले दिन छन्न नियां भरी थीं, उन्हें साथ लेकर कुछ स्त्रियें और नायन ( नापित स्त्री ) कुएं से पानी लेने जाती हैं पानी भरने से पहले कुम्भ कार (क़म्हार) से दो क़ुज्जे दो चार मुखिये दीपक और दरजी से चिल्लीचोला ले आती हैं ! फिर कृपसे छन्ननियां भरने वाले लड़का लड़की से कुज्जों में जल भरवाती हैं जल भरनेकी विधी यह होती है कि−लड़के से एक हाध के साथ छ: ६ वार कुएं से जल स्निच-वाती हैं, और उसकी स्त्री उस जल को पृथवी पर गिरा देती है। और सातवीं बार दोनों स्त्री पुरुष मिल कर कूप से जल खेंवते हैं। फिर उस जल से दोनों कुज्जे भर कर छन्ननियों में स्थापित करके ऊपर चार मुखिया दीपक जला देती हैं। बाकी जल में नदी का जल, गंगा जल, या तालाब का जल मिला कर कन्या को स्नान करा देती हैं। इसके बाद लड़के को छन्ननियां वाले स्थान में लाने के लिये, जलता हुआ आटे का दीपक छलनी में रख कर द्वार पर लटका देती हैं। जिसको लड़का तलवार से नीचे गिरा देता है। तदन्तर द्वार पर तेल गिरा कर वर को जल के मेल से छन्ननियों में ले जाती हैं। वहां लड़का लड़की को <sup>छ</sup>न्ननियों के आगे चटाई पर बिठा कर एक थाली में सात खडु-

क्कने (आटे की ७ सात छोटीरकटोरियां और सात उनके ढकने) बना कर रख देती हैं। लड़की से ढकने उतरवाती जाती हैं, और वर से ढकने रखवाती जाती हैं। इस प्रकार छः वार करने के वाद सातवीं वार कन्या और वर दोनों मिल कर उन को ढक देते हैं। इसको खडुक्कने खेलना कहा जाता है। खडुक्कने खेलने के बाद थाल में जल और दूध डाल कर रख देते हैं और १रुपया पांच पैसे एक मुन्दरी लेकर नायन थालमें छोड़ती जाती है। वर कन्या एक दूसरे को हरा कर रुपये को यत्न से पकड़ते हैं। पहले रुपये को छः वार पकड़ना साधारण है सतवीं वार जो रूपये को पंकड़ ले उसको विजयी (जीता) माना जाता है। इसको लस्सो मुन्दरी खेलना कहते हैं,

तदन्तर सातवीं वार जिसने रुग्या पकड़ा हो वह अपनी मुठ्ठी में जोर से रूपये को पकड़ता है, दूसरा मुठ्ठी खोल कर रुपया लेता है, इसी प्रकार दूसरे से भी करवाया जाता है, जिस से मुठ्ठी खोल कर रुपया न लिया जाए उसको हारा (पराजित) माना जाता है, इस का नाम 'मुठ्ठ खोलना' है,

इस के पश्चात् कनेर (जो कवारधोती में वर्कों से छपा हुआ आता है) वर से मौलो में पिरवा कर कन्या के गले में घुटनों तक लंबा या उदर तक लंबा धारण करा देती हैं, कन्या और उसकी माता को, गले, हाथ, और पेर पर तीन तीन

त्रा० ग्रु० सू० प्रथम पटल २।१५। ऋर्थान् वैवाहिक ऋमन्त्रिक कर्म सब स्त्रियें मिलकर करें। इसलियं छन्ननियां स्त्रियें ही भरने जाती हैं। क्रूप के जल से कुज्जे भर कर स्थापन करना और चारमुखिया दीपक जलाकर रखना पहले प्रथा पीड़ीपुजा के कौतुकागार प्रसङ्ग में बिशेष रूप से लिख दिया है। छः बार जल खेंचकर स्त्री का गिराना और सातवीं बार दोनों का मिलकर जल खेंचना, यह शित्ता देता हैं

#### भाबतश्चास्त्रिभ्यः प्रतीयेरन् ।

गुह्यसूत्र में लिखा है---

देते हैं। जहां पर वरपूजन के बाद बिवाह प्रारम्भ किया जाताहै स्त्रियों का कूप से जल लाना श्रोर कुज्जे स्थायन करना इस प्रथा को अनभिज्ञता के कारण कई लोग निरर्थक समभते हैं। मगर इस प्रथा का मूल सूत्रप्र थों में विशेष रूप से पाया जाता है। जिसको मैं नीचे दिखाने का यत्न करू गा। विवाह में दो प्रकार के कर्म होते हैं। एक अमन्त्रिक दूसरे समन्त्रिक। अमन्त्रिक कर्म स्त्रियें करती हैं। आपस्तम्ब

सुहागसूत्तरे (एक रेशमी धागे में एक कौड़ी एक छल्ला एक मनका एक स्लेट का टुकड़ा एक हाथी दांत का टुकड़ा, यह सब पिरोए हुए सुहाग सूत्तरे कहे जाते हैं ) बांध देती हैं।

इस के बाद वर का पूजन करने के लिये भएडप में बिठा

कि गृहस्थ को दोनों स्त्री पुरुष मिलकर चलावेंगे तो गृहस्थ चलता है, एक के चलाये नहीं चलता।

#### कन्या को स्नान कराना

कन्यारनान के विषय में गोभिलगृह्यसूत्र द्वितीय प्रपा-ठक १०११ सूत्र में एक झातिकर्म लिखा है। जिस में कन्या को उघटन से मर्दन कर किसी सखी द्वारा मस्तक पर जल डालकर सारे शरीर के त्रंगों को विशेष कर प्रज्ञालन (स्नान ) कराना लिखा है।---

क्रीतकैयंवैम्भीवैत्रीऽप्लुतणं सुद्दत् सुरोत्तमेन स्वराशेरां त्रिमू द्विन्य निषिश्च ति । "काम चेद ते नांम मदौनामा सीति" समानयामुमिति (पतिनामग्रह्वीयात् ) कारान्ता मिरुपस्यमुत्तगभ्यां प्लावयेत् । ज्ञातिकर्मेतत् ॥

अर्थांत् यवचूर्ए या उड़द के चूर्ए से कन्या का सर्वांग मईन कर कन्या को किसी सखी द्वारा 'कामवेद ते नाम' इत्यादि मन्त्रों में पति का नाम लेकर और मन्त्र पढ़ कर कन्या के माथे पर तीन चार वार उत्तम जल डालदे। जिससे सारा शरीर और विशेष गुण्तस्थान श्रच्छी प्रकार घोया जाए। ऊपर लिखे मंत्र(सा० म० ब्रा० खं० १ म० १) के हैं वहां पर विशेष वर्एंन है। इस

Ac. Gunratnasuri MS

कर्म को ज्ञाति कर्म कहते हैं। कन्या के स्नान के विषय में इसके आगे १७ वें सूच में और भी स्पष्ट लिखा है कि—

षाथयस्याः पाणि ग्रहीष्यन् भवति साशिरस्का-

प्लुता भवति ।

गो० प्र० २ खं० १ सू० १७

श्रर्थात् बर जिस कन्या का पाणिमहण करे उसको सस्तक पर्यन्त स्नान करा देवे। विवाह के दिन कन्या स्नान करती है।

द्वार पर छलनी टांगना-श्रीर कलश का मेल

जिस समय वर को कन्याग्रह में लाते हैं, उस समय द्वार पर छलनी में दीप रख कर टांग देते हैं। वास्तव में दीपयुक्त छलनी टांगना वर का नीराजन ( आरती ) करना है। गाओं में अभी तक आरती हा की जाती है। पारस्करगृह्चसूत्र के पदार्श कम में भी नीराजन (आरती) करना लिखा है। प्रथा घोड़ी पूजा में पृष्ट १३३ पर लिखा है कि "ततो वर कृतनित्यांकियादि" इस में आरती उतारने के विषय में लिखा है कि वर घोड़ी पर चढ़ा कन्था गृह के द्वार पर पूर्व की ओर मुख कर ठहरे और स्त्रियें आरती करे तथा जल से भरा कलशा लेकर मिलें फिर घर के अन्दर पूर्व की और मुख करके वर बैठे।

इससे सिद्ध होता है कि वर की आरती उतारनी चाहिये, श्रारती उतारने का फल श्रौर वेदों से सम्वन्ध पूर्व प्रथाछन्ननियों में लिखा जा चुका है। यह छलनी टांगना भी एक प्रकार से श्रारती उतारना ही है। उपर लिखे के अनुसार द्वार पर जल लेकर कोई आदमी खडा रहता है। जिसके मेल से वर को घर के अंदर ले जाया जाता है। छलनी टांग कर यह भाव प्रगट किया जाता है कि जैसे दीपसे छलनी के अनेक छेद स्पष्ट दिखाई देते हैं, इसी प्रकार हमारे शत्रु श्रों से दिखाये जाने पर त्रापको हमारे अनेक दोष दिखाई देंगे। इसका उत्तर वर तलवार से देता है कि इस तलवार से मैं आपके रात्र ओं को ही नष्ट कर दूंगा तो फिर वह आप में मूठे दोष कैसे बताएंगे। यह कहकर वर जिससे छेद दिखते थे उस दीपक रूपी शत्रु श्रौर छेद रूपी दोषों को तलवार से काट कर गिरा देता है। इस प्रकार पूर्व समय में लोग वर की प्रतिभा देखा करते थे। छलनी टांग कर वर की आरती उतारना और बुद्धिपरीचा दोनों ही एक साथ हो जाते हैं।

#### खडुकने खेलना

खडुक्कने खेलना भी एक शास्त्रीय कर्म ही है। अपनभिज्ञता के कारण कुछ इसमें अन्तर आ गया है सूत्रव्र थोंमें इसको कन्या परीज्ञा लिखा है। गोभिलगृह्यसूत्र के द्वितीय प्रपाठक में इसको इस प्रकार लिखा है कि जिस कन्या से विवाह करना हो उसको किसी शकुनपरोच्चक (सामुद्रिक या ज्योतिषी) को दिखाकर विवाह करे। यदि कोई लच्चाए देखने वाला न मिले तो निम्न लिखे विशेष स्थानों से मृत्तिका लाकर नौ ढेले बनवावे और कन्या से एक पर हाथ रखवावे। सूत्रोक्त फल के अनुसार देख कर फिर उस कन्या से विवाह करे जैसे कि—

वेद्याः, सीताया, हृदात्, गोष्टात्, चतुष्पथात्, आदेवनात्, आदहनात्. ईरिणात्, सर्वेभ्यः सम्मार्थं नवमण्यमान् कृत लच्चणान् ॥४—६ पाणावाधाय कुमाय्यी उपनामयेदतमेव प्रथम-मृत नात्येति वश्चनत्त इय पृथिवी श्रिता सर्व प्रिदमसौ भूयादिति तम्या नाम गृहीत्वैषांमेकं गृहाग्रेति ब्रुयात् पूर्वेषां चतुर्णां गृह्णन्तिम्रुपय. च्छेत् सम्मार्यमपीत्देके ॥७—६॥

ढेला बनावे और इन सब मट्टियों को मिलाकर एक ढेला बनावे इन ६ नौ ढेलों को हाथ में लेकर ऋतमेषेस्यादि से लेकर भूयात् यहां तक' मन्त्र को पढ़ श्रीर कन्या नाम लेकर कन्या को कहे कि इच्छानुसार एक ढेला उठा लो। यदि कन्या उपर लिखे पहले ४ चार स्थानों की मट्टी के ढेलों या नवम ढेले को उठावे तो उस कन्या को सुलच्चणा जान कर विवाह ले। श्रीर यदि चतुष्पथ, द्य तस्थान, रमशान या उपरभूमि के ढेलों को उठावे तो कुलच्चणा होने के कारण विवाह के योग्य नहीं यह समभे।

उपर लिखे सूत्रों से जाना जाता है कि पूर्व समय में इस विधि के त्रानुसार ही करते होंगे। मगर जब समयान्तर से या यवनों के राज्य में विष्कव के समय यह सब विधि न कर सकने के कारण त्राटे के ही ढेले बनाकर त्रौर उनमें उन२ रथानों का त्राध्याहार ( ख्याल करना ) करके इस संस्कृति ( मर्यांदा ) को पूरा कर लिया जाता होगा। बाद में श्रनभिज्ञता के कारण नौ की जगह सात, त्रौर ढेलों के स्थान पर ढकनों वाली कटोरियें बनने लग पडीं। त्रौर साथ में हो उपहास करने का एक साधन रूप खेल बन गया। जिसको कि त्राव खडुक्कने कहते हैं। जिसका द्र्य 'खेलने के लिये एक साधन' होता है। इस खेल से भी एक भाव प्रगट होता है जैसे कि—खडुक्कनों से वर को यह शिज्ञा दी जाती है कि गहस्थ तभी अच्छी प्रकार चल सकता है जब कि गृहस्थरूपी रथ के दोनों चक्र (पठवे) एक साथ चलें । अर्थात् गृहस्थ चलाने के लिये स्त्री पुरुष दोनों को ही समान उद्योग करना पडता है । जैसे इन खडुक़्कनों को अप्रकेल वर नहीं ढक सकता; जब तक इनको कन्या साथ नहीं ढकती इसी मकार कच्या भी नहीं ढक सकती जब तक वर साथ म ढकता । इस विधि से दोनों को शिल्ला दी जाती है ।

दूसरा भाव यह भी मगट होता है कि वरकुल के दोष यदि कन्या न ढके (अर्थात् प्रगट करे) तो वर के लागातार ढकने पर भी नहीं ढके जा सकते । इसलिये कन्या को शिज्ञा दी जाती है कि वरकुल के दोष प्रगट न करना क्योंकि फिर तुमे दोष ही दोष दिखाई देंगे । इसलिये दोष प्रगट न करके उन्हें गुर्गों में बदल देना जैसे इन खाली खडुक्कनों में वर ने इलायचीयें (लाचीयें) रख दी हैं ।

इन प्रमाणों श्रौर युक्तियों से सिद्ध होता कि खडुक्कने खेलना निरर्थक (फज़ूज) नहीं। हां श्रव लोगों ने मूल कारण भूल कर इस को खेल ही बना दिया है।

लस्ली मुँदरी और मुष्टी (मुठ) खोलना । लस्सी मुन्दरी त्रौर मुष्टीखोलना यह गृढ़ भावों और उप- देशों से परिपूर्ण दो प्रथाएं हैं। पहला भाव यह है कि वर और क्रन्या का परस्पर परिचय न होने के कारण जो संकोच ( शरम ) होता है, उसे इस से दूर किया जाता है। दूसरे इससे वर कन्या को यह ज्ञान कराया जाता है कि इस संसार में गृहस्थाश्रम चलाने के लिये लह्मी (धन) का होना अत्यावश्यक है। और उसकी प्राप्ति के लिये मनुष्य क़ा यत्न करना धर्म है। लक्ष्मी चाहे ऋपने उत्पत्ति स्थान चारसागर में भी चली जाए (जैसा कि पुराणों में वर्णन हैं) तो भी उसे प्राप्त कर लेंगे इस बात को दिखाने के लिये थाली में दूध और जल डालकर चीरसागर का टरय वनाया जाता है, और उस में से यत्न पूर्वक दूंड कर लक्सी प्राप्त की जाती है, इस उद्देश्य के पूर्ण होने पर, वर और कन्या अपनी २ जीत मानते हैं। मुष्टी में रुपया बन्द करके फिर दूसरे से मुष्टी खुलवा कर रुपया लेने का यह भाव होता है, कि संसार में रुपया प्राप्त करके सम्भाल कर रक्खो, और इसका उचित उपयोग करो, निरर्थक न खोवो, निरर्थंक खोना तो कहां रहा, वर कन्या भी परस्पर एक दूसरे से बल पूर्वक भी निरथक खर्च के लिये नहीं ले सकते । दूसरे इससे परस्पर बल का भी ज्ञान हो जाता है।

कत्या को रनान कराने के बाद गले में कनेर ( वर्की से छपा हुआ गरीगोला, अन्त्रवतासः सुपारी बादास आदि जो क्वार धोती में लड़के वालों के घर से आता है ) बांध दिया जाता है। इन वरतुओं की उपयोगिता, और संख्यायनगृह्यसुत्र में लिखे कनेर बांधने के प्रमाण, पूर्व 'प्रथा कचारधोती' में बिशेषरूप से लिख दिये हैं।

कन्या के गत्ने में कलेर प्रांधना

थाली में जल और दूध, संसार अमुद्र है। ऋौर उस में लोभ, मोह, अहंकार, ईर्षा, और होष, यह पांच प्रैसे तथा मुन्द्री माया रूप है, इन सभी को छोड कर ईश्वर का सौतक जो रुपया है उस

को प्राप्त करने का बद्ध ही नहीं प्रत्युत प्राप्त कर लेना ही सनुष्य का धर्म है। यह भाव वर और कन्या को गृहरथाश्रम में प्रवेश करने के समग्र चताचा जाता है। जिस से दोनों का कल्याण हो सकता है। युद्धि वे ईश्वर में अपनी अगाधभुक्ति बढ़ाते चले जाएं तो ऋन्त में मुक्ति को भी प्राप्त कर सकते हैं।

लस्सी मुन्दरी से एक आध्यात्मिक भाव भी प्रगट होता है कि—संसार में मनुष्य के आने का उद्देश्य ईश्वर प्राप्ति है और ईश्वर को प्राप्त करने के लिये सर्वदा यस्न करते रहना चाहिरे । गृहस्थाश्रम जो खारीं, आश्रमों में उत्तम माना है, उस में भी शास्त्रदर्शितप्रथ पर जलने से मलुष्य ईश्वर प्राप्त कर सकता है। यह भाव लस्सीमुन्दरी से प्रकट होता हैं। जैसे कि-

### सुहाग सुतरे बान्धना

विवाह में सुहागसूतरे बांधना, यह सौभाग्य प्राप्ति और रत्ना विधायक साधन है। दूसरे यह वैदिक मणियें है। जिन का वर्ग्यन अथवेवेद में विशेष रूप में आता है। विस्तार भय से दुवारा प्रमाग नहीं लिखता पूर्व प्रथा 'फुल्लकढ़ाई मांयां' और प्रथा घोड़ी में लिखा जा चुका है यहां भी परिचयमात्र दे देता हूँ । हाथी दांत का दुकड़ा 'हस्तिवर्चसमणि' है, लोहा 'लोहमणि' श्रौर मनका सीसकमणि नाम से आता है, कौड़ियों का 'कुरीरक' नाम से वर्णन है। इन सभी के धारण करने का फल विशेष रूप से सौभाग्यादि की प्राप्ति होते हैं, यह स्वष्ट जिखा है। दूसरे यह एक प्रकार का रत्ताबन्धन हैं। घोड़ी के समय वर को,विवाह के समय कन्या को, यह रत्ताबन्धन मणियें बांध दी जाती हैं। ऊपर लिखे प्रमाणों त्रौर युक्तियों से यह सिद्ध होता है कि 'प्रथा छन्ननियों' में जितना कर्म किया जाता है वह सारा शास्त्र विहित और युक्तियुक्त कर्म 'कन्यास्नान' 'खडुक्कने' खलना आदि शकुन अवश्य ही करना चाहिये ।

Ac. Gunratnasuri MS

288

# विवाहसंस्कार

580

विवाह संस्कार जिस विधि से कराया जाता है, वह सबे-मान्य पारस्करगृह्यसूत्र के अनुसार है। इसलिये इस विषय में विशेष लिखने की आवश्यकता नहीं। तो भी मैं साधारणतया इस विधि के महत्व को और कम को संत्तेपमात्र में लिख देता हूँ, जिससे कि विशेष स्थलों के गूढ़ तत्त्व झौर भाव सामान्य लोग भी समफ जाएं। साधारणतया विवाह संस्कार के लिए निम्नलिखित वस्तुओं की आवश्यकता होती है—

२ खारे ( शरासन ) । म डांगें । २ चदोये । छज्जली (शूप) फुल्लियां, ( लाजा ), चावल, ४ कुज्जे, कलश (घड़ा), दूध, दही, शहद, पलाशसमिधा, घृत, शंखी, चन्दन,केसर, ४ परने, १धोती, १ मुन्दरी वर को दे देने के लिए, शाण, सिंदूर, रेत, पंचपल्लव, पूला. डोने, मुष्पमाला, सामप्रीपूजन, खट्टदान, की वस्तुए, १३ गुणे, इलायची सुपारी, पान घूप, दीपादि तयोर चौंका पवाई (वर कीबइनों के लिये) । यह वस्तुए' पहले ही प्रस्तुत रखनी चाहियें ।

पूर्वं लिखा जा चुका है कि पारस्करगृह्यसूत्र में 'षड़ध्यां भवन्त्याचायेत्यादि' अर्थात् छः पूज्य पुरुष होते हैं जिन में वरभी है इसलिये वर का विवाह से प्रथम पूजन किया जाता है। और जिसका क्रम इस प्रकार है— अब वर छन्ननियां में खडुक्कने आदि शकुन कर लेता है तो मंडपक्कमें गरापत्यादि पूजन, त्र्यौर वरपूजन, तथा विवाह संस्कार करने के लिये लाया जाता है।

बहां सबसे पहिले स्वस्तिवाचन तथा गएपत्यादि प्रहों का षूंजन करने के बाद 'साथुमवानास्ताम्' इत्यादि से वर का सत्कार किया जाता है। इसके बाद शास्त्ररीत्यानुसार वर का पूंजन करने के लिये श्रासन दिया जाता है। यह श्रासन कुशाओं से बना हुआ त्रिकुश होता है। क्योंकि वर पहले ही खारे पर चैठा होता है, इसलिये श्रासन के स्थान पर कुशा का त्रिकुश हिया जाता है। खारे के नीचे माष (मां) श्रीर ताला (जंदरा कुंजी) इसलिये रक्खा जाता है कि तन्त्रशास्त्रानुसार माष (मां) वली रूप होते हैं इसी कारण श्रासन के नीचे रक्खे जाते हैं. श्रीर विवाह के पीछे जीवों को डाले जाते हैं। ताला श्रपनी चाबी श्रीर श्रपना एकीकरण जताता है। जैसे एकदूसरे के विना ताला श्रीर चाबी का उपयोग नहीं हो सकता, इसी प्रकार स्त्र

क्रैकन्या के चार हाथ चौड़ा, चार हाथ लम्बा, मंडप होता

हें। और मएडप के बाहर ईशान कोन में वर के एक हाथ लम्बी एक हाथ चौड़ो,हवन के लिये वेदी होती है। और बांस गाढ़कर यह वेदी और मएडप बनाए जाते हैं। बीच में चंदोया और चारों त्रोर त्राम्रपत्र लगाए जाते हैं। पुरुष एक दूसरे के बिना गृहस्थ सुख प्राप्त नहीं कर सकते,इसी बात को लच्य रखकर तांझिकों ने इसका उपयोग किया है। पाओं घोने के लिये पाद्य नाम से जल दिया जाता है। श्रौर विशेष मान करने का सूचक 'श्रर्घ' (जिसमें गन्धात्तत श्रादि होते हैं) दिया जाता है बैदिक समय में ह ऊर्घ हर एक को नहीं दिया जाता था। पारस्करगृह् श्रसूत्र में छः पूच्य पुरुषों को, ही देना लिखा है।

#### मधुपक

फिर आचमन करने के लिये जल दिया जाता है। और इसके बाद खाने के लिये मधुपर्क दिया जाता है। जिस में एक पल घृत, एक पल शहद और दो पल दही का योग होता है। यह खाद्यपदार्थों में अमृत समान पदार्थ है। इस के खाने से कई प्रकार के लाभ होते हैं, यह वैद्यव प्र'शें में विशेष रूप से िखा है। ऋषिलोग इस मधुपर्क को छः पूज्य रुषों को ही दिया करते थे। श्रीर एक वर्ष में आचार्याद को एक ही वार देते थे। आज कल लोग इस के गुर्गों को न जान कर खाते ही नहीं, और जूठा छोड़ देते हैं, जो फि सवैधा शास्त्र विरुद्ध है। और इरुके गुर्गे। से भी वह वंचित रह जाते हैं। बड़े शोक से लिखना पड़ता है, कि हमारे नवयुवक धार्मिक प्रवृत्ति न होने के कारण हरएक बात को निर्थंक ही समझते हैं। मगर आजकल पश्चमीय लोग शहद के लिए लाखों रुपये लगाकर मधुमकिखयों के छत्ते और कारखाने खोल रहे हैं। दूध दही और घृत के गुणों को देखते हुए हजारों गऊराजाएं (डेरीफारम) खोली जा रही हैं। क्या यह सब निर्धंक हैं ? पूर्व समय में मधुपर्क का किसी को मिलना मानसूचक होता था। यद्यपि मधुपर्क का विशेष मूल्य नहीं तो भा पदक (मैडिल) की तरह जिसको यह मिले उसका बड़ा मान होता है

जिन वातों को आज लोग अच्छो समफनी लगे हैं उन को तो हमारे ऋषिलोग धर्म का रूप देकर हमेशा करने के लिये कह गये हैं। इस विषय मे अधिक न लिखल। हुआ सबसे प्रार्थना करता हूं कि मधुपर्क अमृत है, इस लिये इसको जूठा नहीं छोड़ना।

मधुपर्क खाने के बाद अङ्गों में बल प्राप्ति के लिये अङ्गन्यास करके अङ्गपुष्टी के लिये प्रार्थना का जाती है। इस के वाद हाथ में कुशा पकड़ कर और गौ स्तुति द्वारा अपने पापों का नाश कराया जाता है।

तदन्तर पंचभूसंस्कार करके वेदी में ऋगिन स्थापन की जाी है। श्रौर कन्या को मण्डप में मातुल (मामा) या किसी अन्य सम्वन्धि के द्वारा लाकर गण्पत्यादि का पृजन कराया जाता है। इसके वाद कन्यापिता वर को चारवस्त्र देता है। जिनमें से वर दो वस्त्र कन्या को धारण कराता है, और दो स्वयं धारण कर लेता है। जिन मन्त्रों द्वारा वस्त्र धारण किये जाते हैं, उन में हाथ से बने हुए वस्त्रों का वर्ण न है, इसलिये मशीन से बने वस्त्र के स्थान में हाथ से बना हुन्त्रा वस्त्र होना चाहिये ।

#### ग्रंथिबन्धन

तदनन्तर परस्पर देखने के बाद कन्यावर का प्रंथोबन्धन श्रौर कङ्कणबन्धन किया जाता है। प्रंथीबन्धन की विधि यह होती है कि २५ छुहारे और एक जुट तथा दत्तिणा किसी कपड़े में बांधकर उस गांठ के साथ एक लम्बी मौली बांध दी जाती है। गांठ को कन्या के वस्त्र से बांधा जाता है, और मौली यहो-पंवीत की तरह गले में डाल दी जाती है। और देसाचार से हथलेवें 💥 किये जाते। इसके बाद कन्या पिता हाथ में शंख दूर्वागन्धाच्तादि लेकर कन्या दान करता है।

चक्की चुंग के आटे को गूंध कर कटोरी शक्ल के दो पात्र बनाए जाते हैं, सुपारी और दन्तिएा उन में रखकर उन्हें कन्या के हाथों और वरके हाथों में सम्पुट किया जाता है। ऊपर मौली लपेट कर आर्शिवाद मंत्र पढ़ने के बाद गोत्रोचारए किया जाता है।

ही है। मगर यहां द्राह्यायनगृह्यसूत्र प्रथम पटल तृतीय खरख के ७ सातवें सूत्र का प्रमाण देता हूं जिसमें स्पष्ट लिखा है कि कन्या वर के दत्तिण में बैठे जैसे—

कन्वा का बर के द्त्तिए में बैठना पद्धतियों में तो लिखा

### फन्या का वर के दक्तिस ओर बैठना

अर्थात कन्या को दितीयवस्त्र देकर 'सत्वांनझाभि' इस मन्त्र को पूद कर वर के वस्त्र से कन्या का बस्त्र बान्धे। मंधी बन्धन के विषय में प्रथा कवारधोती में पृष्ट १०८ पर अश्वर्ववेद के अ३८ मन्त्र के प्रमाए से विशेष लिखा जा,चुका है।

भागदेयम् ॥ इत्यन्तरती वभ्त्रस्य योक्रे ग कन्यां सम्नह्यति।।

सं त्वां ह्यामि प्रजया धनेन सा सनद्धा सुनीहि

मंत्रं स दर्भग्डवा इन्द्रास्याः सन्नहन मित्यन्तौ समायम्य पुणंसं ग्रंथि बध्नाति ।----सं त्वां नह्यामि अग्रिरोषधमिः ।

मंथी बन्धन बराहगुह्चसूत्र में योकवन्थन ताम से लिखा है जसा कि---

अथास्यै द्वित यं वामः प्रयच्छति । तेनैव

### पाणिग्राहस्य दत्त्रिगत उपविशेत ॥ १॥

अर्थात् कन्या वर के दत्तिए में वैठे ॥

कङ्कराबन्धन के विषय में पूर्व प्रथाकुझकढ़ाई मांयां' और 'प्रथाघोड़ी' में लिख दिया है।

### .कन्यादान से पूर्व गोत्रोच्चारण करता

कन्यादान से पूर्व गोत्रोच्चारण करने का यह श्रभिप्राय होता है कि वर और कन्या का एकगोन्न में विवाह न हो जाए। क्योंकि एक गोत्र में विवाह करना शास्त्र विरुद्ध है। मनुस्मृति तृतीय श्रध्याय के पछ्चम श्लोक में लिखा है कि—

## अस्पिएड तु च या मातुरसगोत्रा च या पितुः । सा प्रशस्ता द्विज्ञातीनां दारकर्मणि मैथुने ॥४॥

अर्थांत् उस स्त्री से विवाह करे जो माता की छः पीड़ी तक की और पिता के गोत्र की न हो। विस्तार भय से अन्य स्मृतियों के प्रमाण नहीं देता। गोत्रोच्चारण में प्रपितामहा से लेकर पिता तक तीन वार पढ़ने के लिये 'कर्मदीपिका' में लिखा है कि—

### प्रपितामहं समारभ्य गोत्रप्रवरादिकम् ।

## कुलसम्बन्धकरणं त्रिस्त्रिबोरग्रदीरणम् ॥

श्चर्थात् प्रपितामहा से लेकर पिता रुक तीनवार नाम लेकर गोत्र सम्बन्ध उद्यारण करना चाहिये।

यहां पर यदि किसी को यह शङ्का हो कि चारजाति चत्रियों में, कपूर, मेहरे, और खन्नों का एक ही कौशल्य गोत्र में विवाह क्यों होता है। तो कृपया 'चत्रिय इतिहास और चारजाती चत्रियगोत्र निर्णय जो इस पुस्तक में प्रथम लगा हुआ है उसे ध्यान से पढ़ें जिस में इस का निर्णय किया है कि-इन तीनों जातियों के गोत्र नामों में कुच्छ थोड़ा सा अन्तर होने के कारण लोग वास्त्विक गोत्रनाम भूल गए, और एक ही गोत्र 'कौशल्य को बोलने लगपढ़े। वास्तव में इन तीनों का भिन्न२ गोत्र है। जैसे कपूरों का कौशिक, खन्नों का कौत्स, और मिहिरों का कौशल्य गोत्र है। इस लिये "इन तीन जातियों का एक गोत्र में विवाह होता है" यह शंका करनी अनमात्र ही है।

#### कन्यादान

स्मृतियों के और पुराएों में कन्यादान का फल विशेष रूप से लिखा है। दशमहादानों में कन्यादान की गएाना है। सूतसंहिता में कन्यादान का फज़ इस प्रकार लिखा है—

### ऋश्वमेधसहस्रस्य वाजपेय शतस्य च । एककन्याप्रदानेन फलमाप्नोतिनाकलौ ।।

टान का बहुत फल है। (विस्तार भय से अन्यस्मृतियों के भमाग नहीं दे रहा)। कन्या दौन का अर्थ है---कन्या सम्बन्धि सब प्रकार के अधिकार टान लेने वाले वर को दे देना। और अधिकार देने की विधि शास्त्रों में इस प्रकार है, कि कन्यापिता शङ्घ में जल, पुष्प, सुपारी और चावल आदि डाल कर देशकाल का उच्चारण करके वर कन्या के गोत्र तथा प्रपितामहा (परवावा) से लेकर पिता तक नामों का उच्चारण करके सङ्कल्प करता हुआ कन्या का हाथ वर के हाथ में देवे। उपयु कत विधि में बुहत्यरा-शर ऋषि का बचन प्रमाण रूप में इस प्रकार है--वन्यादानसमाण रूप में इस प्रकार है--द वीच रक्तले पुष्पं चन्दन जलमेव च ॥

ट्वाच्ची कल पुष्प चन्दन जलमव च॥ टाता कन्यादान करने के समय शंख में दूर्वा ( कुशा ) चात्रल, फल, पुष्प, चन्ट्रन, जल, डाले। इत्यादि संकल्प तथा गोत्रोच्चारण की विधि ऋष्यश्रङ्ग ने इस प्रकार लिखी है—

चाजपेययज्ञ करने का जो फल होता है, वह कलियुंग में एककन्या

दान करने से प्राप्त हो जाता है। इससे ज्ञान होता है कि कन्या

अर्थात एक हजार अश्वमेधयज्ञ करने का और एक सौ

## अद्योत्यादि यथा काल ज्ञान कृत्वा तु दैशिकम् । मप्तम्यन्तंतु षष्ठचन्तं गोत्र प्रवरमेव च । इत्यादि

ंश्वर्थात कन्यादान के संकल्प में पहले देश और काल का उद्यारण करके सप्तम्यन्त या पष्ट्रयन्त गोत्रत्रौर प्रवरका उच्चारण करे, फिर वर के प्रपितामहा से लेकर पिता तक चतुर्थ्यन्त नामों का डचारण करे, इस प्रकार कन्या के प्रपितामह से पिता तक द्वितीयान्त नामों का उच्चारए करके 'पत्नीत्वेन तुभ्यमहं ट्दे' यह कह कर जल छोड़ हैं। उपर लिखा संप्तम्यन्त, षष्ठयन्त आदि विभक्तियों का अभिप्राय यह है कि-गोत्र और प्रवर का उचारण सप्तम्य या सष्ट्रयन्त बोला जाय जैसे पञ्जाब में पष्ट् यन्त 'कौशल्यगोत्रस्य त्रिप्रवरस्य इस प्रकार बोलते हैं। त्रौर वर के प्रपितामहा त्रादि के नाम सम्बन्धके साथ चतुर्थ्यन्त (प्रपौत्राय, पौत्राय, पुत्राय, ) इस प्रकार बालते हैं। ओर इस चतुर्थी विभक्ति को कन्या सम्बन्ध में द्वितीयान्त 'प्रपौत्रीमै, पौत्रीम्, पुत्रीम्' इस प्रकार बोलते हैं ।

### कन्यादान के संकल्प में जल का ग्रहण करना कन्यादान के संकल्प में कई लोग ( विशेषतया आर्य-

समाजी ) शङ्का किया करते हैं, कि संकल्प में जल क्यों लिया जाता है। उसके उत्तर में ऊपर प्रमाए तो दे ही दिया है, और युक्ति द्वारा भी विज्ञान के आधार पर सिद्ध होता है, कि जल <mark>त्रवश्य लेना</mark> चाहिये । क्योंकि जल एक ऐसा द्रव्य है, कि इसके स्पर्श से शांति श्रौर सात्विक भाव उत्पन्न होते हैं। हम देखते हैं कि किसी पुरुष को कोध चढ़ा हुन्ना हो, तो उसको जल पिला देने पर उस का क्रोध शान्त हो जाता है। मूर्छा होने पर जल द्वारा चैतन्यता प्राप्त हो जाती है। त्रौर जल ही जीवन शक्ति में विशेष कारण होता है। इस से सिद्ध होता है कि कन्यादान के समय जल कन्यादाता को इन गुणों से युक्त करता है । त्र्यौर इस समय मन जो विशेष साहिवक होना चाहिये, उस को जल सात्विक करने में विशेष बल देता है। हिन्दुओं के विवाह में यही तो विशेषता है, कि जहां ऋषियों ने वेदमन्त्रों के उच्चारण द्वारा विवाहसम्बन्ध को हढ़ बनाने के लिये त्रालौकिक शक्ति दी है। वहां कर्मकाएड द्वारा विज्ञान के बल से भी शक्ति देकर विवाहसम्बन्ध को ऋलौकिक रूप से हढ़ किया है। दूसरे मतावलम्बीय श्रौर विदेशीय विवाहों में कुछ समय के लिये विवाह द्वारा स्त्री श्रौर षुरुषों के सम्वन्ध नियत किये जाते हैं । मगर हिन्दूविवाह में स्त्री श्रौर पुरुष दोनों रश्रूलशरीर भिन्न २ होने पर भी सूच्म**ारीर मन्त्रों द्वारा एक** 

कर दिये जाते हैं ( जैसा कि आगे दिखाया जविगा )। इसी कारए ही तो संकल्प में जल और हवन द्वारा अग्नि का विशेष रूप से उपयोग किया जाता है। विज्ञान (साई स) में हम देखते हें कि भिन्न २ और आकार होन निर्वल वस्तु को टढ़ और रूप वान बनाने के लिये जल ऋौर ऋग्नि का प्रयोग किया जाता है। जैसा कि घडा बनाने के लिये मट्टि को पहले जल में गुंधा जाता है,तब घड़ा के आकारहीन मट्टी को जल ने आकार (रूप) दिया, फिर हढ करने के लिये अग्नि में मड़ी को गरम किया जाता है। तब मट्टी जो धूल रूप थी, वह एक टढ़ घड़े के रूप में हो जाती है। इसी विज्ञान को लेकर विवाहसम्बन्ध को करने से पहले वर और कन्या को स्तान कराया जाता है। ( जो कि पूर्व 'प्रथा घोडी और छन्ननियों में लिखा जा चुका है ) फिर संस्कार के समय मण्डप में प्रायः जल का प्रयोग किया जाता है इसके बाद हवन में ऋग्नि द्वारा उस विवाहरूप सन्बन्ध को दृढ़ किया जाता है। इसी कारण तो हिन्दुओं में विवाहविच्छेद (तलाक) नहीं है। बडे शोक का कारण है कि इस समय विदेशी सभ्यता में रंगे हुए हमारे भाई इस विवाहविच्छेद को श्वच्छा समभने लग पड़े हैं। जिस का परिणाम भयङ्कर और हिन्दू धर्म को हानिकर ही है। जैसा कि विदेशियों और विधर्मियों में नमक मिर्च के भगडे पर या किसी कारण मनसुटाव होने पर तलाक

दे दिया जाता है। जो कि समाचार पत्रों में प्रति दिन लिखा हुत्रा होता हैं।

त्र्यतः मेरा कहने का त्रभिप्राय यह है कि हिन्दूसंस्कृति त्रौर हिन्दूधर्म में विश्वास रखते हुए तथा शास्त्रों की स्त्राज्ञा का पालन • करते हुए त्रपने हो धर्म पर टढ़ रहना चाहिये— गीता में भगवान् श्रीकृष्णजीने कहा है—

### अेयान् स्वधमों विगुणः परधर्मात्स्वनुष्ठितात् ।

स्वधर्मे निधन' अ यः परधर्मो मयावदः ॥

श्वर्थात्—यद्यपि परधर्म का आचरण सहज हो, तो भी उसकी अपेत्ता अपना धर्म विगुण (दोषयुक्त) हो तो भी ऋषिक कल्याग्रकारक है। अपने धर्म के अनुष्टान में मृत्यु हो जाना भी श्रेष्ट है और दूसरे का सुगम धर्म भी भयंकर होता है।

इस से सिद्ध होता है कि वेद, शास्त्र, स्मृति श्रौर पुराण जिस धर्म को प्रतिपादन करते हों, हिन्दुमात्र को उसी धर्म का सर्वदा अनुष्टान् करना चाहिये । जिस से धर्म, अर्थ, काम और मोत्त प्राप्ति हो सके ।

कन्यादान हो जाने के बाद वर 'स्वस्ति' यह कहता हुन्रा कन्या को प्रहण करता हैं। तदनन्तर कन्यापिता दत्त्रिणारूप में एक सोने की ऋंगूठी वर को संकल्प करके देता है। क्योंकि शास्त्रों में लिखा है कि--

#### हतयज्ञमद चिगा।

अर्थान्-दत्तिएग के विना यज्ञ हत (नष्ट) होता है। इस लिये कन्यादान की दत्तिएगस्वर्ए की श्रंगूठी या गौश्रों का जोड़ा होती है। दत्तिएग के बाद वर 'कोदात कस्मादत्' इत्यादि मन्त्र को पढ़ता हैं जिस के द्वारा काम (इच्छा रूपईश्वर) की की स्तुति जाती है।

## विवाह में कन्या का नाम बदलना

वर कन्या के दक्तिए (दाहिने) हाथ को अपने दक्तिए हाथ में ले कर कन्या से कहता है "हे कन्ये! मेरे मन के अनुसार तेरा मन हो जाए।" और कन्या का नाम (यह नाम पितृकुल के नाम से भिन्न बदल कर रक्खा जाता है। जो वर के नामाच्चर से कन्या का नामाच्चर ज्योतिष शास्त्रानुकूल हो) उच्चारए करता है। क्योंकि शास्त्र में लिखा है कि यदि कन्या दशवर्ष सात मास और तीन दिन से ऊपर हो तो उसका नाम बदल देना चाहिये। जैसा कि—

## दशःब्दनप्तनासाः त्रिदिनाधिकयदा भवेत् कन्यानामान्तरं घृत्वा चोढ्राइम्रुपकल्पयेत् ।।

अर्थास् यष्टि कन्या दशवर्ष सात मास और तीन दिन से अधिक आयु की हो जाए,तो उसका नाम परिवर्तन करके विवाहसंस्कार करे। इससे सिद्ध होता है कि विवाह में कन्या का नाम बदलना शास्त्रानुकूल ही है।

इसके बाद वर कन्या का हाथ पकड़े हुए ही हवन करने के लिये उस को वेदी के पास ले जाता है। इस ले जाने की विधी को पारस्करगृह्यसृत्र में निष्क्रमण कहा है।

्दचिग दिशा में जल का घड़ा उठवाना

वेदी की दत्तिएादिशा में किसी बलघान् मनुष्य को जल से भरा हुत्र्या घड़ा कन्धे पर उठवाकर चमिषेक करने तक चुपचाप खड्डा कर दिया जाता है।

चुपचाप खड़ा होने का श्रमिप्राय यह होता है कि उठाने वाले का ध्यान वातों में न लगजाए। क्योंकि वातों में लगकर ध्यान न रहने से घड़ा गिरने का श्रौर श्रग्नि का भय होता है। दत्तिएदिशा में इसलिये खड़ा किया जाता है, कि उस दिशा में पितरों श्रौर राच्नसों का होना शास्त्रों में लिखा है। उस ही दिशा में जल लेकर खड़ा होने से राच्नस जल को नहीं लांघ सकते, श्रौर जहां शुद्ध जल 'हो वहां भी उनका वास नहीं हो सकता,तथा उस कुम्भ के जल में श्रौर प्राणीता के जल में हवन करने वाले मन्त्रों की शक्तियें स्थापित की जाती हैं। जो कि अभिषेक करने से उपद्र व दूर करने वालो होती हैं (प्रमार्णों को विस्तार भय से अधिक नहीं लिख रहा )

#### वर की प्रतिज्ञा

इस के बाद कन्या पिता के ''परस्पर समीचेत्थाम्'' (परस्पर देखो) कहने पर वर कन्या एक दूसरे की त्रोर देखते' हैं और अघोर छरित्यादि चार मन्त्रों का वर उच्चारण करता है। जिनका संचेष में अभिप्राय यह है, कि हे कन्ये तू मेरे लिये और मैं तेरे लिये सब प्रकार से सुखदाई होऊं। पहले तुमे सोम देवता ने प्रहण किया और उसने तुमे कान्ति दी फिर गन्धवें ने प्रहण किया जिन्होंने तुमे बाणी (बोलन की शक्ति) दी। इसके बाद श्रग्नि देवता ने प्रहण किया और उसने तेज के अतिरिक्त सन्तान उत्पन्न करने की शक्ति को दिया। श्रब तुमे मैं पहण करता हूँ जो कि जीवन पर्य्यंत सुखभोग और सन्ताना-दि से सुखी रक्खूंगा। और तूं पतिन्नता होकर मेरे लिये सुख-दाई हो। विवाह में वर की यही प्रतिज्ञा है।

तदनन्तर वर अग्नि की प्रदत्तिणा करके, कपड़ों में लिपटे हुए तिनकों को पात्रों के नीचे रखकर हवन के लिये ब्रह्मा त्रादि को आवरण करता है। इसके बाद प्रणीता आदि का स्थापन करके कुशाओं को अग्नि के चारों ओर विछा कर कुशकण्डिका की शेषविधि करने के बाद प्रज्वलित अग्नि में घृत की

Jin Gun Aradhak Trust

प्रयाश्चित्ताहूति देता है। तदनन्तर राष्ट्र भृत जयाहोम और अभ्या-ताननामक आहूतियें देकर आज्याहूति देता है। जिनमें चार आहूतियें देकर पाछावी आहुति कन्या वर के मध्य में 'झंतरपट' करके तथा मंत्र को मनमें पढ़ कर देता है।

#### अन्तरपट करना

कन्या और चर के मध्य में एक कपड़े से व्यवधान (परदा) कर दिया जाता है। क्योंकि यह ब्राहूति मृत्युदेवता को दीजाती है इसलिये इस मन्त्र को मनमें पढ़ा जाता है। और कन्या को व्यवधान करके हवनचेदी में आवाहित मृत्युदेवता से एक प्रकार प्रुथक किय. जाता है। इस विषय में संस्कार-भास्कर में लिखा है कि मृत्युदेवता को आहूति देने के समय अन्तरपष्ट के बिना और मन्च ऊंचो स्वर से पढ़ना दाप कारक है। जैसे कि---

'गैंद्रीं पैत्रीं तथा मृत्योः' इति कारिकायां दोष

अवणाद्वरः वध्ं वस्त्रं णान्तर्धाय मनसा मन्त्रं

पठन् मृत्यवे जुहोति ।

अर्थात् रुद्र पितर और मृत्यु सम्बन्धी मन्त्र वधू के साथ ऊ`ची स्वर से पढ़ने का दोष कारिका में लिखा है। इस लिये वर, वधू (कन्या) का वस्त्र से व्यवधान कर और मन्त्र को मनमें पढ़ कर मृत्यु देवता को आहूति देता है।

Jin Gun Aradhak Trust

Ac. Gunratnasuri MS

इस भाव को लेकर मृत्यु की त्राहूति के समय ऋन्तरपट (श्रौर उपांशु (मौन) मन्त्र पाठ किया जाता है ।

इस अन्तरपट के विषय में एक मत यह भी है कि "परं मृत्योः अनुपरे हि,, इस मन्त्र पर अन्तरपट नहीं करना चाहिए। प्रत्युत यह अन्तरपट जव कन्या को वर वस्त्र देता है, तब करना चाहिये क्योंकि वस्त्र धारण करने के समय अङ्ग नग्न न हो जाएं इसलिये वस्त्र से आवरण (परदा) करना उचि ही है। दूसरे अन्तरपट के बाद परस्पर अभिमुखी करण भी यही सिद्ध करता है कि अन्तरपट न होने से पहले वर कन्या अभिमुखी ही हैं, तो पुनः अभिमुख क्यों लिखा जाता इससे सिद्ध होता है कि वस्त्रदान के समय अन्तरपट होना चाहिये। इस बात को पाररकरण्हासूत्र के पदार्थक्रम में इस प्रकार लिखा है—

तता मातुलांदि कन्यानयन करोति सा चागत्य प्रत्यङ् सुली उपविशति । अत्र वधूवरयोर्मध्ये वस्त्र ेणान्तरधानम् । इत्यादि

अर्थात् कन्या को मण्डप में मामा लाता है। और वह पूर्वाभिमुख बैठती है। इस समय वधू वर के मध्य वस्त्र से अन्तरपट किया जाता है। इसके बाद कन्यापिता के परस्पर देखो कहने पर अन्तरपट हटा कर 'समझन्तू' इस मन्त्र से वर कन् य परस्पर देखें। ऊपर लिखे प्रमाण से कन्या को वस्त्र पहनाने के समय ही अन्तरपट करना सिद्ध होता है। आज कल भी कई वर दर्ियों में अन्तरपट की चादर होती है। और कन्या लाने से पहले हं। वेदो के परिचम और वर कन्या के बीच व्यवधान करने के लिये फैबा दी जाती हैं।

#### लाजा होम ( लावां )

'लाजाहोम' अर्थात् 'फुल्लियों का हवन' कन्या करती है। इस में श्रग्नि के सन्मुख वर कन्या को पूर्वाभिमुख खड़ा किया जाता है। और वर की अञ्जली के उपर केन्या की अंजली (बुक) में कन्या के भाई जग्डी वृत्त के पतों सहित घृत से भीगी हुई लाजा (फुल्लियें) डालते हैं। और कन्या-मन्त्र पढ़ कर आग्नि म डालती जाती है। उन मन्त्रों का यह भाव है-कि आग्तिस्वरूप सूर्यदेव कन्या को माटकुल से पृथक करें झौर पति कुल से न करें। पति की ऋायुदीघर्हो श्रीर कुटुम्बी बढ़ें। पति पत्नि के प्रेम को अगिनदेव हढ़ करें। पति की वृद्धि के लिये लाजाहोम किया जाता है। इस को वधू कर्तृ क होम कहते हैं। यह वधू कर्त्ट कहोम इसलिये है कि इन मन्त्रों में ्ी त्राता है कि 'त्रायुष्म नरतु में पति-इत्यादि' अर्थांत् मेरे पति की आयु बढ़े सं परिकी ्त्रायु बढ़ाने के लिये वधू ही इपन द्वारा प्रार्थ र. 🗰 उठती है . इसके बाद श्रंगुष्ट सहित कन्या का दत्तिए। हाथ वर श्रपने

दत्तिए हाथ में प्रहुए करता है। अंगुष्ट सहित हाथ इसलिये महए करता है कि---आश्वलायनगृहचत्रुत्र में लिखा है।

### 'रोमांन्तेसाङ्गुष्ठमुभयकामः' ।

छर्थात् पुत्र और कन्या सन्तान की इच्छा वाला अंगुष्ट सहित तथा रोम रहित उत्तान (ऊपर को सीधा हाथ) का प्रहण करे। और 'गृभ्गामि' इस मन्त्र को पढ़े।

इसी भाव को 'त्रापस्तम्बगृह्यसूत्र' में इस प्रकार लिखा है कि-

यदि कामरेत स्त्रीरेव जनयेय मित्यङ गुजीरव गुह्लीय त्।

त्रापस्त०, द्वि० पटल०, ४ खण्ड, १२ सूत्र न्नार्थान्—यहि कन्या सन्तान की ही इच्छा हो। तो। त्रंगुली ही प्रहण करे ।

यदि कामयेतपुंस एव जन्येयमित्यङ्गुष्टमेव

सोमीव ड्राष्ठममीव लोमानी गृह्यति ।

यदि पुत्र सन्तान की इच्छा हो तो लोमरहित उत्तान अंगुष्ट को प्रहग्ग करे।

पारस्करगृह्वसूत्र में तो अंगुष्ठ श्रौर अंगुकी सहित हस्तमहण की आज्ञा है । जिससे यह ज्ञान होता है कि पुत्र श्रौर कन्या दोनों ही की इच्छा होनी चाहिये ।

हाथ प्रहण करने के समय जो मन्त्र बोला जाता है, उसमें वर प्रतिज्ञा करता है कि हे कन्ये ! मैं तेरा हाथ इसलिये प्रहण करता हूँ, कि तूं गृहस्थाश्रम के सब सुखों को भोगती हुई, मेरे साथ वृद्धावस्था को प्राप्त हो, श्रौर तुमे भग, अर्यमा, और सविता देव ने मेरे घर की स्वामिन बनाने के लिये और आनंद भोगने के लिये दिया है। श्रीर हम सौ वर्ष तक जीयें. इत्यादि, हग्थ प्रहण के वाद कन्या का ग्रहस्थसम्बन्धि उत्तरदायित्व श्रर्थात् 'भार' पति पर हो जाता है, और कन्या ने जिसे अपनां हाथ पकड़ या है, उस समय से उसे ऋपना एक मात्र पति तथा ् सर्वस्व जाने श्रौर उसके श्रनुकूल रहे, कन्या का यह धर्म हो ' जाता है। हाथ पकड़ाने के बाद उत्तरदिशा में स्थित शिला पर कन्या को वर चढ़ाता है। जिसका भाव है कि हे कन्ये तू इस की तरह हढ़ और स्थिर हो। तेरा मन मेरे में इस शिला की तरह स्थिर हो जाए। श्रौर हम जीवन सुख को भोगें।

इसके बाद शिला पर स्थित हुई कन्या "गाथा गायन" करती है। और अगिन से प्रार्थना करती है। तदनन्तर आगे वधू (कन्या) ओर पीछे वर प्रणीता तथा ब्रह्मा सहित अगिन की प्रदत्तिणा (लावां) करता है। और साथ ही घ्रगिन से प्रार्थना भी करता है। कि हे अग्निदेव ! इस कन्या को प्रथम सोमने गंधवों को और गंधवोंने तुम्हें दिया। अब तुम मुफे इसको पुत्र पौत्र तथा सब सुखों के साथ दो। वन, उपर लिखी विधी अर्थात लाजाहोम, हाथ पकड़ना; ितितापर बढ़ना गाथा गायन और कन्या को आगे करके प्रदत्तिणा करना इसी प्रकार दो वार और करे। चोथी वार में केवज़ कन्या की अख़ली में कम्या के भाईयों द्वारा शूर्प कोण ्डजली का कोना) से पुल्लियें डलवाकर 'ओं भघाय स्वाहा' ्मंत्र से कन्या, अंडली द्वारा एक आहूति डाल देती है। और वौथी प्रदक्षिणा वर स्वयं आगे होकर करता है।

ाग्न की चांग ही प्रदचिषा (लावां) क्यों ली जाती हैं ?

विवाह में बर कन्या को आगे करके तौन, और एक स्वयं आगे हो कर, सब मिला कर चार प्रदृत्तिएग लेता है। इसका कारए यह है कि पूर्व लिखित समीत्तएकर्म (परस्पर देखना) के समय चार मंत्रों में से, द्वितीय मंत्र में लिखा है।

'मामः प्रथमों ववदे गन्धर्वो विविद उत्तरः

तुतायोऽग्निः इत्यादि'।

त्र्धांत् सोम (चंद्रमा) ने प्रथम ढाईवर्ष कन्या को प्रहण किया, (इसलिये प्रथम प्रदत्तिणा सोम की है। फिर ढाईवर्ष गंववों ने प्रहण किया,इसलिये द्वितीय प्रदत्तिणा गंधवों की हुई, ददन तर ढाई वर्ष अगिन ने प्रहण किया, इसलिये तीसरी प्रद त्तिणा अगिन की हुई)।इसके बाद चतुर्थ पति मनुष्यरूप बर हुआ, (इसलिये चोथी प्रदक्षिणा वर को हुई) प्रथम तीनप्रदक्षिणा तो देवताओं की हैं, जिन में वर पीछे होता है और कन्या आगे। चौथी प्रदक्षिणा मनुष्य पति की है इसलिये पति ही आगे होता है। यत: तीन प्रदक्षिणा देवताओं की और एक पति की सब मिलाकर चार ही प्रदक्षिणा की जाती हैं। पहली तीन देवता छों की होने से वर पीछे रहता है, क्योंकि वर को अभी पूर्ण अधिकार प्राप्त नहीं हुआ। वास्तव में इन तीनों प्रदक्षिणाओं में देवता ही आगे होते हैं और कन्या पीछे। जब यह देवता अपनार अधिकार वर को दे देते हैं, तब वर आगे होकर प्रदक्षिणा करता ह। इसी कारण तीन प्रदक्षिणाओं में वर पीछे होता है, और चौथी में आगे होता है।

#### मण्तपदियों के विषय में विवर्ण

हिन्दुओं के विचाह में 'सप्तपदी' विवाहसंस्कार का एक प्रधान श्रङ्ग है। इराके बिना विचाह पूर्ण नहीं माना जाता। इन्यादान और पाणिप्रहण क मन्त्र तो पत्नी भाव के बोधक है। सप्तपदी होने के बाद पिता के गोत्र से हट कर कन्या पति गोत्र माप्त कर पत्नि बनती है। मनुस्मृति में लिखा है—

पाणिग्रहणका मन्त्रा नियतंदार लत्त्त सम् ।

तेषां निष्ठातु विज्ञ`या विद्विद्भिः सप्तमे पदे ॥ अर्थात् पाणिमहरण के मन्त्र पत्नि भाव के बोधक हैं, श्रौर पूर्णपत्नी भाव को प्राप्त होना अर्थात् पतिगोत्र प्राप्तहौना सप्तुपदी के अनन्तर होता है, ऐसा विद्वानों को जानना चाहिये ।

यह मनु जी का वचन सप्तपदी को विवाह का प्रधान अङ्ग मानता है। सप्तपदी के बाद पतिगोत्र प्राप्त होता है यह बृहस्पति जी का वचन है जैसे—

स्वगोत्राद् अश्यते नारी विवाहात्सप्तमे पदे। सप्तपदी करने के विषय में पारस्करगृह्यसूत्र में लिखा है कि---

अधैनामुदीचीं ( दिशमुदङ्मुखीं ) सप्तपदानि-

प्रकामयत्येकमिषइत्यादिना ।

अर्थांत् लाजा होम के बाद बधू को अग्रिन के उत्तर दिशा में उत्तरोत्तर सात ५६ 'एकमिषेविष्णुस्त्वानयतु' इत्यादि मंत्रों से चलावे। इसकी विधि इस प्रकार है कि अग्रिन से उत्तर दिशा में थिसे हुए चन्दनादि द्वारा उत्तर से उत्तर सात मंडल (रेखा) चौकोन, त्रिकोन वर्तुल (गोल) क्रमशः ब्राह्मण, चत्रिय, और यैरेय के लिये बनावे। उन में 'एकमिष इत्यादि' वचन वर के कहने पर वधू प्रथम दच्चिणपाओं (दायां पाओं) और पुनः वामपाओं (बायां पाओं) उसी मंडल में दच्चिण पाओं के साथ रक्खे अर्थात् दर्चिण पाओं से आगे वाम पाओं को न रक्खे। गोभिलगृहचस्त्र में लिखा है— मा सब्येन द्विणमविकाम !। गो० गृ० स० २१२११३

अर्थात् दृद्धिण पात्रों को वामपात्रों से मत उलांघ ॥ इस प्रकार मंडलों में स्थित होती हुई वधू, क्रमशः पति के वचनों को मानती हुई, अपने हृदय के भावों को प्रकट करती है। जिस से परस्पर सम्भाषण द्वारा 'मैत्रीकरण' भी साथ हो जाता है। मैत्री सात कटम चलने से और सात वार भाषण करने से टह हो जाती है शास्तों में लिखा है—

मैत्रीमप्तपदी प्रोक्ता सप्तवाक्याथवा भवेत् ।

त्र्यर्थात् सात पद साथ चलने से, या सात, चाक्य परस्पर बोलने से मैत्री दृढ़ होती है।

इस वचन के अनुसार सात पट चलाए जाते हैं, और सात चाक्य परस्पर भाषण कराए जाते हैं। सात बार भाषण और सात पाओं चलने से मैत्री होती है,यह बात नो सप्तपदी के मंत्रों में लिखी है जैसे—'सखे ! सप्तपटा भव इस्यादि' इस सातवें मंत्र में 'सखे' राव्द दिया है, जिसका अर्थ है मिन्न। इस से सिद्ध हाता है कि सात कटम चलने और सम्भाषण से मित्रता होती हैं।

वधू को सात पद चलाने के समय चर ईश्वर से ऋज्ञ. वल धन, सुख, पशूकल्याण, छः ऋतुत्रों के सुख श्रौर सातों लाकों में विख्यात होने और अपने अनुकूल करने के लिये प्रार्थना इसलिये करता है, कि हर प्रकार नया काम जब भी किया जाता है,तवउस समय की ईश्वरीय शक्तियें प्रहों के रूप में उस ही समय के अनु-सार अपना अच्छा और बुरा फल देती हैं। इसलिये बुरे फल को दूर करने के लिये विवाह का शुभ मुहू त और शुभ लग्न देखा जाता है। और इसी कारण ईश्वर से हर काम में प्रर्थना की जाती है। क्योंकि विवाहकर्म हो जाने के बाद जब वधू पतिगह में प्रवेश करेगी तब अपने साथ अच्छे और वुरे फल भी ले जाणगी, इसलिये उस समय बुरे फल साथ न जाए, इस कारण पहले ही विवाह यहा में स्थित देवताओं और ईश्वर से प्रार्थना की जाती है कि इस वधू का प्रथम कदम हमारे घर में अन्न की वृद्धि करे। दूसरा बल की तीसरा धन की चौथा मुख की पांचवां पशुओं की छटा ऋतुओं के सुख को और सीत्यां ध्रपने अनुकूल करने की वृद्धि करे।

सप्तपदी से वर और वधू को एक विशेष शित्ताप्राप्त होतो हैं कि गृहस्थाश्रम में अन्न, बल, धनादि सात वस्तुओं की परमा-वश्यकता है, और इनके बिना गृहस्थाश्रम चल हो, नहीं सकता इसलिये जब वर विवाह करलेता है, उस समय ऋषियों ने गृहस्थ के लिये, इन आवश्यक वस्तुओं को सप्तपदी के रूप में याद दिलाया। उस समय वर ने ईश्वर से इन वस्तुओं की प्राप्ति के लिते प्रार्थना की और वधू ने इसमें सहयोग देने के लिये अपने हदय के शुद्ध भाव प्रगट किये। इस सप्तपदी के रूप में पतिपत्नी सम्भाषण द्वारा ऋषियों ने जो शिज्ञा दी है उसको यदि कोई विद्वान विस्तार से वधू वर को समफा दे तो मेरे विचार में वधू वर को गृहस्थ सुखमय बनाने के लिये सव उचित्त शिज्ञाएं मिल जाती हैं। श्रौर उन से गृहस्थ सुख मय व्यतीत किया जासकता है। वह सम्भाषण शिज्ञा ऋषियों ने इस प्रकार लिखी है कि वर जब प्रथम मंत्र पढ़ कर कन्या को प्रथम पद चलने को कहे तब कन्या प्रथम वाक्य कहे। इसी प्रकार सातों मन्त्र सातों वाक्य परस्पर कहें। पुस्तक के विस्तार भय से मन्त्र श्रौर श्लोक नहीं लिखता केवल उनके भाव लिख देता हूं जैमे कि—

जब कन्यादान श्वीर लाजा होम हो चुका तो वर ने कन्या से कहा कि हे प्रिये ! स्त्रियें तो पति के वामांग में बैठती हैं, तु मेरे दक्तिएांग में क्यों बैठी हैं ।

इसके जवाब में कन्या कहती है कि हे पतिरेव ! यह सत्य है कि कन्यादान और लाजा होम हो चुका,मगर जब तक सप्तपदी न हों विवाह रूर्ण नहीं होता । इसलिये सप्तपरो के प्रत्येक पद पर मेरे प्रार्थनारू र सात वाक्य हैं, वह यदि आप को स्वीकार हों तो मैं आपके वामांग में बैठूगी । तब वर ने कहा कि विष्णु-रूप में तुमे अन्न की वृद्धि के लिये प्रथमपद चलाता हूं । तब कन्या ने उन वाक्यों में से प्रथम वाक्य यह कहा कि— (१) धन धान्य भोज्य और व्यंजन आदि पदार्थ जो आपके घर में हों वह सभी मेरे ऋधीन करने, (ऋधीन करने का यह ऋथे नहीं कि उन सभा पदार्थी की एक मात्र कन्या ही स्वामिनी है, इसका ऋथ यह है कि जैसे पति उन पदार्थी को छपुनी इच्छा-नुसार ब्यबहार में ला सकता है, उसी प्रकार कन्या भी व्यवहार में का सके) आपको जो कुछ भी बाहर से धनादि पदार्थ मिलें बह सभी मेरे मान के लिये, घर में लाने । बिना बिशेष कारण के न कभी अपने घर से अन्यत्र भोजन करना और न हो शयन करना। यदि आप को यह स्वीकार हो तो मैं वामांग बैठने के लिये प्रथमपद चलती हूँ।

(२) इस बाक्य को स्वोकार करने के बाद वर दूसरे पट पर कहता है कि-विप्णु रूप में तुमे दूसरा पट वल की पुष्टि के लिये चलाता हूं ( तेरा दूसरा कट्म हमारे घर में सभी जीवों को बलयुक्त बनावे )।

इसके उत्तर में कन्या कहती है—हे स्वामिन ! मैं आप के घर के सभी काम करूंगी, सास असुर आदि बन्धुओं तथा आप की आज्ञा में रहूंगी। मगर आपने सर्वदा मेरी रत्ता और पालना करनी होगी और नहीं मुफे कभी त्यागना डोगा।

(३) तीसरे पद में वर धन की पुष्ठि के लिये तथा वृद्धि के लिये कहता है। जिस के उत्तर में कन्या कहती है कि — हे स्वामिन् ! मेरे माता पिता ने कष्ट से पाली हुई मुफे संकल्प द्वारा आप को दिया और मेरा नाम दथा गोत्र भी बदजा, इस लिये श्राज से श्राप ने ही मेरा पालना करनी होगी। मैं श्राप से भिन्न किसी श्रन्य षुरुष को मन में भी चिन्तन नहीं करू गी।

(४) चतुर्थ पद में वर ने सुख की वृद्धि के लिये प्रार्थना की जिसके उत्तर में कन्या ने कहा कि— हे पतिदेव ! में प्रतिज्ञा करती हूं कि आप के सुख दु:ख में मैं आप का सबदा सहयोग (साथ) दूंगी | और मधुर भाषण तथा सेवा द्वारा आप को सुखो करूंगी इस के अतिरिक्त आप की आग्रु वृद्धि के लिये और सौभाग्य प्राप्ति के लिये गौरी देवी का पूजन करूंगी । आप सुफे भूषण, वस्त्र तथा श्टंगार के गन्धमाल्यादि द्रव्य ला कर देने जिन के द्वारा मैं आप को सुखो कर सकूं ॥

(४) पांचवे पद में वर ने पशुओं के सुख की प्रार्थना की जिस के उत्तर में करया ने कहा कि —हे स्वामिन् ! अपने कुटुंम्ब की सर्वदा पालना करनी होगी, और घर में जिन वस्तुओं की आवश्यकता होगी लानी पड़ेंगी। एक मेरी यह प्रार्थना है कि यदि किसी कारण मेरे से कोई भूल हो जावे तो अपने चित्त में कोध न करना मुफे उस भूल को बता देना मैं उसे दूर कर दूंगी। (६) छटे पद में वर ने छ:ओं ऋतुंओं का सुख प्राप्त करने की प्रार्थना की है। अर्थात् हर ऋतु में जिन वस्तुओं की आवश्यकता हो वे सभी भाष्त हों। जिनके उत्तर में कन्या ने कहा--हे स्वामिन् ! मेरे बन्धु आज से आपके दास हो गए हैं। और अपनी सामर्थ्य के अनुसार उन्हों ने आपकी मेंटा की है। त्रापने यह कभी न कहना कि तेरे पिता ने क्या दिया। एक स्थान पर इकट्टे रहने के कारण मेरी भूल से त्राप को क्रोध

श्रावे तो कृपया उस भूल को चमा करना क्योंकि मैं त्राप की दासी हूं त्र्यौर दासों के त्र्यपराध स्वामी सर्वदा चमा करते त्राए हैं।

(७) सातवें पद में वर कहता है; हे सखे ! तू मेरे पीछे चलती हुई भूर्भवादि सात लोकों में प्रसिद्ध हो, मैं विष्णुरूप तुभे ले जाता हूं। उत्तर में कन्या कहती है।

होम यज्ञ बत आदि धार्मिककर्मों में प्रंथीबन्धन करके मैं आपके वामांग में बैठूंगी। आपके किये पुएयकर्मों में से आधा षुएय लूंगी और पाप नहीं। तथा अपने पुएय से पुएय नहीं दूंगी, प्रत्युत पाप का भाग दूंगी। (क्योंकि स्त्री के पापी होने का उत्तरदायित्व पति पर ही है और पति की आसावधानी से स्त्री पापिनी बनी। इस लिये पति उसके पाप का भागी बना। पुएय का भाग इसलिये इस ने नहीं देना क्योंकि पति के धन से और पति के साथ बैठकर पुएय कर्म करना होता है इसलिये पति को पुएय का भाग स्वयं प्राप्त है तो स्त्री ने पुएय क्या देना है। पति के पाप का भाग इसलिये नहीं लेगी, क्योंकि पुरुष स्त्री की अनुर्मात के विना स्वतंत्र पाप कर्म करता है, अतः स्त्री उस पाप की भागी नहीं बनती)। आज ब्रह्मा के बनाए विधान के अनुसार आप मेरे पति बने है। यहां पर अग्नि और मण्डल में स्रावाहित देवता, तथा उपस्थित ब्राह्मण और वन्धू इस विवाह कम के साची हैं त्राज ज्ञापने मेरा हाथ पकड़ा है जिसे त्रायु भर नहीं छोड़ना होगा।

इन पर जिखे हुए वाक्यों को कई लोग विधर्मियों के विवाह की तरह 'इकरारनामा' समफते हैं। यह उनकी भूल है क्योंकि हिन्दूविवाह में यही तो विशेषता है कि वह उनकी तरह कुछ समय के लिये स्थूलइन्द्रियों का सम्बन्धमात्र ही नहीं समफते प्रत्युत वह तो इस विवाह विधि द्वारा ईश्वरीयशक्ति से दम्पति के आत्मा, मन, प्राण, सूच्म और स्थूल शरीर के पारस्परिक सम्बन्ध पैदा करते हुए मोच्च को भी प्राप्त कर लेते हैं और एक दूसरे के बाद भी पुनर्जन्म में मिलने का उद्यापन आदि उपाय करते हैं। अपर के सात वाक्य परस्पर कहने के बाद स्वीकृतिरूप

वर भी एक वाक्य कहता है जो इस प्रकार है-

सत्य तथा प्रियभाषण, द्वारा को ध तथा डालरस्यसे रहित होकर मेरे वचन को मानोगी, और मेरे माता पिता की सेवा करोगी तो मैं वचन देता हूं, कि मैं सर्वदा तेरा पालन करू गा। मैं पति-धर्म को पालन करू गा, और तूने स्त्री-धर्म को पालन करना अर्थात् परषुरुष के साथ एकान्त में बैठना, बगीचे में जाना, क्रीड़ा करना, ह सना, गाना वजाना तथा सम्भाषण करना आदि पतिव्रता स्त्री का धर्म नहीं, ऊपने घर में सुख दु:ख भोगना और पतिव्रतधर्म पालन करना ही स्त्रयों का धर्म है। यदि इन धर्मो को तूने पालन किया तो मैं भी तेरा सर्वदा पालन करू गा। आजकल आयः कई ब्राह्मण स्थान भाव से या कन्या के संकोच के कारण कन्या के आगे पटड़ी पर सात आटे से रेखा बना देते हैं। और उन को वर के प्रतिपदचलने की आज्ञा करने पर कन्या के पाओं द्वारा अंगूठे से कमशः सातों रेखा मिटवा देते हैं। या कन्या के अंगुठे को वर के हाथ से पकड़वा कर मिटवाते हैं। और कई ब्राह्मण श्वीबन्धन की गांठ द्वारा रेखायें मिटवाते हैं। यह उन की भूल है क्योंकि सूत्रों में यह विधि कहीं नहीं लिखी।

सप्तपदी के बाद कुम्भ से अभिषेक किया जाता है। तथा कन्या को दिन में सूर्य और रात को घ्रुवतारा दिखाया जाता है। जिस का भाव यह होता है, कि हम सूर्य तथा घ्रुव की तरह उउज्वल और स्थिरचित्त हो कर सौ वर्ष तक गृहंस्थ के सुखों को भोगें।

इस के बाद बर कन्धे के ऊपर से हाथ ले जा कर कन्या के हृदय को स्पर्श करता हुआ कहता है कि हे कन्ये ; मैं आपने वत अर्थात् शाखविहितनियमों को तेरे हृदय में धारण करता हूँ। मेरे चित्त के आनुकूल तेरा चित्त हो। मेरे वचन को एक मन होकर मान। और प्रजापति तेरे को मेरे में नियुक्त (जोड़ना) करें। इस के बाद कन्या की मांग में आर्थात् सिर के बालों में सिन्दूर लगाया जाता है। जिसका भाव यह है कि स्त्रियें सौभाग्यवती होने का आशीर्वाद दें। इस अवसर पर कम्या को चर के वामभाग में बैठा देते हैं।

स्विष्टकुद्धोम के चाद जहा को दत्ति एर्रांपात्र दिया जाता है। फिर 'जहाम थोविमोक के चाद प्रशीता के जल से मार्जन किया जाता है। प्रशीता को उलट कर, और कुशाओं को घृत लगा कर अग्नि में डाल दिया जाता है। और फल पुष्पादि से पूर्शाहूति करके ज्यायुष द्वारा चर के अंगों पर भस्म लगाई जातो है। इस के बाद टढ़पुरुष (कोई सम्बन्धि मामा आदि या और कोई मनुष्य अथवा वर) कन्या को अनुगुप्तगार ( चारों ओर से परदे वाला स्थान या छज्ञनियों का स्थान) में मृगचर्म वा शरण से घने लालरङ्ग के वस्न पर बैठाता है।

विवाह के दिन से, तीन दिन और तीन रात तक वर वधू खारी चस्तुए तथा ऋधिक नमकीन वस्तुएं नहीं खाते। और भूमि पर शयन करते हुए ब्रह्मचारी रहते हैं। क्योंकि सूच्र्म थों में लिखा है कि एक चर्ष, या बारह राच्नि, या छः राज्नि; झन्त में तीन रात्री तक छ्वश्य ब्रह्मचारी रहें। इसलिये न्यूनसे न्यून तीन रात्री अवश्य ही ब्रह्मचारी रहना चाहिये।

### चतुर्थींकम**ि**

यद्यपि चतुर्थीकमं विवाह के चतुर्थरात्री में ही करना लिखा है, तो भी अग्रजकल लोग समय के प्रभाव से विवाह के साथ ही इस कर्म को कर लेते हैं। क्योंकि आजकल लोगों की स्थिति ही ऐसी है कि चार दिन तक इस कर्म को यथावत नहीं कर सकते इस बग्त को विचार कर और कर्म लोप न हो इसलिये विवाह के साथ ही इस कर्म को किया जाता है। चंतुर्थी कर्म विवाह का एक प्रधान अङ्ग है। इसके बिना विवाह पूर्ण ही नहीं होता और कन्या को वधू नहीं कहा जा सकता। चतुर्थीकर्म का फल मार्करुडेय जी ने लिखा है कि वन्या शरीर के म्ध्र चौरासी दोय चतुर्थी कर्म से दूर होते हैं जैसे कि---

चतुराशीति दोषाणि कन्यादेहेतु यानि वै ।

प्रायश्चिन कर तेषां चतुर्थां कर्मह्याचरेत् ।।

त्र्यथांत्—कन्या के शरीर में जो चौरासी दोष हैं उनके प्रायरिचत्त रूप यह चंतुर्थींकर्म करना चाहिये।

यह चतुर्थींकर्म कन्या के आत्मा का संस्कार है, और सन्तान तथा पति सम्बन्धि अनिष्ठफल को दूर करने वाला है। इसके न करने से दोष होता है। जैसा कि शास्त्रों में लिखा है— यदा न क्रुहते कर्म चतुर्थींव्रनमादितः ।

इह जन्मनि वन्थ्या स्यात् वैधव्यं जायते पुनः ॥ त्र्य्थांत चतुर्थी कर्म न करने से स्त्री बन्ध्या श्रौर विधवा होती है ।

चतुर्थीकर्म घर के अन्टर ही करना लिखा है। और इसकी विधि इस प्रकार है, कि हवन के लिये कुशकण्डिका करने के बाद अगिन में घृत से आहूति देवे और स्रुव का शेष ष्ट्रश्रदक पात्र (प्रणीता और प्रोत्तणी पात्र से भिन्न पात्र ) में डाले । इसके बाद स्थालीपाक (पायस आदि चरु) और घृत से हवन करके वर पृथूदकपात्र से जल लेकर वधू के सिर पर मन्त्र पढ़ कर छिड़के। उस मन्त्र में लिखा है कि हे कन्ये ! इस जल अभिषेक से तेरे शरीर के पति, सन्तान पशु, घर श्रौर यश को नाश करनेवाला दोष दूर हो, और मेरे साथ वृद्धावस्था तक सुख भोग। इसके बाद आहूति दिये हुए शेष स्थालीपाक को वधू के खाने के लिये देवे। इसके खाने से शरीर के अन्दर का भी संस्कार हो जाता है। अगैर दो शरीर होते हुए भी सूचम शरीर एक हो जाता है। क्योंकि मन्त्र में लिखा है,मैं अपने प्राणों को तेरे प्राणों में, ऋस्थियों को ऋस्थियों में, मांस को मांस में, त्वचा (चमड़ा) को त्वचा में स्थापन करता हूँ। इसके बाद वर वधू के कंधे पर हाथ ले जाकर हृदय को स्पर्श करे। इस कर्म को चतुर्थीकर्म कहते हैं। और इस विवाह के उत्तरकर्म को करने क बाद जो वधू से सन्तान जन्म लेगी उसमें विद्या, बुद्धि आदि विशेष गुग् होंगे और वही बालक संसार में होनहार हो सकता है। यही कारए है कि भारतवर्ष के पूर्वज संसार को शिज्ञा देते थे। त्राज संस्कारों से श्रद्धा हटने के कार**एा भारतवर्ष घोर** श्रंधकार

में पड़ा हुन्ना है। त्रौर स्वयं विद्या के लिये दूसरों की शरण लेता है।

## प्रथा वेदकः ते

विवाइसंस्कार हो जाने के बाद लड़के वार्लों का डोली लेने जाना ही येदकरते कहाता है। वास्तव में वेदकरते का अर्थ है, वेदी में कर्म करने वाजे। इस समय लड़के वालों को निम्तलि खित सामान साथ ले जाना चाहिये।

१ एक टोकरे में सुहागरा। ( छुहारे. वादाः, लाचीदाना ) ४ जुट्ट २० खोपे, दो टोकरी लड डु सुहार ुड़ः, परांदा, कंघी हार्थादांत की, अतर, जुत्ती ( वधू के लिये ) वी के कपड़े, किमी ( वधू का उत्तरीय वस्त्र ) मौला, मैंदी भिगी हुन, मौली (मंगल सुत्र ) फूल, फूलमाला, भूषण ( जेवर) पं.नस ( डोर्ल, ) डोला के ऊपर डालने के लिये चुन्नी । वस्त्र ) ...स. चौंगा (हेपन, दलने के लिये और शकुन डालन के दिये किठाई जयां गए, जो वहने लाती हैं।

इस सब समान के साथ लड़कीवालों के घर जाकर और वेदी में वर पिता अपने लड़के से, विवाह में लिये हुए कन्यादान और साथमें अन्य वस्तुएं जा दशमहादानों में भी आती है जैसे लोहा तिल आदि उनका 'प्रतिप्रहदोष' अर्थात्, दान लेने के भार रूप दोष को दूर करने के लिये गौदान या उसके स्थान में दत्तिणा कुलपुरोहित को दान करके देता है, जिस को गोपर दान या गुप्तदान भी कहते हैं। इसके बाद वर तथा कन्या के कल्याण के लिये जप संकल्प भी कराया जाता है, तथा ब्रह्मण को कर्तव्यता आदि लाग दिये जाते हैं ॥

#### पुष्प झलियें

दानादि करने के बाद वर श्रौर कन्था को श्राशीर्वाद देने के लियेपुष्पाञ्चलियें की जाती हैं। जिनमें ब्राह्मणों के मन्त्र पढ़नेके बाद कन्या के सिर पर, वर तथा कन्या के माता पिता श्रौर सम्बन्धि पुष्प चढ़ाते हैं। जिन मन्त्रों का भाव संत्तेप में इस प्रकार होता है।

हे कन्ये ! जैसे बच्चा की गायत्रि, विष्णु को लच्चमी; शंकर की पार्वता, सूर्य की सुवर्चला, चन्द्रमा की रोहिणी, मदन की रती दलीप की सुदत्तिणा, वसन्त की धृति, वसिष्ट की अरुन्धती श्री रामचन्द्र जी की सीता, इत्यादि जो पतित्रतास्त्रियें हुई हैं तू भी उनका तरह सौभाग्यवतो और पतित्रता हो इत्यादि । इस के बाद वर क ऊपर भो पुष्प चढ़ाये जाते हैं । और आभिषेक किया जाता है । जिस में सब देवताओं और सब ऋषियों से प्रार्थना की जाती है, कि आप इस वर और कन्या को मझल प्रदान करें , और इनकी आयु बड़े तथा पुत्र पौत्र युक्त हों इत्यादि आशीर्वाद दी जाती हैं ,

इसके बाद बर, कन्या के सिर पर पुष्पमालाएं चढ़ाई जाती हैं , जिन में वरपिता कन्या के गले में पुष्पमाला के साथ स्वर्श माला ( चेन ) भी चढ़ाता है ,

### केसर से चौंका (लेपन) पाना

तदनन्तर वहनें केसर के साथ चौंका ( लेपन ) डाल देती हैं। 'चौंकापाना' एक प्रकार से विवाहसंस्कार हो जाने के बाद प्रदिक्ति कराना है। विवाह से पहले प्रहपूजन के लिये जो त्राटे से चौक पूरा गया था उस चौक में (प्रहों की मूर्तियों) का मनार्थ केसर के जल से लेपन दिया जाता है । और बाद में वर कन्या को मण्डप से विदा करन के पहले बहनें ही कन्या की फोली में १४ छुहारे १ जुट्ट तथा मिठाई का थाल डालती हैं, और वर की फोली में फल और कूजे डाल देती हैं। इसके बाद कन्यापिता बहनों के मनार्थ मेटारूप में वस्त्र और एक या दो रुपये देता है। तदनन्तर पूर्णाहूति' करने के बाद सिर जोड़ी करके तथा ग्मुकुट-वधाकर (उतारकर) वर को घृत में मुख दिखाया जाता है।

#### छायापात्र का फल

शास्त्रीं में घृत में मुख देखने का बहुत फल लिखा हैं जैसे---

घूनेन वर्धते ऋायुः घृतेन वर्धते बलम् ।

घृतेन पर्धते तेजः घृतदर्शन पापविनाशनम् ॥

अर्थ-पृत से आयु; बल और तेज बढ़ता है, तथा घृत के दर्शन से पाप दूर होजाते हैं। इससे सिद्ध होता है कि छायापात्र करना चाहिये। विज्ञान से भी सिद्ध है कि घृत में मुख देखने से मनुष्य के " औरा" ( मुख के चारों ओर फैला हुआ तेज-पुझ) के तामसी गुएा (दु:खादि) को घृत प्रहरण करलेता है। और सात्विक गुएा प्रदान करता है। घृत विष को भी हर लेता है। बाद में छुहारे से सुखचुला कर वर कन्या को मण्डप से उठा लिया जाता है।

#### प्रथा सुहागगत

यह प्रथा छन्ननियों के आगे की जाती है। इसमें कन्या और कन्यामाता की भोली में सुहागरात डाली जाती है। उत्तरीय ( ऊपर का वस्त्र ) के चारों किनारों में सुहागरात बांधकर,कन्या की भोली में एक टोकरी लड डूओं की और १४ छुहारे १ जुट्ट डाला जाता है। और कन्यामाता की भोली में १ टोकरी लड डू ओं की; १४ छुहारे, १ जुट्ट, कन्या के वस्त्र जूती,सुहागपुड़ा,कंधी, अतर, परान्दा, एक रुपया नारयल ( जो वर के पास तम्बोल वाला होता है ) और मौली डालकर सुहागरात न्यून सं न्यून ढीईबुक (श्रंजली) डाली जाती है। श्रौर कन्या को पहनाने के लिये भूषण भी दिये जाते हैं इसके बाद कन्या को सुहागपुड़े के द्रव्यों से ऋलंकृत करके श्रौर वस्त्र पहना कर खडुक्कने श्रादि शकुन शास्त्र करने के बाद खटदान करने के लिये लाया जाता है।

#### सुहागरात के समय शृंगार करना

सुहागरात के समय कन्या को जो अलंकृत किया जाता है, उस का कारए यह है, कि वैदिक समय में कन्या, विवाह हो जाने के बाद जब पतिग्रह में जाती थी, तो उस के बालों को कंघी द्वारा साफ कर तथा अलंकृत करके भेजा जाता था। वही शंस्कृति आज तक चली आ रही है। अथर्ववेद के का० १४ सू० १ मं० ४४ में सूर्यों के विवाह सम्वन्ध में अलंकृत करके भेजना लिखा है जैसे---

बृहस्पतिः प्रथमयाः ध्यीयाः,

र्शार्षें केशां अकल्पयत् ।

तेनेमामश्विना नारीं पत्ये सं शोमयामसि ॥ बृहस्पति ने पहले सूर्या के सिर पर बालों को सजाया, उसके साथ हे ऋश्वियो । हम इस नारी को पति के लिये सजावें । इस मन्त्र से कन्या को पतिगृह में भेजने के समय त्र्यलंकृत करना सिद्ध होता है। पति के पास जाने की प्रथमरात्री होने के कारण इसे सुहागरात बोला जाता है।

#### सुहागपुड़ां

युंहागपुड़ा में सौभाग्यप्रद औषधियें होती हैं। और जिनको पूर्व समय में घिस कर कन्या के मस्तक पर लगाया जाता था। जिससे ताप शांत रहता था। आज कल कई लोग तो उस पुड़े को ही कन्या के सिर पर बांध देते हैं। (जो शास्त्र विरुद्ध हैं) अथर्ववेद का० ७ सू० ३६ मन्त्र ४ का विनियोग 'कौशिक सूत्र' में औषधि को सिर पर लगाने के लिये लिखा है। और मंत्र यह है---

यदि वासी तिरोजन यदि वा नद्यस्तिर: ।

इयं ह महा त्वामोपधिर्बन्दघ्वे न्यानयत् ॥

( हे पति ! यदि तेरा मन) दूर चला गया है, यदि नदियों से परे चला गया है, सर्वथा मेरे लिये यह श्रौषधि, उसे श्रौर तुभे मानो बांध कर ले श्रावे ।

इस मन्त्र में पतिश्रेम को औषधिद्वारा टढ़ करने के विषय में लिखा है। इसीलिये औषधि को विवाह के समय सुहागपुड़े में बांधा जाता है। श्रौर पूर्व समय में इसको घिस कर कन्या के मस्तक पर लगाया जाता था। जिस को छाव भी कई लोग मस्तक पर लगाते हैं। ऋौर इस को इस समय 'पील लगाना' कहा जाता है। तटनन्तर कन्या को अलंकृत करके खट्टदान की जाती है।

255

#### प्रथा खडुदान

खट्टदान में कन्या और वर को एक शय्या (पलङ्ग) पर वैठाया जाता है। श्रौर गणपत्यादिप्रहों का पूजन करके श्रौर उपयोगीद्रव्य बरतन, वस्त्र, गुरो, चावल, दूध झादि संकल्प करके वर को दिये जाते हैं । संकल्प करने के बाद जल से शय्या का मण्डल ( (जल से गोल रेखा करना) किया जाता है। इस के सबसे पहले कन्यामाता बार एक रुपया नारयल ( जो घोड़ी के समय वर को दिया गया था ) वरको देकर छंद सुनती है,तदनन्तर सब सम्बन्धि एक२ रुपया देकर छंद सुनते है।

#### छन्द सुनने का कार ग

छंद इस लिये सुनते हैं कि पारस्क एग्रह्यसूत्र के अ्थम काएड त्राठवीं काण्डिका सूत्र ग्यारह में लिखा है कि—

#### ग्रामवचनं च कुर्युः ॥

अर्थात स्त्रियें मामबचन बोलें। इस वचन के अनुसार जब

स्त्रियें किसी वस्तु का नाम लेकर सवाल करती थो, ता वर उस वस्तु का छन्द बना कर उत्तर देता था, जिसके द्वारा वर की प्रतिभा का पता चल जाता था। आज कल स्त्रियों के बचन तो नहीं होते मगर वर के वचन बोले जाते हैं। जिन को 'छन्द' कह्या जाता है।

#### कन्या द्वारा धान (धांइयों) का फैंकना

छन्दों के बाद वर कन्या आशीर्वाद देते हुए. सब बन्धुओं की आंजल (फोली) में धान्य शकुन रूप डालते हैं। और ाशी-वाद में जो मन्त्र बोला जाता है, उस का अर्थ इस प्रकार है। जैसे-मेरी माता चिरकाल तक जीवे, और मेरा पिता स्वस्थ (नीरोग) रहे मेरे भाई की आयु दीर्घ हो, मेरे सब सन्वन्धियों के घर में धन धान्य सर्वदा रहे।

#### डोली

इस आशीर्वांद को देता हुआ वर, कन्या को किसो रथ या पालकी में बैठा कर अपने घर ले जाता है।

गोसिलगृद्द्यसूत्र में लिखा है कि विवाइकर्म हो जाने के बाद कन्यादाता कन्या को पतिगृह पहूंचावें जैसे कि—

समाप्तासूद्रहन्ति ।। गो० प्र०२ खं०२ सूत्र १७। अर्थ-विवाह का सब कर्नहो जाने पर उस वधू को

ॐजब घोड़ी जाती है, उसके बाद वर की माता पयित्र वस्त्र पहन कर और मीठे चावल या मिठाई खाकर एक खुले बरतन में दूध और पानी डालकर उसमें अपना दत्तिएपपाओं रख कर बैठी रहती है। इसका अभिप्राय यह है कि विवाह के लिये गये हुए वर की शुभ चिन्तक हो कर भगवान् से प्रार्थना करती है क यह विवाह शुभ कारक हो।

जब पालकी (डोली) वर के घर आती है, उस समय वर की माता जिसने कि पहले ही 'लस्सी पैर' % पाया होता है, घर की

### प्रथा पानीवारना और शकुन शास्त्र

भ्रप० पट० २ खं० ४ सू० १३ ऋर्थात् परिषेचन के बाद प्रंथीबन्धन खोल कर उस वधू को किसी रथ पर चढ़ा कर मेर्जें या रवयं पालकी में बैठा कर ले जावें। इन प्रमाणों से सिद्ध होता है कि कन्या को पालकी स्रादि में बैठा कर ले जाना चाहिये।

## परिषेचनांत कृत्वोत्तराभ्यां योक्त्र' विद्वच्य तां ततः प्र वा वाहयेत् प्र वा हाग्येत् ।।

सम्बन्धिलोग पालकी या रथ त्रादि पर सवार करा कर पति के घर पहूंचावें । इसी कारण तो विवाह को उद्वाह कहते हैं । त्राज कल भी लोग श्रपने घर से जहां तक हो सके पालको को स्वयं उठा कर पहूंचाते हैं । त्रापस्तम्बग्रह्यसूत्र में लिखा है— 838

देहली (मुख्य द्वार) पर त्रांकर वर कन्या के सिरसे गुड़ त्रौर जत घुमा कर सातवार गुड़खाती और जत पीती हैं ! इसका कारण यह है कि माता अपने पुत्र और वधू को देखकर फूलां नहीं समाती श्रीर उस का वातसल्य प्रसन्नता से उछल पड़ता है। इस कर्म को मुख्य द्वार की देहली पर इस लिये किया जाता है कि **त्राप** रतम्बग्ह्यसूत्र में लिखा है--

न च देहलीमधितिष्ट ते ॥

त्र्याप० पट०२ खं० ६ सू० **६** ।

अर्थात् प्रवेश करने के समय देहली के ऊपर न बैठे और न ठैहरे। इस बात को जान कर वर माता पहले ही स्वयं देहली के पास खडी हो जाती है कि कहीं वर कन्या देहली पर खड़े,न हो जाए' इस लिये आप देहली (दलीज) के पास खड़ी हो कर शकुन कर लेती है। और इसी प्रमाग के आधारपर देहलीपर कोई काम नहीं किया जाता। वर कन्या को साथ लेकर वर माता घर के अन्दर ही ले जाती है। जहां पर उसने पहले ही सात वर्तनों में श्राटा, चावल, घृत, गुड़, कपास,ऊन श्रौर हलदी मंजिष्ट (मजीठ) की गंडिया रक्खे होते हैं ले जाती हैं । वहां पर उन बरतनों में उसका हाथडलवाकर सातवार सब वस्तुएं निकलवाती हैं । जिस से यह प्रकट बिया जाता है कि सप्तपदियों में जो वर ने प्रतीज्ञा की थी कि धन धान्य और खाद्य पदार्थ तेरे आधीन करूंगा, वह

घरमें आते हो पूरी कर दी है। इसी प्रकार रुपयों की थैलीमें हाथ डलवाकर धन पर अधिकार भी प्रकट कर दिया जाता है। थैली में खाली हाथ ही नहीं डलवाते प्रत्युत उस से मांग कर रुपये लेते हैं, जिउने कि वह दे दे। इस प्रकार वधू का प्रभुत्व सिद्ध किया जाता है।

#### ति जपन्ते

तिलपल्लो इस प्रकार खेले जाते हैं कि वधू से आकर वर का एक २ सम्बन्धि तिल मांगता है, और वधू पांस पड़े हुए तिलों में से अंजली भर कर देती है, और लेने वाला वही तिल वधू को देता हैं, इसी प्रकार सात वार करने के बाद थोड़े से तिल ले कर खा लेता है। जिस समय एक दूसरे की अंजली में तिल देते हैं, उस समय अपने २ सम्बन्ध (रिश्ते) का कविता में उच्चारण भी करते जाते हैं। इसका कारण यह है, कि नई आई हुई अपरचित वधू को वरके सब बन्धुओं से परिचय करा दिया' जाय, इस प्रकार एक खेल द्वारा परिचय करा। दिया जाता है। जिस को 'तिलपल्लो खेलना' कहा जाता है, तिलपल्लों के विषय में वाराहगृह्चसूत्र के वधूप्रवेश प्रकरण में लिखा है कि वधू प्रवेश के बाद बधू की गोदी में वालक देवे और अंजली को फलों से भर दे या तिलतएडुनों से जैसे कि—

फलानामंजलिं पूर्ण्येत तिलतराडुंलान् वा ।

4

इस सत्र के अनुसार तिलपल्लों द्वारा परिचय कराया जाता है। अध् की' गोंदी में चालक बैठाना

गृहागतां पतिपुत्र शीलसम्पन्ना वाह्य एयोऽवगे प्यानडुहे चम एयुपवे गयन्ताद गाव इति । तस्याः कुमाग्मुपस्थ आदष्युः तस्मै शकलो.

टानञ् जलावावपेयुः फलानि वा ।। गोमि०

श्रथ—पतिघर के पास लाई हुई उस वधू को, पति पुत्रवाली और शीलसम्पन्ना बाह्यगीगण सवारी से उतार कर तथा 'इह गावः' इस मन्त्र को पढ़ कर बिछाए हुए मृगचर्म के ऊपर बैठावें। उस वधू की गोद में उन्हीं में से कोई बाह्यणी एक लड़के को अप ण करे। उस लड़के की अंजली में खेलने का शकलोट ( मट्टी का गेंद ) या फल देवे। इसी प्रकार आपस्तम्बगृह् चसन्न द्वितीय पटल खंड ६ सूत्र ११ में भी फिखा है।

इन सूत्रों के अनुसार आजतक भी गोदीमें बालक दिया जाता है। और उसको जुट्ट (गरी गोला) दिया जाता है, जो कि गोल भी होता है, और फलभी होता है। गोदीमें बालकदेनेका अभिष्राय यह होता है ताकि एकतो वधू इस घर में आकर सन्तान वाली हो। दूसरे वधू को भी ज्ञान कराया जाता है, कि विवाह का उद्देश्य भोग नहीं, प्रत्युत पितृऋग से मुक होन के लिये पुत्र उत्पन्न करना है।

## प्रथा सत्तोहरा

सत्तोद्वरा वर वधू को एक वस्त्र पर वैठा कर गणपत्यादि पूजन के बाद किया जाता है। क्योंकि पारस्करगृह्यसूत्रका० १ कं ०म्प्सू० १०म लिखा है कि---

हरुपुरुष आनुडुहेरोहिते चम रायुपवेशयति ॥ अर्थात् रुद्रपुरुष (वर) वधू को मृगचर्म पर बैठाता है। आजकल चर्म पर न बैठा कर चर्म के स्थान पर वस्त्र से ही काम ले लिया जाता है। इसमें वर वधू के वस्त्र भी विवाह समय के ही होते हैं। कुड़ता, पेची वर का और फिम्मी (उत्त-रीय वस्त्र) वधू की होनी आवश्यक है। विवाहसमय के

वस्त्र इसलिये होते हैं कि सत्तोहूरा वास्तव में 'चतुर्थीकर्म' के पूर्व करने का कर्म है। क्योंकि चतुर्थीकर्म चौथी रात को न करके विवाह के साथ ही आहुतियें डाल कर कर लिया जाता है। इसलिये उसके पूर्व जो विवाह से दूसरे दिन कर्म होना था। वह कर्म चतुर्थीकर्म- के बाद किया जास है, इस लिये जो विवाह के वस्त्र चतुर्थींकर्म तक होते थे, वही सत्तोहूरा में भी होते हैं। पारस्करगृड्यसूत्र के प्रथम कारड कण्डिका नौ में लिखा है--

अस्त भितः नुदितयो देधना तराडुलैरचतैर्वा (होमः)

त्रथांत् सायं प्रातः दही, चावल, यवादि से होम करे। इस सूत्र के अनुमार आजकल 'हवन न करके उस के स्थान में बलि कर्म कर दिया जाता है। अर्थात् हवन के स्थान पर अजारन (दो २ छोटी रोटियें) चावल, चनों की दाल और सीरा (लिपसी) देवताओं के नाम हाथ से लगवा लिये जाते हैं। इसके आगे द सवीं कण्डिका के पांचवे सूत्र में विचाह के, द्यांत में ब्राह्मख भोजन कराना लिखा है 'ततो ब्राह्मण भोजनम्' इन अजारनों के डारा ब्राह्मण भोजन भी साथ समफा जाता है, कयोंकि मयहल करके ब्राह्मणभोजन कर्म प्रारम्भ में हो चुका, और कर्म समाप्ति पर जो ब्राह्मणभोजन करना इस सूत्र में लिखा है, कर्म लोपन कर के नाम मात्र ब्राह्मण भोजन तथा हवन के स्थान में बलि कर्म कर लिया जाता है।

श्राजकल सत्तोहूरा इस प्रकार किया जाता है कि---गराएप-त्यादि पूजन के घाद खडुक्कने श्रादि शकुन किये जाते हैं। इसके बाद वर का गाना श्रीर कन्या के कलीरे खोल दिये जाते हैं, तथा प्र थीवन्धन भी खोल दिया जाता है। उजारन वर वधू के हाथ से लगवा लिये जाते हैं। और एक २ उपजारन वर कन्या की मोली में डाल दिया जाता है। वर की मोली में एक रूपया नारयल और वधू की मोली में १४ छुहारे एक जुट्ट जो बधू के पिता के घर से, आटा चावल, चनों की दाल तथा गुड़ के साथ आया था डाल दिया जाता है। वधूपिता के घर का आटा चावल इस लिये होता है फि यह कर्म चतुर्थीकर्म से पहले कन्यापिता के घर ही होता था। और चतुर्थीकर्म वर के घर होता था। क्योंकि चतुर्थीकर्म पहले करके वर अपने घर चला आया है, इस लिये दूसरे दिन का कर्म जो कन्यापिता के घर होना चाहिये था। उस कर्म का सामान कन्या पिता भेज देता है।

शकुन के नारयल छुहारे फोली में डालने के बाद स्थाली-पाक (तस्मै या चावल त्रादि) जो वर ने खाया हो वही बधू को खिलाया जाता है जिसको 'मिस्स तिस्स' कहते हैं। इस का कारण यह है कि गोभिलगृह् यसूत्र के प्र०२ खं० २ सूत्र २१ में लिखा है कि दूसरे दिन स्थाली पाक बनाकर हवन करें और फिर भोजन करने के बाद उच्छिष्ठ वधू को देवे। स्थाली पाक कुर्वीत इत्यादि के अनन्तरलिखा है—

अक्त्वोच्छिष्ट वध्वे प्रदाय यथार्थम् ॥ अर्थात स्थालीपाक पकाकर तथा देवताओं को आहूतियें या बलियें देकर वर भोजन करे। इसके बाद खाने से बचे श्रन्न को वघू को खाने के लिये देकर स्वयं यथेच्छ विचरण करे ,

इस सूत्रके अनुसार वधू को वर के किये हुए भोजन मेंसे खिलाया जाता है। ऊपर विधि में लिखा है कि सत्तोहूरा में प्रंथी बन्धन भी खोला जाता'है। इसका कारण यह है कि पूर्व 'डोली'के प्रकरण में आपस्तम्वगृह् चस्त्र के द्वितीय पटल खंड ४ सूत्र १३ का जो प्रमाण दिया है, उसमें लिखा है कि 'परिषेचन'' के वाद प्रंथीबन्धन खोलने पर उस वधू को किसी रथ या पालकी पर चढ़ाकर पतिगृह में भेजे" इस सूत्र में डोली पूर्व समय में चतुर्थी कर्म के दिन होती थी, अर्थांत चौथे दिन होती थी तब तक तो दूसरे दिन की कृत्य हो चुकी होती थी इसलिये उस समय तो प्रंथी खोल दी जाती थी। मगर जब कि आजकल चतुर्थीकम श्रीर डोली विवाह के साथ हो जाते हैं तो इस का ए द्विताय दिन की कृत्य न हो सकने से डोलों के समय प्रन्थीबन्धन नहीं स्रोला जाता। इस दूसरे दिनकी कृत्य को करके श्रथोत सत्तोहूरा करके ही प्रथीवन्धन खोला जाता है। पारस्करग्रह्चसूत्र में लिखे विवाहकर्म के बाद 'श्रौपासन होम' करना लिखा है, और वह होम चावलों से करना लिखा है। यह 'त्रौपासन होम' पारस्करग इचसूत्र के विवाहकम की समाप्ति वाली आठवीं कण्डिका के वाद नावी कण्डिका में आता है। श्रौर दसवीं कण्डिका में डोली ले जाते हुए रास्ते में नैमित्तिक

Ac. Gunratnasuri MS

कर्न का उल्लेख हैं। तदनन्तर ग्यारवीं कण्डिका में चतुर्थीकर्म है। इस प्रकरण को देखकर जाना जाता है कि पिता के घर में जो श्राठवीं कण्डिका में तीन दिन तक ब्रह्मचारी रहना तथा भूमि पर सोना लिखा है, उन दिनों में जो 'श्रौपासन कर्म किया जाता था, वही श्राज 'चतुर्थीकर्म के बाद पतिगृह में हवन, न करके वलीरूप ही चाबलादि दारा कर्म किया जाता है। जिस को श्राजकल सत्तोहूरा के नाम से बोला जात। है।

## प्रथा जनानीमिजनी

इस प्रथा में वर वधू की सम्बन्धिनी स्त्रियों का परस्पर परिचय कराना उद्देश्य होता है। और वह इस प्रकार होता है कि षधू की माता एक वंशपात्र ('छाब्बा' जो प्रथा सरोढ़ा' में लड इर रखकर आया था) में दो अट्टे मौली के, सात पान लगे हुए, एक जुट, १४ छुहारे, एक श्वेत चादर रङ्गने के लिये, और गुलानारी ( लाल और केसरी ) रङ्ग लेकर, और अपनी संबंधिनी स्त्रियों को साथ लेकर वर के घर जाती है। वहां वर की माता अपनी सम्वन्धिनी स्त्रियों को लेकर बैठा होती है। वह भी मिलना के लिये एक श्वेत च.दर रङ्ग, पान, मौला, और जुट छुहारे लेकर बैठी होती है। वर की माता वधू को अपने घर के धस्त्र और भूषए पहना कर वर के साथ स्त्रियों के बीच पीठामन (पीड़ी) पर बैठा देती हैं। भटन (भाटकी क्त्री) दोनों चादरों को रङ्ग देती हैं। जिनका कन्यामाता और वर की माता चपने २ सिर पर करके मौली और पुष्पमाला एक दूसरी के गरे में डात देती हैं। दो पुष्पमाला वर वधू के गले में डाल दी जाती देती हैं। दो पुष्पमाला वर वधू के गले में डाल दी जाती हैं। जुट छुहारे एक दूसरी की मोली में डालने के बाद वर बधू की माता परस्पर गले मिलती हैं। और वधू की माता वर की माता की भेटा में रुपये देती है इसके बाद वर पिता वधू वी माता के सिर पर गुलाब छिड़क कर पुष्पमाला देता है, ज्यौर उससे रूपये ले लेता है। इसके बाद वर माता छापनी संब धनियोंके रूपये लेतीहै।

इस समय कई रित्रयें मिलनी करने के वाद सम्बन्धिनियों के रुपये समौले (इकट्ठे) ही देती हैं। इसके बाद कन्या माता वर बधू को साथ लेकर अपने घर चली ठाती है इस कर्म को 'जनानी मिलनी' कहते हैं।

## प्रथा काण्डा

यह प्रथा बास्तव में 'देवकोत्गापन' और मण्डपोद्वासन' कर्म है। जो छन्ननियों में कन्या ने गौरीदेवो को स्थापन किया था उसी गौरीदेवो का पूजन और भेटा वर पत्न से की जाती डै जिस की विधि इस प्रकार है—बर का माता एक टोकरी में सुहागरात (गरी छुहारा) मिठाई, या लड्डु और फल तथा वधू



इति वैवाहिकु-प्रथा-दर्पण समाप्त।

इस को पढ़ने के बाद पुरोहित सबको मिष्टाझ का प्रसाद देता हैं, और कुलदेवता विसर्जन कर देता हैं।

त्र्यये-इे ब्रु. ए. पो ! उठ, देवों को यज्ञों के साथ जगा। यजमान के त्राय, प्राए, प्रजा, पशु श्रौर कीर्ति को बढ़ा।

उत्तिष्ट व्रह्मणस्पते देव।न् यज्ञ`न कोधय । त्रायुः प्राणं प्रजां पशून कं तिं' यजमानं च वर्षेय ।।

के आगे वर वधू को बैठा कर वर का पुराहित दोपक जला कर गरी छुहारा और फल गौरोदेवी की मेटा करता है, तथा पितरों के निमित्त हाथ से लगवा लेता हैं। कन्या की फोली रें ४४ छहारे जुट मिठाई फल तथा गरी छुहारा डाल दता है। औ वर को फल दे देता है, काजलआंखों में लगाने के लिये देकर, मैंददा हाथ से लगवा कर दी जाती है। बधूमाता मेटा रूप में वरसाता को रुपये और वस्त्र देतो हैं। इस कर्म को कांडा कहा जाता है। इसा दिन अच्छा मुहूत हो तो कुल देवता विसर्जन (बड्डी वधाना) किया जाता है। कुल-देवता विसर्जन के समय मिष्टान्न और दक्तिणा वर- वधू से कुल देवता कि आगे रखवाई जाती है, और देवी को नमस्कार करवान के बाद इस मन्त्र से पुरोहित पार्थना करता है।

२००

कासाल् चारप् साथ लेकर कन्त्रागृह में जाती है। वहां छन्ननियों

# इंजाहियों की वैवाहिक प्रथाएँ

शगुन [सगन] लड़की बाले के घर

वु जाही बरादरी में शकुन के समय नीचे लिखी वस्तुएँ दी जाती हैं। जो लड़की वाला लड़के वालों के घर पहुंचाता है। ७ छुहारे, १ जुट, केसर. फ़ूलमाला, १ रुपया, मिठाई के पांच या सात थाल फल और रुपये यथा शक्ति होते हैं। रुपयों की गणाना ग्यारह, इकत्तीस, इकावन, एक सौ एक तक होतीहें।

### शकुन लडके वालों के घर

लड़के वाला ऋपने घर कुच्छ सम्बन्धि तथा इष्टमित्रों सहित बैठकर लड़के से पंडित जी गएापति पूजन कराकर ऊपर लिखे सामान में से केसर का तिलक लगा दते हैं और छुहारे. जुट्ट, भिठाई, रुपये लड़के को फोली में डाल देते हैं। इसके पश्चात लड़की दालों के घर शकुन की चुन्नों भेज दो जाती है जिस में निम्न **किस्तित व**स्तुएँ होती हैं।

साही, जम्पर [ कमीज ] भूषण ( जेवर ) लड्डू , ( सवा सेर, ढाई सेर, या पांच सेर ) ढाई सेर बिद ( बादाम, छुहारे, लाची दाना, पतारो छोटे, सौगी ( किसमिस ) ढाई जुट, ७ झट्टे मोली ( मंगल सूत्र ) १ पाओ मैंहदी, १ पाओ चीनी, और सवा पाव चावल ।

अप्र लिखी वस्तुएँ लड़की वाले के घर पुरोहित जी द्वारा भेज दी जाती हैं। श्रौर भूषण व कपड़े विवाह के परचात् लड़के वाले को लौटा दिये जाते हैं।

#### भोचा

विवाह से पूर्च (लड़के वाले दूर के रहने वाले हों तो एक मास और समीप रहने वाले हों तो विवाह के कुच्छ दिन पहले, या यथोचित समय में ) भोचा अर्थात् साहे चिठी (लग्न पत्रिका) लड़की वाला लड़के वालों के घर भेज देता है। जिस में नीचे लिखी बस्तुएँ होती हैं। नारियल, १४ छुड्रारे १ जुट्ठ १ तयोर (लड़के की माता के कपड़े) श्रङ्गारदान, कूजे, या खांड ढ़ाई पाओ लग्न पत्रिका (साहेचिट्ठी) मैंहदी सवा पाओ, चावल ढ़ाई पाओ ।

लड़के की फोली में साहेचिट्ठी डाली जाती है, और पंडितजी माहेचिट्ठी तथा कार्यक्रम सुना देते हैं। लड़की वाले पुरोहित को ढाई रुपये से लेकर ग्यारह रुपये तक यथा शक्ति लाग दे दिया जाता है।

#### हत्थ भरा मांगां

इसके पश्चात् हत्थ भरा मांयां शान्ति और मण्डल अक्ने अपने घर कर लिये जाते हैं। यदि परदेश में लड़के वालों ने विवाह करने जाना हो और रास्ते में नदी आती हो तो लड़के वाले लड़की वालों के घर शान्ति करते हैं।

विबाह के दिन यदि लड़के वालों ने परदेश से आना हो तो बात के पहुंचने पर लड़की वाला उनका स्वागत करने के लिये जाता है, और लड़के वालों को जनवासे (जंज घर) में उतारा दे कर हलूका (दही और लडडू) भेज देता है। किन्तु आजकल इसके स्थान पर पूरी आदि भोजन, या चाय आदि खिलाते हैं। शांन्ति हो जाने के पूर्व लड़के वाले तेल, १४ छुहारे, १ जुट्ट, १ नरेल, श्रौर १ रुपया लड़की वालों के घर भेज देते हैं। इसे तेल या छुहारा भेजना कहा जाता है।

#### कवार धोती

शान्ति हो जाने के बाद ''कवार धोती'' लड़के वाज्ञा भेजता है, जिसमें नीचे लिखी वस्तुएँ होती हैं ।

१ धोती या ढ़ाई गज मलमल, चावल मेंहदी, मौली, छुहारे, जुट्ट, किसमिस, कनेर ( कलियर ) सतसरोच, खांड, (चीनी ) नारियल, १ रुपया, मुन्दरी, नत्थ, यह सब वस्तुएँ पुरोहित जी और गुलाबपाशी के सहित लड़के के बहनोई या किसी सम्वन्धि को साथ ले जाकर लड़की का इन वस्तुओं से सगन कर आते हैं। इस समय कई लोग तो बाजा भी बजाते हैं। लड़की वाले मिठाई, और २) रुपये नजर के जो सम्बन्धि साथ गया हो दे देते हें, और पुरोहित जी लाग दे देते हैं।

#### घोडी

लड़के से गएपत्यादि पूजन कराने के पश्चात् मुकुट का पूजन करके लड़के के मस्तक पर बांध दिया जाता है और जंडी का पूजन करके लड़की वालों के घर पहुँच कर, गुलाब छिड़का जाता है। पिता, बाबा, और मामा की तोन मिलनियें होती हैं। कई लोग बाबा के स्थान पर भाई की मिलनी करते हैं। इस के पश्चात् वरात के भोजन करने से पहले १ थाल भोजन का, १ जुद्द, १४ छुहारे रुमाल ऊपर डालकर २१) रुपये लड़की के लिये भेजे जाते हैं। जिन में से लड़की वाला रुपये लौटा देता है और भोजन लड़की को खिला देता है। यदि बरात परदेश में जानी हो तो लड़के वाले यात्रा से एक दिन पहले "बई घोड़ी" कर लेते हैं। जिस में मुकुट नहीं बाधा जाता, केवल सेहरा चढ़ा कर जरडी, और बहनौ की वागों का सक्त किया जाता है। उस दिन लड़का बाहर कहीं रहता है, अपने घर नहीं लौटता।

#### विवाह

विवाह के समय सुहागपुड़ा सुहागपटारी अन्तरपट की चादर और फूल सेहरे और छाया पात्र साथ लेकर वर पत्न के दो सम्बन्धि वर के साथ जाते हैं। विवाह हो जाने के पश्चात् वर और कन्या से गोदानादि, दान दन्तिणा संकल्प कराने के पश्चात् आशीर्वाद रूप फूल सेहरे चढ़ा कर मुकुट बढ़ा दिया जाता है, और वर अपने स्थान पर आ जाने के बाद डोली लाने के लिये नियत समय परी बिद्द साथ ले जाकर कन्या गृह में वर पन्न के लोग दाज देख लेते हैं। भोजन करने के पश्चात् वरी दिखा कर लड़की को पहनने के लिये लड़की की माता की मोली में वस्त्र दे दिये जाते हैं और शगन शास्त्र करने के बाद खट्ट दान करके डोली (कन्या विदा) कर दी जाती है। विवाह के दिन या किसी नियत दिन को जनानी मिलनी ( सम्बन्धि-नियों का मिलाप ) होती है। कई लोग स्त्रियों को भी साथ ही बुला लेते हैं, और जनानी मिलनी कर देते हैं।

ादल्ली वाले चारजाति चत्रियों की प्रथाएं

इन की प्रथाश्रों में कढ़ाई पूजन, हलूफा (ढंग) तनी छूना श्रोर सो, कवारधोत' का भेद ही है। विशेष ज्ञान के लिये इस बरादरी की छपाई हुई पुस्तक "रस्म-रिवाज खत्रियान" जो कि स्वर्गीय चौ० ला० बहादुर सिंह खन्ना प्रेजीडेप्ट, खत्री उपकारक पंचायत देहली, की लिखो हुई है, खत्री उपकारक विद्यालय कटरा नील, बाग दिवार दिल्ली से मिलनी है, पढ़ें।

Jin Gun Aradhak Trust

# पुस्तक प्रकाशन में त्रार्थिक सहायकों की नामावली

- रुपये नाम ३००) श्री बाबा लाल् जसराय जी, फण्ड के २००) लाला दुर्गादास जी मिहिरा (लाली शाह) प्रैजिडेंट त्र्यमृतसर पीसगुड्स ऐसोसियेशन, त्र्यमृतसर। २००) फर्म मैसर्ज जयदयाल कपृर, ऐण्ड सन्ज सौदागरान कागज, चावड़ी बाजार, देहली।
- . १०१) लाला मुलखराज जी मिहिरा-मालिक एलफिंसटन होटल, हौने वाई रोड, बम्बई ।
  - <०१) लाला चरणदास जी सेठ-फर्म मैसर्ज हरिराम दीनानाथ १६० कौस स्ट्रीट, कलकत्ता।
    - ४१) राए बहादुर लाला जानकीदास जी कपूर, जनरल मचैंट्स, कनाट प्लेस, नई देहली।
    - ४०) राए बहादुर लाला लच्मग्पदास जी मिहिरा १७ राम किशोर रोड, सिविल लाइन, देहली।

- ४०) लाला दयाराम जी कपूर, हार्डवेयर मर्चेंट्स हौजकाजी देहली।
- ३१) लाला लज्याराम जी कपूर, प्रौपर्टी एजएट्स, कनाट प्लेस
  - २०) लाला लालचन्द जी खन्ना बैंकर, डिपटी गंज, देहली।
  - २४) लाला किशन-चुन्द् कुद्रकड़, माबिक, क्लिफटन कम्पनी करोल बागान्द्र देहली।
  - २४) लाला अमरनाथ जी मिहिरा, औफ मैसर्ज धनीराम एएड सन्ज, हौज काजी देहली।
  - २४) गुप्तदान ।
  - २०) **राए ब्रहा**दुर लाला देवीचन्दजी खन्ना, टिम्बर मर्चेंटस एएङ मवर्नमेएट कस्ट्रेंच्छर, १६४/१९ ब्रजॅमलखां रोड दिल्ली ।
  - २०) लाला सीताराम जी मिहिरा, मैनेजिंग डायरैक्टर कमर्शल बैंक आफ इण्डिया, चान्दनी चौक देहली।
  - १४) लाला देवी दास जी कपूर, मालिक की रेवे जादज चोपजोन कवीजन्वे न्यू देहली गर्दे के कि
  - १०) लाला, रामुलाल जी, खन्ता, बी० ए० कैसरे हिन्द सुप्रिन्टेण्डेण्ट महकमा डाक, नई देहली।
  - १०) लाला लालचन्द जी खन्ना एम० ए० इनकमटेक्स श्रीकिसर (रिटायर्ड) नई देहली
  - १०) लाला नरेन्द्रनाथ जी सेठ, मैनेजर युनाइटिड कमर्शल बैंक लिमिटिड, कलकत्ता ।

- १०) लाला सत्यप्रकाश कपूर ( च्यूलर ) मालिक 'कपूर दी हट्टी' नई देहली ।
- १०) राष साहिब लाला खजान सिंह जी मिहिरा, गवर्नमैंण्ट पैंशनर तुर्कमान गेट देहली ।
- १०) मैसर्ज ऐच० ऐम० डोयत्त कपूर मशीनरी मैचैँट्स हौज काजी देहुली ।
- १०) लाला बिशनदास जी मिहिरा, मालिक मैटरो होटल नई
- १०) त्नाला देवीदास जी कपूर वैंकर सराफा मार्कीट चान्दनी चौक देहली।
- १०) डाक्टर लाल चन्द जी कपूर, त्रोरिजनल रोड नई देहली ।
- १०) चौधरी लाला हरिचन्द जी खन्ना, इण्डियन वाच कम्पनी चान्दनी चौक, देहली।
- १०) लाला गर्णपतराम जी कपूर (बैंकर श्रौक लाहौर) गुड़गांवा।
- १०) खन्ना हाफ टोन कम्पनी हौज काजी देहली।
- १०) राम रक्खामल्ल जो कपूर, प्रकाशक

**? ₹ 98)** —

जीर

| पुस्तक प्रकाशन में व्यय ( खर्च )                    |                                     |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------|
| कागज                                                | ४०२—१०—०                            |
| त्रुपाई                                             | ८०४ — १२—०                          |
| ब्लाक बनवाई                                         | ३७—१५—०                             |
|                                                     | ७०— ०—०<br>त संस्करण के उपलत्त में, |
| पं० भक्तराम जी को उपहार (नज़राना) रूप घड़ी<br>४० ०० |                                     |
| जोड़                                                | १३६६ ४०                             |
| त्राय                                               | १३७४— ०—०                           |
| व्यय                                                | १३६६— ५—०                           |
| रोष                                                 | ७—११—०                              |

## पुस्तक मिलने के पते

१—रामरक्खा मल्ल कपूर मन्त्री च्चत्रिय सभा लाहौर टी० २३ ट्राटलग्रो समीप सैंट्रल तार घर नई देहली।
२—मैसर्ज, धनीराम एएड सन्ज हार्डवेयर, टूल व मशीनरी मचैंटस हौजकाज़ी देहली।
३—मैसर्ज जयदयाल कपूर एएड सन्ज सौदागरान काग़ज चावड़ी वाज़ार देहली।
४—चौधरी टरिचन्द जी खन्ना इण्डियन वाच कम्पनी समीप टौनहाल चान्दनी चौक देहली।
५ —पण्डित भक्तराम जी भींगण मालिक चमन प्रिन्टिग प्रेस गली कैत वाली पहाड़ गंज नई देहली।

९ ज्याने ती जावेगी।

नोट मेज<sup>े</sup> नोट