निय- भोजातात्य- परनायं ह

॥ श्रीमद् बुद्धिसागरसूरीश्वर ग्रन्थमाला ग्रन्थाङ्क ७८॥

महाकवि शास्त्रविशारद जैनाचार्य योगनिष्ठ श्रीमद् बुद्धिसागरसूरिविरचित ॥ लाला लाजपतराय अने जैनधर्म॥

मेताणावाती दोठ नगीनदास रायवंदना सुपुत्रोनी सहाययी छपावी प्रसिद्ध करनार

श्री अध्यात्मज्ञानप्रसारक मंडळ, हा. वकील मोहनलाल हीमचंद हु. पादरा.

वडोदरा — ब्रुहाणामित्र स्टीम प्रि. प्रेसमां अंबालाल विद्रलभाइ ठक्करे वकील मोहनलाल हीमचंदने माटे छापी प्रसिद्ध कर्युं. ता. १-१०-२४.

प्रयमावृति.

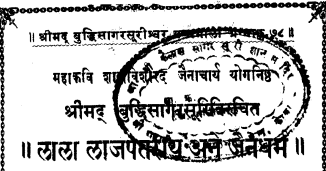
मति १०००.

वीर सं. २४५०

इ. स. १९२४

वि. १९८०

**衛. 0-8-0.** 



मेसाणावासी होठ नगीनदास रायचंदना सुपुत्रोनी सहायथी
छपावी मसिन्द करनार
श्री अध्यात्मज्ञानप्रसारक मंडळ,
हा. वकील मोहनलाल हीमचंद मु. पादरा

भडोदरा—छहाणामित्र स्टीम प्रि. प्रेसमां अंबाखाल विहलसाइ टकरे वकील मोहनलाल हीमचंदने माटे छाष्ट्रे प्रसिद्ध करीं. ता. १-१०-२४.

प्रथमायृति.

प्रति १०००.

वीर सं. २४५० इ. स. १९२४ वि. १९८० वा. श्री क्रेकासनागरसुरि ज्ञानकंदिर वी महत्वीर केन-अनराबना केन्द्र, केव्यक्र जि. मांचाबगद वि. ०-४-०,

## સદ્ગત્ શેઢ નગીનદાસ રાયચંદ ભાખરીઆ.

મહેસાણા.



જન્મ સંવત ૧૯૦૪. કારતક વદી૦)) ને મંગળવાર સ્વર્ગવાસ સ<sup>\*</sup>. ૧૯૬૯. અસાડ વદી પ ને બુધવાર.

શ્રી કૃષ્ણ આર્ટ વર્ક સ, વીઠેલદાસ રાેડ, મુંબઇ ર.

## નિવેદન.

" ભારતકા ઇતિહાસ " નામનું પુસ્તક શ્રીયુત્ લાલા લજ-પતરાયે લખી આશરે એક વર્ષ પહેલાં છપાવી બહાર પાડ્યું છે તેમાં જૈન ધર્મ, જૈના અને તીથ કરા સંખંધીમાં તેમણે જે ભૂલ-ભરેલા કેટલાક વિચારા દર્શાવ્યા છે તેના પ્રત્યુત્તર જૈનાચાર્ય શ્રીમદ બુદ્ધિસાગરસૂરિએ આપ્યા છે. તે ગ્રન્થરૂપે આ મંડલ તરફથી છપાવવામાં આવ્યા છે. મેસાણાવાળા શેઠ નગીનદાસ રાયચંદના સુપુત્રોએ આ પુસ્તક છપાવવાતું ખર્ચ આપેલ છે તેશી તેઓને ધન્યવાદ આપવામાં આવે છે અને મંડલ તરકથી અન્ય પુરતકા છપાવવામાં સહાય કરા એમ વિજ્ઞખ્તિ કરીએ છીએ. શેઠ નગીનદાસ રાયચ'દ કે જે ગરીબાના બેલી દયાળ શેઠ તરીકે પ્રખ્યાત થયા તેમના ફાટા અને જીવનચરિત અત્ર દાખલ કરવામાં આવ્યું છે. શેઠ નગીનદાસના સુપુત્રા અમથાલાલ, મણિલાલ, ચંદ્રલાલ, માહનલાલ, ચમનલાલ, પાપટલાલ છે તે સર્વે ખાંધુએ અધ્યાત્મજ્ઞાનપ્રસારક માંડલને પાતાનું સમછ પુસ્તકા છપાવવા વગેરેમાં આત્મભાગ આપી જૈનધર્મની અને જૈન સ'ઘની સેવાભકિત કરી રહ્યા છે. જૈનધર્મ પર અન્ય વિદ્વાના ખાેટા આક્ષેપ કરે છે તેથી આત્મામાં ધ્યાન સમાધિમાં આનં**દ** લેનારા એવા ગુરૂ મહારાજને પણ જૈનધર્મની સેવારૂપ સ્વક્રજ અદા કરવાની પ્રવૃત્તિ સેવવી પડી છે, તેથી લાલાજી મહાશયની બૂલ સુધરે અને દ્વિતીયાવૃત્તિમાં સુધારા થાય એમ ઇચ્છીએ છીએ. આ પુસ્તકના વાચનથી જૈના અને જૈનેતરાને લાલાજીએ કરેલા આક્ષેપના ઉત્તર તરીકે ઘણું જાણવાનું મળશે. આવા ઉપયોગી પુસ્તકા છપાવવામાં જૈન ગૃહસ્થા સહાય કરે એમ ઇચ્છોએ છીએ. આ પુસ્તકની કિંમત ૦-૪-૦ રાખવામાં આવી છે. જે પડતર કરતાં ઘણી એાછી છે તેના લાભ સર્વ સજ્જના **લેશે** એવી આશા છે.

વિ. ૧૯૮૦ ભાદ્રપદ પૃષ્ણિયા મુ. પાદ્રવા અધ્યાત્મનાન પ્રસારક મંડળ. વકીલ માહનલાલ હીમચંદ.

## પ્રસ્તાવના.

**→**•[··]•

અમાએ વિ. સં. ૧૯૭૯ ની સાલનું ચામાસું (ગુજરાત) વિજાપુરમાં કર્યું તે પ્રસંગે ચાતુમાંસમાં મુંબાઇની જૈન એશાસી-એસન સભાએ અમારા પર દેશનેતા લાલા લાજપતરાયે રચેલ "ભારતકા કતિહાસ"માં જૈન ધર્મ સંખંધી જે જે બલા હતી તેની યાદી કરીને માકલી. તેના ઉત્તરમાં અમાએ એક કાર્ડ લખી તેમાં જણાવ્યું હતું કે ખનશે તા લાલાજીએ કરેલી બૂલા તથા આફ્ષે-<mark>પાના ઉત્તર આપવામાં આવશે. વિજાપુરથી ચામાસું</mark> પૂર્ણ કર્યા ભાદ મહુડી થઇ પ્રાંતિજ વિદ્વાર કર્યો. પ્રાંતિજમાં માઘ ફાગણ ચૈત્ર સુધી રહેવાનું થયું અને તે પ્રસંગે લાલાજી મહાશયના આફ્ષે-પાના ઉત્તર લખાયા છે. મેસાણાથી સુશ્રાવકશેઠ માહુનલાલ નગીન<sub>ે</sub> દાસ **દર્શન વન્દ**નાથે આવ્યા તેમણે આ બધુ પુસ્તક વાંચ્યું અને તેથી તેમના મનમાં આ પુસ્તક છપાવવાની ઇચ્છા થઇ અને તે અમાએ કખૂલ રાખી. આ પુસ્તક વાંચીને લાલાજી લાજપતરાય " ભારતકા કેતિહાસ "માં થએલી પાતાની ભૂલાને સુધારશે એમ ઇચ્છીએ છીએ. જૈત ધર્મમાં એકવીસમી સદીના આરંભના પચીસ વર્ષ પછી ચાર યુગ પ્રધાના થશે એવું અમાએ જે લખ્યું છે તે વૃદ્ધમુનિપર પરા ચાલતી આવેલી કિંવદન્તીના આધારે લખ્યું છે. **ચુસ્તં** વૈષ્ણવ ધર્મી ગાંધી મહાત્માએ નવજીવનમાં સત્યાર્થ પ્રકાશમાં કંઇ આશા જેવું નથી એવું લખ્યું હતું તેથી આર્યસમાને સઘળી ખળલળી ઉઠી હતી અને ગાંધીજ સામે શાસાર્થનાં ચેલે જથીઅને બિલત્સ શખ્દા સુધીની વૃષ્ટિથી પણ તમ થઇ નહાતી. એક આય' સમાજીએ તા ગાંધીજને મારી નાખવાની ધમકી આપી હતી. કવિરાજ નાનાલાલ દલપતરામ તા અમને કહેતા હતા કે ગાંધી-જીએ આર્ય સમાજને છેડી ભમરાતું મધ ઉડાડયું છે. આર્ય સમા-જીઓનાં જેમ ગાંધીજીના આફ્ષેપથી દિલ દુઃખાયાં છે તેમ લાલાજી

¥

લાજપતરાયના આક્ષેપથી જૈન કાેમની લાગણી ઘણી દ્રઃખાઇ છે. લાલાજી પાતે સત્ય સમજી શકે તે માટે આ લધુ પુસ્તક રચ્યું છે. તેમને જે આ પુસ્તકથી સત્ય જણાશે તેા સારૂં, અન્યથા શાસ્ત્રાર્થ કરવાની ચેલેંજ પણ અમાએ તેમને આપી છે. લાલાજી દેશભક્ત દેશનાયક છે. તેમણે સર્વ જાતના ધર્મીઓના સત્ય પ્રેમ ખેંચવા જોઇએ અને કાઇપણ ધર્મવાળાના દ્વેષ વ્હારી ન લેવા જોઇએ. અત્યારે તા હિંદુ, બૌદ્ધ,જૈન ઇત્યાદિ હિંદમાં પ્રગટેલા સર્વ ધર્મ વાળા-ચાનું સંગઠન કરવું નેઇએ, અન્યથા વ્યવસ્થિતભળયુક્તિયુક્ત ખ્રી-સ્તિયાની અને મુસલમાનાની ધાર્મિક ચળવળથી લાખા કરાડા હિંદુ-એાની જે આ પ્રમાણે દશા રહેશે તેા તેઓ ખ્રીસ્તિ મુસલમાન થઇ જવાના. લાલાજીને જો ધર્મની બાબતમાં પડવાની ઇચ્છા થાય તા નાહુક જૈનાની રહામા પડવા કરતાં એ તરફ લક્ષ આપવું જ જોઇએ, અને તે દિશા તરફ સ્વામી શ્રદ્ધાનન્દ છાએ લક્ષ્ય આપ્યું પણ છે. જૈના અન્યધર્મીઓને જૈનધર્મી ખનાવી શકે છે અને જૈન શાસ્ત્રોના આધારે અન્યાને જૈનો બનાવવામાં સ્વર્ગ અને મુક્તિની અનુક્રમે પ્રાપ્તિ દર્શાવી છે. તેથી જૈના અન્યધર્મીઓને તથા નાસ્તિકજડ-વાદીઓને જૈન ખનાવી શકે છે અને આર્યસમાછએા હિંદુઓ કે જે ખ્રીસ્તિ વગેરે થઇ ગએલા હાય છે તેઓની પાછી શહિ કરી હિંદુ બનાવી શકે છે એવાં હિંદુ શાસ્ત્રીનાં પ્રમાણા છે અને એમ એ હિંદુઓ ન કરે તાે દુનિયાની સપાટી પરથી હિંદુઓનું અસ્તિત્વ ટળી જાય. સ્વામી શ્રદ્ધાન દજુએ શુદ્ધિન કાર્ય ઉઠાવી લીધું છે તેમ હવે જૈનાએ પણ જાગત થવું જોઇએ. સ્વામી શ્રદ્ધાન દજને ગાંધી-જુએ હિંદુ મુસલ્માન એકતામાં ભયરૂપ કહ્યા તેથી શ્રહાન દજ કંઇ ડગ્યા નહીં તેમ જૈનાએ પણ પાતાના ધાર્મિક કાર્યોની ચળ-વળ પ્રગતિમાં દેશ નાયકાની ટીકાઓથી હરવું ન જોઇએ અને આત્મલાગ આપીને અપોઇ જવું જોઇએ. અન્યધર્મીઓ વગેરે જૈન ધર્મમાં અને જૈનામાં ખરાખ દાષા દેખાડીને જૈનાને નાસ્તિક અન્ય-ધંર્મી બનાવવા પ્રયત્ન કરે અને તે બાબતમાં જે ધર્મગુરૂએ৷ સમ-

ķ

ભાવી રહે તે જૈના અને જૈન ધર્મ ગુરૂઓ પાતાના કર્ત વ્યથી બ્રષ્ટ થાય છે. લાલા લજપતરાય અને જૈન ધર્મના પ્રબંધ રચવામાં અમારે અમારી કુજે બજાવવી પડી છે અને બજાવીશું. લાલાજી વગેરે પર દ્વેષ ક્રોધ વિના અમાએ લેખ લખ્યા છે. તેમાંથી વાચકા મધ્યસ્થ દેષ્ટિથી સત્ય ગ્રહેણ કરશે. હવે તા શ્વેતાંબર દિગ'બર જૈનાએ જૈન ધર્માના ઉપર થતા આક્ષેપાના ઉત્તર આપવા માટે એક જૈન**ધર્માર**-**ક્ષક મ'ડલ** સ્થાપવું જોઇએ અને તે મંડળે કક્ત અન્યધર્મીઓના થતા હુમલાએાને માસિક થંથા મારફત જવાબ આપવા અને તે સામે વિરાધ દર્શાવવા. તેણે એકજ બાબત હાથમાં લેવી જોઇએ અને જૈન શ્વેતાંબર દિગંબર જૈનશાસ્ત્રો પર જે અન્યધર્મીઓ ચંચા લેખા દ્વારા હુમલા કરે તેા તેઓના અચાવમાટે તૈયાર રહેલું અને શ્વેતાંબર દિગં બરની શાસ્ત્રોની બાબતમાં પરસ્પર માંડળમાં દાખલ થનારાએાએ પાતાની માન્યતા ગમે તેવી હાય તા પણ લેખ– **ગ'થથી ખ**ંડન માંડનમાં ન પડલું. આ પ્રમાણે શ્વેતાંબર દિગ'બરતું જૈનધર્મ રક્ષક મહામ ડળ થાય અગર એકલા શ્વેતાંબરતું પહેલું कैनधर्भरक्षक मंडण थाय ते। पछ ते धंच्छवा ये। य्य छे अने ते માટે જેનસ ઘે હીલચાલ શરૂ કરવી જોઇએ કે જેથી વ્યવસ્થિત ખલબુદ્ધિના સમૂહના સારી રીતે ઉપયોગ કરી શકાય. ધેતાંબર જૈના જાગીને હવે મારી સૂચના તરફ લક્ષ્ય આપશે. હું પણ એવા મંડળમાં યથાશકિત આત્મલાગ આપીશ. જૈના હાલ તા આપત્તિ-ધર્મ ની દશામાં આવી પડયા છે. જૈનધર્માભિમાન વિના જૈનો માયકાંગલા જેવા દુનિયામાં ખની ગયા છે. જૈનાની સંખ્યા દરવર્ષે ઘટતી જાય છે. જૈના પરસ્પર પાતાના મતલેદાની તકરારાથી ઉંચા ન આવે તેા તેઓ માંદ્યમાંદ્યની સામાન્ય તકરારાથી પૃથુરાજ અને જયચંદ્રની પેઠે છેવટે પાતાના નાશ પાતાની ભૂલથી કરાવે એવી પરિસ્થિતિમાં આવી પડ્યા છે, માટે ગીતાર્થ ગુરૂઓની આગ્રા સલાહ પ્રમાણે તેમણે ધર્મ ની બાબતમાં વર્ત વું જોઇએ. હાલમાં શ્વેતાંબર જૈનામાં પ્રખર પાંડિત સૂરિ સુનિયા છે. શ્રીવિજયનેમિ-

v

સરિ. શ્રીસાગરાન દસરિ. શ્રીવિજયાદયસૂરિ, શ્રીરામવિજયજી, શ્રી પં. મેઘવિજયજી શ્રીવિજયસિદ્ધિસરિ, શ્રીવિજયનીતિસૂરિ, શ્રીઅજીતસાગરસૂરિ, પન્યાસ. કેશરવિજયજી, પં દેવવિજયજી, શ્રી પ્રવર્તક કાંતિવિજયજી તથા શ્રીવલ્લભવિજયજી તથા શ્રીહંસ વિજયજી, શ્રીકૃપાચંદ્રસૂરિ તથા શ્રીમણિસાગરજી વગેરે અનેક સૂરિ મુનિયા છે તથા શ્રાવકા છે, તેઓ જે જૈનશાસન, જૈનધર્મ ભકિત દર્ષિએ ધર્મ રક્ષક માંડલ તરીકે જોડાઇને ઉદાર દિલથી દેશ-કાલાતુસારે કાર્ય કરે તેા અન્યધર્મીઓના આક્ષેપ હમલાઓના જવાબ આપી શકે અને જૈનધર્મના મહિમા વધારી શકે. શ્વેતાંબર દિગંભર જૈનાએ હવે તા સ્થાવર તીર્થાની આખતમાં પરસ્પર મળી લવાદ નીમીને ઘરપેટે તકરારાના અંત લાવવા જોઇએ અને લાખા રૂપી માના એવી બાબતમાં થતા ધૂમાડા હવે ન કરવા નેઇએ. નિર્ભલ જૈનપ્રજા ન પાકે તે માટે ખોલલગ્નના હિંસક યદ્રામાંથી જૈન ખાલકાને અને ખાલિકાઓને ખચાવી લેવાં જોઇએ અને જૈન ખાલકાએ ધર્મ ગુરૂઓના હાથેજ ધાર્મિક શિક્ષણ મલવું નેઇએ કે જેથી પર પરાગમના જ્ઞાતા જૈના અને. અન્યધર્મી પંડિતા પાસે જૈનાને ધાર્મિક શિક્ષણ અપાવવાથી કંઇ કાયદા થતા નથી માટે નવતત્ત્વાદિક તત્ત્વજ્ઞાનનું શિક્ષણ તા જૈનધર્મી ગુરૂઓના હાથે મળવું જોઇએ. આર્યંસમાજીએા, ખ્રીસ્તિયા અને મુસલ્માના પાતાના ધર્મમાટે જે આત્મભાગ આપે છે, તથા ધર્મ માટે જેટલું અભિમાન ધરાવેછે તે જોતાં છક થઇ જવાયછે અને મુખમાંથી એકદમ અવાજ નીકળે છે કે અરે આપણે તેવી ખાખતામાં હજી મહદાલ છૈયે. જૈનદેરાસરાની હયાતી શ્રહાળુ જૈનાપર અવલંબીને રહી છે. જૈના ન હાય તા જૈન દેરાસરાને પૂજનાર કાથ છે ? જૈના ન હાય તા જૈનશાસ્ત્રોને અવલ બનાર કાહ છે ? જ ગમ લીથ જૈના-પર સર્વ તીર્થાની હ્યાતીના આધાર છે. માટે જૈનાએ અન્યાને જૈન અનાવવા માટે કરાેેે રૂપૈયા ખર્ચ વાની જરૂર છે અને જૈન ધર્મનાં પુસ્તકાના સર્વ દેશામાં ફેલાવા કરવાની જરૂર છે. જૈન Ł

ધર્મ પ્રચારક મહા મંડલ સ્થાપીને તે દ્વારાએ જૈન ધર્મના પ્રચાર કરવાના જે જે ઉપાયા હાય તે સર્વે આદરવાની જરૂર છે.

લાલા લાજપતરાય અને જૈનધર્મ પુસ્તકમાં લાલાજને પ્રત્યુત્તર આપતાં જૈનધર્મ વિરૂદ્ધ જે કંઇ મારાથી લખાયું હાય તેની પ્રથમથી જૈન સંઘ આગળ મારી માંગું છું અને જે જે ક્ષિતિયા થઇ હશે તે સંખંધી વિદ્યાના સૂચનાઓ કરશે તા દિતીયા વૃત્તિમાં સુધારા કરીશ. લાલાજને જેમ જવાબ આપ્યા તેમ મીસીસ સ્ટીવનસન્ વગેરેએ જૈનધર્મ સિદ્ધાંત આચારા સંખંધી જે ખંડન કર્યું છે તેના જવાબ " જૈનધર્મ પ્રીસ્તિ ધર્મના સુધામાં એ પ્રાયા શે હશે તેના જોના માં પ્રાસ્તિ ધર્મના સુધાના શે હશે છે. જૈના તે વાંચીને અમને એવા કાર્યામાં સહાયક શાઓ એમ ઇચ્છું છું.

લેખકઃ—**ઝુદ્ધિસાગર.** ૧૯૮૦ લાદ્રપદ સુદિ પંચમી. પેથાપુર ( ગુજરાત ).

# श्री अध्यात्मज्ञानप्रसराक मंडळ तरफथी

## श्रीमद् बुद्धिसागरसूरिजीयन्थमाळामां प्रगट थयेला प्रन्थो.

| प्रयांक                            | <b>वृ</b> ष्ठ | किंपत.         |
|------------------------------------|---------------|----------------|
| १ क. भजन संग्रह भाग १ छो.          | २००           | 0-6-0          |
| १ अध्यात्म व्याख्यानमाळाः          | २०६           | 0-8-0          |
| * २ भजनसंग्रहभाग२ जो               | 338           | 0-6-0          |
| * ३ भजनसँग्रह भाग ३ जो.            | २१५           | 0-6-0          |
| * ४ समाधिश्वतकम्.                  | ६१२           | 0-(-0          |
| ५ अनुभवपिचतीः                      | २४८           | 0-6-0          |
| ६ आत्मनदीप                         | 386           | 0-6-0          |
| * ७ भजनसंग्रह भाग ४ थो.            | ४०६           | 0-6-0          |
| ८ परमात्मदर्शन.                    | 800           | 0-82.0         |
| * ९ परमात्मज्योति                  | 600           | 0-88-0         |
| <b>∗ १० तत्त्वबिंदु.</b>           | २३०           | 0-8-0          |
| ११ गुणानुराग ( आवृत्ति बीजी )      | २४            | 0-1-0          |
| * १२-१३. भजनसंग्रह भाग ५ मो        |               |                |
| तथा ज्ञानदीपिकाः                   | १९०           | <b>∘</b> −₹∘   |
| * १४ तीर्थयात्रानुं विमान (आ बीर्ज | ) ६४          | 0-2-0          |
| १५ अध्यात्मभजनसंग्रह               | १९०           | ·              |
| १६ गुरुवोधः                        | १७४           | 0-8-0          |
| * १७ तत्त्वज्ञानदीपिका             | १२४           | •- <b>६</b> -• |
| १८ गहुं लीसंग्रह भा. १             | ११२           | 0-3-0          |
| 2                                  |               | •              |

| * | १९  | -२० श्रावकधर्मस्वरूप भाग १    | —२         |               |
|---|-----|-------------------------------|------------|---------------|
|   |     | ( आदृत्ति त्रीजी )            | 8          | 0-80-8-0      |
| * | २१  | भजनपदसंग्रह भाग ६ ठो.         | २०८        | ०-१२-०        |
|   | २२  | वचनामृत.                      | <b>(30</b> | 0-88-0        |
|   | 3   | योगदीपक                       | 306        | o-88-0        |
|   |     |                               | 806        | <b>?-</b> 0-0 |
| * | २९  | आनन्दघनषद भागार्थ (१०८        | ) 606      | ₹-0-0         |
|   |     | संग्रह भावार्थ सहित           |            |               |
|   | २६  | अध्यात्मश्चान्ति (आदृति बीर्ज | गि)१३२     | r-3-0         |
|   | २७  | काव्यसंग्रह भाग ७ मो          | १५६        | 0-6-0         |
| * | ٦٢  | जैनधर्मनी प्राचीन अने अर्वा   | चीन        |               |
|   |     | स्थितिः                       | ९६         | 0-7-0         |
| * | २९  | कुमारपाळ ( हिंदी )            | २८७        | ०—६—०         |
|   |     | थी ४-३४ सुखसागर गुरुगीत       | 1 300      | 0-8-0         |
|   |     | षद्द्रव्यविचार                | २४०        | ·-8-0         |
|   |     | विजापुरवृत्तांत.              | ९०         | 0-8-0         |
|   |     | साबरमतीकाव्यः                 | १९६        | ०-६-०         |
|   | 36  | प्रतिहापाळन                   | ११०        | 0-4-0         |
| * | 39. | -४०-४१ जैनगच्छमतप्रबंध,       |            |               |
|   | -   | संघपगति, जैनगीता              | ४०६        | 3-0-0         |
|   | ४२  | जैनधातुपतिमा छेखसंग्रह भाः    | ?          | ?-0-0         |
|   |     | मित्रमैत्री.                  |            | 0-6-0         |
| * | •   | <b>बिष्योपनिषद्</b>           | 86         | 0-7-0         |
|   |     | जनोपनिषदु.                    | ४८         | 0-3-0         |
|   |     | -७धार्मिक गद्यसंग्रह तथा      |            |               |
|   |     | पत्र सदुपदेश भाग १ लो.        | ९७६        | 3-0-0         |
|   | 86  | भजनसंग्रह भा ८                | ९७६        | 3-0-0         |
| * | ४९  | श्रीमृद् देवचंद्र भा १        | 3509       | ₹-0-0         |
|   | 40  | कमयोगः                        | १०१२       | 3-0-0         |

### 11

| ५१ आत्मतत्त्वदर्शनः                                  | ११२            | 0-90-0                   |  |  |  |
|------------------------------------------------------|----------------|--------------------------|--|--|--|
| ५२ भारतसहकारशिक्षण काव्य.                            | १६८            | 0-90.0                   |  |  |  |
| ५३ श्रीमद् देवचंद्र भा. २                            | १२००           | <b>३−</b> ⟨−o            |  |  |  |
| ५४ गहुळी संग्रह भा २                                 | १३०            | 0-8-0                    |  |  |  |
| ५५ कर्मेपकृतिटीकाभाषांतर.                            | 600            | 3-0-0                    |  |  |  |
| ५६ गुरुगीत गुंहलीसंग्रह.                             | 890            | 0-87-0                   |  |  |  |
| ५७ ५८ आगमसार् अने                                    |                | _                        |  |  |  |
| अध्यात्मगीताः                                        | 800            | ०-६ <b>-०</b>            |  |  |  |
| ५९ देववंदन स्तुति स्तवन संग्रहः                      | १७५            | 0-8-0                    |  |  |  |
| ६० पूजासंग्रह भा. १ छो.                              | ४१६            | 3-0-0                    |  |  |  |
| ६१ भजनपदसंग्रह भा ९                                  | 460            | <b>१-</b> ८-0            |  |  |  |
| ६२ भजनपदसंग्रह भा. १०                                | २००            | 2-0-0                    |  |  |  |
| ६३ पत्रसदुपदेश भा २                                  | ५७५            | 8-6-0                    |  |  |  |
| ६४ धातुपतिमाळेख संग्रह भाग २                         | २२५            | <b>१-0-0</b>             |  |  |  |
| ६५ जैनदृष्टिए ईशावास्योपनिषद्                        |                |                          |  |  |  |
| भावार्थविवेचन.                                       | ३६०            | <b>?-0-0</b>             |  |  |  |
| ६६ पूजासंग्रह द्वितीयावृत्ति तथा                     | अन्यपूजाओ      |                          |  |  |  |
| संद्वित -भाग २ बीजो.                                 | रु.            | ₹-0-0                    |  |  |  |
| ६७ स्नात्रपूजा.                                      |                | o_ <b>-</b> ₹ <b>-</b> 0 |  |  |  |
| ६८ श्रीमद् देवचंद्रजी अने तेमनुं                     | जीवनचरित्र.    | 0-8-0                    |  |  |  |
| संस्कृत ग्रन्थो                                      |                |                          |  |  |  |
| ६९ शुद्धोपयोग 📗 ७३ संघक                              |                | ) •                      |  |  |  |
| ७० दयाग्रन्थ 🖟 ७४ मजास<br>७१ श्रेणिक सुबोध 📅 ७५ शोकी | माजकर्तव्यग्रन | - A-                     |  |  |  |
| ७१ श्रेणिक सुबोध 🔭 ७५ शोक                            | व्नाशक         | बंधाय                    |  |  |  |
| ७१ कृष्णगीता । ० ७६ चेटक                             | बोधग्रन्थ      | 報・報・                     |  |  |  |
| ७७ सुदश्                                             |                | ,                        |  |  |  |
| ७८ छाला छाजपतराय अने जैनधर्म                         | •              | 0-8-0                    |  |  |  |

## छपाता ग्रन्थो.

जैनधमें अने जीस्ति धमेंनी
मुकाबलीः
जैन अने जीस्ती संवादः
मोटुं विजापुर वृत्तांतः
७९ चिन्तामणिः
कन्याविकयदोषः
आत्मप्रकादाः
ध्यानविचारः
अध्यात्मगीता (संस्कृत )
आत्मसमाधिशतक "
सत्यस्यक्षपः

मणिचनद्रकृत २१ सङ्जाय भावार्थ (आत्मदर्शन). जैनधमे शंका समाधान. आत्मशक्तिप्रकाश. क्षमापना. तत्त्वविचार. श्री यशोविजयजो निबन्ध. भजनसंग्रह भा.१ चोथी आवृत्ति श्रीमद् देवविलास रास (देवचंद्रजी चरित्र) मुद्रित श्र्वेतांबरजैनग्रन्थ

\* आ निञ्चानीवाळा ग्रंथो सीलकमां नथी.

उपरनां पुस्तको मळवातुं ठेकाणुं.

वकील मोहनलाल हीमचंद. ( गुजरात ) पादरा.

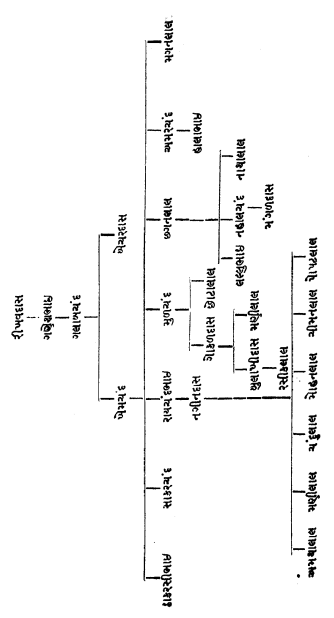
शा. आत्माराम खेमचन्द.

भांखरीया-मोहनलाल नगीनदास.
ग्रंबाइ कोटवजार गेट नं १९२-९४
बुकसेलर, मेघजी हीरजी.
पायधुनी-ग्रंबाइ

शेठ. नगीनदास रायचंद भांखरीया.

विजापुर जैन ज्ञानमन्दिर. श्रा. चन्दुळाळ गोकळदास.

'' ભાંખરિઆ " ના કુદુ'ખની વ'શાવલી.



## મહેસાહ્યા નિવાસી સ્વ.શેઠ નગીનદાસ રાયચંદ ભાંખરીઆનું સંક્ષિપ્ત જીવન ચરિત્ર.

જીવન ચરિત્ર જગાવતાં, જગમાં અનેરી ચેતના, કૃતપુષ્ય કાર્યોની સુવાસા, સ્મૃતિપટે એ રેલતાં. શિખવે અમાલા પાઠ,—કર્ત વ્યા સુધમ વિશેષતા, આદર્શ નવલા આપતાં, શુભ દાન ધમ અનેકધા. દારે મનાહર રૂપરેખા, ભાવિમાંહિ સુરેખ ત્યાં, શિખવે સુદેવ ધમ સદ્યુર્ એ ત્રેણની સેવના. અભિલાષ ઉદ્દભવતા પરમ, સત્કાર્ય કરવા નવ નવા, જીવન ચરિત્ર મળી જડયાં ખઢુ મૂલ્યવાન સદા અહા ?

—પા. કે.

જીવન ચરિત્ર એ ભૂતકાળમાં થયેલા સત્પુરૂષાના આદર્શ જીવનની રૂપરેખાં હાેઇ, નવાં જીવન ઘડવામાં માર્ગ દર્શક લાેમી-આની ગરજ સારે છે. જીવન ચરિત્ર આપણને કર્તાવ્ય, ત્યાગ, દયા, પરાપકાર, દેવ ગુરૂ ધર્મ અને સ્વદેશની લક્તિનાં જ્વલંત દેષ્ટાંત પૂરાં પાડી આપણા લાવી જીવનમાં નવીન ચેતનાના જયાેતિ ચમત્કાર ચમકાવી, કર્તાવ્યતાના પંચ દારી જાયછે.

સ્વ. શેઠ નગીનદાસ રાયચંદ લાંખરી આતું સંક્ષિપ જીવન ચરિત્ર અત્ર આપવાની પ્રવૃત્તિ થવામાં જીવન દેશનારના હેતુ તેમના વિશિષ્ઠગુણાનું દર્શન કરાવવાના છે. દરેક જીવનચરિ-ત્રમાંથી કાઇના કાંઈ શિખવાનું તા અવશ્ય મળે છેજ.

મહું મ શેઠ નગીનદાસના જન્મ ગુર્જરાષ્ટ્રના શ્રીમંત સચા-જીરાવ ગાયકવાડના કહી પ્રાંતના મેહેસાણા નામના પ્રસિદ્ધ નગરમાં સં. ૧૬૦૪ ના કારતક વદિ અમાવાસ્યાના રાજે થયા હતા, અને

આ પુત્રનાં પગલાં વખણાયાં હતાં. તેમના પિતાનુ નામ રાયચંદભાઇ હતું. તેઓ (રાયચંદભાઇ) પ્રથમ ઉં કા પાસેના "ભાંખર" ગામમાં રહેતા હતા અને આથી તેમની અટક ભાંખરીઆ રાખવામાં આવી છે. ભાંખરથી મહેસાણા આવી રહ્યા અને તત્પશ્ચાત્ વ્યાપારાથે ચા-યાંશી અંદરના વાવટા ગણાતા મુંખાઇ શહેરમાં આવ્યા અને જથા- બંધ ચહાના વહેપાર માટા પાયાપર શરૂ કર્યો અને પુષ્ય પ્રતાપે તેમજ પાતાની કાર્ય કુશળતાથી તે ધંધામાં સારૂ ફાવી શક્યા, તેમજ કીર્તિ આબરૂ તથા સારી લક્ષ્મી ઉપાર્જન કરી શક્યા. જે દુકાન અદ્યાપિ તેમના મુપાત્રા ચલાવે છે. તેમને જૈનધર્મ અને મુગુરૂ પર ઘણા પ્રેમ અને શ્રદ્ધા હતી અને પાતે ધાર્મિક શાન પણ સારૂ મેળવ્યું હતું.

માટી ઉમર થતાં સુધી તેમને સંતાન ન હાવાથી કાંઇક ચિંતા થવા સરખુ છતાં સમતાથી ધમ<sup>ધ્</sup>યાનમાં દત્તચિત રહેતાં પુખ્તવયે તેમને ત્યાં આપણા ચારિત્ર નાયક શેઠ નગીનદાસના જન્મ થયા હતા અને કુંદુંબમાં આનંદ પ્રસરી રહ્યો હતા

આવા પ્રસંગે પુત્રાત્પતિના અભાવે ઘણાક ધર્મ જ્ઞાન રહિત જીવા, મેલડી, ભુઆ દેવી આદિ મિશ્યાત્વી દેવ દેવલાંની માનતા આખડી રાખે છે, પણ મહું મે તેમ ના કરતાં માત્ર જૈન ધર્મ સુગ્રફ અને સુદેવનાંજ આરાધન ચાલુ રાખ્યાં હતાં ને ધર્મના પસાયે તેમને ત્યાં પુત્ર થયા હતા. આ પરથી ખાસ શીખવા જેવું એ છે કે પ્રારખ્ધમાં હાય છે તા અવશ્ય ફળ મળે છે જ, પણ નકામી ધમાલ કે ખાધા આખડીએ રાખવી તે નકામું છે, તેમજ ધર્મના પસાય પણ અશ્ર્ય કંગરક છે જ.

પુત્ર પ્રાપ્તિ થવાથી તેમજ ધર્મના પ્રતાપ નજરે જોવાથી શેઠે કેશરી આજના સંઘ કાઢવા નિશ્ચય કરી સંવત્ ૧૯૧૦ માં છરેરી પાળતા સંઘ કાઢી સંઘ અને તીર્થ સેવાનું મહાન્ પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું તત્પશ્ચાત્ આ ધર્મજીજ્ઞાસુ ભવ્યાત્માએ સંવત્ ૧૯૨૩ વૈશાખ સુ. હ ના રાજ મહેસાણામાં ( મહેસાણાનું આપુ-

ગામ ) સવં કામ જથાવાળાઓને પ્રેમ વાત્સલ્ય જમણ આપી આશરે ફ. ૧૦૦૦ ખર્ચ્યાં હતા. આવાં સુકૃત્યા કરનાર પિતાના પુત્રને પણ તે પિતાનાજ સંસ્કારા પડ્યા હતા. તેમજ વિચારા પણ પિતાના જેવાજ મહાળા અને ધર્મિં છે હતા. તેમણે સફ્શુફ પાસે ધર્માં તું જ્ઞાન ખલ્યાવસ્થાથીજમેળ ગયું હતું. કૃદું ખના સંસ્કારાએ આ જ્ઞાનને વધારે પ્રકાશ આપ્યા, અને દેવ ધર્મ તથા શુરૂ પર વધારે દેઢ પ્રીતિવંત થયા. તેઓ પ્રસંગાપત્ત શુરૂ શ્રીમદ્ રવિસાગરજ મહારાજના સમાગમ થતાં આ સંસારની અસારતા લફ્સીની ચપળતા વિગેરની અનિત્ય ભાવના ભાવતા અને ઉદય આવેલાં કર્મ લોગવવા સંસારમાં રહેવા ફરજ પડી છે, એમ માની નિલે પ્રવૃત્તિથી સંસાર ધુરા વહેતા હતા.

તેમને ત્યાં તેમના જેષ્ટ પુત્ર અમથાલાલના જન્મ થતાંજ કુંદું જમાં આનંદ પ્રસર્થો હતા. આ શુલ પગલાંના સુપુત્રના જન્મથી શેઠ નગીનદાસને ધર્મ કૃત્યાપર વિશેષ રૂચિ થઇ હતી, અને છરેરી પાળતા સંઘ, પિતાની માફક કાઠવા તેમણે નિશ્ચય કર્યો અને શ્રાવક, શ્રાવિકા, સાધુ સાધ્વીના સમુદાયસાથે સંઘ, શ્રી કેશરી આ જીના કાઢયા હતા, તથા આઠવર્ષની વયના શ્રી અમથાલાલને કેશરતુલા તેમના લારાલાર કેશરતાલી શ્રી કેશરી આજને (દાદાને) કેશર ચઢાવ્યું હતું. જેમાં તેઓને આશરે રૂ ૧૨૦૦૦) ખર્ચ થયા હતા. મહેસાધ્યામાં શ્રી પાર્શ્વનાથપ્રભુના માટા દેહરાસરમાં એક દેરહી નકરા લરી લીધી હતી અને તેમાં શ્રી મુનિસુલત-સ્વામીની પ્રતિષ્ઠા સં. ૧૯૫૦ માં કરી હતી. તે વખતે રથયાત્રાના વરવાડા ધામધ્મથી કાઢી તથા નવકારશી કરી ધર્મ પ્રભાવના કરી હતી.

એક દર ધર્મ કાર્યોમાં મહું મ અથભાગ લેતા હતા. ઉત્સાહ અને ઉમંગથી ધર્માકાર્ય કરતાં વ્યાપારાદિમાં વિપુલ સંપત્તિ અને ઉજ્વલ કીર્તિ તેઓ પામ્યા હતા. મુંબાઇમાં તેમની પ્રતિષ્ઠા સારી હતી, અને મુંબાઇના કાેટના જૈન દેરાસરના મેનેજર તરીકે

તેમણે દશ વર્ષ સુધી કાર્ય કર્યું છે, તેમને દરવર્ષ શ્રી સિદ્ધા ગળની યાત્રાર્થ જવાના નિયમ હતા, તેમજ શ્રી કેશરી માછ તીર્થ માટે પછ્યુ તેમને બહુ શ્રદ્ધા અને પ્રેમ હતા અને વખતા વખત ત્યાં યાત્રાર્થ જતા હતા.

શેઠ નગીનદાસે પિતાની ચાહની દુકાન પ્રમાણિક પણે ચલાવવા માંડી હતી, અને ચહા અભરમાં ઘણી સારી ખ્યાતિ મળેલી હતી. તેઓ ઉદાર દિલના સરળ સ્વસાવી મિલનસાર પ્રકૃતિવાળા સ્પષ્ટ વકતા, દયાળ તથા આનં દી સ્વભાવના હતા. તેઓએ પિતાની પાછળ ન્યાતા કરી પાંચ ન્યાતે બેડાંની લ્હાણી કરી સાંસારિક વ્યવહારને પણ શાભાવ્યા હતા. અનં દપૂર્વ છવન વ્યતીત કરતાં તેઓ આયુષ્ય પૂર્ણ થયે મહેસાણામાં સવંત્ ૧૯૬૯ ના અશાડ વિદ પ ને ભુધવારના રાજ સવારે સાડા અગીઆર વાગે ધર્મ શ્રવણપૂર્વ કરવાં ગમન કરી ગયા.

તેમને મહાત્મા શ્રીમદ્ રવિસાગરજી મહારાજ તથા શાંત મૂર્તિ શ્રીમદ્ સુખસાગરજી મહારાજ પર બહુ પ્રેમ લક્તિ અને શ્રહા હતી અને તેમનામાં ધર્મ રૂચિનાં જ્વલંત કિરણા એજ સદ્દ- ગુરૂશ્રીએ પ્રગટાવેલાં હતાં. સદ્દગુરૂ સેવાનું ફળ અલાકિકજ હાય છે. મહુંમ ઉક્ત મહાત્માનું કાઇ કાળ વચન ઉત્થાપન કરતા નહિં, તેમને સદ્દગુરૂ સેવાથી મહાન્ ધર્મ લાલ તેમજ વ્યાવહારિક સંપત્તિ થઇ હતી, તેમજ તેમણે ધર્મ પ્રભાવના પણ ગુરૂ ઉપદેશથી સારી કરી હતી, તેમજ વહેવારિક કાર્યો પણ કુળને શાલે તેવાં કર્યાં હતાં. સંઘ કાઢીને સંઘ લક્તિ પણ કરી હતી આ સા ગુરૂ ઉપદેશનાંજ શુભ પરિણામ હતાં. મહુંમ પાતાની પાછળ છ પુત્રા મૂકો ગયા છે. નગીનદાસે પારા શ્રાફ્યાં પાસે વ્યાપ્યાના સાંભળ્યા છે, તેઓ ટેકીલા ગુરૂલક્ત હતા.

૧. અમથાલાલ. ૨. મહિલાલ. ૩. ચંદુલાલ. ૪. મેરહેનલાલ ૫. ચીમનલાલ. ૬. પેપપટલાલ.

આ સુયુત્રા પણ પિતાની પાછળ પાતાની ચાહની દુકાન

પ્રમાશિક પણ ચલાવે છે. તેમજ ધર્મકૃત્યા પણ કરે છે. તેઓ પણ સવે ધર્મમાં દત્ત ચિત્તવાળા ગુરૂલકત અને શાસન પ્રેમી છે. પૂજ્ય पितानी पाछण तेमक ये। गनिष्ठाध्यात्मज्ञानहिवाहर धर्भंधरं धर ખાલાપ્રદ્રાચારી મહાકવિ શાસવિશારદ જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્ભુહિસાગર-સુરીશ્વરજીના સદ્ભ દેશથી સંવત્ ૧૯૭૯ ના માગસર સુદિ છઠના રેજથી નવપદ ઉદ્યાપન મહાત્સવ ( ઉજમણ ) ઘણીજ ધામધૂમથી કર્યું હતુ. હંમેશાં ગુરૂ મહ રાજ્શ્રીમદ્ર્ષ્યુહિં સાગરસૂરિની વિરચિત અધ્યાત્મનાનથા ઉભરાતી નવરસપૂજાઓ પ્રભુ પાસે ભણાવાતી, તથા ભાવનાઓ આંગી વિગેરે તેમજ ટાળીએ! પ્રભગુષ ગાતી. આવા શસ મહાત્સવે મહેસાલા શહેર હલમલી રહ્યું હતું. ગુરૂશ્રીના ઉપદેશથી છ છાડ ખાદીના ભરાવ્યા હતા ને ત્રણ છાડ મખમલના ભરાવવામાં આવ્યા હતા. તેમણે પાતાના પુજ્ય પિતા તથા પુજ્ય માતુશ્રી બાધ નાથી (કે જે સં. ૧૯૭૩ ના આશામાસમાં કાળ ધર્મ પામેલ) તથા મામા શ્રી નેઇતારામ છગનલાલ દેાશીના પુરયાર્થે ગુરૂઉપદેશથી ન્યાતાને ખદલ નવકારશીઓ કરી હતી. તેમજ ઉજમણામાં હહાણીઓમાં " શ્રી સુખસાગર શુરૂ ગીતા " તેમજ " દેવવંદન સ્તવન સ્તુતિ સંગ્રહ "નામના પુસ્તકા છુટથી વહેચ્યાં હતાં.

ભાદ અમથાલાલ મહેસાલાની શ્રી સુખસાગર પુસ્તકા-લયના તથા મુંળાઇ કોટની જૈન મિત્ર સભાના ટ્રસ્ટી તરીકે કામ કરે છે. તેમજ મુંળાઇ કાેટના દેરાસરમાં પણ ચોદવર્ષપર્યં ત પિતાની માફકજ મેનેજરનું કામ કર્યું હતું અને હાલમાં પણ અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રસારક મંડળના પ્રગટ થતાં પુષ્તિકા પ્રચાર કરવા યથાશક્તિ ધર્મ કાર્યામાં ઉદ્યુક્ત રહે છે.

પિતાના વિચારા અને આચારાના વારસા પુત્રાને મળે છે એ કહેતી શ્રી નગીનદાસના સુપુત્રાએ સારી પાઠી છે. મહું મ નગીનદાસ ભાંખરીઆના સુપુત્રા પણ ધર્મમાં સારા ભાગ લે છે. સા ભાઇઓનુ કુદું ખહેલ્લુ સુધી પણ સંપીજ પીને એકત્ર રહે છે. તેમના હાથે ધર્મ કાર્યો થાવ! તેમણે " લાલા લાજ પતરાય અને જૈન

ધર્મ " નામનું યુસ્તક છપાવવામાં ( પિતાની પાછળ ઉજમણા નિમિત્તે ) મદદ કરી છે આવાંજ સુકત્યા તેઓના હાથે થાય એ વાગ-ચ્છા છે. લુક્ક મણિલાલ પાદરાકર. આસા સુદ પ સં. ૧૯૮૦

શેઠ. નગીનદાસ રાયચંદ, જૈનધર્મી નીતિવાળા ખાંહાશ વ્યા-પારી સખાવતે ખહાદ્ધર હતા. તેમણે અમારા સદુપદેશ સાંળત્યા હતા અને ગરીખ લાકાને ઘણું દાન કર્યું હતું તથા પાંજરાપાળા, ગરીખ શ્રાવકામાં દેરાસરા, ઉપાશ્રય વગેરેની દીપામાં હજારા રૂપીયા ખરચ્યા હતા, તે મેસાણા જૈનકામમાં આગેવાન હતા. સદાચારી પ્રમાણિક નગીનદાસ શેઠના મરણથી જૈનકામને તથા મેસાણાને ખાટ પડી છે. તેમની પાછળ તેમના સુપુત્રા એવા થાઓ. અને જૈન-ધર્મની આરાધના કરા. શેઠ નગીનદાસના પુત્રા ધર્મી, પરાપકારી નીતિવાળા અને દેવગુરૂધર્મની શ્રદ્ધા લક્તિવાળા અને પરાપકારનાં કાર્યોમાં યથાશક્તિ દાન કરનારાં દયાળુ પ્રેમી ગુરૂલક્ત છે. તેમનામાં અનેક ગુણા ખીલા અને શાસન દેવા તેઓને સહાય કરા.

### इत्येवं ॐ अँह महावीर

द्यानितः

धारित:

ञ्चान्ति

(વ. સં. ૧૯૮૦ આશ્વિન શુક્રલ વિજ્યાદશમી.

લે. **ઝિ**ક્સાગરસૂરિ.

### 🚜 अई महावीराय नमः

## लाला लजपतराय <sup>अने</sup> सनातन जैनधर्मः



અનાદિકાલથી દુનિયામાં જૈન ધર્મ અને જૈના છે. જૈના પરમ આસ્તિક છે. આત્મા, જડ પુષ્ય, પાય, બંધ માેક્ષ, પરલાક પુનર્જન્મ જે માને છે તે આસ્તિક છે, લાકમાન્ય તિલકે વડાદરા જૈન કાન્કરન્સમાં જાહેર કર્સું હતું કે જૈન ધર્મ છે તે વેદ ધર્મ જેટલા પ્રાચીન ધર્મ છે. જર્મનના પ્રખ્યાત વિદ્વાન હર્મન જે કે ાળી વગેરે યુરાપીય વિદ્વાના હવે જાહેર કરે છે કે જૈન ધર્મ છે તે ખૌદ ધર્મથી અલગ અને પ્રાચીન ધર્મ છે અને તે વેદ ધર્મ સમાન કાલીન પ્રાચીન ધર્મ છે. જ્યારથી જગત છે ત્યારથી જૈન ધર્મ છે. ળીલ ધર્મનાં શાસ્ત્રો અને જૈનધર્મના શાસ્ત્રાના જ્ઞાતાએ હવે એકી અવાજે પાકારે છે કે જૈન ધર્મ છે તે બીદ્ધધર્મની શાખા નથી. સ્વામી દયાન દ સરસ્વતી છ એ સ્વરચિત સત્યાર્થ પ્રકાશના ખારમા ઉલ્લાસમાં બૌદ્ધ ધર્મ અને જૈન ધર્મ એક છે અને બૌદ્ધ ધર્મની જૈન ધર્મ શાખા છે એવું જે કચ્યું છે તે ફક્ત મિચ્ચા બ્રાંતિ છે અને સ્વધર્મ પક્ષપાત બુધ્ધિથી કચ્યું છે અને હવે તેમની એ ભલને ઐતિહાસિકતત્ત્વવિદાએ ભાગી નાખી છે. જ્રનધર્મ તે આર્ય ધર્મ છે. લાક માન્ય તિલક કથે છે કે. હિંદુઓ કે જેઓ એક વખત પશ હામ- યજ્ઞ કરતા હતા. તેઓની પશ યજ્ઞની માન્યતા હઠાવનાર જૈન ધર્મ છે. હાલના જે હિંદ ધર્મ છે તેમાં જે દયાના અહિંસાદિ વિચારા છે તે જૈન ધર્મના છે, જૈનધર્મ વૈદિક હિંદ

એાને પાતાની અસરમાં લીધા છે. ઉપનિષદા અને પુરાણા ઉપર પણ જૈન ધર્મની અસર થઇ છે. બ્રાહ્મણ ધર્મનું રક્ષણ કરનારા દ્દસ કલાવિદ ખ્રાદ્મણાએ જે કાલે જેની ન્યુનતા જણાઇ અને જેનાદિ ધર્મની જે શ્રેષ્ઠતા જણાઇ તેને પાતાની કરી શાસ્ત્રામાં રચી લેળવી દીધી તેથી પ્રાદ્મણાએ પાતાની મહત્તા જાળવી, પ્રાદ્મણા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળભાવના જ્ઞાતા હતા તેથી અન્યોના ધર્મ તત્વાની માન્યતાએ પાતાની કરી દેઇને પાતાના પ્રભુના નામે ચઢાવી પાતાના હિંદ ધર્મની મહત્તા જાળવી. કારણ કે તેઓ પાતાનું ગુરૂ પદ જાળવવાની ખુદ્ધિરૂપ ગળશુથીના અનુભવી છે. હિંદુધર્મ તરીકે દ્વનિયામાં ત્રજ્ઞ ધર્મ પ્રસિધ્ધ છે. જૈનહિંદ્રધર્મ, વેદ પૌરા-**શિક હિં**દ ધર્મ અને બીધ્ધ હિંદ ધર્મ. આ ત્રણ ધર્મા હિંદમાં આર્ય દેશમાં પ્રગટેલા છે માટે એ ત્રણને હિંદુધર્મ-આર્યધર્મ કહેવામાં આવે છે. મહાભારત ગ્રન્થમાં જેનધર્મની માન્યતા આવે છે. તેથી મહાભારતના કાલમાં વૈદિકધર્મ જેટલા જૈનધર્મ પણ પ્રા-ચીન ગણાતા હતા. ભાગવત પુરાણમાં ઋષશદેવતું ચરિત્ર આવે છે. જૈના ઋષલદેવને પ્રથમ તીર્થ કર આદિ નાય માને છે. પ્રદ્રા માને છે. વૈષ્ણવા ચાવીશ અવતારા માને છે તેમાં ઋષભદેવને ઇધરાવતાર માનેલા હાવાથી જૈનધર્મ ઘણા પ્રાચીન સિદ્ધ થાય છે. વેદધર્મ એમ વેદશાસ્ત્રોથી જ પ્રાચીન સિંહ થાય છે તેમ જૈનધર્મ પણ જૈનશાસોથી પ્રાચીન સિદ્ધ થાય છે. ઉપનિષદ્દાની કેટલીક એવી શ્રુતિયા છે કે જે જૈનધર્મના સિદ્ધાંતાને સિદ્ધ કરે છે. કાશીના મહાપંડિત મહાપાધ્યાય રામ મિશ્રજીએ જૈનધર્મ સંખંધી લખતાં જણાવ્યું છે કે વેદધર્મ જેટલા જૈનધર્મ પ્રાચીન છે અમા જૈના જૈનશાસ્ત્રાના આધારે એમ માનીએ છીએ કે અ અવસર્પિ શીઆરામાં શ્રી ઋષભ દેવ ભગવાને જૈનધર્મની સ્થાપના કરી પશ્ચાત તેમના પુત્ર ભરતે આર્ય વેદાના પ્રકાશ કર્યો. પશ્ચાત તે વેદામાં ખ્રાક્ષણાએ પ્રક્ષેપ ભાગ વધાર્યો, પ્રભુમહાવીર દેવ જન્મ્યા ते वणते ऋग्वेह, यलुवे ह, सामवेह अने अथव वेह से यारवेह

ā

કાયમ હતા, મહાભારત હતું અને ભાગવત પણ હતું. <sup>1</sup>વેદાના કેટલાકવિલાગામાં જૈનતીર્થ કરાનાં નામા આવે છે **તેથી પછ** જૈનધર્મની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થાય છે. હાલના ચાર વેદા છે તેઓની બધી મળી એક હજાર ઉપર શાખાએ! હતી અને દરેક શાખાના ભાગા મ'ત**ે**યા જુકાં જુકાં કેટલાંક હતાં. એટલી ગએલી શાખા-એાના મંત્રામાં જૈનતીર્થ કરાનાં નામા હતાં. તેથી પણ જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થાય છે. વૈષ્ણવાના **ચાવીશ** અવતારા પૈકી પન્નરમા અવતાર પછીનાં નામા વેદાના સાહિત્યમાં આવે છે તેથી પણ એમ સિધ્ધ થાય છે કે પૂર્વના જે પન્નર અવ-તારા છે તે પૈકી પ્રથમ ઋષભાવતારમાં જૈન ધર્મ હયાત હતા. આ આઅતને એક દિગંભર પંડિત-પાતાના ઇંગ્લીશ પુસ્તકમાં સિધ્ધ કરી બતાવે છે. પૂર્વ આર્ય જૈનાના અને પ્રાદ્મણાના વેદા એકજ હતા પણ પાછળથી વેદાની માન્યતામાં ભેઠ થયા એમ જૈન કલ્પ સૂત્ર કે જે ઘણું પ્રાચીન છે તેમાં લખ્યું છે તેથી પણ સિધ્ધ થાય છે કે આર્ય ચાર વેદા કે જેમાં ગૃહસ્ય જૈનાના ધર્મ કર્મતું મુખ્ય-તાએ વર્ષન હતું તેના ઉત્પાદક ભરત રાજા યાને ભરત ઋષિ હતા તેથી પણ જૈન ધર્મ ની પ્રાચીનતા સિધ્ધ થાય છે. જૈન શાસ્ત્રામાં પદાવલીયાના એક ઐતિહાસિક ભાગ છે તે સંબંધી અમાએ ગચ્છમત પ્રભંધ નામનું પુસ્તક લખ્યું છે તેમાં જૈનાના ચારાશી ગચ્છાનું વર્ણન છે તે ગચ્છ પૈકી એક આગમ ગચ્છ હતા અને એક निगमगच्छ હતો. આગમ ગચ્છ અને નિગમગચ્છના

१ अरुप्वेहमां कैन तीथ इरानी स्तुति-अ त्रैलोक्य प्रतिष्ठितानां चतुर्विद्यति तीथ कराणां ऋषभा दिवर्धमानान्तानां सिद्धानां द्यरणं प्रपचे ॥ तथा यलुर्वेहमां नीये प्रभाषे -अ नमो अहती ऋषभो ॥ अ ऋषभं पवित्रं पुरुहुतमध्यरं यजेषुनग्नं परममाह संस्तुतं वारं दात्रं जयंतं पशुरिन्द्रमाहुरितिस्वाहा । उत्रातारिमन्द्रं ऋषभं पवन्ति अमृतारिमन्द्रं हये सुगतंसुपार्श्वमिन्द्रं वेशक्रमंतितं तद्वधेमानं पुरुहुत मिन्द्र माहुरिति स्वाहा.

¥

अभ्य लेडे। संभंधी अभे। अ गच्छमत प्रवन्ध अने धातु प्रतिमा लेख संग्रह એ थे पुस्तक्ष्मां विवेचन क्युं छे. आगम गच्छ वाणा આગમાનીજ માન્યતા મુખ્યતાએ સ્વીકારે છે અને निगमगच्छ वाणा कैन वेहे। अने आगभानी भान्यता स्वीकारे छे. निगमगच्छ नी હયાતી વિક્રમના ચૌદમા સૈંકા સુધી તા લગભગ હતી એમ "મન્હજિણાણું સઝઝાય " ની ઉપદેશકેલ્પવલ્લિ નામની ત્રીકાથી સિધ્ધ થાય છે. ઉપદેશ કલ્પ વલ્લિમાં લખ્યું છે કે તીર્થ-કરના વખતમાં હાદશાંગી અર્થાત આગમા પ્રગટે છે અને ગહસ્યા ચારવાળાં નિગમા અર્થાત્ વેદાે તાે શ્રી ઋષભ દેવ ભગવાનના પુત્ર ભરતથી ચાલ્યાં આવે છે અને જૈના બન્નેને માને છે ત્યારે તેમની ઉન્નતિ થાય છે. નિગમગચ્છ ઉપરથી ઐતિહાસિક બાળતમાં અજ-વાળું પહે છે કે પહેલાં જૈના વેદા માનતા હતા અને તે વેદામાં જૈન ધર્મના આચારા હતા અને આગમામાં તત્ત્વજ્ઞાન તથા ત્યાગી ઓના આચાર વિચારની મુખ્યતા વર્ષ વેલી હોય છે. આ ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે જૈનધર્મ ઘણા પ્રાચીનકાલથી ચાલતા આવતા धर्भ छे. वेदभां स बृहस्पतिवैः पुनात अरिष्टनेमिर्वः पुनात ઇત્યાદિ ખાસ દરરાજ ભણાતા મંત્રા છે. જૈનાના ખાવીસમા તીર્થ -કર શ્રી અરિષ્ટનેમિ છે. બુએા સકલાહે તમાં શ્રી અરિષ્ટનેમિની ६ति-यदुवंशसमुन्द्रेन्दुः कर्मकक्ष हुताशनः अरिष्टनेमिर्भगवान् म्याद्वीरिष्टनाद्यनः ॥ व्यामां आवीशमा तीर्थं हरनी स्तुतिमां તેમનું અરિષ્ટનેમિનામ પ્રસિદ્ધ છે. શ્રીનેમિનાથ ભગવાનને થયાં હજારા વર્ષ થઇ ગયાં છે તેથી તેવા પ્રસિદ્ધ તીર્થ કરતું નામ વેદ મ'ત્ર લાગમાં ઋષિએ પ્રકાશેલું છે તેથી પણ જૈનધર્મની પ્રાચીનતા સિંહ થાય છે. અરિષ્ટનેમિના આવેા રૂઢ અર્થ બાવીસમા તીર્થ'-ે કરના ત્યાગ કરીને અન્ય વિદ્વાના તેના યૌગિક અર્થ સિદ્ધ કરવા-માંડે તા પછી વિદ્વાના વેદની શ્રુતિયાના લાખા અર્થ જાહા જાહા કરે તેથી સર્વ લોકોના એકમત ન રહે એ સ્વાભાવિક છે, તેથી જૈના અરિષ્ટનેમિના બાવીસમા તીર્થ કર શ્રી અરિષ્ટનેમિ

તરીકે અર્થ કરે છે અને તેને સ્હામા પક્ષકારા ફેરવી દેતા તેમાં અમારી કંઇ હાતિ નથી. કારણ કે અમા તાે\* अरिष्टनेमिर्वः पुनातु से भंत्रथी आवीसमा तीर्थं कर श्री स्रिश्टि-નેમિ, અમાને પવિત્ર કરા એ અર્થજ સત્ય માનીએ છીએ. વેદના એકેક મંત્રના આર્ય સમાજીએા, શાંકરમતાનુયાયીએા, રામાનુજ, વલ્લભાચાર્ય વગેરે જુદા જુદા અર્થ કરે છે તે પ્રમાણે અરિષ્ટ ેનેમિના **બીજા પક્ષવાળાએા જીદાે અર્થ** કરે તે**ા** તેથી અમારા અર્થને હાનિ પહેાંચતી નથી કારણ કે અમાએ કરેલા સત્ય અર્થ છે અને તેના જૈન પ્રાચીન સુત્રામાં લખેલા અરિષ્ટનેમિશષ્ક સાથે ખરા-ખર મેળ આવે છે. અરિષ્ટનેમિ ભગવાનના નામની પેઠે વેદની અન્ય ટલી ગએલી શાખાઓમાં જૈન તીર્થ કરાનાં નામા હતાં તેના મંત્રા પણ અમારી પાસે મૌજી છે તેથી વેદામાં તીથ કરાનાં નામાની યાદી છે તેથી જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા સિધ્ધ થાય છે આવી સમા તીર્થ કરતું નામ તા વેદ મંત્રથી સ્પષ્ટ જણાય છે. તેવીસમા તીર્થં કર પાર્લ્વનાથ ભગવાન આજથી સત્તાવીશ સા વર્ષ ઉપર કાશીમાં અશ્વસેન રાજાના પુત્ર અને વામા રાણીના પુત્ર તરીકે પ્રસિધ્ધ થયા હતા અને એ બાબતતા જૈન શાસ્ત્રા વગેરેથી સિધ્ધ થાય છે. જર્મનીના પ્રખ્યાત પ્રાફેસર હર્મન જેકાણી વિગેરે યુરા-પીયન વિદાના હવે તા એકમતે જાહેર કરે છે કે. ચાવીસમા તીથ-કર શ્રી મહાવીર વર્ષ માન પૂર્વે અહીસા વર્ષ ઉપર ત્રેવીસમા તીર્થ-કર પાર્શ્વનાથ સિધ્ધ થયા અને તે પહેલાં જૈન શાસ્ત્રાથી તથા વેદ્રથી ખાવીસમા તીર્થ કર શ્રી अरिष्टनेमि સિધ્ધ થાય છે, જૈન રામાયણ પુસ્તકના આધારે વીશમા તીર્થંકર શ્રી મુનિ સુવતના વખતમાં રામચંદ્ર થયા છે. એમ સિધ્ધ થાય છે તથા ભાગવતના આધારે

स्वस्ति न स्ताध्यां अरिष्टने मिः स्वस्तिनो बृहस्पति दे-धातु ॥ वेद मंत्र स्वस्ति न इन्द्रो बृह्यश्रवाः स्वस्तिनः पूषा विश्ववेदाः स्वस्तिनस्ताध्यां अरिष्टने मिः स्वस्तिनो बृहस्पति दें धातु ॥

प्रथम तीश हर श्री अपलहेन सिद्ध थया तेथी जाडीना तीश हरे।
पण प्राचीन धणा डाण पूर्व थया ढता क्रेम सिद्ध थवामां है। छे
कातना निरोध आनता नथी अने तेथी जैन धर्मनी प्राचीनता
सिद्ध थाय छे. ढिं हु पुराणुमां श्री आहिनाथनी यात्रा संजंधी नीचे
प्रमाणे डच्यु छे. अव्यवष्टिषु तीथेंषु यात्राया यत्फलंभवेत श्री
आदिनाथ देवस्य स्मरणेनाऽपितत्फलम् अरसर तीर्थनी यात्राथी
ले इस थाय छे ते आहिनाथ-अर्थात् अधलहेनना स्मरण्थी इस
थाय छे छत्याहि पुराणेुनी पूर्व जैन धर्म ढती क्रेम सिद्ध थाय छे.
हेशनायह सासा सल्पतराये मारतवर्षका इतिहास के नामतुं
पुस्तह सम्यु छे तेमां तेमणे सम्यु छे हे-

- १ छोगोंका अनुमान है के बुद्धधर्म के आरंभ के पास पासही जैनधर्मका प्रकाश हुआ.
- र यद्यपि जैन यहमानते हैं कि जैन धर्म के मूल प्रवर्तक पार्श्वनाथ थे, जो भगवान् बुद्धसे लगभग ढाइसो वर्ष पहेले हुए.
  - a जैन धर्म के बड़े मूल पुरुष श्री वर्धमान महावीर हुए है.
- ४ महावीरजी मगध देशके राजकुमार थे। पूर्णयुवावस्था कालमें वे संसारका परित्याग करके पारसनाथजीके संप्रदायमें

<sup>\*</sup> પુરાણા પૈકી કેટલાંક પુરાણાના શ્લાકામાં જૈન તીર્થં કરાનાં નામા આવે છે તથા જૈન સાધુઓ તાં લક્ષણ તથા તેઓના આચારની બાબતા આવે છે: માટે મહાભારતના કેટલાક શ્લાકામાં જૈન ધર્મના અહિંસાવાદનુ મંડન અને પશુયત્રનું ખંડન કરવામાં આવેલું છે તેથી તે વખતમાં જૈન ધર્મની વૈકિક ધર્મપર અસર થએલી હતી તેથી મહાભારત સ્થાયાના કાલમાં જૈન ધર્મની અને જૈનાની ચઢતી દશા હતી તેથી મહાભારતનાં વસુરાજા, પર્વત, નારદનાં દેષ્ટાંતાથી જેતાં જૈન ધર્મની તે વખતે પ્રભલ અસર હતી એમ સિદ્ધ થાય છે તેથી મહાવીર પ્રભુ પૂર્વે સ્થાયેલ મહાભારત પ્રનથી ત્રેવીસમા પાશ્વેનાથ પૂર્વના તીર્થકરોની અને જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થાય છે.

ಅ

संमिलित हो गये।। कुछ वर्ष के पश्चात् उन्होने पक नवीन संपदायकी निषडाली और अपनी शिक्षाका खूब विस्तार किया॥

લાલાજીએ આ ચાર બાબતામાં ઐતિહાસિક દેષ્ટિએ માેટી ભૂલ કરી છે. લાલાજી ઇતિહાસ લખવા બેઠા છે તે સંખંધી કાઇ જૈન શાસ્ત્રા વાંચ્ચા નથી અને કક્ત તીર્થ કર અને જેન ધર્મને અન્યાય આપવા માટે અન્ય ક્ષાકાના શાસ્ત્રીય ઐતિહાસિક પ્રમાણની સાક્ષી પણ ન આપતાં અન્ય લાેકાનું અનુમાન છે કે બૌદ્ધધર્મના આરંભ લગભગમાં જૈનધર્મ ના પ્રકાશ થયા" વાહ! લાલાજ તમાએ **અન્ય લાેકાના અનુમાન ઉપર ગાડું ચલાવ્યું, કાેઇ ગ્રન્થ પ્રમાણ**ની સાક્ષી ન આપી અને ઇતિહાસ લખવા છેઠા તેથી જૈનધર્મ ના પર પ્રહાર કરી જૈનાનાં દિલ દુઃખવ્યાં તે પ્રમાણે જે પાતાની ખાસ તપાસ વિના રાજકીયપ્રકરણમાં પણ લાેકાનાં અનુમાનપર અંધવિધાસ રાખી ચાલશા તા ખ્રિટીશ રાજ્ય પ્રકરણના સત્તાધિકારીઓ કરતાં પણ ઘણા હેઠા ઉતરી શકરોા. લાલાજી! તમા જાતે કાઇ પુરતક પ્રમાણના અનુભવ લીધાવિના આવું અન્ધેર લખાણ કરવા ષેઠા તેથી ઉલદું તમારા ગ્રાનના પ્રમાણિક પણામાં ભૂલ થઇ અને તૈથી તમારા ઉપરના ઐતિહાસિક વિશ્વાસને વિદાયગીરી મળી. લાલાજ!! આવી રીતે જૈનશાસ્ત્રાના અલ્યાસ કર્યા વિના તમા જૈનધર્મ છાેડી આર્ય સમાજી થયા તેથી આપના ગુરૂ શ્રી દયાન દ સરસ્વતીની પેઠે અન્ય ધર્મો પર આક્ષેપ કરી સ્વધર્મની પ્રાચીનતાની ધુનમાં લાગી ગયા જણાએા છેા. લાલાજી!! ઉપરની હકીકતથી જાણશા કે જૈનધર્મ છે તે વેદધર્મ જેટલા પ્રાચીન છે એમ કથનાર ક્ષાક્રમાન્ય તિલક વગેરેની દલીકાે તાેડી હાત અને પછીથી બાલ્યા હોત તા કાઇ તમારા વચનપર વિચાર કરત. જાતે જ્ઞાનપૂર્વક અનુભવ કર્યા વિના લાેકાેના અનુમાને ચાલ્યા એ પેલા ઇંગ્લાંડના રાજ્યદ્વારીઓની તમા હિંદ માટે ભૂલા કાઢાછા તેવી રીતે તમારી સુલ કાઢવા જેવું સિદ્ધ થયું છે. લાલાજી !!! તમાએ તા તે પ્રમાણે લખવામાં કંઇ પ્રમાણ આપ્યું નથી. લાેકશબ્દથી તમા સુરાપીય

Z

વિદ્વાના માટે કહેતા હા તા તે સંબંધમાં કહેવાનું કે હવે યુરાપીય વિદ્વાના જૈનધર્મની પ્રાચીનતા જણાવવા લાગ્યા છે અને જૈનધર્મ છે તે બૌદ્ધધર્મની પહેલાંના છે એમ પ્રાક્રેસર હર્મન જેઠાબી વગેરે વિદ્વાનાએ પાતાના પુસ્તકામાં જાહેર કર્યું છે, જૈનધર્મ છે તે બૌદ્ધ ધર્મની શાખા છે એવી યુરાપીય વિદ્વાનાએ તથા અહીંના શ્રી દયાન દાદિઓએ માન્યતા જણાવી હતી, તેવી બ્રાંતિમૂલક-માન્યતાના હવે યુરાપીય વિદ્વાનાએ અંત આશ્યા છે. વાંચા તે સંખ'ધી તેમનાં કલ્પસૂત્ર વળેરે પર લખેલાં વિચારાનાં પુસ્તકા " સ્વામી દયાન દ સરસ્વતીએ જૈનધર્મ અને બૌહધર્મ એક છે એમ લખ્યું છે પણ હાલ જો તે જીવતા હાત તા પાતાની ભૂલ કખૂલ કરત. હાકટર ખુલ્હર તથા હાલના જૈનધર્મના અભ્યાસી યુરાપીયન વિદ્વાના મુક્ત ક'ઠે જાહેર કરે છે કે ચાવીસમા તીર્થં કરની પૂર્વ ત્રેવીસમા તીર્થ કર શ્રીપાર્થ નાય હતા ને તેમની પૂર્વ બાવીસ તીર્શકરા થઈ ગયા છે. જૈન ધર્મ પ્રાચીન અને સ્વતંત્ર ધર્મ છે એમ હવે આર્યંદેશ તથા યુરાપમાં સર્વવિદ્વાના માનવા લાગ્યા છે. માટે લાલાજીએ પાતાની ભૂલને દ્વિતીયાવૃત્તિમાં સુધા-રવી જોઇએ. લાલાજી લખે છે કે જૈન ધર્મ કે મૂલ પ્રવર્તક પાર્શ્વ-નાથ હતા આ તેમની બીજી ભૂલ છે, લાલાજીએ એકવાર જૈન શાસ્ત્રાનું વાંચન કર્યું હોત તા તેમની આવી ભૂલ થાત નહીં, દરેક તીર્શં કર જૈન ધર્મ સંઘના નાશ થવાના વખત આવે છે ત્યારે કેવ-લગાનથી જૈન ધર્મ ના પ્રકાશ કરે છે. ત્રેવીશમા તીર્થ કર પાર્શ્વનાથ પૂર્વના ખાવીસ તીર્થ કરાએ જૈનધર્મના પ્રકાશ કરી ચતુર્વિધ સંઘ-ની સ્થાપના કરી હતી. આ અવસર્પિણી કાલમાં પ્રથમ નાભિરા-જાના અને મરૂદેવી માતાના પુત્ર શ્રી ઋષભદેવ થયા અને તે કશ્યપ ઋષીશ્વર તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા તેમણે ધ્યાન ધરી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કશું અને પ્રથમ જૈન ધર્મની સ્થાપના કરી. શ્રી ઋષભદેવ ભગવાને જૈનધર્મની સ્થાપના કરી. એમ ભાગવતપુરાણના ઋષભદેવના આપ્યાનથી પણ પૃષ્ટિ મળે છે માટે લાલાજીએ પાતાની એ

Ł

બીજી ભૂલના ભારતના ઇતિહાસની દ્વિતીયાવૃત્તિમાં સુધારા કરવા નેઇએ કે જેથી જૈનાને તથા જૈનેતર વિદ્યાર્થિયોને જૈનધર્મ ના સંબંધમાં મિથ્યાત્વ છુદ્ધિ ન રહે અને જૈનાને અન્યાય પણ ન રહે. દેશ નાયકે અન્ય ધર્મ ની બાબતમાં પાતાનું અજ્ઞાનપણું હાય ત્યાં સુધી કંઇ પણ બ્રાંત લખાણું ન કરવું એઇએ. જૈનોના ધર્મ સંબંધી લાલાજીએ જે લખ્યું છે તેવું બ્રાંત લખાણું એ સુસલમાનાના ધર્મ સંબંધી લખ્યું હાત તા લાલાજીને તેનું ખરાબ પરિણામ વેઠવું પડત. આ તા જૈનોને નરમ દેખી "ગરીબની એરૂ સર્વની ભાભી" જેવું લખવા સાહસ કર્યું છે.

પ્રથમ લીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવે જૈનધર્મ સ્થાપ્યા તે ખાખતમાં મથુરાની ટેકરીમાંથી નીકળેલી તીર્થં કરની મૂર્તિ યાપર જે શિલા-લેખ છે એથી સિદ્ધ થાય છે. પાશ્ચાત્ય વિદ્વાન ડાેકટર પુહરરે મથુ-રાના લેખાના આધારે સિદ્ધ કર્યું છે કે પૂર્વ કાળમાં-પ્રાચીનકાલમાં જૈના શ્રી રૂષભદેવની મૂર્તિ યા અનાવતા હતા. એ વિષયના સંપૂર્ણ લેખ એવી ગ્રેફિયા ઇન્ડિક.....છે," એ બાવી-સસે વર્ષ પહેલાંના લેખ, કનિષ્ક, હવિષ્ક અને વાસુદેવ રાજાઓના વખતના લાગે છે. અર્થાત્ શ્રીમહાવીર પ્રભુ પશ્ચાત્ બે સૈકા ગયા પછીના લગભગ કાળના છે તેથી સિદ્ધ થાય છે કે ચાવીસમા તીથ°-કર મહાવીરદેવ અને ત્રેવીસમા તીર્થ કરના વખતમાં શ્રીઝષ્સ-દેવની મૂર્તિ થા હતી તેથા તે છે તીર્થ કર પૂર્વ શ્રીઋષભ-દેવ તીર્થંકર થયા અને તેમણે જૈનધર્મ**ની સ્થા**પના એમ સિદ્ધ થાય છે. ઐતિહાસિકકાલ, જે હાલના વિદ્વાના કરાવે છે તેની પણ પૂર્વ શ્રી ઋષભદેવજી ભગવાન થઇ ગયા શ્રી મહાવીરપ્રલુજીના નિર્વાણ પશ્ચાત્ એક એ સૈકામાં ઘડાયલી બીજ તીર્થ કરાની મૂર્તિ થા છે એમ શ્રી વિજયધર્મ સુરિએ મારવાડમાંથી મળી આવેલા શિલાલેખથી જાહેર કર્યું છે. શ્રી મહા-વીર પ્રભુના વખતમાં શ્રેદ્યિક અર્થાત્ બિ'બિસાર રાજાના પુત્ર અભય-કુમારે આદ્ર'દેશના આદ્ર'કુમારપર શ્રી જિનેશ્વરની પ્રતિમા માકલી

9:0

હતી. તથા શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર ભરતરાજાએ અષ્ટાયદ પર્વ તપર શ્રી ઋષભદેવ વગેરે તીર્થ કરોની પ્રતિમાઓ સ્થાપી હતી. તથા શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર ભરતરાજિષ એ ચાર વેદાની રચના કરી તેના પણ પ્રાચીન પુસ્તકામાંથી નીચેની ગાથાથી ખ્યાલ આવે છે.

#### उक्तंच आगमे

सिरिभरहचक्रषट्टी, आरियवेयागविस्सुउ कत्ता माहणपढणत्थ मिणं, कहिअंसुहझाणवषहारं ॥ १ ॥ जिणतित्थेयुच्छिन्ने, मिच्छत्ते माहणेहि ते ठिषया । असंजयाणं पूया, अप्पाणं कारिया तेहि ॥ २ ॥

શ્રી ભરતચક્રવર્તિએ આર્ય ચાર વેદાની રચના કરી. પ્રાહ્મ-ણાને ભણવામાટે શુભધ્યાન વ્યવહારરૂપ વેદાે રચ્યા. નવવા તીથ<sup>લ</sup>કર શ્રી સુવિધિનાથ અને દશમાતીથ કર શ્રી શીતલનાથના વચ્ચના <mark>કાલમાં જિનતીર્થ વ્યુચ્છે</mark>દ થતાં બ્રાહ્મણોએ પાતાની પુજામાટે વેદામાં પાતાને પસંદ પહેતા ફેરકાર કર્યા. ભરતે ૧ સંસ્કાર દર્શન ર સંસ્થાન પરામર્શન. ૩ તત્ત્વાવબાધ ૪ વિદ્યાપ્રબાધ એ ચાર વેદા અનાવ્યા. ઘણાકાલ પછી તેમાં ખ્રાહ્મણાએ અનેક સ્વાનુકુલ શ્રતિયા વધારી ફેરફાર કર્યા અને પશ્ચાત જ્યારે વ્યાસઋષિ થયા ત્યારે તેમણે અનેક શ્રુતિયાને એકઠી કરીને ઝળવેદ, યજીર, શામ અને અથવ એ ચાર વેદના અનુક્રમમાં ગાઠવી. જૈનવેદાનું જ્ઞાન જે સત્ય હતું, તે શ્રતિયાના જૈન શાસાગમામાં સાર આવી ગયા છે, અને જૈનવેદ્રષ્ટ્રતિયાના કે જે ગૃહસ્થસ સ્કારાદિયાના મંત્રભાગ રૂપે હતી તેઓના આચાર દિનકર વગેરે ગ્રન્થામાં સમાવેશ થયા છે. હાલ જે જૈન ધાડશ સંસ્કાર પ્રતિષ્ઠાદિ મંત્રો છે તેના જૈન-વેદામાંથી ઉદ્વાર થયેા છે તેથી સુજ્ઞા સમજશે કે જૈનધર્મ અને વેદાે બન્ને ઘણા પ્રાચીન છે.

આ અપસપિ બીકાલમાં પ્રથમ શ્રી ઋષલદેવે જ ધર્મની

સ્થાપના કરી તેમને આદિનાથ કહેવામાં આવે છે મુસલ-માના ખાવા આદિમ વગેરે નામાથી સંબાધ છે. શ્રી ઋષભદેવને કશ્ચપ, કાશ્ચપઋષિ ખ્રદ્યા તરીકે લાેકા કહે છે, તથા ધર્મસૃષ્ટિના જગતમાં કર્તા હોવાથી તેમને ખુદ્યા પણ કહે છે. ભરતરાજા તથા ળીજા તીર્થ કર શ્રી અજિતનાથથી એાગણિશમા **તીર્થ** કર શ્રી મલ્લિનાથ સુધીના તીર્થ કરા, કાશ્યપગાત્રી અને ઇલ્વાકવ શી હता ते सर्व कैनतीर्थ हरे। होवाधी कैनधर्मनी प्राचीनता सिद्ध થાય છે. પાંડવેા અને રામચંદ્રની પૂર્વે શ્રી ઝાય**લાદેવ**થી તે વીસમા તીથ કર મુનિસુવત સુધીના તીર્થ કરા થયા છે, તે કાશ્યપ ગાત્રી અને ઇલ્લાકુલંશી ક્ષત્રિયા હતા, તેથી રામચંદ્ર અને પાંડવાની પૂર્વ જૈન તીર્થ કરા અને જૈનધર્મ હતા એમ મધ્યસ્થ શાસ્ત્રવેત્તાએ સહેજે સમજ શકે તેમ છે, જેઓ પક્ષપાતી કદા-ગ્રહી છે. તેઓ તા પાતાના ધર્મ પસ્તકાની અને પાતાના ધર્માની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવા કાેટિ તકાેં કરે છે અને જૈનધર્મની અર્વા ચીનતા સિદ્ધ કરી અતાવવા કુતકો કરે છે. પણ હવે જ્ઞાની જેનો. લાલાજી જેવા લાેકાેના અનુમાનાની ભ્રાંતિથી હગે તેમ નથી, શ્રી રામચંદ્રના વખતમાં ચએલ વીશમા તીર્શ કર શ્રી મુનિ સવતપ્રભ હરિવ શમાં થયા હતા અને ગૌતમ ગાત્રી હતા. તથા ખાવીશમાં **તીર્થ કર** શ્રી નેમિનાથપ્રભુના હરિવ શ હતા અને ગૌતમ ગાત્ર હતું. શ્રી કૃષ્ણ અને પાંડવાના સમકાલીન શ્રી નેમિનાથ પ્રભુ ખાલ પ્રદ્મચારી તીર્થ કર થયા છે. તેમણે નૈષ્ઠિક દ્યાર પ્રદ્માચર્ય પાળ્યું હતું તેથી તે દ્યાર ઋષિના નામ ઋષિઓએ તેમને છાંદાેગ્યાપનિષદમાં જાહેર કર્યા હતા. અરિષ્ નેમિનાથ અને દ્યાર ઋષિ એકજ હતા. છાંદાગ્યાપનિષદમાં કૃષ્ણ દ્યાર ઋષિની પાસે જ્ઞાન મેળવ્યું તેના ઇસારા આવે છે. તેથી ઉપ-निषतना डालमां जैन तीर्थं डर श्री नेमिनाथनी द्वयाती द्वती वा ते પછી છાંદાગ્યાપનિષદ રચાઇ અને તેમાં દાર ઋષિ અને કષ્ણનું વર્ણન આવ્યું એમ માની શકીએ એ ઇચ્છવા ચાગ્ય છે, ત્રેવીસમા રેર

તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વનાથના ઇલ્લાકુવ શ હતા અને તે કાશ્યપ-ગાત્રી હતા, તેવીશમા તીર્થ કર પાર્શ્વનાથનાં માતા પિતા જૈન હતાં અને તેઓના વંશમાં જૈનો પૂર્વ પણ હાવા જોઇએ ઇત્યાદિ અનુમાનથી જૈન તીર્થ કરાએ જૈનધર્મ પ્રવર્તાવ્યા છે. અને શ્રી ઋષભદેવથી ઠેઠ ચાવીસમા તીર્થ કર સુધી અવિછિન્ન ધારા પ્રવાહે જૈનધર્મ ચાલ્યા આવે છે, ચાવીસમાં તીર્થ કર શ્રી મહા-વીર પ્રભુ અને તે પહેલાંના સર્વ તીર્થ કરા, કેવલજ્ઞાની હાવાથી સર્વતું એક સરખું કેવળગ્રાન હાવાથી તેમાં એક વિશેષ ગ્રાની તથા એક અલ્પન્નાની એવા લેદ રહેતા નથી. જેઓ સવ જગતના સર્વ પદાર્થી કે જે રૂપીઅરૂપી હાય છે તેઓને પ્રત્યક્ષ લાશે છે, અને એકસરખા સર્વ પદાર્થ પણ જે દેખી શકે છે, તેઓ કેવળ જ્ઞાનીઓ—સર્વજા કહેવાય છે. ચાવીસ તીર્થ કરા પણ એવા એકસરખા કેવળજ્ઞાની સર્વજ્ઞા હાવાથી તેઓને વેદાના આધારે ઉપદેશ દેવાની જરૂર પડતી નહાતી તેમજ પાતે સર્વજ્ઞ હાવાથી અન્યતીર્થ કારાના ઉપદેશના આશ્રય લેવાની પણ તેમને જરૂર પડતી નહાતી, તેમજ એક તીથ'-કરના વખતમાં જે પુસ્તકા વિદ્યમાન હાય તેની સહાય લેવાની **ખીજા તીર્થ કરને જરૂર પહેતી નહોતી. કાર** છે કે દરેક તીર્થ કર સર્વજ્ઞ હાવાથી તે તીર્થ-સંઘની સ્થાપના કરતા અને કેવલના-નથી ઉપદેશ દેઇ નવું શ્રતજ્ઞાન રૂપ તીર્થ પ્રવર્તાવતા હતા. ત્રેવીસ મા તીર્થ કરશ્રી પાર્શ્વનાથને અને શ્રાવીશમા તીર્થ કરશ્રી મહાવીર દેવને એક બીજાની સહાયની જરૂર નહાતી. કારણ કે તેઓ કેવલ-ગ્રાની હોવાથી બન્ને એક સરખા સર્વં ગ હતા. તેથી જૈન તીર્થકર મહાવીરદેવે કેવલગ્રાનથી જે જૈનધર્મ તત્ત્વગ્રાન પ્રકાશ્યું હતું તેજ જૈનધર્માતત્ત્વજ્ઞાનને તેમની પહેલાંના ત્રેવીશ તીર્થ કરાએ પણ તેમના જેવું જ પ્રકાશ્યું હતું. ચક્ષવાળા મનુષ્યા પ્રકાશ અને અન્ધ-કારને એક સરખા જાણી શકે છે તેમાં કંઇ બીજાની આંખાની જરૂર પડતી નથી. તેમ સર્વે તીર્થ કરા કૈવલ જ્ઞાનરૂપી ચક્ષુથી એક સરપું

દેખી શકે છે તેથી તે કચે છે તે સત્ય કથાય છે. પુસ્તકામાં તા વાર વાર પ્રક્ષેપ-ફેરફારા તથા તેઓના અર્થામાં મતિલેદા વગેરે અનેક લેકા ઉપસ્થિત થાય છે. તેથી વેકા વિગેરના અર્થામાં હાલ જેમ અનેક દર્શન મતલેદા થયા છે તેવું થયું થાય છે અને થશે. તેથી મતુષ્યા તત્ત્વજ્ઞાન સમજવામાં મતિલેકે અનેક લેકા કરી ઘાં-ટાળા કરે છે. તેથી અમારા જૈનશાસ્ત્રાના આધારે અમા જૈનો મા-નીએ છીએ કે એવા ઘાંટાળા ન થાય, તે માટે કેવલગ્રાની તીથ કર પુઃન જૈન ધર્માની સ્થાપના કરે છે. તેથી પર પરાએ થતી અસત્ય મલીનતા ટળી જાયછે, અને પૂર્ણ સત્યતત્ત્વના તીર્થ કરાની અપે-ક્ષાએ વાર વાર તીર્થ રૂપે પ્રકાશ થાય છે અને લાકાને પૂર્ણ સત્યત-ત્ત્વ જાણવાનું મળે છે, તેથી ચાવીશ તીથ કરાએ જૈન ધર્મના પ્રકાશ કર્યો છે અને ચાવીશતીર્થં કરાએ કરેલ ષડ્દ્રવ્ય અને સાત-નવ તત્ત્વમાં હજી સુધી ફેરફાર પડયાે નથી. લાલાજી મહાશય!! હવે તમા જાણશા કે, શ્રી પાર્શ્વનાથ તથા શ્રી મહાવીર અનને સર્વદ્રા હાવાથી ખન્ને એ કેવલગ્રાનથી સ્વતંત્ર રીતે એક સરખું જૈન तत्त्वज्ञान तथा જૈનધર્મ પ્રકાશ્યા હતા. શ્રીમહાવીરપ્રભુને જ્યારે કેવલજ્ઞાન પ્રગટમું ત્ચારે હિંદમાં પંહિતાઇમાં પ્રસિદ્ધ ઇન્કબૂતિ વગેરે અગિયાર મહાપંડિત ખ્રાह्મણા આંગ્યા. શ્રી મહાવીરદેવે તેઓની શંકાઓને વેઠ બ્રુતિયોના આધારે ટાળી હતી. અગિયારે પંડિતા વેદાને માનતા હતા, અને તેઓને વેદાની શ્રુતિયામાં શંકા પડી હતી અને તે વેદશ્રુતિયાના આધારેજ ટાળવાની હતી, તેથી પ્રભુ મહાવીર દેવે, વેદાની શ્રુતિયાના પરસ્પર સમન્વય કરી તથા તેઓનું લક્ષ્ય કથી તેઓને શંકા રહિત કર્યા તેથી તેઓએ જાહ્યું કે પ્રભુ સર્વજ્ઞ છે, એ ઉપરથી જાણશા કે પ્રભુ મહા-વીરદેવે વેદાતું ખંડન કર્યું<sup>°</sup> નહોતું અને વેદાની શ્રહાવાળાને વેદાના આધારે સમજાવીને તેઓને જૈનધર્મી બનાવ્યા હતા તેથી કંઇ વેદાનું ખંડન થયું નહીં. કારણુકે વેદેાથી પણ જૈનધર્મ ની સિદ્ધિ થાય છે એવું અમાએ અમારા રચિત ઈશાવાસ્યાપનિષદ્ ભાવાર્થ વિવેચ-

#### ٩¥

નમાં જણાવ્યું છે, વેદામાં જે સ્યાહાદદિષ્ટિએ સત્ય છે, તેઓને જૈનો માને છે અને અસત્યના ત્યાગ કરે છે,એવા તીય કરોના ઉપ-દેશ છે તેથી જૈનોને વેદામાં જે સાપેક્ષ સત્ય જ્ઞાન છે કે જે સ્યાહાદ દિષ્ટિએ સાપેક્ષાએ સત્ય ઠરે છે તેનાથી વિરોધ નથી.

લાલાછ, હિંદ અને સુરાપીયનાના મત ઉપરથી પાતાના મત બાંધીને જે કંઇ અન્ય દેશીયવિદ્વાનાની શ્રદ્ધાએ માને છે તેમાં તેમની ભૂલ છે. કારણકે જો એ પ્રમાણે સમજ્યા વિના अन्यक्षेष्ठिता भतने भाने ते। युरापना अनेक विद्वानी वेहाने ત્રણ હજાર વર્ષના ઠરાવે છે તથા તેમાં તત્ત્વ ગ્રાન જણાવતા નથી તથા ખાલ્યકાલની દશાનું જ્ઞાન એમાં છે એમ જણાવે છે તે લાલાજને માન્ય કરવું પડશે તથા ખૌદ્ધો વેદાને અપ્રમાણિક ઠરાવે છે તે પણ માનવું પડશે, તેથી લાલાજીએ તે ભાગ વાંચ્યા છતાં વેદરાગદૃષ્ટિથી વેદા માટે અન્ય લાકાતું અનુમાન ન પ્રમાણિક માન્યું અને જૈનધર્મ માટે અન્ય યુરાપીય લાકાતું જૂઠું અતુમાન આગળ કર્યું તેમાં તેમની પક્ષપાલદેષ્ટિ તથા અન્યધર્મની અસ-હિષ્ણતા તથા એકલા વેદાની માન્યતા ઉપરજ અન્યધર્મીઓને લાવ-વાની કપટકલા યાને ધાર્મિક પાલીટીકલ દૃષ્ટિ હાય તા તે ખનવા ચાગ્ય છે,તેશી તેમના ખુલાસા વિના તેઓ પર થતી શંકાના આરાપ ટળે નહીં. સનાતન હિંદુઓને પારાણિકાને તથા બીહાને પણ તેમણે તેઓની માન્યતા ઉપર વાળવા પ્રયત્ન કર્યો છે તેમાં કશં આશ્ચર્ય નથી. કારણકે દરેક મનુષ્ય પાતાના ધર્મની પક્ષપાતતા કરીને લખે છે તેમાંથી લાલાજી છૂટયા નથી. લાલાજી દેશનેતા છે તેમણે તા ઐતિહાસિકથન્થામાં દરેક ધર્મની સત્ય માન્યતા તે તે ધર્મવાળાના શાસ્ત્રાનુસારે લખવી જેઇએ પણ તેમાં પાતાના સ્વતંત્ર મત જાહેર ન કરવા જોઇએ તેમાંજ તેમની ધાર્મિક ઐતિહાસિક મહત્તા છે. લાલાજીએ ભારતવર્ષના ઇતિહાસમાં ઐતિહાસિક દર્શિન કારે મૂકી પાતાના વિચારાને અથસ્થાન આપ્યું છે તેમ ન બનવુ જોઇએ, લાલાજી !!! તેમા દેશની બાબતમાં સર્વ ને સ્વરાજ્યની એક

સરખી માન્યતા હોવાથી તેમાં આગેવાની પણું ભાગવી શકા પણ ધર્મ ની બાબતમાં હાથ ઘાલીને જેનોને અન્યાય આપવાથી તેમાં તમારી મહત્તાને ઘટાડી છે તે પ્રત્યક્ષ દીપક જેવું છે. તમારા આવે સમાજના સ્થાપક શ્રી દયાન દસ્વામીએ જૈનધર્મ નું ખંડન કરવા સત્યાર્થ પ્રકાશ ગ્રન્થમાં ઘણાં ફાંફાં માર્યા તેમને અનુસરી તમારે પણ કંઇ લખવું પડશું તે અયાગ્ય છે, કારણ કે તમાએ સાર્વ-જનિક ઐતિહાસિક બાબતમાં જૈનોને ઘણા અન્યાય કર્યો છે, તમા સત્યજિશાસુ હશા તો દિતીયાવૃત્તિમાં તમારાથી ચએલી ભૂલના સુધારા કરશા અને તમારી ટીકાઓને પાછી ખેંચી લેશા.

# પ પાંચમા આક્ષેપના પરિહાર.

जैन स्पष्ट रूपसे इश्वरके अस्तित्वसे इन्कार करते हे उनके मतमें अच्छेसे अच्छा, श्रेष्ठसे श्रेष्ठ और त्यागीसे त्यागी मनुष्यही परमेश्वर है, इस अंगमें जैनीका धर्म, युरोपीय दाई-निक कमिटिके धर्मसे मिलता है. अमेरिकामें ईसाइयोंका एक सम्प्रदायभी लगभग इसी सिद्धान्तकी शिक्षा देने लगा है:

ખાંકન—લાલા મહાશય!! તમા જે લખા છા તે મિથ્યા છે, તેનો કાને ઇશ્વર કહે છે તે હજી તમા સમજી શકયા નથી. ઇશ્વર છે એમ અમે જૈનો માનીએ છીએ, અને તેમ તમા તથા ખોદ્ધો ખી- સ્તિયો, મુસલમાના, પારસીયો, યાહુદીઓ વગેરે પણ ઇશ્વરને માને છે. અમા ઇશ્વર છે એમ માનીએ છીએ અને તમા પણ માના છા. સૂર્ય છે એમ તો આખી દુનિયાના લોકો માને છે, પણ સૂર્ય નુ રૂપ કેવા પ્રકારનું છે તેમાં વિદ્વાનામાં અનેક મતલેદા પડે છે, તે સર્વે વિદ્વાના લાધો કહે હતે, તે સર્વે વિદ્વાના લાધો કહે હતે, તે સર્વે વિદ્વાના લાધો કહે હતે, તે સર્વે વિદ્વાના ભાષા છે. હિંદુઓ જેમ હિંદુશાઓના આધારે ઇશ્વર, પુષ્ય, પાપ, ખંધ, માલ, સ્વર્ગ, નરક, પુનર્જન્મ અને આત્મશુદ્ધિ માને છે, તેમ જૈનો પણ પરમાતમા, માલ, અંધ, સ્વર્ગ, નરક, પુનર્જન્મ, કર્મ, આત્માદિ તત્ત્વન માને છે, ઇશ્વરના સ્વરૂપ વિષયમાં તા હિંદુ, જૈન, ખિસતી, ખીદ્ધ વગેરેમાં મતલેદ છે. તેમ જૈનો અને

9 \$

આર્ય સમાજીઓમાં ઇધરના સ્વરૂપ સંખંધી મતસે છે તેથી કંઇ ઇધર નથી એમ તો જૈનો કહેતા નથી. ઇધરને જગત્કતો માનનારાજ ઇધરના અસ્તિત્વને માને છે અને ઇધરને વિશ્વના સાક્ષીરૂપ માનનારાઓ જૈના, ઇધરને માનતા નથી એમ જે કહેવું છે તે તો તમારી દિષ્ટિએ મનાય, પણ તે સર્વ દર્શનીઓને માન્ય ગણાય નહીં. જે ઇધરનું સ્વરૂપ સ્વીકારે છે તે ઇધરને માનનાર ગણાય છે અને બીજી દેષ્ટિએ ઇધરનું સ્વરૂપ માને તે ઇધર માનનાર નહીં એવું ઠર્યું અને તેથી તો તમારા આર્યસમાજના મંત્રવ્ય વિના અન્યો સર્વ નાસ્તિક કરશે અને તે તો માની શકાય તેમ છે જ નહીં.

પ્રથમ તા તમારી દર્ષિએ જગદ્ગુર શંકરાચાર્યના અનુયા-યીઓ પણ ઇશ્વરને નહીં માનનારા ઠરશે. કારણ કે તમારા મતની પેઠે તે ખાસ જગતના કર્તા ઇશ્વર છે એમ માનતા નથી. કારણ કે શં કરાચાર્ય રચિત પંચકશી વળેરે ગ્રન્થાથી પારમાર્થિકદબ્ટિએ જગતના કર્તા ઇશ્વર છે એમ સિદ્ધ થતું નથી. વ્યાવહારિક દર્ષિએ અર્થાત્ અપારમાર્થિક દેષ્ટિએ તેએા; જગત્ના કર્તા ઇશ્વર માને છે એટલे એ ते। ज्यावढारिक अर्थात् औपवारिक अर्थात् विवर्तवा-દની દૃષ્ટિએ જગતકર્તા ઇશ્વર છે પણ વસ્તુતઃ તા તેમના મતમાં એક પ્રદ્રા વિના અન્યપદાર્થ જ નથી તે અન્ય જગત પદાર્થના કતાં ઇશ્વર છે એમ ક્યાંથી સિદ્ધ થાય ? અર્થાત્ જગત્કતાં ઇશ્વર છે એમ સિદ્ધ થતું નથી. એમ પંચદશી કે જે વેદાન્તના ખાસ अ-थ छे तेथी सिद्ध थाय छे. ब्रह्मसत्यं जगिनमध्या नेष्ठ नानास्ति किंचन ॥ पकपवाद्वितीय ब्रह्म, धत्यादि श्रुतिवाध्ये।थी જગદ્ગુર શંકરાચાર્ય એક પ્રદ્મ વિના ખીજ જગત્ નામની વ-સ્તુને સત્ય માનતા નથી. જ્યારે જગત સત્ય નથી અર્થાત અસત્ છે ત્યારે તા તેના કર્તા ઇશ્વર નથી એમ સહેજ ઠરે છે તેથી તેઓના વાદને કૈવલાદ્વૈતવાદ કહેવામાં આવે છે. તેમના મતમાં પ્રદ્યા સત્ છે અને તેથી અસદ જગત પ્રગટત નથી એવા સિદ્ધાંત છે છતાં જગતના

કત્તાં છે એવું તેઓ મોપચારિક વિવર્ત વાદ દેષ્ટિએ સ્વીકારે એવી રીતે તો અમા પણ ઓપચારિક દૃષ્ટિએ લોકિક વ્યવહાર પ્રતીક દૃષ્ટિએ જગતના કર્તા ઇશ્વર માનીએ તો તેથી વાસ્તવિક સીતે ઇશ્વર છે તે જગતકર્તા નથી એવા સિદ્ધાંતને હાનિ પહોંચતી નથી. શંકરાચાર્ય અને તેમના અનુયાયીઓજ-હિંદુઓની સંખ્યાના માટે માગ છે. તે ઇશ્વર અર્થાત્ પ્રદ્યાને માનવાથી તે પરમાથિક દૃષ્ટિએ જૈનોની પેઠે જગતકર્તા ઇશ્વરને નહીં માનનારા ઠર્યા, જગતકર્તા તરીકે ઇશ્વરને જૈના માનતા નહીં હાવાથી જૈનોને નાસ્તિક કહી લાંહવાની પેઠે શાંકર મતાનુયાયી કેવલાદ્વાંતવાદી હિંદુઓને પણ નાસ્તિક કહી તેમને લાંહવાને પ્રસંગ આવ્યા પણ તેઓ વેદાને માને છે એટલે આસ્તિક છે, ઉપચારે તે માને છે એટલે સર્ચું એટલાથીજ તમા સંતાલ માના છા તે તેથી તમારે જૈનાને પણ નાસ્તિક ન કહેવા જોઇએ—

લાલાજ!!! વેદાને માનનારા અને ઉપનિષદાને માનનારામાં પ્રથમ શંકરાચાર્યના નંબર છે તેઓની માન્યતા તમારી આગળ રજી કરી. હવે ખાસ વેદાને સ્વતઃ પ્રમાણે માનનારા પૂર્વમાં સાંકારવેદિકહિંદુઓના મતને જણાવું છું. જેમિનિ' કુમારિલભટ વિગેરે પૂર્વમાં સાંલાદીઓ ક્રક્ત વેદાને સત્ય માને છે અને વેદાના આધારે કમં કાંડ કરવાથી સ્વર્ગ માને છે. સ્વર્ગ લાલો અને પૂર્વ માને છે. સ્વર્ગ લાલો સ્વર્ગ માને છે. કમં કાંડીવૈદિકહિંદુઓની માન્યતા છે. મિમાંસા દર્શન જેટલું કાંઇ વેદને જ પ્રમાણ માનનાર્ગ દર્શન નથી તેથી તે પૂર્વમાં સાં તરીકે વૈદિક માન્યતામાં પ્રથમ ન ખરે આવે છે. કુમારિલ લટ્ટ વિગેરે વેદા માનનારાઓ કહે છે કે વેદા પ્રમાણ છે. વેદાના કર્તા ઇધર નથી તેમ જગત્ના કર્તા ઇધર નથી એવી તેઓની માન્યતા છે, તે પણ લાલાજના મતથી વિરૃદ્ધ છે, ઉત્તરમિમાં સામાં વૈદિક હિંદુઓ શાંકરમતાનુયારીઓ જગત્કતાં તરીકે ઇધરને વસ્તુતઃ માનતા નથી અને પૂર્વમાં સાંલાદિ વૈદિક હિંદુઓ પણ

જગતકર્તા તરીકે ઇશ્વરને માનતા નથી અને વસ્તુત: ઇશ્વરને માનતા નથી. તેઓ તો વેદા જ સર્વદ્ર છે એમ માને છે તેથી એ બેની માન્યતા અને લાલાજીની ઇશ્વરની માન્યતામાં ફેર પડયા તે પણ વેદાની શ્રુતિયાના અર્ધ મતલે દે ફેર પડયા તેથી તે અન્ને પણ સ્યાદાદ દિશ્યે અમારા પક્ષમાં અમુક દેશિએ આવ્યા.

હવે સાંખ્યદર્શ નવાદી હિંદુઓ કે જે વૈદિકપ્રાચીનકાલમાં ઘણા જોરપર હતા, તેઓની માન્યતા એવી છે કે આત્મા-પુરુષ અર્થાત ઇશ્વર છે તે જગતના કર્તા નથી, અને પ્રકૃતિ (અર્થાત કર્મ) छे ते जगतनी क्र्मी छे. प्रकृतिः क्र्मी पुरुषस्तु पुष्कर पलाशवित्रलेंप પ્રકૃતિ કર્ત્રી છે. પુરૂષ અર્થાત ઇશ્વર તે કમલપત્રવત્ નિલેપ છે. સાંખ્યદર્શનના કર્તા કપિલ ઋષિ છે. તેઓ ઇશ્વરને જગત કર્તા તરીકે માનતા નથી, પણ પ્રકૃતિ અર્થાત અપેક્ષાએ જૈનાના કર્મને કર્તા તરીકે સ્વીકારે છે અને તે પણ તેએા વેદાની શ્રુતિયાના આધારે માને છે. સાંખ્યદર્શન માન્યા વિના ચાવીશ પ્રકૃતિની પણ સિદ્ધિ થતી નથી તેથી સર્વ હિંદુઓને સાંખ્ય જ્ઞાનના આશ્રય લેવા પડે છે, વેદા, ઉપનિષદા અને પુરાણામાં સાંખ્યતત્વ ભરપૂર છે. સાંખ્ય वैहिं हिंदु के। पुरुष अर्थात् धर्यरने कैनानी पेठे कगत्ना अर्धता માને છે. તેથી તમારી દષ્ટિ પ્રમાણે તેા તેઓ પણ ઇશ્વરને નહીં માનનારા નાસ્તિક ઠર્યા, લાલાજી !! સાંખ્યા, શાંકરમતાનુયાયીહિંદ્વ પ્રાહ્મણા વગેરે ઇશ્વરને માને છે પણ **ઇશ્વરનું સ્વરૂપ** અકર્તા આદિ સ્વરૂપે સ્વીકારે છે અને માયા-પ્રકૃતિને કર્તા તરીકે સ્વીકારે છે, તેથી તે જેમ ઇશ્વરને માનનારા છે, તેમ જૈના પણ તેવી રીતે **ઇશ્વરને** માનનારા છે. ફક્ત ઇશ્વરના સ્વરૂપમાં મતલેદ, દરેકને રહે છે, અને એવી રીતે તમારે પણ સ્વીકારવું નેઇએ, અને એમ જે નહીં સ્વીકારા તા પાતાનાં બાર મીઠાં અને પારકાં બાર ખાટાં તથા હબસીએ પાતાના કાળા છાકરાને રૂપવાળા માની લીધા એવી તમારી માન્યતા ગણાશે.

જગત્ના કર્તા ઇશ્વર તરીકે રામાનુજાચાર્યના અને

વલ્લભાચાર્યના મત છે. ખન્ને આચાર્યા વૈષ્ણવધર્મી કહેવાય છે, ખન્ને વેદ શ્રુતિયા પુરાણાને માને છે; રામાનું જ, કહે છે કે **ઇધર** સાકાર છે. એક વિષ્ણુ ધામમાં ઇશ્વર છે એમ માને છે, વલ્લભા ચાર્ય કહે છે કે ગૌલાકમાં કૃષ્ણ ઇશ્વર છે અને ત્યાં જનારા ખધા લકતા પ્રભુની ગાપીઓ થઇ જાય છે. અને કૃષ્ણ પ્રભુ પુરૂષ તરીકે ગાપાઓની સાથે રમે છે એવી શહાહૈતવાદી વલ્લભમતાનુયાયી હિંદુઓની ઇધર માન્યતા છે. સ્વામીનારાયણપંથી હિંદુઓ કહે છે કે, કૃષ્ણ કરતાં સ્વામીનારાયણ પ્રભુ જે અવતર્યા તે માટા ઇધર છે. તે વૈક ઠમાં રહે છે ત્યાં પ્રભની સાથે સાધુએા રહે છે ત્યાં સ્ત્રીએા રહેતી નથી. વૈષ્ણવા, ઇશ્વર સાકાર છે અને વાર વાર અવતાર લે છે એમ માને છે અને આર્ય સમાજીઓ કહે છે કે ઇધર નિરાકાર છે અને અવતાર લેતા નથી. શાંકરમતાનયાયી એા ઇશ્વરને માને છે. સત્ત્વ પ્રકૃતિના સ્વામી જીવ તેજ ઇધાર છે એમ સ્વીકારે છે. વદ્યભા-ચાર્ય વગેરે વૈષ્ણવીય આચાર્યા કહે છે કે ઇધ્વર કૃષ્ણ તેજ જગત છે. જગત્અને હિર એકરૂપ છે અને શરીરપણ ઇશ્વરરૂપ છે. જાઓ <sup>8</sup>दें। ४ हरिरेव जगद जगदेव हरि: हरितो जगतो नहि भिन्ततन्, रितियस्मतिः परमार्थगतिः सनरोभवसागरमञ्ज-रति ॥ से श्दोष्ठधी अगत् अने धंश्वर तथा छवे। ते से शुद्ध પ્રદાજ છે એમ શુદ્ધાદ્વેતવાદિ ગાસ્વામીઓના મત છે. આ પ્રમા**ણ** હિંદુધર્મીઓ ઇશ્વરનાં સાકાર નિરાકાર વ્યાપક વ્યાપ્ય સ્વરૂપ सिन्निसन्त भाने છે तेथी वेद्दीना आधारे એક સ્વરૂપી ઇશ્વर સિદ્ધ ઠરતા નથી, તેમ જૈના પણ ઇધર માને છે છતાં તેઓ નાથી ઇશ્વરનું સ્વરૂપ જૂદું માને છે તેથી તેઓની પેઠે જૈના પણ ઇશ્વરને માનનારા ઠરે છે. જૈના ઇશ્વરને રજોગુણ તમાગુણ અને સત્વગુણથી રહિત વિશુદ્ધ ખ્રદ્ધા અર્થાત્ નિર્ગુ છુ પ્રદ્ધા તરીકે સ્વીકાર છે. જુઓ જૈન શાસ્ત્રામાં લખેલ સિંદુ પરમાત્માનું સ્વરૂપ "ત્રણ ગુણુથી રહિત કેવલજ્ઞાન અને પૂર્ણોનન્દ્રમય છે, વેદવેદાન્તી હિંદુઓ પણ ત્રણગુણથી રહિત એવું પૂર્ણ વિશુદ્ધ પ્રદ્માપણ તેજ મુક્ત પ્રદ્મા છે એમ માને છે અને એવા પૂર્ણ કેવલ જ્ઞાન અને પૂર્ણાનન્દ્રમય

શુદ્ધાત્માને જૈના ઇશ્વર પરમાત્મા, સિદ્ધ ભુદ્ધ પ્રભુ માને છે અને મહાભારતના નીચેના શ્લાકથી પણ ઇશ્વર પરમાત્માનું સ્વરૂપ તેવું જ સિદ્ધ થાય છે. મહાભારત.

आत्मा क्षेत्रज्ञ इत्युक्तः संयुक्तः प्राकृतेर्गुणैः तैरेत्रतु विनिर्भुक्तः परमात्मेत्यभिधीयते ॥ १ ॥

ભૃગુમુનિ, ભારદ્વાજ ઋષિને કથે છે કે હે ભારદ્વાજ – હે ભારદ્વાજ – હે ભારદ્વાજ – હે ભારદ્વાજ નહે સાજ, શરીર, વિશ્વરૂપ ક્ષેત્રના બાલુકાર આત્મા છે અને તે રે તે ગુલ્યુ તમાં ગુલ્યુ અને સત્વગુલ્યુ પ્રાકૃતિક ગુલ્યાથી અર્થાત્ આઠક મેંથી સંયુક્ત છે અને જયારે ત્રલ્યુ ગુલ્યુ સહિત આત્મા હોય છે ત્યારે તે સગુલ્યુ આત્મા કહેવાય છે અને એ ત્રલ્યુ પ્રકૃતિના ગુલ્યાથી સર્વાયા મુક્ત થાય છે ત્યારે તે પરમાતમાં, કધ્ધર ત્રિગુલ્યાતિત શુદ્ધ પ્રદ્ધ, કહેવાય છે. આવા પરમાતમાંની માન્યતાવાળા, હિંદુઓ પશ્ચ તમાં ગુલ્યુ રે તે ગુલ્યુ સહિત પરમાત્મદશા પ્રાપ્ત કરવા માટે ધર્મની આરાધના કરે છે, અને સર્વાયા દ્વાય રહિત એવા પરમાત્માને કંશ્વર તરી કે જેનો જેનશાસ્ત્રા પ્રમાલે માને છે. તેના લાલાજી મહાશય! પક્ષપાતરહિત દર્ષિથી વિચાર કરા અને મહાત્મા ગાંધી છની પેઠે પાતાની ભૂલ કખૂલ કરીને આર્યં જૈન હિંદુઓને ન્યાય આપા અને સ્વદ્ધિ પ્રમાણે સ્વિની કલ્પનામાં થએલ ભૂલને દિતીયાવૃત્તિમાં સુધારશા.

આયં દેશમાં જૈનધર્મનાં-બૌદ્ધ ધર્મનાં અને હિંદુધર્મનાં મૂલ છે. ત્રણે આવેં હિંદુધર્મીઓ ગણાય છે, આયં જૈન હિંદુ ધર્મ અને આયં બૌદ્ધ હિંદુ ધર્મમાં ઇશ્વરને જગત્કર્તા તરી કે સ્વીકારેલ નથી. બૌદ્ધો ચાલીસ કરોડ ઉપર છે. ચીન, જાપાન, તિખેટ, માંગાલિયા, પ્રદ્માદેશ, આસામ, કંગ વગેરમાં બૌદ્ધોની ચાલીશ, અડતાલીસ કરોડની સંખ્યા છે. તેઓ વસ્તુતઃ જગત્ના કર્તા ઇશ્વર નથી પણ ત્રિગુણાતીત ઇશ્વર પૂર્ણ જ્ઞાનાન-ક્રમય છે એમ સ્વીકારે છે, સાંખ્યા, કેવલા દેતા હોયા પણ ઇશ્વરને જગત્કર્તા ત-

₹ 1

રીકે માનતા નથી. તે કંઇ નાસ્તિક સિદ્ધ કરતા નથી પણ ઇશ્વરને ગમ તે રૂપે માનેલા હાવાથા ઇશ્વરવાદી સિદ્ધ ઠરે છે. જગત કર્તા તરીકે ઇશ્વરને માનનારા અને જગત્કર્તાતરીકે ઇશ્વરને નહીં માનનારા પણ સાક્ષી તરીકે ઇશ્વરને માનનારા આસ્તિક ગણાય છે. ઇશ્વર માનનારા ગણાય છે. ઇશ્વર, આત્માંઓ, પુષ્ય પાપ, ખંધ, માક્ષ, પરક્ષાક, નરક, પુનર્જન્મ વગેરે માને છે તે આસ્તિક છે, ક્ષેશ્વરના સ્વરૂપની માન્યતામાં હિંદુઓનેજ પરસ્પર માટા બેઢ છે. આય' સમાજી આએ વેઢાના આધારે નિરાકાર ઇશ્વર માન્યા છે. શાંકરવેદાન્તીઓએ મૂર્ત અને અમૂર્ત ઇધારબદ્ધ માન્યું છે. રામાનુજે અને વલ્લભાચાર્ય વેદાના આધારે સાકાર ઇશ્વરને માન્યા છે. ખુદ્યા વિષ્ણ મહેશ્વર દેવી વગેરેને માનનારાઓ પાતપાતાના ઇશ્વરનાં સ્વરૂપ જુદાં માને છે, ખ્રોસ્તિયા જગતકર્તા ઇશ્વરને સાકાર માને છે અને મુસલ્માના જગત્કર્તા ઇશ્વર અલ્લાને નિરાકાર તરીકે માને છે. મુસલ્માના અલ્લાને સર્વ વ્યાપક માને છે, ખ્રીસ્તિયા પ્રભૂતે કુકત સ્વર્ગમાં રહેલા માને છે. પરસ્પર તે સર્વ મતવાળાએ પાતપાતાના વિચારવાળા ઇશ્વરને જે રૂપમાં માને છે તેનાથી ભિન્ન એવા જગતકર્તા તરીકે માનેલા ઇધરના સ્વરૂપને ખાંડે છે, એમ જે ઇધરવાદીઓનાં સર્વનાં ધર્મશાસ્ત્રા વાંચશા સાંભળશા તા જાશારો તા પછી જૈને:, ઇશ્વર પૂર્ણ કૈવલજ્ઞાનાનન્દમય માને છે છતાં તેઓ ઇશ્વર માનતા નથી એમ લાલા ! તમા કથા છા તે ક્રાઇ રીતે સત્ય ઠરતું નથી. લાલાજી! તમા વેદા, ઉપનિષદા અને પરાણામાં પ્રગટેલા તમારા વૈદિક પારાણિક હિંદુઓના ભિન્ન ક્ષ્મર સંખંધી મતાનાતાએક નિર્ણય કરા. કાઇએ આજ સુધી એક निर्धं य भान्य राज्ये। नथी. भिन्नरचिहिलोकः दे। अ शिन्न शिन्न રૂચિવાળા છે. લાલાજ! તમાએ તમારા હિંદુઓમાં ઇધરની માન્ય-તામાં ઉપર પ્રમાણેલે છે તેઓ પર કંઇ ન લખ્યું અને જૈનાની માન્યતા સમજ્યા વિના જૈના ઇશ્વર માનતા નથી એમ કપાલ કલ્પિત લખી ઠાંકી માર્યું એ ખરેખર તમને હિંદુધમાના બૂઠા

## ঽঽ

ધર્માભિમાનની અજ્ઞાનની લાગણી છે, તેના એકાંતમાં ખેસી મધ્ય સ્થદિષ્ટિથી ખૂબ વિચાર કરી તેથા તો સ્વયમેવ સત્ય જાણી શકશા. લાલાજ!! તેમાં, જૈના ઇધારના અસ્તિત્વને માનતા નથી એમ કથા છેા પણ તેમાં જેને મહાન્ સત્ય શ્રન્થ માના છા તે લગવફ-ગીતાના કેટલાક શ્લાકાથી જગતકતા તરીકે ઇધાર સિદ્ધ થતા નથી એમ ઠરે છે. તે શ્લાકા નીચે પ્રમાણે છે.

भगवद्गीता अध्याय पांचमो <sup>१</sup>क्षे! ५४≔१५८१६.

न कतृत्वं न कर्माणि, छोकस्य सृजति प्रभुः न कर्मफल्रसंयोगं, स्वभावस्तु प्रवर्तते॥१४॥

नादत्तेकस्यचित्पापं, न चैत्र सुकृतं विभुः अज्ञानेनातृतं ज्ञानं, तेन मुद्धन्ति जंतवः ॥ १५॥

क्कानेनतुतद्ज्ञानं येषां नाशितमात्मनः तेषामादित्यत्रज्ञानं प्रकाशयति तत्परम्॥ १६॥

ભાવાર્ય — લાકનું જગત્નું – કર્તૃત્વ અને લાકનાં કર્મને પ્રભુ, સુજતા નથી અર્થાત્ અનાવતા નથી અને જીવાની સાથે કર્મ એડવાં અને કર્મ ક્લના સંચાગ કરવા એ ઇશ્વર કરતા નથી એમ સાનદિવ્દથી શ્રીકૃષ્ણ કથે છે અને કથે છે કે એ બધું સ્વભાવથી પ્રવતે છે. સ્વભાવથી – અનાદિકાલથી જગત્, જીવા અને કર્મ છે, એમ સ્પષ્ટ જાહેર કરે છે. પન્નરમા શ્લાકમાં સ્પષ્ટ જણાવે છે કે પ્રભુ કાઇનું પાપ લેતા નથી અને કાઇનું સુકૃત પુષ્ટ્યકર્મ લેતા નથી. જેઓનું અજ્ઞાનથી જ્ઞાન અચ્છાદન થયું છે તેઓ જગત્કર્તા ઇશ્વર છે એમ અજ્ઞાનથી સાને છે જીવાના અને કર્મોના સૃષ્ટા પ્રભુ છે, પ્રભુ પાપ પુષ્ટ્ય લે છે ઇત્યાદિ ભ્રાંત કલ્પનાને માની અજ્ઞાનીઓ મું ઝાય છે, અજ્ઞાનથી જીવા મું ઝાય છે, એમ શ્રીકૃષ્ણ પાતે જાહેર કરીને ઇશ્વર જગત્કર્તા નથી એમ જૈનાની અને સાંખ્યાની તાત્વિક ઇશ્વર માન્યતાને જાહેર કરે છે અને કહે છે કે આવા જ્ઞાનથી જેઓનું અજ્ઞાન નષ્ટ થયું છે એવા

હોાકાને સૂર્યની પેઠે સત્ય ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનના પ્રકાશ થાય છે, લગવફ્ ગીતાના પાંચમા અધ્યાયની માન્યતા પ્રમાણે જૈના ઇશ્વરનું સ્વરૂપ માને છે. સર્વ ઉપનિષદાના અર્થાત્ વેદાના સાર લગવદ્ગીતા છે એટલે વેદા અને ઉપનિષદાના આધારે ઇશ્વર જગતકર્તા નથી એમ શ્રીકૃષ્ણું લહેર કરે છે. જો આમ છે તા પ્રશ્ન થશે કે લગવદ્ગીતાના ખીજા અધ્યાયોમાં જગતકર્તા તરીકે ઇશ્વરને કચ્ચા છે તેનું કેમ ? તા તેના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે તત્વજ્ઞાન દૃષ્ટિએ તા ઇશ્વર જગતકર્તા નથી એમ પ્રથમના છ અધ્યાયથી જણાવ્યું છે અને બાકીના લક્તિ મહિમાદર્શં ક ઉપાસનાના અધ્યાયોમાં ઇશ્વરને જગતકર્તા તરીકે લક્તિ મહિમાની ઔપચારિક દૃષ્ટિએ જણાવ્યા છે. લક્તિની દૃષ્ટિ ઓપચારિક છે તથા વિવર્તવાદ દૃષ્ટિની માન્યતા જેવી છે, તેથી લક્તિમહિમા દૃષ્ટિમાં ઉપચારે જગતકર્તા તરીકે ઇશ્વર છે એમ કથાય છે લખાય છે તેથી અન્ય અધ્યાયોમાં લક્તિ મહિમા દૃષ્ટિએ ઇશ્વરને જગતકર્તુ-ત્વાદિરૂપે વર્ણુ વ્યો છે તેથી તે દૃષ્ટિએ તે સત્ય છે પણ જ્ઞાનદૃષ્ટિએ અસત્ય છે એમ સમજવું.

धर्मशास्त्रेषु विश्वस्य, कर्तृत्रमु प्रवर्णनम्
भक्तानां चित्तशुद्धवर्थं, ततु तज्क्षेः प्रवेदितम् ॥
भक्तिदृष्ट्या जगत्कर्ना, देघोऽस्तिकथ्यतेजनेः
झानदृष्ट्या जगत्कर्ता, नास्ति देवः श्रुतौस्मृतः ॥
औपचारिकभक्तेहिं, दृष्टितः परमेश्वरः
जगत्कत्रांदिभावेन, वेदादिषु प्रकीर्तितः ॥
आत्मैच परमात्मास्ति, वेदान्तेहिपकथ्यते
आत्मेन विश्वकर्तृत्वं, कर्मश्रकृतियोगतः ॥
अज्ञानां भक्तिभावेन, ब्रह्मशुद्धिः प्रदिश्चता
झानिनां तत्त्वदृष्ट्या सा, ब्रह्मशुद्धिः श्रुतौस्मृता ॥
औपचारिक भक्तिस्तु, कर्तृत्या व्यवहारतः
आत्मज्ञानं हृदि धृत्वा, वेदादिशास्त्रवेदिभिः ॥

હિંદુ ધમ'શાઓમાં વિશ્વકર્તા તરીકે પ્રભુતું વર્ણન છે.

विश्वस्य सृष्टाभुवनस्यगोप्ता धत्याहि छे ते प्रश्चने। महिमा वर्षः વીને અજ્ઞ ભક્તાને પ્રભુમાં શ્રહા પ્રીતિરૂપી લક્તિ કરાવવા માટે છે, કારણ કે એવી ઔપચારિક લક્તિથી અજ્ઞ લાકામાં શ્રહા પ્રેમ, નીતિ, સદ્દગુણ પ્રગટતાં તેએાની ચિત્તશક્રિ થાય છે, માટે ચિત્તશહિ અર્થ તેવી રીતે ભક્તાની શહિ થવાનું રાેગીઓના રાેગવારણાથેં વૈદ્યાની પેઠે જાણુનારાઓએ કચ્યું ઔપચારિક લક્તિ દેષ્ટિએ જગત્કર્તા ઇશ્વર છે ઇત્યાદિ કહેવાય છે, અને જ્ઞાનદેષ્ટિએતે સત્યજ કથાય છે, તેથી તેવી જ્ઞાનદેષ્ટિએ જગત કર્તા, જીવાના કર્તા અને જીવાના કર્મ ના કર્તા ઇશ્વર નથી એમ શ્રુતિયામાં સ્મર્યું છે. વેદાદિકમાં ઔપચારિકભક્તિથી જગત્કર્તા ઇશ્વરને કથ્યા છે, આત્મા તેજ પરમાત્મા છે. ब्रह्माऽस्मि तस्वमित ઇત्याहि वेहमंत्रा આत्मानेल ઇશ્વર પ્રભ કહેનારા છે. આત્માની સાથે રજોગુણ તમાગુણ અને સત્વશુણરૂપ કર્મ છે ત્યાં સુધી કર્મ પ્રકૃતિયાગે આત્માને વિશ્વનું क्रतृत्व वेहीमां कछाव्युं छे, पश्चात स पच निर्गुण परंत्रहा पश्चात એ ત્રણ ગુણથી રહિત આત્માને પરખ્રદ્ધા જયેષ્ટપ્રદા તરીકે કચ્ચો છે. અજ્ઞાની ભક્તિભાવે આત્મશહિ દર્શાવી છે અને ગ્રાનીઓને જ્ઞાનદૃષ્ટિએ આત્મશુદ્ધિ જણાવી છે એમ શ્રુતિયામાં પ્રભુના ઉપદેશ છે. માટે વેદાદિશાસ વેત્તાઓએ પ્રદ્યજ્ઞાનને હૃદયમાં ધરીને વ્યવ-હારથી પ્રભુની ઔપચારિક જક્તિ કરવી. પ્રભુની પાર્થના કરવી. પ્રભુની પાસે પાપાના પશ્ચાત્તાપ કરવાે, આથી લાલાછ!!! ત્રાન દર્ષિએ અને લક્તિદર્ષિએ ગીતામાં કરેલા ઇશ્વરના કર્તા અને અકર્તા સંબંધી પરમાર્થ સમજાય તાે સારૂં. આત્મા અર્થાત્ ઇશ્વર અનાદિકાલથી છે અને પ્રકૃતિ અર્થાત કર્મ અનાકિકાલથી છે. પ્રકૃતિમાં જગતના સમાવેશ થાય છે તે બે અનાદિ હાવાથી તે બેના કર્તા કાઇ નથી. જે અનાદિ હાય છે તેના કાઇ કર્તા નથી. મહર્ષિ દયાન દ સરસ્વતીએ પણ પરમેશ્વર, આત્માઓ, કર્મ, જગત એ ચાર વસ્તુ અનાદિકાલથી છે એમ

સત્યાર્થ પ્રકાશમાં લખ્યું છે. તેથી જગત્–આત્માએ અને કર્મ-પ્રકૃતિના કર્તા ઇશ્વર સિદ્ધ ઠરતા નથી. લગવદ્ગીતા કે જેને હિંદુએ પ્રમાણિક ચન્ય માને છે તેમાં પુરૂષ અને પ્રકૃતિ અન્ને અનાદિકાળથી છે એમ જણાવ્યું છે. તથા—લગવદ્ગીતા—તેરમા અધ્યાય શ્લાક ૧૯–૨૦.

प्रकृति पुरुषं चेष, विद्वश्वनादी उभाविषः विकारांश्र गुणांश्रेष, विद्वि प्रकृतिसंभवान् ॥१९॥ कार्यकारणकर्तृत्व,-हेतु प्रकृतिरुच्यते पुरुषः सुखतुःखानां, भोक्तृत्वे हेतु रुच्यते ॥२०॥ पुरुषः प्रकृतिस्थोहि, सुंके प्रकृतिज्ञान गुणान् कारणं गुणसंगोऽस्य, सदसयोनिजन्मसु ॥२१॥ उपदृष्टानुमन्ताच, भर्ता भोका महेभ्यरः परमात्मेति चाप्युक्तो, देहेऽस्मिन् पुरुषः परः ॥२२॥

શ્રીકૃષ્ણુ અર્જીનને કહે છે કે પ્રકૃતિ અને પુરૂષ એ બે અના-દિથી છે એમ જાણ, રત્નેગુણુ તમાગુણુ અને સત્વગુણુ, એ ત્રણુ ગુણુ અને દેહાદિ સર્વ'ને પ્રકૃતિથી અર્થાત કર્મથી થએલ જાણુ! પ્રકૃતિ છે તે સર્વ પ્રકારનાં જગતનાં કાર્ય કારણ કર્તું ત્વમાં હેતુભૂત છે પણ અન્ય કાેઇ ઇશ્વરકર્તા હેતુ તરીકે નથી. પુરૂષ અર્થાત્ આત્મા છે તે સુખ દુ:ખભાગમાં હેતુભૂત છે. પુરૂષ—આત્મા છે તે દેહાદિપ્રકૃતિમાં રહીને પ્રકૃતિથી થએલ તમ, રજસ્, સત્ત્વગુણુને અર્થાત્ આઠ કર્મને ભાગવે છે. ઉંચ નીચ ચાનિચામાં આત્માના જન્માતું કારણ તમા-ગુણ, રત્નેગુણુ અને સત્ત્વગુણુના આત્માની સાથે સંગ છે. શરીરમાં રહેલા પુરૂષ—આત્મા છે, તેજ ઉપદેષ્ટા અને અનુમન્તા છે અને આ દેહમાં રહેલ આત્મા તેજ પરપુરૂષ—પરમાત્મા—મહેશ્વર એવા નામે કહેવાય છે અને તેજ ભર્તા ભાકતા છે. દેહસ્થ આત્મા તેજ પરમા-તમા છે, અને શાંકરવેદાંતીઓ પણ જીવને શિવ માને છે. જૈના આત્મા, તેજ વિશુદ્ધ થતાં પરમાત્મા થાય છે એમ માને છે. ભગવદ્

₹ \$

ગીતામાં એ પ્રમાણે દેહમાં રહેલ-આત્માને પર-પુરૂષ, મહેશ્વર પરમાત્મા કહ્યા છે. તેથી લાલાજીએ તેના ખ્યાલ રાખવા નેઇએ. અને જૈનો ઇશ્વરને માનતા નથી એવા પાતાના દુરાગ્રહને દૂર કરવા જોઇએ. આખી દુનિયાના મતુષ્યા જગતુકર્તા ઇશ્વર અને જગત્ અકર્તા ઇશ્વર એવા બે પક્ષમાં વ્હે'ચાઇ ગયા છે. વૈદિક હિંદુઓના સાંખ્યમત, તથા પારમાર્થિકદર્ષ્ટિયે વૈદિકપૌરાણિક શાંકરમત સંપ્રદાય, પૂર્વ મિમાંસાવાદીએા, જૈનો અને બૌહો એ સવે ઇશ્વરને જગત અકર્તા તરીકે માને છે અને વૈષ્ણવા. પ્રીસ્તિયા, મુસલમાના અને પારસીએા, ઇધરને જગતુકર્તા તરોકે માને છે. લાલાજીએ આ પ્રમાણે લખ્યું હોત કે જૈના જગતઅકર્તા તરીકે ઇધરને માને છે તા તે યાગ્ય ગણાત, પણ જૈના ઇધરતું અસ્તિત્વ સ્વીકારતા નથી એવું જુઠું લખી દીધું તે તેમની કેવલ ધાર્મિકતત્ત્વજ્ઞાનની ખાસી છે, વેદાેમાં, ઉપનિષદ્દાેમાં અને પુરાણામાં સાંખ્યદર્શ નતું તત્ત્વજ્ઞાન ભરેલું છે. સાંખ્યવાદીઓની અને જૈનોની જગત અકર્તા ઇધરની માન્યતા અકર્ત્તાવાદમાંજ માત્ર સરખી છે. તેથી વેદા અને ઉપનિષદા વગેરે પણ જૈનોના જગત અકર્તા ઇશ્વર-વાદમાં સાક્ષીરૂપ ઠરે છે, તેથી તમા જૈનો ઇશ્વર માનતા નથી એવુ કથી જૈનોને નાસ્તિક ઠરાવવા માગા છેા પણ હવે તેવું ચલાવી શકે એવું જગત્ આંધળું નથી. લાલાજી!!! વેદના કાલમાં પણ આસ્તિક આયોમાં કપિલ. ભારતદાજ વગેરે ઇશ્વરને જગત અકર્તા તરીકે માનતા હતા. તેથીસાંખ્યમત વૈદિક તરીકે આસ્તિક ગણાતા હતા. कैना पंछ करात अहती तरीड़े धंश्वर परभात्माने भानता हावाथी તે સાંખ્યવત આસ્તિક ઇશ્વરવાદી છે. ઇશ્વર છે એમ જે માને છે તે ઇશ્વરવાદી છે. અને જે ઇશ્વર નથી એમ માને છે તે નાસ્તિક છે. જગતના કર્તાતરીકે ઇશ્વરને માને તે ઇશ્વરવાદી આસ્તિક છે એવી તેા જગતુકર્તાવાદીઓની સ્વમતદુરાગ્રહની ડુંકી વ્યાખ્યા છે અને એવી વ્યાખ્યાથી તાે સાંખ્યદર્શન નાસ્તિક ગણાય પણ વેદામાં અને ઉપનિષદામાં તથા પ્રદાસૂત્રમાં તથા લગવદગીતામાં

કાઇ ઠેકાણે જગતકર્તા ઇશ્વર માને તે આસ્તિક-ઇશ્વરવાદી ગણાય એવું પ્રમાણ નથી, પાણિનિ, પત જિલ વગેરે તેા કહે છે કે परलोकः अस्ति इतिमतियेषांते आस्तिका. परवेष छ छेवी है-ઓની મતિ છે અર્થાત સ્વર્ગ, પુનર્જન્મ કર્મ, ખંધ, છે એવી મતિ-વાળા તથા જગતકર્તા ઇશ્વર અગર જગત અકર્તા ઇશ્વરને જેઓ માને છે તેઓ આસ્તિક છે, એમ સ્પષ્ટ જાહેર કર્યું છે. આત્મા वर्गेरेने के भाने ते आस्तिक छे खेव' शंकरायार्थना पहेलां सर्व ધર્મ વાળાઓની માન્યતા હતી. પાછળથી જ્યારે વિ. સં. આઠમા સૈકામાં શ'કરાચાર્ય થયા ત્યારે જેઓ વેદાને ન માને તેઓને તે-એ મારિતક ગણવા શરૂ કર્યા અને જૈનોએ-જેઓને જૈનધર્મન જૈનશાસ્ત્રોની શ્રદ્ધા ન હાય તેએાને મિચ્ચાત્વીએા ગણ્યા. જૈનો તા જેઓ આત્મા, કર્મ, માક્ષ, પુનર્જન્મ માને છે તે દુનિયામાં ગમ તે ધર્મ વાળા હાય પણ તેઓને આસ્તિક માને છે. વેદાને માને તે આસ્તિક છે એમ શંકરાચાર્યના કાલ લગભગમાં મત ગ-खावा क्षांग्ये।. ना स्तिको वेद निन्दकः वेदनिन्दक नास्तिक छे स्रेभ તેઓએ ઠરાવ્યું. તે વખતમાં કુમારિલ ભટ્ટ વગેરે જગતના કર્તા તરીકે ઇધરને માનતા નહોતા તથા ઇધર છે જ નહીં એવું માનતા હતા છતાં વેદાને માનતા હાવાથી આસ્તિક ગણાતા હતા, શ્રી શંક-રાચાર્ય તા પરમાર્થ દર્ષિથી જગતના કર્તા ઇશ્વર નથી એમ માનતા હતા અને વ્યાવહારિકદરિએ-વિવર્ત વાદ દરિએ જગત કર્તા ઇશ્વરની માયા છે એમ માનતા હતા પણ તે વેદાને માનતા હોવાથી આસ્તિક ગણાયા હતા. પણ પાછળથી અગિયારમા ખારમા સૈકામાં થનાર શ્રી રામાનુજે શંકરાચાર્ય ને પ્રચ્છન્ન ખૌદ્ધ કહ્યા અર્થાત જગત કર્તા ઇશ્વર નથી એવી તેમની પારમાર્થિક દેષ્ટિ હોવાથી તેમને પ્રચ્છનન ભૌદ કહ્યા. રામાનુજ આચાર્ય, વલ્લભાચાર્યના વખતમાં જેઓ વેદાને માને અને જગતના કર્તા છશ્વર માને તે આસ્તિક ઇશ્વરવાદી વિશેષત: ગણાવા લાગ્યા. પાછળથી મુસલ્માના અને ખ્રીસ્તિયાના રાજ્યકાલ માં ખ્રીસ્તિ, મુસલમાન હિંદુ વગેરે ગમે તે હાય પણ જે ઇશ્વરને

જગતકર્તા માને તે આસ્તિક અને ઇશ્વરને માને પણ જગતકર્તા ત-રીકે ઇશ્વરને ન માને તે નાસ્તિક એવું વેદાદિશાસની વિરૂદ્ધ આસ્તિક નાસ્તિકનું ભૂ ઢું લક્ષણ ગણાવા લાગ્યું છે તે વેદાદિશાસ્ત્ર સંમત નથી અને તે અસત્ય છે અને તેમાં જ્ઞાનદૃષ્ટિએ ક'ઇ સત્ય નથી એમ મહાશય લાલાજીએ સમજીને પ્રાચીનકાલની વેઠ જૈનશાસમાન્ય દ્રષ્ટ્રિએ આસ્તિક નાસ્તિકના વિચાર કરવા જોઇએ. તેમા કહેશા કે જૈનો ઇશ્વર માનતા નથી, અમા કહીશું કે વૈદિક પૌરાણિક હિંદુ એ ઇશ્વરને માનતા નથી. એ પ્રમાણે ખૌદ્ધો, ખ્રીસ્તિયા અને મસલ્માના પણ સ્વમાન્યતાના ઇશ્વર વિના અમને તથા તમને નાસ્તિક અનીશ્વરવાદી, કહેશે, તેથી શું? એમતા સર્વદર્શન ધર્મીઓ પાતાને આસ્તિક કહી બીજાને નાસ્તિક કહે છે પણ તે <mark>ચાેગ્ય નથી, ઇશ્વર જગત્કર્તા નથી એમ લગવદ્</mark>ગીતાના શ્<mark>દ્રાેકાથી ઉપર પ્રમાણે જ</mark>ણાવ્યું તેથી તમારે લગવદ્ગીતાના કેટલાક ભાગને નાસ્તિક અને કેટલાકને આસ્તિક કહેવા પડશે અને તેથી આસ્તિક નાસ્તિકના સંખંધી ઘાંટાળા થશે માટે હાલની એવી કહેપેલી નાસ્તિક અનીશ્વર ઇશ્વરવાદની વ્યાખ્યાના ત્યાગ કરી પૂર્વની માન્યતા ઉપર આવી જાએ અને અસત્ય વ્યાખ્યાના ત્યાગ કરા. આર્ય સમાજ ષ્ટ સ્વામી દયાન દજ પણ જગત, ઇશ્વર, આત્માએ અને કર્મ એ ચાર અનાદિથી માનતા હાવાથી વૈષ્ણવા, ખ્રીસ્તિયા અને મસલમાનાની દૃષ્ટિએ તા તેઓ તેઓના જેવા ખરેખરા ઇશ્વર જગતકર્તા વાદી ગણાતા નથી, તેથી તેમને વૈષ્ણવા वगेरे नास्तिक कड़े छे. तेथी डाबनी परस्परधर्भा विरुद्धधर्भ के मे।-માં ચાલતી આસ્તિક નાસ્તિક ઇશ્વર વાદી અને અનીશ્વર વાદીની ભ્યાખ્યાના કંઇ અર્થજ નથી. જેને કાવેતેમ કહે તેથી કં**ઇ** કાઇના પણ ધર્મને અસત્ય સિદ્ધ કરી શકાતા નથી. સર્વધર્મ વાળાઓ પાતાને આસ્તિક કહે છે અને ખીજાને નાસ્તિક કથે છે. ભગવદગીતાના અહારમા અધ્યાયમાં દરેક કાર્યના પંચહેતુઓ જણાવ્યા છે અને તેથી કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે તેમાં કાર્યપ્રતિ **ઇશ્વરની હેતુ**તા જણાતી નથી. તેમાં નીચે પ્રમાણે વૈક્કિ ભગવદ્ ગીતાની સાક્ષી છે.

રહ

पञ्चैतानि महाबाहो, कारणानि निबोधमें सांख्ये कृतान्ते प्रोक्तानि, सिद्धये सर्वकर्मणाम् ॥१३॥ अधिष्ठानं तथा कर्ता-करणं च पृथग्विधम् विविधाश्चपृथकचेष्ठा, दैवं चैवात्र पंचमम् ॥१४॥ शरीरवाङमनीभिर्यत्, कर्म प्रारभते नरः ज्यायंवाविपरीतंवा, पञ्चैते तस्य हेतवः ॥१५॥ तत्रैवंसतिकर्तार-, मात्मानं केवळंतुयः पश्यत्यकृतबुद्धित्वात्रस पश्यति दुर्मतिः ॥१६॥

સાંખ્યસિદ્ધાંતમાં સર્વંકમંની સિદ્ધિમાટે પાંચ કારણા કચ્યાં છે. અધિષ્ઠાનં (શરીર) ર કર્તા જીવ ૩ કરણ, ૪ વિવિધ પાણ ઉદ્યમની ચેષ્ટા અને દેવ અર્થાત્ કર્મ એ પાંચથી કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે. શરીરવાણી મનથકી ન્યાય વા વિપરીત જે કર્મ પારંભાય છે તેમાં પાંચહેતુઓ ઉપર પ્રમાણે છે. તે પ્રમાણે છતાં જે આત્મા–પુરૂષ અર્થાત્ ઇધારનેજ ફકત જગત્ કર્તા તરીકે માને છે તે અકૃતણદિથી દુર્મત દેખતા નથી, જૈનશાસ્ત્રોમાં પણ પાંચ કારણાથી કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે અને તે કારણા નીચે પ્રમાણે છે.

काली सहाव नियई, पुन्वकयं पुरिस कारणे पंच; समयाये सम्मतं-अन्नहा होइ मिच्छत्तम् ॥

કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ, કર્મ અને ઉદ્યમ એ પાંચકારણથી દરેક કાર્ય ની સિદ્ધિ થાય છે, આ ઉપરથી જણાવવાનું કે કર્મ કા- યંની સિદ્ધિમાં ઉપર પ્રમાણે સાંખ્યમાં અને જૈનદર્શનનાં પાંચ પાંચ કારણો છે પણ ઇશ્વરને કારણ કહ્યું નથી, તેથી આત્માઓ, કર્મ, જગત વગેરેના કર્તા ઇશ્વર નથી એમ સિદ્ધ થાય છે. સાંખ્યમતને તમારાથી નાસ્તિક કથી શકાય તેમ નથી. તેસ ખંધી અમાએ ઇશાવાસ્યાપનિષદ્ ભાવાર્થ વિવેચન અને આત્મતત્ત્વકર્શન નામના પ્રન્ય રચેલ છે, તે વાંચવા યાંગ્ય છે.ભગવદ્ગીતામાં યુક્તિસર સાંખ્ય, યાંગ, લક્તિ, ઉપાસના, કર્મયાંગ વગેરેનું ભેશું વર્ણન કરવામાં

આવ્યું છે. લગવદ્ગીતાના છઠ્ઠા અધ્યાયમાં આત્માજ આત્માના ઉદ્ધાર કરે છે એ આશયમાં ગૃઢ એવું જહ્યાવ્યું છે કે આત્મા જ પ્રભુ–પરમાત્મા છે તેના અન્ય કાઇ ઇશ્વરથી ઉદ્ધાર થતા નથી એવું જહ્યાવ્યું છે. જાઓ લગવદગીતા. છઠ્ઠો અધ્યાય.

> उद्धरेदात्मनाऽत्मानं नात्मानमवसादयेत् आत्मेवद्यात्मनोवंधु, रात्मेव रिपुरात्मनः ॥ ५ ॥ बंधुरात्माऽत्मनस्तस्य येनात्मेवात्मनाजितः अनात्मनस्तुश्चत्वे वर्तेताऽऽत्मेवश्चयत्॥६

આત્મા. આત્માવડે આત્માના ઉદ્ધાર કરે છે. આત્મા પાતાના નાશ કરતા નથી. આત્મા જ આત્માના બધુ છે અને આત્માજ આત્માના શત્ર છે. આત્માથી ભિન્ન જે ઇશ્વર છે તે આત્મા પ્રતિ શત્રુ અગર મિત્ર નથી. જેણે રાગ દ્વેષના ક્ષય કરીને આત્માને જાત્યા છે તેજ આત્માના ખાંધુ છે અને જેણે મન જાત્યું નથી-માહ જાત્યો નથી તેને તા આત્માજ શત્રની પેઠે છે. ઇત્યાદિ શ્લાકથી આત્માજ કર્મના શય કરીને પરમાતમાં થાય છે. ઇત્યાદિથી શ્લાકથી જાણવાનું કે-આત્મા તેજ રજેગુણ તમાગુણ અને સત્વગુન खना क्षय हरी परभात्मा थाय छे. कैना सिद्ध परभात्माने, अइपी પરમાત્મા વિરાજમાન છે એમ જૈનશાસ્ત્રોમાં પ્રતિપાદ્યું છે. વેદાન્ત શાસ્ત્રો પણ તમારજોગુણ અને સત્ત્વગુણથી રહિત વિશુદ્ધ ષ્રદ્યને પરમાત્મા શુદ્ધાત્મા પ્રભુ તરીકે માને છે. બન્નેની એ પ્રમાણે માન્યતા છે. તેથી લાલાજીએ પાતાની ઇશ્વરની માન્યતાની વ્યા-ખ્યાને સંકચિત એક દેશી જાણીને અને પરમાત્મા કશ્વરની સર્વ-દેશી વ્યાપક માન્યતાને ઉપર પ્રમાણે જાણીને જૈનો ઇશ્વરને માને છે એવા દ્વિતીયાવૃત્તિમાં સુધારા કરવા.

आक्षेप द्वादाश्र⊏जैनके मतमें अच्छे व अच्छा, श्रेष्ठ और त्या-गीसे त्यागी मनुष्यद्दी परमेश्वरहै । इसअंगमेंजैनोकाधर्म युरो

षीयदशैनिककमिटिकेधमें सिलता है। अमरिकामें इसाइयोका एकसंपदायभीइसीसिद्धांतकी शिक्षादेनेवालाहै.

જૈન-જૈનો તીથ કરને સાકારરૂપી પ્રલુ માને છે અને સિદ્ધ પરમાત્માને અરૂપી નિરાકાર સિદ્ધ-ઇશ્વર તરીકે માને છે, અરિહત અહ ન્તીથ કર જિનેશ્વર આદિ નામા છે તે શરીરધારી કર્મને તપ સેવાલકિત વગેરેથી ખાંધે છે તે તીર્થ કરતરીકે જન્મે છે. સર્વ તીર્થ કરાે ક્ષત્રિયના ઉત્તમ કુલમાં જન્મ લે છે. જન્મતી वणते मतिज्ञान, श्रुतज्ञान अने अवधिज्ञानना धारक द्वाय छे. यांच ઇન્દ્રિયા અને છઠ્ઠા મનથી ઉત્પન્ન થએલ મતિજ્ઞાન તેઓને હાય છે. સર્વ પ્રકારનાં શાસ્ત્રાનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન તે શ્રુતજ્ઞાન, તેઓને હાય છે. તીર્થ કરા સર્વ વિશ્વમાં રહેલા રૂપી પદાર્થોને અંતરની ચક્ષુથી દેખી શકે છે એવું તેઓને અવધિજ્ઞાન હાય છે. મનવાળા સર્વ પંચન્દ્રિય જીવાના મનમાં ઉત્પન્ન થતા વિચારાને જાણનાર મનઃ પર્ય વજ્ઞાન હાય છે તેઓ ચારિત્ર દીક્ષા લીધા બાદ મનઃપર્ય -વજ્ઞાનને પામે છે, અને શકલ ધ્યાન ધરીને કેવલજ્ઞાનને પામે છે. તે કેવલગ્રાનથી સર્વવિધમાં રહેલા રૂપી-અરૂપી સર્વપદાર્થોને જાણી શકે છે. સૂલ્મમાં સૂલ્મ સર્વવસ્તાને પણ જાણે છે. અતીત, અનાગત અને વર્ત માન એ ત્રણ કાલના સર્વ ભાવને સાક્ષાત દેખે છે **જા**ણે છે. તેઓ સર્વથા રાગદેષ રહિત થાય છે. ચાસઠ ઇન્દ્રો તેમની સેવા કરે છે, તેઓ અનંત શક્તિના સ્વામી પ્રભુ થાય છે. પશ્ચાત આયુષ્ય પૂર્ણ થયા પછી શરીર છેાડીને સિદ્ધશિલાપર સર્વ કર્મ રહિત થઇ વિરાજે છે ત્યારે તેઓ સિલ-પરમાત્મા અરૂપી પરપ્રદ્ધ કહેવાય છે, તેથી લાલાજ-તમાએ જૈનાના અરિ-હ'ત–તીથ<sup>જ</sup>કર દેહધારી પરમાત્માને સારામાં સારા મનુષ્ય જેવા જણાવ્યા તેમાં તમારી ભૂલ થઇ છે, સંપૂર્ણ દુનિયામાં રહેલ સર્વરૂપી અરૂપી પદાર્થોને સાક્ષાત દેખે અને જે વીતરાગ હાય તથા જેઓને ઇન્દ્રા પૂજે તથા દેવા જેઓનું સમવસરણ રચે અને જે સત્ય ધર્મ ના પ્રકાશ કરે છે તેઓને જૈનો, લીધ કરા

માને છે. તેવા દેહસ્થસંપૂર્ણ સર્વ તીર્થ કરાની તુલના તેમણે યુરાપીય દાર્શ નિક કમિટીની માન્યતા સાથે કરી તેમાં કારણ ખરેખર લાલાજીની અજ્ઞાનતા છે અને તેવી જૂઠી તુલનાથી જૈનોને તેમણે ભયંકર અન્યાય કરી છે.

ુ યુરાપીયદારા નિક કમિટી છે તે આત્માઓને માનતી નથી.તથા પરમેશ્વર, કર્મ, પુન જેન્મ,સ્વર્ગ, નરક માનલી નથી. તે કમિટી ભૌતિ-વાદને માને છે. પંચ ભૂતમાંથી આત્મા થાય છે અને પંચભૂતમાં લય પામે છે. પ્રકૃતિમાંથી આત્મા જીવ વિકારરૂપ થાય છે અને તેમાં લય પામે છે. ઉત્તમ ન્યાયી સદ્યુણી મતુષ્ય કે જે સમાજતું વિશેષ ભલ કરનારા હાય છે તેને તેઓ ઇશ્વર માને છે પણ તે સર્વજ્ઞ હાતા નથી એમ માને છે, તેઓના મતના શ્રેષ્ટ પુરૂષમાં કેવલ ત્રાન, મન:પર્યવજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન હાતું નથી. એવા **યુરાપી** યદારા નિક કમિટીના શ્રેષ્ટ પુરૂષની સાથે તા તિલક જેવાની પણ સરખામણી ન થઇ શકે તો તીર્થ કર કેવલજ્ઞાની પરમાત્માની સાથે સરખામણી કરવાની તેા વાતજ શી કરવી ? તીર્થ કર પર-માત્મા, કેવલજ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય, અને અંતરાય એ ચારઘાતીકર્મના ક્ષય કરે છે. ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, કામ, અજ્ઞાન, પુરૂષ વેદ આદિ દાષાથી સર્વથા મુક્ત થાય છે. તીર્શ કર કેવલી પાતાના કેવલજ્ઞાનથી સંપર્ણ વિશ્વને **ના** છે તથા દેખે છે અને સર્વધા રાગદ્રેષરહિત હાવાથી જેવું જાણે છે દેખે છે તેવું પ્રરૂપે છે તેથી તેમના કથેલ જૈનધર્મ તે સત્ય ધર્મ છે. અનાદિકાલથી તીથ કરા દરેક અવસ પિણી ઉત્સ-પિંહી આરામાં થયા કરે છે અને અનંતકાલ પર્યાત થશે અને જૈનધર્મ ના પ્રકાશ કર્યા કરશે. એવા તીર્થ કર પરમાત્માઓની સુરા-પીયદાશ નિક કમિટીના શ્રેષ્ઠ પુરૂષસાથે સરખામણી કરવી તે કૈવલ લાલાજીના મનમાં જૈનધર્મ પ્રતિ કેવી દ્રેષ તિરસ્કાર ખુદ્ધિ હશે તે જણાય છે. લાલાજીએ મુસલ્માનાના પયગ'ખરા અને વૈષ્ણવ હિંદુઓના ચાવીશ અવતારા સાથે યુરાપીયદાર્શનિક કમિડીના શ્રેષ્ઠ પુરુષની સરખામણી કરી હાતતા તેમની શી દશા થાત તે

કહી શકાય એમ, નથી તેથી તેમણે પ્યગ બરા, તથા હિંદુઓના ચાવીશ અવતારાની સાથે સરખામણી કરવામાં પાતે ચેતીગયા અને જૈનાને નળળા જાણીને જૈનાના તીર્થ કર પરમાત્માંઓને યુરાપીયદાશ નિક કમિટીના શ્રેષ્ઠ પુરૂષના સરખા ઠરાવ્યા, તે જૂલ્મ અન્યાય છે. ખરેખર લાલાજી પહેલાં જૈન હતા પણ પછીથી આર્ય સમાછ થયા તેથી જૈન ધર્મને અને તીથ કરોને ઉડાવવા તથા જનતા સમક્ષ તેઓને હલકા પાડવા પ્રયત્ન કરી હાય એવું મધ્યસ્થ મનુષ્યાને પથ સહેજે જણાય તેમ છે. લાલાછ મહાશય!!! તમાએ જૈનધર્મનાં શાસ્ત્રાના અભ્યાસ કર્યા નથી તેથી તમારી ભૂલા થઇ છે. દેશના આગેવાના તરીકે ગણાતા મતુષ્યા જો આ પ્રમાણે અન્યધર્માપર આક્ષેપ કરેતા તેઓના કરતાં विदेशी अंग्रेजी घषा दरले सारा गणाय. कारण है सासाल केवाक्याना ढाथमां के राज्यसत्ता ढाय ते तेका कैनधर्म अने कैनीने क्षिंहमां अववा न हे अने ते श्रीनापर आक्षेपा करीने તેઓને ધૂળજેવા તુચ્છ હલકા કરીકે પણ એવા સવે દેશનેતાએ! હાતા નથી.પંડિત મદનમાહનમાળવીયા વગેરે તથા ભારત હિંદુ મહાસભા તાે હવે હિંદુ ધર્મ ની આર્ય જૈનો, આર્ય બોહા અને આર્ય બ્રાહ્મણા એ પ્રમાણે ધર્મ ની ત્રણ શાખાઓ માને છે. કાશીમાં વિ. સ. ૧૯૭૯ માં હિંદ મહાસભાની એઠક થઇ હતી તેમાં હિંદ ધર્મની त्रखशाभाक्याने आमंत्रख હतुं. औद्धमं, कैनधमं अने वैदिक પીરાશિક ધર્મ એ ત્રણ ધર્મ વાળાઓએ એકત્ર થવું અને એ ત્રણ હિંદુધમાં છે તેથી હિંદુ ધર્મીઓનુ એકય સંગઠન કરવું, એવા પ્રયત્ન શરૂ થયા છે, તેમાં દેશધર્મના આગેવાના ભળવા લાગ્યા છે, ત્યારે લાલાજ જેવા ઐતિહાસિકપુસ્તકમાં ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ ન बणतां पाताना असत्य विवाराने कछावीने कैनधर्म अने कैना-પર આક્ષેપ કરી જૈનાને પાતાના વિરુદ્ધ ઉશ્કેરી મૂકયા છે એ કાઇ રીતે લાલાજીએ યાગ્ય કર્યું નથી.

હવે લાલાજીના અન્ય આક્ષેપા સંખંધી પ્રત્યુત્તર દેવામાં આવે છે, जैनोकासवसेवडाने तिकसिद्धांत अहिंसा है इस

कियांतको जैनोनेचरमसीमातकपहुबावियाहै, यहांतकि इंडलीनोकी दृष्टिमेंकेन होना परलेद रजेकी काप्यताहै । परंतु जैन विद्यान अर्थयुक्तमें लड़नेकोगापनकी समझले और न दंखदेनाये अपनेकमेके विद्युत्त समझते हैं।

લાલાજી મહાશય-!! તમને જૈનાની દયાના સિદ્ધાંત ઉપર ખડું લાગી આવે છે. જૈન થવું તેપણ તમારા જેવાને કાયરતાની નિશાની લાગે છે તેથી તેમાએ ગાંધીના દયાના વિચારાને પણ જૈનધર્મ દયાના વિચારા માનીને ગાંધીજીને જૈન ગામ છે એમ જાણી તમે લેખાે લખ્યા હતા અને ગાંધી છને પણ તેથી હ' જૈન નથી પણ વૈષ્ણવ છું એમ સ્પષ્ટ જણાવી દેવું પડ્યું હતું. જૈન શાસામાં શ્રાવકા અને સાધુઓ એમ બે પ્રકારે જૈના છે. ગૃહસ્ય શ્રાવક જૈનાના છે લેક છે, અવિરતિસમ્યગદૃષ્ટિ ગહસ્થશ્રાવકા અને ખીજા દેશવિરતિ, દેશનામ અંશથી શ્રાવકનાં ખાર વ્રતવાળા-ભારવત પૈંકી અમુકવતધારી એમ બે પ્રકારે ગૃહસ્થ શ્રાવર્કા છે. શ્રેણિક અર્થાત ભિંખીસાર વગેરે રાજાઓ હતા તે જૈન દેવ-ગુરૂધમ ની શ્રદ્ધા ધારણ કરનારા હતા. દેવગુરૂધમ ની સેવાલ કિત કરનારા હતા, પણ શ્રાવકનાં ભારતા ધારણ કરનારા પાંચમા ગુલામથાનક વાળા નહેલ્લા, તેઓ ચાયાગુદ્ધાનક વાળા સમ્યગૃદ્ધષ્ટિ શ્રાવક હતા. ચાથા ગુણ સ્થાનકમાં શ્રદ્ધાભકિત સેનાધમ છે પણ અહિંસા, સત્ય, અસ્ત્રેયાદિવ્રતા નથી. તેથી સમ્યગદ્ધ અવિ-શ્લિ શ્રાવક જૈનો તા જૈનધર્મ, દેવચૂર આદિ તત્ત્વાની શ્રદ્ધા કર-નારા હાય છે તથા દેવગુરૂધર્મની સેવાલક્તિમાં પ્રાથામ શ્રુ કરનારા હ્નિય છે. અહિંસા સત્ય વગેરેમાં ધર્મ માને છે પણ હિંસામાં અધર્મ માને છે પહ્યુ અંશ થકી તેઓ હિંસાના ત્યાગ કરી શકતા નથી, પણ તે હિંસાને પાપ તરીકે સમજે છે તેથી છેવટે હિંસા વગેરેના ત્યાગ કરી દેશવિરતિ શ્રાવક અને સાધુધમ પાળવા સમર્થ ખને છે. બીજા દેશવિશ્તિ શ્રાવક હાય છે તે ગૃહસ્થાવાસમાં સવા વિસવાની દયા પાળી શંકે છે, કારણ કે ગૃહસ્થાવાસમાં સાધુ

## a'u

એનો પેઠે સર્વધા અહિંસક અની શકાતું નથી. તેથી દેશવિરતિ-ધર શ્રાવકા સવાવીશવાની કયા અંગીકાર કરી શકે છે. જેવો श्रावहनां नती अंशीहार हरे छे खेवा श्रावहै। प्रथमस्थलपाणाति-पातिवस्मकत्रत अंशीक्षार ४रे छे. स्थूण अर्थात् भारा प्राव्धिकाना નાશથી વિરામ પામવું તે દેશ વિરુતિધર શ્રાવકાનું પ્રથમ વત છે. मेहिन्द्रय, द्वीन्द्रय, त्रीन्द्रय, चतुरिन्द्रिय अने भंगिन्द्रय स પાંચ પ્રકારના જીવા છે. પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પત્તિ એ એક્રેન્દ્રિય છવા છે. પુરા જળા વગેરે દ્રીન્દ્રિય છવા છે. ક્રીડી મં કાડા વગેરે ત્રીન્દ્રિય છવા છે. વિંછી, ભમરા, તીડ, માંખા, હાંસ વગેરે અતુરિન્દ્રિય જીવા છે. દેવા, મનુષ્યા, પશુપામી જલરારા વગેર તિમંગ્યા અને નારકીઓ તે પંચન્દ્રિયાલાવા છે. વ્રતાસારી શાયકો, એકેન્દ્રિય, હીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય અને સતારિન્દ્રય **અ**વાની હિંસાના ત્યાસરૂપ પ્રતિજ્ઞા કરી શકતા નથી पण में छवानी केटबी अने तेटबी रक्षा करवी के रीते યતના ધારી શકે છે. વતધારીશ્રાવકા સર્વ પંચિત્રિય સ્થલ જીવાની હિંસાના ત્યાગ રૂપવત અંગીકાર કરી શકતા નથી. પશુ-પંખી આદિ તથા મનુષ્યા પૈકી જેઓ નિરપસંધી હાય છે તેઓની હિંસા ન કરવી એટલી દયા-અહિંસા કરી શકે છે અને પંચેત્દ્રિય અપસાધી પશુપંખી મતુષ્યા વગેરેની હિંસાના ત્યાગ : કરી શકતા નથી પણ તેઓ હિંસાના પ્રસંગે પણ સાપેક્ષદયાલાવના લિવેક પર્વ ક વર્તી શકે છે-માટલીજ વર્તધારી મહત્ય જૈનાની સવા-વિસવાની દથા હાય છે અને જૈન સાધુઓને તા પાંચે મકારના જાવાની હિંસાના ત્યાગ હાય છે તે**લા** તે વીશવસાની કયા માળ-નારા ગણાય છે. સાધુએાની જીવદયા અને ગૃહસ્થાની જીવદયામાં એ પ્રમાણે કરક છે. જૈન ગૃહસ્થા કે જે વતધારી શ્રાવકો છે તે સાપશધી પંચેન્દ્રિય જીવાની હિંસાના ત્યાગ કરી શકતા નથી પણ તેમાં તેઓ ધર્મ્ય વિવેકથી જેટલું ખને તેટલું હિંસા ન યાય એવું લક્ષ્ય રાખે છે. •યાપાર ખેતી વગેરે આ જવિકાદિ જેમે અવન-

માં નકામી કાઇ જીવની હિંસા પ્રમાદે ન થાય તે માટે જ્યણાથી પ્રવતે છે, ગૃહસ્થદશામાં સવાવીશવા જેટલીજ દયા તેઓ પાળવા શકિતમાનુ થાય છે, દેશ ધર્મ, સંઘ, પ્રજા, કુટું બાદિરક્ષણાર્થ તેઓ ગૃહસ્થદશાના અધિકારપ્રમાણે વતી શકે છે. ગૃહસ્થ દશામાં સવાવીશવાની દયા પાળવી અને નિરપરાધી જીવાની અહિસા સાથે આજવિકાદિ પ્રવૃત્તિ કરવી. તેટલી ગૃહસ્થ દશામાં ગૃહસ્થ જૈના દયા પાળે તેમાં પ્રથમ દરજ્જાની કાયરતા નથી. કુમારપાળ रालको सवावीशवानी हयावाणुं श्रावहतुं स्यूब प्राधातिवात विर-મા વત અંગીકાર કર્યું હતું અને લાલા !! એવી સ્થળ પ્રાણા-એમની અહિંસા તા ઉપરની દેષ્ટિએ તમા પણ કરી શકા તેમ છા તા જૈન થવામાં તમને કાયરતા કેવી રીતે લાગી ? મહને તા લાંગે છે કે તમા સાધુઓના પ્રથમ અહિંસાવતની વિશવસાની કયાને-અહિંસાને, ગૃહસ્ય જૈનાની અહિંસા માની લીધી હશે. તમાએ સાધુઓની કયાને ગૃહસ્ય જૈનાની કયા-અહિંસા માની લેઇ નેજ ઉપર પ્રમાણે લખ્યું છે તેમાં તમાએ માટી ભૂલ કરી છે. ત્યાગી સાધુઓએ વીશ વસાની દયા પાળવી એમ જૈનશાસામાં પ્રકાશ્યું છે. તેથી લાલાજની દર્ષિએ જૈન અનવામાં કાઇ જાતની કાયરતા રહેતી નથી. એમ ઉપર લખેલ ગૃહસ્થ જૈનાની દયાથી લાલાજ સમજશે અને તેમના લખેલ કારણથી તેમણે જૈનધર્મના જે ત્યાગ કર્યો હાય તા તેમાં તેમની બૂલ ચએલી છે તે જાણી જૈન બનવામાં તેમને કાયરતા હવે નહીં થાય. જૈન સાધુઓની દયા પ્રવૃત્તિ છે તે દયાની ચરમસીમા છે પણ તે ઉત્સર્ગમાર્ગ દર્ષિની અપેક્ષાએ જાણવું. અપવાદ માર્ગ જૈનધમ સંઘલીર્થ શરૂ પ્રતિમાદિ રક્ષા કારણે તો જૈન સાધુએને પણ એકાંત ચરમસીમાની દયા નથી. જુએા. નમુચિ પ્રધાને જ્યારે જૈન સાધુઓને અને સાધ્વીઓને હિંદમાંથી કાઢી મુકવા હકમ ફરમાવ્યા કે છમાસમાં જો તેઓ નમુચિની રાજ્ય ભૂમિમાંથી ખ-હાર ન જાય તાે તેઓને મારી નાખવા. જૈન સાધુઓથી તેના ખંડની ખહાર જવું અશક્ય હતું, તેથી જૈન સંઘે મેરૂપર્વતપરથી વિષ્ણુકુ-

### ُ فَاق

માર મુનિને બાલાવ્યા અને નમુચિને સમજાવવા કહ્યું. નમુચિએ વિષ્ણુકુમારતું કથન કાઇ પણ રીતે માન્યું નહીં. તેથી વિષ્ણુકુમાર મુનિએ લાખા સાધુઓ વગેરે સંઘના રક્ષાથે નમુચિ પ્રધાનને વૈક્રિય રૂપ કરી પગતળે દાખી દીધા તે મરણ પામ્યા અને લાખા સાધુઓના પ્રાણનું રક્ષણ થયું તેમાં અલ્પદેશ અને મહાધર્મ થયેા. એવી રીતે અપવાદ માર્ગે સાધુને અહિંસાના સ્થાને હિંસાની, ધર્મ दिष्टिको प्रवृत्ति छे अने तेथी ढिंसा पण धर्मसाधननिभित्त હાય છે. ઉજ્જયિની નગરીમાં વિક્રમરાજાની પૂર્વે ગદ લ લિલ્લ-राजा राज्य करते। खेता तेखे क्षेत्र त्याणी साध्वी है के इपवंती खती તેને પકડીને અંતેપુરમાં ઘાલી દીધી. ચતુર્વિધસંઘે રાજાની પાસે ગમન કરી રાજાને અનેકરીતે સમજાવ્યા પણ રાજાએ સાધ્વીને ન સોંપી તેથી તે વખતમાં સંઘના આગેવાન કાલિકાચાર્ય હતા. તે ઇરાન બીસ તરફ ગયા, અને ત્યાંથી યવન શકહુણ વગેરેના શાહાની ફાજ લેઇ કાઠિયાવાડ ભરૂચના માગે થઇ માળવાપર સ્વારી કરી અને માળવા દેશજીતી ગઈલિલિલને મારી નખાવ્યો ધર્મ, સંઘ સાધ્વીના શીયલ નીરક્ષાર્થ, તીર્યાદિકની રક્ષાર્થ ન્યા-યથી અપવાદમાગે સાધુઓને પણ એવી પ્રવૃત્તિ સેવવી પડે છે તાે ગૃહસ્થશ્રાવકાને તાે તેઓના સ્વાધિકારે અહિંસાની અને હિંસાની પ્રવૃત્તિ સેવવી પડે તેમાં કંઇ આશ્ચર્ય નથી. નિશીયચૂર્ણિમાં લખ્યું છે કે, કાેકણ દેશમાં પાંચસે સાધુના સંઘ એક ગુફામાં રહ્યાે હતાે. આચાર્ય એક સાધુને સિંહ વગેરેથી સાધુઓના નાશ ન થાય તે માટે એક સાધુને ચાકી કરવા મૂકયા. રાત્રે એકેક પહારે એકેક સિંહ આવ્યા. સાધુએ સિંહને દ્વર કાઢવામાટે સિંહના કપાલ પર દંડ માર્યો તેથી સિંહ દૂર જઇ મરણ પામ્યા. એમ ત્રણ પ્રહરમાં ત્રણ સિંહ મરણ પામ્યા. ચાથા પ્રહરે ચાઠીદાર સાધુ સૂઇ રહ્યા. બીજા સાધુએ જાગ્યા. તેઓએ આગાર્યને ત્રણ સિંહાના મરણની ખબર કહી. ચાંકીદાર સાધુ જાગ્યા અને તેમણે રાત્રીની હકીકત કહી. આચાર્ય ચાકીદાર સાધુને અલ્પહિંસા અને

સાધુંમાની રક્ષારૂપ મહાધર્મની સેવાલકિત દેષ્ટિએ ફક્ત ઇરિયાન-હિયાનું પ્રાયક્રિત આપ્યું. ઇત્યાદિ અનેક દેષ્ટાંતાથી વીશવસાની કયા પાળનાર સાધુઓને પણ ખાસ આપત્તિકાલીનઅપવાકકારણે અકપ દોષ અને મહાધર્મદેષ્ટિએ હિંસા કરવી પહે છે, પણ તે હિંસાજ અહિંસાની રક્ષક છે. ગૃહસ્થ વ્રતધારી શ્રાવકાને પણ ઉત્સર્ગ અને આપદ્દશાયુકત અપવાક એ બે દેષ્ટિએ સ્થૂલ પ્રાણાતિયાતિવરમણ વૃત્ત હોય છે. જૈનાને જૈનધર્મ સંવતીય મૃતિ વગેરેની રક્ષણથી ધર્મયુદ્ધ, ધર્મ્ય દેષ્ટિએ કરવું પહે છે. જે એ પ્રમાણે તેઓ ન વર્ત તો તે છેવટે જૈન કામ, જૈન મંઘ, જૈન ધર્મતીર્થ વગેરેના જૈનધર્મના શત્રુઓ નાશ કરે અને જૈનાની દુનિયામાં અસ્તિતા ન રહે. માટે ગૃહસ્થ જૈનાને ધર્મયુદ્ધ, મુહસ્થ દશામાં કરવું પડે છે.

## तद्यथा

जैनसंघस्य यत्स्वत्यं, तस्यरक्षणहेतवे जैमानां राष्ट्रभिःसार्ध, धर्मयुद्धं प्रकीर्तितम्॥१॥ अन्यधर्मिसमाजेन, जैनसंघविनाज्ञनेः प्रवृत्तिः क्रियत्तेतर्हि, धर्मयुद्धं प्रकीतितम्॥२॥ जैनानां जैनसंघरय, जैनधर्मस्यधातकाः तै:सहधर्मयुद्धंत, जैनैः सत्यंप्रकियते॥३ वेशकीयुत्रवित्रेम्यो जैनधर्ममतिविवम् अन्य मानास्तरधंच, जीवनितजैनधर्मिण:॥२ श्रीज्ञेनधर्मप्याऽस्ति. जैनानां जीवनं परम जैनधर्मविनाजैना, जीवन्तोऽपिमताःबछ॥५ प्राणानते जैन्धमेये, त्यजनित न भयादिष् जीवन्तिजैनधर्माय, जैनास्ते विश्वजीविनः॥६ क्षेत्रकालानुसारेण, स्वाऽऽत्मसंघादिरक्षणे: अल्पदोषीमहाधमी, जैनानां धम्बेकमसूल स्वदेशस्वाऽऽत्मरक्षार्थं, धर्मसंघादिरक्षणे धर्मयदंच जैनानां, मतं धर्मस्यरक्षकम् ॥८

जैनसंघादिरक्षार्थं, धर्मयुद्धादिकर्मसः हिलाठण्यहिलाविक्रेया, अस्पदीषमहाक्रलाश स्रियाचकसाधनां, श्रावकाणांप्ररक्षणे यद्योग्यंतरप्रकर्तब्यं, देशकालस्वशक्तितः॥१० दुष्टस्वार्था दिकेदांचे, रन्यधार्मिकदेहिनाम कर्तच्या न कदाहिला धर्मयुद्धविना जनैः। ११ गृहस्यजैनसंघेन, स्वाधिकारविवेकतः धर्मसंचादि । श्रार्थ, यतितव्यं विशेषतः॥१२ स्वात्मसंघादिशक्या ये. शका जैना विध्रमिणाम मैत्रीकर्मसुयोग्या स्ते, भवन्तिनान्यशामताः॥१३ स्वातंत्र्यस्वातमञ्जलयाचैः पारतंत्र्यमञ्जितः विज्ञायेवंसदाजेनैः सम्पाद्याःसर्वशक्तयः॥१४ सर्वे विम्धप्रजाञ्चान्त्ये, जैनधर्मस्यशक्तयः सन्तिषि श्वस्य रक्षार्थं, जैनधर्मोऽस्तिशाश्वतः॥१५ अन्यधार्मिकलोकानां, रक्षा कार्या विवेकतः जैतानांजेनधर्मोऽस्ति स्वास्यक्तान्तसुखप्रदः॥१६ जैक्थर्भस्यरक्षात्, जैनानांरक्षणाद्यस्यतः क्षेनधर्भस्यरक्षातः विश्वस्मिन् सुखद्यान्तयः॥१७ र भितास्युर्येदाजेमा, अन्यस्तर्हिमृताः बल् जीवन्तस्तेत्रकाञ्चेथाः स्यक्षक्तशार्धःप्रकीविनः॥१८

ભાવાર્થ- જૈન સંઘના સ્વત્વરક્ષાર્થ જૈનાના નાશ કરનાશ શત્રુઓ સાથે જૈનાવડે ધર્મ યુદ્ધ કરાય છે. જૈનાના ઘાત કાના કુ-મક્ષાઓથી પોતાનું રક્ષણ કરવા જૈનાવડે ધર્મ યુદ્ધ કરાય છે. કેશ, ઓ,પુત્ર, લક્ષ્મી કરતાં જૈનાધર્મને જૈનાએ અતિપ્રિયમાનના અને તેની સક્ષાવૃદ્ધિમાટેજ જૈના જીવે છે. જૈન ધર્મ છે તેજ જૈનાનું પરમજીવન છે. માટે જૈન ધર્મ વિના જીવતા એવા જૈના મરેલા છે. પ્રાણાંતે પથ્યુ જૈનાધર્મના પ્રાથુનાશાદિકના ભયમાં અને બાદ્યની અનેક લાલ- ٧a

ચામાં પણ જેઓ ત્યાગ કરતા નથી તેજ જૈના તરીકે વિશ્વમાં જીવી શકે છે. દ્રવ્યક્ષેત્રકાલભાવાનુસારે સ્વાત્મસંઘતીર્થાદિકની ર-ક્ષાર્થે અલ્પદાેષ અને તે**ની** અપેક્ષા**એ** મહાધર્મ થાય એવી રીતે ધર્મ કર્મામાં જૈનાની પ્રવૃત્તિ છે. જૈનધર્મ, જૈન સંઘ, જૈનમ કિર, સ્વકુટું બ જન્મભૂમિની રક્ષા માટે સમ્યગદેષ્ટિ જૈનાને ખાસ અપવાદે હિંસા પણ અહિંસા છે. કારણ કે તેથી ધર્મ સંઘવગેરેની અહિંસા થાય છે. સુરિવાચક સાધુ સાધ્વી શ્રાવિકા તીર્થ દેરાસર વગેરેની રક્ષા માટે ક્ષેત્ર કાલાનુસારે જેમ કરવું ઘટે તેમ કરવું. દ્રષ્ટસ્વાર્થ અ-ન્યાય આદિદાષાથા અન્યધામિક કામાના જૈનાએ કદાપિ હિંસા ન કરવી. ધર્માયુદ્ધના હેતુઓથી ધર્માયુદ્ધમાંજ અપવાદે ગૃહસ્થ જૈનાની અલ્પદાષ અને મહાલાલની દૃષ્ટિએ હિંસાની ઉપયોગિતા છે. જૈનાએ અન્યાપર રાજ્યાદિકના લાભાર્થ આક્રમણ ન કરતું પણ પાતાના ધર્મસંઘલીર્થ વગેરે પર અન્યકામાં હમલા લાવે ત્યારે ધર્મ સંઘ કુડુંબ દેશ વગેરેની રક્ષા માટે તા તેએ ના હુમલા હઠાવવા ખાસ જેમ ઘટે તેમ ધર્મ યુદ્ધ કરવં. પાતાની અને સંઘની શક્તિથી શક્ત જૈના છે તેજ અન્યધર્મી વિધર્મીઓની સાથે મેત્રી સુલેહમાં અધિકારી છે. અશક્ત જૈનાને અન્ય બળવાન કામા સાથે મૈત્રીથી વર્તવાની શક્તિ રહેતી નથી. સખળાની સાથે સખળાની મૈત્રી ટકી શકે એવી શક્તિયાથી શક્ત અળવાન ખનવું નેઇએ. સ્વાત્મ સંઘની શકિતવડે સ્વનું તથા સંઘનું સ્વા-તંત્ર્ય રહે છે અને સ્વસંઘની અશકિતથી પારતંત્ર્ય-થાય છે એવું જૈનાએ જાણીને સર્વ શકિતચાને પ્રાપ્ત કરવી જોઇએ. સર્વ વિશ્વની સુખશાંતિમાટે જૈનધર્મની શક્તિયા છે. સર્વ વિશ્વની રક્ષાર્થ જૈનધર્મ શાધ્વત ઉપયોગી છે. જૈનાએ અન્યધાર્મિક**લા**કાની રક્ષા કરવી અને છેવટે પશુએા પંખીએા વૃક્ષા વગેરેની રક્ષા દયા કરવી. સર્વ વિશ્વવર્તિ લોકોના હિતમાં ભાગ લેવા. રાગીએ ના દુઃખીઓના દુ:ખ દર કરવા પ્રયત્ન કરવા એજ જૈનધર્મ છે તથા પાતાને અને અન્યજીવાને સુખશાંતિદેનાર જૈનધર્મ છે. જૈનાના રક્ષણથીજ

જૈનધમંની રક્ષા થાય છે અને જૈનાની રક્ષાથી વિશ્વમાં સુખશાંતિ પ્રવર્તે છે. જૈનાએ પોતાની રક્ષા, પોતાના અળે કરવી, તાંધોએ. જૈના આત્માને ઇશ્વર માને છે, તેથી તેઓએ આત્માનો અને ત શકિતયોના વિશ્વાસ રાખીને પોતાની રક્ષામાટે અન્ય કામાં અને તે આધાર ન રાખવા તોઇએ. જયારે અન્ય કામાં કે જૈનાની રક્ષા થાય છે એવા જ્યારે જૈના અની બાય છે ત્યારે તે ઇવર્તા ઇતા મરેલા જૈના બાલવા. સ્વસંધશકિતવર્ક જે જૈના અન્ય કામાની હરિફાઇમાં છવતા રહે છે અને જૈનધમ પાળતાં છતાં જે જૈના અવતા છે તેજ જૈના શકિતયાવર્ક છવતા બાલવા.

ઉપરના શ્લોકાની અમારી માન્યતાથી લાલાજીએ નાયવ કે ગુહસ્થ જૈનાની એવી ધર્મ યુદ્ધપ્રવૃત્તિ છે. જે ભાદાની અને અંતરની નખબાઇને જીતે અને સદ્દગુણ સદાચાર પાળવામાં શકત અને તે જૈન છે. જૈનધર્મ પાળવામાં શૌર્યાદિક ગુણાની જરૂર છે. કાય-રે⊯ી જૈનધર્મ પાળી શકાતા નથી. જે મરતું શીએ છે તે જૈન ખને छे. शूरस्य जैनभ्रमींऽस्ति, कालरस्य कदाउपित. भूशने कैन ધર્મ છે પણ કાયરના જૈનધર્મ નથી. ગૃહસ્થ જૈના ચાર પ્રકારે છે. પ્રાક્ષણ, સબિય, વૈશ્ય અને શુદ્ર, એ ચારવર્ણો સ્વસ્વયુશ્કર્માન તુસારે વર્તાતી છતી જૈનધર્મ પાળી શકે છે. ગુજરાતના રાજા કુમારપાળ સુધી પ્રાક્ષણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્રા સ્વસ્વગુણુકમાતું. સારે વર્તાતા છતાં જૈનધર્મ પાળતા હતા. જૈના, ખેતી વ્યાપાર દ્વા-રક્યા સાત્રક મેં વિદ્યા વગેરેથી આજવિકા ચનાવી શકે છે. દેશ પ્રકેશ જઇ શકે છે. ગૃહસ્થના અધિકાર પ્રસાહે પરંશે છે. કહેળ क्रोहेतुं पासन हरी शहे छे. देशराज्यातिहनी धन्ये प्रवृत्ति हरी ક્ષક છે. રાત્ય વગેરમાં આગેવાની ભર્ષો ભાગ લઇ શકે છે. દેશ રાજ્યાહિક રક્ષણાર્થ ધર્મ્ય યુદ્ધાહિક યોગ્યમયુત્તિ કરો શકે છે. સત્ત્વ વચેરમાં આગેવાની લયો ભાગ ક્ષેક શકે છે' દેશ રાજ્યાદિક રક્ષણાથે ધર્મ્ય મુહાદિક ચાગ્ય પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે અને તેમાં જીવાની ચતના કરે છે અને વિવેકથી વર્તી શકે છે, અને ગૃહસ્થ

દશાના અધિકાર પ્રમાણે દેશથી વૃત ધારી જૈનો સવાવિસવાની દયા પાળે છે, અને જે વત ધારી ગૃહસ્થ જૈના નથી,એવા અવિરતિ અને જૈનધમ ની પૂર્ણ શ્રદ્ધાવાળા જૈના, સ્વકર્મ અવસ્તિના ઉદયથી દયાદિક વત લેઇ શકતા નથી અને દાષાને દાષ તરીકે જાણી તેના ત્યાગ કરવા ઇચ્છા રાખે છે. એવા અવિરતિ ગૃહસ્થ જૈતધર્મી એાને તા સવાવિસવાની દયાનું પણ વત હાતુ નથી.તેએા વતથી માકળા હાય છે છતાં જૈન સંઘ, જૈનતીર્થ જૈન મંદિર આદિની રક્ષામાં પાતાનું મસ્તક આપે છે અર્થાત્ સ્વપ્રાણાની કુર્ળાની કરે છે. તેએ कैन देव शुरूधभानी रक्षामां भरी मथ छे. देशविरति पाणवानी ઇચ્છા હાય છે તે વર્તધારી જૈન શાય છે અને જેઓ વર્ત પાળવાની ેશકિતવાળા નથી તેએા સ્થૂલપ્રાણાતિવાતવિરમણુ આદિ ખારવતાને ૈઅંગીકાર કરતા નથી પણ વૃત વિના એકલી જૈનધર્મની શ્રહા ધારીને દેવગુરૂ ધર્મ સંઘની સેવા ભકિતથોજ તેઓ જૈના તરીકે રહી શકે છે અને ભવિષ્યમાં આગળ વધે છે. તેથી લાલાજી!! તમારે પણ જો જેન બનવું હાય તાે બે પ્રકારના ગૃહસ્થા જેનો ખતાવ્યા તેમાંથી તમારી શક્તિ પ્રમાણે ગમે તે કાટિના ગૃહસ્થ જૈન થઇ શકા તેમ છા. તથા તમે નાથી શકશા કે " ગહાર જૈના ચરમ કૈાટિની દયા–અહિંસા સુધી જઇ શકતા નથી. તેથી તમને ગૃહસ્થ જૈન અનવામાં કાયરપર્ણ રહેશે નહીં.

ચાનીશતીથે કરોના સમયમાં ઉપર પ્રમાણે ચારે વર્ણના ગૃહસ્યાએ જૈનધર્મ પાડ્યો હતો. વિક્રમ સંવત તેરમાં સૈકા સુધી પ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્રોએ ગૃહસ્ય દશા યાગ્ય શ્રાવક જૈન ધર્મ પાડ્યો હતો અને તેથી તેઓએ પહેલા ન અરની કાયરતાને દેશવટા દીધા હતો. જૈનધર્મ પાડવામાં પ્રથમ આત્મભાગ આપતાં, અને મરતાં શિખલું પહે છે. તેથી મરવામાં જે કાયર હાય છે તથા જેઓ અજ્ઞાનમાહથી અન્ય થએલા હાય છે, તેઓને તા જૈન થવું ન રૂચે તેમાં જૈનધર્મના દાષ વચી પણ તેઓના કર્મના દાષ છે.

પ્રભુ મહાવીરદેવના સમયમાં ઉજ્જયિની (માળવાના) ચંડ પ્રધોત રાજા-મગધદેશના શ્રેણિકરાજા, વિશાલાના ચેટકરાજા, સિન્ધદેશના ઉદાયીરાજા, કાશાંળીના ઉદયનરાજા, દક્ષિણુદેશના જીવકરાજા વગેરે અનેક જૈન રાજાઓને જૈનધર્મ પાળવામાં કંઇ પણ હાનિ થઇ નથી પણ તેઓની તેથી વ્યાવહારિક તથા ધાર્મિક ઉન્નતિ થઇ હતી. અશાકરાજા, ચંદ્રગુપ્તરાજા, કુણાલરાજા તથા સંપ્રતિરાજાને જૈનધર્મ પાળવામાં હરકત આવી નહીં. ખારવેલરાજા કે જે મહાસમર્થ રાજા હતા અને તેણે હિંદના અનેક રાજાઓને છવી લીધા હતા, તે કંઇ જૈનધર્મ પાળવાથી નખળા અશક્ત થયા નહીં. ગ્વાલીયરના આમરાજા તથા કનાજના હર્ષ વર્ષ નરાજા જૈન હતા. તેઓ જૈનધર્મ પાળવાથી શક્તિમાંત બન્યા હતા. જ્યારે સૌરાષ્ટ્રની ગાદીપર જૈનરાજા શિલાદિત્ય હતા ત્યારે સૌરાષ્ટ્રની ઝાહાજલાલી વર્તાતી હતી. ગુજરાતની ગાદી સ્થાપનાર વનરાજને જૈનાચાર્ય શીલગુણસૂરિની કેળવણી મળી હતી અને તેથી તે જૈનધર્મી થયે! હતા પણ ઉલટા તે જૈનધર્મ પાત્યાથી મદ'-બળવાનુ બન્યા અને ગુજરાતનું રાજ્ય પુનઃસ્થાપ્યું. ગુજરાતના સાલ કી કુમારપાલરાજા જૈનધર્મી હતા, તે સર્વે અન્યરાજાઓની સાથે લડવામાં વિજયી ત્યન્યા હતા. હાર પામવી, ચુદ્ધાદિકથી કાયર થે પાછા ભાગવ તે कैनोने छाकतुं नथी. वस्तुपाब अने तेकपाब अनेने शुकरातना પ્રધાન અને જૈન હતા તેમણે મુસલમાન ખાદશાહથી હાર પામેલા ગુજરાતના રાજાને પુન: ધાળકામાં અળવાન કર્યો. મેવાડના ભામાશા શેઠે પ્રતાપસિંહ રાજ્યના રાજ્યનું પુનઃ સ્થાપન કરવામાં સ્વધનના હામ કર્યા. વસ્તુપાલ જેવાએા શ્રાવકનાં વ્રત ધારણ કર-વાથી શુરવીર ખન્યા હતા.

૧ સવા વિસવાની દયા-અહિંસા, સત્ય, ચારીત્યાંગ, પર સ્ત્રીત્યાંગ, પરિગ્રહ પરિમાણ, દિફપરિમાણ, ભાગાપેલાંગ વિરમણ, અનથ દંડવિરમણ, સામાયિક, દેશાવકાશિક, પૌષધ અને અનિ-યિની ભાજનાદિકથી સેવા (૧૨) એવાં ગૃહસ્ય શ્રાવકનાં ખારવત

પાળવામાં અને ગૃહસ્ય જૈન અનવામાં કાઇ જાતની કાયરતા પ્રગ-ડતી નથી, પરંતુ તેથી પશુખલ ટળે છે અને આત્મબળ પ્રગટે છે.

ગૃહસ્થજૈનોએ ગૃહસ્થ જૈનધર્મના સ્વાધિકારે કયા કરવી ભેઇએ અને સાધુઓના જેવી વત લેવાની ઇચ્છા થાય તા પછી ગૃહવાસમાં ન રહેવું. પાતાના ગૃહસ્થધર્મના અધિકારની ફરજેને અદા કરીને ગૃહસ્થ જૈનોએ વર્તવું એમ જૈનશાસામાં જણાવ્યું છે.

લાલાભાએ સમજવું જોઇએ કે જૈનાએ અંગ્રેજસરકારતા રાજ્ય પૂર્વ હિંદમાં રાજકીયભાગતમાં અગ્રગણ્ય ભાગ લીધા હતા, પરદેશ-પરદ્વીપમાં પણ વ્યાપારાથે મે તિશા શેઠ સરખા જૈનો, હિંદુઓની પેઠે ગયા હતા.ગૃહસ્થ જૈન, દુનિયામાં અગર ધર્મ માર્ગમાં નળળા કાયર થઇ જાય એવું જૈન શાસામાં કાઇપણ સ્થાને ક્રં કંપણ જણાવવામાં આવ્યું નથી. હાલ તા હિંદુ મુસ્રદમાન રજપાત વૈષ્ણુવવશ્ચિકા અને જેન વિશુકા સર્વે જ્યાં ત્યાં નમળા પડી ગયા છે, ત્યાં એકલા જૈન વિશ્વકાની કાયરતાને ક્રેમી જૈન થવામાં કાયરતા ખતાવવી તે તેા હાલના હિંદ અગર મુસલમાન થવામાં કાયરતા ખતાવવા ખરાબર છે. લા-લાજી તમને અમા પછીએ છીએ તમાએ વ્યાપ્યાના વિના ખીછ રવરાજ્યારિક બાબતમાં કુઇ બહાદુરી બતાવી ? તમારા સમાન ધર્મી-એ એ, મહાદુરી ખતાવી કાયરતા ત્યછ છે ? તેના પુરાવા જાહેરમાં નામવાર કાર્યથી આપશા ? બ્રિઢીશ સરકારના રાજ્યમાં સર્વ કા-મામાં કાયરપણું આવ્યું છે. રજપતા અને સુસલમાના પણ નળળા પડી ગયા છે તા વૈશ્યમાં પણ વ્યાપારી જે કામ હાય તે યુરાપમાં અગર હિંદમાં ગમે તે ધર્મ પાળનારી હાય તા તે ભીરૂ-કાયર, રવલાવે રહે છે તેથી જૈન અનવામાં કાઇ જાતના દાષ આવતા નથી. વેષ્ણવ વ્યાપારી : હાંદુ વ્યાપારી આ પણ જૈનવશ્ચિક્ વ્યાપારી કામથી રાજ્યાદિક ચળવળમાં કંઇ વિશેષ અળવાનુ નથી તેથી હિંદ વૈષ્ણવ ખનવામાં પહેલા નંભરની કાયરતા જણાવવાની તમારે જરૂર હતી. પાયુ તમાએ તે ન જણાવી તેમાં ભૂલ થઇ અને હિંદુ ખનવામાં

## YY.

કાયરપાશું પણ કંશ છે સોલું પાસપાતપાશું દર્શાવ્યું સેમ કેમ ન કહેવાય ? તે વિસારા જેશા. દરેક ધર્મમાં સિશ્ર્યભતિ હાય તે ભળવાન્ હાય છે. હાલ હિંદુ જૈન મુસલમાન કામમાં સિશ્ર્યભતિ હાય તે ભળવાન્ હાય છે. હાલ હિંદુ જૈન મુસલમાન કામમાં સિશ્રયનાં ની ન્યૂનતા છે. સુરાપમાંથી સિશ્રય વર્ગ ઘણા હાય છે તે કાયર નથી પણ સ્વાર્થી છે તેથી વ્યન્ય હિંદુ વગેરે દેશાની તરફ સહાતુભૂતિ રાખી શકતો નથી. હવે તેન વ્યાપારી જેનાએ ખરા સિશ્રય વ્યાપારી વિદાન્ ખનલું જોઇએ. પાતાની કામમાં સર્વ શકિતયાને ખીલવવી જોઇએ. અન્યકામાની હરિફાઇમાં જે તે પાછળ પડયા તા દુનિયામાં તેઓનું વ્યક્તિયાને હરિફાઇમાં જે તે પાછળ પડયા તા દુનિયામાં તેઓનું વ્યક્તિયાને છે, તે શ્રેષ્ઠ છે. હવે યુરાપીયવિદ્રાના જૈનધર્મને સર્વ ધર્મમાં શ્રેષ્ઠ તરીકે વખાણવા લાગ્યા છે. સર્વ વિશ્લે લોકોનું સર્વ ધર્મમાં શ્રેષ્ઠ કલ્યાણ કરનાર જૈન ધર્મ છે, એમ જૈન શાસ્ત્રોમાં જણાવ્યું છે. આત્માની શુદ્ધિ કરનાર અને આત્માના પૂર્ણ દ્યાનાન્કને પ્રકાશનાર જૈનધર્મ છે.

सर्वदर्शनक्रपोऽस्ति, जैनधर्मःसनातनः
सेविते जैनधर्मेतु, सर्वे धर्माः प्रसेविताः ॥ १ ॥
विश्वकोकसुकार्थं यो, मनोवाकावयोमतः
मवर्तनंपश्चरंकः जैनधर्मः सनातनः ॥ २ ॥
सेवामिकावस्त्रकार्मः सेविवारप्रकृत्यः
जैनधर्मोऽस्तिविश्वस्य, परोपकारकारकः ॥ ३ ॥
जैनेक्षेकितिवर्ध्य, कर्तव्याः सुप्रवृत्तयः
आस्मशुद्धोपयोनेन, निर्केषा जैनधर्मिणः ॥ ४ ॥
द्वीनकावचारिय-क्ष्य आस्माक्रवादितः
तदाऽश्मपूर्णशुद्धवर्ध-जैनधर्मोऽस्तिकारणम् ॥ ५ ॥
सेवामिकावरुक्वानं दुर्गुणावादिनाश्चनम्
सद्गुणायारक्योऽस्ति, जैनधर्मःस्वनातनः ॥ ६ ॥
स्वान्यकोकस्यशुद्धपर्थं, सुकार्धस्यक्तिनोवितः
जैनधर्मो जनैःपाव्यः सद्गुणसद्वतात्मकः ॥ ७ ॥

## ¥¥

स्वातंत्र्यंसद्गुणेरस्ति, पारतंत्र्यंच दुर्गुणः स्वराज्यं सदगुणैरस्ति, नराज्यंदर्गुणैभीवि॥ ८॥ स्वातंत्रयं जैनधर्मस्य-स्रक्षणं दुःबनाद्यकम् चिदानन्दाप्तयेसत्यं, जैनधर्मोऽस्तिकारणम्॥ ९॥ जिनेन्द्रवीरभक्तानां, जैनानां मोधकारकः जैनधर्मोऽस्तिसद्धेतः सत्यं हृदि निभालय ॥ १० ॥ श्रद्धात्री तित्रपोधेयं-सजुज्ञानभ किथारकाः दयासत्यादिभिर्यका जैनाःस्युर्विश्वतारकाः ॥ ११ ॥ बाह्यान्तरस्यसाम्राज्य-धारकाजैनधर्मिणः विश्वजीवीपकारादि-, कार्येषु स्वर्णिताःसदा॥ १२॥ जैनेतरमन्ष्याणां, पश्यक्यादिदेहिनाम् हितार्थं कार्यंकर्तारो, जैना जयन्तिभृतले ॥ १३ ॥ जैनैहिविश्वलोकैःसह, स्वात्मवतदर्शनंतथा वर्तनं स्वाधिकारेण, कर्तव्यं स्वान्यश्चर्मदम् ॥ १४ ॥ भिन्नधर्मिमन्द्याणां, कर्तव्यं नैवपीदनम्॥ परोपकारःकर्तव्यः कायवितादिशक्तितः॥ १५ ॥

ભાવાર્ય — સાતનચાની સાપેક્ષાએ જેમાં વેદાન્તદર્શન, બોંહ નૈયાયિક, સાંખ્ય, આદિ દર્શનાના મૂળસિહાંતતત્ત્વના સમાવેશ થાય છે એવું જૈન દર્શન છે તે અપેક્ષાએ સર્વદર્શનરૂપ છે અને તે જૈનધર્મ છે અને તે સનાતન છે માટે જૈનધર્મ ને સેવતાં સર્વ ધર્મો સેવ્યા એમ બાહ્યુવું " ધટ્દર્શન જિન અંગ લિલું જે" એમ આન્દં દ્વન અ મહારાજ કહે છે. વિશ્વેલોકાના સુખનેમાટે મનાવાણી કાયાથી સત્પ્રવૃત્તિ કરવી તે જૈનધર્મ છે. સેવા લક્તિ, સુરાન, સદ્દવિચાર પ્રવૃત્તિયો તે જૈનધર્મ છે, અને તે વિશ્વેના ઉપકારક છે. જૈનોએ વિશ્વેલોક હિતમાટે જૈનધર્મના પ્રચારરૂપી સુપ્રવૃત્તિ કરવી. આત્મશુદ્ધોપયોગવે સ્વાધિકારે કર્મા કરતા એવા જૈનો નિર્દ્ધો છે. દર્શન સાનચરિત્રરૂપ આત્મા અનાદિ અનંત છે તે કર્મા સંયોગી છે તેની શુદ્ધિ કરનાર જૈનધર્મ છે, તે સત્યહેતુ છે.

સેવા, લકિત, જ્ઞાન, સત્કિયા યાગ, દુર્ગું ઘુનાશ, અને સદ્દગુઘુાચાર રૂપ જૈન ધર્મ છે. સ્વ અને અન્ય લોકાની શુહિમાટે તથા સર્વ લોકાના સુખમાટે સર્વજ્ઞ મહાવીરદેવે જૈનધર્મ પ્રકાશ્યા છે અને તેથી જૈનધર્મ પાળનારાઓની શુદ્ધિ તથા તેઓને મુક્તિ સુખ મળે છે. સદ્દગુદ્ધા અને સત્વતો તે જૈનધર્મ છે. જૈનધર્મમાં આત્માની શુદ્ધિ થવાના ઉપાયા થી. પ

જૈનધર્મ છે તે સ્વાતંત્ર્ય છે. સદ્દુશુણાવડે સ્વાતંત્ર્ય છે અને દુર્શું શાેવડે પારતંત્ર્ય છે. આત્મરાજ્ય પમાહનાર જૈનધમ છે અને ખા**દ્યા**રાજ્ય પ્રમાહનાર જૈનધર્મ છે. દુર્ગુદ્યાવડે આત્મરાજ્ય નથી. પૂર્ણું જ્ઞાન અને પૂર્ણું આનંદ પમાડનાર જૈનધર્મ છે. વિશ્વવિતિ સર્વા મનુષ્યોને આત્માના સદ્યુણાપ્રતિ દારનાર અને કામકોધ લાલ ઇપ્યા માહ વગેરેના નાશ કરનાર જૈનધર્મ છે. પ્રભ્રમહાવીર किनेश्वरने देव भाननारा अने कैनशास्त्रोने तथा शुर्ने तथा कैन-ધર્માને માનનારા અને પાલનારા જૈનો ગણાય છે અને એવા જૈનીને માક્ષદાયક જૈનધર્મ છે એમ સત્યને હૃદયમાં વિચારા !! શ્રદ્ધા, શુદ્ધપ્રેમ, ઉત્સાહ, તપ, ધૈર્ય, ઉદ્યમ, જ્ઞાનચાગ, કમધાગ, ભક્તિસેવા દયા, સત્ય, અશ્તેય, પ્રદ્માચર્ય, સંતાષ, અલક્ષ્યલક્ષ્મણત્યાગ અને ંદુરાચારત્યાગ કરનારા જેનો સર્વ'**વિ**શ્વલાકાને તારનારા થાય છે. પ્રાહ્યાન્તર સામ્રાજ્ય ધારક જૈના છે. વિશ્વલાકાને ઉપકાર કરનારા અને તેઓને જૈનધર્મી અનાવવામાં અર્પાયલા એવા જૈના હાય છે. જેઓ જૈન નથી એવા અન્ય સર્વ ક્ષેકિની સેવામાં તથા પશુ પંખી વસાહિની રક્ષા સેવામાં તેઓના હિત માટે સર્વકાર્ય કરનારા જૈનો હાય છે. જેનાએ વિશ્વવિસવ'લાકાને સ્વાત્મવત્ દેખવા અને તેઓની સાથે સ્વાત્મવત્ વર્તાં છું. જેનાએ અન્યધર્મી મતુષ્યાને પીડવા નહી' અને સ્વાધિકારે યથાશકિત જૈનશઃસાના અવિરાધી પછે અન્ય જીવાપર ઉપકારા કરવા અને વિશ્વલાકની સેવામાં અર્પાઇ જવું. જૈનાએ જૈન ધર્મના વિરાધીઓ સાથે સાવચેલીથી વર્લવું. ઉપરના શ્લોકા પ્રમાણે જૈનાના જૈનધર્મ છે અને જૈના પણ ઉપર પ્રમાણે શ્રદ્ધાવતા હિંકગુણ સુકૃત હાય છે.

લાલાજી મહાશય!!! જૈનનશાસામાં શ્રાવકાના એકવીશ અને સત્તર શુક્ષ દર્શાવ્યા છે. અમારા રચેલા ભ્રાવક્રયમે સ્વરૂપ પ્રત્યના में सामी। बांच्यो तेर देवी ज्याब तभने आवशे. तेमक कैनीकी તમા વિશ્વાસ છો કમેં સાગી અની કર્મો કેવી રીતે કરવાં તે અંધાએ **રવરચિત-કર્મ વાગ્યાન્યમાં કર્યા**વ્યું છે. લોકમાન્ય તિલક જેવા સે કહે મહિલાએ કર્યાંથા અન્ય વાંચીને તૈય કર્માંથા અન્યની પ્ર-શંશા કરી છે અને એવા કર્મ ચાર્ગા જેના સવાયીજ દેશની રાજ્યની. પ્રાથમી, સંધની અને ધર્મની ઉન્નતિ થાય છે એમ દર્શાવ્યાં છે. માટે લાલાજ લાજ પત્રસયજી!!! તમા એ ગ્રન્થા વાંચી જરા એટલે જૈન થવામાં તમા પાતે પાતાનું ગૌરવ માનશા અને અન્યોને એવા કર્મ સાગીજૈના બનાવવામાં સહાથી રાગીબની શકશા.ગુસલમાનામાં વહાયા હિંદમાં વેષ્યવધશિકા અને વશ્ચિક જૈના તે સવે વ્યાપારી કામ છે તેમામાં કંપટ કાયરતા હાય છે, અંગ્રેજ વગેરે દેશના વ્યાપારીઓ પણ એવા હાય છે, તે સાથે તેઓમાં અન્યદયાહિક **મહારાણા** હાય છે. ગૃહસ્થ જેના કયાની છલ્લી કારિએ પહોંચ્યા નથી અને તેથી તેઓ હિંદુ મુસલ્માનાની સાથે સ્વરાત્યાહિક કાર્યો માં તમારા સાથી આજ સુધી રહ્યા છે અને રહેશે. કહેવત છે डे वाश्विया विना ते। सका संवश्वतं शक्तय अश्वं. कैनवश्विक्षेणे શુજ્યત, મારવાઢ, કાંઠિયાવાઢ, કચ્છ, માળવા વગેરેના રાજસાના પ્રાથમ અની તેઓનાં જતાં રાજ્યને અ'ગ્રેજેની સાથે યુક્તિપુર્વંક સલાહ કરીને ખયાવી દીધાં છે. લાલાજ મહાશય !!! ગાંધીજીએ પથ જૈનાની અહિંસાની થાહી ઘણી સુષ્ટિતને અનુસરી હાલમાં સ્વરાજ્યની અળવળ ઉભી સખી છે અને તેમાં તમે પહુ ભાળા છા અને તે અહિંસાની વાટમાં હાલમાં તમા ચાલા છે। તે લહોા, અને તૈન બનવામાં પાતાને ધન્ય માના એવી દશામાં આવે.

## ६ हालाजीनो आक्षेपः—

. जैनोका आधार दहीन त्यागके अंगमे बहुत ऊंचा है। उस के अनुसार पूरा पूरा काम करना मनुष्यों के सिये असं-

#### XŁ

मय है। इसी छिये जैनधर्मका प्रभाव मनुष्य प्रकृतिएर पैसा प्रदेता है कि उससे मनुष्यजीवन के साधारण संप्राम के छिये निर्वेद्ध हो जाते हैं, एक ओरतो जैनसाधु उच्च कोटीके संबार त्यागी है दूसरी ओर जैनजनता श्रुद्ध जीवोंकी तो रक्षा करती है। परंतु मनुष्यों के साथ उनका बर्ताव बढ़ी बी निर्देयताका होता है। शायद असाध्य आचार शासपर वस्त देनेहि का यह परिणाम है।

आक्षेप पारहार प्रत्युत्तर—बाबाल भडाशय !! जैनातुं આચાર દર્શન, ત્યાગના અંગમાં ઉત્તમછે.પરંત તેમાં ચાથા આરા અને પાંચમા આરાના લેકેલેક છે, તથા ગૃહસ્થ અને ત્યાગીના આચા-રલેકે ત્યાગાચારમાં ભેક છે. ત્યાગીએા જેવા તૈન ગૃહસ્થાના આચાર नथी, तेथी पातानी शक्ति अनुसारे केटलुं वर्ताय तेटलुं वर्त तें અપૈક્ષાએ ગૃહસ્થ તૈનોના અવિરતિ અને દેશવિરતિ એવા એ લોક પાડ્યા છે. તેથી ગહસ્થજેનોને મનુષ્યજીવનના સાધારણસંગ્રામમાં ગમે તે સ્વાધિકાર યાગ્ય ધંધા વગેરેથી તથા સિપાઇગિરિના ધંધા-થી પણ આજવિકા ચલાવવામાં નિર્ભલતા આવતી નથી. ત્યાગી જૈન સાધુઓ છે તેજ ઉચ્ચ કાૈટિના ત્યાગી છે, તેથી ગૃહસ્થ જૈનાને ગૃહરથ ધમ પ્રમાણે આજવિકાદિક માને નિર્દે પપણ કરવામાં હરકત આવતી નથી. હિંદ વેદાન્તીસંન્યાસીઓ-પરમહંસા-ત્યાગીઓ છે તેથી જેમ ગૃહસ્થહિંદુઓને મનુષ્યજીવનના સંગ્રામમાં નિ-ખેલતા આવતી નથી, તેમ ગૃહેરય જૈનાને પણ મતુષ્ય છવનના સંગ્રામમાં નિર્ભલતા આવતી નથી. લાલાજી!! તમા હાલ પ્રત્યક્ષ દેખા છા કે ગૃહસ્થ વ્યાપારી જૈના, મતુષ્ય જીવનના સાધારણ સંગામ क्रत आ अविहाहि वृत्तिओमां व्यापार भीत वगेरेथी केना-महा-જન તરીકે અગ્રગણ્ય સખલ ગણાય છે. કયા ધંધામાં તે પાછા પડયા છે ? તે તા અતાવા. કાઇરીતે આછવિકાદિ-વ્યાપારાદિ કમામાં જેના નિર્ભલ પડેલા દેખાતા નથી, અને ભવિષ્યમાં જેના પાછા પડશે નહીં. જેનશાસામાં ઉત્સર્ગથી અને અપવ દર્શી 'ગહે સ્થ જૈનાને ક્ષેત્ર કાલાતુસારે મતુષ્ય જીવનના સાધારણ સંગામામાં

પાછા પડવાનું અને નિર્ભલ અનવાનું હાતું નથી, તેથી જેના વિવેકથી વર્તીને સખલ રહી શકે છે, અને રહેશે ત્યાગી જૈન સાધુઓના આવાર પ્રમાણે ગૃહસ્ય જૈનાને વર્તવાના અધિકાર નથી. ગૃહસ્ય જૈનાએ ગૃહસ્ય જૈનાને ચાગ્ય કહેલા મનુષ્ય જીવનના આજવિકાદિ કર્માની સાથે રહીને ધર્મ કરવાના છે, તેથી ત્યાગીઓનું અને ગૃહસ્ય જૈન શ્રાવકાનું મેરૂ પર્વત અને સર્પપના કાણા જેટલું અંતર કચ્યું છે.

## લાલા છના આક્ષેપ

" मनुष्योकी साथ उनका बताब बढी निर्दयताका होता 🖁 ॥ લાલાજી !! તમારૂ' આવું લખાણ અનુભવથી ખઢાર અને અ-સત્યથી ભરપૂર છે. તમાએ આ ઠેકાશે જૈનાપર નિર્દયતાના અક્ષેપ મૂકી જૈનાની પ્રતિષ્ઠાના નાશ કરવા અને જૈનોપર અન્યોના તિર-સ્કાર પ્રગટે એવા ગંભીર અન્યાય કર્યો છે. લાલાજી !!! આવેા ખાટા નિદ્ધતાના આક્ષેપ મૂકીને જૈનાને લાગણી દુઃખાવવારૂપનિદ્ધતા તમારા હૃદયમાં છે એવું તમાએ હિન્દ્ર કરી દીધું છે. ગૃહસ્થર્જના, કીડી, મકાડા, વૃક્ષા, પશુપં ખીએાતું રક્ષણ કરે છે. ાક્ષુદ્ર છવાતું રક્ષણ કરે છે. તેમાં તેઓ શું ખાતું કરે છે? " જે માંખ મારે તે મતુષ્ય મારે " અને તે નિક્ય થાય છે. જે માંખ મારતા નથી તે સનુષ્ય મારતા નથી, તેથી જૈના નાના જવાની રક્ષા કરનારા છે અને તેથી માટા જીવાની વિશેષ રક્ષા કરનારા છે. તેઓએ સર હેદના પહાણાની પેઠે કેવી નિદંચતા કરી ? અને ભૂતકાલમાં તથા હાલમાં કયા કયા મનુષ્યાને મારી નાખ્યા ? તે લાલાજ જ્યાવશા. अने के तेथा सन्धान भारी आपी नाभता नथी ते। तेथा मन-ષ્યાની સાથે નિર્દ'યતાથી વર્તે છે એમ કૈમ લખી શકાય ? તે લા લાજી તમા જાતે વિચારશા. કાલાજી !! વિશક જેના શું મનુષ્યાની દયા નથી કરતા ? લાલાજ !! સત્ય જાણા કે તમારાયદ્રામાં પશુ હામા અને નરમેથા કરવાની નિર્દયતાના ધાનારા જૈના છે. દુષ્કાલ

વખતે આજ સધી લુખ્યા ગરીબ મનુષ્યાને જૈનાએ જેટલું અન્તર કાન કર્યું છે તેટલું તમાએ કર્યું હાય તા કતિહાસની સાક્ષીથી જણાવશા. જગહુશા, શાન્તિદાસ. (અમદાવાદવાળા) ઇડરના અંથા વીકાસ વગેરનાં ભાટા ચારણા જેટલાં વખાણ કરે છે, તેટલાં તમારા વર્ગમાંના ગૃહસ્થાનાં સાંભળવામાં આવતાં નથી. વસ્તુપાલ અને तेकपाल भतुष्याना ઉपकाराये तजावा, वावा अधावी बती अने સદાવતા ખાલ્યાં હતાં. અમદાવાદના શાંતિદાસ શેઠે દુષ્કાળના વખતમાં લાખા મનુષ્યાને અન્નક્ષેત્રા ઉઘાડીને ઉગાર્યા હતા. ગુજરાત મારવાડ કાહિયાવાડ વગેરે દેશામાં જૈનગૃહસ્થાંએ વિ. સં. ૧૮૬૯ ના દુષ્કાલમાં તથા તિ. સં. ૧૯૫૬ ના દુષ્કાલમાં લાખા મનચ્યાને અન્ન આપી જવાડ્યાં હતાં. ગુજરાત વગેરે દેશામાં ગૃહસ્થજૈનાએ સાર્વજનિક પાઠશાળા, પ્રસૂતિંગહો, દાકતરખાનાં, પાંજરાપાળા, સદાવતામાં કરાઉા રૂપૈયા ખરાવા છે. અમદાવાદના પ્રસિદ્ધ શેઠ હેમાલાઇ શેઠે તથા હઠી માઇ શેઠે હજારા ગરીબ મનુષ્યાને પાજ્યા પાષ્યા છે. પાલીતાણાના કુંગર પર માટી દેરાસરની ડુંક અંધાવનાર માતિશા શેઠ, શેઠ, નરસિંહ નાથાછ. શેઠ કેશવજી ન યકે, તથા સદાસામજ શેઠે, ગરીભ મતુષ્યાને આવામાટે કરાડા કરાડા રૂપૈઆ ખર્ચા છે. કુમા-स्पाल राजा दरराज गरीकाने दान आप्या पछ भाता खता. છપ્પનીયાના દુષ્કાળમાં અમા મેસાણે હતા ત્યારે ત્યાંના જૈનાએ પચ્ચીશ હજાર રૂપૈયાનું ફંડ કરીને મારવાડ વગેરમાંથી આવનાર ભુષ્યા ગરીભમનુષ્યાને ખવરાવી તેઓનું રક્ષણ કર્યું હતું અને તેમાં મારાથી પણ યથાશકિત સેવા ( ગૃહદશામાં ) કરાઇ હતી. શેઢ પ્રેમચંદ રાયચંદ મુંબાઇયાળાએ સાર્વજિતિક ધર્મ શાળા શાળાઓ, કુવાઓ દાક્તરખાનાં વગેરમાં લગલગ એ શીલામ इपैया भन्यी डता. तमारा पंकाणमां डकारानी संभ्यामां कने। छे अने ते शुकरातना केवा धनव ता नहीं हाथ अने त्यांना જેના પૈક્રી કેટલાક સ્થાનકવાસી હાવાથી દાનમાં પાછળ કહાપિ

હ્યું તેથી તથાએ લખવામાં બૂલ કરી હશે. જેના વ્યાપાર કરે છે અને વ્યાજ ઘણું લે છે. પણ તેઓ વ્યાપારી દિવ્દિએ પશુપંખીઓ ઉપર જેટલી દ્યા રાખે છે તેટલી મનુષ્યા પર લેશું વસુલ કરવા આળતમાં દયા રાખતા નથી. એવી દિવ્દિએ તમાએ લખ્યું હાય તા તેમાં તમાએ અન્યાય કર્યો છે. કાશ્યુ કે જૈના વ્યાપારમાં વ્યાજ લેહું લે છે તેવી રીતે હિંદુ વ્યાપારીઓ પણ લેહું લે છે તેમાં એકલા કંઇ વિશુકજૈનાના हाथ नथी. तथी तभाक्षे वैष्युव वर्गरे व्यापारीक्षा वर्गरेना हाथा ન કાઢતાં ગૃહસ્થ જૈનાને મનુષ્યા પ્રતિ નિર્દય જણાવ્યા અને તેમાં કે ઇ કારણ પણ ન દર્શાવ્યું તે કેવળ ગૃહસ્ય જૈના પ્રતિની તમારી મ નિંદારૂપ નિર્દેયતાની લાગણીજ કારણભૂત જણાય છે. વનરાજ ચાવડા અને કરણાવેલા, પુસ્તક લખનારા પ્રાક્ષણપ હિતાએ જેમ જૈનોને હલકા પાડવા કપાલ કલ્પિત લખ્યું છે. તેમ લાલાજ!! તમાએ પણ તમારી જૈના પ્રતિની દ્વેષ લાગણીથીજ તમાએ એવું હડહેડતું જૂદું લખીને ભવિષ્યનાં આળકાનાં હૃદયમાં જેના પ્રતિ ધિકકાર ઉત્પન્ન કરાવવામાં તમારી હિંસા દેષણહિને કેળવી છે. જૈના મતુષ્યાની દયા કરતા નથી એવું આજસુધી બન્યું નથી. જૈન શાસાથી તા સિદ્ધ થાય છે કે અસંખ્ય એકેન્દ્રિય છેવાના રક્ષણ કરતાં એક દ્રીન્દ્રિય છવની રક્ષામાં અને અસંખ્ય દ્રીન્દ્રિય છવા કરતાં એક ત્રીનદ્રિય છવાની રક્ષામાં અને અસ' ખ્ય ત્રીન્દ્રિય છવાના કરતાં એક ચતુરિન્દ્રિયજીવાની રક્ષામાં અને અસ'ખ્ય ચતુરિન ન્દ્રિય છવા કરતાં એક પ'ચેન્દ્રિય છવની રક્ષામાં વિશેષ પુષ્ય થાય છે. પંચેન્દ્રિય પશુ પંખી જલચર વર્ગરે કરાઢા જીવા કરતાં એક મનુષ્યની રક્ષામાં વિશેષ પુષ્યધર્મ થાય છે, અને અધર્મી નીતિમય છંદ્રગીવાળામનુષ્યની રક્ષા કરતાં એક ધર્મી મનુ-ધ્યની રક્ષામાં તિશેષ પુષ્ય થાય છે. તેમાં પણ સમ્યગદિષ્ટિ, દેશ-विरति, सब विरति, अप्रभत्त सुनिन्मा, गणुधरा वगेरेनी रक्षा सेवा ભાકતમાં ઉત્તરાત્તર અન તગણું પુષ્ય ધર્મ કહેલ છે, તેથી

જૈન ગૃહસ્થા દક્ષ-પંડિત હોવાથી મનુષ્યોની રક્ષા દથા પ્રસંગ મનુષ્યોની દયા કરે છે, અને પશુપંખીઓની દયા પ્રસંગ તેઓની દયા કરે છે. કીડી, મંકાડી, પશુ, પંખી-વૃક્ષાની રક્ષા કરતાં દયા કરતાં મનુષ્યોની દયા કરવામાં અનંતશુલ પુષ્ય ધર્મ સમજે છે તેથી તેઓ મનુષ્યા પ્રતિ નિર્દય થઇ શકતા નથી. જેના, કીડી મંકાડીના રક્ષણાર્થે કંઇ મનુષ્યાને મારી નાંખતા નથી. તેઓ તો ગૃહસ્થ ધર્મના સ્વાધિકારે સ્વલ્પહિંસાદ્રોષ, અને મહા દયા ધર્મ લાલ દિટએ વર્તે છે. મુસલમાના, ખ્રિસ્તીઓ, બોહો, પારસીઓ અને હિંદુઓ જેટલા પ્રમાણમાં મનુષ્યા પ્રતિ દયાવંત છે, તેના કરતાં વિશેષપ્રમાણમાં જેના મનુષ્યાપ્રતિ દયાવંત છે, એવું અમે હાલના સંયોગે અને ભૂતકાળના ઇતિહાસથી ગમે તેવી યેલે જમાં તે બાલત સિદ્ધ કરવા તૈયારછીએ.

જ્યારે કુમારિલભટ્ટે સુધન્વા રાજાની સભામાં બોહાની સાથે ચર્ચા કરી ત્યારે કુમારિલ ભટ્ટ કાઇ કળાએ જીત્યા અને કુમારિલ લકે સુધન્વારાજાને ખોહાના નાશાર્થ હુકમ કર્યો. તેથી સુધ-ના રાજાએ હુકમ કર્યો કે જ્યાં ત્યાં ખીહા દેખાય તેઓને મારી નાંખા. અને બૌદ્ધાને મારવામાં દયા કરે તેઓને પણ મારી નાંખા હિમાહયથી તે કન્યાકુમારી સુધી વસતા બૌહીને અને જૈતોને મારી નાંખા "શંકરાચાર્ય ચરિત્ર વગેરેથી." હિંદુધર્મી ઓની અન્ય ધર્મી મતુષ્યા પ્રતિ થએલી આવી નિર્દયતા સિદ્ધ થાય છે. ્પાટણની લાખાખાહની કલ્પિત કિંવકન્તિમાં પણ લાખાજૈનાના નિદું થતાથી નાશ કરેલા કલ્પનાએ પ્રસિદ્ધ છે. હિંદુઓએ અને ખૌદ્ધાએ ધર્મ ત્રતુનથી નિર્દથી અની પરસ્પર હેળરા લાખા મતુષ્યાને મારી નાંખ્યા છે. દક્ષિણ મદુરામાં હિંદુઓએ કપટક-ળાથી આઢ હુજાર ઉપર જૈનાચાર્યોને અને લાખા શ્રાવકાને પકડી મારી નાંખ્યા છે. ધર્માં ધ મુસલમાનાએ લાએા હિંદુઓના નિર્દે યતાથી જાન લીધા છે, અને હિંદુઓએ પણ હજારા મુસંલ-માનાને નિર્દયતાથી મારી નાખ્યા છે. એવું છેતિહાસિક્યન્યાલી

સિદ્ધ થાય છે. મુસલ્માનાએ લડાઇએામાં લાખા ખ્રીસ્તીએાને અને પ્રીસ્તીયાએ હજારા-લાખા મુસલમાનાને યુદ્ધામાં નિર્દય**પ**ણે મારી નાખ્યા. ઋગ વેદમાં જાઓ. હિંદમાં વસતા દૃસ્યુરાજાઓને ઋષિયાની સહાયથી આયોંએ નિર્દેયપણે મારી નાખ્યા. હિંદુ રાજાઓએ ક્ષત્રિ-ચાેએ પરસ્પર ચુદ્ધ કરીને નિર્દેય રીતે પરસ્પર રહામાં પક્ષવાળા-એાને મારી નાપ્યા. આર્ય સમાછ ગૃહરથા વૈદિક હિંદુધમંત્ર-ચારવામાં લાખા કરાડા રૂપૈયા ખર્ચ છે, પણ અન્ય ધર્મી મતુષ્યા કે જે દુઃખી ગરીબ છે તેએા માટે લાખા કરાડા રૂપૈયા ખર્ચા એવું જાહેરમાં જણાવાં નથી, તેથી તે મતુષ્યા પ્રતિ નિદ્ધ વર્ત નવાળા ન ગણાય અને જૈના જ મનુષ્યા પ્રતિનિર્દય વર્તન વાળા છે એવું જે લાલાજીએ લખ્યું, તે અસત્ય પક્ષપાત સ્વધર્મ માહ વિના મીજાં કશું કંઇ નથી. લાલાજ એલું જાણે છે છતાં પાતાના મેરૂ પર્વંત જેટલા દાષ ન જણાય અને પારકા રાઇ જેટલા દાષ મેરૂ પર્વત જેટલા દેખાય એ દુર્જનતા વિના બની શકતું નથી એમ લાલાજએ જાન ણવું નેઇએ, અને ગાંધીની પેઠે પાતાની ભૂલ કળૂલ કરીને પાતાની અજ્ઞાનતા, પશ્ચપાત, દ્રેષતા રૂપ નિદ યતાને ત્યછને દયાવંત આદર્શ જીવન તેમણે કરી બતાવવું જોઇએ.લાલાજી!! તમા મુસલ્માન પ્રીસ્તિ હિંદુ વગેરેને નિર્દંય વર્લનવાળા ન લખી શકયા તેનું કારણ એ છે કે તેવું લખવાથી તમારા પર તે કામાના કાપ ઉતરવાથી લાલાછ!! तमाइ देश नायकप्र मुरहेबीमां आवी रहे, तेथी गरीबकी जोह सबकी भाभीनी नी हड़ेवतने अनुसरी क्रेभ तेम अगड अगड લખવા મ'ડી પડ્યા છેા. લાલાજી !!! વ્યાપારી જૈના, મનુષ્યાની દયા કરવામાં ધર્મ પુષ્ય માને છે. તેઓ પાંજરાપાળા બાંધી પશુ પંખીઓ વગેરેની દયા કરે છે તેથી એમ કહેવાય છે કે તેઓ મનુષ્યાની દયા કરતા નથી એમ તમાએ માની લીધું છે, તે ફક્ત તમારી શ્રમણા છે, અને એવી બ્રમણાથી ભારતના ઇતિહાસ ને ઉપર્શંકત જૂફે લખી કલ કિત કર્યો છે પણ હવે ન કરા, સુધારા કરા, એમ નિવેદું છું. વ્યાપારી જૈનાને જે શિખામણ આપવી

#### XX.

ક્રિય તે શિખામભુની દરિએ શિખામણ આપવી તે જુદી વાલ છે. અને તેમના પર નિક યતાના આરાય મુકવા એ વાત જૂદી છે. લાલાજી!! સા ગૃહસ્થ હિંદુઓ અને શત ગૃહસ્ય જૈનાને મનુષ્યા પ્રતિની દયાની લાગણીની પરીક્ષા માટે અમેરિકાના વિદ્રાનાને સાંપા પછી ગઢસ્થ જૈના અગર ગહસ્થ હિંદુઓ એ બેમાં કાેની મતુષ્યા अति विशेष हया दृष्टि वर्त'न तथा निर्दं यता छे ते મધ્યસ્થ दृष्टिथी પરીક્ષીને તેઓ જગતમાં જાહેર કરશે. લાલાછ!! તમારૂ લખાણ तभारे सिद्ध करवुं डाय ते। अमेरिकाना विद्वाना द्वारा अन्तेनी યરીક્ષા કરાવા એટલે સત્ય જણાઇ આવશે. બાકી તમારી દરિમાં એવું બૂનું કસી ગએલું છે તે આવી પરીક્ષા વિના ટળે તેમ નથી. સતુષ્યાની દયામાટે જૈનાને ઘણી દયાની લાગણી છે. ગુજરાતના ઘણા ગામામાં જૈના તરકથી અન્નક્ષેત્રાનાં હાલ પણ સદાવતા મીજુદ છે. શ્વેતાંબરા અને દિમ બર લક્ષાધિપતિ સે કડા ગૃહસ્ય શેઠિયાઓ છે. તેઓ દરવર્ષ હજારા ગરીબમનુષ્યાને ખાવા આપે છે. અનેક અનાથાશ્રમાને જૈના તરકથી મદત મળે છે. જૈના તરફથી ઔષધાલયા, પાણીની પરબા ચાલે છે. જૈના તરફથી ગુજરાત વગેરે દેશામાં આંધળાં હાલાં ખ્હેરાંએાને ઘણી મદત મળે છે. અમદાવાદમાં શેઠ લલ્લુલાઇ રાયજીએ અનાથાશ્રમ વગેરમાં ગરીબાને લાખા રૂપૈયાની મદત કરી છે. વિ સં. ૧૯૬૩ માં સરતમાં કાન્ત્રેસ હતી તે વખતે અમદાવાદમાં લાલા લજ-પતરાય આવ્યા હતા અને તે શેઠ લલ્લુસાઇ રાય છેને ત્યાં આવ્યા હતા. રોઠ લલ્લુલાઇ રાયછ તથા નગરશેઠ ચીમનલાલ લાલભાઇ તથા કરતરભાઇ તથા શેઠ લાલભાઇ દલપતભાઇ તથા શેઠ મનસુખ ભાઇ ભગુભાઇ વગેરે શેઠિયાએ ની સાથે લાલા લજપતરાય અમારી યાસે આંબલીપાળના ઉપાશ્રયમાં વ્યાપ્યાન શ્રવણ કરવા બપારે આવ્યા હતા, તે વખતે બેહળર શ્રાતાઓની સમક્ષ અમાએ લાક્ષ લાજપતરાયને દેશસેવા કરવાના સત્ય ઉપાયા દર્શાવ્યા હતા તેથી લાલા જ તમા અમારા ઉપદેશથી ઘણા ખુશી થયા હતા અને શેઠ

बल्धकार राय अने कडेवा बाज्या हता है आवा हीन मिनियां श्री હિંકના ઉદ્ધાર થવાના છે. લાલાજના વિચારામાં પાછળથી પરિવ-તેન થયું હાય એમ લાગે છે. જેનો, કીડી મંદાહા વૃક્ષ પશુ પંખી મતુષ્યા વગેરેની દયા રક્ષા કરે છે. તેઓ પશુ પંખીઓની દયા કરતાં મનુષ્યાની દયા રક્ષા કરવામાં અન'ત ગણું વિશેષ ધર્મ ફેલ માને છે અને તેવું તેઓ વર્ષ નથી પણ જણાવે છે છતાં કેટલાક એવા કઠાર હૃદયના કેટલાક જૈના હાય તા તેથી આખી જૈન ફામને ने निर्देश मानीकी ते। डिंडुकी वर्गेरे पर्छ तेवी रीते ते। निर्देश **ડરી શકે. જ્યારે** મનુષ્યાની દયા રક્ષાના ખાસ પ્રસ'ગકાલ આવે છે ત્યારે ક્રીડી મ'કાેડા વગેરે ક્ષુદ્રજીવાની રક્ષા મુક્રીને પહેલી મતુષ્યાની ખાસ દયા રક્ષા કરવામાં ઋપાંઇ જવુ' એમ જૈનો માને છે અને વર્ત છે તેથી લાલા !! હવે પેતાની ભૂતની દિતીયાવૃત્તિમાં સુધારા કરશા એમ ઇચ્હુંછું. લાલાજી!! તમે લખાે છા કે જેના મનુષ્યપ્રતિ નિ€યવર્તનવાળા હ્યાય છે પણ તમે સમજરોા કે છપ્પનિયા દુષ્કાલમાં હિંદમાં જિલ્લીઓએ અનાથ હિંદુઓનાં લાખા બાળકાને ખિસ્તી બનાવ્યાં પછી તેઓની રક્ષા કરી, ગુજરાત સૌરાષ્ટ્રમાંથી પચીશ હતાર મનુષ્યા ખ્રિસ્તી થયાં જણાય છે તે પ્રમાણે આખા હિંદમાંથી લાખા મનુષ્યા ખ્રિસ્તી થઇ ગયા અને તેજ ખ્રિસ્તીઓ હવે હિંદ ધર્મના વિરાધી અને હિંદુ ધર્મનું ખંડન કરે છે. લાલાજ !! તે વખતે હિંદઓની દયા કર્યા ગઇ હતી ? હાલ હિંદમાં ચૌદ કરાડ ગાયા છે. લગલગ પન્નર કરાેડ લે સાે છે. અને બકરા ઘેટાં વીશ કરાડ છે. બળદોની સંખ્યા તેા ઘણી ઘટી ગઇ છે. ન કર વર્ષે બાવન લાખ ગાયા કપાય છે. લાલાછ !! તમા કહા કે તેઓની રક્ષા કર-વામાં શ' ધર્મ નથી ! જૈના પાંજરાપાળમાં ગાયા, બળદા, લે સા ખકરાં કે જે રાગી અપંગ છે, તેઓની રક્ષા કરે છે. તમા તેઓને ક્ષુદ્ર છવા ધારીને તેઓની દયા રક્ષા કરવાનું જૈનાનું સર્ય ધિક્રારતા હાવ તા તે ચાગ્ય નથી. કારણ કે પશુચાની પછ

રક્ષાથી મતુષ્યાની રક્ષા થાય છે. ગાયા, લેંસા, બકરાં, અળદ એ દેશની દોલત છે. તેઓના આધારે મનુષ્યા જીવી શકે છે. દુધ, દહી, લી અને છાશવગેરેની સહાય આપનારાં પશ્ચો છે. પક્ષીઓથી સબ્ટિના સૌન્દવ<sup>4</sup>માં વૃદ્ધિ થાય છે, મત્સ્સાથી જલની શુદ્ધિ રહે છે. દરેક પ્રાણી ઉપયોગી તેા હાય છે. જેના પાંજરાપાળમાં પશુચ્ચાની રક્ષા કરે છે તેની સાથે જૈના અને હિંદુઓ, લાખા હજારા પશુઓના કરતાં એક ધર્મી મનુષ્યની રક્ષા-દયા માટે તેને વિશેષ ઉત્તમ ગણે છે તેથી તેઓ પશુચ્ચા કરતાં મતુષ્યાની રક્ષા કરવામાં પાછા હઠતા નથી. લાલાછ!! જૈના ઉપયોગીવૃક્ષાની કયા-રક્ષા કરવામાટે પણ ચૂકતા નથી. ઉપયોગી વૃક્ષાની દયા-રક્ષા કરવામાં તેઓ ધર્મ માને છે અને તેથી પ્રજાઓતું તથા દેશતું કલ્યાથ થાય છે. વૃક્ષાની હ્યાતીથી સારી વૃષ્ટિ થાય છે, તેથી લાલાજીએ તા ખરી રીતે જૈનાને પશ પુંખી વૃક્ષા અને મતુષ્યાની રક્ષા હયામાટે ધન્યવાદ આપવા એન ઇએ. કારણ કે જે જે કામા જે જે દયા વગેરેનાં સારાં કાચો કરતી હાય તેઓને તે ખાબતમાં વખાશ્વી જોઇએ અને અન્ય શકા કાર્યો કરવાની તે તે કામાને સૂચના કેવી એઇએ, એવું કેશમતાએ સમજવું જોઇએ. ક્ષત્રિયામાં શ્રુરતાસુચુ પ્રધાન છે. પ્રાદ્ય-શુામાં વિદ્યાની પ્રધાનતા છે. વિશ્વક વૈશ્ય જૈનામાં કથાની પ્રધાનતા છે. જે નાના જીવાની કયા કરે છે તે માટા જીવાની કથા અવશ્ય हरे छे था दया धर्मका मूल्य है, पाप मूक अभिमान, सुक्रसी-दया न छंडीप, जब लग घटमें प्राण. में भ हिंदु धर्भी तुंबसी-દાસ કહે છે. હિં દુઓ કીડીઓને પણ લાેટ પૂરે છે તેથી દયાની બાબ-તમાં જૈના અને હિંદુએ સારા છે. હિંદુએ કરતાં ખાસ મનુષ્યાની દયામાં જૈનો આગળ આવે છે એમ હું મારા અનુભવથી જણાવું છું. પક્ષપાત વિના જેવું મેં અનુભવ્યું છે તેવું જણાવું છું. હવે હું જૈનોને જણાવું છું કે જૈનો તમા મનુષ્યાની અને જૈનાની વિશે ષતઃ રક્ષા કરા. ક**િયા** કૂત**રાં અને કળતરાં**માં જૈન કામના લાખા

કરાેડા રૂપૈયા ખર્ચાય છે. સ્થાવર તીર્થ દેરાસરા વગેરમાં જેના જેટલું વાર્ષિક ખર્ચ કરે છે તે, દશમા લાગને પણ જૈનાને કેળ-વણીમાં સહાય કરવી, તથા જૈનોના દુ:ખમાં ભાગ લેવા વગેરે જ'ગમ તીર્થાની બાબતમાં ખર્ચતા નથી. જંગમ જૈનાની હયાતિમાં તીર્થો અને જૈનશાસતની હ્યાતી છે. ખ્રીસ્તિયાને અને મુસલમાનાને પાતાના ધર્મ માટે અને પાતાના ધર્મમાં અન્યોને લાવવામાટે જેટલી ધર્મ ની લાગણી-જુસ્સા છે, તેમાંનું જૈનામાં ઘણું એાછું તત્ત્વ છે, માટે હવે જૈના !!! તમારા ઉંઘવાના વખત નથી. હવે તા જાગા. આપણા દરેક જૈન ગૃહસ્થે,પ્રાદ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્રની કેળવણીથી તૈયાર થવું જોઇએ. પાંજરાપાળાને તમા એકલા જાળવા છા અને તેમાં તમારા કરાડા રૂપૈયા જાય છે. પણ હવે તમા તા હિંદુઓને પાંજ-રાપાળા સોંપા અને તમા તમારી હવાતી કાયમ રાખવા માટે સુધ-લ્માના અને ખ્રીસ્તિયાની પેઠે ધર્મના પૂર્ણ જુરસાવાળા અના અને તમારાં સંતાનાને તેવી ઉત્તમ કેળવણી આપા, નહીં તા દુનિયા-માંથી તમારૂં નામ ભૂંસાઇ જશે. જૈનાના નાશની સાથે અહિંસાદિ धर्म ने। नाश थरी पढमं नाणं तक्षी द्या. अथस ज्ञान अने પશ્ચાત દયા છે. જૈનશાસ્ત્રાનું પૂર્ણ જ્ઞાન કર્યાથી સત્ય દયા સમ જાય છે અને ગાંડી અર્થાત્ અસત્યદયાના પરિહાર થાય છે. જૈનાની હયાતી અને ચઢતીના નાશ થાય એવી દયા તે દયા નથી પણ હિંસા છે. વાંચા અમારા ખનાવેલ સ'સ્કૃત દયા ગ્રન્થ અને સુદ-રીનાસુબાધ તથા શ્રેણિકસુબાધ તેમાં કયાની ખરી વ્યાપ્યા જણાવી છે. તમારી સર્વજાકિતયા કાયમ હશે તા દયા પણ રહી શકશે. હાલ તા જૈના તમા આપતકાળના ધર્મને સમછ પુન: જૈનાહાર કરવામાં તમારૂં સર્વસ્વ વાપરા. જૈનાની સંખ્યા વધારા.

# यदुक्तं

कृते नवीने जैने तु, स्वर्ग भवति देहिनाम् सर्वकर्मविनाशश्च, मुक्तिमैवति सर्वथा ॥१॥

जैनानां जैनधर्मस्य, प्रचारोद्यमकारिणाम् तीर्थंकरनामबन्धोऽस्ति, स्वर्गं मुक्तिश्च जायते 11 2 11 सेवार्थं विश्वजीवानां, जैनधर्मप्रकाशनम्: कृतं तीर्थकरे ज्ञात्या. जैनधर्म समाचर 11 3 11 साधर्मिकस्य घात्सस्यं, सर्वधर्मान्महन्मतम् सेवाभक्तिम जैनानां, कर्तव्या परमाहतै:॥ 11 8 11 चतुर्विधस्य संघस्य, सेवात आत्मश्रद्धता. जैनानां जायते पूर्णा, प्रोक्तमेवं जिने श्वरैः 11 4 11 पशुपक्षिमनुष्याणां, दयारक्षादिकमैतः जैनानामात्मसंशुद्धि, जीयते नच संशयः ॥ 11 & 11 सर्वतीर्थादिभक्त्यायत् , फलं तत्तु सुरागतः जैनस्य सेवया प्रोक्तं, जैनानां श्रोजिनेश्वरैः 11 9 11 भिन्नधर्ममन्द्याणां, पश्यक्यादिदेहिनाम् जैनैः सम्यग्द्या कार्या, रक्षाच निजराक्तितः ॥ ८॥

 ţq

છે. સમ લાવથી સર્વ ધર્મ વાળાઓના માક્ષ થાય છે. સર્વ છવાની સેવા કરવી **નેઇએ.** સદ્યુણાવડે સમભાવ પ્રાપ્ત થાય છે. એવા જૈન ધર્મના સર્વ વિશ્વમાં પ્રચાર થાય તા તેથી સર્વ મનુષ્યા સખશાંતિ યાત્રી શકે છે. સર્વ ધર્માથી માટું આ ધાર્મિક વાત્સલ્ય છે. જેનોની સેવા ભક્તિ ને જૈનોએ કરવી એઇએ. ચતુવિધસંઘની સેવાથી સેવકાની આત્મશક્તિ થાય છે, એમ સર્વગ્રતીથ કરાએ જૈનોને જણાવ્યું છે. પશુપ પીમનુષ્યાની કયા કરવી અને તેઓની રક્ષા કરવી. તેઓને દુઃખમાં મહત કરવી, મતુષ્યાના રાગા ટાળવા તથા તેઓને જ્ઞાન ચારિત્ર દેવું એજ જૈનાના જૈન ધર્મ છે અને એવા જૈન ધર્મથી જેનાના આત્માઓની શહિ થાય છે. તેમાં સંશય નથી. સર્વ સ્થાવર તીર્થાની ભક્તિવહે જે કુલ થાય છે તે કુલ, શુભ રાગથી જૈનની સેવા કરવાથી જૈનાને થાય છે, એમ જૈનશાસોમાં તીર્થ'-કર જિનેશ્વરાએ કચ્છું છે. ઇત્યાદિ જૈનશાસ્ત્રાના ધાર્મિક આશયાને લાલા છ !!! તમાં જાણશા. જૈન ધર્મ એક દેશી નથી પણ સર્વદેશી છે, જૈનશાસાના આચારા ઉત્કૃષ્ટા છે પણ જૈના દેશકાલને અનુસરીને તેઓ એટલ અને છે તેટલ પાળી શકે છે. ગૃહસ્થ જૈનાને ઉત્કૃષ્ટ દયાના આચાર પાળવાનું જૈનશાસ્ત્રામાં કહ્યું નથી,પણ જૈનસાધુએામાટે વીશ વશાની દયા વગેરે પંચમહાવતના ઉત્કૃષ્ટાચાર કહ્યા છે, તે પણ દેશકાલથી તથા ઉત્સર્ગ અને અપવાદથી કહ્યા છે. તેથી "હાહાજ્રી तमो असाध्य आचारशास्त्र पर बल देनेहिका यह परिणाम है" એવું લખા છા તે મિથ્યા ઠરે છે. કારણ કે ગૃહસ્ય જૈના દેશકાલ તથા પાતાની શક્તિના અનુસારે આચારશાસામાંથી પાતાના યાગ્ય ધર્માચાર પાળી શકે છે. છેવટે વ્રતાચાર પાત્યા વિના દેવગુરુધર્મની શ્રદ્ધા સેવાભક્તિથી અવિરતિ ગૃહસ્થ જૈન ખની શકે છે. માટે तभारा देणमां या जाजतमां द्वितीयावृत्तिमां सुधारे। अरशी.

જૈના અને હિંદુઓ, મનુષ્યાની તથા પશુપંખી વગેરેની દયા માટે પ્રાથુ પાથરે છે, તેથી તેઓ આર્યો કહેવાય છે. જૈનાએ અને હિંદુઓએ વનસ્પતિ આહારને શ્રેષ્ટ માન્યા છે તેથી તેઓ આ-

ત્મારૂપ પ્રભુના સાક્ષાત્કાર કરી શકે છે. જાપાનીઝા માટા લાગે ભાત ખાઉ છે તાપણ તેઓએ માંસાહારી રશિયાને કારીઓની લ-ડાઇમાં **હરાવ્યું હતું.** જૈનાના ધર્માચાર ઉત્કૃષ્ટા છે તેથી તેએા મનુષ્યા પ્રતિ કુર નિ**ર્દેય વર્ત** નવાળા હાય છે એવા નિયમ નથી, માટે લાલા-જુએ તત્સં ખંધી મત આંધવામાં માટી ભૂલ કરી છે. જૈન સાધુઓ અને સંન્યાસીઓ કયાના ઉત્કૃષ્ટ આચાર કે જે સામાન્ય મતુ-ખ્યાથી સાધી શકાતા નથી એવા આચારાને તેઓ પાળે છે તેથી તેએ જેમ મનુષ્યાપ્રતિ નિર્દય બની શકતા નથી તેા ગૃહસ્થજૈનાનું મનુષ્યા પ્રતિ નિક'યવર્તાન, તે વ્યાપ્તિપ્રમાણે તાે કયાંથી હાે શકે ? અર્થાત હાઇ શકે નહીં. લાકમાન્ય તિલકે અમને માણ-સાના શેઠ હઠમચંદ ઇશ્વર મારફત પત્ર લખી જણાવ્યું હતું કે વેદાેના સત્યાચાર તેજ જૈન ધર્માચાર છે. વેદાનું શુદ્ધ સ્ત્રરૂપ તે જૈનધર્મ છે. જેનાની દયાથી હિંદ આર્ય તરીકે એાળખાય છે. તેમણે અમારા બનાવેલા કર્મ યાંગની ઘણી પ્રસ'સા લખી હતી અને અમને મળવા માટે આવવા ઇ<sup>ર</sup>છા જણાવી હતી.

મહાતમા ગાંધી છાયે લાલા છને જૈનપરત્વે લખતાં તેમના છાપેલા પત્રમાં જણાવ્યું છે કે-અહિં સાના સિહાંતની અધિક સીમાથી લારતની પડતી થઇ નથી, પરંતુ કુસંપ, અજ્ઞાન, મતલેદથી હિંદની પડતી થઇ છે. દેશ પ્રેમને બદલે સ્વાર્થના જેરથી દેશની પડતી થઇ છે. હિંદીઓની દુદ શાનું કારણ અધર્મ યાને અધર્મી લાવ છે. જૈના પર નામદીના આક્ષેપ તેમાં દા છા તે સત્ય નથી. જૈના તરફથી હું તમને કંઇ કહેતા નથી. હું તા જન્મ થકી વૈષ્ણુવ છું. આલ્યાવસ્થાથી મહેને અહિં સાની શિક્ષા મલી છે. બીજા ધર્મોના ચન્ચાની પેઠે હું જૈનધર્મ પ્રચામાંથી સારી વાતા શીખ્યા છું. હાલ આપણા લોકોની મહોઇ નથી તેનું કારણ એ નથી કે આપણે બીજાઓને આયાત કરવાનું નથી જાણી શકતા. પરંતુ તેનું ખરૂં કારણ તો એ છે કે અમા મસ્વાર્થી ડરીએ છીએ, ને મરવાથી ડરે છે તે વાસ્તવિક

ŧ٦

વાં અનુચિત ભયશીં ભાગી જાય છે અને તે એમ ઇચ્છે છે કે અમને જેઓ હાનિ પહેાંચાડે છે તેઓના નાશ બીજાઓ કરે. સવે પ્રકારના સંસારિક દોષાના નાશ કરવા માટે અહિંસા શમળાણુ ઉપાય છે. એ પ્રમાણે મહાતમા ગાંધી નામના પુસ્તકમાં કહ્યું છે. લાલાજીએ એ પ્રમાણે ગાંધી મહાતમાના વિચારા વાંચ્યા હશે છતાં હજ જૈનોને નામદ ગણે છે તે કેવળ મિચ્યા માહ છે. જૈનોને મનુષ્ય પ્રતિનિર્દય કહેવાની તેમની વિચાર શ્રેણ પણ મિચ્યાત્વ માહયુક્ત છે, તેમના એવા જ્ઠા આશ્રેપોને જૈના કંઈ હિસાબમાં ગણતા નથી, અજ્ઞાની મનુષ્યો ભલે તેમના વિચારા કદાપિ ધર્મ લેઠ્યી પક્ષપાત કરી સાચા માને પણ મધ્યસ્થપ ડિતા તે તેવા તેમના વિચારોને ન કામા અસત્ય માને છે.

लालाजीनो जैनो अने बोद्धोपर गंभीर आक्षेप.

मेरी सम्मतिमें बौद्ध और जैनधर्मका सामान्य प्रभाव भारतके राजनैतिक अधःपातका एक कारण हुआ है.

आक्षेप परिहार—લાલાજી!! તમા જૈનધર્મના અને ખોહધર્મ ના પ્રભાવથી ભારતની રાજનૈતિકના અધઃપાત થયા એમ લખા છા પણ તેમાં કાઇ હેતુ આપતા નથી,એ તમારી ભૂલછે.જૈનધર્મમાં અને ખોહધર્મમાં રાજનૈતિક અધઃપાતના હેતુઓ નથી. કમળાની આંખ-વાળાને ધાળી વસ્તુ જેમ પીળી લાગે છે, તથા ધંતુરાના ભક્ષકને શ્વેત વસ્તુઓ પીળી દેખાય છે, તેમ લાલાજીના હુદયમાં એમના ગુરૂએ એવું ઠસાવી દીધું છે કે જેથી લાલાજી એવા અસત્યવિચા-રની ધૂનમાં દોરાઇ ગયા છે. શંકરાચાર્યના વેદાન્તના વૈરાગ્ય પણ તેમને ભારતની પડતીનું કારણ લાગે છે. જૈનો અને ધ્રાદ્મણોને પૂર્વે ઉદર બિલાડીનું વૈર હતું તેથી તે લેકિએ જૈનોને રાજકીય જૈનધર્મ બનાવવામાં ઘણાં વિધ્ના ઉપસ્થિત કર્યો છે, તા પણ પૂર્વે ઘણા જૈનરાભાઓ થઇ ગયા છે. શ્રી મહાવીરપ્રભુના સમયમાં ચેટક રાળ, ઉદાયી રાળ, શ્રેણિક રાળ, કાંણિક, ચંદ્રપ્રદાતન, વગેરે રાળઓ જૈનધર્મી થઇ ગયા છે. જેને રાજાઓને દેશ, રાજ્ય, પ્રભ

₹3

સંઘ વગેરેના રક્ષણ માટે ધર્માયુદ્ધ કરવાની સ્વયમેવ સ્વત ત્રતા છે. क्षाबाल तमे पातेल बाभा छ। है:- " जैनविद्वान, धर्म युद्धमें लडने का पाप नहीं समझते और न दंड देना व अपने धर्मके विरुद्ध समजते हैं. " तभाराज आ લખાણથી રાજકીય બાબતમાં જૈના પાછળ પડયા નથી. જર્મનીની હાલ મિત્રરાજ્યાએ જેવી સ્થિતિ કરી દીધી છે, તેવી હિંદુવૈદિક પૌરાણિ-કાંએ વિ. આઠમા સૈકાથી જૈનાની સ્થિતિ કરવા માંડી હતી, તેથી જૈનકામને પુનઃ જૈન ધર્મને રાજ્યધર્મ કરવાના વખત ન મળ્યા, ગુજરાત વગેરે દેશામાં ધર્મ લેદ દેષથી બ્રાહ્મણાએ જેના પ્રતિ અને જૈનધર્મ પ્રતિ ઘણા તિરસ્કાર અતાવ્યા છે, અને જા માકણને જિત તેને મારવાતું પાપ નથી રતિ. ઇત્યાદિ કહેવતા જોડી, જૈના-ના સાધુઓ ઝાડા કરીને ગુદા ધાતા નથી અને વિષ્ઠા ફે કેછે.વગેરે આક્ષેપાથી જૈન સાધુઓને હલકા પાડવામાં અને હલકા ચિતરવામાં નવલરામ સુધીએ પણ બાકી રાખ્યું નથી. રાજનૈતિક ગ્રન્થ તરીકે જૈનાના અંદ ન્નીતિ નામના બન્ય વાંચશા તા ભારતની પડતીમાં જૈનધર્મ ના પ્રભાવ પડ્યા નથી એમ મધ્યરથાને સ્પષ્ટ જણાશે. શ્રી મહાવીર પ્રભુના મામા ચેડારાજાએ ખાર વર્ષ સુધી કાૈા હાિક રાજા સાથે યુદ્ધ કર્યું હતું. જૈન ખારવેલરાભાએ પણ અનેક યુદ્ધા કર્યાં છે. સંપ્રતિરાભાએ, અશાક તથા ચંદ્રગુપ્તે પણ રાજનૈતિક દર્ષિએ ભારતમાં અનેક યુદ્ધાની પ્રવૃત્તિ કરી હતી, ગુજરાતના છેલ્લા જૈન કુમારપા**હરાજાએ ધર્મ્ય** શુદ્ધથી ભારતની રાજનૈતિક દેષ્ટિએ ચડ<mark>ે</mark>તી કરી હતી. ગુજરાતનું રાજ્ય હિંદુ રાજાઓના સમયમાં ખાદશાહે લીધું પણ જૈનાની આગેવાની વખતે મુસલ્માન બાદશાહાએ ગુજરાતનું રાજ્ય જતી લીધું નથી. જૈન પ્રધાન વસ્તુપાલે અને તેજપાલે ગુજરાતનું રાજ્ય, સુસલ્માનબાદશાહ પાસેથી જીતી લીધું અને ગુજરાતમાં ધાળકામાં પુન: રાજ્યગાદી સ્થાપી રાજ્ય સજીવન કર્યું તે પાછું કરણવાદેલા રાજાના સમયમાં નાગરબ્રાહ્મણ માધવે દિલ્લીના ખાદ-શાહને ચઢાવી ગુજરાતનું રાજ્ય અલ્લાઉદ્દીનને આપ્યું, તેમાં નાગર **પ્રાह્મણ માધવરાય અને વ્યભિચારી કરણવાદેલા રાજાના અપરાધ** 

łY

છતાં જૈનાથી ગુજરાતનું રાજ્ય ચયું એવું હડહેડતું બ્રદુ કહી જૈનાને હલકા પાડના પ્રયત્ન કરવા તે મિચ્યા પ્રયત્ન છે, ગુજરાતના રાજ્યમાં જૈન પ્રધાના અને જેના સેનાપતિયા, જૈન શેઠા, જૈન લાંડા-રીઓ, મહેતા વગેરે જૈન આગેવાના હતા, ત્યાં સુધી જૈનાએ ગુજ-રાતના રાજ્યની અભિવૃદ્ધિ કરી છે. હિંદુ ધર્મી નાગર થ્રાહ્મણા વગેરે પૌરાશ્વિક હિંદુઓના વખતમાં ગુજરાતનું રાજ્ય, મુસલ્માનાએ જીતી લીધું. કાઠિયાવાડમાં ખરવાળાના ઘેલાશા જૈન હતા. તેમણે લીંબડીના રાજાનું રાજ્ય કાયમ રાખ્યું. મારવાડમાં રજપૂત રાજ્ય સંસ્થાનામાં જૈન પ્રધાના, મહેતાએા, ભંડારીએા હતા, તેથી હછ સુધી મારવાડનાં દેશી રાજ્યા છે તે મુસલ્માનાના અને અંગ્રેજોના રાજ્યકાલમાં પણ કાયમ રહ્યાં છે. સુસલ્માન બાદશાહાના સમયમાં કચ્છ કાઠિયાવાડમાં જૈના પ્રધાન વગેરે હતા, તેથી તથા ખ્રિટીશ રાજ્યસ્થાપનકાલના પ્રારંભમાં જૈના રાજકીય ભાગતમાં આગેવાન હતા. તેથી માટાભાગે દેશીરાજ્યા કાયમ રહ્યાં છે. મેવાડના પ્રતાપરાણા જ્યારે ઉચાળા ભરીને સિંધ તરફ જવાની તૈયારી કરતા હતા અને મેવાડના રાજ્યની આશા એાઇ મેવાડને છેલ્લા નમસ્કાર કરતા હતા ત્યારે જૈન શેઠ ભામાશાહે, પ્રતાપરાણાને કરાડા ફ્રેપ-યાની મદત આપી અને મેવાડતું રાજ્ય પાંછું સ્થિર કર્યું. માળવામાં પણ જૈનાની આગેવાની હતી, ત્યાં સુધી પરમારાતું રાજ્ય ૮કશું પંચુ પાછળથી માળવાનું રાજ્ય મુસલમાનાએ જીતી લીધું. જૈના વર્ણિકા હાવાથી બ્રિટીશ વર્ણિકાની પેઠે રાજ્ય ચલા-વવામાં અનેક પ્રકારની અુદ્ધિની કુશળતા વાપરતા હતા. અંગાલા, વિહાર, આંધ્ર દેશામાં તા જેના ખારમા સકાથી હયાત નહાતા, अक्रता प्राह्मण वर्गेरे डिंदुओ डता ते। पण सुसलमानाओ अंगाला કાશી આન્ધ્ર વગેરે દેશાનું રાજ્ય છતી લીધું, તેમાં જૈન વિધકાના કંઇ દેાષ નથી. દિલ્લીના રાજા પૃથુરાજના પ્રધાન જૈન નહાતા.પૃથુ-રાજના જો જૈન પ્રધાન હાત તા પૃથુરાજનું રાજ્ય જાત નહીં, કક્ષિ-ભુમાં કલ્યાણી વગેરમાં હિંદુઓનું રાજ્ય હતું અને પ્રધાન વગેરે પણ હિંદુઓ હતા તે વખતે ચોંદમાં સેંકામાં દિલ્લીના અજ્ઞાઉદીન ખાદ-

શાહના સેનાપતિઓએ ગુજરાત તથા દક્ષિણ દેશ છતી લીધા તેમાં જૈના તા અલ્પ સંખ્યામાં હાવાથી તેમજ તેમનું તે વખતે રાજ્યમાં આગેવાનીપણું નહીં હાવાથી હિંદુઓના કુસંપ, અજ્ઞાન, માહ અને હિંદ રાજાઓના પરસ્પરવૈરથી અને મુસલ્માનબાદશાહા ના પક્ષમાં હિં દુએા જવાથી, પરસ્પરફાટફટથી, ભારતનું હિં દુએાનું રાજ્ય ગયું, તેમાં જૈનાના અને ખોહાના શિરપર દાષ આવતા નથી એમ ઐતિહાસિક તત્ત્વન્ન સુરાપીયનવિદ્વાના પણ જાહેર કરે છે. બૌહા રાજનૈતિક ખાબતમાં કુશળ છે, તેથી તેઓએ તીબેટ, ચીન અને જાપાનનું રાજ્ય ટકાવી રાખ્યું છે. લાલાછ!! તમા એમ કહેશા, કે જૈના લડાઇમાં હિંસા થાય તેથી ગુજરાત-માંના ઘણાખરા જૈન રજપુતા, વાણિયા તરીકે થઇ ગયા અને તેથી ગુજરાતની રાજકીય પડતી થઇ. " લાલા એ જે તમા આમ કહેશા તો તે પણ યુક્ત નથી. ગુજરાત વગેરે દેશામાં દેશ રાજ્યની લડા-ઇમાં જૈનવર્શિકાએ યુદ્ધ કરવામાં આગેવાની ભર્યો ભાગ લીધા છે. તેના અનેક દાખલાએ મૌજુદ છે. લડાઇની હિંસામાં પાપ નહીં માનનાર જર્મ ની, આસ્ટ્રીયા અને તુર્ક સ્તાન હાલની મહાલડાઇમાં કેમ હાર્યું ' ? જમ'ના. આસ્ટીયના, તુકા,માંસાહારી, કર, હિંસક હતા તાપા હારી ગયા અને ખ્રિદીશા જૈન વાણક કામ જેવા કલાબાજ દક્ષ હતા, તેથી લહાઇમાં છત્યા, તેથી તેમાં માંસાહારી હિંસક ફૂર હાય છે તેજ જીતે છે એવા કંઇ નિયમ બંધાતા નથી. અશાક જૈન રાજા અને બૌદ્ધરાજા ગણાય છે, તેના વખતમાં જેવી રાજનૈતિક ચહતી હતી તેવી સર્વ હિંદુ રાજાઓના સમયમાં નહાતી, કાઇક હિંદુ રાજાની સરખામણી અશાકની સાથે કરી શકાય. જૈનાના ખારવેલ રાજા, હર્ષ વર્ષ ન રાજા પણ એવા હતા. કુમારપાલ પણ ઉત્તમરાજા હતા, તેઓના વખતમાં રાજનૈતિક પ્રગતિ હતી, શિવા-જમાં નહાતી છતાં શિવાજ વગેરે રાજાઓની કુટધાહપાડુ નીતિ-ચાથી પણ હિંદની રાજનીતિના અધઃપાત નહિ થયા અને જૈના-થી અધ:પાત થયા એમ લખલું તે પક્ષપાત, ધર્માન્ધતા, મિશ્યા-વાદ છે. હિંદની રાજનૈતિકના અધઃપાત થાય એવું જૈનધર્મમાં

अधीतिमु तत्व नथी तथा भारतः वजेरे हाई पछ देशनी राजन નૈસિક પહલી થાય એટલી હત સુધી ની તેને ગૃહસ્થાને કયા પ્રરૂપી નથી તથા ગુહસ્થકશામાં ગૃહસ્થા મડદાલ ભાગલા અને રાજ્યકાજ સાં**લાવવામાં અથર** ખને ં અને પાતાની અહસ્થતાના અધિકારની કર્જા જિલ્લા થાય એવા કાઇપણ નામકાઇના આચાર, જેનશામામાં ખતાર્થી નથી: તે ખામતમાં ખર્મતે શસ્તે લાલાજ લાજમતશાય અકારી સાથે સ વાક કરે તે અમાન્તેની ગમેને શસ્તની ચેલે છે ઉપાંડી મેવા તૈયાર છા એ અને જીમધર્મથી અમે બોલ ધર્મથી હિંદની राजनीतिक पदती थर्छ नथी। जीम मध्यस्यम् डासकानी व्यावक તેને શાસાયો માથા ખેતિહાસિક મુસના માથે સિ હરક સ્નાતિયાર છી મે हाबाल !!! तमें जाधशी है जीदसामालय अने जैन सामालयहां हैं बारतराक्यनैतिक उन्नति उती. शांकरना वेहांतभार तभा अणि के 'हे " से सार असार है " केवा विवारने शंहरना वेदानते घलु ઉત્તાજન આપ્યું તેથી જનસમૂહ, સ્વક્રેશની રક્ષામાટે તકન અસાવધાન થઇ ગયા " લાલાજી અમારે તમને જ સાવવું ને હથી 8-शाहरना वेहानते स'सारनी असारता क्छावी तेथा ७ छ हिंदना बाही स्वहेशस्त्राभा निर्णंत पड्या नथी. अभारे निष्पक्षपात प्रके हिंदू निर्म हैं, शांहरवहांत्रधर्मिकां की नीमा अमें जी दिना મામાં હે પછી મુખ્યતાએ રાજ્ય કરવામાં લાળભજવ્યા છે, કારણ કે જેને અને બોંહાના રાજાઓ પછી ગુજરાત વર્ગેરે દેશોમાં શાંકર વૈદ્યાન્ત્રીરાજ્યામાં થયા છે. લાલાજ !!! તમને સંસારની અસારતા इस्ती नथीं पण भरण वभते कणारी है से सारमं असारप्र છે જેના, બહિ, મુસલ્માના અને શાંકરવેદાન્તી હિંદુઓ, સંસારની અસારતા જણાવે છે, તે ગૃહસ્ય અને ત્યાગીના અધિકારપરત્વે જથાને છે અને નિષ્કામદશા પ્રાપ્ત કરવા માટે જણાવે છે. દુનિયા ખાખ છે એમ મુસલ્માના કહે છે, તેમનામાં લાખા ફકીરા છે તેથી ક છું ભારા માની રાજ્ય ગયું નથી. બી હોમાં હજારા લાખા ત્યાગી-મા છે, તેશી કંઇ ખોહાનું રાજ્ય ગયું નથી. હિંદની રાજ્યને-

## **\* ©**

લિક પુરતી થવાનું કારણું કુસંપ, ક્રાટફૂટ, **ભરવુબા**લિ, જેમનીતિ, શ્રરસ્પર સહ્યોમાં જેવ, વગેરે તમાસણી દેણા છે. હાલની **સુ**રામની પડતી થવાનું કારણ પણ શક્ય લાભથી અનીતિ, પરક્રપરને અાઇ જ્યાની વૃત્તિ, કુસપ, વચેરે લંગાળથી દેખા છે. જેનમાં અને ળી હાયમે સાત્વિક મુણા અને સાત્વિક કર્મો કરવાના ઉપદેશ આપે છે, શાંકસ્વેદાન્લી હિંદુઓ પણ સાલ્વિક ગુણ કર્મના ઉપદેશ આપે छेतिथी लेकी परस्पर राज्यक्षालधी अस्ति ह तका व्यवस्था अस्ति। ગાની ખુદ્ધિથી વિરામ પામે છે અને મૃત્યુ ભયટાળે છે. તેઓમાં અનેક શીર્યાદિ સદ્યુહ્યા આવે છે અને ધર્મની આચરણથી વેર,ક્ટ્રેસ,અધ્રમ્ય યુદ્ધ,અતિભાગશાલસા, વગેરે દાવાના ગાને અની તિના નાશ થવાથી દેશકામ રાજ્યમાં સુખ શાંતિ વર્ત છે.જાને પૃથ્વીનું રાજ્ય છે તે સ્વ-ર્ગ ના રાજ્ય સમાન થાય છે. કાઇ નખત દુષ્યિમાં મળા કામ લોળમાં મનુષ્યા મસત ખની અધર્મી ખની જાય છે ત્યારે તે વખતે ત્યાલની મહત્તાના ઉપદેશ સુખ્યતાએ આપવા પહે છે. ત્યાં આવે મામ સામારો તો સ સારથી મુક્ત થયોલા હાય છે એટલે તેઓને મૂકી ગૃહસ્થ જેનાના વિચાર કરીએ તા અહસ્થ જૈનાને તેઓના અધિકારે મધ્યમદવાના અ શશ્ચી વત, ત્યાગ, વૈસગ્ય પ્રરૂપ્યા હાયછે, તેથી ગૃહસ્ય જૈના, દેશાધમ રાજ્ય વ્યાપારક્ષાત્રકર્મ, લગ્ન, પુત્રાદિ કુટું એપાલનમાં અને સ્વેદેશ સંધાદિકના રક્ષણના કર્મમાં પ્રવૃત્ત થાય છે અને એ તરફથી નિ-ષ્કામ રહી સેવા લક્તિ કર્મ માળથી આત્મિકશહિ પણ કરી શકે છે. રવદેશ. જન્મભૂમિ, રાજ્ય, પ્રજા, સંઘ સ્વધર્મના રક્ષણ માટે અહશ્ય જૈના સ્વરાક્તિયાને ફારવી શકે છે અને તદર્શ ગૃહસ્થકશાના રવાશિકારે સર્વ કરતોને અદા કરી લાકે છે. જેનામાં પરસ્પર વે તાંબર દિગ બરામાં ધર્મ લેદ, કુસ પ થયા, તેથી હિંદુઓ જેમ हुशुंबाबी कार्या तेम कैने। पष्टु हुशुंबाधी स्वरालयने कार्या अने મુસલ્સાના પણ તેવી રીતે કુસંપ, વૈર, પરસ્પર કુઠ, વગેરે દુધ શાયા હિંદની બાકશાહી ખાઇ બેઠા અને બ્રીસ્તિયાનું રાજ્ય મામ ક્રમાં પ પરસ્પર હેય અનીતિ જાલ્મ અન્યાય વગેરે હર્જી દેશી માહ્ય સહની

સામગ્રી તથા લડવાનું અળ છતાં પણ જરો.કુસ'પ,પરસ્પર વૈર,અન્યાય જાલ્મ. અનીતિના પશ અળથી દુનિયાના રાજ્યા સદા સ્થિર રહ્યાં નથી અને રહેવાનાં નથી. જ્યારે અલેકઝાંડરે હિંદપર સ્વારી કરી ત્યારે હિંદના રાજાઓ કુસંપ ઇર્ષ્યાદિક દાષાથી રાજા અનંગપા-લની સહાય કરવા ગયા નહીં તેમાં હિંદુઓના દાષ હતા કે कैनाना ? ते विचारी लेशा. बाबाबकपतरायना भतप्रभाषे ते વખતે તો જૈનાના જૈનધર્મ પ્રભાવથી કંઇ તેઓ તે વખતે હાર્યા નહાતા, તાપણ હિંદુ રાજાઓની સહાયના અસાવથી હિંદુરાજા હાર્યો હતા. મહાભારતની તમારા શાસ્ત્રની દૃષ્ટિ પ્રમાણે લડાઇ થઈ તેમાં આર્યોની પાયમાલી થઇ તેમાં જૈનધમ ના દાષ નથી. દિલ્લીના રાજા પૃથારાજ ચાહાણ અને કનાજના રાજાને પરસ્પર વૈર દેષ થવાથી હિંદુઓનું રાજ્ય ગયું હતું, તેમાં જૈનધર્મના પ્રતાપથી હિંદુઓ કંઇ નખળા પડયા નહાતા. તે વખતે હિંદુઓનું યુદ્ધાળા તા હતું પણ પરસ્પરના વૈર ઝેર અને કન્યાએ પરણવા માટે સુદ્રો કરીને તેઓ હાર્યા, તેમાં હિંદની પડતી થવામાં જૈન ધર્મ, કારણ નહાતો. જ્યારે પ્રતાપ રાણા મેવાડમાં રાજ્ય કરતા હતા. ત્યારે તેને હરાવવા અકબર બાદશાહે સૈન્ય માકલ્યું. મુસ-હમાન સૈન્યના વારંવાર આક્રમણથી પ્રતાપરાણાને ડુંગરે ડુંગર જંગલે જંગલ દરરાજ ભટકવું પડતું હતું. પ્રતાપે કેશરીયાં કરીને પાતાના ઘણા રજપુત સૈનિકા ખાયા, તે વખતે જૈન ભામાશા શેઠ મળ્યા અને તેણે પ્રતાપને સહાય કરી. શ્રીલક્ષ્મીસાગરસૂરિ વીંછી-વાડા પાસે હતા, ત્યાં તેમને પ્રતાપરાણાં મળ્યા અને મેવાડના રાજ્યની ગાદી સ્થિરથવામાટે વિનંતી કરી. શ્રીલક્ષ્મીસાગર સારએ શાહું અળ હાય ત્યારે દેવની સહાય માગવાનું જણાવ્યું અને વીંછીવાડા પાસે એક એકાંતસ્થાનમાં પદ્માવતી દેવીની સાધના કરાવી. પદ્માવતી દેવીએ પ્રતાપ રાષ્ટ્રાને સહાય કરી તેથી તેથે સુનુઃ મેવાડની રાજ્ય ગાદી સ્થાપી. જે જગ્યામાં પદ્માવતી દેવીની આરાધના કરી તે જગ્યા નાગકુણાપાર્શ્વનાથના નામથી હાલ

મૌજીક છે. જયશિખરીના પુત્ર વનરાજને જૈનાએ અને શ્રીશીલ ગુણી સૂરિએ ઉચ્છેયાં લાણાવ્યા. રાજ્યનીતિનું શિક્ષણ આપ્યું, તેથી તેથે ગુજરાતમાં પાટણ વસાવી રાજ્યગાદી સ્થાપી. જૈનાએ જતાં રાજ્ય પુન: સ્થપાવ્યાં છે. જૈનધર્મના અહિંસાના સિદ્ધાંતથી હજ હિંદુએ!-વૈષ્ણવ ગાંધી મહાતમા વગેરે અહિંસા-ત્મક અસહકારની દૃષ્ટિએ સ્વરાજ્યની ચળવળ ચલાવે છે. મહાત્મા ગાંધી વૈષ્ણવ એક વખતે વિ. ૧૯૭૩ ની સાલમાં અમને સાખર-મતી કાંઠે જીવનલાલખારીષ્ટરના ખંગલામાં મત્યા હતા. તેમણે અમને કહ્યું હતું કે જૈનધર્મ ના જો યુરાપમાં પ્રચાર થાય તા સુરા-પની પશુખલની હિંસા કેટલેક અંશે ટળે. યુરાપમાં જૈનધર્મના પ્રચાર કરવા માટે તેમણે અમને ચળવળ કરવા ખાસ કહ્યું હતું. લાલાજી મહાશય !!! તમા દેશભક્ત છેા અને પંજાબ તરફના આગે-વાન ગણાઓ છા. તમા જૈનધર્મ અગર અન્યબોહ વગેરે ધર્મને સ્વધર્માં નધતાથી અન્યાય આપા છા, તા જ્યારે તમે હિંદના સ્વરાજ્યના ભવિષ્યમાં પ્રમુખ ચું ટાએા તાે તમાે જૈનાેને હિંદમાંથી હાંકી મૂકવાના હુકમ કાઢી શકા અને જૈનધર્મ કાઈ પાળે નહીં તથા કાઇ બૌદ્ધધર્મ પાળે નહીં એમ કરી શકા ખરા, કારણ કે તેથી હિંદીઓ નખળા ખાયલા અની જાય છે અને હિંદુ-એાના રાજ્યની પડેલી થાય છે એમ જણાવીને હિંદુઓની અને મુસલ્માનાની બહુમતી મેળવી જૈનાહું અને જૈનધર્મનું અસ્તિત્વ કાઢી નાખા એવી અમને કેમ શંકા ન રહે ? નાની કામાને તમા ધર્મા લેદથી પાતાના ખળથી કેમ કચરી ન નાખા ? કારહા કે દેશનાયક થઇને તમા હજ સુધરેલા જમાનામાં આવી ધર્મા-ન્ધતા જણાવીને જૈનધર્મની નિર્ભલતા અનુપયાગિતા જણાઓ છા તા જ્યારે હિંદ સ્વરાજ્યના પ્રમુખ થાએ ત્યારે તમે શું ન કરી શકા ? અને તમા તથા મુસલ્માના વગેરે ધર્મ લેકે સ'પીને ન વર્તી શકા ત્યાં સુધી બ્રિટિશરાજ્યની હિંદમાં હયાતી રહે એ કુદ્રતી નિયમ છે, માટે લાલાજ !!! તમા ભારતના ઇતિહાસ લખીને હિંદ્ર

..

સુસદમાનાને એમ સિખવવા માગા છે અને ભવિષ્યની ભાલ મળતે એમ શિપ્રવન માણે છે કે જેના મનુષ્યા પ્રતિ નિર્દય નવે નવાળા છે અને જૈનધર્મથી હિંદીરાજય નૈતિક પહેલી થઇ. એમ શિપાલ-વાચી હિંદુઓને જેનધર્મ અને જેનાપ્રતિ તિશ્સ્કાર છટે અને જૈનોનાં ભાળકાને પણ તમારી પેઠે હિંદ અનવાના પ્રસંગ આવે. વાઢ લાક્ષાછ !!! તમારી ભવિષ્ય સંખંધી દીઈ દેષ્ટિ ઘણી છે. પણ તે કેવી ખરાબ જૂડી અને અન્ધશ્રદ્ધાવાળી છે, તેના ખ્યાસ જૈન જૈનેતર સર્વ લાકાને આવી શકશે. જૈના કે જેઓ જૈનધર્મમાટેજ પ્રથમ ન ખરે જીવનારા છે. તેઓ તમારા ફંદમાં કસાશે નહીં. બ્રિટીશ રાજ્યના આગેવાના કહે છે કે હિંદમાં ધર્મના અનેકસેદા છે અને તેઓ પરસ્પર ધર્મ લેઠે ક્છયા લડાઇ તાફાના કરે છે, તેથી બ્રિટીશ રાજ્યની હિંદમાં જરૂર છે અને તે લાલા લજપતરાય !!! તમા પાતે એ બાબતને પુરવાર કરા છા તેથી તમા દેશનેતા થઇને હિંદ સ્વરા-જયની પ્રગતિમાં આડખીલી જેવા થાંએ છા. જે તમારે ધર્મના ખંડનમાં પડવું દ્વાય તા તમા ધર્મ નેતા ખના, અને શાસાર્થ કરા. તમા દેશનેતાના ઝલ્લા તળે ક્યાં ધર્મ નેતાની પેઠે ધર્મીના ખં-ડનમંડનમાં પહેછા. તે વિચારા ! લાલાછ !!! તમા હાલની વ્યાપારી જૈન કામની દશા દેખીને તથા હાલની દયાળુજૈનવણિક કામ કે જે સુદ્ધ લડાઇથી દૂર રહે છે તેને દેખીને પૂર્વ ના જૈનાપર હાલની દક્ષિની કલ્પના કરીને જૈનધર્મના પ્રભાવથી હિંદની રાજનૈતિક પડતી કલ્પા છા, તે તમારું અસત્ય અનુમાન છે. કારણકે હાલની વ્યાપારી જૈન દાયમાં અને મુસલમાન દામમાં, વહારા પિંજારા, હિંદુ દામમાં વ-શ્ચિક વૈષ્ણવ કામ વગેરે તથા ખ્રીસ્તીઓમાં વ્યાપારી કામ છે તે કપટ કલાદસ, ચતુર, લચશીલ તથા રણભીર, સ્વાર્થી તથા કેટલેક અંશે. વ્યાપારમાં શર હાય છે. પણ કરેક ધર્મ ની ચાર વર્ણની ગુણકર્મ-વાળી કામમાં ચાહાઓ હાય છે તેજ દેશ, ધર્મ, પ્રજાસ ઘ રહ્યાંથે સુદ્ધ કરનારા હાય છે. વહારા માંસાહારી છે પણ તે સુસલ્માન સિપાઇથીજ રક્ષાય છે. વિશેક વૈષ્ણવા હિંદુઓ છે પણ તે રજપત

વગેરેથી રક્ષાઋછે. પ્રિસ્તિ અને બોલ્ડ ધર્મનીહ વ્યાપારી કે મા પથક તે તે ધર્મના સૈનિક સત્રિયોશી રક્ષાય છે, તેથી વશ્ચિક જૈનાને કેખી પૂર્વના સર્વજૈના પણ ઐવા હશે અને તેથી તેઓના विभाराती असर હिंद्रकां घर वर्ध अने तेथी केनध्यांथी हिंदती પડતી કલ્યા લેવી તે. વહારા અને વૈષ્ણવ વર્ણિકાને કેળી મસલ્યાન આરંજાહિલી હેંશાની અને હિંદની પહેલી ખરેખર તેઓના સસલ્માન અને હિંદુ: ધર્મ થી થે એમ માનવર ખરાબર છે. જયાર રાજ્યમા તરી કે જૈનધમ હતા ત્યારે છાદાવા, ક્ષત્રિયા વૈશ્યો અને શકો એ ચારવામાં જેના ધર્મ પાળતી હતી. તે વખતે પછા આર્યોની દેષ્ટિએ आर्थक्षत्रिकोश राज मैतिक अवृत्तिथी देशरक्षक करनारा देता दाव હિંદુઓમાં પણ સત્રિય કામથીજ રાજમૈતિક અનુમાનથી હિંદુની ઉન્નરિતું અનુમાન થાય છે, પ્રજાવિષ્ઠિ વૈશ્ય વર્ષ ને દેખી દેશની રક્ષામાં ઉન્નતિમાં, અવનતિમાં, ક્ષાત્રક્રમ દિષ્ટિ વિના અનુમાન કરી શકાયાનહીં, વહારાઓને દેખી મુસલ્માન ધર્મની સિપાઇનીસીમી મહત્તાનું અનુમાન કરવું વ્યર્થ છે, તેમ હાલની જૈન વશ્ચિક કેશ્મમે દેખી જૈનેથમંથી હિંદની પડતી સાની લેવી તે (વ ધ્યાપુત્રની ક્રદ્યા ના સમાન મિચ્ચા છે. માટે લાલાજી મહાશયા! !! આપે હિલ્લી પડતીમાં જૈનેથમ<sup>ુ</sup> કારણઃ છે તથા ખોહું ધર્મ કાર**ણ** છે એમ ક**રધી** લીધું તે તમારા જેવા વેશ્યાને દેખી હિંદુધમ થી હિંદની પડતી કલ્પન ખરાખર છે, એમ ઉપરનાદ્રષ્ટાંતાથી સમજને આપની થગ્રેલી ભૂલ મુધારશા. અમા હવે હાલના સંયોગોને દેખી જૈનોને ઉપદેશ દેકના છીએ કે તમારે રાજનૈતિક ભાષતામાં કરાલ અને आरोबान थवं: हरें केने केने आहाण, श्रुतिय, वेश्य, श्रुतां शुष् કર્માથી ચારે વર્શોની ઉપયોગિતાના છવનને પ્રાપ્ત કરવું. સ્વરાજ્ય ચળવળમાં પાછળ ન પડવું, જૈનધર્મ પાળીને અન્યધર્મીઓ સાથ પ્રેમમૈત્રીથી વર્ત વું.જેનાએ બાલ્યાવસ્થાયીજ પાતાનાં બાળ**કાને ધર્મ**-ગુરૂ પાસે ધર્મ જ્ઞાન અપાવલું.ધાર્મિક જ્ઞાનની સાથે વ્યાવહારિક જ્ઞાન અપાવવું, શારીરિક, વાચિક અને માનસિક અળ વધે એવું શિક્ષણ

૭ર

લેવું. દરરાજ સદ્ગુરૂની સંગતિ કરવી અને ધર્માકિયાએા કરવી. સ્વાર્થિક કાર્યોની સાથે પારમાર્થિક કાર્યો કરવાં.જૈનશાસ્ત્રાનું દરરાજ વાચન કરવું. રાજકીય બાબતામાં જૈનાનું આગેવાનીપણું રાખવું. સામાયિક, પ્રભુપૂજા, ગુરૂવ દન, આદિધર્મ કાર્યોમાં દરરાજ અપ્રમત્ત પણે પ્રવૃત્તિ કરવી. અન્યધર્મી મનુષ્યાને યથાયાગ્ય મદત કરવી. દુગુર્જા દુવ્યધન દુષ્ટાચારથી સુક્ત થવું અને સદૃગુણી સદાચારી ખનવું. ગૃહસ્થાવાસમાં જ્યાં સુધી રહેવાય ત્યાં સુધી ગૃહસ્થ कैनी के सहाम निष्ठामवृत्तिके आवश्यक व्यावद्वारिक सर्वं हार्यो કરવાં. કાઇરીતે અન્યકામાથી પછાત રહેવું નહીં. આજવિકાકમ પ્રવૃત્તિમાં નીતિથી પ્રવૃત્તિ કરવી. આપણે-જૈનાએ હાલ આવા આપત્ કાલમાંથી પસાર થવામાટે અને પૂર્વની સ્થિતિ પામવા માટે કરાડા કરાડા ઉપાયા સેવવાની જરૂરે છે. આપણા જૈન-ધમ પર જૈનાપર અન્યકામાના હજારા આક્ષેપ થતાં તેના જવાએ! આપવા માટે તથા જૈનાની હયાતી માટે મરતાં શિખવું, જોઇએ. કિંદ કાયર ન બનવું. આપણા આત્મા તે પ્રભુ છે એવા નિશ્ચય કરીને સર્વ ફર્જો અદાકરવામાં આત્માની શક્તિયા ફારવવી. જૈન કામે પાતાના અળ પર જીવવું અને અન્ય કામાના સ્પાધિ કસંઘ-ર્ષ ણમાંથી અચવાના સર્વ ઉપાયાને દેશકાલાનુસારે આચરવા.

જગત્કતાં ઇ ધરવાદીઓ કહે છે કે જૈના ને જગત્કતાં તરીકે ઇધરને માને તા તેઓ જગત્માં બળવંત થઇ શકે,જના તા કમમાં લખ્યું હશે તેમ થશે, કમના ઉદય પ્રમાણે બનશે, લાવીલાવ હશે તેમ થશે એમ માનીને જૈના પાતાના દુશ્મના સામે નબળા પડે છે, કમં—પાપ લાગી જશે, તેથી જૈનો ખહુ બીએ છે, તેથી જૈના રાજ્ય પ્રકરણમાં તથા યુદ્ધમાં લાગ લેવામાં પાપ માની અશક્ત નિ-ખલ બની જય છે, તેથી તેઓ અમારા આશરે—હિંદુઓના આશરે જવે છે, તેઓ પાતાની એકલી કામમાં ધ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, શદ્ધ તથા ખેડુત વર્ષ નહીં હોવાથી તેઓ અમારા વિના એકલા જવી જેના તરીકે હયાતી લાગવી શકે તેમ લાગતું નથી. અમારા હિંદુધમાંમાં

પ્રા**ક્ષણ,** ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્રનાં ગુણકર્મોને નીતિસર કરવામાં યાય માન્યું નથી તેથી અમા ચારેવર્ણ તરીકે હવાતી લાગવીએ છીએ. તમારા ગૃહસ્થ જૈના ક્ષત્રિય ખેડૂત વગેરૈના ધ'ધા કરવામાં પાપ માને છે. યંત્ર સાંચાઓના ધંધા કરવામાં પાપ માને છે તેથી तेक्या पाताना अवपर इक्षा रही पातानी ह्याती नकाववा शक्ति-માનુ થયા વિના છેવટે મરી જવાના. અને અમા હિંદુઓ, મુસલમાના અને ખોહા. ખ્રીસ્તિયા નીતિસર ગમે તેવા ધંધા કરવામાં પાપ નહીં માનતા હાવાથી દુનિયામાં હયાતી ભાગવવાના છીએ. માટે જૈનાએ દ્રનિયામાં પાતાની હયાતી રાખવી હાય તા તેઓએ અમારી પેઠે ચારવર્શાનાં કાર્યો કરવામાં પાપ ન માનવું જોઇએ અને અમારા ત્યાગી સાધુખાવાએાની પેઠે તમારા સાધુએ એ રેલ્વેમાં બેસી સર્વ દેશામાં ફરશે અને છણાં પાપ કર્મને લાગવાના ભયથી મુક્ત થઇ પરમાર્થિક ધાર્મિક કાર્યો કરશે તા તેઓ જૈન ધર્મને ટકાવીને જૈનોની હ્યાતી રાખશે. વશિકજૈનાએ તમારા **ધર્મના એવા** સાંકડા આચાર કરી નાંખ્યા છે કે જેથી રાજાએ લડી શકે નહીં. ખેડતા પણ રાત્રીલાજન કરે કંદમૂળ ખાય તેથી જૈનધમ પાળી શકે નહીં. ઢેડ લે ગિયા પણ પાતાના ધંધા કરતા છતા જૈનધમ પાળી શકે નહીં. પ્રભુમહાવીરદેવના સમયમાં પ્રા**થવ,** ક્ષત્રિય, વૈશ્યા અને શૂદ્રા, સ્વસ્વ ધ ધાને કરતા હતા અને જેટલા અને તેટલા જૈનધર્મ પાળતા હતા. હાલ તા વિશ્વેકાજ જૈનધર્મી છે અને તે પાતાના જેવા ગુણકર્મી અને તેનેજ જૈના માનતા હાવાથી તથા જૈનધર્મ ગુરૂએા પણ વિશ્વકુજૈનાનાજ જૈનધર્મના ઉપદેશ દેતા હાવાથી તથા હિંદુઓના જેટલા ઉદાર નહીં હાવાથી ભવિષ્યમાં જૈનાની સંખ્યા પણ ઘણી ઘટશે માટે જૈના વધારવા हाय ते। अभाश केवा हहार अना.!!!

જૈન-હેજગત્કતૃત્ત્વ ઇશ્વરવાદીભાઇ !!! તમાએ જે કહ્યું તેના નીચે પ્રમાણે ઉત્તર છે, જૈના આત્માની સાથે કર્મને માને છે અને કર્મ પણ કર્મારૂપે પ્રભુ છે. કર્મ ઉપર આત્માનું જોર થાય છે ત્યારે 10

#### **VV**

તે જૈન અને છે. અમા જેને કર્મ કહીએ છીએ તેને આપ અપેક્ષાએ ઇશ્વર કહા છા. પ્રદ્મા, વિષ્ણુ મહેશ્વર પણ કર્મચુક્ત અર્થાત્ રજ તમસ્ સત્ત્વગુણુ યુક્ત છે.

# यदुक्तं

वेदवेदान्तशास्त्रोक्तं, ब्रह्मेव कर्मसम्मतम्, ख्यापितं जैन-शास्त्रेतत्, सापेक्षनययुक्तितः ॥१॥ कमैव जैनशास्त्रोक्त, मन्यानां मभुरेवतत्। दुष्टंशुभंच कर्माऽस्ति-फलं दुःखं सुखंमतम् ॥२॥ कमेरूपजगत्सुष्टु,-कमेंव निश्चयान्मतम् । कमेरूपजगत्सुष्टा, निजाऽऽत्मा व्यवहारतः ॥३॥ ईश्वरोऽस्तिनिजाऽत्मैव, ह्यनादि कर्मसंयुतः कर्मसृष्टेः प्रकृतेत्वं, कर्मणैव स्वभावतः॥४॥ यः कर्ता कर्भेभेदानां, भोका कर्मफळस्यच ॥ संसर्ता परिनिर्वाता, सह्या-SSत्मानान्यलक्षणः ॥५॥ कर्मभिन्नोनिजाऽऽत्मैव, शस्त्रब्स प्रकी-र्तितः जैनवेदान्तशास्त्रेषु, शुद्धाऽऽत्माहि प्रभुमेहान् ॥६॥ कर्मप्रभो-रपेक्षातः मभुकर्तृत्ववादिनाम्, जैनधर्भे समावेशो, ग्रनादिकालतो मतः ॥७॥ जैनधर्मे समावेशः केवलाहैतवादिनाम्, संग्रह दृष्टिसापेक्ष-अद्योकत्वप्रदर्शनात् ॥८॥ आऽऽत्मकर्मादितत्वानां, सापेक्षनयवृष्टितः जैनधर्मेसमावेश । आस्तिका जैनधर्मिणः ॥९॥ प्रभोमेहिमदृष्ट्येव, व्यापकत्वं प्रभोमेतम् । कर्मणुश्चात्मन् श्चेष व्यापकत्वमपेक्षया ॥१०॥ कम्प्रभोस्त्रिधामृति, ब्रह्माविष्णु भैंहे श्वरः सःवरजस्तमोवृत्ति-कर्मैवाऽनादिकालतः ॥११॥ आत्मादितस्वमन्तार आस्तिका जैनधर्मिणः दृष्टकमेविना-शार्थ, भवन्ति धर्मधारकाः ॥१२॥ ईश्वस्यभयात्केचित्, केचि-त्कर्मेश्रभीतितः । पापकर्मे न कुर्वन्ति, धर्मकुर्वन्तिमानवाः ॥१३॥ ब्रह्मकुभीदित्वका आत्मशुद्धापयोगतः पापभीति न कुर्वन्ति, जैनाः कार्यक्रियापराः ॥१४॥ आत्मधर्मेणतस्यज्ञा जैना भवन्ति यो िनः गुणकर्मानुसारेण, स्वस्ववर्णस्यिताश्चते ॥१५॥ ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्या, शुद्रा ये जैनधर्मिण: वर्णकर्मपरास्तेस्य निर्लिपा मोक्षणमिनः ॥१६॥

શ્લાકાના ભાવાર્થ એ છે કે-જેનશાસ્ત્રાક્ત કર્મ તેજ ઇધરકર્તા

VO.

વાદીઓના પ્રભુ છે. શુંભકર્મ એ કર્મકૃપ પ્રભુની કૃપા છે અને અશુલકર્મ તે કર્મ રૂપ પ્રલુના કાર્પ છે, શુલકર્મનું ફલ સુખ અને અશુલકર્મનું ફલ દુઃખ છે. કર્મરૂપ જગત્ના કર્તા કર્મ છે એમ નિશ્ચયનયથી જાણવું. અને કર્મસૃષ્ટિના કર્તા આત્મા છે એમ વ્યવહારથી જાણવું અને લક્તિની ઔપચારિકદેષ્ટિએ **ઇશ્વ**ર જગત કર્તા તરીકે કહેવાય છે. નિજત્માકમ સહિત તેજ ઇશ્વર છે. અનાદિકાળથી કર્મ સહિત આત્મા છે તેને કર્મ છે તેને કર્મસ-િંદનું કર્તાત્વ છે. જે કર્માલેદાના કર્તા છે અને જે કર્માફ્લના ભાકતા છે, જે ચાર ગતિમાં સ'સર્તા છે અને જે કમીના નાશ કર્તા છે તેજ આત્મા છે. જ્યારે કર્મથી ભિન્ન આત્મા થાય છે ત્યારે તેને જૈનશાસ્ત્રા અને વેદાન્તશાસ્ત્રા શુદ્ધપ્રદ્ધ-શુદ્ધાત્મા–પરમાત્મા કહે છે. કમંત્રલની અપેક્ષાએ કમંત્રલ કર્ત ત્વવાદના જૈન-ધર્મમાં સમાવેશ થાય છે. સંગ્રહનયદેષ્ટિની સત્તાપ્રદેશકત્વની અપેક્ષાએ દૈવલાદેતવાદના જૈનધર્મમાં અંતર્ભાવ થાય છે. આત્મા. કર્મ વગેરે તત્ત્વાની અપેક્ષાએ સર્વદર્શનમુલતત્ત્વાના જૈનદર્શ-નમાં અ'તર્ભાવ થાય છે, માટે જૈના આસ્તિક છે. પ્રભની મહિમા દેષ્ટિએ પ્રભુતું વ્યાપકત્વ છે તે, તે અપેક્ષાએ સત્ય છે. કર્મનું અને આત્માનું વ્યાપકત્વ પણ અપેક્ષાએ છે. પ્રદ્યા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર, એ આત્મસહિત કર્મા પ્રભુની ત્રિધામૂર્તિ છે. સત્ત્વગુણ, રજોગુણ અને તમાગુણ તે આત્મસહવર્તી અપેક્ષાએ વિષ્ણ, પ્રદ્યા. મહાદેવ છે. અમારા રચિતશાહો **પયાગ ગ્રન્થ**માં તે બીના સ્પષ્ટ કરી છે. સત્વ રજ તમાગુણ એજ કર્મ છે તે અનાદિકાલથી છે. આત્માદિ તત્ત્વોને માનનારા જૈના આસ્તિક છે તે દ્વષ્ટકર્માવનાશાર્થ ધર્મધાર હા ખને છે. કેટલાકદર્શનીઓ ઇશ્વરના ભયથી અને કેટલાક. કર્મના ભયથી અનીતિ પાપકર્મ કરતા નથી. આત્માકર્મ વર્ગેરે તત્વન જૈના, શુદ્ધાપયાગથી કાર્યો કરે છે તેમાં તે પાપની લીતિ ધારલ કરતા નથી. એવા જૈના આત્મધર્મ વડે સ્વાધિકારે સર્વ કર્મી કરતા છતા સ્વતંત્ર વર્તે છે અને કર્મયાગાઓ ખને છે. સર્વ વર્જના

υţ

ગૃહસ્ય જૈના વર્ણાનુસારે ગુણકર્મોને કરે છે.જૈનધર્મ માનનારા પ્રાદ્મણ ક્ષત્રિય, વૈશ્યા અને શક્રા વગેરે સ્વજાતિયાગ્યકમાં કરે છે અને નિલે પ ખની માક્ષગામી થાય છે. જૈનો પ્રારુષ્ધ, સંચિત અને કિયામાલ કર્મને માને છે. ઉદ્યમથી દર્મના ક્ષય કરે છે અને તેઓ કર્મમાં લખ્યું હશે-કર્મ પ્રમાણે થાય છે એમ માની આળમુ બની બેશી રહેતા નથી. કારિકારિ પુરુષાર્થ કરતાં પણ જો તે કાર્ય ન થાય તા પછી તે પ્રારખ્ધકર્મથી થતું નથી એમ જાણે છે. આત્મ-ખળ ફારવાય અને પછીથી પાછું પડાય ત્યારે કર્મના ઉદય છે એમ જેનો માને છે, એજ કર્મના ઉદયને હિંદુઓ, મુસલમાના, ખ્રીસ્તિચા હરિ ઇચ્છા, ઇશ્વર ઇચ્છા, પ્રભુની મરજ એવાં નામથી બાલાવે છે. જૈનો કહે છે કે કર્મના ઉદય પ્રમાણે થાય છે. હિંદુઓ વગેરે કહે છે કે ઇશ્વરની ઇચ્છા પ્રમાણે થાય છે, ત્યારે કર્મના ઉદય તેજ કર્મપ્રભુતી ઇચ્છા સમજવી, આત્મજ્ઞાનથી એક ક્ષણમાં સર્વ કર્મના ક્ષય થાય છે એમ જૈના માને છે તેથી જૈના ખનવાનું હશે તે ખનશે એમ માની બેસી રહેતા નથી. તેઓ તા ઉત્સાહ, ધેર્ય, જ્ઞાન અને ઉદ્યમથી કર્મને જીતે છે અને આત્માને પ્રભુ માની પ્રભુની પેઠે કર્તાવ્ય કાર્યો કરવામાં પુરૂષાર્થ ફારવે છે. ભાવી ભાવ માની ખેસી રહેનારા અને કર્મ પ્રમાણે થશે એમ માની બેસી રહેનારા અને ઉદ્યમ નહીં કરનારા લાકા, જૈનધર્મને જાણી શકતા નથી, અને કર્મ દુશ્મનાને જીતનારા ખરા જૈના ખની શકતા નથી. જૈનશાસામાં ભાવીભાવ અને કમ'ના ઉદય માની બેસી રહે-વાત લખ્સ નથી. માટે જૈના, કર્મ અને લાવીલાવ માની મડદાલ-એકાંતે નિર્વીર્ય અને નહીં. ગૃહસ્ય જૈના પાપ કર્મ લાગશે એમ જાણી ગીકણ ખની સ્વાધિકારકાર્યોને ત્યજતા નથી, તેઓ તા ચેઠા મહારાજ વગેરેની પેઠે યુદ્ધ કાર્યને સ્વાધિકારે સ્વીકારે છે અને पापडम बागे छे ते। तेने ज्ञान ध्यान प्रायश्चित वगेरेशी टाणे છે અને ગૃહસ્થાશ્રમના ધર્મમાં તથા સ્વાધિકારપ્રમાણે રાજ્ય નૈતિક બાબતામાં પ્રવતે છે. હાલમાં ખ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શુદ્ર

એ ચાર વર્ણો જેમ હિંદુ ધર્મને યથા શક્તિ પાળી વર્ણુ ગુણકર્મ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરે છે તેમ પ્રાચીનકાળમાં વ્યાદ્મણ, ક્ષત્રિય, वेश्य, शुद्री-अंत्यले तथा भ्लेब्छा वर्गरे सर्वकातीय मन्ध्ये।, कैन ધર્મને યથાશક્તિથી આરાધતા હતા અને વર્તમાનમાં પણ આરાધ તા આરાધી શકે છે અને તે હાલ જેમ આદાથી પ્રાદ્યાણા, ક્ષત્રિય. વૈશ્યા. શદ્રા. અંત્યાંને. યવના આછવિકાકમેં પ્રવૃત્તિ કરે છે તેવી રીતે કરતા છતા યથાશકિત જૈના ખની શકે છે અને ધર્મગુર-એાથી તેવી રીતે જૈના ખનાવી શકાય છે. સ્વામી શ્રદ્ધાનંદ વગેરે જેમ અન્ય ધર્મીઓને હિંદ્રઓ બનાવે છે તેમ જૈનો પણ અન્ય ધર્મીઓને જૈન ખનાવી શકે છે, તેમાં જૈનશાસ્ત્રાની આજ્ઞા છે. ખીરિતએા. મસલ્માના, ળૌહા અને હિંદુઓ જેમ દેશ કાલાનુસારે વર્તી બાહ્યજીવન સંગ્રામમાં આજવિકાવૃત્તિને કરી પાતાની હયાતી રાખી શકે છે તેવી રીતે જૈના પણ વર્ણગુણ કર્મ પ્રમાણે આજ-विध्वयत्तिने स्वस्वहेश शिक्षत्याहिना अधिकारे हरी शहे छे अने જેટલા અંશે ખને તેટલા અંશે જૈન ધર્મ ને ગૃહસ્થદશામાં પાળે છે અને જૈનધર્મની ફકત શ્રદ્ધા જ રાખીને પણ દુનિયામાં પાતાની હ્યાતીને કાયમ રાખે છે અને લવિષ્યમાં તેઓ આ રીતે જૈનસં ઘતું એક્ય કરીને જૈનોતરીકે પાતાની હયાતી રાખશે. હિંદ્રઓના સંન્યાસી-ખાવા-સાધુએા વગેરે કરતાં જૈન સાધુએા ત્યાગ વત સંય-મમાં ઘણા ઉત્તમ છે એમ લાલાજી પાતે જાહેર કરે છે, એવા જૈન સાધુએા વર્ત માનમાં હવે જૈનાની સંખ્યા વધે તેવી ચળવળવાળા શાઓા.જેના અને વૈદિક પૌરાશિક વૈષ્ણવા બન્ને હિંદુધર્મી છે. બન્ને આર્ય છે. બન્ને એક માબાપનાં સંતાન છે. બન્નેના ધર્મ ઠેંક નજ-કતા અધ્યાત્મવાદ પર ઉભા છે. અન્તેનું ધ્યેય પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરવું તે છે. અને બન્નેને આખી દુનિયાના અધ્યાત્મજ્ઞાની ગુરૂ તરીકે રહી સર્વ દુનિયાના લાેકાેને શાંતિ સુખ આપવાનું કાર્ય કરવાનું છે. તેમાં આર્ય જૈનાએ અને આર્ય હિંદુઓએ એકય થે વર્તવાનું છે. બોંદ્રા પણ હિંદુધર્મીઓ છે, તેઓને પણ હિંદુધર્મીઓ

તરીકૈના સંગઠનમાં એકઠા કરવાના છે અને બાહ્ય જીવન સંગ્રાન્સમાં હિંદુ ધર્મીઓની હયાતી રાખવાના ઉપાયાથી પ્રવર્તવાનું છે. જૈનાએ પાતાની ભૂલા જાણી લીધી છે અને વૈદિક હિંદુઓએ પણ સાત કરાડહિંદુઓ તેજ મુસલમાના થયા તેથી પાતાની ભૂલા જાણી છે. લાલાજએ આક્ષેપા કર્યા છે તે તેમણે મુધારી લેવા અને અમા તો આક્ષેપોથી ઉલટા ચેતીને જગત્માં હયાતીનું બળ મેળવીએ છીએ તેથી લાલાજના તે અપેક્ષાએ અમા ઉપમર માનીએ છીએ. જૈનાએ સર્વદુનિયામાં જીવંત કામાની હયાતીના ઉપાયા જાણીને જૈનોની શક્તિયા વધે એવા ગીતાર્થ મુરૂઓની સલાહં સાથે ઉપાયા લેવા જોઇએ અને પાતાની ભૂલા મુધારીને સર્વદીમાની હરિફાઇમાં જીવંતમૂર્તિ શક્તિબળમયધર્મીએ અનલું જોઇએ.

આ અવસપિ િણીમાં પ્રથમ તીર્થ 'કર લગવાન શ્રી ઋષલ-દેવથી આર'લીને ચાવીશમા તીર્થ'કર શ્રી મહાવીરભગવાનના સમય સુધી ચારે વર્ણો પાત પાતાના ધંધા કરતી છતી ચાથા ગુષ્યાનકસ્થ અને પાંચમા ગુષ્યાનકના દેશવિરિત જૈન ધર્મ પાળતી હતી અને ચારે વર્ણના ગૃહસ્થ જૈનો તથા જૈનેતરા જૈન ધર્મી ત્યાગી સાધુએ ા ખની સર્વ વિરતરૂપ જૈન ધર્મ પાળતા હતા. દુનિયાના કાઇપણ મનુષ્યને યથાશક્તિ સમક્તિરૂપ અને દેશ विरितिना अभुष्ठवतने वा श्रावष्टनां आरवतने पाणवामां लैन શાસ્ત્રાથી વિરાધ આવતા નથી. સર્વતીર્થ કરાના વખતમાં રાજ્ય ધર્મતરીકે જૈન ધર્મ હતા અને ચારે વધે પાત પાતાના ગુણ કર્માનુસારે આજવિકા પ્રવૃત્તિ કરી યથાશક્તિ જૈનધર્મ આરા-ધતી હતી. શ્રી શાંતિનાથ, કું થનાય અને અરનાથ એ ત્રણ તીર્થ ન કરાએ ગૃહસ્થાવાસમાં ભારત વગેરે છ ખંડતું રાજ્ય કર્યું હતું अने तेओ यारे वर्षी पर राज्य यक्षावता हता अने यारे वर्षीना મતુષ્યા યથાશકિત સ્વાધિકારે સમકિત ધર્મ તથા દેશવિરતિ ધર્મ પૈકી અમે તે ધર્મ પાળતા હતા. એ ત્રણ તીર્થ કરોએ પણ છખાંડ

હહ

સાધવા માટે યુદ્રો કર્યાં હતાં તેથી લાલાજી મહાશય!!! જાણુરા કે અનાદિ કાલથી જૈનધર્મ પાળનારી ચારેવર્ણ દુનિયામાં નખળી પડી નહીં અને જૈનધર્મ પાળવામાં તેને હરકત આવી નહીં. કુમાર-પાળ, સંપ્રતિરાજા, ચંદ્રગ્રસ, અશાક, કુમારપાળ રાજા, ખારવેલ રાજાના વખતમાં ખ્રાદ્માણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શ્રદ્રાપૈકી અને અંત્યે પૈકી ઘણાલાકો જૈન ધર્મ પાળતા હતા તેથી હિંદની નૈતિક પઠતી થઇ નથી, ગૃહસ્ય જૈનાના હાથે પાપ અને પુષ્ય તથા હિંસા અને અહિંસા થાય છે. તે કંઇ ગૃહસ્થાવાસમાં સાધુઓ જેવા ખનતા નથી કે જેથી ગૃહસ્થજૈનો દુનીઆના રાજકીયાદિ વ્યવહારામાં પશ્ચાત્ પઢે. અમારા જૈનધર્મના ચારેવર્ણના લાકોને ધર્મ યુદ્ધાદિકમાં મડદાલ રહેવાના અધિકાર નથી.

વૈદિક પૌરાણાદિ હિંદુઓના અળથી જૈનો કેટલાક શતકા થી નખળા પડી ગયા છે, અને તેથી તેમાંથી કેટલાક સૈકાથી ક્રમે ક્રમે **પ્રાદ્મણ, ક્ષત્રિય, અને કેટલીક જાતના વૈશ્યા અને શ**ક્રો જુદા પડ્યા. તેથી વિશક જૈનીજ હવે જૈનધર્મી તરીકે રહ્યા છે. તેઓ પણ સ્વા-ધિકારે ધર્મ યુદ્ધાદિક કમેંથી જૈનત્વ અને જૈન ધર્મના રક્ષણ માટે હવે જાગ્રત થવાનાજ. લાખાની સંખ્યામાં જૈનો હાલ છે તે કંઇ યુદ્ધ કરવામાં પાપ માનીને છેવટે મરી જવાના વિચારવાળા તાે નથી. જૈનોએ કેટલીક વખત હિંદુઓમાં પરસ્પર કન્યા વગેરેના કારણાને લઇ નકામી ઉત્પન્ન થએલી લડાઇએાથી દેશ પ્રજાની ખાના ખરાખી થાય છે એમ જાહ્યું અને તેથી તેવી નકામી હાનિકારક લડાઇઓને નહિ કરવાની ઝુંબેશ ઉઠાવી હતી. યુરાપની હાલમાં થએલી મહાલય કર લડાઇને સુરાપના અનેક દેશ હિલચિ તકાએ વખાડી કાહી છે, તેવી રીતે જૈનોએ પણ કુસ'પ, વૈર વગેરે નકામાં હાનિકારક કારણાથી દેશની પ્રજાની પરસ્પર અત્યંત હાનિ કરનાર લડાઇએ ન કરવી પણ ખાસ કારણેજ અલ્પહિંસા અને મહા લાલની દિષ્ટિએ ધર્મ્ય યુદ્ધ કરવા યુદ્ધાદિક કર્મ કરવાં જાહેર કર્યાં છે અને તે વાત, ધ્યાનમાં લેઇને હાલના સંયોગોને અનુસરી ગાંધી

મહાત્માએ અહિંસાત્મક અસહકાર ચલાવ્યા છે અને લાલાછ તમાએ પણ તે અહિંસાત્મક અસહકારને કળૂલ કર્યો છે, તે જેમ અમુક દેશકાલ સંયોગની અપેક્ષાએ હિંદીઓના રક્ષાયે જ છે તે પ્રમાણે તેને જેનો પણ અલ્પહિંસા અને મહાલાભની દેશકાલાદિકની દર્ષિને અનુસરી ચુદ્ધ અને અહિંસા વગેરેને રાજકીયદૃષ્ટિએ તથા ધાર્મિકદેષ્ટિએ સ્વીકારતા હોવાથી જૈન શાસ્ત્રાને માનનાર અને જૈનધર્મ પાળનાર એવા જૈનો કાઇ રીતે દુનિયામાં મહદાલ રહી શકે. તેમ નથી. અને તેઓને જો કુદરત ખળ આપે તા જૈનધર્મન રાજ્યધર્મ તરીકે ખનાવીને દુનિયાને સ્વર્ગ રાજ્ય જેવી કરી શકે. રામનલાકા એક વખત વિશ્વમાં બળવાન હતા, ગ્રીક લાકા બળવાન હતા, મીશરવાસીઓ અળવાનુ હતા. તેઓ મુખ્યતાએ ચાહાએ! હતા. તા પણ તેઓ દુરાચાર, દુર્વ્યસન, જુલ્મ, અન્યાય, દાેષાશી નામ શેષ થઇ ગયા તે પ્રમાણે હિંદુ, ખિસ્તી, મુસલમાન, ભૌ હામાં પણ પાય, અન્યાય, જુલ્મ, દુર્ગ્યસન દુર્ગુણ દાધાનું અત્યંત પાપ કર્મ વધવાથી તેઓની પડતી થશે એમ ઇતિહા-સથી જાણશા.

વિશ્વક જૈનોમાંથી થએલ સાધુઓએ કંઈ જૈનધમંના સાંકડા વિચારાચાર કર્યા નથી અને હાલ સાંકડા વિચારાચાર કર્યા નથી અને હાલ સાંકડા વિચારાચાર કે પણ નહીં. હાલના વિશ્વક જૈનોને જો અનુકુલ સંચાગા મળે તા તેઓ હાલ પણ ચારવર્ણના લોકોને ચાર વર્ણી જૈનો બનાવી શકે. એમ જૈનશાઓ તેઓને જાહેર કરે છે, જૈનો સૂતેલા સિંહ સમાન છે. ફક્ત સમકિતને ધારણ કરનારા અને દેશવિરતિને અભિલાષા કરનારા શ્રેણિકરાજાના જેવા ચાથા ગુણુસ્થાનકવર્તી જૈનોને લત પ્રત્યાખ્યાન હોતાં નથી અને તેઓ રાત્રીભાજન, કંદમૂલ વગેરના ત્યાગી હોતા નથી. શ્રાવકનાં ખારવત તેઓને હોતાં નથી. ચાથા ગુણુસ્થાનકવાળા સમકિતી જૈનો, ખેતી, યંત્રકમં, યુદ્ધ વગેર કરે છે. તેથી જૈનધમંની શ્રદ્ધાથી સમકિત અંગીકાર કરીને સમકિત જૈન તરીકે બનનાર તથા દેશવિરતિ તરીકે બનનાર એવા બે પ્રકારના

જૈનાથી જૈનરાજ્ય ધર્મ પ્રવર્ત છે અને જૈનાની દુનિયામાં હયાતી રહે છે એમ જ્રાણનારા જૈના હવે ઉધમાંથી ઉઠીને પાછા ચેતીને જૈનાની વૃદ્ધિ કરશે અને જૈનામાં પ્રવર્તાવવામાટે અને જૈનાના માટેજ જીવશે.

એક વખત જૈનધર્મ, એશિયાના ઘણા ખરા દેશામાં તથા યુરા-પમાંના ગ્રીસ વગેરમાં, આદ્રિકામાં, અમેરિકામાં, જાવા વગેરે એટામાં, પ્રસર્થી હતો, કારણ કે ત્યાં જેના ગયા હતા. એક વખત હિંદુસ્થાન વગેરે દેશામાં જેનાની ચાલીસ કરાડ મનુષ્યાની સંખ્યા હતી. અન્મદેશામાં સ્વસ્તિકનું જે ધર્માસિટું પહેલાં આલેખાયું હતું તે જૈનધર્મનું ચિલ્લું છે. જ્યારથી જૈનધર્મમાંથી બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, અને શ્દ્રવિભાગ જુદા પડવા લાગ્યા, ત્યારથી જૈનોની સંખ્યા કમી થવા લાગી છે. ચાગવાસિષ્ઠ કે જે હિંદુધર્મના તત્ત્વજ્ઞાનનું પ્રાચીન પુસ્તક છે તેમાં પણ જૈનધર્મના જિન લગવાન્ની મહત્તા જણાય છે અને રામચંદ્રજી જૈન હતા એવું યાગવાસિષ્ઠથી સિદ્ધ થાય છે તે નીચે મુજબ.

नाहंरामो नमे वाञ्छा, आवेषु च न मे मनः शान्तिमाधातुमिञ्छामि, स्वाऽऽत्मनीवजिनोयथा॥ ढुं राभ नथी, रेढने पहार्थीमां वांछा नथी, अने आहा पडा-थोंमां भार्वे भन नथी. क्षेम किन क्षेत्रवाने शांति धारेषु करी तेम आत्मामां शांति धारेषु करवा धंन्धुं छुं.

જૈનશાસાની હિન્દુ પૌરાણિક ધર્મશાસાપર અસર થઇ છે. હિંદધર્મ શાસામાં—અન્યામાં—અહિંસાના જે વિચારા છે જે તે જૈન- શાસામાંના છે. તુલસી વગેરે કવિયાએ જૈનશાસામાંના દયાના વિચારાને પોતાના અન્યામાં દાખલ કર્યા છે. વૈદિકપૌરાણિક હિંદુઓએ જૈને પ્યર આક્રમણ કરીને જૈનધર્મના નાશ કરવા પ્રયત્ન કર્યો અને જૈનધર્મના અહિંસાના સિદ્ધાંતને પાતે આચારમાં મૂકવા માંડયા છે તેથી ઉલડી જૈનધર્મની મહત્તા અને તેના પ્રભાવ જીવતા રહ્યા છે. ખ્રિડીશ રાજ્યમાં કાઈ ધર્મ વાળાના, અન્ય શક્તિ- વાળા ધર્મીઓ નાશ કરી શકે તેમ નથી. જૈનધર્મમાં બેહેજાર ચાર

સુગપ્રધાના થવાના છે. તેમાંના થાહાયુગપ્રધાના થયા છે અને ખાકીના ઘણા હજ થવાના છે. તથા ત્રેવીશ ઉદય પૈકી બે ત્રણ ઉદય થયા છે, આકી વીશ ઉદય થવાના છે. તેમાં મહા સમર્થ જૈતાચાર્ય યુગપ્રધાના થશે, તેઓ દરેક યુગમાં પ્રધાન થશે અને જૈત્ધમ ના ઉદય કરશે. ચારેવર્ણમાં જૈત્ધમ પ્રચાર પામે એવી વ્યવસ્થા કરશે, યુરાપ વગેરે દેશામાં યુરાપીયના વગેરે જૈનધમ પાળશે અને સર્વ વિશ્વમાં નવા થએલા જૈનામાં જૈનધર્મ ના પૂર્ણ જુસ્સા પ્રગટશે. હાલમાં હજી ચાલીશ વર્ષ સુધી જૈનધ**ર્મના** સંક્રાંતિ કાલ છે તેથી જૈનધર્મ પર અનેકઆપત્તિયા આવશે પણ તેમાંથી જૈતધર્મ પસાર થશે. અને પચ્ચાસ વર્ષ પછી, ચારસુગ પ્રધાના લગભગ સમાનકાલમાં થશે, તે સમયમાં હાલના જેટલા જૈનકામમાં મતલેદા રહેશે નહીં. જૈનાનું જૈનધર્મી તરીકે પ્રગતિ-શીલ સંગઠન એકીકરણ થશે. તેથી જૈના સર્વવર્ણીયમનુષ્યામાં જૈનધર્મ પ્રચારશે. મહાયુગ પ્રધાનાના બળથી જૈન**ધર્મ** પાછા ઉદય તરક ગમન કરશે. ગૃહેરથજૈના પાતાનાં બાળકાને પ્રથમ જૈન-ધર્મનું જ્ઞાન આપશે અને ગૃહસ્થ જૈના માંજશાખ મૂકી દેઇ ખહાદુર ક્ષત્રિયા બનશે અને ખરા જ્ઞાની થશે. જૈનસાધુએા સદ્દગુણા અને વ્રતપાલન સંખંધીમાં વિષેષ ઉદ્યમી થશે. જૈનધર્મપર આવેલ આપત્કાલને જાણીને જૈનાને આપત્કાલમાંથી પસાર થવાતું જ્ઞાન આપશે. અને જૈનધર્મ અને જૈનાની જગતમાં હયાતી રાખશે. આ દુનિયામાં જૈનધર્મ હજ સાઢી અઢાર હજાર વર્ષ સુધી હયાતી ભાગવશે અને જૈના ત્યાં સુધી જગતમાં જયવ'તા વર્તશે. ગુણ કર્મ પ્રમાણે જાતિની માન્યતા થશે અને જગતમાં સંક્રાંતિપરિવ ર્તાન યુદ્ધાખાદ જૈનાની પ્રગતિના યુગા, રથચક આરાની પેઠે આવશે. અને જૈનધર્મનું ઘણું સત્ય જૈનાના જવનમાં જવતું દેખાશે. શુદ્ધ, પ્રેમ, સત્ય, સત્યદયા, આત્મશ્રહા, સદ્ગુણોના પ્રકાશ, જેમ જેમ વિશ્વમાં વધતા જશે તેમ તેમ જૈનધમ તરફ દુનિયા વળશે.

જૈનધર્મ છે તે આત્માના ગુણા છે અને સાહ્વિગુણા તથા તેનાં

સાધનાની સાધના રૂપ છે. આત્માને માહાદિકર્મના નાશથી પર માત્મા બનાવવા માટે જૈનધર્મની સાધના છે, સર્વવિશ્વલોકોને આત્માના નિત્યાનન્દ અને પૂર્ણું જ્ઞાન પ્રકાશ આપનાર અને સર્વ વિશ્વમાં શાંતિ તથા સ્વર્ગીયરાજય પ્રકાશક જૈનધમ છે. સર્વ વિશ્વભાષાને શુદ્ધાત્મદશા તરફ લેઇ જનાર જ્ઞાનયાળ, કર્મયાળ, ભક્તિ યાગ, ઉપાસના યાગ, સમયાગની આરાધના રૂપ જૈનધર્મ છે. એવા જૈનધર્મતું સ્વરૂપ જણાવનાર અનેક જૈનધાર્મિક ચન્યાનું સાહિત્ય છે. જૈનસાહિત્યના અનેક ગ્રન્થા છે. ભારતમાં હાલ પ્રથમ નંખરે જૈનધર્મશાસ્ત્રોના પ્રાચીન જૈનલંડારા છે અને તે જૈનાની ખરી દેાલત છે. આયેોનું પ્રાચીન ગૌરવ સર્વ ખંડમાં પ્રકાશિત કરનાર જૈનધાર્મિક શાસ્રો છે, તેના અભ્યાસ જો લાલાંજી જેવા ગુરૂગમ પૂર્વ ક કરશે તો તેએા સર્વ પ્રકારનાં સત્ય રાજ્યોને પ્રાપ્ત કરી શકશે. અને તે સંખંધી અમારા ખનાવેલ લજન સંગ્રહ લાગ નવમામાંથી અને દશમામાંથી સ્વરાજ્યનું વર્ણન એકવાર વાંચી જોવું. હવે આ વિષયની સમામિ કરતાં લાલાજ મહાશય કે જે દેશના નેતા છે તેમને જણાવવાનું કે તમા આ લેખ મધ્યસ્થભાવથી વાંચી જશા અને ભારતના ઇતિહાસમાં સુધારા કરશા, અગર અમારા લેખ સંબંધી તમારા ખુલાસા પ્રગટ કરશા. અમાને તમા, સર્વા-ત્માએા, વિશ્વમાં મુસાફરા છીએ. મારા લેખના કાેઈ લખાણથી તમારું દિલ દુઃખાય એવું થયું હાય તેની ક્ષમા માર્ગું છું. માફી માગવી એ મહીઇ છે, નામરૂપના માહને મારી મરજવા થએલાએ! માફી માગે છે અને આત્મપ્રભુજીવને જીવી શકે છે અને સર્વ વિશ્વભાવોને સ્વાત્મવત્ દેખવા તથા વર્ષ વાર્ય જૈનધર્મને આરાધી શકે છે અને પૂર્ણજ્ઞાનાનન્દ રૂપ સ્વયંખની શકે છે.

अहिंसासत्यमस्तेयं, ब्रह्मचर्यंच मार्दवम् , मनीवाक्वायपावित्यं, माऽऽत्मविद्धश्वदर्शनम् ॥ १ ॥ आत्मवत् सर्वेह्णोकेषु, प्रेमपामाण्यवर्तनम् , संयमो दोषत्यागश्च, स्रक्षणं जैनधर्मिणाम् ॥ २ ॥

Ł٧

वृष्टाचारैरधर्मोऽस्ति, दुर्गुणैश्वमनी विणाम् । सद्गुणैश्वसदाचारै जैनधर्मोऽस्ति मोक्षदः ॥ ३ ॥ हिंसादिदोषपुन्देन, सत्यरान्धनचाऽऽत्मनि दयादिसद्गुणैः सत्यं, राज्यंशेयं निज्ञाऽऽत्मनि ॥ ४ ॥ आत्मधर्मेणस्वाधीना भवन्तिजैनधर्मिणः । मोद्दादिपार्तंत्र्यात्ते भिन्नाबद्यस्वपिणः ॥ ५ ॥

જૈના અને જૈનધમ'થી સર્વ'વિધમાં શાંતિ પ્રવર્તા. અન્ય-ધર્મામાં જે કંઇ સત્ય સારૂં દેખાય છે તે જૈનધર્મ શાસામાં છે અને તેને શ્રી સર્વ રૂતીર્થ કરાએ પ્રરૂપેલું છે, તેથી જૈનધર્મની આરાધનામાં સર્વધર્મના સમ્યકુ સત્યની આરાધના થઇ જાય છે. જૈનશાસોના વિશ્વમાં અહાળા ફેલાવા થવાની જરૂર છે. જૈનાએ જૈનધર્મ ની સેવામાં સર્વ સ્વાર્પ છ કરવું. અધ્યાત્મન્નાનથી ભર-પુર જૈનશાસાના સર્વ વિશ્વવર્તિ લોકામાં ફેલાવા થશે અને તેના ઉપદેશકા કે જે સાધુઓ અને સાધ્વીઓ છે તેઓની વૃદ્ધિ કર-વામાં આવશે તેા વિધ્વની સેવા થઇ શકશે. સાધુએાથી અને સાધ્વી-એાથીજ ધર્મની હયાતી છે. ધર્મના જવંતપ્રાણસ્વરૂપ સાધુએા અને સાધ્વીએ છે, તે દેશકાલાનુસારે યથાશક્તિ વત સદ્યુણની આરાધના કરી શકે છે, તેઓના જીવનપર જૈનાતું ધાર્મિક જીવન ચતુર્વિધસ'ઘની હયાતીમાં જૈનધમ'ની હયાતી છે, માટે ચતુવિધસ ઘની હયાતી રાખવા કાેટિ કાેટિ સેવા લક્તિનાં કર્મા કરવાં તેજ ધાર્મિક કર્મ ચાેબ છે, તથા સેવા ભક્તિ ચાેગ છે, તેથીજ આત્મા સ્વયં પરમાત્માં અને છે, તે માટે અમારી રચેલી જૈના પનિષદ તથા જૈનગીતા વાંચવી, અને સર્વસંઘની સેવા ભક્તિથી આત્મશુદ્ધિ પૂર્વક આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું કે જેથી જૈના બાહ્યમાં અને આંતરમાં આત્માન્નિત સકત થૈ વિશ્વમાં જયવ તા વર્ત શે.

કૃત્यવ મું. પ્રાંતિજ વિ. સં. ૧૯૮∙ ચૈત્રપૂર્ણિમા

इत्येवं એ अर्हेमहाबीर शान्तिः રોઠ પાચાલાલ ડુંગરશી જૈન ઉપામયમાં હોખક જૈનાચાર્ય સહિસાગરસૂરિ.

# लाला लाजपतराय और जैन-धर्म।

श्रीमान लाला लाजपतरायजी ने हाल ही में "भारतवर्ष का इतिहास " लिखकर प्रकाशित किया है। उसमें जैनधर्म के संबंध में लिखते हुए आपने कुछ ऐसे वाक्य भी लिख लिये हैं जो सर्वथा अमप्ण, अनुचित, और वर्तमान परि-स्थित के प्रतिकृत हैं। उनके प्रतिवाद रूपमें के अजैन विद्वानों की सम्मतियां इस प्रकार हैं:—

१-श्रीमान् लोला कन्नोमलजी एम. ए. सेशन जज धीलपुर स्टेट, आगरे के 'जैनपथ प्रदर्शक 'ताः २२ जुलाई १९२३ के अंक में इस प्रकार लिखते हैं:—

ला॰ लाजपतराय लिखित-भारतवर्ष के इतिहास में जो अभी प्रकाशित हुआ है, जैनधर्म के विषय में कुछ पेसे बाक्य लिखे गये हैं जिन से जैन धर्मावलम्बियों के दिले पर चोट लगी है। अच्छा होता यदि ला॰ साहब इन वाक्यों को नहीं लिखते। वह इस समय अपने अलौकिक त्याग और देश सेवा उत्साह के कारण समस्त भारतवासियों के हृदय मन्दिर में उचस्थानासीन हैं। हम भली भांति जानते हैं कि ळाळा ळाजपतराय जैसे उच देश प्रेमी, सत्यवती, अनुभवी नीतिज्ञ विद्वान, जान कर कोई ऐसी बात नहीं कहें और लिखेंगे जिससे दूसरों का दिल दुखे। जो कुछ आपने लिखा है वह निष्कपटता और सरल हृदयताओं ही लिखा है। किसी धर्म और सम्प्रदाय पर पक्षपात के तिरस्कृत भावों से आक्षेप करना उनका काम नहीं है। हम कह सकते हैं कि निर्भीक पुरुष जिनका एक मात्र आसम्ब सत्य है, कभौर अपनी निजी सम्मति प्रकट करने में ऐसी बातें कह डालते हैं जिनसे दूसरों को दुःख होता है, और इन छोगों की इससे सान्त्वना नहीं होती है कि इन हदयाहारों में हेप, पक्षपात और नीच भाषों की कुछ भी बूनहीं है।

जिन वातों को श्रीमन, लाला साहब ने जैनधर्म के संबंध में लिखा है और जिन्हें जैन धर्मावलम्बी आक्षेप सम-झते हैं उनमें से कुछ ये हैं:—

आपने लिखा है कि जैन यह मानते हैं कि जैन धर्म के मुल प्रवर्तक श्री पारसनाथ थे जो भगवान, बुद्ध से लगभग ढाई सौ वर्ष पहिले हुये। इस बात की न तो जैन ही मानतें हैं और न अजैन विद्वान ही, जिन्होंने जैनधर्म के विषय में कुछ भी पढ़ा है। सभी लाग जानते हैं कि जैनधर्म के आदि तीर्थंकर श्री ऋषभदेव स्वामी हैं, जिनका काल इतिहास परिधि से कहीं परे हैं। इनका वर्णन सनातन धर्मी हिन्दुओं के श्रीमद्भागवत पुराण में भी है। पेतिहासिक गवेषण से मालूम हुआ है कि उत्पत्ति का कोई काल निश्चित नहीं है। प्राचीन से प्राचीन यन्थों में जैन धर्म का हवाला मिलता है। संसार में ऋग्वेद से पुरानी पुस्तक कोई नहीं है। इस धर्म पुस्तक में भी ऋष्मदेवजी का नाम आया है और कुछ शब्द ऐसे भी मिलते हैं जिनसे जैन धर्म का संकेत होता है। श्री पार्श्वनाथ जी जैनों के २३ वें तीर्थंकर हैं जिनका समय ईसा से १२०० वर्ष पहिले का बताया गया है न कि खुद्ध से २५० वर्ष पहिले का। सम्भव है किसी २ विद्वान का यह भी मत हो। जब श्री पार्श्वनाथ जी २३ वें तीर्थंकर थे और इनका समय ईसासे १२०० वर्ष पूर्व का है तो पाठक स्वयं विचार कर सकते हैं कि श्री ऋषभदेवजी का कितना प्राचीन काल होगा। जैन धर्म सिद्धान्तों की अवछिन्न धारा इन्हीं महात्मा के समय से बहती रही है। कोई समय ऐसा नहीं है जिसमें इसका अस्तित्व न हो। श्री महावीर स्वामी जैन धर्म के अन्तिम तीर्थंकर और प्रवर्तक । इनका जन्म काल ईसा से ५८२ वर्ष पहिले का बताया जाता है लेकिन बीर संवत जो इनके नाम से प्रचलित है ईसा से ५२५ वर्ष पहिले को है। इस समय बीर संवत् २४४९ है।

आपने लिखा है कि महाबीर स्वामी ने एक नई सम्भ-

दाय की नींच डाली । हम नहीं जानते हैं कि वह नई सम्प्र-दाय कौन सी है। मालूम होता है कि यह बात लाला साहब ने किसी अंगरेज लेखकके आधार पर लिखी है। श्री महा-वीर स्वामी तो उन्हीं प्राचीन जैन सिद्धान्तों के प्रचारक थे जी आदि तीर्थंकर के समय से चले आप थे। इसमें कोई सन्देह नहीं कि आप उन सिद्धान्तों के अत्यंत भन्य, प्रभाव-शाली और अद्वितीय उपदेशक, प्रचारक और संस्थापक थे। आपने उन सिद्धांतों को बड़ी खूबी से समझाया है। पर आपने पेसी बात कोई नहीं कही है जो उन सिद्धांतों के प्रतिकृत हो।

आगे चलकर योग्य ग्रन्थकर्ता ने लिखा है कि जैन धर्म की शिक्षा बौद्ध धर्म की शिक्षा से मिलती है। यदि देखा जाय तो मुळ तत्त्व तो सभी धर्मों के एक हैं, पर प्रत्येक धर्म में कुछ न कुछ ऐसी विशेषता होती है कि उसके कारण वह किसी दूसरे धर्म से नहीं मिलता है। बौद्ध लोग आत्मा या जीव को नहीं मानते है. जैन धर्मावलम्बी आत्मा के आधार पर सब धार्मिक सिद्धान्तों की भित्ति रखते हैं। जैन २४ तीर्थंकरों को मानते हैं लेकिन बौद्ध अपने धर्म का निकास महात्मा बुद्ध से ही समझते हैं जो महावीरस्वामीके सम-कालीन थे। जैनो की फिलासफी, यानी उनके दार्शनिक सिद्धांत बौद्ध दार्शनिक सिद्धांतों से नहीं मिलते हैं। इनके साधु और श्रावकों के धर्म कर्म बौद्ध साधु और गृहस्थों के धर्म कर्मों से सर्वथा भिन्न हैं। बौद्ध मांसाहारी हैं और जैनों में को इ पेसा नहीं है जो मांस खाता हो। इनके आचार विचार शुद्ध हैं। अहिंसा धर्म के सच्चे अनुयायी यही हैं बौद्ध नहीं।

लाला साहबने लिखा है कि जैन स्पष्ट रूप से ईश्वर के अस्तित्व से इन्कार करते हैं और इनके मत में अच्छे से अच्छा श्रेष्ठ से श्रेष्ठ और त्यागी से त्यागी मनुष्य ही परमेश्वर है। यह किसी अंगरेज के लिखे वाक्यों का अनुवाद

सा सालूम होता है। बात यह है कि जैन सगुण ईश्वर को नहीं मानते हैं। इनका सिद्धांत इस विषय में सांख्य मत से मिलता है लेकिन सांख्यमत नास्तिक नहीं है हम जैनधर्मको नास्तिक कह सकते हैं। प्रश्न है कि स्या वेदाम्त मत नास्तिक कहा जा सकता है ? कदापि नहीं। वेदान्त केवल आत्मा को ही मानता है ब्रह्म और आत्मा एक ही है इसमें भी संगुण और साकार ईश्वर का महत्व नहीं माना गया है। वेदान्त कहता है कि प्रत्येक मनुष्य अपने जप तप सत्कर्मों के द्वारा अपनी आत्मा का पेसा विकास कर सकता है कि वह ब्रह्म रूप हो जाय। जीवन मुक्त मनुष्यों की यही अवस्था है। वे आध्यात्मिक ज्ञान की परा-काष्टा पर पहुंच जाते हैं वे स्वयं ब्रह्म रूप हो जाते हैं उनमें और ईश्वर में योई भेद नहीं रहता है। यही अवस्था तीर्ध-करों की है। जन्म जन्मान्तरों में घोर तप के ब्रारा कर्म बंधनों को तोड़ कर ये तीर्थंकर पदवी को प्राप्त करते हैं। जब तक ये संसार में रहते हैं तीर्थं कर या अरिहंत कहलाते हैं और मृत्यु के पश्चात् सिद्धावस्था को प्राप्त करते हैं। यदि इन्हें ईश्वर कहा जाय तो कोई बात अनुचित नहीं है यदि ईश्वर विषय में जैनों के सिद्धान्त सांख्य और वेदान्त दाई-निक मतों से मिछते हैं ता इनपर नास्तिकता का आक्षेप नहीं हो सकता है बल्कि इनके दार्शनिक विचारों की प्रशंसा हो शकती है।

जैन धर्म में ईश्वर का अर्थ सृष्टिकर्ता शुभाशुम कर्मों का फल दांता तथा अन्य ऐसे ही कार्य करनेवालेका नहीं है। वे कहते हैं ईश्वर यह है जो सर्वज्ञ और सर्व शिक्तमान है जिसे संसार की रचना से कोई संबंध नहीं, जिसे कर्मों के फल देने से कोई सरोकार नहीं, जिसे मनुष्योंकी मनो-कामना पूर्ण करने तथा उनके दुष्ट कर्मों को क्षमा करने का कोई झंझट नहीं है। ये सब बातें जैन अपने सिद्धों में मानते हैं, इसलिए वे इन्हें ही ईश्वर कहते हैं। जैनों के इस अर्थ

को देखते हुए हम यह नहीं कह सकते हैं कि जैन स्पष्ट रूप से ईश्वर के अस्तित्व से इन्कार करते हैं। ये प्रत्येक मनुष्य को परमेश्वर नहीं मानते बल्कि ये सिद्धात्माओं को जा केवल कान स्वरूप ही हैं और संसार में तीर्थंकरपदवी तक पहुंच गए है उसकुं ईश्वर या परमेश्वर कहते हैं।

यह कहना है कि जैन धर्म के सिद्धांत योरुपीय दाई-कि कमिटि के मत से मिलते हैं, जैन धर्म के साथ श्रन्थाय करना है। कमिटी घोर नास्तिक है। वह न परमेश्वर की मानती है और न आत्मा या जीव को। उसका मत भौतिक विज्ञान की भित्ति पर अवल्डिम्बत है। वह आत्मा जीव को प्रकृति का ही एक सुक्ष्म विकार समझता है उसने उसी मनुष्यकी सामाजिक लाभ की दृष्टि से अच्छा समझा है जो सभाज का अधिक हित कर सके और सर्व प्रिय हो। वही श्रेष्ठ और उत्तम पुरुष है। कमिटि के सिद्धांतों में अध्यातमञ्जान की झलक भी नहीं है। जैन से अपने तीर्थं करों को इस दृष्टि से नहीं देखते हैं। उनके विचारों के अनुसार पेसा मनुष्य जिसे कमिटि आदर्शे हर मानती है तीर्थं कर वही है जिन्होंने अपने सब कर्म बंधन तोड़ डाले हैं, जिन्हें केवल ज्ञान हो गया है, जिनकी आत्मा सर्वदा दोष रहित हो कर अंतिम विकासायस्था को प्राप्त हो गई है। हमारे ख्याल से जैन मत और कमिटि के पोजिटिविस्म में बडा अंतर ही नहीं है बल्कि ये दोनों भिन्न २ हैं। कोई अंगरेज पेसा लिखे तो आश्चर्य नहीं पर किसी आर्य विद्वान को ऐसा मेल मिलाना अनुचित है।

आगे चलकर लाला साहब ने लिखा है कि जैन जनता शुद्र जीवों की तो रक्षा करते हैं परन्तु मनुष्यों के साथ उनका वर्ताव बड़ा ही निर्देशता का होता है। यदि इस पिछले वाक्य के समर्थन में विद्वान लेखक जैनोंके वर्तावके विषय में कोई दो चार उदाहरण दे देते तो बात कुछ समझ में आजाती। आश्चर्य है कि अनुभवी लेखक ने ऐसा क्यों

लिखा। यदि उनके अनुभव में कुछ जैन धर्मावलिम्बयों की निर्देयता की बातें आई हैं ती उनके लिये वे मनुष्य ही अप-राधी हैं न कि जैन धर्म का मुख्य सिद्धांत द्या पालन है। यदि कोई जैन इस सिद्धांत के अनुसार नहीं चलता है और निद्यता का बर्ताव करता है तो वह जैनों की दृष्टि में भी ऐसाही पतित और भ्रष्ट है जैसाकि अन्य धर्मावल मित्रयों की दृष्टि में ऊंन धर्म कभी उसे अच्छान कहेगा। अलबता यदि जैनों के आचार विचार गा उनकी कोई रीति रवाज ऐसी हो जिससे निर्देयता प्रकट होती हो तो उसका खंडन या मंडन जानने पर ही हो सकता है। हम तो जहांतक जानते हैं उनमें कोई ऐसी रीति रिवाज है ही नहीं। ये तो अपने देवताओं के सामने पशुओं का बलिदान भी नहीं करते हैं जो बहुत से हिन्दू करते हैं। जिस कार्य में हिंसा और निर्देशना हो वह कार्य उनके मत में सर्वधा त्याज्य है। अन्य धर्मावलम्बियों के मुकाबिले में जैन निर्देश और क्र कभी साबित नहीं हो सकते हैं। यदि लाला साहब यह लिखते कि जैसे जैन साधु उच श्रेणी के त्यागी सदाचारी और उदार हृदय हैं और इन कारणों से अन्य धर्मी के सा-धुओं से बहुत बढ़े चढ़े हैं और उनकी उत्कर्षता स्वयं सिद्ध है वैसे जैन गृहस्थ अन्य धर्मों के गृहस्थों से सदाचार के विषयमें कुछ विशेषता और उत्कर्षता नहीं रखते हैं तो उनका लिखना किसी मात्रा में उपयुक्त होता। खेद हैं कि जैन गृहस्थ अपने साधुओं के उच चरित्र देखते हुए ओर उनके शुद्ध धार्मिक व्याख्यान निरंतर सनते हुए भी अपने चरित्रों का ऐसा उच्च श्रेणीकान बना पाये हैं कि जिस से यह कहा जाय कि वे अन्य धर्मावलिम्बयों के मुकाबिले में सदा-चार के विषय में बडे चढे हैं।

लाला साइव की निजकी यह सम्मति कि बौद्ध धर्म और जैन धर्म का सामान्य प्रभाव भारत के राजनैतिक अधःपात का एक कारण हुआ है. कहां तक ऐतिहासिक दृष्टि से ठीक है हम नहीं कह सकते हैं। यदि लाला साइव कोई

पेतिहासिक घटनाए देकर यह बात सिद्ध करते तो हमारे राष्ट्रीय जीवन पर एक नई रौदानी पड़ती. लेकिन आपने ती कोई उदाहरण दिया ही नहीं है। इतिहास तो इस बात की गवाही दे रहा है कि विदेशीय लोगों के युद्ध हिन्दुओं के साथ ही हुये और उन्होंने उन पर ही विजय पाकर भारत पर अधिकार जमा लिया। बौद्ध धर्म तो विदेशियों के आने पहिले ही भारत से बाहर निकाल दिया गया था और जैन धर्म को हिन्दुओं ने कभी फूलने फलने ही नहीं दिया। जब कभी इसकी वृद्धि हुई तो हिन्दू राजाओं ने अपनी सनातनी धर्म प्रजाकी सहायता से इसका विरोध किया और उसे न बढ ने दिया। जिस समय हिन्दुस्तान में मुसलमान आये उस समय हिन्दू धर्म का ही बोल बाला था, जैनों की अवस्था गिरी हुई थी। जब तक कोई ईतिहासिक प्रमाण न हो तब तक यह नहीं कहा जा सकता कि जैन धर्म, भारतका अधःपात का एक कारण है। हमें अपभी हीन दीन दशा का दोव किसी धर्म या जाति के मत्थे नहीं मढना चाहिये। इससे आएस में फूट होती है और मेल की जड़ कटती है।

मुझे आशा है कि योग्य लेखक महाशय कृपाकर इन सब बातों का संशोधन पुस्तक के दूसरे संस्करण में कर देंगे।

२—श्रीयुत कश्यप महोदय "श्री शारदा-जब्बलपुर" के श्रावण १९८० के अंक में उक्त पुस्तक की विस्तृत समा-लोचना करते हुए जैनधर्म से संबंध रखने वाले आक्षेपों के विषय में यों लिखते हैं:—

" जैनधर्म के संबंध में लालाजी ने कुछ ऐसे मत प्रकट किये हैं जिन पर अभी हाल में जैनियों में असंतोष फैला है। सामयिक पत्रों में इसकी कुछ चर्चा थी। उनमें से कुछ की बानगी यह है:—

" जैन स्पष्ट रूप से ईश्वर के अस्तित्व से इनकार करते हैं "पृष्ठ १३०। वास्तव में जैनी ईश्वर के अस्तित्व से इन-किस् कहीं करते परन्तु वे उसे विश्व का सृष्टिकर्ता नहीं

હર

मानते। कुछ आगे वे दिखते हैं, "इस (अहिंसा के) सिद्धांत को जैनों ने चरम सीमा तक पहुंचा दिया है, यहां तक कि कुछ लोगो की दृष्टि में जैन होना पहले दरजे की कांयरता है। " मालूम नहीं यह विचार लालाजी का भी है या नहीं। यदि उनका भी है तो एक और प्रश्न के उत्तर पाने का कौतूहल होता है कि "क्याअहिंसा के संबंध लालाजी का यह मत पुराना अर्थात् पुस्तक के प्रथम संस्करणका समय का है, अथवा अहिंसात्मक असहयोग में भाग लेकर कारागार प्रवासी होने पर उनका यह मत है ? " कुछ भी हो. कुछ और आगे लालाजी ने साफ साफ अपना मत प्रकाशित भी कर दिया है। " मेरी सम्मति में बौद्ध धर्म और जैन धर्म का सामान्य प्रभाव भारत के राजनैतिक अधःपात का एक कारण हुआ है। पृष्ठ १३२। यह बात विवाद प्रस्त है। परःतु जैनियों के साहित्य, कला, चिकित्सा और मनुष्यता के प्रति जी प्रशंस्य उद्योग किये हैं उनका वर्णन करना भी परमावस्यक था जो विज्ञ लेखक ने नहीं किया। "

# प्रकाशक-वृद्धिसागरस्ररि.



