## **ક્રી ચશોવિજચછ** જેન ગ્રંથમાળા દાદાસાહેબ, ભાવનગર. ફોન : ૦૨૭૯-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬

Kamal Jain Mohanmala Series No. 22

# THE LIFE OF LORD MAHAVIR.

#### By

Vakil Nandlal Lallubhai BARODA.

-----

Published by 53.0. Shah Lalchand Nandlal.

ry-Shriman Mukti Kamal Jain Mohanmala Kothi Pole-BARODA.

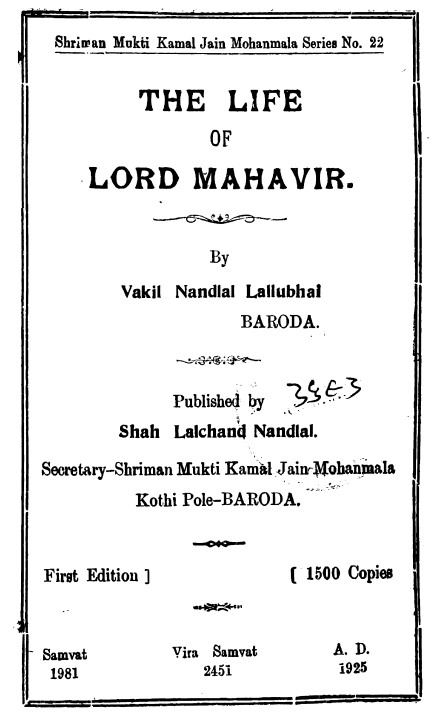
Edition ]

[ 1500 Copies

Vira Samvat 2451 A. D. 1925

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

#### શ્લોકાેના લાષાન્તર.

ઇન્દ્રોના સમૂહથી નમસ્કાર કરાયેલા, દેાષરૂપી અગ્નિને ગુઝવવામાં પાણી સમાન, નીરાગતા બુદ્ધિથી શાેલતા (ગૈલવવાળા), સંસારરૂપી સાગરના તીર સમાન, ધૈર્થ શાળી, ગંભીર એવા આગ-મના કથન કરનારા, મુનિરાજોના મનરૂપી આંબાના વિષે પાેપટ સમાન, સજ્જનાને વિષે ઇન્દ્ર સમાન, માેક્ષમાર્ગમાં બીરાજમાન ( અથવા માેક્ષમાર્ગમાં સ્થીતિ કરવાને માટે), શ્રી વીરપ્રભુને નિત્ય નમસ્કાર હા. ૧

ભાષાંતર ( શ્રીમદ્દ યશોવિજયજી )

~ ~

الرجر براجا برج

વડેાદરા—ધી લુહાણામિત્ર સ્ટીમ પ્રિં. પ્રેસમાં અંબાલાલ વિકુલભાઈ ઠક્કરે પ્રકાશકને માટે છાપ્યું. તા. ૧૫-૭-૧૯૨૫.

ann clain clain airean a suite

જેમનું જ્ઞાન અનન્તવસ્તુ વિષયક છે, જે હંમેશાં દેવતા-આેથી પૂજાય છે, જેમનું વચન અન્ય મતવાદીઓ (દુર્નય કરનારા) ના કાેલાહલથી લાેપાતું નથી, રાગદ્વેષ પ્રમુખ શત્રુગણુને જેને ક્ષણુ-વારમાં પરારત કરેલ છે, તે વીરપરમાત્મા મારી છ્યુદ્ધિને કહ્યુષ શ્હીત (નિર્મળ) કરાે. ૧

ભાષાંતર ( ગ્રી મલ્લિયંણસૂરી. )

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

## વક્તવ્ય !

\*\*\*

માળાના ૨૨મા પુષ્પ તરીકે આ ચુંથ, ધર્મ પ્રેમી શાસનરસીકા સમક્ષ રજી કરતાં હર્ષ ઉર્મિઓ ઉછળી રહેએ મારો પૂજ્ય પિતા-શ્રીજ ગ્રંથના લેખક અને સંપાદક હ્યૂય, ત્યાં હું કાંઇ વિશેષ લખું એ ઉચિત કેવી રીતે હાેય !

શ્રી મહાવીરચરિત્રો અહાર પડેલ છે, છતાં આ ગ્રંથને પ્રસિદ્ધ કરવાનું કારણુ શું ? એવેા અથવા એવા રૂપનાે પ્રશ્ન કાેઇને ઉપસ્થિત થાય, તાે તે વાસ્તવિક છે.

ભગવંત મહાવીરસ્વામિનું ચરિત્ર એવા પ્રકારનું છે, કે જેટલી વ્યક્તિઓ તેને આલેખવા પ્રયત્ન કરે, તે સર્વ તેને સર્વ રીતે સંપૂર્ણ આલેખી શકે નહિ. જે જે દ્રષ્ટિબિંદુથી તેને આલે-ખવા પ્રવૃત્તિ થાય, તે તે રૂપમાં તેને આલેખી શકાય; અને એમાંજ ભગવંતના જીવનની અને ચરિત્રની વિશેષ મહત્વતા અને રસિકતા છે. દ્રષ્ટિબિંદુની તારતમ્યતાથીજ, આલેખન પદ્ધતિની તારતમ્યતા થાય છે.

**બ્રાંથમાં ઝેમકતી ભાષા શૈલી નહિ માલમ પડે; અલંકારી** લેખીની નહિ દેખાય; કેવળ શખ્દરચનાથી માહમાં નાખવાની પ્રવૃત્તિ નહિ વ્યકત થાય, પરંતુ તે સર્વ કરતાં ધર્મ પ્રેમી, શાસન રસીક સજ્જનાને જેની ખાસ જરૂર છે, તે ધર્મના અંતરંગ પ્રેમ– પ્રવાહના સ્પુરતાં ઝરણાં દ્રષ્ટિગાચર થશે.

વીસમી સદીના વિચાર સ્વાત ત્ર્યનેા પ્રાપ્યે અભાવ જોવામાં આવશે; અને તેના સ્થાને પવિત્ર જિન અને જિનાગમમાં વિશેષ શ્રદ્ધા રાખી, આત્મકલ્યાણુ કરવાને ઉદ્યમી થવાને માટે આગ્રહ માલમ પડશે.

ગ્રંથની પ્રીઢતા તેની ગૌરવતામાં નથી; પરંતુ શાસ્ત્ર મર્યાકામાં

રહી પ્રભુનું જીવન આલેખવાની ભાવનામાં છે; ચરિત્ર સાથે અ'ત ગેંત જેન તત્વજ્ઞાન, કર્મસ્વરૂપ વિ. નું થાેડું જ્ઞાન વાંચક વર્ગને પુરા પાડવાના વિચારમાં છે; અને તે અપેક્ષાએ આ ગ્રંથ તેના પ્રકારના પહેલાે છે, અને તેજ પ્રસિદ્ધિનું મૂખ્ય કારણ છે.

ઐતિહાસિક દ્રષ્ટિથી પ્રભુનું જીવનચરિત્ર આલેખવાની જરૂરીઆતના આથી નિષેધ થતાે નથી. તે દ્રષ્ટિએ પણ પ્રભુનું જીવનચરિત્ર લખાવવાની જરૂરીઆત સ્વિકારાય છે.

્ર <mark>ગ્ર</mark>ંથ સાઘંત વાંચી જવાની ભલામણુમાંજ વકતવ્ય પુરૂં થાય છે.

ગ્રંથ પ્રસિદ્ધિ કાર્યમાં મારા બ'ધુ વાડીલાલની સૂચના અને સલાહ માટે તેમના આભાર માનું છું.

પુક સંશોધનમાં દ્રષ્ટિદેાષ ત્થા પ્રેસદેાષથી જે ભુલચુક રહી ગઇ હાય, તેને સુધારી વાંચવા વિન તી કરી, તે માટે ક્ષમા ઇચ્છું છું. માળાના પુષ્પ તરીકે આ ચંચ પ્રસિદ્ધ કરવાનું સાૈભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું છે, તે માટે હું અહાેભાગ્ય માનું છું.

શાસનદેવતા શાસનાધિપતિના જીવન વાંચન-મનનમાં સર્વ ને પ્રેરે, અને તેમાં રતિ ઉત્પન્ન કરી તે માગે<sup>°</sup> પ્રવર્ત્મવાને લાવના પ્રદીપ્ત કરે, અને તે પ્રણાલીકામાં ટકી રહેવા બળ અપે<sup>°</sup>,એજ આકાંક્ષા.

શ્રીમુક્તિ કમલ જૈન મેાહનજ્ઞાન મેં મોહનપ્રતાપીનન્દ મંદિર. ક્રોફીપોળ. વડેાદરા. અષાડ સુદ ૬ સે લાલચંદ.

લહાણામિત્ર પ્રેસ, વડાદરા.



આચાર્ય શ્રીમદ્ ૧૦૦૮ વિજયમાહનસૂરીશ્વરજી. જન્મ-સિદ્ધક્ષેત્ર. ૧૯૩૫ વૈશાખ શ૦ ૧૩.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

# અર્પણ પત્રિકા.

પરમાેપકારિ, પૂજ્યપાદ, શાન્ત્યાઘનેક ગુણાલ ંકૃત-

-1001-4

## આચાર્ય મહારાજ શ્રીમદ્ વિજયમાહનસૂરી શ્વરજી મહારાજ

આપશ્રીએ મારા આત્મ કલ્યાણાર્થે, મને ધર્મનાબાધ આપ-વાને ખાસ પ્રયત્ન કરી મારા ઉપર ઉપકાર કરેલેા છે. શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વંક સમ્યકૃત્વ મૂલ ખારવતરૂપ શ્રાવકધર્મનું આરેાપણ ક<mark>રી, વ્યવહારથી દે</mark>શવિરતિનાે અધિકારી અનાવ્યાે છે; તેથી આપ મહારા ધર્માચાર્ય છેા. આપશ્રી આગમના અલ્યાસી છેા. શ્રીમદ હરિભદ્રસરી મહારાજના તથા ન્યાયશાસ્ત્રવિશારદ ન્યાયા-ચાર્ય-મહામહાેપાધ્યાય શ્રીમદ યશાેવિજયજી આદિપૂર્વાચાર્યના તત્વના ગ્રંથાના ઘણા પ્રેમી છેા; અને તેનું વાંચન~મનન વિશેષ કરી શ્રી જિનાગમનું રહેસ્ય શું છે, એ જાણી તેના લાભ બ્યાખ્યાન દ્વારા શ્રી સંધને આપવા સદા ઉત્સાહી છેા. આપની વક્તત્વ શક્તિથી આપશ્રીએ ઘણા જનાને ધર્મબાધ પનાડયા છે. 'સગવ'તની આજ્ઞા અને આગમના કરમાન ઉપર આપને પૂર્ણ શ્રધ્ધા છે. સમ્યક્જ્ઞાન, ક્રિયા અને ચારિત્ર રૂપ માેક્ષમાર્ગને વિષે આપ પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છેા અને તે માગે<sup>૬</sup> પ્રવૃત્તિ કરવા ભવ્ય જીવેાને બાેધ કરવાને સદા પ્રયત્ન કરી રહ્યા છેા; ઇત્યાદિ ગુણેાથી આકર્ષાઇ આપશ્રીને આ ચરિત્ર ગ્રંથ અર્પણ કરી, આપશ્રીના મારા ઉપરના ઉપકારના આભારની લાગણી અંશે વ્યક્ત કરૂં છું.

# સેવક, ન'દલાલ લ<mark>લ્લુલાઇની</mark> ૧૦૦૮ વાર વં**ઠ**ણુા.

# આ ગ્રંથના અંગે મદદ લીધેલા ગ્રન્થાેની યાદી.

- ૧ શ્રી ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરૂષ ચરિત્ર.
- ર આચારાઙ સૂત્ર. (ભાષાંતર )
- ૩ શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર. ( ભાષાંતર )
- ૪ સુખબાેધિકા. ( ભાષાંતર )
- પ જૈન તત્વાદર્શ.
- ૬ પંચપ્રતિક્રમણુ સૂત્રાણુિ. ( માેટી અર્થવાળી )
- ૭ **ઉપદેશ પ્રા**સાદ.
- ૮ પ્રક્ષાત્તર. ( શ્રીમદ્ર આત્મારામજી મહારાજ કૃત )
- ૬ કર્મગ્રન્થ સાર્થ.
- ૧૦ ધર્મરત્ન પ્રકરણ.
- **૧૧ ઉપદેશ**માળા.
- **૧૨** અધ્યાત્મસાર.
- ૧૩ પ્રવચન સારાેહાર.
- ૧૪ આત્મ પ્રબાેધ.
- ૧૫ અનુત્તરાેવાઇ સૂત્ર.
- ૧૬ અંતગડદસાંગ સૂત્ર.
- ૧૭ સમ્યક્<sub>ર</sub>વર્કેોમુદી.
- **૧૮**ં શ્રી તત્વાર્થ સૂત્ર.
- ૧૯ શ્રી ધન્યકુમાર ચરિત્ર.
- ૨૦ શ્રી જ્ઞાતાસૂત્ર.
- **૨૧ ભરતેશ્વર આહુખલી વૃત્તિ. (** ભાષાંતર )

નિવેદન.

-∻-**\*-**♦

ા છવનને સદ્ગુણી બનાવવા માટે સત્શાસ્ત્ર શ્રવણ, વાંચન, ખનન, તથા સતપુરૂષોના સમાગમ, એ શુદ્ધ નિમિત્ત કારણ છે. બ્વયં બુદ્ધ જેઓ પૂર્વ લવના શુદ્ધ અભ્યાસ અને ક્ષયા પશમના યાેગે, પાતાની મેળે તત્વબાધ પામી છવનને શુદ્ધ બનાવવાને સમર્થ નીવડે છે, તે શીવાયનાને તાે કાેષ્ટને કાેઇ શુદ્ધ નિમિત્તની જરૂર હાેય છે. જિનાગમ એ સત્શાસ્ત્ર છે, અને તેનું શ્રવણ, વાંચન, મનન એ શુદ્ધ નિમિત્ત કારણ છે. તેનું આલંખન લઇને અનેક પુણ્ય-શાળી જીવાએ પાતાનું જીવન શુદ્ધ બનાવી, પાતે ઉંચ કાેટીમાં આવી આત્મકલ્યાણ કરી ગયા છે.

જિનાગમના ચાર વિભાગા છે.

૧ દ્રબ્યાનુયાેગ—જે ષડ્ દ્રબ્યાે, કાલને જીવાજીવમાં અન્ત-ભાંવ કરવાથી પાંચ અથવા ધર્માસ્તિકાયાદિને અજીવમાં દાખલ કરવાથી જીવ અને અજીવ એ બે દ્રબ્યાે, દરેકનું યથાસ્થિત લક્ષણ સ્વરૂપ, સહભાવી ગુણાે, ક્રમભાવિપર્યાયાે, અનેક પરિણામા, ભિન્ન ભિન્ન કાલે જીદી જીદી પરિવર્તનાઓ, દરેક સમયે ઉત્પાદ-બ્યય-ધોેબ્યનું ઘટવું, ઇત્યાદિક તત્વ નિશ્ચયાત્મક સમ્યક્ત્વ શુદ્ધિ તથા કર્મનિર્જરાના હેતુભૂત વિચાર બતાવનાર છે.

ર ચરણુકરણાનુચાેગ— મુકિતમાર્ગ, સાધુ, શ્રાવક, ધર્મના આચાર, કિયા, શુલભાવમાં કેવી રીતે વર્તવું, અશુભ ભાવમાંથી કેવી રીતે નિવર્તવું, હેયાેપાદેય, કર્તવ્યા કર્તવ્યાદિ વિવેક, પાપ ગન્ધના ત્યાગ શી રીતે થાય, ઇત્યાદિ સંવરના અને નિર્જરાના વિચારા બતાવે છે.

૩ ગણિતાનુચેાગ--જીવાજીવાદિ દ્રવ્યાેની સંખ્યા, પરસ્પર અલ્પબહુત્વ, કાયસ્થિતિ, ભવસ્થિતિ, સંવેધાદિ, જ્યાેતિશ્વકના 2 ચારાદિકનુ ગણિત, દ્વીપ, સમુદ્ર, નરક, વિમાનાદિક્ષેત્રમાન, તથા તેની ગણુત્રી વિગેરે વિચારાે દર્શાવે છે.

૪ ધર્મ કથાનુયાેગ—મહા પુરૂષાેની જીવન પ્રણાલિકા, તે માંથી ઝળકતી ઉત્તમ નીતિ, સદાચરણ, પૂર્વ કાલીન ઇતિહાસ, દીર્ઘ-દ્રષ્ટિએ વિચારતાં પૂર્વાપર કાલનાે અનુભવ, ઉપાદેયવસ્તુ પ્રત્યેના આદરભાવ, અસદાચારિના ચારિત્રથી થતી અસદાચાર પ્રત્યેની ગહાં, સાધુ શ્રાવકાેના આચાર પ્રત્યે પડતા ઉત્તમ ચલકાટ વિગેરે 'વિચારા દર્શાવે છે.

આ ચારેમાંથી સામાન્ય રૂચિવાળા બાળજીવાેને તેા ધર્મ-કથાનુયેાગ વિશેષ ઉપકારી છે. આગમમાં શ્રી જ્ઞાતાસૂત્ર, ઉપાશક દશાંગ, વિપાકસૂત્ર, ઉત્તરાધ્યયન વિગેરે કથાનુયેાગના ગ્રંથા છે.

સંસાર યાત્રામાં પડતા યુવકવર્ગને, તેમજ સંસારના વિષયેા

માં લુખ્ધવર્ગ ને, કથાના તથા ચરિત્રના ગંથા માર્ગદર્શ કનીવડે છે. મહાપુરૂષાના ચરિત્રા વિવેકથી વાંચી, તેના પૂર્વાપર સંખંધ વિચારી, તે ઉપરથી સાર ગ્રહણ કરવામાં આવે, તા તેથી વિચાર સુધારણાને, આત્મપ્રણતિ નિર્મળ બનાવવાને વિશેષ મદદ મળે છે. કલિકાળ સર્વ જ્ઞ શ્રીમદ્દ હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજે શ્રી ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરૂષ ચરિત્ર ગ્રંથ લખી, આપણા ઉપર મહાન ઉપકાર ક**રેલા છે.** તેના આશય એજ પ્રકારના હાવા જોઇએ, એમ પ્રથમ દર્શનિય અનુમાન જાય છે. એ ગ્રંથની અંદર એવી તા ઉત્તમ ઘટના કરવામાં આવી છે કે, બાકીના ત્રણે અનુચાેગનુ જ્ઞાન, વાનગી રૂપે તેમાંથી ઝળકી નીકળે છે.

મને જીવન ચરિત્રા અને ધર્મ કથાનુચાેગના ગ્રંથા વાંચનની **ફચી પ્રથ**મથી હતી, અને મહારી જીવન યાત્રામાં તે મને મદદ-ગાર થયા છે. નાવેલ કૃત્રિમ ચિત્રા રજી કરે છે, ત્યારે ચરિત્રમાં વાસ્તવિક ગુણેાનુંજ વર્ણુન આવે છે. ખરી કસાેટીના પ્રસ'ગાેએ ચ-રિત્ર નાયકે ખતાવેલી ધૈર્યતા, વાપરેલી બુધ્ધિ, અનુકરણીય હાેય છે. શાસનસેવાના અંગે કાેઇ ગુણીજનનું ચરિત્ર લખાઇ બહાર પાડવામાં હું નિમિત્ત કારણુ થાઉં તાે સારૂં, એવા વિચારથી કેટલાક પ્રશ્નો તૈયાર કરી, તે છપાવી તેવા પ્રકારનું સાહિત્ય ભેગુ કરવાની શરૂવાત પણુ કરેલી હતી.

સ વત ૧૯૭૬ ના ઉન્હાળાની શરૂવાતમાં, વિશેષે કરી મહારા ઉપર ઉપકાર કરવાના ઉદ્દેશથી, પરમાપકારી, પરમપૂજ્ય આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયમાહનસુરીજી મહેસાણાથી વિહાર કરી વડાદરે પધાર્યા હતા. તેમની સાથે તેમના મૂખ્ય શિષ્ય પન્યાસજી મહારાજ શ્રી પ્રતાપવિજયજી, સુનિ ઉદયવિજયજી, અને નવીન દીક્ષિત સુનિ ધર્મ વિજયજી હતા.

વ્યાખ્યાનના વખત શીવાય ખાસ વખત કાઢીને શ્રીમફ ઉમાસ્વાતીવાચકકૃત શ્રી તત્વાર્થસ્ત્ર, જેના ઉપર શ્રી સિદ્ધસેન સૂરીએ ઘણીજ સારી વિસ્તારવાળી ઢીકા સંસ્કૃતભાષામાં કરેલી છે, તે ગ્રાંથ સંભળાવવા તથા સમજાવવાને તેઓશ્રીએ કૃપા કરી. તેના લાભ બીજા કેટલાક છજ્ઞાસુબંધુએા પણુ લેતા હતા.

ચામાસા માટે સુરત વિગેરે સ્થળના સ'ઘ તરફથી વિન'તી છતાં, ખાસ ઉપકારાથે જ તેઓશ્રીનું ચાતુર્માસ તે સાલમાં વડાેદ-રામાં થયું. વ્યાખ્યાનમાં શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રનું વાંચન ચાલતું હતું. ચાતુર્માસ સંપૂર્ણ થયા પછી તેઓશ્રી અત્રેજ બીરાજતા હતા.

સ'વત ૧૯૭૭ના માગસર સુદ ૧. તા. ૧૧-૧૨-૨૦ ની પાછલી રાત્રે જાગૃત થતાં, લાેકાત્તર મહાપુરૂષ ભગવંત મહાવીર પ્રભુતું ચરિત્ર ગુજરાતીભાષામાં લખવાના વિચાર ઉદ્દભવ્યા. જેમનું જીવન પરમશુદ્ધ છે, જેમનું અળ, વીર્ય, પરાક્રમ, ચરિત્ર, ઉત્તમાત્તમ અને અનુકરણીય છે, એવા તીર્થ કર પ્રભુનું ચરિત્ર લખવાના વિચારા એ ઘણું જોર કર્યું. તૂર્વ તે વિચારા નાેટબુકમાં ટાંકી રાખ્યા. તે વિચારની શરૂવાત કરતાં આ પ્રમાણે ટાંચણુ કર્યું છે. " ભગવંત શ્રી મહાવીરચરિત્ર ગુજરાતીભાષામાં લખવાના વિચાર ઉદ્દભવ્યા. ભગવ તના જીવે પ્રથમ સમકિતની પ્રાપ્તિ કરી, ત્યારથી તે નિર્વાણુ પામ્યા ત્યાં સુધીનું ચરિત્ર, ક્રમવાર વિવેચન પૂર્વ ક, જૈનસિદ્ધાંતાનુસાર, બાધકની સાથે જૈનતત્વજ્ઞાનના વાંચક વર્ગ ને ચતિક ચિત બાધ થાય, અને આત્મપ્રગતિની તેમનામાં ભાવના જાગૃત થાય, એવી શૈલીથી લખવાને માટે ઉપયાગ રાખવા. " ઇત્યાદિ

ઉપરના જે વિચારાે રાત્રે ઉદ્લબ્યા હતા, તે પ્રાતઃકાળે આચાર્ય મહારાજ તથા પન્યાસજી મહારાજને જણાવ્યા. તે મહા પુરૂષોએ એ વિચારા અમલમાં મુકવાને પ્રોત્સાહન આપ્યું.

આસન્નઉપકારી પ્રભુના શાસનમાં જીવન ગુજારી આત્મ કલ્યાણની પ્રવૃત્તિઓમાં યથાશકિત બળ વીર્ય ફેારવી, જીવનને શુદ્ધ બનાવવાને પ્રયત્ન કરવેા, એ જીવનનું મૂખ્ય કર્તવ્ય છે. એ કર્ત-વ્યના અંગે આ ચરિત્ર લખવામાં જેટલાે કાળ જશે, તેટલાે એકાંત લાભદાયી છે. એમ મનમાં નિશ્ચય થયાે.

ભગ્વ ત મહાવીર પ્રભુનુ ચરિત્ર માેટા ગીતાર્થ મહાશયા ચ-યાર્થ સ્વરૂપમાં આલેખી શકે. તેવા મહાન્ કાર્ય ના આર લ કરવા,એ એક પંગુ માણસ મહાન્ જલધિ તરવાને અભિલાષા કરે,તેના જેવું કઠિન કાર્ય છે. તાેપણુ મહારા પાતાના આત્મહિતની ખાતર અને સાનાવરણીયાદિ ઘાતિ કર્મ ખપાવવા, આ કાર્ય એક પ્રકારનું શુધ્ધ નિમિત્ત કારણ છે એવી શ્રધ્ધા થવાથી, મહારી આ પ્રવૃત્તિ ગીતા-થોની દ્રષ્ટિમાં નિર્માલ્ય જણાય, તાેપણુ મહારે આ કાર્ય ના આર ભ કરીને, આ સદ્દપ્રવૃત્તિ શરૂ કરવી, એવી ભાવના દિવસે દિવસે પુષ્ટ થતી ચાલી. શ્રીમદ્દ મદ્યવિજય છે મહારાજે ભગવ ત આદિવ્યર પ્રભુના સ્તવનમાં જણાવ્યું છે કે,

" જિન ઉત્તમ ગુણુ ગાવતાં, ગુણુ આવે નિજ અંગ, "

બ કે શ્રીમદે એમાં પાતાના ગુરૂ અને દાદા ગુરૂના નામ બ્યુક્ત કરેલાં છે, તાે પણ તેમાં રહેલ ઉત્તમ બાધના ઉપર અંતરંગ વિશ્વાસ હેાવાથી, મહારી શક્તિ ઉપરાંતનું આ મહાન્ કાર્ય મેં મહારા પાતાના આત્મહિતાર્થજ હાથ ધરેલું હતું.

આ ચરિત્ર લખવાના માટે તમામ અંગ અને ઉપાંગના યથાર્થ અભ્યાસ કરવાની આવશ્યકતા છે; અને તેના અભ્યાસી ભગવ'તનું ચરિત્ર બરેાબર આલેખી શકે. પણ તે તાે મહારા અધિ-કાર બહાર અને શક્તિ ઉપરાંતના વિષય હાેવાથી, તે પ્રમાણે હું કાંઇ કરી શકું નહી, એ સ્વાભાવિક છે. પણ પન્યાસ છી શ્રી પ્રતાપ વિજય છ મહારાજે શ્રી અંતગડદશાંગસૂત્ર તથા અનુત્તરાવાઇ સૂત્ર, તથા શ્રી જ્ઞાતાસૂત્ર, વિગેરે આગમમાંથી શ્રી શ્રેણિકરાજા ના પુત્રા તથા રાણીઓ વિગેરેના અધિકાર વાંચી સ હોંગાવી નાટ કરાવી; તે તથા બીજા ગ્રંથાની જે યાદી જીદી આપવામાં આવી છે, તે ગ્રંથાની મદદ લેવામાં આવી છે. એ ગ્રંથાના વાંચન અને વિચા-રણા વખતે જે આનંદ થતા હતા, તે અલાકિક હતા. આ ચરિત્ર લખવાના વિથાર ઉદ્દભવ્યા, ત્યારથી હું પાતે મને પાતાને તા એકાંત લાભજ માનું છું. આ મહારા પ્રયત્નથી આ ગ્રંથના વાંચક મધુ અને બહેનાને કંઈ અંશે લાભ થશે, તાે તેથી હું મને પાતાને

ભગવંતનુ ચરિત્ર વિદ્વાના જે દ્રષ્ટિથી લખવા ધારે, તે દ્રષ્ટિથી લખી શકે તેમ છે. મેં તા કુક્ત ધાર્મિક શ્રદ્ધા અને જૈન દ્રષ્ટિ-થીજ લખવાના યત્ન કરેલા છે. આ ચરિત્ર વિદ્વતા ભરેલી છટાદાર ભાષામાં લખાયેલા નથી એમ મારૂં પાતાનું માનવું છે; અને તેથી વિદ્વાનાની દ્રષ્ટિમાં કદી હાંસીપાત્ર જેવા આ પ્રયાસ લાગશે; તા પણુ એટલુંતા હું જણાવવાની હિંમત કરૂં છું કે, આ ગ્રંથ વાંચક વર્ગને કદી ઉપકારી નહી નિવડે, તાપણ નુકશાનકર્તા તા નહીજ થાય.

પૂજ્યપાદ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયમાહેનસૂરીજી તથા પન્યાસજી મહારાજ શ્રી પ્રતાપવિજયએ વખતાવખત આ ગ્રંથ લખવામાં શાસ્ત્રાધાર કાઢી આપવા પ્રયત્ન કરેલા છે; તેમજ એક' દર લખાણુ તૈયાર થયા પછી, શાસ્ત્રાજ્ઞા વિરૂદ્ધ કાંઇ લખાણ થએલું ન હોય, તથા તેવું થએલું હોય તેા તે રહી ન જાય, તેના માટે કાળજીપૂર્વંક આ ચરિત્ર તપાસી જવાની સહાય કરેલી છે, તેથી તેમના ઘણા ઉપકાર મહારા ઉપર થયા છે. શ્રીરામવિજય મહારાજે પણ કેટલાક ભાગ તપાસ્યા છે, તેથી તેમના પણ ઉપકાર થયા છે. પાદરાનિવાસી મહારા મિંત્ર વકીલ માહનલાલ હિમચંદ તથા બુહારીનિવાસી ધર્મરસીક ભાઇ ઝવેરચંદ પન્નાજી પણ આ ગ્રંથના કેટલાક ભાગ તપાસી ગયા છે; આ બન્ને મિત્રા આ બ્રંથ લખવાના પ્રસંગે વખતાવખત મને ઉત્સાહ આપતા હતા, તેથી તેમના આભાર માનું છું. રા. રા. વકીલ છાટાલાલ ઝવેરભાઇ સુતરીયા, બી. એ. એલ, એલ, બી. તથા રા.રા. વામનરાવ આપાજી નિકતે, બી. એ. એલ, એલ, બી.; જેઓ ધંધાના અંગે સહચારી છતાં, મને ધંધામાં ઘણી રાહત આપવાને અહાેનિશ કાળજીવંત છે, તેઓએ પણ કેટલીક ઉપયાગી સૂચનાઓ કરેલી છે; તેમના પણ આભાર માનું છું.

આ ચરિત્રમાં જે જે ગ્ર'થેામાંથી જરૂર પુરતા ઉતારા કરવામાં આવ્યા છે, તે તે ગ્ર'થેાના પ્રકાશક મહાશયેાના પણ આભારી છું.

આ ગ્ર'થમાં શાસ્ત્ર તથાજીનાજ્ઞા વિરૂદ્ધ લખાણુ ન થાય, તેના માટે બનતી કાળજી રાખી છે. છતાં અલ્પજ્ઞપણાના કારણથી તેવી લુલ રહી ગઇ હાેય, તાે તે વાંચક મહાશય જણાવવા કૃપા કરી ઉપકાર કરશે, તાે તે લુલ સુધારવા હું પ્રયત્ન કરીશ.

ચિ. લાલચ'દે આ ગ્ર'થની ભાષા સુધારવા તથા પુદ્દા તપાસ-વામાં અને એક દર ગ્ર'થ બહાર પાડવામાં ઘણી સહાય કરી છે. તેની શરૂવાતની ઉછરતી જીંદગીમાં ભગવ તે મહાવીર ચરિત્ર મનન કરી વાંચવામાં, તેના આત્માને ઉંચ પ્રકારના સ'સ્કારા પડશે, તાે તેથી તેના ભાવિ જીવનમાં ઉત્તમ લાભ થશે; એ ક'ઈ ઓછા ફાયદા નથી. ભગવ'તના ચરિત્રના ઘણા પ્રસ'ગાે એવા છે, કે ગૃહજીવન પણ શાંતિમાં ગુજારવાને, તે એક અમૂલ્ય ઉપદેશકતું કાર્ય કરનાર છે. તેમનુ' ભાવિ જીવન શુદ્ધ, સ'સ્કારી, અને પવિત્ર નિવડા એજ ભાવના છે.

આ ચરિત્ર લખાઇ તૈયાર થયા પછી જલદી છપાઈ બહાર-પાડવામાં પ્રેસના માલીક રા. રા. વીઠલભાઇ આશારામ, તથા મેનેજર તરીકે કાર્ય કરનાર તેમના તનુજ ભાઈ અંખાલાલે પણ સારી મદદ કરી છે, એ જણાવવાની અત્રે જરૂર છે.

આ ગ્રંથ છપાવીને બહારપાડવાનું કાર્ય શ્રીમન્ સુકિત કમળ જેન માહનમાળા તરફથી ઉપાડી લેવાને શ્રીમદ્ આચાર્ય મહારાજે પરમ ઉદારતા બતાવી છે, તેથી વિશેષપણે તેઓશ્રીના મારા ઉપર ઉપકાર થયેા છે.

કાઠીપાળ, વડાદરા. અસાડ સુદ ૧૩, શનીવાર તા. ૪-૭-૨૫ વકીલ નંદલાલ લલ્લુભાઇ.

# .આભાર પ્રદર્શાનઃ—

| આ ગ્રંથ છપાવવામાં મદદ આપનાર ગૃ <b>હ</b> સ્થાેની શુભ                                                                                                                                                                                                                                | નામાવલી.                                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૩૦૦) શેઠ <b>ઝવેરચંદ્ર</b> પન્નાજી                                                                                                                                                                                                                                                  | ંબુહારી.                                                                                                           |
| ૨૦૦) શેઠ અમરચંદ જગજીવનદાસ.                                                                                                                                                                                                                                                         | ભરૂચ                                                                                                               |
| ૧૦૦) આઇ જડાવ તે શેઠ નાથાભાઇ નરાેતમદાસની ધર્મ                                                                                                                                                                                                                                       | પત્ની શીનાર                                                                                                        |
| ૧૦૦) શેઠ છગનલાલ શ'કરદાસ                                                                                                                                                                                                                                                            | શીનાર                                                                                                              |
| ૧૦૦) શેઠ નરેાતમદાસ શ'કરદાસ.                                                                                                                                                                                                                                                        | શીનાર                                                                                                              |
| ૧૦૦) શેઠ છેાટાલાલ હરગાેવીંદદાસ.                                                                                                                                                                                                                                                    | શીનાર                                                                                                              |
| ૧૦૦) શેઠ રતનચંદ મગનલાલ                                                                                                                                                                                                                                                             | ભરૂચ                                                                                                               |
| ૫૫૦) વકીલ નંદલાલ લલ્લુભાઇ                                                                                                                                                                                                                                                          | વડાેદરા                                                                                                            |
| ૧૦૦) શેઠ વલ્લવજી જાદવજી                                                                                                                                                                                                                                                            | માસરરાેડ                                                                                                           |
| <b>૫૧) શે</b> ઢ છેાટાલાલ વલ્લવજી માસરરાેડવાળા                                                                                                                                                                                                                                      | પાલેજ                                                                                                              |
| <b>૫૦) સ્વ. અ. સાૈ. બાઇ</b> ચંચળ તે શેઠ શંકરદાર                                                                                                                                                                                                                                    | ł                                                                                                                  |
| વનમાલીદાસના ધર્મ પત્ની                                                                                                                                                                                                                                                             | શીનાર                                                                                                              |
| ૧૦૦) શેઠ તારાચંદ દલીચંદ                                                                                                                                                                                                                                                            | પાદરા                                                                                                              |
| <b>૨૫) બાઇ મ</b> ંછા. પીતાંબર જેતાજીની વિધવા હા                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                    |
| <b>દેવચ</b> ંદ દલીચંદ                                                                                                                                                                                                                                                              | લુણુાવાડા                                                                                                          |
| <b>દેવચંદ દલીચંદ</b><br>૫૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા ત્રીભેાવન ચુનીલાલ                                                                                                                                                                                                                | લુણાવાડા                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                    | લુણાવાડા                                                                                                           |
| ૫૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ                                                                                                                                                                                                                                       | લુણુાવાડા<br>સ                                                                                                     |
| પ૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ<br>( જ્ઞાન ખાતાના )                                                                                                                                                                                                                   | લુણુાવાડા<br>સ<br>લુણુાવાડા                                                                                        |
| પ૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ<br>( જ્ઞાન ખાતાના )<br>૨૫) શેઠ નગીનદાસ બાપુલાલ                                                                                                                                                                                        | હુણાવાડા<br>સ<br>હુણુાવાડા<br>છાષ્ <b>રી</b>                                                                       |
| પ૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ<br>( જ્ઞાન ખાતાના )<br>૨૫) શેઠ નગીનદાસ બાપુલાલ<br>૫૧) શેઠ નાનચ'દ વલવદાસ                                                                                                                                                               | લુણુાવાડા<br>સ<br>લુણુાવાડા<br>છાણી<br>સામરા<br>વડાેદરા                                                            |
| પ૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ<br>( જ્ઞાન ખાતાના )<br>૨૫) શેઠ નગીનદાસ આપુલાલ<br>૫૧) શેઠ નાનચંદ વલવદાસ<br>૨૫) શેઠ તારાચંદ રીખવદાસ<br>૭૫) સ્વ.આઇ કેવળ તે શેઠ માહનલાલ ઘેલાભાઇની વિ<br>૫૧) સ્વ૦ અ. સૌ. આઇ મંછા તે વડીલ નંદલાલ                                            | લુણાવાડા<br>સ<br>લુણુાવાડા<br>છાથ્ <b>રી</b><br>સામરા<br>વડાદરા<br>ધ્વવા વડાદરા                                    |
| પ૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ<br>( જ્ઞાન ખાતાના )<br>૨૫) શેઠ નગીનદાસ આપુલાલ<br>૫૧) શેઠ નાનચંદ વલવદાસ<br>૨૫) શેઠ તારાચંદ રીખવદાસ                                                                                                                                     | લુણાવાડા<br>સ<br>લુણુાવાડા<br>છાથ્ <b>રી</b><br>સામરા<br>વડાદરા<br>ધ્વવા વડાદરા                                    |
| પ૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ<br>( જ્ઞાન ખાતાના )<br>૨૫) શેઠ નગીનદાસ આપુલાલ<br>૫૧) શેઠ નાનચંદ વલવદાસ<br>૨૫) શેઠ તારાચંદ રીખવદાસ<br>૭૫) સ્વ.આઇ કેવળ તે શેઠ માહનલાલ ઘેલાભાઇની વિ<br>૫૧) સ્વ૦ અ. સૌ. આઇ મંછા તે વડીલ નંદલાલ                                            | લુણાવાડા<br>સ<br>લુણાવાડા<br>છાણી<br>સામરા<br>વડાદરા<br>ધવા વડાદરા<br>સ                                            |
| પ૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ<br>( જ્ઞાન ખાતાના )<br>૨૫) શેઠ નગીનદાસ આપુલાલ<br>૫૧) શેઠ નાનચંદ વલવદાસ<br>૨૫) શેઠ તારાચંદ રીખવદાસ<br>૭૫) સ્વ. આઇ કેવળ તે શેઠ માહનલાલ ઘેલાભાઇની વિ<br>૫૧) સ્વ૦ અ. સૌ. આઇ મંછા તે વકીલ નંદલાલ<br>લલ્લુભાઇની ધર્મ પત્ની<br>૨૫) આઇ પારવતી | લુણાવાડા<br>સ<br>લુણાવાડા<br>છાણી<br>સામરા<br>વડાદરા<br>ધવા વડાદરા<br>સ<br>વડાદરા<br>સ                             |
| પ૦) શા. હીરાચદ કાલીદાસ હા. ત્રીભાેવન ચુનીલાલ<br>( જ્ઞાન ખાતાના )<br>૨૫) શેઠ નગીનદાસ આપુલાલ<br>૫૧) શેઠ નાનચંદ વલવદાસ<br>૨૫) શેઠ તારાચંદ રીખવદાસ<br>૭૫) સ્વ.આઇ કેવળ તે શેઠ માહનલાલ ઘેલાભાઇની વિ<br>૫૧) સ્વ૦ અ. સૌ. આઇ મંછા તે વકીલ નંદલાલ<br>લલ્લુભાઇની ધર્મ પત્ની                   | લુણાવાડા<br>સ<br>લુણાવાડા<br>છાણી<br>સામરા<br>વડાદરા<br>ધવાવડાદરા<br>સ<br>વડાદરા<br><b>અછુર</b> તુ<br>શાંવી છે, તે |

પ્રકેરણ ૪ શું ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ. (અકારમા ભવ) કર્મ પ્રકૃતિ—ચક્રવતી વાસુદેવ-અલદેવ-પ્રતિ-વાસુદેવ-વાસુ દેવ પણે જન્મ-પ્રતિવાસુદેવ અધ્વગ્રીવ ના વૃત્તાંત-અચલ કુમાર-સિંહઅને ત્રિપૃષ્ઠ કુમાર-સ્વય'પ્રભા સાથે પાણિગ્રહણ—પ્રતિવાસુદેવના વધ-વાસુદેવપણાના અભિષેક-શ્રી શ્રેયાંસપ્રભુની દેશના-

तपरयाना छतुनानयाष्ठातु त्वइप-सुागगा छात्य .... १८ भा २७

૧૦૧) શેઠ કસ્તુરભાઈ અમરચંદ ખંભાત ૧૦૧) શેઠ હીરાચંદ એાધવજી માંગરાેળ ૨૫) શા. ચીમનલાલ સાકરચંદની કું. ખંભાત ૨૫) શા. આશાભાઇ માણેકલાલ (પાછીયાપુરાવાળા) વડાેદરા

વધુ મદદ.

પ્રકેરણુ ૧ હું. પહેલાે અને બીજો ભવ. (નયસાર અને દેવભવ). સુકતાત્મા અને સંસારી છવતું સ્વરૂપ-નયસા-રતું સુનિદાન-સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ-દેવભવમાં ઉપ્તન્ન થવું. .... રથી ૮

મંગલાચરણુ .... ૧. .... ૧

પૃષ્ટ.

અનુક્રમણિકા.

#### ્ઞાભાર પ્રદર્શાનઃ—

આ ગ્રંથ છપાવવામાં મદદ આપનાર ગૃહસ્થાેની શુભ નામાવલી. ૩૦૦) શેઠ ઝવેરચંદ પન્નાજી ંબહારી. ૨૦૦) શેઠ અમરચંદ જગજીવનદાસ. ભરૂચ ૧૦૦) આઇ જડાવ તે શેઠ નાથાભાઇ નરાતમદાસની ધર્મ પત્ની શીનાર ૧૦૦) શેઠ છગનલાલ શંકરદાસ શીનાર શીનાર ૧૦૦) શેઠ નરાેતમદાસ શ'કરદાસ. શીનાર ૧૦૦) શેઠ છેાટાલાલ હરગાેવીંદદાસ. ૧૦૦) શેઠ રતનચંદ મગનલાલ ભરૂચ પ૫૦) વકીલ નંદલાલ લલ્લુભાઇ વડાેદરા ૧૦૦) શેઠ વલ્લવજી જાદવજી માસરરાેડ ય૧) ૫૦) १००) રપ) ૫૦) ૨૫) ય૧) ૭૫) સ્વ. આઇ કેવળ તે શેઠ માહનલાલ ઘેલાભાઇની વિધવા વડાદરા ૫૧) સ્વ૦ અ. સૌ. ખાઇ મંછા તે વકીલ નંદલાલ લલ્લુભાઇની ધર્મપત્ની વડાદરા રપ) આઇ પારવતી **અઘરત્** ઉપર જણાવેલા સદગૃહુસ્થાએ જે ઉદારતા દર્શાવી છે, તે માટે તેઓના અ'તઃકરણુ પૂર્વ'ક આભાર માનવામાં આવે છે. શ્રીમન્ સુક્તિ કમળ જૈન માહનમાળા-કાર્યાધિકારી.

ينية مديري. 1.

# અનુક્રમણિકા.

પૃષ્ટ. મંગલાચરણ .... ٩. પ્રકરણ ૧ હાં. પહેલાે અને બીજો ભવ. ( નયસાર અને દેવભવ ). સુકતાત્મા અને સંસારી છવતું સ્વરૂપ-નયસા-રતું સુનિદાન-સ**મ્યક્**ત્વની પ્રાપ્તિ-દેવભવમાં ઉપ્તજ્ઞ ..... ૨ થી ૮ થવું. ... .... ... .... પ્રકેરણ ૨ જાં. ત્રીજો મરિચીના ભવ. ( કુળમદથી નીચ ગાત્રના ખ'લ ) કાળના ભેદ–મરિચીના નવા વેષ**ની કલ્પના** -કપિલનાે મેળાપ-ઉંચ નીચ ગાેત્ર કમ .... ૯થી ૧૭ પ્રકરણ ૩ જું. પાંચથી સાેલભવતું સ્વરૂપ. દ્રવ્ય સ્વભાવ-ચાેશભવશી પંદરભવ-સાલમાં વિશ્વભૂતિના ભવ-વિશ્વભૂતિના ભવ ઉપરથી સાર-તપસ્યાના હેતુ-નિયાણાનું સ્વરૂપ-સુનિની હાંસી .... ૧૮ થી ૧૮ પ્રકેરણ ૪ શ' ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ. (અકારમા ભવ) કર્મ પ્રકૃતિ-ચક્રવતી વાસદેવ-અલદેવ-પ્રતિ-વાસુદેવ-વાસુ કેવ પછે જન્મ-પ્રતિવાસુદેવ અશ્વશ્રીવ ના વૃત્તાંત-અચલ કમાર-સિંહઅને ત્રિપૃષ્ઠ કમાર-રવય પ્રભા સાથે પાણિગ્રહણ-પ્રતિવાસુદેવના વધ-વાસદેવપણાનાે અભિષેક–શ્રી પ્રેયાંસપ્રભુની દેશના–

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

રોય્યાપા**લકને શિક્ષા**–અઢારમા ભવના સારાંશ–– વાસુદેવ તથા પ્રતિવાસુદેવનાં નામા .... .... ર૯ થી ૬૧ પ્રકરણ પ સં તેવીશના ભવ-પ્રિયમિત્ર ચક્રવર્તી. આયુષ્યમંધ વિચારણા-ચક્રવલી'ના લવ-ચક્ર વર્તાંની દીક્ષા---ચાદરત્નાે અને નવનિધાન-ભરત ક્ષેત્રના ખાર ચક્રવર્તી. ... ૬૨ થી ૭૦ .... .... પ્રકરણ ૬ ઠું પચીશમા ભવ (નંદન રાજા અને નંદનમૂનિ) નંદનરાજા---નંદનમુનિ-એ પ્રકારના અપધ્યાન-છે પ્રકારના અંધન-ત્રણ પ્રકારના ગારવ-ત્રણ જાતિના શલ્ય—ન દનમુનિનું શુદ્ધ ચારિત્ર—ન દનમુનિએ કરેલી ધર્માંગધના .... .... ૭૧ થી ૭૬ .... પ્રકેરણ ૭ મું. વીશસ્થાનક પદ્દ. વીશસ્થાનક પદનું સ્વરૂપ …. .... ૭૭ થી ૮૩ પ્રકરણ ૮ સં• છવીશપ્રાો દેવતાના ભવ. દેવલાકનું સ્વરૂપ-પાંચ પ્રકારના શરીરનું વર્ણન -પુષ્પાત્તર વિમાનમાં ઉપ્તન્ન થવું. .... .... ૮૪ થી ૯૦ પ્રકરણ ૯ મું સત્તાવીશમા ભવ. ( દેવગતીમાંથી ચ્યવન અને ગર્ભનું પલટવું. ) પાંચ કલ્યા**ણ**ક---દેવાનંદાની કુક્ષીમાં ઉપ્તન્ન થવું—ગર્ભાનું પલટવું—હિશ્વિગમેષી દેવ-સાેલ પ્રકારના રત્ન---ચાર પ્રકારની ગતિ------ પલટન ઉપરથી વિચારણા—દશ અચ્છેા–દેવાન'દાના

અપરાક્ષ પ્રેમ—ગર્ભ સંહરણના ચાર ભેદ—કર્મ પ્રબળતા..... .... ..... ..... ..... હ૧ થી ૧૦૫

૧૯

#### પ્રકરણ ૧૦ સું.

કર્મસત્તા-જીવેાનું પરાધીનપહું.

પ્રકરણ ૧૧ સું

ંગભ<sup>°</sup>પાલન અને દીક્ષાના સ કલ્પ.

ચૌદસ્વપ્નેા–સ્વપ્ન પાઠકાે−પાંચસાે સુભટાેની કથા–સ્વપ્નના નવ કારણુ-રુવપ્નનુ કળ–ત્રીશલાનાે વિષાદ–ત્રીશલાના શાક∽ભગવ'તની પ્રતિજ્ઞા–દીક્ષા વિચાર અને ત્રિશલાના દાહલા–ગર્ભપાલન અ'ગે સૂચના. ૧૧૬ થી ૧૩૦

#### પ્રકરણ ૧૨ સું.

જ્ઞાનનું સામાન્ય સ્વરૂપ.

ગ્ઞાનના ભેદ-ગ્ઞાની અજ્ઞાની • વિચાર-સૂર્ય નુ દ્ર ષ્ટાંત-મતિજ્ઞાનના ભેદ અને ચાર પ્રકારની ખુદ્ધિ-શ્રુત નિશ્રિત મતિજ્ઞાન અને તેના ચાર ભેદ-મતિજ્ઞા-નના અઠ્ઠાવીશ ભેદ-અઠ્ઠાવીશ ભેદના ખારભેદ-શ્રુત ગ્ઞાન-શ્રુતગ્ઞાનના ચૌદ ભેદ-શ્રુતગ્ઞાનના વીશ ભેદ-શ્રુતજ્ઞાન સ્વરૂપ-ખુદ્ધિના આઠ શુષ્ટુ-અવધિગ્ઞાન-અવધિગ્ઞાનના છ ભેદ--અવધિગ્ઞાન સ્વરૂપ-મનઃ પર્યં વ ગ્ઞાન-મનઃપર્યં વ ગ્ઞાનના બે ભેદ-કેવળગ્ઞાન. ૧૩૧ થી ૧૫૦

#### २०

#### પ્રકારણ ૧૩ સું.

ભેવ રહ્યું જન્મ અને ગૃહસ્થાવાસ નવપદ આરાધન-પ્રભુના જન્મ અને ઇંદ્રભક્તિ તિર્થ કરના અળતું વર્ષુ ન-જન્મમહાત્સવ-આમ્લકી ક્રીડા-શ્રી મહાવીર નામ રથાપન-છ પ્રકારના સંઘ-થણુ-છ પ્રકારના સંસ્થાન-આયુષ્યના પ્રકાર અને વ્યુ-છ પ્રકારના સંસ્થાન-આયુષ્યના પ્રકાર અને જાતિશયો-પ્રભુ મધ્યાપક શાળામાં-દશસૂત્રના અર્થ-લાગાવલી કર્મના ઉદય-લગ્ન માટે પ્રભુને મિત્રાની વિજ્ઞપ્તિ-લગ્ન વિચાર-પ્રભુના માતાપિતાના આ યુષ્ય સંગંધી વર્ષુ ન-વડીલભ્રાતની ઇચ્છાધીનપણું.૧૫૧ થી ૧૭૨

#### પ્રકરણ ૧૪ સું.

વરસીદાન અને દીક્ષા કલ્યાણક. વાષિકદાન-ચાર પ્રકારના તપ-ભાવના ભેદ-દાનના પ્રભાવ અને છ અતિશય-દીક્ષાના વરઘાડા-પંચસુષ્ટી લાેચ-પંચમહાવત સ્વરૂપ-ઉત્તમ પ્રકારના સંરકારની જરૂર. ૧૭૩ થી ૧૮૫

#### પ્રકરણુ ૧૫ સું.

લાેકાત્તર સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિની સાધના,

રવરાજ્ય–શુરવીરાનાે ધમ<sup>°</sup>–સ્વરાજ્ય સાધના–

ળા**વી**સ પરિસહ–પરિસહનું વર્ણું ન. .... ૧૮૬થી ૧૯૯

#### પ્રકરણ ૧૬ સું.

રવા થય ( સ્વા:માવલ ખન )

વિદ્ધાર-ગાવાળના ઉપસર્ગ-ઇંદ્રને પ્રસુના ઉત્તર -ઉન્નત્તિના ક્રમ..... .... .... ૨૦૦ થી ૨૦૪

#### પ્રકરણુ ૧૭ ર્સુ.

છવ્રસ્થાવસ્થા, સાધના અને પરિસ**હ**ે

#### ભગવ તના અભિગ્રદ-રશુલપાણીયક્ષને પ્રતિબાધ-

www.umaragyanbhandar.com

માસું-વાણવ તરીનાે શીતાેપદ્રવ-લાેકાવધિ જ્ઞાનનું ઉત્પન્ન થવું-છઠું ચામાસું-સાતસું ચામાસું-આઠસું ચાેમાસુ –નવસું ચાેમાસુ –દશપું ચાેમાસુ–ભદ્રા, મહાભદ્રા, અને સર્વતા ભદ્રા પ્રતિમા નામા તપ-ઇંદ્ર સભાતું વર્ણન-ઇંદ્રની પ્રસંશા-સંગમની અશ્રદ્ધા-સ ગમે કરેલા અઢાર પ્રતિકુલ ઉપસર્ગ – અનુકૂળ ઉપ-સગાં–પ્રભુની દયા-ઇંદ્રે સંગમને કરેલી શિક્ષા-છ માસી તપનું પારણું-વિદ્યુત્કુમાર ઇંદ્રાે વંદનાથે – કાતિકસ્વામીની રથયાત્રા-સૂર્ય-ચંદ્રવંદન માટે-અગીઆરસું ચામાસું છર્ણ શ્રેષ્ઠી અને નવીન શ્રેષ્ઠી-છર્ઘ શેઠની ભાવના-છર્ઘ શેઠનું ધ્યાન-ચમરેંદ્ર-ના બચાવ-ચમત્કારિક અભિગ્રહ-નંદાના શાક-ચંદન આળાના વૃત્તાંત-વસુમતીનું વેચાથ અને મલાને **ભલામઘ-ચંદ્રનાનું નામ પાડવું-મૂલાને થયે**લી ઇર્ષ્યા અને ચંદનાને કેદ-ચંદનાને કદર્શના-કર્મસત્તા સંબંધી ચંદ્રનાના વિચાર-અભિગ્રહની પૂર્ણતા અને ચંદનાનું બંધનથી સુક્ત થવું-બારમું ચાેમાસું-સ્વાતિદત્તના સંદેહના ખુલાસા-કાનમાં ખીલા-કાનના ખીલાનું કાઢવું-સિદ્ધાર્થ શ્રે ઠી અને વૈદ્યના સંવાદ - છદ્મરથપણાના કાળ-તપ અને પારણાની સંખ્યા -તપના સંબંધે સમાધાન-ઉપસર્ગાદિનું સ્વરૂપ-લક્ષ્યબિંદુ-ખેતત્વનું આલંખન-ચારિત્ર પાલનની <mark>પ્રભુની રી</mark>ત–પ્રભુની તુલના–ચાર પ્રકારના પ્રતિખ'ધ– સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિના માર્ગ ૨૦૫ થી ૨૮૦

બ્ય'તરના ઉપસર્ગ' –ચ'ડકાેશીક સપ'નાે ઉદ્ધાર –ચ'ડ કાેશીકનાે પુવ'ભવ –સુદષ્ટ નામના નાગકુમાર –સંબલ કંબલનાે વૃત્તાંત –બીજીં ચામાસુ -ત્રીજીં ચામાસુ -ચાેશું ચામાસુ –અનાર્યદેશમાં વિહાર –પાંચમું ચા-

#### પ્રકરણ ૧૮ મું.

કેળવજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અને ધર્મતીર્થરૂપ સ્વરાજ્ય સ્લાપના કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ-અઢાર દેાષ-પ્રભુની દેશના વ્યર્થ — અગીયાર વિદ્વાન પ્રાહ્મણેા — દેવલેાકમાંથી દેવેાનું આવવું – ઇંદ્રભૂતિના સંશયનેા ખુલાસા — આત્માની સિદ્ધિ — અગ્નિભૂતિના મનનું સમાધાન -વાયુભૂતિના સંશય - વ્યક્ત અને સુધર્મના સંશય – મીર્ય પુત્ર અને અંકપતિ — મંડિક પંડિત અને અચલબ્રાતાના સંશયો — મેતાર્ય પંડીત — પ્રભાસ પંડીત — ચંદન બાળાની દીક્ષા બ્યગી આરને ગણુધર પદે સ્થાપન કરવું - પંચ મહાવત અને તેની પચીશ ભાવના - પ્રકરણના અંગે સમાલા ચાના - નિર્જરા અને સંવરતત્વ - લોકીક અને લાકો ત્ર સ્વરાજ્ય. ૨૮૧થી ૩૨૨

#### પ્રકરણુ ૧૯ મું.

લખ્ધિ પ્રકાર–અઠાવીશ પ્રકારની લખ્ધિ લખ્ધિ–સ્વરૂપ—લખ્ધિએાને ઉપયાેગ કયારે ?– જન્મથી ચાર અતિશય—અગીયાર અતિશયાે— દેવતાએાએ કરેલા એાગણીશ અતિશય–વાણીના પાંત્રીશ ગુણ–મતિજ્ઞાનની શકિત–અન્યલિંગે સિદ્ધના ખુલાસા. ... ... .... ....૩૨૩ થી ૩૪૩

#### પ્રકરણ ૨૦ મું.

ભાવસાધુના લક્ષણ તથા ભગવ તના હસ્ત દીક્ષીત કેટલાક સાધુના પરીચય

સાધુ ભાવસાધુ–ભાવસાધુનાં લક્ષણુ–દ્રવ્ય અને ભાવ એ બે પ્રકારના માર્ગ – લિંગ પ્રકાર-શ્રેાતાના પ્રકાર-બકુશ અને કુશીળ સાધુ-આર્દ કુમાર-ઝાષ-બદત્ત અને દેવાનંદા–જમાલી-પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિ-

વિદ્યન્માલીનું વંદને આવવું-શાલ અને મહાશાલ-દશાર્શ્વ ભદ્ર – શાલીલદ્ર – ગૌલદ્ર – શ્રેણીકરાજાનું શાલીભદ્રને ઘેર પધારલું - કર્મ સ્વરૂપ-શાલિસદ્ર અને **લદ્રામાતાના સંવાદ—ધન્ય શે**ઠ અને તેમની આઠ સ્ત્રીએા-સત્વવ'ત પ્રાણીનું લક્ષણ-ધન્યશેઠની સ'પત્તિ---ધન્યશેઠના ઉપદેશ-પ્રભુને વિજ્ઞપ્તિ---શાલિભદ્ર અને ભરવાડણ-ચાર અનુત્તર-રાહિણેય ચાર--- ઉદાયન રાજા- અભયકુમાર- હસ્તિપાલ રાજા-સાધુઓના ચરિત્ર જેમાં હેાય તેની ટુંકનાંધ-મહા **બળમુનિ–અતિમુ**ક્તકમાર––શ્રેણીક મહારાજાના પુત્રા---ધન્ય કુમાર-ધન્યમુનિને৷ અભિગ્રહ-ધન્ન અંશગારના શરીરતું વર્શન--- અધ્યયના--- ધર્મદાસ ગથિ-- પાંચસાે ચારને દીક્ષા---મેતાર્ય મુનિ-સાેનીનું ચારિત્ર--- સ્કન્દ્રક તાપસ અને તેના પ્રશ્નો--- મરણના **સ્વરૂપ---ઇ'ન્દ્રિયેાને** પ્રશસ્તાપ્રશસ્ત' ઉપયાગ---**બહિ**રાત્મ**થી** અંતરાત્મ દશા—અલયકુમારના **પ્રચાેગ—પુષ્પસાલસુ**ત—લેપશ્રેષ્ઠી**ને** સમજાવેલું અધ્યાત્મનું સ્વરૂપ— અગીઆર પ્રકારની ગુણ્ <mark>ક્ષેણીએા</mark>–વૈંરાગ્યના પ્રકાર— અધ્યાત્મી ચેાગીએાની પ્રવૃત્તિ—શિવબૂતિની ઇંદ્રજાળ અને લેપની અડ-ગતા-ત્યાગ ધર્મ-સમતા ગુણ. ....

...૩૩૪ થી ૪૫૨

#### પ્રકરણુ ૨૧ સું

#### સાધવી.

સાધવી સ્ત્રીને માેક્ષ છે—ભગવ તની પુત્રીની દીક્ષા—દેવાન કા–પ્રભાવતી-મૃગાવતી અને પ્રઘોતન રાજાની આઠ રાણીઓ—તાપસણીનું કાવતરૂં— ચિદ્દાણાનું હરણુ- શ્રે બિુક મહારાજાની રાણીઓએ લીધેલી દીક્ષા-ધન્યશેઠની આઠસ્રીએાની દીક્ષા-અભયકુમારની માતાની દીક્ષા-દુર્ગ'ધાની દીક્ષા-વિજયારાણીની દીક્ષા-જ્યંતિ શ્રાવીકાની દીક્ષા-સાધવીએાની પ્રવૃત્તિ. .... .... ૪૫૩ થી ૪૭૨

#### પ્રકરણ રર મું.

શ્રાવક ( ગૃહસ્થ ધર્મનું ભગવંતે અતાવેલું સ્વરૂપ. ) શ્રાવકધર્મ-માર્ગાનુસારી પાંત્રીશ શુણ્રા-શ્રાવકના , એકવીશ શુણ્રેા-ભાવ શ્રાવકના છ દ્રવ્યગત લિંગ-ઝાધિબદ્ર પુત્રને ઉપદેશ-ભાવગત સત્તર શુણ્રેા-દેશ વિરતિ-અગીયાર પ્રતિમા સ્વરૂપ દશ શ્રાવકના નામ-આનંદશ્રાવક-કામદેવના ઉપસર્ગ-કુંડકાૈલિક શ્રાવક સાથે દેવતાને થએલાે સ'વાદ-સદાલપુત્રના ગાશાળ સાથે સ'વાદ-સદાલપુત્રની શ્રદ્ધા-આનંદ અને મહાશતક-મહાશતકજીને ઉપદેશ-મંડુકશ્રાવ-કના સ'વાદ-સ'ખજી-ઝાધિ ભદ્રપુત્ર ઢ'કકુલાલ શ્રાવક-શ્રાવક કત'વ્ય-ઉપસંહાર. ... ... ૪૦૩ થી પરછ

#### પ્રકરણ ર૩ મું.

#### શ્રાવિકા.

ભાવી ચાેવીશીમાં થનાર સુલસાદિ ૯ તીર્થ'કર-ના નામ–સુલસા–સુલસાના પુત્રાના નાશ--અંબડ પરિવાજકૈ સુલસાની કરેલી પરિક્ષા--રેવતી બ્રાવિકા. પર૮ થી પ૪૮

#### પ્રકેરણ ૨૪ સું.

ભગવ તના લકત શ્રણિકરાજા તથા ખીજા જૈન રાજા ભગવ ત મહાવીરના લક્તરાજાના નામ -શ્રેણિક રાજાના વૃત્તાંત--કમ પ્રકૃતિ--શ્રેણિક રાજાના સમ-ક્તિની પરિક્ષા--અનાથીસુનિએ અનાથ સનાથનું સમજાવેલું સ્વરૂપ--કાેણીક- શ્રેણિકર જાએ સમકિત અંગીકાર કરવુ'--બ્રેચ્ફિકરાજાની તેર રાણીઐાની દીક્ષા--દુગે'ધાનું વૃત્તાંત–બ્રેચ્ફિકરાજાની પશ્ચાત દશ રાણીની દીક્ષા--બ્રેચ્ફિકના પુત્રાની દીક્ષાનું વર્છ્યુંન– મેઘકુમાર–ન'દિષેછુ–દશાર્છું ભદ્રરાજા .... ....પ૪૬ થી પ૭૪

#### પ્રકરણ ૨૫ મું

#### ગાશાળા.

લઘુકમી તથા ભારેકમી નું સ્વરૂપ-ગેાશાળા પ્રભુપાસે-ગાેશાળા ઉપર પ્રભુની દયા-ઝાેશાળાની સર્વ રૂ તરીકેની ખ્યાતિ-પ્રભુ અને ગાેશાળાના સંવાદ-ગાેશાળા ઉપર તેેેે લેબ્યાની અસર-ગાેશા-ળાના પશ્ચાતાપ-ગાેશાળાની ગતિ સંબંધી ખુલાસા ગાેશાળાના પૂર્વ ભવના વૃત્તાંત---શુભાશુભ સંસ્કાર-સત્શાસ્ત્રનો અભ્યાસ. .... .... ....પહપ થી પક્ષ્ઠ

#### પ્રકરણ ૨૬ સં

#### 🕖 નિર્વાણ

નિર્વાઘુના અર્થ-ઇંદ્રની સ્તુતિ-હસ્તિપાળ રાજા ની સ્તુતિ—હસ્તિપાળ રાજાને ભગવંતે સમજાવેલાે ધર્મ-ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર સંબંધી પુલાસા આયુખ્ય ન વધારી શકવા માટે પ્રભુનાે ઇંદ્રને ઉત્તર-દેવાેએ કરેલાે અગ્નિ સંસ્કાર-પવિત્ર દાઢા તથા અસ્થિએા દેવાે લઇ ગયા-સત્તાવીશ ભવાેની નાંધ-આત્મ સ્વરૂપ વિચારાષ્ટ્રા. ... ... .... ....પલ્પ થી ૬૦૭

#### પ્રકરણ ૨૭ મું.

#### શ્રી ગાૈતમ ગણધર.

ગૌતમ ગણુધરનું પ્રભાવશાળીપણું-કૃષિકારની દીક્ષા અને તેના ત્યાગ-પૂર્વવૃત્તાંત-અગીઆર વિપ્રાને ગણધર પદ્ધી-અષ્ટાપદ તીર્થ ની યાત્રા-જ્ઞાન અને અજ્ઞાન વચ્ચે લેદ-સાલ અને મહાસાલ વિગેરેને કેવળજ્ઞાન -ગોતમ સ્વામિની દેશના-પુંડરીક અને કુંડરીકનું વૃત્તાંત-પંદરસા તાપસાની દીક્ષા-દ્રુમપત્રીય અધ્યયનથી પ્રમાદ ન કરવા ઉપદેશ-પાંચ પ્રકારના પ્રમાદ-આઠ પ્રકારના પ્રમાદ-કેશી કુમાર અને ગોતમ-કેશી ગણધર અને ગોતમ સ્વામિ વચ્ચેના સ'વાદ-કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ -જ'બુકુમાર- ક'ચન અને કામિનીથી મુક્તિ નથી-દશ વસ્તુના વિચ્છેદ-જૈન શાસન એકવીશહેજાર વર્ષ સુધી રહેશે. ... ... ... .... દ૦૮ થી ૬૪૪

#### **ઉપસંહાર**

#### ઉપદેશરહસ્ય.

## ભગવ'તના ઉપદેશ-હેય, જ્ઞેયઅને ઉપાદેય-અઢાર

પાપસ્થાન અને ધર્મ સ્થાન-આઠ પ્રવચન માતા..... ૬૪૫ થી ૬૫૧

# શ્રી ભગવંત મહાવીરની આજ્ઞાએા.

૧ તત્વજ્ઞાનનાે અભ્યાસ કરાે અને વિચારાને નિર્મળ બના-વવા માટે પ્રયત્ન કરાે.

ર છવનક્રમમાં ત્યાગ કરવા લાયક, અંગીકાર કરવા લાયક, અને બાણવા લાયક શું છે ? તેનાે નિર્ણય કરાે.

૩ પાેતાની શકિતનાે વિચાર કરાે અને શકિત મુજબ ઉન્નતિક્રમમાં આગળ વધાે.

૪ આત્મવિશ્વાસ રાખાે, કાૈઇના ઉપર આધાર ન રાખાે. તમારાે ઉદ્ધાર કરવાે, એ કૈવળ તમારા પાેતાના વિચાર, પુરૂષાર્થ, અને ઉદ્યોગ ઉપર આધાર રાખે છે.

પ માન અથવા આલાક કે પરલાકના સુખની ઇચ્છા રાખ્યા શીવાય જેટલું સત્કાર્ય થાય તેટલું કરાે. અમે શું કરીયે ? ઐવા નિર્માલ્ય વિચારા કાઠી નાખી પ્રમાદમાં જીવન ન ગુજારાે.

૬ જો તમે ગૃહસ્થધમ' અથવા સાધુધર્મના માર્ગમાં દ્રવ્ય અને ભાવથી શકિત સુજબ પ્રયાણ કરશા, તા જરૂર સુક્તિપુરીએ પઢાંચ્યા શીવાય રહેશા નહિ.

> સંગ્રાહક, **વકીલ ન**ંદ**લાલ લલ્લુ**ભાઇ. વ**ડેાદ**રા.



શ્રીમન્ સુક્તિ કમળ જૈન માહનમાળા તરફથી પ્રગટ થયેલ પુષ્પા ( ધર્મ પુસ્તકાે )

|                                                    | પુષ્પ                                                                              | નામ                                                                   | મ્લ્ય          |  |  |
|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------|--|--|
| *                                                  | ૧ અ(                                                                               | નેત્યાદિ ભાવના સ્વરૂપ                                                 | <b>લે</b> ટ    |  |  |
|                                                    | ર શ્રો                                                                             | જિતેંદ્ર સ્તવાદિ ગ્રુણું મેહનમાળા                                     | 0 <b>-5</b> -0 |  |  |
| *                                                  | ુ ગેલ                                                                              | ત્રાતનું ગા <mark>ૈરવ</mark> યાને વિમલમંત્રીને <mark>ા વિજય…</mark> … |                |  |  |
| *                                                  | ૪ શ્રી                                                                             | દેવગુરૂવ ંદનાદિ વિધિસ ંત્રહ                                           | ભેટ            |  |  |
| *                                                  |                                                                                    | સુષ્યાધ પાઠ સંગ્રહ                                                    | "              |  |  |
|                                                    |                                                                                    | પાેસહ વિધિ ( આવૃત્તિ બીજી તૈયાર છે )                                  | 0-8-0          |  |  |
|                                                    |                                                                                    | પ્રતિમાશતક માેટી ટીકા ( સંસ્કૃત )                                     | २              |  |  |
| *                                                  |                                                                                    | કર્મગ્રંથવૃત્તિ–પ્રથમ વિભાગ ( આવૃત્તિ ર છ                             | )              |  |  |
|                                                    |                                                                                    | માર્ગપરિશુદ્ધિ                                                        | 0 <b>-5-0</b>  |  |  |
| *                                                  |                                                                                    | વિપાકસૂત્ર ટીકા તથા મુળની સંસ્કૃત છાયા                                |                |  |  |
|                                                    |                                                                                    |                                                                       | •-12-0         |  |  |
| *                                                  |                                                                                    | મુક્તિમાર્ગદર્શન યાને ધર્મપ્રાપ્તિના હેતુએ।                           | ભેટ            |  |  |
|                                                    |                                                                                    | <b>સુરપ્રિયમુનિ ચરિત્ર ગ્રુ</b> ૦ ભાષાંતર                             | °− २−>         |  |  |
|                                                    |                                                                                    | ′-૧૫ પ્રતિમાસ્થાપનન્યાયઃ-પરમજ્યાતિપ′ચ-                                |                |  |  |
|                                                    |                                                                                    | શ્વવિકા-પરમાત્મપંચવિંશ્વતિકા                                          | 0- 3-0         |  |  |
| *                                                  | •                                                                                  | રૈયામાસી તથા દીવાલી દેવવ દન                                           | ભેટ            |  |  |
|                                                    |                                                                                    | ગ્રાનસાર ( અધ્યાત્માપનિષદ ) સૂત્ર ક. ઉ,                               |                |  |  |
|                                                    |                                                                                    | ાવિ૦ તથા શ્રાવક વિધિ મ્રળ ક્ર. કવિ ધનપાળ                              |                |  |  |
| *                                                  |                                                                                    | દેવવ દનમાળા                                                           | ٥-١٢-٥         |  |  |
|                                                    |                                                                                    | દેશ્વપદ ભાગ ૧                                                         | 3-0 -2         |  |  |
|                                                    |                                                                                    | " ભાગ ર                                                               | છપાય છે.       |  |  |
|                                                    |                                                                                    | અભિધાનચિન્તામચિ                                                       |                |  |  |
|                                                    | •                                                                                  | નવી રત્નપ્રભા દીકા સાથે. )                                            | ۹-۲-۰          |  |  |
|                                                    |                                                                                    | મહાવીરસ્વામિચરિત્ર તૈયાર થાય છે.<br>-                                 | ه-ه-ه          |  |  |
|                                                    | •                                                                                  | વીશસ્થાનકપદ.                                                          |                |  |  |
| *                                                  | ઋગ નોશ્વાનીવાળા ગ્રંચા સીલીકમાં નથી.                                               |                                                                       |                |  |  |
| <b>મળવ</b> ાનું ઠેકાષ્ટુંઃ—ો સાહ લાલચંદ નંદલાલ ર્ર |                                                                                    |                                                                       |                |  |  |
|                                                    |                                                                                    | ટે. ડાઠીવેાળ,                                                         | વડેાદરા.       |  |  |
|                                                    | ર માસ્તર-કુંવરજ દામજ ઠે. <b>સુદ્ધિસિંહ</b> જીજૈન <b>શાળા, પાલી</b> તા <b>ણુા</b> . |                                                                       |                |  |  |



#### " શ્રી સર્વજ્ઞ વીતરાગાય નમ: "

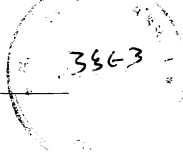
# શાસનપતિ ચરમતીર્થંક્રર પરમાત્મા

# શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર.

# ભગવ ંત શ્રી મહાવીરસ્વામિના પૂર્વ ના છવીશ ભવનું સ્વરૂપ.

#### मंगलाचरणम्

ભૂતકાલમાં થએલા, વર્તમાનમાં વિચરતા, અને ભવિષ્યમાં થનાર જ્ઞાન, દર્શાન, ચારિત્રાદિ અનંતાનંત ગુણેા ધારક, દેવાધિદેવ શ્રી **તીર્થ**ે કર ભગવાન, ભગવંતથી ત્રિપદી પામીને દ્વાદ શાંગીની રચના કરનારા ગણધર મહારાજ, ચૌદ પૂર્વ ધર શ્રુતજ્ઞાની, તથા આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સર્વસાધુ મહારાજને ત્રિવિધ નમસ્કાર કરંછું.



શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર.

## પ્રકરણ ૧ લું.

## પહેલાે અને બીજોુંભવ. ગ્રામચિ'તક નયસાર, સુનિદાન, સમકિતની પ્રાપ્તિ, અને બીજો દેવલવ.

છીવાેના મુખ્ય બે લેદ છે. એક મુકતાત્મા અને બીજા સંસારી.

> ૧ સુકતાતમા−સવ'થા કર્મથી રહિત થઇ સિદ્ધ થએલા, જેમને કર્માલાવને લીધે જન્મ મરઘુ કરવું પડતું નથી તે.

ર બીજા સ**ંસારી**-જીવ અનાદિ કાળથી મિચ્યાત્વ, અવિ-રતિ, પ્રમાદ, કષાય અને ચાેગના લીધે કર્મઅંધન ક**રી દેવ,** મનુષ્ય, તિર્યં'ચ, અને નરક એ ચારગતિ રૂપ સંસારમાં ભવ-બ્રમણ-જન્મ મરણુ કરે છે તે.

સ'સારી જીવ જ્યારે અનાદિમિચ્યાત્વને ઉપશમાવવા પ્રય-ત્નવાન્ થઇ રાગદ્વેષરૂપ જે ગાંઠ તેને ભેદે છે, ત્યારે આત્મવિશુદ્ધિ રૂપ-સમક્તિગુણુ પ્રાપ્ત કરે છે, તે પછી તે જીવની પરિણુતિમાં ફેરફાર થાય છે; કદાપિ તે સમક્તિથી બ્રષ્ટ થાય છે તાેપણુ સમ-કિતની પ્રાપ્તિપૂર્વે ની અશુદ્ધતાના જીસ્સામાં કમતીપણું થાય છે. સમક્તિની પ્રાપ્તિ પછી તે જીવના સ'સારમાં ભમવાના કાળ મર્યાદિત થાય છે, તે મર્યાદિત કાળમાં તમામ કર્મ ખપાવી આ-ત્માનું શુદ્ધસ્વરૂપ, કેવળજ્ઞાન, કેવબદર્શનાદિ પ્રગટ કરી માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે આત્મા **સુક્તાત્માની પહેલી ક**ાટીમાં આવે છે. ભગવંત મદ્યાવીરના જીવને એવા અમૂલ્યસમક્રિતની

પ્રાપ્તિ નયસાર નામના ભવમાં થઇ છે. તેને પહેલાે ભવ ગણી **બીજા સ્યૂલભ**વાેની ગણુત્રી કરેલી છે.

આ જંબૂદ્રીપમાં પશ્ચિમવિદેહક્ષેત્રમાં મહાવપ્રા નામની વિજયમાં જય ંતી નામની નગરીના શત્રુમર્દન નામના રાજ્યના તાખામાં પૃથ્વી**પ્રતિષ્ઠાન નામના ગામના ઉપરી ( રક્ષ**ણુ કરનાર ) નયસાર નામના એક પુરૂષ વિશેષ હતા. તે સરળ સ્વભાવી, વિવેકી, માટા મનવાલા અને ગુણગાહી હતા.

રાજાને માટા કાષ્ઠાની જરૂર હાેવાથી પાતાના તાબાના જંગ-લમાંથી સારા લાકડાએા કપાવી લાવવા નયસારને આજ્ઞા કરી.

નયસાર પાતાના તાબાના માણસાે અને કેટલાક ગાડાં લેઇ એક માેટા જંગલમાં ગયા, પાેતાના અને તાબાના માણસાેના ઉપ-યેાગ માટે સીધું સામાન સાથે રાખ્યું હતું. જંગલની અટવીમાં આવી પહેાંચ્યા પછી પસન્દ કરેલા વૃક્ષેને કાપવાના હુકમ માણુ-સાેને આપ્યા, તેથી કેટલાક તે કામે લાગ્યા. ને કેટલાક તેના તાબાના માણ્રસાે તેમના માટે યાેગ્ય સ્થાને રસાેઇ તૈયાર કરવાની તજવીજ કરવા લાગ્યા. મધ્યાન્હ કાળ થયેા, સવ'ને ક્ષુધા લાગી, જમવાના વખતે તૈયારીની નયસારને ખબર આપી.

નચસાર સમયના જાણુકાર હતા, કામબાંધ રખાવી ભાતું વાપરવાની સેવક વર્ગને આજ્ઞા કરી અને પાતે પણ પાતાના માટે તૈયાર કરેલ રસાેઇના સ્થાને ગયા ક્ષુધા અને તૃષાથી આતુર થયા હતા, તાેપણુ ઉત્તમની નીતિ રીતિ મુજબ " કાેઇ અતિથિ આવે તાે હું તેને લાેજનકરાવીને પછી જમું " ઐવા લાવ તેમના મનમાં ઉત્પન્ન થયા.

પ્રાચીન કાલમાં સાધુઓ વિહાર દરમ્યાન આવા જ'ગલાે આવે ત્યારે સારાે સાથ જતાે હાય તાે તેમનું આલંખન લઇ વિકટ રસ્તે વિહાર કરતા હતા, અને વર્તમાનમાં તે પ્રમાણે કરે છે. તે સમ-યમાં કેટલાકસાધુઓ વિહારના લીધે સારા સાર્થવાહના સંગાતને

તેઇ; એ જંગલમાંથી જતા હતા. માગે' ચાલતાં ભિક્ષાના વખત થવાથી નજીકના કાેઇ ગામમાં સાધુઓ ભિક્ષા લેવા ગયા. તે વખતે સાથેના માણુસાએ તેમના આવવાની રાહ નહિ જેતાં સાથ ચાલ્યા ગયા. ગામમાં ભિક્ષા મળી નહિ. મધ્યાન્હના તાપથી તપતા રસ્તાના અજાણુ સાધુઓ જંગલમાં માર્ગ શાધવા લાગ્યા. તેઓ ક્ષુધા અને તૃષાથી પીડાતા હતા. તાપના લીધે અંગ તપી ગયાં, અને પસીનાથી વસ્ત્ર ભીજાઇ ગયાં. તેઓ માર્ગની શાધ કરતાં જ્યાં નયસારના પડાવ હતા તે તરફ આવી ચઢયા.

નયસાર અતિથિને ભિક્ષા આપી પછી જમવાની ભાવનાથી ચારે બાજુ જેતા, હતા તેવામાં ભુલા પડેલા સાધુઓને જેઇ તે ઘણા ખુશી થયા અને તેમના સામે ગયા, તેમને બે હાથ જેડી વંદન કરી વિનયપૂર્વંક પુછયું; હે લગવંત આવી માેટી અટ-વીમાં આપ કયાંથી ? કેમકે શસ્ત્રધારીએ પણ આ અટવીમાં ક્રી શકે તેમ નથી. તેઓએ પાતાના વૃત્તાંત જણાવ્યા વૃત્તાંત સાંભળી સાથેના માણસાે અને સાર્થપતિ માટે તેને ખેદ થયેા. તે બાલ્યા-એ સાર્થ કેવાે નિર્દય વિશ્વાસઘાતી અને પાપથી અભીરૂં !! કેમકે જે પાેતાના ઉપર અવલંબનકરી વિશ્વાસરાખી આવેલા સાધુ-મહાત્માઓને જંગલમાં મૂકી ચાલ્યાે ગયાે. ખેર ! પણ હે ભગવત આપ મારા પુષ્ટયથી મહારા અતિથિ રૂપે આ વખતે અત્રે પધાર્યા 🦯 એ ઘણું સારૂ થશું. એ પ્રમાણે કહી જ્યાં પાતાનું ભાજનનું સ્થાન હતુ' તે સ્થાને તેમને લેઇ ગયા. પ્રાસુક અન્નપાણીથી ભાવપૂર્વક તેમને પ્રતિલાભિત કર્યાં. સાધુએા પાેતાને બેસવાલાયક જગ્યા ે બેઇ, ત્યાં જઇ વિધિપૂર્વક આહાર કર્યો. નયસારે સુનિએાને પ્રતિ લાભ્યા પછી તેની હર્ષ પૂર્વ ક અનુમાદના કરતાં (પાતે પણુ) ભાજન કર્શું. ભાેજન કર્યા પછી જ્યાં સુનિએા હતા તે સ્થાને તે આવ્યા. અને પ્રણામપૂર્વ'ક તેઓને વિન'તિ કરી કે; હું આપને નગરના માર્ગ ખતાલું. મુનિઓ તેની સાથે ચાલ્યા અને નગરના મુખ્ય

રસ્તે આવ્યા, એટલે એક વૃક્ષની નીચે બેસીને તેઓએ નયસારને ( ચાેગ્ય જાણીને ) ધર્મ સંભળાવ્યા.

મુનિનાે ઉપદેશ સાંભળી નયસાર આનંદિત થઇ પાતાને ધન્ય માનવા લાગ્યા, તે વખતે અંતઃકરણશુદ્ધિના ચાેગે તેણે સમકિત પ્રાપ્ત કર્યું. પછી સાધુઓ નગર તરફ ચાલ્યા. નયસાર પણુ તેમને પુનઃ વંદન કરી પાછા વળ્યા અને પાતાના સ્થાને આવ્યા. કાષ્ઠ ભેગાં કરી માણુસાે સાથે રાજાને માેકલાવી આપી પાતે પાતાના ગામમાં ગયા.

તે પછી નયસારે ધર્મનાં અભ્યાસ કર્યો અને નવતત્વાને ( જીવ, અજીવ, પુષ્ટ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, બંધ નિજેશ અને માક્ષ.) ચિંતવતા સમકિત પાળતા કાળ નિર્ગંમન કરવા લાગ્યા. એ પ્રમાષ્ટ્રે કાળ નિર્ગંમન કરતા અંતસમયે આરાધના કરી પંચ નમસ્કારમાંત્રનું સ્મરાક્રકી મૃત્યુ પામી સૌધર્મ દેવલેાકમાં પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા દેવતા થયા.

આ પ્રમાણે અહિં બે ભવ થાય છે.

નયસારના ઉપરના વૃત્તાંતથી કેટલીક વાતા

શિક્ષણ લેવા જેવી, અને કેટલીક જાણવા

જેવી છે; તેનાે વિચાર કરીએ.

નયસાર એક ગામરક્ષક અધિકારી હતા. તેથી નાકરીના અંગે જંગલમાંથી લાકડાં કપાવવા જેવા આરંભ (પાપ) નું કામ કરવા ગયા હતા. છતાં તેમનામાં રહેલા કુદરતી સદ્ગુણા અને ગૃહસ્થના ઉત્તમ આચારના લીધે જંગલમાં પણ જમવાના વખતે તેમને અતિથિને ભાેજન કરાવવાની ભાવના થાય છે. મધ્યાન્હના તેમને અતિથિને ભાેજન કરાવવાની ભાવના થાય છે. મધ્યાન્હના સમય થયા હતા, તેમને ક્ષુધા લાગી હતી તાપણ પાતાની ભાવના ને પુષ્ટ કરવાને થારે બાજી જોતા હતા. "પુષ્યશાળીઓની શુદ્ધ ભાવનાઓ પણ કેટલીક વખત તાત્કાલિક કળે છે. " તે પ્રદેશમાં પણ અનાયાસે સુપાત્ર સુનિઓના જાગ મળી આવે છે, અને ભાવ પૂર્વ'ક તેમને ભિક્ષા આપે છે. આ ઠેકાણે જે ચિત્ત, વિત્ત અને ત્રા મહાવારત્વામ ચાર

έ

પાત્ર આ ત્રણના ચાેગ મળે છે. તે સમ્યકૃત્વાદિ મહાલાભનું કારણ છે, લાેજન કરી રહ્યા પછી નયસારે જ્યાં મુનિમહારાજાઓ હતા. ત્યાં જઇ તેમને માગંબતાવવા સાથે જવા વિનંતિ કરી હતી અને માર્ગ ખતાવ્યા હતા. અહિંજ નયસારના ઉત્તમ ગુણા અને શુદ્ધ ભાવની કસાેટી થાય છે. જો તેમ ન હાેત તાે ભિક્ષા આપ્યા પછી માગં અતાવવા સાથે જવા વિનંતિ કરવા તેઓની પાસે જાતજ નહિ ! પણ સાધુઓ માર્ગ અતાવવાની મદદ માગવા તેની પાસે આ-વત ! અથવા માર્ગ અતાવવા પાતે જાતે નહિ જતાં. પાતાના સેવક વર્ગમાંથી કાઇને માંકલ્યાે હાત, તાે પણ ચાલી શકત; તેમ નહિ કરતાં પાતે જાતે મદદ કરવી એને પાતાની ફરજ માની અમલમાં મૂકી. એ તેમના હુદયમાં રહેલાે વિવેક પ્રગટપણે જણાઈ આવે છે. શાસકારાએ ખત્રા સદગુણામાં વિવેકને અગ્રસ્થાન આપ્યું છે. વિવેકી માણસ ગમે તે સ્થાને ગમે તેવા કાળમાં અને ગમે તેવા કાર્યમાં પણ વિવેકથી વર્તિ પાતાના વિવેકગ્રણને લીધે લાભ પ્રાપ્ત કરે છે. લાેકમાં પણ કહેવત છે કે,–"વિવેકા દશમા નિધિઃ" આવા વિવેક ભવિષ્યમાં નિકટમાં કલ્યાણ થવાનું હાેય છે તાે તેને પ્રાપ્ત થાય છે. નયસાર અને સાધુઓ મુખ્ય ધારી રસ્તા ઉપર આવે છે. ત્યાં મુનિઓ પૈકી મુખ્ય મુનિરાજ આચારને અનુસરી નયસાર જેવા વિવેકી પુરૂષને બાધ આપવાને એક વૃક્ષ નીચે બેસી ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવે છે. તે સાંભળી પાતાના આત્માને ધન્ય માનવા લાગ્યા, અને તેજ વખતે તેમણે સમકિત પ્રાપ્ત કર્શું. ભાજન સમ-યથો જ નયસારના આત્માની શુદ્ધિની શરૂવાત થઇ હતી. તે શુદ્ધિ . ધર્મ નું સ્વરૂપ સાંભળી વધી અને તેના ફળ રૂપ મહાદુલ'ભ સમકિત ગ્રથ પ્રાપ્ત કર્યો. જીવને સમકિતની પ્રાપ્તિના સમય પહેલાં અનાદિ કાલથી કાેઇ પણ વખત શુદ્ધપરિણામ નહિ આવેલા હાય તેવા પરિણામ અને ભાવ પ્રગટ થાય છે. તે અધ્યવસાયવિશેષને અપૂર્વ કરણ અને અનિવૃત્તિકરણ એવું નામ આપવામાં આવેલું છે. આ આત્મિકશુદ્ધિનું મહત્વ એવું છે કે, તે સંસારમાં ભમતા જીવના અધ્યવસાયમાં પરિવર્તન કરે છે. એક વખત પણ જો આ ગુણુ તેનામાં ઉત્પન્ન થઇ કદી પાછેા તેનાથી પતિત થાય છે, તાે પણુ તેના પરિણામે લાભ જતાે નથી સમક્તિ પ્રાપ્ત કર્યા પછી તેમાં જીવ ટકી રહે છે તાે તે ઉત્તરાત્તર ઉચ્ચ કાેટીમાં વધતાે જાય છે, અને તે ભવમાં અથવા થાેડા ભવમાં માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. જો તેમાંથી તે પતિત થાય. અને મલીનતાનું જોર વધારે હાેય છે; તાે તે ભવભ્રમણુ કરી ઉત્કૃષ્ટ પણુ અપાર્ધપુદ્દગળપરિવતન-કાળમાં તાે નિયમા સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે.

# સમકિત–સમ્યક્ત્વ.

સમકિત એ આત્મગુણ છે, તે બહારથી જણાઇ આવે નહિ, અથવા તે પ્રાપ્તકરનારને માલમ પડે નહિ. પગુ તે મેળવનાર પ્રાણીના વિચાર તથા આચારમાં સ્વાસાવિકપરિવર્તન થાય છે, તેને સદ્દગુણેાની પ્રાપ્તિમાં પેરેછે, અને મદદગાર થાય છે. તેના બાહ્યાચાર તથા વિચારથી જ્ઞાનીઓ તેનામાં સમકિત ગુણ છે એવું અનુમાન કરી શકે છે. તેવું અનુમાન કરવાના ( ૬७ ) સડસઠ કારણે છે. નયસાર સમકિત પ્રાપ્તિ કર્યા પછી તે ભવમાં તત્વજ્ઞાનના અભ્યાસ કરી જીવન ધર્મ પરાયણ ગુજારે છે. અંત સમયે નમસ્કારમંત્રનું સ્મરણ કરી તે ભવનું આયુખ્ય પૂર્ણ કરી દેવસાકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સમકિત પ્રાપ્ત કર્યા પેહલાં બે આગામી ભવના આયુખ્યના બંધ પડયા ન હાેય અથવા સમકિતથી પતિત થયા ન હાેય તે જીવ નિયમા વૈમાનિક દેવગતિનાજ બંધ કરે છે. સમકિત એ માક્ષ **ફપ ફેળ પ્રાપ્ત કરવાનું બીજ છે–મૂળતત્વ છે**.

અનંતાનુબંધી કષાયની ચાેકડી અને દર્શનમાેહનીયકર્મ-ની ત્રણુ પ્રકૃતિના ઉપ્શમથી, ક્ષયાેપશમથી, અથવા ક્ષયથવાથો અનુક્રમે ઉપશમ, ક્ષયાેપશમ, અને ક્ષાયિક સમકિતની પ્રાપ્તિ થાય છે. ઉપશમ સમકિત ભવચક્રમાં વધારેમાં વધારે પાંચવાર પ્રાપ્ત થાય છે. તે એકવાર અનાદિમિથ્યાત્વી પામે છે અને ચારવાર ઉપશમ શ્રેણી માંડતાં પ્રાપ્ત થાય છે. ક્ષયેાપશમ સમકિત અસ'ખ્યાતીવાર આવે છે ને જાય છે, ક્ષાયિક સમકિત એકજવાર પ્રાપ્ત થાય છે, તે પ્રાપ્ત થયા પછી જતુંજ નથી.

નયસારે પ્રાપ્ત કરેલું સમક્તિ ક્ષાયિક નથી, એટલું આપણે અહિં યાદ રાખવાનું છે.

દાન ગુણુ પણ આત્માને ઉચ્ચ કેાટીમાં લઇ જવાના કારણ બૂત છે. દાન, શીલ, તપ,અને ભાવ, એ ચાર પ્રકારના ધર્મ યાને માક્ષમાર્ગ છે, તેમાં જીનેશ્વરાએ દાનને પ્રથમ પંકિતએ મુકેલા છે. અભયદાન, સુપાત્રદાન, અનુક પાદાન, ઉચિતદાન, અને કીર્તિદાન એ પાંચ પ્રકારના દાનમાં અભય અને સુપાત્રદાન એ કીર્તિદાન એ પાંચ પ્રકારના દાનમાં અભય અને સુપાત્રદાન એ માક્ષમાર્ગના નિમિત્ત કારણ છે. સુપાત્રદાનના ચાગ નિકટ લ-વિને પ્રાપ્ત થાય છે, અથવા સુપાત્રદાન એ માક્ષને જલદી પ્રાપ્ત કરાવનાર છે.

ખરેખર દાન એ પણુ એક અમૂલ્ય ગુણુ છે. આ ચાેવીશીના પ્રથમ તીર્થ કર લગવ'ત રૂષભદેવ અને અં તિમ તીર્થ કર લગવ'ત મહાવીરના જીવને ઉચ્ચ કાેટીમાં લાવવામાં અને પર'પરાએ તીર્થ કર પદવી પ્રાપ્ત કરાવનાર પણુ દાન છે. ન્યાચાપાર્જ ત દ્રવ્ય, દાન ગ્રુણુ, અને સત્ પાત્રના ચાેગ ખરેખર પુણ્યશાળીઓનેજ પ્રાપ્ત થાય છે. ધન્ય છે તેવા પુરૂષાને કે જેમને એવા સુચાેગની પ્રાપ્તિ થાય છે.



પ્રકરણ ર જું.

# ત્રોજો મરિચિનેા ભવ.

## કુલમદથી નીચગેાત્રનેા બ<sup>-</sup>ધ, તથા ઉત્સૂત્ર ભાષણુથી સંસારવૃદ્ધિ.

કીળના મુખ્ય બે લેદ છે;-એક ઉત્સર્પિંણી અને બીજો અવસર્પિંણી. આ દરેક કાળ દશ કાેટાકાેટી સાગરાેપ મના પ્રમાણુ વાલાે છે. વીશ કાેટાકાેટી સાગ-રાેપમનું એક કાળચક થાય છે. વર્તાંમાનમાં અવસર્પિંણી કાલનાે પાંચમાે આરા વર્તે છે. પહેલાે ચાર, બીજો ત્રણ, ત્રીજો બે કાેટાકાેટી



સાગરાેપમ, અને ચાેથા પાંચમા અને છઠ્ઠો એ ત્રણ આરા એક કાેટા કાેટી સાગરાેપમ પ્રમાણવાળા છે. પહેલા તીર્થ કર શ્રી ઝાયલદેવ ત્રીજા આરાના છેડે થયા, અને તેનાં નેબ્યાશી ૮૯) પખવાડિયાં બાકી રહ્યાં તે વખતે માક્ષે પધાર્યા છે. બાકીના તેવીશ તીર્થ કરા ચાથા આરામાં થયા છે.

પહેલાં તીર્થ'કર શ્રી ઋષભદેવની વિનીતા નામની નગરી હતી. તેમને ભરત નામના પુત્ર જે પહેલા ચકવતી<sup>દ</sup> હતા, તેમને ત્યાં નયસારના જીવ દેવપણાનું આયુષ્ય પુરૂં થયે ત્યાંથી ચવી પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા, તેમનું મરિચિ એવું નામ પાડયું હતું.

#### શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [પ્રકરણ ૨

શ્રી ઝાષભદેવ ભગવ'તને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થયું, ત્યારે દેવાએ પ્રયમ સમાવસરખુની રચના કરી, તેમાં બેસી ભગવંત દેશના (ઉપદેશ) દેતા હતા, ત્યાં પિતા અને બીજા ભાઇઓની સાથે મરિચિ પણુ તેમના દર્શાંનાર્થે ગયા હતા. દેવતાઓએ કરેલા પ્રભુનાે મહિમા જોઇ અને ધર્મ સાંભળીને તેમને વૈરાગ્ય થયા. તેથી તેમણે પ્રભુની પાસે ચારિત્ર ગ્રહણુ કર્યું. યતિધર્મ નું જાણપણું કર્યું. વૈરાગ્યભાવના વધતી ચાલી, પાતાના શરીરમાં પણ નિઃસ્પૃહ થયા, ત્રણ ગુપ્તિ તથા પંચ સમિતિ પાળવા સાથે કષાયને વર્જતા યતિધર્મ નું પાલન કરતા; તેમજ સ્થવિર સાધુઓની પાસે અગીઆર અંગના અભ્યાસ કરતા; શ્રી ઝાષભપ્રભુની સાથે વિહાર કરવા લાગ્યા. અને એ પ્રમાણે ઘણા કાળ સુધી વિહાર કર્યો.

એક વખત ગ્રીષ્મઋતુ આવી, તે સમયે સૂર્યનાં કિરણે અતિતપવાથી પૃથ્વીની રજ ઘણી તપી હતી, એવી તપેલી પૃથ્વીમાં સુસાકરી કરનારાએાના સર્વાંગ તપીને ગરમ ગરમ થઇ જતાં હતાં. તપેલી પૃથ્વી ઉપર ચાલનારાએા તેમાં પણ પગરખાં રહિત ને ઉગ્રતા અનુભવાય તે સહજ છે. આ સમયમાં ભગવ તની સાથે વિદ્વાર કરતાં એક વખત મરિચિ મુનિનું શરીર અતિશય તપી ગયું. પશી-નાથી વસ્તા ભીજાઇ ગયાં, તુષા પણ ખુબ લાગી; એ પ્રમાણે તાપ અને તૃષાના પરિસહ એક સાથે થયેા, તે સહન કરવાને તેઓ અશક્ત થયા. ચારિત્રમાહનીય કર્મે ઉછાળાે માર્ચા, વિચાર મલિન થયા અને સ્વચ્છંદાચરણ આચરવાની વૃત્તિ થઇ, દુઃખે વહન થઇ શકે એવા ચારિત્ર ધર્મના પાલન માટે પાતાને નિર્ભળ માનવા લાગ્યા. ''મન ભાગ્યું તેનું સૌ ભાગ્યું,'' એ કહેવત પ્રમાણે તેમનું મન બદલાયું, નિર્ખળતાના વિચારાએ એર કર્યું. તે પાતાના પતિત મન સાથે વિચાર કરવા લાગ્યા કે-મેરૂ પર્વતની જેમ વહન થઇ શકે નહિં તેવા આ સાધુપણુના ગુણેવું પાલન કરવાને હવે હું સમર્થ નથી. કારણકે–હુંતા નિર્ગુણી અને શરીરસુખની આકાંક્ષા-વ.ળા છું. અને આ વર્તાના ત્યાગ પણ હવે શી રીતે થાય ? તેના

ત્યાગ કરવાથી લાેકામાં હાંસી થશે, માટે એવા કાેઇ ઉપાયની ચાેજના કરવી જોઇએ કે કાંઇક વત પણ રહે અને આવાે શ્રમ ચાને કષ્ટ પડે નહિ. કષ્ટથી કાયર થએલા મરિચિમુનિ ભગવ તની આજ્ઞા અને મહાવતાના અંગીકાર કરવા વખતે લીધેલી પ્રતિજ્ઞાના ભંગ કર-વાને તૈયાર થયા. તેમણે પાતાની બુદ્ધિ કલ્પનાથી નવીન માર્ગ શાધી કાઢચાે અને પાેતાના મનથી નક્કી કર્યું કે-આ શ્રમગ્ર તાે-મન, વચન, અને કાયાના ત્રિદંડથી વિરકત છે, અને હું તાે દંડથી છતા-ચેલાે હું, તેથી મારે ત્રિદંડનું લાંછન થાઓ. સાધુઓ <mark>કેશના</mark> લાેચથી સુંડ છે, અને હુ<sup>ં</sup> તાે શસ્ત્રવડે કેશને સુંડાવવાવાળાે **તેમજ** શિખાધારી થાઉં. વળી આ સાધુએા મહાવતધારી છે અને હુ' અણુ\*વ્રતધારી થાઉં. આ મુનિએા નિષ્કિંચન છે,અને હું મુદ્રિકા-દિક પરિગ્રહધારી થાઉં. સુનિઓ મેહ રહિત છે, હું અનેક માહવડે આચ્છાદિત હાેવાથી છત્રવાળાે થાઉં.આ મહર્ષિઓ ઉપાનહ (નેડા) રહિત વિચરે છે, પણ હું તેા ચરણુની રક્ષાને માટે ઉપાનહ રાખીશ. આ સાધુએા શીળવડે સુગંધી છે અને હું શીળવડે સુગંધી નથી, તેથી મારે સુગ ધને માટે શ્રીખંડ-ચંદનનાં તિલકાે થાએા. આ મહર્ષિ એા કષાય રહિત હાવાથી શ્વેત અને જીર્ણ વસ્ત્રધારી છે. તાે કષાયધારી એવા મારે કષાય (રંગેલાં) વસ્ત્રા હાે. આ <mark>સુનિએાએ તે</mark>ા ઘણા જીવેાની વિરાધનાવાળા સચિત્તજળના આરંભ તજ્યાે છે, પણ મારે મિતજળથી સ્નાનપાન થાઓ, આ પ્રમાશે પાતાની મતિએ નક્કી કરી, લિંગનાે નિર્વાહ કરવા નવિન વેષની રચના કરી ત્રિદંડી સ'ન્યાસ ધારણ કર્યો.

મરિચિનેા આવા નવીન વેષ જોઇ લાેકાે તેમને ધર્મ પૂછતા હતા, ત્યારે તે ભગવંતે કહેલા સાધુધર્મને કહેતા હતા. લાેકાે તેને પુનઃ પૂછતા કે–તમે તેવા સાધુ ધર્મને કેમ આચરતા નથી ? ત્યારે તે કહેતા હતા–મેરૂના ભાર જેવા સાધુવર્મનું પાલન કરવાને

\* અહિં, અહું-એ શ્રાવકના વતની અપેક્ષાથી નહિ, પણ મહા-

વતાની-અપેક્ષાથી અહુવતધારીની તેમણે કલ્પના કરેલો જણાય છે.

હું સમર્થ નથી. તેમના કહેલા ધર્મના વ્યાખ્યાન અને ઉપદેશથી પ્રતિબાેધ પામી જે ભવ્યજનાે સાધુ થવા ઇચ્છતા, તેમને મરિચિ શ્રીઋષમદેવપ્રભુને સાંપી દેતા હતા. આવા આચારવાળા મરિચિ પ્રભુની સાથે વિહાર કરતા હતા.

પ્રભુ વિહાર કરતા કરતા કરીથો વિનીતા નગરીસમીપે આવી સમાસર્યા. ત્યાં ભરત ચક્રવર્તી પ્રભુને વંદન કરવા આવ્યા. ચક્રિના પુછવાથી પ્રભુએ લવિષ્યમાં થનારા તીર્થ કરા, ચક્રવર્તિઓ, વાસુદેવા, પ્રતિવાસુદેવા અને અલદેવા કહી અતાવ્યા. પછી ભરતે ક<mark>ંરીવાર પુછર્</mark>યુ કે;–હે નાથ ! આ સભામાં આપના જેવા આ ભરતક્ષેત્રમાં આ ચાવીશીમાં તીર્થ કર થનાર ક્રાઇ ભવ્યજન છે ? તે વખતે મરિચિને બતાવીને જણાવ્યું કે**−આ તમારા પુત્ર** મરિચિ આ લરતક્ષેત્રમાં વીર નામે છેક્ષા તીર્થ કર થશે, વ**ળી પે**ાતનપુરમાં ત્રિપૃષ્ઠ નામે પહેલા વા**સદેવ**, અને વિદેહક્ષેત્રને વિષે મૂકાપુરીમાં પ્રિયમિત્ર નામે ચકવર્તી થશે. તે સાંભળી પ્રભુની આજ્ઞા લેઇને ભરત મરિચિ પાસે આવ્યા. અને ત્રણ પ્રદ ક્ષિણા દઇને તેને વંદના કરી. પછી કહ્યું કે–શ્રી ઝાયભપ્રભુના કહેવા પ્રમાણે તમે આ ભરતક્ષેત્રમાં ચરમ તીર્થ કર થશા, પાતન-પુરમાં ત્રિપૃષ્ઠ નામે પહેલા વાસુદેવ થશાે, અને વિદેહક્ષેત્રની મૂકાપુરીમાં પ્રિયમિત્ર નામે ચક્રવર્તી થશેા. તમે ત્રિદંડી સંન્યાસી છા, તેથી મેં તમને વંદન કર્યું નથી, પણ ભાવી તીર્થ કર થન ર છા તેથી મેં તમને વંદના કરી છે. આ પ્રમાણે તેમને કહી વિનય-વાન ભરતચક્રવર્તી પ્રભુ પાસે કરી જઇ વંદના કરી હર્ષપૂર્વક પાતાની રાજ્યધાનીમાં આવ્યા.

ચક્રવર્તીએ કરેલી સ્તુતિ અને વંદનથી મરિચિને પાતાના કુલના મદ થયા. તે હર્ષથી ત્રણવાર ચીપટી વગાડી નાચવા કુદવા લાગ્યા, અને ભૂજાસ્ફાેટ કરી વારંવાર કહેવા લાગ્યા કે હું વાસુદેવ, ચક્રવર્તી અને ચરમ તીર્થંકર થઇશ ! અહા ! મારૂં કુળ કેવું ઉત્તમ છે. હું વાસુદેવમાં પહેલા, મારા પિતા ૩−૪− ભવ. ]

ચક્રવર્તીમાં પેહલા અને મારા પિતામહ (દાદા) તીર્થ કરેામાં પહેલા. એ પ્રમાણે કુલનું અભિમાન કરવાથી તેમણે નીચગાેત્ર નામનું કર્મ ઉપાર્જન કર્શું.

ભગવંત ઝાયલદેવના નિર્વાણ પછી પણ મરિચિ સાધુઓની સાથે વિહાર કરતા, અને ભગ્ય જનાને બાધ કરી કરીને સાધુઓની પાસે (દીક્ષા ) માટે માકલતા હતા. એક વખત મરિચિ વ્યાધિ ચસ્ત થયા, તે વખતે આ સ'યમી નથી, એમ જાણી પાતાને તેની સારવાર કરવા અધિકાર નથી એવું ધારી બીજા સાધુએાએ તેની સારવાર કરી નહિ. તેથી ગ્લાની પામી મરિચિ મનમાં ચિંતવવા લાગ્યાે કે–અહાે ! આ સાધુઓ કે જેઓ દાક્ષિણ્ય વગરના, નિદ'ય, સ્વાર્થમાંજ ઉદ્યમી અને લાકબ્યવહારથી વિમુખ છે, તેમને ધિક્કાર છે. હું કે જે તેમનેા પરિચિત, સ્નેહવાળાે અને એકજ ગુરૂના દીક્ષિત તેમજ વિનીત છું, તેનું પાલન કરવું તેા દૂર રહ્યું; પશુ તેઓ સામું પણુ જેતા નથી ! એમ તેમના દુષગુ જેવા લાગ્યા. સામાન્ય રીતે જીવાને પાતાના અવગુણ અને પારકાના ગુણના વિચાર આવતા નથી. " તેથી મરિચિ જેવા સ્વચ્છંદ ચરણીને દુઃખના વખતે એવા વિચાર આવે ! તેમાં નવાઇ નથી. વળી તેના મનમાં આવ્યું કે તેમના આચારથી મારાે આચાર ભિન્સ છે. હું શુદ્ધાચારનું પાલન કરતાે નથી, તેથી મહારા જેવાની પરિચર્યો તેઓ શી રાતે કરે ? માટે આ વ્યાધિમાંથી હું મુક્ત થાઉં ! તેા પછી મારી સેવા કરે તેવા એક શિષ્ય કરૂં. આ પ્રમાણે ચિંતવતા ભાગ્યવશાત સારા થયા.

એક વખતે તેને કપિલ નામે કાેઇ કુલપુત્ર મલ્યાે. તે ધર્મના અર્થી હતા, તેથી તેણુ મરિચિને ધર્મનું સ્વરૂપ પૂછ્યું. તે ઉપરથી મરિચિએ ભગવ તે કહેલા આહે તધર્મ કડી સ ભ ળાવ્યાે ત્યારે કપિલે તેને પુછ્યું કે તમે પાતે આ ધર્મ કેમ પાળતા નથી ? મરિચિએ કહ્યું કે–હું તે ધર્મ પાળવાને અશકત છું કપિલે કહ્યું કે ત્યારે શું તમારા માર્ગમાં ધર્મ નથી ? આ પ્રશ્નથો આ

## શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૨

મારા લાયક શિષ્ય છે એમ જાણી મરિચિએ જણાવ્યું કે-તેમનામાં ધર્મ છે, અને મારા માર્ગમાં પણ ધર્મ છે. પછી કપિલ તેના શિષ્ય થયા. આ ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણાથી મરિચિએ કાેટાકાેટી સાગરાેપમ કાળ પ્રમાણ સ'સારઉપાર્જન કર્યો. તે પાપની આલાેચના કર્યા વગર પ્રાંતે અનશનવડે મૃત્યુપામીને પ્ર**ક્ષદેવલેાક**માં દશ સાગરાેપમના આયુષ્યવાળા દેવતા થયા. તથા કપિલ પણ આસુરી વગેરે શિષ્યા કરી, બ્રહ્મલાેકમાં દેવ થયા. ત્યાં અવધિ-વિભંગજ્ઞાનથી પાતાના પૂર્વજન્મને જાણીને કપિલ માહથી પૃથ્વીપર આવ્યા, અને આસુરી વિગેરેને પાતાના સાંખ્ય મત જણાવ્યા. તે વખતથી સાંખ્યદર્શન પ્રવત્યું. કેમકે " લાેકા પ્રાય: સુખસાધ્ય અનુષ્ઠાનમાં પ્રવર્ત છે. "

અહીં નયસારનાે જીવ મરિચિપણે ત્રીજા ભવમાં ઉત્પન્ન થએેલાે તે ભવ પૂરાે થાય છે. આ ભવમાં તેણે નીચગાત્ર નામનું અશુભકર્માંપાર્જન કર્યું. તેમ એક કાેટાકાેટી સાગરાેપમ પ્રમાણ સંસારમાં સમવાનું કર્મ ઉપાર્જન કર્યું,

## નીચ ગેાત્ર બાંધ્યુ તે સંબધી કાંઇ વિચાર કરીએ.

નિર્મળ પરિણામચુકત શુદ્ધચારિત્રના સેવનથી જીવ ઉત્તરાત્તર ઉચ્ચ કાેટીમાં ચઢે છે. તે સાધનની આ ભવમાં તેને પ્રાપ્તિ થઇ હતી. તે સાધનને ઉપયોગ કરવામાં તે કંટાળી ગયા. ચારિત્રપાલવાના ખરા પ્રસંગે તે તાપ અને તૃષાના પરિસહથી શિથિલ પ્રેરણાઓ, શરીરસુખની ભાવના તેનામાં ઉત્પન્ન થઇ, અને શુદ્ધચારિત્રપાલન કરવા પાતાની નબલાઇ તેને લાગી. અહિં એક વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાની છે! તે એ કે-ભગવ'તના શુદ્ધમાર્ગમાં આ વખતે તેને અબ્રદ્ધા થઇ ન હતી ફક્રત પાતે શુદ્ધચારિત્રાચારનું પાલન કરવાને અશક્ત છે એમ તેના મને જોર કર્શું, અને તેના તાબે થયા, સાધુવેષ છેાડી ગૃહસંસારમાં

જવાની તેને લજ્જા આવી એમ ઉભયની વચમાં તેને આત્મા ૃ હિંદાળાવા લાગ્યા, તેણુ એક સુક્રિત શાધી કાઢી, નવીન વેષની કલ્પના કરી. એ ચુક્તિથી ભાવી થનારા અનર્થ નાે તેને વિચાર સઝયેા નહિ. પાેતાને ઉત્પન્ન થએલા વિચારા તેણે ભગવ'તને અથવા સ્થવિર સાધુમહાત્માઓને જણાવ્યા હાત ! તેા વખતે તે ભૂલ કરતા અટકત ! પણ સ્વછંદાચરણુમાં પ્રવૃત્તિ કરવાની ભાવનાવાળા છવાના મનમાં એવા વિચાર ઉત્પન્ન થવા મુશ્કેલ છે તેણે પાતાના કલ્પિત આચારની કરેલી ગાઠવા ના અંગીકાર કર્યો. અને તે પ્રમાણે તે વર્તવા લાગ્યા, પણ ઉપદેશ તેા તે શુદ્ધજ આપતા હતા. " એક વખત જીવ ઉચ્ચકાેટીએ ચઢતાે અટકી નીચે ઉતરવા માંડે છે. એટલે કેટલીક વખત તેને જે જે કંઇ નિમિત્તા પ્રાપ્ત થાય છે ! તેના તે દુરૂપયાંગ કરી નીચે ઉતરતા જાય છે. " ભરત ચક્રવર્તી સરળહૃદયથી ભવિષ્યમાં થનારા તીર્થ કરાેની હકીકત ભગવ તને પછે છે, અને સગવ'ત પાતાના કેવળજ્ઞાનના અળથી કહી ખતાવે છે. મરિચિનાે જીવ આગામિકાળમાં આ ચાવીશીમાં **તીર્થ** કર થશે, તેથી તીર્થ કરપદ ઉપરની પાતાની શહ્યશ્રહા ભક્તિના લીધે ભવિષ્યમાં થનાર તીર્થ કરના જીવને વંદન કરવાના યાેગ પ્રાપ્ત થયાે છે, તેનાે ઉપયાેગ કરી લેવાની ભાવના તેનામાં જાગી. તેમના અશુદ્ધવેષથી તે માહિતગાર છતાં ગુણ્ગહણ કરવાની **સુદ્ધિવાળા અને જીનેશ્વરની ભકિતમાં રક્ત** ભરત ચકવર્તી પ્રભુની આજ્ઞા મેળવી તેને વંદન કરે છે. વંદન કરતી વખતે વંદનના હેતુ જણાવે છે. છતાં પણ મરિચિને પાતાના કુલનાે મદ થાય છે. "ગુણનેજ જોનાર, મદ રહિત, ભણવા ભણા-વવામાં નિર'તર રૂચિવાળા, અને શુદ્ધ દેવગુરૂધર્મના આરાધક પ્રકર્ષ કરી ઉચ્ચ ગાલ કર્મ આંધે છે. જ્યારે તેથી વિપરીત સ્વ-ભાવવાળા એટલે પારકી નિંદા કરનાર, અને પાતાના ગુણાની પ્રસંશા કરનાર, ભણવા ભણાવવામાં પ્રમાદી, કુદેવ, કુશુરૂ અને કુધર્મના પાલનાર ઘણા **ભ**વેહ **નીચ ગાેત્ર** કર્મનો અંધ કરે છે. "

અહિં મરિચિને કુલના ઉત્કૃષ્ટા મદ થવાથી તે નીચગાંત્ર કમંના બંધ કરે છે. આ ભૂલતું પરિણામ વચમાં ઘણા ભવામાં તેને ભાગવવું પડે છે. ને તે ભાગવતાં પાતે આંધેલું નીચગાંત્રકમં ખપાવે છે. તે ખપાવતાં જે કંઇ કમંદલ આકી રહે છે. તેનું પરિ ણામ તીર્થં કર જેવા ઉત્તમભવની શરૂઆતમાંજ તેને ભાગવવું પડશે! તે આપણે તે તે ભવની વિચારણા વખતે જાણવાને મુલતવી રાખીશું. કર્મ જેવું નિષ્પક્ષપાત જગતમાં કાઇ નથી કે જે કાઇની પણ શરમ રાખતું હાય ! સારા અને માઠા કર્મના વિપાક તેના કર્મના અનુસાર આપવાને તે જરા પણ પક્ષપાત કરતું નથી. આ વાત હંમેશ ધ્યાન ઉપર રાખી જીવાએ પાતાનું છવન શુજારવાનું છે.

મરિચિના ભવમાં બીજી મહત્વની ભૂલ કપિલે પુછેલા ધર્મના પ્રશ્નાના જવાબ દેતી વખતે થાય છે. કેવળજ્ઞાની ભગવ તે ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણાથી બંધાતાં માઠાં કર્મને સુપ્ય પ્રધાનપદ આપ્યું છે. આઠ પ્રકારના કર્મ બંધનનાં કારણામાં અશુભ કર્મ બંધનાં જે કારણે ખતાવેલાં છે તેમાં પણુ ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણાથી ગાઢ અ**શુભ** કર્મ બંધાય છે. કારણ, બીજા કેમાં જીવ પાતે એકલાે બાંધે છે, જ્યારે ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણાથી પાતે તેા અશુભ કર્માપાર્જન કરે તે ઉપ∘ાંત એ ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણાનેા લાભ જે છવાને મળે છે; તે છવા અને એમ તેની પર પરા એ ઘણા જીવેા અશુભકર્મ બાંધી આ ભવ ચક્રમાં જન્મ મરણ કરે છે. તે **બધાના મૂળ**કારણરૂપ ઉત્સૂત્ર-ની પ્રરૂપણા કરનાર છે. અને તેજ કારણથી મરિચિ પણ એક કેાટા કાૈટી સાગરાેપમ પ્રમાણ કાળ સંસારમાં ભ્રમણ કરવાનું નવીન કર્મ ઉપાર્જન કરે છે. **તી**વ પરિણામથી ઉત્સૂત્રપ્રરૂપક યાવત્ અન ત સ સાર પણ ઉપાજ ન કરે છે. અવિરતસમ્યગ્દષ્ટિ, દેશ વિરતિ, સરાગસ યમી, બાળતપસ્વી (અજ્ઞાન તપ તપનાર) દુઃખગભ માહગર્ભ વૈરાગ્ય, અકામપણે—અણઇચ્છાએ—દુઃ**ખ** લાગવતા .છવ કર્માનર્જારા કરી દેવગતિનું આયુષ્ય બાંધી દેવભવમાં

ઉત્પન્ન થાય છે. તેમ મરિચિના ભવમાં તેણે અજ્ઞાન અને માંહ-ગર્ભવૈરાગ્યે પામેલી અશુદ્ધ સાધુપણાની ક્રિયાથી તે દેવગતિના બંધ કરી દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. શુભ અને અશુભ કર્મનું મિશ્રણ જીવને કેવી કેવી રીતે તેના વિપાક દેખાડે છે, અને ઉચ્ચ ગતિ અને નીચગતિમાં ગમનાગમન કરાવી મીઠા અને કટુક ફળા ચખાડે છે, તે હવે પછીના ભવાના વર્ણનથી આપણે જાણવ ને શક્તિવાન થઇશું. અહિંત્રીજા ભવમાંથી દેવગતિમાં જાય છે, ત્યાં તેના **ચાેથા ભવ થાય છે.** એ વાત લક્ષ ઉપર રાખવાની છે.

શાસ્ત્રમાં કુલિંગીઓને અવદનીક કહ્યા છે. તેઓને ગુરૂ તરીકે વંદન કરવાથી ઉભયને નુકશાન થાય છે. વંદન કરનાર મિચ્યાત્વની પુષ્ટિ કરે છે તેથી, અને વ'દન કરાવનારને પાતાના કુલિંગનું અભિમાન થાય છે તેથી તેનું, એય બન્તેના આત્માને તે વંદન અહિતકર્તા થાય છે. ભરત ચક્રવર્તિએ મરિચિને જે વંદન કર્યું હતું, તે ગુરૂ તરીકે કર્યું ન હતું પણ તે જીવ ભાવિતીર્થં કર થનાર છે, તે તીર્થ'કરપણાઉપરના પાતાના ભકિતભાવથી કર્યું હતું. તેથી એ વંદન તેમનાં પાતાના હકમાં નુકશાનકર્તા તા ન થયું, પૃષ્ઠુ મરિચિને તેા નુકશાનકર્તા થયું. અલ્પસ્ત્વવાન્ને પૂજન-વંદુન તેમને પાતાને કેટલું બધુ નુકસાન કરે છે. એ આ ઉપેરથા આપણને જણાઇ આવે છે. આતમાર્થિઓએ કુલિંગી તથા ભ્રષ્ટા-ચારીએાનું બહુમાન કરવાના પ્રસ'ગે વિવેક રાખવાની જરૂર છે. સમકિતની ચાર સદ્દહણામાં કાેને વંદન કરવું ? અને કાેનેનકરવું ? તે ખાખત ખીજ અને ત્રીજ સદ્દહણામાં તેનું સ્વરૂપ જણાવેલું છે. સ વેગી અને શુદ્ધમાર્ગનાપ્રરૂપક, લગવ તની આજ્ઞાના ધારક અને પાેતાની શકિત મુજબ શુદ્ધાચારનું પાલનકરનાર એવા ગીતાર્થ ગુરૂઓ વ'દનકરવાં લાયક અને સેવવા લાયક છે. એમ ખીજી સંદુહણામાં જણાવેલું છે, ત્યારે ત્રીજીમાં જણાવેલું છે કે, પાસત્થા કુશીળીયા વેશવિડ અક, મંદ કુલિંગીને ગુરૂ તરીકે વંદન બહુમાન કરવું નહિં, તેમજ તેમના સહવાસ કરવા નહિ. આ . કરમાનમાં રહેલા રહેસ્યને મર્મ સ્હમજીને તે પ્રમાણે વર્તન રાખ-વાથી ઘણા અનર્થોના કારણના અટકાવ થાય છે.

3



પ્રકરણ ૩ જું.

પાંચમાથી પંદરમા ભવનું ખ્યાન, ને સાેલમાે વિશ્વભૂતિનાે લવ. નિયાશુ'.

અનંતા તીર્થ'કરાની પેઠે ભગવંત મહાવીરે તેમના પહેલા ગણધર (શિષ્ય) શ્રી ગૌતમરવામી-ઇંદ્રભૂતિને પ્રથમ ઉપદેશ એ આપ્યાે કે-આ પંચાસ્તિ કાયમય જગત ( લાેક ) માં દ્રવ્ય માત્ર-ઉત્પત્તિ. સ્થિતિ. અને નાશ પામવાના સ્વભાવવાળા છે. તેમજ જીવદ્રવ્યને પણ એ નિયમ લાગ્ર છે, એટલે ઉત્પન્ન થાય છે, નાશ પામે છે, અને



સ્થિર રહે છે. જેમકે; સાંતું એ દ્રવ્ય છે. તે અમુક એક ઠાગીના રૂપે બને છે એટલે તે દાગીના રૂપે તે ઉત્પન્ન થયું એટલે તે તેજ નામથી એાળખાશે. તે દાગીના બદલી બીજો દાગીના કરાવવાના પસ ગે તેને ગાળી નાખવામાં આવે છે તેથી જે દાગીના રૂપે પ્રથમ ઉત્પન્ન થયું હતું તે દાગીના નાશ પામ્યેા, તેના બીજો દાગીના **બના**વ્યેા એટલે તે બીજા દાગીના રૂપે ઉત્પન્ન થયું, પણ એ બન્ને દાગીના પ્રસંગે સાેનું મૂલ દ્રવ્ય છે તે સાેનારૂપે કાયમ રહે છે. અહિ' સેનું એ દ્રવ્ય છે. અને દાગીના બનવા એ પર્યાય છે. એટલે પૂર્વ પર્યાયના નાશ થાય છે. નવીન પર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે.

અને દ્રવ્યરૂપે કાયમ રહે છે. તેથી પદાર્થ કહા કે દ્રવ્ય કહા એનામાં દ્રવ્ય અને પર્યાય એ ઉભય ધર્મ સાથે રહે છે. દ્રવ્ય એ મૂલ વસ્તુ છે અને ગુણ અને પર્યાય એ વસ્તુના ધર્મ છે. દ્રવ્ય નિત્ય છે. અને પર્યાય અનિત્ય છે. ગુજ્રુ એ વસ્તુનેા સહભાવી ધર્મ છે અને પર્યાય **એ** ક્રમભાવી ધર્મ છે. જગત, જીવ અને પુદગલ અનાદિઅનંત અનંત ભાગે છે. છવ-દેવ મનુષ્ય તિય<sup>હ</sup>્ય અને નરક ચાર ગતિ **રૂપ સ**ંસારમાં પાતાના કર્માં નુસાર જે ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે, તેનુ આયુષ્ય પુરૂ થાય છે એટલે તે ભવનેા નાશ થાય છે, વ**ળી** બીને લવ ધારણ કરે છે. એમ દેવાદિક ગતિમાં ઉત્પન્ન થવું એ જીવના પર્યાય છે. એ દરેક ગતિમાં આત્મદ્રવ્ય કાયમ હાય છે. તે સ્થિર છે, તેથી જીવેા દ્રવ્ય અને પર્યાયરૂપ છે. આ ઉપદેશમાં જે નિયમ સમજાવ્યે৷ છે તે નિયમાનુસાર નયસારને৷ છવ છવ-દ્રવ્ય પણે કાયમ રહી ગતિપર્યાયરૂપ જીુદી જીુદી ગતિમાં જન્મ ધારેણુ કરે છે, તેમનુ આયુષ્ય પુરૂ કરી બીજી ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

**ચે**!**થાલવમાં** તે દેવપણે ઉત્પન્ન થયા પછી અનુક્રમે નીચે પ્રમાણે તે મુખ્ય દેવતા અને મનુષ્યના ભવ કરે છે.

પ્રદ્વાદેવલાકમાંથી ચવી, કાેશાક નામના ગામમાં એ શીલાખ ' પૂર્વ'ના આયુષ્ય વાળા કાૈશિક નામે પ્રાક્ષણ થયા.તે ભવમાં વિષયા-સક્ત દ્રબ્યઉપાર્જન કરવામાં તત્પર અને હિ સાદિકમાં શૂગવગર ઘણુંા કાલ વ્યતિત કરી, અંતે ત્રિદ ડી થઇ મૃત્યુ પામી ઘણા ભવમાં ભમી; છઠ્ઠા ભવમાં સ્થુણ નામના ગામમાં પુષ્પમિત્ર નામે પ્રાક્ષણ થયા. ત્યાં પણ ત્રિદ ડી પણું અંગીકાર કરી, બહાતેરલાખ પૂર્વ તું આયુષ્ય ભાગવી; સાતમા ભવમાં સૌધર્મ દેવલાકે મધ્યમ સ્થિતિ વાલા દેવતા થયા. ત્યાં દેવભવતું આયુષ્ય પુરૂં કરી, ત્યાંથી ચવી, આઠમા ભવમાં ચૈત્ય નામના ગામમાં ચાસઠ લાખ પૂર્વ'ના આયુષ્ય વાળા અન્યુદ્યોત નામે પ્રાક્ષણ થયા. તે ભવમાં પણ ત્રિદ ડી થઇ

### શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ઢ

આયુષ્ય પુરૂ કરી;નવમા ભવમાં ઇશાન દેવલેાકમાં મધ્યમ આયુષ્ય વાળા દેવતા થયા. ત્યાંથી ચવી, દરામા ભવમાં મંદિર નમના સંનિવેશમાં અભિભૂતિ નામે ધ્રાહ્માસ થયા. તે ભવમાં પણ ત્રિદંડી થઇ છપ્પન લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય ભાેગવી મૃત્યુ પામી, અગી-આરમા ભવમાં સનત્કુમાર દેવલાકમાં મધ્યમાયુ દેવતા થયા. ત્યાંથી ચવી, બારમા ભવમાં શ્વેતંખી નગરીમાં ભારદ્વાજ નામે વિપ્ર થયા. તે ભવમાં પણ ત્રિદંડી થઇ, ચુંવાલીશ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય ભાેગવી મૃત્યુ પામી; તેરમા ભવમાં માહે દ્રકલ્પમાં મધ્યમ સ્થિતિએ દેવતા થયા. ત્યાંથી ચવી ભવભ્રમણ કરી, રૈયાદમા ભવમાં રાજગૃઢ નગરમાં સ્થાવર નામે ધ્રાદ્વાણ થયા.તે ભવ માં પણ ત્રિદંડી થઇ ચાવીશ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય ભાેગવી આયુ-ખ્ય પૂર્ણ કરી મૃત્યુ પામી પંદરમા ભવમાં ધ્રદ્વાદેવલાકમાં મધ્યમાયુષ્યવાળા દેવતા થયા. ત્યાંથી ચવીને, પણ ઘણા ભવ ભ્રમણ કર્યા.

એ પ્રમાણે લવે કરી સાલમા લવમાં-રાજગૃહ નગરમાં વિશ્વન દી નામે રાજા હતા. તેને પ્રિયંગુ નામની પત્નીથી વિશા-ખાનંદી નામે એક પુત્ર થયે. તે રાજાને વિશાખભૂતિ નામના એક નાના લાઇ હતા. તેને ધારણી નામે સ્ત્રી હતી. મરિચિના છવ પૂર્વ લવમાં ઉપાર્જન કરેલા શુભકમંથી તે વિશાખાભૂતિ ની ધારણી નામે સ્ત્રીથી વિશ્વભૂતિ નામે પુત્રપણે અવતયો, તે વિશ્વભૂતિ અનુક્રમે ચાવનવયને પ્રાપ્ત થયા. તે નગરના પુખ્પ કરંડક નામના ઉદ્યાનમાં વિશ્વભૂતિ એક વખત અંત:પુરસહિત કીડા કરવા ગયા. તે કીડા કરતા હતા. તેવામાં તેના કાકાના કુ વર વિશાખાન દી પણ કીડા કરવાની ઇચ્છાએ ત્યાં આવ્યા પણ વિશ્વભૂતિ અંદર હાવાથી તે બહાર રહ્યા. તે સમયે રાણી પ્રિયંગુની દાસીઓ પુખ્પ લેવાને ત્યાં આવીઓ. તેમણે તે વિશ્વ-ભૂતિને અંદર અને વિશાખાન દીને અહાર જોયા, તેથી પુખ્પ લીધા સિવાય પાછી ગઇ. અને રાણીને ઉદ્યાનની ખબર કહી

સંભળાવી. ખખર સાંભળી પાતાની દાસીઓ પુષ્પ લીધા સિવાય પાછી આવી તેથી તેને ક્રોધ ચઢચેા, અને કાેપભવનમાં જઇને બેઠી. રાજાને ખબર થઇ, તેથી રાણીની ઇચ્છા પૂર્ણ કરવા વિશ્વ⊦ ભૂતિને ઉદ્યાનમાંથી પાછેા બાેલાવી લાવવાની ચુકિત શાેધી કાઢી. યાત્રાની ભેરી વગડાવી અને કપટવડે રાજ્યસભામાં કહ્યું કૈ આપણા તાબાને પુરૂષસિંહ નામના સામંત ઉદ્ધત થઇ ગયાે છે, માટે તેનેા વિજય કરવા માટે હું જઈશ. તે ખખર સાં-, ભળી સરળસ્વભાવી વિશ્વભૂતિ વનમાંથી રાજ્યસભામાં આવ્યા. અને સકિતવડે રાજાની આજ્ઞા મેળવી લશ્કર સહિત પુરૂષસિંહ પાસે ગયા. ત્યાં તેને આજ્ઞાવંત જોઇ પાતે પાછેા વત્યેા. માર્ગમાં પુષ્પકર ડકવન પાસે આવ્યેા. દ્વારપાલે જણાવ્યું કે અંદર વિશાખાનંદી કુમાર છે. તે સાંભળી તે ચિંતવવા લાગ્યા કે મને કપટવડે પુષ્પકરંડક વન-માંથી કાઢયેા. એવા વિચાર કરતાં તેને ઘણા ક્રીધ ચઢયેા. ક્રોધાવેશમાં નજીકમાં રહેલા એક કાેઠાના વૃક્ષના ઉપર બળપૂર્વક મુષ્ઠિના પ્રહાર કર્યા. જેથી તેના સર્વ કળા ગળી પડયા. તે બનાવને બતાવી ક્રોધાવેશથી વિશાખાન દીના દ્વારપાલને કહ્યું કે જો વડીલ પિતા શ્રી પ્રત્યે મહારી લક્તિ ન હાત તાે હું આ કાઠાના કળાની માફક તમારા સર્વંના મસ્તકાે ભૂમિપર પાર્ક્ષ નાખત ? પણ તેમના પરની ભક્તિથી હુ એમ કરી શકતાે નથી. પરંતુ હવે આવા વ ચનાયુક્ત ભાેગની મહારે જરૂર નથી.

આ બનાવથી વિશ્વભૂતિને હવે આવા રાજ્ય ખટપટવાળા સંસારમાં રહેવું એ તેને ઉચિત લાગ્યું નહિ. તેથી તે પ્રદેશમાં. વિચરતા સંબૂતિનામના સુનિની પાસે ગયેા, અને ઉત્સાહપૂર્વ<sup>૬</sup>ક ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું. તેને દીક્ષિત થએલાે સાંભળી વિશ્વનંદી રાજા પાતાના અનુજ બંધુ સહિત ત્યાં આવ્યા, અને તેને નમીને તથા ખમાવીને રાજ્ય લેવાની પ્રાર્થના કરી. વિશ્વભૂતિમુનિ તેમની તે પ્રાર્થનાથી લાભાયા નહિ. અને ચારિત્રમાં અડગ રહયા રાજા કરી

તેમને વંદન કરી, લીધેલા વ્રતનું યથાર્થ પાલન કરવાની વિનંતિ પૂર્વંક સૂચના કરી પાતાની રાજ્યધાનીમાં પાછા ગયા. વિશ્વભૂતિ મુનિએ પણ ગુરૂની સાથે ત્યાંથી વિહાર કર્યો. ગુરૂ પાસે આગમના અભ્યાસ કર્યો, અને છઠ અઠમાદિ તપ ગુણુમાં રક્ત થઇ ઉત્તરાત્તર તપશ્ચર્યામાં વધવા લાગ્યા. તપસ્યાથી તેમનું શરીર અતિકૃષ થઇ ગશું. ગુરૂની આજ્ઞા મેળવી એક્લવિહારિપણું અંગીકાર કર્શું. અને એકા(કવિહારિપ્રતિમાને ધારણુ કરી વિહાર કરવા લાગ્યા.

વિશ્વભૂતિ મુનિ વિહાર કરતા કરતા એક વખત મથુરા નગરી-<sup>•</sup> માં આવ્યા. તે સમયમાં ત્યાંના રાજાની પુત્રીને પરણવા માટે विशाभानंदी राजपुत्र पश जन सहित आवेदे। हते। विश्वलति માસખમણુને અંતે પારહું કરવા સારૂ ગૌચરિ નિકલી મથુરામાં કરતા કરતા જ્યાં વિશાખાન દીની છાવણી હતી તેની નજીકથી જતા હતા. વિશાખાન દીના માણસેરએ તપસ્યાથી કૃષ થ-એલા મુનિને જોયા. અને હાંસીપવ<sup>૬</sup>ક આ વિશ્વભૂતિ કુમાર જાય **!** કમાર જાય ? એમ કહી ચેષ્ટા કરવા લાગ્યા. વિશાખાન દીએ પણ તેમને એાળખ્યા. શત્રુની પેઠે મુનિને જોઇ વિશાખાન દીને ક્રેાપ ચઢયાે. તેવામાં વિશ્વભૂતિ મુનિ ગાયની સાથે અથડાવાથી પૃથ્વીપર પડી ગયા. તે જોઇ મુનિને આલંભા આપી હાંસી પૂર્વંક કહ્યું કે, કાઠાના કળાને પાડનાર; તારૂ ખળ કયાં ગયું ? "તે સાંભળી સુનિને ક્રીધ ચઢયેા. અને પાતાનું બળ બતાવવાની ઇચ્છાથી ક્રોધવડે તે ગાયને શીંગડાં વતી પકડીને આકાશમાં ફેકી વિશાખાન દી ઉપ-રના અંતરગ વૈરના લીધે તે મુનિએ એવું નિયાશું (સંકલ્પ) કર્યું કે '' આ ઉગ્ર તપસ્યાના પ્રભાવથી હું ભવાંતરે પણ પરાક્રમવાલાે થઇ આ વિશાખાન દીના મૃત્યુને માટે થાઉં." પછી તે ભવનું કાેટી વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી પૂર્વ પાપની આલે**!ચના કર્યા વગર કાલ** ધર્મ પ મી ને તે વિશ્વભૂતિ મુનિનેા જીવ સતરમા ભવમાં શુક્રદેવ લાકમાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યવાળા **દેવતા** થયા. ઉપર સાેલમા**ંભવની** શરૂઆતમાં ભગવંત મહાવીરે કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી શ્રી

૧૬ ભવ. ]

ગોતમ ગણધરને પદાર્થના ઉત્પન્ન થવાના, નાશ થવાના, અને ધ્રુવપણુ કાયમ રહેવાના જે નિયમ સમજાવ્યા હતા, તે નિયમને તાબે તેમના પાતાના જીવ કેવી રીતે થયા હતા તે નયસારના છવ જીદા જીદા ભવમાં ઉત્પન્ન થાય છે, નાશ પામે છે, અને જીવ દ્રવ્ય ધ્રુવપણુ કાયમ રહેલ છે અને રહેશે તે આપણુ બેઇશું તેથી આ પણી ખાત્રી થશે. એ નિયમ જગતના તમામ જીવા અને પદાર્થને લાગુ છે. એટલે જગતમાં જીવા ઉત્પન્ન થાય છે, નાશ પામે છે, અને જગત ધ્રુવપણુ કાયમ રહે છે એ નિયમ અનાદિ અન ત કાળથી ચાલતા આવેલા છે, અને ભવિષ્યમાં કાયમ રહે-વાના છે. એ કદાપિ કાળે ફેરફાર થવાના નથી.

હવે આપણે આ વિશ્વભૂતિના ભવ ઉપરથી શુ' સમજવા જેવું છે, તેના વિચાર કરીએ

પૂર્વભવમાંે જીવે જે શુભાશુભ આચારાેનું સેવન કરી શુભાશુભ કાર્મણ વર્ગણાના દળીયાં આત્મપ્રદેશની સાથે સંલગ્ન કરેલાં હાય છે, તે દળીયાં નિમિત્ત કારણ પામી સુખ દુઃખ રૂપે જીવને કેવી રીતે દાેરે છે, તે બન્ને રીતાે આ ભવમાંથી મળી આવે છે.

પૂર્વના મનુષ્યના ભવામાં ત્રિદ ડીપણાથી સ સાર ઉપરથી વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાના જે અભ્યાસ પડેલા હતા તે આ ભવમાં પણ ઉદય આવે છે. ઉદ્યાનમાંથી રાજકુમાર વિશ્વભૂતિને ખસે ડવાના જે પ્ર પંચ થયા તે ઉપરથી તેમને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે, અને જૈનસુનિ પાસે દીક્ષા લે છે. તેમની પાસે રહી શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી તપસ્યામાં બેડાય છે. આ ભવમાં એમને જૈનધર્મની દીક્ષા પાછી ઉદય આવે છે. મરિચિના ભવમાં ત્રિદ ડીપણાની જે અશુદ્ધ ભાવના તેનામાં જાગી હતી. તેના સ સ્કાર ઉતરી તે ચૌદ ભવ સુધી ચાલ્યા હતા; ને તેથીજ વખતાેવખત ત્રિદ ડીપણાની દીક્ષા અંગીકાર કરતા હતા. મરિચિના ભવમાં ચ રિત્રમાહનીય કર્મનાં જે દલીકના સ ચય કરી કર્મના બધા કરેલા તે કેટલાક ભવમાં ઉદયમાં આવી ખપી જવાથી અને ચારિત્ર માહનીય કર્મના ક્ષયાપશમથી આ ભવમાં ચારિત્ર ઉદય આવે છે-પામે છે.

ચારિત્ર પાલનમાં તપસ્યાને અંગીકાર કરે છે, તે પણ માસક્ષમણની તપસ્યા કરે છે, ને તેથી શરીર કુષ થઇ જાય છે. એવા ચારિત્ર અને તપ ગુણમાં વધેલા વિશ્વબૂતિ મુનિને કર્મ **કેવી રીતે નીચકાેટીમાં ઉ**તારવાનાં કારણે। મેળવી આપે છે એ વિચારવા જેલું છે. વિહાર દરમ્યાન માસક્ષમણને પારણે ્ગોચરીને માટે તે જાય છે. ભવિતવ્યતાના ચાેગે તેજ વખતમાં સંસારી અવસ્થાના કાકાના પુત્ર વિશાખાન'દિ તે ગામમાં આવેલા તેમની છાવણી તરફ મુનિ જઇ ચઢે છે. તેમને મુનિને જોયા, આવા માસક્ષમણના પારણાવાલા સુનિને વંદન કરી સુપાત્રમાં દાન આપી ઉચ્ચ કાેટીમાં જવાનું જે ઉત્તમ નિમિત્ત કારણ તેના તે દુરૂપયાેગ કરે છે, અને તે ઉભયને અનિષ્ટતું કારણ, ખને છે. " મિચ્ચાત્વિ અને અજ્ઞાની જીવેા સ્વપર બંનેને અહિત કર્તાજ હાય છે. " તપસ્યાથી કાયબલ એાર્બ્ર થાય એ સ્વાભાવિક છે. તે પ્રમાણે મહાત્મા વિશ્વભૂતિ મુનિનું શરીરઅળ ક્ષીણુતા પામેલ હતું ગાયના ધક્કાથી તેઓ પડી જાય છે. એ બનાવથી રાજકલમાં જન્મેલાે પણ હલકાસ્વભાવના વિશા-ખાન<sup>:</sup>દી મિથ્યાત્વ અને અજ્ઞાનતાના લીધે તે મુનિના ખલ સંખંધે મશકરી કરે છે, તે મુનિ સાંભળે છે. મુનિઓને ચારિત્રપાલનમાં આ એક જાતના પરિસહ છે. આવીસ પ્રકારના પરિસહ વખતે આત્માર્થિંગ્રા ને શહ ઉપયેખ રાખી પરિસહ સહન કરે તેા તે પરિસહ તેમને કર્મક્ષય અને સંવરતું કારણ બની નિકટ ભવી બનાવી એક સેતે સ ચા મિત્રની ગરજ સારે છે. આ <mark>વિશાખાન'દીએ કરેલી મસ્કરી</mark> આક્રોશપરિસહ કહેવાય. બાવીશ પરિસહમાં તેનુ સ્થાન ખારમું છે. યતિ ને કાેઇ અજ્ઞાની પુરૂષ ક્રોધ અને ઇર્ષાને વશથઇ અનિષ્ટ અને તિરસ્કારનાં વચન કહે તે સાંભળો તે વચન બાલનાર ઉપર દમદંત મુનિની પેઠે કાેપ કરે નહિ, પરંતુ એવું વિચારે જે આ પુરૂષ ખરાને વાસ્તે મને અનિષ્ટ વચન કહે છે. એ મારાે ઉપકારી છે કેમકે એણુ જે વચન મને કહ્યું તે સત્ય છે. અથવા એ પુરૂષ જે કહે છે તે અસત્ય છે તાે પણ મારે તેની ઉપર ક્રોધ કરવા એ ચુક્ત નથી,એમ ચિંતવી પાતે તેની ઉપર ક્રોધ કરે નહિં અને સમ્યક્ રીતે આક્રોશ સહન કરે.

**તપસ્યા**ના હેતુઓ સંબધી શાસ્ત્રમાં નીચે પ્રમાણે ફરમાન છે. નિદેાંષ, નિયાણાવિનાનું અને નિજ'રાનાજ કારણબૂત એવુ' શુહતપ સારી ભુદ્ધિવડે મનના ઉત્સાહ પૂર્વ ક કરવું.

જેનાથી શરીર તપે તે તપ કહેવાયછે. રસ, રૂધિર, માંસ, મેંદ; અસ્થિ, મજબ અને શુક્ર તેમજ અશુભ કર્મો તેનાથી તાપ પામે છે, તેથી તેને તપ કહે છે. તે તપ નિદોષ કરવું એટલે આ લાક તથા પરલાકના સુખની ઇચ્છા અને \*નિદાન રહિત કરવું. જે માણુસ શુદ્ધચારિત્રનું પાલનકરીને ભાગાદિક પ્રાપ્ત કરવાનું નિદાન કરે છે, તે ફલ આપવામાં દક્ષ એવા કલ્પવૃક્ષને વધારીને પછી તેને ભરમસાત કરે છે.

એ નિદાન (નીચાણું) નવ પ્રકારનાં છે. વળી તે તપ ચિત્તના ઉલ્લાસપૂર્વ'ક કરવું. પણુ રાજાની વેઠની પેઠે અણુગમાથી કરવું નહિં. તેમજ જેટલી શક્તિ હે ચ તેટલું કરવું, જે તપ કરવાથી મન દુષ્ટ ( માઠા વિચાર કરનારૂં ) ન થાય, ઇંદ્રિયાેની ઢાની ન થાય અને યાેગ પણુ ન હણાય તેવું તપ કરવું. વળી પરાધિન બુદ્ધિથી દીનપણું અન્નાદિકની પ્રાપ્તિના અભાવે આહાર ત્યાગરૂપ અજ્ઞાન તપ કરે તાે તે આશ્રવનું કારણુ હાેવાથી તથા કાેધાદિક કષાયના ઉદયનું આશ્રિત હાેવાથી તે તપ નથી, પણુ પૂવે બાંધેલા અંતરાયકર્મના ઉદયથી અસાતાવેદનીયના માત્ર તે વિપાકજ છે. કેમકે આહારના ત્યાગ કરવા તે દ્રવ્યતપ છે, અને આત્મસ્વરૂપની એઠાગ્રતા કરવી તે ભાવતપ છે. આ ભાવતપ

\* કારણ.

યથાશક્તિ દ્રવ્યતપ સહિતજ હેાવું જેઇએ. સંસારથી વિરકત થએલા તેમજ તત્વજ્ઞાનના અર્થિંપુરૂષાને આ દ્રવ્યતપ દુઃસહ નથી.જેમ ધનાદિકના અર્થિંપુરૂષાને શીતતાપાદિકનું કષ્ટ એ કષ્ટ-રૂપ લાગતું નથી.

રાજા, શ્રેષ્ઠી, સ્ત્રી, પુરૂષ, પરપ્રવિચાર, સ્વપ્રવિચાર અલ્પ વિકાર, દ્દરિદ્ર અને શ્રાવક એ પ્રમાણે નવ નિયાણાં છે તે માક્ષની ઇચ્છાવાળા મુનીશ્વરાએ ત્યાગ કરવા લાયક છે.

આ નિયાણાંનું સ્વરૂપ વિસ્તારપૂર્વં ક શાસ્ત્રથી સમજવા જેવું છે. આવા નિયાણાંથી સંસારવૃદ્ધિ થાય છે. જે તપ કર્મંક્ષય કરી સંસાર ઘટાડનાર છે, તેજ તપ સંસારવૃદ્ધિનું નિમિત્ત કારણુ ન ખને તેને માટે સુનિ અને આત્માર્થિઓએ હંમેશ ઉપયાગપૂર્વં ક જાગ્રતિ રાખવાને શાસ્ત્રકારાની શિખામણુ છે તે શિખામણુના અમલ નહિ કરતાં ખરા અણીના પ્રસંગે ઉપયાગ ચૂકી જઇ જીવા ભૂલ કરી દે છે. જોકે તેથી તેની પૌદ્દગલીક ઇચ્છા અને પ્રતિજ્ઞા પાર પડે છે, પણ સસારમાં વધુ વખત બ્રમણ કરવાનું પાતે ઉભું કરે છે, તે નિયાણું કરતી વખતે તેના લક્ષમાં રહેતું નથી.

વિશાખાન દીએ કરેલી મજાકથી નયસારના જીવ વિશ્વભૂતિ મુનિ શુદ્ધ ઉપયાગ ચૂકી જાય છે. અને કાેઠાના ઝાડને એક મૂક્કી મારી તે ઉપરનાં ફળ ગેરવી પાડતી વખતે જે બળ હતું તે બળ કરતાં પણ વિશેષ બળ પાતાનામાં છે! એ બતાવવાની ઇચ્છાથી ગાયનાં શીંગડાં પકડી તેને ઉછાળી પેતાનું બળ બતાવે છે વિશાખા નંદીએ કરેલી મજાકનું વેર લેવાની અશુદ્ધભાવના ઉત્પન્ન થઇ. આ ઉગ્ર તપસ્યાના પ્રભાવથી '' હું ભવાંતરમાં ઘણા પરાક્રમવાલાે થઇ આ વિશાખાન દીને મારનાર થાઉં. " આવી અશુદ્ધભાવના પૂર્વ ક સુનિ નિયાણું કરે છે. તે પછી ચારિત્ર પાળી પાતે નિયાણા-રૂપ કરેલા પાપની આલાેચના કર્યા વગર સૃત્યુ પામી આરિત્રના પ્રભાવથી સતરમા ભવમાં દેવલાેકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં દેવલેાકનું આયુષ્ય પૂરૂં કરી પૂર્વભવમાં કરેલા નિયાણુાંના યાેગે તે અઢારમા ભવમાં વાસુદેવપણે ઉત્પન્ન થાય છે,તે હવે પછી આપણે જોઇશું.

વિશ્વભૂતિ મુનિને ક્રોધના ઉદય થયા અને નિયાણું કશું. અહિં માહનીય કર્મની સત્તા કયાં સુધી રહે છે તે જાણવાની જરૂર છે. ગુણુસ્થાનકના નિયમ મુજબ જૈનસાધુઓ છઠ્ઠા સાતમા ગુણુ-ઠાણાન અધિકારી છે છઠ્ઠું ગુણુઠાણું એ પ્રમત્ત સંયત ગુણુઠાણું છે. એ ગુણુઠાણું વત તા ક્ષયાપશમસમક્તિવાળા મુનિને આઠે કર્મની એકસા અડતાલીશે પ્રકૃતિની સત્તા કાયમ હાેય છે. જેની અંદર માહનીયકર્મની અઠાવીશે પ્રકૃતિના સમાવેશ થઇ જાય છે.

આ કર્મ સત્તા કાયમ હાેવાના લીધે અશુદ્ધ નિમિત્ત કારણના યાેગે કાેધાદિક કષાયના ઉદય થાય એથી આપણે અજાયબ થવાનું નથી. જીવાેએ કષાયના ઉદય વખતે આત્મસત્તાના જાેરથી તે ઉદ-યને નિષ્ફળ કરવાના છે. અને આત્મસત્તાનું જાેર વધારવાનું છે. જાે આત્મસત્તાનું જાેર વધારે થાય, તાે કષ ય નિષ્ફળ થાય. પણ તેમ નહિ કરતાં આત્મા કષાયના તાએ થાય તાે, પાછા નવિન અશુભ કર્મના બંધ કરી કમાંની પરંપરા વધારે છે.

વિશ્વબૂતિમુનિ આત્મસત્તાનું ગૌરવપણું લુલી જઇ કમ' સત્તાના તાબે થઇ નિયાણુ કરે છે. એ કર્મંસત્તાની પ્રબલતાની નિશાની છે.

વિશાખાન દિ નિષ્કારણ મુનિની હાંશી કરી ઉપસર્ગ કરે છે. ગારિત્રમાહનીયકર્મની પચ્ચીશ પ્રકૃતીમાં નવ નાેકષાય માહની-યના પેટામાં હાસ્યમાહનીય નામની એક કર્મ પ્રકૃતી છે.જીવા બી-જાની હાંશી-મજાક-મસ્કરી કરી પાતે ખુશી થાય છે પણ તે વખતે હાસ્યમાહનીય નામનું કર્મ બધાય છે એ તેના જાણવામાં આવતું નથી. એ આંધેલા અશુભ કર્મના પ્રતાપથી જીવને આગામી ભવમાં કેવા માઠા વિપાક ભાગવવા પડે છે તેને માટે શાસ્ત્રમાં ઘણા દાખ લાએ છે, પણ અહિં આપણે વિશાખાન દીના જવને તેનું ફળ કેવી રીતે લાગવવું પડે છે તે આપણે નેઇએ.

અધિકાર, લક્ષ્મી, અને જીવાનીના મદમાં વિશેષે કરી જીવા બીજાની હાંશી મજાક કરતા જેવામાં આવે છે. " હસતા આંધેલ કર્મ રડી રડી ભાેગવવું પડે છે". એવી એક કહેવત છે. વિશ્વભૂતિ <mark>મુનિને</mark>৷ જીવ નિયાણાના પ્રતાપથી અઢારમા ભવમાં વાસુદેવથઇ જે સિંહના વધ કરે છે તે સિંહ તે આ વિશાખાન દિનાજ છવ છે. મતુષ્યમાંથી તિર્ય ચગતિમાં અને ત્યાંથી નરકગતિમાં 🛋 જાય છે. ં નરકગતિના આંધેલા આસુષ્યના લીધે નરકમાં ઉત્પન્ન થઇ તે ગતિના લાયકની વેદના ભાગવી ત્યાંનું આયુષ્ય પુરૂં કરી ઘણા કાલ ્સ સારમાં તે રજળે છે. ભગવ તે મહાવીરના સતાવીશમાં ભવમાં કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી શ્રી ગૌતમગણધરાદિ સહ વિહાર કરતાં એક ખેડુતને અતાવીને તેની દયા લાવી તેને બાધ આપવા જવા ગૌતમસ્વામીને લગવ તે આજ્ઞા આપી માકલ્યા,તેનું વૃતાંત આપશે વિસ્તારથી તે ભવના વિવેચનમાં જોઇશું, પણ, અહિં એટલું યાદ રાખવાનું છે ! કે-તે ખેંડુત તે આ વિશાખાન દીનાજ જીવ છે. રાજ-કુંવર અને જીવાનીના મદમાં સંસારીઅવસ્થાના કાકાના દીકરા મુનિને નેઇને અજ્ઞાનતાના લીધે કરેલી મજાકથી તે જીવ કેટલી અધાગતિને પામ્યા એનાજ આપણે વિચાર કરી પ્રસંગ આવતાં આવા અશલ કર્મ ન બંધાય તેના માટે જાગતિ રાખવાની છે.





ગાર્કરણ ૪ શું.

# अढारमो भव.

त्रिपृष्ठ वासुंदव.

પ્ર<sup>ત્</sup>યેક ઉત્સપિંણી તથા અવસપિંણી કાલમાં ચાવીસ તીર્થ કર, બાર ચક્રવર્તી, નવ વાસુદેવ, નવ બળદેવ અને નવ પ્રતિવાસુદેવ ઉત્પન્ન થાય છે. એ નિયમ અનાદિકાલથી ચાલતા આવે**લાે છે.** ભવિષ્યમાં પણુ એ પ્રમાણે તે તે કાલમાં ઉત્પન્ન થશે, એ ત્રેસઠ સલાકાપુરૂષ કહેવાય છે. એટલે તેઓ સાવિકાલમાં માક્ષે જવાવાળા છે.

તીર્થ કરના જીવ તીર્થ કરપણે ઉત્પન્ન થાય તેના પહેલાં ત્રીજે ભવે વીસસ્થાનકપદનું આરાધન કરી તીર્થ કર નામકર્મ પ્રકૃતિ, જે પુણ્યપ્રકૃતિઓાનાં અતિ ઉત્કૃષ્ટ પ્રકૃતિ છે તે પ્રકૃતિના બંધ કરેછે. તે કર્મ પ્રકૃતિના બંધ કરતાં પહેલાં જો નરકગતિના આયુષ્યના બંધ કરેલા ન હાેય તા ધર્માંરાધનકાલમાં દેવગતિના આયુષ્યના બંધ કરેલા ન હાેય તા ધર્માંરાધનકાલમાં દેવગતિના બંધ કરી વચમાં દેવગતિમાં ઉત્ત્પન્ન થઇ, અથવા નરકગતિના બંધ કરા પછી ધર્મા રાધન કાલમાં તીર્થ કર નામકર્મ પ્રકૃતિના બંધ કરા તા વચમાં નરકગતિમાં ઉત્પન્ન થઇ તે તે ગતિનું આયુષ્યપૂર્ણ કરી છેવટના મનુષ્યના ભવમાં અવધિજ્ઞાન સહિત ઉત્પન્ન થાય છે. એ છેલા ભવમાં આ અતિપુષ્ટયપ્રકૃતિના યાગથી રાજ્યરિદ્યિ ભાગવી, ભાગ

કર્મ ક્ષય કરી, દીક્ષા આંગીકાર કરી, ચાર ઘાલિકર્મ ખપાવી, કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. તે અવસરે તીર્થ 'કર નામકર્મના કળરૂપ સુરા-સુરને પૂજ્ય એવા તે પ્રભુ સમાવસરચમાં બેસી ધર્મદેશના આપે છે, તથા જાદા જાદા દેશામાં વિહાર કરી ઘણા ભવ્યજીવાને ધર્મ પમાડી તેમના ઉદ્ધાર કરી તીર્થ કરનામકર્મપ્રકૃતિના દ્વલીયાં ખપાવી; મનુષ્યભવનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી માેક્ષે જાય છે.

ચકવર્તી---ચક્રવતિ પશાની રિદ્ધિ છ ખંડ પૃથ્વીનું આધિ પત્ય પ્રાપ્ત કર્યા પછી તે ભવના ઉત્તરકાલમાં ચક્રવતિ પણાના અંગે પ્રાપ્ત થએલી રિદ્ધિ છેાડી દીક્ષા ગૃહણ કરી ધર્મારાધન કરે તેા સર્વથા કર્મક્ષય કરી તે ભવમાં માેક્ષે જાય, અથવા દેવગતિના આયુષ્યના બંધ કરી દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થાય, પણ જો ચકવર્તિપ-ણાની રિદ્ધિ પાપ્ત કર્યા પછી તેના માહમાં તે ભવ પૂર્ણ કરે તે, મહાન આરંભ (પાપ) અને પરિગ્રહની મમતાના ચાેગે નરક ગતિના બંધ કરી ચક્રવર્તિ પણાના ભવમાં તે ભવતું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી નિયમા નરકગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

વાસદેવ, વાસદેવના ભવમાં ત્રણ ખંડ પૃથ્વીનું આધિ પ્રત્ય પ્રાપ્ત કરી. વાસુદેવપણાની રિદ્ધિ ભાેગવી નિયાભુવાકા હાવાથી નિયમા નરકગતિના બંધ કરી, ભવાંતરમાં નરકગતિ-માંજ ઉત્પન્ન થાય છે.

ખલદેવ, એ વાસુદેવના આરમાઇ ભાઈ હાય છે. પણ તે બન્ને વચ્ચે ગાઢ પ્રીતિ હાેય છે. એ બન્ને ભાઇઓ છતાં બલદેવ તે ભવમાં દીક્ષા ગૃહણ કરી ધર્મારાધન કરા સર્વંથા કર્મ ખપાવી માક્ષે જાય, અથવા દેવગતિના બ′ધ કરી બલદેવના ભવતું આયુષ્ય પર્ણ કરી દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

**પ્રતિવાસુદેવ**-પ્રતિવાસુદેવ ત્રણુ ખંડ પૃથ્વીનું રાજ્ય મેળવે છે અને તે રાજ્યરિદ્ધિ ભાેગવવાના પ્રસંગ આવે છે, તેવા સમયમાં વાસુદેવથી વિગ્રહ કરવાનાે પ્રસંગ ઉત્પન્ન થઇ બન્ને

વચ્ચે તુમુલ વિગ્રહ થાય છે. વાસુદેવના ખળથી તેનું ખળ ઓછું હાેવાના કારણે છેવટ વાસુદેવના હાથે તેમના વિનાશ થાય છે, અને તેમણે મેળવેલી ત્રણ ખંડ પૃથ્વીની રિદ્ધિ વાસુદેવને પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રતિવાસુદેવ વિગ્રહ દરમ્યાન રૌદ્રધ્યાનના ચાેગે નરક ગતિના આશુષ્યના બંધ કરો તે અવનું આશુષ્યપૂર્ણ કરી નરક ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

ઉપર પ્રમાણે ત્રેશઠ શલાકા પુરૂષાેના સંબંધે સામાન્ય નિયમ હાેય છે.

નયસારના જીવ ઉચ્ચ કાેટીમાં ચઢતાં ચઢતાં સાલમા વિશા-ખાન'દિ મુનિના ભવમાં ઉગ્રતપસ્યાના ફલપ્રાપ્તિરૂપ કરેલા નિયાણાના ચાેગે આ અઢારમા ભવમાં આ અવસપિંશિ કાલના ચાેથા આરામાં અગીયારમા તીર્થ'કર ભગવ'ત શ્રી શ્રેયાં સાતાથ ભગવ'તના શાસનમાં પહેલા વાસુદેવપણે ઉત્પન્ન થએલા છે. વાસુદેવપણાના અંગે કેટલું ખળ અને વૈસવ પ્રાપ્ત થાય છે, એ જાણવા માટે આપેલી હકીકત ઉપયાગી જાણી તે જરા લંખા-ણથી આપવા પ્રયત્ન કરેલા છે.

દક્ષિણુભરતાહ માં પેલ્લનપુર નામના નગરમાં રિપુ પ્રતિ શત્રુ પ્રજાપતિ નામના રાજ્ય હુતા. તે રાજાની ભદ્રા નામની પટ રાણીથી અલદેવ અચલ<sup>વૈના</sup>મના પુત્ર થયા હતા. અને બીજી રાણી મૃગાવતીથી વ્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના જન્મ થયે હતા.

આ અન્ને પુત્રા માતાના ગર્ભામાં ઉત્પન્ન થયા તે રાત્રે ભદ્રા રાણીએ ચાર મહાસ્વપ્ને, તથા મૃગાવતી પટટાર્ણીએ વાસુદેવના જન્મને સૂચવનારાં સાત ઉત્તમ સ્વપ્નેા જોયાં હતાં.

વિશ્વભૂતિ મુનિના જીવ મહાશુક દેવલાેકથી ચવીને મૃગા-વતી પટ્ટરાણીથી વાસુદેવપણે ઉત્પન્ન થયા હતા. અચલકુમાર વયમાં મહાેટા હતા, અને ત્રિપૃષ્ઠ નહાના હતા. એ બન્ને ભાઇઓ પુરૂષામાં ગર્જે દ્ર સમાન, મહાશીર્યવાન હતા. તેઓ માેટા દૈત્યાદિકથી પણુ ભય પામે નહિ એવા બલિષ્ઠ હતા. બન્ને વચ્ચે પરસ્પર અત્યંત સ્નેહ હાેવાથી અચલકુમાર વિના ત્રિપૃષ્ઠકુમાર અને ત્રિપૃષ્ઠકુમાર વિના અચલકુમાર એકલા રહેતા નહિ. જાણે બે શરીર અને એક આત્મા હાેય! તેમ તેઓ સાથેજ ફરતા હતા.

અલભદ્રઅચલ અને ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવના પિતા પ્રતિ વાસુદેવ અશ્વચીવના તાબાના રજા હતા. એ પ્રતિવાસુદેવને યુદ્ધની અંદર જેતી, તેણે મેળવેલી ત્રિખંડ પૃથ્વીની રાજ્ય લક્ષ્મી ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવ પ્રાપ્ત કરશે; એ કારણુસર એ પ્રતિવાસુદેવના વૃત્તાંત આ ઠેકાણે જાણવાની આવશ્યકતા છે.

# પ્રતિવાસુદેવ અશ્વગ્રીવનાે વૃત્તાંત

અવ્ધગ્રીવ રત્વપુર નગરના રાજા હતા એ મહાભુજનું શરીર એ શી ધનુષ્ય ઉંચું હતું. અને તેનું આયુષ્ય ચારાશી લાખ પૂર્વનું હતું. એ મહાબાહુ અને પાક્રમી વીર રણસંગ્રામમાં ઘણેા કુતુહલી હતા. રાજા મહારાજાઓ પણ એ પ્રતિવાસુદેવથી ભય પામી તેની ભક્તિ કરતા હતા. યાંગી પુરૂષા જેમ પરમાત્માને ભૂલે નહિ, તેમ સર્વ રાજાઓ કાઇ દિવસ પણ તેને પાતાના હુદયમાંથી ભૂલી જતા ન હતા. તે અશ્વગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવે પાતાના હુદયમાંથી ભૂલી જતા ન હતા. તે અશ્વગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવે પાતાના પરાક્રમથી આ ભરતક્ષેત્રના ત્રણખંહ સ્વાધીન કરી લીધા હતા. જેની અંદર વૈતાઢય પર્વત પણ આવી જાય છે. તેમજ પાતાના ખળ અને પરાક્રમથી વિદાધરની બે બ્રેણીઓ વિદ્યાધરાને યુદ્ધમાં પરાજીત કરી લીધી હતી માગધ, વરદામ અને પ્રભાસતીથોના અધિપતિઓ પણ તેમની સેવા કરતા હતા. એકંદર સાળહજાર સુગટબહ રાજાઓ તેના ઉગ્ર શાસનમાં હતા.

આવી રીતે પ્રતિવાસુદેવ અશ્વથીવ એકછત્રસાસાજ્યને પ્રાપ્ત કરી પૃથ્વીમાં ઇંદ્રની જેમ કાળ નિગંમન કરતા હતા.

એક વખત એ પ્રતિવાસુદેવના મનમાં અનાયાસે એવી શંકા પેદા થઇ કે-દક્ષિણાર્હ ભરતક્ષેત્રમાંના રાજાઓ તાે મહારા તાબાના રાજા છે. તે તેઓમાંના કાઇ મને ઉપ્રદ્રવ કરી શક એવા બળવાળા નથી તથાપિ તે રાજાના પુત્રોમાં કાઇ મને મારનાર ઉત્પન્ન થશે ખરા ? એ જાણવુ' જો કે અશક્ય છે તા પગ મારે જાણવું જોઇએ. આવે! નિશ્ચય કરી તેણે અશ્વબિંદુ નામના ઉત્તમ પ્રકારે નિમિત્તશાસ્ત્રના જાગુકાર હતા, તેને પાતા 1 પાસે બાલાગ્યા. તે નિમિત્તજ્ઞને પ્રતિ વાસુદેવે પાતાના મનની શ'કા પૂછી. અતિ આગ્રહપૂર્વ'ક એ હકીક્ત જાણવાની ખાતર તેના ઉત્તર આપવાની નિમિત્તજ્ઞને કરજ પાડવાથી, નિમિત્તિયાએ લગ્નાદિક વિચારીને પ્રતિવાસુદેવના પ્રક્ષના ઉત્તર આપ્યા કેઃ-હે રાજા તમારા ચંડવેગ નામના દૂતના જે પરામવ કરશે, અને પશ્ચિમ દિશાના અંત ઉપર રહેલા સિંહને જે મારશે તે તમારે! વધ કરનાર થશે. નિમિત્તજ્ઞના ઉત્તરથી પ્રતિવાસુદેવ અશ્વ-ગ્રીવ ગ્લાની પામી ગયા. પણ ઉપરથી તેની અસર જણાવ્યા સિવાય તેના આદરસત્કાર કરી વિદાય કર્યો.

તેવા સમયમાં એક શુવાન કેશરી-સિંહે પશ્ચિમ દેશને ઉજ્જડ કર્યાના સમાચાર આવ્યા. આ સિંહના વધ કરનાર કાૈણ થશે ! એ જાણવાની અપેક્ષાથી તે પ્રદેશમાં શાળીનું વાવેતર કર-વાનું, અને તે વાવેતરના રક્ષણુ માટે પાતાના તાબાના સાળ હજાર રાજાઓને અનુક્રમે રહેવાની આજ્ઞા કરી. તે રાજાઓ અનુક્રમે શસ્ત્રાદિવડે સન્નદ્રબદ્ધ થઇ ત્યાં જઇ, પ્રતિવાસુદેવની આજ્ઞા સુજબ ખેડુત જેમ ગાયે વિગેરે પશુઓથી ક્ષેત્રન<sup>1</sup> રક્ષા કરે, તેમ સિંહથી તે શાળીક્ષેત્રની રક્ષા કરવા લાગ્યા.

" શેરને માથે સવાશેર" એ કહેવલ સુજબ જગ-તમાં હમેશાં બળવાન પુરૂષેાથી પણ વિશેષ બળવાન પુરૂષેા રહેલા હાેય છે, અને તેજ કારણથી આ પૃથ્વી 'बहुरत्ना बसुंघरा ' કહેવાય છે. પ્રજાપતિ રાજાના બે કુમારા છતાં મહાન્ તેજસ્વી તેઓ સર્વ મનુષ્યવીરાને તૃણુ જેવા ગણે, છે; એવી ખબર 5 મંત્રિદ્વારા મળવાથી પ્રતિવાસુદેવે નિમિત્તિયાએ કહેલી વાતની ખાત્રી કરવાના ઇરાદાથી પાતાના ચંડવેગ નામના એક ફૂતને કાઇ મતલબ સમજાવી, પ્રજાપતિ રાજા પાસે જઇ તેને મળી આવવા આજ્ઞા કરી. તે દ્વત પ્રતિવાસુદેવના પ્રતિનિધિ તરીકે ઘટીત સન્ય અને સરંજામ સાથે પાતનપુર નગરે આવી પહાંચ્યાે.

પ્રજાપ્રતિ રાજા સર્વ અલંકારાેથી વિભૂષિત થઇ રાજસભામાં અચલ તથા ત્રિપૃષ્ઠકુમાર, સામ ંતરાજાઓ, સેનાપતિઓ, અમાત્યા, અને પુરાહિત પ્રસુખ માન્યપુરૂષા તેમજ પ્રધાનપુરૂષાની સાથે ં મહર્દ્ધિક દેવની માફક સભા ભરીને બેઠા છે. સભામાં નિઃશંકપણે સંગીત ચાલતું હતું, એ સંગીતમાં વિચિત્ર અંગચેષ્ટા અને અંગ-હારપૂર્વ ક સુંદરનૃત્ય થતું હતું, ધ્વનિકરતા મૃદંગના દ્યાષથી આકાશ ગાજી રહેતું હતું, ગાયનના સ્પષ્ટ ઉદ્દગારથી મધુર વીણાને છવન મળતું હતું, ગ્રામ તથા રાગરાગણીને પ્રગટ કરનારી વીણા શ્રતિઓને વ્યક્ત કરતી હતી, તાલને અનુસરીને ગાયનના આરંભ धते। हता. ते वभते च'उवेगहत पाताना आगमननी सचना अ-પાવ્યા સિવાય વીજળીના ચમત્કારની પેઠે તત્કાલ સાહિત્ય સંગીત કલાવિદ્ધીન સંગીતસભામાં દાખલ થયેા. પ્રતિવાસુદેવના દ્વતને અકસ્માત આવેલાે એઇ, સામ તરાજા આ સહિત પ્રજાપ્રતિ રાજા સંભ્રમ પામ્યા અને એ સ્વામીના દ્વતને સંભ્રમસહિત માન આપવાને માટે ઉભા થઇ, સત્કાર સાથે તેને આસનપર બેસાડયાે **પછી રાજાએ** તેના સ્વામીના સર્વ સમાચાર પૂછયા. સમય સિવાય **સભામાં આવવાથી સંગીતના ભાગ થયા** પાતાના આગમનની ખભર આપ્યા સિવાય સભામાં દાખલ થવાથી, તથા સભાના રંગમાં ભાંગ થવાના, જે ખનાવ ખન્યે! તે ત્રિપૃષ્ઠકુમારથી સહન થયું નહિ. આ અજાણ્યાે પુરૂષ કાેણુ છે? ત્રિપૃષ્ઠકુમારે પાતાની પડખે રહેલા કાઇ પુરૂષને પૂછયું. તેણે કુમારને જણાવ્યું કે " એ રાજા-**ધિરાજ હયગ્રીવ મહારાજાનાે** દ્વત છે. આ ત્રિખંડભરતક્ષેત્રમાં જેટલા રાજાઓ છે તે સવે તે મહારાજાના કિંકર છે. તેથી તમાગ પિતા તેના દૂતને માન આપવાને સામા ઉઠયા, તેજ કારણુથી ઉચિતને જાણુનાર દ્વારપાલે તેને અટકાવ્યા નહિ. કારણુ કે, એ મહારાજાના <sup>9</sup>વાનના પણુ પરાસવ કરી શકાય નહિ તા પુરૂષના તા કેમજ કરી શકાય ? આ દૂત હયગ્રીવ રાજાના માનીતા છે, અને તેને પ્રસન્ન કરવાથી મહારાજા હયગ્રીવ પ્રસન્ન થાય છે. આ દૂતની અવજ્ઞા કરી તેને ખીજવ્યા હેાય તા, તે મહારાજા પણુ ખીજાય છે, કારણુ કે રાજાઓ દૂતની દેષ્ટિને અનુસારેજ પ્રવતે છે. જ્યારે યમરાજાની પેઠે દુઃસહ મહારાજા હયગ્રીવ ખીજાય ત્યારે રાજાઓ જીવવાને પણુ અસમર્થ છે તા પછી રાજ્યની તા વાત જ શી કરવી ? "

એ પ્રમાણે પડખે બેઠેલા પુરૂષના સુખથી હકીકત સાંભળી, ત્રિપૃષ્ઠકુમારતું લાહી તપી આવ્યું. તત્કાળ તે બાલ્યા. "આ જગત માં અસુક સ્વામી, તે અસુક સેવક એવા નિર્ણુય હાતા નથી; " એ સર્વ પાતપાતાની શક્તિને આધીન છે. હું વાણીમાત્રથી હમણાં કંઇ કહેતા નથી, કારણ કે: "આત્મ પ્રશ'સા કરવી અને બીજાની નિ'દા કરવી એ સત્પુરૂષાને શરમાવનાર છે," તથાપિ સમય પ્રાપ્ત થયે મારા પિતાના તિરસ્કાર કરનાર એ હયગ્રીવને પરાક્રમ વડે છિન્નગ્રીવ કરી ભૂમિપર પાડી નાખીશ! એમ કહી પાતાના સેવકને કહ્યું કે, જ્યારે પિતાજી એને વિદાય કરે ત્યારે તું મનેં ખબર આપજે.

ચ'ડવેગ દ્વતે સભામાં, જેમ પાતાના કાઇ અધિકાર પર નિમેલાે સેવક હાય તેમ પ્રજાપતિ રાજાને ઉદ્દેશીને કેટલાંએક પ્રયાેજન કહી સંભળાવ્યાં. રાજાએ તે સવે માનપૂર્વંક કળૂલ કર્યાં અને લેટ વિગેરે આગળ ધરીને તેનું બહુ સન્માન કર્યું.

પ્રજાપતિ રાલાની મેમાનગીરૌથી પ્રસન્ન થઇ પરિવાર સહિત ગંઢવેગ દ્વત પાતનપુર નગરની અહાર નીકળી પાતાની નગરી તરફ

#### શ્રી મહાવીરરવામિ ચરિત્ર. િપ્રકરણ ૪

ચાલ્યા. ત્રિપૃષ્ઠકુમારે એ ખખર જાણીને તે મહા અળવાન કુમારે આગલ જઇ રસ્તામાં તેને અટકાવ્યે. અને ઉગ્રાવેશપૂર્વક ચંડવેય દ્વત તરફ દર્ષિ કરી તેને કહ્યું. "રે ધીઠ ! યાપિષ્ઠ ! દુષ્ટ ! પશુ ! તુ દ્વત છતાં રાજાની સભામાં પશુની પેઠે કેમ વર્ત્તન કર્ઝું ' હે મુર્ખં ! જેવી રીતે તે સંગીત∵ગનાે લંગ કર્યો, તેવી રીતે-મરવાને ઇચ્છતાે બીજો કાેણ કરે ? એક સાધારણગૃહસ્થને ઘેર રાજા જાય તેા પણ તે પહેલાં ખબર આપીને પછી પ્રવેશ કરે, એવી, ડાહ્યા અને વિદ્વાનાની નીતિ છે; તે છતાં તું જાણે પૃથ્વી ંકાડી નીકળ્યા હાેય તેમ અકસમાત સભામાં કેમ આવ્યા ? જો કે સરળસ્વભાવવાળા મારા પિતાશ્રીએ તારા અવિવેક છતાં સત્કાર કર્યો પણ તે ફેાકટ કર્યો છે. હે દુષ્ટ! જે શક્તિથી તું દુર્વિનીત ચએલાે હતા તે તારી શકિતનાે હવે પ્રકાશ કર; નહિતાે એ તારા અન્યાયરૂપ વર્ત્તનનું ફળ હું તને હમણાંજ ખતાવું છું. એ પ્રમાણે કહી તેના ઉપર ત્રિપ્રષ્ઠકમારે આવેશપૂર્વંક મુખ્ઠી ઉગામી.

સમીપ રહેલા અચલકુમારે ત્રિપૃષ્ઠકુમારને અટકાવીને કહ્યં કે–હે કુમાર ! બસ કરાે. એ નરરૂપી કીડાની ઉપર પ્રહાર કરશાે નહિં. દ્વત કદી અવળું આચરણ આચરે તેા પણ તે વધ કરવાને યેાગ્ય નથી.તેથી આ અવિનીત પુરૂષની ઉપરથી ક્રોધનું સ હરણ કરેા. હસ્તિના દ'તને ઘાતનું સ્થાન એર ડાનું વૃક્ષ નથી. ઇત્યાદિ વચનાે કહી શાન્તિ રાખવાને સમજાવ્યા. ત્રિપૃષ્ઠકુમારે પણુ પાતાના વડીલ બંધુના કહેવાને માન આપ્યું, અને ઉગામેલી મુષ્ઠી વાળી લેઇ પાેતાના સુભટાેને આજ્ઞા કરી કે, સંગીતના રંગના લંગ કરનાર આ પાપી દ્વતનું જીવિત વિના બીજી સર્વસ્વ હરી લ્યેા. ત્રિપૃષ્ઠકુમારના અળ અને તેજથી દ્વતસાથેના તેના પરિવાર હથીયાર મૂકી દઇને ચાલ્યાે ગયા. અને સુભટાેએ તેની પાસેનું સર્વધન હરી લીધું. અને બન્ને કુમારે ઘર તરફ ચાલ્યા ગયા.

## 💈 ગ્યા સર્વ વૃત્તાંત પ્રજાપતિ રાજા લેોકાના મુખથી સાંભળી

#### દૂતને સાંત્વન.

ખેદ પામ્યા. અને ચિંતવવા લાગ્યા કે કુમારા અને આ ચુકત કર્યું નથી. આ દૂત ઉપર જે ધસારા કર્યો છે તે તેના ઉપર કર્યો નથી પણ ખરેખર તા તે અશ્વશ્રીવ રાજાના ઉપર કર્યો કહેવાય કારણ દૂતા હ મેશાં સ્વામિના પ્રતિનિધિ થઇનેજ સ ચરે છે. તેથી જ્યાં સુધી એ ચ ડવેગ તેની પાસે ગયા નથી ત્યાંસુધીમાં તેને પાછેા બાલાવી તેને શાન્ત્વન કરીને માકલવા સારા છે. '' જ્યાંથી અગ્નિ ઉઠયા હાય ત્યાંજ તેને બુઝાવી દેવા ચુકત છે " એ પ્રમાણે વિચાર કરી પાતાના પ્રધાને દ્વારા તેને પાછેા બાલાવ્યા, અને બે કરને ડી કુમારાએ કરેલી કલુષતાને ધાવામાં જલના પ્રવાહરૂપ વિશેષ બરદાસ કરી અને પાતાના કુમારનું માઠું આચરણ અધ્વશીવ રાજાને નિવેદન નહિ કરવા વિન તિ કરી.

પ્રજાપ્રતિ રાજાની નમ્રતાયુકત વાણી અને તેણે કરેલી વિશેષ ખરદાસથી દ્વતા મન ઉપર સારી અસર થઇ અને તેણે રાજાને જણાવ્યું કે " તમારા કુમાર તે મારે મન કંઇ પારકા નથી. જ્યારે બાલક દુર્નંય કરે ત્યારે તેને ઉપાલંભ દેવા એજ દંડ કહેલા છે, તેની ફરીયાદ કાંઇ લઇ જવાની નથી, આવી લીકિક નીતિ છે. તમારા કુમારનું આ અનુચિત આચરણ હું રાજા પાસે કહીશ નહિ. એ પ્રમાણે કહેવાથી રાજાએ એ દ્વતને બંધુની જેમ આલિંગન કરીને વિદાય કરેાં.

ચ'ડવેગ દ્વત અશ્વગ્રીવ રાજા પાસે જઇ પહેાંચે તે પહેલાં તેા તેને ઉપરના બનાવની ખબર થઇ ગઇ હતી. એટલે ચ'ડવેગને પાત ના પરાભવની હડીકત નિવેઠન કર્યા વગર છૂટકા થયેા નહિં. તેણુ પ્રજાપતિ રાજાના કુમાર ત્રિપૃષ્ઠે કરેલા પરાભવના સર્વ વૃત્તાંત જણાવ્યા. તેની સાથે રાજાએ પાતાને આદરસત્કાર પૂર્વક આપેલી ભેટા રજી કરી. અને રાજાનુ આજ્ઞાં કિતપણું નિવેઠન કર્યું અને અજ્જ્ઞા મેળવી તેની પાસેથી વિઠાય થયા.

દ્વતના ગયા પછી અશ્વગ્રીવ રાજા વિચારવા લાગ્યાે કે 🧐 નિમિ-

ત્તિયાના કહેવાના એક દાખલા તા મલ્યા. પણ જો હવે સિંહના વધરૂપ બીજા દાખલાની પ્રતીતિ થાય તા અરાઅર શંકાસ્થાન પ્રાપ્ત થયું એમ માની શકાય. ' આવા વિચાર કરીને તેણે એક બીજો દ્વત માકલી પ્રજાપતિ રાજાને કહેવરાવ્યું કે "તમે સિંહના ઉપદ્રવથી શાળીના ક્ષેત્રની રક્ષા કરા " અશ્વગ્રીવની આવી આજ્ઞા આવતાં રાજાએ અચળ અને ત્રિપૃષ્ઠકુમારને બાલાવી કહ્યું " હે કુમારા ! અશ્વગ્રીવ રાજાએ જે આજ્ઞા કરમાવી છે તે તમારા દુશ ચરણનું તાત્કાલિક કળ છે. જો આ તેની આજ્ઞાનું પાલન નહિ કરીએ તા અશ્વગ્રીવ રાજા ચમરૂપ થશે, અને પાલન કરીશું તા સિંહ યમરૂપ થશે. એ પ્રમાણે બન્ને રીતે આપણી ઉપર અપ-મૃત્યુ પાપ્ત થયેલ છે; તથાપિ હે વત્સા ! હું તેની આજ્ઞાનું પાલન કરવાને જાઉં છું.

પિતાનાં એવાં વચન સાંભળી બન્ને કુમારાએ કહ્યું "પિતા છ ! અશ્વગ્રીવ રાજાતું બળ કેટલું છે તે અમારા જાચ્વામાં આવ્યું છે ! સિંહ એક પશુ છે, અને તેને ભયંકર જાણુનાર તે પણુ પશુ છે. તે સિંહના ઘાત કરવાને અમે જઇશું. આપ નિશ્ચિત રહાે. અને અમને આજ્ઞા આપા. આ પ્રમાણે વિનયચુકત કહી મહાપ્ર-યાસે રાજાને સમજાવી તેમની આજ્ઞા મેળવી અલ્પપરિવાર સાથે જ્યાં સિંહ હતા તે પ્રદેશ તરફ તે ખન્ને કુમારા આવ્યા ત્યાં સિંહ હણુલા અનેક સુભટાના અસ્થિના ઢગલા જોઇ ઘણું આશ્ચર્ય પામ્યા.

કુમારાએ તે પ્રદેશમાં વસતા ખેડુતાથી સિંહના ઉપદ્રવની માહિતી મેળવી. અને પાતાના સૈન્ચને ત્યાં રાખી બન્ને જણ એકલા જ્યાં સિંહની ગુફા હતી ત્યાં ગયા. તેમના રથના દ્યાષ સાંભળી સિંહ આમ તેમ જોવા લાગ્યા. અને આ કાઇ રથના પરિ વારવાળા છે પુરૂષેજ છે એમ જાણી તેમની ઉપેક્ષા કરી સિંહ ફરીવાર સૂઇ ગયા.

#### ૧૮ ભવ. ]

સિંહની એવી સ્થિતિ જોઇ ત્રિષ્ટ્રબ્ડકુમારે તેને કહ્યું-શાળ નાક્ષેત્રનું રક્ષચ કરવા આવનાર અમારા પૂર્વેના રાજાઓએ હસ્તિ વિગેરેનું ખળીદન ગાપી તને સંતુષ્ટ કરેલા છે, પણ હે સિંહ ! અમારા પાસેથી એવી કાંઇ પણ આશા રાખીશ નહિ. એપ કહી તરતજ નૃસિંહ ત્રિપ્ય્ડકુમારે મલ્લ જેમ મદ્યને બાેલાવે તેમ એ માટા સિંહને બાેલાવ્યા. તેના અવાજ સાંભળી સિંહ પાતાના મુખ ઉપર કાનની ટીશીયા ચઢાવી આ કાઇ વીર છે, એમ ચિંત-વવા લઃગ્યા. પછી તરતજ મુખ કાડી ભયંકર ગર્જના કરતા ગુફા માંથી બહાર નીકલ્યા. અને પાતાના પ્રચંડ પુંછડાને પૃથ્વીઉપર પછાડશું. એ બલિષ્ઠ કેસરી સિંહના પુંછડાના પછાડના નાદ અને ગર્જન થા ચાલરફ પ્રાણીઓ નાશ ભાગ કરવા લાગ્યા.

તે વખતે ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવે વડીલ ખધુ અચલકુમારને કહ્યું કે-**હે** આર્ય ! આ સિંહની સાથે હુંજ યુદ્ધ કરીશ આપ મને પરવાનગી આપેા. હું પાસે છતાં આપે ચુદ્ધ કરવા શ્રમ કરવાે એ ઘટીત નથી એમ કહી તેમને વેગળા ઉભા રાખી ત્રિપૃષ્ઠકુમાર એકલા સિંહની સામા જતાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે-હું ક્ષત્રિય છું! ક્ષત્રિયધર્મની નીતિ અને રીતિ પ્રમાણે મારે રથમાં બેસી સિંહ સામા ચુદ્ધ કરવા જવું ઘટીત નથી. આ સિંહ ચાલતા છે, અને **હું રથ ઉપર બેઠે**ા છું; તેા પેદલની સાથે રથઉપર બેસીને યુદ્ધ કરવું એ ક્ષત્રિયધર્મને યાગ્ય નથી. " એમ વિચારી તેમણે રથન છેાડી દીધેહ વળી તે વીરપુરૂષે વિચાર કર્યો કે, ' આ સિંહ **શરૂ** રહિત છે, અને હું શસ્ત્રવાળાે છું, તાે શસ્ત્રરહિતની સાથે શસ્ત્ર સહિત સુદ્ધ કરવું એ પણ ઉચિત નથી. એમ વિચારી શસ્ત્ર પણ છાેડી દીધાં પછી મહાન ખલિષ્ઠ ત્રિપૃષ્ઠકુમારે તે કેસરીસિંહને ઉદ્દેશીને કહ્યું કે; હે સિંહ ! અહિં આવ ! તારા યુદ્ધ કરવાના કંડુને મટાડું, એમ કહી તેને બાેલાવ્યા. આ રીતનું ત્રિપૃષ્ઠકુમારનું વર્તન નેક સિંહ વિચાર કરવા લાગ્યા કે અહા! આ ખાલકનું કેવુ સાહસ છે ! તે સૈન્ય વિના આવ્યેા છે, અને રથ ઉપરથી

ઉતરી, શસ્ત્રોને ત્યાગ કરી મને ઉંચે સ્વરે બાેલાવે છે. પણુ દેડકાે જેમ ઉંચા ઠેકડા મારીને ઉલટાે સપંની પાસે આવે તેમ આ દુર્મતિ મારી પાસે આવે છે.તાે હું તેને તેની ધૃષ્ટત નું ફળ ચખાડું. એ પ્રમાણે વિચારી પાતાનું પૂછડું ઉંચું કરી ઉછળીને તેણે એવી તાે ફાળ મારી કે આકાશમાંથી કાેઇ કેશરીસિંહ કુઠી પડતાે હાેયની શું ?

એવી ફાળ મારીને સિંહ જેવા ત્રિપૃષ્ઠકુમાર ઉપર પડવા જાય છે તેવામાં તે બલવાન કુમારે પાતાની કળાચાતુર્યથી જેમ સાહ્યસાથો સપર્ગને પકડે તેમ પાતાના બે હાથથી તેના બે હાઠ જીદા જીદ પકડવા. પછી હાઠથી આકર્ષી એક વસ્ત્રના બે કડકા કરે તેમ ચડચડાટ શબ્દ સાથે તેને ચીરી નાખ્યા. તે વખતે વેગળે ઉલેલા પ્રેક્ષકાએ ધન્યવાદ સાથે જય જય શબ્દ કર્યા, આકાશમાં વિદ્યાધરા, દેવતાઓ, અને અસુરાએ કોતુકથી એકઠા થઇ કુમા રની ઉપર પુષ્પની વૃષ્ટિ કરી.

એ સિંહના શરીરના ક્ષણુવારમાં બે ભાગ કરી પૃથ્વી ઉપર નાખી દીધા પણુ તુરત તેનામાંથી ચૈતન્ય ગએલું ન હોવાથી કોધવડે તે ભાગા તરફડવા લાગ્યા.તે ચિંતવતા હતા કે. "અહાં! કવચધારી અને શસ્ત્રધારી એવા સે કડા ગમે સુભટાેથી વીંટા-યેલ એવા અનેક રાજાઓ પણ વજની જેમ ઉપરથી પડતાં મને સહન કરી શકયા નહિ, અને આ મહાકાેમળ હાથવાળા અને શત્ત વિનાના બાળકે મને ફાડી નાખ્યા, એના માટા ખેદ થાય છે. આવી ચિંતાથી તરફડતા એ સિંહના અભિપ્રાય બાણીને ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવના સારથીએ તેને કહ્યું કે ' લીલા માત્રમાં ઉન્મત્ત હાથીને લેડનારા અને સે કડા ગમે અન'ત સૈન્યથી પણ પરાભવને નહિ પામનારા એવા હે સિંહ! અભિમાને કરી શા માટે આમ ખેદ પામે છે ? આ તને મારનાર સુભટેામાં શ્રેષ્ઠ એવા ત્રિપૃષ્ઠકુમાર સર્વ વાસુદેવામાં પ્રથમ વાસુદેવ છે, તે વયથી બાળક છે પણ તેજ પરાક્રમથી તે બાલક નથી જેમ સર્વપશુઓમાં તું સિંહ છે– વનરાજ છે તેમ સર્વનરેામાં તે સિંહ છે, તેથી તેમની સાથેના સંગ્રામમાં હણાવાથી તને લજ્જા આવે તેમ નથી, ઉલટી શ્લાધા થાય તેમ છે. " આવા પ્રકારના સારથીના વચનરૂપઅમૃતની વૃષ્ટિથી શાંત થઇ કેશરી સિંહ મૃત્યુ પામ્યા, અને નરકગતિનું આયુષ્ય બાંધવાથી નરકભૂમિમાં નારકીપછે, ઉત્પન્ન થયે.

પ્રતિવાસુદેવ અશ્વગ્રીવની આજ્ઞાથી આ વૃત્તાંત જાણવાને આવેલા વિદ્યાધરાને ત્રિપૃષ્ઠે તે સિંહનું ચર્મ આપી કહ્યું કે '' આ પશુથી પણ ચક્તિ થએલા તમારા સ્વામીને તેના વધ સુચવનાર આ સિંહનું ચર્મ આપજો, અને સ્વાદિષ્ટ ભાજનમાં લંપટ એવા તું હવે નિશ્ચિંત થઇ શાલિનું ભાજન કરજે. આવા વાસુદેવના સંદેશા કહેવાનું કબુલ કરી તે વિદ્યાધરાના કુમારા પ્રતિવાસુદેવ અશ્વગ્રીવના તરક રવાને થયા.

ત્રિપૃષ્ઠકુમાર તથા અચળ બન્ને બ'ધુએા તે સ્થળથી પરિવાર સહિત પાછા પાતાના નગરમાં આવ્યા, અને પિતાને મળી પ્રણામ કર્યા. બળભદ્ર અચલકુમારે ત્યાં બનેલાે સર્વવૃત્તાંત કહ્યાે તે સાંભળી રાજા ઘણાે પુશાે થયાે.

અશ્વગ્રીવના તાબાના વિદ્યાધરાેએ પગ્રુ આ સર્વવૃત્તાંત તેને નિવેદન કરી ત્રિપૃષ્ઠકુમારે કહેલાે સંદેશા કહી સંભળાવ્યા. જે તેને વજપાત જેવા લાગ્યા.

## સ્વયંપ્રભાની સાથે પાણિગ્રહણ.

ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના ભવમાં સુખ્ય બનાવ ત્રિખંડ પચ્વીનું રાજ્ય પ્રતિવાસુદેવ હયથીવે મેલવેલું હતું, તેની સાથે શુદ્ધ કરી તે રાજ્ય છતી વાસુદેવ પદવી ધારણ કરવાના છે તે શુદ્ધના નિમિત્ત કારણુરૂપ પટરાણી સ્વયંપ્રભાના પાણિગ્રહણુના બનાવ હાવાથી તે સંબંધી સહજ ઇસારા રૂપ ઇતિહાસ આપવે ઉચિત લાગે છે. 6 વૈતાઢયગિરિ ઉપર દક્ષિણ શ્રેણીમાં રથતુપુરચકવાલ નામે નગરના વિદ્યાધરાના રાજા જાજવલનજટી નામના હતા તેને સ્વયંપ્રભા નામની મહારૂપવતી અને ગુણુવતી કન્યા હતી અતુ-ક્રમે તે ચાેવન વયને પામી તેના સર્વં અંગના સૌભાગ્ય ભંડાર એવા ઉત્તમ હતા કે, દેવતા, અસુર અને વિધાધરેની ઓઓમાં તેની બરાબરી કરી શકે એવી કાઇ સ્ત્રી ન હતી સ્વયંપ્રભાને તેની ઉત્તમ કેલવણીથી સર્વં વિદ્યા, સુનીતિ અને કલાનું શિક્ષણ આપવા ઉપરાંત ધાર્મિકવિષયનું શિક્ષણ આપવામાં આવ્યું હતું.

એક વખતે અભિનંદન અને જગન્નંદન નામે બે ચારણુમુનિ આકાશમાગે વિહાર કરતા તે નગર નજીક પરિસરે ઉતર્યા. રાજ-. **કન્યા સ્વય**ંપ્ર ાને તેની ખબર થવાથી ઋહિસમેત તે બન્ને સુનિને **લંદન કરવા** આવી વિધિ પૂર્વક વંદન કરી બેઠા પછી, તે મહા-ત્માઓએ તેણીને લાયકની ધર્મદેશના આપી. પવિત્ર દેશના સાંભળી તેણીએ સમકિતપ્રાપ્ત કર્યું, અને શ્રાવકધર્મ પણુ સારી **રી**તે સાંભળ્યાે. સુનિએા ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા. ઉત્તમ જીવેા **ધર્મનુ સ્વરૂપ જા**ણ્યા પછી જરા પણ પ્રમાદ કરતા નથી. સ્વયંપ્રભા ઉત્તરાેતર ધર્મ કરણી અધિક કરવા લાગી. એકદા પર્વથીને દિવસે **સ્વય પ્ર**ભાએ પૌષધવત ધારણ કર્યું બીજે દિવસે પૌષધપાળી પારહ્યું કરતા પહેલાં લગવંત જીનેશ્વરની પૂજા કરી, અને સ્નાત્ર જળ લેઇ રાજગૃહમાં આવી તે સ્નાત્રજળ પિતાને અર્પ છુ કર્યું. **હવંથી પુષ્ટ થયે**લા વિધાધરરાજે સ્નાત્રજળને મસ્તક ઉપર ધારણ કર્યું,તે વખતે ઉત્કૃષ્ટ યૌવનવાળી સ્વયંપ્રસાને જોઇને વિધા-**ધરેાના રાજા** જ્વલનજટી કરજ ાં મગ્ન થયેલા પુરૂષની માક્ક તેના ચાેગ્ય પતિની ચિંતામાં નિમગ્ન થયે৷ પછી પાતાના મંત્રિ-એોને બાેલાવી તે રાજપુત્રીના લાયક પતિની માહિતી પૂછી તે કાળમાં પ્રતિવાસુદેવ અશ્વગ્રીવ વિદ્યાધરાેના ઇન્દ્ર છે તેથી તેને કન્યા આપવી એવેા એક સુષ્રુત મ'ત્રિએ અભિપ્રાય આપ્યેા, ત્યારે ખીબ મંત્રિએ જણાવ્યું કે-તે રાજાનું યૌવનવય તેા વ્યતીત થએલું છે, તેથી રાજપુત્રીને યાેગ્ય તે વર નથી ! એમ જહાવી ખીજા વિધાધર રાજાના પુત્રનું નામ આપ્યું. એમ જીદા જીદા મંત્રિ-એાએ પાતાના અભિપાય જણાવ્યા પછી એક મંત્રિએ સ્વયંવર કરવા પાતાના મત જણાવ્યા. એ પ્રમાણે સર્વમંત્રીઓના મત લેઇને રાજાએ તે સર્વને વિદાય કર્યા પછી સંભિન્ન નામના નિમિત્ત શાસ્ત્રના ઉત્તમ જાણકાર નિમિત્તજ્ઞને બાેલાવી એ બાબતમાં તેના અભિપ્રાય પૂછયા. નૈમિત્તિકે કહ્યું કે " પૂર્વ<sup>°</sup> એક સુનિરાજ પાસેથી મેં સાંભળ્યું છે કે;-એકવાર ભગવંત ઝાયસદેવે ભરત ચક્રીએ પુછવાથી તેને જણાવ્યું હતું કે–મા અવસર્પિ ણિકાલમાં મારા જેવા બીજા ત્રેવીશ તીંર્થકરા, તારા જેવા બીજા અગીયાર ચક્રવતિઓ, નવ અલદેવેા, અર્ધ ભરતક્ષેત્રના સ્વામી નવ વાસુદેવા અને પ્રતિપક્ષી અર્ધભરતક્ષેત્રના સ્વામી નવ પ્રતિવાસદેવા ઉત્પન્ન થશે. તેથી હે રાજા ! તે પ્રભુના કહેવા પ્રમાણે હાલ ત્રિપૃષ્ઠ નામે વાસુદેવ ઉત્પન્ન થયેલ છે. તે અ<sup>9</sup>વગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવને હણીને વિદ્યાધરાેના નગરરુહિત ત્રિખંડ ભરત ક્ષેત્રની ભૂમિને લાેગવશે, અને સર્વવિદ્યાધરાેનું ઐશ્વર્ય તમને આપશે. તેથી આ કન્યા ત્રિપૃષ્ઠને આપેા; કારણ કે તેના જેવા બીને કાેઇ હાલ આ પૃથ્વી ઉપર જણાતાે નથી. આ પ્રમાણે તેનાં વચના સાંભળી બહું હવં પામ્યાે અને યથાયાેગ્ય સત્કાર કરી તેને વિદાય કર્યો. તેનાં કહેવા સુજઅ ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવને પાતાની રાજકન્યા આપવાના નિશ્ચય કર્યા. પાતાના નિર્ધય મુજબ મરિચિ નામના દ્વતને પ્રજાપતિ રાજા પાસે માકલી પાતાની ઇચ્છા જણાવી, અને તેના સ્વીકાર થયા.

વિદ્યાધરરાજા પ્રતિવાસુદેવ અશ્વગ્રીવની શંકાથી તે કન્યાનું પાછ્ડિગ્રહણ કરાવવા કન્યાને લઇને પ્રજાપતિરાજાના નગરે આવ્યા પાતાની રાજ્યરિદ્ધિના પ્રમાણમાં પાતાના તાળાના વિદ્યાધરા,સામંતા અને બીજા સામાન્ય બળ વાહના લેઇને આવેલ હાવાથી નગરની બહાર પડાવ નાખ્યા. પ્રજાપતિ રાજાએ તેના

#### શ્રો મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૪

સારી રીતે રાજ્યને છાજતાે આદરસત્કાર કર્યાં. અને નગરમાં લાવી તે વિદ્યાધરરાજાને નિવાસભૂમિ અર્પં છુ કરી. વિદ્યાધરાેએ પણુ પાતાની વિદ્યાના પ્રતાપથી નજીકમાં સુંદર નગરની રચના કરી તેમાં દેવતાઇ મંદિરા બનાવી તેને આકર્ષંક બનાવ્શું.

બન્ને રાજાઓએ અરસ્પરસ કિમતી ભેટેા માેકલી સ્નેહ સંબંધની પુષ્ટિ કરી. તે પછી બન્ને રાજાઓનિ રાજ્ય ઋદિને છાજતા આડંબરપુર્વંક શુભ<sup>f</sup>દવસે શુભસુહૂર્તે વિધિપૂર્વંક લગ્ન ક્રિયા સહિત સ્વયંપ્રભાનું ત્રિપૃષ્ઠકુમારે પાણિગ્રહણુ કર્શું.

આ વૃત્તાંત પ્રતિવાસુદેવ અશ્વગ્રીવના જાણવામાં આવ્યાથી ત્રિપૃષ્ઠકુમાર ઉપર તેને અતિશય ક્રોધ ચઢચેા. ચંડવેય દ્વતના અપમાન તથા કેશરીસિંહના કરેલા નાશથી ત્રિપૃષ્ટઉપર તેને દ્વેષ ઉત્પન્ન થયેા હતે . અને એ ત્રિપૃષ્ટકુમારના ન શકરવાના કાર-ણની શાધ કરતા હતા. તેમાં સ્વયંપ્રભાની સાથેના પાણિગ્રહણથી તેને પાેતાના અલપરાક્રમના લીધે મદ થયેા કે "જરલનજટી વિધાધર મહારા તાબાના રાજા છતાં તેણે પાતાની કન્ય મને નહિ આપતાં ત્રિપૃષ્ઠને કેમ આપી ? માટે મ્હારેજ તે કન્યા પ્રાપ્ત કરવી એમ મનમાં નક્કી કરી પાતાના દ્વત મારકત જવલનજટી પાસે તેની માગણી કરી. તે દ્વત જ્વલનજર્ટી રાજા પાતનપુર નગરે હાેવાથી ત્યાં આવ્યા. અને જ્વલનજટી રાજાને પ્રથમ મળી આ પ્રમાણે કહ્યું-'' મહારાજા અશ્વગ્રીવ તમારા સ્વામી છે, તેથી આપની સ્વયંપ્રભા કન્યા તેમનેજ આપવી જોઇએ. કારણુ નેત્રા તાે મસ્તકેજ શાેલે. વળી આજ સુધી આરાધેલા તે મહારાજાને આપની પુત્રી નહિ આપી કાૈય પમાડવા એ વાસ્તવિક નથી. " ઇત્યાદિ તેના ચુકિતચુક્ત વચનાે સાંભળી જવલનજટી રાજાએ તે દ્વતને જણાવ્યું કે-" જે કન્યાની આપ માગણી કરાે છે તે કન્યા તાે મે ત્રિપૃષ્ઠકુમારને આપી વિધિપૂર્વંક કન્યાદાન પછુ થઇ ગયું છે. કન્યાદાન એકજ વાર થઇ શકે. વળી બીજી પશું વસ્તુ કૈાઇને આપી દીધી હોય તેા પછી તેના ઉપર આપનારને હંક રહેતા નથી ! તા આ કુલવાન કન્યાના સબંધમાં તા શેતુંજ સંભવે ? " આ પ્રમાણેના ઉત્તર સાંભળી તે દ્વત ત્રિપૃષ્ઠકુમાર પાસે આવ્યા. દ્વતે કુમારને કહ્યું કે—જગતના જય કરનાર, આ પૃથ્વીના ઇંદ્ર અશ્વશ્રીવ મહારાજાએ મારી સાથે તમને કહેવરાવ્યું છે કે-મારે યાગ્ય એવી સ્વયંપ્રભા કન્યાને તમે ગ્રહ્ કરેલી છે. હું તમારા રાજ્યના સ્વામી છું. અને મેં તમારૂં ઘણા કાળથી રક્ષણ કરેલું છે. માટે એ કન્યારત્નને છાડી ઘા. સેવ કાંએ સ્વામીની આજ્ઞા પ્રમાણુ કરવી એજ નીતિધર્મ છે

દ્વતનાં આવાં મયાદારહિત વચન સાંભળી ત્રિપુષ્ઠકુમારનાં નેત્ર લાલચાળ થઇ ગયાં, બ્રક્ટી વક્ર થઇ ગઇ. અશ્વગ્રીવ રાજાના ઉપર પ્રથમથીજ તેના મનમાં રાષ ચાલ્યે આવતા હતા, અને કાેકપણ રીતે તેની આજ્ઞાને સહન કરતાે નહિ. તાે પછી આ નિર્લજ બાબતમાં તેને તેના ઉપર ક્રોધ આવે તેમાં નવાઈ નથી. કુમારે દ્વતને જવાબ આપ્યાે કે–હે દ્વત ! તા**રા** સ્વામી શું જગતમાં આવેા ન્યાય પ્રવર્ત્તાવે છે કે રાજાઓમાં અગ્રેસર ગણાવાના દાવેા રાખનાર તારા સ્યામીની અહા ! કેવી કુલીનતા છે! આ ઉપરથી મને તાે એમ લાગે છે કે, તેને પાતાની સત્તાના લીધે અનેક કુલવાન સ્ત્રીઓને બ્રબ્ટ કરી હશે ? કેમકે સુવાન બિલાડાની પાસે દ્રધનું રક્ષણ કેમ થઇ શકે ? અમારી ઉપર તેના રવામિત્વના હક છે એમ હું તે માનતાજ નથી; પણુ બીજે ઠેકાણે તેના સ્વામિત્વના હુક હશે તે પણ આવી વર્તાણું કથી ગુમાવી દેશે. જો તે પાેતે છવવાથી તૃપ્ત થયે**ા હાેય** તેા સ્વયં<sub>દ</sub> પ્રસાને લેવાને પાતે જાતે ખુશીથી અહીં આવે. હે દૂત ! હવે તું અહીંથી શીઘ્ર ચાલ્યાે જા ! કેમકે દ્વપણાને લીધે તું અવધ્ય છે. વળી અહીં આવેલા તારા રાજા હયગ્રીવનેજ હણવાને અમારી ઇચ્છા છે.

કુમારના ભયંકર ચહેરા અને આવેશ યુક્ત અપમાનકારક

શ્રી મહાવોરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૪

ઉત્તરથી દ્વત જેમ ચાસુક મારવાથી અશ્વેા ઉતાવળી ગતિ કરે છે ! તેમ તે નગર છે.ડી ઉતાવલાે પાતાના રાજાની પાસે આવી સાદ્યત હકીકત નિવેદન કરી.

દ્ભતે કહેલા સર્વવૃત્તાંતથી હયગ્રીવનાં નેત્ર રાતાં થઇ ગયાં, દાઢા અને કેશ સ્કુરવા લાગ્યા, દાંતાે વડે તે હેાઠ કરડવા લાગ્યાે, શરીર ધ્રુજવા લાગ્યું, અને ભયંકર ભ્રકુટીથી તેનું લલાટ વિક્રાળ જણાવવા લાગ્યું, એવું ઉગ્ર રૂપ ધારણ કરી કાેપ સહિત પાતાના તાબાના વિદ્યાધરાના અધિપતિઓને આજ્ઞા કરી કે–પવન જેમ મેઘને, સિંહ જેમ હરિણને અને કેસરી જેમ હાથીઓને પરાભવ પમાડે તેમ તમે જઇને જ્વલજટી અને પ્રજાપતિ તથા તેના પુત્રોના પરાજય કરાે.

જેમના હાથમાં રણસ ગ્રામ કરવાની ચળવળ થયા કરતી હતી એવઃ વિઘાધરાે રાજાની આજ્ઞાથી ખુશી થયા અને એકદ્રમ સૈન્ય સહિત પાેતનપુર નગરે આવ્યા.

પ્રજાપતિ રાજાને તેમના આવ્યાના વૃત્તાંત સાંભળી સંબ્રમ થયા. જવલન જટીએ તેને કહ્યું અશ્વથીવરાજાની આજ્ઞાથી તેના સુભ<sup>રે</sup>ા આવે છે તે ભલે આવે તેમના સામા હુંજ જઇશ, મ્હારી પહેલાં તમારે કે ત્રિપૃષ્ઠકુમાર કે અચલ કુમારે યુદ્ધ કરવાની જરૂર નથી આ પ્રમાણે કહી ઉત્સુકતાપૂર્વક પાતાના પરિકર સાથે તે તેમની સામા યુદ્ધ કરવા ગયા અને પાતાની વિદ્યાના બળે અશ્વથીવ રાજાના તરફથી આવેલા વિદ્યાધરાને હરાવી તેમને કહ્યું કે–અરે વિદ્યાધરા ! ચાલ્યા જાઓ, અનાથ અને ગરીબ એવા તમને કાઇ મારશે નહિ, તમે તમારા સ્વામીને રથાવર્તપર્વતપર માકેલા, અમે પણ ત્યાં આવી પહેાંચીશું.

આ પ્રમાણે બનેલા બનાવથી ત્રિપૃષ્ઠ, અચલ. અને જવલન-જટિ સદ્ધિત પ્રભાપતિ રાજાના સંગ્રામમાં સંહાર કરવાની પ્રતિ- વાસુદેવ અશ્વગ્રીવે પ્રતિજ્ઞા કરી. પાતાના તાભાના સૈન્યને રશુ-સંગ્રામ માટે તૈયારી કરવાની આજ્ઞા કરી.

આવી રીતની રાજાની આજ્ઞાથી બુદ્ધમાન્ મુખ્યપ્રધાન ચકિત થઇ ગયા, તેણુ વિનયપૂર્વક રાજાને વિનંતિ કરી કે-આપ મહારાબએ લીલા માત્રમાં આ ત્રિખંડ ભરતક્ષેત્રને પૂર્વ જીતી લીધેલું છે, તે આપની કીર્તિ તથા લક્ષ્મીની વૃદ્ધિને માટે થયેલું છે. તેમજ સર્વપરાક્રમિએામાં આપ અગ્રેસર થયા છેા, તેા આ એક માત્ર સામંત રાજાનાે વિજય કરવા માટે તમે પાતે તૈયાર થયા છે તાે હવે તેથી તમે વિશેષ શાં ક્રીતિ અને લક્ષ્મી મેળવશેા ? પરાક્રમી પુરૂષેાના હીન પુરૂષેાના વિજયથી કાંઇ પણ ઉત્કર્ષ થતાે નથી, પણ કઠી જો દૈવેચાગે હીન પુરૂષનાે વિજય થયાે તાે પુવે ઉપાર્જલા સર્વ યશા એકી સાથે ચાલ્યા જાય છે. કેમકે રઘુની ગતિ વિચિત્ર છે. વળી નિમિ-ત્તિયાએ કહેલી બન્ને બઃબતાે સત્ય થએલી હાેવાથી મને તાે માટી શકા યાય છે. માટે આ વખતે તેની ઉપેક્ષા કરવી એ મને તેઃ ઉચિત લ ગે છે, હે પૃથ્વીપતિ ! જો કઠી આમ બેસી રહેવાનું આપ પસંદ કરતા ન હાે તાે આપના સૈન્યને જવાની આજ્ઞા આપે; પણ આપે જાતે જવું એ મને આ વખતે લગાર પણ ઉચિત લાગતું નથી.

રાજાએ અભિમાનના આવેશથી મંત્રિની આવી સત્ય અને હિતકારી વિન તિના અનાદર કર્યો. ગર્વ રૂપી મદીરાના કેફવઃળા પુરૂષેાને ચેતના કયાંથી હેાય વારૂ ?

પ્રતિવાસુદેવની આજ્ઞા સુજબ સેવકાેએ પ્રસ્થાનની દુંદુભિ વગડાવી સર્વ સનિકા સામગ્રી સાથે આવી એકઠા થયા. સંપૂર્ણ સૈન્ય સાથે રાજા રથાવર્ત પર્વત નજીક આવી પહેાંચ્ચા. પર્વતનો નીચેની ભૂમિઉપર વિદ્યાધરાૈના સૈન્યેાએ નિવાસ કર્યો 🕳

આ તરફ પાતનપુરમાં વિદ્યાધરાના રાજા જવલનજટીએ

અલભદ્ર અચલ તથા વાસુદેવ ત્રિપૃષ્ઠને કહ્યુ કે-તમ રામાં સ્વાભા વિક એવી શક્તિ છે કે જેની સામે કે ઇપણુ ટકી શકે તેમ નથી પણુ પ્રેમથી હું તમાને કહું છું કે વિદ્યાથી દુર્મદ, અલવાન, તીવ અનેક રાજાઓની સહાય વાળા, નિરંતર વિજય કરનારા અને ઉંચી ગ્રીવાવાળા એવા અશ્વગ્રીવ રજાથી બહુ સાવચેત રહેવાની જરૂર છે, જો કે, એક વિદ્ય સિવાય તમારા બન્નેમાં તેનાથી કાંઇ ન્યુન નથી, વિદ્યા વિનાપણુ તમે તેને હણુવાને સ્મર્થ છેા તે છતાં, હું તમને પ્રાર્થના કરૂં છું કે, તમારે વિદ્યાસિદ્ધિને માટે જરા શ્રમ કરવા; જેથી તેનું વિદ્યાવડે કરેલુ માય યુદ્ધ વ્યર્થ જાય.

જ્વલનજટીની વિનતિના સ્વીકાર કરી તેએ બન્ને શુદ્ધ વસ્ત્ર પહેરી વિદ્યાનું આરાધન કરવાને તૈયાર થયા. જ્વલનજટી એ તેમને વિદ્યા શિખવી. એટલે તે મંત્રખીજના અક્ષરોને મનમાં સ્મરણ કરતા બન્ને ભાઇઓએ એકાગ્રે ચિત્તે સાત રાત્રી નિર્ગંમન કરી. સતમે દિવસે સર્વ વિદ્યાઓ ધ્યાનારૂઢ થએલા તેએ બન્નેને પ્રાપ્ત થઇ. વિદ્યાસિદ્ધ થવાથી તેએ ધ્યાન મુક્ત થયા. પુણ્ય-

શાળીઓને પુણ્યના આકર્ષ ણુથી શું શું પ્રાપ્ત થતું નથી ?

પછી ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ પાેતાના જયેષ્ઠબંધુ બલભદ્ર અચલ જવલનજટી અને પ્રજાપતિ રાજા સહિત માેટુ સૈન્ય લેઇ પાેતાના દેશના સીમાડા પર રથાવર્ત પર્વત પાસે આવી પહેાંચ્યાે.

બન્નેના સૈન્યેા વચે યુદ્ધનેા આર'ભ થયે. બન્ને સૈન્યતા સૈનિકાેના યુદ્ધમા શસ્ત્રશસવડે યુદ્ધ કરનારા અમિતપરાક્રમી અનેક સુમટાેના તે રહ્યુભૂમિમાં વિન શ થયેા. થાડીવારમાં ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવની સેનાએ અશ્વગ્રીવનીસેનાને પરાડ સુખ કરી.

પાતાના સૈન્યના ભંગ થતા જોઇ અશ્વગ્રીવના પક્ષના વિદ્યા-ધરા ઘણા કાૈપાયમાન થયા. અને માયાવી વિવિધ પ્રકારના બોહામણા જાયંકર રૂપ કરી ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના સૈન્યને બીહ-રાવવા લાગ્યા. વિદ્યાધરાના તેવા ઉપદ્રવથી સૈનીકા પાછા વળ- વાના વિચાર કરે છે. એ બનાવ જોઇ જવલનજટીએ આવી ત્રિપૃષ્ઠને કહ્યું આ સર્વ વિદ્યાધરાની કેવળ માયા છે, આમાં કાંઇ પણુ સત્ય નથી, હું તે બરાબર જાણું છું કારણુ કે સપંના ધસારા સપંજ જાણુ બીજો ન જાણુ. માટે આપ તૈયર થાએા ! આપ જ્યારે સ્થારૂઢ થશા ત્યારે પછી કયા પુરૂષનું તેજ વૃદ્ધિ પામશે ? આ પ્રમાણુ જવલનજટીએ કહ્યું, એટલે મહારથીઓમા અગ્રેસર એવા તે ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવ પાતાના સૈન્યને આશ્વાસન આપી માટ રથ ઉપર આરૂઢ થયા, અને માટી ભુજાવાળા અચલ બલભદ્ર પણ સંગ્રામન સ્થ ઉપર બેઠા જવલનજટી વિદ્યાધર વગેરે પણુ તૈયાર થયા.

તે વખતે વાસુદેવના પુણ્યથી આકર્ષાયલા દેવતાઓએ આવી ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવને શાહ ર્ગ નામે દિવ્ય ધતુષ્ય, કેમાદકો નામે ગદા, પાંચજન્ય નામે શ'ખ, કૌસ્તુભ નામના મણિ, નંદક નામે ખ<sub>રી</sub> અને વનમાળા નામે એક માળા અપ'ણ કરી. તેમજ બલભદ્રને સ'વર્ત્તંક નામે હળ, સૌનંદ નામે મુશળ અને ચ'દ્રિકા વાનની ગદા આપી. તેઓને આ પ્રમાણેના દિવ્યશસ્ત્રા મળેલાં જોઇને સર્વ સુભટા ઘણા હર્ષ પામ્યા, અને ઉત્સાહપૂર્વંક અધિક અધિક પરાક્રમથી યુદ્ધ કરવા લાગ્યા. તે પછી ત્રિપૃષ્ઠે દિશાઓના મુખને પુરનારા પાંચજન્ય નામના શ'ખરત્ન ક્રૂ'કયા.

તે પછી બન્નેના લશ્કર વચ્ચે કલ્પાંતકાલના જેવું ભયંકર ચુદ્ધ થયું. ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવ અને અશ્વશ્રીવ બન્નેએ પરસ્પર યુદ્ધ કર્યું. છેવટે અશ્વશ્રીવ રાજાએ પાતાનું ચક્ર પૂર્ણું બળથી ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવના ઉપર મૂક્યું. તે ચક્રના આઘાતથી વાસુદેવને મૂર્છા આવી. મૂર્છા વળ્યા પછી તેજ ચક્ર વાસુદેવે અશ્વશ્રીવના ઉપર મૂક્યું. તે ચક્રે તરતજ કદલોના થડની પેઠે અશ્વશ્રીવનું મસ્તક છેદી નાંખ્યું. કારણુ કે પ્રતિવાસુદેવ પાતાના ચક્રથીજ હણાય છે.

વાસુદેવનાે જય થવાથી ખેચરાેએ હર્ષથી ત્રિપૃષ્ટના ઉપર 7 પુષ્પની વૃષ્ટિ કરી. અને ઉંચે સ્વરે જ્યનાદ કર્યો. અશ્વથીવ પ્રતિવાસુદેવ મૃત્યુ પામી સાતમી નરકભૂમિમાં તેત્રીશ સાગરેાપમના આયુષે નારકી થયેા.

આ સમયે આકાશમાં દેવતાઓએ ઉદ્દેશાયણા કરી કે-'' હે રાજાઓ ! તમે સર્વ પ્રકારે માન છેાડી દેા, અને ચિરકાલથી આદરેલા અશ્વગ્રીવના પક્ષપાત મૂકી દા, અને ભક્તિથી ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવનું શ્રેષ્ટ શરણ ગ્રહણ કરા. કેમકે આ ભરતક્ષેત્રમાં વર્ત માન અવસપિંણીકાળમાં આ પ્રથમ વાસુદેવ ઉત્પન્ન થયેલ છે. એ મહાભુજ રાજા ત્રિખંડ ભરતક્ષેત્રની પૃથ્વીના ભાકતા થશે. " આ પ્રમાણેની અંતરિક્ષમાં થએલી દીબ્યવાણી સાંભળીને અશ્વ ગ્રીવના તાળાના સર્વે રાજાઓ આવીને ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવને નમ્યા, અને અંજલી જોડીને આ પ્રમાણે સ્તુતિ કરી.-હે નાથ ! અમાએ અજ્ઞાનપણાથી અને પરતંત્રતાથી આપના જે કંઇ અપરાધ કરેલા છે તે ક્ષમા કરા- હવેથી અમે આપના સેવદાની પેઠે આપની આજ્ઞા પાળીશું.

ત્રિપૃષ્ઠે કહ્યું—અ.માં તમારા કાંઇ પણુ અપરાધ નથી. સ્વામીની આજ્ઞાવડે શુદ્ધ કરવું એ ક્ષત્રિયાના ધર્મજ છે, તમે હવે ભય છેાડી દેા. હવેથી તમે મારી આજ્ઞામાં રહેજો, તમે પાત-પાતાના રાજ્યમાં િર્જ્સયપણે જાએા. આ પ્રમાણે આશ્વાસન ખાપી જાણે બીજો ઇંદ્ર હેાય તેવા ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવ પાતાના સર્વ પરિવારને લઇને પાતનપુર આવ્યા. અને તે પછી ચક્ર વગેરે સાત રત્ના સહિત જેષ્ટબંધુ બલભદ્ર અચલને સાથે લઇ દિગ્વજય કરવા નીકળ્યા.

પૂર્વમાં મઃગધપતિ, દક્ષિણુમાં વરદામદેવ અને પશ્ચિમ ખં-ડના અધિપતિ પ્રભારાદેવને આજ્ઞા મનાવી વૈતાઢય પર્વતની બન્ને શ્રેણીના વિદ્યાધરાેના તેમણે વિજય કર્યો પછી તે બન્ને શ્રેણીનું રાજ્ય જવલનગટીને અર્પછ્યુ કર્યું: એવી રીતે દક્ષિણ ભરતાર્હ્યને સાધી ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ દિગ્યાત્રા-થી નિવૃત્ત થઇ પાતાના નગર તરફ જવાને પાછા વળ્યા. કારણ ચક્રવર્ત્તીની સમૃદ્ધિથી અર્ધ અને ભુજબળમાં પણ અર્દ્ધ બળ વાસુદેવનામાં હાેય છે. ચક્રવર્તીની સમૃદ્ધિ છ ખંડની હાેય છે. અને વાસુદેવના બળ કરતાં બમણું બળ તેમનામાં હાેય છે.

દિગવિજય કરી પાછા પાતનપુર જતાં મગધ દેશમાં આવ્યા. તે પ્રદેશમાં કાેટી પુરૂષાથી ઉપાડી સકાય એવી એક મહા શિલા (કાેટી શિલા) દીઠી એ શિલાને પાતાની વામ ભુજવડે ઊપાડીને આકાશમાં મસ્તક ઉપર છત્રની જેટલી ઊંચી કરી, અને પાછી યાેગ્ય સ્થાનકે મુકી તેમના આવા ભુજાબલને જોઇને તેમની સાથેના રાજાઓ આશ્ચર્યચક્તિ થઇ વાસુદેવની પ્રસંશા અને સ્તુતિ કરવા લાગ્યા. દક્ષિણ ભરતાર્હ ને સાધી સ્વદેશ પધારતા હાેવાથી પાતનપુરને પ્રજાપતિ રાજાએ તથા પ્રજાજનાએ એવી રીતે તાે શહ્યુગાર્યું કે જાણે દેવતાઇ નગરીના ભાસ થતા હતા. ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવે પાતે મેળવેલી સ્મૃદ્ધિમાંથી પાતાની સાથે આ**ણેલ** સમૃદ્ધિ સહિત મહાન આડ બર પૂર્વક ગજે દ્ર ઉપર આરૂઢ થઇ નગરમાં પ્રવેશ કર્યો નગર જનાએ પ્રવેશ મહાત્સવ ઘણા હર્ષ થી કર્યો

પછી રાજાએા દેવતાએા અને વિદ્યાધરાએ મળી પ્રથમ વાશુદેવ ત્રિપૃષ્ઠ ને અહવ્યકીપણાના અભિષેક કર્યા.

ઉપર અપણે બેઇ ગયા છીએ કે આ ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ અગી-યારમા તીર્થ કર ભગવ ત શ્રેયાં પ્રભુના વખતમાં થએલ છે. ત્રિપૃષ્ઠ ને વાસુદેવપણાના અભિષેક થયા પછી તે રાજ્ય ઝહિને ભાેગવે છે શ્રી શ્રેયાંશ પ્રભુએ દીક્ષા લીધા પછી છદ્મસ્થપણે વિહાર કરતા જે શહસ્ત્રાસવનમાં પાતે દીક્ષા લીધી હતી ત્યાં પધાર્થા ત્યાં અશાક વૃક્ષની નીચે કાયાત્સ ગે રહેલા પ્રભુ શુકલધ્યાનારૂઢ થયા. શુકલ ધ્યાનના બીજા પાયાના અંતમા જેમ તાપમાં મીણ ગળી જાય તેમ પ્રભુના જ્ઞાના વરણી, દર્શના વરણી, માહની અને અંતરાય એ ચાર ઘાતિકમં વિનાશ પામ્યા. મહાવદી અમાશના દિવસે ચંદ્ર ચાેગે શ્રવણુ નક્ષત્રમાં છઠ્ઠા તપમાં વર્ત્તતા પ્રભુને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. તે પ્રભુને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું જાણી દેવતાઓએ આવી સમાવેશરણની રચના કરી. તેમાં બેસી પ્રભુએ દેશના આપી. તેથી પ્રતિબાધ પામી કેટલાકે સર્વ વિરતિપણું અંગીકાર કર્યું અને કેટલાએક દેશવિરતિ થયા. પ્રભુને ગાેશુલ વગેરે છેાતેર ગણુધરા થયા.

શ્રેયાંશ પ્રભુ વિહાર કરતા કરતા પાતનપુર નગરના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. ત્યાં દેવતાઓએ સમા શરણની રચના કરી. પ્રભુએ સમાશરણમાં પૂર્વના દ્વારથી પ્રવેશ કર્યા. ચૈત્ય વૃક્ષને પ્રભુએ ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી, અને '' નમસ્તીર્થાય" એમ કડી પૂર્વાભિમુખ સિંહાસનને પ્રભુએ અલંકૃત કર્યું.

રાજપુરૂષેાએ ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવને ભગવ'ત શ્રેયાંશ પ્રભુઉદ્યા-નમાં સમાસયાંની વધામણી આપી. તે સાંભળી તુરતજ સિંહા-સનપરથો ઉઠી પાદુકા તજી દેઇ પ્રભુની સન્મુખ દિશામાં ઉભા રહી તેમને વંદના કરી. પછી સિંહાસનપર બેસી પ્રભુના આગ-મનની વધામણી આપનારને સાડાબાર કાેટી સાેનૈયા બર્ફ્ષીસ આપ્યા પછી ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવ માટી સમૃદ્ધિ શુકત, બલ કદ્ સહિત પ્રભુને વંદન કરવા સમાસરણામાં આવ્યા વિધિપૂર્વક પ્રભુને વંદન કરી પ્રભુની સ્તુતિ કરી. પછી પ્રભુએ હેચ પ્રમાણે દેશના આપી.

" આ અપાર સંસાર સ્વયભૂ રમણ સમુદ્રના જેવા છે, તેમાં પ્રાણી કર્મરૂપી ઉમિઓથી ઉર્ધ અધાને તિછાંલાેકમાં ભગ્યા કરે છે. પવનથી જેમ પ્રસ્વેદ બિંદુ અને ઔષધથી જેમ રસ ઝરી જાય છે, તેમ નિજરાવડે આઠ કર્માનાં દળીયાં આત્મ પ્રદેશમાંથી ઝરી જાય છે. સંસારના બીજોથી ભરેલાં એવાં કર્માની નિર્જરણા કરવાથી તેનું નામ નિર્જરા કહેવાય છે. તેના સકામ અને અકામ એવાં બે લેદ છે સમ્યકત્વાદિ ઉતરાત્તર ગુણુવાનને સકામ નિર્જરા થાય છે, સમકિત સિવાયનાને અકામ નિર્જરા ધાય છે. કર્માની પરિપકવતા ફળની પેડે પ્રયત્નથી અથવા સ્વયમેવ એમ બે પ્રકારે થાય છે. જેમ સુવર્ણ દેાષવાળું હાેય પણુ પ્રદિપ્ત અગ્નિવર્ડે શુદ્ધ થાય છે. તેમ તપ રૂપ અગ્નિવર્ડે સદેાષ જીવ પણુ શુદ્ધ થાય છે. તે તપ બાદ્ધ અને અભ્યંતર એમ બે પ્રકારના છે. અનશન, ઉતાદર્શ, વૃત્તિ સંક્ષેપ, રસત્યાગ, કાય કલેશ અને સંલી નતા એ છ લેદ બાદ્ય તપના છે. પ્રાયશ્ચિત, વૈયાવૃત્ય, સ્વાધ્યાય, વિનય, શુભધ્યાન, અને કાયાત્સર્ગ એ છ લેદ અભ્યંતર તપના છે આ બાદ્ય અને અભ્યંતર તપના સેવનથી નિયમધારી પુરૂષ પાતાના દુર્જર એવાં કર્મોને પણ જરાવી દે છે.

સંવર તત્વનાં સેવનથી આશ્રવનાે રાધ થઇ નવીન કમી જીવને લાગતાં નથી. જેમ કાઇ પૂર્ણ જળથી ભરેલા સરાવરને ચારે બાજીથી તેમાં પાણી આવવાનાં દ્વાર બંધ કરવાથી તેમા નવીન જળ પ્રવેશ કરી શકતું નથી તેમ સંવર તત્વના જે લેદા અતાવેલા છે તે રીતે તેનું સેવન કરવાથી નવીન કર્મા આવતાં બંધ થાય છે.

એ પૂર્ણ જળથી ભરેલું સરાવર સૂર્યના પ્રચંડ તાપથી સૂકાઇ જાય છે, તેમ પ્રાણીએલનાં પૂર્વે બાધેલ કર્મા પણ તપસ્યાના તાપથી તપી ક્ષય પામી જાય છે. નિજરાના બે ભેદમાં બાહ્ય તપ કરતાં અભ્યંતર તપ શ્રેષ્ટ છે, અને તેમાં પણ ધ્યાન સવીંત્કૃષ્ટ છે, કારણ કે ધ્યાન કરનારા ચાગીયાના ચિર્કાલથી ઉપાર્જન કરેલાં અને ઘણાં પ્રબળ કર્મ પણ તત્કાલ જર્જ રીભૂત થઇ જાય છે. જેમ વૃદ્ધિ પામેલા શારી રિક દાષલ ધન કરવાથી સાથાઇ જાય છે. તેવી રીતે તપ કરવાથ પૂર્વ સંચિત કર્મ પણ ક્ષય જાય છે, આથવા મેઘના સમૂહ પ્રચંડ પવનના આઘાતથી આમ તેમ વિખરાઇ જાય છે, તેમ તપસ્યાથો કર્મના સમુહ વિનાશ પામે છે.

જ્યારે સંવર અને નિર્જરા પ્રતિક્ષણુ સમર્થપ**ણુે** ઉત્કર્ષ પામે છે, ત્યારે તે જરૂર માેક્ષને ઉત્પન્ન કરે છે. અન્ને પ્રકારની તપસ્યાથી થતી નિર્જરાવડે કર્મોને જરાવનારા શુદ્ધ **યુદ્ધિવાળે**ા પુરૂષ સર્વ કર્મોથી મૂકાઇ માક્ષ પામે છે.

આ પ્રમાણેની પ્રભુની દેશના સાંભળી ઘણા લાકોએ દીક્ષા ગૃહાણુ કરી; બળભદ્ર અને વાસુદેવે સમક્તિ પ્રાપ્ત કર્યું પ્રથમ પારપી પૂર્ણું થઇ એટલે પ્રભુએ દેશના સમાપ્ત કરી. પછી ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના પુરૂષે એ આઠ શેરના પ્રમાણવાળા ચાર પ્રસ્થ બાળી લાગ્યા, તે ળળી પ્રભુની પ સે ઉડાડયા. તેમાંથી અર્ધભાગ નીચે પડયા અગાઉ દેવતાઓએ લીધા, બાકીના અર્ધમાંયા અર્ધ રાજાએ એ લીધા; બાકીના ભાગ બીજાઓએ ગ્રહણ કર્યો. પછી ઉત્તર દ્વારથી નીકળી પ્રભુ મધ્ય ભાગમાં રહેલા દેવછ દમાં જઇ બેઠા એટલે મુખ્ય ગાશુભ ગણુધરે પ્રભુના પાદપીઠ ઉપર બેસીને ધર્મ દેશના આપી જયારે બીજી પારપી પૂર્ણુ થઇ, ત્યારે તેમણે ધર્મ દેશના સમાપ્ત કરી, એ-ટલે ઇદ્રાદિ દેવા અને વાસુદેવ તથા બળગમ વગેરે પાત પાતાને સ્થાને ગયા પ્રભુ પણ તે સ્થાનથી બીજે સ્થાને વિહાર કરી ગયા.

ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવને અત્રીશ હજાર અંતઃપુરની સ્ત્રીએ હતી તેમાં મુખ્ય સ્વયંપ્રભા પટરાણી હતી. તે નિત્ય વિષયમાં આશક્ત રાજ્ય મુર્છામાં પરાયણ, અને ભુજબલનાગર્વથી જગતને તૃણ્ સમાન ગણતા. તે જીવ હિંસામાં નિઃશંક, મહારંભ પરિગ્રહવાળા અને કુર અધ્ય વસાયવાલા હતા. તેથી પ્રાપ્ત કરેલું સમક્તિ વમી નાખ્યું હતું. તેને સ્વયંપ્રભા રાણીથી શ્રી જય અને વિજય એ નામના બે પુત્રા થયા હતા.

ત્રિપૃષ્ઠના રાજ્ય વૈભવ, અને તેમાં તેની આશકિતના લીધે પંચેદ્રિના વિષયાને તૃપ કરવાના સાધના તેની પાસે આવે તેના તે ચથેચ્છ ઉપયાગ કરતા. તેની કીર્તિં સાંભળી કિનરાને પણુ પરા-જય કરે એવા ગવૈયાએા તેની પાસે આવ્યા. તેઓએ પાતાની ગાયન કળાથી ત્રિપૃષ્ઠતું હુદય હરી લીધું. તેઓના ગાયનથી ખુશી થઇને પાતાની પાસે રાખ્યા.

એક વખત રાત્રિએ શચ્યામાં સુતેલા ત્રિપૃષ્ઠવાસુદેવની પાસે

તેઓ તાર સ્વરે ગાયન કરવા લાગ્યા. વાસુદેવે પાતાના રૈાયા-પાલકને આજ્ઞા કરી કે–જ્યારે મને નિદ્રા આવે ત્યારે ગવૈયાઓને ગાયન કરતા બંદ કરીને રજા આપવી.

થાડીવારે વાસુદેવને નિદ્રા આવી પણુ શચ્યાપાલે સંગીત સાંભળવાના લાેભથી તે ગવૈયાએાને રજા આપી નહિ અને ગાય નની લહેજતમાં જ રાત્રિના ચેપ્થા પહાેર થઇ ગયે! વાસુદેવ જાગૃત થયા તે વખતે ગીતના સ્વર તેમના સાંભળવામાં આવ્યા શચ્યાપાલને પૂછ્યું કે મારી આજ્ઞા પ્રમાણે આ ગવૈયાએાને કેમ રજા આપવામાં આવી નથી ?

શચ્યાપાલકે બે હાથ જેડી દીનતાથી સત્ય હકિકત તિવેદન કરી જણાવ્યું કે–હે પ્રભુ! તેએાના ગાયનથી મેહિત થઇ ગયેા. અને આપની આજ્ઞા વિસ્મરણ થઇ તેથી રજા આપી નહિ

આ જવાબથી વાસુદેવને કાેપ ઉત્પન્ત થયેા પણ તે વખતે જણાવ્યા નહિ, પણ ગાેપવી રાખ્યા. સવારે રાજમભામાં રાત્રિના શચ્યાપાલકના બનાવ તેમને યાદ આવ્યા. અને ગાપવી રાખેલા કાેપ પ્રગટ થયા. શચ્યાપાલને બાલાવી પાતાના બીજા સેવકાેના સ્વાધીન કરી આજ્ઞા કરી કે '' આ ગાયનની પ્રીતિવાળા પુરૂષના કાનમાં તપેલું સીસું અને તાંબુ રેડા, કારણ કે એ કાનના દાેષ છે. " તેએાએ વાસુદેવની આજ્ઞાના અમલ કર્યા, કેમકે ઉગ્ર શાસનવાળા રાજાની આજ્ઞા દુવ<sup>''દ</sup>્ય છે. તે વેદનાથી શચ્યાપાલ તરતજ મરણુ પામ્યા. અને વાસુદેવે મહામાઠા વિપાકવાળું આશાતાવેદનીય નિકાચિત કમે આંધ્યું.

પચીશ હજાર વર્ષ કુમારાવસ્થામાં, માંડલિકપણામાં પચીશ હજાર વર્ષ, દિગ્વિજયમાં એક હજાર વર્ષ, અને ત્રાશીલાખને ઓાગણુ પચાશ હજાર વર્ષ ત્રિખેડનું રાજ્ય ભાગવવામાં એમ ચારાશીલાખ વર્ષનું આયુખ્ય ભાગવી પ્રાંતે નારકીનું આયુખ્ય બાંધી વાસુદેવના ભવનું આયુખ્ય પુરૂ કરી સાતમી નરકે અપ્રતિષ્ઠાન શ્રી મહાંવીરસ્વામિ ચરિત્ર [ પ્રકરણ ૪

નામના નરકાવા સમાં તેત્રીશ<sup>ુ</sup>સાગરાેપમના આઊખે ઉત્પન્ન થયા. એ તેમના આગણીસમા ભય છે.

પાતાના અનુજ બંધુના પંચત્વથી અચળ બલદેવને માટેા આધાત થયેા. તેઓ પાતે વિવેકી હતા છતાં બ્રાતૃસ્નેહની લાગ-ણીથી ઉંચ કરૂણુ સ્વરે રૂદન કરવા લાગ્યા. અને વિવિધ રીતે વિલાપ અને શાેક કરતા વાસુદેવના મૃતકશરીરને પાતાના ઉત્સ-ગમાં લીધું. પછી જ્યારે વૃદ્ધોએ સારી પેઠે સમજાવ્યા ત્યારે ક્ષણવાર ધૈર્યનું અવલંખન કરી તે શરીરના ઉતર વિવિ કર્યા

વાસુદેવ ઉપરના અતિ સ્નેહના લીધે તેમને રાજ્ય મહેલમાં અને રાજ્યમાં કાેઇ પણ ઠેકાણુે પ્રીતિ ઉત્પન્ન થઇ નહિ. અને વારંવાર વાસુદેવને સંભારી શાેક કરતા. તેવામાં ભગવંત શ્રેયાંસ પ્રભુનાે ઉપદેશ તેમને યાદ આવ્યા. સંસારની અસારતા ચિંતવી અને વિષયાેથી પરાઙગ મુખ થયા. પણુ સ્વજનાના આગ્રહથી કેટલા એક દિવસ ઘરવાસમાં રહ્યા.

કેટલાેક સમય ગયા પછી ધર્મધાેષ નામના આચાર્ય ત્યાં પધાર્યા. બલદેવ તેમને વંદન કરવા ગયા અને તેઓની દેશના સાંભળી તેમને સંસાર ઉપરથી વિશેષ નિવેંદ થયે, અને આચાર્ય મહારાજ પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી.

સદ્દગુણી બલદેવ મુનિએ મ્લ તથા ઉત્તર ગુણેાનુ સમ્યક પ્રકારે પાલન કરતાં, સર્વંત્ર સમતાને ધારણ કરતાં, પરીષહાને સહેતાં, પૃથ્વી તળ ઉપર કેટલાક કાળ સુધી વિહાર કર્યો. સ્વભાવ થીજ તેમના ચિત્તની વૃત્તિ નિમંળ હતી. સારી રીતે ચારિત્ર ધર્મનું આરાધન કરી સર્વં કર્મના ક્ષય કરી, પંચાશી લાખ વર્ષનું આયુષ્ય લાેગવી માક્ષ પદ પામ્યા.

વાસુદેવના ભવના વર્ણું નમાંથી અલ્પ ભાગ અહી લીધા છે વિસ્તારથી જાણવાની ઇચ્છા વાલાએ ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરૂષ ચરિત્ર ભાષાંત્તરથી જાણી લેવા ખપ કરવા આ અઢારમા વાસુદેવના ભવથી કેટલીક વાતા વિચારમાં લેવા જેવી મળી આવે છે. સાલમા ભવમાં સુનિપણામાં કરેલા નિયાણાના યાેગે ઉગ્ર પાપાનુબંધી પુષ્ટય ઉપાર્જન કરેલું હતું. તે પુષ્ટયના પ્રતાપે તેમને ત્રિપૃષ્ઠના ભવમાં વાસુદેવનો ઋદ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ પણ પરિણામે તે ઋદ્ધિ તેમને નીચી ગતિમાં લેઇ જનારી થાય છે. અહિં જીવ ઉન્નતિ અને અવન્નતિ કેવાં કારણાથી પ્રાપ્ત કરે છે એ વિચારવા જેવું છે. સાલમાં ભવમાં તેમના સંબધમાં આવેલા વિશાખાનંદીના જીવે તેમની કરેલી મજાકના અદલા તેને કેવા રૂપમાં મળે છે એ પણ જાણવા જેવું છે. આ ભવમાં જે કેશરી સિંહના વધ વાસુદેવે કર્યો તે કેશરી સિંહ વિશાખા-નંદીના જીવ ભવભ્રમણ કરી તિર્યં ચની ગતિમાં કેશરીસિંહપણે ઉત્પન્ન થયા હતા. જીવા અજ્ઞાતપણે પાપબંધન કરે છે તેના બદલા તેને તે ભવમાં નહિ તા ભવાંત્તરમાં પણ ભાગવવા પડે છે એ આખા ચરિત્રમાં પ્રત્યક્ષપણે દષ્ટિગાચર થાય છે.

પ્રતિભાશાળી અને પરાક્રમી પુરૂષના લક્ષણ નહાનપણુથીજ જણાઇ આવે છે. તેનામાં સ્વમાનના ગુણુ જન્મથી કુદરતી હાેય છે. અભિમાન, મિચ્યાભિમાન અને સ્વમાન એ ત્રણુના વચ્ચેના લેદ સમજવા જેવા છે. અભિમાન એ દુર્ગુંણુ છે, મિચ્યાભિમાન એ તેનાથી પણુ વધારે ખરાબ દુર્ગુંણુ છે ત્યારે સ્વમાન એ વ્યવઢા-રિક ગુણુ છે, એ ગુણુને તેના વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં ખીલવવામાં આવે તેા તેનાથી તેને અશુભ કર્મ બંધ કરવાના પ્રસંગા કમતી આવે છે.

પ્રજાપતિ રાજાના કરબારમાં પાતાના સ્વામીના બળના લીધે ચડવેગ દ્વતે બતાવેલાે અવિવેક ત્રિપૃષ્ટથી સહન થઇ શક્યા નહિ ચંડવેગ કાેના દ્વત છે, પાતાના પિતા માંડક્કિ રાજા છે. અને ચંડવેગને નશિયત કરવાથી શું પરિણામ આવશે તેના કંઇ પણુ ખ્યાલ મનમાં નહિ લાવતાં ચંડવેગની તેને જે ફ-જેતી કરી,એજ સ્વમાન અને પરાક્રમની <sup>(</sup>નશાની છે તે પછી કેશરી

સિં**હથી શાળી**ના પ્રદેશનું રક્ષણ કરવા જવાની આજ્ઞા આવતાં પ્રજાપતિ રાજા ક્ષેણા પામે છે. પણ આ પરાક્રમી ત્રિપૃષ્ઠકુમાર **તેથી જરા** પણ ભય પામતા નથી. **પિતાની** આજ્ઞા મેળવી પિતાના **બદલે પાતે**જ પાતાના જેષ્ટબંધ અચલ સહ કેશરી સિંહના ઉપદ્રવના નાશ કરવા જાય છે. કેશરી સિંહ એકલાે, વાહન વિનાના શસ્ત્રરહીત છે તેથી પાતે પણ એકલા શસ્ત્રરહીત પેદલ **તેના સામે જવું એ**જ ક્ષત્રીઓનેા ખરા ધર્મ છે, એવા વિચાર મહાન પરાક્રમી ત્રિપૃષ્ટકુમારને આવે છે અને તે પ્રમાણે વર્તે છે. **રશિકાર કરવે**। એ ક્ષત્રી ધર્મ છે એમ માની બીજાએાની મદદ અને શસ્ત્રાથી નિદેશ પશુ પક્ષીઓના શિકાર કરવાના નિમીતથી વિના કારણ તેમનાે નાશ કરનાર ક્ષત્રિધર્મનું મિથ્યાભિમાન ધરાવનાર રાજા અને રાજકુમારાને ત્રિપૃષ્ટકુમારનું આ ઉંચ વર્તન ધ્ય નમાં રાખવા જેવાં છે

પ્રતિ ાસદેવ અશ્વશ્રીવ જેણે ત્રણખંડનું રાજ્ય મેળવ્યું હતું. તેને પેલાના પ્રતિપક્ષી કાેઇ ઉભેલ્ન થાય એની ચિંતા થઇ, અને નિમિત્ શાસ્ત્રના જાણકાર પાસેથી તેને જે બે બાબના કરનારને પ્રતિપક્ષી જાણવાનું જ્ઞાન થયું હતું. તેને આ ત્રિપૃષ્ડ-કુમારનું પરાક્રમ આંખમાં પડેલા રજકચની પેઠે દુઃખ રૂપ થઇ પડશું. અહિં માહની પરાકાષ્ટ પ્રત્યક્ષ જણાઇ આવે છે. માહાંધ પુરૂષોને વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાતું નથી તેના વિવેકરૂપી નેત્રા મિંચાઇ જાય છે અને મદાંધતાના લીધે સર્વત્ર અંધકારમય તેને લાગે છે. પાતે અને પાતાની મેળવેલી ત્રહ ખંડની રાજ્ય રિદ્ધિ અખંડ રહે તેની ચિંતામાં ત્રિપૃષ્ઠકુમાર જે પાેતાના માંડલિક રાજાનાે પુત્ર છે, તેનાે વધ કરવાની સુક્તિઓ **શે**ષ્યા કરે છે, અને તેનું નઠારૂં પર્રિણામ તેને પાતાનેજ આખરે ભાગવવું પડે છે

विधाधरना रुज जवलनकटीओ पातानी रवय प्रका हन्यानुं લગ વિવેકને દીર્ઘ દષ્ટિ વાપરી ત્રિપુષ્ઠકુમાર સાથે કર્યું એ પ્રતિ-

વાસુદેવ અશ્વગ્રીવધી સહન થઇ શક્યું નહિં. "િનશ કાળે વિપરીત બુદ્ધિ " આ લૈકિક કહેવત પ્રઃણીએાના ભાવિનું કંઇ અંશે સૂચન કરવનાર છે. સ્વયંપ્રભાનું લગ્ન ત્રિપૃષ્ઠકુમાર સાથે થયા છતાં તે પરણેલી કન્યા પાતાંને આપવા દ્વત દ્વારાએ માત્રણી કરાવે છે. આ તેની અન્યાયી માગણીના ત્રિપૃષ્ઠકુમારે જે જવાબ આપ્યા છે તે વીર પુરૂષને છાજે તેવા છે,

પ્રતિવાસુદેવ અને ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ વચ્ચેના ચુદ્ધ ઉપરથી પછ્ કેટલીક વાતા વિચાર કવ્ય જેવી છે. લઢાઇન પ્રસંગે સામા પક્ષનું બળ કેટલું છે. તેનું સંપૂર્ગ જ્ઞાત મેળવવું જેઇએ.

લઢાઇમ બન્ને પક્ષના અગણિત ચાેદ્રા<sup>મ</sup>ાના ક્ષય ચાય છે. તે વિશેષ ક્ષય થતા અટક વવા શુદ્ધ કરનાર મુખ્ય રાજા છે। પાતે જાતે દંદ્ર શુદ્ધ કરવાને પ્રાચી કાલમાં રીવાજ હતા. આ ઉપરથી એ બાેધ થાય છે કે શુદ્ધની તમામ પ્રકારની કળાઓનું શિક્ષણ ગ દીપતિ રાજા છે। પાતે મેળવતા હતા. તે કળાઓજ તેમની સ્વત-ત્રતાનું કારણ અનતી વાસુદેવ ત્રિપૃષ્ઠકુ તરે નાની ઉમરમાં શુદ્ધ કળા પ્રાનું જ્ઞ ન સારી રીતે મેળવ્યું હતું.

બીજાનું ખરાબ કરી, અથવા તેના નાશ કરી પાતાના ઉદય કરવાની અથવા સુખમ<sup>ં</sup> રહેવાની કેચ્છા કરી તેના માટે પ્રયત્વ કરનાર પાતાના પ્રયત્નમાં ઘણા ભાગે જય મેળવતા નથી. કારણ જેનું ખરાબ કરવાની તે ધારણા રાખે છે તેના પુન્યના ઉદય હેલ્ય તા તે અટકાવવાની તેનામાં સત્તા નથી. ઉલટ ખરાબ વિચાર-અને કૃત્યાથી પાતે પાપ બંધ કરે છે. અને પરિણામે તેના પાતા-નાજ વિનાશ થાય છે. પ્રતિ વાસુદેવે ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના નાશ કરવાની કરેલી ભાવના ફળિભૂત થઇ નહિ પણ તે અશુદ્ધ ભાવના તેના પે તાના ગતાશનું કારણ બને છે.

વાસુદેવે જે કેશરિસિંહના વધ કરો તે અને તેને મરણ વ-ખતે નિજામણા કરાવનાર વાસુદેવના સારથી આ બે વ્યક્તિઓને લક્ષમાં રાખવાની જરૂર છે. કેમકે સતાવીસમા ભગવંત મહાવીરના ભવમાં તેઓ તેમના સંખંધમાં આવનાર છે.

અગીઆરમા તીર્થ કર લગવત શ્રી શ્રેયાંશનાથને વાસુદેવ વંદન કરવા ગયા તે વખતે ભગવંતે કર્માની નિર્જર, નવીન આવતા કર્મોને રાેકવાના ઉપદેશ દ્વારા જે ઉપાય બતાવ્યા છે, તે ઘણેા મનન કરવા અને શક્તિ સુજબ આદરવા લાયક છે. કારણ તેના સેવનવિના જીવ પાતાના કર્મો ને ખપાવી ઉન્નતિની કાેટીપર આવી શકવાના નથી.

ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ અને તેમના જેષ્ટ બંધુ અચલ એ બન્નેના સ્નેહ અરસ્પરશના પ્રેમ અને ભાેગ સામગ્રી અને ભાેગ સામગ્રિના સાધના સરખા છે પણ બન્નેના કર્મા જીદા જીદા છે. અને તે ભવમાં તે બન્ને ને જીદા જીદા રૂપમાં પરિણામ પામે છે વાસુદેવ સાતમી નરકે જાણ છે. ત્યારે બલદેવ અચલ સંસારથી વૈરાગ્યપામી દીક્ષા ગૃહણ કરી તેનુ શુદ્ધ પાલન કરી માક્ષે જાય છે એક ભાઇ નરકે જાય અને એક માક્ષે જાય એ કેવી વિચિત્રતા !! કર્મ બંધનમાં અથવા કર્મથી મુકાવામાં બંધુ પણું કંઇ કામ આવતું નથી, તેમાં તેા છવની પાતાની શુદ્ધ પ્રશુદ્ધ પ્રણુતિજ કામ આવે છે

આ ભરત ક્ષેત્રમાં આ ચાેવીશીમાં ખળદેવ તથા વાસુદેવ નીચે પ્રમાણે થાય છે.

નવ વાસુદેવેા પૈકી પહેલા શ્રી ત્રિપૃષ્ઠ નામના વાસુદેવ અગીરમા તીર્થ કર શ્રી શ્રેયાસનાથ પ્રભુના સમયમાં થયા છે. એમ ઉપર તેમના ભવના ઉપરના ચરિત્રના પ્રસ<sup>5</sup>ો આપ**ણે ને**ઇ ંગયા છીએ.

૨ બીજા શ્રી દ્વિપૃષ્ટ વાસુદેવ બારમા તીર્થ કર શ્રી વાસુ પૂજ્ય સ્વામીના સમયમાં થયા છે.

૩ ત્રીજા શ્રી સ્વય પ્ર**સુ તેરમા તીર્થ-પતિ શ્રી વિમલના**થ ભગવ'તના વખતમાં થયા છે. ૧૮ ભવ. ] વાસુદેવ તથા પ્રતિવાસુદેવના નામા. ૬૧

૪ થા શ્રી પુરૂષે તમ નામના વાસુદેવ ચૌદમાં તીર્થ કર શ્રી અનંતનાથ ભગવંતના સમયમાં થયા છે.

પ મા શ્રી પુરૂષસિંહ પંદરમા તીર્થ કર શ્રી ધર્મના પ્રભુના વખતમાં થયા છે.

૬ ઠા **શ્રી પુરૂષ** પુંડરિક નામના વાસુદેવ

**૭ સાતમા શ્રી દત્ત નાસના વાસુદેવ.** 

આ બે વાસુદેવેા અઢારમા તીર્થ કર શ્રી અરન થ ભગવ ત તથા એાગણીશમા તીર્થ કર શ્રી મલ્લીનાથ ભગવ તના સમ-યમાં થયા છે,

૮ આઠમા શ્રી લક્ષ્મણુ વાસુદેવ, શ્રી સુનિસુવત સ્વામી વાસમા તીર્થ`કર તથ એકવીશા શ્રી નેમિનાય ભગવ'તના સમયમાં થયા છે.

૯ શ્રી કૃષ્ણુ વાસુદેવ ખાવીશમા ીર્થ કર ભગવંત શ્રી ને મનાય પ્રભુના શાસન માં થયા છે.

આ નવ વાસુદેવામાં પહેલા સાતમી, બીજા, ત્રીજા, ચાથા, પાંચમા અને છઠ્ઠા એ પ્રમાણે પાંચ વયસુદેવા છઠ્ઠા નરકે ગયા છે. સાતમા પાંચમી, આઠમા ચાથી અને નવમા ત્રીજી નારકીએ ગએલા છે.

નવ ખલદેવ એ વાસુદેવના માટાભાઇ હાેય છે તેમના નામ પહેલા શ્રીઅચલ ( શ્રી ખલ ? ) બાજાનું નામ વિજ , ત્રીજા શ્રો ભદ્ર, ચાથા શ્રી સુપ્રભ, પાંચમા શ્રી સુદર્શન, છઠા શ્રી આનંદ, સાતમા શ્રી નંદન, આઠમા શ્રી પદ્મ ( રામચંદ્ર ) અને નવમા શ્રી રામ ( બલદેવજી ) એ બધા વાસુદેવ જે સમયમાં થયા તેજ સમ-યમાં થએલા છે.

આ નવુ પૈકી નવમા શ્રી રામ પાંચમા દેવલેાકમાં, અને ખા-કીના આઠે અલદેવ મહિષિં એા પરમ શુદ્ધ સંયમનું પાલન કરી કેવળ જ્ઞાન ઉપાર્જન કરી માેક્ષે પધાર્થા છે.



પ્રકેરણ પ મું.

# તેવીશમા ભવ.

# પ્રિયમિત્ર ચક્રવર્તી.



ગવતી સૂત્રમાં એક ઠેક છે ગણધર મહ રાજ શ્રી ગૌતમ સ્વામીએ ભગવાંત મહાલીર પરમાત્માને પ્રક્ષ પૂછ્યે કે ''હે ભગવાંત ! મહા આરાંભ (પાપ) કરવા વાળા અને મહા પગ્થિહવાળા જીવા મીને કઇ ગતિમાં જવાના ? ભગવાંતે ઉત્તર આપ્યે કે તેવા જીવા મરીને નરકે જવાના.

નયસારના જીવે અઢારમા વાસુદેવના ભવમાં ત્રણુ ખંડની રાજ્યરિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી, રાજ્યભાગ ભાગવવામાં અવિરતપણે મહા આરંભ તથા પ્રસ્થિહમાં મૂછિત થઇ ચારાશી લાખ વર્ષ નિર્ગમન કર્યા તેમજ શયાપાલકના કાનમાં તપાવેલું સીસું રેડાવ્યું, ઇત્યાદિ કારણાથી નરકનું આયુષ્ય બાંધ્યું. તેથી વાસુદેવના ભવનું આયુષ્ય પુરૂ કરી ત્યાંથી કાલ કરી આગણીશમા ભવમાં સાતમી નરકે નારકી ણે ઉત્પન્ન થયા.

સાતમી નરકે ઉત્પન્ન થવાસ છવાનું ઉત્કૃષ્ટ આચુષ્ય તેત્રીશ સાગરાૈપમનું હોય છે,

નારકીના જીવેા દેવગતિ કે નરક ગતિનું આશુપ્ય ખાંધી શ.તા નથી. મનુષ્ય અને તિર્યંચ ગતિનું આશુષ્ય બાંધે છે. તેમાં રઢ ભવ. ]

વિશેષ એ છે કે સાતમી નારકીના જીવેા મનુષ્યગતિનું આયુષ્ય પણુ બાંધી શકવા નથી. એક વખત જીવ અધાગતિ પામ્યા પછી તેને ઉંચે ચઢતાં સ્વભાવિક કેટલી અડચણા અને હરકતા નઉ છે તે લક્ષમાં રાખી અધાગતિને લાયકની આપણી પ્રવૃત્તિ ન થાય તેવા માટે સાવધગિરિ રાખવાની છે.

નયસારના છવ સાતમી તરકે તેત્રીશ સાગરાેપમનું આયુષ્ય પુરૂં કરી વીસમા ભગમાં સિંહપણે ઉત્પન્ન થાય છે. સિંહનાે ભવ કેવળ જીવહિંસા કરીને પુરા કરવાના હાેય છે. અનંતાનું અંધિ કોધના ઉદય અને જીવહિંસામાં વર્તુતા જીવા અગામી ભવે પુનઃ પ્રાય નરકાયુ બાંધે છે. તે સિંહના ભવનું આયુષ્ય પુરૂ કરી એક-વીસમા ભવમાં પાછા ચાથી નરકે નારકીપણે ઉત્પન્ન થાય છે. તે પછી તિર્યંચ અને મનુષ્યાદિગતિમાં ઘણા ભવ ભગ્યા પછી બાવીશમા ભવમાં રથપુર નગરમાં પ્રિયમિત્ર નામે, રાજા, અને તેની વિમલા નામે રાણીધો વિમલ નામે પુત્રપશે ઉ-તપન્ન થયા લઘુ વયમાં સર્વ કલ**ેના અભ્યાસ કર્યો. રાજ્યને લાયક** થવાથી પિતાએ રાજ્ય ગાદી ઉપર રાજ્યાભિષેક કરી રાજ્ય સ્વા ધિન કર્યું.

વિમલરાજા ન્યાયથી રાજ્યનું પઃલન કરે છે ભદ્રિક પરિણામી અને દયાલું છે. એક વખત તેએ વનમાં ક્રીડા કરવા ગયા હતા. વનમાં કાેઇ શીકારીએ પાસ નાખી હરણોને પાસમાં સપડાવ્યાં હતાં. તે દીઠાં. નિદોષ હરણોને શિકારી લાેક વિના કારણ પાસમાં સપડાવી તેના ભાર કરે એ વ્યાજબી નથી એમ દયાલું એવા વિમલ રાજા ના મનમાં આવવાથી તે હરણોને પાસમાંથી છેહાવી અભયદાન આપ્યું. દયા ચુક્ત ભદ્રક પરિણામથી અગામી ભવનુ મનુષ્યાચુ બાંધ્યું. ઉત્તરકાળમાં દીક્ષા લીધી છુત જ્ઞાનના અભ્યાસ કરી ગીતાર્થ થયા. ઉગ્ર તપ કરી ચક્રવર્તીની પદ્યવીને લાયક કર્મ ઉપાર્જન કર્યું. અંતે એક પાસનું અછુસણુ કરી આચુષ્ય પૂર્ણ કર્યું.

તેવીશના ભવમાં અપરવિદેહમાં મુકા નામે નગરીના ધન જય

નામે રાજા હતા. તેની ધારણી નામે રણી હતી તે રાણીના ગલ'માં ઉત્પન્ન થયા.

તીર્થ કરના જીવ જ્યારે માતાના ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તેમની માતા ચૌદ મહા ઉત્તમ સ્ગપ્ન જીએ છે તેમ ચક્રવર્તીની માતા તેજ ચાદ સ્વપ્ન જીએ છે, પણુ એ બેની વચેતારતમ્યતા એટલી છે કે, તીર્થ કરની માતા જે સ્વપ્ન જીએ તે ઘણાં કાંન્તિનાલા દે દિપ્યમાન હાય છે, ત્યારે તેમની અપેક્ષાએ ચક્રવર્તીની માતા કાંઇક તેજ હિન જીએ છે.

ગર્જામાં ઉત્પન્ન થયા તે રાત્રીએ ધારણી રાણીએ ચકવતીને લાયકનાં સ્વપ્ન જોયાં. આવા સારાં સ્વપ્ન જોવાથી રાણી ઘણી હર્ષ પામી. અને રાજાને તે સ્વપ્નની હકીકત નિવેદન કરી. તે ઉપરથી સ્વપ્નશાસ્ત્ર અનુસાર એવા નિર્ણય કર્યો કે ઉત્તમ પુત્ર રત્ન ઉત્પન્ન થશે. અને તે ચક્રવર્તી થશે.

પૂર્ણું માસે માતાએ પુત્ર રત્નનેહ જન્મ આપ્યેહ પિતાએ તેમને જન્મ મહાત્સવ કર્યો અને પુત્રનું નામ પ્રિયમિત્ર પાડશું.

પુત્ર લાયક ઉમરને થયે<mark>ા</mark>. ધનંજય રાજા સંસારથી નિવે<sup>દ</sup>દ પામી પ્રિયમિત્ર કુમારને રાજ્યારાેહણુ કરી દીક્ષઃ લીધી.

ાપ્રયમિત્ર રાજા ન્યાય પુર્વંક રાજ્ય પાલન કરવા લાગ્યા. પુર્વ પુણ્યના યેાગે ચક્રવર્તીને લાયકના ચક્ર રત્ન વિગેરે ચૌદ મહા રત્ના ઉત્પન્ન થઇ ચક્રવર્તીંને પ્રાપ્ત થયા આ ચાદ મહારત્ના ફક્ત

ચકવર્તી શજાનેજ પ્રપ્ત થાય છે, બીજાઓને પ્રાપ્ત થતા ન અક રત્ન વિગેરેની સહાયથી પ્રિયમિત્ર રાજાએ છ ખંડના મુખ્ય રાજાઓ અને તેમના તાબાના રાજાઓને જીતી પાતાની આણુ મનાવી તે રાજાઓ તરફથી મણી માણેક વગેરે અર્નલગલ ઋદ્ધિ ચકવર્તીને ભેટ મલી. અને નવનિધી તેમને વશ થયા. છ ખંડના વિજય કરી પ્રિયમિત્ર ચક્રવર્તી મુકાનગરીએ પરત આવ્યા ત્યાં દેવતા અને રાજાઓએ મળીને અર વર્ષના મહાેત્સવ પુર્વંક ચક્રવર્તીંપણાનાે રાજ્યાભિષેક કર્યો એ પછી ચક્રવર્તી નીતિથી રાજ્યનું પાલન કરવા લાગ્યા.

પિયમિત્ર ચક્રવર્તી પણાની રાજ્ય ઝાહિ ભાેગવતાં હતા. એક વખત મૂકા નગરીના ઉદ્યાનમાં પાટિલ નામના આચાર્ય પાતાના શિષ્યા સહિત સમાસયાં. તેમને વ'દન કરવા ચક્રવર્તી ઉદ્યાનમાં ગયા. ત્યાં આચાર્ય મહારાજને વ'દન કરી તેમની પાસેથી ધર્મ દેશના સાંભળી. વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી પુત્રને રાજ્યારાહણ કરીને દીક્ષા લીધી. શુદ્ધ ચારિત્ર પાળ્યું અને કાેટી વર્ષ સુધી ઉત્કૃષ્ટ તપ કર્યું. એક દર ચૌરાશી લાખ પૂર્વ નું આયુખ્ય પૂર્ણ કરી ચાવીશમા ભવમાં શુક દેવલાકે સર્વાર્થ નામના વિમાનને વિષે દેવપણે ઉત્પન્ન થયા ચક્રવર્તીઓની ગતિ આશ્રીને એવા નિયમ છે કે જે પરિગ્રહની અત્યંત આશક્તિથી અંતાવસ્થા સુધી ચક્રવર્તીપણું છેાડતા નથી તે મરણ પામીને અવશ્ય અધાગતિમાં ( નર્કે ) જાય છે, અને જેઓ ધર્મ દેવપણું અંગીકાર કરે છે એટલે કે ચારિત્ર ધર્મ ને અંગીકાર કરી તેનું યથાર્થ પ લન કરે છે તેઓ અવશ્ય સ્વર્ગ કે મોક્ષ એ છેમાંથી એક ગતિ પામે છે.

આ તેવીશમા ભવના વર્ણુનના અંગે કેઇ કેઇ બાબતા ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે તેના વિચાર કરી જઇએ.

નયસારના જીવ એકવીશ માટા અને બીજા ક્ષુલક ભવમાં દેવ, મનુષ્ય તીર્યંચ અને નરક એમ ચારે ગતિમાં કર્મવસાત્ જન્મ મરણ કરે છે. નરક અને તીર્યંચ ગતિમાં જન્મ ધારણ કરી તે ગતિના લાયક મહાન અશુભ વેદનાએા ભાેગવી અશુભ કર્મ ખપાવે છે. એમ કરતાં બાવીશમા મનુષ્યના ભવ અને તે પણ ક્ષત્રીય કુલમાં રાજા તરીકેના પ્રાપ્ત કરે છે. અહી અશુભગતિ નરક અને તીર્યંચના અંત આવે છે. હવે પછીના ભવા મનુષ્ય અને દેવ ગતિમાંજ ઘાય છે. એટલુંજ નહિં મનુષ્યના ભવા પણ ઉંચ પ્રકારની સામગ્રીવાળા ને તેમાં તેવીશમા ભવ ચકવતીંના મેળવે છે. દેવતામાં ઇંદ્ર, મનુષ્યમાં ચક્રવર્તી અને તીર્ય ચ ગતિમાં કેશરી સિંહ ઉત્તમ ગણાય છે. મનુષ્યના ભવમાં રાજ્ય ઝાહિ પ્રાપ્ત થવી એજ વિશેષ છે, તે કરતાં તાે ચક્રવર્તી ની ઝાહિ સવાતમ ગણાય છે. મનુષ્યમાં સર્વના કરતાં ચક્રવર્તી નું બલ અને ઐશ્વર્ય સવોત્કૃષ્ટ હાેય છે. ને તેથીજ તેમની ગણુના નરદેવ તરીકેની કરેલી છે. ચોદ રત્ન નવનિધાન જેહને હાેય તેને નરદેવ કહે છે.

ચક્રવતી ને તેમના પુન્યના પ્રભાવથી તેમના લાયકનાં ચોૈક રત્નાે અને નવનિધાજ પ્રાપ્ત થાય છે.

૧ સેનાપતિ ૨ ગૃહપતિ ૩ પુરાહિત ૪ હાથી ૫ અશ્વ ૬ વર્હિંક (મીસ્ત્રી) ૭ સી ૮ ચક્ર ૯ છત્ર ૧૦ ચર્મ ૧૧ મણિ ૧૨ કાકણી ૧૩ ખ<sub>ડા</sub> અને ૧૪ દંડ એ ચોદ રત્ના છે.

આ ચૌદ રત્નામાં પ્રથમનાં સાત પ ચેન્દ્રિય છે, અને પાછ-ળનાં સાત એકેંદ્રિ જાતિનાં છે,સાત પ ચેદ્રિ જાતિના રત્નામાં (૧) સેનાપ્રતિ દેશ સાધવાનું કામ કરે છે. (૨) ગૃહપતિ (ગાથાપતિ) ધાન્ય અને વિવિધ જાતિની રસવતી નિયજાવે છે. (૩) પુરાંહિત ઘાવ સાજા કરે (દાક્તરી કામ કરે) શાન્તિ કર્મ કરે અને વિધ્ન ટાલે. (૪-૫) હાથી તથા અશ્વ એ બે ચકવર્તીંને સ્વાની કરવાના કામમાં આવે. (૬) વાધિંક આવાશ નિપજાવે. (ઇંજનેરી કામ કરે ) (७) અને સ્ત્રી રત્ન ભાેગ સાધનના કામમાં આવે. આ સાતે રત્ન પૈકી સેનાપતિ, ગ્રહ્યપતિ, વાધિંક અને પુરાહિત આ ચાર રત્ના ચક્રવર્તીંના પાતાના નગરમાં ઉપજે છે. સ્ત્રી રત્ન વૈતાઢય પર્વંતે વિદ્યાધરના નગરમાં ઉપજે છે.

બાકીના સાત, ૧ ચક્ર, ૨, ખડું ૩ છત્ર, ૪ ચર્મ, ૫ દંડ, ૬ મણુ અને ૭ કાંગણી રત્ન એ એકે દ્રિયજાતીનાં છે તેમાં ચકરત્ન છખંડ સાધવા પ્રયાણ કરે. ત્યારે માર્ગ બનાવે છે, ને સૌથી આગલ ચાલે છે. ખડું રત્ન વૈરીનું મસ્તક છેકે છે. છત્ર રત્ન એક ધનુષ્ય પ્રમાણુ લાંબુ હાેય છે પગુ ચક્રવર્તીના હાથના સ્પર્શથી બાર જેજન સુધી વિસ્તારવાળું થાય છે, એટલે બાર યાેજન સુધી છાયા આપવાનું કામ કરે છે. ચર્મ રત્ન બે હાથ પ્રમાણવાળું હાેય પણુ જ્યારે કાર્ય પડે ત્યારે ચક્રવર્તીના હાથના સ્પર્શથી બાર જોજનના વિસ્તારવાલું થાય છે. તેનામાં એવા ચમત્કાર છે કે તેમાં સવારે ધાન્ય વાવે તે સ'ધ્યાકાલે પાકી તૈયાર થઇ ઉપલાગમાં આવે એવાં ફળ અને ધાન્ય નિપજાવે છે. દ'ડ રત્ન એક ધનુષ્ય પ્રમાણુનું હાેય છે, તે વાંકી ભૂમિ સમિ કરે છે. કામ પડે હજાર જોજન ધરતી કાપે (વિદારે) અને તમિસાદિક ગુફાના બાર ઉઘાડવાનું કામ કરે છે. મણિ રત્ન ચાર આંગળ લાંબું અને બે આંગળ પહાેળું હાેય છે. એ રત્નના માશ કરે છે. અને બાર જોજન સુધી ઉદ્યાત ( અજવાલું ) કરે છે. કાંગણિરત્ન સુવર્ણમય ચાર આંગળ લાંબુ હાેય છે. તે વૈતાઢય પર્વ તની ગુફામાં બન્ને બાજીની ભીતામાં આગણપચાશ માંડલાં કર-વાના હાેય ત્યારે કામમાં આવે છે.

ચક્ર ખડ્ગ, છત્ર અને ૬ડ એ ચાર રત્ના ચક્રવર્તીની આયુધ શાળામાં ઉત્પન્ન થાય છે. ચર્મ, મણિ, અને કાંગણિ રત્ના ચક્ર વર્તીના લક્ષ્મી ભંડારમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

ચક્રવર્તીને જે નવનિધાન પ્રાપ્ત થાય છે. તે ગંગા નદિના સુખમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

૧ નૈસર્પ, ૨ પાંડુક, ૩ પિંગલ, ૪ સવ<sup>ે</sup>રત્ન, ૫ મહાપદ્મા ૬ કાળ ૭ મહાકાળ ૮ માણવક અને ૯ શંખ

આ નિધાનના અધિષ્ટાતા દેવેા તેજ નામના પ**લ્યે**ાપમના આયુષ્યવાલા હાેય છે.

આ ચૌદ મહા રત્ના અને નવનિધાનના પ્રમાવ અને શક્તિ અલૌકિક હાેય છે. ચક્રવર્તીને જ્યારે રાજ્ય પ્રાપ્ત થાય છે ત્યાર પછી દેવતાધિષ્ટિત ચક્ર રત્ન તેમની આયુહશાળામાં પ્રગટ થાય છે, તેની ખુશાલીમાં ચક્રવર્તી મહાત્સવ કરે છે પછી તે ચક્ર રત્નના પ્રભાવથી પૃથ્વી ઉપરના છ ખંડ સાધવા તે પ્રયાણુ કરે છે. તે સમ યમાં બાકીના રત્ના પણુ તેમને મદદગાર થાય છે.ચક્રવર્તી છ ખંડમાં દિગ્વિજય કરી પાતાની રાજ્યધાનીમાં પધારે છે તે વખતે છ ખંડના રાજાઓ અને દેવતાઓ મળી ચક્રવર્તીને ચક્રવર્તીપણુાની પદવી માટા મહાત્સવપૂર્વક આરાહણુ કરે છે. આ બધા પ્રભાવ ચક્રવર્તીના જીવે પૂર્વ ભવમાં આરાધન કરેલા ધર્મની લીલાના વિલાસ છે.

ખાવીશમા ભવમાં રાજ્ય લક્ષ્મીના ત્યાગ કરી ચતિપણું અંગીકાર કરી સારી રીતે ધર્મારાધના કરે છે, કે જેને ચાેગે ચક્ર વર્તીની પદ્વીને લાયકનું કર્મ ઉપાર્જન કરે છે. શુદ્ધ ધર્મારાધનના ફળ સંબંધે ધર્મ બિન્દુ પ્રકરણના કત્તાં શ્રીમાન્ હરિભદ્રસુરીશ્વર મહારાજ ધર્મ ફળ વિધિ નામના સાતમા અધ્યાયમાં જણાવે છે કે ભાવધર્મ રૂપ કલ્પવૃક્ષના દેવ સંબંધી સુખમાં અતિશય માટું દેવસુખ તથા ઉત્કૃષ્ટ માક્ષસુખ એ બે વિખ્યાત ફળ છે,

ગૃહસ્થ અને યતિધર્મારાધનના અન તર ફળ ઐટલે તત્કાળ ફળ અને પર પરા એટલે અગામીકાલે થનારૂં ફળ એમ બે પ્રકારનાં ફળ કહેલાં છે,

રાગ દ્વેશાદિ દેાષના સર્વ પ્રકારે નાશ થવા, ભાવૈશ્વર્ય એટલે ઉદારતા, દાક્ષિણ્યતા, પાપકર્મની નિંદા વગેરે ગુણાના લાભ તેની વૃદ્ધિ (ઉત્કર્ષ) સર્વ લાકના ચિત્તને આનંદ ઉપજાવવામાં નિમિત– ભૂત થવું એ અનંતર એટલે તાત્કાળિક ફળ છે.

સારી ગતિ એટલે સૌ ધર્મ દેવલેાકાદિ સારા સ્થાનમાં જન્મ થવા તે દેવલાેકમાં ઉત્તમ રૂપ, સંપત્તિ, સ્થિતિ, પ્રભાવ, કાંતિ, શુભલેસ્યાના યાેગ થાય છે. અવધિજ્ઞાન; નિર્મળ ઇંદ્રિયા, ઉત્કૃષ્ટ ભાેગનાં સાધના. દિવ્ય વિમાનના સમુહ, મનાહર ઉદ્યાના, રમ્ય જળાશયા, સુંદર અપ્સરાએા, અતિ નિપુણુ સેવકા, અતિ રમણિય નાટકવિધિ, ચતુર ઉદાર ભાેગ, સદા ચિતને વિષે આનંદ અનેક રઢ લાવ. ]

મુખના કારણુા, પરિણામે સુખકાર્યની સંતતિ, મહા કલ્યાણુકન! દિવસાેમાં પૂજા કરવી, તીર્થ કરની સેવા, શુભ ધર્મને સાંભળવામાં પ્રીતિ, નિરંતર સુખીપણું એ સર્વ'ની પ્રાપ્તિ થવી એ પર પરા ફળ છે.

આ ભરતક્ષેત્રમાં ખાર ચક્રવતી' થયા છે તે ક્યા કયા તીર્થ કરના સમયમાં કયારે કયારે થયા અને તેમનાં નામ શુ છે એ આ પ્રસંગે જાણુવાની જરૂર છે.

૧ પહેલા ચક્રવલી શ્રી ભરત મહારાજ પહેલા તીર્થ કર શ્રી રૂષભદેવ સ્વામીના સમયમાં થયા છે.

ર બીજા સગર નામના ચક્રવલી બીજા લીથ કર શ્રી અજિત નાથ સ્વામીના સમયમાં થયા છે.

૩−૪ ત્રીજા શ્રીમધવા નામના ચકવર્તાં અને ચેષ્યા શ્રી સતત્કુમાર ચકવર્તા પંદરમા તીર્થ કર શ્રી ધર્મનાથ સ્વામી તથા સાેલમા તીર્થ કર શ્રી શાન્તિનાથ મહારાજના આંતર સમયમાં થયા છે.

પ પાંચમા ચક્રવર્તી શ્રી શાન્તિનાથ ભગવ ત પાતેજ છે.

૬ છઠ્ઠા ચક્રવર્તી સતરમા તીર્થ કર શ્રી કું શુનાય ભગવંત છે.

૭ સાતમા ચક્રવર્તી અઢારમા તીર્થ કર શ્રી અરનાથ પ્રભુ થયા છે.

ટી પઃ -આ ત્રણે તીર્થં કરાને ચક્રવર્તી અને તીર્થં કર એ બે પ્રકારની ઋદ્ધિ હતી.

૮ આઠમા શ્રી સુભુમ ચક્રવર્તી અઢારમા તીર્થ કર શ્રી અરનાથ અને એાગણીસમા તીર્થ કર શ્રી મલ્લિનાથ ભગવ તના આંતર સમયમાં થયા છે.

૯ નવમા શ્રી પદ્મ ચક્રવર્તી.

#### ૧૦ દશમા શ્રી હરિષેણુ ચક્રવર્તી.

### શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [પ્રકરણ પ

આ બે ચક્રવર્તી વીસમા તીર્થે કર શ્રી સુનિ સુવ્રતરવામી અને એકવીશમા તીર્થ કર નેમનાથ ભગવ તના આંતર સમયમાં થયા છે.

૧૧ અગીઆરમા શ્રી જય નામના ચક્રવર્તી શ્રી નમિનાથ અને બાવીસમા તાર્થ કર શ્રી નેમનાથ ભગવ તના આંતર સમયમાં થયા છે.

૧૨ ખારમા શ્રી પ્રહ્યદત્ત ચક્રવવીં શ્રી નેમનાથ ભગવ ત અને તેવીશમા તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વ નાથ પ્રભુના આંતર સમયમાં થયા છે.

આ ખાર ચક્રવર્તીઓ પૈકી ત્રીજા શ્રો મધવા અને ચાથા શ્રી સનત્કુમાર ચક્રવર્તી ષટખંડ સામ્રાજ્યના ત્યાગ કરી ચારિત્ર અંગી કાર કરી ત્રીજા દેવલાકમાં ગયા છે

આઠમા શ્રી શુભુમ ચક્રવર્તી અને બારમા શ્રી પ્રદ્વાદત્ત ચક્રવર્તી છંદગી પર્યંત રાજ્યમાં આશક્ત રહી રૌદ્રધ્યાનના પ્રતાપે સાતમી નારકીમાં ઉત્પન્ન થયા છે.

બાકીના આઠ ચક્રવર્તીએા ચક્રવર્તીની ઋદ્ધિના ત્યાગ કરી સંયમ ગ્રહણ કરી શુદ્ધ રીતે પાલી કેવળજ્ઞાનાદિ આત્મિક ઋદ્ધિ સામ્રાજ્ય પ્રાપ્ત કરી સિદ્ધિ પદને પત્મી અજરામર અને અવિ-ચલ સુખના લાેક્તા બન્યા છે.





# પ્રકરણ ૬ ઠું.

## પચીશમાે ભવ.

## નંદન રાજા અને નંદન સુનિ.

વીશમા ભવમાં દેવ લાકનાં સુખ, વૈભવ, ભાેગવી તે આભવતું સતર સાગરાપમતું આયુષ્ય પુરૂં થએ ત્યાંથી ચવા પચીશમા ભવમાં આ ભરતખંડમાં છત્રા નામની નગરીમાં જિતશત્ર નામે રાજાની ભદ્રા નામે રાણી છે, તે રાણીના ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થયા. ગર્ભકાલ પુરા થએ પુત્ર પણે જન્મ થયા. માતા



પિતાએ મહાત્સવ અને વિધિપૂર્વંક નંદનકુમાર નામ પાડશું. બાલ્યાવસ્થા પુરી થતાં રાજ્યને લાયકની સર્વં કલાઓનું શિક્ષણ અપાવી રાજ્યને લાયક બનાવ્યા નંદનકુમાર શુવાવસ્થા પામ્યા તેઓને સર્વં રીતે રાજ્યને લાયક જાણી જિતશત્રુ રાજાએ તેમને રાજ્યાભિષેક કરી રાજ્યભાર સાંપ્યા, અને પાતે સંસારથી નિર્વેદ પામી દીક્ષા લીધી.

નંદનરાજાએ નીતિ અને ન્યાય પૂર્વંક પ્રજાને આનંદ અને સુખ થાય એવી રીતે રાજ્યનું પાલન કર્યું. ઇંદ્રના જેવી સમૃદ્ધિથી પૃથ્વી પર રાજ્ય કરતાં નંદન રાજાની ચાવીસ લાખ વર્ષની ઉમર થઇ ત્યારે સંસારથી વિરકત ભાવને પામી પાટીલાચાર્ય પાસે દ્રીક્ષા લીધી. નંદન સુનિએ દીક્ષાની શરૂઆતથી યાવત્ જીવન પર્યંત ઉત્કૃષ્ટ ભાવથી માસાપવાસની તપશ્ચ્યાં પૂર્વંક સંયમ ધર્મનું પાલન અને વીશસ્થાનકપદનું આરાધન કર્યું. શરૂની સંથે, ગ્રામ, નગર, આકર વિગેરેમાં વિદ્ધાર કરતા જ્ઞાનારાધન કરી ગીતાર્થં થયા. તે મહાસુનિ બન્ને પ્રકારના અપધ્યાન<sup>૧</sup> (આર્તં, રૌદ્ર, ) બે પ્રકારના બધન (રાગ દ્વેશ) થી રહિત હતા. ત્રણુ પ્રકારના <sup>ર</sup>દંડ (મન, વચન, કાયા, ) ત્રણુ પ્રકારના <sup>3</sup>ગારવ (રસ, ઝાહિ, શાતા. ) અને

૧ ખ્યાન=≩ાઈ પશ્ચ વિષયમાં મનની એકાચવા=તલાસ્લિન્તા=ધ્યાનના મુખ્ય ચાર પ્રકાર છે. ૧ આર્લપ્યાન ૨ રૈાદ્રધ્યાન ૩ ધર્મ ધ્યાન, ૪ શુકલ ધ્યાન. તેમાં પ્રથમનાં બે ખરાબ ધ્યાન છે. પાછલના બે ઉત્તમ ધ્યાન છે. તે દરેકના ચાર ચાર પેટાબેદ છે. વિશેષ એ છે કે, દાન, શીળ, તપ, પ્રમુખ ધર્મ કરણી કરી તેના ફળની ⊎ચ્છા કરવી. અથવા હું જે ધર્મકરણી કરું છું તેનું મને આવતા ભવમાં અમુક ફળ મળજો એવા સંકલ્પ કરવા, નિયાહ્ય ંકરવું. તે પછ્ય આર્લ–અપ-ખરાબ-ધ્યાન છે.

- ૨ દંડ≕જેથી આત્મા દંડાય તે મનથી ખરાબ વિચાર કરવાથી, ખાેટા વચન બાેલવાથી, અને કાયાથી નઠારા કૃત્ય કરવાથી આત્મા દંડ ય છે. આત્માના જ્ઞાન દર્શન દર્શન, ચારિત્ર ગુણ હણાય છે.
- ર ગારવ=
  - ૧ ઋદિ ગારવ. પાતે ઝુતગ્રાનનાે અભ્યાસ કર્યો તેથી બ્રાવકા, અનુયાયીએ લહુ માન કરે તે કાર**હ**્યા પાતે અનંદ માને.
  - ૨ રક્ષ ગારવ-ચારિત્ર અંગીકાર કરી રસમાં જીવન પુરૂ કરે.
  - ઢ ઢાતા ગારવ−વિહાર કરવામાં પડતી અડચણાેના લીધે એક સારા ડેકાણે રહે. એ પ્રમાણે ત્રણ ગારવ મુનિએાના અંગે છે.
- ગ્રહસ્થતા અંગે ગાવરતા બેદ નિચે પ્રમાણે છે:--
  - ૧ રીધી ગારવ–રીધી તથા કુટ'ભાદિકમાં બહુ આન'દ માની અભિ-માન કરે.
  - ર રશ ગારવ-પ'ચેદ્રિના વિષયમાં બહુ આશ્વકત રહે.
  - ૩ શાતા મારવ~સંસારિક સુખની અંદર નિમગ્ત રહી પેાતાને બહુ સુખ માને, તેમાં લલચાઇ ધર્મ'ને એાલખાે નહિં, તેના વિચાર પ**થ**ુ કરે નહિ.

રપ ક્ષવ.ો

નંદન મુનિનું શહ્ય ચારિત્ર.

ત્રણ જાતિના શલ્ય ( માયા, નિદાન, મિથ્યાદર્શન ) થી વર્જિત હતા. ત્રણ ગુપ્તિને હમેશ ધારણ કરતા હતા ચાર કષાયને તેમણે ક્ષીલ કર્યો હતા. ચાર સંજ્ઞા તથા ચાર પ્રકારની વિકથાથી રહિત હતા. ચાર પ્રકારના ધર્મારાધનમાં સદા કટીબ'ધ હતા ચાર પ્રકારના ઉપસગેાને જીતી આત્મ ધર્મ પ્રગટ કરવાના તેમના ઉદ્યમ અસ્ખ-લિત હતા. પંચ મહાવતે ના પાલનમાં સદા <sup>લ</sup>દ્યાગી હતા. પંચ-વિ**ધ કામના સ**દા <sup>દ</sup>વેષી હતા અને પંચ ઇંદ્રિયના વિષ<mark>યે</mark>ાને તેમણે જીતી લીધા હતા. પ્રતિદિન પાંચ પ્રકારના સ્વધ્યાયમાં આશકત હતા. પાંચ પ્રકારની શમિતિ ને ધારણ કરતા હતા. છ કાય છવના રક્ષણમાં સદા ઉપયાગવંત હતા. સત પ્રકારના ભયથી મુક્ત અને આઠ પ્રકારના મદથી રહિત હતા. નવવિધ પ્રદ્રચર્યનું શુદ્ધ રીતે પાલન કરતા હતા. દશ પ્રકારના યતિ ધર્મારાધનમાં સદા ઉદ્યોગી હતા. સમ્યક્ પ્રકારે એકાદશ અંગનું અધ્યયન કરતાં બાર પ્રકારના તપતું સેવન કરતા. ખાર પ્રકારની ચ**તિ પ્ર**તિમ**ને** વહન કરવાની રૂચીવાળા હતા. દુઃપ્રહ એવા પરિસહાને સહન કરતા અને લગાર પણ કાયરપણું ખતાવતા નહિ. તેઓ સદા નિસ્પૃહ કહેતા. કેઇ પણ પ્રકારની સ્પૃહા રાખતા ન હતા

એ પ્રમ છે, મહા તપસ્વી નંદન મુનિએ એક લાખ વર્ષ શુદ્ધ રીતે ચારિત્ર પાળ્યું, ક્ષમા સહિત ૧૧૮૦૪૯૫ માશે પવાસ કર્યા, અને શ્રી અહીં તે ભકિત વીગેરે વિશ સ્થાનક પદના આરા ધનથી સવાત્તમ મહા પુજનિક તીર્થ કર્મ નામકર્મ નિકાચીન ઉપાર્જન કર્યું.

મુનિશ્રી નંદન રૂષિ એ મૂળથીજ નિષ્કલંક ચારિત્ર ધર્મનું આરાધન કરેલું હતું, તાે પછુ આચુષ્યના અંતે શુદ્ધ ભાવપૂર્વંક સરળ હુદયથી ૧ દુષ્કર્મની ગર્હુછા, ૨ પ્રાણીઓની ક્ષામણા, ૩ ભાવ ા,૪ ચતુઃસરછ, ૫ નમસ્કાર, અને ૬ અનશન એ છ પ્રકારથી આ પ્રમાણે આરાધના કરી.

કાલ અને વિનય વિગેરે જે આઠ પ્રકારના જ્ઞાનાચાર કહેલા 10

**૭**ઢ

કાયાથી હુ નિ'દુ' છું. નિઃશ'કિત વિગેરે જે આઠ પ્રકારના દર્શનાચાર કહેલા છે, તેમાં ને કાેઇ પણુ અતિચાર લાગ્યા હાય તા તેને હું મન વચન કાયાએ કરી વેાસરાવું છું. લેાભ કે માહથી મેં પ્રાણી-ઓાની સુક્ષ્મ કે બાદર જે હિંસા કરી હાય તેને મન વચન કાયાથી

છે. તેમાં મને જે કાંઇ અતિચાર લાગ્યાે હાય તાે તેને મન વચન

વાેસરાવું છું. હાસ્ય, ભય, ક્રોધ અને લાેબ વિગેરેથી મેં જે મૃષા ભાષણ કર્યું હાય તે સર્વ નિંદું છું અને તેનું પ્રાયશ્ચિત આચરૂં છું. રાગદ્વેષથી થાેડું કે ઘણું જે કાંઈ મેે અદત્ત લીધું હાેય તે સર્વ ને વાેસરાવું છું. પુર્વે મેં તિયે ચ સંબંધી, મતુષ્ય સંબંધી, કે **દેવ** સબ'ધી, મૈશુન મનથી, વચનથી, કે કાયાથી સેવ્યું હાય તે સર્વ ત્રિવિધે ત્રિવિધે વાસરાવું છું. લાેભના દાેષથી ધન ધાન્ય અને પશુ વિગેરેનેા બહુ પ્રકારના પરિગ્રહ મેં જે કાંઈ પૂર્વે ધારણુ કરો હાેય તેને મનવચન કાયાથી વાેસરાવું છું પુત્ર, સ્ત્રી, મિત્ર, બંધુ, ધન, ધાન્ય, ગૃહ અને બીજા જે કાેઇ પદાર્થમાં મને મમતા રહેલી હેાય તે સર્વ ને હું વાેસરાવું છું. ઈંદ્રિએાથી પરાભવ પામીને મેં રાત્રે ચતુર્વિ 'ધ આહાર કર્યો હાય, તેને પણ હું મન, વચન, કાયાથી નિંદું છું,કાેધ, માન, માયા, લાેભ, રાગદ્વેષ, કલહ, પિશનતા, પરનિંદા, અભ્યાખ્યાન, અને બીજાં જે કાંઇ ચારિત્રા-ચારને વિષે દુષ્ટ આચરણ કર્યું હોય, તેને હું મન વચન, કાયાથી વાસરાવું છું. બાહ્ય કે અભ્યંતર તપસ્યા કરતાં મને મન વચન, કાયાથી જે અતિચાર લાગ્યાે હાેય તેને હું મન વચન કાયા એ નિંદું છું. ધર્મના અનુષ્ટાનમાં મેં જે કાંઇ વીર્ય ગેાપવ્યું હેાય, તે વીર્યાચારના અતિચારને પણ હું મન વચન, કાયાએ કરી નિંદુ છું. મેં કાઇને માચા હાય, દુષ્ટ વચન કહ્યાં હાય, કાં કાં કંઈ હરી લીધું હાય, અથવા કાંઇ અપકાર કર્યો હાય તા તે સવે મારા પર ક્ષમા કરજો. જે કાેઇ મારા મિત્ર કે શત્રુ સ્વજન કે પર જન હેાય તે સર્વ મને ક્ષમા કરજો, હું હવે સર્વમાં સમાન ખુદ્ધિ-વાળા છું તિય ચપણામાં જે તિય ચા નારકી પણામાં જે નારકી એ,

નંદન મૂનિએ કરેલી આરાધના. **દેવપ**ણુામાં જે દેવતાએ৷ અને મનુષ્યપણામાં જે મનુષ્યને મેં દુ:ખી કર્યાં હાેય, તેેઓ સર્વ મને ક્ષમા કરજો, હું તેમને ખમાવું છું, અને હવે મારે તે સર્વની સાથે મૈત્રી છે, જીવિત, ચાેવન, લક્ષ્મી

રૂપ અને પ્રિય સમાગમ, એ સવે વાયુએ નચાવેલા સમુદ્રના તરં-ગની જેમ ચપલ છે. વ્યાધિ, જન્મ, જરા, અને મૃત્યુથી ચસ્ત થએલા પ્રાહ્મીઓને શ્રી જીને દ્ર ભાષિત ધર્મ વિના આ સંસારમાં બીજાં કાઇ શરણ નથી. સર્વ જીવા સજન પણ થએલા છે, અને પરજન પણ થએલા છે, તેા તેમાં કાેણ પ્રાણી કિંચિત પણ પ્રતિ-ખંધ કરે. પ્રાણી એકલાજ જન્મે છે, એકલાજ સૃત્યુ પામે છે; એકલાેજ સુખને અનુભવે છે, અને એકલાેજ દુઃખને અનુભવે છે. પ્રથમ તાે આત્માથી આ શરીર અન્ય છે,ધન ધાન્યાદિક પણ અન્ય છે, બંધુઓ પણ અન્ય છે, અને તે દેહ ધન્ય ધાન્ય તથા બંધુ-એાથી આ છવ અન્ય (જીદા) છે, છતાં તેમાં મુર્ખજન વૃથા માહ રાખે છે. ચરબી, રૂધિર, માંસ, અસ્થિ, ગ્રંથી, વિષ્ટા, અને મૂત્રથી પુરાએલા આ અશુચિના સ્થાન રૂપ શરીરમાં કરેા બુદ્ધિમાન પુરૂષ માહ રાખે ? આ શરીર ભાડે રાખેલા ઘરની માફક છેવટ અવશ્ય છેાડી દેવાનું છે, અર્થાંત તેનું ગમે તેટલું લાલન પાલન કર્યું હાય તાે પણ તે નાશવંત છે. ધીર કે કાયર સર્વ પ્રાણી એ અવસ્ય મરવાનું તાે છેજ, પરંતુ બુદ્ધિમાન પુરૂષે એવી રીતે મરવું કે જેથી પુનઃ મરવું પડે નડીં. મારે અર્હ ત પ્રભુતું શરણ **હજો.** સિદ્ધ ભગવ ંતનું શરણ હજો; સાધુએાનું શરણ હજો, અને કેવળી ભગવતે કહેલા ધર્મનું શરશુ હજો. મારે માતા શ્રી છન ધર્મ, પિતાગુર, સહાદર સાધુઓ અને સાધર્મિ મારા બંધુઓ છે, તે સિવાય આ જગતમાં સવે ઇંદ્ર જાલવત છે. શ્રી ઝાયસદેવ વિગેર આ ચાવીશીમાં થઇ ગએલા તીર્થ કરાને અને બીજા સરત અરાવત તથા મહા વિદેહ ક્ષેત્રના અહેંતાેને હું નમું છું. તીર્થંકરાેને કરેલાે નમસ્કાર પ્રાણીઓને સંસારના છેદન અર્થ અને બાેધિના લાભને માટે થાય છે. હું સિદ્ધ ભગવંતાને નમસ્કાર કરૂં છું,

કે જેએો એ ધ્યાન રૂપ અગ્નિથી હજારા લવના કર્મ રૂપ કાષ્ટાને બાળી નાખ્યા છે. પંચવિધ આચારના પાળનાંસ આચાર્યોને હું નમસ્કાર કરૂં છું. જેએા સદા ભવચ્છેદમાં ઉદ્યત થઇ પ્રવચનને ધારણ કરે છે. જેઓ સર્વ શ્રતને ધારણ કરે છે અને શિષ્યાને ભણાવે છે, તે મહાત્મા ઉપાદ્યાયને હું નમસ્કાર કરૂં છું. જેએા લાખાે ભવમાં આંધેલા પાપને ક્ષણવારમાં નાશ કરે યાંગ તથા ખાદ્ય અને અભ્યંતર ઉપાધિને હું ચાવતજીવ મન મન વચન કાયાથી વાસરાવું છું. હું યાવતજીવ ચતુર્વિધિ અહા ના ત્યાગ **કરૂં છું. અને ચરમઉ**દ્ધાસ સમયે દેહને પણ વાસરાવું છું, એ પ્રમાણે આરાધના કરી નંદન સુનિ પાતાના ધર્માચાર્યને, સાધુઓને, અને સાધ્વીઓને ખમાવવા લાગ્યા. એ મહામુનિ સાઠ **દિવસ સુધી અનસન વહવાળી પ ચવીશ** લાખવર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ <mark>કરી પ્રાણાંત નામના દશમા દેવલેાકમાં પુષ્પાતર નામના</mark> વિસ્તા-ુરવાળા વિમાનમાં ઉપપા**ક શ**ચ્યામાં વીશ સાગરે**ાપમના આયુ**ષ્યથી દેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

SE.



\* શીળ એટલે ચારિત્રના અંશ અથવા ચારિત્રના કારણ વિશુદ્ધ પરિષ્ણોમે ચારિત્ર ધમનું આરાધન કરવામાં શીળના અઢાર હજાર બેદ થાય છે. ત્રણ યાેગ, ત્રણ કરણ, ચાર સ'ગ્રા, પાંચ ઇદ્રિ, પૃથ્વી કાય દિ દશ, દશ પ્રકારના શ્રમણ ધર્મ એના અઢાર હજાર બેદ થાય છે. તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ પ્રવચન સારોહારના એકસા તેવીશમા દારમાં આપ-વામાં આવેલું છે.



પ્રકરણ ૭ મું.

### વીશ સ્થાનક પદ

ભા ગવંત મહાવીરના જવે પચીશમા નંદન ઋષીના ભવમાં વીશ સ્થાનક પદનું આરાધન કર્યું, તેથી તીર્થં કર નામ કર્મ જેવા મહાન ઉંચ કર્મના નિકાચિત ખંદ કર્યો, એ વીશ સ્થાનક પદનું વિસ્તાર પૂર્વક વર્જીન આપવામાં આવે તેા તેના એક સ્વતંત્ર ગ્રંથ થાય, અને આ ચરિત્રન અંગે વિષયાન

ન્તરના દાયના પ્રસંગ આવે તે કારણથી એ વીશના નામ અને તેની ડુંકી સમજણ આપવાથી સંતાષ પઠડવાતું દુરસ્ત ધાર્યું છે.

૧ શ્રી અરિહ'ત પદ- શ્રી જિના ગમના સારભૂત શ્રી પંચ પરમેષ્ટિ મહા મંત્રમાં આ પદ મુખ્ય છે. શ્રી અરિહત લગવત वीचरता હाय त्यारे तेमनी अने तेमना अलावे तेमना स्थापना નિક્ષેપ જીન પ્રતિમાની શુદ્ધાશયથી દ્રવ્ય અને ભાવથી ભક્તિ કરવાથી તેમજ શ્રી જીનાજ્ઞાનું પાલઘ કરવાથી શ્રી જીંનેદ્રના કલ્યાણકના દીવશાએ વિશેષ પ્રકારે ભક્તિ કરવાથી શ્રીજિનબિંગા ભરાવી તેમની અંજન શલાકા કરાવવાથી, શક્તિ પ્રમાણે ન્યાયેા-પાર્જિત ધનથી શ્રી જિન ચૈત્ય કરાવી તેમાં પ્રતિમા સ્પાન કરી. પ્રતિષ્ટા કરાવવાથી પ્રાચિન જિન મંદિરાના છો્રોદ્ધાર કરાવવાથી શ્રી જિનેશ્વરની સપ્ત પ્રકારની સુદ્ધિપૂર્વક અષ્ટ પ્રકારી, એકવીશ પ્રકારી વિગેરે નિરંતર પૂજા કરવાથી વિવિધ રીતે આ પદનું આરાધન થઇ શકે છે.

ર શ્રી સિદ્ધપદ—સકલ કર્મ ક્ષય કરી ચૌદમા ગુણુ સ્થાનક ના અંતે સાદિ અનંત ભાગે જેએા લાેકાન્તે સ્થિત રહેલા છે એવા સિદ્ધ પરમ'ત્માતુ' ચાર નિક્ષેપાથી સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

૧ નામ સિદ્ધ-સિદ્ધ એવું નામ ત્રણે કાલ એક **રૂપ પ**શે શાશ્વ તું વતે છે.

ર સ્થાપના સિદ્ધ – શ્રી જિન પ્રતિમાં અથવા દેહમાન મધ્યે થી ત્રીજો ભાગ ઘટાડી બે ભાગ શરીર પ્રમાણે આત્મ પ્રદેશના ધન કરી સ્થાપના રૂપ ક્ષેત્ર અવગાહી રહયા છે.

૩ દ્રવ્યસિદ્ધ--તેરમે,ચૌદમે ગુણુઠાેણે કૈવલી ભગવ'ત વર્તે છે, તે ભવ્ય શરીર આશ્રયી દ્રવ્યસિદ્ધ, અને જે સિદ્ધિવર્યા તેમના શરીરની લકિત કરીએ તે જ્ઞ શરીરનું દ્રવ્ય કહેવાય, અને શુદ્ધ નિર્મળ અસંખ્યાત પ્રદેશને વિષે જ્ઞાનાદિ અનંત ગુણુ રૂપ છતા પર્યાય વસ્તુરૂપ પ્રગટયા છે, તે તદ્દવ્યતિરિકત શરીર આશ્રયી દ્રવ્ય નિક્ષેપા છે એમ ત્રણુ પ્રકારે સિદ્ધનાે દ્રવ્યનિક્ષેપા છે.

૪ ભાવસિદ્ધ—સિદ્ધના સ્વરૂપ સામર્ચ્ય પર્યાયરૂપ પ્રવર્તના અનંતા ધર્મ પ્રગટ થયાે છે તેથી સદાકાલ જ્રેયની વર્તનારૂપ પર્યાયનાે ઉત્પાદ, વ્યય સમય સમય અનંતાે થઇ રદ્યો છે તેથી સિદ્ધ ભગવંત અનંત સુખ ભાેગવે છે તે ભાવનિક્ષેપા.

એ પ્રમાણે ચાર નિક્ષેપ, સાત નય, નવ તત્વાદિ વિવિધ પ્રકારે સિદ્ધ પરમાત્માનું સ્વરૂપ સમજી તેમના ગુણુ સહિત તેમનું ધ્યાન કરવું, ગુણુાની વિચારણા કરવી, તેમના ગુણુામાં રમણતા કરવી, તેમના સ્થાપના નિક્ષેપા જે જિનપ્રતિમારૂપ છે તેમની દ્રવ્ય અને ભાવપૂર્વક ભક્તિ કરવી, સિદ્ધપદ પ્રાપ્તિના સ્થાનરૂપ તીર્થો ની યાત્રા કરવી, સિદ્ધ સ્વરૂપનું જ્ઞાન કરી તેમાં અડગ શ્રદ્ધા રાખવી અને સિદ્ધના લાયકના ગુણુા પ્રગટ કરવાની તીવ ભાવના પૂર્વક હંમેશાં તે પદ્મનું આરાધન કરવું ઇત્યાદિ રીતે એ પદનું આરાધન થઇ શકે છે. ૩ શ્રી પ્રવચનપદ—પ્રવચન શબ્દ જીનાજ્ઞાપાલક ચતુર્વિધ સંગ્ર, જૈનદર્શન, દ્વાદશાંગી ઇત્યાદિ અર્થને જણાવનાર છે.

સમાન ધર્મવાળા સાધમિંક કહેવાય છે. તેમાં પ્રવચત અને લિંગ એ બન્નેવડે સાધુ, સાધગી તથા કેવળ પ્રવચનવડે શ્રાવક શ્રાવિકા સાધમિંક કહેવાય છે. તેમાં સાધુ સાધવીએ ખાચાર્ય, ગ્લાન, પ્રાધુર્શિંક (પ્રાદુણામુનિ) તપસ્વી, બાલ વૃદ્ધ, નવદીક્ષિત શિષ્ય વિગેરેનું વિશેષ રીતે વાત્સલ કરવું, તેમજ પુષ્ટાલંબનાદિ અપેક્ષાએ શ્રાવક શ્રાવિકાનું પણ સર્વ શકિતવડે દ્રવ્યભાવ બન્ને પ્રકારનું વાત્સલ્ય તેમના ઉપર ઉપકાર કરી કરવું. ઇત્યાદિ રીતે એ પદનું આરાધન થઇ શકે છે.

૪ શ્રી આચાર્ય પદ—આચાર્યના છત્રીશ ગુણેાએ સુક્ત, પંપાચારનું પાલન કરનાર,અને અન્યમુનિઓ પાસે પાલન કરાવનાર શુદ્ધ જિનેાક્ત દયામયિ સત્ય ધર્મના ઉપદેશ કરનાર, નિરંતર અપ્રમત દશામાં વર્તવાના ખપી,ધર્મ'ધ્યાનાદિ શૂભ ધ્યાનના ધ્યાતા, ગચ્છના મુનિઓને ચાર પ્રકરાની શિક્ષા આપનાર ઇત્યાદિ ગુણેાએ સુક્ત એવા આચાર્ય મહારાજની દ્રવ્ય અને ભાવથી ભક્તિ કર-વાથી આ પદનું આરાધન થઇ શકે છે.

પ શ્રી સ્થવિર પદ—દુર વ્યવસ્થિત જનાને સનમાર્ગમાં સ્થાપે તે સ્થવિર કહેવાય છે.માત પિતાદિ આપ્તવર્ગ લાકિક સ્થાવિર કહેવાય છે, તેમને દરરૉજ નમસ્કાર કરાવાથી તીર્થ યાત્રાનું ફળ થાય છે. પંચ મહાવતના ધરનાર મુનિ મહારાજ લાેકાતર સ્થાવિર કહેવાય છે. તેમની ભકિત, ખહુમાન, અને પર્શુપાશના કરવાથી આ પદનું આરાધન થઇ શકે છે.

૬ શ્રી ઉપાધ્યાયપદ––નિર્મળ જિનાગમના બાેધ સહિત ચારિત્ર પાલવામાં સદાય સાવધાન રહી, કેવળ ઉપકાર દબ્ટિથી સાધુ સમુદાયને સુત્રાર્થનું દાન આપનાર, પથ્થર જેવા જડઝુદ્ધિ-વાળા શિષ્યને પણુ શુવિનીત અનાવવાની શકિત ધરાવનાર, તથા નિરંતર સઝાય ધ્યાનમાં વર્તંનાર શ્રી ઉપાધ્યાય મહારાજની ભકિત વિગેરે કરવાથી આ પદનું આરાધન થઈ શકે છે.

૭ શ્રી સાધુપદ--સમ્યક્ત્રાન, દર્શન, ગારિત્રરૂપ માક્ષનાગ' તેનું સાધન કરે તે સાધુ કહેવાય છે. મુનિ રૂષિ, તપસી, અણુગાર, સર્વ વીરતી, એ બધા સાધુ શબ્દના પર્યાયવાચક નામ છે. મુનિના પંચ મહાવતા તથા છઠુ રાત્રી ભાજન ત્યાગ એ મુનિના મહાવતા છે. સાધુના સતાવીશ ગુણેા તથા કરણ સીતરી અને ચરણ સીત-રીના ગુણા પ્રાપ્ત કરવાને સદા ઉદ્યમવાન છે, ફકત આરિત્રારાધન માટે બેતાલીશ દાેશરહિત હાર થહણ કરનાર છે. એવા જીનાજ્ઞાના પાલક સાધુ મહારાજની ભક્તિ કરવાથી એ પદનું આરાધન થઈ શકે છે.

૮ શ્રી જ્ઞાનપદ—સર્વજ્ઞ પ્રણીત આગમમાં ભાખેલા તત્વાને। જે શુદ્ધ અવબાધ તે સમ્યક જ્ઞાન કહેવાય છે. એ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિના માટે ભવ્ય જનાએ જ્ઞાનાચારના પાલન પૂર્વક નિરતી ચારપણે જ્ઞાન ભણવું, ભણાવવું, સાંભળવું, જ્ઞાન લખાવવું, જ્ઞાનની પૂજા કરવી, જેથી જ્ઞાનન વરણીય કર્મનાશ પામે. જ્ઞાન અને જ્ઞાનીની ભક્તિ કરવાથી એ પદનુ આરાધન થઇ શકે છે

૯ શ્રી દર્શન પદ—-સર્વગ્ન કથીત છવા છવાદિ નવતત્વનું, તથા શુદ્ધ દેવ ગુરૂ અને ધર્મ એ ત્રણ તત્વનું શ્રદ્ધાન તે સમ્યકત્વ. અઢાર દુષણથી રહિત વીતરાગ પરમાત્માને દેવ તરીકે, પચ મહાવતાને ધારણ કરનાર, કંચન કામનીના ત્યાગી અને શ્રી જિનાજ્ઞાનુસાર સંજમ માર્ગમાં થયાશક્તિ વીયે ફારવનારને, ગુરૂ તરીકે, તથા શ્રી વીતરાગ કથીત દયા મચી ધર્મને ધર્મ તરીકે માની, સમકીતના સડસઠ લેદનું સ્વરૂપ સમજી મિચ્યાત્વના ત્યાગ કરી સમકિત અંગીકાર કરે તથા તેનું સુદ્ધ રાંતે પાલન કરવાથી આ પદનું આરાધન થઇ શકે છે. સમ્યકત્વ સહિતના વ્રત પચ્ચખાણ, (નિયમ) તથા અનુષ્ટાન આત્માને હિતકર્તા થાય છે. માક્ષપદની પ્રાપ્તિના બીજરૂપ આપદ છે. એટલુજ નહી સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કરનારના સ'સારબ્રમણુકાલ મર્યાદીત થઇ વધારેમાં વધારે અપાર્ધ્ધ પુદગલ પરાવર્તન કાલમાં તે નિયમા માેક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.

૧૦ વિનયપદ—સર્વ ગુણેાનું મુલ વિનય છે. શ્રી અરિહ તા-દિક દસપદના તથા ગીતાર્થ ગુર્વાદિ, ગુણીજનાના વિનય આત્માને હીતકર્તા છે. તેના ઉતર ભેદાે ઘણા છે. તેનું સ્વરૂપ સમજી વિનયવાન થવાથી ઉતરાતર ઘણા લાભ છે. વિનયથી જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી નિર્મળ સમકિત પ્રગટ થાય છે. તેથી ચારિત્ર, ચારિત્રથી કર્મ ક્ષય અને પરિણામે માક્ષના લાભનું કારણ વિનય છે.

૧૧ ચારિત્રપદ—આ ચારિત્રપદને આવસ્યકપદ પણુ કહે છે. ૧ સામાયિક, ૨ ચઉવીસત્થા ૩ વંદન, ૪ પ્રતિક્રમણ, ૫ કાયાત્સર્ગં અને પચ્ચખાણુ એ પ્રમાણુ ષટ આવસ્યકના શુદ્ધ સેવનથી આ પદનું આરાધન થઇ શકે છે.

૧૨ બ્રદ્ધચર્ય પદ—આ પદને શીલપદ પણ કહે છે. આ પદનું આરાધન મુનિ સર્વથી, અને ગૃહસ્થદેશથી કરી શકે. સર્વ વતાેના મુકુટ સમાન આ વત છે. મુનિના પંચ મહાવતાેમાં ચાેશું વત મૈશુન વીરમણુ નામનું છે. ત્રીકરણુ ચાેગે કરવું, કરાવવું અને અનુ-માદન કરવાના ત્યાગથી આ વત પાલનાર મુનિ અને પંચની સાક્ષીથી પાણીગ્રહણુ કરેલ સ્વદારા સંતાષ વતના પાલનથી ગૃહસ્થ આ વતનું પાલન કરી શકે છે.

૧૩ શૂભ<sup>ક</sup>યાનપદ—કર્મ રૂપ કાષ્ટને બાળવાને શૂભ ધ્યાન અગ્નિ સમાન છે. જ્યારે અશુભધ્યાન ચાર ગતિરૂપ સંસારમાં પ્રાયે તીર્ય ંચ અને નરક ગતિના કારણુરૂપ છે. આર્ત અને રૂદ્ર ધ્યાન એ અશૂભ ધ્યાન છે. ધર્મ અને શુકલધ્યાન એ શુભધ્યાન છે. ધર્મધ્યાન તથા શુકલધ્યાન ઉતરાતર માક્ષના કારણુભૂત છે.

૧૪ તપપદ—અનાદિ સિદ્ધ દુષ્ટ કર્મા જે આત્મપ્રદેશની સાથે લાગેલાં છે, તે કર્મ પુદગલાને તપાવી આત્મપ્રદેશથી છુટા પાડવાનું કાર્ય તપ કરે છે. તેને નિજંરાતત્વ પણુ કહે છે. 11 **2**2

તપના બાહ્ય અને અભ્યતર એવા બે લેદ છે. તે પ્રત્યેકના છ છ પેટા લેદ છે. ૧ અનશન એટલે ચાર પ્રકારના આહારના ત્યાગ, ૨ ઉનાદરી, ૩ વૃત્તિસંક્ષેપ ૪ રસ ત્યાગ, ૫ કાય કલેશ, અને ૬ સલીનતા એ છ પ્રકારથી બાહય તપ થાય છે.

૧ પ્રાયશ્ચિત, ૨ વિનય, ૩ વૈયાવૃત્ય, ૪ સ્વાધ્યાય, ૫ ધ્યાન, અને ૬ કાયાત્સર્ગ એ છ પ્રકારના અભ્યંતર તપ છે,

જે તપ કરવાથી દુધ્ર્યાન ન થાય, મન, વચન, અને કાય ચેાગની હાની ન થાય તથા ઇંદ્રિએા ક્ષીણુ ન થાય એવી રીતે તપ . કરવાના છે. તેમજ આ લાેકના સુખ સંપત્તિ અને કીર્તિંની ઇચ્છા રહિત, નવ પ્રકારના નિયાણારહિત અને સમતાપૂર્વક કરવાથીજ આત્માને લાભ થાય છે.

૧૬ સુપાત્રદાન પદ—સંસાર સસુદ્ર તરવાને વહાન સમાન ચાર પ્રકારના ધર્મમાં દાનને પ્રથમ ગણેલ છે. તેના સુખ્ય પાંચ ભેદ છે. ૧ અભય, ૨ સુપાત્ર, ૩ અનુંકંપા, ૪ ઊચિત અને પ કીર્તિદાન એવા તેના નામ છે. તેમાં પહેલા બે પ્રકારના દાન પરંપરા માક્ષ ફલને આપનાર છે. અનું કંપાદાનથી સુખ પામે, ઊચીત દાનથી પ્રશંસા પામે, અને કીર્તિદાનથી સર્વંત્ર માેટાઇ પામે છે.

૧૭ શ્રી સમાધિ પદ—ચતુર્વિધ શ્રીસંઘ-સાધુ-સાધવી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાને દ્રવ્ય અને ભાવ બન્ને રીતે સમાધિ ઉપજાવવાને માટે યથાશક્તિ ઉદ્યમ કરવાથી આ પદનું આરાધન થઇ શકે છે. તેમજ પાતાના આત્માને ગમે તેવા અસમાધિના કારણ મળે તેવા સંજોગામાં સમભાવ ધારણુ કરી સમાધીમાં રાખવા પ્રયત્ન કરવા એ પણુ આત્મહિતકર્તા છે.

૧૮ શ્રી અભિનવ જ્ઞાનપદ—આ પદને અપૂર્વ શ્રુતચાહિ પણ કહે છે. આ પદારાધનનાે ઉદ્દેશ એવાે છે કે આગમ, અંગ ઉપાં-ગાદિનાે સુત્રાર્થ સહિત હમેશાં નવિન નવિન અભ્યાસ કરવાે. તેથી તત્વાતત્વનું સુક્ષમજ્ઞાન અને બાેધ થાય છે. સુક્ષમબાેધથી તત્ત્વ પ્રતિતી થાય, તેથી સમકિત નિર્મળ થાય છે. ૧૯ શ્રીશ્રુત ભક્તિપદ—શ્રુતજ્ઞાન એ જિનેદ્રના વચન છે. તે પ્રાણીઓના પાપરૂપી તાપને હરવાને ચંદન સમાન છે. દ્રવ્યશ્રુત અને ભાવશ્રુત એમ બે ભેદ છે. (૧) પુસ્તક-અક્ષર વિગરે પુસ્તકારૂઢ થએલ આગમા દ્રવ્યશ્રુત કહેવાય છે. અને (૨) શ્રી જિનેદ્ર કહેલા પદાર્થમાં પાતાની ખુદ્ધિ ચલાવી તેના અભ્યાસ કરવા તથા ઉપયાગ પૂર્વ ક યથાર્થ અર્થ કરવા તે ભાવ શ્રુત કહેવાય છે. ધ્વાદ્શાંગી રૂપ શ્રુતના ચાર ભેદ છે.

(૧) દ્રવ્યાનું યાેગ—નવતત્વ, ષટદ્રવ્ય, નય, નિક્ષેપા, સપ્ત-ભંગી ઇત્યાદિ તત્વજ્ઞાનનું જેમાં વર્ણુંન હાેય છે તે. (૨) ગણી-તાનું યાેગ—વિશેષે કરીને જેમાં સંખ્યાનું વર્ણુંન આવે છે. (૩) ચરણુકરણાનું યાેગ—ચારિત્રાચારનું જેમાં વર્ણુંન આવે છે. (૪) કથાનું યાેગ—જેમાં ચરિત્રા દ્વારે બાેધ થવા માટે સાધકા અને વિરાધકાના ચરિત્રાનું વર્ણુંન હાેય છે.

આ ચારે ચાેગનું પાતાની શકિત ગાેપવ્યા સિવાય આસ-ધના કરવાથી આ પદનું આરાધન થઇ શકે છે.

ર૦ શ્રી તીર્થ પ્રભાવના પદ—જેનાથી તરાય તે તીર્થ. પ્રવચન જેનશાસનની પ્રભાવના, ઉન્તૃતિ થાય, ધર્મમાં સ્થિર થાય, મિચ્યા ત્વ તજી બાધી બીજની પ્રાપ્તિ કરે એવી રીતે ધર્મારાધન કરવું, અથવા શાસન સેવા બજાવવી. પ્રવચન પ્રભાવકના આઠ લેક કહેલા છે. તેનું સ્વરૂપ સમજી તેમાંથી કાઇપણ એક રીતે તીર્થ-પ્રભાવના કરી શકાય છે.

આ વીશરથાન કપદનું વીસ્તારથી સ્વરૂપ સમજવા જેવું છે. તે વિષયના ગ્રંથથી સમજી લેવાને ખપ કરવા આ પદનું મહત્વ એવા પ્રકારનું છે કે આ વીશમાંથી કાેઇપણુ એકપદ સ્થાનકના સંપૂર્ણ આરાધનથી તીર્થ કર નામ કર્મ જેવી ઉત્કૃષ્ટ પુન્ય પ્રકૃતિના બંધ પડે છે. આત્મહીત વાંચ્છકે આ સ્થાનકાેમાંથી કાેઇ પણુ એક અથવા એકથી અધિક પદનું આરાધન કરવું. લગવંત મહાવીરના જીવે પચીશમા લવમાં વીશેપદ સ્થાનકનું આરાધન કરેલું હતું.



પ્રકરણ ૮ મું.

## છવીશમા દેવતાના ભવ.

યસારનેા જીવ પચીશમા ભવમાં રાજયકુલમાં ઉત્પન્ન થઇ સારી રીતે રાજ્યનું પાલન કરી ઉત્તરાવસ્થામાં ગ્રુ ચારિત્ર ધર્મનું આરાધન કરી દેવગતિનું આચુષ્ય આંધી ત્યાંથી ઠાળ કરી દેવલેાકમાં ઉત્પન્ન થયા.

> સામાન્ય નિયમ એવેા છે કે મનુષ્યભવમા સમકિતપૂર્વક દેશ ચારિત્ર કે સર્વ ચારિત્ર ધર્મનું

ar ar

આરાધન કરનાર જીવ તે તે ગુણુઠાણામાં એટલે ચાથા પાંચમા અથવા છઠ્ઠા ગુણુઠાણામાં વર્ત્તતાં પરભવનું આશુષ્ય બાંધે તા અવશ્ય દેવગતિનુંજ બાંધે, મનુષ્યગતિનું બાંધે નહિં. તે કે સંપૂર્ણ કર્મક્ષય કરી મુક્તિ મેળવવાની યાગ્યતા ફક્ત મનુષ્ય ગતિવાળામાંજ હાય છે, તેથી દેવતાના ભવ પુરા કરી પુનઃ મનુષ્ય ગતિવાળામાં હાય છે, તેથી દેવતાના ભવ પુરા કરી પુનઃ મનુષ્ય ગતિમાં જન્મ ધારણ કરવા પડે છે. તે જીવની ભવસ્થિતિના પરિ-પાક થયા હાય છે, અને ચરમ શરીર ધારણ કરે છે તાજ પછી તે ભવમાં આશુષ્ય કર્મના બંધ નહિ કરતાં મુક્તિને લાયકની સામગ્રિ પામી વિશુદ્ધ ઉતરાતર ગુણુસ્થાનકે ચઢી મુક્તિપદ પ્રાપ્ત કરે છે. નય-શારના જીવને મનુષ્યગતિમાં પુનઃ જન્મ ધારણ કરવાના છે તેથીજ પચીશમા ભવમાં દેવગતિના આશુષ્ય કર્મના બંધ કરી દેવ ગતિમાં ઉત્પન્ન થયા. કેટલાક ભવામાં જીદા જીદા દેવલાકમાં તેઓ ઉપ્તન્ન ર૬ ભવ.]

થયા હતા તેથી દેવમતિ સબ'ધી કિ'ચિત્ માહિતી આ જગ્યાએ´ આપેલી ઉપયાગી થશે.

અન તાન ત આકાશ પ્રદેશમાં પ ચાસ્તિ કાયના સમુદાય ચુક્ત ચૌદરાજ પ્રમાણુ લાક છે. તેના ઉદ્ધ લાક, અધાેલાક, અને તિછાં ( મધ્યમ પ્રદેશ ) લાક એવા ત્રણુ ભાગ છે. અધા લાકમાં સાત પ્રકારની નારકીઓ છે, જ્યાં નરકગતિના આચુષ્યના બધ કરનારા જીવાે ઉપ્તન્ન થઇ પાતપાતાના કમાંનુસાર મહા અશાતા-વેદની કર્મના વિપાકાેયાવત્ જીવીતકાળ ભાેગવી અશુભ કર્મ ખપાવે છે.

લુવનપતિ, વ્યંતર જ્યાેતિષિ અને વૈંમાનિક આ રીતે ચાર જાતિના દેવા છે. ભૂવનપતિ તથા વ્યંતરદેવાનું સ્થાન અધાેલાકમાં છે, જ્યાેતિષીનું સ્થાન ત્રિચ્છાલાકમાં છે, અને વૈમાનિકનું ઉદ્ધ લાકમાં છે.

દશ જાતિના ભુવન પતિ કાયના દેવેા, અધાેલાેકની પૃથ્વીમાં વસે છે. આઠ જાતિના વ્ય'તરના દેવેા, તથા આઠ જાતિના વાણુ-વ્ય'તર જાતિના દેવેા પણુઅધાેલાેકની પૃથ્વીમાં વશે છે. તેમને વસવાના ભુવનાે ઘણુા સુંદર, સાનું કુળ વર્ણુ, ગ'ધ, રસ, સ્પશે કરીને સુક્રત છે. આ દેવા જ્યાતિષ અને વૈમાનિક દેવાના સુકાઅલે હલકી કાેઠીમાં આવે છે.

મેરૂપવર્તની સમભૂતલા પૃથ્વીથી નવસે જોજન નિચા, નવસે જોજન ઉંચા, અને એકરાજ લાંબા પહાેલા તિછાં લાેક છે. એ તિર્છાલાકમાં અશ'ખ્યાતાદ્વીપ, અશખ્યાતા સમુદ્રા અને જ્યાતિષ ચક્ર છે. એ જ્યાતિષ ચંદ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર, અને તારા છે, એ જ્યાતિષિ દેવાના દેદિપ્યમાન પ્રકાશવાળા અને અતિ સુંદર વિમાના છે. તેમાં અશ'ખ્યાતા જ્યાતિષી દેવા વસે છે. જ્યાતિષ પ્રકાશવાળા દેવા છે તેથી તે જ્યાતિષી કેવાય છે.

જ્યાેતિષીના વિમાનાથી અશ'ખ્યાત કાૅડા કાૅડી જેજને ઉંચા વૈમાનિક દેવાના વિમાના છે. વિશિષ્ટ પુન્યવાલા જીવા દેવગ તિના આશુષ્યના બધ કરી ત્યાં ઉપ્તન્ન થાય છે તેથી તે વૈમાનિક દેવા કેવાય છે. તે વૈમાનિક દેવામાં પણ બે ભેદ છે. એક કલ્પાેપ્તન્ન અને બીજા કલ્પાતીત.

જે દેવામાં સ્થિતિ, જાતિ, ઇંદ્ર, સામાનિકાદિક વ્યવસ્થા અને મર્ચાદા છે, તથા તીર્થ કરના કલ્યાણાદિક પ્રસંગાેએ મનુષ્ય લાેકનાં આવવાના જેમના વ્યવહાર છે, તે દેવા કલ્પાત્પન્ન કેહવાય છે. ૧ સૌધર્મ દેવલાેક, ૨ ઇશાન દેવલાેક, ૩ સનત્કુમાર દેવલાેક, ૪ માહેંદ્ર દેવલાેક, ૫ પ્રદ્યાદેવલાેક, ૬ લાંતક દેવલાેક, ૭ મહાસુક દેવલાેક, ૮ સહસાર દેવલાેક, ૬ લાંતક દેવલાેક, ૧૦ પ્રાણંત દેવલાેક, ૧૧ આરણ દેવલાેક, ૧૨ અને અચ્યુત દેવલાેક, એ પ્રમાણે બાર દેવલાેકના દેવા કલ્પાસન્ન છે. તે દેવલાંકના દેવા તથા ઇંદ્રા તીર્થ કરના કલ્પાદિક પ્રંસ ગાએ મનુષ્યલાેકમાં આવી તેમની ભક્તિ કરે છે. એ દેવલાંકમાં સ્વામિ સેવકભાવ છે, એટલે મુખ્ય ઇદ્ર અને બીજા સામાન્યાદિક દેવા એવી વ્યવસ્થા છે.

જે દેવેામાં સ્થિતિ, જાતિ, સામાનિકાદિકા વ્યવસ્થારૂપ મર્યાદા નથી, એટલે જે દેવલેાકના દેવેામાં સ્વામિ સેવક ભાવ નથી બધા-સમાન છે, તથા તીર્થ કરના કલ્યાણાદિક પ્રસંગાએ મનુષ્ય લાેકમાં આવવાના જેમના વ્યવહાર નથી પણુ પાતાના સ્થાને રહયાજ સ્તુતિ ગુણ ચિંતવનરૂપ ભકિત કરે છે તે દેવા કલ્પાતિત કેવાય છે. નવગ્રૈવેયક અને પાંચ અનુતર વિમાનના દેવા કલ્પાતિત છે.

ચૌદ રાજલાેક રૂપ પુરૂષાકારના ચીવા ( ગળા ) ના સ્થાને જેએાનાં વિમાના છે. તે ગ્રૈવેયક કેવાય છે. ૧ સુદર્શન, ૨ સુપ્રતિ-બહ્ર, ૩ મનાેરમ, ૪ સર્વલદ્ર, ૫ વિશાળ, ૬ સુમનસ, ૭ સાેમનસ, ૮ પ્રિયંકર અને ૯ આદિત્ય એમ નવ ગૈવેયકના વિમાન છે.

સર્વાથી ઉપર વિમાન હેાવાથી અનુત્તર વિમાન કહેવાય છે, તે ૧ વિજ્ય, ૨ વિજ્યંત, ૩ જયંત, ૪ અપરાજિત અને ૫ સર્વાર્થ-સિદ્ધ એમ પાંચ પ્રકારના અનુતર વિમાન છે.

આર દેવલાેક, નવગ્રેવેયક, અને પાંચ અનુતર વિમાનના સવે' મળીને ચાેરાસી લાખ સતાણું હજાર ને ત્રેવીશ વિમાના છે. તે વિમાના અત્યંત સુગ'ધીમય, માખણુના જેવા મૃદુ સ્પર્શ, નિત્ય ઊદ્યોતવંત, મનાહર, અને જીન ભુવના એ સહીત છે, તથા શખ્દ, રૂપ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શ, ઋદ્ધિ, ગતિ, લાવણ્ય, કાન્તિ, સ્થિતિ, એ દશ વાના ઊતરાત્તર મનાજ્ઞ છે એવા સુંદર વિમાનામાં અસંખ્યાત દેવા રેહે છે.

લુવનપતિ, બ્યંતર, વહાણ બ્યંતર જ્યાેતિષિ અને વૈમાનિક દેવાેનું સ્થુલ શરીર વૈક્રિય હાેય છે. પ્રત્યેક સંસારી જીવને તૈજસ અને કાર્મણ એ બે સુક્ષ્મ શરીર હાેય છે, તે ઉપરાંત ગતિ આશ્રી ત્રીજીં સ્થુલ શરીર હાેય છે. જેમ કે દેવતા અને નારકીની ગતિના જીવાેને ભવ પ્રત્યકિ શરીર વૈક્રિય હાેય છે, અને મનુષ્ય તથા તિર્યં ચ ગતિના જીવાેને ભવ પ્રત્યકિ શરીર આદારીક હાેય છે.

અત્ખા લાેક-જગત–માં સંસારી જીવાની ચાેરાસી લાખ, ચાેનિઓ છે. તે જીવયાેનિમાં જુદી જુદી ગતિમાં અન'તા જીવા છે. તે જીવા જુદી જુદી આકૃતિનાં શરીરધારણ કરે છે. તેના મુખ્ય પાંચ લેદ છે એટલે પાંચ જાતિના શરીર છે. ૧ ઔદારિક, ર વૈક્રિય, ૩ અહારક, ૪ તૈજશ અને ૫ કાર્મણ. ▲

૧ ઔદારિક-ઉદાર-પ્રધાન-તીર્થ કર ગણુધરાદિક પદ્ધીની અપેક્ષાએ સર્વ શરીરામાં ઉત્તમ, સ્થુલ, પુદ્ગલાેનું બનેલું, ઉત્પન્ન થયા પછી પ્રતિક્ષણે પુદ્ગલને ઊપચય અપચયે કરીને વધે, ઘટે, અને છેદન ભેદન ગ્રહણાદિક થઇ શકે એવું; ઔદારિક નામકર્મના ઉદયે ઔદારિક શરીર ચાગ્ય પુદ્દગલ ગ્રહણ કરી જીવ પાતાના પ્રદેશાની સાથે મેળવી શરીરપણે નિપજાવે તે ઔદારિક શરીર કેવાય છે.

ર વૈક્રિય –વિવિધ પ્રકારની વિક્રિયા કરે જેમ કે નાનાનું માેટું, માેટાનું નાનું, સુરૂપનું કુરૂપ, કુરૂપનું સુરૂપ, દેસ્યનું અદેષ્ય, અદેસ્યનું દેસ્ય, એકનું અનેક, અનેકનું એક, અપ્રતિધાતીનું પ્રતિધાલી, પ્રતિધાતીનું અપ્રતિધાલી, ભૂચરનું ખેચર, ખેચરનું ભૂચર, ઇત્યાદિ ઘણુા પ્રકારનું થઇ શકે એવું વૈક્રિય નામકર્મના ઉદ્દયથી વૈક્રિય શરીર ચાેગ્ય પુદ્દગલ ગ્રહણ કરી જીવ પાતાના પ્રદેશની સાથે મેળવી શરીરપણે નિપજાવે તે વૈક્રિય શરીર કેવાય છે.

3 આહારક—ચૌદ પૂર્વ ધર લખ્ધિવંત સાધુ સંદેહ ટાળવા નિમિતે અથવા તીર્થ કરની ઝાહિ જોવાને અર્થે સ્ફટિકાના જેવું અતિ ઉજવળ, સુઢા હાથ પ્રમાણુ, અંતર મૂહુર્ત ની સ્થિતિવાળું, આહારક નામકર્મ દ્રિયે આહારક શરીર યાગ્ય શુભ વિશુદ્ધ પુદ્દગલ ગઢણ કરી જીવપ્રદેશ સાથે મેળવી શરીરપણે નિપજાવે તે આહારક શરીર કેવાય છે.

૪ તૈજસ-તેજના વિકાર,-તેએમય, તેજપૂર્ણ એવું; કરેલા ભાેજનને પચાવનાર અને તેએલેસ્યા તથા બ્રાપકે અનુગ્રહના પ્રયાેજવવાળું, તૈજસ નામકર્મના ઉદયથી તૈજસ શરીર ચાેગ્ય પુદ્દગલ ગ્રહણ કરી જીવ પાેતાના પ્રદેશની સાથે મેળવી શરીરપણે નિપજાવે તે તૈજસ શરીર કેવાય છે.

પ કાર્મ'ણ —કર્મ'નેા વિકાર,−કર્મમય, કર્મસ્વરૂપ સર્વ શરીરાેનું બીજ એવું, ખીર નીરની પેઠે જીવ પ્રદેશની સાથે જે કર્મદળીયાં રહ્યાં છે તે કાર્મણુ શરીર કેવાય છે.

દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થનારા જીવેાને ગર્ભજ યનુષ્ય કે તિર્ય ચની પેઠે ગર્ભમાં રહેવાનું હાતું નથી. તેઓને જે ઠેકાણે ઉત્પન્ન થવાનું હાેય છે, તે ઠેકાણના ઉત્પતિ સ્થાન ( દેવસયા ) માં અંતર મૂહુર્તમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તે ઉત્પન્ન થયા પછી બે ઘડીમાં નવ-યાવન શરીરવાળા થાય છે. જન્મથી તેઓ પૈકી જેઓ સમકિતી હાેય છે તેમને અવધિજ્ઞાન અને મિથ્યાત્વિને વિભંગ જ્ઞાન હાેય છે દેવલાેકમાં દેવીઓની ઉત્પતિ બીજા દેવલાેક સુધીજ હાેય છે. અને તેમનું ગમના ગમન આઠમા દેવેલાક સુધી છે.

છે. અને તેનેલું ગંમના ગંમને આઠના કવલાઠ લુવા છે. દેવાે પણ બીજી ગતિના જીવાની પેઠે કષાય એટલે ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ સહિત છે. ચારેગતિમાં નારકીના જીવાને ક્રોધ વધારે, તિર્યંચ જીવાને માયા વધારે, મનુષ્યાને માન વધારે અને દેવતાઓને લાેલ વધારે દાય છે. ૨૬ ભવ. ] પુષ્પાત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થવું.

અહાર, લય, મૈથુન અને પરિગ્રહ સંજ્ઞા એમ સંજ્ઞાના ચાર લેદ છે. બીજી ગતિના જીવાની પેઠે દેવતાઓ પણ ચાર સંજ્ઞા વળા હાય છે.

ભુવનપતિથી ઇશાન દેવલેાક સુધીના દેવેાનું શરીર સાત હાથ પ્રમાણ હેય છે, ઉપરના દેવલેાકના દેવેાના શરીરનું મન ઉત્તરાત્તર એાહું એાહું હાય છે. છેવટથી અનુત્તર વિમાનના દેવાેનું શરીર એક હાથ પ્રમાણુવાળું છે.

દેવામાં વ્ય'તર દેવાનું આયુષ્ય એક પલ્યાેપમનું હાેય છે. ઉત્તરાત્તર આયુષ્ય સ્થિતિનું પ્રમાણ વધારે છે, વૈમાનિક દેવામાં સુધર્માદેવલાેકના દેવાનું આયુષ્ય બે સાગરે પમ પ્રવાણ કાળનું છે. ઉપલા દેવલાેકના દેવામાં અનુક્રમે આયુષ્ય સ્થિતિનું પ્રમાણ વધતાં વધતાં સર્વથી વધુ આયુષ્ય અનુત્તર વિમાનના દેવાનું તેત્રીસ સાયરાેપમનું હાેય છે.

દેવતાએા અખંડ યૌવનવાળા, જરારહિત, નિરૂપમ સુખ વાળા તથા સર્વ અલંકારને ધારણુ કરવાવાળા હે ય છે.

પચીશમા નંદન મુનિના ભવતું આયુષ્ય પુરૂ કરી ઉપર જણા-વેલા પુષ્પાેતર નામના વિસ્તારવાળા વિમાનમાં ઉપપાદ શેચ્યામાં ઉત્પન્ન થયા પછી એક અંતર્મું હુર્તમાં તે મહહિંદ દેવ થઇ ગયા. પછી પાેતાની ઉપર રહેલા દેવદ્રષ્ય વસ્તને દૂર કરી શૈચ્યામાં બેસીને જોયું તા અકસ્માત્ પ્રાપ્તથએલ વિમાન, દેવસમૂહ, અને માટી સમૃદ્ધિ જોઇ તે વિસ્મય પામી ગયા. અને વિચારમાં પડયા કે, આ બધુ કયા તપથી મને પ્રાપ્ત થયું છે ? પછી અવધિજ્ઞાનથી જોતાં તેમને પાતાના પૂર્વભવ અને વત યાદ આવ્યાં. અને મનમાં ચિંતવ્યું કે, અહા ! જૈનધર્મના કેવા પ્રભાવ છે ? એ વખતે એ વિમાનમાંના તેમના સેવક દેવવાઓ એકઠા થઇને તેમની પાસે આવ્યા. અને અંજલી જોડી હર્ષથી પ્રણામ કરી વિનંતી કરવા લાગ્યા કે, હે સ્વામી ! હે જગતને આનંદકારી ! હે જગતનું ભદ્ર કરનાર ! તમે જય પામા, ચિરકાલ સુખી રહા, 12

८४

તમે અમારા સ્વામી છેા, રક્ષકઅને યશસ્વી છેા. આ આપતું વિમાન છે. અમે તમારા આજ્ઞાકારી દેવતાઓ છીએ. આ સુંદર ઊપવના છે, આ સ્નાન કરવાની વાપિકાએા છે, આ સિદ્ધાયતન છે, આ સુધર્મા નામે મહાસભા છે, અને આ સ્નાન ગૃહ છે. આપ સ્તાન-ગૃહમાં પધારા, અમે આપને જલિષેક કરીએ. આ પ્રમાણેની દેવતાએાની વિન'તી સ્વિકારી સ્નાનગૃહમાં તે દેવ પધાર્યા અને ત્યાં રહેલા ચરણપીઠવાળા સિંહાસનપર બીરાજ્યા. દેવાએ દિવ્યજળથી અભિષેક કર્યો. ત્યાંથી પછી અલંકાર ગૃહમાં લેઇ ગયા. . ત્યાં તેમણે બે દેવદુષ્ય વસ્ત્રાે અંગરાગ અને સુગટ વિગેરે દિવ્ય આભુષણે ધારણ કર્યાં. ત્યાંધી વ્યવસાયસભામાં પધાર્યા, ત્યાં પુસ્તક વાંચ્યું. પછી પુષ્પાદિક પૂજાની સામગ્રિ લઇ સિદ્ધાલયમાં ગયા. ત્યાં એકસાેનેઆઠ અહીં તપ્રભુની પ્રતિમાએાને સ્નાન કર્યું. પછી અર્ચંન, વંદન અને સ્તવના કરી; પછી પાતાની સુધર્મા સભામાં આવી સંગીત કરાવ્યું. અને પાતાના વિમાનમાં યથારૂચી ભાગ ભાગવવા લાગ્યા. દરમ્યાન અહેં ત ભગવ તાના કલ્યાણકના સમયે મહાવિદેહાદિ ભ્રમિમાં જઇ ત્યાં જિનેશ્વર ભગવ તને વ દન કરી તેમની ભક્તિ કરતા, એવી રીતે કાળ નિર્ગમન કરતા.

તીર્થ કરના જીવ સિવાયના બીજા દેવા દેવસવના આંયુષ્યના શ્વેષ છ મહિના બાકી રહે છે ત્યારે માહ પામી મહાવ્યથા પામે છે દેવતા સગપ્ધી ઋદ્ધિ જતી રહેશે, અને બીજી ગતિમાં આવા વેસવ મળશે નહિ, તેથી ખેદ અને ગ્લાની પામે છે. તેમના કંઠની કૂલની માળાઓ કરમાય છે, અને મુખની કાંતિ નિસ્તેજ થતી જાય છે. ત્યારે તીર્થ કર થનાર દેવતાઓની પુષ્ય પ્રકૃતિના વિશેષ ઉદ્દય થવાના હાવાથી બીલકુલ માહ પામતા નથી. તેમની પુષ્પ-માળાઓ કરમાતી નથી, પાતે સમક્તિવાન હાવાથી જીવ અને અજીવ એવા કર્મોનુ' સ્વરૂપ વિચારી સમસાવમાં વતે છે. એવી રીતે છવીસમા સવનું વીસ સાગરાે પમનું આયુષ્ય પૂર્ણ કર્યું.

**ઋ**િક નયસારના જીવના છવીશ ભવ પુરા થાય છે.



# પ્રકરણ ૯ મું.

## સત્તાવીશમાે ભવ.

### દેવ ગતિમાંથી ચ્યવન અને ગર્ભનું પલટવું.

દુ રેક લીર્થ કરના પાંચ કલ્યાણ હાેય છે. પેહલું ચ્યવન કલ્યાણક, બીજી જન્મ કલ્યાણક, ત્રીજી દીક્ષા કલ્યાણક, ચાશુ કેવલજ્ઞાન કલ્યાણક, અને પાંચમુ નિર્વાણ કલ્યાણક. આ પાંચ કલ્યાણ્કના પ્રસ ગે ઇ દ્રાદિક દેવા ન દિશ્વરદ્વિપે જઇ અઠ્ઠાઇ મહાત્સવ કરે છે.

કાલની ગતિ ઘણી ત્વરીત છે. તેની

ગતિને સામાન્ય છવા જાણી શકતા નથી. ભગવ તના છવે છવી-શમા ભવનું વીશ સાગરાષમ જેટલું દીર્ઘ આયુષ્ય સંપૂર્ણ કર્યું. ત્યાંથી ચવી આ ભરત ક્ષેત્રમાં માહણ કુંડ નામે ગામમાં ઝાયભદત્ત નામન પ્રાદ્મણની દેવાનંદા નામની ભાર્યાની કુક્ષીમાં અષાડ સુદિ છઠ્ઠની રાત્રીએ ઉત્પન્ન થયા દેવાનંદાએ ચોદ મહાસ્વપ્ન જેયાં, તે પછી તે જાગ્રત થઇ સ્વપ્નની હઠીકત પાતાના સ્વામીને કહી, અને તેનું ફળ પુછશું. ઝાયભદત્તે જણાવ્યું કે, આપણે ઘેર પુત્ર થશે. તે પુત્ર સર્વશાસ્ત્રના જાણકાર, માનાપેત શરીરવાલા, સુલ-ક્ષણા, યશસ્વી, શોભાગ્યવંત, અને સર્વગુણાનું ધામ, આપણા કુલને ઉદ્યોત કરનાર થશે. આથી દેવાનંદા ઘણી હર્ષ પામી. પ્રભુ ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારથી તે પ્રાદ્મણને માટી રમબ્દિ પ્રાપ્ત થઇ. ભગવ'ત ત્રણુ જ્ઞાન સહિત દેવાન'દાના ગર્ભમાં ઉપ્તન થયા હતા. દેવલાકથી ચ્યવતા પહેલાં તે જાણેકે હું હવે અહિંથી ચવવાના છું. પણ ચ્યવન વખતને તે ન જાણે, કેમકે ચવન કાલના વર્તમા-નના એક સમય સુક્ષ્મ છે. ઉપ્તન્ન થયા પછી પ્રભુએ જાણ્યું કે હું દેવલાકમાંથી ચવી અહિંદેવાનંદાના ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થયા છું.

તીર્થ કરા હંમેશાં ક્ષત્રીકુલમાં ઉત્પન્ન ધાય છે. ભગવતના જીવે મરીચિના ભવમાં જે કુલનાે મદ કર્યાં હતાે, તે વખતે નિચ ગાત્ર કર્મના બંધ કર્યાં હતાે, તે કર્મ ભાેગવતાં તેના કઇ અ'શ બાકી રહેલાે તેના ઉદયથી આ સતાવાશમાં ભવની શરૂઆતમંજ તે પ્રાદ્મણુ કુલમાં ઉત્પન્ન થયા હતા.

ભગવંત દેવાનંદાના ગર્ભમાં આવી ઉત્પન્ન થયા, ને ખ્યાશી દિવસ વ્યતિત થયા ત્યારે આશન ચલાયમાન થયું. તેથી એ વાત સૌધમે દેવલાંકનાઅધિપતી સૌધમે દે અવધિજ્ઞાને કરીને જાણી. તેને હર્ષ ઉત્પન્ન થયેા. તે પાતાના સિંહાસનથી હેઠે ઉતરી, પગની રત્ન જડીત પાવડી ઉતારી અખંડવસ્તવું એકપટઉત્તરા સંગ કરી, ભગવંતના સામા સાત આઠ પગલાં જઇ, પાતાના વીમા-નમાંજ બેશી ડાબા દીં ચણ ભૂમિકાથી ચાર આંગલ ઉ ચા રાખી જમણે દીચણ ભૂમિકાએ થાપીને ત્રણુવાર મસ્તક ભૂમિએ લગાડી બે હાથ જોડી દશનખ લેલા કરી મસ્તકે આવર્ત કરી, પગપું છ, ભૂમિપું છ શકસ્તવ (નમુચ્શુણુંના પાઠ) કહી સ્તુતિ કરી.

સ્તુતિ કરી રહ્યા પછી સૌધમેં દ્રે મનમાં વિચાર કર્યો કે, શ્રી અસ્હિંત ભગવંત, ચક્રવર્તી વાસુદેવ, બલદેવ અને પ્રતિવાસુદેવ એ ત્રેશટ ઉત્તમ પુરૂષ તે અંતકુલને વિષે,પ્રાંત કુલને વિષે, તુચ્છ કુલને વિષે, દાસ્દ્રિના કુલ વિષે, કૃપણુના કુલ વિષે, ભીખારીના કુલ વિષે, પ્રાદ્મણુના કુલ વિષે કદી પણ ઉત્પન્ન થયા નથી, થવાના નથી, અને ભવિષ્યમાં થશે પણુ નહિ એ ત્રેશઠ શિલાકા પુરૂષ તાે ઉગ્રકુલને વિષે, ભાગિકુલને વિષે, રાજાના કુલને વિષે, ઇક્ષ્વાકુકુલને

વિષે, ક્ષત્રિયના કુલ વિષે, હરિવ'શ કુલના વિષે, તેમજ તેવાજ પ્રકારના વિશુદ્ધજાતિના કુલવ શે કરીને સહિત એવા કુલને વિષે આવ્યા છે, આવે છે, અને આવશે. તથાપિ " લાગચ્છે રયભૂઅ " એ પાઠે કરી આ વાત આશ્ચર્યકારક છે. આવા આશ્ચર્યકારક બનાવ કાંધ કાલે એટલે અનંતી ઉત્સપ્પિંણી અને અવસપ્પિંણી ગ્યતિત થયે અને છે. ભગવ'ત પ્રાદ્મણના કુલમાં ઉત્પન્ન થયા એ પણ આશ્ચર્યકારક બનાવ છે. પણ ભગવ તને અહિં રાખવા એ યુક્ત નથી. મહારી ભક્તિ છે. કરજ છે તે મહારે બજાવવી જોઇએ; તે એ કે પ્રભુને ઉત્તમ સ્થાનકે માટા કુલને વિષે ગર્ભ પલટાવીને મુકાવવાની તજવીજ કરૂં, જેથી નીચ કુલમાં તેમના જન્મ થાય નહીં. ત્રણે કાલમાં જે જે વખતે જે ઇંદ્ર હેાય તેમના એ આચાર છે, તા હું પણ ભગવંતને દેવાનંદા પ્રાહ્મણીની કૂસીમાંથી લેઇને ઉત્તમ-**શેરામણી, શુરવીર ક્ષત્રી કુલના વિષે - સ્થાપન કરાવાની** તજવીજ કરૂં. હાલમાં તેવા પ્રકારનું કશું કુલ છે ? એમ વિચાર કરી અવધીજ્ઞાનનાે ઉપયાગ મુકતાં તેમના જાણવામાં આવ્યું કે, આ ભરતક્ષેત્રમાં મહીમ'ડલના મ'ડનરૂપ ક્ષત્રીયકુંડ નામે નગર, મારા નગરના જેવું સુંદર છે. જ્યાં વિવિધ જાતીના સુંદર, રમણીય ચૈત્યા છે, ધર્મનું સ્થલ છે, અન્યાયથી રહિત અને પવિત્ર સાધુઓથી વાસીત છે. ત્યાંના રેહેવાશી લાેકા મૂગયા વિગેરે સપ્તબ્યશનથી-રહિત છે. તેથી એ નગર તીર્થની જેમ પવિત્ર કરનાર છે. એ નગરના ઇક્વાકવ'શમાં ઉત્પન્ન થએલાે સિહાર્થ નામે પ્રખ્યાત રાજા છે. જે છવા છવાદિ તત્વાના જાણકાર, નીતિ, ન્યાય, અને ધર્મને પાતાના પ્રાણથી અધિક ગણનાર છે. પ્રજાને સન્માગે સ્થાપન કર-નાર, પિતાની જેમ પ્રજાનું હિત્ત ચાહનાર છે. દિન અનાથ વિગેરે દુ:ખીયા લાેકાેના ઉદ્ધાર કરવામાં બ'ધુરૂપ છે, શરણની ઇચ્છા-વાળાને શરણુ કરવા લાયક છે, અને ક્ષત્રિયામાં શિરામણી છે. તે રાજાની સતીજનામાં બ્રેષ્ટ, અને જેના ગુણ તથા આકૃતિ રતુતિ કરવા લાયક છે, એવી પુજ્યની ભૂમિરૂપ ત્રિશલા નામે મુખ્ય પટ-

રાણી છે. તે સ્વભાવથીજ નિર્મળ, માયાથી અકલ કિત, ુંસરળ સ્વભાવવાળી છે. તે દેવી હાલ દેવચેાગે કન્યાના ગર્ભવાળી છે. તેથી મારે તેના અને દેવાન દાના ગર્ભને અદલ અદલ કલવવા ઘટીત છે.

એ પ્રમાણે વિચાર કરી પોલાના પાયદલ કટકનાે ઊપરી હરણી ગમેષી નામનાે દેવ છે, તેને પાલાલી પાસે બાેલાવ્યા, અને ભગવ'તના સ'બ'ધે પાેલાના આસાર શુ' છે, પાેલે શું કરવાની ઇચ્છા રાખે છે, તે જણાવ્શું અને આજ્ઞા કરી કેઃ---

હે દેવાને પ્રીય ! નિશ્ચે જે વાત કાઇ દીવસ બની નથી, અનતી નથી કે ખનવાની નથી એવી વાત વર્તમાનમાં અની છે. અનન્તિ ઉત્સપિંણી, અને અવસપિંણીઓએ કાઇ કાઇ બનાવ જગતમાં અવનવા એવા ખને છે કે પુર્વે કાઇ કાળે અનેલા હાેય નહિ શ્રી અસ્હિંતાદિક શલાકા પુરૂષે અંત પ્રાંતાદિક નીચ કુલમાં કાઇ વખત આવે નહીં અને આશ્ચર્યકારક રીતે કદી આવે તાે તેમના જન્મ નિશ્ચે તે કુલમાં તાે થાયજ નહીં.

ભરતક્ષેત્રમાં વર્ત માન ચાલસીના અંતિમ તીર્થ કર મહાવીર-સ્વામી ખ્રાહ્મણુકુંડ ગામે રૂષસદત્ત ખ્રાહ્મણુની સ્ત્રી દેવાનંદાની કુક્ષીએ ઉપન્યા છે.

અતીત, અનાગત, અને વર્ત માન કાલે જે વારે જે ઇ'દ્ર હાેચ તેના એ આચાર છે કે શ્રી અસ્હિંતાદિક જે નિચ કુલમાં આવી ઉપજે, તાે તેને ઉગ્રાદિક ઉંચ કુલમાં લેઇ જઇ સ્થાપન કરવા. માટે તેમાે જાવ અને ભગવંત શ્રી મહાવીરને ત્યાંથી અપહરી, ક્ષત્રીય કુંડનગરના શ્રી સિદ્ધાર્થ ક્ષત્રી રાજાની લાર્થા સતી ત્રીશલા રાણીના ગર્ભમાં કન્યા છે તેમને અપહરીને ત્યાં પધરાવા, અને તે કન્યાને દેવાનંદાની કુક્ષીમાં સુકાે.

હરણીગમેષી દેવે ઇંદ્રની આજ્ઞા, હર્ષપૂર્વંક બે હાથ જેડી વિનય સહિત અંબીકાર કરી, ઇંદ્રમહારાજને પ્રશુપ્ત કરી, તેમની રજા લઇ નીકળ્યા.

#### દેવાની ગતિ.

દેવ**ાઓને આ મનુષ્ય ભૂમિ ( ત્રીચ્છાલાક ) ઉપર** આવતું હાેય છે, ત્યારે તેઓ પાતાન સુલ રૂપે ઘંલાભાગે આવતા નથી. કાેઇ વખત ભગવંત ભક્તિ વિગેરે હેતુસર મુલરૂપે અવેતા તે બનાવને આશ્ચર્યકારક ( અછેરાભૂત ) માનવામાં આવે છે. હરણીગમેષી દેવને આ પ્રદેશ ઉપર આવવાને સારૂ પાતાનું મુલરૂપ બદલી **બીજીરૂપ ધા**રણુ કરવું પડે છે. જેને ઉત્તરવૈક્રિય શરીર કહે છે. એ શરીર ∖રાવૃત કરવાને વૈક્રિય સમુડ્ઘાત નામની ક્રિયા કરવી પડે છે. પાતાના મુલ શરીરમાંથી જીવના પ્રદેશ બહાર કાઢીને આ ઉત્તરવૈક્રિયશરીર બનાવવા સારૂ વિશેષ પ્રકારે પ્રયત્ન કરવા પડે છે. તે માટે સંખ્યાત જેજન પ્રમાણુ દંડાકાર શરીર બાહલ્ય ઉર્ધ્વ અધા વિસ્તાર વાળા જીવ પ્રદેશ કર્મ પુદ્ગલસમૂહને શરીર થકી બહાર કાઢીને તેવડાે ઉંચે દંડ કરે છે. આ ઉત્તર વૈકિય શરીર ધારણ કરવા માટે ઉત્તમ પ્રકારના રત્નના જેવા સાર સાર પુદ્રગલ લેઇને તેના ઉપયાગ કરવામાં આવે છે. રત્ના વિશેષ કરીને સાલ જાતનાં હાય છે. તેનાં નામ ૧ કર્કે તન રત્ન. ૨ વજ રત્ન. ૩ વૈડુર્ય નીલ રત્ન. ૪ લાહિતાક્ષ રત્ન ૫ મસારગલ રત્ત. ૬ હંશ ગર્ભ રત્ન. ૭ પુલકરત્ન. ૮ સૌગાંધિકરત્ત. ૯ જ્યાેતિઃસાર રત્ન. ૧૦ અંજન રત્ન ૧૧ અંજનપુલક રત્ન ૧૨ જાત રૂપ રત્ન. ૧૩ સુસગ રતન ૧૪ અંક રતન. ૧૫ સ્ક્રટિક રતન. અને ૧૬ અરિષ્ટ રતન.

આ ઉત્તરવૈક્રિય શરીરને લાયકની તે જાતિની વર્ગજીામાંથી સાર સાર પુર્ગલાેજ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. દેવા મુલરૂપ દેવ-લાેકમાં રાખીને ઉત્તરવૈક્રિય શરીરથીજ મનુષ્ય લાેકમાં આવે છે.

દેવલાકમાંથી આ મનુષ્ય લાકમાં દેવા કઇ ગતિએ આવે તા કેટલા કાલ લાગે, તેના ખ્યાલ આવવાને તે ગતિના નાના નામાદિક જાણવાની પણ જરૂર છે.

ચાલવાને માટે ચાર પ્રકારની ગતિ ખતાવેલી છે.

**૧ ચંડાગ**તિ. ૨ ચપલાગતિ. ૩ જયણાગતિ. અને ૪ વેગાગતિ.

#### શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. (પ્રકરશ્વ હ

આ ચાર ગતિમાંથી પેહલી ચંડાગતિ, ૨૮૩૫૮૦ બે લાખ ત્રિયાશીહજાર પાંચસેને એશી ચાેજન અને એક ચાેજનના સાઠ ભાગ કરીએ તેના છ ભાગ ઉપર એટલા પ્રમાણુવાલા ક્ષેત્રનું એક ડગલું ભરતાે ચાલે તેને પેહલી ચંડાગતિ કહે છે.

બીજી ચપલાગતિ ૪૭૨૬૩૩ ચારલાખ બહાંતેર હજાર છસેં ને તેત્રીસ ચાેજન અને ત્રીશ કલા ઉપર એટલા ક્ષેત્રનું એક ડગલું ભરે તે બીજી ચપલાગતિ કહે છે.

ત્રીજી જયણાગતિ ૬૬૧૬૮૬ છ લાખ એકસઠ હજાર છસે છયાશી યાેજન અને ચાેપન કલા ઉપર એટલા ક્ષેત્રનું એક ડગલું ભરતાે ચાલે તેને જયણાગતિ કહે છે.

ચાથી વેગાગતિ ૮૫૦૭૪૦ આઠ લાખ પચાસ હજાર સાતસે ચાલીસ ચાેજન અને અઢાર કલા ઉપર એટલા ક્ષેત્રનું એક ડગલું ભરતાે ચાલે તેને વેગાગતિ કહે છે.

આ ચારગતિના પ્રમાણુવાલા ડગલાથી ચાલી જે દેવતા દેવ લાેકમાંથી મનુષ્યલાકમાં આવવા સતત્ ચાલવા માંડે તાે છ માસ સુધીમાં પણુ આવી શકે નહી એટલું અંતર છે.

હરણીગમેષી દેવ, મનુષ્ય લાેકમાં ઉપરની ચારગતિ કરતાં પણ દિવ્ય પ્રચંડ પવનથી ધુમાડા જાય એવી શીઘ્ર દૈવ યાેગ્ય ગતિએ અસંખ્યાતા દ્વીપ સમુદ્રનું ઉલ્લાંઘન કરીને, બ્રાહ્મણ કુંડ ગામમાં રૂષભદત્ત બ્રાહ્મ યુને ઘેર જ્યાં દેવાન દા બ્રાહ્મણી સુતી છે, તિહાં આવ્યા પ્રથમ ભગવ તને પ્રણામ કર્યો પત્રી દેવાન દા બ્રાહ્મણીના સર્વ પરિવારને અવસ્વાપિની નિદ્રા આપીને, અશુભ પુદ્દગલા ને દ્વર કરીને શુભ પુદ્દગલાના પ્રક્ષેપ કરીને વિન તી કરીને ભગવ ત આજ્ઞા આપા એ પ્રમાણે કહીને, દેવ પ્રભાવે ભગવ તને પીડા રહિત હાથમાં કરસ પુટમાં લઇને ક્ષત્રિય કુંડ નગરમાં સિદ્ધાર્થ લાજાના મહેલમાં જ્યાં ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણી છે ત્યાં લાવ્યા. ત્યાં સર્વ પરિવ રને અવસ્વાપિની નિદ્રા આપીને અશુભ પુદ્દગલ બાહેર કાઢીને શુભપુર્ગલ પ્રક્ષેપીને લગવાનને પીડા રહિત ત્રિશલા રાણીના ગર્ભમાં મુક્યા અને ત્રિસલાના ગર્ભમાં પુત્રી હતી તેને ત્યાંથી લેઇ દેવાન દાની કુખમાં ગર્ભ પણે મૂકી, અને જે દિશાથી તે આવ્યા હતા તે દીશાએ પાછા જ્યાં સૌધમ<sup>®</sup> દેવલાકમાં સાધમાં વત સક નામે વિમાન છે તથા સક સિહાસન છે અને જ્યાં સકે દ્ર છે ત્યાં આવીને તેમની આજ્ઞાના અમલ કર્યાની હકીકત નિવેદન કરી.

ગર્ભ પલટનના વખતે પહેલાં ભગવ'ત પાતાના જ્ઞાનથી જાણતા હતા કે મને અહિંધી લેઇને ત્રિશલાદેવીના ગર્ભમાં મુકવાના છે ત્યાં મુકયા પછી ૃપણ જાણ્યું કે મને દેવાનંદા માતાના ગર્ભ-માંથી લઇને અહિ મુકવામાં આવ્યા છે. લેઇ જતી વખતે દેવ શીધ્રગતિએ લેઇ જઇ ત્યાં કે એ કાર્ય એટલી બધી ત્વરાથી દેવ કરે છે કે તે વખતે હું જાણ્યું પણ ન જાણ્યા સરખું છે. આ ગર્ભ પલટનના કિયાથી ભગવ'તને કિંચિત્ માત્રપણ બાધાપિડા થઇ નહતી.

આ દેવગતિમાંથી ચવન અને ગર્લ પલટન પ્રકરણુના અંગે કેટલીક વાતા વિચારણીય છે

પ્રથમ તા દેવાન દાના ગર્ભમાં પ્રભુને ઉત્પન્ન થવું. કઠાપી કાંધ પણ કાલે તીર્થં કરાદિ સલાકા પુરૂશા ઉત્તમ કુલ શીવાય ભિક્ષુ-કાદિ કુલમાં જન્મ લેતા નથી. ભગવ તે ગાત્રમઠના કારણથી નિચ ગાત્રના નિકાચિત મધ કરેલા તે કર્મ ભાગવાઇ જતાં શેષ કાંઇ કર્મ દલીકના અંશ<sup>\*</sup> આત્મ પ્રદેશ સાથે રહેલા તે વિપાકાદયથી ભાગવ્યા સિવાય છુટા પડવાનાં નહી, તે શેષ રહેલાં કર્મોએ ભગ-વંતના સત્તાવીશમા ભવની શરૂવાતમાંજ પાતાનું પ્રાઅલ્ય દેખાડશું. આ ઉપરથી શું દેખાય છે ! તે થંકરના જીવ જેવા સમર્થ 'પુરૂષ જેઓએ પચીશમા ભવમાં તપાદિ ચારિત્રારાધન મહા ઉગ્રકાટીનું કર્શું હતું, છતાં પણ મલીન અને ચીકણાં કર્મ આત્મ પ્રદેશથી 13 છુટાં પડતાં પડતાં કંઇ અંશ બાકી રહી ગયા. કર્મની કેટલી ચીકછુાશ ? કર્મને કંઇ શરમ નથી. ખરેખર જગતમાં નિષ્પક્ષપાત રીતે પાતાનુ સામ્રાજ્ય ચલાવવામાં કર્મ રાજાની ખરાખરી કરી શકે તેવું કાઇ નથી. દેવ, દાનવ, ભૂત, પીશાચ, રાક્ષસ, હરિ, હર પ્રદ્યા, પીર, પેગંબર, કે કાેઇ પણુ સંપ્રદાયના માનિત દેવમાંથી ગમે તેનું ચરિત્ર આપણુ વાંચીશું તા જણાઇ આવશે કેં તેમાંથી કાઇની પણુ દાક્ષિણ્યતા કર્મે રાખી નથી.

દેવાન દાના ગર્ભ માંથી પ્રભુને લેઇને ત્રિશલાના ગર્ભ માં લેઇ જવામાં પણ તેઓના પાતાના કર્મના ફળ પાકના કાંઇ ૃંસ બધ છે કે કેમ ? એ પણ એક વિચાર શીય વાત છે. ભગવ તના કર્મના અદલા દેવાન દાને કેમ મળવા જોઇએ ? કેમકે ચૌદ મહાન ઉત્તમ સ્વપ્નાથી સુચિત ઉત્તમ પુત્ર રત્નના ગર્ભની પ્રાપ્તિ તેને થએલી તે ગર્ભ ને તે ગુમાવે એ કાંઇ જેવી તેવી હાની ન કહેવાય ! ઇંદ્ર મહારાજને ભગવ તને ત્રિશલા રાણીના ગર્ભમાં સુકવાના વિચાર કયાંથી આવ્યા ? આમાં પણ કર્મ જ્ઞતાના ભાસ થય છે ભગવ તને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી તેઓએજ આ બધી બાળતાના પ્રશ ગાપાત ખુલાશા કરેલા છે.

સહુ સહુ પાત પાતાના ભાગ્ય ( કર્મ ) પ્રમાણે કરવાની બુદ્ધિ દેવાને ઉત્પન્ન થાય છે. કર્મથો ઉપરાંત કરવાની શકિત દેવામાં પણ નથી. દેવાન દા અને ત્રિશલારાણીના સંબંધમાં પણુ કર્મ સ્વરૂપ જાશુવા લાયક છે. પુવંભવમાં ત્રિશલા રાણીના જીવ દેરાણી હતા, અને દેવાન દાના જીવ જેઠાણી હતા. બન્ને એક ઘરમાં રહેતાં હતાં. માઠી મતીથી અને લાભના ઉદયથી જેઠાણીએ દેરાણીના રત્નના કર ડીઓ ચારી લીધા, દેરાણીએ સંભાત્યા, સાધ્યા પણ જડયા નહી બન્ને જણુને આપશ આપ-શમાં એ વિષે ઘણી બાલા ચાલી થઇ પણ જેઠાણીએ કર ડીઓ આપ્યા નહી. તે વખતે દેવાન દાના જીવે જે અશુભ કર્મ બાંધ્ય રેહે ભવં. ]

હતું તે આ ભવમાં ઉદય આવ્યું. દેવાનંદા ત્રિશલાની દેવાદાર હતી સમકાલે ત્રિશલા પણ ગર્ભવતી હતી. અને કર્મવશાત ઇંદ્ર મહા-રાજને પણ તેવા પ્રકારનાજ વિચાર આવી ગયા. દેવાનંદા એ પૂર્વ ભવમાં અજ્ઞાન દશામાં રત્ન કરંડીઓ ચાંચોં હતા. તા આ ભવમાં તેના ઉત્તમ એવા ગર્ભ દેવે લઇને ત્રીશલાને આપ્યા. ખરેખર શુભા શુભ કર્મની ગતિ વિચિત્ર છે, તેના ફલ વિપાક ભાગવ્યા સીવાય કદી પણ છુટકાે થવાના નથી, એવું સમજીને અશુભ કર્મની ગતિ વિચિત્ર છે, તેના ફલ વિપાક ભાગવ્યા સીવાય કદી પણ છુટકાે થવાના નથી, એવું સમજી ને અશુભ કર્મ કરતાં પ્રાણીઓએ અટકવું નેઇએ; એટલુંજ નહિ પણ તેવા પ્રકારના વિચાર પણ કરવા નહી નોઇએ.

કુદરતના સામાન્ય નિયમથી ઉલટ બનનારા બનાવા એ આશ્ચર્યકારક બનાવ છે. એવા બનાવ ઘણા કાલના અંતરે જગતમાં બને છે. આ વર્ડમાન ચાવીશીમાં એવા દશ બનાવા બનેલા છે. જે દશ અચ્છેરાના નામથી શાસ્ત્રમાં વર્ણન કરેલા છે તે આ પ્રમાણે.

૧ કૈાઇ પણ તીર્થ કરને કેવલ જ્ઞાનઉત્પન્ન થયા પછી ઉપસર્ગ થયા નહીં છતાં ભગવંત મહાવીરને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી ગાેશાલએ તેજોલેસ્યા સુકી ઉપસર્ગ કર્યો. જેના **યાેગે** ભગવંતને છ મહીના સુધી લાેહીબંદ ઝાડાે થયાે.

ર કેાઇ તીર્થ કર સ્ત્રી વેદ્રે થયા નહી છતાં એાગણીશમા તીર્થ કર મલીનાથ સ્ત્રી વેદે થયા.

૩ આ ગર્ભનું પલટવું.

૪ તીર્થ કર કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી દેશના ( ઉપદેશ) આપે તે કાેઇ પણ વખતે ખાલી જાય નહી દેશના યાેગે કાેઇને સમકીતના લાભ થાય, કાેઇ વત નિયમ અંગીકાર કરે. છતાં ભગવંત મહાવીરને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી પ્રથમ દેવાેએ સમવશરણુની રચના કરી. ત્યાં બેશી ભગવંતે દેશના આપી પર'તુ તે દેશના સાંભળી કેાઇ સમકીત પામ્યેા નહી કે કેાઇએ વત નિયમ લીધા નહી.

પ જે વાસુદેવ જે દ્વીપના હાય તે બીજે દ્વીપે જાય નહી છતાં શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવ સતી સીરામણી દ્રીપદીને લેવાને વાતકી ખંડના દક્ષિણાર્દ્વ ભરતમાં અમરકંકા નામની નગરીએ ગયા હતા.

૬ <mark>ચુગલીયા મરીને નરકે જાય નહી</mark> છતાં હરિ તથા હરિણી નામના <mark>ચુગલીયાનું જ</mark>ોડલું નરકે ગયું છે.

૭ ભુવનપતિના દેવા સામાન્ય નિયમ પ્રમાણે ઉપલા દેવ લાકમાં જઇ શકે નહિ, છતાં ભુવનપતિ દેવાના ઇંદ્ર ચમરે દ્ર અસર્ષ થકી સૌધર્મ દેવલાકના ઇંદ્ર સૌધર્મ ના નાશ કરવા ખાતાની મર્યાદા બહાર પાતાના સ્થાનથી સૌધર્મ દેવલાક તરફ ગયાે, ત્યાંથી સૌધર્મ ઇંદ્રથી પરાભવ પામી ભગવંત મહાવીર દેવના શરણે આવ્યા તેથી તે અચ્યા.

૮ મધ્યમ અવગાહનાવાલા એક સમયે એકસાને આઠ સાથે માક્ષે જાય, પણ ઉત્કૃષ્ટી પાંચશેં ધનુષ્યની અવગાહનાવાલા એકસાને આઠ એક સમયે સાથે સિદ્ધિપદને પામે નહીં. છતાં અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર પાંચશેં ધનુષ્ય અવગાહનાવાલા એક શ્રી ઋષભદેવ ભગવંત પાતે ભરત વિના નવાણું ભરતના પુત્ર અને આઠ ભરતના પુત્ર મહી એકસા આઠ પુરૂષ હિદ્ધિપદને પામ્યા છે.

૯ દેવેા પાતાના મુલ વિમાન સહિત તીર્થ કરને વંદન કરવા કાઇવારે આવે નહી છતાં ભગવત મહાવીર દેવ કૌસંબી નગરીએ સમા∶ર્યા, ત્યાં ચંદ્ર અને સૂર્ય જેમનાં શાશ્વતાં વિમાન જ્યાતિષ ચક્રમાં તેજ વિમાનમાં બેસીને પશ્ચિમ પારસિયે ભગવ' તને વંદન કરવા આવ્યા હતા.

૧૦ પરિચહના ત્યાગી, બ્રહ્મચારી એવા સંયતીની પૂજા પ્રથમ થતી હતી. પાવાર ભી, પરિગ્રહત ત, અબ્રક્ષચારી ગૃહસ્થ વેષે રહેવાવાલા અસ યતિના પૂજા સત્કાર પ્રજામાં થતાે નહીં. છતાં શ્રી સુવિધિનાથ ભગવ તના નિર્વાણ પછી કેટલાેક કાલ વિત્યા ખાદ કાલદાેષના લીધે સાધુઓના વિચ્છેદ થયા, તેથા જે સ્થવિર શ્રાવકા હતા તેમની પાસે જઇ લાકા ધર્મ પૂછવા લાગ્યા તે પણ જેવું જાણતા હતા તેવું લાકાને કહેવા લાગ્યા. તેની સાથે ગવ ના લીધે મતિ કલ્પનાથી અમેજ સુપાત્ર છીએ એવું કહી લાકાથી પુંજાવા મનાવા મિથ્યા શાસ્ત્રના સ્થના કરી ઉપડેશ દેવા લાગ્યા. અને લાકા તેમને પૂજવા લાગ્યા. એ અશ યનીય પૂજાની શરૂઆત

ઉપર પ્રમાણે દશ આશ્ચર્યકારક બનાવાનું વિસ્તારથી વર્જુન કલ્પશુત્રાદિ શાસ્ત્ર લંથામાં છે. વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ ત્યાંથી સમજી લેવા પ્રયત્ન કરવા

ે દેવપ્રતિના દેવેાની શકિત સામાન્ય મનુષ્યાે કરતાં વિશેષ હાેય છે. તેથી તેમની કૃતિ આપણું સમજવામાં આવી શકે નહી. હરિણુગમેષિદેવ એક રાત્રીમાં આ મનુષ્ય લાેકમાં આવીને થાેડા સમયમાં ગર્ભ પલટવા જેવું મહાન જાેખમકારક કાર્ય કાેઇના પણુ જાણુવામાં આવે નહી એવી રીતે કરીને ગયા એમાં શ'કાને સ્થ નજ નથી.

સમ્યક્ત્વવાન્ ધમિં જીવાની, શાસનમાં અવનવા બનાવેા બનવાના પ્રસંગે ઉચિત વિવેકથી શાસનની સેવા કરવી અને પરં-પરાની પવિત્ર મર્યાદાનું રક્ષણ કરવાને પાતાની શકિત અને અધિ-કારથી થાય તેટલી તજવીજ કરવા એ તેની ફરજ અને કર્ત વ્ય છે. આ ગર્ભ પલટવાના સંબંધમાં સૌધમેં દ્રે ભક્તિના અંગે પાતાના કર્ત વ્ય અને આચારના વિચાર કર્યો, આ બનાવ આપણુને સુચવે છે કે એવા પ્રસંગે અધિકાર અને શક્તિવાલા મહાનુભાવાએ આંખ મીચામણ કરી ઉપેક્ષા કરી ગમે તેવા બનાવાોને જતા કરવાના નથી. એ વાત આપણે ખાસ લક્ષમાં રાખવા જેવી છે. અરિહ તાદિક દશ સ્થાન પ્રત્યે પાંચ પ્રકારના વિનય કરવા એ સમક્તિના ભેદમાં આવે છે. તેઓની સ્તુતિ કરવી અને આશાતનાના નાથ કરવા એ વિનયના ભેદ છે. ઇંદ્ર મહારાજનું આ કૃત્ય ઉચિત વિવેકનું સુચન કરાવે છે. આ ગર્ભ પલટવાની ક્રિયા ઉપરાંત ભગવંત ગર્ભમાં આવે છે તે વખતે તેમનું આશન ક'પવાથી તેઓ અવધિજ્ઞાનથી જાણે છે કે ભગવંત દેવલેાકમાંથી ચવી તીર્થ કરપણે ઉત્પન્ન થયા. ભગવંત ગર્ભમાં છતાં ઇંદ્ર પાતાના વિમાનમાંથી તેમને ભાવથી વંદન કરવા આસનથી હેઠે ઉતરી ભગવંતના સન્**સુખ** સાત આઠ ડગલાં જઇ એકઆડી ઉતરાસ ંગ કરી શકસ્તવન કહી ભગવંતની સ્તુતિ કરે છે. એ પણુ તેમના તીર્થ કર પ્રત્યેના બક્તિરાગ સુચવે છે. ઇંદ્રાદિ દેવા તીર્થ કરના પાંચ કલ્યાણુક તથા કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી તેમના ઉપદેશ સાંભલવા વખતા કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી તેમના ઉપદેશ સાંભલવા વખતા વખત આવવાના ખનાવાએ પણુ તેમની ભક્તિ છે. સ સારી જીવાને અરિહ તાદિક પંચ પરમેષ્ટિની ભક્તિ કરવી એ આત્મ કલ્યાણુના એક ઉત્તમ માર્ગ છે. ભક્તિના પ્રસંગ પ્રમાદમાં શુમાવવા જેવા નથી.

આ ગર્ભ પલટવાની દેવની ક્રિયાની ગુપ્ત હકીકત શી રીતે જાહેરમાં આવી અને આવા બનાવ કેમ બને એવી શંકા જો કાેઇને યાય તેા તેના ખુલાશા થવા જરૂરના છે. લગવંત પાતે દેવાનંદા ના ગર્ભમાં ત્રણુ જ્ઞાન સહિત ઉપ્તન્ન થયા હતા. જગતમાં જે રૂપી દ્રવ્યા રહેલા છે, તથા જે બનાવા બનેલા છે, અને બને છે એ જાણુવાની શક્તિ અવધીજ્ઞાનમાં છે અવધિજ્ઞાન એ પણુ આત્માની લબ્ધિ છે. દેવગતિ આશ્રિત એ જ્ઞાન ભવ પ્રત્યથી છે એટલે જે સમ્યક્ત્વાન જીવ દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થાય કે તે ગતિ આશ્રીત તૂર્તજ અવધિજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. દેવગતિમાંથી ચવીને બીજી ગતિમાં જવાના પ્રસ'ગે આ જ્ઞાન તેમની સાથે જતું નથી, પણ અવરાઇ જાય છે મનુષ્ય ગતિ આશ્રિત તીર્થ કરના જીવના સંબં-ધમાં એક પ્રકારની વિશેષતા છે. તે એકે તીર્થ કરના જીવ દેવ ગતિમાંથી તીર્થ કરપણે મનુષ્યગતિમાં જ્યારે ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે જે દેવલેાકમાં પાતે દેવતા હાય તે દેવલેાકમાં તે વિશ્વાન

ગઢવાળું સમવસરણુ ર<sup>ે</sup>. તેમાં પ્રભુ પુર્વ સિંહાસન ઉપર પૂર્વા **લિમુખે બીરાજ્યા અને ગૌ**તમસ્વામી વિગેરે ગણધર મહારાજ અને દેવતાદિપર્ષદા પાત પાતાને યાેગ સ્થાને બેઠા. સર્વજ્ઞને આવેલા સાંભળી ઘણા નગરજના ત્યાં આવ્યા, તેમાં દેવાન દા અને ઝાયલદત્ત પણ આવ્યા. તેઓ પ્રભુને પ્રદિક્ષણા દેઇ પ્રભુને વ'દન કરીને ચે ગ્ય ′ રથાને બેઠા. દેવાનંદાને ખબર નથી કે આ મહારા પુત્ર છે છતાં પ્રભુને નેઇને કુદરતી રીતે તેનામાં માતૃ પ્રેમે ઉછલેા માર્યા, તેનું શરીર રામાંચિત થયું. આનંદ અને પ્રકુલ્લિત મુખવડે એક ચીતથી પ્રભુને નિહાલતાં તેના સ્તનમાંથી દુધ ઝરના લાગ્યું.આ અનાવ જોઇ ગાતમ સ્વામીને શંસય થયા અને વિસ્મય પામ્યા. તેથી તેમણે પર્ષદા સમક્ષ ભગવંતને અંજલી જેડોને પુછશું કે, હે પ્રભુ! આપને જોઇને આ આઇની દ્રષ્ટિ દેવતાની જેમ નિંમેષ કેમ થઈ ગઇ ? તે વખતે પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યા કે હે ગાંત્તમ ! હું એ દેવાન દાની કુક્ષિમાં ઉત્પન્ન થઈ ખ્યાશી દિવસ રહેલાે છું ત્યાંથી ગર્ભ પલટન કરીને ત્રિશલા માતાના ગર્ભમાં લાવવામાં આવ્યા એ સંબંધીનાે તનામ વૃત્તાંત⊦જણાવી કહ્યું કે આ પરમાર્થને નહી જાણતા છતાં મહારે વિષે વાત્સલ્યભાવ તેનામાં ઉત્પન્ન થયેા છે. પુવે સાંભળવામાં આવી નહતી કે કાેઇ જાણતું નહતું, તેવી ચમત્કારીક વાત સાંભળી દેવાનંદા, ઝાયભદત્ત, અને બધી પર્યદા વિસ્મય પામી ગઇ, આ ત્રણ જગતના સ્વામી પુત્ર કર્યા ! અને એક સામન્ય ગૃહત્ત્થધર્મિ ઐવા આપણુ કયાં ! એમ વિચારીને Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

આશ્રિત જે પ્રકારનું અવધિજ્ઞાન તેમને હાેય તે અવધીજ્ઞાન સહિત તેઓ મનુષ્ય ભવમાં આવે છે. તે નિયમાનું સાર ભગવ તને અવધિ-ગ્રાન હતું. ગર્લ પલટવાના અનાવને ભગવત પાતે જાણતા હતા. આ ચમત્કારિક દૈવી બનાવને ખુલાસાે લગવ તે પાતેજ કરેલાે છે.

ગ્રામાનુગામ વિહાર કરતાં એક વખત લગવંત પ્રાહ્મણુકુંડ ગામે આવ્યા. તેની અહાર અહુશાળ નામના ઉદ્યાનમાં દેવતાઓએ ત્રહ્ય

કેવલ જ્ઞાન ઉપ્તન્ન થયા પછી ભવિજનના અનુગ્રહના માટે

903

દ'પતીએ ઉઠીને ફરીવાર પ્રભુને વ'દના કરી. તેએ એ તે પછી પ્રભુની દેશના સાંભળી વૈરાગ્ય પામી પ્રભુના હસ્તથી દીક્ષા અંગી-કાર કરી. શુદ્ધ ચારિત્ર પાળી અંતે કેવળજ્ઞાન પામી માક્ષ પ્રાપ્ત કશું, આ અધિકાર શ્રી ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરૂષચરિત્રના પવ' ૧૦ દશ-આના સર્ગ આઠમાં કલીકાલ સર્વજ્ઞ શ્રીમદ્દ હેમચંદ્રાચાર્ય મહા-રાજ લાવેલા છે. તેમજ શ્રી આચારંગ સૂત્રમાં મગવંત સુધમોને ગણુધરે પણ ગર્ભ પલટવાની બીના જણાવેલી છે. એટલે આ ગર્ભ પલટનનાં બનાવના અંગે શ'કાને સ્થાનજ નથી. શાસ્ત્રમાં 'ગર્ભ સંહરણુના ચાર ભેદ બતાવેલા છે તે બાણુવા જેવા છે.

૧ ગર્ભાશયમાંથી ગર્ભ લેઇને ગર્ભમાં મુકવે ૨ ગર્ભાશય-માંથી લેઇ યાેનીમાં મુકવે ૩ ચાેનીથી ગર્ભાશયમાં મુકવે. અને ૪ ચાેથે ચાેનીમાંથી લેઇ યાેનીમાં મુકવે. આ ચાર ભાંગામાંથી ત્રીજો ભાંગા કે, જેમાં ગર્ભને યાેનિ માર્ગેથી ગ્રહણ કરીને ગભો-શયમાં મુકવાના છે. તે ભાંગાથી ગર્ભ સંહરણ અને સંક્રમણ કરવાની અનુજ્ઞા છે, બાકીના ત્રણ ભાંગાંએાના શ્રી ભગવતીસૂત્રમાં નિષેધ કરેલા છે.

અહિં એક વાત લક્ષમાં રાખવાની છે કે ભગવંત દેવાનંદાના ગર્ભમાં ખ્યાશી દીવસ રહેલા છે. સામાન્ય રીતે સર્વ તીર્થં કર જ્યારે માતાના ગર્ભમાં આવે, તે ચ્યવન સમયની ખબર પ્રથમ સૌધર્મે દ્રને તેમનું સિંહાસન ચેલાયમાન થવાથી અવધિજ્ઞાનના ઉપયાેગ મુકવાથી થાય. છતાં ભગવંત દેવાનંદાના ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થયાને ખ્યાશી દિવસ વ્યતિત થયા પછી ઇંદ્રને ખબર થઇ, એમ શ્રી ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરૂષચરિત્ર પર્વ દસમાના સર્ગ બીજામાં જણા-વેલું છે. અશુભ કર્મના વિપાકના કાલ પુરા થતા સુધી આ હકીકત સૌધર્મે દ્રના જાણવામાં આવેલી નથી એમ આ ઉપરથી અનુમાન થાય છે, કેમકે તેમના જાણવામાં આવ્યા બાદ તાત્કાલિક તેમણે પાતાના ઉચિત આચાર સાચવવાની તજવીજ કરેલી જણાય છે. ખરેખર અશુભકર્મ કેવી રીતે પેાતાના ફળ વિપાક જીવાને ભાગ- વાવે છે ! ભગવ ત મહાવીરના જીવનમાં એ બનાવા આપણી દ્રષ્ટિગાચર થાય છે. તીર્થ કર જેવા સમર્થ અને પવિત્ર વ્યક્તિની તેને શરમ કે દાક્ષિણ્યતા પડતી નથી, તાે પછી સામાન્ય જીવાના શું હિસાબ ! માટે શુભાશુભ કમાંનું સ્વરૂપ યથાર્થ સમજી અશુભ કમેાં કરવાથી બચલું એજ જીવાના પાતાના હિતની વાત છે. માહને વશ પડી તેના તરફ જેટલી ઉપેક્ષા કરવામાં આવશે તેટલું દરેકને પાતાનજ શાસવું પડશે. રાજા હાે કે મહારાજા હા, અશુભ કર્મના ફળવિપાક ભાગવવામાં ગમે તેવી સત્તા હશે તેના કંઇજ ઉપયાગ થવાના નથી



www.umaragyanbhandar.com



પ્રકરણ ૧૦ મું.

# કર્મસત્તા-ઝવાેનું પરાધીતપણું.

ભ ગવંત મહાવીરના પહેલા ભવથી તે છેવટના ભવમાં કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્તિના કાલ સુધી તથા કેવલ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી પણ કર્માની વિચિત્રતાના અનુભવ થયા છે, તે ઉપરથી સ્વતંત્રતા માનતા જીવ કર્માના પરાધિનપણે સંસાર પહિલ્રમણ કરે છે, અને તેના શુભાશસ ફળ વિપાક ભાગવવામાં તે પરતંત્ર છે

એમ જણાઇ આવે છે. લગવ તના દરેક ભવના વર્ણનના પ્રસંગે સહેજ સહેજ વિવેચન કરવાથી કમ સ્વરૂપના ચથાર્થ બાધ થઇ શકે નહી; તેમજકર્મનું સવિસ્તર સ્વરૂપ આ ચરિત્રના અંગે સમ-જવાને પ્રયત્ન કરીએ તાે તેમ બનવું એ અશકય છે. કર્મ સ્વરૂપ જેવા તત્વજ્ઞાનના એક સ્વતંત્ર વિષયને આ ચરિત્રના પ્રસંગમાં જેવા તત્વજ્ઞાનના એક સ્વતંત્ર વિષયને આ ચરિત્રના પ્રસંગમાં જેવી દેવાથી ચરિત્રના અસ્ખલીત પ્રવાહને અટકાવી દેવા જેવું છે. કર્મ સ્વરૂપના અંગની સુક્ષ્મ વિચારણા નહિ કરતાં સ્થુલ વિચારણા કરવ થી આ ચરિત્રના રસને પાષણ મલવા જેવું લાગવાથી, તે સંબંધી આ પ્રકરણમાં કંઇ અંશે વિચાર કરીશું.

સમસ્ત લાેક-વિશ્વમાં બે પ્રકારના જીવાે છે. એક મુક્તાત્મા, અને બીજા સંસારી. આ પ્રકરણમાં બીજા પ્રકારના સંસારી જીવાના સંબંધેજ વિચાર કરવાનાે છે, ફેમકે સંસારી જીવા કમૌધિન છે. મુક્તાત્મા કમૌથી સર્વથા મુકાયલા છે. જેમને હવે કર્મની સાથે કંઇ પણુ સંબંધ નથી, એવા મુક્તાત્મા પણુ પ્રથમ સંસારી હતા. તેઓએ આત્મસત્તાની પિછાન કરી, કર્મોથી રહિત થવાના ઉપાયના ઉપયાગ કરી સર્વથા કર્મોથી રહિત થઇ શાશ્વત્સ્થાન મેળવી શકયા છે. તેઓ હવે પાતાના આત્મસ્વરૂપમાંજ રમણુતા કરી અનંત અવ્યાબાધ સુખના અનુભવ કરે છે; જે સ્થિતિ અનંતા તીર્થ કર અને કેવળ જ્ઞાનીઓએ પ્રાપ્ત કરી છે. ભગવંત મહાવીરના જીવે પણુ છેવટના ભવનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી એ સ્થીતિ પ્રાપ્ત કરી છે. આપણે સવે ને પણુ એ પ્રાપ્ત કરવાની ભાવના હાવી જોઇએ. ભગવંત મહાવીરાદિ તીર્થ કર તથા કેવળજ્ઞાનીઓએ કેવી રીતે કર્મોના પરાભવ વિવિધ રીતે કરેલા છે, તે રીતી આપણે જાણીએ તાજ તે રરતે જઇ શકીએ; તેથી કર્મ, કર્મ બંધના કારણ અને તેને દુર કરવાના ઉપાય જાણવા જોઇએ.

આપણુ બધા બીજા પ્રકારના સંસારી જીવાની કાેટીમાં આવી શકીએ.

તમામ જીવાનું મુંલ સત્તાએ શુદ્ધ સ્વરૂપ એકજ પ્રકારનું છે છતાં પ્રત્યેક જીવના અંગે જે ભિન્નતા માલમ પડે છે, એ ભિન્નતાના હેતુનેજ કર્મ કહે છે. તે કર્માનું બંધારણુ જુદા જુદા પ્રકારનું છે. એ જુદા જુદા પ્રકારના કર્મોના જ્ઞાનીઓએ મુખ્ય આઠ અને તેના ઉત્તર એકસાને અઠ્ઠાવન ભેદમાં સમાવેશ કરેલા છે.

મુખ્ય આઠ ભેદ---

૧ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ, ૨ દર્શાનાવરણીય કર્મ, ૩ વેદની કર્મ, ૪ માહની કર્મ, ૫ આયુષ્ય કર્મ, ૬ નામ કર્મ. ૭ ગાેત્ર કર્મ, અને આઠમું અંતરાય કર્મ. આ આઠ પ્રકારના કર્મના ઉત્તર લેદ એકસાને અઠ્ઠાવન છે. તે આ પ્રમાણે---

પ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના પાંચ ભેદ ૯ દર્શનાવરણીય કર્મના નવ ભેદ. ૨ વેદનીય કર્મના બે ભેદ ૨૮ માહનીય કર્મના અઠાવીશ. ભેદ ૪ આયુષ્ય કર્મના ચાર ભેદ ૧૦૩ નામ કર્મના એકસાત્રણ ભેદ ૨ ગાત્ર કર્મના બે ભેદ અને ૫ અંતરાય કર્મના પાંચ ભેદ. શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૦

9**°** 

ઉપર પ્રમાણે એકસાને અઠ્ઠાવન લેદના પેટાલેદ ઘણા છે. તે

કર્મ ગ્રંથાદિક શાસ્ત્રોથી સમજવાને ભલામણ કરવામાં આવે છે. જ્ઞાન, દર્શન, આરિત્ર, વીયં અને અને ઉપયાગ એ લક્ષ્ણ-વાળાે જીવ છે. આમાં જ્ઞાન અને દર્શન એ બે મુખ્ય છે. જ્ઞાન, દર્શન વિનાના જીવ, જડ અવસ્થાને પામે. એ બેમાં પણ જ્ઞાન મુખ્ય છે. ઉપરના આઠ પ્રકારના કર્મમાં જ્ઞાનાવરણીયકર્મ જીવના જ્ઞાન ગુણને આવરે છે, એટલે હાંકી દે છે, આચ્છાદન કરે છે દર્શના-વરાહીય કર્મ આત્માના દર્શનાપયાંગ ગુણને આચ્છાદન કરે છે. ે **વેદ્વનીય કર્મ જીવને શા**તાશાતા યાને સુખ દુઃખ રૂપ કળ વિપાક દેખાડે છે; માહનીય કર્મ છવને સુઝાવે છે. તેના લીધે જીવ પાતાના હિતાહિતના વિચાર કરી શકતાે નથી, અને અશુદ્ધ વિચાર અને આચારતું સેવન કરે છે. આયુષ્ય કર્મ દેવ, મતુષ્ય, તિર્ય ંચ, અને નરકગતિના લાયકના આયુષ્યના બાંધ કરી, ભવાંતર માં જે ગતિનું આયુષ્ય માંધ્યું હાેય તે ગતિમાં જીવને લઇ જાય છે. નામ કર્મ વિવિધ પ્રકારના સ્વરૂપને ન્ધારણુ કરાવી નાટકતા પાત્રની પેઠે સ'સારમાં જીવની પાસે વેશ ભજવ વે છે. ગાત્રકર્મ ઉચનીચ ગાત્રમાં જીવને લેઇ જાય છે. અંતરાય કર્મ દાનાદિ પાંચ પ્રકારની આત્માની અનન્વીલબ્ધિને રાકે છે.

આ આઠ કર્મની એકસાને અઠાવન પ્રકૃતિ પ્રત્યેક સંસારી જીવની સાથે સત્તામાં રહેલી છે. ગુણુસ્થાને ચઢતા જીવ જે જે કર્મ પ્રકૃતિના સત્તામાંથી નાશ કરે, ત્યાર પછી તે તે કર્મ પ્રકૃતિના અંધ કરે નહી. ત્યાં સુધી સમયસમય જીવ સાત-આઠ કર્મના બંધ કરોજ જાય છે. આ આઠ કર્મોમાં ફકત આયુષ્ય કર્મના બંધ દરેક ભવમાં એકજ વખત કરે; બાકીના સાત કર્મના બંધ સમય સમય કર્યાજ જાય છે. ફકત ચરમ શરીરિ જીવ તદ્દભવ સુકિત પામવાના છે, તેથી તેઓજ ભવાંતરના આયુષ્યના બંધ કરે નહી.

મિચ્ચાત્વ, અવિરતિ, કષાય, યાેગ અને પ્રમાદ કર્મ બંધના સુખ્ય હેતુઓ છે. મિચ્ચાત્વાદિક હેતુએ કરીને નવા કર્મપુદ્દગલને ગ્રહણ કરીને આત્મપ્રદેશ સાથે બાંધવા તેને બાંધ કહે છે. આ કર્મપુદ્દગલાેના આત્મપ્રદેશ સાથે ક્ષીરનીરની પેઠે અથવા તપાવેલા લાેહ અને અગ્ની પેઠે અન્ચાેન્ચ અભેદ ભાવે સંબાંધ કર્મ બાંધથી થાય છે.

#### કર્માબંધના ચાર પ્રકાર છેઃ---

૧ પ્રકૃતિ બંધ—એટલે કર્મના સ્વભાવ ૨ સ્થિતિબંધ એટલે કાળતું માન. ૩ રસબન્ધ—એટલે કર્મ પુદ્દગલના શુભાશુભ રસનું તીવ મંદપણું. તેને અનુભાગબંધ પણુ કહે છે. ૪ પ્રદેશ બંધ એટલે પુદ્દગલના દળિયાનું માન.

આ ચાર પ્રકારના બંધના સ્વરૂપના ચથાર્થ ખ્યાલ આવવા સારૂ આગમમાં લાડુ (માદક) નું દ્રષ્ટાંત આપેલું છે તે આ પ્રમાણે:-૧ પ્રકૃતિબંધ--વાચુને નાશ કરવાની શકિતવાલા શુંઠાદિ દ્રવ્યે નિષ્પન્ન માદક હાય તેના સ્વસાવ (પ્રકૃતિ) વાચુના નાશ કરે તેમજ પિત્તાપહારી દ્રવ્યે નિષ્પન્ન તે પિત્તનાજ નાશ કરે. તેમ ક્શ પહારી દ્રવ્યે નિષ્પન્ન તે કફને ટાળે; તેવી રાતે કર્મ પણુ કાઇ જ્ઞાનને આવરે, કાઇ દર્શનને આવરે, કાઇ શાલાશાલા આપે, કાઇ સુંઝાવી નાખે ઇત્યાદિ દરેકના જીદા જીદા સ્વભાવ તે પ્રકૃતિ બંધ કહેવાય છે.

ર સ્થિતિબંધ—એજ માદક કાઇ એક દિવસ રહે, કાઇ બે દિવસ રહે, યાવત કાઇ માસ લગી રહે, તે પછી તેના નાશ થાય તેમ કાઇ કર્મની સ્થિતિ વીશ કાહાકાહી સાગરાપમ પ્રમાણ, કાઇની ત્રીસકાહાકાહી સાગારાપમ પ્રમાણ, તાે કાઇની સીવેર કાહાકાહી સાગરાપમ પ્રમાણ હાય—એ પ્રમાણે જે કર્મ જેટલાે કાલ સત્તામાં રહે તેને સ્થિતિબંધ કહે છે.

3 રસખ'ધ – માદકના સ્નિગ્ધ, રૂક્ષ, મધુર, કટુકાદિક રસ જેમ કાઇ માદકમાં એકગુણા હાય, કાઇકમાં દિગુણ, ત્રિગુણ, ચતુર્ગું ણ પણ હાય, તેમ કર્મના કાઇ વખત એક સ્થાનિ રસ બ'ધાય, કાઇ વખત તીવ્ર તીવતર કષાયને ચાગે દિસ્થાનીય, ત્રિસ્થાનીય, ચતુઃસ્થાનીય રસ બ'ધાય તેને રસબ'ધ યાને અનુભાગબ'ધ કહે છે.

#### શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૦

૪ પ્રદેશબ ધ— તે માેદકના પ્રદેશ તે કહ્યિા રૂપ એ કહ્યાય ( લાેટ-ભુકાે ) કાેઇ એક પસલી પ્રમાણ, કાેઇ પાશેર, અધશેર, એક શેર પ્રમાણ હાેય, તેમ કર્મનાં દલીક કાેઇ થાેડાં બાંધે, કાેઇ ઘણું બાંધે, એને પ્રદેશબ'ધ કહે છે.

આ માેદકના દષ્ટાંતથી કર્મ બ'ધના સંબ'ધે આપણને કાંઇક ખ્યાલ આવશે.

જે નવીન કર્મના સંબંધ આત્મ પ્રદેશ સાથે થયા હાય છે. ં તેમાંના કેટલાક કર્મ એવા પ્રકારના હોય છે કે કર્મ બંધના નિમિત કારણના સેવન પછી જે તે પ્રાણી શુદ્ધ ભાવથી પશ્ચાતાપ કરે, અથવા આત્માની સાખે તે સંબંધે નિંદા અને ગુરૂની સાક્ષીએ ગૃહા કરે, અથવા ગીતાર્થ ગુરૂ પાસે જે ભાવ અને આવેશથી તે કર્મ બંધના કારણ સેવ્યા હાય તેનું યથાર્થ સ્વરૂપ નિવેદન કરી તેનુ પ્રાયશ્ચિત લે, ગુરૂ તે કર્મ નિવારણુના ઉપાય રૂપ જે દંડ-પ્રાયશ્ચિત તપાદિક કરવાનું કરમાવે તે અંગીકાર કરી તેના અમલ કરે તા તે કર્મા પાતાના કળ વિપાક આવ્યા સીવાય આત્મપ્રદેશથી છુટા પડી જાય છે. મતલખતે કર્મ ભાગવવા પડતાં નથી તેવા પ્રકારના કર્મને સ્પ્રષ્ટ, બધ, અને નિધત એવા નામ આપવામાં આવેલા છે. ચાથું નિકાચિત નામનું છે તેતા અવશ્ય તેના કળ વિપ ક આપ્યા શીવાય આત્મપ્રદેશથી છુટી શકતું નથી. તેના શુભાશુભ વિપાક અવ્સ્ય જીવને ભાેગવવાજ પડે છે. જે અનુભવે કરીને કર્મવેદ ય યાને ભાગવવું પડે તેને શાસ્ત્રકાર ઊદય કહે છે. જે કર્મ ઊદય આવ્યાં નથી, જેને હુબુ અનુક્રમથી ઊદય આવવાને કેટલાક કાલ લાગે તેમ છે, તેમની ઊદીરણા કરી ઊદયમાં આણવા તેને ઊદીરણા કહે છે.

સત્તા—કર્મબંધાદિકે બંધ ઉદય, ઉદીરણા, સંક્રમણાદિકે કરીને આત્મા સંઘાતે કર્મ લાધ્યાં, ઉપન્યાં, ઉપાજ્યોં. એવાં કર્મની જે સ્થિતિ ( અવસ્થાન રહેવું ) તેને સત્તા કહે છે.

### આ આઠ કર્મની એકસાનેઅઠાવન ઉત્તર પ્રકૃતિમાંથી

સુડતાલીશ પ્રકૃતિ ધુવર્બા ધિ છે. એ કર્મ પ્રકૃતિઓ એવા સ્વરૂપની છે કે જે જે ગુણુઠાણા લગી જેના બંધ કહ્યો છે, તે ગુણુસ્થાનકથી **કપલા ગુણસ્થાનકે ચઢ**તા સુધી તે અવસ્ય બંધાયાજ કરે છે. તાંતેર ૭૩ પ્રકૃતિ અધુવર્ખાધ છે. એનુ સ્વરૂપ એવું છે કે કર્મખાંધના હેતુને સંભવ છે, પણ કર્મ બંધાયે ખરૂ અથવા ન પણ બધાય જે પ્રમાણે ધ્રુવબંધ અને અધ્રુવબંધ છે, તેજ પ્રમાણે કેટલીક પ્રકૃતિ ધવાેકયી છે અને કેટલીક પ્રકૃતિ ઘુવાેદયી ( અધુવાદયી ) નથી. એટલે જેના નિરંતર સદાય ઊદય હાયજ તે ઘુવાદયી કહેવાય છે. અને જેનાે ઉદય વિચ્છેદ જાય અને તેવા પ્રકારના પુદ્ગલ પામીને કરી ઉદય થાય તે અધુવાદયી કહેવાય છે. તેમજ એજ કર્મા કેટલાકજીવ આશ્રિત્ ધુવસત્તાવાળા છે, જેમકે અનાદિમિચ્યાત્વી જીવને કેટલીક કર્મપ્રકૃતિ ઘ્રવસત્તાવાળી છે. કર્મો કાેઇવાર સત્તામાં હાેય અને કાેઇ વાર ન હાેય તે અધવસત્તાવાળા કહેવાય છે. જે જે પ્રકૃતિ પાતપાતાના વિષયને હણું તે સર્વધાતી અને કાંઇક હણે તે દેશઘાલી કહેવાય છે; તેમજ જે જ્ઞાનાદિક ગુણુને કાંઇ ન હણે તે અઘાતી કહેવાય છે. જે કર્મપ્રકૃતિના વિપાક શુક્ષ છે એટલે સુખ આપનાર છે તે પુણ્ય પ્રકૃતિ કહેવાય છે, અને જે કટુક વિષાક એટલે દુઃખ આપનારછે તે પાપપ્રકૃતિ કહેવાયછે. જે કર્મ પ્રકૃતિ અનેરી બીજી બીજી પ્રકૃતિના બ'ધ અથવા ઉદ્દય નિવારીને પાતાના બંધ તથા ઉદય દેખાડે તે પરાવર્તિની અને જે પરના ઉद्धय वार्या विनाज पेताने। जंध ઉदय देआडे ते अपरावर्तिनी પ્રકૃતિ કહેવાય છે. આ કર્મ પ્રકૃતિમાંથી કેટલીક પ્રકૃતિ ક્ષેત્રવિપાકી છે. એટલે આગામિસવે જતાં વિચાલે વિગ્રહગતિ વર્તતાં પાતાના વિપાક દેખાડે છે એટલે ઉદય આવે છે તેથી તેને ક્ષેત્રવિષાકી કહે છે. જેમકે ચર આનુપૂર્વી કેટલી જીવ વિષાકી છે જે જીવને જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર દિક આત્મગુગુને વિષે તથા ઇંદ્રિય ઉચ્છવાસાદિકને ત્રિષે પાતાના કરેલાેઅનગ્રહ ઉપઘાત દ્રેખાડે છે તે માટે તેને જીવવિયાકી કહે છે. જો કે સર્વ

શ્રા મહાવારસ્વાામ ચારત્ર.

કમ પ્રકૃતિ પાતાના વિપાક જીવને દેખાડે જ છે, તા પણ ક્ષેત્રાદિકના પ્રાધાન્યપણાનાકારણથી તેની વિવિક્ષા જીદી જીદી રીતે કરેલી છે. ચાર પ્રકારના આયુખ્યને ભવવિપાકી પ્રકૃતિ એવું નામ આપવામાં આવેલું છે. કેમકે આ ભવમાં પરિણામ વિશેષે ભવાન્તરનું જે ગતિના લાયક આયુખ્ય બાંધ્યુ હાય તે ભવાંતરમાં તે.ગતિમાંજ ઉદય આવે તેથી તેને ભવ વિપાક પ્રકૃતિ કહે છે. કેટલીક પ્રકૃતિ શરીરના પુદ્દગલનેજ અનુગ્રહ ઉપઘાત કરે છે, તે મ ટે તેને પુદ્દગલ વિપાકી એવું નામ આપવામાં આવેલું છે.

આ કર્મ બંધનના અધિકારીઓ સવે એક સરખા નથી. તેમાં પણુ કંઇક ફરક છે. કાઇક કાઇ કમ પ્રકૃતિના બંધ કરે અને કાઇક ન પણુ કરે. કાઇ કર્મ તત્તકાળ ઉદયમાં આવે અને કાઇ કાલાન્તરે આવે. જેના જેવા અબાધાકાળ હાેય તે કાલ પુરા થતાંજ ઉદયમાં આવે છે.

જગતમાં જીવા જે સુખ દુઃખ ભાેગવે છે, તે સર્વ પાતપાતાના શુભાશુભ કર્મના ઉદયનું જ પરિણામ છે. આ કર્મ બંધનના નિમિત્ત કારણા જેવા જેવા પ્રકારના હાેય છે, તેવા તેવા પ્રકારના કર્મ બંધાય છે. જેમકે નિમિત્ત કારણ ખરાબ યાને અશુભ હાેય છે, તાે તેથી અશુભ કર્મના બંધ પડે છે અને તેના વિપાક પણ અશુભ દુઃખ પણે ઉદય આવી ભાેગવવા પડે છે. પાપના કારણા જગતમાં વિવિધ પ્રકારથી ઘણાં છે, તાે પણ તે તમામના સમાવેશ મુખ્યત્વે અઢાર પ્રકારના પાપ સ્થાનઠામાં થાય છે.

૧ છવહિંસા-પ્રાણીવધ ર અસત્ય બેહલવું. ૩ ચારી કરવી, કાંઇની પણ મીલકત તેના આખ્યા સીવાય લેવી, ૪ મૈશુન સેવવું. પ પરિગ્રહરા ખવા. ૬ ક્રોધ કરવા, ૭ માન કરવું ૮ માયા કપટ કરવું, ૯ લાભ કરવા, ૧૦ રાગ કરવા, ૧૧ દ્વેશ કરવા, ૧૨ કલહ કરવા, ૧૩ પરના ઉપર ખાટા કલંક ચઢાવવા, ૧૪ ચાડી ચુગલી કરવી, ૧૫ અનુકૂલ ભાગાપભાગ વેંભવાદિકથી મનમાં રાજી થવું, પ્રતિકુળ સંત્નેગામાં દીલગીર થવું ૧૬ પરના અવર્ણવાદ બાલવા, ૧૭ કપટ ચુક્ત જીઠુ બાેલવું, અને ૧૮ મિથ્યાત્વ સેવવું. સુખ્યત્વે અવ્યહાર કારણના સેવનથી અશુભ કર્મના બંધ થાય છે. જેના વિપાક જીદી જીદી રીતે ખ્યાશી પ્રકારથી અશુભ રીતે દુઃખરૂપે ભાેગવવા પડે છે.

એજ નિયમાનુંસાર પુષ્ટ્યબંધના નિમિત્ત કારણેાના સેવનથી જીવ શુભ કર્મ'નેા બંધ કરે છે. પુષ્ટ્યબંધના કારણેા જે કે વિવિધ પ્રકારનાં છે, તાેપણુ સુખ્યતાએ નવ કારણેાએ પુષ્ટ્ય બંધાય છે.

પંચમહાવતધારી, ક'ચનકામિનીના ત્યાગી, ગીતાર્થજ્ઞાની, તપશી ઈત્યાદિ મુનિના આચારનું પાલન કરનાર એવા મુનિઓને ૧ અન્ન આપવાથી, ર ફાસુક પાણી આપવાથી, ૩ વસ્ત્ર આપ વાથી, ૪ વસ્તી એટલે ઉતરવાને જગ્યા આપવાથી, ૫ પાટપાટલા પ્રમુખ ચારિત્ર પાલનના આધારભૂત ઉપકરણેા આપવાથી, ૬ તેમને બહુ માનપુર્વંક વંદન કરવાથી, ૭ તેમની સ્તુતિ કરવાથી એટલે ગુણાનું વાદ કરવાથી, ૮ વૈચ્યાવચ કરવાથી, અને ૯ સારા વિચારા કરવાથી પુણ્ય બંધાય છે.

આ નવ કારણેાથી છવ શૂભકર્મ બાંધે છે, જેના ફળવિપાક જીદી જીદી બે'તાલીશ રીતે ઉદયમાં આવી છવને તેના ઉત્તમ ફળ ચખાડે છે, મતલબ સુખ આપનારા થાય છે.

આ કર્મ બંધનના કારણાના સેવન વખતે જીવ સ્વતંત્ર છે. ઉપર જણાવી ગયા પ્રમાણે પશ્ચાતાપ, નિંદા, ગૃહા, કે પ્રાયશ્ચિત અને નિજંરાદિના કારણાથી જે કર્મ નિર્જંરી ગયા નથી એટલે આત્મપ્રદેશથી જે કર્મ પુદ્દગલા છુટા પડી ગયાં નથી, તેવા પ્રકારના બીજા કર્મ અને નિકાચીત કર્મના ફળ વિપાક તે કર્મ ઉદયમાં આવી જીવને અતાવે છે. કર્મ લાગવવામાં જીવ પરતંત્ર છે, તે લાગવ્યા શીવાય તેના કદી છુટકાજ નથી. તેથી જીવાએ અશુભ કર્મના નિમિત્ત કારણા જે અશુભ છે, તેના સેવન વખતે બહુ સાવધાની રાખવાની છે. જો જાણતાં કે અજાણતાં એક વખત કર્મ બંધ પડી ગયા, તા પછી જીવ તેના સપાટામાં પરતંત્ર છે, તેના 15 શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. િપ્રકરણ ૧૦

પાતાની સત્તા કંઇ કામની નથી. અશુભ કર્મ બંધનના અશુભ વિપાક ઉદયમાં અવી જીવને પાતાના કટુક વિપાકના ફળ ચખાડે એટલે તેને દુઃખ આપે તે વખતે સ'તાપ કરવાથી કાંઇજ ફાયદેા નથી. ઉલર નવીન કર્મ અંધાઇ જવ પરતંત્રજ રહ્યા કરે છે.

સમય સમય છવ જુના કર્મ લાગવી ખમાવી દે, અને નવીન કર્મ બંધ કરતાે રહે તાે જીવની મુકિત કાેઇ પણ કાલે થાય નહિ; પરંતુ તેમ નથી. કર્મથી સુકત થવાના પણ ઉપાય છે. કર્મથી સુકત થવાના જે ઉપાય જ્ઞાનીઓએ જોયા છે, અને અમલમાં મુકયા છે, તે જાણવાથી તેના ખુલાસા આપાઆપ થઇ જાય છે.

જેમ જેમ જીવ અજ્ઞાન અને દુર્ગું હોાને છેાડી જ્ઞાનાભ્યાસ પૂર્વક સદ્દગુણામાં આગળ વધતાે જાય છે, તેમ તેમ કર્મ બંધનના કારણોને તે અટકાવતા જાય છે. છવ કેવી રીતે ગુચેામાં આગળ વધતાે વધતાે છેવટ સુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે, તે સબ'ધે ચૌદ પ્રકારના ગુણુરંધાન તથા અગીયાર પ્રકારની ગુણશ્રેણી ખતાવેલી છે; તેના ઉત્તરાેત્તર આદર પૂર્વક સેવનથી કર્મ બંધનના કારણોને ઝવ અટ-કાવતા જાય છે, અને આત્માના સ્વભાવિક ગુણાને પ્રગટ કરતા જાય છે.

નવીન કમ બંધ રાકવાના સંબંધમાં સંવરનામતું તત્વ છે. તેના સત્તાવન લેદ છે. તેનું સ્વરૂપ સમજી તેનેા આદર કરવાથી નવીન કર્માશ્રવનાે રાધ થાય છે.

<u>બ</u>ુના પુરાણા કર્મ ખપાવવાને નિર્જરા નામનું તત્વ છે. તેના સુખ્ય બાર લેદ છે. તેનું સ્વરૂપ સમજી યથાશક્તિ આસક્તિ રહિત તેનું સેવન કરવાથી જીના કર્મ આત્મ પ્રદેશથી નિજંરી જાય છે. જેથી તે કર્મના ફળવિષાક ભાગવવાથી જીવ ખચી જાય છે.

ઉપર જણાવેલા કર્મા અનાદિકાળથી જીવને લાગેલા છે, જે પ્રવાહરૂપે છવની સાથે રહે છે, અને છવના ઉપર પાતાની સત્તા ચલાવે છે. જીવ પણ તેની સત્તાના દાખમાં પાતાનું યથાથ સ્વરૂપ ભુલી જાય છે, અને અજ્ઞાનવશે નાટકના પાત્રની પેઠે જુઠા ન્નુદા વેશ લજવે છે.

118

ક**મ**<sup>ર</sup>સત્તા.

રંહ ભવ. ]

જ્યારે ભવી જીવના સુકિત જવાને અપાર્ધપુદ્ગલપરા-વર્તનકાલ બાકી રહે છે, ત્યારે તેને ભેદજ્ઞાન કરાવનાર અમૂલ્ય સમકિત ગુણુની પ્રાપ્તિ થાય છે. એ સમકિત પ્રાપ્ત થયા પછી જીવને પાતાના સ્વરૂપનું જ્ઞાન થતું જાય છે, અને વીરતી ગુણુમાં વધતા જાય છે, તેમ તેમ તેના ઉપરની કર્મસત્તા ઘટતી જાય છે, અને જીવ સત્તા વધતી જાય છે. તેની જ્ઞાનદશા તીવ થાય છે, અને જોવ સત્તા વધતી જાય છે. તેની જ્ઞાનદશા તીવ થાય છે, અને પાતાના સ્વરૂપને વિશેષ પ્રકારે ઓળખતા જાય છે. જેમ જેમ તે પાતાના સ્વરૂપને આળખતા જાય છે તેમ તેમ અંતરંગ કર્મસત્તાનું જે સાચાજ્ય વ્યાલતું હતું તે સત્તાને તાહવાને તે સમ્યક્ રીતે પુરૂષાર્થ કારવતા જાય છે; અને પરિણામે ચાર પ્રકારના ઘાતિ કર્મના નાશ કરી કેવળજ્ઞાનાદિ આત્મલક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરે છે. તે પછી તે ચાર ભવાપગ્રાહી કર્મના નાશ કરી અંતે સર્વથા કર્મથી સુકાઇ અનંત, શાદ્યતા, સુખમયી સિદ્ધસ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે.

આ શુભાશુભકર્મ સત્તાને৷ અનુભવ ભગવંત મહાવીરના જીવે નયસરના પેહલા ભવથી તે છેવટના આ સત્તાવીશમા ભવના અંત સુધી કેવી રીતે કરેલે৷ છે, તે આ ચરિત્રના અભ્યાસથી આપ ઘુને જણાઇ આવશે.

આ કર્મના નિયમમાં કાેઇ પણુ છવના પક્ષપાતં નથી. સર્વ ને એક સરખા લાગુ છે. આ કર્મસત્તામાંથી છાેડાવવાને કાેઇ પણુ સમર્થ નથી, પણુ છવ પાતેજ તથાપ્રકારના શુભ ઉદ્યોગ અને સમ્યક્ ચારિત્રના સેવનથીજ પાતાની ઉન્નતિ કરવાને શક્તિ વાન બને છે, એમ પણુ ભગવ તના ચરિત્ર અને તેમના ઉપદેશથી જણાઇ આવે છે.

ભગવ'તના જીવને આ છેવટના ભવમાં શરૂવાતમાંજ કર્મ સત્તાએ પાતાના અમલ અતાવ્યા; દેવાન દાના ગર્ભમાં પ્રભુને ખ્યાશી દિવસ રહેવું પડ્યું;આ ઉપરથી કર્મ સત્તાની, જીવ પરાધિન છે એમ ખાત્રી થાય છે. છવ કર્મના કર્તા છે અને તેજ તેના ભાષ્કતા છે. કર્મસત્તા-માંથી છેાડાવવાને કાેઇ સમર્થ નથી, તે તેા જીવ પાતે જે સમ્યક્ પ્રયત્ન આદરે તાજ નિકાચિત કર્મ શીવાયનાં કર્મની સત્તામાંથી છુટી શકે. કેટલાકની એવી માન્યતા છે કે દલ્ધર પાપનો માફી આપે છે, અને શુરૂએા પાપની માફી અપાવે છે, એ માન્યતા જૈનદર્શનકારાને માન્ય નથી. જેએા સામાન્ય રીતે દેવા તરીકે ગણાય છે, તે પૂજાય છે, પણ તેઓ કર્મના સપાટામાંથી છુટી

શક્યા નથી.

ઐતીહ સીક બનાવાે અને શાસ્ત્રીના ફરમાનાના આપણેવિચાર ંન કરીએ તાે પણ આ કાલમાં જગતમાં જે બનાવા બનતા રહે છે, તેના જાે આપણે વિચાર કરીશું તાે આપણાે ખાત્રી થશે કે કર્મ સત્તા આગળ જીવ પરતંત્ર છે. તેના આગળ માટા રાજા મહા-રાજાની સત્તાના કંઇ પણ ઉપયાેગ થતાે નથી.

ઇ ગ્લાંડના ગાદિપતિ રાણી વીકટેારીયાની પશ્ચાત તેમના પુત્ર ઍડવર્ડ ધી સેવન્થ ગાદિઉપર આવ્યા. તેમના રાજ્યારાહણની કીયા ઘણા માેટા દબદબા ભરેલી રીતે કરવાની ગાેઠવગ્ર થઇ હતી. **તે પ્ર**સ'ગે હિંદુસ્થાનમાંથી પણ કેટલાક રાજાઓને ખાસ ત્યાં <mark>બાેલાવવામાં આ</mark>વ્યા હતા. તલ રાજધાનીના શહેર લંડનમાંજ એ ક્રિયા થવાની હતી, તેના માટે રાજ્યને લાયકની તથા શહેન-શાહતને લાયકની તૈયારીએા થઇ ગઇ હતી. આ માનુષીતૈયારીની કર્મ રાજાને અદેખાઇ આવી અને જગતમાં રાજ્યસત્તા કરતાં પણ સવેંાપરી સત્તા બીજા કાંઇની છે એમ જણાવવાને જાણે જે દિવસે રાજ્યારાહણની ક્રિયા થવાની હતી તેજ દિવસે ખુદ મહારાજા ઍડવર્ડના પેટમાં જીવલેણ દરદ ઉત્પન્ન થયું. રાજાની ઇચ્છા નહિ છતાં નિપુણ દાકતરાના અભિપ્રાય થયા કે જો આજને આજ ને વળી જેમ અને તેમ જલકી પેટ ઉપર ઓપરેશન કર-વામાં ન આવે તાે પરિણામ ભયંકર છે. આ અભિપ્રાયને વજન **અપાયું.** રાજ્યરાહેણની ક્રિયાને બકલે એાપરેશનની ક્રિયા શ્વધ. આ ખુદ રાજાના અશુભ કર્મના ઉદય નહિ તાે બીજી શું?

મહારાણી વીકટાેરીયાની ધાટી દીકરી જરમનીના પ્રિન્સ સાથે પરણાવેલી હતી, જે પાતાની છેલી અવસ્થામાં જરમન ગાદિપતી થયા હતા. તેઓ છેલ્લા જરમન કૈસરના પિતા થતા હતા. તેઓ રાજ્યગાદિએ આવ્યા પછી, ગળામાં એવું દરદ થયું હતું કે ગળા વાટે ખારાક કે પાણી ઊતરતું ન હતું. દાકતરા રૂપાની નળી બનાવી ગળાની બાજીમાં ઓપરેશન કરી જીવન ટકાવી રાખવા પ્રવાહી ખારાક તે દ્વારાએ મુકતા આખરે તેજ દરદથી તેમની જીંદગીના અંત આવ્યા.

જરમનીના છેલ્લા કૈસરની જાહાજલાલી છેવટની જરમન લઢાઇ પહેલાં આપણા જાણવામાં છે. કૈસરને પાતાના બળના મદ થયા અને પાતાના બળથી દેવાને પણ અમે જીતીશું એવા ગવિંત વચના તે બાલ્યા હતા. કમે રાજાથી તે સહન થઇ શકશું નહિ. આજે કૈસરની અને તેની રાણીની શું સ્થીતિ છે તેના આપણુને અનુભવ છે.

રૂશીઆના છેલા ગાદિપતિ નીકેાલશના દેખતાં તેની રાણી અને પુત્રના શીરછેદ ત્ય ની તાેફાની પ્રજાએ કર્યો, અને છેવટ તેમના પણ શીરછેદ કરવામાં આવ્યા. બેલજીયમના રાજા રાણી રખડતા અને ઘરબાર વિનાનાં થઇ ગયા. આ બધા બનાવા શું દેખાડે છે ? આ રાજાઓના રાજ્યમાં તેએ ના ધર્મના મંદિરામાં હંમેશા પ્રાર્થનાઓ થતી અને રાજ્ય તરફથી હજારે બલકે લાખા રૂપીઆના ખર્ચ તે નિમિત્તે થતા; છતાં તેમની માન્યતા મુજબ તેઓના ઇશ્વરે તેમના કંઇ બચાવ કર્યો નહિ. આ શીવાય તા જગતમાં નિરંતર બનેલા અવનવા દુઃખદાયી બનાવાના જો ઇતિહાસ આપવામાં આવે તા એક બીજો ગ્રન્થજ થાય. વર્ત માનમાં થાડા વર્ષમાં ઇડરના રાજા પ્રતાપસિંહ, તથા કાલ્હાપુરના રાજાના હાર્ટ ડીસીઝથી એકાએક થએલાં મૃત્યુ શું સૂચવે છે ? મારબી નરેશ સર વાઘજીને પશ્ચાઘાતના (અર્ધાંગવાયુ) થએલા જીવલેણ દરદથો બચા-વવાને તેમની રાજયસત્તા કંઇ કામ લગી નહિ. અકલકોટના રાજા શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૦

મુંબાઇમાં સારા દાકતરની દવા કરાવવા આવ્યા; દાક્તરે શરીર તપાસી દવા લખી આપી, કેંપ જેવી શુરાપીયન દવા વેચનાર કંપનીની દુકાનેથી દવા લીધી, દવા આપનારાએ ભુલ કરીને જે દવા આપવાની હતી તેના બદલામાં ઝેરી દવા નાખી દીધી. જેના લીધે દવા લીધા પછી અમુક મિનિટની અંદર રાજા મૃત્યુવશ થયા. આ દાખલાઓમાં તેમની રાજ્યસત્તા તેમને કંઇ રાહત આપી શકી નહીં. કર્મસત્તાની પ્રતીતી માટે આથી વધુ દાખલાની શુ જરૂર છે ? મેાટા મીલ માલીકા અને શ્રીમ તા જેમના ઘેર શ્રીમ તાઇના પાર નહિ તેવાઓ આપઘાત કરીને મરી ગયાના બનાવા બને છે. ખુદ કેટલાક ધર્મના આચાર્યો પછુ જીવલેણુ દરદ અને દુ:ખાથી પાતાના બચાવ કરી શકયા નથી. એટલે કર્મસત્તા આગળ તેઓના ઇશ્વરની મહેરબાની પણ તેમને મદદગાર થઇ શકી નથી.

ભગવ'ત મહાવીર દેવ તાે કર્મના અચલ સિદ્ધાંતાને માનનાર છે. તેઓએ પોતાના જીવનમાં કર્માની સત્તાના નાશ કરવાને ઘાર પરિસહાે સહન કર્યા હતા જીના કર્મા ખપાવવાની સાથે નવીન કર્મ બ'ધન ન થાય તે તરફજ જાગૃતિ રાખી, પાતાના આત્માને નિર્મળ બનાવી કેવળજ્ઞાનાદિ આત્મિકલક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરી હતી; એટલે કર્માની સત્તાના નાશ કરી, જીવની સંપૂર્ણ સ્વસત્તા પ્રગટ કરી હતી.





પ્રકરણ ૧૧ મું

# ગર્ભ પાલન અને દીક્ષાનાે સંકલ્પ.

આ સાેવદી તેરશ ( ગુજરાતી ભાદરવા વદી ) ના રાત્રે ત્રિશલા રાણીના ગર્ભમાં પ્રભુ આવ્યા તે રાત્રીએ 👔 તેમણે ચૌદમહા સ્વપ્નાે જોયાં હતા.

> ૧ કૈશરીસિંહ, ૨ હસ્તિ, ૩ વૃષ**લ** ૪ લક્ષ્મી દેવી, ૫ એ પુષ્પની માળ<sub>ં</sub> ૬ ચંદ્ર ૭ સુર્ય

૮ ધ્વજા ૯ કલશ. ૧૦ પદ્મ સરેાવર, ૧૧ ક્ષીર સમુદ્ર, ૧૨ દેવ વિમાન, ૧૩ રત્નનેા ઢગલાે, ૧૪ નિર્ધું મ અગ્નિ શિખા. આ સ્વપ્ના જોયાથી તેમને ઘણુા હર્ષ થયાે, શરીર રામાચિંત થયું, અને વિચાર કરયા લાગ્યાં કે ખરેખર આ સ્વપ્ન શુભ સૂચન રૂપ છે.

મહાન પુષ્ટયશાલી તીર્થ કરા જે રાત્રિએ માતાના ગર્જમાં ઉપ્તન્ન થાય છે, તે રાત્રિએ તેમની માતાએા ઉપર જણાવેલાં સ્વપ્ન જુએ છે. ત્રિશલાદેવી સ્વપ્ન જોયા પછી આ શુભ સમાચાર પાતાના પતિને નિવેદન કરવા સારૂ સિદ્ધાર્થરાજાના શયનગૃહમાં ગયાં, અને કામલ સ્વરે તેમને જગાડી, તેમની આજ્ઞા મેળવી સ્વપ્નની સવિસ્તર હડીકત નિવેદન કરી; અને પુછશું કે હે સ્વામી ! આજે મહા સ્વપ્નો મે જોયાં છે, તેથી મહામ ગલકારી એવું શુ ક્ળ થશે ?

રાજાપણુ તે સ્વપ્ન વૃતાંત સાંભળી હવિંત થયા, સ્વમના

સ્વરૂપના વિચાર કરી રાણીને જણાવ્યું, કે હે દેવાનું પ્રિયે ! આ ઉદાર, કલ્યાણકારી, તિરૂપદ્રવ સ્વપ્ત જોયાં છે તે ઉપરથી એમ સમજાય છે કે આપણને મણિ, માણિકય, સુવર્ણ, લાેગ્ય પદાર્થ, સંતાન, રાજ્ય વિગેરે ઉત્તમ ઉત્તમ વસ્તુઓના લાભ થશે. ગર્ભકાલ પુરા થયાથી યાેગ્ય સમયે ઉત્તમ, સ્વરૂપવાન, કુલને દીપક સમાન, સુકટસમાન, લાેકને વિષે તિલક સમાન, યશકીર્તિં વાલા, કુલને વિષે દીનકર સમાન, પૃથ્વીની પેઠે કુલને આધાર ભૂત, કુલના યશને વધારનાર પરાક્રમવાન એવા પુત્રના લાભ થશે.

આ સાંભળી ત્રિશળાદેવી વિશેષ હર્ષવત થઇ, રાજાની અનુજ્ઞા મેળવી સ્વશૈયા ગૃહમાં ગયાં. ત્યાં બાકીની રાત ખરાબ સ્વપ્નથી સારા સ્વપ્નનુ કળ નાશ ન પામે, તે સારૂ મંગલકારી ધર્મ સંખંધી વિચારણા તથા કથામાં નિર્ગયાન કરી.

સ્વપ્ન એ ભાવી બનનાર શુભ વા અશુપ્ત લાભનું પ્રાયે સૂચક છે, તેથી કેાને ક્યારે કેવા પ્રકારના ઇષ્ટાનિષ્ટના સંયોગ પ્રાપ્ત થશે એ સંબંધે તે વિષયના શાસ્ત્રમાં બારીક બારીક વિવેચન કરવામાં આવેલ છે. એ વિષયના જાણકાર પુર્વંકાલમાં વિશેષ હાેવા જોઇએ એમ ભગવ તના ચરિત્રને દર્શાવનાર આધારભૂત શ્રી કલ્પસૂત્ર થ'થ અને તેના ઉપર સુખબાધિકા નામની ટીકા ઉપરથી જણાઇ આવે છે. વર્તમાનમાં આવા એક મહત્વના વિષય તગ્ફ ઉપેક્ષા થએલી જણાય છે. કલ્પસૂત્ર અને તેના ઉપર થએલી જીફી જીુદી ટીકાઓ માં ત્રિશલાદેવીના ગર્ભમાં પ્રભુ આવ્યા પછી, તેમના માતા પિતાએ કરેલા મહાત્સવ, ગર્ભપાલન, અને તેમની દીન થયાંનું જે વર્ણન આપેલું છે, તે ગૃહસ સારપાલનના અંગે જાણવું જરૂરનું છે. વર્તમાન ચરિત્ર લેખકાેની શૈલીએ તેન્ટે વિશેષ મહત્વ આપવામાં ન આવે તાે પણ તેમાંના કેટલાક ભાગ અને બનાવા શિક્ષણીય અને અનુકરણીય હાવાથી તે વિષયના અંગે ઘટતું વિવેચન કરવું એ વાસ્તવિક છે.

પ્રથમ સ્વપ્નનહંગ વિચાર કરીએ સિદ્ધાર્થરાજાએ આ

૨૭ ભાવ. ]

ચીદ મહા સ્વપ્નનું ફલ રાણીને જણાવ્યું. તેા પણ યથાર્થ નિશ્ચય કરવાના હેતુથી પ્રભાતકાળ પછી પાતાના નગરમાં એ િષયમાં જે કુશળ વિદ્વાના હતા, તેમને રાજ્યભામાં આવવા નિમંત્રણ કર્યું.

સઘળા સ્વપ્નપઠકાેએ રાજમહેલ નજીક લેગા થઇ વિચાર કર્યો કે, આપણે આપણામાંથી એક મનુષ્ય નીમી રાજા પાસે જવું. તેમ કરવામાં નહી આવે અને આપણે સઘળા જીદા જીદા જવાબ દેઇશું તાે તેમાં આપણું મહત્વ રહેશે નહી. કારણ જ્યાં સઘળા માણુસાે ઉપરી થઇને બેસે, તથા જ્યાં સઘળાએ પાતાને પંડિત માનનારા હાેય તથા જ્યાં સઘળાએ પાતાને માટાઇ મલવાની ઇચ્છા કરે તે ટાેળુ અંતે નાશ પામે છે. આના ઉપર ટીકાકારે એક બાધદાયક દેખ્ટાંત આપેલું છે.

કાેઇ સ્થળે પાંચસાે સુભટાે રહેતા હતા, તેઓ નાેકરી મેળ-વવાની ઇચ્છાથી એક રાજ્યમાં ગયા. તેઓ સઘળા શુગ્વીર યાેદ્રાઓ હતા, પણ તેમનામાં સંપ ન હતા. દરેક પાત પાતાને ડાહ્યા માનનારા હતા એક બીજાનું તેજ સહન કરી શકતા નહીં, તેમ કાેઇ કાેઇના તરફ માનની દબ્ટિથી બેતા નહી. તેેઓ રાજાને મળ્યા અને નાકરી માટે વિન'તિ કરી. રાજાએ તેમને ઉતરવા માટે મુકામ આપ્યા. નાકરીના માટે તેઓ લાયક છે કે નહી. તેની પરીક્ષા કરવા સારૂ તેમના સુકામ ઉપર તેઓને સુવા સારૂ એક રોપ્યા માકલી. તેઓ સઘળા અહંકારી હાવાથી આપસ આપસમાં નાના માટાના વ્યવહાર રાખતા ન હતા સઘળા સમાન હુક ધરાવનારા હાેવાથી આવેલી શૈય્યામાં કાેણે સુવું તેના નિર્ણય કરી શકયા નહીં: એ શૈય્યામાં સુવાના સઘળાના સમાન હક છે, અને શૈય્યા એક છે તેથી માંહેમાંહે વિવાદ અને કલેશ કરી અંતે એવા નિર્ણય પર આવ્યા કે તે રાચ્યા ઉપર કાઇએ પણ સુવું નહી. શૈય્યાને વચમાં રાખવી અને તેના તરફ દરેકે પાતાના પગ રાખીને સવું; અને તે પ્રમાણે કર્યું.

ર જાએ પાતાના માણુસાે દ્વારા તે વૃત્તાંત જાણી વીચાર કર્યો 16 કે, આવા સ'પ વિન ના અહંકારી માણસાે ચુદ્ધાદિક પ્રસ'ગે કાેઇના હુકમ માને નહિ, કાેઇની આજ્ઞાને તાબે થાય નહી, અને સ્વચ્છદા-ચરણે ચાલે, માટે એવા માણસાે નાેકરીના માટે લાયક નથી. તેથી તેઓને ધીક્કારીને કાઢી સુકયા

ખરેખર આ દેષ્ટાંત ઘણું બાધદાયી છે, દરેક કુટ'બ, ન્યાત, સમુદાય, ગામ, જીદ્ધા કે આખા દેશને વિચારણીય છે.કાેઇ પણ કાર્ય કરવાના પ્રસંગે તેઓ જો આ પાંચસે સુભટાની પેઠે વર્તે તો તેઓ કદી પણ તે કાર્ય કરી શકે નહી. વર્ત માનમાં પ્રાયે હિંદમાં દરેક કુટુંબ, ન્યાત, સંઘ, ગામાદિ દરેકમાં પાંચસે શુભટાના જેવી સ્થીતિ માલમ પડે છે. તેઓએ સ્વપ્નપાઠકાની ચતુર.ઇનું અનુકરણ કરવા જેવું છે. સ્વપ્નપાઠકા એક સંપી થઇ સિદ્ધાર્થ રાજાની પાસે પાતાનામાંથી વાત કાેણુ કરવી તેના નિર્ણય કરી, તેને અગ્રેસર ઠરાવી રાજસભામાં ગયા. રાજાને બે હાથ જોડી આશીષ આપી. તેમના શુણાની સ્તુતિ કરી. સિદ્ધાર્થ રાજાએ પણ તેમને માન આપી તેમના માટે નિયત કરેલા આસને બેસવા સંજ્ઞા કરી.

તે વખતે રાજસભ માં પડદાની અંદર ત્રિશલા રાણીને બેસ-વાને માટે ઘટીત વ્યવસ્થા કરવામાં આવેલી હતી, ત્યાં તેઓ પણ પધારેલાં હતાં

રાજાએ સ્વપ્ત પાઠકાને સ્વપ્ત વૃતાંત જણાવી તેથી શું ફળ થશે ? તે પુછશું સ્વપ્ત પાઠકાેએ અંદર અંદર વિચાર કર્યો, અને તેમણે નિયત કરેલ અગ્રેસરે રવપ્તશાસ્ત્રાધારે જણાવ્શું કેઃ—

નવ કારણુથી પ્રાણીઓને સ્વપ્ન આવે છે. '

૧ અનુભવથી. ૨ સાંભળવાથી. ૩ દેખવાથી. ૪ પ્રકૃતિનાવિકારથી ૫ સ્વાભાવિક રીતે. ૬ ચિંત.ની પરંપગથી. ૭ દેવતાદિકના ઉપ-દેશથી. ૮ ધર્મ કાર્યના પ્રભાવથી અને ૯ પાપના ઉદ્વેગથી.

આ નવ કારણું પૈકી પ્રથમના છ કારણુથી શુમ વા અશુભ જે સ્વમ આવ્યું હેય તે નિરથંક જાય છે, અને છેવટના ત્રણુ પ્રકારાથી દીઠેલ સ્વમ સાર્થક થાય છે. રાત્રિના ચારે પડેારમાં દીઠેલું સ્વમ અનુક્રમે બાર, છ, ત્રણુ તથા એક માસે ક્લદાયક થાય છે. રાત્રિની છેલ્લી બે ઘડીએ જેએલ સ્વમ દશ દિવસામાં ફળ પ્રદ થાય છે. તથા સુર્યોદય વખતે જેએલુ સ્વમ તુરત ફળે છે. આધિ, બ્યાધિ તથા મલ મૂત્રાદિકની પીડાથી ઉપ્તન્ન થએલું સ્વમ નિરર્થંક જાય છે. ધર્મમાં રક્ત, સમ ધાતુવાલા, સ્થીર ચિત્તવાલા, જિતે દ્રિય તથા દયાળુ માણસ પ્રાયે કરીને સ્વમના ફળને મેળવે છે.

અરિહ તની માતા અથવા ચક્રવર્તિની માતા ચૌદ સ્વપ્ન જુએ છે વાસુદેવની માતા વાસુદેવ ગર્ભમાં આવે ત્યારે તેઓમાંથી સાત સ્વપ્ન જુએ છે. બલદેવની માતા ચાર અને મંડલીકની માતાઓ ચૌદ પૈકી એક સ્વપ્નને જુએ છે. તેથી ત્રિશલાદેવીએ જેએલા ઉત્તમ ચૌદ સ્વપ્ન એ મહા સ્વપ્ન છે, ને તેનું ફલ પણ મહાન છે. હે મહારાજ ! આપના કુલમાં ધ્વજ સમાન, દીપક સમાન, પવ'ત સમાન, તિલક સમાન, કીતિંને કરનાર, ધતને કરનાર, કુલમાં સુર્યં સમાન, કુલના આધાર રૂપ, વિગેરે લક્ષણે સુકત પુત્ર થશે. તે બાલક જ્યારે ચૌવનાવસ્થાને પ્રાપ્ત કરશે, ત્યારે ચક્રવર્ત થશે. તે આવા ત્રણ લાેકના નાયક એવા ધર્મ ચક્રવર્તિ જિન થશે. જિન-પણાના અંગે તે ચૌદ સ્વપ્નના પૃથક પૃથક ફલ નીચે બતાવ્યા પ્રમાણે છે.

૧ ચાર દાંતાવાલા હાથીને જોવાથી ચાર પ્રકારના ધર્મ ને કહેનાર થશે.

ર વૃષભને જેવાથી આ ભરત ક્ષેત્રમાં બાેધી બીજ વાવશે.

૩ સિંહને જેવાથી કામદેવાદિક રૂપ ઉન્મત હાથીઓથી ભવ્યજનરૂપ વનના નાશ થાય છે તેનું રક્ષણ કરશે.

૪ લક્ષ્મીને જોવાથી વાર્ષિક દાન દઇને લીર્થ કરની લક્ષ્મીને ભાગવશે.

પ માલા જોવાથી ત્રણે ભુવનને મરતકમાં ધરવાને લાયક થશે,

શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૧

૬ ચ'દ્રને જેવાથી લવ્ય છવ રૂપી ચ'દ્રવિકાસિકમલ તેને વિકસ્વરપણું આપશે.

**૭ સુય'ને નેવાથી કાંતિથી** ભૂષિત થશે.

૮ ધ્વજને જોવાથી ધર્મ **રૂપી** ધ્વજે કરીને ભૂષિત થશે.

૯ કલશને જોવાથી ધર્મ રૂપી મહેલના શિખર પર તે રહશે.

૧૦ પદ્મ સરેાવર જેવાથી દેવેાએ સંચાર કરેલાં સુરર્ણુ કમલા પર વિહાર કરશે.

૧૧ સમુદ્રને જેવાથી કેવલજ્ઞાન રૂપી રત્નના સ્થાનક સરખા થશે

૧૨ વિમાન જોવાથી વૈમાનિક દેવાના પૂજનિય થશે.

૧૩ રત્નના રાશિને જેવાથી રત્નના ગઢેાએ બૂષિત થશે

૧૪ ધુંમાડા વિનાના અગ્નિને જેવાથી લગ્યજન રૂપી સુવર્ણુંને શુદ્ધ કરનારા થશે. એ ચૌદે સ્વપ્નનાં એકઠા ફલરૂપ ચૌદ રાજ-ત્મક લાેકના અગ્રભાગ પર રહેનાર થશે.

ઇત્યાદિ સ્વપ્ન સંબંધી વર્ણુંન થઇ રહ્યા બાદ સ્વપ્ન પાઠકોના ચાેગ્ય સત્કાર કરી તેમને વિસર્જન કર્યાં. અને રાજા તથા રાણી પણુ પાેત પાેતાના વાસ ભૂવનમાં ગયા

ઇંદ્રના આદેશથી તિર્યંગ્ લાેકાેમાં રહેનારા જ લક દેવાએ ગામ, નગર, જ ંગલ, રસ્તાઓ, જલાશયા, આશ્રમા, તીર્થ સ્થાનકાે પહાડ, પર્વત, અગીચા વિગેરે જ ગ્યાઓએ દાટી ર ખેલાં નિધાન, જેના માલીક નાશ થ બેલા છે, અને જેના પીત્રાઇ, ગાત્રી વિગેરે કાઇ અસ્તિત્વમાં નથી અને જે નિધાનના માલીક કાઇ પણ નથી, એટલું જ નહિં પણ એ નિધાના ભુમિ વિગેરેમાં છે એવી કાઇને પણ માહીતી નથી, તેવા મહાનિધાના તે ઠેકાણેથી કાઢીને તે દેવાએ ભક્તિભાવથી સિદ્ધાર્થ રાજાના ભંડારમાં લાવી લાવીને નાખ્યાં. એટલું જ નહિ પણ જ્યારથી ભગવ તને ત્રિશલા દેવીના ગર્ભમાં આણુવામાં આવ્યા છે, ત્યારથી બધી રીતે સિદ્ધાર્થ રાજા વૃદ્ધ પામવા લાગ્યા. તે ઉપરથી રાજા અને રાણીએ એવા નિશ્વય કરો

128

૨૭ ભેવ. ]

#### ત્રીશ્વલાને વિષાદ.

કે, આ ગર્ભથી જે પુત્રના જન્મ થશે તેનું ગુણું કરીને નિષ્પન્ન " વર્ષમાન " નામ આપણું રાખવું.

ત્રિશલા દેવી ગર્ભુનું પ્રતિપાલન સારી રીતે કરે છે દરમ્યાન ભગવ તને ગભ માં વિચાર આવ્યાે કે મારા હલનચલનથી માતાને કષ્ટ ન થાય તે સારૂ મહારે નિશ્ચલ, નિષ્પંદ અર્થાત કંઇ પણુ હાલ્યા ચાલ્યા વિના રેહવું એવું વિચારી ગર્ભમાં સ્થિર રહેવા લાગ્યા

શુસ ભાવથી કરેલું કૃત્ય પણ કેટલીક વખત અનિષ્ટ કલને ઉત્પન્ન કરનારૂં થાય છે. એમ ભગવંત મહાવીરના ચરિત્રના અંગે આપણને કેટલાક બનાવાના અગે જાણવાને મલે છે. તે બનાવામાંના આ પહ્ય એક પ્રસંગ છે. ભગવંત માત્ર ભક્તિભાવથી માતાને કઇ પણ પ્રકારની પીડા પાેતાના નિમીત્તથી ન થાય, એવા વિશદ્ધ ઉદ્દેશથી સ્થીર રહ્યા ત્યારે માેહના ઉદયથી ત્રિશલા દેવીના મનમાં એવા અશભ વિચાર ઉત્પન્ન થયા કે મહારા ગર્ભ કાઇ દેવાદિકે હરી લીધા છે અથવા મૃત્યુ પામ્યાે છે ? અથવા ગલી ગયાે છે ? કે જેથી ગર્ભ પહેલાં ક'પાયમાન થતાે હતે:, અને હવે તા બીલકુલ ક પતા નથી. આવી માન્યતાથી તેઓને ઘણા કલેશ થવા લાગ્યા; અને ખીન્નચિત્તથી દીવસ ગુલ્લરવા લાગ્યા.મહા ઉત્તમસ્વપ્નના પ્રભા-વના લીધે ઉત્તમ પુત્ર રત્નની પ્રાપ્તિ થવાની અભિલાષાના ચાેગે જે હર્ષમાં તેએા દિવસ વ્યતિત કરતા હતા, તે પલટાઇ ગઇ હર્ષના સ્યાને વિષાદ થવા લાગ્યાે. તે પાતાને ભાગ્યહિન માની પાતે પાતાને અશુભ આલંભા દેવા લાગ્યા. હાથી, વૃષભ, આદિક સ્વપ્નથી સૂચિત થએલા ઉત્તમ, પવિત્ર, તથા ત્રણ જગતને પૂજનિક, ત્રણ ભુવનમાં જેની ખરાબ**રી કેાઇનાથી** થઈ શકે નહો એવા અમૂલ્ય, પુત્રરૂપી રત્નવિના મહારે શાની જરૂર છે ? આ સંસારને ધિકકાર છે, દુઃખથી પ્રાપ્ત થતા એવલ વિષય સુખના કલેશોને પણ ધિક્કાર છે. તેમ મધથી લેપાએલ ખડુ ની ધારાને ચાટવા સરખા આ સ'સા-રિક ભાેગાને પણ ધિક્કાર છે. મહર્ષિઓએ આગમમાં વર્ણન

કરેલ એવુ દુષ્કર્મ મે પુર્વે કરેલું હાેવું જેઇએ. પ્રાહ્યીઓને જે દુઃખના પ્રસ'ગેા આવે છે, તે તેઓએ પુર્વ લવમાં જેવા આચર સેવી અશુભ કર્મના બંધ કરેલા હાય તેનાજ ફળવિપાક છે. તા શું પુર્વ ભવમાં આવા પ્રકારના પાપાચરણ કર્યા હશે ? પશુ પક્ષી . અથવા મા**ણુસાના આલકોના મે' તેમના મા**તા પિતાથી વિયેાગ પડાવ્યા હશે ? તેઓને દુધના અંતરાય મેં કર્યો અથવા કરાવ્યા હશે ? અથવા અચ્ચાં સહિત ભૂમિમાં રહેનારા પ્રાણીઓનાં દરા પાણી આદિકથી પુરાવી તેમને ગુંગલાવી મારી નાંખ્યા હશે ? ં અથવા પક્ષીઓના માળાઓ જેમાં તેમનાં ઇંડા અથવા નાનાં અચ્ચાં હાય એવાને તાેડી નાખી ઉસેટી દેઇ તેમને મરણ પમાડયાં હશે ? અથવા શું મેં બાલહત્યા કરી હશે ? અથવા શાેકયના બાળકાે ઉપર મેં શું દુષ્ટ વિચારા ચિંતવ્યા હશે કે અથવા મહારા છવે શું કાેઇના ગર્ભવું સ્તંભન, નાશ, અથવા પડાવવા પ્રસુખનું કાર્ય કર્યું હશે ? અથવા શું મેં શીળ ખંડન કર્યું હશે ? કારણ તેવા પ્રકારના કર્મના ખંધ વિના આવા પ્રકારના કટુક વિપાક ચાને દુઃખ હેાય નહી. ખરેખર કર્મની રચના વિચિત્ર છે. જીવાે વગર વિચારે. અજ્ઞાનતા, ઇર્ષ્યા, અથવા હાસ્યાદિક કારણાથી આવા પ્રકારની માઠી આચરણ કરે છે, એ આચરણા કરતી વખતે તેના સમજવામાં આવતું નથી કે આના કડુક વિપાક મહારા જીવને અવશ્ય લાેગ. વવા પડશે. ધીક્કાર છે મને કે મેં એવા પ્રકારની આચરણા પુવે કરેલી હાવી જોઇએ. આવા પ્રકારના વિચારથી તે ચિંતાતુર રહેવા લાગ્યાં, તેમનુ મુખ કરમાઇ ગયું, અને શાક અને દુઃખના ચિન્હાે જણાવવા લાગ્યા. આવા પ્રકારની તેમની દુઃખી સ્થંતિ જોઇ સખીઓએ પુછશું, દેવી ! શામાટે શાક કરા છે ? તમારા ગર્સને તેા કુશળ છે ! આ પ્રશ્નથી તેમનું હૈયું ભરાઈ આવ્યું અને તેઓ મુર્છા ખાઇ જમીન ઉપર ઢળી પડયાં. સખીઓએ શીતલેા-પચાર કરવાથી શુદ્ધિ આવી, ને જણાવ્યું કે જો મહારા ગર્ભને કુશળ હાેય તાે પછી મહારે બીજી દુઃખજ શું છે ? અરે ? તેમાં

હું કાેને દાેષ આપું ? તેઓની આંખામાંથી શ્રાવણ અને ભાદરવાના વર્ષાંદની પેઠે ચાધાર આંસુ પડવા લાગ્યાં. લળી તેઓ કર્મને ઉ લંભા આપી વિચારવા લાગ્યાં કે, અપારપાણીવાલા, તથા રત્નાના નિધાનરૂપ એવા સમુદ્રમાં છિદ્રવાળા ઘઢે પણુ પાણીથી ભરાઇ શકતાે નથી તેમાં સમુદ્રના શા દાષ ? વસ તઝાતુમાં જયારે શકતાે નથી તેમાં સમુદ્રના શા દાષ ? વસ તઝાતુમાં જયારે સઘળી વનસ્પતિઓ પ્રકુલ્લિત થાય છે, તે વખતે કેરડાના વૃક્ષને પત્રા આવતાં નથી તેમાં વસ તઝાતુના શા દાષ ? હે પ્રભુ ? આમાં હું કાેને દાેષ આપું ? એતા મારા કર્મનાજ દાેષ છે. રાણીના આવા વીલાપચુક્ત વર્ત નથી સખીઓનું હૈંચું ભરાઇ આવ્યું. તેઓ પણ રડવા લાગી. પર પરાએ રાજાને આ બનાવની ખબર પડી. ઊત્તમ અહિવાલા રાજાને પણ ક્ષાભ થયા. સઘળા રાજકુટ બ અને રાજ-દરબારમાં શાકની લાગણી છવાઇ રહી

આ વૃત્તાંત અવધિજ્ઞાનથી ભગવ'તે ગર્ભમાં જાણ્યાે. તેઓ વિચારવા લાગ્યા કે, માહેની ગતિ અતિ ગ'ભીર છે. ખરાબ ધાતુની પેઠે મે' જે ગુણુના માટે કામ કશું' તે ઊલટું દાષરૂપ નિવડશું ! મેં તા મારી માતાના સુખના માટે કશું', તે ઊલટું તેણીના ખેદને માટે થશું. નાળીએરના પાણીમાં નાખેલું કપુર મૃત્યુને નિપજાવનાર થાય છે, તેમ ભાવિ પાંચમા આરામાં ગુણુ પણુ દાષને કરનારા થશે. એ પ્રમાણે વિચારી મતાને ઊત્પન્ન થએલું દુઃખ નિવારવાને પાતે ક'પવા-ફરકવા-લાગ્યા. તેથી ત્રિશલા દેવીના શાક દુર થયા, અને પુર્વ'વત હર્ષવ'ત થયાં, અને કહેવા લાગ્યાં કે મે' જન્મભર જિને-શ્વર પ્રભુના ધર્મનું આરાધન કરેલું છે. તે ધર્મ આજે મને ફળી-ભુત થયા. એવી રીતે તેણીને હર્ષ શુકત જોઇને સઘળે આનંદ છવાઇ રદ્યો.

ભગવ'ત ગર્ભમાં સાડા છ માસના થયા ત્ય રે તેમને એવા વિચાર આવ્યા કે, જ્યારે હું હજી માતાના ઉદરમાં છું ત્યારે મારી માતાના મારાપર અતિ ગાઢ સ્નેહ છે, તા જ્યારે મારા જન્મ થશે ત્યારે તા તે સ્નેહ કેટલા બધા વૃદ્ધિ પામશે. માટે જ્યાં સુધી મારા માતા પિતા હૈયાત હેય ત્યાં સુધી મહારે દીક્ષા લેવી નહિ. અહુ ગારપણું ધારણ કરવું નહી. એવી રીતના સંકલ્પ તેઓશ્રીએ કર્યો.

કલ્પસૂત્રની ટીકા કરનાર મહાપુરૂષ આ સંકલ્પના સંબંધે વિવેચન કરતાં જણાવે છે કે બીજાઓને પણુ માતાને માટે બહુ માન ધરાવવાના રસ્તા બતલાવવાને આ પ્રમાણે તેમણે કર્સું. કેમકે નીતિશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે, પશુઓ જ્યાં સુધી માતા ધવરાવે છે ત્યાં સુધી સ્નેહ રાખે છે, અધમ માણુસા જ્યાં સુધી સીના સહવાસમાં નથી આવ્યા ત્યાં સુધી માતા પર સ્નેહ રાખે છે, મધ્યમ માણુસા માતા ઘરનું કામકાજ કરે છે ત્યાં સુધી તેમના પર સ્નેહ રાખે છે, ત્યારે ઉત્તમ માણુસા તા જ્યાં સુધી માતા જીવે ત્યાં સુધી ખાતા પિતાને લોકિકતીર્થ સમાન ગણી તેમના પર સ્નેહ રાખે છે.

ટીકાકારે આ કલ્પના લોકિક નીતિની દષ્ટિએ કરેલી જણાય છે. વાસ્તવિકતેઃ એ ઊપરથી ચારિત્ર ધર્મ ની પુષ્ઠી થાય છે. લગવ**ં**ત ગર્ભમાં છતાં તેમને દિક્ષા લેવાની ભાવના ઊત્પન્ન થએલી છે. એમ એ ઊપરથી સચન થાય છે. આ ભવમાં દિક્ષા લેના ચારિત્ર ધર્મ અંગીકાર કરવાે એ તાે જાણે નિશ્ચિતજ છે એ ચારિત્ર માતા પિતા**ની** માહ દશા જોઇ તેમની હૈયાતીમાં ન લેવા પુરતાજ વિયેષ સંકલ્પ કરે છે તેએ જાણે છે કે કર્મના નાશ કરવાને ચારિત્ર ધર્મ પુષ્ટ આલંબન છે. અનંતા તીર્થ કરે એજ માર્ગ પસંદ કરી આદર કરેલા છે. કે**ાઇ પણ તીર્થ કર**્ચારિત્ર ધર્મ અંગીકાર કર્યા શીવાય રહેલા નથી અને રહેવાના નથી મુક્તિ માર્ગ આરાધન માટે સર્વ વિરતીરૂપ ચારિત્ર ધર્મ એજ ઊત્સર્ગ માર્ગ છે, અને મહાન પુરૂષે તેને અંગીકાર કરે છે, આત્મહિત સાધકના માટે એનીજ સાધના ઊત્તમાત્તમ છે, એમ એ ઉપરથી ચાકસ થાય છે. ભગવ તના આ સંકલ્પ ઊપરથી કેટલીક વખત માતાપિ-તાની હૈયાતીમાં ભગવંતે પણ દીક્ષા લીધી નથી એમ નવા ચારિત્રધર્મ અંગીકાર કરવાને ઉજમાલ થએલાના ઉત્સાહને મંદ કરવાને દલીલ કરવામાં આવે છે. પણ એ એકાંત પક્ષ છે.

રહ ભવ. ] દીક્ષા વિચાર અને ત્રીશ્વલાના દાહલા. 226

વર્તમાન ચાેવીશીના બીજા લીર્થ કરાેની આચરણાનાે પણુ તેની સાથે વિચાર કરવા જેવાે છે. પહેલા તીર્થ કર શ્રી ઝાયભદેવ ભગ-વંતની મરૂદેવા માતાને ભગવંતના દીક્ષા લેવાના અનાવથી ઘણે ખેદ થએલાે છે, ને તે એટલે સુધી કે તેના પરિણામે આંખાેનું તેજ જવાના પ્રસંગ પણ આવ્યા હતા. તેમના એ માહ ગલિત પ્રેમની પ્રલુ એ દરકાર કરેલી જણાતી નથી. આવીશમા તીર્થ કર ભગવંત નેમનાથે પણ મતા પિતા કે સંબંધી વર્ગની પરવાનગીની દરકાર કરેલી જણાતી નથી. ભગવંત પાર્શ્વનાથે માતા પિતાની હેયાતીમાં બત્રીશ વર્ષની ઉમરે દિક્ષા અંગીકાર કરેલી છે, ને તે વખતે તેમના માતાપિતાને સંસારી રાગના લીધે ઘણા ખેદ થયલા હતા. તેજ માતાપિતાએ પાછળથી તેમની પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરેલી જણાય છે. આ ઉપરથી એકાંત એમ નથી જણાતું કે સંસા રિક માહના લીધે માતાપિતા દીક્ષા લેવાની પરવાનગી ન આપે,તા તેથી દીક્ષા લેવીજ નહિ.

ત્રિશલા રાણી આહારાદિક સામગ્રીમાં ઘણાં વિવેકથી વર્વતાં; ગર્ભને બહુ પિડા થાય તેવા પ્રકારનાે આહાર લેતા નહી કે ચેષ્ટા કરતા નહી; જેથી ગર્ભને સારી રીતે પાષણ મળે, ગર્ભનું હીત થાય તેવા પચ્ચ તથા પુષ્ટિકારક ખાેરાક લેતાં અને વર્તા હતાં.

જ્યારે ઉત્તમ છવ માતાના ગર્ભમાં આવે છે, ત્યારે તેને

નિયમાનુસાર ઉત્તમાત્તમ એવા ભગવંત માતાના ગર્ભમાં આવવાથી તેમની માતાને એવા દાહલા થવા લાગ્યા કે, હું અમારી પડહ વગડાવું જેટલા જેટલા હિંસાના, જીવ વધ થવાના વ્યાપારા છે તે અંધ કરાવું. દાન દઉં. જિનેશ્વર પ્રભુની પૂજા રચાવું. શુરૂ વંદન કરી તેમની પૂજા કરૂં. જ્ઞાનનું પૂજન કરૂં. સઘળા પ્રકારથી સ ઘતું વાત્સલ્ય કરૂં. સિંહાસન ઉપર ખેસું. ઉત્તમ છત્ર માથે ધારણુ કરાવું. ઉત્તમ સફેદ ગામરા મારી ગ્યાસપાસ વીંઝાવું. સઘળાએટ

ઉત્તમ પ્રકારની અભિલાષા થાય છે, યાને દેહલા ઉપજે છે. તેજ

**પર આજ્ઞા ચલાવું;** તથા સઘળા રાજાઓ આવી મને નમે એવી **હું થાઉં.** 

રાષ્ટ્રીને જે જે ઉત્તમ દેાહલા ઉત્પન્ન થતા તે સિદ્ધાર્થરાજા પુરા કરતા, ને તેથી રાષ્ટ્રી પાતાને કૃતપુષ્ટ્ય માની, આનંદમાં રહી ગર્ભનું પાલન કરતાં હતાં.

ગર્ભ પાલનના અંગે ત્રિશલાદેવીના વર્તન ઊપરથી ઘણુેા બાધ લેવા જેવાે છે. ગર્ભ ધારણ કરનારી માતાએ ગર્ભ ધારણુકાલમાં પેાતાના ગર્ભ નિરાગી, સુદ્રઢ, કાન્તિવાન, ખુદ્ધિશાળી, અને પરાક્રમવાન પેદા થાય તેવા પ્રકારની આચરણા આચરવાની છે. વાગ્ભટ નામના વૈદ્યક ગ્રંથમાં આપેલી સુચનાએા કલ્પસૂત્રની ટીકામાં ટીકાકારે આપી સમાજના ઉપર ઘણેાજ ઉપકાર કરેલે! છે. કલ્પસૂત્ર દર સાલ પશું પણ પર્વમાં સાંભળવાની દરેકની ફરજ છે. તેના વાંચન વખતે સ્ત્રી વર્ગ જો તે લક્ષપુર્વ ક સાંભલે તા ગર્ભ પાલન અગે તેમના કર્ત વ્યનુ તેમને જ્ઞાન થાય. આ સ્થળે પણ વાંચક-વર્ગને તે સુચનાએા ઉપયોગી જાણી આપવી દુરસ્ત ધારી છે.

૧ વાસુવાલા પદાર્થી ખાવાથી ગર્સ કુપરા ગાયતા છે. ૧ વાસુવાલા પદાર્થી ખાવાથી ગર્સ કુબડા, આંધલા, જડ તથા વામનરૂપ થાય છે.

ર પિત્તવાલા પદાર્થો ભક્ષણ કરવાથી નિર્ખળ થાય.

**૩ કફકારક પદાર્થ ખાવાથી પાંડુ રાગવાલાે થાય**.

૪ અતિખારૂ ભાેજન નેત્રાને નુકશાન કરનાર છે.

ગર્ભ ધારણ કરનારી સ્ત્રીએ અતિ ઉન્હાૅ, અતિ ટાઢા આહાર પણ ન કરવા. અતિ તીખાે, અતિ કડવા, અતિ કશાચેલા, અતિ ખાટા, અતિ મીઠાે, અતિ લૂખાે, અતિ ચાપડયાે, અતિ સૂકાે એવા આહાર કરવા નહિં; પણ સાધારણ આહાર કરવાે.

ગર્ભ ધારણ કાલમાં માતાએ ઘણી શાન્તીમાં આન દપુર્વંક કાલ જાય તેમ કરવું. હંમેશાં પવિત્ર જીવન ગુજારવું ઉત્તમ પુસ્ત કાે વાંચવાં. ઊત્તમ વિચારે કરવા, અને ઉત્તમ ચારિત્રવાન, ગુણ્ણીયલના સહેવાસમાં વખત જાય તેમ કરવું. તેથી ગર્ભના ઊપર પ્રાયે ઊત્તમ સંસ્કારા પડશે.



પ્રકરણ ૧૨ મું.

### જ્ઞાનનું સામાન્ય સ્વરૂપ.

દ્ર રેક તીર્થ કર છેવટના તીર્થ કરના ભવમાં માતાના ગભ માં ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારથીજ તેએા અવધિજ્ઞાન સહિત 🕅 હેાય છે. ગૃહસ્થાવાસનેા ત્યાગ કરી ચાસ્ત્રિ અંગીકાર કરે છે, તેજ વખતે તેમને મનઃપર્યવ 🎢 જ્ઞાન થાય છે; અને ચાર પ્રકારના ધાતિ કર્મના 🎾 જ્યારે નાશ થાય છે ત્યારે કેવલજ્ઞાન પ્રગટ થાય



છે. એજ નિયમાનુસાર ભગવંત મહાવીર જે વખતે દેવાનંદાના ગર્ભમાં ઉપ્તન્ન થયા <sub>ત્યા</sub>રે તેમને અવધિજ્ઞાન હતું. જે વખતે તેઓ ચાસ્ત્રિ અંગીકાર કરશે ત્યારે તેમને ચાેશુ મનઃપર્યંવ જ્ઞાન **થશે. તે પછી બાર વર્ષ થી કાંઇક અધિક કાલ** સુધી ઘેાર તપશ્ચર્યા કરી અને પરિસહ સહન કરી ચાર ધાતિ કર્મનાં નાશ કરી કેવલ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરશે, તેથી એ જ્ઞાનનું સ્વરૂપ જાણવું એ જરૂરતું છે.

૧ મતિજ્ઞાન, ૨ શ્રુતજ્ઞાન, ૩ અવધિજ્ઞાન, ૪ મનઃપર્યંવજ્ઞાન અને ૫ કેવલજ્ઞાન. આ પાંચમાં પ્રથમનાં બે-મતિ અને ક્યુત-એ પરાક્ષજ્ઞાન છે. જીવને તે જ્ઞાન બીજાની મદદથી થાય છે. પાછળનાં ત્રણુ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન છે, એટલે તે જ્ઞાન આત્માને કાેઇની પણ સહાય વિના દર્પ છુમાં પડનાર પ્રતિબિંબની માફક પ્રત્યક્ષ થાય છે. તેથી તે પ્ર<sub>ત્યક્ષ</sub> કહેવાય છે. તેમાં અવધિ અને મનઃપર્યંવ **દેશ** પ્રત્યક્ષ છે. કેવળજ્ઞાન સર્વ પ્રત્યક્ષ છે.

એ પાંચ પૈકી પ્રથમના ત્રણુ મિચ્યાત્વી જીવની અપેક્ષાએ અજ્ઞાન તરિકે ગણાય છે, તેથી તેમને ૧ મતિઅજ્ઞાન, ૨ બ્રુત અજ્ઞાન, અને ૩ વિભાંગ જ્ઞાન કહે છે. એ ત્રણુ ભેદની સાથે જ્ઞાનના એકંદર આઠ ભેદ થાય છે.

જ્ઞાન અને અજ્ઞાન એ બે લેદ પાડવામાં હેતુ એ જણાય છે કે, જ્ઞાની વસ્તુ-પદાર્થ ને તેના યથાર્થ સ્વરૂપમાં જાણે છે. કેમકે વસ્તુ-ના યથાર્થ સ્વરૂપના બાધનેજ જ્ઞાન કેહેવામાં આવે છે. અજ્ઞાની તેજ પદાર્થના યથાર્થ સ્વરૂપને જાણી શકતા નથી, તેથી તેના તેવા પકારના જ્ઞાનને અજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે.

સમ્યકૃત્વવાન જીવનાે બાેધ જ્ઞાનની, અને સમ્યકત્વ રહિત મિચ્ચાત્વી છવના બાધ અજ્ઞાનની કાેટીમાં આવે છે અજ્ઞાની છવ માહમાં મુંઝાઇ જાય છે, ત્યારે જ્ઞાની સમભાવમાં રહે છે; જેમકે એક જીવને મહાન વ્યાધિ થયેા છે, તેના ચાેગે તે ઘણા પીડાય છે, દુ:ખ ભાેગવે છે. તે વખતે અજ્ઞાની જીવ થતા પીડાના લીધે લણું આકંદ કરે છે, ણુમા પાડે છે, આંખમાંથી ચાધાર આંસુ પાડે છે, વેદનાના લીધે ઇપ્ટ એવા પદાર્થ તેને અનિષ્ટ લાગે છે, સારવારમાં રહેલા માણસાની ઉપર નજીવી બાયતમાં વારંવાર તપી જઇ તેમને ગાળા પણ આપે છે,ખાવાને માટે વલખાં મારે છે, વ્યા ધિને વધારનાર અપથ્ય પદાર્થનું સેવન કરી વધારે પીડા ભાેગવેછે ઇત્યાદિ આચરણાથી દુ:ખ અને કર્મની પર પરાને વધારે છે. ત્યારે **જ્ઞાની તે**વા પ્રકારના દુઃખના પ્રસ<sup>'</sup>ગે મનમાં સુંઝાતાે નથી. તે વિચાર કરે છે કે મને જે બ્યાધિ થયે! છે, તેને। હેતુ મહારા જીવે પુવે<sup>દ</sup> કરેલા પાપ–અશુભકર્મ–નાે આ વિપાકાેદય યાને ફલ છે. મેં કરેલા કર્મનું ફુલ મહારેજ ભાગવવાનું છે. તે ભાગવ્યા શીવાય મહારા છુટકાેજ નથી. જો આ દુ:ખને હું સમભાવથી નહી ભાેગવું અને આક્રંદ કરીશ તેા તેથી એ દુઃખને મહારા ઊપર દયા આવવાની નથી, કે તે પાતાનું ફળ ચખાડયા શીવાય જવાનું નથી, તાે પછી મહારે તેની પીડા સમભાવથી સહન કરવીજ જેઇએ: આવા વિચાર

લાવી તેના નિવારણ માટે તે સૌમ્ય ઉપચાર કરી દુઃખ સહન કરે છે. પાેતાથી ખની શકે તેટલી શાન્તિમાં તે રહે છે, અને સારવારમાં રહેલા માણુસાેની સાથે વિવેકથી વતે<sup>°</sup> છે.

એક નવસુવાન સાૈંદર્યવાન સ્ત્રી શુંગાર સજેલી જોઇને અજ્ઞાની જીવ તેના રૂપ લાવહ્યથી સુંઝાઇ જઇ, તેના શરીરના એક એક અવયવને વખાણી, જગતમાં તેની નાલાયક ચીજોની બરાબર સર-ખામણી કરી ખુ<mark>શી થાય છે. એટલુંજ નહી પણ</mark> તેના સહવાસ વિગેરેની મુર્ખાઇ ભરેલી લાગણીએા તે**ને** થઇ આવે છે, અને કેટલાક તાે તે મેળવવાને માટે જીવનને અને ધનને ખરાબ પણ કરવાને ચુકતા નથી. ત્યારે જ્ઞાનવાન તેજ સ્ત્રીને યથત્થ નિહાળીને જોવાની કરકાર કરતા નથી. સ્વાભાવિક તેનું સ્વરૂપ નેવામાં આવે છે તા તે વિચાર કરે છે કે, આ સુદરતા તેની પાતાની નથી પણ ચામ ધ્રીની છે. જગતની બીજી સ્ત્રીએાની પેઠે તેનું શરીર પણ શકાદિ સપ્ત ચાતનું અનેલું છે. તે મળમત્રથી ભરેલી પુતળી છે. તેના શ્વાસ પણુ દુર્ગ ધીવાલાે છે. તેણુે જે શુંગાર સજેલા છે તે જડ વસ્તુના અનેલા છે, તેથી તે વિશેષ શાેલે છે. આ તેની સુંદરતા પહ્યુ ક્ષણીક છે, માહને વધારનાર છે. તેના સ્વરૂપમાં સુજ્ઞાવાનું કારણ નથી તેણીના સંહવાસનું સુખ પણ ક્ષણીક છે. પરસ્રીને તાે મા બેન કે પુત્રી સમાન લેખવી નેઇએ. તેના શરીરને નિહા-ળીને જોવાથી મને શું લાભ છે ? ઉલટ તેથી તાે અશુભ ભાવનાનાં ચાેગે અશુભ કર્મના બંધ પડશે, અને તેનાં ફળવિપાક મહારે ભાગવવા પડશે. આવા પ્રકારના વૈરાગ્યમય વિચાર કરી સમભાવને ધારણ કરે છે.

જ્ઞાની તપ, ધ્યાન વિગેરે શુસ્તકિયાનુષ્ઠાનમાં હાેય, તે વખતે તેમને કેાઇના તરફથી ઉપસર્ગાદિ થાય, તાે તે વખતે તે સમભાવમાં રહી ઉપસર્ગ કરનારને મિત્ર તુલ્ય માની, કર્મનિર્જરા કરતાં આત્મ વિશુદ્ધિ કરે છે. અજ્ઞાની ઉપસર્ગોદિ પીંડા કરનાર ઉપર ક્રોધ કરી વખતે શ્રાપ પણ આપે છે. વખતે કોધાવેશમાં તેને મારે છે, વધ કરે છે, કે મારવાનું નિયાણું કરે છે.

જ્ઞાનવાન કુટુંબ પ્રતિપાલના વ્યવસાયમાં મુઝાઇ ન જતાં, તે પાતાનું સાધ્ય ઠેકાણુે રાખે છે. તે વિચારે છે કે આ કુટંબાદિ મહારા આત્માથી અન્ય છે. તે આત્મહિતના કાર્યોમાં વિઘ્ન કર્તા છે; એટલુંજ નહિ પણુ સંસારમાં તમામ કુટંબ સ્વાર્યંનું સગું છે. આવા વિચારથી સંસારીક કાર્ય કરતાં છતાં પણુ તે તેમાં લેપાતા નથી. સાહિત્યમાં એક ઠેકાણુે કહ્યું છે કેઃ—

> સમકિત ધારો જીવડા, કરે કુટુંબ પ્રતિયાલ અંતરંગ ન્યારા રહે, જેમ ધાવ ખીલાવત બાલ.

જેની માતા ગુજરી ગઇ છે, અથવા જેને ધાવણુ આવતું નથી અથવા જે માતાઓ પાતાનું સાંદર્ય ટક વી રાખવા પાતાના આલકને પાતે સ્તનપાન કરાવતી નથી એવા બાલકાેના ઊછેરના માટે રાખવામાં આવેલી ધાવ માતાઓ તે બાળકને બહ્ય દેખાવમાં તેના ઊપર ઘણુા હાવભાવ કરે છે, તેને લાડ લડાવે છે, તેને સુખમાં રાખવાને વિવિધ પ્રકારની ચેષ્ટા કરે છે. તેા પણુ તે અંતરંગમાં સમજે છે કે આ બાલક મહારા નથી. દેવ દર્શન, પૂજન, દાન, શીલ, તપ, ભાવાદિ ધર્મ સેવન, તીર્થ યાત્રા, તથા દેશ અને સર્વ વિરતીને લાયકનાં સમ્યક્ અનુષ્ઠાન આરાધન પ્રસંગે જ્ઞાનવાન કેવલ આત્મવિશુદ્ધિ, આત્મ હિત, અને કર્મ નિર્જરાના હેતુનીજ ભાવના રાખે છે; ત્યારે અજ્ઞાની લાકિક કે લાકાત્તર પુદ્દગલીક સુખની વાચ્છા રાખે છે. કેવલ કર્મ નિર્જરાના હેતુથી, કાંઇપણુ આશા શીવાય શુભભાવ અને ચઢતા પરિણામથી, કાંઇપણુ જાતની સમ્યક્કિયાઅનુષ્ઠાનના સેવનથી, આત્મવિશુદ્ધિ રૂપ તાત્કાલીક લાભ થાય છે, એ જ્ઞાનીઓજ સમજી શકે છે.

પાતાના શુલ કૃત્ય અને સદ્દગુણુેાની પ્રશંસા જ્ઞાનીઓ કદીપણ સ્વમુખે કરતા નથી. બીજાઓની પાસે કરાવવાની ઇચ્છા રાખતા નથી; એટલુંજ નહી પણ કદી કાેઈ તેમના પ્રત્યક્ષ તેમની સ્તુતિ કરતા હેય, ત્યારે તા તેને પરિસહ રૂપ માની તે વખતે સમ-ભાવમાં રહે છે, જ્યારે અજ્ઞાનીઓ પાતાના અલ્પ સુકૃત્યની અતિશચાેકિત પૂર્વંક પાતેજ આત્મ પ્રશંસા કરે છે, બીજાની પાસે કરાવવાની ઇચ્છા રાખે છે, અને પાતાની પ્રશંસા સાંભળા અથવા વાંચી તે મનમાં ઘણેા પુલાઇ જાય છે. તે દિવસે દિવસે અહંકારી ખનતાે જઇ કુટુંબ અને સમાજમાં વિવિધ પ્રકારના કલહનાં બી રાપે છે.

આ ઉપરથી અજ્ઞાની અને જ્ઞાની એ બેની વચ્ચે રહેલી તાર-તમ્યતાના સહજ ખ્યાલ આવશે. તેથી એ વિષે વિશેષ લંખાગ્ર કરવ ની જરૂર જણાતી નથી.

શાસ્ત્રમાં જ્ઞ નનીજ વ્યાખ્યા કરવામાં આવેલી છે, અને તેનાજ અપેક્ષાથી લેદ પાડવામાં આવેલા છે હવે જ્ઞાનના સંબંધેજ આગ-મમાં શું જણાવેલું છે તેનાજ વિચાર કરીએ. જ્ઞાનના અંગે વિસ્તાર પૂર્વ ક વિવેચન નંદિસુત્ર, આવશ્યકાદિક પ્રંથામાં છે. સુક્ષ્મ બાધના અપેક્ષી છજ્ઞાસુએ તે ગ્રંથાથી તે મેળવવા પ્રયત્ન કરવાની ભલામણુ છે. અહીં તેા પ્રસંગાનુસાર સહજ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે.

આત્મા અનન્તજ્ઞાનવાન છે. જ્ઞાન એ આત્માના ગુણુ છે. તેને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના આવરણ લાગેલાં છે. સૂર્યના પ્રચડ તેજના આડા ચામાસાના કાળમાં ગાઢ વાદળાં આવે છે, તે વખતે તેના પ્રકાશ અવરાઇ જાય છે. મૂળમાં તાે સુય ના પ્રકાશ કાયમ દેાય છે, છતાં વાદળાંના આવરણના લીધે તેના કીરણા પૃચ્વિ ઉપર પ્રકાશ પાડી શકતાં નથી. તેજ વાદળાં જેમ જેમ કમતી થતાં જયા છે, તેમ તેમ અધકાર ઓછા થઇ પ્રકાશ વધતા જાય છે જ્યારે સ'પૂર્ણ વાદળાં વિખરાઈ જાય છે, ત્યારે અધકારના સદંતર નાશ થાય છે અને સંપૂર્ણ પ્રકાશ પ્રગટ થાય છે.

**એજ નિયમાનુસાર જેમ જેમ જ્ઞાનાવર**ણીય કર્મના ક્ષયાપ**શમ** થાય છે, તેમ તેમ જ્ઞાન ગુણુ પ્રગટ થતા જાય છે. જયારે સંપૂર્ણુ ત્ઞાવરણુનેા ક્ષય થાય છે, ત્યારે આત્માનાે અનંત જ્ઞાન ગુણ, સંપૂર્ણ પ્રગટ થાય છે, તેનેજ કેવલગ્ઞાન કહે છે. એ કેવલગ્ઞાન-માં કાેઇ જાતના લેદ નથી. તે એકજ પ્રકારે છે. જ્યારે કેવલ્જ્ઞાન પ્રગટ થાય છે, ત્યારે તે કેવલજ્ઞાની સર્વદ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, અને ભાવ સમકાળે સાથે જાણે, દેખે છે, તેમજ સર્વ કેવલજ્ઞાનીએ: ને સરખું હેાય; તેમાં કંઇ પણુ સમવિસમપણું કે તારતગ્યતા છેજ નહીં. આ કેવલજ્ઞાન ક્ષાચિક ભાવવાલ હાય છે, જ્યારે બાકીના ચાર જ્ઞાન ક્ષચાપશમભાવવાલા છે. સૂર્યના ઉપરના વાદળના સમવિસમ-પણાના લીધે પ્રકાશમાં ભેદ પડે છે, તેમ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના આવરણુની વિસમતાના મતિજ્ઞાનાદિ મુખ્ય લેદ અને તેના પેટા <mark>લેદ પડેલા છે</mark> કેવલજ્ઞાની લેખાલેાકમાં રહેલા પદાર્થોને હથેલીમાં રહેલી આમલાદિ ગાળ વસ્તુની માકુક સંપૂર્ણ જાણી શકે છે.તે કેવલ-જ્ઞાની શીવાયના બાકીના જ્ઞાનીએ જાણી શકતા નથી. તેએ પાત પાતાના ક્ષચાપશમ પ્રમાણે જાણી શકે છે કેવલજ્ઞાનાવરણીયનું **આવર**ણ છતાં પણ મત્યાવરણાદિકના સ્વરોાપશને કાંઇક પ્રકાશ થાય છે, તેથી તે મત્યાદિકજ્ઞાન કહેવાય છે; અને સર્વ આવારણના ક્ષય થાય ત્યારે કેવલજ્ઞાન કહેવાય છે. તે વખતે બીજા' જ્ઞાન કહેવાતાં નથી. કેવલજ્ઞાની દ્રવ્ય થકી સર્વ રૂપી અરૂપી, સર્વ દ્રવ્ય જાણે દેખે છે. ક્ષેત્ર થકી લાક અલાક સર્વ જાણે દેખે છે. કાલ થકી કેવલજ્ઞાની સર્વ અતીત અનાગત અને વર્તમાન, એટલે ભુત ભવિષ્ય અને વર્તમાનકાલ સમકાલે જાણે દેખે છે ભાવ થકી કેવલજ્ઞાની સર્વ છવ અછવના સર્વ ભાવ જાણે દેખે છે. તેથી તે કેવળ એકજ છે.

મતિજ્ઞ નાદિ ચાર જ્ઞાનમાં પ્રથમ મતિજ્ઞાન છે. મૃતિજ્ઞાની સન્મુખ રહેલા નિયત પદાર્થ ને જણે છે તેથી તેને મતિજ્ઞાન કહે છે. મતિજ્ઞાનને અભિનિએાબ્રિકજ્ઞાન પણ કહે છે. મતિજ્ઞાન ઇંદ્રિય ર હ ભવ. ] મતિરાનના ભેદ અને ચાર પ્રકારની ણુદ્ધિ. ૧૭૭

અને મન એ બે થકી થાય છે. પાંચ ઇ દ્રિયના પ્રત્યેકના વિષય જુદા જીદા છે.તે પ્રત્યેક ઇંદ્રિયના જે જે વિષય હાય તે તે વિષયના બાધ તે ઇ દ્રિય અને મન એ બેથીજ થાય છે. જેમકે કાેઇ પદાર્થ ટાઢા, ઉને લીસા, ખરશટ, ભારે, હળવા, કઠણ, નરમ છે તેનું જ્ઞાન તેના સ્પર્શથી થાય છે જે વખતે તે પદાર્થને સ્પર્શ શાય તે વખતે મન બી જા વિષયમાં લાગેલું હાય,તાે તે પદાર્થના સ્પર્શ થયા છતાં જીવને તેને છે બાધ થતા નથી, તેથીજ સ્પર્શ ઇંદ્રિય અને મનથી તેનું જ્ઞાન થાય છે. કાેઇ પદાર્થ મીઠા, કડવા, તીખા, કષાયલા, ખાટા ઇત્યાદિ કયા સ્વાદના છે, તે જાણવાના વિષય રસને દ્રિય-જીભ-ના છે. પદાર્થના સ્પશ જીલને થાય તે તે વખતે તેના તરક મન હે ચ તાે તેના સ્વાદનાે બાધ થઇ શકે છે. તેજ પ્રમાણે ઘ્રાણે દ્રિય, શ્રોતે દ્રિય, અને ચક્ષુઇંદ્રિયના વિષયના સંખંધે પણ સમજવાનું છે. મતિજ્ઞાન ઇંદ્રિય અને મનના ઉપર આધાર રાખતું હાેવા**થા,** તે પરાેક્ષ જ્ઞાનમાં આવે છે. પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની કાેટીમાં આવતું નથી. એજ મતિજ્ઞાનન શ્રુતનિશ્રિત અને અશ્રતનિશ્રિત એવા બે લેદ પણ અપેક્ષાથી કરવામાં આવેલા છે. ઐશ્રુતનિશ્રિતના ચાર લેદ છે, અને શ્રતનિશ્ચિતના ત્રણશાને છત્રીશ લેદ છે. એકંદર મતિજ્ઞાન ત્રણ રો'ને ચાલીશ ભેદવાલું છે.

પ્રાયે વસ્તુના અભ્યાસવિના સહજે વિશિષ્ટક્ષયાપશ મનાવશે મતિ ઉપજે તેને અશ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાન કહે છે. તેના ચાર ભેદ છે. આ ચાર પ્રકારના જ્ઞાનને ચારપ્રકારની બુદ્ધિ કહેવામાં આવે છે. તે નીચે પ્રમાણે

૧ ઔત્પાતિકી બુદ્ધિ-સહજે પાતાની મેળેજ ઉપજેતે ઔત્પાતિકી બુદ્ધિ આ બુદ્ધિ પ્રાયે હાજર જવાબી અને ચમત્કાર ઉપજાવનારી હાેય છે.

ેર વૈનચિકી ખુદ્ધિ-ગુરૂના વિનય, સુશ્રુષા, સેવા કરતાં જે જે બુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય, તેને વૈનચિકી ખુદ્ધિ કહે છે

ં ૩ કાર્મ્મ કી ખુદ્ધિ—કર્મ, વ્યાપાર, અભ્યાસ કરતાં ઉપજે તે કાર્મ્મ કી ખુદ્ધિ. 18 ૪ પારિણામિકી બુદ્ધિ— પરિણામ ને દીર્ઘંકાળતું પૂર્વાપર અતુભવ જ્ઞાન, અર્થતું અવલાકન તે પારિણામિકી બુદ્ધિ.

આ ચાર પ્રકારની બુહિ એ મતિજ્ઞાનનાજ વિષય છે.અ ચાર પ્રકારમાંથી એકે પ્રકાર શાસ્ત્રાભ્યાસ ઉપર આધાર રાખનાર નહીં હાેવાથી, તેની ગણુના અશુવ્રતિશ્વિમતિજ્ઞાનમાં કરવામાં આવેલી છે.

શ્રુતનિશ્રિતમતિજ્ઞાન-- શ્રુત અભ્યાસ, સ્મરણ, ઇન્દ્રિયાર્થથી જે બે ધ થાય. તેને શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાન કહે છે. આ જ્ઞાનના ચાર ે **લેક છે.** 

> • અવગ્રહ, ૨ ઇહા. ૩ અપાય (નિશ્ચય), ૩ ધારણા. (અવગ્રહના બે લેદ છે, ૧ વ્યંજનાવગ્રહ. ૨ અર્થાવગ્રહ).

મન અને ચક્ષુ ઇંદ્રિય શીવાયની બાકીની ચાર ઇંદ્રિયને પાત પાતાના વિષયને લાયકના પુદ્દગલાના સ્પર્શ થયા છતાં, તેહના અર્થનું અત્યંત અબ્યક્તપણે જે જ્ઞાન તેને બ્યંજનાવગ્રહ કહે છે. મન અને ચક્ષુઇંદ્રિયને તે તે વિષયના પુદ્દગલાના સ્પર્શ થતા નથી, તેથી તે બેને બ્યંજનાવગ્રહના લેદ લાગુ પડના નથી. એ બે ને અપ્રાપ્યકારીની કાેટીમાં ગણેલ છે. બાકીની ચાર સ્પર્શ, રસના, ઘાણ, અને શ્રોત્રેદ્રિયની ગણુના પ્રાપ્ય-કારીમાં કરેલી છે, કારણ કે તે ઇંદ્રિયા સ્પર્શ થએલા પુદ્દગ-લના વિષયને જાણે છે, તેથી તેના બ્યંજનાવગ્રહ થાય છે આ બ્યંજનાવગ્રહના કાલ જઘન્યથી આવલીકાના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ અને ઉત્કૃષ્ટા આનપ્રાણ પૃથકત્વ એટલે બેથી નવ ધાસા ધાસ પ્રમાણ છે.

૧ અધીવગ્રહ શબ્દરૂપાદિક વરતુનું સામાન્ય માત્ર અવ્ય ક્તપણે જાણવું તેને અર્થાવગ્રહ કહે છે. પાંચ ઇ દ્રિયના અને છઠ્ઠા મનના એમ છ પ્રકારથો અર્થાવગ્રહમતિજ્ઞાન થાય છે. રંખ ભાવ. ]

ર ઇહા-અવગ્રહીત વસ્તુ નિર્ધારવાના **હેતુથી** વિચાર કરવા તેને કંહા કહે છે, તેનાપણુ ઉપર પ્રમાણે છ પ્રકાર છે.

૩ અપાય ( નિશ્ચય )-ઇહિત વસ્તુનેા નિશ્ચય કરવા તેને અપાય કહે છે તેના પણ ઉપર જણાવ્યા સુજબ છ લેદ છે.

૪ ધારણા-નિર્ધારિત અર્થનું ૧ અવિચ્યુતિ (નિર્ધારિત વસ્તુને કાંઇ પણ ફેરફાર વિના તેજ રૂપેધારી રાખવું તે) ર સ્મૃતિ (નિર્ધારિત વસ્તુને અર્ધ માત્ર ધારી રાખવું તે) ૩ વાસના (સંખ્યાત અસંખ્યાત કાળસુધી લવાંતરે ધારી રાખે તે વાસના જાતીસ્મરણ જ્ઞાન આ વાસનાના લેદ છે) આ ત્રણુ પ્રકારથી ધારી રાખવું તેને ધારણા કહે છે, તેમાં પણ છ લેદ છે.

ઉપર પ્રમાણે ચાર લેદને છ એ ગુજીતાં અઠ્ઠાવીશ લેદ થાય છે, તેથી મતિજ્ઞાનના મુખ્યતાએ અઠ્ઠાવીશ લેદ ગજીાય છે.

જાતિસ્મરણુજ્ઞાન એ મતિજ્ઞાનના ધારણુાના ભેઢમાં આવે છે. તે જાતિસ્મરણુ જ્ઞાનવાન્ ભૂતકાલ આશ્રિત સંજ્ઞી પ'ચે-ન્દ્રિયના સંખ્ય તાભવ દેખી શકે છે.

મતિજ્ઞાનના આ અઠુાવીશ લોદના ૧ બહુ, ૨ અબહુ, ૩ બહુવિધ, ૪ અબહુવિધ, ૫ ક્ષિપ્ર, ૬ અક્ષિપ્ર, ૭ નિશ્રિત, ૮ અનિશ્રિત, ૯ સંદિગ્ધ, ૧૦ અસ દિગ્ધ ૧૧ ઘ્રુવ, ૧૨ અધ્રુવ, એ ભાર લેદ છે કાઇક અનેક વાજી ત્રના લેદ સામટાં સાંભલીને ઇહાં આટલી લેરી, આટલા શ'ખ વાગે છે, એમ પૃથક પૃથક શબ્દ ગહે તે બહુગ્રાહી, અને કાઇક અવ્યક્ત પણે વાજી ત્ર વાગે છે એટલું જ લાણે છે પણ વિશેષ નજાણે તે અબહુ ગ્રાહી ૨. કાઇક મધુર મંદત્વાદિ બહુ ધર્માપેત જાણે તે બહુવિધગ્રાહી ૩. તે કાઇક મધુર મંદત્વાદિ બહુ ધર્માપેત જાણે તે બહુવિધગ્રાહી ૩. તે કાઇક અંધુર મંદત્વાદિ બહુ ધર્માપેત જાણે તે બહુવિધગ્રાહી ૩. તે કાઇક અંધુર મંદત્વાદિ બહુ ધર્માપેત જાણે તે બહુવિધગ્રાહી ૪. કાઇક તરત જાણે તે સિપ્રગ્રાહી ૫ ને કાઇક વિચારી વિચારીને ઘણીવેળાએ જાણે તે અક્ષિપ્રગ્રાહી ૨. કાઇક લિંગ નિશ્રાએ જાણે, જેમ પતાકાએ કરી મંદિર જાણે તે નિશ્રિત ગ્રાહી ૭. નિશ્રાવિના જાણે તે અનિશ્ચિતગ્રાહી ૮. કાઇ શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૨

સંશય સહિત ભણે તે સંદિગ્ધગ્રાહી ૯. ને કેાઇક સંશયરહિત ભણે તે અસંદિગ્ધગ્રાહી ૧૦. કેાઇક એકવાર જાણે પછી તે વિસરી જાય નહી તે ઘુવ ૧૧. અને કેાઇક વિસરી જાય તે અઘુવ ૧૨. એ પ્રમાણે અઠાવીશ લેદ ને બાર ગુણા કરીએ ત્યારે તેના ( ૩૩૬ ) ત્રણસેને છત્રીશ લેદ થાય છે. આ ત્રણસેને છત્રીશ લેદ શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના છે. તેની અંદર અશ્રુતનિશ્રિતમતિજ્ઞાનની જે ચાર પ્રકારની બુદ્ધિ ઉપર જણાવી ગયા તેને મેળવતાં મતિજ્ઞાનના એકંદર ત્રણશેાને ચાલીશ લેદ થાય છે.

આ મતિજ્ઞાનવાળા સામાન્યે આગમના બલથી સર્વ દ્રવ્ય જાણે, પણ દેખે નહિ. ક્ષેત્ર થકી સર્વ ક્ષેત્ર લાકાલાક જાણે પણ દેખે નહિ. કાળ થકી સર્વકાળ જાણે પણ દેખે નહિ. ભાવ થકી મતિજ્ઞાની સર્વભાવ જાણે પણ દેખે નહિ.

મતિજ્ઞાન પ્રત્યેક જીવને તેના ક્ષયાપશમ પ્રમાણે હાય છે. ઉપર જે લેદ જણાવવામાં આવેલા છે, તે મતિજ્ઞાનના સામાન્ય લેદ છે. એનું વિશેષ સ્વરૂપ નંદી-આવશ્યકાદિ સૂત્રમાં બતાવવામાં આવેલું છે.

સાંભળવાથી કરી જાણીએ તે શ્રુતજ્ઞાન

#### શ્રુતજ્ઞાન.

મતિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ ઉપર જણાવવામાં આવ્યુ છે. તેમ વિજ્ઞાનના સાથેજ શ્રુતજ્ઞાન સંલગ્નજ છે. તેાપણ પ્રથમ મતિજ્ઞાન અને પછી શ્રુતજ્ઞાન છે. મતિજ્ઞાન એ શ્રુતજ્ઞાનના હેતુ છે. અને શ્રુત નતિનું ક્ષળ છે. મતિજ્ઞાનથી જાણવામાં આવે પણ તેનું સ્વરૂપ તે કહી શકે નહી, અને શ્રુતજ્ઞાન અક્ષર રૂપ છે તેથી બીજાને જણાવી શકે. માટે પ્રથમ મતિ અને પછી શ્રુતજ્ઞાન છે. એ શ્રુતજ્ઞાનના ચૌદ તેમજ વીસ લેદ છે.

્ચીક લેક આ પ્રમાણે.

### ૧ અક્ષરશ્રુતઃ અક્ષર શ્રુતના ત્રણ ભેદ છે.

રંહ મવે. ]

ઝુત નાનના ભેદ

- ( ક ) સંજ્ઞાક્ષર તે જીદીં જીદી લીપીના અક્ષર બાજુવા શાસ્ત્ર-માં અઢાર પ્રકારની લીપી જણાવવામાં આવી છે, જેમકે હંચલીપી, ભૂઅલીપી ઇત્યાદિ.
- (ખ) વ્યંજનાક્ષર તે અકારાદિ હકાર પર્યંત આવન અક્ષર સુખે ઉચ્ચરવા રૂપ.

આ બે અજ્ઞાનાત્મક છે, પણ શ્રુતજ્ઞાનના કારણ રૂપ છે, તેથી તેને શ્રુતજ્ઞાન તરીકે ગણવામાં આવેલછે. (ગ) લખ્ધ્યાક્ષર-તે અર્થને પ્રત્યયે કરી ગર્ભાક્ષર લાધે. તે અક્ષરે કરીને અભિલાપ્યભાવ કહી શકાય.

લેાકમાં અનંતા ભાવ અનસિલાપ્ય છે, એટલે જાણી શકાય પણ તેનું વર્ણુન સુખથી કહી શકાય નહિ. એકજ નામના પદાર્થ જીદી જીદી રીતે તૈયાર થએલા હાય, અથવા જીદા જીદા સ્થલે તેની પેદાશ થઇ હાય; તેની મીઠાશમાં તારમ્યતા હાય, તે ચાખવાથી કે ખાઇને જોવાથી જાણી શકાય; ઉત્તમ, મધ્યમ, કનિષ્ટ એમ તેના લેદ પાડી શકાય, પણુ તેમાં તારતમ્યતા કેવા પ્રકારે રહી છે, તેનું વર્ણુંન સુખથી કરી શકાય નહિ કે અક્ષરથી લખી શકાય નહિ.

ઉપર જણાવેલા ત્ર**ણ લેકને**ા સમાવેશ અક્ષરશ્રુતમાં થાય છે. ૨ અનક્ષરશ્રુતઃ–શિર ક્રંપન, હસ્ત ચલન, આંખના ઇશારાદિ કરીને અભિપ્રાયને જણાવવા, જાણુવા તે અનક્ષરશ્રુતજ્ઞાન.

૩ સંજ્ઞાશ્રુતઃ-સંગ્ઞીપ ચેદ્રિયતું શ્રુત તેને સંગ્રાશ્રુત કહે છે. આ સંગ્રાનાના ત્ર**ણ લેદ છે**.

- (क) દીર્ઘ કાલિકી-અતિત, અનાગત ઘણા કાલનું ચિંતવવું તેને દીર્ઘકાલિકી સંજ્ઞા કહે છે.
- ( ख ) હેતૂપદેશિકી---જે તાત્કાલિક ઇબ્ટ, અનિષ્ટ વસ્તુ જાણીને પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ થાય તેને હેતૂપદેશિકી સંગ્ના કહે છે.

( ग ) દષ્ટિલાદેાપદે(શકીઃ-ક્ષાયેાપશમિકજ્ઞાને કરી સમ્યગ્ દષ્ટિપણું હાય તેને દષ્ટિવાદાપદેશિકી સંજ્ઞા કહે છે.

( ટીપ. આ ત્રીજી સંજ્ઞા ક્ષયાપશર્મ સમકિતમાં આવી શકે ) આ ત્રણ સંજ્ઞામાં વિકલે દ્રિયઅસ જ્ઞીને હેતુપદેશિકી સંજ્ઞા છે, અને સંગ્રીપચેદ્રિયને દીર્ઘંકાલિકી સંગ્રા છે. તે માટે આગમમાં દીર્ઘકાલિકી સંજ્ઞાએ સંજ્ઞિપણું કહેલ છે. તે સંજ્ઞીનું શ્રુત તેને સંજ્ઞીશ્રત કહે છે.

૪ અસ જ્ઞિ શ્રુત--- મનરહિત અસંજ્ઞિનું શ્રુત તેને અસંજ્ઞિ · શ્રુત કહે છે.

પ સમ્યક્ શ્રુત-સમ્યગદષ્ટિ પ્રહ્યીત તથા મિચ્યાદષ્ટિ પ્ર ણીત પણ સમ્યગ્ દંષ્ટિ પાસે આવ્યું તેને સમ્યક્ ક્રુત ક**હે છે. યથા**-વસ્થિત ભાવના બાેધના જાણપણાના લીધે તેને સમ્યક્ષ્રત કહેલ છે.

**૬ મિથ્યા શ્રુત**—ઉપર જણાવેલ સમ્યગ્શ્રુત જો મિથ્યા દબ્ટિના હાયમાં જાય તાે તેને મિથ્યાશ્રત કહે છે તેમને ચથા વસ્થિત બાેધનાે અભાવ છે. સદસદ્ના વિવેક રહીત, સ'સારના હેતુ ભૂત એટલે સંસાર વધારનાર કર્મ ખાંધ કરાવનાર-સ્વેચ્છાચારી, જ્ઞાનના કુલવિનાનું એટલે વિરતીના અભાવવાળું હાય છે તેથી મિચ્યાદબ્ટિના શ્રુતને અજ્ઞાન કહે છે.

૭ **દ્રવ્યસાદિ શ્રત**—એક પુરૂષ આશ્રિતશ્રતને સાદીસપર્ય-વસિત શ્રુત કહે છે.

૮ દ્રવ્યથી અનાદિ શ્રુત--અનેક પુરૂષ આશ્રિતશ્રુતને અ નાદિઅપર્યંવસિત શ્રત કહે છે.

૯-૧૦ નિશ્ચયથી સાદિ સપ્ય<sup>દ</sup>વસિત અને અનાદિ **અપર્યવસિત શ્રુત**—ક્ષેત્ર થકી ભરત ઐરવત આશ્રયી સાદિ **સપર્યવસિત છે. મહાવિદેહ આશ્રયી અનાદિઅપર્ય**વસિત છે. કાળ થકી ઉત્સર્પિંછી, અવસર્પિંછી આશ્રયી સાદિસપર્યંવસિત

છે. નાેઉત્સપિ<sup>\*</sup> છી, નાેઅવસપિં છી આશ્રયી અનઃદિ અપયંવસિત છે. ભાવ થકી ભવસિદ્ધિયાઆશ્રયી સાદિમપર્યવસિત છે, અને અભવસિદ્ધિયાઆશ્રયી ક્ષચાેપશમિકભાવે અનાદિ અપર્યંવસિત છે.

૧૧ ગમિકશ્રુત—જેમાં સરખા પાઠ હાેય તેને ગમિકશ્રુત કહે છે.

૧૨ અગમિકશ્રુત—જેમાં અક્ષર, આલાવા સરખા ન હાય તેને અગમિકશ્રુત કહે છે.

૧૩ અગપ્રવિષ્ટશ્રુત- દાદશાંગી.

૧૪ **અંગભાદ્ય મુત**--- શ્રો આવશ્યકાદિ.

આ પ્રમાણે શ્રુતજ્ઞાનના ચૌદ લેદ કરવામાં અ વેલા છે. વળી બીજી અપેક્ષાએ એજ શ્રુતજ્ઞાનના વીશ લેદ કરવામાં આવેલા છે તે નીચે પ્રમાણે.

૧ પ**યાંયશ્રુત**—જ્ઞાનના એક સૂક્ષ્મ અંશ અવિભાગ પલિચ્છેદ,લબ્ધિ અપયાંપ્તા સૂક્ષ્મ નિગાદીયા જીવતું જે સર્વથી જ-ઘન્ય શ્રુતમાત્ર, તે થકી અન્ય જીવને વિષે એક જ્ઞાનના અવિભાગ પલિચ્છેદ અંશ વધે તેને પર્યાયશ્રત કહે છે.

ર પ<mark>યાયસમાસશ્ર</mark>ત--જીવને વિષે અનેક પર્યાયનું જ્ઞાન તેને પર્યાયસમાસશ્રુત કહે છે.

૩-૪ **અક્ષરશ્રત અને અક્ષરસમાસશ્રુત**--અકારાદિ લખ્ધ્યક્ષર એકનું બાણુવું તેને અક્ષરશ્રુત કહે છે, અને બે ત્રણ અક્ષરનું બાણવું તેને અક્ષરસમાસશ્રુત કહે છે.

પ-૬ પદ**શ્રુત અને પદસમાસશ્રત—**શ્રી આચારાંગાદિ સૂત્રમાંના એક પદનું જ્ઞાન તેને પદશ્રુવ કહે છે. તેજ પદના સગ્રુ-દાય-ઘણા પદનું જ્ઞાન તેને પદસમાસશ્રુત કહે છે.

૭-૮ સંઘાતશ્રુત અને સંઘાતસમાસશ્રુત - गइइं दिए अ काप-ઇત્યાદિ ગાથાએ સુક્ત દ્વારને। એક દેશ જે ગત્યાદિક તેહના પણ એક દેશ દેવગત્યાદિક તેહની જે માર્ગં છ્વાનું જ્ઞાન તેને સંઘાતશ્રુત કહે છે. તે બે ત્રણ માર્ગ ણાનું જ્ઞાન તેને સંઘાતસમાસ શ્રુત કહે છે.

૯-૧૦--પ્રતિપત્તિશ્રુત અને પ્રતિપત્તિ સમાસશ્રુત-ગત્યાદિક એક દ્વારે જીવની માર્ગ હ્યાનું જ્ઞાન તેને પ્રતિપત્તિ શ્રુત કહે છે, અને બેથી માંડીને સર્વ માર્ગ હ્યાનું જ્ઞાન તેને પ્રતિપત્તિ સમાસશ્રુત કહે છે.

૧૧-૧૨ અનુચેાગશ્રુત અને અનુચેાગસમાસશ્રુત— સંતપ્ર ઇત્યાદિ નવતત્વની ગવ્યામાં નવઅનુચાેગ કહયા છે, તે માંહેના એકનું જ્ઞાન તેને અનુચાેગ કહે છે. તે માંહેના એકથી અધિક અનુચાેગનું લાણવું તેને અનુચાેગસમાસશ્રુત કહે છે.

૧૩-૧૪ પ્રાભૃતપ્રાભૃતશ્રુત અને પ્રાષ્ટ્રતપ્રાભૃત સમાસશ્રુત.—પ્રાભૃતને અંતર્વાત્તિ અધિકાર વિશેષ તેને પ્રાભૃત પ્રાભૃતશ્રુત કહે છે. અને તે બે ત્રણુતું જ્ઞાન તેને પ્રાભૃતપ્રાભૃત સમાસશ્રુત કહે છે.

૧૫-**૧૬ પ્રાભૃતશ્રુત અને પ્રાભૃતસમાસશ્રુત વસ્તુને** અંતર્વાર્ત્ત અધિકાર તેને પ્રાભૃતશ્રુત કહે છે. તે છે ત્રણુનું જ્ઞાન તેને પ્રાભુતસમાસશ્રુત કહે છે.

૧૭–૧૮ વસ્તુશ્રુત અને વસ્તુસમાસશ્રુત--પૂર્વાંત વર્ત્ત અધિકાર તેને વસ્તુશ્રુત કહે છે. અને તે બે ત્રણુનું જ્ઞાન તેને વસ્તુસમાસશ્રુત કહે છે.

**૧૯**-૨૦ પૂર્વ **શ્રુત અને પૂર્વ સમાસ શ્રુત**--ઉત્પાદ પૂર્વા દિક ચોદ પુર્વ માંહેના એક પૂર્વ નું જ્ઞાન તેને પૂર્વ શ્રુત કહે છે. અને બે ત્રણ યાવત્ ચોદ પૂર્વ નું જ્ઞાન તેને પૂર્વ સમાસશ્રુત કહે છે.

ઉપર પ્રમાણે વીશભેકનું સ્વરૂપ સંક્ષિપ્ત રીતે જણાવ્યું છે. વિશેષ સ્વરૂપ જાણવાની ઇચ્છાવાલાએ બૃહત્કર્મપ્રકૃતિ ગ્રંથ થકી જાણવાને પ્રયત્ન કરવા. શ્રુત જ્ઞાની દ્રવ્યથી ઉપયોગવંત થકાે સર્વ દ્રવ્ય જાણે દેખે, ક્ષેત્ર થકી ઉપયાગી શ્રુતજ્ઞાની સર્વ ક્ષેત્ર લાેકાલાેક જાણે દેખે, કાળ થકી ઉપયાગી શ્રુતજ્ઞાની સર્વ કાળં જાણે દેખે, અને ભાવ થકી ઉપયાગવંત શ્રુતજ્ઞાની સર્વ ભાવ જાણે દેખે. તે માટે સંપૂર્ણ શ્રુતજ્ઞાનીને શ્રુતજ્ઞાની સર્વ ભાવ જાણે દેખે. તે માટે સંપૂર્ણ શ્રુતજ્ઞાનીને શ્રુતજ્ઞેવલીની ઉપમા આપવામાં આવે છે. કેવળ જ્ઞાની કેવળજ્ઞાનથી પદાર્થનું જે સ્વરૂપ જાણે દેખે છે, તેજ પ્રમાણે શ્રુતજ્ઞાની શ્રુતજ્ઞાનના અળથી જાણે દેખે છે. એ શ્રુતજ્ઞાનીઓ શ્રતકેવલી કેહવાય છે.

શ્રુતજ્ઞાન સ્વપરને પ્રકાશ કરનાર છે, જ્યારે આક્રીના ચાર જ્ઞાન ફક્ત તેના જાણનારનેજ બાેધદાયક છે. તે બીજાને બાેધદાયી નથી. અપેક્ષાથી તે ચારને મુંગાની ઉપમા આપવામાં આવેલી છે.

શ્રી જીનેશ્વર કેવલજ્ઞાન પ્રગટ થયા પછી સમેાવસરણમાં અમૃત સમાન બત્રીસ દેાષ રહિત દેશના આપે છે, જે દેશવા યાજન પ્રમાણુ બૂમિમાં ફેલાવા પામે છે. તે પ્રભુ દેશનામાં જે કથન કરે છે, તેજ શ્રુતજ્ઞાન તે દેશનાને ગણધર મહારાજ સૂત્ર રૂપે રચના કરે છે. તેનેજ દ્વાદશાંગી કહે છે. શ્રુત, સિદ્ધાંત, આ-ગમ, સમય એ બધાશ્રુતના પર્યાયવાચી શખ્દ છે.

૧ દ્રવ્યાનુચાંગ ૨ ચરશ્કરણનુચાંગ ૩ ગણિતાનુચાંગ અને ૪ ધર્મકથાનુચાંગ એ આગમનાજ ભાગ છે. શ્રુતજ્ઞાનના અભ્યાસથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ થાય છે, તેથી ઉત્તરા-ત્તર બાેધ કહાે કે બુદ્ધિ કહાે તે વધતી જાય છે.

૧ શુશ્રૂષા ( સાંભળવાની ઇચ્છા ) ૨ શ્રવણ કરવું, ૩ ફરી પૂછવું. ૪ મનમાં અવધારણ કરવું. ૫ ગ્રહણ કરવું. ૬ વિચારવું ૭ નિશ્ચય કરવા અને ૮ ધારણ કરી રાખવું. એ પ્રમાણે છુદ્ધિના આઠ શુણ છે. આમાં જે ક્રમ બતાવ્યા છે, તે ક્રમથી અભ્યાસ કરવાથી જ્ઞાન પરિપકવ થાય છે.

## અવધિજ્ઞાન.

અવધિ–મર્યાદા પ્રમાણે રૂપી દ્રવ્યનું જાણવું તેને અવધિજ્ઞાન કહે છે. અવધિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ નાે ક્ષયાેપશમ થવાથી ઇંદ્રિયાેની અપેક્ષા વિના આત્મ પ્રત્યક્ષ રૂપે આ જ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. અવધિ-જ્ઞાનના અસંખ્યાત પ્રકાર છે, તાેપણુ ગુણુ પ્રત્યયિક તેના મુખ્ય છ લેદ શાસ્ત્રમાં જણુાવેલા છે.

૧ અનુગામિ અવધિજ્ઞાન--જે સ્થાનકે રહ્યાં અવધિ-, જ્ઞાન ઉપજે તે સ્થાનકથી અન્યત્ર જાય તાેપણુ લાેચન (ચક્ષુ) . . ની પેરે સાથે આવે તેને અનુગામિ અવધિજ્ઞાન કહે છે.

ર અનાનુગામિ અવધિજ્ઞાન—જે સ્થાનકે રહ્યાં અવધિ જ્ઞાન ઉપજ્યું હાય તે સ્થાનકે આવે ત્યારેજ તે જ્ઞાન હાય; અન્યત્ર જાય ત્યારે તે જ્ઞાન ન હાેય. શૃંખલાબહ્ર દીપકની પેરે સ્થિર રહે તે ક્ષેત્ર પ્રત્યયી ક્ષયાપશમ માટે તેને અનાનુગામી કહે છે.

3 વધ્ધ માન અવધિજ્ઞાન—ઘણું ઘણાં ઇ'ધણુને પ્રક્ષેપે જેમ અગ્નિ વધે તેમ પ્રશસ્ત અતિ પ્રશસ્તતર અધ્યવસાય થકી સમયે સમયે અવધિજ્ઞાન વધે. પ્રથમના ઉપજતા અ'ગુલના અસ'-ખ્યાતમે ભાગે ક્ષેત્ર જણુે દેખે, પછી વધતું વધતું યાવત્ અલાકના વિષે લાક જેવડાં અસ'ખ્યાતા ખડુક દેખે તેને વર્હ માન અવધિ જ્ઞાન કહે છે.

( ટીપ: જે કે અલેાકમાં કઇ પદાર્થ નથી, તેા પણ સમજવા ખાતર અલેાકમાં કઇ પદાર્થ હેાય તેા દેખી શકે. અવધિજ્ઞાનની શકિત અતાવે છે )

૪ **હીયમાન અવધિજ્ઞાન**—પૂર્વે શુભપરિણામ વશે ઘણું ઉપજે અને પછી તથા વિધ સામગ્રીને અલાવે પડતે પરિણામે કરીને ઘટતું જાય તેને હીયમાન અવધિજ્ઞાન કહે છે.

પ પ્રતિપાતિ અવધિજ્ઞાન—જે સંખ્યાતા અસંખ્યાતા ચાજન ઉત્કૃષ્ટપણે ચાવત સમગ્રલાક દેખીને પણ પડે; આવ્યું જાય તેને પ્રતિપાતી અવધિજ્ઞાન કહે છે. રહ ભવ. ]

**૬ અપ્રતિપાતી અવધિજ્ઞાન**-જે સમગ્ર લેાકને દેખીને અલેાકના એક પ્રદેશ દેખે, આવ્યું ન જાય તેને અપ્રતિપાતી અવધિજ્ઞાન કહે છે. આ ज्ञान અવશ્ય કેવલज્ञान પેદા કરે છે.

આ પ્રમાણે છ લેદ અવધિજ્ઞાનના છે. હીયમાન અને પ્રતિ-પાતીમાં એટલી તારતમ્યતા છે કે હીયમાન અવધિજ્ઞાન હળવે હળવે ઘટતું જાય છે, ત્યારે પ્રતિપાતી અવધિજ્ઞાન-વિધ્યાત પ્રદી-પની પેઠે સમકાળે સામડું જાય છે. એટલું તેમાં વિશેષ છે.

અવધિજ્ઞાન એ દેશ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન છે. મર્યાદિત છે, તેથી તેને દેશ પ્રત્યક્ષ કહે છે. અવધિજ્ઞાની દ્રવ્યથી જઘન્યપણે સામાન્ય વિશેષેાપચાેગે અન'તા રૂપી દ્રવ્ય જાણે દેખે, ઉત્કૃષ્ટપણે સર્વ'રૂપી દ્રવ્ય જાણે દેખે. ક્ષેત્ર ધકી અવધિજ્ઞાની જઘન્યથી અંગુલને અસંખ્યાતમા લાગ જાણે દેખે, ઉત્કુષ્ટપણે અલેહકને વિષે લાેક જેવડાં અસ'ખ્યાતા ખડુક જાણે દેખે. કાળ થકી અવધિજ્ઞાની જઘન્યથી આવળિકાના અસ'ખ્યાતમા ભાગ જાણે દેખે, ઉત્કુષ્ટપણે અસંખ્યાતી-ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી લગે અતીત ( ભૂત ) અનાગત ( ભવિષ્ય ) કાળ જાણે દેખે. ભાવ થકી અવધિજ્ઞાની જઘન્યથી અસંખ્યાતાભાવ જાણે દેખે, ઉત્કૃષ્ટથી પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં અસંખ્યાતા પર્યાયે! જાણે. ( જીઓ જ્ઞાન પંચમી દેવ. પુ. ૨૨૬. )

વિભાંગજ્ઞાન મિચ્ચાત્વીને હાય છે, તે મલીન હાય છે. તે ભાવથી અવળુ સવળુ જાણુે દેખે. અવધિજ્ઞાનીની પેઠે તેનામાં નિમ ળતા હાેતી નથી.આ વિલ ગજ્ઞાન પણ અવધિજ્ઞાનની જાતિજ છે.

૧ દેવતા અને નારકીને અવધિજ્ઞાન સવ પ્રત્યયીક છે. એટલે તેઓ તે ભવમાં વર્તતા હાય ત્યાં સુધી નિયમા તેમને તે જ્ઞાન દ્વાયજ.

ર મનુષ્ય અને તિર્ય ચને ગુણ પ્રત્યયીક છે. તે શૂભ પરિણા-મના વશથીજ પ્રાપ્ત થાય છે. ઉપર જે છ લેદ અતાવવામાં Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

આવ્યા છે, તે ગુણ પ્રત્યયીક અવધિજ્ઞાનન આશ્રયી છે. કુક્ત તીર્થ'કરાજ આ જ્ઞાન સહિત ગર્ભમાં ઉત્પન્લ થઇને જન્મે છે.

અવધિજ્ઞાતની ઉત્કુષ્ટી સ્થિતિ કાંઇક અધિક છાયઠસાગરે. પમની છે, અને જઘન્યથી કાેઇ જીવને આશ્રિત એક સમયની છે.

અવધિજ્ઞાનના ક્ષયાેપશમની તરતમ્યતાથી અથવા દ્રવ્યા-દિકની વિચિત્રતાના સંબન્ધધીજ તેને સામાન્યપણે અસંખ્યતા લેદેાવાલુ કહેલું છે. કાળની અપેક્ષાએ, અથવા ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ, • દ્રવ્ય અને પર્યાયની અપેક્ષાએ તેના અસંખ્યાતા લેદા થઇ શકે છે.

#### મનઃપર્યંવજ્ઞાન

મન ચિંતિિત અર્થનું જાણુવું તેને મનઃપર્યવજ્ઞાન કહે છે. અઢી દ્વીપમાં સંજ્ઞીપંચેંદ્રિય જીવના મનેાગત ભાવને જાણુ તેને મનઃ પર્યવજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. તેના બે ભેક છે.

૧ ઋજીમતી∽સામાન્યપણે મન્તના અધ્યવશાયને જાણે તેને ઋજીમતી મનઃ પર્યંવ જ્ઞાન કહે છે. જેમ એણે ઘડા ચિંતવ્યા છે એટલુંજ સામાન્ય પણે મનના ભાવ જાણે.

ર વિપુલમતી-વિશેષ પણે જાણે તેને વિપુલમતી કહે છે. એણે જે ઘડા ચિંતવ્યા છે,તે સુવર્ણના,અસુક દેશમાં પેદા થએલા, અસુક ઘાટના, માપના, ઇત્યાદિ વિશેષ પણે, મનના અધ્યવશાય વિપુલમતી મનઃપર્યવજ્ઞાની જાણી શકે છે.

ઝાજીમતી મનઃપર્યવજ્ઞાની દ્રવ્યથી અનંતા અંનત પ્રદેશી સ્કંધ જાણે દેખે, અને વિપુલમતી તેજ સંકંધને અધિક વિશુદ્ધપણે દેખે. ક્ષેત્ર થકી ઝાજીમતી હેઠે રત્ન પ્રભાના ક્ષુલ્લક પ્રતર લગે; ઉંચુ જ્યાતિષીના ઉપર તલાલગે, તિચ્ર્છું અઢી દ્વીપમાંહે એટલે અઢી દ્વીપ બે સસુદ્રમાં આવેલા પન્નર કર્મભૂમિ, ત્રીશ અકર્મ ભૂમિ, છપન્ન અન્તર દ્વિપને વિષે સંજ્ઞીપ ચંદ્રિય પર્યાપ્તાના મના ગત ભાવજાણે દેખે, અને વિપુલમતી તેહીજ ક્ષેત્ર અઢી અંગુલ અધિક દેખે અને વળી વિશુદ્ધ દેખે. કાળ થકી ઝાજી મતિ પલ્યાેપ મના અસંખ્યાતમાં ભાગ જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટપણે અતીત અનાગતકાળ જાણે દેખે, અને વિપુલમતી તેહીજ અધિક અને વિશુદ્ધતર જાણે દેખે. ભાવ થકી ઝાજી મતી અનંતાભાવ જાણે દેખે, સર્વ ભાવના અનંતમાં ભાગ જાણે દેખે, અને વિપુલમતિ તેહીજ અધિક અને વિશુદ્ધતર જાણે અને દેખે

ઋજીમતિ અને વિપુલમતિમાં વિશુદ્ધિ અને અપ્રતિપાતિપણ વડે કરીને લેક છે; એટલે વિપુલમતિ વિશેષ શુદ્ધ છે, અને અપતિ પાતિ એટલે એક વખત પ્રાપ્ત થયું એટલે પછી જાય નકી એવા પ્રકારતું જ્ઞાન છે. ત્યારે ઋજીમતિ તેના કરતાં એાછું શુદ્ધ અને પ્રતિપાતિ છે ( તત્વા અ. ૧ સૂ. ૨૫ ).

અવધિજ્ઞાન કરતાં , મનઃપર્યવજ્ઞાનની વિશુદ્ધિ વધારે છે. બન્નેની ક્ષેત્ર મર્યાદા જીદી જીદી છે. અવધિજ્ઞાનના અધિકારી ચારે ગતિના જીવે છે, ત્યારે મનઃપર્યવજ્ઞાનના અધિકારી મનુષ્ય અને તેમાં પણુ મનુષ્ય સંયતજ તેના અધિકારી છે. અવધિજ્ઞાની રૂપી દ્રવ્યેા અને તેના કેટલાક પર્યાયને જાણે, ત્યારે મનઃપર્યવજ્ઞાની અવધિવડે જણુતા રૂપીદ્રવ્યના અન'તમે ભાગે એટલે મનુષ્યક્ષેત્રમાં મનપણે પરિણુમેલા મનાદ્રવ્યને જાણે. (તત્વા. અ.૧ સૂ.૨૬)

આ મનઃપર્યવજ્ઞાન પણુ દેશ પ્રત્યક્ષ છે.

#### કેવલગ્ઞાન

કૈવલજ્ઞાનના એકજ પ્રકાર છે. કેવલજ્ઞાની સર્વ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ સમકાળે સામટા જાણે દેખે; તેમજ તે સર્વ કેવલજ્ઞાનીને સરખું હાય. સર્વથા જ્ઞાનવરણીયકર્મના ક્ષય થવાથી કેવલજ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. તેને સર્વ પ્રત્યક્ષજ્ઞાન કહે છે. સર્વ લાકાલાકને તથા તેમાં રહેલા પદાર્થને પ્રત્યક્ષ પણ જાણે દેખે છે.

કેવલ એટલે શુદ્ધ; તેના આવરણનાે નાશ થવાથી અથવા

પ્રથમથીજ તેના સર્વ આવરણે જવાથી પુરેપુરૂ ઉપજે છે તેથી કેવલ એટલે સંપૂર્ણ; અથવા તેના સમાન ખીજી નહિ હાવાથી કેવલ એટલે અસાધારણુ;અથવા ફ્રેય અનંતા છે તેથી, તથા અનંતા કાલ રહેનારૂ છે માટે કેવલ એટલે અનંત; અથવા લાેકાલાેકને વિષે વ્યાપ્ત થવામાં તેને વ્યાઘાતના અભાવ છે તેથા કેવલ એટલે નિવ્યાંઘાત; અથવા મત્યાદિચાર જ્ઞાન રહિત છે એટલે તેમાં એ અંતભૂર્ત થએલા છે તેથા કેવલ એટલે ક્રક્ત એક; આ પ્રમાણે જીવી જીવી અપેક્ષાથા કેવલજ્ઞાનના એક ભાેવ છે

ં જેમ સૂર્યાંસ્ત થતાં ચંદ્ર, તારા, દીપાદિક પ્રકાશ કરે છે<sub>.</sub> તેમ કેવલજ્ઞાનાવરણે મત્યાદિકના આવરણુના ક્ષયાે વશ્વે જીવાજીવા દિકનેા કાંઇક પ્રકાશ થાય છે; અને સૂર્ય ઉગે જેમ ચંદ્રાદિકના પ્રકાશ આંતભૂર્ત થાય છે, તેમ કેવલજ્ઞાનાવરણુનાે નાશ થવાથી મત્યાદિક ચાર જ્ઞાનનાે પ્રકાશ તેમાં આંતર્ભૂત થાય છે.

કૈવલજ્ઞાની દ્રબ્યથકી રૂપી અરૂપી સર્વ દ્રબ્ય જાણે દેખે, ક્ષેત્ર થકી કેવલજ્ઞાની લાેક અલાેક સર્વ ક્ષેત્ર જાણે દેખે, કાળથકી કેવલ જ્ઞાની સર્વ અતીત (ભૂતકાળ) અનાગત (ભવિષ્યકાળ) વર્તમાન કાળ સમકાલે જાણે દેખે, અને ભાવથકી કેવલજ્ઞાની સર્વ જીવ અજીવના સર્વભાવ ગુણુપર્યાંય જાણે દેખે છે.



\*અહીં ગ્રાનના સ બંધે અતિ સ ક્ષિપ્ત માહિતી આ ચારત્રના અંગે આપવામાં આવી છે. તેનું વિશેષ સ્વરૂપ ગીતાર્થ ગુરૂ મહારાજ પાસે આગમના અબ્યાસથી જાણુવાને ભલામણુ કરવામાં આવે છે.



પ્રકરણ ૧૩ મું.

~ ~~~

# સત્તાવીસમા ભવ. ( ચાલુ. )

### જન્મ અને ગૃહસ્થાવાસ.

એક વર્ષમાં છ અઠ્ઠાઇએ આ આવે છે. કાર્તિ ક ચોમાસું, કાગણ ચોમાસું, અને અષાડ ચોમાસું; એ ત્રણ ચોમાસાં, અને અષાડ ચોમાસું; એ ત્રણ ચોમાસાની ત્રણ અઠ્ઠાઇએા, તથા એક શ્રી પર્યું પણ પવંની, અને બે શ્રી નવ પદ આરાધનની, (તેમાં એક આસા માસમાં અને એક ચેંત્ર માસમાં.) એ પ્રમાણે છ અઠ્ઠાઇએા છે. એ છમાં પણ નવ પદ આરાધનની બે અઠ્ઠાઇએા પ્રાયઃ શાશ્વતિ છે. આ અઠ્ઠાઇએા પેડી શ્રી પર્યું પણ પવંની અઠ્ઠાઇ શ્રાવણ વદી ૧૨ થર શરૂ થઇ ભાદરવા સુદ ૪ થે પુર્ણુ થાય છે. બાકીની પાંચ અઠ્ઠાઇએા તે તે માસમાં અજવાળીયા પખવાડીયામાં (શુકલપક્ષ) આવે છે, જેના છેલ્લા દિવસ પુર્ણિમાના હાય છે. આ દિવસા ઉત્તમ દિવસોની કાટીમાં ગણાય છે. તેમાં પણ નવ પદ આરાધનની બે આઠ્ઠાઇઓના દિવસા પર્ણિમાના જોગે વિશેષ મહત્વતાવાલા છે. આ જાઠાઇઓના દિવસા પર્યાયક્રી પાપના કાર્યો બંધ રાખવામાં આવે છે. આ દિવસોમાં આરંબ એટલે પાપના કાર્યો બંધ રાખવામાં આવે છે. આ જાત્મદિતૈષિઓ નવ પદ આરાધનના અંગે આય'બીલ (આચામ્લ)

તપ કરે છે, અને વિધિપૂર્વ'ક શ્રી નવ પદનું આરાધન કરે છે. જૈનમ દિરામાં વિવિધ પ્રકારે ભગવ'ત ભક્તિ કરવામાં આવે છે. એ પર્વમાં, આ પર્વારાધનથી આત્મકલ્યાણુ કરવાની સાથે લાૈકિક

#### શ્રી મહાવીરસ્વમિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૩

સંપદા પામનાર, સતી મયણાસુંદરી અને શ્રીપાલચરિત્રનું પઠનપાઠન થાય છે. એ દિવસાે જેમ અને તેમ વિશેષ પ્રકારે નિદેષિ રીતે વ્યતિત થઇ ધર્મરાધનમાં વધુ સહાયકારક ખને, તેના માટે ધર્મજીજ્ઞાસુએા પાતાથી થાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરે છે.

ચૈત્ર માસમાં અજવાળીયા પખવાડીયામાં શ્રી નવપદ્વ આશ-ધનના નિમિત્ત કારણરૂપ આય'બીલતપની એાળીના દીવસેા આવે છે. શ્રી જિનેશ્વરના પવિત્ર ધર્માનુરક્ત મહાનુભાવા, શ્રી નવપદ આરાધનમાં લીત થઇ, આત્માનંદમાં દિવસાે વ્યતિત કરે છે. નવપદની એાળીતું આરાધન કરનાર બે વખત આવશ્યક ક્રિયા કરી દેવવ દન કરે છે. શ્રી નવપદનું અને શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુનું ઉત્તમ સામગ્રિથી પૂજન અર્ચન કરે છે. શ્રી જિનેશ્વરના મંદિરમાં विविध प्रकारथी आंगीओ। रथाववामां आवे छे. ते निभित्ते क्रम નિર્જરાના નિમિત્ત કારણરૂપ આચામ્લ તપ કરવામાં અવે છે. તે પખવાડીયાની ( ચૈત્ર સુદ ત્રયેાદશી ) તેરસના દીવસની મધ્ય રાત્રિ થએલી છે. ચંદ્રની નિર્મલતા ઉજ્જવળતા અને સૌમ્ય કીર ણાથી જગતની અંદર શાન્તિ પ્રસરી રહેલી છે. તે સમયે કાક, ઘુવડ, અને દુર્ગાદિક પક્ષિએા પણ જયકારી શબ્દ કરી સુલટી પ્રદક્ષિણા દેઇ રહ્યા છે. ૫વન પણુ પ્રદક્ષિણાએ પ્રવર્ત તા સુગંધ અને શીતળતાથી જગતના જીવાને સુખ આપી રહ્યો છે. વસંત ઝતુના ચાેગે તમામ જાતની વનસ્પતિ પ્રપુલ્લિત થઇ, દશે દિશાઓ સગ ધમય થઇ રહેલી છે. તે રાત્રે હસ્તાેતરા નક્ષત્રના ચાેગ આવ્યા છે તે વખતે શુભ લગ્ન અને ગ્રહાે ઉંચ સ્થાનકે આવેલા છે. એવી ગત્રિના સમયે નવ માસ અને સાડા સાત દિવસ વ્યતિત થતાં, સમાધિ અને પીડારહિત, નિરાબાધપણે, ત્રિશલા રાણી ત્રણ જ્ઞાને કરીને સહિત સિંહ લાંછનવાળા અને સુવર્ણ મંતિવાળા પુત્રરત્નને જન્મઆપે છે. તીર્થ કરેાની પુણ્યાઇના યાેગે સામાન્ય મનુષ્યાની પેઠે તીર્થ કર ગર્ભમાં છતાં માતાનું ઉદર વૃદ્ધિ પામતું નથી, તેમજ ગર્ભકાલમાં અને પ્રસવકાલ વખતે તીર્થ કરના જીવને કે તેમની માતાને કાેઇપણ જાતની પીડા કે અશાન્તિ થતી નથી.

તીર્થ કરના જન્મ વખતે નારકીના જીવાને પણુ એક મુહૂર્ત મુધી શાતા રહે છે, તેમજ સ્થાવર જવાનું છેદન ભેદન થતું નથી; તેથી તેમને પણુ સુખ થાય છે તજ પ્રમાણે ભગવંતના જન્મ વખતે નારકીના જીવાને અને સઘળા સ્થાવર જીવાને શાન્તિ થઇ. તે વખતે છપ્પન દિગ્કુમારીઓ, પાતાનાં આસન ચલાયમાન થતાં, ભગવંતના જન્મને જાણીને આનંદ પામી; અને પ્રભુના જન્મ સ્થા-નકે આવી પાત પાતાના આચાર અને મયૌદા મુજબ સુતિકા કાર્ય કરી, જન્મ મહાત્સવ કરી સ્વસ્થાનકે ગઇ. ચાશઠ ઇંદ્રો તથા અનેક દેવ દેવીઓ મેરૂ પર્વત પર પ્રભુના જન્મ મહાત્સવ કરવા આગ્યા.

ઇંદ્ર પછ્ય આસનક પશી પ્રભુને જન્મ જાણી તત્કાલ પરિવાર સહિત સૂતિકાગૃહ પાસે આબ્યા, અને ભગવંત તથા ભગવંતની માતાને ત્રણુ પ્રકક્ષિણા દેઇ, વંદન સ્તુતિ કરી. ભક્તિ વશાત જન્મ મહાત્સવ કરવાને ભગવંતને મેરૂ પર્વંત ઉપર લેઇ જવાને માટે ભગવંતની માતાને અવસ્વાપિની નિંદ્રા આપી, અને તેમની પડખે ભગવંતનું પ્રતિબિંબ મુકી ઇંદ્રે પાતાના શરીરના પાંચ રૂપ કર્યો. એક રૂપે તેમણે પ્રભુને ઉપાડી કરસ પુટમાં રાખ્યા. બીજા રૂપે લગવંત ઉપર છત્ર ધારણ કર્યું અને બે રૂપે બે પાસે ચામર ઢાળવા લાગ્યા, અને એક રૂપે વજ ઉલાળતા આગળ ચાલવા લાગ્યા. એમ પાંચ વૈકિય રૂપ કરીને, મેરૂ પર્વંતના પાંડુક વનની દક્ષિણ દિશાએ, અતિપાંડુંકબલા નામની શિલા ઉપર શાવતુ સિંહાસન છે તેના ઉપર ભગવંતને ઉત્સંગમાં લઇને ઇંદ્ર મહારાજ પૂર્વ સન્મુખ બેઠા.

પ્રભુનેા જન્મમહાત્સવ કરવાને બાર દેવ લાેકના દસ ઇંદ્ર, ભુવન પતિના વીશ ઇંદ્ર, વ્યંતરના સાેલ ઇંદ્ર, વાઘુ વ્યંતરના સાેલ ઇંદ્ર, અને ચંદ્ર તથા સૂર્ય એ બે જ્યાેતિષીના બે ઇંદ્ર, મલી ચાસઠ ઇંદ્ર સપરિવાર ત્યાં એકત્ર મળ્યા. એ ચાસઠે ઇંદ્ર તથા ઇંદ્રાણીઓ અને સર્વ સામાનીક દેવા વિગેરે તમામ દેવાના મળી એકંદર બસે 20 ને પચાશ અસિષેક પ્રભુને થયા. એક એક અભિષેકમાં ચાસઠહજાર કળશે. હાય છે.

આ અવસપિંણી કાલના ચાવીશ તીથે કરામાં બીજા તીથં કરાના શરીરના પ્રમાણ કરતાં, ભગવંત મહાવીરનું શરીર ન્હાનું હોવાથી ઇંદ્ર મહારાજના મનમાં સંશય ઉત્પન્ન થયો કે ભગવંત નહાના બાળક હાવાથી તેમનું શરીર આટલા બધા જલાભિષેક કેમ સહન કરી શકશે ? એવા સંશયથી ભગવંત ઉપર અભિષેક કેમ સહન કરી શકશે ? એવા સંશયથી ભગવંત ઉપર અભિષેક કરવાંતા આદેશ આપતા પહેલાં થાભ્યા. અવધિજ્ઞાનના બળે કરીને ભગવંતે એ વાત જાણી. તીર્થ કરાનું અતુલ બળ જણાવવા નિમિત્તે તે વખતે પ્રભુએ બાલરૂપે છતાં પણ પાતાના ડાબા પગના અંગુઠાથી મેરૂ પર્વતને દબાવ્યા, તેથી મેરૂ કંપાયમાન થયા. પ્રભુ ના જન્મ બહાત્સવ વખતે આવે! ઉપદ્રવ થાય નહીં, છતાં કેમ થયા એમ વિચારી અવધિજ્ઞાનના ઉપયાગ મુકતાં ઇંદ્રને પ્રભુની ચેષ્ટ જણાઇ, અને પાતાની શંકાનું નિવારણ થયું. પાતે પ્રભુના ખલમાં શંકા આણી આશાતના (અવિવેક) કરી, તેથી પ્રભુને પગે લાગીને ખમાવ્યા અને સ્તુતિ કરી.

તીર્થ કરાના અળતું વર્ણુન કરતાં એક ઠેકાણુે જણાવવામાં આવ્યું છે કેઃ—

પુરૂષેામાં બાર યેાદ્ધાના જેટલું બળ એક ગાેદ્ધા એટલે બળ દમાં હાેય છે. દશ ગાેધાના જેટલું બળ એક ધાેડામાં હાેય છે. બાર ઘાેડાના જેટલું બળ એક મહિષમાં હાેય છે. પંદર મહિષાના જેટલું બળ એક મદાન્મત હાથીમાં હાેય છે. તેવા પાંચશે હાથી-એાનું બળ એક મદાન્મત હાથીમાં હાેય છે. તેવા પાંચશે હાથી-એાનું બળ એક સરારીસીંહમાં હાેય છે. બે હજાર કેશરીસીંહના જેટલું બળ એક અબ્ટાપદ નામના પક્ષીમાં હાેય છે. દશ લાખ અબ્ટાપદ જેટલું બળ એક રામ ( બલદેવ ) માં હાેય છે. દશ લાખ એટલું બળ એક વાસુદેવમાં હાેય છે. બે વાસુદેવ જેટલું બળ એક ચકવર્તીમાં હાેય છે. એક લાખ ચક્રી જેટલું બળ એક નાગે દ્રમાં હિય છે. ક્રોડ નાગે દ્ર જેટલું બળ એક ચંદ્રમાં હાેય છે. એવા રંહ લવ. ]

અનંતા ઇંદ્રોના અળ જેટલું અળ જીનેંદ્રની ટચલી અંગુલીમાં હાેય છે, તેથીજ તીર્થં કરાને ' અતુલ બળાના ધણી " એવી ઉપમા થી શાસ્ત્રમાં ઠેકાણે ઠેકાણે વર્ણુવવામાં આવ્યા છે.

પ્રભુના ઉપર જળાભિષેક કરી રહ્યા પછી સુગંધિત વસ્ત્રથી પ્રભુન: શરીરને લુંછી, જળ રહિત કરી, ખાવના ચદનથી પ્રભુના શરીરને વીલેપન કર્યું. પછી સુગંધિત પુષ્પાર્થી પૂજ કરી. ધુપ, દીપ, આરતિથી પૂજા કરી, પ્રભુના આગલ રૂપાના તાંદુલથી અષ્ટમંગલ– ૧, દર્પણ, ૨ વર્દ્ધમાન, ૩ કલશ, ૪ મત્સ્ય શુગલ, પ શ્રીવત્સ, ૬ સ્વસ્તિક, ૭ નંદાવત<sup>ા</sup> અને ૮ ભદ્રાશન–આલેખી ગીત, ગાન, નૃત્ય, વાજિંત્રાદિકના નાદ સહિત અતિ આનંદપૂર્વંક નૃત્ય પૂજા કરી. પછી ભાવ પૂજા રૂપ પ્રભુની સ્તુતિ કરીને ઇંદ્ર મહારાજે, ત્રીશલા માતા પાસે ભગવંતને પધરાવીને, પ્રભુનં પ્રતિબિંખ તથા અવસ્વાપિની નિંદ્રાને અપહરિ લીધી પ્રભુના ઘરમાં ખત્રીશ કાંડી રત્ન, સુવર્ણું, રૂપાદિકની વૃષ્ટિ કરી, પ્રભુના જમાણા હાથના અંગુઠામાં અમૃત સ્થાપી, વંદન નમસ્કાર કરી, પ્રભુને તથા પ્રભુની માતાને કાંઇએ ઉપદ્રવ કરવા નહી એવી ઘાષણા કરી, અને બધા ઇંદ્રા પરિવાર સહિત નંદીશ્વર દ્વીપે જઇ અઠુાઇ મહાત્સવ કરી પાત પાતાના સ્થાનકે ગયા.

પ્રાતઃ કાલે સિદ્ધાર્થ રાજાએ પ્રભુના જન્મ મહાત્સવ કર્યા. સુવરાજના અભિષેક વખતે, શંત્રુના રાજ્યના નાશ કરતી વખતે, અને પુત્ર જન્મ મહાત્સવ દિવસે કેદીઓને બંધન સુકત કરવાના પ્રાચીન રીવાજ સુજબ કેદીઓને છેાડી સુકવાના હુકમ કર્યા. નગ-રજનાએ પણ પ્રભુના જન્મ નિમિત્તે જન્મમહાત્સવમાં ભાગ લીધા. રાજાએ દશ દિવસ સુધી કુળમર્યાદા સુજબ મહાત્સવ કર્યા. પુત્ર જન્મની ખુશાલીમાં રાજાએ પ્રજ્ઞને રૂણ રહિત કરી. રાજ્યનુ લહેણું માફ કર્શું, એટલું જ નહી પણુપ્રજાજનાનું દેવું રાજ્યની તી જેરીમાંથી આપી જાણી જનાને જાણ સુકત કર્યા. સઘળા પ્રકારના ' કર ' માફ કર્યા. દશદિવસ સુધી પ્રજાજના આનંદમાં દિવસા નિર્ગમન કરે તે માટે, વિવિધ જાતની રમતગમત અને આનંદ આપનારી સા મગ્રી પુરી પાડી

પ્રભુના માતાપિતા શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના શાસનના શ્રાવક હતા. ધર્મમાં રકત હતા. પુત્ર જન્મની ખુશાલી નિમિત્તે ઠશ દિવસ સુધી અસ્હિંત પ્રભુના મંદિરામાં ઉત્તમ રીતે પૂજા તથા મહાેત્સવ કરાવ્યા અને લાખાે રૂપીઆનું દાન આપ્શું.

ખારમે દિવસે રાજાએ જ્ઞાતિ, કુટુંબ, સગાઓ, અને મિત્રાને નાતરી ઉત્તમ પ્રકારના ભાજન, વસ્તાદિકથી તેમના સત્કાર કરી, તેમના સમક્ષ પ્રભુતુ નામ નિશ્ચિત કરવા માટે રાજાએ જણાવ્યું કે, આ પુત્ર ગર્ભમાં આવીને ઉપન્યા ત્યારથી અમે ધન, ધ ન્ય, વાહન, પૂજા સત્કારાદિમાં અનેક રીતે વૃદ્ધિ પામ્યા છીએ. જે સામ ત રાજા-ઓાની સાથે વિગ્રહ હતા, તેઓએ પણુ અમારી આજ્ઞા માન્ય કરી, અને વિગ્રહના વિનાશ થયા છે. તેથી પ્રથમથીજ અમે નિશ્ચય કરેલા છે કે જ્યારે આ પુત્રના જન્મ થશે ત્યારે તેમનું "વર્દ્ધ માન" એવું ગુગ્રુનિષ્પન્ન નામ પાડીશું. અમારા મનારથા સવ રીતે વૃદ્ધિભાવને પામીને સિદ્ધ થયા છે, તેથી આ કુમારનું " શ્રી વર્દ્ધ-માન " એવું નામ રાખીએ છીએ.

પ્રભુઆળપણુથી ધૈયં, બળ, પરાક્રમવાન હતા. જ્યારે લગભગ આઠ વર્ષની ઉમરના થયા ત્યારે પાતાની સરખી વયના બીજા રાજકુમારા અને ક્ષત્રીય પુત્રા સાથે રમત કરતા. એક વખતે તેઓ સઘળા નગર બહાર ઉદ્યાનમાં રમત ગમત અને કિડા કરે છે. તે સમયે ઇંદ્ર મહારાજ પાતાની સભામાં બેઠા છે. પ્રસંગવશાત ભરતક્ષેત્ર તરફ તેમના ઉપયાગ ગયા, અને અવધિજ્ઞાનના બળથી પ્રભુને ક્રિડા કરતાં જેયા. તેમણે ભક્તિરાગથી પ્રભુના બળ અશ્વર્યનાં સભા આગળ વખાણ કર્યા. સભાના દેવામાંથી એક મિથ્યાત્વિ દેવને ઇંદ્ર મહારાજના તે વચન ઉપર વિશ્વાસ આવ્યા નહી, અને વિચાર કરવા લાગ્યા કે, મનુષ્ય જાતિમાં કાઇ દેવના જેવા બલવાન હાેઇ શકેજ નહીં. દેવાના ખલ આગળ તેમનું ખલ કંઇ વિશાતમાં હાેતું નથી, છતાં ઇંદ્ર મહારાજ જે વખાશુ કરે છે તે અતિશય-યાેક્તિ ભરેલું છે. હું તેમની પરિક્ષા કરૂં, એવા વિચારથી તે દેવ ઉત્તર વૈક્રિય શરીર ધારણુ કરી જ્યાં પ્રભુ સમાન વયના કુમ રા સાથે ક્રિડા કરે છે, ત્યાં આવ્યાે.

ભગવંત સહ બાળકા આગ્લકી કાંડા એટલે ઝાડ ઉપર ચઢવા ઉતરવાની રમત કરતા હતા. ભગવંત એક ખીજડીના વૃક્ષ ઉપર ચઢી કીડા કરતા હતા, તે વખતે પેલાે દેવ એક ભયંકર સર્પનુરૂપ ધારણ કરી, તે વૃક્ષના થડે વીંટાઇ ગયા, અને કું ફાડા મારવા લાગ્યા. એકાએક ભયંકર સર્પને જોઇને બીજા બાલકુમારા ભય અને ત્રાસ પામી નાશવા લાગ્યા. ભગવંત તેનાથી લેશમાત્ર પણ ભય કે ત્રાશ પામ્યા નહીં. નાશતા બાલ કુમારાને આવ્ધાસન આપી નાશતા અટકાવ્યા, અને નિભેય રીતે ભયંકર સર્પને પકડીને દૂર ફેંકી-દીધા, અને પાછા પુર્વવત્ સઘળાઓ રમત રમવા લાગ્યા.

એજ દેવ કંરી પણુ બીજા કુમારાના જેવું રૂપ કરી તેમના લેગા રમવા લાગ્યા. રમતમાં એવી શરત રાખવામાં આવી કે, એ રમતમાં જે છતે તે બીજાના પૃષ્ઠ ભાગ ઉપર ચઢે. એ રમતમાં ભગવ'ત જીત્યા, અને બીજા કુમારા હારી ગયા. તેમાં દેવપણું હારી ગયા. શરત મુજબ દરેકની પીઠ ઉપર ભગવ'ત ચઢીને સરત પુરી કરતા; અનુક્રમે પેલા દેવના વારા આવ્યા, અને તેના પૃષ્ઠ ભાગ ઉપર ચઢયા. એ દુષ્ટ બુદ્ધિવાળા દેવ, પાતાની ધારણા પાર પાડવાના સમય આવ્યા જાણીને વૈક્રિય શરીરને વધારવા લાગ્યા. તે સાત તાડ જેટલા ઉંચા થયા, અને ભય'કર રૂપ ધારણ કરી પણ ભય પામ્યા નહીં. પ્રભુએ અવધિજ્ઞાનને ઉપયોગ મુકી જેશું તા મિચ્ચાત્વિદેવની કુચેષ્ટા તેમના જાણવામાં આવી. પ્રભુએ પૃષ્ઠ ભાગ ઉપર એક મુષ્ટિ મારી, જે દેવનાથી સહન થઇ શકી નહી. તે વામન રૂપ જેવા થઇ ગયા. તે દેવે પાતાનુ રૂપ બદલી દેવ

www.umaragyanbhandar.com

#### શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૩

પણે પ્રત્યક્ષ થઇ, પ્રભુની સ્તુતિ કરી, અને કહેવા લાગ્યા કે, '' હે પ્રભુ ! ઇ'દ્રસભા મધ્યે ઇ'દ્ર મહારાજે આપના જેવાં વખાણુ કર્યાં હતાં, તેવાજ આપ ધૈર્યવંત છેા. મેં તાે ક્રકત પરીક્ષા નિમિત્તે ભય પમાડવા આ કુચેષ્ટા કરી હતી. તેની હું ક્ષમા માગું છું. " એ પ્રમાણે પ્રભુને ખમાવીને તે દેવ પ્રભુને પગે લાગ્યા, અને પ્રભુનું '' શ્રીમહાવીર " એવું નામ સ્થાપી તે પાતાના સ્થાનકે ગયા.

આ બે બનાવાના પ્રસ ગે પ્રભુએ બતાવેલી ધૈર્યતા, નિર્ભય-પણું અને બળ, એજ તેમનામાં રહેલા અદ્ભૂત બળ પરાક્રમની વાનગી રૂપ છે. તીર્થ કર થનારા જીવમાં એક કુદરતી આશ્ચર્યતા એ રહેલી છે કે, એ તે ભવની પહેલાંના ભવમાં ગમે તે ગતિ યા જાતીમાં ઉત્પન્ન થએલા હાય, તેમાં પણુ એમના જીવ તેમના સમાન જાતિમાં ઉચતામાંજ હાય છે. તા પછી આ તીર્થ કર નામ કર્મ જેવી સવૌંત્કૃષ્ટ પુષ્ટ્યપ્રકૃતિના બધ પછી આ તીર્થ કર નામ દ્રમે જેવી સવૌંત્કૃષ્ટ પુષ્ટ્યપ્રકૃતિના બધ પછી આ તીર્થ કર નામ તીર્થ કરના ભવમાં તેમનામાં ઉત્કૃષ્ટ બળ, વીર્ય, પરાક્રમ હાય તેમાં નવાઇ નથી. તેમના શરીરની રચનાજ સામાન્ય મનુષ્યા કરતાં ઉત્કૃષ્ટ રીતની અદ્ભૂત હાય છે. તેમનું સંધયણુ વજ ઝાયભ નારાચ અને સંસ્થાન સમચારસ હતું.

શાસ્ત્રમાં તેનું સ્વરૂપ કેવું અતાવ્યું છે,તે આ પ્રસંગે આપણે જાણવું જોઇએ.

આઠ પ્રકારના કર્મમાં શરીર રચનાના સંબંધે અંગેા પાંગાદિ પ્રકૃતિઓ એ નામ કર્મની પ્રકૃતિના એકશાને ત્રણુ લેદેામાં આવે છે. તેમાં સંઘયણુ નામ કર્મના છ લેદ અતાવ્યા છે. તે છ સંઘયણુનું સ્વરૂપ કર્મવિપાક નામના પ્રથમ કર્મગ્રંથની આડત્રીશ ઓગણુચાલીશમી ગાથા તથા તેની ટીકામાંનીચે પ્રમાણે જણુાવ્યું છે.

સંઘયણુ—શરીરની અંદર રહેલા હાડ, તેના પુદ્દગલાે દઢ કરાય, તે અસ્થિનિચય એટલે હાડની રચના વિશેષ તેને સંઘયણ કહે છે. તેના છ લેક છે. ર બભવ. ]

૧ હાડની સંધિ, નારાચ એટલે મર્ક'ટબ ધ, તે ઉપર ઋષભ એટલે હાડના પાટા. તે ઉપર તે ત્રણને ભેદે (વિંધે) એવા વજ તે ખીલા; એ ત્રણુ ચુક્ત હાય તેને વજ્ૠપભનારાચ સંધયણ કહે છે.

ર નારાચ તે મર્ક ટબ ધ, તે ઉપર પાટેા (ઝાયલ હાય, પણ ખીલી ન હાય, તેને ગલપલાનારા ચસ ઘયણુ કહે છે.

૩ કેવળ મર્ક ટબ ંધજ હાેય, પણ પાટાે ખીલી ન હાેય, તેને નારાચસ ંઘયણુ કહે છે.

¥ એક પાસે મર્કટ બંધ હાેય, બીજે છેડે ફકત હાડ હાેય, તેને અર્દ્ધનારાચસંઘયણ કહે છે.

પ વચ્ચે ખીલીજ હેાય; મર્કંટ અંધ પણુન હાય તેને કીલીકા સ'ઘયણ કહે છે.

૬ બે પ સે હાડે હાડ અડી રહ્યાં હાેય તેને છેવડું સ ઘયણ કહે છે

આ છ પ્રકારના સંઘયણુના અધિકારી આૈદારિક શરીરવાળા ગર્ભ જ તિર્ય અને મનુખ્ય છે. દેવતા અને નારકીના જીવા વૈક્રિય શરીરવાળા હે ય છે. તેઓને તેમજ આહારક શરીરવાળાને હાડકાં હાતાં નથી, તેથી તેમને સંઘયણ નથી. વિકલે દ્રિય એટલે બે ઇ દ્રિય, ત્રીં દ્રિય, ચારે દ્રિય જીવાને છેવટું સંઘયણ જ હાય છે, અને એકે દ્રિય અસ ધયણ ક હેવાય છે, એટલે તેમનામાં હાડ પણ હાતું નથી. ચરમ શરિરી એટલે મોક્ષે જવાવાળા જીવાને નિયમા પેહલું વજ ઝાયલનારાચ સંધયણ હાવું તેઇએ, એટલે એ સંધયણુવાળા જીવાજ ક્ષપક પ્રેણી માંડી ચાર પ્રકારના ઘાતિ કમ બપાવી, કેવળજ્ઞાનાદિ આત્મિક લક્ષ્મી પ્રગટ કરી માેક્ષે જવાના અધિકારી છે. વર્તમાન પાંચમા આરામાં તેના નિષેધ છે, આ કાલના મનુષ્યાને છેવટુ સંઘયણુ હાય છે. ભગવત મહાવીરના શરીરના હાડની રચના વજા ઝાયલનારાચસ ધયણુ વાળી હતી. એની ગણત્રી બેતાલીશ પ્રકારની પુણ્યપ્રકૃતિમાં અને બા કીનાની પાપ પ્રકૃતિમાં કરવામાં આવેલી છે. શરીરના આકાર તેને સંસ્થાન કહે છે. તેને પણુ છ લેદ છે. છ પ્રકારના સંસ્થાનનું સ્વરૂપ એજ કર્મ ગ્રંથની ચાલીશમી ગાથાના વિવેચનમાં આ પ્રમાણે વર્ણુન કરેલું છે.

્ સમચતુરસ્ત સંરથાન-સ્નુષ્ય પર્યંકાસને બેસે; તેના બે ઢીંચણુ વચેનું અંતર ૧, તથા જમણેા ખલાે અને ડાબા ઢીચણુ વચેનું અંતર ૨, ડાબા ખલા અને જમણા ઢીચણુ વચેનું અંતર ૩, ં અને પલાંઠીના મધ્ય પ્રદેશથી નિલાડ-કપાલનું અંતર ૪, એ ચારે પાસે સરખું હાેય, અને સર્વાંગે સુંદર હાેય તેને સમચતુરસ્ત સંસ્થાન કહે છે.

ર ન્ચુગ્રોધ પરિમંડળ સંસ્થાન-નાલિ ઉપર સંપૂર્ણ સુદર અવયવ હાેચ અને હેઠેના પ્રદેશમાં હીનાધિક હેાય તેને ન્યુગ્રીધ પરિમંડળ સંસ્થાન કહે છે.

૩ સાદિ સંસ્થાન–નાલિથી નીચે સંપૂર્ણ અવયવ હેઃય અને ઉપર હીનાધિક હેાય તેને સાદિ સંસ્થાન કહે છે.

૪ કુખ્જ સંસ્થાન–હાથ, પગ, મસ્તક, ગ્રીવા (ડાેક) સુલ-ક્ષણ હાય અને હુકય, પેટ, હોન હાેય તેને કુખ્જ સંસ્થાન કહે છે.

પ વામન સંસ્થાન- હુદય તથા પેટ સુલક્ષણ હાેય અને હાથ, પગ, શીર, ગ્રીવા કુલક્ષણ હાેય તેને વામન સંસ્થાન કહે છે.

૬ હુંડક સંસ્થાન∽સર્વ અંગેાપાંગ કુલક્ષણ હીનાધિક હાેય હાેય તેને હુંડક સંસ્થાન કહે છે.

આ છ પ્રકારના સંસ્થાનમાં દેવતાઓને સમચતુરસ્ર સંસ્થાન હાેય. ગર્ભજ મનુષ્ય એ છ સંસ્થાનના અધિકારી છે. તેમ ગર્ભજ તિર્યય પણુ એ છના અધિકારી છે બાકીના સર્વ જાતિના છવા છેલા હુંડક સંસ્થાનના અધિકારી છે. ભગવંત મહાવીરના શરીરની

સામાન્ય મનુષ્યના શરીર કરતાં તેમની ઉંચાઇ પણુ બમણી હતી, એટલે પૂર્ણ ખીલવણી પામ્યા પછી લગવંતના શરીરના

શરીરના અંગે પણ તેજ પ્રમાણેના અતિશય હતા.

દેહનુમાન સાત હાથનું હતું. આવા પ્રકારના ઉત્તમાત્તમ શરીરની રચના, નિર્મળ અને ભબ્ય કાન્તિ, શરીરે નિરાેગીપણું એ સર્વ આત્મ પ્રદેશમાં રહેલા પુષ્ટ્ય કમેના વિપાકાદયનાજ પ્રભાવ છે. વર્તમાનકાળ આશ્રીત દેશ કાળાનુસાર સુંદર અને ભબ્ય શરીરાકૃતિ, નિરાેગીપણાની પ્રાપ્તિ જેમને હાેય છે, તે પણ 21

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

વર્ણુના હતા અને કોર્તિ નિમેળ હતી. આચુષ્યના મુખ્યત્વે બે પ્રકાર છે. સે પક્રમ આચુષ્ય, અને બીજીં નિરૂપક્રમ આચુષ્ય. જેમાં આચુષ્ય મર્યોદાને સાત પ્રકારના ઉપક્રમમાંથી કાેઈપણુ એક ઉપકર્મ લાગી આચુષ્ય જલ્ભદી લાેગવાઇ જઇ મરણુ થાય, જેને વ્યવહારિક ભાષામાં આચુષ્ય તુટી જાય એમ કહેવામાં આવે છે, તેને સાેપક્રમ આચુષ્ય કહે છે. જેને સાત પ્રકારના ઉપઘાત લાગવા છતાં અથવા મરણાંત કળ્ટના ઉપસર્ગ

ઉપક્રમનાયા ઠાઇપણ અઠ ઉપક્રમ લાગા અયુબ્ય જલદા લાગવાઇ જઇ મરણ થાય, જેને વ્યવહારિક ભાષામાં આયુબ્ય તુટી જાય એમ કહેવામાં આવે છે, તેને સાપક્રમ આયુબ્ય કહે છે. જેને સાત પ્રકારના ઉપઘાત લાગવા છતાં અથવા મરણાંત કબ્ટના ઉપસર્ગ થયા છતાં, આયુબ્ય તુટે નહીં તેને નિરૂપક્રમ આયુબ્ય કહે છે. સર્વ તીર્થ કેરો, સલાકા પુરૂષા, ચરમ શરીરી એટલે તે ભવે માક્ષ ગામી નિયમા નિરૂપક્રમ આયુબ્યવાલાજ હાય છે. ભગવંત મહાવીર નિરૂપક્રમ આયુષ્યવાળા હતા.

તીર્થ કરાને જન્મથીજ કેટલાક અતિશયાે હેય છે. એટલે

સામાન્ય મનુષ્ય કરતાં તેમના શરીરના અંગે કેટલીક વિશેષતા હાેય છે. તેમનું શરીર સર્વાંગ સુંદર, નિર્મળ કાન્તિવાળુ હાેવા ઉપરાંત, તેમના શરીરમાં જે રૂધીર રહેલું હાેય છે તે ગાયના દુધ જેવું શ્વેત હાેય છે. વ્યાસાવ્ધાસ સુગંધમય હાેય છે. તેમના શ્વાસાશ્વાસમાંથી કદી પછ્ દુર્ગ ધ નિકળતીજ નથી તેઓ આહાર નિહાર કરે તેને ચર્મચક્ષુવાળા જીવા જોઇ શકે નહી. જન્મથીજ નિરાગી હાેય છે. એવા તેમના અતિશય હાેય છે. તેજ નિયમાનુસાર ભગવ'તના

રચના સમચતુરસ્ર સંસ્થાનની હતી. તેમના શરીરનાે વર્ણુ સુવર્ણું વર્ણું નાે હતાે અને કાંતિ નિર્મળ હતી.

- આયુષ્યના પ્રકાર અને અતિશ્વયેા.

૧૬**૧** 

તેમના જીવે પૂર્વે કરેલા પુણ્ય કર્મના સંચયનાજ વિપાકાદય સમજવાના છે.

પ્રાચીન કાલમાં પુત્ર ઘણાભાગે સાત વર્ષના થાય, ત્યારે તેને નિશાળે ભણવા બેસાડવાના રીવાજ હતા. એના અંગે જે વિધિ કરવામાં આવતા તેને " નિશાળ ગરણું " કહેવામાં આવતું હતું.પ્રાયે માળકાના અંગે વાળ ઉતરાવવાની,નિશાળે બેસાડવાની, કન્યાનું લગ્ન કરવાની જે ક્રિયા કરવામાં આવે છે, તે બાળકના એકીના વર્ષોમાં કરવાના રીવાજ હાય છે. ત્રણ, પાંચ, સાત, નવ, અગીઆર, તેર, એ એકીના વર્ષ ગણાય છે. કન્યાના લગ્ન કાળના વર્ષ ગણવામાં તા જો એકીના વર્ષ માં મુહૂર્ત ન આવતું હાય, તા તેના ગર્ભના મહીના ગણત્રીમાં લઇને, એકીના વર્ષના મેળ બેસાડી સંતાષ માની લેવામાં આવે છે.

ભગવ તની ઉમર સાત વર્ષ ની પુર્ણ થઇ, આઠમાની શરૂવાત થવાની હતી, તેવા સમયમાં ભગવ તને વિદ્યાગુરૂ પાસે નિશાળે ભણુવા બેસાડવાની તેમના માતા પિતાની ઇચ્છા થઇ. તીર્થ કરા ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારથીજ મતિ, શ્રુત અને અવધિજ્ઞાન સહિત હાય છે, એટલે તેમને કાઇ વિદ્યાગુરૂની પાસે ભણુાવવા સુકવાની જરૂરજ નથી. જગતમાં તેમના કાેઈ ગુરૂજ હાેતા નથી. તેઓ સ્વય બુદ્ધિશાળી હાેય છે. ભગવ ત મહાવીર પણ ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થયા ત્યારથી મતિ, શ્રુત, અને અવધિજ્ઞાન સહિત હતા.

આવા ત્રણ જ્ઞાન સહિત પ્રભુને જગતના સામાન્ય છવા અને વિદ્વાના કરતાં તા વિશેષ જ્ઞાન હાય છે; વિદ્યાપાઠકા અથવા શુરૂ-ઓને અવધિજ્ઞાન જેવું અમૂલ્ય આત્મપ્રત્યક્ષ જ્ઞાન હાતું જ નથી. ભગવ તને તા એ આત્મપ્રત્યક્ષ જ્ઞાન હતું; એટલે લાકમાં રહેલા તમામ રૂપી પદાર્થોના સ્વરૂપને જાણી અને જોઇ શકતા હતા.તેઓ ને વ્યવહારની તમામ કળાઓ અને વિજ્ઞાનના અંગે નવીન શીખ-વાપણું જ ન હતું; છતાં માતાપિતાએ તા પાતાની કરજ વિચારી તેમને નિશાળે ભણવા મુકવાની '' નિશાળ ગરણાની " કિયા કરી શુભ મુહૂતે સ્વજન અને રાજ સેવદા, મહારાજા વિગેરે આમ ત્રણ કરવા લાયક જનાને આમંત્રણુ કરી, માેટા આડંબર પૂર્વંક વરઘાેડા ચઢાવી અધ્યાપકશાળાએ ગયા, અને અધ્યાપકની પાસે પ્રભુને બેસાડયા.

ભગવંત નહાના બાળક છતાં મહાન ગંભીર સ્વભાવના હતા. પાતાને ભણુવા જેવું કંઇ નથી, અને આ સઘળાે ઠઠારા કરવાની કંઇ જરૂર નથી એમ લાગ્યું; છતાં ગર્ભમાંથીજ વિનયવાન આ બુદ્ધિશાળી અને વિનયવાન બાલક, પાતાની છત નહિ જણાવતાં માતાપિતાની આજ્ઞા મુજબ નિશાળે ગયા.

તીર્થ કરાના આચારથી વિરૂદ્ધાચારની થતી વિધિના પ્રસ ગે ઇંદ્ર મહારાજનું આસન ચલાયમાન થાય છે. આસન ચલા-યમાન થતાં ઇંદ્રે તેના કારણુનાે તપાસ કરવા અવધિજ્ઞાનનાે ઉપયાેગ સુકયાે, અને ભગવંતને ભણવા સારૂ નિશાળે ભણવા મુકવાના વિધિ થતા જોયા. તેઓ વિચાર કરવા લાગ્યા કે, ભગવ તને શું ભણુવાનું છે ? તે તેા સ્વયંબુદ્ધિશાળી છે. તેમને ભણવા જેવું કંઇ છેજ નહિ. આંબાને તાેરણ બાંધવું, અમૃતની અંદર મીઠાશ નાખવી, અને સરસ્વતિને ભણાવવી, તેના જેવા આ બનાવ છે. લગવ'ત તા વિના અલ્યાસે પંડિતજ છે. તા એમને લણાવવાને નિરર્ધક ઉદ્યમ શાના કરવાના? આ તા તાથ કરના અવિનય અને આશાતના થાય છે એમ વિચારી ઇ'દ્ર મહારાજ, વૈક્રિયલબ્ધિથી એક વૃદ્ધ પ્રાહ્મણુનું સ્વરૂપ લઇ,જે અધ્યાપકશાળાએ પ્રભુને ભણવા બેસાડવા લઇ જવામાં આવ્યા હતા, અને જ્યાં માટેા જન સુમદાય મળેલાે હતા, તે સ્થળે જઇ બેઠા; અને કેટલાક શાસના પ્રશ્ના પ્રથમ ઉપાધ્યાયને પુછયા. પરંતુ ઉપાધ્યાયથી તેના બરાબર જવાબ અપાયા નહીં. ત્યારે તે વૃદ્ધખ્રાદ્મણે ભગવ તને તેજ પ્રશ્નાે પુછયા. તેના તૂર્ત' ઉત્તર ભગવ તે આપ્યા. વ્યાકરણ, ગણિ તાદિ વિષયોના ઘણા ગુઢ પ્રશ્નાે ભગવંતને પુછવામાં આવ્યા, તેના પણ ઉત્તર ભગવ તે આપ્યા.તે વખતે ઉપાધ્યાય મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે મહારા મનના જે સંદેહ છે, તે તેા હજુ સુધી કાેઇ પંડિતે

ભાગ્યા નથી અને આ ખાળક રાજકુમારે ભાગ્યા એતા આશ્ચાય જણાય છે.વળી તે વૃદ્ધ પ્રાક્ષણે ભગવ તેને શખ્દાની ઉત્પતિ સંબંધે, અને ૧ સંજ્ઞાસૂત્ર, ૨ પરિભાષા સૂત્ર, ૩ વિધિસૂત્ર, ૪ નિયમ સૂત્ર, પ પ્રતિષેધ સૂત્ર, ૬ અધિકાર સૂત્ર, ૭ અતિદેશ સૂત્ર, ૮ અનુવાદ સૂત્ર, ૯ વિભાષ સૂત્ર, ૧૦ નિપાત સૂત્ર, એ દશ સૂત્રના પૃથક પૃથક અર્થ પુછયા; તેના પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યા તે વખતે ત્યાં જિનેંદ્ર વ્યાકરણુ પ્રગટ થયું. આ સર્વ નેઇ ઉપાધ્યાય ચમત્કાર પામ્યા, ઇંદ્રમહારાજે ઉપાધ્યાયને જણાવ્યું કે તમે એમને બાળક સમજસાે નહીં. એ તાે ત્રશે જ્ઞાન સહિત, ત્રણ લુવનના સ્વામી, સર્વન શ્રીમહાવીર દેવ છે. એ સાંભળી ઉપાધ્યાય શ્રીમહાવીર કુમારને પગે લાગ્યા, અને બે હાથ નેડી વિનય અને નમ્રતાથી પ્રભુને વિન તી કરી કહ્યું કે, " અરે પ્રભુ ! તેમે માટા શ્રુતજ્ઞાની છેા, હુંતાે અપૂર્ણ કલશના જેવાે અધુરા છું. આપ મહારા ગુરૂ છેા. " પ્રંભુએ પણ તેમને શાંત્વન આપ્યું. વૃદ્ધ પ્રાહ્મણના રૂપે આવેલા ઇંદ્રના સમક્ષ તે અધ્યાપકને ઘણુંદાન આપી સંતાય પમાડયા. સર્વ લાેક સમક્ષ જેવી રીતે વાજતે ગાજતે આંડબર પૂર્વંક પ્રભુને ત્યાં લાવવામાં આવ્યા હતા, તેવી રીતે તેમને રાજમહેલમાં લઇ જવામાં આવ્યા. વૃદ્ધ પ્રાક્ષણ રૂપે આવેલ ઇંદ્ર મહારાજે પાતાનું સ્વરૂપ પ્રકટ કર્યું. સર્વ લાકને એ પ્રભુ છે, એવું પ્રભુતું પ્રભુત્વ કહીને સ્વસ્થાનકે ગયા. આ ચમત્કારથી માતા પિતાને ઘણાજ હર્ષ અને આનંદ થયેા.

આલકને કેટલા વર્ષની ઉમ્મરે ભણવા સારૂ નિશાળે મુકવા એ એક અતિ મહત્વના પ્રશ્ન છે. પ્રાચીન કાળમાં છ વર્ષની ઉમર પુરી થયા પછી અને સાતમા વર્ષમાં નિશાળે મુકવાના નિયમ હાેવા જોઇએ, એમ ભગવતના આ પ્રસંગ ઉપરથી જણાઇ આવે છે; કેમકે તેમના સાતમા વર્ષમાં તેમને નિશાળે ભણવા સુકવાના વિચાર તેમના માતા પિતાના મનમાં ઉદ્દભવેલા જણાય છે.

તીર્થ'કરા જન્મથીજ સંસારમાં આસકિત રહીત વતે છે.

પ'ચે દ્રિયના વિષયેાના ભાગાપભાગમાં તેઓ વિરક્ત મનવાળા હાય છે, છતાં ભાેગકમ ઉદય આવ્યું છે તે ભાેગવ્યા શીવાય ક્ષય થવાતું નથી, એમ વિચારી લેહુપતા અને તીવ જીજ્ઞાસા શીવાય તેમાં ઉદાસીન ભાવથી પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેઓ ગર્ભમાંથીજ ત્રણ જ્ઞાન સહિત હાેવાથી પાેતાના પૂર્વભવાેમાં દેવગતિમાં દીવ્યભાેગ **લે**ાગવેલા તેએ જાણી શકે છે દેવલેાકના પુર્ગલીક વૈભવાના સુકાબલે મતુષ્ય લાેકના વૈંભવાે ક ંઇજ હિસાબમાં નથી. મતુષ્ય-લાેકમાં સવાંત્કુષ્ટ વૈભવ અને ભાેગ સામગ્રી ચક્રવર્તીને ત્યાં હાેય છે; તેના કરતાં અસ'ખ્ય ઘણી રિદ્ધિ દેવલેાકના સામાન્ય દેવેાને હાય છે, તેા પછી મહહિંક દેવાની ઋહિનું તાે પુછવુંજ શું? **એવા મહર્હિ** ક દેવામાં ઉત્પન્ન થઇ ત્યાં અન**ંત ઉત્કુષ્ટ પુદ્**ગલીક સુખ ભાેગવા, આ મતુષ્ય ભવમાં ઉત્પન્ન થનાર તીર્થ કરના જીવ, જેએ શાનબલે તે સર્વ ભાવ જાણી અને જોઇ શકે છે, તેમને આ લાેકના વિષયાે તુચ્છ લાગે એમાં નવાઇ નથી. તે કારણથી તે લાેગ ભાેગવવામાં તેઓ લાેલુપ્ત ભાવને ધાર**ણ કરે નહી એ સહજ છે**. બીજું પણ કારણ એ છે કે તીર્થ કરના જીવ સંપૂર્ણ મતિ અને શ્રુતજ્ઞાનવાલા હાય છે. તેમના યાેગે વસ્તુ અને પદાર્થના સ્વભાવ યાને ધર્મ જાણે છે. પંચે દ્રિયના વિષયે৷ એ પુદ્દગલને પાેષનારા છે. તેમાં કંઇ આત્મધર્મ રહેલાે નથી. આસકિતથી ભાેગ ભાેગવ-વાથી નવીન કર્મ બંધ પડે છે;અને લાેગકર્મ ફળ જાણી આસકિત રહિત તેના ઉપલાગ કરવાથી નવીન બંધ પડતા નથી. વર્તમાન ચેહ્વીશીના ચાવીશ તીર્થંકરામાંથી એાગણીશમા તીર્થંકર શ્રી મદ્વીનાથ, અને આવીશમા શ્રી નેમનાથ પ્રભુને ભેાગાવલી કર્મ ખાકી નહી હાેવાથી તેઓએ કુમારાવસ્થામાંજ દિક્ષા લીધેલી હતી, અને લગ્ન કરેલ નહેાતાં. આકીના આવીસ તીર્થ કરાએ ભાગાવલી-કર્મ સત્તામાં હાવાથી લગ્ન કરેલ છે. સાલમા તીર્થ કર શ્રી શાન્તિ-નાથ, સત્તરમા શ્રી કું શુનાથ, અને અઢારમા શ્રી અરનાથ આ ત્રણ તીર્શ કર તેા ચક્રવર્તી પણ હતા. તેથી ચક્રવર્તીને લાયકની તમામ

ભાેગ સામગ્રી અને રિદ્ધિ પ્રાપ્ત થએલી હતી; છતાં જેટલાે કાલ ગૃહસ્થાવાસમાં રહ્યા તેટલાે કાલ ઉદાસીન ભાવથીજ રહેલા હતા. જે વખતે ભાેગકર્મ ક્ષીણુ થએલું તેમણુે જાણ્યું કે તુર્ત સર્વ વૈભવ છાેડીને ચારિત્ર અંગીકાર કરેલું હેતું.

સાત **હાથની** ઉંચી કાયાવાલા પ્રભુ અનુક્રમે ચાેવનવયને પ્રાપ્ત થયા, એટલે વનના હાથીની જેમ નિર્ભધ રીતે ગમન કરવા લાગ્યા. ત્રૈલાેક્યમાં ઉત્કૃષ્ટ એવું રૂપ, ત્રણુ જગતનું પ્રભુત્વ અને નવીન યોવન પ્રાપ્ત થયા છતાં પ્રભુને જરા પણુ વિકાર ઉત્પન્ન ્થયાે નહિ.

૧ ચુવાવસ્થા, ૨ રાજદરભારમાં માન અથવા રાજસત્તા, ૩ બળ, અને ૪ ઐશ્વર્ય-ઠકુરાઇ, આ પૈકી કાેઇ પણુ એક મનુષ્યને ગર્વીપ્ટ અને વિવેકાંધ બનાવી અનર્થ અને અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરાવે છે, તાે આ ચારેની પ્રાપ્તિ જેમને હાેય તેઓ તાે વિશેષ રીતે ઉન્માદ બને તેમાં નવાઇ નથી.

ભગવંત મહાવીરને તેા આ સર્વ સામથી એકી સાથે હતી, અને વિશેષમાં દેવેા પણુ તેમના સેવક હતા, તેા પણુ તેમનામાં વિકારના કે મદના એક અંશ પણુ ન હતાે. એજ તે મહાપુરૂષની મહત્તા દર્શાવનાર છે.

આ ખાલકુમારનું સર્વાંગ સુંદર રૂપ, ઉત્કૃષ્ટ શુણે, બલ અને પરાક્રમથી મેાહ પામી, સમરવીર રાજાએ યશાદા નામની પાતાની રાજકુમારીકાને, શ્રી વર્દ્ધમાન કુમાર સાથે લગ્ન કરવા સારૂ, પાતાના મંત્રીઓ સાથે ક્ષંત્રીયકુંડ નગરે સીદ્ધાર્થ રાજાની તરફ માેકલી. મંત્રીઓ સાથે ક્ષંત્રીયકુંડ નગરે સીદ્ધાર્થ રાજાની પાર્થના કરી કે, '' અમારા સ્વામી ભગવ'તના પિતાને મળીને પ્રાર્થના કરી કે, '' અમારા સ્વામીએ પાતાની પુત્રી યશાદાને આપના પુત્ર શ્રી વર્દ્ધમાન કુમારને આપવા માટે અમારી સાથે માેકલેલ છે. અમારા સ્વામી પ્રથમથીજ આપના<sup>,</sup> સેવક છે, અને આ સંબંધવડે તે મજબુત થશે. અમારા ઉપર પ્રસન્ન થઇને તેના અનુગ્રહ કરો. "- રાજાએ ઉત્તર આપ્યા કે, મને અને રાણીને એ કુમારના લગ્ન મહાત્સવ જોવાના ઘણુા મનારથ છે. પણ એ તા જન્મયાજ સ સારથી વિરકત છે, તેથી તેમની પાસે વિવાહાદિ પ્રયાજનની વાત પણુ કરી શકતા નથી. તા પણુ તયારા આગ્રહ છે તા, તેમના મિત્રાદિથી કરી આ વિષે તેમને કહેવરાવીશું, અને પછી તમાને જવાબ દેઇશું.

રાજાએ ત્રિશલાદેવી સાથે સલાહ કરી, કુમારના મિત્રાને લગ્નની અનુમતિ લેવા તેમની પાસે માેકલ્યા. તેઓ કુમાર પાસે ગયા, અને વિનયપૂર્વ ક પિતાજીની આજ્ઞા કહી સંભળાવી.

કુમારે જવાબ દીધા કે—'' તમાને મારા સહવાસ છે. ગૃહસ્થાવાસ મને રૂચતા નથી. હું તેનાથી પરાહમૂખ છું, એ વાત તમા જાણે છાં; છતાં તમે શા માટે આવી વાત મહારી પાસે લાવા છા ? "

મિત્રાએ કહ્યું—" હે કુમાર ! તમને અમે સદા સંસારથી ઉદ્વિગ્ન માનીએ છીએ, પણ તમાને માતાપિતાની આજ્ઞા અલ'ધ્ય છે, એમ અમા સારી પેઠે જાણીયે છીએ. વળી અમારા પૈકી કાેઇની પણ યાચનાની અવમાનતા કદી આપે કરી નથી, તાે આજે એકી સાથે સૌની અવમાનતા આપ કેમ કરવા તૈયાર થયા છેા ? "

કુમારે જવાબ દીધા કે, "અરે માહબસ્ત મિત્રા ! તમે સ સારના બ ધનને વધારનાર એવા આગ્રહ કેમ કરા છા ? સ્ત્રી વિગેરનાં પરિગ્રહ તા લવ બ્રમણુનુંજ કારણુ છે. વળી મહારા માત પિતાને મહારા વિયાગનું દુ:ખ ન થાએા, એવા હેતુથીજ હું દીક્ષા લેવાને ઉત્સુક છતાં પણુ હાલ દીક્ષા ગ્રહણુ કરતા નથી, એ શું તમા નથી બાણુતા. ? "

એટલામાં રાજ્યની આજ્ઞાથી ત્રિશલા દેવી પાતે ત્યાં આવ્યાં. માતાને જોઇને પ્રભુ ઉભા થયા. અને બહુમાનપૂર્વંક ઉંચા રત્નસિંહાસન પર બેસાડી નમ્રતા પૂર્વંક માતાને કહ્યું કે, ''હે માતા!

#### શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૩

આપશ્રી અહીં આવ્યા તે બહુ સારૂં થયું. આપને તકલીક લેવાનું શું કારણ હતું <sup>?</sup> મને બાલાવ્યા હાતતા હું આપની આજ્ઞાથી તૂર્તજ આપની પાસે હાજર થાત. "

દેવીએ કહેશું, " અમારા ઘણા ઉદ્દયનું કારણબૂત તમે જે અમારે ઘેર ઉપ્તન્ન થયા છે,તે કાંઇ અમારા અલ્પ પુણ્ય નથી તમને અવલાકન કરતાં ત્રણુ જગતના જીવાને પણ તૃપ્તિ થતી નથી, તા તમારા દ્રશંન રૂપ દ્રવ્ય વડે મહાધનીક એવા અમાને કેમ તૃપ્તિ થાય ? હે કુમાર ! અમે જાણીએ છીએ કે, તમે સ'સારથી વિરક્ત છો, તે છતાં અમારા પર અનુક'પાથી ગૃહવાસમાં રહ્યા છા. હે વિનયના સ્થાનરૂપ ? તમે જોકે તમારી મનાવૃત્તિને કબજે રાખી એ દુષ્કર કાર્ય કરેલું છે, તથાપિ એટલાથી અમને તૃપ્તિ થતી નથી; તમને અમે વધૂ સહિત જોઇ તૃપ્તિ પામીએ, એમ કરવા માટે સામે આવેલી રાજકન્યા યશાદા સાથે લગ્ન કરા. રાજાજી પણ તમારા વિવાહ મહાત્સવ જોવાને ઉત્ક'ઠીત છે. અમારા બન્નેના આગ્રહથી અનિચ્છાએ પણ અનુમતિ આપા."

માતા જીને આવે અતિ આગ્રહ જોઇ પ્રભુ વિચારમાં પડયા કે, " આજે આ મારે શું આવી પડશું ! એક તરફ માતા પિતાના આબ્રહ છે, અને એક તરફ સંસાર પરિભ્રમણના ભય છે. ખરેખર માતપિતાના માહ દુનિ વાર્ય છે. સંસારમાં માહનું સામ્રાજ્ય અજેય છે. હવે શું કરવું ! માતાને દુઃખ થાય છે એ શંકાથી ગર્ભમાં પણ હુ અંગ સંકાચીને રહયા હતા, તા હવે તેમની મનાવૃત્તિ દુભાય તે બરાબર નહી. વળી મહારે ભાગાવળી કર્મ હજી બાકી છે; તેથી અનિ ચ્છાએ પણ તેમની આ આજ્ઞા સ્વીકારવી જે છાવી.

રાણીએ પુત્રે આપેલી અનુમતિ હર્ષપૂર્વં**ક**ાજને જણાવી. શુભ દિવસે રાજાએ મહાવીર કુમાર અને <mark>યશાદાને</mark>ા વિવા<mark>હ</mark> મહાત્સવ જન્માત્સવના જેવા ક**ર્યા.** વધૂવરને જોઇને માતા પિતા ૨૭ ભવ ]

પાેતાના જીવનને ધન્ય માનતા, જાણે અમૃતરસનું પાન કર્યું હાેય તેમ હર્ષ પામવા લાગ્યા.

પ્રભુ આસકિત રહિત સંસારીભાેગ ભાેગવતા, કેટલાેક કાલ ગયા પછી પ્રભુ થકી યશાેદા દેવીને નામ અને ફપથી પ્રીય એવી પ્રીયદર્શાના નામની પુત્રી થઇ. તેણીને મહા કુલવાન અને સમૃદ્ધિવાન જમાળી નામે ચુવાન રાજપુત્ર સાથે પરણાવી.

અહીં એટલી વાત ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે કે, પ્રભુ ચુવાન થયા અને તેમને ભાેગ સમર્થ જાણી તેમના માતા પિતાએ તેમનું લગ્ન કર્યું ચુવાવસ્થા પહેલાં લગ્ન કર્યું ન હતું. આ ઉપરથી નહાની ઉમરમાં ચુવાવસ્થા પ્રાપ્ત થયા વગર અને ભાગ સમર્થ છે કે નહિ તેના વિચાર કર્યા શીવાય, પુત્રને લગ્ન સંબંધમાં જોડી દેનાર માતા પિતાએ ધડા લેવા જેવું છે. ચુવાવસ્થા પ્રાપ્ત થતા પહેલા નહાની વયમાં પાતાની પ્રજાને લગ્ન સંબંધથી જોડી દેનાર માતા પિતા પાતાના અધિકારના દુરૂપયાગ કરે છે. પાતાની પ્રજા નિરાગી અને સશક્ત નિવડે તેવી તજવીજ રાખવી, અને તેમને લાયકની કેળવણી આપવી એ તેમની પહેલી ક્રરજ છે. એ મહત્વની ક્રરજ બજાવવા તરફ ઉપેક્ષા કરી લગ્ન વિધિને અગ્રપદ આપી દેવામાં તેઓ ખરેખર ભુલ કરે છે. એવી ભુલ ન થાય તેના માટે પ્રભુના આ ચરિત્ર ઉપરથી આપણે ધ્યાનમાં રાખવાનું છે.

ભગવ'તને ન'દીવર્જન નામના વડીલ ભાઇ હતા, અને સુદર્શાના નામના બેહન હતાં.ભગવ'ત મહાવીરની ઉંમર અઠાવીશ વર્ષ'ની થઇ તે સંધિમાં તેમની માતા પિતા ઠાળ ધર્મ પામીને દેવલેાકમાં ગયાં છે.

એક જીના પત્ર ઉપરના લેખના અનુવાદ શ્રી વીરશાસન માસિકના પુરતક ત્રીજાના બારમા અંકના ટન્ઇટલ પેજ ઉપર એક સુનિએ પ્રસિદ્ધ કર્યો છે, તેમાં ભગવ'તના કટુ'બી સંબ'ધીએાના આશુષ્યના અ'ગે નીચે પ્રમાણે વર્ણુંન છે. 24

#### શ્રી મહાવીરસ્વમિ ચરિત્ર. [પ્રકરણ ૧૭

૧ સિદ્ધાર્થ રાજાનુ આયુખ્ય ૮૭ વર્ષ. ત્રિશલા રાણીનું આયુખ્ય ૮૫ વર્ષ. નદી વર્દ્ધનનું ૯૮. ચરોાદાનું ૯ં, સુદર્શનાનું ૮૫, પ્રિયદર્શનાનું ૮૫, ઝાષભદત્તનું ૧૦૦, દેવાનંદનું ૧૦૫, સુપાર્શ્વનું ૯૦.

એ પ્રમાથે, આયુષ્યના સંબંધે વર્ણુન છે. એ ઉપરથી ભગવં-તના માતા પિતા કેટલાક વર્ષ'ની ઉમરે કાળ ધર્મ પામ્યા તે સમજી શકાય છે.

પ્રભુ ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારે માતાએ ચૌદ સુપન દીઠાં હતાં, તેથી એ પુત્ર ચકવર્તી થશે એવી લાેકમાં પ્રસિદ્ધિ થઇ હતી, અને તેજ કારણથી બેણિક ચંડપ્રદ્યોતન પ્રમૂખ બીજા પણુ ઘણુા રાજા-એ એ પાતાના કુમારાને રાજકુમાર મહાવીરની સેવામાં માેક-લ્યા હતા.

માતાપિતા દેવલાક સિધાવ્યા ખાદ પ્રભુએ વિચાર કર્યો કે, **તેમની હૈયાતીમાં દિક્ષા નહિ** ગ્રહુણ કરવાનાે મહારા નિયમ હવે પુરા થયે৷ છે. હવે વિના કારણ ગૃહસ્થપણામાં શા માટે રહેવું જેઇએ ? એમ વિચાર કરી પોતાના મહાટાલાઇ નંદીવર્દ્ધનને પ્રભુએ કહ્યું કે '' હે રાજન ! મહારા અભિગ્રહ સંપૂર્ણ થયા છે, માટે હું હવે દીક્ષા લેઇશ. " ત્યારે નંદીવર્હન રાજાએ જણાવ્યું કે "હેં ખંધુ ! માતા પિતાના વિરહની પીડાતા ચાલ છે. તેવામાં તમા દીક્ષા અંગીકાર કરાે એ તાે મહારાથી ખમી શકાય નહિં, આ વાત કહીને તમા તાે પડેલા ઘા પર ખાર સુકવા જેવું કરેા છેા. તમારા વિચાગ હું કેવી રીતે સહન કરૂં ? હું એકલાે શી રીતે રહી શકું ? હું તમાને હાલ અનુમતિ આપવાં સમર્થ નથી. " પ્રભુએ તેઓને સમજાવ્યા અને કહ્યું કે, '' હે ભાઇ ! પિતા, માતા, લાઇ, બહેન, સ્ત્રી, પુત્રાદિ સંબંધતા આ જીવ અનેકવાર પરસ્પરના સ્નેહથી બાંધી ચુક્યાે છે. જીવ એકલાે **આવ્યા છે, અને** એકલેા જવાનાે છે. તત્વથી સંસારમાં કાૈઇ કાઇનું સગું નથી, તાે હવે કાેની સાથે પ્રીતિબંધ કરવાે ? આપ મહારાથી માેટા છેા, સ'સારતું સ્વરૂપ વિચારા, અને મને પ્રતિ-બંધ નહિ કરતાં આજ્ઞા આપા."

નંદીવર્ધને કરી જણાવ્યું કે, " હે ભાઇ ! તમા કહા છેા તે સર્વ સત્ય છે. શું કરૂં ? મહારે માહનીયકર્મના ઉત્ત્ય વિશેષ છે, તેથી તમારા ઉપરના સ્નેહ, રાગ કમતી થતા નથી. તમા તા મને પ્રાણથી પણ અધિક વહાલા છેા. તમારા વિરહ મને અત્યંત પિડા ઉપજાવશે. તમાને ગૃહસંસારથી વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા છે, તેથી તમા હવે સંસારમાં રહેવાના નથી, અને દિક્ષા ગ્રહણ કરશા એ હું સારી રીતે સમજીં છું. તા પણ મહારા આગ્રહથી હજી બે વર્ષ તમા દિક્ષા અંગીકાર કરશા નહિં. "

મહાેટા ભાઇનાે માંહેવશ અતિ આગ્રહ જોઇ, તેમની દાક્ષિ- ક્યતા અને તેમના ઉપરની અનુક પાથી, બે વર્ષ ગૃહસ્થાવાસમાં રહેવાની તેમની ઇચ્છાને પ્રભુએ માન આપ્યું. પણુ તે સાથે તેમણે શરત કરી કે, હવેથી હુ ગૃહસ્થાવાસમાં છતાં પણુ પ્રાસુક અને એષણીય અહાર–અન્ન પાણી લેઇશ. સચિત પાણીના બીલકુલ ઉપયાગ કરીશ નહિ. તે વારપછી પ્રભુએ અચિત પાણીથી પણ સ્નાન કર્યું નથી. ક્લ્પ્ત દીક્ષેત્સવમાં સચિત પાણીથી સ્નાન કર્યું હતું, કેમકે તેવા કલ્પ–આચાર છે. ત્યારથી છવિત પર્યંત બ્રદ્ધ-ચર્ય વ્રત ભગવંતે પાળ્યું છે.

ગૃહસ્થાવાસમાં વસ્ત્રાલંકારથી ભૂષિત છતાં શુભ ધ્યાનમાંજ કાળ નિર્ગંમન કરતા, અને ઘણેુા કાળ કાયાત્સર્ગંમાં રહેતા.

જે રાજકુમારોને તેમના પિતાએાએ બાળકુમાર વર્દ્ધમાનનો સેવા નિમિત્તે માેકલ્યા હતા, તેઓ પ્રભુનું આ પ્રકારનું ઘેાર ધાર્મિક અનુંબ્ઠાન જોઇને વિચારવા લાગ્યા કે, એતાે ચક્રવર્તી નથી પછ્ સંયમગ્રાહી છે. તેથી હવે આપણે અહિં રહેવાની જરૂર નથી. એમ વિચારી પાત પાતાના દેશમાં ગયા.

### **થી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. ( પ્રકરણ** ૧૩

એ વર્ષ ગૃહવાસમાં રાખ્યા પછી, મહાટા ભાઇ ન'દીવર્હ ન રાજાએ દિક્ષા લેવાની આજ્ઞા આપી. એ રીતે પ્રભુત્રીસ વર્ષની ઉમર સુધી ગૃહવાસમાં રહયા છે.

શ્રીમદ્દ આચાર્ય મહારાજ શ્રી આત્મારામજી સ્વકૃત જૈન ધર્મ વિષય પ્રશ્નેાતર ગ્રંથના ૨૯ માં પ્રશ્ના ઉત્તરમાં જણાવે છે કે.

શ્રી મહાવીરજીકે ભાેગ વિલાસકી સામગ્રી મહિલ બાગાદિ સર્વથી. પરંતુ મહાવીરજી તાે જન્મસેંહી સંસારિક ભાેગ વિલાસાંસે વૈરાગ્યવાન નિસ્પૃહ રહતે થે; આર યશાદા પરણી સાભી માતા પિતા કે આગ્રહસેં, આર કિંચિત પૂર્વ જન્માપાર્જિત ભાેગ્ય કર્મનિકાચિત ભાગને વાસ્તે. અન્ય થાતાે તિનકી ભાગ્ય ભાગનેમે રતિ નહી થા.

વીક્રમ સંવત પેહલાં ૪૭૦ વર્ષ ઉપર પ્રભુ નિર્વાણુ પામ્યા એમ શ્રીમદ્દ ન્યાયાંભાેનિધી વિજ્યાનંદ્ર સુસ્થિરજી મહારાજ ધર્મ વિષયક પ્રશ્નાતર ગ્રંથના પ્રશ્ન ૮૪ ના ઉત્તરમાં જણાવે છે. ભગ-વંતનું આયુષ્ય ૭૨ વર્ષનું હતું, તેથી ભગંવતના જન્મ વિક્રમ સંવત પહેલાં પ૪૨ વર્ષપર થયાનું એ ઉપરથી સમજાય છે.





## પ્રકરણ ૧૪ મું.

## વરસીદાન અને દીક્ષાકલ્યાણુક.

જયાં સુધી ચારિત્રમાહની કર્મના પ્રબળ ઉદય વર્ત તેા હાેય છે, ત્યાં સુધી જીવને સર્વ વિરતી 🐧 ચારિત્ર ઉદ્દય આવતું નથી. આઠ પ્રકારના કર્મમાં <mark>માહનીકર્મ</mark> એ ચાશુ અને ઘાતિકર્મ ′છે. માહની કર્મના સુખ્ય બે લેદ છે. દર્શન માહની અને ચારિત્રમાહની. દર્શન માહની કર્મની ત્રણુ પ્રકૃતિ અને ચારિત્ર માેહની કર્મની પચ્ચીસ પ્રકૃતિ છે. દર્શન માહની કર્મની ત્રણ પ્રકૃતિ મિથ્યાત્વ માહની, મિશ્ર માહેની, અને સગ્યફત્વ માહેની; અને ચારિત્ર માહેની કર્મની પચ્ચીશ પ્રકૃતિ પૈકી અનંતાનું બંધી ક્રોધ, માન, માયા અને લાેલ એ ચાર મળી સાત પ્રકૃતિનાે પ્રખલ ઉદય વર્તતા હાેય, ત્યાં સુધી જીવને સમ્યકૂત્વ ઉદય આવતું નથી; એટલે તે સમ્યકુત્વના રાધક છે. ચારિત્ર માહની કર્મની અપ્રત્યાખ્યાની કષાયની ચાર પ્રકૃતિ તથા પ્રત્યાખ્યાની કષાયની ચાર પ્રકૃતિ જ્યાં સુધી પ્રબલપણે ઉદયમાં વર્ત્તા હાય, ત્યાં સુધી છવને અનુક્રમે દેશવિરતી કૈ સર્વ વિરતી ચારિત્ર ઉદયમાં આવતું નથી. જ્યારે તે ખાર કષાય ક્ષયાેપશમ ભાવને પામે છે, ત્યારે જીવને ચારિત્ર ઉદય આવે છે.

ચારિત્ર એ માેક્ષ પ્રાપ્તિનું મૂખ્ય કારણ છે. અષ્ટ કમ'ના ક્ષય

કરવાને ચારિત્ર ધર્મનું અંગીકાર કરવું અને તેનું શુદ્ધ રીતે પાલન કરવું એને શાસ્ત્રકા રાંએ ઉત્તમાત્તમ રાજમાર્ગ કહ્યો છે. માક્ષા-ભિલાષી જીવાને માટે તા તે પુષ્ટ આલંબન છે. ગૃહસ્થપણામાં રહીને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરનાર મુમુશ્ના અલ્પ છે. જ્યારે સર્વ વિરતીગ્રહિ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરનાર અનંતા છે. ગૃહસ્થપણામાં રહીને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરનારના પરિણતી ભાવથી છઠ્ઠા ગુણ રથાનકને લાયકનીજ વર્તાતી હાેય છે, અને ગૃહસ્થાવાસમાં તેમની પ્રવૃત્તિપણ ઉદાસીન ભાવની હાેય છે.

અનંતા તીર્થ કરો થઇ ગયા. તે સવે એ પોતાની અખૂટ રાજ્ય ઋદિ, અને ચક્રવત્યાંદિ ઋદિના ત્યાગ કરી દિક્ષા અંગી-કાર કરી હતી. વર્ત માનમાં વીચરતા તીર્થ કરો એ દીક્ષા અંગીકાર કરી છે, અને ભવિષ્યમાં જે તીર્થ કરા થશે તે તમામ દીક્ષા અંગીકાર કરશે, એમ જ્ઞાનીઓનું કથન છે. આત્મ કલ્યાણુના માટે, સર્વ સાવદ્ય વ્યાપારના ત્યાગની, અને પંચ મહાવત અગીકાર કરી તેના અવિચ્છિન્ન પાલનની જરૂર છે, અને તેજ ઉત્સર્ગ, ઉત્તમ મૂખ્ય માર્ગ છે. જેઓની શક્તિ હાય તેમણે તા સર્વ વિરતી ચારિત્રધર્મ – અંગીકાર કરવા એવી જીને ધરની આજ્ઞા છે. જેઓને ચારિત્રધર્મ પાલન કરવાની શક્તિ ન હાય તેમણે ગૃહસ્થધર્મ પાલનરૂપ દેશ વિરતી – સમ્યક્ત્વ મૂળ બારવત તે પૈકી જેટંલાં પાલન કરવું. નિદ્દન ગૃહસ્થધર્મના અંગે મિચ્યાત્વના ત્યાગ કરી સમ્યક્ત્વ અંગીકાર કરવું એવી પણ જીને ધરની આજ્ઞા છે.

તીર્થ કરા તે ભવે માેક્ષે જવાવાળા છે એમ તેઓ જાણે છે, તા પણુ ચારિત્ર અંગીકાર કરે છે. જ્ઞ નાપયાેગથી દીક્ષાના કાળ નજીક આવ્યા છે એમ જાણી તેઓ સ સારથી વિશેષ વૈરાગ્યભાવને પામ છે. જ્યારે તેમના દીક્ષા લેવાના એક વર્ષ કરતાં કઇક અધિક કાળ બાકી હાેય છે, ત્યારે લાેકાંતિક દેવલાેકમાં રહેનાર દેવાના એવા આચાર છે કે તેઓ તીર્થ કરની પાસે જઇ તેમને વંદન કરીને રહ **લવ.** ]

વિનંતો કરે કે, " જય, જય નંદા, ! જય, જય સદ્રા, ! જય જય સત્રિયને વિષે વૃષસ સમાન ! હે નાથ ! આપ ગૂને, ગૂતો. હે જગત છવના હિતવાંચ્છક ! આપ સુખકારી, માક્ષને આપનાર એવું જે ધર્મતીર્થ તેને પ્રવર્તાવા. " એ પ્રમાણે વિનંતી કરે છે. એ નિય-માનુસાર ભગવંતના આગણત્રીસમા વર્ષમાં તે દેવાએ આવીને ધર્મતીર્થ પ્રવર્તાવવાને વિનંતી કરી. ભગવંતે પણ પાતાના દીક્ષા લેવાના અવસર જાણી, દીક્ષાના દીવસથી એક વર્ષ પહેલાં વાર્ષિકદાન આપવાની શરૂઆત કરી.

દાન એ પણ આત્મ ધર્મ પ્રગટ કરવાના ઉપાય છે. અનાદિ કાળથી જીવને ગ્રહણ કરવાના, લેવાના સ્વભાવ પડી ગયા છે. એ લાેભકષાયની નીશાની છે. આહાર સંજ્ઞા, ભય સંજ્ઞા, મૈથુન સંજ્ઞા, અને પરિગ્રહ સંજ્ઞા, એ ચાર સંજ્ઞા જીવને અનાદિ કાળથી સાથે લાગેલી છે. જીવ તેમાં એક રૂપ થઇ ગયા છે તે જાણે આત્માનાં સ્વાભાવિક ગુણ હેય એમ તેમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે એ ચારમાં જે જે પ્રવૃત્તિ કરવી તે બહિરાત્મ ભાવ છે, એમ જીવને પાતને લાગતું નથી. લાંભ કષાયના પ્રબલ ઉદયવાલા જીવને તા મરણ કાળ નજીક આવેલે હાય છે ત્યાંસુધી પણ પરિગ્રહ ઉપરથી મમત્વસાવ કમી થતા નથી. તેવા જીવને દાનાન્તરાય કર્મના એવા તા ઘાટા ઉદય હાય છે કે, એક દમડી પણ કાઇને આપવી તે જીવ આપ્યા બરાબર તેને લાગે છે.

દાન, શીયલ, તપ અને ભાવ એ ચાર પ્રકારના ધર્મ જીને-શ્વરાએ કહ્યો છે; અને તેના આરાધનથી આત્મધર્મ પ્રગટ થાય છે. એટલુંજ નહીં પણુ એ ચારતું આરાધન પરંપરા માેક્ષ કળને આપનાર છે. જીવની અનાદિની અશુદ્ધ પ્રવૃત્તિને બદલાવનાર અને શુદ્ધાચાર શીખવનાર એ ચાર પ્રકારના ધર્મ છે. પરિગ્રહ ઉપરથી મૂર્છા કમી થાય ત્યારેજ દાન આપી શકાય છે. પરિગ્રહ સંગ્રાને જીતવાને દાન એ પણુ એક કાગ્ણુ છે. શીયલ એ મૈશુન સંગ્રાના પ્રતિસ્પર્ધી શુધુ છે; જેમ જેમ જીવ શીયળ ગુણમાં

વધતાે જાય છે. તેમ તેમ તેનામાં રહેલી મૈથુન ભાવના કમી थती जय છे. અનાદિ કાળની એ અશુદ્ધ वृत्तिने छतवाने शीयण એ પ્રબલ શસ્ત્ર છે પ્રદ્રાચર્ય શબ્દનું રહસ્ય એ છે કે, માક્ષ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવી. શુદ્ધ પ્રદ્ધચર્ય પાળનાર માક્ષ માર્ગ અરાધન કરનારની ગણત્રીમાં આવે છે; તેથી શીયલ એ પણ ધર્મ છે બીજી રીતે શીલ એ ઉત્તમ પ્રકારના આચારનું નામ છે, અને ચારિત્ર ધર્મનું પાલન એજ ઉત્તમ પ્રકારના આચાર છે. તેથી શીળધર્મથી **દેશ વિરતી ચારિત્ર ધર્મ નું પાલન એને પણ ધર્મ કહયા** છે; અને તે ્પણ આત્મ ગુણ પ્રગટ કરવાનું પ્રબલ કારણ છે. આહાર કરવા એ આત્મ સ્વભાવ નથી આહારથી શરીરતું પાેષણ થાય છે. આત્માતું થતું નથી. જીવનાે મૂળ સ્વભાવ અનાહારી છે. એ અનાહારી ગુણ પ્રગટ કરવાને તપ પ્રવૃત્તિ એજ ઉપાય છે. ૧ અનશન, ૨ ઉનેાદરી. ૩ વૃત્તિ સંક્ષેપ, અને ૪ રસ ત્યાગ એ ચારપ્રકરના તપના સમાવેસ છ પ્રકારના બાહય તપમાં થાય છે તેનું સેવન એજ આહાર સગ્ના ને જીતવાને! ઉપાય છે. જેમ જેમ એનું સેવન વધતું જશે તેમ તેમ આહાર સંજ્ઞા ક**મી થશે.** '' ઇચ્છા રાેધન "એ તપતુ મળ લક્ષણ છે. જગતના ભાેગ પદાર્થો ઉપરની ઇચ્છાને રાકવી એ ઉત્તમાત્તમ તપ છે.

ઔષશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક, ઔદયિક અને પરિ-ણામિક એમ મુખ્ય પાંચ લેદ ભાવના છે. તેના ઉત્તર લેદ ત્રેપન છે. આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવ ક્ષાયિક ભાવ છે; અને તે જ્યારે ચાર પ્રકારના ઘાતિ કર્મ ક્ષય થાય છે, ત્યારેજ સર્વથા પ્રગટ થાય છે. જેમ જેમ કર્મ પ્રકૃતિની સત્તા આત્મામાંથી નાશ થાય છે, તેમ તેમ એ ભાવ પ્રગટ થતા જાય છે. બાકીના જે ભાવ છે તે કર્મના ઉપશમ, ક્ષયાપશમાદિથી પ્રગટ થાય છે. એનું સ્વરૂપ ષડ્શીતિ નામા ચતુર્થ કર્મ ગ્રંથમાં ગાથા ચાસઠથી સીતેરમી ગાથા સુધીમાં અતાવવામાં આવ્યું છે. જીજ્ઞામુએ ત્યાથી સમજી લેવા પ્રયત્ન કરવા. મૈત્રી આદિ ચાર ભાવના, અને અનિત્યાદિ ખાર ભાવના રહ **ભવ. ]** દાનનાે પ્ર<mark>ભાવ અને છ અ</mark>તિશ્વય. ૧૭૭

ભાવવી એપણ ભાવધર્મ છે. તેમજ દાનાદિ કાયમના ત્રણ ધર્મ શુદ્ધ ભાવ પૂર્વક હાેય, તાજ આત્માન્નતિના સાધક બને છે. ભગવંત મહાવીરે દાનાદિ ચારે પ્રકારના ધર્મનું ઉત્કૃષ્ટ રીતે આરાધન કરી, સંપૂર્ણુ આત્મસ્વભાવ પ્રગટ કર્યો છે. આ ચારમાંથી પ્રથમ દાનગુણુ ને પ્રતિપાદત કરનાર વર્ષિદાનની શરૂઆત પ્રભુએ કરી છે.

દીક્ષાના અવસરથી બરાેબર એક વર્ષ પહેલા દરરાેજ પ્રભુ છ ઘડી દીવસ ચઢયા પછી, અને પુણાબે પાહેર સુધી, એક કોડ અને આઠ લાખ સાેનૈયાનું દાન આપતા હતા. એક વર્ષમાં ત્રણુસે અને અઠયાશી કોડ અને એ શીલાખ સાેના મહાેરનું દાન ભગવ તે આપ્યું હતું. આ સઘળી સાેનામહાેર ઇંદ્રમહારાજની આજ્ઞાથી વૈશ્રમણુ દેવતા નિષજાવીને પુરી પાડતા હતા.

દાન આપવાને માટે ત્રણુ દાનશાળાઓ કરાવવામાં આવી હતી. એક દાનશાળામાં મનુષ્યને અન્નપાન આપવામાં આવતું, બીજીમાં વસ્ત્ર આપવામાં આવતાં, અને ત્રીઝમાં આભૂષણુ આપ-વામાં આવતાં હતાં.

તીર્થ કરના હાથના દાનના મહિમા એવા છે કે, ચાસઠ ઇંદ્રને દાનના પ્રભાવે માંહે માંહે કલેશ ઉપજે નહિ; દાનની ચીજ રાજા, ચકવર્તી, પ્રસુખ ભંડારમાં સુકે તા બાર વર્ષ સુધી ભંડાર અખુટ રહે; શેઠ સેનાપતિ વિગેરેની, દાનના મહિમાથી બાર વર્ષ સુધી યશકીતિ વધે; રાગીઓના દાનના પ્રભાવથી રાગ જાય, અને નવીન રાગ બાર વર્ષ સુધી થાય નહિ; ઇત્યાદિ દાનના ઘણાજ મહિમા છે. દાનના છ અતિશયા છે. તેના લીધે વર્ષિદાનના અવસરે ઇંદ્રા-દિદેવા પ્રભુની પાસે હાજર રહે છે; અને પાતપાતાના આચારનું પાલન કરે છે. તે છ અતિશયાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

૧ તીર્થ કર લગવંત યદ્યપિ અનંત બળના ધણી છે, તેા પણ ભક્તિ હાેવાને લીધે પ્રભુને શ્રમ ન થાય માટે, દાન આપતી વખતે સૌધર્મ ન્દ્ર પ્રભુના હાથમાં દ્રવ્ય આપે છે. 23

- ર ચાેસઠ ઈન્દ્રો શીવાય બીજા દેવાેને ઠાન લેતા નિવારવા માટે તથા લેનારના ભાગ્યમાં જેવું હાેય તેવુંજ તેના મુખમાંથી ખાલાવવા (પ્રાર્થના કરાવવા) માટે ઇશાનેન્દ્ર સુવર્ણુંયષ્ટિ લઇ પ્રભુ પાસે ઉભા રહે છે.
- ૩ પ્રભુના હાઘમાં રહેલા સાેનૈયામાં ચમરેન્દ્ર અને બલીન્દ્ર લેના-રની ઈચ્છાનુસાર ન્યુનાધિકતા કરે છે; એટલે કે યાચકની ઇચ્છાથી (ભાગ્યથી) અધિક હાેય તાે ન્યુન કરે છે અને ન્યુન હાેય તાે અધિક કરે છે.
- ૪ ભરતખંડમાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યાને બીજા ભુવનપતિએ દાન લેવા માટે દૂર દૂરથી તેડી લાવે છે.
- પ ઠાન લઈ પાછા વલનાર લાેકાેને વ્યન્તર દેવા નિર્વિધ્વપણુ સ્વસ્થાને પહેાંચારે છે.
- ૬ જ્યાેતિષ્કદેવા વિદ્યાધરાને દાનના સમય જણાવે છે.

દીક્ષાના દીવસ નજીક આવ્યા એટલે દીક્ષા મહેાત્સવની તૈયારી નંદીવર્ધન રાજાએ કરવા માંડી. કુંડપુર નગરને શણુગારી દેવલેાક સમાન બનાવ્યું. પ્રભુને દીક્ષાના દિવસે જળાભિષેક કરવા સારૂ, રાજાએ તથા ઇંદ્રે સાેનાના, રૂપાના, મણુિના, સાેનારૂપાના, સાેના મણિના, રૂપામણિના, સાેના રૂપા મણિના તથા માટીના, એ પ્રમાણે દરેક જાતના એક હજારને આઠ કળસાે કરાવ્યા, તથા બીજી પણ સામગ્રી કરાવી.

દીક્ષા મહાત્સવના સમયે અનેક રાજાઓ તથા ચાસઠ ઇંદ્રો અને દેવદેવીએા ક્ષત્રીકુંડ ગામે આવ્યા હતા.

માગસર વદી દશમી ( ગુજરાતી કારતક વદી ૧૦ ) ના શુભ દિવસે પ્રભુના દીક્ષા કલ્યાણુકની ક્રિયા થવાની હતી, તે સારૂ પચાશ ધનુષ્ય લાંબી, પચીસ ધનુષ્ય પહાેળી, અને છત્રીશ ધનુષ્ય ઉંચી એવી ચંદ્રપ્રભા નામની દીવ્ય પાલખી તૈયાર કરાવવામાં આવી. રહં ભૈવ. ]

દીક્ષાના દીવસે નંદીવર્દ્ધન રાજાએ, પ્રભુને પૂર્વાભિમુખે બેસાડી, ખીર સમુદ્રના જળથી તથા સવ' તીર્થની મૃતિકાથી અભિષેક કર્યો. તે વખતે ઇંદ્રાદિક દેવા ' જય જય ' શખ્દ કરતા શૃંગાર આરીસા પ્રમુખ લેઇને ત્યાં ઉભા રહયા હતા. સ્નાન કરાવ્યા બાદ શ્વેત ઉ-ત્તમ વસ્ત્ર ધારણ કરાવ્યું. ખાવના ચંદનથી પ્રભુના શરીરે લેપ કર્યો. કલ્પવૃક્ષના પુલની માળા પહેરાવી; ગળામાં માતીના હાર, કંઠ સુત્ર, માથે સુકુટ ઇત્યાદિ આભરણ ધારણ કરાવ્યાં.

ચંદ્રપ્રભા શિભિકામાં પ્રભુને બેસવાને તૈયાર કરેલા સિંહાસ-નમાં પ્રભુ બેઠા. શિબિકામાં પ્રભુથી જમણી બાજીએ કુલમહત્તરિકા વડેરી હંસ લક્ષણ પટ શાટક લેઇ બેઠી; ડાબી બાજીએ પ્રભુની ધાય માતા દીક્ષાના ઉપકરણ લેઇ બેઠાં; પાછલ એક લલી સ્ત્રીએ સાલ શણગાર સજી હાથમાં છત્ર લઇ પ્રભુના ઉપર ધર્યું. ઇશાન કાણે એક સ્ત્રી જળે પર્શ કળશ લેઇ બેઠી, અને અગ્નિ કાેણે એક સ્ત્રી મશ્વિમય વિચિત્ર વી જણા લઇ બેઠી. એ સર્વ લદ્રાસને બેઠાં હતાં. એ પ્રમાણે શિબિકાની અંદર સર્વ બેઠા પછી રાજાની આજ્ઞાથી સહસ્ત પુરૂષોએ શિબિકાને ઉપાડવાની તૈયાર કરી, પછ ઇંદ્ર મહારાજે તેએોને તે ઉપાડવા નહીં દેતાં ભક્તિ રાગથી પાતે તથા બીજા ઇંદ્રાદિક દેવાએ ઉપાડી. શકેન્દ્રે શિબિકાની જમણી ઉપલી બાંહય ઉપાડી, કંશાનેન્દ્રે ઉત્તરની ઉપલી બાંહય ઉપાડી, ચમરેદ્રે જમણી ખાંહય ઉપાડી, ખલીંદ્રે ડાખી ઉપાડી શેષ ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાેતિષી અને વૈમાનિકના ઇંદ્ર યથાયાેગ્ય તે શિબિકા ઉપાડતા હતા. જ્યારે શક અને ઇશાને દ્ર વિના બીજાઓ શિબિકા ધારસ કરતા. ત્યારે શક અને ઇશાને દ્ર ખે ખાજા ચામર વિઝતા હતા.

દીક્ષાના વરધાડા નગરના મધ્યે થઇને ક્ષત્રીયકુંડ નગરના જ્ઞાતનામા વનખંડ ઉદ્યાનમાં જવા નિકળ્યા. તે વખતે રસ્તામાં દેવા પંચ વર્ણુંના પુલ ઉછાળતા, દુદું ભી વગાડતા, આકાશમાં રહી નૃત્ય કરતા; અનેક પ્રકારના વાદ્ય વાજિંત્ર વાગતા; રસ્તામા નગરલાક સમુદાય અને દેવદેવીઓથી ઉભરાઇ ગયા હતા. શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૪

વરઘાેડા નિયત સ્થાને આવ્યાે, ત્યાં અશાેક વૃક્ષના નીચે શિબિકા ઉતારી, અને પ્રભુ તેમાંથી ઉતર્યાં.

આ વખતે પ્રભુના દર્શન કરવા માટે જન સમુદાયની એટલી બધી મેદની થઇ હતી કે, રસ્તામાં ઉભા રહેવાને પણ જગ્યા મળતી ન હાેતી

દીક્ષા મહાત્સવના વરઘાડામાં પ્રભુના મુખ આગળ પ્રધાન-દેવતા, નંદીવર્ક્ષન રાજા, તથા ઘણુા મનુષ્ય પ્રભુની સ્તુતિ કરતા ચાલે છે. વરઘાડાની આગળ હજાર પતાકા વાળા ઇંદ્રધ્વજ ચાલે છે. પૂર્ણ કલશ, ભૃંગાર, ચામર, મહાધ્વજ, છત્ર, સપાદપીઠ સુવર્ણ મણિમય સિંહાસન, આઠ માંગલિકાદિક આગળ ચાલે છે. એકસા આઠ શણુગારેલા ઉત્તમ ઘાડા, એકસાને આઠ ઉત્તમ હાથી, તથા ઘ'ટા, પતાકા અને વાજી'ત્ર સહિત શસ્ત્રે ભરેલા એકસાને આઠ રથ, બીજા પણ અનેક ઘાડા, હાથી, રથ અને પાલાના કટકા વરઘાડાની આગળ ચાલતા હતા. માંડલીક રાજાઓ, કાર્ડ બિક, સેનાપતિ, સાથ'વાહ, શેઠ, શાહુકારા, દેવ, દેવીઓ, ઘણુા નરનારી પ્રભુનું મુખ જોતાં હર્ષ પામતાં આગળ ચાલતાં. એવી રીતના ઘણુા આડ-બર ચુક્ત પ્રભુના દીક્ષા કલ્યાછુકના વરઘાડાની શાભા હતી. માગશર વદી દશમના દીવસે દીક્ષાના સમય દીવસના ત્રીજો પહેાર બેસતાં હતા. દિવસ પણ સુવત નામતા હતા.

પ્રભુ જે વખતે પાલખીમાંથી નિચે ઉતર્યાં, તે વખતે પ્રભુનું મન દીક્ષા લેવાને માટે અત્યંત ઉલ્લસિત થઇ રહેશું હતું. પ્રભુએ તે દિવસે છઠના તપ કરેલા હતા, શુદ્ધ લેખ્યા, શુભ ભાવમાં પ્રભુ વર્તંતા હતા. ચારે તરફ ''જય જય ન'દા, જય જય ભદ્રા, એટલે હે આનંદ દેનારા, તથા કલ્યાણુ કરનારા, પ્રભુ તમા જય પામા ! તમાને ભદ્ર થાવ. " એવા શખ્દાના ઉચ્ચાર થઇ રહ્યા હતા.

કુટું ખના વડીલાે પ્રભુને અભિવંદન દેતા કહેવા લાગ્યા કે,

રંહ ભેવ.]

#### પ ચ**્મુષ્ટિ લાે**ચ.

" હે પ્રભુ ! તમા અછત એવી ઇંદ્રિઓને અતિચાર રહિત એવા જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રથી વશ કરા. અંગીકાર કરેલા શ્રમણુ ધર્મને શુદ્ધ રીતે પાળા. અનેક પ્રકારના વિઘ્ન અને પરિસહા ઉપર છત મેળવી, સિદ્ધિ સુખ મેળવા. તમાને વિઘ્નના અભાવ થાવ. રાગ દ્વેષ રૂપી માહમલ્લના આપ નિશ્વયપૂર્વંક નાશ કરા, સંતાષ તથા ધર્યંને ધારણુ કરી બાહ્ય અને અભ્યંતર તપથી આઠ કર્મારૂપી શત્રુઓનું મર્દન કરા, ઉત્તમ એવા શુકલ ધ્યાનથી તિમિર રહિત એવું અનુપમ કેવળજ્ઞાન અને કેવળ દર્શનને પ્રાપ્ત કરા, અને માક્ષરૂપી પરમ પદને પ્રાપ્ત કરા. "

તે દિવસે ત્રીજા પહેારે ઉત્તરા કાલગુની નક્ષત્ર સાથે ચંદ્રના યેાગ આવ્યા, તે પહેલાં પ્રભુએ પાતાના શરીર પરના સર્વ આબ્ ષગ્રા ઉતાર્યાં. તે સર્વ કુલની મહત્તરાએ હંસ લક્ષણુવાળી સાડીમાં લીધાં.

બરેાબર મુહૂર્ત ના સમય થયાે તે વખતે, પ્રભુએ પાતાની મેળેજ પંચ મુષ્ટિલાચ કર્યાં; એટલે એક મુષ્ટિથી હાઢી તથા મુછના બાલના તથા ચાર મુષ્ટિથી મસ્તક પરના કેશના લાેચ કર્યા. તે કેશને ઇંદ્ર મહારાજે લેઇ ક્ષીર સમુદ્રમાં પધરાવ્યા.

લાેચ કર્યા પછી પ્રભુએ સ્વમુખે પંચ મહાવતને અંગીકાર કરવાને ''કરેમિ સામાઇય' સબ્વં સાવજ્જં નેગં પચ્ચખામિ" એ આલાવાવાલાે પાઠ ઉચ્ચારણ કર્યાે. તે વખતે પ્રભુને ચાશું મનઃપર્યવ નામા જ્ઞાન ઉપન્શું. ઇંદ્રે દેવ દુખ્ય વસ્ત્ર પ્રભુના ડાબા ખલે પધ રાબ્શું. તીર્થ કરાે સ્વયં જ્ઞાતા હાેય છે, તેમને કાેઇના ઉપદેશની કે આજ્ઞાની જરૂર હાેલી નથી. તેથી સર્વ સામાયિક અંગીકાર કરતી વખતે 'કરેમિંભંતે' એવાે પાઠ ન બાેલે પણુ 'નમાે સિદ્ધાણુ' કહી સમાયિકનાે ઉચ્ચાર કરે. એવાે લીર્થ કરોનાે કલ્પ આચાર છે.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રના ચાેવીસમા અધ્યનમાં પ્રલુની દીક્ષાના સંખંધે જણાવેલ છે કે, જિનવર ચારિત્ર લેતાં, ઇંદ્ર વચનથી તતક્ષણે સઘળા દેવ મનુષ્ય અવાજો, તેમજ વાજિંત્ર બંધ રહ્યા. ૧ જિનવર ચારિત્ર લેતાં, હમેશ સૌ પ્રાણુબૂતહિત કર્તાં; • હર્ષિત પુલકિતથઇને,સાવધ થઇ દેવતા સુણુતા. ૨ (૧૦૧૮)

એ રીતે ભગવાને ક્ષાચાેપશમિક સામાયિક ચારિત્ર લીધા પછી તેમને મનઃપર્યવજ્ઞાન ઉત્પન્ન થશું; તેથી અઢી દ્વીપ તથા બે સમુદ્રના પર્યાપ્ત અને વ્યક્ત મન વાળા સ'જ્ઞિ પ'ચેંદ્રિયાેના મનાેગત ભાવ જાણુવા લાગ્યા (૧૦૧૦)

પછી પ્રવર્જિત થએલા ભગવાને મિત્ર, જ્ઞાતિ, સગા, તથા સંબંધિઓને વિસર્જિત કરી એવાે અભિગ્રહ લીધા કે " ખાર વર્ષ લગી હું કાયાની સાર સંભાળ નહિ કરતાં, જે કંઇ દેવ મનુષ્ય કે તિર્ય ચા તરફથી ઉપસગાે થશે, તે બધા રૂડી રીતે સહીશ, ખમીશ, અને અહિયાં રહીશ (૧૦૨૦)

ઝાયલદેવ પ્રભુએ ચાસઠ હજાર રાજાઓ સાથે, પલ્લીનાથ અને પાર્શ્વ નાથ લગવ તે ત્રણુસાે સાથે, વાસુપૂજય સ્વામી એ છસાે સાથે, તથા બાકીના જિનેશ્વરાએ એક એક હજાર સાથે દીક્ષા લીધી હતી. વીર ભગવ તની સાથે કાેઇ ન હતું. તેઓ તાે અદ્વિતીય એટલે એકલા એજ રાગ દ્વેશ રહિત, ચાર કષાય અને પ ચેંદ્રિ મળી નવના જય કરવા રૂપી લાવ લાેચ કરી, દશમાં દ્રવ્ય લાેચ-કેશલાેચ-કરોં હતાે. ગૃહસ્થાવાસરૂપ આગારીપણાના ત્યાગ કરી પ્રભુ હવે અનગાર એટલે સુનિ થયા.

પ્રભુએ દીક્ષા અંગીકાર કર્યા પછી ત્યાંથી વિહાર કર્યો. ઇંદ્રા-ક્રિક દેવેા પણુ પ્રભુને વાંદીને ન'દીશ્વર દ્વીપમાં જઇ યાત્રા કરી સ્વસ્થાનકે ગયા.

ખંધુ અને કુટું બી જનાની રજા લેઇ પ્રભુએ વિહાર કર્યો. તે વખતે પ્રભુના વિહાર તરફ તેઓ સઘળા જોતા રદ્યા. તે જ્યાં સુધી પ્રભુ દષ્ટિગાચર થયા ત્યાં સુધી ત્યાં સ્થિર થયા. તે વખતે તેઓને ઘણું કષ્ટ થયું. તેમની આંખામાંથી ચાધાર આંસુ વહેવા લાગ્યાં. " હે વીર હવે અમા તમારા વિના શૂન્ય વન સરખા મહે-લમાં શી રીતે રહી શકીશું ? " નંદીવર્હન રાજા કહે છે કે, " હે બંધુ ! તમારા વિના હવે હું કાેની સાથે વાતચીત કરી સુખ મેળ-વીશ. તથા તમારા વિના હવે હું કાેની સાથે વાતચીત કરી સુખ મેળ-વીશ. તથા તમારા વિના હવે હું કાેની સાથે ભાજન કરીશ ? હે વીર ! તમા તા રાગદ્વેષ રહિત થઇ અનગાર થઇ વિહાર કરી ગયા, ને અમાને કદી તમે યાદ પણ કરશા નહી. પણ અમાને તા તમા ઘડી પણ વીસરવાના નથી. " ઇત્યાદિ શખ્દાચ્ચાર કરતા શાક હુદયથો નગર તરક પાછા વળ્યા.

અહિંઆં પ્રકરણના અંતે,પ્રભુએ જે પંચ મહાવત અંગીકાર કર્યાં, તેનું સ્વરૂપ જાણુવું જરૂરનું છે. જગતની અંદર ઉત્તમ પ્રકા-રના ચારિત્રના અંગે વિવિધ પ્રકારના ગુણેા પ્રાપ્ત કરવાના હાેય છે; ં અને તે માટે કેટલાક વત નિયમ પણ લેવાના કે અંગી-કાર કરવાના હાેય છે. તે સર્વં માં સવેાંત્કૃષ્ટ વતા નિચે જણાવેલા પાંચ છે. એની અંદર પ્રાયેઃ અધા ગુણેાના સમાવેશ થઇ જાય છે. તે પાંચ મહાવતા નીચે પ્રમાણે છે.

૧ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વૃતઃ—યાવત્ છવ સર્વ સ્થા-વર અને ત્રસ કાઇ પણ છવને મનથી, વચનથી કે કાયાથી હણવા નહિ; બીજાની પાસે હણાવવા નહી; કે હણુલાની અનુ-માંદના કરવી નહી. મતલબ કાઇ પણ છવની કાઇ પણ રીતે હિંસા કરવી નહિ, એટલુંજ નહિ પણ હિંસાના વિચાર પણ મનમાં લાવવા નહિ, કે વચનથી ઉચાર પણ કરવા નહિ. આ વૃતની વ્યાખ્યા એટલી બધી વિશાળ કરવામાં આવેલી છે કે, પાતાને પ્રાણાંત કષ્ટ આપનાર કે ઉપસર્ગ કરનારના ઉપર પણ લગીર માત્ર દ્વેષ કરવા નહિ કે તેનું અહિત ચિંતવવું નહિ. તેનું હિત ચિંતવવું કે તેની દયા ચિંતવવી.

ર મૃષાવાદ વિરમણ વત—યાવત્ છવ મનથી, વચનથી, કે કાયાથી મૃષા ચિંતવવું નહિ, કે બાલવું નહિ, બીજા પાસે બાલા- વવું નહિ, કે મૃષા બાલનારને સારાે કરી બાણવાે નહિ, કે તેની અનુમાદના કરવી નહિ.

૩ અદત્તાદાન વિરમણ વત—પોતાને જરૂર હાય તેવી કાેઇ પણ વસ્તુ તેના માલીકના આપ્યા શીવાય મન, વચન, અને કાયાથી લેવી નહિ, લેવરાવવી નહિ, કે લે તેની અનુમાદના કરવી નહિ.

૪ મૈશુન વિરમણુવત–દેવતા, મનુષ્ય, વા તિર્ય ચની સ્રી સાથે મન, વચન, અને કાયાથી મૈશુન સેવવું નહી, સેવરાવવું નહી, કે સેવે તેને સારૂ કરી જાણુવું નહી. તેમજ સૃષ્ટિક્રમ વિરૂદ્ધ મૈશુન સેવવું નહીં. મતલબશુદ્ધ રીતે મન,વચન, કાયાથી પ્રદ્રાચર્ય પાળવું.

પ પરિશ્રહ વત—કેાઇ પણ જાતના પરિગ્રહ મન, વચન કે ઠાયાથી રાખવા નહી, રખાવવા નહી, કે રાખે તેને સારા ઠરી જાણુવા નહી. કારણ પરિગ્રહ એ સર્વ સાવલ–પાપમય પ્રવૃ ત્તિનું મૂલ છે.

આ પાંચ મહાવત અને છઠ્ઠા રાત્રિ ભાેજન વિરમણ વત એ પ્રમાણે દીક્ષા વખતે મૂખ્ય છ વત લેવામાં આવે છે. સર્વ સામાન્ય સુનિઓને આ વતાના પાલનના અંગે કરણ સીત્તરી, ચરણ સીત્તરી, પિંડ વિશુદ્ધિ વીગેરે વિવિધ જાતના નિયમાનું પાલન કરવાનું હાેય છે. તીર્થ કરાને આ કલ્પ લાગુ થતા નથી; કેમકે તેઓની છદ્મસ્થાવસ્થામાં આત્મિક વિશુદ્ધિ ઉત્તરા-ત્તર ચઢતા દરજ્જાની હાેય છે, તેમજ તેમનું ચારિત્ર ઘણુંજ વિશુદ્ધ હાેય છે.

ભગવ ત મહાવીરના દીક્ષા અંગીકાર કરવાના ગર્ભ માંથી થએલાે સંકલ્પ ત્રીશ વર્ષ ની ઉમરે પુરા થાયછે. ગર્ભ માંથીજ દીક્ષા સંબંધી વિચારા ઉત્પન્ન થવા એ પૂર્વ ભવામાં શુદ્ધ રીતે ચારિત્ર ધર્મ તું પાલન કરેલુ, તેના જે ઉત્તમ સંસ્કારા છવને લાગેલા તેતુંજ આ પરિણામ છે. આ ઉપરથી એટલું સિદ્ધ થાય છે કે, છવનમાં જેવા પ્રકારના ઉત્તમ, મધ્યમ, વા કનિષ્ઠ સંસ્કારાનું સેવન કરવામાં

આવે છે, તે સ'સ્કરો અગામી ભવમાં પણ ઉદય પામે છે. તેથી ભાવિ ઉન્નતિના ઇચ્છકે પે તાના જીવનને શુદ્ધ ઉત્તમ પ્રકારના સંસ્કારથી વાસીત કરવાને પાતાથી બને તેટલાે પ્રયત્ન કરવાે જોઇએ. આજીબાજીના વિપરીત સંજોગામાં પણ પાતાનું ચારિત્ર નિષ્કલ કે રહે તેના માટે કાલજી રાખવી જોઇએ જગતની અંદર આત્મિક વિશ્રુ િ–નિર્મ ળતા-જેવી ઉત્તમ ચીજ બીજી કેાઇ પણ નથી. જે કંઈ તાત્વિક સુખ છે તે તેમાંજ છે. તે સુખનીં આગળ જગ-તના પુદ્દગંલીક–બાહ્ય સુખની ક'ઈજ કિ'મત નથી. આ સુખની પ્રાપ્તિનું **ને કેાઇ પણ શુદ્ધ નિમિત્ત કારણ** હેાય તે**ા તે** સુર્વ વિરતી ચારિત્ર ધર્મારાધનજ છે, અન તા તીર્થ કરેાએ એ માર્ગ'ના સ્વીકાર કરેલા છે, ને પ્રભુ મહાવીરે પણ **તેનાજ આદર** કરેલા છે. આ ઉપરથી ગૃહસ્થ ધર્મની અંદર રહી માક્ષ પ્રાપ્તિ કરી શકાય છે, અને ચારિત્ર ધર્મ અંગીકારની જરૂર નથી, એવી જેમની માન્યતા છે, તે માન્યતા વાસ્તવિક નથી, એમ પ્રભુના આ વત અંગીકારના પ્રસંગથી ખાત્રી થાય છે. પ્રભુ જ્યાં સુધી ગૃહુસ્થાવાસમાં હતા, ત્યાં સુધી લાકમાં રહેલા રૂપી દ્રવ્યાને જાણી અને જેઇ શકતા હતા કેટલાક લવ્ય, નિકટલવી અને હલુકર્મા જીવાને સંસારનું અનિત્યાદિ સ્વરૂપ સમજાયાથી, તેમજ પાતાના પૂર્વભવાના વૃતાંત જાણવાથી વૈરાગ્ય ભાવ થતા, અને તેઓ સર્વ વિરતી ચારિત્ર અંગીકાર કરી તેનું શુદ્ધ પાલન કરી કર્મ ક્ષય કરી સિદ્ધિપદને પામેલા છે. કેટલાક અલ્પ સંસાર કરી દેવ અને મનુષ્યગતિમાં ગએલા છે. જેએન સર્વ વિરતી ચારીત્ર અંગીકાર કરી પાળી શકવા પાતાને અશકત માનતા તેએ શ્રાવકના વતા સમ્યકત્વમૂલ ખાર વત અંગીકાર કરી માેક્ષમાર્ગ ની સાધનામાં તત્પર થયા હેતા.

દીક્ષા અંગીકાર કરવાથી પ્રભુને મનઃપયંવજ્ઞાન થયું, તેથી હવે અઢી દ્રિપમાં રહેલા સંજ્ઞી તિર્યં ચ અને મનુષ્ય પંચેદ્રિના મનાભાવ જાણવાને શકિતમાન થયા. 24



# પ્રકરણ ૧૫ મું.

### લાેકાત્તર સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિની સાધના. ( ભગ ૨૭ ચાલુ. )

જ ગતના વ્યવહારમાં પાતાના દેશના વહીવટ દેશની પ્રજાની અનુમતિથી ચલાવવાને જે હક પ્રાપ્ત થવા તેને સ્વરાજ્ય કહેવામાં આવે છે. એ લૌકિક સ્વરાજ્ય છે. સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિમાં પણ એકાન્ત હિત હાવાના સંભવ નથી. સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિવાળા

દિશમાં પણ રાજ્ય ચલાવવામાં દેશના આગે-વાનાના મત લેદના લીધે પક્ષા પડેલા હાેય છે. દરેક પક્ષ પાતાની માન્યતા મુજબ રાજ્ય ચલાવવાને પ્રયત્ન આદરે છે, તેથી તે દેશમાં સર્વત્ર શાંતિ હાેય છે એમ નથી.

જે દેશમાં રાજ્ય સત્તા એક વ્યક્તિદ્ધા હાથમાં હાય છે, ત્યાં પ્રજાની સ્વતંત્રતાના આધાર તેના ઉપર હાય છે. રાજાઓને પ્રાપ્ત થએલું રાજ્ય મર્યાદિત કાલનું હાય છે. ભલે મંડલિક રાજા હાય, કે સામ્રાજ્યની સત્તા ભાગવનાર માટા શહેનશાહ હાય, અથવા છ ખંડની રિદ્ધિ ભાગવનાર ચકવર્તી હાય. તે રાજ્યસત્તા મર્યાદિત કાલની અનિત્ય અને અશાશ્વત છે. એવી લોકીક રાજ્ય સત્તા મેળવવાને, મેળવીને તેનું રક્ષણ કરવાને, દુશ્મનાથી બચા વવાને, અને રાજ્યના લાભના આધીન થઇ તેમાં વધારા કરવાને રાજ્ય ધુસરી ધારણ કરનાર રાજાઓને, તેમના છવનમાં ઘણા શ્રરવીરાેના ધર્મ.

કડવા અને દુ:ખદ પ્રસંગાના અનુભવ કરવા પડે છે. તેથી એ રાજ્ય પ્રાપ્તિ સર્વ'થા સુખમય છે એમતાે નથીજ. આતાે લોકિક દ્રવ્ય સ્વરાજ્ય છે. એવા સ્વરાજ્યતાે ચતુર્ગતિ રૂપ સ'સારમાં રઝળાવનાર છે, એટલુંજ નહિ પણુ ' રાજ્યના અંતે નરક ' એવી એક લૌકિક પણુ માન્યતા છે. એ માન્યતામાં તત્વ રહેલું છે. તે સર્વથા મિચ્યા નથી. રાજ્યની મર્યોદા વધારવા, દેશ જીતવા, તેના માટે વિવિધ પ્રકારના વિગ્રહાે ઉભા કરવા, એતાે રાજા-એાનું કર્ત વ્ય મનાય છે. વિગ્રહના પ્રસંગે થતી હિંસાના માટે રાજા જવાબદાર નથી, એવા મિથ્યા મતિઓના અભિપ્રાય ઉપર રાજાઓ સુસ્તાક રહે છે; અને વિનાકારણના વિગ્રહાે ઉભા કરવામાં તેઓ પાેતાનું કર્તવ્ય અને આનંદ માને છે. મૃગયા રમવી, શીકાર કરવા એ તાે રાજાઓના ધર્મ છે, અને તેના શીવાય શુરા-એાનું શુરાતન ટકી શકે નહિં, એવી નિર્માલ્ય માન્યતા એટલી બધી વૃદ્ધિ પામી છે કે, બીચારા નીદોંષ પશુ પક્ષિઓના પ્રાણ લેવામાં રાજાઓ, રાજકુમારા અને સૈનિકાે પાતાની બહાદુરી માને છે. એ ક્રિયામાં તેઓને કઇ પાપ લાગતું નથી એવી જન્મ-**શીજ તેમની મૂલ ભરેલી માન્યતા હાેય છે**. દયા ધર્મ એ દેશને અધાગતિમાં લાવનાર છે, એવા ક્ષદ્ર વિકલ્પાે કરનારના ભૂતકાલના ઇતિહાસના અજ્ઞાનપણા ઉપર હસવું આવ્યા શીવાય રહેતું નથી. ખરેખરા શૂરવીરમાંજ દયા પ્રધાન હાેય છે. તેઓ નિરપરાધી જંતુઓને મારવામાં પાતાનું પરાક્રમ-શુરાતન છે એમ માનતા જ નથી. નિરપરાધી.એાનું રક્ષણ કરવું એ તેા રાજાઓના ધર્મ છે. પરાક્રમવાનને તેા જન્મથીજ એટલ બધું બલ પ્રાપ્ત થએલ હાય છે કે, તેમને તે ટકાવી રાખવાને આવા પ્રકારના મિથ્યા પ્ર<mark>ચાેગે કરવાની જ</mark>રૂર પડતી નથી. ન્યાયની રીતે રાજ્ય ચલાવતાં વિગ્રહના પ્રસંગ આવી પડે તે, તે વખતે તેઓ પાતાનું વીરત્વ અતાવી વિગ્રહમાં જય મેળવવાને વિજયી નિવડે છે. ભ્રતકાળમાં એવા ઘણા બનાવેા બનેલા છે; અને તે સર્વ ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધ છે.

નિરપરાધી પશુ પક્ષિઓના શીકાર કરવાથી શ્રાતન પ્રાપ્ત થતું હાેય અથવા તે ટકી રહેતું હાેય, તાે હિંદમાં તેવા શીકારીઓ ઘણા છે, છતાં સે કડા વર્ષથી હિંદ પરદેશીઓની સત્તા નીચે છે તે હાત નહિ.

લૌકિક રાજ્ય સત્તા તેા **સ**ગવ**ંતના જીવે** પૂર્વંભવમાં ભાેગવા હતી.વાસુદેવ અને ચક્રવર્તી જેવી સવેાંપરિ રાજ્ય સત્તા પણ ભાેગવે**લી** હતી; તેથી તેવા પ્રકારના રાજ્ય ઉપર ભગવ તના આત્મ પ્રદેશમાં એક પરમાણું જેટલી પણુ ભાવના ન હતી. આ છેલ્લા ભવમાં પ્રભુએ જે સ્વરાજ્ય માટે પ્રયાસ આદરેલા હતા, તે લાકાત્તર ભાવ સ્વરાજ્ય માટે હતા. આ લાેકાેત્તર સ્વરાજ્ય લક્ષ્મી પાતાના આત્મામાં રહેલી છે. અનાદિકાળથી માહરાજાના સુભટેા તે દબાવી બેઠા છે. એ દબાવી પડાયલી આત્મસત્તાના સ્વરૂપનું કંઇ અંશે જ્ઞાન ભગવંતને નય-સારના ભવમાં પ્રથમ થયું. પાછેા માહ રાજાએ હુમલા કર્યા તેથી આત્મિક સ્વરાજ્ય લક્ષ્મીના થએલાે ભાસ પાછાં જતાે રહ્યો છેવટના થાેડાલવાેથી પાછુ તેમને લાગ્યું કે, "મને રાજ્ય રિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે તે ખરેખર મારી નથી. મારૂં રાજ્ય મારો પાતાની પાસે મારા આત્મામાં છે. " તેથી છેવટના મનુષ્યના દ્રરેક ભવેામાં ઉત્તર અવસ્થામાં દ્રવ્ય રાજ્ય છાેડી ભાવરાજ્ય-સમ્યક્ જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયાસ આદરેલા હતા. પચીસમા લવમાં તે તે પ્રયાસની પરાકાબ્ટા હતી.

આ છેવટના ભવમાં માતાના ગર્ભમાંજ તેમને, તેમણે પૂર્વ ભવામાં લાંકાત્તર સ્વરાજ્ય મેળવવાને જે સાધના કરેલી હતી તેનું સ્મરણ થશું; અને તેની પ્રાપ્તિના માટે પુનઃ સાધન કરવાના સંકલ્પ કર્યો. માતાપિતાના પશ્ચાત દીક્ષા અંગીકાર કરવાના સંકલ્પમાં તેજ બીજ હતું. માતાના ગર્ભમાં લાેકાત્તર સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિ માટે થએલા સંકલ્પના અમલ માતાપિતાના સ્વર્ગે સીધાવ્યા પછી તુર્તંજ થયા. દીક્ષા ગ્રહણ કરી, અને તેજ દિવસથી લાેકાત્તર સ્વરાજ્ય મેળવવાને સાધના શરૂ કરી.

है।ई पछु हाय' हरवानुं हेाय ते। प्रथम ते हाय' हरवाने Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com સારૂ તીવ ઇચ્છા થવી એઇએ. તે થયા શીવાય તે કાર્ય કરવાના સંકલ્પ થઇ શકતા નથી. તેવા પ્રકારની ઇચ્છાના પછી તેના માટે દ્રઢ સંકલ્પ કરવા એઇએ. ઇચ્છા ઉદ્દલવ પામ્યા પછી સંકલ્પ કરવામાં આવેતાજ કાર્યના આરંભ થાય. પછી તે કાર્ય કરવા માટે સમ્યક્ રીતે પુરૂષાર્થ કરવા એઇએ. આને સાધના કહે છે. તે સાધના કરવામાં ગમે તેવા પ્રકારના વિદ્ય આવે, તા પણુ તે કાર્ય પડતું સુકવામાં આવે નહીં; અને તે પૂર્ણ થતા સુધી અવિ-શ્રાંત પ્રયત્ન કરવામાં આવે તા તે કાર્ય સંપૂર્ણ થાય છે, અને તેમાંજ સાધકનું મહત્વ છે.

લાેકાેત્તર સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત કરવા માટેની ભાવના તા પ્રથમના ભવાેમાંજ ઉત્પન્ન થઇ ગઇ હતી. તે ભાવનાને પૂર્ણું કરવા માટેના સંકલ્પ ભગવંતે ગર્ભમાંજ કર્યાે હતાે. અને તેની સાધનાની શરૂઆત કરવાના વિચાર માતાપિતા સ્વગેં સીધાવ્યા કે તુર્તં બહાર પાડયા.

ભગવ તે દીક્ષાના દીવસથી સાધનાની શરૂઆત કરી. તે સાધ-નાનું સ્વરૂપ જાણુતા પહેલાં, પરિસહેા જે પ્રાણીઓ ને કાર્ય સિદ્ધિ કરવામાં વિક્ષો કરનાર અને વિવિધ પ્રકારે દુઃખ આપનાર છે તેનું સ્વરૂપ પ્રથમ જાણવું જેઇએ. આ પરિસહેા જો સમભાવથી સહન કરાય તાે તે કર્મ નિર્જરારૂપ ઉત્તમ ક્લને આપનાર છે.

નવ તત્વમાં સંવરતત્વ એ નવીન આવતા કર્મને અટકા-વવાતું કાર્ય કરે છે. એ સંવરતત્વના, પાંચ સમિતિ, ત્રણુ ગુપ્તિ, બાવીસ પરિસહ, દસ પ્રકારના યતિધર્મ, બાર ભાવના, અને પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર મળી એક દર સત્તાવન ભેદ છે એ સત્તાવન પૈકી બાવીસ પરિસહતું સ્વરૂપ શાસ્ત્રકારાએ નીચે પ્રમાણે જણાવેલું છે.

૧્ક્ષુધા પરિસહ —બૂખથી ઉત્પન્ન થનારી વેઢના બીછ સમસ્ત વેઢનાએાથી અધિક છે, કારણ તે આંતરડાં અને પેટને બાળનારી છે. ગમે તેવી લુખ લાગે તેા પણ સાધુ-અનેષણીય-દેાષ વાલાે–આહાર લે નહી, પાતાની પ્રતિજ્ઞાથી ચલાયમાન થાય નહિ, અને ભુખની વેદનાથી આર્ત<sup>દ</sup>યાન પણુ કરે નહી, પરંતુ શુભ પરિણામથી ક્ષુધાની વેદના સહન કરે. આ પ્રમાણે સમભાવથી ભૂખ સહન કરવી અને શાંતિમાં રહેવુ' એ અત્ય ત કઠીન છે, તેશ્રી સર્વ પરિસહામાં તેને પહેલા પરિસહ તરીકે ગણવામાં આવેલ છે.

ર તૃષા પરિસહ—-પ્રાસુક-નિદોષ જળના અભાવે તૃષાયે વ્યાકુળ છતાં પણ અનેષણીય શીતળ જલાદિકની વાંછા પણ કરવી નહિ, અને તૃષાની પીડા સમભાવથી સહન કરવી તેને તૃષા પરિસહ કહે છે.

૩ શીત પરિસહ—શીતકાળમાં અત્ય ત ટહાડ પડે તે વખતે, કલ્પનીય વસ્ત્રના અભાવે ગૃહાદિકે રહિત છતાં પણુ, અકલ્પનીય વસ્ત્રની વાંછા કરે નહી, તેમ પાતે અગ્નિ પ્રદીપ્ત કરી તાપે નહિ, તેમજ બીજાએ પ્રદિપ્ત કરેલા અગ્નિથી પણુ તાપે નહી, અને અલ્પ જીર્ણુ વસ્ત્રથી સમ્યક્ પરિણામે શીત સહન કરે તેને શીત પરિસહ કહે છે.

૪ ઉષ્ણ પરિસહ-ઉષ્ણ કાળને વિષે મધ્યાન્હ સમયે સૂર્ય માથે આવે તે વખતે અતિશય ગરમીથી ભૂમિ તપી જાય છે, તેવા સમયે તપ્ત શીલા ઉપર રહી આતાપના લેતાં, અથવા તપેલી ભૂમિમાં વિહાર કરતાં અત્યંત આતાપના થાય, પણ છત્રની કિંવા લુગડાની છાયાની તથા વિંઝણા પ્રમુખના પવનની ઇચ્છા પણ કરે નહિ. તેમજ શીતળજળાદિકના સ્નાન, વિલેપના-દિકની પણ ઇચ્છા કરે નહિ, અને સમ્યક્ પ્રકારે ચઢતા શભ પરિણામે આતાપના સહન કરે તેને ઉષ્ણુ પરિસહ કહે છે.

પ દ'શ પરિસહ-ડાંસ, મછર, જા, માંકડ, જીમેલાદિ ક્ષુદ્ર જીવા જેવી રીતે સ'ગ્રામમાં શત્રુઓ બાછુના પ્રહાર કરે, તેવીરીતે તીક્ષ્ણુ ડ'ખ મારે, તાે પછુ તે ઉપદ્રવથી તે રથાનક તજીને અન્ય રથાનકે જવાની ઇચ્છા કરે નહી, અથવા તેને નિવારવા સારૂ પ'ખા કરવાની ઇચ્છા પણુ કરે નહી, તથા તે દંશાદિક જીવેા પાેતાનું લાેહી પીચે, તાે પણુ તેના ઉપર દ્વેષ કરે નહિં અને સમભાવથો તેની પીડાને સહન કરે, તેને દંશ પરિસહ કહે છે.

૬ અચેલક પરિસહ - મુનિઓને આગમમાં જે વસ્ત્ર રાખવાનું પ્રમાણુ કહ્યું છે, તે પ્રમાણુ મુછાં રહિત રાખે; તેમજ તેમની પાસે ફાટેલું અલ્પ મૂલ્યનું અને જીનું વસ્ત્ર છતાં કલ્પનીય વસ્ત્ર મલે નહી, તાે પણ મનમાં દીનતા ધરે નહી, કે ગ્લાની આણુ નહી; તથા એમ પણુ વિચાર કરે નહી કે આજ કાલ કાેઇ નવીન વસ્તના આપનાર પણુ મલતા નથી, માટે હવે કેમ કરવું ? અથવા આ વસ્ત્રો તાે સડેલાં તથા જીના છે માટે બીજા નવાં પહેરૂં, એવા વિચાર પણ કરે નહીં અને રૂડે પ્રકારે સમાધિમાં રહે તેને અચેલક પરિસહ કહે છે.

૭ અરતિપરિસહ-મુનિને સંયમમાં વિહારાદિક પ્રસગે અ રતિ ઉપજવાનાં કારણુ મલે તે વારે પણુ ધર્મને વિષે ૨કત થાય, ક્ષાંત્યાદિક દશ પ્રકારના યતિધર્મને ધ્યાવે, અને અગ્તિને દુર કરે.

" ટીપઃ—શ્રી દશવૈકાલીકની પ્રથમ ચૂલામાં અઢાર વસ્તુનું ચિંતવન કરવાથી અરતિ દુર થાય છે એમ જણાવેલું છે.

૮ ઓપરિસહ—સીયાને એઇ, તેનાં અંગ, પ્રત્યંગ, સંસ્થાન, સુરતિ, હસવું, મનાહરપછું, લલિત, વિભ્રમ, વિલાસાદિક ચેષ્ટા-એાની વિચારણા કરે નહિ. ઓઓને માક્ષમાર્ગમાં વિઘ્નકર્તા જાણી, તેને કામણુદ્ધિયે કરી દબ્ટિ સાથે દષ્ટિ મેળવી જીવે નહી. તે આ પરિસહ.

૯ ચચ્ચાંપરિશ્વહ–સુનિને એક સ્થાને રહેવું નહિ અને શાસ રીતે વિહાર કરવા તેને ચચ્ચાંપરિસહ કહે છે. તેમાં આલસ રહિત ગામ, નગર, કુલાદિકને વિષે વિહાર કરવા તેને દ્રવ્યચચ્યાં કહે છે; કદી કારણુ પરત્વે એક સ્થાનકે માસ કલ્પાદિકે રહેતાં પણુ અપ્ર-તિબદ્ધ મમત્વ રહિતપણું અંગીકાર કરે, તેને ભાવચર્યા કહે છે. ૧૦ નૈષેધિકીપરિસહ—જે નિષેધિએ તને નેષેધિકી કહે છે. તેમાં એક પાપકર્મ, અને બીજી ગમનાગમન એના ત્યાગ કરવાના છે. જેમકે.

- (ક) સુનિ શૂન્યઘર, સ્મશાનાદિક, સર્પંબિલ, સિંહ ગુફાદિકને વિષે કાયાત્સર્ગ રહ્યાથકાં નાના પ્રકા રના ઉપસર્ગના સદ્ભાવે પણ અશિષ્ટ ચેષ્ટાના નિષેધ કરવા, તેને નૈષેધિકીપરિસહ કહે છે.
- (ખ) કાઇ સ્થાનમાં સુનિ કાયાત્સગાંદિ કારણે રહ્યા હાય, ત્યાં સ્ત્રી, પશુ, પંડક વર્જિંત સ્થાનમાં રહેતાં થકાં, જો અનુકૂળ પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગ થાય, તા પણ પાતાના ચિત્તમાં ચલાયમાન ન થાય, પરંતુ તે સર્વ ઉપસર્ગને ઉદ્દેગ રહિતપણે સમ્યકૂ રીતે સહન કરે, તેને પણ નેષેષિકી પરિસહ કહે છે.

૧૧ શચ્યાપરિસહ—જેને વિષે શયન કરવામાં આવે તેને શચ્યા કહે છે. વસતિ, ઊપાશ્રયે ઉચી નીચી ભૂમિ હાય, અથવા ઘણી ધૂળ, ઘણી ટાડ, ઘણી ઊષ્ણુતા અને કાંકરાવાલી ખરાબ જગ્યા હાય, તેમાં સકામલ અથવા કઠીન આસનના યાેગે તેને સારૂ અથવા માઠુ છે એવું મનમાં લાવે નહી; તેજ કાય્ણથી ઉદ્રેગ પણુ કરે નહિં, પરંતુ સમ્યકૂ પરિણામે તે દુઃખને સહન કરે તેને શચ્યાપરિસહ કરે છે.

૧૨ આક્રોશ પરિસહ—યતિ કાઁધ અજ્ઞાની ક્રોધને વશ થઇ અનિષ્ટ તીરસ્કારનાં વચન બાેલે, તેને દેખી તેની ઉપર ક્રોધ કરે નહીં. પરંતુ એવું વિચારે કે, આ પુરૂષ ખરાને વાસ્તે મને અનિબ્ટ વચન કહે છે. એ મહારા ઉપકારી છે, કેમકે એ મને આ પ્રમાણે શિક્ષા આપે છે, તેથી કરી હું એવું કામ કરીશ લહીં; અથવા એ જે કહે છે એ પ્રમાણે હું કરતા નથી, તા પણ મારે એની ઉપર ક્રોધ રહ ભવ. ]

કરવા તે ચુકત નથી. એમ ચિંતવી કાેધ ન કરે અને સમ્યક્ રીતે આક્રીશ સહન કરે, તેને આકાેશ પરિસહ કહે છે.

૧૩ વધ પરિસહ — કાેઇ દુષ્ટાત્મા સાધુને ઢીંકા, પાટુ, ચાણુક કશાદિકના પ્રહાર કરે, અથવા વધ કરે, તાે પણુ તેના ઉપર મનમાં લગીર પણુ રાેષ લાવે નહી. પરંતુ અકલુષિત ચિત્તરાખે અને વિચાર કરે કે આ મહારૂં શરીર તાે પુદ્દગલરૂપ છે; એ તાે અવશ્ય નાશ થવાના સ્વભાવવાળું છે; અને મહારાે આત્મા તા એ થકી જીદાેજ છે, કારણુ કે જીવનાે તાે કાેઇ વધ કરી શકેજ નહીં. મહારાે આત્મા અમર છે. આ શરીરના સંબંધથી મને જે દુઃખ થાય છે; તે તાે મહારાં કરેલાં અશુભ કર્મ ઉદય આવ્યાં છે, તેનું એ કૃલ છે. એવી બુદ્ધિથી પાતે સમભાવમાં રહે, અને ઉપસર્ગ કરનારને મિત્ર તુલ્ય ગણુ તેને વધ પરિસહ કહે છે.

૧૪ યાચના પરિસહ—ચતિએ સંચમના નિવાંહને અર્થે વસ્ત પાત્ર, અન્ન, પાન, ઉપાશ્રય, પ્રમુખ કાઇ પણ ચીજ અર્થાત એક સલી કે તૃણુખલા જેવી ચીજ પણુ માગ્યા શીવાય લેવી નહી. પાતાના શરીર શાભાના માટે તા યાચના કરવાનીજ નથી, પણુ પ્રયાેજન પડે લજ્જા છાંડીને યાચના કરે. યાચના કરતી વખતે એવી વિચારણાં કરે નહીં કે, રાંધેલા ધાન્યને અર્થે અથવા નજીવી ચીજને માટે, કાઇ માણુસને ઘેર જઇ યાચના કરવી, તે કરતાં તા ગૃહસ્થાવાસમાં રહેવુંજ સારૂ; કે જ્યાં આપણા પરાક્રમથી કમાણી કરી, અન્નાદિકનું દીનહીનાદિકને દાન કરી પછી જમીએ; એવી વિચારણા કરીં ગૃહસ્થપણાને ઇચ્છે નહિં. યાચના કરતાં કાઇ નહી આપે તા ? અથવા ગૃહસ્થને ઘેર જઇ યાચના કરી પછી જમીએ; કરતાં યાચના કરવી, સિક્ષા માગવી, તેને યાચના પરિસહ કહે છે.

૧૫ અલાભ પરિસહ—ચતિને કાેઇ વસ્તુની ઇચ્છા છે, અને ગૃહસ્થના ઘરમાં તે વસ્તુ ઘણ્ણી છેઃ સાધુ માગવા ગયા 25 છતાં ગૃહસ્થ તે વસ્તુ આપે નહી, તે વારે તેઓ મનમાં વિષાદ કે ઉદ્વેગ કરે નહી, દુષ્ટવચન બાેલે નહી, અને મનમાં સમતા ધારણ કરી ચિંતવે, કે મને જેન મલ્યું તેમાં મહારા લાભાંતરાય કર્મના ઉદય છે. આ ગૃહસ્થના કંઇ દેાષ નથી. આથી તાે મહારૂં કર્મ ખપશે, વળી વસ્તુ તાે આજે નહી મલી તાે કાલે મળી જશે. જે વારે મલશે ત્યારે લેઇશું. એના વિના જો નભી શકે તેમ હશે તાે નભાવી લેઇશું. એવા વિચાર કરી સમભાવમાં રહે, તેને અલાભપરિસહ કહે છે.

૧૬ રાગપરિસહ—સાધુને જ્યારે શ્વાસ, જ્વર, અતિસારા-દિકરાંગ લાગુ પડે ત્યારે જે ગચ્છ બહાર જિન કલ્પી સાધુ હાય તે તાે ચિકિત્સા કરાવવાની ઇચ્છા પણુ કરે નહી, અને તેવા પ્રસંગે પાતાના કર્મના વિપાક ચિંતવા વેદનાને સહન કરી સમભાવ ધારણુ કરે. પણુ જે સ્થવિર કલ્પી ગચ્છવાસી સાધુ હાય તે આગ્માક્ત વિધિયે નિવદ્ય ચિકિત્સા કરાવે; મનમાં કર્મવિપાક ચિંતવતા રહે; પણુ હાયવાય કરે નહિ. કદી અત્યંત વેદના થતી હાય તા પણુ આર્ત<sup>દ</sup>યાન કે ખરાબધ્યાન કરે નહીં, પણુ શુભ પરિણામ રાખી શમ્યક્ રીતે વેદના સહન કરે; તેને રાગ પરિસહ કહે છે.

૧૭ તૃણુસ્પર્શ પરિસહે—ગચ્છ નિગંત સાધુને તા તૃણુનાજ સંચારા કહ્યો છે; અને ગચ્છવાશી સાધુને તા સાપેક્ષ સંચમ છે, માટે વસ્તાદિક પણુ લે છે. પરંતુ જ્યારે ભૂમિકા ભીની હાેય અથવા વસ્ત્ર પુરાણું થયું હાેય, કિંવા ચારે ચારી લીધું હાેય ઇત્યાદિ કારણુ કેવળ ડાભના અઢી હાથ પ્રમાણુ સંથારા હાેવાથી, તે ડાભના અગ્રભાગ તીક્ષણુ હાેય તે શરીરને લાગે, તેથી પીડા ઉત્પન્ન થાય, તા પણુ દુ:ખ ચીંતવે નહિ, કે સમાધિના ત્યાગ કરે નહિ; તેને તૃણુસ્પર્શ પરિસહ કહે છે.

૧૮ મલ પરિસહ—પરસેવાના પાણીથી સાધુના શરીરે

૨૭ ભવ. ]

રજનાે કઠીન મેલ બંધાઇ જાય, તે ઘણુા મેલ ઉષ્ણુકાળના તાપના સંચાેગે પરસેવાથી ભીજાઇને દુર્ગ ધે ગંધાય તાે પણુ તે દુર્ગ ધને દ્વર કરવા સારૂ સ્નાનાદિકની ઇચ્છા કરે નહિ. વળી એ થકી કયારે હું મુક્ત થઇશ ? એવું ચિંતવન પણુ કરે નહિ; તેને મલ પરિસહ કહે છે.

૧૯ સત્કાર પરિસહ—સાધુને ઠાઇ સ્તવન, નમન, ચ ્ચ્ સ્પર્શ કરે, સન્મુખ જાય, તેમને દેખી ઉભા થાય, આસન આપે, અશનાદિક દાન દે, અથવા મ્હાેટા કાેઈ રાજા નિમંત્રણાદિ કરે; 'ઇત્યાદિ રીતે તેમના સત્કાર થાય તાે પણુ મનમાં ઉત્કર્ષ' લાવે નહિં કે અભિમાન કરે નહિ; અથવા સત્કાર ન થવાથી મનમાં વિષાદ પણુ કરે નહિ. તેને સત્કાર પરિસહ કહે છે.

૨૦ પ્રજ્ઞા પરિસહ-પુવેશ્કિત સત્કારના કારણથી કે બુદ્ધિની બાહુલ્યતાના લીધે; ગર્વ કરે નહિ તેના અભાવે ખેદપણ ન કરે આને પ્રજ્ઞા પરિસહ કહે છે. કાંઇ પ્રજ્ઞાવંત સાધુ, ઘણા શ્રુતતા જાણ હાય, તે એવા વિચાર કરે કે "મે ભવાંત્તરમાં રૂડી રીતે જ્ઞાના રાધન કર્શું છે, માટે સમસ્ત મનુષ્યામાં જ્ઞાનવાન છું, અને સર્વના પ્રશ્નોના ઉતર હું આપી શકું છું, " પરંતુ ગર્વ ન કરે, પ્રજ્ઞાના અભાવે મનમાં ઉદ્દેગ પણ ન કરે, હું મુર્ખ છું, હું કાંઇ પણ જાણતાે નથી, સર્વના પરાભવનું સ્થાનક છું, અરે હું જીવાદિક પદાર્થના નામ પણ જાણતાે નથી, એવી દીનતા મનમાં નહી કરે, પધુ પૂર્વ કૃત કર્મનું સ્વરૂપ ચિંતવી જ્ઞાનાલ્યાસ કરવામાં ઉદ્યમ કરે તાે તેમને આપરિસહ પીઠા આપે નહિ.

ર૧ અજ્ઞાન પરિસહ-વસ્તુ તત્વનું સ્વરૂપ શ્રુતજ્ઞાનથી જણાય છે.-તેના જે અભાવ તે અજ્ઞાન-પરિસહ છે. કાઇ સાધુ મનમાં એવું ચિંતવે નહિ કે "મે અવતીપણું ત્યાગી વતીપણું અંગી-કાર કર્યું છે તાેપણુ હું કંઇ બાણુતાે નથી. તેમ હું તપસ્યાદિક કરૂં છું, તથા સાધુને કરવા લાયક કિયા પણુ કરૂં છું, પણુ હું આગમના જ્ઞાન રહિત છું, માટે મારા જેવા નિરક્ષર, કુક્ષિભર એ વામને ધિક્કાર છે ! એવી રીતે દીનતા ન કરે પરંતુ નિઃકેવલ જ્ઞાના વરણીય કર્મના ઉદયથી મહારૂં આ સ્વરૂપ છે, તે ભાગવવાથી દુર થશે. એમ ભાવી જ્ઞાનાભ્યાશ માટે અભ્યાસ જારી રાખે. અહી પ્રજ્ઞા પરિસહ કરતાં આપરિસહમાં એટલું વિશેષ છે કે પ્રજ્ઞા પરિ-સહ તા બીજો કાંઇ પ્રશ્નાદિક પુછે અને બહુમાન કરે તે પ્રસંગે થાય છે, અને અજ્ઞાન પરિસહ તા મત્યાદિક જ્ઞાન મહારામાં પુર્ણુ નથી એમ વિચારવાથી થાય છે. અથવા શાસ્ત્રનું સ્પુરવું તેને પ્રજ્ઞા કહે છે, અને ત્રિકાલ વિષયિક વસ્તુના અજાણુપણાને અજ્ઞાન કહે છે.

રર સમ્યકત્વ પરિસહ–શાસ્ત્રમાં વર્ણન કરેલા સુક્ષ્મ વિચાર સાંભળી તેના વિષે અશદ્દહણા અશ્રદ્ધા કરવી નહિ, તથા દેવ, ગુરૂ અને ધર્મ ને વિષે પણ અશ્રદ્ધા કરવી નહિ, શાસમાં દેવતા અને ઇંદ્રાદિક સમ્યગ દબ્ટિ છે, એવું સાંભળીએ છીએ તા પણ કાેઇ સાન્નિધ્ય કરતું નથી, માટે શું જાણી એકે દેવતા અને ઇંદ્ર છે કિંવા નથી એવી પણ અશ્રદ્ધા કરવી નહિં. અન્ય દર્શન ચાેની ઝદ્ધ વૃદ્ધિ વીગેરે ઉન્નતિ જોઇ સંગ્રાઇ જવું નહિ મૂઢ દેષ્ટિ થવું નહી. તેને સમ્યકત્વ પરિસહ કહે છે.

આ બાવીસ પરિસહ પૈકી એક સી બીજો પ્રજ્ઞા, અને, ત્રીજો સત્કાર, આ ત્રણ પરિસહ અનુકૂળ પરિસહ છે, એટલે તે બાહ્ય ભાવથી મીઠા છે, પણ એ પરિસહ છે, અને આત્માને અહિતકર્તા છે, એમ જ્ઞાનીઓજ જાણી શકે. જેમનામાં તત્વજ્ઞાનના અભાવ છે, તેઓ એ ત્રણુ પરિસહ છે અને આત્માને અહિતકર્તા છે, એમ જાણી શકતા નથી. બાકીના ઓગણીસ પરિસહ પ્રતિકૂળ છે, એટલે ક'ઇને ક'ઇ અંશે દુ:ખ આપનાર છે.

એ ખાવીસમાંથી શીત અને ઉષ્ણુ તથા ચર્યા (ચાલલું) અને નિષેધ ( રહવું ) એ ચારે સમકાલે હાેય નહિં, કેમકે એ ર૭ ભવ. ]

ચારમાં બે પરસ્પર પ્રતિયક્ષી છે એટલે શીત હાય ત્યાં ઉષ્ણુ ન હાય. ચાલવાનું હાય ત્યાં સ્થિર રહેવાપણું ન હાય. તે બે હાય ત્યાં શીત અને ચર્યાં ન હાય, માટે ઉત્કૃષ્ટથી એક પ્રાણીને વિશેષ સમકાલે વીસ પરિસહના ઉદય થાય, અને જઘન્યથી તા એકના ઉદય હાય અને બીજાઓના ન પણુ હાય.

તત્વથી પ્રાણીઓને આવા પરિસહના પ્રસંગાે આવે છે, તે તેના આત્મસત્તામાં રહેલા કર્મદલીકનુંજ પરિણામ છે. ત્યારે એ પરિસહના સંબંધ કયા કયા કર્મ સાથે છે, તે પણુ જાણુવા લાયક છે.

માહનીય કમ'ના સુખ્ય બે બેદ છે. એક દર્શન માહનીય, અને બીજી ચારિત્ર મેહનીય-તેમાં મિચ્યાત્વ, મિશ્ર અને સમક્તિ એ ત્રણ દર્શન માહનીય કમ'ની પ્રકૃતિ છે. સાળ કષાય, અને નવના કષાય મળી પચ્ચીશ ચારિત્ર માહનીય કમ'ની પ્રકૃતિ છે. તેમાં દર્શન માહનીયના ઉદયથી સમ્યકત્વ પરિસહના સદ્ભાવ થાય છે. પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન એ બે પરિસહ જ્ઞાનાવરણીય કમેંના ઉદયથી થાય છે. અલાભ પરિસહ લાભાંતરાય કમેના ઉદયથી થાય છે.

૧ કેાધકષાય માહનીય કર્મના ઉદ્યથી આ ક્રોશ પરિસહ થાય છે.

ર અરતિના ઉદયથી અરતિ પરિસહ થાય છે.

૩ પુરૂષવેદના ઉદયથી સ્રી પરિસહ થાય છે. અને સાધવી-ઓને સી વેદના ઉદયથી પુરૂષ પરિસહ થાય છે.

૪ લય માહનીયના ઉદયથી નૈષેષિકી પરિસહ થાય છે.

પ જીગુપ્સા માહનીયના ઉદયથી અચેલક પરિસહ થાય છે.

૬ માનકષાય માહનીયના ઉદયથી યાચના પરિસહ થાય છે.

શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૧૫

ં છે લાેલ-કષાય માહનીય કર્મના ઉદ્યથી સત્કાર પુરસ્કાર પરિસહ થાય છે.

વેદનીય કર્મના ઉદયથી નિચે પ્રમાણે અગીયાર પરિસહનેા ઉદય થાય છે.

૧ ક્ષુધા, ૨ પિપાસા, ૩ શીત, ૪ ઉષ્ણુ, ૫ દંશ, ૬ ચર્યા, ૭ શૈય્યા, ૮ મલ, ૯ વધ, ૧૦ રાેગ, ૧૧ તૃણુસ્પર્શ.

ઉપર પ્રમાણે જ્ઞાનાવરણીય, કર્મના ઊદયથી બે, વેદની કર્મના ઉદયથી અગીઆર માહનીય કર્મના ઉદયથી આઠ અને અંતરાય કર્મના ઉદયથી એક મળી બાવીસ પરિસહ જવને લાેગ∙ વવા પડે છે. શેષ કર્માને વિષે પરિસહનાે સંભવ નથી જ્ઞાનાવરણીય, માહનીય, અને અંતરાય કર્મ એ ઘાતિ કર્મ પૈકીના છે, અને વેદનીય કર્મ અઘાતિકર્મ છે; એટલે ઘાતિકર્મના અંગે થનારા પરિસહ કેવળ જ્ઞાનીઓને ઉપદ્રવ કરી શકે નહી. પણ વેદની કર્મ તેષ તેમને પણ ઉપસર્ગ કરી શકે. ગુણસ્થાનની અપેક્ષાએ બાદર-સંપરાય નામના નવમા ગુણસ્થાનકની હદે પહેાંચતા સુધી આવીસ પરિસહ હાેઇ શકે. દશમા સૂક્ષ્મ સંપરાયના ગુણસ્થાનકની હદ સુધી માહની કમ'ની સત્તા રહે છે, તેથી દર્શન અને ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઊદયથી થનારા ઊપસર્ગના ઉદય ત્યાં સુધી હેાઇ શકે. બાકીના ચૌદનાે ઉદય અગીઆરમાં ઉપશાંત માહ અને બાર-મા ક્ષીણ માહ ગુણસ્થાનક સુધી હાઇ શકે. એ ચૌદ પૈકી વેદની કર્મને અ'ગે થનારા અગીઆર પરિસહ તે। તેરમા સચેાગી અને ચૌદમા અચેાગી ગુણસ્થાનક સુધી હાેઇ શકે. ( ભુઐા નવતત્વ બાલા બાધ ગાથા ૨૭-૨૮ નું વિવેચન ).

આત્મિક ઉન્નતિની સાધનાના પ્રસંગે ઉપરના પરિસહેા પૈકી કાેઇને કાેઇ પરિસહ આવવાના સંભવ છે. પ્રતિફૂળ ઊપસગોંના તા ભાસ થવાના સંભવ છે, પછુ કેટલાક મીઠા અને અનુફૂળ ઉપસગોંએ ઉપસર્ગ રૂપે આત્મામાં ઉદ્દય પામ્યા છે, એના ભાસ તા

### પરિસહવિચાર.

સામાન્ય સાધકને થવાજ સુશ્કેલ છે. જો સાધક સાધના કાળમાં તેમાં વિશેષ સાધુ સુનિરાજ પાતાના ચારિત્ર પાલન કાળમાં, હંમેશાં આત્મ જાગ્રતી રાખે તાજ, આવા પ્રકારના-ઉંચી હદે ચઢતા પ્રાણીને પાડનાર-ઉપસગોંથી તે અચી શકે, જો જરો પણ તેના તરફ ઉપેક્ષા કરે તા, આવા ઉપસર્ગના પ્રસંગે સંવર તત્વના જે લાભ પ્રાપ્ત કરવાના તે લાભ ગુમાવી, ઉલટ કર્મ બંધરૂપ નુકશાનમાં ઉતરવાના સંભવ છે ભગવ'ત મહાવીરે દીક્ષા અંગીકાર કર્યા પછી, કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિના કાળ સુધી, પાતાનું શુદ્ધ સાધ્ય નિશ્વળ રાખો કેવી રીતે સાધના કરી પરિસંહા સહન કરી સમભાવમાં સ્થિર રહ્યા તેજ જાણવા જેવા વિષય છે.



www.umaragyanbhandar.com



પ્રકરણ ૧૬ મું.

### સ્વાશ્રય (સ્વત્માવલંબન)

દ્રીક્ષા અંગીકાર કર્યા પછી ચંદ્રની જેવા શીતળ લેખ્યા-વાલા, સૂર્ય ની જેમ તપના તેજથી દુઃખે જોઇ શકાય n તેવા, ગજે દ્રની જેવા અળવાન, મેરૂના જેવા નિશ્ચલ, પૃથ્વીની જેમ સર્વ સ્પર્શને સહન કરનારા, સમુદ્ર, જેવા ગ'ભીરના સિંહના જેવા નિર્ભય, ધૃતાદિ હેામેલા અગ્નિી જેમ મિચ્યા દષ્ટિઓને અંદ્રશ્ય, ગેંડાના શુંગની જેમ એકાકી,



માટા સાંઢની જેમ મહા અળવાન, કાચબાની જેમ ઇંદ્રિઓને ગુપ્ત રાખનારા, સર્પની જેમ એકાંત દ્રષ્ટી સ્થાપનાર, શંખની જેમ નિરંજન, સુવર્ણની જેમ બાત રૂપ ( નિલેપ ) પક્ષીની જેમ સુક્ત, છવની જેમ અસ્ખલિત ગતિવાળા, ભારંડ પક્ષીની જેમ પ્રમાદ રહિત, આકાશની જેમ નિરાશ્રય, કમલદલની જેમ લેપ રહિત, તથા શત્રુ અને મિત્ર, તૃષ્ અને સ્ત્રી, સુવર્ણ અને પાષાણુ, મણિ અને મૃતિકા, આ લાેક અને પરલે ક, સુખ અને દુઃખ તથા સંસાર અને માક્ષમાં સમાન હુદયવાળા, કરૂણા ભરપુર મનને લીધે નિષ્કા-રણુ ભવ સાગરમાં ડુખી જતાં મુગ્ધ જગત છવાના ઉદ્ધાર કર વાની ઇચ્છાવાળા, ઝેવા ભગવંત મહાવીરે દીક્ષાના સ્થળથી વિદ્વાર કરો!

## પ્રસુને દીક્ષા મહાત્સવ વખતે, દેવાએ ગાશીર્ષ ચંદન આદિ

ઉત્તમ સુગંધી દ્રવ્યાથી લેપ કર્યો હતા, તથા ઉત્તમ સુગંધીવાળા પુષ્પાેથી પ્રભુની પૂજા કરી હતી તેની સુગંધ ચાર મહીનાથી અધિક કાળ સુધી પ્રભુના શરીરપર રહી હતી. તે સુગંધથી ખેંચાઇને ભમરાએા આવીને પ્રભુને ડંખ દેવા લાગ્યા. કેટલાક સુગ્ધ શુવકા પ્રભુની પાસે સુગંધી માગતા, પણુ પ્રભુ તા મોન રહેતા. તેથી તેઓ કોધાયમાન થઇને પ્રભુને આકરા ઉપસગા કરતા હતા સ્ત્રીઓ પણુ પ્રભુને અદ્ભૂત રૂપવાળા તથા સુગંધ શુક્ત શરીરવાળા જોઇને, કામાતુર થઇ અનુકૂળ ઉપસર્ગ કરતી હતી. પ્રભુ તાે મેરૂની જેમ સ્થિર રહી સઘળું સમભાવ પૂર્વંક સહન કરતા અને ઇયોસિમિતિશાધન પૂર્વંક વિહાર કરતા.

જે દિવસે દિક્ષા અંગીકાર કરી, તે દિવસે વિહાર કરી બે ઘડી દિવસ બાકી હતા, ત્યારે પ્રભુ કુમાર નામના ગામે પહાચ્યા. રાત્રિએ તે સ્થળે નાસિકાના અગ્રભાગપર નેત્રની દષ્ટિસ્થાપન કરી, બે ભુજા લાંબી કરી, કાયાત્સગ<sup>્ધ</sup>યાનમાં પ્રભુ રહ્યા, તે સમયે કાેઇ ગાવાળ આખા દિવસ અળદને હાંકી તેજ ગામની સીમમાં, **જ્યાં પ્રભું કાયા**ત્સર્ગ ધ્યાનમાં ઉભા હતા ત્યાં આવ્યા. સ ધ્યાના વખત થયા હતા, તેથા બળદને પ્રભુની પાસે મુકીને ગાવાળ ગાયા દાહવા ગામમાં પાતાના ઘર ગયા. આખા દિવસના ભૂખ્યા નિરંકુશ બળદાે ચરતા ચરતા વનમાં આગળ ચાલ્યા ગયા. ગામમાં ગચ્ચેલાે ગાવાળીઓ ગાયાને દ્વાહીને પાછેા તે સ્થળે આવ્યા, ત્યારે પાતાના બળદાને ત્યાં નોયા નહી. પ્રભુને અળદાે કયાં ગયા છે ? તે સંબંધે પુછ્યું; પણ તેમની પાસેથી કાંઇ ઉત્તર મેંલ્યાે નહીં, તેથી અળદાેની શાધ માટે તે પણ વનમાં ગયા. જે તસ્ક બળદા ગચ્ચેલા તેની બીજી તરક તે શાધવા માટે ગયા, તેથા તે અળદના પત્તા મળ્યા નહીં. આ તરક બળદાે ચરતા ચરતા ધરાઇ રહ્યા, અને ચાહી રાત્રી બાકી રહી તે વખતે પાછા જ્યાં પ્રભ કાચાત્સગ' ધ્યાને ઉભા હતા ત્યાં આવી, બેસી વાગાલવા લાગ્યા. ગાવાળ આખી રાત શાધ કરી, 26

થાકીને તે પાછેા તે સ્થળે આવ્યા, ત્યારે અળદાેને પ્રભુની પાસે બેઠેલા જોયા. તે ક્ષુદ્ર મતિવાળા ગાવાળને વિચાર થયા કે, આ યાેગીને બળદ ચરવા ગયાની વાતની ખઅર છતાં મને તે વખતે તેમણે ખબર કહી નહીં, અને મારે આખી રાત વનમાં ભમવું પડશું ! ખરેખર મનેજ એણે ભમાવ્યા. આ વિચારથી તેને ક્રોધ ચઢયા, અને પાતાની પાસે બળદાની રાસ હતી તેથી પ્રભુને માર-વાને તેમના તરક્ષૂ દાેડયાે.

દીક્ષા મહાત્સવમાંથી શક્રેંદ્ર પાતાના સ્થાને ગયા પછી, પ્રભુ પ્રથમ દિવસે શું કરે છે ? તે જાણવાની ઇચ્છાથી, અવધિજ્ઞાન ના ઉપયાંગ સુકી જેશું તા આ બનાવ બનતા તેમણે જોયા. ગાવા ળને સ્થંભિત કરી, તેજ વખતે તેઓ પ્રભુ પાસે આવ્યા. અને પ્રભુને ઉપસર્ગ કરતા અટકાવી, તેને ત્યાંથી વીદાય કર્યા. તે પછી પ્રભુને ત્રણુ પ્રદક્ષિણા દેઇ મસ્તક નમાવી, બે હાથ જોડી, વિનંતિ કરી કે, આપને બાર વર્ષ સુધી ઘણા ઉપસગા થવાના છે; માટે તેના નિષેધ કરવા સારૂ સેવક તરીકે આપની સેવા કરવા સાથે રેહેવાની મહારી ભાવના છે, તા તે વિનંતી આપ સ્વીકારશા.

કાયાત્સર્ગ પારીને પ્રભુએ ઊત્તર આપ્યા કે " હે દેવે દ્ર ! તીર્થ કરો કદી પણ અંતરંગ શત્રુઓને જીતવામાં તથા કમાંના નાશ કરવામાં પરની સહાયની અપેક્ષા રાખતા નથી વળી કાેઇ પણ તીર્થ કરે બીજાના આશ્રય-સહાયથી કેવળજ્ઞાનાદિ અખંડ આત્મિકલક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરી નથી, કરતા નથી, અને કરશે પણ નહીં, તેઓ કેવળ પાતાના વીર્થ બલ, પરાક્રમ અને પુરૂષાર્થથી કેવળજ્ઞાનાદિ આ ત્મિક ઋદિ પ્રગટ કરી માક્ષરૂપી સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. "

પ્રભુનેા આવા સ્વાત્માલ બાવને પ્રકટ કરનાર ઉત્તર સાંભળીને શક્રે દ્રને પ્રભુના ઉપર અહુજ ભક્તિ રાગ થયેા; અને તીર્થ કરેવા સ્વાશ્રય ગુણુની અનુમાદના કરવા લાગ્યા. પ્રભુને

#### ઉ≁નતિનેા ક્રમ.

ભવિષ્યમાં ઘણા ઉપસર્ગ થવાના છે; તેા પણુ 'મરણાંત ઉપસગ'ના પ્રસ'ંગે તે ઉપસર્ગ અટકાવવા તથા વૈયાવચ્ચ કરવા, પ્રભુની મા સીના પુત્ર જે બાલપણથી વ્યંતરની કાયમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થએલ છે, તે સિદ્ધાર્થ વ્યંતર દેવને આજ્ઞા કરી શક્રેંદ્ર સ્વસ્થાનકે ગયા.

પ્રભુએ આપેલાે ઉત્તર બહુ મનન કરવા અને વિચારવા લાયક છે. કેાઇ પણુ પ્રકારની ઉન્નતિની ઇચ્છાવાળા કેવલ પાતાના બળ અને પરાક્રમથીજ-ઉન્નતિ પ્રગતિમાં-આગલ વધી શકે. જે મમાણે એ નિયમ એક વ્યક્તિને લાગુ પડે છે, તેજ પ્રમાણે સકલ સમષ્ટિને, એક સામાન્ય નહાના દેશને કે આખા રાષ્ટ્રને લાગ્ર પડે છે, જે વ્યક્તિ કે સમષ્ટિ–યાદેશ અથવા રાજ્ય પારકા ઉપર આધાર રાખનાર હૈાય.તેઓ કદી પણ પાતાની ઉન્નતિ કરી શકવાના નથી. પારકા ઉપર આધારરાખી ઉન્નતિ ઉચ્છવી એતાે એક જાતની નિર્બળતા છે. શું નિર્બળા પાેતાના કે પરના કદી પણુ ઉદ્વાર કરવાને સર્મથ થયા છે કે થશે ? પ્રભુએ આપેલા આ મંત્રના ઉપર અપણે પૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખી, તેનું આલંબન લઇશું તાેજ આપણુ કાંઇ અંશે આ લવમાં ઉન્નતિ ક્રમમાં આગળ વધી શકીશું, એટલુંજ નહીં પણ એ મંત્રના સંસ્કાર જો આત્મામાં દઢ થયા હશે, તાેજ આગામી ભવમાં આપણે આપણી પ્રગતિ કરી, પરિણામે પ્રલુએ જે પ્રમાણે લાેઠાત્તર સ્વરાજ્યની પ્રાપ્તિ કરી, તેજ પ્રમાણે આપણે પણ લાેકાત્તર સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત કરી શકીશું.અંતરંગ શત્રુઓને જીતવાને બીજાની સહાય શું કામ લાગવાની છે ? તેઓને તેા પાતે જાતેજ પાતાના બળ પરાક્રમથી છતવાના છે. લાકાત્તર સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિને અટકાવનાર અંતરંગ શત્રુએા છે. તેઓને બરાબર એાળખવા જોઇએ. તેએાએ અનાદિકાળથી પાતાની સત્તા આપણા ઉપર જમાવી આપણને પરવશ બનાવી દીધા છે. તેમને છતવા એ કંઇ રહેજ વાત નથી. જયારે આપણું પાતાનું અને તેમનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજી, તેમને જિતવાને ભગવ તની પેઠે પુરૂષાર્થ કરીશું,

શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [પ્રકરણ ૧૬

ત્યારેજ આપણે લાેકાેત્તર સ્વરાજ્ય જરૂર પ્રાપ્ત કરી શકીશું લાેકાેત્તર સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત કરવાના જ આપણા અંતાેમ ઉદેશ હાેવા જોઇએ.

બીજી ધ્યાનમાં રાખવા જેવી બાબત એ છે કે, જ્યારે અશુભ કર્મ ના ઉદય હાેય છે, ત્યારે બીજા ઓએ સારી ભાવનાથી કરેલી ભક્તિ પણ ઉલટી નુકશાન કર્તા નીવડે છે. દીક્ષા મહાત્સવ વખતે દેવાએ સુગંધિ દ્રવ્યાના ભક્તિ રાગથી કરેલા લેપ પ્રભુને ઉલટા ઉપસર્ગ કરનાર દુ:ખરૂપ નીવડયા. તે સુગંધીના લીધે ભમરાઓ વિગેરે તરફથી પ્રભુને પીડા સહન કરવાના પ્રસંગ આવ્યા. એથી આત્મ સત્તામાં રહેલા અશુભ કમોના, સકામ નિર્જરાથી નાસ કરવાની આવશ્યકતા જણાઇ આવે છે. આત્મ સત્તામાં રહેલા અશુભ કર્માંને સકામ નિર્જરા વડે જે નિર્જરાવી નાખવામાં નહી આવે તા પ્રસંગ આવે તે ઉદયમાં આવી પાતાના કટુક વિપાક ચખાડયા સીવાય રહેનાર નથી. આત્મહિત વાંચ્છકે અશુભ કર્મ ન ખંધાય તે માટે, અને સત્તામાં રહેલા અશુભ કર્મ સકામ નિર્જ-રાના અવલમ્બન વડે ખપાવી નાખવાના માટે હંમેશાં ઉપયાગની જાગૃતિ રાખવાની જરૂર છે.





પ્રકરણ ૧૭ મું.

### ભવ સત્તાવીશમા ( ચાલુ ).

છવ્રસ્થાવસ્થા, સાધના, અને પરિસહ.

દીક્ષાના સમયથી કૈવલજ્ઞાન પ્રાપ્તિના કાળ સુધી, પરમ વૈરાગ્યવંત ભગવંત એકલા વિહાર કરતા હતા. તીર્થં કરના કલ્પજ સામાન્ય મુનિએાથી જીદા હાય છે. તેઓ સ્વયંજ્ઞાની હાય છે. તેમને માથે ગુરૂ હાતા નથી, કેમકે દીક્ષાના દિવસથી ચાર જ્ઞાન સહિત હાય છે. કેવલ-

જ્ઞાન પ્રાપ્તિના ઠાલ સુધી કેવળ કર્મ ક્ષયના હેતુથીજ શુદ્ધ સ'ય-મનું નિરતિચાર, અને અપ્રમતપણે, પાલન કરે છે. તે દરમ્યાન દેવ, મનુષ્ય કે તીર્યંચ સંબંધી જે જે ઉપસર્ગ તેમને થાય, તે વીરતાપૂર્વંક સહન કરી શુદ્ધ ધ્યાનમાં મગ્ન રહે છે.

તીર્થ કરા દીક્ષાના સમયથી તે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતા સુધીના વચલા વખતમાં કાઇને ઉપદેશ કરતા નથી. કેવલજ્ઞાન સીવાય પદાર્થ માત્રના સર્વ ગુણુપર્યાય અને સકલ ગ્રેય પદાર્થના અનંતા ધર્મ નું સ્વરૂપ પ્રત્યક્ષ રીતે બોઇ અને જાણી શકાતું નથી, અને તીર્થ કરના વચનમાં પરસ્પર વિરાધ કદીપણ હાય નહી, તે કાર-થયી છદ્દમસ્થાવસ્થામાં ઉપદેશ દેવાના તેમના કલ્પ (આચાર) નથી. એજ નિયમાનુસાર ભગવ તે પણ કેવલજ્ઞાન થતા સુધી કાઇને ઉપદેશ કરેલાે નથી.

ભગવંતે દીક્ષા લીધા પછી નીચે પ્રમાણે પાંચ નિયમ (અભિગ્રહ) ધારણ કર્યા હતા,

૧ જ્યાં અપ્રીતિ થાય ત્યાં તેને ઘેર વસવું નહી.

ર જ્યાં રહેવું ત્યાં ઉભા રહી કાર્યોત્સર્ગ કરીનેજ રહેવું.

૩ પ્રાયઃમીનાવસ્થામાં રહેવું.

૪ કરપાત્રવડે ભાેેજન કરવું. પાત્રા વાપરવાં નહી.

ય ગૃહસ્થનાે વિનય કરવાે નહી.

આ અભિગ્રહ ધારણુ કરવાનાે પ્રસંગ નીચેના કારણુથી પ્રાપ્ત થયાે હતાે.

દીક્ષા લીધા પછી વિહાર કરતા મારાક નામના ગામ પાસે આવ્યા. તે નજીકના પ્રદેશમાં દુઇજજ તક જાતિના તાપસા રહેતા હતા. તે તાપસાના કુલપતિ પ્રભુના પિતાના મિત્ર હતા, તે પ્રભુની પાસે આવ્યા. તેની પ્રાર્થનાથી એક રત્રી પ્રતિમાએ ત્યાં રદ્યા. પ્રાતઃકાલે વિહાર કરતી વખતે વર્ષાકાળમાં ત્યાં પધારવા કુલપતિએ વિન તી કરી. તેના અતિ આગ્રહથી પ્રભુએ તેની વિન તી સ્વીકારી. વિહાર કરતા કરતા વર્ષાકાળ નજીક આવ્યા, ત્યારે પાલે આપેલા વચન પ્રમાણે તે તાપસના આશ્રમમાં પ્રભુ આવ્યા. કુલપતિએ ભત્રિજાપણાના સ્નેહને લીધે, તૃણુથી આચ્છા-દિત કરેલું એક ઘર પ્રભુને રહેવા માટે અપ'ણ કર્યું. તેમાં વડ-વાઇવાળા વટ વૃક્ષની જેમ જાનું પર્યંત લાંબી ભૂજાવાળા પ્રભુ મનને નીયંત્રીત કરીને પ્રતિમાધારીપણે રદ્યા

આશ્રમની તથા ગામની ગાયાે વર્ષાંકાળની શરૂઆતમાં નવીન ઘાસ થએલાે નહી હાેવાથી આશ્રમના ઝુપડાંના ઘાસને ખાવા આવે એ સ્વભાવિક છે. તેમ તે ગાયાેને આશ્રમમાં રહેનાર તાપસા હાંકી કાઢતા તેથી પ્રભુ જે ઘાસના ઘરમાં પ્રતિમા ધારણુ કરી રહ્યા હતા, તે ઘરને આચ્છાદિત કરેલા ઘાસને ગાયા ખાઇ ગઇ.બીજા તાપસાની પેઠે તે ગાયાને પ્રભુએ હાંકી કાઢી નહી, આશ્રમના તાપસા પ્રભુના સ્વરૂપથી અજાણુ હાવાથી, તેમની ઇર્બ્યા કરવા લાગ્યા અને કુલ-પતિને જઇને કહેવા લાગ્યા કે હે! કુલપતિ તમે આપણા આશ્રમમાં એવા તે કાેણુ મમતા રહિત સુનિને અતિથી તરીકે લાગ્યા છે કે, જેના અંદર રહેવા છતાં આપણા તે ઝુપડાના નાશ થઇ ગયા. તે એવા તા કૃતઘ્ન ઉદાસી, દાક્ષિણ્યતા રહિત અને આળસુ છે કે, ગાયાથી ખવાઇ જતા પાતાના આશ્રમનું પણુ રક્ષણુ કરતા નથી. શું તે સુનિ છે અને અમે સુનિ નથી ?

તાપસાના આવા વચન સાંભળી તે કુલપતિ પ્રભુની પાસે આવ્યા, અને આશ્રના તાપસા ઇર્બ્યા વગરના અને સત્ય બાલનારા છે એમ તેને લાગ્યું. તે કુલપતિએ પ્રભુને કહેયું કે હે, સુનિ! તમે આ ઝુપડીની રક્ષા કેમ કરતા નથી ! તમારા પિતાએ યાવત છવ સર્વ આશ્રમાની રક્ષા કરી છે. દુષ્ટાને શિક્ષા કરવી એતા તમારૂં યાગ્ય વ્રત છે. વળી પક્ષીઓ પણુ પાતાના માળાનું આત્માની જેમ રક્ષણુ કરે છે, તા તમે વિવેકી થઇને આ આશ્રમની કેમ ઉપેક્ષ કરી ? પ્રભુ તા મૌનપણુ ધ્યાનમાંજ છે. કુલપતિ આ પ્રમાણુ પ્રભુને સીખામણુ આપી પાતાના સ્થાને ગંયા. પ્રભુએ વિચાર્યું, ''મારા નિમિત્તે આ સર્વને અપ્રીતિ થશે, તેથી મહારે અહીં રહેવું ઇષ્ટ નથી. " એ પ્રમાણુ વિયાર કરી ઉપર પ્રમાણુ પાંચ નિયમ ધારણુ કરી વર્ષા ઝાતુના આર્ધ માસ વ્યતિ થયા છતાં પણુ ત્યાંથી વિદ્વાર કરી અસ્થિક નામના ગામે આવ્યા.

### સ્થુલપાણી યક્ષને પ્રતિબાધવા

અસ્થિક ગામમાં સ્થુલપાણી નામના યક્ષનું મંદિર હતું. તે યક્ષ ઘણુ ુર સ્વભાવના હતા તેના સ્થાનમાં રાતવાસા રહે નારને તે મારી નાંખતા હતા, એ હકીકત ગામના લાેકાએ તથા યક્ષના પૂજારી ઇંદ્ર શર્માએ પ્રભુને નિવેદન કરી. પ્રભુએ તે યક્ષ બાેધ કરવા યાેગ્ય છે એમ જાણી તે યક્ષના સ્થાનના એક ખુણામાં પ્રતિમા ( મોન ધરી ધ્યાનાવસ્થામાં ઉભા રહેવું) ધરી ઉભા રહયા.

અહિં એટલી વાત ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે કે; પ્રભુએ રાત રહેવા માટે ગામલાક પાસે જગ્યાની યાચના કરી હતી. તેઓએ યક્ષના કુર સ્વભાવની અને રાત ત્યાં રહેનારના પ્રાણુ હરણ કર્યાના અનેલા બનાવાની હકીકત કહી બીજી જગ્યાએ રાત રહેવાને માટે વિન તી કરી, અને જગ્યા પણુ ખતાવી છતાં પ્રભુ તે યક્ષના ઉપર કેવળ ઉપકાર કરવા અને તેને બાધ પમાડવાના ઉદ્દેશથીજ તેના સ્થાનમાં રાત રહ્યા.

એ ગામનું નામ અસ્થિક પડવાનું કારણ પણ એજ છે કે યક્ષના ઉપદ્રવથી ઘણા જીવાના પ્રાણ હરણ થએલા અને તેમના શરીર પડી રહેલાં, તેના હાડકાના ઢગલા ત્યાં પડયા રહેતા તેથી એ ગામનું નામ અસ્થિક પડેલું હતું.

સૂર્ય અસ્ત પાગ્યો, બીજા લાેકા તથા પૂજારી પાતપાતાના સ્થાને ચાલ્યા ગયા. કુકત પ્રભુજ નિર્ભયપણે કાયાત્સર્ગ કરી ધ્યાનાવસ્થામાં સ્થિત થઇ ઉભા રહ્યા.

પ્રભુનું આ સાહસ જોઇ શ્લપાણુિ યક્ષને ગર્વ થઇ આવ્યાે. તે વિચારવા લાગ્યાે કે, અત્યાર સુધી અહીં કાેઇ પણુ મનુષ્ય મરા સ્થાનમાં રાત રહી શકતાે નથી. આ સુનિને અહીં નહી રહેવાને માટે ગામ લાેક તથા મહારા પૂજારીએ કહ્યા અને સમજાવ્યા છતાં, મહારી આજ્ઞાનું ઉલંઘન કરી તે અહીં રહ્યો છે, તાે તેનું ક્ળ હું તેને ચખાડું એવાે વિચાર કરી તે પ્રભુના નજીકમાં આવ્યાે.

### વ્ય તરના ઉપસર્ગ.

તે વ્યંતરે પ્રથમ અટ્હાસ્ય કર્યું. ચાતરફ પ્રસરતા અતિ રાદ્ર હાસ્યના શબ્દથી જાણે આકાશ કુટી ગયું હાેય, અને નક્ષત્ર મંડળ ત્રુટી પડશું હાેય તેમ **દેખાશું**. તે હાસ્ય-શબ્દા સાંભળી રહ કાવ ] સ્યુલપાણી યક્ષને પ્રતિષ્ઠાધવા. રવક

ગામના લાેક પરસ્પર વાતાે કરવા લાગ્યા કે, જરૂર પેલા સુનિને અત્યારે તે વ્યાંતર મારી નાખશે.

યક્ષના આ ભયંકર અટ્હાસ્યથી પ્રભુ ક્ષેાલ પામ્યા નહીં, અને સ્હેજ પણુ ધ્યાનાવસ્થામાંથી ડગ્યા નહીં; એટલે તે વ્યંતરે મહા ઘેાર હાથીનું રૂપ વિકુવ્યું તેથી પણુ પ્રભુ ક્ષેાલ પામ્યા નહીં, એટલે ભૂમિ અને આકાશના માનદંડ જેવું પિશાચનું રૂપ વિકુવ્યું તેથી પણુ પ્રભુ ક્ષેાલ પામ્યા નહીં. પછી તે દુવ્ટે યમરાજના પાશ જેવું લયંકર સર્પંતું રૂપ વિકવ્યું. અમાઘ વિષના ઝરા જેવા તે સર્પ પ્રભુના શરીરને દઢ રીતે વીંટળાઇ ગયા, અને ઉગ્ર દાઢાથી ડસવા લાગ્યા. તાે પણુ પ્રભુ ધ્યાના-વસ્થામાંથી લગીર માત્ર ચલાયમાન થયા નહીં; અને પાતાના આ પ્રયત્ન નિષ્ફળ ગયા એમ બાણી, તેણે પ્રભુના શીર, નેત્ર, મૂત્રા-શય, નસિકા, દાંત, પૃષ્ટ, અને નખ એમ સાત સ્થાનકે વેદના પ્રગટ કરી, આશાત વેદના પૈકીની એક વેદના જ સામાન્ય મનુષ્યને તાે મૃત્યુ પમાડવાને સમર્થ હતી. છતાં આ સાતે વેદના પ્રભુને ધ્યાન-માંથી ચલાવવાને નિષ્ફળ નીવડી.

અયંતરે આ વેદના કરવામાં પાતાનું જેટલું બળ હતું, તેના ઉપયાગ પ્રભુના ઉપર કર્યો હતા. બ્યંતર આખરે થાકયા, અને પ્રભુના અતુલ બળ અને સહન શીલતાથી વિસ્મય પામ્યા. પ્રભુની આ દઢ ધ્યાનાવસ્થાએ બ્યંતરના મન ઉપર ભારે અસર કરી, અને તેના ગર્વ નાશ થયા. તે અંજલી બેહીને પ્રભુને વિન'તી કરવા લાગ્યા કે હે દયાનિધિ ! આપ મહાશયની શકિત ને નહી જાણુનાર એવા મેં દુરાત્માએ આપના અત્યંત અપરાધ કર્યો છે, તે ક્ષમા કરા.

જ્યારે અશુભ કમાંના વિપાક છવા ને પાતાનું દ્રળ દુઃખરૂપે બતાવે છે, ત્યારે પાતાની ઉપર કૃપા ધરાવનાર દેવા પણુ મદદ કરી શક્તા નથી. તેવાજ બનાવ આ સ્થળે બને છે. ઇ<sup>.</sup>દ્રે પ્રભુને પ્રાણાંત ઉપસર્ગ વખતે મકદ કરવા <sup>97</sup>

તેમની સેવામાં સિધાર્થ નામના વ્યંતરને રાખ્યાે હતા. શળપાણી યક્ષે જ્યારે પ્રભુને આ ધાર ઉપસર્ગ કર્યા ત્યારે તેનું મન તેના બીજા કાેઇ કાર્યમાં વ્યગ્ર થએલું હતું; તેથી આ ઉપસર્ગ વખતે પ્રભુના તરફ તેનું ધ્યાન ન હાતું, તેથી તે વખતે તે મદદ કરવા માબ્યાે નહતાે. જ્યારે શળપાણી યક્ષ થાકીને પ્રભુને વિન તી કરતા હતા ત્યારે તેને પાતાને ઇંદ્ર મહારાજે સાંપેલા કાર્યની યાદિ આવી: અને તુર્વાતે સ્થળે આવ્યેા અને શૂળપાણી ચક્ષને કહ્યું, " અરે દેવાધમ ! તે આ શું કર્શું ? ત્રણ જગતને પૂજવા ચાલ્ય એવા આ વીર પ્રલુ છે, તે શું તું નથી જાણતાે ? જો આ ત્હારૂં ચરિત્ર પ્રભુના પરમ ભકત શકે દ્ર જાણશે, તેા તું તેના વજની ધારાના **લોગ થઇ પ**ડીશ, " સિદ્ધાર્થની આ શિક્ષાથી તે ભય અને પશ્ચાન તાપથી આકુલવ્યાકુળ થઇ ગયેા, અને તેણે કરીવાર પ્રભુને ખમાવ્યા. સિધાર્થે તેને કરી કહશું અરે ! શ્લપાણી તું હજી બરાબર તત્વને ભાશતા નથી. યથાર્થ તત્વ આ પ્રમાછે છે તે સાંભળ; વીતરાગમાં દેવ ણુદ્ધિ, શું સાધુઐામાં ગુરૂ ણુદ્ધિ, અને જીનેશ્વર ભગવ તે કહેલા ધર્મમાં ધર્મ બુદ્ધિ એ પ્રમાણે તારા આત્મા સાથે નિર્ણંય કર. હવેથી પાતાના આત્માની સમાન સર્વાના આત્માને જો, અને કાે પણ પ્રાણીને પીડા કરીશ નહી. પૂર્વે કરેલાં સવ' દુષ્ટ્રતની નિંદા કર. પ્રાણીએ કયારે પણ આચરેલા તીવ કર્મનું ફલ કાેટાનું કાેટી ગણું પામે છે. આ પ્રમાણે તત્વ સાંભળી શ્લપાણી યક્ષ પ્રથમ કરેલ અનેક પ્રાણીએાના ઘાતને સંભારીને વારંવાર પાતાના આત્માને નિંદના લાગ્યા, અને ઘણા પશ્ચાતાપ કરવા લાગ્યા. પછી સમકિતને ધારણ કરી સંસારથી ઉદ્વેગ પામી, તે યક્ષે પ્રભુના ચરણની પૂજા કરી; અને પાતાના અપરાધરૂપ મલને ધાવામાં જલ જેવું સંગીત પ્રભુ સનમુખ કરવા લાગ્યા.

પ્રસુને કાંઇક ઉણા ચાર પહેાર સુધી ઉપસર્ગ થયા હતા, તેથી શ્રમલાગવા એકરીને પ્રભુને થાડીવાર નિદ્રા આવી ગઇ. તેટલા કાળમાં પ્રભુએ દશાસ્વપ્ના નેયાં. તેજ સ્થલે પ્રભુએ ચાતુમાંસ રહ ભવ. ]

કર્યું હતું. આ ચાર્તું માસમાં પ્રબુએ અર્ધ અર્ધ માસક્ષમ<mark>ણની</mark> તપશ્ચર્યા કરી હતી.

ચામાસુ વ્યતિત થયે પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરવા લાગ્યા, ત્યારે શ્લપાણી યક્ષ પ્રભુને વિન'તી કરવા લાગ્યાે કે–હે નાથ ! આપ પાતાના સુખની અપેક્ષા કર્યા વિના માત્ર મારી ઉપર અનુક'પા કરવાને માટેજ અહિં આવ્યા હતા. પર'તુ મહારા જેવા કાૈ કાઇ નાપી નથી કે જેણે આપને ઉલટા અપકાર કર્યા. આપના જેવા કાઇ સ્વામી નથી. અપકારને બદલે મને તા આપ ખરેખર ઉપકારી થયા છા. હે વિશ્વાના ઉપકારી ! જો અહીં આવીને મને બાધ કર્યા \*ન હાત તા આજે મેં જરૂર નરક ગતિ મેળવી હાત ! આ પ્રમાણે સ્તુતિ કરી નીર્ગવાંત થઇ પ્રભુને વળાવીને પાછા વત્યા.

### ચંડ કાેશીક સર્પના ઉપસર્ગ અને તેના ઉદ્વાર.

પ્રભુ વિહાર કરતા કરતા પાછા મારાક ગામ આવ્યા. ત્યાં બહારના ઉદ્યાનમાં પ્રભુ પ્રતિમા ધરીને રહયા એ ગામમાં તે સમયે એક અચ્છંદક નામે પાખંડી રહેતા હતા. તે મંત્ર તંત્ર વિગેરેથી પાતાની આજીવાકા ચલાવતા હતા. પ્રભુના ત્યાં રહેવાથી અને સિધાર્થ વ્યંતરના પ્રયાસથી તેનું પાગળ લાેકા કળા ગયા, તેથી તેના માનમાં કમીપછું થયું તે અચ્છંદક પ્રભુ પાસે આવી વિનંતી કરવા લાગ્યા કે, '' હે ભગવન્! આપ અહીંથી બીજે સ્થળે પધારા, કેમકે જે પૂજ્ય હાય છે તે તા સર્વંત્ર પૂજાય છે. આપના અહીં રહેવાથી મને દુઃખ થશે. " આવી તેની દીન વાણી સાંભળી અપ્રીતિવાળા સ્થાને રહેવું નહી એવા પાતાના અભિગ્રહ છે. તેને યાદ કરી પ્રભુએ ત્યાંથી ચાવાળ નામના સન્નિ-વેશ તરફ વિહાર કરી. ત્યાંથી પ્રભુ શ્વેતાંબી નગરી તરફ ચાલવા લાગ્યા. માર્ગમાં ગાવાળાના પુત્રાએ કહ્યું કે, '' હે દેવાર્ય! આ માર્ગ શ્વેતાંબીએ સીધા જાય છે. તેના વચમાં કનકખળા નામે તાપસાના આશ્રમ આવે છે, ત્યાં હમણું એકદ્યિ વિષ સપ શ્રી મહાવીરસ્વાંમિ ચારત્ર. (પ્રકરણ ૧૭

 $\mathbf{x}_i + \mathbf{u}_i \mathbf{x}_i \mathbf{x}_i \mathbf{x}_i$ 

રહે છે, જેથી ત્યાં પક્ષીઓના પણુ સંચાર નથી, માત્ર વાયુનાજ સંચાર છે. માટે એ સરળ માર્ગ છાડી દેઇ, આડે માર્ગ આપ જાવ. પ્રભુએ જ્ઞાનવડે તે સર્પના પૂર્વ ભવ અને તેનું સ્વરૂપ જાષ્ટ્યું. ખરેખર એ સર્પ પ્રતિષાધ કરવા લાયક છે, એમ જાણી પાતાને થનારી પિડાની અવગણુના કરી તે સરળ માર્ગ પ્રભુ ચાલ્યા.

પ્રભુએ નિર્જન અરષ્ટ્યમાં પ્રવેશ કર્યો ત્યારે તેમાં ચરષ્ સંચાર નહીં હાેવાથી, વાલુકા જેમની તેમ રહેલી હતી. જળાશયાે-માંથી વહેતી નીકાે પાણી વિનાની હતી. જીર્ણ થએલા વૃક્ષા સુકાઇ ગયાં હતા. વૃક્ષાના ખરી પડેલા પત્રાથી જંગલ છવાઇ ગયું હતું, રાફડાઓથી ઘણા ભાગ વ્યાપ્ત થઇ ગયા હતા, અને ઝુ'પડીએ બધી પૃથ્વી ભેગી થઇ ગઇ હતી. એવા અરષ્ટ્યમાં આવીને પ્રભુ યક્ષમંડપમાં નાશિકા પર નેત્રને સ્થિર કરીને કાયાે-ત્સર્ગે રહ્યા.

થાડીવારે પેલાે સર્પ સુખમાંથી કાળરાત્રી જેવી છબ્હાને બહાર કાઢતાે અભિમાનસુકત થઇને કરવા નિકળ્યાે. તેવામાં તેણે વીર પ્રભુને નેયા. તેને ઘણેા કાેધ ચઢચા, અરે આ નિર્જન આશ્રમમાં આવી રીતે નિડર રીતે ઉભુ રહેનાર કાેણ ! ખરેખર એણે મારી અવગણના કરી છે, માટે હું તેને ભરમ કરી નાખું. આ પ્રમાણે વિચાર કરી, જવાળા માળાને વમન કરતી, લતા વૃક્ષાને દહન કરતી, તેમજ સ્કાર કૃત્કારાથી ભયંકર એવી દબ્ટિથી તે પ્રભુને નેવા લાગ્યા. તેથી પ્રજ્વલિત અવા રાસિશ્વ પર પડી. પણ મહા પ્રભાવિક પ્રભુના ઉપર તેની કાંઇ અસર થઈ નહી. પાતાની તીવ્ર દષ્ટિ વરે પણ જ્યારે પ્રભુને કંઇ થશું નહી, ત્યારે વિચેષ કોધ કરીને તેણે સૂર્યની સામું નેઇ નેઇને વિશેષ દષ્ટિ જ્વાલા છાડવા માંડી. તથાપી તે જવાળાઓ પણ પ્રભુની ઉપર તે જળધારા જેવી થઇ ગઇ; એટલે તે સર્પ મર્યાદા સુપ્રી ઉથ કોધ સહિત પ્રભુના ચરછુ કમળ પર ડસ્યેા, પાતાના વિષની ઉગ્રતાથી તે આક્રાંત થઇને હમછુાં પડશે અને મને દાબી નાખશે, એવા ભયથી તે ડશી ડશીને દુર ખસતાે હતા. પ્રભુના અતિશયના લીધે ડંખનું ઝેર પછુ પ્રભુના શરીરમાં પ્રસરી શકતું નહી. પછુ જે ઠેકાછુે ડંખ દીધા હતા, તે ડંખમાંથી માત્ર ગાયના દુધ જેવી રૂધિર ધારા નીકળતી હતી ઘણી વાર તેમ થવાથી " આ શું ?" એમ વિસ્મય પામીને તે પ્રભુની આગળ સ્થંભી રહેયા, અને નિરાશીત થઇને પ્રભુની સામે જોવા લાગ્યાે. પ્રભુના અત્લ્ય રૂપને નીરખતાં, પ્રભુના કાંતિ અને સોમ્ય રૂપને લીધે તેના નેત્રાે તત્કાળ સ્તખ્ધ થઇ ગયા.

ન્યારે તે કાંઇક શાંત થયેા, ત્યારે પ્રભુએ તેને કહ્યું કે,-" અરે ચ'ડકોશિક ! બુઝ ! બુઝ ! માહ પામ નહી ! "

ભગવ'તના અમૃતથી પણ વધુ મીઠાં એવાં વચન સાંભળી, ઉદ્ધા પાંદ્ર કરતાં તેને બાતિ સ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. પાતાના પૂર્વ ભવ જોયા અને પ્રભુને ઓળખ્યા. તે ઘણે શાંત થઇ ગયા, અને પશ્ચાતાપ કરવા લાગ્યા. પાતે નજીવી કરેલી ભુલનું પર'પરા-એ કેવું પરિણામ આવ્યું ? તે વિચારણીથી, અને આ તીર્ય ચના ભવમાં પણ પાતાના કરેલાં કર્મ ખપાવવા માટે પાતાના મનમાં બાગત થયેલી તીન ઇચ્છાથી પ્રભુની શાક્ષીએ અનશન અંગીકાર કરવાના નિશ્ચય કર્યા તેણે ભક્તિ ભાવથી પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી અને પાછા પ્રભુના સન્મુખ સ્તબ્ધ થઇ ઉભાે રહેયા. પ્રભુએ તેના મનના અભિપાય જાણી પાતાની દ્રષ્ટિ તેના ઉપર મુકી તેને વિશેષ ઉપશાંત કર્યા.

" વિષ વડે ભયંકર એવી મારી દબ્ટિ કેાઇના ઉપર ન પડાે" એમ ધારીને તેથે પાતાનું મસ્તક રાફડામાં રાખ્યું; અને સમતા-રૂપ અમૃત તે પીવા લાગ્યાે.

પ્રભુ પણ તેના ઉપરની અનુક પાથી ત્યાંજ સ્થિત રહયા. ખરેખર મહાન પુરૂષાની પ્રવૃત્તિ બીબના ઉપકારને માટેજ હાય છે. ભગવ તને ઉપદ્રવ રહિત રહેલા નેઇ સર્વ ગોવાળા અને વત્સ પાલા વિસ્મય પામી બીહતા બીહતા ત્યાં આવ્યા.

પાતાની ખાત્રી કરવા સારૂ વૃક્ષને અંતરે સંતાઇ રહીને, તે મહાન સર્પને યથેચ્છપણું નિક્ર'ય ચિતે પાષાણા અને ઢેફાઓથી મારવા લાગ્યા. સર્પને નિશ્ચલ નેઇને તેઓ નજીક આવી, અને સર્પના શરીરને લાકડીઓથી અડવા લાગ્યા, તા પણુ સપ'ને તેમણુ સ્થિર નેચા.

ગાવાળાએ તે વાર્તા ગામલાકને જણાવી એટલે લાેકા તેને જોવા ત્યાં આવ્યાં, અને ધ્યાનસ્થ રહેલ પ્રભુને તથા સપ'ને વ'દન કરવા લાગ્યા. ગાવાલાની કેટલીક સ્ત્રીઓ તે માર્ગે થઇને ઘી વેચવા જતી હતી; તેઓએ સપ'ના શરીર પર ઘી ચાપડશું તે ઘીના સુગ'-ધથી ત્યાં તીક્ષ્ણ સુખવાળી કીડીઓ આવી. તેમણે સપ'ના શરીરને ચારણી જેવું કરી નાખ્યું. " મારા પાપકર્મ પાસે આ પીડા થારણી જેવું કરી નાખ્યું. " મારા પાપકર્મ પાસે આ પીડા થી ગણુત્રીની છે!" એમ વિચારણ કરતા સપ'રાજ તે દુઃસહ વેદનાને પણ સહન કરવા લાગ્યા. આ બીચારા અલ્પ બલ-વાલી કીડીઓ મારા શરીરના દબાણુથી પીલાઓ નહી.એવી વિચારણાથી તેણે પાતાનું શરીર જરાપણ હલાવ્યું નહી.

આ પ્રમાણે કરૂણાના પરિણામ અને શાંત મનેાવૃત્તિવાળા સર્પ ભગવ તની દયામૃત દષ્ટિથી સિંચન થતાે, એક પખવાડીયામાં સુભભાવ અને સમાધિપૂર્વ ક મૃત્યું પામીને, સહસ્તાર નામા દેવલાેકમાં દેવપણે ઉપ્તન્ન થયાે. \*

\* ચંડકાશીકના સંક્ષીપ્ત પૂર્વ વૃત્તાંત—ચંડકાશીકના જીવ પૂર્વ ભવમાં સાધુ હતા. એક વખ્યત પારણાના દિવસે ગાચરી લેવા જતાં માર્ગમાં પગ નીચે એક દેડકી ચગદાઇ ગઇ. તેમની સાથે શીખ્ય હતા. તેના જોવામાં તે બનાવ આવ્યાથી આલેાચના લેવાના માટે તે દેડકી ચગદાઇ મએલી તેમને બતાવી. અશુભ કર્માંદયના પ્રતાપે કચરાઇ, પણ પાતાથી તે કચરાઇ નથી. માર્ગમાં તેવી ધણી દેડકીઓ મરેલી પડી આ પ્રમાણે એ ચંડકોશિક સર્પ ઉપર ઉપકાર કરી, ત્યાંથી પ્રભુ ઉત્તર વાચાલ નામના ગામ સમીપે આવ્યા. પક્ષાપવાસના પારણાના માટે ગામમાં ગાચરીએ કરતાં, તે ગામના નાગસેન નામના ગૃહસ્થના ઘર તરફ જતાં, તેમણે પ્રભુને જોઇને ઘણા હ્રષ થયા. તેણે ભકિત પૂર્વક પયવડે પ્રભુને પ્રતિલાભ્યા.

છે, એમ શીખ્યને બતાવી પાતાના બચાવ કરી શીખ્યના ઉપર રાષ કર્યા શીષ્ય માન રહ્યો. શુદ્ધ છુદ્ધિએ શીખ્યે વિચાર કર્યા કે આ મહા-નુભાવ છે તેથી સાયંકાળે પ્રતિક્રમણ વખતે આલાેચના કરશે સાયં-કાળના પ્રતિક્રમણ વખતે આલાેચના કર્યાં સીવાય સાધુ મહારાજ બેસી ગયા. શીખ્યે કરી ઉપયાગ આપ્યા, તેથાં તેમને ક્રોધ ચઢયા, અને તેને મારવાને તેના તરક દાડયા ક્રોધવેશ્વમાં દાડતાં વિવેક હીન થઇ જવાથી વયમાં સ્થંભ આવે છે, તે ભાન પણ તેમને રહ્યું નહી; અને સ્થંભને મસ્તક જોરથી અફળાયું અને આલાેચના કર્યા વગર તે સાધુ પત્યુ પામ્યા.

સ યમની વિરાધના કરવાથી તે જ્યાેતિશ્વિક દેવમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

ત્યાંથી આયુખ્ય પુર્ણ થએથી કનકબલ નામના સ્થાનમાં પાંચસાે તપરવીઓના કુળ પતિની પત્નીથી કાૈસિક નામે પુત્ર થયા. નહાનપણુથીજ તે ધણુા કોધી હતા, તેથી તેનું નામ ચંડકાૈશિક તાપસ પાડવામાં આવ્યું. તે પણુ પિતાની જગ્યાએ આવવાથી તાપસાના કુલ પતિ થયા. તેને પાતાના તપાવન ઉપર ઘણી મુર્છા હતી. વનના રક્ષણુમાંજ કાળ કાઢતા કાઇ નકામુ પડેલું પાંદડું કે કાયલું કળ લે તેના ઉપર પણ તે કોધે ભરાઇ તેને તે મારતા હતા. તેના તેવા ત્રાસથી તમામ તાપસા ત્યાંથી બીજે સ્થળ ગયા કકત એકલાજ તે વનમાં રહેતા અને વનને સાચવતા. કેટલાક રાજ-કુમારા શ્વેતોંબી નગરીથી તે વનમાં આવી કીડા કરતા હતા. તે તેનાથી સહન થયું નહી, અને કુહાડા લાઇ કોધાવેશમાં તેમને મારવા દાડયા-દાડતાં પગ નીરખલના થવાથી તે પડી ગયા, અને તેના પાતાના તીક્ષણ કુહાડા તેને વાગ્યા અને મૃત્યુ પામ્યા. " કુકર્મના વિપાક આવાજ હાય છે. " કોધાવેશમાં મૃત્યુ પામેલા તે ચંડકાશિક તાપસ આ વનમાં દર્શ્વિષ સર્પ થયેલા હતા.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. પ્રિકરણ ૨૭

#### સીંહના છવ સુદષ્ટ નામા નાગકુમારે ગ'ગા નદી ઉતરતાં કરેલા ઉપસંગ.

પ્રલુ ત્યાંથી વિહાર કરતા કરતા **સરભિપુર** નામના નગ-રની સમીપે આવ્યા. તે નગરથી વચમાં ગંગા નદી ઉતરી સામા કાંકે જવા સારૂ નદી ઉપર આવી, સિદ્ધાંત નામના નાવીકે તૈયાર કરેલ નાવમાં પ્રભુ અને બીજા ઉતારૂએા બેઠા. પછી નાવીકે બે બાબ્લુથી હલેસાં ચલાવ્યાં, એટલે તે નાવ ( નાવડી, હાડી ) વેગથી સામા કાંઠા તરક જવા લાગી.

આ વખતે કાંઠા ઉપર રહેલું ઘુવડ પક્ષી બાલ્યું. તે સાંભળી નાવમાં બેઠેલા શુક્રનશાસ્ત્રના ભાષાકાર ક્ષેમીલ નામના નિમિત્તિ-આએ કહ્યું કે, આ વખતે આપણે સહીસલામત રીતે ઉતરવાના નથી. થાડા સમયમાં આપણે સવે ને મરણાંત કષ્ટ પ્રાપ્ત થશે, પણ આ મહર્ષિ'ના મહીમાથી આપણે ખચી જઇશું. એટલામાં નાવ અગાધ જળમાં આવ્યું. તે સ્થળમાં સુદ્રષ્ટ નામે એક નાગકુમાર દેવ રહેતાે હતાે. તેણે પ્રભુને નાવમાં બેસી ગંગા નદી ઉતરતાં જોયા અને વિભ'ગ જ્ઞાનથી લાય્યું કે, પ્રભુ જે વખતે ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના ભવમાં હતા, ત્યારે તેમણે એક સિંહને માર્યો હતા તેજ સિંહના છવ હું છું. મને તેમણે વિનાકારથ માર્ચી હતા. મેં તેમના અપરાધ કર્યો ન હતા. ે હું તાે એક ગુફામાં રહેતાે હતાે. ત્યાં તેમણે પાતાની **બુ**જાવીયના ગવ'થી, અને માત્ર કોતુક કરવાની ઇચ્છાથી, આવીને મને મારી નાખ્યા હતા. આવા વિચારથી તે દેવ ઘણા કોધાવેશમાં આવી ગયા. આજે એ મારી નજરે પડયાે છે, તાે હું હવે તેને મહાર; પરાક્રમ અતાવું. મારૂં પૂર્વંતું વેર લીધા શીવાય હું હવે તેને જવા દેવાના નથી. વેર લીધા પછી મહારૂં મૃત્યુ થશે, તા પણ હું મહારા જન્મને કૃતાર્થ માનીશ. ખરેખર 'ં ત્રણીની પેઠે વેર પણ સેં કડા જન્મ સુધી પ્રાણીની પુંઠે જાય છે. " આ પ્રમાણે ક્ષુદ્ર વિચાર કરતાં કરતાં તેને ઘણે કોધ ચઢયેા. પ્રભુ જે નાવમાં

બેઠા હતા ત્યાં તે આવ્યા. તેણુ માટા કિલકિલારવ કર્યા. " અરે ! તું હવે કયાં જાય છે." એમ કહી પ્રલયકાળના દાવાનલ જેવા, ભયં-કર સંવર્ત ક જાતિના મહા વાચુ, તેણુ વિકુવ્યાં. તેનાથી વૃક્ષા પદ્ધ ગયાં, પર્વ તા કંપાયમાન થવા લાગ્યા, અને જેની ઉમિં આ આકાશ મુધી ઉડી રહી છે એવું ગંગાનું જળ ઉછળવા લાગ્યું, ઉંચે ઉછળતા સુધી ઉડી રહી છે એવું ગંગાનું જળ ઉછળવા લાગ્યું, ઉંચે ઉછળતા આને પાછા ખેશી જતા ગંગાના તરંગાથી તે નાવ ઉંચે નીચે ઠાલમ ડાલ થવા લાગ્યું, તેના કુવા સ્થંભ ભાંગી ગયા, સઢ ફાટી ગયું, નાવના ચલાવનાર નાવીક ભયભિત થઇ ગયા, નાવમાં ખેઠેલા બીજા સર્વ જના જાણે યમરાજની જિલ્હા આગલ આવ્યા હાય, તેમ મરણુાન્મુખ થઇને વ્યાકુલપણે પાત પાતાના ઇષ્ટદેવને સંભારવા લાગ્યા.

તે સમયમાં **સ'બલ અને ક'બલ** નામના નાગકમારા, જેએા પૂર્વ લવમાં ખળદના છવ હતા, તેમણે ભગવ તને આ ઉપસર્ગથી પીડાતા જોયા. સંબંલ અને કંબલનાે વૃત્તાંત આ પ્રમાણે છે:-એક જીનદાશ નામના ધાર્મી ક શ્રાવકના સહવાશથી તેમને ધર્મના બાેધ થયેા હતા. જતદાશ એક વખતે તીથીના દિવસે પૌસધમાં હતા, તે દિવસે તેમના એક મિચ્યાત્વી મિત્ર તે બે બળદને કાઇ મેળામાં શેઠને પુછયા સીવાય લઇ ગયેા, શેઠે કાઇ દીવસ તેમને ગાડીએ જેડેલા નહી, અને પાતાના સ્વધમી બધુની પેઠે તેમને ખવરાવી પીવડાવી તે સારી સંભાળ લેતા હતા. તે બળદોને પેલા મિચ્યાત્વીએ ખુબ દેાડાવ્યા અને પરાણાની આરા દોાચી **લાહીવાળા કરી નાખ્યા, તેએા ઘણુ**ં દાડવાથી તુટી ગયા, સાય કાલે શેઠને ઘેર પાછા તે બળદાને બાંધી ગયા, થાક અને મારની અસદ્ય પીઠાથી તેએા ચારપાણી પણ લઇ શકતા નહી, શેઠે પૌષધ પાળી બળદની આ સ્થિતિ નેઇ ચિત્તમાં ઘણા ખિન્ન થયા ઘણી સારવાર કરી અળદાે હવે અચવાના નથી, એમ જાણી તે અળદાને પાતે ચારે આહારના પચ્ચખાણ કરાવી, નમસ્કાર મંત્ર સંભળાવા લાગ્યા, અને ભવ્યસ્થીતિના તેમને બાધ કર્યાં. નમસ્કાર મંત્રને સાંભળતા

શ્રી મ**હા**વીરસ્વામિ ચરિત્ર. [ પ્રક્ર**રણ** ૧૭

અને ભવસ્થીતિને ભાવતા, તેેએા અન્ને સમાધીથી મૃત્યુ પામીને નાગકુમારમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા હતા.

તે સંબંધે અને કંબલે અવધિજ્ઞાનથી જોયું, તા નદી ઉતરતાં પ્રભુના ઉપર ઉપસર્ગ કરતાં તેમણે સુદષ્ટ નામના નાગ કુમારને જોયાં ભગવંત ઉપરના ભક્તિરાગથી તેમના ઉપર થતા ઉપદ્રવ અટકાવવા તેઓ ત્યાં આવ્યા. તે બે પૈકી એક જણુ તે ક્ષુદ્ર સ્વભાવવાળા સુદેષ્ટ નાગકુમારની સાથે યુદ્ધ કરવા લાગ્યા, અને બીજાએ તે નાવને હાથ વતી ગંગાની સામી તીરે નિર્ભય સ્થળમાં સુકી દીધી. સુદેષ્ટ નાગકુમાર માટી જાદિવાલા હતા, પણ આયુષ્યના અંત આવેલ હાવાથી તેનું બળ ઘટી ગયું હતું; અને આ ખન્ને દેવા નવીન ઉત્પન્ન થએલ હતા, તેથી તેમણે તેને છતા લીધા. પછી તે ત્યાંથી નાસી ગયા.

સંબલ અને કંબલ દેવેાએ પ્ર<mark>હાની</mark> પાસે આવીને, નમીને હર્ષથી પ્રહ્યના ઉપર પુષ્પ અને સુગંધી જળની વૃષ્ટિ કરી પાેતાના સ્થાને ગયા.

આપના મહા પુષ્ય પ્રભાવથી આ મહાન આપત્તિમાંથી અમે બચી ગયા, અને સુખરૂપ નદિ ઉતર્યા એમ હેાડીમાંના **બીજા લેાકે**ા બાલતા પ્રભુને નમીને, પાત પાતાના પંથે ચાલી ગયા.

પ્રભુ પણુ નાવમાંથી ઉતરીને વિધિપુવ'ક ઇયો પથિકી પ્રતિક્રમીને ત્યાંથી બીજી તરફ વિહાર કરવા લાગ્યા.

વિઢાર કરતા કરતા પ્રભુ **રાજગ્રહ નગરે** આવ્યા. તે નગ-રની બહાર નજીકમાં નાલદા નામના ભૂમિ **બીજી ચામા**સું ભાગમાં કૈાઇ વ**ણકરની વિશાળ શાળામાં** પધાર્યા. ત્યાં વર્ષોકાળ નિર્ગંમન કરવા માટે તે સ્થળે રહેવાની વણકરની પાસે યાચના કરી અને તેની રજાથી

માસક્ષમણ તપના અભિગ્રહથી તે શાળામાં કાયાત્સગ'માં રહ્યા.

ર૭ ભવ. ] કુવાના પાણીમાં બાળવાતા ઉપસર્ગ. ૨૧૯ વર્ષોકાળ પુરા થયા પછી ત્યાંથી વિહાર કરતા જીદા જીદા સ્થળાને પવિત્ર કરતા, ચ'પાનગરી એ ત્રીજી ચામાસું. પધાર્યા ત્યાં બે માસક્ષમણ કરવાના અભિગ્રહ લેઇને કાયાત્સર્ગ સુદ્રાએ ધ્યાનમાં રદ્યા. ચામાસુ પૂર્ણ થયા બાદ પ્રભુ વિહાર કરતા કરતા ચારાક નામના ગામે પધાર્યા ત્યાં પ્રભુ કાયાત્સર્ગ કુવાના પાણીમાં સુદ્રાએ રહ્યા,તે પ્રદેશમાં પર ચક્રના ભયથી બોળવાના ઉપસર્ગ કાઇ ચારને શાધનાર રક્ષક પુરૂષા ત્યાં આવ્યા. આ વખતે ગાશાળા પણ પ્રભુની પાસે હતા.

આ રક્ષક પુરૂષાએ પુછયું તમે કાૈણુ છેા ?

મોનપણાના અભિગ્રહવાળા પ્રભુએ કાંઇ ઉત્તર આપ્યેા નહી, તેમજ ગાેસાળે પણ કંઇ જવાબ આપ્યાે નહી.

ઉત્તર ન મલવાથી તેએાએ ધાર્યું કે '' જરૂર આ કેાઇ હેરૂ **ચાર** હાવા જોઇએ, તેથી તેએા ક'ઇ બાલતા નથી. "

તે કુર બુદ્ધિવાળા આરક્ષકાેએ બન્ને જણુને પકડીને બાંધ્યા, અને નજદિકના પ્રદેશમાં એક કુવા હતા તે કુવામાં પાણી કાઢવાના ભાજનની જેમ કુવામાં નાખી વાર વાર ઊંચાનિચા કરવા લાગ્યા. પ્રભુ આ સર્વ શમભાવથી સહન કરતા હતા.

એ સમયમાં સામા અને જય તિકા નામની પ્રભુ પાર્શ્વનાથના શાશનની સાધવીએા વિહાર કરતી તે પ્રદેશમાં આવી. તેમણે લાેકાેની પાસેથી સાંભળ્યું, કે અમુક સ્વરૂપવાળા કાેઇ બે પુરૂષાને આરક્ષક લાેકાે કુવામાં રાખી ઉંચાનીચા કરી તેમને પીડા આપે છે. તે સાંભળી તેઓએ વિચાર્યું કે, રખેને એ ચરમ તીર્થ કર શ્રીમહાવીર સ્વામી ન હાેય! આવી શંકાથી તે બે સાધવીઓ તે સ્થળે આવી. ત્યાં પ્રભુને તે સ્થીતિમાં બોયા. શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર, 🛛 [ પ્રકરષ્ણ ૧૭

તેમણુ આ રક્ષક પુરૂષોને કહ્યું કે, ''અરે બાઇઓ ! સિદ્ધાર્થ રાજાના પુત્ર શ્રી મહાવીર પ્રભુ જેઓએ દીક્ષા લીધેલી છે, તે આ છે. તેમને વિનાકારણુ શા માટે પકડીને પીડા છા ?"

સાધવીના આવા વચન અને ખુલાસાે સાંભળી તેઓએ પ્રભુ તથા ગાેશાળાને છુટા કર્યા, અને પાેતાના અપરાધની માફી માગવા લાગ્ય..

મહાપુરૂષા કાઇની ઉપર કાેપ કરતાજ હથી. પ્રભુને તે લાેકાે ઉપર જરા પણ રાેશ આવ્યા ન હતાે. છુટા કર્યા પછી પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી ચાલી નિકળ્યા

વિહાર કરતા કરતા વર્ષાકાળ નજીક આવવાથી પૃષ્ટ ચ'પા-નગરીએ પધાર્યા. ત્યાં ચાર માસ ક્ષમ-ચાેશુ' ચાેમાર્સું ઘુની તપશ્ચર્યા કરી વિવિધ પ્રકારે પ્રતિમા પૃષ્ટ ચ'પા. ધરી ચાતુર્માસ રહ્યા.

ચામાસાના કાળ પુરા થએથી કાયાત્સર્ગ પાળી જીદા જીદા સ્થળાેએ પ્રભુ વિચરતા વિચરતા, કેલ બ્યુક નામના ગામે આવ્યા. તે ગામમાં મેઘ અને કાળહસ્ત નામના ભાઇઓ રહેતા હતા. તેઓ બન્ને શૈલપાળક ભાઇઓ હતા. કાળ હસ્તી ચારાની પાછળ સૈન્ય લેઇને જતા હતા. તેથુે માર્ગમાં ગાશાળા સહિત જતા પ્રભુને જોયા. ચારની શંકાથી બન્નેને પકડીને તે પાતાના ભાઇ મેઘની પાસે લાવ્યા. મેઘ સિદ્ધાર્થ રાજાના સેવક હતા, અને તેથું પ્રભુને પ્રથમ જોએલા હતા; તેથી પ્રભુને આળખ્યા એટલે તેમને છુટા કરીને પ્રભુને ખમાવ્યા.

પ્રભુએ અવધિજ્ઞાનનાે ઉપયાેગ મુકી જાેચું, તાે જણાશું કે, હુજુ ઘણા કર્મની નિર્જરા કરવાની છે. અનાર્થ દેશમાં તે કર્મ સહાય વિનાંગારાથી તૂર્વ ખપા વિહાર વાય તેમ નથી ,કારણુકે સૈનિકાે શીવાય શત્રુઓનાે માટા સમુહ જીતી શકાતાે નથી. આ આર્ય દેશમાં વિહાર કરવાથી તેવી સહાય મળવી મુંશ્કેલ છે, માટે હવે હું અનાર્ય દેશમાં વિહાર કરૂં.

પ્રલુના આ વિચાર તત્વજ્ઞ આત્માર્થિએાએ હુદયમાં કાેતરી રાખવા જેવા છે. સામાન્ય જીવા પાતાને સુખ શી રીતે થાય તેની ચિંતાની પરંપરામાં છવન ગુજારે છે. નવીન કર્મ બંધનની તેમને ફીકર થતી નથી તેા પછી કર્મ ખપાવવાના કે નિજરાવ-વાના તા પ્રશ્નજ કયાં રહ્યો ? તેઓ પાતાને ઉપદ્રવ કરનાર ક દ્રઃખ આપનારને દ્રશ્મન કે શત્ર જાણી તેનુ અહિત ઇચ્છી તેના નાશ કરવાની સુદ્ધિથી તેવા પ્રકારનાે ઉઘમ આદરે છે; ત્યારે પ્રલુ તેવા ઊપસર્ગ કરનારની સહાય મેળવવાની ઇચ્છા રાખી, તેવી પ્રવૃત્તિ કરે છે. જેમ શત્ર જીતવાની છચ્છાવાળા સૈનીકાૈની શાધ કરી તેમની મદદ મેલવે છે, તેમ કર્મ શત્રુઐાને *છ*તવાને ઉપસર્ગ કરનાર સૈનીકાેની સહાય મેળવવાની છજ્ઞાસાથી અનાર્ય દેશમાં વિહાર કરવાની પ્રભ્ન ઇચ્છા રાખે છે. જ્ઞાનીઓ ઉપસર્ગ કરનારને કર્મ શત્રઓ જીતવામાં મદદગાર ગણે છે. અહા ! હા ! ! શું ઉત્તમ અને નિમંળ વિચાર ? આવા પવિત્ર વિચાર અને શુદ્ધ દ્ધિ થયા • સીવાય અને ઉપસગાં. અપાય સહન કરવાની શક્તિ ઉપતન કરી, પ્રસંગ આવે સમભાવથી ઉપસર્ગ-વિપતિઓ-સહન કર્યા શીવાય આપણે આપણા આત્માને ઉંચ કાેટીમાં લેઇ જવાને શક્તિવાન થઇ શકીશું નહિં. જિનેદ્ર દર્શનમાં આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની અનેક પ્રકારની ઉતમ રીતીએા બતાવવામાં આવેલી છે તે પૈકીની આવા પ્રકારના વિચાર થવા એ પણ એક રીતિ છે. આ કલાને ઉંચ કાેટીના મહાન આત્મજ્ઞાનીઓજ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

ઉપર જણાવ્યા સુજખના વિચારથી કમાં ખપાવવા માટે અનાય' દેશમાં વિહાર કર્યો. તે દેશમાં પ્રાયે બધા કુર સ્વભાવી માણુસાજ રહેતા હતા ત્યાં પ્રભુને જેઇને સું ડા, સું ડા, એમ કહીને મારવા લાગ્યા, કાઇ અન્ય રાજાના ગુપ્તચર માણુસ છે, એમ સમજી પકડી કુટવા લાગ્યા; ચાર ધારીને ખાંધવા લાગ્યા; કાેઇ કોતુકથી પ્રભુની તરફ ભસતા ધાનાને છુટા મુંકી કરડાવવા લાગ્યા; એમ બીજાઓ પણુ પાત પાતાની મરજી મુજબ અનેક પ્રકારની વીડંબનાઓ કરવા લાગ્યા. પણુ પ્રભુ તેથી જરાપણુ ગ્લાની પામ્યા નહી, અને જેમ રાગી મનુખ્ય અતિ ઉગ્ર ઔષધાથી રાગના નીગ્રહ થતા જાણી હર્ષ પામે છે, તેમ પ્રભુપણુ આવા ઉપસગોંથી કમ' ખપતાં જાણી, ઉપસર્ગ કરનારને મિત્ર તુલ્ય ઉપકારી માની સમભાવમાં રહેતા હતા. એ પ્રમાણે અપાય સહન કરી ઘણા કર્માની નિર્જરા કરી ને, પ્રભુ આર્ય દેશ તરફ વિહાર કરવા પ્રવર્ત થયા. અનાર્ય દેશની સરહદ ઉપર આવેલા પૂર્ણ કલરા નામના ગામની નજીક જતાં કાઇ બે ચારા જેઓ આર્ય દેશમાંથી અનાર્ય ભૂમિ તરફ જતા હતા, તેઓએ પ્રભુને જોયા. પ્રભુનું દર્શન તેમને અપશુકન લાગ્શું તેથી પાતાની પાસેના ખડગથી પ્રભુના ઉપર પ્રહાર કરવા તેમના તરફ દાડયા.

આ સમયે દેવલાકમાં બેઠેલા ઇંદ્રને ચિંતવન થયું કે હાલ વીર પ્રભુ કયાં હશે ? અવધિ જ્ઞાને જેતાં ચાર લાકને ઉપદ્રવ કરતા જાેઇ પાતે ( ઇંદ્ર ) ત્યાં આવી તેમને ઉપદ્રવ કરતા અટકાવ્યા.

પ્રભુ વિહાર કરતા કરતા ભદિલપુર આવ્યા. ત્યાં ચાર માસના ઉપવાસ (ચાેમાસી તપ) કરીને પાંચસું ચાેમાસું ચાતુર્માસ કર્યું. ભદિલપુર

ચાતુમાંસ પૂર્ણુ થયા પછી કાયાત્સર્ગ પારી, પારણુ કરી વિવિધ પ્રકારની તપશ્ચર્યા કરતા ઉપદ્રવેા સહન કરતા પ્રભુ પાષણુ અને રત્નમાં, અરણ્યમાં અને નગરમાં, તડકામાં અને છાયામાં, અગ્નિમાં અને જળમાં, ઉપસર્ગ કરનાર અને સેવા ભક્તિ કરન રમાં નિર્વિ'શેષ સમદ્ધિ રાખતા.વિહાર કરતા શાલિશીર્ષ નામના ગામે પધાર્યા અને ઉદ્યાનમાં પ્રતિમા ધરીને રહ્યા તે વખતે માધમાસ ચાલતા હતા. તે સ્થલે કટપૂતન નામની

એક વાણવ્ય તરો દેવી વસતી હતી તે દે-

વીના છવ પ્રભુના ત્રિપૃષ્ટવાસુદેવના ભવમાં વિજયવતી નામની પત્નિ હતી. તેણી વા સુદેવથી તેના .માનવા સુજબ સારી રીતે

વાણુવ તરીને શીતા પદ્રવ

માન ન મળવાથી, રાષવતિ થઇને આતંધ્યાનથી મૃત્યુ પામી હતી. કેટલાક ભવમાં ભગ્યા પછી તે મનુષ્ય ભવ પામી. તે ભવમાં આળ તપ કરી મૃત્યુ પામીને આ ભવમાં તે વ્યત્તરી થઇ હતી.

પ્રભુને જેવાથી પૂર્વ ભવતું વૈગ્તેને સાંભળી આવ્યું, પ્રભુતું તેજ તેનાથી સહન થઇ શક્યું નહીં પ્રભુની પાસે-આવીને તેણીએ તાપસણીતું રૂપ વિકવ્યું. પછી માથે જટા ધારણ કરી, વલ્કલના વસ્સ પહેરી, હિમ જેવા શીતલ જળમાં શરીરને બાળીને પ્રભુની ઉપર રહી પવન વિસ્તારીને સીસાળીયાની જેમ શરીરને કંપાવવા લાગી. તેથી તેના શરીર પરથી જળના અતિ દુઃસર શીતળ બિંદુઓ પ્રભુની ઉપર પડવા લાગ્યા. જટાના અગ્રભાગથી અને વલ્કલમાંથી પડતા જળના બિંદુઓએ પ્રભુને પલાળી દીધા. બે બીબે પુરૂષ તે ઠેકાણે હાત તે! શીતથી તે ઠરી જાત. આ પ્રમાણે આખી રાત્રિ શીતાપસ ગંને સહન કરતા પ્રભુ ધર્મ ધ્યાનમાં રહ્યા. ધ્યાનથી વિશેષ રીતે કર્મ નિજ'રાવતાં પ્રભુને " લાકાવધિ" નામતું ઉત્કૃષ્ટ અવધિજ્ઞાન ઉપરન થયું.

સામાન્ય અવધિજ્ઞાન, અને લાકાવધિ જ્ઞાનમાં તારમ્યતા એ રહેલી છે કે, સામાન્ય અવધિજ્ઞાન મર્યાદિત છે તે આવેલું પાછું જાય છે. તેમાં પણુ તેઅવધિજ્ઞાનવાળા મનુષ્યા આશ્રીત અસંખ્ય લેદ પડે છે જ્યારે આલાકાવધિ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી પાછું જતું નથી. અને સમસ્ત લાકમાં રહેલા રૂપી દ્રવ્યાને જણાવનારૂં છે. આખી રાત ઉપસર્ગ થયા પણુ પ્રશુ જરા માત્ર પણુ ડગ્યા નહીં, આખરે વ્ય'તરી થાકી અને શાંત થઇ ગઇ. તેણીને પાતાના દુષ્કૃતના પશ્ચાતાપ થયા. પછી ભક્તિ પૂર્વંક પ્રભુની પૂજા કરી પાતાના સ્થાનકે ગઇ. પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરતા ભદ્રિકાપુરી નામના ગામના ગામ પધાર્યાં; અને વર્ષાકાલ આવ્યા એટલે છડુ ચામાસ તપની આચરણ કરતા તે પ્રદેશમાં યાેઆ ભદ્રિકાપુરી. સ્થળે પ્રભુ ચામાસુ કરવાને સ્થિતી કરી રહ્યા વર્ષાકાલ પુરા થયેથી એજ નગરીની

બહાર પારણું કર્યું. આ ચાર માસમાં વિશેષ રીતે વિવિધ પ્રકારના અભિગ્રહ ધારલુ કર્યો હતા. અને પ્રતિમા ધારી કાયાત્સર્ગ પણે રહ્યા હતા.

વર્ષોકાલ પુરા થયાથી ત્યાંથી શ્રી વીરભગવ'ત વીહાર કરી આઠ માસ સુધી ઉપસર્ગ વગર મગધ સાતસું ચામાસુ દેશના પ્રદેશમાં વીચર્યા. વર્ષોકાળ આવ્યા આલભિકા નગરી. એટલે માસ ક્ષમછુના અભિગ્રહથી આલ-ભિકા નામની નગરીએ ચાતુમાંસ કર્યું.

વર્ષાંકાળ પુરા થયા પછી ત્યાંથી પ્રભુ વિહાર કરી આઠમાસ નુદા નુદા સ્થળે ક્યાં. કરમ્યાનમાં અહુશાળી નામના ગામે ગયા. તે ગામના સાળીવન નામના ઉદ્યાનમાં પ્રતિમા ધરીને રહ્યા. તે વખતે તે પ્રદેશમાં એક શાલાયાં નામની વ્ય તરી રહેતી હતી. તેણીએ પ્રભુને જોયા તેના પાપના ઉદયથી પ્રભુના ઉપર તેને કોધ ઉપ્તન્ન થયા, તેથી કેટલાક ઉપસગાં કર્યા. કર્મ શત્રુઓને છતવાના નિશ્વ-યવાળા પ્રભુએ તે ઉપસગાં ક્રમભાવથી સહન કર્યા. ઉપસગં કરતાં જ્યારે તે થાકી ત્યારે પ્રભુના આવા શાંત ગુછુથી તેના મનમાં પ્રભુ ઉપર ભક્તિ રાગ લગ્યો. પ્રભુની પૂજા કરીને તે પોતાના સ્થાને ગઇ.

વિહાર કરતા કરતા **રાજગૃહ નગરે** પ્રભુ પધાર્યો. વર્ષાકાલ આવ્યા બાણી, ચાર માસ ક્ષમણવડે વિવિધ આઠસું ચામાસુ પ્રકારના અભિગ્રહાને ધારણ કરીને પ્રભુએ રાજગૃહ નગર. ત્યાં આઠસુ ચામાસુ કર્યું ચાતુમાંસની અંતે નગરની બહાર પારણું કર્યું;

પ્રભુએ ચિત્તમાં ચિંતવ્યું કે, મારે હજી પણ ઘણું કર્મ નિજ રવાનું છે. આમ વિચારીને કમ નવમું ચામાસુ મ્લે નિજંરાના હેતુથી વજ બૂમિ, શુદ્ધ બુમિ, ચછ દેશ. અને લાટ વિગેરે મ્લેચ્છ દેશમાં વિદ્વાર કર્યો તે પ્રદેશમાં પરમા ધાર્મિક જેવા સ્વચ્છ'દી મ્લેચ્છે એ વિવિધ ઉપસગોથી પ્રભુને ઉપદ્રવ કર્યા કાેઇ પ્રભુની નિંદા કરતા, કાેઇ પ્રભુને હસતા, અને કાેઇ શ્વાન વિગેરે દુષ્ટ પ્રાણીાઓને લઇને તેમની પાછળ વીંટીવળતા હતા. આથી 'કમ'ના ધ્વ'સ થાય છે " એવું ધારીને શલ્યના ઉદ્ધારના સાધનાથી છેદાહિક થતાં જેમ હર્ષ પામે, તેમ પ્રભુ તે ઉપસગોથી ખેદ નહી પામતા સમતાથી સહન કરતા હતા. કર્મ રાગની ચિકિત્સા કરનાર પ્રભુ કર્મના ક્ષય કરવામાં શહાયકારી તે મ્લેચ્છેાને બંધુથી પણ અધિક માનતા હતા. જેમના ચરણના માત્ર અંગુઠાવડે દાળવાથી અચળ એવા મેરૂ પણ ક'પાયમાન થયે હતા, તેવા શ્રી વીરપ્રભ્રુ પણ કર્મરાગના નાશ કરાવાને માટે આવી રીતે નિર્ખળ મનુષ્યા તરફથી થતી પિડાને સહન કરે છે.

શકે દ્વે તેમની આપત્તિમાં મદદ કરવાને માટે સિદ્ધાર્થ બ્યંતરને રાખેલા હતા. તે પછું કવચીતજ હાજર રહેતા હતા. પ્રભુના ચરણમાં માટા માટા મુરે દ્રા આવીને વાર વાર આલાટે છે, અને કિંકર થઇને વતે છે. તે ઇ દ્રાદિ પછુ પ્રભુને પ્રાપ્ત થતી કમ જન્ય પિડામાં માત્ર ઉદાસી થઇને રહે છે. જેમના નામ માત્રથી દુષ્ટ ઉપદ્રવા દ્રવી જાય છે, તે પ્રભુને અતિ ક્ષુદ્ર લોકા પછુ ઉલટા ઉપદ્રવ કરે છે, તેના પાકાર કાની આગળ જઇને કરીએ 1 આખા જગતનું રક્ષણ અને ક્ષય કરવાનું પાતા નામાં બળ છતાં, પ્રભુ તેના કિંચિત પછુ ઉપયોગ કરતા નથી. સંસાર સુખના લાલસુ પુરૂષાજ પાતાના બળના ઉપયોગ કરી બાદ્ય સુખની ઇચ્છા કરે છે. આશ્રય રથાન પછુ નહી મળવાથી ટાઢ અને તડકાને સહન કરતા અને ધર્મ જાગરણ કરતા, તે 29 **સુમિમાં શૂન્યાગાર ( વસ્તી વગરનું ઘર ) કે વૃક્ષ તળે રહીને**, ધર્મ ધ્યાન ધ્યાવતાં પ્ર**ભુએ નવસુ ચામાસ** કર્યું.

> ચાતુમાંસ પુરા થએથી પ્રલુએ તે પ્રદેશમાંથી વિહાર કર્યો. सतत् विद्वार इरता हरता प्रख वाछीक'

**દશમું ચામાસુ શ્રાવ** ગામે આવ્યા ત્યાં બહાર પ્રતિમા ધરીને સ્તી નગરી. આનંદ પ્રભુ રહ્યા.

નામના શ્રાવકે પ્રભુ-\* તે ગામમાં **\*આન**ંદ નામે શ્રાવક नी अरेदी स्तुति. रहेते। हते। ते सहा छठ्ठ तप अरते। हते। अने आतापना देते। हते। अवधिज्ञाना

વરઘુના ક્ષયાેપશમથી તેને અવધિજ્ઞાન થયું હતું. તે પ્રભુનું આવા-ગમન જાણી પ્રભુને વાંદવા આવ્યાે. પ્રભુને વંદના કરી અંજલી **નેડીને** વિનંતિ કરી **કે,**-" હે ભગવંત ! આપે દુઃસહ પરિ-ષદે અને દારૂણ ઉપસગો સહન કર્યા છે; આપતું શરીર અને મન અન્ને વજ જેવા છે કે જે આવા પરિસહાે અને ઉપસગોથી ભગ્ન થતા નથી. હે પ્રભુ ! હવે આપને કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછુ નજીક છે. "આ પ્રમાણે વિનંતી કરી કરીવાર વંદન કરીને આનંદ શ્રાવક પાતાને ઘેર ગયા. પછી કાયાત્સર્ગ પારીને પ્રભુ શ્રાવસ્તી નગરીએ પધાર્યા ત્યાં પ્રભુએ દશમુ ચામાસુ વ્યતીત કર્યું, ચાતુમીસ પૂર્ણ ધર્ય નગર બહાર પારણું કરીને પ્ર**લુ સાનુ**-

યષ્ટિક ગામે પધાર્યા. ત્યાં પ્રભુએ ભદ્રા પ્રતિમા અંગીકાર કરી. તે પ્રતિમામાં અ-આને સવીતો ભદ્રા શન છેાડી પૂર્વાભિમુખે રહી એક પુદ્દગલ પ્રતિમાં નામાં તે . ઉપર દર્ષિ સ્થિર કરીને આખા દિવસ રહ્યા. તે રાત્રિએ દક્ષિણ સન્મુખ, બીજે દિવસે પશ્ચિમાભિમુખ અને ત્રીજી રાત્રિએઉત્તરા-

**લ**દ્રા મહા ભદ્રા, પતું કરવું

ભિમુખ, એમ છઠ તપ વડે પ્રતિમા પૂર્ણ કરી તે પ્રતિમા પાર્યા વગર મહા ભદ્રા પ્રતિમા અંગીકાર કરી; અને પૂર્વાદિ દિશાએાના

\* પ્રભુના શ્વાસનમાં જે દશ ભ્રાવક થયા છે તેમાં જે આનંદ શ્રાવક છે. તેયી આ બીજા છે.

રહં ભવ ]

ક્રમથી ચાર અહાેરાત્ર સુધી તે પ્રતિમામાં રહ્યા. એમ દશમ ( ચાર-ઉપવાશ ) વડે મહા ભદ્રા પ્રતિમા પૂર્ણુ કરીને તરતજ બાવીશમ ( દશ ઉપવાશ) ના તપ વડે સર્વ તા ભદ્રા પ્રતિમા અંગીકાર કરી. તે પ્રતિમા આરાધતાં દશે દિશાઓમાં પ્રત્યેક એક એક અહેા રાત્ર રહ્યા. તેમાં ઉર્ધ્વ અને અધા દિશાના પ્રસંગે ઉર્ધ્વ ને અધા ભાગે રહેલા દ્રબ્ય ઉપર દષ્ટિ સ્થાપિત કરી. એવી રીતે ત્રણે પ્રતિમા કરીને પારણાને માટે ફરતા ફરતા આનંદ નામના કાઇ ગૃહસ્થને ઘેર ગયા.

તે ગૃહસ્થની બહુલા નામે કૈાઇ દાસી પાત્ર ધાેલી હલી. તે ટાઢું અન્ન કાઢી નાખલી હલી. તેવામાં પ્રભુને ફરતા જેઇને તે બાેલી કે " હે સાધુ ? તમારે શું આકલ્પે છે ? " પ્રભુએ હાથ પસાર્યો એટલે તેણીએ ભક્તિથી અન્ન આપ્યું. પ્રભુના પારણાથી પ્રસન્ન થએલા દેવતાઓએ ત્યાં પાંચ દિવ્ય પ્રગટ કર્યા. તે જેઇને લાેકા ઘણા હર્ષ પામ્યા. રાજાએ તે બહુલા દાસીને દાસીપણામાંથી મુકત કરી "પ્રભુના પ્રસાદથી ભવ્ય પ્રાણીઓ ભવથી સુકત થાય છે, તા આમાંશુ આશ્ચર્ય ? "

ત્યાંથી વિહાર કરતાં પ્રભુ ઘણુા મ્લેચ્છ લાેકાેથી ભરપૂર એવી દઢ ભૂમિમાં આવ્યા. ત્યાં પેઢાલ નામે

**ઇ'દ્રની પ્રસ શા.** ગામની નજીક પેઢાલ નામના ઉદ્યાનમાં પાલાસ નામના ચૈત્યમાં પ્રભુએ અઠ્ઠમ

તપ (ત્રણ ઉપવાસ) કરીને પ્રવેશ કરીં. ત્યાં જ તુઓના ઉપરાધ ન થાય તેવા એક શિલાતલ ઉપર જાનુ સુધી લુજા લંબાવી, શરીરને જરા નમાવી, ચિત્ત સ્થિર કરી, નિમેષ ર હત નેત્રે રૂક્ષ દ્રવ્ય ઉપર દષ્ટિ રાખીને, પ્રલુ એક રાત્રિની મહા ભદ્રા પ્રતિમાએ રહ્યા. તે સમયે શકે દ્ર, સુધર્મા નામા દેવલાકની સભામાં, ચારાસી હજાર સામા-નિક દેવતાઓ, તેત્રીશ ત્રાયત્રિંશ (ગુરૂસ્થાનકીઆ) દેવતાઓ, ત્રણ સભાઓ "૧ અભ્ય તર સભા, ર મધ્ય સભા અને ૩ ત્રીજી બાહ્યા સભા", ચાર લાક પાલા, અસ'ખ્ય પ્રકીર્ણ દેવતાઓ, ચારે દિશાઓમાં દઢ પરિકર બાંધીને રહેલા પ્રત્યેક પ્રત્યેક ચારાસી હજાર હજાર અંગરક્ષકો, સેનાથી વીંટાએલા સાત સેના પશ્ચિમા, આભિયાગીક (સેવક વગી) દેવદેવીઓના ગણા, અને કિલ્વિષાદિક દેવતાઓના પરિવાર સહિત બીરાજેલા હતા. દક્ષિણુ લાેકાર્ક્સની રક્ષા કરનાર તે ઇંદ્ર, શકનામા સિંહાસન ઉપર બેસી નૃત્ય, ગીત, અને ત્રણુ પ્રકારના વાદ્યવિનાદ વડે કાળ નિર્ગંમન કરતા હતા. તે વખતે અવધિજ્ઞાનથી ભગવંતને ઉપલી રીતે રહેલા જાણી તત્કાળ ઉભા થયા. પગમાંથી પાદુકા કાઢી નાખી, ઉત્તરાસંગ કરી જમણા જાતુને પૃથ્વી ઉપર સ્થાપન કરી અને ડાબા જાતુને જરા નમાવી ઇંદ્રે પૃથ્વી ઉપર મસ્તક લગાડીને શકસ્તવવડે પ્રભુને વંદના કરી. પછી બેઠા થઇને જેના સર્વ અંગામાં રામાંચ કંચુક પ્રગટ થએલા છે એવા તે ઇંદ્ર મહારાજે સર્વ સભાસદાને ઉદ્દેશીને આ પ્રમાણે કહ્યું.

"હે સૌધર્મ લાેકવાસી સર્વ દેવા ! શ્રી વીર પ્રભુના અદ્ભૂત મહિમા સાંભળાે-પંચ સમિતિને ધારણ કરનાર, ત્રણ ગુપ્તિઓથી પવિત્ર, કોધ, માન, માયા અને લાેભથી પરાભવ નહી પામેલા, આશ્રયરહિત, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળને ભાવમાં કાેઇ પ્રકારે પણ ખુદ્ધિના પ્રતિબંધ નહિ કરનાર, એ પ્રભુ એક રૂક્ષ પુદ્દગલ ઉપર દબ્ટિને સ્થિર કરીને અત્યારે મહા ધ્યાનમાં સ્થિત થએલા છે. તેમને એ ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન કરવાને દેવા, અશુરા, યક્ષા, રાક્ષસા, ઉરગા મનુષ્યા કે ત્રૈલાકય પણ શકિતવાન નથી. "

મનુષ્ય લાેકમાં જેમ વિવિધ પ્રકારના સ્વભાવવાળા મનુષ્યા હાૅય છે, તેમ દેવલાેકમાં પણુ તેવાજ સ્વભાવવાળા દેવા હાૅય છે. અલ્પ સત્વવાલા જીવા જયારે કાેઇ મહાપુરૂષાના ગુણા, તેમનું બળ, અને પશાક્રમનું વર્ણુન સાંભળે છે, ત્યારે તેમના મનમાં તેઓના ઉપર અશ્રદ્ધા અને ઇર્ષ્યા ઉત્પન્ન થાય છે. એકાદ કાેઇ મહાસતીના ગુણુનું વર્ણુન સાંભળી લંપટ પુરૂષાને આશ્ચર્ય અને અશ્રદ્ધા થાય છે, એટલુંજ નહિ પણુ વખતે તે સતીને ચલાયમાન કરવાનું બીડું ઝડપી, તથા-પ્રકારના પ્રયાસ આદરી, તે મહા સતીઓને વિનાકારણુ આપત્તિઓમાં સપડાવી ચલાવવા પ્રયત્ન કરે છે. તેવા પ્રસ ગે જેમ શુદ્ધ સુવર્ણ અગ્નિની આંચથી એાગળતું નથી, પણ ઉલટું વિશેષ શુદ્ધ થઇ દીપી નીકળે છે, તેમ મહાસતીએા પણ દીપી નીકળે છે; એવા ઐતિહાસીક ઘણા દાખલાઓ આપણા જાણવામાં છે. ગુજરાતના રાજા સિદ્ધરાજ અને જસમા આ રણના, તેમજ સતી સુભદ્રા, સતી અંજણા વિગે રેના દાખલા શાસમાં માજીદ છે, અને ઇતિહાસમાં પ્રસિદ્ધ છે. જગતમાં દુષ્ઠ બુદ્ધિના છવા મહાપુરૂષાના ગુણા સાંભળી, મત્સર ધરી તેમને વિના કારણ દુઃખ આપે છે. આવા પ્રકારના વિકારી સ્વભાવથા દેવતાઓ પણ સુકત નથી.

ઇંદ્ર મહારાજની સભામાં હજારા દેવા બેઠેલા હતા તેમાં બધા દેવા કંઇ ઉંચ કાેટીના હતા ઐમ સંગમ નામના ન હતું. તે સભામાં એક સંગમ નામના દેવને થએલી સામાનિક દેવ, અભવ્ય અને ગાઢ અશ્રદ્ધા. મિથ્યાત્વના સંગવાળા હતા, તે બેઠેલા હતા. ભગવંત મહાવીર દેવની ઇંદ્ર મહા-

હતા. લખવત મહાવાર દવવા છે મહા-રાજે કરેલી પ્રસંશાથી તેનું લાંહી તપી આવ્યું તેના નેત્રા રાતા થઇ ગય, અને શરીર કપવા લાગ્યું. તેના ચેહેરા ભયંકર થઇ ગયા, અને હાંઠ ફડફડવા લાગ્યા. ઇંદ્ર મહારાજના હું સેવક છું, અને તેમને ( ઇંદ્રે ) પ્રભુની ખાટી સ્તુતિ કરવાને કઇજ કારણ નથી, એવા વિચાર તે કરી શકયા નહીં; અને ઇંદ્ર મહારાજ તથા પાતાની વચ્ચે શું અંતર છે, તથા આ સભામાં તેના કરતાં પણ વધારે ઝાધ્ધ અને શક્તિવાળા દેવા ઇંદ્ર મહારાજની સેવામાં છે, તેનું ભાન તે ભુલી ગયા; અને ઇંદ્ર મહારાજની સેવામાં છે, તેનું ભાન તે ભુલી ગયા; અને ઇંદ્ર મહારાજના સામા થઇ તે બાલ્યા કે, ''દુ દેવેંદ્ર! એક સાધુ થએલા મનુષ્યની તમે આટલી બધી પ્રસંશા કરા છા, તેનું કારણ સત્ અસત્ બાલવામાં સ્વચ્છંદતા વ્રગટ કર-નાર તમારી પ્રભુતાજ છે. એક સાધુ દેવતાઓથી પણ ધ્યાનમાંથી ચલિત કરી શકાય તેવા નથી, એવું ઉદ્ભટ તમે હુદયમાં કેમ ધારા છા ? અને કદી ધારા છે તો શામાટે કહા છા ? જેના શિ ખરેા આકાશને રૂધી રહ્યા છે, અને જેના મૂળ રસાતળને લેદી રહ્યા છે, એવા સુમેરૂગિરિસહિત બધી પૃથ્વીને બાળી દેવામાં જેના સ્પષ્ટ વૈભવ છે, એવા સાગરને પણ જેઓ એક ગંડ્ય માત્ર કરી જાય તેવા છે, એટલુંજ નહી પણ અનેક પર્વતો વાળી આ પ્રચંડ પૃથ્વીને જેઓ છત્રીની જેમ એક ભુજાએ ઉપાડી લેવાની શક્તિ ધરાવે છે; આવા અતુલ સમૃદ્ધિવાળા અમિત પરાક્રમી અને ઇચ્છા પ્રમાણે શિદ્ધિને પ્રાપ્તિ કરનાર દેવાની આગળ એ મતુબ્ય માત્ર સાધુ કેાણુ છે ! હું પાતેજ તેને ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન કરીશ. " આ પ્રમાણે કહી, ભૂમિપર હાથ પછાડયા. આ સંગમ દેવ ઇંદ્રના તાબાના હતા. તેને દબાવવા ધારત તા ઇદ્ર મહારાજ તેમ કરી તેને અટકાવી શકત; પણ તેમ કરવાથી વખતે અહેં ત પ્રભુ પારકી સહાયથી અખંડિત તપ કરે છે, એવું રખેને આ દુર્ણુ દ્વિના મનમાં ન આવે, તે સારૂં તેને કંઇ પણ ઉત્તર આપ્યા નહીં અને તેની લપેક્ષા કરી.

તે પછી તે અધમ સંગમ, પ્રભુને ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન કરવા સારૂ, અને ઇંદ્રે કરેલી પ્રસંશા ખાેઠી સંગમે કરેલા ઠરાવવા સારૂ, વેગ વડે ઉઠેલા પ્રલયકા-ઊપસર્ગ. ળના અગ્નિ જેવા અને નિવડ મેધ જેવા પ્રતાપવાળા, રૌદ્ર આકૃતિથી સામુ પછ્

જોઇ ન શકાય એવેા, ભયથો અપસરાએાને નસાડતા અને માટા વિકટ ઉર સ્થળના આલાતથી ગ્રહ મંડળને પણુ એકઠા કરતા, જ્યાં પ્રભુ હતા ત્યાં આવ્યા. નિષ્કારણ જગતના બંધુ, અને નિરાબાધ પણુ યથાસ્થિત રહેનારા વીર પ્રભુને જોતાં તેને અધિક દ્વેષ ઉત્પન્ન થયા, અને તેણુ પ્રભુને ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન કરવાને પ્રયત્ન આદર્ચા.

૧ પ્રભુની ઉપર અકાળે અરિષ્ટને ઉત્પન્ન કરનારી મહા દુઃખ કાયક રજ (ધુળ)ની વૃષ્ટિ કરી. તે રજના પૂરથી ચંદ્રને રાહુની જેમ, સૂર્યને દુદિ<sup>°</sup>નની જેમ પ્રભુના સર્વ અંગાને ઢાંકી દીધા તે રજથી તેણે સર્વ તરફથી પ્રભુના શરીરના દ્વારા એવા પૂર્યા **કે, જે**થી પ્રભુ શ્વાસાશ્વાસ લેવાને પણુ અશકત થઇ ગયા. તાે પણુ પ્રભુ એક તિલ માત્ર પણુ ધ્યાનથાં થલિત થયા નહી. '' ગમે તેવા શક્તિવાન ગજે દ્રોથી પણુ શું કુલગિરિ ચલિત થાય છે ? "

ર તે પછી રજને દ્વર કરીને પ્રભુના સર્વ અંગને પીડા કરનારી વજામુખી કીડીઓ ઉપન્ન કરી. તે કીડીઓ પ્રભુના અંગમાં એક બાજીથી પેસીને સ્વેચ્છાએ બીજી બાજીએ અહગાર વસ્ત્રમાં જેમ સાેય નીકલે તેમ નીકળતી, અને તીક્ષ્ણુ મુખાગ્રથી પ્રભુના સર્વ અંગને વીંધવા લાગી. નિર્ભાગીની સર્વ ઇચ્છાઓ નિષ્ક્ળ થાય તેમ આ પ્રયત્નમાં પણુ તે દેવ નિષ્ફળ નીવડયાે અને પ્રભુ ધ્યાન-માંથી ડગ્યા નહી.

3 ત્રીજા ઉપસગંમાં તે દેવે પ્રચંડ પારષદાે (ડાંસા) વિકુ બ્યાં. '' દુરાત્મા પુરૂષાેના અપકૃત્યાેના અંત હાેતા નથી". તે ડાંસાે ના એક એક ડંસમાંથી નીકળતા ગાયના દુધ જેવા રૂધિર વડે પ્રભુ નિર્ઝંરણા વાળા ગિરિની જેવા દેખાવા લાગ્યા. તેમાં પણ તે કાંબ્યાે નહી.

૪ ચાથા ઉપસર્ગમાં પ્રચંડ ચાંચવાળી દુર્નિંવાર ધીમેળા વિકુર્વિ. પ્રલુના શરીર ઉપર તેઓ મુખાગ્રથી એવી ચાંટી ગઇ કે, જાણે શરીર સાથેજ ઉઠેલી રામ પંકિત હાય તેવી દેખાવા લાગી. તેથી પણુ મહાયાગી પ્રલુ ચલિત થયા નહીં.

પ પ્રભુને ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન કરવાના નિશ્ચયવળા તે દુરાત્માએ વિંછીએા વીકુવ્યાં. તે વીંછીએા પ્રલયકાળના અગ્નિના તછુખા જેવા, અને તપાવેલા ભાલાના જેવા, પાતાના ભયંકર પુચ્છના કાંટાએાથી ભગવ'તના શરીરને ડ'ખ દેવા લાગ્યા તેથી પણુ પ્રભુ આકુલ વ્યાકુલ થયા નહીં.

૬ સાતમા ઉપસર્ગમાં ઘણા દાંતવાળા નકુળા (નાળ) વિકુબ્યાં. ખી ! ખી ! એવા વિરસ શબ્દ કરતા, તેઓ પાતાની ઉગ્ર દાઢાયી ભગવ તના શરીરમાં<sup>થી</sup> તાેડી તાેડીને માંસના ખંડા જાદા પાડવા લાગ્યા. આ પ્રયત્નમાં પણ તે ફળીભુત થયા નદી. માં મહાવારત્યાન ચારત. ્ પ્રકરણ ૧૭ ૭ તે પછા ચમરાજના ભુજદંડ જેવા ભચંકર અને માટી ાળા સપેનિ તેણે મહા કાેપથી ઉત્પન્ન કર્યો. માટા વક્ષને

ક્ષ્ણાવાળા સપાંને તેણે મહા કાેપથી ઉત્પન્ન કર્યાં માટા વૃક્ષને જેમ કોચાની લતા વીંટાઇ વળે તેમ તે સપાંએ મહાવીર પ્રભુને પગથી તે મસ્તક સુધી વીંટી લીધા. તે સપાંએ પાતાની ક્ષ્ણાઓ ક્રાટી જાય તેવા જેસ્થી પ્રભુ ઉપર ક્ષ્ણાઓના મહાર કરવા લાગ્યા, અને દાઢા ભાંગી જાય તેટલા જેસ્થી પાતાની દાઢાવડે તેમને ડસવા લાગ્યા, અને ખધું ઝેર વમન કરી રહ્યા ત્યારે તે સપાં નિસ્તેજ થઇ ગયા. આ પ્રયત્ન પણ તેના ફાગટ ગયા.

૮ આઠમા ઉપદ્રવમાં તેણે વજ જેવા દાંત વાળા ઉંદરે ઉત્પન્ન કર્યાં. તેઓ નખથી, દાંતાેથી, મુખથી, અને કરથી પ્રભુના અંગને ખણવા લાગ્યા, અને તેની પર મૂત્ર કરીને ક્ષત ઉપર ક્ષર નાખવા લાગ્યા. તેમાં પણ તેનું કંઇ વળ્યું નહી.

૯ નવમા પ્રયત્નમાં તેણે માટા દાંત મુશળવાલા એક ગજે દ્ર વિકુગ્યાં. પગના પાતથી જાણે પૃથ્વીને નમાહતા હાય, અને માટી તેમજ ઉંચી કરેલી સુંહધી જાણે આકાશને તાહીને નક્ષ-ત્રોને નીચે પાહવા ઇચ્છતા હાય, તેવા તે ગજે દ્ર પ્રભુની ઉપર દાઢી આવ્યા. તેણે દુર્વાર સુંઢથી પ્રભુના શંરીરને પકડીને આકાશમાં દ્વર ઊછાળી દીધું. પછી શરીરના કણે કણ વેરણ છેરણ થઈ જાય તા ઠીક એવું ધારીને તે દુરાશય હાથી દાંત ઊંચા કરી પ્રભુને પાછા ઝીલી લેવા દાહયા. એવી રીતે ઝીલ્યા પછી તે દાંતવડે વારંવાર પ્રહાર કરવા લાગ્યા, કે જેથી પ્રભુની વજ જેવી છાતીમાંથી અગ્નિના તણુખા નીકળવા લાગ્યા. તાપણ તે ભયંકર હાથી પ્રભુને ધ્યાનથી ચલાયમાન કરવા શક્તિવાન થયા નહી.

૧૦ દશમા ઉપસગ'માં તેણે એક પ્રચંડ વેગવાળી હાથોણી વિકુર્વી. તેણે પાતાના મસ્તકથી અને તીક્ષ્ણ દાંતાથી પ્રભુના શરીર ઉપર ઘણા પ્રહાર કર્યો, અને વિષની જેમ પાતાના શરીરના રહ ભવ. ]

જળથી પ્રભુના શરીરને સિંચન કરવા લાગી. આખરે તે હાથિણી થાકીને ખળરહિત થઇ ગઇ પણુ પ્રભુને ડગાવી શકી નહી.

૧૧ અગીઆરમા ઉપદ્રવમાં તે સંગમે મગરની જેવા ઉગ્ર દાઢાવાલા એક પિશાચનું રૂપ વિકુગ્રું. જવાલાએાથી આકુલ એવું તેનું સાઉેલું મુખ, પ્રજવલિત અગ્નિકુંડની જેમ ભયંકર લાગતું હતું તેની ભુજાએા યમરાજના ગૃહના ઉચા કરેલા તાેર-ઘુના સ્તંભ જેવી હતી, અને તેની જંધા અને ઉરૂ ઉંચા તાડ વૃક્ષ જેવા હતા. ચર્મના વસ્ત્ર ધરતા, અટ્હાસ કરતા અને કિલકિલ શખ્દ કરી પુતત્કાર કરતા, તે પિશાચ હાથમાં કાતી લેઇને ભગ-વંતને ઉપદ્રવ કરવા માટે દાેડી આવ્યા. તે પણ ઉપદ્રવ કરીને ક્ષીણ તેલવાલા દીપકની જેમ બુઝાઈ ગયા, અને પ્રભુ નિશ્ચળ રહ્યા.

૧૨ તે પછી તે નિદંધ દેવે તૂર્તજ ક્રોધથી વાધનું રૂપ વિકુવ્ર્યું. પુચ્છની છટાના આચ્છોટથી પૃથ્વીને ફાડતા હાય અને બુત્કાર શબ્દના પડછંદાથી ભૂમિ તથા અંતરીક્ષને રાવરાવતા હાય, તેવા તે વાઘ વજૂ જેવી દાઢાથી અને ત્રિશલ જેવા નખાગ્રાથી ત્રિભૂવનપતિને અવ્યગ્રપણે ઉપદ્રવ કરવા લાગ્યા. તે પણ દાવા નળમાં દગ્ધ થએલા વૃક્ષની જેમ નિસ્તેજ થયા.

૧૩ તે દેવે સિદ્ધાર્થ રાજા અને ત્રિશલા રાણીનું રૂપ ધારણ કર્યું. તે બન્ને વિલાપ કરી પ્રભુને કહેવા લાગ્યા કે, હે ભાઇ! આ અતિ દુષ્કર કાર્ય તે શા માટે આરંબ્યુ છે ? તમારા વિના અમે દુઃખી થઇએ છીએ. તારા ભાઇ ન દિવર્દ્ધન અમારી વૃદ્ધાવ-સ્થામાં અમારી બરાખર સાર સંગાળ રાખતા નથી; અને અમને છાંડીને તે ચાલ્યા ગયા છે, માટે આ દીક્ષા તું છાંડી દે. અમારી અવગણના તું ન કર, આજ્ઞા માના અને અમારી વૃદ્ધાવસ્થામાં અમને સુખ થાય તેમ વર્તા. એવી રીતે હુદયને પિગળાવી નાખે એવા કરૂણાજનક વિલાપ સાંભળીને પણ પ્રભુ જરા માત્ર ધ્યાનથી ડઆ નહીં.

૧૪ ચૌદમા ઉપદ્રવમાં તે દેવે માછુસાથી વસેલી એક 30 છાવણી વિકુર્વી. તેમાંથી એક સ્સાઇયાને ભાત રાંધવાના વિચાર થયેા; ચુલાે માંડવાને માટે પાષાણુ વિગે રેની શાેધ કરતાં તેને કંઇ મજશું નહી, એટલે તે રસાઇયાએ પ્રભુના બે ચરણુને ચુલા રૂપ કરીને, તેના ઉપર ભાતનું ભાજન સુકશું; અને બે પગની વચ્ચે અગ્નિ પ્રજવલિત કર્યાં, અને પગના સુળમાં તે અગ્નિને ખુભ નેસભેર સળગાવ્યા. પ્રભુ તે અગ્નિથી તપાયમાન થયા, તથાપિ અગ્નિમાં સુકેલા સુવર્ણની જેમ તેમની શાભાહીણુ થઇ નહી, પણ ઉલટી વૃદ્ધિ પામી. આ પ્રયત્નમાં તે દેવ નિષ્ફળ થયા અને પ્રભુને ચલાયમાન કરી શકયા નહીં.

૧૫ તે પછી તે દેવે એક ભયંકર પકવણ (ચંડાળ) વિકુવ્યાં તેણે આવીને પ્રભુના કંઠમાં, બે ભુજામાં, અને જંધા ઉપર ક્ષુદ્ર પક્ષીઓનાં પાંજરાં લટકાવ્યાં તે પક્ષીઓએ ચાંચ તથા નખના પ્રહારા એટલા બધા કર્યા કે, જેથી પ્રભુનું શરીર તે પાંજ-રાઓની જેવું સેંકડાે છીદ્રાવાળું થઇ ગશું. આ પ્રયત્નમાં તે દુષ્ટ ચંડાલ પાંકેલા પાંદડાની પેઠે અસાર નિવડયા, અને મહા યાંગી પ્રભુને ધ્યાનમાંથી ડગાવી શક્યા નહી

૧૬ તે પછી તે સંગમ દેવે ઘણુ આવેશમાં આવીને મહા ઉત્પાત કરનાર પ્રચંડ પવન ઉત્પન્ન કર્યો. માટા વૃક્ષાને તૃણુની જેમ આકાશમાં ઉડાડતો, અને દિશાઓમાં પથરા અને કાંકરાઓને ફેંકતા તે પવન ચા તરફ પુષ્કળ રજ ઉડાડવા લાગ્યા. ધમણુની જેમ અંતરીક્ષ અને બૂમિને સર્વ તરફથી પૂરી દેતા, તે પવને પ્રભુને ઉપાડી ઉપાડીને નીચે પછાડયા. આવા પ્રકારના ઉગ્ર પવનથી પણુ તે દુષ્ટ દેવનું ધાર્શું કંઇ થયું નહીં, અને પ્રભુએ અક્ષુદ્રમને તે પરિસહને પણુ સહન કર્યો અને ધ્યાનમાં નિશ્વળ રહ્યા.

૧૭ સત્તઃમા ઉપસર્ગમાં તેણે વ'ટેાળીયાે વાસુ વીકુવ્યાં. પર્વતાને પણ ભમાડવાને પરિપૂર્ણ પરાક્રમવાળા તે વ'ટાળીયાએ ચક્રપર રહેલા માટીના પિંડની જેમ પ્રભુને ભમાડયા. સમુદ્ર માંહેના આવર્તાની જેમ તે વ'ટાેલીઆએ પ્રભુને ઘણા ભમાડયા, રંહ **મવ,** ]ે

છતાં પણ એક તાનમાં રહેલા પ્રભુએ કિ ચિંત્ પણ ધ્યાન છેાડયું નહીં. મહા ગવિષ્ટ અને પ્રભુને ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન કરવાની દઢ પ્રતિજ્ઞાવાળા તે સંગમે આ પ્રમાણે ઘણેા પ્રનત્ન કરેાં, પણ તે કૃતેહમ દ થયેા નહીં. તે વિચારવા લાગ્યાે કે, આ વજ જેવા કઠીન મનવાળા સુનિને મેં ઘણીવાર હેરાન કર્યાં, તાેપણ તે લેશ માત્ર ક્ષેાભ પામ્યા નહીં. અરે ! હું માન ખંડિત થઇ ઇ દ્રની સભામાં જઇ શું સુખ બતાવું ? આવા દુષ્ટ વિચારથી તે ઘણા આવેશમાં આવી ગયાે. હવે તાે એ સુનિના પ્રાણુનાજ નાશ કરૂં એટલે એનું ધ્યાન આપાઆપ નાશ પામશે, તે સિવાય બીજો ઉપાય નથી. આવેા વિચાર કરી તે દેવે ક્રી ઉપસર્ગ શરૂ કર્યાં.

૧૮ અઢારમા ઉપસર્ગમાં એક કાળચક ઉત્પન્ન કર્યું. હજાર ભાર લાેહથી ઘડેલું તે કાલચક્ર, દેવે ઉંચુ ઉપાડશું. જાણે પૃથ્વીના સંપુટ કરવા માટે બીજા તેટલા પ્રમાણુવાળા પુટ હાેય તેવું તે કાળ ચક્ર, તેણું જાેરવડે પ્રભુની ઉપર નાખ્યું. ઉછળતી જવાળાએાથી સર્વ દિશાઓને વિકાળ કરતું તે ચક્ર, સમુદ્રમાં વડવાનળની જેમ પ્રભુની ઉપર પડશું. સમગ્ર પર્વતાને પણુ **ચૂર્ણ** કરવાને સમર્થ એવા એ ચક્રના પ્રહારથી પ્રભુ જાતું સુધી પૃથ્વીમાં ઉતરી ગયા. આ પ્રમાણે થયા છતાં પણ, ભગવત તે ક્ષુદ્ર દેવના ઉપર ક્રોધ નહી કરતાં, ઉલટા અમી દ્રખ્ટિથી તેના તરફ જોતા હતા.

જ્યારે આવા કાળચક્રની પછુ પ્રભુના ઉપર પણુ જોઇએ તેવી અસર થઇ નહિ, શરીરના તા નાશ થયા નહિ અને ધ્યાનમાંથી પણુ ડગ્યા નહિ, ત્યારે વિચારવા લાગ્યા કે, " અસ અને શસ્ત્રને અગાચર આ છે અને આવા પ્રયાગા તેમના ઉપર કંઇ અસર કરી શકવાના નથી. આવા પ્રતિફૂલ ઉપાય કંઇ કામ લાગતા નથી, તા હવે તેમને અનુફૂલ એવા ઉપાયા કરૂં. "

## અનુકૂલ ઉપસર્ગ.

૧૯ આગણીસમા ઉપસગ<sup>°</sup>માં તે સંગમ દેવ વિમાનમાં

## શ્રી મહાવીરસ્વમિ ચરિત્ર. [પ્રક્રશ્યુ ૧૭

બેસીને પ્રભુની પાસે આવ્યા. વિમાનમાંથી ઉતરી તે પ્રભુની પાસે ગયા, અને પ્રભુના તપ અને ધ્યાનથી જાણુ ભારે પ્રસન્ન થયા હાય. તેવી રીતે પ્રભુને કહેવા લાગ્યા કે,-'' હે મહર્ષિ ! તમારા ઉગ્ર તપથી, સત્વથી, પરાકમથી, પ્રાણુની પણુ ઉપેક્ષા કર-વાથી, આર'ભેલા કાર્ય'ના નિર્વાંહ કરવાના દઢ નિશ્ચયવાળા ટેકથી હું તમારી ઉપર પ્રસન્ન થયા છું.; માટે હવે આવા શરીરને કલેશ કરનાર તપને છાડી દા. તમારે જે બેઇએ તે માગી લ્યા હું તમાને શું આપું ? તમે જરા પણુ મારી શકિત વિષે શંકા રાખશા નહી. કહા તા જ્યાં નિત્ય ઇચ્છા માત્ર કરવાથી બધા મનારથ પુરાય છે તેવા સ્વગ માં આજ દેહથી તમાને લેઇ જાઉં! અથવા કહાે તા અનાદિ ભવથી સંરૂઢ થએલા સર્વ કમાંથી મુકત કરી, એકાંત પરમાનંદવાલા માક્ષમાં તમને લેઇ જાઉં, અથવા કહાે તા બધા મંડળાધીશ રાજાઓ પાતાના મુગટથી જેના શાશનનું પાલન કરે, તેવી સમૃદ્ધિવાળા સામ્રાજ્યને આલાકમાંજ આપું ! "

આવી લલચાવનારી અને સામાન્ય જીવાને ક્ષાભ પમાડનારી વાણીથી પણુ પ્રભુના મન ઉપર કંઇ અસર થઇ નહિ, અને પ્રભુએ કંઈ ઉત્તર આપ્યા નહીં. તેથી સંગમ વિચારવા લ ગ્યા કે, આ મુનિએ મારી બધી શકિતએાના પ્રભાવને નિષ્ફળ કર્યા છે પણ હજી કામદેવનું અમાઘ શાસન એક બાકી રહ્યું છે, કારણ કે કામદેવના અસરૂપ રમણીઓાના કટાક્ષમાં આવેલા માટા પુરૂષા પણુ પાતાના પુરૂષવતને લાપ કરતા જોવામાં આવેલા છે. આવા નિશ્વય કરી તેણે બીજો અનુકૂળ ઉપસર્ગ આદર્યો

૨૦ વીશમાે ઉપસર્ગ દેવાંગનાના કર્યો.

તે દેવે દેવાંગનાને આજ્ઞા કરી કે, તમારે તમારી સ'પૂર્ણ કળાથી આ સુનિને ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન કરવા તમારામાં કેટલી શક્તિ છે ? તે હવે બતાવા. તેમને અનુકૂળ આવે અને તેમના કાર્યને સહાય થાય તેવી છએ ઝાતુઓને પ્રગટ કરી. મત્ત કાેકિ-લાના મધુર કુજિતાથી પ્રસ્તાવના કરતી કામ નાટકની નટીરૂપ વસંતલક્ષ્મી શાભી ઉઠી. કંદબના વિકશિત પુખ્પરજથી દિગ્વધૂને માટે સૈરંધી દાસીની જેમ મુખવાસ સજ્જ કરતી ગ્રીબ્મ ગ્રહતુની લક્ષ્મી વિસ્તાર પામી. કેતકીના પુખ્પનામિષથી બાણે કામદેવના રાજ્યાસિષેકમાં સર્વ અંગે મંગલિક તિલક કરતી હાય તેવી વર્ષા ગ્રહતુ પ્રગટ થઇ. નવીન નીલ કમળના મિષથી હજારા નેત્ર-વાળી થઇ પાતાની ઉત્તમ સંપત્તિનેજ જોતી હાય એવી શરદગંદતુ પ્રકાશી નીકળી. શ્વેત અક્ષર જેવી ડાલરની કળીઓથી કામદેવની જય પ્રશસ્તિને લખતી હાય તેવી હેં મત લક્ષ્મી ખીલી નીકળી. ડાલર અને સિંદુવારના પુખ્પાથી હેમંત અને વસંતઝાતુને ગણિ-કાની જેમ સાથે નભાવતી શિશ્વર લક્ષ્મી વૃદ્ધિ પામી એવી રીતે ક્ષણમાં સર્વ ઝાતુઓ સાથે પ્રગટ થઇ.

્તે પછી ત્યાં કામદેવની સેના જેવી દેવાંગનાએ પ્રગટ થઇ. ભગવ તની આગલ આવી તે રમ્ય અંગવાળી રમણીઓએ કામદે-વના વિજયી મંત્રાસ જેવું સગીત શરૂ કર્યું. કૈાઇ શુદ્ધ ચિત્તે લય સાથે ગાંધાર ગ્રામથી અનેક રાગતી જાતિઓને ગાવા લાગી, ઠાંઇ પ્રવી**છ દેવાંગના કમ અને ઉત્કમતાથ**ે વ્યંજન અને ધાતુઓને સ્પષ્ટ પ્રગટ કરતી મધુર વીણા વગાડવા લાગી; કાૈઇ કટ, નકાર, ઘોંકાર એ ત્રણુ પ્રકારના મેઘ જેવા ધ્વનિ કરતી વિવિધ મૃદ'ગને વગાડવા લાગી; કાંઈ આકાશ તથા પૂચ્ત્રીમાં ઉછળતી, વિવિધ હાવભાવ અને નવનવત દષ્ટિભાવ કરતી નાચવા લાગી; દઢ અંગ<mark>હ</mark>ાર અને અભિનયથી ક**ંચુકીને** તેાડતી અને શિથિલ કેશપાશને બાંધતી કાેઇ પાતાની <mark>ભુજાના મૂલને ખતાવતી હતી; કાેઇ</mark> દંડપાદ વિગેરે અભિનયના મિષથી પાતાના ગારૂચદન જેવા ગૌર સાયળના મૂલને વાર વાર ખતાવતી હતી; કાેઇ શિથિલ થએલા અધાવસની બ્રંથીને **દઢ કરવાની લીલાથી પાતાના વાપી જેવા નાભિ મંડળને બ**ાવતી હતી, કાેઇ ઇલદંત નામના હસ્તાભિનયના મિષકરી વારંવાર ગાઢા લિંગની સંજ્ઞાને કરતી હતી; કાેઇ નીવીને **દઢ કરવાના છળથી** ઉત્તરીય વસ્ત્રને ચલાવી પાતાના નિતંબ બિંબને દેખાડતી હતી:

## મા મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર [ પ્રકરણ ૧૭

કાઇ વિશાળ લાંચના દેવી અંગભંગના બાનાથી પુષ્ટ અને ઉન્નત સ્તનવાળા પાતાના વક્ષસ્થલને ચિરકાલ સુધી દર્શાવતી હવી " અરે ભદ્ર ! એ તમે ખરેખરા વીતરાગ છેા તા શું તમે કાઇ વસ્તુ પર રાગ નથી વિસ્તારતા ? એ દયાળુ છેા તા અકસ્માત્ ઉત્દુષ્ટ ધનુષ્ય લેઇને અમારી પર ઉઠેલા આવિષમાયુધકામ દેવથા અમાર રક્ષા કેમ કરતા નથી ? એ તમે શરીર ઉપર પણ નિરપેક્ષ બુદ્ધવાળા છેા તા આપનું શરીર અમને શા માટે અર્પણ કરતા નથી ? પ્રેમના લાલગુ છતાં પણ એ કદિ કોતુકથી અમારી ઉપેક્ષ કરતા હા તા તે કોતુક ક્ષણુવાર કરવું ઘટીત છે, અમારા મરણાંત સુધી કરવું યાગ્ય નથી હે સ્વામી ! હવે કઠીનતા છાડી દા, અને અમારા મનારથા પૂરા કરા અમારી પ્રાર્થનાના ભાગ કરા નહી. અમને નિરાશ કરા નહીં. " આ પ્રમાણે કે:ઇક સ્ત્રી વાર વાર કહેવા લાગી. આવી રીતે દેવાંગનાઓના ગીત, વાઘ, નૃત્ય, આંગવિકાર અને ચાટુ વચનાથી પ્રભુ જરા પણ ક્ષેાભ પામ્યા નહી.

કાયાત્સર્ગ રહેલા પ્રભુની ઉપર, ઉપર વર્ણન કર્યા પ્રમાણે તે સગમદેવે એક રાત્રિમાં વીશ માટા ઉપસગા કર્યા, રાત્રિ વ્યતિત થઇ, પ્રાતઃકાળ થયા. સંગમ વિચારવા લાગ્યા કે, " અહા ! આ મુનિ મર્યાદાથી સમુદ્રની જેમ ધ્યાનથી જરા પણ ચલિત થયા નહીં. તા હવે પ્રતિજ્ઞા ભ્રષ્ટ થઇને શું હું પાછા સ્વર્ગમાં ભાઉ ? પણ તેમતા શી રીતે જવાય ! માટે ચીરકાળ સુધી અહી રહી, આ મુનિને બીજી રીતે કદર્શના કરીને કાઇ પણ રીતે ક્ષેાલ પમાહું. નિરાશ થવાનું કંઇ કારણ નથી. અરે એ મનુષ્ય ભાતની શી શું જાશ છે કે તેનાથી હું નાસીપાસ થઇ વીલે માઢે પાછા જાઉં?" પ્રાતઃકાળ થયા સૂર્યના કિરણાથી માર્ગ વ્યાપ્ત થયા, માર્ગની ઉપર રાત્રે બહાર નિકળેલા ક્ષુદ્ર ત્રસ જંતુઓ માર્ગથી એકાંત

સ્થળે જતા રહ્યા. પ્રભુ કાચાત્સર્ગ પાળી, ઇયાંસમિતિથી માર્ગના ઉપર ચુગ પ્રમાણ દબ્ટિ આપતા આપતા વાલુક નામના ગ્રામ તરક ચાલ્યા. માર્ગંમાં પ્ર<mark>સુને સ્ખલાયમાન કરવાના ઉ</mark>દ્દેશથી, તે દુષ્ટ આશય વાલા સંગમદેવે, પાંચસાે ચાર અને વેલુના સાગર જેવી ઘણી રેતી વિકુર્વી.

તે પાંચસાે ચાર પ્રભુની પાસે આવી માતુલ:! માતુલ ! એમ ઉચે સ્વરે કહી પ્રભુને આલિંગન દેતા વળગી પડયા. તે પાંચસાે ચારાએ એવા તાે બેરથી પ્રભુને આલિંગન દેવાની વિધિ કરી કે જેથી પર્વત હાેય તાે પછુ કુટી જાય. તેમનાથી ક્ષેાભ પામ્યા શીવાય સમતારસના સાગર પ્રભુ રેતીમાં જાનું સુધી પગ ખુંચાહતા ખુંચા હતા વાલુક ગામે આવ્યા એવો રીતે સ્વભાવથી કુર છુદ્ધિવાળા તે દેવે નગરમાં, ગામમાં, વનમાં કે પ્રભુ જ્યાં જાય ત્યાં તેમની પછવાડે જઇ અનેક પ્રકારના ઉપસગે કર્યા. આ પ્રમાણે સંગમ-દેવને ઉપસર્ગ કરતાં કરતાં છ માસ વીતી ગયા.

પ્રભુ વિહાર કરતા કરતા એક ગામુળમાં આવ્યા તે સમયે તે ગામુળમાં ઉત્સવ ચાલતા હતા. પ્રભુને છ માસના ઉપવાસ હતા, તેથી પારશુ કરવા સારૂ ભિક્ષાને માટે તે ગામુળમાં પ્રભુ ગયા. પરંતુ જે જે ઘરમાં પ્રભુ ભિક્ષા માટે જતા હતા, ત્યાં ત્યાં તે દેવ આહારને અપરાક્ષ રીતે દ્વપિત કરી નાખતા હતા. દરેક જગ્યાએ દ્વપિત આહાર સ્વાભાવિક છે કે, તેમાં કંઇ વિશ્વેષ કારણ છે, તે બાણવાની ખાતર પ્રભુએ ઉપયાગ મુકી જોયું, તા તે કૃતિ એ સંગમ દેવની જણાઇ. હજી આ દેવને શાન્તિ થઇ નથી, એવું બાણી સમતારસમાં નિમગ્ત પ્રભુ ગામુળમાંથી પાછ નીકળી ગામ બહાર નિર્વંધ સ્થાને પ્રતિમા ધરી ધ્યાનમાં રહ્યા.

સંગમે વિભાગ જ્ઞાનથો જોયુ કે આ સુનિના પરિણામ ભગ્ન થયા છે કે નહી ! તેના જાણવામાં આવ્યુ કે હજુ પણુ તેમના પરિણામ ભગ્ન થયા નથી, કે કિંચિત માત્ર તેઓ આ પરિસ્હથી ક્ષેાભ પામ્યા નથી. તેને વિચાર થયેા કે છ માસ સુધી હમેશાં ઉપસર્ગો કર્યાં તાેપણુ આ મુનિ, સમુદ્રના જળથી સદ્યાગિરિ કંપા યમાન થાય નહી, તેમ મહારા ઘાર ઉપસગોથી પણુ જરા માત્ર કંપ્યા નથી. એ ઉપરથી મને લાગે છે કે હજુ હું લાંબા વખત સુધી ઉપદ્રવ કરૂં, તાેપણુ તે પાતાના શુભ ધ્યાનથી -ચલાયમાન થશે નહીં. '' હા હા ! પર્વતને ભેદવામાં જેમ મનુષ્યના હાથ નિષ્ફળ થાય, તેમ હું પણુ મારા પ્રયત્નમાં નિષ્ફળ નિવડયા છું. મેં આ સુનિનું બળ અને ધૈર્ય જાણ્યા શીવાય સ્વામીના વચના ઉપર અવિશ્વાસ આણ્યા ! ખરેખર મારી દુર્ણુ દ્વિથી હું ઠગાયા છું. સ્વગંના વિલાસના સુખને છાહીને, શ્રાપથી ભ્રષ્ટ થૃત્રેલાની જેમ આટલા વખત આ પૃથ્વી ઉપર ભમી વિનાકારણ શ્રમ ઉઠાવ્યા. હું ઉભય ભ્રષ્ટ થયા. સ્વર્ગનુ સુખ છાહયુ, અને પ્રતિજ્ઞા ભાંગ થયા. હવે હું ઇંદ્ર મહારાજને અને બીજા અન્યદેવાને શું સુખ બતાવીશ ? મહારા આ અવિચારી કૃત્યને હજારવાર ધી દ્વાર થાએા. "

આ શાંત મહામુનિને ક્ષમાવ્યા શીવાય એમને એમ, દેવસ-ભામાં જવુ' ખરાેબર નથી, એવાે તેના મનમાં વિવેક આવ્યા.

તે દેવ પ્રભુની પાસે આવી અંજલી જોડી લજ્જા પામી મ્લાન મુખે પ્રભુને વિનંતી કરવા લાગ્યા, કે ''હે સ્વામી! શક ઇંદ્રે સુધર્મા સભામાં આપની જે પ્રસંશા કરી હતી, તે અક્ષરશઃ સત્ય છે, ખરેખર આપ તેવા જ છેા. તેમના વચનપર શ્રહા નહીં કરતાં મેં આપને ઘણા ઉપદ્રવ કર્યા, તથાપિ આપ સત્ય પ્રતિજ્ઞા અને દઢ નિશ્ચયવાળા નિવડયા છેા. હું બ્રષ્ટ પ્રતિજ્ઞ થયા છું. મે આ કાર્ય સારૂં કર્યું નથી એવું મને હવે ભાન થયું છે. માટે હે ક્ષમાસાગર આપ મારા અપરાધ ક્ષમા કરશા. હવે ઉપસર્ગ કરવા છાડી દેઇ ને ભગ્ન પ્રતિજ્ઞાવાન વિલે માંયે પાછા દેવલાકમાં જાઉં છું. આપ હવે સુખે વિહાર કરા અને અદ્ધતિ આહાર ગ્રહણ કરા પૂર્વે જે દુષિત ભિક્ષા મલતી હતી તે દાષ પણ મહારાજ ઉત્પન્ન કરેલા હતા." અમ કરી દીનતા ધારણ કરી બે હાથ જોડી તે પ્રભુના સન્મુખ ઉભ્રા રહ્યો કરૂણાસાગર, અદ્વેષી, દયાળુ પ્રભુ વિચારવા લાગ્યા કે, "જગતના જંતુ માત્રના ઉપર ઉપકાર કરવાની મને ઇચ્છા છતાં, આ સંગ્રમ દેવને અપાયના નિમિત્ત કારણ રૂપ હું થયે છું. " મહારા નિમિત્તથી એણે મહાન અશુભ કર્માંપા-જંન કર્યા છે, ેથી એને ચારગતિમાં રઝળી અનેક પ્રકારની કદર્થના સહન કરવી પડશે. આવી અનુક પા બુદ્ધિથી પ્રભુના નેત્રમાં અશ્ર ભરાઇ આવ્યાં. પ્રભુએ તેને કહ્યું કે, '' હે સગમદેવ ! તું મારી ચિંતા કરવી છેાડી દે. હું કાઇને આધિન નથી, હું તાે સ્વેચ્છાએ વિહાર કરીશ. ''

ઉત્તર સાંભળી પ્રભુને પ્રણામ કરી તે દેવ પશ્ચાતાપ કરતા દેવલાેક તરફ ગયાે.

કૃપારસના ભંડાર, ક્ષમાના સાગર, પ્રભુની ક્ષમાની પરાકાષ્ટાનું આ ઉત્કૃષ્ટ દ્રષ્ટાંત છે. જેણે છ છ મહીના સુધી ઘેાર ઉપદ્રવ કરીને દુઃખ આપવામાં બાકી રાખી નથી, તેના ઉપર પણુ એક અંશમાત્ર ક્રોધ કે દેષ નહી. જે ધારત તાે તેને એક ચપટીમાં ચુરા કરી નાખે એટલું બળ છતાં જરામાત્ર પણ તેના ઉપર પાતાના બળના ઉપયાગ કરવાના વિચાર નહી; અને વિશેષમાં તેને કર્મ શત્રુઓને હણુવાને મદદગાર મિત્ર રૂપ ધારી તેની દયા મનમાં ચિંતવી; એજ પ્રભુની પ્રભુતા છે.

જ્યારથી સંગમદેવે પ્રભુના ઉપર ઉપસર્ગ કરવાને આરંભ કર્યો હતા, ત્યારથી સૌધર્મ દેવલાકમાં ઇંદ્રે સગમને કરેલી બીજા બધા દેવા આનંદ, ઉત્સાહ રહિત શિક્ષા. થઇ, તમામ જાતના વિલાસા બંધ કરી ઉદ્વેગ ધરીને રહ્યા હતા. શક ઇંદ્ર પણ સુંદર વેશ અને આંગરાગ છેાડી તથા સંગીતાદિ વિલાસ સામગ્રી

સુદર વશ અન અગરાગ છાડા તથા સગાતાદા વલાસ સામથા છાડી દેઇ અિદુ:ખી થઇ મનમાં ચિંતવવા લાગ્યા કે, " અહાે ? પ્રભુને થયેલા આ બધા ઉપસર્ગનું નિમિત્ત કારણુ હું થયા છું; કારણુ મેં જયારે પ્રભુની પ્રસંશા કરી ત્યારેજ એ દેવને મત્સર 31 ૨૪૨ શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [પ્રકરણ ૧૭ થયેા, અને તેને કાેપ ચઢયેા આવા પ્રકારતા વિચારથી આટલા કાળ તેમણે નિર્ગંમન કર્યો.

્પાપરૂપ પંકથી મલીન, જલ સ્પર્શવાળા દર્પંથુની જેમ કાંતિની પ્રસા રહિત, પ્રતિજ્ઞા ભ્રષ્ટ, મંદ ઇંદ્રિઓવાળા અને લજ્જાથી નેત્રાને પથુ મીંચતાે તે સંગમ ઇંદ્રથી અધિષ્ટિત-સુધર્મ સભામાં આવ્યા. તેને જોઇને ઇંદ્ર તેનાથી પરાડ-મૂખ થયા, અને ઉંચે સ્વરે દેવ સભામાં દેવાને ઉદ્દેશીને કહ્યું કે,

"હે સર્વ દેવા! મારૂં વચન સાંભળા.આ સંગમ મહા પાપી અને કર્મ ચંડાળ છે. ને તેનું મુખ નેવામાં આવે તા પણુ પાપ લાગે; તેથી એ નેવા યાગ્ય પણુ નથી. એણુ આપણા સ્વામીને બહુ કદ-ચંના કરી મારા માટા આપરાધ કર્યો છે. પણુ જે આ સંસારથી ભય પામ્યા નહી, તે મારાથી કેમ ભય પામે ? હું જાણું છું કે અહેં ત પ્રભુ બીજાની સહાયથી તપ કરતા નથી, તેથી એ પાપીને મેં આટલા વખત સુધી શિક્ષા કરી નથી. પણુ હવે ને એ અધમ દેવ અહિં રહેશે તા આપણુને પણુ પાપ લાગશે, તેથી એ દુષ્ટને આ દેવલાકમાં રહેવા દેવા એ ઠીક નથી. "

આ પ્રમાણે કહીને ક્રોધાવેશ થએલા ઇંદ્રે, વજવડે પર્વતને પ્રહાર કરે તેમ તેને પાતાના ડાબાપગ વડે પ્રહાર કર્યો; એટલે વિવિધ પ્રકારના આશુધને ધારણ કરનાર ઇંદ્રના સુભટેાએ તેને ધક્કા મારી સભામાંથી બહાર કાઢયાે. દેવાંગનાએા હાથના કર મરડી તેના પર આક્રોશ કરવા લાગી, તેમજ સામાનિક દેવતાએા તેનું હાસ્ય કરવા લાગ્યા.

આ પ્રમાણે પરાભવ અને તિરસ્કાર પામેલ તે દેવ, યાનક નામના વિધાનમાં બેસી બાકી રહેલું એક સાગરાેપમનું આયુષ્ય વાેગવવા માટે મેરૂ ગિરિની ચૂલિકા ઉપર ગયેા. ખરેખર અપમાન પામેલા અને આબરૂથી ભ્રષ્ટ થએલા જનાેએ સ્વદેશમાં રહેવું ચુક્ત નથી સ્વામીથી વિચાેગ પામેલી તે સંગમની સીઓએ ઇદ્ર મહારાજ પાસે જઇ દીનતાથી વિજ્ઞપ્તિ કરી કે, '' હે મહારાજ ! ને આપ આજ્ઞા આપા તા અમે અમારા સ્વામિની પાસે જઇએ. દીન મુખવાળી તે દેવાંગનાઓની આજીજી ભરેલી માગણી મંજીર કરી તેની પાસે જવા તેમને પરવાનગી આપી. પણ તેના બીજા પરિ-વારને જતાે અટકાવ્યા, અને તેમને તેની પાસે જવાની પર-વાનગી આપી નહી

"પોતાની શક્તિ અને સામાના બળનેા વિચાર કર્યા વગર બલીષ્ટની સાથે વિરેધ કરનાર આખરે નાશ પામે છે. " એ ન્યાયે સંગમે પ્રભુના બળ, પરાક્રમ, ધૈર્યતાદિ ગુણેાથી વાઠેક થયા શીવાય મહાંધ થઇ તેમને બ્રષ્ટ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી; તેમાં તેને પાતાનેજ ગુમાવવાના પ્રસંગ આવ્યા. કર્યા દેવલાકના વૈભવ અને કર્યા મેરૂ ગિસ્નિી ચૂલિર્કા ઉપર બાકીનું જીવન પુરૂ કરવું! આ પણુ એક જાતની દેશપારની શિક્ષાજ છે. ખરાબનું 'પરિણામ આખરે ખરાબજ આવવાનું એ નિઃસંશય છે.

છમાસી તપનું પારણું કરવાને માટે ગાેકુળ ગામમાં ક્રરી ગાેચરી લેવા પધાર્યા ત્યાં એક વત્સ પાલિકા છમાસી તપનું નામની ગાેપીએ ભક્તિ પૂર્વંક પ્રભુને કલ્પે પારણું તેવા પરમ અન્નથી પ્રતિલાભિત કર્યા ચિર-કાળે પ્રભુનું પારણું થવાથી સમિપ રહેલા

દેવાએ હર્ષ પામી ત્યાં પંચ દિવ્ય પ્રગટ કર્યો.

ત્યાંથી પ્રભુ આલભિકા નામની નગરીએ ગયા ત્યાં પ્રતિમા ધરી કાયાત્સગં ધ્યાને પ્રભુ રહયા. ત્યાં વિદ્યુત્કુમારના ઇં હરિ નામના વિદ્યુત્કુમારના ઇંદ્રે પ્રભુ દ્રોનું વંદન કરવા પાસે આવી, પ્રદક્ષિણા કરીને પ્રભુની સ્તુતિ આવવું. કરા કે, ''હે નાથ! આપે જે ઉપસગો સ-હન કર્યા છે, તે સાંભળવાથી પણુ અમારા

જેવાના હુદય વિદીર્ણ ઘર જાય છે, છતાં આપ નિશ્વલ રહયા છે,

તેથી અત્ય વજાથી પણ અધિક દઢ છેા. હે પ્રભુ ! હવે કક્ત થાડા ઉપસર્ગ સહન કર્યા પછી ચાર ઘાલિ કર્મોના નાશ કરી થેહાજ કાળમાં કેવળ જ્ઞાન ઊપાર્જન કરશા. " એ પ્રમાણે ભક્તિથી સ્તુતિ કરીને ઇંદ્ર પાતાના સ્થાને ગયા ત્યાંથી વિહાર કરી પ્રભ શ્વેતાંબી નગરીએ ગયા, અને ત્યાં પ્રતિમાધરી કાયેલ્સગે રહ્યા ત્યાં હસ્સિહ નામના વિઘુત્કુમારની કાયના બીજા ઇંદ્રે આવીને પ્રભુને વંદના કરી હતી.

ત્યાંથી પ્રભુવિહાર કરીને શ્રાવસ્તી નગરીએ આવી પ્રતિમા

धरीने रहा. ते नगरीना क्षेडिंग् ते

કાતિ<sup>૬</sup>ક સ્વામાની દિવસે કાર્તિકસ્વામીની રથયાત્રાના કારણ-**રથ યાત્રાના દિવસે** સર આડંબર કર્યો હતા. જયાં પ્રભુ પ્રતિમા **ઇંદ્રે કરેલા મહિમા** ધરીને રહ્યા હતા ત્યાં આગળ થઇને કાર્તિ કરવામીના દેવળે જવાના માગ

હતા. ત્યાં થઇ તે નગરીના લાેક કાર્તિ કરવામીનાં પુજા કરવા જતા હતા. પછી કાર્તિ કરવામીની પ્રતિમાને સ્નાન અચેન કરી તૈયાર કરેલા રથમાં બેસાડવાને તૈયાર થયા. એ સમયે પ્રભુના સેવક શકઇંદ્રે પ્રભુ હાલ કયાં વિચરે છે તે જાણવાની ઈચ્છાયી અવધિ-જ્ઞાનથી જોયું. નગરજને પ્રભુના સ્વરૂપથી અજાણ છે, અને પ્રભુ જ્યાં ધ્યાનમાં ઉભા રહ્યા છે, ત્યાં થઇને જનાર પ્રજાજન તેમને વંદન કર્યા શીવાય જાય, એ તાે અવિવેક છે. તેમ ચલું તેમને ઉચિત લાગ્યું નહી તત્કાળ ત્યાં આવી કાર્ત્તિ કસ્વામીની પ્રતિ-મામાં પાતે પ્રવેશ કર્યા. પછી યંત્રમય પૂહળીની જેમ તે પ્રતિમા જ્યાં ભગવ'ત પ્રતિમાએ રહ્યા હતા, તે તરક ચાલી. તેથી નગરજના ચમત્કાર પામી બાલવા લાગ્યા કે, આજે તાે કાર્તિ કરવામી પાતાની મેળે ચાલીને રથમાં બે કરી તેવામાં તાે તે પ્રતિમા પ્રભુની પાસે આવી અને પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દેઇને પ્રણામ કર્યો. પછી પ્રભુની ઉપા-સના કરવાને પૃથ્વી ઉપર બેસી નગરજનાે વિચારવા લાગ્યા કે, '' આ કેાઇ આપણા ઇબ્ટ દેવના પણ પૂજ્ય જણાય છે, તેથી આપણુ તેમનું ઉલંઘન કર્યું, તે ચાગ્ય કર્યું નહિં; એમ અરસ્પરસ

## પ્રજ્ઞના વિદ્યાર.

૨૪૫

કહેતા આનંદપૂર્વંક પ્રભુનેા મહિમા કર્યાં તે પછી ઇંદ્ર સ્વ સ્થાને ગયા

ત્યાંથી વિહાર કરીને પ્રભુ કે**ાશાંબી** નગરીએ આવ્યા ને પ્રતિમાધરી કાયાત્સગે રહ્યા. ત્યાં સૂ**યે** 

્ર્ય ચંદ્રનું વિમાન અને ચંદ્રે વિમાન સાથે આવીને ભક્તિથી 'સહ વદન્કમાટે પ્રભુને સુખ શાતા પુછીને પાછા સ્વસ્થાને આવવું ગયા.

ત્યાંથી વિહાર કરતા કરતા પ્રભુ વારાણુસી નગરીએ પધાર્યાં. ત્યાં શક્ર ઇંદ્રે આવીને હર્ષ શી પ્રભુને વંદના ધરણે દ્રે આવીને અને સ્તુતિ કરી ત્યાંથી રાજગ્રહ નગરે પૂજા કરી. આવીને પ્રભુ પ્રતિમાએ રહ્યા ત્યાં ઇશાને દ્રે આવી ભક્તિથી સુખશાત પુછવા પૂર્વ ક

વંદના કરી. ત્યાંથી પ્રભુ મિથિલાપુરીએ આવ્યા ત્યાં જનક રાજાએ અને ધરણે દ્રે આવીને પ્રીય પ્રશ્ન પૂછવા પૂર્વ ક પૂજા કરી.

ત્ય થી વિહાર કરી અનુક્રમે પ્રભુ વિશાલી નગરીએ પધાર્યા. ચાતમાંસનાે કાળ નજીક આવ્યા. તે પ્રદે-

(વેશાલી નગરીએ શમાં સમર નામના ઉદ્યાનમાં ખલદેવનું અગ્યારમું ચામાસું. મંદિર હતું તે મંદિરમાં ચાર માસ ક્ષમશુ તપના અભિગ્રહ અંગીકાર કરી પ્રતિમાએ

ધ્યાનસ્થ રહ્યા પ્રભુનું દીક્ષા લીધા પછી આ અગ્યારમું ચામાસું છે. ત્યાં ભૂતાન દ નામે નાગકુમારના ઇંદ્રે આવીને પ્રભુને વંદના કરી, અને કેવળજ્ઞાન નજિકમાં થવાનું જણાવી સ્વસ્થાને ગયા.

આજ વિશાળાપુરીમાં છનદત્તા નામે એક પરમ શ્રાવક રહેતા હતા. તે સ્વભાવે દયાલુ હતા. જુર્ણુ શ્રેષ્ટી અને વૈભવના થયથી '' છાર્ણુ શ્રેષ્ટી '' એવા નવાનશ્રેષ્ટીના ત્યાં નામથી નગરજના તેમને બાલાવતા હતા. પારાશુ તે તે સમયમાં કંઇ કારણુ પરત્વે ઉદ્યાનમાં ગયા હતા. ત્યાં પ્રતિમાએ કાયાત્સગે' રહેલા પ્રભુને તેણુ જોયા. '' ચરમ તીર્થ' કર શ્રી મહાવીર છે'' એવા

તેના મનમાં નિશ્ચય થયે। પ્રભુને એાળખવાથી અને તીર્થ કરના સાક્ષાત દર્શન થવાથી તેને અત્યાંત હર્ષ થયેા. ભકિત ભાવથી પ્રભુને વંદના કરી. પછી પાતાના ચિત્તમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે,--- ''આ પ્રભુ આજે ઉપવાસ કરી પ્રતિમા ધરીને રહયા જણાય છે. તે જો આવતી કાલે મહારે ઘેર પારણ ંકરે તાે ઘણું સારૂ થાય." આવી આશાધરી ચાતુર્માસ પુરા થતા સુધી દરરાજ આવીને પ્રભુની સેવા કરી. ચાતુર્માસના છેલ્લે દિવસે પ્રભુને પાતાને ઘેર પારણું प्रस्वा विन'ती प्ररीने घेर गये।

ચીમાસી પારહ્યાના દિવસે તે શ્રેષ્ટ મનવાળા શેઠે પાતાના માટે પ્રાસક અને એષણીય આહાર તૈયાર છાઈ શેઠની ભાવના. કરાવ્યા. પ્રભુને પાતાને ઘેર પારણા માટે પધારશે એવી અભિલાષાથી તેના અંગમાં હર્ષ વ્યાપી રહેયા હતા. જે માર્ગે થઇને પાતાને ઘેર પ્રભુ પધારી શકે તેમ હતું, તે માર્ગ તરફ દષ્ટિ રાખીને શેઠ પાતાના આંગ-ણામાં ઉભા રહયા અને મનમાં ચિંતવવા લાગ્યા કે, " આ પ્રાસુક અને નિદેશ્વ આહાર હું જાતે પ્રભુને વહાેરાવીશ. હું કેવા ધન્ય કે જેને ઘેર અહું ત પ્રભું પાતાની મેળે પધારશે, અને સંસારથી તારનારૂ પારણું કરશે. પ્રભુને આવતા નેઇશ એટલે હું પ્રભુના સન્મૂખ જઇશ અને ત્રણુ પ્રકક્ષિણા કરી તેમના ચરણું કમળમાં વંદના કરીશ.અહેા ! આ મારાે જન્મ પુર્નજન્મને માટે નહી થાય, કેમકે તીર્થ કરતું દર્શન માક્ષને આપનારછે; તાે પારઘની તાે વાતજ શી કરવી ? " આ પ્રમાણે તે શ્રેષ્ટી ભાવનામાં ચઢયા હતા.તેવામાં તાે પ્રભ ત્યાંના નવીન શેઠને ઘેર પધાર્યાં. તે નવીન શેઠ મિથ્યા દબ્ટિ હતા તેથે પ્રભુને પાતાને ઘેર આવતા જોઇ દાસીને આજ્ઞા કરી કે, '' ભદ્રે ! આ ભીક્ષકને ભીક્ષા આપીને સત્વર વિદાય કરા. " દાસી હાથમાં કાષ્ટનું ભાજન લેઇ તેમાં કુલ્માય અડદના બાકલા ધાન્યને લેઇ આવી. પ્રભુએ હાથ પસાર્યા, એટલે તેમાં તે દાસીએ તે બાકળા વહેારાવ્યા; અને પ્રભુએ પારણ કર્યું. તત્કાળ

२४६

રહ ભાવ. ]

આકાશમાં દેવતાઓએ દુંદુભિના નાદ કરીં. તીર્થ કરના દાનના મહિમાના માટે પંચ દિવ્ય પ્રગટ કર્યાં. ' અહાેદાન, અહાે-દાન ' એવા ધ્વની કર્યો વસુધારાની વૃષ્ટિ અને દેવાના ધ્વની સાંભળી નગરજના ત્યાં ભેગા થયા. અને આ શું છે કે એમ તે નવીન શેઠને પુછવા લાગ્યા; એટલે તેણે કહ્યું કે મેં પાતે પ્રભુને પાયસાન્નવડે પારણું કરાવ્યું, તેના મહિમા તા જીઓ તે નગરના રાજાએ આ નવીન શેઠના ત્યાંના પારણાની વાત જાણી. રાજા અને લાેઠા તે નવીન શેઠની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા.

આ તરક છી છું શ્રેષ્ઠી શુભ ધ્યાનમાંને ધ્યાનમાં પાતાના ઘર આગળ ઉભા રહી પ્રભુને પધારવાની રાહ જેતા હતા. એટલામાં ' અહાેદાન ! અહાેદાન ! ' એવા દેવતાના ધ્વની સાંભલ્યા, અને લાેકથી નવીન શેઠને ઘેર પ્રભુનું પારછું થયાની હડીકત જાણી. તેમનું શુભધ્યાન ભંગ થયું અને ખિન્ન ચિત્તથી ચિંતવવા લાગ્યા કે, ' અહે! ! મારા જેવા મંદ ભાગ્યવાળાને ધિક્કાર છે. મારા મનાેરથ પુરા થયા નહી. મારે ઘેર પ્રભુનું પારછું થયું નહી, અને નવીન શેઠને ઘેર પારછું થયું. ખરેખર એ નવાન શેઠની પુણ્યાઇ ચઢતી છે, અને મહારી ઉતરતી છે. જો તેમ ન હાેત તા પ્રભુ મ્હારે ઘેર પારછું કરવાને પધારત "

પારણું કર્યા પછી પ્રભુ તાે ઝન્યત્ર વિહાર કરી ગયા તે સમ-યમાં તેજ ગામના ઉદ્યાનમાં તેવીસમા તીર્થં કર શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના એક કેવળી શિષ્ય પધાર્યા. રાજા અને નગરજનાને ખબર થઇ. તેઓ કેવળી ભગવંતને વંદન કરવા આવ્યા; વંદન કર્યુ. કેવળી ભગવંતે દેશના આપી. દેશનાના અંતે રાજાએ કેવલી ભગ-વંતને પ્રશ્ન કર્યો કે, '' હે ભગવંત ! આ મહારી નગરીમાં માટા પુરુષના સમુહને ઉત્પન્ન કરનારા કાેણુ છે ? "

"જીર્ણું શ્રેષ્ટી સર્વથી અધિક પુણ્યવાન છે," ઠેવલી લગવ તે ઉત્તરમાં જણાવ્યું. રાજાએ બે હાથ જેડી ખુલાશા પુછયા કે, 'શા કારણથી ?" તેણે કંઈ પ્રભુને પારણું કરાવ્યું નથી. તે કરાવનાર તેા આ નંધન શેઠ છે, અને તેને ઘેરજ વસુધારાની વૃષ્ટિ થઇ હતી; તાે એ મહા પુણ્યના ઉપાર્જન કરનાર કેમ નહી ?

કેવળી ભગવંતે જણાવ્યું કે " ભાવથી તો છાણું શ્રેષ્ઠી એજ અર્હાત પ્રભુને પારણું કરાવ્ય તું ફળં ઉપાર્જન કર્યું છે. તે શેઠે શુભ ભાવથી અલ્પ સંસાર કરી, અચ્યુત નાસા દેવલેાકમાં જન્મ ઉપાર્જન કરવાનુ આયુષ્ય બાંધ્યુ છે. બે તેને ઉજવળ અને ચઢતા ભાવ વખતે પ્રભુના પારણાને સૂચવનાર દેવદુ દુભિના ધ્વનિ સાંભળ્યા ન હાત તા ધ્યાનાન્તરમાં પ્રાપ્ત થઇ તે ઉજવળ કેવળ જ્ઞાન ને પ્રાપ્ત કરત. આ નવીન શ્રેષ્ઠી શુદ્ધ ભાવથી રહિત છે. તેણુ જાતે પ્રભુને દાન દીધું ન હતું. લાક વ્યવહારથી એક ભિક્ષુક જાણી ભિક્ષા આપવા માટે તેણુ દાસીપાસે દાન અપાવ્યું હતું. તીર્થ કર દાન ના મહિમાના કાટેજ દેવા એ વસુધારાદિ પંચદિવ્યની વૃષ્ટી કરી હતી. એ નવીન શ્રેષ્ઠીને તા અર્હ તના પારણાનું માત્ર વસુધારા રૂપ આ લાકતુંજ ફળ મલ્યું છે. " ભકિત પૂર્વ ક અને ભક્તિ રહીત અર્હ ત પભુને દાન દેવાના ફળને સાંભળીને રાજા અને નગરજના, છાણું શ્રેષ્ઠીના ધાર્મિક જીવનની અનુમાદના કરતા સર્વ પાતપોતાના સ્થાને ગયા.

પ્ર<mark>ભુ પ</mark>ગુ <mark>વિહાર કરતા કરતા **સુસુમા** થ્**પુરી ગામે આવ્યા.** ત્યાં લ**શાક ખ**ંડ નામના ઉદ્યાનમાં અશાક</mark>

**ચમરે દ્રનેા પ્રભુનુ**ં વૃક્ષની નીચે એક શિલા ઉપર રહી, અષ્ટમ **શરષ્ટ્ર લેવાથી** તપના સંકલ્પ<sup>્ર</sup> એક રાત્રીની <sup>પ્ર</sup>તિમા **થયેલા બચાવ**. ધારણુ કરી રહયા

તે સમયમાં ચમરચાંચા નગરીમાં એક સાગરાેપમના આ-સુખ્યવાળા ચમરેંદ્ર લામનાે ભૂવનપતિ દેવાના ઇંદ્ર ઉપ્તન્ન થેયા હતાે. પાતાના ઉપર સૌધર્મેંદ્રના સૌધર્મ વસંત નામના વિમાનમાં સુધર્મ નામની સભામાં સૌધર્મેંદ્રને બેઠેલા જોઇ તેને ઇર્બ્યા આવી તેની શક્તિ અને પરાક્રમથી અજ્ઞાન તેના નાશ કરવાને તૈયાર થયા. તેને સમાજિક દેવેાએ અટકાવ્યાે, પણુ તે ગર્વાંધ ચમરંદ્રના માન્યામાં તે વત્ત આવી નહી. તે સૌધર્મે દ્રના નાશ કરવાને માટે નિકળ્યા. તેને કંઇ વિવેક આવ્યા. તે વિચાર કરવા લાગ્યા કે,- '' મારા સામાનિક દેવતાઓ તે શકે દ્રને જેવા શક્તિવાન્ ગણે છે તેવા કદી તે હાય તા હાય, કેમકે આ દેવતાઓ લેશ માત્ર પણ મહારૂં અહિત ઇચ્છતા નથી. વળી કાર્ય ની ગતિ વિષમ હાય છે, તેથી દૈવયાગે કદી મહારા પરાજય થાય તા પછી આનાથી અધિક પરાક્રમવાળા કાેને શરણે મહારે જલું ? " આ પ્રમાણે વિચારીને તેણે અવધિજ્ઞાનથી બેસું, તા સુસુમારપુરમાં શ્રી વીર ત્રભુને પ્રતિમા ધરીને રહેલા બેયા; એટલે તે વીર પ્રભુનં શરણ લેવાના નિશ્ચય કરી ઉભા થઇને કટીબદ્ધ થઇ હાથમાં સુદ્વર લેઇ પાતાના સ્થાનથી નિકળી ક્ષણવારમાં શ્રી વીર પ્રભુનં પાસે આવ્યા. પરિસુધને દ્વર સુકી, ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી નમીને પ્રભુને વિનતિ કરી કે,- '' હે ભગવન ! હું આપના પ્રભાવથી અતિ દુર્જ ય શકાં દ્વને માં બહુ બાધા કરે છે. "

• આ પ્રમાણે પ્રભુનું શરણ લઇ તે વૈક્રીય લખ્ધિના લીધે ભયંકર સ્વરૂપ ધારણ કરી, અતિ ગવાં ધ થઇ સૌધર્મ પતિ તરફ ઉત્પાત કરતા ગયા. ઉગ્ર ગર્જનાથી આખા પ્રદ્યાંડને ગજાવતા, બીને યમરાજ હાય તેમ વ્યંતરાને બીવરાવતા, અને સિંહ જેમ હરણાને ત્રાસ પમાડે તેમ જ્યાતિષ્ક દેવાને ત્રાસ પમાડતા, તે ક્ષણવારમાં સૂર્ય ચંદ્રના મંડળનું ઉલ્લંઘન કરી, શકે દ્રના મંડળમાં દાખલ થયા.

ભયંકર સ્વરૂપથી અકસ્માત અને વેગથી આવતા તેને જેતાંજ દેવલાેકના સામાન્ય અને આભિયાેગિક દેવા ત્રાસ પામી ગયા, અને અલ્પસત્વવાળા પ્રાણીઓની માફક નાશી જવા અને સંતાવા લાગ્યા.

ચમરે દ્રે પાેતાના એક પગ પદ્મવેદીકાની ઉપર, અને બીજો પગ સુધર્માસભામાં સુકયેા. પછી પરિધ આયુધવડે ઇંદ્ર કીલ ઉપર <sup>32</sup>

ચમરે દ્ર ! તને તારા બળના ગર્વ થયાે છે, જેના લીધે તું પાતાના સ્વરૂપ અને મર્યાદાને લુલી ગયેા છું, જેએા પાતાની શક્તિના વિચાર કર્યા વગર, ગવા ધ શહે શક્તિ ઉપરાંતનું સાહસ કરે છે, તેઓ પાતાના નાશનું કારણ થાય છે. એ નીતિને તું લુલી ગયેા છું. જે તું પાતાના બચાવ કરવાની ઇચ્છા રાખતા હાય તાે તું અહીથી નાશી જા. "

नथी अध्रते। ? "

કઠાર વચન પૂવે કદી પણ સાંભળ્યું નહાતું તે સાંભળીને શકેંદ્ર વિશ્મય પામ્યો, અને તેમને હસવું આવ્યું. પછી અવધિજ્ઞાનના ઉપયાેગ મુક્યો, તાે તેમને આ બધું તાેફાન ચમરેદ્રનું જણાશું. શકેંદ્રે બ્રકુટી ચઢાવી ચમરેંદ્રને કહ્યું કે, " અરે મિથ્યાભિમાની

શીકારીની હાકને કૈશરીસિંહ સાંભળે, તેમ જેમણે આવું

" હે ઇંદ્ર ! તું આવા ખુશામતીયા દેવતાઓના વૃંદથી કે તેમના પરાક્રમથી અદ્યાપી મારી ઉપર રહે છે, પણુ હવે હું તને મારાથી નીચા પાડી દઉ છું. અરે ! ચમરચ ચા નગરીના સ્વામી અને વિશ્વને પણ અસહ્ય પરાક્રમવાળા મને ચમરાસુરને શું તું

ત્રણુવાર તાડન કરી, ઉત્કટ બ્રકુટી ચડાવી ને તે અતિ દુર્મંદ

ચમરેંદ્ર શકેંદ્રને આ પ્રમાણે બાલ્યા,-

મદાંધ ખનેલા ચમરે દ્રને આથી કંઇજ અસર થઇ નહી. અને તેણે પાતાના ઉપ્તાત જારી રાખ્યા; તેથી શકે દ્રે પ્રલયકાળના અગ્નિ સરખ્યું, અને એકઠા મળેલા વડવાનળ હાય તેવા પ્રજ્વલિત વજાને તેના ઉપર મુક્યું. તડ તડ શખ્દ કરતું, અને દેવતાઓએ ત્રાસ મામતા નિયેલું તે વજ ચમરેંદ્ર તરફ દાેડ્યું. સૂર્યના તેજને ઘુવડ જોવાને અસમર્થ છે, તેની પેઠે તેના તેજને ચમરેંદ્ર જોઇ શક્યા નહી, અને તેનાથી લય અને ત્રાસ પામી તત્કાળ વિકુવેંલુ **ફપ સંહરી, ચિત્રાથી જેમ મૃગ ભાગે તેમ પાતાના અચાવ કરવાને** ભગવ તના શરણે આવવા ત્યાંથી ભાગ્યાે. તેની પાછળ વજ આવવા લાગ્યું. ચમરેંદ્રનાે નિવાસ તેમજ પ્રભુનું વિહાર સ્થાન અધાબૂમિએ

હાવાથી આગળ ચમરે દ્ર ચાલતા, તેની પાછળ વજ, અને તેની પાછળ શકેંદ્ર પૂર્ણ વેગથી ચાલતાં ક્ષણવારમાં ચમરેંદ્રની નજિક આવી પુગ્યા. વજ ચમરે દ્રની નજિક આવતું જોઇને,તેનાથી ખચવા પ્રતિમા ધરીને રહેલા પ્રભુની પાસે તે પહેાચી ગયેા, અને " શરણ શરણ,"એમ બાલતાે અત્યંત લઘુ શરીર કરીને પ્રભુના બે ચરણુની વચ્ચે કું થવાની જેમ ભરાઇ ગયાે.તે વખતે વજા પ્રભુના ચરણ કમળથી ચાર આંગલ છેટું રહ્યું હતું; એટલામાં શકેંદ્રે આવી તે વજ પકડી લીધું. પછી પ્રભુને પ્રદક્ષિણા પૂર્વંક વંદના કરી ઇંદ્ર અંજલિ નેડીને ભક્તિથી ભરપૂર વાણીવડે સ્તુતિ કરવા લાગ્યા. " હે નાથ ! આ ચમરેંદ્ર ઉદ્ધત થઇને મને ઉપદ્રવ કરવા માટે, આપના શરણના પ્રભાવથી દેવલાેક સુધી આવ્યાે હતા, તે મહારા જાણવામાં આવ્યું ન હતું, તેથી અજ્ઞાન વડે વજા, મેં તેમના ઉપર મુક્યું હતું. તે આપણા શરણે આવી ગયેા છે, તેા હે પ્રભુ મહારા અપરાધ ક્ષમા કરશા." તે પછી શકેંદ્રે ચમરે દ્રને કહ્યું કે " હે ચમર ! તમે વિશ્વને અભય આપનાર પ્રભુના શરણે આવ્યા છેા, તે બહુ સારૂ કર્યું. હું પ્રભુના સેવક છું, ને તમે પણ પ્રભુના શરણે આવ્યા તેથી તેમના સેવક છા, માટે આપણે સમાન ધર્મિ બંધુ બન્યા. હું તમારા પ્રત્યે-નું વેર તજી દઈ, તમને છેાડી દેઉછું. તેા તમા ખુશીથી પાતાના સ્થાને જાવ. " એ પ્રમાણે ચમરે દ્રને આશ્વાસન આપી, કરીવાર પ્રભુને વંદન કરી શકેંદ્ર પાતાને સ્થાને ગયા.

ચમરે'દ્રે પ્રભુના ચરણુમાંથી બહાર નીકળી પ્રભુને નમીને અંજલી બેડીને સ્તુતિ કરીકે, " હે પ્રભુ ? આપ સર્વ જીવેાના જીવનઔષધ રૂપ છેા. આપ મને જીવિતના દાતાર છેા. આપના ચરણુના શરણે આવતાં અનેક દુઃખના સ્થાનરૂપ આ સંસારથી સુકત શવાય છે, તાે વજથી સુકત થવું તેતા કાેણુ માત્ર છે ? મેં અજ્ઞાનતાથી પૂર્વ ભવમાં બાળ તપ કર્યું હતુ, તેથી તેનું આ અજ્ઞાન સહિત અસુરેંદ્રપણા રૂપ ક્રગ મને પ્રાપ્ત થયું છે. મેં અજ્ઞાનથી આ સર્વ પ્રયત્ન મારા આત્માને અનર્થંકારીજ કર્યો હતાે, પણ છેવટે આપ પ્રભુના શરણથી મારે બચાવ થયે છે. જે પૂર્વ ભવે આપતું શરણ લીધું હાત તા હું અચ્યુતે દ્રપણું કે અહમિંદ્રપણું પ્રાપ્ત કરત. પણ હે નાથ ! મારે ઇંદ્રપણાની હવે શી જરૂર છે ? કેમકે હમણાં તા ત્રણ જગતના પતિ એવા આપ મને નાથ પણુ પ્રાપ્ત થયા છા. તેથી મને બધું પ્રાપ્ત થયું છે. "

આ પ્રમાણે શ્રદ્ધાપૂર્વક પ્રભુની સ્તવના કરી, તે પાતાની ચમરચંચા નગરીએ ગયા. ત્યાં પાતાની સભામાં સામાનિક દેવાએ પાતાને અટકાવેલા, છતાં પાતે ગયા અને અપમાન અને કષ્ટ પ્રાપ્ત થયું, અને પ્રભુના શરણના મહિમાથી પાતાના બચાવ થયા એ વૃત્તાંત લજ્જ શુકત પણે જણાવીને કહ્યું કે, '' આપણે બધા પ્રભુને વંદન કરવા સાથે જઇએ, " એ પ્રમાણે કહી તે ચમરેદ્ર ફરી પાતાના સર્વ પરિવાર સાથે પ્રભુની પાસે આવ્યા અને પ્ર**ભુને નમી** સંગીત કરીને પાછા પાતાની નગરીએ ગયા.

પ્રાતઃકાળે મતિમા પારીને અનુક્રમે વિહાર કરતા, ભાેગપુર, નંદી, મેઢક વિગેરે ગામે થઇને કીશાંબી

ચમત્કારિક અ- નગરીએ પ્રભુ પધાર્યા. આ નગરીના રાજા લિગ્રહ શતાનીક નામે હતા. તેમને મૃગાવતી નામે રાણી હતી, જે ચેટક રાજાની પુત્રી થતી

હતી. તે સદા તીર્થ કરના ચરેશુની પૂજામાં એકનિષ્ટા વાળી પરમ શ્રાવિકા હતી. શતાનીક રાજાને સુગુપ્ત નામે મંત્રી હતા, જેને નંદા નામે સી હતી. તે પશુ પરમ શ્રાવિકા અને મૃગાવતીની સખી હતી. તેજ નગરમાં ધનાવહ નામે એક ધાર્મિંક વૃત્તિવાળા શેઠ રહેતા હતા. તે ઘણુા ધનાઢય હતા. તેને મૂલાનામે પત્ની હતી. અહીં વીર પ્રભુ પધાર્યાં તે વખતે પૌષમાસની કૃષ્ણુ પ્રતિપદા હતી. હજી પાતાને કર્મ ખપાવવાના ઘણુ છે એમ જાણી પ્રભુએ તે દિવસે આ પ્રમાણુના બહુજ અશકય અભિગ્રહ ધારણુ કર્યોં કે– ૧ " દ્રબ્યથી સુપડાના ખુણામાં રહેલા બાકુલા; ક્ષેત્રથી એક

પગ ડેહલીની અંદર હાય તથા એક પગ બહાર હાય એવી સી;

કાળથી બે પહેાર પછી સઘળા ભિક્ષાચરાે નિવૃત્ત થએલા હાેય; ભાવથી રાજાની પુત્રી કે જે દાસપણાને પ્રાપ્ત થએલી હાેય; તથા જેણીનું મસ્તક સુડિત થએલું હાેય, પગમાં બેડી હાેય, તથા રૂદન કરતી હાેય, તથા અઠમનું પારણું જેણીને હાેય, એવી કાેઇ ખાળિકા જો ભિક્ષા આપશે, તાે હું ગહેણુ કરીશ " આવાે અભિગ્રહ મનમાં ધારણુ કર્યોા

તે પછી પ્રભુ પ્રતિદિન ભિક્ષા સમયે ગાચરી માટે ફરવા લાગ્યા. પરંતુ ઉપર પ્રમા**ણે અભિગ્રહ હાવાને લીધે** કાેઇ ભિક્ષા આપે તે પ્રભુ લેતા નહી.

નગરજના પ્રતિદ્વિન શાચ કરતા, અને પ્રભુ ભિક્ષા લીધા શીવાય પરત જતા તેથી પાતાની નિંદા કરતા. એક વખત ભિક્ષા માટે કરતા કરતા પ્રભુ સુગુપ્તમંત્રીને ઘેર ગયા. મંત્રીપત્નિ ન'દાએ પ્રભુને વેગળેથી આવતા જોઇ એાળખ્યા. પ્રભુ પાતાને ઘેર ભિક્ષા માટે પધાર્યા, તેથી પાતાને મહાન ભાગ્યશાળી માનવા લાગી: અને સામી આવી પ્રભુને વંદન કર્યું તે ખુદ્ધિમાત વિવેકી શ્રાવિકાએ મુનિને કલ્પે તેવા ભાજય પદાર્થા પ્રભુ પાસે ધર્યા. પરંતુ પ્રભુ અભિગ્રહને વશ થઇ તેમાંથી કાંઇ પણ લીધા વગર ચાલ્યા ગયા. તેથી નંદા ઘણા શાક કરવા લાગી. તેને ખેદ કરતી નેઇ તેની દાસીએ કહ્યું કે, '' હે ભદ્ર ! આ દેવાર્ય પ્રતિદિન આવી રીતે ભિક્ષા લીધા વગરજ ચાલ્યા જાય છે. કાંઇ આજજ આમ બન્યું નથી. " એ વાત સાંભળી નંદાએ વિચાર્યું કે, પ્રભુએ કાઇ અપૂર્વ અભિગ્રહ ધારણ કરેલા જણાય છે, કે જેથી પ્રાસક અન્ન પણ લેતા નથી. હવે પ્રભુના અભિગ્રહ ઠાઇપણ રીતે જાણી લેવા નેઇએ, એમ વિચારી તે હકીકત પાતાના પતિને જણાવી;ં અને કહ્યું કે 'હે મહામ'ત્રી ! તમે પ્રભુના અભિગ્રહ શુ' છે ? તે ગમે તે રીતે જાણીલ્યાે. '

મ ત્રીએ કહ્યું, " હે પ્રિયા ! તે પ્રભુનાે અભિગ્રહ જેવી રીતે જણાશે તેમ હું પ્રયત્ન કરીશ. " આ વખતે રાણી મૃગાવતીની વિજ્યા નામની દાસી ત્યાં આવેલી હતી. તેણે આ દ'પતીની વાત સાંભળી તે પાતાની સ્વામિનીને કહી, રાણીને તેથી ઘણેા ખેદ થયેા; અને પે તાની નગરીમાં ચાર ચાર માસથી પ્રભુ ભિક્ષા લીધાવિના પાછા જાય છે, તેથી તેમના અભિગ્રહ શું હશે તે જાણવા માટે તેને ચિંતાની સાથે છજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થઇ. રાણીને શાઠાતુર અવસ્થામાં જોઇ શતાનીક રાજાયે સંબ્રમ પામી તેના ખેદનું ઠારણુ પુછશું.

મૃગાવતી એ જરા બ્રકુટી ઉંચી કરી, અંતરના ખેદ અને ક્ષેાલના ઉદ્ગારથી વ્યાપ્ત એવી વાણીએ ઉત્તર આપતાં જણાવ્યું કે, '' રાજા આ તે આ ચરાચર જગતને પાતાના ખાતમી દારાથી જાણી શકે છે, અને આપ તા આપના એક શહેરને પણ જાણી શકતા નથી; તા તેમની પાસે શી વાત કરવી ? રાજ્યના સુખમાં પ્રમાદી થએલા હે નાથ ! ત્રણુ લાેકને પૂજિત ચરમ તીર્થ 'કર શ્રી વીર લગવ'ત આ શહેરમાં વસે છે. તેઓ કાંઇ અભિ-ગ્રહને લીધે ઘેર ઘેર કરે છે, પણ ભિક્ષા લીધા વગર પાછા ચાલ્યા જાય છે. એ આપ જાણા છા ? આપને અને આપના અમાત્યને ધિક્કાર છે, કે જ્યાં શ્રી વીર પ્રભુ અજ્ઞાત અભિગ્રહે આટલા બધા દિવસાે સુધી ભિક્ષા વગર રહયા છે. "

રાજાએ કહ્યું, "હે શુભાશયે! હે ધમે ચતુરે ! તમને શાખાશ છે. મારા જેવા પ્રમાદીને તમે બહું સારી શિખામણુ યાગ્ય સ્થાને આપી છે. હવે પ્રભુના અભિગ્રહ જાણી લેઇને હું પ્રાઃત કાળે તેમને પાશ્છું કરાવીશ. " પછી રાજાએ તૂર્ત મંત્રિને બાલાવ્યા, અને કહ્યું કે, " હે મંત્રી ! આ નગરીમાં શ્રી વીર પ્રભુ ચારમાસ થયાં ભિક્ષા વગર રહયા છે, તેથી આપણુને ધિક્ષાર છે. માટે તમારે ગમે તેમ કરી તેમના અભિગ્રહ જાણી લેવા; કે જેથી હું તે અભિગ્રહ પૂરીને મારા આત્માને પવિત્ર બનાવું."

મ'ત્રીએ જણાવ્યું '' દે મહારાજ ! તેમના અભિગ્રદ જાણી શકાય તેમ નથી, હું પણ તેથીજ ખેદ પાસું છું. "

રુ ભવ. ] ચંદનબાળાનાે વત્તાંત.

તે પછી રાજાએ ધર્મશાસ્ત્રમાં વિચક્ષણ એવા તથ્ય કદી નામના ઉપાધ્યાયને બાેલાવી કહ્યું કે, ''હે મહામતિ! તમારા શાસ્ત્રમાં સવ' ધર્મોના આચારા કહેલ છે, તાે તેમાંથી શ્રી જિનેશ્વરના અભિગ્રહની વાત કહેા. "

ઉપાધ્યાએ જણાવ્યું કે, '' હે રાજન્ ! મહર્ષિંઓને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવ એ ચાર ભેદથી ઘણા અભિગ્રહેા કહેલા છે. ભગવંતે જે અભિગ્રહ લીધા છે. તે વિશિષ્ટજ્ઞાન વગર જાણી શકાય નહી. " પછી રાજાએ નગરીમાં ઘેાષણા કરાવી કે, " અભિ-<mark>બહને ધા</mark>રણુ કરનારા શ્રી વીર પ્રભુ ભિક્ષા **લે**વા આવે ત્યારે લાેકાેએ અનેક રીતે ભિક્ષા આપવી. " રાજાની આવી આજ્ઞાથી અને શ્રદ્ધાર્થી લાેકાેએ તેમ કર્યું તથા અભિગ્રહ પૂર્ણ ન થવાથી પ્રભુએ કાેઇ પણ સ્થાનકેથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરી નહી.

્ભિક્ષા રહીત રહેતાં છતાં પણ વિશુદ્ધ ધ્યાનમાં લીન થયેલા, અને કર્મ શત્રુઓના નાશ કરવાને કટીખદ્ધ થએલા પ્રભુ અમ્લાન મુખે સમભાવમાં રહેતા હતા. એ પ્રમાણે અશકય અભિગ્રહ હાવાને લીધે તમામ જાતના પરિસહને સહન કરતા પ્રભુએ ચાર પહારની केम यार मास निर्णंभन क्यों.

આ અરસામાં ચ'પાનગરીમાં દધિવાહન નામે રાજા રાજ્ય કરતાે હતા. તેમને ધારણી નામની ચંદનબાળાના રાણી અને વસુમતી નામની પુત્રી હતી. શતાનીક રાભએ રાજકીય કારણને વૃત્તાંત. અંગે દક્ષિ વાહન રાજા સાથે વિચુદ્ધ ઉભે

કરી, પાેતાનું સૈન્ય માેકલી એક રાત્રિમાં ચ'પા નગરીને ઘેરી લીધી. ચ પાપતિ ( રાજા ) તેનાથી ભય પામી નાશી ગયા. રાજાની આજ્ઞા થી સૈની કે એ ચંપાનગરીને સ્વેચ્છા મુજબ લુંટવા માંડી. સૈન્યમાંથી એક ઉંટવાલેા સુભટ ધારણી રાણી અને વસુમતિને પકડીને તેમને ઉંટ ઉપર બેસાડી હરણ કરી ગયે.

શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. . ( પ્રકરણ ૧૭

**શતાનિક** રાજા વિગ્રહમાં જય પામવાથી કૃતાર્થ થતા હર્ષપૂર્વંક ક્રોસાંબી નગરીએ પાછા આવ્યા.

ધારણી દેવીના રૂપથી માેહ પામેલા સુભટે તેને પાતાની સ્રી બનાવવાની અને કન્યાને કૌશાંબીમાં વેચી દેવાની ઇચ્છા જણાવી **અજ્ઞાન અને કામાંધ પુરૂષાને ધિક્કાર છે**.

સતી ધારણી દેવીએ સુભટના આવા પ્રકારના વિચારા સાંભળી મનમાં વિચાર કર્યો કે, '' હું ચંદ્રથી પણુ નિર્મળ એવા વ'શમાં જન્મેલી છું. વળી મહાન્ વ'શમાં ઉત્પન્ન થએલા દધિ-વાહન રાજાની પત્નિ છું, અને શ્રી જિનેશ્વરના ધર્મની ઉપાસક છું. તે ધર્મ મને પરિ**ણુમેલાે છે. તા આવા પાપાશય વા**લા અક્ષ રાે સાંભળવા છતાં હું પાપનું ભાજન થઇને હુજુ કેમ જીવું છું ? આવા શખ્દ સાંભળ્યાં છતાં હું છવિતને ધારણ કરૂં છું તેથી મને ધિક્કાર છે. અરે સ્વભાવે ચપળ એવા જવ! હજુ આ દેહમાં બેસી કેમ રહ્યો છું ? જો તું તારી મેળે નહી નીકળે તા શીકારી જેમ પક્ષીને માળામાંથી બહાર કાઢ તેમ હું તને બલાત્કારે કાઢીશ. " શિયળ રક્ષણુના ઉગ્રાવેશમાં ઉત્પન્ન થએેલા વિચારેામાં લીન થએલી રાણીનું હુદય બ'ધ પડી ગયું, અને તેને આત્મા સદુગતિમાં ચાલ્યાે ગયાે. **ધન્ય છે આવી સતી** સ્ત્રીઓને કે જેએા પવિત્ર શિયલ રક્ષણના માટે પાતાના પ્રાણની પણ દરકાર કરતી નથી. રાણીને મરણ પામેલી જોઇ સુલટને · ખેદ થયેા કે, ''<sub>દે</sub>આવી સતી સીને માટે મેં પાપમય અપવિત્ર · વિચારા કરી, જે શબ્દ હું બાલ્યા તેથી મને ધિક્કાર છે. મેં ઘણું ખરાબ કામ કર્શ મારી દુષ્ટ વાણી માત્રથીં આ સતી∶સ્ત્રીએ પ્રાણ્ ત્યાગ કર્યો, તેમ કઠી આ કન્યા મૃત્યુ પામશે. માટે મહારે તેને ૃખેઠ ઉપજાવવા નહી. " આવા વિચારથી તે રાજકન્યાને મીઠા વચનથી બાેલાવતા કોેશાંબી નગરીમાં લાવ્યા, અને તેને રાજ માર્ગમાં વેચવાને ઉભી કરી.

વસુમતીનું વેચાણુ. મુખાકૃતિ જેતાં કાેઇ સામાન્ય મનુષ્યની પુત્રી જણાતી નથી, પણ સુથમાંથી બ્રષ્ટ

દૈવયેાગે ધનાવહ શેઠ તે રસ્તેથી જતા હતા. તેમને વસુમતી

થએલી મૃગલી જેમ પારધિના હાથમાં આવે, તેમ માતાપિતાથી વિખુટી પડેલી આ કન્યા આવા નિર્દય માણુસના હાથમાં આવેલી જણાય છે. તેણે અહિ કરીયાણુાની જેમ બજારમાં મૂલ્ય લેઇને વેચવા સુકી છે, તેથી તે બીચારી જરૂર કાઇ હીન માણુસના હાથમાં સપડાઇ જશે માટે આ કૃપાપાત્ર કન્યાને હુંજ ખરીદ કરૂં. પાતાની પુત્રીની જેમ તેની ઉપેક્ષા કરવાને હું અશકત છું. કાઇપણુ પ્રકારની અડચણુ વિના મારે ઘેર રહેતાં દેવયાગે તેના સ્વજન વર્ગ ના સંયાગ પણુ થઇ જશે. " આ પ્રમાણે વિચાર કરી તે સુભટની ઇચ્છા પ્રમાણે તેને મૂલ્ય આપી, અનુક પાથી તે આળાને તે શેઠ પાતાને ઘેર લઇ ગયા.

શેઠે સ્વચ્છ અને નિર્મળ અદિથી તે બાળાને પુછશું કે, "હે વત્સ ! તમે કાેની કન્યા છા. ? તમારા આતપિતાનું શું નામ છે ? તે કહાે. તમે લય પામશા નહી. હું તમાને મહારી પુત્રી તુલ્ય ગણીશ, તમે મહારે ત્પાં નિર્ભય રીતે રહાે. "

પાતાના કુળની અતિ મહત્તા હાેવાથી તે બાળા એ ક'ઇ ઉત્તર આપ્યા નહી, અને નીચું મુખ કરી મ્લાન મુખથી ઉભી રહી.

શેઠે મૂલા શેઠાણીને બાેલાવી અને તે ખાળાને તેને સુપ્રત કરી કહ્યુ કે, "હે પ્રિયા ! આ કન્યાનું આપણી પુત્રી સમાન પાલન કરજે. આપત્તીમાં આવી પડેલી અને મા બ પથી વિખુટી પડેલી આવી બાળાઓાનું રક્ષણ કરવું એ આપણા આચાર છે. દુ:ખી જનાને દુ:ખમાં મદદ કરવી એજ ગૃહરથધર્મનું ભૂષણ છે. માટે આ બાળાનું અતિ યત્નથી પુષ્પની જેમ સારી રીતે લાલન પાલન કરજે. "

શ્રેષ્ટિના આવા માયાળુ અને વાત્સલતાથી ભરપુર આશ્વાસન भरेता वयनेाथी ते आणाने कंधक शान्ति ચંદના નામ **થઇ, અને** તે ત્યાં પાેતાના ઘરની જેમ

પાડવં. રહી, અને બાલચંદ્રની રેખાની જેમ સર્વના નેત્રને આનંદ આપવા લાગી.

તેણીના ચંદન જેવા શીતલ, વિનય વચન અને શિલથી રંજિત **યગેલા** શ્રેષ્ટિએ પરિવાર સાથે મળીને તેનું ચંદના નામ પાડશું.

સ્વભાવથીજ રૂપવતી છતાં ચીવાન પામવાથી વિશેષ રૂપવતી

થયેલી ચંદનાને જેઇને શેઠાણી મુલાના

મલાને ચએલી મનમાં ઇર્ષા ઉપ્તન્ન થઇ સ્રીપણાને છાજ-**ઇખ્યો અને ચ'દનાને** તા તુચ્છ હુદયને લીધે તેને વિચારા થવા લાગ્યા કે, ' શ્રેષ્ટિએ આ કન્યાને પુત્રીવત્ કેદ્ર કરવી. રાખી છે, પણ હવે તેના રૂપથી માહિત

**થઇને કદિ શે**ઠ તેની સાથે પરણે, તેા હું જીવતી મુવા જેવી થાઉં. आवा वियारेगि ते ઉदास रखेवा लाँगी. ?

ભવિષ્યના પેટામાં શું રહેલું છે, તે આપણે જાણી શકતા નથી. નિર્મળ વિચાર અને સારી ભાવનાથી કરેલું કાર્ય પણ કેટલીક વખત દ્રાખ આપનાર નીવડે છે, પણ અંતે તેનું પરિણામ સુંદર આવે 9. ચંદના શેઠ શેઠાણીને પાતાના પિતા માતા તુલ્ય ગણી પાતાના શિયળનું ભાવ પૂર્વંક પાલન કરે છે. સર્વની સાથે વિનય અને વિવે-કથી વતે' છે, તેથી કુટુ બના માણસામાં કુક્ત મૂલા સિવાય તમામના ચાહ મેળવી શકી છે. જગતમાં વિનય અને વિવેક એ બે ગુણા ભાષા ગુણેામાં સવે પરી છે. એ બેજ ગુણાને લીધે પ્રાણી સર્વની ચાહના મેળવવાને ભાગ્યશાળી ખને છે. આ(ત્મક ઉન્નતિના **ઝીજલત વિનયગ્રણ** છે. કુક્ત વિનયગુણનું સેવન પરિ**શામે** સ પૂર્ણ આત્મિકલક્ષ્મી અપાવનાર નિવડે છે. એજ વિનયગુણના **સેવનથી ચંદના પણ કેવળજ્ઞાનરૂપ લક્ષ્મી**ંાતાની ગુરૂણી કરતાં પ્રથમ મેળવવાને નશીબવાન નિવડયાં હતાં.

રહ ભવ. ]

ઉન્હાળાની ઝાતુ લાય છે. સૂર્ય ની સખ્ત ગરમીથી લાક આકુ-લબ્યાકુળ થાય છે. એવા સમયમાં પુષ્ટ્યશાળી ધનાવહ શેઠ તાપથી પીડિત થઇને દુકાનેથી ઘેર આવ્યા. તે વખતે દૈવચાગે કાઇ સેવક શેઠના પગ ધાવાને હાજર ન હતા.તેથી વિનીત ચંદ્રના પગ ધાવાને ઉભી થઇ. શેઠે તેને તે કાર્ય કરતાં વારી, તાે પણ પિતૃભક્તિથી શેઠના પગ ધાવા પ્રવર્તી. તે વખતે તેણીના કેશ અંગની શિથિલતાથી છુટી જવાથી નીચેની પંકવાળી ભૂમિ ઉપર પડયા. એટલે-' આ પુત્રીના કેશપાશ ભૂમિના કાદવથી મલિન ન થાએા ' એવું ધારી સહજ સ્વભાવથી શેઠે લાકડી થકી તે ઉંચા કરીને બાંધ્યા.

આ વખતે મૂલા શેઠાણી બારીમાં હતી. આ અનાવ બેઇ તેણીની ઇર્ષા વધી. તે વિચારવા લાગી કે, "મેં પ્રથમ જે તર્ક કચેાં હતા તે બરાબર છે. આ ચુવાન નવાહા સ્ત્રીના કેશ શેઠે હાથ થકી બાંધ્યા. તે તેમના મનમાં રહેલા પત્નિપણાના ભાવતું પ્રથમ ચિન્હ છે, કારણ કે પિતાનું કામ એવી રીતે કરવાનું હાતું નથી. માટે આ બાળાના બ્યાધિની જેમ મૂલમાંથીજ ઉચ્છેદ કરવા." આવા નિશ્ચય કરી તે દુરાશય ચાગ્ય વખતની રાહ બેવા લાગી.

શેઠ શેાડા વખત વિશ્રામ લેઇ કરીથી બહાર ગયા; એટલે મૂલા શેઠાણીએ નાપિતને બાલાવીને નિદોષ ચંદ્રનાનું માશું મુંડાવી નંખાવ્યું. કોધાવેશમાં આવી જઇ તેને ઘછું તાડન કર્શું; અને તેના પગમાં બેડી નાખી ઘરના એક દરના ભાગમાં આવેલા ઓરડામાં તેને પૂરી કમાડ બંધ કરીને, પછી પાતાના પરિવાર સેવક વિગેરેને કહ્યું કે, ' જે શેઠ આ વિષયમાં કાંઇ પુછે તા કાઇએ કાંઇ પણ કહેવું નહીં; તે છતાં જો કાઇ કહેશે, તા તે મહારા કાંધનું ભાજન થશે. ' આ પ્રમાણે ચાકશ બંદાબસ્ત કરી શેઠાણી પાતાના રહેવાના સ્થાનમાં આવી.

સાય કાલે શેઠ ઘેર આવ્યા. ચંદના તેમના નેવામાં આવી નહી. તેમણે સેવક વર્ગને પુછશું પણ શેઠાણીના લયથી ફાઇએ કંઇ જવાબ આપ્યા નહી. સરળ બુદ્ધિવાળા શેઠને તેથી કાંઇ શ'કા આવી નહી. તે પાતાના સ્થાનમાં સુઇ ગઇ હશે એમ ધાર્શું. બીજે દિવસે પણ તેની કાંઇ ભાળ મળી નહી. તેમજ ત્રીજે દિવસે પણ કાંઇએ કાંઇ જવાબ કે ભાતમી આપી નહી, કે તેને જોઇ નહી, તેથી શ'કા અને કાપથી આપુળવ્યાકુળ થએલા શેઠે પરિજનને કહ્યું કે, '' તમે બધા જાણતા છતાં ચ'દના સ'બ'ધે ક'ઇ માહિતી નહી આપા તા હું તમા સવ<sup>6</sup>ને શિક્ષા કરીશ; તમે અત્યાર સુધી મહારૂં હુણુ ખાધું છતાં, મને તમે સત્ય હકીકત જણાવતા નથી એ બરાબર નથી ત્રણ દિવસથી હું તપાસ કરૂં છું, છતાં ચ'દના કયાં છે ? તેની મને ક'ઇ ખબર મળે નહી એ તા ખરેખર ઘરની અવ્યવસ્થાની પુરેપુરી નિશાની કહેવાય. માટે તમા જે કાંઇ જાણતા હા તે મને સત્ય હકીકત જણાવી દેા. "

શેઠના કાેપ અને પાતાની પુત્રી તુલ્ય માનેલી ચંદનાના સંબંધમાં માહિતી નહીં મળવાથી તેમના મનને થએલી દીલગી-રીથી એક વૃદ્ધ દાસીને ઘણું લાગી આવ્યું. તેણે ચિંતવ્યું કે, " હું ઘણુ વર્ષ જીવી છું, હવે હું માતની નજીકમાં છું; માટે હું ચંદનાનું વૃતાંત્ત શેઠને કહીશ, તેથી કદી શેઠાણી મને શું કરી શકશે ? " આવા વિચાર કરીને ચંદનાની શેઠાણીએ કરેલી સ્થીતિ કહી સંભળાવી, અને સાથે જઇ જે જગ્યામાં ચંદનાને પૂરી હતી તે જગ્યા બતાવી.

શેઠે તે જગ્યાનું દ્વાર ખાેલાવ્યું. ક્રુધા તૃષાથી પીડિત, નવીન પકડેલી હાથણીની જેમ બેડીથી બાંધી લીધેલી, બિક્ષુકીની જેમ માથે મુંડિત કરેલી, અને નેત્રમાંથી અશ્રુને જરતી ચંદનાને બેઇ. તેની આ પ્રકારની સ્થીતિ બેઇ શેઠ ઘણા દીલગીર થયા શેઠનું હૈયું ભરાઇ આવ્યું અને નેત્રમાંથી અશ્રપાત થઇ ગયા. શેઠે તે પવિત્ર બાળાને કહ્યું કે, " હે વત્સે ! તું સ્વસ્થ થા, તને આ સ્થીતિમાંથી મુક્ત કરવા હું જેટલા અને તેટલા ઉપાયા સત્વર કફ છું. " એમ કહી પ્રથમ તેને ભાજન કરાવવા માટે ઘરમાં જે કંઇ રસવતી તૈયાર હાય તે લેવા રસાેડામાં ગયા પણ દૈવચાેગે ત્યાં કંઇ પણ અવશેષ ભાજન જેવામાં આવ્યું નહી; પણ એક સૂપડાના ખુણામાં પડેલા કુલ્માષ (અડદ) તેમના જેવામાં આવ્યા, તે લેઇ જઇને ચંદ્રનાને આપ્યા; અને કહ્યું કે, " હે વત્સે ! હું તારી બેડી તાેડાવાના માટે લુહારને બાેલાવી લાવું છું, ત્યાં સુધી તું આ કુલ્માષતું ભાજન કર. " આ પ્રમાણે કહી શેઠ ઘેરથી ગયા.

શેઠના ગયા પછી ચંદના દ્વારના નજિક ઉભી ઉભી વિચાર કરવા લાગી કે, ''શું કર્મની કેવી વિચિત્ર ગતિ છે ? અહેા ! મારા રાજકળમાં જન્મ કયાં ? અને આ વખતે આવી સ્થીતિ કયાં ! આ નાટક જેવા સ'સારમાં ક્ષણમાં વસ્તુ માત્ર અન્યથા થઇ જાય છે. એ બધું મે જાતે અનુભવ્યું છે. હવે હું તેના પ્રતિકાર કેવી રીતે કરૂં ! હા ! છવ હવે ચિંતા શું કરવા કરે છે. મારા કંઇ પછ્ અપરાધ શીવાય શેઠાણીએ મને વિડંબના પમાડી તેમાં તેના કંઇ દેાષ નથી. મને પુત્રીવત્ પાલન **કરનાર એ માતા તુ**લ્ય શેઠાણી મને આમ શા માટે દુઃખ આપે. એતાે મહારા પૂર્વ લવના કર્મોના દેાષ છે. તે કર્મના લીધેજ તેમને આવી ણુદ્ધિ સુઝી કેમ નહી હાય ? પણ હે છવ !હવે તું શા માટે શાક કરે છે. પૂજ્ય પિતાછ ભાજન કરવા સારૂ આ કુલ્માષ આપી ગયા છે. તે પ્રાસૂક છે, મને ત્રલ ઉપવાસ થયા છે, એટલે અઠમના પારણે આ ભાજન મહ્યું છે. આ વખતે જો કાઇ અતિથિ આવે તા તેમને દાન કરી પછી હું પારણ કરૂં, અન્યથા હું ભાેજન કરીશ નહી. " આવા વિચાર કરી તેણું દ્વાર ખહાર દષ્ટિ નાખી. પવિત્ર હુદયથી કરેલી શુભ ભાવના એાને ઉગ્ર પુરુયના ચાેગે કેવી રીતે પાેષણુ મળે છે, તેના આ ક્ષણે આપણને અનુભવ થાય છે. જે સ્થીતિમાં ચ'દના છે તેવા વખતમાં અતિથિને દાન દીધા શીવાય હું જમીશ નહી, એવાે સંકલ્પ ચંદના જેવી ચરમ શરિરો બાળાનેજ થાય, અને તત્કાલ તે સંકલ્પની પુરતી થાય. પ્રિય વાંચક ! આ વખતના બનાવનું શાંતચિત્તે આપ ચિંતવન કરા. પુષ્ટયશાલી અને ધમિ છેવા ઉપર આવેલી

આફત પણ તેને લાભનું કારણ થાય છે, માટે એવા પ્રસ ગે આર્ત રૂદ્રધ્યાન નહિં કરતાં કર્માનું સ્વરૂપ વિચારી સમસા-વમાં રહેવાને માટે પ્રયત્ન કરવાે એજ ઉત્તમ ઉપાય છે.

ચંદનાએ દબ્ટિ બહાર નાખી, તેવામાં શ્રી વીર પ્રભુ ભિક્ષાને માટે ફરતા ફરતા ત્યાં આવી ચડયા. તેમને જોઇને ચંદનાને હર્ષ થયેા. તે પાતાના આત્માને ધન્ય માનવા લાગી."અહાં! કેવું પાત્ર ! અહાં કેવું ઉત્તમ પાત્ર ! અહાં મારા પુણ્યના સંચય કેવા ! કે જેથી આ કાેઇ મહાત્મા ભિક્ષાને માટે અચાનક પધાર્યો."આ પ્રમાણે ચિંતવીને તે બાળા તે કુલ્માષવાળુ સુપડું હાથમાં લેઇ એક પગ ઉમરાની અંદર અને એક પગ બહાર રાખી ઉભી રહી. બેડીને લીધે ઉમરા ઉલ્લ'ધવાને અશકત એવી તે બાળા ત્યાં રહી છતી, આર્દ્ર હૂદયવાળી હૈયુ ભરાઇ આવવાથી જેના નેત્રમાંથી અશુધારા વહી રહી છે એવી, ભક્તિથી ભગવ'તને વિન'તી કરવા લાગી કે, "હે પ્રભુ ! જો કે આ ભાજન આપને માટે અનુચિત છે, તથાપિ આપ પરાપકાર કરવામાં તત્પર છા, તેથી તે ગ્રહણુ કરીને મારાપર અનુગ્રહ કરા. "

દ્રવ્યાદિ ચાર પ્રકારથી શુદ્ધ રીતે અભિગ્રહ્ઠ પૂર્ણ થએલે જાણી, ભિક્ષાને માટે પાતાના કર પ્રસાયો. અભિગ્રહની પૂર્ણુતા. તે વખતે " અહા મને ધન્ય છે ! " એમ ચ'દનાનું બ'ધનથી માનતી ચ'દનાએ તે કુલ્માયથી પ્રભુને સુકત થવું. પ્રતિલાભિત કર્યા. પછી પ્રભુએ છ માસમાં પાંચ દિવસ એાછા રહેતાં તે ધનાવહ શેઠના ઘરમાં તપનું પારશું કર્યું:

પ્રભુના અભિગ્રહ પૂર્ણુ થવાથી દેવતાએા પ્રસન્ન થઇને ત્યાં આવ્યા, અને તેઓએ વસુધારા વિગેરે પાંચ દિવ્ય પ્રગટ કર્યા. પ્રભુના દાનના મહિમાથી તત્કાળ ચદનાની બેડીએા ત્રુટી બઇ, અને તેને ઠેકાણે સુવર્ણુના નુંપૂર થઇ ગયાં. કેશપાશ પૂર્વની ૨૭ ભવ. ] ઇંદ્ર, રાજા નગર જનાેનું ત્યાં આવવુઃ ૨૬૭

જેમ સુશાેલિત થઇ ગયા. પ્રભુના ભક્ત દેવતાઓએ તેજ સમયે ચ'દનાને સર્વ અંગમાં વસ્ત્રાલ કારથી શાેલિત કરી દીધી, અને હર્ષ પામતા ગીત નૃત્યાદિ કર લાગ્યા.

દુંદલિનેા ધ્વની સાંભળી મૃગાવતી અને શતાનીક રાજા તથા સુગુપ્ત મંત્રી અને નંદા માટા પરિવાર સાથે ત્યાં આવ્યા. દેવપતિ શકેંદ્ર પણ પૂર્ણ અભિગ્રહવાળા પ્રભુને વંદન કરવા માટે હર્ષ પામતા ત્યાં આવ્યા, અને પ્રભુને વંદન કર્યું.

ચંદના મૃગાવતી રાણીની બહેન ધારણીની પુત્રી છે, એમ તે વખતે સર્વના લાણવામાં આવ્યું. રાજપુત્રીને માથે આવેલા કષ્ટથી દધિવાહન રાજાના સંપુલ નામના કંચુકીને પકડીને શતાનીક રાજાએ કેદ કરેલા હતા પ્રભુના પારણાની ખુશાલીમાં બંદીવાનાને રાજાએ છેાડી દેવાના હુકમ કર્યો તેથી તે પણ છુટીને તે જગ્યાએ આવ્યા, અને તેને પાતાના રાજાની પુત્રીની દુ:ખદ હકીકત સાંભળીને રૂદન થઇ આવ્યું. રાજાએ કહ્યું કે, " હે કંચુકી! આ કુમારી શાક કરવા યાગ્ય નથી, કારણ કે ત્રણ જગતને પૂજનીક એવા પ્રભુને અભિગ્રહપૂર્વક પૂર્ણ કરીને પ્રતિલાસિત કર્યા છે. ખરેખર મહારા નગરજનામાં એજ અરેખર ભાગ્યશાળી છે.

પ્રભુ પારણું કરીને શેઠના ઘરમાંથી બહાર નીકળ્યા. ઇંદ્રાદિક દેવા અને રાજાદિક નગરજનાએ પ્રભુને વંદન કર્શું, અને પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા.

લાેેેેેેેલના ઉદયથી શતાનીક રાજાએ તે વસુધારાનું ધન લેવાની ઇચ્છા કરી, એટલે ઇંદ્રે રાજાને કહ્યુ કે '' હે રાજન્ ! તમે આ ધન લેવાની ઇચ્છા કરાે છેા, પણુ આ દ્રવ્ય ઉપર તમારાે કંઇ હક નથી. આ કન્યા જેને આપે તે લેઇ શકે. "

રાજાએ ચંદનાને કહ્યું કે, '' હે મહાનુસાવ ! આ દ્રવ્યને તું બ્રહણ કર અથવા એ કાેને આપવું તે તારી ઇચ્છા મુજબ જણાવ."

ચંદનબાલાએ જણાવ્યું કે, '' મહારે એ દ્રવ્ય લેઇને શું

કરવું છે ? આ ધનવાન શેઠે મને આપત્તિમાં મદદગાર થઇ પુત્રીતુલ્ય મારૂ પાલન કર્યું છે. ખરેખર એ મહારા પાલન પિતાછે. એમના મહારા ઉપર જે ઉપકાર થયા છે, તેના બદલા વારવાની મહારામાં શક્તિ નથી. આદ્રવ્યની પ્રાપ્તિમાં અને પ્રભુને દાન દેઇ મહારા આત્માના ઉદ્ધાર કરવામાં એ પિતાજીજ નિમિત્ત કારણ છે, માટે આ દ્રવ્ય તેમને આપવાને માટે મહારી ઇચ્છા છે. ''

૨૬૪

ઇંદ્ર અને રાજાની આજ્ઞાથી તે દ્રવ્ય ધનાવહ શેઠે ગ્રહણ કશું. ઇંદ્રમહારાજે ક્રરી રાજાને કહ્યું કે, " હે શતાનિક રાજા ! આ બાળા ચરમદેહી છે, અને ભાગ તૃષ્ણાથી વિમૂખ છે. શ્રી વીર પ્રભુને કેવળજ્ઞાન થશે, ત્યારે તે પ્રભુની તે પ્રથમ શિષ્યા થશે. માટે પ્રભુને કેવળજ્ઞાન ઉપજે ત્યાં સુધી તમારે તેનું પાલન અને રક્ષણ કહ્યું. " એ પ્રમાણે ભલામણ કરી ઇંદ્ર દેવલાકમાં ગયા. ચંદનાને રાજા પાતાના અંતઃપુરમાં લઇ ગયા. ત્યાં એ આળા પ્રભુને કેવળ-જ્ઞાન ઉત્પન્ન થવાની રાહ જોતી, પ્રભુનું ધ્યાન કરતી દિવસ નિર્ગ-મન કરતી હતો.

મૂલા શેઠાણીને શેઠે પાતાના ઘેરથી કાઢી મુકી. તે દુધ્યાન કરતી મરણ પામીને નરકે ગઇ છે.

પ્રભુને અભિચઢ પૂર્ણુ થવાની સાથે ચંદનબાળાની પૂર્વ સ્થીતિના સંબંધ અહીં પુરા થાય છે ઉત્તર ભાગમાં પ્રભુને કેવળ-જ્ઞાન થયા પછી તે પ્રભુની સાધવી થશે, અને અન્તે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી અખંડ આત્માન દ અવ્યાબાધ સ્થીતિ પ્રાપ્ત કરશે તે આગળ આપણે પ્રસંગે જાણીશું. અહિં એટલું ધ્યાનમાં રાખવાનું કે, મહાપુરૂષા અને ધમિંપુરૂષા ઉપર અશુભકર્મના ઉદયથી વખતે આકૃત આવે, અથવા આત્મિક સાધન કરતાં પરાકાષ્ટા દુઃખ પડે; તે સવ' પણુ સમભાવથી સહન કરવાથી તેમનાં માટે તા હિત કર્તા નિવડે છે. ચંદનબાળાના ઉપર આવેલી આકૃત, તીર્થ કર જેવા ઉત્તમાત્તમ પાત્રને દાન દેવાને નિમિત્ત કારણુ રૂપ થાય છે. તીર્થ'કરને દાન ભવી જીવજ આપી શકે છે. પ્રાયે તે થાડા ભવ કરી માક્ષ સુખ મેળવવાને ભાગ્યશાળી નિવડે છે.

પ્રભ ત્યાંથી વિહાર કરતા ચ પાનગરી એ આવ્યા. તે નગ-રીના સ્વાતિદત્ત નામના કાઇ પ્રદ્લશુ ચ'પાનગરીએ ખાર- અગ્નિ હેાત્રની શાળામાં પ્રભુ ચારમાસના સું ચાેમાસુ. ઉપવાસ કરી ખારસું ચાેમાસું રહ્યા.

તે સ્થળે પૂર્ણા ભદ્ર અને માણિભદ્ર નામે બે મહર્દ્ધિક यक्षे। हररेाज रात्रे आवीने प्रक्षनी पुज

છવ સ'ખ'ધી સ્વા કરતા હતા. તે એઈ સ્વાતિદત્તે વિચાર્ય તિ દત્તની સંકાનું કે, આ દેવાર્યની દરરોજ આમ પુજા થાય છે, તેા તેઓ કાંઇ જાણતા હશે. સમાધન. પાતાના મનના સંદેહ તેમને પુછીને

ખુલાસાે કરવાને તે પ્રભુ પાસે આવ્યાે અને પુછયું, " હે દેવાર્ય ! શિર વિગેર અંગથી પૂર્ણ એવા આ દેહમાં છવ કરેા કહેવાય'?"

ઉત્તર:---- '' દેહમાં રહ્યો સતે! જે अहં (હું) એમ માને છે, તે જીવ છે.

'' તે શી રીતે સમજવે. '' વિશેષ સ્પષ્ટ સમજવાને સ્વાતિ-દત્તે ભગવંતને પુછ્યું.

" હે દ્વિજ ! મસ્તક હાથ વિગેરે જે અવયવા છે, તેનાથી તે બુદા છે અને સુક્ષ્મ છે. " પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યા.

" તે સૂક્ષ્મ પછુ કયાં છે " સ્વાતિદત્તે સમજવાની અુદ્ધિથી કરી પ્રશ્ન કરેો.

" તે ઇ દ્રિએાથી ગ્રહથ થતાે નથી. " પ્રભુએ ઉત્તર આપ્યાે.

આવા પ્રકારના પ્રશ્નોતરથી તે સ્વાતિદત્તે પ્રભુને તત્વવેત્તા જાા ભારતથી પ્રભુની પૂજા કરી, અને પ્રભુએ પણ તેને ભગ્ય જાાને પ્રતિયાધ કરો.

તે ચાેમાસું વીત્યા પછી પ્રભુ જાૃંભક ગામે આવ્યા. ત્યાં

પ્રભુને વંદન કરવાને ઇંદ્ર આવ્યા. પ્રભુના આગલ નાટક પૂજા કરી ને વિન'તી કરી કે, '' હે જગદ્દગુરૂ ! હવે થાડા દિવસ પછી આપને ઉજવળ કેવળજ્ઞાન ઉપન થશે. " એ પ્રમાણે કહી તે પાતાને સ્થાને ગયા, અને પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરીને મેહક ગામે આવ્યા. ત્યાં ચમરે દ્ર પ્રભુને સુખશાતા પુછવા આવ્યા હતા, તે પુછીને સ્વસ્યા-નકે ગયા.

> ત્યાંથી વિહાર કરી પ્રભુ ષણમાનિ ગામે પધાર્યા. ત્યાં ગામની બહાર કાચાત્સર્ગ કરીને ધ્યાનમાં રહ્યા. પ્રભુના જીવે વાસદેવના ભવમાં શચ્યા 'પાલકના કાનમાં તપાવેલું સીસું રેડીને ઉપાજ ન કરેલું અશાતા વેદનીય કર્મ અહીં

કર્ણમાં શળીએા નાખવાના છેલ્લા ઉપસગ

ઉદયમાં આવ્યું તે શચ્યાપાલકના જીવ અહીં ગાેવાલ થયાે હતાે. તે પ્રભુની પાસે અળદાે મુકીને ગાયાે દાહવા ગયા. અળદા ચરતા ચરતા નજીકના પ્રદેશમાં કાેઇ અટવીમાં દ્વર ચાલ્યા ગયા. થાેડીવાર પછી તે ગાેવાલ પાછે આવ્યા. ત્યાં અળદા તેના જેવામાં આવ્યા નહિં. તેણે પ્રભુને પુછયું, '' અરે અધમ ! મારા અળદાે કયાં ગયા ? તું કેમ બાલતા નથી ? " પ્રભુ એ ઉત્તર આપ્યા નહીં. ત્યારે કરી પ્રભુને કહ્યું, "અરે હું તને કહું છું તે તું શું સાંભળતાે નથી ? '' કાન તરફ આંગલી કરીને કહ્યું કે '' શું આ તારા કાનના છીદ્ર ફાેગટનાજ છે ? " આ પ્રમાણે વારંવાર કહ્યા છતાં પણ જ્યારે પ્રભુ બાલ્યા નહિં, ત્યારે તેણે અતિક્રોધ કરી કાશડા નામની વનસ્પતિના ઝાડની શળીઓ તે પ્રદેશમાંથી લાવીને, પ્રભુના બન્ને કર્ણુ ર ધમાં નાખી પછી તે શળીઓને ઉપરથી ઠાેકી તેથી તે શળીએ પરસ્પર એવીરીતે મળી ગઇ કે, જાણે તે અખંડ એકજ શળી દ્વાય તેમ દેખાવા લાગી. આ નાખેલી શળીઓને કાઇ કાઢી શકે નહી, એવું ધારીને તે દુષ્ટે તેના બહાર દેખાતા ભાગ છેદી નાખ્યા, અને ત્યાંથી તે ચાલ્યા ગયા. ' અહં ત પ્રભુઓ વિપત્તીમાં પણ બીજાને ઉપદ્રવ કરતા નથી, કે પાતાને

રહ ભવ. ]

સિધાર્થ ઝ્રેષ્ટિ અને વૈઘના સંવાદ.

2 8 19

અપાય કર નાર ઉપર પણુ લેશ માત્ર રેાષ કરતા નથી. " માયા અને મિથ્યાત્વ રૂપ શલ્ય જેના નાશ પામ્યા છે, એવા પ્રભુ કાનમાં નાખેલા ખીલા રૂપ શલ્ય વડે શુભ ધ્યાનથી જરા પણુ ક'પિત થયા નહીં. ત્યાંથી પ્રભુ મધ્યમ અપાપા નગરીએ પધાર્યા.

> અપાપા નગરીમાં પારણાને માટે કરતા કરતા પ્રભુ સિદ્ધાર્થ નામના શ્રેષ્ટિને ઘેર પધાર્યાં તેણે પ્રભુને

કાનના ખીલાનું ભક્તિથી પ્રતિલાભિત કર્યાં. ત્યાં તે શ્રેષ્ટિના કાઢલું. તે વખતે થ- એક ખરક નામનાે પ્રિય મિત્ર વૈદ્ય પ્રથમ એલીઅસહ્ય વેદના. આવેલાે બેઠેલા હતાે. તે સુક્ષ્મ અુદ્ધિમાન હાેવાથી, પ્રભુને એઇને વિચાર કરીને બાલ્યા

કે, "અહેા! આ મહાપુરૂષની મુર્તિ સર્વ લક્ષણે સંપૂર્ણ છે, પણ જરા સ્લાનિ ભૂત જણાય છે, તેથી તે શલ્યવાળી હાય એમ લાગે છે. " શ્રગ્ટિએ કહ્યું કે, " જો એમ હાય તા સારી રીતે તપાસ કરીને કહા કે ભગવ તના શરીરમાં કચે ઠેકાણે શલ્ય છે ? " પછી તે વૈધે પ્રભુના બધા શરીરની નિપુણતાથી તપાસ કરી, તા બન્ને કાનમાં ખીલા નાખેલા જોયા, એટલે તે શ્રેષ્ટિ સિધાર્થ ને પણ બતાવ્યા. શ્રેગ્ટિ ઘણા દીલગીર થયા, અને બાલ્યા કે, "અરે! કાઇ અપવાદથી કે નરકથી પણ ભય નહીં પામનારા પાપીએ આ દારૂણ કર્મ કરેલું જણાય છે, પરંતુ હે બુદ્ધિવ ત મિત્ર! તે પાપીની વાર્તા કરવાની કાંઇ જરૂર નથી. હવે તા પ્રભુના શરીરમાંથી તે શલ્યના ઉદ્ધાર કરવાના ચત્ન કરા. આ શલ્ય તા પ્રભુના કાનમાં છે, પણ તેથી ઘણી પિડા થાય છે. આ વિષે હું જરાપણ વિલ બ સહન કરી શકતા નથી મારૂ આ સર્વ સ્વ ભલે નાશ પામે, પણ જો આ જગતપતિના કાનમાંથી કાઇ રીતે પણ શલ્યના ઉધ્ધાર થાય, તા આપણા બન્નેના આ ભવસાગરમાંથી ઉધ્ધાર થયા એમ હું માનું છું. "

વૈદ્યે કહ્યું, '' હે મિત્ર ! આ પ્ર**લ**ુ જો કે વિશ્વનું રક્ષણ અને સય કરવાને સમર્થ છે, પણુ કર્મ ક્ષય કરવાને માટે તેમણે તે અપકારી પુરૂષની ઉપેક્ષા કરેલી જણાય છે. તેવા આ પ્રલુ કે જે પાતાના શરીરની પણુ અપેક્ષા રહિત છે, તેમની મારાથી શી રીતે ચિકિત્સા થાય ? કેમકે એ પ્રભુ કર્મની નિજરાને માટે આવી વેદનાને પણુ સારી માને છે. "

શ્રેષ્ટિએ કહ્યું કે, '' હે મિત્ર ! આવી વચનની ચુક્તિ આ વખતે શા માટે કરે છે ? એવી રીતે વાતા કરી વખત ગાળવાના આ સમય નથી. માટે સત્વર આ પ્રભુના શરીરની ચિકીત્સા કર. " તેઓ બન્ને આ પ્રમાણે વાત કરે છે, તેવામાં તા સ્વશરીરમાં પણ નિરપેક્ષ પ્રભુ ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા; અને ગામની અહાર ઉદ્યાનમાં આવીને શુભ ધ્યાન કાર્યોત્સગે રહ્યા.

પ્રભુના ગયા પછી તે બન્ને મિત્રાએ પ્રભુના કર્ણુમાં નાખેલા ખીલા કેવી રીતે કાઢવા તેના વિચાર કર્યો. તેના માટે જે જે સા મગ્રીની જરૂર હતી, તે મહાનુભાવ વૈદ્ય અને બ્રેષ્ટિ એ ભેગી કરી. વૈદ્યે પણ ઔષધ વિગેરે સાથે લીધું, અને તે બન્ને જ્યાં પ્રભુ કાયાત્સર્ગ ધ્યાનમાં ઉભા રહ્યા હતા ત્યાં ્આવ્યા. જેના હુદયમાં પ્રભુ અને ગુરૂ ભકિતના ઉત્સાહ સદા જગતા હોય છે, તે પ્ર-સંગ આવે તેમના કાર્યમાં જરા પણ વિલ'બ કરતા નથી.

તે બન્ને મિત્રાએ પ્રભુને પ્રદક્ષિણા દઇ વ'દના કરી. પછી પ્રભુને એક તેલની કુંડીમાં બેસાર્યા. તેમના શરીરને તેલતું અભ્ય જન કર્યું, અને બલવાન ચંપી કરનારા માણુસાેની પાસે મર્દન કરાવ્યું. તે બલીષ્ટ પુરૂષાએ પ્રભુના શરીરના તમામ સાંધા શિથિલ કરી નાખ્યા. પછી તેમણે બે સાણુસી લઇને પ્રભુના બન્ને કાન-માંથી બન્ને ખીલા એક સાથે ખેંચ્યા; એટલે રૂધિર સહિત તે બન્ને ખીલા જાણે પ્રત્યક્ષ અવશેષ વેદનીય કર્મ નીકળી જતું હાેય તેમ નીકળી પડયા

ખીલા ખેંચતી વખતે પ્રભુને એવી વેદના થઇ કે, તે વખતે બજથી હણુાચલા પર્વતની જેમ પ્રભુએ માેટી ભયંકર ચીસ પાડી. ભક્તિવાન ખરક વૈદ્યે તત્કાલ સંરાહિણી ઔષધીથી પ્રભુના કાનને રૂઝવી, અશાતા દ્વર કરી. પછી તે અન્ને મિત્રાએ પ્રભુને ખમાવ્યા, અને પાતાને ઘેર ગયા. તે શુસાશય પુરૂષા, પ્રભુને વેદના કરતા છતાં પણુ, દેવ ગતિનું આયુષ્ય બાંધી અંતે દેવલેાક સંબંધી લક્ષ્મીને ભેગવનારા થયા. પેલાે દુરાશય ગાવાલ અંતે મરણુ પામીને સાતમી નરકના દુઃખનાે પાત્ર થયા.

જે ઉદ્યાનમાં પ્રભુના કાનના ખીલા કાઢવામાં આવ્યા હતા, તે ઉદ્યાન પ્રભુના ભયંકર ના<mark>દ્યી, મહા ભૈરવ</mark> નામથી પ્રખ્યાત થયું; અને ત્યાં લાેકાેએ એક દેવાલય કરાવ્યું.

પ્ર<mark>સુને છદ્મસ્થપણામાં</mark> આ છેલેા ઉપલર્ગ હતા. ત્યાંથી પ્રસુ વિહાર કરીને ઝાજીપાલિકા નામની માેટી નદીવાળા જ<u></u>ૃંભાક નામના ગામ પાસે આવ્યા.

| સગવ તે દીક્ષા  | અંગીકાર કરી, ત્યારથી <b>બાર વર્ષ છ</b> |
|----------------|----------------------------------------|
|                | માસ અને એક પખવાડીશું એટલાે             |
| છદ્મસ્થ પણાનેા | કાલ ગયા પછી ભગવ તને કેવળજ્ઞાન          |
| કાલ            | લપ્તન્ન થયુ' છે.                       |

દીક્ષાના દિવસથી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિના વચલા આ છલ્નસ્થાવ વસ્થાના કાલમાં કઇ કઇ જાતની કેટલી તપ અને પાર- તપસ્યા પ્રભુએ કરી, તથા કેટલાં પારણાં ણુાની સંખ્યા. થયાં, તે બતાવનારા કાેઠાે અત્રે આપવામાં આવ્યા છે. આ યંત્રમાં દિવસની સંખ્યા

એક માસના ૩૦ દિવસના હીસાબથી લખવામાં આવેલી છે.

| તપનું નામ               | ક્રેટલા | એકંદર                       | પારણાનીં   |
|-------------------------|---------|-----------------------------|------------|
|                         | કર્યા   | દિવસની સ <sup>-</sup> ખ્યા. | સંખ્યા.    |
| ૧ પુરઘુ છમાસી.          | ٩       | १८०                         | ૧          |
| ર પંચદિવસૂણુ છમાસી      | ٩       | ૧૭૫                         | ૧          |
| ૩ ચારમાસ <mark>ી</mark> | ¢       | 9060                        | ¢          |
| ૪ ત્રણુમાસી             | ર       | १८०                         | ર          |
| પ અઢીમાસી               | ર       | ૧૫૦                         | . <b>२</b> |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

| ૨૭૦ શ્રી                | મઢાવીરસ્વામિ | ચરિત્ર. | [ પ્રકરથ] ૧૭ |
|-------------------------|--------------|---------|--------------|
| ૬ બેમાસી                | 5            | 340     | ۶            |
| ૭ દેાઢ માસી             | ૨            | 60      | ર            |
| ૮ એકમાસી                | ૧૨           | 340     | ٩२           |
| ૯ અર્ધમાસી              | હર           | 9060    | <b>હર</b>    |
| ૧૦ પ્રતિમા અઠમ તપ       | ૧ર           | 35      | ૧૨           |
| ૧૧ છઠ તપ                | રર૯          | ૪૫૮     | ૨૨૮          |
| ૧૨ ભદ્ર પ્રતિમા         | ٩            | ર       | ٩            |
| ૧૩ મહા લદ્ર પ્રતિમા     | ٩            | 8       | ૧            |
| ૧૪ સર્વતાે ભદ્ર પ્રતિમા | ٩            | ૧૦      | ٩            |
|                         |              | ४१६५    | ३५०          |

( ટીપઃ—ઉપરના યંત્રમાં છઠ્ઠ અસેને એાગણુત્રીશ જણાવી, પારણાના દિવસ બશાને અઠાવીશ જણાવ્યા છે; તેનું કારણ એ છે કે, છેવટના છઠ્ઠમાં પ્રભુને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયુ છે, અને છઠ્ઠનું પારણું તે પછી કરૈલું છે તેથી તે પારણુ આ છવ્નસ્થકાળની ગણુ-ત્રીમાં લેવામાં આવેલું નથી.)

આ તપના કાઠા ઉપરથી સમજાય છે કે, જઘન્ય ( કનિષ્ટ ) માં જઘન્ય તપ છઠ્ઠના કરેલા છે, એટલે કાઇ પણ વખતે એક પારણુ કરતી વખતે આહાર કરે, તે પછી તુર્ત આહાર પણ કરેલા જણાતા નથી. તમામ તપ ચૌવિહારપણે કરેલા છે; એટલુંજ નહિ પણ આહાર વખતે પણ પાણી વાપરતા નહિં. ભગવ તના અતિશય એવા હતા કે વિના પાણીએ હાથ અને મુખ સ્વચ્છ થતા હતા.

આ કાલના જીવેાના મનમાં વખતે એવી શ'કા ઉપ્પન્ન થાય કે, આટલા બધા દિવસ આહાર અને પાણી તપના સંબાંધે શીવાય શરીર ટકી શકે કેમ ? અથવા સમાધાન. એ પ્રમાણે આહાર કર્યો શીવાય તપના વખતમાં મન સ્થિર રહી કાર્ય કરી શકે કે કેમ ? આવા પ્રકારની શ'કા થવાના સંભવ છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

આ શ'કા આકાલ આશ્રિત અને હાલના વખતના શરીરની રચના જેતાં ઉપનન થાય એસ્વાભાવિક છે પણ ભગવ તે જે તપસ્યા કરી તેમાં અસંભવિત પણું કે અતિશયેાકિત પણું લેશ માત્ર નથી. કારણ. (૧) તીર્થ કર તથા ચરમ શરીરિ જીવાના શરીરની રચના અદ્વિતિય પ્રકારની હોય છે. જેને જૈન શાસ્ત્રીકત ભાષામાં " વજા ઋષભ નારાચ સંઘયણ " ૧ એવું નામ આપેલું છે. તે સંબંધે પુર્વે હકીકત આપવામાં આવેલી છે. એ શરીરવાળાને ગમે તે જાતનું ગમે તેવું કબ્ટ પડે તાેપણ તે સહન કરવાની, અને મનને સ્થિર રાખવાની શક્તિ, ઘણી ઉત્કુષ્ટ પ્રકારની હેાય છે. (૨) તીથ'-કરા જન્મથીજ અવધિજ્ઞાની હાેય છે. પૂર્વના લવાનું તંગ્ગાને જ્ઞાન હાય છે. દેવતાના ભવમાં અતિસુંદર આહાર કરેલા હાય છે, તેથી હવે તેના કરતાં વિશેષ પ્રકારના કે તેવા પ્રકારના આહાર કર-વાની તેમના મનમાં છજ્ઞાસા હાેતી નથી. તેમજ નારકી અને તીર્ય'ચના ભવમાં પરવશપણે આહાર વિના છવા દુઃખ ભાેગવે છે તેનું તેમને જ્ઞાન હેાય છે. તેમના પરવશપણાના ક્ષુષા–તૃષાના કષ્ટ આગળ આ સ્વેચ્છા પૂર્વ ક રેલા તપનું કષ્ટ તેમને ઘણુ<sup>-</sup> અલ્પ લાગે છે ( 3 ) આહાર કરવા એ આત્માના સ્વાભાવિક ગુણ નથી. તેના તાે અનાહારિ પણાનાે સ્વભાવ છે. આહાર તાે કેવલ શરીર ( પુદ્દ ગલ ) ના પાેષણુ –ટકાવ માટે કરવાનાે હાેય છે. તીથ"-કરા જન્મથીજ પુદુગલાનંદી નહિં, પણ આત્માનંદી હાેય છે, તેથી તેઓ કઠત શરીરને આયુષ્ય કાલ સુધી નભાવવાની ખાતરજ આ સક્તિરહિતપણે આહાર કરે છે. (૪) તપ કરવા એ એક પ્રકારના બાહ્ય તપ છે. આત્માને જે પ્વધનાં કર્મ લાગેલાં છે. તે જલદી ભાગવી લેવાના ઉપાય નિજ'રાતત્વનું આલંખન કરવું તે છે. નિજ'રા તત્ત્વનું સ્વરૂપજ એવા પ્રકારનું છે કે, તે આત્માને લાગેલાં કર્મ વિપાકા-દય શીવાય આત્મ પ્રદેશાથી છુટા પાડી નાખે છે; કે જેના લીધે તેના અશુભ વિપાક જીવને ભાગવવા પડતા નથી. ફક્ત જે મહા-

#### ૧ જીુએ. પાન ૨૫૯

કલીષ્ટ નિકાચિત કર્મ છે તે તેા જીવને તેના વિપાક આવ્યા શીવાય છટી શકતા નથી, હીક્ષાના કાલથી ભગવ તે મહાવીરની દ્રષ્ટિ કર્મના શની હતી. તેથી તેમણે કર્મનાશ માટે આ પ્રમાણેના તપ અને અભિગ્રહની સહાય લીધેલી છે. (૫) જગતમાં અભ્યાસથી શક્તિ ખીલવી શકાય છે. અનાદિકાલથી જીવનાે સ્વભાવ આહાર કરવાનાે થઇ ગયા છે. આહાર, મૈથુન, ભય, અને પરિગ્રહ આ ચાર પ્રકારની સંજ્ઞા જીવની સાથેજ રહે છે. મતલખ ભવેાભવ નેડેજ નય છે. આ અનાદિના અભ્યાસવાળી ટેવાને જવ પાતાના જન્મની સાથેજ **લેઇ** આવે છે; એને માટે પ્રાણીઓને શિક્ષણ આપવું પડતું નથી. એ ટેવાના નાશ કરવાને તેના પ્રતિપક્ષિ ટેવાનું આલંબન લેઇ, તેના દઢ સ સ્કાર પાડવામાં આવે, તાેજ અંશે અંશે કમી થઇ પરિણા મે તે કટેવાને જીતી શકાય છે. તેજ નિયમાનુસાર આત્માના અના હારી સ્વભાવ પ્રગટ કરવાને માટે, દરેક આત્માર્થિ જીવે આ બાહ્ય તપને પુષ્ટાલ બન તરીકે ગણી, તેનું સેવન સારી રીતે અદિન પછે કરી, વિના આહારે કાલ નિર્ગમન કરવાની ટેવ પાડી શકે છે. અભ્યાસને કર્સ અસાધ્ય નથી ( ૬ ) જૈનતર ધર્માનુયાયિ છો. એક ઉપવાસના દિવસે પછ અન્ન શીવાય કલાદિ વિવિધ વાની-એતના યથેચ્છ આહાર કરતા છતાં પણ, પારણાના દિવસે ( માટી ઉમરના સુદ્ધાંત ) નિર્ખલ થઇ ગઐલા પાતાને જણાવે છે. જ્યારે હાલ વર્તમાનમાં જૈન પુજામાં **તપના સ**ંસ્કારા છેક નહાની ઉમ રથી પડેલા હાય છે. નહાની ઉમરના ખાલકાે પવિત્ર દિવસાેમાં એક ઉપવાસ તાે ઘણા ઉત્સાહથી સારી રીતે કરે છે. એટલંજ નહીં પણ તપ ગુણ જેનામાં ખીલેલાે છે, એવા સ્ત્રી પુરૂષોને, આઠ ઉપવાસ, ચાવત્ માસ ઉપવાસ કરીને પણુ, સારી રીતે ફરતાં અને તે તપના અંગે કરવાની ધામિક ક્રિયા કરતાં જોવામાં આવે છે. તેઓ જરા માત્ર પણ ક્રિયામાં એાછાશ આવવા દેતા નથી આઠ ઉપવાસવાળી એક આઇને છઠ્ઠા કે સાતમા ઉપવાસના દિવશે, શ્રી શત્રું જયગિરી ઉપર પગે ચાલીને ત્રીજી વખત યાત્રા કરતાં મેં

<mark>ે</mark>બેચેલ છે મહારા વતન પાદરાની નજિક દરાપુરા ગામમાં, શેઠ હીરાચંદ નશુભાઇ નામના એક વૃદ્ધ શેઠ હતા. તેમણે શ્રી પર્યૂ-ષણુ પર્વના વખતે, એક વખત એક મહિનાના ઉપવાસ કરેલા હતા. લગભગ વીશ ઉપવાસ થયા પછી હું તેમના દર્શન કરવા દરાપુરે ગયેા હતા. તે વખતે શેઠ પાતાના ઘેરથી પગે ચાલી દેહ-રાસર પૂંજા કરવા ગઐલા હતા, અને દહેરાસરમાં સ્થિરતાથી ભગવ'તની પૂજા કરતાં નજરે જોવામાં આવેલા. વડાદરામાં કેવળ બહેન નામની એક બાઇ, જેમને હું બહેન તરીકે માનતા હતા, તેઓ ઘણાખરા વખત પાદરે શ્રી પર્યુષણ પર્વનું આરાધન **ક**રવા મહારે ત્યાં આવતાં હતાં શ્રી પર્યુષણ પવારાધન નિમિત્તે તેમણે એક વખત સાળ ઉપવાસ કરેલા હતા. એ સાળ ઉપવાસના પારછે. ઘરમાં અધી અનુકૂળતા છતાં, પારણાના દિવસે પાતે જાતે કેટલીક રસવતી નિપજાવી, ઘરનાં તમામ માણસોને સ'વત્સરીના ઉત્તર-પારણા કરાવી, પાતે પારણું કરેલું હતું. મતલબ એ છે કે, જેમના મનમાં સવનાે સ્ય છે, અને કર્મ લાઘવતા કરવાની જીજ્ઞાસા છે, તેઓ સમતાપૂર્વ ક ખાદ્ય તપનું આલંબન લેઇ પાતાની શકિત ખીલવી શકે છે. તે પછી લગવંત આવી તપસ્યા કરી શકે એમાં શંધાને સ્થાનજ નથી.

ભગવ તે આત્મ સાધનની સાધના કેવી રીતે કરી કમે ઉપર જય મેળવ્યા હતા, તે પણ જાણવાની જરૂર છે.

ભગવ ંતને જઘન્ચ, મધ્યમ અને ઉત્કુષ્ટ એવા ત્રઘ્ પ્રકારના ઉપસર્ગ થયા છે. તેમાં (૧) જઘન્ય ઉપ-ઉપસર્ગાદનું સ્વરૂપ સગાંમાં તેા શીત પરિસહના મહાેટો ઉપસર્ગ વ્યંતરીએ કર્યો. તથા (૨) મધ્યમ ઉપસર્ગામાં સંગમ દેવતાએ મહાેટાે ઉપસર્ગ કર્યો અને (૩) ઉત્કૃષ્ટ ઉપસર્ગામાં માટાે ઉપસર્ગ કાનમાં ખીલા નાખવાના ગાવાળીયાએ કર્યો; અને ખીલા કાઢતી વખતે પછ્ ઉપસર્ગ થયા. ભગવ તે દીક્ષાના દિવસથીજ કાયાને વાેસરાવી દીધી હતી; મતલબ કાયા ઉપરને મમત્વભાવ બીલકુલ કાઢી નાખ્યા હતા; અને તે ભાવ છેવટ સુધી ટકાવી રાખ્યા હતા.

જેમ કૈાઈ પુરૂષ ગાય દેાહવાને બેસે તેવે આસને પ્રભુ બેઠેલા, પણુ દીક્ષા દિવસથી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિ સુધી કાેઇ દિવસે પૃથ્વી–ભૂમિ ઉપર સ્થિર થઇને બેઠેલા નહીં.

દીક્ષા <mark>લીધી</mark> ત્યારથી કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના કાલ સુધીમાં, ફ્રક્ત શ્લપાણી યક્ષના દેહેરે માત્ર બે ઘડી નિંદ્રા કરી છે; બાકીના સર્વકાલ નિંદ્રા વિનામાં પસાર કર્યો છે.

નિંદ્રા વિના આટલા બધા કાળ માણસ રહી શકે કેમ ? એ પ્રશ્ન પણ હાલના કાલમાં સ્વાભાવિક રીતે ઉદ્દભવ પામે છે. પ્રયમ નિંદ્રા વસ્તુ શું છે ? એનું સ્વરૂપ શાસ્તદ્રારા સમજવાની જરૂર છે. આત્માના સ્વભાવિક ધર્મ ઉજાગર દશાના છે નિંદ્રા કરવી એ પણ પુદ્દગલીક ધર્મ છે. આઠ પ્રકારના કર્મોમાં દર્શનાવરણીય નામનું બીજી કર્મ છે. તેના નવ લેદમાં પાંચ લેદ નિંદ્રાના છે. એ દર્શનાવરણીય કર્મ જેમ જેમ એાછુ થતું જાય, તેમ તેમ નિંદ્રા ઓછી થતી જાય છે. કેવળજ્ઞાનીઓનું દર્શનાવરણીય કર્મ સર્વથા નાશ પામે છે, ત્યાર પછી તેઓની સ્થીતિ ઉજાગર દશાની હાય છે; મતલબ તે પછી તેમને નિંદ્રા બીલકુલ હાતી નથી. કેવલી અવરથાના ઉત્કૃષ્ટા કાળ દેશેઉણા પુર્વ કોડ સુધીના શાસ્ત્રમાં બતાવેલા છે, એટલે આ સંબંધમાં આગમની શ્રદ્ધાવાળા જીવેત્ને શંકા રહેશે નહી. જેમને આગમના વચના પર શ્રદ્ધા નથી, તે બાના માટે તા તેઓ ગમે તેવી કલ્પના અને શંકા કરવાને સ્વતંત્ર છે.

આત્મિક લક્ષ્મી સ્વરાજ્ય અનંતજ્ઞાન, દર્શન, અને ચારિત્ર જે આત્મામાં છે, તેને ઘાતિ કર્મ રૂપ ચાર લક્ષ્યબિ'દુ- મહાન શત્રુએાએ દબાવી દીધેલી છે. તે આત્મિક લક્ષ્મી પ્રગટ કરવાનું જ ભગવ તનું દીક્ષાના કાલથી લક્ષ્ય હતું. તે આત્મિક લક્ષ્મીને દબાવી રાખનાર શત્રુઓના ઉપર ચઢાઇ કરી, તેમને જીતી, અનાદિ કાલથી જીવની સત્તાને દબાવી પડેલા તેમની સાથે યુદ્ધ કરી, તેમના પરાજ્ય કરી, તેમને આત્મ પ્રદેશમાંથી સદાને માટે કાઢી મુકવાને, લગવ તે ઘાર સંગ્રામના પ્રારંભ કર્યો હતા. તેમણે આત્મા અને શરીરના લેદ બેરાબર લક્ષ્યમાં રાખી, અંતે નાશ થનારા શરીરની દરકાર નહી કરતાં આત્મ રક્ષણની દરકાર કરી હતી; એમ સાડાબાર વર્ષ મુધીના તેમના ચારિત્ર પાલન ઉપરથી આપણને સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે. જે નિશ્ચય દીક્ષાના દીવસે તેમણે કરેલા તેને છેવટ સુધી ટકાવી રાખ્યા હતા. ગમે તેવા પ્રાણાંત ઉપસગોંમાં પણ લગવત પાતાના નિશ્ચયમાંથી લેશ માત્ર ચલાયમાન થયા નથી.

કેવલ જ્ઞાનીઓએ જગતમાં નવ પ્રકારના તત્વ અતાવેલા છે. તેમાં અંતિમ નવસું માક્ષ તત્વ છે. એ બે તત્ત્વનું આલંબન માક્ષ તત્વની જીવને પ્રાપ્તિ કરાવનાર

નિજેરા અને સંવર એ બે તત્વ છે. નિજેરા

તત્વ જે કર્મ આત્માને અનાદિ કાલથી પર પરાધી લાગેલાં છે, તેને નીરસ અનાવી આત્મા પ્રદેશથી છુટા પાડે છે. સંવરતત્વ મિચ્ચાત્વાદિ કારણેને લેઇને કર્મનો જેનવીન અંધ થાય છે, તે નવીન કર્મ બંધ થતાં અટકાવે છે. તેના ચાેગે પરિણામે માક્ષ તત્વની પ્રાપ્તિ સ્વાભાવિક થાય છે. દીક્ષાના સંમયે સામાયિકના પાઠથી નવીન સાવદ્ય યાંગના ત્યાંગના નિયમ અંગીકાર કરી, પ્રભુએ તેનું સારી રીતે પાલન કર્યું; એટલે નવીન કર્મ બંધને રાકી રાખ્યા, અને નિર્જરા તત્વની મદદથી પુરાણા જે કર્મ આત્મ પ્રદેશને લાંગેલાં હતાં, તેને ખપાવી નાખ્યાં. આજ રસ્તા માક્ષ તત્વની સાધનાના પ્રભુના ચરિત્ર ઉપરથી આપણને સ્પબ્ટ જણાઇ આવે છે.

પ્રભુએ આ છલસ્યાવસ્થામાં ચારિત્ર પાલન કેવી રીતે કર્યું, તેનું નિરીક્ષણ જરૂરનું છે.

પાંચ સમિતિ, અને ત્રણ ગુપ્તિ, એ આઠ પ્રવચન માતાના નામથી ઐાળખાય છે, અને તેના પાલ-ચારિત્ર પાલનની નથીજ ચારિત્ર વૃદ્ધિ પામે છે. (૧) પ્રભુની રીત. **કર્યા સમિતિના પાલનમાં પ્રભુ હ**ંમેશાં ઉપયેાગ પૂર્વંક પૃથ્વી ઉપર ધુસરા પ્રમાણ્ દબ્ટિ રા<mark>ખીનેજ વિહાર કરતા હતા. (૨</mark>, ભાષા સમિતિના પાલનમાં પ્રભુ કદી પણુ સાવઘ-પાપ ચુકત વચન બાલ્યા નથી. તીર્થ કરા પ્રાયે છઘસ્થકાળમાં મૌનજ રહે છે. (૩) એષણા સમિતિ એટલે દાેષ રહિત આહાર ગ્રહણ કરવા. પ્રભુએ તપના પારણાના દિવસે શુદ્ધ આહાર હાય તાજ ગ્રહણ કરેલા છે. દેાષથીયુકત આહાર ગડ્ણ કરેલાે નથી. જીર્ણ શ્રેષ્ટીની ઘા વિનંતી અને ભાવના છતાં નવીન શ્રેપ્ટિના ત્યાં પ્રભુ એ પારણું કર્યું, એ આ ત્રીજી સમિતિના પાલનનું પ્રત્યક્ષ દ્રષ્ટાંત છે. (૪) આદાણભાંડમત્તનિક્ષેપણા સમિતિ. એ ચાથી સમિતિમાં પાત્રા પ્રમૂખ ઉપકરણેને જેઇને જયણાપૂવક ગ્રહણ કરે અને જોઇને જયણાપૂર્વ ક સુકે. પ્રભુ તેા કરપાત્રમાં આહાર લેતા હતા, તેમની પાસે કાેઇપણ જાતનું ઉપકરણ કે ઉપધિ હતી જ નહી.( ૫) ઉચ્ચાર પ્રશ્નવણ ખેલ જલ સિંઘણુ પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ, એટલે સ્યાં દીલ માત્ર વિગેરે નિર્જીવ સ્થાનકે પરઠવવું. તીર્થ કરને આહાર નિહાર ચરમચક્ષુવાલા જોઇ શકે નહી, તેમ કાેઇ જાણી શકે નડી. એવા તેમના જન્મથીજ અતિશય હાય છે. કાન, નાક, અને શરીરના મેલ તેમને હોય નહી, તેમજ અલખા, લીંટ વિગેરે પણ નેમને હાય નહીં. કારણ તીર્થ કરાને જન્મથીજ રાગના અભાવ હાય છે, તેમજ પરસ્વેદ હાતા નથી. એ પ્રમાણે પંચ સમિતિનું પાલન સારી રોતે કર્યું હતુ. મન, વચન, અને કાયાને કદીપણુ પાપમય પ્રવૃત્તિમાં પ્રભુએ પ્રવર્તાવ્યા નથી, તેથી એ ત્રણ ગુપ્તિનું પાલન પણ શુદ્ધ રીતે કરેલું હતું.

દીક્ષાવસરે જે ચાર મહા વતાને પ્રભ્રચ્મે અંગીકાર કર્યો હતા,

રહ બેવ. ]

તેનું શુદ્ધ રીતે પ્રભુએ પાલન કર્યું હતું. (૧) કાેઇપણ ત્રસ યા સ્થાવર જીવની હિંસા પ્રભુએ ત્રીકરણ ચાેગે કરી નધી (૨) ત્રી-કરણ ચાેગે કદી મૃષાભાષા પ્રભુ બાલ્યા નથી. (૩) કાેઇનું પણ અદત્ત લીધું નથી. (૪) નવવાડ સહિત શુદ્ધ રીતે શીલનું પાલન કરેલું છે. (૫) તેમજ દ્રવ્ય કે ભાવ કાેઇ પણુ જાતનાે પરિગ્રહ પ્રભુએલીધા નથી કે રાખ્યા 'ી

અઢાર પ્રકારના પાપસ્થાનકામાંથી એક પણ પાપસ્થાનકતું પ્રભુએ મનથી પણુ સેવન કર્યું નથી. આશ્રવાેનાે રાધ કરી, પાપને રાકી પ્રભુ નિરાશ્રવ થયા હતા. મમત્વ રહિત, ધનરહિત, ગ્રંથિરહિત હાવાથી પ્રભુ નિગ્રંથ હતા. કમળના પત્રની પેઠે પ્રભુ નિ લે<sup>°</sup>પ હતા. રેતીના કણીયાની પેરે સ્નેહ રહિત હતા. પ્રભુ નિરંજન રાગદ્વેષ રહિત હતા. જીવન્ત ગતિને કાેઇ રાકી શકતું નથી તેમ વિહારમાં પ્રભુને કાેઇ રાેકી શક્તું ન હતું; નિર્ભય રીતે પ્રભુ વિદાર કરતા હતા. દ્રષ્ટ મનુષ્ય કે પ્રાણીઓ તથા વિષધારી જીવાના પ્રભુને લેશમાત્ર ડર ન હતા, તેથી નિડર રીતે પ્રભુ વિહાર કરતા હતા. આકાશ જેમ નિરાલ બન છે, તેમ પ્રભુ પણ કાઇના આલંબનની દર-કાર રાખતા ન હતા, કે કાેઇનાપર આધાર રાખતા ન હતા. પવનની પેરે અપ્રતિબદ્ધ વિહાર પ્રભુ કરતા હતા. શરદઝાતના ચંદ્રની પેરે પ્રભુનુ હુદય નિર્મળ હતું. કાચબાની પેરે પંચેદ્રિઓને પ્રભુએ ગાપવી રાખી હતી. અડગી (ગે ડા) નામનું જનાવર થાય છે તેના શિંગડાની પેરે પ્રલુ એકલાજ હતા. લારંડ પક્ષીની પેરે અપ્રમત્ત હતા. બે ઘડી કાલ શીવાય કદી પણ પ્રભુ એ પ્રમાદનું સેવન કર્યું નથી. હસ્તીની પેરે કર્મ રૂપ શત્રુઓનું મથન કરવાને મહાપરાક્રમવ'ત, વૃષભની પેરે સંયમ ભાર નિર્વાહ કરવાને સામ-થ્યંવાન,સિંહની પેરે પરિસહ જીતવામાં દુર્હર,મેરૂની પેરે અચલ-અકંપ, સમુદ્રની પેરે ગંભીર, ચંદ્રમાની પેરે સેમ્ય લેખ્યાવંત, સૂર્ય ની પેરે તેજસ્વી, તપાવેલા સાેનાના રસના જેવાશુદ્ધ જાતવંત, પૃથ્વીની પેરે સર્વ કરશને સહન કરનાર પ્રભુ શુદ્ધ રીતે ચારિત્ર

પાલન કરતા અપતિઅદ્ધ વિહાર કરતા હતા.

દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ એ ચાર પ્રકારના પ્રતિબંધ છે. (૧) સચિત, અચિત અને મિશ્ર એમ ત્રણ પ્રકારના દ્રવ્યથી પ્રતિબંધ છે. ૧ માતા પિતા, પુત્રાદિ સંબંધિએાનાે પ્રતિબંધ એ સચિત પ્રતિમંધ છે. ૨ દાગીના, ઝવેરાત આદિના પ્રતિખંધ એ અચિત પ્રતિબંધ છે. ૩ શણગાર કરેલી સ્ત્રીના પ્રતિબંધ એ મિશ્ર પ્રતિબંધ છે. એ રીતે ત્રણ પ્રકારના દ્રવ્ય પ્રતિબંધથી પ્રભુ રહિત હતા. ( ૨ ) ક્ષેત્રથી, ગામ, નગર, ઉઝડ, ખેત્ર, ઘર, હવેલી, આકા-શાદિ, એ કેાઇ પણ ઉપર પ્રભુને રાગ નહાતા, કે મહારાપણું નહેાતું. તેથી ક્ષેત્રથી પણ પ્રતિખંધ પ્રભુને નહતા. ( 3 ) કાલથી-સમયાદિકાલ; કાેઇ પણુ કાલને વિષે આ અમુક કામ હું કરીશ ઐવેા પ્રભુનાે કાલથી પણુ પ્રતિખંધ ન હતાે. (૪) ભાવથી-કોધ માન, માયા, લાેભ, ભય, હાસ્ય, રાગ, દ્વેષ, વચન સુદ્ધ, કાેઇને ખાેટું કલંક આપવું, ગુગલી કરવી, પરના દેાષ પ્રગટ કરી કહેવા, અરતિ, રતિ, કપટથી બાેલવું, મિચ્યાત્વ શલ્ય ઇત્યાદિ કાેઇ પણ દાેષ સેવે તાે તે ભાવથી પ્રતિબંધ કહેવાય છે. ભાવથી પણ પ્રભુ પ્રતિખંધ મુકત હતા. એ પ્રમાણે ચાર પ્રકારના પ્રતિ-ખંધમાંથી કાઇ પણ જાતના પ્રભુને પ્રતિઅંધ ન હતા.

ભગવંત વર્ષા ઋતુના ચાર માસ શીવાય બાકીના આઠ માસમાં ગામને વિષે એક રાત્રી અને નગરને વિષે પાંચ રાત્રિ એ પ્રમાણે વિઢાર કરતા હતા. ઉપસર્ગ કરનાર અને ભક્તિ કરનાર ઉપર સમાન ભાવ રાખતા. તૃણુ અને મણિ માણિકાદિ, સાેનું અને પથ્થર, સુખ અને દુ:ખને વિષે પ્રભુની સમાન વૃત્તિ હતી. આલાક સંખંધી કે પરલાક સંખંધી સુખની પ્રભુને ગરજ ન હતી. જીવવાની કે મરવાની પણુ પ્રભુને ઇચ્છા નહતી. કૃકત સંસારમાં રઝલાવનાર કર્મ ફપ શત્રુઓને મહાત કરવાને જ સદા ઉજમાલ રહેતા હતા. જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રરૂપ નિજ સ્વભાવમાંજ પ્રભુ રમણુતા કરતા અને શાંત રહેતા. ક્ષમા, આર્જવ, માર્દવ, નિલોબતા, તથા મન ગુપ્તિ ઇત્યાદિ આત્મલક્ષ્મીરૂપ ગુણેામાં ઉત્કૃષ્ટિ રીતે પ્રભુ વર્તતા, શુદ્ધ સંયમ તથા તપનું ફલ નિર્વાણુ છે, એમ જાણી ઉત્તમ રીતે શુદ્ધ ચારિત્ર ધર્મનું પાલન કરી આત્મસત્તા પ્રકટ કરવારૂપ સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિની સાધના કરતા.

પ્રભુએ સાડાબાર વર્ષ સુધી ફકત એકજ કાર્યંની અંદર પાતાનુ બલવીર્ય ફેન્સ્બ્યું છે. " અનાદિકાલથી જે કર્મ **રૂપ શ**ગુઓ આત્મપ્રદેશની અંદર પાેતાની સત્તા જમાવી બેઠા હતા, અને પાતાનું સ્થાન છેાડતા ન હતા, તે કમ શગુએોને આત્મ પ્રદેશમાંથી સર્વથા છુટા પાડી આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશને નિર્મળ કરવારૂપ સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત કરવું " આ એક કાર્ય કરવામાં દુઃખની કે પેઃતાના શરીરની પણ પ્રભુએ દરકાર કરી નથી. પ્રભુની આજ શુદ્ધ અધ્યાત્મ પ્રવૃત્તિ હતી. કર્મોના ઉપર જય મેળવવાની, અને તેની પણુ સત્તાને તાેડી નાખ-વાની આચરણા એ ત્યાગ ધર્મનું અનુકરણીય ઉત્તમ દ્રષ્ટાંત છે. ગૃહસ્થાવાસમાં રહી અમાે જીવન મુકત દશાના અનુભવ કરીએ છીએ, એવી મિથ્યા, કાંભિક, હસવાની સાથે લાટ ફાકવા જેવી આચરણા પ્રભુએ માન્ય રાખી નથી. શુદ્ધ મુક્ત દશા પ્રાપ્ત કરવાનાે એ માર્ગજ નથી. અન'તા તીર્થ'કરાેએ એ માર્ગ પસંદ કર્યો નથી. માક્ષાભીલાષી મહાત્માએા અને સંસાર સમુ-દ્રને તરી જવાની ઇચ્છાવાલાએાને તેા શુદ્ધ સ**ંયમ** ( ત્યાંગ ધર્મ ) અને ઉત્કૃષ્ટ તપજ આદરણીય છે. અને તેજ માર્ગ પસંદ કરવા લાયક છે. ભગવંત શાંતીનાથ, કું શુનાથ, તથા અત્તાથ જેમને સંસારી રાજ્ય પ્રદ્ધિમાં છ ખંડ ચક્રવતા ધની રાજ્ય લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ થયેલી હતી, તેમણે પણ અંતે તેના ત્યાગ કરી, સવ' સંયમ **રૂપ ચારિત્ર ધર્મ ને અંગીકાર કરી, તેનું શુદ્ધ રીતે આરાધન કરી,** કેવળ જ્ઞાનાદિ આત્મિક લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરી હતી. આ ઉપરથી એજ નિકર્ષ નિકળે છે કે, '' સંસારની અંદર રહીને આત્મ હિતની ઉત્કૃષ્ટ સાધના થઇ શકે છે અને પરમાત્મ પદ મેળવી શકાય છે,"

રાષ્ટ

# ૨*૮૭ પ્રી* મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [પ્રકરણ ૧૭

એવી માન્યતાવાલા દર્શનને કેવળજ્ઞાનીઓથી પ્રકાશિત થએલું જૈનદર્શન માન્ય કલ્તું નથી. આ માન્યતાની ભિન્નતામાંજ જૈન દર્શનની શ્રેષ્ટતા છે.

તત્વ જીજ્ઞાસુઓ જો ન્યાયની રંતે પવિત્ર અને નિમંળ વિચારથી વિચાર કરશે, તાે તેમની ખાત્રી થશે કે, પ્રભુએ સ્વીકા-રેલા ત્યાગ માર્ગ અને તેનું શુદ્ધ પાલનજ આત્માને ઉંચ કાેટીમાં લઇ જનાર છે.





પ્રકરણ ૧૮ મું.

# કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ

અને

## ધર્મતીર્થ'રૂપ સ્વરાજ સ્થાપના.

ભુન્હાળાની ઋતુના વૈશાખ સુદ ૧૦ ના દિવસે મધ્યા-ન્હના પ્રચ'ડ તાપ તપી રહ્યો છે. માહરાજા સાથે યુદ્ધ કરતાં અને અંતરંગ કેવળજ્ઞાનની કર્મ શત્રુઓને આત્મપ્રદેશ પ્રાપ્તિ. માંથી કાઢતાં બાર બાર વષ બ્યતિત થયાં. તા પણ લગાર

માત્ર પછુ મહાન ચાગીન્દ્ર પ્રભુ તેનાથી પાછું ડગલું ભરતા નથી; પરંતુ પુરતા અળ અને ધેથંથી તેના સામા આગળ વધ્યાજ જાય છે. જુંભાક ગામની બહાર **મ્ડાજુપાલિકા** નદિના ઉત્તર તટ ઉપર શામક નામના કાેઇ ગૃહસ્થતું ક્ષેત્ર હતું. ત્યાં કાેઇ ગુપ્ત રહેલા ચૈત્યની નજીક શાલતજ્ઞની નીચે, મધ્યાન્હ કાળમાં તાપના યાગે નદિના પ્રદેશમાં ઉષ્ણુપવન (લુ) થી ઝાડ ઉપરના પક્ષિઓ પછુ ગરી પડે છે, અને પૃથ્વી પણ અંગારાની માફક તપી રહેલી છે, તાે પણ આવા તાપમાં છઠ્ઠના તપ સહિત ઉત્કટિક ( ગોદાહન) આસને રહી પ્રભુ આતાપના કરવા લાગ્યા. ઉધાડા પગ, શરીર, 36 અને મસ્તકે પ્રચણ્ડ તાપના વાના ઝપાટા સહન કરતાં, ત્રીને પહાર વ્યતિત થયેા હતાે. ચાથા પહારની શરૂવાત થઈ હતી. ચંદ્રહસ્તાેતરા નક્ષત્રમાં આવ્યા હતાે. ક્ષપક શ્રેણિમાં પ્રભુ આરૂઢ થઇ, શુકલ ધ્યાનના બીજા પાયાનું ધ્યાન કરતાં, દશમા ગુણ સ્થાનકના અન્તે માહનીયકર્મ નામના મહાન પ્રબળ શત્રુને પ્રભુએ છતી લીધા; અને તેને પાતાના આત્મ પ્રદેશમાંથી સદાને માટે **દેશવટેા** દીધા. એજ ધમ<sup>ૈ ધ્</sup>યાનના બીજા પાયાના અન્તે, અને ભારમા ગુણુ સ્થાનકના થરમ સમયે, ઘાતિ કર્મના બાકીના જ્ઞાના-વરણીય, દર્શાંનાવરણીય અને અંતરાય કર્મ નામના શત્રુઓ જેઓ અનાદિ કાળથી પાતાની સત્તા જમાવી આત્મ પ્રદેશને કબાવી બેઠા હતા, તેમને પણુ પ્રભુએ જીતી લેઇ આત્મ પ્રદેશમાં-થી અહાર કાઢી સુકયા. તત્કાળ સકળ લાેકાલાેકને તથા તેમાં રહેલા પદ્યર્થ માત્રને સંપૂર્ણ રીતે જણાવનારૂ અને દેખવાના સ્વભાવવાળુ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન રૂપ સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત ચયું. આ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન રૂપ આત્મિક લખ્ધિના **ચાેગે, દર્પ ઘમાં** જેમ તેના સામે રહેલા પદાર્થ માત્રનું પ્રતિબિંખ પડે છે, તેમ પદાર્થ માત્ર સ્પષ્ટ પ્રતિબિ બની માક્ક દેખાવા લાગ્યા. તેમના નિર્મળ આત્મા. લાેકાલાેકને તથા તેમાં રહેલા પદાર્થ માત્રના સંપૂર્ણ ભાવને, હસ્તમાં રહેલા આમલાની પેઠે પ્રત્યક્ષ **રીતે જાણવા અને દેખવા** લાગ્યેા. ્તત્વથી આ પછીનેા કાળજ છવન સુકત દશાના કહેવાય છે. પ્રલુ હવે દેહધારી ઇશ્વર, પરમાત્મા, અરિહ ત, તીર્થ કર દેવ થયા.

જેઓનામાં અઢાર પ્રકારના દેાષમાંથી, કેંઇ પણુ એક દેાષ હાય તેઓ પરમાત્મા કે ઇશ્વર હાઇ શકતા અઢાર દેાષનું નથી. પરમાત્મા–ઇશ્વર હમેશાં અઢાર સ્વરૂપ. દુષણુથી રહિત હાય છે. તે અઢાર દેાષનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ પ્રવચનસારાદ્ધાર નામના

**ગ્ર'ચના એક**તાલીશમા દ્વારમાં નીચે મુજબ જણાવેલું છે.

अ**न्नाण-कोइ-मय-माण-लोइ-माया रई य अरई य; ।** निंद-सोय-अळिपवयण-चोरिया-मच्छर-भया य ॥ पाणिवह-पेम-कील्लापसंग-हासाइ जस्स इय दोसा । अट्वारस वि पणट्ठा, नमामि देवाहिदेवं तं ॥

विवरधु—

૧ અજ્ઞાન—એટલે સ'શય, અનધ્યવસાયી વિપર્યાત્મક **લક્ષણ,** મૂઢપણુ'.

ર કૈાહ—કોધ કરવા; ગુસ્સાે કરવા, તપી જવું, મિલજ ખાેઇ નાખવા.

૩ મય—મદ-કુલ, ખલ, ઐશ્વર્યં, રૂપ, વિદ્યાદિકના અહંકાર કરવા.

૪ માથુ—માન, દુરભિનિવેશ, કઠાગ્રહ પકડવા, પકડેલાને ન છેાડવા; અથવા તેને કુચુકિતએાએ કરી પ્રતિપાદન કરવા પ્રયત્ન કરવા.

પ લાેલ--ગૃદ્ધિ, આસકિત.

૬ માયા—દંભ અથવા કપટ.

૭ રતિ—અભિષ્ટ, ઇચ્છિત પદાર્થોની ઉપર મને કરી પ્રીતિ કરવી; તેની પ્રાપ્તિના પ્રસંગે આનંદ માનવાે

૮ અરતિ—અનિષ્ટ વસ્તુના સંચાેગ, અથવા અનિષ્ટ પ્રસંગે મનને દુઃખ માનવું, દિલગીર થવું.

૯ નિ'દ્રા,—૧ નિદ્રા, ૨ નિદ્રા નિદ્રા, ૩ મચલા, ૪ પ્રચલા પ્રચલા, અને ૫ થીથહી એમ નિ'દ્રા પાંચ પ્રકારની છે.

૧૦ શાેક---વેધુર્ય અથવા દુઃખાત્મક અંતઃકર**ણની વૃત્તિ.** ઇષ્ટના વિયેાગે આક્રંદાદિરૂપ.

૧૧ અલીકવચન--મૃષા, વિતથ ભાષણુ.

૧૨ ચારી—૫રદ્રવ્યનું હરણ કરવું, જેથી મન**ંચારાય** તે થારી. ૧૩ મત્સર—બીજાની સંપત્તિને જોઇ ન શકલું.

૧૪ લય-બીજાને લય પમાડવા; અથવા લય પામવા, ગલરાવું.

૧૫ પ્રાણીવધ--હિંસા કરવી.

૧૬ પ્રેમ--- સ્નેહ, પરસ્પર ચિત્તના રાગ.

૧૭ ક્રીડા-વિવિધ પ્રકારની ચિત્તને આનંદ આપનાર રમત ગમત, અને તેમાં આસકિત

૧૮ હાસ્ય-હસવું.

ઉપર પ્રમાણે અઢાર દેાષ શાસ્ત્રમાં વર્ણન કરૈલા છે; શ્રી સિદ્ધસેન સૂરિ દિવાકર પરમપરમાત્મસ્તુતિ દ્વાત્રિ શિકા નામના શ્રંથના ત્રીજા શ્લાેકમાં પરમાત્મસ્તુતિ કરતાં જણાવે છે કે–

> जुगुप्साभयाऽज्ञाननिद्राऽविरत्य– ऽक्नभूहास्यशुग्द्वेष पिथ्यात्त्वरागैः । न यो रत्यरत्यन्तरायैः सिषेवे स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेन्द्रः ॥

ભાવાર્થ'--૧ દુગંચ્છા, ૨ ભય, ૩ અજ્ઞાન, ૪ નિંદ્રા, પ અવિરતિ, ૬ કામાભિલાષ, ૭ હાસ્ય, ૮ શ્રાક, ૯ દ્વેષ, ૧૦ મિચ્યા-ત્વ, ૧૧ રાગ, ૧૨ રતિ, ૧૩ અરતિ, અને ૧૪ દાન અન્તરાય, ૧૫ લાભ અન્તરાય, ૧૬ ભાેગ અન્તરાય, ૧૭ ઉપભાેગ અન્તરાય, ૧૫ લાભ અન્તરાય, ૧૬ ભાેગ અન્તરાય, ૧૭ ઉપભાેગ અન્તરાય, અને ૧૮ વીર્ય અન્તરાય. એ દાેષામાંથી એક પછુ દાેષ જેમનામાં નથી, તે એકજ જિનેન્દ્ર પરમાત્મા અમારા કલ્યાછુના માટે થાગ્ના. આ અહાર દ્રષણ-દુર્ગું છુાંથી રહીત કેવલજ્ઞાનીઓ-તીર્થ કરા

હાય છે. પ્રભુ મહાવીરે આ દુષણેનાનાશ કરેલા હતા. એ દુષણના એક લેશ માત્ર પ્રભુનામાં ન હતા.

પ્રભુને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ તે સમયે ઇંદ્રોના આસન ચલાયમાન થયા. તેઓ હર્ષ પામ્યા, અને પાેત પાેતાના પરિવાર સહ પ્રભુને વંદન કરવા આવ્યા. પ્રભુને વાંદીને ત્યાં દેવાએ સમવસ-રણ રચ્યું. ચાર નિકાયના દેવ, મનુષ્ય, તિયેં 'ચાથી સમવસરણ ભરાઇ ગયું. '' ભરાયલી પર્ષદામાં કાઇ સવંવિરતિને ચાેગ્ય નથી," એવું જાણતા છતાં પણુ પ્રભુએ પાતાના કલ્પ જાણીને તે સમવસરણમાં બેસીને દેશના આપી. તીથે કરની દેશના કદી પણુ ખાલી જાય નહી; કાઇને કાેઇ જીવ પ્રતિબાધ પામી વત અંગીકાર કરે, છતાં પ્રભુની પ્રયમ દેશના ખાલી ગઇ, એ એક આશ્ચર્યકારક બનાવ બન્યા છે; ને તેથીજ દશ પ્રકારના આશ્ચર્યમાં તેની ગણુત્રી કરવામાં આવેલી છે.

તીર્થ કરાએ "તીર્થ કર નામકર્મ"ના જે બધ કરેલાે હાય છે, તેના વાસ્તવિક ઉદય તીર્થ કરને ઠેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારથી ગણાય છે. તીર્થ કર નામકર્મની પુણ્ય પ્રકૃતિનાં જે દલીક આત્મ-પ્રદેશને લાગેલાં હાેય છે, તેને વિપાકાદયથી લાેગવી છુટા કરવા, જગતજ તુના હિતના માટે વિહાર કરી, ઉપદેશ આપે છે.

પ્રથમની દેશનાથી કાઇ પણ છવ પ્રતિબાધ પાગ્યા નહી. તે ઉપદેશથી કાઇએ કંઇ પણ વત અંગીકાર કર્યું નહીં. તે પછી " તીર્થ કર નામકર્મ નામનું જે માટું કર્મ વેદવાનું છે, તે ભવ્ય છવાને પ્રતિબાધ દેવાવડે અનુભવલું યાગ્ય છે " એમ વિચારી પ્રલુ, અસ ખ્ય કાટાકાટી દેવતાઓથી પરવરેલા અને દેવતાઓએ સંચાર કરેલા સુવર્ણ કમળ ઉપર ચરણ સુકતા, બાર યાજનના વિસ્તારવાળી, ભવ્ય પ્રાણીઓથી અલંકુત, અને બાર યાજનના દિલ્લે જ્યાં લેગા થએલા છે એવી અપાપા નગરીમાં, પ્રભુ તે બ્રાહ્મ શુને પ્રતિબાધ પમહવાના પારમાથિંક ઉદ્દેશથી પધાર્યા.

તે નગરીના નજીક મહા**સેનવન** નામનું ઉદ્યાન છે. ત્યાં દેવેાએ સમવસરણુની રચના કરી. તે સમવસરણુમાં પૂર્વના દ્વારથી પ્રભુએ પ્રવેશ કર્યો. બત્રીશ ધનુષ્ય ઉંચા રત્નના પ્રતિચ્છંદ જેવા ચૈત્યવૃક્ષને ત્રણુ પ્રદક્ષિણુ કરી, " તિર્થાય નમ:્" એમ કઠી, સમાસરણુના મધ્ય ભાગમાં બેસવાને પાદપીઠયુકત જે રત્નમય સિંહાસન રાખેલું છે, તે ઉપર પૂર્વાભિમુખે પ્રભુ બેઠા. ભકિતવાળા દેવતાઓએ બીજી ત્રણુ દિશાઓમાં પ્રભુનાં પ્રતિરૂપ કર્યાં. તે અવસરે ચાર નિકાયના દેવતાઓ, મનુષ્યા તથા તીર્યં'ચા સમા-સરણુની અંદર પ્રવેશ કરવાના દ્વારથી પ્રવેશ કરી પાતપાતાના લાયક મર્યાદાવાળા સ્થાને બેઠા. તે પછી ઇંદ્ર, ભક્તિથી રામાંચિત શરીરે પ્રભુને નમીને અંજલી જોડી સ્તુતિ કરી, સ્વઆસને બેઠા. પ્રભુએ દેશના આપી.

" અહેા ! આ સંસાર સમુદ્રની જેવેા દારૂણુ છે, અને તેનું કારચ્ વૃક્ષના બીજની જેમ કર્મજ છે. પાતાનાજ કરેલા કર્મથી વિવેક રહિત થયેલાે પ્રાણી કવા ખાદનારતા જેમ અધાગતિ પામે છે, અને શુદ્ધ હુદયવાળા પુરૂષેા પાતાનાજ કર્મથી મહેલ બાંધનારની જેમ ઉધ્વ ગતિને પામે છે. કર્મના બંધનું કારણ, એવી પ્રાણીની હિંસા કદિપણ કરવી નહી. હંમેશાં પાતાના પ્રાણની જેમ બીજાના પ્રાથની રક્ષામાં તત્પર રહેવું. આત્મપીડાની જેમ પરજીવની પીડાને પરહરવાને ઇચ્છતા પ્રાણીએ, અસત્ય નહિં <mark>બાે</mark>લતાં સત્યજ બાેલવું. ક્રોધ, માન, માયા, લાેે**લ, લય, અને** હાસ્યર્થી પ્રાણીઓ અસત્ય બાેલે છે. અસત્ય બાેલવાના નિમિત્ત <mark>કારણનાે નાશ થવાથી સ્વા</mark>ભાવિક રીતેજ સત્ય બાેલવાનાે ગ્રુ**ચ** ખીલશે. સત્ય, હિતકારક, મિત અને પચ્ય ભાષા બાલવાથી સત્યનું રક્ષણ થશે. માણુસના બાહય પ્રાણુ લેવા જેવું અકત્ત દ્રવ્ય કઠિ-પણ લેવું નહી, કારણ કે તેનું દ્રવ્ય હરવાથી તેના વધ કરેલાેજ કહેવાય છે. ઘણા જીવાેતું ઉપમર્દન કરનારૂં મૈથુન કદિપણુ સેવવું નહી. પ્રાજ્ઞ પુરૂષે માક્ષને આપનારૂ પ્રદ્રાચર્યજ ધારણ કરવું અનેક પ્રકારના પાપના નિમિત્ત કારણુ રૂપ પરિગ્રહને ધારણુ કરવે નહી. ઘણા પરીગ્રહ લીધે અધિક ભારથી અળદની જેમ પ્રાણી વિધુર થઇને અધાગતિમાં પડે છે. "

### આ પ્રમાણે પ્રાણાતિપાતાદિ પંચ મહાવતાે છે. સર્વ વીરતિ

રંછ ભવ. ]

રૂપ ચારિત્ર ધર્મંનું પાલન કરવાની શકિતવાલાએાએ તાે તે, ધર્મ'-નેજ અંગીકાર કરી તેનું ચથાર્થ પાલન કરવું, એજ માેક્ષનું કારણુ છે.

એ અરસામાં મગધ દેશમાં આવેલા ગાેબર નામના ગામમાં વસૂબૃતિ નામે એક ગૌતમ ગાેત્રી પ્રાહ્મણુ

અગીયાર વિદ્વાન રહેતા હતા. તેને પૃથ્વી નામની સ્રીથી ૧ બ્રાક્ષણેાનું યજ્ઞના ઇ'દ્રબૂતિ, ર અગ્નિબૂતિ, અને ૩ વાયુ કારણથી અપા- બૂતિ નામે ત્રણુ પુત્રા થયા હતા કાેદ્વાક પામાં ભેગા થવું. ગામમાં ધનુમિત્ર અને ધમિદ્ધ નામે બે બ્રાહ્મણા હતા. તેઓને વારૂણી અને ભ

દ્રિલા નામની સ્ત્રીએાથી ૪ વ્યક્ત અને પ સુધર્મા નામના બે પુત્રા કતા. માૈય ગામમાં ધનદેવ અને માર્ય નામ બે વિપ્ર હતા. તે એ પરસ્પર માસીના દીકરા ભાઇ થતા હતા. ધનદેવને વિજયદેવા નામની પત્નીથી ૬ માંડિક નામે પુત્ર થયે৷ હતાે. તેનાે જન્મ થતાંજ ધનદેવ મૃત્યુ પામી ગયેા. તે દેશના લાેકાેચાર પ્રમાણે સ્ત્રી anthi मार्थ विजयहेवानी साथे परंष्ये। " देशायार देा લજ્જાને સાટે થતા નથી. " મૌથ'થી તે વિજ્ય દેવીને એક પુત્ર થયેા;લેાકમાં તે ૭ **માય'પુત્ર** એવા નામથી પ્રખ્યાત થયેા હતાે.તેજ દેશમાં વિમલાપુરી નામના ગામમાં દેવનામ ખ્રાક્ષણને જય તી નામની સ્રીથી ૮ અંકપિત નામે એક પુત્ર થયેા હતેા. કેાશલા નગરીમાં વસ્ નામના પ્રાદ્યાશને નંદા નામની સીથી ૯ અચલ-ભ્રાતા નામે એક પુત્ર થયેા હતા. વત્સ દેશમાં આવેલ તું ગિક નામના ગામમાં દત્ત નામના પ્રાહ્મણને કરૂણા નામની સીથી ૧૦ તૈતર્ય નામે પુત્ર થયે**ા હતે**ા. રાજગૃહ નગરમાં **ખલ** નામના પ્રાહ્મ**ુને અતિભ**દ્ર નામની સ્રીથી ૧૧ પ્રભાસ નામે પુત્ર થયેા હતા. તે અગી આરે વિપ્ર કુમારા ચારે વેદના પારગામી થયા હતા; અને ગૌતમાદિક તાે ઉપાધ્યાય થઇને જીદા જીદા સે **કડા શિષ્યાથા** પરવરેલા રહેતા હતા.

અપાપા નગરીમાં સામીલ નામના એક ધનાઢય પ્રાહ્મણે, યજ્ઞ કર્મમાં વિચક્ષણ એવા તે અગીયારે દ્વિનેને યજ્ઞ કરવાને ખાલાવ્યા હતા.

केन दर्शन हाराओ सभ्य हत्व सखितना ज्ञानने ज्ञाननी કેાટીમાં ગણેલ છે જેમને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નથી, એવાઓના જ્ઞાનને જ્ઞાનની કોટીમાં ગણેલું નથી; પણ અજ્ઞાનની કાેટીમાં ગણેલું છે. જેઓને સમ્યક્ત્વનાે લાભ થયાે હાય, અને સમ્યક્ત્વમાં કાયમ હાય તેઓને જ્ઞાનના મદ થતા નથી; કદાપિ અશુલ કમાં-કયના બલથી મક થઇ આવે, તાે પણુ જયારે ગીતાર્થ જ્ઞાનીથી કિ'ના બીજા કાેઇ કારણથી તેઓને પાતાની ભુલ માલમ પડે, તે વખતે તે કદાગ્રહ નહી રાખતાં, સરળતા ધારણ કરી પાતાની લુલ નેઇ શકે છે. એટલુંજ નહિ પછુ પાતાની લુલ ક્ષ્પુલ કરી મમત્વને છાંડી દે છે. જ્યારે અજ્ઞાની ( મિથ્યાત્ત્રી ) ને પાતાની **લુલ માલમ પડતી નથી. કદાગ્રહથી** પાતાના શાસ્ત્રમર્યાદા અને ન્યાયીપણાથી વિરૂદ્ધ મત પકડી રાખી, તેની પુષ્ટી કરે છે. આને આભિગ્રહિકમિચ્યાત્વ કહેવામાં આવે છે.

ઉપર જણાવેલા અગીયારે દિજોના સંબંધમાં પણ જે હકીકત ખનેલી આપણે આગલ જોઇશું, તે ઉપરથી તેમનામાં ન્યાયી અને સરળતાના ગુણ કેટલાે બધાે ઉંચ કાેટીના હતા તે જણાઇ આવે છે; અને તેજ ગુણના મહિમાથી તીર્થ કરથી બીજી પાયરીતું ( કાેટીનું ), ચક્રવર્તી તથા ઇંદ્રાદિક તે પણ વંદનીય, એવું ગેણધર પદ મેળવવાને તેઓ ભાગ્યશાળી નીવડે છે. ખ**રેખર** સમ્યક્ત્વ એ જીવનને ઉચકાેટીમાં, છેવટે માક્ષપદ પ્રાપ્ત થવામાં બીજભૂત છે. સમ્યક્ત્વરહિત્ છવ હજરેા ભવ સુધી કષ્ટ સહને કરી અજ્ઞાન તપથી જે ન મેળવતા, તે સમ્યક્ત્વાન છવ થાહાજ કાળમાં મેળવી શકે છે. દીઘ સ સારને પરિમિત કરી નાખે છે. ધન્ય છે એવા રત્નચિંતા-મણી કરતાં પણ અધિક મહાત્મવાળા સમ્યક્ત્વ ગ્રુણને ! ધનાઢય સાંમિલાના ત્યાં યજ્ઞ કરાવવાને સારૂ એ અગીયારે પંડિતા પાતપાતાના છાત્રા સહિત આવેલા હતા. તેમના દરેકની સાથે શિબ્યના સમુદાય સે કડાની સંખ્યાથી હતા. ચારે વેદના પાર-ગામી, જીદા જીદા દેશના પંડિતાથી જે યજ્ઞની ક્રિયા કરવામાં આવે, તેમાં સામાન્ય મનુખ્યાને વિશેષતા લાગે એમાં નવાઇ નથી. યજ્ઞની અને તેના કરનાર કરાવનારની કીર્તિ સાંભળી યજ્ઞના આસ્તિક જીવા તેના દર્શનના લાભ લેવા આવે એ સ્વાભાવિક છે; ને તેજ કારછ્યી અપાપા નગરી, દિર્જો અને જેનેતર દર્શનીઓથી ઉભરાઇ જતી હતી.

પરદેશથી ઘણુંા સમુદાય યજ્ઞના દર્શન માટે આવે, તે જોઇ યજ્ઞ કર્મ કરાવનાર ઉપાધ્યાય અને તેમની સાથેના શિષ્ય સમુદા-યને અતિ હર્ષ થાય, અને પાતાના માટે ઉચમત થાય એ ≉વાભાવિક છે.

આજ સમયમાં ભગવ'ત મહાવીર એજ પ્રદેશમાં સમાસથાં. સમાસરછુની રચના દેવતાઓએ કરી, અને તેમના દર્શન માટે દેવલાેકમાંથી દેવા પછુ કરાેડાની સંખ્યામાં આવતા જોઇ, એ દ્વિજેત્તમ ગૌતમ (ઇંદ્રભૂાત) ને પાતાના માટે અને પાતે જે યજ્ઞ કરાવતા હતા તેને માટે ખહુ ઉંચા મત (અભિમાન) થયા. તેમનાથી શ્લાઘા (આત્મ પ્રશંસા) કર્યા શીવાય રહી શકાશું નહી. યજ્ઞ કરાવનાર સામીલ અને અન્ય દ્વિજોને તેમછે કહ્યુ કે, " આ યજ્ઞના પ્રભાવ તા જીઓ! આપછે મંત્રાથી બાલાવેલા આ દેવતાઓ આકાશમાંથી પ્રત્યક્ષ થઇને અહિં આવે છે. "

દેવતાઓ તા યજ્ઞપ્રદેશ તરક નહી અવિતાં, જ્યાં પ્રભુ મહાવીર સમાવસરછમાં બિરાજી દેશના આપતા હતા ત્યાં ગયા. ગૌતમને આશ્ચર્ય થયું કે, 'દેવા થઇને રસ્તા ભુલ્યા કે શું? તેઓ અહિં નહિ આવતાં કયાં જાય છે ?" તપાસ કરતાં લાકોએ તેમને જણાવ્યું કે, '' અતિશય સહિત સર્વજ્ઞ પ્રભુ મહાવીર-ઉદ્યાનમાં સમાસર્યા છે. સમાસરણની રચના થઇ છે, ત્યાં એ દેવા જાય છે." 37 "સર્વજ્ઞ " એ શખ્દ સાંભળતાંજ ઇંદ્રબૂતિને, બણે કાેઇએ અક્રોશ કર્યો હોય ને આઘાત થાય, તેમ આઘાત થયા. કાેધાર્ઝિ થી તેમનું સર્વાંગ તપી ગયું, આંખા લાલચાળ થઇ ગઇ, મુખ વિકરાળ થઇ ગયું. તેઓ બાલવા લાગ્યા કે " અરે ધિક્રાર ! ધિક્રાર ! મરૂ દેશના માણુસા જેમ આંખાના વૃક્ષને છેાડીને કેરડાના અંડ પાસે બાય, તેમ એ દેવતાઓ મને છેાડીને એ કાંઇ પાખંડી (ઇંદ્ર બાળીઓ) ) આવેલ છે તેની પાસે બાય છે શું મહારા વિના બીને કાંઇ સર્વજ્ઞ આ કાળમાં જગતમાં છે ? સિંહની આગળ બીબ કાંઇ પ્રરાક્રમી હાયજ નહી ! કદિ મનુષ્યા તા મુર્ખ હાવાથી, તેની પાસે બાય તા ભલે બાય, પણુ આ દેવતાઓ કેમ બાય છે ? ખરેખર તે ઇંદ્ર બાળીના દંભ કાંઇ મહાન લાગે છે. પરંતુ જેવા એ સર્વજ્ઞ હશે, તેવાજ આ દેવતાઓ પણ જણાય છે. જેવા યક્ષ હાય તેવાજ બલિ અપાય છે. મહારાથી એ સહન થઇ શકશે નહી એજ દેવેન્ અને અહિં મળેલા મનુષ્યના દેખતાં હું તેના સર્વજ્ઞપણાના ગર્વ હરી લઉં. "

આ પ્રમાણે ગર્વથી બાલતા તે ઇંદ્રબૂતિ પાતાના પાંચસે શિષ્યાના પરિવાર સહ, બીફદાવલી બાલાવતા,જ્યાં પ્રભુ મહાવીર સમાવસરણની અંદર બેસી દેશના આપે છે ત્યાં આવ્યા.

સમાવસરણની રચના અને અતિશયાેની ખાહ્ય સમૃદ્ધિ અને તેજ નેઇ '' આ શું ? " એમ ઇંદ્રભૂતિને આશ્ચર્ય ધર્યું.

સમાસરણની અંદર પ્રવેશ કરી જ્યાં પ્રભુ બીરાજેલા છે, તેમના સન્મુખ જતાં અમૃત જેવી મધુર વાણીવડે પ્રભુએ ઇંદ્રબૂતિને

કહ્યું, '' હે ગૌતર્મગાત્રી ! ઇંદ્રબૂતિ ! તમને કુશળ છે ? " '' શું આ મારા નામ અને ગાત્રને જાણે છે ? " વળી મનમાં આવ્યું કે, ' મારા જેવા જગત્પ્રસિદ્ધ માણસને કાેણુ ન લાણે. પણ તે મારા હૃદયમાં રહેલા સંશયને તે જણાવે, અને તે તે પાતાની જ્ઞાન સંપત્તિવડે છેદી નાખે, તાે એ ખરા સવર્જ્ત છે એમ હું માતું. ' એ પ્રમાણે ઇંદ્રબૂતિના મનમાં વિચાર ઉદ્દભવ્યા. અગીયારે પંડિતાના મનમાં વિવિધ પ્રકારની શંકાઓ હતી. તે શંકાનું સમાધાન બીજાને પુછવાથી પાતાની લઘુતા થાય, એમ સમજી તેઓ અરસ્પરસ જ્ઞાનચર્ચો કરી ખુલાસા કરતા,પરંતુ ખુલાસા કરી શકતા ન હતા, અને પાતાની માન્યતાનેજ સત્ય માનતા હતા. કેવળજ્ઞાનના બળથી પ્રભુ તેમના મનાગત સંશયોને ભાણતા હતા. ઇંદ્રબૂતિ પાતાના મનમાં વિચાર કરતા હતા. તે એઈ પ્રભુએ કહ્યું કે, " હે ઇંદ્રબૂતિ ! તમારા મનમાં ઇંદ્રભૂતિના સંશ- જીવના સંશય છે, જીવ છે કે નહી ! પણ યના ખુલાસા. હે ગૌતમ ! જીવ છે, તે રૂપી નથી. પરંતુ તે ચિત્, ચૈતન્ય, વિજ્ઞાન, અને સંજ્ઞા વિગેરે લક્ષણાથી બાણી શકાય છે. તમા વેદના પદના અર્થ યથાર્થ બાણી શકતા નથી. વેદના પદ નીચે પ્રમાણે છે. "

ं " विज्ञानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः सम्रूत्थाय तान्येवानुविक्य-ति न प्रेत्यसंज्ञास्तीति ''

" વેઠની એ શ્રુતિના અર્થ તમે એમ કરા છા કે ' ગમના-ગમનની ચેષ્ટાવાળા આત્મા, પૃથ્વી, અપ, તેજ, વાશુ, અને આકાશથી મદ્યાંગમાં મદશકિતની પેઠે ઉત્પન્ન થઇને, તેઓમાંજ પાણીના પરપાટાની પેઠે પાછા લય પામી બ્લય છે, માટે એવી રીતે પંચબુતથી જુદા આત્મા નહીં હાવાથી, તેના પુનર્જન્મ નથી. ' પછુ હે ઇ'દ્રબૂતિ ! એ અર્થ શુક્રત નથી. તેના વાસ્તવિક અર્થ આ પ્રમાણે છે.

' चिज्ञान ' એટલે સાન, દર્શનના ઉપયાગાત્મક ' चिज्ञान '; વળી આત્માપણ 'चिन्मय' હાેવાથી તે પણ 'चिज्ञानचन' કહેવાય; આત્માના પ્રત્યેક પ્રદેશમાં જ્ઞાનના અન'ત પર્યાયા છે. એવા વિજ્ઞાનઘન અને ઉપયાગાત્મક આત્મા, કથંચિત ભૂતા થકી, અથવા તે ભૂતાના વિકાર રૂપ એવા ઘટાદિકથી ઉપ્તન્ન થાય છે. અર્થાત્ ઘટાદિકના જ્ઞાનથી પરિશ્વત એવા જે છવના ઉપયાગ,

તે હેતુબૂત એવા ઘટાદિકથી જ થાય છે. ઘટાદિક જ્ઞાનના પરિણા-મમાં ઘટાદિક વસ્તુઓ સાપેક્ષ રહેલી છે. એવી રીતે ઘટાદિક વસ્તુઓથી, તેના ઉપયાગપણાથી છવ ઉપ્તન્ન થઇને, તેમંજ લય થાય છે; એટલે તે ઘટાદિક વસ્તુઓના નાશ થતાં, તેના ઉપચાેગપણાએ કરીને જીવ પણ નાશ થાય છે, અને બીજા ઉપયોગપણાએ કરીને પાછે ઉપનન થાય છે, અને સામાન્ય રૂપ પણાએ કરીને તે રહે છે. તેથી કરીને પ્રેતસંજ્ઞા નથી એટલે તેને પહેલાંની ઘટાદિકના ઉપયાગપશાની સંજ્ઞા હાતી નથી. વર્તમાન ઉપયાગપણાથી તેની ઘટાદિક સંજ્ઞા નાશ પામેલી છે. આ આત્મા જ્ઞાનમય છે. જો છવન હાય તા પુષ્યપાપનું પાત્ર કાેણ ? અને તેના ફળ વિપાક કાેણુ લાેગવશે ? પછી તમે આ યજ્ઞ, દાન વિગેરે કરાવા છા તે કરવાથી શું ફળ ? જે દમ, દાન અને કયા જાણે તે છવ. આ શરીર તેા વસ્ત્રાદિની પેઠે લાેગ્ય વસ્તુ છે. તેમજ દુધમાં જેમ ઘી, તલમાં તેલ, કાષ્ટમાં અગિક, પુષ્પમાં સુગંધ, તથા ચંદ્રકાંતમાં જેમ અમૃત રહે છે, તેમ આ આત્મા પં<mark>ચ શરીરમાં રહે છે,</mark> અને શરીરથી જુદેા પ**ણ છે. જ્ઞાન રૂપી** નેત્રવાળાએાને ( કેવળગ્રાનીઓને ) પ્રત્યક્ષ એવેા જીવ અનુભવ સિદ્ધ છે. તેમજ તે જીવ અનેક વાંચ્છાથી જણાય છે. વળી જીવ છેજ નહિ તે માટે તમે એવું અનુમાન કરાછેા કે, પાંચે ઇંદ્રિએાથી પ્રત્યક્ષ પણે ગ્રહણ કરી શકાતાે નથી,તેથી આકાશના પુષ્પની જેમ છવ છેજ નહી. પણ હે ઇંદ્રભૂતિ ! પાતાના જ્ઞાનથી અનુભવાતા આત્મા સિદ્ધ જ છે, કેમકે કેવળજ્ઞાનીઓને તેા તે પ્રત્યક્ષ છે, અને છદ્મસ્થાને અનુમાનથી સિદ્ધ થાય છે. અનેક પ્રકારની વાંચ્છાઓથી તથા સુખ દુઃખાદિકની કલ્પના જાળથી નિશ્ચય થઇ શકે છે કે; તે વાંચ્છા તથા કલ્પનાએાના કરનાર આત્મા છે. સુખ, દુ:ખ અને ઇચ્છા વિગેર કારણાને લઇને આત્મા સિદ્ધ થાય છે. જે જે વસ્તુ કાર્ય અને કારણ બૂત છે, તે તે વસ્તુ અસ્તિત્વમાં હાય છે. જેમ ઘટ કાર્ય અને તેનું કારથ માટીના પિંડ. તે વસ્તુઓ હાવા આત્માની સિહિ.

રૂપ છે. તેજ પ્રમાણે આ આત્મા કારણ અને સુખદુઃખાદિક તેના કાર્યો છે; તેથી આત્માની સિદ્ધિ થાય છે. આ આત્મા દ્રવ્યનયની અપેક્ષાએ વિનાશ અને ઉત્પાત રહિત છે. આત્મા કદાપિ ઉપ્તન્ન થતાે નથી, તેમજ વિનાશ પણુ પામતાે નથી. પર્યાયનયની અપે-ક્ષાએ આત્મા અનિત્ય છે, અને સત્તાએ કરીને શાશ્વત છે. કેમકે પૂર્વે કરેલાનું તથા કરાવેલાનું તેને સ્મરણુ થાય છે. તેથી આત્મા નિત્ય છે અને તેના પર્યાયા અનિત્ય છે. અને સદ્ભાવ એટલે સત્તાને આશ્રિને આત્મા શાશ્વત એટલે નિત્ય છે. આઘંત રહિત કેવળ સ્થિરભાવપણાએ કરીને ધ્રુવ છે.

" હે આયુષ્યમન્ ! કેવળજ્ઞાનથી આત્માને હુ' પ્રત્યક્ષ જોઇ શકું છું, એટલુંજ નહિં પરંતુ તમે પણુ ' अहં ' (હું) એવા શખ્દ બાલી તમારા દેહમાં આત્મા રહેલાે છે એમ અતાવી આપાે છા. વળી સ્મરણુ, કાંઇ પણુ જાણુવાની ઇચ્છા, સ'શય વિગેરે જ્ઞાનવિંશેષ એવા જીવનાજ ગુણાે છે, તેથી તે સ્વસંવેદન પ્રત્યક્ષ છે.

વળી અનુમાન પ્રમાણથી પણુ આત્મા સિદ્ધ થાય છે. દેહા-દિક ઇંદ્રિએોના જે અધિષ્ટાતા તથા ભાકતા છે તે જીવજ છે. જેના ભાકતા ન હાય તે ભાગ્ય પણ ન હાય. આ શરીરાદિક ભાગ્ય છે તા તેના ભાકતા પણુ કાઇ હાવા જાઇએ. વળી હે ગૌતમ ! તમને જીવ વિષે સંશય થવાથી તમારા શરીરમાં જીવ છે એમ નિર્ણ્ય થાય છે. કેમકે તમને સંશય થયેા તે કાને થયેા ? જ્યાં જ્યાં સંશય હાય ત્યાં ત્યાં સંશયવાળા પદાર્થ હાવાજ જોઇએ. આત્મા અને દેહ એ બંન્ને પદાર્થ વસ્તુસ્વરૂપે હાય તાજ સંશય થાય છે, પણુ બેમાંથી એક પદાર્થ ન હાય તા તેવા સંશય પણ થાય નહિ, તેથી અનુમાનપ્રમાણથી પણુ આત્મા સિદ્ધ થાય છે. વળી તમારા દેહમાં આત્મા છે તેવાજ બીજાના દેહમાં પણ છે. હર્ષ, શાક, સંતાપ, સુખ, દુઃખ વિગેરે વિજ્ઞાનના ઉપયાગ સર્વ દેહામાં જણાય છે. તે કુંશુ જેવડા થઇને માટા હાથી જેવડાં પણુ થાય છે. દેવ થઇને તિર્ય યણુ થાય છે તેથી તેની શકિત

## શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [પ્રકરણ ૧૮

ચિંતવી ન શકાય તેવા તે અચિંત્ય, શકિતવાન, વિભુ ( સમર્થ ), કર્તાં, ભાેકતા, જ્ઞાતા, અને કર્મથી ભિન્નાભિન્ત સ્વરૂપવાળા છે. માટે હે ગોતમ ! આવા પ્રકારની ચુકિતએાથી જીવ છે એમ માની તમારા મનની શંકા છે તેના નાશ કરા. "

ઇ દ્રભૂતિ સરળ સુદ્ધિવાળા, સત્યના ગવેષક હતા. વેદના પદના પાતે જે અર્થ કરતા હતા તે યથાર્થ નહી હતા, અને પ્રભુએ તે પદના જે અર્થ કર્યો છે તેજ વાસ્તવિક છે, એવી તેમની પ્રતીતિ થઇ. તેમના અહંકાર ગળી ગયા. પ્રભુના ઉપદેશથી તેમને વસ્તુના સ્વરૂપનું જ્ઞાન થયું. સંસારની અનિત્યતાના ભાસ થયા અને વૈરાએ રંગથી ભીંજાઇ ગયા. પ્રભુના ચરણમાં પ્રણામ કરી, ગદ્દગદ્ ક'ઠે પ્રભુને પ્રાર્થના કરી કે,

" હે સ્વામી ! ઉંચા વૃક્ષનું માપ લેવાને વામન પુરૂષ ઇચ્છા કરે, તેમ હું દુર્છું ધિ આપની પરિક્ષા કરવાને અને આપની સાથે વાદ કરવાને અહિં આવ્યા હતા. હે નાથ ! આપે મને સારી રીતે પ્રતિબાધ આપ્યા છે. હું હવે સંસારથી વિરકત થયા છુ. આપ અનુગ્રહ કરી મને દીક્ષા આપીને આ સંસાર સમુદ્રથી તારા."

શુદ્ધાશયથી કરેલી માગણી પ્રભુએ માન્ય રાખી. તે પાતાના પહેલા ગણુધર થશે એમ જાણીને પાંચસાે શિષ્યાે સાથે તેમને દીક્ષા આપી.

તે સમચે કુબેરે ચારિત્ર ધર્મને લાયક ઉપકરણે લાવી, તે ગ્રહણ કરવાને શ્રી ગૌતમસ્વામીને વિનંતી કરી. તે ગ્રહણ કરતા પહેલાં તે વૈરાગ્યવાન મહાસુનીને વિચાર થયે કે, હું તે નિઃસંગ છું તાે પછી આ ઉપકરણે મહારે ગ્રહણ કરવા કે કેમ ? જેમનું પૂર્વે મેળવેલું મિથ્યાશ્રુત પ્રભુના ઉપદેશ અને ચારિત્ર દાન પછી સમ્યક્શ્રુત રૂપે પરાવર્ત પામેલું છે, જેઓની વૈરાગ્ય ભાવના વૃદ્ધિ પામતી જાય છે, જેમની પરિણુતી અને લેખ્યા ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધ થતી જાય છે, એવા પ્રાતઃસ્મરણીય શ્રી ગૌતમે નિર્ણુય કર્યો કે " નિરવદ વતની રક્ષા કરવામાં આ વસ્ત્રપાત્રાદિક ઉપયાેગમાં આવશે, માટે તે ગ્રહણ કરવા ચાેગ્ય છે, કારણ કે તે ધર્મના ઉપકરશેા છે, તેના વિના છ પ્રકારના જીવકાયની ચતના કરવામાં તત્પર એવા છલસ્ય મુનિઓથી સારી રીતે જીવદયા શી રીતે પાળી શકાય ? તેથી આહારાદિ કાેઇ પણ વસ્તુ ગ્રહણ કરવા માટે, મુનિના ૪૨ બેતાલીશ દાેષરહિત હાેય એવી એષણા વડે નિર્મળ અને શુદ્ધ ઉપગરશેા હાેય, તે વિવેકી પુરૂષોએ અહિંસાને માટે ગ્રહણ કરવા બોઇએ

જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રને આચરવાની શકિતવાળા પુરૂષે આદિ અંત અને મધ્યમાં અમુંઢપણું સમય-સિદ્ધાંત-માં કહેલા અથવા અવસર ઉચિત અર્થને સાધી લેવા. જ્ઞાન દર્શનથી રહિત એવા જે અભિમાની પુરૂષ આવા ઉપકરણુંામાં પરિગ્રહની શ'ઠા કરે તેનેજ હિ'સક બાણવા. જે ધર્મના ઉપકરણુંામાં પરિગ્રહની છુદ્ધિ ધારણુ કરે, તે તત્વને નહિ બાણુનાર મુર્ખોનેજ રાજી રાખવા ઇચ્છે છે. પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અગ્નિકાય, વાચુકાય, વનસ્પતિકાય, અને ત્રસકાય વિગેરે ઘણુ જીવાની ધર્મના ઉપકરણુંા વિના શી રીતે રક્ષા થાય ? ઉપકરણુંા ગ્રહણુ કર્યા છતાં પણુ જો તે પાતાના આત્માને મન, વચન, કાયાથી દ્વવિત અને અસંતાપી રાખે, અથવા ઉપકરણુંા ઉપર મમત્વભાવ રાખે, તેા તે કેવળ પાતાના આત્માને છેતરે છે. " આ પ્રમાણે વિચાર કરીને પાંચસે શિષ્યાની સાથે દેવતાઓએ અર્પ છ કરેલા ધર્મના ઉપકરણા ગ્રહણ કર્યા.

યજ્ઞશાળાએ રહેલા અગ્નિમૂતિએ લાેકના મુખથી સાંભન્યું કે, પાતાના ભાઇ ઇંદ્રભુતિ જેએા વાદ અગ્નિભૂતિના મનનું કરવાને અને જીત મેળવવાને ગયા હતા, સમાધાન. તેમણે તાે દીક્ષા લીધી અને તેઓ હવે અહીં પાછા આવવાના નથી. આથી તે (અગ્નિબૂતિ) રાષે ભરાઇ ગયા અને બાેલવા લાગ્યા કે, "જરૂર તે ઇંદ્રબાળિકે મહારા ભાઇ ઇંદ્રબૂતિને છેતરી લીધા. માટે હું તેને સવ'ત્ર નહિં છતાં પાતાને સવ'ત્ર માનનારા તે ધુતારાને જીતી લઉં અને માયાથી પરાજ્ય કરેલા મારાભાઇને પાછાલઇ આવું. સવ' શાસ્ત્રના રહસ્યને જાણનાર અને અગાધ છુદ્ધિવાળા ઇંદ્ર મૂતિને માયા વગર કાેણ જીતવાને સમર્થ છે ? કારણુ કે માયારહિત પુરૂષામાં માયાવી પુરૂષ વિજય મેળવે છે. પણ જો એ માયાવી મારા હુક્યના સંશય જાણીને તેને છેદી નાખે, તે હું પણ ઇંદ્ર-બૂતિની જેમ શિષ્યા સહિત તેમના શિષ્ય થાઉ' " આ પ્રમાણે નિશ્ચય કરી તે અગ્નિબૂતિ પાંચશા શિષ્યા સહિત જ્યાં પ્રભુ સમવસરણમાં બીરાજેલા છે ત્યાં આવ્યા.

સન્મુખ આવતા તે અગ્તિબૂતિને ભગવ તે કહ્યું '' હે ગૌતમ ગાત્રી અગ્તિબૂતિ ! તમને કુશળ છે ? અહંકારી અગ્નિબૂતિ સમાસ-રચુમાં પ્રભુની પાસે શિષ્યા સહિત બેઠા. પ્રભુએ પુનઃ તેમને કહ્યુ કે, '' તમારા મનમાં કર્મના સંદેહ કેમ છે ? તમા એમ માના છા કે, કર્મ છે કે નહિ ? અને જો હાય તા તે પ્રત્યક્ષ્યાદિ પ્રમાણુને અગમ્ય છે. વળી અમૂર્તિમાન જીવ તે મૂર્તિમાન–રૂપી–એવા કર્મને શી રીતે બાંધી શકે ? અમૂર્તિમાન જીવને મૂર્તિવાળા કર્મથી ઉપઘાત અને અનુચહ શી રીતે થાય ? આવા તમારા હુદયમાં સંદેહ છે તે ગ્યાજબી નથી. કારણુ કે,

અતિશય જ્ઞાની પુરૂષોને કર્મ પ્રત્યક્ષ જણાય છે, અને તમા-રાજેવા છવ્નસ્થ પુરૂષોને જીવાની વિચિત્રતા જેવાથી અનુમાનવડે કર્મ જણાય છે. કર્મની વિચિત્રતા વડેજ પ્રાણીઓને સુખદુઃખ વિગેરે વિચિત્ર ભાવા પ્રાપ્ત થયા કરે છે. તેથી કર્મ છે એ વાત તમે નિશ્ચય માનજો. જગતમાં કેટલાક જીવ રાજા થાય છે, અને કેટલાક હાથી, અશ્વ, અને રથના વાહનપણાને પામે છે. તેમજ કેટલાક તેમની પાસે ઉપાનહ વગર પગે ચાલનારા થાય છે. કાેઈક હજારા પ્રાણીના ઉદર ભરનારા મહર્દ્ધિક પુરૂષા થાય છે, અને કાેઇક બીક્ષા માગીને પણ પાતાનું ઉદર ભરી શકતા નથી. દેશકાલ એક સરખા છતાં એક બ્યાપારીને ઘણા લાભ થાય છે, અને બીજાની મૂળ મુંડીના પણ નાશ થાય છે કે ઇ શરીરે નિરાગી અને સશકત હાય છે, ત્યારે કાંઇ શરીરે વ્યાધીથી પીડિત અને અતિ દુ:ખી હાય છે. કાંઈ બુદ્ધિમાન અને કળાવાન હાય છે, ત્યારે કાંઇ મુરખ અને કલાવિહિન હાય છે. આવા કાયોનું મૂળ કારણ કમ છે. કારણ વિના કાર્યની ઉત્પતિ થતી નથી. કમંની વિચિત્ર-તાથીજ દરેક પ્રાણીમાં ભિન્ન ભિન્ન વિચિત્રતા જણાય છે, એ વિચિત્રતાના જે હેતુ તેજ કર્મ છે. "

" હવે મૂર્તિ માન્ કર્મના અમૂર્તિ માન્ જીવની સાથે શી રીતે સંબંધ થાય ? એવી જે શ'કા થાય છે, તે શ'કા વસ્તુસ્વ-ભાવના જ્ઞાનના અભાવે પ્રાણીઓને થાય છે. એમના સંબંધ પણ આકાશ અને ઘડાની જેમ બરાબર મલતા છે. એમાં અસંભવિત-પણું જરા પણુ નથી. જેમ વિવિધ જાતના મદ્યાદિ માદક પદા-થોથી અને ઔષધાથી અમૂર્ત એવા જીવને ઉપઘાત થાય છે, અને દારૂ વિગેરે કેફી ચીજોના પીણાથી જીવ બેભાન બની જતા પ્રત્યક્ષ જણાય છે. તેમજ બ્રાહ્મી આદિક ઔષધિથી આવરણ ખસી જઇ બુદ્ધિની નિર્મળતા થતી પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે; તેથી અનુગ્રહ પણુ થાય છે. પણુ ખરેખર તે નિલે પછે.

વેદના જે પદ ઉપરથી તમારા મનમાં સંશય થયા છે, તે વાકય ( બ્રુતિ ) આ પ્રમાણે છે.

" पुरुष एवेदं प्निं सर्वे यद्भूतं यचभाव्यं इत्यादि "

આ પદના તમે એવા અર્થ કરા છા કે, 'જે અતીત કાળમાં થએલું છે, તથા જે આગામી કાળમાં ચવાનું છે, તે સઘળું ' પુરુષપથ ' ઔત્માજ છે. એમાં એવકાર કર્મ, ઇશ્વર આદિકના નિષેધ માટે છે. ( એમાં ' ગ્રિ" એ વાકચના અલંકાર માટે છે ) આવા અર્થથી જે મનુખ્ય, દેવ, તિર્થંચ, પવંત, પૃથ્વી, આદિક વસ્તુઓ દેખાય છે, તે સઘળું આત્માજ છે, અને તેથી કર્મના નિષેધ પ્રગટજ છે.' પણ હે અગ્નિબૂતિ ! એ અર્થ બરાબર નથી. 38 **કેમકે વેદનાં તે પદા તે** પુરૂષની સ્તુતિનાં છે. વેદનાં વાકય ત્રણ પ્રકારનાં છે; કેટલાંક વિધિવાકયા છે, જેમકે સ્વર્ગની ઇચ્છા કરનાર પાણીએ અગ્નિહાત્ર કરવું; વળી કેટલાંક વાકયા અનુવાદ સૂચવ નારાં છે, જેમકે બારમાસના એક સ'વત્સર કહેવાય; અને કેટલાંક વાકયો સ્તુતિરૂપ છે, જેમકે આ ઉપરનું તમારા સંદેહપણાનું જે વાકય છે, તે વાકયથી વિષ્ણુના મહિમા કહેલા છે, પણ અન્ય વસ્તુઓનો અભાવ કહેલા નથી. નહીં તેા ''पुण्यं पुण्येन कर्मणा,पापं पापेन कर्मणा '' ઇત્યાદિક વેદના વાકયા નિરર્થંક થાય. ( જીઓ કલ્પસૂત્રની સુબાધિકા ભાષાંતર પૃ. ૯૮ )

કહે અગ્નિભૂતિ ! તે કર્મ મૂર્તિમાન છે એમ તમે માનેા, કેમકે કર્મને અમૂર્ત માનવાથી આકાશાદિકની જેમ તેનાથી આત્માને અનુગ્રહ ઉપઘાતના ( સુખ, દુઃખના ) પ્રસંગ ઘટસે નહી. વળી કર્મોની સાથે આત્માને અનાદિકાળથી સંબંધ છે, એમ પણ તમે માના; કેમકે તેના સંબંધ સાદિ માનીયે તા સુકતજીવાને પણ કર્મના સંબંધ થવા નેઇએ. સાદિ સંબંધ માનવા**થી** સંસારીજીવ પહેલાં કર્મ રહિત હવે અને પછી અમુક કાળે કર્મ સહિત થયેા. ને એમ માનવામાં આવે તેા પછી મુક્તજીવ પણ કર્મ રહિત થયા પછી, તેને પણ અમુક વખતે કર્મના સંબંધ થવા જોઇએ, **અને તેમ થાય તા પછી** સુક્ત જીવા અમુક્ત થશે; માટે તેમ મા નવું ઇષ્ટ નથી. પ્રવાહે કરી જીવકમંના સંબધ અનાદિ છે એમ તમે માના. જો તમને એમ લાગે કે જીવકર્મના સંબંધ અના-દિના છે. ત્યારે તેના વિચાગ શી રીતે થઇ શકે ? કેમકે અનાદિ હાય તે અનંત પણ હાેય. જેમ કાળ અનાદિ છે તેમ અનંત પણ છે. આવા પ્રકારની શંકાનું સમાધાન એ છે કે, જેમ સુવર્ણું અને પાષાણના સ'બંધ અનાદિ છે, તાે પણ તેવા પ્રકારની સામગ્રીના ચાેગે અગ્નિમાં સુકીને ધમવાથી સુવર્ણ અને પાષાણુ **જી**દા પડે છે, તેમ જીવ પછુ ધ્યાનરૂપી અગ્તિના યાેગે અનાદિ સંખંધવાળા કમોથી જીદા પડે છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. વળી હે આશુષ્યમાન્ !

જો કર્મ ન હાય તાે ધર્મ, અંધર્મ, દાન, અદાન, શીળ, અશીળ, તપ, અતપ, સુખ, દુ:ખ, સ્વર્ગ, નરક વિગેરે સર્વ વ્યર્થ થાય. માટે તમારા મનમાં કર્મ છે કે નહિ એ શંકાને કાઢીનાખી 'કર્મછે' એમ માનેા. તેમજ શુમાશલ કર્મના કર્તા જીવ છે અને લાેક્તા પણ છવજ છે. છવ પાતે કરેલાં કર્મના અનુસવ પાતેજ કરે છે, એટલે તેના શુભાશુભ વિપાક પાતેજ ભાગવે છે.

હે અગ્નિભૂતિ ! તમારા મનના સંશય મેં જાણ્યે:, તેમ હું જ્ઞાનાવરણાદિક આઠે કર્મા પ્રત્યક્ષ જોઉં છું; માટે કર્મના સ્વીકાર કરાે. જીવ કર્મ વિગેરે કાેઇ પણ વસ્તુ મને અદસ્ય નથી, માટે કર્મ છે એમ તમે સ્વીકાર કરાે. "

આ પ્રમાણેના પ્રભુના ઉપદેશથી તેમના મનના સંશય નાશ પાગ્યા, પ્રતિબાધ પાગ્યા. અગ્નિભૂતિએ ઇર્ષ્યા છેાડી દઇ, પાતાને ધન્ય માનતા પાંચસાે શિષ્યાેની સાથે, પ્રભુ પાસે છેતાળીશ વર્ષ ની ઉમરે દીક્ષા લીધી. પછી દશ વર્ષ સુધી છવ્રસ્થ પશે વિહાર કરી કેવળજ્ઞાન પામ્યા, અને સાેળ વર્ષ સુધી કેવળપર્યાયને ભાગવા સિહ્ક પદને પામ્યા.

અગિનબૂતિ એ પણ દીક્ષા લીધી, તે વાત સાંભળી વાયુ-ભૂતિએ વિચાર્યું કે '' જેણે માા અન્ને વાયુભૂતિના સંશ- ભાઇઓને જીતી લીધા તે ખરાખર સર્વ-યના ખુલાશા રાજ હાવા નેઇએ; માટે ભગવ તની પાસે જઇ तेमने वंहना हरीने माइं पाप धे। નાખું, તેમજ હું પણુ મારાે સંશય પુછી ખુલાસે કરી લઉ. " આ પ્રમાણે વિચાર કરી તે પાતાના પાંચસાે શિષ્યાે સાથે ભગવ તના સમ-વસરણમાં આવ્યા અને પ્રભુને પ્રણામ કરી તેમની નજીકમાં બેઠા. પ્રભુએ તેમને કુશળ સમાચાર પુછયા, અને કહ્યું કે, '' હેવ યુભૂતિ ! तभाश भनमां छव अने शरीर विषे मेाटे। श्रम छे तज्जीव तल्लारीर એવાે સ'શય છે. પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણ વડે ગ્રહણ થતાે ન હાેવા**થી** છવ શરીરથી જોદા લાગતાે નથી. તેથી જલમાં પરપાટાની જેમ

266

તે જીવ શરીરમાંથીજ ઉપ્તન્ન થઇને શરીરમાંજ મૂર્છા ( લય ) પામે છે. આવેા તમારા આશય છે પણુ તે વાસ્તવિક નથી. સવ' પાણી-ઓને એ જીવ દેશથી ( કથંચિત્ ) તાે પ્રત્યક્ષ છે, કારણુકે તેના ઇચ્છા વિગેરે ગુણુા પ્રત્યક્ષ હાવાથી જીવ સ્વસંવીદ છે, એટલે કે તેને પાતાને અનુભવ થાય છે. તે જીવ દેહ અને છંદ્રિયાથી જુદા છે. ઇંદ્રિયાની શક્તિ જ્યારે નાશ પામે છે, અને તે પાતાનું કાર્ય કરી શકતી નથી, ત્યારે તે ઇંદ્રિયાને સંભારે છે કે મારી અમુક ઇંદ્રિ તે પાતાનું કાર્ય કરી શકતી નથી, તે મરણુ પામી છે અયવા નાશ પામી છે. આ પ્રમાણે તે પાતે ઉહાપાહ કરે છે. એ ઉપરથી મારૂં શરીર અને મારી ઇંદ્રિયા ઇત્યાદિ માનવાવાળા જીવ, શરીરથી પૃથકુ છે એમ પ્રતીતિ થાય છે.

" सत्येन लभ्यस्तपसा द्वेष ब्रह्मचर्येण नित्यं ज्योतिर्मया दि शुद्धो यं पद्यंति धीरा यतयः संयतात्मान इत्यादि ''

વળી આ પ્રમાણુની શ્રુતિનાે અર્થ નીચે પ્રમાણુે છે.

આ જ્યાેતિરૂપ તથા શુદ્ધ આત્મા, સત્ય, તપ, અને હાફા-ચય'થી જ્ણાય છે, તે પદાેથી ભૂતાેથી આત્મા પૃથક્ છે એમ પ્રતીતિ થાય છે; માટે તમે જે સંશય કરાે છાે. તે યથાર્થ નથી. ( જીઓ સુબાેધિકા પૃ. ૯૯ )

પ્રભુની અમૃત સરખી વાણીથી વાયુબૂતિના મનની શંકાનું સમાધાન થયું. તેમણે પછુ પાતાના બે ભાઇએાની મહૂક સંસારથી વિરકત થઇ પાતાના પાંચસાે શિષ્યાની સાથે દીક્ષા લીધી.

બાકીના આઠેના મનમાં કાઇને કંઇ પ્રકારના સંદેહ હતા તેઓ અનુક્રમે પ્રભુ પાસે આવ્યા, અને તે દરકેના સંશયના ખુલાસા પ્રભુએ કર્યા. તેઓ સવે'એ પ્રભુના ઉપદેશથી વૈરાગ્ય પામી પાત પાતાના પરિવાર સાથે દીક્ષા લીધી. તે દરેકના મનમાં શું શંકા હતી અને તેનું સમાધાન પ્રભુએ કેવી રીતે કર્શું, તેનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે છે. ચાેયા પાંડિત બ્યકત નામના હતા. તેમના મનમાં એવા સંશય હતાે કે, "પૃથ્વી આદિ પંચબૂતા બ્યક્ત નામના જગતમાં છેજ નહી. તેની જે આજે પ્રતીતિ પાંડિતની શંકાનું થાય છે, તે બ્રમથી જલ ચંદ્રવત છે. આ સમાધાન બધુ શૂન્યજ છે. " પ્રલુએ જણાવ્યું કે, આવા તમારા દઢ આશય છે. પણ તે

મિચ્યા છે. તમે વેદના પદેાનાે યથાર્થ અર્થ જાણી શકયા નથી. જે પદના લીધે તમારા મનમાં એ શંકા જન્મ પામી છે, તે પદ આ પ્રમાણુ છે.

" येन स्वप्नोपमं वै सकळं, इत्येष बह्यविधिरंजसा विज्ञेयः "

આ પદના તમા એવા અર્થ કરા છા કે, ખરેખર પૃથ્વી આદિક આ સઘળું સ્વપ્ન સરખું એટલે અસત્ય છે, અને તેથી પંચ ભૂતાના અભાવ છે. વળી ' પૃષ્ટ્વી દેવતા, આપો દેવતા " ઇત્યા-દિક વાકયાથી ભૂતાનું છતાપણ જણાય છે; માટે તે બાબતમાં ખરૂ શું હશે એવા સંદેહ છે પણુ એવા સંદેહ રાખવાને કારણજ નથી; કેમકે સ્વલ્નોપમં વૈ સવસં ઇત્યાદિ પદા આત્મા સંબંધિ चिંતવનમાં કનક, કામિની આદિકાના સંયાગને અનિત્યપણું સૂચવનારા છે; પણુ તે કંઇ પંચભૂતાના નિષેધ સૂચવનારાં નથી. જો સર્વત્ર શન્યતાનાજ પક્ષ લેવામાં આવે, તાે પછી ભૂવન (જગત) માં વિખ્યાત થયેલા, સ્વપ્ન, અસ્વપ્ન, ગંધવં પુર, નગર, વિગેરે ભેદા થવાજ ઘટે નહી. માટે પંચભૂતાે સર્વથા નથી એવા સંશય કાઢી નાખા.

પાંચમા પાંડેલ સુધર્મના મનમાં એવી શંકા હતી કે, " આ છવ જેવાે આ લવમાં છે, તેવાજ સુધર્મ પાંડીતના પરલવમાં થાય છે; કેમકે સાંસારમાં કાર સાંશયતું સમાધાન. હુને મળતુંજ કાર્ય થાય છે. શાલી પ્રસુખ બીજશી તે ધાન્ચનીજ ઉત્પત્તિ થાય છે, র সা**ল**। শ

બીજાની થતી નથી. " પ્રભુએ કહ્યું કે, '' આ તમારી શ'કા ખરી નથી. વેદના જે પદેા ઉપરથી તમને શ'કા ઉદ્દભવ પામી છે તે પદા આ પ્રમાણુ છે. "

" पुरुषो वै पुरुषत्वमस्नुते, पश्चकः पशुत्वं " ઇત્યાદિ પદેા ભવાંતરનું સાદશ્ય પછું સૂચવલારાં છે, તથા "શृगालो वै पष जायते यः सपुरीषो दह्यते" ઇત્યાદિ પદેા તે। વળી ભવાંતરમાં સાદશ્યપછું દેખાડનારાં નથી. એમ માની તમને શંકા પેદા થએલી છે. પણુ એ પદેાના ખરાે અર્થ આ પ્રમણે છે.

" પ્રથમ જે પદ ઉપર જણાવ્યુ તેના અર્થ એવા છે કે, માર્ક વ આદિક ગુણાએ કરીને સુકત હાેય,તેવેા મનુષ્ય પુનઃ મનુષ્ય-પણાનું આયુબ્ય બાંધી, પાછેા પણ મનુષ્યપણાને પામી શકે, એવેહ અર્થ નિરૂપશ કરનારાં તે વાક્યો છે.પણ મનુષ્ય તે મનુષ્યજ થાય એવા નિશ્ચય બતાવનારાં તે વાકચાે નથી. વળી તમારા મનમાં એવી એક ચુક્તિ ઠસેલી છે કે, મનુષ્ય કેવી રીતે પશુ થઇ શકે ? ક્રેમકે ડાંગેર ( ચાખા ) ના દાણા વાવવાથી કાંઇ ઘણું પેદા થતા નથી. પણ તે ચુકિત બરાેબર નથી; કારણ કે છાણુ આદિથી વીંછીની ઉત્પત્તિ થાય છે, તેથી એવી રીતે સાદસ્ય પણું ઘટી શકતું નથી. જેવી રીતે સરળતા આદિક ગુણેાવડે મનુષ્ય ભવનુ આયુષ્ય બાંધે છે, અને મનુષ્ય જાતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે; તેમ માયા કપટ વિગેરે ગુણામાં પચી રહેલાે છવ અહીં પશુરૂપે છવીત ગુજારે છે, અને આગામી ભવ સંબંધી પશુનું આયુષ્ય બાંધી, પશુની જાતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી જીવની પૃથક્ પૃથક્ ગતિમાં ઉત્પતિ કર્મને આધિન છે. અને તેથીજ પ્રાણીઓનું વિવિધપણું દેખાય છે. હું-મેશાં કારણને મળતુજ કાર્ય થવું જોઇએ એવા કાંઇ ચાકકસ (એકાંત) નિયમ નથી. શુંગ વિગેરેમાંથી શર પ્રમુખ ઉગી ની-કળે છે. પ્રભુના આ પ્રમાણેના ખુલાસાથી તેમના મનતું સમાધાન થયું, અને તેમણે પણ પાંચસાે શિષ્ય સહિત દીક્ષા લીધી

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

**३**०२

માર્ય પુત્રને 'દેવતાઓ છે કે નહી' એવા સંદેહ હતા. પ્રભુએ કહ્યું '' હે મૌર્ય પુત્ર ! તમને દેવતાઓને માર્ય પુત્રતા સંદે· વિષે સંદેહ છે, પણ તે મિચ્યા છે. જુઓ હના ખુલાસા. આ સમવસરણમાં પાતાની મેળે આવેલા ઇંદ્રાદિક દેવતાઓ પ્રત્યક્ષ છે. શેષ કાળમાં

સંગીત કાર્યાદિની વ્યગ્રતાથી અને મનુષ્ય લાેકના દુઃસહ ગંધથી તેઓ અહીં આવતા નથી, પણુ તેથી કાંઇ તેમના અભાવ સમજ-વાના નથી તેએ અહીં તના જન્મ અભિષેક વિગેરે અનેક પ્રસ'ગે આ પૃથ્વીપર આવે છે. તેનું કારણુ અરિહે તેના અતિષ્ઠષ્ટ પ્રભાવુ છે. '' આ પ્રમાણુની ભગવ તની વાણીથી છાેધ પામી માર્ય પુત્રે પાતાના ૩૫૦ શિષ્ય સહિત દીક્ષા લીધી.

'નારકી છવા પ્રત્યક્ષ નજરે દેખાતા નથી, તેથી નારકી નથી'

એવા અંકપતિ નામના પંડિતના મનમાં

અંકપતિ પડિતની સંદેહ હતા તેઓ પાતાના ત્રણસા શિષ્યા શંકાનું સમાધાન. સાથે પ્રભુના પાસે આવ્યા પ્રભુએ તેમને કહ્યું કે '' તમારા મનમાં નારકીના અસ્તિ-

ત્વપણા સંબ<sup>5</sup>ધે શંકા છે, પણ તે વાસ્તવિક નથી. જગતમાં જેઓ પાપાચરણ કરે છે, તેઓ નરકમાં જઇને ઉપજે છે. નારકીના છવા છે, પરંતુ અત્યંત પરવશપણાને લીધે તેઓ અહીં આવવાને સમથ' નથ', તેમજ મનુષ્યે ત્યાં જવાને સમર્થ નથી. નારકી છવા પ્રત્યક્ષ ઉપલબ્ય નથી, પણ યુક્તિગમ્ય છે; અને જે અવધ્યાદિક' જ્ઞાનીઓ છે તેઓને તા તે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. '' પ્રભુના આવા પ્રકારના વચના સાંભળી તેમના મનના સંશય નષ્ટ થયા, અને તેમણે પાતાના શિષ્યા સહિત પ્રભુ પાસે દીક્ષા અંગીકાર-કરી.

૧ ભગવંત મહાવીરના સમયમાં ક્ષાયિક નાનોએાના સદ્દભાવ હતા. ભગવંતની પાટે શ્રે સુધર્માંસ્વામી, અને તેમની પાટે શ્રી જ છુસ્વામિ થયા. તેઓ આ ક્ષેત્રમાં ભગવંતના સાસનમાં છેલા ક્ષાયિકનાની ( ક્રેવ-ળન્નાની ) થયા છે. ત્યા<sup>5</sup> પછી કાળ દેાષથી એવા નાનીઓના વિચ્છેદ થયા છે એમ શાસ્ત્ર મર્યાદા છે.

' જીવને ખંધ, નિજરા, અને માેક્ષ છે કે નહી ' એ વિષે મંડિક નામના પંડિતના મનમાં શંકા

મ ડિક પ ડિતની હતી. તે પાતાના સાડા ત્રણુસા શિષ્યાની શ'કાનું સમાધાન. સાથે પ્રભુના સમવસરણુમાં આવ્યા પ્રભુને માગાગ કરી ગેલ્લા સ્થાવરે છેલા મળવી

પ્રણામ કરી યાંગ્ય સ્થાનકે બેઠા પ્રભુએ તેમના મનની શંકા પ્રથમ કહી બતાવી, અને જણાવ્યું કે, "આત્માને ભંધ અને માક્ષ થાય છે એ વાત પ્રસિદ્ધ છે મિચ્યાત્વ, અવિરતી, કષાય, અને યાંગ એ કર્મ બંધના મૂખ્ય હેતુઓ છે. તેના સેવુનથી જીવા જે કર્મના બંધ કરે તે બંધ કહેવાય છે. તે કર્મ બંધને લીધે પ્રાણીઓ દારીની સાથે બંધાયા હાય તેમ નરક, તિ-યં'ચ, મનુષ્ય અને દેવતા એ ચાર ગતિમાં પરિભ્રમણ છતા પરમ દારૂણ દુ:ખના અનુભવ કરેછે. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિનું આરાધન કર્મ નિર્જરા ( વિયાગ ) ના હેતુઓ છે. તેમના સેવનથી પ્રાણીઓ કર્મથી સર્વથા રહિત થાય છે અને તેને માક્ષ કહે છે; જ્યાં પ્રાણીને અનંત સુખ હાય છ. બે કે જીવ અને કર્મના પરસ્પર સંબધ અનાદિ સિદ્ધ છે,પણ અગ્નિથી સુવર્ણ અને પાષાણ જીદા પડી જાય છે, તેમ જ્ઞાનાદિકના આરાધનથી જીવ અને કર્મના વિયાગ થાય છે. આવા પ્રકારના ઉપદેશથી તેમના મનના સંશય દુર થયા અને તેમણે પાતાના શિધ્યા સહિત દીક્ષા લીધી.

અચલભ્રાતા નામના પંડિતને પુષ્ટય અને પાપના સંબંધે સંદેહ હતાે. તેઓ પાતાના ત્રણુસા શિષ્યા અચલભ્રાતાના સહિત પ્રભુના સમવસરણમાં આવ્યા. સંશયનું છેદન. તેમને પ્રભુએ કહ્યું કે " તમારા મનમાં પુષ્ટય અને પાપ એ કંઇ છેજ નહી, એ

વિષે શ'કા છે. પણુ હે અચલગ્નાતા ! પુણ્ય અને પાપના સંબંધ્ ધમાં તમે જરા પણુ શ'કા ધરશા નહી, કારણુ કે આલાેકમાં પુણ્ય અને પાપનું ફળ પ્રત્યક્ષ જણાય છે; તેમજ વ્યવહારથી પણુ પ્રસિદ્ધ થાય છે. દીર્થં આશુષ્ય, આરાગ્ય, રૂપ, લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ રહ ભવ ]

અને સત્કુલમાં જન્મ ઇત્યાદિ પુણ્યના ફળ છે, અને તેથી વિપરીત અલ્પ આયુષ્ય, કુરૂપ, નિધંનતા, ગ્યાધિઓાની પીડા અને નીચકુળમાં જન્મ ઇત્યાદિ પાપના ફળ છે. આ પ્રત્યક્ષ દેખાતા લેદના હેતુ-ઓનું મનન કરવાથી શંકાનું સમાધાન આપા આપ થઇ જશે. તે પુષ્ટ્ય અને પાપ જેવું જગતમાં કંઇ ન હાેય, તા પછી જગતના છવામાં જે તારતમ્યતા તેવામાં આવે છે, તે તેવામાં આવેજ નહી, અને બધાઓ સમાન કાેટીમાં હાેય. પરંતુ તેમ તા છેજ નહી તેથી ખાત્રી થાય છે કે તે તત્વા જગતમાં છે. " આવા પ્રકા રના પ્રભુના વચનાથી અચળભ્રાતા પ્રતિણાધ પામ્યા, અને તેમછે શિષ્યા સહિત ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું.

દશમા મેતાર્ય નામના પડિત છે. તેમના મનમાં એવા સંશય હતા કે, ' ભવાંતરમાં પ્રાપ્ત થવારૂપ

મેતાર્ય પંડિતના પરલેાક નથી; મતલબ પુનર્લવ નથી; મનનું સમાધાન. કારણ કે ચિદાત્મરૂપ જીવનું સ્વરૂપ બધા ભૂતના એક સંદેાહરૂપ છે. તે ભૂતાના

અભાવ થતાં-વિખરાઇ જતાં છવના પણ અભાવ થાય છે, તા પછી પરલેાક કે પુનર્ભવ શી રીતે હાઇ શકે ? ' આ સ'શય પાસે આવતાં પ્રભુએ તેમને કહી સંભળાવ્યા, અને પુછશું કે, ' તેમાને એવા સ'શય છે એ વાત ખરી કે નહી ? " પંડિતે નિઃગવિત પણ પ્રભુને જણાવ્શું કે, " આપે જે મહારા મનના સંદેહ જણાવ્યા, તેજ પ્રમાણે મારા મનમાં સ'શય છે. " પ્રભુએ તેમના સ'શયતું સમાધાન કરતાં જણાવ્શું કે, " તમારા એ સ'શય મિથ્યા છે. છવની સ્થીતિ સર્વ ભૂતથી જીદીજ છે. કેમકે બધા ભૂતા ( પ'ચ-મહાભૂત ) એકત્ર થાય, તાપણ તેમાંથી કાંઇ ચેતના ઉપ્તન્ન થતી નથી તેથી જે છવના ધર્મ-લક્ષણ છે, ' चેતના જક્ષળજ્ઞિય ' તે પ'ચમહાભૂતથી જીદું છે. એ ચેતના લક્ષણવાળા છવ. આશુષ્ય પુરૂં થયા બાદ શરીરથી જીદા પડી પરલાકમાં લ્લય છે; અને કેટ-લાક છવાને તા તે ભવમાં પણ જાતિસ્મરણ વિગરે કારણથી પૂર્વ 39 ભવતું સ્મરણુ થાય છે. જો પુનર્ભવ ન હાય તા આ ભવમાં જે શુભાશુસ કાર્ય-કર્મા-કરવામાં આવે છે, તેનું ફળ કાેણુ ભાેગવવાનું ન જ્યારે પરભવ ન હાેય અને શુભાશુભ કર્મનું ફળ ભાેગવવાનું ન હાેય, તાે પછી સારા કર્મા કરવાં જોઇએ અને નઠારા કાર્યોના ત્યાગ કરવા જોઇએ એ વિચારણાજ શું કરવા જોઇએ ? પછી તાે દરેકે પાતાના મનસ્વિતર ગા પ્રમાણે વર્તવું એમજ નક્કી થાય; પરંતુ જગતમાં શુભાશુભ કર્માના ફળ ભાેગવતા તા જોવામાં આવે છે. તે તમામ કંઇ આભવમાં કરેલા કર્મોનું પરિણામ હાેય છે તેમ નથી; માટે પુનર્ભવ છે, પરલાેક છે. એમાં સંશયને જગ્યાજ નથી. મેતાર્ય પંડીતે પાતાના મનનાે સંશય દૂર થવાથી, ત્રણસાે શિષ્યા સાથે પ્રભુની પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી.

> અગીઆપમા પ્રભાસ નામના પંડિતના મનમાં એવા સંદેહ હતાં કે, ' નિર્વાણ ( માક્ષ ) છે કે નહી ? '

પ્રભાસ પંડિતના પ્રભુની પાસે તેઓ પાતાના ત્રણુસા સંશયનું સમાધાન શિષ્યા સાથે આવ્યા પ્રભુને વંદન કરી યાગ્ય સ્થાને બેઠા. પ્રભુએ તેમના મનના સંદેહ તેમને કહી પુછશું કે, '' હે પ્રભાસ પંડિત ! તમારા મનમાં નિર્વાણુના સંબંધે સંશય છે એ વાત ખરી ?" પ્રસાસે ઉત્તર આપ્યા કે '' હા. ''

પ્રભુએ તેમના તે સંશયનું સમાધાન કરતાં જણાવ્સું કે, " તમને જે વેદના પદના અર્થની વિચારણાથી એ સંશય પેદા થયેા છે, તે પદ આ પ્રમાણે છે–

## " जरामर्थं वा यदग्निहोत्रं "

આ પદથી માેક્ષના અભાવનું સૂચન થાય છે, કેમકે '' जरामर्य '' કેતાં હમેશાં કરવું, એમ કહ્યું છે; અને તેથી કરીને અગ્નિહાત્ર હમેશાં કરવાનું પ્રતિપાદન કર્યું. તે અગ્તિહાત્રની ક્રિયા માેક્ષનું કારણુ થઇ શકતી નથી, કેમકે તેમાં કેટલાક જીવાના વધ થાય છે; તાે કેટલાકને ઉપકાર થાય છે, અને માક્ષ સાધકપણા માટે એવાં અનુષ્ટાના સંબંધી કાેઇ વખત કંઇ કહેલું નથી માટે માેક્ષ છે જ નહી, એવું પ્રતીત થાય છે. તેમ વલી કહ્યું છે કે ''द्वे ब्रह्मणी वेदितच्ये' કૈતાં બે પ્રદ્વાને જાણવાં, એક પર અને બીજું અપર, તેમાં પર એટલે સત્ય જ્ઞાન, અને અપર એવા શબ્દથી તેા માક્ષની પ્રતીતિ થાય છે. એવી રીતના તમારા મનમાં સ દેહ છે. કઇ વાત સત્ય માનવી ? તે પકોના અર્થ હું કહું છું તે પ્રમાણે કરા, કેમકે અહીં " વા ' શબ્દને " अपि " અવા અર્થ છે; એટલે જે કાઇ સ્વર્ગા-દિકના અર્થિ હાય, તેણે જાવ છવ સુધી અગ્નિહાત્ર કરવું, અને નિવાં છુના અર્થિ હાય, તેણુ અગ્નિહાત્ર છેા ડીને નિવાં છુ સાધનની પછ કीયા **કરવી** પણ નિયમથી " अग्निहोत्रकरवो " એવે શબ્દાર્થ કરવે નહીં, અને તેથી કરીને નિર્વાણુ સાધક ક્રિયાને પણુ વખત જણાવ્યા. વળી કર્મના ક્ષય તે માક્ષ છે. વેદથા અને જીવની અવ-સ્થાના વિચિત્રપણાથી કર્મ છે એ વાત સિદ્ધ થાય છે. સમ્યક જ્ઞ'ન, દર્શન, અને ચારિત્રાર ધનથી કમંનાે ક્ષય થાય છે. તેથી અતિશય જ્ઞાનવાળા પુરૂષાને તા માક્ષ પ્રત્યક્ષપણુ જણાય છે. સમ્યષ્ટ્ જ્ઞાન, અને સંયમ સંપૂર્ણ પ્રાપ્ત કરવા તેજ માક્ષ સાધવાના ઉપાય છે. તે ઉપાય આ નરભવને વિષેજ સાધવા ચાેગ્ય છે, કારણુ કે મનુષ્યગતિમાં જ તે સાધી શકાય છે, જે એ ધર્મશાલ એટલે ધર્મનુ પ્રતિપાલન કરનાર પ્રધાન સુનિએા હાેય છે, તેઓ નિશ્વે દુ:ખ રહિત થાય છે. તેએાજ શીધ્રપણાથી પરમાર્થ તત્વને, એક ચિદ્રુપ એવા માક્ષને, પ્રાપ્ત કરી શકે છે. " цş

પ્રભુના આવા પ્રકારના ઉપદેશથી તેમના મનના સંશય નાશ પામ્યા, અને પ્રતિબાધ પામી ત્રછુશા શિષ્યા સહિત પ્રભુની પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી. આ પ્રસાસની આ વખતે સાલ વર્ષની વર્ય હતી.તેમણે બાલ્યાવસ્થામાંજ ગૃહસ્થાવાસના ત્યાગ કરી સર્વ વીરતિ અંગીકાર કરી. પછી આઠ વર્ષ સુધી છવ્નસ્થપયોય પાળીને આવરણ રહિત અવ્યાબાધ કેવળજ્ઞાન પામ્યા. કેવળી અવસ્થામાં શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર િપ્રકરેલે ૧૮

સાેલ વર્ષ સુધી વિચરી, અનેક લગ્ય જીવાેને પ્રતિબાધી. જે સુખના માટે ઉદ્યોગ કરે! હતા તે માક્ષ સુખ પ્રાપ્ત કર્યું.

આ પ્રમાણે મહાન કુળમાં ઉત્પન્ન થઐલા મહાપ્રાજ્ઞ, સંવેગ પામેલા, અને વિશ્વને વિષે પંડિત, એવા તે અગીયાર પ્રસિધ્ધ વિદ્વાના શ્રી વીર પ્રભુના મૂખ્ય શિષ્યા થયા.

શતાનિક રાજાને ઘેર ચંદનખાળા પ્રભુને કેવળજ્ઞાન થયાની રાહ નેતી દિવસાે નિગંમન કરે છે. તેણે ચંદ્રનબાળાની આકાશ માંગે દેવતાઓને જતા આવતા દીક્ષા. નેયા. તેથી પ્રભુને કેવળજ્ઞાન થયાને तेना भनभां निश्चय थये। तेने वत बेवानी

ઇચ્છા થઇ. ક્ષેત્રદેવતાની સહાયથી તે પ્રભુના સમવસરણમાં, જ્યાં ખાર પ્રકારની પષંદા બેઠેલી છે, ત્યાં આવી. પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષિણ કરી નમીને પાતાને દીક્ષા આપવા માટે પ્રભુને વિન'તી કરી, અને છે હાથ નેડી નમીને ઉભી રહી. તે વખતે બીજી પણ અનેક રાજા તથા અમાત્યાેની પુત્રીએા દીક્ષા લેવા માટે તૈયાર થઇ પ્રભુએ ચંદનાને મૂખ્ય કરી તે સવેંને દીક્ષા આપી.

તેજ વખતે હજારાે નરનારીઓને શ્રાવકના લાયકના વત આપી શ્રાવકપણામાં સ્થાપિત કર્યાં.

એવી રીતે ચતુવિંધ સંઘથી પવિત્ર એવા ધર્મતીર્થ-ધર્મ રવરાજની સ્થાપના કરી. અગીઆર પડિતાએ પાતાના ગુવાલીસા પ્રાદ્મણા−શિષ્યા–સાથે દીક્ષા લીધેલી હતી. પ્રભુએ અગીઆરને સુખ્ય ગણુધરપદે સ્થાપ્યા. " ઉત્પાદ, વ્યય, અને ધુવાત્મક ત્રિપદી કહ્યી સંભળાવી તે ત્રિપદી વડે પ્રભુની આજ્ઞા લઇ, તેમણે (ગણધરેા) **દ્રાદશાંગી તથા ચૌદપૂવ'ની રચના કરી ચૌદપૂવ', ગણુધરાએ** અંગાની પુર્વે રચ્યાં; તેથી તે પૂર્વ કહેવાય છે.

પછી સમયને લાહનાર ઇંદ્ર મહારાજ, તત્કાળ વજમય દિબ્ય થાલમાં સુગંધિ ચૂણે!થી પૂર્ણ દિબ્ય ચૂર્ણ લરીને, પ્રભુની સન્મુખ આવીને ઉભા. પછી પ્રભુ રત્નમય સિંહાસનથી ઉઠીને તે ચૂર્ણુની સંપૂર્ણુ મુઠી ભરીને ઉભા થયા. ગૌતમ પ્રમુખ અગીઆર ગણધરાે અનુક્રમે જરા નમીને પ્રભુની સન્મુખ ઉભા. તે વખતે દેવા પણુ સઘળા વાજિંત્રાદિકના ધ્વનિને નિવારીને મૌન ધરી રહ્યા, અને પ્રભુ શી આજ્ઞા કરે છે, તે સાંભળવા આતુર થઇ ઉભા રહ્યા.

ગણધારાને કેદ્દેશીને અમૃતમય વાણીથી પ્રભુએ તેમને કહ્યું કે, " દ્રવ્ય, ગુણુ, અને પર્યાયથી તમાને તીર્થ ની અનુજ્ઞા છે. "

એમ કહી પ્રથમ ઇંદ્રભૂતિના અને પછી અનુક્રમે બધા ગણુ-ધરાેના મસ્તકપર ચૂર્ણ ( વાસક્ષેપ ) નાખ્યું. તે પછી દેવાેએ પછુ તેમનાપર ચૂર્ણ અને સુગંધી પુષ્પ ની વૃષ્ટિ કરી.

" આ ચિરંજીવી થઇ ધર્મ નાે ચિરકાળ સુધી ઊદ્યાત કરશે," એમ કહીને પ્રલુએ, સુધર્મા ગણુધરને સર્વ સુનિએામાં મૂખ્ય કરી, ગણુનાધુરીની અનુજ્ઞા કરી

સાધવીઓમાં સંયમના ઉદ્યોગની ઘટનાને માટે, પ્રભુએ તે સમયે ચંદ્રનાને પ્રવર્તિંની પદે સ્થાપિત કરી.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં શ્રી **સુધમાસ્વામી** 

પ**ંચ મહા વત અને** પ્રભુ મહાવીરનું ચરિત્ર શ્રી જણું <mark>સ્વામિ</mark> તેની પચીશ ભાવના ને કહી સંભળાવતાં, આ સમયતું વર્ણુંન નીચે પ્રમાણે કરે છે, ( શ્રી આચારાંગ સૂત્ર

મુળ સહિત ભાષાંતર ) છાપીત ણુક પૃષ્ટ-૩૮૨

" આવી રીતે વિચરતાં ભગવાનને બાર વર્ષ પ્રતિક્રમ્યા હવે તેરમા વર્ષની અંદર ઉન્હાળાના ગીજા માસે બીજે પક્ષે વૈશાખ સુદિ ૧૦ ના સુવૃત નામના વિજય સુહુતે, ઉત્તરા કાલ્ગુની નક્ષત્રના યાંગે, પૂર્વ દિશાએ છાયા વળતાં છેલ્લે પહેારે, જ ભિકગામ નગરની બાહેર, ઝાજીવાલિકા નદીના ઉત્તર કિનારે, સ્યામક ગાથા પતિના કપ છ સ્થળમાં, વ્યાવૃત નામના ચૈત્યના ઇશાન કાેણુમાં, શાળ વૃક્ષની પાસે અર્ધા ઉભા રહી, ગાહિકા આસને આતાપના કરતા

ચકાં, તથા પાણી વગરના બે ઉપવાસે, જંઘાએા ઉંચી રાખી માશું નીચે ઘાલી ધ્યાન કાેષ્ટમાં રહેતાં થકાં, શુકલધ્યાનમાં વર્તાતાં છેવટનું સંપૂર્ણ પ્રતિપૂર્ણ અવ્યાહત નિરાવરણ અનંત ઉત્કષ્ટ કેવળજ્ઞાન તથા કેવળદર્શન ઉપન્યું. ( ૧૦૨૪ )

હવે ભગવાન અહેં ત જિન, કેવળી, સર્વજ્ઞ, સર્વભાવદર્શી થઇ, દેવ, મનુષ્ય, તથા અસુર પ્રધાન ( આખા ) લેાકના પર્યાય **બ**ણવા લાગ્યા. એટલે તેની આગતિ, ગતિ, સ્થિતિ, ચ્યવન, ઉત્પાત, ખાવું પીવું, કરેલું કરાવેલું, પ્રગટ કામ, છાનાં કામ, ખાલેલું, કહેલું, એમ આખા લાેકમાં સર્વ જીવાેના સર્વભાવ જાજાતા દેખતા થકા વિચરવા લાગ્યા. (૧૦૨૫)

જે દીને ભગવાનને કેવળજ્ઞાન, કેવળ દર્શનઉપન્યાં, તે દિને ભુવનપત્યાદિ ચારે જાતના દેવદેવીઓ આવતાં જતાં આકાશ દેવમય તથા ધાેળુ થઇ રહ્યું. ( ૧૦૨૬ )

એ રીતે ઉપજેલા જ્ઞાનદર્શનને ધરનાર ભગવાને પાતાને તથા લાકને સંપૂર્ણ પણે જોઇને પહેલાં દેવાને ધર્મ કહી સંભ-લાવ્યા અને પછી મનુષ્યાને. ( ૧૦૨૭ )

પછી ઉપજેલા જ્ઞાનદરા નના ધરનાર શ્રમણ ભગવાન મહા-વીરે ગાતમાદિક શ્રમણ નિગ્રંથાને ભાવના સહિત પાંચ મહાવત તથા પૃથ્વી કાય વિગેરે છ જીવની કાય કહી જણાવ્યાં. (૧૦૨૮)

( પાંચ પાંચ ભાવના સહિત પાંચ મહાવત)

પહેલુ મહાવતઃ-હે ભગવાન્ ! હું સર્વ પ્રાહ્યાતિપાત ત્યાગ કરું હું તે એ રીતે કે સુક્ષ્મ કે બાદર ત્રસ કે સ્થાવર જીવના ચાવત્ છવ પર્ય'ત, મન વચન કાયાયે કરી ત્રિવિધે પાતે લાત ન કરાશ, ખીજા પાસે ન કરાવીશ, અને કરતાને રૂડુ ન માનીશ, તથા તે જીવઘાતને પડિકમું છું, નિદું છું, ગરહું છું, અને તેવા સ્વભાવને વાસરાવું છું. ( ૧૦૩૯ )

તેની આ પાંચ ભાવનાએા છે. ( ૧૦૩૦ )

ત્યાં પહેલી ભાવના એકે મુનિએ ઇયોસમિતિ સહિત થઇ વર્ત વું, પણ રહિત થઇ ન વર્ત વું. કારણ કે કેવળજ્ઞાનીઓ કહે છે કે ઇયોસમિતિ રહિત હાય તે મુનિ પ્રાણાદિકના ઘાત વિગેરે કરતા રહે છે. માટે નિગ્રંથે ઇયાંસમિતિથી વર્ત વું એ પહેલી ભાવાના. (૧૦૩૧)

બીજી ભાવના એકે નિગ્રંથ સુનિએ મન ઓળખવું, એટલે કે જે મન પાપ ભરેલુ, સદેાષ, ( ભુંડી ) ક્રિયા સહિત, કર્મ બંધ-કારી, છેદ કરનાર, લેદ કરનાર, કલહકારક, પ્રદેષ ભરેલું, પરિવપ્ત, તથા જીવ–ભૂતનું ઉપઘાતક હાય, તેવા મનને નહિ ધારવું. એમ મન જાણીને પાપ રહિત મન ધારવું એ બીજી ભાવના. ( ૧૦૩૨ )

ત્રીજી ભાવના એકે નિચંચ વચન ઓળખવું, એટલે કે જે વચન પાપ ભરેલું, સદાેષ, (ભુંડી ) ક્રિયાવાલું, યાવત્ મૂતેા-પઘાતક હાેય–તેવું વચન નહિં ઉચરવું. એમ વચન જાણીને પાપ રહિત વચન ઉચ્ચરવું. એ ત્રીજી ભાવના (૧૦૩૩)

ચાથી ભાવના એ કે નિગ્રંથે ભ ડાેપકરણ લેતાં રાખતાં સ-મિતિસહિત થઇ વર્તવું પણ રહિત પણે ન વર્તવું કેમકે કેવળી કહે છે કે, આદાનભાંડનિક્ષેપણા સમિતિ–રહિત નિગ્રંથ પ્રાણા-દિકના ઘાત વિગેરે કરતાે રહે છે. માટે નિગ્રંથે સમિતિ સહિત ઘઇ વર્તવું એ ચાથી ભાવના. (૧૦૩૪)

પાંચમી ભાવના એ કે નિચ થે આહારપાણી બેઇને વાપરવાં, વગર તેમએ ન વાપરવાં કેમ કે કેવળી કહે છે કે,વગર તેથે આહાર પાણી વાપરનાર નિચ ય પ્રાણાદિકના ઘાત વિગેરે કરે; માટે નિચ થે આહારપાણી તેઇને વાપરવા; નહિ કે વગર તેઇને એ પાંચમી ભાવના. (૧૦૩૫)

એ ભાવનાઓથી મહાવત રૂડી રીતે કાયાએ સ્પર્શિત, પાલિ-ત, પાર પાડેલું, કીર્તિંત, અવસ્થીતિ અને આજ્ઞા પ્રમાણે આરા ધિત થાય છે. (૧૦૩૬) એ પેહેલું પ્રાણાતિપાતવિરમણ રૂપ મહાવત છે (૧૦૩૭) બીજું મહાવતઃ— 'સઘળું મૃષાવાદરૂપ વચનદાષ ત્યાગ કરૂ છું. એટલે કે કોષ, લાેલ, લય, કે હાસ્યથી યાવજ્જીવ પર્યંત ત્રિ વિધે ત્રિવિધે એટલે મન વચન કાયાએ કરીને મૃષા લાષણ કરૂં નહિ, કરાવું નહિ, અને કરતાને અનુમાદુ નહિ; તથા તે મૃષાલાષ-ઘુને નિદું છું અને તેવા સ્વભાવને વાસરાવું છું. (૧૦૩૮)

તેની આ પાંચ ભાવનાએા છે. ( ૧૦૩૯ )

પહેલી ભાવના :--નિગ્ર'થે વિચારી ( વિમાસી )ને બાેલવું, વગર વિચારથી ન બાેલવું, કેમકે કેવલી કહે છે કે વગર વિચારે બાેલનાર નિગ્ર'થ મૃષા વચન બાેલી જાય. માટે નિગ્ર'થે વિચારીને બાેલવું, નહિ કે વગર વિચારે. એ પહેલી ભાવના ( ૧૦૪૦ ) બીજી ભાવના એકે નિગ્ર'થે કાેધતું સ્વરૂપ જાણી કાેધી ન થવું. કેમકે કેવળી કહે છે કે કાેધ પામેલ કાેધી જીવ મૃષા બાેલી જાય. માટે નિગ્ર'થે કાેધતું સ્વરૂપ જાણી કોંધી ન થવું એ બીજી ભાવના ( ૧૦૪૧ )

ત્રીજી ભાવના એ કે નિગ્રંથે લાેેલનું સ્વરૂપ જાણી લાેેલી ન ચવું. કેમકે કેવળી કહે છે કે લાેલી જીવ મૃષા બાેલી જાય. માટે નિગ્રથે લાેલી ન થવું એ ત્રીજી ભાવના. ( ૧૦૪૨ )

ચાેથી ભાવના એ કે નિગ્રંથે ભયતું સ્વરૂપ જાણી ભયભીરૂ ન થવું, કેમકે કેવલી કહે છે કે ભીરૂ પુરૂષ મૃષા બાેલી જાય. માટે ભીરૂ ન થવું એ ચાેથી ભાવના. (૧૦૪૩)

પાંચમી ભાવના એકે હાસ્યનું સ્વરૂપ જાણી નિગ્રંથે હાસ્ય કરનાર ન થવું, કેમકે કેવળી કહે છે કે હાસ્ય કરનાર પુરૂષ મૃષા બાલી જાય. માટે નિગ્રંથે હાસ્ય કરનાર ન થવું એ પાંચમી ભાવના (૧૦૪૪)

એ ભાવનાઓથી સહાવત રૂડી રીતે કાયાયે કરી સ્પશિત અને યાવત્ આજ્ઞા પ્રમાણે આરાધિત થાય છે. એ બીજી મહા વત. (૧૦૪૫) ત્રીજી મહાવતઃ—સર્વ અદત્તાદાન તજી છું. એટલે કે ગામ નગર કે અરણ્યમાં રહેલું, થાડું કે ગાઝું, નાનું કે માટું, સચિત અણુદીધેલું ( વસ્તુ ) યાવજજીવ ત્રિવિધે મન, વચન, કાયાએ કરી લઉં નહિં, લેનારને અનુંમત કરૂ નહિં. તથા અદત્તાદાનને પડિકમુ છું, યાવત તેવા સ્વભાવને વાસરાવું ( ૧૦૪૬ )

તેની પાંચ ભાવનાએા છે (૧૦૪૭)

ત્યાં પહેલી ભાવના આ કે નિગ્ર'થે વિચારીને પરિમિત અવગ્રહ માગવેા, પણ વગર વિચારે અપરિમિત અવગ્રહ ન માગવા. કેમકે કેવળી કહે છે કે વગર વિચારે અપરિમિત અવગ્રહ માગનાર નિગ્ર'થ અંકત્ત લેનાર થઇ જાય. માટે વિચારીને પરિમિત અવગ્રહ માગવા એ પહેલી ભાવના ( ૧૦૪૮ )

ષીજી ભાવના એકે નિગ્રંથે રજા મેળવીને આહાર પાણી વાપરવા, પણ રજા મેળગ્યા વગર ન વાપરવા. કેમકે કેવળી કહે છે કે વગર રજા મેળવે આહાર પાણી વાપરનાર નિગ્રંથ અદત્ત લેનાર થઇ પડે. માટે ગુરૂ અગર વડીલની રજા મેળવીને આહાર પાણી વાપરવા એ ખીજી ભાવના. (૧૦૪૯)

ત્રીજી ભાવના એ કે નિચંચે અવચહ માગતાં પ્રમાણુ સહિત ( કાળક્ષેત્રની હદબાંધી ) અવચહ લેવા. કેમકે કેવળી કહે છે કે પ્રમાણુ વિના અવચહ લેનાર નિચંચ અદત્ત લેનાર થઇ જાય; માટે પ્રમાણુ સહિત અવગ્રહ લેવા. એ ત્રીજી ભાવના. ( ૧૦૫૦ )

ચાથી ભાવના એકે નિચ્ર'થે અવગ્રહ માગતાં વાર'વાર હદ બાંધનાર થવું, કેમકે કેવળી કહે છે કે વાર'વાર હદ નહિ, બાંધનાર પુરૂષ અદત્ત લેનાર થઇ જાય. માટે વાર'વાર હદ બાંધનાર થવું એ ચાથી ભાવનાં (૧૦૫૧)

પાંચમી ભાવના એ કે વિચારીને પાતાના સાધમિંક પાસે-થી પણ પરિમિત અવગ્રહ માગવા, કેમકે કેવળી કહે છે કે તેમ ન 40 કરનાર નિગ્રંથ અદત્ત લેનાર ઘઇ જાય માટે સાધમિંક પાસેથી પણ વિચારીને પરિમિત અવગ્રહ માગવાે, નહિ કે વગર વિચારે અ પરિમિત. એ પાંચમી ભાવના. (૧૦૫૨)

એ ભાવનાએાથી મહાવત રૂડી રીતે યાવત્ આજ્ઞા પ્રમાણે આરાધિત થાય છે. એ ત્રીજી મહાવત (૧૦૫૩)

ચાશું મહાવ્રત—'' સર્વ મૈશુન તજી છું એટલે કે દેવ મનુષ્ય તથા તિર્યં ચ સર્વથી મૈશુન હું ચાવજજીવ ત્રિવિધે ત્રિવિધે કરૂં નહી. '' ઇત્યાદિ અદત્તાદાન માફક બાલવું. ( ૧૦૫૪ )

તેની આ પાંચ ભાવનાઓ છે. (૧૦૫૫)

ત્યાં પહેલી ભાવના એ છે કે નિગ્રંથે વાર વાર સ્ત્રીની કથા કહ્યા કરવી નહી કેમ કે કેવળી કહે છે કે વાર વાર સ્ત્રીકથા કરતાં શાંતિના ભંગ થવાથી, નિગ્રંથ શાંતિથી તથા કેવળીભાષિત ધર્મથી બ્રષ્ટ થાય. માટે નિગ્રંથે વાર વાર સ્ત્રી કથાકારક ન થવું. એ પહેલી ભાવના. (૧૦૫૬)

બીછ ભાવના એ કે નિગ્રંથે સ્ત્રીની મનાહર ઇંદ્રિયાે ( સુંદર રૂપ ) જેવી ચિંતવવી નહી. કેમકે કેવળી કહે છે કે તેમ કરતાં ૈ શાંતિભંગ થવાથી ધર્મબ્રપ્ટ થવાય માટે નિગ્રંથે સ્ત્રીઓની મના હર ઇંદ્રિયા જેવી તપાસવી નહી એ બીછ ભાવના. ( ૧૦૫૭ )

ત્રીજી ભાવના એ કે નિગ્ર થે સ્ત્રીએા સાથે પૂર્વે રમેલી રમત ક્રીડાએા યાદ ન કરવી. કેમકે કેવળી કહે છે કે તે યાદ કરતાં શાંતિભંગ થવાથી ધર્મ બ્રષ્ટ થવાય. માટે નિગ્ર થે સ્ત્રીએા સાથે રમેલી રમતાે ગમતાે સંભારવી નહી એ ત્રીજી ભાવના. (૧૦૫૮)

ચાેથી ભાવના એ કે નિગ્ર થે અધિક ખાનપાન ન વાપરવું, તથા ઝરતા રસવાળું ખાનપાન ન વાપરવું. કેમકે કેવળી કહે છે કે અધિક તથા ઝરતા રસવાળું ખાનપાન ભાેગવતાં શાંતિભંગ થવાથી ધર્મ બ્રષ્ટ થવાય. માટે અધિક આહાર કે ઝરતા રસવાળા આહાર નિગ્ર થે ન કરવા એ ચાથી ભાવના. (૧૦૫૯) પાંચમી ભાવના એ કે નિગ્ર થે સ્ત્રી, પશુ, તથા નપુશકર્થી ઘેરાયેલ શચ્યા તથા આસન ન સેવવાં. કેમકે કેવળી કહે છે કે તેવી શચ્યા–આસન સેવતાં શાંતિભંગ થવાથી નિગ્ર થ ધર્મબ્રષ્ટ થાય. માટે નિગ્ર થે સ્ત્રી પશુ પંડકથી ઘેરાયેલ શચ્યા આસન ન સેવવાં એ પાંચમી ભાવના. (૧૦૬૦)

એ રીતે મહાવત કાચાયે કરી સ્પર્શિત તથા ચાવત્ આરા-ધિત થાય છે. એ ચાેશું મહાવત (૧૦૬૧)

પાંચસુ મહાવત—સર્વ પરિગ્રહ તજી છું. એટલે કે થાેડું કે ઘણું, નાનું કે માેટું, સચિત કે અચિત, હું પાતે લેઉં નહિ, બીજાને લેવરાવું નહિં અને લેવાને અનુમત કરૂં નહિં; યાવત્ તેવા સ્વભાવને વાેસરાવું છું. ( ૧૦૬૨ )

તેની આ પાંચ ભાવનાએા છે. ( ૧૦૬૩ )

ત્યાં પહેલી ભાવના એ કે કાનથી છવે ભલા ભુંડા શખ્દ સાંભળતાં, તેમાં આસકત, રકત, ગૃદ્ધ, માંહિત, તલ્લીન, કે વિવેક ભ્રષ્ટ ન થવું. કેમકે કેવળી કહે છે કે તેમ થતાં શાંતિભંગ થવાથી શાંતિ તથા કેવળી ભાષિત ધર્મથી ભ્રષ્ટ થવાય છે. (૧૦૬૪)

કાને શબ્દ પડતાં તાે, અટકાવાય ના કદિ;

કિંત ત્યાં રાગ દ્વેષાને, પરિહાર કરે ચતિ. ૧ (૧૦૬૫)

એમ કાનથી જીવે ભલા ભુંડા શેષ્દ સાંભળી રાગ દ્વેષ ન કરવા એ પહેલી ભાવના (૧૦૬૬)

ખીજી ભાવના એ કે ચક્ષુથી જીવે ભલા લુંડાં રૂપ દેખતાં તેમાં આસક્ત કે ચાવત્ વિવેકબ્રષ્ટ ન થવું. કેમકે કેવળી કહે છે કે તેમ થતાં શાંતિલંગ થવાથી ચાવત્ ધર્મબ્રષ્ટ થવાય છે. (૧૦૬૭)

આંખે રૂપ પડતાં તેા, અટકાવાય ના કદિ. કિંતુ ત્યાં રાગ દ્વેષાને, પરિહાર કરે ચતિ. ૧ ( ૧૦૬૮ ) એમ ચક્ષુથી જીવે ભલા ભૂંડા રૂપ દેખી રાગ દ્વેષ ન કરવા, એ બીજી ભાવના ( ૧૦૬૯ ) ત્રીજી ભાવના એકે નાકથી જીવે ભલી ભુડી ગધ સુંઘતાં તેમાં આસકત કે યાવત્ વિવેક બ્રષ્ટ ન થવું. કેમકે કેવળી કહે છે કે તેમ થતાં શાંતિ ભંગ થવાથી યાવત્ ધર્મ બ્રષ્ટથવાય છે. (૧૦૭૦)

> નાકે ગંધ પડતાંતા, અટકાવાય ના કહિ; કિંતું ત્યાં રાગ દ્વેષાને, પરિહાર કરે ચતિ. (૧૦૭૧)

એમ નાકથી છવે લલાલુંડા ગાંધ સુંધી રાગ દ્વેષ ન કરવેા એ ત્રીજી ભાવના ( ૧૦૭૨ )

ચાથી ભાવના એકે જીભથી જીવે ભલા ભુંડા રસ ચાખતાં તેમાં આસક્ત કે વિવેક બ્રષ્ટ ન થવું. કેમકે કેવળી કહે છે કે તેમ શ્રતાં શાંતિ ભંગ થવાથી ધર્મ બ્રષ્ટ થવાય છે. (૧૦૭૩)

છલે રસ ચઢતાં તેા, અટકાવાય ના કદિ;

કિંતું ત્યાં રાગ દ્વેષ, પરિહાર કરે યતિ. (૧૦૭૪)

એમ જીભથી જીવે ભક્ષા ભુંડા રસ ચાખી રાગ દ્વેષ ન કરવેા એ ચાેથી ભાવના (૧∙૭૫)

પાંચમી ભાવના એકે ભલા ભુંડા સ્પર્શ અનુભવતાં તેમાં આસકત કે વિવેક બ્રષ્ટ ન થવું. કેમકે કેવળી કહે છે કે તેમ થતાં શાંતિ ભંગ થવાથી ધર્મ બ્રષ્ટ થવાય છે. (૧૦૭૬)

સ્પર્શે દ્વિયે સ્પર્શ આવે, અટકાવાય ના કઠિ

કિંતુ ત્યાં રાગ દ્વેષાને, પરિહાર કરે યતિ. (૧૦૭૭)

ઐમ સ્પર્શાથી જીવે ભલા ભુંડા સ્પર્શ અનુભવી રાગ દ્વેષ ન કરવા એ પાંચમી ભાવના. ( ૧૦૭૮ )

એ રીતે મહાવત રૂડી રીતે કાયાથી સ્પર્શિત, પાલીત, પાર પદ્દાંચાડેલ, ક્રીતિંત, અવસ્થિત અને આજ્ઞાથી આરાધિતપ**ણ થા**ય. એ પાંચમુ મહાવત. (૧૦૭૯)

એ મહાવતાની પચીશ ભાવના વડે સંપન્ન અછુગાર, સૂત્ર કલ્પ તથા માર્ગ ને યથાર્થ પણે રૂડી રીતે કાયાથી સ્પર્શિ, પાળી, પાર પહેાંચાડી, કીતિ'ત કરી આજ્ઞાના આરાધક પણ થાય છે (૧૦૮૦) ભવ ૨૭. ]

પ્રભુની દેશનામાં પ્રથમ પોરૂષી (પારસી) પૂર્ણ થઇ ત્યારે પ્રભુએ દેશના સમાપ્ત કરી; એટલે રાજાએ તૈયાર કરાવેલ બલી પૂર્વ દ્વારથી સેવક પુરૂષા લાગ્યા. તે બલી આકાશમાં ઉડતાં તેમાંથી અર્ધ બલી આકાશમાંથી દેવતાએા લઇ ગયા, અને અર્ધ નીચે પડી. તેમાંથી અર્ધ ભાગ રાજા અને બાકીના ભાગ બીજા લાેકા લઇ ગયા. પછી પ્રભુ સિંહાસન ઉપરથી ઉઠી દેવચ્છ દમાં જઇ બેઠા. એટલે ગૌતમ ગણધરે પ્રભુના પાદ પીઠ ઉપર બેસીને દેશના આપી. બીજી પારૂષી સુધી ગણધર મહારાજે દેશના આપી. પછી પ્રભુ ત્યાંથી અન્યત્ર વિદ્વાર કરી ગયા.

> પ્ર<mark>ભુના જીવન ચરિત્રમાં આ પ્રકરણ</mark> ઘણુંજ મહત્વતાવાળું છે. પ્રભુના આત્માના પહેલા ભવમાં સમ્ય-

**પ્રકરણુના સંબ**ંધે ક્ત્વની જે સ્પર્શના થઇ આત્મિક નિર્મ-સમાલાચના. ળતાનું બી રાેપાર્યું હતું, તેને પાેષણ્ મળતાં આ છેવટના ભવમાં આત્મિક

નિમંળતા રૂપી વૃક્ષ સંપૂર્ણ વિકાશને પામ્યું; અને કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન જે આત્માના અનંતા ગુણેામાં શીરેત-મથી છે, તે ગુણ પ્રાપ્ત રૂપ કળ નિપજાવ્યું. આ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિના કાળથી તે નિવાંશુના કાળ સુધીના કાળ એ છવનમુકત દશાના કાળ ગણી શકાય. કેમકે હવે ફક્ત ચાર અધાતિ કર્મ જે ભવાપગ્રાહિ કર્મની ગણત્રીમાં ગણાય છે, તેનાજ નાશ કરવાના છે. આ કર્માના નાશના માટે જીવને પ્રથમના જેટલા પ્રયાસ કરવા પહેતા નથી. આયુષ્યના અંત સમય સુધીમાં કર્મોની બાકી રહેલી પ્રકૃતિઓને જીવ સત્તામાંથી કાઢી નાખે છે. કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના કાળથીજ કેવળજ્ઞાનીઓ ચિદાન દ સ્વરૂપ થઇ વિચરે છે. પક્ષુએ જે પ્રાપ્ત કર્યું છે, તે મેળવવાની આ ભવમાં તીવ છજ્ઞાસા પેદા કરી, તેના માટે આપણા આત્માને આપણે સંસ્કારી બનાવવા આજ ભવમાં આપણે પ્રયત્ન આદરીશ તો ભાવી આપણા આત્માને ઘણું લાભદાથી થશે.

ઇંદ્રભૂતિ આદિ અગીઅર પંડિતાના સંશયાે જેવા સંશયાે ઘણા જીવાને થાય છે. ભગવાંતે તેમના સંશયતું કરેલું સમાધાન <sup>દ્</sup>યાન પૂર્વક વાંચી મનન કરવા જેવુ**ં છે. આ અગીયારે** પંડિતાેની સરળતા અને સત્ય સમજાતાં પાતાના કદાગ્રહ મુકી પ્રભુના શિષ્ય થવાની તેમની ભાવના ખરેખર અનુકરણીય છે. અનાદિના કસ-સ્કારે<mark>ા અને અજ્ઞાનતાના ચ</mark>ેગે તત્વ જ્ઞાન જેવા ગૂઢ વિષયમાં છદ્મસ્થ જીવને શંકા થાય એ સ્વાસાવિક છે. વખત મળતાં એ શંકાનું સમાધાનથાય તાે પાતાના કદાગહ મુકી દઇ સત્ય અંગીકાર કરવાની વૃત્તિ સરળ જીવાનેજ થાય છે. સરપતા અને ભદ્રિકતામાં તારતમ્યતા છે. જેમનામાં સત્યાસત્ય સમજવા જેટલી શક્તિ નથી, એવા જીવાે વગર સમજાયે કંઇ માન્ય કરે, તે સરળતાની કાેટીમાં આવી શકે નહી<sub>ં</sub> સત્યાસત્યના વિવેક પૂર્વંક નિર્ણય કરી, સત્ય સમજી તેના આદર કરનારજ સરળતાની ઉંચ કાેટીમાં આવી શકે છે. એટલું નહિ પણ પરિણામે તેજ પાતાના આત્મા સંપૂર્ણ નિર્મળ બનાવી પ્રભુની પેઠે કેવળજ્ઞાનાદિ આત્મિક લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત તરી શકે છે.

પ્રભુના દીક્ષાના દિવસથી તે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિના કાળ સુધીના વખતમાં કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિમાં અંતરાયભૂત કર્મોના નાશ કરવાને પ્રભુએ જે રીતે કાર્ય કર્યું છે, તેના વિચાર કરવા એ આપણી મૂખ્ય કરજ છે. આપણા સવ<sup>6</sup>ના અંતિમ ઉદ્દેશ સ-વ'થા કર્મ રહિત થઇ ભગવ તની પેઠે કેવળજ્ઞાનાદિ આત્મિક લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરવાના હોવા જોઇ છે. એ લક્ષ્મી બાહ્યથી મેળ-વવાની નથી, પણ આપણા પાતાના આત્મામાં જ દબાઇ રહેલી છે. તે પ્રગટ કરવાને યાને પ્રાપ્ત કરવાને જે તત્વાના આદર કરવાના છે, જેની સેવના કરવાની છે, તે તત્વા કયા છે, અને પ્રભુએ કયા કયા તત્વાને પ્રધાન પદ આપેલું જણાય છે, તેના વિચાર કરવાના છે.

નવતત્વમાં કહેા અથવા કાઇ અપેક્ષાએ સાત તત્વની

માન્યતાવાળાના તત્વ કહા; તેમાં આત્માને માક્ષ પ્રાપ્તિના હેતુભૃત निर्ज श अने संवर तत्व છे. निर्ज शतत्व आत्माना असंभ्य પ્રદેશમાં જે અશુસ કર્મ વર્ગ હ્યુાના દલીક લાગેલાં છે, તેને નીરસ ખનાવી આત્મ પ્રદેશથી છુટા પાડી આત્માને નિર્મળ બનાવે છે. સંવર તત્વ સમય સમય આત્મા સાત અથવા આઠ કર્મોના દલીક ગ્રેહણ કરે છે, તેને જે હદના સંવર હાય તે પ્રમાણે આવતા અટકાવે છે. નીજ'રા તત્વમાં બાહ્ય અને અભ્ય ંતર તપના સમાવેશ થાય છે. પ્રભુએ દીક્ષા અંગીકાર કર્યા પછી બાહય અને અભ્યં-તર તપનું પુરેપુર સેવન કરેલું પ્રગટ રીતે જણાઇ આવે છે. બાહ્ય તપના છ લેદ છે. તે છએ લેદે તપાચારનું ઉત્કૃષ્ટિ રીતનું પાલન કરેલાનું પ્રભુના આચરણથી જણાઇ આવે છે- શાસ્ત્રકારાએ ભાહય તપને અબ્ય તરતપના મદદગાર રૂપ માનેલ છે. બાહય તપના સેવન શીવાય અભ્યંતર તપની આચરણા શુદ્ધ રીતે થવીજ અશકય છે બાહય તપના સેવન પૂર્વક અભ્યંતર તપની આચરણાજ કર્મ ક્ષય કરવાના હેતુભૂત નિવ**ડી શકે. બાહય તપના સેવન શી**વાય <mark>ચાેગની સાધના પણ સંભવતી નથી પ્રભુએ</mark> ખાહય તપના સેવન સહિત અભ્યંતર તપતું સેવન કરેલું પ્રગટ રીતે જણાઇ આવે છે. આ કાળમાં આશ્રવને ત્રભુની પાસે આવવાના તાે રસ્તાેજ ન હતા. સ વરતત્વની મદદથી આશ્રવનાે રાેધ થએલાે પ્રભુના ચારિત્ર પાલન **ઉપરથી સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે**. આથી આપણે એનિશ્ચય કરવાના છે કે, આપણે પાતાના આત્માની ઉન્નતિ કરવી હાેય તાે પ્રથમ આપહ્યું ધ્યેયનક્કી કરવું જોઇએ કયું ધ્યેય ? અંતિમ માક્ષપદ પ્રાપ્તિ રૂપ ધ્યેય. તેની તીવ અભિલાષા આપણામાં જાગવી નેઇએ, તીવ અભિલાષા ભાગ્યા શીવાય કદીપણ આપણે તે મેળ-વવાને માટે ઉદ્યમ કરવાની શરૂઆત કરી શકીશું નહી. એ ધ્યેય નકકી કર્યા પછી, નિર્જંરા અને સ'વર તત્વના સેવન માટે ઉત્કૃષ્ટિ ભાવના પૂર્વંક યથાશક્તિ વીર્ય ફેરવવું નેઇએ. બેશક તેમાં શક્તિ કરતાં વિશેષ કરવાને માટે શરૂવાત કરવી નહી એ વાત ખરી છે,

પણ છતી શક્તિ ગાેપવવી નેઇએનહિ. ને આપણે શક્તિ-ફારવી તે रस्ते ઉद्येण आहरीश, ते। आ अवमां तेना संरक्षर आत्मामां सारी रीते पडया शीवाय रહेशे नही. छेक संस्कारे। अने आव-નાએ આગામી લવમાં આપણને એજ તત્વાની પ્રાપ્તિના કારણ ભત થશે. પ્રભુના પૂર્વ લવામાંના છેવટના મનુષ્યના લવામાં એજ રીતે કાર્ય થએલું જણાય છે, અને તેજ ભાવનાઓ અને સ'સ્કારા પ્રભુના આ અંતિમ ભવમાં ગર્ભંમાં પ્રભુ ઉત્પન્ન થયા ત્યાર**થી** ઉ<sub>દ્</sub>ભ-વેલા જણાઇ આવે છે.

પ્રલુએ અંતરંગ શત્રુએા જીતવાને માટે પરાકાષ્ટા દુ:ખ સહન કરલું જણાઇ આવે છે. આપણુ જેને દુઃખ માનીએ છીએ, તેને અંતરંગ શત્રુઓ (કર્મો) ના નાશ કરવાને મદદગાર મીત્ર ૩૫ માની. પ્રભુએ દુ:ખના પ્રસંગામાં જે ધૈયા, હિંમત ધારણ કરી પાતાના ધ્યેયને ટકાવી રાખ્યું છે, તેનું વર્ણુંન મારા જેવા પામર જીવા શી રીતે કરી શકે ? પણ એટલી વાત તેા ચાકસ માનવાની છે કે આપણે જ્યારે આપણી શક્તિ એટલે કરજજે ખીલવીશું, ત્યારેજ તે પ્રાપ્ત કરી શકીશું, નહીં તેા એકલી લુખી વાતા કરવાથી, અને ધર્મી કહેવરાવવાથી કે સુધારકની કાૈટીમાં ગણાવાથી, કંઇ આત્મિક વાસ્તવિક લાભ પ્રાપ્ત કરી શકીશં નહિં.

કેવળજ્ઞાનાદિ આત્મિક લક્ષ્મી પ્રગટ કરવાના આ માગ' અનેતા કાલથી અનંતા તીર્થ કરાના આદર કરેલા છે. અનંતા કેવળીએાએ પણ એજ માર્ગતુ આલંખન લઇ આત્મિકલક્ષ્મી પ્રગટ કરી છે. આત્મિક લક્ષ્મી-કેવળજ્ઞાનાદિ-પ્રગટ કરવાનેહ એજ નિશ્ચિત થએલાે મૂખ્ય માર્ગ છે, અને એ માર્ગનું સેવન કરનાર. આલંખન લેનારજ આત્મિકલક્ષ્મી પ્રગટ કરી શકશે. એમાં મતિકલ્પના કે સ્વચ્છદતાના વિચારાને અવકાશ નથી. આત્માના અસંખ્યાતા પ્રદેશમાં લાગેલી ચીકછી કમ વર્ગછા-એાને નીરસ બનાવી, આત્મપ્રદેશમાંથી તેમને બહાર કાઢી, આત્માને કેવળ નીરાવરછ બનાવવા એજ આત્માને પૂર્ણતાએ

પહેાંચાડવાના ઉપાય છે. એ હદે ન પહેાંચે ત્યાં સુધી દરેક આત્મા અપૂર્ણ છે. એ અપૂર્ણતા કર્માંની સત્તા આત્મપ્રદેશમાંથી નીકળી નથી એજ સૂચવે છે. તેથી કર્મ બંધ ધવાના અને ખપાવવાના કયા કયા કારણા જ્ઞાનીએ છે. જાવેલા છે, તેના અભ્યાસ અને તેવું જ્ઞાન અને તેમાં રમણતા એજ આત્માને નિર્મળ બનાવવાનું પ્રાથમિક શિક્ષણ છે. આ પ્રાથમિક શિક્ષણ શુદ્ધ રીતે લેનાર આત્માર્થિ ઉંચ કેાટીનું તત્વજ્ઞાન મેળવવાને ભાગ્યશાળી બની શકશે. ઉંચ કાેટીનું તત્વજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી પાતાના જીવનને ઉંચ બનાવવું. શુદ્ધ ચારિત્રવાન થવું એજ મનુષ્ય જીવનની સફળતા છે.

તીર્થ કરા ધર્મ ચક્રવર્તિ ગણાય છે. કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી તેેએા તીર્થ ને સ્થાપના કરે છે.સાધુ,સાધ્વી, શ્રાવકા અને શ્રાવિકા એ, ધર્મ તીર્થ રૂપ રાજ્યના ઝંગ યાને પ્રદેશ છે. જેમ દેશની અંદર વસનારી પ્રજા અમુક દેશના રાજાની પ્રજા ગણાય છે અને તેની આજ્ઞા માનનારી હેાય છે, તેમ સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવીકાના વતાે અંગી-કાર કરનાર અને તેમના શાસનમાં વર્તા નાર એ ધર્મ તીર્થં રૂપ રાજ્યની પ્રજા છે. તેઓ તે શાસનની આજ્ઞાને ધારણ કરીને પાતાના જીવને પવિત્ર બનાવે છે. લૌકીક સ્વરાજ્ય ચારગતિ રૂપ સ'સારને વધારનાર છે. ત્યારે આ લાેકાત્તર ધમંતીર્થ રૂપ સ્વરાજ્ય સંસારનાે છેદ કરી ઉંચી હદે લઇ જઇ, અંતે નિર્વાણ પદ અપાવનાર નિવડે છે. તત્વ જ્ઞાનીઓને આ સ્વરાજ્ય અખંડાનંદ આપનારૂ નિવડે છે, ત્યારે લોકીક સ્વરાજ્ય રાજ્ય કર્મસ્થાનીઓને હંમેશાં કલેશ અને ચિંતા કરાવનારૂ' હેાય છે. લૌકીક સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિમાં અને તેની સ્થાપનામાં સંખ્યાબંધ જીવાના નાશ હાય છે. દેશના લાકોને ઉપદ્રવકારક અને અશાંતિ રૂપ હાય છે, ત્યારે આ લાકાત્તર સ્વરા જયમાં જીવાને અભયદાન અને શાંતિ હાય છે. તેમાં કાઇ પણ પ્રકારના ઉપદ્રવ હાેતા નથી. લોકીક સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત કરવાને બીજાની મહેરબાની અને કૃપા ઉપર આધાર રાખવાના **હાય છે, ત્યારે આ** 

## થી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર ( પ્રકરથ, ૧૮

લાેકાેત્તર સ્વરાજય ડેવળ આત્મસત્તાથી પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. લોકીક સ્વરાજ્ય માટે ઉદ્યમ અને પુરૂષાર્થ કરવા છતાં તે પ્રાપ્ત થશે કે કેમ તેના માટે સંશય હાેય છે, ત્યારે આ લાેકાેત્તર સ્વરાજ્ય માટે પદ્ધતિસર પ્રબલ પુરૂષાર્થ કરવાથી પરિણામે ભવ્ય જીવને તે જરૂર પ્રાપ્ત થશે એ સંશયરહિત છે, એમ જ્ઞાનીઓની માન્યતા છે.

કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિ પછીનેા કાળ પ્રલુએ, જગતના જીવેાના કલ્યાણુ માટે ઉપદેશ આપી, તેમને સત્ય રસ્તાે અતાવી, તેમને તારવાને માટે પ્રયત્ન કરવામાં વ્યતિત કરેલાે છે

ભગવ'તમહાવીર દેવના શાસનમાં ૧૧ ગણધર-૧૪૦૦૦ સાધુ-૩૬૦૦૦ સાધવી. ૭૦૦ વૈક્રિય લખ્ધિવાન-૪૦૦ વાદીઓ ( એટલે વાદના વિષે સુરાસરને પણ અજીત એવા યતિઓ ) ૧૩૦૦ અવધિ જ્ઞાનીએ -૭૦૦ કેવળજ્ઞાનીઓ -૫૦૦ મન: પર્યંવ જ્ઞાની-૩૦૦ ચતુર્દશ પૂર્વિઓ.-૧૫૯૦૦૦ બ્રાવક-૩૧૮૦૦૦ બ્રાવિકાઓનો સંપદા હતી.





પ્રકરણ ૧૯ મું

## ભગવંતના અતિશય.

ચાર ગતિમાં દેવલાકના દેવાની શક્તિ અને બાહ્ય ઋદ્ધ અનુપમ અને મનુષ્ય પ્રાણીઓના ધ્યાનમાં પણ ન આવે

તેવી હાય છે. મનુષ્ય લાકમાં માટા માટા સમર્થ રાજાઓની ઝહિ કરતાં દેવલાકના એક સામાન્ય દેવની ઝહિ અને શક્તિ વિશેષ હાય છે. તેમના ભુવન અને આવાસા સુવર્ણ અને મ-શિમય હાય છે તેમની દેવી શક્તિના તા સામાન્ય



મનુષ્યાની સાથે સુકાબલા થઇ શકેજ નહિ આ ઝાદિ અને શકિત તેમને ભવ પ્રત્યયિક સ્વાભાવિક હાય છે. તેમેળવવાને માટે તેમને કંઇ પ્રયત્ન કરવા પડતા નથી. મનુષ્યામાં સામાન્ય મનુષ્ય કરતાં કાઇક યાંગી કે સુનિઓમાં વગર પ્રયાસે કે વગર મહેનતે કાંઇ કાર્ય સાધ્ય કરવાની,કે કંઇ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવાની કે જાણવાની શક્તિ હાય છે, તા તે દેખી સામાન્ય મનુષ્યાને તેથી ચમત્કાર લાગે છે, અને તેઓ તેથી સુંઝાઇ જાય છે. મનુષ્ય ભવમાં જેઓને ગ્રણ પ્રત્ય-યિક ઝાદ્ધ-શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે, તેને જૈન દર્શનમાં લખ્ધિ કહે છે. આ લબ્ધિઓ વિશેષે કરીને ચૌદપૂર્વધર સુનિઓ કે અપ્રમત યાગીઓનેજ પ્રાપ્ત થાય છે. આ લબ્ધિઓ શુભ, શુભતર, અને શુભતમ પરિણામના યાંગે, કે તપના પ્રભાવેજ પ્રાપ્ત થાય છે. તે લબ્ધિઓના પ્રકાર ઘણા છે, પણ મુખ્યત્વે અઠાવીશ પ્રકારની 328

લભ્ધિએ। શાસ્ત્રમાં કહેલી છે. દાખલા તરીકે જે યતિને આમેાસહિ લબ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હાય તે યતિના હાથના સ્પર્શથી અનેક પ્રકારના **રાગ મટી જાય. જે મુનિને વિખ્પાેસહિ** લખ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હાેય તે મુનિના મૂત્ર અને મળાદિક પણ ગમે તૈવા રાગ મટાડવાને સમર્થ હાય છે. **ખેલાસહિ** લખ્ધિમાં એવી શક્તિ છે કે, જે મુનિને તે પ્રાપ્ત થઇ હાય તે મુનિના શ્લેષ્માદિ પણ રેળ મટાડવાને શક્તિવાન **હાય છે**. જે મુનિને જ**લાષધિ** લખ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હાય છે, તેમના દાંત, કાન, નાસિકા, નેત્ર, જીલ, તથા શરીરનાે મળ સુગ ધ સુકત દ્વાય છે; અને તે પણ ગમે તેવા રાગ મટાડવાને શકિતવાન હાય **છે. સવૈાષધિ નામની** લબ્ધિ એવા પ્રકારની છે કે, જે મુનિને તે પ્રાપ્ત થઇ હાેય તે સુનિના કૈશ, નખ વિગેરે શરીરના બીજા પણ અવયવા ઔષધ સમાન હાય છે. આ સવાયિષિ નામની લખ્ધિના એટલાે બધા પ્રભાવ છે કે. તે મુનિના અંગના સ્પર્શથી વર્ષાદ કે નદીનું પાણી પગ્ર ગમે તેવા રાગ મટાડી શકે છે. મૂર્છાગત થએલ પ્રાહ્યી તેમના શરીરના સ્પર્શ કરેલા પવનથી પહ્ય સારા થઇ જાય છે. વિષ સંગ્રુકત અન્ન પણ તેમના મુખમાં જવાથી વિષ રહિત થઇ જાય છે અને ઝેરની કંઇ પણ અસર તેમને થતી નથી. મહાન વ્યાધિવાળાના વ્યાધિએા પણ તેમનાે શબ્દ સાંભળવાથી કે તેમના દર્શનથી સમીજાય છે; એટલુંજ નહિ પણ તે વ્યાધિ રહિત થઇ જાય છે. સંભિન્નશ્રાતલબ્ધિના એવા પ્રભાવ છે કે, પાંચ ઇંદ્રિયના વિષય ગમે તે એક ઇંદ્રિયથી લાેગવી લે અને તનું સ્વરૂપ જાણે જેમકે સાંભળવાના વિષય કાનના છે, છતાં એ લબ્ધિવ'ત સુનિ પાંચ ઇંદ્રિયમાંથી ગમે તે ઇંદ્રિયથી સાંભળી શકે.અવધિજ્ઞાન લખ્ધિ, મનઃ **પર્યાવज्ञान** सिष्धि, अने डेवणज्ञान सिष्धनुं स्व३५ ज्ञानना प्रहर-ણમાં બતાવવામાં આવ્યુ છે.જે મુનિને ચારિત્રના પ્રભાવથી **ગમનાગ**-મની લબ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હાય, તેને જ ઘાચારણ અને વિદ્યાચારણ લખ્ધિના નામથી આળખવામાં આવે છે; અને તે મુનિઓ પણ જ ધાચારણ અને વિદ્યાચારણ સુનિઓના નામથી ઓળખાય છે.

જંઘાચારણ લખ્ધિના એવા પ્રભાવ છે કે, સૂર્યનાં કીરણ નીશ્રાએ કરી, તેને અવલ બીને એકજ ઉત્પાતે (ફલગ) ઉપડી, ચારિત્રના અધિકપણાથી યાવત તેરમા રૂચકવરદ્વીપ સુધી તીર્છા જવાને સમર્થ થાય છે; અને વિદ્યાચારણુ ન દીશ્વરદ્વીપ સુધી જઇ શકે છે. વિદ્યાચારણા પણ સૂર્યના કીરણાતું અવલંબન કરીનેજ જાય છે. જંધાચારણ મુનિઓ એકજ ઉત્પાતે રચકવર દીપે જાય છે, પાછા કરતાં એક ઉત્પાતે નંદી^વર નામના આઠમા દ્વીપે આવે છે; ત્યાં વિ ામે લેઇને બીજા ઉત્પાતે પાતાના સ્થાનકે પછા આવે છે આ પ્રમાણે લીર્છા ગતિના ત્રણ ઉત્પાતેાથી તેએા ગમનાગમન કરે છે. જ્યારે ઉર્ધ્વ ગતિએ જાય અને પ્રથમ મેફની શિખર ઉપર જવા નિકળે, ત્યારે એકજ ઉત્પાતે મેરૂગિરીના પંડકવન પર જઇ ચઢે, અને પાછા કરતાં એક ઉત્પાતે નંદનવન આવે, અને ત્રીજા ઉત્પાતે પાતાન સ્થાનકે આવે છે. જંઘાચારણ મુનિઓને ચારિત્રા-તિશયના પ્રસાવથી લખ્ધિના ઉપજવાને લીધે હર્ષ ઉત્પન્ન થવાથી પ્રમાદના સંભવ થાય છે, તેથી વારિત્રાશયનું બંધન થઇને તેમની **લખ્ધિની કાંઇક ન્યૂનતા થાય છે, તેથી પાછા કર**તાં બે ઉત્પા**દે કરીને** પાતાના સ્થાનકે આવે છે, તથા બીજે ઉત્પાદે ન દીશ્વરદ્વીપે જાય છે. ત્યાં જઇને ચૈત્યવંદન કરે છે, ત્યાંથી પાછા કરવાં એકજ ઉત્પાતે પાતાના સ્યાનકે આવે છે. તથા ઉર્ધ્વગતિયે મેરૂની ઊપર જતાં પણ પ્રથમ ઉત્પાતેજ નંદનવન જાય છે ખીજા ઉત્પાતે પંડકવન ભાય છે. ત્યાં ચૈત્યાને વંદના કરીને ત્યાંથી પાર્છો કરતાં એકજ ઉત્પાતે પાતાના સ્થાનર્ક આવે છે. વિદ્યાચારણાને વિદ્યાના વશથી તે સર્વ ધાય છે. તે વિદ્યાના વાર વાર સેવનથી વિદ્યા ચાખી થાય છે. ઇહાંથી જતાં એક વિશ્રાંતી લે છે, પણ પાછા ફરતાં

ા આકાશમાગે<sup>°</sup> ગમત કરે છે. આદિ<mark>પેા લણાજ દૂર</mark> છે, જેતુ<sup>•</sup> વર્ણન શાસ્ત્રમાં છે

ર મે**ફગિરી લાખયે**ાજન ઉંચા છે.

શક્તિના અતિશયપણાના લીધે એક ઉત્પાતે પાતાના સ્થાનકે આવે છે, કંઇ પણ વિશ્રાંતી લેતા નથી. એ બે ચારણાે ઉપરાંત બીજા પણ ઘણા પ્રકારના ચારણાે છે.

જેના પ્રભાવે આકાશમાં કરે, પર્યં કાસને બેઠા થઠા જાય, કાયાત્સગે સ્થિત રહે અને પગ ઉપાડયા વિના આકાશમાં જતા રહે,એ **વ્યામચારણ લબ્ધિ** કહેવાય. જે સુનિઓને જળચારણ લગ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હેાય તે સુનિ કુવા, વાવ્ય, નદી, તથા સસુદ્રાદિકના વિષે અપકાય છવની વિરાધના કર્યા શીવાય, જળમાં ભૂમિની પેઠે પગ ઉપાડી ગમનાગમન કરી શકે. વળી પ્રશ્વીની ઉપર ચાર આંગળ આકાશમાં જ ધા ઉચી કરવાને નિપૂધ હાય, તે પણ જ ધાચારણ કહેવાય છે. **પુષ્પચારણ** લખ્ધિવંત મુનિઓના એવા પ્રભાવ હાય છે કે, નાના પ્રકારના વૃક્ષવેલીઓ તથા પુષ્પાદિકને ગ્રહણ કરી, તેના સુક્ષ્મ જીવેાની વિરાધના કર્યા શીવાય,કુસુમની પાંખડીના સસુદાયને અવલંબીને રહી શકે છે. શ્રેણિ**ચારણ** લખ્ધિવાન સુનિએા, ચારસે યાેજન ઉંચાે નિષેધ તથા નીલવંત પર્વત છે તેની ટાેચ ઉપર, સમશ્રેણિએ જવા આવવાને શક્તિવાન હાેય છે. અગિન **શિ.આચારણ** લખ્ધિવાન સુનિએા, અગ્નિશિખાના આશ્રય કરીને તેજકાયના છવાને ન વિરાધતાં અને પાતે પણ ન અળતાં, પગથી તેના ઉપર ગમનાગમન કરવાને શક્તિવાન હાેય છે. ધું**મચારણ લ**બ્ધિવાનસુનિએા તિર્યંક અથવા ઉર્ધ્વ ગમન વખતે અંગ્નિની પેઠે ધુમુના આશ્રય કરીને અસ્ખલિત ગમન કરવાની શક્તિ ધરાવે છે. મર્કેટ તંતુ ચારણ લખ્ધિના એવેા પ્રભાવ છેઠે, વાંકાચુંઠા વૃક્ષાના અંતરાયમાંના અવકાશામાંના કુષ્જ વૃક્ષના કાેલિઆડાના તંતુના આશ્રય કરીને ગમનાગમન કરી શકે છે. ચક્રમણુ જ્યાતિરશ્મિ ચારણ લખ્ધિના એવા મહિમા છે કે, તે લખ્ધિવાન મુનિ ચંદ્ર, સૂર્ય', ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારાદિકની તથા બીજી કાેઇપણ જ્યાેતિના કીરણાના આશ્રય કરીને ગમનાગમન કરી શકે છે. વાયુચાર ગુ લાગ્ધિના એવા પ્રભાવ છે કે, તે લગ્ધિવાન સુનિ સામા જે દિશાઓને વિષે વાયરા જતાે હાેય, તે દિશાએ તેજ આકાશ પ્રદે-શની શ્રેષ્ટ્રિના આશ્રય કરીને તેની સાથેજ ચાલી શકે છે. નીહાર ચારણુ લબ્ધિવાન સુનિ ઝાઠળતું અવલંબન કરીને અપકાય જીવની વિરાધના કર્યા વિના, તેનીજ સાથે ગતિ કરી શકે છે. એ પ્રમાણે મેઘચારણુ, ઉસચારણુ, તથા ફળચારણાદિક સુનિઓ લબ્ધિના પ્રભાવે તેઓના આશ્રય કરી ગમનાગમન કરી શકે છે.

આસીવિષ લબ્ધિ, ગણુધર લબ્ધિ, પુર્વધર લબ્ધિ, અરિહ તપદની લબ્ધિ, ચક્રવતી ની લબ્ધિ, અલદેવની લબ્ધિ અને <mark>વાસુદેવ</mark> પદની લબ્ધિ એ પણ લબ્ધિએાની કાેટીમાં છે. ખીરાશ્રવાદિક લબ્ધિના એવાે મહીમા છે કે, ચકવતાંની લાખ ગાયમાંથી અડધી ગાયેાના દુધના જેવી મીઠાશ હાય તેવી મીઠાશ જે એક ગાયના દુધમાં હાેય તે દુધ,સાકરાદિથી મિશ્રિત હાેય અને તે પીવાથી મનને અને શરીરને જે સુખ થાય, તે પ્રમાણે એ લખ્ધિવંત મુનિના ક્રુકત વચન સાંભળવાથીજ સુખ ઉપજે. ઉપ-લક્ષણથી ઘી, અથવા શેરડી રસના જેવા મધુર રસના સુખનેા પણુ અનુભવ લખ્ધિવ'ત સાધુ મહારાજના વચનથી થાય છે. **કાેષ્ટ ણુ**દ્ધિ લખ્ધિવ'ત સુનિની વિદ્યા જેમ કાેઠ ભાજનની અંદર ધાન્ય સારી રીતે રહે તેમ અવિસરાવે કરીને રહે છે. પદાનું-સારિણી લખ્ધિવ તમુનિને ભણ્યા શીવાય તથા નહિ સાંભળેલ-સૂત્રનું એક પદ સાંભળવાથી તે સૂત્રના પહેલા પદથી તે છેલ્લાપદ સુધીનું જ્ઞાન તેમને થાય છે. આ પદાનુંસારિણી લબ્ધિના ત્રણ લેદ છે. અનુશ્રોતપદાનું સારિણી, બીજી પ્રતિશ્રોતપદાનું સારિ**ણી અને ત્રીજી ઉલયપદાનું સારિ**ણી. એનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ શાસ્ત્રથી જેઇ લેવા <mark>ભલામણુ છે. બીજણુદ</mark>્ધિ લખ્ધિવ ત મુનિને જ્ઞાનાવરણાદિક ક્ષયાપશમના અનિશય થકી સૂત્રના એક અર્થ સાંભળે, તાે પણુ બુદ્ધિ બળથી વગર શીખે તેના અનેક અર્થો પાતે કરવાને શક્તિમાન થાય, તેજોલેખ્યા લબ્ધિવાન

કોધના આવેશમાં બીજાને બાળી નાખે આહારક લબ્ધિવંત સુનિ આહારક શરીર બનાવી, તેને તીર્થ કરની ઝાહિ જોવા સારૂ પાતે બેઠા હાેય ત્યાંથી માકલી આધિ. આહારક લબ્ધિ ચઉદ પૂર્વધર સુનિ પ્રાપ્ત કરવાની શાકત ધરાવે છે. શીતલેબ્યા લબ્ધિવંત સુનિ તેજોલેબ્યાને હણુવાને તેના પ્રતિસ્પર્હિ ગુણુવાળી થંડક ઉપજાવનારી શકિત સુકે.

વૈક્રિય લખ્ધિ જેમને પ્રાપ્ત થઇ હાય તે વૈક્રિય શરીર વિવિધ પ્રકારે કરી શકે છે. અણુત્વ-નહાનું શરીર કરેકે જેથી કમળના તંતુઓના છીદ્રમાંહે પ્રવેશ કરી ત્યાં ચક્રવર્તાંના ભાગ પણ ભાગવે. એ શક્તિને અણુંત્વશક્તિ કહે છે. મેરૂ પર્વતથી પણુ માટું શરીર કરવાનું સામર્થ્ય તેને મહત્વવૈક્રિયલખ્ધિ કહે છે. વાચુ થડી પણુ અત્યંત નહાનું શરીર કરવાની શક્તિ તે લ**ણુત્વલખ્ધિ** કહેવાય છે. ગુરૂત્વલાબ્ધિના મહિમા એવા છે કે, એ લખ્ધિવંત મુનિ વજાદિકથી પણ શરીરને ભારે કરી શકે; તથા ઇંદ્રાદિક જે પ્રકૃષ્ટ બળવાન તેમને પણ દુઃસહ થઈ પડે.

પ્રાપ્તિનામના લખ્ધિવ તમુનિ ભૂમિકાએ બેઠા થકાં પણ, મેરૂ પર્વ તના અગ્રને અને સૂર્યના મ ડળને સ્પર્શ કરવાની શકિત ધરાવે છે. પ્રકામ્ય લખ્ધિવ ત મુનિ પાણીના વિષે ભૂમિની જેમ ચાલવાની શકિત ધરાવે છે; અને ભૂમિ ઉપર પાણીની પેઠે ઉન્મજજન નિમજજન કરી શકે છે. ઇશિત્વ લખ્ધિવ ત ત્રણ લાેકની પ્રભુતા, શ્રી તીર્થ-કર, ચક્રવર્તિ, ઇંદ્રાદિકની ઝાહિના વિસ્તાર કરે. સમસ્ત છવાને વશ કરવાની શકિત તે વશિત્વ લખ્ધિ છે. પર્વતને વિષે નિ:શ'ક પણે જવુ' તે અપ્રતિદ્યાતિત્વ લખ્ધિ છે. પાતાના રૂપનું અદસ્ય પણુ કરવુ' તે આપતિદ્યાતિત્વ લખ્ધિ છે. સમકાળે અનેક પ્રકારના રૂપ કરવાની શકિત તે કામરૂપત્વ લખ્ધિ કહેવાય છે. આખીણ મહાણસિકા લખ્ધિના એવા મહિમા છે કે, જે મુનિને અંતરાય કર્મના ક્ષ્યોપશમ થકી થાડું પણ અન્ય કાઇ ચ્રે ભીક્ષામાં અ પ્યું હાય, તાે પોતે જમે તા ખુટે; પણ અન્ય ઘ**ણા** જણાને જમવા લબ્ધિ સ્વરૂપ.

બેસાડી પીરસે, તાે તે તમામને ધરાતા સુધી જમાડે તાે પછ્ ખુટે નહી. પુલાક લખ્ધિના પ્રતાપ એવાં છે કે, જે ચતિને તે પ્રાપ્ત થઇ હાેય, તે ચતિ સ'ઘ પ્રસુખ શાસન સેવાના કાર્ય પ્રસંગે ચક્રવર્તિ'ને પણ ગ્રૂર્ણ કરી નાખે, એટલી શકિત ધરાવે. <sup>૧</sup>કરપાત્ર આહારપાણી કરવાની લખ્ધિ જેમને પ્રાપ્ત થઇ હાય, તે સુનિ બે હાથ લેગા કરે અને દાતાર તેમાં આહાર પાણી વાહરાવે, તાે તેમાંથો અનાજના એક કણીએા કે પાણીનું એક ટીપું **હા**થમાંથી હેઠું પડે નહી. હજારા ઘડા પાણી અલ્કે સર્વ સાગરનું પાણી તેમના **હાય**માં નાખવામાં આવે, તાે પછ એ લબ્ધિના પ્રતાપથી પાછીની શીખા ઉપર વધતી જાય, પણ હાથમાંથી એક ટીપું હેઠે પડે નહિ. ભગવ'ત ઋષભદેવના હાથમાં એકસા આઠ ઘડા શેરડી રસતું દાન શ્રેયાંસકુમારે દીધું હતું. શેરડી રસ છતાં હાથમાંથી રસના ટીપાના એક બિંદુ પછ હેઠે પડયાે નહતાે. લગવંત મહાવીર દેવે પછ કરપાત્ર આહારપાણી કરવાના અભિગ્રહ લીધેા હતા. તપના પારછે તે કરપાત્ર આહાર ગ્રહણ કરતા હતા આ લબ્ધિથી પ્રાપ્ત <mark>થએલી</mark> शक्तिना बीधेक तेम करता कता.

આ પ્રમાણે સુખ્યત્વે અઠાવીશ લખ્ધિએા ઉપરાંત, ઘણુ પ્રકારની લખ્ધિએા પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રકૃષ્ટ જ્ઞાનાવરણુ વીર્યાંતરાયના ક્ષયાપશમને લીધે વિશેષે કરીને સમસ્ત શ્રુત સસુદ્રને એક અંતર સુહૂર્ત મહીં અવગાહિ જાય,એવી જે શકિત તેને મનાેબલી લખ્ધિ કહે છે. તેમજ અંતર સુહૂર્તમાં સર્વ શ્રુતને ઉચ્ચાર કરવાની શકિત

૧ તીર્થ કર અથવા જે મુનિઓને આ કરપાત્રઆહારપાણી કરવાની લબ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હોય, તે શીવાય અન્યને કરપાત્ર આહા-રપાણી કરવાના અધિકાર નથી. વર્ત માનમાં એવા લબ્ધિવ તાના અભાવ છે, તેથી કરપાત્ર આહારપાણી કરી શકાય નહીં. એ લબ્ધિના અભાવથી કરપાત્ર આહારપાણી કરવાનું સાહસ કરે તા તેમાંથી અન્ન કે પાણી હેઠે પડયા શીવાય રહે નહિં, અને તે જો બળે, તા તેથી અન્વર્થની પર પરા પ્રાપ્ત થાવના સંભવ છે.

જેનાથી પ્રાપ્ત થઇ હાય, તેમજ પદ-વચન અલંઠાર સહિત ઉંચે સ્વરે નિરંતર બાેલતાં પણુ જેનાથી ઘાંટાે બધ પઢ નહી, તેને વાગ્ખલી લબ્ધિ કહે છે. વીર્યાંતરાય કર્મના ક્ષચાે-પશમ થકી એવું પ્રઅળ બળ પ્રાપ્ત થાય કે,બાહુબલીની પેઠે કાચાત્સગે રહેતાં વર્ષાકાળ પણ શ્રમ રહિત હાેય, **તેને કાયબલી લબ્ધિ કહે** છે. ઘણા કર્મના ક્ષચાપરામ થકી પ્રજ્ઞાના પ્રકર્ષ ઉદય થાય. અને જેના પ્રભાવથી દ્રાદશાંગી ચઉદ પૂર્વાદિક શ્રુતને ભણ્યા વિનાજ, જે રીતે ચઉદ પૂર્વના ધારક સુનિએા અર્થની પ્રરૂપણા કરે તેમની પેઠે, મહા કઠીન વિચારાને વિષે પણ જેનાથી અતિ નિપૂણુ ણુદ્ધિ થાય, તેને પ્રાજ્ઞશ્રમણલબ્ધિ કહે છે.વિદ્યાધરશ્રમણ મુનિની વિદ્યાના ખળે એવી શક્તિ હાેય છે કે, તેઓ પાતે દશ પૂર્વ શ્રુત લણ્યા છે, અને રાહણીપ્રજ્ઞપ્તિ ઇત્યાદિ મહાવિદ્યાના પ્રભાવથી, આરીસા માંહે અંગુઠીવડે ભીંત ઉપર દેવેાને અવતારી ( આલેખી), પછી તેમને પુછી સમસ્ત કાળને**ા નિર્ણય કરી શકે છે. ઇ**ત્યા<mark>દિક ઘણ</mark>ા પ્રકારની લખ્ધિએ છે.

જેમને સિદ્ધપણું પ્રાપ્ત થવાનું છે, તેમને **ભવસિદ્ધિ કહે છે.** જે ભવસિદ્ધિ પુરૂષેા છે, તેએા ઉપર જણાવેલી તમામ લખ્ધિના અધિ-કારી છે. તેમને એ લખ્ધિએા થાય.ભવસિદ્ધિ સી**એાને ઉપર જણાવેલી** લખ્ધિએ પૈકી, ૧ અરિહત ૨ ચક્રવર્તિ ૩ વાસુદેવ ૪ ખળદેવ પ સ ભિન્નશ્રોત ૬ વિદ્યાચારણાદિક ૭ પૂર્વ ૮ ગણધર ૯ પુલાક અને ૧૦ આહારક શરીર કરવાની લખ્ધિ, આ પ્રમા**ણેની દસ શીવાય** ખાકીની અઢાર લખ્ધિ પ્રાપ્ત થાય. શ્રી મલ્લિનાથ ભગવંતને સ્ત્રી પણુ તીર્થ કરપણું પ્રાપ્ત થયું, તે તેા આશ્ચર્યકારક બનાવમાં આવે છે. અભબ્ય સ્ત્રી પુરૂષને ઉપરની દશ અને તે શીવાય કેવલી લખ્ધિ, રૂજીમતિ લખ્ધિ, વિપુલમતિ લખ્ધિ, એ તેર લખ્ધિ પ્રાપ્ત ન થાય, તેમજ મધુઆશ્રવ અને **ખીરાશવ** એ લબ્ધિ પ**ણ** પ્રાપ્ત ન થાય; અને બાકીની પ્રાપ્ત થાય અને ન પણ થાય.

ઉપર જણાવેલી લખ્ધિએાના ટુંક વિવેચન ઉપરથી લખ્ધિ-

**લબ્ધિ**એાનાે ઉપયાેગ કયારે *?* 

વ'ત સુનિએ કેટલી શક્તિવાળા હાયછે, તેના વિચાર કરવા જે g'છે. જગતના લાંકા ચમત્કાર જીએ છે, અને તેવા પ્રકારની શક્તિ પ્રાપ્ત કરવા કેટલાક મિચ્ચાત્વિ દેવાની ઉપસના અને તેના અંગે છવાના વધ કરે છે, તાપણ તેમને શક્તિ પ્રાપ્ત થતી નથી. જૈન શાસ્ત્રકારાતું મંતવ્ય છે કે, આવા પ્રકારની લબ્ધિઓ, વગર ઇચ્છા એ કેવળ આત્મહિતની ખાતર શુદ્ધ ચારિત્રનું આરાધન કરવાથી, મન વચન અને કાયા એ ત્રણુ યાંગા નિર્મળતા થવાથી, અને અસા-ધારણ તપના પ્રભાવથી આત્માની નિર્મળતા થવાથી, વિના પ્રયાસે અને વિના ઇચ્છાએ સહજ સ્વભાવથીજ પ્રાપ્ત થાય છે. જેઓને આવી લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થઇ હાેય છે, તેઓ કદી પણુ પાતાના સુખ કે લાભના માટે તેના ઉપયાગ કરવાની ભાવના કરતા નથી. કેવળ પરના ઉપકારાથે કે શાસન સેવાના કામમાંજ એ શક્તિના ઉપયોગ કરે છે. આ લબ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાના આવકારી કાેણ, કેટલે દરજ્જે હાેય છે, તે પણ બતાવવામાં આવ્યું છે.

ભગવ'ત મહાવીર દેવને તે એ તમામ લખ્ધિએ તીર્થ કર પછુાના યાંગે સ્વાભાવિક પ્રાપ્ત થએલી હતી. પરિસહાના પ્રસંગે ભગવ'તે ધેય'તાપૂર્વ'ક પરિસહા સહન કર્યા હતા તે તમામ તેમના અનુપમ ત્રીકરણુ યાંગના બળના પ્રભાવે સહન કર્યા હતા; અને કિંચિત પણુ પાતાના ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન થયા ન હતા. સંગમ દેવ કરતાં ભગવ'તનામાં અન'ત ઘણી શકિત હતી, છતાં કર્મ નિજ'રા કરવાના ધ્યેયવાળા પ્રભુએ, તે શકિત કે લખ્ધિઓના પાતાના લાભના માટે જરા પણુ ઉપયાગ કર્યા ન હતા તે પસંગે ને સંગમના સાથે યુદ્ધ કરવા ધાર્યું હાત, તા સંગમને ચાંચડની પેઠે ચાળી નાખવા જેટલું પ્રભુનામાં બળ હતું; છતાં સમભાવથી તેના ઉપર દ્વેષ, કે વૈરખુદ્ધિ લાવ્યા શીવાય તેના કરેલા ઉપસગો પાતે સહન કર્યા હતા.

લખ્ધિ અને અતિશયમાં દેર છે, એમ તેમના સ્વરૂપ ઉપરથી

## શ્રી મહાવીરસ્વામિ ચરિત્ર. [પ્રકરણ ૧૯

જણાઇ આવે છે. તીર્થં કર શીવાયના સુનિઓને તેમના શુદ્ધ નિર્મળ ચારિત્ર અને તપના બળથી લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થાય છે, જ્યારે તીર્થં કરોને એવી લબ્ધિઓ જન્મથી સ્વભાવથીજ હાય છે, અને તે ઉપરાંત તેઓને સ્વભાવથીજ અતિશયેા પ્રાપ્ત થાય છે. અતે શે ઉપરાંત તેઓને સ્વભાવથીજ અતિશયેા પ્રાપ્ત થાય છે. અતિશયેાના અધિકારી ફકત તીર્થં કરાજ છે. તીર્થં કરાને જે અતિશય પ્રાપ્ત થાય છે, તે તેમના આત્મિક વિકાસનું પરિણામ છે. અતિશય એટલે જે ગુણાનું વર્ણન કરવું છે, તે ગુણુનું પગ કાબ્ટાએ પહેાંચવું. તે અસાધારણ ગુણ છે. તે ગુણ તીર્થં કર શીવાય બીજા કાઈનામાં હાય જ નહિ. જમતમાં પૂર્વં કાળમાં અનંતા તીર્થં કર થયા તે તમામને એ અતિશય હતા. તે અતિશય ચાત્રીસ પ્રકારના છે. ભગવંત મહાવીર દેવને પણ તેવા પ્રકારના અતિશય પ્રાપ્ત થએલા હતા. એ ચાત્રીશ પૈકી ચાર અતિશયોતો પૂર્વંના તીર્થં કરાની માફક પ્રભુને જન્મથીજ પ્રાપ્ત થયા હતા.

## જન્મથી ચાર અતિશય.

૧ ભગવ તના દેહ સર્વ લાેકા કરતાં શ્રેષ્ઠ (લાેકાત્તર) અને અદ્ભૂત સ્વરૂપવાન હતા, તેમજ વ્યાધિ, પરસ્વેદ અને મેલ રહિત દેહ હતા.

ર ભગવ'તનેા શ્વાસોશ્વાસ કમળના પરિમલના જેવેા સુગ'ધી હતાે.

૩ ભગવંતના દેહની અંદરનું માંસ અને રૂધીર ગાયના દુધ જેવું ઉજવલ શ્વેત હતું.

૪ ભગવંત જે આહાર કરતા હતા, તે ચર્મ ચક્ષુવાળા પ્રા-ણીએા ( મનુષ્યાદિક ) જોઇ શકતા નહતા. ફકત અવધિજ્ઞાનીઓજ જોઇ શકતા હતા.

કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિના સમયથી અગીઆર અતિશયા તીર્થ'-કરાને ઉત્પન્ન થાય છે. તે પ્રમાણે ભગવ તને પણુ પ્રાપ્ત થયા હતા. ૨૭ ભેવ. ]

અતિક્ષયેંા.

(૧) ભગવાનના સમવસરણની બૂમિ માત્ર એક ચાેજત વિસ્તારવાળી હાેય છે, તાેપણુ તેટલી બૂમિમાં કરાેડા દેવતાએા, મનુષ્યા અને તિર્યં ચાના સમાવેશ થાય છે, અને પરસ્પર સંકાેચ વિના અને બાધા રહિત સુખે બેશી શકે છે.

ર લગવ'તની દેશના વાણીના પાંત્રીશ ગુણેાથી ચુકત હાય છે. તેની અર્ધ માગધી ભાષા, દેવતાએા, મનુખ્યા અને તિર્ય ચાને પાતપાતાની ભાષામાં સમજાવાથી ધર્મના અવબાધ કરનારી થાય છે, તથા તે વાણી એક યાજનના સમવસરણમાં રહેલા સર્વ પાણીઓને એક સરખી રીતે સાંભળવામાં આવે છે. તે કે ભગવ'તતા એક સરખી રીતે સાંભળવામાં આવે છે. તે કે ભગવ'તતા એકજ ભાષામાં ઉપદેશ આપે છે, પરંતુ વર્ષાઠના જળની જેમ તે ભાષા ભિન્ન ભિન્ન જીવાના આશ્રયને પામીને તે તે જીવાની ભાષાપણે પરિણામ પામે છે. એટલે તે ભાષાને દેવતાઓ દૈવીભાષા માને છે, મનુખ્યા માનુષીભાષા માને છે, ભીલ લાંકા પાતાની ભાષા માને છે, અને તિય' ચા પાતાની (પશુ પક્ષીની) ભાષા બાલાય છે, એમ માને છે.

સાત નયના સાતસા ભાંગાથી અને સપ્તભંગીની રચનાથી મિશ્રિત વાછ્યી સાંભળીને અનેક ભવ્ય પ્રાછ્યીએા શ્રુતના પારગામી થાય છે.

3 ભગવ'તના મસ્તકની પાછળ ખાર સ્પૂર્ય બિંબની કાન્તિથી પણ અધિક તેજસ્વી, અને મનુખ્યાને મનાહર લાગે તેલું ભામ'ડળ, એટલે કાંતિના સમૂહના ઉદ્યાત પ્રસરેલા હાય છે. આ વિષે શ્રી વર્ધ માન દેશનામાં કહ્યું છે કે, " ભગવ'તનું રૂપ બેનારાને તેનું અતિશય તેજસ્વીપણું હાેવાથી સામું બેવું અત્યંત દુર્લંભ થઇ પડે છે. તેમ ન થવા માટે તે સર્વ તેજના એકત્ર પિંડ થઇને ભગવ'તના મસ્તકની પાછળ રહે છે, જેથી ભગવ'તનું રૂપ બેના-રાએા સુખે ભગવ'તની સામું બોઇ શકે. "

૪ દયાનાનિધિ સમાન ભગવાન જે જે સ્થળે વિહાર કરે છે, તે તે સ્થળે સર્વ દિશાએામાં પચીશ પચીશ ચાજન અને ઉંચે નીચે સાડાબાર સાડાબાર ચાેજન<sup>૧</sup> એમ પાંચસાે ગાઉ સુધીમાં પ્રથમ થયેલા જ્વરાદિક રાગાે નાશ પામે છે, અને નવા રાગાે ઉત્પન્ન થતા નથી.

પ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે ભગવાનની સ્થિતિથી પાંચસાે ગાઉ સુધીમાં પ્રાણીઓને પૂર્વભવમાં આંધેલાં અને જાતિથી ઉત્પન્ન થયેલાં ( સ્વાભાવિક ) વેર પરસ્પર બાધાકારી હાેતાં નથી.

૬ ઉપર કહ્યા પ્રમાણેના પાંચસાે ગાઉ સુધીમાં સાત પ્રકારની ઇતિઓ તથા ઘાસ વિ. નાશ કરનારા તીડાે. સુડા અને ઉંદર વિગેરે ઉત્પન્ન થતા નથી.

૭ ઉપર કહી તેટલી ભૂમિમાં મારી ( મરકી ), દુષ્ટ દેવવાદિકે કરેલેા ઉત્પાત ( ઉપદ્રવ ), અને અકાલ મૃત્યુ થતાં નથી.

૮ તેટલી ભૂમિમાં અતિવૃષ્ટિ એટલે ઉપરાઉપર નિરંતર વરસાદ થતાે નથી, કે જેથી ધાન્ય માત્ર કાહવાઇ જાય.

૯ તેટલા સ્થળમાં અનાવૃષ્ટિ–સર્વથા જળનેા અભાવ થતાે નથી, કે જેથી ધાન્યાદિકની ઉત્પત્તિજ ન થાય.

૧૦ તેટલા પ્રદેશમાં દુર્ભિક્ષ-દુકાળ પડતા નથી.

૧૨ પાેતાના રાજ્યના લશ્કરનાે ભય ( હુલ્લડ વિગેરે ) તથા પરચક એટલે બીજા રાજ્ય સાથે સંગ્રામાદિક થવાનાે ભય ઉત્પન્ન થતાે નથી.

દેવતાઓએ કરેલા ઓગણીશ અતિશયાે નીચે પ્રમાણે હાય છે.

૧ પ્રભુ જે સ્થળે વિચરે ત્યાં આકાશમાં દેદીપ્યમાન કાંતિ-વાળું ધર્મને પ્રકાશ કરનાર ધર્મચક્ર કરે ( આગળ ચાલે ).

ર આકાશમાં શ્વેત ચામરા ખન્ને ખાજી ચાલે

૩ આકાશમાં નિર્મળ સ્ક્ટિક મણિનું રચેલું પાકપીઠ સહિત સિંહાસન ચાલે.

૧ એક યાજનના ચાર ગાઉ. એટલે ચાર ગાઉના એક યાજન.

રંહ <del>બ</del>વ. )

્ર અતિશયેા.

૪ આકાશમાં ભગવાનના મસ્તક ઉપર ત્રણ છત્ર રહે.

પ આકાશમાં રત્નમય ધ્વજ પ્રભુની આગળ ચાલે. સવ' ધ્વજની અપેક્ષાએ આ ધ્વજ અત્યંત માટેા હાેવાથી તે ઇ'દ્ર-ધ્વજ પણ કહેવાય છે.

" આ પાંચે અતિશયેા જ્યાં જ્યાં જગદ્ગુરૂ ભગવાન વિદ્વાર કરે, ત્યાં આકાશમાં ચાલ્યા કરે છે, અને જ્યાં ભગવાન બેસે ત્યાંત્યાં યથાયાેગ્ય સ્થાનમાં આવે છે; એટલે કે ધર્મ ચક્ક તથા ધર્મ ધ્વજ આગળના ભાગમાં રહે છે, પાદપીઠ પગ તળે રહે છે, સિંહાસન ઉપર પ્રભુ બેસે છે, ચામરા વિંજાય છે, અને છત્રા મસ્તકપર રહે છે."

૬ માખણની જેવા કામળ, સુવર્ણના નવ કમળા દેવા રચે છે, તેમાં બે કમળ ઉપર તીર્થ કર ભગવાન પગ સુંકીને ચાલે છે; એટલે બેના ઉપર પગ હાેય છે ત્યારે બાકીના સાત કમળા ભગ-વાનની પાછળ રહે છે, તેમાંથી બે કમળા કમસર સગવાનની આગળ આવ્યા કરે છે.

૭ તીર્થ કરના સમવસરણુ ફરતા મણિના, સુવર્ણ ના અને રૂપાના એમ ત્રણુ ગઢ દેવતાઓ રચે છે. તેમાંના ભગવાનની પાસેના પહેલા ગઢ (પ્રાકાર) વિચિત્ર પ્રકારના રત્નામય વૈમા-નિક દેવતાઓ બનાવે છે. બીજો એટલે મધ્ય પ્રાકાર સુવર્ણુમય જ્યાતિષ્તી દેવતાઓ બનાવે છે, તથા ત્રીજો એટલે બહારના પ્રાકાર રૂપાના બૂવનપતિ દેવતાઓ રચે છે.

૮ તીર્થ કર જ્યારે સમવસરશુમા સિંહાસન પર બેસે છે,ત્યારે તેમનું મુખ ચારે દીશાઓમાં દેખાય છે. તેમાં પુવ દિશા તરક્ મુખ રાખીને પ્રલુ પાતેજ બિરાજે છે. બાકીની ત્રશુ દિશામાં જિને દ્રનાજ પ્રભાવથી તેમના જેવીજ, રૂપવાન સિંહાસન વિગેરે સહિત ત્રશુ મૂર્તિ ઓ, દેવતાઓ વિકુર્વે છે. તે રચવાના હેતુ એ છે કે સર્વ દિશાઓમાં બેઠેલા દેવા વિગેરેને, પ્રલુ પાતેજ અમારી સામે બેસીને અમને ઉપદેશ કરે છે, એવા વિશ્વાસ આવે. ૯ જ્યાં જ્યાં પ્રભુ સ્થિતિ કરે છે, તે તે સ્થળે જિનેશ્વરની ઉપર દેવતાઓ અશાેકતરૂ રચે છે. તે અશાેકવૃક્ષ ઝાયલ સ્વામિથી આરંભીને શ્રીપાર્શ્વનાથ સ્વામિ સુધી તેવીસ તીર્થે કરાે ઉપર તેમના પાતાના શરીરના પ્રમાણથી બાર ઘણેા ઉંચાે રચવામાં આવતાે હતાે; અને શ્રી વીર પ્રભુના ઉપર બત્રીશ ધનુખ્ય ઉંચાે રચવામાં આવતાે હતાે. (આ સંબંધે વિશેષ ખુલાસાે ઉપદેશપ્રાસાદ ભાષાંતર. સ્થંભ ૧ લાે પૃ ૧૦ ઉપર છે.)

૧૦ જ્યાં જ્યાં તીર્થ કર વિચરે ત્યાં ત્યાં કાંટાઓ અધામુખ થઇ જાય છે; એટલે માર્ગમાં રહેલા કાંટાઓની અણીઓ નીચી નમી જાય છે.

૧૧ જ્યાં જ્યાં પ્રભુ વિહાર કરે છે, ત્યાં રસ્તામાં આવતા વૃક્ષા ભગવ તને પ્રણામ કરતા હાેય તેમ નીચા નમે છે.

• ૧૨ પ્રભુ વિચરે ત્યાં આકાશમાં દેવદું દભી વાગ્યા કરે છે.

૧૩ ભગવંત જ્યાં વિચરે છે ત્યાં સંવર્તપ્ઠ જાતિના વાયુ એક યાજન પ્રમાણ પૃથ્વીને શુદ્ધ કરીને, ( કચરાે વિગેરે ફ્રર કરીને ) સુગ'ધી, શીતળ અને મ'દમ'દ, તેમજ અનુકૂળ વાય છે; તેથી સવ'ં પ્રાણીને તે સુખાકારી થાય છે.

૧૪ જગદ્દગુરૂ જિનેશ્વર જ્યાં જ્યાં સંચાર કરે છે, ત્યાં ત્યાં માર અને પાપટ વિગેરે પક્ષીઓ પ્રભુને પ્રદક્ષિણા કરે છે,

૧૫ જે સ્થળે પ્રભુ ભિરાજે છે, ત્યાં ધુળ સમાવવા માટે ઘનસારાદિ સુકત ગંધાદકની વૃષ્ટિ થાય છે. ( મેઘકુમાર દેવેા આ વૃષ્ટિ કરે છે. )

૧૬ સમવસરાષ્ટ્રની ભૂમિમાં ચ'પક વિગેરે પાંચ ર'ગના પુષ્પાની જાતું પ્રમાણુ ( ઢીંચણુ સુધી ) વૃષ્ટિ થાય છે. પ્રભુના અતિશયથી તે પુષ્પા ઉપર ચાલવાથી તે પુષ્પાને ક'ઇ બાધા કે પીડા થતી નથી. ( વિશેષ ખુલાસાે ઉપદેશપ્રાસાદ ભાષાંતરના પૃ. ૧૧ ઉપર જીુએો ) ૧૭ લીર્થં કરાેના મસ્તકના કેશ, દાઢી, સુછ, તથા હાથ પગના નખ વૃદ્ધિ પામતા નથી. (નિરંતર એકજ સ્થિતિમાંજ રહે છે.)

૧૮ તીર્થ કરેાની સમીપે સર્વદા એાછામાં એાછા એક કરેાડ ભૂવનપતિ વિગેરે ચારે નિકાયના દેવેા રહે છે.

૧૯ જિનેશ્વર જે સ્થાને વિચરતા હાેય, ત્યાં નિરાંતર વસાંત વિગેરે સર્વ રૂતુનાં મનાહર પુષ્પ ફળાદિકની સામક્રી થળડ થાય છે, એટલે રૂતુઓ બધી અનુકૂળ વર્તે છે.

અષ્યસા**હ્યુ તીર્થ કરાના સર્વ મળીને** ચાત્રીશ જલિશપૈષ હાય છે. તે જ પ્રમાણે લગવ**ંત મહાવીર દેવને પહ્યુ** એ ચાત્રીશ અતિશય પ્રાપ્ત થએલા હતા.

અપેક્ષાથી તીર્થ કરાના ચાર અતિશયાે આ પ્રમાણે કહેલા છે.

(૧) જ્ઞાનાતિશય-કેવળજ્ઞાન તથા કેવળદર્શને કરી €નૂલ, ભવિષ્ય, વર્તમાનકાળમાં જે સામાન્ય વિશેષાત્મક વસ્તુ છે લેનું, તથા ઉત્પાદ, વ્યય, ઘ્રીવ્યયુકત ત્રિકાલ સંબંધી જે સત્ વસ્તુ-એાનું જાણવું તેનું નામ જ્ઞાનાતિશય.

( ૨ ) વચનાતિશય–(વાગ્ઞાતશય) તેમાં ભગવ તના લચન પાંત્રીશ અતિશય ચુકત હાેય છે તે પાંત્રીશ

વાણીના 'પાંત્રીશ ગુણ અતિશયાનું સ ક્ષિપ્ત સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

(૧) संस्कारवत्वं:-સ'સ્કૃતાદિ લક્ષણ ગ્રુકત (२) औदाच्यं શખ્દમાં ઉચ્ચપણું, ઉપચાર પરિતતા (૩) अग्राम्यत्वं:-ગામડાના રહેનાર પુરૂષના વચન સમાન જેમનું વચન નહિ. (४) मेघगंभी-रघोषत्वं:-મેધની સમાન ગ'ભીર શખ્દ (૫) प्रतिनाद विधायिता सर्व વાજિંત્રોની સાથ મળતા શખ્દ (૧) दक्षिणत्वं:-વચનની સરળતા સંગ્રુકત (७) उपनीतरागत्वं:-માલકાશાદિ ગ્રામ રાગ સંગ્રુકત આ સાત અતિશય શખ્દની અપેક્ષાથી જાણ્યવા. બાકીના બીજા અતિશયેા અર્થ આશ્રય જાણ્યવા. (૮) महार्थता:-અત્યંત 43 માટા જેમાં અભિધેય કહેવા ચાગ્ય અર્થ છે. ( ૯ ) અગ્યાइતત્વં पूर्वांपर विरेश्ध रहित. (१०) शिष्टत्वं अलिभत सिद्धांत ઉठत અર્થતા. એટલે કે અભિમત સિદ્ધાંતનું જે કહેવું તે વકતાના शिष्टपछात सूचक छे. ( ११) संशयान(मसंभव:-जेन क्थनभां श्रे।ताने स'शय थते। नथी (१२)निराकृताऽन्योत्तरत्वं-लेना ४थनमां કાેઇપણ દ્રષણ નહિ, શ્રીતાને સંશય ઉત્પન્ન થાય નહિ, તેમ ભગ-बान भीछ वार ઉत्तर हे नई।. (१३) हृदयगमता - हुहयभां अड्छ ४२वा યેાગ્ય. ૧૪ मिथ:साकांक्षता-અરસપરસ પદ વાક્યેાનું સાપેક્ષ પછું. ( ૧૫ ) प्रस्तावोचित्यं-દેશકાળ સુકત, વિરૂદ્ધ નહિ. ( १६ ) तत्वनिष्ठता-विवक्षित वस्तुना स्व३्भने व्यनुसरवापछं ( ૧७) अप्रकीर्णप्रसृतत्वं-सुसंखंधेने। विस्तार-अथवा असंअध अधिष्ठा-रने। अति विस्तार नरि (१८) अस्वश्लाघाऽन्यनिंदता-आत्मे। ৻৳ष तथा भरनिंदा रडित. (१८) आभिजात्यं-प्रतिभाध वस्तुनी भूभिष्टीने अनुसंरवाइ ५. ( २० ) अति स्निग्धमधुरत्वं-धी गेाणनी પેઠે સુખકારી. (૨૧) ब्रज्ञस्यता-કહેલા ગુણાની ચાેગ્યતાથી પ્રાપ્ત થઇ છે શ્લાઘા ( ૨૨ ) अमर्मवेधिता-પારકાં મર્મ જેમાં ઉઘડયાં હાય નહિ. ( ૨૩ ) ઓદાર્થ - અસિધેય વસ્તુનું તૂચ્છપણું नि. (२४) धर्मार्थप्रतिबद्धता-धर्भ तेमज अर्थ संयुध्त. (२५) कारकाद्यविपर्या-४१२४, ४१अ, वयन, तेमल विंगाहि ल्यां विपर्थंय नહि. (२६) विम्रमादिवियुक्तता-व8ताना भनमां બ્રાંતિ વિક્ષેપાદિ દેાષ રહિત. ( २७) चित्रकृत्व-કુતૂહલપણાના **જેમાં અભા**વ છે.(૨૮) अद्મૂતત્વં−અ્ભુલપણું. (૨૯) अनतिवि<del>ळ</del>ં बिता--अतिविक्षंभ रहित. ( ३०) अनेकजातिवैचिज्य-अति આદિ વર્ણન કરવા યાગ્ય વસ્તુ સ્વરૂપના આશ્રય શુકત. ( 3૧ ) आरोपिता विशेषता-વચનાંતરની અપેક્ષાથી વિશેષપછ્' જેમાં स्थापन થયેલ છે ( ३२ ) सत्वप्रधानता સાહસ કરી સંયુકત. ( 33 ) वर्णपदवाक्य विविक्तता-वर्णुाहिनुं विछिन्नपशुं (38) अच्युछित्ति:- વિવક્ષિત અર્થની સન્યક્ પ્રકારે સિદ્ધિ જ્યાં સુધી ન

થાય ત્યાં સુધી અવ્યવછિન્ન વચનતું પ્રમેયપણું. ( ૩૫ ) असे दित्वं શ્રમ રહિત.

તીર્થ કરોના વચનાતિશયના ઉપર પ્રમાણે પાંત્રીસ ભેદ યાને શુણુ છે. ભગવ ત મહાવીર દેવની વાણી એ પાંત્રીશ ગુણુ ચુકત હતી.

**૩ ત્રીને અપાયાપગમાતિશય એટલે ઉપદ્રવ** નિવાર**ક**.

૪ ચાથા પૂજાતિશય-જેથી તીર્ધ કર ત્રણ લાેકના પૂજનિય છે. આ બે અતિશયના વિસ્તારરૂપ ઉપર જણાવેલા ચાત્રીશ અતિશય **હાય છે**. કાેઇ અપેક્ષાએ અતિશયને અર્થ એવે કરવામાં આવે છે કે. જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની ઝહિ, એ અતિશય છે. એ પ્રાપ્ત કરવાને તીર્થ'-<mark>કરાને કેાઇની</mark> ઉપાસના કરવી પડતી નથી. પૂર્વભવમાં તેઓએ વીશસ્થાનક પદનું આરાધન કરવાથી તીર્થં કર નામ કર્મના બંધ કરેલાે હાેય છે. તે કર્મપ્રકૃતિના પુણ્યના ચાેગેજ તેઓને 🖝ન્મ થતાંજ સ્વભાવથીજ એ અતિશયાે પ્રાપ્ત થાય છે. જન્મથીજ તેઓ સ્વયંબુદ્ધ અને અવધિજ્ઞાની હાેય છે; અને આત્મિક નિર્મળતાના પ્રસાવથી ઇંદ્રાદિક દેવેા પહ્ય તેમની સેવા કરવાને તત્પર હાય છે. ચારિત્ર અંગીકાર કર્યા પછી, અને ચાર પ્રકારના ઘાતિ કર્મના સર્વથા નાશ કર્યા પછી, તેમના આત્મા ઉંચામાં ઉંચી લાેકાત્તર હાટે પહાચે છે. ત્યારે ઇંદ્રાદિક દેવા તેમના ભક્તિથી પાતાનું કલ્યાણમાની કેવી રીતે ભક્તિ કરે છે, તે ઉપરના દેવકૃત અતિશ-ચાેથી જણાઇ આવે છે. ૧ ભૂવન પતિ, ૨ વ્યંતર, ૩ જ્યાેતિષિ, અને ૪ વૈમાનિક એ ચાર નીકાયના દેવા પાતાના કલ્યાણના માટે ભાવપૂર્વ'ક પ્રભુ ભક્તિમાં ઉદ્યમી થઇ ભક્તિ કરે છે. જો કે તીથ"-કરા તાે વીતરાગ હેઃય છે, અને તેમના મનમાં યત્કિ ચિત્ પશ્ પજાવા મનાવાની સાવના હેાતી નથી; તેા પણ તીર્થ'કરપણાન અંગે તે નિર્દોષ પ્રણાલીકા પૂર્વના તીર્થં કરાશી ચાલતી આવી છે, અને તે લબ્ય જવેના હિતને કરનારી છે, એવું લણી તે માન્ય રાખતા જણાય છે. ઉત્તમ પ્રકારના મણિમાણિકાદિ સામગ્રીથી

સખવસરજીની રચના ઘથ્યે**લી હાય છે, તેા પણ** એવા <mark>બાહય વૈભવમાં</mark> તેમની જરાબણ વ્યાસકિત હ<mark>ાતી નથી.</mark>

્ીર્ગ 'દર તથા તીર્થ 'કરના સ્થાપના-નિક્ષેપાની કરેલી શકિટ પરસ કલ્યાણનું કારણ છે, એમ જાણી સમ્યક્ત્વવાન દેવા તપા બીઝ પશુ કેવે! લીર્થ 'કરની ભકિત માટે દેવલાંકમાંથી મનુષ્ય શેરામાં આવે છે; અને તીર્થ 'કરાના કલ્યાણકાદિ સમયે તથા લોકો દેર વિદ્યમાન હાય છે ત્યારે તેમની સકિતના લાભ મેળવે છે. આ લક્તિના પ્રસંગે જગતમાં જે સાથ સાર વસ્તુઓ પ્રભુ લક્તિમાં ઉપયોગી ઘઇ શકે, તેવી વસ્તુઓ હાલી તેના ઉપયોગ કરે છે.

ગૃહસ્થા દ્રવ્ય પૂજાના અધિકારી છે. ત્યાય સ પન્ન દ્રવ્યાદિ સખ્ત ગ્રકારની શુદ્ધિ સહિત, ઉત્તચ્ય સાવથી અને કાેઇ યહ્ય પ્રકારની આકાંક્ષા શીવાય કરેલી લાકિત કમંનિજં રાનું, તથા સમ્યક્ત્વની ગ્રાપ્તિનું શુદ્ધ નિમિત્ત કારણુ છે, અને ગ્રાપ્ત શએલ સમ્યક્ત્વ વિશેષ નિર્મળ બને છે. એટલુંજ થહિ પણ તેથી પુન્યાનુળંધી પુન્યના લાભ પ્રાપ્ત થાય છે; જેના ોગે છવ ઉત્તરાત્તર ઉંચ કાેટીમાં ચઢતા જાય છે.

લીશ'ંકરની <mark>ભાવપૂજા તે</mark>ા કેવલજ્ઞાનાદિ સ્લ્ન<mark>ત્રયની પ્રાપ્તિ</mark> ડરાવવાના પણ શુદ્ધ નિમિત્ત કારણ્રક્ષ છે.

ઇ'ડાદિક દેવેા, જેમની પુરૂગલિક ઝાહિ અને બાહ્ય સ'પત્તિ અપરિમિત છે, તેઓ પણુ આત્મકલ્યાજીના માટે તીર્થ'કરાની સક્તિની આવસ્યકતા માને છે, અને તે પ્રસાણે તે વર્તે છે; તા પછી આપણે મનુષ્યાએ તા તેમનું અનુકરણ શાંકા રહિત કરવું બેઇએ, અને તેમના રથાપના–નિક્ષેપાની હુઁાકિતથી જેટલું આત્મહિત આધી શકાય તેટલું સાધી લેવું "ું બેઇએ.

ભગવંત જયારે જ્યારે પારચાના માટે ભીક્ષા લેવા જતા હતા, અને તેમને જે જગ્યા એ ભીક્ષા મળતી હતી, ત્યારે ત્યારે તે જગ્યાએ દેવતાએા પંચદીવ્ય પ્રગટ કરતા હતા. તે નીચે પ્રમાશેઃ- ૧ સાહાભારકોડ્ સાેનૈયા ૨ વસ્ત્ર; ૩ સુગ'ધિ પુષ્પ; ૪ હુઢ'-ભીના નાદ; ૫ અહાેદાન અહેાદાન∍એવી ઉદ્દેાષણા.

સામાન્ય કેવળી અને લીર્થ કરની આત્મિક ઝાહિ જે કે સરખી હાય છે. તેા પણ તીર્થ કરનામકર્મના ઉદયના લીધે તે<mark>મની બાહ્ય ઋદ્ધિ વિશેષ હાેય છે.</mark> જે અતિશયે⊨ તીર્થ'કરને હેાય છે, તેવા અતિશયેા સામાન્યકેવલીને હાેલા નથી. આ કલ્પમાં તેા કેવળજ્ઞાન અને સામાન્ય કેવળીના અભાવ છે; તેમજ મન:પય વ જ્ઞાનના પણ અભાવ છે. અવધિજ્ઞાનના જો કે અભાવ નથી, છતાં અવધિજ્ઞાનીએ થએલા હેાય એમ જાણવામાં નથી. કક્ત મતિ અને શ્રતજ્ઞાન એ બે જ્ઞાનજ વિદ્યયાન છે. તેમાં પહ્ય ચૌદ પૂલ **ઘર સંપૂર્ણ શ્રુતજ્ઞાનીઓને! પદ્ય અભાવ છે. જા**તિસ્ગરણ જ્ઞાન એ મતિજ્ઞાનના લેક છે. છતાં જાતિસ્મરણજ્ઞાન પણ આ દુષમ કાળમાં કવચિત <mark>કાઇને થતું હાેય ત</mark>ે તેના નિષેધ નર્થ<sup>ા</sup> જાતિ-રમરણ જ્ઞાનવાળે! પાતાના પુર્વના ક્રેટલાક લવ જાણી શકે છે. **સામાન્ય મનુષ્ય કરતાં મતિજ્ઞાનાવર**થી કર્મના ક્ષચાપરાયથી **કાેઇની મતિ વિશેષ હાેય છે. તેએા અવધાન** મેટલે ઘણા મનુષ્દેાએ **એકી સાથે પૂછેલા પ્રશ્નોના જવાબ, એકી સાથે** આપવાની શકિત **ચરાવતા હે ય છે. એવા અવધાનવાળા, એકદમ** સા અથવા તેથી પણુ વિશેષ અવ**ધાન કરે છે, તે**વા પ્રસંગે સમાન્યઅતિવળા મનુષ્યાે સુંઝાઇ જાય છે; <mark>અથવા કેટલાક</mark> વિશિષ્ટ શુદ્ધાને *હ*ુંને, જેમકે રામલા હાેય, વ્યવહારથી સત્ય બાલતા હાેય, માનસિષ્ઠ બળ વિશેષ હાેવાના લીધે દુઃખ સહન કરવાની શકિત હાેય, આવા સામાન્ય ગુણે! જેઇને તે ગુણે! ધારણકરનાર વ્યક્તિને, એકદમ તીર્થ કરના સુકાળલે તેમની કાેટીમાં સુકી દેવાની, કેટલાકાે મિથ્યા માહના લીધે ઘુકતા કરતા જણુાય છે. તે પ્રસંગે તેઓએ વિચાર કરવા જોઇએ કે, છેલ્લા તીર્થ કર લગવંત મહાવીરના જે વ્યતિશયોતું આપશે ઉપર દિગ્દરાંન કરી ગયા છીએ. લેમાંને એક પણ અતિશય તેમને **હાેતા નથી. તીર્થ**ંકર

તાે માતાના ગર્ભ'માં ઉત્પન્ન થાય, ત્યારથી અવધિજ્ઞાની હાેય છે; એટલે જન્મથીજ ત્રણુજ્ઞાન સહિત હાેય છે; તેના એક અંશપણ સામાન્ય મનુષ્યામાં હાવાના સંભવ નથી. વિશેષ તાે શું ? પણ તેમનામાં ભાવથી સમ્યક્ત્વ છે કે નહિ, તેની પગ્રુ ખાત્રી હેાતી નથી. વ્યવહાર સમકિતનું પણ જેલનામાં ઠેકાણું નથી હાતું, તેવા <mark>માણીઓના અજ્ઞાનકષ્ટ કે</mark> કેટલાક વિશિષ્ટ ગુણેાથી મા<mark>ે</mark>હીત થઇ, <mark>તેમની તૂલના તીર્થ કરની</mark> જોડે કરી, બીચારા ભાેળા જીવાે**ને** ભરમાવવાના પ્રયત્ન કેટલાક તરફથી કરવામાં આવે છે તેવા પ્રસંગે ણુદ્ધિવાનાએ જરા વિવેક વાપરવાની જરૂર છે આપણે **ઉપર જોઇ ગયા કે,** અભવી જીવ જેઓ મિથ્યાત્વિ હાય છે, તેઓ પણ અજ્ઞાનકષ્ટ કરે છે, અને વ્યવહારથી જૈન ચારિત્રાચાર <mark>પાલન કરે છે; તે</mark>ા તેમને પણુ કેટલીક લખ્ધિએા ઉત્પન્ન થાય છે, અને ફકત નિર્મળ ચારિત્રપાલનના લીધે દેવગતિના **પણુ ભાજન થાય છે. પરંતુ** તેએા કદી પણુ સંસારનાે અંત કરી <mark>માક્ષના અધિકારી થવાના નથી.</mark> તેઓના લખ્ધિના ગુણુના લીધે, **કદી કેાઇ તેમને ગમે તે**વી ઉપમા આપે, તેા શાસ્ત્રમર્યાદાનાે લાેપ **થવાથી તેએા** પાતાના આત્માના ઉદ્ધાર કરી શકવાના નથી. જેઓનામાં સામાન્ય જૈન દર્શન હાેય, અથવા જેઓનામાં સામાન્ય **જેન દર્શાન પણ નથી, તે**વાએાને તીર્થ કરની કક્ષામાં સુકતા પ**હે**લાં વિચાર કરવાની જરૂર છે. સુધારાના વાતાવરણમાં કે જમા नाना प्रवाહमां तणाधने तेवा प्रकारना को ઉद्धत विचारे। मહार પાડવામાં આવે, ત્યારે તેવા પ્રસંગે તેઓને જૈન શાસ્ત્રમર્યાદાના બાેધનાે અભાવ છે, એમ પથમ દર્શનીય માનવાને કારણ મળે છે. ल्यारे ल्यारे हैाई व्यक्तिने विशेष प्रकारना भतिज्ञानावरणी કમ'ના ક્ષચાપશમ લીધે, જો મતિજ્ઞાન વિશેષ હાય તા તેમને તેમના લાયકનું માન આપવું એ દરેકની ફરજ છે. પણુ તેથી **વિશેષ રીતે વધીને** મતિમાહના લીધે, કે મિથ્યા પક્ષપાતનું આલંખન લઇ, તેમને તીર્થ કરની ઉપમા આપવાપાં આવે, તે

વખતે ભગવ તના જે અતિશયેાનુ' ઉપર વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે, તેની સાથે, મુકાબલાે કરી, વાંચક વર્ગ ને સત્યાસત્યનાે નિર્ણંય કરવા ∰ટલાે વિવેક વાપરવાની ભલામણુ કરવામાં આવે છે.

પંદર ભેદે સિદ્ધમાં અન્યલિંગે સિદ્ધના એક ભેદ છે. અન્ય લિંગવાળાને શાસ્ત્રકારાએ કેવલજ્ઞાનના નિષેધ કરેલા નથી. અન્ય લિંગી અન્યલિંગમાં વર્ત તા હાય, તા પણ ભાવથી જો તેઓ ભાવ-યતિની કાેટીમાં આવી ગુણસ્થાનની હદે ચઢે, તા કમાને ખપા-વીને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાના અધિકારી બને છે. તેઓને જ્યારે કેવળજ્ઞાન થાય છે, ત્યારે તેઓ અન્યલિંગના ત્યાગ કરી, જૈન લિંગનેજ પાતના આયુષ્ય સુધી ધારણ કરે છે. વર્તમાનમાં અન્ય લિંગવાળાના સામાન્ય ગુણાના લીધે, આવા પ્રકારના જે બચાવ કરવામાં આવે છે, તે પણ ન્યાયયુક્ત નથી, કેમકે આ કાળમાં તા કેવળજ્ઞાનનાજ અભાવ છે, તા પછી અન્યલિંગ સિદ્ધના પ્રક્ષને અવકાશજ નથી.

મિચ્યાદર્શનવાળા પણુ અજ્ઞાનકષ્ટ અને કેટલાક વિશેષ ગુણેાને લઇને દેવગતિના બંધ કરી અમુક દેવલાક સુધી ઉત્પન્ન થઇ શકે છે દેવાપણુ મિચ્યાત્વિ હાય છે. મિચ્યાદર્શનવાળાના અજ્ઞાનકષ્ટ ચમત્કાર જોઇને, ખુદ્ધિવાનાએ મુઝાઇને, પાતાના સમ્યક્ત્વને મલીનકરવાના પ્રસંગ લાવવા દેવા જોઇએ નહી. એવા પ્રસંગે પુરતી સાવચેતી રાખી વિવેકથી વર્તવાની જરૂર છે.



પ્રકરણ ૨૦ હું.

## ભાવ સાધુના લક્ષણ તથા ભગ્યવેતના હાસ છોલેટ કેટલાક સાધુના પરિચય.

પૂર્વે અનંતા તીર્થ કરે! થઇ ગયા તે સર્વ ને એજ ઉપટેત છે કે, જીવને સુકિતમાર્ગ સાધનમાં સાધુધર્મ – સર્વ-વીરતિનું આરાધનજ મૂખ્ય કારણ છે. સાધુ પર એ વીશસ્થાનક પદમાં એક સ્થાનક છે. પવિત્ર એવા સંઘમાં સાધુપદ મૂખ્ય છે. વીરતિના છે એવા સંઘમાં સાધુપદ મૂખ્ય છે. વીરતિના છે લેક છે. સર્વ વીરતિ અને હેશવીરતિ. સર્વ વીરતિનું અસ્થન સાધુ ધર્મ અંગીકાર કરનારજ કરી શકે. લગવંત મહાલેરને: પણ એજ ઉપદેશ હતા કે, તો બની શકે તે સર્વ વીરતિ-સાધુ દીક્ષા અંગીકાર કરી તુક્તિમાર્ગ નું આરાધન કરવું. સાધુ ધર્મ અંગીકાર કરવા પાતે અશકત હાય તા, દેશવીરતિ રૂપ ગૃહસ્થ ધર્મ અંગીકાર કરી, એજ માર્ગ નું આરાધન કરવું. લગવંતે

ઔતમાદિકને દીક્ષા આપી, તે વખતે સાધુ ધર્મનું સ્વરૂપ અતાવેલું. તે હુંચ મહાવત અને તેની પચીશ ભાવનાનું વિવેચન પ્રકરણ ૧૮ માં આવેલું છે.

સાધુની સામાન્ય વ્યાખ્યા ભગ'વતે એવી અતાવી છે કે. જે નિર'તર નિર્વાણ સાધક યાેગ સાધુ (વ્યાપાર) સાધતાે હાય, અને સહ બૂતા જીવા–ઉપર સમભાવ રાખતા હાય તે સાધુ કહેવાય છે. ૨૭ ભવ. )

'શાંતિ વિગેરે ગુણાથી ચુકત હેાય, મૈત્રી વિગેરે ગુણાથી બૂષિત હાય, અને સદાચારમાં અપ્ર-ભાવ સાધુ મત્ત હેાય તેને ભાવ સાધુ કહે છે. '

૧ મેાક્ષ માર્ગ ને અનુસરતી સમસ્ત પ્રત્યુપેક્ષણાદિ કિયા,એટલે અધી કિયા માર્ગાનુસારિણી ર ધર્મ એટલે ભાવ સાધુના સ યમના ઉપર પ્રવર- ઉત્કૃષ્ટ - બ્રદ્ધા ૩ સ લક્ષણ, રળ ભાવથી એટલે ખાટા ખાટા અભિનિ વેષના ત્યાગપૂર્વ ક પ્રજ્ઞાપનીયપણું; ૪

કિયામાં અપ્રમાદ એટલે વિહિત કરેશ અનુષ્ઠાનમાં અશિથિલપણું પ શકયાનુષ્ઠાનનાજ પ્રારંભ એટલે શકિત મુજમના તપશ્ચર્યાદિક અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્તિઃ ૬ માટેા ગુણાનુરાગ એટલે ગુણપક્ષપાત, ૭ ગુરૂની આજ્ઞાનુ પૂર્ણું પણું આરાધન એટલે ધર્માયાર્યના આ દેશ પ્રમાણે વર્તન. આ પ્રમાણે સર્વં ગુણામાં પ્રધાન એવા ભાવ સાધુનાં સાત લક્ષણ ભગવંતે ખતાવેલ છે.

આ સાતનું ભગવ તે આગમમાં જે સ્વરૂપ અતાવેલું છે તેને ટુંકમાં ભાવાર્થ અત્રે અતાવવા વિચાર રાખ્યા છે. વિશેષ લાણવાની ઇચ્છાવાળાચ્યાને આચારાંગસૂત્ર, તથા ધર્મ રત્નપ્રકરણ વિગેરે ગ્રંથા નેવાની ભલામણુ કરવામાં આવે છે.

૧ માર્ગોનુસારિણી ક્રિયા–માર્ગ તે આગમ નીતિ, અથવા સ વિગ્ન બહુજને આચરેલું તે. એ બેને અનુસરતી જે ક્રિયા તે માર્ગોનુસારિણી ક્રિયા છે.

માર્ગના એ ભેઠ છે. ૧ દ્રબ્યમાર્ગ અને ૨ ભાવમાર્ગ ગ્રામાદિક જવાના જે માર્ગ તે દ્રબ્યમાર્ગ દ્રબ્ય અને ભાવ બે કહેવાય છે, અને સુકિતપુરીના માર્ગ, જે પ્રકારના માર્ગ. જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપ, અથવા ક્ષયાપશ મિક ભાવરૂપ, તે ભાવમાર્ગ છે. એ માર્ગ તે કારણમાં કાર્યના ઉપચાર કરતાં, આગમ નીતિ એટલે

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

સિદ્ધાંતમાં કહેલાે આચાર જાણવા; અથવા ઘણા સંવિજ્ઞ પુરૂષાેએ મલીને આચરેલાે આચાર, તે ભાવમાર્ગ છે.

આગમઃ-વીતરાગનું વચન તેજ આગમ છે; તેજ આપ્ત વચન છે. તીર્થ કર ભગવ તના સવંદાષ ક્ષય થયા છે. તેમણે માહ-ને જીતેલા છે, તેથી તે વીતરાગ છે. વીતરાગ કદી પણ જીઠું ખાલે નહિ, કેમકે તેમને જીઠું ખાલવાનું કંઇ પણ કારણ અસ્તિત્વમાં નથી

નીતિ-ઉત્સર્ગાપવાદ રૂપ શુદ્ધ સંયમ પાળાવનાે ઉપાય તે માર્ગ. જગતમાં અંતરાત્માનુ વચનજ પ્રવર્તક અને નિવર્તક છે, અને ધર્મ પણ એના આધારે છે. માટે તે સુનિંદ્ર પ્રવચનજ પ્રથમ પ્રમાણુ છે. જો એ પ્રવચન હુદયમાં હાેય તાે નિયમા સકળ અર્થની સિદ્ધિ શાય છે.

સંવિજ્ઞ-માેક્ષના અભિલાષીને સંવેગ હાેય બીજાને ન હાેય. એવા ગીતાર્થ પુરૂષેાએ જે ક્રિયા આચરી તે પણુ માર્ગ છે. જેમના વ્યવહાર અશુધ્ધ છે. એવા પાર્શ્વ સ્થ પ્રમાદી ઘણાઓએ અંગીકાર કરી આચરૈલું હાય તા તે અપ્રમાણુ છે. ઘણા કહેવાનું કારણુ એ છે કે, એકાદ સ'વિજ્ઞ વખતે અનાલાેગ અને અનવબાધ વિગે-રેથી ખાટુ આચરે માટે તે એકલા અપમાણ છે; સંવિત્ત ઘણામાં તેવા પ્રકારના દાષ આવવાના સંભવ નથી. તેથીજ ઉભયાન-સારિણી એટલે આગમની અને ઘણા સંવિજ્ઞાએ અંગીકાર કરેલી, અમલમાં સુકેલી જે ક્રિયા, તેજ માર્ગાનુસારિણી ક્રિયા છે. જેના વડે દાેષા અટકાવાય, અને પૂર્વનાં કર્મ ક્ષય થાય, તેજ **માક્ષના ઉપાય છે.** દાખલા તરીકે ઔષધ રાેગાેની અવસ્થા પ્રમાશે જીદાં જાદાં અપાય છે. તેજ પ્રમાણે આગમ વચન લક્ષમાં રાખીને, દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ ભાવ, તથા પુરૂષાદિકની ચાેગ્યતા વિચારીને સંયમની ુવૃદ્ધિ કરનારૂ હાય, તેજ સંવિજ્ઞ ગીતાર્થ પુરૂષા આચરે છે, અને તેને બીજા સંવિજ્ઞગીતાર્થ પુરૂષા પ્રમાણ કરે છે. તેથી તે માર્ગ કહેવાય છે.

૧ આગમબ્યવહાર, ૨ ક્રુતબ્યવહાર; ૩ આજ્ઞાબ્યવહાર; ૫ અને છવ બ્યવહાર. આ પાંચ પ્રકારના બ્યવહાર છે. ૨૭ ભેવ. ]

જેના સૂત્રમાં સર્વથા નિષેધ કરેલા ન હાય, અને જીવવધના હેતુ ન હાય, તે સર્વ ચારિત્રવ તાએ પ્રમાથુ કરવું. કાર્ય ને અવલ બીને ગીતાથો જે કંઇ થાડા અપરાધ અને બહુ ગુણુવાળુ કામ આચરે છે, તે પણુ સર્વ ને પ્રમાણુ હાય છે. જે સુખશીળ જનાએ ગુરૂ લાધવના વિચાર કર્યા વગર, પ્રમાઠરૂપ હિંસાવાળું કાર્ય આચરેલું હાય, તેને ચારિત્રવાન પુરૂષા સેવતા નથી. જેમકે શ્રાવકામાં મમતા કરવી, શરીર શાભા માટે અશુદ્ધ વસ્ત, પાત્ર તથા આહાર ગ્રહ્યુ કરવાં, કાયમપણે દીધેલી વસ્તી (મકાન) કણલ રાખવી તથા ગાદલા તકીયા વિગેરે વાપરવા ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારનું સાધુ જનાએ અસમ જસ ચેષ્ટિત આલાકામાં ઘણા જનાએ આચર્યું હાય, તા પણુ તે શુદ્ધચારિવાના એ પ્રમાણુ કરવું નહિ.

ગીતાર્થ, પરત ત્રતામાં રહીને ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે બે જાતના માર્ગને અનુસરનારજ,ભાવયતિ કહી શકાય. આવા પ્રકારનું ચારિત્ર ( માર્ગ ) દુઃપ્રસહ આચાર્ય સુધી રહેશે.

તાત્પર્ય એ છે કે આગમ નીતિ, અને આગમાનુસારી વૃદ્ધ સમાચારી, એ બે લેદવાળા માર્ગને અનુસરનાર–તે પ્રમાણે ચાલના-રજ સાધુ છે.

આ પ્રમાણે ભાવ સાધુના પ્રથમ લિંગનું સ્વરૂપ છે.

ર બીજીલિંગ-ધર્મમાં પ્રવર શ્રહા એટલે તીવાભિલાષ. તેતું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે. ૧ વિધિસેવા,ર અતૃપ્તિ, ૩ શુધ્ધ દેશના, ૪ સ્ખલિતની પરિશુધ્ધિ. આવા લેદવાળી ધર્મ ઉપર તીવઅસિલાષા, એટલે કે કર્મના ક્ષયાપશમ અને સમ્યક્શાનથી શ્રતજ્ઞાન તથા ચાગ્ત્રિ રૂપ ધર્મારાધન સંબંધી પ્રબલ શ્રધ્ધા. એક બીજી લિંગ છે. (૧) વિધિસેવા:-શ્રહાળુ પુરૂષ શકિતમાન્ હાય ત્યાં સુધી વિધિ પૂર્વંક અનુષ્ઠાન કરે છે; અને જે દ્રબ્યાદિકના દાેષથી તેમ કરતાં અટકે, તાેપણ પક્ષપાતતા વિધિ તરફજ રાખે છે. જેમકે નિરાેગી રસજ્ઞ કંઇ અધમઅવસ્થા પામતાં અશુલ અન્ન ખાય, તા તેમાં તે રાજી રહેતાે નથી; પણ તેને તાે ખાસ કરીને શુભ ભાેજનનીજ લાલસા રહે છે.

(ર) અતૃપ્તિઃ–જ્ઞાન અને ચરઘુમાં બ્રહાના ચાેગે કરીને કઠાપિ તૃપ્તિ ન પામે; અને વૈયાવૃત તથા તપ વિગેરમાં પાતાના વીર્ય પ્રમાથુ યત્ન કરે. જ્ઞાન અને ચારિત્રના વિષે, જેટલાથી સંચમાનુ-ષ્ઠાન ચાલે, તેટલું ભણી લીધું છે એટલે ખસ છે, એમ ચિંતવીને જ્ઞાનાદિમાં પ્રમાદિ ન થાય; પછુ નવીન શ્રુતસ પદા ઉપાર્જન કર-વાને વિશેષ ઉત્સાહવાળા રહે. એટલે કે જેમ જેમ અતિશય રસ પ્રસરવાની સાથે અપૂર્વ શ્રુત અવગાહે,તેમ તેમ સુનિ નવા નવા સંવેગ બ્રહાથી રાજી થયા કરે. શ્રૂતના અર્થ જીને ધરાએ કહેલા છે, અને મહાબુદ્ધિવંત ગણુધરાએ સૂત્રમાં તેની રચના કરેલી છે. તે સ વગાદિક ગુણેાની બુદ્ધિ ઉપજાવનાર અને તીર્થ કરનામકર્મ બાંધવાનું કારણુબૂત, નવીન જ્ઞાનનું હંમેશાં વિધિપૂર્વ ક સંપા-દન કરતા રહેવું જોઇએ.

વળી ચારિત્રની બાબતમાં વિશુદ્ધ, વિશુદ્ધતર સંયમસ્ધાન પામવામાટે, સદ્ભાવપૂર્વ ક સઘળું અનુષ્ઠાન ઉપયાેગ સહિત કરવું; કારણુ કે અપ્રમાદે કરેલા સાધુના સઘળા વ્યવહાર ઉત્તરાત્તર સંયમની પ્રાપ્તિ કરાવી કેવળર્જ્ઞાન પમાડે છે.

(૩) શુદ્ધ દેશના-સુગુરૂની પાસે રૂડી રીતે સિદ્ધાંતના પદેાના તત્વાર્થ જાણીને, તેમની અનુજ્ઞા મેળવી, સુજ્ઞપુરૂષે મધ્યસ્થ રહી દેશના આપવી. પાત્રનું સ્વરૂપ આેળખી, તેના અનુગ્રહના કારણ એવા ભાવને વધારનારૂં, સૂત્રમાં જે કહેલું હાય તેટલુંજ પ્રરૂપવું. ઉન્માર્ગનું વર્જન કરવું. કાંઇ પણ દાનપાત્રમાં આપ્યું હાય, તાજ તેના દેનારાઓને હિતકારી થાય છે, નહિં તા અનર્થ કરનારૂ થઇ પડે છે.સૂત્રદાન તા બધા કરતાં ઉત્તમ છે,માટે આ શ્રુતદાનને તા ખાસ કરીને તત્વજ્ઞ પુરૂષોએ અપાત્રમાં નહી આપવું, એજ વિશુદ્ધ દેશના છે.

**દેશના આપનારે પ્રથમ ગી**તાર્થં આચાર્ય પાસે, પુર્વાપર

પયાંલાેચનાપૂર્વંક સિદ્ધાંતના પદાના પરમાર્થ જાણુવા જોઇએ. પદ, વાકચ, મહા વાકચ અને યદમપવં એ ચાર વસ્તુથી શ્રુતના ભાવ જાણુવા. એ ચાર સંપૂર્ણ થતાં ભાવ સમજાય છે. તે શીવાય વખતે વિપયાંસ પણ થઇ જાય, અને વિપયાંસ એ નિયમા અનિષ્ટ કળ આપનાર છે. ગુરૂની આજ્ઞા મેળવી દેશના કરવી; (નહિ કે વાચાલપણા તથા અસ્થિરપણાથી સ્વતંત્રરીતે ) એવી રીતે ધર્મ ધનને લાયક અને મધ્યસ્થ એટલે સ્વપક્ષ અને પરપક્ષમાં રાગ દ્વેષ રહિત રહીને સદ્દભૂત વાદી થઇને દેશના આપવી.

**દેશ**ના સાંભળનારના ત્રણુ પ્રકારછે. ૧ ખાલ; ૨ મધ્યમ **યુ**દ્ધિ; ૩ યુધ્ધ;

(૧) બાલ હાય તે લિંગ જીએ છે. બરાેબર લાેચ કરવા, પગ ઊધાડા રાખવા, જમીન ઉપર સુવું, રાત્રે ફક્ત બે પહાેર સુવું, શીત ઉષ્ણુ સહન કરવાં, છઠ અઠમ વિગેરે અનેક પ્રકારનું બાદ્ય તપ, મહાકષ્ટ, અલ્પ ઉપકરણુ ધારવા તે તથા તેની શુદ્ધતા, માંઢી પિંડ વિશુદ્ધિ, અનેક પ્રકારના દ્રવ્યાદિક નિયમ, વિકુતિ ત્યાગ, એક સિકથ વિગેરેથી નિયમિત પારણું, અનિયત વિહાર; નિરંતર કાયાત્સર્ગ વિગેરે કરવા;ઇત્યાદિક બાહ્ય પ્રવૃત્તિ તે બાદ્ય લિંગ છે. ખાલ છવાને તેથી બાધ થાય છે.

(ર) મધ્યમ ખુદ્ધિવાળાને ઇયાં સમિતિ વગેર ત્રિકાેટિ પરિશુ-દ્ધિ અને આદિ અંત તથા મધ્યમાં હિતકારક સાધુના આચાર કહી બતાવવા. પરમ કલ્યાણુને ઇચ્છતા સાધુઓએ પ્રવચનની માતાની માફક આઠ માતાઓ નિરંતર સંભાળવી. એ પ્રવચનમાતાઓ સહિત સાધુને નિયમા સંસારનું ભય રહેતું નથી. વળી વિધિએ કરીને આગમને ગ્રહણ કરવું. તે કળ આપે છે. બહુમાનપૂર્વક નિર્મળ આશય રાખીને શુરૂના પરતંત્રપણે રહેવું, તેજ પરમ શુરૂ પામવાનું બીજ છે; અને તેથીજ માક્ષ થાય છે. ઇત્યાદિ સાધુના આચાર મધ્યમ ખુદ્ધિવાળાને હંમેશાં કહી સંભળાવવા. (3) બુહ-જ્ઞાનવાનને ભાવ પ્રધાન આગમ તત્વ સમજાવવું. આગમવચન આરાધનમાં ધર્મ છે, અને તેના ઉત્થાપનમાં અધર્મ છે; એ ધર્મનું ગૂઢ રહસ્ય છે; અને ધર્મના નિકર્ષ છે. ઇત્યાદિ વાતાે બુદ્ધનેજ કહેવી.

(૧) પારિણામિક (૨) અપારિણામિક. અને (૩) અતિપારિ ણામિક.એ લેદેાવડે પાત્ર ત્રણુ પ્રકારના છે ઇત્યાદિક પાત્રનું સ્વરૂપ સમજીને શ્રદ્ધાવ'ત પુરૂષ, તે પાત્રના અનુગ્રહના હેતુ એટલે ઉપકા-રક જે ભાવ, એટલે શુભ પરિણામની વૃદ્ધિ કરનાર જે આગમાકત હાય, તેની પ્રરૂપણા કરે અને ઉન્માર્ગ એટલે માક્ષથી પ્રતિકૂળ વાટ તેને દુરથી વર્જે.

મતલબ એ છે કે સમ્યફરીતે પાત્રનું સ્વરૂપ સમજીતે, તેના ભાવને વધારનારી, અનુવૃત્યાદિક દેાષથી પહિત, અને સિદ્ધાંતના માર્ગને અનુસરતી દેશના કરવી.

પાત્ર-જે જીવાદિ પદાર્થના જાણુનાર હાઇ, સમભાવથી સર્વ જીવાની રક્ષા કરવામાં ઉજમાળ હાય, તે યતિ દાન દેનારને પાત્રછે.

કુપાત્ર-આશ્રવ પ<sup>્</sup>પના દ્વારને ખુલ્લાં રાખનાર કુપાત્ર છે. એવા કુપાત્રને દીધેલું દાન અનર્થંજનક એટલે સંસાર વધાર નાર થાય છે.

દેશનાદિ રૂપ શ્રુતદાન તેા પ્રધાન દાન છે.

(૪) સ્ખલિત પરિશુદ્ધિ -પ્રમાદ વિગેરેથી ચારિત્રમાં કાેઇ રીતે અતિચાર, મળ, કલંક લાગ્યેા હાેય, તાે તેને પણ વિમળશ્રદ્ધાવાન સુનિઓએ વિકટના ( આલાેચના ) થી શુદ્ધિ કરવી જોઇએ.

જે વતગ્રહણુથી માંડીને અખંડિત ચારિત્રવાળા અને ગીતાર્થ હાેય, તેની પાસેજ સમ્યદ્ભૂત્વ વત તથા પ્રાયશ્ચિત લેવાં જોઇએ.

એવા ગુરૂ પાસે લાજ, ગૌરવ (માન) તથા ભય વિગેરે મેલીને, સઘળાં ભાવશલ્ય કાઢવાં જોઇએ. તે એવી રીતે કે જેમ રહ ભવ. ]

ભાલક સરળ રહીને કાર્ય અકાર્ય કહી દે છે, તેમ માયામદ કાડીને તેવી રીતેજ ગુરૂ પાસે આલાેચના લે.

આલેાચના લેવાથી પાપ હલકા થાય, આલ્હાદ થાય, સ્વપરની પાપથી નિવૃત્તિ થાય, ઝાજુતા કાયમ રહે, શાેધિ થાય, દુષ્કર કરણુ થાય, કાેમળ પરિણામ થાય અને નિઃશલ્યપણું થાય. એ શાેધિ–સ્ખલિત પરિશુદ્ધિના ગુણુા છે.

આલાેચના લેવાના પરિણામથી શરૂ પાસે આવવા નિકળ્યાે, ત્યાંથી જે વચ્ચે માગ'માંજ કાળ કરે તાેપણુ તે આરાધકજ છે. શરૂ પાસે આવી તે પાતના દાેષ પ્રગટ કરે, તે જે માેક્ષે ન જાય, તાે પણુ તે દેવગતિ તાે અવસ્થ પામે.

શલ્ય સહિત સાધુ કર્મજય કરવાને સમર્થ થઇ શકશે નહી.

નજીવી લુલ થાય તાે પછુ નિઃશલ્યપણું આલાેચના લેવી જોઇએ, કેજેથી સકળ કર્મને દુર કરી સિધ્ધિ પદ મેળવવાની સરળતા થાય.

એ પ્રમાણે બીજા લિંગના પેટા લેદેા છે. આવી પ્રવર શ્રદ્ધા ભાવસાધુનેજ હાય છે, અને તેના સદ્ભાવથી તે પ્રજ્ઞાપનીય થાયછે.

( ૩ ) ત્રીન્નુ લિંગ-પ્રજ્ઞાપનિય-એટલે અસદ્ધ્રહથી રહિત.

મતિમાહના મહિમાથી ચારિત્રવ'તને પણ અસદ્રગઢ હાેઇ શકે; કારણ કે વિધિ, ઉદ્યમ, વર્ણું ક, ભય-ઉત્સર્ગ, અપવાદ, તદ્દભય, એ બાબતનાં બહુ પ્રકારનાં ગંભીર ભાવવાળાં સૂત્રા આ જિનશાસનમાં રહેલાં છે. એ સૂત્રા અનેક પ્રકારનાં છે,એટલે કે સ્વસમય, પરસમય, નિશ્ચય, વ્યવહાર, જ્ઞાન, ક્રિયા, વિગેરે બાબ તાને, તેમજ તે તે નયના અભિપ્રાયને જણવનારા, અને હિદ્ધાંતની બાબતમાં ગંભીર ભાવવાળાં છે, જેના અભિપ્રાય મહાણદ્વિવાન પુરૂષાજ સમજી શકે તેમ છે તેથી તેમના તે વિષય-વિભાગને જ્ઞાનાવરણ કર્મના ઉદયથી નહિ જાણી શકનાર છવ મુઝાઇ પડે છે, અને તેથી તે પાતાને તથા પરને અસદ્વ્રહ નિપજાવે છે. તેવા પ્રકારના શિષ્ય, જો તે અર્થિ અને વિનીત હાેય, અને તે પ્રજ્ઞાપના કરવા લાયક જણાય, તાે તેવા મૂઢને પણુ સંવિજ્ઞ પૂજ્ય પુરૂષો પરાપકાર કરવામાં રસિયા હાેવાથી, અનુક'પા બુદ્ધિથી આગમમાં કહેલી ચુક્તિઓથી સમજાવે છે; અને તે શિષ્ય પણુ અસદ્વ્યહ છેાઢીને સરળ ભાવથી સુખે કરીને વિશુદ્ધ દર્શન અને ચારિત્ર આરા-ધવાને સમર્થ થઇ શકે છે.

પ્રત્યેક કાર્ય ની સિદ્ધિમાં, કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, પૂર્વ કૃત, અને પુરૂષાકાર, એમ પાંચ કારણુ રહેલાં છે. એ પાંચ કારણુને છુટાં માનતાં મિચ્યાત્વ લાગે છે, અને સાથે માનતાં સમ્યકૃત્વ રહે છે.

ચતુર્થગ્ઞાની તીર્થ કરાે જાણેજ છે કે, અમારે નક્કી સિધ્ધમાં જવાનું છે, છતાં પણ બળ વીર્ય ગાપવ્યા વગર પૂરતા જેરથી ઉદ્યમ કરતા રહે છે. સંસાર સાગરના કિનારે પહેાંચેલા તીર્થ કરા પણ ઉદ્યમ કરે છે, તાે પછી બીજાએ તાે એ પાંચ કારણ ધ્યાનમાં રાખી અસદ્વચહમાં પડવું નહિ જોઇએ.

આ પ્રજ્ઞાપનીયપહું એ ભાવ સાધુનું ત્રીજી લિંગ છે.

(૪) ચાથુ લિંગઃ કિયાઓમાં અપ્રમાદપદ્યું વતમાં સ્ખલિત ન કરે, સમિતિ ગ્રાપ્તમાં ઉપયાેગ રાખે,પાપના હેતુ પ્રમાદાચરણને સ્થિર ચિત્તે વજે'. સર્વ કિયાને વખતસર અન્યુનાધિક બીજી કિયા છેાડીને સૂત્રના અનુસારે આચરે, તે અપ્રમાદિ ચારિત્રવાન જાણવાે. સુગતિ એટલે સિદ્ધિ ગતિનું નિમિત્ત કારણુ ચારિત્ર ( યતિ ધર્મ ) છે, અને છકાયનું રક્ષણુ કરવું એજ ચારિત્ર છે, તેથી તેનું આરા ધન વિકથાદિ પ્રમાદમાં નહિ કસાતાં, સારી રીતે કરવું.

પ્રવજ્યાનુ વિદ્યાની માફક અપ્રમાદપણુે પાલન કરવામાં આવે, તાેજ તે સિદ્ધિનું કારણુ અને છે, નહિ તેા પ્રમાદ પણે સેવે તાે એ ભારે નુકસાન કરે છે. પ્રમત્તની પડિલેહણા વિગેરે ચેષ્ટા છ કાયની ધાતકરનારી નીવડે છે, માટે સુવિહિત સુનિએાએ અપ્રમાદિ થવું જોઇએ.

પાંચસું લિંગ-શકથાનુષ્ઠાનનાે પ્રારંભ.

સંઘયણ વિગેરેને અનુરૂપ શકયઅનુષ્ઠાનના કે જે બહુ લાભ આપનાર, અને ઓછા નુકશાનવાળું હાય, તેનાજ શ્રુતના સારને જાણુનાર સુયતિઓએ આરંભ કરવા. જેમ તેને બહુ સાધી શકે, અને જેનાથી ખાસ કરીને અસંયમમાં પડી ન જાય, તથા બીજા ઘણા જનાને તેમાં ધવતાવી શકે, તે રીતે વિશેષ કિયા કરવી. શકયમાં પ્રમાદ ન કરવા, અને અશકય કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ ન કરવી, એ રીતે શકયારંભ થાય.એવા પુરૂષા એ રીતે વિશુદ્ધ ચારિત્રને વધારી શકે છે જે કાેઇ શુરૂની અવજ્ઞા કરીને, અશકય આનુષ્ઠાનને પણ કરવા માંડે, તે સમ્યક્ આરંભવાળા ન ગણાય, કેમકે તેમ કરવું એ મતિમાહ છે. આજ્ઞામાં વર્તાવું એજ પ્રભુની મૂખ્ય આરાધના છે.

ગુરૂની આજ્ઞાએ શાસનની ઉન્નતિ કરનાર અને લબ્ધિ કે ખ્યાતિની અપેક્ષા નહિ રાખનાર સાધુનું અધિક તપ, કર્મ, તથા આતાપનાદિકનું કરવું, તે તેા વીર્યાચારની આરાધના રૂપે હાઇને કાયદાકારકજ થાય છે.

છઠું લિંગ ગુણાનુરાગ-શુદ્ધ ચારિત્રવાબાને ગુણેામાં નિયમા પ્રવર રાગ થાય છે. તેથી તે ગુણેાને મલિન કરનાર દાષાના ત્યાગ કરે છે. ગુણાનુરાગનું લિંગ -પરમાં રહેલા લેશ ગુણને પણ મહાન ગુણની બુદ્ધિએ તે પ્રશંસે છે, અને લવ જેટલા દાષ વડે પાતાના ગુણેાને નિર્ગું ઘુ ગણે છે.

સંપ્રાપ્ત થઐલા ગુણુને પાળતા રહેવું, અધિક ગુણુવાનના સગ થતાં પ્રમાદ પામવા, અને ભાવપૂર્વંક ઉદ્યમ કરવા; કેમકે તેથી બહું કિંમતી ગુણુરૂપી રત્નાને પ્રાપ્ત કરવાની જીજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થાય છે. 45

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

શ્રી મહાવીરસ્વમિ ચરિત્ર. [ પ્રકરણ ૨૦

≈ગાવા ગુણાતુરાગીને સગાે શિષ્ય, ઉપકારી કે ગચ્છવાળાે, જે કાેઇ ગુણુદ્ધીન હાેય તેના ઉપર નિયમા પ્રાંતખ'ધ–રાગ–હાેતાે નથી.

ત્યારે ચારિત્રવાળાએ સ્વજન:દિકનું શું કરવું ?

કેવળ કરૂણા લાવીને, તેમને પણુ શુદ્ધમાર્ગમાં લગ્વવા શીખામણુ આપવી, અને બે તેઓ અત્ય'ત અયેાગ્ય જણાય તા તેમના પર વિરકત દબ્ટિ રાખીને તેમની ઉપેક્ષા કરવી.

## ગુણાનુરાગનું ફળ.

" <sup>હ</sup>ત્તમ ગુણેાના અનુરાગથી કાળાદિકના **દે**ાષે કરીને, કદી આસવમાં ગુણુ સ'પદા નહિ મેલે, તાે પણુ પરભવમાં ભવ્યજીવાેને દુલ<sup>િ</sup>સ નહિ થાય. મતલબ સહજથી તે પ્રાપ્ત થશે

૭ સાતમુ લિંગ ગુર્વાંજ્ઞારાધન ગુરૂના ચરણુની સેવામાં લા-ગેલેા રહી, ગુરૂની આજ્ઞા આરાધવામાં તત્પર રહે. ચારિત્રનેા ભાર ઉપાડવાને સમર્થ હોય તેનેજ યતિ જાણુવાે; અન્યથા નિયમા નહિ.

આચારાંગસૂત્રના પહેલાજ સૂત્રમાં શરૂકુલવાસ સર્વ શુણેાનું મૂળ જણાવેલ છે. માટે ચારિત્રાર્થી પુરૂષે અવસ્ય શુફ્ કુળમાં વસવું

એના પરિત્યાગ કરી, શુદ્ધ ભિક્ષા વિગેરે કરે તા પણુ તેને સારી કહી નથી; અને ગુરૂની આજ્ઞામાં રહેનારને કદી આધાકમિક મળે તા પણુ તે પરિશુદ્ધજ કહેવાય છે. ગુરૂની આજ્ઞા માન-નારની વિશેષ પ્રશંસા થાય છે, તે માટે ધન્યપુરૂષ જ્ઞાનાદિ ગુણુરૂપ મણુઓાની ખાણુ સમાન ગુરૂની આજ્ઞાને છેાડતા નથી,પણુ હંમેશાં આનાદત મન રાખે છે, અને પાતાને કુલજ્ઞ ભાવે (માને) છે.

સૂત્રમાં ગુણુવાનનેજ ચથાથ ગુરૂ શખ્દના પાત્ર ગણેલા છે. બાકી ગુણુમાં દરિદ્રી હાેય, તેને ચથાથ કળના આપનાર ગણ્યે નથી.



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com