

### महाबीर जीवन प्रमा

िलेखक ो

प्रखरवक्ता सिद्धान्तवेदी वीरपुत्र श्री आनन्दसागरजी महाराज

[ प्रकाशक ] वीरपुत्र श्री आनन्दसागर ज्ञान भण्डार

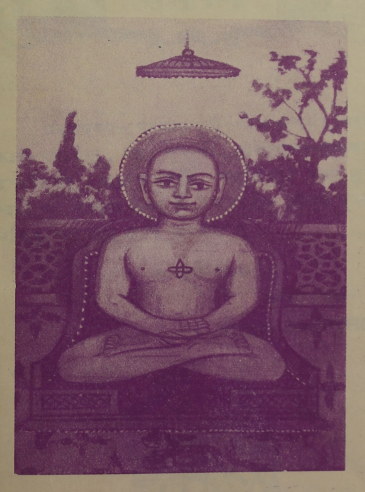
[द्रव्य सहायिका ] श्रीमतीजैनश्रीजी-वर्धन श्रीजी म० के उपदेश से बीकानेर निवासिनी बैरागन प्रेमबाई

वि॰ सं॰ १९९९ वीर सं॰ २४६९ सन् १९४३ प्रथम संस्करण ) सर्व हक् / मूरुय-५०० (स्वाधीन) शिक्षा ग्रहण

जैन प्रेस-कोटा

#### विदववन्य चरित्र नायक

ON THE ONE OF DECOMO MO MO



TO THE CONTRACT OF OF OF OF OF OF THE CONTRACT OF THE CONTRACT

A CONTRACTOR OF OF OR OF THE SERVICE AND A CONTRACTOR AND

भगवान् महावीर



परमपूज्य- परमत्यागी-परम संयमी, परोप-कार-परायग्, महा तपस्वी, क्षमावन्त-गुणवन्त, दयानिधी, समानभावी, धर्मावतार महा मुनी-श्वरों की पवित्र सेवा में "महावीर जीवन प्रभा" नामक यह लघु ग्रन्थ समर्पग् है.

# शान्ति चरणोपासक−वीरपुत्र आनन्दसागर



# \* विषय दर्शक \*

| नम्बर.       | विषय•                     | पृष्ठ-     |  |  |
|--------------|---------------------------|------------|--|--|
| 8            | उत्थान                    | 8          |  |  |
|              | 🟶 प्रकरण पहिला 🏶          |            |  |  |
|              | [ पूर्वकाल ]              |            |  |  |
| 8            | सत्तावीस भव               | . 8        |  |  |
|              | 🕸 प्रकरण दूसरा 🏶          |            |  |  |
| [गर्भावस्था] |                           |            |  |  |
| ?            | ज्ञानत्रय                 | १३         |  |  |
| <b>ર</b>     | स्वम दर्शन                | २४         |  |  |
| ३            | धन वृद्धि और धान्य वृष्टि | २१         |  |  |
| 8            | करुणा–शोक–प्रतिज्ञा–हर्ष  | २३         |  |  |
| Ģ            | गर्भरक्षा और पालन         | <b>३</b> ० |  |  |
| Ę            | दोहले                     | 38         |  |  |

|          |                                | L          |
|----------|--------------------------------|------------|
| नम्बर,   | विषय.                          | પૃष्ठ.     |
|          | <ul><li>प्रकरण तीसरा</li></ul> |            |
|          | [ जन्म ]                       |            |
| 8        | समय की स्थिति                  | ३७         |
| <b>ર</b> | मात पिताओं का परिचय            | ३९         |
| ३        | जन्म का प्रभाव                 | 80         |
| 8        | सौतिक कर्म                     | ४१         |
| ષ        | जन्मामिषेक                     | 8 <b>3</b> |
| Ę        | जन्म महोत्सव                   | ४९         |
| 9        | नाम करण                        | ५३         |
| 6        | द्योदाव काल                    | ५५         |
| ९        | विवाह                          | ५७         |
| १०       | त्याग के सन्धुख                | ५९         |
|          | 🕸 प्रकरण चौथा 🕸                |            |
|          | [दीक्षा]                       |            |
|          |                                |            |

महोत्सव

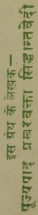
६२

| नम्बर.   | विषय.                            | पृष्ठ-    |
|----------|----------------------------------|-----------|
|          | (प्रवास क्रम)                    |           |
| ₹        | इन्द्र की प्रार्थना अस्वीकार     | ६६        |
| <b>२</b> | प्रथम पारणा                      | ६८        |
| \$       | अभिग्रह                          | ६९        |
| 8        | विविध उपसर्ग                     | ७१        |
| ષ        | साम्रुद्रिक पण्डित का प्रसङ्ग    | ८१        |
| Ę        | गौशालक का संयोग                  | ८३        |
| •        | तपश्चरण                          | 66        |
| 4        | विलक्षण अभिग्रह                  | ९२        |
| •        | रहन-सहन                          | 94        |
| १०       | छबस्थ कालीन चतुर्गास             | <b>९८</b> |
|          | <ul><li>प्रकरण पाँचवाँ</li></ul> |           |
|          | [ कैवल्य ]                       |           |
| 8        | समवसरण की रचना                   | १०५       |
| २        | प्रथम देखना                      | १०७       |
| 3        | सुन्दर प्रसङ्ग                   | १०८       |
|          |                                  |           |

| नम्बर.         | विषय.                       | पृष्ठ.       |
|----------------|-----------------------------|--------------|
| 8              | गौतम ऋषि का गर्त            | १११          |
| ષ્             | संघ स्थापना                 | ११७          |
| <b>&amp;</b> . | मेघ कुमार का उद्धार         | ११९          |
| 9              | कौणिक की श्रद्धापूर्ण भक्ति | १२२          |
| 6 .            | . गौभालक का उपद्रव          | १२४          |
| 9              | समस्त चतुर्गास              | १२७          |
| १०             |                             | ं१२८         |
| ११             | भगवान् का परिवार            | १३०          |
|                | 🛭 प्रकरण छट्ठवाँ 📽          |              |
| w 5            | . [ मोक्ष ]                 |              |
|                | इन्द्र की प्रार्थना         | १३२          |
| २              | निर्वाण                     | १३३          |
| ₹              | म्रुनियों का मोक्ष          | १३६          |
|                | 🟶 प्रकरण सातवाँ 🏶           |              |
|                | [ अवशेष ]                   |              |
| 8              | गौतम गणधर                   | <b>१ इ</b> १ |
| `<br>2         | गौञ्चालक का आत्म-पश्चाताप   | १४२          |

| नम्बर.   | ्रं विषयः ी            |                      | <b>पृष्ठ₊</b> ₹ |
|----------|------------------------|----------------------|-----------------|
| ३        | महत्व पूर्ण दीक्षाएँ   | of April             | १४४ ः           |
| 8        | भावना का प्राधान्य     | i <sup>r</sup> ri,   | <b>\$80</b> 6   |
| ષ        | श्रावकोत्तम            |                      | \$86 B          |
| Ę        | शासन रतन               |                      | <b>१५</b> • छ   |
| 9        | मक्त नृपेन्द्रों       | 4.7                  | १५४ 🔊           |
| 6        | मावितीर्थं <b>करों</b> | S 1. 2.1             | १५५ ः           |
| <b>e</b> | शासन काल               | 1 + 6 1 . 5          | १५७ 🖂           |
|          |                        | <del>ala</del> jugak |                 |
| 8        | परिशिष्ट               |                      | १५८             |
| ર        | निवेदन                 |                      | .२६५            |
|          |                        | ). <u>20</u>         | \$              |









# महावीर जीवन प्रभा

( लेखक-प्रस्वरवस्ता वीरपुत्र श्री म्नानन्द सागरजी महाराज )

#### **८** उत्थान क्ष

हम एक ऐसे पुरुषोत्तम की आदर्श जीवनी (Ideal-biography) आपके सम्मुख उपस्थित कर रहे हैं कि जो अपने जीवन काल में एक अद्वितीय महात्मा थे: जिनका प्रभाकर ज्ञान ब्रह्माण्ड को प्रकाशित करता था. जिनकी दिन्य मधुरी वाणी सुधागंगा के प्रवाह समान जगज्जीवों के हृदयों को पवित्र बनाती थी, जिनका अङ्गत त्याग संसार के जीवों को भोगमुक्त करने की सबल प्रेरणा करता था, जिनकी घोर तपस्या विश्वजनीं को दैहादिक मुर्च्छा से दुर करने को निवश करती थी; जिनकी क्षमता दुनिया के लोगों को कोधाग्नि से निकाल कर शान्त रस में मग्न बना देती थी, जिनकी मृदुता आलम के आदमों को अहंभाव मिटाकर विनयञ्चील बनाती थी, जिनकी ऋजुता खलक के बासिन्दों की वक्रता नाग्न कर सरलभावी कर देती थी, जिनका सन्तोष जगन्जनों की तृष्णा स्तम्भित करदेता था; जिनकी अमित शक्ति ब्रह्माण्ड को हिला कर पराऋमियों

का गर्व नष्ट करदेती थी, जिनका परोपकार नदी के अस्खलित प्रवाह के सपान प्रवाहित होकर सृष्टि के लोगों का सन्ताप अपहरण करदेती थी, जिनका प्रभाव सुर-सुरेन्द्र-नरेन्द्र-नर और पशुओं के जीवन को भारी प्रभावित करता था, वे सब किङ्करवत् होजाते थे और उनकी आध्यात्मिक शैली की योगीन्द्रो, मुनीन्द्रो आदि तमाम उपासना करते थे और करते हैं.

हम एक ऐसे ढंग से इस जीवनप्रभा का निर्माण करने का प्रयत्न करते हैं जो न केवल ऐतिहासिक या सैद्धान्तिक या व्यावहारिक दृष्टि से ही सम्पन्न हो, अथवा न पात्र किंवदन्तियों का ही खजाना हो, परन्तु आवश्यकीय समस्त उपयुक्त सामग्रियों का इसमें संचय किया जायना: इसमें यह भी ध्यान रक्खा जायगा कि मताग्रह के कारण. प्रदेष को सफल बनाने के हेतु जो जो उक्तियाँ होंगी तथा अघटित घटनाएँ होंगी, उन सब से परे रहने का प्रयत्न किया जायगा- हमारा यह उद्देश्य है कि भगवान् महावीर के समाचरित और औपदेशिक नौतिक सिद्धान्त जनता के सम्मुख रक्खे जाँय, उन की उद्घोषणाओं को संसार के आत्माओं तक पहुँचाई जांय; जिन से वे अपने जीवन को पवित्र बनाकर आधि-च्याधि-उपाधि से मुक्त होकर मोक्षपद ( Salvation ) प्राप्त करने के योग्य बनें.

अब हम भगवान् महावीरदेव के पूर्वकाल सहित गर्भावस्था से मोक्ष पर्यन्त औपकारिक आदर्श जीवन चरित्र उपस्थित करते हैं; समय समय पर योग्य विषयों पर प्रकाश भी डालने का यत्न किया जायगा.







## 🏶 प्रकरण पहिला 🏶 पूर्वकाल ]

**>0&#\$**00

#### (सत्तावीस भव)

जैन सिद्धान्तों की ऐसी मान्यता है कि सम्यक्त्व (Right-bolief) यानी श्रद्धा (मोक्ष का बीज) प्राप्ति के पश्चात के भव ही संख्या में श्रुमार होते हैं; इस नियम के अनुसार मगवन्त महावीर के सत्तावीस भवों में से छच्वीस भवों का मात्र दिग्दर्शन कराते हैं; और सत्तावीसवें भव का विस्तृत वर्णन करेंगे. उनके नाम ये हैं---

ग्रामेशस्त्रदशो मरीचिरमरो, षोढा परिवाट् सुरः। संसारो बहु विक्वभृतिरपरो, नारायणो नारकः ॥ सिंहो नैरयिको भवेषु बहुश-श्रन्नी सुरो नन्दनः। श्री पुष्पोत्तर निर्जरोऽवतु भवा-द्वीरस्त्रिलोकी गुरुः ॥१॥

अर्थ-१ ग्रामचिन्तक २ देव ३ मरीचि ४-१५ देव और परिवाजक ऋपश्चः १६ देव- बहुत से क्षुल्लक भव १७ विक्वभृति १८ देव १९ वासुदेव २० नारक २१ सिंह २२ नारक- बहुत छोटे छोटे भव २३ चऋवर्ती २४ देव २५ नन्दन राजा २६ प्राणत नामक दसम देवलोक के देव २७ तीन लोक के गुरु महावीर भगवान हुए.

उपर्युक्त सत्तावीस भवों में से आवश्यकीय कतिपय मवों का संक्षिप्त वर्णन करेंगे; शेष भवों का ग्रन्थान्तरों से जान लेना चाहिए.

भगवन्त महावीर देवने पहिले भव में सम्यक्तव उपार्जन किया- इस जम्बृद्धीप के पश्चिम महाविदेहान्तर-गत प्रतिष्ठान पट्टन में नृपेन्द्र का नयसार नामक एक ग्राम चिन्तक था, राजा की आज्ञानुसार बहुत से नौकर और गाड़े साथ में लेकर लकड़ी लेने बन में गया, सब भृत्यों अपने अपने काम में व्यस्त थे और नयसार एक वृक्ष की साया में बैठा हुवा था; इस वक्त संघ से बिछुड़े हुए कितनेक साधु महाराज वहाँ पधारते देखे, तत्काल ही नयसार उठ कर सन्ध्रुख गया, बन्दन किया और आदरसिंहत अपने स्थान पर ले आया, प्रार्थना पूर्वक उग्र भाव से अपने लिये लाये हुए भाते में से आहार दान दिया; यानी बहराया, उनसे धर्मोपदेश सुना और उन्हें रास्ता बता दिया- आहार दान से और वन्दन से नयसार ने यहाँ सम्यक्त उपार्जन किया.

प्रकाश-टीका टिप्पणी करने वाले यहाँ तुरन्त ही बोल उठेंगे कि अत्यन्त दुर्लम सम्यक्त्वरत्न रोटियों

और सर झकाने में ही मिल गया, यह बड़ सस्ते भाव का है: ऐसी पजाक उड़ाएंगे; मगर उनका कहना समझदारी से परे है, श्रद्धा और भावना तत्व से वे अज्ञात हैं- त्यागी महात्माओं को चाहे ऌखा और नीरस ही आहार दिया जाय; एवं सामान्य ही अभिवन्दन किया जाय; लेकिन् उग्रभावना एक बड़े दर्जे (Standered) पर पहुँचा देती है, तो सम्यक्तव का प्राप्त होना कोई अतिशयोक्ति नहीं है. इससे आप सुपात्र दान का पाठ सीरव कर कार्यान्वित करें.

मगवन्त के तीसरे भव में तीर्थंकर भव का खुलासा होगया- परमात्मा ऋषभदेव स्वामी के उपदेश से अपने पुत्र भरत चक्रवर्ती के ५०० पाँच सौ पुत्रों ने और ७०० सात सौ पौत्रों ने भवतारिणी दीक्षा अङ्गीकार की; उनमें मरीचि नामक भरत का पुत्र था, उससे खड्गधारा समान दीक्षा न पलने से साधुवेष त्याग कर त्रीदण्डी का बाना **धारण किया– होच न कराकर मस्तक मंडाने हुगा. पैरों** में खड़ाउ रखने लगा, बल के लिए कमण्डलु धारण किया, गेरु के रंगे वस्त्र पहनने लगा; मतलब कि साधुपद की तमाम कियाओं को स्तिफा देदिया; समवसरण के बाहर इस ढंग से रहने लगा, आगन्तुक लोगों को उपदेश देकर भगवन्त के पास दीक्षा दिला दिया करता था- एक वक्त

कपिल नामक राजपुत्र मरीचि के पास आया, धर्मोपदेश सुनकर दीक्षा के लिए तैयार होगया, त्रिदण्डी ने ऋषभ देव स्वामी के पास प्रत्रज्या लेने का संकेत किया: वह वहाँ गया. समवसरण की रचना देखकर वापस लौट आया और कहने लगा कि ऋषभदेव में तो कुछ भी धर्म नहीं है. वे तो राज्य लीला में मग्न हैं, आप में धर्म हो तो मुझे दीक्षा देदो ! मरीचिने सोचा यह मेरे योग्य ही है, बस तुरन्त ही यह कहकर कि हाँ मेरे में धर्म है! उसे दीक्षा देदी; उसमें धर्म न होते हुए भी 'मेरे में धर्म हैं , यहाँ उत्स्वत्र (सिद्धान्तों के खिलाफ्र) प्ररूपणा कर कोटानुकोटि सागर प्रमाण संसार अपण उपार्जन किया.

एक वक्त प्रश्नु को वन्दन कर भरत चक्रवर्ती ने प्रश्न किया कि मगवान् ! इस समय समवसरण में कोई भावि तीर्थकर का जीव है ? उत्तर मिला कि- बाहिर द्वार देश पर रहा हुवा तेरा प्रत्र मरीचि जो त्रिदण्डी के वेश में है, बह 'महावीर' नाम का चौवीसवाँ तीर्थंकर होगाः उसके पहिले भरत क्षेत्र में वासुदेव होगा और महाविदेह में चक्रवर्ती होगा, यह सुन हर्षित होकर भरत महाराज मावि तीर्थकर की हैसियत से भरीचि को वन्दन कर अपने घर पर चलेगये; इससे मरीचि फूला न समाया, गर्वान्वित होकर यह कहने लगा- मेरा कुल कितना उच्च है मेरे पितामह तीर्थंकर

हुए, मेरे पिता चऋवर्ती हैं, मैं इन दोनों से एक वासुदेव पद अधिक प्राप्त करूँगाः इस क्रलमद से यहाँ नीचगोत्र उपार्जन दुवा- भगवान् के कथनानुसार उन्नीसर्वे भव में पोतनपुर नगर में 'त्रिपृष्ट ' नाम का पहिला वासुदेव हुवा और तेवीसवें भव में 'प्रियमित्र' नामक चक्रवर्ती हुवा; अन्त में दीक्षा ली, एक कोड़ वर्ष चारित्र पालकर समाधि पूर्वक मृत्यु हुई; एवं सत्तावीसवें भव में तीर्थंकर हुए.

प्रकाश-जैन ग्रुनियों का चारित्र इतना कठिन है कि मरीचि जैसे भी उसके पालन में असमर्थ सिद्ध हुए चारित्र की रूपरेखा (Out-Line) इस प्रकार है-(१) म्रुनिजन माधुकरी भिक्षा लाकर अपना निर्वाह करते हैं, वह भी नीरस, दोषग्रुक्त और एक वक्त लाई जाती है, योग्य मुनिजनों के अतिरिक्त आहार किसी को दे नहीं सकते, फैंक नहीं सकते और सिलक रख मी नहीं सकते रात्री के समय जल तक त्याग कर दिया जाता है (२) प्रमाणोपेत श्वतवस्त्र रखना होता है, वह भी जहाँ तक संभव हो अल्प मृल्य का हो और सादा हो, बस्तों का संग्रह हो नहीं सकता, किसी को दिया नहीं जा सकता (३) काष्ट के, मिट्टी के या तुम्बे के पात्र रक्खे जाते हैं; वे भी अल्प संख्या में हों, इन का भी संग्रह नहीं हो सकता और किसी को दिया नहीं जा सकता (४-६) बाल

बनवाना नहीं, जूती पहनना नहीं और किसी सवारी में बैठना नहीं; यानी छुंचन कराना, नंगे पैर रहना और पैर पैदल चलना ( ७ ) विहार में वस्त्र-पात्रदि का अपना बजन खुद उठाना, यानी गृहस्थ को उठाने नहीं देना (८) पैसा रख नहीं सकते, उसे छतक नहीं सकते- पैसा इब्द से तमाप प्रकार के सिक्खे, नोट वेंगैर: जानना (९) बालिका-युवतियाँ वृद्धाः अर्थात् स्त्रीमात्र को स्पर्श नहीं कर सकते (१०) अग्नि को, कच्चे अनाज को, कच्चे जल को और कच्चे फल को छूतक नहीं सकते; चाहे शीतकाल हो या उष्णकाल हो, भूखे हों या प्यासे हों; सब ही सहन करना होता है इसके अतिरिक्त (१) व्रत-नियम पालन का पूरा ध्यान रखना होता है (२) सीनेपा-थीएटर-सरकस-मदारीखेल-इन्द्रजाल-राज्य सवारी-धार्मिक के अतिरिक्त प्रत्येक प्रोसेसन ( जलूस ) आदि देखना नहीं ( ३ ) व्यर्थ डौलते फिरना नहीं (४) लबाइपन-व्यर्थ वकवाद-मृषाभाषण-पार्मिक वचनादि कुत्सित भाषाओं त्याग करने का पूर्ण प्रत्यन कर सत्य-मधुरी और अर्थपूर्ण भाषा बोलते हुए मितमाषी बनना होता है; यानी संयमित भाषा होनी चाहिए (५) सोना उठना-बैठना-चलना-खाना-पीना-पहनना-बोलना; इत्यादि तमाम वर्ताव यत्नापूर्वक किये जाने चाहिए-अनिवरों के आचारों का यह संक्षेप उल्लेख किया गया; प्रन्थ गौरव के कारण उनके उन्नत विचारों का उल्लेख नहीं किया गया है.

आप समझ गए होंगे कि जैन म्रुनियों का कितना उच्च और आदर्श त्याग होता है; आप ऐसे उच्च त्याग की भावना करें- त्रिदण्डी के जीवन में यह बड़ी श्रद्धा थी कि हरएक मुमुक्षु को उपदेश देकर भगवान के शरण में भेजदिया करता था; आप भी ऐसी श्रद्धा रक्खा करें, मरीचिने यह बहुत बुरा किया कि भरत महाराज के मुख से मंगल समाचार सुनकर गर्वगर्त में गिर गए; ऐसा आप कभी न करें; मरीचि में आत्मधर्म न होते हुए भी कपिल को धर्म होने की कही, इससे दीर्घकालीन भववृद्धि की; मताग्रह के मोह के कारण आप ऐसा करके अपनी आत्मा को न डूबायं; प्रत्युत ढोरों के रहने लायक बाड़ाबन्दी को तौड़ कर सत्य प्ररूपणा करें- सत्तावीस भव पहिले ही भावि तीर्थंकर के कारण महावीर का जीव मरीचि वन्दनीक होगया; यह सारा ही पूर्व करणी का फल है; यह जानकर आपको शुद्ध करणी करनी चाहिए, चाहे अल्प ही हो- प्रभु का तीसरा भव बड़ा विच्छि रहा.

पच्चीसर्वे भव में भगवन्त ने तीर्थकर नाम का बंधन किया- इसही भरत क्षेत्रान्तरगत छत्रागा पुरी में नन्दन नाम का नुरेन्द्र था, २४ चौनीस लक्ष वर्ष पर्यन्त गृहस्था-वास में रहकर पोड्डीलाचार्य महाराज के पास त्याग-दीक्षा प्रहण की; एक लाख वर्ष तक महिने-महिने की तपस्या की, बीस स्थानक (तप का एक विशिष्ट अनुष्ठान) का आराधन कर 'तीर्थंकर नाम कर्म' उपार्जन किया.

प्रकाश-जैन शास्त्रों की यह मान्यता है कि बीस स्थानक तप आराधन से तीर्थंकर बनता है; यदि यह सत्य है तो मात्र इस भरत क्षेत्र में से लाखों तीर्थंकर होंगे; इस तरह ५ भरत ५ ऐरवत और ५ महाविदेह: इन १५ क्षेत्रों में से तो इतने तीर्थंकर होना चाहिए कि तीन लोक में सर्वत्र उनके दर्शन होने लगें ४०० चार सौ उपवास और २० बीस बेले ( एक साथ दो उपवास ) करने से तीसरे भव में तीर्थंकर बन ही जायगा; यदि यह गारन्टी हो तो, हरएक नर-नारी अपनी पूरी ताकत लगा कर कोशिस कर सकता है; ऐसी शंका यहाँ हो सकती है; परन्तु यह बात इस तरह नहीं है, इसमें समझ फेर है, सिद्धान्तों का कहना तो सत्य ही है उस तपोविधान में ही यह स्पष्ट लिखा है कि "पहिला अरिहन्त पद आराधन करते हुए उत्कृष्ट रसायन ( उम्र मानवा ) पैदा हो तो तीर्थंकर पर प्राप्त करे " इस तरह बीसों ही पद पर उल्लेख हैं; बस यहाँ सारा ही ग्रहा 'उत्कृष्ट रसायन ' पर है, यह सब को आता नहीं और समस्त तपस्वी तीर्थंकर बनते नहीं- बीस स्थानक का आराधन कर नन्दन राज की तरह तीर्थंकर पद प्राप्त करने की भरसक कोशिश करना चाहिए.

छन्वीसर्वे भव में भगवान् दसर्वे देवलोक के पुष्पोत्तर प्रवर पुण्डरीक विमान में बीस सागर की आयुष्य वाले देव हुए; वहाँ से सत्तावीसवें भवमें जगद् गुरु महावीर देव त्रिसला देवी के कृक्षि में अवतरे; जिन का जीवन अब ऋमशः बयान करते हैं---

प्रकाश-श्वेताम्बर शास्त्रों का कथन है कि मरीचि के भव में नीच गौत्र का बन्धन किया था, इससे महावीर देवानन्दा ब्राह्मणी के कृक्षि में उत्पन्न हुए, यानी भिक्षक कुल में अवतरे; पर विचारकों की यह मान्यताहै कि उस समय में जैनों और ब्राह्मणों के भारी मनोमालिन्य था, पारस्परिक द्वेषात्रि की ज्वालाएँ प्रज्वलित हो रही थीं; अतः ब्राह्मणीं को नीचा दिखाने के लिए गर्भापहार का प्रकरण दाखिल किया गया है; यद्यपि कर्मोदय के दायरे में यह गर्भापहार की घटना संभव हो सकती हैं: पर तीर्थंकर जैसे महान पद के लिए अशोभनिक है; अस्तु कुछ भी हो भगवान् दसम देवलोक से च्यवकर आषाढ शुदी पष्ठी के दिन उत्तरा फाल्गुनी नक्षत्र में माता के गर्भ में अवतरे.

## **अन्ने प्रकरण दूसरा** 🏶 [ गर्भावस्था ]

#### (ज्ञानत्रय)

भगवान् जब त्रिसला देवी के गर्भ में थे तब मति-श्रुति अविधः; इन तीन ज्ञानों से अभियुक्त थे- १. निर्मल बुद्धि और निर्मल विचार मति ज्ञान कहा जाता है २. शब्द ज्ञान शास्त्रीय बोध और श्रवण समझ श्रत ज्ञान वदा जाता है ३. रूपी पदार्थी के अवबीध को अवधि ज्ञान कहते हैं.

प्रकाश-पूर्वकृत तपस्या और त्याग का ही यह अतिशय प्रभाव है कि ज्ञानावरणीय के क्षयोपशम से गर्भ में ही तीन ज्ञान प्राप्त थे- यहाँ तो कइ भव व्यतीत होने पर भी मति-श्रुति ज्ञान की आप्ति कठिनतर समस्या है; अतः ज्ञान उपलब्धि के लिए ज्ञान का और ज्ञानी का सत्कार-सम्मान बहुमान करिये, उनको बन्दन-नमस्कार करिये. उनका जाप और ध्यान से आराधन कर अभिष्ट फल प्राप्त करिये.

#### (स्वप्त दर्शन)

जिस रात्रि को त्रिसला पाता के गर्भ में भगवान महावीर अवतरे, उस ही रात को मातेश्वरी ने चौदह महा स्वप्न देखे, तत्काल ही निद्रा टूट गई, सावधान होकर तमाम स्वमों को विचारे, शीघ्र ही पतिदेव सिद्धार्थ के स्थान पर पहुँचकर बड़ी नम्रता और आदर से उन को जागृत किये और मधुरी वाणी से प्राप्त स्वमों को इस प्रकार निवेदन किये.

- १. ग्रुक्ता फल के पुंज समान सपेत बलवान् सिंह देखा.
- २. रजत पर्वत समान श्वेत वर्ण का चार दान्त वाला हाथी देखा.
- ३. कमल पत्रों के समृह समान गौरवर्ण वाला सुडोल वृषभ देखा.
- ४. स्फार श्रृंगारों से सुसन्जित दिव्यरूप नाली लक्ष्मी देवी देखी.
- ५. पंच वर्णीय पुष्पों से गूँथी हुई सौगंधित माला-युगल देखा.
- ६. कर्पूर के पुंज समान अत्यन्त रमणीय पूर्ण चन्द्रमा देखा.
- ७. अशोक दृक्ष के समान जगच्चक्ष सहस्र किरण सर्य देखा.

- ८. स्वर्णमय दण्डवाली पवन से लहराती हुई पंचवर्णी ध्वजा देखी.
- ९. कमल पर स्थापित जल से आपूरित मंगल सूचक पूर्ण कलश देखा.
- १०. कमलों से विशाजित सौगन्धित नीर से संभृत पष सरोवर देखा.
- ११. लहरों से लहरायमान मच्छ-कच्छपादि से श्लोभित क्षीर सम्रद्ध देखाः
- १२. अनेक चित्रों से चित्रित अष्टोत्तर सहस्र स्तम्भों से विराजित प्रण्डरीक विमान देखाः
- १३. स्वर्ण स्थाल में नानाविध रत्नों से रचित रत्नराञ्ची देखा.
- १४. अनेक शिखाओं से युक्त धग् धग् श्रब्दायमान् निर्धृम अग्नि देखा.

उपर्युक्त चौदह महा स्वम का पतिदेव के सामने विस्तार पूर्वक बयान कर उनके फल की पृच्छा की; सिद्धार्थ नृपेन्द्र ने अत्यन्त हर्षित होकर इस प्रकार उत्तर दिया- हे देवि ! तुमने औदार्य-कल्याणकारी-सुधन्य-आरोग्यदाता-दीर्घायु-कर्ता और मङ्गलस्वरूप महा स्वम देखे हैं; हे महामागे! इन से अर्थलाभ-भोगलाभ-पुत्रलाभ-सुखलाभ और राज्य-लाभ होगा; इस तरह निश्चय पूर्वक नौ मास साड़े सात

दिन व्यतीत होने पर अपने कुल में आश्रयभृत-दीपक समान-कुलशेखर-कुलतिलक-कुल दिनकर-कुलाधार-कुल कीर्तिकर-कुल वृद्धिकर-कुल निर्वाहकर-कुल यशस्कर और कुल तरुवर समान-सर्वांग सुन्दर-श्रशिसमान शान्त और सूर्य समान तेजस्वी पुत्ररत होगा- हे सुन्दरि! बाल्य काल से मुक्त होने पर अतिशय कलावान् होगा, श्रवण मात्र से सर्व दर्शनों का ज्ञाता होगा; महा दानी, महा पराऋमी, प्रतिज्ञा निर्वाहक और भृषण्डल पर विजय करने वाला होगा, हे महादेवि ! तमने बड़े उत्तम स्वम देखे हैं.

·C:0:C--

यह रुचिकर-अभिष्ट फल सुनकर त्रिसला पहाराणी अत्यन्त प्रसन्न हुई, करबद्ध नतमस्तक होकर बोल उठी-हे स्वामिन् ! आप का फरमान यथार्थ है निस्संदेह है, अपने परस्पर विचार मिलगये, दोनों को इच्छित और इष्ट हैं; पश्चात् आज्ञा प्राप्त कर राजहंसी की तरह अपने सुन्दर शयन-गृह में वापस चली गईं- वहाँ जाकर सेविकाओं और सखियों को जगा कर कहने लगीं- मैंने उत्तम-प्रधान-मंगलकारी महा स्वम देखे हैं, अब मैं दुबारा नींद न हूँ, वर्ना कहीं बुरे स्वम इन स्वमों का नाश करदेंगे; इस प्रकार त्रिसला पाता धर्म— जागरण करने लगीं, धार्मिक वार्तालाप में रजनी**—** व्यतीत की.

प्रातःकाल होते ही सिद्धार्थ राजा ने आदेशी पुरुषों को आदेश दिया कि सभा मण्डप को सज्जित करो, सुगंधित बनाओ और सिंहासन की स्थापना करो, हर्षित होकर सर्व

र्य सम्पन्न किया- महाराज। सिद्धार्थ शौचिक्रिया से निपट कर व्यायामशाला में पहुँचे; वहां दण्ड निकालना, मुद्गर घ्रमाना, बैठक लगाना, मलयुद्ध करना; इत्यादि नाना-विध कसरत करके विश्राम लिया, कुशल मर्दकों ने सहस्र पाकादि तैल से उनका शरीर मर्दन किया, वहाँ से स्नान-गृह में जाकर सुगंधमय जल से स्नान कर गोशिर्ष चन्दन से विलेपन किया, दिव्य वस्त्राभृषण धारण किये. सोलह शुँगार सज कर निम्नाङ्कित लोगों के साथ सभा मण्डप में पधारे:---

१ अनेक गण-नायक २ दण्ड-नायक ३ राजेश्वर ४ कोतवाल ५ मण्डपाधिपति ६ कुटुम्बाधिपति ७ श्रीगण ८ देवगण ९ यमगण १० सामन्त ११ महा-सामन्त १२ मण्डलिक १३ महा मण्डलिक १४ चौरासी चौहङ्किया १५ मुक्कटबन्ध १६ संधिगल १७ द्तपाल १८ संघिविग्रही १९ राज-विग्रही २० मन्त्री २१ महा-मन्त्री २२ सेठ २३ साहुकार २४ सार्थवाह २५ अंगरक्षक २६ पुरोहित २७ वृत्तिनायक २८ वही-वाहक २९ थइ-यायत ३० पदुपडियायत ३१ टाटकपाली ३२ इन्द्र-

जास्ती ३३ फूलमाली ३४ धनुर्वादी ३५ मंत्रवादी ३६ तम्त्रवादी ३७ ज्योतिर्वादी ३८ दण्डधर ३९ धनुष्य-धर ४० खड्नधर ४१ छत्रधर ४२ चामरधर ४३ पता-काघर ४४ ध्वजाधर ४५ दोवधर ४६ पुस्तकधर ४७ झारीघर ४८ ताम्बुलघर ४९ प्रतिहार ५० शय्या-पालक ५१ गज पालक ५२ अइव पालक ५३ अंगमर्दक ५४ देहरश्रक ५५ थोड़ा बोला ५६ कथा बोला ५७ सत्य बोला ५८ गुण बोला ५९ समस्या बोला ६० पारसी बोला ६१ व्याकरण बोला ६२ तर्क बोला ६३ साहित्य बंधक ६४ लक्षण बंधक ६५ छन्द बंधक ६६ अलङ्कार बंधक: इत्यादि परिवारयुक्त धवल मेघ में निकलते हुए सूर्य सपान महाराजा सिद्धार्थ आकर पूर्वाभिष्ठख सिंहासन पर विराजे, छत्र रक्खा गया, चापर दूलने लगे, चारों ओर से लोग जय-जय शब्द बोल रहे थे, शीघही राजेन्द्र ने आदेशी पुरुषों को आज्ञा की-

तप लोग शीघ्र ही जाकर अष्टाङ्ग निमित्त के ज्ञाता स्वम पाठकों को बुलालाओ, वे प्रसन्नता से आदर पूर्वक उनको बुला लाये, उनने पाइर्वनाथ रक्षक-गर्भित आशिर्वाद दिया और नरेन्द्र के संकेतानुसार स्थापित मद्रासनों पर बैठ गये, समीप में ही महारानी त्रिसलादेवी एक मौलिक मद्रासन पर बैठी थीं- महाराजा ने गत रात्री के स्वम दर्शन की

सारी हकीकत कही, उनने परस्पर परामर्श कर स्वमञास्त्र का आख्यान सुनाने के साथ चौदह महास्वमों के फल इस प्रकार प्रदर्शित किये-

- आपका पुत्र-रत्न सिंह के दर्शन से अष्टकर्म रूप-8 हाथी का विदारण करेगा.
- चार दान्त वाला हाथी देखने से दान-शील-तप-भावनाः; चार प्रकार का धर्मोपदेशक होगा.
- वृषभ के देखने से भरत क्षेत्र में सम्यक्त्व रूप बीज का वपन करेगा.
- ४ लक्ष्मी देवी के दर्शन से सम्वत्सरी दान देकर पृथ्वी को-प्रमुदित करेगा और तीर्थंकर लक्ष्मी का भोक्ता होगा.
- ५ पुष्पमाला के अवलोकन से तीन लोक के जीव उन की आज्ञा मस्तक पर धारण करेंगे.
- चन्द्र दर्शन से भूमण्डल में समस्त भन्यात्माओं के नेत्र और हृदय आल्हाद करने वाला होगा.
- सूर्य दर्शन से पीठ पर भामण्डल चमकता रहेगा.

- **घ्वजा देखने से आगे आगे धर्म घ्वजचलेगा.**
- पूर्ण कलश देखने से ज्ञान-चारित्र धर्म सम्पूर्ण होगा तथा भक्तों के मनोरथ पूर्ण करने वाला होगा.
- पद्म सरोवर के अवलोकन से विहार के समय देव चरणों के नीचे कमलों की रचना करेंगे.
- क्षीर सम्रद्ध नजर आने से ज्ञान-दर्शन-चारित्रादि गुणरत्नों का आधार होगा तथा धर्म मर्यादा धारण करने नाला होगा.
- १२ देव विमान के दर्शन से स्वर्गवासी देवों के आराध्य और मान्य होगा.
- १३ रत्नराशी देखने से समवसरण (व्याख्यान का महामण्डप ) की रचना होगी.
- १४ निर्धृप अग्नि के देखने से मिथ्यात्व शीत को हरण कर भव्यात्माओं का कल्याण-कर्ता होगा.

इनके अतिरिक्त आप का पुत्ररत्न चौदह राजलोक के शिरवर पर विराजमान होगा, बाकी वे बात भी कहीं जो कि राजा ने राणी को कही थीं- यह सुनकर भूपेन्द्र

और सभाजन अत्यन्त प्रमुदित हुए, महाराणी त्रिसला भी आनन्दित हुईँ- महाराजा सिद्धार्थ ने वरस्ता-भूषण देकर पाठकों का सत्कार किया, भोजन कराया और जमीन भेंट की.

प्रकाश-पुण्य का पुंज रूप पुत्ररत्न जब गर्भ में आता है तब जननी को ऐसे बढ़िया स्वम आते हैं- उस आदर्श दम्पति की सांसारिक चर्या सदाचार से अभियुक्त थी. जिसके शयन का कमरा तक अलग था, फिर शय्या की तो बात ही क्या ? कितनी पवित्रता और अनुकरणीय मर्यादा थी उनकी रति-क्रीड़ा अत्यन्त मर्यादित थी: आज के लोग जो विषय कीट बने रहते हैं, उनको इससे पाठ सीखना चाहिए- महारानी त्रिसला अपने पतिदेव के साथ कितने अदब से पेश आई और आज की सुन्दरियाँ कितनी बत्तभीज हैं, इसकी तुलना कर बोधग्रहण करो- एक महा पुरुष के गर्भ में अवतरते ही पुण्य प्रकाश फैलने लगता है, जनता हर्षित होजाती है; अतः दमरों को सुखी बना कर पुण्य उपार्जन करना चाहिए.

#### ( धन वृद्धि और धान्य वृष्टि )

जिस दिन से भगवान् त्रिसलादेवी की कृक्षि में अवतरे उस दिन से शकेन्द्र के आज्ञानुसार तियग्-जुम्भक देवींने वैसे स्थानों से घन ला ला कर सिद्धार्थ नृपेन्द्र के भण्डार मरे हैं कि उनके स्थापक, उनका कुड़म्ब, गौत्रीय, नोकर, चाकर और सर्व वारिश्चदार नष्ट हो गये हों, जिनका नामो-निश्चान तक मिट गया हो, इस तरह सोना—चान्दी—मोहरें रत्न—माणिक—मोति—हीरा—पन्नादि जवाहिरात और ज़ेवर वगैर: द्रव्यों से अमाप धनराशी बढ़ा दी गई— इसही प्रकार गेहूँ—चावल—मूँग—चना—मटरादि धान्यों की राजेन्द्र के घर पर दृष्टि की.

प्रकाश-"भाग्यवान् के भूत कमावें" यह कहावत यहाँ चरितार्थ होगई, एक तो पहिले ही लक्ष्मी का आधि-पत्य था और फिर बिना प्रयत्न पुण्य योग से देवों ने भण्डार भरदिये, आप को पता है? ऐसा क्यों हुवा? नहीं तो सुनिये-भवान्तरों के दान कर्षने लामान्तराय को नष्ट करदिया, इसही से लक्ष्मी रेलपछेल होगई और भूखों को मोजन कराया, इससे अब की दृष्टि होगई, यह सब गर्भ में विराज-मान् महावीरदेव का प्रभाव था. आप अपनी परिस्थिति को सोचिये, कैसी अन्तर वेदना हो रही है; आप इससे दान-धर्म का बोध पाठ सोखिये और यथाशक्य आचरणा करिये; महा पुरुषों का कथन है कि अब-वल समान कोई दान नहीं है.

#### ( करुणा-शोक-प्रतिज्ञा-हर्ष )

१ करुणा-भगवान ने गर्भ में रहे हुए एक वक्त ज्ञान द्वारा विचार किया कि गर्भ के हिलने से, चलने से-कम्पने से माता के उदर में महति व्यथा होती है, इससे में स्तब्ध रहूँ. यह निश्चय कर पेट के एक हिस्से में प्रभ्र निश्वल रहे.

२ शोक-गर्भ के न हिलने से त्रिसला माता एकदम घबड़ाकर बोलने लगीं- अही ! मेरा गर्भ किसी दुष्ट देव ने हरिलया है, अथवा गर्भ च्यवगया है, मरगया है, गरु गया है, गिरगया है या स्थानश्रष्ट होगया है!!! पहिले मेरा गर्भ हिलता था, चलता था, स्फ्ररता था, अब 🗫 नहीं होता है, मेरे गर्भ को कुशल नहीं है त्रिसलादेवी का दिल भँग होगया. भारी खेद हुआ, शोक सम्रद्ध में इब गई: म्रंह नीचा कर, गाल पर हाथ धर, दृष्टि जमीन पर रख कर सोचने लगी— अगर सचग्रच ही मेरा गर्भ सङ्ग्रल नहीं है तो पृथ्वी पर मेरे जैसी पापिनी-अभागिनी कोई नहीं है पण्डितजनों ने सत्य ही कहा है कि - अभागियों के घर चिन्तामणि रत्न नहीं ठहर सकता, द्ररिद्रियों के गृह में निधान प्रकट नहीं होता. मरुघर में कल्पवृक्ष नहीं उगता पुण्यहीनों को अमृतपान की इच्छा प्री नहीं हो सकती; हा देव ! तुझे धिककार हो, तेने ऐसा क्या किया ? मेरा

मनोरथ वृक्ष जड़मूल से उखेड़ दिया, नेत्र देकर फिर छीन लिये, निधान दिखा कर पीछा खींच लिया, इस देव ने मेरुपर्वत पर आरोहण कर पुनः मुझे पृथ्वी पर पटकदी, बोल तो सही! मैने तेरा क्या अपराध किया १ अर र र र ! अन्तर वेदना सही नहीं जाती ! क्या करूँ ? कहाँ जाऊं ? किसके आगे पुकार करूं ? इस पापिष्ट देव ने जैसा किया है वैसा शायद कोई शत्रु भी कभी नहीं करेगा, इस अनुपम गर्भ के बिना राज्य सुख भी जहर समान है, चौदह समों से स्चित त्रैलोक्यपूजित गुणनिधि पुत्ररत्न के विना सर्व शून्य है फिर सोचती है इसमें देव का क्या दोष है! मेरी अञ्चभ करणी का ही यह कड़ फल है कर्म-विपाक में उल्लेख है कि- पशु-पक्षी और मनुष्य के बालकों का जो पापात्मा वियोग ( Separation ) कराता है वह सन्तान रहित होता है, कदाचित सन्तान हो तो जीवित नहीं रहती; तात्पर्य यह है कि पशुओं में गाय, भैंस, हिरनी, बकरी वगैरः के वच्चों का माता से वियोग कराया हो- पक्षियों **में** मोर, तीतर, कबुतर, सारस आदि के बच्चों का विरह कराया हो अथवा मनुष्यों के शिशुओं की जुदाई कराई हो तो वह प्राणी निःसन्तान होता है- श्वायद मुझ पापिनी ने पूर्व भव में भूक, तीतर, कबृतर आदि को पींजरे में डाले हों, दूध के लोभ से बछड़ों को अन्तराय दी हो, मूपकों के बिलों में गरम पानी डलवाया हो-धुआँ दिया हो-पत्थरों से बिलों

को बन्द कराने से चुहे मरगये हों, एवं चिटियों के, मकोड़े के छोटे छोटे बिल जलसे बहा दिये हों, तथा अन्य स्त्रियों पर या सौतों पर कड़कड़े मोड़े हों, कागादि के अंडे फ़ुड़ाये हों, स्त्रियों के गर्भ गिरवाये हों, ज्ञील खण्डन किये हों-कराये हों; उन दुष्ट कमीं का यह दाह्रण फल है. फिर जरा **झिझककर बोलती है- रे दैव! निर्दय-पापिष्ट-दुष्ट-निष्टुर-**निकृष्ट कर्मकारक ! निरपराधी जनमारक-विज्ञास घातक! पापमूर्ते-अकार्यसज्ज-निर्रुज्ज! तू किस लिये निष्कारण वैरी बनगया है, तू प्रकट होकर कहतो सही, मैंने तेरा क्या गुनाह किया है ? इस प्रकार विलापात करती हुई त्रिसला देवी को सिवयाँ पूछती हैं – हे सिव ! किस कारण तुम इतना दु:ख करती हो ? त्रिमला निश्वास डालती हुई बोलती है- बहिनों! कहने योग्य कोई बात नहीं है- क्या कहूँ! मैं मंद भागिनी हूँ, मेरा जीवन धूल में मिल गया, आगे न बोल सकी और मुर्छित होकर ज़मीन पर गिर गई, पासवालीं शीतलोपचार कर उसको होंस में लातीं हैं, फिर वह रोने लगती है और सिखयों के बार बार पूछने पर गर्भ का दुःखद स्वरूप कहती हुई पुनः पुनः गस खाकर गिर जाती हैं; यह हकीकत जानने पर सारा राज्य परिवार चिन्तातुर बन गया, चारों तरफ हाहाकार मच गया- इस समय उलहना देती हुई कोइ सखी कहती है-हे कुलदेवि ! तुम जिन्दा हो कि मरगई, हमने सदा तुमारी मक्तिपूर्वक

सेवा पूजा की है, इस वक्त काम न आओगी तो किस दिन प्रकट होगी; बाद कितनीक कुलकी वृद्धस्त्रियाँ यन्त्र-मन्त्र-तन्त्र से शान्तिक-पौष्टिक कर्म करतीं हैं, कितनीक नैमित्तिकों को पूछताछ करतीं हैं- राज सभा में गीत-गान-वाजिन्त्र-नृत्यादि कतइ बन्द करादिये गए, उंचे आवज् तक से कोइ बोल नहीं सकता, महाराजा सिद्धार्थ शोक-सागर में डूब गये, राज कर्मचारी किंकर्त्तव्यमूढ होगए, राज महल सारा शुन्य होगया, राजधानी भर में चिन्ता उत्पन्न होगई है, खान-पान-दान-स्नान-बोलना-हँसना-सोना वगैरः मानो सब भूल गये हैं; कोइ किसी को पूछता है तब निश्वास डाल कर उत्तर देते हैं, आँसुओं से सब के मुँह धुले नजर आते हैं, तमाम नागरिक शून्य–चित्त और दिग्मूढ बनगये हैं; इस तरह सारे नगर में सर्वत्र शोक दी शोक छागया.

र प्रतिज्ञा—महावीर प्रभुने अपने ज्ञान द्वारा मातेश्वरी का दुः ख जान कर विचार किया— क्या किया जाय?
कैसे कहा जाय? मोह की गति—विधि विचित्र है, मैंने तो
माताजी के हित के लिये— सुख के लिये किया था, वह
दुख:कर्ता होगया है, सच है! नारियल के जल में श्वीतल—
ता के लिये कपूर डाला जाता है वह जहर बन जाता है;
उस ही तरह मेरा किया हुवा हित जननी को अहितकर

हुआ; अहो ! नहीं देखने पर भी मुझ पर इतना प्रेम है तो देखने पर कहना ही क्या? अमाप प्रेम होगा, इसिलये ''माता पिता के जीते हुए मैं दीक्षा ग्रहण नहीं करूँगा" चूँकि ऐसा करने पर वे मरण–शरण हो जायंगे; इसलिये ऐसी प्रतिज्ञा की; पक्चात् शरीर का एक देश हिलाया-

४ हर्ष-तब त्रिसला माता गर्भ को हिलते हुए, स्फ़रते हुए, बढ़ते हुए जान कर अत्यन्त हर्षित हुई, सन्तुष्ट हुई, हृदय में आनन्दित होकर इस प्रकार पुलकित वदन से बोलने लगीं- अहो सिलयों! मेरा गर्भ किसी ने हरा नहीं, गर्भ मरा नहीं, गला नहीं, खिरा नहीं और नष्ट भी नहीं हुआ, पहिले हिलता–चलता बन्द होगया था, अब हिलता चलता है, मेरे गर्भ में कोइ विघ्न नहीं है मैं भाग्यवती हूँ पुण्यात्मा हूँ-त्रिभ्रुवनमान्या हूँ-मेरा जीवन प्रशंसनीय है, प्रभु पार्क्वनाथ मुझ पर प्रसन्न हैं! गुरुदेव भी खुश हैं! आजन्म आराधित जैन धर्म मुझे फला है !!! गोत्र देंब भी मेरे पर राजी है, इस प्रकार बोलती हुई महारानी त्रिसलादेवी की रोमराजि पुलकित हुई, नेत्र कमल विकसित हुए, ग्रुख-चन्द्र दमक्रने लगा, महारानी को प्रसन्न वदन देखकर बृद्धस्त्रियाँ आशिर्वाद देने लगीं, सधवाऐं गीत गान करने लगीं, गणिकाएँ नृत्य करने लगीं स्थान-स्थान पर कुंकुम के छींटे डाले गये, शहर में जगह-जगह ध्वजाएँ

फहराने लगीं, द्वारों पर तोरण बांघे गए, मोतियों के साथिये रचे गये, पंचवर्णीय पुष्पों के ढेर लगाये गये, तमाम स्नी-पुरुषों ने नवीन वस्त्र-आभूषण पहिने, सधवा और कुमारिकाएँ अक्षत और फलों के थाल लेलेकर मंगल गीत गाती हुई त्रिसलादेवी के समीप आतीं हैं, भट्ट लोग विरुदावली बोलने लगे; इस तरह राज मार्ग चतुर्वर्ण-समृह से भरगया, श्रृंगारे हुए अनेक हाथी-घोड़े-स्थादि विलसित हो रहे हैं, मंगल गीत गाये जारहे हैं वाजिन्त्र बज रहे हैं: दुंदुमी मेघ समान गर्जाख कर रही है; इस प्रकार के सम्मर्दन से राज्य स्थान विशाल होने पर भी संकीर्ण होगया है- जिन मंदिरों में स्नात्र पूजा कराई जारहीं हैं, बन्दी जनों को कारावास से मुक्त कर दिये गए हैं, मुनियों को बन्दन पूर्वक प्रतिलाभा जारहा है, स्वधर्मियों की भक्ति की जारही है; इस कदर समग्र शहर में आनन्द ही आनन्द छा रहा है.

प्रकाश- अब चारों ही बातों पर प्रकाश डालते हैं-(१) कुदरत के नियम को मानो तबदील करदिया, ऐसा गर्भस्थ मगवान् की निश्वलता का अर्थ लगता है, यह कहाँ तक ठीक माना जा सकता है, ऐसा सहज विचार उत्पन्न होगा; पर संसार में अपवाद (Exception) एक ऐसा नियम है कि सशक्त और समर्थ उसकी आचरण कर सकते हैं; बस इस ही तरह भगवन्त ने मातेश्वरी पर करुणा की; इस में विशिष्टता तो यह मिलती है कि भगवान गर्भ काल से ही कितने दयाछ थे; जिसकी अग्रिम जीवनी से आप को सीखने मिलेगा (२) मातेश्वरी त्रिसलादेवी को पुत्र-प्रेम कितना अगाध था यह उनका दयनीय शोकमय दु:ख-दर्द से पता चलता है, उनने नाना प्रकार के देव को उलहने दिए, पर आख़िर अपनी करणी का चित्र सामने रखकर भारी पदचाताप किया और संसार भर की माताओं की आँखें खोल कर शिष्ट सामग्री उन के सामने रखदी, एक इस पुण्यमूर्ति के पीछे संख्यातीत लोगों को दुःख उठाना पड़ा, यह मामूली बात नहीं हैं— क्या इससे संसार की माताएं पुत्रप्रेम का पाठ सीखेंगी ? और क्या इस नैतिक जीवन में से आप भी कुछ खरीदेंगे ? जरूर विचार करिये (३) अन्ततः मातृवात्सल्य का बदला भगवान् ने गर्भ में रहकर ही अपनी प्रतिज्ञा से पूण करदिया- स्वयं लेखक ने भी दीक्षा के पूर्व ऐसी प्रतिज्ञा की थी कि पिता श्री के जीवन-काल में संयम धारण नहीं करनाः कारण कि उनको अत्यन्त दुःख होने का संभन्न था, माताजी तो ग्यारह साल की उम्र में ही गुजर चुंकी थीं- सुपुत्रों के यह लक्षण हैं कि अपने माता-पिता को दुःखी कर गृहवास का त्यागन करें, वे आफ्रन्द करते रहें, उनको कोइ आधार न हो, उनकी कोइ व्यवस्थान हो और उनको रखड़ते

छोड़ कर चारित्र लेलेना उचित नहीं है; इसही लिये मगवन्त ने आज्ञा का मार्ग प्रधान रक्खा. जनता इससे बोध लेकर अपना नैतिक और धार्मिक जीवन उन्नत बनावें ( ४ ) भगवान् ने अपने अंग का एक देश हिला कर मातेश्वरी की ख़ुश खुश करदी माताजी के हर्षीद्गार न जाने किस अन्तर-पट से निकले जिसका पता नहीं चला, उनके मौलिक उद्गारों से शहर के समस्त लोगों के हृदय नौ नौ गज़ ऊँचे उछल रहे थे; इस वक्त स्वर्ग का आनन्द भी उनके सामने तुच्छ सा था. क्या ऐसे हर्ष प्रसङ्ग में आप भी शरीक होकर आनन्द लूटेंगे ? अवश्य भावना रखना चाहिये.



## ( गर्भ रक्षा और पालन )

त्रिसला माता आनन्दमय बनकर भलि-भाँति गर्भ रक्षा और गर्भ-पालन करती थीं- अति ज्ञीत-आहार (बहुत ठंडा-बासी) अति उष्ण-आहार (गरम-गरम) संठ-मिर्च आदि का तीक्ष्ण आहार, गुड़-शकर आदि का मिष्ट आहार, चने उड़दादि का रूक्ष आहार, फल-फूलादि का स्निम्ध आहार, घृत-तैलादि का चिकना आहार, घृतवर्जित ल्खा आहार अतिश्वय रूप से नहीं करती थीं 'अतिसर्वत्र वर्जयेत् ' इस सिद्धान्त का पालन करती थीं गर्भवती सुन्द- रियों के लिए जो जो आहार वैद्यक श्वास्त्र में निषेध हैं. उन का त्याग करती थीं निषेधात्मक आहार से गर्भ को इस प्रकार द्वानि होती है--

वातलैश्व भवेद् गर्भः । कुब्जान्ध जङ्बामनः ॥ पित्तलै: स्खलित: पिङ्ग:। चित्रिपाण्डुकफात्मभिः॥१॥ अतिलवणं नेत्रहरं । अतिशीतं मारुतं प्रकोपयति ॥ अत्युष्णं हरतिबलं । अतिकःमं जीवितं हरति ॥ २ ॥

भावार्थ-चने, उदद आदि वायुवाले आहार से गर्भ कुबड़ा-अँधा मुर्ख और बावनिया होता है, गेहूँ वगैरः पित्त वाले आहार से गर्भ गिर जाता है, दही आदि कफवाले आहार से गर्भ चित्री रोगवाला या पाण्ड रोगवाला होता है- यहाँ पर सर्व वस्तु अति खाने के साथ सम्बंध है- ॥१॥ गर्भवती स्त्री जो अति नमकीन आहार करे तो बालक के नेत्रों में हानि पहुँचती है, अति ठंडा आहार करे तो शरीर में कम्पवायु होता है, अति उष्ण आहार करे तो बलहीन होता है, और अति काम-क्रीड़ा करने से बालक मर जाता है. ॥ २ ॥

वैद्यक शास्त्र ने यह भी बताया है कि- १ अधिक पानी पीने से २ उत्कटादि विषम आसन से ३ दिन में सोने से ४ रात्री में जागने से ५-६ लघुनीत-बड़ीनीत रोकने

से: इन छः प्रकार से रोगोत्पत्ति होती है: अतः गर्भवती को ये कार्य नहीं करने चाहिये.

इमही तरह गभ के छः मास के बाद विषय-सेवन गाड़ी-ऊँटादि सवारी पर बैठना, पैदल चलना, ऊँची-नीची जमीन पर विहरना, ऊँचे से कूदना, वजन उठाना, झगड़ा करना, दास-दासी-पशु वगैरः को पीटना, ढीले पलंग पर सोना, शरीर प्रमाण से छोटी या अधिक बड़ी शय्या पर श्यन करना, सकड़े आसन पर बठना, उपवासादि तप करना, ऌ्ला-तीला-कडुवा-कषायला-मीठा-चीकना और खड्डा भोजन अधिक प्रमाण में करना, ज्यादा खाना, अति राग करना, अति शोक करना, इत्यादि करने से उत्तव गर्भ स्थान से भ्रष्ट हो जाता है; वास्ते गर्भवती को ऐसा नहीं करना चाहिए; इसलिये त्रिसला माता उपरोक्त कार्य नहीं करती थीं. गर्भ काल में महादेवी त्रिसला की सखियाँ इस कदर हिदायतें देती थीं-

मन्दं संचर मंदमेवनिगद, व्याग्रुच्च कोपऋपम्। पत्थ्यं भ्रुङ्क्ष्व विधाननिविवपने, मा अट्टहास कृथाः ॥ आकाशे न च शेष्व नैव शयन, नीचैर्बहिर्गच्छ मा। देवीगर्भभरालसा निजसखीवर्गेण सा श्विष्यते ॥ १॥

भावार्य—हे सिख ! तुम घीरे घीरे चलो, आहिस्ता

आहिस्ता बोलो, किसी पर क्रोध मत करो, पथ्य भोजन करो, साड़ी की गांठ कड़ी मत बांधो, खिलखिलाट मत हँसो, खुल्ले में सोओ पत, सेज बिना जमीन पर पत सोओ. तलघर (Cell) प्रमुख में नीचे मत उतरी, बाहर मत घूमो; इस प्रकार गर्भ के भार से भरी हुईं त्रिसलादेवी को सम्पूर्ण मास तक सखियाँ शिक्षा देती रहीं.

त्रिसला महाराणी निम्नाङ्कित हानि कारक कार्य नहीं करती थीं- दिन में सोने से गर्भ में रहा हुवा बालक प्रमादी होता है, बहुत अंजन (काजल-सुरमा) लगाने से बालक अंधा होता है, रोने से चक्षु-रोगी होता है, अधिक स्नान और विलेपन से दुष्ट स्वभाव वाला और व्यभिचारी होता है, तैलादि के अधिक लगाने से कुष्ट रोगी होता है, बार बार नख काटने से कुनखी होता है. दौड़ने से चपल होता है. अति हँसने से काले दांत-काले होठ-काली जबान और काले तालुए वाला होता है; अति बोलने से लबाड़ होता है, अति सुनने से बहरा होता है, अति खेलने से गतिभंग होता है और अति पवन लेने से बालक उन्नमत्त होता है; इसलिए त्रिसला माता इनमें से कुछ नहीं करती थीं.

त्रिसला महारानी ऋतु के और देश के अनुकूल भोजन करती थीं और वस्त्र पहनती थीं, गर्भ को हितकर पथ्य भोजन करती थीं, वह भी मित प्रमाण में; मनोरञ्जित विहारभूमि पर कीड़ा करती हुई महादेवी सुख पूर्वक रहती थीं.

प्रकाश-गर्भावस्था बड़ी नाजुक अवस्था है, गर्भ के रक्षण और पालन पर पूर्ण विवेक की जरूरत है, खान-पान और तमाम इतर व्यवहारों पर पूरा कब्जा (Complete-Control) रखना चाहिए, सन्तान धीर-वीर और बुद्धि-ञ्चाली बने तथा उसके अँगोपाङ्ग और प्रत्यङ्गों में तथा जीवन में कमियाँ न रहें, इस का समग्र बोधपाठ जगज्जननी त्रिसलादेवी के जीवन से सीख कर एक आदर्श माता बनना चाहिये; भारत की और संसार की सन्नारियाँ इससे शिक्षा ग्रहण करें.

## (दोहले)

मातेश्वरी त्रिसलादेवी को गर्भ की वजृह से इस प्रकार के दोहले उत्पन्न हुवे थे-

सत्पात्रपूजां किमहं करोमि । सत्तीर्थयात्रां किमहं तनोमि ॥ सद्दर्शनानां चरणं नमामि । सद्देवताऽऽराधनामाचरामि ॥१॥ निष्कास्य कारागृहतो वराकान्। मलीमसान् किं स्नपयामि सद्य बुश्रुक्षितान् तानथ मोजयित्वा । विसर्जयामि स्वगृहेषु तुष्ठ( २॥ पृथ्वीं समस्तामनृणां विधाय । पौरेषुकृत्वा परमं प्रमोदम् ॥

करिण्यधिस्कन्धमिधिश्रिताऽहं। अमामि दानानि मुदा ददामि ३ समुद्र-पाने मृतचन्द्रपाने । दाने तथा दैवत भोजने च ॥ इच्छा सुगन्धेषु विभूषणेषु। अभूच्च तस्या वरपुण्यकृत्यै:॥४॥

भावार्थ-- सुपात्र का सत्कार में कैसे करूं ? शर्त्र-जयादि तीथों की यात्रा मैं किस तरह करूं ? सद्दर्शनियों के यानी त्यागियों के (मुनिवरों के) चरित्र को नगस्कार करूँ और सम्यक्तव भूषित देवताओं का मैं आराधन करूं १ कारा वास से दीन बन्दीवानों को निकाल कर उनको स्नान कराऊँ; और उन क्षुदातुरों को भोजन करा कर उन सन्तुष्ठों को अपने मकानों पर भेज दूँ २ समस्त पृथ्वी को बेकर्ज बना कर तथा नागरिकों को आनन्दित करके हाथी के ऊपर सवार हो मैं अमण करूँ और हर्ष पूर्वक दान दूँ ३ समुद्र पान और चन्द्रामृत पान में तथा दान में और स्वधर्मी को मोजन कराने में; एवं सुगन्ध पदार्थी में और आभूषणों में महाराणी की इच्छा उत्पन्न हुई; इत्यादि श्रेष्ठ पुण्य कार्य करने की अभिलापा हुई. ४

उपर्युक्त और शेष अवर्णित दोहलों में जो जो महाराजा सिद्धार्थ कर सकते थे, वे पूर्ण करते और जो उनकी शक्ति से बाहिर थे उन सब को इन्द्र महाराज पूरे करते थे.

प्रकाश-पुण्यशाली जीव जब गर्भ में आता है तब माता को अच्छे अच्छे दोहले (इच्छाएँ) उत्पन होते हैं. माता त्रिसलादेवी को कितने बढ़िया दोहले प्रकट हुए, आज कल की माताओं को तो मात्र खाने-पीने-पहनने ओढने और हर तरह की मौज मजा करने की इच्छ।एँ पैदा होतीं हैं, यह गर्भस्थ सामान्य जीवों के लक्षण हैं, किसी किसी को क्रतिसत व्यवहारों की अभिलाषाएँ उद्भव होतीं हैं, ये निकृष्ट जीवों के लक्षण हैं; गरज़ कि माता के दोहलों पर से ही गर्भस्थ जीवों के पुण्य-पाप का प्रकाश होने लग जाता है.



# 🟶 प्रकरण तीसरा 🕸

## (समय की स्थिति)

जिस समय हिंसाकाण्डने प्रकाण्ड रूप धारण कर रक्खा था, वेद धर्म के अनुयायी ऐहिक और पारलोकिक सुख के लिए यज्ञ का उपदेश करते थे, यज्ञ रच।ते थे और यज्ञ में असंख्य पशुओं का होम करते थे. यहाँ तक कि कभी नरमेध की भी योजना होती थी; इस तरह बेचारे निरपराधी जीव मौत के घाट उतार दिये जाते थे, सारे देश में हिंसा ( Violence ) का दौर दौरा था और जिस समय वर्णाश्रम के जुल्म से अन्त्यज लोग क्रचले जारहे थे; एवं जिस समय बराबरी का हक़दार नारी- समाज पैरों की जूती गिना जाता था; उस समय इस भारत भूमि पर करीब २५३० पच्चीस सौ तीस वर्ष पहिले एक प्रौढ प्रतापी महा प्रभावशाली समान भावी "भगवान् महावीर" का जनम हुआ था.

जिस वक्त सातों ही ग्रह उच्चस्थान में प्राप्त थे यानी मेष लग्न के दसांश में सूर्य था, वृष लग्न के तृतीयांश में

चन्द्र था, कर्क लग्न के पंचमांश में वृहस्पति था, मीन लग के सत्तावीसवें अंश में श्रुऋ था और तुला लग्न के बीसवें अंश में ञ्रनि ग्रह था; अर्थात् सर्व उच्चस्थान पर थे और जिस समय समस्त दिञाएँ निर्मेल थीं, तमाम शुकुन जय-कारी थे, समग्र प्रदेश हर्षित थे, वसन्त अपनी युवा-अवस्था में झूल रहा था, उस समय चैत्र शुदी तेरस सोमवार के दिन उत्तर फाल्गुनी नक्षत्र में मगध देशान्तरगत क्षत्रीय-कुण्ड नगर में सिद्धार्थ नृपेन्द्र के कुल में त्रिसला महारानी की रत्नकृक्षि से मध्यरात्री में विश्ववन्य-जगत्पूज्य भगवान् महावीर प्रभु का जन्म हुवा था.

प्रकाश- उत्तम पुरुषों के जन्म समय सहज ही ग्रह नक्षत्रादि उच्च बनजाते हैं, ज्योतिष शास्त्र भी केवल ज्ञान का एक अंश है, जन्म क्रण्डली से जीवन काल का सारा पता चल जाता है और इससे पुण्य-पाप का नाप माॡम हो जाता है.

जिस जिस समय घोर हिंसा से या अत्याचारों से संसार में उपद्रव पचता है, उस उस समय एक संरक्षक पुरुषोत्तम का जन्म होता है- कितने ही धर्म शास्त्र वैसे टाइम में संहारक पुरुषोत्तम का जन्म मानते हैं; परन्तु यह न्याय संगत नहीं है, संहारक दुनिया का भला नहीं कर सकता- बस इसी तरह उस विषम काल में परमात्मा महा-वीर का जन्म हुवा था.

## ( माता-पिताओं का परिचय )

दिगम्बर ग्रन्थ महावीरपुराणादि में भगवान् महा-वीर के पिता सिद्धार्थ को वैञ्चाली और कुण्डग्राम का एक बहुत बड़ा राजा बताया है और श्वेत।म्बर ग्रन्थों में विशेषतः क्षत्रीय शब्द से सम्बोधित किया है, क्वचित् राजा शब्द का उल्लेख भी पाया जाता है. इधर मि० एम्.एस्.रामा स्वामी ऐयंगर एम्० ए० भी अपनी 'साउथ इन्डियन जैनिझम पुस्तक पृष्ट तेरहवें पर महावीर भगवान् को ज्ञातपुत्र जाहिर करते हुए लिखते हैं कि '' महावीर-वर्धमान उच प्रजासत्तात्मक राजर्षी घराने में से उसही प्रकार थे जिस तरह गौतमबुद्ध '' उनके पिता सिद्धार्थ वहाँ की क्षत्रीय जाति के नेता थे और वैशाली क्रण्डब्राम और वाणीय ग्राम के संयुक्त गणराज्य के एक सत्ता सम्पन्न राजा थे; सारांश यह है कि सिद्धार्थ एक सा-मान्य आदमी नहीं थे, किन्तु एक गौरवान्त्रित राजा थे; उनके शाही ठाठ के विवरण से भी उनका भूपेन्द्र होना ही सिद्ध होता है.

माता त्रिसला देवी के सम्बन्ध में श्वेताम्बर ग्रन्थों का उल्लेख है कि वह वैशालिक के राजा चेटक की बहिन थी और दिगम्बर ग्रन्थ सिद्धपुर के राजा चेटक की पुत्री बताते हैं; ये दोनों ही चेटक राजा एक ही हैं; कि भिन्न, यह निश्चयात्मक कुछ भी नहीं कहा जासकता; अस्तु कुछ भी हो त्रिसला महारानी एक बड़े खानदान घराने की और राजवंशीय सुन्दरी थी, यह निर्विवाद है- पिता-माता का क्रमशः काइयप और वाशिष्ट गौत्र था.

प्रकाश- भगवान् के मात-पिता का परिचय और जन्म नगरी का विषय विचारणीय होगया है, भिन्न भिन्न उल्लेखों की उपलब्धि का ही यह कारण है, शास्त्रों में " खत्तिय कुण्डगाम नयरे- सिद्धत्ते राया सिद्धत्तेणं रण्णा" इससे भी यह स्पष्ट है कि उनकी जन्म भूमि एक नगरी थी और सिद्धार्थ राजा थे- कुछ भी हो जब कि यह नि-श्चित है कि भगवान् द्रिहकुल-नीचकुलादि में जन्म नहीं लेते तो उनके माता-पिता का उच स्थान स्वतः सिद्ध है. वे भगवान पार्वनाथ स्त्रामी के परम श्रावक ( गाईस्थ्य-व्रतधारी ) थे, इससे भी वे महान् उच्च थे.

### (जन्म का प्रभाव)

जिस समय परमात्मा महावीर का जन्म हुवा, उस समय तीन लोक में प्रकाश हुवा था, गगन मण्डल में

देव दुंदुमी बजने लगी, तमाम जीव उस वक्त सुखी बन गये थे, यहाँ तक कि निरन्तर वेदना- दुःख के भोक्ता नरक के नारकों को भी क्षण भर शानित मिली थी, भग-वान के जन्म समय समग्र मेदिनी उल्लित होगई थी; यानी सर्वत्र आनन्द ही आनन्द छा रहा था.

प्रकाश— यह तो निर्विवाद है कि पुण्यशाली के अवतार से कौद्रम्बिक जातीय, नागरिक और राष्ट्रीय लोगों में अमन चैन होजाता है, इस वक्त भी इसका कुछ अंश मौजूद है तो जगत्तारणहार का जब जन्म हो तब त्रिलोक में आनन्द वर्षे उसमें कोइ अतिशयोक्ति नहीं है; क्या आपभी ऐसी उत्तम करणी पर नज़रशानी करेंगे कि जिससे भावि जन्म योग्य बने.

### (सौतिक कम)

भगवन्त का जन्म होते ही सब से प्रथम छप्पन दिक्-कुपारियों के आसन कम्वित हुएं, अवधिज्ञान से परमात्मा का जन्म जानकर इस प्रकार भक्तिपूर्ण कार्य करने लगीं-

भोगंकरा आदि आठ दिक्कुपारियों ने अधोलोक से आकर भगवन्त और उनकी माता को नगस्कार कर संवर्त्तक वायु द्वारा योजन प्रमाण भूमि शुद्ध करके एक

स्रतिगृह ( Maternity-Home ) बनाया- मेधंकरा आदि आठ ने उर्घ्व लोक से आकर वन्दन कर सौगंधित पुष्प वृष्टि की- नन्दोत्तरादि आठ ने पूर्व दिशा के रुचक पर्वत से आकर मुखावलोकन के लिए दर्पण लेकर सन्मुख खड़ी रहीं- समाहारादि आठ दक्षिण रुचक प्रदेश से आकर मंगल कलश से मगवन्त और उनकी पाता को स्नान करातीं हैं– इलादेवी आदि आठ पिक्चम रुचक पर्वत से आकर पवन डालने के लिये पंखा लेकर सामने खड़ी रहतीं हैं-अलम्बुसादि आठ उत्तर रुचक पर्वत से आकर चामर ढा-लतीं हैं- विचित्रादि चार क्रमारियाँ दीपक घारण कर सन्ध्रख खडी रहतीं हैं- एवं रूपा आदि चार दिक्कुपा-रियाँ रुचक द्वीप के मध्य दिशा से आकर गर्भ-नाडी को छेद कर एक गर्त में रखतीं हैं: ऊपर रत्नमय चौतरा वनाकर उस पर दोप बोतीं हैं.

पश्चात् स्तिगृह से दक्षिण-पूर्व और उत्तर दिशा में क्रपशः तीन कदली-गृह बनातीं हैं, उनके अन्दर सिंहासन स्थापन करतीं हैं, पहिले में माता और पुत्र की सिंहासन पर बिठा कर दोनों के शरीर पर सुगंधित तैल का मर्दन करतीं हैं- दूसरे में दोनों को स्नान करातीं हैं, चन्दन का लेप करतीं है और सुन्दर वस्त्र पहनातीं हैं- तीसरे में अरणी की लकडी से अग्नि उत्पन्न कर चन्दन से शान्तिक-

पौष्टिक होम कर रक्षा पोटलियाँ दोनों हाथों पर बांध देतीं हैं, अन्त में " पर्वत समान आयुष्य हो " ऐसे हर्षोद्गार व्यक्त करतीं हैं. मणिपय दो गोलों को (चट्टा-पट्टा को) भगवान के कीड़ा के लिए पालने में बांधकर गीत-गान करती हुई भगवन्त और उनकी मातेश्वरी को जन्म स्थान में स्थापन कर छण्पन दिक्कुपारियाँ अपने अपने स्थान पर आनन्द पूर्वक वापिस चली जातीं हैं.

प्रकाश— शायद आप सोचते होंगे कि आसन क-म्पित कैसे हो गये ? पर पुण्य का प्रभाव तो वह अद्भुत शक्ति है कि विश्व को हिला सकती है, फिर आसन की तो गणना ही क्या है ? भगवान् का कितना प्रवल पुण्य है कि विना आमन्त्रण ही महाश्चिच में रहने वाली देवियों ने आकर सारा 'सौतिक कर्म वें बड़े हर्ष से सम्पन्न किया. क्या आप भी इस प्रकार का पुण्य संचय करने का सोचेंगे ? अवरुय विचारना चाहिये.

## ( जन्माभिषेक )

सौतिक कर्म पूर्ण होते ही चौंसठ इन्द्रों के आसन कम्पायमान हुएं, अवधि ज्ञान से सब की भगवान के जन्म का ज्ञात हुवा- सबसे पहिले सौधर्मेन्द्र ने सुघोषा घण्टा बजाने की हरिणगमेषी देव को आज्ञा की ; बारह

योजन विस्तार वाला , आठ योजन ऊंचा और एक योजन लोलक वाला सुघोषा घण्ट ५०० पाँच सौ देवों ने मिल कर बजाया. उसके आवाज से ३२ लाख विमानों के तमाम छोटे बड़े घण्ट बजने लगे, इससे सर्व देव सावधान होगए; इसही तरह तमाम इन्द्रों ने अपने अपने घण्ट बजवाये; जिससे तमाम देव इन्द्र के पास हाजिर होगए, इन्द्र महाराज ने भगवन्त के जन्माभिषेक की घोषणा की. समग्र देव तत्पर होगए।

हरिणगमेषी देव द्वारा तैयार किये हुए एक लक्ष योजन प्रमाण पालक नामक विमान में सौधर्मेन्द्र बिराजे, सन्म्रख इन्द्राणियाँ नाटक करने लगीं . बाई तरफ सामानिक देव बैठे , दाहिनी ओर तीन पर्षदा बैठीं , पीछे सात सेनाओं ने स्थान लिया; इसही प्रकार अन्य इन्द्र भी अपने अपने वाहनों में सवार होकर नन्दीश्वर द्वीप पहुँचे.

कितने ही देव अपने भावों से, कितने ही इन्द्र के आदेश से, कितनेक मित्र के कहने से, कतिपय प्रिया के आग्रह से, कितने ही कौतुक से और बहुत से आश्रयंवश रवाना हुए- जुदे जुदे प्रकार के वहानों पर बैठे हुए इस कदर सत्तावाही वचनों से बोलते हैं- सिंह वाला देव हाथी वाले देव को ललकार कर कहता है– तेरे हाथी को दर हटा, नहीं तो मेरा सिंह मार डालेगा; इस तरह गरूढ

वाला सर्पवाले को और चीत्तावाला छागवाले को लल-कारता है; इस प्रकार नानाविध वाहनों पर सवार हुए कोटानुकोटी देव चले; उस वक्त विस्तीर्ण आकाश भी संकीर्ण नजर आने लगा- कितने ही देव अपने मित्रों को छोड़ छोड़कर आगे बढ़ने लगे, तब पीछे रहने वाले देव कहने लगे- अहो मित्रो! क्षणवार ठहरो, हम भी तुमारे साथ चलते हैं, आगे वाले बोलते हैं- मित्रो ! यह समय ठहरने का नहीं है, जो कोई पहिले जाकर भगवन्त के दर्शन कर वन्दन-नमस्कार करेगा वही भाग्यशाली समझा जायगा, ऐसा कहते हुवे आगे बढ़ते जाते हैं ; परन्तु मित्रों के लिये कतइ नहीं ठहरते, जिसके बलवत्तर वाहन हैं वे आगे नि-कल जाते हैं और निर्वल देव हेरान होकर चिछाते हैं-अहो ! क्या करें ? आज तो आकाश-मार्ग भी छोटा होगया है ! तब दूसरे देव कइते हैं – बोलो मत 'संकीर्णाः पर्ववासराः' पर्व के दिन सकड़े होते हैं; इस तरह आते हुए इन्द्रदि नन्दीश्वर द्वीप में अपने विमानों को संक्षेप करते हैं तथा दक्षिण रतिकर पर्वत पर विश्राम लेते हैं; एक सौधर्मेन्द्र विना ६३ इन्द्र और तमाम देव सीधे मेरुपर्वत पर चले जाते हैं.

सौधर्मेन्द्र भगवान् के जन्मस्थान पर आकर उनको और उनकी माताजी को नमस्कार कर निवेदन करता है- हे मात ! मैं पहिले देवलोक का इन्द्र हूँ , चौवीसर्वे तीर्थ-कर आपके पुत्र-रत का जन्मामिषेक करने आया हूँ; हे रत्नकृक्षिधारिके ! आपको नपस्कार हो, ऐसा कहकर अवस्वापिनी निन्द्रा (नियत कालीन निद्रा) देकर पाता के पास मंगलार्थ भगवान् का प्रतिबिंब रखकर अपने पाँच रूप बनाता है- १ एक रूप क्षे परमात्मा को दोनों हाथों से उठाता है- २-३ दो रूपों से दोनों तरफ चामर ढा-लता है- ४ एक रूप से प्रभ्व पर छत्र करता है- ५ और पाँचवें रूप से आगे वज्र उछालता हुआ चलता है; इस प्रकार सोधर्मेन्द्र मेरुगिरी पर पाण्डुक बन में मेरु शिखर से दक्षिण दिशा में अति पाण्डक कम्बल नामक शिला पर रहे हुए सिंहासन पर भगवन्त को गोद में लेकर पूर्वाभिः मुख बैठता है.

वहाँ पर रहे हुए सर्व इन्द्र अपने अपने देवों को आज्ञा करते हैं- अहो देवो ! १००८ स्वर्ण कलश १००८ रजत कलश १००८ रत्नों के १००८ सोना चान्दी के १००८ सुवर्ण रत्नों के १००८ रजत रत्नों के १००८ सुवर्ण रजत रत्नों के और १००८ मिट्टी के कलश पवित्र जल से भर के लाओ; सर्व ८०६४ आठ हज़ार चौसठ कलश हुए- वे नाप में२५ योजन ऊँचे २५ योजन विस्तार वाले और एक योजन नाली वाले होते हैं- वे तमाम

कलश गंगा, सिन्धु, पद्मद्रहादि तीर्थजलों से भरे हुए लेकर समग्र देव प्रभ्र पर ढालने के उत्साह से खड़े हुए हैं और इन्द्र के आदेश की प्रतीक्षा करते हैं.

इस वक्त सौधर्मेन्द्र को संशय पैदा होता है कि-" भगवान् का शरीर बहुत छोटा है, इतने कलशों की जल धारा शरीर पर गिरने से मेरी गोद में से कहीं बह जांयगे '' ? ऐसा सोचकर इन्द्र ने अभिषेक का आदेश नहीं दिया. प्रभुने इस बात को ज्ञान द्वारा जानकर इन्द्र की शंका दूर करने के लिये अथवा तीर्थंकर का अनन्त बल मानो ज्ञापन करने के लिए बायें पैर के अंगूठे से सिंहासन जरा दबा दिया कि तत्काल ही सारी शिला-मेरुचूला और लक्ष योजन प्रमाण मेरु पर्वत काँपने लगा, इससे सारी पृथ्वी चल-विचल होगई, तमाम देव भयभीत बन गये, चारों ओर क्षोभ से सब उपासक क्षुब्द होगये; ऐसी विकट स्थिति देखकर इन्द्र चिन्तातुर बनकर सोचने लगा- '' इस शान्तिकरण समय में किय देव ने यह उत्पात मचाया " तुरन्त ही अवधि-ज्ञान लगाकर देखा तो मालूप हुवा कि यह तो भगवन्त का विनोद मात्र है, मैंने प्रभुका अनन्त बल नहीं पहिचाना- इन्द्र ने भगवान् से विनय पूर्वक क्षमा माँगी और स्नात्राभिषेक के लिये सब को आदेश दिया.

तमाम इन्द्रों ने और देवों ने ऋगशः विधिपूर्वक स्नात्रजल से भगवन्त पर जल धाराएं छोडीं ; अर्थात् अ- भिषेक किया, चन्दन से विलेपन कर, अष्ट प्रकारी पूजा कर अष्ट मंगल की रचना की ; पीछे आर्ति उतारी , गीत-गान और नृत्य किया, वाजिन्त्र बजाये एवं श्रद्धा पूर्ण भावना भाई: इस प्रकार जन्माभिषेक कर भगवन्त की मातेश्वरी के पास पधरादिये, अवस्वापिनी निद्रा और प्रति-बिंब का अपहरण कर लिया, देवदुष्य वस्त्र और रस्नजः ड़ित कुण्डल माताजी को भेंट किये तथा भगवान के क्रीड़ा के लिए सुवर्ण-जटित गेंद रक्खा, अंगुष्ठ में अमृत की स्था-पना की बाद ३२०००००० बत्तीस करोड़ सोनैया की वर्षा कर इन्द्र ने तमाम देवों के बीच इस प्रकार घोषणा की- भो भो देवाः ! सावधान होकर सुनी- जो कोई देव, दानव या असुर भगवन्त या उनकी माता पर द्वेष करेगा उसका मस्तक इस वज्र से चूर-चूर कर दिया जायगा; इस प्रकार चौसठ इन्द्र और असंख्य देव-देवियाँ भगवान महावीर देवका जन्माभिषेक कर नन्दीक्वर द्वीप में अहाई महोत्सव करके अपने अपने स्थान पर वापस चले गये. बाद इन्द्र के आदेश से तिर्थग् जुम्भक देव ने ३२ करोड़ रुपये ३२ करोड़ सोनैये ३२ करोड़ रत्न और नाना प्रकार के वस्त्र प्रमुख पदार्थी की वर्षाकी.

प्रकाश- चमकते हुए पुण्य का यह प्रत्यक्ष उदाहरण है, संसार के कल्याण के लिए ही जिसका जन्म दुवा है,

उसके लिए जितना किया जाय उतना ही कम है, क्या आपने ऐसा जन्माभिषेक किसी अवतारी पुरुषोत्तम का या सम्राट् का हुवा कहीं सुना है या पुस्तक पन्नों में बाँचा है ? अद्वितीय महा पुरुषों के मुकाबिले में कौन खडा रह सकता है- अहा ! इन्द्रों की और देव-देवियों की कैसी उत्कट भावना, किस ऋदर आनन्द लहरों का लहराना, तपाम दै-विक सुखों को छोड़कर भाग्यवन्त ही ऐसे अनुपम अभि-षेक में शरीक हो सके थे: आज तो अभिषेक के पुण्य कार्य का विरोध करने वाला दल उत्साह और भावना तत्व से अज्ञात है, उसको निष्पक्ष बुद्धि से विचारना चाहिए. अंगुष्ठ का दाव भगवान के अनन्त बल का परिचायक है, जन्मते ही उनमें इतना बल था कि हजारों चक्रवर्ती जि-सकी तलना नहीं कर सकते, आगे आप जान सकेंगे कि इस अतुल बल का आऋषण या रक्षण में उनने उपयोग नहीं किया . किन्त आत्मोन्नति में ही अपना पराक्रम काम में लाये, इस आदरणीय पुण्यकृत्य के अनुमोदन से ही आप पुण्योपार्जन कर सकते हैं.

## ( जन्म महोत्सव )

अब महाराजा सिद्धार्थ कृत जन्म महोत्सव का बयान करते हैं-

इस अवसर पर मंज्ञल-भाषिणी दासी ने महाराजा सिद्धार्थ को पुत्ररत्न की बधाई दी, हर्षित होकर नृपेन्द्र ने उसे भारी इनाम दिया और अन्तःपुर में उसे दासी मण्डल की महत्तरा बनाई.

प्रात:काल होते ही महाराजा ने आदेशी पुरुषों को इस प्रकार आदेश दिया- शीघ्र ही अपने नगर के तमाम रास्ते स्वच्छ कराओ, कारागृहों में से कैदियों को ग्रुक्त कराओ, रस कस और धान्य के माप तथा शेर-मन आदि का तौल तथा वस्त्रों के नापने के गर्जों का नाप बढाओं. नगर के बाहिर और अन्दर सुगन्धित जल का छिटकाव कराओ, बाजारों को अच्छी तरह सजाओ, नाटक देखने को मंच तैयार कराओ, पुष्पों को विस्तिर्ण करो, कुंक्रम चन्दनादि के भीतों पर हस्त-छापें लगाओ, घरों के चौक में मंगल घटों की स्थापना कराओ, दरवाजों पर तोरण ंबंधाओ, स्थान-स्थान पर पुष्पमालाओं लटकाओ और सारे नगर को दशांगधूप से सुगन्धित कर दो.

एवं नट, नर्तक, नटवे, मछ, विदुषक, भाण्ड, कथक्कड़, रासलीलावाले, ऊँट-हाथी पर से कूदने वाले. तैरने वाले , भाट , कवि , निमित्तिये , चित्रपटदर्शक , बाँ-सुरी और वीणा बजाने वाले; इन सब को बुलाकर स्थान स्थान पर स्थापन करो- गीत, गान, नृत्य, वाजिन्त्र,

तमाञ्चादि ग्रुह्म कराओ और मंगल के लिये हजार यञ्चस्तम्भ-खड़े कराओ- हर्षित होकर आदेशी पुरुषों ने आदेशानुसार तमाम कार्य सम्पन्न किये-कराये और महाराजा की आकर नमन पूर्वक निवेदन किया.

पदचात सिद्धार्थ राजेन्द्र अपने दैहिक तमाम कार्यों से निवृत होकर दस दिन तक अपनी ऋद्धि-समृद्धि से अभृतपूर्व जन्म महोत्सव करता है, महोत्सव में तमाम सुख पूर्वक भाग ले सकें इसलिये यह घोषणा करदी गई कि- दस दिन तक तमाम दान शालाएँ बन्द कराकर राज्य की दान-शाला से सब तरह का दान दिया जाय, हरं किस्म का महस्रल (राज्य कर) माफ किया जाय. नगर में कोई आवश्यकीय वस्तु नहीं खरीदे, चाहिये वह बिना मृल्य राज्य दुकान से ले ले, कर्ज़ मांगने वाला धरणा नहीं दे सकेगा और दस दिन तक कोई भी सुभट किसी पर दबाव नहीं डाल सकेगा. इस घोषणा से नाग-रिक लोग हर्षित होकर महोत्सव में उत्साहपूर्ण उमंग से सम्मिलित हुएं.

दस दिन तक कुल मर्यादा के अनुसार पाठ, पूजन, विधि विधानादि किये गये- महाराजा ने लाखों रुपया, देव पूजन में, दान, इनाम में व्यय किये और लास्बों रुपये मेंट स्वरूप आये हुए स्वीकार किये- ग्यारहवें दिन दसोटन का जनरदस्त प्रीतिभोज दिया. अपने मित्रों को, ज्ञातिजनों को, गोत्रीय बंधुओं को, सम्बंधियो को दास-दासियों को, राज कर्मचारियों को और नागरिकों को नियन्त्रण दिया. आप उसमें शरीक तो न हुए पर जरा मोजन की बाहर सुनकर मन तो खुश करिये.

भोजन के लिये एक भारी सुन्दर मण्डप बनाया गया था, उसमें बैठने को आसन बिछाये गये, सामने चौकी पट्टे रखे गये, उन पर स्वर्ण-रजतादि के थाल पिरुसे गये. जीमने वाले कई फ़ुन्दाले, दुन्दाले, झाक झमाले, गुबियाले, सुहाले, केशपास काले, मुंछाले, कई जवांई कई शाले थे- वहाँ परोसने वाली इंसगति चालती, गज-गति म्हालती, सोलह श्रृंगार सज्जित, चन्द्रवदनी, देवा-क्तना समान सुन्दरियाँ थीं.

भोजन में सीरा, लापसी, नानाविध लड्डु, घेवर, फीणी, दहिथरा, सक्करपारादि मिठाईयाँ थीं- खाजा, पुरी, अनेक तरह के चावल, सेव, भ्रुजिया और मूँग, कैर, करमदा, नीला चणा, नीली मिर्च, सांगरी, काचरी, कारेलादि अनेक प्रकार के साग थे; कढी और रायता भी था- गरमागरम गाय का दुध, दही था- पिस्ता, दाख, नेजा, अखरीटादि मेवा था। हरे नारियल, केले , अनार , सन्तरे आदि फल थे ; इत्यादि अगणित द्रव्यों का भोजन कराया; बाद पान सुपारी देकर भारी सत्कार किया.

प्रकाश- जन्म महोत्सव का विवरण तो कल्पसूत्र के टीकाकारों ने साङ्गोपाङ्ग किया है. एक नृपेन्द्र की हैसियत से पुत्र का जन्म महोत्सव करना चाहिए उससे भी महाराजा सिद्धार्थ ने अधिक किया. विशिष्ट बात तो यह है कि दस दिन्न तक प्रजाजन निश्चिन्त रहे और आ-नन्द पूर्वक लीला लहर से समय च्यतीत किया, अनेक कर माफ कर दिये गये, तौल-नाप और माप बढा दिया, देव-गुरु-धर्म की महति सेवा की, दान-मान-सन्मान की भारी वृद्धि हुई. अपराधियों को कारावास से मुक्त कर सुखी बना दिये और लाखों रूपया सुकृत में लगाया गया भगवान् महावीर का ही यह पुण्य प्रकाश है कि इस तरह जन्म महोत्सव हुवा- नरेन्द्रों इससे पाठ शीखें और सा-मान्य वर्ग ऐसे समय पर शक्ति-भर पारमार्थिक कार्य करें; यह ऐच्छनीय है.

## ( नाम करण )

भोजन कर लेने के पश्चात् तमाम लोग महाराजा सिद्धार्थ के सामने बैठ गये, तमामों ने हार्दिक हर्ष व्यक्त

किया, उस वक्त भूपेन्द्र ने यह घोषणा की- अहो सर्व सम्यो ! जब से यह पुत्र-रत्न गर्भ में था, तब से हम धन से, धान्य से, राज्य से, मान से, सम्मान से, बहुमान से , और इजत-आबरू से हर तरह अतिशय बढे हैं ; इस-लिये हमारा पूर्व निर्णित इस पुत्र का नाम "वर्धमान-कुमार " स्थापन करते हैं, आप सब लोग इसमें सहमत हों: समस्त लोगों ने जयनाद के साथ अपनी सम्मति प्रकट की.

प्रकाश- भाता-पिता ने गुणिन पन्न कितना बढिया नाम रक्खा है, जिसके स्मरण से प्रत्येक आदमी बृद्धि को प्राप्त होता है. यों तो रागद्वेष रहित होने से और घोर तप-स्या करने से भगवान 'श्रमण ' नाम से भी पुकारे जाते थे; इधर भय-भैरव से निर्भय तथा परिसह और उपसर्गी को सहन करने में समर्थ, एवं सर्वतो भद्र प्रतिमा (तप-अर्थापूर्ण एक कठिन अनुष्ठान) के पालक होने से देवों ने आपका ग्रुबारिक नाम " भहावीर" जाहिर किया. यही नाम संसार में विशेष प्रख्यात है- भिखारी का नाम धनपाल, कण्डे बीनती का नाम लक्ष्मी, मुर्खा का नाम सरस्वती और रोगी का नाम तनसुख जैसा निरर्थक है, वैसा नाम कभी न रखना चाहिये, नाम में कुछ गुण अवश्य होना चाहिए, सामान्यों को तो छोटा नाम रखकर

बड़ा काम करने में शोभा है ; इसलिए नाम करण समय विवेक पूर्वक नाम स्थापन करना चाहिए.

## ( शैशवकाल )

अब भगवान् महावीर बडे होने लगे. काले बाल-सुन्दर नेत्र-रक्त ओष्ट और धवल दन्त पंक्ति से शोमित. देवों और इन्द्रों से भी अधिक गौरवर्ण वाले ; एवं विक-शित कपल सुगंध के मानिन्द श्वासोच्छ्वास वाले बड़े सुन्दर नज़र आते थे- भगवान् जब आठ वर्ष की उम्र के थे तब समवयष्कों के साथ अनेक खेल-कूद करते थे. एक समय अनेक हमउम्र वालों के साथ आम्ल क्रीड़ा करने की चले गये. इस वक्त शक्रेन्द्र ने अपनी इन्द्र सभा में भगवान के अलौकिक पराक्रम का बयान किया, एक श्रद्धाहीन देव ने परीक्षार्थ इस आम्ल क्रीडा में शरीक होकर सर्पादिके भय से डराने का प्रयत्न किया, आखिर हारकर वर्धमान कुमार को नियमानुसार कन्धे पर चढाये और भयभीत करने के लिये सात ताड़ प्रमाण लम्बा शरीर बनाया ; ताहम भी भगवान् क्षुब्ध न हुए ; प्रत्युत बल पूर्वक उस देव के मस्तक पर मुष्ठी प्रहार किया जिससे आक्रन्द-कारी शब्द करता हुवा धराशायी होगया, इससे बड़ा लजित हुवा, यहाँ इस देव को सम्यक्त्व उपार्जन हुवा; ऐसी भयभीत अवस्था में साथी बालक सब रफ़्फ़ूचकर

होगये और माता त्रिसला को सब हकीकत कही. देवीजी अत्यन्त चिन्तातुर हुईं और अपने प्यारे पुत्र की प्रतीक्षा करने लगीं; वर्धमान कुमार के आते ही उनको प्रेमपूर्वक हृदय से लगाये, गोदमें खिलाये, न्हिलाये और वस्ना-भूषण से अलंकृत किये.

श्वेताम्बर शास्त्रों में ऐसा उल्लेख है कि मोहबश माता-पिता ने आठ वर्ष की उम्र में वर्ध मान कुमार को पड़ने के लिए पण्डित के पास भेजे, यह अनुचित कार्य नापसन्द होने से इन्द्र ने आकर पण्डित को वैयाकरणीय प्रवन किये, उनके उत्तर भगवान् ने दिये, तब सब लोग चिकत हो गये और उनको भगवान् के स्वयंबुद्ध का बोध हुवा. 'जैनेन्द्र व्याकरण 'की उस वक्त रचना हुई बताई जाती है. परमात्मा तो स्वयं इस प्रकार होते हैं---

'ग्रनध्ययनविद्वांसो । निर्देव्यपरमेश्वराः ॥ ग्रनरङ्कारसुभगाः। पान्तु युष्मान् जिनेश्वराः ॥१॥

ं भावार्थ--तीर्थंकर देव विना पढ़े विद्वान् होते हैं, द्रव्य विना परमेश्वर होते हैं; आभृषणं विना श्रोभा युक्त होते हैं; ऐसे जिनेश्वर तुम्हारा रक्षण करी.

प्रकाश— भगवान् के नैसर्गिक बल ने बालपन में ही देव को खुब स्वाद चखाया. शायद पाठकों को यह आश्चर्य होगा कि मौष्ठिक प्रहार से सम्यक्त्व उपार्जन हो गया, जैनोंका सम्यक्त्व कहाँ कहाँ रहता है यह पता नहीं. शंका तो सहज ही होसकती है, पर इसमें जरा विचार करने से यह मामला समझ में आजायगा; पहिले मगवान् के अतुल्य पराक्रम पर उस देव को विक्वास नहीं था और फिर प्रत्यक्ष अनुभव से श्रद्धा होगई; बस श्रद्धा का नाम ही सम्यक्त्व है— भगवान् को लेखशाला में भेजने का इरादा होना भी न्याय संगत नहीं है, संभवत: चरित्र की पूर्ति के लिये ऐसा लिखा गया होगा तो आश्चर्य नहीं— अभय दान से निभयता प्राप्त होती है और विद्या दान से विद्वतर मिलती है; आप इन दोनों श्रुभ कार्यों को अपनाकर कुछ कृतार्थ होईये.

### (विवाह)

अत्यधिक भोग सामग्री होने पर भी वर्धमान कुमार उससे उदासीन थे, सांसारिक प्रवृत्ति उनको जरा भी न रुचती थी, फिर भी योग्य प्रवृत्ति से वे बच नहीं सकते थे, जब बाल्य काल से मुक्त होकर भगवान् ने युवावस्था में पदार्पण किया तब अत्यन्त प्रेम पूर्वक पालन-पोषण करने वाली मातेश्वरी बोली- अहो मेरे प्यारे नन्दन ! तुम जैसे पुत्र पाकर ही मैं नर और नरेन्द्रों से, देव और देवेन्द्रों से पूज्य वन्द्य और स्तुत्य बनी हूँ, मेरा भारी सौभाग्य है

कि तुम जैसा पुत्र रत्न मुझे मिला है; यद्यपि तुम मोह-माया से उन्म्रख हो , काम-कषायों के विजेता हो , भौगिक सुख तुमको रुचिकर नहीं है, फिर भी हमारी इच्छा पूर्ण करने के लिये एक विनीत कन्या से शादी कर हमें प्रसन्न करो . भगवान् उनके स्नेहमय आग्रह का उलंघन नहीं कर सकते थे; इसिलये मौन रहे. "मौनं सम्पति लक्षणं '' इस सत्र के अनुसार माता-पिता ने भारी तैयारी के साथ समरवीर सामन्त राजा की पुत्री 'यशोदा कुँवरी ' के साथ विवाह कर दिया . उससे एक पुत्री का जन्म हुवा , नाम 'प्रियदर्शना ' रक्खा गया , इसे भगवान् के भानजे जपाली के साथ लग्न ग्रन्थी से ग्रन्थित कर दिया गया.

प्रकाश- दिगम्बर शास्त्र भगवान् महावीर को अ-विवाहित मानते हैं और श्वेताम्बर शास्त्र विवाहित मानते हैं. कहा नहीं जासकता कि दरअसल क्या है ? फिर भी अन्य तीर्थंकरों के समान विवाह का होना जीवन पर कोई कालिया नहीं है, अनेक तीर्थक्रों ने शादी की और फिर सदा के लिये संसार से मुक्त भी होगये तो यह कोई नवीन बात नहीं है, भगवान् ने शादी की तो भी अन्तर से अ-नासक्त रहे. आप भी इससे यह बोध लीजिये कि शादी-याफ्ता होने पर भी उसमें आसक्त न बने: पश्चत्रस्य व्यवहार से सदा बचकर मर्यादित जीवन बनावें.

## ( त्याग के सन्मुख)

भगवान् जब अट्टाईस साल के थे तब माता-पिता का स्वर्ग होगया था, बारहवें देवलोक में पहुँच गये; इस वक्त सारी प्रजाने मिलकर बृहद् भ्राता नन्दीवर्धन को तरुतनसीन कर नृपेन्द्र बनाये. पश्चात शास्त्र-नीति और सुष्ठ व्यवहार के अनुसार प्रभुने बड़े भाई से दीक्षा के लिये इजाजत मांगी, पिता तुल्य भाई ने कहा- बंधो ! अभी माता-पिता का निधन हुवा ही है और तुम दीक्षा के लिए उद्यत होगए हो, यह तो 'क्षतः क्षारः' जले पर नमक डालने जैसा है, वास्ते मैं अभी प्रवज्या की इजाजत नहीं देसकता, दो वर्ष ठहर जाने का मेरा आग्रह है. प्रश्च ने प्रेमाङ्कित आग्रह को स्वीकार लिया . और साधु वृत्तिसे रहने लगे. भगवान् के लिये तो घर और बन बराबर ही है-

> वनेऽपि दोषाः प्रभवन्ति रागीणां । गृहेऽपि पञ्चेन्द्रियनिग्रहस्तव: ॥ अकुत्सिते कर्मणि यः प्रवर्तते । निवृत्त रागस्य गृहे तपोवनम् ॥ १ ॥

भावार्थ--रागी मनुष्यों को वन में बसने पर भी विकार उत्पन्न होता है, और पंचेन्द्रीय निग्रही घर में भी तपस्वी है; जो सत्कर्म में प्रवृत्त है, उस नीरागी के लिए घर भी तपोवन है.

भगवान दक्ष थे, प्रतिज्ञा निर्वाहक थे, दर्पण के समान जिनके सर्व गुण स्वष्ट दिखाई देते थे, प्रकृतिभद्र, सर्व गुण सम्पन्न, ज्ञातनन्दन, कुलचन्द्र, त्रिसला देवी के प्यारे पुत्र थे, दीक्षा के पूर्णामिलाषी थे-

एक वर्ष पूरा होने पर भगवान ने वर्षीदान देना प्रारम्भ किया- प्रति दिन पौन प्रहर में एक करोड़ आठ लाख १०८०००० सोनैयों का दान करते थे- यहाँ सौलह मासों का एक सौनैया समझना- वर्ष में कुल ३ अर्ब ८८ कोड़ ८० लाख सोनैयों का दान दिया; अति-रिक्त इसके अन्य भी घोडा, हाथी, बस्त्र, पात्र, रत्नादि का संख्यातीत दान देकर लागों को सुखी बनाये.

इस बक्त '' जय जय नन्दा-जय जय भद्रा " आ-दि शब्दों से लोकान्तिक देवों ने भएवान को दीक्षा का अवैसर ज्ञापन किया; यद्यपि प्रभु स्त्रयं जानते हैं, तदपि लोकान्तिकों का यह कर्तव्य है कि समय पर तीथकर देव को अत्यन्त मधुरीवाणी से दीक्षा का टाइम ज्ञापन करें; परमात्मा तो पहिले ही विरक्त हो चुके थे, देवों के वचनों को सुनकर अवधि ज्ञान द्वारा माळूव किया और सर्वत्याग कर प्रव्रज्या के लिये तत्पर होगये.

प्रकाश-भगवान् मात-विता के लिए तो विनीत थे ही; पर बड़े भाई का बचन भी बड़े आदर से स्वीकार

किया- भाईयों के परस्पर प्रेम के लिए तो 'राम-लक्षमण? जगत में मशहूर हैं हीं; परन्तु भगवान् महावीर का नैतिक व्यवहार एक आदर्श गुण था, आज कल के स्वार्थ परायण भाईयों का बड़ा अटपटा सम्बंध है, उन पैसों के गुलामों को सचा भाई का नाता निभाना नहीं आता, असली तत्व तो यह है कि तमाम सम्बंध, समग्र व्यवहार और समस्त कार्य स्वार्थ के त्याग बिना निभ नहीं सकते, प्रतिज्ञा पूर्ण होते ही गृहस्थावास में भी भगवान् ने साधुवृत्ति का पालन किया, इससे यह स्पष्ट है कि इन्मान चाहे तो घर बैठे ही गंगा-स्नान कर सकता है, यानी गृहवास में ंही त्याग मार्ग का आराधन कर सकता है; तो जो खङ्ग− धारा समान चारित्र को अङ्गीकार करे उसका तो कहना ही क्या ? वह तो बन्द्य और स्तुत्य है- भगवान् ने वर्षीदान देकर संसार को दान धर्म समझाया; गृहस्थों के लिए सचमुच ही दान धर्म मोह- पमता को कम करने वाला है तथा परस्पर प्रेम सम्बंध को जोड़ता है और बढ़ाता है-पेटार्थी लोग तो मात्र "सुपात्र दान दो यानी हमको दो बाकी सब को देने में पाप है " यही उपदेश करते हैं और संसार भर के दान मार्ग को रोक कर भारी अन्तराय कर्म का बंधन करते हैं. वहारे स्वार्थी संसार वहा ! तेने भी पेट पालने के लिये खूब गजब ढाया है- क्या आप भी इससे भ्रातृत्रेम-त्यागमार्ग और दान-धर्म का बोध लेने की ख्वाइश रक्खेंगे ? जीवन को सुखी बनाना हो तो अवश्य बोध पाठ ग्रहण करें.

# **अकरण चौथा** 🏶

#### (महोत्सव)

भगवान का निष्क्रमण काल जानकर तमाम इन्द्रों ने बड़ा भारी महोत्सव किया- स्नान, विलेपन कराकर वस्ता-भूषण धारण कराये, एक रत्नजड़ित पालखी में परमात्मा ' को पूर्वाभिग्रुल विराजमान किये, इस सुखासन को सुरेन्द्रों ने बड़े उत्साह से और हर्ष से उठाया, छत्र-चामर - ग्रुकुटा-दि राजचिन्हों से प्रभु को अलंकृत किये, आगे १००० एक इजार योजन इन्द्रध्वज चलता था. देवों पंचवर्ण के पुष्पों की दृष्टि करते चलरहे थे, कितनेक देव दुंदुंभी बजाते थे और कितनेक नृत्य करते जाते थे, वाजिन्त्रों का मंगल- घोष गगन को गूँजा रहा था- सिन्द्र से पूजित कुम्भस्थल वाले मातंग घण्टियों का आवाज़ करते चलते थे, १०८ रथ और १०८ घोड़े पर सवार सञ्चल-वीर सुभट चलते थे, पीछे शंखधर्, चक्रधर्, गदाधर्, और जय-नाद करने वाले बड़े आनन्द से चलते थे, संख्या-तीत नर नारियाँ इस जलूम में साथ चलती थीं, पीछे पीछे हाथी

पर बैठे हुए निन्दिवर्धन नरेश चल रहे थे; इस तरह समारोह के साथ दान देते हुए वर्धमान बढ़े उमंग से पधार रहे थे, लाखों नेत्र जिसको देख रहे थे, लाखों ग्रुख स्तुति करते थे और लाखों हृदय जिसका चिन्तन करते थे तमाम लोग इस प्रकार बोलने लगे—

अहो क्षत्रियकुल-दिवाकर! आप जयवन्त रहो, आप का कल्याण हो, अखण्ड ज्ञान-दर्शन और चारित्र से अजेय इन्द्रियों पर और मन पर विजय करो, तमाम कष्टों को बड़ी वीरता से सहन करो, निर्भयता पूर्वक संयय धर्म का पालन करो, उत्कट तप द्वारा राग-द्वेष शत्रुओं से संग्राम कर अष्ट कर्मों का मर्दन करो और शुक्ल-ध्यान से त्रैलोक्य मण्डप में विजय पताका फहराओ, अन्त में केवल ज्ञान प्राप्त कर परमपद मोक्ष पधारो. जय हो! आप की विजय हो!

लाखों उंगुलियों से बताये जाने वाले परमात्मा नर-नारियों का नमस्कार स्वीकार करते हुए, सर्व ऋद्धि और कान्ति से शोभित, चतुरंगी सेना सहित, इन्द्र-महेन्द्र-देव-देवाङ्गना-नर-नारियाँ और अन्य विभूतियाँ सहित ज्ञात-वनखण्ड में पधारे, वहाँ पर अशोक ष्टक्षके नीचे शीबिका रक्खी, उसमें से वर्धमान कुमार ने उतर कर तमाम आभू-पण वैश्रवण देव को दिये, उसने गोदुग्धासन से श्वेत वस्न में लेलिये.

भगवान् ने 'नमः सिद्धेभ्यः' कह कर चारित्र व्रत उच्चरा. यह मार्गिशिर्ष कृष्ण दसमी का अन्तिम प्रहर बड़ा सुहावना था, हस्तोत्तर नक्षत्र और चन्द्रयोग बद्दा सुन्दर था, परमात्मा लोच (केंश उखेडना) से वाह्य ग्रण्डित और कषायत्याग से आभ्यन्तर मुण्डित हुए; गृहस्थावास छोड़ कर अनगार बन गये; उस वक्त शक्रेन्द्र ने सवा लक्ष मूल्य वाला देव दुष्य वस्त्र प्रभु के बायें कन्धे पर स्थापन किया, इस वक्त चौथा मनःपर्यव ज्ञान (मन के भावों का जानने वाला ज्ञान ) उत्पन्न हुवा.

इस प्रकार दीक्षा कार्य सम्पन्न होने के बाद इन्द्रादि नमस्कार कर नन्दीश्वर द्वीप पर गये, वहाँ अष्टान्हिक उत्सव कर वापिस देवलोक में चले गये नुपेन्द्र नन्दीवर्धन भी दिलगीर होकर अपने स्थान पर चले आये, अन्य सब नागरिक अपने अपने घर पहुँच गये.

प्रकाश- उत्तम पुरुष गृहस्थाश्रम में चाहे जितना काल रहें; पर उनका लक्ष्यविन्दु तो प्रव्रज्या ही रहता है, जहाँ जन्मे वहीं मरना वे निकष्ट समझते हैं, भोग में ही जनमे और भोग में ही परना असमर्थ और बुद्धिहीनों का काम है, आख़िर त्याग जीवन बनाना ही चाहिए; इस आप्त पान्यता के अनुसार भगवान् ने तमाम सुख साधनों

का परित्याग कर अमीरी से असंख्य गुण उच्च 'फकीरी ' धारण की, यानी त्यागमृतिं बनें- क्या आप भी चारित्र ग्रहण कर अपना कल्याण करेंगे ? कि मौलिक मानव जीवन योंही भौगिक वितण्डावाद (लाफालोर) में पूरा करेंगे ? समय चेतने का है, सावधान होना चाहिए- कल्पस्त्रादि में इन्द्रों ने और नन्दिवर्धन ने सम्पिलित दीक्षा महो त्सव किया ऐसा लिखा है, इधर आचारांगादि सूत्र में इन्द्रों के महोत्सव का ही उल्लेख है और यह न्याय सङ्गत भी है, क्योंकि तमाम तीर्थंकरों के सब कल्याणकों में इन्द्र और देवों ने ही महोत्सन किये हैं- भगवान के खंभे पर कम्बल का स्थापन नीतियुक्त और शोभास्पद प्रतीत नहीं होता, भगवान सर्वथा नम्र थे, फिर एक स्कन्धे पर मात्र कम्बल रहे, यह निरुपयोगिता न्याय सङ्गत मालूम नहीं होती: संभव है दिगम्बर क्वेताम्बर के मत भेदने यह कार्य प्रक्षेप किया हो- भगवान् ने जिस तरह मुख्यतः आत्म साधन के लिए और गौणतः परोपकार के लिए चारित्र लिया और उसकी साङ्गोपाङ्ग निभाया, उसी तरह पालन करने का संयमियों को पूर्ण प्रयत्न करना चाहिय.

# (प्रवासकम)

# (इन्द्र की प्रार्थना अस्वीकार)

प्रथम विहार में ही गवालिया का उपसर्ग होने पर शक्रेन्द्र ने आकर अत्यन्त भक्ति पूर्वक भगवान महावीर से प्रार्थना की कि हे भगवन् ! बारह वर्ष पर्यन्त छबस्था-वस्था (कैवल्य का पूर्व काल ) में आप को अनेक उपस्री (कष्ट) होंगे, उनको निवारण करने में आप की सेवा में रहना चाहता हूँ, आप कृपाकर आज्ञा बक्षो ! भगवन्त ने फरमाया हे इन्द्र ! ऐसा कभी हुवा नहीं, होता नहीं और होगा नहीं कि तीर्थं कर इन्द्रादि की सहायता से अपना कार्य करें, वे तो स्वयं ही अपने उत्थान-बलवीर्य-परुषार्थ और पराऋम से केवल ज्ञान उपार्जन करके मोक्ष जाते हैं, इसलिये वे मन से भी कभी किसी की सहायता नहीं इच्छते; इतना कहने पर भी उपसर्ग निवारणार्थ भक्तिवश सिद्धार्थ देव को उन की सेवा में रखदिया और इन्द्र अपने स्थान पर वापस चला गया.

प्रकाश-यह सीलह आना सत्य है कि पुरुषार्थ वादी कभी किसी की सहायता नहीं चाहता और कोई स्वतः देने की प्रार्थना करे तो उसे ठुकरा देता है, बलहीन ही

दूसरे की मदद चाहते हैं, अन्य का मुंह ताकते हैं और दूसरों की दया पर जीते हैं; भगवान महावीर ने इससे संसार को यह समझाया कि अपने पैरों पर खड़े रहो, यानी स्वा-वलम्बी(Self-supporting)बनो, किसी से दया की भिक्षा मत मांगो, रोती शक्ल से अपना जीवन मत विताओ- हां ! सामान्य लोगों के लिये इतना विशेष हो सकता है कि जहाँ तक शक्तिसम्पन्न न हो, वहाँ तक किसी पहात्मा का सहारा लेकर योग्यता प्राप्त करो और फिर स्वयं कार्यक्रवाल बन-कर मंजिल तय करो- यह कहा जासकता है कि इन्द्र ने यह महज़ गलती की कि भगवान की रुचि न होने पर भी व्यन्तर देव सिद्धार्थ को भगवान् के पात छोड़ दिया; श्वेताम्बर शास्त्र इस को मानते हैं और हेमचन्द्राचार्य म० ने भी यह उल्लेख किया हैं: मान लिया जाय कि इन्द्र अपनी भक्ति को न रोक सका, तथापि कहना होगा कि सिद्धार्थ ने भगवान के उपसर्गों के समय जरा भी रक्षा नहीं की; प्रत्युत स्थान-स्थान पर उपद्रव किया और अनैतिक व्यव-हार कर भगवान् के जीवन को अनादर्श बनाया; अत: मानना होगा कि सिद्धार्थ का प्रकरण भी प्रक्षिप्त होना चाहिये- आचाराङ्गादि सूत्रों में इस का उल्लेख नहीं है.

#### ( प्रथम पारणा )

भगवान् ने दीक्षा ग्रहण की उस दिन आपके छट्ट-भत्त (दो उपवास) की तपस्या थी. उस दिन मात्र दो घड़ी दिन शेष था, तब भी वहाँ से विहार कर गये, कुमार ग्राम के पास आकर काउसग्ग ध्यान में खडे रहे; यहाँ से प्रातःकाल विहार कर 'कोल्लासक सिववेश 'पधारे, वहाँ बहुल नामक ब्राह्मण के घर पर परमान्न (क्षीर) का पारणा हुवा, देवों ने प्रयन्न होकर वहाँ साड़ा बारह करोड़ १२५००००० सोनैयों की वर्षाकर उसे सुखी बना दिया.

प्रकाश- अहा ! मुनी-दान का प्रत्यक्ष प्रभाव संसार के सम्प्रुख उपस्थित होगया, सच्चे दिल से और उदार भाव से दान देने का ही यह परिणाम था, अनिमञ्ज और रागान्ध इससे यह सबक (Lesson) सीखें कि त्यागी महात्माओं की हार्दिक सेवा करें, पक्षपात के अन्धकार से बचें और खाउ-उड़ाउ हूँटेरे साधुओं से बचकर रहें, सच्चे दान मार्ग को अपना कर अपना हित साधें — भग-वान् ने थोड़ा वक्त रहने पर भी विहार करके साधु समाज को यह बताया कि दीक्षा लेकर उस स्थान पर नहीं रह सकते हैं, उसका वर्तमान में किञ्चित पालन होता है, पूरा नहीं; मुनि समाज को इस पर ध्यान देना चाहिये.

#### (अभिग्रह)

विचरते हुए भगवान 'मोरक सन्निवेश 'पधारे, वहाँ सिद्धार्थ नृपेन्द्र का मित्र ' दुइज्जन्त ' तापस के आश्रम में पधारे, ज्ञात होते ही तापस सन्मानार्थ सामने आया पूर्व परिचय के कारण उससे प्रेम पूर्वक मिले, वर्षाकाल में अपने ही आश्रम में ठहरने की तापस ने प्रार्थना की, इससे परमात्मा ने वहीं चतुर्मास किया; देवयोग से वर्षा न होने के कारण पशुजन झोंपड़ी का घाम खाने लगे, पर भगवान उनको नहीं हकालते . तब तापस कठोर उल-हना देता- अहो आर्य ! तुम बडे प्रमादी हो जिस कुटि में रहते हो उसका भी रक्षण नहीं कर सकते तो और क्या कर सकोगे ! यह सन प्रभ्र वहाँ से विहार कर गये : कारण कि जहाँ अप्रीति हो वहाँ मुनी नहीं ठहरते. इस वक्त महावीर देव ने पाँच अभिग्रह ( प्रतिज्ञाएँ ) धारण किये-

१-अप्रीति के स्थान पर ठहरना नहीं.

२-छद्मस्थावस्था तक मौन से काउसम्म ध्यान में रहना.

३-सदा खड़ा रहना-बैठना और सोना नहीं.

४-गृहस्थ का सम्मान सत्कार नहीं करना.

५-करपात्र में आहार करना.

उपर्युक्त अभिग्रह लेकर चतुर्मास के १५ दिन शेष रहने पर प्रभु ने वहाँ से विहार कर दिया.

प्रकाश- दृढ प्रतिज्ञा का नाम ही 'अभिग्रह 'है. अवीति के स्थान पर ठहरने से क्लेश की जड़ गहरी होती जाती है और कषायों की अभिवृद्धि होती है, इसलिये मुनि को भी यही आदेश है कि अत्रीति-दुर्भाव जहाँ हो वहाँ कतई न ठहरे, संसार भर के लिये यह कर्तव्य उप-युक्त है, चुंकि स्थान छोड देने से क्लेश शमन होकर शान्ति निकट आती है; इसलिये यह नियम हर खास व आम को फायदे पन्द है-- इन अभिग्रहों में सबसे तगडा 'मौनव्रत-मौनशक्ति' ( Silent-force ) है. अत्यन्त आ-वश्यकता पर भगवान् किसी समय बोले हैं: पर छबस्थ अव-स्था में अधिकतर मौन ही रक्खा है . मौन से आर्त्त — रौद्र-ध्यान( संकल्प विकल्प-आहट्ट दोहट्ट विचार ) और क्रोधादि कषायों का उत्थान रुकता है, इससे अमहिष्णुता का परा-जय होता है और सहन शक्ति का आविभीव होता है, इससे प्रपंच सर्वथा हट जाते हैं और जीवन उन्नर्ति के मार्ग पर गतिमान होता है; इसके अतिरिक्त इससे, स्वाध्याय ध्यान-समाधि आदि संफल होते हैं और आत्म-विकाश होने लग जाता है; अतः प्रमुक्ष इसे अवश्य अपनार्वे .

# ( विविध उपसर्ग )

भगवान् महावीर को अकैवरय काल में मानव कृत आसुरिक-दैविक और पाश्चविक अनेक छोटे-बड़े उपसर्ग हुए हैं; उनमें से कतिपय यहाँ उध्दृत किये जाते हैं—

- (१) गवालिया का उपसर्ग-दीक्षा लेकर भगवान तुरन्त ही विहार करते हुए 'कुपार ग्राम ' के पास आकर कायोत्सर्ग घ्यान में खड़े रहे, उस वक्त एक गवालिया ऐसा कहकर कि 'मेरे बैलों की निगाह रखना ' अपने घर चला गया, वापिस आने पर बेल न मिलने से भगवान को पूछा, ध्यानस्थ होने से उनने कुछ भी उत्तर नहीं दिया, तब क्रोधातुर होकर रस्सी से मारने को परमात्मा के नजीक आया, उसी वक्त ज्ञान द्वारा मार्छ्य होने से शकेन्द्र वहाँ पहुच गया और गोपाल को भृत्सना करके भगवान् का परिचय कराया.
- (२) ग्रूलपाणी का उपसर्ग-प्रयाण करते हुए भ-गवान् एक दिन वर्धमान गांव ( अस्थिग्राम ) के बाहार शूलपाणी यक्ष के स्थान में कायोत्सर्ग ध्यान से ध्यानस्थ खडे रहे, संध्या समय वहाँ के ब्राह्मण इन्द्र शर्मा पूजारी ने कहा- हे आय ! यहाँ मत ठहरी, यह यक्ष बड़ा क़ुर है, आपको यहाँ कष्ट होगा, भगवान् मौन ( Silent )

रहे. रात्री के समय यक्ष प्रकट होकर खड़खड़ाट हँसने लगा; हाथी के रूप से भगवान को उछाले, राक्षस रूप से छूरा निकाल कर डराये गये और सर्व रूप से दंसे; तथापि प्रभु चलायमान न हुए; तब उस दुष्ट ने परमात्वा के १ मस्तक में २ कानों में ३ नाक में ४ दान्तों में ५ नखों में ६ नेत्रों में और ७ पीठ में; इन सात स्थानों में महति वेदना उत्पन्न की, इतना करने पर भी अपने ध्यान से लेशमात्र भी न हिले, तब नाचार होकर भगवान से अपने अपराध की माफी मांगी और गीत, गान, नाटकादि से भक्ति कर चला गया- यहाँ यक्षराज को 'सम्यक्तव' प्राप्त हुवा पिछ्ली रात में भगवान को दो घटिका मात्र निद्रा आई, इसमें आपने भावि लाभप्रद दस स्वम देखे; जिसका विवरण करप सूत्र से जाना जासकता है.

(३) चण्डकौशिक का उपसर्ग-एक दका भगवान श्वेताम्बी नगरी की ओर पधार रहे थे कि रास्ते में एक मुसाफिर ने कहा- भगवन् ! आप इस रास्ते होकर मत जाईये, रास्ते में दृष्टिविष सर्प रहता है, उधर पक्षी तक भी नहीं उड़ सकते हैं; प्रभु ने उस कठिनतर रास्ते जाना ही पसन्द किया, ऋमशः सर्प के बिल के सामने जाकर ध्यानस्थ खड़े रहगये, द्विजिन्हा को मालूम होते ही सूर्य के सामने दृष्टि कर भगवन्त पर फैंकी, पर कुछ भी असर न होने से

गुस्से होकर भगवान् को काटा, तब दुग्ध समान श्वेत रुधिर निकलने लगा, उपकार दृष्टि स भगवान् ने फरमाया " बुज्झ बुज्झ चण्डकोसिय !" यानी चेत-चेत चण्ड-कौशिक! बस इतना सुनते ही उसे जातिस्मरण ज्ञान ( पूर्व भव ज्ञापक ज्ञान ) उत्पन्न होगया, उससे अपने पूर्व भव और करणी को जानकर पश्चाताप (Repentance) किया- सर्प के पूर्व भव ग्रन्थान्तर से जानना- और भगवान् को प्रार्थना की- प्रभो ! आपने मुझे दुर्गति से उद्धृत किया, यह कहकर उसने अनञ्चन ग्रहण कर एक पक्ष पर्यन्त बिल में मुख रखकर शान्त पड़ा रहा, उस वक्त घी-द्ध बेंचने वाले उसपर घी-दूध चढ़ा जाते, उसकी गन्ध से असंख्य चिटियों आ-आकर उसके शरीर को फोल फोल कर खाने लगीं, अत्यन्त पीड़ा सहन करता हुवा प्रभु की दृष्टिरूप सुधावृष्टि से भींजा हुआ समता भाव से मर कर आठवें स्वर्ग में उत्पन्न हवा.

(४) सुदुष्ट देव का उपसर्ग- क्वेताम्बिका होकर विद्यवन्द्य सुरभि पुरी नगरी के निकट पधारे, रास्ते में नौका से गंगा नदी उतरे, त्रिपृष्ट वासुदेव के भव में मारा हुवा सिंह का जीव जो सुदुष्ट (सुदाढ) नाम का नागकुमार-देव था, उसने पूर्व वैरवश नौका को इवाने का भरसक प्रयत्न किया; पर जिनदास श्रावक के संबल-कम्बल बेलों

के जीव देवों ने पूर्ण रक्षा की और भगवान सक्कवल किनारे पहुँचगये.

- (५) लोगों का उपमर्ग- ऋमशः परमात्मा चोरा गांव पधारे, वहाँ लोगों ने हेरक ( उठाइगिरा ) समझ कर क्रए में ओंधे लटका दिये. पार्क्वनाथ के शासन की सोमा जयन्ति आर्याओं ( मुक्त वेशवाली ) ने मुक्त कराये.
- (६) चोरों का उपसर्ग- अतिकर्म निर्जरा के हेतु एक वक्त स्वामी ताड़ देश पधारे, बीच में दो चोर अमनश तलवार लेकर भगवान को पारने दौड़े, इन्द्र ने कष्ट निवारण किया.
- (७) लोहकार का उपसर्ग- भगवान एक मर्तना विशाला नगरी पधारे, वहाँ लोहकार की शाला में ठहरे, बहुत दिनों बाद छहार वहाँ आया, देखते ही क्रोद्धातुर होकर 'यह मुंड अमंगल हैं ' ऐसा कहकर लोहे के घन से मारने को तत्पर हुवा, वहाँ भी इन्द्र ने रक्षा की.
- (८) कटपूतनी का उपसर्ग- एकदा माघ मास में शालिवान उद्यान में जगन्नाथ काउसम्म ध्यान रहे, वहाँ त्रिपृष्ट वासुदेव के भव में अपमानित स्त्री कटपुतना नाम की व्यन्तग्णी हुई थी, उसने तापसिन का रूप

धारण कर जटा में ठण्डा जल भर कर प्रभु पर छींटा; इस शीतोपसर्ग को जगत्पूज्य ने निश्वलता से सहन किया, ज्यन्तरणी ने पराजय होकर भगवन्त की स्तुति की.

- (९) म्लेच्छ देश में उपसर्ग एक वक्त भगवान् म्लेच्छ देश में कमक्षय करने के विचार से पधारगये, वहाँ कुत्ते के पिल्लों के बहुत उपसर्ग सहे.
- (१०) संगम देव का उपसर्ग— एक वक्त दृढभूमि का पर पेढाल गांव के उद्यान में पोलास नामक देव
  मन्दिर में भगवन्त ध्यानस्थ रहे, उस वक्त इन्द्र ने अपनी
  इन्द्रसभा में देवों के सम्मुख भगवान के धैर्य्य की प्रशंसा
  की, सबने श्रद्धा पूर्वक श्रवण किया, पर मिध्यात्व वासित
  संगम नामक देव ने अविश्वास किया और परीक्षा के
  लिये वहाँ पहुँच गया. उस दुष्टातिदुष्ट ने एक रात्री में
  कमशः बीस उपसर्ग किये.
  - (a) धूल की वृष्टि की.
  - (b-c) वज्र मुखी चिटियों और डांसों से शरीर चुंटवाया.
    - (d) **घीमेलिका ने शरीर फोला**.
    - (e-f) सर्प और विच्छुओं ने डंक मारे.

- (g) नोलियों ने नखों से शरीर उधेड़ा.
- (h) चूहों ने शरीर काटा.
- (i-j) हाथी-हथनियों ने आकाश में उछाले और पैरों से रोंदे.
  - (k) पिशाचरूप से डराये गये.
  - (1) व्याघों ने फाल मार कर भय भय भीत किये.
- (m) माता के रूप में आकर कहा- पुत्र ! क्यों दुःखी होता है, मेरे साथ चल, तुझे सुखी बनाउंगी.
  - (n) कानों पर चूभते हुवे तीक्ष्ण पींजरे बांधे.
- (०) जंगली चाण्डालों ने आकर दुर्वचनों से तिरस्कार किया.
- (p) दोनों पैरों बीच आग जला कर हंडी में खीर पकाई.
  - (q) अत्यन्त कठोर पत्रन चलाया.
- r) उर्ध्व वायु से शरीर उठा उठा कर नीचे पटका और माण्डलिक वायु से चक्र जैसा घुमाया.
- (a) एक हजार १००० भार प्रयाण लोहे का गोला भगवन्त पर डाला- यह तीर्थकर का अनन्त बलवान शरीर था, नहीं तो अन्य की तरह चूर चूर हो जाता.
- (t) रात्रि शेष रहने पर भी बहकाने के लिए किसी ने आकर कहा- हे आर्थ !प्रभात होगया है, विहार करो,

अब तक क्यों ठहरे हो ? ज्ञान द्वारा छल जानकर विश्व-मान्य मौन रहे.

जब संगम सब तरह थक गया तब भगवान को ललचा-ने की कोशीस की- देव ने अपनी ऋद्धि दिखाते हुए कहा∹ हे मुने ! तुमको जो चाहिए सो मांगलो, स्वर्ग चहाता हो तो स्वर्ग दूं, देवाङ्गना चाहती हो तो सुन्दर देवाङ्गना दुँ; बोलो ! क्या चाहते हो ? भगवान् ने इस तुच्छ कथन पर जरा भी ध्यान न दिया - उपर्युक्त बीस उपसर्गों से रंचमात्र भी स्तवनीय प्रभु चलायमान न हुवे; उस निर्लेख देव ने अन्तिम एक और धृष्टता की- घर घर पर आहार-पानी अशुद्ध कर दिया, शिष्य बनकर कुशिष्य की तरह घर-घर कहता फिरा- मेरे गुरु रात को चौरी करने अर्चेंगे, इससे में तलाश करता फिरता हूँ; यह सुन लोग भगवन्त को मार पीट करते, यहाँ परमात्मा ने यह प्रतिज्ञा की कि जब तक उपसर्ग उपशमन न होंगे आहार ग्रहण न करूँगा ; इस तरह उस दुष्ट-धृष्ट-निकृष्ट-निर्लञ्ज संगम देव ने अपनी पैशाचिक वृत्ति से जगत के तारणहार को छ: महिने तक कष्ट दिया- पापात्मा संगम खिन्न होकर वापस देवलोक में चलागया, इन्द्र महाराज ने भारी तिरस्कार कर देवाङ्गना सहित उसे देवलोक से निकाल दिया. यह अभव्य (मोक्ष कभी जा नहीं सकता) का जीव था, इस ही से अमाप जुल्म गुजारे.

(११) शय्या-पालक का जीव गोपालक का उपसर्ग वासुदेव के भव में आज्ञा भंग के कारण कान में सीसा डलवाया था, वह शय्यापालक मर कर गोपालक हुवा, पूर्व भव के बैर से यहाँ मगवान् के कानों में शर्कराष्ट्रक्ष की लकड़ी के कीले ठोक दिये, और उपर से काट दिये ताकि एकायक दिख न सके- पापा नगरी में सिद्धार्थ वणिक के यहाँ माऌम होने से खरक वैद्य ने सण्ड(सी द्वारा कीले निकाले; इस वक्त भगवन्त को शारीरिक इतनी वेदना हुई के सहसा चीख निकल गई, संरोहणी ओषध से प्रभू के कानों को निरामय किये. वैद्य काल कर पाँचवें देव-लोक में गया और गवालिया सातवीं नरक में गया.

उपर्युक्त उपसर्गों में से कटपूतना कृत जघन्योपसर्ग हुवा, हज़ार भार गीले का मध्यम उपसर्ग हुवा और कानों में कीलों का उत्कृष्ट उपसर्ग हुवा; शेष सर्व सामान्य उपसर्ग हुवे- खास खास उपसर्गों का यहाँ उल्लेख किया गया है, बाकी छोटे छोटे तो अनेक उपसर्ग हुवे होंगे.

प्रकाश- भगवान महावीर के उपसर्गों का विवरण तो आपने ऊपर बाँचा ही है. कष्ट की भी आखिर सीमा होती है, शान्ति का भी मौका मिलता है; पर जगत्पूज्य के सीमातीत दुःखों का प्रकरण अजौड़ है, आपसे पूर्व तेवीस तीर्थंकर होगये; मगर उनको इतने कष्ट सहना न पड़े, यह अतिश्वयोक्ति नहीं है कि तमाम तीर्थंकरों के सम्मिलित उपसर्गों से भी आपके उपसर्गों की मात्रा बढ़ जाती है- देवों ने, मनुष्यों ने और पशुओं ने आपको तकलीफ देने में कोई कसर नहीं रक्खी, प्राणान्त-कष्ट पहुँचाने की भरसक चेष्टा की, संगम देव जैसे अभव्य जीव ने एक ही रात्री में वीस २० उपसर्ग करके अपने विवेक का दिवाला निकाला, इस तरह छः मास तक कष्ट पहुँचा कर अपनी नीचता का प्रदर्शन करया, शेष उप-सर्ग कर्ताओं ने भी अपनी दुष्टता का संसार को परिचय करया, अपनी बुद्धि और कर्तव्यों को अस्ताचल पर भेज दिये, पराकाष्टा पर पहुँची हुई उनकी क्षुद्रता दिगन्त व्यापी है; इनके ये दुर्व्यवहार निन्दा करने योग्य- ति-रस्कार योरय और घृणा करने योग्य हैं, इनके जुल्मी अपराध अक्षम्य हैं, पर वाहरे वीर! तू ही एक "महावीर" हुवा कि परम क्षमा से तमाम दुः लों को सहन किये, रंच मात्र भी हृदय न हिला, जरा भी उन पर दुर्भाव न हुवा, उनसे बदला लेनेकी किञ्चित् मात्र भी इच्छा न हुई, प्र-त्युत उनका कल्याण चाहा, उनको सम्मति हो ऐसे विचार पैदा हुए; समता रस में झीलने लगे; कृतकर्मों का कर्ज बहे हर्ष से चुकाया- संसार को क्षमा (Forbearance) का पाठ पढ़ाया और यह बतलाया कि "मरना सीखो-

मारना मत सीखो" पाश्चविक बलवाले कातर जन दूसरी का नाश करते हैं और आत्मिक-बल (Soul-force) वाले स्रवीर अन्य की रक्षा करते हैं और आत्म-समर्पण में सतत तत्पर रहते हैं – इस घोषणा को गाँधीवाद ने स्वीकारा है, कार्यान्वित किया है और सफलता प्राप्त की है- अ-हिंसा का सचा मार्ग यही आज्ञा करता है 'मा हण' मत मारो , परोपकार के लिए और आत्म रक्षणं (Self-protection) के खातिर प्राणों का बलिदान (Sacrifice) करदो. जगत् में करीब करीब तमाम ईक्वरों ने शत्रु का बदला लेकर अपनी कातरता का दिग्दर्शन कराया है और दबी हुई हिंसा की नींव पर भारी महलात खड़ी करदी हैं जो आत्म कल्याण से परे रखती हैं; किन्तु हे परम देव महावीर ! तू ही एक संसार में ऐसा अवतरा कि बदला लेना पाप बताया , इतना ही नहीं करके दिखाया . आपने यह एक भारी विशिष्टता जताई कि जितने ही आपके स-म्पर्क में आये उन सबको चन्दन कि तरह सुगंधित किये, चन्दन की लकड़ी पर कुल्हाड़ा मारो, या मस्तक घीसो वा पेर रगडो, चाहे उंगुली घीसो सबको सुगन्ध देता है, भगवात् ने अपने पूजक और निन्दकों को तथा कष्टदाता और मिक्तकर्ता को सुँखी बनाये; उनने परम शत्रुओं पर प्रेम रखकर समता गुण को चरितार्थ किया है- धन्य हो ! वीर प्रभो ! आप घन्य हो !!

क्या आप कष्ट के समय और आराम की वक्त ममता को छोडकर 'समता' का पाठ सीखेंगे ? कि अन्यों की तरह समता का उलटा 'तामस' पाठ पढ़ेंगे. स्वार्थ में गुल्तान बन क्या जिन्दगी भर जीवों को सताया करेंगे ! उनको हानि पहुँचाया करेंगे और क्या उनको 'तिमिंगल न्यायवत् ' निगला ही करेंगे ? इस आनार्थिक पंथ प्रवास से जरा ठहरो ! और महावीर जीवन से कुछ शिक्षा लो, उनकी तरह शत्रुओं के साथ मित्रवत् व्यवहार करो. वे महापुरुष थे उनकी बराबरी हम कहाँ से करसकें ! ऐसा ना हिम्मती विचार कभी मृत करो 'नर से ही नारायण बनता है ' इस सिद्धान्त को अपनाओ . क्षमा का उज्ज्वल सबक किसी पहात्मा से सीखो, उनकी सत्संग करो, खाली खोखले एशो-आराम में मौलिक मानव जीवन नष्ट यत करो. करो जो कुछ भी कर सकते हो, हिम्मत से करो, अवस्य सफलता मिलेगी.

# ( सामुद्रिक पण्डित का प्रसंग )

एक मर्तवा भगवान् गंगा के किनारे पर विहार कर रहे थे, वहाँ की कोमल बालु पर चरण कमल में अ-क्कित चन्द्र-ध्यज-अंकुञ्चादि चिन्ह स्पष्ट दिखाई देते थे. उस वक्त पूष्प नामक साम्रुद्रिक शास्त्री उधर आनिकला, उसने रेति पर उत्तम चिन्हों को देखकर सोचा 'इधर से कोई एका की वक्रवर्ती गया है, उसकी सेवा से मुझे अपूर्व लाभ होगा, उनके कदम बकदम वह उनके निकट गया , देखता क्या है कि एक अवधृत नग्न फकीर जारहा है, उसके गात्र ढीले पड़ गए, अपनी विद्या पर भारी घृणा पैदा हुई, अपने ग्रन्थो को नदी में फैंक देने की तैयारी में था कि इन्द्र एकदम वहाँ पहुँच गया, प्रभु को वन्दन कर पुष्प बास्त्री को ऋहा- खेद मत करो, तुमारी विद्या सत्य है, ये सुरासुर और इन्द्र नरेन्द्र से पूजित तीन लोक के नाथ तीर्थंकर देव हैं, इनकी सेवा तो ऐहिक और पारलौकिक सुख देने वाली है, ऐसा कहते हुए इन्द्र ने उसे काफी धन देकर सन्तुष्ठ किया, इन्द्र और पुष्प दोनों ही प्रसन्नता पूर्वक अपने स्थान पर चले गये.

प्रकाश- यह लोकोक्ति है कि 'जमात करामात ' यानी सम्रदाय का प्रभाव पदता है, पर महावीर देव ने इस पराश्रित और सम्मिलित कर्म प्रभाव को अप्रमाणित ठइ-राया और यह सिद्ध कर दिखाया कि अपनी ही शक्ति अपने प्रभाव को बढाती है, इसलिए पारकीय शक्तियो से न फूरू कर स्वयं शक्तिशाली बनो, व्यक्तित्व प्रभाव एक दिव्य प्रकाश है और समाजिक प्रभाव एक सामान्य प्रकाश है और असक्तों के लिए ही उसकी रचना है-

वर्तमान में महात्मा गान्धी का उदाहरण पर्याप्त है-एकाकी महावीर के लिये इन्द्र म० आये सब वर्तभान स-मुदाय के लिए एक सामान्य देव भी नहीं आता: इससे संसार को यह बोध लेना चाहिए कि स्वयं सशक्त बनें: परन्तु पर विभृति से अपने को भृषितन समझ; तात्पर्य यह है कि महावीर की तरह स्वयं शक्ति उत्पन्न करो और यह कर्तव्य-परायणता और कार्यान्वितता से होसकती है.

### (गौशाला का संयोग)

बौद्ध धर्म तो छः मत प्रवर्तकों में से मंखली गो-ञ्चालक द्सरा मत प्रवर्तक था, ऐसा स्वीकारता है; पर जैन धर्म इसको भगवान् महावीर का स्वयं बना हुवा शिष्य मानता है.

राजगृही नगरी के नालन्दे पाड़े में भगवान् महा-वीर का द्वितीय चतुर्मास था; मास क्षमण की तपस्या थी. गोशालक मिक्षावृत्ति करता करता वहाँ पहुँच गया, पारणे की महिमा देखकर खाने के लीभ से स्वयं दीक्षा लेकर भगवान् का शिष्य बन गया और उनके साथ फि-रने लगा.

एक वक्त जगत्पूज्य सुवर्णखल ग्राम में पधारते थे, मार्ग में गोपालक क्षीर पका रहे थे, गोशाला ने पूछा ये

लोग खीर खासकेंगे ? सिद्धार्थ देव ने कहा- हंडी फूट जायगी, खीर न खा सकेंगे, यत्न कर ने पर भी वैसा ही हुवा, प्रत्यक्ष अनुभव करने से 'यद्राव्यं तद्भवत्येव'जो होनहार होता है वही होता है, यह मत अंगीकार किया-एक वक्त परमात्मा कालाय सिन्नवेश के उद्यान में पधारे वहाँ एक शून्यगृह में एक जार पुरुष को एक दासी के साथ रति कीड़ा करता हुवा देखकर हँसा, उसने उसकी पीटा तब प्रभु को कहा- मुझे छुड़ाते क्यों नहीं हो ? सिद्धार्थ ने कहा- ऐसा बेजा बर्ताव मत किया कर- एकदा स्वामी कुमारक सन्निवेश पधारे, वहाँ पार्श्वनाथ के सन्तानिये मुनिश्रन्द्र म०, थे उनके शिष्यों को गोशालक ने पूछा- तुम कौन हो ? उनने कहा- हम निर्म्रन्थ हैं, गोशाला बोला कहाँ मेरे धर्माचार्य ओर कहाँ तुम ? मेरुगिरी- सरसीं जितना फर्क है; मुनियों ने कहा- तू है जैसे तेरे धर्मा-चार्य भी होंगे; गोशाला ने कहा- मेरे धर्माचार्य के प्रभाव से तुमारा उपासरा जल जाओ; मगर जला नहीं, तब भगवान को कहा- आज कल आप की तपश्चर्या का प्रभाव घट गया है! सिद्धार्थ ने उत्तर दिया- धर्म स्थान और साधु महात्मा जल नहीं सकते, गोश्वालक निराञ्च होगया-एक समय चौरा गाम में लोगों ने उठाईगिरा समझ कर भगवान् के साथ गौशाला को भी कुए में ओंघा लटका-दिया, वहाँ साधुवेश प्रक्त सोमा-जयन्ती आर्याओं 🛚 छुट्टाया.

भगवान् कयंगला पधारे, माघ मास में गरीब वृद्ध लोग गायन कर रहे थे, गोशाला हँसा, लोगों ने मेथी-पाक जिमाया (पीटा) साधु का चेला जानकर छोड़ दिया- गाँचवें चौमासे के बाद कूपसंत्रिवेश से गोशालक भगवान् से जुदा होकर स्वतन्त्र फिरने लगा, प्रकृति के दोष से जहाँ-तहाँ मार पड्ने लगी, घबड़ाकर भगवान् की शोध करने लगा, छः महिने बाद गोशाला पुनः परमात्मा के शामिल हुवा- सातवें चौमासे में अलंभिका नगरी के देवकुल में बलदेव की मूर्ति के साथ गोशाला कुचेष्टा करने लगा, लोगों ने अच्छी तरह पूजा की (ख्ब पीटा) एक दफा दन्तासुर स्त्री- पुरुष को देखकर गोञा-लक ने मज़ाक की- अहा ! विधाता ने कैसा सुन्दर जोड़ा मिलाया है (१) उन्होंने उसको चौदहवाँ रत्न दिखाया (पीटा) एक वक्त सिद्धार्थपुर से स्वामी ने कुर्मग्राम विहार किया, मार्ग में तिल के एक अंकूर को देखकर गोशाला ने भगवान् को पूछा- यह तिल उगेगा ? स्वामी नें कहा- इस एक अंकुर में सात जीव तिल रूप होंगे, भगवान का वचन मिथ्या करने को गोशालक ने उस पौधे को उखेड़ दिया; मगर वृष्टिके योग से मिट्टी गीली होजाने पर तिल का पौधा पुनः पनप गया , वापस लौटते गोशाला ने पूछा वह तिल कहाँ हैं ? स्वामी ने उत्पन्न तिल का दरकत दिखाया. गोशाला को यह ठोंस विश्वास

होगया कि 'होनहार हो वही होता है ' यह गोशालक मत यहाँ कायम हुवा- एक वक्त कुर्मग्राम में वैक्यायन ऋषी नीचा ग्रुख और उँचे पैर कर आतापना लेरहा था, मानों आग में झंपापात कर रहा हो, इस तरह धुम्रपान करता हुवा अपनी जटा में से जूएं चुन चुन कर पुनः जटा में डाल रहा था, वह देख हँसता हुवा कहने लगा-अहा ! यह युकों की शय्या है- जूओं की जाल है; तब उस तपस्वी ने क्रोधाकान्त होकर उस पर तेजी-लेक्या छोड़ी , स्वामी ने शीतलेक्या से उसकी रक्षा की .

गोञ्चालक ने सिद्धार्थ को पूछा- यह तेजोलेक्या कैसे सिद्ध होती है! उसने उपाय बताया उस माफक गोशालक ने छः मास पर्यन्त एक मुद्दी उड़द के बाकुले और तीन चल्छ पानी निरन्तर पीकर सूर्य के सामने आतापना ली; इससे तेजोलेस्या ( जला देने की एक शक्ति ) सिद्ध की. कुछ अष्टाङ्ग निमित्त भी शीख गया; अब तो मस्तिष्क फटने लगा, अहंकार में चकनाचूर होकर लोगों को कहने लगा- में जिन भगवान् हूँ, यहाँ से गोञ्चाला अलग बि-चर ने लगा; भगवान् के छद्यस्थ काल में गोशाला यहाँ तक साथ रहा.

प्रकाश— गोञ्चाला मात्र मिक्षा के दुःख से भगवान् का शिष्य बन गया था, स्थान-स्थान पर उपद्रव करता

रहा और मेथीपाक जीमता रहा, तंग होजाने पर भगवान् की शरण लेता, एक भी भला काम नहीं किया, न किसी को फायदा पहुचाया, साधुओं के गुणों में से शायद ही कोई गुण इसका सहचारी होगा- भगवन्त तो मौन व्रत में थे, बहुत कम बोले, सिद्धार्थ देव ही इसके साथ शिरपची किया करता इसने दाहक-शक्ति रूप तेजीलेश्या और अष्टाङ्क निमित्त जीख कर तो मानो जमीन पर बैठकर आ-समान के तारे गिनने लगा था, इसका विशिष्ट वर्णन तो भगवती सूत्र के पन्द्रहवें शतक में पढिये, महावीर का शिष्य होकर इसने 'नियतिवाद मत की अलग स्थापना कर ग्यारह लाख मनुष्यों को अपनी जाल में फँसाये और सर्वज्ञ-तीर्थंकर-जिन भगवान आदि उपाधियों का ढोंग रचकर जनता को मारी धोके में डाले और मगवान महावीर के विरुद्ध प्रचार किया, पेटभर निन्दा की, कष्ट पहुँचाये; जिसका दिग् दर्शन आगे समय पर करावेंगे-इतना होने पर भी भगवान ने तो उसे जलता और मरता बचाया 'रक्षण करना पाप है' इस कूट सिद्धान्त को मानने वाले इससे बोध ग्रहण करें और वाड़ाबन्दी के मोह को छोड़ कर आत्म कल्याण के लिए सत्य को स्वीकार करें- पाठकजन! क्या आप भी गोञ्चालक के विचारों से मुक्त होकर उसके बद कार्य को घृणा की दृष्टि से देख महावीर के चरणानुयायी बनेंगे ? अवस्य ही सद्विशक्षा ग्रहण करें.

#### ( तपश्चरण )

परमात्मा महाबीर का १२ वर्ष ६ महिने १५ दिन छबस्थ काल रहा, इतने टाइम में आपने निम्नाङ्कित तपस्या कर घनघाती कमीं का विध्वंस किया-

१ छ: मासी एक २ पाँच दिन कम छः मासी एक

३ चातुर्मासिक नौ ४ त्रिमासिक दो

५ ढाई मासिक दो ६ दो मासिक छः

७ डेढ मासिक दो ८ मास श्वपण नारह

९ पक्ष क्षपण बहत्तर १० अद्रम तप बारह

११ छद्र तप दो सौ उनतीस.

इनके अतिरिक्त भद्र-प्रतिसा २ दिन- महा भद्र प्रतिमा ४ दिन और सर्व तो भद्र-प्रतिमा १० दिन लगातार वहन की.

इस तरह बारह वर्ष और साट्टे छ: मास में ११ वर्ष ६ मास २५ दिन तपश्चरण किया; केवल ११ महिने २० दिन आहार लिया.

प्रकाश- संसार में खाने का त्याग सबसे कड़ा है, बुद्धिमान और संयमियों के भी हाथ-पैर यहाँ ठंडे पह जाते हैं, लालचु आदमी तो खाने के लिये दीर्घ-जीवन की माला फिराया करता है, अच्छा खाना और अधिक खाना, यह उसकी भागवती मान्यता (१) होती है, ऐसे लोगों को नफा नुकशान का जरा भी भान नहीं रहता, पशु की तरह खाये जाना ही सार समझते हैं; इधर सभ्य और समझदार पनुष्य अपने मौलिक जीवन निर्वाह के लिये भोजन करते हैं, यह भी प्रायः सादा और मित प्रमाण में होता है, वे भोजन के गुण-दोषों के ज्ञाता होते हैं; पर इन दोनों दर्जों से परे रहने वाले तपस्वी कहलाते हैं, हाम दाम-ठाम सब कुछ होने पर भी या सुलभ भिक्षा की उपलब्धि होते भी भोजन का त्याग कर तपस्या करने वाले विरल व्यक्ति होते हैं.

करीब करीब सब धर्मों ने तपश्चर्या को आदर्श वस्त मानी है, हिन्दुओं में महर्षियों ने भारी तपस्या की, ग्रुसल-मान लोग रोजा का पालन बड़ी ख़ुबी से करते हैं, महा-त्या गांधी ने भी तपस्या का महात्म्य समझा है और उसकी आचरणा कर सफलता प्राप्त की है- जैन धर्म ने तो तपश्चर्या को प्रधान स्थान दिया है, आज भी जैनियों की तपस्या के मुकाबले दुनिया में कोई खड़ा नहीं रह सकता,

यह स्पष्ट है. तपस्या दो दृष्टि से की जाती है- स्वास्थ्य रक्षा के लिए और आत्मोन्नति-आत्मग्रुद्धि(Self-purification) के लिए.

तप से जठराग्नि तेज होती है, उससे पाचन अच्छा होकर सप्त धातुएँ (१ हड्डी २ मांस ३ रुधिर ४ वीर्य ५ त्वचा ६ मजा ७ नसें ) पुष्ट होती हैं, सुच्यवस्थित रहती हैं और निरामय बनती हैं- वैद्यक शास्त्रों नेभी लिखा है कि '' लङ्घनं खलु औषघं '' यानी अस्त्रस्थ अवस्था में लंघन करना औषध है , इधर यह भी कह दिया कि 'जिणें भोजनं ' वानी आगे का पच जाने पर नया भोजन करना चाहिए; इन सब बातों से यह साफ है कि स्वास्थ्य के लिए तपस्या एक कीमिया चीज़ है. इस इइ तक तो सब लोग मानने को तैयार हैं; पर आत्मोन्नति में साधक नहीं हो सकर्ता; बजाय इसके घातक है और इसमें कई एक विचारणीय दलिलें पेश भी करते हैं ; मगर मुझे स्पष्ट कह देना चाहिए कि वे उस तेह तक नहीं पहुँच सके हैं , इसही लिए उनका ऐसा मानना है. देखिये-

तपस्या करने का मृल आशय सिद्ध भगवन्तवत् ' निराहारी ' बनने का है, आत्मा का असली स्वरूप यही है, ब्राहार सबसे पक्की उपाधि है, संसार की सारी घटमाल इसके पीछे हैं, ज्यों ज्यों इसका प्रसंग कम

होता जाता है त्यों त्यों आत्म किरण प्रकाश फैंकता जाता है, मानस–दशा निर्मल होजाती है, इन्द्रियाँ पराजित होती हैं, उन्माद कम होकर प्रश्च मजन में जी जमता है. ध्यान और समाधि की तरफ मन दौड़ता है, मन के तूफान ऋमशः कम होजाते हैं, जगद् व्यवहार उज्ज्वल बनता है, नैतिक जीवन का पालन होता है. आपको शायद अनुभव होगा कि कुछएक वस्तुएँ छोड़ने पर भी मन पर कितना कब्जा होता है, त्याग के प्रति किस कदर भावनाएँ जागतीं हैं , तो भला तमाम खान-पान के त्याग से उन्नत दशा हो इसमें क्या आश्चर्य है ? आप स्वयं का-र्यान्वित करके अनुभव करिये. हाँ ! इतना जरूर मानना होगा कि शरीर बरदाक्त कर सके उतनी ही तपस्या होना चाहिए. अवधूत और देह-मूच्छी के त्यागी को तो सब तरह कष्टों का सामना करके तपश्चर्या करना अभिष्ट है.

भगवान् महावीर ने समर्थ होने पर भी कर्म विध्वंस के लिये तप का आचरण किया, यहाँ तक कि बहुत कम दिन आहार ग्रहण किया, भगवन्त की भावना अत्युच थी, तथापि तपश्चरण किया, इससे जनता की उस मान्यता का प्रतिकार होजाता है कि "भूखे मरने से क्या होता है ! भावना होना चाहिए, जिसको खाने को न मिले, वह तपस्या करे; इत्यादि " लोमी-लालचु और भृख के

कायरों का यह मत हो सकता है. पर त्यागी- महात्मा और गहरे समझदारों की यह मान्यता नहीं हो सकती-क्या आपभी तपस्या करने में कुछ हाथ बटावेंगे ? कि 'परो-पदेशे पाण्डित्यं ' में ही खुश रहेंगे; यह निश्चित है कि शरीर पर दबाव डाले विना और भोजन का मोह छोडे विना शान्ति वरमाला नहीं डाल सकती- उपवासादि व्रत यदि न बन सके तो नाना प्रकार की तपस्या का उल्लेख है, उसमें से जी चाहे सो करिये, और हिम्मत पूर्वक आगे कदम बढाईये: इससे अत्यन्त हित होगा.

#### ( विलक्षण अभिग्रह )

भगवन्त ने एक वक्त बडा कठिन अभिग्रह (तपका अंग) किया- राजा की पुत्री हो, बन्दिखाने रही हो, पैरों में जंजीर हो, मस्तक मुंडाया हुवा हो, तीन दिन की भृखी हो, आँखों में आंस्र बहते हों, दोनों पैरों के बीच देली करके खड़ी हो, इस स्थिति में रही हुई राज कन्या दो पहर के बाद उद्दद के बाकुले यदि बहरावे तो पारणा करनाः वर्ना तपस्या करनाः

इस अभिग्रह को चार मास हो गये थे, उस वक्त कोञाम्बी नगरी के राजा जतानीक ने चम्पा नगरी पर आक्रमण ( Attack ) कर दिया, वहाँ का दिवाहन राजा

भाग गया, उसकी पत्नी धारणी रानी ञ्चीलरक्षा के लिये अपनी जीभ किचर कर मर गई और पुत्री चन्दनबाला को पकड़ कर एक सुभट ने धन्य सेठ को बेंच दी. उसकी मृला स्त्री को यह शक हो गया कि में बूढी हूँ, सेठ मुझे छोडकर इस युवती को पत्नी बनावेगा, इसही लिये ले आया है. सेठ के बाहार जाने पर मूला सेठानी ने चन्दन-बाला का मस्तक मूँड दिया, पैरों में जंजीर पहना दी, तलघर में डालदी और ताला बन्द कर अपने पीहर चली गई, चौथे दिन सेठ आया, तलाश कर चन्दना को बाहर निकाली, उक्त स्थिति में देख कर सेठ ने कहा- जब तक म लुहार को ले आता हूँ तब तक तू मुंह धोकर सुपड़े में रहे हुवे उड़द के बाकुले खाना ; यह कह कर सेठ चलागया .

इस वक्त चन्दना ने विचार किया कि "आज मेरे अष्टम तप (तीन उपवास) का पारणा है . कोई महात्मा पधार जायँ तो उनको दान देकर खाउं" ऐसी भावना ही कर रही थी कि भिक्षा के लिये अमण करते हुवे महावीर भगवान् पधारे, अभिग्रह के मुताबिक सब बातें मिलगई, सिर्फ आंख में आंख नहीं थे, बस भगवान् तुरन्त वापस लौटने लगे, चन्दना रोने लगी- अहो! मुझ मन्द भागिनी के हाथ से भ्रुप्र ने बाकुले नहीं बहरे; ऐसा सुनकर भग-बन्त पीछे पि.रे, आँस देख कर सहर्ष बाकुले बहर लिये. चन्दना अत्यन्त प्रसम होगई.

देवों ने इस वक्त पंच दिच्य प्रकट किये, सादा बारह करोड़ सोनैयों की वर्षा की, चन्दना के मस्तक पर नृतन वेणी रचदी और पैरों की सांकल झांझर बनगये, पीछे सेठ आया, माॡम होने पर राजा भी आया, प्रजा-जन भी इकट्ठे होगये, सब के समक्ष इन्द्र म० ने आकर कहा- जिस वक्त भगवान् को कैवल्य उत्पन्न होगा, उस वक्त यह सम्र द्रव्य चन्दनबाला के दीक्षा में लगेगा. अपनी रानी की भांजी माऌम होने से राजा अपने रणवास में ले गया: इस तरह ५ दिन कम ६ महीने में भगवन्त का पारणा हुवा.

प्रकाश-जिस तरह खाने के शौकीन के दिलमें खाने की ही तरंगे उठा करती हैं, वाणी और वर्तन में मी यही प्रवाह चला करता है , यानी भोजन प्रकरण का घोत बहा करता है; उस तरह, अनासक्त और तपस्वियों के हृदय में त्याग की लहरें उठा करती हैं , हर तरह और हर रास्ते से आसक्ति और परिमोगों का परिहार हो, इसकी गवेषणा किया करते हैं, अभिग्रहादि तपस्या से आत्म-दमन ( Self-control ) का उपाय किया करते हैं. यद्यपि आज भी मनिराज अभिग्रह धारण करते हैं और दिगम्बर मनि में इसका विशेष प्रचार है; तदिप अभिग्रह धारियों को मनमें प्राय: यह रहता होगा कि किसी तरह लोग जान जांय और इपरा अभिग्रह फल जाय तो अच्छा है, अगर ऐसा हो तो यह विकृत-अभिग्रह है. सच्चे अभिग्रहवादी अभिग्रह फलने पर या बे फलने पर समभावी रहता है: बल्कि नहीं फलने पर विशेष प्रसन्न रहता है , वह सोचता है कि मुझे तपश्चर्या उदय आगई- भगवन्त को अभिग्रह तो बड़े विकट और विलक्षण थे, क्या ही अच्छा हो कि हम भी वे दिव्य दिन अपने जीवन में देखें- अहो त्यागी नाम धारण करने वालो ! आप भी इससे कुछ पाठ शीखेंगे ? कि खाने-पीने में ही अलमस्त बने रहेंगे ? नहीं नहीं ऐसा नहीं होगा; आञा है आप जरूर विचारेंगे और आवरणा भी करेंगे. धर्मीजन का भी पन इधर आकृष्ट होगा; ऐसा विश्वास है.

#### (रहन सहन)

भगवान महाबीर देव दीक्षा लेकर कैवल्य पर्यन्त बढ़े उत्तम रहन सहन से रहे- सिंह की तरह एकाकी देश-नगर-प्राप-जंगल-पहाड़ादि क्षेत्रों में निर्भय विचरते रहे. नग्नावस्था में अलमस्त फकीर की तरह आप अपण करते रहे, इष्ट और अनिष्ट संयोग के सुख-दुःख को समता तराजु से तौलते रहे, खान-पान की तो उनने जरा भी परवाह नहीं की , समय पर ऌखा-सूखा जो भी मिल जाता उसमें संतुष्ठ रहते, चिन्ता डाकिन का उन पर लेख मात्र भी प्रभाव नहीं था, इससे वे आर्त-रौद्र ध्यान से विग्रक्त थे, सदा धर्म-ध्यान में विचरण करते थे.

परमात्मा अष्ट प्रवचन माता का उत्कृष्ट रूप से पालन करते थे, इन्द्रिय-विषयों पर विजय प्राप्त कर लिया था, नौ बाइ से ब्रह्मचर्य की पूर्णतः रक्षा करते थे, को-धादि कषायों के परिहार से परमात्मा सदा ज्ञान्त-उपज्ञान्त और प्रशान्त थे, प्रत्येक पौद्गलिक पदार्थों की आसक्ति से अनासक्त थे; संसार संयोगों से ' ग्रंख रंगवत् ' निर्लेप थे और 'कमल जलवत्' निराले थे. उनका विहार जीव-गति के समान और पत्रन वेग की तरह स्वतन्त्र था, आकाश के मुवाफिक स्वाश्रित थे, किसी आधार-सहायता आदि को स्वम में भी नहीं इच्छते थे, पक्के स्वावलम्बी थे. बाइस परिसहों को सिंह की तरह सहन करते थे, जगदाधार भगवान सूर्य समान तेजस्वी, चन्द्र समान सौम्य , कछुए जैसे गुप्तेन्द्रिय , भारण्ड पक्षी सद्दश् अप्र-मत्त हस्ति तुल्य पराक्रमी, वृषभ समान संयम भार नि-र्वोहक, मेरुपर्वतवत् अकम्प, पृथ्वी समान सहनशील और शरत् कालीन जल के सदश निर्मल हृदयी थे.

देवाधिदेव वर्षाकाल के सिवा आठ मास पर्यन्त गांव में एक दिन, नगर में पांच दिन विराजते थे, तृण-पणि, स्वर्ण-पाषाण और पूजक-निन्दक को समान गिनते थे, ऐहिक और पारलौकिक सुख दुःख को अमिन मानते थे, जीवन-मरण को बराबर समझते थे, सर्वोत्कृष्ट चार झान-

क्षायक-सम्यक्त्व और यथा ख्यातादि चरित्र भूषणों से भूषित थे, कर्म-श्रञ्ज नाश करने में पूर्ण सावधान थे. हवकल्याण और परोपकार में आपकी पूरी धगश थी.

प्रकाश- परमात्मा महाबीर देव का रहन-सहन तो संसार से जुदा था, उनकी आत्मा शान्ति-सन्तोष को चहाने वाली थी इतना ही नहीं किन्तु सतत प्रयास कर उन्हें प्राप्त कर लिया था, आधि-व्याधि और उपाधि से प्रायः मुक्त थे . जन्म-जरा और मृत्यु पर भारी विजय प्राप्त किया था, संयभी के तमाम गुणों का दृढता पूर्वक निर्वाह करते थे, सदा प्रसन्न वदन रहते थे, दर्शकों के कषाय शान्त हो जाते थे, उन्होंने अपने जीवन में आचार और गुणों का पालन कर संसार को पाठ पढाया, घोषणा की और आदेश दिया है- पाठकवर ! आप अपनी जीवन नब्ज पर उंगुलियाँ रखिए, क्या दशा है ? कितना अन्तर है ? शायद दिग्मृढ की तरह दिशा ही तब्दील होगई है, कोई अच्छा उपदेश या बाँचन मात्र कान तक ही पहुँचता है, हृदयंगम तो होता ही नहीं तो प्रहत्ति की आशा ही क्या ? यों तो यह पुण्य हीनता का ही परिचायक है; पर भावना और प्रयत्न में तो डबल जीरो (दो बिन्दियाँ) लगा हुवा है, अब काम बने कैसे ? जरा अपने प्रवाह से रुको और महावीर के चरणे चलने का निर्णय करो, वर्तन करी और आत्महित साधी; यह हमारा खास सुझाव (Suggestion) है.

## ( छद्मस्थ कालीन चतुर्मास )

केवल ज्ञान के पूर्व भगवन्त ने बारह चतुर्गास किये; उनका संक्षिप्त विवरण यहाँ बता दिया जाता है-

१-पहिला चौमासा भगवन्त ने दुइजन्त तापस के आश्रम में किया, वहाँ वस्ती-मालिक की अप्रीति के कारण पन्द्रह दिन शेष रहने पर ही विहार करगये.

वहाँ से विहार कर मीराक सन्निवेष पधारे, उद्यान में कायोत्सर्ग ध्यान रहे, यहाँ भगवान की महिमा बढाने के लिये सिद्धार्थ देव भगवन्त के शरीर में प्रवेश कर भूत-भविष्य की बातें बताने लगा, इससे लोग स्वामी की सेवा में मश्रगूल हुए, वहाँ के निवासी अच्छन्दक नामक निमि-त्तिया ने इर्ध्यावश एक घास की सलाका लेकर पूछा-अही आर्थ ! यह तृण टूटेगा कि नहीं, देव ने इन्कार किया, वह तोड़ने लगा कि उसकी उंगुलियें स्तम्भित हो गई, तब सिद्धार्थ ने जाहिर किया कि यह अच्छन्दक चौर है, इत्यारा है और भगनी-मोगी है; इत्यादि यह नम्र सत्य सुन कर निमित्तिया घवडाया, भगवान को प्रा- र्थना की- आपके तो बहुत स्थान हैं, मैं कहाँ जाऊं ? अप्रीति जानकर भगवन्त अन्यत्र विहार कर गये.

- २-दसरा चतुर्गास भगवन्त ने राजगृह नगरी के नालन्दे पाडे में तूणकार की जाला में किया. यहाँ गौ-शाला भगवान की सेवा में आया.
- ३— तीसरा वर्षाकाल परमात्मा चम्पा नगरी में विराजे. गौशालक ने पूर्व वार्णित तुफान किया.
- ४- चौथा चौमासा महावीर देव पृष्टचम्पा में विराजे, वहाँ जिर्ण सेठ के प्रतिदिन भावपूर्ण निमन्त्रण करने पर भी प्रभु ने पूर्ण सेठ के यहाँ पारणा किया.
  - ५ पांचवाँ चतुर्पास भद्रिका नगरी में बिराजे.
- ६ छट्टा चतुर्मास अलंभिका नगरी के देवकुल में निवास किया, यहाँ भी गौशालक ने पूर्ववर्णित उपद्रव मचाया.
- ७- सातवाँ वर्षाकाल प्रभु भद्रिका नगरी में विराजे. आठ महिने तक स्वामी को कोई उपसर्ग नहीं हुवा.

भगवन्त का एक वक्त पुरिमताल नगर पंधारना हुवा, एक उद्यान और नगर के बीच में ध्यानस्थ रहे.

वहाँ वगारी सेठ और उसकी भार्या ने पुत्र के लिये कीहुई मन्नत के अनुसार मल्लीनाथ स्वामी का एक नृतन जिन मन्दिर बनवाया था, बहाँ नित्य पूजा करते थे, एक दफा वे पूजन करने जारहे थे उस वक्त भगवान बीच में ही कायोत्सर्भ में खड़े थे; भगवन्त की पहिषा बढ़ाने इन्द्र ने आकर सेठयुगल को कहा- जिनकी पूजा करने तुम जा रहे हो, वे प्रत्यक्ष ही यहाँ उपस्थित हैं, सुनते ही युगल उनके चरणों में झुक गया और भगवन्त की शुद्ध भाव से पूजा की ; बाद मल्लीनाथ के बिंब का पूजन किया.

- ८- आठवाँ चौमासा पूज्यप्रवर राजगृही नगरी में विराजे.
- ९- नवाँ चतुर्मास जगन्नाथ अनार्य देश में स्थिरता की, वहाँ अनेक कष्ट सहनं किये.
- १०- दसवाँ वर्षाकाल प्रभ्र सावत्थी नगरी में विराजे यहाँ गोञ्चालक ने तेजोलेक्या सिद्ध की.
- ११-- ग्यारहवाँ चतुर्मास महावीर देव विश्वाला नगरी में विराजे, उसके बाद चमरेन्द्र का सुसुमार पुर में उत्पात हुवा , जिसका वर्णन कल्प सूत्र में अंकित हैं- इन्ही दिनों में पौष कृष्णा प्रतिपदा के दिन भगवन्त ने पूर्व लिखित विलक्षण अभिग्रह धारण किया था.

१२- बारहवाँ चौमासा परमात्मा चम्पा नगरी में विराजे. बाद पण्मानिक ग्राम के बाहर काउसम्म-ध्यान में शय्या-पालक के जीव ने पूर्व वर्णित उपसर्ग किया था.

प्रकाश- जैन धर्म में चतुर्मास की अत्याधिक महि-मा है- मुनिजन एक जगह स्थिरता करते हैं, शास्त्र श्रवण कराते हैं, संघमें तपस्या का प्रवाह जोरों से बहता है. पर्वों की आराधना होती है, क्रिया-काण्ड और धर्म ध्यान अच्छा बनता है, भ्रमण के प्रतिबंध के कारण मुनियों को स्वाध्याय-ध्यान का सुन्दर अवसर मिलता है, दान पुण्य और स्वधर्मियों की सेवा का सुअवसर प्राप्त होता हैं , म्रुनिजनों की सेवा- सुश्रुषा का स्वर्णावसर उपलब्ध होता है- भगवान महावीर सिर्फ पहिला चतुर्मास तापस के निवेदन से रहे थे, बाद तो स्वयं ही रहे, किसी की प्रार्थना या विज्ञप्ति की प्रतीक्षान की, न वे ऐसा चाहके थे; उनके चौमासे बड़े आदर्श थ. आज कलके मुनिवरी और मुनिजनों के चतुर्मास बड़े विचित्र ढंग से होते हैं-आग्रह पूर्ण विनति हो, सब तरह अनुकूलता हो, हांजतें जहाँ पूरी होसकती हों, उत्सवों की भरमार हो, धूमधाम हो, पैसे खुब खर्चे जासकते हों; चहल-पहल बनी रहती हो. मन माना सब काम पूरा होता हो; वहीं पर चौमासा किया जाता है . गांवों और गरीब लोगों की प्रार्थना प्राय: ठुकरा

दी जाती है, सुखशीलता का यह परिणाम है कि अम्रक देशों को और प्रदेशों को छोड़ते नहीं, खान-पान और रहन-सहन की घबड़ाहट से अपने सर्कल को नहीं छोड़ते. यह अमाप कमजोरी है और अनासक्ति का अनादर है. पहिले के म्रनिजन स्वयं ही विना विनंति चौपासा कर लेते थे और वहाँ का संघ बड़े आदर से उनकी भक्ति करता था और यथाशक्ति जिन शासन की उन्नति करता था. आज ऐसा क्यों नहीं बनता ? तो इसके लिए यह स्पष्ट ही है कि विना विनंति के रहने से कोई पूछता नहीं, कोई जि-म्मेवार नहीं; कारण कि संघ व्यवस्था नहीं. अगर किसी को कुछ कहा जाय तो रोकडा जबाब तैयार रहता है कि आपको किसने विनंति की थी- मंह फट हो तो यह भी कह दे कि किसने पीले चांवल भेजे थे- आप अपने गर्ज से रहे हो, इसलिए विनंति विना रहना यह तो कठिन 🕏 , यहाँ तक तो जमाने के लिहाज से ठीक है कि विनंति से रहना; पर यह रहना कहाँ तक उचित है कि इतने -हजार आदि रू० खर्ची तो हम चोमासा करें, तुमारी आ-मदनी के तपाप रू० हम ज्ञानादि फण्ड में लेलेंगे; जनता इसको तुच्छता और पामरता कहती है; इससे बचने की जरूरत है. पूज्य मुनिजनों को तो हृदय में यह भावना रखना चाहिए कि कष्ट उठाकर भी उपकार करना संयम की सार्थकता है; जिसमें भी ग्रमुक्षों की तरफ ज्यादा ध्यान

रखना चाहिए, चाहे वे गरीब ही हों; इस बात से इन्कार नहीं किया जासकता कि महावीर के पदानुसार चलने वाले नहीं हैं या प्रयत्नशील नहीं है, पर अत्यधिक संख्या सोचनीय है; अतः मेरी नम्र प्रार्थना है कि म्रुनिजन उ-दार चरित बने ; जिससे स्व-पर का कल्याण आसानी से होसके; इस विषय में साधुजनों को और श्रावक संघ को अपने अपने कर्तव्यों को अपनाना चाहिए, इससे शासन की अमृल्य सेवा होगी.



# **\* प्रकरण प**र्वे**चक** \* कैवल्य

जब परमात्मा महावीर देव के दीक्षा का तेरहवाँ वर्ष चल रहा था तब वैशाख शुक्ला १० के दिन पिछ्ली प्रहर में, विजय नामक मुहूर्त में, ऋजुबाला नदी के कि-नारे, व्यावर्तक नाम के जीणीद्यान में, विजयावर्त व्यन्तर के मन्दिर से अतिद्र और अतिनिकट नहीं, ऐसे क्यामक कुटुम्बी के खेत में, शाली-वृक्ष के नीचे, गोदुग्धासन से आतापना लेते हुए, दो उपवास की तपस्याँ में उत्तरा फाल्गुनी नक्षत्र के साथ, चन्द्रयोग प्राप्त होने पर शुक्क-

ध्यान ध्याते हुवे भगवान् को ''केवल ज्ञान-केवल दर्शन" उत्पन्न हुए - यह दिव्य ज्ञान और दर्शन अनन्त पदार्थ द्र्ञक, तमाम ज्ञान-दर्भनों से विशिष्ट, सपस्त व्याघातों से मुक्त , आच्छादन रहित , अप्रतिपाति , सकल द्रव्य-पर्याय ग्राहक, पूर्ण शशिमण्डल समान, असहायक होता है.

जगद्धन्द्य महावीर देव अईत् पद को धारण कर अष्ट महाप्रातिहार्य युक्त हुए, रागद्वेष रहित सर्वज्ञ-सर्वदर्शी द्वए लोक की सर्व पर्यायों को, उत्पत्ति-स्थिति, गति-आगति, च्यवन- उत्पात को, तर्क-विचार को, मान-सिक शुभाशुभ भावों को, चोरी-व्यभिचरादि प्रकट और गुप्त सर्व को जानते हैं- ब्रह्म-ज्ञान उत्पन्न होने पर देवों ने समवसरण रचा.

🌯 प्रकाश— परमात्मा महावीर को एक ऐसा दिव्य ज्ञान प्रकट हुवा कि एक कालावच्छन में लोकालोक की त्रिकाल-वस्तु 'इस्तरेखावत्' जान सकते हैं और देख स-कते हैं, तमाम क्षायोपञ्चमिक ज्ञान से इसका प्रभुत्व बहुत ज्यादा है; इससे सम्पूर्ण आत्म-शक्ति विकसित होगई-चार घनघाति कर्म ( संसारमें परिश्रमण कराने वाले ) सर्वथा विनष्ट होगए, मात्र चार अघातक कर्म जो जली हुई रस्सी के समान निःसत्व हैं, शेष रह गये, वे समय

पर सहज ही नष्ट हो जांयगे. अध्यवसायों की निर्मलता से भगवन्त तेरहवें गुणस्थान में पहुँच गए- इस वक्त यह ज्ञान विच्छेद ( छप्त ) है; मात्र मति-श्रुतिज्ञान वि-द्यमान है और अवधि ज्ञान को अवकाश है. मति-श्रुति ज्ञानवाले भी जीव बहुत कम हैं; कारण कि कलियुग है और पापचर्या महा कलियुग है, वृत्तियाँ अत्यन्त अनिष्ट हैं; अतः तमाम उत्तम पदार्थ स्वयं छप्त हैं. कहाँ भगवान् का आदर्श जीवन और कहाँ अपना तुच्छ जीवन ! क्या आप कुछ शिक्षाग्रहण कर अपनी आत्मा की कुपंथ से हटावेंगे और सुपंथ में गतिमान ( Progressive ) होंगे ? प्रयत्न से अवस्य ही सफलता मिलेगी.

### ( समवसरण की रचना )

भगवन्त को केवल ज्ञान उत्पन्न होने से भाव तीर्थं-कर हुए, इससे देवों ने समवसरण की रचना की- सबसे पहिले पवन से एक योजन ( चार कोस ) भूमि साफ हो जाती है, बाद जल बिन्दुओं की वृष्टि से जमीन पवित्र हो जाती हैं; एक योजन में चारों तरफ तीन गढ ( चान्दी का गढ सोने के कांगरे- सोने का गढ रत्नों के कांगरें-रत्नों का गढ मणियों के कांगरे ) बनाये जाते हैं, ठीक मध्य में स्वर्ण सिंहासन रचा जाता है, पूर्वाभिष्ठख भग-

वन्त विराजते हैं, तीनों तरफ तदाकार जिन-चिंब रक्खे जाते हैं, छत्रत्रय मस्तक पर शोभते हैं, पीठ पीछे भाम-ण्डल रहता है, चामर युगल दोनों तरफ बींजे जाते हैं, अष्ट मांगलिक रचे जाते हैं, अशोक वृक्ष की शाया रहती है, एक हज़ार योजन उंचा रत्न जिहत इन्द्रध्वज फहराता है, गढ के दरवाजों पर तोरण लगे रहते हैं, ध्वजाएँ लहरातीं हैं, द्वादश पर्षदा ( चार प्रकार के देव- चार प्रकार की देवियाँ, पुरुष-स्त्रियाँ, तिर्यंच-तिर्यंचिनयाँ) धर्मदेशना श्रवण करने आतीं हैं. देव-देवियाँ गीतगान, नृत्यादि से प्रभ्र भक्ति करतीं हैं- राज-दरबार के माफिक सब की बैठ कों के वर्ग बने रहते हैं, कई खडे और कई बैठे सुनते हैं; समवसरण की रचना तो देखने से ही आ-नन्द आता है, मुख से पूरा वर्णन नहीं होसकता और कलम से आलेखा नहीं जाता.

प्रकाश— अनन्त पुण्य की राशी जब उदय होती है , तब उसके लिए समवसरण रचा जाता है , सामान्य के-विलयों के लिये भी समय पर मात्र स्वर्ण कमल रचा जाता है . अनुष्ठ।न करके आदमी थक जाता है , माला फिरा-फिरा कर उंगुलियाँ घिस जातीं हैं तो मी एक देव प्रकट होना कठिन है तो असंख्य देव देवियों का भाना कितनी तीव-पुण्याई का कारण है, तीन लोक में तीर्थंकर देव

समान कोई पुण्यात्मा नहीं होता- संसार में और है ही क्या ? पुण्य-पाप का ही खेल है, एक सुखी और एक दुःखी, इसका प्रत्यक्ष उदाहरण है. क्या आप भी पुण्य संचय करने की प्रवृत्ति करेंगे ? कि वासी खाकर ही जीवन बसर करेंगे! आराम की इच्छा हो तो सद्बुद्धि से शुभ प्रवृत्तियों की आचरण कर सुखी बनना चाहिए.

### ( प्रथम देशना )

महावीर देव '' नमोतित्थस्स '' कहकर समवसरण में पूर्वाभिम्रख बिराजे, व्यन्तर देवों ने शेष तीन दिशाओं में वीर भगवान् की तदाकार मूर्तियाँ स्थापन करदीं. जिससे तमाम श्रोता दर्शन कर<sup>े</sup> सकें और श्रवण का समान लाभ लेसकें – यह परमात्मा का प्रभाव था कि चारों ओर बोलते नज़र आते- भगवन्त की वाणी एक योजन तक ' मेघ-गर्जनावत' सुनाई देती थी , भारी आश्वर्य तो यह था कि वे एक ही प्रकार से बोलते थे, पर सारी पर्षदा अपनी अपनी भाषा में समझ जाती थी; जिस तरह वर्षा का जल हुर एक वस्तु के साथ तद्रस होजाता है- तिर्थंकर देव की वैराग्य-वाहिनी सुखप्रदा प्रथम देशना असफल हुई; यानी किसी ने व्रत-नियम अंगीकार नहीं किये.

प्रकाश — जैन शास्त्रों ने देशना खाली जाने की ' अच्छेरक ' यानी आश्चर्य माना है, कारण कि प्रभु की

देशना कभी खाली नहीं जासकती; पर इसका मुख्य कारण यह था कि मात्र देवों की आठ पर्षदा ही उपस्थित थी और वे अव्रती होने से व्रत-नियम ग्रहण करने में असमर्थ रहते हैं- आज कल की धर्म देशना तो खाली है कि भरी है इसकी कोई पर्वाह नहीं करता, कर्तव्य अदा करना ही मानो उद्देश्य होगया है और कइयक लोके-षणा के पूजकों ने तो केवल लोक-रंजन ही देशना का ध्येय बना लिया है: उसड़ी के पीछे दौड लगाते रहते हैं और जीवन की सार्थकता मानते हैं: पर ऐसा होना युक्त नहीं, महावीर के आदश तत्वों को समझाकर दुनिया पर उपकार करना चाहिये; ऐसा मेरा नम्र अभिप्राय ( Opinion ) है.

#### ( सुन्दर प्रसंग )

असंख्य देवों से सेवित भगवान महावीर देव वहाँ से विहार कर उपकारार्थ ' अपापा ' नगरी में पधारे, महासेन नामक वन में पूर्ववत् देवों ने समवसरण की रचना की ; भगवन्त पूर्व द्वार से प्रवेश कर 'तीथायनमः ' कह कर सुवर्ण सिंहासन पर पूर्वाभिमुख विराजे, असंख्य देव-देवी , पुरुष-स्त्रियाँ और पशुओं का भारी तादद में आगमन हुवा; परमात्मा ने भवदु:ख हारिणी, परमसुख कारिणी, ज्ञानसरिता वैराग्य-वाहिनी सजल मेघ-गर्जारव तुल्य धर्म देशना दी, श्रोताजन मग्न होगये, बहुतेरों ने व्रत-नियम ग्रहण किये.

उन दिनों में उस ही नगरी में सोमिल ब्राह्मण ने यज्ञ के लिये इन्द्र-भृति प्रमुख ग्यारह उपाध्यायों को बु-लाये थे; इन सबको वेद पदों में इस प्रकार संदेह था:-

- १. इन्द्रभूति जीव है या नहीं ?
- अग्निभृति कर्म है या नहीं ?
- ३. वायुभृति जीव और श्ररीर एक है या अलग अलग ?
- ४. व्यक्त−पंच भूत है या नहीं ?
- सुधर्मा-वर्तमान स्थिति भगन्तर में भी वैसी ही रहती है या नहीं ?
- मण्डित- जीव को बंध, मोक्ष है या नहीं ? ₹.
- मौर्यपुत्र देव है या नहीं ? v.
- अकम्पित-नारक है या नहीं ?
- अचलभ्राता-पुण्य, पाप है या नहीं ? ۹.
- मेतार्य-परलोक है या नहीं ?
- प्रभास-मोक्ष है या नहीं ?

इन उपाध्यायों में पांच को ५००-५०० का परि-वार था, छट्टे-सातवें को ३५०-३५० का परिवार था, शेष चार को ३००–३०० का परिवार था; कुल ४४०० विद्यार्थी जन इनके पास अध्ययन करते थे; शेष कइएक आचार्य-उपाध्याय- याज्ञिक- त्रिवाडी- व्यास- पण्डित-जोशी-द्विवेदी-त्रिवेदी-चतुर्वेदी; इत्यादि जाति के ब्राह्मण उपस्थित थे, ये सब स्वर्ग की इच्छा से यज्ञ करते थे. इनमें सबसे बड़ा याज्ञिक इन्द्रभूति था.

इधर भगवान् के समवरण में संख्यातीत देव-देवा-ङ्गनाएँ यज्ञ का वाड़ा छोड़कर '' चलो सर्वज्ञ देव को वन्दन करने शीघ्र चलो " ऐसा बोलते हुए वर्धमान स्वामी के निकट पहुँच गये.

प्रकाश- भगवान पहाचीर की दूसरी देशना ने चहल-पहल करदी, लाखोंजन धर्म मार्ग में प्रवृत्त हुए, दर्शान्तरियों के पेट में खलबली मचादी, अहिंसा का प्वज ( Non-violent flag ) फहराने लगा, सत्यका शीतल समीर बहने लगा, तमाम पाखिण्डयों के पेट का पानी जोरों से हिक गया, धर्ममृतिं मगवान् की ज्योति जग-मगाने लगी, भावि गणधरी की अवस्था उथल-पुथल होने लगी, बाह्याडम्बर की अन्तिम घड़ियाँ भागने लगीं, मिथ्या-अंधकार पलायन होने लगा, सर्वत्र आनन्द की लहरें उठने लगीं, स्वर्ण युगका आरंभ होगया; महावीर देव प्रभाकर की तरह विश्वमें प्रकाश फैंकने लगे, जनता आनन्द मग्न बन गई; एक तारणहार के दिव्य दर्शन ने संसार को शान्ति प्रदान की— क्या अपने लिये भी ऐसा सौभाग्य प्राप्त होसकता है ? जबाब में नकार सुनाई देगा; परन्तु हताश न होईये ! ऐसी पवित्र करणी करिये कि आगामी भव में महाविदेह में अपनी सब मुरादें पूरी हो सकें, प्रमाद को छोड़िये सब आशा लताएँ विकशित होंगी.

## (गौतम ऋषि का गर्व)

देवों की वाणी सुनकर गौतम ऋषी (इन्द्रभूति) को अपार इच्या उत्पन्न हुई, मनही मनमें गुनगुनाने लगे— सर्वज्ञ तो मैं हूँ, मेरे सिवा द्सरा सर्वज्ञ कौन है ? लोग सर्वदा मृढ बने रहते हैं, पर देव भी आज दिग्मृढ बन गये हैं, जो मुझ सर्वज्ञ को छोड़कर अन्यत्र भटकते फिरते हैं. फिर सोचा— यह कोइ इन्द्र जाली होना चाहिए, इन्द्र जाल से सब देव और मनुष्य मोहित होजाते हैं, मैं इसका गर्व उताहँगा (?) मेरे बिना इसकी पराजय (Defeat) करने में कोई समर्थ नहीं है; ऐसा विचार कर ५०० वि- द्यार्थियों को साथ लेकर समवसरण के प्रति प्रस्थान किया.

छात्रों से आडम्बरपूर्ण इस प्रकार विरुदावली बोली जा रही थी-

सरस्वती कण्ठाभरण, पण्डितश्रेणि शिरोमणि, ज्ञात सर्वपुराण, शब्द-लहरी तरङ्ग, चतुर्दश्चिद्याभर्तार, षट्रदर्शन गोपाल, रंजितो अनेक भूपाल, सखीकृतवृहस्पति, निर्जित शुक्रमति, प्रत्यक्षभारती, कुमतान्धकारनभोमणि, वादी कदलीकुपाण, जितवादिवृन्द, वादी-गरुड़गोविन्द, वादीघण्ट ग्रुद्गर, वादीगोधुक भास्कर, वादीसग्रुद्र-अगस्ति, वादी-वृक्षहस्ति, वादीसिंह शार्द्छ, वादीवाद मस्तक ग्रूल, वादीगोधूम घरट्ट, मर्दितवादी मद, वादी-कन्द कुद्दाल, वादीलोक भृमिपाल, वादीमौन शास्त्रागार वादीअन्नदुर्भिक्षकार, वादीगजसिंह, वादीहृदय साल, वादीयुद्धभाल, वादीवाद खण्डक, वादीग्रुख भंजक, जितानेक वाद , सरस्वतिलब्ध प्रसाद ; इत्यादि गर्वपूर्ण विरुदावली को सुनता हुवा इन्द्रभृति समवसरण के निकट पहुँचा .

भगवन्त की योजन गामिनी वाणी सुनकर गौतम ऋषि मन में सोचने लगा- '' क्या सम्रद्र गर्जता है या गंगा नदी प्रबल प्रवाहपूर्ण बहती है, अथवा बाह्मण वेद प्यनि कर रहे हैं! यह है क्या ? " इस तरह गुनगुनाते हुए समनसरण के प्रथम सोपान पर पैर रक्ता, परमात्मा

को देखकर विचार करने लगा- " सुवर्ण-रजत-रत्नों से निर्मित गढ में विराजमान, छत्रत्रय से शोभित, सिंहासना-रूढ, देवेन्द्रों से स्तूयमान, देवाङ्गनाओं से गीयमान; ऐसा वादी आज तक कभी नहीं देखा? क्या यह ब्रह्मा है- विष्णु है- या महादेव है ? क्या यह सूर्य है- चन्द्र है वा गणपति है ?'' ऐसा सोचता हुवा अन्य देवों में सं-देह करता हुवा, सल्लक्षण युक्त, विमल स्बभावी, वीत-राग देव को देखकर उसका हृदय बोल उठा- यह तो कोई अद्भुत देव है-- सर्वज्ञ देव माळूम होता है, इसके साथ वाद करने को आना अच्छा नहीं हुवा, इतने दिनों का उपा-र्जित यशः सब स्वाहा होजायगा, मैं जानता हुवा भी आज अजान होगया हूँ, यहाँ तक पहुँच कर यदि वापस लौट जाउँ तो लोगों में मेरी निन्दा होगी, हँसी होगी, आगे वाद-विवाद का मामला भी टेढा-मेढा है, अब क्या करना चाहिए ' इतो व्याघ्र इतस्तिटः ' यानी इधर सिंह खड़ा है और इधर नदी बह रही है; अर्थात दोनों रास्ते बंद हैं " ऐसा संकल्प-विकल्प करता हुवा साहस पूर्वक सिढियों पर चढने लगा; उसही वक्त प्रश्च ने फरमाया-

अहो इन्द्रभृते ! कुशल है ? अपना नाम सुनकर तआजुब हुवा, मेरा नाम कैसे माऌ्म हुवा? पर हाँ ! मेरा नाम तो जगत्प्रसिद्ध है, सब जानते हैं, इक होश्व में

आकर फिर गुनगुना ने लगा- " इसके मीठे वचनों से में खुञ्ज नहीं होसकता, वाद से छिटक जाने का यह प्रयोग है, मगर मैं हरगीज छोडुगा नहीं, अगर यह स-र्वज्ञ होगा तो मेरा संदेह दूर कर देगा, तब मैं इसका शिष्य वन जाऊँगा . बस भगवान तुरन्त ही बोले-

हे इन्द्रभृते ! तेरे दिल में यह संदेह है कि 'जीव है या नहीं ' कारण कि " विज्ञानघन एव एतेम्यो भूते-भ्यः सम्रुत्थाय पुनः तान्येवाऽनुविनश्यति, न प्रेत संज्ञाऽस्तिः इति जीवस्याऽभावः " यानी विज्ञान-पिण्ड का नाम ही आत्मा है, वह इन भूतों से उत्पन्न होकर पीछी इन्ही में विलय होजाती है, मृत्यु कोई चीज नहीं है, इसलिये जीव का अस्तित्व नहीं है ; परन्तु देख ! जीव के अस्ति-त्व का यह वेद वाक्य है- '' सर्वेऽयं जीवात्मा ज्ञानमयः, ब्रह्मज्ञानमयः, मनोमयः, वाग्मयः, कायमयः, चक्षुर्मयः, श्रोतमयः, आकाशमयः, वायुमयः, तेजोमयः, अप्वयः, पृथ्वीमयः, हर्षमयः, धर्ममयः, अधर्ममयः, दददमयश्र " मतलब कि यह आत्मा ज्ञान-ब्रह्मज्ञान-मन-वचन-काया-चक्षु-कर्ण-आकाश-वायु-तेजस्-जल और पृथ्वी पय है, यह हर्ष-धर्म-अधर्म युक्त है, दया-दान और दमन वाला है; इससे आत्मा की स्पष्ट सिद्धि है; आत्मा ही कर्ता-मोक्ता और हर्ता है, पापी पाप करता है और पुण्या-

तमा पुण्य करता है; यह ऋजुर्नेद के उपनिषद की ऋचा आत्मा का अस्तित्व बताती है—हे इन्द्रभूते! तू वेद—वाक्य पढ़ा है, पर उसका पूरा अर्थ नहीं जानता, यह आत्मा सारे शरीर में व्याप्त है और जुदा भी है. जैसे दूध में घी, तिलों में तैल, काष्ट में अग्नि, पुष्प में सुगन्ध और चन्द्र-कान्त में अमृत है, वैसा ही शरीर—आत्मा का संयोग सम्बंध है, इसमें किश्चित भी संदेह का अवकाश नहीं है; दान—द्या—दमन, इन तीन दकारों को जानने वाला जीव है— इतनी स्पष्ट प्रमाणित व्याख्या सुनकर अपनी प्रति- ज्ञानुसार ५०० छात्रों सहित गौतम—ऋषी परमात्मा के शिष्य बन गये.

प्रकाश— अहंकार भी एक बढ़ा विचित्र दुर्गुण है, इससे छोटे बड़े से बार्घ भीड़ता है निर्बल बलवान के सामने होजाता है, असक्त ससक्त के मुकाबिले में खड़ा रहता है, अल्पन्न विशेषन्न से वाद विवाद करने लग जाता है, छोटे मुँह बड़े डींग हांकने लगता है, अहंकार से सम्यता—शिष्टता—गुणग्राहकता और नम्रता का दिवाला निकल जाता है; यह दीपक की तरह स्पष्ट है— बाहुबली, राजा रावण कंस, गींशाल आदि अहंकारियों की क्या दशा हुई, वह उनके इतिहासों से व्यक्त है, वर्तमान में जर्मनी—जा-पान-इटली आदि अभिमानी देशों की युद्धकालीन कैसी

दुर्दशा है; यह तो चस्मदीदसा है कि चर्चिल- एमरी आदि के निरकुंश शासन ने अपने गर्व में मस्त बनकर भारत को अनहद नुकशान पहुँचाया है, यह जनता से अज्ञात नहीं है. काँग्रेम और ग्रुस्लीम-लीग का परस्पर टकराना भी अहंभाव का प्रदर्शन है. हिन्दु महासभा अ-पना अलग ही आलाप करती है, धर्म का, शासन का, समाज का और देश का विध्वंसक कारण अहंकार ही है; यह अनुभृत है. इसही तरह गौतप-ऋषि जैसे सामान्य व्यक्ति को महाबीर जैसे सर्वज्ञ देव से बाद-विवाद करने की कामना उत्पन्न होने का कारण उन पर अभिमान का भृत सवार होगया था, मानान्धता जीवन पर छागई थी, पर दसरे अभिवानियों से आवर्मे यह विशिष्टता थी कि समझ जाने बाद फौरन फलाकीर्ण वृक्ष की तरह नीचे श्रुक जाते थे और आपने किया भी वैसा ही- समाधान होते ही भगवान के शिष्य बन गये, अहंकार को देश निकाला देकर एक अत्यन्त नम्र विभृति बन गये - महानुभावो ! क्या आप भी अंहकार के लकवे (Paralysis) का इलाज करावेंगे ? कि इसही हालत में जीवन खत्म करदेंगे, जानते 🦠 हुवे ज़हर मत पीजिये, विनय-नम्रता-गुण का थोड़ा स्वाद ( Taste ) तो लीजिये ? देखो आफ्का जीवन कि-तना उन्नत बन जाता है, यश: - कीर्ति किस तरह आपके गले में वरमाला डालती है, शान्ति का साम्राज्य

कितना बिंद्या मिलता है और आपका मानव भव कितना आनन्दित बन जाता है; सुनिये! भूलना मत, इससे जरूर शिक्षा ग्रहण कर उसका अमल करिये.

#### (संघ स्थापना)

चौदह विद्या निधान गौतम स्वामी (गौतम ऋषी) ने दीक्षा लेकर परमात्मा से पूछा- भगवन् ! 'किंतत्वं '? यानी बत्व क्या है ? अभु ने फरमाया-' उपन्नेइ वा ' यानी वस्तु की उत्पत्ति होती है; यह सुनकर विचार किया कि यदि सदा उत्पत्ति होती रहेगी तो इस परमित क्षेत्र में कैसे समावेश होगा ! तब फिर पूछा- स्वामिन् ! 'पुनः किं-तत्वं १ ' और क्या तत्व है १ उत्तर मिला- 'विगमेइ वा ' वस्तु का नाश होता है. फिर संदेह हुवा कि यदि नाश होता रहेगा तो जगत् खाली होजायगा और उत्पत्ति किसी मसरफ की न रहेगी; अतः फिर प्छा-देव! 'पुनः किं तत्वं 'और क्या तत्व है ! जबाब मिला- 'किंचिय धृएइ वा यानी कितनेक काल तक वस्तु स्थिर रहती है- सदा उत्पत्ति विनाश तो पुद्गल धर्म है और स्थिर त्व जीव धर्म है. यह जगत् शास्वत है १ जीव २ पुद्गल ३ धर्म ४ अधर्म ५ आकाश; इन द्रव्यों के आवर्तन-परावर्तन से लोक व्यवहार होता है. इस त्रिपदी से इन्द्रभूति ने जगत् का स्वरूप जान लिया, एक मुहूर्त मात्र (४८ मिनिट)

में द्वादञ्चाङ्क सूत्रों की रचना करली . भगवन्त ने ''गौतम '' नाम स्थापन किया और आपको प्रथम गणधर बनाये-इन्द्रभृति की दीक्षा सुनकर अग्निभृति आदि दस उपा-ध्याय गर्वान्वित होकर परमात्मा के पास ऋमशः आये; सबके शंसय मिटा दिये, सर्व भगवान् के शिष्य बन गये; इस तरह यहाँ ग्यारह गणधरों की स्थापना की गई, इनका पूर्व परिवार इन्हीं के नाम से क्षिष्य रूप कायम किया गया.

पश्चात् चन्दनबाला ने भगबद् वाणी श्रवण कर वैराग्यपूर्ण प्रव्रज्या अंगीकार की, पूर्व वर्षित द्रव्य से दीक्षा महोत्सव मनाया गया, इनके साथ मृगावती आदि अनेकों ने दीक्षा अंगीकार की- शंख, शतकादि श्रावक हुए, सुलसा रेवती आदि श्राविकाएँ हुई; इस प्रकार चतुर्विध संघ की स्थापना कर भव्य जीवों को प्रतिबोध देते हुवे भूमण्डल पर प्रभ्न विचरने लगे.

प्रकाश- जैन सिद्धान्त का फरमान है कि हर एक तीर्थकर के शासन में संघ स्थापना होती है, पूर्व तीर्थंकर ञ्चासन का संघ वर्तनान तीर्थंकर की आज्ञा में आजाता है, पर नायक की विद्यमानी में अलग खीचड़ी नहीं प-काई जासकती; पाइवेनाथ के तमाम सन्तानिये क्रमशः महावीर देव के शासन में सम्मिलित होगये- इसही निय-मानुसार महावीर भगवान ने भी संघ-स्थापना की. संघ क्या है १ एक शासन रक्षा के लिये धर्मराजा की सैना है, इसके सैनिक बड़े कुशल होते हैं: उनका पराऋम और कर्तव्य परायणता अन्य ग्रन्थों से जान सकेंगे, ग्रन्थ गौरव से यहाँ उल्लेख नहीं कर सके. क्या आप भी कोई देशतः या सर्वत: व्रत लेकर संघमें सामिल होगे र या योंही उज़र मार्ग पर चला करेंगे. वीतराग देव का धर्म ही सर्वे श्रेष्ठ साधन है और उसही के पालन से आत्म-कल्याण हो सकेगा.

वर्तमान संघ की स्थिति बड़ी गंभीर हैं, निर्नायकता के कारण इत-स्ततः विखर गया है, मत-मतान्तरों के ढ-कोसले ने तो शासन को छिन्न-मिन्न कर दिया है, महावीर के नाम को तो ताले में बन्द कर अपने अपने नामों के गीत गाये जाते हैं, 'कुए भांग पड़ी 'के दृष्टान्त से विद्वान् और मूर्ख, त्यागी और भोगी सब एक रास्ते प्रयाण कर रहे हैं; अहं-भाव और मम-भाव से मुक्त संघ के दर्शन की प्रतीक्षा है. इन्द्रभृति-अग्निभृति आदि ने अहं-कार पर भारी विजय (Victory) किया, उससे बोध लेकर आप भी सरल भाव से तत्वों की गवेषणा कर धर्म का आराधन करिये; इससे अनुपम वस्तु की प्राप्ति होगी.

( मेघ कुमार का उद्धार )

मगध देशाधिपति महाराजा श्रेणिक के पुत्र 'मेघ-कुमार में भगवान् महावीर देव की सार-गर्भित देशना

सुन कर तमाम ऐञ्जोआराम का त्याग किया, मात-पिता की सम्मति लेकर भागवती दीक्षा अंगीकार करली; प्रथम रात्री में ही संयम से भाव गिर गये- बनाव ऐसा बना कि छोटे होने के लिहाज से सब से आखिर संथारा (विस्तर) उनका लगा, अन्तिम किनारे पर होने के कारण मुनियों के आवा-गमन से संथारा मिड़ी से भरगया और ठोकरों का कष्ट भी हुवा; इससे उनने सोचा "पहिले दिन ही ऐसा वर्ताव है तो जिन्दगी कैसे तेर होगी, सवेरे भगवान् को पूछ कर वापस घर चला जाऊँगा" दर्शनार्थ भगवान के पास पहुंचते ही रात्री की बात और उनके विचार प्रश्च ने बिना पुछे व्यक्त करदिये और उनको उपदेश किया-

हे ग्रुने ! गत भव में तू विंध्याचल पर्वत पर 'मेरुप्रभ' नाम का चार दान्तवाला सन्दर हाथी था: वहाँ दावानल लगने से अपनी रक्षा के लिए एक मण्डल बनाया, पर तेरे पहुँचने के पहिले ही भयाऋान्त जीवों से वह भरगया था, तेरे लिए आराम से बैठने जितनी भी जगह नहीं थी, एक तरफ थोड़ी सी खाली जगह थी, वहाँ तू पैरों के बल खड़ा रहा, उस समय तेरे खुजली चलने से एक पैर ऊँचा उठाया कि भीघ ही एक खरगोस आकर बैठ गया, उसे देखकर तुझे बड़ी करुणा उत्पन हुई इससे तीन पैरों पर खड़ा रहा, चौथे दिन दावानल खत्म होने पर सब जीव

चले गए, तब तेने पैर नीचे रक्खा पर्वत शिखर के माफिक ट्रंट कर तू जमीन पर गिर गया, भारी वेदना सहन कर तीन दिन के बाद तू पर कर जीवदया के प्रभाव से यहाँ 'मेघ— कुमार' हुवा हे पहानुभाव! पशुभव में भी तूने इतना कष्ट सहन किया तथापि तूझे दुःख उत्पन्न न हुवा तो इस वक्त साधुओं की ठोकरों से चारित्र से चलायमान होगया, इतनी ऋदि छोड़ कर चारित्र लिया और अब शिथिल बनगया, यह शोमास्पद नहीं है; भाग्यशालियों को ही चारित्र उदय आता है.

वीर प्रश्न की मधुरी वाणी सुन कर मेघकुमार को जातिस्मरण ज्ञान उत्पन्न होगया, अपना पूर्व भव (Previousbirth) जानकर चारित्र में स्थिर हुवा; म्रुनिवर ने अब ऐसा उम्र अभिग्रह धारण किया कि 'नेत्रों की परिचर्या' के सिवा बारीर की कतई हिफाजत नहीं करना; ऐसा निश्चय कर तपस्या करना प्रारम्भ कर दिया, द्वाद स्व वर्ष पर्यन्त निर्दोष चारित्र पालन कर अनुत्तर नामक देवलोक में उत्पन्न हुए, वहाँ से महाविदेह में जन्म लेंगे और चारित्र लेकर मोक्ष पथार जायंगे.

प्रकाश— भगवान् की पतितपावन उपमा यहाँ सार्थ— क हुई आपने सार्थवाह की तरह भूले को मार्ग दिखाया शिथिलता से सुदृढ बनाकर सामयिक महदुपकार किया, समर्थ दया सागर से ही ऐसे कार्य बनते हैं, मेचकुपार भी उत्तम जीव था सो शीघ ही स्थानापन्न होगया और अपनी पूरी ताकत लगा कर मोक्ष के नजीक पहुँच गया- क्या आप लोग भी अपने पतित जीवन को मेघकुमार की तरह निर्भल करेंगे १ कि अलल खाते में ही जमा रक्खेंगे १ यदि कुछ सुधार नहीं किया तो शोकामि में जलना पड़ेगा; अतः विलास भाव से जरा विरमित होकर अपना श्रेय साधे.

## (कारीिक की श्रद्धापूर्ण भक्ति)

महाराजा श्रेणिक का पुत्र 'कौणिक' चम्पा नगरी के राज्य शासन का अधिपति नृपेन्द्र था, वह भगवान् महावीर का अनन्य भक्त था, उसके यह प्रतिज्ञा थी कि जहाँ तक परमात्मा के सुख ज्ञान्ति के समचार उपलब्ध न हो तहाँ तक भोजन नहीं करना, इस काम के लिये अनेक नौकर रक्खे हुए थे, प्रायः ज्ञाम तक खबर मिल ही जाती थी, इसके लिए बड़ी सुचारु व्यवस्था की हुई थी- एक वक्त भगवन्त चम्पा नगरी के उद्यान में पधारे: कौणिक का हृदय हर्ष से नौ नौ गज उछलने लगा, चतु-रंगी सेना (हाथी-घोड़े-रथ-पैदल) सजा कर, जनाने सहित दर्भनार्थ आया, साथ में सेठ-साइकार-सेनापति-

कर्मचारी-नौकर-चाकर आदि सब लोग थे, भारी दबदबे के साथ भगवान को वन्दनार्थ गया. अत्यन्त उत्साह और भक्ति से भगवन्त को अभिवन्दन किया, स्तुति की, देशना सुनी, चित्त प्रसन्न होगया, धर्मलाम प्राप्त कर वापस चला गया.

' प्रसङ्ग वश यह भी बता देना जरूरी है कि भगवन्त के साथ कैसे कैसे साधु थे- घर में अढलग द्रव्यवान्, बहु-कुटुम्बी, इज्जत-आबरू ( Credit-Position ) वाले पारस्परिक प्रेम वाले, शरीर-सम्पत्ति के स्वामी थे, यहाँ पर परम वैराग्यवान्-क्षमावान्-महात्यागी-दीर्घ तपस्वी और महा संयमी थे- कौणिक का और म्रुनियों का विशेष विवरण औत्पातिक ( उववाई ) सूत्र धर्मशास्त्र से जान लेना.

प्रकाश- अहा ! कितनी बढ़िया गुरु भक्ति, कितनी सुन्दर श्रद्धा और कितना उत्साह और उमंग, कितनी गुणप्राहकता और किस कदर धर्म में लयलीन, कितनी निस्वार्थ भक्ति और परम सेवा की अभिलाषा, गुरुदेव के स्वास्थ्य का कितना खयाल रखता था, जिसके मुकाबिले में कोई सेम्पल नहीं हैं- आज की गुरु भक्ति और श्रद्धा तो दिखाव मात्र है, जहाँ तक स्वार्थ पहुँचता है वहीं तक श्रद्धा-मक्ति और आज्ञा का पालन है, बाहारी और अन्त-

रंग के रंग में बड़ा अन्तर हैं, सच्चाई कम और ढोंग ज्यादा है टाप टीप करके अपना मतलब निकालने का प्रयत्न होता है; ऐसी श्रद्धा और भक्ति वाले नितान्त धूर्त और ठग हैं, विक्वास के काबिल नहीं रहते; इसलिए पाठकों को निवेदन है कि यदि आप भी इस श्रेणि में हों तो फौरन स्तिफा ( Resign ) देदेना और सरल-सत्यमार्ग का अन्न-लम्बन कर कौणिक भूपेन्द्र की तरह निःस्वार्थ श्रद्धावन्त और भक्तिवन्त बनना, इससे दुनिया में कुछ योग्य बन सकेंगे और विक्वास पात्र की कोटि में पहुँच सकेंगे.

### (गोशालक का उपद्रव)

स्वत: बना हुवा भगवान् का शिष्य गौशालक तीर्थ-कर-सर्वज्ञादि का डौल करता हुवा अमण कर रहा था, लाखों जनों को मिथ्यात्व-गर्त में पटक रहा था, महावीर देव का कट्टर द्रोही था, एक वक्त वह सावत्थी नगरी में आया था, इधर भगवन्त भी विचरते हुए वहाँ पधार गए, इससे यह जाहिंग हुवा कि इस नगरी में दो तीर्थंकर हैं, आश्चर्य चिकत होकर गौतम स्वामी ने परमात्मा को पूछा-भगवन् ! दूसरा तीर्थंकर कौन है ? उत्तर मिला-यह तीर्थंकर नहीं है ! यह शरवण ग्राम का मंखली-सुभद्रा का पुत्र गोबहुल ब्राह्मण है, गायों की शाला में

जन्म ने से 'गोशालक' नाम से प्रसिद्ध है, पहिले मेरा शिष्य हुवा था, किञ्चित् श्रुत ज्ञान होने से तीर्थंकर बन बैठा है; प्रभु का खुलासा बिजली वेग की तरह शहर में फैल गया; यह जान गोशालक अत्यन्त ऋद्भ हुवा, गौच-री के वास्ते भ्रमण करते 'आनन्द' नामक साधु को इस प्रकार कहा---

उन बेपरियों के माफिक (यहाँ एक कथा कही थी) तेरा धर्माचार्य अपनी ऋद्धि में सन्तुष्ट न रहकर जहाँ-तहाँ मेरे विरुद्ध बोलता है; अतः मैं अपने तप तेज से उसको मस्म कर दूँगा, तू शीघ्र जाकर उसे बोल देना. उनने तुरन्त ही प्रभु को खबर दी, शान्ति के लिए भगवान् ने सबको मौन रहने की स्चना दी ; इतने में ही गोशालक आकर जगत्पूज्य के प्रति तुच्छता से बोला– अहो काइयप ! तूक्या बोलता है ? क्या मंखलीपुत्र गोशालक मैं हूँ ; अरे! तेरा शिष्य गोशाला तो मर गया, मैं तो अन्य हूँ, परिसहादि सहन कर साधु-धर्म का पालन करता हूँ; इस कदर भगवन्त के लिये कृत-तिरस्कार को बरदास्त नहीं करते हुए सुनक्षत्र और सर्वानुभृति अनगार उसे मुँह तौड़ उत्तर देने लगे, इससे गोशालक ने तेजोलेश्या से उन्हे जला दिये. तब भगवन्त ने फरमाया- हे गोशालक ! तू वही गोशाला है, छिपाने से छिप नहीं सकता; इस

यथार्थ कथन से वह कुपित होगया-" उपदेशोहि मूर्लाणां। प्रकोपाय न ञ्चान्तये" यानी मृखीं को उपदेश्च देना कोप का कारण होता है, पर शान्ति उत्पन्न नहीं होती- और तुरन्त ही भगवान पर तेजोलेक्या फैंकी, उसकी ज्वाला से भगवन्त को छः महिने तक रक्तातिसार की व्याधि रही. यह अघटित घटना आश्चर्य ( अच्छेरक ) में ग्रापार है . इस का पूर्ण वर्णन भगवती सूत्र के १५ वें शतक में है.

प्रकाश- क्षुद्रता की भी हद होती है, गोशालक की अभद्रता जगिंदनीय है; तीर्थंकर पद का ढोंग करने वाला कैसे अवाँच्छनीय काम करता है, किसी को तक-लिफ देना भी हिंसा है तो दो साधुओं को मस्म कर देना, परमात्मा को कष्ट पहुँचौना क्या कम नीचता है ? ऐसे छोटे- बड़े गोशालक आज भी संसार में मौजूद हैं , संयमी होकर भी अक्षम्य जुल्म गुजारते हैं. धन्य तो है उन मुनि वरों को, जिसने गुरु महाराज के लिए अपना बलिदान दे-दिया, आज के भक्त तो ग्रुंह ताकते ही रहें और अन्दर से सुकुड़ते ही रहें, पर अलिफ से वे (क से ख) बोल नहीं सकते; यह चूर्णित-बुद्धि का प्रमान है. क्या आप उन दो महा विभूति मुनिवरों के कर्तव्य से कुछ प्रहण क-रेंगे ? कि अपने ही में मस्त बने रहेंगे ? जरा कर्तव्य लाइन को सधार कर योग्यता प्राप्त करिये.

## (समस्त चतुमांस)

भगवान् महावीर देव के कुल ४२ चतुर्मास हुए-दुइजनत तापस के आश्रम में १- चम्पा और पृष्ट चम्पामें ३-विशाला और वाणिज्य ग्राम में १२-राजगृही नगरी के नालिन्दे पाड़े में १४-मिथिला नगरी में ६-भिंद का नगरी में २-आलंभिका नगरी में १-सावत्थी नगरी में १-अनार्य देशमें १-मध्यपात्रापुरी में हस्तिपाल राजा की जीर्ण दानञ्चाला में अन्तिम चौमासा १ ; इस तरह समस्त ४२ बयालीस चतुर्मास हुवे.

प्रकाश- महावीर भगवन्त छद्मस्थ अवस्था में तो प्राय: मौन ही रहे, इससे संसार का विशेष उपकार न हो सका; पर कैवल्य के बाद ३० चतुर्मास में जनता पर अ-त्युपकार हुवा; स्थानिक लोगों ने अवार लाभ लिया, कई लोग व्रत-नियम अंगीकार कर कृतार्थ हुए, तपस्या कर जीवन पवित्र बनाया- आप भी अपने क्षेत्र में विराजित मुनिवरों से कुछ लाभ उठाते हैं या नहीं ? कि वही गुल्ली और वही डंडा, बारह ही मास समान भाव, खाया, कमाया और गुमाया में ही अलमस्त बन कर जीवन यात्रा को पूरी करते हैं; अगर ऐसा होता हो तो दिशा बदलनी चाहिए और प्रयत्नशील बनकर आत्म हित के लिए पूर्ण शक्ति ( Full-force ) द्वारा शिष्ट प्रवृत्ति आचरनी चाहिए.

### (भगवन्त की देशनाएँ)

भगवन्त ने बयालीस वर्ष में अनेक धर्म देशनाएँ देकर जगत का कल्याण किया- आपने देव रचित समव-सरण में विराज कर और पृथ्वी पट पर बैठकर जनता को धर्मोपदेश सुनाया- देशना के समय हर जगह समवसरण नहीं रचा जाता; सिर्फ प्रथम देशना के समय, पाखण्डियों की जहाँ बहुतायत हो और जब जब देवों की भक्ति जाग उठती हो तब तब समवसरण (सभा मण्डप) की रचना होती थी.

आपका धर्म प्रवचन समवायङ्ग स्त्रानुसार ३५ गुणों से शोभित था, श्रोताजन लट्ड होजाते थे, आपका व्या-ख्यान नौरसों से पूरित था; पर खास कर वैराग्य-शांत कारुण्य और वीर रस से लबालब भरा रहता था; आपकी वैराग्य-वाहिनी देशना से जनता का सन्ताप मिट जाता था, परस्पर वैरभाव भूल जाते थे, राजा महाराजा धनाढ्य वर्ग और सामान्य समाज सब ही आत्मोन्नति (Soul-progress) की तरफ झुक जाते थे, आधि-व्याधि और उपाधि से मक्ति पाने के लिए प्रयत्नशील बनते थे, आपकी परो-पकारिणी वाणी से तमाम अन्य देवों को भूल जाते थे, आपकी पदार्थ प्रकाशिका पशुरी देशना ने हजारी साधु- साध्वियाँ और लाखों श्रावक-श्राविकाएँ बनाकर धर्म-पथ में प्रवृत्त किये . आपकी इसही ओजस्विनी धर्म-देशना ने ४००००००० चालीस करोड़ जैन बनाये यानी अहिंसा धर्म के अनुगामी बनाये और सत्य-धर्म के तरुवर की शीतल छाया में उन्हे आनन्द से बैठा दिये.

प्रकाश- संसार में सबसे बड़ा उपकार धर्म-प्रवचन से ही हो सकता है; तप-जप, क्रियाकाण्ड, सेवा-पूजा वत- नियम और समस्त हितैषी कार्य शास्त्र-श्रवण से ही चरितार्थ और फलितार्थ होते हैं; अतः यह सर्व शिरोमणि है और प्रथम ग्राह्य है. आज कल के त्यागी महात्मा की देशना भी निवृत्ति के सन्मुख कर देती है, शान्ति-संतोष की चाहना उत्पन्न करती है; यहाँ तक कि काया पलट की तरह जीवन बदला देती है, तो भगवन्त की देशना का तो कहना ही क्या ? उस में तो अलौकिक प्रकाश है, श्रीतलता है, विश्राम है और आनन्द है- परमात्मा व्रत-नियम या दीक्षा-शिक्षा के लिए किसी की अनुरोध नहीं करते थे, फरमाते तक नहीं थे- वे तो अपने उपदेश में वस्तुस्थिति ऐसे ढंग से समझाते कि श्रोताजन स्वयं तैयार होकर व्रतादि की याचना कर लेते और उसे प्रहण कर जीवन पर्यन्त निर्दोष पालन करते थे; यह उत्तम तरीका था- आज कल तो कहन-सुन कर, दबान कर, बहका

कर, भड़का कर, ललचा कर, मगा कर, छिपा कर, झग-दा कर व्रत यावत दीक्षा देदेते हैं; यह अनिष्ट मार्ग है. जनता को इस भ्रम जाल में नहीं फँसना चाहिए और धर्मी-पदेशकों को ऐसा अहित कर मार्ग नहीं आचरना चाहिए; इससे स्व-पर का अकल्याण होता है, जनता और म्रनिवरों को सावधान होकर महावीर के पदानुसार चलना चाहिए: जिससे श्रेय प्राप्त हो . वाँचको ! यह विषय जरा स्रक्ष्मदृष्टि से विचारणीय है- धर्म-रुचि पैदा करना, सब से श्रेष्ठ उपदेश है.

## (भगवान् का परिवार)

महावीर देव के हस्तदीक्षित साधुजन १४००० थे, आर्याएँ ३६००० थीं, श्रावक १५९००० थे, श्राविकाएँ ३१८००० थीं; यह चतुर्विध संघ भगवान् का इस्तदीक्षित और शिक्षित था- यों तो आप के शासन में अधिक प्रमाण में संघ विद्यमान था- इनमें से ३०० चौदह पूर्वधारी हुए, १३०० अवधि ज्ञानी, ७०० केवली भगवान्, ७०० वैक्रीय-लब्धिवन्त, ५०० मन:पर्यव ज्ञानी ४०० अजित वादी हवे: जिनसे वाद में इन्द्र भी नहीं जीत सकता था इनके अतिरिक्त आप के उपासक ४००००००० चालीस करोड जैन थे.

प्रकाश-परिवार का होना भी एक किस्म का पुण्य है, अनुकूल और अच्छे परिवार का होना विशेष पुण्य का प्रभाव है, और त्यागी परिवार का होना आदर्श पुण्य का प्रकाश है; इस ही लिये साधुजन भी शासनोन्नित्त के लिये, और दीक्षितों के कल्याण के लिए अपना समाज बढाते हैं- अपनी रूयाति के लिए, सेवा के लिए या मात्र वृद्धि की बुद्धि से जो अपने समुदाय को बढ़ाता है या चेष्टा करता है, वह उसका अनुत्तम मार्ग है- भगवान का परिवार तो चुनन्दा था, एक एक से बढ़िया मुक्ताकड था, मोतियों की माला समान संघ था- वर्तमान के उद्धत लोग तो संघ को हाड़कों का माला बोलते हैं- महातपस्वी-परमत्यागी और क्रियावन्त आदर्श संघ था- आज के संघ की अस्तो-व्यस्त दशा है, यह सब निर्नायकता का प्रताप है अब सुन्दर जमाना आरहा है, संघ का संगठन कर महावीर-शासन का विस्तार बढ़ाना चाहिये-- संघ कायम रहे, वृद्धिगत हो, इस पर पूरा लक्ष होना चाहिए, इस ही से शासन का अस्तित्व और जाहोजलाली कायम रहेगी- पाठको ! आप भी इसमें सहायक बन कर अपना कर्तव्य अदा करें.



# क्ष प्रकरण छड्ड के

#### (इन्द्र की प्रार्थना)

परमात्मा के मोक्ष पधारने के समय इन्द्र ने प्रार्थना की- हे प्रभो ! आप की जन्मराशी पर २००० दो हजार वर्ष का भस्म ग्रह लगने वाला है, इपलिए आप ि मर्फ दो घड़ी आयुष्यं बढ़ाओ, जिससे वह दुष्ट ग्रह आप की तेजी-मय दृष्टि से निर्वल हो जायगा- जहाँ तक भस्मग्रह रहता है वहाँ तक धर्म की उन्नति नहीं हो सकती और साधु-साध्वी का सत्कार--सम्मान नहीं होता- प्रभु ने प्रतिबचन में फरमाया ''इन्दा ! नेयं भूयं -नेयं भवइ–नेयं भविस्सइ" हे इन्द्र ! ऐसा हुवा नहीं, होता नहीं और होगा नहीं; अर्थात् तीर्थंकर अत्यन्त विशिष्ट कारण की उपस्थिति में भी आयुष्य घटाना-बढ़ाना नहीं चाहते; इसलिए ऐसा नहीं किया जासकता; बनने योग्य बनता ही रहता है. भगवान ने यहाँ फरमाया-

घडी न लब्भइ अग्गली । इंदइ अक्खई वीर ॥ इम जाणी जिउ धम्म करी । जांलग वहइ सरीर ॥१॥

भावार्थ- वीर भगवान् इन्द्र को फरमाते हैं- आगे की एक घड़ी भी प्राप्त नहीं हो सकती: ऐसा समझ शरीर रहे वहाँ तक पनुष्य को धर्म करना चाहिये.

प्रकाश-जो संसार व्यवहार से परे होगये हैं. जिन को अपना और पर का कुछ नहीं है, जिनने लोकेषणा को जलाञ्जली देदी है; ऐसे ब्रह्मज्ञानी भगवान् पहावीर शासन और अन्य की क्यों फिक्र करने लगे ? उनका नसीब उन के साथ; हमें अपना करना चाहिए; उत्पर्ग मार्गी ऐसा ही करते हैं और वह उन के लिए सर्वया योग्य और इष्ट है अपन को भी उसही रास्ते चलना होगा तब ही तो मोक्ष निकट आवेगा- अञ्चम व्यवहार से ग्रुम व्यवहार और फिर शुद्ध व्यवहार पालन कर आत्मिक दशा में पहूँचा जाता है: इसलिये इस ऋगसे अपन सब को चलना चाहिए-पाप कर्म अञ्चम व्यवहार, पुण्य कर्भ शुभ व्यवहार, निर्जरा कर्म शुद्ध व्यवहार और फिर प्रकाशिपड में मग्न, आत्मिक दशा कही जाती है.

#### (निर्वाण)

भगवान महावीर ३० वर्ष गृहस्थाश्रम में रहे, कुछ अधिक १२ वर्ष छद्मस्था वस्था में रहे और कुछ कम ३० वर्ष कैवल्य पर्याय में विराजित रहे. कुल ७२ वर्ष की उम्र

पूरी कर नामादि अघातिक कर्म नाश कर, मध्य पानापुरी नगरी के अन्दर हिस्तिपाल राजा की राज सभा में पीछली रात्री के समय पद्मासन से विराज कर उत्तराध्ययनादि का अधिकार अन्तिम देशना में फरमाया, बाद तत्काल ही चन्द्र नाम के दूसरे सम्बत्सर में, प्रीतिवर्धन मास में, नन्दी-वर्धन पक्ष में, अग्निवेष दिवस में, देवानन्दा रात्री में, अर्च्य लव में, प्राण मुहूर्त्त में, सिद्ध स्तोक में, नाग करण में, सर्वार्थ सिद्ध मृहूर्त्त में, स्वाति नक्षत्र के चन्द्र योग का संयोग होने पर कार्तिक कृष्णा अमावक्या की रात्री में परमात्मा महावीर देव भव स्थिति-कायस्थिति छोड़ कर मोक्ष पधार गये, संसार में अब वापस नहीं आवेंगे; जन्म-जरा-मृत्यु; आधि-व्याधि-उपाधि से सर्वथा ग्रुक्त होकर अनन्त सुखों में लीन होगये- सुरेन्द्रों ने और असंख्य देव-देवियों ने भगवन्त के पवित्र शरीर का चन्दनादि सौगँ-धिक काष्ट से अग्नि संस्कार किया, उसकी रक्षा और अस्थियाँ क्षीर समुद्र में बहादीं-इन्द्रादि को भारी दु:ख हुवा; नन्दी-इवर पर अष्टान्हिक महोत्सव कर सर्व वापस चलेगए, इसही दिन से संसार में 'दीपावली ' पर्व प्रवृत्त हुवा, जो आज तक झगमगाट करता है.

प्रकाश- जगत के उद्धारक, विश्वतारणहार, जगच्छ-रण, दिन्यज्ञानी, जगदाधार, जगदीक्वर के मोक्ष पधार जाने से संसार में अधेरा होगया, द्वर्य के चले जाने पर उल्छओं के राज्य सी दुनिया होगई, अहिंसा के अवतार, सत्यकी मूर्ति के छप्त होजाने पर मृष्टि शून्य होगई. अहा ! कितना उत्तम स्थान उनने प्राप्त किया है, जिस का वर्णन करने में लेखनी असमर्थ है, इस पूर्ण पवित्र निर्वाण प्रासाद का शास्त्रों में पर्याप्त बयान किया है- भगवन्त के धैर्य ने ही उस अनुपम स्थान पर पहुँचा दिया है महानुभावो ! अपनी चिट्टी कब निकलेगी ? संख्य, असंख्य और अनन्त मुक्ति गये जीवों में भी अपना नम्बर नहीं आया ! अब कहाँ तक आज्ञा रखी जायगी ? लगाईये शक्ति, करिये परिश्रम, दौड़िये दौड़ और क्षय करिये कर्म; बस निर्वाण पद हाथ-बेंत जितन सा रह जायगा; समय बड़ा बढ़िया नजीक आरहा है. नहीं करेगा वह पछताय गा, अब आप कुँभकरणी निद्रा से जागृत होकर आत्मोन्नति में लगजाईये; फिर देखिये कितना आनन्द आता है.

दिगम्बर सम्प्रदाय ने परमात्मा का कार्तिक विदी चौदस का निर्वाण माना है, इस ही लिए अमावश्या के प्रातः पावापुरी में लड्डू चढ़ाते हैं; इधर श्वेताम्बर समाज अमावश्या का निर्वाण मान कर प्रतिपदा के प्रभात समय लड्डू चढ़ाते हैं; तथ्यांस क्या है, यह नहीं कहा जासकता; पर है यह व्यर्थसी दुविधा; इस में मत-मतान्तर का भी

सम्बंध नहीं है; फिर भी क्योंकर ऐसा पाना जाता है. भारत में दीपावली पर्वे अमावस्या को ही मनाया जाता है. यदि चौदस को पर्व हो तो अमावस्या की घड़ियाँ होने पर ही; अतः यह अग्रुमन ठीक प्रतीत होता है कि भगवन्त विर्वाण अमावक्या को ही हुवा था.

#### ( मुनियों का मोक्ष )

भगवान महावीर के हस्त-दीक्षित ७०० साधु महा-त्मा और १४०० साध्वियाँ मोक्ष पधारीं और ८०० साधु एकावतारी हुवे; जो अनुत्तर विमान की स्थिति पूरी कर मोक्ष पधारंगे- ज्ञासन के समस्त साधु-साध्वियों में से तो अनेक मुक्ति पद को प्राप्त हुवे, जिन की संख्या का उल्लेख नहीं किया गया है.

प्रकाश-जो कठिनतर तपस्या करते हैं, परम त्याग मार्ग को वहन करते हैं, परम उदासीनता धारण करते हैं, उन्ही को मोक्ष होता है, खाउ-पचाउ और मोज-शोख मारने वाले प्रपंची मोक्ष के अधिकारी नहीं हो सकते. आप भी ग्रुनियों के कदम-बकदम (Step by step) चल कर अपना निस्तरण करिये.

दिगम्बर धर्म स्त्रीमुक्ति नहीं मानते, उनका कहना है म्रक्ति के योग्य स्त्री बन ही नहीं सकती; इसमें अनेक परा- मर्शयोग्य दलीलं (Arguments) पेश की जाती हैं, उनका प्रत्युत्तर भी काफी हो चुका है; अतः पिष्टपेषण कर ग्रन्थ गौरव करने का हमारा इरादा नहीं; पर इतना अवस्य कहेंगे कि मोक्ष लिङ्गानुसार नहीं होता, पर आत्मा के गुणों के आविर्भाव पर ही मुक्ति का अवलम्बन है और उसे प्राप्त करने में स्त्री सब सामग्री संचय कर सकती है; महावीर देव का समानाधिकार हमें यही आदेश करता है और निष्पक्ष बुद्धि भी यही समझाती है; अतः स्त्री का मोक्ष होना नितान्त न्याय युक्त है.



# 🕸 प्रकाण सातवाँ 🏶

# अवग्रेष



भगवान महावीर के जीवन चरित्र के साथ सम्बंध रखने वाली कितनीक अवशेष हकीकर्तों का यहाँ दिग्दर्शन कराते हैं---

#### (गौतम गणधर)

गौतम गणधर का कुछ वृतान्त तो जीवनी में आ-चुका है; शेष महत्वपूर्ण विषयों का संक्षिप्त बयान करते हैं:--

- १. दीक्षा कौशलय- गौतम स्वामी दीक्षा देने में भारी कुशल थे, छः वर्ष के अतिमुक्त कुमार को दीक्षा देदी और आठ वर्ष की उम्र में आलोचना (जीव विगधना का पश्चाताप ) करते करते उनको केवल-ज्ञान उत्पन्न होगया.
- २. निरभिमानता— चालीस कोड् (४००००००) जैनों के संरक्षक महावीर ञासन के प्रधान मन्त्री ( Primeminister) होते हुवे भी अभिमान (Arrogance) की

कहीं रेखा भी नजर नहीं आती थी, समय पर भगवान् से निर्णय करके अवधि-ज्ञान सम्बंधि अपनी भूल का आनन्द श्रावक के घर पर जाकर 'मिछामि दुक्कड 'मिध्या दुष्कृत दे आये- इसका विवरण उपासक दशाङ्ग सूत्र में है.

- ३. कैवल्य दान गौतम स्वामी जिन जिन को दीक्षा देते थे उन सब को केवल ज्ञान उत्पन्न हो जाता था.
- गुरु भक्ति भगवान् को एक मर्तवा यह पूछा प्रभो ! इन नूतन दीक्षितों को कैवल्य उत्पन्न हो जाता है और मुझे क्यों नहीं होता ? उत्तर मिला- तुम मुझ से मोह छोड़ दो तो अभी कैवल्य प्रकट होजाय गौतम ने कहा-भगवन् ! मुझे केवल नहीं चाहिये, मेरे तो आप के चरणों की भक्ति बनी रही, इस ही में मेरा परम कल्याण है.
- ५. प्रशस्त राग-- महावीर देव मोक्ष पधारे उस दिन गौतम स्वामी को निकटवर्ती एक गांव में देव शम्मी ब्राह्मण को बोध देने भेज दिये थे, उस ही रात को प्रभु मोक्ष पधार गये, देवों के आगमन से उन्हें पता चला, ज्ञात होते ही वज्रघात की तरह दुःखी हुवे, उनके हृदय में विरहाग्नि सिलग गई, भारी विलापात करने लगे, भगवान् को काफी उलहने दिए और एकतास रुदन करने लगे.

- ६. कैवल्यप्राप्ति— अन्त में अनित्य और अश-रणादि भावना से वस्तु-पृथक्करण का बोध हुवा, तत्काल ही ''केवल ज्ञान-केवल दर्शन " उत्पन्न होगये.
- ७. शासन सेवा-- महावीर शासन की बयालीस वर्ष तक गौतम गणधर ने अभृतपूर्व सेवा की- जनता पर भारी उपकार किया और अन्त में मोक्ष प्रधारे.

#### प्रकाश— सब बातों पर ऋमशः प्रकाश डालते हैं:—

- १. प्रभावशाली महापुरुष में ही यह शक्ति होती है कि शरणागत व्यक्तियों को परम सुखी बनादें; अपना भी नम्बर यदि गौतम स्वामी के हाथ में आया होता तो भव-अ्रमण मिट जाता; अब भी परोक्ष में उनका आराधन करिये: सर्व मनोरथ सिद्ध होंगे.
- २. अहा ! इतने बडे आदमी होकर अभिपान का लेश भी नहीं था, यह लोकेषणा (यश: कीर्ति की लालसा) के त्याग का प्रभाव है, आज तो ज्यों ज्यों दर्जा बढ़ता जाता है, त्यों त्यीं गर्व से गर्जते रहते हैं, छोटे और बड़े एक ही घाट पानी पीते नज़र आते हैं ; नम्रभावी बनकर देखिये तो सही कितना आनन्द आता है.
- 3. यों तो गौतम स्वामी अनेक लब्धियों के निधि थे; पर उनकी यह कैवल्य-प्रदान लब्धि तो वे नजीर थी,

पूर्व की भारी कमाई का यह प्रभाव था- कुछ कमाई आप भी करिये कि ऋमशः वे दिन नजदीक आर्थे.

- ४. गौतम में क्या अनन्य गुरु भक्ति थी कि उसके लिये कैवल्य को भी ठुकरा दिया और चरण सेवा की इच्छा प्रकट की- आज के गुरुभक्त तो बड़े विचित्र हैं-स्वार्थ सधा तो मस्तक नीचा नहीं तो बदलों से बातें करें, दम्भमय भक्ति निकृष्ट और अनाचरणीय होती है. गुरु भक्तो ! गौतम स्वामी के जीवन से बोध लेकर सच्चे भक्त बतो.
- ५. देव-गुरु-धर्म पर जो निस्वार्थ प्रेम होता है उसे 'प्रशस्तरागं कहते हैं गौतम इस ही राग से रंजित होकर विरहावस्था में कल्पान्त करने लगे थे; इस तरह वर्तमान में मुनिजन भी उपकारी के विग्ह में क्लामित हो जाते हैं; यह एक छ।बस्थिक भ्रक्तामन है.
- ६. गौतम भगवान ने अन्त में जीवन को बदल कर नैश्रयिक तत्व में प्रवेश किया और आखिर कैवल्य प्राप्त कर लिया- आप भी इस तरह निष्कर्ष ग्रहण कर केवल ज्ञान को समीप करिये.
- ७. शासन सेवा करके गौतम गणधर ने अपना अमर नाम किया, इस तरह आप भी करिये- कमाने,

खाने में और मौज मजा उड़ाने में किसी का नाम रहा न रहेगा, सेवा धर्म एक प्रधान धर्म है, सेवक ही स्वामी बनता है; इसके लिए प्राचीन और अर्वाचीन (Ancient and Modern) बहुतरे उदाहरण विद्यमान हैं, आप भी सेवा कर उस आदर्श लिस्ट में अपना नाम दर्ज करवाईये.

#### ( गौशालक का आत्म पश्चाताप )

चरित्र में आप को गौशालक का परिचय हो चुका है, उसने जिन्दगी भर भगवान् महावीर का विरोध किया और पेट भर निन्दा की तथा कष्ट पहुँचाये, उसने अपनी समझ में कोई कसर नहीं रक्खी, परन्तु भगवान रूप पार्व-मणि के सम्पर्क का असर नहीं जा सकता, अन्त में गौशा-ला लोहे से स्वर्ण बनगया-

एकदा गौशालक बीमार पड़ा, जीवन काल की आश्वा न रही. अपने जीवन को मनन पूर्वक विचारा, आत्मा के साथ खूब परामर्श किया, भगवान का धर्म सत्य माळूप हुवा, अपनी त्रुटि का भान हुवा, संघर्ष प्रयत्न का खेद हुवा, आत्म-पश्चाताप ( Soul-repentance ) में लीन होकर कर्मों से हलका हुवा, महावीर प्रभु पर अकाद्य श्रद्धा उत्पन्न हुई, ''जीवन रहे तो उनसे माफी माँग कर मेरा सारा समाज उनके पदार्विन्दों में समर्पण करूँ " ऐसी उत्तम भावना जागृत हुई; जब देखा कि मृत्यु से अब बचने की जरा भी आंशा नहीं है तब बीमारी के कारण आये हुवे अपने शिष्यों को इस प्रकार अन्तिम आदेश किया-

महानुभावो ! अब मेरा जीवन काल खत्म हो रहा है, मेरी एक अन्तिम इच्छा तुम पूरी करो ! सब ने नतमस्तक होकर स्वीकृति दी, धर्म गुरु ने कहा- मेरी सृत्यु के पीछे तुम मेरी दोनों टंगडियों में रस्सी बाँध कर खींचते हुए तमाम चोहट्टों में घुमाना और यह घोषणा करते जाना कि '' भगवान् महावीर के निन्दक गोशाला ने झुठा धर्म फैलाया, इसलिए सब लोग महावीर के शासन में चले जाओ, तुप भी सब संघ भगवान् के शरण में चले जाना."

यह सुन कर शिष्य मण्डल चिकत होगया, सब ने प्रार्थना की कि आप तीर्थंकर देव हैं- सर्वज्ञ हैं- जिन भग-वान् हैं! आप यह क्या फरमाते हैं ? गौशालक ने कहा- मैं तो एक सामान्य धर्माचार्य हूँ, यह सब ढोंग था, जनता को बहकाने का एक मायामय मार्ग था, मुझ से अब ज्या-दा बोला नहीं जाता, मेरी आज्ञा का पालन करना; सबने उन को शान्ति पहुँचाने के लिये स्वीकार करलिया. गौशा-लक का देहावसान होगया, लजा के खातिर उपाश्रय में ही शहर की कल्पना कर उनकी आज्ञा का पालन किया

गया- बहुत अधिक मुनि महावीर देव की शरण में चले गए और कितनेक कुरचट्ट वाड़ाबन्दी के गुलाम और यश:-कीर्ति के पिपास उस ही मिध्या-शासन में रहे; गृहस्थों में सेनी अधिकतरों ने भगवान का शरण लेलिया था.

प्रकाश- गौशालक जैसे अफन्डी और अहंभावी का इस ऊच्चश्रेणि में पहुँचना, महावीर मलयागिरी चन्दन के संसर्ग का ही प्रताप है, पर यह मानना होगा कि जीव उत्तम था, विराधक भाव से आराधक भाव में आकर यह साबित करदिया कि अर्हकारी भी नम्रभावी होसकता है और निन्दक प्रशंसक बन सकता है! क्या आप भी हाथी पर से उतर कर प्राकृत सुखमय पैर पेदल मुगाफिरी करना सीखेंगे १ कि मदमस्त ही बने रहकर अन्धाधंधी चलाय करेंगे ? नहीं नहीं ! ऐसा कभी न करें ! इनसानियत (Humanity) रख कर सोचेंगे तो प्रकाश नजर आने लगेगा; इससे आप अपना हित कर सकेंगे.

#### ( महत्व पूर्ण दीक्षाएँ )

भगवान् महावीर के विद्यानी में अनेक महत्वपूर्ण दीक्षाएँ हुई, जिन की पित्रत्र जीवनी लिखने की यहाँ आव-इयकता नहीं है; पर बहुत थोड़े लोगों का संक्षिप्त परिचय करा देने की हमारी भावना है. वह इस प्रकार है:--

- १. अभयकुमार- पहाराजी श्रेणिक के ज्येष्ठ पुत्र, चतुर्बद्धिनिधि, व्यवहार विदग्ध, प्रधान मन्त्रि अभय-कुमार ने बड़ी तरकींब से पिताजी की आज्ञा लेकर दीक्षा ली.
- २. नन्दीषेण-अभय कुमार के आता नन्दीषेण नै बड़े वैराग्य से दीक्षा ली, चारित्र से पतित होकर वैक्या के चुँगल में फैस गये, लैकिन दस जनों की दीक्षा दिला कर भोजन करने की प्रतिज्ञा से बहुतेरों का उद्घार किया; एक दिन बहुत कोशीश करने पर भी नौ से अधिक दीक्षित न हुवे, तब तुरन्त ही आप ने दीक्षा ग्रहण करली.
- ३. बालीमद्र— राजगृही निवासी अढलग द्रव्य-राशी के स्वामी, एशोआराम में गुल्तान, नवनीत सदश कोपलाङ्गी, बत्तीस ललनाओं के पतिदेव , शालीभद्रजी ने 'नाथ 'का कारण पाकर अपने बहनोई धन्नाजी के साथ दीक्षा ग्रहण करली.
- हिरकेषी चाण्डाल कुल में उत्पन्न हिरकेषी ने वैराग्यपूर्ण दीक्षा ग्रहण की, उत्तराध्ययन सूत्र में जिनका बढ़िया विवरण है.
- ५. जम्बू कुमार-अतिशय सुख- सम्पत्ति और कुट्रम्ब परिवार को छोड़ कर जम्बू कुपार ने दीक्षा ली; महावीर स्वामी के द्वितीय पट घर हुवे.

उपरोक्त वर्णित सब के पीछे बढ़िया इतिहास है, जो अन्य स्थल से जानना चाहिए: इनके अतिरिक्त अनेकं महा पुरुषों की महत्वपूर्ण दीक्षाएँ हुई हैं; जिनका बयान स्थल संकोच के कारण नहीं किया गया.

प्रकाश- उपर्युक्त महापुरुषों की दक्षिएँ विवरण योग्य (Remarkable) हुई हैं; प्रत्येक में कुछ न कुछ विशेषता है- भगवान महाबीर की और उनके शासन की यह विशिष्टता है कि धर्म के दायरे में हर एक कौम रह सकती है, जाति बंधन और समाज-बंधन से धर्म मुक्त रहता है: जैसे सरीता के तीर पर सब जातियाँ एक साथ जल पान करसकतीं हैं, वैसे ही एक साथ धर्माचरण भी करसकतीं हैं. हिन्दु धर्म ने अन्त्यज जातियों के साथ इतना घोर अन्याय किया है कि उनका यह काला कलंक मिट नहीं सकता, जैन लोग भी अपने मन्तव्य को छोड़ कर उनमें भामिल होगए हैं, इनशानियत की महत्ता का जिस को पता नहीं है और मोक्ष तत्व का जिस को ज्ञान नहीं है, वही समता भाव से विञ्चत रह कर अपना अहित करता है. आप जरा आँखें मूँद कर शान्ति से विचार करेंगे तो यह जात-पान्त का ढकोसला आप के हृदय से हट जायगा और मनुष्यत्व प्राप्त हो जायगा.

#### (भावना का प्राधान्य)

तमाम धर्मों में भाव धर्म प्रधान है, और तमाम कर्मों में भावकर्म प्रधान है, अध्यवसायों से ही निकाचित कर्म बंधते हैं और इन ही से आत्म धर्म प्रकट होता है 'परिणामे बन्ध' यह सूत्र इसको प्रमाणित करता है; मुख्यत्वेन इरादा ही प्रधान वस्तु है, शेष सर्व कर्म सामान्य हैं, जिन पर जनता विशेष बल देती हैं; परन्तु गुण-श्रेणी तो भा-वना से ही तआछुक रखती है और उसही से सब कुछ होता है, इसके लिये पोतनपुर नगर के राजा 'प्रक्रचःद्र राजर्षि , का उदाहरण पर्याप्त है-

एक मर्तबा राजर्षि तपोवन में कायोत्सर्गमय ध्यानस्थ थे. अपने राज्य पर आपत्ति का स्मरण हो आया; बस मन ही मन में युद्ध करने लगे, कुछ खयाल होने से युद्ध हलका पड़ा, साधुत्व का विचार आने से उच्च भावनाएँ प्रकटीं; ऋपशः बढ़ती गईं, आत्म मंथन से केवल-ज्ञान उत्पन्न होगया- प्रारंभ में सातवीं नरक के कर्माण और क्रमञः यावत् पहिली के पापमय कर्माणु संचय हुए, बाद पुण्य प्रवृत्ति द्वारा प्रथम देवलोक से ऋमबद्ध सर्वार्थसिद्ध-तक के कर्म प्राप्त हुवे; अन्ततः उग्र भावना से पुण्य-पाप को हटा कर दिव्यज्ञान प्राप्त किया.

प्रकाश - सचम्रच ही 'भावना-भवनाशनी' का सिद्धान्त प्रक्रनचन्द्र राजिषं ने अक्षरशः चरितार्थ किया. नियत साफ रहने से बरकत होती है यह, उक्ति तो चस्म-दीद ही है, इस लिये बाह्य विषयों पर तूल न कर अन्तर विषयों पर लक्ष्य दीजिए, उच भावना अहिंसा और सत्य से उत्पन्न होती हैं; इन दोनों से आत्म गुण प्रकटाने की तालीम (Training) लेना चाहिए.

#### (श्रावकोत्तम)

भगवान महावीर के करोड़ों उपासक थे: उनमें एक लक्ष उनसाठ हजार व्रतधारी श्रावक थे, उनमें रत्न समान दस प्रतिमाधारी (तपयुक्त अनुष्ठान विशेष के धारक) आनन्द- कामदेवादि श्रावक हुए. करोडों रुपयों का द्रव्य जिसके घर में था. उन सब ने भगवन्त के पास गाईस्थ्य धर्म अङ्गीकार किया था, विशिष्टता यह थी कि उनके घर पर ४०००० गोप्रमुख पशु धन विद्यमान था, श्रद्धामें-तपश्चरणमें और भक्तिमें पूर्ण थे, आनन्द-महाशतक को अवधि ज्ञान उत्पन्न होगया था, दसों ही वैपानिक देव-लोक में उत्पन्न दुए, वहाँ से महाविदेह क्षेत्र में जन्म लेकर मुक्तिपद प्राप्त करेंगे; समस्त एकावतारी हुए.

प्रकाश-इन दस आवको के लिए 'उपासक दसाङ्ग' नाम का सूत्र बना हुवा है, उनकी मर्यादा अनुकरणीय है, उनमें खास ज्ञातच्य बात यह थी कि व्रत समय जितनी ऋद्धि थी उससे अधिक नहीं रक्खी; बल्कि उसको घटाने की कोशिस की. आज के व्रतधारियों का त्याग तो नाम मात्र ( Nominal ) है, सौ रु० पास में हो तो हज़ार रक्खें, और हजार हो तो लाख रक्खें; मतलब कि वे तृष्णा से मुक्त नहीं होते; इसके अलावा वे व्रतों में भी भारी छूट-छाट रखते हैं. आनन्दादि अनेक कष्टों की उपस्थिति में भी बड़े चुस्त रहते थे उनने " सम्यग् दर्शन-ज्ञान-चारि-त्राणि मोक्षमार्गः " (Right belief, right Knowledge, and right conduct-this is the path of final emancipation ) इसे पूरा समझा था और इसका पूर्णतः पालन करते थे- एक एक श्रावक के पास इजारों की तादाद में मुवेशी रहते थे, जिसमें दृशाल अधिक प्रमाण में थे. गाय को पूजनीक माता मानने वाले हिन्दु किस शताब्दि में जिन्दगी बसर कर रहे हैं ? एक जमाना ऐसा था कि प्रत्येक हिन्दु के घर में कम से कम एक गाय अवश्य पाती थी, आज तो गो विना के घर शून्य अरण्य के मा-निन्द नजर आते हैं, यूदि हिन्दुओं ने गायों का पालन किया होता तो आज कत्ल खाने में गार्य कटती नज़र

नहीं आतीं, और बच्चों को द्ध-दही-घी-छास आराम से अच्छी पात्रा में मिलती; आज कहाँ गए वे गोपाल श्री कुष्ण के उपासक, जिनके घर में नित्य गार्थों के दर्शन होते थे. अनुभवियों का कथन है कि सर्व धनों में पशु धन प्रधान है. वांचको ! क्या आप आनन्द श्रावक के जीवन से बोध ग्रहण करके गृहस्थ-धर्मका यथावत् पालन करेंगे ? व्रत नियम से अपना हित साधेंगे और बाल बच्चों को आराम पहुँचावेंगे ? कि वही एक पैसे का दूध, घेले का दही और भीख की छास में ही मस्त रहेंगे! संभव है नैतिक विचार करके अपनी जीवन यात्रा सुचारु रूप से पूरी करेंगे.

#### ( शासन रतन )

महावीर के जासन में अनेक नर रतन-म्रनिरतन और भावकरत्न होगये हैं, उनमें से कितनेक मुनिवरों के नाम उल्लेख करते हैं:-

- १. सौधर्म गणधर-भगवान् महावीर के प्रथम पंडू-घर, शासन के हाइकपान्डर.
- जम्बू स्वामी– भगवान् के द्वीतीय पटधर अन्तिम केवली.

- 🤻 प्रभव स्वामी- तृतीय पटोधर, अवनत दशा से उन्नत अवस्था में पहुँचे.
- ४. शयंभव स्वरि-दश्चवैकालिक के कर्ता, मनंक के पिता, चौदह पूर्वधारी, चौथे पटोधर.
- यशो भद्रसूरि-पाँचवें पटधर बड़े ज्ञानी-ध्यानी-त्यागी.
- ६. भद्रबाहु स्वामी-अन्तिम श्रुतकेवली, चौदह पूर्वधर.
- ७. स्थुलिभद्र स्वामी-कामदेव के पूर्ण विजेता, कोशा वेक्या के प्रतिबोधक, दसपूर्वधारी.
- ८. सिद्धसेन दिवाकर-प्रकाण्ड नैयायिक, तीर्थी-द्वारक, अनेक ग्रन्थ प्रणेता.
- ९. देवर्द्धि क्षमाक्षमण-लिपिबद्ध आगम के कर्ता, एक पूर्वधारी, महाज्ञानी, शासन के स्तम्भ.
- १ . हरिभद्रस्नरि-बुद्ध धर्म के दान्त खट्टे करने वाले, १४४४ प्रकरणों के रचयिता, याकनी पुत्र, प्रकाण्ड विद्वान.
- ११. रत्न प्रमस्ति-ओसवंश के आद्य स्थापक, बहुकाय लब्धिषारक.

- १२. उद्योतन सूरि-चौरासी गच्छ के संस्थापक, विद्यादान में अतिक्रशल.
- १३. वर्धमान स्री-आचारदिनकरादि ग्रन्थों के कता, ञ्चासन सेवा में समर्थ.
- १४. जिनेश्वर सूरि-खरतर गच्छ के संस्थापक, अभय-देव स्तरि के गुरुवर्य, चारित्र चुडामणि.
- १५. गंधहस्ति और शिलाङ्काचार्य-ग्यारह अंग सूत्र के समर्थ टीकाकार.
- १६. अभयदेवस्ररि-नवाङ्गी टीकाकार, तीर्थौद्धारक और अनेक संस्कृत-प्राकृत ग्रन्थ के रचयिता.
- १७. मलयगिरी महाराज-नन्दीस्त्रदि के विस्तृत टीकाकार.
- १८. जिनवल्लभद्धरि-शास्त्रों के पूर्ण विद्वान् , चैत्य-वासियों को परास्त करने वाले, शासन के परम मान्य.
- १९. युगप्रधान जिनदत्तसरीश्वर-अनेक विद्याओं के ज्ञाता, १३०००० जन बनाने वाले, एकावतारी दादा गुरुदेव, चार नरेन्द्रों के प्रतिबोधक, संदेह दोहलावली आदि अनेक प्रन्थों के निर्माता शासन सम्राट्.
- २०. हेमचन्द्राचार्य-तीन करोद श्लोक के रचयिता, प्राय: हरएक विषय के ग्रन्थ कर्ता, अठारह देशों के

अधिपति कुमार पाल नृपेन्द्र के प्रतिबोधक, कलिकाल सर्वज्ञ पद धारक.

- २१. जिनचन्द्रसूरि-जिनदत्त स्रीक्वर के पटधर, मणिधारी, दिल्ली आदि पूर्व देश में विख्यात.
- २२. आर्थ रक्षितब्ररि-परम वैराग्य रंगित, विधिपक्ष गच्छ ( आंचल गच्छ ) के संस्थापक.
  - २३. जगचन्द्रसूरि-महातपस्वी, तपागच्छ संस्थापक.
- २४. जिनकुशलसूरि-प्रत्यक्ष-प्रभावी, लाखों के उपास्य, बारह सौ साधु और चौवीस सौ साध्वियों के नायक, सिद्धाचल पर 'खरतरवसी के प्रतिष्ठा कर्ता, ५०००० नृतन जैन बनाने वाले दादा गुरुदेव.
- २५. पाइवीचनद्रसूरि-अच्छे विद्वान, पायचंद गच्छ ( नागपुरी तपागच्छ ) के संस्थापक, आत्मार्थी.
- २६. जिनचन्द्रसरि-अखबर बादशाह प्रतिबोधकः जीव दया के पट्टे-परवाने कराने वाले, सपर्थ युगप्रधान
- २७. राजेन्द्रसूरि-नामाङ्कित विद्वान् , उत्कर्ष क्रिया-वान्, राजेन्द्राभिधान कोषादि के कर्ता, त्रिस्तुति उद्घारक या संस्थापक.

इनके अतिरिक्त बहुत शासन रतन हुए, जिनका जिक स्थल संकोच से नहीं किया गया. आज भी बहुत से शासन रत्न विधमान हैं, पर संगठन न होने से शासन को लाभ नहीं पहुँचता: प्रत्युत हानि है, इस पर जिम्मे-वार आचार्यों को विचार करना चाहिए.

प्रकाश— शासन रत्नों का एक छोटासा लिस्ट यहाँ पेश किया गया है, कैसे कैसे नररत्न संसार में अवतरे थे ! वे अपना नाम अमर कर गये हैं. आचार्य-उपाध्याय और मुनिवरों से यह प्रार्थना है कि गृह युद्ध से दूर रहकर पूर्वाचार्यों की तरह शासन सेवा करें- पाठको ! वैसे रत्नों के आप उपासक बनकर अपना कल्याण करें.

#### (भक्त नृपेन्द्रों)

वैशाली नगरी के चेटक महाराजा, मगधाघिपति श्रेणिक नृपेन्द्र, अंगदेशाधिपति कोणिक भूपति, चण्ड-प्रद्योतन महिपति, उदायन राजा, काशी देश के अधिपति मल्लकी गौत्र के नौ राजा तथा कौशल देश के अधीक्वर लेच्छकीय गौत्र के नौ राजा; इत्यादि अनेक भूपेन्द्र मगवान् महावीर के मक्त थे, जैन धर्म के उपासक थे और परम श्रद्धावन्त थे.

प्रकाश— राजा जैसे विलासियों भी अपना विलास कमकर धर्म में प्रवृत होगए और परमात्मा के परम भक्त बन गए तो सामान्य वर्ग के लिये क्या कठिनता है; पर "नाचना नहीं तो आंगन बांका" वाला तपासा है, उनके तमाम बचाव मिथ्या हैं, रुचि नहीं होने का परिणाम है; इसलिए महात्माओ की सत्संग करिए; मार्ग सुन्दर मिल जायगा.

#### ( भावी तीर्थंकर )

भगवान् महावीर देव की विद्यमानी में निम्नलि-खित जीवों ने तीर्थंकर नाम कर्म उपार्जन किया. वे यह हैं-

- (१) श्रेणिक नृपेन्द्र का जीव पहिला 'पद्मनाभ ' तीर्थकर होगा.
- (२) महावीर देव के चाचा सुपार्व का जीव द्सरा ' सूरदेव ' तीर्थंकर होगा.
- (३) कोणिक नृप का पुत्र उदायिन राजा तीसरा ' सुपार्क्व ' तीर्थकर होगा.
- (४) पोट्टिल अनगार का जीव चौथा 'स्वयंप्रभ' तीर्थंकर होगा.
- (५) दृढायु श्रावक का जीव पाँचवाँ ' सर्वातुभृति-तीर्थंकर होगा.

- (६) शंख श्रावक का जीव सातवाँ 'उदय ' तीर्थंकर होगा.
- आनन्द श्रावक का जीव आठवाँ ' पेढाल ' ( ૭ ) तीर्थंक्र होगा.
- शतक श्रावक का जीव दसवाँ 'शतकीर्तिं ' (2) तीर्थंकर होगा.
- (9) सुलसा श्राविका का जीव सोलहवाँ ' चित्रगुप्त ' तीर्थंकर होगा.
- (१०) रेवती श्राविका का जीव सतरवाँ 'समाधि' तीर्थंकर होगा.
- (११) सद्दाल श्रावक का जीव अठारवाँ 'सम्बर ' तीर्थंकर होगा.
- (१२) अम्बद्ध का जीव बाबीसवाँ 'देव 'तीर्थंकर होगा.

कुल तीर्थं कर तो चौवीस होंग्रे, लेकिन यहाँ उनही के नाम उल्लेख किये गये हैं, जो महावीर शासन से होने वाले हैं.

प्रकाश— भगवान महावीर के आराधन से उपरोक्त जीवों ने तीर्थंकर नाम कमें उपार्जन किया, जो माविकाल

में सर्वोचपद पर पहुँचेंगैं, बार्टमं निस्तरण के साथ संसार का कल्याण करेंगे. महानुभावो ! आप भी ऐसी दृढतया उपासना करिये कि वह उच्चतम पद समीप आवे और बारमा पूर्णनिन्दी बनै.

#### ( शासनकाल )

भगवन्त महावीर देव का शासन २१ हजार ३ वर्ष ८ महिने और १५ दिन तक बराबर चलता रहेगा; यानी पंचम आरक के अन्त तक प्रचलित रहेगा; इस टाइम में जैन धर्म का तेवीस वार उदय और तेवीस वार अस्त होगा; अर्थात् शासन की उन्नति—अवनति होगी— सामान्य लोगों का यह खयाल गलत है कि सदा हानि होती रहेगी, चाहे घोर कलयुग मी हो जैसे सूर्यका उदयास्त दोनों ही होता रहेगा वैसे ही उक्तकाल तक धर्म रहेगा; अतः जनता को सम्यग् मार्ग में अपना प्रयत्न बराबर करते रहना चाहिए, जिससे शासन सेवा का अपूर्व लाभ प्राप्त होसके और अपना आत्मकल्याण का कार्य भी सिद्ध होजाय.



भगवान् महावीर देव का संक्षिप्त जीवन चरित्र हम पाठकों के सम्मुख उपस्थित कर चुके हैं, इस चरित्र की

पहने के बाद हर एक निष्पक्ष जन यह कह सकेगा कि भगवान् के जीवन का प्रत्येक अंग कितना महत्वपूर्ण और शिक्षाप्रद है; चाहे फिर वह जैन हो या अजैन हो. उनके जीवन की प्रत्येक धटना कितना अर्थ रखती है, यह दीपक की तरह स्पष्ट दिखाई देता है, जो म्रमूक्ष अपनी आत्मा को उन्नत बनाने के इच्छक हैं, जो अपने जीवन की उलझी हुई गुत्थी ( Problem ) को सुलझाना चाहते हैं और जो अज्ञात तत्वों को जानने के अभिलाषी हैं , उनको महावीर जीवन से पर्याप्त सामग्री उपलब्ध हो सकती है.

संसार के साहित्य (Literature) में जिन जिन महान् आत्माओं ने जगत् कल्याण की वेदी पर आत्म बलिदान ( Self-sacrifice ) दिया है, उनमें, महावीर को बहुत उच स्थान प्राप्त है, वे मात्र अपना हित साध कर ही खामोस नहीं रहे हैं, बल्कि विश्व को दिन्य तत्वों का सन्देश ( Message ) दिया है और अपने धर्मीपदेश

से सदुमार्ग दिख्या है, जिससे हीनातिहीन आत्मा भी अपना कल्याण कर सकती है और जिससे चिरस्थायी शान्ति स्थापन की जा सकती है.

मगर अगर आज हम महावीर के अनुयायियों पर दृष्टिपात करें तो वैपरित्य नजर आता है, पारस्परिक क्लेश ने घर कर लिया है, मत मेदों के छोटे छोटे कारणों में बड़े बड़े पिसे जारहे हैं, असली तत्ववाद की दूर रखकर सामान्य क्रियावाद में सैनिकों की तरह झूँझ रहे हैं, प्रेम पर कुठारघात कर द्वेषाग्नि में जल रहे हैं, सर्वभक्षी अहं-भाव की ज्वाला में भ्रुन रहे हैं, उनके दिमागों को दिमक लग गई मालूम होती है, उसही का यह घोर परिणाम है, मतमतान्तरों ने तो इतना गज़ब ढाया है कि शान्ति और त्याग पाताल में जा पहुँचे हैं- कहाँ महावीर का तारणहार उपदेश आकाश से भी अधिक उदार और सागर से भी विशेष गंभीर और कहाँ आज जैन समाज संकीर्णता के दल-दल में फँस रहा है, उन्ही की सन्तान परस्पर लड़ झगड़ कर दुनिया की सपाटी पर से अपना अस्तित्व ( Existence ) उठाने की तैयारी कर रही है.

दीर्घतपस्वी भगवान महावीर और महात्मा बुद्ध ्दोनों ही समकालीन थे और दोनों ही महा पुरुष निर्वाण-वादी थे, दोनों एक ही लक्ष्य के अनुगामी थे, पर मार्ग

उनके भिन्न भिन्न थे, तरीके जुदे जुदे थे, महावीर तीव पर्थ के पथिक थे और बुद्ध मध्यम मार्गीनुयाई थे, बुद्ध ने अपने धर्म की व्यवस्था में लोक-रुचि को अग्रस्थान दिया, महावीर ने इसकी पर्वाह न कर सौ टच स्वर्ण की तरह निर्दोष ठोंस मार्ग संसार के सम्मुख रक्खा, इसके बीग्य जन इसकी अपना कर निर्वाण पद प्राप्त कर सकेंगे.

जैन देशन नित्यानित्य वस्तुवाद का प्रतिपादक है- हर एक वस्तु का स्वगत धर्म में सदा अस्तित्व मानता है, मात्र पर्यायें ( आकृतियाँ ) संयोग वश बदला करती हैं , समय-समय पर परिवर्तन प्राकृतिक नियम का निर्वा-हक और उपयुक्त है; यह सिद्धान्त सर्व व्यापी होने से इसका नाम ' अनेकान्तवाद ' भी है और 'स्याद्वाद धर्म ' भी इसे कहते हैं. स्वामाविक ही घन समान कठिन वस्तु मोम जैसी मुलायम होजाती है और मुलायम कठिन बन जाती है. अनेकान्त धर्म की वैचित्र्य गति बड़ी गहन है, पूर्ण अभ्यासी ही उसकी समझ सकता है.

चुस्त रुढीवादियों को यह स्मरण रहना चाहिए कि वे सदा एकसा स्वम न देखें, जैन धर्म में समय पाकर परिवर्तन होता रहा है, तीर्थंकरों के श्वासन में, गणधरों के जमाने में और पूर्वाचार्यों के वक्त साधनों का परिवर्तन हुवा है, आज भी मूल वस्तु की रक्षा के लिए परिवर्तन

की भारी आवश्यकता महसूस होती है, यह गंभीर विषय शीघ विचारणीय है, शासन रक्षकों को सतर्क बनकर शुद्धि-संगठन को कार्यान्वित करना चाहिए; जिससे जैन भ्रम का व्वज पुन: सर्वत्र फहराने लगे.

जैन धर्म के इतिहास से यह सब स्पष्ट नजर आता है कि प्रारम्भ में ब्राह्मणों के अत्याचारो का प्रतिकार जैन धर्म ने किया, भगवान् महावीर ने इसके विरुद्ध बुलन्द आवाज उठाकर शान्ति स्थापन की. यह भी व्यक्त है कि मध्य भारत में उच्च कीम जो मांस-मदिरा से परे है. वह जैनों के सम्पर्क का परिणाम है और जैन धर्म का ही प्रभाव है, ऐसी एक बात भारत के हाइ कपान्डर लोक-मान्य तिलक म० ने ता० ३० नवम्बर १९०४ को बड़ोदा शहर में दिये गये भाषण में कहा था; एवं अनेक निष्पक्ष विद्वान् लोग भी इसे स्वीकारते हैं और अपने व्याख्यानों में जाहिर करते हैं.

महात्मा गौतम बुद्ध का महावीर के मार्ग पर बड़ा भारी आदर था, उनने अपने ' मिज्झम निकाय' नामक ग्रन्थ में कहा है- हे महानाम ! मैं एक समय राजगृही नगर में गृद्धकूट नामक पर्वत पर विहार कर रहा था, उस समय ऋषीगिरी के समीप कालशीला पर बहुत से निर्प्रन्थ मुनी आसन छोइकर उपक्रम कर रहे थे, वे लोग

तीव तपस्या में प्रवृत्त थे, मैं शायंकाल को उनके पास गया और कहा- अहो निर्प्रन्थो ! तम क्यों ऐसी घोर वेदना को सहन करते हो ? तब वे बोले- अहो निर्प्रन्थ ! ज्ञातपुत्र ( भगवान् महावीर ) सर्वज्ञ और सर्वदेशी हैं, वे अशेष ज्ञान और दर्शन के ज्ञाता हैं, हमें चलते-फिरते-सोते- बैठते हमेशा उनका ध्यान रहता है । उनका उपदेश है कि- '' हे निर्प्रन्थो ! तुमने पूर्व जन्म में जो पाप किये हैं. इस जन्म में छिपकर तपस्या द्वारा निर्जरा कर डालो. मन-वचन-काया की संवृति से नवीन पापों का आगमन रुक जाता है और तपस्या से पुराने कर्मों का नाम्न हो जाता है. कर्म के क्षय से दुःखों का क्षय होता है, दुःख क्षय से वेदना क्षय और वेदना क्षय से सब दु:खों की निर्जरा होजाती है."

महात्मा बुद्ध कहते हैं— निर्प्रन्थों का यह कहना हमें रुचिकर हुवा और हमारे मन को अच्छा मालूम होता है. इससे यह स्पृष्ट है कि भगवान् महावीर का उपदेश उनको हृदयगंम हुवा.

### [ धर्म ]

धर्म शब्द सर्वत्र व्याप्त होने से व्यापक रूप है, पहिले यह समझ लिया जाय कि धर्म किसे कहते हैं-

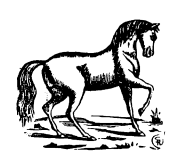
धु—धारणे धातु से धर्म शब्द बनता है- धारयति इतिधर्मः - कान् १ जीवान् , कथंभृतान् १ पततान् , कस्मिन् स्थाने ? दुर्गतौ=दुर्गतौ पततान् जीवान् घारयति इति 'धर्मः' यह व्याकरण के नियम से व्युत्पत्यर्थ होगया.

सदाचार और सदु विचार के अतिरिक्त संसार में कोई धर्म नहीं है, बाकी सब दकोसले हैं. "ज्ञान-क्रिया-अयां मोक्षः " यह सिद्धान्त इसको प्रमाणित करता है; इसके अनुयायी क्रमशः 'विश्व-प्रेम ' ( Universal love ) सम्पादन कर सकते हैं.

धर्म व्यक्तिगत ( Personal ) होना चाहिए, समाज पर उसका जनरदस्ती बोझा लाद दिया गया है और क्रिया-वाद का भारी दवाव ( Pressing ) किया गया है; इससे परस्पर मनोमालिन्य बढ़कर झगड़ा पैदा होगया है, जो अब किसी कदर समेटा नहीं जाता, समाजों का आपुस में टकराना मनुष्यत्व-इनशानियत को खोना है, एकशां मान्यता वालों का एक दल बन जाय, उसमें कोई आपत्ति नहीं है, पर उनके सन्तानों पर, सम्बंधियों पर और ज्ञाति पर दबाव डालकर अपना धर्म पालन कराना एक तरह का उन पर आक्रमण (Attack) है, उसका परिणाम बहुत बुरा होता है; हर एक को यह कुदरती आजादी (Natural—freedom) है कि अपने रुचि के

मुआफिक धर्म का आराधन करे; पर सदाचार और सद् विचार रूप धर्म हो.

जनता का यह कहना किसी अंश में सत्य है कि प्रतिबंधक धर्म प्रायः अधर्म की उपासना कराता है, इन्ति-दामें बंधन की आवश्यकता तो प्रतीत होती है. पर वह भी अपने लिये स्वयं बंधन लगाले, यह विशेष इष्ट है. सञ्जनों को यह समझ लेना चाहिए कि जिस तरह पैसा कमाने के अनेक रास्ते हैं, उसी तरह मोक्ष प्राप्ति के भी अनेक मार्ग हैं; अतः लोगों को अपनी रुचि के अनुसार धर्माराधन करने देना चाहिए; जिससे विश्व-शान्ति (Universal—calm) प्राप्त होकर आत्म कल्याण हो; ऐसा मेरा नम्र आभिशाय है.



## 🗱 निवेदन 🧱

इस " महावीर जीवन प्रभा " ग्रन्थ की पूर्णाहृति करते हुए आप से निवेदन करता हूँ कि इसकी एक बार नहीं अनेक बार मनन पूर्वक पढें, विचारें, परापर्श करें, उत्पन्न ग्रंकाएँ महात्माओं से निवारण करें; और निष्ध बुद्धि से छानबीन कर हंस की तरह मुक्ताफल का मोजन करें.

### Veerputra Anandsagar.

Kotah-Rajputana

*1-3-1943*.





