દાદાસાહેબ, ભાવનગર 5272008 in : 0296-282

વાચસ્પતિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ દસરીશ્વરજી મહારાજા d8146

ભગાદસ્ય સાગસાય આવ્યાઓ

**JU2** 

પ્રેરક - સંચોજક સુધાંશ વિજયજી ગણિવર્ય

સંપાદક

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

પ્ભવિજયન

નિશ્રી



પૂજ્યપાદ પંન્યાસપ્રવરશ્રી સુધાંશુવિજયજીગણિવર્ય

પુજ્યપાદ વ્યાખ્યાનવાચરપતિ

• પ્રેરક – સંયાેજક

ગચ્છાધિપતિ, આચાર્યદેવ શ્રીમદ્દ <mark>વિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા</mark>

• પ્રવચનકાર

ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માની

પ્રથમ દેશના

णमोत्थुणं समणस्स भगवओ महावीरस्स श्रीदान-प्रेम-रामचन्द्रस्र्रि सद्गुरुभ्यो नमः

 $\mathbf{2}$ 

**પુજ્ય માતુથી ઇચ્છામેન** C/o. સુરેશચન્દ્ર નેમચન્દજ શા. ડે. નેમજ બિલ્ડીંગ – ક્રણુપીઠ સુરત – 334003

વિષય --- પ્રવચન સંગ્રહ આવૃત્તિ : પ્રથમ નકલ : ૧૦૦૦ મૂલ્ય : રૂપિયા ખે પ્રેરક – સંયાેજક પૂજ્યપાદ પંન્યાસ પ્રવરશ્રી સુધાંશુવિજયજી ગણિવય ૈ પ્રાપ્તિ સ્થાન : જય તિલાલ ખુશાલદાસ શાહ ( ખંભાતવાળા ) નાલંદા કાેપાંરેશન-'મનસુખ નિવાસ ' 188, ખેતવાડી બૅન્ક રાેડ, સુંબઈ- 400**0**04 દ્વા. ન. 382237. સુદ્રક : સૌરાષ્ટ્ર દ્રસ્ટ વ તી • • શ્રી મનુભાઈ ખી. નાયક • • 'પ્રતાપ ' પ્રિન્ટી ગ પ્રેસ પ્રતાપસદન, નાણાવટ, સુરત

į

## પ્રેરક–તથા સંયેાજક

પૂ**જ્યપાદ, સ**કલાગમરહસ્યવેદી આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ - विजयहानसुरीश्वरे -મહારાજાના પટ્ધર પૂજ્યપાદ સિદ્ધાન્તમહાદધિ વાત્સલ્યનિધિ આચાર્ય ભગવ'ત શ્રીમદ — વિજયપ્રેમસુરીશ્વરજી — મહારાજાના પટ્ધરરત્ન પૂજ્ય-પાદ પરમશાસનપ્રેભાવક વ્યા-ખ્યાન-વાચસ્પતિ સુવિશાલગચ્છા-ધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રીમદ - વિજયરામચન્દ્રસુરીશ્વરજી --મહારાજાના પકુંપ્રભાવક પ્રભાવક પ્રવચનકાર પૂજ્યપાદ આ ચાર્યભાગવંત શ્રીમદ્ –વિજયમુક્તિચન્દ્રસુરીશ્વરછ– મહારાજાના વિદ્વાન શિષ્યરત્ન પૂજ્યપાદ પંન્યાસ પ્રવરશ્રી - સુધાંશુવિજયજીગણિવર્ય –

BBBBBBBBBBBB

પ્રકાશકીય :-

પરમપૂજ્ય પંન્યાસ પ્રવરશ્રી સુધાંશુવિજયજીગણિવર્યની પાવન પ્રેરણાથી શ્રુતભક્તિરૂપે આ પુસ્તક પ્રકાશિત કરતાં અમે ∶અત્યન્ત આનન્દ અનુભવીયે છીએ.

શ્રુતભક્તિની અમારી ભાવના આ રીતે સક્ળ થવા બદલ પૂજ્યપાદશીના અમે અત્યન્ત ૠણી છીએ.

-પ્રકાશક

ᠳᡚᢔᠤᠥ ᡖᢓᠥᢘᡚᡚᡚᢓᡀᢓᡜᢄᠳᡩᢓ᠕ᡩᢤ᠖ᡚᡚᠳᡚᡚᢓᡚᡚᡚ

#### પૂજ્યશ્રીની પ્રેરણાથી પ્રસિદ્ધ થયેલ પુસ્તકા યુવાનીને સદ્દપયેાગ 31. 9-00 આત્મધર્મ રા. ૧-૨૫ સદાચાર રા. ૧–૨૫ આરાધનાને માર્ગ રા. ૧–૫૦ સાર્થક્યને સદ્માર્ગ રા. ૫-૦૦ 🗱 શ્રી પર્યુષણા અષ્ટાદ્ધિકા વ્યાખ્યાન રૂ. ૨-૦૦ કલિકાલના જીવેાનું ગુણવર્ણન ३1. ५-०० 🗱 જૈન–પ્રેવચન 31. 9-00 શ્રી કાનજી સ્વામી વિચાર સમીક્ષા રા. ૨–૫૦ શ્રી જિનરનાત્ર મહેાત્સવ મહિમા રા. ૨-૦૦ સકારા પંચ દર્લભા રા. ૧-૦૦ ચાત્રમાંસિક અલંકારો રા. ૧–૫૦ માનવજીવનનાે સાર 31. ૨–૨૫ ⁻ બિન્દુમાં સિન્ધુ ભા. ૧ થી ૫ (સેટ) 31. 90-00 વિશ્વધર્મ શ 31. 2-00 પ્રેથમ દેશના ३।. २-०० વિજયહીરસરીશ્વરજી મહારાજા 31. 2-00 આત્મામાંથી પરમાત્મા 31. 2-00 શ્રી જિનાના ३।. २-००

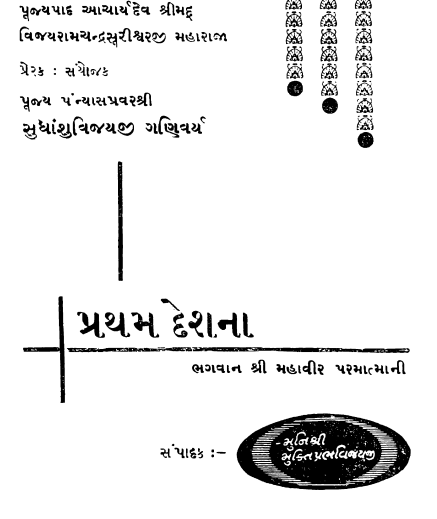
ઋ આ નિશાનીવાળા પુસ્તકા અપ્રાપ્ય છે.
 પ્રાપ્ય પુસ્તકા પેજ નં. ૨ પર આપેલા પ્રાપ્તિસ્થાનેથી મળશે.

4

## શાસન દિવાકર જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્ વિજય રામચંન્દ્ર સૂરીશ્વરજી **મ**હારાજા

શાસ્ત્રોના શબ્દ કાર્જે સકલજગતની સાથ જેએા ઝગ્નમે ભક્તા જેનાં સદાયે ગુરૂવર ! કહી પાદ અંગ્નઠ ગ્રુમે વ્યાખ્યાતા વિશ્વનાં આ ! જિનવચન કહી સદ્ય સંસાર તારા સુશ્ત્રિ સાબચન્દ્ર ! પ્રવર ગુણનિયે ! વન્દનાને સ્લીકારા.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



પ્રવચનકાર :

બ્યાખ્યાન વાચસ્પતિ

[પ્રવચન પુસ્તક]

1

### સંપાદક તરફથી :

પુસ્તકનું નામ છે**-'પ્રથમ દેશના !'** ચરમ તીર્થપતિ શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ તીર્થસ્થાપનાના દિવસે આપેલ પ્રથમ દેશનાનું આછું પાતળું રેખાંકન પૂ. પ્રવચનકાર મહાપુરૂષે આ પ્રવચનમાં કરેલ છે.

ચરમતીર્થપતિ શ્રી મહાવીરપરમાત્માના ચૈત્ર સુદ ૧૩ના જન્મકલ્યાણુકના દિવસે અપાયેલ આ પ્રવચનમાં ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા કાેણુ હતાં ? કેવાં હતાં ? એ તારક તીર્થ`કરદેવે આપણા અને સમસ્ત વિશ્વના કલ્યાણુ માટે શું શું કર્યું છે અને શું શું ફરમાવ્યું છે ? તે જાણવા માટે આ પ્રવચનનું વાંચન અતિ આવશ્યક છે.

ભગવાનના જન્મકલ્યાણકને બદલે જયન્તિનું નામ આપી એ દિવસે ભગવાનના સંદેશા ફેલાવવાના બ્હાના નીચે આજે અનેક પ્રાેગ્રામા અને સ્વાર્થપાષક ભાષણેા થતાં દેખાય છે જેમાં ભગવાનની જ આજ્ઞા વિરૂદ્ધ વાતા રજૂ થતી પણ જોવા મળે છે.

શ્રોતાઓ જો સત્તાન બને તેા આવા ભાષણેા કરનારાઓને સ્ટેજ પરથી નીચે ઉતરી ચાલતી પકડવી પડે ને ભગવાન શ્રી તીર્થ`કરદેવની થતી ધેાર આશાતના અટકી જાય.

ભગવાન શ્રી તીર્થ`કરદેવનેા સાચેા સંદેશા શું છે ? એ જાણવા આ પુસ્તક વાંચી જવા ખાસ ભલામણ છે.

— મુનિ મુક્તિપ્રભવિજય

# પ્રિથમ દેશના

ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્ની

જીવનને જાણવું એ માટે કૈ-બહુમાનવાળા બનીને આજ્ઞાના અમલમાં તત્પર બનાય :

આ અવસર્પિણી કાળમાં ભગવાન શ્રી ઋષસદેવસ્વામીજીથી માંડીને ભગવાન શ્રો મહાવીરદેવ પર્યન્ત થઇ ગયેલા ચાવીસ તીર્થપતિઓમાં, ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા એ છેલ્લા તીર્થપતિ છે, કે જેઓના શાસનમાં માક્ષમાર્ગવું આરાધન કરવાનું સદ્દભાગ્ય આજે આપણે પામ્યા છીએ. તે ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના આજે જન્મકલ્યાણના દિવસ હાવાને લઇને, આ દિવસે તા ખાસ કરીને તે ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા કાૈણ હતા કેવા હતા, અને એ પરમ તારકે આપણા અને સારાય જગતના કલ્યાણને માટે શું શું ફરમાવ્યું છે, તે જાણવાને માટે અને એ જાણીને આરાધ્યની આરાધનામાં ઉજ-

માળ અનવાને માટે, પ્રયત્નશીલ અનવું જોઇએ આરાધનાદિના હેતુઓને આશ્રયીને જ આવા દિવસાેનું ઉદ્યાપન આ શાસનમાં વિહિત કરાએલું છે અને તેના અમલને માટે આજે આપણે એકત્રિત થયા છીએ. ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાના ચ્યવનના, જન્મના, દીક્ષાના, કેવલજ્ઞાનના અને નિર્વાણના–આ પાંચેય દિવસેાને શ્રી જૈનશાસનમાં કલ્યાણક-દિવસેા તરીકે માનવામાં આવે છે. લગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાના ચ્યવનના દિવસને. જન્મના હિવસને, દીક્ષાના દિવસને, કેવલજ્ઞાનના અને નિર્વાણના દિવસને-એ પાંચેય દિવસાેને કલ્યાણુક-દિવસાે તરીકે માનવાનું પ્રધાન કારણ એ છે કે-એ આત્માઓ જગતનું કલ્યાણ કરવાની ભાવનાથી શ્રી તીર્થ કરપણાને પામે છે. ઉપરાંત એ પુષ્યાત્માએ જયારે ચ્યવે છે, જન્મે છે દીક્ષિત અને છે, કેવલજ્ઞાન પ્રગટાવે છે અને નિર્વાણ પામે છે, ત્યારે નરકમાં રહેલા નારકીઓને પણ ક્ષણ વાર સુખ થાય છે. ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાના જીવનનાે અને શાસનનાે મહિમા અરાબર સમજી શકીએ, તેા એ સમજાયા વિના રહે નહિ કે-જે પુણ્યાત્માએાએ જગતના જીવાનું એકાન્તે કલ્યાણ કરવાને ઈચ્છ્યું, જે પુષ્ડ્યાત્માએાએ જગતના પ્રાણી માત્રના કલ્યાણને કરવાની ભાવનાને એકસાત ખનાવી દીધી અને તે દ્વારા સર્વા-ત્તમ કાેટિના પુણ્યકર્મને આંધ્યું તથા નિકાચિત કર્યું, તે કર્મના જે ભવમાં વિપાકાેદય થવાનાે હાેય તે ભવમાં તે પુણ્યા-ત્માએ જ્યારે ચ્યવે, ત્યારે આખા જગતનું મંગલ થવાનું છે એ સચવવાને માટે ય ઇન્દ્રાદિ ઉજવણી કરે તેમાં આશ્ચર્ય પામવા જેવું કાંઈ છે જ નહિ. એ પરમ તારકાેના કલ્યાણુક–

દિવસાેની ઉજવણી પણ સુખને માટે થાય છે. એ તારકાેનું અન્તિમ જીવન અનુપમ કાેટિનું હાેય છે. ચ્યવનથી નિર્વાણ પર્યન્ત, એક પણ અનુચિતતાને એ તારકાેના જીવનમાં અવકાશ મળતાે નથી. શ્રી તીર્થ કરલવનું જીવન, એ એક એવું ઉમદા જીવન છે કે-એ જીવનને માત્ર સમજી લઇએ તેા પણ એ પરમ તારકાે પ્રત્યે એવી ભક્તિ જાગે, કે જેનું વર્ણન થઈ શકે નહિ. એ જીવન એવું ઉત્કૃષ્ટ કાૈટિનું હાેય છે કે-એવું જીવન તેા તે જ જીવી શકે કે, જે એમના જેવા થાય. જેએા એવી સ્થિતિને પામ્યા નથી, તેએા એ તારકેાએ જીવેલા જીવનને તથાપ્રકારે જીવી શકે એ બને નહિ. એ તારકાેના જીવનને એવી રીતિએ જાણવું જોઈએ અને એવી રીતિએ સાંભળવું જોઈએ. કે જેથી સર્વાત્તમ કાેટિના આત્માએા કેવા પ્રકારના હાેય છે, તેના ખ્યાલ આવે; એ ખ્યાલ આવવાના પ્રતાપે એ પરમ તારકાે પ્રત્યે ભક્તિભાવ જાગે; ભક્તિભાવ જાગે એટલે એ તારકાેની આજ્ઞા શી છે એને સમજવાનું મન થાય; અને એ આજ્ઞા રૂચે એટલે એ આજ્ઞાએોને અમલ કરવાને માટે સર્વસ્વને હેામવાની ભાવના પેદા થાય. એ પુષ્ટ્યાત્માએા જેવું પુષ્ય લપાર્જને અને જેવી આરાધના કરી અન્તિમ ભવમાં આવે છે, તેવી રીતિએ અન્ય આત્માઓ આવી શકતા જ નથી, માટે એ તારકાેનું જીવન અનેડ હાેય છે. એ જીવનને જાણીને એ જીવનને જીવનાર પરમ તારકાે પ્રત્યે ખૂબ ખૂબ બહુમાનવાળા બનવું જોઈએ અને એ પરમ તારકા પ્રત્યે સારી રીતિએ બહુમાનવાળા બનીને એ તારકાેની આજ્ઞાઓના અમલ કરવાને માટે તત્પર બનવું જોઇએ.

ત્રણ પદેા ઉપરથી દ્રાદશાંગી રચાઇ પણ આપણે એટલાથી માર્ગ પામી શક્ત ?

અત્યારે તેા આપણે ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના ઉપદેશ શાે છે, તેના ટુંકા ખ્યાલ આપવાના વિચાર રાખ્યા છે. એ તારકના જીવનને અંગે તેા જેટલું કહીએ તેટલું એાછું જ રહેવાનું. એ તારકનાે ઉપદેશ પણુ કલાક−સવા કલાકમાં કેટલાક કહેવાય ? જો કે-એ તારકના ઉપદેશ આમ તેા ત્રણુ પદેામાં પણુ આવી જાય છે. ભગવાનના શ્રીમુખેથી ઉચ્ચારાએલાં માત્ર ત્રણ પદેાને સાંભળવાથી તાે, ભગવાનના પટ્ટશિષ્યા કે જેમને ગણધરલગવાના કહેવાય છે, તેમને આખા જગતનું ज्ञान थई लय છे. उप्पनेइ वा विगमेइ वा अने धुवेइ वा -આ ત્રણ પદેા લગવાન બાેલે અને ગણધરલગવાના સાંભળે એટલા માત્રથી ગણધરલગવાનનાને એવા તાે ક્ષચાપશમ પેઠા થઇ જાય છે કે-તેઓ માત્ર અન્તર્મુહૂર્તમાં જ દ્રાદ્દશાંગીની રચના કરે છે, કે જેના બલે શાસન ચાલે છે. એ ત્રણ પદેાના શ્રવણ માત્રથી અહીં બેઠેલા બધા, ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાના ઉપદેશને સમજી શકે ખરા ? નહિ જ, તેવું સામર્થ્ય આપણા કાેઈમાં ય નથી. ભગવાને જે પદેા કહ્યાં તે જ ત્રણુ પદેાને કહીને ગણુધરલગવાના જો વિરામ પામ્યા હાેત અને દ્રાદશાંગીની રચના ન કરી હાેત તાે શું થાત ? તે દ્રાદશાંગીને અવલંબીને બીજા મહાપુરૂષેાએ જે રચનાએ৷ કરી છે, તે શાસ્ત્રરચનાઓ પણ જો આપણને ન મળી હાેત, તાે આપણા જેવાને માટે માર્ગની પ્રાપ્તિ દુર્લભ જ હતી ને ? ભગવાને કહેલા ત્રણુ પદેા ઉપરથી શ્રી ગણુધર**ભ**ગવાનાેએ દ્રાદશાંગીની

6

રચના કરી અને તેમાં ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાના ઉપદેશને ઠાંસી–ઠાંસીને ભર્ચા. તે ઉપદેશને પણ પૂર્વે થઈ ગયેલા મહા-પુરૂષોએ વિસ્તાર્યા અને ખીલવ્યા. એના જ એ પ્રતાપ છે કે− આજે આપણુ ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવેાએ કરમાવેલા માર્ગને જાણી શકીએ છીએ અને આરાધી શકીએ છીએ. જે પરમ તારકના જન્મકલ્યાણકની આજે તિથિ છે, તે ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માની પહેલી પણુ ગણાય અને બીજી પણુ ગણાય તેવી દેશનાના સાર, પરમ ઉપકારી, કલિકાલસર્વજ્ઞ, આચાર્યભગવાન શ્રીમદ્દ હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ સંગ્રહીત કરેલાે છે અને આજે આપણે તેના આધારે જ ભગવાનના ઉપદેશ સંબંધી થાેડા વિચાર કરવાે છે. શ્રીમદ્ હેમચન્દ્રરીશ્વરજી મહારાજાએ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માનું જીવનચરિત્ર લખતાં, તે પરમ તારકે ઋજુવાલિકાના તીરે કૈવલજ્ઞાન પામ્યા પછીથી ત્યાં દેશનાના કલ્પને જાળવીને તરત અન્યત્ર જઇને જે દેશના આપી, તેનેા ટૂંકમાં પણ સુન્કર ખ્યાલ આપ્યે છે.

#### કેવલજ્ઞાન વિના ધર્મતીર્થ સ્થાપે નહિ :

તમે જાણતા હશાે કે-ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાના અન્તિમ જીવનનાે મહિમા અનાેખાે જ હાેય છે. એ જન્મે છે ત્યારે રાજપુત્ર તરીકે જ જન્મે છે. જન્મતાંની સાથે જ એ પરમ તારકાે ચાસઠ ઇન્દ્રોની સેવાને પામે છે. એ તારકાે તાે ગર્ભમાં રહ્યા છતાં પણુ ઇન્દ્રાદિકથી સ્તવાય છે અને સેવાય છે. ગર્ભમાં રહેલા પણુ તેઓ ત્રણુ નિર્મલ જ્ઞાનાેએ સહિત હાેય છે. આવા જ્ઞાની, અસંખ્ય ઇન્દ્રોના ગુરૂ અને

ત્રણ લેાકના નાથ એવા પણ એ તારકાે, દુન્યવી સઘળી જ સાદ્યભીનેા ત્યાગ કર્યા પછીથી પણુ, પાેતાની પૂર્વની ભાવનાને৷ અમલ કયારે કરે છે, એ જાણે৷ છે৷ ? એ તારકાેને સ્થાપવાનાે માર્ગ સામાન્ય કાેટિનાે હાેતાે નથી. એ તારકેાએ સારાય વિશ્વના જીવેાના કલ્યાણુની ભાવનામાં રમણ કરેલું હેાય છે. આથી માર્ગ પણ એવા સ્થાપવા જોઈએ, કે જે માર્ગ એ ભાવનાને અનુરૂપ હાેય. અમુક જ રીતિએ વર્તવાના એકસરખાે માર્ગ જ જો એ તારકાે સ્થાપે, તેા સૌમાં તે માર્ગના અમલ કરવાનું સામર્થ્ય કયાંથી હેાય ? સૌમાં એક્સરખું સામર્થ્યન હેાય, તેા પછી શું સામર્થ્યહીન જીવે! માર્ગની આરાધનાથી વંચિત જ રહે ? નહિ, સામર્થ્યહીન પણ આરાધના કરી શકે, એવેા માર્ગ જ એ તારકાે બતાવે. જેઓમાં માર્ગની આરાધના કરવાની હેાય, તેએા સામર્થ્યસંપન્ન હેાય કે સામર્થ્યહીન હાય તે છતાં પણ, સૌ કાેઇ આરાધના કરી શકે તેવા માર્ગ એ તારકાેને સ્થાપવાના હાય છે. તેવા માર્ગ મામુલી જ્ઞાનના **બળે ન સ્થપાય. એ માટે તે**। સંપૂર્ણ જ્ઞાન જોઈ એ. આથી જ ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવા કેવલજ્ઞાનને ઉપાજ્યાં વિના ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરતા નથી.

<u>ગૃહસ્થજીવનમાં વિરક્તિ અજોડ અને</u> ત્યાગીજીવનમાં અપ્રમત્તતા અજોડ:

કેવલજ્ઞાનને ઉપાર્જવાને માટે એ પરમ તારકાે ઉત્કટ કાેટિની તપશ્ચર્યા આદિ જે કાંઈ આવશ્યક હાેય તેને અપ્રમત્ત-પણે આચરે છે. એ પરમ તારકાે સંસારની અપૂર્વ કાેટિની

8

સાહ્યબીને તજીને અનગારજીવનને સ્વીકાર્યા પછીથી જ્યાં સુધી . કેવલજ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી, જમીન ઉપર પગ માંડીને બેસતા નથી, વર્ષોનાં વર્ષો સુધી પણુ ખડે પગે રહીને કેવલજ્ઞાનને પ્રગટ કરવાના અપૂર્વ કાેટિના પ્રયત્ન તેઓ કરે છે. બીજાનું તે સામર્ચ્ય કે કોવત નથી. ભગવાન શ્રી ઋષભદેવસ્વામી દીક્ષિત બન્યા પછી એક હુજાર વર્ષ સુધી જમીન ઉપર બેઠા નથી અને ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા દીક્ષિત બન્યા પછી ૧૨ા વર્ષો સુધી જમીન ઉપર બેઠા નથી. દીક્ષિત અન્યા બાદ કેવલ-જ્ઞાન પ્રગટાવીને જ એ ઝંપ્યા. બીજાઓને માટે પણ એ તારકાેએ જો એવી જ આજ્ઞા કરી હાેત તાે ? પરિણામ એજ આવત ને કે-કાં તાે દીક્ષિત અનત નહિ અને કદાચ દીક્ષિત અનત તેા પણ થાકીને પડતું મેલત ? એ તારકાેનું જીવન તેા એવા તારકા જ જીવે. બીજાનું કામ નહિ. એ તારકાેનું ગૃહસ્થ પણાનું જીવન એકાન્તે વિરક્તિમય હાેય છે અને એથી એ જીવનને સાંભળતાં જેમ ભકિત જાગે તેમ છે, તેજ રીતિએ એ તારકાનું દીક્ષિતજીવન પણ અપ્રમત્તતાથી ભરચક હાય છે અને એથી એ જીવનને સાંભળતાં પણ ભકિત જાગે તેમ છે ભાગ સંપત્તિમાં એ તારકાેની જે વિરક્તિ હાેય છે તેના અને અણ-ગારપણામાં એ તારકાે જે કષ્ટમય જીવન જીવે છે તેનો નેટા શું મળી શકે તેમ છે? એ તારકાેનું શું ગૃહસ્થજીવન કે શું અણુગારજીવન-એ બેય જીવના એવાં હાેય છે કે-બીજાઓને તેા હાથ જ નેડવા પડે. આપણે પૂર્વે કદાચ એ તારકાેને સાક્ષાત પણ નિયા હશે, પણ તે વખતે કાળજું ઠેકાણે નહિ હાય. હજુ પણ આપણું કાળજું કેટલું ઠેકાણે છે, એ વિચારવા જેવું છે. આજે તમે એ તારકાના જીવનમાંથી શું શાધી કાઢા ? એ તારકાેની વિરક્તિ અને એ તારકાેની અપ્રમતતા ઝટ આંખે ચઢે ? કાેઈના પણુ વાસ્તવિક કાેટિના ત્યાગી જીવનને સારી આંખે જોવાની તમારામાં શક્તિ છે? કાેઇના પણ ત્યાગમય જીવનને જોતાં અનુમાદનાનાે ઉલ્લાસ પ્રગટે, એટલી લાયકાત પણ તમારામાં છે? શ્રી તીર્થંકરદેવાના જીવનના મહિમા સમજવાને માટે પણ આત્મામાં લાયકાત પ્રગટવી જોઈએ છે. મહાપુરૂષાે શ્રી તીર્થ<sup>:</sup>કરદેવાેના જીવનની મહત્તાને પિછાણી શકયા હતા અને એથી જ એ મહાપુરૂષેાએ તેા કહી દીધું કે– દુન્યવી સુખમાં એમની વિરક્તિ અંજોડ અને ત્યાગી જીવનમાં એ જે કષ્ટ સહન કરે છે તે પણ અજોડ! એ તારકાેના અન્તિમ જીવનમાં અનુચિતતાનું નામ–નિશાન પણ હાેતું નથી. અનુચિત ગણાય એવી એક પણ કરણીને તેએા આચરતા નથી. શ્રી તીર્થ કરદેવાના જીવનના મહિમાને જે કાેઇ સમજી શકે, તેને એમ લાગ્યા વિના રહે જ નહિ કે–આવા પુષ્યપુરૂષે৷ ચ્યવે ત્યારથી ઇન્દ્રાદિક દ્વારા સ્તવાય અને સેવાય, એમાં આશ્ચર્ય પામવા જેવું કાંઈ છે જ નહિ અને આવા જીવનના બેટા બીજે કચાંય શાેધ્યાે જડે તેમ પણ નથી.

<u>હરકાેઇ અવસ્થામાં માહની સાથે</u> સંગ્રામ ખેલનારા બનવું જોઇએ :

આપણે જાણીએ છીએ કે–ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા ઋજુવાલિકાના તીરે કેવલજ્ઞાન પામ્યા હતા. કેવલજ્ઞાનની સાથાેસાથ જ કેવલકર્શન પ્રગટે છે. ચાર ઘાતી કર્મા મૂળમાંથી જાય તેા જ કેવલજ્ઞાન અને કેવલકર્શન પ્રગટે. તેમાંય માહનીય કર્મ બહુ પ્રબલ હાેય છે. શ્રી તીર્થ કરદેવાેએ અને બીજા પણ

મહાપુરૂષાેએ માહને કેવી રીતિએ માર્યો એ સમજીએ, તેા એ સામર્થ્ય મેળવવાનું મન થાય. માહેને મારવાનું મન થાય અને તેવું સામર્થ્ય ક્રમે ક્રમે પ્રાપ્ત કરાય, એટલે ઘરમાં બેઠેલા તમે અને નિર્ગ્રન્થ એવા અમે થાેડે–વધતે અંશે પણ માહના કુટા કાઢવાના પ્રયત્ન કરીએ. શ્રી તીર્થ કરદેવને જેવી રીતે પિછાનવા નેઈએ, તેવી રીતિએ પિછાનીએ એટલે માેહની સાથે સંગ્રામ ખેલવાનું મન થયા વિના રહે નહિ. શ્રી જિનનાે સેવક, માેહની સાથે સંગ્રામ ખેલનારાે હાેય. માહ જે જે જાતિની સામગ્રી ખડી કરે, તેને અવસર આવે તેા ભેાગવવા આદિ છતાં અને માેહની સાથે રહેવું પડે તાે રહેવા છતાં પણ, શ્રી જિનનાે સેવક માહની સાથે રહેવામાં નામાશી સમજે. ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના સેવક અનવું હશે, તેા માહના મિત્ર નહિ રહેવાય. આપણે ને માેહના મિત્ર હાેઈએ, તે આપણને તે કલંક રૂપ લાગલું જોઈએ. ભગવાન અન્તિમ જીવનની કેાઈ પણ અવસ્થામાં માહના મિત્ર હતા જ નહિ. તે તારકનું આલજીવન બેઈએ, સુવાનજીવન જોઈએ <mark>કે રા</mark>જ્યજીવન જોઈએ–કયાંય માેહ સાથે મિત્રતા નહેાતી. તે તારકાેના ખાલજીવનનું, ચુવાનજીવનનું અને રાજજીવન આદિનું પણ મહાપુરૂષેાએ વિસ્તારથી વર્ણન કર્સું છે—તે એક જ હેતુથી કે—ખાલકાલની ક્રીડા કરતાં ય એ તારકાના માહ સાથેના સંગ્રામ ચાલુ હતા, સુવાનવયે ભાેગા ભાેગવતાં ય એ તારકાેનાે માહ સાથે સંગ્રામ ચાલુ હતા. અને અનગારજીવનમાં તાે માહ સાથે સંગ્રામ ચાલુ હાેય તેમાં તેા કહેવાપણું હાેય જ શાનું ? એ દષ્ટિએ જ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાતમાતું આખું છવન જોવા જેવું છે. લગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા કહ્યા, એટલે સર્વ શ્રી તીર્થ કરદેવા આવી જ ગયા. સર્વ શ્રી તીર્થ કરદેવાનાં જીવન એવાં જ અનુપમ કાેટિનાં હેાય છે. એમાં ઉંચા−નીચાનેા ભેદ્ર પાડનારાએા અજ્ઞાનીઓ છે. આત્મિક ગુણોની અપેક્ષાએ અથવા તા શ્રી તીર્થ કરજીવનની વિશિષ્ટતાએાની અપેક્ષાએ, સર્વ શ્રી તીર્થ કર-દેવેા સમાન જ ગણાય એટલે નામ વિગેરેના ભેદ્ર એ એ કાેઈ મહત્વની વસ્તુ નથી. આ રીતિએ તમે જો ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના જીવનના અભ્યાસ કરવા માંડા, તમે સમજો અને તમારાં બચ્ચાંઓને પણ અજાણ ન રાખા, તા ઘર ન છૂટે અને ઘરમાં રહેવું પડે તેા ઘરમાં રહેવા છતાં ય માહ સાથે સંગ્રામ કરતા કેમ રહેવાય તે સમજી શકાય. સાધુજીવનમાંય માહ નથી કનડતાે એમ નહિ, પણ આ સમજ હાેય તાે સાધુજીવનમાંય માહ આવીને ફાવી ન જાય. મુનિ-જીવનમાં પણ અનુકૂળતા અને પ્રતિકૂળતા બેય હેાય. મુનિજીવન એટલે અનુકૂળતાઓના ત્યાગ અને પ્રતિકૂળતાઓના સ્વીકાર, છતાં બેય આવે. અનુકૂળતાઓને સર્વા રો તજવાના અને પ્રતિ-કૂળતાએાને ભાેગવવાના અભ્યાસ મુનિજીવનમાં કરવાના હાેય છે. મળેલી અનુકૂળતાએાને તજવી અને નહિ મળેલી પ્રતિકૂળ-તાએાને પણુ ભાગવવી–બહુ આનંદથી, ઘણી શાન્તિથી, આત્માંના નિસ્તાર માનીને ભાેગવવા ! સાધુજીવન તાે તાે જ પળે, કે જો અનુકૂળતાની સુગ આવે. સુગ એટલે અનુકૂળતાઓ આવી આવીને પટકાય, તાેય તે ગમે નહિ ! પ્રતિકૂળતાઓને ઉભી કરી કરીને એવી રીતિએ ભાેગવવી, કે જેથી કર્મજન્ય રાેગાઢિ કે દુર્જનજન્ય આપત્તિ આવે ત્યારે મેરૂની જેમ નિષ્પ્રકમ્પ રહી શકાય. એ રીતિએ વર્ત્યા વિના નિસ્તાર થઇ શકે તેમ

નથી. શ્રી તીર્થ કરદેવેાએ અનુકૂળતાઓને લાત મારી છે અને પ્રતિકૃળતાએાને ઉભી કરી ખૂબ સમાધિમય બનીને લેાગવી છે. આ વાત આપણા ધ્યાનમાં આવવી જોઈએ અને હરેક અવસ્થામાં માહને મારવાના વિચાર કાયમ બનવા જોઇએ. આવી રીતિએ જો પ્રભુના જીવનને અભ્યાસ કરીએ. તે જ આપણે એ તારકાેની આજ્ઞાને પાળવાને સમર્થ બની શકીએ. કેવલજ્ઞાન પામતાં પુર્વે ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાના આત્માએા જે રીતિએ વર્ત્યા છે. તે જોઈએ તેા આપણને એમ જ લાગે કે-એ રીતિએ વર્તવાથી ઘાતી કર્મોનાે ક્ષય થવાે એ સુશ્કેલ નથી. ગહસ્થપણે ગમે તેટલા સુકાેમળ હાેવા છતાં પણ, સાધુપણેએ કઠાેર જ અન્યા છે. ભગવાના જીવનને વાંચવા, સાંભળવા આદિ દ્વારા આ સાર લેવા જોઇએ. આપણે એના સેવક છીએ અને એની આજ્ઞા મુજબ વર્તાનારા બનીને આપણે આપણા માહને મારવા છે. એમના જેવું સામર્થ્ય આપણામાં નથી એટલે એ તારકાેની જેમ આપણાથી વર્તી શકાય તેમ નથી, પણ આપણે આપણા સામર્થ્ય મુજબ કયી રીતિએ માહની સાથે સંગ્રામ ખેલી શકીએ તેમ છીએ, એ આ તારકાેની આજ્ઞામાંથી આપણે જાણી શકીએ તેમ છીએ; એ માટે જ આજે આપણે ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના ઉપદેશને। ટુંકમાં પણ ખ્યાલ આપવાનો વિચાર રાખ્યેા છે.

| ભવે  | ભવે | શ્રી જિનેશ્વરદેવના |    |        | ચરણની |  |  |
|------|-----|--------------------|----|--------|-------|--|--|
| સેવા | મેળ | ાવવાનાે            | દહ | સંકલ્પ | કરેા  |  |  |

ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા ઋજુવાલિકા નદીના તીરે કેવલજ્ઞાન પામ્યા, કે તરત જ દેવતાઓએ આવીને ત્યાં સમ-

વસરણુની રચના કરી. એ સમવસરણુમાં વિરાજમાન થઇને ભગવાને દેશના દીધી. એ વખતે અનેક દેવતા, મનુષ્ય આદિ હાજર હતા, પણ તેમાં એકેય આત્મા એવા નહાેતા કે જે ભગવાનની દેશનાને ઝીલીને સર્વવિરતિ ધર્મના સ્વીકાર કરે. શ્રી તીર્થ કરદેવની પહેલી દેશનામાં ભાગ્યે જ એવું બને, પણ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માની પહેલી દેશનામાં એ ખન્યું, ભરતને માથે એ એક માટું કલંક ગણાય છે. સાચા મહાપુરૂષની દેશનાને કેાઇ ન ઝીલે, તેા તે કેાનું કલંક ગણાય ? સાંભળનારનું જ ને ? શાસ્ત્રમાં નાંધ લેવાઇ કે-ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માની પહેલી દેશના ખાલી ગઇ, તે ભરતને માટે કલંક રૂપ છે. આવું અનવાનું છે એમ ભગવાન તેા જાણતા હતા, પણ કલ્પ ખાતર ત્યાં દેશના આપી. કલ્પ પુરતી દેશના આપીને ભગવાને ત્યાંથી તરત જ વિહાર કર્યો અને જ્યાં ગણુધર થાય તેવા આ<sub>ત્</sub>માએા નિકટમાં હતા તેવી અપાપા નગરીમાં પધાર્યા, ત્યાં પણ દેવતાઓએ મહાસેનવન નામના ઉદ્યાનમાં સમવસરણની રચનાં કરી અને તેમાં વિરાજીને ભગવાને દેશના દીધી. ભગવાનની વાણીનાે એ પણ અતિશય હાેય છે કે-તે સર્વ સાંભળનારા-એાના સર્વ સંશયેાને છેદે; એટલું જ નહિ, પણ પર્વદામાં **બેઠેલા મનુષ્યાે આદિ સર્વ પ્રા**ણિએાની ભિન્ન ભિન્ન ભાષાએામાં તે વાણી પરિણામ પામે. સૌને લાગે કે–ભગવાન આપણી ભાષામાં જ ઉપદેશ આપી રહ્યા છે. તમને કઢાચ એમ થતું હશે કે–આપણને તે સાંભળવા મળે તેા કેવું સારૂં? આપણુ એવા સ્થળે જન્મીએ, કે જ્યાં એ સાંભળવાને મળે -એવી ઇચ્છા તેા થાય ને ? ખરેખર, એ ઇચ્છા કરવા જેવી

પણ છે અને એ ઇચ્છાને કરી જાણે તેા ફળે તેવી પણ છે. ·આપણુ **જો** તેવા દઢ સંકલ્પ કરીને અને તેને અનુસરતી રીતિએ જીવીને મરીએ, તેા દેવલવ એવેા મળે કે-જ્યાંથી જ્યાં શ્રી તીર્થકરદેવ હેાય ત્યાં જઈ શકીએ અને તેમ નહિ તે৷ પછી જ્યાં શ્રી તીર્થકરદેવ વિહરતા હેાય તેવા સ્થલમાં મંતુષ્ય તરીકે ઉત્પન્ન થઇએ. આજે આ સંકલ્પ કરવા છે ? અહીંથી આ કાલમાં તેા સુકિત પામી શકાય તેમ છે જ નહિ અહીંથી મરીને ભવાંતરમાં જવાતું નક્કી જ છે. હવે બે ભવાંતરમાં જવાનું નકકી જ છે, તેા અહીંથી મરીને કયાં જવાની ઇચ્છા થાય છે? કહેા ને કે-જ્યાં ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવના ચરણની સેવા મળે ત્યાં ! શ્રી જિનમંદિરમાં જે કેાઇ પુષ્ટ્યશાલી આત્માએા પૂજા કરવાને જાય છે, તેઓને તેા પ્રાયઃ ખબરજ હશે કે–પહેલાં અંગપૂજા કર્યા પછીથી અગ્રપૂજા કરાય છે અગ્રપૂજામાં અક્ષતપૂજાનેા પણ વિધિ છે. અક્ષતપૂજા કરતાં શું કહેવાના વિધિ છે! એ જ કે–હું ચાર ગતિમાં ભટકી ભટકીને શ્રમિત થઈ ગયે৷ છું. સાથીયાે કરાે છાે ને ઢગલીઓ કરાે છાે, તે શું છે? એ કાંઇ રમકડાં કાઢવાનાં નથી એમાં ઉંડાે હેતુ છે. સાથીઓ કરતાં પ્રાર્થના કરાય છે કે-આ ચાર ગતિનું મારૂં લમણ છેદાય. એ છેદાયકયારે ? તેા કે–સમ્યગૃદર્શન, સમ્યગ્ર્ગાન અને સમ્યક્– ચારિત્રની આરાધના થાય ત્યારે! એ રત્નત્રથીને આરાધીને આ સિદ્ધશિલા ઉપર પહેાંચવાની મારી ભાવના છે. સાથીયેા કરવા દ્વારા એ જ સૂચવાય છે કે–ચાર ગતિમાં હું અનન્તાનન્ત કાલથી પરિભ્રમણ કરી રહ્યા છું. હવે મારે એ પરિભ્રમણને ટાળવું છે. એ માટે મારે આપની આજ્ઞા મુજબ સમ્યઝર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ષ્ચારિત્રની આરાધના કરવી છે, કે જે આરાધનાના પ્રતાપે હું સિદ્ધિશિલાએ પહેાંચી શકું ! સાથીએા કરતાં આવી. મનાવૃત્તિ પ્રગટ કર્યા પછી પણુ, ભાવપૂજા કરતાં છેલ્લે ભાર-પૂર્વક માગણી કરાય છે. શી ? ધર્મની આરાધનાના ફળ તરીકે કાંઇ માંગવું તે નિયાણું કહેવાય છે અને ભગવાનને તેના નિષેધ કરેલેા છે : છતાં આપણને માગણી કરવાની આજ્ઞા આપી છે, એટલે આપણે કહીએ છીએ કે-तह वि मम हुज्ज सेवा, भवे भवे तुम्ह चलणाणं । ભવે ભવે મને તારાં ચરણેાની સેવા મળેા ! ત્યારે ચૈત્યવન્દ્રન કરનારાએાને તેા, જ્યારથી ચૈત્યવન્દ્રન કરવાનું શરૂ કર્યું ત્યારથી, આ સંકલ્પ ખરાે ને ? માની લઇએ કે-અત્યાર સુધી આ સમજ નહેાતી, પણ હવે તાં આ સંકલ્પ કરવા છે ને ? આજથી તાે એટલું નકકી કરાે ! અહીંનું <mark>મર</mark>ણુ મુકિત આપવાને સમર્થ નથી, આપણે તેા વહેલામાં વહેલી તકે એવું મરણ, મેળવવું છે, કે જે મરણુ મુક્તિવાળું હાેય! કેમ એમ જ ને ? તમને ડર મરણનાે કે જન્મનાે ?

સ૦ મરણનાે.

મરણુનાે ડર શા માટે જોઈએ ! જન્મ્યા એટલે મરવાતું તાે છે જ ! મરણુ એવું માગેા, કે જે મરણુ મુક્તિવાળું હાેય અગર મુક્તિની સાધનામાં સહાય કરે તેવી ગતિને આપનારૂં હાેય ! એટલે એ જ ઇચ્છા એક જ છે કે-મને શ્રી જિનના ચરણુની સેવા મળે ! મારે માત્ર શ્રી જિનના ચરણુની સેવા જોઇએ છે, એવા સંકલ્પ કરાે ! જો આ સંકલ્પ દઢ હશે તાે આપણે થાેડા વખતમાં ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવની પાસે બેઠા હાેઈશું. ભગવાનની પહેલી સકલ દેશના :

ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા ઋજુવાલિકા નદીના તીરે કેવલજ્ઞાન પ્રગટાવીને, ત્યાં માત્ર કલ્પ પૂરતી જ પહેલી નિષ્ફલ દેશના દર્ઈને, અપાપા નામની નગરીમાં પધાર્યા અને દેશના દીધી. એ દેશના સફલ ખની. એ દેશનાના સારને જણાવતાં, પરમ ઉપકારી – કલિકાલસર્વજ્ઞ – આચાર્યભગવાન – શ્રીમદ્દ – હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા ફરમાવે છે કે---

- " अहो अपारः संसारः, सरस्वानिव दारुणः । कारणं तस्य कर्मैंव, हन्त बीजं तरोरिव ॥ १ ॥
- " कर्मणा स्वक्रतेनैव, विवेकपरिवर्जितः । कूपकार इवाघस्ताद् , गतिमाप्नोति देहभृत् ॥ २ ॥
- " अष्यूर्ध्वगतिमाप्नोति, निजेनैव हि कर्मणा । प्रासादकारक इव, शरीरी विशदाशयः ॥ ३ ॥
- " प्राणातिपातं नो कुर्थात् , कर्मबन्धनिबन्धनम् । स्वप्राणवत्परप्राण, - परित्राणपरो भवेत् ॥ ४ ॥
- " न मृषा जातु भाषेत, किंतु भाषेत सूनृतम् । परपीडा परिहरन्, नात्मपीडामिवांगवान् ॥ ५ ॥
- " अदत्तं नाददीताथ, बाह्यप्राणोपमं नृणाम् । अर्थ हि हरता तेषां, वध एव कृतो भवेत् ॥ ६ ॥
- " मैथुनं न विद्ध्याच, बहुजीवोपमर्दकम् । ब्रह्मेव कुर्यात्तत्प्राज्ञ, परबह्मनिबन्धनम् ॥ ७ ॥
- " परिग्रहं न कुर्याच, परिग्रहवरोन हि । गौरिवाधिकभारेण, विधुरो निपतत्यधः ॥ ८ ॥
- " एतान्प्राणातिपातादीन् , सूक्ष्मांस्त्यक्तुं न चेत्क्षमाः । त्यजेयुर्बादरास्तर्हि, सूक्ष्मत्यागेऽनुरागिणः ॥ ९ ॥

સંસાર સાગરની જેમ ભયંકર છે :

મનુષ્ય માત્રે શું શું કરવું જોઇએ અથવા તેા કયાં કયાં પાપકર્માના ત્યાગ કરવા જોઇએ અને તેમ કરવાની જરૂર શી છે, તે ટુંકમાં આ દેશનામાં સમજાવી દીધું છે. સુકિતમાર્ગની આરાધના કરવા દ્વારા મુકિતમાર્ગને સ્થાપવાનું સામર્થ્ય મેળવીને આવેલા હાેઇને, છેલ્લે છેલ્લે કરવા ચાેગ્ય પણ કરીને માેક્ષની સીડી ઉપર ઉલેલા ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ જગતના જીવાને જે, સંદેશા અથવા ઉપદેશ આપ્યા, તેમાં સૌથી પહેલી જ વાત એ ફરમાવી કે-અપાર એવા આ સંસાર ભયંકર છે. એ આત્માએાને સંસાર ભયંકર તેા એ સમ્યક્ષ્ત્વ પામ્યા ત્યારથી લાગેલાે હાય છે. સંસાર ભયંકર લાગ્યાે કે ભવ ગણાવા માંડયા. ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવના પણ ભવેાની ગણુના તેા એ તારકાેના આત્માએ જે ભવમાં સમ્યક્ષત્વ પામે છે તે ભવથી જ થાય છે. ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના સત્તાવીસ ભવર્નગણાય છે, તે શાથી ? ભવ તેા અનંતા થયા છે, પણ ગણના સત્તા-વીસની; કેમકે-ઉત્તમ કેાટિનું સમ્યક્ષ્ત્વ પામ્યા પછી માેટા ભવ સત્તાવીસ થયા છે. એમાંય એ તારકાેના આત્માએા જ્યારે શ્રી તીર્થ કરનામકર્મની નિકાચના કરે છે, ત્યારે તેા તેમને આ સંસાર કેવા લાગે છે ? સંસારમાં માટામાં માટા સુખી ગણાતા પણ એમને દુ:ખી તરીકે લાસે છે. સંસારના સુખી અને દુ:ખી સૌ કાેઈને સંસારથી છેાડાવી ને સુક્રિત પમાડવાની ઈચ્છા તે તારકાના અન્તરમાં ઉત્કટપણે પ્રગટે છે. એ ઇચ્છાના કુલને પામીને એ તારકાે જગતના જીવાને સંસારથી છૂટવાના અને મુક્તિને પામવાના સંદેશ આપે છે-સંસારથી છૂટવાના અને

મુક્તિ પામવાનેા માર્ગ અતાવે છે. ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ પણ પહેલું એ જ કહ્યું કે–સંસાર સાગર જેવેા ભયંકર છે.

સંસારનું કારણ કર્મ છે :

અપાર એવા આ સંસાર સમુદ્રની જેમ ભયંકર છે એ વાત સાચી છે, પણ સંસારને ભયંકર જાણીને ગભરાઈ જઈ એ તેા કામ ન ચાલે. આજે **લય**ંકર એવા પણ સાગરને તરી જવાની કેટકેટલી ચાજનાએ વિદ્યમાન છે? સાગર ભયંકર હાેવા છતાં પણ, નૌકાએા આદિની સહાયથી આજે હજારા ને લાખ્ખા મનુષ્યેા ધારેલ અંદરે પહેાંચે છે અને ધાર્યાં કામ કરે છે, એ આપણે જાણીએ છીએ. ગરજ જાગે, અર્થા પણ પ્રગટે, એટલે મુશ્કેલ પણ સહેલું બને. એ જ રીતિએ સંસારને **ભ**યંકર જાણીને આપણે જરાય ગલરાઈ જવાનું હાેય નહિ લગવાને અને ભગવાનના કહ્યા મુજબ સર્વ મહાપુરૂષોએ પણ સંસારને ભયં-કર કહ્યો છે, પણુ તે શા માટે ? જગતના જીવેાને ગભરામણુમાં મૂકવાને માટે નહિ, પણ ચેતવવાને માટે ! તમારે ચેતવું છે કે ભયંકર સાંભળી ગભરાઈને ભાગી જવું છે? સંસારને ભયંકર કહેનારે ગભરાઈને કંપતે કંપતે કહ્યું નથી. કાેઇ પણ માણસ આપણે જે જગ્યામાં સુખે બેઠા હાેઈએ તે જગ્યાને કંપતા કંપતાે ભયંકર કહેવા આવે, તાે તાે સુખમાં પથરાે પડયાે એમ લાગે, પણ આમાં તેલું નથી. જ્ઞાનીઓ તેા ભયંકર સામે આંખ રાખીને, એ લયંકરને લયંકર તરીકે એાળખાવીને, લયંકરથી કેમ છૂટાય તેવેા રસ્તાે પણ ખતાવે છે. કહે છે કે–કારણ એવા જે સંસાર, તેનું કારણ કર્મ છે. આપણે માટે સંસારસાગર **ભય**ંકર

રહ્યો છે અને રહેશે, તાે તે આપણા કર્મના બળે જ ! માેટું પણ ઝાડ માેટું થયું શાથી અને ટકે છે શાથી ? બીજ વિના ઝાડ થાય નહિ અને માેટું પણુ ઝાડ ખીજ વિના ટકી શકે નહિ. ઝાડ ગમે તેટલું માટું હાેય, પણ તેના વગર હથીયારે પણ નાશ થઈ શકે છે. માત્ર મૂળમાં દેવતા મૂકવાની જરૂર. જે ઝાડવું મૂળીયું ખતમ થઈ જાય, તે ઝાડ ખલાસ જ થઈ જાય. વક્ષનું કારણુ મૂળીસું છે અને એ મૂળીસું બળે એટલે ઝાડ થાેડા વખતમાં જ સાફ! એ જ રીતિએ સંસાર ભયંકર છે, પણ તેનું કારણ કર્મ છે. સંસારના કારણભૂત કર્મને સાફ કરવા માંડા, એટલે સંસાર સાફ થવાના જ. કર્મના ઘણા ભેદેા−પ્રભેદેા છે અને કલ્યાણના કામી આત્માઓએ તે પણ જાણી લેવા જોઈએ, પણ અત્યારે તે કહેવાના અવકાશ નથી. આથી ટુંકમાં વાત એટલી કે-ભયંકર એવા પણ સંસારનું કારણ કર્મ છે, માટે ભયંકર સંસારથી સુક્રત અનવાની ભાવના-વાળા મહાનુભાવાેએ કર્મનાે નાશ કરવાનાે-કર્મથી સર્વથા રહિત અની જવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈએ.

| આપણે | આપણા | કર્મથી | ፍ    | ઉંચે | કે | નીચે | l |
|------|------|--------|------|------|----|------|---|
| જઇએ  | છીએ, | માટે   | વિવે | કા   | ч  | ના   | 1 |

20

કર્મના નાશ કરે કાેણુ અને કર્મને જીવન્ત રાખે કાેણુ ? એ માટે બે પ્રકારના આદ્વમીની કલ્પના થઈ શકે. એક વિવેક-વાળા અને એક વિવેક વિનાના. વિવેકવાળા કર્મરહિત અને અને વિવેકવિહીનનું કર્મ જીવન્ત રહે એટલે એના ભયંકર સંસાર પણ જીવન્ત રહે ! અહીં વિવેકરહિતની અને વિવેક-સહિતની ક્રિયાઓના પરિણામને સમજાવવાને માટે બે ઘણુંજ સુંદર દેષ્ટાન્તાે આપવામાં આવ્યાં છે. આમ તાે આ બે દેષ્ટાંતા સામાન્ય લાગે તેવાં છે, લગભગ સૌને જાણીતાં છે, પણ તેના કેવાે સરસ ઉપયાગ કરવામાં આવ્યાે છે એ જોવા જેવું છે. એક દેષ્ટાંત કુવા ખાદનારનું છે અને એક દેષ્ટાંત મહેલ ચણનારનું છે. કુવા ખાદનારા જેમ જેમ કુવા ખાદતા જાય, તેમ તેમ નીચે જતા જાય કે ઉપર આવતા જાય ?

**સ૦** નીચે જ જતેા જાય.

અને મહેલ ચણનારાે જેમ જેમ મહેલને ચણતાે જાય તેમ તેમ ઉંચા જ ચઢતાે જાય ને **?** 

સ૦ હાજી

ખેય ક્રિયા તા કરે છે, પણ એક પાતાની ક્રિયાના ચાેગે નીચે જતા જાય છે અને બીજો પાતાની ક્રિયાના ચાેગે ઉંચા ચઢતા જાય છે. આ બે દષ્ટાંતા આપવાપૂર્વક અહીં ફરમા-વવામાં આવ્યું છે કે-વિવેકથી રહિત એવા જે આત્મા, તે પાતાના કરેલા કર્મથી જ, કુવા ખાદનારની જેમ અધાગતિને પામે છે અને નિર્મલ આશયવાળા વિવેકી આત્મા, પાતાના જ કર્ણથી, મહેલ ચણુનારની જેમ ઉર્ધ્વ ગતિને પામે છે. તમારી ભાવના શી છે કુવા ખાદનારના જેવા બનાવની ઇચ્છા છે કે મહેલ ચણુનારના જેવા બનવાની ઇચ્છા છે કે આહેલ ચણુનારના જેવા બનવાની ઇચ્છા છે કે મહેલ ચણુનારના જેવા બનવાની ઇચ્છા છે કે આપણે નીચે જવું કે ઉપર જવું તે આપણા હાથની વાત છે; કારણ કે-આપણી ક્રિયા જ આપણુને નીચે કે ઉપર લઈ જાય છે કિયા તા નિર્વિવેકી અને વિવેકી બંનેય કરે છે, પણ ઉંચે ચઢવું હશે અને ભયંકર એવા સંસારસાગરને તરી જવા હશે, તા વિવેકપૂર્વક ક્રિયા કરનારા બનવું પડશે. વિવેકી અનવાને માટે અંતઃકરણુને નિર્મલ અનાવવું પડશે. અંતઃકરણ નિર્મલ અન્યા વિના વિવેક પ્રગટે નહિ અને વિવેક વિનાની કાેઈ પણ ક્રિયાથી ઉંચે ચઢી શકાય નહિ. અનાદિકાળથી લગભગ આપણે એવે જ ધંધે કરતા આવ્યા છીએ કે-જે ધંધાે પ્રાયઃ નીચે લઈ જાય પણ ઉંચે ચઢવા દે નહિ. એમ ન હાેત તાે આપણે અત્યાર સુધી સંસારમાં રખડતા ન હાેત. સંસારમાં રખડતાં રખડતાં કાંઇક એવું સારૂં આપણા હાથે થઈ ગયું છે, હે જેના બળે આજે આપણે <mark>ઘણી ઘ</mark>ણી દુર્લભ સામગ્રીને પામ્યા છીએ. આ સામગ્રીને પામીને પણ આપણે વિવેકી ન બની શકીએ, શાનાથી ડૂબાય તથા શાનાથી તરાય એ સમજી ન શકીએ અને તજવા ચાેગ્યને તજવામાં તથા સાધવા ચાેગ્યને સાધવામાં પ્રયત્નશીલ ન અનીએ, તેા આપણને મળેલી આ ઉત્તમ સામગ્રી પણ તારે શી રીતિએ? તરવાનું કે ડૂબવાનું આપણી ક્રિયાથી જ ખને છે. કયી કિયા ડ્ખાવે અને કયી કિયા તારે, એ જાણવા માટે વિવેકી અનવું જોઈએ. વસ્તુને તેના સાચા રૂપમાં પિછાણવી પડે. કહેાને કે–'અમે વસ્તુને એાળખીએ તેા સારા–ખેાટાની અને તજવા–સેવવાની ઉપાધિ પેદા થાય ને ?' અમે વસ્તુને પિછાની તેા ઘરબાર તજ્યાં અને એક માત્ર ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞાને અનુસરવાનું પણ કર્યું. તમે વિવેકી અનેા, તેા તમને પણુ ઘરબાર વિગેરે તજવા <mark>જેવું અને</mark> આ (સાધુપણું) સ્વીકારવા જેવું લાગ્યા વિના રહે નહિ. સાચી એાળખાણુ થઈ જાય. એટલે બધું સરખું ન રહે. કાેઇ ઢ**ણ ને રૂપીએા હા**થમાં આપે અથવા પ્<sub>વ</sub>્યર ને હીરા અતાવે, તાે તેના સ્વરૂપને જાણુનારા ઢણુને અને

22

રૂપીઆને તથા પત્થરને અને હીરાને સરખા જ કહે, એ અને 🎗 સમકર્શી હાેચ તે રાંગ-દેષ ન કરે, પણ ઢણું ને રૂપીઓ તથા પત્થર ને હીરાે સરખી કિંમતના છે એમ કયા માેંઢે કહે <sup>?</sup> ઢણુને અને રૂપીઆને તથા પત્થરને અને હીરાને જે કાેઈ સરખી કિંમતના ન કહે, તેને તમે ડાદ્યો માના કે મૂર્ખ માના ? જે જેવું હાય તેને તેનાથી ઉલ્દું કહેનારા મૂર્ખ જ મનાય ને ? ડાહ્યો તેા તે, કે રાગ-દ્રેષથી ખરડાય નહિ, પણ વસ્તુને વસ્તુસ્વરૂપે કહે. સઘળું જ સરખું, એ ભાવના આજે અવિવેકે ઉત્પન્ન કરી છે. વિવેકી સઘળું સરખું એમ ન માને, પણ જે જેવું હાય તેને તેવું માને. જ્યાં સુધી અવિવેક ટળે નહિ અને વિવેક પ્રગટે નહિ, ત્યાં સુધી સંસારનાે માર્ગ છૂટે અને માેક્ષમાર્ગને હાથમાં લેવાય, એ ન ખને. વિવેકી ખનેા અને સાચા−ખાેટાનાે શંભુમેળાે કરાે નહિ. ભયંકર સંસાર-સાગરથી નિસ્તાર પામવાે હશે, તાે સત્યને સ્વીકારવું પડશે અને અસત્યને છેાડવું પડશે. વિવેકી આત્મા જ સત્યાસત્યનું પૃથક્ષકરણ કરી શકે છે અને તજવા ચાગ્યના ત્યાગ તથા સ્વીકારવા ચાગ્યના સ્વીકાર પણ વિવેકી આત્માને માટે જ શકય છે. ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માની આ પહેલી શિખામણ છે કે-વિવેકી અનેા!

विवेडीओ प्राषातिपातने। त्याग अरवे। :

હવે જે આત્માએા વિવેકી અને, તેમને હિંસા અને અહિંસા, સત્ય અને અસત્ય, ચાેરી અને અચાેરી, વિષયસેવન અને બ્રદ્ધાચર્ય તથા પરિગ્રહ અને અપરિગ્રહ–આ બે પંચકાેમાંથી કશું પસંદ્ર પડે અને કશું પસંદ્ર ન પડે ? જગતમાં હિંસાદિ પાંચ પણ વિદ્યમાન છે અને અહિંસાદિ પાંચ પણ વિદ્યમાન છે. એચ વિદ્યમાન છે, પણુ એમાંથી તમને કશુ પંચક પસંદ છે ? હિંસાદિ પાંચ પસંદ છે કે અહિંસાદિ પાંચ પસંદ છે ? વિવેક હેાય તેા એક જ અવાજે બાેલાય કે-હિંસાદિ પાંચ પસંદ નથી અને અહિંસાદિ પાંચ પસંદ છે. હિંસાદિ પાંચ વિના નિર્વાહ શક્ય ન હાેય અને હિંસાદિને સેવવાં પડે, તાે પણ વિવેક હાેય તા એમ જ લાગે કે-હિંસાદિ પાંચ સેવવા જેવાં તાે નથી જ. સેવવા જેવાં તાે અહિંસાદિ પાંચ જ છે એમ લાગવું જોઈએ. જે કાેઈ પુણ્યાત્મા વિવેકી બને, તે કર્મબન્ધના કારણુભૂત પ્રાણિવધને કરવાનું પસંદ કરે નહિ. ભયંકર સંસારનું કારણુ કર્મ છે અને તેવા કર્મના બંધનું કારણુ પ્રાણીવધ છે. આથી વિવેકી આત્માને માટે પહેલી પ્રતિજ્ઞા એ છે કે–એ પ્રાણાતિપાતને આચરે નહિ.

સાધુપણા વિના આ પ્રતિજ્ઞા પળાય નહિ :

આ રજોહરણને લીધા સિવાય – સાચા નિર્ગ્રન્થજીવનના સ્વીકાર કયા વિના, આ પહેલી પ્રતિજ્ઞા પળે તેમ નથી. હિંસાદિકના ત્યાગની પાંચેય પ્રતિજ્ઞાએા એવી છે કે –એ પાંચેય પ્રતિજ્ઞાએાને જો પરિપૂર્ણુ પાળવી હાેય, તાે સાચું – ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવાની આજ્ઞા મુજબનું સાધુજીવન સ્વીકારવું જોઈએ. અહીં આવેલાએામાં પણ જેએા માનપાનાદિના પૂજારી અથવા સત્ત્વહીન આદિ બને છે, તેઓ આ વેષને ધરનારા હાેવા છતાં પણુ પાતાની પ્રતિજ્ઞાઓના તાે ખુડદાે જ કરી નાખે છે. એવા પાપાત્માઓની વાતને આગળ ન કરતા. કહેવાય છે કે – જ્યાં ગામ હાેય ત્યાં ઢેડવાઢા પણુ હાેય. એવાઓને જોઈને તમારી દબ્ટિને નહિ જ બગાડવી જોઈએ.

એવાઓને જોઈને સઘળાને એવા માનવા અને કહેવા, એ ્કામ ડાહ્યાએાનું નથી પણ મૂર્ખાઓનું છે. અજારમાં ચાર લૂચ્ચા હાેય તેમને જોઈને જો કાેઈ આખા બજારને લૂચ્વું કહે, તેા તમે મારવા જ ઉઠેા ને ? એના એ તમે થાેડાક વેષધારીઓના નામે આખા સાધુસમુદ્રાયને માટે ગમે તેમ બાેલા, તાે એ શું કહેવાય ? એમાં પણ વિવેકી અનલું **જોઈ એ. હિં**સાદિક પાંચના સર્વથા ત્યાગની પ્રતિજ્ઞાએાને પાળવાને માટે આ સાધુપણાના જેવું એક પણ ઉત્તમ સાધન નથી. ભગવાન શ્રી જિનેશ્વદેવાની આજ્ઞા મુજબ સાધુજીવનને સ્વીકારીને તેના પાલનમાં જ સજ્જ અન્યા રહેનારા મહાત્માઓ હિંસાદિથી જેવા પર રહી શકે છે, તેવા અન્ય કાેઈ રહી શકતા જ નથી અને એ કારણે જ લગ-વાને દીક્ષા કહેા કે પ્રવજ્યા આદિ કહેા, તેને આદિમાં ઉપદેશી છે. કાેઇના પણ પ્રાણનાે નાશ કરવાે, એ હિંસા છે. કાેઇને ય કલેશ પામાડવા, દુ:ખ લગાડવું–એ વિગેરે પણ હિંસા છે. આ હિંસાથી વિવેકી એવેા પણ ગૃહસ્થ કેમ જ અચી શકે ? તેને અનેકાેની હિંસાનાે પ્રસંગ આવવાનાે સંભવ હાેવાથી, જ્યારે જ્યારે તે વિચારે, ત્યારે ત્યારે તેને એમ થાય કે-'કયારે આ ગૃહવાસ છુટે અને કયારે સાધુ ખનાય ?' આ ભાવનામાં રમતા વિવેકી આત્માએા સામર્થ્ય મેળવી સાધુપણાને સ્વીકારે છે. જે કેાઈ સાધુ બન્યા તેને બાયડી મળી નહિ, પૈસા મળ્યા નહિ માટે સાધુ બન્યા, એ વાત ખાેટી છે. એવું માનનાર અને ખાલનારાઓએ આજે પ્રતિજ્ઞા કરવી જોઇએ કે-' અત્યાર સુધી અમારી ભૂલ થઈ અને હવે કઠિ પણ એવું અમે માનીશું

કે બાેલીશું નહિ.' સંસારમાં એવા ઘણા છે, કે જેમને કમાતાં આવડતું નથી, છતાં તેઓ સાધુ બનતા નથી. જેમને બાયડી નથી મળી, તેમને ય એમ થાય છે કે–આજે નહિ તાે કાલે મળશે. બાયડી અને પૈસા વિગેરે ન મળે તાે સાધુ બનનારા કેટલા અને દુરાચારી બનનારા કેટલા ? આશામાં ને આશામાં ઝેરનારા નમાલાઓને અહીં આવવાનું મન થતું નથી. વિપ-રીત ઉદ્દેશથી કાેઇ અહીં ન જ આવે એમ નહિ, પણ કાેઈ કાેઇ એવા જણાય તેથી સમગ્ર સાધુસંસ્થાને કલંકિત ઠરાવવા તૈયાર થવું, એ કાેઈ પણ શાણાને છાજતું કાર્ય નથી.

વિવેકી આત્માઓએ પ્રાણાતિપાત નહિ કરવા જોઈએ અને પાતાના પ્રાણની માફક અન્યના પ્રાણનું રક્ષણ કરવામાં તત્પર અનવું જોઈએ. પાતાના પ્રાણની રક્ષાને માટે માણુસ બહુ સાવધ રહે છે. આપણા પ્રાણ ઉપર કાેઈ પ્રહાર ન કરી જાય, તેની ચિન્તા કેટલી ? પ્રહાર કરવાની વાત તા દ્વર રહી, પણ કાેઈ આપણા પ્રાણ ઉપર પ્રહાર કરવાના વિચાર કરે છે, એવું જાણવામાં આવે તાય શું શું થઈ જાય છે ? કાેઈને પાતાના ઉપર પ્રહાર કરતાં કે પાતાના ઉપર પ્રહાર કરવાના વિચાર કરતાં અટકાવી શકાય તેમ ન હાય, તાય મનમાં ને મનમાં અબડે છે કે–અકર્મી ! આવું પાપ કરે છે તે કયારે છૂટીશ ? આમ ઘવાનું કારણ શું ? એ જ કે–પાતાના પ્રાણની ચિન્તા ઘણી છે. તેવી ચિન્તા જો બીજાઓના પ્રાણને માટે આવી જાય, તા જ પ્રાણાતિપાતવિરમણની પહેલી પ્રતિજ્ઞાનું અને બીજી પણ પ્રતિજ્ઞાઓનું સુન્કર પ્રકારે પાલન થઈ શકે.

26

તમે વિચાર કરાે કે–તમને જેટલી તમારા પ્રાણની ચિન્તા છે, તેટલી બીજાના પ્રાણેાની ચિન્તા છે ખરી ? અહીં ઝપાટા-ખંધ આવીને બેસી જાવ છેા, પણ નીચે જીવજન્તુ હાેય તાે ? જાજમ પાથરનારને કહ્યું છે કે-પહેલાં જગ્યા અરાબર જોઈ લે અને પૂછ-પ્રમાર્જને પછી જાજમ પાથરે ? હિંસાથી અચવું હેાય તેા જોયા વગર બેસાય પણ નહિ. તમને કાેઇકના પગ લાગી જાય છે તેા પણ કેવું થાય છે? ત્યારે તમારા પ્રમાદથી જે જીવેા કચરાઈ જતા હશે, તેમને કાંઈ નહિ થતું હેાય ? તે નિર્ખલ છે માટે જ તમે તેના તરફ બેદ્વરકાર રહેા છેા ને? માણસને અડફેટ ન લાગે તેની ચિન્તા, સબળનાે તાે વળી વધારે ડર અને નિર્ખલનાે પ્રાણ જાય તેની ય પરવા નહિ ! આથી જ કહ્યું કે-જે પાતાના પ્રાણની માફક બીજાના પ્રાણને લાણે, તે તેના પાતાનાથી નાશ ન થાય તેની કાળજી રાખે, પાેતાનાથી તેની હાનિ ન પહેાંચે તેની કાળજી રાખે અને તેના પ્રાણનું રક્ષણ કરવામાં તત્પર અને.

અસત્યવાદનાે પણ ત્યાગ કરવા :

આ પછી બીજી પ્રતિજ્ઞા અસત્યનેા ત્યાગ કરવાની છે. ગમે તેવેા પ્રસંગ આવી લાગે તેાય અસત્ય બાેલે નહિ પણ જે બાેલે તે સાચું જ બાેલે. ભગવાનનું શાસન જુકું નહિ બાેલવાનું વિધાન કરે છે કે સાચું બાેલવાનું વિધાન કરે છે? સગ્ સાચું બાેલવાનું.

નહિ, જુદું નહિ બાેલવાનું. અનન્તજ્ઞાનીએાનું શાસન જેટલું સાચું તેટલું બાેલવું જ એવું વિધાન કર્યે જ નહિ. એવું વિધાન કરવામાં આવે તાે તાે કાેઇથી પણુ પળાય નહિ.

કાેઈને જેનાથી નુકશાન થાય તેમ હાેય, તેવું સાચું પણ વિવેકીથી ખાેલાય નહિ. એવું સાચું ખાેલવું એ પણ પરમાર્થથી જુદ્રં ખાલવા બરાબર છે. ખાલે। તે સાચું ખાલેા એમ કહેવાય, પણું બધું સાચું બાલ્યા જ કરાે એમ ન કહેવાય. જે કાેઈ ખધું સાચું ખાેલવા જાય, તે ખધું સાચું તાે ખાેલી શકે જ નહિ અને જે કાંઈ બાેલે તેનાથી કૈંકનું નિકન્દ્રન કાઢી નાખે. તમે કહેા છેા ને કે-જે હેાય તે સાચું કહી દેવું, પણ તમારા સંખંધી જાણુનારાે કાેઈ જો તમારા સંખંધી જે કાંઈ હેાય તે સાચું કહેવા માંડે, તેા ઝેર ખાવાનેા વખત આવી લાગે કે બીજું કાંઈ થાય ? સત્યના આગ્રહના નામે જેના–તેના સંખંધી સાચી વાત બાેલી નાખવાની વાયડાઈ કરનારાે, પાેતાની કેટલી વાતાે છૂપાવે છે ? પાેતાનાં માેટાં પાપાે છૂપાવવાને માટે પણ દંભીએા સામાન્ય પાપાની વાત કરે છે. સત્યભાષણની પ્રતિજ્ઞા નહિ, પણ અસત્યવાદ્વવિરમણની પ્રતિજ્ઞા કરવાની આ પ્રતિજ્ઞા પણ કયારે પળાય? પાતાની જાત જેટલી બીજાની જાત વહાલી લાગે તાે! આપણી પીડા જેવી પર પીડા લાગે, તેા જ અસત્યવાદના વાસ્તવિક રીતિએ ત્યાગ થઇ શકે. જુઠું બાેલવું નહિ અને સાચું પણ તે નહિ બાલવું કે જે કાેઈને ય નુકશાન કરનાર હાેય, ત્યારે બાેલવું શું ? તે જ સાચું બાેલવું કે જે સ્વ−પરને માટે હિતકારક હેાય !

નહિ દીધેલું લેવુ નહિ :

હવે ત્રીજું એ કહ્યું છે કે–નહિ દીધેલા અર્થને ચહણ કરે નહિ. પ્રાણ જાય તેા જવાદે, પણ ચાેરી કરે નહિ. અર્થ એ અગીઆરમેા પ્રાણ છે, એવી માન્યતા ખરી ને ? કેટલાક તેા એવા કે–આઠ આની પડી જાય તાેય ખાવાનું ભાવે નહિ. ધનનાે સંગ્રહ ખરાબ છે, ધન તજવા જેવું છે, પણ કાેઇ ધનના ત્યાગ ન કરે તાે કાંઈ એનું ઘર ફડાય ? કૃપણ લક્ષ્મીને નથી છેાડતા, માટે લક્ષ્મી છેાડવાના ઉપકાર કરવાને માટે એના ધનની ચારી ન થાય. સમજવું જોઇએ કે–બીચારા માહમાં ફસ્યા છે, માટે છેાડી શકતાે નથી. ઉપકારની ભાવના હાય તાે છાડવાના ઉપદેશ અપાય, પણ લૂંટ ન ચલાવાય. ચારી, એ પણ બીજાને મહાદુ:ખનું કારણ બને છે. કેટલાકને તાે એમનું ધન ચારાય તે એમના વધ કરવા જેવું લાગે. માહ એવી ચીજ છે. આથી જ્ઞાથીઓ ફરમાવે છે કે–પાતાના દુ:ખની જેમ પરના દુ:ખથી ડરનાર વિવેકી આત્માઓ ચારી પણ કરે નહિ.

#### મૈથુનના પણ ત્યાગ કરવા :

ચાશું વિષયસેવન, એ પણુ મહાઘાતનું કારણ છે. કામશાસ્ત્ર-કારોએ પણુ એ વાત તેા સ્વીકારી છે કે-મૈશુનથી ઘણુ જવાની હિંસા થાય છે. જ્ઞાનીઓ ફરમાવે છે કે-સ્ત્રીની ચાેનિમાં એ લાખથી નવ લાખ જેટલા તાે ગર્ભજ જીવા હાય છે અને બીજા પણુ અસંખ્યાત જીવા હાય છે. લાેઢાની નળી રૂથી ભરેલી હાેય અને તેમાં જો ધગધગતાે સળીચાે નાખવામાં આવે, તાે તેમાં રહેલું રૂ જેમ જોતજોતામાં સળગી જાય છે, તેમ માત્ર એક વારના વિષયસેવનથી અસંખ્યાતા જીવાના નાશ થઈ જાય છે. આથી કર્મબન્ધના કારણબૂત હિંસાથી ડરનારા આતમા અબ્રદ્યને પણુ સેવે નહિ. ખરેખરૂં બ્રદ્યચર્ય તે જ પાળી શકે, કે જે વિષયરસથી છૂટે અને આત્મભાવમાં લીન અને! પ્રદ્વચર્ય ને પાળવાની ભાવનાવાળાઓએ પરપ્રદ્વમાં લીન અનવું જોઈએ. પ્રદ્વચર્ય એ પરપ્રદ્વ એટલે માક્ષનું કારણુ છે. મૈથુન એ સંસારનું કારણુ અને પ્રદ્વચર્ય એ માક્ષનું કારણુ, માટે વિવેકી આત્માઓએ મૈથુનના પણુ ત્યાગ કરવા જોઇએ અને પ્રદ્વચર્યનું પાલન કરવું જોઈએ.

### પરિગ્રહના પણ ત્યાગ કરવા :

30

પાંચમી વાત એ કહી છે કે-પરિગ્રહ ન કરવા. તમને મળેલા પરિગ્રહે અને મેળવવા ચાહેલા પરિગ્રહે કેટલા બધા ઘેરી લીધા છે ? દુનિયામાં કહેવાય છે કે–ગ્રહ નડે છે. વસ્તૂતઃ ગ્રહ કાંઇ કરતા નથી. એ તેા માત્ર શુભાશુભના ઉદયને સૂચવે છે. આમ છતાં પણ દુનિયા ગ્રહને ભૂંડા માને છે, જ્યારે પરિગ્રહ એ તેા ખરેખર ઘેરનારા છે. અહીં ૦ા-૦ા કલાક માેડું થાય તાેય તે ખમાતું નથી, તે શાથી ? પરિગ્રહના જ ગ્રહ નડે છે ને ? પરિગ્રહમાં રાચનારાએા હિંસાદિકથી પણ ખચી શકતા નથી. પરિગ્રહને વશ પડેલા પ્રાણિએા ઘેાર પાપાને સેવનારા પણ અને છે. પરિગ્રહની વશતાથી ઘાેર ઉલ્કાપાતા મચે છે. પરિગ્રહની વશતાથી વેર-ઝેર વધે છે અને સ્તેહ નાશ પામે છે. પરિગ્રહને વશ પડેલાઓ અવસરે કયા પાપથી છેટા રહી શકે છે? આથી જ અહીં કહે છે કે-બળદ ઉપર જેમ અધિક ભાર લાદવામાં આવે, તેા તે વિદુર અન્યેા થકેા નીચે પટકાય છે, તેમ પરિ-ગ્રહના વશથી પ્રાણી નીચી ગતિને પામે છે. મહા પરિગ્રહી-ચ્યાને માટે નરક સિવાય બીજે સ્થાન નહિ. આથી ભયંકર એવા સંસારસાગરથી પાર પામી જવાને ઇચ્છનારા વિવેકી આત્માઓએ પરિગ્રહને। પણ ત્યાગ કરવેા જોઈએ.

સુક્ષ્મપણે ન તજાય તેા બાદરપણે તજો :

આ બધું વિવેકી આત્માએાને માટે કહ્યું છે. અવિવેકી આત્માએા તેા મૂર્ખ માન્યતાએામાં રાચે છે અને ચલાવ્યે રાખે છે. વિવેકી આત્માએા શાનાથી અવનતિ અને શાનાથી ઉન્નતિ, એનેા વિચાર કરે છે. આત્માનું હિત શાથી સધાય અને શાથી હણાય, એ વસ્તુના યથાર્થપણે વિચાર કરીને હિતનાશકને તજવાના અને હિતસાધકને આદ્રરવાના નિર્ણય વિવેકી આત્માએા કરે છે. વિવેકી આત્માએા સમજી શકે છે કે–હિંસાદ્રિકનું સેવન એ હિતનાશક છે અને હિંસાદ્રિકના ત્યાગ એ હિતસાધક છે. આવું સમજવા છતાં પણ હિંસાદિકનાે સર્વથા ત્યાગ કરવા, એ સૌને માટે શકય નથી. જેનાથી શકય હાય, તેણે તા હિંસાદિકના સર્વથા ત્યાગ કરવા જોઈ એ. વિવેકી અને અવિવેકી-બન્ને પાતપાતાના કર્મથી જ. ઉચે અને નીચે જાય છે, એમ કરમાવીને ભગવાને તેા વિવેકી આત્માએાએ હિંસાદિકનાે સર્વથા ત્યાગ કરવાે જોઈએ એમ ફરમાવ્યું. હિંસાદિકનાે સર્વથા ત્યાગ ત્યારે જ બની શકે, કે જ્યારે ગૃહવાસને તજીને સાચા નિર્ગ્રન્થજીવના સ્વીકાર કરાય. ભગવાનની આ દેશનાનું શ્રવણ કરીને જેને ગૃહવાસના ત્યાગ કરવાની તથા દીક્ષા લેવાની ભાવના થઇ હાેય, તે પાતાનાથી શકય હાય તાે ઝટ તૈયાર થાય.

જેનાથી અત્યારે તે શકય ન હાેય, તે આજથી–અત્યારથી જ તેને શકય અનાવવાના પ્રયત્નમાં લાગે. ભગવાન ફરમાવે છે કે–જેએામાં આ પ્રાણાતિપાતાદિના સક્ષમપણે ત્યાગ કરવાની શકિત ન હાેય, ∶તેવા આત્માએા પાતાનામાં તેવું સામર્થ્ય કયારે પ્રગટે એવી ભાવના રાખીને જેમ અને તેમ આગળ વધે, અનુરાગવાળા અને સૂક્ષ્મપણે પ્રાણાતિપાતાદિના ત્યાગ કરવાનું અને તેવા અનુરાગને ધારણ કરીને પ્રાણાતિપાતાદિકના સૂક્ષ્મપણે ત્યાગ કરવાનું સામર્થ્ય નથી માટે તેના બાદર પણે ત્યાગ કરે ! સૂક્ષ્મપણે ત્યાગ કરવાના અનુરાગને હૈચે ધરીને બાદરપણે ત્યાગ કરવા–માટે માટે અંશે પ્રાણાતિપાતાદિના ત્યાગ કરવા, કે જેથી સૂક્ષ્મપણે ત્યાગ કરવાજોગું સામર્થ્ય પ્રગટે અને તેવા ત્યાગ કરવાના સમય ઝટ આવી લાગે ! આવી ભાવના હાેય તા જ માટે માટે આંશે પણ પ્રાણાતિ-પાતાદિકના સાચા ત્યાગ થઈ શકે.

#### ઉપસંહાર :

પ્રાણાતિપાતાદિના સૂક્ષ્મપણે ત્યાગ એ મહાવતા છે અને તેના બાદરપણે ત્યાગ એ અણુવત છે. પાંચ અણુવતાના સ્વરૂપની ખબર છે ? એય લીધાં નહિ હાેય અને લીધાં હશે તાેય પ્રાયઃ એવાં કે–ડાયરીમાં જ રહે ? એવું પહાળાણ રાખ્યું હાેય કે–પ્રાયઃ બધા ખેલ ખેલાય છતાં પ્રતિજ્ઞા તરફ નજર કરવાની જરૂર પડે નહિ. સુક્ષ્મપણે ત્યાગ કરવાના અનુરાગ હૈયે હાય તાે એવું બને ? પ્રાણાતિપાતાદિકના બાદરપણે કરેલા ત્યાગ પણ વસ્તુતઃ તેના જ સફલ છે, કે જેના હૈયામાં પ્રાણા-તિપાતાદિકના સૂક્ષ્મપણે ત્યાગ કરવાના અનુરાગ હાેય. સમજી શકશા કે–સાચા શ્રાવક બનવું હાેય તાે પણ સાધુપણાના સમજી શકશા કે–સાચા શ્રાવક બનવું હાેય તાે પણ સાધુપણાના અનુરાગ તા બાઇએ જ. જેનામાં સાધુપણાના અનુરાગ નથી, તે વસ્તુતઃ શ્રાવક નથી. ભગવાને ઉપદેશેલા પ્રાણાતિપાતાદિકના ત્યાગને જેઓ સંપૂર્ણ પણે પાળે તેમની અલિહારી. આ વેષને ધરવા છતાં પણ જેઓ મહાવતાની ભાંગફાેડ કરી નાખે છે, તેઓ દુર્ગતિને પામે તેમાં નવાઈ પામવા જેવું નથી. જેઓ મહાવતાને સ્વીકારે અને સારી રીતિએ પાળે, તેઓ સદાને માટે વંદનીય છે. એમને વન્દનીય માનનારાઓએ તેવી દશાને પામવાના શક્ય પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. એ ન પળાય તા આ જીવન એળે જાય છે એમ માનવું જોઈએ. આવી મનાવૃત્તિ પ્રગટે, તા આજે જે કાંઈ ઉત્સવ કર્યા છે તે સફળ અને. નહિતર તા, આવા દિવસાે ઘણુ આવે, પણ કલ્યાણુ થાય નહિ ! આજે કલ્યાણુકના દિવસ છે અને કલ્યાણુના માર્ગ શા છે એ આપણે જોયું. કલ્યાણુના કામી આત્માઓએ એ માર્ગને અનુસરવાના પ્રયત્ન કરવા, એ તેમની ફરજ છે. સૌ કાેઈ કલ્યાણુના માર્ગને સમજો, કલ્યાણુના માર્ગ પ્રત્યે આદરવાળા બના અને કલ્યાણુના માર્ગને સેવનારા બનીને કલ્યાણુને પામા, એ જ આજના કલ્યાણુકના દિવસની કલ્યાણુકામના છે.



## પ્રવચનબાગ – પુષ્પપરાગ

# સુવાકયેા

— વિજયરામચન્દ્રસુરીશ્વરજી મહારાજ

આ સંસારના પુષ્ટ્યથી પણ મળતા જેટલા સુખાે છે તેની
 ઈચ્છા જીવને પાપના ઉદ્ધયથી થાય છે, તે ઇચ્છા ખુદ
 પાપરૂપ છે અને તેનાથી નવા નવા પાપ જ અંધાય છે
 માટે આ સુખ ભુંડું છે. અસાર છે, દુર્ગતિમાં
 ભટકાવનાર છે.

જે જીવેાને આ સંસાર જેવેા છે તેવેા સમજાયેા નથી,
 અને તેથી માેક્ષની ઇચ્છા પેદા થઈ નથી. તેવા જીવેાને
 ગમે તેવી સારામાં સારી સામગ્રી મળે તેા પણ તેનેા
 રાગ અને તે રાગથી પેદા થતી રતિ આ શરીર પર હાેય
 છે. શરીરના સુખના સાધનભુત ધન પર હાેય છે અને

બેમાં સહાય કરનાર સ્વાર્થી કુટુંબ પર હેાય છે. આ જ અહિરાત્માનું લક્ષણુ છે.

જ્યારે આ સંસાર જેવા છે તેવા જેને ઓળખ્યા છે તેવા સંસારી છવાને સંસાર જરા પણુ ગમતા નથી. માેક્ષે જ જવાની તાલાવેલી છે તેને શ્રી જિન પર, શ્રી જિનમત પર અને શ્રી જિનની જ આજ્ઞા પાળતા હાય તેવા સંઘ પર રતિ હાય છે. આ અંતરાત્માનું લક્ષણુ છે.
 જેને સુખમય સંસાર ગમતા હાય તે જો સાધુ હાય તા સાધુ નથી. શ્રાવક હાય તા શ્રાવક નથી અને ધર્મ કરતા હાય તા તો તો તા સત્વિક ધર્મી નથી.

૦ વિષયની પરવશતા અને કષાયની આધીનતા એ જ ખરેખરાે સંસાર છે. આ બે અવગુણે જ જીવને અચેાગ્ય હિંસક–જૂઠા–ચાર–બદ્ધમાશ બનાવે છે, સુખે જીવવા દેતા નથી, સુખે મરવા દેતા નથી અને મનુષ્ય જન્મને નિષ્ફળ બનાવી અનંતકાળ સુધી દુઃખના દરિયામાં જીવને ધકેલી દે છે.

૦ શાસ્ત્રે કહ્યું છે કે શરીરના સુખની ચિંતા કરનાર જીવ સુખશીલીયેા છે તેના માટે સદ્દગતિ સુલ**લ નથી**.

ઓઘો તેા વિશ્વાસનું ધામ છે. એ જોઈને જ સહુ માથા
 નમાવવા આવે છે. એ જેના હાથમાં હાેય એને ગમે
 તે ઘરમાં જગ્યા મળી જાય. ઓઘા એવા વિશ્વાસ
 જન્માવે છે કે–આ રાખનાર રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ,
 રસમાંથી એકનાય ચાર ન હાેય! આ વિશ્વાસના લંગ
 થાય એવું કરે, એ કેટલાં પાપ બાંધે ? સુનિ તા તરે

અને તારે! પરંતુ જો એ વેશને વફાઢાર ન રહે તેા, પાેતે મરે અને બીજાને મારે. તમને ગમે એવી જ વાતાે કહે, તેના ભગત કદિ બનતા નહિ. ત્યાગી તમને માન આપે તાે તેનાથી સાવચેત થઈ જજો. સમજજો કે તેના ત્યાગમાં કંઈક પાેલ હાેવી જોઈએ.

- 'શાસ્ત્ર શાસ્ત્ર' શું કરેા છેા ? એવું ખાલનારા પણુ કેટલાક સાધુ–વેશમાં જીવે છે. અને એને માથા નમાવનારા પણુ આજે ઘણા જીવે છે. જે શાસ્ત્રના આધારે કુટુંબ– કબીલાે તજ્યા, ઘરબાર તજ્યા, મા–બાપ છેાડ્યા, એ શાસ્ત્રની વાત આવે ત્યારે 'શાસ્ત્રની વાત વચ્ચે ન લાવાે'– એમ ખાલાય ખરૂં ?
- ૦ ષટ્કાયની હિંસાથી અચવા, ભગવાને અમને ઘરખાર છેાડાવ્યા. ષટ્કાયની આટલી દ્વયા ભગવાને ચિંતવી, પણ ષટ્કાય આપણા ઉપકારી છે–એવી વાત કાેઈ જ્ઞાનીએ કાેઈ શાસ્ત્રમાં લખી નહિ.

એકેન્દ્રિયને જગતના જીવાને જીવાડવાનું પુષ્ય પુષ્ય ન બંધાય, કારણુ જગત ઉપર ઉપકાર કરવાના એને ભાવ નથી. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાયના ઉદ્ધય-જે પાપ બંધાવનાર છે-એ એને ચાલુ છે અને

પુષ્ય બંધાવનારાે ક્ષચાેપશમ–ભાવ એનામાં છે નહિ. ૦ આજે જેટલી ધર્મ–સામગ્રી મળી છે, તેની અવગણુના કરવાનાે આજનાે તમારાે સ્વભાવ જાેતાં એમ લાગે છે કે, તમે ભૂતકાળમાં જે ધર્મ કરીને આવ્યા છાે, તે વિષ-મિશ્રિત ધર્મ હતાે.

36

- આજે પૈસાે વધે એટલે મકાન માટું થાય, કરનીચરના ઢગલા થાય, ખાનપાન કરી જાય, રહેણી–કરણી અકલાઈ
  જાય. એ માણસ એટલાે અકલાઈ જાય કે, એના સગા– આપના પણ એ નહિ–એવું લાગે?
- જ્ઞાન અને તમારી હેાંશીયારીનાે ઉપયાગ આજે માટે ભાગે પાપમાં પાવરધા બનાવવામાં અને પુષ્ટયના કામને ઠાેકરે ચઢાવવામાં જ થઈ રહ્યો છે.
- બાખો દિવસ વિષયે৷ ભાેગવી શકાતા નથી. એટલે વિષયેાથી થાકાે, ત્યારે તમે કષાય કરાે છાે. આ બેથી નવરા પડાે ત્યારે 'વિકથા ' ચાલુ થાય છે. વચ્ચે વચ્ચે જરા નશાે થાય છે. અને આ બધાંથી થાકાે ત્યારે 'નિદ્રા' કરાે છાે. આ રીતે આ પાંચ પ્રમાદ્ધમાં તમે પ્રમાદ માની રહ્યા છાે.
- ભૂતકાળમાં કરેલાં પાપેાથી દુઃખ આપનારા કર્મ બંધાયા
  છે. આ કર્મા માહા આવીને હેરાન કરે, તેના કરતા
  ગ્રાનીની આજ્ઞા મુજબ વહેલા ઊભા કરીને વેઠી લેવા જ
  સાધુ, સાધુ થાય છે. સાધુવેશ મળતા જ પુષ્ટય જાગતું
  થઇ જાય છે. આ વેશથી સુખ–સામગ્રી જરૂર મળે, બધા
  બળજબરીથી એને આપવાં આવે. એ જે લે અને પછી

.

મજેથી ભાેગવે તે સાધુપણુંને સમજ્યાે જ નથી ! • સાધુ અને શ્રાવક બંને માેક્ષ – માર્ગના મુસાફર છે. સાધુને કર્મે <mark>યારી આપી એટલે એણે</mark> સંપૂર્ણ ત્યાગ કર્યા. શ્રાવકને કર્મે ઓછી <mark>યારી આપી, જેથી એ ઘરમાં</mark> બેઠાે છે. બાકી છે તાે બંને માેક્ષ–માર્ગના મુસાફર જ! એકતા શખ્દ જેટલેા મીઠેા છે, એટલું જ એમાં ભારેાભારં ઝેર ભળેલું છે. અધાં તીર્થ કરેાએ–અબજોની સંખ્યામાંથી, સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા – આ ચારને જ સંઘમાં લીધા, એકતાના નામે શંભુ–મેળાે ન કર્યા. ઇન્દ્રો એમની સેવામાં હતા, અધાને લખપતિ કે કરાેડપતિ બનાવી– સેવામાં હતા, અધાને લખપતિ કે કરાેડપતિ બનાવી– બનાવીને તેમને સંઘમાં દાખલ કરી શકે એમ હતા. પણુ ભગવાને આવી એકતા ન કરી અને આજના ડાહ્યાએા ગમે તેવી એકતા કરવા મેદાને પડ્યા છે. એમની એવી એકતા તા ધર્મને લૂંટાવી નહિ દે શું ?

ગાસ્ત્ર કહે છે કે–એક પલ્લામાં અધાં ધર્મ મૂકાે અને બીજા પલ્લામાં સાધમિક–ભક્તિ મૂકાે, તાે સાધમિ– ભક્તિનું પ્લ્લું નીચે જાય. આનું કારણુ શું ? એક જ કે–પહેલાં પલ્લામાં તાે માત્ર ધર્મ જ છે, જ્યારે બીજામાં ધર્મ અને ધર્મી બંને છે. આ શાસ્ત્રકથનના ઉપયાગ કરતા પહેલાં ખૂબ જ વિચારવાનું છે. શું ધર્મ વિનાના સાધર્મિ હાેઈ શકે ખરા ? ધર્મને વેચી દેનારાને સાધર્મિ ગણી શકાય ?

ગ્નવકાર ગણે એ જૈન ! આ વાત આપણુને કબૂલ છે. પણુ એમ કહેનારને પૂછવું જોઈએ કે–નવકારને ગણુનારા, નવકારમાં આવનારને ગાળ દે ખરા ? નવકારમાં શું આવે ? અરિહ ત સિદ્ધ, આચાર્ય ઉપાધ્યાય અને સાધુ ! માંથી નવકાર ગણે અને આ પાંચ પરમેબ્ટિને દદયથી ન માને એ નવકારની મશ્કરી છે કે બીજું કંઈ ?

38

સાધાર્મિ – વાત્સલ્યના સાચા હેતુ તા એ છે કે – પૂરા ધર્મ નહિ પામેલા પામે, ઢીલા હાય એ મજબૂત થાય અને નવા જોડાય. આ હેતુ જળવાવા જ જોઇએ એને ધ્યાનમાં રાખીને જ સાધર્મિ ભક્તિના લાભ શાસ્ત્રે કહ્યો છે. સાધર્મિ માટે પ્રાણુ દાે, ઘરબાર તારાજ કરા, એની ના નથી. પણુ જે સહાયથી ધર્મના વિરાધ વધે, તેવી સહાય તા ન જ થાય. સાધર્મિના મહિમા એનામાં રહેલા ધર્મને આધારી છે. બીજ તે જ ભુમિમાં વવાય, કે જ્યાં એ ક્લો. પણુ કંઈ કચરાવાલી ભૂમિમાં બીજ વાવીને મરકી ન ફેલાવાય !

સાધુ તમારા મનને લગામ લગાડવા ઉપદેશ આદિ દેછે. પણુ લગામ લગાડવા અહીં કેટલા આવે છે? ઘાેડા તાે લગામમાં જ રહેવા રાજી હાેય.

શક્તિ હેાવા છતાં જે જીવેા પાતાની સામગ્રીથી ભગ-વાનની ભક્તિ ન કરે અને પારકાની સામગ્રીથી પૂજા– ભક્તિ કરે તે બધા ભક્તિ કરવા લાયક ગણાય ખરા ? શરીરને ધર્મસાધન માનનારાે મજેથી ઘરમાં રહે તાે તે મહાબદ્વમાશ છે.

રાગ−દેષ વિના જેમ સંસાર ચાલે નહિ તેમ રાગ−દ્વેષ વિના ધર્મ થાય નહિ.

વિષય-કષાય ભૂંડા લાગે અને ધર્મ સારાે લાગે તાે જે અનંતાનુંબંધીના કષાય સંસારમાં રખડાવનાર હતા, તે જ ધર્મમાં સહાયક થાય.

૦ ધન પરની મૂચ્છાં દુર્ગતિની ટિકિટ છે.

- ૦ કાેઇની પણ અપેક્ષા રાખે તે અબનેપિત હાેય તાે ય ગરીબ ! કાેઇની અપેક્ષા ન રાખે તે શ્રીમંત !
- ૦ અમે પણ જો અનુકૂળતાના પૂજારી હેાઇએ અને પ્રતિ-કૂળતાના વૈરી હેાઇએ તેા સાધુપણાની વક્ષાદારી ન જાળવી શકીએ.
- ૦ તમે પણુ જો સુખના ભૂખ્યા અને દુઃખથી કાયર હેા તેા ભગવાનની ભકિત કરવા છતાં ભગવાનના ભગત નથી. અને સાધુની સેવા કરવા છતાં સાધુના સેવક નથી.
- ૦ દુઃખથી કાયર અને સુખનેા ભિખારી સાધુ થાય તા ચ નકામા. તે ભગવાનની આજ્ઞા પર કુચડા જ ફેરવે. ભગવાને જેની 'ના' કહી હાેય તે કરતા તેને કંપારી યન આવે.
- ૦ સદ્દગુરુ જ તેનું નામ કે જે સુખને ભૂંડું જ કહે અને દુઃખને વેઠવા જેવું કહે.
- ૦ જે જીવા જાતને ઓળખે નહિ, પાતે કેવા છે તે જુએ નહિ; તે અહિરાત્મ દશામાંથી અહાર નીકળી શકે નહિ અને અંતરાત્મા બની શકે નહિ.

52>

40



### संपादक तरहथी :

પુસ્તકનું નામ છે-' પ્રથમ દેશના ! તીર્થપતિ શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ તીર્થસ્ દિવસે આપેલ પ્રથમ દેશનાનું આછું પાતળુ પૂ. પ્રવચનકાર મહાપુરૂષે આ પ્રવચનમાં

ચરમતીર્થપતિ શ્રી મહાવીરપરમાત્મ સુદ ૧૩ના જન્મકલ્યાણકના દિવસે અપાયેલ આ પ્રવચનમાં ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્મા કાેણ હતાં ? કેવાં હતાં ? એ તારક તીર્થ કરદેવે આપણા અને સમસ્ત વિશ્વના કલ્યાણ માટે શું શું કર્યું છે અને શું શું ફરમાવ્યું છે ? તે જાણવા માટે આ પ્રવચનનું વાંચન અતિ આવશ્યક છે.

ભગવાનના જન્મકલ્યાણુકને બદલે જયન્તિનું નામ આપી એ દિવસે ભગવાનના સંદેશા ફેલાવવાના બ્હાના નીચે આજે અનેક પ્રાેગ્રામા અને સ્વાર્થપાષક ભાષણા થતાં દેખાય છે જેમાં ભગવાનની જ આજ્ઞા વિરૂદ્ધ વાતાે રજૂ થતી પણ જોવા મળે છે.

શ્રોતાઓ જો સત્તાન બને તેા આવા ભાષણે કરનારાઓને સ્ટેજ પરથી નીચે ઉતરી ચાલતી પકડવી પડે ને ભગવાન શ્રી તીર્થ કરદેવની થતી ધેાર આશાતના અટકી જાય.

ભગવાન શ્રી તીર્થ કરદેવનાે સાચાે સંદેશા શું છે ? એ જાણવા આ પુસ્તક વાંચી જવા ખાસ બલામણુ છે.

મુનિ મુક્તિપ્રભવિજય

andar-Umara, Surat Ziwww.umaragyanbhan