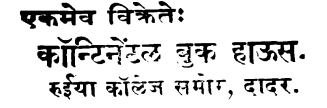
**ક્રી ચશોવિજયજી જેન ગ્રંથમાળા** દાદાસાહેબ, ભાવનગર. કોબ : ૦૨૭૮-૨૪૧૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬

वीर वर्धमान

जगदीशचन्द्र जैन





## जगदीशचन्द्र जैन एम्०ए०,पी०-एच०डी०



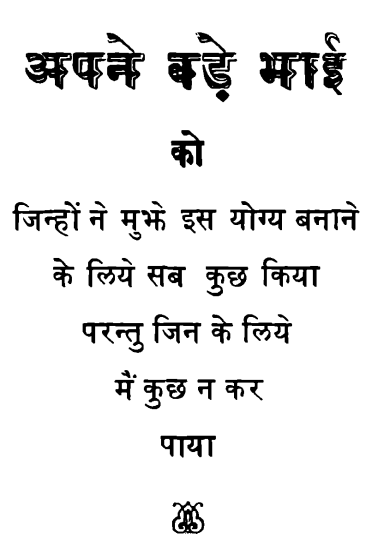


Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

मुद्रक जे० के० शर्मा इलाहाबाद लॉ जर्नल प्रेस इलाहाबाद

मूल्य १।)

प्रकाशक विश्ववाणी कार्यालय इलाहाबाद



## ग्रन्थ के बारे में

जिन कुछ पुस्तकों की हिन्दी को बहुत ग्रावश्यकता रही है उन में एक है महावीर वर्धमान । डॉ० जगदीशचन्द्र जी की इस कृति को पढ़कर मुुभे बड़ी प्रसन्नता हुई है । बौद्ध-ग्रन्थों में भगवान् बुद्ध के जीवन-चरित्र के बारे में सामग्री की कमी नहीं, लेकिन वही बात जैन-ग्रन्थों ग्रौर महावीर वर्धमान के बारे में नहीं कही जा सकती । डॉ० जगदीशचन्द्र जी ने ग्रपने इस ग्रन्थ की सामग्री के लिये बौद्ध त्रिपिटक ग्रौर जैन-सूत्रों को समान-रूप से दुहा है; ग्रौर उन में से जो भी सामग्री मिली है, उसी के ग्राधार पर इस ग्रन्थ की रचना की है ।

मुफे यह स्वीकार करते हर्ष होता है कि लेखक ने इस ग्रन्थ को शास्त्रीय दृष्टि से ग्रधिक-ग्रधिक प्रामाणिक बनाने की चेष्टा की है ग्रौर वे उस में सफल हुए हैं ।

किन्तु, इस ग्रन्थ की विशेषता तो यह है कि इस में महावीर वर्धमान के जीवन और उन की शिक्षाग्रों को एक नई दृष्टि से देखने का प्रयत्न किया गया है। दृष्टि इतनी ग्राधुनिक है कि जो लोग महावीर वर्धमान के जीवन को परम्परागत दृष्टि से देखने के ग्रभ्यासी हैं, उन्हें वह खटकेगी ही नहीं चुभेगी भी। तो भी मैं ग्राशा करता हूँ कि ग्राज का हिन्दी का पाठक इस पुस्तक को चाव से पढ़ेगा और महावीर वर्धमान की जिन शिक्षाग्रों को डॉ॰ साहब ने ऐसे समयोपयोगी तथा समाजोपयोगी ढंग से पेश किया है, उन्हें हृदयङ्गम करने का प्रयत्न करेगा।

पुस्तक लोक-कल्याण की भावना से ग्रोत-प्रोत है ग्रतः मैं इस का प्रचार चाहता हूँ।

लोकमान्य मन्दिर দুর্গ ता० १०-११-४४



# प्रास्ताविक निवेदन

सन् १९४२ के ग्रगस्त ग्रान्दोलन में जेल से लौटने के पश्चात् मेरे विचारों में काफ़ी कान्ति हो चुकी थी। मैंने सोचा कि महावीर के विषय में लिखने का इस से बढ़कर ग्रौर कौनसा सुग्रवसर होगा। परन्तु मेरी पी-एच० डी० की थीसिस का काम बीच में पड़ा हुग्रा था। मित्रों के ग्राग्रह पर मैंने उसे पूर्ण करने की ठानी। ज्यों-त्यों करके इस महाभारत कार्य को मैं गत दिसंबर में समाप्त कर सका, उसी समय से मैं इस कार्य को हाथ में लेने का विचार कर रहा था। गत महीने में मुफ़े ग्रपने कुछ मित्रों के साथ बंबई के मिल-मजदूरों की चालें (घर) देखने का मौक़ा मिला, जिस से मुफ़े इस पुस्तक को लिखने की विशेष प्रेरणा मिली।

दुर्भाग्य से जितनी सामग्री बुद्ध के विषय में उपलब्ध होती है उतनी महावीर के विषय में नहीं होती, जिसका मुख्य कारण है सम्राट् मौर्य चन्द्र-गुप्त के समय पाटलिपुत्र (पटना) में दुर्भिक्ष पड़ने के कारण अधिकांश जैन साहित्य का विच्छेद। महावीर के जीवन-विषयक सामग्री दिगम्बर ग्रन्थों में नहीं के बराबर है, तथा श्वेताम्बरों के ग्राचारांग ग्रादि प्राचीन ग्रंथों में जो कुछ है वह बहुत अल्प है। इस पुस्तक में श्वेतांबर और दिगम्बर दोनों सम्प्रदायों के ग्रन्थों का निष्पक्ष रूप से उपयोग किया गया है, और यह ध्यान रक्खा गया है कि यह पुस्तक दोनों सम्प्रदायों के लिये उपयोगी हो। महावीर के जीवन की अलौकिक घटनाओं को छोड़ दिया गया है। कुछ लोगों का मानना है कि महावीर का धर्म आत्मप्रधान धर्म था तथा उनकी ब्रहिंसा वैयक्तिक श्रहिंसा थी, अतएव उनके धर्म को लौकिक या सामू-हिक रूप नहीं दिया जा सकता, परन्तु मैं इस बात से सहमत नहीं हूँ। बुद्ध की तरह महावीर ने भी संघ की स्थापना की थी और उन्हों ने अपने शिष्यों को चारों दिशाम्रों में धर्मप्रचार के लिये भेजा था। बृहत्कल्प सूत्र (१.४०) में उल्लेख है कि महावीर ने जैन श्रमणों को साकेत (म्रयोध्या) के पूर्व में म्रंग-मगध तक, दक्षिण में कौशांबी तक, पश्चिम में स्थूणा (स्थानेश्वर) तक तथा उत्तर में कुणाला (उत्तर कोशल) तक विहार करने का म्रादेश दिया था। स्वयं महावीर घूम-फिरकर जनता को धर्म का उपदेश देते थे। यदि महावीर का धर्म केवल वैयक्तिक होता तो उसका प्रचार सामूहिकरूप से कभी नहीं हो सकता था। यह बात दूसरी है कि महावीर म्रौर बुद्ध के युग की समस्यायें हमारी म्राधुनिक समस्याग्रों से भिन्न थीं, परन्तु हम इन महान् पुरुषों के उपदेशों को म्रपने देश की म्राधुनिक समस्याग्रों के हल करने में उपयोगी बना सकते हैं, इस में कोई भी सन्देह नहीं।

यह पुस्तक लिखे जाने के बाद मैंने इसे ग्रपने कई ग्रादरणीय मित्रों को पढ़कर सुनाई, जिन में डाक्टर नारायण विष्णु जोशी, एम० ए०, डि-लिट्०, पं०,नाथूराम जी प्रेमी, पं० सुखलाल जी, डाक्टर मोतीचन्द जी एम० ए०, पी-एच० डी०, साहू श्रेयांसप्रसाद जी जैन, मेरी पत्नी सौ० कमलश्री जैन ग्रादि के नाम मुख्य हैं। इन कृपालु मित्रों ने जो इस पुस्तक के विषय में ग्रपनी बहुमूल्य सूचनायें दी हैं, उन का मैं ग्राभारी हूँ। विशेषकर डा० नारा-यण विष्णु जोशी, साहू श्रेयांसप्रसाद जी जैन तथा सौ० कमलश्री जैन का इस पुस्तक के लिखे जाने में विशेष हाथ है, ग्रतएव मैं इन मित्रों का कृतज्ञ हूँ। श्री भदन्त ग्रानन्द कौसत्यायन जी ने जो इस पुस्तक के विषय में दो शब्द लिखने की कृपा की है, एतदर्थ में उनका ग्राभारी हूँ। लॉ जर्नल प्रेस के मैंनेजर श्री कृष्णप्रसाद दर ने इस पुस्तक की छपाई ग्रादि का काम ग्रपनी निजी देखरेख में कराया है, ग्रतएव वे धन्यवाद के पात्र हैं।

**शिवाजी पार्क**, बंबई

#### 



#### Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

| विषय                                                            | पृष्ठ      |
|-----------------------------------------------------------------|------------|
| ग्रन्थ के बारे में                                              | X          |
| प्रास्ताविक निवेदन                                              | ن          |
| १ – महावीर वर्धमान का जन्म                                      | ११         |
| २ – तत्कालीन परिस्थिति और महावीर की दीक्षा                      | १५         |
| ३ – दीक्षा के पश्चात्—-घोर उपसर्ग                               | १न         |
| ४ म्रहिंसा का उपदेश                                             | २२         |
| ४ – संयम, तप ग्रौर त्याग का महत्त्व                             | २४         |
| ६ – समानता––जन्म से जाति का विरोध                               | 39         |
| ७ – स्त्रियों का उच्च स्थान                                     | રુષ્ઠ      |
| <ul> <li>- ईश्वर-कर्तृत्व-निषेधपुरुषार्थं का महत्त्व</li> </ul> | ३७         |
| ६ – महावीर का धर्म––ग्रात्मदमन की प्रधानता                      | २८         |
| १० – ग्रनेकांतवाद                                               | 3 <i>F</i> |
| ११ – चर्तुविध संघ की योजना—साधुम्रों के कष्ट म्रौर उन का        |            |
| त्याग                                                           | ४१         |
| १२ – ब्रहिसा का व्यापक रूप––जगत्कल्याण की कसौटी                 | ৪৩         |
| १३ - जैनघर्म                                                    | ५१         |
| १४ – महावीर ग्रौर बुद्ध की तुलना                                | ሻጸ         |
| १५ – महावीर-निर्वाण ग्रौर उस के पश्चात्                         | ५६         |
| १६जपसंहार                                                       | ሂፍ         |
| महावीर-वचनामृत                                                  | ६२         |

विषय-सूची

# १ महावीर वर्धमान का जन्म

महावीर वर्धमान की जन्मभूमि विदेह देश की राजधानी वैशाली (बसाढ़) नगरी का प्राचीन काल में बड़ा महत्त्व था । यह वज्जियों<sup>१</sup> (लिच्छवियों) की प्रधान नगरी थी; यहाँ गणसत्ताक राज्य था ग्रौर यहाँ की राज्य-व्यवस्था प्रत्येक गण के चुने हुए नायकों के सूपुर्द थी, जो 'गणराजा' कहे जाते थे। राजा यहाँ नाम-मात्र का होता था ग्रौर वह राज्य के कार्य सदा गणराजाग्रों की सम्मतिपूर्वक करता था । वैशाली के रहनेवाले वज्जियों में बड़ा भारी संगठन था ग्रौर वे जो काम करते एक होकर करते थे । यदि कोई लिच्छवि बीमार हो जाता तो सब़ लिच्छवि उसे देखने जाते थे, एक के घर उत्सव होता तो सब उस में सम्मिलित होते थे, तथा यदि उनके नगर में कोई साधु-संत ग्राता तो सब मिलकर उसका स्वागत करते थे।' एक बार जब मगध के राजा ग्रजातशत्रु (कूणिक) ने वज्जियों पर चढ़ाई करने का इरादा किया तो बुद्ध ने कहा था कि जब तक वज्जी लोग ग्रापस में मिलकर ग्रपनी बैठकें करते हैं, सब मिलकर किसी बात का निर्णयकर ग्रपना कर्त्तव्य पालन करते हैं, कोई ग़ैरक़ानूनी काम नहीं करते, वृद्धों की बात मानते हैं, स्त्रियों का ग्रनादर नहीं करते, चैत्यों (देवस्थान) की पूजा करते हैं, तथा ग्रहंतों-साधु-संतों-का सम्मान करते हैं, तब तक कोई उनका बाल बाँका नहीं कर सकता । लिच्छवि लोग ग्रपनी संघ-

<sup>१</sup>वज्जी देश में म्राजकल के चम्पारन ग्रौर मुजफ़्फ़रपुर, दरभंगा तथा छपरा जिले के भाग सम्मिलित थे

<sup>२</sup> बीघनिकाय ग्रटुकथा २, ५१६.

### ैदीघनिकाय, महावग्ग, महापरिनिब्बाण सुत्त

व्यवस्था के लिये, गणतंत्र राज्य के लिये प्रसिद्ध थे, ग्रौर इसीलिये बद्ध ने भिक्षु-संघ के सामने लिच्छवि गणतंत्र को त्रादर्श की तरह पेश किया था, तथा भिक्षु-संघ के छंद (वोट) देने तथा ग्रन्य प्रबन्धों की व्यवस्था में लिच्छवि गणतंत्र का ग्रनुकरण किया था। जैन शास्त्रों के ग्रनुसार चेटक वैशाली का बलशाली शासक था, जो काशी-कोशल के नौ लिच्छवि ग्रौर मल्ल राजाग्रों का ग्रधिनायक था। चेटक श्रावक (जैनधर्म का उपासक) था ग्रौर उस की सात कन्यायें थीं। इन में से उस ने प्रभावती का विवाह वीतिभय के राजा उद्रायण के साथ, पद्मावती का कौशांबी के राजा शतानीक के साथ, शिवा का उज्जयिनी के राजा प्रद्योत के साथ, ज्येष्ठा का कुण्डग्रामीय महावीर के भ्राता नन्दिवर्धन के साथ, तथा चेलना का राजगृह के राजा श्रेणिक के साथ किया था; सुज्येष्ठा ग्रविवाहिता थी ग्रौर उसने दीक्षा ग्रहण कर ली थी। चेटक की बहन त्रिशला का विवाह कुण्डपुर के गण-राजा सिद्धार्थ से हुग्रा था । चम्पा के राजा कूणिक ग्रौर चेटक के महायुद्ध का वर्णन जैन ग्रन्थों में ग्राता है जिस में लाखों योद्धान्नों का रक्त बहाया गया था। 'बौद्धधर्म में भी वैशाली का बड़ा गौरव है । यहीं बुद्ध ने स्त्रियों को भिक्षणी बनने का अधिकार दिया था और यहीं उन्हों ने अपना म्रन्तिम चौमासा व्यतीत किया था। महावीर के वैशाली में बारह चातुर्मास बिताये जाने का उल्लेख कल्पसूत्र में ग्राता है ।

वज्जी देश के शासक लिच्छवियों के नौ गण थे। इन्हीं का एक भेद था ज्ञातृ<sup>५</sup> जिस में स्वनाम-धन्य वर्धमान का जन्म हुग्रा था। वैशाली में गंडकी (गंडक) नदी बहती थी जिस के तट पर क्षत्रिय-कुण्डग्राम श्रौर ब्राह्मण-

<sup>\*</sup> ग्रावश्यक चूणि २, पृ० १६४ इत्यादि । दिगंबर मान्यता के म्रनु-सार चेटक की पुत्रियों म्रादि के नाम जुदा हैं

ै संभवतः बिहार में भूमिहारों की जयरिया जाति (राहुल सांक्रुत्यायन, पुरातत्त्व निबंघावलि, पृ० १०७-११४) कुण्डग्राम नामक वैशाली के दो सुन्दर उपनगर अवस्थित थे; वर्धमान ने क्षत्रिय-कुण्डग्राम को अपने जन्म से पवित्र किया था। वर्धमान के पिता का नाम सिद्धार्थ और माता का त्रिशला था; दोनों पार्श्वनाथ की श्रमणपरंपरा के अनुयायी थे। जिस रात्रि को वर्धमान त्रिशला के गर्भ में अवतरित हुए त्रिशला ने चौदह स्वप्न देखे, जिन्हें सुनकर अर्थ्टांग निमित्त जाननेवाले स्वप्नशास्त्र के पंडितों ने बताया कि सिद्धार्थ के घर शूरवीर पुत्र का जन्म होगा जो अपनी यशःकीर्ति से संसार को उज्वलकर जन-समाज का कल्याण करेगा।

नौ महीने साढ़े सात दिन व्यतीत होने पर त्रिशला देवी ने प्रियदर्शन सुन्दर पुत्र को जन्म दिया । पुत्र-जन्म का समाचार पाकर सिद्धार्थ की ख़ुशी का ठिकाना न रहा। कारागृहों से क़ैदी छोड़ दिये गये, चीजों के दाम घटा दिये गये, नगर की चारों ग्रोर से सफ़ाई कर जगह जगह सुगंधित जल का छिड़काव किया गया, सड़कें, चौराहे, गली, कूचे खुब सजाये गये, लोगों के बैठने के लिये गैलरियाँ बनाई गईं, ध्वजायें फहराई गईं, चुना पोतकर मकान श्वेत-स्वच्छ बना दिये गये, जगह जगह पाँच उँगलियों के थापे लगाये गये, चंदन-कलज्ञ रक्खे गये, द्वारों में तोरण बाँधे गये, धूपबत्तियाँ जलाई गईं; कहीं नट-नर्तकों का नाच हो रहा है, कहीं रस्सी का खेल हो रहा है, कहीं मुष्टियुद्ध हो रहा है, कहीं विदूषक हँसी-ठट्ठा कर रहे हैं, कहीं कथायें हो रही हैं, स्तोत्र पढ़े जा रहे हैं, रास गाये जा रहे हैं, ग्रौर कहीं नाना वाद्य बज रहे हैं । इस प्रकार क्षत्रिय-कुण्डग्राम में दस दिन तक अपूर्व समारोह मनाया गया; दस दिन तक कर माफ़ कर दिया गया, प्रत्येक वस्तु बिना मूल्य बिकने लगी, राज-कर्मचारियों का जबर्दस्ती <mark>से</mark> गृहप्रवेश रोक दिया गया, ऋण माफ़ कर दिया गया, जगह जगह गणि-काम्रों के नृत्य हुए, वादित्रों की भंकार से नगर गूंज उठा, श्रमण-ब्राह्मणों को दान-मान से सम्मानित किया गया, ग्रानन्द ग्रौर उत्साह की सीमा न रही, नगरी के सब लोग ग्रानन्द-मग्न हो उठे ।

नवजात शिशु के जातकर्म ग्रादि संस्कार किये गये, ग्रौर ग्यारहवें दिन सूतक मनाने के पश्चात्, बारहवें दिन मित्र, जाति, स्वजन, संबंधियों को निमंत्रितकर विपुल भोजन, पान, तांबूल, वस्त्र, ग्रलंकार ग्रादि से उन का सत्कार किया गया। तत्पश्चात् सिद्धार्थ क्षत्रिय ने उठकर सब के समक्ष कहा, "भाइयो ! इस बालक के जन्म से हमारे कुल में घन, धान्य, कोष, कोठार, सेना, घोड़े, गाड़ी ग्रादि की वृद्धि हुई है ग्रतएव बालक का नाम वर्धमान रखना ठीक होगा।" सब ने इस का ग्रनुमोदन किया। तत्पश्चात् ग्रनेक दाइयों ग्रौर नौकर-चाकरों से परिवेष्टित होकर वर्धमान बड़े लाड़-प्यार से पाले गये ग्रौर सुरक्षित चंपक वृक्ष के समान बड़े होने लगे।

वर्धमान बचपन से ही बड़े वीर, धीर ग्रौर गंभीर प्रकृति के थे, ग्रौर वे कभी किसी से डरते न थे। एक बार वर्धमान ग्रपने साथियों के साथ एक वृक्ष के पास खेल रहे थे। इतने में उन के साथियों ने देखा कि वृक्ष की जड़ में लिपटा हुग्रा एक विकराल सर्प फुकार मार रहा है। यह देख-कर वर्धमान के साथी वहाँ से डर के मारे भाग गये, परन्तु वीर वर्धमान ग्रचल भाव से वहीं डटे रहे ग्रौर उन्हों ने सर्प को-ग्रपने हाथ से पकड़कर दूर फेंक दिया। संभवतः इसी प्रकार के ग्रन्य संकटों के समय ग्रपनी दृढ़ता ग्रौर निर्भयता प्रदर्शित करने के कारण वर्धमान महावीर कहे जाने लगे। वर्धमान ग्रध्ययन के लिये पाठशाला में गये जहाँ उन्हों ने ग्रपनी ग्रसाघारण बुद्धि का परिचय दिया। वर्धमान के ग्रध्यापक उन के विद्वत्तापूर्ण उत्तरों से चकित होकर उन की भूरि भूरि प्रशंसा करते थे। वर्धमान ने छोटी उमर में ही व्याकरण, साहित्य ग्रादि विषयों का ज्ञान प्राप्त कर लिया था। महावीर तीस वर्ष गृहस्थाश्रम में रहे ग्रौर उन्हों ने ग्रनेक प्रकार के भोगों का सेवन किया।

### <sup>६</sup> दिगंबर मान्यता के ग्रनुसार महावीर ग्रविवाहित रहे

पले थे; उन्हें सोना-चाँदी, धन-घान्य, दासी-दास ग्रादि भोगोपभोग-सम्पदा की कोई कमी न थी ।°

### २ तत्कालीन परिस्थिति श्रौर महावीर की दीचा

भारतीय इतिहास में ब्राह्मण श्रौर श्रमण संस्कृति नाम की दो ग्रत्यन्त प्राचीन परंपरायें दृष्टिगोचर होती हैं । ब्राह्मण लोग वेदों को ईश्वरीय वाक्य मानते थे, इन्द्र, वरुण ग्रादि वैदिक देवों की पूजा करते थे, यज्ञ में पशुबलि देकर उस से सिद्धि मानते थे, चातुर्वर्ण्य की व्यवस्था स्वीकारकर ग्रपनी जाति को सर्वोत्कृष्ट समभते थे, चातुर्वर्ण्य की व्यवस्था स्वीकारकर ग्रपनी जाति को सर्वोत्कृष्ट समभते थे, तथा ब्रह्मचारी, गृहस्थ, वानप्रस्थ ग्रोर संन्यासी इन चार ग्राश्रमों को स्वीकार करते थे । श्रमण लोग इन बातों का विरोध करते थे; वे संन्यास, ग्रात्मचिन्तन, र् संयम, समभाव, तप, दान, ग्रार्जव, ग्रहिसा, सत्यवचन ग्रादि के ऊपर भार देते थे, <sup>श</sup> ग्रौर ग्रात्मशुद्धि को प्रधान मानते थे । श्रमण-परंपरा में यज्ञ-याग ग्रादि कर्मकाण्ड का स्थान ग्रात्मविद्या को मिला था,<sup>11</sup> ग्रौर वह क्षत्रियों की विद्या मानी जाती थी ।<sup>13</sup> उपनिषदों में कहा है कि ब्राह्मण लोग ब्रह्म को जानकर पुत्र की इच्छा, धन की इच्छा, ग्रौर लौकिक इच्छाग्रों से निवृत्त होकर भिक्षा-वृत्ति का ग्राचरण करते हैं।<sup>13</sup> महाभारत में, जो श्रमण-परंपरा के प्रभाव से काफ़ी प्रभावित है,

- ° कल्पसूत्र ३२-१०८
- र्ग्रापस्तंब २.६.२१.११-१४
- ेगोतमधर्म ३.१२--१४
- <sup>1°</sup> छान्दोग्य उपनिषद् ३.१७.४
- ११ केन १.३
- <sup>१२</sup> बृहदारण्यक ४.२–३; छान्दोग्य ४.११; ५.३.७ <sup>१३</sup> बहदारण्यक ३.४

तप का प्राधान्य बताते हुए तप को समस्त धर्मों का मूल ग्रौर सब पापों का नाश करनेवाला कहा गया है ।'' यहाँ प्रहिंसा ग्रौर त्याग की पराकाष्ठा-द्योतक ग्रनेक उपाख्यान रचे गये हैं; <sup>१५</sup> स्रौर पशुयज्ञ के स्थान पर शान्तियज्ञ (इन्द्रिय-निग्रह), ब्रह्मयज्ञ, वाग्यज्ञ, मनोयज्ञ ग्रौर कर्मयज्ञ का महत्त्व स्वीकार किया गया है ।<sup>१६</sup> तुलाधार-जाजलि संवाद में कहा है कि सर्वभूतहित तथा इष्टानिष्ट ग्रौर राग-द्वेष का त्याग ही सच्चा धर्म है तथा अहिंसा सब धर्मों में श्रेष्ठ है । '' याज्ञवल्क्य, जनक, पार्श्वनाथ ग्रादि संत-पुरुषों ने इसी श्रमण-परंपरा में जन्म लिया था। वेदकाल से चली <mark>ग्रानेवाली</mark> श्रमणसंस्कृति की इन विचार-धाराग्रों का मंथन महावीर ने गंभीरतापूर्वक किया था, उन के जीवन पर इन धाराग्रों का गहरा प्रभाव पड़ा था ग्रौर उस में से उन्हों ने ग्रपना मार्ग खोजकर निकाला था। उन्हों ने देखा कि धर्म के नाम पर कितना ग्राडंबर रचा जा रहा है, यज्ञ-याग ग्रादि को धर्म मानकर उन में मूक पशुग्रों की बलि दी जा रही है, देवी-देवताग्रों के नाम पर कितना ग्रंधविश्वास फैला हुन्रा है, तथा सब से दयनीय दशा है स्त्री ग्रौर शूद्रों की जिन्हें वेदादि-पठन का ग्रधिकार नहीं, तथा वेदध्वनि शुद्र तक पहुँच जाने पर उस के कानों में सीसा स्रौर लाख भर दिये जाते हैं, वेदोच्चारण करने पर उस की जिह्वा काट ली जाती है, वेदमंत्र याद करने पर उस के शरीर के दो टुकड़े कर दिये जाते हैं;<sup>१८</sup> शूद्रान्न भक्षण करने से गाँव में सूग्रर का जन्म लेना पड़ता है,<sup>१९</sup> यहाँ तक कि

\*\* ज्ञान्तिपर्व १५६

<sup>१</sup> वही, कपोत ग्रौर व्याध का उपाख्यान १४३–**-**-

- " वही, १४६
- <sup>१७</sup> वही, २६८–२७१
- <sup>१८</sup> गौतमधर्म सूत्र १२.४-६
- " वसिष्ठधर्म सुत्र ६.२७

शूद्रदर्शन-जन्य ग्राँखों की ग्रपवित्रता दूर करने के लिए उन्हें धोना पड़ता है ।<sup>३°</sup> महावीर ने देखा कि सर्वत्र ग्रज्ञान ही ग्रज्ञान फैला हुग्रा है ग्रौर लोग ग्रपनी विषयवासना तृप्त करने के लिये, ग्रपने सुख के लिये दूसरे जीवों की हिंसा कर रहे हैं, उन्हें कष्ट पहुँचा रहे हैं, जिस से सब जगह दुख ही दुख फैला हुग्रा हैं । यह देखकर महावीर का कोमल हृदय द्रवित हो उठा, उन के विचारों में उथल-पुथल मच गई ग्रौर उन्हों ने दृढ़ निश्चय किया कि कुछ भी हो मुफे जग का कल्याण करना है, उस में सुख, शान्ति ग्रौर समता-भाव फैलाना है, तथा उस के लिये सर्वप्रथम ग्रात्मबल प्राप्त करना है ।

महावीर ने एक से एक सुन्दर नाक के श्वास से उड़ जानेवाले, नवनीत के समान कोमल वस्त्रों का त्याग किया; हार, अर्घहार, कटिसूत्र, कुडल ग्रादि ग्राभरणों को उतारकर फेंक दिया, एक से एक स्वादिष्ट भोजन, पान ग्रादि को सदा के लिये तिलांजलि दे दी, ग्रपने मित्र छोड़े, बंधु छोड़े, विपुल धन, सुवर्ण, रत्न, मणि, मुक्ता ग्रादि सब कुछ छोड़ा, ग्रौर स्वजन-संबंधियों की ग्रनुमतिपूर्वक क्षत्रिय-कुण्डग्राम के बाहर ज्ञातृ-षण्ड नामक उद्यान में जाकर पंचमुष्टि से केशों का लोचकर श्रमणत्व की दीक्षा ग्रहण की । महावीर ने निश्चय किया कि चाहे कितनी ही विघ्न-बाधायें क्यों न ग्रायें तथा कितने ही घोर उपसर्ग ग्रौर संकट क्यों न उपस्थित हों, परन्तु में सब का धीरतापूर्वक सामना करता हुग्रा सब को शान्तभाव से, क्षमाभाव से सहन करूँगा, ग्रौर ग्रपने नियम में ग्रटल रहूँगा—ग्रपने निश्चय से न डिगँगा ।

\* चित्तसंभूत जातक (नं० ४९८), पू० १९१

## ३ दीन्ता के पश्चात्-घोर उपसर्ग

महावीर दीक्षित होकर――गृहत्याग कर――जगत् का कल्याण करने के लिये निकल पड़े । उन्हें भयंकर से भयंकर कष्टों का सामना करना पड़ा, परन्तु एक वीर योद्धा की तरह वे ग्रपने कर्त्तव्यपथ से कभी विचलित न हुए । उन्हें नग्न ग्रौर मलिनतनु देखकर छोटे छोटे बालक डर जाते और उन के शरीर पर धूल, पत्थर ग्रादि फेंककर शोर मचाते थे ।∥ कोई उन्हें कर्कश वचन कहता और कोई उन पर डंडों से आक्रमण करता था, परन्तु वीर वर्धमान समभाव से सब कुछ सहन करते थे । वे प्रायः मौन रहते ग्रौर स्तुति ग्रौर निन्दा में समभाव रखते थे। नृत्य-गीत तथा दण्ड-युद्ध ग्रौर मुख्टियुद्ध में उन्हें कोई कुतूहल नहीं था, ग्रौर न स्वैर कथाग्रों में उन्हें कोई रुचि थी । महावीर संयमधर्म का पालन करते थे; उन्हों ने शीत जल का त्याग कर दिया था और वे बीज तथा हरित आदि का सेवन न करते थे 🎙 वे निर्दोष ग्राहार लेते तथा परवस्त्र ग्रौर परपात्र का ग्रहण नहीं करते थें। भोजन-पान में उन्हें ग्रासक्ति नहीं रह गई थी, तथा वे मात्रापुर्वक ही ग्राहार करते थे । महावीर ने ग्रपने शरीर को इतना साध लिया था कि खुजली म्राने पर भी वे खुजाते न थे तथा यदि उन के शरीर पर धूल ग्रादि लग जाती तो वे उसे पोंछने की चेष्टा न करते थे। रेवे तिरछे तथा पीछे की ग्रोर न देखते थे ӈे श्रमणसिंह महावीर शून्यगृहों में, सभास्थानों में, प्याऊघरों में, बस्ती के बाहर लुहार ग्रौर बढ़ई ग्रादि की दुकानों में, तृणों के ढेर के समीप, मुसाफ़िरखानों में, उद्यानों में, स्मशान में तथा वक्ष के नीचे एकान्तवास करते थे । इस प्रकार महावीर ने रात-दिन संयम में लगे रहकर, ग्रप्रमादभाव से, शान्तभाव से तेरह वर्ष तक कठोर तपइचरण किया । इतने दीर्घ काल तक हमारे चरित्रनायक कभी सुख की नींद नहीं सोये; जहाँ उन्हें जरा नींद ग्राती वे फ़ौरन उठ बैठते ग्रौर ध्यान में ग्रवस्थित हो जाते, ग्रथवा इघर-उघर चंक्रमण करने लगते थे ।

जहाँ महावीर ठहरते वह स्थान अनेक प्रकार के भयंकर उपसर्गों से घिरा रहता । कहीं सर्प य्रादि जन्तुओं का उपद्रव, कहीं गीध य्रादि पक्षियों का उपद्रव, तथा कहीं चोर, बदमाश, गाँव के चौकीदार, य्रौर विषयलोलुपी स्त्री-पुरुषों का कष्ट । जिस शिशिर ऋतु में हिमवात बहने के कारण लोगों के दाँत कटकटाते थे, बड़े बड़े साधु-संन्यासी निर्वात निश्च्छिद्र स्थानों की खोज करते थे, वस्त्र धारणकर वे य्रपने शरीर की रक्षा करना चाहते थे, य्राग जलाकर य्रथवा कंबल य्रादि य्रोढ़कर शीत से बचना चाहते थे, उस समय श्रमणसिंह महावीर खुले स्थानों में य्रपनी दोनों भुजायें फैलाकर दुस्सह शीत को सहनकर ग्रपनी कठोर साधना का परिचय देते हुए दृष्टिगोचर होते थे ।

**ग्रपने तपस्वी जीवन में ज्ञातपुत्र महावीर ने** दूर दूर तक भ्रमण किया <mark>ग्रौर</mark> ग्रनेक कष्ट सहे । वे बिहार में राजगृह (राजगिर), चम्पा (भागल-प्रदेशों में घूमे, पूर्वीय संयुक्तप्रान्त में बनारस, कौशांबी (कोसम), ग्रयोध्या, श्रावस्ति (सहेट महेट) ग्रादि स्थलों में गये, तथा पश्चिमी बंगाल में लाढ़ (राढ़) ग्रादि प्रदेशों में उन्हों ने परिभ्रमण किया । इन स्थानों में सब से ग्रधिक कष्ट महावीर को लाढ़ देश में सहना पड़ा। यह देश ग्रनार्य माना जाता था ग्रौर संभवतः यहाँ धर्म का विशेष प्रचार न था, विशेषकर यहाँ के निवासी श्रमणधर्म के ग्रत्यंत विरोधी थे, यही कारण है कि महावीर को यहाँ दुस्सह यातनायें सहन करनी पड़ीं। लाढ़ वज्रभूमि (बीरभूम) ग्रौर शुभ्रभूमि (सिंहभूम) नामक दो प्रदेशों में विभक्त था । इन प्रदेशों की वसति (रहने का स्थान) ग्रनेक उपसर्गों से परिपूर्ण थी। रूक्ष भोजन करने के कारण यहाँ के निवासी स्वभाव से कोघी थे ग्रौर वे महावीर पर् कुत्तों को छोड़ते थे । यहाँ बहुत कम लोग ऐसे थे जो इन कुत्तों को रोकते थे बल्कि लोग उल्टे दण्डप्रहार स्रादि से कुत्तों द्वारा महावीर को कष्ट पहुँचाते थे । वज्रभुमि के निवासी और भी कठोर थे । इस प्रदेश में कुत्तों के

### महावीर वर्धमान

भय से श्रेमण लोग लाठी म्रादि लेकर विहार करते थे, परन्तु फिर भी वे उन के उपद्रव से नहीं बच सकते थे। इतना होने पर भी दीर्घ तपस्वी महावीर ने मन, वचन, काय से प्राणियों को कष्ट न पहुँचाते हुए, शरीर का ममत्व छोड़कर, संग्राम के ग्रग्रभाग में युद्ध करते हुए निर्भय हाथी की तरह लाढ़ देश की दुर्जय परीषह सहन कीं। इस देश में ग्रामों की संख्या बहुत कम थी। जब महावीर किसी ग्राम में पहुँचते तो लोग उन्हें निकाल बाहर करते, ग्रथवा दण्ड, मुष्टि, भाला, मिट्टी के ढेले ग्रौर ठींकरों से उन्हें कष्ट पहुँचाते ग्रौर शोर मचाते थे। ये लोग उनके शरीर में से मांस काट लेते ग्रौर उन पर धूल फेंकते थे; उन्हें ऊपर उछालकर नीचे फेंक देते ग्रौर उन्हें उन के गोदोहन, उकडूँ ग्रादि ग्रासनों से गिरा देते थे। कितनी बार महावीर को गुप्तचर समफकर, चोर समफकर पकड़ लिया गया, रस्सी से बाँध लिया गया, मारा गया, पीटा गया, गड्ढों में लटका दिया गया, जेलों में डाल दिया गया, ग्रौर कई बार तो उन्हें फाँसी के तख्ते से लौटाया गया।

एक बार महावीर तापसों के किसी ग्राश्रम में एक फोंपड़ी में ठहरे हुए थे। उस समय वर्षा न होने से नवीन घास पैदा नहीं हुई थी, ग्रतएव गाँव की गायें वहाँ ग्राकर फोंपड़ी की घास खाती थीं। तापस लोग उन्हें डंडों से मारकर भगा देते थे, सरन्तु महावीर फोंपड़ी की परवा किये बिना ग्रपने घ्यान में बैठे रहते थे। ग्राश्रम के कुलपति को जब यह मालूम हुग्रा तो उन्हों ने महावीर को बहुत उलाहना दिया। इस पर महावीर उस फोंपड़ी को छोड़कर ग्रन्यत्र विहार कर गये। उस समय महावीर ने नियम लिया कि जहाँ रहने से दूसरों को क्लेश पहुँचे वहाँ कभी नहीं रहना तथा जहाँ रहना वहाँ मौन ग्रीर कायोत्सर्ग (खड़े होकर घ्यान करना)पूर्वक रहना। एक बार

<sup>३१</sup> ध्यान रखने की बात है कि दिगम्बर परम्परा के ब्रनुसार तीर्थंकर उपसर्गातीत माने जाते हैं की बात है महावीर खड़े होकर घ्यान कर रहे थे, इतने में वहाँ एक ग्वाला आया और य्रपने बैलों को छोड़कर चला गया। जब वह वापिस लौटकर याया तो उस ने देखा बैल ग़ायब हैं। ग्वाले ने महावीर से पूछा, परन्तु महावीर मौनव्रत धारण किये हुए थे य्रतएव उन्हों ने कोई उत्तर नहीं दिया। इस पर ग्वाले को ग्रत्यंत कोध ग्राया और उस ने उन के कानों में लकड़ी की पच्चर ठोंक दीं। इस भयंकर कष्ट में महावीर कई दिन तक घूमते रहे ! शास्त्रों में कहा है, महावीर के कष्ट देखकर एक बार इन्द्र ने महावीर से कहा, "भगवन् ! यदि ग्राप की ग्राज्ञा हो तो मैं ग्राप की सेवा में रहकर ग्राप का कष्ट निवारण करूँ ?" परन्तु महावीर ने दृढ़तापूर्वक उत्तर दिया कि जो दूसरों के ऊपर निर्भर रहता है वह कभी ग्रपना और दूसरों का कल्याण नहीं कर सकता।

वीमार पड़ने पर महावीर चिकित्सा न कराते थे; उन्हों ने विरेचन, वमन, विलेपन, स्नान, दन्तप्रक्षालन ग्रादि का त्याग किया था। शिशिर ऋतु में छाया में, तथा ग्रीष्म में उकडूँ बैठकर वे सूर्य के सामने मुँह करके तप करते थे। देह धारण के लिये वे चावल, मोथ (मंथु), कुलथी (कुल्माष) ग्रादि रूक्ष ग्राहार करते थे। बहुत करके वे उपवास करते ग्रौर एक एक महीने तक पानी नहीं पीते थे। कभी वे दो उपवास के बाद, कभी तीन, कभी चार ग्रौर कभी पाँच उपवास के बाद ग्राहार लेते थे। ग्राम ग्रथवा नगर में प्रविष्ट होकर महावीर दूसरों को लिये बनाये हुए ग्राहार की यत्नाचार से खोज करते थे। भिक्षा के लिये जाते हुए मार्ग में भूखे, प्यासे कौए ग्रादि पक्षियों को देखकर तथा ब्राह्मण, श्रमण, भिखारी, ग्रतिथि, चांडाल, बिलाड़ी ग्रौर कुत्ते को देखकर तथा ब्राह्मण, श्रमण, भिखारी, ग्रतिथि, चांडाल, बिलाड़ी ग्रौर कुत्ते को देखकर वे वहाँ से धीरे से खिसक जाते ग्रौर ग्रन्यत्र जाकर दूसरों को कष्ट पहुँचाये बिना ग्राहार ग्रहण करते थे। वे भीगा हुग्रा, शुष्क ग्रथवा ठंडा ग्राहार लेते थे, बहुत दिन की रक्खी हुई कुलथी, बासी गोरस ग्रथवा गेहूँ की रोटी (बुक्कस) तथा निस्सार धान्य (पुलाक) ग्रहण रुरते थे, तथा यदि इन में से कुछ भी न मिलता तो वे समभाव रखते, उन के भाव किंचिन्मात्र भी विचलित न होते थे। इस प्रकार बारह वर्ष की घोर साधना के पश्चात् महावीर ने जंभियग्राम के बाहर ऋजुवालिका नदी के तट पर स्थित एक खेत में शाल वृक्ष के नीचे गोदोहन ग्रासन से उकडूँ बैठे हुए ध्यानमग्न ग्रवस्था में केवलज्ञान-दर्शन की—– बोधि की—–प्राप्ति की।<sup>३३</sup> महा तपस्वी की कठोर तपस्या सफल हुई, उनके हृदय-कपाट खुल गये, हृदय में प्रकाश ही प्रकाश मालूम पड़ने लगा, विकार सब शान्त हो गये, संशय सब मिट गये, ज्ञान का स्रोत उमड़ पड़ा, ग्रब जानने को कुछ बाक़ी न रहा, जिस के जानने के लिये इतनी दौड़-धूप थी, उघेड़-बुन थी, वह मिल गया। ग्राज प्रथम बार विश्व के कल्याण का मार्ग स्पष्ट दृष्टिगोचर हुग्रा।

### ४ अहिंसा का उपदेश

महावीर के लोकोत्तर उपदेश की चर्चा सर्वत्र होने लगी। लोग दूर दूर से उन का उपदेश सुनने ग्राये। बहुतों ने उन के धर्म में दीक्षा ली। इन में मगध, कोशल, विदेह ग्रादि देशों के ग्यारह कुलीन विद्वान् ब्राह्मण मुख्य थे। सर्वप्रथम महावीर का उपदेश था ग्रहिंसा। उम्हों ने कहा कि सब कोई जीना चाहता है, सब को ग्रपना ग्रपना जीवन प्रिय है, सब कोई सुखी बनना चाहता है, दुख से दूर रहना चाहता है, ग्रतएव किसी प्राणी को कष्ट पहुँचाना ठीक नहीं। <sup>अ</sup> जो मनुष्य ग्रपनी व्यथा को समफता है, वह दूसरों की व्यथा का ग्रनुभव कर सकता है, ग्रौर जो दूसरों की व्यथा

<sup>२३</sup> क्राचारांग ६; कल्पसूत्र ५. ११२–१२०; ग्रावश्यक निर्युक्ति १११–५२७; ग्रावश्यक चूणि पृ० २६**८–३२३** <sup>२३</sup> ग्राचारांग २.८१; दशवैकालिक ६.११ ग्रनुभव करता है वह ग्रपनी व्यथा भी समफ सकता है, ग्रतएव शांत संयमी जीव दूसरों की हिंसा करके----दूसरों को कष्ट पहुँचा करके----जीवित नहीं रहना चाहते ।<sup>३४</sup> वास्तव में देखा जाय तो जो मनुष्य दूसरों की ग्रोर से बेपरवाह रहता है वह स्वयं ग्रपनी उपेक्षा करता है ग्रौर जो स्वयं ग्रपनी उपेक्षा करता है वह दूसरों की ग्रोर से बेपरवाह रहता है ।<sup>३५</sup> दूसरे शब्दों में, व्यष्टि ग्रौर समष्टि का ग्रन्थोन्याश्रय संबंध है, व्यक्ति समाज का ही एक ग्रंग है ग्रौर व्यक्ति को छोड़कर समाज कोई ग्रलग वस्तु नहीं, ग्रतएव प्रत्येक व्यक्ति पर समाज का उत्तरदायित्व है, इसलिये यदि हम ग्रपनी उपेक्षा करते हैं तो यह समाज की उपेक्षा है ग्रौर समाज की उपेक्षा से व्यक्ति की उपेक्षा होती है । **'जे एगं जाणइ से सब्वं जाणइ, जे सब्वं जाणइ से एगं** जा**णइ**'र्भ (जो एक को जानता है वह सब को जानता है, ग्रौर जो सब को जानता है वह एक को जानता है ) इस प्रसिद्ध वाक्य का यही रहस्य है ।

जैसा ऊपर कहा गया है महावीर के युग में यज्ञ-याग म्रादि का खूब प्रचार था, वैदिकी हिंसा को हिंसा नहीं समका जाता था, तथा म्रंधश्रद्धा

तुलना करो---

सब्बा दिसानुपरिगम्म चेतसा। न एवज्भगा पियतरं ग्रत्तना क्वचि ॥ एवं पियो पुथु ग्रत्ता परेसं। तस्मा न हिंसे परं ग्रत्तकामो ॥ (संयुत्तनिकाय, कोसलसंयुत्त, १,६)

ग्रर्थ—समस्त संसार में ग्रात्मा से प्रियंतर ग्रौर कोई वस्तु नहीं, ग्रत-एव जिसे ग्रात्मा प्रिय है उसे चाहिए कि वह दूसरे की हिंसा न करे

<sup>३४</sup> भ्राचारांग १.४७ <sup>२५</sup>वही, १.२३

\* ग्राचारांग ३.१२३

के साथ-साथ उस समय द्वेष, क्लेश, घृणा ग्रौर ग्रहंकार की कलुषित भाव-नायें सर्वत्र फैली हुई थीं । ऐसे समय करुणामय महावीर ने सर्व-संहार-कारिणी हिंसा के विरुद्ध ग्रपनी ग्रावाज उठाई ग्रौर बताया कि ग्रहिंसा से ही मनुष्य सुखी बन सकता है, इसी से संसार की शांति क़ायम रह सकती है ग्रौर समाज में सुख की ग्रभिवृद्धि हो सकती है । **'जीवो जीवस्य जीव**-नम्' इस शोषणात्मक सिद्धांत के विरुद्ध महावीर ने कहा कि लोकहित के लिये, समाज के कल्याण के लिये '**जीग्रो ग्रौर जीने दो'** इस कल्याणकारी सिद्धांत के स्वीकार किये बिना हमारी बर्बर वृत्तियाँ---दूसरों का संहार-कर जय पाने की भावनायें, दूसरों का ग्रपयशकर यश ग्रौर प्रतिष्ठा प्राप्त करने की ग्रभिलाषायें, निस्सहाय ग्रौर पीड़ितों का सर्वस्व छीनकर वाह-बनाने के लिये मनुष्य नाना प्रकार की प्रवृत्तियाँ करता है ग्रौर इस से वह दूसरों को संताप पहुँचाता है जिस से संसार की शांति भंग होती है, ग्रतएव महावीर का कथन था कि बुद्धिमान पुरुष ग्रपना निज का दृष्टांत सामने रखकर ग्रपने को प्रतिकूल लगनेवाली बातों को दूसरों के विरुद्ध ग्राचरण नहीं करते । वास्तव में प्रमादपूर्वक—–ग्रयत्नाचारपूर्वक––कामभोगों में ग्रासक्ति का नाम ही हिंसा है, ग्रतएव महावीर का उपदेश था कि विकारों पर विजय प्राप्त करना, इन्द्रियदमन करना ग्रौर समस्त प्रवृत्तियों को संकुचित करना ही सच्ची अहिंसा है । महावीर ग्रहिंसा-पालन में बहुत यागे बढ़ जाते हैं और जब वे समस्त प्रकृति में जीव का **ग्रारोपणकर** पृथ्वी, जल, ग्रग्नि, वायू ग्रौर वनस्पति तक की रक्षा का उपदेश देते हैं तो उन की ग्रहिंसक वृत्ति—विश्वकल्याण की भावना—चरम सीमा पर पहुँच जाती है । महावीर ने जिस सर्वमुखी ऋहिंसा का उपदेश दिया था, वह ऋहिंसा केवल व्यक्ति-परक न थी बल्कि जगत् के कल्याण के लिये उस का सामूहिक रूप से उपयोग हो सकता था।

## ५ संयम, तप श्रीर त्याग का महत्त्व

महावीर ने ग्रहिंसा, संयम ग्रौर तप को उत्कृष्ट धर्म बताया है । \*\* देखा जाय तो ग्रहिंसा को समभ लेने के पश्चात् उसे पुष्ट बनाने के लिये संयम और तप की ग्रावश्यकता है । संयम का ग्रर्थ है ग्रपने ऊपर क़ाबू रखना । समय समय पर मनुष्य के सामने अनेक प्रलोभन स्राकर उपस्थित होते हैं, अनेक आकर्षण सामने आकर उसे डाँवाडोल बना देते हैं, इस से चपल ग्रौर स्वेच्छाचारी चित्त का दमन करना कठिन हो जाता है । राग, द्वेष, काम, कोध, माया, लोभ ग्रौर ग्रहंकार के परवश होकर मनुष्य ग्रपने ध्येय से च्युत हो जाता है,<sup>34</sup> ग्रौर ग्रपना तथा लोक का कल्याण करने में ग्रसफल होता है । महावीर ने ग्रसंयम की—–प्रमाद की—–बहुत निन्दा की है ग्रौर बताया है कि जैसे मरियल बैल को गाड़ी में जोतकर उस से दूर्गम जंगल को पार करना कठिन हो जाता है उसी प्रकार ग्रसंयत—प्रमादी— पुरुष का ग्रपने लक्ष्य तक पहुँचना कठिन है ।<sup>३९</sup> इसीलिये उन्होंने विविध ग्राख्यानों द्वारा ग्रपने भिक्षुग्रों को उपदेश दिया है कि हे ग्रायुष्मान् श्रमणो ! सांसारिक काम-वासनाम्रों से, प्रलोभनों से हमेशा दूर रहो, तथा विपुल धनराशि ग्रौर मित्र-बांधवों को एक बार स्वेच्छापूर्वक छोड़कर फिर से उन की ग्रोर मुँह मोड़कर न देखो ।<sup>३°</sup> जैसे सधा हुग्रा तथा कवचधारी घोड़ा युद्ध में विजय प्राप्त करता है, उसी प्रकार विवेकी जन जीवन-संग्राम में विजयी होकर इष्टसिद्धि प्राप्त करता है ।<sup>३१</sup> विवेक होना इतनी सहज

<sup>३°</sup> दशवैकालिक १.१ <sup>२८</sup> उत्तराघ्ययन ४.११–१२ <sup>३९</sup> उत्तराघ्ययन २७ <sup>३°</sup> वही, १०.२९–३० <sup>१९</sup> वही, ४.८

#### महावीर वर्धमान

बात नहीं उस के लिये कठोर साधना की ग्रावश्यकता होती है ; काम-भोगों का परित्यागकर, वस्तुतत्त्व को ठीक ठीक समफ्रकर संयम-पथ पर दृढ़ता-पूर्वक डटे रहने से ही कल्याण-मार्ग की प्राप्ति हो सकती है ।<sup>३२</sup> दूसरे शब्दों में, संयम का अर्थ है अपनी इच्छाग्रों पर ग्रंकुश रखना, अपना सुख त्यागकर दूसरों को सुख पहुँचाना, स्वयं शोषित होना----कष्ट सहन करना, परन्तु दूसरों को कष्ट न होने देना । इसीलिये संयम के साथ तप ग्रौर त्याग की ग्रावश्यकता बताई है । महावीर ने ग्रनेक बार कहा है कि नग्न रहने से, भूखे रहने से, पंचाग्नि तप तपने से तप नहीं होता, तप होता है ज्ञानपूर्वक ग्राचरण करने से । किसी वस्तु की प्राप्ति न होने के कारण उस की ग्रोर से उपेक्षित हो जाने को त्याग नहीं कहते, सच्चा त्याग वह है कि मनुष्य सुन्दर ग्रौर प्रिय भोगों को पाकर भी उन की ग्रोर से पीठ फेर लेता है, उन्हें धता बता देता है । 👯 बौद्धों के मज्भिमनिकाय में वैदेहिका नामक एक सेठानी की कथा आती है—-अपने शांत स्वभाव और नम्रता के कारण वैदेहिका नगर भर में प्रसिद्ध हो गई थी । उसकी काली नाम की एक दासी थी। दासी ने सोचा कि मैं ग्रपनी सेठानी का सब काम ठीक समय पर करती हूँ, ग्रतएव वह शांत रहती है, ग्रौर उसे गुस्सा करने का मौक़ा नहीं मिलता । एक दिन दासी ग्रपनी सेठानी की परीक्षा करने के लिये देर से उठी । सेठानी ग़ुस्सा होकर बोली "तु देर से क्यों उठी ?" और उसे बहुत डाँटने लगी। काली ने सोचा कि सेठानी को ग़ुस्सा तो ज़रूर स्राता है, परन्तु वह लोगों को ग्रपना ग्रसली स्वरूप नहीं दिखाती । ग्रगले दिन फिर दासी देर से सोकर उठी । सेठानी को बहुत कोध ग्राया ग्रौर उस ने दरवाजे की छड़ निकालकर उस के सिर में इतने ज़ोर से मारी कि उस का सिर फट गया ग्रीर उस में से लहू बहने लगा। सब लोग इकट्ठे हो गये ग्रीर उस

<sup>३३</sup> दशवैकालिक २.२--३

<sup>&</sup>lt;sup>३२</sup> वही, ४.१०

दिन से वह ग्रपने दुष्ट स्वभाव के लिये प्रसिद्ध हो गई । इस दृष्टांत द्वारा बुद्ध ने ग्रपने भिक्षुग्रों को उपदेश दिया कि हे भिक्षुग्रो ! जब तक ग्रपने विरुद्ध कोई बात नहीं सुनी जाती तब तक सब शांत रहते हैं, परन्तु अपने विरुद्ध वचन सुनने पर भी शांत रहना सच्ची शांति है ।<sup>३४</sup>

तप ग्रौर त्याग की भावना को महावीर ने ग्रपने जीवन में प्रत्यक्ष ढालकर बताया था। उन की तपश्चर्या---देहदमन ग्रौर कष्टसहिष्णता, वास्तव में ग्रद्भुत थी जिसे देखकर बड़े बड़े तपस्वियों के ग्रासन डोल जाते थे। तिस पर भी उन का तप कुछ लौकिक कीर्ति ग्रथवा सूख-प्राप्ति के लिये नहीं था, बल्कि उस में स्व ग्रौर पर-कल्याण की भावना ग्रर्न्ताहत थी। केवल शुष्क देहदमन भी महावीर के तप का उद्देश्य नहीं था, उस में शारीरिक ग्रौर मानसिक कठोर साधना द्वारा कायिक सूखशीलता तथा ग्रधैर्यरूप मानसिक हिंसा के त्याग का रहस्य सन्निहित था। इसी पर महावीर ने भार दिया था । भगवती सुत्र में तप के बाह्य श्रौर स्राभ्यन्तर भेद बताते हुए कहा है कि प्रमाद ग्रादि को नाश करने के लिये तथा <mark>ग्रावश्यक ग्रात्मबल प्राप्त करने के</mark> लिये शरीर, इन्द्रिय ग्रौर मन को वश में रखने का नाम तप है ।\* समंतभद्र ने लिखा है कि ग्राध्यात्मिक तप का पोषण करने के लिये ही परम दुश्चर बाह्य तप किया जाता है ।<sup>३६</sup> इस से स्पष्ट है कि महावीर के धर्म में बाह्य तप गौण था ग्रौर ग्रंतरंग शुद्धि ही एकमात्र उस का उद्देश्य था। ग्रचेलकत्व के उपदेश का यही ग्रर्थ था कि नग्न रहकर, ग्रपनी ग्रावश्यताएँ ग्रधिक से ग्रधिक घटाकर ग्रात्मशुद्धि प्राप्त करनी चाहिये । सूत्रकृतांग में कहा है कि भले ही कोई नग्न ग्रवस्था में विचरे; या एक एक महीने तक उपवास करे, परन्तू यदि उस के मन में

<sup>३′</sup> ककचूपम सुत्त <sup>३५</sup> २४.७

- <sup>३६</sup> बृहत्स्वयंभू स्तोत्र, कुंथुजिन स्तोत्र **८३**

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### महावीर वर्धमान

माया है तो उसे सिद्धि मिलनेवाली नहीं। 🔭 ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने यही कहा है कि वस्त्र त्यागकर भुजायें लटकाकर चाहे कोटि वर्ष तप करो परन्तु ग्रंतरंग शुद्धि के बिना मोक्ष नहीं होता।\*\* इस से स्पष्ट है कि महावीर ने कोरी नग्नता का समर्थन नहीं किया। वास्तव में जो सरल हो, मुमुक्षु हो, ग्रौर माया रहित हो उसी को सच्चा मुनि कहा गया है। \* केशी-गौतम के संवाद में पार्श्वनाथ की परंपरा के ग्रनुयायी केशी ने जब महावीर के शिष्य गौतम से प्रश्न किया कि महावीर का धर्म ग्रचेलक है ग्रौर पार्श्वनाथ का सचेल, तो फिर दोनों का समन्वय कैसे हो सकता है ? इस पर गौतम ने उत्तर दिया कि हे महामुने ! मोक्ष के वास्तविक साधन तो ज्ञान, दर्शन और चारित्र हैं, लिंग या वेश गौण है; लिंग साध्य की सिद्धि में साधन-मात्र है, उसे स्वयं साध्य समभ लेना भूल है। वास्तव में इसी तप का ग्रादर्श उपस्थितकर दीर्घ तपस्वी महावीर ग्रपने धर्म की भित्ति खड़े कर सके ग्रौर ग्रात्म-संयम, ग्रात्म-ग्रनुशासन ग्रौर म्रात्म-विजय को इतना उच्च स्थान दे सके । तप म्रौर त्याग की उच्च भावना ही मनुष्य को ग्रहिंसा के समीप लाकर संसार की ग्रधिका-धिक शांति में ग्रभिवृद्धि कर सकती है, यही महावीर वर्धमान का ग्रादेश था।

**ग्रपने उद्देश्य तक पहँचने में कितने ही क**ष्ट क्यों न आयें, परन्तु तपस्वी जन ग्रपने मार्ग में सदा ग्रटल रहते हैं। कोई उन्हें गाली देया उन की स्तूति करे तो भी उस में वे समभाव धारण करते हैं। कर्त्तव्य-पथ पर डटकर खड़े रहने से ही मनुष्य कठिन ग्रौर दुस्सह कठिनाइयों पर जय

- \* भावप्राभृत ४
- <sup>३९</sup> म्राचारांग १.३.१९
- \* उत्तराध्ययन २३.२६-३३

३७ २.१.દ

प्राप्त कर सकता है,\*\* ग्रन्यथा जहाँ वह ज़रा ढीला पड़ा कि ऊपर से गिर-कर एक दम नीचे पहुँच जाता है। <sup>४२</sup> इसीलिये महावीर ने कहा है कि ''हे श्रमणो ! पहले ग्रपने साथ युद्ध करो, पहले ग्रात्मशुद्धि करो, बाहर युद्ध करने से कुछ मिलनेवाला नहीं।''\*३ तप ग्रौर त्यांग का मार्ग झूरों का मार्ग है; यह लोहे के चने चाबने के समान कठोर, बालुका का ग्रास भक्षण करने के समान शुष्क, गंगा नदी के प्रवाह के विरुद्ध तैरने के समान कठिन, समुद्र को भुजाग्रों द्वारा पार करने के समान दुस्तर तथा ग्रसिधारा पर चलने के समान भयंकर है । तपस्वी जन इस मार्ग पर एकान्त-दुष्टि रखकर, ग्रत्यन्त प्रयत्नशील होकर, ग्रपनी समस्त प्रवृत्तियों को संकुचित-कर ग्राचरण करते हैं। " दूसरे शब्दों में, तप ग्रौर त्याग का ग्रर्थ है ग्रात्म-दमन करना, दूसरों के सूख के लिये कष्ट सहन करना, उन के कष्ट-निवारण के लिये ग्रपने सूख को न्योछावर कर देना, उन के हित में ग्रपना हित मानना तथा ग्रपने तप ग्रौर त्याग द्वारा उन के साथ समचित्त हो जाना । महावीर ने ग्रपने तपस्वी जीवन द्वारा हमें यही पाठ सिखाया था । इतनी उच्च भावनायें हो जाने पर निर्भयता और साहसपूर्वक कार्य करने की प्रवृत्ति मनुष्य में स्वयं ग्रा जाती है।

## ६ समानता—जन्म से जाति का विरोध

ग्रहिंसा को सामुहिक रूप देने के लिये महावीर के उपदेशों में समता के ऊपर ग्रधिक से ग्रधिक भार दिया गया है । उन्हों ने बताया कि ग्रहिंसा की

- <sup>\*\*</sup> सूत्रकृतांग १.३
- <sup>\*\*</sup> श्राचारांग ४.२.१४४
- \* नायाधम्मकहा १, पु० २८ (वैद्य एडीशन)

<sup>&</sup>lt;sup>११</sup> ग्राचारांग ६.२.१८०

#### महावीर वर्धमान

प्रतिष्ठा के लिये ग्रधिकाधिक समता की ग्रावश्यकता है । जब तक हम ऊँच-नीच का, छोटे-बड़े का, धनवान-निर्धन का भाव पोषण करते हैं, तब तक हम ग्रहिंसक नहीं कहे जा सकते । महावीर के उपदेशानुसार समस्त जीव एक समान हैं, उन में ऊँच-नीच की बुद्धि रख़कर मनुष्य हिंसक वत्ति का पोषण करता है । उत्तराध्ययन सूत्र में जयघोष मुनि ग्रौर विजयघोष ब्राह्मण का सुंदर संवाद स्राता है । जयघोष जब विजयघोष की यज्ञशाला में भिक्षा माँगने गये तो विजयघोष ने यह कहकर मुनि को भगा दिया कि उस के घर वेदपाठी, यज्ञार्थी ग्रौर ज्योतिषांग जाननेवाले ब्राह्मणों को ही भिक्षा मिलती है। उस समय जयघोष मुनि ने बताया कि चाहे कोई भी हो, जो ग्रपना ग्रौर दूसरों का कल्याण कर सके वही ब्राह्मण कहा जा सकता है; सच्चा ब्राह्मण वह है जिस ने राग, ढेष, ग्रौर भय पर विजय प्राप्त की है, जो ग्रपनी इन्द्रियों पर निग्रह रखता है, कभी मिथ्या-भाषण नहीं करता, तथा जो सर्व प्राणियों के हित में रत रहता है । केवल सिर मुंड़ा लेने से कोई श्रमण नहीं कहा जाता, ऊँकार का जाप करने से ब्राह्मण नहीं हो जाता, जंगल में वास करने से कोई मुनि नहीं हो जाता, तथा कुश-वस्त्र धारण करने से कोई तपस्वी नहीं हो जाता । वास्तव में समता से श्रमण होता है, ब्रह्मचर्य से ब्राह्मण होता है, ज्ञान से मुनि होता है ग्रौर तप से तपस्वी होता है। सच पूछा जाय तो मनुष्य अपने अपने कर्मों से ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रौर शुद्र कहा जाता है, किसी जाति-विशेष में उत्पन्न होने से नहीं। \* जैन ग्रंथों में ज्ञान, पूजा, कुल, जाति, बल, ऋद्धि, तप और शरीर इंस

<sup>®</sup> वही, २५.२३, २९–३१ तुलना करो––मा बाह्यण दारु समादहानो, सुद्धि ग्रमञ्जि बहिढा हि एतम् । न हि ते न सुद्धि कुसला वदन्ति, यो बाहिरेन परिसुद्धि इच्छे ॥ प्रकार ग्राठ तरह के मद बताते हुए कहा है कि जो पुरुष इन मदों के कारण ग्रन्य धार्मिक पुरुषों का ग्रनादर करता है, वह स्वयं धर्म का ग्रनादर करता है, क्योंकि धार्मिक पुरुषों के बिना धर्म नहीं चलता । यहाँ सम्य-ग्दर्शन से युक्त चांडाल को भी पूजनीय बताकर उस के प्रति सन्मान प्रकट किया है ।<sup>\*\*</sup> रविषेण ग्रादि ग्राचार्यों ने पद्मपुराण ग्रादि शास्त्रों में गुणों से जाति मानकर उक्त सिद्धांत का समर्थन किया है ।<sup>\*\*</sup> ग्रागे चलकर जैन नैयायिकों ने भी जातिवाद के खडन में ग्रनेक तर्क उपस्थित किये है ।<sup>\*\*</sup> दूसरी जगह हरिकेश नामक चांडाल-कुलोत्पन्न जैन भिक्षु का उल्लेख ग्राता है । एक बार हरिकेश मुनि किसी यज्ञशाला में भिक्षा माँगने गये; वहाँ जातिमद से उन्मत्त राजपुरोहित ने उन्हें भिक्षा देने से इन्कार कर दिया ग्रौर कहा कि यज्ञ करनेवाले जाति ग्रौर विद्यायुक्त ब्राह्मण ही दान के सत्पात्र है । इस पर हरिकेश ने उपदेश दिया कि कोघ ग्रादि वासनाग्रों के मन में रहते हुए केवल वेद पढ़ लेने से ग्रथवा ग्रनुक जाति में पैदा हो

> हित्वा ग्रहं बाह्मण दारुदाहम्, ग्रज्भत्थं एव जलयामि जोति। निच्चग्गिनी निच्चसमाहितत्तो, ग्ररहं ग्रहं ब्रह्मचर्यं चरामि॥

(संयुत्तनिकाय, ब्राह्मणसंयुत्त १, ६)

ग्रर्थ---हे ब्राह्मण ! लकड़ियाँ जलाने से शुद्धि नहीं होती, यह केवल बाह्य शुद्धि है। मैं बाह्य शुद्धि को त्यागकर ग्राघ्यात्मिक ग्रग्नि जलाता हूँ; मेरी ग्रग्नि हमेशा जलती रहती है, मैं हमेशा उसमें तप्त रहता हूँ, मैं ग्रहँत हूँ, ग्रौर मैं व्रह्मचर्य का पालन करता हूँ

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### महावीर वर्धमान

जाने से कोई उच्च नहीं हो सकता; जल में स्नानकर के यज्ञ आदि में प्राणियों की हिंसा करने से अन्तःकरण की शुद्धि नहीं होती । असली यज्ञ है इन्द्रिय-निग्रह, तप उस यज्ञ की अग्नि है, जीव अग्नि-स्थान है, मन, वचन और काय-योग उस की कड़छी है, शरीर अग्नि को प्रदीप्त करनेवाला साधन है, कर्म ईंधन है तथा संयम शांति-मंत्र है। जितेन्द्रिय पुरुष धर्मरूपी जलाशय में स्नानकर, ब्रह्मचर्यरूपी शांति-तीर्थ में नहाकर शांतियज्ञ करते हैं, वही वास्तविक यज्ञ है, वही धर्म है । <sup>8</sup> बुद्ध ने भी हिंसामय यज्ञ-याग आदि का विरोध किया था। बौद्धधर्म में त्रिशरण, शिक्षा, शील, समाधि और प्रज्ञा नामक यज्ञ बताये गये हैं जिन में तेल, दही आदि से होम करना और दरिद्रों को,दान देना बताया है।<sup>9</sup> जातिवाद के संबंध में यहाँ यह कह देना आवश्यक है कि वेदकाल में जो चातुवर्ण्य की रचना की गई थी उस का अभिप्राय यथायोग्य कार्य-विभाजन से था, परन्तु आगे चलकर जब यह व्यवस्था जन्मगत मानी जाने लगी तो महावीर और बुद्ध को इस का विरोध करना पड़ा, मुलतः इस व्यवस्था में दोष नहीं था।

ब्राह्मण और क्षत्रियों के अतिरिक्त महावीर के अनुयायी अनेक गृहपति (कृषिप्रधान वैश्य) तथा कुम्हार, लुहार, जुलाहे, माली, किसान आदि कर्मकर लोग थे। महावीर ने अनेक म्लेच्छ, चोर, डाकू, मच्छीमार, वेश्या, तथा चांडालपुत्रों को दीक्षा दी थी। स्वयं वे नगर के बाहर लुहार, बढ़ई, जुलाहे, कुम्हार आदि की शालाओं में ठहरते थे और उन्हें धर्मोपदेश देकर अपने धर्म का प्रचार करते थे। सच पूछा जाय तो जैनधर्म का मार्ग सब के लिये खुला था, वह धर्म जनता का था और उस में कोई भी आकर दीक्षित हो सकता था। शास्त्रों में कहा है कि महा-वीर के समवशरण (धर्मसभा) में किसी भी जाति का मनुष्य आकर

🕆 दीघनिकाय, कूटदन्त सुत्त

<sup>\*</sup> उत्तराध्ययन १२

धर्म-श्रवणकर कल्याण-पथ का पथिक बन सकता है। जिन का लोग पतित कहकर ग्रनादर करते थे, जिन्हें धर्म-श्रवण का ग्रनधिकारी मानते थे, जिन्हें उन के तथाकथित पेशे ग्रादि के कारण धर्मपालन की मनाई थी, ऐसे पतितों, पीड़ितों स्रौर शोषितों को ऊँचे उठाकर महावीर ने निस्स-न्देह जन-समाज का महान् कल्याण किया था। धनिकों ग्रौर समुद्धि-शालियों को महावीर का उपदेश था कि ऐ सांसारिक मनुष्यो ! काम-भोगों से, भोग-विलास से कभी तुष्ति नहीं हो सकती, ग्रतएव ग्रपनी ग्रावझ्य-कताग्रों को कम करो, ग्रपनी इच्छाग्रों पर नियंत्रण रक्खो; सोना. चाँदी. गाय, बैल, खेत, गाड़ी, घोड़ा, वस्त्र, खान-पान, इतर-फुलेल, ग्रलंकार-**ग्राभूषण ग्रादि जो तुम्हारे घर ग्र**परिमित मात्रा में भरे पड़े हैं उन का परिमाणकर दूसरों को ग्राराम पहुँचाग्रो जिस से ग्रन्य लोग भी इन वस्तूग्रों का यथायोग्य उपभोग कर सकें। '१ महावीर के पंचव्रतों में जो ग्रपरिग्रह व्रत है उस का यही ग्रर्थ है कि जहाँ तक हो ग्रपनी ग्रावश्यकताग्रों पर, मिथ्या वासनाग्रों पर ग्रंकुश रक्खो; ग्रहिंसक पुरुष संग्रहशील नहीं हो सकता, उस का तो समस्त संग्रह, सब धन-धान्य, रुपया-पैसा परोपकार के लिये है । दूसरों को भूखे मरते देखकर, नंगा देखकर वह शान्ति से नहीं बैठ सकता । जिस महावीर के प्रवचन में इतनी उदारता थी, प्राणिमात्र का दूख दूर करने की दृढ़ वृत्ति थी, उस में फिर जाति-पाँति का, छोटे-बड़े का ग्रौर घनवान्-निर्धन का क्या भेद हो सकता है ? जैन शास्त्रों में भील ग्रौर ब्राह्मण की एक कथा ग्राती है---भील ग्रौर ब्राह्मण दोनों शिव जी के भक्त थे। ब्राह्मण पत्र, पुष्प, गूगल, चंदन म्रादि से शिव जी की पुजा करता था जब कि भील के पास ये सब उत्तमोत्तम वस्तुएँ नहीं थीं, ग्रतएव वह नाच गाकर ही भक्ति करता था। परन्तु फिर भी शिव जी भील को ग्रधिक चाहते थे; ब्राह्मण ने इस का कारण पूछा । शिव जी ने

### "' उपासकदशा १

एक दिन ग्रपनी ग्राँख फोड़ डाली । ब्राह्मण ग्राया ग्रौर यथावत् पूजा, सत्कार करके चला गया । थोड़ी देर बाद भील ग्राया । उस ने शिव जी की एक ग्राँख गायब देखकर भट ग्रपनी ग्राँख निकालकर उन के लगा दी । जब ब्राह्मण को पता लगा तो उस की समभ में ग्राया कि क्यों शिव जी भील को चाहते हैं । <sup>3</sup> यह लौकिक उदाहरण यद्यपि भक्ति ग्रौर मान की उत्कु-ष्टता प्रदर्शित करने के लिये दिया गया है लेकिन इस से पता लगता है कि जैनधर्म में ऊँच-नीच तथा निरर्थक बाह्याडंबर के लिये कोई स्थान नहीं था । मनुष्य ग्रपने कर्म से, ग्रपने गुण से ग्रौर ग्रपनी मेहनत से ही उच्च पद प्राप्त कर सकता है, न कोई ऊँचा है न कोई नीचा, यह महावीर का ग्रलौकिक संदेश था ।

### ७ स्त्रियों का उच्च स्थान

स्त्री के विषय में महावीर बहुत उदार थे । उस युग में स्त्रियों की बड़ी टुर्दशा थी। कोई उन्हें मायावी कहता था, कोई कृतघ्न कहता था, कोई चचल कहता था, कोई कामाग्नि से धधकती हुई ग्रग्नि कहता था, ग्रौर कोई चचल की खान वताता था। स्मृतिकारों ने कहा है कि स्त्री को किसी भी ग्रवस्था में स्वतंत्र न रहने देना चाहिये। बुद्धदेव जैसे जीवन के कलाकार उपदेशक के सामने जव स्त्री-दीक्षा का प्रश्न ग्राया तो उन्हें इस विषय पर काफ़ी विचार करना पड़ा। पहले तो उन्होंने भिक्षुणी को ग्रपने संघ में स्थान देने से इन्कार कर दिया, परन्तु ग्रपनी मौसी महाप्रजापति गौतमी के बहुत ग्राग्रह करने पर उन्हों ने उसे संघ में दाखिल किया,<sup>43</sup> यद्यपि ग्रागे चलकर

<sup>&</sup>lt;sup>५३</sup> बृहत्कल्प भाष्य पीठिका पृ० २४३ <sup>५३</sup> चलवग्ग १०.१

बुद्ध ने स्त्रियों के प्रति काफ़ी सम्मान का प्रदर्शन किया है । ऐसी दशा में महावीर ने चतुर्विंध संघ में स्त्रियों को महत्त्वपूर्ण स्थान दिया था । प्राचीन जैन शास्त्रों में सैकड़ों महिलाम्रों के नाम मिलते हैं जिन्हों ने महावीर की धर्मकथा सूनकर ग्रात्मकल्याण किया। \* चन्दनबाला, जिसे कौशांबी के सेठ ने बाजार से खरीदा था ग्रौर सेठ की स्त्री ने जिस का सिर उस्तरे से मुँडवाकर ग्रौर पैरों में बेड़ियाँ डालकर एक घर में वन्दकर दिया था, महावीर की प्रथम शिष्या स्रौर उन के भिक्षुणी-संघ की ग्रधिष्ठात्री थी ।'' इसी प्रकार राजीमती ने अपने संयम और त्याग द्वारा जो अपने चरित्र की उज्वलता का परिचय दिया है, वह किसी भी पुरुष के लिये स्पृहणीय है । संसार के सुखों का त्यागकर ग्ररिष्टनेमि के पदचिह्नों का ग्रनुगमन करना तथा स्वचरित्र से स्खलित होते हुए ग्ररिष्टनेमि के भ्राता रथनेमि को संयम में स्थिर रखना यह राजीमती जैसी वीरांगना का ही काम था ।'\* जैन ग्रन्थों में स्त्री-रत्न चक्रवर्ती के चौदह रत्नों में से एक माना गया है,'' तथा यह कहा गया है कि जल, ग्रग्नि, चोर-डाकू, दुष्काल-जन्य ग्रादि संकट उपस्थित होने पर सर्वप्रथम स्त्री की रक्षा करनी चाहिये। " चेलना राजगुह के राजा श्रेणिक की रानी थी। एक बार महावीर के दर्शन करके लौटते समय उस ने रास्ते में तप करते हुए एक साधु को देखा । वह घर <del>ग्राकर रात</del> को सो गई । संयोगवश सोते सोते उस का हाथ पलंग के नीचे लटक गया स्रौर ठंढ के मारे सुन्न हो गया। रानी की जब आँख खुली तो उस के शरीर में ग्रसह्य वेदना थी। उस के मुँह से ग्रचानक निकल पड़ा

<sup>४४</sup> देखो ग्रन्तगड ४,७,८, नायाधम्मकहा; मूलाचार ४.१९६ <sup>४५</sup> कल्पसूत्र ४.१३४ <sup>९६</sup> उत्तराघ्ययन २२ <sup>९४</sup> जंबूद्वीपप्रज्ञप्ति ३. ६७ <sup>४४</sup> बृहत्कल्प भाष्य ४.४३४९

#### महावीर वर्धमान

कि ग्रोह ! उस बिचारे का क्या हाल होगा ! राजा भी वहीं सोया हुग्रा था । उस ने जब ये वाक्य सुने तो उसे संदेह हुम्रा कि चेलना ने किसी पर-पुरुष को संकेत-स्थान पर बुलाया है ग्रौर संभवतः ग्रब वह न ग्रा सकेगा. इसीलिये यह ऐसा कह रही है । प्रातःकाल श्रेणिक ने ग्रपने मंत्री ग्रभय-कुमार को बुलाकर समस्त अंत:पुर जला देने की स्राज्ञा दी, स्रौर स्वयं स्रपनी शंका दूर करने के लिये महावीर के पास पहुँचा । वहाँ जाकर श्रेणिक को मालूम हुम्रा कि चेलना पतिव्रता है। इस पर उस ने ग्रपना सिर धन लिया । परन्तु कुशल मंत्री अभयकुमार ने अभी तक अंतःपुर नहीं जलाया था । ग्रभयकुमार को राजा श्रेणिक के इस निन्द्य बरताव पेर बड़ी घुणा हुई, उसे संसार से वैराग्य हो ग्राया, ग्रौर उस ने महावीर के चरणों में बैठ-कर दीक्षा ले ली । " ग्रभयकुमार की इस दीक्षा में निस्सन्देह एक बड़ा भारी रहस्य था, बड़ी वेदना थी, जिस का ग्रर्थ है कि स्त्री जाति के चरित्र को कलंकित करनेवाला, उस के विषय में शंकाशील रहनेवाला पुरुष चाहे वह कोई भी हो ग्रधम है ग्रौर उसकी चाकरी में रहना योग्य नहीं । यद्यपि इस संबंध में यह बात न भूलना चाहिये कि तत्कालीन वातावरण के प्रभाव के कारण जैन ग्रंथ स्त्री-निन्दा से ग्रछूते न रह सके, जिस का एक प्रधान कारण था साधुम्रों को संयम में स्थिर रखना । जो कुछ भी हो म्रपने संघ में स्त्री को मुख्य स्थान देकर महावीर ने स्त्री जाति का महत्त्व स्वीकार किया था । पालि ग्रन्थों में ग्राता है कि कोशल के राजा प्रसेनजित के घर जब कन्या का जन्म हुग्रा तो राजा बहुत उदास हुग्रा, उस समय बुद्ध ने उसे समभाया कि हे राजन् ! पुत्री बड़ी होकर बुद्धिशाली ग्रौर सुशीला होकर पतिव्रता हो सकती है, ग्रौर गुणवान् पुत्र को जन्म देकर संसार का महान् कल्याण कर सकती है, ग्रतएव तु ग्रपनी पुत्री का ग्रच्छी तरह पालन-पोषण कर ।'' निस्सन्देह महावीर ग्रौर बुद्ध ने स्त्री जाति को ऊँचा उठाकर

### ें वही, पीठिका, पृ० ५७--म 👘 संयुत्तनिकाय ३,२,६

यह बताया था कि उस में अपार शक्ति है, वह अपनी तीव्र श्रद्धा श्रौर भावना-- वेग से चाहे जो कर सकती है श्रौर साथ ही वह अपने असीम मातृप्रेम द्वारा पुरुष को प्रेरणा श्रौर शक्ति प्रदानकर समाज का कल्याण कर सकती है ।

# 🛛 ईश्वर-कर्तृत्व-निषेध—्पुरुषार्थ का महत्त्व

महावीर का कथन था कि म्रात्मविकास की सर्वोच्च म्रवस्था का मनुष्य ईश्वर बन सकता है----तो फिर उसे संसार की सृष्टि के प्रपंच में पड़ने से क्या लाभ ? तथा यदि ईश्वर दयालू है, सर्वज्ञ है तो फिर उस की सुष्टि में ग्रन्याय, ग्रौर उत्पीड़न क्यों होता है ? क्यों सब प्राणी सुख ग्रौर शांति से नहीं रहते ? अतएव यदि ईश्वर अपनी सुष्टि को, अपनी प्रजा को सुखी नहीं रख सकता तो उस से क्या लाभ ? फिर यही क्यों न माना जाय कि मनुष्य ग्रपने ग्रपने कर्मों का फल भोगता है, जो जैसा करता है, वैसा पाता है । ईश्वर को कर्त्ता मानने से, उसे सर्वज्ञ स्वीकार करने से हम प्रारब्धवादी बन जाते हैं ग्रौर किसी वस्तू पर हम स्वतंत्रतापूर्वक विचार नहीं कर सकते । श्रच्छा होता है तो ईश्वर करता है, बुरा करता है तो ईश्वर करता है, ग्रादि विचार मनुष्य को पुरुषार्थहीन बनाकर जनहित से विमुख कर देते हैं । महावीर ने घोषणा की थी कि ऐ मनुष्यो ! तुम जो चाहे कर सकते हो, जो चाहे बन सकते हो, ग्रपने भाग्य के विधाता तुम्हीं हो, पुरुषार्थपूर्वक, बुद्धिपूर्वक, ग्रंधश्रद्धा को त्यागकर ग्रागे बढ़े चलो, इष्टसिद्धि ग्रवश्य होगी । बुद्ध ने एक स्थान पर कहा है कि किसी बात में केवल इसलिये विश्वास मत करो कि उसे मैं कहता हूँ या बहुत से लोग उसे मानते चले ग्राये हैं, इसलिये विश्वास मत करो कि वह तुम्हारे ग्राचार्यों की कही हुई बात है या तुम्हारे घर्मग्रन्थों में लिखी हुई है, बल्कि

प्रत्येक बात को ग्रपने व्यक्तिगत ग्रनुभव की कसौटी पर जाँचो; यदि तुम्हें वह ग्रपने तथा ग्रौरों के लिये हितकर जान पड़े तो उसे मान ्लो, न जान -पड़े तो छोड़ दो ।<sup>६९</sup> कितना सुन्दर उपदेश है !

## महावीर का धर्म-न्यात्मद्मन की प्रधानता

महावीर का सीधा-सादा उपदेश था कि ग्रात्मदमन करो, ग्रपने ग्राप को पहचानो ग्रौर स्व-पर-कल्याण करने के लिये तप ग्रौर त्यागमय जीवन बिताग्रो । 'किसी जीव को न सताग्रो, भूठ मत बोलो—जो एक बार कह दो उसे पूरा करो, चोरी मत करो----ग्रावश्यकता से ग्रधिक वस्तु पर ग्रपना ग्रधिकार मत रक्खो, परस्त्री को माँ-बहन समफो, तथा संपत्ति का यथायोग्य बँटवारा होने के लिये धन को बटोरकर मत रक्खो' संक्षेप में यही पंच पाप-निवृत्ति का उपदेश था जो हर किसी की समभ में स्रा सकता है । 'कर्ममल के कारण, सांसारिक वासनाओं के कारण मनुष्य का विकास नहीं हो पाता, प्रमाद के कारण वासनाग्रों के संस्कार ग्रा-ग्राकर जमा होते जाते हैं, उन का रोकना ग्रावश्यक है जो विवेक से ही संभव है । जब मनुष्य को यह विवेक हो जाता है, उसे स्व ग्रौर पर का ज्ञान हो जाता है ग्रौर वह कल्याण का साक्षात्कारकर कल्याणपथ का पथिक बनता है', यही महावीर के सप्त तत्त्वों का रहस्य है । जैनधर्म के अनुसार आ्रात्मविकास की चौदह श्रेणियाँ हैं, जिन्हें गुणस्थान कहते हैं । जिस समय मनुष्य उच्चतम श्रेणी पर पहुँच जाता है उस समय उसे कुछ करना बाक़ी नहीं रह जाता, वह कृतकृत्य हो जाता है, उस की सब गुत्थियाँ सुलभ जाती हैं, ग्रंथियाँ सब टूट जाती हैं ग्रौर वह ग्रात्मानुभव की, ग्रानन्द की चरम ग्रवस्था होती

### 👯 म्रंगुत्तरनिकाय १, कालामसुत्त

३द

#### ग्रनेकांतवाद

हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि महावीर ने य्रात्म-विकास, य्रात्म-य्रनु-शासन ग्रौर य्रात्म-विजय पर ही जोर दिया है। वास्तव में कल्याण-मार्ग को भले प्रकार सुमभ लेना ही केवलित्व या सर्वज्ञत्व है, यही य्रात्म-ज्ञान की प्रकर्षता है ग्रौर इसी को तत्त्वज्ञान कहते. हैं। जहाँ-तहाँ महावीर का यही उपदेश होता था कि दूसरों को कष्ट मत दो, दूसरों के दुख में य्रपना दुख समभो, इसी में सब का कल्याण है, इसी में मोक्ष है, उस के लिये न ईश्वर की ग्रावश्यकता है, न किसी बाह्याडंबर की ग्रावश्यकता है, ग्राव-श्यकता है ग्रात्मशुद्धि की जो तुम्हारे हाथ में है, ग्रतएव ग्रपने ग्राप को पह-चानो ग्रौर ग्रपने ग्राचरण द्वारा दूसरों का कल्याण करो।

## १० ऋनेकांतवाद

यनेकांत ग्रहिंसा का ही व्यापक रूप हैं। राग-ढेषजन्य संस्कारों के वशीभूत न होकर दूसरे के दृष्टिबिन्दु को ठीक ठीक समभने का नाम यनेकांत है; इस से मनुष्य में तथ्य को हृदयंगम करने की वृत्ति का उदय होता है जिस से सत्य के समभने में सुगमता होती है। ग्रनेकांतवाद के ग्रनुसार किसी भी मत या सिंढांत को पूर्णरूप से सत्य नहीं मान सकते। प्रत्येक मत ग्रपनी ग्रपनी परिस्थितियों ग्रौर समस्याग्रों को लेकर उद्भूत हुग्रा है, ग्रतएव प्रत्येक मत में ग्रपने-ग्रपने ढंग की विशेषतायें हैं। ग्रनेकान्त-वादी उन सब का समन्वयकर उस में से जनोपयोगी मार्ग निकालकर ग्रागे बढ़ता है। ग्रनेकांतवाद के ग्रनुसार प्रत्येक सिद्धांत में किसी न किसी दृष्टि से सचाई है। जब तक मनुष्य ग्रपने ही धर्म या सिद्धान्त को ठीक समभता रहता है, ग्रपनी ही बात को परम सत्य माना करता है, उस में दूसरे के दृष्टिबिन्दु को समभने की विशालता नहीं ग्रा पाती ग्रौर वह कूप-मण्डूक बना रहता है। उपाध्याय यशोविजय जी ने कहा है कि सच्चा ग्रनेकांती किसी भी दर्शन से ढेष नहीं करता, वह समस्त दर्शनों के प्रति इस प्रकार समभाव रखता है जैसे पिता ग्रपने पुत्रों के प्रति । वास्तव में अनेकांतवाद––मानसिक शुद्धि<del>–</del> ही शास्त्रों का गुढ़ रहस्य है, य<sup>ं</sup>ही धर्म है; इसे प्राप्त कर लेने पर शास्त्रों के एक पद का ज्ञान प्राप्त कर लेना भी पर्याप्त है अन्यथा करोड़ों शास्त्र पढ़ जाने से भी कोई लाभ नहीं। '\* वास्तव में देखा जाय तो उपशम वृत्ति ही महावीर के श्रामण्य-धर्म की भित्ति रही है, इसी भावना को अभिव्यक्त करने के लिये उन्हों ने अहिंसा अर्थात् तप ग्रौर त्याग, तथा ग्रनेकांत ग्रर्थात् मानसिक शुद्धि पर ज़ोर दिया है । उन का कहना था कि सत्य ग्रापेक्षिक है, वस्तु का पूर्णरूप से त्रिकालाबाधित दर्शन होना कठिन है, उस में देश, काल, परिस्थिति ग्रादि का भेद होना ग्रनिवार्य है, अतएव हमें व्यर्थ के वाद-विवादों में न पड़कर अहिंसा और त्यागमय जीवन बिताना चाहिये, यही परमार्थ है । ग्रनेकांत हमें ग्रभि-निवेश से, ग्राग्रह से मुक्त करता है; ग्राग्रही पुरुष की युक्ति उस की बुद्धि का ग्रनुगमन करती है जब कि निष्पक्ष पुरुष की---ग्रनेकांती की----बुद्धि उस की युक्ति के पीछे पीछे दौड़ती हैं। '' सच पूछा जाय तो अनेकांत का माननेवाला राग, द्वेषरूप म्रात्मा के विकारों पर विजय प्राप्त करने का सतत प्रयत्न करता रहता है, दूसरे के सिद्धांतों को वह ग्रादर की दृष्टि से, जुदा जुदा पहलुग्रों से देखता है ग्रौर विशाल भाव से विरोधों का सम-न्वयकर कल्याण का मार्ग खोज निकालता है । ग्रनेकांत वस्तुतत्त्व को समफने की एक दृष्टि का नाम है, ग्रतएव उसे ग्रव्यवहार्य तर्कवाद का रूप देकर ज्ञान का द्वार बन्द कर देना ठीक नहीं ।

<sup>६२</sup> ग्रध्यात्मोपनिषद् ६१,७१ <sup>ध</sup> ग्राग्रही बत निनीषति युक्ति तत्र, यत्र मतिरस्य निविष्टा। पक्षपातरहितस्य तु युक्ति-यंत्र, तत्र मतिरेति निवेशम् ॥ (हरिभद्र)

www.umaragyanbhandar.com

# ११ चतुर्विध संघ को योजना—साधुऋों के कष्ट श्रौर उनका त्याग

ग्रपने सिद्धांतों का प्रचार करने के लिये, उन्हें जन-समाज तक पहुँ-चाने के बिये महावीर ने साधु, साध्वी, श्रावक ग्रौर श्राविका इस प्रकार चतुर्विध संघ की स्थापना की थी। इतिहास से पता लगता है कि प्राचीन भारत में ग्रनेक प्रकार के संघ तथा गण मौजूद थे । जैन तथा बौद्ध ग्रन्थों में ग्रठारह श्रेणियों का जिकर ग्राता है, जिन में सुनार, चितेरे, धोबी ग्रादि पेशेवर शामिल थे । ये श्रेणियाँ पेशों को लेकर बनी थीं, जाति को नहीं । ग्राजकल की यूनियन या एसोसिएशन की तरह ये श्रेणियाँ होती थीं ग्रौर राजा तक इनकी पहुँच होती थी। यदि इन के किसी सदस्य के साथ कोई दुर्व्यवहार या ग्रन्याय होता था तो ये लोग राजा के पास जाकर न्याय की माँग करते थे। इसी प्रकार व्यापारियों की एसोसिएशन होती थीं। ये व्यापारी लोग विविध प्रकार का माल लेकर सार्थवाह के नेतृत्व में बड़े बड़े भयानक जंगल ग्रादि पार करते थे। सार्थवाह धनुर्विद्या, शासन, व्यवस्था ग्रादि में कुशल होता था तथा राजा की ग्रनुमतिपूर्वक सार्थ (कारवाँ) को लेकर चलता था । व्यापारियों के ठहरने, भोजन, ग्रौषधि ग्रादि का प्रबंध सार्थवाह ही करता था । इसके ग्रतिरिक्त प्राकृत ग्रन्थों में मल्ल गण, हस्तिपाल गण, सारस्वत गण ग्रादि गणों का उल्लेख ग्राता है । मल्ल गण के विषय में कहा है कि इन लोगों में परस्पर बहुत ऐक्य था, तथा जब कोई उनके गण का म्रनाथ पुरुष मर जाता था तो ये लोग मिलकर उस की ग्रन्त्येष्टि किया करते थे, तथा एक दूसरे की मदद करते थे। ध मल्ल क्षत्रियों में जैन तथा बौद्धधर्म का बहुत प्रचार था। इन के बगौछिया



### महावीर वर्धमान

गोत्र तथा मभौली<sup>55</sup> राजवंश का उल्लेख कल्पसूत्र में कम से वग्घावच्च गुत्त (व्याघ्रापत्य गोत्र) ग्रौर मज्भिमिल्ला शाखा के रूप में किया गया है। इसी प्रकार महावीर ग्रौर बुद्ध ने ग्रपने ग्रपने श्रमण संघ की स्थापना की थी। ये श्रमण लोग मठों या उपाश्रयों में रहते थे, सैकड़ों की संख्या में चलते थे, एक ग्राचार्य के नेतृत्व में रहते थे ग्रौर सब एक जैसे नियमों का पालन करते थें। जैन तथा बौद्ध श्रमण एक वर्ष में वर्षा ऋतु में चार महीने एक स्थान पर रहते थे, बाक़ी ग्राठ महीने जनपद-विहार करते थे। जन-पद-विहार के समय बताया है कि साधु को भिन्न-भिन्न देशों की भाषा तथा रीति-रिवाजों का ज्ञान होना चाहिये।<sup>56</sup> पालि ग्रन्थों में कहा है कि बोधि प्राप्त करने के पश्चात् बुद्ध ने ग्रपने भिक्षुग्रों से कहा था, "हे भिक्षुग्रो ! तुम लोग बहुजन-हित के लिये, बहुजन-सुख के लिये चारों दिशाग्रों में जाग्रो, तथा ग्रारभ, मध्य ग्रौर ग्रंत में कल्याणप्रद मेरे धर्म का सब लोगों को उप-देश दो; एक साथ एक दिशा में दो मत जाग्रो।"

आज से ग्रढ़ाई हजार बरस के पूर्व के ग्रवैज्ञानिक युग में श्रमणों को क्या क्या कष्ट सहन करने पड़ते थे, ग्राज इस की कल्पना करना भी कठिन है। सब से प्रथम उन्हें पर्यटन का ही महान् कष्ट था। न उस समय सड़कें थीं, न रेल-मोटरगाड़ीं। मार्ग में बड़े बड़े भयानक जंगल पड़ते थे जो हिंस्र जन्तुग्रों से परिपूर्ण थे। कहीं बड़े-बड़े पर्वतों को लाँधना पड़ता था, कहीं नदियों को पार करना पड़ता था, और कहीं रेगिस्तान में होकर जाना

ें हथुम्रा ग्रौर तमकुही के बगौछिया ग्राजकल भूमिहार ब्राह्मण कहे जाते हैं, तथा मभौली के राजा साहब ग्राजकल बिसेन-राजपूत कहे जाते हैं; ये एक ही मल्ल क्षत्रियों के वंशधर हैं (राहुल सांकृत्यायन, पुरा-तत्त्व निबंधावलि, पृ० २४७)

<sup>६६</sup> देखो बृहत्कल्प भाष्य, १.१२२६–४०

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> महावग्ग, महास्कंधक

पड़ता था । कहीं भाड़, कहीं भाड़ियाँ, कहीं काँटे, कहीं पत्थर, कहीं गड्ढे ग्रौर कहीं खाइयाँ इस प्रकार उस समय के मार्ग नाना संकटों से ग्राकीर्ण थे । साधु लोग प्रायः काफ़लों के साथ यात्रा करते थे । '' चोर-डाकुग्रों के उपद्रव तो उस समय सर्वसाधारण थे । उस ज़माने में चोरों के गाँव के गाँव बसते थे जिन्हें चोरपल्लि कहा जाता था । इन चोरों का एक नेता होता था ग्रौर सब चोर उस के नेतृत्व में रहते थे। ये चोर साध-साध्वियों को बहुत कष्ट देते थे। "राज्योपद्रव-जन्य साधुग्रों के लिये दूसरा महान् संकट था। राजा के मर जाने पर देश में जब ग्रराजकता फैल जाती थी तो साधुग्रों को महान् कष्ट होता था । उस समय ग्रासपास देश के राजा नृपविहीन राज्य पर ग्राक्रमण कर देते थे ग्रौर दोनों सेनाग्रों में घोर युद्ध होता था । ऐसे समय प्रायः साधु लोग गुप्तचर समभ पकड़ लिये जाते थे । कभी विधर्मी राजा होने से जैन साधुग्रों को बहुत कष्ट सहना पड़ता था। जब राजा इन साधुओं को विनय ग्रादि प्रदर्शन करने का ग्रादेश देता तो वे बडे संकट में पड जाते थे। कभी तो उन्हें बौद्ध, कापालिक <mark>ग्रादि साधुग्रों का वेष बनाकर</mark> भागना पड़ता था, जैसे-तैसे ग्रन्न पर निर्वाह करना पड़ता था, तथा पलाशवन ग्रौर कमल ग्रादि के तालाब में छिपकर म्रपनी प्राण-रक्षा करनी पड़ती थी। " वसतिजन्य साधुम्रों को दूसरा कष्ट था । वसति----उपाश्रय में सर्प, बिच्छु, मच्छर, चींटी, कुत्तों ग्रादि का उंपद्रव था। " उस के ग्रासपास स्त्रियां ग्रपना भ्रूण डालकर चली जाती थीं, चोर चोरी का माल रखकर भाग जाते थे, तथा कुछ लोग वहाँ <mark>ग्रात्मघात कर लेते</mark> थे, इस से साधुग्रों को बहुत सतर्क रहना पड़ता था ग्रौर

```
<sup>१८</sup> बृहत्कल्प भाष्य, पृ० ८४६–८८०
<sup>१९</sup> वही, पृ० ८४८–८४६
े वही, पृ० ७७६-७६७
" নিহাীয বর্णি, বৃ০ ३৫৩
```

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

#### महावीर वर्धमान

ग्रक्सर उन्हें ग्रपने उपाश्रय का पहरा देना पड़ता था। " योग्य वसति के ग्रभाव में साधुग्रों को वृक्ष के नीचे ठहरना पडता था । बीमार हो जाने पर साधुग्रों को ग्रौर भी तकलीफ़ होती थी। रोगी को वैद्य के घर ले जाना होता था, ग्रथवा वैद्य को ग्रपने उपाश्रय में बुलाकर लाना पड़ता था । ऐसी हालत में उस के स्नान-भोजन ग्रादि का, तथा ग्रावश्यकता होनें पर उस की फ़ीस का प्रबंध करना होता था।" दुष्काल की भयंकरता और भी महान् थी। पाटलिपुत्र का दुर्भिक्ष जैन इतिहास में चिरस्मरणीय रहेगा जब कि जैन साधुओं को यथोचित भिक्षा ग्रादि के ग्रभाव में ग्रन्यत्र जाकर रहना पड़ा, जिस के फलस्वरूप जैन ग्रागम प्रायः नष्ट-भ्रष्ट हो गये । ऐसे संकट के समय साधुग्रों को भिक्षा-प्राप्ति के लिये विविध उपायों का ग्रवलंबन लेना पड़ता था," तथा निर्दोष ग्राहार के ग्रभाव में उन्हें कच्चे-पक्के ताल फल ग्रादि पर निर्वाह करना पड़ता था।<sup>७५</sup> साध्वियों की कठिनाइयाँ साधुग्रों से भी महान् थीं, ग्रौर उन्हें बड़े दारुण कष्टों का सामना करना पड़ता था । युवती साध्वियाँ तीन, पाँच, या सात की संख्या में एक दूसरे की रक्षा करती हुई वुद्धा साध्वियों में ग्रंतर्हित होकर भिक्षा के लिये जाती थीं," ग्रौर वे ग्रपने शरीर को केले के वृक्ष के समान वस्त्र से ढाँक-कर बाहर निकलती थीं।"

इस में संदेह नहीं भिक्षु-भिक्षुणीसंघ की स्थापनाकर सचमुच महा-वीर ने जन-समाज का महान् हित किया था । ये भिक्षु म्रार्य-म्रनार्य देशों

<sup>°?</sup> बृहत्कल्प भाष्य ३.४७४७-९ ें वही, १.१९००-७२ ें वही, ४.४९४४-४८ " वही, १.८०६-६२ " मुलाचार ४.१९४ <sup>\*\*</sup> बहत्कल्प भाष्य ३.४१०६ इत्यादि; १.२४४३

में दूर-दूर परिभ्रमणकर श्रमणधर्म का प्रचार करते थे ग्रौर समाज में ग्रहिंसा की भावना फैलाते थे । भोजन-पान की इन की व्यवस्था श्रावक ग्रौर श्राविका करते थे । महावीर ने बुद्ध के समान ग्रपने भिक्षुग्रों को मध्यममार्ग का उपदेश नहीं दिया था । महावीर बार-बार यही उपदेश देते थे कि हे ग्रायुष्मान् श्रमणो ! इन्द्रिय-निग्रह करो, सोते, उठते, बैठते सदा जागरूक रहो ग्रौर एक क्षण भर भी प्रमाद न करो; न जाने कब कौन सा प्रलोभन म्राकर तुम्हें लक्ष्यच्युत कर दे, म्रतएव जैसे म्रपने म्राप्त को ग्रापत्ति से बचाने के लिये कछुग्र। ग्रपने ग्रंग-प्रत्यंगों को ग्रपनी खोपड़ी में छिपा लेता है, उसी प्रकार ग्रपने मन पर क़ाबू रक्खो ग्रौर ग्रपनी चंचल मनोवृत्तियों को इधर-उधर जाने से रोको<sup>%</sup> । भिक्षु लोग महाव्रतों का पालन करते थे, वे ग्रपने लिये बनाया हुग्रा भोजन नहीं लेते थे, निमंत्रित होकर भोजन नहीं करते थे, रात्रि-भोजन<sup>%</sup> नहीं करते थे, यह सब इस-लिये जिस से दूसरों को किंचिन्मात्र भी क्लेश न पहुँचे । संन्यासियों के समान कन्दमूल फल का भक्षण त्यागकर भिक्षावृत्ति पर निर्वाह करने का ग्रर्यं भी यही था कि जिस से श्रमण लोग जन-साधारण के ग्रधिक संपर्क में ग्रा सकें ग्रौर जन-समाज का हित कर सकें । यह ध्यान रखने की बात है कि जैन भिक्षु उग्र, भोग, राजन्य, क्षत्रिय, इक्ष्वाकु, हरिवंश नामक क्षत्रिय कुलों में तथा वैश्य, ग्वाले, नाई, बढ़ई, जुलाहे म्रादि के कुलों में ही भिक्षा ग्रहण कर सकते थे, राजकुलों में भिक्षा लेने की उन्हें सख्त मनाई थी,'' इस से जैन श्रमणों की जनसाधारण तक पहुँचने की ग्रनुपम साध का परिचय

" रात्रि में भिक्षा माँगने जाते समय बौद्ध भिक्षु ग्रँघेरे में गिर पड़ते थे, स्त्रियाँ उन्हें देखकर डर जाती थीं, ग्रादि कारणों से बुद्ध ने रात्रिभोजन की मनाई की थी (मज्भिमनिकाय, लकुटिकोपम सुत्त)

" ग्राचारांग २, १.२.२३४; १.३.२४४

<sup>&</sup>lt;sup>%</sup> ग्राचारांग ६.२.१८१; ६.३.१८२

मिलता है । इन भिक्षुग्रों ने निस्सन्देह महान् त्याग किया था । पाद ग्रौर जंघा जिन के सूख गये हैं, पेट कमर से लग गया है, हड्डी-पसली निकल म्राई हैं, कमर की हडि्डयाँ रुद्राक्ष की माला की नाईं एक एक करके गिनी जा सकती हैं, छाती गंगा की तरंगों के समान मालूम होती है, भुजायें सूखे हुए सपों के समान लटक गई हैं, सिर काँप रहा है, वदन मुरफाया हुग्रा है, ग्राँखें ग्रंदर को गड़ गई हैं, बड़ी कठिनता से चला जाता है, बैठकर उठा नहीं जाता, बोलने के लिये जबान नहीं खुलती,<sup>८१</sup> जिन के रौद्ररूप को देखकर स्त्रियाँ चीख मारकर भाग जाती है ! कितना रोमांचकारी दृश्य है ! बौद्ध भिक्षुग्रों के लिये कहा गया है कि ग्रासन मारकर बैठे हुए भिक्षु के ऊपर पानी बरसकर यदि उस के घुटनों तक ग्रा जाय तो भी वे ग्रपने ध्यान से चलायमान नहीं होते, '' रूखा-सूखा भोजन खाकर वे संतुष्ट रहते हैं; '' चार-पाँच कौर खाने के बाद यदि उन्हें कुछ न मिले तो वे पानी पीकर ही संतोष कर लेते हैं. । एक बार कोई बौद्ध भिक्ष भिक्षा के लिये गाँव में गया । वहाँ एक कोढ़ी ने उसे कुछ चावल लाकर दिये; चावल के साथ कोढ़ी की उँगली भी कटकर भिक्षापात्र में गिर पड़ी, परन्तु इस से भिक्षु के मन में तनिक भी ग्लानि उत्पन्न नहीं हुई<sup>०५</sup> । यह कुछ मामूली त्याग नहीं था ! लोक-कल्याण के लिये ग्रपने ग्राप को उत्सर्ग कर देने का इतना उच्च ग्रादर्श बहुत दुर्लभ है ! निस्सन्देह ग्रपने तप ग्रौर त्याग द्वारा ग्रात्मोत्सर्ग कर देने की तीव्र लगन जब तक न हो तब तक हम किसी कार्य में सफल नहीं हो सकते । नई समाज की रचना करनेवाले तपस्वी महावीर ने ग्रपने जीवन द्वारा हमें यही शिक्षा दी थी ।

<sup>ः</sup> ग्रनुत्तरोपपातिकदशा पृ० ६६ ं े थेरगाथा ६८४ ं वही, ४८० ं वही, ६८२–३ ं <sup>८</sup> वही, १०४४–६

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

পত

# १२ त्रहिंसा का व्यापक रूप-जगत्कल्याण की कसौटी

ऊपर कहा जा चुका है कि सब जीव जीना चाहते हैं, सब को सूख प्रिय है, ग्रतएव ग्रहिंसा को परम धर्म माना गया है । परन्तु यह विचारणीय है कि यदि केवल जीववध को ही हिंसा कहा जाय तो फिर श्वास लेने में ग्रौर चलने-फिरने में भी हिंसा होती है, ग्रतएव ग्रहिंसक पुरुष का जीना ही कठिन हो जायगा । ऐसे समय शास्त्रकारों ने कहा है कि कोई जीव मरे या न मरे, परन्तु यदि मनुष्य जीवरक्षा का ठीक ठीक प्रयत्न नहीं करता है तो वह हिंसक है, ग्रौर यदि वह जीवरक्षा का ठीक ठीक प्रयत्न करता है तो वह हिंसक नहीं है । 🎋 इस का ग्रर्थ यह हुग्रा कि जीवन-निर्वाह के लिये जो कियायें ग्रनिवार्य हों उन के द्वारा यदि जीववध हो तो उसे हिंसा नहीं मानना चाहिये । इसी को जैन शास्त्रों में ग्रारंभी हिंसा के नाम से कहा गया है। परन्तू इस से भी हिंसा-ग्रहिंसा की जटिलता हल नहीं होती। जीवन-निर्वाह के लिये हम नाना प्रकार के उद्योग-धंधे करते हैं, बीमारी ग्रादि का इलाज करते हैं, ग्रथवा ग्रन्यायी, ग्रत्याचारी, चोर, डाकु तथा शेर ग्रादि जंगली पेशुओं के ग्राक्रमण से ग्रपनी रक्षा करना चाहते हैं, ऐसे समय हमें जीवित रहने के लिये ग्रपनी रक्षा करनी पडती है, जिस में दूसरों की हिंसा ग्रनिवार्य है। इन हिंसाग्रों को जैन शास्त्रों में कम से उद्योगी ग्रौर विरोधी हिंसा के नाम से कहा गया है । ऐसी हालत में हमें ग्रहिंसा की दूसरी व्याख्या बनानी पडती है कि लोक-कल्याण के लिये, 'ग्रधिक-

### <sup>44</sup> मरदु व जियदु व जीवो ग्रयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा । पयदस्स णत्थि बंघो हिंसामेत्तेण समिदस्स ू। (प्रवचनसार ३.१७)

तम प्राणियों के ग्रधिकतम सुख' की भावना को लेकर जो कार्य किया जाय वह ग्रहिंसा है, बाक़ी हिंसा है । छेदसूत्रों में 'ग्रल्पतर संयम को त्याग-कर बहुतर संयम ग्रहण करने' का ग्रादेश देते हुए कहा गया है कि कभी कभी ऐसे विषम प्रसंग उपस्थित होते हैं कि संयम-पालन की अपेक्षा स्रात्म-रक्षा प्रधान हो जाती है, क्योंकि जीवित रहने पर मुमुक्ष जनों के प्राय-श्चित्त द्वारा ग्रात्म-संशोधनकर ग्रधिक संयम का पालन कर सकने की संभावना है । " यहाँ यह ध्यान में रखना ग्रावश्यक है कि प्राचीन काल में विषम परिस्थिति उपस्थित होने पर ग्रपने संघ की रक्षा करने के लिये जैन साधुग्रों को उत्सर्ग मार्ग छोड़कर ग्रनेक बार ग्रपवाद मार्ग का ग्रव-लम्बन लेना पड़ता था जिस की विस्तुत चर्चा छेद ग्रन्थों में ग्राती है। कालकाचार्य की कथा जैन ग्रन्थों में बहुत प्रसिद्ध है—एक बार उन की साध्वी भगिनी को पकड़कर उज्जयिनी के राजा गर्दभिल्ल ने ग्रपने ग्रंतःपुर में रखवा दिया । कालकाचार्य इसे कैसे सहन कर सकते थे, यह संघ का बडा भारी ग्रपमान था ! पहले तो उन्हों ने गर्दभिल्ल को बहुत समभाया-बुफाया, परन्तू जब वह नहीं माना तो कालकाचार्य ईरान (पारस) पहुँचे ग्रौर वहाँ से छियानवें शाहों को लाकर गर्दभिल्ल पर चढ़ाई कर दी। तत्पञ्चात् उन्हों ने शाहों को उज्जयिनी के तख्त पर बैठाकर ग्रपनी भगिनी को पुनः धर्म में दीक्षित किया '' । इस कथानक के जो चित्र उपलब्ध हुए हैं उन में स्वयं कालक म्राचार्य ग्रपने साधु के उपकरण लिये हुए ग्रश्वा-रूढ़ होकर क्षत्र पर बाण छोड़ते हुए दिखाये गये हैं । श्रमण-संघोद्धारक

<sup>८०</sup> सव्वत्थ संजमं संजमाग्रो ग्रप्पाणमेव रक्खंतो । मुच्चति ग्रतिवायाग्रो पुणो विसोही ण ता विरती ॥ तुमं जीवंतो एयं पच्छित्तेण विसोहेहिसि ग्रण्णं च संजमं काहिसि (निश्तीथ चूर्णि पीठिंका, पृ० १३८) <sup>८८</sup> वही, १०, पृ० ४७१

38

विष्णुकुमार मुनि की कथा दिगम्बर और श्वेतांबर दोनों ग्रन्थों में ग्राती है। वर्षा ऋतू में साधुको विहार करना निषिद्ध है, परन्तू जब विष्णु-कुमार मुनि को ज्ञात हुम्रा कि नमुचि नामक ब्राह्मण राजा हस्तिनापुर में जैन श्रमणों को महान् कष्ट पहुँचा रहा है तो वे वर्षाकाल की परवा न करके ग्रपना ध्यान भंगकर हस्तिनापुर ग्राये ग्रौर नमुचि से तीन पैर स्थान माँगकर उसे समुचित दण्ड देकर श्रमण-संघ की रक्षा की । बहुत बार राजा लोग श्रमणों के धर्म से द्वेष करनेवाले होते थे ग्रौर इसलिये वे उन्हें बहुत परेशान करते थे। ऐसी ग्रसाधारण परिस्थिति उपस्थित होने पर कहा गया है कि जैसे चाणक्य ने नन्दों का नाश किया, उसी प्रकार प्रवचन-प्रद्विष्ट राजा का नाशकर संघ ग्रौर गण की रक्षाकर पुण्योपार्जन करना चाहिये 🗥 । ग्रनेक बार जब श्रमणियाँ भिक्षा के लिये पर्यटन करती थीं तो नगरी के तरुण जन उन का पीछा करते थे श्रौर उन के साथ हँसी-मज़ाक़ करते थे । ऐसे ग्रापद्वर्म के ग्रवसर पर बताया है कि ग्रस्त्र-शस्त्र में कुशल तरुण साधु श्रमणी के वेष में जाकर उद्दण्ड लोगों को ग्रमुक समय ग्रमुक स्थान पर मिलने का संकेत देकर उन्हें समुचित दण्ड दे<sup>९°</sup> । सूकुमालिया साध्वी की कथा जैन ग्रंथों में ग्राती है---वह ग्रत्यन्त रूपवती थी, ग्रतएव जब वह भिक्षा के लिये जाती तो तरुण लोग उस का पीछा करते ग्रौर कभी कभी तो उपाश्रय में भी घुस जाते थे। ग्राचार्य को जब यह मालूम हुग्रा तो उन्होंने सुकुमालिया के साधु भ्रातात्रों को उस की रक्षा के लिये नियुक्त किया । दोनों भाई राजपुत्र होने के कारण सहस्त्र-योधी थे, ग्रतएव जो कोई उन की बहन से छेड़-छाड़ करता उसे वे उचित दण्ड देते थे<sup>९१</sup> ।

<sup>26</sup> बृहत्कल्प भाष्य ३, पृ० ८८०; व्यवहार भाष्य ७, पृ० ९४-५; १, पू० ७७ <sup>8</sup> बृहत्कल्प भाष्य २, पृ० ६०८ <sup>38</sup> बही, ४, पृ० १३९७-८

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

यद्यपि उक्त उदाहरण ग्रपवाद ग्रवस्था के है, परन्तु ये इस बात के द्योतक हैं कि जैन भिक्षु म्रापत्काल म्राने पर म्राततायी जनों को उचित दण्ड देने के लिये जो बाध्य हुए उस का कारण था एकमात्र लोकहित―–श्रमण-संघ की रक्षा । ग्रागे चलकर ग्रर्वाचीन जैन ग्रन्थों में जो हिंसा के संकल्पी, ग्रारंभी, उद्योगी ग्रौर विरोधी इस प्रकार चार भेद बताकर गृहस्थ को संकल्पी म्रर्थात् इरादेपूर्वक, जान बूभकर की हुई हिंसा को छोड़कर बाक़ी तीन हिंसायें करने की जो छूट दी गई है वह भी यही घोषित करता है कि जगत् का कल्याण ही अहिंसा की एकमात्र कसौटी है । वास्तव में अहिंसा, सत्य ग्रादि गुण जब तक सामूहिक रूप न धारण कर लें तब तक उनका जनहित की दृष्टि से कोई मूल्य नहीं । जैनधर्म ने ग्रहिंसा के पालन करने में कोई ऐसी शर्त नहीं लगाई जिस से किसी राजा या क्षत्रिय को प्रजा का पालन करते समय अपने राजकीय कर्त्तव्य से च्युत होना पड़े। इसके विप-रीत जैन शास्त्रों में श्रेणिक, कूणिक ग्रजातशत्रु, चेटक, संप्रति, खारवेल, कुमारपाल ग्रादि ग्रनेक राजाओं के उदाहरण मिलते हैं जिन्हों ने प्रजा की रक्षार्थ शत्रु से युद्ध किया। भरत ग्रादि चक्रवर्ती राजाग्रों की दिग्विजयों के विस्तृत वर्णन भी इस के द्योतक हैं । यतएव मानना होगा कि जिस अहिंसा में लोककल्याण की भावना है, जनसमाज का हित है उसी को ग्रहिंसा माननी चाहिये । जैन ग्रंथों में एक राजा की कथा म्राती है---किसी राजा के तीन पुत्र थे । वह उन में से एक को राजगद्दी पर बैठाना चाहता था, परन्तु निश्चय न कर पाता था कि किस को बैठाना चाहिये । एक दिन राजा ने तीनों राजकुमारों की थालियों में खीर परोसी ग्रौर व्याघ्र-समान भयंकर कुत्तों को उन पर छोड़ दिया। पहला राजकुमार कुत्तों के भय से ग्रपनी थाली छोड़कर भाग गया, दूसरे ने डंडे से कुत्तों को मार भगाया श्रौर स्वयं खीर खाता रहा, तीसरे राजकुमार ने स्वयं भी खीर खाई श्रौर कुत्तों को भी खाने दिया । राजा तीसरे राजकुमार से

बहुत प्रसन्न हुग्रा ग्रौर उसे राजगद्दी पर बैठा दिया ।<sup>\\*</sup> इस दृष्टांत से पता लगता है कि ग्रहिंसा में लोकहिंत की तीव्र भावना थी ।

# १३ जैनधर्म-लोकधर्म

पहले कहा जा चुका है कि महावीर का धर्म किसी व्यक्ति-विशेष के लिये नहीं था, वह जनसाधारण के लिये था । जैन शास्त्रों में कहा है कि केवलज्ञान होने के पश्चात् तीर्थंकर बनने के लिये जगत् को उपदेश देकर जगत् का कल्याण करना परमावश्यक है, ग्रन्यथा तीर्थंकर, तीर्थंकर नहीं कहा जा सकता । अश्रमणसंघ का तो काम हो यह था कि वे जनपद-विहार करें, देश-देशांतर परिभ्रमण करें, ग्रौर ग्रपने ग्रादर्श जीवन द्वारा, ग्रपने सदुपदेशों द्वारा प्रजा का कल्याण करें । संस्कृत भाषा को त्याग-कर लोकभाषा—मागधी ग्रथवा ग्रधंमागधी (जो मगध—बिहार प्रान्त की भाषा थी) में महावीर ने जो उपदेश दिया था उस का उद्देश्य यही था कि वे ग्रपनी ग्रावाज को बाल-वृद्ध, स्त्री तथा ग्रनपढ़ लोगों तक पहुँचाना चाहते थे । उस युग में समाचार-पत्र, रेडियो ग्रादि न होने पर भी महावीर ग्रौर बुद्ध के उपदेश इतनी जल्दी लोकप्रिय हो गये थे, इस से मालूम होता है कि इन संत पुरुषों के सीधे-सादे वचनों ने जनता के हृदय पर ग्रद्भूत प्रभाव डाला था । ग्रागे चलकर भी जैन श्रमणों ने ग्रपने धर्म को लोक-

<sup>:२</sup> व्यवहार भाष्य ४, पृ० ३८

<sup>\$\*</sup> तुलना करो—– बुज्फाहि भगवं लोगनाहा ! सयलजगज्जीवहियं पवत्तेहि धम्मतित्थं । हियसुयनिस्सेयसकरं सव्वलोए सव्वजीवाणं भविस्सइ त्ति ।। (कल्पसत्र ४.१११) धर्म बनाने के लिये पूर्ण प्रयत्न किया जिस के फलस्वरूप उस समय में प्रच-लित इन्द्र, स्कन्द, नाग, भूत, यक्ष ग्रादि देवताग्रों की पूजा भी जैनधर्म में शामिल हो गई,<sup>s\*</sup> श्रौर जैन उपासक-उपासिक्रायें लौकिक देवी-देवताश्रों की अर्चनाकर अपने को धन्य समफने लगे । जैन ग्रंथों में ग्राचार्य कालक की एक दूसरी कथा ग्राती है—एक बार कालक ग्राचार्य पइट्ठान (पैठन) नगर में पहुँचे श्रौर उन्हों ने भाद्रपद सुदी पंचमी के दिन पर्यूषण मनाये जाने की घोषणा की । परन्तु इस दिन इन्द्रमह का उत्सव मनाया जाने-वाला था, ग्रतएव कालकाचार्य ने सब के कहने पर पर्यूषण की तिथि बदल-कर पंचमी से. चतुर्थी कर दी ।<sup>९५</sup> इस ऐतिहासिक घटना से मालूम होता है कि लोकधर्म को साथ लेकर ग्रागे बढ़ने की भावना जैन श्रमणों में कितनी ग्रधिक थी ! मथुरा के जैन स्तूपों में जो नाग, यक्ष, गंधर्व, वृक्षचैत्य, किन्नर ग्रादि के खुदे हुए चित्र उपलब्ध हुए हैं उस से पता लगता है कि जैन कला में भी लोकधर्म का प्रवेश हुग्रा था। इसी प्रकार विद्या-मंत्र ग्रादि के प्रयोगों का जैन श्रमणों के लिये निषेध होने पर भी वे लोकधर्म निबाहने के लिये इन का सर्वथा त्याग नहीं कर सके। जैन ग्रंथों में भद्रबाह, कालक, खपुट, पादलिप्त, वज्त्रस्वामी, पूज्यपाद ग्रादि ग्रनेक ग्राचार्यों का उल्लेख ग्राता है जो विद्या-मंत्र ग्रादि में कुशल थे ग्रौर जिन्हों ने ग्रवसर ग्राने पर विद्या ग्रादि के प्रयोगों द्वारा जैनसंघ की रुझ्म की थी। जैन शास्त्रों में ग्रनेक विद्याधर ग्रौर विद्याधरियों का कथन ग्राता है जो जैन-धर्म के परम उपासक थे । इस के ग्रतिरिक्त उस जमाने में जो बलिकर्म (कौग्रों ग्रादि को ग्रपने भोजन में से नित्यप्रति कुछ दान करना), कौतुक, मंगल, प्रायश्चित्त ग्रादि के लौकिक रिवाज प्रचलित थे, उन को भी जैन

<sup>९४</sup> निशीथ चूर्णि (१९, पृ० ११७४) में इन्द्र, स्कन्द, यक्ष झौर भूतमह ये चार महान् उत्सव बताये गये हैं <sup>९५</sup> वही, १०, पु० ६३२ इत्यादि

उपासकों ने ग्रपनाया था। मृतक की ग्रन्त्येष्टि किया करते समय कहा गया है कि जैन साधुन्नों को सर्वप्रथम नैऋत दिशा पसंद करनी चाहिये, **ग्रौर** तृण बिछाकर केशर का पुतला बनाना चाहिये; शुभ नक्षत्र में मुतक को निकालना चाहिये; <sup>55</sup> विहार करते समय साधु को तिथि, करण, नक्षत्र ग्रादि का विचार करके यात्रा ग्रारंभ करनी चाहिये,<sup>९</sup>ँ इस प्रकार की लौकिक विधि न पालने से जैन श्रमणों को उपहास-पात्र होना पड़ता था। ' जैन गृहस्थ भी यात्रा ग्रादि शुभ कार्यों के ग्रारंभ में तिथि, नक्षत्र **ग्रादि का घ्यान रखते थे, गृहदेवता की पूजा (बलि) करते** थे, धूप ग्रादि जलाते थे और समुद्र-वायु की पूजा करते थे। " इस से यही मालूम होता है कि जैन श्रमणों ने लोकधर्म को ग्रपनाकर उस में ग्रपने ग्रहिंसा, तप, त्याग ग्रादि के सिद्धांतों का समावेशकर जैनधर्म को ग्रागे बढ़ाया । बौद्ध भिक्षु भी विघ्न, रोग ग्रादि का नाश करने के लिये तथा सर्प-विष निवारण के लिये परित्राण-देशना स्रादि का पाठ करते थे स्रौर मंगलसूत्र पढ़ते थे। \* वास्तव में देखा जाय तो महावीर ग्रौर बुढ़काल में साम्प्र-दायिकता का ज़ोर नहीं था, यही कारण है कि जब बुद्ध, महावीर या ग्रन्य कोई साधु-संत किसी नगरी में पधारते थे तो नगरी के सब लोग उन के दर्शन के लिये जाते थे ग्रौर उन का धर्म श्रवणकर ग्रपने को कृतकृत्य मानते थे । परन्तू समय बीतने पर ज्यों ज्यों जैनधर्म में निर्बलता ग्राती गई, उन

<sup>९६</sup> बृहत्कल्प भाष्य ४.४४०४-२७; भगवती ग्राराघना १९७०-८८ <sup>९७</sup> व्यवहार भाष्य १, १२५ इत्यादि, पृ० ४० ग्र <sup>ः</sup> सोमदेव ने य**शस्तिलक (२, प**० ३७३) में कहा है— यत्र सम्यक्त्वहानिर्न यत्र न व्रतदूषणम् । सर्वमेव हि जैनानां प्रमाणं लौकिको विधिः ॥ <sup>९९</sup> नायाधम्मकहा ८, पु० ९७–८ \*\*\* मिलिन्दप्रक्त, हिन्दी ग्रनुवाद, पु० १८६ तथा परिक्षिष्ट

के अनुयायियों ने ब्राह्मणों का विरोध करना छोड़ दिया श्रौर उन की बातों को अपनाते चले गये। फल यह हुग्रा कि जैनों ने अपने पड़ौसियों की देखा-देखी ग्रग्निपूजा<sup>१°१</sup> स्वीकार की, सूर्य में जिनप्रतिमा मानकर सूर्य की पूजा करने लगे, गंगा के प्रपात-स्थल पर शिवप्रतिमा के स्थान पर जिनप्रतिमा मानकर गंगा के महत्त्व को स्वीकार किया, यज्ञोपवीत ग्रादि संस्कारों को अपनाया, यहाँ तक कि ग्रागे चलकर वे जाति से वर्णव्यवस्था भी मानने लगे। फल यह हुग्रा कि जैनधर्म अपनी विशेषताग्रों को खो बैठा श्रौर ग्रन्य धर्मों की तरह वह भी एक रूढ़िगत धर्म हो गया।

# १४ महावीर श्रीर बुद की तुलना

बौद्ध ग्रंथों में पूरण कस्सप, मक्खलि गोसाल, अजित केसकंबल, पकुध कच्चायन, निगंठ नाटपुत्त और संजय वेलट्ठिपुत्त इन छः गणाचार्य, यशस्वी और बहुजन-सम्मत तीर्थंकरों का उल्लेख आता है।<sup>०२</sup> निगंठ नाटपुत्त (निर्ग्रन्थ ज्ञातृपुत्र) महावीर वुद्ध के समकालीन थे और संभवतः बुद्ध-निर्वाण के पश्चात् महावीर का निर्वाण हुग्रा था।<sup>९९</sup> जैसा ऊपर कहा जा चुका है महावीर का ग्रसली नाम वर्धमान था और वे ज्ञातृवंश में पैदा होने के कारण ज्ञातृपुत्र कहे जाते थे। महावीर महा तपस्वी थे और तीर्थंप्रवर्तन के कारण वे तीर्थंकर कहलाते थे। बुद्ध का वास्त-

\*\* जिनसेन, ब्रादिपुराण पर्व ४०

ें प्रोफ़ेसर जैकोबी का यही मत है। मुनि कल्याणविजय जी का मानना है कि बुद्धनिर्वाण के लगभग चौदह वर्ष पीछे महावीर का निर्वाण हुम्रा (वीरनिर्वाण-संवत् ग्रौर जैन कालगणना)

<sup>&</sup>lt;sup>१०२</sup> देखो संयुत्तनिकाय, कोसलसंयुत्त, १,१

पुत्र कहे जाते थें। बुद्ध ज्ञानी थे ग्रौर वे तथागत कहे जाते थे। महावीर देहदमन ग्रौर तपक्चर्या पर ज़ोर देते थे ग्रौर वे एकांत स्थानों में जाकर तपस्या करते थे । बुद्ध ने भी साधु-जीवन में ग्रचेलक रहकर नान। तपस्यात्रों द्वारा शरीर का दमन किया था, परन्तु ज्ञान होने के पश्चात् उन्हों ने कायक्लेश तथा सांसारिक सुखभोग इन दोनों ग्रन्तों को त्याग-कर मध्यममार्ग का उपदेश दिया था । महावीर नाना व्रत-उपवास ग्रादि द्वारा ग्रात्म-दमन, इच्छा-निरोध ग्रौर मानसिक-संयम पर भार देते थे जब कि बुद्ध चित्तर्शुद्धि के लिये सम्यक् ग्राचार, सम्यक् विचार ग्रादि <mark>ग्रष्टांग मार्ग का उ</mark>पदेश करते थे । महावीर ग्रपने शिष्यों की बाह्य जीवन-चर्या पर नियंत्रण रखते थे, जब कि बुद्ध चित्तशुद्धि पर भार देते थे । महावीर म्रात्मोद्धार के लिये सतत प्रयत्नशील रहते थे, लोक-समाज से जहाँ तक बने दूर रहते थे, ग्रौर ग्रात्मत्याग पर भार देने से उन का धर्म ग्रात्मधर्म कहलाया । बुद्ध इसके विपरीत, सम्यक् ग्राचार-विचार को जीवन में मुख्य मानते थे, ग्रौर समाज में हिलते-मिलते थे, ग्रतएव उन का धर्म लोक-धर्म कहलाया । महावीर ने ग्रहिंसा को परम धर्म बताते हुए प्राणिमात्र की रक्षा का उपदेश दिया । बुद्ध ने भी ग्रहिंसा को स्वीकार किया परन्तु उन्हों ने दया ग्रौर सहानुभूति को मुख्य बताया । महावीर ग्रौर बुद्ध दोनों महान् विचारक थे; महावीर ने ग्रात्मा, मोक्ष ग्रादि के विषय में ग्रपने निश्चित विचार प्रकट किये थे, जब कि बुद्ध नैरात्म्यवादी थे ग्रौर वे दुःख, दुःखोत्पाद, दुःखनिरोध और दुःखनिरोध-मार्ग इन चार आर्यसत्यों द्वारा सम्यक् स्राचरण का उपदेश देते थे ।

इस प्रकार हम देखते हैं कि महावीर ग्रौर बुद्ध दोनों ही ग्रपने समय के नवयुग-प्रवर्तक लोकोत्तर पुरुष थे, ग्रौर दोनों ने ही ग्रपने-ग्रपने ढंग से जन-समाज का हित किया था । दोनों का तप ग्रौर त्याग महान् था, ग्रौर दोनों में लोकहित की तीव्र भावना थी। दोनों उदार थे ग्रौर दोनों ने ग्रपने विरोधियों का बड़ी सहिष्णुता से सामना किया था। महावीर ने जब तपश्चर्या, आत्मदमन और अहिंसा का उपदेश दिया तो वे कहना चाहते थे कि लोग आत्म-अनुशासन के महत्त्व को समभें, आत्म-नियंत्रण की उपेक्षाकर सुखप्रिय न बनें और दूसरों को अपने समान मानें । इसी प्रकार बुद्ध ने जब ज्ञान का, मध्यममार्ग का और अनात्मा का उपदेश दिया तो उन का कहना था कि लोग ज्ञानपूर्वक आचरण करें, शुष्क क्रियाकांडी अथवा विलासप्रिय न बनें, तथा आत्मभाव (आहंकार) का पोषणकर प्रहंवादी न हो जायें । महावीर ने जो अहिंसा और अनेकांत का उपदेश दिया, अथवा बुद्ध ने जो चार आर्यसत्य और अष्टांग मार्ग का प्ररूपण किया उस का अभिप्राय यही था कि सर्वप्रथम आत्मशुद्धि करो, अपना आचरण सुधारो, इसी से निर्वाण की प्राप्ति होती है । महावीर लोक-समाज से दूर रहकर अपने आत्मबल से लोगों को प्रभावित करके लोकहित करना चाहते थे जब कि बुद्ध लोगों में हिल-मिलकर उन का कल्याण करते थे; उद्देश्य दोनों का एक था ।

# १५ महावीर-निर्वाग त्रौर उसके पश्चात्

बारह वर्ष तक कठिन तप करने के पश्चात् महावीर ने तीस वर्ष उप-देशक अवस्था में व्यतीत किये। इस लंबे काल में उन्हों ने दूर दूर तक परि-भ्रमण किया ग्रौर लोगों को ग्रहिंसा ग्रौर सत्य का उपदेश देकर लोकहित का प्रदर्शन किया। विहार करते करते महावीर मज्भिमपावा पधारे ग्रौर वहाँ चौमासा व्यतीत करने के लिये हस्तिपाल राजा के पटवारी के दफ्तर (रज्जुगसभा) में ठहरे। एक एक करके वर्षाकाल के तीन महीने बीत गये ग्रौर चौथा महीना लगभग ग्राधा बीतने को ग्राया। कार्त्तिक ग्रमावस्या का प्रातःकाल था; महावीर का यह ग्रन्तिम उपदेश था। उन्हों ने ग्रपना ग्रन्तिम समय जानकर उपदेश की ग्रखण्ड धारा चालू रक्सी ग्रौर पुण्य-पापविषयक ग्रनेक उपदेश सुनाये। महावीर के निर्वाण के समय काशी-कोशल के नौ मल्ल ग्रौर नौ लिच्छवि जो ग्रठारह गणराजा कह-लाते थे, मौजूद थे; उन्हों ने इस शुभ ग्रवसर पर सर्वत्र दीपक जलाकर महान् उत्सव मनाया<sup>806</sup>। बात की बात में महावीर-निर्वाण की चर्चा सर्वत्र फैल गई। भुवन-प्रदीप संसार से सदा के लिये बुभ गया; किसी ने कहा संसार की एक दिव्य विभूति उठ गई है, किसी ने कहा ग्रब दुर्बलों का मित्र कोई नहीं रहा, दुनिया का तारनहार ग्राज चल बसा है, किसी ने कहा संसार ग्राज शोभा-विहीन हो गया है, शून्य हो गया है, किसी ने कहा कि श्रमण भगवान् ग्राज कूच कर गये हैं तो क्या, वे हमारे लिये बहुत कुछ छोड़ गये हैं, बहुत कुछ कर गये हैं, उन के उपदेशों को ग्रागे बढ़ाने का काम हम करेंगे, उन के फंडे को लेकर हम ग्रागे बढ़ेंगे, दुनिया को सत्पथ प्रदर्शन करने की जिम्मेवारी ग्रब हमारे ऊपर है।

महावीर को निर्वाण गये ग्राज लगभग ग्रढ़ाई हजार वर्ष बीत गये । इस लंवे समय के इतिहास से पता लगता है कि इस बीच में बड़ी बड़ी कान्तियाँ हुईं, परिवर्तन हुए, वड़े वड़े युगप्रवर्तकों का जन्म हुग्रा, जिन्हों ने समाज को इधर-उधर से हटाकर केन्द्र-स्थान में लाकर रखने का भागीरथ प्रयत्न किया परन्तु खेल के मैदान में इधर-उधर घूमने-फिरनेवाली फुट-वॉल के समान समाज ग्रपने केन्द्रस्थल में कभी नहीं टिका । बुद्ध ने काय-क्लेश ग्रौर सुखभोग इन दोनों चरम पंथों को घातक समफकर मध्यम-मार्ग का उपदेश दिया, परन्तु ग्रागे चलकर उन के इस सुवर्ण सिद्धांत का भी दुरुपयोग हुग्रा ग्रौर बौद्ध भिक्षुग्रों में काफ़ी शिथिलाचार बढ़ं गया<sup>8</sup> ।

<sup>\*\*\*</sup> कल्पसूत्र ५.१२२–८ \*<sup>\*\*</sup> बौद्ध भिक्षुग्रों का उपहास करते हुए जैन लेखकों ने लिखा है— मृद्वी शय्या प्रातरुत्थाय पेया। भक्तं मध्ये पानकं चापराह्ले॥ द्राक्षाखंडं शर्करा चार्घरात्रे। मोक्षत्त्वान्ते शाक्यपुत्रेण दृष्टः॥ ग्रर्थात् मृदु शय्या, सुबह उठकर पेय ग्रहण करना, मघ्याह्न में भात महावीर के सिद्धांतों के विषय में भी यही हुग्रा। उन के ग्रहिंसा, संयम, तप ग्रादि के कल्याणकारी सिद्धांतों की मनोनीत व्याख्यायें की गईं श्रौर उन का दुरुपयोग किया जाने लगा। ग्रहिंसा ग्रौर दया के नाम पर छोटे छोटे जीवों की ही रक्षा को परम धर्म माना जाने लगा, तप ग्रौर त्याग के नाम पर शुष्क क्रिया-काण्ड ग्रौर बाह्याडंबर की पूजा होने लगी; छूग्राछूत घुस गई तथा ग्रपने ग्राप को भिन्न भिन्न सम्प्रदाय, गच्छ जाति ग्रादि में विभक्तकर हमने महावीर की संघ-व्यवस्था को छिन्न-भिन्न कर डाला। जिस महावीर के ध<u>र्म ने समाज</u>्र ग्रौर लोक को मार्ग-प्रदर्शन करके जनता का ग्रसाधारण कल्याण किया था, वह धर्म ग्रपने उद्देश्य से च्युत होकर निष्क्रिय बन गया !

# १६ उपसंहार

मानना होगा कि हमारे ग्रधःपतन का कारण हुग्रा हमारे देश की ग्रापसी फूट ग्रौर राष्ट्रीयता की भावना का ग्रभाव । हमारी संकुचित वृत्ति के कारण हमारा धर्म समष्टिंगत न रहकर व्यक्ति-परक बन गया, दीर्घ-दृष्टि उस में से विलुप्त हो गई, इस लोक की चर्चा की ग्रोर से उपेक्षित होकर हम परलोक की चर्चा में लग गये, स्वदोष-दर्शन से विमुख होकर हम परदोष-दर्शन करने में ग्रपनी शक्ति का ग्रपव्यय करने लगे, पुरानी संस्कृति, पुरानी परंपरा में हम दोष निकालते चले गये, परन्तु हम ने उसे देश, काल के ग्रनुसार नया रूप देकर उस का विकास नहीं किया । परि-णाम यह हुग्रा कि हम ग्रपनी स्वतंत्रता खो बैठे ग्रौर ग्राज तो सदियों की गुलामी के कारण हम ग्रपनी स्वतंत्रता खो बैठे ग्रौर ग्राज तो सदियों की वुलामी के कारण हम ग्रपनी सर्वतोमुखी संस्कृति ग्रौर सभ्यता को भुला-कर दुनिया की घुड़दौड़ में ग्रपने को बहुत पिछड़ा हुग्रा पाते हैं । ग्राज हम देखते हैं हमारी कोई संस्कृति नहीं रही, हमारे कला-कौशल ग्रौर विज्ञान

### खाना, ग्रपराह्न में फिर कुछ पीना, ग्राधी रात में द्राक्ष श्रौर शक्कर खाना, इस प्रकार शाक्यपुत्र ने मोक्ष का दर्शन किया

ሂፍ

#### उपसंहार

का दिवाला निकल गया, सहृदयता ग्रौर प्रेम ईर्ष्या ग्रौर द्वेष में परिणत हो गया, विदेशी संस्कृति, विदेशी ग्राचार-विचार, विदेशी वेश-भूषा यहाँ तक कि विदेशी भाषा का अधिपतित्व हमारे दिल और दिमाग़ों पर छा गया । फल यह हम्रा कि हमारा भारतीय समाज दिन पर दिन म्रधःपतन की ग्रोर ग्रग्रसर होता गया। ग्राज हमारे समाज में कितनी विषमता फैल गई है ! जो भारत भूमि शस्य-श्यामला कही जाती थी, जो धन-धान्य से सदा परिपूर्ण रहती थी ग्रौर जहाँ भिक्षुक लोग दरवाज़े से खाली हाथ लौटकर नहीं जाते थे, वहाँ ग्राज ग्रन्न ग्रौर वस्त्र पैदा करनेवाले किसान ग्रौर मज़दूरों को भरपेट खाने को नसीब नहीं होता, उन की माँ-बहनों को तन ढकने को कपडा मयस्सर नहीं होता ! मशीनों ग्रौर कैल-कारखानों के इस युग में भारतीय जनता का जितना शोषण हुम्रा उतना भारत के इतिहास में ग्राज तक कभी नहीं हुग्रा ! दिन भर जी-तोड़ परिश्रम करने के बाद भी हमारे मज़दूर जो ग्राज भूखे-नंगे रहते हैं, क्षय, दमा ग्रादि भीषण रोगों से पीडित रहते हैं, उस का एकमात्र कारण है हमारी समाज की दूषित रचना । एक ग्रोर माल की दर घटाने के लिये माल के जहाज के जहाज समुद्र में डुबो दिये जाते हैं, दूसरी ग्रोर लोग दाने दाने से तरसते हैं ! ग्राज ऐसी भीषण परिस्थिति हो गई है कि पर्याप्त ग्रन्न ग्रौर वस्त्र होते हुए भी हम उस का उपभोग नहीं कर सकते । एक स्रोर धनिक-कुबेरों के कोष भरते चले जा रहे हैं और दूसरी ओर प्रजा का शोषण होता चला जा रहा है । 'सोने' के बंगाल में लाखों माई के लाल भुख से तड़प तड़पकर मर गये. कितनी ही रमणियों ने वस्त्र के अभाव में लज्जा के कारण आत्म-हत्या कर डाली ग्रौर कितनी ही भद्र रमणियों को पेट पालने के निमित्त वेश्यावत्ति करने के लिये उतारू होना पडा, जिस के फलस्वरूप ग्राज बंगाल में काले, गोरे ग्रीर भुरे रंग के वर्णसंकर शिशुग्रों का जन्म हो रहा है ! इन सब का प्रधान कारण है हमारी परतंत्रता, हमारी गुटबन्दी, हमारी फट, हमारी स्वार्थ-लिप्सा ग्रौर चरित्रबल की हीनता ।

इस परिस्थिति को दूर करने का एक ही उपाय है, ग्रौर वह है ग्रहिंसा, तप, ग्रौर त्याग के सिद्धांतों का पुन: प्रचार–मनोबल ग्रौर चरित्र का संग-ठन । तपस्वी महावीर ने बताया था कि स<u>च्ची अहि</u>सा है द<u>ीन-दु</u>खियों की, शोषितों की सेवा में और उन के दुख में हाथ बटाने में, तथा सच्चा तप ग्रौर त्याग है उन के उढ़ार के लिये ग्रपने ग्राप को खपा देने में ग्रौर ग्रपना सर्वस्व न्योछावर कर देने में ्रा ग्रपने दीन दुखी भाइयों को हमें बताना होगा कि ग्राप लोग भी मनुष्य हैं, ग्राप को भी जीने का ग्रौर सुख-शान्ति से रहने का अधिकार है; जब आप अपनी सारी शक्ति लगाकर जी-तोड़ मेहनत करते हैं तो ग्राप को क्यों भरपेट खाना नहीं मिलता ? क्यों ग्राप की यह दीन-हीन दशा है ? रूस की कान्ति इस बात का प्रत्यक्ष उदाहरण है कि मज़दूर ग्रौर किसानों में कितनी महान् शक्ति है, ग्रौर वे ग्रपनी संगठित शक्ति द्वारा देश की किस प्रकार कायापलट कर सकते हैं। हम भी मनुष्य हैं, फिर हम क्यों ग्रागे नहीं बढ़ सकते ? परन्तू इस के लिये हमें घोर तप और त्याग करना पड़ेगा, बलिदान देना पड़ेगा ग्रौर जनसमाज में जागुति पैदा करनी होगी। ग्राज हमारी सब से महान् समस्या है राजनैतिक समस्या, इस का हल हए बिना हम एक क़दम भी ग्रागे नहीं बढ़ सकते । यह समस्या हल होने के बाद ही हम ग्रपने कला, कौशल, विज्ञान तथा उद्योग-धंधों की वृद्धि कर सकेंगे, ग्रपनी संस्कृति ग्रौर सभ्यता को देश-विदेशों में फैला सेकेंगे, ग्रपरिग्रह ग्रौर ग्रहिंसा के सिद्धांतों का प्रचार कर सकेंगे कि शोषणवृत्ति का त्याग करने से तथा 'जीग्रो ग्रौर जीने दो' के सिद्धांत को ग्रमल में लाने से ही संसार में सुख ग्रौर शान्ति की व्यवस्था क़ायम रह सकेगी । बाइबिल में एक कहानी <del>ग्राती है—</del>-एक बार ईसामसीह ने किसी धनाढच पुरुष को उपदेश देते हुए कहा कि यदि तुभे अपने जीवन में प्रवेश करना हो तो तू हिंसा करना छोड दे, परदारगमन करना छोड़ दे, चोरी मत कर, भूठ मत बोल, माता-पिता का ग्रादर कर ग्रौर ग्रपने पडौसियों से प्रेम रख । इस पर उस

पुरुष ने उत्तर दिया, "हे प्रभो ! इन नियमों का पालन तो में बचपन से करता **ग्राया हूँ ।'' इस पर ईसामसीह ने** उत्तर दिया कि <mark>ग्रच्छा,</mark> यदि तू निर्दोष होना चाहे तो जा ग्रपनी सब संपत्ति बेचकर उस से जो द्रव्य प्राप्त हो उसे ग़रीबों को बांट दे––ऐसा करने से तूफे दिव्य खजाने की प्राप्ति होगी, उस के बाद तू फिर मेरा अनुयायी बनना । कितना उच्च उपदेश है ! इसी परम त्याग की शिक्षा हमें महात्मा महावीर ने दी थी । उस महात्मा के उपदेश हमारे सामने हैं, हम चाहें तो उन्हें ग्रपने जीवन में उतार-कर दुनिया की काया पलट कर सकते हैं । परन्तु यह काम सहज नहीं है । उस के लिये हमें ग्रपना हृदय विशाल बनाना होगा, हमें ग्रपने ग्रापको मनुष्य समफना पडेगा, हम ने जो छोटे-छोटे संकीर्ण दायरे बना रक्खे हैं उन से ऊपर उठना होगा ग्रौर उस के लिये घोर पुरुषार्थ करना होगा । महाकवि रवीन्द्र के शब्दों में, ग्रपनी माँ की गोद से निकलकर हमें देश-देशान्तर घुमना पड़ेगा, वहाँ ग्रपने योग्य स्थान की खोज करनी पड़ेगी, पद-पद पर छोटी छोटी ग्रटकानेवाली रस्सियों ने हमें बाँधकर जो 'भलामानुस' बना रक्खा है, उन्हें तोड़ना पड़ेगा, ग्रपने प्राणों पर खेलकर, दुःख सहकर ग्रच्छे ग्रौर ब्रे लोगों के साथ संग्राम करना होगा, गृह ग्रौर लक्ष्मी का परित्यागकर हमें कूच कर देना पड़ेगा, तथा पुण्य-पाप, सुख-दुख और पतन-उत्थान में हमें मनुष्य बनना होगा, तभी जाकर हम ग्रपने ध्येय तक पहुँच सकेंगे ।'°'

**१**०६

बंगमाता

पुन्य पापे दूःखे सुखे पतने उत्थाने मानुष हइते दाम्रो तोमार सन्ताने हे स्नेहार्त बंगभूमि ! तव गृहक्रोडे चिरशि करे ग्रार राखियो ना घरे। देशदेशांतर माभे जार जेथा स्थान खुंजिया लइते दाम्रो करिया सन्घान ६१

## महावीर-वचनामृत

१ सब्वे पाणा पियाउया, सुहसाया दुक्खपडिकूला अप्रियवहा पियजीविणो जीविउकामा, सब्वेसि जीवियं पियं। (ग्राचारांग २.३.५१) ग्रर्थ—समस्त जीवों को अपना अपना जीवन प्रिय है, सुख प्रिय है, वे दुख नहीं चाहते, वध नहीं चाहते, सब जीने की इच्छा करते हैं (अतएव सब जीवों की रक्षा करनी चाहिये)। २ सब्वे जीवा वि इच्छंति, जीविउं न मरिज्जिउं। तम्हा पाणवहं घोरं, निग्गंथा वज्जयंति णं॥ (दशवैकालिक ६.११) ग्रर्थ—सब जीव जीना चाहते हैं, कोई भी मरना नहीं चाहता, अतएव निर्ग्रन्थ मुनि भयंकर प्राणिवध का परित्याग करते हैं। ३ अप्रप्पणट्ठा परट्ठा वा, कोहा वा जद्द वा भया। हिंसगं न मुसं बूया, नो वि अन्नं वयावए॥ (दशवैकालिक ६.१२)

> पदे पदे छोटो छोटो निषेधेर डोरे बॅधे बेंधे राखियो ना भालो छेले करे प्रान दिये दुःख सये, त्रापनार हाते संग्राम करिते दाम्रो भालमन्द साथे शीर्ण ज्ञान्त साधु तव पुत्रदेर धरे दाम्रो सबे गृहत्याग लक्ष्मी छाडा करे सात कोटि सन्ताने रे, हे मुग्ध जननी रेखे छे बंगाली करे, मानूष कर नि ॥

> ४ न सो परिग्गहो बुत्तो, नायपुत्तेण ताइणा। मुच्छा परिग्गहो वुत्तो, इइ बुत्तं महेसिणा॥ (दशवैकालिक ६.२१)

ग्रर्थ--संरक्षक ज्ञातृपुत्र महावीर ने वस्त्र ग्रादि पदार्थों को परिग्रह नहीं कहा, वास्तविक परिग्रह है मूर्च्छा---ग्रासक्ति, यह महर्षि का वचन है ।

- ४ जे य कंते पिए भोगे, लद्धे वि पिट्ठिकुव्वई।
  - साहीणे चयइ भोए, से हु चाइ ति वुच्चई ॥
- ६ वत्थगन्धमलंकारं, इत्थीय्रो सयणाणि य।
  - ग्रच्छन्दा जे न भुंजंति, न से चाइ त्ति वुच्चई ॥
    - (दशवैकालिक २.१,२)

म्रर्थ—जो मनुष्य सुन्दर और प्रिय भोगों को पाकर भी उन की स्रोर से पीठ फेर लेता है, सामने स्राये हुए भोगों का परित्याग कर देता है, वही त्यागी कहलाता है। वस्त्र, गंध, स्रलंकार, स्त्री, शयन स्रादि वस्तुस्रों का जो परवञता के कारण उपभोग नहीं करता, उसे त्यागी नहीं कहते।

> ७ वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते, इमम्मि लोए ग्रदुवा परत्थ । दीवप्पणट्ठे व ग्रणंतमोहे नेयाउयं दट्ठुमदट्ठुमेव ॥

(उत्तराध्ययन ४.५)

व्यर्थ---प्रमादी पुरुष धन द्वारा न इस लोक में अपनी रक्षा कर सकता है, न परलोक में । फिर भी धन के असीम मोह से, जैसे दीपक के बुफ जाने पर मनुष्य मार्ग को ठीक-ठीक नहीं देख सकता, उसी प्रकार प्रमादी पुरुष न्याय-मार्ग को देखते हुए भी नहीं देखता ।

> द उवसमेण हणे कोहं, माणं मद्दवया जिणे। मायामज्जवभावेण, लोभं संतोसग्रो जिणे॥ (दशवैकालिक ८.३९)

म्रथं— शान्ति से कोध को जीते, नम्रता से अभिमान को जीते, सर-लता से माया को जीते, और सन्तोष से लोभ को जीते ।

> ९ ग्रप्पा चेव दमेयव्वो, ग्रप्पा हु खलु दुद्दमो । ग्रप्पा दन्तो मुही होइ, ग्रस्सि लोए परत्थ व ॥

(उत्तराध्ययन १.१४)

ग्नर्थ—–सर्वप्रथम ग्रपने ग्राप का दमन करना चाहिए,यही सब से कठिन काम हैं ; ग्रपने ग्राप को दमन करनेवाला इस लोक में तथा परलोक में सुखी होता है ।

> १० छंदं निरोहेण उवेइ मोक्खं, ग्रासे जहा सिक्खियवम्मधारी । पुब्वाइं वासाइं चरेऽप्पमत्ते, तम्हा मुणी खिप्पमुवेइ मोक्खं ।।

(उत्तराध्ययन ४.८)

ग्रर्थ--जैसे सधा हुन्रा कवचधारी घोड़ा युद्ध में विजय प्राप्त करता है, उसी प्रकार मुनि दीर्घ काल तक अप्रमत्तरूप से संयम का पालन करता हुन्रा शीघ्र ही मोक्ष पाता है।

### ११ खिप्पं ण सक्केइ विवेगमेउं, तम्हा समुट्ठाय पहाय कामे ।

## समिच्च लोयं समया महेसी, म्रायाणुरक्खी चरमप्पमत्ते॥

(उत्तराध्ययन ४.१०)

ग्नर्थं—विवेक कुछ फटपट नहीं प्राप्त किया जाता, उस के लिये कठोर साधना की आवश्यकता है । अतएव मर्हाष जन आलस्य त्यागकर, कामभोगों का परित्यागकर, संसार का ठीक-ठीक स्वरूप समफकर, आत्मा की रक्षा करते हुए अप्रमादपूर्वक आचरण करते हैं ।

१२ उवउज्भिय मित्तबंधवं, विउलं चेव धणोहसंचयं।

मा तं विइयं गवेसए, समयं गोयम ! मा पमायए ॥

(उत्तराध्ययन १०.३०)

म्र्यं — एक बार विपुल धनराशि तथा मित्र-बान्धवों का त्यांगकर फिर उन की म्रोर मुँह मोड़कर मत देख । हे गौतम !क्षणमात्र भी प्रमाद न कर ।

१३ से सुपडिबद्धं सूवणीयं ति नच्चा पुरिसा परमचक्खू विपरिक्कमा, एएसु चेव बंभचेरं ति बेमि, से सुयं च मे ग्रज्भत्थयं च मे—बंघपमुक्खो ग्रज्भत्थेव ।

(ग्राचारांग ४.२.१४१)

ग्नर्थ मैंने सुना है, अनुभव किया है कि बन्धन से मुक्त होना यह ग्रपने हाथ में है, अतएव हे परमचक्षुमान् पुरुष ! ज्ञानी पुरुषों से ज्ञान प्राप्त करके, तू पराकम कर; इसी का नाम ब्रह्मचर्य है, यह मैं कहता हूँ।

### १४ चीराजिणं नगिणिणं, जडी संघाडि मुंडिणं एयाणि वि न तायंति, दुस्सीलं परियागयं

(उत्तराध्ययन ४.२१)

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

**ग्नर्थ**––मृगचर्म धारण करना, नग्न रहना, जटा बढ़ा लेना, संघाटिका पहनना ग्रौर मुंडन करा लेना ये सब बातें दुःशील भिक्षु की रक्षा नहीं करते ।

### १५ मासे मासे तु जो बाले, कुसग्गेणं तु भुंजए । न सो सुयक्खायधम्मस्स, कलं भ्रग्घइ सोर्लीस ॥

ग्नर्थ ----यदि ग्रज्ञानी पुरुष महीने-महीने का तप करे ग्रौर कुशा की नोक से भोजन करे, तो भी वह सत्पुरुषों के बताये हुए धर्म के सोलहवें हिस्से को भी नहीं पहुँच सकता ।

१६ न वि मुंडिएण समणो, न ग्रोंकारेण बंभणो । न मुणी रण्णवासेणं, कुसचीरेण ण तावसो ॥ १७ समयाए समणो होइ, बंभचेरेण बंभणो । नाणेण मुणी होइ, तवेण होइ तावसो ॥ १८ कम्मुणा बंभणो होइ कम्मुणा होइ खत्तिग्रो । वद्दसो कम्मुणा होइ, सुद्दो हवइ कम्मुणा ॥

(उत्तराध्ययन २६-३१)

अर्थ--सिर मुंडा लेने से कोई श्रमण नहीं होता, 'ग्रोम्' का जाप करने से कोई ब्राह्मण नहीं होता, जंगल में वास करने से कोई मुनि नहीं कहलाता, ग्रौर कुशा के बने वस्त्र पहनने से कोई तपस्वी नहीं होता । समता से श्रमण होता है, ब्रह्मचर्य से ब्राह्मण होता है, ज्ञान से मुनि होता है, तथा तप से तपस्वी होता है । मनुष्य ग्रपने कर्म से ब्राह्मण होता है, कर्म से क्षत्रिय होता है, कर्म से वैक्य होता है ग्रौर कर्म से शूद्र होता है ।

> १९ जइ वि य णगिणे किसे चरे, जइ वि य भुंजिय मासमंतसो । जे इय मायाइ मिज्जइ, ग्रागंता गब्भाय णंतसो ॥ (सूत्रकृतांग २.१.९)

ग्नर्थ—भले ही कोई नग्न रहे या महीने महीने में भोजन करे, परन्तु यदि वह मायायुक्त है तो उसे बार बार जन्म लेना पड़ेगा ।

### २० तेसि पि न तवो सुद्धो निक्खंता जे महाकुला। जंने वन्ने वियाणंति, न सिलोगं पवेज्जए॥

(सूत्रकृतांग ८.२४)

ग्नर्थ---महान् कुल में उत्पन्न होकर संन्यास ले लेने से तप नहीं हो जाता; ग्रसली तप वह है जिसे दूसरा कोई जानता नहीं तथा जो कीर्ति की इच्छा से किया नहीं जाता ।

> २१ न जाइमत्ते न य रूवमत्ते, न लाभमत्ते न सुएणमत्ते। मयाणि सब्वाणि विवज्जंयतो, घम्मज्फाणरए जे स भिक्खू॥

> > (दशवैकालिक १०.१६)

ग्नर्थं—जो जाति का अभिमान नहीं करता, रूप का अभिमान नहीं करता, लाभ का अभिमान नहीं करता, जो ज्ञान का अभिमान नहीं करता; जिस ने सब प्रकार के मद छोड़ दिये हैं और जो धर्मध्यान में रत है, वही भिक्षु है ।

- २२ पासंडियलिंगाणि गिहिलिंगाणि य बहुप्पयाराणि ।
  - घित्तुं वदंति मूढा लिंगमिणं मोक्खमग्गो त्ति ॥
- २३ ण वि होदि मोक्खमग्गो लिंगं जं देहणिम्ममा ग्ररिहा ।
  - लिंगं मुइत्तु दंसणणाणचरित्ताणि सेवंति ॥

(समयसार ४३०-१)

### महावीर वर्धमान

६८

म्रर्थ----मूर्ख लोग अनेक प्रकार के पाखंडी अथवा गृहस्थों के बाह्य लिंग को मोक्ष का मार्ग बताते हैं, परन्तु बाह्य वेश से मोक्ष की प्राप्ति नई होती। अर्हन्त बाह्य लिंग का त्यागकर शरीर में निर्मम होकर दर्शन, ज्ञान और चारित्र का सेवन करते हैं उसी से मोक्ष मिलता है।

