# Gaekwad's Oriental Series

Published under the Authority of the Maharaja Sayajirao University of Baroda.

General Editor:
B. J. Sandesara,
M.A., Ph.D.

No. 144

# अज्ञातकर्तृकं मछपुराणम् ।

# MALLAPURĀŅA

A Rare Sanskrit Text on Indian Wrestling especially as practised by the Jyesthimallas

# Edited by

Bhogilal Jayachandbhai Sandesara,

M.A., Ph.D.

Director, Oriental Institute,
Professor & Head of the Department of Gujarati,
M. S. University of Baroda.

and

Ramanial Nagarji Mehta,
M.A., Ph.D., Dip. in Muscology.
Head, Department of Archaeology,
M. S. University of Baroda.



ORIENTAL INSTITUTE BARODA 1964 FIRST EDITION:
COPIES 500

Published with the financial aid of the University Grants Commission and the Gujarat State.

Printed by Ramanlal J. Patel, Manager, The Maharaja Sayajirao University of Baroda Press (Sadhana Press), Near Palace Gate, Palace Road, Baroda and published on behalf of the Maharaja Sayajirao University of Baroda by Dr. Bhogilal J. Sandesara, Director, Oriental Institute, Baroda, February 1964.

Price Rs. 10=00

Copies of this work can be had from :-

# Manager:

THE UNIVERSITY PUBLICATIONS SALES UNIT

Near Palace Gate, Palace Road, Baroda.

# CONTENTS

Introduction

I-32

| What is Mallapurāṇa? 1-3; Manuscripts 3-8; Summary of Mallapurāṇa 8-12; Classification of Mallas 12-13; Classification of exercises 13-20; Time of exercise 20; Massage 20-21; Use of the training 21; Wrestling matches 21; Arena 21; Wrestling 22 | f<br>e<br>;   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Wrestling grips 22; Prize distribution 22; Mallas of Mallapurān<br>22-25; Vajramusti wrestlers—their training and wrestling 25-28; Economic conditions 28; Diet 28; Modern evolution of their exercises                                             | )-            |
| 28-29; Vajramușți or Mușți 29-32.                                                                                                                                                                                                                   |               |
| Text of Mallapurana                                                                                                                                                                                                                                 | 1-89          |
| Index                                                                                                                                                                                                                                               | 90-95         |
| PLATES                                                                                                                                                                                                                                              |               |
| Plate I The first page of the Ms. B.—Bhāṇḍārkar Oriental Research Institute Collection, Poona                                                                                                                                                       | I             |
| Plate II The last page of the Ms. B.—Bhānḍārkar Oriental Research Institute Collection, Poona                                                                                                                                                       | I             |
| Fig. 1 Workship of Nimbajadevi in the arena                                                                                                                                                                                                         | 26-27         |
| Fig. 2 Wrestlers leaving the gymnasium                                                                                                                                                                                                              | 26-27         |
| Fig. 3 Vajramuşti Wrestling: Beginning                                                                                                                                                                                                              | 30-31         |
| Fig. 4 Vajramusti Wrestling: Middle stage                                                                                                                                                                                                           | 30-3 <b>I</b> |
| Fig. 5 Vajramuşţi wrestling; End                                                                                                                                                                                                                    | 30-31         |
| Fig. 6 The Vajramuşţi—the smaller Vajramuşţis                                                                                                                                                                                                       | 30-31         |
| are for games and the bigger for warfare                                                                                                                                                                                                            | •             |

#### Acknowledgements

The authors are most grateful to Shri J. S. Pade, Dr. U. P. Shah and Dr. S. D. Parekh for their willing cooperation, suggestions and help rendered at various stages of the preparation of this work. They are also indebted to Shri Sitaram and Laxminarayana Sagar, the Vajramuşti wrestlers who supplied a copy of the printed text as well as gave very valuable information, and an opportunity of photographing their activities.

We are also thankful to the Bhandarkar Oriental Research Institute for the loan and use of the Manuscript of Mallapurāṇa. We are highly grateful to the Madras Museum for a photograph of Vajramuṣṭi published as Figure 6.

Baroda 26<sup>7</sup>1/64 B. J. SANDESARA R. N. MEHTA

# INTRODUCTION

and the second of the second

# I. What is Mallapurana

Mallapurāna is a Purāna of the Jyesthī Mallas or a caste of professional wrestlers found in Gujarat, Rajasthan, Maharashtra, Mysore and other parts of India. They claim Gujarat as their place of origin. The term 'Purāna' is used in India from a very long time in the sense of Purānam Ākhyānam i.e. the ancient story. The term is loosely used to denote Itihāsa, which also narrates the old story. The Indians have used the terms Purānam, Ākhyāna and Itihāsa in a loose way and often they are used as synonyms. I

In India from a very early period the Ākhyānas, Itihāsa and Purānas are found and they are mentioned as a branch of study, "in fact the Itihāsapurāna is actually called the fifth Veda". The stories under this literature were literary public property which was drawn upon by the Buddhists, Jains as well as by the Epic poets.

But our 'Purāṇa' texts are comparatively late and "at least from the Sutra literature, the real existence of works whose contents approximately agreed with our Purāṇa texts could be proved." From this high antiquity upto the present day Purāṇas were written. Some books claim for themselves the proud title of Purāṇas while others rest content with the claim of the part of an old Purāṇa.

Purānas are defined as consisting of five characteristics: (1) Sarga: creation (2) Pratisarga: recreation (destruction or Pralaya and recreation) (3) Vamša: geneology (4) Manvantara: time cycle from one Manu to the other (5) Vamšānucarita: the history of the dynasties.

When the Paurānic literature is surveyed it is found to contain data which are either more or less than that expected by the above-mentioned standard definition. Some Purānas are sectarian, some deal with the rights and duties of Caste and Āśrama and occasionally parts of Sānkhya and Yoga Philosophy, Dhanurveda fine arts and many other diverse subjects are interwoven.

In the Pauranic literature there are eighteen Maha-Puranas: Bhrama,

- 1 M. Winternitz, A history of Indian Literature, p. 311, University of Calcutta, 1927.
  - <sup>2</sup> · *Ibid*. p. 313.
  - <sup>3</sup> *Ibid.* p. 519.
- Besides this definition, there are others which give the characteristics of the Purāṇas. These ten characteristics are for Mahā Purāṇas and the five characteristics are for Upapurāṇas. Winternitz, op. cit. 522, fn. 2.

Padma, Vaisnava, Saiva, or Vayaviya, Bhagavata, Naradiya, Markandeya, Agneya, Bhavisyat or Bhavisya, Bhramavaivarta, Lainga, Varaha, Skanda, Vamana, Kaurma, Matsya, Garuda, Brahmanda.

Besides these Mahā Purāṇas, there are Upapurāṇas, mentioned in the Purāṇas themselves. Some of the Upapurāṇas deal with the Tīrtha Māhātmyas, Stotras, Kalpas and Ākhyānas or Upākhyānas. These Upapurāṇas do not essentially differ from the Purāṇas but they are more exclusively adapted to suit the purpose of local cult and the religious needs of separate sects.<sup>2</sup>

In this characteristic literature a large class of Purāṇas have intruded. They give the ancient stories about the origin of certain castes. These Purāṇas occasionally claim to be the part of some Mahā Purāṇas; but often stand in their own right as Purāṇas. The Nāgarkhaṇḍa is of the former variety, whereas Mallapurāṇa belongs to the later variety. Besides such Purāṇas, there are others like Dharmāraṇya, Śrīmāla Purāṇa, Anāvil Purāṇa, Vāyu Purāṇa, Kālikā Purāṇa, which are the books narrating the history of castes.³ They could be considered as caste Purāṇas and may be considered to be the extension of Vaṁśānucarita, in the sense that they devote themselves to the history of some Vaṁsa, in a broad sense, and in this variety would be included the whole literature of the bards, and histories of different castes.

Inspite of the fact that these Caste-Purāṇas claim to give the story of the castes, there are much religious data which have nothing to do with pure history. Some historical material is occasionally seen through this mesh of semi religious and semi-fictitious account of the origin of the castes. The present Purāṇa would be classed in these Caste Purāṇas.

The term Malla is used to denote a wrestler or a boxer. In this sense the term is known from very ancient times. But it is used in the present context to mean not only a wrestler, but a sub-section of brāhmins from Moḍherā generally known as Moḍha Brāhmins, who were professional wrestlers. Here the word Malla is therefore used in rather a restricted sense.

The above discussion, clearly brings out the characteristics of the Malla Purāṇa, which is the "Old story of the caste of Mallas from Modhera". It is

<sup>1</sup> Winternitz, op. cit., p. 531.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Winternitz, op. cit., p. 579.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Numerous castes in Gujarat have their own Purāṇas. The following is a small list of it. Dharmāraṇya for Moḍh Brāhmins and Baniās, Śrimāla-purāṇa for Śrīmālī Brāhmins and Baniās, Nāgarkhaṇḍa for Nāgars, Anāvil Purāṇa for Anāvil Brāhmins, Vāyu Purāṇa for Vāyaḍā Brāhmins and Baniās, Kālikā Purāṇa for coppersmiths. There is also a Nāpitapurāṇa for the caste of barbers.

interesting to note that besides giving the mythological history of the art of Wrestlers or athletes, the work gives much information about the practices of the Indian Mallas, their classification, notes on their diet, preparation of ground for exercise and other details that are noted in the section on the summary of the Mallapurāṇa.

# Manuscripts

The Mallapurānam is known from two works, in the form of a manuscript and a printed book. The MSS is preserved in the Bhandarkar Oriental Institute, Acc. No. 369 of 1892-95. This is a paper manuscript in Devanāgarī Script and is dated 1731 Samvat (1674-75 A.D.). The detail of the MSS is given below. Henceforth it is noted as B.MS.

The details of the B.MS. are as follows:-

Place of Deposit-Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.

Acc. No. 369 of 1892-95.

Title-Mallapurāņam

Author—Unknown.

Age—Samvat 1731.

Extent-Folios 18.

No. of lines in each Folio-about 12.

No. of letters in each line-about 36.

Material-Paper.

Script-Devanāgarī of Western India.

Style-Written in one uniform handwriting.

Size-27.3 cms.  $\times$  11.4 cms.

Condition -- Fair with some parts moth-eaten.

Colophon-Samvat 1731 Varse Pausa Sukla Paksa 11

Somavare II Subham II likhitam dunichandrena

Eventhough this manuscript has its colophon the subject matter is incomplete, as it abruptly ends after Chapter IX with the colophon of the scribe.

The other copy is a small printed book that was published from Baroda in Saka 1833. This text contains besides the Mallapurāṇa, the information about Gotra, Pravara, Sandhyā, Upāsanā and other details. The text here is more or less complete but differs in part from the B.MS. The differences are noted at relevant places in the present edition.

A related work viz. Mallaśāstra by Devisimha is noted by Dr. E. D. Kulkarni of Poona in a paper presented to the All India Oriental Conference at Shrinagar. But this MS. belonging to the Bikaner library is not studied in this work as it was not available.

The present text, therefore, depends upon a manuscript and printed version of the Mallapuranam.

The B. MS. is written in the Devanāgarī Script and does not differ much from the contemporary writings. The usual mediaeval form of writing is seen the presence of Ṣa. instead of Sa. Besides the avagraha is rarely used. The anusvāra is commonly used for Na. Na is used for Na. The irregularities of the use of Ṣa and Sa is often noticed. Ba and Va are of same form. Some irregular sandhis are noted. Wrong Śloka numbers are also seen. Generally the writing is chaste, in metre and style. Occasionally local dialect is seen in a number of phrases<sup>1</sup>, and hence it betrays the place of origin of the text.

The printed book seems to have relied on a more or less complete MS. It was published by Bāburāo³, alias Vyankaṭ Śarmā, the son of Govind alias Minappā the son of Vyankaṭ is Śaka 1833=1911 A. D. at Baroda. It was printed by Jaṭāsankar R. at Veerkshetra Press Co. Ltd.; near Chimanābāi Tower, Baroda. The work was financed by Kāśibāi the daughter-in-law of Vyankamā, the wife of elder Vyankaṭ. It was priced at Re. 1-00.

This book contains four works (1) Šukla Yajurvedīya Mādhyandin Vājasaneya Āhnikam (2) Devamallotpatti (3) Modhbrāhmanotaptti (5) Mallapurāṇam.

As already noted this is a more complete text of Mallapuranam. It is noted as 'P'. 'B' comes to an end after the Chapter dealing with food, but 'P' is a more complete text. Hence after 9th Chapter the present edition entirely relies on the printed text.

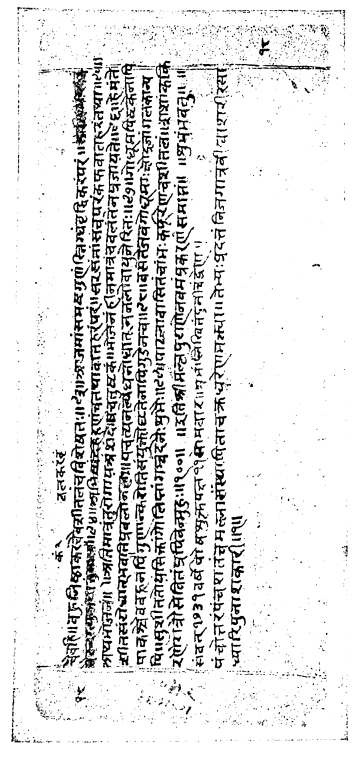
Necessary corrections are carried out in the text for making the spellings uniform. It may further be noted that the two copies were complimentary as they supplemented the missing data from each other. Still, however, these manuscripts have many lacuna which can be easily seen in the discussion in Chapter III, Chapter IV. Even the 41 arts as noted in Chapter VI are not correctly recorded. In the Chapter X the list of middle type of exercises is broken. The list of the exercises and lagas is also defective. The same is the case in the Chapter XI, XIV etc. All these lacuna suggest that an effort is essential to trace other manuscripts of the work for completing parts of this text.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The copyist of the MS. was probably not conversant with the subjectmatter and hence many mistakes. Partly they may be due to oversight, carelessness and not comparing the copy with the original or he might have copied from a defective text.

Bāburāo Minappā still survives and lives in Hyderabad, Deccan and works as Sitar Master. He was not a Government pahalwān.

न्त्र म्य सम्मानम् मातिया भविष्याः स्वामिने गाम् रास्त्र ने स्वामान्त्र विष्यान्य पाने स्वामान रेमानंरमापादीनाम थेरपरवर्षिक्यतेः क नोमंत्रोलोक्षरेताकप्रसाणिमन शिनव्यम् महोचन पुरामित्सरेणममझ्रितस्यानीत्र्तितिमाधात्र्तात्त्वात्र्णपुत्रम्भाविद्यांत्रया भूकांकिकीमाण्युनपेडम्।। । स्रीम्ट्रियेनमाण्यीगृह्योग्याः। । एक्षिम्भमानाम्। कावार्न चीद्यास्त्रचारोवित्तत्वाक्षित्तम् तं वंद्याह्यक्षान्। जात्यास्त्रां त्रान्त्रां मानानाम् मानम् याताम् भागाम् मुन्ताव्रमाय्ताद्वा स्थाप्तावनम् भागत्त्वा प्राप्ता असेनमंगर्वासरस्तीयासंनतानयम्युर्वेत्।त्यानाररज्ञाचाषम्पेष्त्रीयाद्यात्रा म्नाम नेदार कार मायाने ने हिंद मंत्री है। ज्यान प्रमाण के देशान प्रमंति विध्यान बहुन मग्रवं वालं नाम्नान्त्रायम् नामात्राष्ट्रं वृत्यात्राणात्र्यं वैरामीएरियतिते वे । अपन तारित , लसं वादरी तमा। लाजगर उवाचा वित्त ब्या हरू

The first page of the MS. B.—Bhāṇḍārkar Oriental Research Institute Collection, Poona



The last page of the Ms. B.-Bhāṇḍārkar Oriental Research Institute Collection, Poona

# Previous Work:

The Mallapurāna was published once as already noted above. Besides, the references to Mallas and specially Jyeṣṭhīmallas are found in various Sanskrit and Gujarati works. These references are collected in a Gujarati booklet "Jyeṣṭhīmalla jnāti Ane Mallapurāna" by one of the editors, Dr. B. J. Sandesara, published by Gujarat Vidya-Sabha in 1948 A.D. Another important publication is by Shri B. Śrinivasa Jetty of Bangalore, a booklet "The Jetty Community of South India and its migration from Modhera (North Gujarat)", published in 1960 as a separate work. It originally appeared in the Journal of the Mythic Society, Vol. L, No. 2. Dr. E. B. Kulkarni has given a short summary of Mallapurāṇa in Oriental Conference 20th Session, at Bhuvaneswar.

The first two works give an outline of the history of the Jetty community both in Gujarat and South India.

Another important publication is a Marathi work "Badodyātīl Vyāyām Vidyā" by late Prof. Manikrao. The notes on Vajramustī form of exercises are reported by Vyankappā in the Vyāyām Jnāna Kośa, both in Marathi and Gujarati are extremely useful.

Besides these works stray articles have been published recently, due to the activity of the Jyeṣṭhīmalla brothers Sītārāma and Laxmīnārāyana. They are mainly instrumental in supplying useful data to the authors of these articles.

Date of Mallapurāņa:

Mallapurāna, as has already been noted above, is a caste purāna and hence it can be inferred that naturally it might have been written when most of the caste-purānas were composed. These caste purānas are not written much prior to the 12th century A.D. and the activity of writing them continued upto recent times.

Looking to the literary phenomenon it could be expected that the present work also should be written somewhere in this period. To close down this wide chronological gap, strong evidence is supplied by the colophon of B.MS. which states that it was copied down by Dunichandra in Samvat 1731-1674 A.D. This statement suggests that the work is at least older than the 17th century A.D., but it is rather difficult to fix the upper limit.

This Purāṇa is unfortunately not listed by other purāṇas, so whatever internal evidence could be gathered is utilised to fix its date in as small a time-bracket as is possible.

The languages as mentioned in III.12-13 are Sanskṛt, Prākṛt, Laukika and Apabhramśa. If any inference is possible from this statement it means that this work reflects the period when the Modern Indo-Aryan languages were used besides Apabhramśa, Prākṛt and Sanskṛt.

The following words also suggest that they are taken up from the local dialect and used in Sanskrit as is clear from the statement Kathitā laukikaiḥ śabdaistathoktā Malla Bhāṣayā.

| lāta           | VI.1.                     |  |
|----------------|---------------------------|--|
| Tākaņa         | VI.3.5.                   |  |
| Farakaņe       | VI.5.                     |  |
| Khaṇḍa         | IX.51.                    |  |
| Melayitvā      | XII.30.                   |  |
| Muhudakena     | XVI.4.                    |  |
| Chadakī        | XVII.33.                  |  |
| Dhokara        | XVII.39.                  |  |
| lāga           | VI.1.5, IX. 11, X, 11 ff. |  |
| utthāpaņā      | VI.3.                     |  |
| Ākhadhaka      | VI.15.                    |  |
| Valana         | IX.II.                    |  |
| Goņitaka       | .8.1X                     |  |
| Cāvayitvā      | XII.30.                   |  |
| Harita         | XVII.6.                   |  |
| Karadaki       | XVII.33.                  |  |
| Pariņāma Prada | IX.38.                    |  |
| Sphutam Hāra   | XV.4.                     |  |
| TT E 1 TT      | in Formining gender IX 47 |  |

Use of word Hingu in Feminine gender. IX.47.

These words are seen in Gujarati language and hence the inference could be drawn that the Laukika Sabda and Mallabhāṣā is the Gujarati language in its mediaeval form. This inference could be strengthened by the consideration of the authorship. All these evidences lead one to suggest that this work falls in the period of the mediaeval Gujarati and hence may be ascribed to a period after 13th century A.D. This inference could be supported by a close study of the language of the Jain Prabandhas composed in mediaeval Gujarat.

Another interesting point for fixing the chronology can be inferred from the strong bias of Kṛṣṇa Bhakti. The religious history of Gujarat may lend some light to this problem. The Māhatmya of Bhāgavata purāṇa mentions Gujarat as the place where Bhakti became weak. This remark suggests that in Gujarat Vaisnavism was not very strong and this fact is supported by the historical evidence that the Chaulukya rulers were Saivaites, and the brāhmins here were the supporters of Saivism. The study of the Chaulukya temples also suggest that most of the Hindu temples are Saiva; but the Vaiṣṇava temples are very few.

<sup>1</sup> Bhāgavata, Ch. I, 47, 48.

The strong worship of Kṛṣṇa in Gujarat seems to have revived after the movement of Puṣṭimārga in the late 15th and 16th centuries A.D. So we meet with the literature with great emphasis on Kṛṣṇa worship from these centuries onwards. The establishment of the goddes Limbajā is also attributed to Kṛṣṇa's power in the Mallapurāṇa. This fact again suggests that Kṛṣṇa worship had really gained in Gujarat when this work was composed.

If this religious picture is considered the present work need not be placed in a period prior to about 15th century A.D. This was again a period of Hindu and Jaina revival as can be gleaned through the post Chaulukyan temples in Gujarat. This period is suggested by the internal evidence of the language and religious practices as noted in Mallapurāṇa. This date is closer to the Dharmāranya which was also composed in the 15th century A.D.

Summing up the evidence of the chronology of this Purana, it can be seen that it was composed before 1674 A.D. but not before the 15th century A.D. Authorship:

The Mallapurāṇa brings into its discourse Narada, Brahmā, Kṛṣṇa, Balarāma and one brāhmin named Someśvara. Nowhere in the text is any name of any other person taking part in the narrative. The colophons are also silent in this respect. Dunichandra the writer of B.MS. is merely a scribe, hence the evidence for authorship is extremely meagre.

Still, however, in the concluding portions of the book there is specific mention of a brahmin of Kāśyapa gotra (XVIII. 76). Here all other gotras that are previously mentioned are not noted. In the earlier reference (XVIII. 52-53) this Kāśyapa gotra is considered to be the twelfth gotra and the statement just following it notes that *Udica Jñāti Sambhutam Gotram Kāśyapameva ca* suggests that the audichya Brāhmins are considered for this purpose to belong to the special gotra and the brahmin of this gotra is given preference for worship.

This coincidence is interesting. The Mallas are from Modherā and amongst them this Udichya Jñyāti is included for receiving their respect. This paradox can be removed if one infers that this text was written by some Audichya brāhmin for the mallas. The writer would naturally desire his progeny to prosper from his work; so in the section of Vyāsapūjā the name of his gotra is included. From this circumstantial evidence it could be noted that this text was written by some audichya Brāhmin, for the benefit of the Mallas. The name of the author is unknown but the major role is played by Someśvara in the whole text, hence one may reasonably infer that the author of this work is an audichya brahmin, who might be a friend of Someśvara of Garga Gotra.

Summary of Malla-purana:

The present collated text of Mallapurana runs into 18 Adhyayas or Chapters.

The FIRST CHAPTER begins with the prayers offered to the Hands of Viṣṇu (Hari) and the famous opening sloka from Mahābhārata. The exposition of Mallapurāṇa begins by the query of Nārada to Brahmā. Brahmā informs him that Kṛṣṇa and Balabhadra were moving towards Dwārkā after destroying Kamsa. They came to Mayurava Mbāla, a town of Brāhmins where Rama has performed penance and established the brāhmins. The details of the geographical position of Mayuravambālam is given as occupying the central position in Dharmāraṇya. It is near Moheraka and to the east of Lohāsura. The different names of Mayuravambālam are given as Iśāna, Śrīmālaka, Mayuravambālam, Devālayam, Kṛṣṇa and Balarāma were warmly greeted by the town.

SECOND CHAPTER details out the questions asked by Someśvara of Garga gotra. Kṛṣṇa asks the well-being of the people of the town, and hearing the answer in positive, he asks Someśvara to accept the Mallavidyā that he gave him. The glory of Mallavidyā is sung and Someśvara is asked to accept it. Someśvara questions Kṛṣṇa about the reasons of upholding this knowledge by him. To this question Kṛṣṇa answers that it was upheld for destroying Madhu Kaiṭabha, Kamsa, Muṣṭika, Caṇūra. Someśvara is pleased and further asks Kṛṣṇa to explain Mallaveṣa, the method of killing Kamsa, Caṇūra and Muṣṭika. Kṛṣṇa tells the story about his childhood and the method of destroying them.

THE THIRD CHAPTER opens with the beginning of the preparations of training and Kṛṣṇa gives a discourse on the types of Mallas fit for receiving the training. He devides Mallas in Jyeṣṭhī, Antarajyeṣṭhī, Gopakula and Bhaviṣya.

The geographical position suggest Delmāl, which is considered as the traditional place of origin of Jyesthīmallas. But the connection of Iśāna, Śrīmālaka and Mayuravambālam with Devālayam = Delmāl is difficult to explain. This Delmāl is at a distance of about 10 miles to the west of Moḍherā. The description of this village suggests that the author knew this site, because he does not mention any river in the vicinity, but speaks of step-wells, wells and ponds which exist here. Moreover a small tank with earthen dam existed on the east of Delmāl. On its West bank there is a broken temple of Chaulukyan age. Today it is locally known as that of Pālechī Mātā or Pālanīmātā. Besides this, old temples are existing here, which justify the author's version that there were many temples. All these observations lead one to identify this Devālaya or Mayuravambālam with Delmāl of North Gujarat where Jyeṣthīs still live and carry on agricultural activity. A small unused Gymnasium, the temple of Limbajā give additional support to this identification.

Their characteristics, strength etc. are given. The 64 qualities of Jyeṣṭhī, 30 qualities of Antarajyeṣṭhī and 37 qualities of Gopakula and Adhama Mallas, 21 qualities of Adhmādhama Mallas, and 24 qualities of Bhaviṣya Mallas are noted. These qualities are psychological, moral and pertaining to family etc.

THE FOURTH CHAPTER describes the five (Pañcānga) characteristics of the Mallas. The Mallas are classified as Uttama, Madhya, Adhama and then they are further classified in five different varieties as Asthisāra, Mānsasāra, Medasāra, Asthi-Mānsasāra, and Medāsthisāra. Their physical characteristics are given.

THE FIFTH CHAPTER is again a classificatory one. It devides the Mallas in eight varieties as (1) Yuvā, (2) Prāṇavāna, (3) Jyeṣṭhī, (4) Antar-jyeṣṭhī, (5) Gopakula, (6) Bhaviṣya, (7) Bāla and (8) Vrddha. They are further devided in five types as (1) Gaja, (2) Vṛṣa, (3) Simha, (4) Mṛga and adds (5) Bhaviṣya as the fifth type. Their fitness for fight and their characteristics are further developed in this chapter.

CHAPTER SIXTH discusses the various positions and actions of the mallas and then describes the strength of various mallas. The varieties in this respect are noted as Urḥṣāra, Skandhaṣāra, Bhujaṣāra, Kaṭiṣāra and Jānuṣāra. After this the Raṅgabhūmi or wrestling arena is described as Ākhāḍhaka. Its three varieties as low, level and high are described and the three dimensions for cubits, 50 cubits and 21 cubits are noted. Its square, triangular, and circular shapes are described. The colours of the earth in the Ākhāḍhaka are noted and instructions are given to keep the earth free from kankar, wood, iron and other injurious objects.

This is followed by the routine of the mallas. Before going to the Ākhāḍhaka the malla should get up in the morning, attend to the nature's call, clean the mouth and say his morning prayers.

After going to the Ākhāḍhaka he should perform Prāṇāyāma, bow down to the earth (Bhūmivandana) and then take exercises. Various undesirable persons and activities which are to be avoided are also noted. Then religious ceremonies such as Jaṭabandhana, Pradakṣṇā, Mantrasādhanā, Sudarsanasthāpana, worship of Gods such as Kṛṣṇa, Haladhara Dharādhara and Vāsuki are ordained. Then Kacchabandha and beating of arms is noted. Then the assembled mallas should bow down to Goddess earth. Take some earth from the Akhāḍhaka and smear their bodies with it. After that they should exercise themselves. The 41 arts known to Matikāra (who seems to be an equivalent of modern coach) are incompletely noted.

CHAPTER SEVEN opens with a mention of the noises which should not be made while taking exercises. Their evil effects should be avoided by Sudar-

sana Mantra. Then follows ten noises which are beneficial. They are conducive to victory. The idea of various Angasthānas—Skandhasthāna, Uraḥsthāna, Janghāsthāna, Jānusthāna and Katisthāna—is given. The Angagyāna of fourtypes of mallas (Gaja etc.) is noted. These seem to be the standing positions and leg work. Then various strokes (Ghātas) are mentioned. Besides these Ghātas, the Vighātas are also noticed in this chapter.

The CHAPTER EIGHTH deals with the wrestling. In the beginning comes the salutation (?) (tāla) and then comes the various stances (dṛṣṭi). It is followed by a variety of catches (lāga). The superior points for victory are noted as head, hands, belly and back. The control of the opponent is also shown as (dhāraṇa). The various methods of controlling the opponent are noted. After this seventeen varieties of Āsanas are given and again the varieties of mallas are noted.

After these varieties the exercises are classified as Alpa, Ardha and Pūrņa and Ati. This is followed by the list of individuals who should not take the exercises. Then comes the list of those who are fit to take Alpaśrama (light exercises) as well as the effects of light exercises. After it the effects of Madhyaśrama (mild exercises) are noted and finally the Pūrņaśrama or heavy exercises are noticed.

After exercising bath with cold water, and drinking milk, eating of grapes is enjoined. The dress and decoration of body is noted and finally the proper diet is prescribed.

CHAPTER NINE begins with the advantages both social and physical of the exercises and summaries the contents of chapter eight. It also mentions the varieties of exercises, their annual routine, the days when exercises should not be taken. Then the advantages of udvartana, and snana are noted. The details of the food-stuff are given. In this list the advantages of condiments, flesh, curd, milk, vegetables, drinks, sugar, ghee, rice, barley, wheat, mudga (green gram), gram, ādhakī (tuvera), māsa are noted. This is followed by an intereating table of materials to be consumed in different seasons.

In Hemant heavy food with wheat as the base, and a variety of sweets with ghee and jaugary is recommended. In Vasanta the food consisting of barley and wheat, cold water, application of sandle paste etc. are recommeded. The good qualities of flour is eight time that of rice. Milk is eight times superior to flour. The masa is eight times superior to milk and ghee is eight times superior to masa is noted.

CHAPTER TENTH details out sixteen varieties of exercises such as (1) Rangaśrama, (2) Stambhaśrama, (3) Bharamanikā Śrama, (4) Śvāsapreranikā bhyāşa (Stamina building), (5) Sthāpitaśrama, (6) Uhāpoha Śrama, (7) Guru

Gonitaka, (8) Laghu gonitaka, (9) Pramadāśrama, (10) Āmardakīśrama, (11) Āsthādanka, (12) Kundakarṣank (circular movements), (13) Anyakṛtkaraśrma, (14) Jalaśrama, (15) Parānārohaṇā, (16) Bhojanordhvabhramaṇīkā. Besides these, the exercises are characterised as Uttam, Madhyama and Adhama. The Raṅgaśrama is considered to be the best. The middle types are Stambha, Bāhusrama, Guru and Laghu Gonitaka, Gadāśrama, Chonakaśrama. The Adhamas (1) Jalaśrama, (2) Sopanaroguruśrma, (3) Bhojanordhvabramaṇikā, (4) Aṅgakāvartanābhyāsa are noted as seven Adhamaśrama. But the list does not figure out all the seven śramas suggesting thereby that the text is defective. Besides these, fifteen catches (lāga) are noted and the three types of going upon a Mallastambha and the advantages of Mallastambha. This chapter is highly defective.

The ELEVENTH CHAPTER opens with the classification of mallas (as Asthisāra etc.) and the details of the forms of Bāhu Preraṇika (Daṇḍa (?)) exercises are noted. It describes the Uhāpoha with another malla, and the seventeen varieties of Guru Goṇitaka exercises and the advantages thereof, the Pīdanaka and its exercises. The Gadābhyāsa, Choṭankābhyāsa Kundakāvartana (circular movements), Karkaraśrama, Jalaśrama, Sopanrohana, exercises are noted with their benefits to physical culture.

After them massage is noted as Mardanā. It is classified as Bhimasenī, Nārñāyanī, Chitriņī and Masṣṇī. The advantages of massage are described.

The TWELFTH CHAPTER deals with the question of maintaining health. The causes of diseases are given and the remedies are recommended.

In the THIRTEENTH CHAPTER wrestling competitions are described. The king arranges these competitions which are seen by everybody. The fight should be arranged between the equals and the bout of the different types are also noted. The 21 varieties of controls of senses for mallas are given and a few regulations for his life are also noted.

The FOURTEENTH CHAPTER describes the twelve ways of victory, and some prohibitions about women. The types of courage of mallas are also noted, as well as cowardice. The mallas are to be invited to wrestle and then the next day the wrestling should take place in the arena. The preparation of Rangamandapa and Govindapujā is ordained. The king witnesses the wrestling in the company of queen, ministers and other persons. The Mallas fight with Vajramusti, and the king gives them presents and sends them round the town on elephants. After returning from their round in the town the wrestler bows down to the king, queen, prince. Here 64 Kalās are mentioned and the list of artists in Rājasabhā is given.

CHAPTER FIFTEENTH describes the varieties of wrestling such as (1) Dharaṇipāta, (2) Āsura, (3) Nāram, (4) Yuddham. The details of the varieties of (1) Dharaṇipāta, (2) Āsura and (3) Dharmayuddha are given, where as the text is silent for other variety. Here impartiality by the king is ordained for the mallas.

The SIXTEENTH CHAPTER deals with the fight of Gaja, Vṛṣabha, Simha and Mṛga. Here the rules of these fights are noted as well as the rules of the wrestling of Gaja-simha, Simha-vṛaṣabha, Simha-Mṛga; Gaja-Mṛga, Gaja-Vṛṣabha; Vṛṣabha-Mṛga.

The SEVENTEENTH CHAPTER further details out the fight. It is partly incomplete but seems to detail the movements in wrestling under the term Chadaki, Dhokar etc. The various movements, Bhangas, Kartari and other types are given.

The LAST CHAPTER glorifies these tricks and gives the summary of Mallaśāstra. Balabhadra became angry and wanted to go to the forest but was stopped from doing so. Then the creation of Maheśvarī, Vaiṣṇavī and Brāhmi, Śakti is noted. Someśvara received Mallavidyā and asked Kṛṣṇa to be his companion in wrestling and asks for protection. Theroupon Kṛṣṇa creates the goddess Limbajā for their protection. The twelve gotras of wrestlers were fixed and the method of protection of mallas and some moral code is given and the book ends with Purāṇa Praśamśā and Vyāsapujā.

Classification of Mallas:—

The Mallapurana being a work on the mallas, naturally gives good information on their varieties. The classification as noted in the Purana differ from place to place. The following classifications are noticed in the work.

Chapter III—Jyeşthī, Antarjyeşthī, Gopakula, Bhavişya.

Chapter IV-Asthisāra, Mānsasāra, Medasāra, Asthi-Mānsasāra, Medasthisāra.

Chapter V—Yuvā, Prāṇavāṇa, Jyeṣṭhī, Antarjyeṣṭhī, Gopakula, Bhaviṣya, Bāla, Vṛddha, Gaja, Vṛṣa, Simha, Mṛga

Chapter VI-Urusāra, Skandhasāra, Bhujasāra, Katisāra, Jānusāra.

Chapter XI—Follows the classification of chapter IV.

Chapter XV—The Gaja Vṛsa Simha, Mṛga, classification is given.

It is clear from these classifications that different basis are used by the author at different places. Chapter III gives the traditional list as known also from Mānasollāsa<sup>1</sup>. In this list only two types of mallas can be seen. They are the Jyesthī and Antarjyesthī. They can be explained as the chief wrestlers and those who are of rather lower capacity but help the Jyesthīs in training and who fight if necessary. Gopakula seems more as an appendage

Mānasollāsa, part, Vol. II, G. O. Series. p. 229 ff.

as the tradition seems to come from Kṛṣṇa worship. If Kṛṣṇa could develop as a Malla by staying in a cowherd family the other cowherds also could be good mallas. From such a belief this type might have been included in the classification. It may incidentally be noted that cowherds are physically strong and given proper training they would turn into competent wrestlers. The classification of Bhavisya is equally redundent as it simply implies a student under training. This is a common stage for any would-be wrestler.

The classification noted in Chapter V is not of much importance. Yuvā, Bāla and Vrddha are stages in an individual's life and hence they do not represent any special class. This classification may be of some help in arranging the bouts. Prāṇavāna type is also equally misleading. It may only denote a man with stamina. These facts clearly show that these four varietes do not refer to different persons and hence this classification is not of much value. The other four types are just the same as noted above.

The other fourfold classification of Gaja, Simha, etc. in again a traditional one. It also occurs in the literature on Kāmaśāstra. It is based here on physical appearance and not any other basis:

The classification in Chapters IV and VI are based on physical characteristics and strength of the limbs. The classification in chapter VI is based on well-developed power of chest, arms, shoulders, waist and knee. Hence all the classification is based on the following basis.

- (1) Birth in caste (Gopakula)
- (2) Age (Bāla, Yuvā, Vṛddha)
- (3) Physical structure (Asthisara etc.)
- (4) Strength of limb (Urusāra etc.)
- (5) Training (Bhavişya, Antarjyesthī Jyesthī).

This clearly suggests that the classifications are not necessarily based on caste distinctions. The term Jyeṣṭhī meaning the best is derived from Jyeṣṭhā meaning most prominent or seniormost. The term seems to have been accepted by the mallas as an honorific title, and later on in the sense of a distinct caste. Gopakula is a caste classification, but its reasons possibly are religious as noted above. The other points for classification are based on an individual's age, structure, strength etc.

# Classification of exercises:

As with the classification of mallas, the classification of exercises is also based on different considerations. The classifications given in the Purāna are noted in Chapter VIII, IX and X.

In Chapter VIII exercises are classified as Alpa, Ardha and Pūrna. The IX Chapter follows this classification.

Chapter X shows 16 types of exercises. They are (1) Rangaśrama (2) Stambhaśrama (3) Bhramanikāśrama (4) Svāsapreraņikābhyāsa (5) Uhāpohaśrama (6) Guru Goṇitaka (7) Laghu Goṇitaka (8) Pramdāśrama (9) Āmardakīśrama (10) Āsthānaka (11) Kundakārśṇaka (12) Anyakṛtkaraśrama (13) Jalaaśrama (14) Paranarohanaśrama (15) Bhojanordhabhramaṇikā (16) Sthāpitaśrama.

These are further grouped in three varieties as Uttama, Madhyama and Adhama.

Uttama-Rangaśrama.

Madhyama—Stambhasramanikā, Bāhuśrama, Guru Gonitaka, Laghu Gonitaka, Gadāśrama, Chonakaśrama.

Adhama—Angakāvartana, Sramakaśrama, Jalaśrama, Sopanroguruśrama, Bohojanordhabhramanikā.

The varieties of exercises are tabulated below. It shows incomplete text.

|     | x.1.5.                   | xi                   | x.7.11.                                  |
|-----|--------------------------|----------------------|------------------------------------------|
|     | Sixteen śramas           |                      | fifteen śramas.                          |
| r.  | Rangaśrama               | Rangaśrama           | 1. Rangaśrama.                           |
| 2.  | Sthambhaśrama            |                      | 2. Sthambha                              |
| 3•  | Bhramanikāśrama          | Bhramanikāśrama      | 3. Bāhu                                  |
| 4.  | Svāsapreraņikāśrama      |                      | 4. Bāhuśrama                             |
| 5.  | Sthāpitaśrama            |                      |                                          |
| 6.  | Uhāpohaśrama             | Uhāpoha              | 5. Guru Goņitaka                         |
| 7.  | Guru Gochintakaśrama     | Guru Gonitaka        |                                          |
| 8.  | Laghu Goņitakaśrama      | Pidanaka .           | 6. Laghu Goņitaka                        |
| 9.  | Pramadāśrama             | Gadā                 | <ol><li>Gadāśrama</li></ol>              |
| 10. | Āmardakīśrama            | •                    | 8. Choņaka                               |
| II. | Āsthādanakaśram <b>a</b> |                      |                                          |
| 12. | Kundakarśanakāśrama      | Kundakāvartana       | <ol><li>9. Angakāvartanābhyāsa</li></ol> |
| 13. | Anyakṛtkaraśrama         |                      | 10. Śramakāśrama                         |
| 14. | Jalaśrama                | Jalaśrama            | 11. Jalaśrama                            |
| 15. | Paranarohanasrama        | Sopānrohaņa          | 12. Sopanaroguruśrama                    |
| 16. | Bhojanordhvabhrama-      | Bhoja nordha bhrama  | 13. Bhojanordhva                         |
|     | ņikā                     | Bāhupreraņika        | bhramanikā                               |
|     | •                        | Chotanaka<br>Karkara |                                          |

This is the technical part of Mallapurana. Unfortunately the traditions preserving the exact meaning of these terms have almost disappeared, but the Jethis are still practising many forms of these exercises. From a study of the forms of exercises, the equipment and the language, an effort is made here to

explain these terms. In these efforts Chapter XI which narrates the technique of exercises is of utmost importance. It is possible that some explanations may prove to be incorrect in the light of some new material that may become available in future. Still, however, an effort in this direction would be worth-while and hence a study of these terms is undertaken. Some terms could not however be explained.

# Rangaśrama

This is the wrestling proper and occurs in all the lists. It is considered to be the highest type of exercise as it leads to glory and wealth. Wrestling indeed is difficult and in traditional Indian Gymnasium far more weight is placed on the proficiency in this art, which requires courage, strength, skill and stamina. As it is played in the Ranga or Akhādā, it is known here as Rangaśrama. The study of Mallapurāṇa proves that Ranga and Akhādā are synonyms and hence this identification. Mallapurāṇa considers it as the best form of exercises and other types which help in developing an individual to become a wrestler are considered to be of the Madhyama type.

#### Sthambhaśrama

It is a type of exercise on smooth wooden pillars of a number of varieties. To-day the sthambhas are either fixed in the ground or are left hanging. The hanging stambhas have about four varieties. One is similar to that fixed on the ground. Other is a very small size stambha almost like a baton. Its variant has two pairs hanging near each other. The fourth type is a long cane on which exercises are performed.

The Mallasthamabha exercises are many but the Mallapurāna summarises them under the title Stambhādhirohanam. It takes place in three ways—First by the strength of the arm, second by twisting the body and third by means of legs. (X. 16 ff.).

Exercise on Mallasthambha requires strength and stamina, It lays great emphasis on the turning and twisting of body and develops toughness. Mallapurāṇa notes that it developes the strength of the body, specifically shoulders, hands, arms, thighs, waist, leg-joints and makes the body tough and slim.

In modern practices Mallastambha is considered to be an essential training for wrestling, but this extremely important art is fast dying out.

Gonitaka

This is a common form of exercise in the two lists. Gonitaka is divided in two varieties, the large and the small. The term Gonitaka and Gonita are used to denote this type. Gonita does not seem to be a Sanskrit term, but seems to be a Sanskritised version of some Gujarati term like Ghāṇī, which may signify an instrument like present day Cākī. This traditional stone ring

occurs in two varieties. The seventeen ways of exercising with this instrument suggests this identification because the exercises with Chaki also have close similarity, in performance. It requires to be lifted, swung, put on head etc. This large Gonitaka is useful in developing thigh, neck and the whole body. (XI. 16 ff.)

It is interesting to note that Laghu Gonitaka is not noted in the forms of exercises in Ch. XI. Possibly it is represented by another name, the Pindanaka. They are Pindla small circles and may be identified with present day Nālī. They are stone rings with a central bar and are used almost like iron dumb-bells. The description of these Pindanakas immediately follows that of Guru Gonitaka (XI, 27 ff.). They develop arm joints, hands and upper arm. This description helps us in the identification as the Nālīs also develop these parts of the body.

#### Pramadā

This is a rather difficult term to be explained, but in Chapter XI, its place is taken by Gadā. From this coincidence one may infer that in the first list the term Pramadā is used in grammatical sense. It is represented in the second list as Gadā and the same term is used in Chapter XI. The heavy Gadā, Mudgara, Kārelā and other types of clubs are used for exercising arms, shoulders, writsts.

# Jalaśrama

Jalaśrama is noted in all the lists of Mallapurana. It is classified as Adhama form of exercise perhaps because it does not directly help the wrestling. From this term swimming could be inferred. Swimming is a good form of exercise, but it was not developed to a highly competitive stage to which it has reached to-day. It was more or less a complimentary exercise which developed chest and arms. This idea seems to exist as only the underwater breast-stroke, dog paddle, or the over-arm trudgen and back strokes were known. The crawls and butterfly stroke meant for speed and development were unknown in India as well as in most of the other countries. Looking to this state of the art of swimming it was not given high prominence but was accepted as an item of exercise.

# Sopānaroḥaṇa

This term seems to be difficult to explain. It is a well-known fact that running up a ladder is a good form of exercise. But one does not know whether this term was used in this sense, as it is written in three variants such as Sopānarohaṇa, Sopanaroguruśrama, Paranarohaṇaśrama. These terms can be interpreted in different ways. One of the meanings is already noticed the others may signify that it is an exercise in which at least two persons participated.

It may be like the pyramid building as practised to-day or lifting another man and walking. All these interpretations seem to be valid and hence a definite explanation of this term is not possible. All these forms of exercises are well-known.

#### Kundakāvarlana

This seems to be a form of exercise in which circular movements are entailed. The Vajramuṣṭī exercises have a number of calasthenics in which circular movements, tumbling etc. are involved and these exercises seem to have been noted here as their effects such as development of thighs, waist, building up wind-power and strengthening of heart are specially mentioned. The Vajramuṣṭi circular movements are quite fast and they are something like the circuit exercises that are recently developed.

# Bhojanordhavabhrananikā

The meaning of this term is not clear and what is its relation to Bhrama-nikā is also not certain. Bhramanikā seems to be again Calasthenics, possibly on the ground. It may mean simply a walk after the meals. Kundakāvartana also may be interpreted as some type of calesthenics.

#### Svāsapreraņikāsrama

This does not seem to be any specific exercise, but it suggests the quality of exercises which develop stamina. These are running, skipping and related types that induce heavy breathing and train an individual to work hard under the conditions of 'oxygendebt'.

#### Uhāpohaśrama

This is no exercise at all. It is only at the most discussion, planning and thinking. Eventhough this activity does not require any gymnastic or athletic ability, it is an extremely important part of the preparation. Instructions are given and plans are drawn for success in a meet. This activity includes a major part of theory and coaching hints.

# Bāhupreraņikasrama

This exercise seems to be identical with the Dandas, that are a very common traditional form of exercise, from the description of the advantages noted in Chapter XI, 9-12. This seem to be the Bāhuśrama of Chapter X.

#### Āsthādanaka

With the present day danda, baithakas are closely related. The exercise noted as Āsthādanaka probably seems to represent this type. It has many varieties and are useful for strengthening the lower parts of the body.

#### Āmardakīśrama

This exercise seems to indicate the effects of massage on the massagist. This inference is made possible because massage is noted as Mardanā and a 3

derivative from it may be the āmardakīśrama. It is well-known to the massagists that giving massage is quite a streneous form of exercise. It might also mean the passive form of exercises felt while under going massage. Sthāpitaśrama

This term seems to imply the standard exercises but what were the exercises that were considered to be standard is difficult to say. To-day the standard exercises are Danda, Baithaka, Mallastambha and Wrestling.

# Anyaikriakarasrama

This seems to indicate the exercises in pairs. They are different from wrestling proper and include pulling, pushing and other movements. This type always require another partner and hence the use of this term.

#### Chotanaka and Karkara

These terms are difficult to explain. Eventhough they are noted, their references are very vague. The former seems to be a form of arm exercise, but what is its exact form is difficult to explain.

Similarly Karkar is also a difficult term. Perhaps it seems to indicate exercise for lower parts of the body which helps slimming.

# Angakāvartana

The term may mean the twisting exercises if it is taken to be one word. The context does not help to arrive at a definite explantion. Even if the whole term is a combination of two items—Angaka and Āvartana, it is difficult to assign definite meaning to each.

#### Śramakāśrama

These may include the exercises of a Sramaka but the term Sramaka cannot be easily explained.

The above discussion suggests that the list of exercises specially in Chapter X are sophisticated, but that in Chapter XI is more realistic as it specially narrates the forms of exercises and their effects. The tradition of Indian Gymnastics is also partly preserved and partly lost. The major part of the tradition is still preserved by the Jyesthimallas. The varieties that appear to be lost are due to the use of new terms. The old terms have become obsolete. This being the case it is difficult to know whether the instruments such as Antarpakad, Santola etc. were used from high antiquity or introduced at a later stage. Besides this the Mallapurāṇa is almost silent about the nomenclature as well as explantions of a variety of exercises which are meant for strengthening and body-building. In this respect it does not serve as a good hand-book.

# Exercises—their suitability and quality

The exercises are noted by the purāṇa, and the problem of the amount of exercises and their effect is also duly considered in it. The amount of exercises is noted in the classification Alpa, Ardha, Purṇa and Ati. (VIII, 23-24).

Physical exercises are not suitable at all times and in some cases may endanger health and life. The mallas have, therefore, enjoined, the following persons not to take exercise: Pinasa (persons having Nasal disease), Sofavān (having swelling), Kāsa (having dry couphing), Švāsa (having heavy breathing), Kṣudhātura (Hungry), Bhuktavān (one who has eaten), Akṣam (weak), Kṣīṇa (emaciated), Vyagra, cintātura (worried), Ajirṇavāna (dispeptic), Durbala (without strength), Strisukṣīṇa (weakened by sexual relation), Madapidita (intoxicated), Sirorogārta (troubled by disease of head), Bhrānta (mad), Kshudhāviṣṭo (very hungry). Some of these disabilities are temporary and others of longer duration.

#### Alþaśrama

Alapasrama is noted as light exercise and it is defined as that form which does not lead to perspiration or heavy breathing. This definition suggests the amount rather than the types of exercises.

Such Alpasrama leads to the development of strength, improves digestion, feeling of lightness and enthusiasm, stops old age, keeps muscles firm and leads to general development (Brhana).

This is recommended for children, old people, persons weakened by fever, wounded people, man with eye-disease, sick, weak and suffering from weak digestion, vāta, heat and overwork. It is also recommended for persons, who have insufficient blood, who have observed fast and have deformed body (Kuśarīra).

#### Ardhaśrama

Ardhaśrama is more strenuous than Alpaśrama. It is defined as the exercise which leads to perspiration on the neck, face, armpits, hand and leg-joints and develops rather hard breathing.

Ardhaśrama develops pleasant mind (Saumanasa), strength, nourishment, enthusiasm, joy, happiness and builds up strength and stamina. It removes fainting, fat, bile etc.

#### Pūrnaśrama

This form leads to heavy perspiration all over the body and the eyes become red. It causes heavy breathing and may result in parching of throat, giddiness, fainting thirst, loss of strength, vomitting, bleeding, burning in heart and even fever.

The good effects of this form of exercise is health, strength, destruction of diseases of heart, bile, worms, Kuṣṭha. It leads to courage, endurance, good apetite and destruction of diseases.

It is recommended for Jyeṣṭhī, Antarjyeṣṭhī and Gopakula wrestlers. This form includes very heavy exercises and proper care is taken to point out various

troubles that are associated with it as well as its advantages. Traditional practice in recommending exercises is fairly in line with this. Light exercises are recommended for weak, old and children. A bit heavier types are for ordinary people who do not aspire to be mallas. But those who desire to earn name are asked to work very vigourously. The general recommendation is that while taking exercises, the falling drops of perspiration should drench the ground in such a way that the figure developed by the wet ground would resemble a human form.

#### Atiśrama

Eventhough this excessive form is noted it is not recommended. It is a strenuous effort beyond one's capacity (IX, 19).

The classification of these exercises is based on its amount, and the recommended types are based on experience. Some of the bad effects of Purnaśrama arise due to inadequate preparation, whereas others are due to dietary and other defects which lead to many diseases.

# Time of exercise

Daily exercises are recommended to be taken in the morning. The seasonal variations are also noted in Mallapurāṇa. The winter is recommended for Pūrṇaśrama (December-April). In the summer (May-June-July) only Ardhaśrama is recommended, whereas in monsoon light exercises are recommended.

Some days of rest are also enjoined. Specially Aṣṭamī, Caturdaśī; the lost tithī, the days of Sutaka, Mahāṣṭamī, Srāddhapakṣa (Pitṛpakṣa), Akṣaya navamī, eclipses, Akṣayatṛtiyā. These specifications generally mean that at least once a week the rest day was observed and some times more days were observed as rest days, depending upon the situation.

#### Massage

It is a well-known dictum of the coaches that exercises, massage and rest are essential for proper training of an athlete. The Indian Mallas also recognised this aspect and had given due emphasis to massage.

Massage is known as Mardanā and here four types are noted as (1) Bhīmsenī (2) Nārayaṇī (3) Citraṇī (4) Masṣṇī.

Bhīmsenī Mardanā seems to be massage with sufficient pressure. It is supposed to remove heavy breathing, build up body, remove fatigue, reduce fat, builds stamina, and beautify the body.

The massage reaching upto flesh perhaps lighter pressure than the first is supposed to induce sleep, develop lustre and courage and cleanse and beautify the body and keep the mind steady of the Asthī-Mānsāsāra Malla.

The Bhimseni Mardanā for Mānsāsāra is supposed to lead to enthusiasm,

joy, happiness and feeling of lightness. It gives intelligence and removes sluggishness.

Massage is supposed to reach bones and flesh. This seems to indicate the pressures of massage.

The divisions of massage are noted but their differences are not clearly stated. Bhīmsenī is given to the legs, Nārayanī to the kness, Citranī on arms Masṛṇī on thighs.

The Bhīmsenī and Nārayaṇī should be given to mallas and Citraṇī is to be given to old and young. Citraṇī seems to be a comparatively light massage. It is a massage on hands only. Nārayaṇī is to be given to legs upto the knee, and it is fairly heavy as it is described to reach the five Dhātus.

Masṛṇī is rubbing of the body and thighs. It is the lightest variety of massage.

Incidentally it may be noted that the kneading, pressing, vibrating and other types of technicalities of massage are not detailed out in this section.

# Use of the Training

These exercises were meant for the general development and building up of the body for the wrestling meet. The wrestling meets were arranged by the kings and their description is given in the Mallapurāṇa.

# Wrestling matches

Wrestiing is considered to be joyful, it develops enthusiasm and removes sorrow. Therefore, it is recommended that the king should always witness the wrestling match. He should invite his friends, ministers knowing the arts and clever citizens, the queen and princesses. He should also invite the mallas. The next day in the morning the king should rise early and make the mallas also rise. He should order to bring the earth for the arena.

#### Arena

The arena is also described in the Mallapurāna. It is not the mat as is used to-day. The arena is known as Ākhāḍhaka. It is high, levelled and low. Its dimensions are three Devamāna (101 Hastas), Daityamāna (50 Hastas) and Martyamāna (21 Hastas). It is square, triangular and circular. The earth with kankar, iron, wood, stone, thorn etc. should be avoided. It appears that the general dimension was 21 hastas which is equal to about 30 feet, and the Devamāna and Daityamāna seem to be more for rhetorics rather than actual use.

The earth must be pleasing to see and as soft as that required for seedlaying and should be a hand high and levelled. It should be worshipped and Hari should be placed there and a Bijapuraka be placed in the centre of the arena. After worshipping 'Govinda' the king should see the wrestling.

# Wrestling:

The wrestlers should put on the Ayudha on the fingers. It should be knitted with thread. When the opponent is broken (defeated) the malla becomes victorious.

The Vajramusti wrestling is free fight which includes kicking, pressing with knee, boxing on head, temple etc, but a hit below the chest is a foul game.

The wrestling is divided in four types (1) Dharanipāta, (2) Āṣura, (3) Nara, (4) Yuddha.

# Dharanīpāta

Dharanipāta is getting the opponent down on the earth, It is achieved by the force of palm, arm or by throwing one's self down and then bringing down the enemy. The fallen enemy is defeated.

Dharaṇīpāta type of wrestling seems to be the common wrestling where victory and defeat consists in turning the opponent on the back. The wrestling types such as Bhīmsenī and Hanumanti seem to be of this variety.

# Āṣura:

This type is more fierce and seems to be a free-fight which includes injury to ear and nose, felling of teeth, biting, pulling of hair, throwing earth, scratching with nails, catching the neck, breaking of fingers etc.

This type of wrestling is noted as Mathara, Masura also, it seems to be equivalent to the Jarāsandhī variety known to-day. Such type leads to the fall of the malla, but he should not be killed. That is Dharmayuddha. If a malla dies the king is responsible. Once a malla falls on the ground the wrestling is stopped. The other types are not described in the Purāṇa.

# Wrestling grips

Several grips are indicated but their execution is not very clear, but several throws can be indicated. The usual term for these grips is the laga. Generalised descriptions of wrestling are noted in Chapter 17.

#### Prize distribution

The wrestlers were given prizes. The victorious malla used to get twice as much as the defeated. The equals used to get equal prize. After the prize distribution the king used to return to the palace.

# Mallas of Mallapurāņa

It is clear from the Mallapurana that the work is meant for the mallas, who are now known as the Jyesthimallas, Jyesthis or Jethis. These mallas are found in Gujarat, Mysore, Hyderabad and Rajasthan. They are a sub-caste of the Modha Brāhmins i.e. the Brāhmins who migrated to other parts of Gujarat

originally from Modhera<sup>1</sup>, a town in North Gujarat. It is interesting to note that such caste-names showing their geographical location are very common in Gujarat.

The Jethis migrated to different capitals and towns of mediaeval states in search of patronage, hence their movement from Modhera to other places is more of the slow infilteration rather than complete exodus. This view could be supported from the fact that even today they are found in the area around Modhera. They have not occupied this area recently but tradition supports the view that they originated from this centre.

Their earlier centre could not be traced from their traditions. Modherā is an old town which could be dated from at least the beginning of the Christian era, with the archaeological evidence, but this antiquity is difficult to be given to the mallas. For all practical purposes they might be considered to have existed as a distinct community in this area from about the 10th-11th century A.D. Higher antiquity than this is however not ruled out, but it is difficult to corroborate it by positive evidence in the present state of our knowledge.

This is the late Mediaeval period of Indian History. Eventhough the small kingdoms divided the political face of the nation, cultural ties were very strong, migration and travel were fairly common and they strengthened the cultural ties. Specially much intercourse existed between Gujarat, Rajasthan, U.P. and Konkan, Maharashtra and Mysore region. This contact seems to be a link which helped the mallas to migrate to the different states in South as well as North India. Similar migrations for patronage are noted for other professionals like pandits, bards weavers also, but they do not suggest a sudden exodus, as the caste survives in the centre of its origin upto the present day. Again, it must be kept in mind that numerous poets, artisans and other professional people used to move from one court to other and were settling in the court which might patronise them or else they used to lead a partly migratory life.

It is interesting to note, therefore, that by 1131 A. D. Munijetty erected the temple of Cāmuṇḍeśvarī, during the reign of Hoysala ruler Viṣṇuvardhana, in Undiganāļu village, Javagal Hobli, Arsikere Taluke, Hassan District, Mysore State. Further the inscription notes that about two hundred houses were also built in Undiganali, probably for the jettis. Another evidence of their existence here is provided by an inscription of cir. 1276 A. D. that Shri Nimbajādevī temple was given some endowment. These two references of 12th and 13th

Delmal, which is the stronghold of the Jyesthimallas in Gujarat is a village near Modhera. Modhera being a large town might have been responsible for giving the name to these Brāhmans. For further remarks see Supra, p. 8.

century A. D. suggest that Vajramuṣṭī mallas were already seen in south India by this period. The inhabitants at this village adhere to the tradition that they migrated from Moḍhera to this place.

The existence of mallas in mediaeval period is known from another important source, the Manasollasa, an encyclopaedic Sanskrit work by Somesvara composed in the first half of the 12th century A.D. Somesvara, notes the fourfold division of the mallas but is silent upon the place of their origin. Hence this work shows the existence of Jyesthimallas. The other contemporary evidence suggests that some of them had already spread over larger area in Western India.

In Gujarat proper Abhayatilaka Gaṇi (13th century A.D.), mentions Āyudhajīvī Brāhmaṇas (Brahmins living on arms) in his commentary on Dvyāśraya, a historical poem, by the great savant Hemacandra, describing the annals of the Chaulukyas of Gujarat. Another tradition mentions that they formed the vanguard in the army of Chaulukyas of Gujarat. These evidences certainly suggest their existence and importance in that age.

There are interesting literary references to the Mallas in old Gujarati. In Hansauli a work written in Samvat 1417 (1361 A.D.) the terms Mala and Jethi are used as synonyms. They are noted here as massagists.

In Samvat 1529 (1473 A.D.), Kāyastha Keshavadasa of Prabhās Pāṭaņ refers to Jeṭhīs in his Kṛṣṇalīlākāvya as wrestlers.

Bhīma in Samvat 1541 (1485 A.C.) mentions in his Harilīlāśoḍaśakalā the term Jethī for the Mallas.

In 16th century A.D. the Jethimallas are referred to by Nākara in a simile to describe the fierce fight between Vālī and Sugrīva.

In North Gujarat the expression "The jethimallas are fighting" is used to denote any severe duel between two fighters. This evidence is interesting to show the popularity of wrestling of the mallas.

That these jethis living in 16th century in Gujarat were renowned athletes could be very well proved by a reference in Ain-e-Akabari. Here there is a specific mention of Gujarati Mallas alongwith persian and Turani Wrestlers. These mallas were considered to do wonderful feats. Their pay varied from 70 to 450 dirhams (Ain-e-Akabari, Trans. H. Blochman, Calcutta, 1873, p. 253).

The association of Akber with these mallas is noted in a tradition current in the Malla community. Akber knew the jyesthīmallas as Pahalwans, so he arranged a wrestling bout between his wrestlers and the jyesthīmallas. One Lākhājī was asked to wrestle, and he successfully defeated the wrestler of the Emperor. Then Akber asked Lākhājī to uproot a Neem tree. He did it to



Fig. 1 Worship of Nimbajādevî in the arena



Fig. 2
Wrestlers leaving the gymnasium



Fig. 3 Vajramușți Wrestling: Beginning



Fig. 4 Vajramuşţi Wrestling: Middle stage

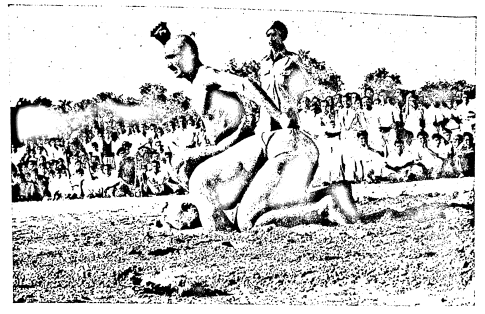


Fig. 5 Vajramușți Wrestling: End

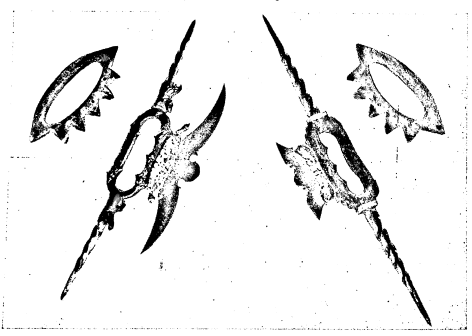


Fig. 6
Vajramuṣṭi: the smaller Vajramuṣṭis are for games and the bigger for warfare.

[ By the Courtesy of Madras Museum.]

carry out the order of the Emperor. But he died after uprooting the tree. At this place, in the village Delmal, the temple of the Goddess Limbjā exists.

In Gujarat there is a strong evidence of the existence of the mallas and their art upto the end of the 17th century but in the south the tradition continued in the 17th and the following centuries. In Gujarat the jetthis used to go as guards with marriage parties, and they were patronised by rulers in this part.

But in early 19th century the Gaekwads began to give patronage to the Jyestimallas; so in Baroda they were invited both from Delmāl and Hyderabad (Deccan). Those who came from Deccan have maintained the traditions of Vajramusti wrestling upto this date, but the tradition is on the verge of extinction, if proper steps are not taken to maintain the mallas, who have preserved it so far.

Vajramusti Wrestlers—their training and wrestling.

The Vajramusti wrestlers in Baroda were invited by Sayajirao I. His officer Panchamsing Mohansing went to Kanakagiri and contacted Dharma Jethī at Surapur. According to the arrangements made they came to Baroda and were looked after by Kanaka Jethī.<sup>1</sup>

The Vajramusti wrestling used to take place every year on Holi and Daserā and when asked by the king. This tradition continued for about a century in Baroda. Now after the merger of the Baroda State, wrestlers are in pitiable condition. They are leaving this profession and alongwith it a tradition of a number of centuries is dying out. Most of these wrestlers have taken up different professions and the one of the traditional forms of wrestling and physical culture is coming to an end. Here an effort is made to describe some of the practices of the traditional mallas.

The training of boys start after they are ten or twelve years of age. Prior to this, they are allowed to play according to their choice. The students are taught free-hand exercises for muscular strength and developing stamina. These exercises include a lot of leg work in the form of a variety of Baithakas, running, jumping with a view to develop swiftness and strength. These are used as warming up exercises also. Added to this leg work much arm work is given in the form of Dandas. Several varieties of these are also developed. They not only help to develop the muscles of the arms but are so organised as to develop the power of fingers, wrist, back, belly and side muscles.

There are special turning and twisting exercises to develop strength of the waist and agility. These free hand exercises are devoted to condition the physique for further heavier work.

Māṇikrāo, 'Baḍodyātil Mallavidyā, 'p. 12.

As the student develops strength and agility, he is given the Mallasthamba. The Mallasthamba is a smooth pillar of wood on which the boy mounts and dismounts in various ways. These exercises develop stamina, strength and agility to a considerable degree. Specially the power of turning and twisting the body is considerably developed by this form of exercise. Its varieties known as hanging Mallasthambha and Āntarpakad were also practised. For further development of strength, weight-lifting is introduced by three different types of weights. Two of them can be compared to modern dum-bells (Nālī) and Bar-bells (Samtolā). The third is a round stone (cāki) which is put on the neck. This has no modern parallel. The training with weights is given once or twice a week or for strongly built students every alternate day. This weight training used to develop good form and muscle power.

For strengthening shoulders, back and chest muscle heavy Indian clubs were also used. They were used one in each hand or other type was grasped by both hands. The latter is similar to Gadā and is known as Kārelā.

These are normal items of training. Swimming also formed a part in their exercise, but it was never developed to a high competitive standard. The swimming strokes that these wrestlers know are the dog paddle, breast stroke, back stroke, side stroke and trudgen. Besides these they know floating. In diving they know simple jump, header, somersault, and swallow.

After a student knew the normal exercises, they were trained for Vajramusti wrestling. The point of winning is a proper catch of the hand carrying Vajramusti. This is effected by a leg catch or a hand catch or by combination. Many swift movements are taught which save the fighter from receiving the blows of vajramusti and inflicting blows on the opponent at the same time. Movements for safeguarding the fighter from the catches of the opponent are also taught. He is shown the catches that are useful to bring down the opponent.

This training is given in the wrestling arena, which is known as Akhādā. Here fine earth is kept. It is dug and kept very soft and levelled. It is prepared by bringing the earth, seiving it to remove small gravels, thorns or any other injurious objects. Buttermilk, oil, red ochre and many other objects of organic and inorganic nature are added to it. Water is sprinkled every third day.

After the training is over the wrestler gives public show. Vajramusți wrestlers fight in the public show only twice a year on Holi and Daśerā, because the wrestling involves a lot of injury to the head and it often takes a long time to heal the wounds and reconditioning. Occasionally this wrestling was arranged on Christmas and for entertaining guests.

The public show is taken very seriously by these wrestlers; so they make elaborate preparations mainly of religious nature,

On the day of wrestling their head is shaved clean, except for a small tuft of hair on the top. They take bath of cold water. Red ochre is applied on the head and Neem leaves are tied to the tuft of hair. The whole body is then besmeared with red ochre and gorochan. This application according to their belief is cooling. The vertical tilaka like marks are drawn on various parts of their body. They are drawn on the forehead, hands, chest, sides, belly and legs.

Alongwith this preparations they look to good omens, consult the astrologer and worship their family deity, the Goddess Limbajā.

For this worship, in the akhādā a square platform of one and a quarter cubit is made. In the centre of the cubit a heap about ½ cubit is raised in the form of a Sivalinga. On it they plant a branch of Neem tree (Fig. 1). This is the temporary abode of the Goddess. To the east of this, there is a small platform.

Here the dress and the weapons of the wrestlers are placed. The Brāhmin priest worships the Goddess by means of incantations, lamp, offerings and incense burning. Near this place two pots of water are also placed.

The wrestlers take their seat in front of this arena, but they face the constellation of cancer. Here their bodies are besmeared with red ochre and gorochan as already noted. They are given the trunks used for wrestling, before besmearing their legs. After besmearing work is over they are given flower garlands which are tied on their wrists and a large garland is put around the neck. On the wrist red thread known as Rākhadī (protector) is tied.

They are then given three clothes to wear. One of them is the loin cloth that is wound round their loin. The other is thrown over the left shoulder and passes below right arm in Uttariya fashion. The third is the head wear. It is adorned by floral bouquet, and finally the Vajramuşti is given.

After this lamp is woven and praise of the Goddess is sung, the assembly shouts the victory to the Goddess Limbajā and Govinda. Then the wrestlers circumambulate the Goddess, they are given prasāda of rice and curds and leave the Gymnesium with the accompaninent of music.

While leaving the gymnasium they see good omen. For this purpose young maidens with water pots come in front (Fig. 2). They then break cocoanut near the temple of Limbajā near the Gymnasium and go for public wrestling.

When they reach the place of wrestling, they rest there. When they are asked to wrestle, they are taken to the area by a good wrestler. They do not walk but go there jumping. Their movement is zig zag. The leader leaves them at a distance of some 10 meters from the akhāḍā. The wrestler breaks a cocoanut near the akhāḍā on a stone previously placed there. He removes his clothes and wrestles with his competitor (Figs. 3, 4, 5).

After the wrestling is over, the wrestlers are given sweetened water with lemon and then they return home.

When they come back the women receive them by showing them lamp and taking ovārṇā. The lamp is lit in a small vessel prepared out of flour. A cake of flour is also put there.

At the end of this ceremony the wrestlers enter the gymnesium and worship the goddess, the neem branch is removed and victory to the goddess and Govind is sung. Prasad is distributed.

The injured wrestler is generally treated by the earth of the gymnesium. The wrestling is almost gladiatorial, hence it is a life and death struggle for the wrestlers. According to the present tradition no death occurs, but this might not have been the case looking to the nature of the wrestling, the elaborate religious preparations and the protection that is sought by this means.

#### Economic conditions

The wrestlers were paid 75-100 Rupees as pay and were given quarters, gymnastic apparatus etc. After the wrestling was over they received prizes in cash or kind. For festivals also they received grant from the Government. The State used to maintain them in old age by pensions. Their economic position was good. Now their economic position is unsatisfactory and they are forced to take up any job. They work as teachers, factory workers, farmers, police officers, merchants and earn their bread.

#### Diet

It is interesting to note that the Vajramusti wrestlers of the present day are vegetarians. They take cereals, wheat, rice, bajri or jowar accompanied by pulses and green vegetables. They show special preference for milk, curds, gliee and other milk products. They used to consume large quantities of dry fruits both raw and as condiments in the food. Molasses are consumed with food or even as a drink by adding it in water. Similarly they use sugar and citrus fruits specially lemon.

The Mallapurāṇa however clearly indicates their non-vegetarian diet by describing the qualities of a variety of meat. It is not known when the transition to pure vegetarian food habit took place.

They did not take either liquor or tobacco, and considered them injurious.

Modern evaluation of their exercises

The physical culture is meant for all round development of bodily strength and stamina and swiftness in individuals. The highly specialised exercises developed by these Indian wrestlers are well suited to meet these needs.

Their system of starting the exercises have much to recommend. They do not take up the sudden and violent form of exercise in the beginning as such

work is detrimental to muscular power. They start by warming exercises and then take to more strenous forms of physical activity. This is the procedure of modern athletes who spend good time for warming up before taking to heavy athletic activity.

The principles of stretching and contracting muscles and rotating joints, turning and twisting of the body that are found to be useful by modern standards are followed by these wrestlers, so that the exercises that were developed by them are suitable even to-day.

The free-hand exercises developed by them are quite effective to build up good muscle power and maintaining muscle tone.

Proper emphasis to massage and rest as well as nourishing diet is given so that high standards of physical activity were achieved by them. They maintained good health and many of them had long life.

Vajramusti or Musti

To enhance the power of the blow that is delivered by bare hand or clenched fist blunt stones or sticks, sharpened stones and a variety of daggers are developed. In the blunt or sharpened category a tool grasped by clenched first is named as Muṣṭi, and the handle of any instrument is also called Mutha i.e. Muṣṭi.

These instruments held in fist for beating are known as Mauṣṭikam, Muṣṭim, Mauṭṭhiya in ancient literature. The Nītiprakāśikā, a work of unknown date, describes Mauṣṭikam,¹ and the movements associated with its use, whereas in Viṣṇudharmottara,² a work ascribed to about 7th century A.D., Muṣṭi is noted alongwith other weapons of Viṣṇu and Praśnavyākaraṇa³ a still earlier work assigned to about 3-4th century A.D. the word Mauthiya is used in the sense of a weapon.

These references clearly indicate that Musti was a weapon but its nature is not clear from the commentaries on it. Oppert had translated the world as fist word, but the meaning of it is vague as a sword cannot be so short. Whether he meant by the term a small dagger or such instrument cannot be ascertained. He has been followed by V. R. R. Dikshitar, J. C. Jain and other scholars. This explanation does not clarify the word; hence a study of boxing and allied wrestling system of India requires careful investigation, for proper understanding of the instruments as boxing is known as Musti Yuddha *i.e.* either fight with fist or fight with the Musti-weapon.

- <sup>1</sup> Nītiprakāśikā, Adhyaya V, 40-44.
- <sup>2</sup> Viṣṇudharmottaram, III Khaṇḍa 87.27.
- <sup>3</sup> Praśnavyākaraņa Sūtra 4, Edited by Pandit Mafatlal Zaverchand, Ahmedabad, V. S. 1993, p. 18.

In India boxing is preserved at least in two known varieties. One of them is an open fist fight as preserved by the boxers at Benares and wrestling with a weapon known as Vajramusti preserved by wrestlers known as Jyesthimallas. Except in these two types of traditional boxing, Indian wrestlers do not use fist in wrestling bouts; so their activities do not help one to understand the nature of Musti.

The Vajramusti wrestlers are known as Jyesthimallas, Jyesthis and Bajarmuthiyā. They use an instrument known as Vajramusti or Bajarmutha. It is made of horn of a buffalo or of ivory. It can be described as a small ring held in hand having six points on its periphery. These points are triangular in shape and are found in two varieties. One of them has a small sharp nail attached on it for increasing its strength, while in the other variety this instrument does not have the iron nail and is rather blunt. It is held in the palm between the space below the fingers, and above the thumb. Its length is equal to the palm of the user and its height is also of the thickness of the palm and above it the points of the instrument rise at the most for 3 to 5 cms. (Fig. 6).

This instrument is traditionally used by the wrestlers for fighting but there is another form of this instrument. It is locally known as fent. This variety is made of copper and has four holes for four fingers and a convex edged blunt base. This instrument is held by passing four fingers through four holes and holding the base in the palm. Its antiquity is unknown but it is also used for delivering a powerful blow by the fist. This is probably a new introduction in India and possibly resembles a knuckle duster of America.

This instrument is much nearer to the other type known as Vāghnakh or tiger's nails. This weapon has a straight bar attached to two finger rings and on this bar are attached nail-like steel points of about 2 to 5 cms. length. They are held in the closed fist. When the fist is opened they come out like nails and inflict deep wounds. Eventhough this weapon is held in the fist it is improper to identify it as a Maustika as it is used as nails for scratching and for inflicting wounds and not as one which enhances the blow of fist.

It is, therefore, highly probable that the Maustikas might resemble either the Vajramusti or the Fent. But fent does not preserve the traditional name nor it is associated with traditional wrestlers, hence it is very likely that ancient Musti or Mutthiya is nearer to the present day Vajramusti.

It is, however, interesting to note that the weapon Musandi is explained as Vajramusti by an anonymous commentator of Paumcariyam.<sup>1</sup> If this explanation be accepted, it suggests that by mediaeval period in a particular tradition

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dr. H. C. Bhayani, *Paumacariyam*, P. III, p. 295, Singhi Jain Sastra Sikṣāpīṭha, Bhāratīya Vidyābhavan, Bombay, V. S. 2017.

Bhukhandi was identical with Vajramuşti. Incidentally, it may be noted that Bhukhandi or Bhrsundi is a very ancient weapon but to-day our ideas about its shape etc. are hazy, and it has been variously interpreted to mean a stick a Vajramuşti and a ball with iron points attached to it. Which of these meanings correctly represents ancient Bhusundi is difficult to guess.

A weapon which is much nearer to the Vajramuşti was also used in the ancient Greek and Roman world. It was used by boxers and was known as Caestus. This was a ring kept around the knuckles and used to give a powerful blow. It was used by gladiators but its later history is not clear. Divine origin is given to this sort of weapon by the Greeks as well as Indians. This is a phenomena known in ancient world but they do not signify any thing except proving its currency in a particular culture. Only Vajramuşti, being an instrument made of bone, may lead one to infer that it is a pre-metallic weapon, but its existence in archaeological deposits is still to be found.

The Vajramușți of war-fare seems to be a much powerful weapon. A pair of such instruments is preserved in the Madras Museum and belongs to Tanjore armoury. (fig. 6). It has the central grip but on the sides instead on points are large twisted nails and the front side shows a trident-like blade. This Vajramușți is a deadly weapon and would be a war equipment rather than sports material.

If this instruments is compared with another war instrument called Māḍu or Māḍhu in Gujarati and Marathi, one is surprised by their similarity. Māḍu is made of two antlers. The base of both of them are turned into a grip by fixing them in such a way that the ends are in opposite directions. The antlers are then held in position by two rivets that join them and keep sufficient place for the grip. In a variety of Māḍu a small shield is attached in front of the grip and the points are strengthened by an arrow-head like metal piece attached to either end. This is then used as a weapon both of offence and defence. In Mahābhārata a weapon is described as Bāhukaṇṭaka in the fight between Jarasandha and Karṇa. It was used after all the arrows were exhausted and swords were broken. This weapon was used by Karṇa to defeat Jarasandha. This small weapon may be either a small dagger or a type of Mauṣṭika.

Summarizing the above data it will be seen that Mauṣṭika, Bāhukaṇṭaka, Vajramuṣṭi and Māḍu of India and Caestus of Greece are the instruments meant for developing powerful blow with hand. They are weapons of war and some of them are used in Sports. Their similarity is tempting to show a sort of deve-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indian tradition ascribes it to Goddess who gave it to Devamall cf. Devamallotpatti.

Mahābhārata, Śānti Parva, Ch. V. 4.

lopment in the sense that originally a horn or a bone might have served to increase the strength of a blow, but later on the horn might have been cut from the centre so that a grip could be formed and the regular Vajramusti might have developed. The Mādu seems to have developed straight from the use of an antler to the idea of making two points for better attack and grip could give additional protection. Out of these bone and antler things the metallic weapons might have been copied. But the time factor involved in this development is unknown; hence this type of development is more hypothetical. A study and interpretation of the Sanskrit terms suggest that at least by the beginnings of the Christian era some such tools were already known in India.

Traditionally however instruments of bone are known from the Vedic period. Indra's Vajra was of bone. In archaeological deposit one has not come across such a weapon in this country, but the bone points have been discovered from a number of sites, pointing to the fact that bone was used as an arrow-head, and for similar use.

These references suggest that this tradition of using instruments of bone is of very high antiquity and hence Vajramusti also might be an old weapon.

# मछपुराणम्।

# प्रथमोऽध्यायः ।

एकस्मिन् कमला कटाक्षविवरे सानन्दमाधार्यते क्षीराच्घेरपरत्र दीर्घधवलैः कल्लोललोलोत्करैः ।

व्यग्रस्यापि समर्थितप्रमथनव्यापारलव्धोदया-श्चत्वारो वितरन्तु वाञ्छितफर्लं वन्द्या हरेर्वाहवः ॥ १ ॥

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम् । देवीं सरस्वतीं व्यासं ततो जयमुदीरयेत् ॥ २ ॥

#### नारद उवाच ।

धर्माधर्मविधिः प्रोक्तो ब्रह्मन् सम्यक् श्रुतो मया । विद्याश्च विविधाः स्वामिन् वर्णभेदास्त्वनेकधा ॥ ३ ॥ मछविद्या त्वया प्रोक्ता सम संक्षेपतः पुरौ । विस्तरेण मय ब्रूहि तस्यां कौतृहरुं हि मे ॥ ४ ॥

#### ब्रह्मोवाच ।

शृणु पुत्र शुभां विद्यां कथ्यमानैं। मयानघ ॥
यदभ्यासान्नरः सम्यक् शत्रून् जयित सत्वरः ॥ ५ ॥
पुरा कंसे हते देत्ये चाणूरे च निपातिते ।
संप्राप्ते मथुराराज्ये भोगान् भुक्त्वा बहूँस्तर्थां ॥ ६ ॥
कृष्णश्च बलभद्रश्च परमात्मदयान्वितौ ।
स्वीकर्तुं द्वारकां रम्यां चिलतौ हर्षसंयुतौ ॥ ७ ॥
सुखप्रयाणकेर्देशान् पश्यन्तौ विविधान् बहून् ।
प्राप्तौ मयुरवं बालं नाम्ना नगरमुत्तमम् ॥ ८ ॥

१ माधुर्यते P. २ In B. this line reads as under महिवशा त्वया तात प्रोक्ता संक्षेपतः पुरा । ३ मध्यमाना P. ४ यथोक्तं सहते P. ५ दैत्ये B. ६ तदा B.

त्रेतायां रामचन्द्रेण सीतामुत्सुज्य वाल्मिकी ( जानकीम् ) । पश्चाद् गुरुं समानीय प्रायश्चित्तं समाचरत् ॥ ९ ॥ अहो ब्रह्मन् त्व(म)या प्राप्तो रावणो ब्रह्मराक्षसः । तस्य पापस्य शुद्रध्यर्थमुपायं मे द्विजोत्तम ॥ १०॥ अश्वमेधस्य यज्ञस्य फलेन शुभमिच्छसि । हे राम सीतया सार्ध यज्ञश्च कियते त्वया ॥ ११ ॥ सुवर्णमूर्ति कृत्वा हि यज्ञं(ज्ञः) प्रारभ्यते त्वया । जाते यज्ञे च संपूर्णे ब्राह्मणांश्च प्रदापयेत् ॥ १२ ॥ ज्येष्ठांश्च कुण्डले दत्वा चातुर्वेदे च मुद्रिकाम । द्विवेदिने स्त्री दातव्या चतुर्थं निष्कयस्तथा ॥ १३ ॥ आसनान्यङ्गवस्नाणि तंदुलाः (तण्डुलाः) षट्कमेव च ! एवं च रामचन्द्रेण मोहेरे स्थापिता पुरा ॥ १४ ॥ सर्वेषां चैव विप्राणां वृत्तिं दत्वा विसर्जयेत् । कति वर्षाणि जातानि अन्योन्यं युद्धमेव च ॥ १५ ॥ ततः कुण्डलमुत्पाते यत्रस्थे तत्र जायते । किञ्चित्कालं तु निर्वृत्य पश्चाद्राममयाचत ॥ १६ ॥ वयं सर्वेऽपि दुष्प्राप्य अग्रे किञ्च करिष्यसे । वरं कृष्णावतारे च द्वापरान्ते प्रदीयते ॥ १७ ॥ प्रदत्तं ब्राह्मणान् पूर्वं रामेण स्थितिहेतवे । जपयज्ञामिहोत्रादिकियासंवादचेतसाम् ॥ १८ ॥

#### नारद उवाच ।

किं तन् मयूर्वं वालं नाम्ना नगरमुत्तमम् । कस्मिन् देशेऽभवद्विद्वन्ं किं पुँण्यं तद् वद प्रभो ॥ १९ ॥

৬ B does not give Slokas 9-17. ৫ Now onwards both P and B agree, ९ भवत् कीहक B, १० विपुण्यं P.

#### ब्रह्मोवाच ।

धर्मारण्यस्य मध्येऽभृत् शृण् नारद सादरम् । लोहासुरस्यै पूर्वे च मोहेरस्यै समीपतः ॥ २० ॥ मयेदं स्थापितं पूर्वं विद्यास्थानं महाद्भुतम् । युतं द्विजगणैः शुद्धं सर्वरत्नसमन्वितम् ॥ २१ ॥ स्वच्छोदकैः सुविस्तीर्णैः सरोभिरुपशोभितम् । आरामै रमणीयं च नानावृक्षसमाकुळैः ॥ २२ ॥ अनुलित्त (प्तं ) स्थाभिश्च संगतं सरमन्दिरैः । संकीर्ण पुण्यलभ्यं च रम्यं स्वर्गमिवापरम् ॥ २३ ॥ वातेरितपताकाभिः सेवितं च दिवानिशम् । युक्तमक्षय्यमानीर्थेर्बाह्मणैरुपशोभितम् ॥ २४ ॥ यज्ञामिधूमपटलैर्यन्त्रीन्तरितमण्डलम् । न पीडयति तिक्षणांशुर्याप्मेऽपि च तैपस्वनः ॥ २५ ॥ सुन्दरीगणसंपूर्णं वेद्ध्वनिसमाकुलम् । पवित्रं तीर्थभूतं च धर्मारण्यप्रदेशजम् ॥ २६ ॥ कृते तु नाम्ना चेशानं त्रेतायां च श्रीमालकर्म । द्वापरे मयूरवं वालं कलो देवालयं स्मृतम् ॥ २०॥ अधिश्रितं सुरैः सर्वैः पालितं पुण्यसंपदी । विद्याधरैः सिद्धगणैरप्सरोभिः समन्वितर्म् ॥ २८॥ वापीकूपतडागैश्च पुण्येर्जलयुतेर्युतम् । अनेकगुणपूर्णं च पुण्यं जननिषेवितम् ॥ २९ ॥

११ लेहासुर P. १२ मोहेरस्य (मोढेरा) P. १३ अनुलिप्तैः B. १४ नानार्थै B. १५ थ्यान्तरित B. १६ तत्त्पिश्चनः B. १७ तीर्थभूभिश्च B. १८ कृते तुनाम्न । रत्नार्व्य स्रेतायां कनकाल्य मे P. १९ सपरिमहैः P. २० P has this additional śloka—दक्षिणे कृतभानुश्च प्रतीच्यां ब्रह्मणः स्थितः । उत्तरे च महावीरो विदिश्च यक्षकास्तथा ॥

तत्पूर्वेऽस्ति वृद्धसरः पूर्णे पुण्यजलैः सदा । मयैव निर्मितं पूर्व लोकपापापनुत्तये ॥ ३० ॥ संचितं सारसैईसैर्नानापिक्षगणैस्तथा। देवासुरमनुष्येश्च तापसैर्योगसाधकैः ॥ ३१ ॥ याज्ञिकेर्द्विजवर्येश्च यक्षगन्धर्वसिद्धकेः। तत्प्रतीच्यां महादेवी पालिनीति च नामतः ॥ ३२ ॥ स्थापिता लोकरक्षार्थं तत्पूर्वे मातरः स्मृताः । तदन्तरालतीर्थानि सन्ति पुण्यान्यनेकर्रीः ॥ ३३ ॥ अस्मिन् सरोजले ३३ स्नात्वा देही पश्यति पालिनीम् । सर्वपापविनिर्मुक्तो लभते भोगमव्ययम् ॥ ३४ ॥ हढाङ्गो रोगमुक्तश्च सर्वविद्याविचक्षणः । धनधान्यसमायुक्तो रिपुजेता महावली ॥ ३५ ॥ त्रेतायां रामचन्द्रेण कृतं स्नानं फलाप्तये। कृता यज्ञाश्च दानानि लोकसंग्रहणाय वै ॥ ३६ ॥ किं वर्ण्यतेऽस्य श्रेष्ठस्य तडागस्य फलश्रतिम्(तिः)। संक्षेपात् कथितं तात वृद्धस्य सरसः फलम् ॥ ३७ ॥ एतन्नगरपार्श्वे त परितश्च प्रदाक्षणे । बहुदेवालयौँः सन्ति तेन देवालयं स्मृतम् ॥ ३८ ॥ ख्यातं चर्देषुं लोकेषु विद्यास्थानं परं सदा। सप्तपुरीसमं ह्येतन्नराणां कामदायकम् ॥ ३९ ॥ एवं मयूरवं बालं शोभां स्मृत्वा यदूत्तमः। प्रविष्टो बलभद्रेण सहितः कार्यचिकीर्षया ॥ ४० ॥ प्रविशन्तौ पुरे तिस्मन् ब्राह्मणैरभिनन्दितौ । कृष्णोऽयमागतः पुण्यैर्विद्वद्भिरिति सादरम् ।' ४१ ॥

२१ Not found in B. २२ पुण्यसहस्रज्ञः P. २३ सरिस जलैः P. २४ बृह- देवाश्रया P. २५ देवालकं B. २६ च त्रिषु P.

अहो पुण्यं महद्भाग्यमस्माकं जन्म सार्थकम् । यो दुर्निरीक्ष्यो योगीन्द्रैः सोऽयं कृष्णः समागतः ॥ ४२ ॥ रम्यवृक्षदलैः पुष्पैस्तोरणैः प्रतिमन्दिरम् । गीतवाद्यप्रकाराद्यैरन्येश्व विविधोत्सवैः ॥ ४३ ॥ ऋग्यजुःसाममन्त्रोक्तैराशीर्वादैरनेकशः । वर्धापितौ द्विजश्रेष्ठैः सानन्दमतिसेवितौ दा । ४४ ॥ स्त्रीभिः संमानितौ तत्र दराञ्चलनिवर्नधेनैः। लाजाविकँगैं( किरणे )श्चेव दूर्वाकुशसमन्वितैः ॥ ४५ ॥ देवासुरमनुप्यैश्च दुर्लभोऽयं श्रियः प्रियः । सोभाग्यसाधनः कृष्णो युवतीभिर्निरीक्षितः ॥ ४६ ॥ ध्यानगम्यः प्रियः साक्षादु बहुपुण्येकसंचयात् । <sup>अ</sup>तीव दृष्टो वृद्धाभिः प्रहृष्टाभिः कृतादरम् ॥ ४७ ॥ वाला अप्यद्भैतानेककौत्रहलविलोभिताः। धाविताः संभ्रमात् कृष्णमवलोकिय(कि)तुमुत्सुकाः॥ ४८॥ मार्गावसरमप्राप्य कृष्णदर्शनलालसाः। आरोहन्ति गृहाट्टाङँतारात्रमभितः स्त्रियः ॥ ४९ ॥ अहमहमतिगच्छन्नुपर्युपरि संपतन् । इतस्ततो अमन् लोकः स्वं परं नावगच्छति ॥ ५० ॥

इति श्रीमञ्जपुराणे धर्मारण्यमाहात्म्ये ब्रह्मनारदसंवादे कृष्णपुरप्रवेशो नाम प्रथमोऽध्यायः १५।

२७ °रम्येश्व B. २८ सानन्दपरिसेवितौ P. २९ दूरं चलिवन्धनैः P. ३० लाजाविः कर्णेश्व B. ३१ इतिव B. ३२ अत्य १३ °विलोकिताः P. ३४ B गृहपृष्टे ३५  $In\ B$ , the colophon reads as under—इति श्रीमल्लपुराणे ब्रह्मनारदसंवादे कृष्णपुरप्रवेशोत्सव-प्रकरणं प्रथमम् ।

एवं प्रविष्टौ नगरे परमातिथ्यपूर्वकम् । स्थितौ दिनानि कतिचित् कीडाभिरुदितोर्दसवैः ॥ १ ॥ तत्र सोमेश्वरो नाम ब्राह्मणो गर्गगोत्रजः। वेदवेदाङ्गाविद् धीमान् कलासु कुशलो युवा ॥ २ ॥ अतीव भक्तिमान् कृष्णे तत्त्वज्ञानपरो वरः। क्रैष्णमाराधयत्येवं बलभद्रं च सन्ततम् ॥ ३ ॥ तं दृष्ट्वा भक्तिसंयुक्तं सुशरीरं कृतादरम् । संतुष्टो भगवान् कृष्णः प्रोवाच प्रीतिपूर्वकम् ॥ ४ ॥

#### श्रीकृष्ण उवाच ।

5.5

कँचित् संघाश्च सुखिनो नगरे सर्वदा नृणाम् । ब्राह्मणानां च सर्वेषां याज्ञिकानां च ऋत्विजाम् ॥ ५ ॥ तीर्थानि सन्ति पुण्यानि शुद्धोदकानि च सर्वशः। गावः कामदुधाश्चाग्निः पवनैः समिधः कुशाः ॥ ६ ॥

#### सोमेश्वर उवाच ।

सर्वतः कुशलं स्वामिन् प्रसादात् ते जनार्दन । भवत्प्रसादो येपां स्यात्तेषां विघ्नं कुतो नृणाम् ॥ ७ ॥ रामेण स्थापिताः पूर्वे पालनीयास्त्वयाधुना । ्र इति श्रुत्वा वचस्तस्य भगवान् देवकीसुतः ॥ ८ ॥ कार्यद्वयं चिकीर्षुस्तं सोमेश्वरं जगाद ह।

# [ श्रीऋष्ण उवाच । ]

तुष्टोऽहं तव विप्रेन्द्र यतो भक्तोऽसि मे प्रियः ॥ ९ ॥ १ सहितोत्सवैः P. २ वेदवेदाङ्गपारश्च P. ३ This line reads in P as follows कृष्णश्चाराध्यते नित्यं बलभद्रेण संयुतः क्य This line reads in P as follows कचित् अनामयं तेऽस्ति नगरेऽस्मिन्सर्वदा नृणाम्. ५ पचनः P. ६ त्वत्प्रसादाज्जनार्दन P.

तेन तुभ्यं प्रदास्यामि विद्यां शुद्धां मम प्रियाम् । कँलो युगे समायाते म्लेच्छप्रायाश्च भूभूजः ॥ १० ॥ वृत्तिलेपं करिष्यन्ति पीडियप्यन्ति गोद्विजान् । ततस्त्वेकां मल्लविद्यां ददामि ते द्विजोत्तम ॥ ११ ॥ प्रधानं सर्वविद्यानां यया वृत्तिर्न जायते । पच्यते सर्वधातुर्श्व मल्लविद्याविधारणात् ॥ १२ ॥ धारयन्ति बलात् शत्रून् तेन मल्लाः प्रकीर्तिताः । तेषां विद्या परं गोप्या परदर्पप्रभञ्जनी ॥ १३ ॥ ज्येष्रार्थी सर्वविद्यानां सर्वकालशारीरगा । अचौरार्थ्या च सर्वत्र सर्वकालाविनाशिनी ॥ १४ ॥ सर्वकामप्रदा होपा सर्वलोकाभिमोहिनी। अनया साध्यते धर्मः कामः सम्यगवाप्यते ॥ १५ ॥ मोक्षोऽपि प्राप्यतेऽभ्यासात् मदभ्यस्ता पुरा येतैः। ममाङ्गसंस्थितां विद्यां धारयिष्यन्ति भूतले ॥ १६ ॥ विद्याविभूषिता लोके मत्परा मां " लभन्ति ते । इमां गुह्यतमां विप्र न दत्तां कस्यचिन्मया ॥ १७ ॥ त्रभ्यं सम्यक प्रदास्यामि यतो मद्भक्तिमान भवान । विद्येयं मम शक्तिश्च मद्रकेष्वेव स्थास्यति ॥ १८॥ मद्विद्यालंकृतो लोके मान्यो भवति सर्वतः। <sup>ॐ</sup>क्रशुद्धिः सत्त्वशुद्धिर्वलवृद्धिस्तथोत्तरा ॥ १९ ॥ मृगयाजयसंसिद्धिरनया शत्रुसंजयः। तस्मात् सोमेश्वरस्त्वं च तथान्येपि तव प्रियाः। धारयन्त्रत्तमां विद्यां मयोक्तां सर्वलक्षणाम् ॥ २०॥

৬ कलि P. ८ सर्वधा महो B. ९ महनिया P. १० Not found in P. ११ मनोरमाम् P. १२ लोकस्तथा यौवनवान् भवेत्. १३. Rest of the verses of this Adhyāya as well as first twelve verses and first half of the thirteenth verse of the 3rd Adhyāya are not found in P.

## सोमेश्वर उवाच ।

E

कस्मात् त्वया धृता विद्या कदा शत्रुजयः कृतः । तन्मे वद जगन्नाथ मम चेदीप्सिस प्रियम् ॥ २१ ॥

### श्रीकृष्ण उवाच ।

पञ्चवर्षसहस्राणि मधुकैटभसङ्गरे ।
साङ्गोपाङ्गं मया तत्र प्रयुक्ता तेन ते हताः ॥ २२ ॥
कंसमुष्टिकचाणूरमुख्याः सर्वेऽपि दानवाः ।
व्यापादिता मया पूर्वमनया विद्यया बलात् ॥ २३ ॥
त्विमदानीमिमां विद्यां मम यत्नात् प्रयच्छतः ।
अङ्गीकुरु समोपेतः समस्तैर्बाह्मणेरिह ॥ २४ ॥

#### ब्रह्मोवाच ।

सुप्रसादमिति प्रोक्तः कृष्णेन प्रीतिपूर्वकम् । संतुष्टो ब्राह्मणः कृष्णं सोमेश्वर उवाच ह ॥ २५ ॥

#### सोमेश्वर उवाच ।

कृष्ण कृष्ण कृपालुस्त्वं जगनमङ्गलमङ्गलम् । त्वच्चरितं च श्रोतव्यं मया त्वं कथयाधुना ॥ २६ ॥ मछवेषो धृतः कीदृक् कथं कसो निपातितः । चाणूरो मुष्टिकश्चेव कथं घातितवान् भवान् ॥ २७ ॥

#### श्रीकृष्ण उवाच ।

शृणु विप्र यथा पूर्व मह्नवेषो मया घृतः।
सह बलेन घातार्थं कंसचाणूरविद्विषाम् ॥ २८ ॥
विस्तरात् कथयामि त्वां यथा पूर्व कृतं मया ।
त्वं संमतोऽसि पात्रं में मह्नविद्याविधारणे ॥ २९ ॥
पृथिव्यां मथुरा नाम पुरी यादवभूभुजाम् ।
राजधानी च नित्यास्ति यत्र संनिहितो हरिः ॥ ३० ॥
उप्रसेनसुतः कंसो मम मातुलसंज्ञकः ।
कालनेमिश्च देत्योऽभूत्पूर्वजन्मनि महावली ॥ ३१ ॥

#### द्वितीयोऽध्यायः।

अन्ये च बहवो दैत्या अशुभविध्नकारकाः । विष्णुना निहताः संख्ये तेन द्वेषो मयाऽभवत् ॥ ३२ ॥ पितरं वसुदेवं च मातरं देवकीं च मे । निगृह्य निगडैर्वध्वा कारागेहेऽरुणद् बलात् ॥ ३३॥ वधोपायाः कृतास्तेन मयि गोकुलवासिनि । विनाशिता मया सर्वे पूतनादिसर्वदानवाः ॥ ३४ ॥ कंसो भीतः स्वयं दृष्ट्वा विफलानुद्यमान् बहुन्। मन्त्रं चके च दुर्वुद्धिर्दुष्टं दानवमान्त्रिभिः ॥ ३५ ॥ मल्युद्धेन घातच्यो नान्यथा घात्यते बली । एवं विचार्यमाणं तमकूरं समनोदयत् ॥ ३६ ॥ अकूरोऽपि रथे कृत्वा मां [च] भद्रं च गोपकान्। मश्रुरामनयत्कंसे निवेद्य च गृहं गतः ॥ ३७ ॥ रक्षमण्डपमञ्चादीन् निर्माय मलकान् बहुन्। चाणुसदीनाचार्यान्समाहूय समादिशत् ॥ ३८ ॥ कृष्णोऽयं बलिनां श्रेष्ठो रामोऽपि बलसत्तमः। मल्लविद्यां समासाद्य घातनीयो नृभिर्वलात् ॥ ३९ ॥ इत्यादिष्टास्तु कंसेन चाणूरादिसर्वयोधिनः । मल्लाः समाविशान् रङ्गं मन्दाः प्रोचुः प्रभर्त्सनैः ॥ ४० ॥ अहं च बलभद्रश्च महो चाणूरमुष्टिको । समासाद्य स्थितौ युद्धे मल्लमुष्टिप्रघातिनौ ॥ ४१ ॥ हस्तेन गहीतहस्तोयं पद्भग्रां मे बलपादयोः । आकर्षितोऽयं चाणूरो निपपात महीतले ॥ ४२ ॥ परिभ्रामणनिक्षपे( क्षेप )परिरम्भावपातनैः । उत्सर्जनानुगमने रुन्धितः स मयाऽद्भुतम् ॥ ४३ ॥

हस्तेन प्रपदे गृह्य भ्रामितो छण्ठितो सुवि । 👙 🚶 . . . घातितो मुष्टिघातैश्च मारितो मलाविद्यया । ४४॥ संनिष्पिष्टसर्वाङ्गो भग्न( मो )ष्ठो भग्नमानसः । गलत्केशोऽपतत् भूमौ चाणूरो गतचेतनः ॥ ४५ ॥ बलेनैवं मुष्टिकोऽपि घातितो मह्वविद्यया । अन्येऽपि मल्लमुख्याश्च पातिताः सर्वतो भुवि ॥ ४६ ॥ कंसोऽपि निहतः संख्ये पातितो ह्यवनीतले। हाहाकारोऽभवत् शब्दस्तदा कंसे निपातिते ॥ ४७ ॥ अन्ये च दुद्ववुर्भीताः प्राणरक्षणतत्पराः । एके विदिततत्त्वार्था मामेव शरणं गताः ॥ ४८ ॥ तस्माद् गृह्णात्वेनां त्वं मछविद्यां द्विजोत्तम । यया च भ्रामिताः सर्वे शत्रवो निधनं गताः ॥ ४९ ॥ इति ते कथिता ब्रह्मन् मलविद्या मयानघ। किं प्रच्छिस पुनः खामिन कथयामि तव प्रियाम ॥ ५० ॥ यः शृणोति नरो भक्त्या मल्लकंसादिघातनम् । कींडितं मम विप्रेन्द्र स याति परमं पदम् ॥ ५१ ॥

इति श्रीमल्लपुराणे सोमेश्वरकृष्णप्रश्लोत्तरं नाम प्रकरणं द्वितीयम्\*॥

<sup>\*</sup>There is no colophon in P.

# तृतीयोऽध्यायः ।

#### ब्रह्मोवाच ।

इति कृष्णवचः श्रुत्वा सोमेश्वरपुरःसराः । ज्योतिर्विदं समाह्रय मुहुर्तं स्थापयन्ति ते ॥ १ ॥ अकूरैः सुखदैर्वारैः सुभगायां तिथावपि । विद्यारम्भस्य नक्षत्रेर्प्रहेश्चापि ग्रुभप्रदेः ॥ २ ॥ ततस्ते मण्डपं रम्यं रङ्गभूमौ प्रकल्पितम् । पताकाभिस्तोरणैश्च स्वस्तिकैश्च विचित्रितम् ॥ ३ ॥ चतुर्द्वारेष द्वौ द्वौ च कलशौ राजवारकौ। होमकुण्डसमोपेतं विस्तीर्णकृतवेदिकम् ॥ ४ ॥ तत्र ते ब्राह्मणाः सर्वे डाभे लग्ने समागताः । कृष्णं च वलभद्रं च पुरस्कृत्य कृतोत्सवाः॥ ५॥ शुभासने चोपविष्टो तत्र तो परमेश्वरी । कारयन्तौ शुभं होमं द्विजेभ्यो दानमुत्तमम् ॥ ६ ॥ ऋग्यजःसामवेदेश्च कृतस्वस्त्य य नो ततः । कृताञ्जलिपरो भृत्वा द्विजस्तत्र तयोः पुरः ॥ ७ ॥ ततः सोमेश्वरः कृष्णं प्रणम्य इदमन्रशीत् ।

# सोमेश्वर उवाच ।

देव देव कृपालुस्त्वं सर्वविप्रगणाधिप ॥ ८ ॥ प्रथमं मल्लविद्यायां विधानसुपदिश्यताम् ।

#### ब्रह्मोवाच ।

पश्चाद्विधाने विज्ञाते कर्तन्योभिनवः सुखम् ॥ ९ ॥ एवमस्त्विति कृष्णेन स च प्रत्यभिनन्दितः । प्रारब्धमुपदेशं तु संप्रदातुं मनो दधे ॥ १० ॥ *;* ?

### श्रीकृष्ण उवाच ।

ज्येष्ठी तथान्तरज्येष्ठी तथा गोपकुलेऽपि च । भविष्यश्चेति चत्वारि श्रममात्राणि तानि च ॥ ११ ॥ तत्रादौ तावदुच्यन्ते निःशेषा ज्येष्ठिनां गुणाः । संस्कृतप्राकृताभ्यां च ततो होकिकभाषया ॥ १२ ॥ अपभंशाच वक्ष्यामि ये यत्रोक्तास्तथैव तान । कुँलं च शीलं च नयो विनयश्च तथैव च ॥ १३॥ आहारश्च तथारोग्यमुद्यमो बलमेव च । प्राणश्चेव तथायासर्त्तथैव सुशरीरता ॥ १४ ॥ सुश्रमश्च राभसहो ( श्रमसहो ) विजितेन्द्रिय एव च । जितश्रमः कष्टसहो मानी कर्मजयस्तथा ॥ १५ ॥ . लज्जापरोभिमानी च तथा भक्तिपरः स्मृतः। स्थाने शक्तिः स्थापने च धातुशक्तिस्ततः परम् ॥ १६ ॥ आसने ग्रहणे शक्ती रक्षणे शक्तिरेव च। <sup>3</sup>चारणे शक्तिरत्रेव शक्तिर्निसरणेऽपि च ॥ १७ ॥ विज्ञानशक्ती रचनाशक्तिः सौष्ठवने तथा । भेदशक्तिः कर्षशक्तिंर्युद्धशक्तिस्तथेव च ॥ १८॥ अधःशक्तिश्च विज्ञेया उर्ध्वशक्तिः परा स्मृता । तथा कातरशक्तिश्च त्राणशक्तिस्तथोत्तमा ॥ १९ ॥ अत्राणके च या शक्तिरशक्ते शक्तिरेव च। अरङ्गरङ्गयोः शक्तिर्भोजने शक्तिरेव च ॥ २० ॥ पाने च शयने शक्तिमात्राशक्तिः प्रशस्यते । कामव्यायामयोश्चेव मात्रां यत्नेन पालयेत् ॥ २१ ॥

<sup>\$</sup> Slokas found in P also. ३ तथा श्वासस्तथेन सुरतं ततः P. \$ Slokas upto 27 not found in P.

#### तृतीयोऽध्यायः ।

कालमानं देशमानं राजमानमतः परम् । सभामानमर्थमानं यशोमानमिति क्रमात् ॥ २२ ॥ कथिताश्च चतुःषष्ठिरित्येते ज्येष्ठिनो गुणाः । इति ६४ गुणाः ॥ २३ ॥

एवं सोमेश्वरः श्रुत्वा पुनः पप्रच्छ केशवम् । सोमेश्वर उवाच ।

> कथिताः कृष्ण सर्वे च भवता ज्येष्ठिनो गुणाः ॥ २४ ॥ भगवन् कथयेदानीमन्तरज्येष्ठिनो गुणान् । श्रृयतामिति तं कृष्णः प्रत्युवाच कृतादरः ॥ २५ ॥

#### कृष्ण उवाच ।

कुर्छीनो र(द)क्ष(ः) सर्वेषु नीतिशीलश्च सर्वदा । प्रमाणसुरारीरश्च सुविस्तरस्तनुस्तथा ॥ २६ ॥

शौर्वयुक्तो निरालस्यो व्यवसायी तथैव च । अगवृत्तिर्भगवृत्तिरर्धप्राणसमन्वितः ॥ २०॥

अर्धश्रमगुणयुतः सत्यभाषी तथैव च । र्डेंथेष्ठी गुणवृद्धिकरः शौर्यवृद्धिकरस्तथा ॥ २८ ॥

पुण्यगुणवृद्धिकरो यशोवृद्धिकरोऽपि च । लघुवृत्तिकरस्तद्वत् गुणेषु कुशलस्तथा ॥ २९ ॥

भयहरः स्थानपरः सदा हेतुपरः स्मृतः ।

जितश्रमो विश्वासवान् ज्येष्ठिनः श्रमपूरकः ॥ ३०॥

प्राणवान् बलवाँश्चेव सर्वकार्यविचारवित् । अन्तरज्येष्ठिनश्चिंशत् कथिता मध्यमा गुणाः ॥ ३१ ॥

इत्यन्तरज्येष्ठिनः ३० गुणाः।

# ब्रह्मोवाच ।

इत्युत्तममध्यमांश्च श्रुत्वा सोमेश्वरो गुणान्।

४ गुणवृद्धिकरः शौर्ये यथा वृद्धिकरस्तथा P. ५ अन्तरे P.

अधमानिप पप्रच्छ प्रणम्य शिरसा हरिम् । सोमेश्वर उवाच ।

भगवन् कथयेदानीमधमानपि तान् गुणान् ॥ ३२ ॥ श्रीकृष्ण उवाच ।

> शृणु गोपकुलादीनामधमांश्च गुणान्बहुन्। विचार्य तत्त्वात् सर्वज्ञ अशेषं गदतो मम ॥ ३३॥ मतिमान् मार्गगश्चेव कृतद्विगुणवानि । शीलवानविनीतश्च सुविस्तरभयं हृदि ॥ ३४ ॥ श्रमासहोऽप्यसज्जंडो न युद्धकुशलस्तथा । वाचाशक्तिरसद्वाक्यो विचार्यायासकार्यकुर्त् ॥ ३५ ॥ बलवान् शक्तिहीनश्च प्राणवान् मुँखे एव च। वाचा त्राणकरः कोऽपि वाचा लाभकरः परः ॥ ३६ ॥ वाचा हानिकरः कश्चित् न किंाचित् परमार्थवित् । तथा कष्टसहः कोऽपि कर्माशक्यस्तैथव च ॥ ३७ ॥ सेवापरोऽपि कोऽप्यत्र कुरङ्गो भवति ध्रवम् । कार्यतत्त्पर एव स्यादहितोपि कचित्ररः ॥ ३८ ॥ हिंसावांश्च ह्यविश्वासी भवेत किचित्तथा परः। भक्तिनश्वरे एव स्यात् विकारी च तथा परः ॥ ३९ ॥ परान् दोषान् वाद्याँति पश्चाद्वादयति केवलम् । अधमाः कथिताः सर्वे सप्तत्रिंशदिमे गुँगाः ॥ ४० ॥ इत्यधमा (३७) गुणाः एवं गुणसमायुक्तो नाम्ना गोपकुलो भवेत् । तथाधमाधमगुणान् शृणु चान्यानशेषतः ॥ ४१ ॥

६ "यथार्थ" न सकार्यकृत् P. ७ प्राणान् P. ८ मुमूर्धे P. ९ भक्तिनेश्वर P. १० परदोषान्वादयति P. ११ सप्तविंशति P.

अंकुलीनो भवेत् कश्चिदितमध्यम एव च । १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥ १८८ ॥

## सोमेश्वर उवाच १६ ।

पुनः सोमेश्वरः ऋष्णं सादरं प्रच्छ( ष्ट )वानिति । देव देव भविष्यस्य गुणान् ब्रूहि विशेषतः ॥ ४६ ॥

#### श्रीकृष्ण उवाच ।

कुलीने।ऽथ विनीतश्च लज्जावाँन्ँ शीलसंगतः। दयावान् श्रद्धया युक्तो<sup>१८</sup> व्यायामी चामिमांस्तथा ॥ ४० ॥ आधानी सुवपुश्चेव सुश्रमश्च तथा परः। श्रुतिग्राही श्रमसहो दृष्टिग्राही तथेव च ॥ ४८ ॥ चित्तग्राही सत्यवाँ श्चे शौर्यवान् वुद्धिमाँस्तथा। जनिष्पश्च गुणवान् पितृभक्तः प्रियंवदः॥ ४९ ॥ मातृभक्तो श्रातृभक्तो तथे मक्तो गुरुजनेऽपि च। देवद्विजयोर्भक्तश्चे चतुर्विशे इमे गुणाः॥ ५०॥

१२ After the verse 41 both B & P read श्रीकृष्ण उवाच, which is redundant here. १३ Not found in P. १४ विषाक्ष P. १५ प्रथोदक P. १६ Not seen in B. १७ वलवान् P. १८ श्रमवान् चैव B. १९ अध्वानी B. २० दृष्टिप्राही P. २१ श्री शौर्यवान् P. २२ गुरोर्भक्तो B. २३ गुरुभक्तो जनेऽपि च P. २४ देवसाद्विजभक्तश्च B. २५ चतुर्विशति मे B.

#### मह्युराणें

मया तव समाख्यार्तीः सर्वे विजयहेतवे । <sup>२९</sup>एवं गुणैश्च संयुक्तो ज्येष्ठी भवति सत्वरः ॥ ५१॥

रेट्हिति श्रीमल्लपुराणे चतुःष्पात्रवर्णनं नाम द्वितीयो[ तृतीयो ]ऽध्यायः

२६ गुणा मया समाख्याताः P. २७ Line not found in P. २८ In B the Colophon reads as under इति श्रीमह्रपुराणे चतुःपात्रप्रकरणं तृतीयम् ।

# चतुर्थोऽध्यायः ।

### श्रीकृष्ण उवाच ।

अथाङ्गानां विवेकं च विविधं कथयाम्यहम् । उत्तमाधममध्येश्चं भेदैः शृणु संमाहितः ॥ १ ॥

सुप्राणस्तुं सुसंस्थानः सुशरीरस्तु मांसलः । स्वस्थश्चेव सुगात्रश्च समभ्यस्तवरासनैः ॥ २ ॥

सुविस्तरस्वरोऽथोपि नेत्रविस्तर एव च । स्कन्धयोरिप विस्तीर्णो मीवाविस्तीर्णर्कस्तथा ॥ ३ ॥

भुजा च (चापि) सुविस्तीणीं वाहुविस्तीर्ण एव च । तथा प्रकोष्ठविस्तीर्णो विस्तीर्णाङ्गुलिरेव च ॥ ४॥

कटिविस्तीर्ण एव स्यात् जङ्घाविस्तीर्ण एव च । विज्ञेयो जानुविस्तीर्णो चित्तविस्तीर्ण एव च ॥ ५ ॥

शौर्यस्य विस्तरः कापि गुणानां विस्तरोऽपि च । द्रात्रिंशत् कथिता होते विस्तारा जयदायकाः ॥ ६ ॥

अथोत्तममध्यगानामुच्यन्ते लक्षणानि च । विशेषमविशेषं वा ज्ञायँते तेन तत्त्वतः॥ ७॥

मध्यस्थूल उरःसूक्ष्मः स्कन्धस्थूलस्तथापरः । श्रीवायामतिसंकीर्णो न स मल्लः प्रशस्यते ॥ ८॥

बाहुस्थूलो भवेत्काश्चित् संकटो मुजशीर्षयोः। कश्चित् प्रकोष्ठसंकीर्णो विस्तीर्णः स्थूलहस्त्योः॥ ९॥

१ उत्तमान्मध्यमांश्वेव P. २ सुप्राणस्तु च P. ३ समभ्यस्तवशासनः P. ४ श्रीवा विस्तीर्णं कथ्यते P. ५ भुजौ च करवितीर्णों P. ६ तथा प्रकोष्ठविस्तीर्णों P. ७ ज्ञायंते P. ८ The whole line is not found in B.

कस्यैव च स्फिनी स्थूली संकीर्णा च भवेत् किटः। कृशजङ्घो भवेत् कश्चित् स्थूलजानुरपि स्मृतः॥ १०॥

अधोर्ध्वविस्तरः कश्चित् अर्धसंकीर्ण एव च । अधोविस्तर एव स्यात् उर्ध्वसंकीर्णवान् भवेतुं ॥ ११ ॥

वाचा शूरश्चित्तभीरुः कायस्थूलस्तथापरः । प्राणहीनश्च विज्ञेया विंशतिर्मध्यमा इमे ॥ १२ ॥

अथाधमाङ्गानां(ङ्ग) कथैने मलाश्चालितलक्षणाः। भवन्ति निन्दिता ये तु लोकेऽस्मिन् गुणवर्जिताः॥ १३॥

अतिदीर्घश्च सर्वत्र तथा विकृश एव च । अतिक्रमोथ सूक्ष्मार्भ्यः कृशाङ्गोऽथ नपुंसकः ॥ १४ ॥

कुष्टाङ्गर्श्वे सदोषाङ्गः स्कन्धो वातुल एव च। अतिभीरुस्तथालस्यो मूर्लोप्यतिशयेन र्च ॥ १५॥

अप्राणवांश्च मन्दाग्निरित्येते चाधमाः स्मृताः । अङ्गानि षोडशोक्तानि निदितान्यङ्गसङ्गरे ॥ १६ ॥

# श्रीकृष्ण उवार्चे ।

पञ्चाङ्गाश्च भवन्त्येते मल्लास्तान् कथयाम्यहम् । अस्थिसारो मांससारो मेदसारस्तथैव च् ॥ १७॥

कोऽप्यस्थिमांससारः स्यादन्यो मेदाग्निर्सारवान् । तेषां तु भेदा वक्तव्या निरूप्यन्ते यथार्थवत् ॥ १८॥

स्थूलास्थः स्थूलसन्धिश्च स्वल्पमांसोऽलैंपप्राणवान् । श्रमेणो अमणकः कश्चिदल्पश्रमकरस्तथा ॥ १९॥

९ स्फिजो B. १० अर्घ P. ११ ऊर्घ्नसंकीण एव च B. १२ कथा P. १३ अति विक्रमसूक्ष्मागः B. १४ अष्टांगश्च B. १५ तथा तस्य P. १६ वा P. १७ This is redundant here. Not found in P. १८ मन्दाग्नि P. This should be मेदास्थि (Vide v 29.) १९ खल्पांतो B. २० भ्रमणो B.

तथा शौर्येण संयुक्तः तथा चाप्रियदर्शनैः। इत्यष्टावस्थिसारस्य भेदाः प्रकथिता मया ॥ २० ॥ इदानीं मांससारस्य कथ्यते गुणविस्तरः । स्रप्रमाणो<sup>२२</sup> न सूक्ष्मास्थिन स्थुलास्थिभवत्यिप ॥ २१ ॥ मध्यस्थास्थिरसौ नैव बहुमांसो न शस्यते । नाल्पमांसो हि बलवान् सममांसस्य चोदयः॥ २२॥ बलवर्धनलीनाङ्गो बद्धदृढतनुस्तथा । लीनशौर्यगुणोपेतः सर्वेषामुत्तरोत्तरः ॥ २३ ॥ प्राणवांश्च श्रमसहस्तथैव च जितश्रमः। कथिता मांससारस्य गुणा एते चतुर्दश्चै ॥ २४ ॥ अथातो मेदसारस्य गुणानामेकविंशतिः। मध्यस्थूलो भवेत् कश्चित् सूक्ष्मोऽन्यः करपादयोः ॥ २५ ॥ सूक्ष्मास्थिरलपमांसश्च बहुभेदः श्रमाधभाक । श्वासाधिकः खल्पवलो व्यायामेऽशक्य एव च ॥ २६ ॥ निद्रापरः शय्यापरो बह्वाशी बहुपानकृत् । सेवापरः शीतसहः सदा घर्मेण पीड्यते ॥ २७ ॥

वहुश्रमः सूक्ष्मास्योऽर्धस्वरो भीरुरधस्तर्थौ । सस्वेदवान् वातसहो गुणा इत्येकविंशतिः ॥ २८ ॥

अथास्थिमेदसारस्य गुणाः सप्तदश स्मृतीः । पृथुलास्थिस्वरूपोऽपि मांसलो मेदर्कस्तथा ॥ २९ ॥

कश्चित् स्थूलोदरोऽपि स्यात् सूक्ष्मवक्षःस्थलोऽपि च । स्थूलस्कन्धः प्राढबाहुरल्पजङ्घो भवत्यपि ॥ ३० ॥

ર૧ તथा वा प्रियदर्शनः P. ૨૨ સુप्राणेन P. ૨३ चतुर्दशाः P. ૨૪ मेदसीरस्य P. ૨૫ धर्मेण P. ૨६ भीसरघस्तथा P. ૨७ स्तथा P. ૨૮ मेदिन P.

अल्पसत्वैः पृथुश्चैव तथोष्मसह एव च ।
आहारवान् श्वासपरः प्राणवान् स्थिरयुद्धकृत् ॥ ३१ ॥

दृष्टनीरुक् स्वभावात् स स्थिरश्चैवाङ्गसङ्गरे ।
इत्यस्थिमेदसारस्य गुणाः सप्तदश्च स्मृताः ॥ ३२ ॥

अथास्थिमांससारस्य गुणाः षोडश प्रोच्यते(न्ते) ।
शोभनास्थिवयश्चेव तथा वशशरीरवान् ॥ ३३ ॥

सममांसः समास्थिश्च किञ्चित् कायेन मेदुँगैः ।

पित्तविस्तारवांश्चापीनतनुवाकै च किचिद्धवेत् ॥ ३४ ॥

न हस्यः किचिद्रङ्गेषु सप्रमाणश्च सर्वदा ।

समप्राणः समशौर्यस्तंथैव समसत्वरः ॥ ३५ ॥

उर्ध्वभद्गप्रयोद्धा च अर्धभद्गप्रयुद्धकृत् ।

अधोर्ध्वभद्रयोधी च सर्वयुद्धकरस्तथा ॥ ३६ ॥

अष्टाङ्गभद्रयोधी च गुणाः षोडश संख्यया ।

इति श्रीमलपुराणे पचाङ्गमललक्षणं नाम तृतीयो[ चतुर्थो ]ऽध्यायः १४।

इत्यङ्गानां च पञ्चानां गुणाः संकीर्तितौ मया ॥ ३०॥

२९ अल्पसत्य P. ३० दष्टभीरः B ३१ मेदरः P. ३२ चतुरवाक् P. १३ प्रकीर्तिता P. ३४  $In\ B$  the colophon reads as under—इति मल्रपुराणे पंचाङ्गमञ्ज्ञक्षणप्रकरणं चतुर्थम् ।

# पञ्चमोऽध्यायः ।

भवन्त्यैष्टविधा मल्लाः कथयामि यथा तथा ।
युवा च प्राणवांश्चेव ज्येष्ठी चैव तथा परः ॥ १ ॥
अपरश्चान्तरज्येष्ठी तथा गोपकुलोऽपि च ।
भविष्यो बालवृद्धौ च कथिताश्चाष्टधा इमे ॥ २ ॥
चतुर्भेदैश्च भिन्नास्ते शत्रोर्जर्यगुणोदयैः ।
गजःसिंहो वृषश्चेव मृगोऽपि च तथा परः ॥ ३ ॥
यस्य येन यथा युद्धं सोमेश्वर तथा शृणु ।
हितोपदेशं विविधं विचार्य कथयाम्यहम् ॥ ४ ॥

## श्रीकृष्ण उवाचै ।

अथ मल्लाश्च चत्वारो भवन्ति निजकैर्गुणैः । गजो वृषो मृगः सिंहो भविष्यैः पञ्चमो मतः ॥ ५ ॥

त्रिंशद्वर्षादिपर्यन्तं प्रवृत्तिः सङ्गमेन च । आहारो<sup>\*</sup> न प्रवर्तते सर्वेषां भविता गुणाः ॥ ६ ॥

त्रिचत्वारिंशद्वर्षाणि मल्लाश्चत्वार एव च । श्रमैरभ्यासैराहारैः संयमेर्नं निरन्तरम् ॥ ७ ॥

धारयन्त्यात्मनो विद्यां गुणांश्चापि यथा तथा । अथोध्वे यावत् पन्चाशत् प्राणेनापि बलेन च ॥ ८॥

सर्वाभ्यासेन शौर्येण कालेनापि पुनः पुनः । वृषभश्च मृगश्चैव सिंहश्चापि तथा पुनः ॥ ९ ॥

१ भवन्य P. २ शत्रुंजय P. ३ redundant and not found in P. ४ आहारे P. ५ प्रवर्तते P. ६ संयामेन P. ७ धारयंत्वात्मनो P. ८ अथार्द्धम् P. ९ प्राणोनापि P. १० सर्वायासेन P.

अथैषामेवं मल्लानां धार्यमाणा अपि घ्रुवम् । गुणाः प्रयान्ति व्यसनैः कालस्यापि कमादपि ॥ १०॥ वर्जियित्वा गजं तस्य षष्टिवर्षाणि योग्यता । वृषसिंहमृगांश्चापि तेनैव व्यतिरिच्यते ॥ ११ ॥ अन्यानिप गुणान् सर्वान् कथयामि गजस्य च । यैः षष्टिवर्षपर्यन्तं विद्या संधीर्यते ध्रुवम् ॥ १२ ॥ उँद्यमैश्चेव व्यायामैरिमराहार एव च । आरोग्यवान् धर्मवांश्च श्रमवानर्थवानपि ॥ १३ ॥ सहायवान् बुद्धिमांश्चे बलवान् प्राणवानिति । गजस्तु धारणैरेतैः षष्टिवर्षाणि दुर्जयः ॥ १४ ॥ शुणु सोमेश्वरात्रैव एकाग्रहृदयोऽधुना । गजस्तु धारयेद्यांस्तु गुणांस्तान् कथयाम्यहम् ॥ १५ ॥ वपुषा घातव( घातुतः )श्चैव बलवान् प्राणवांस्तथा । स्नेहसारस्तथा शूर एते शारीरकीँ गुणाः ॥ १६ ॥ एतैर्गणैः सदा मलो गजश्चैवोपलक्ष्यते । सिंहोऽपि सहजैस्तद्वदेतैद्वीदश्मिर्गुणैः ॥ १७ ॥ उरसा चातिविस्तीर्णः कटिविस्तारवांस्तथा । मध्ये क्षामोदरः स्कन्धः (न्धे) प्रकोष्ठे स्थूल एव च ॥ १८ ॥ तेजोवान् स्फर्तिमांश्चेव लघुवेगश्च सर्वदा । वपुषो विस्तरश्चेव तथैवोत्पतने पतिः ॥ १९ ॥ रािघ्रपाणः शौर्यवांश्च सिंहस्य कथिता गुणाः। वृषोऽपि जायते यैस्तु गुणांस्तान्कथयाम्यहम् ॥ २० ॥

૧૧ અથૈષ્યમેન B. ૧૨ ન ધાર્યતે P. ૧૨ નુદ્ધિનાંશ્વ B. ૧૪ જ્ઞારીરિકા B. ૧૫ તથેન પતને P.

सुशरीरः सुप्रमाणः पृथुरुः कठिनोऽपि<sup>१६</sup> च । पादारोपी<sup>१९</sup> भारसहो युद्धशूरो जितश्रमः ॥ २१ ॥ अष्टौ गुणा भवन्त्येते ज्ञातन्याश्च स्वभावजाः । अथेदानीं मृगस्यापि गुणान् वक्ष्यामि तत्त्वतः ॥ २२ ॥ बरुी वशी भीरुकश्च सूक्ष्मपादकरोऽपि च । सुतनुश्च सुवेगश्च तथेव व्यवसायवान् ।

अल्पश्रमश्च सप्तेते मृगस्य सहजा गुणाः ॥ २३ ॥

इति श्रीमल्लपुराणे गजसिंहमृगवृषभमल्लस्वरूपो नाम चतुर्थो[ पञ्चमो ]sध्यायः<sup>१९</sup> ।

१६ कतिनोऽपि P. १७ पादरोपी B. १८ भरुक P. १९ In B the colophon reads as under—इति श्रीमह्रपुराणे गजसिंहमृगरूषभमह्रस्वरूपप्रकरणं पञ्चमम्।

# षष्ठोऽध्यायः

### श्रीकृष्ण उवाचै ।

भवन्ति सर्वसामान्याः सप्तत्रिंशदिमे गुणाः । घातपातस्तथालातैः स्थानकं लाग एव च ॥ १ ॥ भारः श्रमैः श्रुतिश्चैव बहु इष्टार्सैनं तथा । धारणं रोधनं चैव तथा निर्जनतर्जनम् ॥ २ ॥ ताकणं सोष्टवर्णं (च) पालनं व्यवसायिकम् । प्राणश्चेव तथा शौर्य कचिद्रत्थार्पनं भवेत् ॥ ३ ॥ कचित् प्रवि(वे)शनं प्रौढिः पदुश्च सहजं कचित् । धारणेऽप्यधिका शाक्तिंस्तथा निस्सरणेऽपि च ॥ ४ ॥ ताकणे रक्षणे कोऽपि शक्ति(क्त)श्चालनकेऽपि च। फरकणे शक्तः कोऽपि स्याद् पदुः कोऽपि वर्जने ॥ ५ ॥ रुन्धने चोत्कटः कोऽपि लागेपि मतिमानपि । गोपणे( ने ) निपणः कोऽपि युद्धेपि निपणो भवेत् ॥ ६ ॥ कक्षालमः परः कोऽपि दण्डिकालम एव च । वहणे लग्नः कोऽपि स्यादोजोलगस्तथैव च ॥ ७ ॥ चोडिलमो भवेत्काश्चित् सप्तत्रिंशदिमे गुणाः। कथिता लोकिकैः शब्दैस्तथोक्ता मल्लभाषयां ॥ ८ ॥ पञ्चसारो भवेत्कश्चिज्जानुसारस्तथा परः । इत्यक्सारतां ज्ञात्वा तत्र कर्माणि कारयेत् ॥ ९ ॥

१ Not seen in P. २ त्वाल P. ३ भारश्रमः P. ४ दुःखासनम् B. ५ पालन P. ६ द्वुतगणं B. ७ क्वित्प्रविसनं प्रौढिः पदुः सहजं क्वित् P. ३ प्राचितः शक्तिश्व P. ९ मत्रभाषया B.

एतेर्युक्तास्तुँ ये महास्तानहं कथयामि ते ।

उरःसारः स्कन्धसारो भुजसारस्तथेव च ॥ १० ॥

किर्मित् किश्चिन् जानुसारस्तथा परः ।

पञ्च स्थानानि महानां शस्यन्ते युद्धकर्मणि ॥ ११ ॥

पनश्च कथिष्यामि यथोपायं यथींगुणम् ।

स्कन्धस्थानं मुजस्थानं उरस्थानं तथेव च ॥ १२ ॥

किरिस्थानं तथेवान्यत् जानुस्थानमतः पर्भे ।

पञ्च स्थानानि विज्ञाय स्वश्रारे यथार्थिनः(र्थतः) ।

तने(नो) तेनीनुसारेण महः कैर्म समाचरेत् ॥ १३ ॥

इत्यङ्गविभागः ।

अथात्र कथ्यते तावद् रङ्गभूमेस्तु लक्षणम् ।
जातिवर्णप्रमाणादि बहुमेदसमन्वितम् ॥ १४ ॥
निर्देशभ्यासहिता भूमी रङ्गभूमिः प्रकीर्तिता ।
सेवाखा(षा)ढकनाम्नी च प्रसिद्धा परमा मता ॥ १५ ॥
तस्यास्तु लक्षणं वक्ष्ये जातिवर्णप्रभेदतः ।
सुलक्षणजयस्थानं हानिस्थानमलक्षणाः(णम्) ॥ १६ ॥
निम्नोन्नतसमत्वेन त्रिविधा भूमिका भवेत् ।
निम्नोन्नतां परित्यज्य तत्राङ्गीकियते सदा ॥ १० ॥
आखा(षा)ढकप्रमाणं तु त्रिविधं परिकीर्तितम् ।
देवमानं दैत्यमानं मर्त्यमानं तथैव च ॥ १८ ॥
एकोत्तरं हस्तशतं देवमानं प्रकीर्तितम् ।

दैत्यानामेव पञ्चाशत् मर्त्यानामेकविंशतिः ॥ १९ ॥

१० ऐतियुता B. ११ स्कन्धिशरो P. १२ तथागुणम् P. १३ The line reads as किटरथांनानि विज्ञाय स्वशरीरे यथार्थिनः in B. १४ तनु B. १५ महक्रमे B. १६ Verses beginning from this Sloka upto Adhyāya 87 Sloka 3 (first half) are not found in the printed text.

चतुरसं त्रिकोणं च वर्तुलं च तथैव च ।

ब्राह्मणी शुक्कवर्णा च पीता क्षत्रियभूमिका ॥ २०॥

स्यामवर्णा तथा शूद्री वहुवर्णा तथाधमा ।

उत्तमाधममध्यास्तु भूमयो बहुभेदतः ॥ २१॥

कर्करैलिञ्जिता भूमिलेहिकाष्ठविदूषिता ।

पाषाणैः कण्टकैर्वापि कुट्टेनापि पटेन च ।

वर्ज्जनीया प्रयत्नेन दुःखदा सर्वदा नृणाम् ॥ २२॥

इति भूमिशुद्धिः।

प्रथमं प्रातरुत्थाय महैः कर्तव्यमादरात् । मलमूत्रविशुद्धिं च (द्धिश्च) दन्तधावनमेव च ॥ २३ ॥ गण्ड्रषेर्मुख्याद्धिश्च मुखप्रक्षालनं तथा । संध्यादिकं च निर्वृत्य रङ्गं गच्छेत् समाहितः ॥ २४ ॥ गत्वा च प्रथमं ज्येष्ठी प्राणायामं च कारयेत । भूमिवन्दनपूर्वं च कारयेच् च ततः श्रमम् ॥ २५ ॥ बालवृद्धान्धबधिरछिन्नाङ्गकोधिरोगिणः । पिशुनानृतपाषण्डान् मत्तप्रलपिनस्तथा ॥ २६ ॥ धूर्तार्तकृष्टिकितवचौरचण्डालमायिकान् । वर्जियित्वा तथैवान्धान् श्रमकाले तथा स्नियः ॥ २७ ॥ उचैः प्रहसनं कासष्ठीवनं क्षुतमेव च। विवादं रुदितं चैव दूराध्वानं तथैव च। वर्जनीयं प्रयत्नेन महोन जयमिच्छता ॥ २८ ॥ पद्म प्रदक्षिणं कृत्वा प्रणम्य विधिपूर्वकम् । वेदिकामुपविश्याथ कर्तव्यं जटबन्धनम् ॥ २९ ॥ , ृतथैव प्रदक्षिणं कृत्वा प्रणम्य विधिपूर्वकम् । विविधं जटबन्धं च संक्षेपं च क्रियापरम् ॥ ३० ॥

शय्यासनोपानहादि त्यजेत् चैवासनादिकम् ।
शिरःप्रच्छादनं चैव रक्षभूमौ विवर्जयेत् ॥ ३१ ॥
आचम्य च शुचिर्भुत्वा ततो रक्षं समाविशेत् ।
साधयेदेव मन्त्रेण स्थापयेच् च सुदर्शनम् ॥ ३२ ॥
सर्वकामप्रदः कृष्णः स च तत्र प्रतिष्ठताम् ।
आसा(षा)ढक नमामि त्वां देहि मम जयश्रियम् ॥ ३३ ॥
उद्दामद्पेदैत्येन्द्रवधूवैधव्यदायिने ।
सुदर्शन नमस्तुभ्यं जयदे(द) समरप्रियम्(य)॥ ३४ ॥
वामे पार्श्वे हरिर्यस्य दक्षिणे शशिशेखरः ।
नाभौ पद्मभवो ब्रह्मा सदा हस्तेषु मातरः ॥ ३५ ॥
कृष्णमूर्तिरियं ध्यात्वा तथा चावरणं शुभम् ।
आसुरारोग्यवीरश्रीविजयोत्साहबलप्रदम् ।
श्रीनिधेऽस्तु नमस्तुभ्यं दुरितं मे प्रणाशय ॥ ३६ ॥
इति आवरणकमन्त्रः ।

हलधरो धराधरो रत्नभूषितपन्नग । वासुकेऽस्तु नमस्तुभ्यं जयं लक्ष्मीं च देहि मे ॥ ३७ ॥ वासुकेर्वरमूर्तिं च ध्यात्वाचम्य विधानतः । गृहीत्वा स्वशिखां बन्धेत् सुदृढं ग्रन्थिभिस्त्रिभिः । इति कृत्वा मन्त्रविधिं कथितं भृगुणा पुरा ॥ ३८ ॥ प्रशस्तः कच्छबन्धश्च कच्छामन्त्रविधानतः । करास्फोटनं त्रिविधं समलीनोन्नतं वलात् ॥ ३९ ॥ उन्नतस्वरसंलापः सिंहस्य(च) प्रकीर्तितम् । समं वृषस्य निर्दिष्टं स्वभावान् मधुवैरिणा ॥ ४० ॥ करास्फोटप्रमाणं तु कृत्वा रङ्गसमीपतः । पद्मासनेनोपविशेद गजो ज्येष्ठी कृतोत्सवः ॥ ४१ ॥ 3.6

आन्तरज्येष्ठिना सार्धं तथा गोपकुलैःसह । बालवृद्धभविष्येश्च ततो वन्देत् वसन्धराम् ॥ ४२ ॥ समुद्धतासि हरिणा वसुधे बलदायके । देहस्य भूषणं देहि पवित्रे ग्राभलक्षणे ॥ ४३ ॥ इत्युक्त्वा च प्रणम्येनां गृहित्वा चैव मृत्तिकाम् । ततः सार्धं समायुक्ताः सर्वाङ्गं विनिलेपयेत् ॥ ४४ ॥ मल्लाः पञ्च भवन्त्येते गजः सिंहो वृषो मृगः। भविष्यः पञ्चमो ज्ञेयः पञ्चेषामासनानि च ॥ ४५ ॥ विद्याभ्यासेन पञ्चेते भवन्ति ज्येष्ठिनः ऋमात् । आसनैरुपविशन्ति स्वैः स्वैः सर्वेऽपि सादराः ॥ ४६ ॥ गजः पद्मासनं कुर्यात् सिंहोऽपि गरुडासनम् । फणासनं मृगः कुर्यात् वृषोऽपि कुकुद्दासनम् ॥ ४० ॥ भविष्योऽपि तथा कुर्यादासनं जघनोपरि । कारयेच् च श्रमं पश्चात् प्रकुर्यात् स्वयमेव च ॥ ४८ ॥ गतिकारस्येदानीं कथ्यन्ते बहवो गुणाः। म्हान् न विकारयति मतिकारस्तदुच्यते ॥ ४९ ॥ चत्वारिंशत् सदैकेन गुणास्तस्य प्रकीर्तिताः । मानसः सर्वदा महैर्धारणीयाः समीपतः ॥ ५० ॥ विना तेन प्रणश्यन्ति गजा इव निरङ्कशाः। मतिकारः प्रयत्नेन रक्षणीयश्च सर्वदा ॥ ५१ ॥

आत्मकला ॥ १ ॥ परकला ॥ २ ॥ स्थानकला ॥ ३ ॥ घातकला ॥ ४ ॥ पद्मतालकला ॥ ५ ॥ गोकला ॥ ६ ॥ बाह्वोर्घातकला ॥ ७ ॥ पञ्च तथेव स्थानककलाः ॥ ८ ॥ आसनकला ॥ ९ ॥ ज्येष्ठिधारणे कला ॥ १० ॥ रुन्धानकला ॥ ११ ॥ ताकणे कला ॥ १२ ॥ विज्ञानकला ॥ १३ ॥ सो(सो)ष्ठवने कला ॥ १४ ॥ वेसुकला ॥ १५ ॥ रक्षणे कला ॥ १६ ॥ निस्सरणे कला ॥ १७॥ चालने कला ॥ १८॥ स्वकीये कला ॥ १९॥

शत्रुकला ॥ २० ॥ मित्रकला ॥ २१ ॥ दारुणकला ॥ २२ ॥ आत्ममछकला ॥ २३ ॥ परमछकला ॥ २४ ॥ कातरकला ॥ २६ ॥ त्राणकला ॥ २७ ॥ बुद्धिकला ॥ २८ ॥ श्रमकला ॥ २९ ॥ युद्धकला ॥ ३० ॥ आहारकला ॥ ३१ ॥ आलस्यकला ॥ ३२ ॥ ॥ ३३ ॥ ॥ ३४ ॥ ॥ ३४ ॥ ॥ ३५ ॥ ॥ ३६ ॥ रङ्गकला ॥ ३० ॥ आवेशकला ॥ ३८ ॥ कालकला ॥ ३९ ॥ राजकला ॥ ३८ ॥ सभाकला ॥ ४१ ॥

इत्येकचत्वारिंशत्कलाभिरुपशोभितः । मतिकारः स विज्ञेयः तस्य कर्म समाचरेत् ॥ ५२ ॥

इति षष्ठं कलाप्रकरणम् ॥

# सप्तमोऽध्यायः ।

आखा( षा )ढस्य समीपस्था ये कार्याः स्वराःकिल । तत्सर्व कथयिष्यामि योगक्षेमार्थसिद्धये ॥ १ ॥ छेदो मारस्तथा भङ्गः पात उत्पातकस्तथा । रजस्वलानामऋतं रुदितं मृतकस्वरः ॥ २ ॥ प्रेतराक्षसभूतादिस्मरणं वज्रनिस्वरः(नः)। तपस्विगृधसर्पाणां नामसंकीर्तनं परम् ॥ ३ ॥ ये चान्ये कुत्सिताः शब्दाः श्रमकाले न शोभनाः । सुदर्शनेन मन्त्रेण तेषां च रक्षणं शुभम् ॥ ४ ॥ दशविधानां शब्दानां महान्तो विदिता गुणाः। कश्चित्परं घातयति परेणापि न घात्यते ॥ ५ ॥ स्थानकादाकर्षयति कोऽपि नाकृष्यते परैः। गृह्णात्यन्यस्य विज्ञानं नान्येन शब्दोऽपि गृह्यते ॥ ६ ॥ कचित्परं चालयति न परेणापि चाल्यते। कचित्परं त्रोटयति त्रोट्यते न परेण तु ॥ ७ ॥ अङ्गस्थानानि कथ्यन्ते पञ्चेतानि यथा शुणु । स्कन्धस्थानं उरःस्थानं जङ्घास्थानं तथैव च ॥ ८ ॥ जानुस्थानं कटिस्थानं पञ्चेतानि विभागशः। चतुर्णामपि मल्लानामङ्गज्ञानं तद्च्यते ॥ ९ ॥ उन्नताङ्गं गजस्थानं समाङ्गं च वषस्य वै । सिंहस्थानं तु लीनाङ्गं वलाङ्गं तु मृगस्य च ॥ १० ॥ समपादं गजस्यैव विषमं वृषभस्य च । सिंहस्य चोन्नतं पादं चलत्पादं मृगस्य च ॥ ११ ॥

एवमाकारजं स्थानं भेदजातीश्चतुर्विधाः । षट्प्रकाराणि निश्चित्य घातोपि क्रियते सदा ॥ १२ ॥

अजाघातः प्राणघातो घातो वहनिपूर्वकम् ।

वोजो(ओजो)वहनिघातश्च चतुर्थः परिकीर्तितः॥ १३॥

उर्जः प्राणभवो घातः पश्चमः कोऽपि कथ्यते। ओजोवहनिघातश्च षष्ठश्च परिकीर्तितः॥ १४॥

षिडिति( डेते ) काथिता घाताः पटात्रेंशत् प्राणसंयुताः । येनाभ्यासेन सदा मलो रिपुयुद्धे जयी भवेत् ॥ १५॥

केशाकर्मणधातस्तु प्रथमः परिकीर्तितः ।

स्कन्धस्फोटनघातोऽपि हस्तेनैकेन सादरः ॥ १६ ॥

द्विहस्ताभ्यां च घातोऽयं स्कन्धास्फोटनसंभवः । दण्डाघातस्तथैवान्यो ज्ञातव्यो दृढवुद्धिभिः ॥ १७ ॥

कर्णतालविघातोपि पार्श्वघातस्तथापरः । श्रीवावलवदाघातो घातो निजकरस्तथा ॥ १८॥

भुजघोटनघातोपि घातः करतल्रहस्तयोः (स्य यः)।
द्विभुजाघोटनं चास्ति कथिताश्चान्येऽपि (श्चापि) सूरिभिः॥ १९॥

घातोऽन्यो बाहुजानुना शिरसो घातकस्तथा। कक्षातलविघातस्त्र मुष्टिघातस्तथा परः॥ २०॥

कक्षाकर्मणघातश्च चरणघातक एव वा । आकृष्य चरणाघातश्चरणे परिकीर्तितः ॥ २१ ॥

जङ्घास्फोटनघातोपि घातश्चरणपीडनात् । अथातो वरघातश्च पाराघातस्तथैव च ॥ २२ ॥

दण्डाघात उरोघातो घातोपि गजहस्तजः।

प्राणघातस्तथोत्क्षिप्तो घातश्च कथितः परः ॥ २३ ॥

अङ्गन्यासाविधातास्तु बुधैः संपरिकीर्तिताः। जाह्नवो(नू)परि विधातेऽपि धातस्तु भवति कचित्॥ २४॥ बाहुभुजविधातोऽपि नियुद्धज्ञैरुदीरितः। षष्टि(पृष्ठ)कक्षावधोऽपि गजधातस्तथा परे॥ २५॥ षटत्रिंशदिमे धाताः कथिताः संख्यया स्फुटम्। विज्ञाय(ज्ञेया) यत्नतो महौर्नियुद्धकुश्रुशक्रस्तदा॥ २६॥

इति श्रीमछपुराणे अङ्गघातप्रकरणं सप्तमम् ।

### अष्टमोऽध्यायः ।

तालाः पञ्चविधा ज्ञेया यथोक्तास्तान् निरूप्यते । आत्मतालः परतालः क्रियातालस्तथैव च ॥ १ ॥ समतालः शून्यतालो ज्ञातन्याः संप्रयत्नतः । एतान् ज्ञात्वा सदा मल्लो नियुद्धविजयी भवेत् ॥ २ ॥ सर्वदेव हि मलानां दृष्टिर्भवति पञ्चधा । प्रथमं चित्तदृष्टिश्च चक्षुर्दृष्टिस्तथैव च ॥ ३ ॥ वाक्यदृष्टिः श्रुतिदृष्टी रङ्गदृष्टिस्तथैव च। एवं च पञ्चधा दृष्टिर्मेह्यानां भवति ध्रुवम् ॥ ४ ॥ अथाङ्गलागाः कथ्यन्ते संख्यया च चतुर्दश । यैरङ्गेर्छभ्यते शक्त्या प्राप्यते च महत्फलम् ॥ ५ ॥ जुटके कथ्यते लागः स्कन्धो हस्तेन लाग्यते । एकहस्तेन लागश्च द्विहस्तेनैव वा पुनः॥ ६॥ कक्षातलेन लागोऽपि लागो हस्तेन बाहुनाँ। पृष्ठलागो वंशलागः कटिलागस्तथा पुनः ॥ ७ ॥ तथैवोद्रूरलागोऽपि लागो निर्मितिपूर्वकः। हस्तधारणलागोऽपि लागश्चरणधारणात् ॥ ८ ॥ निराधारोऽपि लागःस्यादिति लागाश्चतर्दश । कर्तव्यास्त यथास्थानं यथासमयमेव चँ ॥ ९ ॥ अथ द्वादश स्थानानि कथ्यन्ते महकर्मणि । जयस्थानकमप्यत्र चतुर्धा परिकीर्तितम् ॥ १० ॥

१ चित्तमदृष्टि P. २ स्तुर्तिर्दृष्टि P. ३ जूठके P. ४ बाहुतः P. ५ कूटलाग B. ६ तथैबोदरगो P. ७ वक्षे यथायमेव च P.

शिरसि स्थानकं प्रोक्तं स्थानं करतलेऽपि च। उदरस्थानकं वापि पृर्ष्ठस्थानमतः परम् ॥ ११ ॥ समास्थानकमप्येवं चतुर्घा परिकीर्त्यते । प्रथमं स्थानकं ज्ञेयं चरणेन च धारणम् ॥ १२ ॥ शिरोधारणमप्यत्र जङ्घाभ्यां धारणं परम् । अन्योन्यकरपादाभ्यां धारणं परमं स्मृतम् ॥ १३ ॥ समस्थानकमप्येवं चतुर्धा परिकीर्तितम्। उपस्थानानि चत्वारि श्रूयतां च यथा तथा ॥ १४ ॥ कराभ्यां धारणं स्थानं स्थानं कक्षावधारणम् । अर्धाङ्गधारणं चैव जानुद्वयविधारणम् ॥ १५ ॥ इत्येवं द्वादशाङ्गेषु स्थानकानि भवन्ति च। अष्टादशप्रकारेणें शिरः "पूर्वकमासनम् ॥ १६॥ अग्रासनं च प्रथमं पश्चादासनमप्यर्थे । मध्यासनं तथैवान्यत् सिंहासनमपीक्षते ॥ १७ ॥ कूर्मासनमपि श्रेष्ठं दर्दरासनमुच्यते । गजासनं समुद्दिष्टं ततोर्धासनमुच्यते ॥ १८ ॥ शिरासनं तु विज्ञेयं कक्षासनमतः परम् । त्रीवासनं<sup>१%</sup> च परमं भुजासनमिहोच्यते ॥ १९॥ द्विभुजासनमप्यत्र कुकुटासनमुत्तमम् । फणगुप्तासनं चैव गरुडासनमेव च ॥ २०॥ उदरासनमित्येवं कथितं दशसप्तधा\* । चत्वारोऽत्र भवन्त्येव मल्लाः श्रमगुणैर्युताः ॥ २१ ॥

८ पृष्टिस्थानम् P. ९ प्रकारेण P. १० शिरोपूर्वकम् B. ११ मप्यथा. B. १२ श्रीयासनं P. १३ not found in P. \*Here the author mentions seventeen Āsanas, but in verse 16 he speaks about eighteen.

ज्येष्ठी तथान्तरज्येष्ठी तथा गोपकुलोऽपि च । भविप्योऽपि भवत्यन्यश्चतुर्थो भावितैर्गुणैः ॥ २२ ॥ श्रमाश्चेव त चत्वारो भवन्ति विनियोगेर्तै: । अरुपश्रमश्चार्धश्रेमेः पूर्णश्रर्मे इति क्रमात् ॥ २३ ॥ ततोऽतिश्रम एव स्याँत् कथिता महकर्माणे । निषिद्धार्न् कथयिष्यामि शृणु मल्लान् यथार्थतैः॥ २४॥ पीनसः शोफवान् कासश्वासवानि <sup>२०</sup> क्षुधातुरः । भुक्तवानक्षमः क्षीणो व्यर्भेचि( त्रश्चि )न्तातुरस्तथा ॥ २५ ॥ अजीर्णवान् दुर्वलश्च स्रीर्षे क्षीणस्तथैव च । मदपीडितसर्वाङ्गैः शिरोरोगार्त एव च ॥ २६ ॥ भ्रान्तश्चेव क्षुधाविष्टो वर्ज्जितो मल्लकर्मणि। अरुपश्रमं करिष्यन्ति ये च तान्कथयाम्यहम्॥ २०॥ बालो वृद्धो ज्वरी चैव चक्ष्रोगी त्रणी तथा। रोगी च दुर्वेल्ध्येव ततो मन्दाभिरेव च ॥ २८॥ वातातपादिपीडावान् तथा चायासवानिप । रक्तहींनो लङ्घनश्च ये चान्ये कुशरीरिणः ॥ २९ ॥ अल्पश्रमं करिप्यन्ति ते सर्वे स्थानरूपतः । अल्पश्रमस्य विस्तारो निःशेषः कथितो मया ॥ ३०॥ अरुपश्रमेण मल्लानां ये भवन्ति गुणा अपि । तानहं कथयिप्यामि द्विजाः शृण्वन्तु तत्त्वतः ॥ ३१ ॥ बलवद्भितथामिश्च लघुता पित्तनाशनः(म्)। वृहणं च जरास्तम्भो<sup>२४</sup> मांसस्थैर्यं विशेषतः ॥ ३२ ॥

१४ विनियौगतः P. १५ चतुष्टयाः P. १६ श्वाधिश्रमः P. १७ ततौऽतिश्रम् व स्यात् P. १८ निशिष्य P. १९ यथामित P. २० श्वासवांश्व P. २१ व्ययि P. २२ श्रीषु P. २३ मध्यापीजितसर्वांग P. २४ गजस्तम्भो P.

ऊत्साहवृद्धिरप्यस्य जायतेऽल्पश्रमेण त । तसादल्पश्रमो नित्यं कर्तव्यः सुखमिच्छता ॥ ३३ ॥ अथाल्पश्रमसंभूतं रुक्षणं कथयाम्यहम् । अल्पश्रमे कृते प्रातः श्वासः स्वेदो न जायते ॥ ३४ ॥ अर्धश्रमेण जायन्ते नित्याभ्यासेन ये गुणाः । तानहं कथयिप्यामि मल्लानां सुखहेतवे ॥ ३५॥ सौमनस्यं बलं चैव पुष्टिरुत्साह एव च। हर्षश्चेव सुखं पाणवलवृद्धिस्तथेव च ॥ ३६ ॥ अग्निमूर्छाविनाई श्रं मेदोनाशस्त्रथेव च। पित्तस्यापि विनाशःस्यात् द्वादशैते वरा गुणाः ॥ ३७ ॥ अर्घश्रमः कृतो येस्तु रुक्ष्यते शृणु तान्गुणान् । अर्धश्रमेण मल्लानां प्रस्वेदो व्यायते पुनः ॥ ३८ ॥ कक्षाकण्ठकपोलेषु ललाटे करसन्धिषु । पादसन्धिषु प्रस्वेदो हृदि श्वासश्च जायते ॥ ३९ ॥ अथ पूर्णः श्रमो यैस्तु कर्तव्यः सुसमाहितैः । तानहं कथयिष्यामि यथाशास्त्रं यथावलम् ॥ ४० ॥ ज्येष्ठी तथान्तरज्येष्ठी तथा गोपकुलोऽपि च। एतैः पूर्णश्रमः कार्यः संयुक्तिर्भाविते र्रुणैः ॥ ४१ ॥ आरोग्यबलवान् शूरैः प्राणवान् संश्रमस्तथा । श्रमसहः क्लेशसहः पुष्टकार्यग्निमानपि ॥ ४२ ॥ पूर्णश्रमेपि मल्लानां जायन्ते ये गुणा अपि । तानहं कथयिष्यामि यथाशास्त्रं यथावलम् ॥ ४३॥ तथा हृदुरोगनाशश्च पित्तनाशोऽपि जायते । कृमिनाशः कुष्टनाशः स्वाङ्गसामर्थ्यमेव च ॥ ४४ ॥

<sup>्</sup>रि. २५ द्वस्त P. २६ अग्निमृत्सां विनाशश्वन् P. २७ तक्ष्यंते B. २८ प्रश्वेदो B. २९ नावितै P. ३० द्यूरः P. ३१ यथाफलं P.

क्केशे सहिष्णुता शौर्यं रोगाणां क्षय एव च । अग्निवृद्धिः क्रमादेते भवन्त्यत्र गुणा दश ॥ ४५ ॥ <sup>अ</sup>रिपूर्णश्रमस्तस्मादु कर्तव्यस्तु समाहितैः। पूर्णश्रमे कृते महौर्जायन्ते लक्षणानि वै ॥ ४६ ॥ तान्यहं कथयिष्यामि श्रयतां च प्रयत्नतः । स्वेदः सर्वेषु चाङ्गेषु नेत्रयोधीय रक्तिमा ॥ ४७ ॥ जरानाञ्चः कफनाञ्चो मेढोनाञ्चस्तथा परः । प्रस्वेदं शोपयत्येव मुखे श्वासः प्रवर्तते ॥ ४८ ॥ हृद्यं शोपयत्याशु कण्ठे शोपश्च तत्क्षणात् । तथा मुखं च शोपयति<sup>33</sup> कलां शोपयति क्रमात् ॥ ४९ ॥ अमोऽत्यन्तमेवे स्यात् मूर्जा प्रकुरुते परम् । पिपासा जायते सद्यो बलहानिर्विशेषतः ॥ ५० ॥ छर्दिभ्रमश्चासकासरक्तपित्तभयानि च । तथा हृदयदाहं च ज्वरमुत्पादयेदलम् ॥ ५१ ॥ इति ज्ञात्वा च सकलं कर्तव्यं हितमात्मनः। येन कृतेन मल्लानां जायते सुखमाञ्ज वै ॥ ५२ ॥ तदहं कथयिष्यामि शुण्यन्तु विधिपूर्वकम् । स्नानं शीतोदकेनैव कारयेत् प्रथमं सदा ॥ ५३ ॥ कर्तव्यं च पयःपानं शी(सि)तया च समन्वितम् । द्राक्षाणां मक्षणं चैव श्वेतवस्त्रनिषेवणभे ॥ ५४ ॥ विलेपनं चन्द्नेन कप्रेण च शोभनम् । अर्धवस्त्राच्छादनं च कट्रतिक्ताम्लवर्जनम् ॥ ५५॥

३२ This śloka is not found in B. ३३ शुष्यित P. ३४ भ्रमश्चाल्य-न्तमेव P. ३५ निषेवनम् B. ३६ आर्द्रवस्त B.

### महपुराणे

भोजनं सरसं चैव गुडसारैश्च गोधुमैः। एवं कृते ततः पुष्टिः शरीरे गच्छति श्रुमैः। मक्षैः कर्तन्यमित्येवमुपचारः सुखावहः॥ ५६॥

इति श्रीमञ्जपुराणे चतुर्मञ्जश्रमरुक्षणं नाम पञ्चमो[अष्टमो]ऽध्यायः<sup>१८</sup>।

<sup>े</sup> ३७ ततः शीघ्रं उपगछत्यतिश्रमः B. ३८ In B the colophon reads as under-इति श्रीचतुर्मेहश्रमलक्षणप्रकरणं अष्टमम्।

### नवमोऽध्यायः ।

#### श्रीकृष्ण उवाच ।

अतः परं भवक्ष्यामि ज्येष्ठिनः श्रमजान् गुणान् । उदयो लभ्यते यैस्तु लोके कीर्तिरनुत्तम् (मा) ॥ १ ॥ व्यायामोभिस्तथाहारो बलप्राणसमुच्चयः। काठिन्यतोद्यमोत्साहलघूकरणमेव च ॥ २ ॥ शौर्यकरः सुखकरस्तथा मतिकरोऽपि च । मानकरो हर्षकरः सौभाग्यकर एव च ॥ ३ ॥ भयहरः कफहरो मेदोहर इति स्मृतः । सदा क्लेशहरो लोके जडत्वहर एव च ॥ ४ ॥ आलस्यहरणं चैव शत्रुनाशस्त्रथेव च । वातहरः पित्तहरस्तथा वलिहरोपि च ॥ ५ ॥ राजप्रसादकरणं तथार्थकरणं परम् । यशः करोति सततं स्वजनाह्नादैकारकः ॥ ६ ॥ दुर्जनानां दाहकरो ह्यनुरागकरो यतैः । सर्वकार्यकरश्चेति ज्येष्ठिनः श्रमलक्षणम् ॥ ७ ॥ श्रमहेतोर्गुणाः सर्वे प्रभवन्ति न संशर्यः । श्रमं विना विनश्यन्ति तस्मात्कार्यः श्रमः सदाँ ॥ ८ ॥ पञ्चभिः स्वाङ्गसंस्थानैर्जातिस्थानैश्चतुर्विधैः । पादस्थानेश्चतुर्भिश्च विविधाकारैचेष्टितैः ॥ ९ ॥ उत्पादितं मया पूर्वं मल्लानां हितकाम्यया । षट्प्रकारेश्च घातेश्चं षट्त्रिंशद्भिश्च घातकेः॥ १०॥

<sup>9</sup> अनांश्च कथियध्यामि P. २ °रवाप्स्यति P. ३ सुजनाहाद° P. ४ हातः P. ५ This line is not found in B. ६ This line is not found in B. ७ श्रीकृष्ण उवाच is found in B after verse eight ८ This line is not found in P. ९ विविधपर P १० वातैश्च P.

पञ्चतालप्रकारैश्च पञ्चंदृष्टिप्रलोचनैः। चतुर्दशाङ्गलागैश्च वलनैविविधैरपि ॥ ११॥ द्वादशस्थानप्रवेशैश्च चतुर्निःसारणेस्तथा । चतुःषष्ट्यधिकशतैर्विज्ञानम्रहणैस्तथा ॥ १२ ॥ १२ पञ्चभिः स्वाङ्गसंस्थानैर्जातिस्थानेश्चतर्विधैः। पादस्थानैश्चतुर्भिश्च तथान्यैर्विविधैरपि ॥ १३ ॥ पूर्वं खरुपश्रमः कार्यः पश्चादति( न्मध्य )श्रमस्तथा । पूर्णश्रमस्ततः पश्चाज्ज्येष्ठी च तदनन्तरम् ॥ १४ ॥ नत्वा गुरूंश्च वृद्धेंश्च बालवृद्धविवर्जितः । प्रविशेच्च ततो रङ्गं शिष्यैरिष्टैः सहैव तुँ ॥ १५ ॥ श्रमं च विविधं तत्र महैः सह प्रवर्तयेत । निवर्तिते श्रमे शिष्ये १६ रङ्गपूजां प्रकारयेत् ॥ १६॥ प्रकुर्याद्पि व चैतानि कृष्णेन कथितानि च। गतं " च मलमूत्रं च हासनं त्रासनं तथा। असद्वाक्यादि<sup>२°</sup> चैतानि परित्यज्य जयी भवेत् ॥ १७ ॥ मया तर्त्रे समाख्याताः सर्वे विजयहेतवे । श्रमश्चतुर्विधो ज्ञेयः कथितः कैटभारिणा ॥ १८ ॥ अतिश्रमोऽल्पश्रमः पूर्णश्चेवार्ध एव च । अतिश्रमोऽनिषेधश्च कर्तव्योत्र महच्छ्रमः ॥ १९॥ तानहं कथयिप्यामि यथाकालं यथागुणम्। मार्गशिषिदिचैत्रोन्तं पूर्णं कुर्याद् श्रमं बुधः ॥ २० ॥

११ वल्गने P. १२ श्रीकृष्ण उवाच is found in B after verse 12. १३ ज्ञातिस्थाने P. १४ वर्जयेदितिगृद्धांश्र P. १५ सहायितैः P. १६ सर्वे B. १७ विधानतः B १८ सर्वेसदिप P. १९ गमं P. २० असद्भाक्यं हि B. २१ मयाऽतोत्र P. २२ यथा शृष्णु P. २३ चैत्रपर्यन्तं B.

हिमयोगो बलं तत्र भक्षणं कुरुते दृढम् । पूर्णश्रमस्य योगेन वर्धते जठरानलः ॥ २१ ॥ वर्धिते जठरस्याग्नी आहारः प्रबलो भवेत । आहाराद्धलवृद्धिः स्यात् वलाच्छ्रमसहो भवेत् ॥ २२ ॥ पश्च मासाश्च मलानां श्वाच्याः पूर्णश्रमस्तदा । वैशाखे ज्येष्ठमासे च तथाषाढेऽपि हुँ:सहाः ॥ २३ ॥ अर्धश्रमं प्रकुर्वन्ति यथा सौरूयं न लुप्यते । वर्पार्सुँ श्रावणे चैव तथा भाद्रपदेपि च ॥ २४ ॥ ऊष्मा भवति मध्ये तु वहिर्मेघावडम्बरम्। अल्पश्रमो युक्त एव कर्तुं तत्रापि नान्यथा ॥ २५ ॥ यतोधिकश्रमाभ्यासादन्तः स्वापः प्रजायते । आश्विने कार्तिके चैव पित्तं तत्र प्रकुप्यति ॥ २६ ॥ पित्तेन जाठरो वहिर्मन्दः स्याद् भवति ज्वरः । मन्दे च जाठरे वहाँ कुत आहारसंभवः ॥ २७ ॥ अनाहारस्य न बलमबलस्य कुतः क्रिया। तस्मादभ्यासयोगेन श्रमः स्वल्पः प्रशस्यते रू एवं कुर्वन् सदा मल्लो नियुद्धविजयी भवेत् ॥ २८॥ अष्टम्यां च चतुर्दश्यां दर्शे चैव क्षयेऽहनि । सूतके च महाष्टभ्यां प्रेतपक्षेऽयनेपि च॥ २९॥ अथाक्षय्यनवम्यां तु प्रहणे चन्द्रसूर्ययोः । तथाक्षय्यतृतीयायामनध्यायाः प्रकीर्तिताः ॥ ३० ॥ उद्वर्तनं द्वादशधा सदा देहोपकारकम् । वातहरं कफहरं मेदोहरमथापि वा ॥ ३१ ॥

२४ षाढे विदुः सहः B. २५ यथायासो B. २६ वर्षा B. २७ प्रकुर्वते P. २८ Verse 29 is not found in P.

स्थैर्यकरं तथा गन्धकरं वर्णकरं स्मृतम् । गौरत्वकरमेवैते तन्द्राहरमपि ध्रुवम् ॥ ३२ ॥ कण्डूहरं मलहरमरोचकहरं परम्। स्वेदोहरमित्येवं गुणा द्वादश कीर्तिताः॥ ३३॥ स्नानं च द्वादशगुणं कथयिष्यामि साम्प्रतम् । बल्यं च परमायुष्यं तथा पित्तहरं ध्रुवम् ॥ ३४ ॥ कण्डहरं मलहरं तथा श्रमहरं पैरम । निद्राहरं स्वेदहरं तृष्णाहरमपि स्मृतम् ॥ ३५ ॥ स्थिरकेशं कान्तिकरं वक्त्रनिर्मलकारकम् । इत्येवं द्वादशगुणं सदा स्नानं समाचरेत् ॥ ३६ ॥ तथा श्रान्तः श्रमी घर्मपीडितः पित्तसंयुतः । रतिश्रान्तोऽतिश्रुमी च मदपीडित एव च ॥ ३७ ॥ शीतोदकेन स्नानं च करिष्यति यथार्थर्तैः । तदेव स्नानमेतेषां परिणामप्रदं सदा ॥ ३८॥ कफ्युतो वात्युतो मन्दाग्निरर्धश्रमिकः । दद्वकण्डुशिरोरोगी षडुष्णोदकभाजिकः ॥ ३९ ॥ एवं स्नानं तु निर्वर्त्य<sup>3</sup> सन्ध्यां कृत्वा यथाविधि । देविपतृमनुष्यादींस्तर्पयित्वा सुभक्तितः ॥ ४० ॥ उपविष्टो गृहे स्वे च यथाकालं यथास्रखम् । शरीरे जायते पुष्टिः पुष्टाहारसमुद्भवा ॥ ४१ ॥ आहारोपि रसैरनेः कर्तव्यः सुखमिच्छता । उपयोग्या भवन्त्येते मल्लानां भोजनार्थिनाम् । तानहं कथयिष्यामि यथायोग्यं यथावलम् ॥ ४२ ॥

२९ गौरकरं तथैवैतत् P. ३० अरोचकहरम् P. ३१ तंद्राहरम् P. ३२ अतिश्रान्त P. ३३ श्रमी चैव P. ३४ कुर्वन्ति च यथा यतः P. ३५ अर्थश्वासिकः P. ३६ भोजनः P. ३७ निर्वृत्त्य P. ३८ रसो यत्नैः P. ३९ उपयोगो P. ४० महानो P.

हरीतकी सैन्धवं च हिंगु पिप्पली नागरम् । गोलयित्वोपभुक्तेन जाठरोझिः प्रवर्धते ॥ ४३ ॥

हरीतक्येकादशगुणा विज्ञेया शास्त्रपारगैः। आयुष्या चक्षुष्या चैव लवणा मधुरा रसा॥ ४४॥

तथोष्मदीपनी चैव दोषन्नी शोषकुष्ठनुत् । व्रणान्यपाहरेद्वे वातानेकादशगुणा स्मृता ॥ ४५ ॥

पिप्पल्येकादशगुणा स्निग्धोप्णा मधुरापि च। रूक्षा च कटुका चैव दीपनी सारकारिणी। मरुत्थेष्मधासकासरोगवन्धविनाशिनी॥ ४६॥

हिङ्गुश्चैकादशगुणो लघूर्णाः पाचनोपि च । दीपनः कफवातमः स्निग्धश्च कटुतिक्तकः । शूलाजीणीविवन्धभी चैवमेकादशेव तु ॥ ४७॥

सैन्धवश्च(स्य) नव गुणाः स्वादुवांलवणोत्कटः । चक्षुप्यो रेचको वृष्यः पाचनोप्यतिदाहकः। विबन्धन्नो मलन्नश्च नवैते विमला गुणाः॥ ४८॥

मया तव समाख्याताः सर्वे ते पुष्टिहेतवे । अन्यानि चापि वक्ष्यामि मल्लानां पुष्टिकारिणाम् ॥ ४९ ॥

ससत्वमत्स्यमांसानि<sup>"</sup> दिधदुग्धवृतानि च । शाकमूलफलादीनि पानकानि बहुन्यपि ॥ ५०॥

तत्राङ्गीकृतैसण्डस्य संभवन्ति गुणास्त्विमे । वातहरं पित्तहरं तथैव च सुशीतलम् ॥ ५१ ॥

४१ पिंपरि P. ४२ गोलविलवो B. ४३ ब्रह्मन्पापहरद्वातान् P. ४४ ह्युष्णुश्च P. ४५ पाचनापि B. ४६ The line reads as दीपनी कफवातष्मी रिनम्धा च कर्रुतिक्तका in B. ४७ श्र्लाजीर्ण P. ४८ कर्रुः P. ४९ चक्षुरोगे च को वृष्यः ५० ससत्यमाष द्विदळे P. ५१ अंगिकृतस्य P.

चक्षुष्यं बृहणं हृद्यं विश्वयं तथेव च । एते खण्डस्य विज्ञेया नवधा कीर्तिता गुणाः॥ ५२ ॥

शर्करा तु नवगुणा कथिता पूर्वसूरिभिः। ज्वरहरा पित्तहरा तथा शीतकरापि च ॥ ५३॥

छर्दिहरा तृड्हरा तथा श्लेष्महरापि च । मूर्छाहरा क्लेशहरी विषन्नी वैव कथ्यते ॥ ५४ ॥

माक्षिकं मधु विज्ञेयं संयुक्तं नविभर्गुणैः । कषायं शीतलं रूक्षं मधुरं दीपनं तथा ॥ ५५ ॥

तथैव लेखनं चैव बल्यं त्रणविशोधनम् । शोषणं चैव नवधा माक्षिकस्य गुणा इमे ॥ ५६ ॥

गव्यं पयो दशगुणं श्रूयतां च यथा तथा । रसायनं वलकरं हृद्यं मेधाकरं तथा ॥ ५० ॥

आयुष्यं पुष्टिदं चैव तथा वातहरं परम् । रक्तकरं पित्तहरं विकारहरमेव च ॥ ५८ ॥

अजाप्यो नवगुणं कषायं मधुरं तथा । संग्राहिकं शीतलं च लघु रक्तकरं तथा ॥ ५९ ॥

विशेषतः पित्तहरमतिसारघ्नमेव च । क्षयकासज्वरहरं तेन सेव्यं<sup>प्ट</sup> सदा भवेत् ॥ ६० ॥

माहिष्यं सप्तधा दुग्धं कथितं पूर्वसूरिभिः। माहिष्यं च हि मधुरं वह्निनाशनमेव च ॥ ६१॥

निद्राकरं शीतकरं जडत्वकरमेव च । मेदःकरं कफकरं कथिताः सप्त गुणा इमे ॥ ६२ ॥

५२ सद्यं P. ५३ त्रासहरा P. ५४ विषन्ना P. ५५ पुष्टदम् P. ५६ सौख्यं P. ५७ शीतकम् B.

गव्यं दिध स्वाद्करं म(ब)लकं याहकं तथा । उष्मध्नं च वातध्नं मेदःशक्रकरं तथा ॥ ६३ ॥ रक्तपित्तश्लेष्मशोषनाशनं स्निग्धमेव च । • तथैव पाके मधुरं दीपनं बलवर्धनम् ॥ ६४ ॥ वातहरं पवित्रं च रुचिका झिकरं " तथा । इति ज्ञात्वा प्रयोक्तव्यं गव्यं दिध यथोचितम् ॥ ६५ ॥ आजं दिधि चाष्ट्रगुणं कफवातहरं परम् । पाचनं बलसंयुक्तं कृमिनाशनमेव च ॥ ६६ ॥ कासहरं श्वासहरं अझिदीपनमेव च। एवंगुणं च विज्ञाय भोक्तव्यं सर्वदा दिष ॥ ६० ॥ माहिषं व्रादशगुणं द्धि निश्चित्य कथ्यते । विपाके मधुरं वृष्यं रक्तिपत्तहरं तथा ॥ ६८ ॥ बलसंवर्धनं स्निग्धं महन्नमादकमेव च । मधुरं कफहरं<sup>६3</sup> चैव मेदोवृद्धिकरं परम् ॥ ६९ ॥ रसे पाके च मधुरं तथा वातकरं परम्। गव्यधृतस्य चाष्टी ये गुणा मे कथितास्त्व ॥ ७० ॥ विपाके मध्रं चैर्व वातिपत्तहरं तथा । विषहरं चाग्निकरं चक्षुर्निर्मलकारकम् ॥ ७१ ॥ तथा बर्हर्करं चैव गुणा गव्यघृतस्य च । आजस्य च घृतस्यापि गुणास्तेपि प्रकीर्तिताः ॥ ७२ ॥ चाक्षुव्यं दीपनं बल्यं कार्सिन्नं श्वासनाशनम् । क्षयरोगहरं चैव अजाया वृतमुत्तमम् ॥ ७३ ॥

५८ रुचिकामकरम् B. ५९ आज्यं P. ६० गुणां P. ६१ माहिष्यम् P. ६२ महामोदकमेव B. ६३ कलहरम् P. ६४ रसपाकै B. ६५ गुणान्स्ते कथयाम्यहम् P. ६६ शीत P. ६७ चक्षुनिर्माल्यकारकम् P. ६८ मलकरम् B. ६९ काशघ्नं B.

माहिषस्य घृतस्येव गुणाः सप्त प्रकीर्तिताः । मधुरं पित्तरक्तंत्रं गुरु पाँके क्षयापहम् ॥ ७४ ॥ वातीं श्रीतलं चैव महिषं घृतमुत्तमम् । रक्तशालिश्चाष्टगुणो नयविद्धिरुदाहृतः ॥ ७५ ॥ चक्षुष्यः शुक्रकृत् चैव मूत्रकृत् परमार्थतः 3 । तृषाहरो बलकरो हृद्यः स्वरकरोऽपि च ॥ ७६ ॥ गौरषष्टिश्चतुर्धा तु गुरुशीतार्तिदोषहृत् । यवाश्चाष्टादरागुणा रूक्षाः शीतास्तथैव च ॥ ७७ ॥ गुरवः स्वादुवन्तश्च शीतला वातकारकीः। वृष्यस्थेर्यकराश्चेव पित्तहन्तार एव च ॥ ७८ ॥ मेदोहँरीः कफहरास्तथा चाग्निकरा अपि। पित्तअर्ष(त्तार्शो )हराँः श्वासकासन्नाश्च विशेषतः । गुरुस्तम्भहराँश्चैव कण्ठरोगहरास्तर्था ॥ ७९ ॥ गोधूमा द्वादशगुणा वातलाँ गुरवस्तथा । स्निग्धाश्च जीवनाश्चेव वातिपत्तहरा अपि । सन्धानकाः सुमधुर्राः शीतलाः स्थिरकारकाः ॥ ८० ॥ मुद्राश्चतुर्गुणा ज्ञेयाः कफिपत्तहरास्तथा । कषाया मधुराः प्रोक्ता एते मुद्गुगुणाः स्मृतीः ॥ ८१ ॥ चणकः षड्गुणः प्रोक्तः कफहृत् पित्तहृत् तथा। श्रुकहरो वातकरः शीतमोहहरस्तथा ॥ ८२ ॥

७० गुरु पाके etc. not found in P. ७३ Whole verse missing in P. ७२ मूत्रहृत् B. ७३ परमार्थिनः P. ७४ The verse reads as follows in P.:— कथिता द्वादशा महा रौक्षा शीतास्तर्थेव च । गुलः स्वादु वंशाश्च शीतजा वाचकारकाः ॥ ७५ मेदहरा P. ७६ हर्षकराः P. ७७ हरश्चैव B. ७८ हरस्तथा B. ७९ वातुला P. ८० संधामकारकाश्चैव P. ८१ मुहुश्चतुर्गुणेज्ञेयः P. ८२ The line reads as follows in P. काषायो मधुरः प्रेक्त एते द्रलचतुर्गुणाः ८३ The line reads as follows in P. चणाः षड्गुणकाः प्रोक्ताः कफकृत् पित्तकरस्तथा।

आढकी द्विगुणा प्रोक्ताः कफपित्तहरा स्मृता । माषाश्च द्वादशगुणाः स्निग्धाश्च मधुरास्तथा ॥ ८३ ॥ बष्यो के मेदकरश्चेव कफमांसकरोऽपि च ! वातकृत बृंहणश्चैव बलयुक्तः पुरीषकृत् ॥ ८४ ॥ गुरुर्भवति तेनैव माषः सर्वेषु शस्यते । एते द्वादश गुणाः प्रोक्ता गुणान्मांसस्य बोर्धते ॥ ८५ ॥ कवायं मधुरं चैव हृद्यं पित्तहरं तथा । असृगृहरं चामिकरं कफवातहरं<sup>ट६</sup> तथा ॥ ८६॥ संग्राहिकं रोचकं च बलकृत् ज्वरहरं तथा। एकादशगुणं मांसं शीर्षरोगहरं परम् । ८०॥ सुस्वादुमतिसारं च पित्तासुकहरं परम्। अर्शों हं लघु रूक्षं च कषायं स्वादु चैव हि। बहुविष्ठाकरं चैव शीतलं च विशेषतः ॥ ८८ ॥ आर्जमांसमष्टगुणं स्निग्धं वृद्धिकरं परम् । अभिप्यन्दहरं चैव नात्युप्णं धातुसाम्यकम् (कृत्) ॥ ८९ ॥ बलकरं बंहणं च तथा वातहरं परमें । सरसं मांसं च परं कफवातहरं तथीं ॥ ९० ॥

अथ भोजनम् ।

अतिमात्रं तुँ रोगार्थें अंशदोषचतुष्टकैमें (१)। भोजनं हीनमात्रं च वलं तेन प्रजायते ॥ ९१॥ हेमन्ते शीतसंरोधाँद्ं भवति प्रवलोऽनैंलः। पच्यत्यल्पेन्धनो १००१ धातूननलो वायुनेरितः॥ ९२॥

८४ पृष्टे P. ८५ नियोधत B. ८६ करम् P. ८७ अरिंधि P. ८८ सात्वतं P. ८९ तथा च P. ९० नत्युष्णम् घातुरोचनम् P. ९१ तथा P. ९२ The whole line is not found in P. ९३ जु P. ९४ रोगा च P. ९५ अशहोषाय तुष्टकम् P. ९६ भोजनेन P. ९७ च मात्रं P. ९८ हेमं हेशात् P. ९९ संरोधात् P, १०० न च P. १०१ पंचतालपेधनो P.

गोधूमिष्टिकेनापि पाकांश्चेव बहूनिपं ।
गुणान्करोति संयुक्तो घृतेनापि गुडेन च ॥ ९३ ॥
वसन्ते यैवैमोधूमाः क्षोद्रंजां क्रिल्कान्यि ।
सुशीततोयिसक्ताक्रो लिसाक्रश्चन्दनैः ग्रुभैः ॥ ९४ ॥
पाटलावासितं चाम्भः कर्पूरेण च शांतलम् ।
शशाक्रिकरणे रात्रो सेवितं प्रिपवेन्भुँहुँः ॥ ९५ ॥
अन्नादष्टगुणं पिष्टं पिष्टादष्टगुणं पयः ।
पयसोष्टगुणं माषं माषादष्टगुणं घृतम् ॥ ९६ ॥
यतादष्टगुणं तैलं स्नानसंमर्दनं परम् ।
शाकपाके रुचिकरं केवलं नैव भक्षयेत् ॥ ९७ ॥
माषेन वर्धते कायो घृतेन वर्धते बलम् ।
पिष्टेन वर्धते प्राणः शोर्यमन्नात् प्रवर्धते ॥ ९८ ॥

इति श्रीमल्लपुराणे भोजनप्रकरणं नाम षट्टो नवमं[नवमो]ऽध्यायः।

१०२ बहुन्निप P. १०३ जन B. १०४ क्षीर P. १०५ B ends here with the colophon. इति श्रीमलपुराणे नवमं प्रकरणं समाप्तं। ग्रुमं भवतु । संवत् १७३१ वर्षे पौष शुक्रपक्ष ११ सोमवार ग्रुभांलिखितं दुनीचंन्द्रणे ।

पचोत्तरं पंचशतं च मल्ला संस्थापिता चक्रधरेण भक्त्या। तेभ्यः प्रदत्तं निजगात्रविद्या शरीरसाध्या रिपुनाशकारी॥ १॥

# दशमोऽध्यायः ।

श्रमोयं मलविद्यायाः कथितः षोडशात्मकः । यस्य चाभ्यासतो लोके त्रैलोक्यविजयी भवेत् ॥ १ ॥ रङ्गश्रमस्तम्भश्रमस्तथा भ्रमणिकाश्रमः । श्वासंप्रेरणिकाभ्यासस्तथाहं( यं ) स्थापितश्रमः ॥ २ ॥ ऊहापोहश्रमो( प्य )न्यो गुरुगोणितकश्रमः । श्रमो लघुगोणितके श्रेष्ठः स्यात्प्रमदाश्रमः ॥ ३ ॥ आमर्दकीश्रमः श्रेष्ठो याञ्चास्थादनकः श्रमः। कुण्डकर्पणकोभ्यासस्तथान्यकृत्काराश्रमः ॥ ४ ॥ जलश्रमो बहुगुणः परानारोहणः श्रमः । भोजनोर्ध्वभ्रमणिका षोडशेतच्छ्मास्थिजाः ॥ ५ ॥ श्रमाणां चैव कथ्यन्ते त्रयो भेदाः पृथक् पृथक् । उत्तमा मध्यमाश्चेव भवन्ति च तथाधमाः ॥ ६ ॥ 🕝 रङ्गश्रमस्तु श्रेष्ठः स्यात् ज्येष्ठः सर्वश्रमेषु च । ये चाभ्यासेन सर्वेऽपि श्रमाः सिद्धा भवन्ति हि ॥ ७ ॥ तत्रादौ मध्यामांश्चान्यानन्यांस्ते कथयाम्यहम् । स्तम्भश्रमणिका बाहुबाहुश्रमणमेव च ॥ ८ ॥ गुरुगोणितकश्चेव लघुगोणितकस्तथा । गदाश्रमेपि तत्रादौ ततश्च छोनकश्रमः ॥ ९ ॥ अङ्गकावर्तनाभ्यासस्तथा च श्रमकाश्रमाः। जलश्रमस्तथा चैव सोपनरो गुरुश्रमः ॥ १० ॥ भोजनोध्वेश्रमणिका कपि(थि)ताः सप्त चाधमाः। दिनान्तरे यदाभ्यासे वलमोजः प्रवर्धते ॥ ११ ॥

पश्चदश समाख्याताः कथ्यन्ते विविधश्रमाः । अथ पञ्चदशविधैर्लागैयत्र च लभ्यते ॥ १२ ॥ उर्ध्वलागों मध्यलागस्तथाधोलाग इष्यते । निराधारोपि लागः स्यात्कचिदङ्गबलादिह ॥ १३॥ वामदक्षिणलागाभ्यां लागश्च कथितः श्रमः । उपविस्यैव लागोपि चरणेनापसर्पणम् ॥ १४ ॥ कक्षयोः पादसन्धिश्च धारणं कथितं बुधैः । ऊदरस्कंधयोश्चैव धारणं वरपादयोः ॥ १५ ॥ उरुसंधिधारणं च तथोरःप्रेरणं परम् । त्रिधा स्तम्भाधिरोहणं दण्डाघातस्तथैव च ॥ १६ ॥ अङ्गवर्तनलागश्च तथा पादापकर्षणम् । विज्ञेयो दशधा चैव स्तम्भः श्रमसमुद्भवः ॥ १७ ॥ अङ्गस्य सहजं प्राणं स्कन्धप्राणं तथैव च । करप्राणं सुविप्राणं दण्डप्राणमपि ध्रुवम् ॥ १८ ॥ तलहस्तभवं प्राणं बाहुप्राणं तथैव च। जङ्घाप्राणं कटिप्राणं पादसंधिभवं तथा ॥ १९ ॥ जायते कठिनाङ्गत्वं अन्यस्य च जयस्तथा । अमिवृद्धिः श्रमो ज्ञेयो लघुत्वमपि दृश्यते ॥ २०॥ इत्येवं पञ्चद्राधा प्राणस्तंभश्रमस्तथा। अभ्यस्तेन सदा युक्तो नियुद्धविजयी भवेत् ॥ २१ ॥

इति श्रीमञ्जपुराणे स्तम्भश्रमलक्षणं नाम सप्तमो[ दशमो ]ऽध्यायः।

# एकादशोऽध्यायः।

कथयाम्यन्यश्रवणं रमणीकमनुत्तमम् । तथाक्रमं प्रकुर्वीत मल्लाः पञ्चविधा अपि ॥ १॥ अस्थिसारो मांससारो मेदसारस्तथैव च। तथास्थिमांससारश्च चतुर्थकः प्रकीर्तितः ॥ २ ॥ तथास्थिमेदसारोपि पञ्चमः (मश्च) प्रयुज्यते । पञ्चानां गुणभेदानां भिन्नभ्रमणिका स्मृता ॥ ३ ॥ कथयिष्यामि विधिवद्यो यथा तं करिष्यति । क्रमात्त्रयः समाख्याताः पूर्वसूरिभिरेव च ॥ ४ ॥ प्रयस्य क्रमोतिकमो धारणांक्रमेति स्मृतः । दोषचयस्तनोर्वातकफपित्तसमं (स्य सं)भवः॥ ५॥ तत्रास्थिसारमहेन पित्तसारेण तेन तु । प्रशस्तक्रमपूर्वे तु कर्तव्या अमिणका सदा ॥ ६ ॥ मांससारेण वातेन संयुक्तेन यथा कमः । इति क्रमभ्रमाणिका कर्तव्या सुखिमच्छता ॥ ७ ॥ तथैव मेदसारेण कफवातयुतेन ते। सदा गौणितककटिप्राणसंप्राणमेव च ॥ ८ ॥ पवनस्य जयश्चेव एतदप्रगुणं स्मृतम् । मल्लानां विजयकरं तस्मादेतत्समभ्यसेत् ॥ ९ ॥ अष्टधा भवति प्राणं बाह् प्रेरणिकश्रमात् । तलहस्तभवं प्राणं भुजप्राणं तथैव च ॥ १० ॥ स्कन्धप्राणमुरःप्राणं भुजशिषभवं तथा । जानुप्राणं कटिप्राणं रोपणं तलपादयोः ॥ ११ ॥

### महपुराणे

उर्ध्वस्थायिकमेवैतत् प्राण एकादशात्मकः । अतः सर्वप्रकारेण श्रममेव सदाभ्यसेत्॥ १२॥ उहापोहस्त कर्तव्यः प्रतिमल्लसमागमे । यथा तथ्यं व्यक्तं शृणु अनुष्ठेयं च सर्वदा ॥ १३ ॥ ऊहापोहश्च कार्यस्तु प्राण अष्टविधस्तथा । कथं च धारियष्यामि कथं स्थाप्यामि वा पुनः ॥ १४ ॥ कथं च धारयिष्यामि गमिष्यामि च वा कथम् । गृह्यते वा कथं ह्येष रक्ष्यते वा कथं परः ॥ १५ ॥ कथं प्रमाणं कियते कथं न कियतेऽपि वा। गुरुगोणितकाभेदाः श्रेष्ठाः सप्तदशापि वा ॥ १६ ॥ तानहं कथयिष्यामि यथायोग्यं तथावलम् । प्रथमं च नमस्कृत्य कक्षायां जानुसंभवम् ॥ १७ ॥ घ्रियते वामपार्थे त दक्षिणेन पुनस्तथा। तथैव कुक्षिजानुभ्यां तले कृत्वा विधारणम् ॥ १८ ॥ धृतेनापि वशं तिष्ठेत्ततो याति तथा पुनः । उरसा धारणं तस्मात्ततो दण्डविधारणम् ॥ १९ ॥ पुनश्चैव तु जानुभ्यां तले हस्तविधारणम्। पुनरुत्तिष्ठविंशति यथाशक्त्या समभ्यसेत्।। २०॥ धियते वाङ्घिजानुभ्यां लोलयेच पुनः पुनः। धारणं तलपादाभ्यां तथैव च पुनः क्रमात् ॥ ३१ ॥ अथ धारयकन्ये( स्यै )व स्थानानि परिपूरयेत् । शिरसा धारणं चैव शिरसो हननं ततः॥ २२॥ बाह्रचालनमेवोक्तं चरणग्रहणमेव च। पदस्य संधियहणं करसंधिस्तथैव च ॥ २३ ॥

सर्वाङ्गे चालनं चैव भेदाः सप्तदश स्मृताः। गुरुगोणिताभ्यां चैव वर्धते प्राण उत्तमः ॥ २४ ॥ एकोनविशत्यधिकं कथ्यतेऽथ यथा शृणु । जङ्गाप्राण्(ण)मुरःकण्ठप्राणं च उत्तमम् ॥ २५ ॥ सर्वोङ्गस्थानसंभूतं जायते प्राणमष्टधा । इति ज्ञात्वा च सततं सादरं च समभ्यसेत् ॥ २६ ॥ मयात्वेवं समाख्याताः सर्वे विजयहेतवे । त्रयः पीडनका भेदाः कथिता महकर्माणे ॥ २७ ॥ तलहस्तविधारणं कक्षाधारणमेव च । भुजसंधिधारणं च त्रयः पीडनकेऽधमाः ॥ २८ ॥ गुणा भवन्ति ये चान्ये शुणु तान् कथितान् मया। प्राणं चतुर्धा भवति व्यक्तं पीडनकश्रमात् ॥ २९ ॥ कक्षाप्राणं च भवति प्राणं च करसंधिजम् । तलहस्तभवं प्राणं पादप्राणं भवत्यपि ॥ ३० ॥ इति पीडनिकाभ्यां च दृढप्राणं चतुष्टयम् प्राणपद्मं गदाभ्यासात् कर्तुर्भवति सर्वदा ॥ ३१ ॥ तल्हरूतप्राणं चात्र भुजप्राणं तथा पुनः। यो वा छोटनकाभ्यासात् प्राणत्रयसमुद्भवः ॥ ३२ ॥ तलहस्तभवं प्राणं पोवाप्राणं तथैव च । भुजप्राणं तथैवात्र सदा तेन समभ्यसेत् ॥ ३३ ॥ मयाद्य कथिता विप्र मलानां हितकाम्यया । चतुर्विधं भवेत्प्राणं कुण्डकावर्तनश्रमात् ॥ ३४॥ जङ्घाप्राणं च प्रथमं कटिप्राणस्तथैव च । जितश्वासश्च भवति हृदयं दृढमेव च ॥ ३५ ॥

कंडुका(कुण्डक)वर्तनाभ्यासात् सदा तेन समाचरेत्। कर्करश्रमकायोगात्प्राणं चैव चतुर्विधाः(धम्) ॥ ३६ ॥ जङ्घाप्राणं कटिप्राणं लघु तव भवत्यपि । पदनस्य जयश्चेव अर्थश्च जायते सदा ॥ ३७ ॥ तेन तत्सर्वदा कुर्यात्कर्करश्रममुत्तमम् । प्राणद्वयं जलाभ्यासात्कर्त्तुर्भवति निश्चितम् ॥ ३८ ॥ भुजप्राणमुरःप्राणं सर्वं तेन समाचरेत्। सोपानरोहणे चैव प्राणत्रयमुदाहृतम् ॥ ३९ ॥ भोजनार्धभ्रमात्पुंसां त्रिविधं प्राणमेव च । जायते सर्वसामान्यं तथैव च समाचरेत ॥ ४० ॥ पञ्चदशविधानोपि श्रमे प्राणसमुद्भवः। एवं रक्तसमभ्यासात्प्रशमो जायते तनः ॥ ४१ ॥ तेन सर्वश्रमाणां तु ज्येष्ठी रङ्गश्रमोधिकः। इति ज्ञात्वा गुणान्सर्वानुत्तमा गुणहेतवः ॥ ४२ ॥ मर्दना भीमसेनी च दातव्या शत्रुमर्दिनी। अष्टौ गुणा भवन्त्येते शृणु वा कथयाम्यहम् ॥ ४३ ॥ श्वासहरा वृद्धिकरा तथा श्रमहरापि च। मेदोहरा प्राणकरा सुशरीरकरापि च ॥ ४४ ॥ तथोत्करकरौ चैव तथाप्यायनकरापि(च)। देयास्थिमांससारस्य भीमसेनी च मर्दनी ॥ ४५ ॥ त्वक्रिघरमांसमेदपर्यन्तेनाभिसंयुता। गुणाः सप्त भवन्त्यत्र स्फुटं ते कथयाम्यहम् ॥ ४६ ॥ निद्रां करोति प्रथमं तथा तेजः करोति च। शौर्यकरा दीपनी च अङ्गशुद्धिकरेति च ॥ ४७ ॥

कुरुतेऽत्यन्तशोभा च मनस्थिरकरा तथा। भीमसेनी च दातव्या मांससारस्य मर्दना । ४८ ॥ त्वग्रुधिरमांसपुष्टस्य लघुसारेण वर्द्धयेत् । करोति च गुणान्सप्त शृणु सर्वसुखावहान् ॥ ४९ ॥ उत्साहं कुरुते चाग्र तथा ह्रादं करोति च। सुखं करोति परमं लाघवं कुरुते परम् ॥ ५० ॥ मेधां ददाति परमां तन्द्रां च हरयेत्सदा । एवं सा कुरते भद्र श्वाससारस्य मर्दना ॥ ५१ ॥ तेन सर्वेस्तथा सेव्यो महिः सर्वाङ्गसिद्धये । तथा मांसास्थिसारस्य लघ्वी देया च मर्दना।। ५२ ॥ त्वग्रुविरपुष्टिकरा प्रजाह्नादप्रदायिनी । चलकरा दीप्तिकरा चक्षुरारोग्यकारिणी ॥ ५३ ॥ कायाशोधकरा चैव कायामार्दवकारिका । मर्दनाय परा नास्ति कार्या सौष्ठवकारका ॥ ५४ ॥ अस्थिगता मांसगता तथा मलगतापि वा । श्रुता सा परमा गुह्या साम्या चैव पृथक् पृथक् ॥ ५५ ॥ प्रथमा भीमसेनी च तथा नारायणी परा। तृतीया चित्रिणी प्रोक्ता मस्रणी च तथा परा ॥ ५६ ॥ चेतःप्रकरा चैवेयं कथिता कैटभारिणा । प्रथमा चरणे देया द्वितीया जानुनि न्यसेत् ॥ ५७ ॥ तृतीया च करे देया मसृणी पट्टके तथा। पुनश्चतुर्विधा देया द्वात्रिंशद्गुणकारिका ॥ ५८ ॥ तथा त्रयोदशगुणैर्हेतुभिनीमदोहरा। श्रमहरा तथा वातहरा च कफहारिणी ॥ ५९ ॥

अग्निकरा वृद्धिकरा तनुविस्तारकारिका । काठिन्यदा प्राणकरा तथा श्वासहरापि च ॥ ६० ॥ इत्यास्थिता त्रिदशधा कथिता मर्दना मया। कष्टं हरन्ति निःशेषजडत्वं यात्यसंशयम् ॥ ६१ ॥ श्रमवानसि वातीति मांसस्य मर्दको भवेत् । भीमसेना च मल्लानां देवा(या) नारायणी शृणु ॥ ६२ ॥ चित्रिणी बालवृद्धानां तैलाभ्यक्नेषु मर्दनी। भीमसेनी च विज्ञेया मर्दना सुखकारिका ॥ ६३ ॥ धातुपश्चकपर्यन्तं जानुपादविमर्दनम् । सा ज्ञेया नारायणी चासौ मर्दना सुखहेतवे ॥ ६४ ॥ करस्तु केवलं यत्र दद्यात्त्वमांसमर्दना । सा मर्दना प्रयत्नेन चित्रिणी कथिता बुधैः ॥ ६५ ॥ तैलाभ्यक्ने पटे नैव ममृणी त्वक्विमर्दना। इति विशेषतो युक्ता मर्दना लोकसंमता ॥ ६६ ॥ ज्ञात्वैतां च बहु शृणु चतुर्नामसमन्विताम् । या यस्य रोचतेऽत्यन्तं तां तस्य कारयेध्ध्रवम् ॥ ६७ ॥ व्यायामः कफनाशाय वातनाशाय मर्दनी । स्नानं च पित्तनाशाय तेन मल्ला महाबलाः ॥ ६८ ॥

इति श्रीमल्लपुराणे सामान्यमर्दनं नामाष्टमोध्यायः [ एकादशोऽध्यायः ]

## द्वादशोऽध्यायः ।

प्राणसाध्यो जयो युद्धे प्राणश्चाङ्गविमर्दनात् । श्रमः शरीरसाध्योयं शरीरं पुष्टिकारणम् ॥ १ ॥ अतः शरीरपृष्टीयमुपायं कथयाम्यहम् । उचिताहारचेष्टां तु यथा पुष्टिः प्रजायते ॥ २ ॥ वातिपत्तकफानां त प्रकोष्ठे तेन लक्ष्यते। तत्र प्रकुप्यति वातः प्रकारैः पोडशात्मभिः ॥ ३ ॥ आम्छतिक्तकपायाणां कटुकानां च सेवनात् । मध्यमानां सर्वाङ्गानां वेगसंधारणादपि ॥ ४ ॥ व्यापीनमासनाचैव तथा जलतरणादपि । बलवृद्धिकराचेव तथा जागरणादिप ॥ ५ ॥ सामान्यमन्नशाकादिभोजनैश्च विशेषतः । मेधोघ(द्र)मनकाले च जीर्णवस्त्रेस्तथैव च ॥ ६ ॥ इति षोडशधा चैव जन्तोर्वातः प्रकृप्यति । इति क्षीयं(बं) प्रयत्नेन यथा सुखमवाप्नुयात् ॥ ७ ॥ अथ वातप्रकोपस्य लक्षणं कथयाम्यहम् । त्रायते येन विज्ञाय यथा युक्तिश्चिकित्सिते ॥ ८ ॥ शिरसीव तथा वाते वातश्च श्रोत्रयोरपि । नेत्रयोर्ह्हद्ये चैव हन्द्रेशे तथैव च ॥ ९ ॥ म्कन्धयोरङ्गसंधौ च जायते च दिवानिशम्। भुजयोश्चेव जङ्घायां सका(संको)चमपि जायते ॥ १०॥ भ्रमः कम्पस्तथा स्वेदः सी(सने)हः पृष्ठोदरेषु च । बृंहणं कक्षयोध्येव नाभिदेशे तथैव च ॥ ११ ॥

गुह्ये चैव तथापन्ने तथा पृष्ठे (क)क्षयोरि । एतेष्वङ्गेषु मलानां विकारात् रुक् प्रजायते ॥ १२ ॥ आपरं (अल्पं) भवति चापल्यं त्वक्पारुप्यं च जायते । अग्निविषतमा( मता )चैव लक्ष्यन्ते वायुलक्षणम् ॥ १३ ॥ वातप्रशमनोपायं संपातं कथयाम्यहम् । स्नेहनेनाभिषेकश्च नित्यं चोपक्रमादापे ॥ १४ ॥ मन्थादिमं मांसमयं ध्रुवं वातप्रशान्तये । दातव्यं भेषजं पश्चाद्रपवासादनन्तरम् ॥ १५ ॥ ज्ञात्वा प्रयत्नः कर्तव्यः संक्षेमाप्त्ये यशाप्तये । रक्षा च त्रिफलाभिश्च रेचना च अपि स्मृतम् ॥ १६ ॥ रुधिरस्रावमपि च घृतं दुग्धं च शर्करा। पित्तप्रशमनं चैव मल्ले कर्तव्यमुत्तमम् ॥ १७ ॥ एलया सितया मिश्रं पयःखण्डेन योजितम्। सप्तरात्रप्रयोगेण पित्तं नाशयति ध्रुवम् ॥ १८ ॥ कुर्वन् पित्तप्रशान्तिश्च प्राप्नोति परमं सुखम् । इति पित्तप्रशान्तिश्च सर्वे च कथितं मया ॥ १९ ॥ बहुमण्डजलाहौरेमधुरैश्चातिशीतलैः । दिधदुग्धनवात्रेश्च तथैव च नवोदकैः ॥ २० ॥ तथा पित्तविकारेश्च भक्ष्येश्चेक्षुसमुद्भवेः । लवणेन दिवास्वापात्त्रथैव विषमासनात् ॥ २१ ॥ एतैः प्रकारेश्चान्येश्च कफः कुप्यति न संशयः। इति प्रकोपः कफजो ज्ञातव्यो लक्षणैः सदा ॥ २२ ॥ कथ्यन्ते लक्षणान्यत्र कफकोपभवानि च । अङ्गस्य गौरवं चैव तथामेरपि मन्दता ॥ २३ ॥

हृद्यस्य सदा क्लेशो सुखं चैव प्रशुष्यति । मुखे मधुरता चैव तथालस्यमपि ध्रुवम् ॥ २४ ॥ अतिकासप्रभावेषि तथैव चक्षु पाण्डवा(ण्डुता)! प्रज्ञाभ्रमे(मो) रामहर्षस्तथैव पीनसा(सो)द्भवः ॥ २५॥ कायो निद्रा च तन्द्रा च तथा लाला च पोतनम् । जायते यत्र यत्रेदं स्थानानि कथयाम्यहम् ॥ २६ ॥ कण्ठोष्ठरसनास्वेदो दन्तमूलेषु तत्क्षणम् । बालप्राणतलेप्वेव तथैव श्रवणान्तरे ॥ २७ ॥ तथा सर्वश्रमस्थाने भवेचलचलायनम् । विज्ञाय लक्षणैरेतैः श्रमं कुर्वन्ति तत्क्षणम् ॥ २८ ॥ नाशश्चेव प्रकर्तव्यः शुद्धोण्णोदकवारिणा । आड़कं च त्रिकट कर्म दुर्पायेत्वा प्रयत्नतः ॥ २९ ॥ बीजपूरकगर्भेण मेलयित्वा च सैन्धवम् । कवलानि मुखे धृत्वा चावयित्वा समुत्सुजेत् ॥ ३०॥ योगमेनं कृतं प्राहुनिश्चितं कफनाशनम् । तसादारोग्यप्राष्त्यर्थं शोचनीयं प्रयत्नतः ॥ ३१ ॥ हिंगु सौवर्चलं शुण्ठी दाडिमं मुस्तसंयुतम् । उप्णेन वारिणा पीतं हृद्रोगधासकासनुत् ॥ ३२ ॥ अन्योषधानि विज्ञाय कर्तव्यानि च तत्क्षणात् । येनैवारोग्यमाप्नोति मल्लः सर्वच (त्र) सर्वदा ॥ ३३ ॥

इति श्रीमल्लपुराणे वातिपत्तकफनाशकप्रकरणं नाम नवमोऽध्यायः [ द्वादशोऽध्यायः । ]

## त्रयोदशोऽध्यायः ।

मलुयुद्धं सविज्ञानं विशेषं कथितं तव । इदानीमुपयोगः स्यात्तस्य विस्तारयाम्यहम् ॥ १ ॥ द्रष्टव्यं सततं राज्ञा शास्त्रेण च विवेकिना । संग्रामरसिकेनैव नित्यं विविधवुद्धिना ॥ २ ॥ युद्धमुत्साहजननं दुःखहनतृ विनोदनम् । महयुद्धसमं नास्ति तेन युद्धं समारभेत् ॥ ३ ॥ जित्वा च सकलान् रिपून् प्रायो निष्कण्टका मही। दाविनियाश्च युद्धेन राज्ञां नान्य(दृ) विनोदनम् ॥ ४ ॥ अतो रङ्गं समाहय चतुरैर्नागरैः परैः। कलाविद्भिरमात्येश्च सहद्भिश्चेव उत्सर्वैः ॥ ५ ॥ आहारारोग्यसंपन्नाः श्रमोत्साहसमन्वितः(ताः)। संमतं मध्यमं ज्ञेयं सिंहमानं तथाऽधमम् ॥ ६ ॥ इति ज्ञात्वा विधानेव(नेन) देशकालविशेषि(ष)तः। कदाचित्कालयोगेन विशेषो भवति श्रमे ॥ ७ ॥ आरोग्यस्य समर्थं च कथं त्राणसमुद्भवः । यावत्संख्या पालिता तु श्रमविघः प्रजायते ॥ ८ ॥ ततो द्विगुणाभिरभ्यस्तं प्राप्यते त्राणमुत्तमम् । श्रमेण मध्यमं तद्वत् हानाभिरधमं मतम् ॥ ९ ॥ एवं श्रमेण पुष्ट्या च पालिकापिमुखेन च। येन केन प्रकारेण त्राणमेवं विवर्द्धयेत् ॥ १० ॥ नियुद्धविद्याबीजमत्राणाद्परं वरम् । हस्तमेलापकं (:) कार्यों यो येन सदशो भवेत्॥ ११॥

P. P. Ac. Gunratnasuri M.S.

गजो गजेन संयोज्यो प्राणः प्राणवता सह । ज्येष्ठिना च समं ज्येष्ठी नियुद्धे विजयो भवेत् ॥ १२ ॥ अन्तरज्येष्ठिनासार्द्धमन्तरज्येष्ठिनं न्यसेत्। समं गोपकुलेनैव तथा गोपकुलोपि च ॥ १३ ॥ बृद्धो बृद्धेन संयोज्यो बालकेन त बालकः। भविष्योपि भविष्येण यो यःस्यादपि धर्मतः ॥ १४ ॥ युद्धमेतत्सममात्रेषु कृष्णेन प्रतिपादितम् । दातव्यो ज्येष्ठिना ज्येष्ठी प्रतियोद्धा न लभ्यते ॥ १५ ॥ अन्तरज्येष्ठिनौ द्वौ त योधयेतां परस्परम् । कथमप्यन्तरज्येष्ठी प्रतियोद्धा च नो भवेत् ॥ १६ ॥ तदा गोपकुलो हो च ताभ्यां चैव नियुद्धयेत । भविष्योपि श्रमे पूर्वं सहायो न भवेद्यदि ॥ १७ ॥ समं गोपकुलेनासौ योद्धयेदविलम्बयेत् । वृत्ते गोपकुले द्वन्द्वे भविष्यो बलसंयुतः ॥ १८॥ अन्तरज्येष्ठिना सार्घं तथा गोपकुलेन च । अन्तरज्येष्ठिनं जित्वा भविष्येण योजयेत्पुनः ॥ १९ ॥ तस्मिन् द्वये पातिते च भविष्येण समं ततः। अन्तरज्येष्ठिनौ द्वौ च योज्यौ बलसमन्वितौ ॥ २० ॥ अधमज्येष्ठिना सार्द्धं भविष्यो युद्धमहिति । उत्तमे ज्येष्ठिना जिते सर्वोपि परमं पदम् ॥ २१ ॥ देवकीपालितं पुत्रैर्मलवत्परमाप्नुयात्। एवं यत्र यस्य येन स तेन तत्र योधयेत् ॥ २२ ॥ हस्तमेलापकं कृत्वा दत्वा योग्यं यथार्थतः। मदेन युध्यते हस्ती मल्लखाणेन युद्धचित ॥ २३ ॥

वर्द्धनीयं द्वयं चैव मले त्राणं गजे मदम्। मल्लानामनुकथ्यन्तेः त्रयोविंशतिसयमाः ॥ २४॥ चेतसा संयमञ्जादौ तस्यादौ वाक्यसंयमः। दृष्टिसंयम एतस्य तथा वस्तुनि संयमः ॥ २५ ॥ मुखस्य संयमोप्यत्र नीतिसंयम एव च । भवस्य संयमः कार्यो मायायाः संयमोपि च ॥ २६ ॥ कामस्य संयमः पश्चात्कर्मणोपि च संयमः । अपत्यसंयमो नायमाहारस्य च संयमः ॥ २७ ॥ आसने संयमोप्यस्ति श्रमे वान्योस्ति संयमः। श्वासस्य संयमो दृष्टः शयने संयमस्तथा ॥ २८ ॥ पानेपि संयमस्तद्वत्तथा वातस्य संयमः । निद्रायाः संयमो यद्वदन्योन्यं सत्यसंयमः ॥ २९ ॥ दानस्य संयमो जातो दुर्लभो धर्मसंयमः । एते महिः सदा कार्याः संयमास्त्वेकविंशतिः ॥ ३० ॥ ऐतैः कृतैः सदा मल्लो जयमाप्नोति निश्चितः । अन्नैरुत्पद्यते कामः कामाद्वेगा भवन्ति हि ॥ ३१ ॥ अतो मध्यमं सेव्यं च महैरेतचतुष्ट्यम् । वेगक्षुत्पिपासाश्च निद्रा चैव तथा पुनः ॥ ३२ :। असोवितास्ताडयन्ति प्रकृप्यन्ति हि सेविताः। अतो यथाक्षणं सेव्या कदर्थहर्षशान्तये ॥ ३३ ॥ बलहानिर्महान् रोगो नाहारात्कामसंक्षयः । तेनाहारः समाख्येयो योगक्षेमाय सर्वदा ॥ ३४ ॥ अपानाज्जायते शोषो ह्यग्निनाशोतिपानतः । अतो मुहुर्मुहुः सेव्यमल्पाम्भश्च प्रयत्नतः ॥ ३५ ॥

असेवितेङ्गजाड्यं च मोहं च कुरुते परम् । मेदोवृद्धि करोत्यत्राज्ञानि( न )श्चैनाति( तानि ) सेवते ॥ ३६ ॥ अतो महेः सावधानैरङ्गसौस्यविवृद्धये । 👙 🔅 🔅 यथाक्षणमियं निदासेवनातिशयेन च ॥ ३७ ॥ ः व्यक्तिः असेविता पीडयन्ति(ति) नाशयत्यतिसेविता क्रिकेट क्रांतर अतो यथार्थतः सेव्यमन्नाचेतचतुष्टयम् ॥ ३८ ॥ 👵 👵 मलमूत्रमरुच्छुकवेगान् कापि न धारयेत्। 🕜 💎 भगन्दराश्मरीगुल्मगुदजानां प्रबोधयेत् ॥ ३९ ॥ जितेऽजितेन्द्रिययामे जितं तेन चराचरम् । अतश्च कामकं ज्ञेयं येन स्याद्विजितेन्द्रियः ॥ ४० ॥ महै:सह शरीराणि मनसा गन्तं द्षणम् । न बाध्योयं च सर्वेषां तस्मादेतत्समभ्यसेत् ॥ ४१ ॥ अभ्यासः क्रियते यस्मात्तस्मादध्यात्ममुच्यते । शब्दस्पर्शरूपरसगन्धाः पञ्च तथैव च ॥ ४२ ॥ आत्मवृद्धीन्द्रियाण्यर्था बहिः करणमुच्यते । एते बुद्धीन्द्रियाण्यत्र विषयाः परिकीर्तिताः ॥ ४३ ॥ उर्त्सगः खादनं चैव ग्रहणं लपनं गतिः। कर्मेन्द्रियाणामेते हि विषयाः परिकीर्तिताः ॥ ४४ ॥

शब्दान्मृगो गजः स्पर्शात्पतङ्गो रूपतस्तथा । रसा(स)न्नर्लिगन्धान्मत्स्यो विषपंचे(षे पञ्च) पतन्ति च ॥ ४६ ॥

तस्माद्देशं च कालं च ज्ञात्वा विभवमात्मनः । अन्नासक्तैश्च सेव्यन्ते विषयान्भोगमात्मनः ॥ ४७ ॥

आत्मावुद्धीन्द्रियाण्यर्था बहिः करणमुच्यते ॥ ४५ ॥

आत्मा मनश्च बुद्धिश्च अन्तःकरणमुच्यते ।

#### मह्यपुराणे

दोषसहस्रशरीरेर्मनसा च सहेन्द्रियः।
एवमध्यात्मशुद्धात्मा न मलः परिभूयते॥ ४८॥
सजनाक्षुप्तिपासेच्छा वातिपत्तकफोद्भवः।
शरीरजस्तथा व्याधिर्मानं च कथितं बुधेः॥ ४९॥
शीतोष्णवर्षासंभवं दोषमागन्तुकं विदुः।
इत्याध्यात्मयुतो मलो न दोषोपि च पीड्यते॥ ५०॥
कामकोधस्तथा लोभो हर्षश्चेव तथा परः।
मानस्तथा मदश्चेव शत्रवश्चातिसेविताः॥ ५१॥

इति श्रीमलपुरागे अध्यात्मप्रकरणं नाम दशमोऽध्यायः (त्रयोदशोऽध्यायः)

# चतुर्दशोऽध्यायः ।

जयश्च सर्वमलानां युद्धे द्वादशधा भवेत् । उद्यमे विजयः कोपि व्यायामे विजयस्तथा ॥ १ ॥ अमिजयस्तथाहारपरिणामजयस्तथा । बलजयः प्राणजयः पराक्रमजयोपि च ॥ २ ॥ तथा जयश्च ऋमणे लाघवेषि जयस्तथा। जयोपि सर्वसामान्यः ख्यातः सर्वजयोपि च ॥ ३ ॥ उद्यमो मानसो जातो व्यायामोप्युन्मदाद्भवेत् । व्यायामाद्मिसंपत्तिरामिराहरसंभवः ॥ ४ ॥ आहारात्परिणामस्त्र परिणामाह्मळं तथा । बलादपि भवेत्प्राणः प्राणादपि पराक्रमः ॥ ५ ॥ पराक्रमादर्थक्रमः क्रमाछाघववानपि । लाघवाज्ञायते त्राणं त्राणात्सर्वजयो भवेत् ॥ ६ ॥ अतो महैः प्रयत्नेन त्याज्या एव दश स्त्रियः। द्विजपत्नी परपत्नी गुरुपत्नी च सर्वदा ॥ ७ ॥ राजपत्नी कुमारी च गोत्रिणी च व्रते स्थिता । अर्धशूरस्तथोर्ध्वं च प्राणशूरस्तथाधिकः ॥ ८ ॥ अप्राणशूर एवान्याः शूराः सर्वे भवन्त्यपि । तथावासिकशूरा यैवीरो भमशूरकः ॥ ९ ॥ अभयशूरकोप्यन्यः श्रमशूरस्तथा परः। तथा चाश्रमशूरोपि युद्धशूरपरोपि च ॥ १० ॥ अयुद्धशूरः कोपि स्यात् शूरोपि सहजेन च। गर्भशूरा भवन्त्येते द्वात्रिंशत्संख्यया स्फुटम् ॥ ११ ॥

उत्तमाः कथिताश्चैवं कथयाामि च मध्यमाः। षट्त्रिंशन्मध्यमाश्च कथ्यन्ते कमशो गताः ॥ १२ ॥ श्वेतरारो भवेत्काश्चिद् दृष्टिभीरुस्तथा परः। सभाशूरोपि भवति कोपि दैवात्स्वभावतः ॥ १३ ॥ अज्ञाने भीरुकः कश्चिद्भवेद्पि यथा तथा। वाक्यशूरस्तथा हस्तमेलने भीरुरेव च ॥ १४ ॥ अङ्गरारकः कश्चिह्नाह्योः स्फालनभीरुकः । स्थानशूरो भवेदन्यो आस्थाने भीरुरेव च ॥ १५ ॥ अङ्गभीरुस्तथा कोपि तथा शूरस्तथैव च। स्थानके शूर एव स्याद्गीरुर्विज्ञानकेपि च ॥ १६ ॥ विज्ञानशूरो भीरुश्च कोप्यविज्ञानकर्मणि । प्राणशूरो रक्षाभीरुश्चलेन भीरुरेव च ॥ १० ॥ अधश्चालनभीरुश्च ऊर्ध्वभीरुख्येव च । अधोभीरुस्राणशूरोप्यप्राणे भीरुकस्तथा ॥ १८ ॥ अशीके शूर एव स्यादाशीके भीरुरेव च । अभग्नरारकोपि स्याद्धमो भीरुस्तथैव च ॥ १९ ॥ रोपणे च भीरु युद्धे युद्धे च भीरुरेव च। युद्धे भीरुः सदैव स्याद्युद्धे शूर एव च ॥ २० ॥ सहजे च तथा भीरुः सभाभीरुस्तथैव च। स्थानभीरुस्तथान्यश्च वाक्यभीरुस्थानपरः ॥ २१ ॥ हस्तमेलापके भीरू रङ्गभीरुस्तथापरः। अरङ्गभीरुकः कश्चित्पतने कोपि भीरुकः ॥ २२ ॥ , स्थानके भीरुरन्योपि कश्चाभीरुस्तथैव च। अर्धमीरुरधोभीरुज्ञीने च भीरुकस्तथा ॥ २३ ॥

बालत्वे भीरुकः कोपि लागभीरुस्तथापरः । अलेण भीरुकश्चान्यो भग्नभीरुस्तथापरः ॥ २४ ॥ ः अभग्नभीरुकः कोपि तथैवार्शाकभीरुकः ।

प्राणे भीरुः परप्राणे भीरुको युद्धभीरुकः॥ २५॥

अयुद्धभीरुकः कश्चिद्विज्ञानिनि भीरुकः। सहने च गर्भभीरुरगर्भे भीरुरेव च ॥ २६॥

अधमाः कथिताश्चेते चतुस्त्रिंशदिमे गुणाः । आह्रय सकलान् मल्लान् सर्वे च पालिकादिने ॥ २० ॥

यस्य प्राणं च प्राणं च सामर्थ्यं च दृढं बलम् । यस्यास्ति सदृशं घेर्यं यस्य स्यात्सदृशं बलम् ॥ २८॥

यस्य प्राणं च संपूर्ण ज्ञायते न च शोधयेत्। कृते मल्ले समर्थे च यस्य स्याद्भीमदर्शनम्॥ २९॥

प्रातर्योधनमित्येवमुक्त्वा सर्वान् विसर्जयेत् । प्रभाते युद्धमस्तीति रात्री दिव्याश्च ततः ॥ ३० ॥

कर्पूरादिसुगन्धेश्च पुष्पधूपादिमङ्गलैः । नीराजनैश्च नैवेद्यैरध्यंदानैः प्रमाणभिः ॥ ३१ ॥

सन्तुष्टः स्याद्यथा कृष्णो मलानां च जयप्रदः । राजा च प्रातरुत्थाय मलानुत्थापयेत्पुनः ॥ ३२ ॥

तथा चन्दनकर्पूरकस्तूरी कुङ्कमादिकम् । करेणुकं वाद्यानि बहून्युत्सवहेतवे ॥ ३३ ॥

राजा सर्वान् समाहर्तुं कर्माधिकृतपूरुंषान् । आज्ञापयेन्मृत्तिकाया आनयनाय सत्वरः॥ ३४॥

सामग्रीं कारयेत्पश्चाद्यथोक्तं विधिवत्ततः । मल्लयुद्धविधानाय रङ्गभूमिं तु विस्तराम् ॥ ३५ ॥ प्रपूज्यां सुदृशां चैव सुवर्तुलाममां नवाम् । एकविंशतिहस्तैश्च विस्तीर्णां च प्रमाणतः ॥ ३६ ॥ हस्तेनोचामनीरूक्षामतिमन्द्रा(म)निन्दिताम्। बीजपातक्षेत्रमिव कोमलां च मनोरमाम् ॥ ३७ ॥ रक्षा सन्तापयेन्मलान् शोषं च कुरुते परम् । कण्टकाः कर्कराश्चेव वर्जनीयाः प्रयत्नतः ॥ ३८ ॥ छिद्राणि चैव रन्ध्राणि प्रयित्वा विशोधनैः । शोधियत्वा प्रपूज्या च बहुपुष्पाक्षतैः किल ॥ ३९ ॥ तत्र जयस्य प्राप्तर्थे हरिं संस्थापयेत्परम् । बीजपूरकमप्यत्र रङ्गमध्ये निवेशयेत् ॥ ४० ॥ एतल्रक्षणसंयुक्तं कारयेद्रङ्गमुत्तमम् । आयुरारोग्यदं सौख्यं श्रीकरं च यशस्करम् ॥ ४१ ॥ सुखं ददाति परमं रङ्गमेवंविधं परम् । अथ संपूज्य गोविन्दं सभामाक्रम्य पुष्कलाम् ॥ ४२ ॥ चतुरैः सहितो राजा पश्येद्युद्धं समाहितः । अथ व्यवस्थिते युद्धे सर्वसंपत्तिसंभवे ॥ ४३ ॥ मल्लानां परीक्षणाय श्रावयेत्प्रतिमन्दिरम् । नियुद्धमद्य चास्तीति कर्तव्यं दिधमण्डलम् ॥ ४४ ॥ ततो व च(वचन) संस्कारवस्तुनि प्रतिपादयेत् । राजा भुक्त्वोत्तरं चैव विधिवत्क्रम्य तां सभाम् ॥ ४५ ॥ आह्रय तान् जनेनैव मलान् शीघ्रं समाहितः। महादेव्या देवकुमारी तथामात्यैः सकौतुकीम् ॥ ४६ ॥ विलासिनीभिः सहितो रङ्गं गच्छेत्समाहितः। स्थित्वा स्वस्थः सभां कृत्वा मल्लानां ज्ञापयेत्परम् ॥ ४७ ॥ योद्धव्याः सर्वमलास्तु द्वन्द्वशोथ यथावलम् । महैस्तु सावधानैश्च कर्तन्यं युद्धमुत्तमम् ॥ ४८ ॥ कराङ्गलिषु संवेश्य सूत्रग्रन्थितमायुधम्। तेन सूत्रमयेनाथ जयमन्त्रकृतेन वा ॥ ४९ ॥ शत्रुभक्के भवेन्मलो जयश्रीः प्राप्यतेऽचिरात् । तेन बाणप्रहारस्त्र मलाङ्गेषु प्रजायते ॥ ५० ॥ चरणेन प्रहारस्तु प्रहारो जानुभिस्तथा । कटिप्रहार उरसा पृष्ठेनाथ करेण च ॥ ५१ ॥ मुष्टिप्रहार इतरः शिरसा च ललाटये(के)। राजा च जयिनं मलं कुर्याच्छुङ्गारसंयुतम् ॥ ५२ ॥ गजारोहणकं कृत्वा वादित्रेश्चेव संयुतम् । पुष्पवस्रसमायुक्तं कुङ्कमारक्तचन्दनैः ॥ ५३ ॥ अलंकृतं गजारुढं भामयेत्प्रतिमन्दिरम् । लोकानां कोतुकार्थाय जयशब्दैश्च वाचयेत् ॥ ५४ ॥ पुरः प्रदक्षिणां कृत्वा प्रत्यागत्य सभां पुनः। ततोवतीर्य मल्लो वै गजाद्रक्तं प्रविस्यति ॥ ५५ ॥ नारायणं नमम्कृत्य प्रणम्य च गुरूनंपि । राजाग्रे च समागच्छेत् करास्फोटनपूर्वकम् ॥ ५६ ॥ प्रणम्य राजानमितो महादेवीं प्रणम्य च । कृत्वारङ्गं नमस्कृत्य पुष्पप्रकरसंयुगे ॥ ५७ ॥ सोमेश्वर समस्तानां कलाश्च कथयाम्यहम्।

आदौ करणकला ॥ १ ॥ तर्ककला ॥ २ ॥ विद्याकला ॥ ३ ॥ काव्यकला ॥ ४ ॥ धर्मकला ॥ ५ ॥ कामकला ॥ ६ ॥ या(का)चकला ॥ ७॥ पुराणकला ॥ ८ ॥ पाषाणकला ॥ ९ ॥ काष्ठकला ॥ १० ॥ चित्रविचित्रकला ॥:११ ॥ स्त्रीकला ॥ १२ ॥ गजकला ॥ १३ ॥ वाजिकला ॥ १४ ॥ ज्ञानकला ॥ १५ ॥ लक्षणकला ॥ १६ ॥

युद्धकला ॥ १७ ॥ ताम्रचूडकला ॥ १८ ॥ मेषकला ॥ १९ ॥ पक्षिकला ॥ २० ॥ रणकला ॥ २१ ॥ मण्डनकला ॥ २२ ॥ वस्त्रकला ॥ २३ ॥ नीतिकला ॥ २४ ॥ सर्वशास्त्रकला ॥ २५ ॥ लेखनकला ॥ २६ ॥ गन्धकला ॥ २० ॥ ज्योतिःशास्त्रकला ॥ २८ ॥ वैद्यकला ॥ २९ ॥ विषकला ॥ ३० ॥ भूतकला ॥ ३१ ॥ मन्त्रकला ॥ ३२ ॥ तन्त्रकला ॥ ३३ ॥ नियुद्धकला ॥ ३४ ॥ इन्द्रकला ॥ ३५ ॥ वृक्षकला ॥ ३६ ॥ धातुकला ॥ ३० ॥ व्यापारकला ॥ ३८ ॥ शिल्पकला ॥ ३९ ॥ भूमिकला ॥ ४० ॥ कर्मकला ॥ ४१ ॥ स्वेदकला ॥ ४२ ॥ शुजकला ॥ ४३ ॥ वाद्यकला ॥ ४० ॥ कर्मकला ॥ ४१ ॥ स्वेदकला ॥ ४२ ॥ भुजकला ॥ ४३ ॥ वाद्यकला ॥ ४८ ॥ परिहि(चि)त्तरज्जनकला ॥ ४८ ॥ परिचित्त्रज्ञनकला ॥ ४८ ॥ यात्रकला ॥ ४८ ॥ यात्रकला ॥ ५० ॥ परिहि(चि)त्रज्जनकला ॥ ५८ ॥ मृगकला ॥ ५१ ॥ वाद्यकला ॥ ५२ ॥ मृगकला ॥ ५१ ॥ वाद्यकला ॥ ५२ ॥ वाद्यकला ॥ ५२ ॥ यात्रकला ॥ ५८ ॥ यात्रकला ॥ ५८ ॥ यात्रकला ॥ ५८ ॥ वाद्यकला ॥ ५६ ॥ वाद्यकला ॥ ५६ ॥ वाद्यकला ॥ ५८ ॥ वाद्यकला ॥ ५६ ॥ वाद्यकला ॥ ५६ ॥ वाद्यकला ॥ ५८ ॥ वाद्यकला ॥ ५६ ॥ वाद्यकला ॥ ६० ॥ वाद्यकला ॥ ६१ ॥ मानकला ॥ ६२ ॥ परिक्षाकला ॥ ६३ ॥ सैन्यकला ॥ ६४ ॥ वाद्यकला ॥

स्तकाधिकृतश्चेव अन्तःपुरिनवारणम् ॥ ५८ ॥
यानीयरक्षकाःस्कन्धधराश्चेटकवेदिनः ।
विणका व्यवहारज्ञा ज्ञेया रत्नपरिक्षकाः ॥ ५९ ॥
वेश्याश्चेव विलासिन्यो लेखका दूतकारकाः ।
दासाश्चेव तु भृत्याश्च गजवैद्यास्तथापरे ॥ ६० ॥
कौतूहलकराः प्रोक्ता रसवाक्यविदस्तथा ।
इति युक्तिविदश्चेव गन्धयुक्तिविदस्तथा ॥ ६१ ॥
हास्यकाराः कथाकारा युद्धेषु कुशलास्तथा ।
देशमायाविदश्चेव काव्यादिकुशलास्तथा ॥ ६२ ॥
अनेकभाषाकुशलाः कवितायां तथेव च ।
क्रीडायां कुशलाश्चेव धूर्तकर्मविदस्तथा ॥ ६३ ॥
धातुवादविदः केचिन्नाकाकर्मविदस्तथा ।
अग्निस्तम्भो जलस्तम्भो मन्त्रवादस्तथापरः ॥ ६४ ॥

नापिताश्च बन्दिनश्च सङ्केतज्ञास्तथैव च । विनोदकराश्च विज्ञेयाः सभासंपत्तिहेतवे ॥ ६५ ॥ एतैः पात्रै राजसभा नियुद्धालोकनोन्मुखैः । शोभिता शुद्धधर्मज्ञै रत्नसंपत्तिमण्डितैः ॥ ६६ ॥

इति श्रीमह्नपुराणे युद्धसमये राजसभावर्णनं नामैकादशोऽध्यायः [ चतुर्दशोऽध्यायः ] ।

# पञ्चदशोऽध्यायः ।

चतु विधं नियुद्धं तु शृणु मतिमतां वर । आद्यं धरणिपातं च आसुरं च द्वितीयकम् ॥ १ ॥ तृतीयं नारमित्युक्तं युद्धं पुनश्चतुर्थकम् । तेषां धरणिपातस्य भेदः पश्चविधो भवेत् ॥ २ ॥ तलप्रहारः प्रथमः करप्रहार एव च । निपत्य चात्मना भूमो परं पातयति ध्रवम् ॥ ३ ॥ पातितस्य स्फुटं हारनिरुद्धे विजयो भवेत् । ज्ञात्वैवं बलबुद्धिभ्यां युद्धमेतत्समाचरेत् ॥ ४ ॥ अथैतद्भासरं यद्धं द्वात्रिंशद्भेदभीषणम् । केषाकर्षणपीडा च कर्णस्फोटनमेव च ॥ ५ ॥ नासिकास्फोटनं चैव तथा चर्वणमेव च। दन्तपातनमेव स्यान्मुखे पांश्चिनपातनम् ॥ ६ ॥ अथ पांशो परिक्षेपा नखैरेव विदारणम् । नाडिकापीडनं चैव प्रीवाप्रहणकं तथा ॥ ७ ॥ एकाङ्गुलीमोडनं वा तथा द्यङ्गुलिमोडनम्। अङ्गुलीत्रितयस्यापि मोडनं कथितं कचित्॥ ८॥ कराङ्गुष्ठमोडनं च पादाङ्गुष्ठस्य मोडनम्। समग्राङ्गलिभङ्गो वा फणग्रहणमेव च ॥ ९ ॥ भारेण च प्रहारेण विज्ञानेन पुनस्तथा । वालकेन प्रकारेण मारयुद्धमथापि च ॥ १० ॥ प्राणेन चौजसा चैव तथा वहणिनापि च। येन केन प्रकारेण मारयुद्धं समागताः ॥ ११ ॥

स एव मर्गो मलानां पातनं च महीतले। भारं च भारभमं च वितरं समरे त्यजेत् ॥ १२ ॥ येनाषाढकमध्ये त जीवितं च विमुञ्जति। इदानीं धर्मयुद्धस्य द्वात्रिंशत्कथिता गुणाः ॥ १३ ॥ तानहं कथयिष्यामि यथा विक्रमणागताः। केशानाकर्षयति च कर्णी च त्रोटयत्यपि ॥ १४ ॥ अक्षिणी न स्फोटयत्यपि मुखं च स्फोटयत्यपि । नासिकां च त्रोटयति नन्दाति सर्वयत्यति ॥ १५ ॥ न दन्तान् पातयति च पांश्रक्षेपो न वै मुखे। नाक्ष्णोः पांशुपातनं च विदारयति नो नखैः ॥ १६ ॥ न नालिका पीडयति श्रीवां चैव न पीडयेत्। न कच्छहोटनं कुर्यादण्डं गृह्णाति नैव हि ॥ १० ॥ शिरसो घातनं नैव मर्मभङ्गं च वर्जयेत । प्रकाशयन् धर्मयुद्धं यशोह षीविवर्धनम् ॥ १८॥ धरणीपातितस्याथ मत्सरं परिवर्जयेत् । यः कश्चिद्दर्पसंयोगादासुरं युद्धमारभेत् ॥ १९ ॥ भम्ने वापि मृते तस्मिन् राजा च दोषभाग्भवेत । इत्यक्तसङ्गरे मलं ज्ञात्वा यत्नेन भूपतिः ॥ २० ॥ निवारयति यो भूयः संप्राप्नोति परं यशः । पक्षपातो न कर्तव्यः सर्वत्र समतां वरः ॥ २१ ॥ समेन पालयेद्राजा यशः प्राप्नोति निश्चितम् । धर्मयुद्धे कृते मल्लो मल्लं मारयते यदि ॥ २२ ॥ राजा चोपेक्षते चैव तदा दोपो महान् भवेत् । प्रमदा (मादान्) म्रियते वापि न दोषो राजमल्लयोः ॥ २३ ॥

घाताश्चेवोपघाताश्च विज्ञाताश्चेव विक्रमाः । इत्येते धर्मयुद्धस्य द्वात्रिंशत्कथिता गुणाः ॥ २४ ॥

इति श्रीमल्लपुराणे युद्धप्रकरणं नाम द्वादशोऽध्यायः [पञ्चदशोऽध्यायः]।

## षोडशोऽध्यायः ।

गजेनैव यथा युध्येच्छृणु ते कथयाम्यहम् । बाह्वोः स्फालनमित्येव सस्थानाचालनं ततः ॥ १ ॥ पादयोश्य समं स्थानं निष्ठं वाल्पताडनम् । कण्ठरा( रो )धो दण्डघातो हस्ताभ्यां स्कन्धधारणम् ॥ २ ॥ कराकर्षणमन्योन्यं शिरसोन्योन्यधारणम् । उरोधारणमुरसा प्रह ( र )णं चोरस्येव कक्षाविदारणम् ॥ ३ ॥ यो येन यथा वापि प्रविश्य स्थानकेऽपि च । करवले वाथ शीर्ष ततो मुहडकेन वा ॥ ४ ॥ बाहूबलेन बलवान् बलहस्तेन वा पुनः। गजस्य युद्धे कथितं वृषभस्य तु कथ्यते ॥ ५ ॥ वृषभस्य वृषभेण यथा युद्धं तथा शृणु । बाह्वोरास्फालनं चैव समं समाग(म)मेव च ॥ ६ ॥ सतलहस्तप्रमाणं हननं बाहुना तथा। चरणाधर्षणं चैव बलमन्योन्यमेव च ॥ ७ ॥ स्थानके च प्रवेशं च शीपेंण देहलेपनम् । पृष्ठे वाप्युदरे वापि स्थानविज्ञानमेव च !। ८ ॥ अथ सिंहस्य सिंहेन युद्धं भवेद्यथा पुनः। उभयोश्चेव नान्योपि भ्रमणं भ्रामणं तथा ॥ ९ ॥ करचालनके दण्डो पञ्च वाछोनकं तथा। प्रशब्दाश्च तथैवान्ये तथा चोत्पतनं परम् ॥ १० ॥ बलाबलं च विज्ञेयं चतुःस्थानप्रवेशनम् । नितम्बेन कर्षणं च विज्ञानं स्थानकेन च ॥ ११ ॥

शोषणं शोणितस्यापि तथा च छेदनं परम् तेजोज्वलनतापेन वेगैश्च प्रपदेन च ॥ १२ ॥ ताडनेन तपोप्राप्ते तत्र भीषणसागरे । सोनेन पातितस्येव कृष्णेन कथितं पुरा ।। १३ ॥ मृगस्य च मृगेणाथ युद्धं तथा शुण्व्य तत् । बालकास्तालनं प्रोक्तं समं च तलचेष्टितम् ॥ १४ ॥ समं च शौर्यमुभयोस्तथाङ्गवर्तनं द्वयोः । दुरागत्य समारम्भात्पार्थे च अमणं तथा ॥ १५ ॥ शीघाघातः समुत्थानं लघुकरणमेव च । लघुकत्वस्थानकं चैव विविधं युद्धमेव च ॥ १६॥ अधोनिःसरणं चैव बहुदृश्यकरं तथा । उरुपादं च संधानं कक्षायाः स्थानघातनम् ॥ १० ॥ तकणं रक्षणं केगान् मृगयुद्धं च गुरुमनि । एवंविधानि युद्धानि कथितानि मुरारिणा ॥ १८ ॥ ज्ञात्वा चैव बलज्ञानआत्मनस्य(श्च )परस्य च । योद्धचन्यं मुच्यते पापैः प्रतिकुर्वन् परस्परम् ॥ १९ ॥ स्वजातियुद्धं कथितं विजाति कथयाम्यहम् । गजसिंहकयोरेव संग्रामस्य प्रसूयते ॥ २० ॥ समपादमुन्नताङ्गं गजस्थानमितीव्यते । सिंहस्येव परं स्थानं लागाङ्गं भीमदर्शनम् ॥ २१ ॥ ओजसाश्चे(चै)व वेगेन प्राणेनैव परस्परम् । विज्ञानमायिग्रहणं रङ्गभूमौ विनिश्चितम् ॥ २२ ॥ सिंहस्यापि वशेन स्याद द्वयोर्युद्धं भवेद्यदि । सिंहस्यापि भवेछीनं बाह्वास्फालनमिष्यते ॥ २३ ॥

पादौ चलौ च विषमे लीनाङ्गस्थानमेव च । वृषस्यापि करस्थानमङ्गुष्ठस्थानमेव च ॥ २४ ॥ सिंहेन सह वृषभो उद्यमेवं समाचरत । तदा लाग ऊर्ध्वस्थोपि घातयत्यपि वा पुनः ॥ २५ ॥ पक्षद्वयेपि सिंहेन पात्यते वृषभस्तथा । ऊर्द्धस्थोपि तथा चार्थं कथं च त्रोटिको भवेत् ॥ २६ । तदा सिंहो वृषेणापि पात्यते नात्र संश्वयः। यथा युद्धं भवत्येव कथं च मृगसिंहयोः ॥ २७ ॥ सिंहस्यापि तथा लीनं करास्फाटनीमध्येत । लीनाङ्गस्थानमपि च चलनं विषमं बलम् ॥ २८॥ मृगस्य बलिनश्चेव बाह्यास्फालनमिप्यते । अङ्गानामथ घटनं अमणं पार्श्वतोपि च ॥ २९ ॥ दूरात्प्रसरणं प्रोक्तं करस्य स्पर्शने तथा । अतो वेगाग्रहणं च पातनापातनं तथा ॥ ३० ॥ एवंप्रकारेण मृगः समं सिंहेन युद्धचति । गजिंसहे समुत्साहे बलैर्विविधचेष्टितैः ॥ ३१ ॥ कुर्वन् परं जयत्येव विपरीतं विनश्यति । बलेनाप्यवलेनापि योद्धन्यं विजयैषुणा ॥ ३२ ॥ गजस्येव मृगस्येव यदि युद्धं परस्परम् । उन्नताङ्गं गदस्थानं समपादं तथैव च ॥ ३३ ॥ चलाङ्गं चलपादं च मृगस्येव भवत्यपि। गजो गन्तुं प्रविष्टश्च मृगस्य कुशलं ततः॥ ३४॥ अतो मृगेण योद्धव्यं चलपादं यदान्तरम् । पुण्यावर्त्य जयो युद्धचेत्कापि कस्यापि जायते ॥ ३५ ॥

तस्मादोजो न प्रोक्तव्यो गजेनापि गजाह्वये। ऊर्द्धस्यापि कथा वापि त्रोटितस्तु भवेद्यदि ॥ ३६ ॥ तदाङ्गं प्रविश्य मृगो गजं घातयति ध्रवम् । स्थानं किंच प्रविश्याथ विज्ञानं गन्तामिष्यति ॥ ३७ ॥ सदा परस्परं युद्धं कथितं कैटभारिणा । एवं कुर्वन् सदा मल्लो नियुद्धविजयी भवेत् ॥ ३८॥ गजस्य वृषभस्यापि युद्धं तत्कथितं पुरा । श्रमणेनाङ्गसङ्गेन करमुत्पादयत्यपि ॥ ३९ ॥ उत्पाद्य शीव्रं वृषभो गजं घातयति ध्रुवम् । प्रस्थानं चैव विज्ञानं सदृशं दृढमेव च ॥ ४० ॥ गृह्णात्येवं प्रकुर्वाणो महस्तु विजयी भवेत्। वृषभस्य मृगस्यापि यदि युद्धं भवेत्तदा ॥ ४१ ॥ वृषभस्य समानं च करास्फोटनमेव च । विषमं पादस्थानं च समागः स्थानमुत्तमम् ॥ ४२ ॥ वृषभस्य भवेद्युद्धं कथितं कैटभारिणा । तालवितालघातश्च वेगघातस्तथैव च ॥ ४३ ॥ समतालेन तालश्च तथा च परिवर्तनम् । उभयोर्दण्डहननं स्कन्धाघातनमेव च ॥ ४४ ॥ बाहुघातः पांशुघातो दृष्टिघातस्तथैव च । यो येन पात्यते चैवं स तेन पातितो भवेत् ॥ ४५ ॥ भवत्येवंविधं युद्धं गजस्य वृषभस्य च ।

इति श्रीमछपुराणे गजसिंहसृगवृषभयुद्धं नाम त्रयोदशोऽध्यायः [ षोडशोऽध्यायः ]

# सप्तदशोऽध्यायः ।

त्रीण्येव जययुद्धनि भवन्ति महसङ्गरे । अप्राणयतना चैव तथैव श्रमपातना ॥ १ ॥ ज्येष्ठी च ज्येष्ठिना चैव योधयेद विचारयेत्। अन्तरज्येष्ठिना सार्धअन्तरज्येष्ठिनं न्यसेत् ॥ २ ॥ गोपकुलो योजनीयः समं गोपकुलेन च। भविष्यश्च भविष्येण बालको बालकेन च ॥ ३ ॥ बुद्धो बुद्धेन सार्धं च योजयेद्यायतो नृपः। यो येन संहतस्तस्य करोति धारणं यथा ॥ ४ ॥ स तथा तेन संयोज्यस्ततो युद्धं प्रवर्तते । ततश्च कोतुकं राजा राजभृत्यकुमारकाः ॥ ५ ॥ अमात्याः सर्वलोकाश्च पश्यन्ति युद्धकौतुकम्। जिते प्रसादे द्विगुणं हरिते च तदर्धकम् ॥ ६ ॥ उभयोः सदृशं युद्धं प्रसादं सदृशं ददेत् । संतोपसदृशं वापि दत्त्वा मलांश्च विस्तरान् ॥ ७ ॥ राजापि च ततो गच्छेत्स्वकीयं मन्दिरं वरम् । अनेन विधिना सर्वमेकादशाहयो धृयात् ॥ ८॥ मासप्रभातमल्लानां शक्तिः संजायते दृढम् ।

राजा चैव छडकी तथा ।

करडकी च विख्याता अधोमुखछडक्यि ॥ ३३ ॥

करचरणछडकी विख्याता कथिता बुधैः ।

या छडकी विख्याता कृष्णेन परमेष्ठिना ॥ ३४ ॥

<sup>\*</sup>These Ślokas are not found in the text.

उत्तानकरयोश्चेव प्रथमं परिकीर्तितम् । शिछड एते कृष्णेन त्रयोदश प्रकीर्तिताः ॥ ३५ ॥ तथा बाहुचलनं च प्रज्ञानं परमं मतम्। अद्धाङ्गबाहुचलनं कृष्णेन विनिवेशितः ॥ ३६ ॥ जङ्घाबाहुचलनं च परं विज्ञानमुत्तमम्। उत्तरबाहुचलनं तथैव परमं मतम् ॥ ३० ॥ उत्तरेङ्गे करे चैव बाहुचलनमुत्तमम् । उत्तरबाहुचलनं कृष्णेन रचितं पुरा ॥ ३८ ॥ उत्तानचालनं चैव विज्ञानं परमं मतम् । करपादढोकरेण बाह्वोश्चालनमिष्यंते ॥ ३९॥ एवं बुद्धेद्वीदशधा संख्यायाः परिकीर्तितम् । विज्ञानं बाहुचलनं मलानां हितकाम्यया ॥ ४० ॥ शिरसो मुहडाश्चेव हस्तयोर्महडस्तथा । तथैवोदरमुहडं बहिर्मुहडमुच्यते ॥ ४१ ॥ उद्रलम्महुं द्विविधं मुहुं तथा। शुद्धगण्डं तथैवादौ स्थितिविज्ञानमुत्तमम् ॥ ४२ ॥ क्षाले चैव हि विज्ञेयं गण्डरादित्यमेव च। उद्रं गण्डशब्दं च तृतीयमिह लक्ष्यते ॥ ४३ ॥ कूष्माण्डं पुनरादित्यं चतुर्थमपरं मतम् । पृष्ठगण्डरा( मया )दित्यं पञ्चमं परिकीर्तितम् ॥ ४४ ॥ विज्ञानमुत्तमं चैव कृष्णेन रचितं पुरा । प्रथमं चलपादं च बाह्वोश्चलनमिष्यते ॥ ४५ ॥ करतलयोश्चालनं च कृष्णेन कथितं ग्रुभम्। कक्षाफणापि विदिता विज्ञानं परमार्थतः ॥ ४६ ॥

तथैव चलफणाच त्रिमुखला फणापि च। संधिफणा यन्थिता च नवधा कथिता फणा ॥ ४७ ॥ कृष्णेन च ततो महेर्वोद्धव्या विजयार्थिभिः। लोभी पापी च विज्ञेयो तथा च जलपाच्यपि ॥ ४८॥ करचरणतृतीयो मलानां च जयप्रदः। हम्भङ्गो मध्यभङ्गश्च पृष्ठभङ्गस्तृतीयकः ॥ ४९ ॥ वहिभेङ्गश्रत्थीपि चतुर्धा भङ्गलक्षणम् । उरोदेशमुष्टिरियं नाम्नाथ सुभगा पुरा ॥ ५० ॥ पृष्टिधनुरपि द्वन्द्वेव कथिता च मयाऽधना । गलकर्तरी प्रथमा द्वितीया हस्तकर्तरी ॥ ५१ ॥ रागकर्तरी तृतीया चतुर्थी बाहिःकर्तरी । करयोः पीडनं प्रोक्तं प्रकोष्ठपीडनं तथा ॥ ५२ ॥ त्रीवायाः पीडनं चैव विज्ञानं भुजमुत्तमम् । उरोभारविहर्भारमङ्गभारस्तथा परः ॥ ५३ ॥ गजार्गलमिति ख्यातो वेगः करतलस्य च । उरोगण्डगुला चैव ऊर्ध्वगण्डगुला परः ॥ ५४ ॥ चाणूरकः परमोर्थारष्टकश्च परः स्मृतः । मुष्टिकाख्यो सुरस्तेहगगनानापरस्तथा ॥ ५५ ॥ नदीबिन्द्परो गुप्तः कथितः पुंगवोपि च । कृष्णश्च सर्वमल्लाश्च पश्यन्ति विधिपूर्वकम् । विज्ञानानि दर्शनानि चतुःपष्टयधिकं शतम् ॥ ५६ ॥

इति श्रीमल्लपुराणे विज्ञानप्रकरणं नाम चतुर्दशोऽध्यायः (सप्तदशोऽध्यायः)।

## अष्टादशोऽध्यायः।

कथितान्यङ्गस्थानानि षडेवाङ्गे भवन्ति हि । मुखग्रीवाकरो( र )युग्मं चरणाग्रे तथैव च ॥ १ ॥ षट्प्रकाराणि कथ्यन्ते विज्ञानानि यथा शृणु । विज्ञानैश्च प्रवर्धन्ते पौरुषं विभवो गुणाः ॥ २ ॥ कचिदोजयविज्ञानं कचिद् वहणिना भवेत्। कचित्प्राणेन विज्ञानं ओजो वहणिजा भवेत ॥ ३ ॥ कचिदोजसा प्राणेन विज्ञानं जायते कचित् । षट्प्रकारेण विज्ञानं रक्षणीयं प्रयत्नतः ॥ ४ ॥ प्रवर्द्धते येन यशो लभ्यन्ते विपुलाः श्रियः । कचिदोजस्य विज्ञानं रक्षणीयं प्रयत्नतः ॥ ५ ॥ प्रवर्धते येन यशो जयो भवति सर्वदा । कचिद्वहणिना ज्ञानं कचित्प्राणेन संततम् ॥ ६ ॥ ओजो वहणिना वापि ओजो प्राणेन वा कचित्। ओजो प्राणवहणिना कचिज्ज्ञानं समादिशेत् ॥ ७ ॥ सोमेश्वर यथा शक्त्या कुरु युद्धमनेकधा । सार्ई देवेन हरिणा मलाः पश्यन्ति पार्श्वगाः ॥ ८ ॥ ततो युद्धं समारब्धं ताभ्यां तु विधिपूर्वकम् । जटाबन्धनमादौ च ततो चातनकग्रहम् ॥ ९ ॥ कच्छाबन्धपरत्वं च ततो रङ्गनमस्त्रियाम् ॥ १० ॥ समं चास्फोटनं तत्र ततो बलप्रवर्धनम् । समोन्नतं च लीनं च चलस्थानं चतुर्विधम् ॥ ११ ॥

समस्थानं च विदितं येन युद्धे जयो भवेत्।

धाताः षट्त्रिंशदुभयोस्तालाः पञ्च प्रकीर्तिताः ॥ १२ ॥

स्कन्धास्फोटनमन्योन्यं चरणयोः कर्षणं तथा।

तथा विघातनं पश्चाद्धामणं प्रेरणं तथा ॥ १३ ॥

घातनं चालनं चैव लागनं च परस्परम् । कक्षाघातस्य विद्याश्च प्राणघातस्तथैव च ॥ १४ ॥

द्वादशस्थानके चैव कथितं च प्रवेश(क)म् । अन्यैश्च विविधोपायैः संकल्पितविकल्पितैः ॥ १५ ॥

स्थानकं च शरीरोपि लागो भारस्तथैव च । अश्रुकस्य बुधिश्चेव धारणं रुधनं तथा ॥ १६ ॥

कार्येषु बलदा नित्यं मल्लानां च जयप्रदा । इत्युक्तवं(क्त्वा) भगवानकृष्णो योगमायामनुस्मरन् ॥ १७ ॥

ततो देवैः पुष्पवृष्टिर्निर्मुक्ता हर्षसंयुतः । विग्नैर्जय जय शब्दैर्वलभद्रं च पातयत् ॥ १८ ॥

बलभद्रश्च कुपितो दुर्जेयो बहु सङ्गरे। करिष्यामि तपो घोरं वने गत्वा विनिर्गतः॥ १९॥

ं ततः सर्वेपि मल्लाश्च कृष्णश्च विनयान्वितः । बलभद्रमतिकुद्धं संबोधियतुमुद्यतः ॥ २० ॥

न त्वं जितो प्रलम्बेन मुष्टिकेन न सङ्गरे । मामेव मल्लविद्यायाः प्रभावः परमो हि सः ॥ २१ ॥

देवैदेँत्यैर्मनुष्येस्त्वमजेयो रिपुसङ्गरे । माहेश्वरी वैष्णवी च ब्राह्मी शक्तिर्विनिर्मिता ॥ २२ ॥

ततो महिश्च कृष्णेन सामवाक्यैः सुसान्त्वितः । बलभद्रो रङ्गभूमा समानीय प्रवेशितः ॥ २३ ॥ महानामि सर्वेषां विप्राणां चैव शृण्वताम् । ततः कृष्णेन संतोषादुक्तं मधुरया गिरा ॥ २४ ॥ सोमेश्वर त्वया श्राता पातितो ह्यचिरादयम् । असाध्या श्रवणेनापि महाविद्या वशीकृता ॥ २५ ॥ फलमस्मात्त्वयावातं सममं च विनिश्चितम् । ततश्चाहं प्रसन्नोस्मि वाञ्छितं च वरं शृणु ॥ २६ ॥

#### सोमेश्वर उवाच---

यदि संतुष्टोसि भगवन् वरं देहि यथेस्थितम् । श्रमं च भवता सार्द्धं कर्तुमिच्छामि सांप्रतम् ॥ २० ॥ भवतः शरीरसंपर्कात्पवित्रोहं जगत्त्रये । एवमस्विति कृष्णेन समुद्दिष्टं सुदर्शनम् ॥ २८ ॥ ततः सोमेश्वरः कृष्णो दत्त्वा स्फालनकं ततः । प्रभावयुक्तं विज्ञाय आत्मानं समदर्शयत् ॥ २९ ॥ वलं चाप्रमितं दत्त्वा शरीरस्य प्रभावतः । प्रकारं मल्लविद्याया दत्त्वा पुनर्जगाद ह ॥ ३० ॥

#### श्रीकृष्ण उवाच--

त्वया यद्यत् कृतं किंचित्सोमेश्वर तदुत्तमम् । सोमेश्वर भवेत्सत्यं समस्तैर्व्याद्यणः सह ॥ ३१ ॥ चात्रविर्ण्यस्य मध्ये त त्वं प्रधानो भविष्यति(सि)।

#### सोमेश्वर उवाच--

स्वामिन् त्वयाऽहं स्वर्गमस्मान् कः पालयिष्यति ॥ ३२ ॥ श्रीकृष्ण उवाच—

> कायेषु बलदा नित्यं मलानां च जयप्रदा । इत्युक्तो भगवान् कृष्णो योगमायामनुस्मरन् ॥ ३३ ॥ ऊर्ध्वदर्शेक्षणा देवी लिम्बर्धे स्थिता दधौ । तेजोमण्डलमध्यस्था भ्राजमानाऽमितप्रभा ॥ ३४ ॥

चतुर्भुजायुधैः पूर्णा सिंहवाहनसंयुता । सोमेश्वर इमां पश्य निम्बवृक्षसमाश्रिताम् ॥ ३५ ॥ इयं मदीया शक्तिर्निम्बजा इति नामतः। अस्याः स्थानं प्रकर्तव्यं रम्यं विचित्रधात्। ।। ३६॥ मनोहरं च लोकानां प्रेक्षणीयं महाद्भुतम्। स्थापनीया प्रयत्नेन स्थानेसिन् निम्बजा सदा ॥ ३७ ॥ जयदा सर्वमहैस्तु पूजनीया त्वहर्निशम् । श्रमकाले च संग्रामे रङ्गभूमौ विशेषतः ॥ ३८॥ आषाढकेऽन्यसंयोगे शक्तिं तु निम्बजां स्मरन् । जयं लमेन्न संदेहो यथाशक्ति यथामति ॥ ३९ ॥ जयः प्रसादं दशांशेन शक्तिः सेव्या प्रयत्नतः । बलिपूजोपहारैश्च होर्मेंधूपैः सपुष्पकैः ॥ ४० ॥ सेव्या च प्रत्यहं तस्याः कार्यं महिश्च दर्शनम् । नमस्कारस्त्रतिश्चेव कार्या वादित्रसंयुता ॥ ४१ ॥ शक्तिरेषा सदा लोके जयदा बलदा भवेत्। रक्षणं सर्वविद्येभ्यः करिष्यति न संशयः ॥ ४२ ॥

सोमेश्वर उवाच-

लोके भवन्त्यघमाश्च मलान् बूहि ममाप्रतः।

श्रीकृष्ण उवाच--

निम्बजां च गुरुं चैव महान् वा उत्तमांस्तथा ॥ ४३ ॥
ते भवन्त्ये(न्त्यु)तमा महा नात्र कार्या विचारणा ।
न भजन्ति द्विषन्ति च न कुर्वन्ति द्विजास्तथा ॥ ४४ ॥
गुरवश्चैव ते महा गुणदोषविवर्जिताः ।
निम्बजां नैव मन्यन्ते महान्निदन्ति तत्पथः ॥ ४५ ॥

गुरोरभाषणं ये वै कुर्वन्ते वैऽधमातताः । मेदं कृत्त्वा च युध्दोत उपायैर्विविधेरपि ॥ ४६ ॥ निन्दां यः कुरुते नित्यं विष्नं तस्य प्रजायते । अन्योपि मल्लविद्यायां यः करिष्यत्परं दरम् ॥ ४७ ॥ प्रसहस्तेन पापेन स नरो भयरो(दो) भवेत् । मया ग्रामोद्य प्रक्षन्ति मल्लविप्रेभ्य एव च ॥ ४८ ॥ पञ्चोत्तरं पञ्चत्तरं पञ्चशतं सर्वेभ्यो धर्मनिमित्तानि । दत्त्वा द्वादश गोत्राणि स्थिरीकृतानि सदा मया ॥ ४९ ॥ प्रथमं गर्गगोत्रं स्याद्वितीयं पिप्पलायनम् । १ ॐ न्हीं निम्बजाय जयद्धान्ये नमः। तृतीयं भागवं विद्यात्तद्योपेतं चतुर्थकम् ॥ ५० ॥ पञ्चमं गौतमं चैव षष्ठं चैव त तैत्तिरम् । सप्तमं चैव वासिष्ठं शाण्डिल्यं चाष्टमं स्मृतम् ॥ ५१ ॥ धृताशि नवमं प्रोक्तं छायाशि दशमं स्मृतम् । भारद्वाजमेकादशं काश्यपं द्वादशं स्मृतम् ॥ ५२ ॥ उदीचिज्ञातिसंभूतं गोत्रं कास्यपमेव च। बाडोतं गर्भगोत्रं स्थाध्द्रपा च पिपलायनम् ॥ ५३ ॥ आपस्तम्भं च केलातं भागवं बैहुलं तथा। त्राकरियं गौतमं च वदेरा तैत्तिरं तथा ॥ ५४ ॥ ब्राह्मणिया वासिष्ठं च मण्डेणा माडल्यं तथा । नवरका शाण्डिल्यं च चमाला धताशि तथा ॥ ५५ ॥ स्थापिता पुरा देवेन मलानां गुरवः स्मृताः । यावन्मही सागराश्च यावचन्द्रदिवाकरौ ॥ ५६ ॥ तावत्तिष्ठन्ति मेदिन्यां पालनीया महात्मभिः। मया च दत्तवान्मौनान्मायादेवालयः स्मृतः ॥ ५७ ॥

तस्य चैते भविष्यन्ति दोषा नामविचारणात् । शौर्यवीर्ये सत्यशौचे वलविक्रमैश्च युतम् ॥ ५८ ॥

यशस्वी रुभते विद्यां साध्यते निरन्तरम् । राज्ञश्च पात्रतामेति माननीयश्च राजभिः ॥ ५९ ॥

अङ्गसङ्गस्य कर्ता च निरन्तरात्मकार्यवान् । यथा च यो भवत्येव लिपिबलसमन्वितः ॥ ६० ॥

कलाभिश्चन्द्रवन्मलो वर्द्धते च दिनं प्रति । बलेन वर्धते कायो संप्रामे विजयी भवेत् ॥ ६१ ॥

मन्दाधमाः कर्णलयास्त्रीभिर्ये च निरन्तरम्।

मल्लाः सर्वे पतिष्यन्ति पातिताः स्मरस्या(शा)सने ॥ ६२ ॥

आत्मत्राणमविज्ञाय विक्रमं कुरुते तु यो । स पराभवमामोति मलो रंभासमो हि सः ॥ ६३ ॥

सर्वकार्याणि संत्यज्य मल्लविद्याचयो भवेत् । न पराभूयते विष्नैः संग्रामे विजयी भवेत् ॥ ६४ ॥

वनान्तरे च संचारात् विलासरससंयुतम्। आत्मानं ये न पश्यन्ति ते मलास्तु बहिष्कृताः॥ ६५॥

मल्लविद्या विनश्यन्ति दुर्भदेन यथा श्रियः । तस्मान्मल्लैः प्रमादेन च(न) स्थातव्यं कदाचन ॥ ६६ ॥

कृष्णोक्तादानरता ये मला भुवनभूषणाः । क्रोधलोभभयालस्यरहिता मानवाः शुभाः ॥ ६० ॥

नित्यं बह्वादयो लोका महिर्मधुरया गिरा । तदा सौभाग्यवान् सेव्यो जगतोऽपि प्रियो भवेत् ॥ ६८ ॥

प्रियमेव विधातव्यं रिपौ मित्रं(त्रे) च सर्वदा । अतिश्रमाद्विनश्यन्ति श्रमत्यागे तथा पुनः ॥ ६९ ॥

अभ्यासात्सिद्धिमाप्नोति तेन सम्यक् समभ्यसेत् । यः शुणोति त्विदं गुर्ह्धं मया च प्रतिपादितम् ॥ ७० ॥ तस्य शाखाः प्रवर्द्धन्ते प्रयागवासको यथा । इत्येवं मलशास्त्रं च पठ्यते रङ्गभूमिषु ॥ ७१ ॥ निर्विघाः सर्वमलाश्च ज्येष्ठी च विजयी भवेत्। तस्माद्विप्नविनाशाय श्रोतव्यं च सदा बुधैः ॥ ७२ ॥ धनायुर्वर्धते तस्य शयो(यशो) लक्ष्मीर्जयः शभम् । इदं ददाति गुरवे परिलेख्यं च पुस्तकम् ॥ ७३ ॥ तस्य कुले महामला जययुक्ता भवन्ति हि । मल्लशास्त्रं परिश्रुत्य वक्तारं न प्रपूजयेत् ॥ ७४ ॥ वंशछेदो महाहानिस्तस्य नित्यं प्रजायते । न युद्धकुशलः कापि न लक्ष्मीं न यशः सुखम् ॥ ७५ ॥ तस्मात्सर्वप्रकारेण मल्लः पूज्यं(तु ) पुस्तकम् । मलञास्त्रधरं विप्रं काञ्यपगोत्रसमुद्भवम् ॥ ७६ ॥ पूजयन्ति च ये महास्तेषां रुक्ष्मीर्जयः सुखम् । ये शृण्वन्ति त्विदं सम्यक् स्रोकं स्रोकार्धमेव च ॥ ७७ ॥ मल्लाः पापविनिर्मुक्ता भोगान् भुक्त्वा हरेः पदम् । प्रयान्ति सन्ततिस्तेषां वर्धते पुत्रपात्रिकी ॥ ७८ ॥ अतो महैः सदा ह्येतच्छ्रोतब्यं सर्वकामकम् । पूजयेत्प्रसादाद्भक्त्या श्रद्धया च फलाप्तये ॥ ७९ ॥ वस्रेराभरणैश्च द्रविणेन च पुस्तकम् । ऋतुभवेश्य पुष्पाचिर्द्रव्ये रत्नैरनेकशः॥ ८० ॥ सुवर्णे रजतैर्वापि मुकुन्द्रशीतिहेतवे । वेदनीराजिते सम्यक् पूरणस्य फलं भवेत् ॥ ८१ ॥

सोमेश्वर मया प्रोक्तं पुराणं धारयेत्सदा ।
मद्भक्त्या च युतो विप्रः पूज्यो भवति नित्यशः ॥ ८२ ॥
ज्येष्ठी तथान्तरज्येष्ठी चान्ये महास्तु नित्यशः ।
पुराणं मह्नसंज्ञं हि शृणुयात् पूजयेच तत् ॥ ८३ ॥
श्रुतं भवति येनेदं श्रुतं तेन चराचरम् ।
अष्टादश पुराणानि श्रुतानि नात्र संशयः ॥ ८४ ॥
किं वर्ण्यते मयाद्भुता पुस्तकस्य फलश्रुतिः ।
मह्नवंशोद्भवेनेदं श्रोतव्यं च पुनः पुनः ॥ ८५ ॥
मातेव रक्षति ह्याशु पितेव हितकारकम् ।
तस्मान्मह्नैनहि त्याज्यं पुराणं मह्नसंज्ञितम् ॥ ८६ ॥

इति श्रीमछपुराणे श्रीकृष्णसोमेश्वरसंवादे पुराणफलप्रशंसा पञ्चदशोऽध्यायः [ अष्टादशोऽध्यायः ]।

इति मह्यपुराणम्।

#### Index

[ Note: The Roman numerals denote the chapters and Arabic numerals indicate the sloka number].

अग्रासन VIII. 17 अङ्गकावर्तनाभ्यास X. 10 अङ्गन्यासविघात VII. 24 भङ्गलाग VIII. 5 अङ्गवर्तनलाग X. 17 अङ्गस्थान VII. 8; XVIII. 1.2 अजाघात VII. 13 अतिश्रम VIII. 24; IX. 19; XVIII. 69 अधोर्ध्वभद्रयोधी IV. 36 अधोलाग X. 13 अनध्याय IX. 30 अन्तरज्येष्ठी III. II.; V. 3; VI. 42; VIII 22,41; XIII, 13,16, 19,20; XVII. 2 अन्यकृत्कराश्रम X. 4 अपभ्रंश III. 13 अर्धभद्रप्रयुद्धकृत् IV. 36 अर्घथम III. 28; VIII. 23,35,38; IX. 19,24 अर्धासन VIII. 18 अल्पश्रम V. 23; VIII. 23,30,31,33, 34; IX. 19,25 अल्पश्रमकर IV. 19 अष्टाङ्गभद्रयोधी IV. 37 अस्थिसार IV. 17,20; XI. 2.6 अस्थिमेदसार IV. 29,32; XI. 3 अस्थिमांससारा IV. 18,33; XI. 2 आखाडक VI. 15,18,33; VII. 1; XV. 13; XVIII. 39 आइकी IX. 83 आत्मताल VIII. I आमर्दकीश्रम X. 4

आयुध XIV. 40 आसुर XV. 1,10 आस्थादनकः श्रम<sup>\*</sup> X. 4 ईशान I. 27 उत्किप्तो घात VII. 23 उत्थापनं VI. 3 उदरलाग VIII. 8 उदरस्थानक VIII. II उदरासन VIII. 21 उद्दर्तन IX. 31 उपघात XV. 24 उपविश्य लाग X. 14 उपस्थान VIII. 14 उर: प्राणं XI. 11,25,30 उर: स्थान VI. 12; VII. 8 उर: सार VI. 10 उरोगण्डगुला XVII. 54 उरोघात VII. 23 ऊर्जः प्राणभवो घात VII. 14 ऊर्वगण्डगुला XVII. 54 ऊर्व्वभद्रप्रयोद्धा IV. 36 कर्जनाग X. 13 ऊर्ध्वस्थायिकम् XI. 12 उहापोह XI. 13,14 ऊहापोहश्रम X. 3 एला XII. 18 ओजोलम VI. 7 ओजोवहनिघात VII. 13 कक्षाकर्मणघात VII. 21 कक्षातलविघात VII 20 कक्षाप्राण XI. 30 कक्षाफणा XVII. 46

| कक्षालय VI. 7                      | गुरु VIII. 56                       |
|------------------------------------|-------------------------------------|
| कक्षासन VIII. 19                   | गुरुगोणित XI. 24                    |
| कच्छवन्ध VI. 39; XVIII 10          | गुरुगोणितक XI. 16                   |
| कटिप्राण X. 19; XI. 11,35,37       | गुहगोणितकश्रम X. 3,7                |
| कटिलाग VIII. 7                     | गोत्र XVIII. 49.50.53               |
| कटिसार VI. II                      | गोत्रज II. 2                        |
| कटिस्थान VI. : 3; VII. 9           | गोधुम VIII. 56; IX. 80,93,94        |
| कण्ठप्राण XI. 25                   | गोपकुल III. 11; V. 2; VI. 42; VIII. |
| करतलहस्तधात VII 19                 | 22.41; XIII. 13,17,18,19;           |
| करपादडोकर XVII. 39                 | XVII. 3                             |
| करप्राण X. 18                      | गोपण VI. 6                          |
| करास्फोटन VI. 39,41; XIV. 56       | गौणितक XI. 8                        |
| क्कंरश्रम XI. 36                   | ग्रीवाबलवदाघात VII. 18              |
| कर्णतालविघात VII. 18               | ग्रीवासन VIII. 19                   |
| कर्तरी XVII. 51                    | घात VI. 1; VII. 12,24,26; IX. 10;   |
| गलकर्तरी XVII. 51                  | XV. 24; XVI. 43,44,45;              |
| वाहिकर्तरी XVII. 52                | XVIII. 12                           |
| रागकर्तरी XVII. 52                 | वृत IX. 50,70,72,73,74,98           |
| हस्तकर्तरी XVII. 52                | चक्षुर्देष्टि VIII. 3               |
| कुकुद्दासन VI. 47                  | चणक IX. 82                          |
| कुकुटासन VIII. 20                  | चतुर्दशाङ्गलाग IX. II               |
| कुण्डकर्षणकोभ्यास X. 4             | चन्दन VIII. 55                      |
| कुण्डकावर्तन XI. 34                | चरणपीडनात् घात VII. 22              |
| कूर्मासन VIII. 18                  | चलपाद XVII. 45                      |
| केशाकर्षणघात VII. 16               | चलफणा XVII. 47                      |
| खण्ड IX. 51,52                     | चालन XVII. 39,46                    |
| गजः V. 3,5,11,14,15,17; VI. 45,47; | चित्तदृष्टि VIII. 3                 |
| VII. 11; XVI. 1,5,20,31 33,        | चोडिलम्रो VI. 8                     |
| 34,36,37,39,46                     | छडकी XVII. 33,34                    |
| गजस्थान VII. 10,21                 | छोटनक XI. 32                        |
| गजार्गल XVII. 54                   | छोनकश्रम X. 9                       |
| गजासन VIII. 18                     | जङ्घाप्राण X. 19; XI. 25,35,37      |
| गण्ड XVII. 43,44                   | जङ्घास्थान VII. 8                   |
| गदाम्यास XI. 31                    | जङ्घास्फोटनघात VII. 22              |
| गदाश्रम X. 9                       | जटबन्ध VI. 29,30; XVIII. 9          |
| गरुडासन VI. 47; VIII. 20           | जय XIV. 1,2,3,6,54                  |

### महपुराणे

| जययुद्ध XVII. I                       | धारण VI. 2; VIII. 13.15; XVIII.      |
|---------------------------------------|--------------------------------------|
| जयस्थानक VIII. 10                     | 16                                   |
| जलश्रम X. 5,10                        | नार XV. 2                            |
| जलाभ्यास XI. 38                       | निजकरघात VII. 18                     |
| जातिस्थान IX. 9                       | निम्बजा XVIII. 36,37,43,45           |
| जानुप्राण XI. II                      | नियुद्ध XV. I                        |
| जानुसार VI. 9,11                      | नियुद्धज्ञ VII. 25                   |
| जानुस्थान VI. 13; VII. 9              | निराधारलाग X. 13                     |
| जितथ्रमः III. 15,30; V. 21            | निर्जन VI. 2                         |
| जूटके VIII. 6                         | पञ्चताल IX. II                       |
| ज्येष्ठी III. 11,12,28; V. 1; VI. 25, | पञ्चहष्टि IX. II                     |
| 41,46; VIII. 22,42; IX. 1.14;         | पञ्चसार VI. 9                        |
| XI. 42; XIII. 12,15,21;               | पश्चस्थान VI. 13                     |
| XVII. 2; XVIII. 72                    | पञ्चाङ्ग IV. 17                      |
| तर्जन VI. 2                           | पद्मासन VI. 47                       |
| तलहस्तप्राण XI. 32                    | पय: IX. 57,59                        |
| तलहस्तभवप्राण X 19; XI. 30,32         | पयःपान VIII. 54                      |
| ताकणं VI. 3                           | परताल VIII. I                        |
| ताल VIII. 1; XVI. 44; XVIII. 12       | परानारोहण $X.5$                      |
| त्राण XIII. 8,10,23,24; XIV. 6;       | पश्चादासन VIII. 17                   |
| XVIII. 63                             | पात VI. I                            |
| त्रिफला XII. 16                       | पादप्राण XI. 30                      |
| दण्डप्राण X. 18                       | पादस्थान IX 9                        |
| दण्डाघात VII. 17,23                   | पार्श्वघात VII. 18                   |
| दण्डिकालम VI. 7                       | पालन VI. 3                           |
| दिध IX. 50,63,65,66,67,68             | पालिकादिन XIV. 27                    |
| दर्दरासन VIII. 18                     | पाशघात VII. 22                       |
| दुग्ध IX. 50,61; XII. 20              | पिप्पली IX. 43,46                    |
| दिष्ट VIII. 3                         | पीडन XVII. 53                        |
| देवालयं I. 27,38                      | करयोः पीडन XVII. 52                  |
| द्राक्ष VIII. 54                      | ग्रीवायाः पीडन XVII. 53              |
| द्विभुजाघोटन (घात) VII. 19            | प्रकोष्ठपीडन XVII. 52                |
| द्विभुजासन VIII. 20                   | पीडनक XI. 27,29,31                   |
| धरणिपात XV. 1,2                       | पूर्णेश्रम VIII. 23,40,41,43,46; IX. |
| धर्मयुद्ध XV. 13,18,22,24             | 14,19,20,21                          |
| धर्मारण्य I. 20,26                    | पृष्ठलाग VIII. ७                     |

### Index

| पृष्ठस्थान VIII. II                    | भुजघोटनघात VII. 19                     |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| पृष्ठस्थान VIII. II<br>प्रमदाश्रम X. 3 | भुजप्राण XI. 33,38                     |
| प्रविशन VI. 4                          | भुजसार VI. 10                          |
| प्रसाद VII. 6,7; XVIII. 40, 79         | भुजस्थान Vl. 12                        |
| प्राकृत III. 12                        | भुजासन VIII. 19                        |
| प्राणघात VII. 13,23                    | भोजनार्धभ्रम XI. 40                    |
| प्राणवान् V. I                         | भोजनोर्घ्यं प्रमणिका X. 5,11           |
| प्राणवान् V. 1<br>फणगुप्तासन VIII. 20  | भ्रमणिका XI. 3,6,7                     |
| फण XVII. 9                             | भ्रमणिकाश्रम X. 2                      |
| फणासन VI. 47                           | मतिकार VI. 49,51,52                    |
| फरकणे VI. 5                            | मत्स्य IX. 50                          |
| बहुश्रमः IV. 28                        | मधु-माक्षिक IX. 55                     |
| वाल V. 2; VI. 42; VIII. 28; XIII.      | मध्यलाग X. 13                          |
| 14; XVII. 3                            | मध्यासन VIII. 17                       |
| बाहुचलन XVII. 36,37,38,39,40,45        | मयूखं बालं I. 8,19,27,40               |
| बाहुजानुनाघात VII. 20                  | मर्दना XI. 42,48,51,52,54,61,64,       |
| बाहुप्राण X. 19                        | 65,66                                  |
| बाहुप्रेरणिक X. 10                     | चित्रिणी XI. 56,63,65                  |
| बाहुभुजविघात VII. 25                   | नारायणी XI. 56,64                      |
| बाहुश्रमण X. 8                         | भीमसेनी XI. 56,62,63                   |
| भङ्ग XVII. 50                          | मर्दनी XI. 45,63,68                    |
| हाभङ्ग XVII. 49                        | मस्णी XI. 56,58,66                     |
| प्रमङ्ग XVII. 49                       | нг. IV. 8,13; V. 1,5,7,10,17; VI.      |
| वहर्भङ्ग XVII. 50                      | 10,13,23,45,49,50; VII. 9,15,          |
| मध्यभङ्ग XVII. 49                      | 26; VIII. 2,3,21,24,46,52,56;          |
| भविष्य III. 11; V. 2,5; VI. 42,45,     | IX. 28,42; XI. 34,52; XII. 12;         |
| 48; VIII 22; XIII. 14,17,              | XIII. 24,31,32,37,41; XIV.             |
| 19,20,21; XVII. 3                      | 1,7,29,32,38,44,46,48,50,52,           |
| भार XVII. 53; XVIII. 15                | 55; XV. 12,20,22,23; XVI.              |
| अङ्गभार XVII. 53                       | 38,41,48,56; XVIII. 8,17,23,           |
| उरोभार XVII. 53                        | 24,33,37,43,44, 45, 48,56,6 <b>1</b> , |
| बहिर्भार XVII. 53                      | 62,63,65,66,67,68,72,76,77,            |
| भारःश्रम VI. 2                         | 78,79                                  |
| भासुर XV. 5                            | महकर्म VIII. 24,27; XI. 27             |
| भीर XIV. 13,14,15,16,17,18,19,         | मह्रमुष्टिप्रघातिन II. 84              |
| 20,21,22,23,24,25,26                   | मल्ल्युद्ध II. 36; XIII. 1.3; XIV. 35  |

```
मह्रविद्या II. 11,39,50; III. 8; XVIII.
                                           14; XVI. 25; XVIII. 16
       21,25,30,47,64,66
                                       लागन XVIII, 14
 महशास्त्र XVIII. 71,74
                                       लात VI. I
                                       लिम्बगृक्ष XVIII. 84
 मार्युद्ध XV. 10,11
 माष IX. 83,85,98
                                       लोहासुर I. 20
 मांस IX. 50,85,87,89,90
                                       लैकिकभाषा III. 12
                                       बरघात VII. 22
 मांसमय XII. 15
 मांससार IV. 17,21,24; XI. 2,7
                                       वहणे लग्न VI. 7
                                       बहानिघात VII. 13
 मद्र: IX. 81
                                       वंशलाग VIII. 7
 मस्त XII. 32
                                       वाक्यदृष्टिः VIII. 4
 मुष्टिघात VII. 20
 मुष्टिप्रहार XIV. 5 2
                                       वामदक्षिणलाग X. 14
 मुहड XVII. 41,42
                                       विधात XVIII, 13
                                       विज्ञान XVII. 56; XVIII. 2,3,4
 मृग V. 3,5,9,11,22; VI. 45.47;
                                       बृद्ध V. 2; VI. 42; VIII. 28; XIII.
     XVI. 14,25,31,33,34,35,37
                                          18; XVII. 4
 मृग (स्थान) VII. 10
                                       वृष V. 3,5,11,20; VI. 45 47; XVI.
 मेदसार IV. 17,25; XI. 3,8
 मेदानिसार (correct word must be
                                           24,27
         मेदास्थिसार ) IV. 18
                                       वृषभ V. 9; VII. II
                                       वृष (स्थान) VII. 10; XVI. 5,6,25,
 मोहेरस्य I. 20
                                                 26,39,40,41,42 43
 यव IX. 77,94
 बुद XV. 2; XVIII. 8,9
                                       वोजोघात VII. 13
                                       व्यायाम XI, 68
 युवा V. I
                                          व्यायामी III. 47
 (新 IX. 15, XIII 5; XIV. 40,41,
 : 42,47,55,57; XVIII. 10
                                       शक्ति III. 17,18,19,20; XVII. 9
                                          अत्राणक III. 20
रङ्गदृष्टि VIII. 4
                                          अधः III. 10
रङ्गपूजा IX. 16
रङ्गभूमि VI. 14,15; XIV. 35; XVI.
                                          अशक्त III. 20
       22; XVIII. 23,38,71
                                          आसने III. 17
रङ्गश्रम X. 2,7; XI. 42
                                          कर्च III. 19
रज्ञसमभ्यास XI. 41
                                          कर्ष III. 18
                                           कातर III. 10
रुन्धन VI. 6
                                          चारण III. 17
रोधन VI. 2
                                          चालनक VI. 5
रोपण XI. II
                                          ताकणे VI. 5
लघुगोणितकश्रम X. 3,9
ला VI. 1.6; VIII. 5.7,8; X. 12,
                                          त्राण III. 19
```

## Index

| धारणे VI. 4                                      | संस्कृत III. 12                   |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------|
| निस्सरणे III. 17; VI. 4                          | सिता VIII. 54; XII. 18            |
| भेद III. 18                                      | (補度 V. 3,5,9,11,17,20; VI. 45,47; |
| युद्ध III. 18                                    | VII. 11; XVI. 9                   |
| रक्षणे III. 17; VI. 5                            | सिंहस्थान VII. 10                 |
| रचना III. 18                                     | सिंहासन VIII. 17                  |
| विज्ञान III. 18                                  | सुश्रम III. 15,48                 |
| शर्करा IX. 53                                    | सैन्धवं IX. 43,48                 |
| शालि IX. 75                                      | सोपनरो X. IO                      |
| शिछड XVII. 35                                    | सोपानरोहण XI. 39                  |
| शिरसो घातक VII. 20                               | सोप्टवर्ण $ m VI.~3$              |
| शिरःपूर्वकमासन VIII. 16                          | स्कन्धप्राण X. 18; XI. 11         |
| शिरासन VIII. 19                                  | स्कन्धसार VI. 10                  |
| शुद्धगण्ड XVII. 42                               | स्कन्धस्थान VI. 12; VII. 8        |
| श्र्यताल VIII. 2                                 | स्कन्धस्फोटनघात VII. 16           |
| श्र XIV. 8,9,10,11,13,14,15,16,                  | स्तम्भश्रम X. 2,21                |
| 17,18,19,20                                      | स्तम्भश्रमणिका X.8                |
| श्रम VI. 25,48; VIII. 23; IX. 8,                 | स्तम्भाभिरोहण X. 16               |
| 16,18; XI. 41; X. 1,6,12,14;                     | स्थान VIII. 10,11; XVI. 21;       |
| XII. 1; XIII. 7,9,10; XVIII.                     | XVIII. 11                         |
| 27                                               | उन्नत XVIII. II                   |
| श्रमकाल VI. 27; VII. 4                           | ਚਲ XVIII. II                      |
| श्रमकाश्रम X. 10                                 | लीन XVI. 24,28; XVIII. 11         |
| श्रमगुण VIII. 21                                 | सम XVI. 21; XVIII. 11,12          |
| яня IX. I                                        | स्थानक VI, 1; VIII. 11,12,16;     |
| श्रमत्याग XVIII. 69                              | XVIII. 15,16                      |
| श्रमसह IV. 24                                    | स्थापितश्रमः X. 2                 |
| श्रीमालकम् I. 27                                 | स्नान VIII. 53; IX. 34,38,40      |
| श्रुतिदृष्टि VIII. 4<br>श्वासप्रेरणिकाभ्यास X. 2 | स्वतम्पश्रम IX. 14                |
| श्वासप्रराणकाम्यास कर. 2<br>संधिफणा XVII. 9      | स्वाङ्गसंस्थान IX. 9              |
| समताल VIII. 2                                    | हरीतकी IX. 43,44                  |
| समास्थानक VIII. 12                               | हस्तधारणलाग VIII. 8               |
| संयम XIII. 25,26,27,28,29,30,31                  | हस्तमेलापक XIII. 11,23            |
| सर्वयुद्धकर IV. 36                               | हिंगु Ix. 43,47; XII. 32          |
|                                                  |                                   |