

॥ श्रीः ॥

# विद्यासवन राष्ट्रभाषा ग्रन्थमाला

83

# मार्कण्डेय पुराण : एक अध्ययन

न्याय-वेदान्ताचार्य आचार्य बदरीनाथ शुक्क

प्राध्यापक, वाराणसेय संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसी



चीखम्बा विद्याभवन वाराणसी १

प्रकाशक : चौखम्बा विद्यासवन, वाराणसी

सुद्रकः विद्याविलास प्रेस, वाराणसी

संस्करण : प्रथम, संवत् २०१८ वि॰

मूल्य : ४-५०

© The Chowkhamba Vidya Bhawan, Chowk, Varanasi-1 (India) 1961

Section 1

Phone: 3076

# प्राक्षथन

### संस्कृत

संस्कृत विश्व की अति प्राचीन और अत्यन्त समृद्ध भाषा है। इसके दो रूप हैं एक वैदिक और दूसरा लौकिक। वैदिक संस्कृत सदा एक सी रहती है, उसमें किसी नृतन संस्कार वा परिष्कार को मान्यता नहीं दी जाती, वह शाश्वत और सनातन मानी जाती है, इसी लिये उसे अलौकिक, अमानवीय वा अपौरुषेय कहा जाता है। लौकिक संस्कृत मनुष्यों के बोल-चाल की माषा है। इसमें समय समय पर आवश्यक संस्कार और परिष्कार होते रहते हैं। शब्दों के त्याग और संग्रह से इसका कलेवर परिवर्तित होता रहता है। इसमें वेदों के पुरातन ज्ञान-विज्ञान की अवतारणा के साथ जगत के नवीन ज्ञान-विज्ञान का भी सिबवेश हुआ करता है। इसी कारण इसे लौकिक, व्यावहारिक वा मानवीय भाषा कहा जाता है। चिर अतीत काल में यह भारतवर्ष की सार्वजनिक भाषा रह चुकी है, राजभाषा तो यह निकट भूत तक रही। निर्माण और पाचन की अपूर्व ज्ञमता के कारण आज भी अतीत काल के अपने गौरवपूर्ण पद पर पुनः प्रतिष्ठित होने की अर्हता इसमें विद्यमान है।

#### पुराण

लौकिक संस्कृत के विविध साहित्यों में पुराण का स्थान सर्वोपिर है। पद्म-पुराण में कहा गया है कि ब्रह्मा जी ने समस्त शाखों में सर्वप्रथम पुराण का समरण किया। पुराण सम्पूर्ण लोकों में श्रेष्ठ तथा समग्र ज्ञान का प्रदाता है। जैसे —

पुराणं सर्वशास्त्राणां प्रथमं ब्रह्मणा स्मृतम् ।
उत्तमं सर्वछोकानां सर्वज्ञानोपपादकम् ॥ ( अ० १ )
मत्स्य पुराण में पुराणों को वेदों से पूर्ववर्ती बताया गया है—
पुराणं सर्वशास्त्राणां प्रथमं ब्रह्मणा स्मृतम् ।
अनन्तरं च वक्त्रेभ्यो वेदास्तस्य विनिर्गताः ॥ ( ५६-१ )
अथर्ववेद में कहा गया है कि उच्छिष्ट-ब्रह्म से वेदों के साथ पुराणों का
आविर्भाव हुआ—

· ऋचः सामानि छन्दांसि पुराणं यज्जुषा सह । उच्छिष्टाजाज्ञिरे सर्वे दिवि देवा विपरिचतः ॥

( ११।७।२४ )

बृहदारण्यक उपनिषद् में वेदों के समान पुराणों को भी भगवान् का निःश्वास कहा गया है---

> अरेऽस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतद् ऋग्वेदो यजुर्वेदः । सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः॥

> > ( 518130 )

ब्रह्माण्ड पुराण में कहा गया है कि चारो वेद, सभी वेदाङ्ग तथा समग्र उपनिषदों का ज्ञान होते हुचे भी पुराणों का ज्ञान जिस ममुख्य को नहीं होगा वह विद्वान नहीं हो सकता—

> यो विद्याचतुरो वेदान् साङ्गोपनिषदो द्विजः। न चेखुराणं संविद्याञ्चेव स स्याद् विचन्नणः॥ (अ०१)

# पुराणों के भेद

पुराणों के मुस्यतया दो भेद हैं—महत्—महापुराण और चुह्नक—लघु वा उपपुराण—

> एवं लच्चणलच्याणि पुराणानि पुराविदः। मुनयोऽष्टादश प्राहुः चुन्नकानि महान्ति च॥ (भाग० स्क० १२ अ० ७)

महापुराण के प्रतिपाद्य विषय दश हैं — सर्ग, विसर्ग, वृत्ति, रस्ना, अन्तर, वंशा, वंशानुचरित, संस्था, हेतु और अपाश्रय—

सर्गोऽस्याथ विसर्गश्च वृत्ती रज्ञान्तराणि च । वंशो वंशानुचरितं संस्था हेतुरपाश्रयः॥

( भा० स्क० १२ अ० ७ )

सर्ग-भौतिक सृष्टि, विसर्ग-चर, अचर रूप चेतनसृष्टि, वृत्ति-जीविका, रचा-ईश्वर का लोकरचार्थ अवतारचरित, अन्तर-मन्वन्तर, वंश-प्रसिद्ध राजपरिवार, वंशानुचरित-प्रसिद्ध राजकुलों का इतिहास, संस्था-प्रलय, हेतु-जीव, अपाश्रय-ब्रह्म।

सर्ग आदि का उक्त अर्थ श्रीमद्भागवत के बारहवें स्कन्ध के सातवें अध्याय में किया गया है—

अन्याकृतगुणकोभान्महतिख्ववृतोऽहमः ।
भूतमात्रेन्द्रियार्थानां सम्भवः सर्ग उच्यते ॥ ११ ॥
पुरुषानुगृहीतानामेतेषां वासनामयः ।
विसर्गोऽयं समाहारो बीजाद् बीजं चराचरम् ॥ १२ ॥
वृत्तिर्भृतानि भूतानां चराणामचराणि च ।

कृता स्वेन नृणां तत्र कामाचोदनयापि वा ॥ १३ ॥ रचाच्युतावतारेहा विश्वस्यानु युगे युगे। तिर्यङमर्त्यर्षिदेवेषु हन्यन्ते यैस्रयीद्विषः ॥ १४ ॥ मनुर्देवा मनुपुत्राः सुरेश्वरः। मन्बन्तरं ऋषयोंऽशावतारश्च हरेः षड्विधमुच्यते ॥ १५ ॥ राज्ञां ब्रह्मप्रस्तानां वंशस्त्रेकालिकोऽन्वयः। वंशानुचरितं तेषां वृत्तं वंशघराश्च ये ॥ १६॥ ै नैमित्तिकः प्राकृतिको नित्य आत्यन्तिको ऌयः । संस्थेति कविभिः प्रोक्ता चतुर्घाऽस्य स्वभावतः॥ १७॥ हेतुर्जीवोऽस्य ्सर्गादेरविद्याकर्मकारकः । यं चानुशयिनं प्राहरब्याकृतमुतापरे ॥ १८ ॥ व्यतिरेकान्वयो यस्य जाग्रत्स्वमसुषुप्तिषु । मायामयेषु तद् ब्रह्म जीववृत्तिष्वपाश्रयः॥ १९॥

भागवत का प्रतिपाच विषय बताने के प्रसंग में ये ही विषय भागवत के द्वितीय स्कन्ध के दशवें अध्याय में कुछ प्रकारान्तर से कहे गये हैं---

भत्र सर्गो विसर्गश्च स्थानं पोषणमृतयः ।

मन्वन्तरेशानुकथा निरोधो मुक्तिराश्रयः ॥ १ ॥

भृतमात्रेन्द्रियधियां जन्म सर्ग उदाहृतः ।

मह्मणो गुणवेषम्याद् विसर्गः पौरुषः स्मृतः ॥ ३ ॥

स्थितिवेंकुण्ठविजयः पोषणं तदनुग्रहः ।

मन्वन्तराणि सद्भमं ऊतयः कर्मवासनाः ॥ ४ ॥

भवतारानुचरितं हरेश्चास्यानुवर्तिनाम् ।

सतामीशकथाः प्रोक्ता नानाक्यानोपबृहिताः ॥ ५ ॥

निरोधोऽस्यानुशयनमास्मनः सह शक्तिभिः ।

मुक्तिहिंत्वाऽन्यथा रूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः ॥ ६ ॥

भाभासश्च निरोधश्च यतश्चाध्यवसीयते ।

स आश्रयः परं ब्रह्म परमास्मेति शब्द्यते ॥ ७ ॥

इन्हीं विषयों का ब्रह्मवैवर्त पुराण के १३१वें अध्याय में थोड़े भिन्न प्रकार से उक्छेख है---

> सृष्टिश्चापि विसृष्टिश्चेत् स्थितिस्तेषां च पालनम् । कर्मणां वासना वार्ता चामूनां च क्रमेण च ॥ वर्णनं प्रलयानां च मोचस्य च निरूपणस् । उस्कीर्तनं हरेरेव देवानां च प्रथक् प्रथक्॥

इन दश विषयों का पाँच विषयों में समावेश करके कहीं-कहीं पुराणों के पाँच ही विषय बताये गये हैं—

> सर्गश्च प्रतिसर्गश्च वंशो मन्वन्तराणि च। वंशानुचरितं विप्र! पुराणं पञ्चलचणम् ॥

( ब्र० वै० अ० १३१ )

कुछ लोगों के मतानुसार सर्ग, विसर्ग, वृत्ति आदि दश विषय महापुराणों के प्रतिपाद्य हैं और सर्ग, प्रतिसर्ग आदि पाँच विषय छठु वा उपपुराणों के प्रतिपाद्य हैं। इस बात का संकेत ब्रह्मवैवर्त के १३१वें अध्याय में किया गया है।

#### महापुराण

महापुराणों की संख्या अठारह है, ब्रह्म, पद्म, शिव, विष्णु, भागवत, नारद, मार्कण्डेय, अग्नि, भविष्य, ब्रह्मवैवर्त, लिङ्ग, वराह, स्कन्द, वामन, कूर्म, मस्स्य, गरुड और ब्रह्माण्ड । वामनपुराण के एक रलोक में इनका संकेत आद्य अद्यर द्वारा किया गया है—

, मद्वयं भद्वयं चैव ब्रत्नयं वचतुष्टयम् । अनापलिङ्गकूस्कानि पुराणानि पृथक् पृथक् ॥

मह्रयं—मत्स्य और मार्कण्डेय । भद्रयं—भविष्य और भागवत । ब्रन्नयं— ब्रह्म, ब्रह्माण्ड और ब्रह्मवैवर्त । वचतृष्टयम्—वराह, वायु, वामन और विष्णु । अ—अग्नि, ना—नारद, प—पद्म, लिङ्—लिङ्ग, ग—गरुड, कू—कूर्म, स्क—स्कन्द ।

#### लघुपुराण

छघुपुराण के तीन भेद हैं — उपपुराण, अतिपुराण, और पुराण । उपपुराण अठारह हैं — भागवत, माहेश्वर, ब्रह्माण्ड, आदित्य, पराशर, सौर, नन्दिकेश्वर, साम्ब, कालिका, वारुण, औशनस्, मानव, कापिल, दुर्वासस्, शिवधर्म, बृहकारदीय, नारसिंह और सनस्कुमार ।

अतिपुराण भी अठारह हैं — कार्तव, ऋजु, आदि, मुद्रल, पशुपति, गणेश, सौर, परानन्द, बृहद्धर्म, महाभागवत, देवी, किलक, भागेव, वसिष्ठ, कौर्म, गर्गा, चण्डी और लक्ष्मी।

पुराण भी अठारह हैं—बृहद्विष्णु, शिव उत्तर खण्ड, छघुबृहन्नारूदीय, मार्कण्डेय, विद्वा, भविष्योत्तर, वराह, स्कन्द, वामन, बृहद्वामन, बृहन्मत्स्य, स्वरूपमत्स्य, छघुवैवर्त और पञ्जविध भविष्य।

### पुराणीं का गुणकृत भेद

समस्त पुराण तीन वर्गों में विभक्त हैं —सास्विक, राजस और तामस । सास्विक पुराणों में विष्णु का, राजस पुराणों में ब्रह्मा का और तामस पुराणों में अग्नि और शिव का माहात्म्य वर्णित होता है। सरस्वती एवं पितरों का माहात्म्य तो समग्र पुराणों में वर्णित होता है—

> सास्त्रिकेषु पुराणेषु माहात्म्यमधिकं हरेः। राजसेषु च माहात्म्यमधिकं ब्रह्मणो विदुः॥ तद्वदग्नेश्च माहात्म्यं तामसेषु शिवस्य च। समग्रेषु सरस्वत्याः पितॄणां च निगचते॥ (ब्र॰ पुराण)

# पुराण १८ क्यों हैं

पुराण में मुख्य रूप से पुराणपुरुष—आत्मा का प्रतिपादन किया गया है। आत्मा स्वरूपतः एक होते हुये भी उपाधि, अवस्था वा आयतन-भेद से १८ प्रकार का होता है। इन अठारहों प्रकार का प्रतिपादन करने के कारण पुराणों की संख्या १८ मानी गयी है। आत्मा के १८ प्रकार निम्नांकित रूप से समझने चाहिये।

मूलभूत आत्मा—ब्रह्म और उससे प्राहुर्भृत होने वाले देव तथा भूत इन तीन अवस्थाओं के कारण आत्मा के प्रथमतः तीन भेद होते हैं, चेत्रज्ञ, अन्तरात्मा तथा भूतात्मा । इन भेदों का उल्लेख मनुस्मृति में इस प्रकार उपलब्ध होता है—

> योऽस्यात्मनः कारियता तं चेत्रज्ञं प्रचचते। यः करोति तु कर्माणि स भूतात्मोच्यते बुधैः॥ जीवसंज्ञोऽन्तरात्माऽन्यः सहजः सर्वदेहिनाम्। येन वेदयते सर्वे सुखं दुःखं च जन्मसु॥

(मनु० अ० १२)

प्रेरक विशुद्ध आत्मा चेत्रज्ञ कहा जाता है, कर्मों को करनेवाला आत्मा भूतात्मा कहा जाता है और विभिन्न जन्मों में सुख तथा दुःख का भोग करने वाला आत्मा जीव वा अन्तरात्मा कहा जाता है।

चेत्रज्ञ आत्मा के चार भेद होते हैं—परात्पर, अव्यय, अचर तथा चर।
परात्पर समस्त विश्व का अधिष्ठान, भूमा एवं विश्वातीत होता है। अव्यय सृष्टि
का आधार होता है। अचर सृष्टि का निमित्त कारण होता है और चर सृष्टि का
परिणामी उपादान कारण होता है। चर, अचर तथा अव्यय का प्रतिपादन
भगवद्गीता में इस प्रकार किया गया है—

द्वाविमौ पुरुषौ छोके चरश्चाचर एव च। चरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽचर उच्यते॥ उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविश्य विभत्यध्यय ईश्वरः॥

(अ० १५ श्लो० १६, १७)

समस्त भूत ही चर हैं, कूटस्थ पुरुष अचर है और लोकत्रय का धारक श्रेष्ठ पुरुष परमात्मा ईश्वर अन्यय है।

अन्तरात्मा के पाँच भेद होते हैं—अध्यक्तात्मा, महानात्मा, विज्ञानात्मा, प्रज्ञानात्मा और प्राणात्मा। अध्यक्तात्मा वह है जिससे शरीर का जीवित रूप में रहना सम्भव होता है। महानात्मा वह है जिससे सत्त्व, रज और तम इस त्रिगुण की प्रवृत्ति होती है। विज्ञानात्मा वह है जो धर्म, ज्ञान, वैराग्य, ऐश्वर्य तथा अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य और अनैश्वर्य का प्रवर्तक होता है। प्रज्ञानात्मा वह है जिससे ज्ञानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रिय को प्रेरणा मिलती है, तथा प्राणात्मा वह है जिससे शरीर में सिक्षयता उत्पन्न होती है।

कठोपनिषद् में अध्यक्त, महान्, बुद्धि, मन तथा इन्द्रिय शब्दों से इनका निदेंश करके इनकी एक दूसरे से श्रेष्ठता बताते हुये इन सबों से पुरुष— परात्पर को श्रेष्ठ कहा गया है। जैसे—

> इन्द्रियाणि पराण्याहुरिन्द्रियेभ्यः परं मनः । मनसस्तु परा बुद्धिः बुद्धेरात्मा महान् परः ॥ महतः परमन्यक्तमन्यकात्पुरुषः परः । पुरुषाच परं किश्चित्सा काष्टा सा परा गतिः ॥

भूतात्मा के नव भेद होते हैं जिन्हें इस प्रकार समझना चाहिये—भूतात्मा के प्रथमतः तीन भेद होते हैं — शरीरात्मा, हंसात्मा और दिख्यात्मा।

शरीरात्मा

मनुष्य आदि ससंज्ञ प्राणियों का शरीर ही शरीरात्मा कहा जाता है। हंसात्मा

पृथ्वी और चन्द्रमा के बीच विचरण करने वाला वायु हंसात्मा कहा जाता है, यह सदैव जागृत रहता है और सोते हुये शरीरात्मा की रचा करता है। इसका निर्देश श्रुति में इस प्रकार किया गया है।

> स्वमेन शारीरमभिप्रहृत्यासुप्तः सुप्तानभिचाकशीति । शुक्रमादाय पुनरेति स्थानं हिरण्मयः पौरुष एकहंसः ॥ प्राणेन रचन्नवरं कुलायं बहिः कुलायादमृतश्चरित्वा । स ईयते अमृतो यत्र कामं हिरण्मयः पौरुष एकहंसः ॥

#### **हि**च्यारमा

इसके प्रथमतः तीन भेद होते हैं—वैश्वानर, तैजस और प्राज्ञ । पाषाण आदि असंज्ञ प्राणी वैश्वानर की श्रेणी में गिने जाते हैं, वृष्ण आदि अन्तःसंज्ञ प्राणी तैजसवर्ग में माने जाते हैं । मनुष्य आदि व्यक्तसंज्ञ प्राणी प्राज्ञ माने जाते हैं । प्राज्ञ के मुख्यतया तीन भेद होते हैं—कर्मात्मा, चिदाभास और विदासा ।

#### कर्मात्मा

कर्म के बिना प्राणी जीवित नहीं रह सकता। किसी भी प्राणी का कर्मशून्य होकर एक चण भी रहना असम्भव है, जैसा कि भगवद्गीता में कहा गया है—

न हि कश्चित् चणमपि जातु तिष्ठत्यकर्मकृत्।

शतपथ श्रुति के अनुसार कर्म के अभाव में प्राण अपूर्ण रहते हैं, यथा— अकृत्स्ना उ वे प्राणा ऋते कर्मणः, तस्मात्कर्माधिमस्जत ।

कर्म स्वरूपतः आशु विनाशी होते हैं किन्तु वे अपने संस्कार छोड़े जाते हैं। इन संस्कारों को पुण्य और पाप अथवा धर्म और अधर्म शब्दों से स्यवहृत किया जाता है। ये संस्कार जिसमें समवेत होते हैं उसे कर्मात्मा कहा जाता है, उसी की प्रसिद्ध संज्ञा जीव है और वह ईश्वर के अधीन रहता है।

#### चिदाभास

ईश्वरचैतन्य का जो भाग मनुष्य के शारीर में प्रविष्ट हो हृद्य स्थित विज्ञानात्मा से सम्प्रक्त होता हुआ शरीर, इन्द्रिय, प्राण आदि के धर्मों से संस्ट होता है उसे चिदाभास कहा जाता है, वह प्रति शरीर में भिन्न-भिन्न होता है।

#### चिदात्मा

ईश्वर का वह भाग जो समस्त विश्व में भी ब्यास रहता है और साथ ही शरीर में भी ब्यास रहता है किन्तु व्यासिस्थान के धर्मों से सम्प्रक्त नहीं होता वह चिदारमा कहा जाता है। वह ईश्वर, परपुरुष आदि शब्दों से भी ब्यवहत होता है।

चिदात्मा के तीन भेद होते हैं — विभूतिलचण, श्रीलचण और उर्क् लचण। इनका निर्देश गीता में इस प्रकार किया गया है —

> यद्य विभूतिमत्सस्वं श्रीमदूर्जितमेव वा। तत्तदेवावगच्छ त्वं मम तेजोंऽशसम्भवम् ॥

> > ( স০ १० श्लो• ४१ )

विभूति, श्री और ऊर्क् से सम्पन्न सत्त्व चिदात्मा ईश्वर का तेजोमय अंश होता है।

# पुराणीं का विषयमूलक विभाग

इस प्रकार उपर्युक्त रीति से संचेप से सूचित आत्मा के अठारह स्वरूपों का प्रतिपादक होने से ही पुराणों की संख्या अठारह है। विवेच्य विषय की दृष्टि से इनके चार विभाग होते हैं। प्रथम विभाग में ब्रह्म, पद्म, विष्णु, वायु और नारद ये छः पुराण समाविष्ट हैं। इन पुराणों में आधिदैविक सृष्टि का प्रतिपादन करते हुये कहा गया है कि सृष्टि की रचना ब्रह्मा से हुई है। ब्रह्मा की उत्पत्त पद्म से हुई है। पद्म विष्णु की नाभि से उत्पन्न हुआ है, विष्णु वायुमय शेष पर स्थित है, शेष समुद्र में स्थित है और समुद्र नारद—जलोत्पादक तस्व से उन्द्रत है। यहाँ ब्रह्म का अर्थ है अग्नितस्व, पद्म का अर्थ है पृथ्वीपण्ड, विष्णुनाभि का अर्थ है सूर्य, शेष का अर्थ है विश्वव्यापी वायु, वायु का अर्थ है अप्समृह जिसे सरस्वान् भी कहा जाता है। वह अप्समृहरूप समुद्र जिस अप्तर्व से पैदा होता है वही नारद कहा जाता है।

द्वितीय विभाग में मार्कण्डेय, अग्नि, भविष्य और ब्रह्मवैवर्त ये चार पुराण सिन्नविष्ट हैं। इन पुराणों में आध्यात्मिक सृष्टि का प्रतिपादन किया गया है। मार्कण्डेय पुराण में प्रकृति को, अग्नि पुराण में सूर्य को, और ब्रह्म-वैवर्त में ब्रह्म को जगत् का उपादान कारण बताया गया है।

तृतीय विभाग में लिङ्ग, वराह, स्कन्द, वामन, कूर्म और मस्स्य इन छः पुराणों का समावेश होता है। इनमें सृष्टि के अवान्तर कारणों का प्रतिपादन किया गया है। लिङ्ग पुराण के अनुसार सृष्टि का एक कारण लिङ्ग है, 'लयं गच्छति अस्मिन्' इस ब्युत्पत्ति के अनुसार लिङ्ग का अर्थ वह अचरतत्त्व है जिसमें प्रलयदशा में विश्व का लय होता है। वराह पुराण के अनुसार सृष्टि का एक कारण वराह है, वराह का ताल्पर्य उस वायु से है जो अचरिङ्ग से उत्पन्न होने वाले चरसमूह को विष्टित कर उन्हें पिण्ड का रूप प्रदान करता है। स्कन्द पुराण के अनुसार सृष्टि का एक कारण स्कन्द है। स्कन्द से वह अग्न अभिप्रेत है जो पृथ्वी आदि चरिण्डों को बाँधे रहता है जिसके कारण वे असमय में विशीर्ण नहीं होने पाते। वामन पुराण के अनुसार सृष्टि का एक कारण कमारण वामन है, इस कारण के द्वारा पृथ्वी, अन्तरिच और खुलोक का परस्पर समन्वय स्थापित होता है। कूर्म पुराण के अनुसार सृष्टि का एक कारण क्रूम है। पृथ्वी, अन्तरिच और खुलोक का पर स्पर समन्वय स्थापित होता है। क्रूम पुराण के अनुसार सृष्टि का एक कारण क्रूम है। पृथ्वी, अन्तरिच और खुहान तीनों लोकों को जीवित रखने वाले महाप्राण का नाम कूर्म है। उसे कश्यप भी कहा जाता है और उसी के कारण समस्त प्रजा काश्यपी कही जाती है। मस्स्य पुराण

के अनुसार सृष्टि का एक कारण मत्स्य है। यह मत्स्य भी एक प्रकार का प्राण है जो विश्व के मध्य में केन्द्रित हो एक ओर विषुवद् वृत्त से उत्तर ध्रुव तक तथा दूसरी ओर विषुवद् वृत्त से दिल्लण ध्रुव तक परिश्रमण करता हुआ सम्पूर्ण भौतिक सृष्टि की उत्पत्ति का निदान होता है।

चतुर्थ विभाग में गरुड और ब्रह्माण्ड इन दो पुराणों का समावेश है, गरुड पुराण में सृष्टि विरोधी प्रतिसृष्टि का प्रतिपादन किया गया है, प्रति सृष्टि के कई अर्थ हैं। जैसे सृष्टि कम के प्रतिकृष्ट विनाश कम, जन्मकम के विरुद्ध निर्वाणकम तथा बहुभवन के विरुद्ध आत्मा का पुनः एकीभवन। प्रतिसृष्टि के इन सभी प्रकारों का वर्णन इस पुराण में किया गया है। गरुड को वेदों में सुपर्ण कहा गया है। 'सुष्टु पतित विभिन्नेषु छोकेषु गच्छित' इस व्युत्पत्ति के अनुसार कर्मात्मा जीव ही सुपर्ण है, कर्मानुसार नाना छोकों में उसकी विभिन्न गतियों का निरूपण भी इस पुराण में किया गया है। ब्रह्माण्ड पुराण में उस आधारमूत पदार्थ का, जिसमें विश्व की सृष्टि और प्रतिसृष्टि का चक्र चळता है, निरूपण किया गया है। उस पदार्थ का नाम ब्रह्माण्ड है। वही इस पुराण का मुख्य प्रतिपाद्य है।

इस प्रकार अठारहों पुराणों में सृष्टि, प्रतिसृष्टि आदि के द्वारा उस पुराण पुरुष परमात्मा का साकल्येन वर्णन किया गया है जो सारी सृष्टि के जन्म, जीवन और संहार का केन्द्र-बिन्दु है और जिसमें अपने आपको विलीन कर देना ही मनुष्य जीवन की अन्तिम सफलता है।

# पुराणों की रचना कब और कैसे हुई ?

पुराण-विद्या वेद-विद्या के समान अनादि है और पौराणिक वाड्यय वैदिक वाड्यय के समान सर्व-प्रथम ब्रह्मा से ही प्रादुर्भूत हुआ है। अन्तर केवल यह है कि वैदिक वाड्यय की प्रथम उपलब्धि जिस रूप में हुई, बाद में भी उस रूप की ज्यों की खों रचा की गई। उसकी पदावली में किसी प्रकार के परिवर्तन को अग्राह्म माना गया, वह जिस रूप में पहली बार सुना गया उसी रूप में बाद में भी बराबर कहा सुना जाता रहा। इसी लिये उसका दूसरा नाम अनुश्रव अथवा श्रुति पड़ा, पर पौराणिक वाड्यय के सम्बन्ध में यह बात नहीं है, पुराणों की रचा शब्दों में नहीं अपितु अर्थों में की गई, उनकी भाषा बदलती रही पर अर्थ वही रहा। ब्रह्मा के मुख से निकली पुराणवाणी का जो अर्थ था वही आज की पुराण-भाषा में भी निहित है। इस प्रकार वेद जो कुछ उपलब्ध हैं अपने आदिम शब्द और अर्थ दोनों रूपों में ज्यों के त्यों आज भी सुरचित हैं, पर पुराण केवल अपने मौलिक अर्थों में ही सुरचित हैं। पुराणों के विषय में इस सम्भावना

के िलये पर्याप्त स्थान है कि उनमें नृतन भाषा के साथ नृतन अर्थ का भी समावेश हुआ है और इसी लिये पुराणों के बारे में पाश्चात्य विद्वानों ने जो विचार व्यक्त किये हैं वे सर्वथा उपेश्वणीय नहीं कहे जा सकते।

पुराणकर्ता

ब्यास ने वेदों का विषयानुसार उनकी मौळिक आनुपूर्वी में ही ऋक, यजुः, साम और अथर्व इन चार भागों में वर्गीकरण किया। पर पुराणों के शाब्दिक हाँचे को उसी रूप में सुरक्षित रखना अनावश्यक समझ उसके अर्थ-भाग को लेकर अपने शब्दों में उन्होंने अठारह प्रकरणों की एक पुराण-संहिता की रचना की । लोमहर्षण ने इस प्रराण-संहिता का अध्ययन कर और स्पष्टतर भाषा में एक नवीन पुराण-संहिता का निर्माण किया और उसमें मन्वन्तर. सृष्टि, प्रतिसृष्टि, वंश तथा वंशानुचरित इन पाँच विषयों का विशद सम्निवेश किया। छोमहर्षण ने अपनी पुराण-संहिता का अध्ययन त्रय्यारुणि, कश्यप, सावर्णि, अकृतवण, शांशपायन और हारीत इन छः शिष्यों को कराया। इनमें शांशपायन, सावर्णि और कश्यप ने एक एक नतन पराण-संहिता का प्रणयन किया। शांशपायन की पुराण-संहिता में आर्ख्यान, उपाख्यान, गाथा और करूपशुद्धि ये चार नये विषय सिन्नविष्ट हुये। सावर्णि की पुराण-संहिता में दर्शन, कला, आगम, तथा नीति का नया सम्निवेश हुआ। कश्यप की पुराण-संहिता में वेदोपबृंहण, पुराणावतरण आदि नवीन विषयों का समावेश हुआ। लोमहर्षण, शांशपायन, सावर्णि और करयप की ये चार पुराण-संहितायें ही सूत-शौनक के संवाद रूप में प्राप्त होने वाले अठारह पुराणों की आधार शिला हैं और वे चारों पुराण-संहितायें व्यास की मूलभूत पुराण-संहिता के आधार पर रचित हुई हैं। इस प्रकार ब्यास की पुराण-संहिता के आधार पर रचित होने के कारण समस्त पुराण व्यास-रचित माने जाते हैं। सूत-शौनक के संवाद रूप में रचे गये अठारह पुराण, जिनमें आदि के आठ लोमहर्षण और अन्त के दश उनके पुत्र उग्रश्रवा से रचित हैं, इतने सुबोध और लोकप्रिय हुये कि इनके समन्न इनकी मूलभूत पुराण-संहिताओं का प्रचलन समाप्त हो गया।

# पुराणों की उपादेयता

पुराण भारतीय संस्कृति के भाण्डागार हैं, इनमें भारत की सत्य और शाश्वत आस्मा निहित है, इन्हें पढ़े बिना भारत का यथार्थ चित्र सामने नहीं आ सकता, भारतीय जीवन का दृष्टिकोण स्पष्ट नहीं हो सकता। मनुष्य के गन्तव्य और पाथेय का परिज्ञान नहीं हो सकता। इनमें आध्यात्मिक,

आधिदैविक और आधिभौतिक सभी विद्याओं का विश्वद वर्णन है। छोक जीवन के सभी पन्न इनमें अच्छे प्रकार प्रतिपादित हैं। संसार में ऐसा कोई ज्ञान. विज्ञान नहीं, मानव मस्तिष्क की ऐसी कोई करपना वा योजना नहीं, मनुष्यजीवन का ऐसा कोई अङ्ग नहीं जिसका निरूपण पुराणों में न हुआ हो। जिन विषयों को अन्य माध्यमों से समझने में बहुत कठिनाई होती है वे बड़े रोचक ढड़ से सरल भाषा में आख्यान आदि के रूप में इनमें वर्णित हुए हैं। अतः भारत को पूर्ण रूप से समझने के लिये और उसकी अपनी विशेषताओं के साथ विश्व के अन्ताराष्ट्रिय मञ्ज पर खड़ा करने के लिये पुराणों का अनुशीलन अनिवार्य रूप से आवश्यक है। पुराणों की इस असाधारण महत्ता और उपादेयता के कारण ही काशीनरेश महाराज श्रीविभृतिनारायण सिंह ने अपनी राजधानी में एक 'पुराण अनुसन्धान संस्थान' की स्थापना और पुराणों के प्रवचन की व्यवस्था की है। पुराणों का आलो-चनात्मक अध्ययन प्रस्तुत करना तथा उनके प्रामाणिक संस्करण प्रकाशित करना इस संस्थान का लच्य है। संस्थान की ओर से 'पुराणम्' नाम की एक षाण्मासिक पत्रिका प्रकाशित होती है जिसमें प्राचीन तथा अर्वाचीन पद्धति के विशिष्ट विद्वानों के महत्त्वपूर्ण लेख छपते हैं। 'मार्कण्डेय पुराण-एक अध्ययन' नाम की यह लघु पुस्तक काशीनरेश की ही प्रेरणा से लिखी ्गयी है, और उनके सम्मुख इस पुराण के सम्बन्ध में जो मेरे प्रवचन हुये थे उन्हीं पर यह आधारित है। इसमें प्रारम्भ में कतिपय विषयों के विवेचनार्थ कुछ छेख दिये गये हैं, बाद में अध्यायानुसार पूरे पुराण का परिचय दिया गया है और प्रत्येक अध्याय के अन्त में उस अध्याय के शिक्षाप्रद वचनों का संकलन किया गया है।

इस पुस्तक का प्रकाशन वाराणसी की उस सुप्रसिद्ध चौखरवा संस्कृत सीरीज आफिस की प्रधान शाला की ओर से हो रहा है जिसने संस्कृत बाब्धय की अपनी त्याग-प्रधान अनुपम सेवा के बल संस्कृत-प्रेमियों के हृद्य में अपना सम्मान-पूर्ण स्थायी स्थान बना लिया है। इस पुस्तक से पुराणों के अध्ययन में जनता की रुचि यदि कुछ भी जागृत हो सकी तो प्रेरक, हेसक और प्रकाशक को हार्दिक प्रसन्नता होगी।

जन्माष्टमी वि० सं० २०१८

# विषय-सूची

| विषय                                    |                                       | ऋध्याय        | प्रष्ठ                 |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|---------------|------------------------|
| पुराणों का संक्षिप्त परिचय              |                                       | Tok og skille | 9-3                    |
| मार्कण्डेयपुराण और मार्कण्डेय ऋषि       |                                       | `             | ₹-४                    |
| मार्कण्डेयपुराण के चार मूल प्रश्न श्री  | र उनके उत्तर                          |               | <b>y</b> -9            |
| सृष्टि के नव भेद                        |                                       |               | 6-9                    |
| प्रलय के चार भेद तथा मनुष्य, देवत       | ा, ब्रह्मा श्रीर परमेश्वर             |               |                        |
| के दिनों का स्वरूप                      |                                       |               | <b>९</b> –१२           |
| वंश तथा मन्वन्तर                        |                                       |               | 97-93                  |
| स्वायम्भुव मनु, भारतवर्ष, मानवसभ्य      | ता, तथा इस मन्वन्तर व                 | र्त           | -                      |
| राजवंश, सप्तर्षि, देवता श्रीर इन        |                                       |               | <b>9</b> ३–9६          |
| स्वारोचिष मनु श्रौर इस मन्वन्तर के      |                                       | राजवंश        | · ·                    |
| श्रीतम मनु                              | 99                                    |               | 99-96                  |
| तामस मनु                                | ***                                   |               | 96                     |
| रैवत मनु                                | "                                     |               | 99                     |
| चाक्षुष मनु                             | <b>"</b>                              |               | 95-39                  |
| वैवस्वत मनु                             | ,,                                    |               | <b>२१</b> –२२          |
| सावर्णि मनु                             | ,,                                    |               | <b>२२</b> -२३          |
| दक्षसावर्णि, ब्रह्मसावर्णि, धर्मसावर्णि | <b>39</b>                             |               |                        |
| श्रौर रुद्रसावर्णि मनु                  | <b>99</b>                             |               | २३                     |
| रौच्य मनु                               | <b>"</b>                              |               | <b>२३-२</b> ४          |
| भौत्य मनु                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |               | <b>२</b> ४- <b>२</b> ४ |
| देवी तत्त्व                             | ,,                                    |               | २५-२७                  |
| मधु-कैटम-वध का श्राधिभौतिक, श्राध       | यात्मिक, तथा त्र्याधिदैवि             | <b>ক</b>      |                        |
| विवेचन                                  |                                       |               | <b>२</b> ६–३०          |
| महिषासुर वध के त्राख्यान का रहस्य       |                                       | • ,•          | ३ ०                    |
| शुम्भ, निशुम्भ और उनके सहयोगिय          |                                       |               | ३ <b>१</b> –३३         |
| रक्तबीज का रहस्यमय स्वरूप तथा उ         | सके वध का ऋाख्यान                     |               | ३ <b>२</b> –३४         |

| ( <b>२</b> )                                                      |            |                                        |
|-------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------|
|                                                                   | ST STITT   | ne.                                    |
| विषय                                                              | ऋध्याय     | 58 d                                   |
| सूर्य का तास्विक विवेचन                                           |            | ₹8-8¶                                  |
| बस्तुविवेचन की पौराणिक दृष्टि के तीन भेद                          |            | ४ <b>१</b> –४ <b>२</b>                 |
| वंशानुवरित                                                        | ٠          | ४३                                     |
| वपसंहार                                                           |            | 88-88                                  |
| मार्कण्डेयपुराण के प्रधान चार पक्षी वक्तात्रों की माता तार्क्षी   |            |                                        |
| का परिचय                                                          |            | ४६-४७                                  |
| सार्कण्डेयपुराण के प्रधान वक्ता चार पक्षियों की जन्मकथा           | 3          | ४८-४०                                  |
| निर्गुण परमात्मा का मनुष्य रूप में प्राकट्य किस प्रकार होता       |            |                                        |
| है इस प्रथम मूल प्रश्न का उत्तर                                   | . 8        | X 9 - X 9                              |
| द्रौपदी पाँचों पाण्डचों की पत्नी कैसे हुई-इस द्वितीय मूळ प्रश्न   | ,          |                                        |
| का उत्तर                                                          | ¥          | ५१-५२                                  |
| तीर्थयात्रा के निमित्त निकले हुए बलराम को ब्रह्महत्या कैसे        |            |                                        |
| लगी श्रीर उन्होंने उसका क्या प्रायश्चित्त किया इस                 | v          | •                                      |
| ्र तीसरे मूल प्रश्न का उत्तर                                      | . ξ        | ५२-५३                                  |
| द्रौपदी के पाँचों पुत्र ऋविवाहित ही क्यों रहे ऋौर ऋनाथ जैसे       |            |                                        |
| क्यों मारे गये इस चौथे मूळ प्रश्न का उत्तर                        | હ          | ५३-५४                                  |
| राजा हरिश्चन्द्र की कथा                                           | 9-6        | ५३–५७                                  |
| बक श्रौर सारस के रूप में वशिष्ठ श्रौर विश्वामित्र के युद्ध की     | स्था ९     | પ્રહ                                   |
| सुमति श्रीर उसके पिता भागव के बीच प्रवृत्तिधर्म के सम्बन्ध        |            |                                        |
| में बातींटाप                                                      | 90         | . 46                                   |
|                                                                   | -          | x6-x8                                  |
| सुमति के सातवें पूर्वजन्म की कथा तथा राजा विपश्चित् की            |            | ,, , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
|                                                                   |            | ६ <b>९</b> –६ <b>९</b>                 |
| गतिवता का महत्त्व                                                 | <b>9</b> Ę | <b>६२</b> −६४                          |
| ब्रनस्या से सोम, दत्तात्रेय ब्रौर दुर्वासा के रूप में ब्रह्मा, वि | ण और       |                                        |
| शिव का प्रादुर्भाव                                                | 99         | <b>६</b> ४                             |
| राजा कृतवीर्य के पुत्र ऋर्जुन ऋौर उनके मन्त्रियों के बीच          |            |                                        |
| राज्यसम्बन्धा महत्त्वपूर्ण वार्ता                                 |            | ६५–६६                                  |
| शोगी दत्तात्रेय से ऋर्जुन को वरप्राप्ति और उनकी प्रशस्            |            | ५३–५६                                  |
| ्रशासनव्यवस्था                                                    |            | ee -                                   |
|                                                                   |            | <b>ξξ-ξ</b> 9                          |
| राजा रात्रुजित् के पुत्र ऋतध्वज की रोचक कथा                       | .२०        | <b>ξ७−ξ</b> δ                          |

| विषय                                                                                              | STUT       |                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------|
| _                                                                                                 | ग्रध्य     | ाय पृष्ठ       |
| राजकुमार ऋतथ्वज द्वारा वराह के रूप में पातालकेतु<br>राक्षस का वध, कुण्डला के सहयोग से उसका मदालसा |            |                |
|                                                                                                   | -          |                |
| से विवाह, नारी का महत्त्व और उत्तम, मध्यम तथा                                                     | 2 9        | S 0 _103       |
| े अधम मनुष्य का विह                                                                               | 7.1        | ξ <b>ς</b> _७₹ |
| पातालकेतु के अनुज तालकेतु द्वारा ऋतध्वज की वचना श्रीर                                             |            |                |
| उसकी मिथ्यामृत्यु का प्रचार तथा उसके पिता एवं माता                                                |            |                |
| के त्रादर्श उद्गार                                                                                | २२         | ७ <b>३</b> -७१ |
| मदालसा के मृत्यु-समाचार से ऋतध्वज की विकलता श्रीर                                                 |            |                |
| उसके महनीय उद्गार                                                                                 | २३         | ७₹-७८          |
| ऋतध्वज को नागलोक में नागराज श्रश्वतर द्वारा मदालसा की                                             |            |                |
| पुनः प्राप्ति                                                                                     | २४         | 96-6           |
| <b>त्र्यपने प्रथम पुत्र विकान्त को मदालसा का शैशवकालीन</b>                                        |            |                |
| त्रप्यातम्, उपदेश                                                                                 | २५         | ८०-८९          |
| मदालसा के उपदेश से विकान्त, सुबाहु और शत्रुमर्दन इन                                               |            |                |
| तीन पुत्रों का ऋष्यात्मपरायण हो जाना, चौथे पुत्र ऋलर्क                                            |            |                |
| के नामकरण के प्रसंग में राजा के प्रति मदालसा द्वारा                                               |            |                |
| मनुष्य की दार्शनिक व्याख्या तथा अलर्क की मदालसा                                                   |            |                |
| द्वारा प्रवृत्ति धर्म का महत्त्वपूर्ण उपदेश                                                       | २६         | ८२–८३          |
| त्र्यलर्क को मदालसा द्वारा राजधर्म का उपदेश                                                       | २७         | ८३-८४          |
| वर्णीश्रमधर्म का संकेत                                                                            | २८         | C8-C7          |
| गृहस्थधर्म, वेदिवशा के महत्त्व तथा निर्धन के प्रति धनिक के                                        |            |                |
| कर्तव्य का संकेत                                                                                  | २९         | . 64           |
| तीस से छत्तीस तक के अध्यायों के विषयों का संकेत                                                   |            | CX-C8          |
| श्रलकं की शासनपद्धति, मोक्ष से उसकी विमुखता, सुबाहु से                                            |            |                |
| प्रेरित काशिराज द्वारा उसका राज्यहरण, मदालसा द्वारा                                               | -          |                |
| दी गई रहस्यमय श्रंगूठी में श्रंकित उपदेश से योगी                                                  |            |                |
| दत्तात्रेय के साजिध्य में त्रात्मज्ञान की प्राप्ति                                                | ३७         | ८६–८४          |
| दत्तात्रेय द्वारा ममता का दृक्षरूप में वर्णन और दुःख के कारण                                      |            |                |
| ममता के नाशक सत्संग तथा ज्ञान का निरूपण                                                           | ३८         | 66             |
| मोक्ष, मोक्षोपाय, योग श्रौर प्राणायाम श्रादि योगाङ्गों का वर्णन                                   | ₹ <b>९</b> | 66-80          |
| मोक्षमार्गे के विघ्न और उन्हें दूर करने का उपाय                                                   | ४०         | 30-50          |

| बिषय                                                             | श्रध्याः   | य दृष्ट                  |
|------------------------------------------------------------------|------------|--------------------------|
| योगी के त्राचार-व्यवहार                                          | 8 <b>9</b> | <b></b>                  |
| श्रोंकार का विवेचन                                               | ४२         | 59-9                     |
| श्रासन्न मृत्यु के लक्षग श्रौर काशिराज से श्रालर्क की वार्ता,    | ४३         | 9.                       |
| श्रलर्क के सम्बन्ध में सुबाहु त्यौर काशिराज की वार्ता, सुबाहु    |            |                          |
| द्वारा काशिराज को अध्यात्म का उपदेश और काशिराज                   |            |                          |
| द्वारा लौटाये गये राज्य की पुत्र की सौंप तपस्या के हेतु          |            |                          |
| श्चलक का वनगमन                                                   | 88         | 9                        |
| मार्कण्डेय यौर कौण्डिक के संवादानुसार सृष्टि के मूल कारण         |            |                          |
| श्रीर विकास का वर्णन                                             |            | <b>\$</b> ₹- <b>\$</b> } |
| प्राकृत प्रलय, प्रकृति से जगत् की उत्पत्तिः एक ही ईश्वर का       |            |                          |
| ब्रह्मा, वि णु ऋौर शिव इन तीन रूपों में प्राकट्य; मनुष्य,        |            | * * * * .                |
| देवता तथा ब्रह्मा के दिनों का मान; मन्वन्तर का मान;              |            |                          |
| नैमित्तिक प्रलय श्रौर ब्रह्मा का श्रायुमान                       | ४६         | 98-95                    |
| पाग्रकल्प के बाद बाराह कल्प में वराह अवतार लेकर                  |            | `                        |
| नारायण द्वारा जलमम पृथ्वी का उद्धार                              | ४७         | <b>९</b> ५- <b>९</b> 8   |
| ब्रह्मा द्वारा काल, वेद, सनुष्य, प्रकाश, और जगत् के अन्य         |            |                          |
| पदार्थी का निर्माण                                               | 86         | ٠ • •                    |
| बद्धा से सास्विक, राजस और तामस नर नारियों का जन्म,               |            |                          |
| मनुष्यों के विविध आवास, जीविकार्जन की प्रणाली की खोज             |            |                          |
| के फलस्वरूप कृषिकला का विकास, समाज का संगठन                      |            | ;                        |
| ब्रीर मनुष्य के महत्तम इष्ट ब्रह्मप्राप्ति का परिज्ञान           |            | 919-9                    |
| ब्रह्मा के मानसपुत्र, स्वायम्भुव श्रौर शतस्या की सन्तति, दक्ष    |            | *                        |
| श्रीर रुचि प्रजापतियों की सन्तानपरम्परा                          |            | 96-9                     |
| किल की कन्या के परिवार, उनसे होने बाले जनकष्ट ऋौर उनके           |            |                          |
| निवारण के उपाय त्रादि का संकेत                                   | પૂ 9       | ٩.                       |
| इसर्ग, मार्कण्डेय ऋषि के जन्म त्र्यादि का संकेत                  | ५२         | ९                        |
| खायम्भुव मतु के वंश की मर्यादा, ऋषभवुत्र भरत के चरित्र           |            |                          |
| श्रादि का संकेत                                                  | <b>¥</b> ₹ | 99-900                   |
| पृथ्वी का विस्तार, जम्बूद्वीप ख्रादि सप्तद्वीप ख्रौर भारतवर्ष के |            |                          |
| वर्णन का संकेत                                                   | ¥४         | 900                      |
| २ भू०                                                            |            |                          |

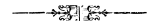
| ( 4 )                                                                                                          |               |                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------------------|
| विषय                                                                                                           | ऋध्याय        | द्वेष्ठ          |
| प्रमुख पर्वत, नदी, गंगा तथा भारतवर्ष के महत्त्व आदि का                                                         |               |                  |
| संकेत                                                                                                          | XX            | 900              |
| गङ्गा की तीन धारात्रों तथा किम्पुरुष त्रादि देशों के वर्णन का                                                  |               |                  |
| संकेत                                                                                                          | ५६            | 900              |
| भारतवर्ष के विस्तार के वर्णन का संकेत                                                                          | X O           | 900              |
|                                                                                                                | <b>-ξ</b> ο   | 909              |
| स्वारोचिष मन्वन्तर के वर्णन के प्रसंग में वरूथिनी श्राप्सरा                                                    |               |                  |
| श्रीर ब्राह्मण का चारित्र्य-सम्बन्धी संवाद                                                                     | ६१ १०         |                  |
| विप्ररूपधारी किल ऋौर वरूथिनी की प्रेमकीडा का संकेत                                                             | ६२            | <b>9</b> 02      |
| स्वरोचिष् के जन्म, विद्याध्ययन ऋौर विवाह की कथा का                                                             |               |                  |
| संकेत्                                                                                                         | ६३            | १०२              |
| श्चपनी पत्नी मनोरमा की सखी विभावरी श्चौर कलावती से                                                             | ,             | •                |
| स्वरोचिष् के विवाह और नूतन पत्नियों से नूतन विद्याओं                                                           |               |                  |
| की प्राप्ति-कथा का संकेत                                                                                       | ६४            | . १०३            |
| स्वरोचिष् के जीवन के सम्बन्ध में कलहंसी श्रौर चकवाकी का<br>तथा एक हरिणदम्पती का शिक्षाप्रद श्राकर्षक वार्तीलाप | ६४ १०         | ₹-90४            |
| मृगयाविहार में वनदेवी से स्वरोचिष्-द्वारा एक पुत्र का जन्म,<br>स्वरोचिष् के जीवन के विषय में एक हंसदम्पती का   |               | , w <sub>y</sub> |
| वार्तालाप श्रौर उससे उसके विलासी जीवन का परिवर्तन                                                              |               | ४ <b>१</b> ० ५   |
| स्वारोचिव मन्वन्तर तथा उसके देवता आदि के विषय में संके                                                         |               | १०४              |
|                                                                                                                | ६८ १०         | ५-१०६            |
| श्रीतम मन्वन्तर के वर्णन के प्रसंग में एक ब्राह्मण क<br>श्राख्यान तथा नारी के महत्त्व का वर्णन                 | ŗ<br>3-∕90 90 | ६- <b>१</b> ०८   |
| ऋषि और राजा उत्तम की महनीय वार्ती                                                                              | ৩৭ '          | 900              |
| मित्रबिन्दा इष्टि द्वारा राजा उतम को अपनी पूर्वपत्नी की आहि                                                    | •             |                  |
| तथा श्रीत्तम मन्बन्तर के देवता श्रादि के विषय में संकेत                                                        |               | 909              |
| तामस मन्वन्तर के विषय में संकेत                                                                                | ৩४            | 900              |
| रैवत मन्वन्तर के विषय में संकेत तथा पुत्र की उपयोगित                                                           |               |                  |
| के सम्बन्ध में ऋतवाक् ऋषि का मन्तव्य                                                                           | હય            | 99               |

| विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ऋध्याय     | पृष्ठ   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------|
| चाक्षुष मन्वन्तर तथा चाक्षुष श्रौर उसकी माता, श्रानन्द श्रौर <sup>ं</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |         |
| गुरु एवं त्र्यानन्द स्त्रीर ब्रह्मा के उपदेशपूर्ण संवादों का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |         |
| संकेत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ७६         | 999     |
| वैवस्वत मन्वन्तर के वर्णन के प्रसंग में विश्वकर्मा की पुत्री संज्ञा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |         |
| तथा उसकी छाया से सूर्यदेव द्वारा उत्पन्न सन्तानों का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |         |
| संकेत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | હ.ઠ        | 9.99    |
| सूर्य के स्वरूप, त्राश्वा के रूप में स्थित संज्ञा से सूर्य-द्वारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | ,       |
| <b>त्रश्विनीकुमारों के जन्म त्र्यादि वि</b> षय तथा वैवस्वत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |         |
| मन्वन्तर के देवता त्रादि का संकेत ७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ७९ १       | ११–११२  |
| सावर्णि मन्वन्तर के देवता आदि का संकेत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ८०         | ११२     |
| दुर्गासप्तशती ८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -९३ १      | १२-११८  |
| ्र<br>द् <b>क्षसावर्णि, ब्रह्मसावर्णि, धर्मसावर्णि, रुद्रसावर्णि</b> तथा <b>रौ</b> च्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |         |
| मन के समय के देवता त्रादि के विषय में संकेत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>9</b> 8 | 996     |
| रौच्य मनुकी जन्मकथा के प्रसंग में पितृगणों द्वारा रुचि के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ,          |         |
| प्रति गृहस्थाश्रम श्रौर कर्मयोग की महत्ता का वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ९५ १       | 96-998  |
| रुचि द्वारा पितरों की स्तुति तथा पितरों से उसे वरदान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            | ७ ११९   |
| प्रम्लोचा श्रप्सरा की कन्या मालिनी से रुचि के विवाह श्रौर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |         |
| रौच्य मनु के जन्म का संकेत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | १९~१३०  |
| भौत्य मन्वन्तर का परिचय तथा श्रिप्तितत्त्व का निरूपण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ९९         | 9२०     |
| शान्ति की प्रार्थना पर श्रमिदेव की कृपा से उसके गुरु भूति की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |         |
| पुत्रलाभ तथा विभिन्न मन्वन्तरों के श्रवण का फल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 900        | १२१     |
| सष्टिविज्ञान का संकेत १०१-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १०३ १      | २१-१२२  |
| मरीचि-पुत्र करयप श्रौर दक्ष की १३ कन्यात्रों से विविध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |         |
| प्राणियों का जन्म, दैत्य-दानवें द्वारा देवतात्रों का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |         |
| पराजय, देवमाता त्र्यदिति द्वारा सूर्य देव की त्र्याराधना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 908        | १२२     |
| श्रदिति के गर्भ से मार्तण्ड सूर्य का प्रादुर्भाव, दैत्य-दानवों का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| The state of the s | १०५ १३     | १२−१२३  |
| सूर्य श्रौर संज्ञा का विवाह, उनकी सन्तानें, सूर्य के तेज की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |         |
| ्छटनी, सूर्यतत्त्व, ऋश्विनीकुमारों का जन्म १०६-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 90693      | ≀३−१२४  |
| राजा राज्यवर्धन का शिक्षाप्रद मनोरम त्र्याख्यान १०९-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 990 95     | १४-१२५  |
| वैयस्वतमनु की सन्तानें तथा इला, सुग्रुम्न खौर पुरूरवा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ववव वः     | १५-१ २६ |
| वैवस्वतमन् के अन्यतम् पत्र प्रक्षां का शिक्षाबहल आख्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 192        | १२६     |

श्रध्याय वैश्यकन्या से विवाह करने के कारण क्षत्रिय-कुमार नाभाग की राज्य की श्राप्ताप्ति, उसके पुत्र भनन्दन द्वारा युद्ध के माध्यम से राज्य का त्रायत्तीकरण तथा पूर्वजन्म की घटना बता नाभागपत्नी द्वारा अपने और अपने पति के वैश्यत्व का निराकरण 99३-99५ 9२६-१२८ भनन्दन का राज्याभिषेक, उसके पुत्र वत्सप्री का राजा विदूर्थ की कन्या मुदावती के साथ विवाह का रोचक आख्यान ११६ १२८-१३० मुदावती के पौत्र राजा खनित्र के उदात्त चरित्र का वर्णन 999-996 930-932 खनित्र के वंशज क्षुप, वीर तथा विविंश राजात्रों के ११९ १३२-१३३ श्राख्यान विविश के पुत्र खनीनेत्र के आख्यानप्रसंग में पुत्र की अगवश्यकता के सम्बन्ध में दो मृगों का रोचक वार्तालाप १२० १३३-१३४ खनीनेत्र के तपःप्राप्त पुत्र बलाश्व-करन्धम का तथा करन्धम के पुत्र श्रवीक्षित का श्रद्धुत घटनाश्रों से भरा 939-936 938-938 श्राख्यान श्रवीक्षित के पुत्र राजा मरुत का धर्मप्रधान शासन, उसे उसकी पितामही द्वारा राजा के त्रावश्यक कर्तव्यों का निर्देशक सन्देश तथा धार्मिक-वैवश्यवश पिता के साथ 925-939 935-983 उसका युद्ध महत्त के पुत्र राजा नरिष्यन्त के त्राभूतवूर्व यज्ञों का वर्णन १३२ १४३-१४४ नरिष्यन्त के पुत्र दम का प्रतिस्पर्धी राजकुमारों की पराजित कर दाशार्ण नरेश की कन्या सुभगा के साथ स्वयंवर-द्वारा विवाह , १३३ १४४-१४४ स्वयंवर के प्रतिस्पर्धी वपुष्मान् द्वारा दम के वानश्रमी पिता का वध होने पर उसे उसकी माता इन्द्रसेना का उत्तेजक सन्देश 938 984-986 पिता के हत्या की घोर प्रतिहिंसा करने की कठोर प्रतिका कर दम द्वारा वपुष्मान का सर्वसंहार श्रीर वध १३४-१३६ १४६-१४७ मार्कण्डेय पुराण का उपसंहाराध्याय १३७ १४७

#### ॥ श्रीः॥

# मार्कएडेय पुराण : एक अध्ययन



#### पुराण

पुराण वह विद्या है जिसमें सृष्टि, प्रलय, वंश, मन्वन्तर श्रौर वंशों की चरितावली का वर्णंन हो—

> सर्गश्च प्रतिसर्गश्च वंशो मन्वन्तराणि च । वंशानुचरितं चैव पुराणं पञ्चलक्षणम् ॥ (वि० पु०)

# पुराण के मेद

# पुराग के प्रमुख भेद अठारह हैं-

ब्रह्म, पद्म, विष्णु, शिव, भागवत, नारद, मार्कराडेय, श्राग्नि, भविष्य, ब्रह्मावैवर्त, वृसिंह, वाराह, स्कन्द, वामन, कूर्म, मत्स्य, गरुड श्रीर ब्रह्माएड।

न्नाह्मं पाद्मं वैष्णवं च शैवं भागवतं तथा ! तथान्यन्नारदीयं च मार्कण्डेयं च सप्तमम् ॥ आग्नेयमष्टमं प्रोक्तं भविष्यं नवमं स्मृतम् । दशमं न्नह्मवैषर्वं नृसिंहैकादशं तथा ॥ वाराहं द्वादशं प्रोक्तं स्कान्दमत्र त्रयोदशम् । चतुर्दशं वामनकं कौर्मं पञ्चदशं तथा ॥ मात्स्यं च गारुडं चैव न्नह्माण्डं च ततः परम् ।

(मा० पु० ऋ० १३७)

# पुराण का समय

पुराण के स्वरूप, भेद, प्रतिपाद्य विषय तथा उसके ज्ञान के प्रयोजन श्रादि की जानकारी जैसे हम पुराण से ही करते हैं, उन्हीं प्रकार उसके समय का निश्चय भी उसी के श्राधार पर करना उचित है श्रीर विशेषतः उस स्थिति में जब कि पुराण के समय का निर्देश उनमें स्पष्ट रूप से किया गया है। इस यथार्थ श्रीर न्याय्य दृष्टिकोण से जब हम पुराण के समय का विचार करते हैं तो यही निष्कर्ष निकलता हैं कि पुराणिवद्या वेदिवद्या की भाँति स्नादि है। काल-परीच्रण की स्नाधिनिक ऐतिहासिक शैली से पुराण का काल-निर्णय करना न तो सम्भव है स्नीर न न्यायसंगत ही; क्योंकि पुराण का स्पष्ट कथन है—

# उत्पन्नमात्रस्य पुरा ब्रह्मणोऽव्यक्तजन्मनः। पुराणमेतद् वेदाश्च मुखेभ्योऽनुविनिःसृताः॥

( मा० पु० ग्र० ४५ )

श्रव्यक्कजन्म ब्रह्मा के उत्पन्न होते ही उनके मुखों से पुराण एवं वेदों का उद्गम हुश्रा।

# पुराण का प्रतिपाद्य

जो तन्त्र वेद का प्रतिपाद्य है वही पुराण का भी प्रतिपाद्य है। वेद का प्रतिपाद्य पुराणपुरुष-परमेश्वर-सिन्चदानन्द ऋखण्ड ब्रह्म है; ऋतः पुराण का भी प्रतिपाद्य वही है। पुराणरूप प्रतिपाद्य तन्त्व की दृष्टि से ही इस विद्या का नाम पुराण है। 'पुरा ऋनिति' ऋथवा 'पुरा भवम्' इस शाब्दिक व्युत्पत्ति के ऋनुसार पुराण शब्द का ऋर्य होता है—सबसे पहले रहनेवाला। जब सृष्टि नहीं थी, सृष्टि का कोई चिन्ह नहीं था, उस समय भी जो विद्यमान था उसी का नाम पुराण है। इस व्युत्पत्ति के ऋनुसार पुराण शब्द से जिसका व्यपदेश किया जा सकता है वह तन्त्व क्या है? इस बात का विचार करने पर यही सिद्ध होता है कि वह तन्त्व एकमात्र सिन्चदानन्द ऋखण्ड ब्रह्म ही हो सकता है, दूसरा कोई नहीं, क्योंकि स्वयं ऋजन्मा और दूसरे को जन्म देने की ऋनन्त राक्ति से सम्पन्न होने के कारण वही सारी सृष्टि का पूर्ववर्ती तथा उसका उद्गमस्थल हो सकता है। छान्दोग्य श्रुति भी यही कहती है—

"सदेव सोम्य ! इदमप्र आसीद् एकमेवाद्वितीयम् तदेश्वत, एकोऽहं बहु स्यां प्रजायेय"

ब्रह्म को पुराण का प्रतिपाद्य मानने पर यह प्रश्न उठ सकता है कि पुराण के उपर्यु क लच्चण के अनुसार सृष्टि, प्रलय आदि पाँच बातें ही पुराण के प्रतिपाद्य हैं तो फिर पुराण का प्रतिपाद्य ब्रह्म कैसे हो सकता है १ इसका उत्तर यह है कि परब्रह्म का साचात् निर्देश किसी शब्द से हो नहीं सकता, उसका परिचय उसके कार्यों द्वारा ही किया जा सकता है। तटस्थ लच्चणों द्वारा ही उस तक पहुँचा जा सकता है। उपनिषद् भी तटस्थ लच्चण का ही विशेषरूपेण अवलम्बन करती है—

"यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत्प्रय-न्त्यभिसंविशन्ति" (तै० ३।१) पाराशर व्यासदेव का ब्रह्मसूत्र भी इसी का निर्देश करता है—
"जन्माद्यस्य यतः" (ब्र० स्०१ स्र०१ पा०२ स्०)
इस स्त्र की व्याख्या करते हुये श्रीशङ्कराचार्य ने कहा है—

"अस्य जगतो नामरूपाभ्यां व्याकृतस्य अनेककर्तृभोक्तृसंयुक्तस्य प्रतिनियतदेशकालनिमित्तिक्रयाफलाश्रयस्य मनसाऽप्यचिन्त्यरचना-रूपस्य जन्मस्थितिभङ्गं यतः सर्वज्ञात्सर्वशक्तेः कारणाद्भवति तद् ब्रह्म"

यह जगत् जो विभिन्न नाम श्रीर रूपों द्वारा विस्पष्टरूप से विभाजित है, जो श्रमेक कर्ता एवं मोक्ता जीवों से भरा है, जिसमें देश, काल, निमित्त, किया श्रीर फल की नियत व्यवस्था है, जिसकी रचना के प्रकार का चिन्तन भी कर सकना सम्भव नहीं है उसकी रचना, उसका पालन श्रीर उसका प्रलय जिस सर्वज्ञ सर्वशक्ति कारण से होता है वह ब्रह्म है। इस प्रकार उसके कार्य ही एकमात्र उसके परिचय के उपाय हैं, श्रतः पुराण भी परब्रह्म परमेश्वर के प्रतिपादन का उपक्रम करता हुत्रा सृष्टि, प्रलय, श्रादि उसके कार्यों का ही विवरण प्रस्तुत करता है। कहने का तात्पर्य यह कि सर्ग, प्रतिसर्ग, वंशा, मन्वन्तर श्रीर वंशानुचरित के वर्णनों द्वारा पुराण इन सब श्रसाधारण समारम्भों के शाश्वत स्त्रधार पुराणपुरुष परमारमा का ही प्रतिपादन करता है।

# मार्कण्डेय पुराण

प्रसिद्ध स्राठारह पुराणों में मार्करखेय पुराण सातवाँ पुराण है। इसमें चार पिद्धियों द्वारा व्यास-शिष्य जैमिनि के प्रति मार्करखेय ऋषि की उस विद्या का वर्णन है जिसे उन्होंने पितामह ब्रह्मा जी से प्राप्त किया था। इस पुराण में वर्णित कथाश्रों के मूल बक्का मार्करखेय ऋषि हैं। इस प्रकार यह पुराण मार्करखेय-मूलक है श्रोर इसीलिये इसका नाम मार्करखेय पुराण है।

# ्र मार्कण्डेय ऋषि

ये कुमारसर्ग — रुद्रसर्ग के जीव हैं। भृगु के पौत्र मृकगड़ की पत्नी मनस्विनी से इनका जन्म हुन्ना था। प्रारम्भ में इनकी न्नायु बहुत ग्रल्प थी पर श्रीमहादेव जी की न्नाराधना कर इन्होंने न्नपनी न्नायु की न्नविध बढ़ा ली। फिर तो ये सतकल्पान्तजीवी हो गये। इनकी प्रज्ञा का विकास उस स्तर तक हुन्ना था जिसमें मानव के समस्त संशय मिट जाते हैं, मोह का पर्दा हट जाता है, भृत, भविध्यत् न्नौर वर्तमान तीनों काल के विषय हस्तामलकवत् प्रत्यच्च हो जाते हैं तथा जब मृत्युञ्जय-परमार्थज्ञानरूप महादेव के न्नायुश्च से चित्-न्नाचित् की न्नादि ग्रन्थि का भेदन हो जीवभाव की समग्र न्नशावितयाँ समात हो जाती

हैं। अर्थात् जब जीव पूर्णप्रज्ञ एवं पूर्ण जीवन्मुक्त हो परा शक्ति और पर पुरुष के निरूपण की नैपुणी प्राप्त कर लेता है। प्रज्ञा के इस उच्चस्तरीय विकास के कारण ही इनका यह पुराण संचिप्त होते हुये भी पूर्ण और अतीव विशद है।

# मार्कण्डेय पुराण की महिमा

मार्कपडेय पुराण का श्रारम्भ चार प्रश्नों से हुआ है जिन्हें आगे कहा जायगा। इस पुराण के अवण से सैंकड़ों करोड़ कल्पों के पाप नष्ट हो जाते हैं, ब्रह्महत्या आदि पाप तथा अन्य भी अशुभ कर्म इसके अवण से ठीक उसी प्रकार नष्ट हो जाते हैं जैसे वायु के लगने से स्ई, इसके अवण से पुष्करतीर्थ में स्नान करने का पुण्य होता है। वन्ध्या अथवा जिसके बच्चे मर जाया करते हों ऐसी स्त्री यदि ठीक तौर से इस पुराण को सुनती है तो वह निश्चय ही सब शुभ लच्चणों से युक्क पुत्र प्राप्त करती है, धन-धान्य तथा अच्चय स्वर्गलोक प्राप्त करती है। मद्यप और उप्रकर्मा मनुष्य इस पूरे पुराण को सुनकर समस्त पाणें से मुक्त हो स्वर्गलोक में पूजित होता है। इस पुराण का अवण करनेवाला मनुष्य आयु, आरोग्य, ऐश्वर्य, धन, धान्य, पुत्र एवं वंश प्राप्त करता है। यही बात अगले श्लोकों में वर्णित है—

चतुः प्रश्नसमोपेतं पुराणं मार्कण्डसं इकम् । श्रुतेन नश्यते पापं कल्पकोटिशतैः कृतम् ॥ श्रुतेन नश्यते पापं कल्पकोटिशतैः कृतम् ॥ श्रुद्धहत्यादिपापानि तथान्यान्यशुभानि च । तानि सर्वाणि नश्यन्ति तूलं वाताहतं यथा ॥ पुष्करस्नानजं पुण्यं श्रवणादस्य जायते । वन्ध्या वा मृतवत्सा वा श्रुणोति यदि तत्त्वतः ॥ साऽपि वे लभते पुत्रं सर्वलक्षणसंयुतम् । धनधान्यमवाप्नोति स्वर्गलोकं तथाऽक्षयम् ॥ सुरापश्चोत्रकर्मा च श्रुत्वेतत्सकलं नरः । सर्वपापविनिर्मुक्तः स्वर्गलोकं महीयते ॥ आयुरारोग्यमैश्वर्यं धनधान्यसुतादिकम् । वंशं चेव व्यवच्छे दी प्राप्नोति द्विजसत्तम ! ॥

(मा० पु० १३७ ऋ०)

#### उपक्रम

व्यास के शिष्य जैमिनि ने मार्करडेय जी से चार प्रश्नों के उत्तर पूछे थे। उन्हीं प्रश्नों से इस पुराण का ऋारम्भ हुआ है। वे प्रश्न इस प्रकार हैं—

- १. निर्गुण भगवान् का जन्मग्रहण कैसे सम्भव हुन्रा ?
- २. द्रौपदी पाँच पुरुषों की पत्नी कैसे हुई ?
- ३. बलदेव जी को तीर्थयात्रा के व्याज से ब्रह्महत्या का प्रायश्चित्त क्यों करना पड़ा ?

४. द्रौपदी के पुत्र ऋविवाहित ऋवस्था में ही क्यों मार डाले गये ?

मार्कएडेय जी ने समयाभाव से स्वयं इन प्रश्नों के उत्तर न देकर तदर्थ जैमिनि को विन्ध्याचल पर रहनेवाले पिङ्गाच, विबोध, सुमुख श्रीर सुपुत्र नाम के चार पित्त्यों के पास भेज दिया । ये पत्ती उच्च कोटि के तत्त्वज्ञानी थे तथा मनुष्य की भाषा बोलने में प्रवीए थे, ये विपुलस्वान् मुनि के पौत्र थे, इनके पिता सुकृष ने पत्ती के रूप में आर्थे इन्द्र का उनकी इच्छा के अनुसार नरमांस द्वारा त्र्यातिथ्य करने के लिये इन्हें देहत्याग करने की त्र्याज्ञा दी। जब इन लोगों ने प्राणरचा के लोभ से उनकी त्राज्ञा का पालन करने में त्रसमर्थता प्रकट की तब उन्होंने क्रिपत हो इन लोगों को पत्ती की योनि में पैदा होने का शाप दे दिया। उसके अनुसार ये द्रोण की पतनी तार्ची के गर्भ में आये। गर्भधान से साढ़े तीन महीने बाद ताचीं कुरुचेत्र गई। दैववश वहाँ महाभारत के युद्ध के बीच उसे जाना पड़ा श्रीर श्रचानक एक भाले के श्राघात से उसका पेट फट गया। पेट फटते ही चार ऋगडे भूमि पर गिर पड़े। संयोगवश टीक उसी समय एक हाथी का घरटा टूट कर इने अग्रडों के ऊपर गिर पड़ा। उसी के नीचे ये अग्रडे सुरिचत पड़े रहे । एक दिन उधर से जाते हुये शमीक ऋषि ने घएटे के नीचे से पित्तयों के बच्चों के जैसे कुछ शब्द सुने । कौतुकवश उन्होंने विगटा उठा दिया। उसके नीचे से उन चार पित्तशावकों को अपने आश्रम पर ले जा बड़े स्तेह से उन्हें पाला पोसा। जब वे सयाने हुये तब ऋषि की अनु-मति से विनध्याचल जा वहीं रहकर तत्त्वानुचिन्तन करने लगे।

मार्क्य डिय जी के ब्रादेश से जैमिनि ने इन पित्त्यों के निकट जाकर ब्रपने उक्त चार प्रश्नों के उत्तर पूछे। पित्त्यों ने जैमिनि का सत्कार कर उनके प्रश्नों के उत्तर कमशः इस प्रकार दिये।

# पहले प्रश्न का उत्तर---

परमात्मा की मुख्य दो मूर्तियाँ हैं, एक निर्गुण श्रौर दूसरी सगुण । निर्गुण मूर्ति एक, श्रद्वितीय, सर्वव्यापक, शुन्न, ज्योतिर्मय, सदा एकरूप तथा सनातन हैं। सगुण मूर्ति गुण की त्रिविधता के कारण तीन प्रकार की हैं। एक तमोगुण-प्रधाना जो पृथ्वी को धारण करती है तथा 'शेष' नाम से प्रसिद्ध है। दूसरी सस्वगुणप्रधाना जो जगत् की रच्चा एवं धर्म की व्यवस्था करती है तथा हिर वा विश्णु नाम से प्रसिद्ध है। तीसरी रजोगुणप्रधाना जो जगत् की सृष्टि करती

तथा जल के बीच सर्पशय्या पर शयन करती है, जिसका नाम नारायण है। इस प्रकार परमात्मा की मूर्ति चतुन्यूं हात्मक है। इनमें प्रजा का पालन करने वाली जो सत्त्वप्रधाना मूर्ति है वही समाज की सुव्यवस्था के हेतु धर्म की रज्ञा श्रीर श्रथमं का नाश करने के निमित्त समय-समय पर मनुष्य-शरीर में श्रवतीर्ण होती है। ताल्पर्य यह है कि परमात्मा परमार्थ दृष्टि से स्वभावतः निर्गुण होते हुये भी श्रमादि काल से गुणों से सम्पन्न हैं। इस गुण-सम्पर्क के कारण ही उनका श्रवतार लेना सम्भव होता है। यह बात इस पुराण के चौथे श्रध्याय में बड़ी स्पष्टता से वर्णित है।

# दूसरे प्रश्न का उत्तर—

जब इन्द्र ने प्रजापित त्वष्टा के ब्राह्मण पुत्र को मार डाला तब उनहें ब्रह्महत्या का पाप लगा । इससे उनका धर्मतेज उनसे निकल कर धर्मराज में जा मिला। पत्र का वध सन कुपित त्वष्टा ने ऋपनी एक जटा उखाड़ उसे ऋग्नि में हवन कर दिया । उससे महान् सुरद्रोही वृत्र का जन्म हुन्ना । उसके उपद्रवों के निरोधार्थ सप्तर्षियों ने उसकी श्रौर इन्द्र की सन्धि करा दी। कुछ दिन बाद श्रवसर पा इन्द्र ने उस सन्धि को तोड़ वृत्र को मार डाला। इस दूसरी ब्रह्महत्या के पाप से उनका बल उनसे निकल कर पवन में जा मिला। फिर जब उन्होंने गौतम ऋषि की पत्नी सुन्दरी ब्रहल्या का सतीरव नष्ट किया तब उनका रूप-सौन्दर्य उनसे निकल श्रश्विनीकुमारों में जा मिला। बाद में राजाश्रों की श्रसुर वृत्ति से पीड़ित पृथ्वी में शान्ति-स्थापन के निमित्त जब भगवान के स्रवतार लेने की त्रावश्यकता हुई तब उसके अनुरूप भूमिका तयार करने के लिये देवगए पृथ्वी पर जन्म लेने लगे । उस समय पाएडु की प्रथम परनी कुन्ती ने धर्मराज से इन्द्र के धर्म को प्राप्त कर उससे युधिष्ठिर को, इन्द्र के वीर भाव से ऋर्जुन को, पवन से इन्द्र के बल को प्राप्त कर उससे भीम को तथा पाएडु की द्वितीय परनी माद्री ने ऋश्विनीकुमारों से इन्द्र का रूप-सौन्दर्य प्राप्त कर उससे नकुल और सहदेव को जन्म दिया। इस प्रकार पाँच शारीरों में एक इन्द्र का ही जन्म हुस्रा। उन्हीं दिनों महाराज द्रपद के घर स्राप्ति से इन्द्र की परनी शची का जन्म हुस्रा । समय स्त्राने पर स्त्रर्जन के शारीर में उत्पन्न इन्द्र के मतस्यवेध से प्रभादित हो द्रुपद ने ऋपनी पुत्री द्रौपदी ऋर्जुन को ऋर्षित कर दी ऋौर वह माता कुन्ती की त्राज्ञा से उनके पाँचों पुत्रों की परनी बनी। इस त्राख्यान से स्पष्ट है कि द्रौपदी पाँच पुरुषों की पत्नी नहीं किन्तु पाँच शरीरों में अवस्थित एक ही पुरुष इन्द्र की पतनी थी। तीसरे प्रश्न का उत्तर—

जब बलदेव जी ने देखा कि उनके प्रिय अनुज श्रीकृष्ण ने अर्जुन का पद्ध

ले लिया तव वे वड़े ग्रसमंजस में पड़े । उन्होंने सोचा कि यदि मैं श्रव दुर्योधन के पन्न में जाता हूँ तो कृष्ण के साथ विरोध करना होगा जो मेरे लिये उचित नहीं है और यदि कृष्ण के कारण पारडवों का पत्त लेता हूँ तो दुर्योधन का विरोध करना होगा, श्रौर यह भी मेरे लिये नितान्त श्रनुचित है क्योंकि दुर्योघन के साथ मेरे अनेक प्रिय नाते हैं, अतः उन्होंने निश्चय किया कि मैं किसी भी पन्न में सम्मिलित न होऊँगा किन्त जब तक कौरव-पाएडवों के भगड़े निपट नहीं जाते तब तक तीर्थयात्रा करूँगा। इस निश्चय के अनुसार वे अपनी पत्नी रेवती तथा थोड़े से परिजन साथ में ले तीर्थयात्रा के लिये निकल पड़े। इस यात्रा में ही एक बार उन्होंने ऋधिक मात्रा में मद्यपान कर रैवत वन में प्रवेश किया । उस समय वहाँ सूत जी ऋषियों के बीच पुराणों का प्रवचन कर रहे थे । ऋषियों ने मद्यपान से उन्मत्त हुये बलदेव जी को देखकर ब्रासन से उठ उनका सत्कार किया, पर स्त जी ने व्यासासन की मर्यादा को ध्यान में रख स्त्रासन का त्याग नहीं किया । इससे क्रद्ध हो उन्मत्त बलदेव ने सृत जी का वध कर दिया । इस घटना से खिन्न हो ऋषिगण उस वन को छोड़कर चल दिये। बाद में जब बलदेव जी का उन्माद उतरा तब उन्हें श्रपने श्रपराध का ज्ञान हुआ श्रौर उन्होंने श्रपने को ब्रह्महत्या के पाप से लिप्त समभा । इस ब्रह्महत्या का प्रायश्चित्त करने के निमित्त ग्रपने पाप का कीर्तन करते हुये उन्होंने पुनः नये सिरे से महती तीर्थयात्रा का उपक्रम किया।

चौथे प्रश्न का उत्तर-

जब विश्वामित्र ने राजा हरिश्चन्द्र का सारा राज्य दान के रूप में प्राप्त कर लिया और राजस्य यज्ञ की पूर्व-प्रतिज्ञात दिल्ला का राज्य के बाहर से प्रवन्ध करने के लिये लाठी से मार उन्हें राज्य से वाहर करने की क्रूर चेष्टा करने लगे तब राजा की वह दयनीय दशा देख विश्वदेशों को दया आ गई और वे विश्वामित्र की क्रूरता की निन्दा करने लगे। इस बात से कुपित हो विश्वामित्र ने उन्हें मनुष्य योगि में पैदा होने का शाप दे दिया। शाप से त्रस्त हो विश्वामित्र ने उन्हें मनुष्य योगि में पैदा होने का शाप दे दिया। शाप से त्रस्त हो विश्वदेवों ने उनके अनुग्रह की याचना की। उन्होंने कहा कि मेरा वचन अन्यथा नहीं हो सकता, मनुष्य योगि में तो आप लोगों को अब पैदा होना ही पड़ेगा। हाँ, मनुष्य होकर आप लोगों को छूट देता हूँ। अतः मनुष्य होने पर भी आप लोग दारसंग्रह और सन्तानोत्पादन के प्रपञ्च में न पड़ेंगे तथा मनुष्य के काम, क्रोध आदि सहज दोष आप लोगों को दूषित न कर सकेंगे। विश्वामित्र के इस शाप और अनुग्रह के कारण ही विश्वदेवों का द्रौपदी के गर्भ से जन्म हुआ और अविवाहित अवस्था में ही वे मार डाले गये।

पुराण के लच्चण श्रीर मार्कगडेय पुराण-

पुराण के उपर्शुक्त लच्चण की कसौटी पर मार्करहेय पुराण को कसने पर ज्ञात होता है कि यह एक पूर्ण पुराण है क्योंकि इसमें सर्ग, प्रतिसर्ग, वंश, मन्वन्तर श्रौर वंशानुचरित का विमल वर्शन प्रस्तुत किया गया है। उदा-हरणार्थ कतिपय सम्बन्धित बातों की चर्चा श्रागे की जा रही है।

# सर्ग-सृष्टि

मार्करहेय पुराण के ४७ वें अध्याय से ५५ वें अध्याय तक सर्ग का वर्णन किया गया है। निष्क्रिय रूप से सममावेन अवस्थित प्रकृति श्रीर पुरुष में सर्वशक्तिमान सर्वश्च परमेश्वर का अनुप्रवेश होकर प्रकृति के लोम से सर्ग का आरम्भ बताया गया है। ४७ वें अध्याय में सर्ग के मुख्य तीन भेदों का निर्देश प्राप्त होता है—प्राकृत, वेंकृत और कौमार। प्राकृत सर्ग के तीन भेद हैं—ब्रह्मसर्ग, मृत्सर्ग तथा इन्द्रियसर्ग। वैंकृत सर्ग के पाँच भेद हैं—मुख्यसर्ग, तिर्यक्सर्ग, देवसर्ग, मानुष सर्ग और अनुप्रह सर्ग। कौमार सर्ग का दूसरा नाम रुद्रसर्ग है, इसके किसी अवान्तर भेद का उल्लेख नहीं है। इन सर्गों की चर्चा अगले श्लोकों में हैं—

प्रथमो महतः सर्गो विज्ञेयो ब्रह्मणस्तु सः। तन्मात्राणां द्वितीयस्तु भूतसर्गः स उच्यते॥

महान् ब्रह्मा की उत्पत्ति प्रथम श्रर्थीत् ब्रह्मसर्ग है श्रीर तन्मात्र ( शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध ) की उत्पत्ति द्वितीय सर्ग है जिसे भूतसर्ग कहा जाता है ।

वैकारिकस्तृतीयस्तु सर्गश्चैन्द्रियकः स्मृतः। इत्येष प्राकृतः सर्गः सम्भूतो बुद्धिपूर्वकः॥

तीसरा इन्द्रिय सर्ग है जिसे वैकारिक भी कहा जाता है। यही तीन प्राक्टत सर्ग हैं। इनकी उत्पत्ति बुद्धिपूर्वक होती है।

> मुख्यसर्गश्चतुर्थस्तु मुख्या वै स्थावराः स्मृताः । तिर्यक्स्नोतस्तु यः प्रोक्तस्तिर्यग्योन्यः स पञ्चमः ॥

मुख्य के माने हैं स्थावर अर्थात् भूमि, पर्वत, वृद्ध आदि । इनकी उत्पत्ति चौथा सर्ग है । इसी का नाम मुख्य सर्ग है । तिर्यक् अर्थात् पशु, पद्धी, सर्प आदि की उत्पत्ति पाँचवाँ सर्ग है जिसे तिर्यक्स्नोत या तिर्यक्सर्ग नाम से कहा गया है ।

> ततोद्ध्वस्नोतसां षष्टो देवसर्गस्तु स स्मृतः। ततोऽर्वाक्स्नोतसां सर्गः सप्तमः स तु मानुषः॥

ऊद्र्विस्रोत-देवतात्रों की उत्पत्ति छठा सर्ग है जिसका नाम देवसर्ग है ; श्रीर श्रविक्सोत-मनुष्यों की उत्पत्ति सातवाँ सर्ग है जिसे मानुष सर्ग कहा जाता है।

> अष्टमोऽनुत्रहः सर्गः सात्त्विकस्तामसश्च सः। पञ्चेते वैकृताः सर्गाः प्राकृतास्तु त्रयः स्मृताः॥

श्राटवाँ श्रनुग्रह सर्ग है जिसमें सात्त्विक तथा तामस दोनों का समावेश है। मुख्य से श्रनुग्रह तक के पाँच सर्ग वैकृत हैं श्रीर उनके पूर्व कहे गये तीन सर्ग प्राकृत हैं।

> प्राकृतो वैकृतश्चेव कौमारो नवमः स्मृतः। इत्येते वे समाख्याता नव सर्गाः प्रजापतेः॥

तीन प्राकृत, पाँच वैकृत तथा नवाँ कौमार ये कुल मिलकर प्रजापित के नव सर्ग हैं।

इन समस्त सर्गों की स्त्राधारशिला ब्रह्म है, जो स्त्रनन्त सत्ता, स्रखरड चैतन्य स्रोर एकमात्र स्त्रानन्दरूप है।

# प्रतिसर्ग-प्रलय

प्रतिसर्ग द्रार्थीत् प्रलय के चार भेद हैं—िनत्य, नैमित्तिक, प्राकृत स्त्रीर स्त्रात्यन्तिक। जो प्रलय प्रतिदिन होता है उसे नित्य प्रलय कहा जाता है जैसे सुभुति। सुभुति के समय सुप्त जीव के समस्त कार्यप्रपञ्च का लय हो जाता है स्त्रार्थीत् जब तक प्राणी सोया रहता है तब तक उसके लिये एक प्रकार के प्रकाय की स्रवस्था रहती है।

ब्रह्मा के दिन के समय सर्ग का श्रास्तित्व रहता है। जब उसकी रात्रि होती है तब भूः, भुवः, स्वः इन तीनों लोकों का नाश हो जाता है। इसी नाश को नैमित्तिक प्रलय कहा जाता है—

> तस्यान्ते प्रलयः प्रोक्तो ब्रह्मन् ! नैमिक्तिको बुधैः । भूर्लोकोऽथ भुवर्लोकः स्वर्लोकश्च विनाशिनः ॥

> > (मा०पु०४६ अ०)

ब्रह्मा के दिन की समाप्तिरूप निमित्त से होने के कारण इसका नाम नैमित्तिक हैं। ब्रह्मा के एक दिन की जो अविध होती हैं वही उनकी एक रात्रि की अविध होती है और वही इस प्रलय की भी अविध है।

्र एक स्योंदय से दूसरे स्योंदय तक का काल मनुष्य का एक ऋहोरात्र है। पन्द्रह ऋहोरात्रों का एक पन्न होता है। दो पन्नों का एक मास होता है। छः

मासों का एक अप्रयन होता है। दो अप्रयनों (उत्तर श्रीर दिव्वण् ) का एक वर्ष होता है। मनुष्य का यह एक वर्ष देवता श्रों का एक श्रहोरात्र है—

अहोरात्रेश्च त्रिंशद्भिः पक्षौ द्वौ मास उच्यते। तैः षड्भिरयनं वर्षे द्वेऽयने दक्षिणोत्तरे।। तद्देवानामहोरात्रम् · · · · · · · · ·

(मा०पु०४६ श्र०)

देवतात्रों के त्रहोरात्र से बननेवाले बारह मासों का एक दिव्य वर्ष होता है, बारह सहस्र वर्षों की एक चतुर्युगी (कृत, त्रेता, द्वापर और किल ) होती है—

> दिञ्येर्वर्षसहस्रेस्तु कृतत्रेतादिसंज्ञितम् । चतुर्युगं द्वादशभिः । ।।

( मा० पु० ४६ ऋ० )

एक सहस्र चतुर्युगी का ब्रह्मा का एक दिन होता है— एतत्सहस्रगुणितमहत्रीह्मचमुदाहतम् ।

(मा० पु० ४६ अ०)

जब ब्रह्मा का एक दिन पूरा होता है अर्थीत् एक सहस्र चतुर्युगी बीत जाती हैं तब इतनी ही अर्थाध की ब्रह्मा की एक रात होती हैं—

तत्त्रमाणैव सा रात्रिः। (मा० पु० ४६ श्र०)

इस प्रकार नैमित्तिक प्रलय की अविधि एक सहस्र चतुर्युगी की अविधि के बराबर होती है। इस अविधि में ब्रह्मा जी शयन करते हैं। इस रात के व्यतीत होने के साथ ही ब्रह्मा जी की नींद टूटती है और तब पुन: वे नवीन सृष्टि की रचना करते हैं—

····तदन्ते सृज्यते पुनः । (मा० पु० ४६ श्र०)

ब्रह्मा के उपर्युक्त ऋहोरात्र से बननेवाले वर्षों से एक सौ वर्ष की ब्रह्मा की आयु होती है—

तस्य वर्षशतं त्वेकं परमायुर्महात्मनः। ब्राह्मचेणैव हि मानेनः ॥

( मा० पु० ४६ ग्र०)

इन सौ वर्षों की संज्ञा है 'पर'। इसके आधे भाग आर्थात ब्रह्मा के पचास वर्षों के काल को 'परार्ध' कहते हैं। पहला परार्ध बीत चुका है, दूसरे परार्ध का इस समय वाराह कल्प चल रहा है—

शतं हि तस्य वर्षाणां परिमत्यभिधीयते। पञ्जाशद्भिस्तथा वर्षैः परार्धमिति कथ्यते॥ एवमस्य परार्धं तु व्यतीतं द्विजसत्तम ! द्वितीयस्य परार्धस्य वर्तमानस्य वै द्विज ! वाराह् इति कल्पोऽयं प्रथमः परिकल्पितः ॥

(मा० पु० ४६ श्र०)

ब्रह्मा के एक दिन को एक कल्प कहा जाता है। ब्रह्मा की त्र्यायु का यह द्विपरार्घात्मक काल परब्रह्म परमेश्वर का एक दिन हैं-

उत्पत्तेर्ब्रह्मणो यावदायुषो द्विपरार्धकम् । तावद्दिनं परेशस्य ।

(मा०पु०४६ अ०)

ब्रह्मा की कथित आयु पूर्ण हो जाने पर समस्त त्रिलोकी का प्रकृति में लय हो जाता है। ब्रह्मा भी काल के गाल में समा जाते हैं। अव्यक्त सारे विकारों से रहित हो अपने स्वरूप में स्थिर हो जाता है, प्रकृति और पुरुष समान-धर्मा अर्थात् निष्किय हो अवस्थित हो जाते हैं। प्रकृतिगत इस महान् विनाश को ही प्राकृत प्रलय कहा जाता है—

> यदा तु प्रकृतौ याति लयं विश्वमिदं जगत्। तदोच्यते प्राकृतोऽयं विद्वद्भिः प्रतिसञ्चरः॥ स्वात्मन्यवस्थितेऽव्यक्ते विकारे प्रतिसंहृते। प्रकृतिः पुरुषरचैव साधर्म्यणावतिष्ठतः॥

> > ( मा० पु० ४६ अ०)

यह प्राकृत प्रलय ही परमेश्वर की रात है। इसकी अविध ब्रह्मा की आयु की अविध के बराबर होती है—

'तत्समा संयमे निशा'

(मा०पु०४६ अ०)

इस प्रलय की श्रविध समाप्त होने पर श्रपनी रात के श्रन्त में प्रातःकाल परब्रह्म परमेश्वर श्रपने योग द्वारा प्रकृति को सुब्ध कर नये ब्रह्मा की उत्पत्ति करते हैं श्रीर फिर उसके द्वारा नई सृष्टि की रचना तथा विस्तार होता है, जैसा कि श्रिष्टिम श्लोकों से प्रकट होता है—

अहर्मुखे प्रबुद्धस्तु जगदादिरनादिमान् । सर्वहेतुरचिन्त्यात्मा परः कोऽप्यपरिक्रयः ॥ प्रकृतिं पुरुषं चैव प्रविश्याशु जगत्पितः । क्षोभयामास योगेन परेण परमेश्वरः ॥ प्रधाने क्षोभ्यमाणे तु स देवो ब्रह्मसंज्ञितः । समुत्पन्नः ॥ उत्पन्नः स जगद्योनिरगुणोऽपि रजोगुणम् । युञ्जन्प्रवर्तते सर्गे ब्रह्मत्वं समुपाश्रितः ॥

(मा०पु०४६ अ०)

# वंश

वंश शब्द से वे राजवंश विविद्धित हैं जो भिन्न-भिन्न मनुस्रों द्वारा प्रतिष्ठित हो पृथ्वी का शासन करते हैं, जिनके चरित्र स्नौर विधान से तत्तत् समय में प्रजावर्ग की गतिविधि परिचालित होती है। राजवंशों का वर्णन पुराण में बड़े विस्तार से मिलता है। मार्करण्डेय पुराण में भी १०१ वें स्रध्याय से वंशों तथा उनके चित्रों का वर्णन किया गया है। वंशों का परिचय मन्वन्तर एवं वंशानुचरित की चर्चा के प्रसङ्कों में प्राप्त होगा।

#### मन्बन्तर

जो समस्त पृथ्वी पर अपना अधिकार स्थापित कर अपने विधान से सारी पृथ्वी का शासन करता है वह मनु कहा जाता है और उसका विधान तथा उसकी वंश-परम्परा का शासन जितने काल तक चलता है वह मन्वन्तर कहा जाता है। यह काल कुछ अधिक एकहत्तर चतुर्युगी के बराबर होता है। एक मन्वन्तर की अवधि मनुष्य वर्ष के मान से तीस करोड़, सड़सट लाख, बीस सहस्र वर्षों की होती है, जैसा कि अपने श्लोकों से जात होता है—

मन्वन्तराणां संख्याता साधिका ह्येकसप्तिः। मानुषेण प्रमाणेन श्रृणु मन्वन्तरं च मे॥ त्रिंशत्कोटचस्तु संख्याताः सहस्राणि च विंशतिः। सप्तषष्टिस्तथान्यानि नियुतानि च संख्यया॥

(मा०पु०५३ अ०)

इस मान के चौदह मन्वन्तर ब्रह्मा के एक दिन में व्यतीत होते हैं। ब्रह्मणो दिवसे ब्रह्मन् मनवः स्युश्चतुर्दश। (मा०पु०४६ अर०)

प्रति मन्द्रन्तर में देवता, सतर्षि, इन्द्र, मनु ख्रीर उनके राजवंश बदल जाते हैं—

देवाः सप्तर्षयः सेन्द्रा मनुस्तत्स्न्नवो नृपाः। मनुना सह सुज्यन्ते संह्वियन्ते च पूर्ववत्।। (मा० पु० ४६ अ०)

चौदहों मन्वन्तर ये हैं---

स्वायम्भुव, स्वारोचिष, श्रौत्तम, तामस, रैवत, चात्तुष, वैवस्वत, सावर्शि, दत्त्वसावर्शि, धीमान-ब्रह्मसावर्शि, धर्मसावर्शि, रुद्रसावर्शि, रौच्य श्रौर मौत्य— स्वायम्भुवो मनुः पूर्वं मनुः स्वारोचिषस्तथा। औत्तमस्तामसञ्चेव रैवतश्चाक्षुषस्तथा॥ षडेते मनवोऽतीतास्तथा वैवस्वतोऽधुना। सावर्णिः पञ्च रौच्याश्च भौत्याश्चागामिनस्त्वमी॥

(मा० पु० ५३ अ०)

#### १. स्वायम्भुव-

परब्रह्म परमेश्वर के नाभिकमल से उत्पन्न ब्रह्मा ने उत्तम सृष्टि के विस्तार की इच्छा से ऋपने शरीर के एक भाग से एक पुरुष ऋौर दूसरे भाग से एक स्त्री उत्पन्न की, जो स्वायम्भुव मनु श्रौर शतरूपा नाम से प्रसिद्ध हुये। इन दोनों के योग से प्रियवत त्र्यौर उत्तानपाद नाम के दो पुत्र पैदा हुये। उत्तानपाद को उनकी सुनीति त्रीर सुरुचि नाम की पत्नियों से ध्रुव त्रीर उत्तम नाम के दो पुत्र हुये। प्रियत्रत का विवाह प्रजापति कर्दम की पुत्री प्रजावती से हुस्रा। उनके दश पुत्र उत्पन्न हुये—श्रम्नीध्र, मेधातिथि, वपुष्मान् , ज्योतिष्मान् , द्यतिमान् , भव्य, सवन, मेघा, ऋग्निबाहु ऋौर मित्र । इनमें मेघा, ऋग्निबाहु ऋौर मित्र संसार से विरक्त हो तपस्वी हो गये। प्रियन्नत बड़े प्रतापी थे। सारी पृथ्वी उनके वश में थी। ऋपने पुत्रों के निमित्त उन्होंने पृथ्वी को द्वीप नाम के सात खरडों में बाँट दिया। प्लच्च द्वीप में मेधातिथि को, शाल्मिल द्वीप में वपुष्मान को, कुराद्वीप में ज्योतिष्मान् को, कौञ्चद्वीप में युतिमान् को, शाकद्वीप में भव्य को, पुष्कर द्वीप में सवन को तथा जम्बूद्वीप में ज्येष्ठ पुत्र अपनीध्र को राज्यासन पर श्रमिषिक किया । श्रम्नीध्र के नव पुत्र हुये-नाभि, किग्पुरुष, हरिवर्ष, इलावृत, रम्य, हिरएय, कुरु, भद्राश्व श्रीर केतुमाल । इन नवों के लिये श्रग्नीध ने जम्ब-द्वीप को नव भागों में विभक्त कर एक एक पुत्र को एक एक खरड का राजा बना दिया। जिस खराड का जो राजा हुआ वह खराड उसके नाम से प्रसिद्ध हुआ। जो भाग हिमालय से लेकर दिच्चिण; पूर्व तथा पश्चिम के समुद्रों तक फैला था उस पर त्र्रग्नीघ्र के ज्येष्ठ पुत्र नाभि का राज्य हुन्त्रा त्र्रौर उन्हीं के नाम से वह अ्रजनाम कहलाया । हिमालय से आ्रारम्म होने के कारण उसका एक नाम हिम भी था। नाभि के पुत्र ऋषभ हुये श्रीर ऋषभ से भरत की उत्पत्ति हुई : ऋषभ ने भरत को राज्य देकर स्वयं संन्यास ले लिया । भरत बड़े वीर, तेजस्वी, के कारण ही उनके नाम के ब्राधार पर इस देश की प्रसिद्धि भारतवर्ष के नाम से हुई। यह बात ऋगले श्लोक में स्पष्ट है—

> अग्नीघ्रसूनोर्नाभेस्तु ऋषभोऽभूरसुतो द्विज ! ऋषभाद् भरतो जज्ञे वीरः पुत्रशताद्वरः ॥

हिमाह्वं दक्षिणं वर्षं भरताय पिता ददो । तस्मान्तु भारतं वर्षं तस्य नाम्ना महात्मनः॥

(मा० पु० ५४ अ०)

# भारतवर्ष

भारतवर्ष के दो भेद हैं—एक बृहत्तर भारत श्रौर दूसरा भारत या लघु-भारत । बृहत्तर भारत के नव भाग हैं श्रौर वे एक दूसरे से समुद्र द्वारा व्यवहित एवं विभक्त हैं, श्रत: एक भाग से दूसरे भाग में स्थल मार्ग से जाना श्रसम्भव है→

> भारतस्यास्य वर्षस्य नव भेदान्निबोध मे। समुद्रान्तरिता ज्ञेयास्ते त्वगम्याः परस्परम्।।

(मा०पु०५७ अ०)

बृहत्तर भारत के नव भागों में जो भाग हिमालय के दिल्ण में स्थित है वह पृथ्वी का सर्वश्रेष्ठ देश है। इसके तीन श्रोर-पूर्व, पश्चिम तथा दिल्ण में समुद्र श्रीर उत्तर में हिमालय पर्वत स्थित है। इसके पूरे चित्र को ध्यान में रखने पर ऐसा ज्ञात होता है कि पूर्व के पूरे भाग से दिल्ण होते हुये पश्चिम के पूरे भाग तक फैला हुआ महासमुद्र एक धनुष है श्रीर उत्तर में खड़ा हिमालय उसकी डोर है तथा बीच का स्थल भाग (भारतवर्ष) धनुष श्रीर डोर के बीच का रिक स्थान है—

एतत्तु भारतं वर्षे चतुःसंस्थानसंस्थितम्। दक्षिणापरतो ह्यस्य पूर्वेण च महोद्धिः॥ हिमवानुत्तरेणास्य कार्मुकस्य यथा गुणः। तदेतद्भारतं वर्षे सर्वबीजं द्विजोत्तम !॥

(मा० पु० ५७ श्र०)

हिमालय के दिल्लाए में स्थित भारतवर्ष ही कर्म की भूमि है। पुर्ण्य श्रौर पाप की व्यवस्था भी यहीं है, श्रम्यत्र नहीं। यहीं से मनुष्य स्वर्ग, मोन्न, मनुष्य-योनि, नरकयोनि, पशु श्रादि की योनि श्रथवा श्रम्य योनि प्राप्त कर सकता है। इसी कारण देवताश्रों का सदा यही मनोरथ रहता है कि वे देवत्व से छूटकर भारतवर्ष में मनुष्य योनि में उत्पन्न हों—

> भारतं नाम यद्वर्षं दक्षिणेन मयोदितम्। तत्कर्मभूमिर्नान्यत्र सम्प्राप्तिः पुण्यपापयोः॥ तस्मात् स्वर्गापवर्गौ च मानुष्यनारकावपि। तिर्यक्त्वमथवाष्यन्यन्नरः प्राप्नोति वे द्विज!॥

देवानामपि विप्रर्षे ! सदैवैष मनोरथः । अपि मानुष्यमाप्स्यामो देवत्वात्प्रच्युताः क्षितौ ॥ (मा०पु०५५५७ अ०)

#### मानव-सभ्यता

पुराण के अध्ययन से जात होता है कि मानवजाति तथा मानव सभ्यता का उदगम और विकास सर्वप्रथम इस भारतवर्ष में ही हुआ, क्योंकि मनु ही इस जाति और इस सम्यता के आद्य उद्भावक हैं और उनके जन्म एवं जीवन का चेत्र यही देश है। उनके वंशाजों का फैलाव पृथ्वी के अन्य देशों में यहाँ से ही हुआ। था। हमारी इस धारणा का आधार यह है कि मनु की वंश-परम्परा का ज्येष्ठ पुत्र सदा इसी देश के राज्यासन पर अभिषिक्त होता रहा और यह सर्वमान्य प्रथा है कि पिता ज्येष्ठ पुत्र को ही अपने प्रधान स्थान का अधिकारी बनाता है अतः यह कहने में कोई हिचक नहीं है कि इस देश पर पाश्चाच्यों का शासन होने के बाद से कतिपय ऐतिहासिकों ने जो यह मत व्यक्त किया है कि इस देश में सम्य मानवों का आगमन वाहर से हुआ है वह नितान्त असत्य है।

यह पहले कहा जा चुका है कि प्रति मन्वन्तर में देवगण, इन्द्र, सप्तर्षि श्रीर राजवंश भिन्न-भिन्न होते हैं। उसके श्रनुसार स्वायम्भुव मनु के पुत्र प्रियनत का वंश ही इस मन्वन्तर का राजवंश है। इस पूरे मन्वन्तर में उस वंश के लोगों का ही सारी पृथ्वी पर शासन था। यह बात श्रगले श्लोक में व्यक्त है—

एतेषां पुत्रपौत्रेस्तु सप्तद्वीपा वसुन्धरा । त्रियत्रतस्य पुत्रेस्तु भुक्ता स्वायन्भुवेऽन्तरे ॥

( मा० पु० ५३ अ०)

ऊर्जी नामक पतनी से वशिष्ठ के सात पुत्र पैदा हुये थे—रज, गात्र, ऊर्ध्व-बाहु, सबल, श्रनघ, सुतपा श्रीर शुक्र । ये ही इस मन्वन्तर के सप्तर्षि हैं—

ऊर्जायां तु विशिष्टस्य सप्ताजायन्त वै सुताः । रजोगात्रोध्वबाहुश्च सबलश्चानघस्तथा ॥ सुतपाः शुक्र इत्येते सर्वे सप्तर्षयः स्मृताः॥

( मा० पु० ५२ ३४० )

यज्ञ की पतनी दिल्लिणा से बारह पुत्र पैदा हुये थे जो यामा नाम से प्रसिद्ध थे। ये ही इस मन्वन्तर के देवगण हैं—

यज्ञस्य दक्षिणायास्तु पुत्रा द्वादश जिज्ञरे । यामा इति समाख्याता देवाः स्वायम्भुवेऽन्तरे ॥ (मा० पु० ५० ऋ०) इन देवतात्रों के पिता यज्ञ श्रौर माता दिन्निग्णा दोनों प्रजापित की सहोत्पन्न सन्तित हैं तथा इनका दाम्पत्य भी सहज है।

#### २. स्वारोचिष—

वरुणा नदी के तट पर श्रुरुणास्पद नामक स्थान में एक ब्राह्मण रहता था। वह बड़ा विद्वान, सदाचारी तथा ऋत्यन्त सुन्दर था। एक दिन उसके यहाँ ऋाये हुये एक ब्रातिथि ने उसे एक लेप दिया । उस लेप को पैर में लगा कर इच्छानु-सार पृथ्वी के किसी भी भाग में बड़ी शीव्रता से क्रमायास जाया जा सकता था। इस लेप को पा ब्राह्मण ने देशाटन की ब्रापनी चिरन्तन इच्छा पूर्ण करने का निश्चय किया। लेप का प्रयोग कर सर्वप्रथम वह हिमालय पर्वत पर गया। पर्वत के श्रनेक रमणीय स्थानों के देखने में तल्लीन हो जाने से उसे लेप को सुरिचत रखने का ध्यान न रहा। फलतः भरनों की जलधारा से पैर का लेप धुल गया। जब उसे घर लौटने की सुधि हुई तो ऋपने को ऋसमर्थ पा उसे बड़ी चिन्ता हुई। इसी बीच बरूथिनी नाम की एक परम-सुन्दरी ऋष्सरा ऋई ऋीर ब्राह्मण के ऋप्रतिम सौन्दर्य से मुग्ध हो उससे प्रणय-याचना करने लगी। ब्राह्मण बड़ा धार्मिक एवं सदवत्त था। उसने ऋपरा की मांग ठकरा दी ऋौर घर लौटने की शक्ति शप्त करने के निमित्त अग्निदेव की विनती की। उसकी विनती तथा दृढ धर्मनिष्ठा के कारण गाईपत्य श्रम्नि ने उसके शरीर में बलाधान कर दिया श्रीर वह श्रपने घर चला गया। इधर बरूथिनी उसकी उपेक्ता से ऋत्यन्त व्यथित हो गई श्रीर श्रातुर हो उसे प्राप्त करने का उपाय करने लगी। कलि नाम का गन्धर्व. जिसकी प्रणय-प्रार्थना को इस अप्सरा ने एक बार अस्वीकार कर दिया था. इस ग्रवसर का लाभ उठाने को उद्यत हुन्ना। श्रप्सरा जिस ब्राह्मण के लिये विह्नल थी उसी के रूप में वह गन्धर्व उसके समज्ञ उपस्थित हुन्ना। वरूथिनी उसे देख प्रसन्न हो उठी श्रीर उसने बड़े कातर भाव से पुन: प्रणय की याचना की। इस बार उसकी प्रार्थना स्वीकृत हो गई ख्रौर फलस्वरूप उसे गर्भाधान हो गया। थोड़े दिन बाद उससे एक बड़ा तेजस्वी पुत्र पैदा हुन्ना जिसका नाम स्वरोचिष पड़ा। युवा होने पर मनोरमा, विभावरी श्रौर कलावती नाम की श्रपनी परिनयों से उसने विजय, मेरुनाद श्रीर प्रभाव नाम के तीन पुत्र पैदा किये। पत्रों के बड़े होने पर राजा ने देश को पूर्व, उत्तर श्रौर दिख्ण इन तीन भागों में विभक्त कर विजय को पूर्व का, मेरुनाद को उत्तर का तथा प्रभाव को दित्तरण का राजा बना दिया श्रीर स्वयं राजकार्य से मुक्त हो श्रानन्द से रहने लगा। एक दिन वह वन विहार के लिये जंगल गया। सामने एक वाराह दिखाई पड़ा। उसे मारने को ज्यों ही उसने बाए ताना त्यों ही सामने आ हरिसी ने कहा 'राजन ! इस बास को वाराह पर मत डालिये, किन्तु इससे

मेरा वध कीजिये अथवा मुफे अपनी पत्नी बनाइये। यदि आप परनी के रूप में मुफे स्वीकार करेंगे तो में आपकी पत्नी बन सकते के अनुरूप शरीर में परिवर्तित हो जाऊँगी। यह मुन राजा ने ज्यों ही प्रेम भाव से हरिणी का स्पर्श किया त्यों ही वह एक दिव्य रिमणी के रूप में परिवर्तित हो गई और बोली राजन! में इस बन की देवी हूँ। देवताओं की इच्छा है कि आप मुफ से एक ऐसा पुत्र पैदा करें जो समस्त भूमण्डल का शासक हो मनु का पद प्राप्त करें। राजा ने उस रमणी की बात मान ली और उससे बुतिमान नाम का एक पुत्र पैदा किया। यही पुत्र युवा होने पर स्वारोचिष नाम का मनु हुआ।

पारावत श्रीर तृषित इस मन्वन्तर के देवगण हैं। विपश्चित् इन्द्र हैं। श्रर्ज, साम्ब, प्राण, दत्तोलि, ऋषम, निश्चर तथा श्रर्ववीर सप्तर्षि हैं। चैत्र, किम्पुरुष श्रादि स्वारोचिष के सात पुत्रों के दंश इस मन्वन्तर के राजदंश हैं। ३. औत्तम—

स्वायम्भुव मनु के द्वितीय पुत्र राजा उत्तानपाद की पत्नी सुरुचि से उत्तम नाम का एक पुत्र पैदा हुआ। युवा होने पर उसने परम सुन्दरी बहुला के साथ विवाह किया । वह उस स्त्री से बहुत प्रेम करता था पर वह स्त्री बुरे मुहूर्त में विवाहित होने के कारण उससे प्रसन्न नहीं रहती थी। एक दिन सभा में प्रेमविह्नल हो राजा बड़े स्रादर से उसे सुरा का पानपात्र देने लगा किन्तु उस स्त्री ने ऋस्वीकार कर दिया। राजा ने ऋनेक जनों के समज्ञ उसके इस व्यवहार से ऋपना भारी ऋपमान समभा ऋौर कुद्ध हो उसे जंगल भेज दिया। कुछ, दिन बाद जब उसे यह ज्ञात हुआ कि पतनी के अप्रभाव में इह लोक श्रीर परलोक दोनों की हानि होती है। परनी के विना मनुष्य का जीवन निरर्थक है। पत्नी का त्याग महान् पाप है। तब उसे बड़ा पश्चाताप हुआ श्रीर श्रपनी पत्नी को प्राप्त करने के लिये श्रातुर हो उटा। एक ऋषि ने उसे बताया कि उसकी पत्नी पाताल में नागराज की कन्या नन्दा के सकता है। यह जान राजा ने अपनी पत्नी का प्रेम पाने के निमित्त अपने नगर के एक ब्राह्मण से मित्रविन्दा इष्टिका अनुष्ठान कराया। अनुष्ठान पूर्ण हो जाने पर राजा ने अपने राज्य के महाशक्तिशाली एक राज्ञस को श्राज्ञा दी कि वह पाताल से उसकी पत्नी को ले श्राये। श्राज्ञानुसार वह राच्चस पाताल गया और वहाँ से रानी को ला राजा को सौंप दिया। ऋब रानी राजा पर त्र्यासक्त हो गई थी। त्र्यतः दोनों सुखपूर्वक रहने लगे। कुछ दिन पश्चात् उसके एक महापराक्रमशाली पुत्र पैदा हुन्त्रा, जो युवा होने पर श्रौत्तम नाम का मनु हुआ।

स्वधामान, सत्य, शिव, प्रतर्दन श्रौर दशवर्ती इस मन्वन्तर के ये पाँच देवगण हैं। इनके स्वामी सुशान्ति इन्द्र हैं। श्रच, परशुचि श्रौर दिब्य मनु के इन तीन पुत्रों के वंश इस मन्वन्तर के राजवंश हैं।

४. तामस—

प्रथ्वी पर स्वराष्ट नामका एक बड़ा बलवान् राजा हुआ। उसकी आयु इतनी श्रधिक लम्बी थी कि उसकी श्रनेक भायिंग, श्रनेक मन्त्री तथा श्रनेकों नौकर चाकर उसके सामने ही मर गये। इससे वह ऋरयन्त खिन्न एवं बलहीन हो गया। इसी समय विमर्द नाम के एक राजा ने उसे राज्यच्यत कर उसके राज्य पर श्रपना अधिकार स्थापित कर लिया । इससे दुःखित हो वह जंगल में जा एक नदी के निकट घोर तपस्या करने लगा। वर्षा ऋत में अति वर्षण के कारण नदी में बाढ आ गई और वह पानी की तीव धारा में बह चला। कुछ दूर जाने पर जल में तैरती हुई एक हरिणी की पूँछ उसके हाथ में लगी, उसे उसने पकड़ लिया। हरिगी के स्पर्श से राजा के मन में काम की भावना जाग उठी। उसकी चेष्टा से इस बात को समभ हरिएी ने कहा। राजन ! श्रापका मन उचित स्थान में ही चञ्चल हुआ है। मैं श्रापके लिये अगम्य नहीं हूँ। मैं पहले उत्पलावती नाम की आपकी परनी रह चुकी हैं। एक मुनि के शाप से मृगी का जन्म लेना पड़ा है। शापदाता मुनि के कथनानुसार श्रापके स्पर्श के प्रभाव से मुक्ते श्रमी गर्भाधान हो गया है। इस गर्भ में सिद्धवीर्य मुनि के पुत्र महाबाहु लोल ने प्रवेश किया है। वह श्रापका पुत्र हो समस्त पृथ्वी पर विजय पा मन का पद प्राप्त करेगा। गर्भावस्था में प्रग्य-व्यवहार वर्जित है अत: आप अपना मन शान्त कर लें। इस बात को सुन राजा बड़ा प्रसन्न हुआ श्रीर श्रपने मन को संयत कर लिया। हरिगी ने यथासमय पुत्र को जनमंदे उस योनि से मुक्ति पा ली। ऋषियों ने तामसी योनि की माता से उत्पन्न होने के कारण उसका नाम तामस रखा। जब वह बड़ा हुआ और पिता से उसे अपने राजपुत्रत्व का ज्ञान हुआ तब उसने स्पेदेव की आराधना से दिव्य अस्त्र प्राप्त कर कतिपय दिनों में ही पिता के सारे शत्रुवों को जीत लिया और समस्त प्रथ्वी पर अपना शासन स्थापित कर मनुका पद प्राप्त किया।

इस मन्वन्तर में सुधि, सुरूप तथा हर आदि सत्ताइस देवगण हुये। महापराक्रमी राजा शिव ने सौ यज्ञकर इन्द्र का पद प्राप्त किया। ज्योतिर्धाम, पृथु, काव्य, चैत्र, अस्नि, बालक और पीवर इस मन्वन्तर के सप्तर्षि हुये। नर, चान्ति, शान्त, दान्त, जानुजङ्घ आदि इस मनु के बलशाली पुत्रों के वंश इस मन्वन्तर के राजवंश हुये।

#### ४. रैवत--

ऋतवाक ऋषि बहुत दिन तक अपुत्र थे, अन्त में उन्हें एक पुत्र हुआ जो बड़ा दु:शील निकला। उसके दुश्चेष्टित से बे बहुत दुखी रहने लगे। गर्ग मुनि से उन्होंने उसकी दु:शीलता का कारण पूछा। गर्ग जी ने बताया कि रेवती नक्षत्र के अन्त में पैदा होने के नाते यह इतना दुःशील है। यह सुन ऋषि रेवती नक्तत्र पर कुपित हो गये स्त्रीर शाप दे उसे स्थानच्युत कर दिये। जब ऋषि के शाप से रेवती नक्तत्र कुमुद पर्वत पर गिरा तो उसकी कान्ति से वहाँ पङ्कजिनी नाम का एक सरोवर बन गया। उस सरोवर से एक परम सुन्दरी क्न्या प्रकट हुई । वहाँ रहने वाले प्रमुच मुनि ने उसका नाम रेवती रख दिया। रेवती थोड़े दिनों में युवती हो गई। एक दिन मृगया के प्रसङ्ग से प्रियनत के वंशज राजा दुर्गम वहाँ आये । सुनि ने उनसे उस कत्या का विवाह करने की इच्छा व्यक्त की। कन्या ने कहा कि वह रेवती नक्तत्र में ही अपना विवाह करेगी। उसके अनुरोध को देख मुनि ने अपनी तपस्या के बल रेवती नचत्र को पूर्व स्थान में प्रतिष्ठित कर राजा दुर्गम के साथ उसका विवाह कर दिया। मुनि ने विवाह की दिवासा मांगने के लिये राजा को संकेत किया। राजा ने कहा मने ! यदि श्राप मके कुछ देना ही चाहते हैं तो यह वरदान दीजिये कि मेरी इस नवीन पत्नी से ऐसा पुत्र पैदा हो जो मन्वन्तर की स्थापना करे। मुनि से यह वर प्राप्त कर राजा इस नई पत्नी के साथ अपने नगर को चले गये। थोड़े दिन बाद इस पत्नी से एक पुत्र पैदा हुआ जो सब धर्मों से युक्त तथा मनुष्यमात्र से ऋजेय था। युवा होने पर समस्त पृथ्वी पर ऋपना प्रभुत्व स्थापित कर वही रैवत मनु के नाम से ख्यात हुआ।

इस मन्वन्तर में सुमेधा, वैकुएठ, भूपित श्रीर श्रमिताभ नाम के चार देवगण हुये। राजा बिन्दु ने सी यज्ञों का श्रमुष्ठान कर इन्द्र का पद प्राप्त किया। हिरएयरोमा, वेदश्री, ऊर्ध्वबाहु, वेदबाहु, सुधामा, पर्जन्य, श्रीर विशिष्ठ सप्तर्षि हुये। बलबन्धु, महाबीर, सुयष्टव्य, सत्यक श्रादि रैवत मनुके पुत्रों के वंश इस मन्वन्तर के राजवंश हुये।

उक्त पांच मनुवों में स्वारोचिष को छोड़ अन्य चारों मनु एक ही वंश-परम्परा के हैं।

#### ६. चाक्षुष—

राजर्षि श्रनिमत्र की पत्नी भद्रा से एक पुत्र पैदा हुश्रा जो शुचि एवं सुविद्वान् था तथा जन्मान्तर की घटनावों का स्मरण कर सकता था। उसकी माता उसे गोद में विटा बड़े लाड़ प्यार से खेला रही थी। उसी समय उसे

जन्मान्तर का स्मरण हो स्राया स्रौर साथ ही हंसी स्रागई। इस स्रकाल हास्य से ऋद्व हो माता ने हंसी का कारण पूछा। बालक ने कहा कि एक स्रोर मार्जीरी मुक्ते खाने को बैठी है, दूसरी स्त्रोर जातहारिली मेरा हरण करने के विचार से मेरी ऋोर टकटकी लगाये है ऋौर तुम स्नेह से पुलकित हो ऋतुत नेत्रों से मुक्ते देख रही हो तथा बड़े चाव से चूमचाट रही हो। पर मैं सोचता हूँ कि जिस प्रकार मार्ज़ीरी और जातहारिगी स्वार्थवश मुक्ते देख रही हैं उसी प्रकार तुम भी स्वार्थवश ही यह सब प्यार दुलार कर रही हो। अन्तर केवल इतना ही है कि ये दोनों मुक्ते खा कर सदा: श्रपना स्वार्थसायन करना चाहती हैं ऋौर तुम धीरे-धीरे मुफ्तसे ऋपने स्वार्थ का साधन करना चाहती हो। बस, इसी दिचार से मुभे हंसी आ गई है। यह सुन माता ने कहा कि यदि तुम मेरे स्नेह को स्वार्थम्लक समभ्रते हो तो मैं तुम्हें श्रभी छोड़े देती हूँ। इतना कह बालक को त्याग कर माता स्तिकाग्रह से वाहर चली गई। उसी समय जातहारिगी ने उसे उठा लिया श्रीर ले जाकर राजा निष्कान्त की नवप्रस्ता पत्नी हैमिनी की शय्या पर सुला दिया ऋौर वहाँ के बच्चे को ले जाकर विशाल ग्राम के बोध नामक ब्राह्मण की नवप्रस्ता पत्नी के विछीने पर रख उसके नव जात बालक को खा डाला। राजा ने उस बालक का नाम त्रानन्द रखा बड़ा होने पर उपनयन संस्कार के समय जब गुरु ने जननी को प्रणाम करने के लिये कहा तब स्रानन्द ने बताया कि मेरी जननी यहां नहीं है । मैं तो दूसरी। माता के उदर से पैदा हुस्रा हूँ। जातहारिगी मुक्ते यहाँ ले स्राई है स्रीर यहाँ के पुत्र को उसी ने विशाल ग्राम में बोध नामक ब्राह्मण के घर कर दिया है। वह चैत्र नाम से वहाँ स्थित है। यह कह ब्रानन्द ने तपस्या करने के हेतु वन जाने की ऋनुमित माँगी। राजा निष्कान्त ने वस्तुस्थिति जानकर उससे ऋपनी ममता तोड़ वन जाने की अनुमति दे दी। वह वन में जा कर कठोर तप करने लगा। उसकी गम्भीर तपोनिष्ठा को देख प्रजापित ने उससे कहा कि इस तपस्या से तुम मुक्ति न प्राप्त कर सकोगे क्यों कि तुम्हारे कर्म अभी बहुत अधिक शेष हैं। तुम्हें मनुका पद प्राप्त कर पृथ्वी के शासन की व्यवस्था करनी हैं। तप छोड़ तुम उस कार्य का साधन करो । उक्त बात कहते समय प्रजापति ने उसे चातुष नाम से संबोधित किया था स्रातः उसने स्रापने को चात्त्व नाम से प्रसिद्ध किया श्रौर प्रजापित के कथनानुसार तप से विरत हो समस्त पृथ्वी को त्रपने त्र्राधीन कर मनु का पद प्राप्त किया । तदनन्तर राजा उग्र की कन्याः विदर्भी से विवाह किया जिससे पराक्रमशाली अनेक पुत्रों का जनम हुआ।

इस मन्वन्तर में श्रार्य, प्रस्त, भन्य, यूथग श्रीर होख नाम के पांच देवगण हुये। मनोजव राजा ने इन्द्र का पद प्राप्त किया। सुमेधा, विरजा, हविष्मान्, उन्नत, मधु, श्रातिनाम श्रोर सहिष्णु सप्तर्षि हुये। चात्तुष मनु के पुत्रों के वंश इस मन्वन्तर के राजवंश हुये।

# ७. वैवस्वत-

विवस्वान् मार्तएड सूर्य का नाम है। उनका विवाह विश्वकर्मा की पुत्री संज्ञा देवी से हुआ। इस देवी ने सूर्यदेव के द्वारा वैवस्वत नाम का एक पुत्र पैदा किया। सर्यदेव के प्रचराइ तेज को न सह सकते के कारण उनके सम्मुख संज्ञा देवी अपनी श्रांखें में द लिया करती थीं। इस अभ्यास से रुष्ट हो सूर्यदेव ने उन्हें शाप दे दिया कि तुमसे यम नामक एक पुत्र पैदा होगा जो प्रजाजनों को दरड देगा। यह सन देवी के नेत्र चञ्चल हो उठे। तब सूर्यदेव ने दूसरा शाप दिया कि तम से एक कन्या पैदा होगी जो अप्रति चञ्चला होगी। इन शापों के अनुसार संजा देवी ने यम श्रीर यमना को उत्पन्न किया। जब सर्थ का तेज सहन करने में वे अपने को उत्तरोत्तर श्रसमर्थ ही पाती गई तो अपने स्थान में अपनी छाया को नियक्त कर उसे ही अपनी सन्तानों को सौंप पिता के घर चली गई। पिता ने बड़े सम्मान से अपने यहाँ उन्हें रखा किन्त विवाहिता कन्या का पिता के घर बहुत दिन रहना उचित न मान समभा-बुभा कर उन्हें विदा कर दिया । पिता के घर से तो वे चल दीं पर सूर्यताप के भय से पित के घर न जाकर उत्तरकर चली गई और वहीं अश्वा का रूप धारण कर तपस्या करने लगीं। इधर सर्यदेव ने छाया-संज्ञा को ही सच्ची संज्ञा समभ उससे दो पुत्र तथा एक कन्या श्रौर पैदा की। श्रव छाया-संज्ञा श्रपनी सन्तानों की श्रपेद्धा सूर्यदेव की पूर्व सन्तानों को कम मानने लगी श्रीर सेवा, सस्कार में विषमता कर दी। यम को यह बात सहा न हुई। उन्होंने उसे मास्ने के लिये पैर उठाया। इसे देल छाया-संज्ञा ने शाप दे दिया कि तुम्हारा यह पैर पृथ्वी पर गिर जाय। इस बात से दुःखी हो यम ने अपने पिता सूर्यदेव के पास जा कर कहा कि यह मेरी माता नहीं है। यह कोई दूसरी स्त्री है। अन्यथा यह अपने पुत्र को ऐसा कटोर शाप कैसे देती ?। यह सुन सूर्यदेव ने उस स्त्री से वस्तुस्थिति पूंछी। पहले तो बताने में उसने कुछ त्रानाकानी की पर बाद में शाप के भय से सारी बातें बता दीं। बात विदित हो जाने पर सूर्यदेव श्वशुर के घर गये श्रीर जब उन्हें ज्ञात हल्ला कि संज्ञा वहाँ ल्लाई थी ल्लावश्य, पर पिता ने समका बुका उसे पित-गृह भेज दिया था, तब समाधि द्वारा सन्धान करने पर ज्ञात हुन्ना कि वह उत्तर कुरु में अश्वा के रूप में तपस्या कर रही है अौर चाहती है कि उसके पति का तेज सौम्य श्रीर सहा हो जाय । यह जान सूर्यदेव ने विश्वकर्मा से श्रपना तेज कम करने को कहा। तेज कम करने के निमित्त विश्वकर्मा के यनत्र-प्रयोग करते ही समस्त विश्व श्राकुल हो उठा। देवताओं ने प्रार्थना की कि वे श्रपनी इच्छा से अपने

तेज को न्यून करें। तदनुसार सूर्यदेव ने अपनी इच्छा से अपने तेज के पन्द्रह भाग कम कर दिये श्रीर उसका केवल सोलहवां भाग ही श्रपने पास रखा। विश्वकर्मा ने उनके मुक्त तेज से अब आदि अनेक उपयोगी वस्तुवों का निर्माण कर दिया। तेज कम हो जाने पर सूर्यदेव ऋश्व का रूप धारण कर उत्तर कुरु में अश्वा-रूपिणी संज्ञा के निकट गये। अश्वारूपिणी संज्ञा आते हुये अश्व को पर पुरुष समभ्त, सतीत्व-रच्चा को दृष्टि में एख पृष्ठ भाग का सम्पर्क बचाने के विचार से आगे बढी। दोनों की नासिकावों का संयोग हुआ। उससे नासत्य एवं दस नाम के दी पुत्र पैदा हुये। अध्यरूपी सूर्य का जो द्रवद्रव्य कामाप्नि से पिघल कर पृथ्वी पर गिरा उससे रेवन्त नाम का एक पुत्र पैदा हुआ। सूर्यदेव ने कृतिम रूप त्यागुकर अपना सच्चारूप प्रकट किया। संज्ञाने भी पति को पहचान कर उनकी प्रसन्नता के लिये बनावटी रूप छोड़ कर श्रपने सच्चे रूप को भारण कर लिया। दोनों प्रसन्न हो उठे। सूर्यदेव ने कृमियों द्वारा यम के शत पैर का कुछ मांस पृथ्वी में गिरवा छाया-संज्ञा के शाप की पूर्ति कर पैर की रच्चा कर दी ख्रौर उन्हें प्रजाजनों के धर्म-स्रधर्म का स्रधीचक तथा उनके दर्डव्यवस्था का स्त्रधिकारी बना दिया। यमुना उनके निर्देश से नदी बन कलिन्द के मध्य प्रवाहित हुई। ऋश्वा-रूपिणी संज्ञा से उत्पन्न दोनों कुमार पिता की आशा से देवतावों के चिकित्सक हो अश्विनीकुमार नाम से प्रसिद्ध हुये श्रीर रेवन्त उन्हीं की आजा से गुहाकों का राजा हुआ। छाया-संज्ञा का ज्येष्ठ पुत्र सावर्णिक नाम से ख्यात हुआ। दूसरा पुत्र शनैश्वर नाम का ग्रह बना श्रीर कन्या जिसका नाम तपती था, कुरु देश के राजा संवरण से व्याही गई।

स्पर्देव श्रीर संशादेवी का ज्येष्ठ पुत्र वैवस्वत श्रमेक विद्यावों में पारंगत, महाप्रतापी श्रीर बड़ा यशस्वी था। उसने मनु का पद प्राप्त किया। इस समय उसी का मन्वन्तर चल रहा है।

श्रादित्य, वसु, रद्र साध्य, विश्वेदेव, मरुत्, धृगु श्रीर श्राङ्गरा इस मन्वन्तर के देवगण हैं। ऊर्जस्वी इन्द्र हैं। श्राञ्च, विश्वामित्र श्रीर जमदिग्न सप्तिष्ठ हैं। इन्द्रवाकु, नाभाग, धृष्ट, शर्याति, निरिष्यन्त, दिष्ट, करूष, पृषध्न श्रीर वसुमान वैवस्वत मनु के इन नव पुत्रों के वंश इस मन्वन्तर के राजवंश हैं।

### ८ सावर्णि—

सूर्यदेव से उत्पन्न छाया-संज्ञा का ज्येष्ठ पुत्र अपने समान-पितृक ज्येष्ठ भ्राता वैवस्वत मनु के समान प्रतापी सावर्णि नाम का आठवाँ मनु होगा। सुतपा, अमिताभ और मुख्य इस मन्वन्तर के देवगण होंगे। विरोचन के पुत्र, पाताल- वांसी बिल इन्द्र होंगे। राम, व्यास, गालव, दीतिमान्, ऋप, ऋष्यशृङ्ग और अभात्यामा सप्तर्षि होंगे। विरजा, अर्ववीर, निर्मोह, सत्यवाक्, कृति और विष्णु आदि सावर्णि मनु के पुत्रों के वंश इस मन्वन्तर के राजवंश होंगे।

### ६. दक्षसावर्णि-

दत्त के पुत्र सावर्षि नवें मनु होंगे। उनके मन्दन्तर में पारामरीचि, भर्ग श्रीर सुधर्मा ये तीन देवगण होंगे। श्राम्नपुत्र षडानन जिनका नाम कार्तिकेय है, उस मन्दन्तर के इन्द्र होंगे, श्रीर उनका नाम श्रद्धत होगा। मेधातिथि, वसु, सत्य, ज्योतिष्मान, द्युतिमान, सबल श्रीर हव्यवाहन सप्तर्षि होंगे। धृष्टकेत, बहंकेत, पञ्चहस्त, निरामय, पृथुअवा, श्रिचिष्मान, मूरिद्युम्न तथा बृहद्भय मनु के इन पुत्रों के वंश उस मन्दन्तर के राजवंश होंगे।

### १०. धीमान-ब्रह्मसावर्णि-

ब्रह्मा के पुत्र थीमान् दशवें मनु होंगे। उनके मन्दन्तर में सुख, ब्रासीन और ब्रानिरुद्ध ये तीन देवगण होंगे। शान्ति नाम के इन्द्र होंगे। ब्रापोमूर्ति, हिंविष्मान्, सुकृत, सत्य, नाभाग, अप्रतिम और विशिष्ठ सप्तिष्ठं होंगे। सुद्धेत्र, उत्तमौजा, भूमिसेन, शतानीक, वृषभ, अपनित्र, जयद्रथ, भूरिद्युम्न और सुधर्मा मनु के इन पुत्रों के वंश उस मन्दन्तर के राजवंश होंगे।

### ११ धर्मसावर्णि-

धर्म के पुत्र सावर्षि ग्यारहवें मनु होंगे। उनके मन्दन्तर में विहज्जम, कामग और निर्माणरित ये तीन प्रकार के देवता होंगे। महापराक्रमी वृष इन्द्र होंगे। हविष्मान, विष्ठ, ऋष्टि, निश्चर, अन्य, विष्टि और अभिनदेव सप्तर्षि होंगे। सर्वत्रग, सुशर्मा, देवानीक, पुरुद्धह, हेमधन्वा और दृढायु मनु के इन पुत्रों के वंश इस मन्दन्तर के राजवंश होंगे।

### १२. रुद्रसावर्णि-

रुद्र के पुत्र साविशा बारहवें मनु होंगे। सुधर्मा, सुमना, हरित, रोहित श्रीर सुवर्ण ये पाँच प्रकार के देवता होंगे। महाबली ऋतधामा इन्द्र होंगे। द्युति, तपस्वी, सुतपा, तपोमूर्ति, तपोनिधि, तपोरित श्रीर तपोधृति सप्तिषि होंगे। देववान, उपदेव, देवश्रेष्ठ, विदूर्थ, मित्रवान् श्रीर मित्रवृन्द मनु के इन पुत्रों के वंश उस मन्वन्तर के राजवंश होंगे।

#### १३. रौच्य--

रुचि नाम का एक ब्राह्मण था। उसे मुक्ति प्राप्त करने की बड़ी प्रवल इच्छा थी। ग्रह-सम्पर्क को बन्धन समभ्त उसने विवाह नहीं किया। निरीह भाव से वह पृथ्वी पर भ्रमण करता था। उसका यह ढंग देख उसके पितरों ने समभाया कि जो मनुष्य विवाह नहीं करता उसके देवऋण, पितृऋण, ऋषिऋण तथा लोक-अपूर्ण के बन्धन नहीं टूटते, प्रत्युत वे अधिकाधिक दृढ होते रहते हैं। कर्मिबेमुख मनुष्य को श्रधोगति होती है। विहित कमों के परित्याग से पापों का संग्रह होता है। निष्काम कर्म के विना चित्तशुद्धि, विद्याप्राप्ति तथा संयमसिद्धि जो मोर्च के लिये नितान्त श्रपेद्यित है, नहीं होती। यह निश्चय समभी कि कर्मत्याग मोद्य का मार्ग नहीं श्रिपित निष्काम कर्म मोज का मार्ग है। श्रित: तम विवाह कर गृहस्था-अम में प्रवेश करो । यदि ऐसा न करोगे तो तुम्हारा सारा मोच्-प्रयास व्यर्थ होगा । इस तथ्य के अवगत होने पर रुचि को पत्नी प्राप्त करने की कामना हुई। निर्धनता तथा वय की अधिकता के कारसा पत्नी की प्राप्ति अप्रत्यन्त कठिन थी। अतः उस कामना की पूर्ति के लिये नियमपूर्वक सौ वर्ष तक उसने ब्रह्मा की ब्राराधना की । ब्रह्मा ने प्रसन्न हो वर दिया कि तम प्रजापित होकर श्रजा की स्ट्रहि; कारेगे तथा आवश्यक क्रियाश्चों का अनुष्ठान कर अन्त में मुक्ति प्राप्त करोगे। वरदान के साथ ही उन्होंने यह भी निर्देश किया कि अब तम अपने मनोरथ की सिद्धि के विवये अपने पितरों का तर्पण करो । तुप्त पितरों की कृपा से ही तुम्हारी कामना पूर्ण होगी अन्यथा नहीं। ब्रह्मा जी की आजा से नदी के निर्जन पुलिन में भक्ति-भाव से उसने पितरों का तर्पण श्रीर स्तवन किया। पितृगण प्रसन्न हो गये। उनके अप्रशिर्वाद से नदी के निर्मल नीर से निकल प्रम्लोचा नाम की अप्रसरा ने श्रपनी परम सुन्दरी नवयौवना कन्या मालिनी का उसके साथ विवाह कर दिया। उस स्त्री से एक महामेधावी, महाबलशाली पुत्र पैदा हुन्ना, जिसका नाम रौच्य रखा गया । यही तेरहवें मन हैं । इस मन्वन्तर में सुधर्मा, सुकर्मा ऋौर श्रीर सशर्मा ये तीन प्रकार के देवता होंगे। दिवस्पति इन्द्र होंगे। धृतिमान् श्रव्यय, तत्त्वदशीं, निरुत्सुक, निर्मोह, सुतपा श्रौर निष्प्रकम्प सप्तर्षि होंगे। चित्रसेन, विचित्र, नयति, निर्भय, दृढ, सुनेत्र, च्रत्रबुद्धि श्रीर सुत्रत मनु के इन पत्रों के वंश इस मन्वन्तर के राजवंश होंगे।

### १४. भौत्य--

श्रिक्षरा के शिष्य भूति बड़े कोधी तथा बड़े प्रभावशाली मुनि थे। सारी प्रकृति उनके तेज से प्रभावित थी। जड़, चेतन सभी उनका श्रमुवर्तन करते थे। उनके कोई पुत्र न था। पुत्र के लिये उन्होंने तपस्या भी की, पर पुत्र-प्राप्ति न हुई। एक बार उनके भाई सुवर्चा ने एक महान् यज्ञ ठाना श्रीर उसमें उन्हें श्रामन्त्रित किया। वे श्रपने शिष्य शान्ति को श्राश्रम में श्रप्ति को जायत रखने के लिये सचेत कर यज्ञ में सम्मिलित होने चले गये। इधर एक दिन शान्ति को समिष श्रादि लाने में कुछ देर हो जाने से श्राश्रम की श्रप्ति जुक का गई।

शान्ति श्राश्रम को श्रम्निहीन देख गुरू के क्रोधन स्वमाव का स्मरण कर त्रस्त हो गया। उसने भक्तिपूर्वक श्रम्भिदेव की तीत्र श्राराधना श्रीर स्तुति की। श्रम्नि देव ने प्रसन्न हो उसकी माँग के श्रनुसार तीन वर दिये। एक तो यह कि श्राश्रम में श्रम्नि प्रज्वलित हो उठेगी। दूसरा यह कि उसके गुरू को मन्दन्तर के प्रतिष्ठापक महाप्रतापी पुत्र की प्राप्ति होगी श्रीर तीसरा यह कि गुरू का हृदय सब प्राणियों के प्रति कोमल हो जायगा। भाई का यज्ञ समाप्त हो जाने पर मुनि मूर्ति श्राश्रम पर लौटे। श्राश्रम में प्रवेश करते ही श्रपने स्वभाव में उन्हें विचित्र परिवर्तन का श्रनुभव हुत्रा। कारण पूछने पर शिष्य ने सारा इतिवृत्त बता दिया। गुरू ने प्रसन्न हो वेद, वेदाङ्ग श्रादि सम्पूर्ण विद्यायें उसे पढ़ा दीं। योड़े ही दिन बाद उनके एक पुत्र पैदा हुश्रा जिसका नाम भीत्य रखा गया। ये भीत्य ही चौदहवें मनु हैं।

इस मन्वन्तर में चात्तुष, किनष्ट, पवित्र, भ्राजिर श्रीर धारावृक ये पाँच देवाण होंगे। श्रुचि इन्द्र होंगे। श्रुम्नीध, श्रुम्निबाहु, श्रुचि, मुक्त, माधव, शक्त श्रीर श्रुजित सप्तर्षि होंगे। गुरु, गमीर, ब्रध्न, भरत, श्रुनुग्रह, स्त्रीमाणी, प्रतीर, विष्णु, संक्रन्दन, तेजस्वी श्रीर सवल मनु के इन पुत्रों के वंश इस मन्वन्तर के राजवंश होंगे।

# देवीतत्त्व-

देवी परम रहस्यमय एक श्रित निगृह दुर्जेय तत्व हैं। इनके स्वरूप का याथातथ्येन परिचय पाना बड़ा किन है। शास्त्रों से जात होता है कि यह शेषशायी
नारायण हरि की महामाया हैं। त्रिगुणाित्मका प्रकृति इनका शरीर है। इनके
शरीर के श्रद्धभूत सत्त्व, रज श्रीर तम नामक गुणों से समस्त चेतन-श्रचेतन
जगत व्याप्त है। देव, श्रमुर, गन्धर्व, राचस एवं मनुष्य की तो बात ही क्या ?
ब्रह्मा, विष्णु, महेश, परमेश्वर की यह त्रिमूर्ति भी इनकी महिमा के भीतरहें, इनसे
प्रमावित है श्रीर इन्हीं से रचित है। ब्रह्म, जिस श्रादि-श्रन्त हीन शाश्वर स्त्र
में सृष्टि श्रीर प्रलय रूप श्वेत तथा श्यामवर्ण के पृष्पों से प्रपञ्च की यह महती
माला श्रयित हो रही है, स्वभावतः निर्गुण है। उसमें किसी प्रकार की गुणवृत्ति का उदय नहीं हो सकता। श्रतः उस ब्रह्म को देवीतत्त्व का ज्ञान होने की
तो कोई सम्भावना ही नहीं, श्रीर जो सगुण ब्रह्म है वह तो देवी के श्रद्धभूत
गुणों से ही गठित है फिर उसे श्रपनी उद्भावयित्री भगवती का सन्धान-पता
कैसे लग सकता है? मार्करडेय पुराण में ब्रह्मा का यह कथन सर्वथा सत्य है

यया त्वया जगत्स्रष्टा जगत्पाताऽत्ति यो जगत्। सोऽपि निद्रावशं नीतः कस्त्वां स्तोतमिहेश्वरः ? ॥ विष्णुः शरीरप्रहणमहमीशान एव च। कारितास्ते यतोऽतस्त्वां कः स्तोतुं शक्तिमान् भवेत् ? ॥

जगत् की रचना, रत्ता तथा संहार करनेवाले नारायण हरि को भी जो निद्रा के अधीन कर देती हैं। ब्रह्मा, विष्णु श्रीर शिव को जिनकी इच्छा से शरीर धारण करना पड़ता है उन महामहिमशालिनी महामाया की स्तुति कीन कर सकता है?

समस्त जिज्ञासु जगत् महर्षि मार्कर डेय का इस बात के लिये ऋगी है कि उन्होंने क्रीस्ट्रिक को श्रोता बना देवीतत्व के उस उपदेश को जिसे मेघा ऋषि ने राजा सुरथ श्रोर समाधि वैश्य को दिया था, जगत् के समज्ञ प्रस्तुत किया। यह उपदेश उपक्रम, उपसंहार सहित सप्तशती नाम से प्रख्यात है श्रोर मार्कर डेय पुराण के द से ६३ तक तेरह अध्यायों में वर्णित है। इस उपदेश से देवीतत्व के ऊपर पर्यात प्रकाश पड़ता है। सप्तशती के पहले अध्याय में जो मेघा ऋषि के अपने वचन हैं, उस अध्याय के अन्तिम भाग में ब्रह्मा द्वारा एवं चौथे, पाँचवें तथा ग्यारह वें अध्याय में देवता श्रों द्वारा जो देवी की स्तुति है उन सब से देवीतत्व का जो परिचय प्राप्त होता है वह इस प्रकार है।

देवी सत्त, रज श्रीर तम रूप प्रकृति तथा सत. चित श्रीर श्रानन्द रूप पुराण पुरुष की मिश्रित श्रयुतसिद्ध मूर्ति हैं। इन्हें केवल जड़ प्रकृति, माया, श्रविद्या, वासना, संवृति श्रयवा शुभाशुभ कर्मरूप श्रदृष्टात्मक शक्ति के रूप में देखना भूल है। यह चेतन एवं सिक्रय हैं। इनमें निग्रह श्रीर श्रनुप्रह का सामर्थ्य है। यह श्रनादि श्रीर श्रनन्त हैं। इनकी शक्ति श्रपार है। इनकी प्रभुता के समज्ञ बड़े-बड़े शानी जनों की भी कुछ नहीं चलती। वे इनके हाथ के खिलौने हैं। ये ही चराचर जगत का सजन करती हैं, ये ही बन्ध श्रीर मोच्च का कारण हैं। ये बड़े-बड़े ईश्वरों की भी ईश्वरी हैं। मेधा श्रुषि का यह कथन श्रच्यार्थ हैं कि—

ज्ञानिनामि चेतांसि देवी भगवती हि सा । बलादाकृष्य मोहाय महामाया प्रयच्छति ॥ तया विसृज्यते विश्वं जगदेतचराचरम् । सैषा प्रसन्ना वरदा नृणां भवति मुक्तये ॥ सा विद्या परमा मुक्तेहेंतुभृता सनातनी । संसारबन्धहेतुश्च सैव सर्वेश्वरेश्वरी ॥

(मा० पु० ८१ ऋ०)

देव, मानव कोई उन्हें अपनी शक्ति से नहीं जान सकता। वह अपनी कृपा, अपनी इच्छा से ही जानी जा सकती हैं। मौमसुख, स्वर्गसुख और मोच्सुख सब कुछ उनके अनुप्रह से ही सुलभ होता है। इसी कारण मेथा ऋषि ने उनकी महिमा का उपदेश कर सुरथ और समाधि को उनकी आराधना के लिये प्रीति किया था।

# तामुपैहि महाराज! शरणं परमेश्वरीम्। आराधिता सैव नॄणां भोगस्वर्गापवर्गदा॥

कुछ लोगों का यह भाव हो सकता है कि जब देवी का स्वरूप इतना रहस्यमय श्रीर दुरुह है तो उन्हें बिना समके उनकी श्राराधना कैसे हो सकती है! श्रन्थकार में हाथ फैलाने से क्या लाभ हो सकता है! पर इस भाव को प्रश्रय देना उचित नहीं है। यह भाव मानव को मार्गच्युत बना उसे श्रम्थ के गर्त में गिरानेवाला है। वह परम करुगामयी महामाया जगत की जननी हैं। मनुष्य उनका छोटा-सा शिशु है। शिशु को माता का इतिवृत्त भले न जात हो पर उसे पाना, उसकी मधुमय श्रङ्क में बैटना, उसके स्तन्यामृत का पान करना कांटिन नहीं है। जैसे लोक की साधारण मां श्रपने शिशु की पुकार को सुनते ही श्रधीर हो उसकी श्रोर दौड़ पड़ती है। उसका संकेत पाते ही श्रपने बलवान बाहु से उटा उसे गले लगा लेती है। वैसे ही वह जगन्माता महामाया भी मानव की कातर पुकार सुनते ही, उसका श्रपनी श्रोर थोड़ा सा भुकाव होते ह उसे सर्वस्व दान देने को तथार रहती हैं।

# मधुकैटमवध-

सतराती के प्रथम अध्याय के अन्त में यह कथा है कि जगत् जब अपनी विविधरपता का परित्याग कर एक अर्णवाकार-केवल जलमय हो रहा था और श्रीविध्या उसमें रोष की शय्या पर शयन कर रहे थे, तब उनके कान के मल से मधु, केटम नाम के दो राच्स पैदा हुये। वे विष्णु के नाभिकमल में स्थित ब्रह्मा को मारने को उद्यत हुये। ब्रह्मा ने देखा कि सर्वत्राता विष्णु योगनिद्रा की गोद में निश्चिन्त पड़े हैं और वे स्वयं अपनी शक्ति से उन राच्सों का प्रतीकार नहीं कर सकते। वे बड़ी चिन्ता में पड़ गये। उन्हें ध्यान आया कि जगियता तो सो रहे हैं अवश्य, पर जगन्माता उस समय भी जागत हैं, उन्हीं की पुकार करनी चाहिये। यह सोच उन्होंने माता का आवाहन किया। माता ने पुकार सनी, जगियता को जगा दिया। जागने पर उन्हें उन प्रवल राच्सों से सहसों वर्ष युद्ध करना पड़ा। अन्त में वे थक गये। मोह ने उन्हें दुर्वल कर दिया। विष्णु के चक्र से उनका शिररुछेद हुआ। ब्रह्मा के प्राण बचे।

बहुतों को यह कथा बड़ी अद्भुत तथा अनुपपन सी लगती है। जगत के अर्थावाकार होने, शेष के उपर विष्णु के शयन करने, उनके कान में मैल होने, उससे दो राज्ञसों के पैदा होने, उनसे ब्रह्मा के त्रस्त होने तथा उनके साथ विष्णु के चिरकाल तक युद्ध करने की बातें असंगत सी प्रतीत होती हैं। पर वास्तव में इसमें कोई असंगति वा असम्भावना नहीं है। जो अत्यन्त मुग्ध, हैं, जिनकी प्रश्ना नितान्त निम्नस्तर की हैं उन्हीं को इस वर्णन में अयुक्ता एवं दुर्घटता का आमंसि होता है। किन्तु जिन पर जगन्माता का किंचित् भी कृपाकटाज्ञ पड़ा है। जिन के शानच्छु में माता के मञ्जलमय चरण-रेगु बी हल्की सी भी अञ्जन-शालाका लगी है। उनकी दृष्टि में यह सारा वर्णन सत्य, सुघट एवं सुसम्भव है। जिस महामाया के अनुभाव से उस अद्भय चिदाकाश में यह नाना रूपमय अद्भुत असीम जगत खड़ा हो सका है उसे उक्त वर्णन की साधारण विषय वस्तु खड़ाकर सकने में क्या किंटिनाई है।

श्रमाधारण वर्षा तथा समुद्रों के तटमङ्ग से जगत् का एक श्रर्णवाकार हो जाना कोई श्रमम्मय बात नहीं है। श्रिषकार के श्रमशेष रहने से शेष, विष्णु एवं ब्रह्मा के व्यवहार की प्रवर्तक उपाधियों का श्रवस्थित रह जाना भी कोई श्रमम्मावित घटना नहीं है। विष्णु का शरीर भी शरीर है श्रीर वह भी त्रिगुणात्मक ही है, श्रतः उस शरीर में कान होना तथा कान में मेल होना भी श्रास्त्रामाविक नहीं है। श्रनेक जीवों के श्रयोनिज जन्म जगत् में नित्य होते रहते हैं, श्रतः उस मेल से मधु, केटम के श्रयोनिज शरीर का प्रादुर्माव भी श्रशक्य नहीं है। इसी प्रकार उक्त वर्णन की शेष बातों की सम्भाव्यता भी बुद्धि से परे नहीं है। इसलिये स्पष्ट है कि जो लोग, प्रमुद्द जुनों की माँति जगत् के वर्तमान रूप को ही देखते हैं, इसके पूर्व श्रोर पर श्रवस्था का चित्र श्रपनी विचार-भित्ति पर खींचनें की चेष्टा नहीं करते, उन्हें ही उक्त वर्णन में श्रसंगति का श्रामास होता है।

श्रस्त, यह तो हुई श्राधिभौतिक दृष्टि की चर्चा। इसके साथ ही उक्त कथा को श्राध्यात्मिक एवं श्राधिदैविक दृष्टि से भी समक्तने का यत्न करना चाहिये। उसके श्रनुसार समस्त कार्य-प्रपञ्च के परम कारण में लय होने का नाम है जगत् का एकार्णवीभाव। विष्णु शब्द का श्र्य है व्यापक चैतन्य। शेष शब्द का श्र्य है विनश्वर श्रेणी का होते हुये भी एवं महाविनाश की सामग्री का सिलपात होने पर भी वच जानेवाला पदार्थ, वह है जगत् का बीजभृत कर्म तथा शान-जनित जीव का संस्कार। उस जगद्बीज संस्कार-रूप शेष-शब्या पर व्यापक चैतन्य-रूप विष्णु का निष्क्रिय श्र्यात् जगत् के व्यापार से हीन हो श्रवस्थित रहने का नाम है विष्णु की निद्रा। व्यापक चैतन्याकाश ही विष्णु-कर्ण है।

नैतन्य का त्रिगुणात्मक श्रविद्या रूप श्रावरण ही विष्णुकर्ण का मल है। इस मल से उद्भूत होनेवाला श्रहम्बोध श्रीर बहुभवन की इच्छा ही मधु, केटभ नाम के श्रमुर हैं। इनके द्वारा मन को संसारोन्मुख बनाने का उपक्रम ही ब्रह्मा को मारने के लिये मधु, केटभ का उद्यत होना है। इस संकट की स्थित में मन रूप ब्रह्मा चिन्मयी महामाया की यदि पुकार करता है तो वे प्रसन्न हो नैतन्यात्मक विष्णु की श्रावरण रूप निद्रा का भङ्ग कर देती हैं। फिर श्रनावृत नैतन्य रूप प्रबुद्ध विष्णु श्राहंबोध तथा बहुभवनाभिलाष-रूप मधु, केटभ का वध करते हैं श्रीर तब मन का मार्ग निष्कण्टक हो जाता है। वह संसारोन्मुखता को लाग श्रध्यात्म के उन्मुख हो श्रपनी सफल यात्रा में समर्थ होता है।

ऐसे ही एक दूसरे प्रकार से भी इस कथा को समका जा सकता है। जैसे मिस्य और अनित्य का विवेक लुप्त हो जाने से, विहित तथा निषिद्ध के विवेचन बी तमता खो जाने से एवं जीवन की पूर्वोत्तर अवस्था की स्पष्ट तथा सत्य क्लना का लोप हो जाने से समस्त जगत की किसी एक एकाङ्की दृष्टि से ही देखे बाने का नाम जगत् का एकार्णवीभाव है। जैसे सामान्य जन ऋर्णव को केवल एक त्रगम त्रगाध जलराशि मात्र समभता है। उसके भीतर के रत्न, मिण, मुका अप्रादि बहुम्लय पदार्थों का उसे कोई पता नहीं होता। उसी प्रकार यह हंसार भी उसे एकमात्र त्र्यनित्यात्मक ही प्रतीत होता है। उसे उस सनातन सत्य ब्रद्धय तत्त्व का, जिसके ब्रासीम कलेवर पर यह विपुल विश्व चित्रित हुआ है, कोई ग्राभास नहीं होता । वस, इसी दृष्टि से देखे जाते हुये जगत् को ही एकार्र्णवीकृत जगत् कहा जाता है। व्यापक होने से जीव ही यहाँ विष्णु शब्द से कथित हुन्रा है। प्रलय काल में भी शेष रह जाने से जीव के शुभाशभ कर्मों को ही शेष कहा गया है। स्रातः शेष पर विष्णु के शयन करने का स्रार्थ है कमों के फल भोग में फँस कर बेसुध हो जाना, ऋसावधान हो जाना। ऋध्यातम् के श्रिमिम्ख उठने तथा श्रग्रसर होने की चेष्टा करनेवाला मन ही ब्रह्मा है। उसे ग्रध्यात्म के मार्ग से गिरा, संसार की त्र्योर उसका त्र्याकर्षण करना ही उसका हनन है। यह होता है राग ऋौर द्वेष से। ऋतः राग ऋौर द्वेष ही मन रूप ब्रह्मा का हनन करनेवाले मधु और कैटभ हैं, जिनका जन्म विष्णा-कर्ण के मल से अर्थात् कर्म-फलासिक की निद्रा में पड़ असावधान हए जीव के कानों की मैल से होता है। यह मैल क्या है ? यह है संसारी जीव के मित्रममन्य लोगों का सम्मतिवाक्य।

कहने का अभिप्राय यह है कि जब मनुष्य नित्यानित्य का विवेक खोकर प्रयोमात्रदृष्टिक हो कर्म के फल-भोगों में फँस अधावधान हो जाता है उस समय उसके पास-पड़ोस के लोग, उसके साथ खाने-खेलनेवाले लोग जो कुछ उसके कानों में कहते हैं उससे वह किसी को अपने अनुकूल और किसी को अपने प्रतिकृत समक उनसे राग, द्वेष कर लेता है। ये राग, द्वेष उसके सन्मागोंन्मुख मन को वरवस संसार के असन्मागों की ओर आकृष्ट करते हैं। उस समय मन यदि जगन्माता महामाया की शरण में जाता है तो वे कृपाकर फल-भोग में कॅसे मानव को सचेत कर देती हैं। फिर सचेत मानव अपन्यास और वैराग्य रूप बाहुओं से राग, द्वेष के साथ युद्ध करता है और अन्त में उन्हें पराजित कर मन का साधनामार्ग प्रशस्त कर देता है।

# महिषासुरवध-

प्राणी का श्रस्तित्व देह तक ही सीमित है। देह के जन्म के साथ उसका जन्म तथा देह की मृत्यु के साथ ही उसकी मृत्यु होती है। देह के पहले या बाद उसका किसी प्रकार का कोई श्रस्तित्व नहीं रहता। विषय सुख ही परम सुख है श्रीर प्रभुत्व का श्रिधिकाधिक विस्तार ही उस सुख का उपाय है। किसी भी प्रकार उसका सम्पादन ही परम पुरुषार्थ है। इससे परे न कोई वस्तु है श्रीर न इससे श्रिधिक किसी को कुछ करना है। इस प्रकार के विचार ही श्रसुर हैं श्रीर इन विचारों की पृष्टि एवं बल-वृद्धि जिससे हो वही इनका श्रिधिपति महिषासुर है। श्रीर वह है तामस श्रहम्भाव। यह श्रहम्भाव उक्त विचार-रूप श्रपने श्रसुर सैनिकों द्वारा सिद्धचार-रूप सुरों को पराजित कर उनके स्वामी विवेक-रूप इन्द्र को पदच्युत कर सन्त्व-रूप स्वर्ग पर श्रपना श्रिधिकार स्थापित करता है।

महिषासुर का अन्त करने के लिये देवी को अवतीर्ण होना पड़ता है। पदच्युत इन्द्र और पराजित देव उसका कुछ नहीं बिगाड़ सकते। स्वयं भगवती को भी इसे पछाड़ने के लिये महान् समारम्भ करना पड़ता है। जब समस्त देवताओं के तेज एकलच्य हो एकत्रित होते हैं और उनके सगठित रूप का नेतृत्व भगवती के कर कमलों में अपित कर देवताओं के सारे साधन उन्हें सौंप दिये जाते हैं, तब वे महिषासुर का वध करने को प्रस्तुत होती हैं। पहले उस अहम्भाव के पोषक दुर्विचार-रूप असुर-सैनिकों का वे वध करती हैं। सेना का संहार देख देवी पर आक्रमण करने के हेतु विभिन्न रूपों में अहम्भाव खड़ा होता है, किन्तु देवी के समस्च उसकी कुछ नहीं चलती। अन्त में उनकी चमचमाती तलवार से उसका शिरश्छेद हो जाता है।

त्रमुराधिप श्रहम्भाव के गिरते ही देवताश्रों में श्रानन्द की लहर दौड़ जाती है। सन्व-स्वर्ग पर पुनः विवेक-इन्द्र का राज्य प्रतिष्ठित होता है।

# शुम्भ-निशुम्भवध-

सप्तशती के पाँचवें ऋध्याय से दशवें ऋध्याय तक देवी द्वारा शुम्भ तथा निशुम्भ एवं उनकी सेना के संहार का वर्णन है। इस वर्णन का ऋाध्यात्मिक दृष्टिकोण इस प्रकार है।

शुम्भ का श्रर्थ है श्रहंकार श्रीर श्रहंकार का श्रर्थ है शरीर श्रादि श्रनात्म क्लुवों में श्रात्मरूपता का भ्रम । इस श्रहंकार के श्रनन्तर ममकार श्रर्थात् मम-लाभिमान का जन्म होता है। यह ममकार ही निशुम्भ है। श्रहंकार-रूप शुम्भ का श्रनुजन्मा होने के कारण इसे शुम्भ का श्रनुज कहा गया हैं।

इस शुम्भ श्रौर निशुम्भ के भृत्य हैं चगड श्रौर मुगड श्रथीत् काम तथा क्रोध। ये तुहिनाचल पर संस्थित देवी को श्रथीत् नित्य निर्मल श्रात्म तत्त्व को विषय-विधया श्राश्रय बनाने वाली वृद्धि को शुम्भ-निशुम्भ श्रथीत् श्रहंकार एवं ममकार की श्रनुगामिनी बनाना चाहते हैं। उसे श्रात्मसात् करने के लिये ये शुम्भ-निशुम्भ को उसकाते हैं। इनका श्रमिप्राय यह है कि बुद्धि यदि श्रहंकार श्रौर ममकार का साथ दे दे, उनका श्रमुवर्तन करने लगे तो फिर श्रासुरीं सेना श्रजेय हो जाय। देवगण कदापि शिर न उटा सके श्रौर स्वर्ग श्रर्थीत् सत्त्व-श्रन्तःकरण पर सदा के लिये श्रसुर-राज्य प्रतिष्ठित हो जाय।

चएड, मुएड की प्रेरणा से प्रभावित हो शुम्भ एक दूतद्वारा देवी के पास प्रणय सन्देश भेजता है। इस दूत का नाम सुप्रीव है। यह सुप्रीव कौन है। यह है दम्भ। इसका स्वभाव है कपटमय कृत्रिम वर्णनों द्वारा मिथ्या उत्कर्ष का विशापन। अपने इस स्वभाव के श्रनुसार यह दूत शुम्भ, निशुम्भ की विविध महिमा का गान कर देवी को उनकी श्रोर श्राकृष्ट करने का प्रयास करता है किन्तु उनके समस्र उसकी कुछ नहीं चलती। वह स्पष्ट कह देती हैं।

# यो मां जयित संप्रामे यो में दर्प व्यपोहित। यो में प्रतिवालों लोके स में भर्ता भविष्यति॥

जो व्यक्ति युद्ध में मुक्ते जीत लेगा, मेरे दर्प को दूर करेगा, जो संसार में मुक्त से बलवान होगा, वहीं मेरा भर्ती हो सकेगा। दूत असफल हो शुम्भ-निशुम्भ के पास लौट जाता है और उन से देवी के दृढ दर्प का वर्णन करता है।

अपने सन्देश की उपेचा अौर देवी की अभिमान भरी बात से शुम्भ रुष्ट हो जाता है और उन्हें बलपूर्वक पकड़ लाने के लिये देश्यों के अधिप धूमलोचन को आदेश देता है। यह धूमलोचन कौन है ? यह है लोभ। विवेक-रूपलोचन के लिये धुवाँ के समान होने के कारण इसे धूमलोचन कहा गया है। इसका स्वभाव हैं धमें विरुद्ध मार्ग से, अने तिक ढंग से किसी बस्त पर अधिकार करना। यह अपने स्वामी शुम्भ-अहं कार की आजा से देवी के निकट जाता है, पर तिहनाचल-स्थिता देवी अर्थात् शुभ्र शाश्वत आत्म-परायणा बुद्धि एक हुँ कार से ही इसे नष्ट कर देती है। टीक ही है, आत्मोन्मुखी बुद्धि पर लोभ का क्या वल चल सकता है ?

लोभ का अभिभव सुन दैत्याधिपति शुम्भ अत्यन्त कुपित हो उठता है अगैर प्रचएड पराक्रमशाली काम कोध-रूप चएड, मुएड को आजा देता है कि वे अविलम्ब देवी के पास जाँय और उसका केश पकड़ कठोरतापूर्वक उसे खींच लायें। चएड-मुएड बड़े अभिमान से देवी के निकट जाते हैं, अनेक प्रकार के आधात प्रतिघातों से उन्हें अभिभृत करने का प्रयत्न करते हैं। पर उनका कोई प्रयत्न सफल नहीं होता और अन्त में वे देवी की दमकती तलवार से अर्थात् बुद्धि- वृत्ति में प्रतिविभ्वत आत्म चैतन्य से काल के कवल बन जाते हैं।

चरड, मुरड के वध का समाचार सुन शुम्भ की कोधाग्नि भभक उठती है वह समस्त असास्विक विचार-रूप असुरों की महती सेना देवी से युद्ध करने के निमित्त भेजता है। ये सारे असुर देवी को आ घरते हैं। इसे देख सारी बड़ी देव-शक्तियाँ अर्थात् समस्त अष्ठ सास्विक वृत्तियाँ देवी की सहायता के लिये उठ खड़ी होती हैं। उनके प्रखर तेज एवं गम्भीर आधात से आसुरी सेना में भगदड़ मच जाती है। असुरों का यह कातरतापूर्ण पलायन देख महाराज्य रक्तवीज कुद्ध हो उठता है और युद्ध के लिये संग्रामभूमि में स्वयं अवतीर्ण होता है।

# रक्तवीजबध-

रक्तवीज एक विचित्र राज्यस है इसे जितना ही मारा जाता है, उतना ही इसका बल बढ़ता है। इस के शारीर से रक्त के जितने बूँद पृथ्वी पर गिरते हैं इसके समान बल-विक्रमशाली उतने ही नये असुर पैदा हो जाते हैं। यह राज्यस रक्तवीज कौन है ? यह है विषयाभिलाष। जिस प्रकार रक्त से शरीर का पोषण होता है उसी प्रकार विषयों से विषयी अभिलाष का भी पोषण होता है। इस प्रकार विषय ही इसके रक्त हैं और चित्तभूमि में विषयोपभोग का होना ही रक्तपात है। अधिकाधिक रक्तपात से अधिकाधिक रक्तवीज के जन्म का अर्थ है अधिकाधिक विषयोपभोग से अधिकाधिक विषयाभिलाष की वृद्धि।

इस अ्रद्भुत राज्ञ्स का वध अपन्य राज्ञ्सों के वध के समान सुकर नहीं है। इसे प्रत्यच्च आघात-द्वारा नहीं मारा जा सकता। इस पर विजय पाने की समस्या बड़ी टेढ़ी है। यदि विषयोपभोग को रोक दिया जाय तो शरीर का ऋस्तित्व ही समात हो जाय और तब फिर मानव के सारे मनोरथ ही मग्न हो जाँय, साधना के समस्त सोपान ही टूट जाँय, जीवन की समग्र योजनायें ही धूलिसात् हो जांय। और यदि इस विपत्ति से बचने के निमित्त विषयोपभोग को चलने दिया जाय तो उससे विषयाभिलाष की निरन्तर वृद्धि एवं पुष्टि होती रहेगी। फलतः वह किसी न किसी दिन बुद्धि-देवी को तुहिनाचल-शुभ्र ऋडिंग ऋात्मज्योति से गिराकर बलात् शुम्म-ऋहंकार की ऋनुगामिनी बना देगा। ऋतः इसे मारने के लिये देवी को युक्ति-रचना करनी पड़ती है। काली की सहायता लेनी पड़ती है। वे काली को निर्देश करती हैं कि उनके शस्त्रघात से इस राच्स के शरीर से जो रक्त निकले उसे वे मुख में ले लें। भूमि पर न गिरने दें। जिससे नये रक्त बीज की उत्पत्ति न हो सके ऋौर वह राच्स उनके शस्त्रों से ऋाहत हो मृत्यु का श्रास बन जाय। काली इस निर्देश का पालन करती हैं। देवी रक्त जी पर शस्त्र ग्रहार करती हैं। उसके जीवन का ऋन्त हो जाता है।

तात्पर्य यह है कि विषय का सर्वथा त्याग कर विषयाभिलाष को नहीं मिटाया जा सकता। शरीररत्तार्थ त्रावश्यक विषयों का उपभोग करना ही होगा। पर यह किसी ऐसे ढंग से किया जाना चाहिये जिससे विषय का त्रावश्यक सेवन भी हो त्रीर विषयाभिलाष शनेः शनेः चीए भी होता चले। यह काम त्रशक्य या त्रसम्भव नहीं है। थोड़ा सा ध्यान देने से ही काम बन सकता है। बात यह है कि विषयोपभोग में दो अंश होते हैं। एक है विषय का उपयोग त्रीर दूसरा है विषय में प्रियत्व, श्रेष्ठत्व तथा सौन्दर्य की भावना। शरीर की रत्ता के लिये विषय का उपभोग त्रपेद्वित है न कि उक्त भावना। त्रीर उक्त भावना है विषय में त्रायत्व, हीनत्व तथा त्रसौन्दर्य की भावना जब उक्त त्रभव्य भावना को मुखस्थ कर लेती है तब जैसे भूने हुए बीज से त्रङ्कर नहीं पैदा होता वैसे उक्त भावना से हीन विषयोपयोगमात्र से विषयाभिलाष का जन्म नहीं होता। त्रीर फिर बुद्धि के शस्त्रप्रयोग से विषयाभिलाष समात हो जाता है। यही है देवी के हाथ रक्तवीज का वध।

रक्तवीज के वध के बाद शुम्भ का अनुज महाबलशाली निशुम्भ अर्थात् ममकार-ममत्वाभिमान का युद्ध होता है। यह ममत्व ही सारे अनथों की जड़ है। मानव की ममता जिसमें हो जाती है उसमें वह आसक्त हो जाता है, अनुरक्त हो जाता है। उसे छोड़ना नहीं चाहता। उसकी रच्चा का दायित्व अपने ऊपर ले लेता है। ममता की वस्तु के प्रतिकृल जो कोई खड़ा होता है वह मनुष्य का देष्य हो जाता है। शत्रु हो जाता है। उसे पराजित कर अपनी ममता की वस्तु के रक्तणार्थ वह भिन-भिन्न प्रकार के भले बुरे उपाय करता है। ममता एक दुजेंय दीर्घ त्रावरण है। यह जिस जड़ या सजीव वस्तु पर स्थापित हो जाती है, उसके सारे दोष, सारे दुर्गुण, सारी बुराइयाँ छिपा देती है त्रीर उसमें अनेक गुण, अनेक अच्छाइयाँ आरोपित कर उसमें मनुष्य के मन को इतनी दृढ़ता से बांध देती है कि उस बन्धन को तोड़ना सहस्रों जन्मों की एक जिटल समस्या बन जाती है। ममता एक महान वृक्त है। 'में' उसका अंकुर है। 'मेरा' उसका विशाल स्कन्ध-तना है। महल और भूमि उसकी बड़ी शाखायें हैं। पुत्र, कलत्र आदि उसके पल्लव हैं। धन, वाहन, अन्न, दस्त्र आदि उसके बड़े बड़े पत्ते हैं। पुर्ण्य और पाप उसके फूल हैं। सुख और दुःख उसके फल हैं। अनेक प्रकार के मनोरथ उस पर मंडराने वाले अमर हैं। मानव का चित्त उसके उगने की भूमि है। संसार-यात्रा में थक कर मनुष्य उसकी छाया में बैठते हैं और अमवश विश्राम-सुख का अनुभव करते हैं। यही ममत्व शुम्भ अर्थात अहंकार का अनुज है जो विषयामिलाष-रूप रक्तवीज का पतन सुन स्वयं देवी के साथ संग्राम में उतरता है। पर देवी-अध्यात्म में दृढ़ता से लगी बुद्धि इस नीच निशुम्भ का बध कर डालती है।

निशुम्भ का वध हो जाने पर शुम्भ को बड़ा क्रोधावेश हो जाता है श्रौर वह स्रपनी सारी शिक्क तथा समस्त बल के साथ रणस्थली में उतर पड़ता है। देवी के साथ उसका भीषणतम युद्ध होता है। अनेक आकार धारण कर वह देवी पर बहुविध प्रहार करता है। अनेक विषयों का स्रालम्बन कर श्रहंकार आत्मोन्मुखी बुद्धि को विचलित करने का प्रयास करता है। पर देवी के समन्न उसकी एक भी नहीं चलती। चले भी कैसे? क्योंकि दोनों की शिक्क श्रौर साधन में बड़ा अन्तर है। देवी का वाहन अर्थात् बुद्धि का आलम्बन सिंह मृगराज-पशुपित अर्थात् परमात्मा है और शुम्भ का वाहन अर्थात् अहंकार का स्रालम्बन भौतिक रथ—भौतिक शरीर है। देवी-बुद्धि के शस्त्रास्त्र सद्गुण एवं सिद्धचार हैं और शुम्भ—अहंकार के शस्त्रास्त्र दुर्गुण एवं दुर्विचार हैं। इस प्रकार देवी अत्यन्त समर्थ श्रौर शुम्भ उनकी स्रपेन्चा श्रत्यन्त स्रमर्थ श्रौर शुम्भ उनकी श्रपेन्चा श्रत्यन्त स्रमर्थ श्रौर शुम्भ उनकी श्रपेन्चा श्रत्यन्त स्रमर्थ हो। पलतः शुम्भ का वध हो जाता है। देवी विजयश्री से उल्लिसत हो उठती हैं। देवराज्य निष्क्रएक हो जाता है। इन्द्र अपने राज्य पर पुनः प्रतिष्ठित हो जाते हैं श्रौर उनका साहाय्य एवं संरन्न्एण पा मानव अपने महान् मंगलमय लन्न्य की साधना में निर्भय भाव से अग्रसर होता है।

# सूर्यतत्त्व—

सूर्य भारतवर्ष के परम त्राराध्य देवता हैं। सूर्योपासना, सूर्यवत त्रादि का प्रचलन यहाँ बहुत पुरातन काल से हैं। हिन्दू समाज की सभी श्रेणी के लोग श्रपनी श्रद्धा एवं शक्ति के श्रनुसार सूर्य की श्राराधना, सूर्य के नमन, पूजन, स्तवन त्रादि द्वारा उनका प्रसादन करते हैं। नैरुष्य, स्वास्थ्य, शक्तिसंचय, साहस, उत्साह, पराक्रम तथा दीर्घजीवन की प्राप्ति के निमित्त, जप, तप, वत, त्रादि विधियों से उनकी प्रसन्नता का सम्पादन किया जाता है। इस देश के लाखों नर-नारी रविवारको प्रात: काल स्नान त्र्यादि नित्यकर्मों से निवृत्त हो अर्घ्य, धूप, दीप, नैवेद्य आदि उपचारों से उनका पूजन करते हैं। व्रत करते हैं। मध्याह्न के समय कोई एक ही वस्तु थोड़ी सी मात्रा में खाते हैं। भोजन में नमक का त्याग करते हैं। दिन में शयन नहीं करते। रात में भोजन एवं जल ग्रहरण नहीं करते । सूर्य-नमस्कार तो अनेकों का प्रतिदिन का अनिवार्य कर्म है । इससे लास्थ्य, शक्ति तथा त्रारोग्य का लाभ होता है। कहने का ताल्पर्य यह है कि भारतीय जीवन में स्वोंपासना का महान् स्थान है। स्रौर यह भी कुछ सीमित शताब्दियों या सहस्राब्दियों से नहीं किन्तु सृष्टि के ब्रादिकाल से है। यही कारण हैं कि भारत के वेद, पुराण श्रादि प्राचीन साहित्य में सूर्य की महिमा का विस्तृत एवं विशद विवेचन प्राप्त होता है। इस लेख में मार्कएडेय पुराण के श्राधार पर सूर्य के सम्बन्ध में थोड़ी सी चर्चा की जा रही है। उस पुराण के एक सौ एकवें ऋध्याय में कहा गया है कि-

पहले यह सम्पूर्ण लोक प्रभाहीन तथा प्रकाश से शून्य था। चारो श्रोर शेर श्रम्थकार का घेरा पड़ा था। उस समय एक बृहत् श्रग्ड प्रकट हुश्रा। वह अपड श्रविनाशी तथा परम कारण-रूप है। उसके भीतर सबके प्रपितामह, समस्त ऐश्वर्थ के श्राश्रय, जगत् के सृष्टा एवं स्वामी, कमलयोनि ब्रह्माजी स्वयं विराजमान थे। उन्होंने उस श्रग्ड का भेदन किया। श्रग्ड का भेदन होते ही उनके खुत्र से 'श्रोम्' यह महान शब्द उत्पन्न हुश्रा। उसके बाद कम से भूः, भुवः; स्वः ये तीन व्याहृतियाँ उत्पन्न हुईं। ये व्याहृतियाँ सूर्यदेव के स्वरूप हैं। फिर श्रोम्' शब्द से रिव का परम सूद्म रूप प्रकट हुश्रा श्रोर उसके बाद कम से श्र्ल, स्यूलतर श्रादि परिमाणों से शुक्त मह, जन, तप श्रीर सत्य प्रकट हुये। मृः से लेकर सत्य पर्यन्त ये सातो सूर्यदेव के मूर्तरूप हैं।

निष्प्रभेऽस्मिन् निरालोके सर्वतस्तमसावृते । बृहद्ग्ष्डमभूदेकमक्षरं कारणं परम् ॥ तद्विभेदं तद्न्तःस्थो भगवान् प्रपितामहः । पद्मयोनिः स्वयं ब्रह्मा यः स्रष्टा जगतां प्रभुः ॥ तन्मुखादोमिति महानभूच्छब्दो महामुने ! ततो भूस्तु भुवस्तस्मात्ततश्च स्वरनन्तरम् ॥ एता व्याहृतयस्तिसः स्वरूपं तद्विवस्वतः। ओमित्यस्मात्स्वरूपात्तु सूच्त्मरूपं रवेः परम्॥ ततो महरिति स्थूलं जनं स्थूलतरं ततः। ततस्तपस्ततः सत्यमिति मूर्तानि सप्तधा।।

अग्रडभेद होने पर श्रोंकार का प्राकट्य होते ही एक श्रोर तो उससे भू: श्रादि सूर्यंके सात मूर्तरूपों का प्रादुर्भाव हुआ श्रीर दूसरी श्रीर उसी से तेजोमय श्रुक, यजुः, साम तथा श्रथर्व इन चार वेदोंका श्राविभीव हुआ। तदनन्तर ये सारे वैदिक तेज ख्रोंकार-रूप परम तेज के साथ मिल गये। जिसके फलस्वरूप एक महान तेज:पुञ्ज श्रस्तित्व में श्राया श्रीर वह सबके श्रादि में होने के कारण श्रादित्य कहलाया । वही तेज समस्त विश्व का कारण एवं स्वयं श्रव्यय है ।

> ततस्तन्मण्डलीभूतं छान्दसं तेज उत्तमम्। परेण तेजसा ब्रह्मन्! एकत्वमुपयाति तत्।। आदित्यसंज्ञामगमदादावेव यतोऽभवत । विश्वस्य हि महाभाग ! कारणं चाव्ययात्मकम् ॥

भगवान् सूर्यदेव वेदात्मा, वेद में स्थित, वेदविद्यास्वरूप तथा परमपुरुष कहलाते हैं। ये सनातन सूर्य ही रजोगुण, सन्वगुण श्रीर तमोगुण के श्राश्रय से ब्रह्मा, विष्णु तथा रुद्र की संज्ञा प्राप्त करते हैं स्त्रीर ये ही उन रूपोंसे गुणों द्वारा जगत की सृष्टि, रचा तथा प्रलय करते हैं।

> तदेवं भगवान् भास्वान् वेदात्मा वेदसंस्थितः। वेदविद्यात्मकश्चैव सर्गस्थित्यन्तहेतुश्च रजःसत्त्वादिकान गुणान्। आश्रित्य ब्रह्मविष्ण्वादिसंज्ञामभ्येति शाख्वतः ॥

भगवान् सूर्य सदा देवताओं से स्तवन करने योग्य हैं। वेदमूर्ति हैं। वास्तव में उनकी कोई मूर्ति नहीं है। वे सबके ऋादि हैं। सारे मर्त्य भाव उनके स्वरूप हैं। वे जगत् के स्राश्रय एवं ज्योति-रूप हैं। उनका तत्त्व स्रज्ञेय है। वे वेदान्त के एकमात्र प्रतिपाद्य परात्पर ब्रह्म-स्वरूप हैं।

सदेड्यः स त वेदमूर्तिरमूर्तिराद्योऽखिलमर्त्यमूर्तिः। विश्वाश्रयं ज्योतिरवेद्यधर्मा वेदान्तगम्यः परमः परेभ्यः॥ सूर्यदेव के उस महान् तेजोमएडल के प्रकट होने पर उसके प्रचएड

तेज से नीचे और ऊपर के समस्त लोक सन्तप्त होने लगे। यह देख ब्रह्माजी

को चिन्ता हुई कि यह तेज: पुञ्ज यदि इसी प्रकार श्रमवरत तपता रहेगा तो उसके सामने उनकी बनायी सुष्टि एक चर्मा भी न टिक सकेगी। सारे जीव ताप के मारे निष्प्राण हो जायँगे। सारा जल सूख जायगा। फिर जल के विना जगत का जन्म एवं जीवन कैसे हो सकेगा ? यह सोच कर लोक-पितामह ब्रह्मा जी ने अत्यन्त तन्मय हो भगवान सूर्य की स्तुति की। वह स्तुति सूर्यदेव के कतिपय तथ्यों पर प्रकाश डालती है। उसमें समस्त जगत को सूर्यमय तथा सूर्यको सर्वजगनमय कहा गया गया है। विश्व को उनकी मूर्ति बताया गया है। योगी जन योगाभ्यास-द्वारा जिस ज्योति का दर्शन पाने की श्रहर्निश चेष्टा करते हैं, उस परम ज्योति के रूप में उसका वर्णन किया गया है। उन्हीं को पृथ्वी, जल, तेज, वायु श्रौर श्राकाश के रूप से समस्त भौतिक जगत्का उत्पादक कहा गया है। उन्हें उस त्राचा शक्ति का आश्रय बताया गया है, जिसकी प्रेरणा से ही जगतु के निर्माण का उपक्रम होता है। उन्हें समस्त यज्ञों द्वारा परमा-त्मज्ञ पुरुषों का यजनीय, समस्तयज्ञमय विष्णु का स्वरूप, यति जनों की सम्पूर्ण बुद्धिवृत्तियों का मुख्य श्रालम्बन, मुमुद्धजनों का सर्वेश्वर परतन्त्र बताते हुये देव, यज्ञ तथा योगियों की साधना के विषयभूत परब्रह्म के रूप में नमस्कार किया गया है।

यज्ञैर्यजन्ति परमात्मविदो भवन्तं विष्णुस्वरूपमिखलेष्टिमयं विवस्वान् ! ध्यायन्ति चापि यतयो नियतात्मिचत्ताः सर्वेश्वरं परममात्मविमुक्तिकामाः ॥ नमस्ते देवरूपाय यज्ञरूपाय ते नमः । परम्रह्मस्वरूपाय चिन्त्यमानाय योगिभिः ॥

दिति एवं दनु के पुत्र दैत्य श्रीर दानवों द्वारा अगने पुत्रों देवताश्रों का पराजय हो जाने पर कश्यप की पत्नी दच्चपुत्री श्रादित ने भी श्रापने पुत्रों को विजय दिलाने के निमित्त सूर्य देव की स्तृति की थी। उस स्तृति से भी सूर्य के सम्बन्ध में बहुत सी बातों की जानकारी होती है। उसमें सूर्य को परम सूचम सुवर्णमय शारीर का धारक तथा सब प्रकार के तेजों का शाश्वत केन्द्र कहा गया है। किरणों द्वारा पृथ्वी के जल तथा सोमरस का श्राकर्षण कर जगत् के उपकारार्थ जल-वृष्टि करने वाले मेघ के रूप में उनका वर्णन किया गया है। उन्हें समस्त श्रोधधियों का पकाने वाला, हिम पिधला कर श्रानेक प्रकार के सस्यों का सम्पादन करने वाला, वसन्त श्रादि श्रृतुश्रों में श्री एवं सौन्दर्य का श्राधान करने वाला, सभी चेतन-श्राचेतन प्राणियों को जीवनामृत देने वाला, देव एवं पितरों

को तृप्तिदान करने वाला बताया गया है। जगत् के अग्निमय एवं सोममय स्प को निष्पन्न करने वाले अर्क तथा चन्द्र शब्द से व्यवहृत तीव और सौम्य दो विरोधी रूपों के समन्वय का आधारस्थल भी उन्हें कहा गया है। अन्त में 'ओम्' शब्द का वाच्य सुद्दम, अनन्त एवं निर्मल सद्रूप बताकर नमस्कार किया गया है।

> यत्तु तस्मात्परं रूपमोमित्युक्त्वाऽभिशब्दितम् । अस्थूलानन्तममलं नमस्तस्मे सदात्मने ॥

सूर्यदेव को प्रसन्न करने के निमित्त उनकी स्तुति करते हुये निराहार रह कर श्रदिति ने चिर काल तक किंटन तपस्या की। फिर प्रसन्न हो सूर्य देव ने श्रदिति को प्रत्यच्च दर्शन दिया। श्रदिति ने देखा कि आकाश से पृथ्वी तक तेज का एक महान् पुञ्ज स्थित है। उससे श्रनन्त उदीप्त उग्र ज्वालायें फूट फूट कर चारो श्रोर फैल रही हैं। जिसके कारण उस तेज की श्रोर देखना दुष्कर हो रहा है। यह देख श्रदिति को बड़ा भय हुश्रा। वे बोलीं—

गोपते ! स्त्राप मुक्त पर प्रसन्न हों । मैं पहले जिस प्रकार आप को देखती थी उस प्रकार आज नहीं देख पा रही हूँ। इस समय पृथ्वी पर तेज का एक श्रात्यन्त विशाल समुदाय दिखाई पड़ रहा है । दिवाकर ! मुक्त पर कृपा कीजिये, जिससे मैं आपका दर्शन कर सक्राप्ता! आप भक्त-बत्सल हैं। सुभ भक्त पर अनुग्रह कर मेरे पुत्रों की रचा कीजिये। आप ही ब्रह्मा बन इस विश्व की सृष्टि करते हैं। ब्राप ही विष्णुरूप से इसकी रचा करते हैं और अन्त में यह सारा जगत आप के ही स्द्ररूप में प्रलीन होता है। सम्पूर्ण लोक में आपको छोड़ दूसरी कोई गति नहीं है। स्त्राप ही ब्रह्मा, विष्णु, शिव, इन्द्र, कुबेर, यम, वरुण, वायु, चन्द्रमा, श्रम्नि, आकाश, पर्वत श्रौर समुद्र हैं। श्रापका तेज सब की श्रात्मा है। यज्ञपते ! श्रपने कमों में लगे ब्राह्मण प्रतिदिन आपका स्तवन एवं यजन करते हैं। अपने चित्त को अपने वश में रखने वाले योगी जन योगाम्यास-द्वारा निरन्तर त्राप का ही ध्यान करते हुये परम पद को प्राप्त करते हैं। आप ही विश्व को ताप देते, उसे पकाते, उसकी रचा करते श्रीर उसे भरम करते हैं। ब्राप ही ब्रपनी गर्म किरणों द्वारा उसे प्रकट करते ब्रौर श्रानन्द देते हैं। कमलयोनि ब्रह्मा के रूप में श्राप ही सृष्टि करते हैं। श्रन्युत नाम से श्राप ही पालन करते हैं श्रीर कल्पान्त में रुद्र बन श्राप ही सम्पूर्ण जगत का संहार करते हैं।

तपिस पचिस विश्वं पासि भस्मीकरोषि
प्रकटयिस मयूखेह्नाद्यस्यम्बुगर्भैः।
सृजिस कमलजन्मा पालयस्यच्युताख्यः
श्रपयिस च युगान्ते कद्रहृपस्त्वमेव॥

श्रदिति की प्रार्थना पर सूर्य देव ने परम कमनीय तेजोमय रूप में श्रपना दर्शन दिया। दर्शन पा श्रदिति धन्य हो गईं। उनकी कामना के अनुसार सूर्य देव ने उनके गर्भ से जन्म लिया। देवों का दैत्य, दानव श्रादिकों से युद्ध कराया और श्रपने उग्र तेज से सम्पूर्ण देवश तुश्रों को भस्म कर देवताश्रों को विजयी बनाया।

श्रदितिपुत्र मार्तगढ ने विश्वकर्मा की पुत्री संज्ञा देवी से विवाह कर वैवस्वत मनु, यमुना नदी श्रीर यमराज को जन्म दिया। उनके प्रचण्ड तेज को
सहने में श्रसमर्थ होने के नाते श्रपने स्थान में श्रपनी छाया को छोड़कर संज्ञा
देवी उनके निकट से चली गईं श्रीर पतिदेव के तेज को सौम्य एवं सहा रूप
में परिवर्तित देखने की कामना से तपस्था करने लगीं। जब सूर्य देव को यह
बात ज्ञात हुई तो उन्होंने श्रपने श्वशुर विश्वकर्मा से श्रपना तेज कम करने के
लिये कहा। विश्वकर्मा यन्त्र पर चढ़ा कर उनके तेज की छटनी करने लगे।
छटनी करते समय उनका तेजोमय शरीर भमक उठा। धधकती ज्ञालायें
निकलने लगीं। सारा विश्व परितत श्रीर पर्याकुल हो उठा। तव इन्द्रसहित
समस्त देवताश्रों ने, विशाष्ठ, श्रपन श्रादि महर्षियों ने एवं बालखिल्यों ने उनकी
स्तृति की। विद्याधर, यन्च, रान्चस, गन्धवं, श्रपसरा सभी ने उनका प्रसादन
किया। उन सब स्तृतियों में उन्हें देवताश्रों का आदि देव, धृप, वर्षा, बर्फ का
जनक, जगद्व्यापी, सम्पूर्ण जगत् का पति, समुन्न जनों का लन्द्रमृत मोन्न,
ध्यानियों का ध्येय तन्च, कर्मकाण्डियों का श्राराध्य एवं प्राप्य तथा सम्पूर्ण
चराचर जगत् का धारक श्रीर पालक कहा गया है।

सूर्य देव के तेज को शान्त करते समय उनकी स्तुति करते हुये प्रजापति
विश्वकर्मा ने कहा है कि भगवन ! आप प्रणत जनों पर अनुकम्पा करते हैं।
आपकी आत्मा महान् है। आप समान वेग वाले सात अश्वों के रथ पर चलते
हैं। आप का तेज शोभन है। आप से ही कमलों का विकास होता है। आप ही
धोर अन्धकार का विनाश करते हैं। आप अल्थन्त पावन हैं। आपका कर्म
पवित्र है। आप अनन्त कामनाओं के पूरक हैं। आप दीितमान् अग्निमय किरणों
से युक्त हैं। आप समस्त लोक का हित करने वाले हैं। आप अजन्मा, तीनों
लोकों के कारण, भूतस्वरूप, गोपित, वृष, उच्च कोटि के महान् कार्यणिक, चतु
के जनक तथा अधिष्ठाता हैं। आपकी अन्तरात्मा ज्ञान से परिपूर्ण है। आप ज्ञात
के आअय, ज्ञात के हितेषी, स्वयम्भू, सारे लोक के द्रष्टा, अमित तेज को
धारण करने वाले देवोत्तम हैं। आप उदयगिरि के शिखर से प्रकट हो समस्त
देवताओं को साथ ले जगत् का हित करते हैं। सहस्रों बड़ी बड़ी किरणें आपका
शरीर हैं। आप अन्धकार को दूर कर असीम शोमा के भएडार बन जाते हैं।

संसार के अप्रधिकार-रूप आसव को पीने के कारण आपका वदन रक्तवर्ण हो जाता है। श्राप तीनों लोकों को प्रकाशित करने वाले किरणसमूह से शोभित होते हैं। श्राप अपने समस्त अश्वों से युक्त, अत्यन्त रुचिर, सुन्दर गित वाले, सुगिटित तथा विस्तृत रथ पर बैठ कर जगत् के कल्याणार्थ विचरण करते हैं। आप चन्द्रमा के अमृत रस से देवों तथा पितरों को तृप्त करते हैं। इस प्रकार स्तुति करते हुंथे विश्वकर्मा ने उन्हें सम्पूर्ण संसार का जन्मदाता, तीनों लोकों को पावन बनाने वाले तेज का आस्यद, समस्त जगत् का प्रकाशक तथा विश्वकर्मा कहकर उनको नमस्कार किया है।

# इति सकलजगत्प्रसृतिभूतं त्रिभुवनपावनधामभूतम् । रविमखिलजगत्प्रदीपभूतं देवं प्रणतोऽस्मि विश्वकर्माणम् ॥

राजा राज्यवर्धन की प्रजा ने सूर्य की आराधना कर उनकी दश सहस्र वर्ष लम्बी आयु बढ़वा ली और राजा ने भी भगवान भास्कर की आराधना कर अपनी प्रजा की उतनी ही आयु बढ़वा ली। आयु की वृद्धि सूर्य देव की उपाधना से आज भी शक्य और सम्भव है। क्योंकि शरीर के भीतर प्राण का सञ्चरण होना ही आयु है, और यह 'अन्नं वे प्राणाः' के अनुसार अन्न के अधीन है। अन्न वर्षा के अधीन है। वर्षा सूर्य के अधीन है। अतः शास्त्रों में बतायी विधि से सूर्य की उपाधना द्वारा उनमें समुचित बल, वीर्य का आधान कर उनसे समयानुकूल सुवृष्टि प्राप्त की जा सकती है। सुवृष्टि से निद्रांष, पोषक, बलप्रद सद्भ पैदा कर उसके संयत उपयोग से शरीर और प्राण को सवल बना आयु को इच्छानुकूल अभिवृद्ध किया जा सकता है।

सूर्यदेव के अनुकूल संवर्धन का सबसे श्रेष्ठ तथा सरल एवं सुन्दर साधन है अर्घ्यदान। यह प्रत्येक मानद का प्रतिदिन का कर्तव्य होना चाहिये। इससे सूर्य की प्रीति एवं पुष्टि का सम्पादन होता है। कारण कि सूर्य का शरीर एक दिव्य तेज है और दिव्य तेज का ईंधन, उसकी उद्दीति का साधन जल होता है। मनुष्य का दिया अर्घ्यंजल सूर्य की किरणों द्वारा उनके विशाल विश्रह में प्रविष्ट हो उसे आप्यायित और उद्दीत बनाता है। वैसे तो उनकी सहसों किरणें सर्वदेव पृथ्वी से जल खींचकर उनके कलेवर को स्नेहिसक करती रहती हैं। पर अर्घ्यंजल में कुछ अपूर्व विशेषता एवं असाधारण शक्ति होती है। वह मात्रा में स्वल्प होने पर भी गुणप्रचुर होता है। जैसे मुख से पी जाने वाली औषधि से इञ्जेक्शन से दी जाने वाली औषधि की मात्रा अल्प होने पर भी उसकी शिक अधिक होती है और वह नसों द्वारा बहुत शीघ ही शरीर में फैल जाती है, वैसे ही स्नान से शुच्च एवं सूर्य में तन्मय मन वाले मानव की अञ्जलि का अर्घ्यंबल थोड़ा होने पर भी बड़ा सारवान् होता है और वह सूर्य की किरण-

नाड़ी में प्रविष्ट हो उनके विपुल विष्रह में फैलकर उसका उचित श्राप्यायन श्रीर उद्दीपन कर देता है। श्रत एव इस देश के यथार्थदर्शी श्रृषियों ने श्रम्यदान को नित्यकर्म के रूप में प्रचलित किया था। जब तक श्रम्यदान यथासमय, यथाविधि सूर्य को दिया जाता रहा तब तक उस जल से संवर्धित, पोषित एवं प्रीत सूर्यदेव की निदींष पोषक किरणें श्रपने सम्पर्क से पृथ्वी के खाद्य-पेय पदार्थों में पुष्ट रस का श्राधान कर मानव को स्वास्थ्य, नैरुज्य श्रीर दीर्घायु का दान बराबर करती रही हैं।

मार्कराडेय पुराण में प्राप्त होने वाली सूर्य के सम्बन्ध की उपर्युक्त चर्चाश्रों से सूर्य के तीन रूपों का परिचय प्राप्त होता है। एक तो श्राकाश में श्राँखों से दिखाई देने वाला गोलाकार किरणमय महान् तेज:पुञ्ज। दूसरा वह, जो उपा-सकों की स्तुतियाँ श्रीर प्रार्थनायें सुन प्रसन्न होता है। उनके नियम, बत, नमन, यूजन से तुष्ट हो दर्शन श्रीर वरदान देता है। श्रादिति के गर्भ से जन्म ले देत्यों का संहार करता है। विश्वकर्मा की पुत्री से विवाह कर वैवस्वत मनु जैसी सन्तान पैदा करता है। श्रीर तीसरा वह, जो वेद, पुराण श्रादि समस्त शास्त्रों का प्रतिपाद्य, त्रिगुणात्मिका प्रकृति का श्राधिश्वर, समस्त विश्वप्रपञ्च का श्राधिष्ठान, परात्पर, शुद्ध, शाश्वत, सिन्दिदानन्द ब्रह्म है। इस विषय में बहुतों को यह सन्देह हो सकता है कि एक ही सूर्य के परस्परिवरोधी ये तीन रूप केंसे हो सकते हैं। एक वस्तु का कोई एक ही रूप हो सकता है। या तो वह केवल जड़ भूतों का एक पुञ्जमात्र ही हो सकता है, या व्यवहारातीत निर्गुण ब्रह्म ही हो सकता है। एक ही वस्तु सब कुछ कैसे हो सकती है।

ऐसा सन्देह करने वाले सज्जनों से केवल यही निवेदन करना है कि ऐसे सन्देह, पौराणिक दृष्टि का, जो वस्तु को समभ्तने की एकमात्र यथार्थ दृष्टि है, परिचय न होने के कारण ही होते हैं। अ्रतः इनके निराकरणार्थ पौराणिक दृष्टि को समभ्तना आवश्यक है।

पौराणिक दृष्टि के तीन प्रकार हैं—आधिमौतिक, आधिदेविक और आध्या-तिमक। आधिमौतिक दृष्टि वह है जो वस्तु के केवल बाह्य रूप को देखती है, जिसे प्रत्येक वस्तु के भीतर अवस्थित चेतन तत्त्व का दर्शन नहीं होता। उसके अनुसार सूर्य सचमुच तेज का एक गोलाकार पिगडमात्र ही है। पर आधिदेविक दृष्टि इससे भिन्न है। वह इसके आगे बढ़ती है। वह जड़ वस्तुओं के भीतर घुस उसके अधिष्ठाता अधिदेव का पता लगाती है और इस तथ्य पर पहुँचती है कि जगत् में भूतों का जो कोई भी संघात बनता है उस प्रत्येक का कोई न कोई एक आधार होता है, अधिष्ठाता होता है। यदि ऐसा कोई अधिष्ठान तत्त्व न हो तो शून्य में संघात कैसे बन सकेगा १

श्रमंख्य भूतकणों का एक साथ बँधकर एक उपयोगी, व्यवस्थित एवं गठित रूप में निष्पन्न होकर स्थिर रहना बिना किसी श्रिधिष्ठान के कैसे सम्भव हो सकता है ? तो फिर इनका जो श्रिधिष्ठान होता है उसे चेतन तत्त्व ही कहना होगा। क्योंकि यदि वह भी श्रचेतन ही हो तो वह भी एक संघात के समान ही होने के कारण भौतिक संघात का निष्पादक नहीं हो सकता। इस प्रकार भिन्न-भिन्न भौतिक संघात का श्रिधिष्ठाता भिन्न-भिन्न चेतन ही उस संघात का श्रिधिष्ठाता भिन्न-भिन्न चेतन ही उस संघात का श्रिधिष्ठ है।

इस दृष्टि के अनुसार आकाश में चमकते हुये चातुष प्रकाशमय तेजोगोलक में जो अधिदेव अनुप्रविष्ट है वही प्रजाजनों के स्तवन, पूजन, नमन आदि से तुष्ट हो वरदान देता है। वही अदिति के गर्भ से जन्म ग्रहण कर विश्वकर्मा की पुत्री से विवाह और वैवस्वत मनु जैसी सन्तानों को जन्मदान करता है। इसी दृष्टि के आधार पर इस धर्मप्राण कृतज्ञ देश में सूर्य, चन्द्र, ग्रह, नन्त्र, अमि, वायु, पृथ्वी, देव, गन्धर्व, मनुष्य, पशु, तिर्यक्, नद, नदी, समुद्र, पर्वत, वनस्पति आदि प्रतीकों के पूजन का प्रचलन है।

तीसरी दृष्टि का नाम है श्राध्यात्मिक दृष्टि । यह उक्त दोनों दृष्टियों से श्रेष्ठ, स्पष्ट श्रीर श्रिधिक सुद्मदर्शी है। इसकी परिकल्पना यह है कि जगत के भिन्न भिन्न भौतिक संघातों में जो भिन्न भिन्न अधिदैव हैं-चेतन तत्त्व हैं वे .एक ही देव-एक ही चेतन तत्त्व के अंश, प्रतिबिम्ब वा श्राभास हैं। इन समस्त श्रिधेदैवों-सम्पूर्ण चेतनांशों का एक ही केन्द्र है। एक ही श्राखण्ड, शुद्ध, शाश्वत महाचैतन्य, एक ही देवाधिदेव विश्व के कण कण में ज्यात है। उस एक ही सनातन, सर्वविधसीमातीत सुत्र में यह सारा विश्व-प्रपञ्च प्रथित है। इस दृष्टि के अनुसार सम्पूर्ण संसार को भौतिक अन्धकार के गम्भीर गह्नर से निकाल उसे प्रकाशित करने वाला त्रांकाशस्य त्रांनिपएड तथा उसके अधिष्ठाता अधिदेव दोनों को सत्ता प्रदान करने वाला परमसत्य, परमेश्वर, वेदान्तवेद्य, पुरास पुरुष, परात्पर विशुद्ध ब्रह्म ही यथार्थ सूर्य है। वैवस्वत मन्वन्तर, जिसका अद्राइसवां कलियुग इस समय चल रहा है, आधिदै-विकदृष्टिसिद्ध विवस्वान् सूर्य के प्रतापशाली पुत्र वैवस्वत मनु से प्रवर्तित हुन्ना है। फलतः श्राज का समस्त मानवसमाज सुर्यदेव की ही सन्तान है। श्रतः सूर्ये की उपासना, उनके प्रति कृतज्ञता का प्रकाशन तथा उनके साथ सम्बन्ध स्थापित करने का प्रयत्न आज के मानव का परम कर्तव्य है।

वंशानुचरित-

सर्ग, प्रतिसर्ग, वंश श्रीर मन्वन्तर के सम्बन्ध में कुछ संदित चर्ची की जा चुकी है। श्रव वंशानुचरित की चर्ची का श्रवसर है। किन्तु यह अंश बड़ा

विस्तृत तथा विपुलकाय है । इसकी संचित चर्चा भी इस लघुकाय लेख में संभव नहीं है । इसका अध्ययन तो पुराणों से ही करना चाहिए । इसकी समुचित जान-कारी वहीं प्राप्त होगी । यहाँ इतना ही बता देना पर्याप्त है कि वंशानुचरित का ग्रध्ययन जीवननिर्माण के लिये बहुत उपयोगी है। यह कहानियों के समान केवल मनोरञ्जन का साधन मात्र नहीं है। विभिन्न समयों के वंशानुचरित का अध्ययन करने से ज्ञात होता है कि किन समयों में किन वंशों की स्थापना किस ्रिप्रकार हुई। उनका विस्तार किस प्रकार हुआ। उनके शासन का स्थापन, उत्थान, तथा पतन कैसे हुआ। उनका विधान एवं उनके जीवन का क्रम क्या था। उनकी राजनीतिक, सामाजिक, धार्मिक, आर्थिक तथा आध्यात्मिक गतिविधि क्या थी। उनके जीवन श्रौर व्यवहार का दृष्टिकोण क्या था । उनका भौतिक विज्ञान किस स्तर का था। राजा और प्रजा के सम्बन्ध कैसे थे। शिल्प, कला, विद्या, व्यवसाय की स्थिति, उनकी रूपरेखा श्रौर उनकी प्रसारपद्धति क्याथी। स्वास्थ्य, शिचा, न्याय श्रीर जीविका के साधनों की सुलभता वा दुर्लभता किम्मूलक थी। स्त्रीवर्ग की शित्ता, दीत्ता, उनका कार्यत्वेत्र, समाज में उनका स्थान, बाह्य दिषयों में उनका योगदान, तथा पुरुष के साथ उनका सम्बन्ध कैसा था। वंशानुचरित के ऋध्ययन से इन सब बातों का पता विस्तार के साथ लगता है। पुरातन काल की इन सब बातों की जानकारी से अनेक लाभ होते हैं। उनकी त्रुटियां और उन त्रुटियों के कुफल जानकर उनसे बचने तथा उनके गुण श्रीर उन गुणों के रमणीय परिगाम जानकर उनके ग्रहण का प्रयत्न किया जा सकता है। परागों के वंशा-नुचरित के ब्रध्ययन से यह एक बात तो स्पष्ट रूप से ब्रवगत होती है कि भार-तीय मानव का जीवन कभी एकाङ्गी नहीं रहा । उसकी दृष्टि के समत्त् जगत् का भौतिक जीवन श्रीर श्राध्यात्मिक उत्थान दोनों समान रूप से प्रस्तुत थे। उसने कभी भी किसी एक ही को प्रमुखता देकर दूसरे की ओर से आँख नहीं भीची। भारत की परातन व्यवस्था में पग पग पर यह बात देखने को मिलती है कि अरण्यवासी, निरीह, निर्मम ऋषि भी समय समय पर देश की राजनीति में पूर्ण सहयोग करते तथा देश में निष्पन्न, न्यायशील, सुव्यवस्थित शासन की स्थापना का आयोजन करते हैं। सर्वतन्त्रस्वतन्त्र, सुसम्पन्न, सुमहान्, सार्वभौम साम्राज्य के विलासपूर्ण वातावरण में जीवन व्यतीत करने वाले बड़े बड़े राजा को भी धर्म, सत्य एवं अध्यात्म के नाम पर राज्य को त्याग कर अपरायवासी बनने में कभी कोई हिचक नहीं होती।

70000

### उपसंहार

इस प्रबन्ध के आरंभ में कहा गया है कि पुराणपुरुष परमात्मा का प्रति-पादन करना ही पुराख का लच्य है और प्रतिपाद्य तत्त्व के आधार पर ही इसका नाम पुराण पड़ा है। सर्ग, प्रतिसर्ग, वंश मन्वन्तर, श्रीर वंशानुचरित का वर्णन भी उस पुरुष का निरूपण करने के निमित्त ही किया गया है। लेख के पिछले भाग से यह बात भी पर्यात स्पष्ट हो गयी है कि सर्ग, प्रतिसर्ग आदि की व्यवस्था उस पुराण पुरुष के बिना नहीं हो सकती। कारण यह है कि इस जगत् की धारा श्रविच्छिन्न नहीं है। ऐसा नहीं है कि इस जगत् का क्रम एकान्त रूप से अनादि है, इसका कभी आरम्भ नहीं हुआ है और यह सदा इसी प्रकार चलता रहेगा। इसका कभी अवसान नहीं होगा। हम देखते हैं कि हमारे समच ऐसे ग्रसंख्य दृश्य पदार्थ हैं जिनका एक दिन कोई पता न था । जिनके ग्रस्तिल का कोई चिह्न न था। उन्हें स्त्राज जहाँ हम देखते हैं कभी वहाँ कुछ न था। केवल शुन्य था। कोई सीमान थी, कोई परिधिन थी, कोई मूर्तिन थी। कोई श्रमिञ्यक्ति न थी। पर एक दिन वहाँ उन पदार्थों की विशाल मूर्त्ति खड़ी हो जाती है। उनका उपयोग, उनका व्यवहार होने लगता है। उनके लिए लड़ाई, भगड़े श्रीर रक्तात होने लगते हैं। हम देखते हैं बड़ी बड़ी नदियों, समुद्र के बड़े बड़े भागों को स्थल में परिवर्तित होते, बड़े बड़े जंगलों को प्राम स्त्रीर नगरों में बदलते, बड़े बड़े नगरों, उपनगरों को उजाड़ जंगल में उतरते, गम्भीर महागर्तों में ऊँचे ऊँचे पहाड़ खड़े होते ख्रीर बड़े बड़े पहाड़ों को कण-कण में विचर्ण होते । ये घटनायें हमारी आँखें खोल देती हैं । हमें यह स्वीकार करने को बाध्ये करती हैं कि प्रत्येक स्थल पदार्थ श्रभावपूर्वक होता है। प्रत्येक दृश्य वस्तु की व्यक्तावस्था, श्रव्यक्तावस्थापूर्वक होती है। इसी प्रकार प्रत्येक श्रभाव भावपूर्वक तथा प्रत्येक अन्यकावस्था व्यकावस्थापूर्वक होती है। फिर यह अ्रव्यभिचरित नियम इस तथ्य को स्थापित करता है कि कोई ऐसा भी समय अवश्य रहा होगा जब यह जगत सर्वथा अस्तित्वशून्य अथवा सर्वथा अव्यक्त रहा होगा। वही श्रवस्था प्रतिसर्गे है श्रीर जगत् की यह दश्यमान अवस्था सर्ग है।

उपर्युक्त वस्तुस्थिति में यह निर्विवाद है कि यदि जगत् की उस शून्यावस्था में कोई भावात्मक तत्त्व न माना जायगा तो यह विपुल विश्व कैसे खड़ा हो सकेगा ? केवल शून्य से, श्रसत् से, श्रभाव से इस विचित्र जगन्चित्र का चित्रण कैसे हो सकेगा ? किसी भी चित्र को खींचने, किसी भी मूर्ति को खड़ी करने, किसी भी ठोस वस्तु को बनाने में कुशल शिल्पी श्रीर श्रावश्यक उपकरणों एवं उपादान तत्त्वों का होना श्रनिवार्य होता है । श्रतः जगत् की उस शून्य श्रवस्था में, प्रति-सर्ग की दशा में भी जगत के उपादान तत्त्व, कुशल रचियता तथा श्रपेदित उप-

करण का स्रस्तित्व मानना ही होगा। पुराण ने जगत् के उस उपादान तत्त्व को त्रिगुणात्मिका प्रकृति, कर्ता को परमेश्वर, उपकरणों को ईश्वरीय परयोग तथा जीव के शुभाशुभ कर्म जनित संस्कार के रूप में वर्णित किया है। मार्कण्डेय पुराण का स्रिष्टिम वचन इस बात का विस्पष्ट निर्देश करता है।

> अनाद्यन्तं जगद्योनिं त्रिगुणप्रभवाव्ययम् । असाम्प्रतमविज्ञेयं ब्रह्माऽप्रे समवर्तत ॥

> > मा० पु० ४५ अ०

स्वात्मन्यवस्थितेऽव्यक्ते विकारे प्रतिसंहते। प्रकृतिः पुरुषश्चैव साधर्म्येणावतिष्ठतः ॥

मा० पु० ४६ अ०

अहर्मुखे प्रबुद्धस्तु जगदादिरनादिमान् । सर्वदेतुरचिन्त्यातमा परः कोऽप्यपरिकयः ।। " प्रकृतिं पुरुषं चैव प्रविश्याशु जगत्पतिः । क्षोभयामास योगेन परेण परमेश्वरः ॥ "

जगत्-प्रवाह के प्रवर्तक, प्रकृति के अधीरवर, जीवकमों के साची, ऋखएडचैतन्यरूप इस परमेश्वर का साचात्कार करने में ही मानवजन्म की कृतार्थता
है। इस कार्य के लिए समाज को समुचित सुविधा और अनुकूल अवसर सुलम
करने के लिए ही देश में सुदृढ़, सुव्यवस्थित एवं समुजत शासन की आवश्यकता
होती है। इसके लिए ही नाना प्रकार की नीतियों का निर्माण, समुज्ज्वल सदाचार
का प्रचार, शिचा, दीचा एवं सामाजिक सङ्गठन आदि कार्यों की अपेचा होती
है। यदि मानव इससे विमुख है, शासन इस और से उदासीन है, शिचाविधि
एवं सामाजिक व्यवस्था इसके प्रतिकूल है तो उनका कोई मूल्य नहीं, कोई उपयोग
नहीं। सब निस्सार, निस्तन्व और निर्थक है।

बस पुराण का यही आदेश है, यही उपदेश है, यही सिद्धान्त है, यही उद्घोष है। इसका प्रचार, प्रसार और पालन आवश्यक है। अन्यथा मौतिकवादी मानव के विषमय मस्तिष्क से निकला पारमाण्विक विज्ञान निश्चय ही मानवता को कविलत कर लेगा। सम्यता को समाप्त कर देगा। संस्कृति को निःशेष कर देगा। जगत के जीवनदीप को बुक्ता देगा।

# मार्कगडेय पुराण का अध्यायानुसार परिचय

### पहला अध्याय

इस श्रध्याय में महाभारत को सब शास्त्रों से उत्तम बताया गया है श्रीर कहा गया है कि इसमें धर्म, श्रर्थ, काम श्रीर मोच-शास्त्र श्रन्तर्मूत हैं। इसे वेदरूपी पर्वत से निकली हुई वह महानदी कहा गया है जो श्रपने जलप्रवाह से कुतर्क-वृद्धों का मूलोच्छेद करती हुई बुद्धिमही को निर्मल बनाती है। इसके बाद व्यासिशष्य जैमिनि के महाभारत से सम्बद्ध चार प्रश्नों का उल्लेख है। जैसे—(१) निर्गुण परमात्मा का मनुष्य के रूप में प्राकट्य किस प्रकार होता है। (२) द्रीपदी पाँचो पागडवों की पत्नी कैसे हुई १ (३) तीर्थयात्रा के निमित्त निकले हुये बलराम को ब्रह्महत्या कैसे लगी श्रीर उन्होंने उसका क्या प्रायश्चित्त किया। (४) द्रीपदी के पाँचों पुत्र श्रविवाहित ही क्यों रहे श्रीर श्रनाथ जैसे क्यों मारे गये १

त्र्यनेक त्रावश्यक कार्यभार होने के कारण मार्कएडेय ऋषि ने स्वयं इन प्रश्नों का उत्तर न देकर तदर्थ जैमिनि को विन्ध्यनिवासी चार पित्त्यों के निकट जाने का निर्देश किया। इन पित्त्यों के जन्म के वर्णनप्रसङ्ग में ऋषि ने बताया है कि वपु नाम की एक अप्सरा किस प्रकार दुवीसा के शाप से यित्त्रणी हो गई।

इस ग्रध्याय का यह श्लोक संग्राह्य है —

गुण्रूपविहीनायाः सिद्धिर्नाट चस्य नास्ति वै । चार्विष्ठानवन्नित्यं नृत्यमन्यद्विडम्बनम् ॥३६॥

जिसमें गुरा श्रीर रूप नहीं होता उसे नाट्य में सफलता नहीं मिलती। नृत्य का श्रिष्ठान सदा सुन्दर होना चाहिए। उसके श्रभाव में नृत्य एक विडम्बना-मात्र होता है।

### दूसरा अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि कैलास पर्वत पर विद्युद्रूप नामक राइस ने जब अरिष्टनेमि के पुत्र गरुड़ के वंशाज कड़ को मार डाला तब उसके अनुज कन्धर ने उसका बदला लेने के निमित्त उस राइस पर आक्रमण कर उसका बध कर दिया और उसकी परनी को अपनी पत्नी बना लिया। कन्धर की इस विजय-प्राप्त परनी से ही वपु नाम की अपसरा का यिह्मणी के रूप में जन्म हुआ और उसका नाम तार्ची रखा गया। सयानी होने पर मन्दपाल के पुत्र द्रोण के साथ उसका विवाह हुआ। उसी से महाभारत की युद्धभूमि में बड़े विचित्र ढंग से चार पिच्यों का जन्म हुआ और वे शमीक ऋषि के आश्रम में पालित हुए। इस अध्याय के निम्नांकित श्लोक संश्राह्य हैं।

साधारणोऽयं शैलेन्द्रो यथा तव तथा मम। अन्येषां चैव जन्तूनां ममता भवतोऽत्र का ?।।।।।

यह शैल सार्वजिनिक है, यह जैसे तेरा है बैसे ही मेरा तथा अन्य जन्तुओं का भी है, फिर इस पर तुभे यह ममता क्यों ?

नश्यतो युध्यतो वाऽपि ताबद्भवति जीवनम् । याबद्धाताऽसृजत्पूर्वे न याबन्मनसेप्सितम् ॥४०॥

युद्ध से भागने वाले तया युद्ध में लड़ने वाले दोनों का जीवन उतना ही होता है जितना विधाता द्वारा पहले से स्थिर किया रहता है। किसी का भी जीवन उसकी इच्छा के अनुसार नहीं होता।

> काण्डानां पतनं विप्राः? क घण्टापतनं समम् १ क च मांसवसारकेर्भूमेरास्तरणिकवा ? ॥ ४८ ॥ केऽत्येते सर्वथा विप्राः ! नैते सामान्यपिक्षणः । दैवानुकूलता लोके महाभाग्यप्रदर्शिनी ॥४६॥ द्विजाः! किंवाऽतियत्नेन मार्यन्ते कर्मभिः स्वकैः । रच्यन्ते चाखिल जीवा यथैते पक्षिबालकाः ॥६२॥ तथाऽपि यत्नः कर्तव्यो नरैः सर्वेषु कर्मसु । कुर्वन् पुरुषकारन्तु वाच्यतां याति नो सताम् ॥६३॥

विप्रो ! श्रापडों का गिरना, घएटा का टूटना, मांस, मेदा श्रीर रक्त से एवी का श्राच्छादित होना—इन सब बातों का एक साथ होना एक श्राश्चर्यन्य घटना है ॥५८॥ विप्रो ! निश्चय ही ये कोई विशेष जीव हैं, ये साधारण पत्ती नहीं हैं। क्योंकि लोक में दैव की विशेष श्रानुक्लता महानुभावता का सूचक होती है ॥५६॥

ब्राह्मणो ! बहुत प्रयत्न करना श्रनावश्यक है । समस्त जीव श्रपने कर्मों से ही मस्ते श्रीर जीते हैं । इस बात में ये पिंच-शावक ही निदर्शन हैं ।।६२।। फिर भी मनुष्य को सारे कार्य प्रयत्नपूर्वक करने चाहिए । पौरुष करने वाला मनुष्य बिद कदाचित् श्रसफल भी हो जाय तो भले लोग उसकी निन्दा नहीं करते ।।६३।।

#### तीसरा अध्याय

इस ऋष्याय में पित्त्यों ने शमीक ऋषि को ऋपनी जन्मकथा सुनाई है जो इस प्रकार है—

विपुलस्वान् के ज्येष्ठ पुत्र सुकृष सत्यिनिष्ठ, तपस्वी तथा सम्पन्न ब्राह्मण्ये। ये पत्ती पूर्व जनम में इन्हीं के पुत्र थे। एकबार सुकृष की तपस्या की परीत्ता के लिये इन्द्र एक वृद्ध, बुमुत्तित पत्ती के रूप में उनके पास गये। सुकृष ने उस पत्ती का श्रातिथ्य करने की इच्छा से उसके श्राहार के सम्बन्ध में जिज्ञासा की। पत्ती ने मनुष्य के मांस और रक्त को श्रपना खाद्य तथा पेष बताया। ब्राह्मण्य ने श्रातिथिसत्कार को गृहस्थ का श्रेष्ठ धर्म समक्त कर श्रपने पुत्रों से पहले श्राज्ञापालन का वचन लिया श्रीर बाद में श्रपने रक्त-मांस से उस पत्ती का श्रातिथ्य करने की श्राज्ञा दी। पुत्र जीवन के मोह में पड़ कर पिता की श्राज्ञा मानने को तैयार न हुये। तब पिता ने रुष्ट होकर उन्हें पत्ती हो जाने का शाप दे दिया। पुत्रों ने तस्त हो पिता से त्रमा माँगी। पिता ने शाप को श्रपिर वर्तनीय बताते हुए वरदान दिया कि पत्ती की योनि में भी उनकी स्मृति का लोप न होगा श्रीर उनकी विद्यायें ज्यों की त्यों बनी रहेंगी। इसी शाप श्रीर वरदान के श्रनुसार ये मुनिकुमार सर्वशास्त्रसम्पन्न पत्ती हुये। इस श्रध्याय के ये श्लोक संग्रह करने योग्य हैं—

यस्मित्रराणां सर्वेषामशेषेच्छा निवर्तते । स कस्माद् वृद्धभावेऽपि सुनृशंसात्मको भवान् ? ।।२६।। क मानुषस्य पिशितं ? क वयश्चरमन्तव ?। सर्वथा दुष्टभावानां प्रशमो नोपजायते ।।३०।।

जिस अवस्था में सब जीवों की सारी इच्छायें समाप्त हो जाती हैं, उस वृद्धावस्था में पहुँच कर भी आप इतने नृशंस क्यों हैं ? ।।२६।। कहाँ मनुष्य का मांस और कहाँ यह आपकी अन्तिम अवस्था ? सत्य है, दुष्टभावों की शान्ति कदापि नहीं होती ।।३०।।

एतावदेव विप्रस्य ब्राह्मणत्वं प्रचच्यते । यावत्पतर्ङ्गजात्यप्रे स्वसत्यपरिपालनम् ॥४०॥ न यज्ञैदेक्षिणावद्भिस्तत्पुण्यं प्राप्यते महत् । कर्मणाऽन्येन वा विप्रैयेत्सत्यपरिपालनात् ॥४८॥

ब्राह्मण का ब्राह्मणत्व इसी में है कि वह पत्ती के समन्त भी सत्य का पालन करे ॥४७॥ ब्राह्मण को सत्यपालन से जो महान पुण्य प्राप्त होता है वह अच्छी

दिच्चिणावाले श्रनेक यशों से श्रथवा श्रन्य किसी उत्तम कर्म से नहीं प्राप्त हो सकता ॥४८॥

प्रज्ञाप्राकारसंयुक्तमस्थिस्थूणं पुरं महत्। चर्मभित्तिमहारोधं मांसशोणितलेपनम् ॥४६॥ नवद्वारं महायासं सर्वतःस्नायुवेष्टितम्। नृपश्च पुरुषस्तत्र चेतनावानवस्थितः ॥६०॥ मन्त्रिणौ तस्य बुद्धिश्च मनश्चैव विरोधिनौ। यतेते वैरनाशाय तावुभावितरेतरम् ॥६१॥ नृपस्य तस्य चत्वारो नाशमिच्छन्ति विद्विवः। कामः क्रोधस्तथा लोभो मोहश्चान्यस्तथा रिपः ॥६२॥ यदा त स नृपस्तानि द्वाराण्यावृत्य तिष्ठति । तदा सस्थवलश्चेव निरातङ्कश्च जायते ॥६३॥ यदा तु सर्वद्वाराणि विवृतानि स मुञ्जति । रागो नाम तदा शत्रुर्नेत्रादिद्वारमृच्छति ॥६४॥ सर्वव्यापी महायामः पञ्चद्वारप्रवेशनः । तस्यानुमार्गं विशति तद्वै घोरं रिपुत्रयम् ॥६४॥ प्रविश्याथ स वै तत्र द्वारैरिन्द्रियसंज्ञकैः। रागः संश्लेषमायाति मनसा च सहेतरैः।।६६॥ इन्द्रियाणि मनश्चैव वशे कृत्वा दुरासदः। द्वाराणि च वशे कृत्वा प्राकारं नाशयत्यथ ॥ ६७॥ मनस्तस्याश्रितं दृष्ट्वा बुद्धिनश्यति तत्क्षणात्। अमात्यरहितस्तत्र पौरवर्गोज्भितस्तथा ॥६८॥ रिपुभिर्लब्धविवरः स नृपो नाशमृच्छति । एवं रागस्तथा मोहो लोभः क्रोधस्तथैव च ॥६६॥ प्रवर्तन्ते दुरात्मानो मनुष्यस्मृतिनाशकाः। रागात्क्रोधः प्रभवति क्रोधाल्लोभोऽभिजायते ॥७०॥ लोभादु भवति सम्मोहः सम्मोहात्स्मृतिविश्रमः। स्मृतिभ्रंशादु बुद्धिनाशो बुद्धिनाशात्प्रणश्यति ॥७१॥

यह शरीर एक बड़ा सा नगर है। प्रज्ञा इसकी चहारदीवारी है। यह हिडियों के खम्मे पर खड़ा है। चमड़ा इसकी दीवार है जिसने समूचे नगर को रोक रखा है। मांस ख्रौर रक्त के पङ्क का इस पर लेप चढ़ा है।।५९।। इसमें नव इसजे हैं। यह बड़े यत्न से सुरिचित है। नसों ख्रौर नाड़ियों ने इसे सब ख्रोर

से घेर रखा है। चेतन पुरुष ही इस नगर का राजा है।।६०।। उसके दो मन्त्री हैं-बुद्धि श्रौर मन। वे दोनों एक दूसरे के विरोधी हैं श्रौर सर्वदैव श्रपने वैर ना प्रतिशोध करने की ताक में रहते हैं।|६१|| उस राजा के चार शत्र हैं-काम, क्रोध, लोभ तथा मोह। ये चारों उस राजा का नाश करने को सदैव उद्यत रहते हैं ॥६२॥ जब वह नवीं दरवाजों को बन्द किये रहता है तब उसकी शक्ति सरिवत रहती है श्रीर वह निर्भय बना रहता है ॥६३॥ परन्तु जब वह दरवाजों को खुला छोड़ देता है तब राग नामक शत्र नेत्र त्रादि द्वारों पर त्राक्रमण करता है । |६४। वह सर्वत्र व्यापक ग्रीर बड़ा विशाल है। वह पाँचों दरवाजों से प्रवेश करता है। उसके पीछे तीन श्रीर भयंकर शत्र प्रविष्ट हो जाते हैं।।६५॥ पाँच इन्द्रिय-द्वारों से प्रविष्ट होकर राग मन तथा अन्यान्य इन्द्रियों से अपना सम्बन्ध स्थापित कर लेता है ।।६६।। इन्द्रिय श्रीर मन को वश में करके वह दुर्जेय हो जाता है तथा समस्त दरवाजों पर ऋधिकार कर प्रज्ञारूपी चहार-दीवारी को नष्ट कर देता है ॥६७॥ मन को राग के ऋषीन देलकर बुद्धि भी नष्ट हो जाती है। मन्त्रियों के अभाव में अन्य पुरवासी भी उसे छोड़ देते हैं ।।६८॥ फिर शत्रुश्रों को उसके छिद्र का ज्ञान हो जाने से राजा उनके द्वारा नाश को प्राप्त हो जाता है। राग, मोह, लोभ श्रीर क्रोध—ये दुष्ट शत्रु मनुष्य की स्मरणशक्ति का नाश कर देते हैं। राग से क्रोध, क्रोध से लोभ श्रौर लोभ से अप्रविवेक का जन्म होता है।।६६. ७०।। अविवेक से स्मृति का विभ्रम होता है श्रीर स्मृति के विभ्रम से बुद्धि का नाश होता है। फिर बुद्धि का नाश होने से मनुष्य कर्तव्यच्यत हो स्वयं नष्ट हो जाता है ॥७१॥

# नास्त्यसाविह संसारे यो न दिष्टेन बाध्यते । सर्वेषामेव जन्तूनां दैवाधीनं हि चेष्टितम् ॥८१॥

इस संसार में ऐसा कोई नहीं है जो दैव से बाधित न हो, श्रौर यह इसीलिये कि सभी जन्तुत्रों की चेष्टा देव के ही श्रधीन होती है ॥८१॥

### चौथा अध्यास

परस्पर परिचय होने के पश्चात् जैमिनि ने उन पित्यों के समन्न श्रपने पूर्वोक्त चारों प्रश्न सुनाये श्रीर कहा कि इन्हीं प्रश्नों का उत्तर पाने के लिये में मार्कपडेय श्रुषि के निर्देश से श्राप लोगों के निकट श्राया हूँ। पित्यों ने जगन्त्रसु परमात्मा को प्रणाम कर पहले प्रश्न का उत्तर इस प्रकार दिया—

नीरनिधिनिवासी नारायण के दो रूप हैं—निर्भुण श्रीर सगुण। निर्भुण रूप सर्वथा निर्देशातीत तथा योगियों का ध्येय है श्रीर वासुदेव नाम से व्यवहृत

Profession & St. Commercial St. St.

होता है। सगुण रूप के तीन भेद हैं, (१) तमोगुणप्रधान—यह शेष नाम से प्रसिद्ध है श्रीर यह पृथ्वी इसी पर श्राधारित है। (२) सत्वप्रधान—इससे प्रजा का पालन तथा धर्म का संस्थापन होता है। (३) रजःप्रधान—यह जल के मध्य सर्पशया पर श्राक्षित है। इसी से सृष्टि का निर्माण होता है। इन संगुण मूर्तियों में जो सत्त्वप्रधाना प्रजापालिका मूर्ति है वही धर्म की खानि तथा अधर्म का श्रम्युत्यान होने पर धर्मिवरोधियों के वध श्रीर धर्मपालकों की रत्ता के द्वारा श्रधर्म की निवृत्ति एवं धर्म के संस्थापन के निमित्त शरीर धारण करती है। इसके वराह, वृसिंह, वामन श्रादि श्रमेक श्रदतार हो चुके हैं। इसी ने मथुरा में श्रीकृष्ण के रूप में श्रवतार ग्रहण किया है।

इस ऋध्याय के ये श्लोक संग्राह्य हैं---

स्फीतद्रव्ये कुले केचिज्जाताः किल मनस्विनः । द्रव्यनाशे द्विजेन्द्रास्ते शबरेण सुसान्त्विताः ॥११॥ दन्ता याचन्ति पुरुषा हत्वा वध्यन्ति चापरे । पातियत्वा च पात्यन्ते त एव तपसः क्षयात् ॥१२॥ एतद् दृष्टं सुबहुशो विपरीतं तथा मया । भावाभावसमुच्छेदेरजस्रं व्याकुलं जगत् ॥१३॥ इति सिक्चिन्त्य मनसा न शोकं कर्तुमह्थ । ज्ञानस्य फलमेतावच्छोकहर्षैरधृष्यता ॥१४॥

जो लोग सम्पन्न कुल में पैदा होकर बड़े मनस्वी रहे, सम्पत्ति का नाश हो जाने पर उन्हीं को शबरों से सान्त्वना प्राप्त करनी पड़ी ।।११॥ जो पहले दाता रहे बाद में उन्हें याचक होना पड़ा। जो दूसरों को मारते थे उन्हें स्वयं दूसरों के हाथ मरना पड़ा। जो दूसरों को गिराते थे उन्हें स्वयं दूसरों के हाथ मरना पड़ा। जो दूसरों को गिराते थे उन्हें स्वयं दूसरों द्वारा गिरना पड़ा। ऐसी उलट-फेर की बातें तपस्या के चय से अनेक बार होती देखी गई हैं। भाव के बाद अभाव और अभाव के बाद भाव। इस प्रकार भावाभाव की परम्परा से संसार के लोग सदैव व्याकुल रहते हैं। १२, १३।। अग्रप लोगों को भी ऐसा विचार कर कभी शोक न करना चाहिये। शोक और हर्ष के वशीभूत न होना ही जान का फल है।।१४॥

### पांचवा अध्याय

इस अध्याय में पित्त्यों ने जैमिनि के दूसरे प्रश्नका उत्तर इस प्रकार दिया है— द्रौपदी सामान्य नारी न थी। वह इन्द्र की पत्नी सात्तात् शत्त्वी थी जो द्रुपद की क्न्या होकर स्रवतीर्ण हुई थी। इसी प्रकार युधिष्ठिर, स्रर्जुन, भीम तथा नकुल श्रौर सहदेव—ये पांचों पाएडव भी सामान्य मनुष्य नहीं थे, किन्तु ये पाँच हलों में श्रवतीर्ण साद्यात् इन्द्र देव थे। जिस प्रकार योगी श्रपने योगप्रभाव से एक ही समय श्रानेक शरीर धारण कर लेता है उसी प्रकार योगशक्तिसम्पन्न देवराज ने भी ये पांच शरीर घारण कर लिये थे। इस प्रकार द्रौपदी पांच शरीरों में स्थित एक ही पुरुष की पत्नी थी।

इस श्रध्याय से यह शिद्धा मिलती है कि ब्राह्मण्यम, सन्धिमङ्गतथा परस्त्रीगमन जैसे दुष्कर्मों से महान् से महान् पुरुष का भी घोरतम पतन हो जाता है, जैसा कि प्रजापित त्यष्टा के पुत्र के यथ से, सन्धिमङ्ग कर वृत्र का व्य करने से तथा गौतम ऋषि की पत्नी श्रहल्या का सतीत्व नष्ट करने से देवराज इन्द्र का हुश्रा।

#### छठा अध्याय

इस ब्रध्याय में जैमिनि के तीसरे प्रश्न का उत्तर इस प्रकार दिया गया है-जब कौरव श्रौर पाएडवों के बीच होने वाले महाभारत युद्ध में श्रीकृष्ण ने श्चर्जुन का सार्थि होना स्त्रीकार कर लिया तो श्रीकृष्ण के ज्येष्ठ भ्राता बलराम बड़े असमञ्जस में पड़े। उन्होंने सोचा कि दुर्योधन का पत्त लेने पर अपने अनुज श्रीकृष्ण से विरोध करना होगा और श्रीकृष्ण के कारण पाएडवों का पत्त लेने पर श्रपने स्नेही तथा सम्बन्धी दुर्योधन से वैर करना होगा। श्रतः उन्होंने निश्चय किया कि वे किसी भी पत्त से युद्ध में सम्मिलित न होंगे और जब तक युद्ध समाप्त न हो जायगा तब तक तीर्थाटन करेंगे। इस निश्चय के अनुसार उन्होंने अपनी पतनी रेवती तथा थोड़े से परिजनों को साथ लेकर तीर्थयात्रा के लिये प्रस्थान कर दिया। एक दिन उन्होंने कुछ स्रधिक मद्यपान कर परिजनों सहित रैवत वन में प्रवेश किया। वहाँ सूतजी ऋषिमण्डली के बीच कथा कह रहे थे। श्रोता ऋषियों ने खड़े होकर बलराम जी का स्वागत किया, पर सत जी व्यासासन की मर्यादा का विचार कर बैठे ही रह गये। इससे क़द्ध हो बलराम ने उनका वध कर दिया । इस घटना से खिन्न हो ऋषिगण उस वन को छोड़ अन्यत्र चले गये। थोड़े समय बाद जब बलराम के शिर से सुरा का प्रभाव उतरा तो उन्हें अपने कुकृत्य पर बड़ा पश्चात्ताप हुन्रा । इस प्रकार सूत जी के वध से लगी ब्रह्महत्या का प्रायश्चित्त करने के लिये श्रपने कुकृत्य का उद्घीष करते हुये उन्होंने पुनः नये सिरे से तीर्थयात्रा आरम्भ की।

इस कथा से यह शिक्ता मिलती है कि मादक द्रव्य के सेवन से बलराम जैसे धीर स्त्रीर विवेकी पुरुष भी पथभ्रष्ट हो जाते हैं स्त्रतः मादक द्रव्य का सेवन सर्वथा त्याज्य है। इस ब्रध्याय में बलराम की यह उक्ति ध्यान देने योग्य है — धिगमर्ष तथा मद्यमितमानमभीक्ताम् । यैराविष्टेन सुमहन्मया पापिमदं कृतम् ॥३४॥ तत्क्षयार्थं चरिष्यामि व्रतं द्वादशवार्षिकम् । स्वकर्मख्यापनं कुर्वन् प्रायश्चित्तमनुत्तमम् ॥३४॥

श्रमर्ष, मय, श्रभिमान श्रौर निर्मयता को विक्कार है, जिनके श्रावेश में आ मैंने ऐसा महान् पाप कर डाला ॥३४॥ अब इसका च्य करने के हेतु श्रपने कुकर्म का बखान करता हुश्रा बारह वर्ष का बत करूँगा। वहीं मेरे पान का सर्वोत्तम प्रायश्चित्त होगा ॥३५॥

#### सातवां अध्याय

इस ग्रध्याय में जैमिनि के चौथे प्रश्न का उत्तर इस प्रकार दिया गया है-त्रेतायुग में हरिश्चन्द्र नाम के एक बड़े धार्मिक तथा यशस्वी राजा थे। उनके शासनकाल में कभी किसी प्रकार का अकाल नहीं पड़ा । प्रजाजनों पर कभी रोगों का त्राक्रमण नहीं हुत्रा। कभी किसी की त्रकाल मृत्यु नहीं हुई। किसी नागरिक ने कभी कोई अधमें नहीं किया । धन, बल तथा तप का कभी किसी को ग्रिममान नहीं हुन्रा। यौवन का पूर्ण विकास हुए विना कभी कोई स्त्री सन्तान बती नहीं हुई । ऐसा था उनका अनुपम राज्य। एक दिन वे मृगया के निमित्त वन में गये। वहाँ उन्होंने कुछ स्त्रियों के स्रार्त्तनाद सुने स्रौर उनकी रता के लिए वे उस नाद की श्रोर दौड़ पड़े। वे सामान्य स्त्रियाँ न थीं वरन स्नीस्य में वे विद्यायें थीं , जिन्हें विश्वामित्र चुमा, मौन तथा मनःसंयम द्वारा आयत्त करना चाहते थे। राजा को यह रहस्य ज्ञात नहीं हुआ। स्रतः वे उन क्रियों की रचा का श्राश्वासन दे उन्हें सन्तप्त करने वाले पुरुष को कुशब्द बहुते हुये उसे दगड देने के लिये उसकी खोज करने लगे। उनके को सुन विश्वामित्र को कोध ह्या गया। कोध ह्याते ही विद्यायें नष्ट हो गई। विश्वामित्र के क्रोध का शमन करने के लिये राजा ने अपना सारा राज्य उन्हें भेंट कर दिया । तत्पश्चात् विश्वामित्र ने कहा-"राजन् ! श्रव तो यह सारा राज्य मेरा हो गया । इसकी किसी वस्तु में ऋब तुम्हारा स्वत्व नहीं है । ऋतः ऋन्य किसी स्थान से इस महादान की दिचाणा का प्रबन्ध करो।" दिचाणा का प्रबन्ध करने के लिये राजा ऋपनी पत्नी शैंव्या तथा पुत्र रोहित के साथ राज्य से बाहर बाने को उद्यत हुये। नागरिकों ने भक्ति श्रीर प्रेमवश उन्हें घेर लिया श्रीर ग्रुपने को भी साथ ले चलने का अनुरोध किया। उनके प्रबोधनार्थ राजा थोड़ा

ठहर गये। यह देख विश्वामित्र को क्रोध आ गया श्रीर वे राजा की भत्सेना करते हुये रानी को मारने लगे। उनके इस कराचार से दुःखित हो विश्वेदेवों ने उनकी निन्दा की। इससे कुपित हो विश्वामित्र ने उन्हें मनुष्ययोनि में पैदा होने का शाप दे दिया। विश्वेदेवों ने शाप से मुक्ति पाने के लिए उनका अनुतय किया। तब उन्होंने कहा—"देखों, जो मैंने कह दिया वह मिथ्या नहीं हो सकता। मनुष्ययोनि में तो अब तुम्हें पैदा होना ही पड़ेगा, पर तुम्हें यह खूट दे देता हूँ कि न तो तुम्हारा विवाह ही होगा श्रीर न तुम्हें सन्तान होगी श्रीर न तुम्हें काम, कोध श्रादि मनोदिकार श्रिभमूत कर सकेंगे। फलतः संसार में न फॅसकर तुम शीघ ही मनुष्य-दन्धन से मुक्ति पा जाश्रोगे।" उसके बाद यही विश्वेदेव द्रौपदी के पुत्र होकर पैदा हुये श्रीर अविवाहित ही श्रिश्वत्थामा के हाथ मारे गये।

इस कथा से राजा और राज्य के आदर्शरूप का परिचय प्राप्त होता है और यह शिचा मिलती है कि क्रोध से विद्या का नाश हो जाता है। अतः विद्याभ्यासी मनुष्य को चमाशील, वाचंयम और संयमी होना चाहिये—

#### आठवां अध्याय

इस अध्याय में राजा हरिश्चनद्र के शेष जीवन का वर्णन इस प्रकार है-विश्वामित्र के श्रनरोध पर राज्यदान की दिताणा का प्रवन्ध करने के निमित्त राजा श्रपनी पतनी और पुत्र के साथ वारागासी गये। वहाँ उन्होंने एक ब्राह्मण के हाथ अपनी पत्नी और पुत्र को तथा चाएडाल के हाथ अपने आपको बेचकर विश्वामित्र को दिख्या दे सन्तुष्ट किया। एक दिन साँप के काटने से उनका पत्र मर गया। उनकी रानी शैव्या उसे गोद में ले रोती - बिलखती उसी रमशान पर पहुँची जहाँ वे अपने स्वामी चाएडाल द्वारा मृतकों का कफन बटोरने के लिये नियुक्त किये गये थे। राजा श्रीर रानी के शरीर उस महान कष्ट में इतने विकृत तथा परिवर्तित हो गये थे कि वे एक दूसरे को न पह-चान सके। जब रानी अपना, अपने पुत्र का तथा राजा का नाम लेकर श्रपनी महाविपत्ति पर रुदन करने लगी तब राजा ने उसे पहचाना श्रीर वे दोनों शोकातुर हो विलाप करने लगे। स्रापने एकमात्र पुत्र के महावियोग से उत्पन्न उस दारुण दु:ख को सहने में असमर्थ होकर राजा और रानी ने पुत्र के शव के साथ जल जाने का निश्चय किया। ज्योंही चिता पर शव रख वे चिता में प्रवेश करने को उद्यत हुये त्योंही देवराज, धर्मराज प्रभृति सभी प्रमुख देव-गण वहाँ उपस्थित हो गये श्रीर धर्मराज ने राजा को उस साहस से विरत किया। देवराज ने ऋमृत-वर्षी कर राजपुत्र को जीवित कर दिया तथा पत्नी

श्रौर पुत्र के साथ देवलोक चलने को राजा से श्रनुरोध किया। राजा ने निवेदन किया कि वे श्रयोध्या की श्रपनी प्यारी प्रजा की श्रपने वियोग में व्यथित छोड़कर स्वर्ग नहीं जा सकते। जिस पुर्यराशि का फलभोग वे श्रकेले बहुत दिन तक कर सकते हैं वह चाहे एक ही दिन में चीए क्योंन हो जाय, पर वे श्रपनी सारी प्रजा के साथ ही श्रपनी पुर्यराशि का फलभोग करना चाहते हैं। देव-राज ने ऐसी ही व्यवस्था करने का वचन दिया। तब सब लोग विमान द्वारा श्रयोध्या गये। महातपस्वी विश्वामित्र ने समस्त देवताश्रों के सम्मुख राजपुत्र रोहित को श्रयोध्या के राजिसहासन पर श्रिभिष्क किया तथा देवराज ने राजा-रानी तथा उनके प्रजाजनों को विमानों द्वारा स्वर्ग पहुँचवाया।

इस अध्याय के ये शलोक ध्यान देने योग्य हैं-

कुतः पुष्टानि मित्राणि ? कुतोऽर्थः साम्प्रतं मम ?। प्रतिप्रहः प्रदुष्टो में नाहं यायामधः कथम् १।।१३॥ किमु प्राणान् विमुद्धामि ? कां दिशं याम्यिकद्धनः ?। यदि नाशं गमिष्यामि अप्रदाय प्रतिश्रुतम् ॥१४॥ ब्रह्मस्बहृत् कृमिः पापो भविष्याम्यधमाधमः। अथवा प्रेष्यतां यास्ये वरमेवात्मविक्रयः॥१४॥

राजा धोच रहे हैं—इस समय दिल्या का धन मुक्ते कहाँ से प्राप्त होगा ? किसी मित्र से माँगूँ, तो यह सम्भव नहीं है, क्योंकि मेरे धनवान् मित्र कहाँ हैं? प्रतिग्रह से प्राप्त करूँ, तो यह भी सम्भव नहीं है, क्योंकि वह च्रित्रय के लिये निन्य है। फिर क्या उपाय करूँ ? जिससे मेरी अधोगित न हो॥ १३॥ क्या प्राणों को त्याग दूँ अधवा कहीं चला जाऊँ ? पर ये दोनों बातें ठीक नहीं हैं क्योंकि प्रतिज्ञा किया हुआ धन विना दिये यदि मर जाऊँगा तो ब्रह्मस्व के हरण का पाप होगा और उससे अधमाधम पापमय कीट होना पड़ेगा। इसलिए उत्तम यह होगा कि आत्म-विक्रय कर दूसरे की दासता स्वीकार करूँ और उससे प्राप्त होनेवाले धन को देकर दिन्यादान की प्रतिज्ञा पूर्ण करूँ ॥१४,१५॥

त्यज चिन्तां महाराज ! स्वसत्यमनुपालय । श्मशानवद् वर्जनीयो नरः सत्यबहिष्कृतः ॥१०॥ नातः परतरं धर्मः वदन्ति पुरुषस्य तु । यादृशं पुरुषव्याद्य ! स्वसत्यपरिपालनम् ॥१८॥ अग्निहोत्रमधीतं वा दानाद्याश्चाखिलाः कियाः । भजन्ते तस्य वैफल्यं यस्य वाक्यमकारणम् ॥१६॥ सत्यमत्यन्तमुदितं धर्मशास्त्रेषु धीमताम् । तारणायानृतं तद्वत्पातनायाकृतात्मनाम् ॥२०॥

रानी राजा से कहती हैं—महाराज! चिन्ता छोड़ दो, सत्य का पलान करो, सत्य से च्युत मनुष्य श्मशान के समान त्याच्य होता है ॥ १७ ॥ पुरुष के लिये सत्यपालन से बढ़ कर दूसरा कोई धर्म नहीं है ॥ १८ ॥ जिसका वचन अप्रसत्य होता है, उसके अग्निहोत्र, वेदाध्ययन, दान आदि समस्त पुर्य कर्म व्यर्थ हो जाते हैं ॥१६॥ धर्मशास्त्रों में बड़ी दृढ़ता से सत्य को उत्यान का और असस्य को पतन का कारण कहा गया है ॥ २०॥

सत्येनार्कः प्रतपति सत्ये तिष्ठति मेदिनी । सत्यं चोक्तं परो धर्मः स्वर्गः सत्ये प्रतिष्ठितः ॥४१॥ अश्वमेधसहस्रं च सत्यं च तुलया धृतम् । अश्वमेधसहस्राद्धि सत्यमेव विशिष्यते ॥४२॥

सत्य से ही सूर्य तपता है। सत्य पर ही पृथ्वी स्थित है। सत्य ही सब से श्रेष्ठ धर्म है। स्वर्ग भी सत्य पर ही ऋधिष्ठित है।। ४१।। एक पलड़े पर सहस्र ऋश्व-मेध यज्ञ ऋौर दूसरे पलड़े पर एक सत्य को रखकर जब दोनों को तौला जाता है तब सहस्र ऋश्वमेध की अपेदा सत्य ही श्रेष्ठ टहरता है।। ४२।।

> मच्छोकमग्नमनसः कोशलानगरे जनाः। तिष्ठन्ति तानपोद्याथ कथं यास्याम्यहं दिवम् १ ॥२५२॥ ब्रह्महत्या गुरोघीतो गोवधः स्त्रीवधस्तथा। तुल्यमेभिर्महापापं भक्तत्यागेऽप्युदाहृतम् ॥२४३॥ भजन्तं भक्तमत्याज्यमदुष्टं त्यजतः सुखम्। नेह नामुत्र पश्यामि तस्माच्छक ! दिवं व्रज ॥२५४॥ यदि ते सहिताः स्वर्गं मया यान्ति सुरेश्वर ! ततोऽहमपि यास्यामि नरकं वाऽपि तैः सह ॥२४४॥ शक ! भुद्धे नृषो राज्यं प्रभावेण कुटुम्बिनाम् । भजते च महायज्ञैः कर्म पौर्तं करोति च।।२४७। तच तेषां प्रभावेण मया सर्वमनुष्टितम्। उपकर्त्र संत्यद्ये तानहं स्वर्गलिप्सया।।२४८।। तस्माद् यन्मम देवेश! किञ्चिद्स्ति सुचेष्टितम्। दत्तमिष्टमथो जप्तं सामान्यं तैस्तदस्तु नः ॥२४६॥ बहुकालोपभोग्यं हि फलं यन्मम तद्स्तु दिनमध्येकं तैः समं त्वत्प्रसादतः ॥२६०॥

राजा इन्द्र से कह रहे हैं—श्रयोध्या में लोग मेरे शोक में मग्न पड़े हैं, उन्हें छोड़कर मैं स्वर्ग कैसे जा सकुँगा ॥२५२॥ शास्त्रों में कहा गया है कि मक

की उपेचा करने वाले को ब्रह्महत्या, गुरुहत्या, गोहत्या तथा स्त्रीहत्या के समान महान् पाप होता है ॥२५३॥ त्याग न करने योग्य, निर्दोष तथा भजन-परायण भक्त को जो त्यागता है उसे इस लोक तथा परलोक में कहीं भी सुख नहीं प्राप्त होता; ग्रतः इन्द्र ! ग्रांप स्वर्ग को लौट जांय ॥२५४॥ यदि वे सबके सब मेरे साथ स्वर्ग जा सकें तभी में स्वर्ग जाना पसन्द करूँगा, श्रन्यथा उनके साथ मुक्ते नरक जाना ही पसन्द होगा ॥२५५॥ कुटुम्बियों के सहयोग से ही राजा राज्य का पालन तथा यज्ञ एवं पूर्व कर्मों का अनुष्ठान करता है ॥२५७॥ मैंने भी ये सब कार्य ग्रयोध्या के ग्रपने प्रजाजनों के सहयोग से ही किये हैं, स्वर्ग के लालच से मैं ग्रपने उन उपकारी बन्धुग्रों को कदापि न छोड़ूँगा ॥२५८॥ इसलिये देवराज! मैं चाहता हूँ कि यज्ञ, दान, जप श्रादि जो भी मेरे सत्कर्म हैं वे केवल मेरे न रहकर मेरी समस्त प्रजाग्रों के भी हों ॥२५६॥ ग्रपने कर्म का जो फल मैं ग्रकेला बहुत दिन तक मोगता, मैं चाहता हूँ कि वह फल, मले ही मैं एक ही दिन क्यों न भोगूँ, पर श्रापकी कृपा से श्रपनी सारी प्रजा के साथ भोगूँ॥२६०॥

#### नवां अध्याय

वशिष्ठ मुनि राजा हरिश्चन्द्र के पुरोहित थे। जिन दिनों राजा कष्ट में थे उन दिनों वशिष्ठ जी गङ्गाजल में रहकर तपस्या कर रहे थे। जब बारह वर्ष के बाद वे जल से बाहर आये और उनको यह जात हुआ कि विश्वामित्र के कारण राजा को इतना घोर कष्ट हुआ तब उन्होंने विश्वामित्र को उनके अमानवोचित कर्म के दएड रूप में वक पद्धी हो जाने का शाप दिया। विश्वामित्र तो परम ओधी तथा वशिष्ठ के सहज शत्रु थे। अतः उन्होंने भी वशिष्ठ को सारस पत्थी हो जाने का शाप दिया। फलतः वे दोनों बक और सारस होकर परसर युद्ध करने लगे। दोनों ओर से चिरसञ्चित तपोबल का प्रयोग होने से वह युद्ध वड़ा भीषण हो गया और सारा विश्व उस युद्धानल की ज्वाला से जलने लगा। यह दशा देख देवताओं ने ब्रह्माजी से युद्ध बन्द कराने की प्रार्थना की। ब्रह्माजी ने लोकहित के विचार से उन्हें पित्तशरीर से मुक्त कर उनकी तामस भावना दूर की और सामान्य जन की भांति कोच के वश में आकर दुःख से अर्जित तपःशक्ति का च्यं करने की उनकी प्रवृत्ति की भत्तेना की। ब्रह्माजी के प्रवोधन से दोनों बड़े लजित हुए और युद्ध वन्द कर उनसे चमा मांगी तथा परस्पर मेल-जोल कर अपने अपने स्थान को चले गये।

इस कथा से यह शिद्धा मिलती है कि क्रोध से बचना बड़ा कठिन है। बड़े-बड़े तपस्वी भी उसकी चपेट में आ जाते हैं। अतः मनुष्य को क्रोध से बचने के लिये बड़ी सावधानी बरतनी चाहिये।

### दसवां अध्याय

इस ब्रध्याय में जैमिनियों ने प्राणी के जन्म ब्रौर मृत्यु के सम्बन्ध में प्रश्न किया है और उसके उत्तर में पित्त्यों ने उन्हें एक कथा सुनायी है, जो इस प्रकार है—

पूर्व काल में भागव नाम के एक ब्राह्मण थे। उन्होंने अपने सुमित नामक पुत्र का उपनयन संस्कार करके उपदेश दिया कि उसे ब्रह्मचर्य, गाईस्थ्य, वान-प्रस्थ श्रौर सन्न्यास—इन चार आश्रमों में क्रम से प्रवेश करना चाहिये। उन आश्रमों के कर्तः यों का पालन करने से अन्त में उसे ब्रह्मप्राप्ति होगी। इस उपदेश को सुन कर पुत्र ने कहा कि उसे अपने अनेक जन्मों का स्मरण है। उसने न जाने कितनी बार वेदाध्ययन तथा आश्रमधर्मों का पालन किया है, पर उससे कुछ लाभ न हुआ। वह मार्ग तो प्रवृत्ति का मार्ग है। उस मार्ग को प्रहण करने पर मनुष्य को जन्म-मरण के चक्र से मुक्ति नहीं मिल सकती। अतः अब वह उस मार्ग पर नहीं जायगा। वह तो उस परम तत्त्वज्ञान को आयस करेगा जिसके निकट वह पूर्व जन्मों के अभ्यास से पहुँच गया है और जिसे पूर्णतया आयत्त कर लेने पर मनुष्य को निश्चित रूप से मोच्न की प्राप्ति होती है।

इसी प्रसङ्ग में जन्म-मृत्यु के चक्र की दु:खरूपता श्रीर दुस्तरता बताने के उद्देश्य से सुमित ने कर्मफल की श्रमिवार्यता श्रीर विचित्रता का विस्तृत वर्णन किया है, जो सैंतालीसवें श्लोक से अध्याय के श्रम्त तक प्रसृत है। इस प्रकरण के श्रध्ययन से ये वातें श्रवगत की जा सकती हैं कि मृत्यु किस प्रकार होती है। किस प्रकार के श्राचरण एवं जीवन से मृतुष्य को सुखमृत्यु प्राप्त होती है। किस प्रकार के श्राचरण श्रीर जीवन से दु:खमृत्यु प्राप्त होती है। रीरवनामक नरक कितना विशाल श्रीर भीषण है। किस प्रकार के दुष्कर्मी इस नरक में जाते हैं श्रीर उन्हें कौन सी वेदनायें तथा यातनायें भोगनी पड़ती हैं। नरक से निकलने पर किन किन योनियों से होकर जीव मृतुष्ययोनि में जन्म प्राप्त करता है। स्वर्ग श्रीर मृत्यु लोक में पुरुषकर्मी मृतुष्यों का यातायात किस प्रकार होता है।

#### ग्यारहवां अध्याय

इस क्रथ्याय में ये बातें बतायी गयी हैं कि माता के गर्भ में जीव के नवीन शरीर की रचना का क्रारम्भ होकर उसका विकास किस प्रकार होता है तथा उसमें जीव का सम्बन्ध कव क्रीर कैसे घटित होता है। गर्भ के मीतर शरीर की रचा कैसे होती है। गर्भस्थ जीव की मनोदशा क्या होती है। किस प्रकार बह गर्भ से बाहर आता है और किस प्रकार उसका विकास होता है। बाल्य, कौमार, यौवन और बृद्धावस्था को पार करता हुआ मनुष्य किस प्रकार मृत्यु और जन्म तथा जन्म और मृत्यु के चक्र में परवश पड़ा रहता है। स्वर्ग में भी आरम्भ से ही उसे कौन-सी चिन्ता ग्रस्त किये रहती है। किस प्रकार संसार नितान्त असुख और दु:खमय होने से सर्वतोभावेन त्यागने योग्य है।

#### बारहवां अध्याय

इस अध्याय में महारौरव, तम, निकृत्तन; अप्रतिष्ठ, असिपत्र और तप्त-कुम्म नाम के नरकों की सुविशाल परिधि तथा उनमें होने वालीद ारुणतम यातनाओं का विस्तृत एवं रोमाञ्चकारी वर्णन है।

### तेरहवा अध्याय

इस अध्याय में सुमित ने अपने वर्तमान जन्म से पूर्व सातवें जन्म की घटना का वर्णन करते हुये बताया है कि एक बार पौंसले पर पानी पीने को जाती हुई गौत्रों को रोकने के कारण मृत्यु के बाद जब वह नरक में पड़ा था, एक े दिन सहसा उसे शीतल समीर के सुखद स्पर्श का श्रनुभव हुश्रा । उस श्रसम्भा-वित सुखानुभव से विस्मित होकर वह उस सुख के कारण की खोज करने लगा। इतने में उसने एक नररत्न को एक यमदूत से, जो उसे मार्ग दिखा रहा था, यह प्रश्न करते हुये देखा---''यमदूत! यह तो बतास्रो कि मैंने ऐसा कौन सा पाप किया है जिसके कारण मुक्ते इस भयंकर नरक में ख्राना पड़ा है : मेरा जन्म जनकवंश में हुआ । मैं विदेह में विपश्चित् नाम से विख्यात राजा था । मैं प्रजा-बनों का भलीभाँति पालन करता था। मैंने अनेक यज्ञ किये। धर्मानुसार पृथ्वी का पालन किया। कभी युद्ध में पीठ नहीं दिखायी और किसी अतिथि को कभी निराश नहीं लौटने दिया। पितरों, देवताओं, ऋषियों तथा भृत्यजनों को उनका भाग दिये विना मैंने कभी भोजन नहीं किया । परस्त्री स्त्रीर परधन की श्रोर कभी मेरा मन नहीं गया। देवकर्म श्रीर पितकर्म में मैं सदा सावधान रहा। किसी प्राणी को किसी प्रकार का किञ्चिन्मात्र भी उद्वेग करने वाला कोई कार्य मैंने कभी नहीं किया। फिर क्या कारण है कि मभ्ते इस अत्यन्त दारुण नरक में स्थाना पडा १"

# चौदहवां अध्याय

राजा के उपर्युक्त ११न के उत्तर में यमदूत ने वताया— "एक बार ऋतुमती भार्या को आपने ऋतुदान नहीं दिया, बस, इसी एक अपराध के कारण कुछ च्यों के लिये नरक का दु:खमय दृश्य देखने मात्र के लिये आप को यहाँ

श्राना पड़ा है श्रीर श्रब श्रपने पुरयकमों का भोग करने के लिये श्राप पुरक्ष लोक में चलें।" राजाने कहा—"यमदूत! तुम्हारे निर्देश के अनुसार तो मुक्ते चलना ही है किन्तु पहले यह तो बताओ कि नरक में पड़े हुये ये दीन जीव जिन भिन्न-भिन्न यातनाश्रों का भोग कर रहे हैं वे किस प्रकार के कुक्रों के फल हैं?" यमदूत ने इस प्रश्न के उत्तर में भिन्न-भिन्न दुष्क्रमों के भिन्न भिन्न फलों का वर्णन इस श्रथ्याय के श्रन्त तक प्रस्तुत किया है। जिज्ञासुबने को मूलग्रन्थ से ही इसका श्रध्ययन करना चाहिये।

इस श्रध्याय के निम्नाङ्कित श्लोक संग्राह्य हैं-

पुण्यापुण्ये हि पुरुषः पर्यायेण समरनुते। भुञ्जतञ्च क्षयं याति पापं पुण्यमथापि वा ॥१६॥ न तु भोगादृते पुण्यं किञ्चिद्वा कर्म मानवम्। पापकं वा पुनात्याशु क्षयो भोगात्त्रजायते॥१०॥

पुर्य और पाप को मनुष्य क्रम से भोगता है। भोग से पाप तथा पुर्य का च्य होता है।।१६।। मनुष्य का कोई भी कर्म, पाप ग्रथवा पुर्य विना भोग के प्रचीण नहीं होता। भोग से शीघ ही उसका च्य हो जाता है।।१७।।

#### पन्द्रहवां अध्याय

इस श्रध्याय में पहले यह वर्णन किया गया है कि नरक से निकलने के बाद जीव किस पाप से किस योनि में जनम प्राप्त करता है श्रीर बाद में उन लक्त्णों को बताया गया है जिनसे ज्ञात किया जा सकता है कि कौन व्यक्ति नरक से लौटा है श्रीर कौन व्यक्ति स्वर्ग से लौटा है। इसके पश्चात् यह बताया गया है कि यह सब संवाद हो जाने के बाद जब राजा यमदृत के कथनानुसार पुरुष लोक में जाने के लिये वहाँ से प्रस्थान करने लगे तब उस नरक के प्राणी विकल हो कर कहने लगे-"महाराज! क्रया कर थोड़ा और ठह-रिये। स्त्राप के शरीर को छकर बहने वाली हवा हमें सुख दे रही है तथा हमारे सन्ताप श्रीर वेदना का हरण कर रही है।" राजा ने पूछा—"यमदूत! मैंने ऐसा कौन सा महान् पुराय किया है जिसके कारण मेरे सन्निधानमात्र से इन प्राणियों के लिये त्रानन्द की वर्षा हो रही है ?" यमदूत ने बताया, "राजन् ! आपका शारीर देवताओं, पितरों, अतिथियों और मृत्यजनों से बचे हुये अन्न के सेवन से पुष्ट हुआ है तथा आपका मन भी उन्हीं सब की सेवा में लगा रहा है; इसीलिये आपके शरीर का स्पर्श करके बहने वाली वायु नारकीय जीवों को सुख प्रदान करती है और उसके लगने से उन्हें नरक की यातना उतनी कष्टदायक नहीं प्रतीत होती ।" यह सन कर राजा ने कहा-

'भाई! मेरी तो यह धारणा है कि पीड़ित प्राणियों को दुःख से मुक्त करके उन्हें शान्ति प्रदान करने से जो सुल मिलता है, वह मनुष्यों को स्वर्गलोक स्रथवा ब्रह्मलोक में भी नहीं प्राप्त होता। यदि मेरे समीप रहने से इन दुखी जीवों की नरक-यातना का कष्ट कम होता है तो मैं सूखे काष्ठ के समान अचल हो कर यहीं रहूँगा।" इतने में धर्मराज और देवराज भी वहाँ उपस्थित होकर स्वर्गलोक चलने के लिये राजा से अनुरोध करने लगे। राजा ने कहा—"यदि मेरे सन्निधान से इन नारकीय जीवों का उद्धार न होगा तो इन्हें मेरे सम्पर्क की सृहा क्यों होगी द इस्लिये मेरी यह इच्छा है कि मैंने आजतक जो कुछ सुकृत सिक्तित किया है उसके प्रभाव से ये दीन-दुःखी जीव नरक से उद्धार प्राप्त करें।" राजा के इस असाधारण अपूर्व त्याग से उनका सुकृत अनन्त गुना घढ़ गया और उसके प्रभाव से वहाँ के सभी प्राणी नरक-यातना से मुक्त हो अपने-अपने कर्मों के अनुसार मिन्न मिन्न उत्तम योनियों में चले गये और राजा को स्वयं भगवान विष्णु विमान में विटा कर अपने दिव्य धाम में ले गये। इस अध्याय के ये श्लोक संग्राहा हैं—

न स्वर्गे ब्रह्मलोके वा तत्सुखं प्राप्यते नरै: । यदार्त्तजन्तुनिव्वीणदानोत्थिमिति मे मिति: ॥४६॥ धिक् तस्य जीवनं पुंसः शरणार्थिनमातुरम् । यो नार्त्तमनुगृह्णाति वैरिपक्षमि ध्रुवम् ॥६०॥ यज्ञदानतपांसीह परत्र च न भूतये । भवन्ति तस्य यस्यार्त्तपरित्राणे न मानसम् ॥६१॥ नरस्य यस्य कठिनं मनो बालातुरादिषु । वृद्धेषु च न तं मन्ये मानुषं राक्षसो हि सः ॥६२॥

मेरा मत है कि मनुष्य किसी आर्त्त प्राणी को पीडा से मुक्त कर जो मुख प्राप्त करता है वह उसे स्वर्गलोक अथवा ब्रह्मलोक में भी नहीं प्राप्त होता ॥५६॥ उस मनुष्य के जीवन को धिक्कार है जो शरण में आये आर्त्त आतुर पर, चाहे, वह शत्रुपत्त का ही क्यों न हो, अनुप्रह नहीं करता ॥६०॥ जिस मनुष्य का चित्त आर्त की रचा के लिये उत्साहित नहीं होता उसके यज्ञ, दान और तप इस लोक अथवा परलोक में कहीं भी कल्याणकारक नहीं होते ॥६१॥ जिस मनुष्य का चित्त बालक, आतुर और वृद्धों के प्रति कठोर होता है, मैं उसे मनुष्य नहीं मानता, वह तो निश्चय ही राच्नस है ॥६२॥

#### सोलहवां अध्याय

इस अध्याय में सुमित ने अपने पिता को महायोगी दत्तात्रेय द्वारा राज अलर्क के प्रति किये गये योगोपदेश को सुनाने की प्रस्तावना करते हुये उन दोनों का परिचय देने के प्रसङ्घ में एक पतिवता नारी के उत्तम कथानक ज वर्शन किया है जिससे पातिवत्य की अलौकिक महिमा का मूर्त अभिव्यं को होता है। कथानक इस प्रकार है—

प्राचीन समय में एक कौशिक नाम का ब्राह्मण था। वह श्रपने पूर्व पापें है कारण कोढ़ी हो गया था। वह नितान्त निष्ठुर श्रीर क्रोधी था तथा प्रतित्र न्नप्रमी परनी को डांटता-फटकारता रहता था। पर उसकी परनी इतनी साधी. विनीता त्रीर पतित्रता थी कि वह त्रपने उस कोड़ी, निकम्मे तथा कर पति को ही त्रपना परमेश्वर मानकर उसका पूजन करती थी एवं उसके किसी भी दर्वचन या दर्व्यवहार से किञ्चिनमात्र भी अपरक्त न होकर उसकी सर्वविध सेवा में सर्वती-भावेन संलग्न रहा करती थी। एक दिन वह पतिपरायणा देवी पति की ह्याजा से उसे कन्धे पर बिटाकर एक वेश्या के घर ले जा रही थी। रात्रि का समय था। मार्ग में एक एली थी जिस पर चोरी के सन्देह से मार्एडव्य नामक निरपराष ब्राह्मण चढा दिया गया था। अँधेरे के कारण दिखाई न पड़ने से कोढी के पैर से आहत हो सूली हिल गयी जिससे ब्राह्मण को बड़ा कष्ट हुन्रा। ब्राह्मण ने क्रोध में त्राकर शाप दिया कि जिसके कारण एली हिलने से मुक्ते दु:ख हुन्ना है वह सूर्योंदय होते ही मर जायगा । इस पर उस पतिव्रता ने श्रपने पातिव्रत्य के बल से सर्व का उदय ही रोक दिया। इससे जनता में बड़ा हाहाकार मच गया। स्नान, दान श्राग्निहोत्र श्रादि सारी कियायें बन्द हो गईं। इस घटना से भय-भीत होकर देवगण ब्रह्मा जी के पास गये। ब्रह्मा जी ने उन्हें श्रित्र की पत्नी सतीशिरोमणि अनस्याजी के पास भेजा । अनस्याजी ने उन्हें आश्वासन देकर उस पतिव्रता ब्राह्मणी के पास जा उसे समकाया कि ''देखों बहिन !यदि सूर्य का उदय न होगा तो सारे संसार का उच्छेद हो जायगा । इसलिये तम दया कर सूर्य का उदय होने दो जिससे जगत के सारे कार्य यथावत हो सकें। रही तम्हारे पति की बात, सो तम विश्वास मानो कि मैं श्रपने श्राखरड पातिव्रस्य के बल से उन्हें पुनर्जीवित कर तरुण श्रीर स्वस्थ शरीर प्रदान कलॅंगी।" ब्राह्मणी ने श्रनस्या जी की बात मान ली। स्थोंदय को रोक रखने का संकल्प छोड़ दिया। फलत: सदा: सूर्योदय हो गया श्रीर तत्काल ही ब्राह्मण की मृत्यु हो गयी। श्रनस्याजी ने उसी समय यह संकल्प किया कि ब्राह्मण नीरोग, तरुण एवं स्वस्थ शरीर पाकर ऋपनी पत्नी के साथ सौ वर्ष तक जीवित रहे। फिर क्या था। सती ऋन-

स्या का यह संकल्प होते ही श्राह्मण रोगमुक्त हो तरुण एवं सुपुष्ट शरीर के साथ जीवित हो उठा । देवता क्रों ने श्रानस्या जी का जयजयकार किया श्रीर उनसे वर मांगने को कहा । श्रानस्या जी ने श्रह्मा, विष्णु श्रीर महेश के अपने पुत्र के रूप में प्रकट होने का वर मांगा। देवता श्रों ने 'तथा ऽस्तु' कहा श्रीर श्रपने श्रपने स्थान को सानन्द प्रस्थान किया।

इस ग्रध्याय के ये श्लोक संग्राह्य हैं---

मर्त्यैर्यज्ञभागैर्यथोचितैः। वयमाप्यायिता वृष्ट्या ताननुगृह्णीमो मत्यीन् शस्यादिसिद्धये ॥३८॥ निष्पादितास्वोषधीषु मर्त्या यज्ञैर्यजन्ति नः। तेषां वयं प्रयच्छामः कामान् यज्ञादिपूजिताः।।३६॥ अधो हि वर्षाम वयं मर्त्याश्चोध्वे प्रवर्षिणः। तोयवर्षेण हि वयं हविवेषेंग मानवाः ॥४०॥ ये नास्माकं प्रयच्छन्ति नित्यनैमित्तिकीः क्रियाः। ऋतुभागं दुरात्मानः स्वयं चाश्नन्ति लोलपाः ॥४१॥ विनाशाय वयं तेषां तोयसूर्याग्निमारुतान्। क्षितिं च सन्दूषयामः पापानामपकारिणाम् ॥४२॥ दुष्टतोयादियोगेन तेषां दुष्कृतकर्मिणाम्। उपसर्गाः प्रवर्तन्ते मरणाय सुदारुणाः ॥४३॥ ये त्वस्मान् प्रीणयित्वा तु भुक्कते शेषमात्मना। तेषां पुण्यान् वयं लोकान् विद्धाम महात्मनाम् ॥४४॥

देवगण कहते हैं — जब मनुष्य यज्ञ के यथोचित भाग देकर हमें तृप्त करते हैं तब शस्य आदि की सिद्धि के लिये वृष्टि की व्यवस्था कर हम उन्हें अनुग्रहीत करते हैं ॥३८॥ ओषियों की निष्पत्ति होने पर मनुष्य यज्ञों द्वारा हमारा यजन करते हैं और यज्ञ आदि से पूजित होकर हम उन्हें इष्ट वस्तु प्रदान करते हैं ॥३६॥ हम नीचे की ओर जल की वर्षा करते हैं और मनुष्य ऊपर की ओर हिव की वर्षा करते हैं ॥४०॥ जो दुरात्मा नित्य नैमित्तिक क्रियायें नहीं करते, हमें यज्ञों का साग नहीं देते, लोभवश स्वयं ही सब कुछ ला जाते हैं, हम उन अपकारी पापी बनों का विनाश करने के लिये सूर्य, अभिन, वायु और पृथ्वी को दूषित कर देते हैं ॥४१, ४२॥ दोषयुक्त जल आदि के सेवन से उन दुष्कर्मियों को अनेक प्रकार के भयंकर रोग होते हैं जिनसे उनकी मृत्यु हो जाती है ॥४३॥ जो लोग हमें दुस कर यज्ञ के अवशिष्ट भाग का भच्नण करते हैं, हम उन महात्माओं को प्राय लोक प्रदान करते हैं ॥४४॥

स्त्रियस्त्वेवं समस्तस्य नरेंदुं:खार्जितस्य वै।
पुण्यस्यार्धापहारिण्यः पितशुश्रृषयेव हि॥६०॥
नास्ति स्त्रीणां पृथग् यज्ञो न श्राद्धं नाप्युपोषितम्।
भर्तृशुश्रूषयेवेतान् लोकानिष्टान् व्रजन्ति हि॥६१॥
तस्मात् साध्वि! महाभागे! पितशुश्रूषणं प्रति।
त्वया मितः सदा कार्यो यतो भर्ता परा गितः॥६२॥
यहेवेभ्यो यश्च पित्रागेतभ्यः

कुर्योद् भर्तोऽभ्यर्चनं सिक्तयातः। तस्याप्यर्धं केवलानन्यचित्ता नारी भुङ्के भर्तृशुश्रुषयैव ॥६३॥

श्रनस्याजी कहती हैं—पुरुष बड़ा क्लेश उटाकर जिस पुर्य का संचय करते हैं, स्त्रियाँ केवल पतिसेवा से ही उस समस्त पुर्य का श्राया भाग प्राप्त का लेती हैं। ६०॥ स्त्रियों के लिये यज्ञ, श्राद्ध श्रयवा उपवास का पृथक विधान नहीं है, वे पति की सेवामात्र से इष्टलोकों की प्राप्ति कर लेती हैं ॥६१॥ इस लिये महाभागे! पतिसेवा में सदैव श्रयनी बुद्धि स्थिर रक्लो, क्योंकि पति हं नारी की श्रेष्ठ गति है।। ६२॥ देवता, पितर तथा श्रातिथियों का सल्कारपूर्व पूजन कर पति जो कुछ भी अर्जित करता है उसके श्राधे भाग को नारी केवल श्रमन्य भाव से पति की सेवा करके प्राप्त कर लेती है।। ६३॥

### सत्रहवाँ अध्याय

इस श्रध्याय में यह कथा वर्णित है कि अति ऋषि की पत्नी महापितत्रता श्रमस्थाजी ने देवताश्रों से प्राप्त हुये वर के श्रमुसार ब्रह्मा को सोम, विष्णु को दत्तात्रेय तथा शंकर को दुर्वीसा के रूप में उत्पन्न किया। सोम को श्राकाश में स्थान मिला। श्रपनी शीतल रिश्मियों से लता, श्रोषि तथा मनुष्यों का श्राप्यायन करना उनका कार्य नियत हुश्रा। दुर्वीसा ने यह त्याग कर उन्मत्त नामक उत्तम बत को धारण कर पृथ्वी में पर्यटन करना पसन्द किया। दत्तान्त्रेय महायोगी हुये। वे श्रसंग रहना चाहते थे किन्तु लोग उनके गुणों से मुष्य हो उन्हें छोड़ना नहीं चाहते थे। उन्हें विषयी समक्त लोग उनसे श्रपरक हो जायँ इस विचार से उन्होंने श्रपने साथ एक सुन्दरी तरुणी रख ली। जब उस पर भी लोगों ने उन्हें नहीं छोड़ा तब उन्होंने उस तरुणी के साथ मद्यपान करना श्रारम्भ कर दिया श्रीर नाच-गान श्रादि विलास-लीलाश्रों में रत रहने लगे। उनकी यह दशा देख उन्हें विकृत एवं दूषित समक्त कर लोगों ने उनका साथ छोड़ दिया। वे योगीश्वर थे श्रतः दिखावे के लिये

उक्त प्रकार के भोगों में लगे रहने पर भी वे उनसे प्रभावित न हो सर्दथा। निर्लेष बने रहे।

#### अठारहवाँ अध्याय

राजा कृतवीर्य के दिवंगत हो जाने पर उनके मन्त्री, पुरोहित तथा नाग
रिकों ने जब उनके पुत्र ऋर्जुन को राज्यासन पर ऋभिषिक्त करने का ऋगयो
बन किया तब ऋर्जुन ने यह कह कर राज्य लेना अस्वीकार कर दिया कि राजा

के कर्तव्य का पालन बड़ा कठिन है। राजधर्म का समुचित निर्वाह एक ऋच्छा

योगी ही कर सकता है। मैं योगशक्ति से शून्य होने के कारण राज्य स्वीकार

करने में ऋसमर्थ हूँ। यह सुनकर महामुनि गर्ग ने ऋर्जुन को सम्मति दी कि

राज्य का सुन्दर शासन करने की चमता प्राप्त करने के निमित्त उन्हें महायोगी

दत्तात्रेय की ऋगराधना करनी चाहिये। उन्होंने यह भी बताया कि देवताऋों

ने बृहस्पति के ऋगदेश से दत्तात्रेय की ऋगराधना करके ही ऋसुरों पर विजय

प्राप्त की थी ऋौर देवराज ने ऋसुरों से छीने हुये इन्द्रपद को पुनः प्राप्त

किया था। इस ऋष्याय के निम्नलिखित श्लोक संग्राह्य हैं—

नाहं राज्यं करिष्यामि मन्त्रिणो ! नरकोत्तरम् । यद्थे गृह्यते शुल्कं तद्निष्पाद्यन् वृथा ॥२॥ पण्यानां द्वादशं भागं भूपालाय वणिग्जनः। दुत्त्वाऽर्थरिक्षिभिर्मार्गे रिक्षतो याति दुस्युतः॥३॥ गोपाश्च घृततकादेः षड्भागं च कृषीवलाः। दत्त्वाऽन्यद् भूभुजे दद्युर्यदि भागं ततोऽधिकम् ॥४॥ पण्यादीनामशेषाणां वणिजो गृह्वतस्ततः। इष्टापूर्तविनाशाय तद्राज्ञश्चौरधर्मिणः ॥४॥ यद्यन्यै: पाल्यते लोकस्तद<del>्दस्यन्तरसं</del>श्रितः । गृह्णतो बलिषड्भागं नृपतेनरको ध्रवम् ॥६॥ निरूपितमिदं राज्ञः पूर्वैः रक्षणवेतनम्। तदेनो अरक्षॅश्चौरतश्चौर्य नृपतेभेवेत् ॥७॥ तस्माद् यदि तपस्तप्त्वा प्राप्स्ये योगित्वमीप्सितम्। भुवः पालनसामर्थ्ययुक्त एको महीपतिः॥८॥ शस्त्रधृङ् नान्यस्त्वहमेवर्द्धिसंयुतः। पृथिव्यां ततो भविष्ये नात्मानं करिष्ये पापभागिनम् ॥६॥

ब्रर्जुन का कथन है—मिन्त्रयों! राज्य का फल नरक है स्त्रतः मैं उसे नहीं प्रहण करूँगा। जिस उद्देश्य से प्रजा से कर लिया जाता है यदि उसको प्रमा० पु०

पूर्ति न की जा सके तो राज्य का लेना व्यर्थ है।। २।। वैश्य अपनी आय का बारहवाँ भाग राजा को इसलिए देते हैं कि वे मार्ग में लुटेरों द्वारा लुटे न जायँ। राजकीय अर्थरक्तकों द्वारा सुरक्तित होकर वे व्यापार के लिये यात्रा कर सकें ॥ ३॥ ग्वाले घी, तक आ्रादि का तथा किसान अनाज का छटाँ भाग राजा को इसी उद्देश्य से देते हैं। जो राजा वैश्यों से उनकी सम्पूर्ण आय का अधिकांश भाग लेता है वह चोर है । इससे उसके इष्ट अप्रौर पूर्त कर्मों का नाश होता है ।। ४, ५ ।। यदि राजा को कर देकर भी प्रजा को अपनी रचा के लिये **ग्रन्य उ**पाय का ग्रवलम्बन करना पड़े श्रौर राजा से श्रतिरिक्त किन्हीं श्रन्य व्यक्तियों से उसकी रचा हो तो कर लेने वाले राजा को निश्चय ही नरक जाना पड़ता है।। ६।। महर्षियों ने प्रजा की स्त्राय के छठे भाग को प्रजा की रत्ना के लिए राजा का वेतन नियत किया है। इस लिये राजा यदि चोरों से प्रजा की रत्ता नहीं कर सकता तो उसे पाप होता है।। ७।। यदि मैं तपस्या करके अभीष्मित योगशक्ति प्राप्त कर लूँ, पृथ्वी में मेरे अतिरिक्त दूसरा कोई शस्त्र-धारी न रहे. तथा मैं अपूर्व समृद्धि से सम्पन्न हो सकूँ तभी मैं पृथ्वी के पालन की शक्ति से युक्त एकमात्र राजा हो सकता हूँ, क्योंकि उस दशा में अपने उत्तरदायित्व का पूर्ण निर्वाह कर सकने के कारण मुक्ते पाप का भागी न होना पड़ेगा ॥ ८, ६ ॥

# उन्नीसवाँ अध्याय

गर्गजी के कथनानुसार श्रीदत्तात्रेय के निकट जाकर कार्तवीर्य श्रर्जुन ने उनका विधिवत् विशिष्ट पूजन किया । श्रीदत्तात्रेय ने श्रपने चिरत्र को मद्यपान, स्त्री-सम्पर्क श्रादि से दूषित बताते हुए पहले तो श्रर्जुन को टालने का यक्त किया, किन्तु जब श्रर्जुन ने उन सब बातों को सुनने के बाद भी श्रपनी भक्तिहदता दिखाई तब उन्होंने प्रसन्न हो वर मांगने का संकेत किया । श्रर्जुन ने धर्म-पूर्वक प्रजा का सम्यक पालन कर सकने के निमित्त वर पाने के हेतु यह श्रभ्य-र्थना की—"में दूसरे के मन की बात जान लूँ, युद्ध में कोई मेरा सामना न करसके । युद्ध के निमित्त सुभे बलशाली सहस्र वाहु प्राप्त हों श्रीर उन्हें में अनायास वहन कर सक्रूँ । पर्वत, श्राकाश, जल, पृथ्वी श्रीर पाताल में कहीं भी मेरी गति का रोध न हो । यदि कभी मेरा वध हो तो मुक्तसे श्रेष्ठ पुरुष के हाथ हो । यदि कभी में उन्मार्ग पर जाने लगूँ तो मुभे सन्मार्गदर्शक उपदेशक प्राप्त हो । सुभे उत्तम श्रितिय प्राप्त हों । सदा दान देते रहने पर भी मेरा धन कभी भी चीण न हो । मेरे रमरणमात्र से मेरे सम्पूर्ण राष्ट्र में धन

का अमाव दूर हो जाय। श्राप में मेरी श्रानन्य मिक बनी रहे"। श्रीदत्तात्रेय ने उक्त वरदान देते हुए श्रार्जुन को चक्रवर्ती सम्राट् होने का श्राशीर्वाद दिया। घर लौटने पर बड़े समारोह से श्रार्जुन का राज्यामिषेक हुश्रा, जिसमें देव, मन्धर्व, श्राप्तरायें, ऋषि, सुनि तथा देश की जनता श्रादि सभी ने सोत्साह माग लिया। श्रार्जुन ने राज्यासन पर श्रारूढ़ होते ही श्राधम का नाश श्रीर धर्म की रज्ञा करने की घोषणा की। राज्य में श्रान्य लोगों को शस्त्र रखने की मनाही कर दी। व स्वयं ही सबके धन, जन श्रीर जीवन की रज्ञा करने लगे। उनके राज्य में सारी प्रजा श्राप्ते श्राधकार के श्रानुसार श्रापने कर्तव्य का पालन करती हुई श्रपनी सर्वतोमुख उन्नति का साधन करती थी। किसी को कोई श्रयन्तोष नथा। सब लोग सुख-शांति के साथ जीवनयापन करते थे। उनके श्रादर्श राज्य को देख श्रिङ्गरा मुनि ने उनकी प्रशंसा में कहा था—

न नूनं कार्तवीर्यस्य गतिं यास्यन्ति पार्थिवाः। यज्ञैदीनैस्तपोभिर्वा संप्रामे चातिचेष्टितैः॥३४॥

यज्ञ, दान, तप, संयाम, तथा पराक्रममें कोई राजा श्रर्जुन की तुलना न कर सकेगा।

# बीसवाँ अध्याय

प्राचीनकाल में शत्रुजित् नाम के एक बड़े धार्मिक राजा थे। उनके श्रुतध्वज नाम का एक पुत्र था। वह बड़ा बुद्धिमान्, बलवान्, रूपवान्, नीतिज्ञ तथा शस्त्र ग्रौर शास्त्र में विशारद था। पातालपित नागराज अश्वतर के पुत्रों से उसकी बड़ी मित्रता थी। वे प्रतिदिन ऋतध्वज के यहाँ आते थे श्रौर दिन भर उसके साथ रहकर साम कों अपने घर लौट जाते श्रे। एक दिन पिता के पूछने पर नागपुत्रों ने ऋतध्वज के साथ अपनी मित्रता की बात बतलायी तथा उसके गुणों की भूरि-भूरि प्रशंसा की। नागराज ने कहा—ठीक है, पर यह तो बताओं कि ऐसे योग्य मित्र का तुम लोगों ने भी कभी कोई सत्कार किया? तुम्हारे घर में उत्तम से उत्तम जो वस्तु हो उसे देकर तुम्हें अपने मित्र का सत्कार करना चाहिये। पुत्रों ने कहा—पिता जी! हम उन्हें क्या दे सकते हैं? हमारे यहाँ ऐसी कोई वस्तु नहीं है जो हमारे मित्र के घर विपुल मात्रा में न हो। हमारा मित्र समस्त वांछनीय वस्तुओं से सम्पन्न है। हाँ, उसका एक कार्य है, पर वह असाध्य है, हमारे मत से ईश्वर के अति-रिक्त अन्य कोई उस कार्य को नहीं कर सकता। पिता ने कहा—पुत्रों! उम्हारी यह धारणा ठीक नहीं है, बुद्धिमानों के लिए कोई कार्य असाध्य नहीं

होता, उद्यम से सब कुछ हस्तगत किया जा सकता है। मुभे बताश्रो तो कि वह कार्य क्या है? पुत्रों ने कहा—एक दिन गालव नाम के एक श्रेष्ठ ब्राह्मण उत्तम श्राह्म लेकर हमारे मित्र के पिता राजा शत्रुजित के निकट श्राये श्रौर बोले राजन्! यह श्रश्व आकाश से श्रवतीर्ण हुश्रा है श्रौर श्राकाशवाणी से यह जात हुश्रा है कि श्राकाश, पाताल, जल, समस्त दिशावों तथा पहाड़ों में कहीं भी इसकी गति न हकेगी। यह निरन्तर श्रम करते रहने पर भी कभी न यकेगा। सारे भूमण्डल की अश्रान्त भाव से परिक्रमा कर सकने के कारण यह कुवलय नाम से प्रसिद्ध होगा श्रौर श्राप का पुत्र श्रृत्तच्वज इस पर श्रारूढ़ हो कर समस्त धर्मविरोधियों का वध करेगा तथा हसके द्वारा महती ख्याति प्राप्त करेगा। श्रतः यह अदव श्रृतच्वज के लिए श्रापको भेंट करता हूँ, श्राप कृपा कर श्रपने पुत्र को इसे दें श्रौर धर्म-रज्ञा के हेतु मेरे साथ जाने की श्राज्ञा उसे प्रदान करें। यह सुनकर राजा ने धर्मरज्ञा करने के निमत्त हमारे मित्र को उन ब्राह्मण देवता के साथ श्रम सुहूर्त में बिदा किया। इस श्रथ्याय के निम्न श्लोक संग्राह्य हैं—--

यस्य मित्रगुणान्मित्रार्थिमित्राश्च पराक्रमम् ।
कथयन्ति सदा सत्सु पुत्रवाँस्तेन वे पिता ॥२४॥
मित्र जिसके मित्रोचित गुणों की श्रौर शत्रु जिसके पराक्रम की सजनों के
बीच सदा प्रशंसा करते हैं उसी पुत्र से पिता पुत्रवान् होता है ॥२५॥

स धन्यो जीवितं तस्य तस्य जन्म सुजन्मनः। यस्यार्थिनो न विमुखा मित्रार्थो न च दुर्बलः॥२०॥ याचक जिससे विमुख नहीं होते, मित्रों का स्वार्थ जिससे ऋपूर्णं नहीं रहता, वह मनुष्य धन्य है, उसका जन्म ऋौर जीवन धन्य है ॥२०॥

धिक् तस्य जीवितं पुंसो मित्राणामुपकारिणाम् । प्रतिरूपमकुर्वन् यो जीवामीत्यवगच्छति ॥२०॥ मित्रों के उपकार का बदला चुकाये विना को श्रपने को जीवित समभता है, उस मनुष्य के जीवन को धिकार है ॥२८॥

उपकारं सुहद्वर्गे योऽपकारं च शत्रुषु ।
नुमेघो वर्षति प्राज्ञास्तस्येच्छन्ति सदोन्नतिम् ॥३०॥
जो मनुष्य मेघ के समान मित्रवर्ग में उपकार तथा शत्रुवर्ग में अपकार
की वर्षा करता है, बुद्धिमान् लोग उसकी सदा उन्नति चाहते हैं ॥२६॥

देवत्वममरेशत्वं तत्पूज्यत्वं च मानवाः। प्रयान्ति वाञ्छितं वाऽन्यदु दृढं ये <sup>व्य</sup>वसायिनः॥३६॥ जो दृढ़ता के साथ उद्योग में लगे रहते हैं वे देवपद, इन्द्रपद तथा उनके पूज्य का पद अथवा उससे भी बड़ा कोई दूसरा पद प्राप्त करते हैं ।।३०॥

नाविज्ञातं न चागम्यं नाप्राप्यं दिवि चेह वा । उद्यतानां मनुष्याणां यतिचत्तेन्द्रियात्मनाम् ॥३७॥

जो मनुष्य चित्त, इन्द्रिय तथा श्रात्मा को श्रपने वश में रख कर उद्यम-शील होते हैं उनको कोई वस्तु श्रजात नहीं रह जाती, कोई स्थान उनके लिये अगम्य नहीं रह जाता तथा इस लोक श्रौर स्वर्ग लोक की कोई भी वस्तु उन्हें श्रप्राप्य नहीं होती ।।३७।।

> योजनानां सहस्राणि व्रजन् याति पिपीलकः। अगच्छन् वैनतेयोऽपि पद्मेकं न गच्छति॥३८॥

चलते रहने पर चींटी भी सहस्रों योजन चली जाती है श्रौर न चलने पर गरुड़ भी एक पग भी नहीं जा पाता ॥३८॥

> उद्युक्तानां मनुष्याणां गम्यागम्यं न विद्यते। भूतलं च क च धौवं स्थानं यत् प्राप्तवान् ध्रुवः ॥६६॥

उद्योगी मनुष्य के लिये कोई स्थान गम्य श्रीर कोई स्थान श्रगम्य नहीं होता, कहाँ भूतल श्रीर कहाँ ध्रुव का पद १ फिर भी भूतलवासी ध्रुव ने उद्योग द्वारा ध्रव का पद पा ही लिया ॥३६॥

### इक्षीसवाँ अध्याय

राजकुमार, गालव के आश्रम में पहुँच कर धर्मानुष्ठान में होने वाले विध्नों का निवारण करने लगा। एक दिन गालव ऋषि जब सन्ध्योपासन कर रहे थे, उसी समय एक दानव उन्हें क्लेश देने के लिये श्कूर के रूप में उपस्थित हुआ। ऋषि के शिष्यों द्वारा यह बात जात होते ही राजकुमार ने धनुष-बाण लेकर अश्व पर आरूढ़ हो उसका पीछा किया और एक बाण से उसे आहत कर दिया। वाण लगते ही वह वेग से भागा और राजकुमार ने भी उसके पीछे अपना अश्व दौड़ाया। आगे जाकर वह श्कूर एक गर्त में पृथ्वी के भीतर घुस गया। राजकुमार ने वहाँ भी उसका पीछा न छोड़ा। गर्त बड़ा अन्धकारमय था अतः शूकर दृष्टि से आभित्त हो गया। राजकुमार उसकी खोज में आगे बढ़ता ही गया। आगे जाने पर पुनः प्रकाश मिला और वहाँ इन्द्रभवन के समान भव्य एक स्वर्णप्रासाद दिखायी पड़ा। राजकुमार ने अश्व को एक स्थान में बांध दिया और स्वयं एक नारी के साथ, जिसने उसकी जिजासा

श्रनसुनी कर दी, उस भवन में प्रवेश किया। भीतर जाकर उसने सुनहले प्लंग पर बेठी एक सर्वोङ्गसुन्दरी कुमारी को देखा। कुमारी राजकुमार को देख कर खड़ी हो गयी श्रीर कुमार के श्रमधारण लावरय से मुग्ध तथा कामार्त होकर बेसुध हो गयी। राजकुमार ने उसे श्राश्वस्त करते हुए उसकी सहचरी से उसके मोह का कारण तथा उसका परिचय पूछा। सहचरी ने बताया कि यह गन्धर्वराज विश्वावसु की कन्या है। इसका नाम मदालसा है। पातालकेतु नाम का दानव इसे चुरा कर यहाँ ले श्राया है। वह बलात् इसे श्रपनी पत्नी बनाना चाहता है। श्रागामी त्रयोदशी को इससे विवाह करने का उसने निश्चय किया है। उसके इस कूर निश्चय को जान कर कल यह श्रात्महत्या करने जा रही थी पर गोमाता सुरमि ने इसे रोक दिया श्रीर कहा कि वह दानव तुमसे विवाह न कर सकेगा। तुम्हारा विवाह तो शीघ ही एक ऐसे मनुष्य के साथ होगा जो मर्त्य लोक से यहाँ श्रायेगा श्रीर उसके बाण से उस दानव की मृत्यु होगी।

मैं इसकी सखी हूँ। मेरा नाम कुएडला है। मैं विनध्यवान् की पुत्री तथा पुष्करमाली की वधू हूँ । शुम्भ द्वारा ऋपने पति की मृत्यु हो जाने के बाद से मैं तीर्थाटन करती हूँ। मुक्ते ज्ञात हुआ है कि किसी मनुष्य ने शुकर का रूप धारण किये हुये पातालकेत को अपने वाण से आहत कर दिया है। सुरिभ के बचनानुसार उसी मनुष्य के साथ इसका विवाह होना चाहिये। किन्तु श्रापके रूप-लावर्य के कार्रा यह आप में श्रन्रक हो गयी है। इसी विषम स्थिति ने इसे मुर्च्छित कर दिया है। मैं भी ऋपनी सखी की इस दु:खावस्था से दुःखित हूँ। मैंने स्रापको सब बातें ब⁄ता दीं। स्रब स्राप कृपा कर स्रपना परिचय दें। राजकमार ने ऋपना परिचय प्रस्तुत किया और उससे यह स्पष्ट हो गया कि इसी के बाण से शूकरदेहधारी पातालकेत मारा गया है। त्र्यतः सुरिम के कथनानुसार यही मदालसा का पित होगा। फलतः क्र्एडला ने राजकुमार के समन्त मदालसा के विवाह का प्रस्ताव रखा । राजकुमार ने पहले तो पिता की अनुमति प्राप्त किये विना विवाह करना अस्वीकार कर दिया किन्त बाद में कुएडला के विशेष आग्रह करने पर विवाह कर लिया। विवाह के पश्चात् कुएडला ने अवसरोचित निवेदन कर तपस्या करने के हेतु अपनी सखी और राजकुमार से बिदा ली। राजकुमार ने भी अपनी नवपरिणीता वधू मदालसा को साथ ले घर के लिये प्रस्थान किया ऋौर वहाँ पहुँच पिता को प्रणाम कर मदालसा को प्राप्त करने की सारी कथा सुनायी। राजा शत्रुजित् इस समाचार से बड़ी प्रसन्नता का अनुभव किया तथा वर-वधू को आशीर्वीद अदान किया। इस अध्याय के निम्न श्लोक संग्राह्य हैं---

> भर्तव्या रक्षितव्या च भार्यो हि पतिना सदा। धर्मार्थकामसंसिद्धचे भार्या भर्तृसहायिनी॥ यदा भार्या च भर्ता च परस्परवशानुगौ। तदा धर्मार्थकामानां त्रयाणामपि रक्षणम्।। ७१॥ कथं भार्यामृते धर्ममर्थं वा पुरुषः प्रभो ? काममथवा तस्यां त्रितयमाहितम्।। ७२॥ तथैव भर्तारमृते भार्या धर्मादिसाधने। न समर्था त्रिवर्गोऽयं दाम्पत्यं समुपाश्रितः॥ ७३॥ देवतापित्रभृत्यानामतिथीनां च पूजनम् । न पुरिभः शक्यते कर्तुमृते भार्यो नृपात्मज ! ॥ ७४ ॥ प्राप्नोति चार्थो मनुजैरानीतोऽपि निजं गृहम्। क्षयमेति विना भार्यो कुभार्यासंश्रयेऽपि च॥ ७४॥ कामस्त तस्य नैवास्ति प्रत्यत्तेणोपलत्त्यते। द्म्पत्योः सह धर्मेण त्रयीधर्ममवाप्त्यात्।। ७६।। पुत्रैस्तथैवान्नसाधनरतिथीन् पूजाभिरमरांस्तद्वत्साध्वीं भार्यां नरोऽवति ॥ ७७ ॥ स्त्रियाश्चापि विना भन्नी धर्मकामार्थसन्ततिः। नैव तस्मात् त्रिवर्गोऽयं दाम्पत्यमधिगच्छति ॥ ७८ ॥

पित को सदैव अपनी भार्यों का भरण तथा रच्चण करना चाहिये, क्योंकि धर्म, अर्थ और काम की सिद्धि में भार्या भर्ता की सहायिका होती है।। ७०।। जब भार्या और भर्ता स्नेहपूर्वक एक दूसरे का अनुवर्तन करते हैं तभी धर्म, अर्थ और काम — इन तीनों की प्राप्ति होती है।। ७१।।

धर्म, ऋर्य और काम ये तीनों जब भार्या पर ही निर्भर हैं, तब उसके बिना पुरुष को इन तीनों की प्राप्ति कैसे हो सकती है १॥ ७२ ॥

जिस प्रकार भर्ता के विना भार्या धर्म त्र्यादि का साधन करने में त्र्यसमर्थ है, उसी प्रकार भार्या के विना भर्ता भी उनका साधन करने में त्र्यसमर्थ है। निश्चय ही यह त्रिवर्ग दाम्पत्य पर ही आश्रित है।। ७३।।

राजकुमार ? यह निश्चय मानो कि पुरुष भार्या के श्रमात्र में देवता, पितर, भृत्यवर्ग, तथा श्रातिथियों का पूजन — तृतिसम्पादन कथमपि नहीं कर सकता ॥ ७४॥

पुरुषों द्वारा श्रर्जित करके घर में लाया हुआ भी धन भार्या के स्रभाव में स्रथवा कुभार्या के हाथ में पड़कर नष्ट हो जाता है ॥ ७५ ॥

यह तो प्रत्यच्च ही है कि भार्याहीन पुरुष को काम की प्राप्ति तो नहीं ही होती, किन्तु वैदिक धर्म की प्राप्ति भी दम्पती के सहप्रयत्न से ही होती है ॥७६॥

इसी लिये मनुष्य जिस प्रकार पुत्रों से पितरों को, श्रन्न से श्रितिथियों की तथा पूजा से देवताश्रों को रिच्ति रखता है उसी प्रकार वह इन सब उपायों से अपनी उत्तम भार्या को भी रिच्ति रखता है।। ७७।।

जिस प्रकार स्त्री के बिना पुरुष धर्म श्रादि को नहीं प्राप्त कर पाता, उर्स प्रकार स्त्री भी पुरुष के बिना धर्म, श्रर्थ श्रीर काम को नहीं प्राप्त कर पाती। इस लिये यह त्रिवर्ग निस्संशय दाम्पत्य पर ही निर्भर है || ७८ ||

यदुपात्तं यशः पित्रा धनं वीर्यमथापि वा ।
तन्न हापयते यस्तु स नरो मध्यमः स्मृतः ॥ ६५ ॥
तद्वीर्योद्धिकं यस्तु पुनरन्यन् स्त्रशक्तितः ।
निष्पाद्यति तं प्राज्ञाः प्रवदन्ति नरोत्तमम् ॥ ६६ ॥
यः पित्रा समुपात्तानि धर्मवीर्ययशांसि वे ।
न्यूनतां नयति प्राज्ञास्तमाहुः पुरुषाधमम् ॥ ६७ ॥
न स पुत्रकृतां प्रीति मन्ये प्राप्नोति मानवः ।
पुत्रेण नातिशयितो यः प्रज्ञादानविक्रमेः ॥ ६८ ॥
धिग् जन्म तस्य यः पित्रा लोके विज्ञायते नरः ।
यः पुत्रात् ख्यातिमभ्येति तस्य जन्म सुजन्मनः ॥६६॥
श्रात्मना ज्ञायते धन्यो मध्यः पितृपितामहैः ।
मातृपत्तेण मात्रा च ख्यातिमेति नराधमः ॥१००॥

पिता द्वारा ऋर्जित यश, धन श्रीर वीर्य को जो घटने नहीं देता वह मध्यम कोटि का मनुष्य कहलाता है ॥६५॥

जो स्रपनी शक्ति से पिता के वीर्य आदि से स्रिधिक वीर्य आदि का सम्पादन करता है, बुद्धिमान् मनुष्य उसे उत्तम कोटि का मनुष्य कहते हैं ॥६६॥

जो पिता के धन, वीर्य और यश को ऋपनी ऋकर्मरयता ऋथवा विपरीत-कर्मता से घटा देता है, बुद्धिमान् लोग उसे ऋधम कोटि का मनुष्य कहते हैं।

प्रजा, दान, श्रीर पराक्रम में श्रपने पुत्र द्वारा जिस पिता का श्रितिक्रमण नहीं होता, मैं समक्रता हूँ कि उस पिता को वह प्रीति नहीं होती, जिसकी श्राशा वह श्रपने पुत्र से रखता है।।६८।।

जो मनुष्य श्रपने पिता से ख्यात होता है उसका जन्म निन्दनीय श्रौर जो श्रपने पुत्र से ख्यात होता है उसका जन्म प्रशंसनीय होता है ॥ ६॥।

श्रपनी योग्यता से ख्यात होने वाला मनुष्य उत्तम, पिता, पितामह से ख्यात होने वाला मनुष्य मध्यम तथा माता श्रथवा मातृपच् से ख्यात होनेवाला मनुष्य श्रथम कहा जाता है ॥१००॥

# बाईसवाँ अध्याय

कुछ दिन बाद राजा शत्रुजित् ने राजकुमार को आजा दी कि वह प्रति-दिन पृथ्वीपर विचरण करे तथा यह चेष्टा करे कि मुनिजनों को दानवों से किसी प्रकार की कोई पीड़ान पहुँचे। राजकुमार ने पिता की इस आजा को अपना नित्य का कार्यक्रम बना लिया। एक दिन घुमता फिरता वह यमुना के तट पर स्थित एक श्राश्रम में पहुँचा। वहाँ पातालकेतु का श्रनुज तालकेतु मुनि के वेष में रहता था। उसने भाई के वैर का स्मरण कर राजकुमार से कहा—''राज-कुमार ! मुक्ते एक यज्ञ करना है पर उसकी दिल्ला मेरे पास नहीं है, अतः श्राप श्रपना कराठभूषण मुक्ते दे दें श्रीर जल के भीतर जा कर वरुण्देव की श्राराधना कर जब तक मैं न लौटें तब तक श्राप यहीं रह मेरे श्राश्रम की रज्ञा करें"। राजकुमार ने उसे सचा मुनि समभकर उसकी बात मान ली। तब ताल-केतु ने जल में प्रवेश किया श्रीर उधर ही से राजधानी में जाकर राजा शत्रु-जित से कहा- ''राजन ! मेरे श्राश्रम के निकट तपस्वियों की रत्ना के निमित्त राजकुमार दानवों से युद्ध कर रहे थे। उसी समय किसी दानव ने माया से राजकुमार को मार डाला श्रीर उनका घोड़ा लेकर चला गया। तपस्वियों ने श्रपनी रक्ता के हेतु मारे गये राजकुमार का दाह-संस्कार कर दिया। राजकुमार ने मरते समय अपना यह करटभूषरा मुक्ते दिया था । अब आप इसे अपने आश्वासन के लिये अपने पास रखें"। राजकुमार की मृत्यु का समाचार सुनते ही सारी राजधानी शोकाकुल हो गयी। राजकुमार की पतनी मदालसा ने तो अपने प्राण ही त्याग दिये। तव राजा ने सबको समयोचित स्त्राश्वासन दे पुत्रवधू का अग्निसंस्कार कराया। तालकेतु ने राजधानी से लौट कर जल में पुन: प्रवेश किया और जल से निकलकर राजकुमार से कहा—"श्राप की सहायता से मेरा श्रनुष्ठान पूर्ण हो गया, अब श्राप जा सकते हैं।" इस श्रध्याय के ये श्लोक संग्राह्य हैं--

> न रोदितव्यं पश्यामि भवतामात्मनस्तथा। सर्वेषामेव सञ्चिन्त्य सम्बन्धानामनित्यताम्॥२८॥

किन्नु शोचामि तनयं किन्नु शोचाम्यहं स्तुषाम् ?। कृतकृत्यत्वानमन्ये ऽशोच्यावभावपि मच्छुश्रृषुर्यद्वचनाद् द्विजरक्षणतत्परः । प्राप्तो में यः सुतो मृत्युं कथं शोच्यः स धीमताम ? ॥३०॥ अवश्यं याति यदेहं तद् द्विजानां कृते यदि। मम पुत्रेण सन्त्यक्तं नन्वभ्युद्यकारि तत्।।३१॥ इयं च सत्कुलोत्पन्ना भर्तर्येवमनुत्रता। कथं नु शोच्या नारीणां भर्तुरन्यन्न दैवतम् ॥३२॥ अस्माकं बान्धवानां च तथाऽन्येषां दयावताम् । शोच्या ह्येषा भवेदेवं यदि भर्त्रा वियोगिनी ॥३३॥ या तु भर्तुर्वधं श्रुत्वा तत्क्षणादेव भामिनी। भतीरमन्यातेयं न शोच्याऽतो विपश्चिताम् ॥३४॥ ताः शोच्या या वियोगिनयो न शोच्या या मृताः सह । भर्तुर्वियोगस्त्वनया नानुभूत: कृतज्ञया ॥३४॥

राजा राजकुमार के मरण-शोक से पीड़ित नगर के नर-नारियों का प्रबोधन करते हुये कहते हैं—प्रजाजनों श्रौर देवियों! राजकुमार श्रथवा उसकी पत्नी के विषय में श्राप लोगों के श्रथवा मेरे श्रपने रोने का कोई कारण मेरी समभ में नहीं श्राता। सब प्रकार के सम्बन्धों की श्रीनत्यता पर विचार करने पर ऐसा लगता है कि क्या पुत्र के लिये रोऊँ श्रिशौर क्या पुत्रवधू के लिये रोऊँ श्रिश्रात् दोनों में किसी के लिये रोने का कोई कारण नहीं है। विचार करने से ऐसा जान पड़ता है कि दोनों ही इतकृत्य होने के कारण शोक करने योग्य नहीं हैं ॥२८,॥

जो सदा मेरी सेवा में लगा रहता था श्रीर मेरी ही श्राज्ञा से ब्राह्मणों की रत्ता में तत्पर होकर मृत्यु को प्राप्त हुन्ना, वह मेरा पुत्र बुद्धिमान मनुष्यों के लिये शोक का विषय कैसे हो सकता है ? ॥ ३० ॥

जो अवश्य जाने वाला है उस देह को मेरे पुत्र ने यदि ब्राह्मणों की रह्मा में व्यय कर दिया तो यह तो अभ्युदय का कारण है।। ३१॥

जो उत्तम कुल में उत्पन्न हुई श्रीर जिसने प्रेमवश परलोक में भी श्रपने पित का श्रनुगमन किया उस मेरी पुत्रवधू के लिये भी शोक करना कैसे उचित हो सकता है श जब कि स्त्री के लिये पित से श्रतिरिक्त दूसरा कोई देवता नहीं है ॥ ३२॥

यदि वह पित के न रहने पर भी जीवित रहती तो हमारे लिये, बन्धु-बान्धवों के लिये तथा अन्य दयावान् पुरुषों के लिये शोक का विषय अवस्य होती।। ३३॥

वह तो अपने पति का वध सुनकर तत्काल ही उसके पीछे चली गयी, अतः वह विद्वान पुरुषों के लिये शोक के योग्य नहीं है। २४।।

शोक तो उन स्त्रियों के लिये करना उचित होता है जो पित से वियुक्त होकर भी जीवित रहती हैं, किन्तु जो साथ ही प्राण का परित्याग कर देती हैं वे कदापि शोक के योग्य नहीं होतीं। अपना कर्तव्य समभनेवाली मेरी पुत्रवधू ने तो भर्ता के वियोग का अनुभव ही नहीं किया।। ३५॥

न में मात्रा न में स्वस्ना प्राप्ता प्रीतिन पेहशी।
श्रुत्वा मुनिपरित्राणे हतं पुत्रं यथा मया।। ४१।।
शोचतां बान्धवानां ये निश्वसन्तोऽतिदुःखिताः।
स्नियन्ते व्याधिना क्लिष्टास्तेषां माता वृथाप्रजा।। ४२॥
संप्रामे युध्यमाना येऽभीता गोद्विजरक्षणे।
ज्ञुण्णा शस्त्रैर्विपद्यन्ते त एव भुवि मानवाः॥ ४३॥
श्रिर्थनां मित्रवर्गस्य विद्विषां च पराङ्मुखम्।।
यो न याति पिता तेन पुत्री माता च वीरसूः॥ ४४॥
गर्भक्लेशः स्त्रियो मन्ये साफल्यं भजते तदा।
यदाऽरिविजयी वा स्यात् संप्रामे वा हतः सुतः॥ ४४॥

राजकुमार की माता कहती हैं—राजन ! मुनियों की रज्ञा के निमित्त पुत्र को मरा सुनकर जैसी प्रसन्नता मुक्ते प्राप्त हुई है वैसी प्रसन्नता न मेरी माता को प्राप्त हो सकी त्रौर न मेरी बहन को ही प्राप्त हो सकी, त्र्रायीत उनका यह सौमाग्य नहीं था कि वे सुन सकतीं कि उनका पुत्र मुनियों की रज्ञा करता हुन्ना मृत्यु को प्राप्त हुन्ना।। ४१।।

जो शोकमन्न बन्धु-बान्धवों के समत्त रोग से पीड़ित एवं दुखी हो लम्बी सांसे खींचते हुये प्राणत्याग करते हैं उनकी माता का सन्तानवती होना व्यर्थ है ॥ ४२ ॥

जो मनुष्य गौ श्रौर ब्राह्मणों की रक्षा में तत्पर हो रणभूमि में निर्भय भाव से युद्ध करते हुये शस्त्रों से श्राहत होकर मृत्यु को प्राप्त होते हैं, इस पृथ्वी पर वे ही धन्य हैं ॥ ४३ ॥

जो याचकों, मित्रों तथा शत्रुत्रों से कभी मुख नहीं मोड़ता उसी से पिता बखुतः पुत्रवान होता है श्रीर माता वीरजननी कहलाती है ॥ ४४ ॥ पुत्र को जन्म देने में जो माता को कष्ट होता है वह उस समय सफल हो जाता है जब उसका पुत्र युद्ध में शत्रुश्चों पर विजय प्राप्त करता है श्रथवा लड़ता हुआ शस्त्रों से श्राहत होकर मर जाता है ।। ४५ ।।

## तेईसवाँ अध्याय

राजकुमार मायावी मुनि तालकेत से बिदा ले जब राजधानी में पहुँचे तब पौरजन उन्हें देखकर विस्मित एवं हजीं फुल्ल हो उठे। राजमवन में प्रवेश कर राजकुमार ने माता-पिता को प्रणाम किया श्रीर उनके श्राशी बीह प्राप्त किये। मदालसा के बारे में जिज्ञासा करने पर उन्हें जात हुश्रा कि जब उनके पिता को दी गई उनकी भूटी मृत्यु की सूचना अन्तः पुर में पहुँची तब मदालसा बहुत दुखी हुई और पित के विना एक च्राण भी जीवित रहने को व्यर्थ समस्क कर सदाः मर गई। इस दुःसमाचार से राजकुमार को बड़ा दुःख हुश्रा श्रीर उन्होंने प्रतिज्ञा करली कि वे श्राजीवन ब्रह्मचारी रहेंगे श्रीर किसी श्रन्य स्त्री से सम्पर्क न करेंगे।

श्रपने मित्र ऋतध्वज के जीवन की यह दुःखमय घटना सुनाकर नागराज के पुत्रों ने श्रपने पिता से कहा—"पिता जी! हमारे मित्र के जीवन में यही एक श्रभाव है जिसका निराकरण हमारी समक्त से श्रसम्भव है"।

नागराज श्रश्वतर इस घटना को सुनकर दुखी हुये श्रौर अपने पुत्रों के मित्र का यह दुःख दूर करने के उद्देश्य से जगजननी सरस्वती की श्राराधना में तत्पर हो गये। सरस्वती ने प्रसन्न होकर उनकी प्रार्थना के श्रनुसार उन्हें श्रौर उनके भ्राता कम्बल को समस्त स्वरों की सिद्धि का वरदान दिया। उसके बाद उन दोनों बन्धुवों ने स्वरसिद्ध संगीत से चिरकाल तक भगवान् शंकर की स्तुति की। शंकर जी प्रसन्न हुये श्रौर उनकी हुपा से मदालसा श्रपने पूर्व रूप में नागराज की कन्या होकर प्रकट हुई। नागराज ने श्रन्तः पुर में उसे गुन रूप से रख दिया। कुछ दिन बाद नागराज ने श्रपने पुत्रों से कहा कि में तुम्हारे मित्र को देखना चाहता हूँ। एक दिन उन्हें यहाँ ले श्रावो। पिता की श्राज्ञा मान उनके पुत्र एक दिन राजकुमार को श्रपने घर ले श्राये श्रौर पिता जी से उनकी मेंट कराये। पिता ने राजकुमार का बड़ा स्वागत किया श्रौर बड़े ठाट-बाट तथा प्रेम से उन्हें रखा।

इस ऋष्याय के मदालसा की मृत्यु के शोक से पीड़ित ऋतध्वज के सम्बन्ध के अग्रिम श्लोक संग्राह्य हैं। नृशंसोऽहमनार्योऽहं विना तां मृगलोचनाय। मत्कृते निधनं प्राप्तां यज्जीवाम्यतिनिर्धृणः ॥ १०॥ मृतेति सा तिन्नमित्तं त्यजामि यदि जीवितम्। किं मयोपकृतं तस्याः श्लाध्यमेतत्त् योषिताम् ॥१२॥ यदि रोदिमि वा दीनो हा प्रियेति वदन्मुहः। तथाऽप्यरलाध्यमेतन्नो वयं हि पुरुषाः किल्।।१३।। अथ शोकजडो दीनः स्रजा हीनो मलान्वितः। विपक्षस्य भविष्यामि ततः परिभगस्पदम् ॥१४॥ किन्त्वत्र मन्ये कर्तव्यस्त्यागो भोगस्य योषितः। स चापि नोपकाराय तन्वङ्गयाः किंतु सर्वथा ॥१६॥ मयाऽऽनशंस्यं कर्तव्यं नोपकार्यपकारि च। मदर्थेऽत्यज्ञत्त्राणाँस्तद्र्थेऽल्पमिदं मम ॥१७॥ यदि सा मम तन्वङ्गी न स्याद् भायी मदालसा। अस्मिन् जन्मिन नान्या में भिवत्री सहचारिणी ॥१६॥ तामते 🐪 मृगशावाक्षीं गन्धवंतनयामहम्। न भोद्दये योषितं काञ्चिदिति सत्यं मयोदितम् ॥२०॥

## राजकुमार कहते हैं-

जो मृगनयनी मुक्ते मरा सुन कर सद्यः मर गई उसके बिना यदि मैं जीवित रहता हूँ तो मैं नृशंस, अनार्य श्रीर अत्यन्त कर कहा जाऊँगा ॥१०॥ वह मर गई, इस कारण यदि मैं भी अपने जीवन का अन्त कर दूँ तो इससे उसका क्या भला होगा?। मृत का अनुगमन करना तो स्त्रियों ही के लिये श्लाध्य होता है ॥१२ यदि "हा प्रिये, हा प्रिये" कह कर दीन बनकर रोऊँ तो यह भी मेरे लिये श्लाध्य नहीं है, कारण मैं पुरुष हूँ श्रीर यह पुरुष के लिये योग्य नहीं है ॥१३॥ यदि शोक से निश्चे ह हो दीन, वेशभूषाविहीन तथा मिलन होकर रहूँ तो शतुश्रों से अपमान होगा ॥१४॥ इस स्थिति में मुक्ते यही उचित जान पड़ता है कि मैं आजीवन स्त्रीसम्भोग का परित्याग कर दूँ। यद्यपि इससे भी उसका कोई उपकार न होगा, किन्तु उपकार अथवा अपकार हो वा न हो, पर मुक्ते इतनी मनुष्यता का पालन तो करना ही चाहिये। जिसने मेरे लिये अपने प्राणों तक का परित्याग कर दिया उसके लिये मेरा यह त्याग अत्यन्त अल्प है ॥१६–१७॥

इसलिये यह मेरा निश्चय है कि यदि मेरी भार्या कुशाङ्गी मदालसा मुक्ते प्राप्त न होगी तो इस जन्म में दूसरी कोई स्त्री मेरी सहचारिणी न हो सकेगी ॥१६॥ उस गन्धर्वतनया मृगनयनी के श्रतिरिक्त मैं किसी श्रन्य स्त्री का भोग न

करूँगा, यह मैंने सर्वथा सत्य कह दिया ॥२०॥

जीवितं गुणिनः श्लाध्यं जीवन्नेव मृतोऽगुणः ॥१००॥
गुणवान निर्विति पित्रोः शत्रूणां हृदयञ्चरम् ॥
करोत्यात्मिहतं छर्वन् विश्वासं च महाजने ॥१०६॥
देवताः पितरो विष्रा मित्रार्थिविफलादयः ।
बान्धवाश्च तथेच्छन्ति जीवितं गुणिनिश्चरम् ॥०६॥
परिवादनिवृत्तानां दुर्गतेषु द्यावताम् ।
गुणिनां सफलं जन्म संश्रितानां विपद्गतैःः ॥११०॥

नागराज अश्वतर राजकुमार से कहते हैं-

गुणवान् का जीवन श्लाध्य होता है, निर्पुण तो जीता हुआ भी मृतकल्प होता है। ॥१०७॥

गुणवान् पुत्र माता-पिता के हृदय में त्रानन्द श्रीर शत्रुश्नों के हृदय में चिन्ताज्वर पैदा करता है। वह अपने हित का सम्पादन करता हुत्रा श्रेष्ठजनों के विश्वास का भाजन बनता है।।१०८॥ देवता, पितर, ब्राह्मण, मित्र, याचक, असहाय तथा बन्धु-बान्धव गुणवान् मनुष्य के चिरजीवन की निरन्तर कामना करते हैं।।१०६॥ जिनकी कभी निन्दा नहीं होती, जो दीनों पर दया करते श्रीर विपन्नों को श्राश्रय देते हैं उन गुणवान् मनुष्यों का ही जन्म सफल है॥११०॥

# चौवीसवाँ अध्याय

एक दिन नागराज ने राजकुमार से कहा—"राजकुमार! स्राप मेरे पुत्रों के मुद्धद् हैं, स्राप से मेरा बड़ा स्नेह है, स्राप को जो भी वस्तु स्रभिमत हो, चाहे वह कितनी भी बहुमूल्य क्यों न हो, स्राप निस्संकोच मुक्तसे मांग सकते हैं। राजकुमार ने कहा—"भगवन! स्रापकी कृपा से मेरे घर सब वस्तुएँ विद्यमान हैं, मेरे पिता के प्रताप से मुक्ते संसार की सारी वस्तु मुलभ है। मुक्ते आप से कुछ नहीं चाहिये। हाँ, यदि आप कुछ, देना ही चाहते हैं तो भुक्ते यह वर दें कि मेरे दृदय से धर्म की भावना कभी दूर न हो। नागराज ने कहा—"यह तो ऐसा

ही होगा, पर मेरा अनुरोध है कि आप ऐसी कोई वस्तु मुभसे अवश्य प्राप्त कर लें जो मनुष्य-लोक में सुलम न हो । यह सुन राजकुमारने अपने मित्रों की ओर मावभरी दृष्टि से देखा । मित्रों ने उनका अभिप्राय समफ लिया और नागराज से कहा । "पिताजी! इनकी पत्नी मदालसा इनके निधन का मिथ्या समाचार सुनकर मर गई है और इन्होंने प्रतिज्ञा करली है कि मदालसा को छोड़ किसी अन्य स्त्री को ये अपनी भार्यो न बनायेंगे । ये अपनी दिवंगता पत्नी को देखना चाहते हैं, यदि आप इसका उपाय कर सकें तो बहुत अच्छा हो" । नागराज ने कहा—"यथार्थ रूप में तो यह असम्भव है, पर उसका मायामय रूप देखा जा सकता है" । राजकुमार ने कहा— 'यदि आप मेरी मदालसा को माया के रूप में भी दिखा दें तो मैं बड़ा अनुग्रहीत हूँगां' । यह सुन नागराज ने घर में गुप्त रूप से रखी मदालसा को राजकुमार के समस्च उपस्थित किया और उसके पुनर्जीवन की सारी कथा कह सुनायी । राजकुमार ने मदालसा को पा परमानन्द प्राप्त किया और नागराज को प्रणाम तथा कृतज्ञता निवेदन कर उनकी अनुमित से प्रिया के साथ राजधानी को प्रस्थान किया । इस अध्याय के ये श्लोक संग्राह्य हैं—

यैर्न चिन्त्यं धनं कि ख्रिन्मम गेहे ऽस्ति नास्ति वा । पितृबाहुतरुच्छायां संश्रिताः सुखिनो हि ते ॥१०॥ ये तु बाल्यात्प्रभृत्येव विना पित्रा कुटुम्बिनः । ते सुखास्वादविभ्रंशान्मन्ये धात्रैव विद्वाताः ॥२२॥

राजकुमार कहते हैं—पिता के वाहुवों की छत्र-छाया में रहकर जिन्हें यह चिन्ता नहीं करनी पड़ती कि उनके घर में धन है अथवा नहीं, वे ही सुखी हैं ॥ १०॥ किन्तु जिनको बचपन से ही पितृहीन हो कर कुटुम्बका भार-वहन करना पड़ता है, उनका सुख भोग छिन जाने के कारण, मैं तो समस्तता हूँ कि विधाता ने ही उन्हें सौभाग्य से बिश्चत कर रखा है ॥ ११॥

सुवर्णमणिरत्नादि वाहनं गृहमासनम्। स्त्रियोऽन्नपानं पुत्राश्च चारुमाल्यानुलेपनम्॥२०॥ एते च विविधाः कामा गीतवाद्यादिकं च यत्। सर्वमेतन्मम मतं फलं पुण्यवनस्पतेः॥२१॥ तस्मान्नरेण तन्मूलसेके यत्नः कृतात्मना। कर्तव्यः पुण्यसक्तानां न किश्चिद् भुवि दुर्लभम्॥२२॥

सुवर्ण, मिण, रत्न स्त्रादि बहुमूल्य पदार्थ, वाहन, भवन, आसन, स्त्रियाँ, खान-पान की वस्तुयें, पुत्र, सुन्दर माल्य स्त्रीर लेपन द्रव्य—ये सब तथा गीत-

वाद्य त्रादि त्रन्य काम्य वस्तुर्ये, मेरे मतानुसार ये सब पुर्यक्षी वनस्पति के फल हैं। इसिलये मनुष्य को संयतिचत्त होकर उस पुरय-वृद्ध के ही मूल को सींचने का प्रयत्न करना चाहिए, क्योंकि पुर्यवानों को संसार में कोई भी वस्तु दुर्लभ नहीं होती।।२०, २१, १२।।

### पचीसवाँ अध्याय

राजकुमार जब मदालसा के साथ श्रपने नगर में पहुँचे और दिवंगता मदालसा की पुनः प्राप्ति का सारा समाचार सुनाये तो पूरे नगर में प्रसन्नता की लहर दौड़ गई। कुछ दिन बाद राजा शत्रुजित का स्वर्गवास हो गया। प्रजा ने राजकुमार श्रुतध्वज को राज्यासन पर श्रमिषिक किया। श्रुतध्वज श्रौरसपुत्र के समान प्रजा का पालन करने लगे। थोड़े दिन बाद मदालसा ने एक पुत्र पैदा किया। राजा ने उसका नाम रखा 'विकान्त'। मदालसा बड़ी विदुषी थी, श्रुतः जब कभी बालक पलंग पर पड़े-पड़े रोने लगता था तब उसे पुचकारने एवं बहलाने के बहाने वह उसे श्रध्यात्म का उपदेश देती थी। उसके उपदेश निम्नाङ्कित हैं:—

शुद्धोऽसि रे तात ! न तेऽस्ति नाम कृतं हि ते कल्पनयाऽधुनैव । पञ्चात्मकं देहिमदं तवैतन्नैवास्य त्वं रोदिषि कस्य हेताः ?॥११॥ न वा भवान् रोदिति वै स्वजन्मा शब्दोऽयमासाद्य महीशसूनुम्। विकल्प्यमाना विविधा गुणास्तेऽगुणाश्च भौताः सकलेन्द्रियेषु ॥१२॥ भूतानि भूतैः परिदुर्बेलानि दृद्धिं समायान्ति यथेह पुंसः। अन्नाम्बुदानादिभिरेव कस्य न तेऽस्ति वृद्धिर्नच तेऽस्ति हानिः।।१३॥ त्वं कक्क्रके शीर्यमाणे निजेऽस्मिन् तस्मिश्च देहे मृदतां मा व्रजेथाः। शुभाशुभैः कर्मभिर्देहमेतन्मदादिम्हैः कब्रुकस्ते पिनदः।।१४॥ तातेति किञ्चित्तनयेति किश्चद्म्वेति किञ्चिद्दयितेति किञ्चित्। ममेति किञ्चित्र ममेति किश्चित् त्वं भूतसंघं बहु मानयेथाः॥१५॥ दुःखानि दुःखोपशमाय भोगान् सुखाय जानाति विमृढचेताः। तान्येव दुःखानि पुनः सुखानि जानात्यविद्वान् सुविमूढचेताः ॥१६॥ हासोऽस्थिसन्दर्शनमक्षियुग्ममत्युज्ज्वलं वर्जनमङ्गनायाः। कुचादि पीनं पिशितं घनं तत् स्थानं रतेः कि नरकं न योषित् ? ॥१॥ यानं क्षितौ यानगतं च देहं देहेऽपि चान्यः पुरुषो विमूढः। ममत्वबृद्धिन तथा यथा स्वे देहेऽतिमात्रं बत मूढतेषा ॥१न॥

हे तात! तु तो शुद्ध श्रात्मा है, तेरा कोई नाम नहीं है, यह किल्पत नाम तो तुमे अभी मिला है। यह शरीर भी पाँच भूतों का बना है, न यह तेरा है श्रीर न तू इसका है। फिर तू क्यों रोता है ? 111911 श्रथवा तू रोता नहीं. यह शब्द तो तेरे निकट पहुँचकर अपने आप ही प्रकट होता है। तेरी सम्पूर्ण इन्द्रियों में जो भाँति-भाँति के गुण-अवगुण कल्पित होते हैं वे भी भतों के ही विकार हैं ।।१२।। जिस प्रकार इस जगत् में ग्रत्यन्त दुर्बल मृत ग्रन्य भूतों के सहयोग से वृद्धि को प्राप्त होते हैं, उसी प्रकार अन और जल आदि भौतिक पदार्थों के देने से पुरुष के पाञ्च भौतिक शारीर की ही पुष्टि होती है। इससे तुभा शब्द ग्रात्मा की न वृद्धि ही होती है श्रीर न हानि ही होती है।।१३।। तू अपने उस चोले तथा इस देह रूपी चोले के जीर्ण-शीर्ण होने पर मोह न करना। श्म-अश्म कमों के अनुसार यह देह प्राप्त हुआ है। तुक्ते तो मद आदि मानस मलों ने इससे बाँघ रखा है ॥ १४॥ किसी को पिता, किसी को पुत्र, किसी को माता तथा किसी को प्रिया के रूप में व्यवहृत किया जाता है। इसी प्रकार किसी में 'यह मेरा है' ऐसा कहकर अपनेपन का तथा किसी में 'यह मेरा नहीं है' ऐसा कहकर परायेपन का व्यवहार किया जाता है। इन सब व्यवहारों के समस्त श्रालम्बनों को तू भूतों का समुदायमात्र समभ ।।१५।। यद्यपि संसार के सारे भोग दुःख रूप हैं तथापि मूढचित्त मानव उन्हें दुःख का नाशक तथा सुख का जनक समभता है; किन्त जो विद्वान हैं जिनका चित्त मोह से ब्राच्छन नहीं है वे उन भोग-सुखों को भी दु:ख ही मानते हैं ॥१६॥ हॅसी क्या है ? दाँत की इडडियों का केवल प्रदर्शन ही तो है। नेत्र युगल, जो अत्यन्त सुन्दर समभे जाते हैं. क्या हैं ? केवल मज्जाकी क्लुपताही तो है। इसी प्रकार स्थूल कुच, जयन तथा नितम्ब क्या हैं ? घने मांस की गाँठ ही तो हैं। इसी लिये, युवती स्त्री. जो पुरुष की रित का त्र्यालम्बन समभी जाती है, क्या वह नरक की जीती-जागती मूर्ति नहीं है ? ।।१७।। पृथ्वी पर वाहन चलता है, वाहन पर यह शरीर रहता है और इस शरीर में भी एक दूसरा पुरुष बैठा रहता है, इसलिये पृथ्वी, वाहन और शरीर तीनों ही पुरुष के समान आलम्बन हैं, फिर भी उसे ्रशरीर में जितनी श्रिधिक ममता होती है उतनी पृथ्वी श्रीर वाइन में नहीं होती, यही उसकी मुर्खता है ॥१८॥

### छब्बीसवाँ अध्याय

अपने स्तन्य की धार के साथ अध्यात्म का जो संस्कार मदालसा ने बालक में डाला उसका फल यह हुआ कि वह संसार से निर्मम हो गया तथा राज्यकार्य ६ मा० पु०

के योग्य न रह गया। यही दशा दूसरे और तीसरे पुत्र सुबाह और शतुमर्दन की भी हुई। जब चौथे पुत्र के नामकरण का अवसर आया तब राजाने मदालसा को नामकरण का निर्देश किया। मदालसा ने उसका नाम ऋलर्ष रखा। इस नाम की निरर्थकता के सम्बन्ध में राजा के आपत्ति करने पर मदालसा ने पहले तीन पुत्रों के राजा द्वारा रखे गये 'विकान्त.' 'सुबाह' श्रीर 'शत्रमर्दन' नामों की भी निरर्थकता बतायी। उसने कहा कि 'विकान्त' का अर्थ है विक्रमवाला। विक्रम का अर्थ है विशिष्ट प्रकार की गति. गतिका कार्य है गतिमान् वस्तु को एक स्थान से विभक्त कर दूसरे स्थान से संयुक्त करना, पर यह आत्मा के सर्वत्र व्यात होने से उसमें सम्भव नहीं है। 'सुबाहु' का भी अर्थ है सुन्दर बाहु वाला, किन्तु आत्मा के अमूर्त होने के कारण उसमें बाहु का होना श्रसम्भव है। इसी प्रकार 'शत्रुपर्दन' का श्रर्थ है शत्रुश्रों का नाश करने वाला । यह अर्थ भी आत्मा के लिये व्यर्थ है, क्योंकि सब शरीरों में एक ही श्रात्मा का श्रिधिष्ठान है। जगत में दो श्रात्मा का अस्तित्व ही नहीं है। स्रातः कोई किसी का शत्र वा मित्र हो ही नहीं सकता। इस कारण स्रात्मा का 'शत्रुमर्दन' नाम असंगत है। तो फिर जैसे अर्थ की संगति न होने के कारण आप के रखे नाम केवल व्यवहारमात्र के साधक हैं वैसे ही मेरा रखा नाम भी व्यवहारमात्र का साधक है। ऐसी स्थिति में मेरे रखे नाम को निरर्थक कह कर श्राप मेरा उपालम्भ कैसे कर सकते हैं ? राजा ने मदालसा के तर्क की महत्ता मानली और कहा कि अब इस पुत्र को भी अपनी वही पुरानी विद्या मत पढाना । इसमें ऐसा संस्कार डालने का प्रयत्न करना कि यह प्रवृत्ति-मार्ग का अवलम्बन कर देवता, ऋषि, पितर और प्रजाजनों के प्रति अपने कर्तव्य का पालन कर ऐहलौकिक और पारलौकिक दोनों प्रकार के अम्युदय का भाजन हो सके। राजा के निर्देशानसार रानी ने अपने चौथे पत्र अलर्क को जो उपदेश दिया वह इस प्रकार है-

धन्योऽसि रे ! यो वसुधामशत्रुरेकश्चिरं पालियतासि पुत्र ? । तत्पालनादस्तु सुखोपभोगो धर्मात्फलं प्राप्स्यसि चामरत्वम् ॥३४॥ धराऽमरान् पर्वसु तर्पयेथाः समीहितं बन्धुषु पूर्येथाः । हितं परस्मे हृदि चिन्तयेथाः मनः परस्त्रीषु निवतयेथाः ॥३६॥ सदा मुरारिं हृदि चिन्तयेथास्तद्ध्यानतोऽन्तः षडरीञ्जयेथाः ॥ मायां प्रबोधेन निवारयेथा ह्यनित्यतामेव विचिन्तयेथाः ॥३॥

अर्थागमाय क्षितिपाञ्जयेथा यशोऽर्जनायार्थमपि व्ययेथाः। परापवादश्रवणाद विपत्समुद्राज्जनमुद्धरेथाः ॥३८॥ विभीथा यज्ञैरनेकैर्विवुधानजस्रमर्थैद्धिजान् प्रीणय संश्रिताँश्च। स्नियश्च कामेरतुलैश्चिराय युद्धैश्चारींस्तोषयितासि वीर ! ॥३६॥ बालो मनो नन्द्य बान्धवानां गुरोस्तथाऽऽज्ञाकरणैः कुमारः । स्त्रीणां युवा सत्कुलभूषणानां वृद्धो वने वत्स ? वनेचराणाम् ॥४०॥ राज्यं कुर्वन् सुहृदो नन्दयेथाः साधून् रक्षस्तात ! यज्ञैर्यजेथाः । द्रष्टान्निष्नन वैरिणश्चाजिमध्ये गोविप्रार्थे वत्स ! मृत्युं व्रजेथाः ॥४१॥ पुत्र ! तू धन्य है जो शत्रुरहित होकर श्रकेला ही चिरकाल तक इस पृथ्वी का पालन करेगा । पुत्र ! तू पृथ्वी के पालन से सुख का उपभोग श्रीर तन्मूलक धर्म के फलस्वरूप अमरत्व को प्राप्त करना ॥ ३४ ॥ पर्वों के दिन भोजन श्रीर दिल्ला से सत्कार कर ब्राह्मणों को तृप्त करना। बन्धु-बान्धवों की इच्छा पूर्ण करना। ऋपने हृदय में दूसरों के हित का ध्यान रखना, परायी स्त्रियों की श्रोर कभी मन को न जाने देना ।। ३६ ।। श्रपने मन में सदा भगवान मरारि का चिन्तन करना । उनके ध्यान से काम-क्रोध स्त्रादि छहीं शत्रुत्रों को जीतना । ज्ञान के द्वारा माया का निवारण करना, जगत् की अनित्यताका विचार करते रहना ॥ ३७ ॥ धन की स्राय के लिये राजास्रो पर विजय प्राप्त करना, यशके लिये मुक्तहस्त हो धनका सद्व्यय करना। दूसरों की निन्दा सुनने से डरते रहना, विपत्ति के सागर में पड़े हुये लोगों का उद्धार करना ॥ ३८ ॥ वीर ! त्यज्ञों से देवताओं को, धन से ब्राह्मणों तथा त्राश्रितों को सन्तुष्ट करना। कामना की पूर्ति कर स्त्रियों को प्रसन्न रखना। युद्धों में शत्रुत्रों का मानमर्दन करना ॥ ३६ ॥ वाल्यावस्था में बान्धवजनों को स्रानन्द देना, कुमारावस्था में आजा पालन से गुरुजनों को सन्तुष्ट रखना। युवावस्था में विवाह द्वारा श्रेष्ठकुल की सुन्दरियों को तृप्त करना, वृद्धावस्था में अरएयवासी हो कर वत्स! वनवासियों को सुख देना ॥ ४० ॥ पुत्र ! राज्य करते हुये श्रपने सहुदों को प्रसन्न रखना, साधु पुरुषों की रत्ता करते हुये यज्ञों द्वारा भगवान् का यजन करना, संग्राम में दुष्ट शत्रुत्र्यों का संहार करते हुये गो-ब्राह्मणों की रक्ता के लिये अपने प्राण भी निछावर कर देना ॥ ४१ ॥

### सत्ताईसवाँ अध्याय

इस अध्याय में मदालसा ने राजकुमार अलर्क को राजधर्म का उपदेश दिया है। इस उपदेश में धर्मपूर्वक प्रजा का अनुरक्षन, कोध, काम, लोभ, मद श्रीर मान पर विजय, प्रजा से परिमित मात्रा में कर प्रहरण, समस्त प्रजाजनों में समदृष्टि, श्रिधिकारानुरूप कर्तब्यों के पालन में प्रजाजनों का नियोजन तथा वर्णाश्रम धर्म के पालन पर बड़ा बल दिया गया है।

इस अध्याय के ये श्लोक संप्राह्म हैं-

वत्स ! राज्येऽभिषिक्तेन प्रजारञ्जनमादितः ।
कर्तव्यमिवरोधेन स्वधर्मस्य महीभृता ॥ ४ ॥
कामः क्रोधश्च लोभश्च मदो मानस्तथैव च ।
हर्षश्च शत्रवो ह्येते विनाशाय महीभृताम् ॥ १३ ॥
यथेनद्रश्चतुरो मासान् तोयोत्सर्गेण भूगतम् ।
आप्याययेक्तथा लोकं परिहारमहीपितः ॥ २२ ॥
मासानष्टौ यथा सूर्यस्तोयं हरति रिशमिभः ।
सूक्त्मेणवाभ्युपायेन तथा शुल्कादिकं नृपः ॥ २३ ॥
वर्षा । तस्य सुखं प्रेत्य परत्रेह च शाश्वतम् ॥ २६ ॥

वत्स ! राजा का सबसे पहला कर्तव्य है कि वह अपने धर्म का विरोध न करते हुये प्रजा को सब प्रकार प्रसन्न रखे ॥ १३ ॥

जिस प्रकार इन्द्र चार मास तक जल की वर्षा कर भूमि के प्राणियों का ब्राप्यायन करते हैं उसी प्रकार राजा को सुखसाधनों की वर्षा कर प्रजावर्ग का ब्राप्यायन करना चाहिए।। २२॥

जिस प्रकार स्पर्देव अपनी किरणों से पृथ्वी का जल थोड़ा थोड़ा करके आठ महीने में खींचते हैं उसी प्रकार राजा को कर आदि का प्रहण बहुत सूच्म ढंग से करना चाहिये॥ २३॥

जिस राजा के राज्य में वर्णधर्म तथा त्राश्रमधर्म का ऋदसाद नहीं होता उसे इस लोक तथा परलोक में सदैव सुख की प्राप्ति होती है ॥ २६ ॥

## अद्वाईसवाँ अध्याय

इस श्रध्याय में ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य श्रीर श्रूद्र — इन चार वर्णों के तथा ब्रह्मचर्य, गार्हस्थ्य, वानप्रस्थ और संन्यास— इन चार श्राश्रमों के पृथक् पृथक् धर्मों का तथा सब वर्णों एवं श्राश्रमों के सामान्य धर्मों का वर्णन किया गया है। श्रध्यायान्त में राजा को निर्देश दिया गया है कि वह श्रपने वर्ण श्रीर श्राश्रम

के धर्म का पालन न करने वाले व्यक्तियों को दरड दे और सभी मनुष्यों को अपने धर्म का पालन करने की प्रेरणा दे। यह पूरा अध्याय पठन और मनन के योग्य है।

### उनतीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में ग्रहस्थाश्रम श्रीर वेद-विद्या को समस्त जगत् का श्राधार कहा गया है। बिल-वैश्वदेव की विधि तथा श्रातिथि का लच्चण बताकर बिलिकर्म, वैश्वदेवकर्म तथा श्रातिथिसत्कार को ग्रहस्थ का परमावश्यक धर्म बताया गया है। सबसे महत्त्व की बात यह कही गयी है कि समाज में धनवान व्यक्तियों के रहते श्रान्य लोगों को धनाभाव के कारण जो कुकर्म करने पड़ते हैं उनका उत्तरदायित्व धनी व्यक्तियों पर ही होता है। जैसा कि श्लोक से स्पष्ट है—

्रुश्रीमन्तं ज्ञातिमासाद्य यो ज्ञातिरवसीदति। सीदता यत्कृतं तेन तत्पापं स समश्नुते॥३६॥

### तीसवाँ अध्याय

यह अध्याय श्राद्धकल्प नाम से प्रसिद्ध है। इसमें नित्य, नैमित्तिक कर्मों का तथा पार्वण, श्राभ्युद्यिक श्रीर एकोद्दिष्ट श्रादि विविध श्राद्ध कर्मों का, उनके योग्य काल श्रीर कम प्राप्त श्रिधिकारियों का परिचय देकर उन्हें ग्रहस्य का श्रवश्य कर्तव्य धर्म बताया गया है। पूरा श्रध्याय पढ़ने योग्य है।

# एकतीसवाँ अध्याय

यह ऋष्याय पार्वेगुश्राद्धकल्प नाम से ख्यात है, इसमें मुख्य रूप से निम्नाङ्कित विषयों पर प्रकाश डाला गया है।

(१) साप्त पौरुष सम्बन्ध क्या है ? (२) श्राद्ध करने से किन किन लोगों की तृप्ति होती है ? (३) श्राद्ध में कौन ग्राह्य हैं और कौन त्याज्य हैं ? (४) आद्ध के दिन यजमान श्रौर यजनीय के लिये क्या क्या वर्ज्य हैं ?

पूरा ऋध्याय पढ़ने योग्य है।

#### बत्तीसवाँ अध्याय

इस ऋध्याय में उन वस्तुः श्रोर कर्मों का वर्णन किया गया है जो पितरों को विशेष तृतिदायक हैं, साथ ही उन वर्जनीय वस्तुः श्रोर कर्मों का भी वर्णन किया गया है जो पितरों को ऋप्रिय होने से त्याज्य हैं! श्राद्ध करने से श्राद्धकर्ती को प्राप्त होने वाले फलों का भी विवरण दिया गया है। पूरा ऋध्यार पठनाई है।

### तैतीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में इस बात का विशेष रूप से वर्णन किया गया है कि किस तिथि और किस नच्च में आद करने से क्या फल प्राप्त होता है।

### चौतीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में दुराचार का परित्याग श्रीर सदाचार के पालन पर बड़ा बल दिया गया है। जिन सदाचारों का पालन अत्यावश्यक है उनका विस्तृत वर्णन किया गया है। पूरा अध्याय कएठ रखने योग्य है।

### पैतीसवाँ अध्याय

इस ऋष्याय में भी सदाचार सम्बन्धी बातों का ही वर्णन करते हुये ग्राह्य ऋौर त्याच्य विषयों तथा ऋाचरणों का परिचय दिया गया है। यह अध्याय भी पूरा पूरा पढ़ने योग्य है।

# छत्तीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में यह बताया गया है कि राजा ऋतध्वज और रानी मदालसा ने चौथेपन में राजकुमार अलर्क को राज्यासन पर अभिषिक्त कर स्वयं तपस्या के निमित्त वन को प्रस्थान किया। मदालसा ने जाते समय अलर्क को एक अँगूठी देकर निर्देश किया कि यदि कभी तुम किसी सङ्कट में पड़ना तो इसे खोल कर इसमें अङ्कित अनुशासन को पढ़ना, फिर उसके अनुसार कार्य कर आत्मकल्याण का साधन करना।

### सैंतीसवाँ अध्याय

इस अध्याय का कथानक इस प्रकार है। अलर्क ने राजत्व प्राप्त कर पुत्र के समान प्रजाजनों का पालन किया। अनेक महत्त्वपूर्ण कार्यों का अनुष्ठान किया। प्रजाजनों में अनुशासन और कर्त्तव्यपरायणता की निष्टा का जागरण किया। धर्म, अर्थ और काम के अर्जन में व्यापृत हो जीवन के परम लद्द्य मोत्त से विसुख हो गया। उसके इस विषयासिक्तमूलक पतन को देखकर उसके बड़े भाई सुवाहु को चिन्ता हुई। उसने अलर्क को विषय से विरक्त कर उसका उद्धार करने की इच्छा से काशिराज को उसके विषद्ध युद्ध करने को उमाइ। काशिराज ने

उसकी बात मानकर श्रलर्क के राज्य पर घेरा डाल उसकी शासनव्यवस्था क पक्तु बना दिया। फलत: थोड़े ही दिनों में वह धन-जन से चीण हो गया। इस घटना से विषएण श्रीर व्याकुल हो उसने माता के निर्देश को स्मरण किया श्रीर माता से दी गई श्रॅग्ठी खोली। कॅग्ठी के भीतर उसे निम्नाङ्कित श्रनुशासन प्राप्त हुआ।

सङ्गः सर्वात्मना त्याज्यः स चेत् त्यक्तुं न शक्यते । स सद्भिः सह कर्त्तव्यः सतां सङ्गो हि भेषजम् ॥ २३॥ कामः सर्वात्मना हेयो हातुं चेच्छक्यते न सः। मुमुक्षां प्रति तत्कार्यं सैव तस्यापि भेषजम्॥ २४॥

मनुष्य को सर्वथा सङ्ग का परित्याग करना चाहिये, पर यदि यह न सम्भव हो तो सत्प्रहषों का ही सङ्ग करना चाहिये। क्योंकि सत्सङ्ग ही विषयासिक रूपी व्याधि का औषध है। इसी प्रकार कामना का भी सर्वथा परित्याग करना चाहिये, किन्त यदि यह भी सम्भव न हो तो केवल मोत्त की ही कामना करनी चाहिये, क्योंकि मोक्त की कामना ही विषयकामनारूपी व्याधि का औषध है। माता के इस अनुशासन से अलर्क की आँख खुल गई और वह मोचकाम हो सत्सङ्ग की खोज करता महायोगी दत्तात्रेय के निकट पहुँचा श्लौर उनसे श्रपना दुःख दूर करने की प्रार्थना की। दत्तात्रेय ने कहा कि मैं तुम्हारा सारा दुःख आज ही दर कर दँगा पर तुम यह तो बतात्रों कि तुम्हें दुःख हुआ कैसे ? यह सुन जब अलर्क ने अपने दुःख के कारण पर विचार किया तो उसे ज्ञात हुआ कि उसमें तो कोई दुःख है ही नहीं, दुःख तो शरीर, मन, बुद्धि श्रीर इन्द्रियों में है श्रीर वह स्वयं उनसे सर्वथा भिन्न है। उसने तो शरीर त्रादि के साथ त्रपना भुटा तादाल्य मान कर उनके दु:ख को अपना दु:ख मान लिया है। इस प्रकार योगी दत्तात्रेय के सन्निधानमात्र से ही उसे स्पष्ट हो गया कि वह सब प्रकार के संग से विवर्जित है, राज्य स्त्रादि के साथ उसका कोई सम्बन्ध नहीं है स्त्रीर सुबाह, काशिराज तथा उसमें वस्तुदृष्टि से कोई भेद नहीं है। भेद तो केवल उनके शरीरों में है। इसलिए उसने अपने शरीर के साथ अपनी एकता मान कर शरीर की भिन्नता से जो अपना भेद कर लिया है और उसके आधार पर अपने शत्रु, मित्र की कल्पना कर ली है तथा शरीर से सम्बद्ध राज्य त्रादि के साथ अपना सम्बन्ध जोड़ लिया है यह उसकी सबसे बड़ी भूल है श्रीर इसी से उसे दु:ख है । श्रत: इस दु:ख के श्रारोप का परित्याग कर श्रपने श्राप को सुखी बना लेना उसी के हाथ में है।

## अड्तीसवाँ अध्याय

आत्मा स्वभावतः सुख और दुःख से परे है। सुख श्रीर दुःख का सम्बन्ध जगत् के जड़ पदार्थों के साथ है, ख्रात्मा तो ख्रज्ञानवश उन पदार्थों में अपनी ममता मान कर उनके सुख दु:ख का ऋपने में आरोप करता है। ऋलर्क के इस कथन का समर्थन करते हुए दत्तात्रेय ने बताया "सचमुच ममता ही मनुष्य के दुःख का निदान है। यह ममता मनुष्य के हृदय में एक महान् वृत्त के रूप में प्रतिष्ठित है। अज्ञान ही ममत्व-वृत्त का बीज है, अहङ्कार इसका श्रङ्कर है, श्रीर ममकार इसका तना है। घर-द्वार, खेत-बारी इसकी शाखायें हैं. धन-धान्य इसके पत्ते हैं, स्त्री-पुत्र आदि इसके पल्लव हैं, पुरुय पाप इसके पुष्प हैं, सुख दु:ख इसके फल हैं, अनेक प्रकार की इच्छायें इस पर मङ्रानेवाली भ्रमरावली है. अपल्संसर्ग से इसका सेचन होता है। यह अनादि काल से लगा है श्रीर बराबर बढ़ रहा है। इसने मुक्ति के मार्ग को रोक रखा है। संसार की यात्रा में थक कर मनुष्य इसी की छाया में विश्राम लेता है। इसने मनुष्य को आत्मविस्मृत कर रखा है। सत्सङ्गरूपी पाषाण पर रगड़ कर तेज किये हुये जान-कुटार से जबतक इसका छेदन न होगा तबतक मुक्ति का मार्ग उद्घाटित न होगा। श्रतः सत्सङ्घ श्रीर विद्या के प्रयोग से इस वृद्ध को काटना मोनकाम मनुष्य का प्रथम कर्त्तव्य है"। यह सुन अलर्क ने कहा 'भगवन् ! आप की कपा से जड़ श्रीर चैतन्य के विवेक का श्रेष्ठ ज्ञान मुक्ते प्राप्त हो गया किन्तु मेरा चित्त विषयवासनाओं से ब्राक्रान्त होने के कारण इतना ऋधिक चळल है कि वह ब्रह्म के साथ मेरी एकख-भावना को स्थिर नहीं होने देता अतः आप कपा कर मुक्ते उस योग का उपदेश दें जिसके द्वारा में गुणातीत हो स्थायी रूप से ब्रह्म के साथ एकीमृत हो सकूँ "।

इस ऋध्याय के तीसरे से लेकर सोलहवें तक के श्लोक कएठ रखने योग्य हैं।

#### उनचालीसवाँ अध्याय

श्रज्ञान के बन्धन से छुटकारा पाना ही मोत्त है। श्रीर यही ब्रह्म के साथ एकी भाव और प्रकृति के गुणों से प्रथक होना है। इसकी सिद्धि सम्यक् ज्ञान से होती है। श्रतः मोत्त्काम के लिए योग का श्रम्यास नितान्त श्रावश्यक है। योगाभ्यास के लिए मन को वश में रखना श्रावश्यक है। मन को वश में रखने के लिए प्राण को वश में रखने के लिए प्राणा को वश में रखने के लिए प्राणायाम का सेवन श्रावश्यक है। प्राणायाम के तीन भेद होते हैं, लघु

मध्यम, और उत्तम । लवु प्राणायाम में १२, मध्यम में २४ श्रौर उत्तम में ३६ मात्रायें होती हैं। पलकों को ऊपर उठाकर नीचे गिराने में जो समय लगता है, वही मात्रा कहा जाता है। लघु प्राणायाम से स्वेद, मध्यम से कम्प श्रीर उत्तम से विषाद पर विजय प्राप्त होती है। ध्वस्ति, प्राप्ति, संवित् श्रीर प्रसाद ये प्राणायाम की चार अवस्थायें होती हैं। ध्वस्ति में शुभ-अशुभ कमों के फल चीए हो जाते हैं श्रीर चित्त की वासनायें नष्ट हो जाती हैं। प्राप्ति में लोक श्रीर परलोक के समस्त भोगों की कामनायें समाप्त हो जाती हैं। साधक अपने ग्राप में ही सन्तुष्ट रहने लग जाता है। संवित् में मनुष्य बड़ा प्रभावशाली हो बाता है। उसे ऐसी अनुल ज्ञानसम्पत् प्राप्त हो जाती है कि वह भूत, भविष्यत् , दूरस्थित तथा श्रदृश्य वस्तुत्रों का भी दर्शन करने लगता है। प्रसाद श्रवस्था में मन, बुद्धि, पञ्चप्रागा, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ ऋौर इन्द्रियों के समस्त विषय प्रसन्न हो उठते हैं। प्राणायाम की सिद्धि तभी सम्भव होती है जब मनुष्य पद्मासन, श्रद्धींसन. स्वस्तिकासन त्रादि श्रासनों से बैठ कर शरीर को सममाव से रख संयत रूप से योग का अभ्यास करता है। प्राणायाम के अभ्यास के साथ साथ प्रत्याहार, धारणा श्रीर ध्यान का अभ्यास करना भी श्रावश्यक है। मन, प्राण त्रौर इन्द्रियों को उनके विषयों से हटाना प्रत्याहार है, ब्रात्मा में चित्त को स्थिर करने का प्रयत्न धारणा है। ब्राल्मा में चित्त की वृत्तियों को प्रवाहित करना ध्यान है । प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा श्रीर ध्यान इन चारों का श्रभ्यास करने से ही चित्त समाहित हो मोच देने वाले सम्यकु ज्ञान को पैदा करने में समर्थ होता है। योगाभ्यास के लिये परिमित सास्विक श्राहार, शरीर की श्रश्रान्ति, मन की अन्याकुलता, एकान्त, शान्त, स्वच्छ, और समतल स्थान तथा अनुष्णा-शीत समय का होना परमावश्यक होता है। योगान्यास के समय कुछ बाधायें भी उपस्थित होती हैं। उनके निवारणार्थ साधक को सदा सजग रहना श्रीर आनेवाली बाधा के विरोधी भाव की धारणा से उसे दूर करना त्रावश्यक है। जैसे कभी उग्र गर्मी की अनुभूति होने लगे तो अपने आप को चारों ओर से हिम से विरे होने की भावना करे और कड़ी सर्दी की अनुभृति होने पर अपने को निर्धम श्राम के निकटवर्त्ता होने वा सूर्य के प्रचएड ताए में स्थित रहने की भावना करे । योगाभ्यासी को स्रापने शरीर को स्वस्थ और सबल बनाये रखना भी आवश्यक है क्योंकि स्वस्थ एवं सबल शारीर ही सारी सफलताओं का मूल है। चञ्चलता का न होना, नीरोग रहना, निष्ठुर न होना, उत्तम सुगन्ध का श्राना, मल-मूत्र में कमी, शरीर में कान्ति, मन में प्रसन्नता श्रौर वाणी में

कोमलता का होना—इन चिह्नों से योग-प्रवृत्ति के उदय होने की पहचान होती है। कठोर सदीं छोर गर्मी से कष्ट न होना, किसी जीव-जन्तु से भय न होना, ऐसे चिह्नों से योग की सिद्धि की छासजता का ज्ञान होता है। साधक के प्रति लोगों के मन में अनुराग हो जाना, परोच्न में उसकी प्रशंसा करना छोर किसी प्राणी को उससे भय न होना—इन लच्न्णों से योग की सिद्धि की सम्पन्नता का ज्ञान होता है। साधक को योग-प्रवृत्ति के लच्न्णों का प्रकाशन तथा योग-सिद्धि पर विस्मय नहीं करना चाहिये क्योंकि इससे उसकी शक्ति का हास होता है।

#### चालीसवाँ अध्याय

श्रात्मदर्शन हो जाने पर साधक का सामर्थ्य बढ जाता है, विविध प्रकार के योग श्रीर श्रम्युदय उसे सुलभ मालूम होने लगते हैं। श्रतः उसे उन भोगें तथा ऋम्युदयों की कामना होने लगती है। यह कामना उसके साधना-मार्ग का उपसर्ग है, साधक को इस कामना का यत्नपूर्वक परित्याग कर देना चाहिये। उसके बाद सत्त्व, रज, तम, इन तीनों गुणों से प्रातिभ, श्रावण, दैव, भ्रम श्रौर त्र्यावर्त नामक पाँच विष्न उपस्थित होते हैं। "प्रातिम" प्रतिमा का वह विकास है जिससे समस्त वेद, काव्य, शास्त्र श्रौर शिल्पादि विद्याओं का ज्ञान हो जाता है। "अविण्" श्रोत्र शक्ति का वह विकास है जिससे साधक को सम्पूर्ण शब्द सुनायी पड़ने लगते हैं। "दैव" का अर्थ है देवशक्ति का विकास, जिससे साधक देवता के समान समस्त दिशाओं को देखने लगता है। ध्येय से च्युत हो निरालम्बन होकर मन के भटकने का नाम भ्रम है । बहुमुखी ज्ञान के उद्रेक से चित्त के उद्देग व विस्मय का नाम त्रावर्त है। इन विध्नों से बचने का भी उपाय प्रयतन पूर्वक करना चाहिये। इसके बाद पृथ्वी, जल, तेज, वाय आकाश, मन और बुद्धि की सात सुद्रम धारणायें होती हैं। धारणा का अर्थ है अपने भीतर उन सातों के समावेश की भावना। पृथ्वी आदि पाँच भतों की धारणा से उन भतों के सिन्धान की अपेचा किये बिना ही उनके गुणों की अनुभृति होने लगती है। मन श्रीर बुद्धि की धारणा से श्रर्थीत संसार के समस्त मन श्रीर बुद्धि के श्रपने भीतर समावेश होने की भावना से साधक के मन-बद्धि में एडम से एडम वस्तुत्रों का मनन त्रौर बोध करने की शक्ति का विकास हो जाता है। मोच्नकाम को इन धाराणात्रों का भी त्याग करना चाहिये। इसी प्रकार त्रांगिमा, लिघमा, महिमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशित्व, वशित्व श्रीर कामावसायित्व, यह त्राठ ऐश्वर्य

भी साधक को प्राप्त होते हैं। अपने को परम स्ट्रम बना लेने की शक्ति 'अिएमा' है। किसी भी कार्य को अति शीघ सम्पन्न कर लेने की शक्ति लिघमा है। सबसे पूजा प्राप्त कर लेने की शक्ति मिहमा है। समस्त वस्तु को प्राप्त कर लेने की शिक्ति प्राप्ति कर लेने की शिक्ति प्राप्ति है। सर्वत्र व्यापक होने की शिक्ति 'प्राकाम्य' है। सब कुछ कर डालने की शिक्त ईशित्व है, सब को वश में कर लेने की शिक्त विशत्व है। अपनी समस्त इच्छाओं को पूर्ण कर लेने की शिक्त कामावसायित्व है। साधक को इन ऐश्वयों के मोह में भी नहीं फँसना चाहिये। जब साधक इन समस्त विध्नों पर विजय प्राप्त कर ब्रह्म में ही अपना चित्त स्थिर कर लेता है तब उसे यथार्थ मुक्ति प्राप्त होती है। और मुक्त हो जाने पर योगी फिर कभी भो पुनर्जन्म के बन्धन में नहीं आता, वह सर्वदा के लिये ब्रह्मत्व को प्राप्त कर लेता है।

#### एकतालीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में योगी के आचार-व्यवहार का वर्णन है, जिनमें कुछ इस प्रकार हैं—

योगी अपमान को श्रमृत श्रीर सम्मान को विष समके। जनसमूह में सिम्मिलित न हो। सदाचारी, श्रद्धालु ग्रहस्थों से ही भिचा प्राप्त करे। श्रस्तेय, ब्रह्मचर्य, त्याग, श्रलोभ, श्रहिसा इन पाँच वतों का और अक्रोध, ग्रुक्सेवा, पवित्रता, सास्विक तथा स्वल्प श्राहार, नित्य स्वाध्याय—इन पाँच नियमों का सदैव पालन करे। भिन्न भिन्न विषयों के जानने की उत्सुकता का परित्याग कर श्रपने जातन्य आत्मतत्त्व में ही अपनी बुद्धि स्थिर रखे। श्रस्तय न बोले श्रीर न श्रसच्चिन्तन करे। पवित्र, श्रप्रमत्त, जितेन्द्रिय श्रीर एकान्तप्रेमी होकर ब्रह्म-चिन्तन में निरन्तर लगा रहे।

#### बयालीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में प्रणव—ओंकार की महत्ता वर्णित है, जो संदोप में इस प्रकार है:—-अंकार में साढ़े तीन अद्युर वा मात्रायें हैं — अकार, उकार, मकार और अनुस्वार—विन्दु । प्रथम तीन मात्रायें सगुण और अन्तिम अर्ध मात्रा निर्गुण हैं । ओंकाररूप धनुष और स्वात्मा रूप वाण से ब्रह्म का वेधन करना ही योगी का लद्य है । मू:, भुव:, स्व: यह तीनों लोक, दित्तणाग्नि, गाईपत्य, आहवनीय-ये तीनों अग्नि, ब्रह्मा, विष्णु, महेश—ये तीनों देव, ऋक, यज्ञ:, साम ये तीनों वेद आंकार के ही विकास हैं । इसकी पहली मात्रा-अकार-व्यक्त का, दूसरी मात्रा-उकार-अव्यक्त का, तीसरी मात्रा-मकार चित्-शक्ति का और वौथी अर्धमात्रा-

बिन्दु परमपद का प्रतीक है। शब्दान्तर में ओंकार ही परब्रहा है, इसी के ध्यान से योगी संसार-बन्धनों से मुक्त हो परब्रह्म को प्राप्त करता है।

## तैतालीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में उन अरिष्टों-मृत्युलच्नणों का वर्णन है, जिनसे योगी अपनी मृत्यु की आसन्तता समक्त कर सावधान हो जाता है और मृत्युकाल में होने वाले विविध कष्टों से अपनी रच्ना करता है। इन अरिष्टों की जानकारी के लिये इस अध्याय का मृल ग्रन्थ से अध्ययन करना आवश्यक है। अध्याय के मध्य में अनेक उपायों द्वारा यह समझाया गया है कि—अनासिक, निर्ममता, और धैर्य योगी के लिये बड़े महत्त्व की वस्तु है। अध्यायान्त में अलर्क ने उत्तमज्ञान और योग का उपदेश देने के निमित्त योगी दत्तात्रेय के प्रति कृतज्ञता प्रकट की है और काशिराज से मिल अपना यह निश्चय व्यक्त किया है कि—

यथाऽयं भौतिकः सङ्घस्तथान्तःकरणं नृणाम्।
गुणास्तु सकलास्तद्वद्रशेषेष्वेव जन्तुषु॥ ७७॥
चिच्छक्तिरेक एवायं यदा नान्योऽस्ति कश्चन।
तदा का नृपते! ज्ञानान्मित्रारिश्रभुभृत्यता॥ ७८॥
सोऽहं न तेऽरिने ममासि शत्रुःसुबाहुरेषो न ममापकारी।
हष्टं मया सर्वमिदं यथावदन्विष्यतां भूप! रिपुस्त्वयाऽन्यः॥ ६२॥
जिस प्रकार यह देह भूतों का विकार है उसी प्रकार अन्तःकरण श्रौर समस्त
गुण भी उसी के विकार हैं। समस्त प्राणियों में एक ही चित् शक्ति अनुस्यृत है।
अतः न कोई किसी का मित्र है न शत्रु है। न स्वामी है। न सेवक है। श्रौर
इसी कारण न मैं तुम्हारा शत्रु हूँ श्रौर न तुम मेरे शत्रु हो। यह सुवाहु भी मेरा
अपकारी नहीं है। मैंने इन सब बातों को अन्छी तरह समभ लिया है। अतः
राजन्! श्रव श्रपने लिये तुम कोई दूसरा शत्रु हुँ हो।

## चौवालीसवाँ अध्याय

दशर्वे श्रध्याय में सुमित नामक ब्राह्मणकुमार का उसके पिता के साथ जिस संवाद का स्त्रपात हुआ था इस श्रध्याय के श्रन्त में उस का उपसंहार किया गया है।

श्रथ्याय की कथा इस प्रकार है:—अलर्क को ज्ञान-प्राप्ति होने के पश्चात् सुवाहु ने काशिराज से कहा—''राजन्! मैंने सचमुच राज्य पाने के लिये आप को अलर्क के ऊपर आक्रमण करने की प्रार्थना नहीं की थी किन्तु प्राम्य भोगों में आसक हो जीवन के मुख्य लड्य मोच्याति से दिमुख हुए, अपने अनुज अलर्क का उद्धार करने के लिये | अलर्क के आसक्तित्याग से मेरा वह लड्य पूर्ण हो गया | निश्चय ही यह कार्य आप की सहायता से सम्पन्न हुआ है क्योंकि यदि आप आक्रमण कर उसे संकट में न डालते तो उसके मन में वैराग्य की भावना का उदय न होता | यह कह कर काशिराज की प्रार्थना पर सुबाहु ने उन्हें आत्मज्ञान और आसक्तित्याग का उपदेश देकर अपने स्थान के लिये प्रस्थान किया । तत्पश्चात् काशिराज ने अलर्क के प्रति आदर प्रकट कर अपने नगर के लिये प्रस्थान किया और अलर्क ने अपनी राजधानी में जा अपने ज्येष्ठ पुत्र को राज्यासन पर अभिष्कि कर योगाम्यास के लिये वन की शरण ली ।

इस श्रध्याय के निम्नाङ्कित दो श्लोक स्मरण रखने योग्य हैं।

डपेच्यते सीदमानः स्वजनो बान्धवःसुहृत्। यैर्नरेन्द्र! न तान् मन्ये सेन्द्रियान् विकला हि ते ॥१४॥ सुहृदि स्वजने बन्धौ समर्थे योऽवसीदित । धर्मार्थकाममोच्चेभ्यो वाच्यास्ते तत्र नत्वसौ॥१६॥

राजन्! जो लोग अपने दुखी स्वजन, बान्धव श्रीर मित्र की उपेद्या करते हैं, मेरी समक्त से वे इन्द्रिय-युक्त नहीं हैं, निश्चय ही वे इन्द्रियविकल हैं ॥ १५॥ सामर्थ्यवान् मित्र, स्वजन तथा बन्धु के रहते यदि कोई धर्म, श्रय काम श्रीर मोद्य से च्युत होता है तो इसके लिये वह निन्दनीय नहीं है श्रिपत वे सामर्थ्यशाली मित्र आदि निन्दनीय हैं जिनके रहते उसकी दुर्गति होती है। १६॥

### पैतालीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में पित्तियों ने जैमिनि को उस संवाद का सुनाना आरम्म किया है जो जगत् के उद्भव और प्रलय के सम्बन्ध में मार्कपडेय और कौष्ट्रिक के बीच हुआ था। उस संवाद में कहा गया है कि पूर्वकाल में अञ्यक्तजन्मा ब्रह्मा के प्रकट होते ही उनके मुखों से कमशः पुराण और वेद प्रकट हुए। ब्रह्माके मानसपुत्र सप्तर्षियों ने वेदों को तथा भृगु आदि मुनियों ने पुराणों को प्रहण किया। भृगु से च्यवन ने, च्यवन से ब्रह्मर्षियों ने, ब्रह्मर्षियों से दत्त् ने और दत्त से मार्कपडेय ने इसे प्राप्त किया। किर मार्कपडेय ने उस पुराण के अनुसार कौष्ट्रिक को बताया कि—

इस भौतिक जगत् का जो मूल कारण है उसे प्रधान कहते हैं, उसीकों महर्षियों ने अव्यक्त कहा है और वही सूच्म. नित्य एवं सदसस्वरूपा प्रकृति है। सृष्टि के ख्रादि काल में केवल ब्रह्म था, वह ब्रह्म ख्रजन्मा, ख्रविनाशी, ब्रज्ज श्रप्रमेय श्रीर श्राधारनिरपेच है। वह गन्ध, रूप, रस, स्पर्श श्रीर शब्द से रहित है, वह अनादि अनन्त है। वह सम्पूर्ण जगत् की योनि श्रीर तीनों गुणों का कारण है। वह श्राधुनिक नहीं किन्तु नितान्त पुरातन, सनातन है। वह ज्ञान-विज्ञान से श्रगम्य है। सृष्टि का समय श्राने पर वही चेत्रज्ञ रूप से गुणों की साम्यावस्था रूप प्रकृति को सुन्ध करता है, जिसके फलस्वरूप महत्तर्व का प्राकटच होता है, महत्तत्व से वैकारिक, तैजस, भूतादि, अर्थीत् सान्विक, राजस, तामसं-इस त्रिविध ऋहंकार का ऋाविर्माव होता है। तामस ऋहंकार से शब्द, स्पर्श, रूप, रस, श्रीर गन्ध इन पंचतन्मात्राश्रों का उद्भव होता है श्रीर इन तन्मात्रात्रों से क्रमशः त्राकाश, वायु, तेज, जल, त्रौर पृथ्वी इन पांच भूतों का उद्भव होता है। इन भूतों में क्रम से शब्द, शब्द, स्पर्श; शब्द, स्पर्श, रूप; शब्द, स्पर्श, रूप, रस; शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध का विकास होता है। और इसीलिये पूर्व, पूर्व की ऋषेना उत्तरोत्तर भूत स्थल, स्थूलतर, स्थूलतम होते हैं। फिर राजस अहंकार से श्रोत्र, त्वक्, चच्ंः, रसना, श्रीर घाण इन पांच ज्ञानेन्द्रियों की तथा वाक, पाणि, पाद, पायु, उपस्थ इन पाँच कर्मेन्द्रियों की और साच्विक ऋहंकार से इन इन्द्रियों के अधिष्टात देवता तथा ग्यारहवें इन्द्रिय मन की उत्पत्ति होती है। फिर महत्तव से लेकर पृथ्वी-पर्यन्त सब तत्त्व मिल कर पुरुष से ऋधिष्ठित हो प्रधान तत्त्व के सम्बन्ध से एक अगड उत्पन्न करते हैं। यह अगड धीरे धीरे बढ़ता है श्रीर इस के साथ ही उसके भीतर प्रतिष्ठित ब्रह्मा नाम से प्रसिद्ध चेत्रज्ञ पुरुष भी वृद्धि को प्राप्त होता है। फिर आवश्यक वृद्धि ख्रौर विकास हो जाने के पश्चात प्रथम शरीरधारी पुरुष के रूप में ब्रह्मा का प्राकटच होता है स्त्री फिर वही ब्रह्मा उसी अगड में समस्त सचराचर जगत् की सुध्ट करते हैं।

### छियालीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में यह कहा गया है कि जिस समय इस सम्पूर्ण जगत् का प्रकृति में लय हो जाता है उस समय की स्थिति को प्राकृत प्रलय कहा जाता है। उस समय प्रकृति और पुरुष निष्क्रिय और निर्विकार हो समानभाव से विद्यमान रहते हैं। उस समय प्रकृति के तीनों गुए सन्व, रज, और तम सर्वथा सममाव से रहते हैं। कोई किसी से किन्तित् भी न्यून वा अधिक नहीं

रहता। उस समय उनका केवल सहशा परिण्मन होता है, विसहशा परिण्मन का गन्ध भी नहीं होता। फिर जब यथासमय परमेश्वर के योग से प्रकृति में बोभ होता है तब पूर्व अध्याय में बताये गये कम से महत्तत्व से अण्ड पर्यन्त विकास होने के पश्चात् रजोगुण-प्रधान ब्रह्मा का प्राकट्य होता है। उनके द्वारा समस्त सृष्टि की रचना होती है। फिर उस सृष्टि की रच्चा के निमित्त सत्त्वगुण के उत्कर्ष से विष्णु का तथा उसके लय के निमित्त तमोगुण के उद्रेक से घद्र का प्राकट्य होता है। जिस प्रकार एक ही खेतिहर बीज बोने, पौधा पालने और अन्त में फसल के काटने से वापक, पालक, लावक नामों से व्यवहृत होता है उसी प्रकार एक ही परमेश्वर जगत् की सृष्टि, स्थिति, श्रीर संहार करने के कारण ब्रह्मा, विष्णु, श्रीर महेश नामों से व्यवहृत होता है।

मन्ष्य के एक वर्ष के बराबर देवता का एक ऋहोरात्र होता है। और देवता श्रों के बारह सहस्र वर्षों का एक चतुर्युग होता है, उनमें चार सहस्र श्राठ सौ वर्षों का सत्ययुग. तीन सहस्र छ: सौ वर्षों का त्रेता, दो सहस्र चार सौ वर्षों का द्वापर श्रीर एक सहस्र दो सौ वर्षों का कलियुग होता है। बारह सहस्र दिव्य वर्षों की चतुर्यगी जब एक सहस्र बार बीत चुकती है तब ब्रह्मा का एक दिन होता है । ब्रह्मा के एक दिन में क्रमशः चौदह मन होते हैं। प्रत्येक मन्वन्तर के अलग अलग इन्द्र, देवता, सप्तिषिं, मनु श्रीर मनुपुत्र होते हैं, जो साथ ही पैदा होते और साथ ही मरते हैं। एक मनु के जन्म से मृत्युपर्यन्त तक के काल को एक मन्वन्तर कहा जाता है। गणना करने से एक मन्वन्तर का काल एकहत्तर चतुर्युग तथा कुछ कम पाँच सहस्र तीन सौ तीन दिव्य वर्ष होता है। जब ब्रह्मा का एक दिन बीतता है तब उसी के बराबर उनकी एक रात्रि होती है। ब्रह्मा की इस रात्रि को ही नैमित्तिक प्रलय कहा जाता है। इस प्रकार की ३६० दिन-रात्रिका ब्रह्मा का एक वर्ष होता है और ऐसे वर्ष से सौ वर्षों की ब्रह्मा की ब्रायु होती है, ब्रह्मा के इन सौ वर्षों को पर ब्रौर पचास वर्षों को परार्ध कहा जाता है। पहले परार्ध के अन्त में पद्म नामक महाकल्प हुआ था। इस समय दूसरे परार्ध का वाराह नामक प्रथम कल्प चल रहा है।

### सैंतालीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि पाझकल्प अर्थात् पहले परार्ध के बाद जो प्रलय हुआ था उसके पश्चात् जब ब्रह्मा जी सोकर उठे तब उन्होंने जगत् को श्रन्य देखा फिर उनकी सहायता के हेतु श्रीविष्णु, जिसे विद्वानों ने नर से उत्पन्न होने से नार कहे जाने वाले जल को अयन—स्थान बनाने के कारण नारायण नाम से संबोधित किया है, पृथ्वी को जल में मग्न जान कर उसका उद्धार करने के लिये वाराह का अवतार प्रह्गा किया और जब उन्होंने पृथ्वी को उठाकर जल के ऊपर एख दिया तब ब्रह्मा ने पूर्वकल्प के समान इस वर्तमान सृष्टि की रचना की।

## अड्तालीसवाँ अध्याय

इस अध्याय में यह कहा गया है कि ब्रह्मा ने पहले मानस पुत्र उत्पन्न किये। बाद में तमोगुणी शरीर से असुर श्रीर रात्रि का, सन्वगुणी शरीर से देवता और दिन का अन्य सन्वगुणी शरीर से पितर श्रीर सन्ध्या काल का तथा रजोगुणी शरीर से मनुष्य और ज्योत्स्ना का कम से निर्माण हुआ। उनके पूर्व मुख से अप्यवेद, दिन्यण मुख से यजुर्वेद, पश्चिम मुख से सामवेद, श्रीर उत्तरमुख से अप्यवेद का प्राकटण्य हुआ। शेष सारा जड़-चेतन जगत् भी उन्हीं के शरीर से कल्पारम्भ में ही प्रकट होता है। नवीन कल्प में जीवों की सारी सृष्टि उनके पूर्वेकाल के कमों के अनुसार होती है श्रीर सारे सृष्ट पदार्थों का नामकरण भी उन्हीं के द्वारा वेदों में होता है।

### उनचासवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि ब्रह्मा जी ने पहले अपने मुख से एक सहस्र सत्वगुराप्रधान नर-नारी उत्तन्न किये । फिर कुछ दिन बाद अपने वच्दः-स्थल से रजोगुराप्रधान एक सहस्र नर-नारी उत्पन्न किये । श्रीर उसके बाद अपनी जंघा से तमोगुराप्रधान एक सहस्र और अन्य नर-नारी उत्पन्न किये । इस तीसरी श्रेणी के नर-नारियों के जीवन में साचिकता और संयम की बहुत कमी थी । इन में स्वतः मेंधुन की इच्छा जागृत हुई श्रीर फिर उससे मेंधुनी सृष्टि का आरम्भ हुआ । पहले लोगों में इच्छा, देष, लोभ, मोह, आदि दुर्गुरा उद्बुद्ध नहीं थे अतः उनमें परस्पर कलह नहीं होता था । वे घरबार नहीं रखते थे । इधर उधर नदी श्रीर समुद्र के किनारे तथा पर्वत श्रीर जंगलों में यथेच्छ विचरण करते थे । बाद में सर्दी-गर्मी के प्रकोप से बचने के लिये धीरे धीरे लोगों में स्थान बनाने की प्रवृत्ति जागृत हुई। फलतः लोग पुर, खेट, द्रोणीमुख, शाखानगर, खर्वट, द्रमी श्रीर घोष का निर्माण करने लगे । जो दो कोस लम्बा श्रीर उसका आठवाँ भाग चौड़ा होता था तथा जिसके चारों श्रोर चहारदीवारी एवं खाइ याँ होती

थीं उसे पुर कहा जाता था। जिसकी लम्बाई चौड़ाई पुर से आधी होती थी वह खेट कहा जाता था। जो पुर के चौथे भाग के बराबर होता था उसे खर्बट कहा जाता था। जिसकी लम्बाई चौड़ाई पुर के आठवें भाग के बराबर होती थी वह द्रोणीमुख कहा जाता था। जहाँ मन्त्री और सामन्त आदि रहते थे तथा भोग्य वस्तुओं की बहुजता होती थी उसे शाखानगर कहा जाता था। जहाँ अधिकांश शूद्ध रहते थे, खेती के योग्य भूमि होती थी, बाग बगीचे होते थे, उसे ग्राम कहा जाता था।

नगर के बाहर किसी विशेष कार्य के निमित्त लोगों के रहने के लिये जो स्थान बनाया जाता था उसे बस्ती कहा जाता था। जहाँ ऐसे लोग निवास करते थे जिनके पास अपनी निजी खेती नहीं होती थी किन्तु बलप्रयोग तथा लूट-पाट से जीविकार्जन करते थे उसे द्रमी कहाँ जाता था। जहां गोप लोग अपने पशुस्रों के साथ रहा करते थे और दूध दही बहुलता से प्राप्त होता था उसे घोष कहा जाता था।

जब लोग घर बना कर सर्दी-गर्मी से बचाव का प्रवन्ध कर चुके तब लोगों को जीविका की किसी व्यवस्थित प्रणाली के खोज की चिन्ता हुई क्योंकि उन वृत्तों का युग श्रव बीत चुका था जिनके मधु का पान कर लोग पहले संतृत रहा इरते थे। त्रेता के ब्रारम्भ में एक बड़ी वर्षी हुई, निम्न भूमि में वर्षी का जला एकत्र होने से स्रोत, तालाव, ऋौर नदियों का निर्माण हुआ। जल और पृथ्वी के संयोग से अनायास ही चौदह प्रकार के अन्न पैदा हये। वृत्तों और लताओं में फल, फूल, लगने लगे श्रीर इन सब वस्तुवों से लोगों का जीवन-निर्वाह होने लगा । फिर त्र्रकरमात् लोगों में ईर्ष्या, द्वेष, लोभ का उदयहुत्रा। लोग दल बना कर अपनी अपनी शक्ति के अनुसार नदी, खेत, पर्वत, और जंगल पर त्रपना अपना त्र्रिधिकार स्थापित करने लगे। धीरे धीरे अन्नों की खतः उपज बन्द हो गई, समस्त खाद्य वस्तुत्रों का श्रकाल हो गया । खाद्याभाव के कारण सारी प्रजा भृख से व्याकुल हो उठी। फिर ब्रह्मा जी ने प्रजा का कष्ट दुर करने के लिये मेरु पर्वत को वत्स बना पृथ्वीरूप गो का दोहन किवा। उस दोहन से अन्नके बीज प्रकट हुये। फिर वे बीज बोये गये और उनसे अन्न की उपज हुई । कुछ दिन बाद बोये हुये बीजों का प्राकृतिक विकास अवरुद्ध हो गया, तब जोत-पात स्नादि से पृथ्वी की प्रसवशक्ति के उद्बोधन की प्रथा चली श्रीर लोग श्रमद्वारा बीज श्रीर धरती से श्रन्न पैदा करने लगे। इस

प्रकार जब जीविका की एक व्यवस्थित प्रणाली का विकास हो गया तब ब्रह्मा जी ने गुण-कर्म के अनुसार मनुष्यों को ब्राह्मण, च्रिय, वैश्य, ग्रीर शृदू इन चार वर्णों में ग्रीर व्यक्ति के जीवन को ब्रह्मचर्य, गाईस्थ्य, वानप्रस्य, ग्रीर संन्यास इन चार भागों-ग्राश्रमों में विभक्त कर वर्णाश्रमधर्म की मर्यादा बांधी श्रीर वर्णाश्रमधर्म का पालन करने वालों के लिये उचित पुरस्कार की व्यवस्था भी की। जैसे अपने अपने धर्म को पालन करनेवाले ब्राह्मण, च्रिय, वैश्य श्रीर सद्भ को कम से ब्रह्मलोक, देवलोक, मस्त्-लोक ग्रीर गन्धर्व लोक की प्राप्ति एवं ब्रह्मचर्य, गाईस्थ्य, वानप्रस्थ ग्रीर संन्यास का कर्चन्य पालन करने वाले लोगों को कम से ऊर्ध्वरेता महर्षियों का लोक, सप्तर्षिलोक, प्राजावत्य लोक तथा अपनृतत्व-ब्रह्मपद की प्राप्ति।

#### पचासवाँ अध्याय

इस ब्राध्याय में बताया गया है कि ब्रह्मा जी के सनन्दन ब्रादि पुत्र जन्म से ही बीतराग हो गये, अन्नतः उन से सुष्टि के सम्बन्ध में कोई सहायता न मिली, तत्र उन्होंने श्रपने मन से भृगु पुलस्त्य, पुलह, ऋतु, अङ्गिरा, मरीचि, दत्त, त्रात्रि, त्रौर विसिष्ठ नाम के नव पुत्र त्रौर पैदा किये। उन्हीं के समान सामर्थ्यशाली होने से ये पुत्र भी ब्रह्मा कहलाये। इन के अतिरिक्त अपने समान ही प्रभावशाली एक ख्रौर पुत्र उन्होंने पैदा किया जो स्वायम्भुव मनुनाम से ख्यात हुन्रा। इस पुत्र ने परम तपस्विनी एवं पतित्रता शतरूपा से विवाह किया। इन दोनों के सम्पर्क से प्रियत्रत और उत्तानपाद नाम के दो पुत्र तथा श्राकृति, श्रौर प्रस्ति नाम की दो कन्यायें पैदा हुई । ये दोनों क्रम से दत्त् श्रीर रुचि नामक प्रजापतियों से विवाहित हुई । रुचि श्रीर श्राकृति से यज्ञ नामके पुत्र ऋौर दिक्त्णा नाम की कन्या का जन्म हुआ । यज्ञ के याम नाम से विख्यात बारह पुत्र हुये और वही स्वायम्भुव मन्वन्तर के देवता हुये। दत्त श्रीर प्रस्ति से चौबीस कन्यायें उत्पन्न हुई जिनमें पहले की तेरह कन्यायें श्रदा, लद्मी, धृति, तुष्टि, पुष्टि, मेधा, क्रिया, बुद्धि, लण्जा, वपु, शान्ति, सिद्धि, श्रीर कीर्ति धर्म से बिवाहित हुई श्रीर बाद की ग्यारह कन्याये, ख्याति, सती, सम्मृति, स्मृति, प्रीति, चमा, संनति, ऊज्जी, अनस्या, स्वाहा, श्रीर स्वधा क्रम से भृगु, महादेव, मरीचि, श्रिङ्गरा, पुलस्त्य, पुलह, क्रतु, विसेष्ठ, श्रित्र, श्राग्नि श्रीर पितरों से विवाहित हुईं। धर्म की पत्नी श्रद्धा से काम उत्पन्न हुग्रा श्रीर उसने रित नाम की अपनी पत्नी से हर्ष नाम का पुत्र पैदा किया। धर्म की अन्य पित्यों ने भी अपनी-अपनी सन्तान पैदा किये। धर्म के विरोधी अधर्म के हिंसा नाम की एक ही पत्नी थी जिससे अन्त नामक पुत्र और निर्ऋति नामक कन्या का जन्म हुआ। किर इन दोनों से नरक और भय नाम के दो पुत्र तथा माया और वेदना नाम की दो कन्यायें पैदा हुईं। इनमें भय और माया से मृत्यु तथा नरक और वेदना से दुःख का जन्म हुआ।

दश इन्द्रियाँ, मन, बुद्धि, श्रहंकार श्रीर दुःसह ये चौदह श्रलच्मी के पुत्र हैं। इनमें दुःसह बड़ा भयंकर है श्रीर वह श्रनाचारियों को दुःख देता है, इसके वर्ष्य श्रीर श्राह्य स्थानों का वर्णन देखने योग्य तथा शिक्ताग्रद है।

## एक्यावनवाँ अध्याय

इसमें किल की कन्या निर्मार्ष्टि से दुःसह का विवाह, उन दोनों के ब्राठ पुत्र ब्रीर ब्राठ कन्यात्रों का जन्म, उन से तथा उनकी सन्तानों से होने वाले विविध उपद्रव ब्रीर जन-कष्ट तथा उनसे बचने के उपाय इन बातों का वर्णन विस्तार से किया गया है, जिसका ज्ञान वड़ा लाभप्रद है।

### बावनवाँ अध्याय

इस अध्याय में रुद्र-सर्ग का वर्णन विस्तार से किया गया है श्रीर बताया गया है कि कल्प के श्रादि में ब्रह्मा ने ध्यान द्वारा रुद्द, भव, शर्व, ईशान, पशुपित, भीम, उम्र श्रीर महादेव नाम के श्राठ पुत्र पैदा किये जो कम से सूर्य, जल, पृथ्वी, श्राप्ति, वायु, श्राकाश, दीच्चित ब्राह्मण श्रीर सोम के श्राधिष्टाता हुये। मार्कण्डेय ऋषि स्वयं भी इसी सर्ग की सन्तित हैं जो मृकण्डु ऋषि की पत्नी मनस्विनी के गर्भ से पैदा हुये थे। अध्यायान्त में यह फलश्रुति प्राप्त होती है कि जो इस अध्याय के विषयों का श्रद्धापूर्वक स्मरण करता है वह अनपत्य नहीं होता।

### तिरपनवाँ अध्याय

इस ऋष्याय में स्वायम्भुव नामक ऋाद्य मन्वन्तर का वर्णन किया गया है जिसकी चर्चा पहले आ चुकी है। स्वायम्भुव मनु के वंश की यह मर्यादा रही है कि उस वंश के राजा लोग ज्येष्ठ पुत्र के युवा होने पर उसे राज्यासन पर अभिषिक्त कर स्वयं तपस्या के निमित्त जंगल चले जाया करते थे। इस मर्यादा के ऋनुसार, जिनके नाम से यह देश भारतवर्ष कहलाता है उन ऋषभपुत्र

भरत ने श्रपने पुत्र सुमित को राज्य देकर वन की शरण ली थी। इस वृंश के लोगों ने सप्तद्वीपा वसुन्धरा का शासन किया था।

# चौवनवाँ अध्याय

इस श्रध्याय में बताया गया है कि समूची पृथ्वी का विस्तार पचास करोड़ योजन है। इसमें जम्बूद्वीप, प्लच्न, शाल्मल, कुश, कौख, शाक श्रीर पृष्कर ये सात द्वीप हैं। इनमें पूर्व-पूर्व से उत्तरोत्तर द्वीप दुगुने बड़े हैं श्रीर ये क्रमश: लवण, इच्च, सुरा, घृत, दही, दूध श्रीर जल के समुद्रों से घिरे हैं। इनमें जम्बूद्वीप की , लम्बाई चौड़ाई एक लाख योजन है, भारतवर्ष इसी का एक भाग है। द्वीपों का , वर्णन बड़ा रोचक है। मूल पुस्तक से देखना चाहिये।

### पश्चावनवाँ अध्याय

इस अध्याय में अनेक पर्वतों, नद, निदयों, जंगलों, उपवनों तथा सरोवों का सुन्दर वर्णन किया गया है। मेरु पर्वत के उत्तर में जो पर्वतीय भूभाग है उसे इस पृथ्वी का स्वर्ग कहा गया है। अध्यायान्त में भारतवर्ष की स्थित बता कर उसे कर्मभूमि बताया गया है श्रीर कहा गया है कि भारतवर्ष ही इस / पृथ्वी का सर्वश्रेष्ठ भाग है क्योंकि यहीं से मनुष्य के उत्तर जीवन की तयारी होती है श्रीर यहीं से मानव अपने कर्मों श्रीर साधनों से स्वर्ग तथा अपवर्ग का /लाभ कर सकता है तथा प्रमाद करने पर अपना अधःपतन भी कर सकता है।

### छुप्पनवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि जगल्कारण भगवान् नारायण के ध्रुवाध्यार नामक पद से प्रादुर्भूत हो त्रिपथगामिनी गङ्गा ने पहले सोम में प्रवेश किया फिर वहाँ से सूर्य की किरणों के सम्पर्क से संवर्धित हो वह मेरु पर्वत के शिखर पर गिरीं, जहाँ से उनकी चार धारायें हो गईं। जो धारा उस पर्वत के पूरव बही वह सीता, जो दिल्ल बही वह अलकनन्दा, जो उत्तर बही वह स्वरत्तु, तथा जो पश्चिम बही वह सोमा नाम से ख्यात हुई। मागीरथी गङ्गा, जो राजा भगीरथ के उद्योग से हिमालय से चलकर पूर्व समुद्र तक बहती है, वह गङ्गा की दूसरी धारा अलकनन्दा की एक शाखा है। अध्यायान्त में किम्पुरुष आदि देशों के सम्बन्ध में बहुत सी मनोरम वातें बतायी गयीं हैं।

#### सत्तावनवाँ अध्याय

इस अध्याय में भारतवर्ष का विस्तृत वर्णन प्रस्तुत किया गया है उसके विभिन्न देशों, पर्वतों, जंगलों, और नद, नदियों का बड़ा रमणीय चित्रण किया गया है

#### अद्वावनवाँ अध्याय

इस अध्याय में भारतवर्ष के आधार भगवान कूर्म का तथा मनुष्यों के शुभाशुभ की सूचना देने वाले प्रकारों का एवं अशुभ परिहार के उपायों का वर्णन किया गया है जो मूल प्रन्थ से देखने योग्य है।

#### उनसठवाँ अध्याय

इस अध्याय में भद्राश्व, केतुमाल और कुरुवर्ष का बड़ा मनोरक्षक वर्णन प्रस्तुत किया गया है।।

### साठवाँ अध्याय

इसमें किम्पुरुष, हरिवर्ष, मेरुवर्ष, रम्यक, और हिरएमयवर्ष का सुन्दर वर्णन है। वर्णन अत्यन्त मनोरम श्रीर पूर्ण परिचयात्मक है।

### एकसठवाँ अध्याय

इस अध्याय से स्वारोचिष नामक द्वितीय मनवन्तर के वर्णन का आरम्भ हुआ है। इसमें वर्लाथनी नामक अध्यरा श्रीर एक ब्राह्मण का संवाद बड़ा रोचक श्रीर शिक्ताप्रद है। वर्लाथनी के प्रलोभनों श्रीर श्राकर्षणों की उपेक्ता जिस प्रकार ब्राह्मण ने की है उससे चरित्र-रक्षण की सहज प्रेरणा प्राप्त होती है। वर्लाथनी की प्रण्य-प्रार्थना के उत्तर में ब्राह्मण ने स्पष्ट शब्दों में कहा कि—

अभीष्टा गाईपत्याद्याः सततं ये त्रयोऽमयः।
रम्यं ममामिशरणं देवी विस्तरणी प्रिया।। ६४।।
न भोगार्थाय विप्राणां शस्यते हि वरूथिनि !।
इह क्रेशाय विप्राणां चेष्टा प्रेत्य फलप्रदा।। ७०।।
परिश्वयं नाभिलषेदित्यूचुर्गुरवो मम।
तेन त्वां नाभिवाञ्छामि कामं विलप शुष्य वा।। ७३।।

त्रायांत् गाईपत्य, दिल्णानि, श्रीर श्राहवनीय ये तीन श्रमि ही मेरे श्राराध्यदेव हैं। श्रमिशाला ही मेरा रमणीय स्थान है तथा कुशासन से सुशोभित वेदी ही मेरी प्रिया है। ब्राह्मण के लिये मोग-चेष्टा प्रशस्त नहीं मानी गयी है श्रपित धर्मानुष्ठान श्रीर कर्त्तव्यपरायणता की चेष्टा ही प्रशस्त मानी गई है। क्योंकि वह इस लोक में क्लेशप्रद होने पर भी परलोक में उत्तम फल प्रदान करती है। मेरे गुरुजनों ने शिक्षा दी है कि परायी स्त्री की श्रमिलाषा कदापि न करनी चाहिये। श्रतः मैं तुम्हें किसी भी स्थिति में नहीं चाह सकता, भले तुम निरन्तर रोती रहो श्रथवा शोक से स्ख जाश्रो। श्रध्यायान्त में ब्राह्म ने गाईपत्य श्रम्नि से प्रार्थना करते हुये कहा है कि —

यथा वै वैदिकं कर्म स्वकाले नोडिमतं मया।
तेन सत्येन पश्येयं गृहस्थोऽद्य दिवाकरम्॥ १८॥।
यथा च न परद्रव्ये परदारे च मे मतिः।
कदाचित् साभिलाषाऽभूत्तथैतित्सिद्धिमेतु मे॥ १६॥

श्रर्थीत् यदि मैंने कभी भी ठीक समय पर वैदिक कर्म का परित्याग न किया हो श्रीर यदि कभी भी मेरे मन में पराये धन तथा परायी स्त्री की श्रिभिलाषा न हुई हो तो सूर्यास्त के पूर्व घर पहुँचने का मेरा मनोरथ पूर्ण हो।

ब्राह्मण के इस वचन से कर्त्तव्यनिष्ठा और चरित्रनिष्ठा से मनुष्य हो अद्भुत त्रात्मवल प्राप्त होने का विश्वास प्राप्त होता है।

#### बासठवां अध्याय

इस अध्याय में यह कहा गया है कि ब्राह्मण अपने कर्म और चिरत्र के बल अग्निदेव की शक्ति प्राप्त कर यथा समय अपने घर पहुँच जाता है। उसके चले जाने से वरूथिनी उसके विरह में व्यथित हो जाती है। किल नाम का गन्धर्व, जिसकी प्रणय-प्रार्थना वरूथिनी द्वारा कभी उकरा दी गयी थी, इस अवसर सेलाभ उठाने के लिए उस ब्राह्मण के रूप में वरूथिनी के पास पहुँचता है और उसका सम्भोग करने में सफल होता है।

### तिरसठवाँ अध्याय

इस श्रध्याय में बताया गया है कि विप्रस्पधारी गन्धर्व के सम्पर्क से वरूथिनी को स्वरोचिष नामक पुत्र पैदा हुत्रा द्योर वह जब शस्त्र, शास्त्र ग्रौर कलाश्रों में प्रवीण तथा युवा हुत्रा तब उसने इन्दीवराच्च नामक विद्याधर की कन्या मनोरमा से विवाह कर उससे श्रस्त्रहृदयविद्या तथा उसके पिता से श्रायुर्वेदिवद्या विवाह के शुल्क के रूप में प्राप्त की । मनोरमा की प्रार्थना मान उसकी विभावरी तथा कलावती नाम की सिलयों को, जो क्रम से मन्दार नामक विद्याधर तथा पारमुनि की कन्यायें थीं और किसी मुनि के शाप से कुष्ट एवं च्या रोग से प्रस्त थीं आयुर्वेदिक चिकित्सा से रोग मुक्त किया !

## चौसठवाँ अध्याय

इस अध्याय में यह बताया गया है कि विभावरी और कलावती ने रोगमुक्त हो अपने उपकार के बदले में स्वरोचिष् को आत्मसमर्पण किया और उसने अपनी पत्नी मनोरमा की अनुमित से उन दोनों को भी अपनी पत्नी बनाया। विभावरी ने सब प्राणियों की बोली समझने की विद्या और कलावती ने पिद्मनी नामक निधि-विद्या उसे विवाह के शुल्क के रूप में प्रदान की।

## पैसठवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि एक दिन जब वह अपनी तीनों पत्नियों के साथ किसी पर्वत पर बनविहार कर रहा था तब अपने विषय में एक कल-हंसी और एक चक्रवाकी का वार्त्तीलाप सुना। कलहंसी चक्रवाकी से कह रही थी कि •••••

## धन्योऽयं द्यिताभीष्टो ह्येताश्चास्यातिवल्लभाः । परस्परानुरागो हि धन्यानामेव जायते ॥ ११ ॥

यह पुरुष ख्रौर ये स्त्रियाँ धन्य हैं जो इनमें इतना परस्वर प्रेम है, क्योंकि भाग्यशाली स्त्री-पुरुषों में ही परस्पर प्रेम होता है। इसके उत्तर में चक्रवाकी कह रही थी कि :::

> नायं धन्यो यतो लज्जा नान्यस्त्रीसन्निकर्षतः। अन्यां स्त्रियमयं भुङ्के न सर्वोस्वस्य मानसम् ॥१३॥ चित्तानुराग एकस्मिन्नधिष्ठाने यतः सखि !। ततो हि प्रीतिमानेष भायां सु भविता कथम् ?॥ १४॥ एता न द्यिताः पत्युर्नेतासां द्यितः पतिः। विनोद्मात्रमेवेता यथा परिजनोऽपरः॥ १४॥

यह पुरुष धन्य नहीं कहा जा सकता क्योंकि एक स्त्री के समस्त दूसरी स्त्री से सम्पर्क करने में इसे लज्जा नहीं ख्राती। यह अन्य स्त्री से भी सम्पर्क रखता है। इसका चित्त किसी में अनुरक्त नहीं है। किसी एक ही आलम्बन में अनुराग होना चित्त का स्वभाव है अतः अनेक भार्याश्रों में इसकी प्रीति कैसे हो सकती है। यह निश्चय जानो कि न इन स्त्रियों में इसका प्रेम है और न इसमें इन स्त्रियों का प्रेम है। इनका पारस्परिक प्रेम-व्यवहार एक विनोदमात्र है। इनका सम्बन्ध अन्य परिजनों के सम्बन्ध से भिनन नहीं है। इसी प्रकार उसने

एक मृग की भी बात सुनी, जो कामातुर हो स्रालिङ्गन करने को उत्सुक हरि-णियों से कह रहा था कि ंंं

> नाहं स्वरोचिस्तच्छीलो न चैवाहं सुलोचनाः ? । निर्लज्ञा बहवः सन्ति तादृशास्तत्र गच्छत ॥ २३ ॥ एका त्वनेकानुगता यथा हासास्पदं जने । अनेकाभिस्तथैवैको भोगदृष्टचा निरीक्षितः ॥ २४ ॥ यस्तादृशोऽन्यस्तच्छीलः परलोकपराङ्मुखः । तं कामयत भद्रं वो नाहं तुल्यः स्वरोचिषा ॥ २६ ॥

न तो मैं स्वरोचिष् ही हूँ श्रौर न उसके जैसा मेरा शील ही है। बहुत से मृग उसके जैसे निर्लं ज हैं तुम उन्हीं के पास जाओ। जिस प्रकार अनेक पुरुषों से सम्पर्क रखनेवाली एक स्त्री की संसार में हँसी होती है उसी प्रकार अनेक स्त्रियों से सम्पर्क रखनेवाले एक पुरुष की भी हँसी होती है। जो स्वरोचिष के समान चरित्र का हो तथा उसी के समान परलोक से विमुख हो, तुम उसी की कामना करों मैं स्वरोचिष् जैसा नहीं हूँ।

# छाछठवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि स्वरोचिष को उक्त बातें सुन कर अपने ऊपर घृणा हुई, उसने अपना मार्ग बदलना चाहा। पर जब वह उन स्त्रियों के निकट पहुँचा तब फिर उन्हीं में आसक हो अपना कर्त्तब्य मूल गया और छः सौ वर्ष तक पुनः उनके साथ विहार किया। इस बीच उसे मनोरमा से विजय, विभावरी से मेरनाद और कलावती से प्रभाव नामक पुत्र पैदा हुए। तब उसने अपने राज्य के तीन भाग कर एक एक भाग पुत्रों को सौंप दिया और स्वयं निश्चिन्त हो अपनी पित्यों के साथ विहार करने लगा। एक दिन वह जंगल गया और वहाँ एक वाराह को देख उसे ज्यों ही वाण से विद्ध करने को उद्यत हुआ त्यों ही एक मृगी ने उसे रोक उस वन की देवी के रूप में अपना परिचय दिया और अपने को पत्नी के रूप में स्वीकार करने की प्रार्थना की। स्वारोचिष ने उसकी बात मान ली और उससे एक पुत्र पैदा किया जो स्वरोचिष नाम से प्रसिद्ध हुआ। एक दिन स्वरोचिष ने पुनः एक हंस और हंसी का वार्तालाप सुना। हंस भोग के लिये उत्सुक हुई हंसी से कह रहा था कि

जपसंहियतामात्मा चिरं ते क्रीडितं मया ॥ ३१ ॥ ( उत्तरार्घ ) किं सर्वकालं भोगैस्ते आसन्नं चरमं वयः ॥ ३२ ॥ ( पूर्वार्घ )

श्रव अपने काम का नियन्त्रण करो, बहुत समय तक तुमने मेरे साथ विहार किया। सदा विषय-भोग में पड़े रहने से क्या लाम ! श्रव चौथापन श्रा गया। इतना कहने पर भी जब हंसी की मनोवृत्ति न बदली तब हंस ने फिर कहा कि-

नाहं स्वरोचिषस्तुल्यः स्त्रीबाध्यो वा जलेचरि !। विवेकवांश्च भोगानां निवृत्तोऽस्मि च साम्प्रतम् ॥ ४० ॥

में स्वरोचिष् के समान स्त्रीके वश में नहीं हूँ, मैं विवेकी हूँ श्रीर श्रव मैं विषय-भोग से निवृत्त हूँ।

### सङ्सठवाँ अध्याय

इस अध्याय में स्वरोचिष के मनु होने का और उस मन्वन्तर के देव, ऋषि, इन्द्र और प्रमुख राजवंशों का वर्णन किया गया है।

## अड्सठवाँ अध्याय

इस श्रध्याय में पद्मिनी विद्या की श्राश्रित निधियों का विस्तृत वर्णन किया गया है जिसका संचिप्त परिचय इस प्रकार हैं।

पद्मिनी विद्या की देवता लच्मी हैं। उसकी श्राश्रित निधियाँ श्राठ हैं जो पद्म, महापद्म, मकर, कच्छप, मुकुन्द, नन्दक, नील श्रीर शंख नाम से प्रसिद्ध हैं। पद्म एक सात्तिक निधि है श्रीर यह सात्तिक मनुष्यों को महान् भोगों को सुलम करती है। इससे सोना, चाँदी श्रादि धातुश्रों की प्राप्ति श्रीर उनके कय-विकय से सम्पत्ति की वृद्धि होती है। इस निधि से युक्त मनुष्य यज्ञ, दिख्णा, धर्मोत्सव तथा देवमन्दिर-निर्माण श्रादि कार्य कराता है। महापद्म भी सात्तिक निधि हैं यह श्रतिशय सात्तिक पुरुषों को प्राप्त होती है। इससे पद्मराग आदि रत्न, मोती और मूँगे की प्राप्ति श्रीर उनके कय-विकय से सम्पत्ति की वृद्धि होती है। इस निधि से युक्त मनुष्य योग श्रीर योगियों का प्रेमी होता है। मकर-पह तामस निधि है यह तमोगुणी मनुष्य को प्राप्त होती है इससे युक्त मनुष्य अस्त्रों का व्यवसाय करता है और राजा तथा राज्या-

धिकारियों से स्नेह करता है। इसकी सम्पत्ति वंशानुगामिनी नहीं होती। इसे चोर, डाकू तथा युद्ध से हानि उठानी पड़ती है। कच्छप-पह भी तामस निधि है श्रौर तमोगुणी को प्राप्त होती है। इस निधि से युक्त मनुष्य तामसो-प्रकृति का होता हुन्ना भी पुरुयवान लोगों से व्यवहार करना पसन्द करता है। यह किसी का विश्वास नहीं करता, कृत्रण स्वभाव का होता है, सम्पत्ति को छिपा कर रखने में इसे ब्रानन्द मिजता है। मुक्कन्द - यह राजव निधि है. इससे यक मनुष्य रजोगुणी होता है। विविध वाद्यों के संग्रह में उसकी रुचि होती है। नर्त्तक, गायक, नट, भट, आदि का वह सम्मान करता है। स्त्रियों श्रीर स्त्री-लम्पटों से उसकी प्रीति होती है। नन्दक, वा नन्द-यह राजस श्रीर तामस निधि है। इससे युक्त मनुष्य धातु, रहन ख्रीर उत्तम अत्रों का संग्रह ख्रीर व्यवसाय करता है। यह स्वजनों और ऋतिथियों का ऋादर करता है। इसकी सम्पत्ति सात पीढी तक चलती है। यह स्वयं रिसक ख्रीर रिसक जनों का प्रेमी होता है। उसका स्नेह समीपस्थों से कम श्रीर दूरस्थों से श्रिधिक होता है। नील —यह भी राजस और तामस निधि है श्रतः उसी प्रकृति के मनुष्यों को प्राप्त होती है । इससे युक्त मनुष्य वस्त्र, कपास, अन्न, फल, फूल, मोती, मूँगा, शंख, शुक्ति श्रीर लकड़ी श्रादि का व्यवसाय करता है। तालाब, बावली, बाग श्रीर पुल श्रादि बनवाने में उसकी विशेष रुचि होती है। उसकी सम्पत्ति तीन पीढी तक रहती है। शङ्ख-यह भी राजस श्रीर तामस निधि है, इस निधि से युक्त मनुष्य बड़ा स्वार्थी होता है । वह परिवार पर भी अपना अर्जित धन व्यय करने में एंकोच करता है, अपना व्यक्तिगत खाना, पहिनना ही उसे अच्छा लगता है।

#### उनहत्तरवाँ अध्याय

इस अध्याय से औत्तम नामक तीसरे मन्त्रन्तर के वर्णन का उपक्रम किया गया है। राजा उत्तानपाद को उत्तम नाम का एक पुत्र था। उसका विवाह बक्रु की कन्या बहुला से हुआ था। उत्तम उससे बहुत प्रेम करता था पर वह उससे उदास रहा करती थी। एक दिन एक समारोह में उत्तम उसे सुरा देने लगा, उसने उसे अस्वीकार कर दिया। इससे उत्तम ने अपना अपमान मान उसे किंकरों द्वारा जंगल भेज दिया। कुछ समय बाद एक दिन एक ब्राह्मण उसके पास आया और कहा कि मेरी भार्या की चोरी हो गई है, तुम किसी प्रकार मेरे लिए उसे सुलम करों। क्योंकि—

### त्वं रक्षिता नो नृपते! षड्भागादानवेतनः। धर्मस्य तेन निश्चिन्ताः स्वपन्ति मनुजा निशि॥२७॥

तुम हम प्रजाजनों के रक्तक हो, प्रजाजन अपनी रक्ता के लिये ही अपनी आय का छठा भाग वेतन के रूप में तुम्हें देते हैं और तुम्हारे ही भरोसे रात में निश्चिन्त होकर सोते हैं। राजा ने कहा कि तुम्हारे कथनानुसार तुम्हारी परनी कुरूपा और कर्कशा थी तब फिर वैसी स्त्री की चिन्ता तुम क्यों करते हो। उससे उत्तम स्त्री का प्रवन्ध में तुम्हारे लिये कर दूँगा। तुम उसे भूल जाओ। यह सुन ब्राह्मण ने कहा कि ......

रत्त्या भार्यो महीपाल! इत्याह श्रुतिरुत्तमा। भार्यायां रत्त्यमाणायां प्रजा भवति रक्षिता॥ ३४॥ आत्मा हि जायते तस्यां सा रत्त्याऽतो नरेश्वर!। प्रजायां रत्त्यमाणायामात्मा भवति रत्तितः॥ ३६॥ तस्यामरत्त्यमाणायां भविता वर्णसङ्करः। स पातयेन्महीपाल!पूर्वोन् स्वर्गोद्धः पितृन्॥ ३७॥

राजन्! वेद की आजा है कि मनुष्य को श्रपनी भार्यो की रज्ञा करनी चाहिये। क्योंकि भार्यो की रज्ञा से सन्तान की रज्ञा होती है। भार्यो में मनुष्य तनय के रूप में स्वयं जन्म लेता है श्रतः भार्यो की रज्ञा से स्वयं अपनी रज्ञा होती है। भार्यो की रज्ञा न करने पर उससे वर्णसङ्कर का जन्म होता है जो पितरों के श्रधः पतन का कारण होता है। अतः श्राप मेरी परनी को उपलब्ध करने का उद्योग कीजिये क्योंकि राजा होने से श्राप पर रज्ञा का दायित्व है। बाह्मण का न्याययुक्त वचन सुनकर राजा उसकी परनी के अन्वेषण में निकला और उसकी जानकारी प्राप्त करने के निमित्त एक ऋषि के निकट गया। ऋषि ने पत्नी का परित्याग करने से उसे पतित समक्त कर उसका श्रातिथ्य नहीं किया श्रीर कहा कि बलाक नामक राज्ञस ने ब्राह्मण की पत्नी को उत्पलावत नामक वन में रखा है, वहाँ से लाकर उसे ब्राह्मण को प्रदान करो जिससे जुम्हारे समान भार्याहीन होकर वह भी पाप का भाजन न बने।

### सत्तरवाँ अध्याय

इस ऋध्याय में यह बताया गया है कि ऋषि की आजा से राजा उत्पला-वत वन में गया | वहाँ ब्राह्मण की पत्नी को देखा और उससे पता लगा कर उसको चुरा कर ले जाने वाले राच्स से मिला। राच्स ने राजा का सस्कार किया और कहा कि किसी "दुर्भाव से मैंने ब्राह्मण की स्त्री को नहीं चुराया है किन्तु ब्राह्मण रचोध्न मन्त्रों का प्रयोग कर यज्ञों से मेरा उचाटन करता था, अतः उसे भार्यो से वियुक्त कर उसकी शक्ति को शिथिल करने के हेतु मैंने उसका अपहरण किया है। मैं आप की प्रजा हूँ, आप जो आज्ञा दें उसका पालन करूँ।" यह सुन राजा ने सन्तुष्ट हो उससे कहा कि तुम इस स्त्री के दुष्ट शील का मच्या कर इसे विनीत बना इसके घर पहुँचा दो। राच्स ने राजा की आजा शिरोधार्य की और राजा के स्मरण करने पर किसी भी समय उसकी सेवा में उपस्थित होने की प्रतिज्ञा की।

### एकइत्तरवाँ अध्याय

इस ऋध्याय में बताया गया है कि राजा ब्राह्मण की पत्नी को उसके घर भेज कर ऋषि के पास जब गया तब ऋषि ने उससे कहा—

> पत्नी धर्मार्थकामानां कारणं प्रवत्तं नृणाम्। विशेषतस्त्र धर्मश्च सन्त्यक्तस्त्यज्ञता हि ताम्।। ६।। अपत्नीको नरो भूप! न योग्यो निजकर्मणाम्। ब्राह्मणः चत्रियो वापि वैश्यः शुद्रोऽपि वा नृप!॥ १०॥ त्यजता भवता पत्नीं न शोभनमनुष्ठितम्। अत्याच्यो हि यथा भक्तो स्त्रीणां भाषो तथा नृणाम्॥ ११॥

राजन् ! पत्नी मनुष्यों के धर्म, अर्थ. और काम का मुख्य साधन है, उसका स्याग करने से धर्म का विशेषरूप से त्याग हो जाता है । मनुष्य ब्राह्मण हो चाहे चित्रय हो, चाहे वैश्य हो, चाहे श्रूद्र हो, पत्नी के अभाव में अपने कमों के योग्य नहीं रह जाता । तुमने अपनी पत्नी का परित्याग कर अच्छा नहीं किया । क्योंकि जैसे स्त्री को अपने पति का त्याग करना अनुचित है वैसे ही पुष्प को भी अपनी पत्नी का त्याग करना अनुचित है । यह सुन राजा अपनी करनी पर तथा अपनी पत्नी को पुनः प्राप्त करने की असमयंत्ता पर पश्चाताप और चिन्ता करने लगा । तब ऋषि ने कहा "चिन्ता मत करो । तुम्हारी पत्नी पाताल में नागराज कपोतक की पुत्री नन्दा के साथ विद्यमान है और उसके चरित्र में किसी प्रकार का कल्मण नहीं है । शुभ मुहूर्त में पाणिप्रहण न होने से ही तुम्हें उसका पूर्णानुराग नहीं प्राप्त हुआ । अब तुम वहाँ से उसे लाकर अपने साथ रखो, और उसके साथ सानन्द रहते हुये धर्मपूर्वक प्रजा का पालन करो" ।

### बहत्तरवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि राजा ने ऋपनी राजधानी में ऋाकर ब्राह्मण से वहा "विप्र! तुम तो अपनी पत्नी पाकर कृतार्थ हुये और मैं पत्नी के विना दु: खी हूँ। यदि किसी प्रकार पत्नी प्राप्त भी हो जाय तब भी सुख की आशा नहीं है क्योंकि वह मुफ्त से प्रतिकृत रहा करती है। यदि तुम उसे मुफ्त में अनुरक्त कर सकने का कोई उपाय कर सको तो मेरा बड़ा उपकार हो"। यह सुन ब्राह्मण ने राजा से मित्रविन्दा नाम की इष्टि करायी श्रौर जब वह इष्टि सविधि पूर्ण हो गई तब ब्राह्मण ने राजा से कहा "श्रव आप की पत्नी श्राप में पूर्ण अनुरक्त रहेगी अतः आप उसे प्राप्त करने का यस्न कीजिये"। यह सुन राजाने सत्यप्रतिज्ञ, महाबलशाली उस राच्चस का स्मरण किया। राच्चस तत्काल ही उपस्थित होगया श्रौर राजा की आज्ञा से पाताल जा वहाँ से रानी को ला दिया। अब राजा ने उसे अपने में पूर्ण अनुरक्त पाया। रानी ने भी राजा को प्रसन्न जान कर कहा "राजन १ मैं जिस नागकन्या के साथ रही वह मेरे ही कारण अपने पिता के शाप से गूँगी हो गई है अत: मुक्ते उससे उन्धृण करने के लिये उसका गूँगापन दूर कराने का कोई उपाय कीजिये"। यह सुन राजा ने उस ब्राह्मण से पुन: प्रार्थना की। ब्राह्मण ने राजा की प्रार्थना मान सारस्वती नामक इष्टि की श्रीर सारस्वत सुक्तों का जप किया। अनुष्ठान पूरा होते ही नागकन्या की वाणी खुल गई। जब गर्ग ने नागकन्या को इसका रहस्य बताया तब वह राजा के नगर में जा श्रपनी सखी से मिली श्रीर कतज्ञता प्रकट कर राजा से उसने कहाकि "राजन १ मेरी सखी के गर्भ से तम्हें एक पत्र होगा जो श्रीत्तम नाम से ख्यात होगा श्रीर मन का पद प्राप्त कर नवीन मन्वन्तर का प्रवर्त्तन करेगा"।

श्रध्यायान्त में वताया गया है कि श्रीत्तम मनु के इस उत्तम श्राख्यान का पठन और श्रवण करनेवाले मनुष्य को इष्टजनों से कभी वियोग नहीं होता।

### तिहत्तारवाँ अध्याय

इस ग्रथ्याय में ग्रौत्तम मन्वन्तर के देवता, इन्द्र, ऋषि, और राजवंश का परिचय दिया गया है जिसका उल्लेख इस निवन्ध में पहले किया जा चुका है।

#### चौहत्तरवाँ अध्याय

इस अध्याय में तामस मनु के जन्म उस मन्वन्तर के देवता, इन्द्र, ऋषि श्रीर राजवंश का वर्णन है। इसका उल्लेख भी इस निबन्ध में पहले हो चुका है। इस अध्याय में एक श्लोक मिलता है जैसे......

### पितर्थसित नारीभिर्त्रियते हि पतिः स्वयम्। सित ताते कथं चाहं वृणोमि मुनिसत्तम!॥३४॥

पिता के श्रभाव में स्त्रियाँ श्रपने पित का चुनाव स्वयं करती हैं। पिता के रहते, मुनिश्रेष्ठ! मैं ऐसा कैसे कर सकती हूँ? इस श्लोक के श्रमुसार पिता के न रहने पर ही स्त्रियों को अपना पित चुनने का अधिकार है किन्तु पिता के रहते इस विषय में उन्हें स्वतन्त्रता नहीं है।

#### पचहत्तरवाँ श्रध्याय

इस अध्याय में रैवत मनु के जन्म, उस मन्वन्तर के देवता, इन्द्र, ऋषि और राजवंश का वर्णन है। इसकी भी चर्चा इस निवन्ध में आ चुकी है। इस अध्याय में कुपुत्र के विषय में ऋतवाक् ऋषि का दृदयोद्गार निम्नांकित श्लोंकों में वर्णित हुआ है जो सर्वथा यथार्थ है। जैते •••••

... ... ... ... ।
अपुत्रता मनुष्याणां श्रेयसे न कुपुत्रता।। ७।।
मनुष्य का पुत्रहीन होना श्रव्छा पर कुपुत्रवान् होना अव्छा नहीं, क्योंकि
कुपुत्रो हृदयायासं सर्वदा कुरुते पितुः।
मातुश्च स्वर्गसंस्थांश्च स्वपितृन् पातयत्यधः॥ ८॥
सुहृदां नोपकाराय पितृणां च न तृप्तये।
पित्रोर्दुःखाय धिग्जन्म तस्य दुष्कृतकर्मणः॥ ६॥
करोति सुहृदां देन्यमहितानां च तथा सुदम्।
अकाले च जरां पित्रोः कुपुतः कुरुते ध्रुवम्॥ १२॥

कुपुत्र पिता श्रोर माता के हृदय को सदैव सन्तत करता है श्रोर स्वर्गस्थ पितरों को नीचे गिरा देता है उससे न मित्रों का उपकार होता न पितरों की तृति होती। उस कुकर्मी का जन्म पिता-माता के लिये दु:खदायक होता है। कुपुत्र मित्रों को दु:ख श्रोर शत्रु को आनन्द देता है। वह माता पिता को चिन्ता से असमय में ही बूढ़ा बना देता है।

# छिइत्तरवाँ अध्याय

इस अध्याय में चात्तुष मनु के जन्म, उस मन्वन्तर के देवता इन्द्र, ऋषि श्रीर राजवंश का वर्णन है जिसका उल्लेख इस निवन्ध में पहले आ चुका है। इस ग्रध्याय में शिशु चात्तुष श्रीर उसकी माता का संवाद, आनन्द श्रीर गुरु का संवाद तथा श्रानन्द श्रीर ब्रह्मा का संवाद बड़ा मनोरम और उपदेशपूर्ण है।

#### सतहत्तरवाँ अध्याय

इस अध्याय में वैवस्वत मन्वन्तर के वर्णन का उपक्रम किया गया है श्रीर उसके प्रसंग में वैवस्वत, यम, यमुना, सावर्णिक, शनैश्चर, श्रीर तपती के जन्म का वर्णन किया गया है। इनमें प्रथम तीन की उत्पत्ति स्पर्यदेव की पत्नी संज्ञा, जो विश्वकर्मा की पुत्री थी, उससे हुई थी और अन्तिम तीन की उत्पत्ति उनकी उपपत्नी छाया-संज्ञा से हुई थी। इस अध्याय में अपनी पुत्री छाया के प्रति विश्वकर्मा का निम्नाङ्कित वचन बड़ा व्यावहारिक है।

#### बान्धवेषु चिरं वासो नारीणां न यशस्करः। मनोरथो बान्धवानां नार्यो भर्तृगृहे स्थितिः॥ १६॥

स्त्रियों का बहुत दिन तक पिता के घर बन्धु-बान्थवों के बीच रहना यशस्कर नहीं होता। उनका अपने पित के घर रहना ही बन्धु-बान्यवों को अभीष्ट होता है।

#### अठहत्तरवाँ अध्याय

इस अध्याय में देवता श्रों द्वारा स्प्रेंदेव का बड़ा उत्तम वर्णन है। उसमें बताया गया है कि स्यें समस्त जगत् के कारण हैं। सारा ब्रह्माण्ड उन्हीं की गित से गितमान् होता है। रात श्रोर दिन को प्रवृत्ति भी उन्हीं की गित पर निर्भर है। उनकी किरणों के सम्पर्क के विना किसी वस्तु में शुचिता नहीं श्रा सकती। समस्त वेद उन्हीं से प्रादुर्भृत हुये हैं और सब प्रकार के काल-व्यवहार के प्रवर्त्तक वहीं हैं। स्तुति का उल्लेख करने के प्रश्नात् श्रश्ना के रूप में तप करती हुई स्प्रें की पत्नी छाया की नासिका से दो श्रश्चिनीकुमारों की तथा उस श्रवसर पर पृथ्वी पर गिरे स्प्रें के वीर्य से रेवन्त की उत्पत्ति बतायी गयी है। श्रध्याय के अन्तिम भाग में बताया गया है कि संज्ञा से उत्पन्न हुये स्प्रें की सन्तानों में प्रथम वैवस्वत ने मनु का पद तथा द्वितीय पुत्र यम ने प्राणिमात्र के धर्मद्रष्टा धर्मराज का पद प्रात किया। और तीसरी सन्तान कन्या यमुना नदी बन कर किलन्द देश में प्रवाहित हुई। अश्विनीकुमार देवताओं के चिकित्सक हुये। रेवन्त गुद्धकों का राजा हुश्रा। और छाया-संज्ञा से उत्पन्न सन्तानों में प्रथम

पुत्र सावर्णिक नाम से ख्यात हुन्ना जिसे वैवस्वत मनु के बाद मनु का पद प्राप्त होगा। दूसरे पुत्र शनैश्चर ने प्रहों के मध्य में स्थान प्राप्त किया ऋौर तीसा सन्तान कुरुदेश के राजा संवरण की परनी हुई।

### उनासीवाँ अध्याय

इस श्रध्याय में वैवस्वत मन्त्रन्तर के देवता, इन्द्र, ऋषि, श्रीर प्रमुख नुपतियों का वर्णन किया गया है और वैवस्वत मनु के चरित्र के श्रध्ययन की पापनाशक एवं पुरुषकारक बताया गया है।

### असीवाँ अध्याय

इसमें सावर्णि मनु के काल के देवता, इन्द्र, ऋषि और प्रमुख नृपों का वर्णन किया गया है।

#### एकासीवाँ अध्याय

इस अध्याय से दुर्गासप्तशती का आरम्भ हुआ है । इस अध्याय में अङ्कित कथानक इस प्रकार है। स्वारोचिष मन्वन्तर में सुरथ नाम का एक चक्रवर्ती राजा था । एकबार कोलाविध्वंसी लोगों से उसका बड़ा युद्ध हुस्रा और वह उसमें पराजित हो गया । स्रब वह समस्त भूमगडल का राजा न रहकर केवल स्रपने नगर मात्र का राजा रह गया। उसके बलवान् शत्रुत्रों ने वहाँ भी उस पर आक्रमण किया जिससे वह और भी दुर्बल हो गया ! फिर उसके मन्त्रियों ने उसके कोष श्रीर सेना पर श्रिधकार कर लिया श्रीर उसे राज्य से निकाल दिया। तब वह जंगल में जा मेधा ऋषि के त्राश्रम में दु:ख और चिन्ता का जीवन बिताने लगा | एक दिन उसी आश्रम में समाधि नामक एक वैश्य से उसकी भेंट हुई । दोनों में पारस्परिक परिचय का आदान-प्रदान हुआ । वैश्य भी राजा के समान ही दुःखी था क्योंकि उसके कुटुम्बियों ने उसकी बड़ी सम्पत्ति का यथेच्छ उपभोग करने की इच्छा से उसे घर से निकाल दिया था । दोनों अपनी पुरानी सम्पत्ति और स्वजनों की चिन्ता करते रहते थे। वे यह नहीं समभ पाते वे कि जिन लोगों ने निर्ममता श्रौर निष्ठुरता से उन्हें श्रपमानपूर्वक पृथक कर दिया है उनके प्रति भी उनके मन में ममता श्रीर स्नेह क्यों है ? अत: वे श्रपने इस मोह का कारण जानने तथा उससे छुटकारा पाने के निमित्त आश्रम के अध्यत्त् मेधा ऋषि के निकट गये। ऋषि ने महामाया को उनके मोह का कारण बताते हुये महामाया के त्राविभीव की कथा सुनायी। उन्होंने कहा कि एकबार प्रलय की अवस्था में भगवान् विष्णु चीरसागर में शेष की शय्या पर शयन कर रहे थे। लदमी जी उनकी सेवा में लगी थीं और ब्रह्मा जी उनके नाभिकमल में उपस्थित थे। उसी समय विष्णु के कानों के मैल से मधु और कैटम नाम के दो राचस उत्पन्न हुये और वेब्रह्माजी को मारने दौड़े। ब्रह्मा ने अपनी असमर्थता और असहायता देख निद्रारूपिणो महामाया की स्तुति की। महामाया ने प्रसन्न हो विष्णु को जगा दिया। फिर विष्णु का उन असुरों से पाँच सहस्र वर्षों तक घोर युद्ध हुआ और अन्त में विष्णु के चक्र से उनका संहार हुआ।

इस अध्याय में अध्यात्म की अनेक वातें हैं जिनका मूलग्रन्थ से अध्ययन करना मनोरम और हितकर है ।

#### बयासीवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि महिषासुर के घोर अन्याय, अखाचार और उत्पीड़न की प्रतिक्रिया करने के निमित्त ब्रह्मा, विष्णु, शंकर तथा इन्द्र आदि देवताओं के सामूहिक तेज से एक परम तेजस्विनी नारी के रूप में महा-माया का प्राकट्य हुआ। जब उन्होंने विविध अस्त्र, शस्त्रों से सुसिष्जित हो सिंह पर सवार हो कर युद्ध-नाद किया तो सारा संसार कम्पित हो उठा। महिषासुर की बड़ी बड़ी सेनायें चित्तुर, चामर, उद्य, महाहनु, असिलोमा, वाष्कत और विडालाच के नेतृत्व में युद्धभूमि में अवतीर्ण हुई जिनके साथ देवी का बड़ा विकट युद्ध हुआ। अन्त में सारी असुरसेनायें देवी के हाथ मारी गई।

### तिरासीवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि अपनी विशाल सेनाओं का संहार देख सेनापित युद्ध में स्वयं सामने आ गये और भिन्न भिन्न पद्धतियों से लड़ने लगे। बव वे सब के सब मार डाले गये तथा दुर्घर और दुर्मुख जैसे महापराक्रमी राच्सों का भी वध हो गया तब असुरेन्द्र महिषासुर स्वयं युद्ध में उतरा। इसकी लड़ाई बड़ी उप और अद्भुत थी। यह कभी महिष, कभी सिंह और कभी हाथी बन कर लड़ता था; कभी भूमि और कभी अन्तरिच् से लड़ता था; लड़ते लड़ते कभी अदृश्य हो अस्त्रों की वर्षा करने लगता था। इस भीषणतम युद्ध ने समस्त त्रैलोक्य को चुन्ध कर दिया। अन्त में वाहन को छोड़ देवी स्वयं महिषासुर के कपर कृद पड़ीं और उसे पैर के नीचे दबा तलवार से उसका शिरश्छेद कर दीं। उसका वध होते ही देवताओं में हर्ष की लहर दौड़ गई और समस्त देवता प्रसन्न हो देवी की स्तुति करने लगे।

८ मा० पु०

### चौरासीवाँ अध्याय

इस ब्रध्याय में समस्त ब्रसुर-कुत्त और उसके नायक महिषासुर के वय से प्रसन्त हुये देवतात्र्यों द्वारा की गई देवी की स्तुति का उल्लेख किया गया है। इस स्तुति से देवी के स्वरूप का अच्छा परिचय प्राप्त होता है। इस स्तुति में बताया गया है कि देवी ने ही अपनी शक्ति से सारे जगत का विस्तार किया है। उनकी महिमा का परिच्छेद ब्रह्मा, विष्णु, स्त्रीर महेश भी नहीं कर सकते। देवी ही पुण्यवानों की लद्मी, पापियों की दरिद्रता, बुद्धिमानों की बुद्धि, सत्पुरुषों की श्रद्धा और कुलीनों की लज्जा हैं। वही जगत् का कारण अव्याकृता प्रकृति, देवताओं श्रौर पितरों की स्वाहा एवं स्वधा तथा मोक्तकाम को मोक्तप्रदान करनेवाली परमा विद्या हैं। देवी ही ऋक, यजु, और साम की शब्दमयी मूर्ति, सम्पूर्ण जगत् का कष्ट काटनेवाली वार्ता, समस्त शास्त्रों के रहस्य का प्रकाश करनेवाली सरस्वती, भवसागर से उद्धार करनेवाली दुर्गा, विष्णु के हृदय में निवास करनेवाली लदमी श्रीर शिव के शिर पर विराजनेवाली गौरी हैं। उनकी शक्ति और उनका बल अपार है। वह दृष्टिमात्र से ही समस्त असरों का संहार कर सकती हैं। यह उनकी कृपा थी कि उन्होंने शस्त्राघात से पापात्मा असरों को पवित्र कर उन्हें सद्गति देने के निमित्त युद्ध का ब्राडम्बर किया। स्तुति से प्रसन्न हो उन्होंने देवताओं को वरदान दिया कि जब भी वे उनका स्मरण करेंगे तत्र वे इसी प्रकार उनके कष्टों का निवारण करती रहेंगी।

#### पचासीवाँ अध्याय

इस अध्याय में यह कथा है कि शुम्भ और निशुम्भ के अन्याय और अस्याचार से पीड़ित देवताओं ने अपनी सहायता के हेतु महामाया की स्तृति की। वह स्नानार्थिनी के वेष में प्रकट हो देवताओं से पूछने लगीं "आप लोग किस की स्तृति कर रहे हैं?" उसी समय उनके शरीर से शिवा प्रकट हुई और कीशिकी नाम से ख्यात हुई अौर शिवा के शरीर से निकल जाने के कारण पार्वती कृष्णवर्ण होकर कालिका नाम से ख्यात हुई । शिवा ने बताया कि ये देवता शुम्भ से उत्पीड़ित होकर मेरी स्तृति कर रहे हैं। उस समय शुम्भ के मृत्य चर्यड-मुख्ड ने शिवा के परम अभिराम रूप को देखा और उन्होंने शुम्भ से उनकी असाधारण सुन्दरता का वर्णन कर उन्हें आयत्त करने के लिये शुम्भ को उसकाया। शुम्भ ने सुग्रीव नामक दूत से शिवा के पास प्रण्य-सन्देश मेजा।

शिवा ने उत्तर दिया—"मैंने यह प्रतिज्ञा कर रखी है कि जो युद्ध में मुक्के जीतेगा वहीं मेरा भर्ता हो सकेगा"। सुप्रीव श्रपने स्वामी का बल-प्रताप सुना कर देवी का उत्तर ले लौट गया।

## छियासीवाँ अध्याय

शुम्भ देवी का उत्तर सुन कुपित हो उठा श्रौर उन्हें बलपूर्वक पकड़ लाने के के लिये धूम्रलोचन को श्राज्ञा दी। धूम्रलोचन एक बड़ी सेना ले देवी के पास गया पर वहाँ देवी द्वारा मार डाला गया। इस समाचार से कुद्ध हो शुम्भ ने चएड-मुएड को बहुत बड़ी सेना के साथ भेजा श्रौर देवी के वाहन सिंह को मार कर देवी को बाँध लाने का श्रादेश दिया।

### सतासीवाँ अध्याय

जब चएड, मुएड के नेतृत्व में असुरों की सेना देवी के निकट पहुँच युद्धोद्यम करने लगी तो देवी को कोध आ गया। क्रोध आते ही उनके ललाट से खड्ग-हस्ता काली प्रकट हुई श्रीर असुर सेना से उनका विकट युद्ध हुआ। अन्त में सारी सेना का संहार कर काली ने शिवा को चएड-मुएड का शव श्रपिंत करते हुये कहा कि युद्ध-यज्ञ में मैंने इन पशुश्रों की बिल आप को दी, श्रव शुम्म और निशुम्म को आप का वध स्वयं करना होगा। शिवा ने चएड-मुएड का वध करने के कारण काली को चामुएडा नाम से विख्यात किया।

#### अठासीवाँ अध्याय

चण्ड-मुण्ड का वध हो जाने के बाद कम्बु, धौम्र, कालक, दौह द, मौर्य, श्रौर कालकेय श्रमुरों की मुविशाल सेनाएँ युद्ध के निमित्त उपस्थित हुई । इस युद्ध में ब्रह्माणी, माहेश्वरी, कौमारी, वैष्णवी, वाराही, नारिसंही और ऐन्द्री शिक्यों ने भी शिवा का सहयोग किया । इन शक्तियों और शिवा के अस्त्र-प्रहार से अब इन सारी श्रमुर सेनाओं का नाश हो गया तब रक्तवीज नाम का विचित्र श्रमुर युद्ध के लिए उपस्थित हुआ । उसके शरीर से रक्त के जितने बूँद पृथ्वी पर गिरते थे उतने ही उसी जैसे बलशाली श्रमुर पैदा हो युद्ध करने लगते थे । अतः उसका वध श्रमम्भव प्रतीत हो रहा था। लड़ते लड़ते शिवा को एक युक्ति स्भी श्रौर उन्होंने काली से कहा — "जब मैं रक्तवीज पर श्रस्त्र-प्रहार करूँ तब तुम उसके शरीर से निकलनेवाली रक्तधारा को पी जाश्रो। एक बूँद भी पृथ्वी

षर न गिरने पाये"। काली इसके लिये सन्नद्ध हो गई श्रौर तब इस उपाय से रक्तवीज का वध हुआ।

#### नवासीवाँ अध्याय

रक्तवीज का बध हो जाने पर शुम्भ श्रौर निशुम्भ स्वयं दानवों की विशाल सेना लेकर युद्धत्तेत्र में अवतीर्ण हुये। सर्वप्रथम शुम्भ के श्रनुज निशुम्भ से देवी का तुमुल युद्ध हुश्रा। दोनों श्रोर से श्रनेक प्रकार के अस्त्र-शस्त्रों का प्रयोग हुश्रा। श्रन्त में निशुम्भ देवी के हाथ मारा गया।

## नब्बेवाँ अध्याय

निशुम्म की मृत्यु से शुम्म कोष से जल उठा | उसने देवी को फटकारा "तुम दूसरे के सहारे युद्ध करती हो श्रीर म्तूठ ही अपने पराक्रम का दम्म मरती हो।" यह सुन देवी ने सारी शिक्तियों को समेट कर कहा "मूढ़! देख मुफे छोड़ दूसरी कीन स्त्री मेरी ओर से लड़नेवाली है। ये सब तो मेरी ही विभूतियाँ थीं श्रीर श्रव मुफ में ही समा गई हैं। अब मुफ श्रकेली से लड़ने को तयार हो जा "। इस प्रकार की वार्ता के साथ देवी और शुम्म का भीषण संग्राम आरम्म हुश्रा । यह श्रसुरों का अन्तिम संग्राम था। इसमें असुरों की श्रोर से कोई बात उठा न रखी गई। फलत: यह युद्ध सब से वड़ा श्रीर मयंकर हुश्रा । श्रवन्त में शुम्म भी श्रपनी सारी सेना के साथ देवी के हाथ मार डाला गया। उसके मरते ही देवता हर्षों स्कुल्ल हो उठे, गन्धवों ने गायन श्रीर वादन किया, अपसराश्रों ने नृत्य प्रस्तुत किया, पित्रत्र पवन बहने लगा, सूर्य सुप्रम हो उठा, श्राम्मियाँ चमक उठीं श्रीर दिशाएँ प्रशान्त हो गई।

#### एक्यानबेवाँ अध्याय

इस अध्याय में सर्वप्रथम देवी की उस स्तुति का उल्लेख है जो शुम्भ के वध के पश्चात् देवताओं ने की थी। उस में बताया गया है कि "महामाया ही विपन्न जनों का कष्ट दूर करती हैं। वह जगत् की माता और समस्त चराचर विश्व की ईश्वरी हैं। पृथ्वी, जल, सम्पूर्ण विद्यायें और समस्त स्त्रियां उन्हीं के रूप हैं। जगत् की उत्पत्ति, स्थिति, और संहार उनकी इच्छा पर निर्मर है। उनकी प्रसन्तता से समस्त दुःखों का और उनके रोष से समस्त अभीष्टों का नाश होता है। उनके आश्रितों को किसी प्रकार की विपत्ति नहीं होती, वे तो दूसरों के आश्रयदाता हो जाते हैं "। उस स्तुति से प्रसन्त हो देवी ने देवताओं को

वरदान देते हुए कहा कि "वैवस्वत मन्वन्तर के अट्टाईसवें युग में ग्रुम्म और निशुम्म महान् असुर होकर पुन: उत्पात करेंगे। उस समय में नन्द के घर यशोदा के गर्म से उत्पन्न हो कर उनका वध कहँगी तथा विन्ध्याचल में मेरा निवास-स्थान होगा। उसके बाद वैप्रचित्त दानवों का जब उपद्रव बढ़ेगा तब मैं अत्यन्त मयंकर रूप में प्रकट हो उनका नाश कहँगी और रक्तदन्तिका नाम से प्रसिद्ध हूँगी। फिर जब पृथ्वी पर सौ वर्ष तक अनावृष्टि होगी और उसे मैं दूर कहँगी तब मेरा शाकम्भरी नाम प्रसिद्ध होगा। उसी समय दुर्ग नाम के महान् राच्स का वथ करने से दुर्गा और मुनिजनों को त्रास देनेवाले दानवों का नाश करने के लिये भीम रूप धारण करने के कारण भीमा नाम से मेरी प्रसिद्ध होगी। जब अरुण नामक महोत्याती राच्स का वध करने के लिये अमर का रूप धारण करूँगी तब आमरी नाम से मेरी ख्याति होगी। जब जब भी तुम देवताओं को दानवों से कष्ट पहुँचेगा तब तब मैं अवतार लेकर तुम्हारे शतुओं का नाश करूँगी"।

### बानबेवाँ अध्याय

इस श्रध्याय में बताया गया है कि जो लोग देवताश्रों द्वारा प्रयुक्त किये गये श्लोकों से देवी की स्तृति करेंगे श्रथवा मधुकैंटम-वध, महिषासुर-वध तथा शुम्म, निशुम्म-वध का कीर्त्तन करेंगे वे पाप, श्रापत्ति, दरिद्रता, इष्टिवियोग, शत्रु, चोर, राजा, शस्त्र, श्राप्ति तथा जल के मय से मुक्त होंगे। उन्हें ग्रह-पीडा, दु:स्वप्न, तथा उपद्रव न होंगे। उन्हें रात्तस-बाधा, भूत-पिशाच-बाधा तथा प्रेत-बाधा न होगी। वे सब प्रकार के संकटों से मुक्त, सुखी श्रीर सब प्रकार से सम्पन्न होंगे। जो लोग पुष्पों श्रीर धूप-चन्दन आदि द्वारा उनका पूजन करेंगे उन्हें धन, पुत्र श्रीर सद्बुद्धि की प्राप्ति होगी ''।

### तिरानबेवाँ अध्याय

यह दुर्गा सप्तशती का तेरहवाँ अर्थात् अनितम अध्याय है। इसमें बताया गया है कि मेधा ऋषि से महामाया की महिमा और उनकी अवतार-कथायें सुन कर सुरथ और समाधि देवी को प्रसन्न करने के लिये तपस्या करने चले गये। तीन वर्ष की निरन्तर तपस्या से प्रसन्न हो देवी ने उन्हें दर्शन दिया। वर माँगने का आदेश होने पर राजा ने वर्त्तमान और भावी जन्म में स्थायी राज्य तथा समाधि ने उत्तम ज्ञान माँगा। देवी ने कहा "राजन् तुम थोड़े ही दिनों में शतुओं को मार कर अपना खोया हुआ राज्य प्राप्त करोगे और मरने पर सूर्य से जन्म पाकर मनुका पद प्राप्त करोगे तथा सावर्णि नाम से तुम्हारी ख्याति होगी और वैश्य! तुम भी अपनी इच्छा के अनुसार उत्तम ज्ञान प्राप्त कर परम-सिद्धि से सम्पन्न होगे ''।

### चौरानबेवाँ अध्याय

इस अध्याय में नवें मनु दत्तपुत्र सावर्णि, दशवें मनु ब्रह्मपुत्र धीमान्, ग्यारहवें मनु धर्मपुत्र सावर्णि, बारहवें मनु रुद्रपुत्र सावर्णि तथा तेरहवें मनु रौच्य के शासन-काल के देवता, इन्द्रं, ऋषि, और राजवंशों का उल्लेख किया गया है।

#### पश्चानबेवाँ अध्याय

इस अध्याय में तेरहवें मनु रौच्य की जन्म-कथा का उपक्रम किया गया है। इसमें प्रजापित रुचि स्त्रीर पितरों का संवाद बड़ा रोचक है। रुचि को निराश्रम श्रीर श्रमङ्ग देख कर पितरों ने उनसे कहा — "वत्स ! तुमने गृहस्थाश्रम का परित्याग कर श्रच्छा नहीं किया । गृहस्थाश्रम स्वर्ग श्रीर मोच का साधन है। मनुष्य ग्रहस्थाश्रम में रह कर ही देवता, पितर, ऋषि तथा श्रातिथियों के प्रति अपने कर्त्तव्य का पालन कर उत्तम लोकों की प्राप्ति कर सकता है, ग्रन्यथा नहीं "। यह सन रुचि ने कहा कि "स्रात्मसंयम ही मोच का साधन है स्रौर वह परिग्रह से नहीं सम्पन्न होता किन्तु पूर्ण नियन्त्रण से ही सिद्ध होता है। मनुष्य की श्रात्मा अनेक जन्म के कर्म-कर्दम से लित है, इन्द्रियों को नियन्त्रित कर सद्वासना रूपी जल से ही उसका प्रचालन हो सकता है।" इस पर पितरों ने कहा-"'यह बात ठीक है कि त्रात्मा के शोधनार्थ इंन्द्रियों का नियन्त्रण त्राव-श्यक है पर साथ ही यह भी सत्य है कि देवता श्रों श्रीर पितरों के ऋगा से मुक्ति पाये विना मोच् की प्राप्ति असम्भव है। अतः उचित यह है कि मनुष्य गहरथाश्रम में प्रविष्ट हो आश्रम-कर्मों का अनुष्ठान कर उक्त ऋणों से मुक्ति प्राप्त करे श्रौर कर्म-फल में आसक्ति का परित्याग कर उनके बन्धनों से बचता रहे। क्योंकि इस युक्ति के बिना मनुष्य को मोज की प्राप्ति कथमपि संभव नहीं है "। इस पर रुचि ने कहा कि "वेद में कर्म-मार्ग को अविद्या कहा गया है फिर उस मार्ग पर चल कर मनुष्य विद्यासाध्यमीच की प्राप्ति कैसे कर सकता है "। इस पर फिर पितरों ने कहा-"यह सत्य है कि कर्म अविद्या है पर साथ ही यह

भी सत्य है कि कर्म ही विद्या की प्राप्ति का उपाय है, क्योंकि वेद-विहित कर्म का परित्याग करदेने से मनुष्य का मन मिलन हो जाता है और मिलन मन में विद्या का प्रकाश नहीं फैल सकता। अतः वेदोक्त नित्य-नैमित्तिक कर्मों के अनुष्ठान से मन का परिष्कार कर के ही मोचप्रदा विद्या को प्राप्ति की जा सकती है, अन्यथा नहीं। इस लिये कर्मानुष्ठान का अधिकार प्राप्त करने के निमित्त तुम दारसंग्रह अवश्य करों '। रिच ने कहा—''में वृद्ध और दिर हूँ, मुक्ते कौन कन्या देगा, अतः मेरे लिये दारसंग्रह सम्भव नहीं है ''। पितरों ने कहा—''यिद तुम हमारी बात नहीं मानोगे तो हमारा पतन और तुम्हारी अधोगित निश्चित है "।

## छानबेवाँ अध्याय

पितरों के उपदेश से रुचि का मन विवाह करने को उत्सुक हुआ, अब उनके सामने यह समस्या खड़ी हुई कि उन्हें कन्या की प्राप्ति कैसे हो। अपनी बृद्वावस्था और दरिद्रता का विचार कर जब उन्होंने कन्या पाने की सम्भावना न देखी तब तदर्थ ब्रह्मा को प्रसन्न करने के लिये सौ वर्ष तक कठोर तपस्या की। ब्रह्मा ने प्रसन्न होकर उनके प्रयोजन की सिद्धि के लिये उनको पितरों की स्तुति करने की सम्मति दी। फिर रुचि ने भक्तिपूर्वक पितरों की बड़ी उत्तम स्तुति की। इस स्तुति से पितरों के सम्बन्ध में अच्छी जानकारी प्राप्त होती है, स्तुति करठ रखने योग्य है।

#### सत्तानवेवाँ अध्याय

पितरों की स्तुति करते समय रुचि के सामने एक महान् तेजोराशि प्रकट हुई । उसमें से निकल कर पितरों ने कहा—''तुम्हें अभी यहीं पर एक परम सुन्दरी स्त्री प्राप्त होगी, उससे तुम जिस पुत्र को पैदा करोगे वह मनु होकर अपने वंश का विस्तार करेगा । अध्यायान्त में बताया गया है कि रुचि ने पितरों की जो स्तुति की है, भिन्न-भिन्न अवसरों पर उसका पाठ करने से भिन्न-भिन्न फलों की प्राप्ति होगी ।

#### अद्वानबेवाँ अध्याय

इस अध्याय की कथा यह है कि जिस नदी के किनारे रुचि तपस्या कर रहे थे, पितरों के कथनानुसार उसी नदी से प्रम्लोचा नाम की एक अप्सरा निकली । उसने अपनी मालिनी नामक रूपवती कन्या के पाणिग्रह्ण का प्रस्ताव किया । रुचि ने पितरों के वचन का स्मरण कर प्रस्ताव को कार्योन्वित किया । फिर उसी स्त्री से एक पुत्र पैदा हुन्ना जो रौच्य नामक मनु हुन्ना । ऋष्यायान्त में कहा गया है कि इस मन्वन्तर का अवण करने पर धर्म, न्नारोग्य, धन, धान्य न्नीर पुत्र की वृद्धि होती है ।

#### निनानबेवाँ अध्याय

इस अध्याय में चौदहवें मनु भौत्य के जन्म तथा उस मन्वन्तर के देवता, इन्द्र. सप्तर्षि. ग्रीर राजवंशों का वर्णन किया गया है जिसका उल्लेख इस निबन्ध में पहले किया जा चुका है। इस अध्याय में ऋषिवर भृति के शिष्य शान्ति के द्वारा की गई स्त्रानि की स्तुति द्रष्टव्य है। इस स्तुति से स्त्रानि के सम्बन्ध में अञ्छी जानकारी प्राप्त होती है। इस स्तुति के अनुसार अपन ही सब प्राणियों का साधक, देवतावों का जीविकाप्रद तथा समस्त जगत् का उत्पादक. पालक स्रोर संहारक है। स्राग्नि ही मेघ का निर्माण कर वर्षा का सम्पादन करता है। वही समस्त खाद्य-पेय पदार्थी तथा सम्पूर्ण श्रीषि श्रीर वनस्पतियों का परिपाक कर उनमें पोषक तत्त्वों का संचय करता है। वही जीवों के जठर में रहकर सब प्रकार के ब्राहारों को पका उन्हें पोषक रस के रूप में परिगात करता है। वही समस्त वैदिक, लौकिक, कर्मों का प्रमुख साधन है। जगत के पदार्थों में प्राप्त होनेवाला उष्म उसी का रूप है। सूर्य श्रादि की तेर्जास्वता श्रीर जड चेतन दस्तओं की कान्तिमत्ता उसी का अनुभाव है। समय का सारा विभाग भी उसी पर आश्रित है। काली, कराली, मनोजवा, सुलोहिता, सुध्रम्पर्णा, स्फ्रलिङ्गिनी श्रीर विश्वा ये उसकी सात जिह्नायें-ज्वालायें हैं। जिनमें पहली से काल के स्वरूप की निष्पत्ति. दूसरी से महाप्रलय की प्रवृत्ति, तीसरी से लघुता की उपपत्ति, चौथी से कामना की पूर्ति, पाँचवी से रोगों की निवृत्ति, छठी से विविध शस्त्रों की उत्पत्ति, ख्रौर सातवीं से सुख, सुविधा की सृष्टि होती है। वही समुद्र के भीतर रहकर उसे असमय में अतिवेल होने से बचाता है। उसका पराक्रम और महत्त्व असीम है। वह किसी न किसी रूप में सारे संसार में अभिन्याप्त है। उसी से जगत् के समस्त विकारों का दाह होकर कल कल का शोधन होता है । वहीं सम्पूर्ण विश्व का धारक तत्त्व श्रीर समस्त भूतों का जीवन तत्त्व है। ऋषिगण उसे विह्न, सप्ताचि, कृशानु, हव्यवाहन, ग्रानि, पायक, शक श्रीर हताशन नामों से व्यवहृत करते हैं।

# सौवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि शान्ति की स्त्रति से प्रसन्न हो जब अग्निदेव प्रकट हुये तो शान्ति ने उनसे दो वर माँगे। एक तो यह की गुरुदेव की अध्निशाला में अध्न पूर्ववत् प्रज्वलित हो उठे श्रीर दूसरा यह कि उन्हें उत्तम पुत्र की प्राप्ति हो श्रीर उनके चित्त में उस पुत्र के प्रति जैसा स्नेह श्रीर जैसी मृदुता हो बैसा ही स्नेह, वैसी ही मृदुता अन्य भूतों के प्रति भी हो। श्राग्निदेव की कृपा से उसके ये दोनों मनोरथ पूर्ण हुये। लौटने पर गुरुदेव को जब सब बातें जात हुई तब उन्होंने प्रसन्न हो उसे श्रपनी समस्त विद्यायें प्रदान कीं । इस प्रकार महर्षि भृति को प्राप्त हुत्रा पुत्र ही भौत्य नाम से प्रसिद्ध चौदहवाँ मन है। अध्यायान्त में मनवन्तरों के अवण का फल बताते हुये कहा गया है कि स्वायम्भुव मन्वन्तर के अवण से धर्म-प्राप्ति स्वारोचिष मन्वन्तर के अवण से कामना-पूर्ति, श्रौत्तम मन्वन्तर के अवण से धन, तामस मन्वन्तर के अवण से जान, रैवत मन्वन्तर के अवरण से उत्कृष्ट बुद्धि एवं सुन्दरी स्त्री, चातुष मन्वन्तर के श्रवण से श्रारोग्य, वैवस्वत मन्वन्तर के श्रवण से बल, सूर्य सावर्णिक के श्रवण से गुणवान् सन्तान, ब्रह्म सावर्णिक के श्रवण से महत्ता, धर्म सावर्णिक के श्रवण से कल्यारण बुद्धि, रुद्र सावर्शिक के अवरण से विजय, दत्त सावर्शिक के अवरण से श्रेष्ट पुत्र ऋौर उत्कृष्ट गुर्ण, रौच्य मन्वन्तर के श्रवण से शत्रुनाश और भौत्य मन्वन्तर के अवरा से देवताओं की कपा की प्राप्ति होती है।

### १०१,१०२,१०३ अध्याय

इन अध्यायों में बताया गया है कि पहले यह सम्पूर्ण लोक प्रकाशहीन, एवं अन्धकारमय था। सर्वप्रथम इसमें एक बृहत् अराड प्रकट हुआ, उसके भीतर बेठे हुये लोक स्रष्टा ब्रह्मा जी ने उसका मेदन किया भेदन होते ही उनके मुख से पहले परम तेजस्वी 'ऊँ' यह महान् शब्द प्रकट हुआ, और फिर उसी समय कम से उनके पूर्व मुख से अप्रक, दिल्ण मुख से यजुः पश्चिममुख से साम और उत्तरमुख से अथर्ववेद का प्राकट्य हुआ। ये सब भी तेजोमय थे। तत्पश्चात् ओङ्कार अर्थात् प्रणव का महान् तेज और चारों वेदों का तेज मिलकर एक महान् तेजः पुञ्ज बन गया जो सब के आदि में होने से आदित्य कहलाया। यह आदित्य ही सर्पदेव का आदमूर्त्त रूप है। इसका तेज हतना प्रचएड था कि जो भी वस्तु उस समय ब्रह्मा द्वारा उत्पन्न होती थी वह सदः इसकी आंच से भस्म हो जाती थी। इस सङ्कट को दूर करने के निमित्त

ब्रह्माजी ने चिरकाल तक सूर्य की स्तुति की जिससे प्रसन्न हो सूर्यदेव ने अपना तेज समेट लिया। श्रीर तब ब्रह्माजी के लिये इस सृष्टि का उत्पादन सम्भव हुआ। ये अध्याय बड़े उत्तम हैं इनके अध्ययन से सृष्टि-श्रारम्भ के समय की अनेक ज्ञातव्य बातों पर प्रकाश पड़ता है।

# एक सौ चौथा अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि ब्रह्माजी के मरीचि नामक पुत्र के पुत्र कश्यप दत्तप्रजापित की तेरह कन्यात्रों के पित हुये। उनमें श्रदिति से देवता, दिति से दैत्य, दानु से दानव, विनता से गरुड़ श्रीर श्ररुण, खसा से यत्त श्रीर राज्ञस, कद्र से नाग, मुनि से गन्धर्व, क्रोधा से कुल्योंप, अरिष्टा से ऋष्सरायें, इरा से ऐरावत त्यादि हाथी, ताम्रा से श्येन, भास, शुक त्यादि पिच्यों को जनम देनेवाली श्येनी आदि कन्यायें, इला से वृत्त तथा प्रधा से जलजनत उत्पन्न हये। ब्रह्माजी ने ज्येष्टता के कारण देवतात्रों को यज्ञभाग का भोका श्रौर त्रिभवन का स्वामी बनाया । इस बात से अप्रसन्न हो दैत्य और दानवों ने देवताओं से लड़ाई ब्रेड दी। सहस्र वर्ष तक उनका परस्पर युद्ध चलता रहा श्रन्त में देवताश्रों को पराजित कर दैत्य और दानवों ने विजय प्राप्त की। देवताओं को पराजित श्रीर श्रिधकारच्युत देखकर उनकी माता श्रदिति को बड़ा शोक हुश्रा श्रीर उन्होंने अपने पुत्रों को विजयी बनाने की कामना से सूर्यदेव की आराधना श्रारम्भ की । बहत दिन बीत जाने पर सूर्यदेव ने श्राकाश में श्रपने तेजोमय रूप को प्रकट किया । पर अदिति की आँखें उन्हें यथावत देखसकने में समर्थ न हुई तब फिर उन्होंने ऐसे सौम्यरूप में प्रकट होने की प्रार्थना की जिससे वे उनका दर्शन कर सकें।

## एक सौ पाँचवाँ अध्याय

इस श्रध्याय में बताया गया है कि श्रदिति की प्रार्थना पर स्थेदेव ने अपना परमकान्तिमय, सौम्यरूप प्रकट किया जिसे देखकर वे प्रसन्न हो स्थेदेव के चरणों पर गिर पड़ीं। स्थेदेव ने वर माँगने का आदेश दिया। अदिति ने प्रार्थना की-- "श्राप देत्यों से पराजित मेरे पुत्रों को विजयी बनाने के लिये मेरे पुत्र के रूप में पादूर्भृत हों"। स्थेदेव ने उनकी प्रार्थना स्वीकार कर सुषुम्ना नामक अपनी सहस्र किरणों की समिष्ट से उनके गर्भ में प्रवेश किया। कुछ दिन बाद स्थेदेव अदिति के गर्भ से प्रकट होकर मार्तण्ड नाम से ख्यात हुये। तत्पश्चात् देवताओं

ने देत्यों श्रीर दानवों पर श्राक्रमण किया श्रीर उनमें तुमुत्त युद्ध ठन गया। इस युद्ध में मार्तण्ड ने श्रपनी दाहक किरणों का प्रयोग किया जिससे समस्त देल्य तथा दानव जल गये श्रीर देवताश्रों को उनके खोये हुए सम्पूर्ण श्रिधकार प्राप्त हुये।

एक सौ छःवाँ अध्याय

इस ब्रध्याय में बताया गया है कि मार्तगड ने इस देवदानव-संग्राम में जो त्रालोकिक सामर्थ्य प्रदर्शित किया उससे प्रसन्न हो प्रजापित विश्वकर्मा ने त्रपनी पुत्री संज्ञा का उनसे विवाह कर दिया। उससे मार्तगड ने दो पत्र श्रीर एक कन्या उत्पन्न की जिनका क्रम से वैवस्वत, यम श्रीर यमुना नाम पड़ा। संज्ञा सूर्यदेव का तेज सहन करने में असमर्थ होकर अपने स्थान में अपनी छाया को रख कर पिता के घर चली गयी। पिता के घर कुछ दिन बिताकर वह कुरुदेश गयी और वहाँ अश्वा के रूप में अपने को छिपा कर तपस्या करने लगी। इधर छायासंज्ञा ने सर्यदेव के सम्पर्क से साविश और शनैश्वर नाम के दो पुत्र तथा तपदी नाम की एक कन्या उत्पन्न की। कुछ दिन बाद छाया के पुत्र यम श्रीर उसकी विमाता छायासँज्ञा के बीच वैमनस्य होने पर जब सर्यदेव को यह सब रहस्य ज्ञात हुन्ना तब वे संज्ञा की खोज में निकले। उनके श्वज्ञर विश्वकर्मी से उन्हें ज्ञात हुस्रा कि उनकी पत्नी छाया उनके तेज को सहने में स्रसमर्थ होने के कारण उनके शरीर में सौम्य, सहनीय एवं कमनीय रूप प्रकट करने के उद्देश्य से कुरुदेश में तपस्या कर रही है। यह सुन सूर्यदेव ने उनसे कहा-"थिद ऐसी बात है तो आप कृपा कर मेरे तेज की उग्रता निकाल देने का कोई यस्न कीजिये"। विश्वकर्मा ने उनकी बात मानकर उन्हें यन्त्र पर चढ़ा दिया श्रीर उनके तेज की छटनी कर उनके शरीर को सौम्य, सह्य श्रौर सुन्दर बना दिया।

## एक सौ सातवाँ अध्याय

इस ग्रध्याय में सूर्य के तेज:शातन के समय विश्वकर्मा ने उनकी जो स्तुति की थी उसका उल्लेख है। स्तुति बड़ी गम्भीर तथा सुन्दर है।

#### एक सौ आठवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि जब विश्वकर्मा ने सूर्यदेव के तेज की छुटनी कर उन्हें सौम्य बना दिया तब कुरुदेश में जाकर अश्व के रूप में हो उन्होंने अश्वा रूप में स्थित अपनी पत्नी से मिलने की चेध्टा की । इस चेष्टा के फलस्वरूप अश्वा की नासिका में सूर्यदेव के तेज का प्रवेश होने से अश्विनी कुमारों की तथा पृथ्वी पर गिरे रेतस् से रेवन्त की उत्पत्ति हुई। तत्पश्चात् दोनों ने अपने वास्तविक रूप में प्रकट होकर परम आनन्द प्राप्त किया। स्पैदेव ने संज्ञा, छायासंज्ञा तथा अश्वारूपिणी संज्ञा से उत्पन्न हुई अपनी सभी सन्तानों के लिये स्थान और अधिकार की अलग अलग व्यवस्था कर दी।

#### एक सौ नववाँ अध्याय

इस श्रध्याय में सूर्त देव की महिमा के प्रसंग में एक मनोरम कथा श्रङ्कित की गई हैं जो इस प्रकार है—

पूर्वकाल में दम के पुत्र राज्य-वर्धन बड़े विख्यात राजा थे, वे धर्मपूर्वक श्रपनी प्रजा का पालन करते थे। उनके राज्य में धन-जन की अहर्निश वृद्धि होती थी। सारी प्रजा स्वस्थ, सुप्रसन्न, सम्पन्न ग्रौर साच्चर थी। रोग, उत्पात, अकाल आदिका कोई भय न था। दिल्लिण देश के राजा विदूर्थ की पुत्री मानिनी उनकी पत्नीं थी। एक दिन राजा के शिर में तेल लगाते समय वह एकाएक रो पड़ी। रोने का कारण पूछने पर उसने राजा के काले केश समूह में एक पके हुये बाल को श्रपने दु:ख का कारण बताया। तब राजा ने हँसते हुये कहा-"प्रिये तुम्हारा शोक श्रौर रुदन श्रनुचित है। जन्म, वृद्धि श्रौर परिणाम - ये समस्त देहधारियों के स्वामाविक विकार हैं। मैंने तो समस्त वेद विद्याओं का ऋष्ययन किया, सहस्रों यज्ञ किये, तुम्हारे साथ ऋनेकानेक उत्तमीत्तम भीग भीगे, ऋनेकों पुत्र पैदा किये, सात सहस्र वर्ष तक सुन्दर शासन द्वारा प्रजाको सुखी श्रौर स्वस्थ रक्ला। इस समय बाल का पकना बड़े भाग्य की बात है। इससे वानप्रस्थ में प्रवेशकर वह श्रेष्ठ तप करने की प्रेरणा मिलती है जिस पर मानव-जन्म की चरितार्थता निर्भर है। अपने अन्य पार्श्ववर्ती जनों को सम्बोधित कर राजा ने कहा- 'भाइयो ! यह पका बाल क्राक्मी मृत्यु का दूत है जो यह सन्देश सुना रहा है कि यमराज के सैनिक मुक्त पर ब्राक्रमण करनेका विचार कर रहे हैं. स्रतः मुक्ते राज्यशासन का दायित्व पुत्रों को सौप कर विषयभोग से निवृत्त हो वन का आश्रय लेना चाहिये "। राजा की बात सुनकर सारी प्रजा ब्राक्ल हो उठी ब्रौर राजा से प्रार्थना करने लगी कि वे वनगमन का विचार न करें श्रपित पहले की भाँति ही पृथ्वी का शासन करते रहें। उस समय सब लोगों ने यह निश्चय किया कि राजा की आयु बढ़ाने के लिये सूर्य देव की सामृहिक श्राराधना की जाय | इस निश्चय के श्रनुसार सुदामा नामक गन्धर्व की सम्मति से कामरूप पर्वत पर जा कर वे लोग सूर्यदेव की नियमपूर्वक आराधना में लग गये। तीन मास की श्रविच्छिन आराधना से प्रसन होकर सूर्यदेव ने उनलोगों को दर्शन दिया।

#### एक सौ दसवाँ अध्याय

सर्यदेवने वर मांगने का संकेत किया। तब प्रजाजनों ने यह वर मांगा कि राजा राज्यवर्धन का जीवन दश सहस्र और बढजाय तथा वे स्रपनी स्राय भर नीरोग, शत्रुरहित, सुकेश श्रीर युवा बने रहें। सूर्यदेव ने 'तथा ८स्तु' कह कर श्रपने ब्राप को अन्तर्हित कर लिया। प्रजाजनों ने राजधानी में आकर जब यह शुभ समाचार राजा और रानी को सुनाया तब रानी तो बहुत प्रसन्न हुई पर राजा चिन्तामग्न हो गये। चिन्ता का कारण पूछे जाने पर राजा ने कहा--''मैं इस बात से चिन्तित हूँ कि मैं श्रकेला तो दश सहस्र वर्ष तक जीवित रहूँगा पर मेरे स्वजन श्रीर प्रजाजन बीच-बीच में यमराज के श्रितिथि होते रहेंगे श्रीर इस प्रकार मुक्ते बहुत लम्बे समयतक इष्ट्वियोग का दुःख भोगना पड़ेगा "। राजा ने फिर कहा-"भाइयों ! यह निश्चय समभो कि दश सहस्र वर्षों की मेरी आय मुक्ते तभी अच्छी लगेगी जब मेरे सभी स्वजनों श्रीर प्रजाजनों की भी वही श्राय होगी । इस लिये मैं सोचता हूँ कि सर्वप्रथम मुक्ते इसी बात के लिये प्रयत्न करना चाहिये"। इतना कहकर राजा रानी को साथ ले उसी कामरूप पर्वत पर जा सर्यदेव की श्राराधना करने लगे। एक वर्ष तक निरन्तर श्राराधना चताती रही। श्रन्त में सूर्यदेव की कृपा से राजा के स्वजनों श्रीर प्रजाजनों को भी दश सहस्र वर्ष की स्रायु प्राप्त होगई। तब राजा रानी-सहित स्रपनी राज-धानी में लौटे और दश सहस्र वर्ष तक पुनः धर्मपूर्वक प्रजा का पालन किये।

इस कथा से राजा और प्रजा की परस्परानुरिक और पारस्परिक हितेषिता का सुन्दर निदर्शन प्राप्त होता है।।

### एक सौ ग्यारहवाँ अध्याय

इस अध्याय में बताया गया है कि वैवस्वत मनु के इच्वाकु, नमग, ऋष्ट, निर्ध्यन्त, नामाग, पृषष्ठ स्त्रौर धृष्ट—ये सात पुत्र थे । यद्यपि ये सभी पुत्र बड़े योग्य थे किर भी इन सबों से भी श्रेष्ठ एक स्त्रौर पुत्र के निमित्त उन्होंने मित्रा-वस्ण नामक यज्ञ किया। यज्ञ में कुछ स्त्रविधि हो जाने से पुत्र के बदले एक पुत्री पैदा हुई जिसका नाम इला पड़ा। मनु के प्रार्थना करने पर मित्र स्त्रौर

वहरण ने उस पुत्री को ही पुत्र बना दिया जो सुयुम्न नाम से ख्यात हुन्ना।
एक दिन वन में शिकार खेलते समय उससे कुछ न्नपराध हो गया जिससे
महादेव जी को क्रोध न्ना गया। उस क्रोध के फलस्वरूप सुयुम्न को पुन: स्त्री
हो जाना पड़ा। उस समय चन्द्रमा के पुत्र बुध ने उससे एक पुत्र पैदा किया
जिसका नाम पुरुरवा रक्खा गया। तरपश्चात् त्रश्चमेध यज्ञ करके सुयुम्न ने पुन:
पुरुषत्व प्राप्त कर लिया। फिर उसके उत्कल, विनय न्नौर गय नाम के तीन
पुत्र पैदा हुये। सुयुम्न के स्त्री रूप में बुध से पैदा होने के कारण पुरुरवा को
राज्य का भाग नहीं मिला किन्तु विशिष्ठ जी की सम्मति से उसे प्रतिष्ठान नामक
जत्म नगर दे दिया गया।

#### एक सौ बारहवाँ अध्याय

इस ऋध्याय की कथा इस प्रकार है-

वैवस्वत मनु का पुत्र पृषष्ठ एक दिन मृगया के लिये जंगल गया। वहाँ एक अग्निहोत्री ब्राह्मण की गौ को गवय समक्त कर उसने मार दिया। तब उस गौ की रत्ना में नियुक्त ब्राह्मण पुत्र बाभ्रव्य ने पृषष्ठ को शूद्ध हो जाने का शाप दे दिया। शाप से राजा को कोध श्रा गया। वह भी ब्राह्मणपुत्र को शाप देने के लिये प्रस्तुत हुआ। इस पर ब्राह्मणपुत्र राजा का नाश करने के लिये दूसरा शाप देने को प्रवृत्त हुआ। उसी समय उसका पिता पहुँच गया श्रीर उसे शाप देने से विरत करते हुये कहा कि ब्राह्मण का मृषण चमा है न कि कोध। कोध से तो धर्म, अर्थ और काम इन सब की हानि होती है। दूसरी बात यह है कि यदि राजा ने इसे जान कर मारा हो तब भी श्रपने हित का विचार कर हमें राजा पर दया करनी चाहिये और यदि उसने श्रमजान में मारा हो तब तो उसका कोई श्रपराध ही नहीं है। श्रीर सच्ची बात तो यह है कि वह गौ श्रपनी श्रायु समाप्त कर श्रपने कर्म से मरी है, श्रतः राजा कथमिप शाप का पात्र नहीं है "। यह सुन ब्राह्मणपुत्र दूसरा शाप देने से विरत हो गया, पर पहले शाप के कारण प्रषष्ठ को शूद्ध होना पड़ा।

#### एक सौ तेरहवाँ अध्याय

इस अध्याय की कथा यह है कि-

पूर्व काल में दिष्ट नाम के एक राजा थे, उनके नामाग नाम का एक पुत्र था, उसने यौवन के ख्रारम्म में एक परम सुन्दरी कैश्य कन्या को देखा।

उसके रूप-लावएय से मुम्ब हो राजपुत्र ने उसके पिता से उसकी याचना की। राजा की अनुमित के बिना वैश्य को ऐसा करने का साहस न हुआ। उसने राजा से कहा—"राजन्! राजकुमार मेरी क्रन्या से विवाह करना चाहते हैं, यदि श्रापकी श्रनुमित हो तो ऐसा किया जाय '। राजा ने च्त्रियेतर कन्या से प्रथम विवाह की श्रनुमित न दी। तब राजकुमार बलपूर्वक उससे राच्स विवाह करने को उद्यत हुआ। वैश्य ने राजा से रच्चा की प्रार्थना की। फलतः राजा श्रीर राजकुमार में युद्ध उन गया। फिर श्राकाश से उतरकर एक परिवाजक ने राजा से कहा "राजन्! श्रापका यह पुत्र वैश्यतनया में श्रासक होने के कारण धर्मभ्रष्ट श्रीर पतित हो गया है, यह च्त्रिय से युद्ध करने का श्रिधकारी नहीं है, श्रतः श्राप युद्ध बन्द कर दें।

# एक सौ चौदहवाँ अध्याय

जब राजा ने युद्ध बन्द कर दिया तब राजकुमार ने वैश्य-कन्या से विवाह कर राजा के निकट अपने कर्तव्य का निर्देश करने की प्रार्थना की। राजा ने उसे धर्मोपदेष्टा बाभ्रव्य त्र्यादि तपस्वी ब्राह्मणों के समीप भेज दिया। उन लोगों ने पशु-पालन, कृषि तथा वाणिज्य को उसका धर्म बताया। थोड़े दिन बाद उसे भनन्दन नाम का एक पुत्र पैदा हुआ। जन्न वह बड़ा हुआ तब हिमालय पर्वत पर तप करते हुये राजर्षि से उसने सम्पूर्ण श्रस्त्रविद्या सीखी और फिर अपने चचेरे भाई वसरात आदि से राज्य का आधा भाग माँगा। उन लोगों ने वैश्यपुत्र कह कर उसे राज्य का श्रनिधकारी बताया तथा राज्य का कुछ भी भाग देना स्वीकार न किया। तब उसने उन लोगों से युद्ध छेड़कर उन्हें पराजित कर राज्य से पृथक कर दिया और सारा राज्य पिता को श्रर्पित किया। पिता ने अपने को वैश्य बताते हुये राज्य का अनिधकारी बता उसे स्वीकार न किया। तब उसकी पत्नी ने कहा-"श्राप राज्य स्वीकार कर लें. अपने को राज्य का श्रनधिकारी न समर्फे, कारण कि न श्राप वैश्य हैं श्रीर न मैं वैश्य-कन्या हूँ। वस्तुस्थिति कुछ श्रीर ही है, और त्रह यह कि पूर्व काल में सुदेव नाम के एक चित्रिय राजा थे, एक दिन वे वसन्त ऋतु में स्त्रियों के साथ विहार करने के निमित्त आम्रवन में गये, साथ में उनका मित्र नल भी था। नल ने मद्य-पान से उन्मत्त हो च्यवन मुनि की पुत्रवधू के साथ बलात्कार करने की चेष्टा की। इस बात को देख उसके पति प्रमित ने उसकी एका करने के लिये राजा के ज्ञित्रयस्त्र को उद्बुद्ध करने का प्रयत्न किया । पर राजा अपने को वैश्य

कह कर चित्रिय के कर्तव्य-पालन से विमुख हो गया। इससे कुद्ध हो प्रमित ने राजा को वैश्य हो जाने का शाप दे दिया।

# एक सौ पन्द्रहवाँ अध्याय

राजा को शाप देने के पश्चात् प्रमित ने उसके उन्मत्त मित्र नल को भी शाप दिया जिससे वह तत्काल ही जल कर राख हो गया। इस घटना को देख त्रस्त होकर राजा ने प्रमित से चमा माँगी। तव प्रमित ने कहा -- "मेरा वचन मिथ्या नहीं हो सकता, वैश्य तो तुम को होना ही पड़ेगा । हाँ, जब कोई चत्रिय तुम्हारी कन्या को बलात् ग्रहण करेगा तब उसी समय तुम पुन: चत्रियत्व प्राप्त कर लोगे। शाप के वश वैश्यत्व को प्राप्त हुये वही चित्रिय राजा सुदेव मेरे पिता हैं। यह तो हुई मेरे पिता की बात । श्रव मेरी भी बात सुनिये । प्राचीन काल में गन्धमादन पर्वत पर राजर्षि सुरथ तपस्या करते थे। एक दिन उनके सामने ही बाज के मुख से छुटकर एक शारिका गिरी स्त्रीर मूर्च्छित हो गयी। तपस्वी राजर्षि के मन में उसके प्रति कृपा का भाव त्रा गया। जब उसकी मुच्छी नष्ट हुयी तव उसके शरीर से मेरा जन्म हुआ श्रीर मेरा नाम कृपावती रखा गया। एक दिन अगस्त्य मुनि के परम तरस्वी भ्राता वहाँ आये। उन्हें मेरी सिलयों ने वैश्य कह कर चिढा दिया । इससे रुष्ट हो उन्होंने सिलयों तथा मुम्म को वैश्य कुल में पैदा होने का शाप दे दिया। जब मैंने अपनी निरपराधता बताकर उनसे ज्ञमा माँगी तब उन्होंने कहा—"सत्य है, तुम्हारा दोष नही है। अपनी दुष्टा सिखयों के कारण तुमने यह शाप पाया है। अतः तुम शीव ही इससे छूटकारा पा जावोगी। वैश्ययोनि में जब तुम राज्य के लिये अपने पुत्र को प्रवोधन करोगो तब तुम्हें अपनी पूर्व जाति का स्मरण हो जायगा श्रौर उसी जन्म में चत्रिय होकर पति के साथ दिव्य भोग प्राप्त करोगी "। तो इस प्रकार जब न मेरे पिता वैश्य हैं और न मैं वैश्य हूँ तब मेरे सम्पर्क से अन्य लोग वैश्य कैसे हो सकते हैं ?"

# एक सौ सोलहवाँ अध्याय

इस ब्रध्याय की कथा यह है कि नाभाग ने अपनी पत्नी से उपर्युक्त सारा वृत्तान्त सुन लेने पर भी राज्य को स्वीकार नहीं किया। उसने कहा—''मैंने पिता की ब्राज्ञा से राज्य का परित्याग किया है ब्रातः उसे मैं स्वीकार नहीं कर सकता ''। तब भनन्दन ने स्वयं ही राज्य को स्वीकार किया ब्रौर विवाह करके

ग्रहस्य का जीवन व्यतीत करता हुन्ना वह धर्मपूर्वक प्रजा का पालन करने लगा। कुछ दिन बाद उसके एक पुत्र पैदा हुआ जिसका नाम वस्मित्री रक्खा गया। उसका विवाह राजा विदूर्य की कन्या मुदावती से, जिसका दूसरा नाम सुनन्दा था, हुन्ना। इस विवाह की कथा बड़ी रोचक है यथा—

इस पृथ्वी पर विदूरथ नाम के एक बड़े प्रतापी एवं यशस्वी राजा थे। उनके सुनीति और सुमित नाम के दो पुत्र तथा मुदावती नाम की एक कन्या थी। एक दिन वे शिकार खेलने जंगल गये। वहाँ उन्होंने एक बड़ा गहरा गर्त देखा। उसे देख वे विस्मित हो रहे थे कि इतने ही में वहाँ सुन्नत नाम के एक तपस्वी ऋागये। उनसे राजाने उस गर्तके बारे में पूछा। तपस्वीने कहा- "खेद है कि तुम राजा होकर इस बात को नहीं जानते, राजा को तो अपने राज्य के कण-कण की जानकारी रखनी चाहिये।" इतना कह कर तपस्वी ने बताया कि ''पाताल में एक कुजम्म नाम का राह्यस है, उसके पास सुनन्द नाम का एक बड़ा प्रवल मूसल है। उससे बड़े बड़े बलवानों तथा बड़ी-बढ़ी सेनान्त्रों का संहार किया जा सकता है। उसका यह स्वभाव है कि जिस दिन उसे कोई स्त्री छू देती है उस दिन वह दुर्बल हो जाता है पर दूसरे दिन वह पुनः पूर्ववत् बलवान् हो जाता है। कुजुम्म को मूसल के इस स्वभाव का ज्ञान नहीं है। वह उसे सर्वथा बलवान ही समम्तता है श्रौर उसी से अपने शत्रुत्रों का संहार करता है। उसी मूसल से पृथ्वी को तोड़कर राच्चसों के यातायात के लिये उसने यह गर्त बनाया है।'' राजा ने लौट कर अपनी सन्तानों श्रौर मन्त्रियों को उस मूसल तथा उस गर्त की बात बतायी। एक दिन कुजम्भ उस गर्त से आया श्रीर राजकन्या को चुरा ले गया। राजा ने राज्ञस को मार कर कन्या को ले स्त्राने के निमित्त स्त्रपनी सेना तथा स्त्रपने पुत्रों को भेजा। कुजम्म ने तुमुल युद्ध कर सारी सेना का संहार कर दिया श्रीर राजाश्रों को बन्दी बना लिया। तब राजा ने घोषणा करवायी कि जो पुरुष उनकी सन्तानों का उद्घार करेगा उससे वे अपनी कन्या का विवाह कर देंगे। घोषणा सुनकर वत्सप्री राजा के निकट गया ऋौर उनकी आज्ञा प्राप्त कर एक वड़ी सेना साथ में ले उसी गर्त के रास्ते कुजुम्भ की नगरी में पहुँच कर उसे युद्ध के लिये ललकारा। फिर वत्सप्री श्रीर उसकी सेनाका कुनुम्म तथा उसकी सेना के साथ विकट युद्ध हुन्ना। वत्सप्री द्वारा अपनी सेना का तेजी से संहार होता हुआ देखकर वह मूसल लाने के निमित्त दौड़ता हुआ अन्त:पुर में गया किन्तु मुदावती ने मूसल को छुकर पहले ही से दुर्वल कर रक्ला था। अतः मूसल

का प्रयोग करके भी राच्चस कुछ न कर सका। जब मूसल का प्रयोग विफल हो गया तब उसने अन्यान्य श्रस्त्रों का प्रयोग करके युद्ध किया। पर श्रन्त में वत्सप्री ने श्राग्नेय अस्त्र के प्रहार से उसे मृत्यु का कवल बना दिया। तदनन्तर वत्सप्री ने राजा विदूरथ की सन्तानों को मुक्त कर उन्हें राजा के समच्च ला खड़ा किया। राजा ने प्रसन्त हो श्रपनी पूर्व घोषणा के श्रनुसार वत्सप्री के साथ अपनी कन्या मुदावती का विवाह कर दिया। कुछ काल के बाद उसके पिता भनन्दन ने उसे राज्यासन पर श्रमिषिक्त किया श्रीर स्वयं तपस्या के हेतु जंगल चला गया।

# एक सौ सत्रहवां अध्याय

सुनन्दा—मुदावती ने बारह पुत्र उत्पन्न किये जिनमें ज्येष्ठ पुत्र प्रांध को राज्याधिकार प्राप्त हुन्ना न्नौर शेष ग्यारह उसके वशवर्ती हो कर प्रेम-पूर्वक रहने लगे। प्रांध के पांच पुत्र पैदा हुए—खिनत्र, शौरि, उदावसु, सुनम न्नौर महारथ। इनमें ज्येष्ठ होने के कारण खिनत्र ही पृथ्वी का राजा हुन्ना, इसकी यह लालसा थी कि—

नन्दन्तु सर्वभूतानि स्निद्धन्तु विजनेष्वपि। स्वस्त्यस्तु सर्वभूतेषु निरातङ्कानि सन्तु च॥ १२॥ मा व्याधिरस्तु भूतानामाधयो न भवन्तु च। मैत्रीमशेषभूतानि पुष्यन्तु सकले जने॥ १३॥ शिवमस्तु द्विजातीनां प्रीतिरस्तु परस्परम्। समृद्धिः सर्ववर्णानां सिद्धिरस्तु चकर्मणाम्॥ १४॥

सब प्राणी सुखी हों श्रीर श्रन्यजनों में भी रनेह रक्षें; सब जीवों का कल्याण हो तथा उन्हें किसी प्रकार का कोई श्रातक्क न हो ॥१२॥ प्राणियों को कोई शारीरिक रोग तथा मानसिक चिन्ता न हो; सब लोग सब के मित्र हों ॥१३॥ ब्राह्मणों का कल्याण हो तथा उनमें परस्पर प्रीति हो; सब वर्ण समृद्ध और सफलकर्मा हों ॥१४॥

प्रजावर्ग को इसकी शिक्ता थी कि-

हे लोकाः ! सर्वभूतेषु शिवा वोऽस्तु सदा मतिः । यथाऽऽत्मनि तथा पुत्रे हितमिच्छथ सर्वदा ॥ १४ ॥ तथा समस्तभूतेषु वर्तभ्वं हितबुद्धयः । एतद्वो हितमत्यन्तं को वा कस्यापराध्यति ? ॥ १६ ॥ यत्करोत्यिहतं किश्चित्कस्यचिन्मृढमानसः । तं समभ्येति तन्नूनं कर्तृगामि फलं यतः ॥ १७॥ इति मत्वा समस्तेषु भो लोकाः १ कृतबुद्धयः । सन्तु, मा लौकिकं पापं, लोकान् प्राप्स्यथ वे बुधाः १॥ १८॥

प्रजाजनों ! तुम्हारी बुद्धि सब प्राणियों में कल्याणमयी हो । जिस प्रकार अपना और अपने पुत्र का हित चाहते हो उसी प्रकार सब प्राणियों के लिये हित बुद्धि रक्खो । ऐसा करने से तुम्हारा अधिक हित होगा, क्योंकि जब सब लोग एक दूसरे के हितेच्छु होंगे तब कोई किसी के प्रति अपराध न करेगा ॥१५,१६॥ यदि कोई मूढ़चित्त मनुष्य किसी का कुछ अहित करेगा तो उसका परिणाम उसी को प्राप्त होगा, क्योंकि किया का फल नियमेन कर्नुगामी होता है ॥१७॥ प्रजाजनों ! यदि इस तथ्य को समक्त कर तुम लोग परस्पर में हितबुद्धि रक्खोंगे तो कोई भी सांसारिक बुराई न होगी और तुम सब लोग उत्तम लोकों को प्राप्त करोंगे ॥१८॥

इसने प्रजाजनों को बताया कि अपने विषय में तो मेरी यह अभिलाषा है-

यो में ऽद्य स्निद्धते तस्य शिवमस्तु सदा भुवि। यश्च मां द्वेष्टि लोके ऽस्मिन् सोऽपि भद्राणि पश्यतु॥ १६॥

जो मुक्त से आज स्नेह करता है, मैं चाहता हूँ कि उसका सदैव कल्याण हो, और जो मुक्तसे देव करता है, मैं चाहता हूँ कि उसका भी इस संसार में सर्वदा मङ्गल हो ॥

राजा खनित्र का अपने भाइयों से बड़ा स्नेह था अत: उसने उन लोगों को भिन्न-भिन्न राज्यों का अधिपति बना दिया तथा उनके अलग-अलग मन्त्री अौर पुरोहित रख दिये। कुछ दिन बाद खनित्र के अनुज शौरि के मन्त्री विश्ववेदी ने शौरिको सम्मित दी कि वह अपने अन्य भाइयों का सहयोग प्राप्त कर खनित्र पर आक्रमण करें और उसे पराजित कर स्वयं समस्त पृथ्वी का राजा बने। यदि वह ऐसा न करेगा तो जिस छोटे से राज्य का वह अधिपति हैं वह उसके पुत्र-पौत्रों में बँट कर जीण हो जायगा और अन्त में उसके वंशजों को कृषक का जीवन व्यतीत करना पड़ेगा। शौरि ने यह कह कर उसकी सम्मित न मानी कि जन्न हम पांच भाई हैं तो सबके सन्न किस प्रकार सारी पृथ्वी के राजा हो सकते हैं, अत: यह उचित ही हुआ है कि ज्येष्ट भाई सारी पृथ्वी के राजा हो सकते हैं, अत: यह उचित ही हुआ है कि ज्येष्ट भाई सारी पृथ्वी के अधिपति हैं और हम चारो अनुज उनके अधीनस्थ राजा हैं। उसका

यह विचार सुनने के बाद भी विश्ववेदी ने उसको खिनत्र के विरुद्ध उसकाने का तथा समस्त पृथ्वी के साम्राज्य के प्रति उसका मन लुभाने का प्रयत्न करता ही रहा। श्रन्त में उसकी मूकसम्मिति जान कर उसने उसके भाइयों को मिला लिया श्रीर चारों के पुरोहितों से खिनत्र का नाश कराने के लिये श्राभिचारिक प्रयोग कराने लगा। श्राभिचारिक कर्म के पूरा होते ही चार कृत्यायें उत्पन्न हुई और वे खिनत्र का वध करने उसके निकट गई, पर उसके महान पुण्य से हतशिक हो उसका कुछ न कर सकीं। तब लौटकर उन सबों ने चारो पुरोहितों श्रीर उनके प्रेरक विश्ववेदी पर आक्रमण किया श्रीर उन सबों को एक साथ ही मार डाला।

### एक सौ अठारहवां अध्याय

जब ख़िनत्र को यह घटना ज्ञात हुई तो वह बड़ा विषएण श्रीर विस्मित हुश्रा, उसने इसका रहस्य विशिष्ठ मुनि से पूछा, उसे विशिष्ठ मुनि ने सारा रहस्य बताया। तब उसने सोचा कि "चारो पुरोहितों तथा मन्त्री विश्ववेदी के विनाशका कारण मैं ही हूँ, क्यों कि यदि मैं समस्त पृथ्वी का सम्राट न होता तो मेरे प्रति इन लोगों ने यह षड्यन्त्र न रचा होता श्रीर यदि यह षड्यन्त्र न रचा गया होता तो इन सबों की यह श्रकालमृत्यु क्यों होतो है। अतः इस साम्राज्यको श्रीर मुक्तको धिकार है।" इस प्रकार इस घटना से खनित्र को बड़ा उद्देग हुश्रा श्रीर वह श्रपने पुत्र जुप को राज्यासन पर श्रिभिषक्त कर स्वयं पत्नी को साथ ले तपस्या करने के हेतु जंगल चला गया।

# एक सौ उन्नीसवां अध्याय

खनित्र के पुत्र तुप ने ब्राह्मणों द्वारा ब्रह्मा के पुत्र तुप का उदात्त चित्र सुनकर उन्हीं के समान उत्तमोत्तम कार्य करने की प्रतिज्ञा की। श्रकाल पड़ने पर वह बड़े-बड़े यज्ञ कर प्रजा का दुःख दूर करता था। कर से प्राप्त होने वाला सारा द्रव्य तथा राज्यकोष का श्रातिरिक्त धन वह ब्राह्मणों के सत्कार श्रोर प्रजा के हित में व्यय करता था। उसने श्रपनी पत्नी प्रमथा से वीर नामक एक प्रतापी पुत्र पैदा किया जिसका विवाह विदर्भेदेशके नरेश की कन्या निन्दिनी से हुश्रा। वीर श्रोर निन्दिनी से एक विविश नाम का महाप्रतापी पुत्र पैदा हुआ। उसके शासन-काल में समस्त प्रजा श्रत्यन्त सुखी, शान्त श्रोर समुकत थी। उसके राज्य में कभी दुर्मित्त तथा किसी प्रकार का कोई उपद्रव नहीं हुआ।

खाद्य-पेयकी सामग्री सदैव विपुल रही। सारी प्रजा सम्पन्न तथा अनुशासित थी। किसी को किसी प्रकार का कोई भय न था॥

#### एक सौ बीसवा अध्याय

विविश के बाद उसका पुत्र खनीनेत्र राजा हुआ। उसने दश सहस्र यश करके सम्पूर्ण पृथ्वी का दान कर दिया और फिर तपस्या द्वारा विपुल धनराशि प्राप्त कर पृथ्वी को पुन: खरीद लिया। इस प्रकार समस्त ब्राह्मण धनवान् हो गये और राजा का राज्य भी बना रहा। इस महाधार्मिक राजा के कोई पुत्र न था। एक दिन वह शिकार खेलने जंगल गया था। उस समय एक मृग उसके सामने आकर बोला—"राजन्! मुक्ते मार कर अपना इष्टमाधन कीजिये।" राजा ने विस्मित हो कर पूछा—"भाई! अन्य मृग तो मुक्ते दूर ही से देख कर भाग जाते हैं, फिर तुम क्यों मृत्यु के लिये आत्म समर्पण कर रहे हो।"

मृग ने कहा-

अपुत्रोऽहं महाराज! वृथा जन्मप्रयोजनम्। विचारयन्न पश्यामि प्राणानामिह धारणम्॥ १०॥

महाराज ! मेरे पुत्र नहीं है, अतः मेरा जीवन व्यर्थ है, विचार करने पर मुक्ते प्राण् रखने की आवश्यकता नहीं प्रतीत होती।

इतने में एक दूसरा मृग आकर बोला -

राजन ! स्राप पुत्र की प्राप्ति के लिये पितृयज्ञ करने के निमित्त मृग का मांस चाहते हैं, सो इस स्रपुत्र को मारने से स्रापका लाम न होगा। मुक्त् पुत्रवान् को मार कर अपने इष्ट का साधन कीजिये।

राजा ने जब इससे मृत्यु का वरण करने का कारण पूछा तब इसने कहा— "राजन्! मेरे सैकड़ों सन्तानें हैं, उनके पालन श्रीर जीवन की चिन्ता मुके निरन्तर दुःखी बनाये रहती है। श्रतः मैं शारीर का त्याग कर सन्तान के दुःखों से मुक्त होना चाहता हूँ"।

पूर्व मृग ने कहा—''राजन्। यह धन्य है, इसके इतने पुत्र हैं, इसे मत मारिये, मुक्त पापी अपुत्र को ही मारिये।''

दूसरे मृग ने पूर्व मृग से कहा -

एकदेहभवं यस्य दुःखं धन्यः स वै भवान्। बहूनि यस्य देहानि तस्य दुःखान्यनेकधा॥ ३२॥ एको यदाऽहमासन्तु प्राक् तदा देहजं मम। दुःखमासीन्ममत्वे तु भायीयास्तदभूद् द्विधा॥ ३३॥ यदा जातान्यपत्यानि तदा यावन्ति तानि वै। तावच्छरीरभूमीनि मम दुःखान्यथाभवन्॥ ३४॥

भाई ! ऐसा मत कहो । मैं धन्य नहीं हूँ, धन्य तो वस्तुतः तुम्ही हो, क्योंकि तुम्हें केवल एक ही देह का दुःख है । जिसे जितने श्रिधक देहों में ममता होगी उसे उतना ही अधिक दुःख होगा ॥३२॥ जब मैं श्रकेला था तब मुफे एक ही देह का दुःख था । जब मुफे भार्या मिली तब मेरा दुःख दूना हो गया, क्योंकि उसके देह का दुःख भी मुफे व्यथित करने लगा ॥३३॥ श्रीर जब मेरे बहुत सी सन्तानें हो गईं तब उन सब शरीरों का भी दुःख मुफे घेरने लगा । फिर इतना श्रिधक दुःख भोगने वाला मैं कैसे धन्य हो सकता हूँ ? ॥३४॥

दोनों मृगों की उपर्युक्त बातें सुन कर राजा बड़ी दुबिया में पड़ा श्रौर निश्चय न कर सका कि पुत्र का न होना श्रन्छा है श्रयवा पुत्र का होना श्रन्छा है। विचार करने पर वह इस निष्कर्ष पर पहुँचा कि पुत्रों से दुःख तो श्रवश्य है पर शास्त्रों का मत है कि पुत्रहीन को सद्गति नहीं प्राप्त होती, श्रतः पुत्र का होना तो श्रावश्यक है पर उसे किसी प्राणी की हिंसा करके प्राप्त करना उचित नहीं है किन्तु प्रचण्ड तपस्या के द्वारा ही उसे प्राप्त करना उचित है।।

# १२१ से १२८ तक अध्याय

तपस्या से पुत्र प्राप्त करने का संकल्प कर राजा खनीनेत्र गोमती नदी के तट पर इन्द्र को प्रसन्न करने के हेतु कठोर तप करने लगा। उसकी तपस्या से सन्तुष्ट हो इन्द्र ने उसे त्र्यति श्रेष्ट पुत्र होने का वरदान दिया। किर राजा त्र्यपनी राजधानी में आ धर्मपूर्वक प्रजा का पालन करने लगा। कुछ दिन बाद उसे पुत्र हुआ जिसका नाम बलाश्व रक्खा गया। पिता के बाद जब वह राज्यासन पर त्रारूढ़ हुत्र्या तब उसने अपने बल-पौरुष से समस्त राजात्रों को वश में कर उन्हें कर देने को विवश किया। इससे त्र्यसन्तुष्ट हो सब राजा मिल गये त्रीर उस पर त्राक्रमण कर उसे विहल त्रीर विकल कर दिये। तब वह त्र्यपने मुख के सामने त्र्यपने हाथ मल कर शोक के नि:श्वास

छोड़ने लगा। उस समय उसके श्वासानिल के आघात से उसकी अंगुलियों के बीच से अनिगत शस्त्रधारी योद्धा प्रकट हुये। उनके सहयोग से उसने अपने शत्रुश्रों पर श्राक्रमण कर उन्हें पराजित कर दिया। इस विजय से सम्पूर्ण राज-समाज ने उसका लोहा मान लिया और उसे कर देना स्वीकार कर लिया। कर मल कर योद्धाश्रों को प्रकट करने के कारण वह करन्धम नाम से विख्यात हुआ।

राजा वीर्यंचन्द्र की पुत्री वीराने स्वयंवर में करन्यम का वरण किया श्रीर उससे करन्यम को एक बड़ा भाग्यशाली पुत्र पैदा हुआ। राजा ने ब्राह्मण-पुरोहितों की सम्मति से उसका नाम अवीक्षित रक्खा। वह समस्त वेद-वेदाङ्गों का पारदर्शी श्रीर सम्पूर्ण अस्त्रविद्याश्रों का उद्भार वेत्ता हुआ। धीरता, वीरता बुद्धि और कान्ति में कोई उसकी तुलना नहीं कर सकता था। एक बार वह वैदिश के राजा विशाल की पुत्री वैशालिनी के स्वयंवर में गया। वहाँ उस कन्या को बलात् उसने अपने वश में कर लिया। इस बात से सब राजाओं ने अपना अपना माना श्रीर कहा कि—

क्षमतां ललनामेतामेकस्माद् बलशालिनाम् । बहूनामेकवर्णानां जन्म धिग्वो महीभृताम् ॥ २३ ॥ चत्रियो यः श्वतत्राणं वध्यमानस्य दुर्मदैः । करोति तस्य तन्नाम वृथैवान्ये हि बिभ्रति ॥ २४ ॥ बिभेति को न मरणात् को युद्धेन विनाऽमरः ? । विचिन्त्यैतम् हातव्यं पौरुषं शस्त्रवृत्तिभः ॥ २४ ॥

हम बलवान् चित्रिय राजाओं के रहते यदि इस ललना का हरण हो जाता है श्रौर हम हरण करने वाले को चमा कर देते हैं तो हमारे जीवन को धिक्कार है ॥२३॥ जो दुष्टों से पीड़ित होते हुये प्राणी का त्राण कर सके वही सच्चा चित्रय है, जो ऐसा नहीं कर सकता उसका चित्रय-नाम धारण करना व्यर्थ है ॥२४॥ मृत्यु से किसे भय नहीं होता श्रौर युद्ध न करके कौन अमर हो जाता है १ तो जब ऐसी बात है तो हम शस्त्रजीवी चित्रियों को पौरुष का परिस्थाग कदापि न करना चाहिये ॥२८॥

इन परस्परकथनों से सब राजा उत्साहित हो शस्त्र लेकर उठ खड़े हुये त्र्रीर त्र्रावीचित को जा घेरे। आक्रमणकारी राजों ग्रीर राजकुमारों से ग्रवीित्त का बड़ा घोर युद्ध हुग्रा। जब ग्रवीित्त के वाणों की वर्षों से सारा राजवर्ग व्यथित एवं व्याकुल होगया तथा उनकी सेनायें त्रस्त हो पलायन करने लगीं तब सात सौ वीर चित्रयों ने मृत्यु की चिन्ता छोड़ कर चारो ग्रीर से उसे घेर लिया ग्रीर युद्ध के नियमों को तोड़ उसपर चारो ग्रीर से श्रस्त्रप्रहार आरम्भ कर दिया। बहुत से वीरों के ग्रधमपूर्वक युगपत् प्रहार का प्रतीकार न कर सकने के कारण वह भूमि पर गिर पड़ा। फिर राजा ग्री ने उसे बांधकर राजा विशाल के सामने ला खड़ा किया। राजा ने ग्रपनी पुत्री को उपस्थित राजा ग्रों में से किसी को चुनने का पुनः निदेश किया किन्तु उनमें से उसने किसी को न चुना। फलतः राजा ने उस दिन को अच्छा न समक्ष ज्योतिषी विद्वानों की सम्मित से स्वयंवर तथा विवाह का कार्य कालान्तर के लिये स्थिगत कर दिया।

जब राजा करन्धन को श्रपने पुत्र के बन्दी होने का समाचार मिला तब वह विचार करने लगा कि ऐसे समय क्या करना चाहिये । सामन्तों और राजाश्रों ने श्रपनी भिन्न भिन्न सम्मतियाँ दीं। कई लोगों ने राजकुमार के बलपूर्वक कन्या-हरण को श्रनुचित बताया । किन्तु रानी ने उन लोगों का विरोध करते हये श्रपने पुत्र के कार्य को चत्रियोंचित बताया श्रीर युद्ध के लिये शीघ सन्नद्ध होने को उत्साहित किया। करन्यम ने विशाल सेना लेकर वैदिश को जा घेरा। राजा विंशाल ने पहले तो युद्ध किया किन्त बाद में हार मान कर अवीचित को मुक कर दिया और अर्ध्य के साथ करन्धम के सामने उपस्थित हो उसका पूजन किया तथा अवीक्तित से अपनी कन्या के पाणिग्रहण का प्रस्ताव किया | अवीक्तित ने यह कह कर प्रस्ताव को अमान्य कर दिया कि युद्ध में अन्य राजाओं ने मुक्ते पराजित कर दिया है अतः मैं इसे क्या, किसी स्त्री को ग्रहण न कलाँगा श्रीर इसे तो कदापि न ग्रहरण करूँगा क्योंकि इसने मेरी प्रत्यक्त पराजय देखी है। यह सुन कर राजकन्या ने कहा कि मैं इनके सौन्दर्य और अद्भुत शौर्य से मुख्य हूँ, जिसे ये श्रपनी पराजय समकते हैं वह मेरी हिष्ट में पराजय नहीं है. क्योंकि ये धर्मपूर्वक युद्ध कर रहे थे, दूसरे लोगों ने तो ऋधर्म युद्ध करके इन्हें विवश किया है। श्रत: मेरा निश्चय है कि मैं इन्हीं से विवाह करूँगी, दूसरा कोई मेरा पित नहीं हो सकता। विशाल ने पुनः प्रार्थना की श्रीर करन्धम ने भी समर्थंन किया। किन्तु अवीचित ने नम्रता किन्तु अत्यन्त दढता से पुन: श्रस्वीकार कर दिया।

श्रवीचित का निश्चय सुनकर राजकन्या भी किसी श्रन्य से विवाह न करने का निश्चय कर तपस्या करने जंगल चली गयी । तीन मास तक निराहार रह कर तपस्या करने के बाद जब वह श्रत्यन्त कुश हो गयी तब उसने देहत्याग करने का विचार किया । उसी समय एक देवदूत ने आकर कहा—"देवि ! तुम्हारे तप के प्रभाव से तुम्हारे गर्भ से एक बड़ा वीर तेजस्वी, यशस्वी तथा, चन्द्रवर्ती पुत्र पैदा होनेवाला है श्रतः तुम देहत्याग करने का विचार छोड़ दो"। देवदूत के कथनानुसार उसने श्रपना विचार बदल दिया श्रीर अपने शरीर का पोषण श्रारम्भ कर दिया।

एक दिन अवीचित की माता वीरा ने उससे कहा — ''पुत्र ! मैं 'किमिच्छक' नाम का वत करना चाहती हूँ, इसके लिये तुम्हारे पिताकी अनुमित प्राप्त हो गई है, इसमें जोभी घन व्यय होगां उसे वे देंगे, शरीर का कष्ट मैं उठाऊगीं, यदि तुम भी ऋपना सहयोग प्रदान करो और प्रतिशा करो कि जो कुछ भी कार्यभार तुम्हारे ऊपर पड़ेगा, तुम्हारी इच्छा हो वा न हो. तुम उसे अवश्य सँमालोगे तो मैं इस उत्तम बत को कर डालूँ "। पुत्र ने माता की बतेच्छा पूर्ण करने के लिये माता की इच्छा के अनुसार प्रतिज्ञा कर ली। माता ने वतारम्भ कर दिया । इधर राजा करन्धम के मन्त्रिगण राजा से निवेदन कर रहे थे-"राजन्! आप ऋब वृद्ध हो चले, राजकुमार ने विवाह नहीं किया, इसका परिखाम यह ्होगा कि आप दोनों के बाद आप का यह विशाल राज्य स्राप के शत्रुस्रों के हाथ पड़ जायगा श्रीर वंश की परम्परा समाप्त हो जाने से श्राप के पितरों का भी पतन हो जायगा। श्रतः आप राजकुमार को विवाह के लिये तैयार होने का े कोई यक्त करें ''। यह बात हो ही रही थी कि राजा के कान में उनके पत्र की यह घोषणा सुनायी पड़ी कि ''मेरी माता 'किमिच्छक' नाम का बत कर रही हैं' ं इस श्रवसर पर जो कुछ किसी को माँगना हो, मुक्तसे माँग ले । मेरे शरीर से जो भी सम्भव होगा, उसे मैं पूरा करूँगा "। यह सुन राजा करन्धम ने पुत्र के निकट जाकर कहा-"यदि तुम्हारी घोषणा सत्य है तो तुम मेरी माँग पूरी करो. मेरी माँग यह है कि तम मुक्ते मेरे पौत्र का मुख दिखात्रो"। माता के समज्ञ की गयी प्रतिज्ञा तथा जनता के समज्ञ की गयी घोषणा से विवश होकर राजकमार बोला-"पिता जी! है तो यह कार्य मेरे लिये अति कठिन और मेरे अब तक के जीवन के विपरीत, फिर भी माता के ब्रत की पूर्ति ख्रीर सत्य की रचा के लिये मैं निर्लं होकर विवाह करूँगा"।

एक दिन राजकुमार शिकार खेलने के लिये जङ्गल गया। वहाँ उसने किसी नारी का त्रार्तनाद सुना। वह विलाप करती हुई कह रही थी—''मैं महाराज करन्धम के पुत्र अवीचित की पत्नी हूँ, यह नीच दानव मुक्ते हरकर ले जा रहा है ''। उसकी बात सनकर राजकुमार विचार करने लगा —"मैं तो श्राजन्म ब्रह्मचारी हूँ, फिर यह मेरी पत्नी कैसे हुई १ श्रच्छा, यह बात तो बाद में सोची जायगी, श्रमी तो इसकी रचा करना आवश्यक है "। यह निश्चय कर उसने उस दानव पर आक्रमण किया, दोनों में घोर युद्ध हुन्ना। श्रन्त में राजकुमार ने उसे मार डाला। उसके वध से प्रसन्न हो देवगण वहाँ उपस्थित हो गये श्रीर राजकुमार से कहे- "राजकुमार ! दानव को मारकर जिस नारी का तुम ने उद्धार किया है वह राजा विशाल की कन्या और तुम्हारी भार्या है. इसके गर्भ से तुम्हें एक चक्रवर्ती पुत्र पैदा होगा ''। देवगण के चले जाने के बाद नारी ने राजकमार से कहा - "नाथ! जब आपने मेरा परित्याग कर दिया तब मैं घरवार छोड़कर तपस्या करने के लिये जंगल चली स्रायी। जब तपस्या करते भरते मेरा शरीर सूख गया तब मैं इसे छोड़ देने को उद्यत हुयी। उसी समय एक देवदूत ने आकर कहा — "देवि ! तुम्हारे शरीर से चक्रवर्ती पुत्र का जन्म होने वाला है अतः तुम उसका त्याग मत करो ''। देवद्त की इस भविष्य वाणी पर विश्वास कर स्त्राप के दर्शन की आशा से मैंने शरीरत्याग का विचार छोड़ दिया"। राजकन्या की बात सुन कर राजकुमार को माता के 'किमिच्छक' त्रत के त्रावसर पर पिता को दिये गये त्रापने वचन का स्मरण हो श्राया, तब उसने राजकन्या से कहा — "देवि ! पहले शत्रुश्रों से पराजित होने के कारण मैंने तुम्हारा त्याग किया था, ब्रब तो शत्रु को मार कर मैंने तुम्हें प्राप्त किया है, तुम्हीं बतास्रो कि स्रब क्या करूँ ''। इतने में मय नामक गन्धर्व अप्तराओं सहित श्राकर राजकुमार से कहा-- ''राजकुमार ! यह कन्या वास्तव में मेरी पुत्री भामिनी है। महर्षि अप्रगस्य के शाप से इसे राजा विशाल की पुत्री होना पड़ा। इसे अपनी पत्नी बनाकर इससे चक्रवर्ती पुत्र पैदा की जिये?'। यह सुन राजकुमार ने विधिवत् उसका पाणिग्रहण किया। थोडे दिन बाद वैशालिनी के गर्भ से एक पुत्र का जन्म हुआ। तदनन्तर राजकुमार अपनी पत्नी श्रीर शिश् के साथ अपने नगर गया श्रीर पिता को प्रणाम कर कहा--"पिता जी! मैंने माता जी के 'किमिच्छक' व्रत के ब्रावसर पर जो प्रतिज्ञा की थी वह मैंने पूरी कर दी। लीजिये, अब आप अपने श्रङ्क में पौत्र का मुख देखिये "। यह कह राजकुनार ने पत्नी श्रीर पुत्र की प्राप्ति का सारा वृत्तान्त राजा करन्थम को सुना दिया। इस समाचार से समूचे राज्य में हर्ष की लहर दौड़ गयी, राज्य भर में सर्वत्र उत्सव मनाये गये, राजा विशाल को भी यह शुभ समाचार स्चित कर दिया गया।

एक दिन राजा करन्धम ने अवीचित से कहा—"पुत्र ! अब मैं वृद्ध हुआ, तपस्या के हेतु अब मैं जंगल जाना चाहता हुँ। अतः राज्य-शासन का भार अपने हाथ में लेकर मुक्ते मुक्त करो"। यह सुन राजकुमार ने कहा—

नाहं तात ! करिष्यामि पृथिव्याः परिपालनम् ।
नापैति हीर्मे मनसो राष्येऽन्यं त्वं नियोजय ॥ २२,अ०१२८॥
तातेन मोक्षितो बद्धो न स्ववीर्यादहं यतः ।
ततः कियत्पौरुषं मे, पुरुषैः पाल्यते मही ॥ २३, अ०१२८॥
पित्रोपात्तां श्रियं भुङ्के पित्रा कृच्छात् समुद्धतः ।
विज्ञायते च यः पित्रा, मानवः सोऽस्तु नो कुले ॥ २८,अ०१२८॥
स्वयमर्जितवित्तानां ख्यातिं स्वयमुपेयुषाम् ।
स्वयंनिस्तीर्णकृच्छाणां या गतिः, साऽस्तु मे गतिः॥ २६,अ०१२८॥

पिता जी ! मैं पृथ्वी का पालन नहीं कल गा। मेरे मन से लजा नहीं जाती, ख्राप राज्य-शासन के लिए दूसरे किसी को नियुक्त करें ॥२२॥ जब राजा ख्रों ने मुफे बन्दी बना लिया था तब द्यापने मुफे मुक्त किया था, मैं ख्रपने पराक्रम से मुक्त न हो सका था। फिर मुफमें क्या पुरुषत्व है १ पुरुषत्व से युक्त मनुष्य ही पृथ्वी का पालक बनने का श्रीधकारी होता है ॥२३॥ जो पिता से ख्राजित सम्पत्ति का भोग करे, जो पिता द्वारो संकट से उवारा जाय तथा जो पिता के नाम से जाना जाय, कुल में ऐसा मनुष्य न होना चाहिये॥ २८॥ जो श्रयने बलपौरुष से सम्पत्ति ख्रीर ख्याति का अर्जन करते तथा ख्रपने पौरुष से संकटों को पार करते हैं, मैं उन जैसे लोगों की गति चाहता हूँ।

जब श्रवीचित ने अन्तिम रूप से राज्य लेना श्रस्वीकार कर दिया तब करन्धम ने उसके पुत्र मरुत्त को राज्यासन पर श्रिमिषिक किया और स्वयं पत्नी को साथ ले तपस्या करने के निमित्त बन को प्रस्थान किया।।

#### १२९ से १३१ तक अध्याय

पिता की आजा से पितामह का राज्य पाकर मक्त और उपुत्रों के समान प्रजाजनों का धर्मपूर्वक पालन करने लगा। उसने बहुत से यज्ञों का विधिवत् अनुष्ठान किया। उसका राज्य सातो द्वीपों में फैला हुआ था। उसकी गति

स्राकाश, पाताल, जल स्रादि सभी स्थानों में स्रापितहत थी। उसके राज्य में सब वर्णों के लोग निरालस्य हो अपने कर्त्तव्यपालन में संलग्न रहते थे। स्रिङ्गर के पुत्र, बृहस्पित के भ्राता परम तपस्वी महात्मा संवर्त उसके पुरोहित थे। उसने मुझवान नामक स्वर्णपर्वत के शिखर को तोड़वा मँगाया था स्रीर उससे यज्ञ के भूभाग श्रीर भवन स्रादि सोने के बनवा डाले थे। ऋषिगण स्वाध्याय के समान उसके चरित्र का गान करते हुये कहा करते थे कि इस पृथ्वी पर मरुत्त के समान दूसरा यजमान ऐसा कौन हुस्रा कि जिसके यज्ञ में समस्त यजमण्डप श्रीर महल सोने के बने हों श्रीर जिसके यज्ञों में देवगण सोमपान कर तथा ब्राह्मणगण दिल्ला पाकर तृत हो गये हों श्रीर जिसके यज्ञों में इन्द्र स्थादि देवताश्रों ने ब्राह्मणों को भोजन परोसने का कार्य किया हो। मरुत्त के समान किस राजा के यज्ञ में ऐसा हुस्रा होगा कि रत्नों से घर भरे रहने के कारण ब्राह्मणों ने दिल्ला में पाये हुये सुवर्णों को त्याग दिया हो श्रीर उन छोड़ हुये सुवर्णों को पाकर दूसरे वर्ण के लोग तृत हो गये हों तथा उनके द्वारा श्रपने यहाँ बड़े बड़े यज्ञ किये हों।

एक दिन एक तपस्वी ने आकर राजा मरुत्त को उसकी पितामही का यह सन्देश सुनाया—"राजन ! तुम्हारे पितामह स्वर्गवासी हो गये हैं, मैं श्रीर्व मुनि के श्राश्रम में रह कर तपस्या करती हूँ। मुक्ते तुम्हारे राज्य में बहुत बड़ी त्रुटि दिखायी देती है। पाताल से श्राकर सर्पों ने सात मुनिपुत्रों को डंस लिया है, जलाशयों को दूषित कर दिया है, अपने पर्शने, मूत्र तथा मल से हिविष्य को भी अपवित्र कर दिया है। यहाँ के महर्षि इन सर्पों को भस्म कर डालने की शक्ति रखते हैं पर वे ऐसा नहीं कर सकते, क्योंकि उन्हें किसी को दगड देने का अधिकार नहीं है, वह अधिकार तो राजा होने के नाते केवल तुम्हीं को है। राजपुत्रों को भोगजनित सुख की प्राप्ति तभी तक होती है जब तक उनके मस्तक पर राज्याभिषेक का जल नहीं गिरता। कौन मित्र हैं १ कौन शत्रु हैं १ मेरे शत्रु का बल कितना है १ मैं कौन हूँ १ मेरे मन्त्री कौन हैं १ कौन कौन से राजा मेरे पत्त में हैं ? वे मुक्त से विरक्त हैं अथवा श्रनुरक्त ? शत्रुश्रों ने उन्हें फोड़ तो नहीं लिया है ? शत्रु पच्च के लोगों की क्या स्थिति है ? मेरे नगर अथवा राज्य में कौन मनुष्य श्रेष्ठ है ? कौन धर्म-कर्म का आश्रय लेता है ? कौन मूट है ! किसका बर्ताव उत्तम है ! कौन दएड देने योग्य है श्रीर कौन पालन करने योग्य है । किन मनुष्यों पर मुक्ते सदा दृष्टि रखनी चाहिये !---इन सब बातों पर राजा को सदैव विचार करते रहना चाहिये । राजा के लिये

यह भी त्रावश्यक है कि वह सब स्रोर कई गुप्तचर लगाये रक्ले, स्रोर गुप्तचर एक दूसरे से परिचित न हों। उनके द्वारा यह जानने की चेध्य करे कि कोई राजा श्रपने साथ की हुई सन्धि का भङ्ग तो नहीं कर रहा है। राजा श्रपने समस्त मन्त्रियों पर भी गुप्तचर रक्खे। राजा को चाहिये कि वह इन सब कार्यों में सदा मन लगाते हुये अपना समय व्यतीत करे न कि दिनरात विषयभोग में लिप्त रहे। राजाओं का शरीर भोग भोगने के लिये नहीं होता वह तो पृथ्वी तथा स्वधम के पालन के निमित्त क्लेश सहने के लिये होता है। पृथ्वी श्रौर स्वधर्म के पालन में राजा को जो कष्ट होता है उसी से उसे इस लोक में कीर्ति श्रीर परलोक में श्रवाय सख की प्राप्ति होती है। तम इस बात को समको और भोगों को त्याग कर पृथ्वी के पालन का कष्ट उठावो । तुम्हारे शासन-काल में ऋषियों को जो सपों से कष्ट हुआ है, उसे तुम नहीं जानते। इससे प्रतीत होता है कि तुम गुप्तचर रूपी नेत्र से अन्धे हो । अधिक कहने से क्या ? तम दृष्टों को द्रगड दो और सजनों का पालन करो। इससे तुम्हें प्रजा के धर्म का छठाँ भाग प्राप्त होगा। यदि तुम प्रजा की रचा न करोगे तो दुष्ट लोग उद्दर्ध होकर जो कुछ पाप करेंगे वह सब तुम्हीं को भोगना पड़ेगा । यह जान कर तम जैसा चाहो वैसा करो"।

पितामही का यह सन्देश सुनकर राजा मरुत्त को बड़ी लजा हुई । अपनी असावधानी के लिये उसने अपने को धिकारा और धनुष-वाण लेकर तत्काल आर्व के आश्रम पर पहुँचा। पितामही तथा ऋषिजनों को प्रणाम किया। सपों से इंसे मुनि-पुत्रों को देख अपनी निन्दा की और सपों का संहार करने की प्रतिज्ञा की। सपों का विनाश करने के लिये उसने संवर्तक नामक अस्त्र को उठाया। उस अस्त्र का प्रयोग होते ही सारा नागलोंक जलने लगा। सारे नागवंश में हाहाकार मच गया। सपों ने पाताल को छोड़ पृथ्वी पर आ मरुत्त की माता भामिनी को शरण ली और उन्हें स्मरण दिलाया—"जब पाताल में हम लोगों ने आप का सत्कार किया था तब आप ने हमें अभयदान दिया था। सो अब उसके पालन का समय आ गया है। आप के पुत्र महाराज मरुत्त हम लोगों को अपने अस्त्रतेज से दग्ध कर रहे हैं। आप कृपा कर उनसे हमारी एवा करें" भामिनी ने अपने वचन का स्मरण कर अपने पति से कहा— "स्वामिन्! मैं पहले ही आप को बता चुकी हूँ कि नागों ने पाताल में मेरा सत्कार करके मेरे पुत्र से प्राप्त होने वाले भय की चर्चा की थी और मैंने उनकी

रचा का वचन दिया था। त्राज वे मरुत्त के त्रस्त्रतेज से दग्ध हो रहे हैं श्रीर मेरी शरण में स्रा स्रपनी रक्ताकी प्रार्थनाकर रहे हैं। मैं उन सवों के साथ आप की शरण में उपस्थित हूँ, अब मेरी लाज आप का हाथ में है। यह निश्चित है कि त्राप का त्रादेश पाकर त्राप का पुत्र मरुत्त सर्पों का संहार बन्द कर देगा" । अवीचित ने कहा--"देवि । निश्चय ही किसी महान् अपराध पर ही तुम्हारा पुत्र कुपित हुआ होगा, अतः उसे शान्त करना कटिन है। फिर भी तुम्हारी बात मान कर मैं शरणागत सर्पों की रक्षा करूँगा और समभाने बुकाने से यदि मरूत शान्त न होगा तो श्रस्त्र से उसे शान्त करूँगा"। यह कह कर ऋवीचित ऋपनी पत्नी को साथ ले ऋौर्व मुनि के ऋाश्रम पर पहुँचा श्रीर श्रपने पत्र को कोध से रक्त तथा भयानक श्रस्त्रतेज से सपों को दग्ध करते देख बोले-''पुत्र क्रोध न करो, श्रपने श्रस्त्र को लौटा लो''। मस्त्त ने माता-पिता को प्रणाम कर उत्तर दिया -- "पिता जी ! सपीं ने मेरे शासन श्रीर शौर्य का अपमान कर भारी अपराव किया है, ऋषियों के आश्रम में घुस कर सात मुनि-पुत्रों को डंस लिया है, दुष्टों ने यहाँ के जलाशयों ख्रौर हविष्य को दूषित कर दिया है, अतः इन दुष्टों के वध से स्त्राप मुफ्ते विरत न करें"। स्त्रवीद्धित ने कहा--"राजन्! ये सर्प मेरे शरणागत हैं, अतः मेरे गौरव को ध्यान में रख कर तुम अरने श्रस्त्र को लौटा लो"। मरुत्त ने कहा— "पिता जी! ये दृष्ट श्रीर श्रापाधी हैं, मैं इन्हें क्तमानहीं कर सकता, जो राजा दुष्टों को दरड देता श्रीर सज्जनों का पालन करता है वह पुख्य लोकों को प्राप्त करता है श्रीर जो स्राने इस कर्तव्य की उपेदा करता है वह नरकगामी होता है"। स्रवीचित ने कहा-"ये सर्प तस्त होकर मेरी शरण में त्राये हैं, शरणागत कोई भी हो. उसकी रचा करना महान् धर्म है। मैं इनकी हिंसा बन्द करने को तमसे बार बार कह रहा हूँ, पर तुम नहीं सुन रहे हो, अत: मुक्ते तुम्हारे विरुद्ध अस्त्र उठाना होगा"। यह कह कर श्रवीचित ने मक्त पर कालास्त्र नामक महा-भयंकर श्रस्त्र का सन्धान किया। महत्त ने "दुष्टों का दमन कर प्रजा का पालन करना" इस राजकर्तव्य को प्रधान मान पिता की उपेचा कर दी श्रीर अवीचित ने शरणागत पालन जैसे महान् कर्तव्य को प्रधानता दे पुत्र की उपेज्ञा कर दी और इस प्रकार अपने अपने करीव्य का पालन करने के लिये दोनों एक दूसरे का वध करने को उद्यत हो गये | इस बात को देख भागव स्त्रादि मुनि बीच में आ पड़े श्रौर बोले--''नाग लोग कह रहें हैं कि दुष्ट सपों ने जिन मुनि पुत्रों को डंस लिया है उन्हें वे जीवित कर देंगे श्रीर ऐसी व्यवस्था कर देंगे जिससे

ऐसे अपराध की कभी पुनरावृत्ति न होगी अतः उनका संहार न होना चाहिये। अब हमारी सम्मित है कि आप लोग युद्ध न करें क्योंकि नागों का प्रस्ताव मान लेने से आप दोनों के कर्नियों का पालन हो जाता है''। अवीचित की माता, मरुत्त की पितामही तपस्विनी वीरा ने भी इसका समर्थन किया। फलतः नागों ने विषहर औषियों का प्रयोग कर मुनिपुत्रों को जीवित कर दिया, मुनिगण प्रसन्न हो गये। नागलोक का त्राण हुआ। वीरा और भामिनी हर्षित हो उठीं। मरुत्त ने प्रसन्न हो माता-पिता को प्रणाम किया। अवीचित ने प्रमुदित हो उसे भूरि भूरि आशीवाँद दिया। सब लोग प्रसन्न हो यथा स्थान चले गये।

# एक सौ बत्तीसवां अध्याय

राजा मरुत्त ने अपने अठारह पुत्रों में सबसे जेष्ठ और श्रेष्ठ पुत्र नरिष्यन्त को ऋपना उत्तराधिकारी बनाया श्रीर स्वयं तपस्या के निमित्त वन को प्रस्थान किया | राजा नरिष्यन्त ने सोचा--''ऐसा कौन सा उत्तम कार्य है जिसे मेरे पिता तथा पूर्वजों ने नहीं किया है। सभी उत्तम कर्म वे कर डाले हैं। ऐसी स्थिति में उन्हीं कमों को करने में न तो कोई नवीनता होगी श्रीर न उतने से पूर्वजों को अपने वंश में कोई नया उल्कर्ष देख कर प्रसन्नता ही होगी। अतः उचित यह होगा कि जिन कर्मों को उन लोगों ने सकाम भावना से किया है उन्हीं को मैं निष्काम भावना से करूँ, उन लोगों ने बड़े बड़े यज्ञ स्वयं किये थे, मैं ऐसा करूँ कि दूसरे लोग भी बड़े बड़े यज्ञ कर सकें "। यह निश्चय कर उसने एक ऐसे यज्ञ का ऋनुष्ठान किया जैसा उसके पूर्व किसी ने नहीं किया था। उस यज्ञ में उसने ब्राह्मणों को इतना अधिक धन दिया कि उन्हें फिर धन लेने की आवश्य-कता ही न रह गयी। इसका परिणाम यह हुआ कि उसने जब दूसरी बार यज्ञ करने का त्रायोजन करना चाहा तब यज्ञ कर्म के लिये उसे कोई ब्राह्मण ही न मिला। राजा ने ब्राह्मणों के घर जाकर उन्हें दान देना चाहा पर राजा के पूर्व दिये हुये धन से ही घर भरे रहने के कारण लोगों ने दान लेना अस्त्रीकार कर दिया। उस समय राजा ने कहा--''यह कितनी उत्तम बात है कि इस समय पृथ्वी पर कोई ऐसा ब्राह्मण नहीं है जिसे धन की कमी हो, पर यह तो अच्छा नहीं है कि धनबाहुल्य के कारण ब्राह्मणों का सहयोग न प्राप्त होने से यज्ञ का होना ही बन्द हो जाय ''। अतः उसने विशेष प्रार्थना कर कुछ ब्राह्मणों को ऋ त्विज बनाया और एक बहुत बड़े यज्ञ का आरम्भ किया। इस यज्ञ का आरम्भ होते ही भूमण्डल के समस्त ब्राह्मणों ने भी राजा से प्राप्त किये हुये धन से अपने अपने यहाँ यज्ञों का आरम्भ किया। राजा के इस यज्ञ के साथ पूरव में अठारह करोड़, पश्चिम में सात करोड़, दिल्ला में चौदह करोड़ और उत्तर में पन्द्रह करोड़ यज्ञ सम्पन्न हुये। इस प्रकार मरूत्तपुत्र नरिष्यन्त बड़ा धर्मीत्मा तथा अपने बल और पौरुष से अत्यन्त विख्यात राजा हुआ।

# एक सौ तैंतीसवां अध्याय

बभुकी कन्या इन्द्रसेना निरष्यन्त की पत्नी थी, उसके गर्भ से राजा को एक पुत्र हुआ। जिसका नाम राजा के त्रिकालज परोहित ने दम रक्ला। यह पत्र माता के गर्भ में नव वर्ष तक रहा, इसमें इन्द्र के समान बल, और मुनियों के समान दया श्रौर शील था। श्रान्तर और बाह्य शत्रुओं का दमन करने की शक्ति रखने के कारण इसका दम नाम अन्वर्थ था। उसने दैत्यराज वृषपर्वा से धनुर्वेद की शिक्ताली तथा दैत्यराज दुन्दुभि से सम्पूर्ण अस्त्र प्राप्त किये। महर्षि शक्ति से समस्त वेद श्रीर वेदाङ्गों का अध्ययन किया तथा राजिष श्राष्टिंषेण से योगविद्या प्राप्त की । उसके शौर्य, सौन्दर्य और स्रन्यान्य उत्तम गुणों के कारण दशार्र्ण के राजा चारुवर्मा की पुत्री राजकुमारी सुमना ने स्वयंवर में उसे अपना पति चुना । मद्र प्रदेश का राजकुमार महानन्द, विदर्भ का राजकुमार वपुष्मान् तथा उदारचेता राजकुमार महाधनु —ये तीनों बड़े पराक्रमी तथा अस्त्रविद्या में निपण थे। ये तींनों राजकुमारी सुमना में आकृष्ट थे। इन्होंने परस्पर में विचार किया-- 'हम तीनों मिलकर दम से सुमना को बलपूर्वक छीन कर घर ले चलें। वहाँ वह हम तीनों में से जिसको चुनेगी वह उसी की पतनी होगी। यदि वह स्वयं हम में से किसी को न चुनेगी तो हम में से जो दम का वय करेगा वह उसकी पतनी होगी "। यह निश्चय कर तीनों राजकुमारों ने दम के पास खड़ी हई कुमारी को पकड़ लिया । यह देख दम के सहयोगी राजाओं ने बड़ा कोलाहल मचाया। किन्तु इस घटना से दम के मन में तिनक भी चिन्ता न हयी। उसने राजा श्रों से पूछा-- "स्वयंवर अधर्म है अथवा धर्म ? यदि अधर्म हो तब तो मुक्ते कुछ नहीं करना है, भले ही यह दूसरे की पत्नी हो जाय। किन्तु यदि वह धर्म है तब तो यह मेरी हो चुकी श्रौर तब मैं श्रपने प्राणों की बाजी लगा कर मी इसकी रत्ना कहाँगा'' दशार्णनरेश चारुवर्मा ने दम के उठाये हुये प्रश्न के सम्बन्ध में राजात्रों के उत्तर की अभ्यर्थना की । राजात्रों ने कहा-- "स्वयंवर धर्म है।

राजकुमारी स्वयंवरण द्वारा दम भी पत्नी हो चुकी, जो मोहवश इसके विपरीत श्राचरण करता है, वह कामासक है, श्रन्यायी हैं"। यह सुन कर दम अरयन्त कृषित हो गया स्त्रीर स्त्रपनी नव पत्नी की रच्चा करने की प्रतिज्ञा कर विपित्तियों पर वार्णों की वर्षा करने लगा। महानन्द श्रौर वपुष्मान् ने उससे साझात् मुठमेंड़ की । उनके साथ बड़ी देर तक युद्ध किया । अन्त में वेतसपत्र नामक वास से महानन्द का तो मस्तक काट डाला श्रीर वपुष्मान् को वासों से बींघ कर पृथ्वी पर गिरा दिया। पृथ्वी पर गिरते ही वह व्याकुल हो थर थर काँपने लगा तथा पुन: युद्ध न करने का निश्चय प्रकट किया। तब दम ने उसे जीवित ही छोड़ दिया और प्रसन्नतापूर्वक सुमना को अपने साथ कर लिया। चासवर्मा ने उन दोनों का विधिवत् विवाह कर दिया। दम दशार्ण नरेश से विदा अकेकर अपनी पत्नी के साथ घर लौटा और माता-पिता को प्रणाम कर सारा वृत्तान्त कह सुनाया। दशार्णनरेश को सम्बन्धी तथा अनेक राजात्रों को स्रपने पुत्र से पराजित सुन कर नरिष्यन्त को बड़ी प्रसन्नना हुयी। कुछ समय बाद सुमना ने गर्भ धारण किया श्रीर नरिष्यन्त ने श्रपनी वृद्धावस्था को देख दम को राज्य दे अपनी पत्नी इन्द्रसेना के साथ तपस्या करने के लिये वन को प्रस्थान किया।

### एक सौ चौंतीसवां अध्याय

एक दिन की बात है, निष्यन्त अपनी परनी के साथ वानप्रस्थ आश्रम में रह कर तपस्या कर रहा था, उसी समय संकन्दन का दुराचारी पुत्र वपुष्मान् थोड़ी सी सेना के साथ शिकार खेलने वहाँ पहुँचा। इन्द्रसेना से निर्ध्यन्त का परिचय प्राप्त कर वपुष्मान् ने कहा—'यह मेरे शत्रु दम का पिता है, उसने युद्ध में मुक्ते परास्त कर मेरी सुमना को ले लिया है, अत: इसे मारकर में उस वैर का बदला चुकाना चाहता हूँ, अब आकर वह अपने पिता की रच्चा करे"। उसका यह करूर वचन सुनकर इन्द्रसेना रोने लगी, उस दुष्ट ने निर्ध्यन्त का वध कर दिया। उसके चले जाने पर इन्द्रसेना ने दम के पास एक शूद्ध तपस्वी से यह सन्देश मेजा—''संकन्दन के पुत्र वपुष्मान् ने तुम्हारी शत्रुता के कारण तुम्हारे निरपराध तपस्वी पिता को मार डाला है, इस सम्बन्ध में तपस्विनी होने के नाते मुक्ते कुछ नहीं कहना है, तुम अपने नीतिविद् मन्त्रियों से परामर्श कर जो उचित हो वह करो। विदूर्थ ने एक यवन के हाथ अपने पिता का वध सुन कर सारे यवन कुल का नाश कर दिया था।

अंधुरराज जम्म ने अपने पिता को साँपों से डंसे जाने का समाचार सुन कर समस्त सपों का विनाश कर दिया था। पराशर ने एक राच्स के हाथ अपने पिता की मृत्यु होने की बात सुन कर सम्पूर्ण राच्सों को अपने में कोंक कर मस्म कर दिया था। च्ित्रय तो अपने वंश के साधारण व्यक्ति के छोटे से अपमान को भी नहीं सह पाते, फिर पिता का वध करने जैसे महत्तम अपराध को वे कैसे सह सकते हैं १ मेरी दृष्टि में यह तुम्हारे पिता का वध नहीं किन्तु तुम्हारा ही वध है। ऐसी स्थित में चपुष्पान के परिजनों और कौटुम्बिकों के प्रति तथा स्वयं उसके प्रति जो तुम्हारा कर्तव्य हो उसे तुम तत्काल करों?।

# एक सी पैतीसवां अध्याय

दम इस सन्देश को सुन क्रोध से जल उठा श्रीर उसने श्रापने तपस्वी ।पता क हिल्पार विपुष्पान् तया उसके राजना देव एक एक प्रोतिका विप्य करण का प्रतिज्ञा की। उसने निश्चय किया कि वपुष्पान् की श्रीर से यदि इन्द्र, यम, वरुण, कुबेर अथवा सूर्य भी युद्ध में उपस्थित होंगे तो वह उन्हें भी श्राने ती इस वास्पों से मार गिरायेगा।

# एक सौ छत्तीसर्वा अध्धाय

उपर्युक्त प्रतिज्ञा कर दम ने अपने मिन्त्रयों तथा पुरोहित से कहा — शूढ़ तपस्त्री के मुख से माता का सन्देश आप लोगों ने सुन लिया। श्रव युद्ध के लिये आप समस्त उपकरणों सिहत सेना को तयार की जिये। पिता के वैर का बदला लिये विना, पिता के हत्यारे को मारे विना और माता की आजा को पूर्ण किये विना में एक ज्ञण भी जीना नहीं चाहता"। मिन्त्रयों ने तत्काल ही सेना तयार कर दी और दम ने ब्राइण-पुरोहितों का आशीर्वाद ले सुविशाल सेना के साथ यपुष्मान् का विनाश करने की कामना से प्रस्थान किया। वपुष्मान् के राज्य में पहुँच कर दम ने उसे युद्ध के लिये ललकारा। वपुष्मान् भी बहुत बड़ी सेना लेकर दम का सामना करने आगे बढ़ा। दोनों सेनाओं, दोनों सेनावों के सेनापितयों तथा दोनों नायकों में घोरतम युद्ध होने लगा। युद्ध का भवकरता ले पारो प्रत्यो काप उठा। दम ने पहल वपुष्मान् के पुत्रो, माइया, सम्बन्धियों और मित्रों को मारा और बाद में उसे पृथ्वी पर पटक कर उसके शिर को पैर के नीचे दवा उसकी छाती चीर डाली। उसके वज्ञःस्थल से

निकली हुई रुधिर धारा से तर्पण श्रीर उसके माँस से पिएडदान कर दम ने अपने दिवंगत पिता से आनुष्य प्राप्त किया।

# एक सौ सैतीसवां अध्याय

श्रारम्भ में मार्कण्डेय पुराण में वर्णित विषयों का उपसंहार करते हुये यह बताया गया है कि इन विषयों के श्रवण श्रीर पटन से समस्त पापों की निवृत्ति तथा ब्रह्मलीनता की प्राप्ति होती है। तदनन्तर श्रटारह पुराणों के नाम बता कर कहा गया है कि इन नामों का त्रिकाल जप करने से श्रवश्चमेध यज्ञ का फल प्राप्त होता है। तत्पश्चात् मार्कण्डेय पुराण के श्रवण की विधि, दिल्लिणा श्रीर उससे प्राप्त होने वाले श्रवेक महाफलों को बता कर यह निर्देश किया गया है कि नास्तिकों, दुराचारियों और कुवर्मियों को इस पुराण का श्रवण कदापि न कराना चाहिये।

