

## मेरी मेवाड्यात्रा

स्टेखक:

म्रुनिराज श्री विद्याविजयजी

बीर सं. २४६२. धर्म सं. १४ वि. सं. १९९२

मूल्यः ०-३-०



#### : प्रकाशक : दीपचंद बांढिया मंत्री, श्री विजयधर्मसूरि जैन ग्रंथमाला क्टांटा सराफा, उज्जैन।

प्रथम संस्करण 2000

: मुद्रक: **धीरजलाल टाकरशी शाह** ज्योति मुद्रणालय, पाडापाल सामे, गांधीराड, अहमदाबाद.



स्व. श्री विजयधर्मसुरि महाराज.

## विषय-सूची

| विषय                      | 7                    |     | •   | रुष्ठाङ्क         |
|---------------------------|----------------------|-----|-----|-------------------|
| १ भारतवर्ष में मेवाड      | का बेजोड स्थ         | ात  | *** | 3                 |
| २ मेवाडप्रवेश             | •••                  | ••• | ••• | १०                |
| ३ उदयपुर                  | •••                  | ••• | ••• | १४                |
| १ राज्य की                | विशेषता              | ••• | ••• | १६                |
| ४ राज्य के साथ जैनों      | का सम्बन्ध           | ••• | *** | २०                |
| ५ उदयपुर के जैनों व       | ी वर्तमान सि         | थति | *** | ३२                |
| ६ उदयपुर की संस्था        | <b>एं</b>            | ••• | ••• | ३८                |
| १ विद्याभवन               |                      | ••• |     | ३९                |
| २ राजस्थान महिला विद्यालय |                      |     | ••• | So                |
| ३ जैन संस्था              | <b>ऍ</b>             | ••• | ••• | ४१                |
| ४ सरकारी स                | <del>र</del> ंस्थाएँ | ••• | ••• | 84                |
| ५ आयुर्वेद से             | वाश्रम               | ••• |     | ઇહ                |
| ७ मेवाड़ के हिन्दूतीर्थ   | İ                    | ••• | ••• | છુ <mark>્</mark> |
| ८ मेवाड की जैन पंच        | ातीर्थी              | ••• | ••• | ५३                |
| ९ उदयपर के मंदिर          |                      | ••• | ••• | 90                |

| विषय                                |              | पृष्ठाङ्क |
|-------------------------------------|--------------|-----------|
| १० मेवाड के उत्तर-पश्चिम प्रदेश में | •••          | ८१        |
| १ भ्रमण और उससे लाभ                 | •••          | ८४        |
| २ चमारों का जैन धर्म स्वीकार        | •••          | ८६        |
| ३ मन्दिर और उनकी स्थिति             | •••          | وی        |
| ध आरणी की प्रतिष्ठा                 | •••          | ९०        |
| ५ मझेरा जैन गुरुकुछ                 | •••          | ९१        |
| ६ बारहपंथियों और तेरहपंथियों में    | <b>अन्तर</b> | ९३        |
| ७ अधिकारियों का सहयोग               | •••          | ९८        |
| ८ अमर आत्मा छल्लुभाई                | •••          | ९९        |
| ११ उदयपुर की महासभा से—             | •••          | १०२       |
| १२ उपसंहार                          | •••          | १०५       |

## दो बातें।

पुस्तक स्वयं 'प्रस्तावना' स्वरूप होने से, इसके लिये स्वतंत्र 'प्रस्तावना' की आवश्यकता नहीं है। तथापि ऐसे 'भ्रमणवृत्तान्तों' की आवश्यकता के विषय में 'दो बातें' लिखनी जरूरी हैं।

'भ्रमणवृत्तान्त' यह भी इतिहास का प्रधान अंग है। यही कारण है, कि प्राचीन समय में 'भारतभ्रमण' के लिये आनेवाले चोनी एवं अन्यान्यदेशीय मुसाफिरों की पुस्तकें आज भारतीय इति-वृत्त के लिये प्रमाणभृत मानी जाती हैं। किसी भी देश के तत्कालीन रम-रीवाजों, राजकीय एवं प्रजाकीय परिस्थिति, सामाजिक एवं धार्मिक रुदियाँ—इत्यादि कई बातों का पता ऐसे भ्रमणवृत्तान्तों से मिलता है।

ऐसे 'भ्रमणवृत्तान्त' न केवल गृहस्य ही लिखते थे, जन-साधुओं में मी लिखने का रिवाज अधिक था। बहुधा वे, ऐसे वृत्तान्त पद्य में-रामाओं के तोर पर लिखते थे। जैन पुस्तक-भंडारों में ऐसे वृत्तान्त सेंकडें। की संख्या में पाये जाते हैं। जैन साधुओं के लिखे हुए वे वृत्तान्त भारतवर्ष के इतिहास में अधिक प्रामाणिक माने जाते हैं। इसके दो कारण हैं:-

१ जैनसाधु की परिचर्या ही ऐसी हैं. जिससे किसी भी देश की सच्ची स्थिति का परिज्ञान उनको होता है। जैसे

छोटे बड़े सभी ग्रामें। में पैदल विहार करना, गरीब और श्रीमंत सभी के घरो में भिक्षार्थ जाना, छोटे बड़े सभी लोगें। के परि-चय में आना, तथा राजा और प्रजा—सभी का कल्याण चाहते हुए धर्मोपदेश देना वगैरह।

२ जैनसाघु सर्वथा त्यागी होते हैं। उन्हें किसी चीज का लोभ या आकांक्षा नहीं रहती। वे स्वार्थरहित होने के कारण सच्ची सच्ची बात लिख और कह सकते हैं।

इन कारणों से जैनसाधु द्वारा लिखा हुआ 'वृत्तान्त' विशेष प्रामाणिक और आदरणीय माना जाता है।

किसी भी देश का इतिहास तद्देशवासी छोग इतना सत्य नहीं छिख सकते हैं जितना बाहर का दर्शक छिख सकता है। और उसमें खास कर के देशी रियासतों की प्रजा की स्थित तो कुछ विचिन्न ही होती है। इसी छिये भारतवर्ष की एक बड़ी रियासत के महाराजा अक्सर कहा करते थे, कि 'बाहर के छोग मेरे राज्य में आवें। खूब सूक्ष्मता से प्रत्येक बातों का निरीक्षण करं, और फिर वे अपना सच्चा अभिप्राय प्रगट करें। मुझे इससे बड़ी खुशी होगी। में अपने दोषों को समझ सकूगा। अपने राज्य में रही हुई त्रुटियों को दूर कर सकूंगा। कितने उत्तम विचार!

वस्तुत: सच्चा इतिहास वही है जो किसी तटस्थ लेखक द्वारा लिखा गया हो, और ढाल की दोनेंा बाजूओं

का देखकर के लिखा गया हो। चाहे वह इतिहास—वह वृत्तःन्त किसी देश का, किसी समाज का, किसी राज्य का या धर्म का ही क्यों न हो। निदान एसे 'भ्रमणवृत्तान्तों' में ता डोनां तरफ का उल्लेख करना अत्यन्त आवश्यक है। 'भ्र**मण**'का मानी ही य**ह** है कि जिसमें सुख–दुःख, आनंद-खेद, अनुकूलता - प्रतिकूलता दोनेां का सामना हो। किसी देश के भ्रमण में जो जो बातें तकलीफां की हो, वे भी यदि न दिखाइं जायँ, और कारा लाभ ही लाभ-आनंद ही आनंद, और सुख साधनों की श्रेष्ठता ही बतायी जाय, तो न वह 'भ्रमण वृत्तान्त' सच्चा कहा जा सकता है, और न प्रामाणिक माना जा सकता है। बल्कि वह तो एक प्रकार का धोखा है। साहित्य के पढनेवाले और समझदार महानुभाव तो इस बात केा अच्छो तरह से समझ सकते हैं। परन्तु जिनका साहित्य से कोई सम्बन्ध नहीं, वे ऊपर ऊपर से पढने से अथवा अन्य किसी के बरगलाने से एकदम भडक जाते हैं। और बार्ते करने लग जाते हैं कि-देखा, इसमें कैसी बुराइ छिखी है, परन्तु वे बेचारे उस बात को न देख सकते हैं और न समझ सकते हैं कि जुटियों के साथ में उत्कृष्टता कितनी दिखळायी गयी है ! और त्रुटियों का दिखळाना, किसी चीन के गुणों की उत्कृष्टता को कितना दृढ करनेवाला होता है ? साहित्य को नहीं समझने वाले और अशिक्षित लेगोां में कोई गलतफहमी हा जाय, यह तो क्षन्तव्य हो सकती है परन्तु

जब अच्छे पढ़े लिखे, और समझदार मनुष्य भी किसी कारण से अपने दिल में गळतफहमी को स्थान दे देते हैं, तब तो बडा ही आश्चर्य और दुःख होता है।

'मेवाड़' देश का बिहार, वाके में हम जैसे जैन साधुओं के छिये तकलीकों का स्थान जरूर है। ऐसी तकलीकों को उठानेवाले किसी प्राचीन सुसाफिर ने मेवाड़ के छिये कुछ वृत्तान्त कविता में छिखा है, जिस के कुछ नमूने मैंने दिये हैं। दूसरी तरफ से देखा जाय तो मेवाड़ देवभूमि है, मेवाड़ तीर्थस्थान है। मेवाड़ को भक्ति, मेवाड़ की सरस्रता और मेवाड़ में विचरने से होनेवाले लाभ-इनके आगे वे तकलीफें किसी हिसाय की नहों हैं। और यही बात मैंने स्थान स्थान पर दिखलायी है। मेदाड़ भारतवर्ष का सब से श्रेष्ठ, मनोहर और इतिहास का बेजोड स्थान है, इसका भी उल्लेख मैंने कई जगह किया है। और इसी कारण से हमारे जुनिराजों को मेवाड़ में विचरने के लिये मैंने स्थान स्थान पर अपील की है, जोर दिया है और अनुरोध मी किया है।

उदयपुर में वीस वर्ष के ख़्री श्री गुरुदेव की सेवा में चतुर्मास किया था, तत्पश्चात् यह दूसरा चतुर्मास था। मैंने यह चतुर्मास, मेरे माननीय आत्मबंधु शान्तमूर्ति, इतिहास तत्त्ववेता मुनिराजश्री जयन्तविजयजी, न्याय-साहित्यतीर्थ मुनिश्री हिमांशुविजयजी तथा गुरुभक्तिपरायण मुनिश्री विश्वा-

**लविजयजी** के साथ किया था। उदयपुर के श्रीसंघ ने हमलोगों की भक्ति करने में तथा जैनधर्म की प्रभावना करने में तन, मन और धन का जो व्यय किया है, वह प्रशंसनीय और अनुमोदनीय है। श्री संघ के उत्साह, उदारता और प्रयत्न का ही परिणाम था कि इस चतुर्मास में अनेकों पव्लिक व्याख्यान हुए, जिसमें रेसि-डेंट से लेकर बड़े बड़े आफिसरों का तथा हिन्दू-मुसलमान सभी जनता का हनारों की संख्या में लाभ लेना हुआ था। श्री महाराणाजी सा० की देा दफे मुलाकात लेकर धर्मीपदेश सुनाया गया था। गुरुदेव श्री विजयधर्मसूरि महाराज का निर्वाणतिथि उत्सव अभूत रूर्व हुआ था, एवं जैनक्वेताम्बर महासभा की स्थापना भी हुई । इत्यादि अनेकों कार्य सुचारु रूपसे हुए थे।

उद्यपुर के श्रीसंघ की भक्ति, उदारता और शासन प्रेम के विषय में भी मूललेख में बहुत कुछ लिख चुका हूँ। चतुर्मास के पश्चात् मी मेवाड़ के उत्तर-पश्चिम प्रदेश में दो-ढाई महिनों तक विचरने का और वहाँ की स्थिति का अम्यास करते हुए, उस तरफ की प्रजा को धर्मोपदेश देने का जो सौभाग्य प्राप्त हुआ, यहभी उदयपुर के श्री संघकी व्यवस्था और प्रयत्न का ही परिणाम था। इसमें खास कर के सेठ रोशनलालजी साः चतुर, श्रीमान् मोतीलालजी साः वोहरा, श्रीयुत कारूलालजी सा. कोटारी, भाई मनोहरलालजी चतुर एम, ए. एल एल**.** बी., भाई हमीरलालजी मृर**डिया** बी. ए. एल एल. बी., श्रीयुत अम्बालालजी सा दोसी, श्रीमान् भैंबर-लालजी (मोतीलालजी सा. के पुत्र) सिंगटवाडिया, श्रीयुत

ख्यालिलालजी दलाल, श्रीमान् नथमलजी दलाल, भाई वीर-चन्दजी सीरोया, श्रीयुत फतेहलालजी मनावत, श्रीयुत कारू-लालजी मारवाडी, भाई गोकुलचन्दजी राजनगर वाले, भाई भँवरलालजी सिंगटवाडिया इत्यादि महानुभावों की प्रेरणा और प्रयत्न विशेष सराहनीय थे, इसलिये वे धन्यवाद के पात्र हैं।

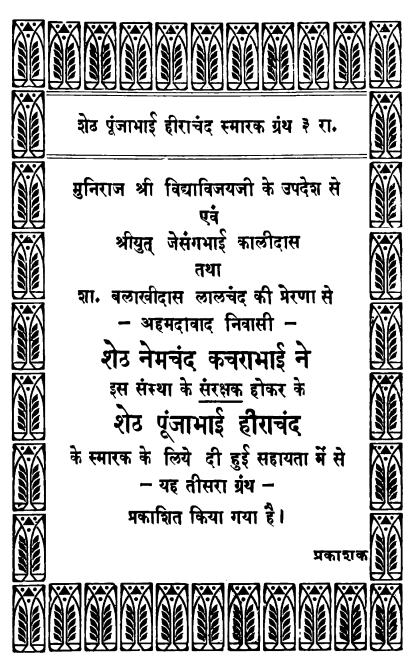
श्रीमान् यतिवर्य अनूपचन्दजी ऋषिजी को भी मैं नहीं भूछ सकता हूँ, जिन्होंने सारे चतुर्मास में हमारी हार्दिक भक्ति करने के अतिरिक्त मेवाड़ के विहार में भी कई दिनों तक हमारे साथ रह कर सहयोग दिया था।

'बम्बई समाचार' 'जैन ज्योति' और 'जैन' पत्र के अधिपतियों को भी धन्यवाद देता हूँ जिन्होंने 'मेरी मेवाड़यात्रा' की ग्रुजराती लेखमाला अपने पत्रों में प्रकट कर गुजराती प्रजा को लाभ दिया।

अन्तमें—'मेरी मेवाड़यात्रा' के वाचनसे हमारे किसी भी मुनिरान को मेवाड़ में विचरने की और उस देश में पुनः सच्चे धर्म की नागृति पैदा करने की भावना उत्पन्न हो, एवं गुरुदेव मुझे भी फिर से मेवाड़ में विचरने की, एवं वहाँ के अधूरे कार्य को पूरा करने की शक्ति प्रदान करें, यही अन्तःकरण से चाहता हुआ यहाँ ही विराम छेता हूँ।

बरलूट (सीरोही स्टेट) आषाढ सुदी १,२४६२ धर्म सं०१४

—विद्याविजय



### उदयपुर के वर्त्तमान महाराणा



महाराजाधिराज महाराणाजी श्री १०८ श्री भूपालसिंहजी बहादुर. जी. शी. एस. आई, के. सी. आई. ई.

# मेरी मेवाड़ यात्रा

## भारत वर्ष में मेवाड़ का बेजोड़ स्थान

मेवाड का नाम छेते ही, महाराणा प्रताप और स्वामिभक्त भामाशाह का नाम याद आ जाता है। मेवाड़ का नाम छेते ही, सुप्रसिद्ध तीर्थ **'केशरियाजी'** याद आ जाते हैं। मेवाड के इतिहास के मानी हैं-भारतवर्ष की गौरवगाया । पानी और पहाड़ों से सुराोभित मेवाड़ देश, भला किसे न प्रिय लगेगा ? 'हुजूर' 'जो हुकुम' 'अन्नदाता' आदि अत्यन्त मधुर तथा नम्रभाषा भाषी मेवाड, भारतवर्ष के समस्त प्रान्तों में अपना अद्वितीय स्थान रखता है। मेवाड, यानी वीरों का समरांगण। मेवाड़, यानी प्राकृतिक दृश्यों का प्रदर्शन। मेवाड़ का लान-पान तथा वेश-भूषा, सब कुछ सादा । मेवाड के मनुष्य, यानी नम्रता की मूर्ति ! तार तथा टेली-फोन-वायरलेस तथा बिजली के इस उन्नत कहे जानेवाले युग में भी, मेवाड़ के प्रत्येक स्थान में पत्रादि (Post) पहुँचाने वाली 'ब्राह्म-**णिया हाक'** आज तक मौजूद है। कोट, पतत्क्वन तथा नेकटाई

कॉलर के ज़माने में भी, पैर की एड़ी तक की अंगरखी और उस के उपर दस हाथ के दुपट्टे से कमर बांधे बिना दरबार के महल में प्रवेश न पाने का रिवाज, आज भी मेवाड़ में सुरक्षित है। जिस जमाने में, अन्य प्रान्तों के छोटे छोटे प्रामों में भी चाय की होटलों का बोलबाला है, उसी जुमाने में मेवाड़ के प्रधान-नगर उदयपुर जैसे स्थान पर भी शायद ही कहीं चाय की होटल दिखाई दे। भारतवर्ष के प्रत्येक प्रान्त में, फिजूल खर्ची के प्रश्न पर विचार किया जा रहा है और ऐसा माना जा रहा है, कि इस फिजूल खर्ची से देशकी दरिद्रता में वृद्धि हो रही है। ऐसे समय में, मेवाड ही एक ऐसा देश दिखाई देता है, कि जहाँ मक्की तथा जुआर की रोटियाँ और उर्द, चने या मूँग की दाल पर लोग निर्वाह करते हैं। अन्य प्रान्तों में एक साधारण कुटुम्ब के लिये मासिक कम से कम २५-३० रुपये कल्दार तो होने ही चाहिएँ, जब कि मेवाड़ का उसी श्रेणी का एक साधारण-कुटुम्ब, ७-८ कल्दार में अपना निर्वाह कर सकता है। इस तरह सादगी तथा नम्रता, विनय और भक्ति, प्राचीनता एवं पवित्रता, त्योंही सुन्दरता तथा स्नेहीपन, आदि प्रत्येक क्षेत्र में अपना ऊंचा स्थान रखने वाले मेवाड़ की यात्रा करने का मौका मिले, इसे भी सद्भाग्य की निशानी ही समजना चाहिये न ! फिर भी, इस उच्च कोटि के देश के लिये किसी ने कहा है, कि-

> "मेवाडे पंच रत्नानि, काँटा भाटा च पर्वताः। चतुर्थो राजदण्डः स्यात् पंचमं वस्नलूंटनम् " ॥

काँटे, पत्थर, पर्वत, राजदण्ड और चोरों का उपद्रव इन पाँच से मेवाड को प्रसिद्ध माना है।

इसके अतिरिक्त, किसी दुःखी हृद्यने, एक लम्बा कवित गाकर, मेवाड में प्रवेश करने का सब लोगों से निषेध किया है। उस लम्बे कवित के एक दो नमूने ये हैं:---

> " मेवाड़े देशे भूलेचूके, मत करियो परवेश। निहं आछो खाणो, बहु दुःख जाणो, राणाजी रे देश। " जव मक्की रोटा, उड़दज खोटा, खोटो खाय हमेरा। उजळ भगतारी, सौ नरनारी, काळा पहिरे वेश। देशे भूले—चूके, मेवाडे मत करियो परवेश ॥ " माथे पाघड़ियाँ, भेंसकी जड़ियाँ, ने ਗੱਖੇ

ताण । मन मांहे मोटा, घरमें टोटा, झाडयाँ बांधे कान ॥ " " भागे पहेलां से, फोजां फाटे, बांघे विशेष । शसतर देशे भूले चुके मेवाडे करियो परवेश ॥ " मत

×

" नहिं चाले गाडाँ, रथ मतवालां, कम्पे ज्याँ पोठी जावे, जव भर लावे, मक्की खावे जेह ॥ ''षट्दर्शन बेठा, भूखा रेवे, गावे प्रभु—गुण देशे भूले—चूके, मत करियो परवेश ॥ "

ऐसे अनेक पद्यों में, इस अनुभवी हृदय ने मेवाड़ की कठिनाइयाँ गा गाकर बतलाई हैं, और वस्तुतः मेवाड के गहरे भागों में उतरनेवाला मन्ष्य, इन कठिनाइयों का अनुभव किये बिना नहीं रह सकता।

ये पहाड और पत्थर, जंगल और अरण्य, नदी और नाले, चोर तथा डाकू, एवं जो एक सामान्य बात भी न समझ सकें, ऐसे निरक्षर अज्ञानी जीव-मनुष्य, मेवाड् के किसी किसी भागों में आज भी दिख पडते हैं। यह सत्य है, कि पिछले कुछ वर्षों से चोरों तथा डाकुओं का उपद्रव बहुत कम हो गया है, रोष बहुत सी बातों में उपर्युक्त कथन की सत्यता किसी अंशमें आज भी स्पष्ट दिख पड़ती है। मेवाड का उपर्युक्त वर्णन करनेवाले किव ने भी, उदयपुर को तो उससे मुक्त ही रक्ला है। अन्त में उसने कहा है, कि-"इण विध देश मेवाड का,

यथायोग्य वरणाय । पक उदयपुर है भलो, देखत आवै दाय॥"

चाहे जो हो, मेवाड, भारतवर्ष के विभिन्न प्रान्तों के बीच, बहुत सी बातों में अपना बेजोड स्थान रखता है, इस बात से तो कोई भी इनकार नहीं कर सकता । मेवाड, काँटों तथा कंकरो-वाला, पहाड़ों तथा पत्थरोंवाला, नदी तथा नालोंवाला और सादा एवं शुष्क देश होते हुए भी, वस्तुतः ' देवभूमि'वाला देश है । वह अनेक तीर्थों तथा हजारों मन्दिरों से शोभायमान देश है, अनेक पूर्वाचार्यों की चरणरज से पवित्र हुआ देश है, धर्मवीर और क्षात्र-वीर देश है, हिन्दूधर्मरक्षक देश हैं और आत्माभिमान में सना हुआ देश है, इस में तो किंचित् भी सन्देह नहीं है।

मेवाड में केशरियाजी, करेड़ा, देलवाड़ा, अदबदजी, द्याल-न्नाह का किञा, चितोड़गढ़ आदि जैन तीर्थ मौजूद हैं। इसके अति-रिक्त सारे मेवाड़ में लगभग तीन हजार मन्दिर विद्यमान हैं। मेवाड के इन मन्दिरों तथा तीर्थों का निरीक्षण करनेसे विदित होता है, कि शीअसूरि, सोमसुन्दरसूरि, जयसुन्दरसूरि, सर्वानन्दसूरि, उदयरत्न, चारित्ररत्न, लक्ष्मीरत्न, जिनकुराछ-सूरि, जिनभद्रसूरि, जिनवर्धनसूरि, जिनचन्द्रसूरि, जिनसिंहसूरि, विजयदेवसूरि और शान्तिसूरि आदि अनेक पूर्वाचार्यों ने, इस प्रदेश को अपने पादविहार से पवित्र किया है।

इसी तरह वर्तमानपुग में भी अनेक आचार्योंने, इस मेवाड़ प्रदेश को अपने चरणकमल एवं उपदेशास्त से पवित्र किया है। जिनमें, स्वर्गस्य गुरुदेव शास्त्रविश्वारद जैनाचार्य श्री विजयधर्म- सूरिजी महाराज का स्थान मुख्य है। बीस वर्ष की लम्बी अविध हो चुकी है, किन्तु आज भी उन गुरुदेव के उपकारों को उदयपुर की जनता स्मरण कर रही है।

उदयपुर का श्री संघ आज भी इस बात को मान रहा है, कि यदि स्वर्गस्य गुरुदेवने सं० १९७२ का चातुर्मास उदयपुर में न किया होता, तो आज यहां श्रद्धालु-जैनों की जो संख्या दिख-लाई पड़ती है, वह दिखाई देती या नहीं इसमें सन्देह है। जिस मेवाड् में आज भी लगभग तीन हजार मन्दिर मौजूद हैं, उस मेवाड़ में इन मन्दिरों को माननेवालों की-इनको पूजनेवालों की संख्या पूर्वकाल में कितनी रही होगी, इसकी कल्पना सरलतापूर्वक की ना सकती है। कहा जाता है, कि मेवाड़ में एक समय पचासहजार श्वे॰ मूर्ति रूनक नैतों के घर थे। आज उसी मेवाड़ में (उदयपुर के लगभग २५०-३०० घों सहित ) मुश्किल से ५०० या ७०० घर मूर्तिपूजर्कों के रह गये हैं। इस दशाके आने का एक प्रधान कारण यह है कि-उस क्षेत्र में श्वे॰ मूर्तिपूजक साधुओं के विहार का अभाव । पिछले अनेक वर्षों से, साधुओं का विहार बन्द-सा रहा है। और दूसरी तरफ से, अन्यान्य सम्प्रदायों के उपदेशकों का सतत प्रयत्न जारी ही रहा। इसी के परिणामरूप यह दशा आ गई है। यद्यपि, यह बात सत्य है, कि-पिछले समय में भी वर्तमानकाल के अनेक आचार्यों तथा मुनिराजों ने मेवाड़ में प्रवेश किया है। किन्तु, उनका भ्रमणक्षेत्र केवल उदयपुर अयवा केश्वरियाजी के आगे

शायद ही कभी बढ पाया हो। किसी किसी मुनिराजने करेड़ा की तरफ थोड़ा विहार बढाया था, ऐसा सुना जाता है । किन्तु केवल एक ही बार के विहार या उपदेश से स्थायी असर नहीं हो सकती। और इसी कारण, थोड़े से सिंचन के परचात् लम्बी अवधि तक अभाव रहने पर फिर वही की वही शुष्कता आ जाती है।

## मेवाड्-प्रवेश.

उपर एक किव के शब्दों में कहा गया है, त्यों-" मेवाडे देशे, भूले-चूके, मत करियो परवेश।"

फिर भी, जहाँ 'क्षेत्र फरसना' बलवती होती है, वहाँ इस प्रकार के कथनों के आदेश की कोई किंचित् भी परवा नहीं करता, और यदि करने भी जाय, तो सिद्ध नहीं हो सकती। पाटण में चातुर्मास निश्चित हो जाने के बाद, किसी ने यह बात कभी स्वप्न में भी नहीं सोची थी, कि ठीक बीस वर्ष परचात मेवाड़ में प्रवेरा होगा और उदयपुर में चातुर्मास होगा। भावी के उदर में क्या भरा है, इस बात की किसे खबर है। आबू की शीतलता में गरमी के दिन व्यतीत करते समय, अकस्मात ही उदयपुर के युवक दिखलाई पड़ते हैं। "नहीं हुजूर, पधारना ही पडेगा" "बचे बचाये हम लोगोंको बचाना हो. तो 'हां ' कीजिये और फिर प्रस्थान कीजिये" " गुरुदेव द्वारा बोए हुए बीजों से जो अंकुर निकले हैं, उन्हें यदि सिंचन करके बढ़ाना हो, तो पधारिये और यदि सूखने देना हो तो जैसी आपकी इच्छा"।

उदयपुर के युवकों की इस विनित में, हृदय की वेदना थी। इस विनित में, ग्रुरुभक्ति थी। यह विनित, कोई व्यवहारिक विनित न थी। इसमें, धर्म की सन्ची लगन थी। दया, दान, मूर्तिपूजा, आदि अनादिसिद्ध, शास्त्रसम्मत, सिद्धान्तवादी श्रद्धालु जैनों पर होनेवाले आक्रमण से बचाने की यह पुकार थी। युवकों की इस विनति से, किस कठोर इदयवाले साधु का हदय न पिगलता। किन्तु, हमारे लिये धर्मसंकट था। 'पाटन' का वचन पक्का था। भला वचन भंग का पातक कैसे उठाया जा सकता था?। और इधर इन युवकों की मर्मभेदी विनित का भी कैसे तिरस्कार किया जा सकता था?। इस तरह की उलझन में अभी कुछ ही दिन व्यतीत हुए थे, कि इतने ही में उदयपुर का दूसरा डेप्युटेशन आ पहुँचा। उनकी आवर्यकता का इसी से अन्दान लग गया । उनकी आवर्यकताओं का अनुमान करने के लिए, अब अधिक प्रमाणों की जरूरत न थी। अब तो ऐसा जान पड़ने लगा, कि पाटन की अपेक्षा भी शायद सेवा के लिये यह क्षेत्र अधिक उपयुक्त है। फिर मी, वचनबद्धता का प्रश्न सामने आता ही था। उद्यपुर के गृहस्य पाटन गये। संघ से विनति की और अपनी दुःख कथा कह सुनाई। परमद्यालु, सच्चे शासनप्रेमी, वयोवृद्ध पवर्तकजी श्री कान्तिचिजयजी

महाराज का हृदय द्रवीभूत हो उठा। उन्होंने, संघ से सिफारश की । संघने उदयपुर जाने की अनुमति दी । तार छूटे और हमने मेवाड़ के लिये प्रस्थान किया।

मारवाड से मेवाड़ में प्रवेश करने के चार मार्ग हैं। पींडवाडा होकर गोगूँदा जाने का, राणकपुर होते हुए भाणपुरा की नाल चढकर गोगूँदा जानेका, देसूरी या घाणेराव की नाल में होकर राजनगर जाने का और कोटड़ा की छावनी होते हुए, खेरवाडा होकर केशरियाजी जाने का मार्ग । पहले तीन रास्तों में केशरियाजी नहीं आते, किन्तु चौथे रास्ते की अपेक्षा मार्ग अच्छे हैं । छोटी छोटी घाटियाँ चढने की तकलीफ तो होती है, शिकन्तु एकन्दर में रास्ता अच्छा है। चौथे रास्ते से उदयपुर जाने में, रास्ते में केशरि-याजी तो अवश्य आते हैं, किन्तु रास्ता लम्बा, महा भयङ्कर और अत्यन्त खतरनाक है। ऐसे ऐसे मीषण वन आते हैं, कि किस समय ' बाघजीभाई 'या 'शेरसिंहजी ' से समागम हो जाय, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। यह कहने की आवश्यक्ता नहीं है कि-जंगल में मुजसे केवल चार-पाँच हाथ की दूरी पर ही, एक वाघजीभाई हमारी मण्डली के स्वागत के लिये विराजमान दिखाई दिये थे। किन्तु कौन जाने, पेट भरा हुआ था, या हमारा शरीर ही उन्हें पसन्द नहीं आया, चाहे जिस कारण से हो, हमें देखते ही वे पीठ दिखलाकर बिदा हो गये। नदी—नार्लो का मी कोई पार नहीं है । १५-१५ और १७-१७ माइल तक कहीं उतरने का ठिकाना नहीं। सिरोही स्टेट और मेवाड की सीमा के स्थान पर

#### मेवाड प्रवेश

चोर डाकुओं का उपद्रव भी कुछ कम नहीं है। इस प्रकार के विकट मार्ग में, जिस समय पैरों में काँटे तथा कंकर चूभ रहे हो, तब मुख से अवश्यमेव यह बात निकल पडती है, कि-

> " मेवादे देशे भूले-चूके, मत करियो परवेडा ।

> नहीं आछो खाणो, बहु दुःख-जाणो. राणाजी रे देश ॥"

फिर भी, मेवाड का महत्त्व समजनेवालों के लिये, इस प्रकार के कर्ष्टों की कुछ कीमत नहीं है। जो देश साधुओं के विहार के अभाव में निराश हो चुका हो, जिस देश में अनेक प्रकार से सेवा के क्षेत्र मौजूद हो, जिस देश की जनता भद्रिक परिणामी और उपदेश ग्रहण करने को उत्सुक हो, जिस देश में संघ सोसायटी के झघडे न हों, जहाँ गच्छों की मारामारी न हो, ऐसे शान्त क्षेत्र में, शान्त वृत्ति से सेवा का कार्य करनेकी भावना किसे न होगी। हम उदयपुर पहुँचे और चातुर्मास वहीं किया।

( 3 )

#### उदयपुर

64 413 उदयपुर यानी मैवा की राजधानी-मेवाड का प्रधान नगर। उद्यपुर राज्य, यानी राणाओं का राज्य । उद्यपुर राज्य, आज भी अपने प्राचीन रीति-रिवार्जों का पालन कर रहा है। पैरों में पायजामा और शारीर में अंगरखी, अंगरखी पर कोट और सिर पर पगडी, अथवा अंगरखी पर कमरबन्द और सिर पर पगडी। राज्य में, दफ्तरों में, महल में प्रवेश पाने की यह पोशाक, हजारों प्रकारके वेशों में अपना स्वतन्त्र अस्तित्व सिद्ध किये बिना नहीं रहती।

> उदयपुर में कोलतार की सडकें या सर्वत्र विशाल रास्ते न होते हुए भी, चारों तरफ पहाड़ ओर पानी से सुशोभित उदयपुर की रमणीयता, अन्य किसी भी शहर की अपेक्षा अपना सुन्दर स्वरूप अलग ही दिखलाती है। शहर की दक्षिण दिशा में, एक पहा<sup>ड</sup> की

टेकरी पर, तालाव के किनारे बना हुआ प्राचीन राजमहल, दर्शकों सार ह के चित्त को आकर्षित करता है। इसके पास ही अंग्रेजी फैरान से बने हुए शंभ्रुनिवास तथा शिवनिवास नामक महल और उनके नीचे ही अवस्थित विशाल तालाव, शहर की शोभा को बढ़ा रहे हैं। अनेक तालाव, अनेक बगीचे और अनेक महलों से सुशोभित उदयपुर, एक दर्शनीय शहर है, ऐसा अवश्यमेव कहा जा सकता है। उदयपुर की नगररचना की एक खूबी यह है, कि चाहे नहाँ खंडे होकर चारों तरफ दृष्टि डालो, पहाड ही पहाड दिखलाइ पडेंगे। वाहे जहाँ खडे होकर देखने पर भी, ऐसा जान पडता है, मानों हम पहाड़ों के बीच में ही खड़े हैं। यह नगर की बनावट की विशेषता है।

इसका एक खास कारण है। उदयपुर, महाराणा **उदयसिंह** का बसाया हुआ नगर है। पहिले, मेवाड़ की राजधानी चितोडगढ़ में थी। वह गढ सुदृढ होते हुए भी, एक ऐसे लम्बे-से पहाड़ पर बना हुआ है, कि जो पहाड़ अन्य पर्वतों से बिलकुल अलग पड़ गया है। परिणामतः, शत्रुओं से युद्ध करने में बड़ी कठिनाई उप-स्थित होती थी। इस अधुविधा को दूर करने के लिये, महाराणा उदयसिंहजी ने, उदयपुर बसाने के निमित्त, चारों तरफ पर्वतों से घिरे हुए इस स्थान को पसन्द किया था। उदयपुर की सुन्दरता में उसकी प्राकृतिक स्थिति अधिक कारणभूत है। चारों तरफ विशाल तालाव, पहाड़ और उन पहाड़ों पर की हरियाली, सचमुच ही चित्ताकर्षक है। उदयपुर राज्य में, पहाड़ों तथा सरोवरों की जैसी सुन्दरता तथा विशालता दिख पड़ती है, वैसी भारतवर्ष के अन्य किसी राज्य में शायद ही दिखाई दे। जयसमुद्र, उदयसागर, पीछोला, फतेहसागर आदि तालाव, सचमुच ही समुद्र का दृश्य उपस्थित करते हैं।

#### राज्यकी विशेषता

यद्यपि, उदयपुर राज्य, गवालियर, मैसूर, और बड़ौदे के सहश बड़ा राज्य नहीं है, फिर भी, इस राज्य में कुछ खास विशेषताएँ देखी जाती हैं। उदयपुर का राज्य, यद्यपि राणाओं का राज्य है, किन्तु राणाओं की अपने इष्टदेव एकलिंगजी पर रहनेवाली अनन्य श्रद्धा के कारण मेवाड़ के राजा तो 'एक लिंगजी' कहे जाते हैं और राणाजी मेवाड़ राज्य के दीवान के नामसे प्रसिद्ध हैं।

उदयपुर की गद्दी पर बैठनेवाले राणाओं के सदश धर्मश्रद्धा भी, शायद ही किसी दूसरे राजघराने में दिखाई दे।

उदयपुर राज्य, वर्तमान अंग्रेजी राज्य के आधीन होते हुए भी, अपनी बहुत सी स्वतन्त्रता अभी तक सुरक्षित रक्खे हुए है। वहाँ, अभीतक राज्य का अपना सिका चल रहा है और उस पर खुदे हुए 'दोस्ती लन्दन' शब्द, उसकी आंशिक-स्वतन्त्रता के सूचक हैं।

उदयपुर की गद्दी पर, यद्यपि अभी तक अनेक राणा हो चुके हैं, किन्तु इन सब में महाराणा प्रताप का नाम विशेषरूप से इतिहास के पृष्ठों में स्वर्णाक्षरों में अंकित है। इसका कारण है

महाराणा प्रताप का स्वात्माभिमान! प्राणान्त तक भी पराधीनता नहीं स्वीकार करने और अपने धर्म पर दृढ रहने की उनकी टेक, आज भी उनकी अमरगाथाओं के रूपमें गाई जा रही हैं। उदयपुर का राज्य, यानी-हिन्दू धर्मरक्षक राज्य। उदयपुर का राज्य यानी भार्मिक श्रद्धावाला राज्य। उदयपुर की चली आती हुई धर्मश्रद्धा का अनुमान हमलोग इससे भी लगा सकते हैं कि-उदयपुर राज्य की आय का तृतीयांश मन्दिर आदि धार्मिक कार्यों में ही खर्च किया जाता है। हिन्दू या जैन का, सारे मेवाड़ में शायद ही ऐसा कोई मन्दिर होगा, कि जिसे राज्य की तरफसे थोड़ी बहुत सहायता न प्राप्त होती हो। कुछ मन्दिरों में, राज्य की तरफ से खासे आड-म्बरों सहित खूब धूमधाम होती है, जिसके कारण वे मन्दिर महान् तीर्थस्थानों के रूप में पूजे जा रहे हैं।

राज्य के विभिन्न-विभाग, आज के अंग्रेजी फैदान के जमाने में भी, देवभाषा (संस्कृत) में निश्चित किये हुए नार्मों से प्रसिद्ध हैं। उदाहरणार्थ-उदयपुर की हाईकोर्ट का नाम है ' महद्राजसभा ' ( महद् राजसभा ) । इसी तरह, अन्य, अनेक ऑफिसों के नाम भी प्राचीन पद्धति के ही हैं। उदयपुर राज्य, इस प्रकार की अनेक विशेषताओं के कारण विशिष्ट माना जाता है। उदयपुर राज्य की एक यह भी विशेषता है, कि जावर नामक स्थान में वहाँ चाँदी तथा सीसे की और पुर, गंगापुर तथा सहादा में अश्रक की खदानें मौजूद हैं। एक समय ऐसा था, जब चाँदी सीसेकी खदानों के कारण, जावरनगरी खूब आबाद थी।

जिस राज्य में धातुओं की ऐसी खदानें हों, उस राज्य की प्रजा कंगाल रहे, यह एक आश्चर्य की बात है।

उदयपुर राज्य की जो ख़ास विशेषता है, वह है—उसके राजवंश की प्राचीनता। उदयपुर का राजवंश, वि० सं० ६२५ के लगभग से प्रारम्भ होकर, आजतक थोड़े बहुत परिवर्तन के साथ बराबर राज्य करता चला आ रहा है। लगभग चौदहसी वर्ष तक एक ही प्रदेश पर राज्य करनेवाला, एक ही राजवंश, सारे संसार में शायद ही कोई दूसरा विद्यमान हो। मुसलमानों और पठानों के समय में, अनेक राज्य नेस्तो नाबूद हो गये किन्तु राणाओं का राज्य ही ऐसा राज्य है, कि जो मुसलमानी धर्म की उत्पत्ति के पूर्व भी मौजूद था और आज भी विद्यमान है।

इसी तरह, उदयपुर के राजवंश का गौरव भी उसकी एक विशेषता है। यह बात पहले कही जा चुकी है, कि यद्यपि उदयपुर का राज्य बहुत बड़ा नहीं है, किन्तु उसके राजवंश का गौरव, भारतवर्षीय समस्त राज्यों की अपेक्षा कहीं अधिक बढ जाता है। उदयपुर का राज्य, सूर्यवंशी राज्य है। किन्तु समस्त सूर्यवंशियों में वे सर्वोपिर माने जाते हैं। भारतवर्ष के समस्त राज्यूत राजा, उदयपुर के महाराणाओं को शिरोमणि मान कर उनके प्रति पूज्य भाव रखते आये हैं। ऐसा होने का ख़ास कारण है इस—राज्य की स्वातन्त्र्यप्रियता और धर्मसम्बन्धी दृदता। उदयपुर राज्य का यह मुख्य सिद्धान्त है कि—

" जो दृढ राखे धर्म को, तेहि राखे करतार "

पिछले १४०० वर्षों में, भारतवर्ष में अनेक राज्य नष्ट-भ्रष्ट हो चुक्रे हैं। मुसलमानी राज्य की प्रवल–राक्ति अनेक हिन्दू राजाओं ने अपनी मानमर्यादा उनके चरणों पर चढा दी। उदयपुर का ही एक ऐसा राज्य-राजवंश है, कि जिसने अनेक प्रकार के कर्ड़ों तथा आपत्तियों को सहन करके भी, अपनी मानमर्यादा, अपने कुछगौरव और अपने स्वातन्त्र्यप्रेम की रक्षा की तथा अपने अटल पथ से किंचित् भी विचलित नही हुआ। इसी कारण, भारतवासी हिन्दू लोग, उदयपुर के महाराणाओं को पूज्य दृष्टि से देखते ओर उन्हें 'हिन्दू सूरिन' (हिन्दू सूर्य) कहते हैं।

उदयपुर राज्य की उपर्युक्त विशेषता, सचमुच ही भारतवर्ष के इतिहास में गौरवास्पद है।

### राज्य के साथ जैनों का सम्बन्ध

यह बतलाने की शायद आवश्यकता नहीं है, कि सुप्रसिद्ध **ओसवाल जाति**, वास्तवमें **ओसिया** नगरी से निकली हुई क्षत्रिय राजपूत जाति ही है, जिसे श्री रत्नप्रभसूरि महाराज ने खान-पानादि में शुद्ध करके जैनधर्म की दीक्षा प्रदान की थी। लगभग दो हजार वर्षकी अविध में ही तो यह जाति सारे भारतवर्षमें इतनी अधिकता से फैल गई है, कि शायद ही कोई ऐसा प्रान्त अथवा शहर हो, जहां ओसवालोंका समूह न मौजूद हो। ओसवाल जाति, मूल में क्षत्रिय जाति होते हुए, कालकम से इसने व्यौपारी लाइन में भी इतनी अधिक प्रगति कर ली है कि-भारतवर्ष का कोई भी व्यापार वह न करना जानती हो, ऐसा नहीं है। इतना ही नहीं, बिल्क जवाहिरात के व्यवसाय से लगाकर छोटे छोटे धन्धों तक इसने अपना आधिपत्य जमा रक्ला है । आज बम्बई, कलकत्ता, रंगून, करांची, हैदराबाद, मद्रास आदि किसी भी बड़े शहर में जाइए, बड़े-बड़े क्योपारी ओसवाल ही दिखाई पड़ेगें । केवल बड़े-बड़े व्यवसाय करने में ही नहीं, बिल्क अपने उदर निर्वाह के निमित्त बड़े-बड़े विकट प्रदेशोंमें केवल लोटा-होरी के सहारे जाकर, बडी-बडी जायदा दें उत्पन्न करने का साहस करनेवाले भी ओसवाल ही दिख पर्डेंगे। खानदेश नैसे प्रदेश में तो यहां तक कहा जाता है कि मारुति (ह्नुमान) मारवाडी और महार (महेतर) इन तीन का अस्तित्व जहाँ न हो, ऐसा शायद ही कोई गाँव हो। 'मारवाड़ी 'यानी अधिकतर 'ओसवाल ' ही समजने चाहियें। चाहे जिस अनजान से अनजान परदेशी को भी हजारों रुपये सवाये-ड्योढे के दरसे उधार दे देनेका साहस मारवाडी ओसवाल ही कर सकते हैं। सामान्यतः जिस मुहले में अकेले दुकेले मनुष्य को जाने में भी भय प्रतीत होता है, ऐसे मुहछेमें दूकान तथा घर छेकर रहने का साहस भी मारवाड़ी ओसवाल ही कर सकते हैं।

ओसवाल जाति ने, अपनी क्षत्रियवृत्ति में से एकदम पलटा खाकर, वणिक वृत्ति में भी जैसे अपनी साहसिकता का खासा प्ररिचय दिया है, उसी तरह राजकीय वृत्ति में भी अपनी बुद्धिमत्ता का कुछ कम प्रदर्शन नहीं किया है। बल्कि, अनेक राज्यों में ता ओसवार्लोका प्राधान्य लम्बी अवधी से बराबर चलता ही आ रहा है। इस बात की साक्षी इतिहास देता है। इस प्रकार के राज्यों में, बीकानेर, उदयपुर और जोधपुर राज्य के नाम विशेष रूप से लिये जासकते हैं। इन तीनों में भी, उदयपुर राज्य-कि जो हिंदूधर्म के रक्षक के रूप में तथा अपनी स्वतन्त्रता की रक्षा के लिये बलिदान करने में अपना सानी नहीं

रखता; उस राज्य के साथ तो ओसवालों यानी जैनों का सम्बन्ध सैकडों वर्षों से बराबर चलता ही आया है। 'ओसवार्लोंका सम्बन्ध ' यानी ' जैनों का सम्बन्ध ' यह कहने की तो शायद ही आवश्यकता रह जाय। क्यों कि, श्री रत्नप्रभस्नरि महाराज ने, ओसियावासी क्षत्रियों को जब से जैनधर्म की दीक्षा प्रदान की, उस परचात से वे **'जैनधर्मी'** के नाम से ही प्रसिद्ध होते आये हैं। यही नहीं, उन्होंने नैनधर्म की प्रभावना के लिये, समय समय पर अपनी राक्तियों का उपयोग भी अवश्य ही किया है।

मेवाड राज्य के साथ, जैनों का सम्बन्ध कब से प्रारम्भ हुआ, यह खोज निकालना जरा कठिन कार्य है। कारण, कि मेवाड़ के महाराणा हम्मीर से पहले का इतिहास लगभग अन्धकार में ही है। फिर मी, महाराणा हम्मीर से लगाकर, वर्त्तमान महाराणा श्री भोपालसिंहजी तक के महाराणाओं के राज्य में, आजतक लगमग पचीस दीवान औसवाल जाति के रह चुके हैं, जिनमें से बहुत से दीवानों ने तो जैनधर्म की अर्थ सेवा की है। मेहता जलसिंहजी, मेहता चील, भण्डारी वेला, कोटारी तोलाशाह, भीखमजी दोसी, भामाशाह, द्यालशाह, और अभी पिछले पिछले समय में **मेहता**जी **पन्नालालजी दीवान रह** चुके हैं। मेहताजी पन्नालालजी के परचात्, कहा जाता है, कि कुछ समय तक, चाहे जिस कारण से हो, अजैन दीवान रहे हैं। किन्तु, अभी कुछ ही महीने पहले, ओसवाल जाति के भूषण सदश श्रीमान् **तेजसिंहजी** दीवानगीरी के पद पर नियुक्त हुए हैं । उपर बतलाये हुए दीवानलोग, मेवाड़ के प्रचण्ड प्रतापी महाराणा हम्मीर, महाराणा कुम्भा, महाराणा सांगा, महाराणा प्रताप और महाराणा राजसिंह के समय में ऐसे ऊँचे ओहदे पर मौजूद थे। इतना ही नहीं, बिक्त उस समय मेवाड़ जिस तरह गौरवशाली राज्य गिना जाता था, उसमें इन ओसवाल कुलभूषण महापुरुषों का मुख्य हाथ था।

मेवाड राज्य के साथ सम्बन्ध रखनेवाले इन ओसवाल कुलभूषण महापुरुषों में अन्य सब की अपेक्षा, महाराणा प्रताप को अत्यन्त विकट समय में सहायता देनेवाले **भामाशाह** का नाम सबसे पहले सामने आता है। यद्यपि मेवाड़ की गद्दी पर हुए दूसरे महाराणाओं तथा उनके जैन दीवानों ने, एक या दूसरी तरह के अनेक आदर्श कार्य किये हैं। इन ओसवाल कुलावतंस वीर प्रधानों ने, लड़ाइयों में भाग लेकर, अपने मूल-क्षात्रतेज का भी परिचय दिया है। इतना ही नहीं, बल्कि अपनी धार्मिक श्रद्धा के परिणाम स्वरुप, हजारों या छाखों रुपये खर्च करके जैन मन्दिरों की रचना करवाई और इस तरह जैन धर्म एवं जैन समाज की सेवा की है। किन्तु, तत्कालीन राणाओं की यशः-गायाएँ जिस तरह शिलालेखों में ही ख़ुदी हुई रह गई उसी तरह उनके दीवानों की यशोगाथाऐं भी लगभग उतने ही घेरेमें सीमित रह गई । इसके विपरीत, महाराणा प्रताप का नाम, उनका क्षात्रतेज, उनका स्वदेशामिमान और उनकी धर्मदृद्ता आदि की दुन्दुभी आज भी दिग्दिगन्त में बज रही है, अतः आपत्ति

के समय इन महाराणा के सहायक होनेवाले, स्वदेशरक्षा के कार्य में उन्हें उत्साहित करनेवाले भामाशाह का नाम भी संसार में उतना ही प्रसिद्ध हो रहा है। संसार का कोई भी सच्चा इतिहासकार, महाराणा प्रताप के नाम के साथ, महामात्य भामाशाह का नाम कभी न भूलेगा और भूल भी नहीं सकेगा। महाराणा **प्रताप** के साथ ही, **भामाशाइ** के सम्बन्ध में भी आजतक बहुत कुछ लिखा जा चुका है । अनेक इतिहासकारों, कवियों तथा नाटककारों ने, भामाशाह की स्वामिभक्ति और देशभक्ति की भूरि भूरि प्रशंसा की है । उन सब का उल्लेख करने का यह प्रसंग नहीं है। फिर भी, श्रीयुत केशरसींहजी बारहढ नामक एक किन ने, अभी जो 'मताप चरित्र ' प्रकाशित किया है, उसमें **प्रताप** तथा भामाशाह के संवाद का प्रसंग जिस सुन्दरता से वर्णन किया है उसे देखते हुए, उस स्थान के पर्झों के कुछ नमूने यहां उद्घृत करने का लोभ नहीं संवरण किया जा सकता ।

महाराणा प्रताप, धनहीन तथा साधन हीन हो कर, अपने प्यारे देश मेवाड़ का परित्याग करने की तयारी करते हैं। देश का त्याग करते समय भी, वे अपने स्वातन्त्र्य-प्रेम को नहीं छोडते और अपने साथियों से कहते हैं, कि-

> "कुछ दिन इमि रहि दूर कहिं, स्थापहि राज्य स्वतन्त्र । प्राण रहे तक नहिं रहे. पना तो परतन्त्र ॥ ७११ ॥"

प्राण रहने तक कभी भी परतन्त्र-गुलामी में न रहने की प्रतिज्ञा करते हुए **प्रताप** अपना देश छोड़कर चल देते हैं । हृद्य में दुःख का पार नहीं है, किन्तु साधनहीन प्रताप के लिये देश छोड देने के अतिरिक्त और उपाय ही क्या है ?

प्रताप, घोडे पर सवार हो कर बिदा होते हैं। उस समय एक वृद्ध पुरुष, जिसके बाल सफेद हो चुके हैं, जो शरीरसे अराक्त है, लकडी के सहारे से चल रहा है, चलता चलता ठोकरें खा जाता है-प्रताप के सन्मुख आ कर मार्ग में खड़ा हो जाता है। यह वृद्ध पुरुष किस प्रकार के भावपूर्वक महाराणा प्रताप के सन्मुख आ कर खड़ा है, उसका वर्णन करता हुआ कवि कहता है-

> ''स्वामिभक्ति प्रेम धर्यो पूरण ह्रदय बीच, देश अभिमान भयों जाकी रग रग में। कीरति को लाड़ो और मन को उदार गाढ़ो, भामाशाह आड़ो आय ठाढो भयो मग में ॥७३२॥"

सन्ध्या का समय था, प्रताप ने लकड़ी के टेकेसे चल-कर सामने खड़े हुए वृद्ध पुरुष को न पहचाना। तब, वे उस वृद्ध पुरुष से पूछते हैं, कि 'तुम कौन हो ? तुम्हारा क्या नाम है ? तुम्हारी क्या उपाधि है ? तुम्हारा गाम कौन सा है ? ' आदि । भामाशाह, प्रताप के इन प्रश्नों के उत्तर में जो कछ कहते हैं, वह किव के राज्दों में थों है-

''बोलि ' जयजीव ' और नजर सप्रेम कीन्ही, सेठ के अपार भयो हृदय हुलास है।

हाथ जोरि चर्नन में अरज करन लागो, चित्रकृट हमारो पुरानो नाथ ! वास है॥ बनिया है जाति और किंकर को नाम भामा. वर्तमान वास जो यहाँ ते बहु पास है। पुरुषा हमारे रहे रानके मन्त्री खास. रावरो दयालु ! यह दासन को दास है ॥ ७३४ ॥"

'भामा 'नाम सुनते ही प्रताप आश्चर्यमग्न हो गये। उन्होंने सोचा, कि भामाशाह तो अपना अत्यन्त मान्य राजपुरुष है। भामाशाह का स्थान, प्रताप के दरबार और प्रताप के हृद्यमें कितना ऊंचा था, यह बात प्रताप के ही राब्दों से प्रकट है:---

> "बहुत प्रसन्न होइ पातल नजर लीन्ही, कही महाराणा, तुम बान्धव की ठौर हो। लायक हो बहुत, हमारे ख़ास सेवक हो, जेते हैं हमारे मन्त्रि, उनके हु मौर हो ॥"

कैसा बहुमान । प्रताप कहते हैं, कि तुम तो हमारे बन्धु की जगह हो, लायक हो, हमारे खास सेवक हो। इतना ही नहीं बल्कि हमारे आज तक के सभी मन्त्रियों में मुकुट के समान हो।

प्रताप ने, भामाशाह को, अपना प्यारा देश छोड़ने का कारण बतलाया। भामाशाह, देश न छोड़ने का आग्रह करते हैं और राणाजी के प्रति अपनी हार्दिक भक्ति प्रकट करते हैं। जब, वे मार्ग छोड़ कर अलग नहीं हटते, तब प्रताप कहते हैं, कि—

'कहें महाराणा, शाह ऐसी ही तुम्हारी भक्ति, तदपि हमारी गैल नाहक परो हो तुम। धर्मके निमित्त सब सैन बलिदान भई, देखि के हमारो दुःख नाहक जरो हो तुम ॥ तुर्क सों लरन नई सेना फिर संचय व्है, ते तो धन बुढ़े शाह कहाँ तें भरो हो तुम। अपने निवास पर क्यों नहीं फिरो हो पीछे, ऐसो हठ भामाशाह नाहक करो हो तुम ॥७३७॥"

भामाञ्चाह कहते हैं, कि जिस समय जन्मभूमि पर विपत्ति आ पड़ी हो, उस समय मैं उसकी वह दशा कैसे देख सकता हूँ। ऐसे विकट समय में, मैं अपने देश ओर अपने स्वामी की यथाशक्ति सेवा करने में पीछे कैसे रह सकता हूँ ? आखिर को वे प्रताप से कहते हैं कि-

''वित्त अनुसार आज सेवा ही बजाउँ कहा ? मालिक के हेतु नाथ ठाढ़ो विकी जाउं मैं ॥७३८॥" अर्थात्—स्वामी की सेवा के लिये, मैं खड़ा खड़ा बिक जाने को तयार हूँ।

धन्य है भामाशाह को ! भामाशाह अपना, सर्वस्व महाराणा प्रताप के चरणों में धर देते हैं। स्वामिभक्ति और देशभक्ति के आदर्श भामाशाह इतिहास के पृष्ठों में अपना अमर नाम स्वर्णाक्षरों में अंकित करवा गये हैं। कवि ने, भामाशाह की इस भक्ति की भूरि भूरि प्रशंसा कर के, अन्त में सच्चे स्वामिभक्त **सुग्रीव** के साथ **भागाशाह** की तुलना करते हुए कहा है, कि—

"उन किय सेवा लोभहित, तुम निरलोभ असेस। सेवक वर सुग्रीव तें, भामाशाह विशेष॥"

सेवा तो दोनों ही ने की है। किन्तु, सुग्रीव की सेवा लोभ के कारण थी और भामाशाह की सेवा निलोंभिपन की थी। इसी लिये, सुग्रीव की अपेक्षा भामाशाह कहीं अधिक बढ़ जाते हैं।

जैनधर्मकुलभूषण वीरवर भामाशाह के वैशज आज भी उदयपुर में विद्यमान हैं।

भामाशाह की तरह , अनेक जैन मन्त्रियों ने, उदयपुर की राजगद्दी पर बैठने वाले महाराणाओं की सेवा की है, जिसके उदाहरण आज भी इतिहास में मिलते हैं। जिस तरह उन मन्त्रि-योंने अपने स्वामियोंकी सेवायें की थीं; उसी तरह उदयपुर के महाराणा लोग भी प्रारम्भ से लगाकर आजतक जैनों के साथ बराबर अपना सम्बन्ध रखते आये हैं। जैनों के साथ के इस प्राचीन सम्बन्ध का ही यह परिणाम है, कि आज भी राज्य के अनेक छोटे बड़े ओहदों पर अनेक जैन ओसवाल मौजूद हैं। राज्य की, जैनों पर रहनेवाली इस द्यादृष्टि का ही यह परिणाम है, कि आज मेवाड राज्य में करीब पौन लाख जैनों की बस्ती और तीन हजार मन्दिर मौजूद हैं। ( जैनोंकी इस पौन लाख की वस्ती में, श्वेताम्बर, दिगम्बर, स्थानकवासी, तेरापन्थी आदि सभी का समावेदा हो जाता है।) राज्य के साथ के इस प्राचीन सबन्ध का ही यह फल है, कि मेवाड राज्य में केशरियाजी, करेडाजी, दयालशाह का किला, चवले-

दवर, देलवाड़ा, अदबदनी, चित्तौड़, कुम्भलगढ़, और आहड़ आदि अनेक तीर्थ मौजूद हैं, कि जहाँ लाखों या करोड़ों की लागत के आली-शान मन्दिर बने हुए हैं। राज्य के साथ के सम्बन्ध का ही यह परिणाम है, कि मेवाड़ के प्रत्येक छोटे मोटे, यहाँतक कि लगभग सभी मन्दिरों तथा यतियों के उपाश्रयों को राज्य की तरफ से कुछ न कुछ जुमीन, गाम अथवा नक्द रकम का वर्षासन आज भी बराबर मिलता आ रहा है। मेवाड़ के प्रत्येक गाम के एक छोटे-से छोटे मन्दिर को भी राज्य की तरफसे केशर-चन्दन के निमित्त, २५, ५० या १०० रुपये की रकम बराबर मिलती ही रहती है। ( हाँ, स्थानकवासी या तेरह पन्थियों के इन्तिजाम के मन्दिरों में, राज्य की तरफ से प्राप्त होनेवाली रकम का दुरुपयोग होता हो, यह दूसरी बात है।) राज्य के साथ के जैनों के सम्बन्ध के कारण ही, उदयपुर के महाराणा लोग, समय समय पर उदयपुरमें आनेवाले जैनाचार्यों को, जैन श्रीपूज्यों को, मुलाकात का सन्मान देते ही रहे हैं । इतना ही नहीं, बल्कि हीरविजयसूरि तथा ऐसे ही अन्यान्य आचार्यों के उपदेश से, जीवदया आदि के सम्बन्ध में अनेक पट्टे-परवाने कर दिये गये हैं। महाराणा श्री फतेइसिंइजी के समय में, स्व० गुरुदेव श्री विजयधर्मसृरिजी महाराज ने महाराणाजी को उपदेश देकर, भिन्नभिन्न स्थानों में कुछ २१ जीवों की हिंसा सदा के लिये बन्द करवा दी थी। राज्य के साथ के नैनों के सम्बन्ध का ही यह परिणाम है, कि आघाट में श्री जगचन्द्रसूरि महाराज को, उनकी घोर तपस्या देख कर, 'महातपा'

का विरुद दिया गया था। कहा जाता है, कि जैनोंने की हुई राज्य सेवा के उपहार स्वरुप, राज्य की तरफ से अत्यन्त प्राचीनकाल से यह नियम बना दिया गया है, कि जब भी कोई नयाग्राम बसाया जाय, तो सबसे पहले उसमें श्री ऋषभदेव के मन्दिर की नींव डाली जानी चाहिये। जैनों की सेवा के ही कारण, आज भी राज्य की तरफ से ऐसा हुक्म है, कि कोई भी मनुष्य मारने के इरादे से बकरे आदि को बाजार में हो कर नहीं ले जा सकेगा। और यदि कोई ले जाता हो, तो उसे कोई भी मनुष्य पकड़कर , उसके कान में कड़ी डाल सकता है।

श्री शीतलनाथजी के मन्दिर के बाहर, एक शिलालेख है, जिसमें जैनाचार्य के उपदेश से,कबृतर मारने का निषेध किये जाने का उल्लेख है। तपागच्छ के श्रीपूज्य यदि उदयपुर में आवें, तो उनका सत्कार राज्य की तरफ से इतना ही किया जाता है, कि जितना काँकरोली अथवा नायद्वारे के गुसाँ ईजी का होता है। अर्थात् महाराणाजी को चम्पाबाग तक उनको लाने के लिये सामने जाना चाहिये। (आजकल, महाराणाजी की तरफसे दीवान के जाने का रिवाज रह गया है।) तपागच्छ की गद्दी के आचार्य की गादी बदलने के समय, राज्य की तरफ से छड़ी, पालकी, दुशाला, आदि वस्तुएँ भेजी जाती थीं। आज कल नक्द रकम भेज देने का रिवाज पड गया है।

इस तरह, जाँच करने पर माऌम होता है, कि राज्य के साथ के जैनों के पुराने सम्बन्धों और जैन मन्त्रियों द्वारा की हुई

राज्यसेवा के कारण, राज्य की तरफ से अनेक प्रकार की व्यवस्थार्ये कर दी गई थीं। अनेक प्रकार के पट्टे-परवाने भी किये गये हैं। आज, क्रमशः बीच-बीच में होनेवाली अन्य लोगों की दुखलगीरी के कारण, तथा जैनों के प्रमाद और खास कर जैनों की फिरकेवन्दी के कारण, अनेक अधिकार नष्ट होते जा रहे हैं। उदयपुर की जैन श्वे० महासभा, अपने इन अधिकारों के प्रमाण एकत्रित करके, फिर उन बातों को ताजी करने का कार्य अपने हाथ में छे, तो कितना अच्छा हो ? वर्तमान महाराणा साहेब दयाछ और धर्मात्मा होनेसे अवश्य उन प्राचीन हक्कोंको फिरसे ताजे कर देंगे: ऐसी आशा रकखी जा सकती है ?

## उदयपुर के जैनों की वर्तमानस्थिति

उदयपुर, मेवाड़ राज्य की राजधानी है। यहाँ, जैनों की लगभग एक हजार घर को बस्ती कही जासकती है. जिसमें ओसवाल, पोरवाल, सेठ, आदि सभी का समावेश है। सामाजिक दृष्टि से विचार करने पर, ओसवाल, पोर-वाल और सेठ, इस तरह तीन विभाग हैं। इनमें से ओसवार्लो में बडे साज (बीसा), होदेसाज (दसा) , पाँचा, आदि उपविभाग हैं। धार्मिकदृष्टि से विचार करने पर, मूर्तिपूजक, स्थानकवासी और तेरहपन्थी, इस तरह तीन विभाग होते हैं। कुछ ओसवाल ऐसे भी हैं, कि जो वैष्णव धर्म का पालन करते हैं। कुछ लोगों पर आर्यसमाज का भी प्रभाव है। कुछ लोग, किसी खास धर्म को ही पाछते हों, ऐसा नहीं है। यह होते हुए भी, ये सबलोग ओसवाल होने के कारण, यह बात तो मानते ही हैं, कि उनका प्राचीन धर्म, जैनधर्म ही है। ओर यही कारण है, कि पर्युषणादि विशेष अवसरों पर तो वे अवश्य ही एक जैनधर्मी की

भाँति दिख पड़ते हैं। कमसे कम किसी की मृत्यु के उठावने के समय, त्यों ही विवाहादि के अवसरों पर बडे से बडे कट्टर वैष्णव, कट्टर स्थानकवासी या कट्टर तेरापन्थी को मी मन्दिर में तो जाना पडता है। एक यही बात इसका प्रबल प्रमाण है, कि सभी ओस्वाल पहले मन्दिरमार्गी थे। हां, उदयपुर में कुछ हुम्मड भी हैं, कि जो रवेताम्बर मूर्ति रूजक जैन हैं। 'सेठ 'भी जैनो में की एक जाति है। केवल उदयपुर में ही नहों, बल्कि मेवाड़ के सन-वाड, पुर आदि ब्रामों में भी इस जाति के घर मौजूद हैं। ये लोग, शुद्ध मन्दिरमार्गी होते हैं। अधिक तर ये हलवाई का ही व्यवसाय करते हैं। इन के अतिरिक्त जैन धर्म में एक ' महात्मा ' जाति है, जो 'कुलगुरु ' के नाम से प्रसिद्ध है । 'महात्मा ' जैनों में पहले खास माननीय जाति समजी जाती थी। किन्तु, कालक्रम से उसमें विद्या का अभाव होने के कारण, वे लोग लगभग बहुत ही दूर पड़ गये हैं। फिर भी, वे शुद्ध जैनधर्म का पालन करते और मूर्ति र्जा में श्रद्धा रखते हैं। उदयपुर में, इस जाति के थोड़े ही घर हैं, जिनमें मुख्य **डॉक्टर वसन्तीलालजी हैं** कि जो आधुनिक-शिक्षा प्राप्त करने पर भी उच्च संस्कारों से युक्त तथा अध्यात्म-प्रेमी हैं। देलवाड़े में श्रीलालजी, रामलालजी, और पुर में चम्पालालजी, मोइनलालजी आदि की तरह भिन्न भिन्न प्रामी में महात्माओं की भी मेवाड में काफी बस्ती है।

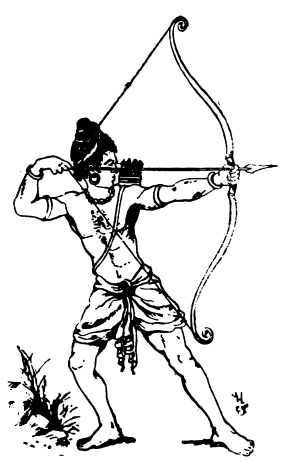
इस तरह, उदयपुर में ओसवाल, पोरवाल, सेठ, महात्मा, हुम्मड आदि सब मिलकर लगभग तीन सौ या साढे तीन सौ घर वितास्वर मूर्तियूजर्कों के कहे जाते हैं।

प्रधानतः, उदयपुर के जैनों में मुख्य दो वर्ग कहे जा सकते हैं। **ओसवाल** और **पोरवाल।** मेवाड़ के राजवंदा के साथ, ओस-वालों का सम्बन्ध बहुत समय से चला आता है, यह बात पहले कही जा चुकी है। इस प्राचीन सम्बन्ध का प्रभाव, आज भी स्पष्ट दीख पड़ता है। मेहता कुटुम्ब और ड्योढीवालों का सम्बन्ध, आज भी अधिकतर राजपित्वार के साथ ही जुड़ा हुआ है। उन्हें, छोटी-मोटी जागीरें अथवा कोई छोटीवड़ी नौकरी, आज भी मिली हुई है। इन्हीं के द्वारा, वे अपने आपको राजपरिवार के निकट के सम्बन्धी कहलाने के गौरव से युक्त मानते हैं। जिस सीसोदिया गोत्र के उदयपुर के महाराणा हैं, उसी सीसोदिया गोत्रके कुछ ओसवाल भी आज मौजूद हैं। इसके अतिरिक्त, मेहता कुटुम्ब के कुछ ओसवाल ऊँचे ऊँचे पर्दों पर भी मौजूद हैं। जैसे कि**-मेहता** जीवनसिंहजी साहब खास कौन्सिल के मेम्बर हैं और उनके पुत्र मेहताजी तेजसिंहजी साहब दीवान हैं। मेहताजी रामसिंहजी. महकमा खास के ऊँचे अधिकारी हैं। इनके अतिरिक्त, कारूलालजी कोढारी, मोतीलालजी सा० वोरा, चतुरसिंहजी लोढ़ा,अम्बा-लालजी सा॰ दोसी, आदि अनेक ओसवाल भाई बड़े बड़े पदों पर आसीन हैं और महाराणाजी सा० के कृपापात्र बने रहे हैं। श्रीयुत मदनसिंहजी साविया बी. ए. शिक्षा विभाग के उन्च-अधिकारी हैं। और भी अनके ओसवाल हाकिम, नायब हाकिम; तथा अन्य ऐसे ही छोटे मोटे ओहर्दों पर कार्य कर रहे हैं। ओसवार्टों में शिक्षा का ख्ब अच्छा प्रचार है और इसी लिये उनमें अनेक वकील, बैरिस्टर, डॉक्टर आदि भी हैं। इस तरह, ओसवालों का अधिकांश इस प्रकार की लाइनों में कार्य करता है। साथ ही कोई कोई महानुभाव नड़ी-बड़ी जागीरवाले एवं बड़े बड़े जागीरदारों के साथ लेन देन करने वाले भी हैं। ऐसे लोगों में, सेठ रोशनलालजी सा. चतुर मुख्य हैं। सेठ रोशनलालजी चतुर का कुटुम्ब, सदा से जैनसंघका आगेवान रहता आया है। तीर्थरक्षाके प्रसंगों में अथवा धर्मरक्षा तथा धर्म प्रभावना के किसी भी कार्य में, इस कुटुम्ब की उदारता तथा आगे-वानी छोकविदित है। आज भी यह कुटुंब, देव-गुरु-धर्म की सेवा के कार्यों में, मुख्य भाग ले रहा है। धर्म के प्रभाव से, सरस्वती तथा लक्ष्मीदेवी का निवास, सेठ चतुराँवाला की हवेली में मौजूद है। सेंड रोशनलालजी बड़े भारी व्यवसायी होते हुए भी, व्रतधारी एवं ज्ञान और क्रिया दोनों ही में अच्छो रुचि रखनेवाले हैं।

दूसरा वर्ग पोरवालों का है। पोरवाल भाई मी जिस तरह धर्मश्रद्धा में दृढ़ हैं, उसी तरह उदारतामें भी हैं। पोरवाल लोग अधिकतर व्यौपारी हैं। उनमें, सरकारी नौकरी करने वाले कम हैं। इस वर्ग में सेंढ कारुलालजो मारवादी, अर्जुनलालजी मनावत, नाहर कुटुंब, सिंगटवाड़िया कुटुंब-आदि परिवार सचमुच ही धर्मप्रेमी तथा उदारिचत्त वाले हैं।

नैन समाज की संगठन राक्ति को छिन्न-भिन्न कर डालने वाले जिस रोग का प्राबल्य अन्यान्य राहरों अथवा प्रान्तों में दीख पड़ता है, वह रोग यहां भी कुछ अंशों में देखा जाता है। यह, खेद की ही बात है। एक दूसरे को छोटे बड़े—उँचे नीचे समजने की भावना का ही यह परिणाम है, कि आज उद-यपुर के संघ में जैसा चाहिये वैसे संगठन का अभाव दीख पड़ता है। उदयपुर के संघ के पास अनेक मन्दिर, उपाश्रय, नोहरे, धर्मशाला आदि लाखों रुपये की सम्पत्ति मौजूद है। किन्तु, जैसी चाहिये वैसी संगठन राक्ति के अभाव के कारण, सम्पत्तियों की बड़ी क्षति हो रही है और कुछ जायदाद तो बेकार अवस्था में ही पड़ी हैं। जिस व्यक्तिगत द्रेषके कारण य**ह** हानि हो रही है, वह यदि दूर हो जाय, तो सचमुच ही उदयपुर का संघ एक आदर्श संघ है, ऐसा कहा जा सकता है। प्रसन्नता की बात है, कि ओसवाल या पोरवाल, लोदेसाज या बड़ेसाज, सेठ या हुम्मड़, मेहता या दोसी, लोढ़ा या नाहर, आदि प्रत्येक प्रकार के भावों को दूर रख कर केवल ' जैन रवेताम्बर' के नामसे प्रसिद्ध समस्त नैनों की एक महासभा इसी चातुर्मास में स्थापित हुई है। यदि, इस सभा का प्रत्येक सदस्य 'मेरे-तेरे' की भावना को दूर रख कर केवल धर्मोन्नति के कार्यों में शुद्ध हृदय से सहयोग देगा, तो हमारी उपर्युक्त भावना अवश्य सफल होगी, और इस महासभा के द्वारा धर्मोन्नित के अनेक कार्य हो सर्केंगे। अत्यधिक प्रसन्नता की बात तो यह है, कि उदयपुर संघ के नव्युवकों में, द्वेष पूर्ण-वृत्तियों का लगभग अभाव ही दीख पड़ता है। वे उत्साही तथा सेवा की भावनावाले हैं, अतः यह आद्या अक्टय की जा सकती है, कि उदयपुर का संघ अभी तक जो

कीर्ति तथा नाम प्राप्त करता आया है, उसकी अपेक्षा कहीं अधिक अच्छी कीर्ति वह प्राप्त करेगा और हाथ में लिये हुए कार्यों में अधिक अच्छो सफलता प्राप्त करेगा।



( 钅)

## उदयपुर की संस्थाएँ

करीव बीस वर्ष पूर्व, स्व ० गुरुदेव श्री विजयधर्मसूरिजी महा-राज की सेवा में, हमने उद्यपुर में चातुर्मास किया था। उस समय कं उदयपुर में और आज के उदयपुर में, शिक्षा के क्षेत्र में आकाश-पाताल का अन्तर दीख पड़ता है। अजैनवर्ग के लिये तो मैं क्या कह सकता हूँ, किन्तु यह बात मुझे खूब याद है कि जैनों में शायद ही कोई ग्रेन्युएट दिखाई देता था। आज केवल ओसवाल समाज में ही दुर्जनों ग्रेन्युएट दीख पडते हैं। जिन में से कुछ एम० ए०, एल-एल० बी०, आदि भी हैं। मेवाड़ जैसे प्रदेश में, पिछले बीस ही वर्षों में शिक्षा का आशातीत प्रचार हुआ है, इस में तो कोई सन्देह ही नहीं है। इस शिक्षणप्रचार में **वर्तमान महा**-राणा साहब का शिक्षाप्रेम अधिक कारणभूत है, यह बात जितनी सत्य है, उतनी ही सत्य यह बात भी है कि राजा की भावना की प्रतिध्वनि प्रजा के हृद्य से होती है। महाराणाजीने, कॉलेज द्वारा उच शिक्षा का प्रचार बढाया है। और केवल उदयपुर में ही नहीं, बल्कि मेवाड़ राज्य में प्रतिवर्ष स्कूलों की वृद्धि होती ही जा रही है। प्रत्येक देश की शिक्षणसंस्थाएँ, उस देश के शिक्षितों तथा **दिक्षाप्रेमियों** पर आधार रखती हैं । आज **उदयपुर** में जो दिक्षण-संस्थाएँ दीख पडती हैं वे पिछले बीस वर्षों में बढ़े हुए शिक्षण का ही परिणाम हैं, यह कहने की कोई आवश्यकता नहीं रह जाती। इस प्रचार की अनेक शिक्षणसंस्थाएँ खास उदयपुर में ही अस्तित्व रखती हैं।

यह लेख अधिकांश में जैनसमाज को दृष्टि में रख कर ही लिखा जा रहा है और अधिकतर जैनसंस्थाओं का ही परिचय मुझे प्राप्त हुआ है, अतः जैनसंस्थाओं के सम्बन्ध में ही कुछ छिखने की भावना थी। किन्तु मेवाड़ जैसे शिक्षा में पिछडे हुए माने जानेवाले प्रदेश में भी इस प्रकार की दो सार्वजनिक संस्थाएँ देखने का प्रसंग मुझे प्राप्त हुआ कि जिन संस्थाओं को कुछ अंशों में मैं आदर्श-संस्थाएँ कह सकता हूँ। इन संस्थाओं का निरीक्षण कर के मुझे बड़ी प्रस-न्नता हुई है; अतएव, इन संस्थाओंका यहाँ उल्लेख करना आवश्यक समझता हूँ । वे संस्थाएँ ये हैं---

१-विद्याभवन ।

२—राजस्थान महिलाविद्यालय।

१-विद्याभवनः

यह एक ऐसी संस्था है कि जिसके ढंग की सारे भारतवर्ष बहुत कम संस्थाएँ हैं, ऐसा कहा जाता है।

संस्था में अनेक विशेषताएँ हैं। जैसे कि यहाँ विद्यार्थियों के हृदयों में विद्या भरी नहीं जाती, बल्कि विद्यार्थी स्वयं ही अपनी शाक्तियों को उन्नत करे और अपने ज्ञान का स्वयमेव विकास करे, ऐसे साधन प्रदान किये जाते हैं। इसी लिये, इस संस्था में विद्यार्थी का स्त्रभाव, उसकी र्शाक्त और उसका व्यक्तित्व समझने का प्रयत्न किया जाता है। इस संस्था में चित्रकारी, संगीत और कलाकौदाल आदि के उपयुक्त साधन तो रक्खे ही गये हैं, किन्तु इन सब के साथ ही एक सानसिक-प्रयोगशाला भी बनाई गई है। इस प्रयोग-शाला में, ऐसे यन्त्र रक्षे गये हैं, कि जिनसे बालक की एका-यता, अध्ययन की योग्यता, निर्भयता, चित्रबल आदि अनेक मानसिक बातों का नाप निकाला जा सकता है। यह विद्याभवन, अनेक शिक्षितों-शिक्षाप्रेमियों के सहयोग से चल रहा है। इस संस्था के प्रधान हैं-**श्री मोहनसिंहजी मेहता** पी० एच-डी०, एम० ए० एल्-एल्॰ बी॰, बार-एट-लॉ।

#### २-राजस्थान महिला विद्यालय।

यह संस्था भी उदयपुर की सार्वजनिक संस्थाओं में से एक है और है भी आदर्श संस्था। लगभग बीस वर्ष पूर्व उदयपुर में 'सार्वजनिक कन्याविद्यालय' नामक एक संस्था स्थापित हुई थी, वही फल फूलकर और विस्तृत होकर आज इस संस्था के रूप में दिखाई दे रही है। चरित्रगठन, सुगृहिणीजीवन, मानसिक विकास, शारीरिक योग्यता, आर्थिक स्वावलंबन, आदि इसःसंस्था के मुख्य उद्देश्य हैं। इन्हों उद्देश्यों की पूर्ति के निमित्त, कन्या क्यिलय, महिला

विद्यालय, महिला शिक्षणप्र वारकेन्द्र, कन्याश्रम, महिलाश्रम, बाला-श्रम, घूमता रहनेवाला पुस्तकालय, महिला कलाभवन आदि कार्य-विभागों की योजना की गई है। ज्यों ज्यों अनुकूछता होती जाती है, त्यों ही त्यों नये नये उपायों का अवलंबन किया जा रहा है।

यह संस्था, एक सार्वजनिक कमेटी के द्वारा चलती है । इस समिति के प्रधान, राय बहादुर **ठाकुर राजसिंह**जी हैं और मन्त्री हैं-बाबू भेरूलालजी गेलडा । बाबू भेरूलालजी गेलड्रा एक स्वार्थत्यागी ओसवाल गृहस्य हैं । बालिकाओं को शिक्षण देने के कार्यसे, उन्हें अत्यन्त प्रेम है । संस्था के सद्भाग्य से, विद्यावती देवी नामक एक प्रधान-शिक्षिका का सहकार उनको प्राप्त हुआ है। ये बाई सुर्शीला और बालाओं के प्रति अत्यन्त वात्सल्य भाव रखनेवाली हैं।

उदयपुर की उपर्युक्त दोनों सार्वजनिक संस्थाएँ, सच-मुच ही सहायता के योग्य संस्थाएँ हैं।

### ३-जैन संस्थाएँ ।

उपर्युक्त दो सार्वजनिक—संस्थाओं के अतिरिक्त, उद-यपुर में और भी अनेक सामाजिक संस्थाएँ प्रत्येक फिरके में मौजूद हैं। स्थानकक्स्सी सम्प्रदाय में 'जैनिश्वश्रण संस्था' है। दिगम्बरों की भी संस्था-पाठशाला है। श्वेताम्बर मूर्तिपूजकों के जैन बोर्डिंग, जैन कन्याशाला, जैन पाढशास्त्रा आदि हैं। जैन बोर्डिंग के पास खासी रकम है, जिसके ब्याज मात्र से मा संस्था भर्रीभाँति चल सकती है। किन्तु कन्याशाला और पाठशाला की ही तरह इस बोर्डिंग का कार्य भी सन्तोषजनक नहीं दीख पड़ता । यदि अभी स्थापित हुई 'महासभा 'के उच शिक्षाप्राप्त, उत्साही तथा शक्तिसम्पन्न कार्यकर्तागण इन संस्थाओं का कार्य अपने हाथ में होंगे, तो आशा है कि ये संस्थाएँ अवश्य ही अच्छो स्थिति में आजावेंगी और उनके द्वारा समाज को अच्छा लाभ पहुँचेगा **। बोर्डिंग, पाढशाला** और कन्याशाला इन तीनों संस्थाओं में समयानुसार परिवर्त्तन करने की आवश्यकता है । उनके कार्यकर्तागण धर्मप्रेमी और समाज प्रेमी हैं। इसी लिये यदि महासभा के कार्यकर्तागण चाहेंगे तो इन संस्थाओं को अधिक अच्छो स्थिति में पहुँचा देंगे। इनके अतिरिक्त, जैन लायब्रेरी और श्री वर्धमान जैन ज्ञानमन्दिर नामक दो संस्थाएँ ज्ञानप्रचार का कार्य करने वाली संस्थाएँ हैं । जैन लायब्रेरी (श्री विजयधर्मसुरिहोल) एक कमेटी के द्वारा चलती है।

श्री वर्धमान ज्ञान मन्दिर यतिवर श्रीमान् अनूपचन्दजी की देखरेख में चलता है। यह संस्था, केवल उदयपुर की जनता के लिये ही नहीं, बल्कि उदयपुर में आने वाले साधु साध्वियाँ तथा प्रत्येक ज्ञानिपिपासु के छिये अत्यन्त उपयोगी प्रमाणित हो रही है। जैन छायबेरी में, अनेक समाचार पर्त्रों के आनेके अतिरिक्त, आधुनिक समाजोपयोगी पुस्तर्कों का संग्रह भी है। दूसरी संस्था-ज्ञानमन्दिर में आगमों तथा अन्यान्य प्राचीन-

प्रन्थों का बहुत अच्छा संप्र**ह है। यति श्री अनूपचन्दजी** विद्वान् , मिलनसार और विद्याप्रेमी हैं, अतएव उनकी अधीनता की इन पुस्तकों का लाभ सभी लोग उठा सकते हैं।

युक्कों की प्रवृत्तियों को वेग प्रदान करने वाली अन्य दो संस्थाओं का यहाँ उद्धेख करना भी उचित जान पड़ता है। एक का नाम **वर्धमात्र जैन म**ण्डल और दूसरी का नाम है— वाय० एम० जे० ए० ( यंग मैन जैन एसोसियेशन ) । पहली संस्था प्राचीन है और दूसरी नई है। वर्धमान जैन मण्डल कि जो यति श्री अनुपचन्द्रजी की देखरेख और श्रीयुत वीरचन्द्रजी सिरोया तथा उन्हीं जैसे अन्यान्य अनेक उत्साही युवकों के नेतृत्व में चल रहा है, उसने अभी तक बहुत अच्छा कार्य कर दिखलाया है । उदयपुर के आसपास दो दो–चार चार–पांच पांच कोस के गामोंमें स्थित जैन मन्दिरों में मण्डल के सदस्यों की टुकड़ियाँ भेज-भेज कर वहां पूजाऐं पढवाना, स्वामिवात्सल्य कर्ना, मेला ल्यावाना, आदि कार्य करने में इस मण्डल का अच्छा उत्साह दीख पडता है। इसके अतिरिक्त उदयपुर में जुल्क्स आदि के समय यह संस्था समुचित व्यवस्था रखती है। नाय. एम. जे. ए. नामक संस्था इसी चतुर्मास में स्थापित हुई है। अंग्रेजी की उच्च शिक्षा प्राप्त किये हुए या उच्च शिक्षा हेने वाले युवर्कों ने, शारीरिक उन्नित तथा ऐसे ही अन्यान्य उद्देस्यों से इस संस्था की स्थापना की है । जिस उत्साह से यह संस्था स्था-पित हुई है, और अच्छे अच्छे उच्च-शिक्षा प्राप्त युवक इस संस्था के नेता बने हैं, उसे देखते हुए यह आशा की जासकती है, कि यह संस्था भविष्य में अच्छा कार्य करेगी।

उदयपुर में एक और भी संस्था है। उसका नाम है---जैन एसोसियेशन । कहा जाता है कि यह संस्था पहले तो अच्छा कार्य करती थी। परन्तु आज्कल तो कई वर्षों से खूब आराम कर रही है। हां, जैन धर्मशाला की एक कोठरी के दरवाजे पर साइन-बोर्ड लगा हुआ अवश्य ही पढ़ने को मिलता है।

इस तरह, अनेक संस्थाओं का अस्तित्व रखनेवाले उदयपुर शहर में, जैनसंघ की एक महान् संस्था स्थापित हुई है, जिसका नाम है—'जैनक्वेताम्बर महासभा'। यह महासभा जैनसंघ की महासभा है। उदयपुर तथा मेवाड़ के मन्दिरों की आसातना दूर करवाने, समस्त शिक्षण संस्थाओं को एक ही सूत्र से संचालित करने, भिन्न भिन्न दिशाओं में कार्य करनेवाली अन्यान्य संस्थाओं को एक ही संस्था से संबन्धित करके व्यवस्थापूर्वक उन सबका संचालन करने तथा साधु मुनिराजों से विनति करके उन्हें मेवाड़ में विचरवाने के पवित्र उद्देश्यों से इस संस्था की स्थापना की गई है। ओसवाल या पोरवाल, लोढ़ेसान या बडे सान, सेठ या हुम्पड़, सभी फिरकों के लगभग चारसो मेम्बरों के द्वारा बनी हुई इस सभा में, उदयपुर की सभी संस्थाओं के आगेवान कार्यकर्ता संमि-लित हैं । इसीलिये यह आशा रखना अनुपयुक्त न होगा, कि बनैः रानैः उदयपुर के सभी मन्दिर तथा सभी संस्थाएँ इस महासभा के साथ सम्बन्धित हो जायँगी और सभी कार्य सुचासुरूप से चलने

लगेंगे। यह अत्यन्त प्रसन्नता की वात है, कि उद्यपुर की प्रसिद्ध जैन धर्मशाला, कि जिसके अधीन अनेक मन्दिर, पाठशालाएँ, कन्याशाला तथा अन्य अनेक कार्य चल रहे हैं, उस धर्मशाला को, उसके संचालक उदारचित्र, शासनप्रेमी श्रीमान् शेठ रोशनलालजी चतुरने महासभा के साथ सम्बन्धित कर दिया है। आशा है कि इसी तरह अन्य मन्दिरों के संचालक एवं दूसरी संस्थाओं के कार्यकर्तागण, अपने—अपने हाथ के मन्दिर तथा अधीनस्थ संस्थाओं को महासभा के साथ सम्बन्धित करके, संघ का संगठन बल बढा वेंगे और इस तरह अधिका-धिक शासनोन्नित करेंगे।

#### ४-सरकारी संस्थाएँ।

मेवाड़ एक इतिहासप्रसिद्ध प्राचीन देश है। यह अनेक प्राचीन नगरों, पहाड़ों तथा पर्वतों से भरा हुआ प्रदेश है। अनेक ऐतिहासिक घटनाएँ इस देश में घट चुकी हैं। म्थान स्थान पर शिलालेख, प्राचीन सिक्के और पुरानी मूर्तियां आदि वस्तुएँ प्राप्त होती हैं। सच पूछों तो यदि यह किसी इतिहासप्रेमी राजा का राज्य होता, तो उदयपुर शहर में एक जबरदस्त म्यूजियम मौजूद दीख पड़ता और हजारों विद्वान्, इतिहास प्रेमी तथा खोज करने वाले उस म्युजियम को देखने उदयपुर आते । इस प्रकार का कोई बड़ा—सा म्युजियम अथवा कोई आदर्श लायबेरी उदयपुर में नहीं है, फिर भी राज्य की तरफ से एक—दो ऐसे स्थान अवश्य ही बमें हुए हैं कि जिनमें साधारण संग्रह ठीक किया गया कहा जासकता है। इनमें से एक है—विक्टोरिया म्युजियम । इस म्युजियम में भीलीं

के प्राचीन आभूषण, सोने-चांदी के वर्क की छाप के कपड़े, जो कि उदयपुर की खास बनावट है, सालवी बलाई लोगों के द्वारा बनाये गये कपड़ों के नमूने, सरूपशाही, भीमशाही आदि पगड़ियां, (कहा नाता है, कि आजकल जो पगड़ियाँ उपयोग में आरही हैं, वे अमर-शाही के नामसे प्रसिद्ध हैं।) अभ्रक की जातियाँ (मीलवाड़ा, राशमी आदि स्थानों पर अभ्रक की खदानें हैं), पत्थर के काम के नमूने आदि वस्तुएँ हैं । ख़ास तौर पर ध्यान आकर्षित करने वाली वस्तुओं में शाहजादे खुरेंम(कि जो लगभग १६२१ में हुआ था) की पगडी मुख्य है। कहा जाता है कि महाराणा कर्णसिंहजी के साथ मैत्री होने के अवसर पर, यह पगड़ी उसने भेंट में दी थी। काँच का बना हुआ श्रुत्रमुर्ग नामक पक्षी अत्यन्त मनोहर है। इस म्यूजियम में कुछ योडे-से सिक्कों का भी संग्रह है। ये मिक्के ग्रीक, मुगल, पठान, तथा हिन्दू समय के हैं। उत्तर भारत तथा काबुल के सिके भी हैं। एक पत्थर के चोकठे में महाराणा उदय-सिंहजी से २१ पीढी तक के राणाओं के चित्र हैं। माऌम हुआ कि यह चित्रपट सिरोही से यहाँ आया है। दूसरी चीन है-लायब्रेरियां।

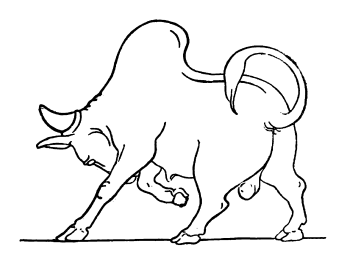
राज्य की दो लाइबेरियाँ हैं। इनमें से एक में, लगभग चार-पाँच हजार पुस्तर्के हैं। इसके अध्यक्ष हैं--पं० अक्षयकीर्ति एम० ए० । इस लायब्रेरी में, कुछ शिलालेख हैं । इस शिलालेख का संवत् ७१८ है। इसकी भाषा संस्कृत तथा लिपि कुटिल है। गोहिल अपराजित के समय का यह शिलालेख है। अन्य तीन बड़ी बड़ी शिलाओं पर १५१७ के शिलालेख हैं। एक आदिनाथ का परिकर है, जिसमें नागहदनगर (नागदा) में राणा कुम्भकर्ण के राज्य में आदिनाथ का परिकर बनाये जाने और खरतरगच्छीय वर्धमानसूरि द्वारा प्रतिष्ठा किये जाने का वर्णन खुदा हुआ है। मूर्त्त रवेताम्बरीय है। कुम्भा का समय १४९१ से १५२० तक का माना जाता है।

दूसरा एक पुस्तकालय श्री सज्जनसिंह जीने सन् १९३१ में स्थापित किया है। इसमें ११९२ भाषा की और ४६६ अंग्रेजी पुस्तकें हैं। तीसरा सरस्वती भण्डार है, जिसमें २३१९ पुस्तकें हैं, जो हस्तलिखित तथा छपी हुई, होनों प्रकार की हैं। उपर्युक्त लाइब्रेरियाँ तथा म्यूझियम का निरीक्षण मुनिश्री हिमां हा-विजयजी कर आये थे, अतः उन्हीं के नोट्स के आधार पर यह वर्णन लिखा गया है।

### ५-आयुर्वेद सेवाश्रमः

'आयुर्वेद्सेवाश्रम' नाम की एक संस्था उद्यपुर में मौजूद है। इसके अधिष्ठाता पंडित भवानीशंकरजी तथा पं अमृतलालजी बड़े ही सज्जन, साधुभक्त, परोपकारवृत्तिवाले और आयुर्वेद के अच्छे निष्णात हैं। प्राचीन आयुर्वेद की पद्धित के अनुसार अच्छी अच्छी शुद्ध औषिधयाँ इस आश्रम में तैयार की जाती हैं। इतना ही नहीं परन्तु ये दोनों अधिष्ठाता अच्छे अच्छे विद्यार्थियों को आयुर्वेद का अम्यास कराकर परीक्षार्ये भी दिल्लवाते हैं। सेवाश्रम का ध्यान गरीबों की तरफ विशेष करके रहता है। और उनकी सेवा के

छिये आश्रम के कार्यकर्त्ता उत्सुक रहते हैं। साधु-सन्तों की सेवा के लिये भी ये दोनों विद्वान् वैद्य तैयार रहते हैं। सेवाश्रम का कार्य दिनप्रतिदिन बढता जा रहा है। अभी तो आश्रमने अपना स्वतन्त्र प्रेस भी किया है।



# मेवाड़ के हिन्द तीर्थ

मेवाड़ प्राचीन और प्रसिद्ध देश है, यह कहने की तो कोई आवश्यकता ही नहीं है । काँटा, भाटा, पर्वत, राजदण्ड और वस्त्रत्हरून (चोरी) इन पांच रत्नों से प्रसिद्ध माना जाने-वाला मेवाड़ प्रदेश, सचमुच ही देवभूमि है। गगनचुम्बी शिखरों से सुरोभित हनारों मन्दिर आज भी मेवाड़ में विद्यमान हैं। छोटे से छोटा और बहें से बड़ा कोई भी ग्राम ऐसा नहीं है, कि जहाँ एकाध मन्दिर न मौजूद हो । अनेक प्राचीन नगर, कि नहाँ आज केवल उनके खँडहर ही दृष्टिगोचर होते हैं, पहले अनेक मन्दिरों से सुशोभित थे, इस बात की साक्षी वहाँ के मन्दिरों के भग्नावशेष दे रहे हैं। फिर मी, आज हिन्दू किंवा जैन मन्दिरों की मेवाड़ में कमी नहीं है। इस देवभूमि के अनेक स्थान तो आज जगत्प्रसिद्ध तीर्थस्थान माने जाते हैं, जहाँ देश-देशान्तर के हजारों यात्री तीर्थयात्रा करने आते हैं । हिन्दुओं के ऐसे

पांच तीर्थ मेवाड़ में प्रसिद्ध हैं । ये तीर्थ इतने अधिक बड़े बड़े हैं, कि जहां लाखों की आय तथा लाखों का व्यय प्रतिवर्ष होता है। राज्य ने, इस प्रकार के तीर्थों की व्यवस्था करने के छिये, खास तौर पर एक स्पेशल डिपार्टमेण्ट बना रक्खा है । इस डिपार्टमेण्ट का नाम **देवस्थान** है । इस देवस्थान डिपार्टमेण्ट के सब से बड़े ऑफीसर 'देवस्थान-हाकिम 'कहे जाते हैं। आज कल 'देवस्थान-हाकिम' के पद पर श्रीयुत मथुरानाथजी साहब हैं । 'देवस्थान ' डिपार्टमेण्ट की देख-रेख में, हिन्दुओं के पांच तीर्थ-एकालिंगजी, नाथद्वारा, कांक-रोली, चारभुजाजी, और रुपनारायण हैं। त्यों ही, श्री केशरियाजी (ऋषभदेवजी) तीर्थ भी है। हिन्दुओं के इन पांचों तीर्थों का संक्षिप्त परिचय यों है-

#### १. एकलिंगजी

उदयपुर से लगभग १३-१४ मील पर उत्तर में दो पहाड़ों के बीच में यह तीर्थ बना हुआ है । जिस ग्राम में यह मन्दिर बना हुआ है, उस गाम को कैलाशपुरी कहते हैं। एकलिंगजी महाराणाओं के इष्टदेव हैं। यहाँ तक कि मेवाड़ के राजा तो एकछिंगजी माने जाते हैं और महाराणा दीवान समजे जाते हैं। कहा जाता है कि यह मन्दिर पहले बापा रावल ने बनवाया था। मुसलमानों के हुमले में ट्रंट जाने के पश्चात्, **महाराणा** मोकल ने इसका जीणोंद्धार करवाया था । किन्तु बारीक़ी से जाँच करने पर, एकलिंगजी का मन्दिर किसी समय जैन मन्दिर

था, ऐसा विश्वास होता है। मूल मन्दिर, रंगमण्डप, मन्दिर की परिक्रमणा, आसपास की देखिंग, आदि सभी चीं देखने से, वह किसी समय जैन मन्दिर रहा होगा, ऐसा स्पष्ट जान पड़ता है। किसी किसी दरवा जे पर रक्खी हुई मंगलमूर्ति, जैन तीर्थंकरमूर्ति होने के कारण, इस वातकी अधिक पुष्टि होती है। कहा जाता है, कि एक लिंगनी की चतुर्तुन मूर्ति, बहुत कर के जैन मूर्ति है, जो आज एकलिंगनी के नाम से पूनी जा रही है। यह मूर्ति, हमने अपने नेत्रों से नहीं देखी है, इस लिये इस सम्बन्ध में निर्वित रूप से कुछ नहां कहा जा सकता।

#### २. नाथद्वारा

उद्यपुर से ३० मील और एकिंगजी से १७ मील उत्तर में नाथद्वारा नामक स्थान है । यहाँ वल्लभ सम्प्रदाय के वैष्णवों के इष्टदेव श्री नाथजी का मन्दिर है। नाथद्वारा की प्रसिद्धि, वहाँ के गोस्वामी दामोदरलालजी और हंसा के विवाह की चर्चा से आज कल खूब हो रही है। करोड़ों की सम्पत्ति वाले इस तीर्थ में, जिस तरह लाखों रुपये की आय है, उसी तरह लाखों का खर्च भी है।

#### ३-कॉंकरोली

नाथद्वारे से १० मील दूर उत्तर दिशामें राजसमुद्र नामक २८ मील के घेरेवाले तालाव के किनारे काँकरोली नामक ग्राम है। यहाँ वल्लम सम्प्रदाय के द्वारिकाधीश का मन्दिर है। यह याम गोस्वामीजी के आधीन है। अतएव इस तीर्थ का सर्वाधिकार गोस्वामीजी को है। फिर भी, उद्यपुर के 'देवस्थान' हिपार्टमेन्ट की देखरेख तो अवश्य ही है। आजकल यहाँ के गोस्वामीजी एक नवयुवक तथा शिक्षित हैं। यह वही काँकरोली है, जहाँ लगभग १५ वर्ष पूर्व स्थानीय जैनमन्दिर को तोड़ डाला गया था और मूर्तियाँ तालाव में फेंक दी गई थों। पन्द्रह वर्ष व्यतीत हो जाने पर भी, अभीतक उस केस का फैसला नहीं हो पाया है, यह खूबी है। काँकरोली के गोस्वामीजी, उदयपुर के महाराणाओं के गुरु कहलाते हैं।

#### ४-चारभ्रजाजी

काँकरोली से लगमग बीस-पच्चीस मील पिरचम में गडबोर नामक ग्राम है। यहाँ चारभुजाजी का प्रसिद्ध वैष्णव मन्दिर है। यहाँ के पूजारी गूजर लोग हैं। केशिरयाजी में जिस तरह पण्डों का साम्राज्य है, उसी तरह यहाँ गूजर पूजारियों का है। पूजारियों के निश्चित हक हैं। यह तीर्थ भी उदयपुर राज्य के अधीन है। यहाँ नायब हाकिम, थानेदार आदि रहते हैं।

#### ५-रूपनारायण

चारभुजा से लगभग ३-४ मील दूर, रूपनारायण का प्रसिद्ध विष्णुमन्दिर है। उपर्युक्त चार तीर्थों की अपेक्षा, यहाँ की आमदनी कम बतलाई जाती है। एकान्त तथा पहाड़ी प्रदेश में होने के कारण यहांतक यात्री कम जाते हैं। यहां राज्य का अधिकार है।

 $(\ \ \ \ )$ 

### मेवाड की जैन-पंचतीर्थी

मेवाड़ में इस समय लगभग पौनलाख नैनों की बस्ती है। किन्तु नागदा, आइड, कुम्भलगढ, चित्तौड़, देलवाडा, झीलवाड़ा, केलवा तथा केलवाडा आदि के अनेक विशाल तथा प्राचीन मन्दिर एवं मन्दिरों के खँडहर देखते हुए, यह कल्पना करना किंचित भी अनुपयुक्त न होगा, कि किसी समय मेवाड़ में लाखों जैनों की बस्ती रही होगी। कहा जाता है कि जिस तरह देखवाडे में किसी समय साढ़े तीनसौ मन्दिर थे, उसी तरह क्रम्भलगढमें मी लगभग उतने ही मन्दिर थे। बिलकुल उनाड़ पडी हुई जावरनगरी के खँडहर देखने वाला इस बात की सरलता पूर्वक कल्पना कर सकता है, कि यहां किसी समय बहुत अधिक मन्दिर रहे होंगे।

चित्तौड के किले से ७ मील उत्तर में नगरी नामक एक प्राचीन स्थान है । इस स्थान में पडे हुए खँडहर, गढे

हुए पत्थर तथा यहाँ से प्राप्त हुए शिलालेखों एवं सिक्कों के आधार पर रायव**हा**दुर पण्डित **गौरीशंकरजी ओझा** इस जगह पर एक **बड़ी-सी नगरी** होने का अनुमान करते हैं । उनका तो यहांतक कथन है कि इस 'नगरी' का प्राचीन नाम 'मध्यमिका' था । अजमेर जिले के बली नामक ग्राम से प्राप्त हुए वीर संवत् ८४ के शिलालेख में 'मध्यमिका' का उल्लेख मिलता है। 'मध्यःमिका' नगरी अत्यन्त प्राचीन नगरी थी। यहां भी अनेक जैनमन्दिर होने का अनुमान किया जा सकता है। ऐसे अनेक स्थान आज भी मेवाड़ में मौजूद हैं। और वहाँ किसी समय अनेक मन्दिर होने का अनुमान भी किया जासकता है आजकल के विद्य-मान् मन्दिरों की प्राचीनता, विशालता और मनोहरता देखते हुए, यही कहा जा सकता है कि बड़े-बड़े तीर्थस्थानों को भूला दें ऐसे वे मन्दिर हैं। इन मन्दिरों के सम्बन्ध में अनेक प्रकार की चमत्कारिक बातें आज भी जनता में प्रचलित हैं। अत्यन्त दुःख का विषय है, कि ऐसे ऐसे प्राचीन तथा भव्य तीर्थ सदश मन्दिरों एवं मूर्तियों के होते हुए भी, इन स्थानों में उनकी पूजा करने वाला कोई नहीं रह गया है। इन मन्दिरों के पूजने वाले थे, वे कालबल से घट गये और जो बाकी रह गये, वे बेचारे अन्य उपदेशकों के उपदेश से बहुक कर, प्रभुभक्ति से विमुख हो वैठे हैं। परिणामतः, बचे बचाये ये मन्दिर तथा मूर्तियाँ वीरान् निर्जन अवस्था को भोग रही हैं। यह कहने की आवश्यकता नहीं है, कि किसी भी मन्दिर या मूर्ति की महिमा, उसके उपासकों भूजनेवालों पर अवलिम्बत है । अस्तु। मेवाड की ऐसी हीनावस्था में भी आज वहाँ ऐसे अनेक स्थान मौजूट हैं, जो तीर्थस्थान के रूपमें प्रसिद्ध हैं। उन स्थानों में जाने पर, भव्यात्माओं को जिस तरह अपूर्व आहुलाद होता है, उसी तरह खोन करनेवालों को अनेक प्रकार की ऐतिहासिक सामग्री उपलब्ध होती है।

मेवाड में जिस तरह हिन्दुओं के पांच तीर्थ प्रसिद्ध हैं, उसी तरह जैनों के भी पांच तीर्थ हैं।

#### १-केशरियाजी (ऋव भदेवती)

उद्यपुर से लगभग ४० मील दूर दक्षिण दिशा में स्थित के**शरियाजी** का तीर्थ विश्वविदित है । केशरियाजी का मन्दिर अत्यन्त भव्य वना हुआ है । मूर्ति मनोहर तथा चमत्कारिक है। मूर्ति की चमत्कारिता का ही यह परिणाम है, कि यहां रवेताम्बर तथा दिगम्बर, ब्राह्मण एवं क्षत्रिय, बल्कि हलके वर्ण के लोग भी दुर्शन-रूजन आदि के लिये आते हैं। केरारि-याजी की मूर्ति का आकार स्वेताम्बर मान्यताके अरुसार है। सदैव से इवेताम्बरों की ही तरफ से ध्वजादण्ड चढ़ाया जाता है। दवेताम्बरों की मान्यता के अनुसार केशरियाजी पर केशर चढाई जाती है। स्वर्गस्य महाराणाजी श्री फतेहसिंहजो ने रवेताम्बरों की मान्यता के अनुसार ही अपनी तरफ से साढे तीनलाख की आंगी चढ़ाई थी और खेताम्बरें। के अनेक शिलालेख भी मिलते हैं। ये बातें स्पष्ट रूप से सिद्ध करती हैं कि तीर्थ रवेताम्बरें। का ही है । अस्तु । तीर्थ,

प्राचीन एवं अति पवित्र हैं। ऐसा पवित्र तीर्थ वर्षों से झघडेमें पड़ा है। और 'दो बिल्ली तथा बंदर की कहावत चरितार्थ हो रही है। इस तीर्थ के झघडेके लिये कमीशन बैठा था। कहा जाता है कि, कमीशन ने अपनी रिपोर्ट तैयार करके दर-बार के सामने पेश की है। परन्तु न मालुम किस कारणसे वह रिपोर्ट अभी तक प्रकाशित नहीं होती। हम आशा करते हैं कि–उदयपुर के दयाछ और धर्म प्रेमी महाराणाजी साहेब, जहाँ तक हो सके शीघ़ ही रिपोर्ट प्रकाशित करेंगे, और इस तीर्थ को, आर्थिक दृष्टि से, लोगों की श्रद्धा की दृष्टि से जो हानि हो रही है, उससे बचा हेंगे।

## २---करेडा

उदयपुर चितौड़ रेल्वे के करेड़ा स्टेशन से लगभग आधे या पौन मील दूर, सफेद पाषाण का, श्री पाइवैनाथ भगवान् का एक सुविज्ञाल और सुन्दर मन्दिर बना हुआ है। यह मन्दिर कब बना था इसके सम्बन्ध में कोई छेख नहीं प्राप्त होता । किन्तु इसकी बनावट को देखते हुए यह अनुमान किया जा सकता है, कि यह मन्दिर अत्यन्त प्राचीन है। इस मन्दिर का रंगमण्ड्प इतना अधिक विशाल और भन्य है, कि मैवाड के हमारे प्रवास में ऐसा रैंग मण्डप कहीं भी नही दीख पड़ा । इस मन्दिर में से प्राप्त होने वाले शिलालेख, श्रीयुत पूरणचन्द्रजी नाहर ने लिये हैं। वे ग्यारहवीं शताब्दी से लगा

कर ठेठ उन्नीसवीं शताब्दी तक के लेख हैं। इनमें से अधिक-तर लेख धातु की पंचतीर्थी आदि पर के हैं, जिनसे ये करेड़ा की स्थापित मूर्तियाँ हैं, ऐसा नहीं कहा जा सकता। हाँ, बावन जिनालय की देरियों के पाट पर जो शिलालेख हैं, वे करेड़ा के कहे जा सकते हैं। इन छेखों में सब से अधिक—प्राचीन छेख संवत १०३९ का है। दूसरे छेख चौदहवीं तथा पन्द्रहवीं-शताब्दी के हैं। सं० १०३९ का छेख यह बतलाता है, कि संडेरक गच्छीय श्री यशोभद्रसूरिजी ने पार्श्वनाथ के विम्ब की प्रतिप्ठा की थी। यदि यह प्रतिष्ठा यहीं, यानी करेड़ा में ही की गई हो, तो फिर यह बात निश्चित हो जाती है, कि करेडा तथा यह मन्दिर अत्यन्त प्राचीन हैं । यहाँ से प्राप्त होने वाले शिलालेखों में, ऐसा शिलालेख एक ही देखा जाता है, कि जिसमें **करेड़ा** का नाम आया हो । यह शिलालेख सं. १४९५ के ज्येष्ठ ह्यु॰ ३ बुधवार का है। उकेशवंशीय नाहर गोत्रीय एक कुटुम्ब ने, पार्वनाथ के मन्दिर में विमलनाथ की देवक्लिका बनवाइ, जिसकी खरतरगच्छीय जिनसागर-स्रिरिजी ने प्रतिष्ठा की । यही उस शिलालेख का भाव है। करेडा के इस मन्दिर में एक दो खास विशेषताएँ हैं।

रंगमण्डप के ऊपर के भाग में, एक तरफ **मस्जिद** का आकार बनाया गया है। इस सम्बन्ध में यह दात कही जाती है कि बादशाह अकबर जब यहां आया, तब उसने यह आ-क्रति बनवादी थी। ऐसाकरने का अभिप्राय यह या कि

कोई मुसलमान इस मन्दिर को न तोड़े। किन्तु यह बात कहां तक सत्य है यह निश्चित रुप से नहीं कही जा सकती। मन्दिर बनवानेवालों ने स्वयं अथवा उसके परचात् जीर्णोद्धारादि के प्रसंग पर, मुसलमार्ने नाने के भय से भी कदाचित् यह आकार बना हो ।

दूसरी विशेषता यह है, कि मूल नायक श्री पार्श्वनाथजी भगवान की मूर्ति इस तरह बिराजमान की गई है कि उसके सामने के एक छिद्र में से पौष शु०१० के दिन सूर्य की किरणें पूरी तरह मूर्ति पर पड़ती थों । पीछे से जीणोंद्वार करवाते समय, सामने की दीवार उँची हो गई, जिससे अब उस तरह किरणें नहीं पड़ती।

यह तीर्थ पहले अधिक प्रसिद्ध न था। किन्तु स्वर्गस्थ सेंड लल्लुभाई कि जिन्होंने मेवाड़ के मन्दिरों के जीणोंद्धार के पीछे अपनी जिन्दगी पूरी कर दी थी, उसी अमर आत्माने इस तीर्थ में सुधार करवाया और तीर्थ को प्रसिद्ध भी किया । आज कल, इस तीर्थ का संचालन उदयपुर के नैनों की एक कमेटी के अधीन चल रहा है। इस तीर्थ के मैनेजर के रूप में श्रीयुत कनकमलजी कार्य कर रहे हैं । कनकमलजी परम श्रद्धालु मूर्तिपूनक हैं और पूरी लगन के साथ तीर्थ की व्यवस्था कर रहे हैं। कनकमलजी की तत्परता तथा लगन के कारण इस तीर्थ का कार्य खूब बढ रहा है। इतना ही नहीं, बल्कि मेवाड के अन्य मन्दिरों के लिये भी वे यथाशक्ति परिश्रम करते रहते हैं। ऐसे सच्ची लगन वाले श्रद्धाल मेनेजर यदि प्रत्येक तीर्थ में हों, तो कितना अच्छा हो।

#### ३. नागदा-अदबदजी

उद्यपुर से लगभग १३-१४ मील उत्तर में, हिन्दुओं के एकलिंगर्जी तीर्थ के पास, उससे लगभग १ भील दूर पहाड़ों के बीच में अदबदजी का तीर्थ है। इस स्थान पर किसी समय एक बडी नगरी थी, जिसका नाम नागदा था । संस्कृत शिला-लेख आदि में इसका नाम नागद्रह अथवा नागहद लिखा मिलता है। पहले यह नगर अत्यन्त समृद्धिशाली और मेवाड के राजाओं की राजधानी था। साथ ही यह स्थान जैन तीर्थ के रूप में भी प्रतिद्ध था। लगभग एक मील के विस्तार में, अनेक हिन्दू तथा जैन मन्दिरों के खँडहर दृष्टिगोचर होते हैं। यहाँ श्री शान्तिनाथजी का एक मन्दिर अब भी मौजूद है। ज्ञान्तिनाथ भगवान की बैठी हुई मूर्ति लगभग ९ फीट उँची तथा अत्यन्त मनोहर है। उस पर खुदे हुए लेख का सारांश यह है:-

" संवत् १४९४ की माध शुक्ला ११ गुरुवार के दिन, मेदपाट देश में, देवकुल पाटक ( देलवाड़ा ) नगर में, मोकल के पुत्र महाराणा कुम्भा के राज्य में, ओसवालवंशीय, नवलखा गोत्रीय साह सारंग ने, स्वयं उपार्जन की हुई लक्ष्मी को सार्थक करने के उद्देश्य से, 'निरुपममद्भुतं ' ऐसी शान्तिनाथ की मूर्ति परिकर सिहत बनवाई और खरतर गच्छोय श्री जिनसा-गरसूरिने प्रतिष्ठा की।"

श्री शान्तिनाथ भगवान् की मूर्ति पर के उपर्युक्त भाववाले शिलालेख में बिम्ब के लिये अद्भुत विशेषण लगाया गया है। वह विशेषण सकारण है। वस्तुतः वह मूर्ति बैठी हुई लगभग ९ फीट की विशाल है, इसीलिये यह तीर्थ 'अदबदजी' के नाम से प्रसिद्ध हुआ और अब भी प्रसिद्ध है।

श्री शान्तिनाथ भगवान के इस मन्दिर के पास ही एक विशाल मन्दिर ट्रटी-फूटी अवस्था में पड़ा है। इसमें, एक मी मूर्ति नहीं है। सम्भव है कि यह जीर्ण-शीर्ण मन्दिर किसी समय पाश्वेनाथ या नेमिनाथ का मन्दिर रहा हो। कारण कि प्राचीन तीर्थमालाओं तथा गुर्वावली आदि में यहाँ पार्वनाथ तथा नेमिनाथ के मन्दिर होने का उछेल मिलता है। श्रीमुनिसुन्दरसूरि कृत गुर्वावली के २२वँ श्लोक में कहे अनुसार "खोमाण राजा के कुल में उत्पन्न समुद्रसूरि ने, दिगम्बरों को जीतकर नागदह का पार्वनाथ का तीर्थ अपने स्वाचीन किया था"। श्री मुनिसुन्दरसूरि विरचित पार्वनाथ के स्तोत्र से विदित होता है कि यहाँ श्री पार्वनाथ का मन्दिर सम्मति राजा ने बनवाया था।

श्री नेमिनाथ का नाम, श्री शीलविजयजी और श्री **जिनतिलक्स्परि** ने अपनी अपनी तीर्थमालाओं में भी लिया है। श्री सोमतिलकसूरि ने एक स्तोत्र की रचना की है, जिसमें यहाँ का **नेमिनाथ** का मन्दिर **पेथड़शाह** द्वारा बनाये जाने का उल्लेख है।

आजकल यहाँ न पार्चनाथ का मन्दिर है और न नेमि-नाथ का ही। केवल श्री अदबदजी—श्री शान्तिनाथ भगवान का ही मन्दिर है। यदि आसपास के शेष मन्दिरों की खोज की जावे, तो बहुत से शिलालेख तथा मूर्तियाँ प्राप्त हो सकती हैं।

शान्तिनाथ भगवान् के इस मन्दिर की पूजापाठ की व्यवस्था पहले तो अच्छी न थी। किन्तु आजकल एकलिंगजी में जो हाकिम साहब हैं, उन्होंने अपने सहायक ऑफिसरों में से तथा अन्य रीतियों से प्रयत्न करके पूजा की व्यवस्था की है। अतएव नियमित रूप से पूजा होती है।

उदयपुर आनेवाले यात्रीलोग यहाँ की यात्रा अवश्य करें। पक्की सड़क है, मोटर, तांगे, गाड़ियाँ आदि सवारी जाती हैं। यहाँ से थोड़ी ही दूर, केवल ३-४ मील की दूरी पर देलवाडा तीर्थ है।

# ४—देलवाड़ा

एकछिंगजी से ३-४ मील दूर देलवाड़ा नामक ग्राम है। इस देलवाड़े में से प्राप्त हुए शिलालेखों के साथ, 'देवकुलपाटक'

नामक एक पुस्तक, स्वर्गस्य गुरुदेवश्री विजयधर्मसूरिजी महाराजकी लिखी हुई प्रकाशित हो चुकी है। इस पुस्तक से देलवाड़े के सम्बन्ध में बहुत—कुछ जानकारी प्राप्त की जासकती है। देलवाड़ा देखने वाला कोई भी दर्शक यह बात कह सकता है, कि किसी समय यहाँ बहुत से जैन मन्दिर होने चाहिए। प्राचीन-तीर्थमाला आदि में यहाँ बहुत से मन्दिर होने का उल्लेख मिलता है। और एक तीर्थमाला में तो यहाँ के पर्वतों पर शत्रुंजय तथा गिरनार की भी स्थापना होने का उल्लेख मिलता है-

"देलवाडि हे देवज घणा.

बद्द जिनमन्दिर रिळयामणा । दोइ डुंगर तिहाँ थाप्या सार, श्री शत्रुंजो ने गिरिनार" ॥ ३७॥ 'श्री **शीलविजयजी कृत तीर्थमाला' (१७४६)** 

इस समय यहां तीन मन्दिर विद्यमान हैं। जिन्हें 'वसिट' कहा जाता है। ये मन्दिर अत्यन्त विशाल हैं। यहाँ भोयरे भी हैं । विशाल तथा मनोहर प्रभुमूर्तियों के अतिरिक्त यहाँ अनेक आचार्यों की भी मूर्तियां है। संवत् १९५४ में, यहाँ के जीणींद्धार के अवसर पर, १२४ मूर्तियां जमीन में से निकली थीं। प्राचीन काल में,यह एक विशाल नगरी थी। और कहा जाता है, कि किसी समय यहाँ तीनसौ घण्टों का नाद एक साथ सुनाई देता था। यानी, करीब तीनसौ या साढे तीनसौ मन्दिर यहां विद्यमान थे। इस नगरी में ऐतिहासिक घटनाएँ घटने के प्रमाण भी उपलब्ध होते हैं। सोमसु-न्दरस्रिर कि जो पन्द्रहवीं सदी में हुए हैं, वे यहाँ अनेक बार आये थे और प्रतिष्ठा पदवी आदि के उत्सव यहाँ करवाये थे, यह बात 'सोमसीभाग्यकाव्य' से विदित होती है।

यहाँ के शिलालेख तथा अन्य ऐतिहासिक प्रमाणों से यह बात माल्यम होती है कि पन्द्रहवीं, सोल्हवीं तथा सत्रहवीं शताब्दी में यह शहर खूब रौनकवाला था। यहां की प्रायः प्रत्येक मूर्ति पर शिलालेख है। और मी अनेक शिलालेख हैं। पूज्यपाद स्वर्गस्थ गुरुदेव श्री विजयधर्मस्विर महाराज ने, जिसतरह 'देवकुल-पाटक' में यहां के अनेक शिलालेख उद्धृत किये हैं, उसी तरह श्रीयुत पूरणचन्द्रजी ने भी लीये हैं। वे शिलालेख, 'जैन लेख संग्रह के दूसरे भाग में आये हैं।

इस समय जो तीन मन्दिर हैं, वे बावन जिनालय हैं । मृतियां विशाल तथा भव्य हैं । चैाथा एक मन्दिर यतिजी के उपाश्रय में है ! बड़े तीन मन्दिरों में से, दो ऋषभदेव भगवान के और एक पार्वनाथ का कहा जाता है । यहां ओसवालों के लगभग सौ—सवासौ घर हैं, किन्तु वे सभी स्थानकवासी हैं। एक गृहस्थ श्रीयृत मोहनलालजी उदयपुर के रहने वाले हैं, जो मूर्ति-पूजक हैं और यथाशक्ति पूजा पाठ भी करते हैं।

यहाँ, महात्मा श्रीलालजी और महात्मा रामलालजी आदि महात्मागण सज्जन पुरुष हैं। महात्माओं की यहाँ १०-१२ पोसालें हैं। वे कुलगुरु हैं, जैनधर्मावलम्बी हैं और मूर्तिपूजा में श्रद्धा रखते हैं।

यहां की यात्रा भी खासतौर से करने योग्य है।

५–दयालशाह का किला। "नव चोकी नव लाखकी, क्रोड रुप्यों रो काम । राणे बँधायो राजसिंह. राजनगर है गाम ॥ बोही राणा राजसिंह, बोही शाह दयाल। वणे बँधायो देहरो. वणे वँधाई पाल ॥

विक्रम की अठारहवीं राताब्दी में, उदयपुर की राजगद्दी पर <u>हु</u>ए राणा **राजसिंह** ने, कांकरोली के पास राजनगर बसाया । इस राजनगर के पास एक विशाल तालाव की पाल इतनी अधिक जबरदस्त है, कि जिसके निमित्त राणा राजसिंह ने एक करोड़ रुपया खर्च किया था। तालाब की पाल के पास ही एक बड़ा-सा पहाड़ है। इस पहाड़ पर एक किला है, जो 'दयालशाह' का किला' के नाम से प्रसिद्ध है। नास्तन में, यह कोई किला नहीं बल्कि एक विशाल मन्दिर है। 'दयालशाह का किला' के नाम से प्रसिद्ध यह मन्दिर, 'दयालशाह' नामक एक ओसवाल गृहस्य ने बनवाया था । **'दयालज्ञाह'** महाराणा '**राजसिंह'** के एक वफादार मंत्री थे। दयालशाह के मंत्री होने की घटना जैसे रहस्य पूर्ण है, वैसे ही उनके यह मन्दिर बनवाने की घटना भी विचित्र है।

दयालशाह, वास्तव में कहाँ के रहनेवाले थे, यह बात नहीं माऌम होपाई है । किन्तु वे संघवी गोत्र के सरूपर्या ओसवाल थे। उनके पूर्वज सीसोदिया थे। जैनधर्म स्वीकार कर छेने के पश्चात् उनकी गणना ओसवाल जैन के रूप में होने लगी।

दयालशाह नेता का (शिलालेख में कोई कोई तेना भी पढते हैं ) प्रपौत्र, गज़ का पौत्र और राजू का पुत्र था। इस मन्दिर की मूर्ति के शिलालेख पर से जान पड़ता है कि राजू के चार पुत्र थे, जिनमें सब से छोटा दयालशाह था।

दयालगाह उदयपुर के एक ब्राह्मण के यहाँ नोकरी करते थे। महाराणा राजसिंहजी की एक स्त्रीने, महाराणा को विष दे देने के लिये एक पत्र उस पुरोहित को छिला भा, जिसके यहाँ दयालशाह नौकर थे। पुरोहित ने वह पत्र अपनी कटार के म्यान में रख छोडा था।

ऐसा प्रसंग उपस्थित हुआ, कि दयालशाह को अपनी सुसराल देवाली जाना था। साथ में कोई शस्त्र हो तो अच्छा है, ऐसा समझ कर उन्होंने अपने स्वामी उस परोहित से कोई शस्त्र मांगा। पुरोहित को उस चिट्टी की याद नहीं रही, अतः उसने वही कटार दयालगाह को दे दी, जिसके म्यान में रानी की चिट्ठी छिपी हुई थी।

दयालशाह कटार ले गये। स्वाभाविक—रूप से कटार खोलने पर वह चिट्ठी हाथ में आ गई। दयालशाह ने, वह चिद्री महाराणाजी को देदी। राणा ने पुरोहित तथा रानी को प्राणदण्ड की सजा दी। रानी के पुत्र सरदारसिंह ने भी विष खा कर आत्महत्या कर ली।

महाराणा राजसिंहजी ने द्यालशाह को अपनी सेवा में हे हिया और धीरे धीरे आगे बढ़ा कर उसे मन्त्री पद तक पहुँचा दिया।

दयालशाह वीर प्रकृतिवाला पुरुष था । उसकी बहादुरी के कारण ही, उसे महाराणा राजसिंह ने औरंगजेब के विरुद्ध युद्ध करने के लिये नियुक्त किया था। और गजेन की सेना ने अनेक हिन्दू मन्दिर तोड डाले थे। इसका बदला दयालशाह ने बादशाह के अनेक भवन अपने अधिकार में ले कर उनमें राणाजी के थाने स्थापित करके एवं मस्जिदें तोड़-तोड कर लिया था। द<mark>यालज्ञाह</mark>, मालवे को खट कर अनेक ऊँट सोना लाया या जौर महाराणाजी को वह सोना भेंट किया था।

इसी दयालशाइ ने महाराणा जयसिंइजी के समय में चितींड़ में शाहजादे आजम की सेना पर रात को छापा मारा था। सेनापति दिलावरखां और दयालशाह के बीच युद्ध हुआ था। दयालशाहने अपनी स्त्री का अपने हाथ से, केवल इसी लिये वध कर डाला था, कि कहीं मुसलमान उसे

पकड़ न ले जायँ। दयालकाह की लड़की को मुसलमान लोग उठा लेगरे थे।

दयालशाह के जीवन सम्बन्धी उपर्युक्त वर्णन श्रीमान पं. गौरीशंकरजी ओझा ने अपने 'राजपूताने के इतिहास ' में अंकित किया है।

जिन ओसवालकुलभूषण **दयालज्ञाइ** ने उपर्युक्त प्रकार के वीरता पूर्ण कार्य किये थे, उन्ही दयालशाह ने एक करोड रुपया खर्च करके नौमंजीला गगन स्पर्शी मन्दिर बनवाया था; जो काँकरोली तथा राजनगर के बीच राजसागर की पाल के पास ही एक पहाड पर सुद्योभित है और आज भी 'दया-लशाह के किले ' के नाम से प्रसिद्ध है और मूल नायक चौमु-खजी श्री ऋषभदेव भगवान् की मूर्तियाँ विराजमान् हैं।

कहा जाता है कि यह मन्दिर नौमंजीला था। इसके ध्वज की छाया छः कोस (बारह माइल) पर पडती थी। आगे चल कर, औरंगजेब ने उसे राजशाही किला समझ कर तुड़वा डाला था। मन्दिर की पहली मंजिल सुरक्षित बच गई थी। इस समय जो दूसरी मंजिल है, वह नई बनी हुई है।

इस मन्दिर के सम्बन्ध में कहा जाता है कि महाराणा राजसिंह ने राजसागर की पाल बनवाना प्रारम्भ किया, किन्तु वह टिकती नहीं थी। अन्तमें 'किसी सच्ची-सती स्त्री के हाथ से यदि पाल की नींव डाली जाय, तो पाल का काम चल सके ' ऐसी

अगम्य वाणी होने पर, दयालञ्चाह की पुत्रवधूने इसका बीड़ा उठाया। उसके हाथ से नींव पडते ही पाल का कार्य चलने लगा। इसके बद्ले में दयालशाह की पुत्रवधूने उपर्युक्त मन्दिर बनाने की मंजूरी प्राप्त की थी।

इस किंवदन्ती में कितना सत्य है, यह नहीं कहा जा सकता । सम्भव है कि **दयालज्ञाइ** द्वारा की ंगई **म**हाराणा राजसिंहजी की सेवा से प्रसन्न हो कर, महाराणाजी ने इस पहाड़ पर मन्दिर बनवाने की स्वीकृति प्रदान कर दी हो। ऐसा भी कहा जाता है, कि राजसागर की पाछ बनवाने में राणाजी को एक करोड़ रुपया व्यय करना पढ़ा था और दयालज्ञाह का भी इस मन्दिर की रचना करवाने में एक करोड रुपया व्यय हुआ था।

' द्यालशाह के किले 'के पास ही नवचौकी नामक स्थान है। इस नवचौकी की कारीगरी अत्यन्त मनोहर है। यह मानों आबू या देलवाड़े के मन्दिरों की कारीगरी का नमूना हो । इस नवचौकी में, मेवाड़के राजाओं की प्रशंसा करने पच्चीस सर्ग का एक काव्य शिलालेख के रूप में ख़ुदा हुआ है। इस प्रशस्ति में भी दयालशाह का नाम और उनकी वीरता का वर्णन मिलता है।

मन्दिर में जो मूर्तियाँ विराजमान् हैं, उन सब पर एक ही प्रकार का लेख है। इस लेख को पढ़ने से विदित होता है, कि---"संवत् १७३२ की वैशाख द्यु० ७ गुरुवार के दिन महाराणा

राजसिंहजी के राज्य में संघवी दयालदास ने यह चतुर्मल प्रासाद बनवाया था और विजयगच्छीय श्री विनयसागरस्ररि ने इसकी प्रतिष्ठा की थी"। इस लेख में, दयालशाह की और भी दो तीन पीढियों का उल्लेख मिलता है ।

इस मन्दिर की व्यवस्था करेडातीर्थ के साथ सम्बद्ध कर दीगई है। यात्रियों की सुविधा के निमित्त कॉंकरोली स्टेशन पर एक धर्मशाला बनाई जारही है और दूसरी द्यालशाह के किले की तल्हरी में । यह स्थान काँकरोली स्टेशन से लगभग तीन माइल दूर है। राजनगर और काँकरोली में भी हिन्दू धर्मशालाएँ मौजूद हैं।

उपर्युक्त प्रकार से, मेवाड़ में केशरियाजी, करेड़ा, नागदा, (अदबदजी), देलवाडा और दयालशाह का किला ये पाँच तीर्थ दर्शनीय, प्राचीन और प्रत्येक प्रकार से महत्वपूर्ण हैं। केशरियाजी की यात्रा के निमित्त जानेवाले यात्रियों के लिये, मेवाड की यह पंचतीर्थी अवस्य यात्रा करने योग्य है।

# उदयपुर के मन्दिर

मेवाड के प्रसिद्ध पाँच तीर्थों का वर्णन किया जाचुका है। मेवाड के ये पाँचों तीर्थे—केशरियाजी, करेड़ा, अद्बद्जी, देलवाड़ा और दयालगाह का किला जिस तरह आकर्षक और कुछ-न-कुछ विशेषता से पूर्ण हैं, उसी तरह खास उदयपुर के मन्दिर भी कुछ कम आकर्षक नहीं हैं। बल्कि, कोई कोई मन्दिर तो ऐसे हैं, जो अच्छे अच्छे तीर्थस्थानों के मन्दिरों को भी भुला दें। उदाहरण के तौर पर-श्री शीतलनाथ का मन्दिर, वासुपूष्यस्वामी का मन्दिर, चौगान का मन्दिर, वाडी का मन्दिर आदि। उदयपुर में कुल ३९ या ३६ मन्दिर हैं, जिनमें शीतलनाथजी का, वासुपूर्व्यस्वामी का, चौगान का, बाडी का, सेठ का, केशरियानायजी का आदि मन्दिर मुख्य, विद्याल और मनोहर हैं। इन मन्दिरों के अतिरिक्त, उदयपुर से लगभग एक ही मील दूर स्थित आहट में चार विशाल मन्दिर मौजद हैं। त्योंही उदयपुर से स्मभग दो मील दूर **समीनाखे**डे का मन्दिर तथा लगभग तीन मील दूर बने हुए **सेसार का मन्दिर, देवाली का मन्दिर** आदि मन्दिर भी खासतौर पर दर्शनीय एवं अत्यन्त प्राचीन हैं। उदयपुर और उसके आसपास लगभग दो-दो तीन तीन मील पर बने हुए मन्दिरों का सम्पूर्ण इतिहास प्राप्त कर सकना किंदन है और उन सब का इतिहास वर्णन करने के लिये यहाँ स्थान भी नहीं है। फिर भी इतनी बात तो अवस्यमेव कही जासकती है, कि इनमें के बहुत से मन्दिर अत्यन्त प्राचीन हैं।

आहड़ एक इतिहास प्रसिद्ध एवं अत्यन्त प्राचीन नगरी है। यहाँ के आलीशान बावन जिनालय मन्दिर, यह बात स्वयमेव बतला रहे हैं, कि वे अत्यन्त प्राचीन हैं। इसी आहड—आघाटपुर—में श्री जगच्चन्द्रसृरि को मेवाड के राणाजी की तरफ से तेरहवीं शताब्दी में 'महातपा' का बिरद प्राप्त हुआ था। इसी तरह देवाली, सेसार तथा समीनाखेडे के मन्दिर भी अत्यन्त-प्राचीन हैं। यह कहने की आवश्यकता नहीं है, कि अब यहाँ एक भी मूर्ति गुजक जैन का घर मौजूद नहीं है।

उदयपुर में जो मन्दिर हैं उनमें से सत्रहवीं शताब्दी से पहले का कोई भा मन्दिर नहीं है और इससे अधिक प्राचीन मन्दिर न हो, यह स्वाभाविक भी है। कारण कि उदयपुर नगर ही महाराणा श्री उदयसिंहजी ने बसाया है, जिनका समय सै. १५९४ है। महा-राणा उदयसिंहजी ने, उदयपुर सत्रहवीं शताब्दी के प्रारम्भ में (बहुत करके सं. १६२४ में) बसाया है। अतएव उदयपुर में जो

मन्दिर हैं, वे सं. १६२४ के परचात् के ही हैं। कहा जाता है कि उदयपुर का श्री शीतलनाथजी का मन्दिर, उदयपुर के बसाये जाने के समय का है। यानी, नगर के प्रारम्भिक मुहर्त के साथ ही श्री शीतलनाथजी के मन्दिर का भी शिलारोपण मुहूर्त हुआ था । चाहे जो हो, किन्तु कोई शिलालेख इस बात की साक्षी नहीं देता । ज्ञीतलनायजी के मन्दिर में से जो शिलालेख प्राप्त हुए हैं, उनमें से एक शिलालेख धातु के परिकर पर का है, जो सं. १६९३ के कार्तिक कृष्णपक्ष का है। इस शिलालेख का सारांश यह है, कि "महाराणा **श्री जगतसिंइजी** के राज्य में **तपा**गच्छीय श्री जिनमन्दिर में श्री शीतलनाथजी का बिम्ब और पीतल का परि-कर आसपुर निवासी, वृद्धशाखीय पोरवाल ज्ञातीय पं. कान्हासुत पं. केशर भार्या केशरदे, जिनके पुत्र पं. दामोदर ने स्वकुटुम्ब सहित बनवाया और भट्टारक श्री विजयदेवसूरि के पट्टप्रभाकर आचार्य श्री विजयसिंहसूरि की आज्ञा से पं. मतिचन्द्र गणि ने वासक्षेप डालकर प्रतिष्ठापित किया" ।

इस लेख को देखकर एक कल्पना अवश्यमेव की जासकती है। और बह यह कि सम्भव है, मन्दिर उदयपुर के बसाये जाने के समय ही बसा हो और फिर कुछ वर्षों के पश्चात् मूलनायक का भातमय परिकर बनाया गया हो। अतएव वास्तव में यदि यह मन्दिर (श्री श्रीतलनाथजी का मन्दिर) उदयपुर के बसाये जाने के समय ही बनाया गया हो, तो इसमें आइचर्य की कोई बात नहीं है । उदयपुर के इन मन्दिरों में से जो शिलालेख प्राप्त होते हैं उनमें उदयपुर का नाम लिखा मिलता हो, ऐसे शिलालेख बहुत थोड़े ही हैं। श्री शीतलनाथनी के मन्दिर की घातु की एक मूर्ति पर का शिलालेख अवस्य ही ऐसा है, जिसमें उदयपुर का नाम लिखा दील पड़ता है। इस शिलालेख का सारांश यों है-

"सं. १६८६ की वैशाख सुदी ८ के दिन <mark>उदयपुर</mark>निवासी ओसवाल ज्ञातीय बरिडया गोत्रीय सा-पीथा ने, अपने पुत्रों एवं पौत्रा सहित श्री विमलनाथ का विम्न बनाया और श्री विजय-सिंहसूरि ने उसकी प्रतिष्ठा की "।

इस लेख से यह बात स्पष्ट होजाती है कि सं. १६८६ के साल में खास उदयपुर में ही किसी मन्दिर की प्रतिष्ठा की गई, जिस समय इस मूर्ति की भी प्रतिष्ठा हुई थी। अतएव यह निश्चित है, कि सत्रह्वीं राताब्दी के मध्यकाल में, यहाँ जैनमन्दिर अवश्य ही मौजूद था। और यह भी सम्भव है, कि वह मन्दिर श्री शीतल-नाथजी का आदि मन्दिर ही हो।

श्री हेम नामक किसी कवि ने, महाराणा जवानसिंहजी के समय का उदयपुर का वर्णन लिखा है। हेम कवि कौन थे ? किसके शिष्य थे ? और निश्चित रूप से किस समय में हुए थे ? आदि बार्ते उनकी कृति से नहीं जान पड़तीं। किन्तु उन्होंने महाराणा जवानिस हजी के समय का वर्णन किया है, इससे यह बात प्रकट होती है, कि वे उन्नीसवीं शताब्दी में हुए थे। महाराणा जवान-सिंहजी का समय है-सं. १८८५। अतः मांख्य होता है कि उन्नीसवीं शताब्दी के अन्त में ये कवि हुए हैं। कवि हेम ने, अपनी इस कृति में, प्रारम्भ में मेदपाट प्रशस्ति, राजप्रशस्ति, जवानसिंह प्रशस्ति, अष्टक, वंशावली पचीसी, महाराणा वंशावली, जवानसिंहजी की सवारी का वर्णन, उदयपुर नगर वर्णन, नगर के बाहर का वर्णन, इत्यादि प्रकरण लिखे हैं। कवि ने उदयपुरनगर का वर्णन करते हए, अनेक **जैनमन्दिरों** के नामों का भी उल्लेख किया है। उस वर्णन पर से यह बात विदित होती है, कि उन्नीसवीं शताब्दी में कवि के समय में कितने और मुख्य मुख्य कौन कौन से मन्दिर वहाँ मौजूद थे। एक स्थान पर कवि कहता है कि-

' अद्वसेन जूनंदं, तेज दिणंदं. श्री सहस्रफणा नित गहगाटं।

महिमा विख्यातं, जगन्नही न्नातं, मलीन करें निर्घाटं। भी आदि जिनेशं. मेटण कलेशं सूरत भलहलभानं "। जसु श्री उदयापुर मंडाणं ॥ १२ ॥

" श्री शीतलस्वामं करुँ प्रमाणं. भविजनपुजित जिनअंगं ।

बोतीस जिनालं भुवन रसालं, सर्वजिनेश्वर सखअगं । सुमेदं, पुज उम्मेदं,

पयसेवित जस सुरराणं "। भी उद्यापुर मंडाणं ॥ १३ ॥ " सं**वेगी**शाले **य**डी विशालं, प्रासादे ज पास फवैसारं। आदिजिणंदं तेजदिनंदं, भी जावरिया देहरा चौमुख प्रसादं अति आहाद. दर्शन शुभ ध्यानं ''। श्री उदयापुर मंडाणं ॥ १४ 🏻

" वही कुसुल जूपोलं, अतिरंगरोलं, संगटबाडी सेरीप तासं। धिद संतजिणेशं विमलेशं. धानमढी सायरपासं । बाबाबली बेहरी. सिखरा सेहरी.

> 'प्रसाद महालक्ष्मी स्थाने'..." श्री उदयापुर मंडाणं ॥ १८ ॥

उदयपुर के मन्दिरों का इतना वर्णन कर चुकने के पश्चात्, कवि ने कोट से बाहर के मन्दिरों का वर्णन किया है।

> "श्री द्यान्तिनाथ ही जिन जोय. महिमा अधिकमहि सोव। 'चित्रितचैत्य ही नघरंग. वर्शनदेखियाँ उमेग ॥ ५॥

सीखरबन्ध ही प्रोसाद, करत मेरु सो अतिवाद। पद्मनाभजी जीनाल, देख्या दिल हे खुस्पाल ॥ ६ ॥

पृनिम बासरे मेलाक, नर थट्ट होत है भेलाक। इस्ती हे चोगांन. हस्ती लडत हे तिहीआन ॥ ७ ॥"

यों उदयपुर के किले से बाहर के मन्दिरों का वर्णन कर चुकने के पश्चात्, कवि आगे बढ़ता है और कहता है, कि-

> "मल्ल लड्त है कुजबार, अंग्रे ग्राम है सीसार।

बैजनाथ परसाद. का करत गगन से नितवाद ॥ १२ ॥

जिनप्रासाद जू भारीक, मूरत बहोत हे प्यारीक।

सोलमा जिणंद. संचा पेष्यां परम हे आनन्द ॥ ११ ॥

आदि चरण हे मंडाण, पुज्यां होत हे सुषषान । जंगी झाड है अति अंग, र्चीद जू पोल ही दुरंग ॥ १२ ॥"

और आगे बढकर, कवि समीनाखेडे का वर्णन करता है-" मगरा माछला उत्तंग. किसनपोल ही अतिवंक। षेडा समीने श्री पास. पूजे परम ही इलास ॥ १३ ॥ दशमी दिवस का मेलाकः नरथट होत हे मेलाक। साहमी वच्छलां पकवान. चर्चा अष्टका मंडाण "॥ १४॥ इसके पश्चात्, कवि ने केश्चरियाजी का वर्णन किया है। "अढारकोस ही अधिकार. धुलेव नगर है विस्तार। केशरियानाथ है विख्यात. जात्र आवते केई जात ॥ १५ ॥" अन्त में कवि ने आघाट (आहड) का वर्णन किया है। वह लिखता है, कि-

" आघाट गाम हे परसीद्ध. तपाविरुद ही तिहां लीघ। देहरा पंचका मंडाण, सिखरबन्ध हे पहिचान ॥ १८ ॥ पाइवंप्रभूजी जिनाल, पेष्यां परम हे क्याल।

### श्री भीमराणा का मुकाम, तिसका होत हे अब काम ॥ १९ ॥"

तत्पश्चात्, कवि ने चम्पाबाग का वर्णन करते हुए, उसमें ऋषभदेव के चरण, गच्छपति रत्नसूरि का स्तूप आदि होने का उल्लेख किया है।

उपर्युक्त वर्णन पर से हम यह बात सरलतापूर्वक जान सकते हैं, कि कवि हेम के समय में, यानी उन्नीसवीं शताब्दी में (जिसे छगभग सौ-सवासौ वर्ष बीत चुके हैं) **उद्यपुर में चींतीस** मन्दिर थे, जिनमें मुख्य शीतलनाथ का मन्दिर होने की बात कवि कथन से भी जान पड़ती है। आजकल जितने भी मन्दिर हैं, उनमें शीतलनाथ का, वासुपूच्य का, गोडी पार्श्वनाय का, चौगान का, सेठ का, बाड़ी का आदि मन्दिर मुख्य हैं।

यहाँ के मन्दिरों में से कुछ मन्दिर अत्यन्त आकर्षक हैं और कुछ-न-कुछ विशेषता छिये हुए हैं। उदाइरणार्थ-श्री वासुपूर्यस्वामी का मन्दिर । मन्दिर, अत्यन्त मनोहर है और मध्य-बाजार में बना हुआ है। कहा जातों है, कि यह मन्दिर महाराणा राजिस इजी (जिनका समय अठारवीं शताब्दी के प्रारम्भ का माना जाता है ) के समय में श्री रायजी दोसी नामक उदारगृहस्य ने बनवाया या। ये रायजी दोसी सिद्धाचलजी का सोलहवाँ उद्धार कराने वाले कर्मचन्दजी के पौत्र श्री भीखमजी के पुत्र होते थे। श्री वासु- पुज्यस्वामी का मन्दिर बनानेवाले श्री रायजी दोसी के वंश में, आज श्रीयुत अम्बालालजी दोसी नामक प्रतिष्ठित और धर्मप्रेमी गृहस्य हैं। ये इञ्जीनीयर हैं। भीखमजी दोसी महाराणा राज-सिंहजी के प्रधान मन्त्री थे। वे उदयपुर के ही निवासी थे। मुप्रसिद्ध राजसागर तालाव की पाल और नवचौक़ी, भीखमजी की ही निगरानी में बने थे। इन्हीं के वंशन अम्बाल्येलजी दोसी हैं।

उदयपुर के मन्दिरों में एक प्रसिद्ध और आकर्षक मन्दिर है :-चौगान का मन्दिर। इस मन्दिर में स्वास विशेषता यह है. कि इसमें मूलनायक, आगामी चौर्वासी के प्रथम तीर्थकर श्री **पद्मनाभ** मञ्जू की बैठी लगभग ४॥-५ फीट ऊँची प्रतिमा है। प्रतिमा भन्य और मनोहर है। 'हेम' नामक कवि ने भी, उपर्युक्त वर्णन में इस मूर्ति का उल्लेख किया है। इस विशास मूर्ति के 'पबासण' पर जो हेल है, उसका सार यों है-

" संवत् १८१९ की माघ शुक्ला ९ बुधवार को महाराणा श्री अरिसि इजी के राजत्वकाल में, उदयपुर निवासी, ओसवाल-वंशीय, वृद्धशाखीय, नवललगोत्रीय, शाह ....मान के पुत्र कपूर-चन्द ने, खरतरगच्छीय दोसी कुश्चलसिइजी, उनकी भार्या कस्तुरबाई उनकी पुत्री माणकवाई, आदि की सहायता से यह बिम्ब बनवाया और खरतर गच्छीय श्री इरिसागरगणि ने प्रतिष्ठा की "।

इस छेल से जान पड़ता है कि यह मन्दिर प्राचीन तो नहीं है। लगभग पौनेदोसी वर्षका प्राचीन कहा जासे है। जिस महाराणा के समय में इस मन्दिर की प्रतिष्ठा हुई है, वे अरिसिंहजी हैं। अरिसिंहजी का समय सं १८१७ है। ये अरि-सिंह तीसरे के नाम से प्रसिद्ध है।

जैसा कि पहले कहा जानुका है, उदयपुर में लगभग ३५-३६ मन्द्रि हैं। बीसवर्ष पूर्व, इन मन्द्रिरों की जो ज्यवस्था-सफाई, सुन्दरता आदि थी, उसमें इस समय बहुत अधिक अन्तर पड़ गया है यह निश्चित चात हैं। अनेक मन्दिरों की व्यवस्था, सुन्दरता, सफाई आदि में वृद्धि होगई है। फिर भी अभीतक कुछ मन्दिर ऐसे हैं, कि जिनमें बहुत कुछ असातना होती देखी जाती हैं। जो मन्दिर अनुभूतिवाले श्रद्धालु गृहस्यों किंवा कमेटियों के हाथ में हैं, उनमें अक्रयमेव सुधार हुआ है। किन्तु, नो मन्दिर स्थानक वासियों के हाथ में, या लगभग स्वामित्वहीन की-सी अवस्था में हैं, ऐसे मन्दिरों में अन्यवस्था तथा असातना अधिक देखी जाती है। किन्तु उदयपुर की **जैनक्वेताम्बर महासभा** के उ**दे**क्यानुसार, शनैः शनैः ये मन्दिर महासभा के साथ सम्बधित कर दिये नायँगे, तो यह आशा अवश्य ही की जासकती है, कि एक समय उदयपुर तथा उसके आसपास के समस्त मन्दिरों की असातनाएँ दूर होनायँगी।

उदयपुर के समस्त मान्दरों के शिलालेखों का संग्रह यित-वर्ष श्रीमान् अनूपचन्द्रजी ने किया है। यह संग्रह प्रकाशित होने से बहुत बातें जाहिर में आनेकी संभावना है।

# मेवाड़ के उत्तर-पश्चिम प्रदेश में

उदयपुर में चतुर्मास के लिये प्रवेश किया, उसी दिन से ये शब्द कार्नो में पड़ने लगे—

"मेवाड़ में तीन हजार मन्दिर हैं" "मन्दिरों की भयक्कर असातनाएँ हो रही हैं" "प्रायः सभी लोग तेरहपन्थी या स्थानकवासी हो गये हैं " "तेरहपन्थी साधु इरादेपूर्वक प्रभुमूर्ति को असातनाएँ करते हैं " " दोतान्वर मूर्ति रूजक कोई साधु नहीं विचरते " "वास्तविक मार्ग बतलानेवालों के अभाव में बेचारे लोग प्रभुपूजा में पाप मान रहे हैं .........."आदि आदि।

उद्यपुर के प्रत्येक धर्मप्रेमी के इन राब्दों में धर्म की सच्ची लगन थी और शासन का प्रेम था। मेवाड़ में विचर कर वस्तुस्थित जानने की माबना होने पर भी, साथ के आत्मबन्धु मुनिराज श्री जयन्तविजयजी की बिमारी, कराँची के संघ की विनति को मान देकर सिंध नैसे हिंसक प्रदेश में जाने की तत्परता, त्यों ही

अन्य अनेक कारणों से मेवाड़ में विचरने की बात से मन पीछे हटता था। फिर भी उदयपुर संघ तथा श्री जैनमहासभा के नेताओं की हार्दिकभावना ने अन्त में विजय प्राप्त की और हमने सारे मेवाड़ में तो नहीं, किन्तु कुछ खास खास स्थानों में भ्रमण करना निश्चित किया तथा इसके लिये पौष शुक्ला ५ के दिन प्रस्थान किया। नक्शे देख देखकर अनेक मार्ग पसन्द किये गये। किन्तु विचरने का समय कम होने से, हमने केवल उत्तर में होकर पश्चिम दिशा से मारवाड़ में उतर जाने का निश्चय किया।

हमें माल्यम था कि नहाँ सकड़ों वधों से अन्धकार फैल रहा है, नहाँ रातिद्न दूसरे लोगों का उपदेश मिल रहा है और नहाँ मूर्ति श्निद सत्यमार्ग की तरक कहर विरोध प्रदर्शित किया ना रहा है, वहाँ हमारे थोड़े से प्रयास से कोई विशेष लाभ नहीं हो सकता। इस अचेतनप्राय बनी हुई जनता में जीवन उत्पन्न करने के लिये बड़ी तपस्या की ज़रूरत है। इस अज्ञान में फँसी हुई प्रजा को प्रकाश में लाने के लिये बड़े प्रयत्न की आवश्यकता है। बहुत समय तथा वधों तक बारंबार सिंचन होता रहे तो ही इस प्रजा में कुछ जीवन उत्पन्न हो सकता है। तभी इस जंग खाये हुए लोहे पर का कुछ जंग उतर सकता है। किन्तु हमें तो समय थोड़ा था और कार्य करना था अधिक। रात थोड़ी थी और वेश बहुत थे। फिर भी उदयपुर श्री संघ के सहयोग से जितना हो सके उतना कर लिया नाय, ऐसा सोचकर हमने प्रस्थान किया।

चाहे जितना विशाल कार्य हमारे सामने पड़ा हो, फिर भी उस में का जितना अंदा हो सके उतना पूरा कर ही डालना चाहिये। हमें माऌम या कि नहाँ सवेगी साधु का परिचय तक नहीं है, ऐसे क्षेत्रों में हमें विचरण करना है। जहाँ मन्दिरों के प्रति अत्यन्त घृणा और तिरस्कार प्रकट किया जाता है ऐसे क्षेत्रों में जाना है। चाहे जो हो, हमने अपने प्रवास में इन दो-चारबार्तो की ओर खासतौर पर छक्ष्य रक्खा था ।

१ प्रत्येक ग्राम में व्याख्यान देना।

२ चर्चा करने के लिये तयार होनेवालों के साथ चर्चा करना ।

३ श्रुति, युक्ति और अनुभूति (अनुभव) इन तीनों प्रकार से सामने वाले के दिल में सच्चा मार्ग उतारने का प्रयत्न करना ।

४ जहाँ जहाँ मन्दिरों में असातना होती दीख पडे, तहाँ तहाँ उसे दूर करने एवं करवाने का प्रयत्न करना । (इस कार्य में गृहस्यों का सहयोग अधिक उपयुक्त या।) व्याख्यान तथा चर्चा प्रतिपादक शैली से ही करना।

५ गृहस्यों और खासकर प्रत्येक जैन के छिये करने योग्य कर्त्तर्व्यों का निर्देश करनेवाली सादी तथा छोटी छोटी **बु**स्तकों का प्रचार करना ।

६ आवश्यकता जान पढ़े और सम्भव हो, वहाँ पाठशालाओं तथा मण्डलों की स्थापना करवाना।

७ सच्चे धर्म के सम्मुख होनेवालों को विधिपूर्वक नियम करवाना । इसी लक्ष्य को ध्यान में रखकर, इसकी पूर्ति के निमित्त, अपने उचित साधन सहित हमने मेवाड़ के अनेक स्थानों का परि-भ्रमण करने के लिये प्रस्थान किया ।

उदयपुर से प्रस्थान करने के पश्चात्, हमने मेवाड़ के विहार का क्रम बनाया था, वह यों है:—बेदला, भ्रुवाना, एकलिंगजी (अदबदजी) देलवाड़ा, घासा, पलाणा, मावली, सनवाड़, फतेहनगर, करेरा, कपासण, डींडोली, राशमी, पर्छना, गाडरमाला, पुर, भीलवाड़ा, आरणी, लाखोला, गंगापुर, सहाड़ा, पोटला, गिलुंड, जाशमा, दरीबा, रेलमगरा, पीपली, कॉकरोली, राजनगर (दयालशाह का किला), केलवा, पडावली, चारभुजा (गडबोर), साथिया, झीलवाड़ा, मझेरा और केरगड़ा। अन्त में, केरवाड़ा से हम घाणेराव की नाल में होकर मारवाड़ (गोलवाड़) में आये। कुल सवादो अढ़ाई महीनों में हमने १६ आमों का परिश्रमण तथा प्रचारकार्य कर पाया।

#### भ्रमण और उससे लाभ।

ज्यों—ज्यों हमारा विहार आगे बढ़ता गया, त्यों ही त्यों हमारी प्रारम्भ की निराशा आशा के रूप में, हमारा निरुत्साह उत्साह के रूप में और उदासीनता प्रसम्नता के रूप में बदलती गई। हमें यह बात माल्यम होती गई, कि सचमुच ही मेवाड़ में विचरना, स्व-पर के कल्याण के लिये लाभप्रद सिद्ध हो रहा है। वर्षों से पृथक पडे हुए इन आप्रही तथा महा–अज्ञानी लोगों में, हमारा एक दो दिन का प्रयत्न क्या कार्य कर सकेगा ? हमारी इस भावना की असत्यता हमें स्पष्ट रूप से दिखाई देने लगी। प्राम प्राम में होने वाले व्याख्यानों में, लोग उलट उलटकर आने लगे। हुद्य में रही हुई मृति रूजा सम्बन्धी शंकाएँ वे निःसङ्कोच भाव से पूछते और कुछ अधिक आग्रही पुरुष तो घण्टों तक-रात के बारह बारह इजे तक चर्चाएँ करते थे। मन्दिरों की स्थितियाँ देखी जातों, इतनी अधिक असातना होने का कारण क्या है, यह देखा जाता, साथ के गृहस्य ख़ुब परिश्रम पूर्वक मन्द्रिरों की सफाई करते, पूजा, आँगी-भावना आदि भक्ति करते और ग्राम ग्राम के लोगों में से जिनके हृद्य में मूर्तिपूजा की आवश्यकता का विश्वास उत्पन्न होजाता था, वे पूजा तथा दर्शन आदि नियम करते थे। प्रामीं में होनेवाले सार्वजनिक भाषणों में जैनेतरवर्ग भी खुब लाभ लेता या। तेली, तमोली, मोची, चमार, तथा ऐसी ही अन्यान्य जातियों के लोग भी भक्ष्यामध्य के विचार में आरूढ़ होकर अमध्य तथा अपेय वस्तुओं का पित्याग करते थे। नहाँ एक भी घर मूर्ति रूक जैन का नहीं था, ऐसे स्थानों में भी ग्राम के परिमाण में दोसी, पाँचसी, हजार और तीन तीन हजार मनुष्य सभा में एकत्रित होते थे। जहाँ एक भी दिन रहने की बात में शंका हो, एसे स्थानों में दो दो तीन तीन दिन **रहना** पड़ता, दिन में दो दो बार व्याख्यान और दोष समय

में मूर्तिरूजा, ईश्वरकर्तृत्व तथा ऐसे ही विभिन्न विषयों पर चर्चाएँ होती रहती थीं। ऐसी प्रशस्त प्रवृत्ति के कारण, जहाँ हमने केवल एक ही महीने का विहारक्रम बनाया—सोचा था, वहाँ हमें अढाई महीने लग गये। जिसके कारण हमें अपना कराँची का प्रोग्राम इस वर्ष के लिये स्थागित कर देना पडा।

उदयपुर छोड़ने के पश्चात् हमने उपर्युक्त प्रकार से लगभग ३६ ग्रामों का परिश्रमण किया । इन ग्रामों में विचरने से समुच्चय रूप से जो लाभ हुआ, वह ऊपर बतलाया जाचुका है। इसके अतिरिक्त विशेष लाभ तो यह हुआ कि अनेक ग्रामों में बहुत से स्थानकवासी तथा तेरहपन्थियों ने भगवान् के दर्शन पूजन आदि करने के नियम लिये। बल्कि पुर, कि जहाँ १२५ घर तेरह-पन्थियों के थे, उनमें से ६० घर मन्दिरमार्गी हुए। वहाँ पाठशाला मण्डल और लायब्रेरी की स्थापना की गई। आज वे नये बने हुए प्रभुपूनकगण, उत्साहपूर्वंक प्रभुपूना करते हैं और पाठशाला आदि का कार्य सुन्दर रूप से चला रहे हैं।

## चमारों का जैनधर्म स्वीकार

उपर्युक्त लाभों के अतिरिक्त, जो एक खास लाभ हुआ, वह है राजनगर में अनेक चमार जोकि सिलावट का व्यवसाय करते हैं, उनका विधिपूर्वक जैनधर्म की दीक्षा लेना। इन चमार भाइयों ने मांस-मदिराका त्याग किया है । उन्होंने किसी भी प्रकार का व्यसन नहीं रक्ता। यहाँतक कि बीड़ी-तम्बाकू आदि का भी

त्याग कर दिया है। उन्होंने, अपने लिये भगवान् के द्रीन करके भीजन करने की व्यवस्था की है। जैनधर्म के अन्यान्य नियमों का मी वे पालन करने लगे हैं। इसके अतिरिक्त, वे प्रतिक्रमण का भी अम्यास करते हैं।

वे अपनी जाति के अन्य भाइयों को जैनधर्म का महत्त्व समझाते हैं। और अभी प्राप्त हुए एक पत्र से प्रकट है, कि उनकी गुर्ति के अन्य अनेक लोगों को जैनधर्म में दीक्षित होने के लिये तयार कर लिया गया है।

हमारी मेवाड़ यात्रा का यह काम विशेषरूप से उले-खनीय कहा जासकता है।

## मन्दिर और उनकी स्थिति

उदयपुर छोडने के परचात् हमने जिन जिन प्रामी का परिश्रमण किया, उनमें फतेइनगर, गाडरमाला, तथा पीपली इन तीन ग्रामों को छोडकर शेष लगभग सभी ग्रामों में मन्दिरों के दर्शन करने का सौभाग्य प्राप्त हुआ। किसी किसी ग्राम में तो एक से अधिक, यानी दो-दो, तीन-तीन और चार-चार तक मौजूद हैं। जैसे कि देलवाड़ा, पाटला, पुर,केलवा, भीलवाड़ा, केरवाड़ा आदि । इन मन्दिरों में से बहुत से मन्दिर तो अत्यन्त प्राचीन और ऐतिहासिक घटनाओं से अलंकत हैं। यहां जो जो मन्दिर देखने को मिले, वे प्रायः ऊंची टेकरियों पर अथवा ऊंची कुर्सीवाले देखे गये । अनेक मन्दिरों में बहुत से ज्ञिलालेख मी दीख पड़े ।

उदाहरणार्थ-देखवाड़ा के मन्दिरों में अनेक शिलालेख हैं। इन शिलालेलों का अधिकांश, वि० सं० १४९० से १९०० तक का ᢏ । देलवाड़ा, मेवाड़ की पंचतीर्थी में से एक है, अतः उसका वर्णन " मेवाइ की पंचतीर्थी " नामक प्रकरण में किया गया है।

इसी तरह पलाणा का मन्दिर भी विशाल है। उसके आस-पास २४ देरियाँ हैं। यहां की चक्रेस्वरी की मूर्ति पर सं० १२४३ की वैशाल शु॰ ९ शनिवार का लेख है। इस लेख को देखने से प्रकट होता है कि श्री नाणागच्छीय धर्कटवंशीय पार्श्वसुत ने पकेरवरी की यह सूर्ति बनवाइ और श्री शान्तिसूरिजी ने उसकी प्रतिष्ठाकी। इसी तरह सं० १२३४ का एक दूसरा छेख है। अम्बिका की मूर्ति पर के छेख में इस ग्राम का 'पाणाण' के नाम से उल्लेख किया गया है। आजकल इसकी पलाणा के नाम से प्रसिद्धि है।

केलवा के तीनों मन्दिर, एक ऊंची टेकरी पर पास ही पास वने हुए हैं। ये मन्दिर अत्यन्त विशाल और इनकी बनावट रमणीय है। यहां से ग्यारहवीं शताब्दी के शिलालेख प्राप्त हुए हैं। यह वही ग्राम है कि नहाँ से तेरहपन्थी मत के उत्पादक भीखमजी ने तेरहपन्थी मत निकाला था। यद्यपि भीखमजी गुरु से विरुद्ध तो सोजतराड के पास स्थित बगड़ी नामक ग्राम से हुए थे, किन्तु उन्होंने अपने मत की स्थापना यहाँ से की थी। इन तीनों मन्दिरों में से किसी एक मन्दिर के चबूतरे पर पहले

ध्यान कर के बैठे और फिर वहां से उठ कर यह चलाया या ।

इसी तरह गडबोर ( चार भुजा ) का मन्दिर मी अत्यन्त विशाल है और उस में सं ग्यारहवीं शताब्दी के लेख प्राप्त होते हैं ।

प्रत्येक ग्राम में घोडे समय तक रहने तथा सारा दिन च्याख्यान एवं चर्चा आदि में व्यतीत होता रहने के कारण, उनके सन्बन्ध में सामान्य नोट्स लिख लेने के अतिरक्ति, सभी तथा सम्पूर्ण हेख नहीं उतारे जा सके।

सच बात तो यह है कि जैसा पहले कई बार कह चूके हैं कि मेवाड एक प्राचीन देश है । यहाँ इतिहास का खजाना भरा पड़ा है। कोई इतिहासप्रेमी मेवाड़ में स्थिरतापूर्वक विचरे और अत्येक ग्राम के शिलालेखों का संग्रह करे, एवं स्थानीय ऐ तहासिक घटनाओं का वर्णन भी संग्रह करता जाय, तो जैनधर्म तथा भारतवर्ष के इतिहास में ये चीनें अत्यन्त उपयोगी सिद्ध हो सकती हैं।

हमभग ये समी छोटे तथा बड़े मन्दिर भयङ्कर असातनाओं के केन्द्र बन रहे हैं, यह कहने की कोई आवश्यकता नहीं है। इसके सम्बन्ध में उपर बहुत कुछ कहा जा चुका है, अतः इस सम्बन्ध में पिष्टपेषण करना सर्वथा अनावश्यक है ।

#### आरणी की प्रतिष्ठा.

मेवाड़ में हजारों मन्दिर होते हुए भी किसी किसी गाँव में नये मन्दिर होते जाते हैं और प्रतिष्ठाएँ भी। अनुभव से यह ज्ञात हुआ है कि कई ऐसे स्थान हैं नहाँ कुछ लोग मूर्तिपूजक हैं अथवा तेरापंथी-स्थानकवासी में से पृथक् होकर मूर्ति रूजक बनते हैं। इन लोगों की श्रद्धाओं को टिकाये रखने के लिये मन्दिर यह साधनभूत अवश्य है। ऐसी हालत में, ऐसे स्थान में पूजा पाठ के लिये मन्दिर का साधन बनाना जरूरी है। पिछले कुछ वर्षों में मेवाड़ में ऐसे कुछ मन्दिर बने हैं। इनमें से आरणी का भी एक मन्दिर है।

आरणी में कुछ घर मन्दिरमार्गी हुए हैं। उन्होंने एक छोटा सा मन्दिर बनाया है और उसकी प्रतिष्ठा हमारे समक्ष सं. १९९२ माघ सुदि १३ के दिन की गयी। प्रतिष्ठा की विधि-विघान का कार्य उदयपुर वाले यतिजी श्री अनूपचन्द्रजी ने बड़ी योग्यता के साथ किया था। यहां करीन एक हजार मनुष्य एक-त्रित हुए थे, जोकि बहुधा तेरापंथी और स्थानकवासी थे। इन लोगों को उपदेश देने का मोका अच्छा प्राप्त हुआ।

यति श्री अनूपचन्द्रजी का कुछ परिचय पहले दिया जाचुका है। आप मेवाड के प्रसिद्ध यतियों में से एक मुख्य हैं! आपके हाथ से मेवाड़ में कुछ नहीं तो कम से कम २५-३० प्रतिप्ठाएँ हुई हैं। प्रतिप्ठाएँ कराना, यह न केवल एक धर्म की सेवा है, परन्तु इसमें राज्य की भी सेवा है। क्योंकि ऐसी प्रतिष्ठाओं के समय, उस समय के वर्तमान राजा देशाधिपति की कल्याण भावनाएँ की जाती है : "भरतक्षेत्रे, मेदपाटदेशे महाराणा श्री भूपालसिंहजी विजयराज्ये .... " इत्यादि करके।

रॉन्य की इस प्रकार शुम कामनाएँ करनेवाले महानुभाव सचमुच ही राज्य के सच्चे शुभेच्छक हैं। और धार्मिक दृष्टि से वे सेवा ही कर रहे हैं। यही कारण है कि राज्य की तरफ से ऐसे महानुभावों को धार्मिक सेवा के निमित्त कुछ न कुछ वार्षिक वर्षासन दिया जाता है। यह राज्य की सच्ची धार्मिकता का परिचायक है। सुना गया है कि श्रीमान अनूपचन्द्रजी को भी उनकी ऐसी सेवा के बदले में राज्य की तरफ से कुछ रकम वर्षासन के तौर पर वर्षों से मिल रही है। हमारे ख्याल से तो ऐसे धर्मसेवर्कों का राज्य को और भी अधिक सम्मान करना चाहिए, ताकि वे राज्य की धार्मिक सेवा उत्साह से करते ही रहें।

## मझेरा जैन गुरुकुल

उद्यपुर से उत्तर-पश्चिम में प्रयाण कर के ठेठ मार-वाड़ के नाके पर पहुँचने तक, किसी भी स्थान पर कोई एक भी नैमसंस्था नहीं दीख पडी। पहाडी प्रदेशों तथा घोर अन्धकार में रहनेवाली प्रजा में यदि शिक्षा का प्रचार होता तो इस प्रकार की दशा हो ही कैसे सकती थी ? यह सत्य है कि उदयपुर के वर्तमान महाराणाजी के विद्याप्रेम के प्रताप से अनेक सरकारी स्कूल स्थापित हुए हैं और होते जा रहे हैं, किन्तु सामाजिक दृष्टि से

धार्मिक संस्कार बालकों के हृद्य में उत्पन्न कर सर्के, ऐसी संस्थाओं का तो लगभग अभाव ही देखा गया। केवल ही संस्था हमारे देखने में आई, कि जो मझेरा में 'अजितनाथ **जैनबोर्डिंग (गुरुकुल)**' के नाम से प्रसिद्ध है।

यह गुरुकुल मुनिश्री कमलविजयजी के उपदेश से १९९१ की आषाढ़ कृष्णा २ के दिन स्थापित हुआ था। इस समय उसमें ३३ विद्यार्थी हिन्दी, अंग्रेजी तथा धार्मिक का अध्ययन कर रहे हैं। जिस देश में तेरहपन्थी जैसे दयादान के रात्रूलोग ही अधिकतर बसते हों, उस प्रदेश में ऐसी संस्था आर्थिक सहायता के सम्बन्ध में कमनसीब हो, यह स्वाभाविक ही है। मेवाड़ जैसे प्रदेश में इस प्रकार की संस्था का होना, मानों सद्भाग्य का चिह्न है। उदार गृहस्थों को इस संस्था को खास तौर पर दृ बनाना चाहिये। ज्यों ज्यों इस प्रकार की संस्थाओं में से वास्तविक धर्म को पहचाननेवाले युवक बाहर निकलेंगे, त्यों त्यों आजकाल का अन्धकार दानै: शनैः दूर होता जायगा। मुनिराजों के विहार के अभाव में इस समय मेवाड की जो परिस्थिति हो रही है, उस परिस्थिति को दूर करने के लिये यही एक अच्छे से अच्छा उपाय है।

मझेरा लगभग मेत्राङ तथा मारवाङी की सीमा पर बसा हुआ है। किन्तु जैसे इस तरफ यह गुरुकुल स्थापित हुआ है, उसी तरह एक गुरुकुछ उदयपुर से उत्तर की तरफ के भाग में भी म्यापित किये जाने की आवश्यकता है। इसके छिये अच्छे से अच्छा स्थान करेड़ातीर्थ है। वहाँ का कैसा सुन्दर वातावरण है! ऐसे पवित्र वातावरण में यदि एक गुरुकुल की स्थापना हो जाय, तो वह निरचय ही मेवाड़ के लिये आशीर्वाद रूप हो पड़े। मेरी करेड़ा की स्थिरता में **उदयपुर** से आये हुए जैन महासभा के नेताओं को मैंने इसकी समुचित सूचना दी थी। करेड़ातीर्थ के सुयोग्य मैनेनर श्रीमान् **कनकमलजी** भी इस प्रस्ताव को पसन्द करते हैं। उनकी भी यह भावना है। आशा है कि जैन क्वें महासभा, करेड़ा में एक ऐता गुरुकुछ स्थापित करने का प्रयतन अवश्यमेव करेगी।

### बारहपन्थियों तथा तेरहपन्थियों में अन्तर

हमारे विहार के उपर्युक्त छत्तीस ग्रामों में से गाडरमाला नैसे ग्राम को छोड़ दिया जाय, तो शेष सभी ग्रामों में नैनों काफी वस्ती दील पड़ती है। किसी किसी ग्राम में तो नैनों के सौ सौ और दोसौ दोसौ घर मौजूद हैं। किन्तु यह कहने की शायद आर्श्यकता ही नहीं रहती, कि ये सभी बारहपन्थी और तेर हपन्थी हैं। बारहपन्थी यानी स्थानकवासी, जिन्हें बाईस टोले वाले भी कहा जाता है। राश्चमी से आगे बढ़ने के परचात अपने को शुद्ध मन्दिरमार्गी कहलवाने का अभिमान करने योग्य तीन घर हमें देखने को मिले। इनमें से एक भीलवाडे में और दो गङ्गापुर में। यद्यपि इन तीनों घरवाले भी अपने आपको मन्दिरमार्गी के रूप में पहचानते हैं, इतना ही है। शेष, न तो वे पूजाविधि जानते हैं और न वन्दनविधि का ही उन्हें कुछ पता है। और तो क्या, मूर्ति को मानने वाले संवेगी साधु कैसे होते हैं, इस बात की भी उन बेचारों को खबर नहीं है। पुर, भीलवाड़ा, गङ्गापुर आदि की तरफ माऌम हुआ कि वृद्ध से वृद्ध छोग मी कहते हैं, कि संवेगी साधु कैसे होते हैं, इस बात का पता उन्हें हमें देख कर अब लगा है।

मेवाड़ में अधिकतर दो ही संप्रदायों की बस्ती है। स्थानकवासी और तेरहपन्थी। उदयपुर से विहार करने के पश्चात् लगभग सभी ग्रामों में स्थानकवासी ही दीख पड़ते थे। किन्तु, राज्ञमी से तेरहपन्थियों की शुरूआत देखी गई। ज्यों ज्यों हम यहाँ से आगे बढ़ते गये, त्यों ही त्यों मूर्तिगूजा के साथ साथ द्या-दान आदि मनुष्यत्व के सच्चे गुणों का भी निषेध करने वाले तेरहपन्थियों का समूह ही अधिक दील पड़ा। और जहाँ जहाँ तेरहपन्थियों का जोर अधिक है, तहाँ तहाँ मूर्तियाँ एवं मन्दिरों की असातना अधिक होती है। अपने प्रवास में हमें इस बात का अनुभव हुआ है कि जहाँ जहाँ स्थानकवासी हैं वहाँ भले ही एक भी घर मन्दिमार्गियों का न हो, किन्तु मन्दिर की सामान्यतः देखरेख तथा सम्हाल और कम से कम पूजारी द्वारा मामुली पूजापाठ होता अवस्य ही देखागया । किन्तु जहाँ तेरहपन्थियों का निवास है, वहाँ मन्दिरों तथा मूर्तियाँ की इतनी अधिक दुर्दशा देखी गई कि जिसका वर्णन नहीं किया जा सकता। तेरहपन्थी छोग मूर्तिपूजा में अविश्वास कर के ही नहीं सन्तोष किये रहे, बल्कि

जानबूझकर इरादतन साधु-साध्वियों को मन्दिर में उतारना, भगवान् की गोदी में पात्र रखना, भगवान् के सामने ही बैठ कर आहार-पानी करना और यदि मौका पड़ जाय तो मूर्तियों को तोड़ने--तुड़वाने की अधमता से भी वे लोग दूर नहीं रह सके हैं। ऐसी अनेक घटनाएँ मेवाड़ में घटने और उनके मुक्दमे के उदाहरण मौजूद हैं।

जहाँ स्थानकवासी भाइयों की बस्ती होगी, वहाँ तो संवेगी साधुओं को उतरने का स्थान और गोचरी पानी अवश्यमेव मिल जायगा। किन्तु, नहाँ तेरहपन्थियों की बस्ती होगी, वहाँ आहार-पानी की तो बात ही दूर है, स्थान मिलना भी अत्यन्त कठिन होगा। सामान्य सम्यता जैसे मानुषीय धर्म से भी विमुख बने हुए ये तेरह-पन्थी इस दशा में भी अपने आपको जैन कहलाते हैं, यही अत्यन्त आश्चर्य और दुःल का विषय है। अपने तेरहपन्थी साधु-साध्वी के अतिरिक्त और किसीको भी, फिर वह चाहे साधु हो या दुःखी गृहस्य दान देने में वे पाप मानते हैं। एक मनोरंजक घटना सुनिये।

गंगापुरमें एक तेरहपन्थी गृहस्थ चर्चा करने आया । चर्चा कर चुकने के पश्चात् न जाने किस कारण से उसने मुझसे कहा, कि "मेरे यहाँ साधु को गोचरी भेजिये"। मुझे माऌम था कि यह तेरहपन्थी है। फिर भी गोचरी की विनति करते देख कर मुझे आश्चर्य हुआ । मैंने भूछा कि—"हमको आप धर्म समझ कर गोचरी देंगे, या व्यवहार ?" इसके उत्तर में उसने स्पष्ट रूप से यह कहा कि-"धर्म जरा भी नहीं समझूँगा, व्यवहार समझकर दूँगा"। मैंने पूछा, कि—"व्यवहार में पुण्य समझते हो, या पाप ?" उसने कहा कि—"पाप"। मैंने कहा कि—"मैं गोचरी आकर आपको पाप में क्यों डाल्डॅं ? ऐसा काम मैं क्यों करूँ ? और आप भी मुझको गोचरी देकर पाप में पड़ने को क्यों तयार हुए ?" वह हँसता रहा और उठकर चलता बना ।

कहने का मतलब यह है, कि तेरहपन्थी लोग इस इद तक अधम विचार रखते हैं। दूसरे किसी भी साधु को भिक्षा देने में वे पाप ही मानते हैं।

स्थानकवासी भाई जहाँ जहाँ हैं, वे साधारण रूप से मन्दिर की व्यवस्था रखते हैं। इतना ही नहीं, बल्कि कुछ लोग तो दर्शन भी अवस्य करते हैं। मूर्तियों को तोड़ने अथवा भगवान् की गोद में पातरे रखकर असातना करने जैसी अधमता तो वे प्रायः नहीं करते हैं।

जैसा कि उपर कह चुके हैं, कि जिस तरह **राञ्चमी** से तेरहपन्थियों की बस्ती आने लगी, उसी तरह मेवाड़ की हद छोड़ने पर पड़ावली से मन्दिरमार्गी आने लगे। पड़ावली, चारभुजा, झील-वाड़ा, मझेरा और केलवाड़ा आदि ग्रामों में थोड़े बहुत मन्दिरमार्गी अवस्य हैं और वहाँ मन्दिरों की व्यवस्था भी अच्छी है। फिर भी एक बात अवस्य ही आस्चर्य में डालने वाली है। इन मन्दिरमार्गियों-मूर्तिपूजकों से पूछा जाय, कि-'क्या तुम भगवान की पूजा करते हो' ? तो उत्तर यह मिल्लेगा, कि—'हाँ, महीने में एक दो बार करते हैं'। अपने आपको मूर्तिपूजक कहलाते हुए भी, भगवान की पूजा तो महीने में एक दिन या दो दिन ही करते हैं। प्रामीण-व्यवसाय में अधिक समय बेकार बैठे रहने में ही व्यतीत होता है, फिर भी देश के वातावरण का इतना अधिक प्रभाव पड़ा है, कि जिस बात में श्रद्धा रखते हैं, उसका उपयोग भी वे नहीं के बराबर ही करते हैं। तो भी मूर्तिपूजक होने के नाते, वे साधुओं की भिक्त करने और मन्दिरों की सफाई—व्यवस्था में उपयोग अवश्यमेव रखते हैं।

इसके अतिरिक्त, मेवाड़ के अनेक प्रामों में कुछ कुछ सेठों की भी बस्ती है। इस 'सेठ' जाति का परिचय 'उदयपुर' प्रकरण में कुछ दिया जाचुका है । उनकी एक जाति ही अलग है । वे लोग अधिकतर हलवाई का व्यवसाय करते हैं और प्रायः मूर्तिपूजक-जैन ही हैं। फिर भी, मेवाड़ के उत्तरीय-प्रदेश में उन पर स्थानकवासियों तथा तेरहपन्थियों का कुछ प्रभाव जरूर ही पड़ा है। उनमें दर्शन करने का रिवाज अब भी है। पूजा तो शायद ही कोई करता है। इसके अतिरिक्त, मेवाड़ के किसी किसी ब्राम में मारवाड़ से गये हुए मारवाड़ी भाइयों की भी बस्ती है। जहाँ जहाँ मारवाड़ियों की दूकानें हैं, वहाँ के मन्दिरों की व्यवस्था अवश्य ही कुछ ठीक है। उदाहरण के तौर पर कपासन में मारवाड़ियों की चार दूकानें हैं। **छगभग सौ या दो सौ वर्ष से साददी (मारवाड़)** से आकर यहाँ यें लोग बसे हैं, फिर भी इन पर स्थानकवासी या तेरहपन्थियों का किंचित भी प्रभाव नहीं पड़ा है।

यहाँ दो मन्दिर हैं। दोनों की व्यवस्था ऐसी सुन्दर है, कि जिसे देखकर मारवाड़ अथवा गुजरात की याद आजाती है। केवल चार दूकानें होने पर भी वे इतने भावुक हैं, कि यदि वहाँ कोई साधु चतुर्मास करें, तो किंचित् भी असुविधा न हो । यही नहीं, कई बार तो साधुओं ने वहाँ चतुर्मास किये भी हैं।

# अधिकारियों का सहयोग

हमारे मेवाड़ प्रवास के प्रचारकार्य में, श्री उदयपुर संघके युवर्को ने ही नहीं, बल्कि बडे-बडे गृहस्थों तथा यतिवर श्रीमान अनुपचन्दजी आदि ने भी जो सहयोग दिया है, उसे कदापि नहीं भुलाया जासकता । आठ आठ दस—दस और कभी कभी इससे भी अधिक दिन तक साथ रहना, व्याख्यानों का प्रबन्ध करना, मन्दिरों में पूजा-पाठ, अंगरचना, भावना आदि करना, इत्यादि कार्यों से इन **छोगों ने जिस तरह हमारा विहार सफल बनाने में सहयोग दिया है** उसी तरह विभिन्न ग्राम के छोटे बड़े ऑफिसरों ने भी स्थानीय जनता को लाभ पहुँचाने में जो सहयोग दिल्राया है, वह भी सच-मुच ही स्मरणीय एवं उल्लेखनीय है। बेदला में रावजो सा० के काका सा० राजसिंहजी साहब, मावली में नायब हाकिम साहब एहमतखानजी साहब, सनवाडु के श्रीमान् महाराजा साहब, कपा-सन के हाकिम साहब गिरधारीसिंहजी साहब कोठारी, राशमी के हाकिम साहब उदयलालजी सा० मेहता, डॉ॰ मोइनसिंहजी साहब, भीलवाडा के हाकिम सा॰ जसवन्तर्सिंहजी सा॰ मेहता,

**चन सार् स्र सिहजी साहब, पो । सुप्रि । सा । बदबर्सिहजी,** गंगापुर के तहसीलक्तर सा ०, सहाडा के हाकिम सा ० चन्द्रनाथजी सा०, देवस्थान हाकिम साहब मधुरानाथजी साहब, जाश्रमा के नायन हाकिम साहब मोतीखाळजी भण्डारी, काँकरोली के हाकिम साहब माथुर साहब, केखवा के ठाकुर साहब रामसिंहजी, चारभुजा के थानेदार सा० और केलवाड़ा के नायब हाकिम साहिब जोधिसं-इंजी सुराना, आदि विभिन्न स्थानों के अनेक ऑफिसरों ने, जिस तरह स्वयं व्याख्यानादि का अच्छा लाम उठाया था, त्योंही स्था-जीय जनता को एकत्रित करने में भी खासतौर पर परिश्रम किया बा। और इसी परिश्रम एवं छगन का यह परिणाम बा, कि जहाँ एक भी घर मूर्ति रूजक जैन का नहीं होता या, ऐसे स्थानों पर भी सैकड़ों या हजारों की संख्या में जनता एकत्रित होजाती थीं। उपर्युक्त महानुभाव, अपनी इस सज्जनता तथा सहयोग के छिये सचमुच ही धन्यवाद के पात्र हैं।

## अनर आत्मा सल्लूभाई

जाज से बीस वर्ष पूर्व, स्वर्गस्य गुरुदेव श्री विजयभनेसरिजी महाराज ने उदयपुर में चतुर्मास किया था, तब पाटण की पगड़ी बाँचे हुए एक गृहस्थ, अपनी धर्मेपतनी सहित गुरु महाराज के पास आते और भोली-भाली भाषा में मेवाड़ के मन्दिरों की स्थिति का वर्णन करते थे। उस समय विदित हुआ था, कि वे पारण के (?) निवासी हैं और मेवाड के मन्दिरों का जीगोंद्वार करवाने के उद्देश्य से, अपनी पत्नी सहित मेवाड़ में ही रहते हैं ।

#### उनका नाम था-स्रुल्लूभाई ।

ंड्स बार उदयपुर में माछम ुहुआ, कि वे तो अब नहीं रहे, उनका स्वर्गवास हो चुका है। किन्तु उदयपुर कोड़ कर, हम न्यों ज्यों जितरम्यश्चिम मेवाड में आगे 'बढ़ते 'गये, क्यों <del>'ही त्</del>यों हमें ब्यह क्यात माछम होती गई, कि उस अमरअपस्मा का नाम स्तोप्मेवाङ्के प्रस्थेक जैन की ज्ञ्चान परर्ामौजूद**्हे**ा भेवाड्ःके ःस्र्गभग ःप्रत्येकः सन्दिर के हर पत्थर में उनका नाम जीता-जामता रम रहा है । बाहे जिस माम में जाइये, स्थानकवासी और तेरहपन्थी, त्योंही सेठ और महात्मा, प्रत्येक मनुष्य इन्हीं लल्लूभाई का नाम रट रहा है। 'थदि ऋक़ुभाई न होते, तो हमारे गाम में मन्दिर न बन पाता '। 'यदि ब्ह्रुभाई न होते, तो हमारे यहां प्रतिष्ठा नहीं हो सकती थी। ' ' इस तीर्थ के गौरव में इतनी वृद्धि हुई, यह ळाळू भाई के पुरुषार्थ का ही परिणाम है '। अयह धर्मस्माला तो लक्ष्माई ने बनवानी प्रारम्भ की थी, किन्तु उस आत्मा के चले जाने के कारण यह कार्य अधूरा ही रह गया '। यो भिन्न भिन्न रूपों में इस त्यागी, अपना सर्वस्य धर्म के निमित्त न्यौछावर कर देनेवाले रहल्लुमाई का नाम लोग स्मरण कर रहे हैं। गुनरात में जन्म ले कर मी, मेवाड में धर्म को कायम रखने के छिये शहीद हो जाने वाले ये ऋल्खनाई, मोनाड के कीन इतिहास में अमर हो ्गये 🥫 ।

ं केमेक्बड़ के इतिहास में, इन लब्ल्स्यमाई का नाम स्वर्धाक्षरों में अंकित रहेगा एक्हाडें। तथा जंगेलों में भटक भटक कर जैन मन्दिरेां की असातना दूर करने वाले तथा नये मन्दिरेां की स्थापना करने वाले लल्खभाई को हम लोग कैसे भूल सकते हैं ? इतना अधिक कार्य करने पर मी, आज छल्ॡभाई का नाम उन जड़ पत्थरें। पर खुदा हुआ कहीं नहीं दीख पड़ता । फिर मी, यह नाम सब की-सारे देश के जैनों की जबान पर रम रहा है। यदि, जैन जाति समाज के-धर्म के सच्चे सेवकों की कद्ध करने की वृत्ति वाली होती, तो आज लल्ल्यभाई की कितनी ही मूर्तियां मेवाड के मन्दिरां में मौजूद दीख पड़ती। फिर मी, उनके कार्य तो आज मी जीते-जागते मौजुद ही हैं। उन कार्यों को देखने वाला-उनके इतिहास की एवो क करने वाद्या तो अनुसर ही खरूरमाई को याद क्रोसाम्प



#### ( ?? )

# उदयपुर की महासभा से

अन अन्त में, ' मेरी मेवाड्यात्रा 'का वर्णन समाप्त करने से पूर्व, उदमपुर के समस्त श्री संघ की तरफ से स्थापित हुड़ श्री जैन क्वेताम्बर महासभा के प्रति दो शब्द कह देना उचित समझता हैं।

मैवाड की मेरी इस छोटी सी मुसाफिरी के आधार पर मुझे यह बात माछम हुई है, कि सचमुच ही यह अत्यम्त-प्राचीन तत्रा पवित्र देश है और जैसा कि कहा जाता है, मेवाड़ में हजारें। जैन मन्दिर होंगे, इनमें कोई सन्देह नहीं है। इन मन्दिरों की असातना का खास कारण उनके पूजकों का अभाव और जो लोग मूर्ति रूजा में श्रद्धा नहीं रखते, उनके हार्थों में इन मन्दिरों की व्यवस्था होना है। वे लोग इतना तो जरूर ही जानते हैं, कि-" स्थानकवासी और तेरहपन्थी मत तो नये निकले हुए मत हैं। मूर्तिपूजा हमेशा से होती आई है। यदि हमारे

बापदादे मूर्तिभूजा में श्रद्धा न रखते होते, तो छाखां रुपये खर्च कर के मन्दिरों की रचना ही क्यों करवाते ? " यह सब जानते हुए भी, मूर्तिपूजा के उपदेशकों के अभाव में, मूर्तिपूजा के विरोधी उपदेशकों ने, इन बेचारे भोले लोगों को सत्य धर्म से इस तरह विमुख किया, कि मन में समझते होने पर भी, वे मूर्तिपूजा नहीं कर सकते । विरोधी उपदेशकों ने उन्हें पूजा से विमुख करने के निमित्त, इन वेचारे भोले भाले लोगों को सारे वर्ष में दों या चार बार से अधिक स्नान न करने के नियम करवा-कर, इन्हें केवल मूर्तिपूजा से ही विमुख नहा किया, बल्कि शारीरिक तथा मानसिक शुद्धि से भी दूर करके, उन्हें जंगली-जीवन व्यतीत करने वाला बना डाला है। अस्तु । चाहे जो हुआ हो, किन्तु हमारी महासभा का कर्त्तव्य है कि इन मन्दिरां की असानतार्थे दूर करने के छिये वह यश्रासम्भव सभी समुचित उपायों का अवलम्बन करे।

मैं समझता हूँ, कि इसके लिये एक या दो गिरदावर इन्स्पेक्टर नियुक्त किये जाने चाहिएँ, कि जो मेवाड़ में भ्रमण करे और मन्दिरेां की स्थिति का निरीक्षण करते रहे। वे लोग, मन्दिरेां की स्थिति की जैसी रिपोर्ट महासभा को भेजे, उसी प्रकार की एक रिपोर्ट उस जिले के हाकिम साहब को भी प्रेषित करे। महासभा, श<mark>्रीमान् महाराणाजी साहब से प्रार्</mark>थना करके एक हुक्म सभी जिलाघीशों के नाम इस आशय का जारी करवावे, कि जब जब महासभा के इन्स्पेक्टर की किसी मन्दिर की असातना के सम्बन्ध

में कोई रिपोर्ट आबे, तब उस पर वे ध्यान दें और उस असातना को दूर करवाने के छिये दी गई सत्ता का उपयोग करे। सारे मेवाड़ में; शायद ही कोई ऐसा मन्दिर होगा, कि जिसको केशर्-चन्द्न अथवा अन्य व्यक्तया के लिये दर्बार की ंतरफ सें सहायता न मिलती हो। इस सहायता का उपयोग न किया जाय, यहःभी एकः अपराध है। उदयपुर के महाराणाजी परम इयालु और धर्मातमा हैं। वे यह बाल अवस्यमेक चाहते होंगे, कि मेरे राज्य का किसी भी धर्म का कोई भी मन्दिर, अपूज तो कदापि न रहने पावे। ऐसी अवस्था में, महाराणाजी सा० से प्रार्थना करके, इस प्रकार का हुक्य-प्राप्त करने से; मन्दिरें की असातना दूर करने के कार्य में निरुचय ही बहुत कुछ सफलता प्राप्त हो सकती है। आशा है, कि महासभा के महारथीनणः इस बात को अवरयः ही ध्यान में होंगे और इसके लिये यथासम्भव प्रयत्न भी करेंगे।

( ?? )

# उपसहार

्रिमय के अभाव तथा अन्य प्रवृत्तियों के कारण, केवल थोडे समय तक ही मेवाड में विचरने का सौभाग्य प्राप्त हो सका है। उस अन्भव के आधार पर मैं यह बात-कह सकता हूँ, कि मेवाड़ धर्मप्रधान और इतिहासप्रधान देश है। पहाड़ो तथा पत्थरांवाला देश होने पर भी--कांटां तथा कंकरां वाला देश होते हुए भी–सरल तथा भक्तिवाला देश है। यह देश, जिस तरह धर्मप्रचार की भावना रखनेवाले उपदेशकों के लिये उपयोगी है. उसी तरह ऐतिहासिक खोज करने वालें के लिये भी सचमुच ही उपयोगी है। यहां, न संघ—सोसायटियां के झगडे हैं और न पद्वियों की प्रतिस्पर्द्धा ही । कोई भी साधु, अपने चारित्र ंधर्मेंमें स्थिर रह कर, शान्तवृत्ति से उपयोग पूर्वक उपदेश दे, तो वह बहुत कुछ उपकार कर सकता है। उपकार करने के लिये, मेवाड अद्वितीय क्षेत्र है। अपने निमित्त ग्राम-ग्राम-में क्लेश होने पर भी, घर-घर में आग की चिनगारियाँ उड़ने पर भी, गृहस्थों द्वारा अपमान तथा तिरस्कार सहन करने पर भी, गृहस्थों की साधुओं पर अश्रद्धा होने पर भी, 'अतिपरिचयादवज्ञा' का अनुभव रात—दिन करते रहने पर भी, दुःख तथा आश्चर्य का विषय है, कि हमारे मुनिराज गुजरात— काठियावाड को क्यों नहीं छोड़ते होंगे और ऐसे क्षेत्रों में क्यों नहीं निकल पड़ते होंगे, कि जहाँ एकान्त उपकार और शासन सेवा के अतिरिक्त, दूसरी किसी चीज़ का नाम भी नहीं है।

पून्य मुनिवरो, गुजरात—काठियावाड़ छोडकर जरा बाहर निकलो और अनुभव प्राप्त करो। फिर देखोगे, कि तुम्हारा आत्मा कितना प्रसन्न होता है।

चारित्र की शुद्धि, धर्म से विमुख हुए लोगों को धर्म में लाना, अनैन वर्ग पर सच्चे त्याग की लाया डालनी, आदि बातेंं का जब आपको अनुभव होगा, तब आपको इस बात का विश्वास होजायगा, कि वास्तविक उपकार का कार्य तो यहीं होता है।

'मेरी मेवाड़यात्रा' के आलेखित इस संक्षिप्त अनुभव पर से कोई भी आत्मा जाग्रत हो और ऐसे देशों में विचरने के उद्देश्य से बाहर निकल पड़े, इस प्रकार की अभिलाषा रखता हुआ, अपने इस अनुभववृत्त को यहाँ ख़तम करके अपना लेख समाप्त करता हूँ। ॐ शान्तिः।

