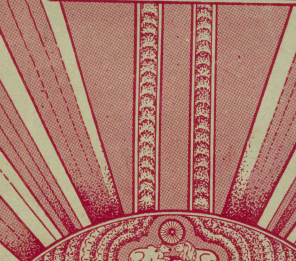
द्रैवट संख्या ६९ [

# मृत्यु महोत्सव HAPPY DEATH FESTIVAL



श्रीश्रतित विश्वजैन विश्वन

जिश्रो और के अल्पार्टी (स्टा) ने जीने

TALAMAKA ATAK A A S TAK CO SUUDO

## PIFISE D HAPPY DEATH FESTIVAL

Shri C. R. Jain's 'How to Die?' Hindi Commentary by Late Pt. Sada Sukha Das, Jaipur भाषा वचनिकाकार

स्वर्गीय पं॰ सदासुखदास जी, जयपुर

Translated in Hindi and English Verse by Virendra Prasad Jain, B. A., Sahitya Ratna.

> ऋँ ग्रेजी एवं हिन्दी-पद्यानुबादक वीरेन्द्र प्रसाट जैन नी - ए - पा० र०

श्रा अखिल विश्व जैन मिशन अलीगञ्ज (एटा, उ०प्र०) दि॰ संस्करण ) १००० (

### श्राभार-प्रदर्शन

यह ट्रैक्ट ग्र० सौ० कलावती बाबूलाल व शीलादेवी नवलकिशोर (पुत्रवधू पं० सिद्धसेनजी जैन गोयलीय सलाल, गुजरात) ने ग्रनंतचतुर्देशी व धूपदशमी व्रतोद्यापनके उपलक्ष्य में प्रकाशित कराया।

> --कामताप्रसाद जैन ग्रॉनरेरी संचालक, ग्र॰ विश्व जैन मिशन ग्रलीगंज (एटा) उ० प्र०

### Foreword

Jainism is a way of life: it teaches not only that how one should live a successful Life, but instructs the humans also, that how they should combat with the ever dangerous monster of death. The aim of life for a man, according to Jainism, is to attain immortality and beatitute. Both monks and laymen attempt to realise it: the monks in a direct form devoting their whole energy and time for it and the layman attempts partially in an indirect form according to his means and spiritual advancement. Both attempts to conquer flesh, with which the death is attached and at the last moments of life observe the vow of SALLEKHANA. Hundreds of epitaphs on the Chandragiri Hill at Sravanbelgola in Mysore State record the observance of sallekhana by kings and monks and laity. However we must distinguish Sallekhana death from suicide. It is not taken in a passionate mood of anger, deceit etc., but it is undertaken only when the body is no longer capable of serving its owner as an instrument of Dharma and when the inevitability of death is a matter of undisputed certainty. Just now the great Digambara Yogi Shri 108 Acharya Shantisagar ji, reaching to an age of over eighty and finding his body incapable to serve him in his observance of Dharma, have adopted it. He was living upon fruits and nuts since past many years: but now finding last mo-ments of his sojourn in this life approaching nigh, he has given up all kinds of food and is taking only hot water at intervals of many days. He is making advance wonderfully in spiritual spheres and challenging the monster of Death like a great warrior. At this historical occasion in the Jain community we hasten to publish this timely booklet, which would demonstrate the significance and importance of SALLEKHANA in human life. The Jainas take it as a festival and welcome it sincerely. In the following pages we are reproducing learned article on the subject entitled 'How to Die?' by late lamented Barrister Champat Rai Jain, and hope, this will enlighten the reader about the philosophy of SALLEKHANA.

The present brochure was originally composed in Sanskrit by an unknown Acharya and Shri Pandit Sadasukha ji wrote a Hindi commentary on it in 1861 A.D., which is very instructive and is being reproduced here. Shri Virendra Prasad Jain, B.A., Sahityaratna, Sahityalankara has translated the original slokas in poetical form in Hindi and English; which are also given along with the original text and the Hindi commentary.

The World Jain Mission is thankful to the writers and to the donors, whose magnanimity has made it easy to publish it in this from.

We hope and wish, may this timely and inspiring brochure spread some light and show that Jainism is still a living religion and a way of life!

 $Aliganj \ 13.9.55$ 

Kamta Prasad Jain

Hony. Director

The World Jain Mission

#### How to Die?

(By Late Shri Champt Rai Jain, Bar.at law)

The one undertaking or business of the sādhu is the overthrow of death, which is held in the utmost cread by the generality of mankind. The sādhu aims at its destruc-



Shri C. R. Jain

tion from the very commencement . nay, he cannot be said to have any other aim orambition in life than the mastery of this the most dreaded of foes. He gave up all undertakings occupations on the eighthstep (pratima) of the householder's path. distributed and gave a way all his possessions, excepting a few wearapparel, on the ninth step, renounced all concern with worldly matters on the tenth step and dissociated himself with all else

except the strip of a langoti, the feather which and the bowl on the eleventh. The langoti, too, is gone now! In a word he has no earthly ambitions and pursuits left to obsess his mind as a sannyäsin. Personal comforts he no

·longer seeks; for he has his body completely under control, having risen even above the automatism of bodily functions, such as excretion, urination and the like, to a very great extent. He enjoys the bliss appertaining to his real nature now all the time that he can remain absorbed in the samadhi (undisturbed attitude) of Self contemplation, but he knows that the happiness he thus enjoys is but a shadow of the real thing, though enrapturing even as such. He longs to remove the cause which stands in the way of his enjoyment of real bliss. With respect to knowledge also he knows that there are infinitely greater treasures in the soul than he is able to avail himself of in his present state, and he is anxious to reach the all-embracing allsufficing knowledge speedily. The same is the case with life which has the terrible monster-Death-staring it in the face! The saint knows that immortality is the nature of the soul and he is bent on the destruction of the causes that stand between him and life abundant and infinite and full. He further knows that the one cause of all these short-comings and troubles of his is the association of matter, which is also the form which the dreaded Foe, namely, Death, assumes and without the disruption of which it cannot be overpowered. He believes that the tearing asunder of Spirit from matter is possible, but only for him who is endowed with the most resolute iron will. He is aware of his own deficiency in respect of the requisite quality of will, without which Self contemplation, the cause of the separation between Spirit and Matter, cannot be accomplished in the desired way. This means that he cannot hope to conquer Death in one life, but expects to train himself steadily for the final contest, through a course of training extending over several (usually from three to five) lives. Nor is he dismayed at the prospect of delay; for what is a delay of four or five lives, as compared with the infinity of lives he had had in the infinity of time that is known as the past, and the infinity of those soul shall have to assume in the future, as an unemancipated ego? The sadhu knows that merit acquired in one life is not destroyed or nullified by death, but becomes the main factor in the shaping of the conditions

of the next life and leads to desirable and beneficial kinds of reincarnations in the future. Thus, the amount of indomitable iron will which he developes now will secure for him a rebirth in conditions and surroundings that will make it easier in the next life to adopt and practise the rules of Right Conduct. He therefore, issues his challenge to the terrible Foe in language such as this. 'I know. I am notable to destroy thee in this life, or in the next one to come, or even in the one following the next one. [ shall, therefore, be unable to resist being devoured by thee for some time yet; but I shall so arrange matters that each time that I pass down thy omnivorous throat, I may be developing my will more and more. Thus if I have no will to defy thee with this time, next time I shall have an ounce of it, and in the second, about a pound, then a ton. and, finally, an irresistible, inexhaustible store! shall crush thee through the fingers of my hand, so to speak. Beware, then, and let my challenge be registered!' The challenge thrown out, the sadhu is never afraid of death, but seeks to encounter it howsoever and wheresoe. ver it may come. He does not for that reason run away from any place, nor turn away, through fear, from any situation in which he finds himself placed. As already said life has but one occupation for him now—the conquest of the eternal enemy !- and he goes about fearlessly, ready to face it any where and at any time, unflinchingly. is insulted or attacked by man or beast or even by any form of super-human agency, he will not move an inch, but will strive his utmost to remain absolutely tranquil and unruffled, avoiding even the cherishing of an angry thought in his mind. He has destroyed all sense of attachment to his body, and cannot, therefore, regard its afflictions and inflictions as his own in any sense. beats or insults his body, therefore, does nothing which he can or ought to resent. Similarly, he has no love left in him for his personality-the name which he bore when he was not ordained, and the appurtenant personal paraphernalia that he possessed as a householder. It is not possible for any one to distrub him by slandering his good name. for that reason. When attacked he does not even wish

for a speedy termination of the assault or trouble or discomfort. He simply turns his attention inwards and throws himself in the attitude of käyotsarga (detachment from the body), till the assault be over or death put an end to the trouble. The idea of a flight, will never enter his mind; for what should one not afraid of, but rather anxious to meet, death fear or flee from?

There are five kinds of death, namely:-

- 1. Pandita pandita (literally, wise wise, hence the Master's).
  - 2. Pandita (the wise-man's),
  - 3. Bala-Pandita (literally, child-pandita's),
  - 4. Bala (literally, child's), and
  - 5. Büla-bāla (literally, child child, hence the fool's ).

The Master's 'death' is the dissociation between Spirit and Matter, as in the case of the *Tīrthamkara*, whose body is dispersed, and vanishes, like camphor, leaving the Spirit pure and undefiled, which as such immediately ascends to the topmost part of the Universe, to reside there, for ever in the enjoyment of Infinite, All-embracing Knowledge, Infinite Perception, Unending Bliss, Infinite Life, that is Immortality, and all other Divine attributes.

The Wiseman's mode is the death of the saint. He dies but in a tranquil state, neither grieving for nor lamenting the approach of the end in any way.

The Bäla-pandita is the death of the self-controlled, partly-disciplined householder, whose interior is illumined with Right Faith.

The  $b\bar{a}la$  form of death is the death of the uncontrolled true believer.

The  $b\tilde{a}la$ - $b\tilde{a}la$  signifies the mode of dying of the soul that is steeped in ignorance and wrong-living. The difference between the  $b\tilde{a}la$  and the  $b\tilde{a}la$ - $b\tilde{a}la$  death lies in the fact that the former is the death of a faithful but

und sciplined being, while the latter is the death of the very worst type, implying ignorance and want of self-control.

The pandita-pandita 'death' leads to the immediate realization of the coveted Supreme Status. It is no death at all, in reality, being simply a translation to the Abode of Gods, the pure Perfect Souls in nirvana.

The pandita death leads to the highest heavens, where the saint enjoys great felicity and pleasure for very very long periods of time, whence descending he is reborn, in due course, in auspicious and desirable surroundings amongst men. Here he soon finds himself surrounded by all sorts of felicities and facilities and inducements for the acquisition and practising of the Right Faith.

The  $b\bar{a}la$ -pandita death leads to lower heavens, where, also the felicity is great. The  $b\bar{a}la$ -pandita soul also is reborn amongst men on the termination of the heavenly incarnation. The  $b\bar{a}la$  death leads to a human birth, and may even lead to heaven in favourable circumstances.

The bala-bala death always leads to undesirable conditions, except where tapascharana (asceticism) is practised under the influence of a faith which, though not of the right sort, enjoins its practising, in which case the individual will reach lower heavens, and all will subsequently, in ordinary cases, be reborn amongst men under inauspicious circumstances. In the worst cases, the bala-bala death is the source of the most undesirable conditions The soul is sure to descend into surroundings. which may be for a very very long term of life, in the very worst cases. Those who die in the bāla bāla mode genera. lly descend into the animal kingdom, and may be reborn amongst minerals and plants. Some even sink back into what is known as nigoda, which is almost like an unending eternal stupor.

The bala-bala death will also lead to a human birth

where some sort of active goodness is present to modify the effect of evil and vicious ignorance.

The form of the future rebirth is usually fixed about the time that a third of the life-force (the force of longevity) remains to be gone through in any particular form. If it is not fixed then, it will be fixed when a third of that third remains to be gone through, and again, if not determined even then, when a third of the reminder is left to live, and in any ease at the moment of death. But what is fixed in this manner is the general type of the gati (one of the four main types of embodied existence, namely, human, celestial, sub-human and hellish). The actual form and other attendant cirumstances would seem to depend on the nature of the thoughts and feelings actually prevailing in the mind at the moment of death, so that where these are characterized by tranquillity, self-knowledge, and veneration for the Tirthankaras, Liberated Saints and Scripture, the conditions of rebirth will be of the most auspicious and the least undesirable type; and It would thus seem that the two psychical or psychological factors which play the greatest part in the determination of the nature of the future re-incarnation are character and feeling, the former determining gati, and the latter, the actual grade of beings in the particular gati. The sidhu, therefore, does not suffer death to come to him unprepared, but determines to control his disposition and inner feeling both. The former is altered by the acquisition of Right Faith and illumined with the light of Right Knowledge, and the latter is controlled by the rules constituting Right Conduct. Hence, where Right Faith is acquired too late, that is to say after the type of the gati has been fixed for the future rebirth, it is powerless to replace it in that very life, though, short of this, it will do much to modify, for the better, the nature of the conditions of existence within it. This is because the stamp of disposition once firmly impressed on the karmanas arira ( an invisible inner body which is the repository of character ) is indelible for that life, though capable of modification by subsequent deeds to a very great extent. Thus, if

a person has already impress the liability to be reborn in the tirvanch gati that embraces all forms of the mineral, the vegetable and the animal kingdoms, and includes even the lowest and therefore the most undesirable form of life, known as nigoda no subsequent change of beliefs, on his part, in that particular incarnation, can cancel the liability that has been incurred, though the tinge of his prevailing convictions and thoughts at the last moment of life may be such as to lead him to be reborn amongst the best forms of existence within its range Similarly, if a person has engendered the karma for a rebirth in hell, it is possible for him by his subsequent good action and right beliefs to reincarnate in the best of the conditions that are available in the gati or to descend to the lowest and the dreadful of its grades by further perverse thinking and living.

The death the saint aspires to attain to is termed samādhi marana or sallekhanā, that is to say the death of self-control. Even advanced householders aspire for this auspicious form of death. The saint does not like to die like a fool, as a rat in a trap, so to speak. He selects his own time and conditions for death. He perfects himself for it through a long course of training, so that he should not flinch or be deterred in his resolution at the moment of the supreme test. The course recommended extends over a period of twelve years which is to be divided into six unequal parts and devoted to the performance of desireeradicating asceticism. The first four years he should devote to the special form of tapas known as kayakales a (bodily afflictions), to be followed by a similar period characterized by the avoidance of the six rasas, namely, (1) milk. (2) curds, (3) hee (clarified butter), (4) oils. (5) sugar and (6) salt. Of the remaining four years, two are to be spent in reducing the quantity of food and the a voidance of the rasas, then a year in living on reduced "rations" after which six months should be spent in perfor. ming some sort of less trying asceticism, and the last six months, in practising some of its severes. Thus disciplined the saint may hope to be able to control his inner

conditions and future destiny both at the moment of death.

The time for sallekhanā death should be such as is pleasant, and not likely to add to the discomfort of the saint. The place should also be one where trouble and inconvenience and discomfort are not very likely to be encountered. The saint who performs sallekhanā places himself under the guidance of a well qualified and experienced āchārya (leader of saints) who superintends the ceremony, and appoints other saints to take care of and attend upon him.

sallekhanā is performed either at a time deliberately chosen, or, in case of accidents, when the probability of death is almost tantamount to a certainty. If there be doubt, and the saint is not willing to undertake sallekhanā at once, he should adopt a qualified vow for a certain period of time, after which  $s_a$ llekhanā is to be terminated if death does not occur in the interval, but there is no other difference between the qualified and the regular form.

Even when deliberately undertaken sallekhanä death is not suicide. It is not inspired by any of those sorrowful or gloomy passionate states of the mind that amount to an unhinging of the mental balance and imply a fit of temporary insanity characteristic of a suicide's mind. On the other hand, it is characterised by the utmost degree of mental clarity and urged by the pious ambition to control one's destiny, and through it, ultimately, death itself. As said in the Householder's Dharma:—

'Sallekhanā death must be distinguished from suicide. It is undertaken only when the body is no loger capable of serving its owner as an instrument for the observance of Dharma, and when the inevitability of death is a matter of undisputed certainty. In such cases, when life may be said to confess judgment to the claim of death, the adoption of the sallekhanā attitude is

calculated to directly strengthen the soul and to prevent its future rebirth in any but the best surroundings. Those who ddopt the sallekhanā vow immediately become self-composed and selfcentred; they cease to be agitated by personal considerations and suffering, and rise above the cravings and longings of the world. The result of the terribly resolute frame of mind implied in the sallekhana vow on the departing soul is simply wonderful and immediately raises its rhythm, tifting it out of the slough of despond and negativity. The man who wanders or tosses about, hither and thither, weeping and crying, in the closing moments of life, and spends the little time at his disposal in making vain efforts to avoid the unavoidable, is nowhere compared with him realizing the hopelessness of the endeavour to save his life, earnestly applies himself to control his destiny. The result is that while the latter attains to deva birth in the highest heavens, the former only finds himself in painful and uneviable circumstances and surroundings".

Except as indicated above sallekhanā is forbidden in the Scripture of Truth as will be evident from the following from the "Bhagwati Āradhanā" (by St. S'ivakoti):—

"Bhakta pratyākhyāna marana (sallekhanā) is not proper for him who has many years of saintly life before him, who has no fear of starvation from a great famine, who is not afflicted by an incurable disease, and who is not faced by any sudden cause of death. Whoever desires to put an end to his life, while still able, with his body, to observe the rules of the Dharma and of the Ortder properly, he falls from the true Path!"

The sādhu, intent upon the observance of the sallekhanā vow, begins by givirg up solid foods, taking to such sustaining liquids as milk, curds, whey and, the like, and, finally, comes down to hot water, which, too, is given up, as soon as he is able to sustain himself on the strength of his indomitable will. He now refrains from all kinds of foods and drinks till the last moments of life. If trouble comes and the cravings of hunger and thirst are overpowering, he engages himself in holy meditation, going over in his mind

the amount of food and water which he has taken in the course of the infinity of lives through which he has passed, on the infinity of time that is known as the past. If the quantity that has been absorbed by him thus far has not produced satiety or satisfaction, it is not likely that what he could take now in the shape of food and drink would do so either! Thus, by dwelling upon his undisciplined past, and comparing the horrors of the different grades of life, through which he has passed as an incarnating ego. with the advantages arising from self-discipline, he is soon enabled to destroy the longings of the fleshly nature; and under the instruction of the holy acharya, who is at all times watchful over his great undertaking and ever ready to dispel disturbing agitation, with the ambrosia of sweet discourse, speedily overcomes all forms distractions

With reference to attending to the bodily comforts and needs, there are three kinds of the pandita death which the saint aspires to attain. These are:

- (1) the prayopagamana, which precludes attending to bodily needs and comforts altogether,
- (2) the ingini marana, that admits of one's attending on one's self, but forbids receiving help or assistance from another, and
- (3) the bhakta pratijna that permits attendance and service of both kinds.
- Of these, naturally, the first kind of the pandita marana is regarded as the most meritorious as it leads to the greatest development of the will. The next in the order of merit is the inginin marana, and last of all comes the bhakta pratijnā. The saint performing the  $pr\bar{a}yopagamrana$  mode of sallekhnā death becomes, towards the end of the process, completely estranged, in thought, from his body, which is henceforth allowed to lie like a log of wood, uncared for and unattended by its owner, who does

not allow any one else either to attend to its needs. Massage is permitted in the other two forms of the sallekhanā death, and the cleaning of the bodily impurities with purified water.

In addition to saints even householders may join in the service of a  $s\overline{a}dhu$  that is embarked on  $sallekhan\overline{a}$  death, and they can render valuable service when he is unable to move about from enfeeblement, by arranging to have their own food prepared nearer to his residence, thus placing themselves in a position to offer him suitable food, nearer at hand, in strict accordance with the rules.

Inaddition to those forms of help already referred to, the purification of his seat, the kamandalu and the pichchi may also be done for him by another. At night he may lie on smooth even ground after it has been duly seen to be free from insect life, or use a mat of straw or dry grass, a wooden plank or a slab of stone. These will have to be 'insect-freed' likewise. Towards the end of the sallekhanit death the saint endeavours to conquer sleep itself, and spends the whole of his time in holy meditation.

Those who attend on a saint duly set out on the accomplishment of the sallekhana death should be endowed with great faith and wisdom, and should refrain from all kinds of show of sentimentalism that might cause him to waver in his resolution or to be agitated in thought. They should exclude all undesirable visitors and hangers-on and should always endeavour to strengthen him in his arduous faith and conduct, by means of the narration of stories of great ascetics who have successfully gone through the trying ordeal, as well as of discourses on the merit of dhanma, propounding the doctrines of Faith and describing the terrible sufferings which unemancipated souls have undergone and shall have to undergo in their migratory career in the future.

The effect of these narrations is extremely scothing, and wonderful alltogether. It brings into manifestation

something of the higher energy of the spiritualised will that is an attribute of the soul, and that speedily puts an end to all kinds of lower cravings and undesirable forms of feelings, filling the mind with the utmost degree of vairagy (spirit of renunciation), With his soul resting, as it were the unshakable rock of Right Faith, his mind illumined with the light of pure Truth, that is Right Knowledge, and his actions all regulated and controlled by the highest form of will-developing vairagya namely, Right Conduct, the saint is more than a match, for evil karma and the pain that is the progeny of karma. He disregards his suffering as a champion athlete disregards the few scratches that he gets in a scuffle against his adversary. Thus filled with the spirit of holiness and vairagya, he recites the great Obeisance mantram (auspicious formula) till the mortal coil is shuffled off, and sallekhani terminates in a rebirth in the soul-enrapturing scenery and surroundings of the heavenly regions, the abodes of devas (celestial beings)!

'मृत्यु महोत्सव' एक ञ्चोर जहां त्र्याध्यात्मिक ञ्चौर लोकोपकारकः रचना है वहाँ दूसरी ऋोर वह ऋत्यन्त उत्क्रष्टकोटिकी काव्यकृति है— इसमें सन्देह नहीं । मृत्यु सबके जीवनमें ऋविसम्भावी है । जो जन्मता वह मरता ही है—यह प्रत्यत्त सत्य है। लेकिन मरने मरनेमें ऋन्तर होता है। एक वीरगति दूसरी कायरगति। विरले ही ऐसे होते हैं—जो हँसते हुए मृत्युका त्राह्वान कर सकें या मृत्युको चुनौती दे सकें। दुनियाँ मरनेसे डरती है । ऋधिकांशतः लोग मरते समय हा-हा करते हैं, उनके प्राण बड़ी कठिनाईसे निकलते हैं। सचमुच संसारके लिये काल अथवा मरणा भय का राद्मस है। लेकिन इस राद्मससे जूकनेका मंत्र हमें 'मृत्यु-महोत्सव' से मिलता है । प्रस्तुत 'मृत्यु महोत्सव'की दृष्टिसे मरण कोई 'हउन्त्रा' नहीं रहता, वह तो उपकारक मित्र बन जाता है—फिर भला ऋपने उपकारक मित्रसे कौन डरैगा किंवा उसुसे कौन न मिलनेकी समुत्सुक होगा ? रचना त्र्यात्यात्मक स्तर पर रची गई है; त्र्रतएव इसकी प्रत्येक बात जीवनके शाश्वत सत्योपर त्र्याधारित है। यहाँपर इसके प्रत्येक प्रसङ्गकी चर्चा करना त्र्यावश्यक नहीं नयोंकि वह व्याख्या से बचनिकामें दियाही गया है।

यह रचना मात्र १८ श्लोकोंमें है— ऋथीत् ऋत्यन्त संच्चित्त है पर है ऋत्यन्त महत्वपूर्ण एवं सारगर्भित । ऋाचार्यने गागरमें सागर भर दिया है । देखिए न मुश्किलसे १ पृष्ठको भी पूराभरने वाले श्लोकोंने ऋपनी वचनिका के सहित तो कई पृष्ठ ले लिए, ऋगेर यदि इसकी विस्तार से व्याख्या की जाय तो यथार्थमें एक विशाल कलेवर का मंथराज बन जाय । लेकिन वह तो पाण्डित्य प्रदर्शन होगा—कीरा पाण्डित्य प्रदर्शन नहीं विषयकी व्याख्या भी । परन्तु उसकी ऋगवश्यकता क्या १ मूल रचना ही इतनी प्रेरणाप्रद एवं स्वास्त्राविक है (स्त्र )

कि उसे जितना पिंदए उतना ही ऋनिन्द ऋता है लेकिन इसका रस हैन्सान्त । तड़क-मड़क वालेको इसमें 'मजा' नहीं मिल सकता । मृत्युमहोत्सव तो सरलहृदय ही मना सकता और उसका ऋानन्द भी बही ले सकता है। ज्यों-ज्यों इसका ऋवगाहन करिए त्यों-त्यों लगता है कि हृदय पूर्ण सचेष्ट होकर बोल रहा है—गम्भीरतामें सरसता इतनी बहुजाती है कि इसके श्लोक 'नावककेतीर' जैसे मर्मस्थल पर 'गम्भीर भाव'-सा करते प्रतीत होते हैं।

्र पाश्चात्य श्रॅंप्रेजी साहित्यमें भी इसी भावधारा की मरगा–विषयक रचन एँ प्रगति हुई हैं। सुप्रसिद्ध श्रॅंप्रेजी कवि नाट्यकार शैक्शपियरने कहा कि सन्तप्त जीवनके बुखारके पश्चात् मनुष्य सुखसे सोता हैः— े 'After life's fitful fever he sleeps well,'

ऋर्थात् मृत्यु सुख का कारण है।

ं भेजर फार मेजर' नाटकमें भी शैक्शपियरने दिखाया कि संसारी नीवन बड़ा ही संत्रस्त है, श्रतः इससे मुक्तिके लिए मृत्युका भय नहीं होना चाहिए—

'The wearest and most loathed worldly life That age, ache, penury and imprisonment Can lay on nature, is paradise To what we fear of death'

पोइंटलीरियेट टेनीसन (Poet laureate Tennyson) जब सुविख्यात कृवि हो गए तो उन्होंने ८१ वर्षकी श्रवस्थामें एक संद्विप्त ग्रेय कविता 'काँसिङ्क दी बार' (Crossing the Bar) रची, जो श्रुमेंजी साहित्यमें विशेषुकर लीकप्रिय है। 'काँसिङ्क दी बार' सुरुगुके लिए लाज्ञाणिक प्रयोग है।

उपर्युक्त कविताकी निर्मन श्रन्तिम पंक्तियाँ दृष्ट्य हैं। 'Twi-light and evening bell, 'And after that the dark! And may there be no sadness of farewell When I embark;
For tho' from out our bourne of Time and Place
The flood may bear me far,
I hope to see my Pilot face to face
When I have crost the bar.'

(भावार्थ—गोधूली होगई। साध्यकी चर्चकी घंटियाँ बज रहीं हैं, निशाका अन्धकार घनीभूत हो रहा है अर्थात् मृत्यु-काल आ रहा है और अब महाप्रयाणके लिए कोई दुःख नहीं होना चाहिए क्योंकि हम संसार सागरको पार करनेके लिए प्रयाणकर रहे हैं। यह महाप्रयाण हमें बहुत दूर ले जाएगा जहाँपर कि हम आशा करते हैं कि हमारा, आत्मारूपी यान के कर्णधार या माँभीसे साद्यात्कार होगा)

इस उद्धरणका भावसाम्य इस 'मृत्युमहोत्सव' के कतिपय श्लोकों से भी हैं। यह कविता भी हमें यह बताती है कि हमें मृत्युका दुःख नहीं करना चाहिए श्रोर यही भाव हमें 'मृत्युमहोत्सव' रचनासे भी मिलता है। श्रन्तर केवल दार्शनिक मान्यताश्रोंका है। लार्ड टेनीशन किश्चियन मान्यतानुसार बताते हैं कि मरणके पश्चात् सर्वशिक्तमान नाविक ईश्वरके दर्शन होते हैं। जब कि संस्कृताचार्य जैन दृष्टिकोणकी श्रोर संकेत करते हैं। उनका कथन है, मृत्युके माध्यमसे ही श्रात्मा श्रपने सुकृतोंका उपभोग करता है तथा उसके मोद्ममार्गमें प्रवृत्त होनेसे उसे श्रनन्त दर्शन, ज्ञान, सुख, वीर्यकी प्राप्ति होती है। लेकिन मूल में दोनों की दृष्टि यही है कि मृत्यु दुःखका कारण नहीं होनी चाहिए।

इस प्रसंगमें हमें श्रेंपेजी किन श्री बाउनिंगकी 'रबी बेन एजरा' (Rabbi Ben Ezra) किनता भी स्मरण श्रा रही है। यह किनता काफी लम्बी है। इसमें 'रबी' शब्द 'बुद्धिमान' के लिए प्रयुक्त किया गया है 'बेन एजरा' ज्यू दार्शनिकका नाम है। इसके माध्यमसे किनने केन एजरा के जीवन-दर्शन-जिससे कि किनका भी साम्य है-को प्रस्तुत

किया है। इसमें कवि बताता है कि जवानी बुढ़ापेके लिए बनाई जाती है और बुढ़ापा मृत्यु के लिए। कतिपय अंशोंको अवलोकिए।

'Grow old along with me!
The best is yet to be,
The last of life, for which, the first was made.

Let us cry 'All good things'
Are ours, nor soul helps flesh more, now, than
flesh helps soul.

Therefore I summon age,
To grant youth's heritage,
Let age approve of youth, and death complete
the same.'

किन्हीं श्रंशो तक इसके भावसाम्यमें श्राप प्रस्तुत 'मृत्यु महोत्सव' का १६ बाँ श्लोक ले सकते हैं जिसमें बताया गया कि पूर्वके सचेष्ठ बीवनमें स्वाध्याय श्रादिके कर्म मृत्युकालमें फलदा होते हैं, इसीप्रकार बाउनिंग की वाणीमें तरुणाईका महत्व ही बुढ़ापे श्रोर बुढ़ापेका मरस्य के लिए हैं।

मृत्यु सर्वत्र है। इसी बातको क्रॅंपेजी किंव शैली भी लिखता है:—
'Death is here and death is there,
Death is busy every where
All around, within, beneath,
Above is death—and we are death.'

यथार्थमें जब मरण सब समयोंमें, सब देशोंमें सबके लिए हैं तो इस विषय की यह रचना 'मृत्युमहोत्सव' भी सर्वकालीन सर्वदेशीय और सर्वोपयोगी हैं। निश्चय ही ऐसी सर्वतोन्मुखीन रचनाको लिखने जाला ऋाचार्य घन्य है। लेकिन हमें खेद हैं कि ऋभीतक हम इस रचनाके मूलप्रणोताका ठीक-ठीक पता न लगा सके। वस्तुतः हमारें पूर्ववर्ती संस्कृतके ऋादर्शाचार्य ऋपना स्थापन नहीं चाहते थे। ऐसी रशामें वे ऋपना नामो बेख भी न करते थे। कुळ महानुभावोंका यह मत भी हैं कि इसके रचियता पं० सदासुखदास ही हैं। लेकिन यह बात हमारी समभमें नहीं त्राती। हमने त्रभीतकं त्रापकी कोई त्रान्य स्वतंत्र काव्यरचना नहीं देखी है। इसके त्रालावा सबसे बड़ी बात तो यह है कि इस 'मृत्युमहोत्सव' की वचिनकाके त्रान्तमें जो संच्लिप्तप्रशस्ति दी है उसमें उक्त पंडितप्रवरने स्पष्ट लिखा है कि उन्होंने वचिनका लिखी है। यदि उन्होंने मूलरचना भी रची होती तो वे उसका त्रावश्यही उन्नोंस करते।

यह भी दुर्भाग्यकी बात है कि प्रस्तुत वचिनका-लेखक स्व० पं० सदासुखदासजीका जीवनवृत्त भी हमें सिवस्तार ज्ञात नहीं है। वैसे आपने भगवती आराधनासार, तत्वार्थसूत्र और रत्नकरण्डश्रावका-चारकी टीकाएँ रची हैं। श्री रत्नकरण्डश्रावकाचारकी प्रशस्तिसे इतना ज्ञात होता है कि आप जैनधर्म, संस्कृति एवं ज्ञानके केन्द्र जयपुरके निवासी थे। उस समय वहाँ राजा रामसिंह राज्य करते थे तथा आपके ही शब्दोंमें आपका—

'गोत कासलीवाल है, नाम सदासुख जास । शैली तेरातंथमें, करेंजु ज्ञानभ्यास ॥'

इसी प्रशस्तिके त्रमुसार त्रापका जन्म सम्वत्-१८५२ निकलता है। त्रापके द्वारा प्रगीत साहित्यके त्र्रवलोकनसे ज्ञात होता है कि त्राप साधु चरितके त्राध्यवसायी श्रावक थे। त्राप निरन्तर सम्यक्ज्ञान साधनामें निरत रहते थे। जिसके परिणामस्वरूप हमें त्रापकी त्राधिकारी टीकाएँ त्राज भी मिलतीं हैं।

त्र्यापकी त्र्यन्तिमाभिलाषा थी कि— जितने भव तितने रहो जैनधर्म त्र्रमलान ।

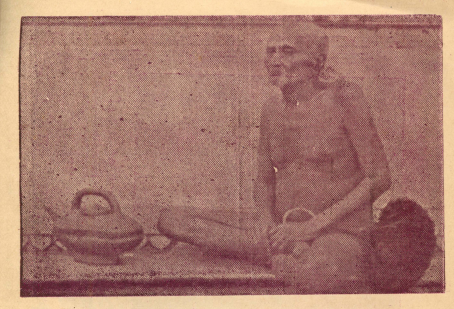
जिनवर धर्मजु विना मम ऋन्य नहीं कल्याण्।। जिनवाणीसूं वीनती, मरणवेदना रोक। ऋाराधनके शरण तैं, देहु मुक्ते परलोक॥ यथार्थमें 'मृत्यु-महोत्सव' के टीकाकार के ऐसे ही उद्गार होने चाहिए थे। देखिए 'मृत्युमहोत्सव' रचनाके अवगाहनसे कितने कोमल, भन्य परिगाम हो जाते हैं—आपभी इसे अपने स्वाध्यायका विषय बनाइए तो अगप भी मरण काल सु-दशाको प्राप्त कर सकेंगे।

यथार्थमें स्वर्गीय पंडितजीने इस छोटी-सी रचना पर भी वचिनका लिखकर बहुत ही महत्वपूर्ण कार्य किया है ख्रब संस्कृतज्ञाता जब ख्रत्यल्य होते चले जा रहे हैं उस दशामें इस रचनाको लोकोपयोगी बनाने के लिए इसकी भाषा वचिनकाकी रचना ख्रत्यन्त श्रेयफ्कर रही है। कहना न होगा कि ख्रापकी वचिनकाके ख्र्य्य ख्रोर भावार्थ ख्रत्यन्त स्पष्ट ख्रोर रोचक भाषामें लिखे गए हैं। ख्रापने ख्राचार्यके हृदयकी ख्रच्छी तरह थाह ली है तदनन्तर यह वचिनका लिखी। यह गद्य पुरानी भाषाकी गद्य है —लेकिन यह ख्राज भी कम पढ़ेलिखों के लिए भी बुद्धिगम्य है। कुछ सज्जनों की राय हुई थी कि इसको वर्तमान खड़ीबोली में भाषान्तरित कर दिया जाय लेकिन हमारी दृष्टि में ख्रभी इसकी खावश्यकता नहीं क्योंकि वचिनका मूलरूपमें ही सर्वगम्य है। दूसरे इसमें खड़ीबोलीसे केवल विभक्तियोंमेंही खंतर है जो कुशलपाटक इसे पढ़ते समय ही रुच्यानुकूल कर सकते हैं।

इस बचिनकाको आधार मान कर ही मैंने मूल श्लोकोंका अँग्रेजी-हिन्दी पद्यानुवादक किया है । मेरा संस्कृतका अल्पज्ञान है यथापि प्रयास तो यही किया कि मूल श्लोकोंकी अन्तर्भावधारापर कुठाराघात न हो जाय । फिर भी मेरे तुच्छ ज्ञानके परिग्णामस्वरूप पद्यानुवादमे कोई त्रुटियाँ रह गई हों, तो विद्वज्जन उसे सुधारकर हमें भी सूचित करदें, जिससे कि अगले संस्करणोंमें उनका सुधार किया जा सके।

ऋखीगंज }

विनीत:— घोरेन्द्र



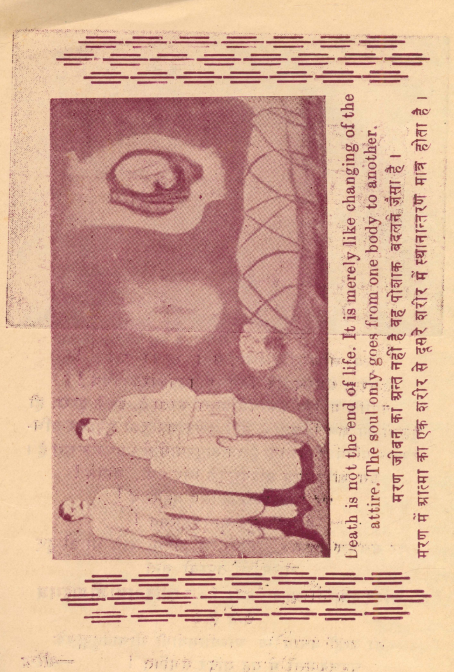
मृत्युः लोकदर्शीके लिए, महा भयका राक्षस !
परंतु, ग्रात्मदर्शीके लिए, महाउपकारक मित्र !
क्योंकि यही मोक्षमार्गमें प्रवृत्त करता है, इसके द्वारा ही सुकृतों का फल मिलता है यही जर्जर शरीरको छुड़ाकर ग्रिभ-नव तन परित्राण दिलाता है तब सत्पुरुषार्थ में ग्रग्नसर करता है।

इस भांति मृत्यु बहिदृष्टाके लिए गमी, मातम ! पर ग्रात्मदृष्टा के लिए महोत्सव ! यह भी खूब मृत्यु महोत्सव !

पर सचमुच वर्तमान समयमें इसे मानने वाले भी तो हुए आत्मदर्शी तपस्वी सन्त

चरित्रचक्रवर्ती आचार्यप्रवर १०८ शांतिसागरजी माहराज धन्य हैं वे

तो उन्हों यथायोग्य भ्राध्यात्मयोगी भ्राचार्यपुङ्गवके चरणकमलों मे यह सादर समर्पित ! —वीरैन्द्र



#### \* ॐ नमः सिद्धेभ्यः \*

### हुन्य प्रहोस्य HAPPY DEATH FESTIVAL

मृत्युमार्गो प्रवृतस्य वीतरागो ददातु मे । समाधि बोघ पाथेय यावन्मुनित पुरीपुरः ।।१।।

1.

I walked on the path of Death's pitch Kindly, O Vītaraga¹, ye bestow, Patheya², Samadhi³, Bodhi⁴, with which I to the eternal home can go.

> मृत्यु मार्गमें प्रवृत्त हूँ मैं, वीतराग स्वामी दो मुक्को । पाथेय, समाधि, बोधि जिससे पहुँचू यावत् सु-मोत्तपुर को ॥१॥

<sup>1.</sup> A Perfect Soul who is beyond attachment.

<sup>2.</sup> Provender or provision for the journey of the soul from world to Nirvāṇa i. e. salvation.

<sup>3.</sup> Concentration of the mind towards the real nature of Self.

<sup>4.</sup> The knowledge of right path or the gain of right faith, right knowledge and right conduct i. e. enlightenment.

त्र्यर्थ — मृत्युके मार्गमें प्रवृत्यो जो मैं ताकूं भगवान वीतराग देव समाधि कहिये स्वरूपकी सावधानी, अर बोधि कहिए रत्नत्रयका लाभ सो दीजो । और पाथेय कहिए पर लोकके मार्गमें उपकारक वस्तु सो देहू, जितनेक मैं मुक्ति पुरी प्रति जाय पहुंचूं ।।

मार्वार्थ—में अनादि कालसे अनेक कुमरण किए जिनको सर्वज्ञ वीतराग ही जाने हैं। एकबार हू सम्यक मरण नहीं किया, जो सम्यक् मरण करता तो फिर संसारमें मरणका पात्र नहीं होता। जाते जहाँ देह मरी जाय, अर आत्माका सम्यक दर्शन, ज्ञान, चारित्र स्वभाव है सो विषयकषायनि करि नहीं घात्या जाय, सो सम्यक् मरण है। अर मिथ्याश्रद्धान रूप हुवा देहका नाशको ही अपना आत्माका नाश जाणता, संक्लेशतें मरण करना, सो कुमरण है। में मिथ्यादर्शनका प्रभावकरि देह में ही आपा मान, अपना ज्ञान, दर्शन स्वरूपका घात करि अनंत परिवर्तन किये, सो अब भगवान वीतरागसूं ऐसी प्रार्थना कर्ल हूं, जो मरणके समय मेरे वेदना मरण, तथा आत्मज्ञानरिहत मरण मित होऊ। क्योंकि सर्वज्ञ वीतराग जन्म मरण रहित भये हैं, ताते में हूं वीतराग सर्वज्ञका शरण सहत, संक्लेशरिहत, धर्मध्यानपूर्वक मरण चाहता, वीतराग ही का शरण प्रहण कर्ल हूं।।

।। श्रव मैं मेरी श्रात्माको समकाऊं हूं ।।

कृमिजाल शताकीर्णे जर्जरे देह पंजरे । भुज्यमानेन भेतव्यं यतस्त्वं ज्ञान विग्रहः ॥२॥

2.

With myriad germs body's cage is full Which becomes quite rotten and old. With its decay, don't be fearful, For, your body is knowledge-fold.

#### शत शत कीटाग्रु जाल पूरित, यह जर्जर देही का पिंजड़ा । इसके विनाश में भय न करो, कारग्रा तब तन है ज्ञान जड़ा ॥२॥

श्रर्थ—भो ग्रात्मन् ! कृमिनिके सैंकड़ों जाल करि भरचा, ग्रर नित्य जर्जर होता देहरूप पींजरा, इसको नष्ट होते तुम भय मत करो । क्योंकि तुमतो ज्ञानशरीर हो ।।

मावार्थ — तुम्हारा रूप तो ज्ञानमई है, जिसमें यह सकल पदार्थ उद्योत रूप होरहे हैं। ग्रर वह अमूर्तिक, ज्ञान ज्योति स्वरूप, अखंड, अविनाशी, ज्ञाता, दृष्टा है। ग्रीर यह हाड़, मांस, चामड़ामई महादुर्ग अविनाशीक देह है सो तुम्हारे रूपते अत्यंत भिन्न है। कर्मके वशते एक क्षेत्रमें अवगाह करि एक-से होय तिष्टे हैं, तोभी तुम्हारे, इनके अत्यंत भेद हैं। ग्रर यह देह पृथ्वी जल, ग्राग्न पवनके परमाणुनिका पिड हैं सो अवसर पाय सब बिखर जायेंगे। तुम अविनाशी, अखण्ड, ज्ञायकरूपहो, सो इसके नाश होनेतें भय कैसे करो हो?

ज्ञानिन् भय भवेत्कस्मात् प्राप्ते मृत्यु महौत्सवे । स्वरूपस्थः पुरंयाति देहीदेहांतर स्थिति ॥३॥

3.

Why fear for a right knower Facing the happy death festivity? Atman that dwells in self-sphere, While finds its place in other body.

ज्ञानी जनको क्यों भय होता,
पाकर यह मृत्यु महोत्सव है।
ग्रात्मा स्व-भाव में जो रमता,
जब केवल देह बदलता है।।२॥
(३)

अर्थ —भो ज्ञानिन् कहिये हो ज्ञानि आत्मा तुमको वीतरागी, सम्यक् ज्ञानी उपदेश करे हैं, जो मृत्यु रूप महान् उत्सवको प्राप्त होते काहेको भय करो हो। यो देही कहिये आत्मा सो अपने स्वरूपमें तिष्टता अन्य देहमें स्थिति रूप पुरक्ं जाय हैं। यामें भयका हेतू कहा है।।

भावार्थ — जैसे कोऊ एक जीएं कुटीमें तें निकसि श्रन्य नवीन महन को प्राप्त होय सोतो बड़ा उत्सव का श्रवसर है। तैसे यह श्रात्मा श्रपने स्वरूपमें तिष्ठता ही इस जीएं देहरूपी कुटी को छोड़ नवीन देहरूपी महलको प्राप्त होते महा उत्सवका श्रवसर हैं। इसमें कोई हानि नहीं जो भय किया जाय। श्रर जो श्रपने ज्ञायक स्वभावमें तिष्ठते परसे ममत्व करके रहित परलोक जावोगे तो बड़ा श्रादर सहित दिव्य, धानु, उपधानु, रहित वैक्रियक देहमें देव होय श्रनेक महिंद्धकिनमें पूज्य महान देव होवोगे। श्रर जो यहाँ भयादि कर श्रपना ज्ञान स्वभावको बिगाड़ परमें ममत्व घार मरोगे तो एकेंद्रियादि के देहमें श्रपना ज्ञानका नाश कर जड़ रूप होय तिष्ठोगे। श्रवः ऐसे मलीन क्लेश-सहित, देहको त्याग, क्लेश रहित उज्वल देहमें जाना तो बड़ा उत्सवका कारण है।।

सुदत्तं प्राप्यते यस्मात् दृश्यते पूर्वसत्तमे । भुज्यते स्वर्भवं सौख्यं मृत्युभीति कुतः सतां ॥४॥

4.

With it Charity's reward is gained.
This portrayed by old pious men,
Heavenly pleasure can be attained
Then why do fear O, holy men?

है मिलता इससे दिया दान— फल पूर्व सुधी यह दिखलाते। हैं भोग भोगते स्वगों के फिर सुजन मृत्यु-भय क्यों खाते?॥४॥ (४) श्चर्य—पूर्वकालमें भये गणधरादि सत्युरुष ऐसे दिखावे हैं, कि मृत्यु से भले प्रकार दिया हुवाका फल पाइये हैं। घर स्वर्म लोकका सुख भोगिए हैं। इसलिए सत्युरुषनिकों मृत्युका भय क्यों होय।।

मावर्थ — ग्रंपने कर्तव्यका फल तो मृत्यु भए ही पाईये है। जो ग्राप छः कायके जीविनको ग्रंभय दान दिया, ग्रंप रागद्वेष, काम, क्रोधादिका घातकर, ग्रंसत्य, ग्रंप्याय, कुशील, परंधन हरणका त्यागकर, ग्रंपर संतोष धारणकर, ग्रंपने ग्रात्माको ग्रंभयदान दिया उसका फल स्वगं लोक बिना कहाँ भोगनेमें ग्रावे। सो स्वगं लोकके सुखतो मृत्यु नाम मित्रके प्रसादते ही पाइये हैं। तातें मृत्यु समान इस जीवका कोई उपकारक नाहीं। इस मनुष्य पर्यायका जीर्ण देहमें कौन कौन दुःख भोगता, कितने काल रहता ग्रीर ग्रातंध्यान, रौद्रध्यान करके तियँच, नर्क में जाय पड़ता। इसलिये ग्रंब मरणका भयकरि, ग्रंपर देह, कुटुम्ब, परिग्रहका ममत्वकरि, चिंतामणी कल्पवृक्ष समान समाधिमरणको बिगाड़ भयसहित, ममतावान हुवा कुमरण कर, दुर्गति जावना उचित नहीं।।

प्रागर्भा दुःख संतप्तः प्रक्षिप्तो देहपंजरे। नात्मा विमुच्यते न्येन मृत्यु-भूमिपति बिना ॥४॥

Being troubled with womb's pain In body, Soul has been hidden; Real freedom, O! it can't attain, Without the help of death-sovereign.

2

हो गर्भ दुःख से सन्तापितः, छिपगया कलेवर में त्रात्मा । है विना मृत्यु नृप योग लिये, यह मुक्त न हो सकता त्रात्मा ॥५॥ (५) अर्थ —यह हमारा कर्मशत्रु मेरी आत्माको देह रूपी पींजरेमें क्षेट्या, सो गर्भ में आया तिस क्षणतें सदाकाल क्षुधा, तृषा, रोग, वियोग इत्यादि अनेक दुःखिन कर व्याप्त इस देहरूपी पींजरामें रक्खा । उससे मुक्ते मृत्यु नामा राजा बिना कौन छुड़ावे ।।

भावार्व—इस देहरूपी पींजरामें, मैं कर्मरूपी शत्रु द्वारा पटक्या हुवा, इन्द्रियनिके स्राधीन हुवा, नाना त्रास सहूँ। नित्यही क्षुधा स्रर तृषाकी वेदना त्रास देवे है। ग्रर शास्वती श्वास उच्छास खेंचना ग्रर काढना ग्रर नानाप्रकार रोगोंका भोगना, ग्रर उदर भरनेके वास्ते अनेक प्रकार पराधीनता सहना, अर सेवा, कृषि, वाणिज्यादि करि महा क्लेशित होय रहना अर शीत उष्णके दुःख सहना, अर दुष्टों द्वारा ताइन, मारन, कुवचन, ग्रपमान सहना, कुटुम्बके घाधीन रहना, धनके, राज्य के, स्त्री पुत्रादिक के ग्राधीन, ऐसे महान बन्दीगृह समान देहमें मरण नामा बल-वान राजा बिना कौन निकाले । इस देहको कहांताई बहता, जिसको नित्य उठावना, वेठावना, भोजन करावना, जल पावना, स्नान करावना, निद्रा लिवावना, कामादिक विषय साधन करावना, नाना वस्त्र ग्राभ्ष्या कर भूषित करना, रात दिन इस देह ही का दासपना करता करता ह स्रात्मा को नानाप्रकार त्रास देवे हैं, भयभीत करे हैं, ग्रापा मुलावे है। ऐसे कृतघ्न देहते निकलना मृत्यु नामा राजा विना नहीं होय। जो ज्ञान सहित, देहसों ममता छांड़ि, सावधानीतें, धर्म ध्यान सहित, संक्लेश रहित, वीतरागता पूर्वक, जो समाधि-मृत्यु नामा राजाका सहाय ग्रहण करू तो फिर मेरा ग्रात्मा देह धारण नहीं करे दु:खोंका पात्र नहीं होय। समाधि-मरण नामा राजा बड़ा न्यायमार्गी हैं। मुक्ते इसीका श्वरण होह । मेरे ग्रपमृत्युका नाश होउ।।

> सर्वे दुःखप्रदं पिष्टं दूरी कृतात्म दिशिभिः। मृत्यु मित्र प्रसादेन प्राप्यते सुख संपदा ॥६॥

The Self-knowers getting rid of Body, the root of displeasure, Live with happiness, in company of Death friend, having self-joy-treasure.

त्रात्मादर्शी सब दुखद पिंड, तन उसको दूर भगा करके । वे मृत्यु-मित्र संग प्रसन्न हो, रहते निज सुख-संपद को ले ॥६॥

श्रर्थ—श्रात्मदिश, जो श्रात्म-ज्ञानी है ते मृत्यु नामा मित्रका प्रसाद करि सर्व दुःखका देनेवाला देह पिडको दूरी छाड़ कर मुखकी संपदाको श्राप्त होय है।।

भावार्थ — ग्रात्म ज्ञानि ! समाधि मरणके प्रभाव से, सप्तधातु मई महान् धशुचि विनाशीक देहको छोड़, दिव्य वैकियक शरीरमें प्राप्त होकर नाना सुख संपदाकों प्राप्त होय है। समाधिमरण समान इस जीवका उपकार करनेवाला कोई नहीं है। इस देह ने नानाप्रकार दुःख भोगते हुवे, महानरोगादि दुःख भोग मरते हुवे, फिर तियँच, नर्क देह में ग्रसंख्यात, मनन्तकाल ताई श्रसंख्यात दुःख भोगते हुवे श्रीर जन्ममरणाख्प श्रनन्त परिवर्तन करते तहां कोई शरण नहीं है। इस संसार परिश्रमणसे रक्षा करनेको कोई समर्थ नहीं। कदाचित श्रशुभ कमका मंद उदयसे मनुष्य गति, उच्चकुल, इन्द्रिय पूणता, सत्पुरुषोंका समागम तथा भगवान जिनेन्द्र के परमागमका उपदेश पाया है, तो श्रद्धान ज्ञान योग संयम हित, समस्त कुटुम्ब, परिग्रह में ममत्व रहित, देहसे भिन्न ज्ञानस्वभावरूप भात्मा का श्रनुभव करके, भय रहित, चार श्राराधनाका शरण सहित मरण हो जाय तो इस समान त्र लोकमें इस जीवका कोई हितु नहीं। जो ससार परिश्रमणसे छूट जाना सो समाधिमरस्य नाम। मित्रका प्रसाद है।।

#### मृत्युकल्पद्रुमे प्राप्ते येनात्मार्थो न साधितः । निमग्नो जम्म जंबाले स पदचात् कि करिष्यति ॥७॥

7.

Getting Kalp-Vraksa, divine tree Who has not done his self's welfare, He stuck in world's mud boundry, Afterwards what can he do here?

> कर प्राप्त जिन्होंने कल्पवृत्त्त, है निज कल्याण न कियत किया। वह विश्व-पङ्क में फंसा हुन्त्रा, पश्चाचात् कर सकेगा कुछ क्या ? ॥७॥

ऋर्थ — जो जीव, मृत्यु नामा कल्पवृक्षको प्राप्त होते हुवे अपना कल्याण नहीं सिद्ध किया, सो जीव संसाररूपी कई ममें डूबा हुवा पीछे कहा करसी।

भावार्थ — इस मनुष्य जन्ममें मरण का संयोग है सो साक्षात कल्प-वृक्ष है। जो वांछित लेना होय सो लेहू। जो ज्ञान सहित प्रपना निज स्वभावकों ग्रहणकरि आराधना सहित मरण करोतो स्वगंका महिद्धिक-पणा, इन्द्रपणा, ग्रहमिन्द्रपणा पाय पाछे तीर्यंकर तथा चक्की ग्रादि होत्र निर्वाण वावो। मरण समान त्र लोक्य में दाता नहीं। ऐसे दाताको पाय कर विषयकी वांछा ग्रर कथाय सहित ही रहोगे तो विषय कथायका फल नर्क निगोद हूं। मरण नामा कल्पवृक्षको विगाड़ोगे तो ज्ञानादि ग्रक्षय निधान रिहत होकर संसार कप कदंगमें डूब जावोगे। भो भव्य हो जो थे वांछा का मारचा हुवा खोटे नीच पुरुषोंका सेवन करो हो, ग्रति लोभी भये धन वास्ते विषय भोगोंके निये, हिंसा, भूंठ, चोरी, कुशील परिग्रहमें ग्रायन्थ अये निद्य कर्म करो हो, तौहू वाछित पूर्ण नहीं होय है प्रर दु:खसे मरण करो हो। कुटुम्वादिको छोड़ विदेशमें परिभ्रमण करो हो, निद्य स्राचरण करोहो स्रर निद्य कर्म करके हू स्रवश्य मरण करो हो। स्रर जो एक बार हू समता घारण कर, त्याग-व्रत सहित मरण करो तो फिर संसार-परिभ्रमणका स्रभाव कर, श्रविनाशी सुख को प्राप्त हो जाउ। इसवास्ते ज्ञान सहित पंडितमरण करना उचित है।

जीणं देहादिकं सर्वं नूतनं जायते यतः। स मत्युः किं न मोदाय सतां सातोत्थितिर्यया।।८॥

8.

Death with which all old, rotten-Are being turned in quite freshness, Then, is death not to right men-For pleasure-bearings and happiness?

जिससे कि जीर्ण श्रोर' शीर्ण सभी, है नूतन हो जाया करता। बह मरण न क्या सातोदय-हित, सज्जन को हर्ष-हेतु होता?॥८॥

त्रर्थ—जिस मृत्युसे जीएं देहादिक सर्व छूट नवीन हो जाय सो मृत्यु सत्पुरुषनिके साताका उदय की ज्यों हर्षके प्रयं नहीं होय कहा ? प्रर्थात् ज्ञानीके तो मृत्यु हर्षके प्रयं ही है ॥

भावर्थ—यह मनुष्यको शरीर नित्यही समय समय जीं णं होय है। देवों के देहकी ज्यों जरारहित नहीं है। दिन दिन बल घटे हैं, कांति, रूप मलीन होय हैं, स्पर्श कठोर होय हैं। समस्त नसोंके हाड़ों के बंधान शिथिल होय हैं। चाम ढीली होय, मांसादिको छोड़ ज्वरली रूप होय हैं। नेत्रोंकी उज्वलता विगड़े हैं। कर्णमें श्रवगुकरनेकी शक्ति घटे हैं। हस्तपादादिक में ससमयंता दिन दिन बचे हैं। बमन सक्ति मंद होय है।

रोग श्रनेक बघे हैं । ऐसे जीणं देहका दुःख कहां तक भोगता, जिसमें वालते, बैठते, उठते स्वास बघे हैं, कफकी श्रधिक्यता होय हैं। ऐसे देह का घीसना कहांतक होता ? मरण नामा दातारके बिना ऐसे निद्य देहको छुड़ाय नवीन देहमें वास कौन करावे ? जीएं देहमें बड़ा श्रसाताका उदय भोगिये हैं, सो मरण नामा मित्र, उपकारी दाता बिना ऐसी धासाताको कौन दूर करे। इसलिए सम्यक्ज्ञानीके तो मृत्यु होनेका बड़ा हुएं हैं। वह तो संयमवत, त्याग, शील में सावधान होय ऐसा उपायकरे जो फिर ऐसे दुःखका भरचा देहको धारण नहीं करे। सम्यक्यानी तो याहीको महासाताका उदय माने हैं।।

मुखं दुःखं सदा वेत्ति देहस्थश्च स्वयं व्रजेत । मृत्यु भीतिस्तदा कस्य नायते परमार्थंतः ॥ ६॥

9.

Soul Knows always pleasure and pain To other world itself, it goes; When next happy world is to gain, Who is afraid by long repose?

देहस्य जानता है सुख दुख, परलोक स्वयं जाया करता । जब है परलोक सिद्ध होता, तब कौन मृत्यु से भय करता ! ।।६॥

अर्थ - यह मात्मा देहमें तिष्टताहू सुखको तथा दुःखको सदा काल जागे ही है। ग्रर परलोक प्रति हु स्वयं गमन करे हैं। तो परमार्थते मृत्युका भय कौनके होय।।

भावार्थ — प्रज्ञानी बहिरातमा है सोतो देह में तिष्टताहू में सुखी हूं, मैं दु:खी हूं, में मर्फ हूं, मैं क्षुघावान, में तृषावान, मेरा नाश हुवा, ऐसा माने है। अर अन्तर ग्रात्मा सम्यग्दृष्टि ऐसे माने हैं जो उपज्या है सो मरेगा—पृथ्वी जल, ग्राग्न, पवन, पुद्गल परमाणुनिके पिडक्प उपज्यो यह देह सो विनशेगा। मैं ज्ञानमई अमूर्तीक प्रात्मा, मेरा नाश कदाचित नहीं होय। ये क्षुधा, तृषा, वात-पित्त, कफादि रोग्मय वेदना पुद्गलके हैं। मैं इनका ज्ञाता हूं। मैं यामें अहङ्कार वृथा करूं हूँ। इस शरीरके अर मेरे एक क्षेत्रमें तिष्ठने रूप अवगाह है। यथापि मेरा रूप ज्ञाता है, शरीर जड़ है। मैं अमूर्तीक, देह मूर्तीक है। मैं अखण्ड हूं, शरीर अनेक परमा-णुओंका पिंड है। मैं अविनाशी हूं, देह विनाशीक है। अब इस देहमें जो रोग तथा क्षुधादि उपजे तिसका ज्ञाताही रहना, क्योंकि मेरा तो ज्ञायक स्वभाव है। परमें ममत्वकरना सोही अज्ञान है, मिण्यात्व है। अर जैसे एक मकानको छोड़ अन्य मकानमें प्रवेशकरे, तैसे मेरे शुभ अशुभ भावनिकरि उपजाया कर्म करि रच्या अन्य देहमें मेरा जाना है। इसमें मेरा स्वरूपका नाश नहीं। अतः निश्चयकर विचारिये तो मरस्पका भय कौन-के होय।।

संसाराशकत चित्तानां मृत्युर्भीत्ये भवेन्नृणां। मोदायते पुनःसोऽपि ज्ञानवैराग्यवासिनां।।१०।। ।०.

Who is addicted with passion To world, for him, death is fear, But to a sage or a wise person, It is for good and for pleasure.

मन से श्रासक्त जगत में जो,
है मृत्यु भीति के हित उनको।
लेकिन है वही हर्ष के हित,
ज्ञानी-वैराग्य वासियों को।।?०॥

श्चर्य—संसारमें जिनका चित्त ग्रासक्त है, ग्रपने रूपको जो जाने नहीं तिनके मृत्यु होना भयके ग्रींथ है। ग्रर जो निज स्वरूपके ज्ञाता है ग्रर संसारसे विरागी है तिनके तो मृत्यु हर्षके ग्रींथ है।।

भावार्थ-मिथ्यादर्शनके उदयसे जो ग्रात्मज्ञानकर रहित, देहमें ही श्रापा माननेवाले, श्रौर खाने-पीने काम-भोगादिक इन्द्रियनिके विषयों में ही सुख माननेवाले बहिरात्मा है। तिनके तो अपना मरण होना बड़ा 'भयके म्राथि है। जो हाय मेरा नाश भया फेर खाना-पीना कहां। नहीं जानिये मेरे पीछे कहा होयगा । ग्रव यह देखना मिलना, कुटुम्बका समा-गम सब गया। प्रव कौनका शरएा गृहण करूं, कैसे जीऊं ऐसे महा संक्लेशकर मरे हैं। श्रर जो स्रात्मज्ञानी है तिनके मृत्यु स्राये ऐसा विचार उपजे हैं जो मैं देहरूप बन्दीगृह में पराधीन पड़ाहुवा, इन्द्रियोंके विषयोंकी चाहकी दाह करि, ग्रर मिलेहुवे विषयोंमे ग्रतृप्ताकरि, ग्रर नित्यही क्षुघा, तृषा, शीत, उष्ण, रोगोंसे उपजी महावेदनाकरि, एक क्षरण हू थिरता नहीं पाई। महान् दुःख, पराधीनता, अपमान घोरवेदना, अनिष्ट संयोग, इष्ट वियोग भोगता महाक्लेशसे काल व्यतीत किया। स्रब ऐसे क्लेशसे छुड़ाय, परा-भीनतारहित ग्रनन्तसुखस्वरूप जन्ममरणरहित ग्रविनाशी स्थान को प्राप्त करानेवाला यह मरणका अवसर पाया है। यह मरण महासुख का देने-वाला ग्रत्यंत उपकारक है । ग्रर इससे विपरीत संसारवास केवल दुःखरूप है। इसमें एक समाधि मरएा ही शरएा है। ग्रीर कहीं ठिकाना नहीं है। इस बिना चारों गतिमें महा त्रास भोगी है। अब संसारवाससे अबि विरक्त मैं समाधिमरणको ग्रहण करूं है।।

> पुराघीशो यदा यांति सुकृतस्यबुभुत्सया। तथा सौबायंतेकेन प्रपंचेर्पंच भौत्तिकै।।११॥

> > Ĥ.

For previous good deed's enjoyments When to next world travels soul The prolixities of five elements-How can hinder in way of goal?

है जब परलोक गमन करता,
श्रात्मा सद्कृत उपभोग ऋर्थ।
तब प्रपंच क्यों पञ्चभूत के,
हो सकें रोकने को समर्थ।।??।।

श्रर्थ—जिस कालमें यह ब्रात्मा ग्रपने कियेको भोगनेकी इच्छा कर परलोकको जाय है, तब यह पंचभूत सम्बन्धी देहादिक प्रपंच क्योंकर रोकने में समर्थ हैं।।

भावार्थ—इस जीवका वर्तमान ग्रायु पूर्ण होजाय ग्रर जो ग्रन्य लोकं सम्बन्धी ग्रायुका यदि उदय ग्रा जाय तब परलोकको गमन करनेको शरीरादि पंचभूत कोऊ रोकनेमें समर्थ नहीं है। तार्ते बहुत उत्साह सहित चार ग्राराधनाका शरण गृहणकर मरण करना श्रेष्ठ है।।

मृत्युकाले सतां दुःखं यद्भवेत व्याधिसंभवं। देह मोह विनाशाय मन्ये शिवसुखाय च ॥१२॥ 12.

Due to old karma, pain and disease
At the time of death appear,
To wise men they are for release
From allurements, for Moksa's pleasure!

मृत्युकाल जो दुःख व्याधियां, होती कृत कर्मानुकूल हैं। बे सुजनों को देह-मोह-हत-हित श्रौ' चिर शिव सौस्य-मूल हैं।।१२॥

श्चर्य-मुत्यूका श्रवसर विषे जो पूर्व कर्मके उदयसे रोगादि व्याधिकर दु:स उत्पन्त होय है सो सत्पुरशोंके वरीरसे मोहके नौकके प्रवि है ग्रर निर्वाणके सुक्षके निर्वे हैं।।

भावार्थ-यह जीव जन्म लिया जिसदिनसे, देहसी तन्मय हुवा यामें बसे है। ग्रर यामें बसनेको ही बड़ा सूख माने है। याको ग्रपना निवास जाने है। इसहीसे ममता लग रहीं है। इसमें बसने सिवाय अपना कहीं-ठिकाना नहीं देखे हैं। ग्रब ऐसा देहमें जो रोगादि दुःख उपजे हैं तब सत्पृरुषोंके इससे मोह नष्ट होजाय है। घर साक्षात दु:खदाई, ग्रथिर, विनाशीक दीखें है। ग्रर देहका कृतघ्नप्णा प्रगट दीखे है। तब ग्रविनाशी पदके ग्रर्थ उद्यमी होय है, वीतरागता प्रगट होय है। उस समय ऐसा विचार उपजे है जो इसदेहकी ममताकर में श्रनन्तकाल जन्म मरणकर श्रनेक वियोग, रोग, संतापादिसे नर्कादि गतियों में दुःख भोगे। श्रर श्रव भी ऐसा दु: बदाई देहमें ही ममत्वकर ग्रापाको भूल एकेंद्रियादि ग्रनेक क्योनिमें भ्रमणका कारण कर्म उपार्जन करनेको उद्यम करूं हूं, सो भ्रब इस शरीर में ज्वर, खास, स्वास, शल, वात, पित्त, अतीसार, मन्दारिन इत्यादि रोग उपजे हैं, सो इस देहमें ममता घटावनेके प्रथं बड़ा उपकार करे हैं, धर्ममें सावधान करे हैं। जो रोगादि नहीं उपजता तो मेरी ममता-ह नहीं घटती श्रर मद भी नहीं घटता। मैं तो मोहकी श्रन्धेरीकर श्रांधा हवा, ग्रात्माको ग्रजर, ग्रमर मान रहा था सो रोगोंने मुफे चेत कराया । ग्रब इस देहको ग्रशरण जान, ज्ञान देशेन चरित्र तप ही को एक निश्चय शरण जान ग्राराधनाका धारक भगवान परमेष्ठीको चित्तमें घारण करूं हूं। ग्रब इस वक्त हमारे एक जिनेन्द्रका वचनरूप ग्रमृत ही परम ग्रीषध होह । जिनेन्द्रका वचनामृत बिना विषय, कषायरूप रोगजनित दाहको मेटनेको कोऊ समर्थ नहीं। बाह्य श्रीषधादि तो श्रसाता कर्मके मन्द होते किंचितकाल कोई एक रोगको उपशम करे हैं। ग्रर यह देह रोगोंसे भरचा हवा है. सो कदाचित एक रोग मिटचा तौह ग्रन्य रोगजनित घोरवेदना भोग फिर मरण करना पड़ेगा। इसलिये जन्म जरा मरण रूप रोगको हरनेवाले भगवान का उपदेश इप ग्रम्त ही पान करूँ हूं। ग्रर ग्रीषधादि हजारां उपाय करते भी विनाशीक देहमें रोग नहीं मिटेगा, इसलिए रोग से म्राति उपजाम कुगतिका कारण दुर्ध्यान करना उचित नाहीं। रोग भावतेहू बड़ा हुर्प ही माबो, जो रोगहीके प्रभावते ऐसा जीएा गल्या हुवा

देहसे मेरा छूटना होयगा । रोग नहीं स्रावे तो पूर्वकृत कर्म नहीं निर्जरे । श्रर देहरूप महादुर्गंध दु:खदाई बन्दीगृहसे मेरा शीघ्र छुटना ही नहीं होय। भर यह रोगरूप मित्रको सहाय ज्यों-ज्यों देहमें बधे है त्यों-त्यों मेरा रोग बन्धनसे, कर्मबन्धनसे ग्रर शरीरवन्धनसे छूटना शीघ्र होय है । ग्रर यह रोग तो देहमें है सो इसदेहको नष्ट करेगा। मैं तो अमृतिक चैतन्य स्वभाव मविनाशी हूं, ज्ञाता हूं। ग्रर जो यह रोग जनित दुःख मेरे जाननेमें ग्रावे है सो मैं तो जाननेवालाहीं हूँ याकी लार मेरा नाश नहीं है। जैसे लोह की संगतिसे ग्रग्नि हूं घन्नो की घात सहे है, तैसे शरीरकी संगतिसे वेदना का जानना मेरे हु है। ग्रग्निसे भोपड़ी जले है, भोपड़ीके मांही ग्राकाश नहीं जले हैं। तैसे अविनाशी अमूर्त चैतन्यधातुमई मैं आत्मा ताका रोग-रूप ग्रांग्नकर नाश नहीं है। ग्रर ग्रपना उपजाया कर्म ग्रापको भौगना ही पड़ेगा। कायर होय भोगुंगा तो कर्म नहीं छोड़ेगा। ग्रर धीरज धारण कर भोगुंगा तो कर्म नहीं छीड़ेगा। ताते कायरता को धिक्कार होह, कर्मका नाश करने वाला धैर्य ही धारण करना श्रेष्ठ है। श्रर हे म्रात्मन् तुम रोग म्राये इतने कायर होतेहो, सो विचार करो नर्कों में इस जीवने कौन कौन त्रास भोगी, ग्रसंख्यातवार, ग्रनन्तवार मारे, विदारे, चीरे फाड़ेगये हो, यहां तो तुम्हारे कहा दुःख है। अर तियँच गतिके घोर दुःख भगवान ज्ञानीह बचन द्वारा कहनेको समर्थ नहीं। ग्रनन्तवार ग्रग्निमें जलि मरचा हूं, ग्रनन्तवार जलमें डूब डूब मरचा हूं, ग्रनन्तवार विषभक्षरणकर मण्चा हूं, ग्रनन्त वार सिंह, व्याघ्र, सर्पादिक कृरि बिदारचा गया हूं, शस्त्रोंकर छेद्या गया हूं, ग्रनन्तवार शीत वेदनाकर मरचा हूँ, मनन्तवार उष्णवेदनाकर मरया हुँ, मनन्तवार क्षुधाकी वेदनाकर मरचा हुँ, ग्रनन्तवार तृषावेदनाकंर मरचा हुँ । ग्रब यह रोगजनितवेदना कितनीक है। रोगही मेरा उपकार करे हैं, रोग नहीं उपजता तो देहसे मेरा स्नेह नहीं घटता, ग्रर समस्तसे छूट परमात्माका शरण नहीं ग्रहण करता। ताते इस ग्रवसरमें जो रोग हैं, सोहू मेरा ग्राराधना मरणमें प्रेरएा। करने बाला मित्र है। ऐसा विचारता ज्ञानी रोग स्राये क्लेश नहीं करे है र मोहका नाश होनेका उत्सव ही माने है।

## ज्ञानिनो मृतसंगाय मृत्युस्ताप करोपि सन्। आमकुम्भस्य लोकेस्मिन भवेत पाक विधियंथा ॥१३॥

13.

Though death creates pain, torture, But to wise men it is like nectar, As in fire some good pitcher is prepared to keep cool water.

यद्यपि मरस्य ताप करता है, पर श्रमृत-सा ज्ञानी को है। जैसे कुम्भ श्रमिन में तपकर, बनता शुचि जल रखने को है।।१३॥

श्चर्य यद्यपि इसलोकमें मृत्यु है सो जगतको ग्राताप करनेवाला है तोहू सम्यग्नानी के ग्रमृतसंग जो निर्वाण ताके ग्रथं है। जैसे कच्चा घड़ा ग्रग्निमें पकावना है, सो ग्रमृतरूप जलके धारणके ग्रथि है। जो काचा घड़ा ग्रग्निमें एकवार पकजाय तो बहुत काल जलका संसर्गको प्राप्त होय। तैसे मृत्युका ग्रवसरमें ग्राताप समभावकर एकबार सहजाय तो निर्वाण का पात्र हो जाय।।

भावार्थ — प्रज्ञानीके मृत्युका नामसे भी परिणाममें ग्राताप उपजे है। को में चल्या ग्रब कैसे जीऊं, कहा करूं, कौन रक्षा करें —ऐसे संतापको प्राप्त होय है। क्योंकि ग्रज्ञानी तो बहिरात्मा है, देहादि बाह्य वस्तुकोही जात्मा माने है। ग्रर जानी जो सम्यादृष्टि है सो ऐसा माने है जो ग्रायुक्मितिका निमित्तते देहका घारण है, सो ग्रपनी स्थितिपूर्ण भये ग्रवस्य-विनरोगा में ग्रात्मा ग्रविनाशी ज्ञानस्वभाव हूँ। जीगांदेहको छोड़ि नवीन में प्रवेश करते मेरा कुछ विनाश नहीं है।।

सत्फलं प्राप्यते सिद्भः व्रताया सविडंबनात्। तत्फलं सुख साध्यं स्यात् मृत्युकाले समाधिना ॥१४॥ (१६) Holy men, bearing pains of fasts,

Acquire some fine retribution,

Which in end, in sweet fruit lasts

At Samadhi or happy death occasion.

सत्पुरुष बतों के कष्ट भेल जो सु-फल प्राप्त वे करते हैं। सुख साध्य-समाधि के लिये वे फल मरण समय में होते हैं।।१४॥

त्र्यं सत्पुरुष वर्तोंके बड़े खेदको प्राप्तकर, जिस फलको प्राप्त होय है सो फल मृत्युका अवसरमें थोड़े काल शुभव्यानरूप समाधिमररणकर, मुखसे साधने योग्य होय है ॥

भावार्थ — जो स्वर्गों में इन्द्रादि पदवी, परंपराय निर्वाणपद, पंच महाव्रतादि घोर तपस्याकर सिद्ध करिये हैं सो पद मृत्युका अवसरमें देह कुटुम्बादि, परिग्रहसूं ममता छांडि, भयरहितहुवा, वीतरागता सहित, चार ग्राराधनाका शरण ग्रहणकर, कायरता छांडि, ज्ञायक, ग्रपने स्वभावको ग्रवलंबनकर, मरण करे तो सहज सिद्ध होय है। तथा स्वर्गनोकमं महद्धिकंदेव होय। तहांसे ग्राय वड़ा कुलमें उपजि उत्तम सहननादि सामग्री पाय दीक्षा धारण कर ग्रपने रत्नत्रयकी पूर्णताको प्राप्त होय निर्वाण जाय है।।

> म्रनातं शांतिमान् मुत्यों न तियंक् नापि नार्कः । धर्मध्यानी पुरोमत्यों नज्ञनीत्वयर्व्वरः ॥१५॥

Peacefully who dies without affliction Can't go to hell or animal race With the performances of religion Bears himself a Godly face.

ر وع م

जो त्र्यार्त रहित सशान्ति मरता, पाता न त्रियंच नरक गति वह । त्र्यौ' धर्म ध्यान त्र्यनशन पूर्वक, जो मरता सुरपति होता वह ॥१५॥

श्चर्य—जाके मरणका अवसरमें यार्त जो दुःखरूप परिणाम न होय अर शांतिमान कहिये राग, द्वेषरहित, समभावरूप चित्तहोय सो पुरुष मरण करि नारकी नहीं होय, तिर्यंच नहीं होय। अर जो धर्मध्यान सहित, अनशनवत धारण करके मरे तो स्वर्गलोकमें इन्द्र होय तथा महिद्धिक देव होय, अन्य पर्याय नहीं पावे, ऐसा नियम है।।

भावार्थ — यह उत्तम मरणके ग्रवसरको पाय करके ग्राराधना सहित मरणमें यत्न करो । ग्रर मरण ग्रावते भयभीत होय,परिग्रहमें ममत्वधार, ग्रातंपरिणामसूं मरि कुगतिमें मत जावो । यह ग्रवसर ग्रनन्त भवोंमें नहीं मिलेगा । ग्रीर यह मरण छोड़ेगा नहीं । ताते सावधान होय धर्म-ध्यान सहित वैर्य धारणकर देहका त्याग करो ।।

> तप्तस्य तपश्चापि पालितस्य वतस्य च। पठितस्य श्रुतस्यापि फलंमृत्युं समाधिना ॥१६॥

Grappling all troubles of penance, Following vows and reading scriptures Daily, regularly and not perchance All results in joyful departure.

सन्ताप तपस्या का सहना, फिर पालन करना नित बत का। स्वाध्याय सदा नियमित करना,

है सु-फल समाधि मरण सब का ॥१६॥

श्चर्थ — तपका संताप भोगना, ब्रतका पालना, श्रुतका स्रभ्यास करना यह संपूर्ण स्रात्माकी सावधानी सहित मरण करने सर्थ है ॥ भावार्थ — हे म्रात्मन् जो तुमने इतने कालतक इन्द्रियोंके विषयों में वाछारहित होय अनकानादि तप किया है, सो अन्तकालमें म्राहारादिक का त्याग सहित, संयम सहित, देहकी ममता रहित, समाधिमरणके अर्थ किया है। अर जो म्रहिसा, सत्य, अचौयं, ब्रह्मचयं, परिग्रह त्यागादि वत घारण किये हैं, सो भी समस्त देहादिक परिग्रहमें ममताका त्यागकर, समस्त मनवचनकायसे ग्रारम्भ मादि परिग्रह त्यागकर, समस्त शत्रुमित्र में वैर, राग छांडिकर, उपसर्गमें धैयंता घारणकर, ग्रपना एक ज्ञान स्वभावको भ्रवलंबनकर, समाधिमरणके मर्थ ही किये हैं। मर जो समस्त भ्रतज्ञानका पठनिकया है सोहू क्लेशरहित, घमंघ्यान सहित, देहादिक से भिन्न ग्रापको जान, भय रहित, समाधिमरणके निमित्त ही विद्याका ग्राराधनाकर काल व्यतीत किया है। अर ग्रव मरणका भ्रवसरमें हू ममता, भय, राग, देष, कायरता दीनता नहीं छोडू गा तो इतने काल तप कीने, बत पाले, श्रुतका भ्रघ्यमन किया सो समस्त निर्यंक होय। तातें इस मरणके भ्रवसरमें कदाचित सावधानी मत विगाड़ो।

श्रतिपरिचितेष्व ज्ञानवे भवेत् प्रीतिरिति हि जनवादः। चिरतर शरीर नाशे नवतर लाभे च कि भीरः॥१७॥

17.

Worldly saying is, 'Interest in new, No interest in old acquaintance' Old body's ruin, birth of new, Why do fear, O life-substance?

**ऋति परिचित होते रुचि घटती,** 

नव रुचि होती यह लोक कथन !

चिरतर शरीर का नाश, लाभ-

नव तन का, फिर क्यों भय रे ! मन ? ॥१७॥

ऋर्थ — जोकनिका ऐसा कहना है कि जिसवस्तुसूं श्रति परिचय, श्रति सेवन होजाय तिसमें श्रवज्ञा, श्रनादर होजाय है, रुचि घट जाय है। श्रर-नवीन संगममें प्रीति होय है। यह बात प्रसिद्ध है। श्रर हे जीव तू इस शरीरको चिरकालसे सेवन किया श्रव ्याका नाश होते, श्रर नवीन शरीरका लाभ होते भय कैसे करो हो । भय करना उचित नाहीं ॥

भावार्थ — जिस शरीरको बहुत काल भोग जीर्ए कर दिया घर सार रहित, बल रहित होय गया। घव नवीन उज्वल देह धारण करनेका अवसर पाया, तब भय कैसे करो हो। यह जीर्ए देह तो विनशेहीगो। इसमें ममता धारि मरण बिगाड़ दुर्गतिका कारण कर्मबन्ध मत करो।।

स्वर्गादेत्य पिवत्र निर्मल कुले संस्मर्थमध्या जनै, बत्वा भिवत विधायिनां बहुविधं वांछानुरूपंकलं । भुक्त्वा भोगमहानिशपरकृतं स्थित्वा क्षणं मंडले, पात्रावेश विसर्जनामिव मृति संतो लभंते स्वतः ॥१८॥ ।8

Having fine death one sees light In good family or in the heaven He fulfills the desire's flight-Of his near kith and kin. Enjoying good luck he sees off This land of the mortal kingdom Like an actor, akin to putting off Disguise, acquires the True freedom.

पा शुभ मरण, स्वर्ग में ही या
जन्म पूत सत्कुल में लेता।
निज बन्धु श्रादि जनको बहुबिधि,
वाञ्छानुरूप हैं फल देता।।
फिर पूर्व सु-कृत फल भोग भोग,
यह चिति-मण्डल से है जाता।
श्रिभिनेता वेश-विसर्जनवत्—
यह मोच्च स्वतः ही है पाता।।
(२०)

श्रर्थ—इसप्रकार जो भय रहित होय, समाधिमरणमें उत्साह सहित चार श्रारावनाको श्राराधि मरण करे हैं, उसकी स्वर्गलोक बिना श्रन्यगति नहीं होय हैं। स्वर्गमें भी महिद्धिक देवही होय हैं। ऐसा निश्चय हैं। बहुरि स्वर्गमें श्रायुका श्रंतपर्यंत महासुख भोग करके इस मध्यलोकिविषे पुण्यरूप निर्मल कुलमें श्रनेक लोकद्वारा चितवन करते करते जन्म लेय अपने सेवकजन, तथा कुटुम्ब परिवार मित्रादिक को नाना प्रकारके वाछिता धन, भोगादिरूप फल देय, श्रपने पुण्यकरि उपजे भोगोंको निरंतर भोग, श्रायुप्रमाण थोड़े काल पृथ्वीमंडलमें संयमादि सहित, वीतराग रूप भए, जिसप्रकार नृत्यके श्रखाड़े में नृत्य करने वाला पुष्प लोकोंको श्रानन्द उपजाय जाय है तैसे, स्वयमेव देहत्याग निर्वाणको प्राप्त होय है।। दोहा:—मृत्यु महोत्सव वचनिका, लिखी सदासुखकाम। शुभग्नाराधन मरण करि, पाऊं निजसुखधाम।।१।। उगणीसे ठारा शुकल, पंचिम मास श्रषाढ़। पूरण लिख बांचो सदा, मनधरि सम्यक गाढ़।।२।।

## समाधिमरगा लघु भाषा।

गौतम स्वामी घन्दौंनामी मररा समाधि भंला है। मैं कब पाऊं निशदिन ध्याऊं गाऊं वचन कला है।।

> देव धर्म गुरुप्रीति महा दृढ़ सप्त व्यसन नहीं जाने। त्यागि बाईस ऋभद्ता संयमी बारह वत नित ठाने।।?।।

चक्की उखरी चूलि बुहारी पानी त्रंस न विराधे। बनिज करे परद्रव्य हरे नहीं छहों करम इमि साधे॥

> पूजा शास्त्र गुरुनकी सेवा संयम तप चहुं दानी। पर उपकारी ऋल्प ऋहारी सामायिक बिधि ज्ञानी॥२॥

जाप जपै तिहुं योग घरै दृढ़ तनुकी ममता टारै। अन्त समय वैराग्य समारे ध्यान समाधि विचारे॥

> त्राग लगैं त्ररु नाव डुवै जल धर्म विधन जब त्रावै। चार प्रकार त्रहार त्यागिके मंत्र सु मनमें ध्यावै॥२॥

रोग श्रसाध्य जहां बहु देखें कारण श्रौर निहारे। बात बड़ी है जो विन श्रावे भार भवनको डारे।

> जो न बनै तो घर में रह करि सब सों होय निराला। मात पिता सुत त्रियको सोंपे निज परियह इहिकाला।।।।।।।

कुछ चैत्यालय कुछ श्रावक जन कुछ दुखिया धन देई। 'चिमा चमा सब ही सों कहिके मनकी सल्य हनेई॥

शत्रुन सों मिल निज कर जोरें मैं बहु करिइ बुराई। तुमसे प्रीतम को दुख दीने ते सब बकसो भाई।।५॥

धन धरती जो मुखसों मांगे सब सो दे संतोषे। छहों कायके प्राणी ऊपर करुणा भाव विशेषे।

ऊंच नीच घर बैठ जगह इक कुछ भोजन कुछ पैले। दूधाधारी क्रम कम तजि के छाछ असार पहेलें।।६॥

छाछ त्यागि के पानी राखे पानी तजि संथारा। भूमि मोहि थिर त्र्यासन माँ है साधर्मी ढिंग प्यारा।।

जब तुम जानो यहैं जपें हैं तब जिनवाणी पढ़िये। यों कहि मौन लियो सन्यासी पंच परम पद गहिये। [७॥

चौ त्राराधन मनमें ध्यावे बारह भावन भावे। दशलद्वारा मन धर्म विचारे रत्नत्रय मन ल्यावे॥

> पैतीस सोलह षट्पन चौ दुई इकई बरन बिचारैं। काया तेरी दुखकी ढेरी ज्ञान मयी तूं सारें।।⊏।।

त्र्रजर त्रमर निज गुण सों पूरें परमानन्द सुभावे। त्र्रानद कन्द चिदानँद साहब तीन जगत पति ध्यावे॥

चुधा तृषादिक होय परीषह सहै भाव सम राखै। ऋतीचार पांचों सब त्यांगे ज्ञान सुधारस चाखै॥९॥

हाड़ मांस सब सूखि जाय जब घरम लीन तन त्यांगै। ऋद्भुत पुरुष उपाय सुरगमें सेज उठे ज्यों जागे।

तहँतै त्रावै शिवपद पावैं बिलसे सुक्ख त्रमन्तो । 'द्यानत' यह गति होय हमारी जैनधरम जयवन्तो ॥१०॥

