



# भूतिहिक्षा अने सभय सभीक्षा अथवा

શ્રી

ભારત પ્રબોધ.

" શ્રી ગણેશાદિ દેવાનાં સ્વરૂપ, વાહન, સાધનાદિ સં કેતાનું, સ્વરાજ્યનું, સનાતન ધર્મની શ્રેષ્ઠતા, અનેકમાં એકતા, ઝેરમાં અમૃત, ગારક્ષા, સ્ત્રીયાગ્યતા, કન્યાવિક્રયની વિરદ્ધતા, શિખા, સૂત્ર, સૂતક, ગૃહણ, પરદેશગમન તથા ભારતભૂમિની ઉત્કૃષ્ટતા માટે કેળવણીના વિચાર વિગેરેનું અને આધુનિક સુધારક ચળવળનું અપૂર્વ યુક્તિ અને પ્રમાણપુરસ્સર દિવ્યદર્શન."

યાજક અને પ્રકાશક:-

્રા. રા. ગુલાબરાય કલ્યાણરાય **હાથી**,

શ્રીયુત્ શેઠ ગા. તે. હાઇસ્કુલના સંસ્કૃત શિક્ષક, **મુમ્બ**ઇ.

<del>-+++</del>co+++<del>-</del>

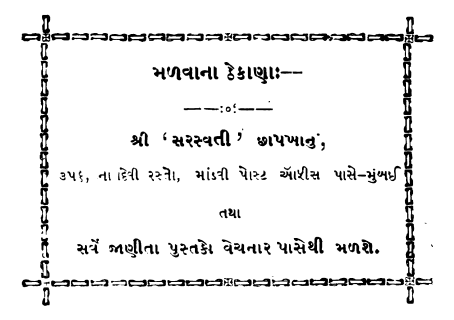
સતે ૧૯૧૭ ] સર્વ હક્ક સ્વાધીન.

[સંવત ૧૯૭૪

કિંમત સવા રૂપિયા.







### ગાં<u>ગાંગા કર્યાં છે. છે. છે. છે. છે. છે.</u> મૂર્તિદર્શન.

#### કવાલી.

મતુષ્ય જે ભાવના કરશે, ખેમાંથી એક પ્રકારે હશે—ટેક. શરીરકાં આત્મની ચિન્તા, અવળા સવળા ધરી અહુંતા વિષયના ખહિર પદાર્થીમાં, અન્તરનાં દિવ્ય સ્વરૂપામાં: તજી સંસારની તૃષ્ણા, ભજી નિજ નાથ અન્તરના. ક્ષણિક લાકિક ભાગ મળવા, જુઠા અહંકારને ટળવા; નિરંજન નિત્યને સ્મરવા, દેોષ દષ્ટિ ખીજે કરવા. મૂર્તિમય ધ્યાનને ધરવા, પરમ પદ તેથી નીરખવા: પ્રવૃત્તિ દુઃખ પરહરવા, નિવૃત્તિ સુખ સંધરવા. કરી પહેલું પ્રભાતે કામ, હૃદયમાં ચિન્તવી હૃરિનામ; નિહાળા સુંદરી મૂર્તિ, આપે જે જગત્ને સ્પુર્તિ. સેવી સંપત્ સદા દેવી, ઉખેડી આસુરી વેરી: અતેક એકને પેખી, અખંડા નન્દને દેખી. હૃદય ઝળકાટથી ચેતી, કષ્ટ સવ્રળાં ગયાં લેખા-વિદારા દીન ખંધા નાથ, કૃપાસાગર અમારાં પાપ. विनवतां की डीने भे ढाथ, भणी भेट छे आया आप.; મીરાં નરસિંહ અને પ્રહ્લાદ, ધ્રુવ અ ંબરીય થયા કૃતાર્થ. માના મૂર્તિતણા પ્રતાપ, વિશેષે શું કહેવી વાત! મૂરખને છે ઘણા સંતાપ, પ્રભા તેને સુમતિ તું આપ.

# । ॐ तत्सत् ।

#### श्रीस्वदेश स्तुति. (जयदेव जयदेव राग.)

कुष्ट अप्र सांख्य योगस्थानेक्य, प्रकटित गजवदनं (२) मूपक भक्तया मोदक(२) है अक्तयामुक्तिप्रदम् नमामि निजदेशम् ॥ १ ॥ है कुष्ट तुर्यातीत म भयपद, मशेप विघ्नहरं (२) ताप त्रिविधतृष्णाहर, (२) है बुष्ट भूत्त्रयामुक्तिप्रदम् नमामि निजदेशम् ॥ १ ॥ 🏻

त्रिशूलसर्पधरम् ॥ नमामि० ॥ २ ॥

🧕 मयुरवीणा ग्रन्थवरेवें स्फाटिक सत्त्वभरं ( २ ) कला संगीत साहित्ये, (२) ज्ञेप्त्यानृप्तिकरम् ॥ नमामि० ॥ ३ ॥

🖸 जगतोजनकं कमलोट्भूतं, निर्मेखं वायुरूपं ( २ ) । हंसवहं वेदवदं,(२)

विकसित चतुर्भखम् ॥ न०॥ ४ ॥

्रिं ७ धर्मबोधयोरूपं, नंदिगरूडव्यक्तं (२)। सकल संकट संहरणे, (२) हरहरिपदभक्तम् ॥ न० ॥ ५ ॥

एवं सर्वमभिन्न, मखण्डमेकरसं, ( २ ) शुद्धं बुद्धं सुखदं, ( २)सुरेश परमेशम् ॥ न० ॥ ६ ॥

👸 निर्भय नित्यनिरञ्जन, निस्त्रैगुण्यमजं, (२) सचित्सुस्रानिजरूपं,(२) सदैव साम्राज्यम् ॥ न० ॥ ७ ॥

श्रद्धाभक्ति ध्यानसमाधि, गम्यामृततत्त्वं (२)। द्पिवति हे जननि,

( २ ) क्रुपयाते विदितम् ॥ न० ॥ ८ ॥

तवोपकारानन्त्यं, रिद्धिसिद्धि मयं (२)। स्मृत्वानत्वामन्ये, (२)। प्रभवा धन्योऽहम् ॥ न० ॥ ९ ॥

तरवमसि महावाक्ये, रुक्षणयाज्ञानं ( २ )। तद्वत्कल्याण कुसुमे, ( २ ) गुर्होतस्त्राणम् ॥ न० ॥ १० ॥

नाना छिद्र घटोदर, दीप समविकासं (२)। सिंहसदाचार वहजागदादि विलासम् ॥ न० ॥ ११ ॥

२ हेलुकना स्व० मातुश्री दीवाली. **३** गुलाबराय.



## ॥ ॐ तत्सत्॥ अर्पण पत्रिका.

— •<del>≈•=</del>•>• ---

ब्रह्मानन्दं परमसुखदं केवलं ज्ञानम्।र्तं द्वंद्वातीतं गगनसदृशं तत्त्वमस्यादि लक्ष्य मेकं नित्यं विमलमचलं सर्वधीसाक्षीभूतं भावातीतं त्रिगुणरहितं सदृगुरुं तं नमामि ॥

**હે પરમ હિતૈષિણિ દેવતે, દીપવતિ, જનનિ ભારતભૂમે ત**રા અતુપમ નિરતિશય અનેક ઉપકારાનાં સ્મરણપૂર્વક, અખિલ જગતના સારરૂપા, પરમ સુખના નિધાનરૂપા, વ્યાવહારીક તથા પારમાર્થિક ઉત્કૃષ્ટ સાૈઃન્દર્ય અને સમૃદ્ધિનાં અધિષ્ઠા-નરૂપા, સર્વ વન્દનીય, માનનીય અને અનુકરણીય ઐશ્વર્ય સિદ્ધાન્તનાં આદર્શરૂપા, સમષ્ટિ દેહદ્વાએ ઘટાકાશનાં દ્રષ્ટાન્તરૂપા, અતિ મધુરા, બહુ ગમ્ભીરા, પરમ પવિત્રા અને સુદિવ્યા તારી મૂર્તિનાં દર્શનથી કૃતકૃત્ય થઇ અલાૈકિક તત્ત્વના, **તારી પ્રસાદી**રૂપ પ્રકાશને, આરાર્તિરૂપે, તારાજ તેજ:પુંજને આ અલ્પ નિબન્ધદ્રારા સરિત્ સાગર ન્યાયે સવિનય સપ્રેમ સમર્પું છું. इति मंगलम् ॥ भवदीय,

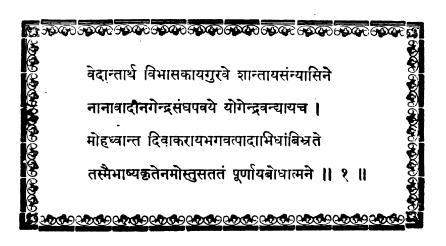
drankanteranteranteranteranterante

गुलाबराय कल्याणराय हाथी.

#### ग्रुद्धिपत्र.

| પૃષ્ટ | પંક્રિત    | અશુદ્ધ                 | શુ€                  |
|-------|------------|------------------------|----------------------|
| ٩     | ×          | અવેડા                  | અવાડા                |
| ,,    | ૭          | તથ                     | તથા                  |
| 3     | . ४        | મળવાના                 | મળવાનું <sup>.</sup> |
| ,,    | રપ         | કરવા                   | <b>કરવા પ્ર</b> સંગ  |
| ર     | ጸ          | पुत्राद्वि             | पुत्रादि             |
| 3     | **         | પતિત્રહ                | પ્રતિગ્રહ            |
| ,,    | પ          | કાન                    | · કાન <b>સ</b> ંધી   |
| ,,    | २ १        | પ્રદ                   | પદ                   |
| 99    | <b>૨૨</b>  | મળી                    | મયી                  |
| ૧૨    | ર          | <b>અ</b> સાર <b>ણ</b>  | અસાધારણ              |
| ૧૪    | હ          | कुष्टिता               | कुण्ठितता            |
| 1.    | 90         | જે માંથી               | જેમાં                |
| ર ૧   | હ          | પાડેા                  | પન્નગ                |
| ર્પ   | ૧          | शास्त्रः <b>णित्रे</b> | शास्त्राणिते         |
| 31    | 8          | पाह                    | पाहि                 |
| ې لا  | ૧૨         | નિ <sup>હ</sup> કામ    | નિષ્કામ કર્મ         |
| २ ७   | ٩٧         | ઉપનિપ્                 | ઉપનિષદ્              |
| ,,    | ૧૯         | શેર                    | શર                   |
| ४४    | પ          | शुद्धि                 | सिद्धि               |
| પર    | ণ*২        | સગુણા                  | સગુણ                 |
| , ,   | ٦ \$       | પ્રતિમાં               | પ્રતિમા              |
| પર    | <b>५</b> 3 | ધણુ                    | ગહ્યું               |
| ૫૪∙   | ૨ ૩        | जानमि                  | ्जःनाधः              |
|       |            |                        |                      |

| યુષ્ટ        | પ કિત      | અશુદ્ધ           | શુદ્ધ                  |
|--------------|------------|------------------|------------------------|
| પક           | ٩૮         | વા <b>ણીની</b>   | વા <b>ણીથી</b>         |
| ,,           | <b>ર</b> ૧ | तभारे            | તમારા                  |
| ,,           | ,,         | પૂજયા            | પૂર <b>યે</b> । .      |
| ६४           | પ          | સમષ્ટિક          | સમષ્ટિ                 |
| <b>ફ સ્ડ</b> | ૧૨         | रात्मनि          | रात्मन्                |
| હર           | ર          | શાન્તિ           | સાન્ત                  |
| ,,           | २४         | નેમાં            | તેમાં 🕐                |
| હજ           | ૧૭         | અને              | એવાં                   |
| ७८           | ૧૫         | विभागतः          | विभागशः                |
| ,,           | २ ०        | मोक्षसे          | मोक्ष्यसे              |
| <b>८</b> ٩   | 8          | પ્રેષ્ટત્તના     | પ્રવૃત્તિના            |
| ८४           | 9¥         | धर्मोएव          | धर्मएव                 |
| ૯૧           | Ŀ          | માટે             | તેવા                   |
| 7 7          | ૧૩         | <b>सा</b> धु     | साधुः                  |
| १०२          | ૧૨         | વચ્ચે            | વચ્ચે ન                |
| १०८          | <b>૧</b> ૭ | મહાદેવજીની       | મહાદેવજીના             |
| ૧૦૯          | ૧૯         | માન              | માનની                  |
| ११०          | પ          | मृत्वे           | मृत्यवे                |
| ११७          | २४         | જતત              | જગત્                   |
| ૧૧૯          | ٩ ८        | ભ <u></u> ્ટાચાર | ભ્ર <sup>હ</sup> ટાચાર |
| १२२          | ٦          | વાહક             | હુકમના વાહક            |
| ,,           | <b>२२</b>  | प्रसञ्जचेन्द्रिय | प्रसञ्जश्चेन्द्रिय     |
| १२४          | ૧૭         | જેવાં            | कर्नु                  |
| સામાન્ય      |            | મહાન્            | મહા                    |



ॐ तत्सत्.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# ઉપોદ્**ઘાત**.

सर्गस्थिति प्रक्रय हेतुमचिन्त्यशिक्तं । विश्वेश्वरं विदित विश्व मनन्त सूर्तिस् । निर्मुक्त बन्धन मपार सुखाम्बुरार्शि । श्रीवल्लभं विमक्त बोध घन नमामि ॥

કિંધરના નિધાસરૂપ, સાક્ષાત નારાયણ સ્વરૂ**પ, અ**પારૂષેય વેદાેના મહાવાકયાેગમ્ય ખાેધના સાક્ષાત્કાર કરવામાં અશક્ત ખુદ્ધિને, નિરૂપમ અલાકિક તત્ત્વ સંપાદન કરી આપવામાં અસાધારણ સાધન પુરાણા છે. કુવામાં હાેય તાે અવેડામાં આવે એ ન્યાર્યે વ્યાસ ભગવાન્ કે જેની વિશાળ ખુદ્ધિ વર્ણવવામાં આવે છે, તેણે વેદાના સારરૂપ ઉપનિષદ્ના સિહ્ધાંતને સૂત્રરૂપે દર્શાવ્યાં છે, તેણેજ અખિલ વેદાના રહસ્યને ૧૮ પુરાણુદ્રારા પ્રગટ કર્યું છે, તથ મહા-ભારતના ૧૮ પર્વેોમાં ૧૮ અધ્યાયની ગીતારૂપ અદ્ભૈત અમૃત દૃષ્ટિદ્વારા આર્યાવર્તના નિર્મળ અંતઃકરણને ઉત્કૃષ્ટ કાેટીએ પહેાંચાડવા પરમ હિતકર સાધના સુલભ કરી સર્વ પ્રાણીઓ ઉપર પરમ ઉપકાર કર્યા છે. કમળા હાય તે પીળું દેખે એ ન્યાયે પાતાની દષ્ટિના-– ખુદ્ધિના દેાષને લીધે પુરાણાને પાેપલીલા, ગપ્પગાળા માનનારા મતુષ્યરૂપ પશુએા પરમ દયાને પાત્ર છે. પરમહિતકર્તા પ્રભુ તેમને સદ્ છુદ્ધિ અર્પે. જમાના બહિર્પ્રવૃત્તિને મુખ્ય ગણી રાજત ત્રને પણ પરાણે સ્વીકારે છે, પણ ધર્મતત્ત્વ એવું ન ધણીઆતું થયેલું દિસે છે કે મનુષ્યાને અદષ્ટ તત્ત્વના ભયજ નથી. શ્રદ્ધા, આસ્તિકય

અને ધાર્મિક ખરી વૃત્તિ ક્વચિત્ નજરે પડે છે. પારકી થાળીમાં લાડુ મ્હાેટા લાગે છે, અને તેથી આભાસને અધિક માની મૂળ વસ્તુને ગુમા**વે** છે. આર્ય ધર્મનાં એવાં ઉંડાં મૂળ છે કે યથા રાજા તથા પ્રજા એ પાઠ ભણવામાં તેા આવે છે ખરાે, પણ જ્યાં ભજવવામાં આવે છે ત્યાં વેશ કળાઈ જાય છે, અને અતા બ્રષ્ટ તતા બ્રષ્ટ થઈ છાણના લપટયા વિષ્ટામાં પડતા દેખાય છે. રંગ છે જમાના તને કે જેમ જના ભણતા જાય છે તેમ ભાન ભૂલતા જાય છે, અને અલ્પ સુખના હેતુથી, મિથ્યા અભિમાનથી ગધેડે ચડીને પણ પ્રસિદ્ધ થવા માટે અગર ગમે તે હેતુથી વિશેષ લાભપ્રદ વસ્તુને તજતાં ન શરમાઈ, સ્વધ્ય્યન્કતાથી છૂટના લાભ લેતાં કલાઇ, સૂર્ય સામે વુળ નાંખી, બડાઈ મારતા **કે**ળવ**ણીને ભૂલવણી** ગણાવી પાતાની વિચાર મુદ્રતા અને અધાગતિ દર્શાવે છે! આવી વ્યક્તિઓના પાકળના લાભ લઇ વિદેશીએ ધર્મભ્રષ્ટ કરવા પ્રયાસ કરવામાં કાર્યું રાખે શેના ? અ**તેક પ્રસંગમાં** ઉંધા અવળા આક્ષેપા સાંભળતાં ધણા વખત થયાં સ્વાતુભવને પ્રગટ કરી જનસમાજને યત્કિંચિત લાભ થાય તાે સાર, એવી ભાવના થયા કરતી હતી તેને પરિણામે આ પ્રયાસ આભારી છે. નૂતન પંથીએા, માર્ગીએા, સમાજુઓ. મીશનરીઓ આદિ આન્તર અને બહારના મહાશત્ર-એાના ત્રાસમાંથી સનાતન ધર્માવલમ્ખી પ્રજા મુક્ત રહે માટે, ભારતના સનાતન ધર્મના નેતાએ!એ, પુરાણાની મહત્તા, દેવાના સ્વરૂપાેનું રહસ્ય, આચારની આવશ્યકતાનું સકારણ સ્પષ્ટી**કરણ તથા** વિચારતી શ્રેણી વગેરેતી સમજ આપતારા લેખા પ્રસિદ્ધ કરવા જોઇએ, અને અત્તાનિ મનુષ્યાને સ્વધર્મપરાયણ રહેવામાં અનુકુળતા કરી આપવી જોઈએ. વ્યવહારમાં જેમ ગુપ્ત બાબત વ્યમ્ક વ્યક્તિ-એને અમૂક પ્રસંગેજ દર્શાવી શકાય છે તેમ પરમાર્થમાં

સં કેતા બુદ્ધિની અમૂક હૃદમાં અમૂક પાત્રને જ પ્રગટ કરી શકાય છે. જેમ વ્યવહારની ખાજી અદષ્ટને આધીન છે, તેથી મન ધારે પણ પ્રભુ પાર ઉતારે; એ ન્યાયે દેવાના સ્વરૂપાની પ્રતીતિ વિષે સમજવાનું છે. તાત્પર્ય રાેટલા મળવાના છે, ટપાકા ગણવાના નહિ. એક ચિન્હથી કાર્ય સિદ્ધ થતું હાય તા અનેકમાં કાળક્ષેપ કરવા વૃથા છે, તેમ આ દૈવી સંકેતાનું સમજવાનું છે. જ્યારે આપણે કાઇ કાર્યના આરમ્ભ કરીએ છીએ ત્યારે અમૂક વસ્તમાં અમૂક ભાવના કલ્પીએ છીએ. જેમ ભૂમીતિમાં બિન્દુની કલ્પના, સાેપારી કે શ્રીકળ, કાષ્ટ કે પાષાણમાં ઈશ્વર ભાવના કરી તેમાં હેતુ, શુદ્ધિ, નિર્વિધતા, આનન્દ અને મનકામનાની પરિપૂર્ણતા વગેરે હોય છે; તેમ જ અમૂક દેવાને અમૂક વાહના, અમૂક સાધના, અમૂક સિહ્સિએો વગેરેના સંકેતમાં હેતુ, સર્વ અનર્થતી નિવૃત્તિ, અને પરમકલ્યાણની પ્રાપ્તિ છે. કાેે કહે કે અમાેતે કેમ સમજાતું નથી, तेने। जवाण अज छे के जे विधि जतावेस छे तेने यथार्थ रीते પાળી પરમાર્થ દર્શિથી જગતના વિચાર કરતાં એમ સમજાય છે કે દશ્ય કે શ્રાવ્ય સર્વ નામરૂપાત્મક પદાર્થી દ્રષ્ટાન્તરૂપ છે. સિહાન્ત આત્મતત્ત્વ છે. તેવી જ ભાવનાથી કર્મ, ઉપાસના કરવાના હેત છે, અને સર્વને જ્ઞાનમાં સમાવવાના ઉપદેશ છે; માટે અલ્પ ખુદ્ધિ પ્રમાણે કાે વ્યક્તિ પાતાના અનુભવ દર્શાવે તેટલું જ સાંકેતિક ખળ છે, એમ માનવા જરૂર નથી. રૂચિ વૈચિત્ર્યને લીધે એકતે ગમે તે બધાને ગમે જ એમ માનવાનું પણ નુધી; તથા અન એવા એાડકાર એ ન્યાયે પણ માંદાને પરાણે કડવી દવા પીવી પડે તેથી કડવાશ ઉદ્દભવે પણ તે મેળવવા તેના હેતુ નથી હાતા, માટે તે પ્રમાણે કદાચ અધિક કે ન્યૂન અના સમષ્ટિ આત્મક તત્ત્વાનું નિરૂપણ જણાય તા તેમાં ટીકા કરવા અગર એટલા જ કારણ

(米泽洪洪洪洪洪洪洪;洪洪洪洪洪洪兴兴兴兴洪

માટે અભાવ તથા તિરસ્કાર તે સાંકેતિક વસ્તુએ। વિષે પ્રાપ્ત ન થવા જોઇએ. જેમ એક જ વસ્તુને પત્ની, માતા, પુત્રી વગેરે ભાવે મનાય પણ વસ્તુસ્થિતિ નિર્વિકાર છે તેમ આ દેવાનાં સ્વરૂપ સ્વતઃ નિર્વિકાર જ છે; માત્ર મનાેેેેબળને પુષ્ટિ મળે અને પરિણામ ઈપ્ટ આવે એવા પ્રયાસ કરવા વૃત્તિને સ્થિર કરવા આલમ્ખનની જરૂર હાેવાથી અનેકમાં એકને સિદ્ધ કરતાં શિખવાનું છે. આમ પુરૂષા માને છે કે સર્વ સંકલ્પમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે. संकल्पात्प्रभवं सर्वम्, भाटे आ भूतिं शाना सं इंश्प ज्यारे ज्यां २६रे त्यारे ત્યાંજ પ્રતીત થાય છે. ઇન્દ્રિયોના સ્વભાવ શરીર બહાર પ્રવૃત્ત થવાના છે તેથી મનાવૃત્તિ સ્થિર કરવા માટે બહિરાકૃતિઓનું નિર્માણ છે. એના અધ્યાત્મિક અર્થથી એવા સ્વરૂપના અન્યથા અભાવ છે. એમ માનવા જરૂર નથી. સામાન્યતઃ સર્વ દેવાના સ્વરૂપમાં સર્વ મનાેધર્મા અનુકૂળ તથા પ્રતિકૂળ ભાવને દર્શાવતા અનુભવાય છે. ભય, આશ્વર્ય અને વિષમતાની પ્રતિકળતામાં પ્રેમ, પરિચય અને શાન્તિની અનુકળતા ઘટેલી જણાય છે, અને તેનું ધ્યાન કરતાં વૃત્તિ સ્થિર થતાં, વિધિ, નિષેધ, સગુણ, નિર્ગુણ, સુખ, દુઃખ આદિ દ્વન્દ્રોના બેદ મટી સ્વપરના અબેદ સ્થિર થતાં તન્મયતા લીનતાના સાક્ષાત્કાર રૂપકલ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત એવા જ આશય ત્રહણ કરવાથી ઉત્કૃષ્ટતાની પરાકાષ્ટ્રા સચવાય છે એમ मानी, मनाववा यत्न इरी इस दृष्टिथी संलावित रूपसनने સુધારી સારસુધારસ પાન કરવા નમ્ર સપ્રેમ સવિનય વિજ્ઞપ્તિ છે.

મુ. મુંખર્ઇ, સં. ૧૯૭૩ } વિજ્ઞાપક, વિજયાદસમી. **ે ગુલાખરાય** વિ. ક**લ્યાણરાય હાથી.** 

**(米洋深波消滅灰液:米米米米米米米米米米**米米米)

STATEST STATES

श्री गजानन.

अविरक मदधारा धौत कुम्भः शरण्यः फणिबर वृत्तगात्रः सिद्ध साध्यादिवन्दाः। त्रिभुवन जन बिघ्न घ्वान्त विध्वस दक्षः वितरतु गजवक्त्रः संततं मंगळं वः ॥

શ્રી ગણેશ મહિમા-ગણ એટલે સમૃદ્ધ અને ઇશ એટલે તેના નિયંતા તેને ગણેશ કહે છે. સમષ્ટિ આત્મક ભાતિક પ્રપંચ અપંચિકૃત તથા પંચિકૃત ભૂતાનું કાર્ય છે તેના આન્તરીક નિયં-તાને ગણેશ સંત્રા અપાય છે. પંચભૂતાના સંધ આ દશ્યમાન જગત્ છે તેના અધિષ્ઠાતા ચૈતન્ય મૂર્તિ આદિ દેવને ગણપતિ વા ગણેશ કહે છે. મહા માંગલિક પરમ કલ્યાણ સ્વરૂપ વસ્તુ કેવલ यैतन्य क छे माटे सर्व दािकिक वा अदािकिक प्रवृत्तिमां सर्व विध ઉપશાંતિ માટે પ્રથમ નમન આ દેવને કરવામાં આવે છે. બ્રહ્માં વિષ્ણુ અને મહેશ એ ત્રણ મુખ્ય દેવમૂર્તિએ। મનાય છે, અને ગણેશ મહેશતું અંગ ગણાય છે છતાં એ સર્વ દેવા કરતાં પ્રથમ વન્દનીય ગણાય છે તેનું કારણ પરમ ગઢન છે. મહાદેવજી સ્વા-ભિમાનના મદથી પરમ ક્રેાધવાન્ થયા અને પુત્રના મસ્તકન<u>ી</u> ઉચ્છેદ કર્યો અને ગણપતિએ સ્વમાતાની આજ્ઞાને વિશેષ માન્ય ત્રણી આત્મભાગ આપ્યા એવી હકીકત પુરાણમાંથી મળી આવે છે. આ ખનાવ ઉપરથી શિખવાનું એ છે કે, (૧) જનની પરમ સન્માનનીયા છે (૨) આગ્રાપાલનની પ્રતિગ્રા પાળતાં વિનાશ થાય ેતા પણ શ્રેયસ્કર છે (૩) પરિણામે શક્તિના જ વિજય થાય છે, (૪) સાહસના પરિણામે પશ્ચાતાપ અને અધાગતિ થાય છે. ત્રિપુડી

આત્મક દેવમૂર્તિએ। આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ સંસારી છે. જ્યારે ગણ-પતિ રિહિસિહિના નેતા થઈ કેવળ જ્ઞાનમૂર્તિરૂપ યાગી છે. મહા-દેવજી જ્યારે ગર્વ રહિત થયા અને હૃદયમાં કરૂણા વ્યાપી ત્યારે पुत्राद्विच्छेत्पराजयम् । એ ત્યાયે ગણેશને અલાકિક સ્વરૂપ અર્પી સર્વ પ્રવૃત્તિમાં આધિકય આપ્યું. આધિ ભાૈકિતક, આધિદૈવિક અને અાધ્યાત્મિક પ્રવૃત્તિમાં સર્વના વિનાયક બનાવ્યા તેથી ગણેશ વિના-યક પણ કહેવાય છે. ગણપતિની મૂર્તિ વિચારતાં નિરૂપમ તત્વના પ્રકાશ થાય છે. આ દેવનું મુખ હાથીનું કલ્પેલું છે, કારણ કે હાથીનું અંગ મહા કામથી વ્યાપ્ત હોય છે એથી સ્પર્શસુખ તેના પરાજય કરાવે છે; પરંતુ હાથોનું મુખ વ્યક્ષવિદ્વરિષ્ઠની સમાધિની સપ્ત ભૂમીકા દર્શાવે છે. હાથી મુખ ધાવામાં નાળીકર્મ જે યાગનું અંગ છે તેને જાણે છે-સમ્યગ્ અવેક્ષણ એટલે સ્વસ્થિતિનું સંરક્ષણ કરવામાં અસાધારણ દીર્વદષ્ટિ એ સમ્યગ્ જ્ઞાન સાંખ્ય સૂચક છે-એ પ્રકારે યાગ અને રાજ્યાગનું એકય દર્શક આ મુખ મુદ્રા છે. વળી ઢાથીના કુમ્ભસ્થળમાંથી અવિરલ મદધારા વહે છે તે ઉપરથી વ્રહ્મસ્વરૂપ સંસ્થિતિથી પરમ અમૃતરૂપ ગ્રપ્તિથી પ્રતીત થતી તૃપ્તિ સ્ચવે છે. હાથીની ચક્ષુએં એવી ખનેલી છે કે સ્વાભાવિક રીતે પાતે મ્હાટા છતાં ખીજાને પાતાથી મ્હાટા દેખે. આ એના નિરભિમાન ગુણ દક્ષવિ છે. હાથીના કાનમાંથી રખર નીકળે છે, તે અન્યના દેાષને દૂર કરી પાતે નિર્દોષિ રહી સંકાચ વિકાસની શક્તિવાન્ હોવાથી આત્મતત્વના નિલેંપત્વ અને અહત્વ અને મહત્વપદ દર્શક છે. હાથીને ખે પ્રકારના દાંત હાય છે. અંદરના દાંત ચાવવાના અને બહારના દાંત કેવળ શાભાના છે. એથી ગ્રાનિના વ્યવહાર અન્તર્મુખ વૃત્તિથી એકય, વૈરાગ્ય અને ગ્રાન આત્મક તથા બહિર્વૃત્તિમાં સ્વાભાવિક ભેદ, રાગ અને 

અજ્ઞાનાત્મક હાેય છે એમ દર્શાવે છે. હાથી ખાય થાેડું અતે ઉરાડે ધર્છું એ ઉપરથી સંસારતું ખરૂં સ્વરૂપ સમજનારનું ઐાદાર્ય પરમાર્થ અને સંતાેષ દર્શાવે છે. ધીરે જોઈ સે કડાે લાલનથી ખાવ શરૂ કરે છે એથી પતિગ્રહ કરવામાં અરૂચિ, નિર્લાભ અને વસ્તુ પરીક્ષાના બાધ મળે છે. હાથીના કાનમાંથી માતી પણ નીકળે છે. તેથી કર્ણ ઇન્દ્રિયનાે વિષય શ્રવણ છે, માટે શ્રવણ એવું કરવું કે જેથી માૈક્તિક કળ મળે. માતી હુંસના ચારા છે તેથી આહાર શહિથી સત્વશહિ અને તેથી ત્રાન પ્રાપ્તિ મળે અને સાર અસાર <u>જાણવાની હંસદર્ષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય અગર પરમહંસપદ સિદ્ધ થાય તેવું</u> શ્રવણ ઇન્દ્રિયદ્વારા જ્ઞાનામૃત ભાજનના સ્વીકાર સૂચવે છે. મણેશના ગાત્રના વિચાર કરતાં તેમને શરીરે સર્પના વિષમય આબૂષણા છે તેથી ગજાનનનું કેવળ આનનજ ધ્યેય રૂપ છે. પાતે નિર્ભયાત્મક છે અને મહાન હાલાહળ પણ તેમને અસર કરી શકતું નથી એવા નિર્મળ છે. વળી સુખડ જેમ શીતળતા, સુગંધ અને કડ્ડતાથી યુક્ત છે છતાં શીતળતા અને સુવાસ પ્રસારે છે, એવા ગુણી તત્વને સર્પો પ્રસન્ન કરે છે અને પાતાનું વિશ્વામસ્થાન માતે છે તેમ શ્રી ગણેશના અવયવા મહા શીતળતા અને પરાપકારતાથી સુક્રીર્તિરૂપી સુવાસ અર્પનાર હાય એમ સ્થવે છે. શ્રી ગણેશને સિન્દર લગાડવામાં આવે છે તેનું કારણ એવું છે કે રાગની સ્નિ-ગ્ધતા અને શાન્તિ દર્શનથી રજોગુણ પ્રવૃત્તિમાં સત્વગુણનું પ્રધાન-પહાં સર્વથા સિહિપ્રદ આપે છે એક દર્શાવે છે.

ગણેશ ત્રિશૃલ ધરે છે તેનું કારણ શ્રી મહાદેવજીના સ્વરૂપ-મિમાંસામાં ખતાવ્યું છે તે પ્રમાણે પાતે પૈતૃક વારસા મેળવેલ છે એમ પણ મનાય છે. ઉપરાંત ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન કાળના ત્રિવિધ તાપથી ઉદ્દ્ભૂત થતા સર્વ અનર્થને નિવારનાર અસાધારણ સાધન છે. ત્રણે અવસ્થાના તથા શરીરના શુદ્ધ આદિ અહંકારને એકર્પે દર્શાવે છે. ગણેશનું વાહન ઉંદર કલ્પેલા છે-જેને ત્રૂપક પણ કહે છે-હાથીના મુખના ગુરૂત્વને ઉચકનાર શરીરની સ્થૂલનાના ભાર મુષક જેટલું પ્રાણી વહન કરનાર આ આશ્ચર્યજનક કલ્પના સર્વને દિંગ્મૃઢ ખનાવી દે એમાં સંશય નથી અને તેથી વિદેશીઓ કેવળ કુતર્કવાદથી આર્ય મુનિઓને કાલક્ષેપ કરવા ગપ્પા મારનાર, લોકાને વહેમમાં ભાળવનાર અક્કલ હીન, ત્રૂર્ખા કહી પુરાણને ગપ્પગાળા શાસ્ત્ર કહે છે એ સ્વાભાવિક છે; કારણ ખગલમાં નિત્ય પાથી ફેરવનારા, પાથી ઉપર જ્વિકા ચલાવનારા અને સર્વ પ્રસંગમાં શ્રી ગણેશનું સ્મરણ કરાવનારા આ ગૂઢસ્થિતિના ગંધ પણ પ્રસારી ન શકે તો મહા પાતકી ભૂમિમાં પાતકરૂપ પ્રગટ થયેલી મલીનતાની ત્રૂર્તિઓ સેંકડા જન્મામાં પણ ક્યાંથી સમજ શકે ? ઉંદર વિશેષે કરીને રાત્રિમાં ઉપદ્રવ કરનાર છે. કવિ દલપતરામ ડાહ્યાભાઇ કહે છે કે:—

"વધ્યા ઉંદર હારાહાર, પકડયા પણ નહિ આવ્યા પાર રાતે તા માંડે રંજાડ, ગડળડ જાણે આવી ધાડ. ખાસાં કપડાં કરડી ખાય, દીવાની દીવટ લઈ જાય. એતા એક નહિ ઉપાય, મીની મળે તા મહાસુખ થાય."

રાત્રિ એટલે અધકાર अતાનને વિષે એનું કાર્ય આરંભાય છે; એટલે જયાં અતાન હોય છે ત્યાં તે પાતાની સત્તા વિશેષ વર્તાવે છે. આ અખિલ જગત અતાનમાંથીજ ઉત્પન્ન થયેલું છે— अज्ञानात् प्रभवं सर्वं ज्ञानेन प्रविद्धीयते। આવા અતાનાત્મક જમત્ત્ત્રો જત્ય અસત્ય શાધવાના વિચાર તેનેજ ઉદ્દરરૂપ માનવા

10 30 H 30 2

esestatatatatatatat

\$\$**\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$**\$\$\$\$

જોઇએ; કારણ શરીરરૂપી કપડાં છે તે**ને** વિષે આત્મણહિ છે તે વિચારદ્વારા મટે છે અને આત્મા શરીરથી પ્રથગ છે એમ નિર્ણય કરા**વે છે. જગત્માં જાગૃતિ અવસ્થાનું** મૂળ કારણ વાસના છે. ज्यां सुधी वासना है।य छे त्यां सुधी छवन ८३ छे, ते वासना જીવનરૂપી દીવાની દીવટ છે તેને વિચાર લઇ જાય છે અને જન્મ મરણરૂપી સંસારના જીવનને અટકાવી મુક્તિરૂપી અમર જીવન અર્પી, કલ્પિત કૃત્રિમ દીવારૂપ જીવનને મૂળ પ્રકૃતિ અંધકારાત્મક સ્થિતિએ પહેાંચાડે છે; માટે ઉપર દર્શાવ્યા પ્રમાણે સાંખ્યયાગનું એકય, પરા તૃષ્તિના શાન્તિરસ, નિરલિમાનત્વ, ત્રાનદષ્ટિ, નિર્લેલ, ઐાદાર્ય, નિલેંપપણાનું સ્થાન મસ્તક ને તેને વિષે વ્યાપક મહાન્ ગાંભીર્ય તેનું મૂળ વહુન વિચારની ઉત્તમ શ્રેણી છે. જ્યારે ઉંદર મરે છે ત્યારે હવા બગહે છે, પ્લેગઆદિ રાગા ઉત્પન્ન થાય છે અને મૃત્યુના મહા ત્રાસ વ્યાપે છે, તેમ જ્યાં વિચાર નષ્ટ થાય છે ત્યાં બુદ્ધિ બગડે છે, મહાન અનર્થ પ્રાપ્ત થાય છે અને ચારાશી લક્ષ યાેનિઓમાં અવતાર ગ્રહણ કરવા પડે છે. આ ઉંદરનાે શત્રુ માંજાર એટલે મીન્દડાે છે એ દ્રષ્ટાન્ત એમ દેખાડે છે કે, વિષય ३૫ મિન્દડાે જ્યારે વિચાર३૫ ઉન્દરને ધરે છે ત્યારે વિચાર નષ્ટ જ થાય છે. આ ઉપરથી શ્રી ગણેશનું વાહન ઉન્દર કલ્પવામાં આવ્યું છે તે સ્થાને છે. જ્યારે પ્રતિમાનું દર્શન કરીએ છીએ ત્યારે તેમાં દેવના ગુણોની ભાવનાતું ધ્યાન ધરીએ છીએ અને નહિ કે જે વસ્તુની તે ખતેલી હોય અગર જેણે ખનાવી હોય અગર વસ્ત્રા-લંકાર ધારણ કર્યા હાય તેની! વળી ગજાનનને ત્રિભુવનજન વિધ-ધ્વાંત વિધ્વંસદક્ષઃ એવી સંતા આપેલી છે એટલે ત્રણે લાેકના વિક્ષરૂપી અધકારને નાશ કરવામાં કુશળ છે. અજ્ઞાન સમાન કાેે શતુ નથી. માત્ર કાર્યમાં અવિવેકથી આરમ્ભ થાય તા પરિણામ

\*\*\*\*\*\*\*\*

અનિષ્ટ આવે માટે વિવેકથી વહુન થતી મહાન્ પવિત્ર, સત્યાદિ સદ્યુણ્યુક્ત વ્યક્તિનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે.

શ્રી ગણેશનું વૃત ચતુર્થીને દિવસે કરવામાં આવે છે. તે પણ તુરીય અવસ્થા એટલે જાગ્રત, સ્વપ્ત, સુધુપ્તિ એ ત્રણ દશા અજ્ઞાનની છેાડી ત્રણે અવસ્થાયી જુદી સાક્ષીત્વની અવસ્થા એટલે તુરીય દશા શ્રી મણેશના ઉત્સવરૂપ ગણવામાં કારણ છે. માટે વાંચકવું દે જ્યાં સુધી શુદ્ધ સનાતન મર્યાદાથી ગુરૂશાસ્ત્રના સેવનથી પરિષક્વ સુદ્ધિ ન થાય ત્યાં સુધી આર્ય તત્ત્વના અધિષ્ઠાતા દેવતાએ। વિષે સંપૂર્ણ શ્રહા રાખવી, અને જ્યારે તેની અદપ્ટ અસર મૂળ સ્થિતિને દર્શાવે ત્યારે તેમાં રહેલું મૂળ તત્ત્વ મહાન્ સુખ પ્રગટ કરે એમાં સંદેહ નથી. શ્રી ગણેશને લંબોદર કહે છે એતું કારણ ઉપરતા ગુણાના દિગદર્શનથી સમજાય છે. જે મહાન વ્યક્તિ હાય છે તેને જાણવામાં પણ માટા પેટવાળા કહેવાય છે; એટલે માનાપમાન, રામદ્રેષ, ગુણદોષ વિગેરે ઇષ્ટાનિષ્ટ દશાએાને પાતામાં સમાવી શકે છે. વળી પેટનું કાર્ય પાેષક પદાર્થના સંત્રહ કરી तेने परिपड़व डरी तेने थे। २४ स्थितिके पहेां याडी पुष्टि अने तुष्टि અર્પવાનું છે. તેવી જ રીતે શ્રી મણેશ પણ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ શાભાવનાર સર્વ ગુણાના સંગ્રહ કરી તેને પરમ કાેડી અર્પી સ્વ-ભકતાના હૃદયમાં તે ભાવનાએ જમાવી પરમકલ્યાએ કરનાર છે.

શ્રી ગજાનનને એક દંતની ઉપમા આપી છે. તેનું કારણ પરશુરામે એક દાંત કાપી નાખવાનું કહેવાય છે. પરશુરામ ક્ષાત્ર તેજ રજોગુણુના નાશ કરવા અવતરેલા તેણે શ્રી મણેશના દ્વીગુણીત દાંતમાંથી રજોગુણાત્મક પ્રવૃત્તિમય દાન્તની શ્વક્તિને નિવારી તેથી એક દંત સ્વસ્થરૂપે રહેનાર મનાય છે.

હાથીની મુખાકૃતિથી તેના દાન્ત તેા ખે પ્રકારના છે. છતાં આવી સંત્રા આપવાના હેતુ તેની પ્રતીતિનું અમાેધ કળ દર્શાવે છે એટલે પ્રાણીમાત્રને દુધીઆ અને છાશીઆ દાંત આવે છે તેમ નથી હોતું. હાથીના દાંત ખહાર આવ્યા પછી ખદલે નહિ, તેમ એક અખ'ડ સ્વરૂપ દર્શાવવા આ સંત્રા અપાયેલી જણાય છે. શ્રી મણેશને સદાશિવના પુત્ર માને છે તેના સંકેત એવા છે કે શિષ્ય જેમ ખુન્દથી અને નાદથી થાય છે તેમ પરમ શિવના બાેધરૂપ નાદને જ પુત્રની કલ્પના કરવામાં આવી છે તે નીચેના શ્લાકથી સમજાય છે.

द्वौ कमो चित्तनाशस्य योगो ज्ञानं च राघव। प्रकारौ द्वौ ततो देवो जगाद परम: शिवः ॥ એ શ્લાકથી सांभ्य અને યાગની એકતાદર્શક શ્રી अન્તનન મૂર્તિની પ્રતીતિ માનવી યાગ્ય છે. इतिशम् ॥

### ॥ श्री शारदाम्बा विजयते॥

या कुन्देन्दु तुषार हारधवला, या शुभ्र वस्त्रावृता या वीणावर दण्ड मण्डित करा या श्वेत पद्मासना।। या ब्रह्माच्युत शंकर प्रभृतिभिर्देवैः सदा वान्दिता। सामां पातु सरस्वती भगवती निःशेष जाड्यापहा।।

ભગવતી સરસ્વતી કે જે ડેાલરના પુલ જેવી, ચંદ્ર જેવી, હિમ જેવી તથા માતીના હાર જેવી શ્વેત કાંતિવાળાં છે, સફેદ વસ્ત્રાવાળાં છે, વીણા, વર અને દંડથી શાભિત હસ્તાવાળાં સફેદ કમળ ઉપર ખીરાજનારાં છે, ને જેને ખ્રહ્યા, વિષ્ણુ અને શાંકર सर्वहा नभे छे खेवां छे, खने सधणी जरताने टाणनारां छे, ते सरस्वती भारं रक्षध् धरे। तमोगुण विनाशिनी; सारस्वतं किमिप कामदुग्धं रहस्यं ॥ धित्याहि पह विश्विष्टपर देवतानुं २७२४.

શ્રી ગણેશના ધ્યાન પછી શ્રી શારદામ્યાનું ધ્યાન ધરવામાં આવે છે. શ્રી ગણેશ પરમ પુરૂષાત્મક તત્વ છે તેની મહાશક્તિ **પરમ** પ્રકૃતિ સ્વરૂપ પરાવિદ્યાનેજ શ્રી સરસ્વતીની સંજ્ઞા અપેંલી છે. સ્ષ્ટિની ઉત્પતિમાં सर्क्षत એ ઇક્ષણ સ્વરૂપ આલ પ્રકાશ જેથી વ્યક્ષા સૃષ્ટિકર્તા કહેવાય છે તેજ તેજોમયી પવિત્ર શાંત નિર્મળ મૂર્તિ <u> વ્યક્ષાની પત્ની સ્વરૂપ આ દેવીને માનવામાં આવે છે. આ શક્તિનું</u> સ્વરૂપ ઉપર દર્શાવ્યું છે તે પ્રમાણે વિચારતાં ડાેલરના પુલથી ઘાણની, ચંદ્રથી ચક્ષુષ્ની, હિમથી રસનાની અને માતીના હારથી ત્વચાની પ્રસન્નતા આત્મક સાહિત્યરૂપ શ્વેતતા અને શુદ્ધિ, અને વીણાથી સંગીતરૂપ શ્રવણ આનન્દ સૂચવે છે. બીજા હાથમાં મનકામના પૂર્ણ કરનાર આશીર્વાદરૂપ વર અને દંડ, વાગ્દંડ, દેહદંડ અને મતાદં ડાત્મક મહાન્ પાપ નિગ્રહ સ્વરૂપ સૂચક સાધના છે. આ દેવીનું વાહન મયુર છે. વૈચિત્ર્યાત્મક તત્વને વિવિધ રંગાત્મક દર્શા-વવા, પૃથ્વી અને આકાશ વિષે ગતિ સૂચવવા, અલાકિક ઉત્પત્તિથી સર્વ પ્રાણીઓથી અધિકરૂપ અનુભવાવવા, કલાવૃદ્ધિથી પ્રસન્નતાથી મતાહર સાદર્યનું આધિકય પ્રસારવા, વર્ષારતુ જેમ સર્વને શુભપ્રદ શાંતીસૂચક છે તેમ મારની પ્રસન્નતા શુક્ષ સ્વરૂપ કલારૂપ વિદ્યાવૃષ્ટિ કરનાર હેાવાથી આ વાહન કલ્પવામાં આવ્યું છે. વિચારાત્મક પરમપુરૂષનું ધ્યાન આ સૃક્ષ્મતમ પરમ વૈચિત્ર્યવાળી શક્તિનું સ્મરષ્ સહજ ઉપજાવે છે તથા સષ્ટિકર્તાના સ્કૂરણુને ઉપજાવે છે, માટે <u> બુહ્યા પહેલાં તેનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે. સર્વના અન્તરના</u>

વિચારને ખઢાર દર્શાવવાનું સાધન પરા, પશ્યન્તી, મધ્યમા અને વૈખરીરૂપ ચાર પ્રકારની વાણી છે, તેથી વિચારના નિયંતા શ્રી ગણેશના ધ્યાન પછીજ આ શબ્દ પ્રહ્મમયી વાણી દેવીને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે. મસ્તકમાં રહેલા ચિન્ત્વને સ્થાનના અધિષ્ઠાતા શ્રી ગણેશ છે, અને મુખમાં રહેલી રસનાની અધિષ્ઠાત્રી આ શક્તિ छे भाटे वृणीतेहि विसृश्यकारिणं गुणलुब्धाः स्वयमेवसंपदः से न्याय સિદ્ધ કરનારી આ મંગળ મૂર્તિ છે; તેને શ્વેત પદ્માસના એ નામ આપવાના હેતુ એ છે કે ત્રિગુણાત્મક ભૂત, ભાતિક પ્રપંચ વિવિધ રૂપે ઉદ્દલને છે, અને તેમાં આશક્તિ અનુસ્યૃત છે, છતાં સ્વકીય શહિ તથા નિર્લેપત્વમાંજ સુસ્થિત રહે છે. આ દેવીને હાથમાં સ્ફાટીકની માળા હાય છે તથા પુસ્તકધારિણી પણ કહેવાય છે તે એમ સૂચવે છે કે પદાર્થરૂપમણિકા જુદા જુદા હોય પરમ સૂત્રરૂપ આત્મા એકજ આત્માની ચેતનતાને લીધેજ પદાર્થ ચૈતન્યવાળા દેખાય છે. એવું અભેદ જ્ઞાન વેદમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. માટે વેદના અભ્યાસ નિત્ય કરવા એજ આશય વેદો નિત્ય मधीयताम्—થી દર્શાવેલ છે. માટેજ આ દેવી મહેતાજી એટલે ગુરૂ–આચાર્યની ધોડી છે. પરા, પશ્યન્તી અને મધ્યમાના ત્રણ પગે ખાડી છે અને વૈખરીરૂપે વ્યવહરે છે. એ પ્રમાણે રાગમાં વિરાગરૂપ સાહિત્ય, સંગિત અને કલાની અધિષ્ઠાત્રી આદ્યશક્તિ સત્ત્વપ્રકૃતિ, પરાવિદ્યા, સર્વ દેવા, ઋષિએા અને મનુષ્યાને સર્વદા ઇચ્છિત ભાગ આ પનાર હાેવાથી સદા વન્દન, સ્મરણ અને સેવન યાગ્યાજ છે. ઇતિ શભમાા

જે ब्रह्माजी.

तं वन्दे पद्मसद्मान मुपवीतच्छटाछछात् ।

गङ्गा स्नोतस्त्रयेणैव यः सदैव निषेव्यते ॥

गञ्गा स्नोतस्त्रयेणैव यः सदैव निषेव्यते ॥

गञ्गा स्नोतस्त्रयेणैव यः सदैव निषेव्यते ॥

गञ्गा स्नोतस्त्रयेणैव यः सदैव निषेव्यते ॥

गञ्गत्नी ઉत्पत्तिनुं असाधारण् कारण् असा छे. सत्य, रणस्
अने तमस् अने त्रण् गुण्नाती समान अवस्थाने प्रकृति कहे छे

अने तेनुं जगत् जनेष्ठुं छे. यैतन्य विना केष्ठिमण् किया प्रकृति
केरी अस्ति नथी माटे ज्य छे. जिम व्यक्षिमां अस्थ छिन्द्रयने।

अस्ति वर्ध प्रतिमय छे. असाने यार मुण्न छे ते परा, परयन्ती,
पति यर्ध प्रतिमय छे. असाने यार मुण्न छे ते परा, परयन्ती,
निश्चासात्मक छे. असानुं वाहन हंस छे तथी सारअसारनी संपूर्ण्
समजदारा अस्तान प्रवृत्ति छे अने सोडह्म, अहंसः से अन्तर
विविधासात्मक छे. असानुं वाहन हंस छे तथी सारअसारनी संपूर्ण्
समजदारा अस्तान प्रवृत्ति छे अने सोडह्म, अहंसः से अन्तर
विविधासात्मक छे. असान् वायु अन्ना रसने इधिर जनापी शरीतथी. नाजी स्थानी समान वायु अन्ना रसने इधिर जनापी शरीस्वान कर्म केरण वायुनुं छे. शण्ह अने स्पर्ध शीवाय छीला
साट अपंचीकृत वायुनुं छे. शण्ह अने स्पर्ध शीवाय छीला
साट अपंचीकृत वायुनुं छे. शण्ह अने स्पर्ध शीवाय छीला
साट अपंचीकृत वायुने। तिण्ल छे तमांथी जत्यात्म स्वान छे. अकानावाद्वायुः

अ अति प्रमाण् छे. प्रवृत्तिमां निवृत्तिनुं हर्शन करावनार आ
भूति छ माटे वरतुवत्त्वना भोधातमक संकर्पानुं अधिकरण् श्री

**લ્રહ્મા**જી ગુરૂરૂપ છે. ત્રિકાષ્ડાત્મક વેદના કર્મકાષ્ડ્રરૂપ લ્રહ્મા છે, તેથી જૈમિની, મંડનમીશ્ર આદિ ધ્રહ્માનાજ અવતાર મનાય છે. યત્ર. શ્રાહ આદિ ક્રિયાએ સ્ષ્ટિને સહાયક હોવાથી પ્રભાનાજ અંગા છે. કર્મથી ભાગનાં સાધના પ્રાપ્ત થાય છે. કર્મ કરવામાં અતિ સ્ક્રરતિની જરૂર છે, માટે વાયુતત્ત્વને સારી રીતે સંભાળવું પડે છે. તેથી વાયુ લાક કર્મકાષ્ડ્રાત્મક છે. અને બ્રહ્મા કર્મના વિધાતા છે; તેથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે વાયુ લાક તેજ પ્રકાલોક છે. કર્મકાલ્ડ વેદમાં પ્રથમ છે માટે બ્રહ્મા આદિ દેવ છે. બાલક અવસ્થામાં કર્મ થાય છે પણ ખુદ્ધિ નિષ્પાપ **હે**ાય છે, તેવીજ સ્થિતિ ધ્રહ્માની છે. છટ્ટીના લેખ પીપળાના પાનમાં લખાય છે, તેનું કારણ એ છે કે પડ્વિકારાત્મક આ જગત છે, અને તે પ્રાણીઓની વાસનાથી નિર્માયેલું છે. પીપળામાં એવા ગુણા છે કે તેના આશ્રય (ભૂતને પીપળા મળી રહે) એ ન્યાયે વાસનાત્મક ભૂત પ્રેતા લે છે. તેથી નવીન જન્મવાળા પ્રાણીની વાસનાનું વિધાન પીપળાના પાનથી થાય છે, અને તેથી બ્રહ્માનું સાધન પીપળા છે, આ સર્વ વ્યવહારમાં સમ્યગ ત્રાન, નીતિ, નિર્લેપતા અને તત્પરતા સરસ્વતીની સહાયતાથી બ્રહ્માજને પ્રાપ્ત છે. માટેજ પરમપૂજ્ય તત્ત્વ ક્ષણા છે તે સર્વનું શુભ કરાે.

પરા, પશ્યન્તી અને મધ્યમા વાણીઓદ્વારા આન્તરીય સંક-દેપના પ્રકાશ કરનારી તેજોમયી સાવિત્રીરૂપા શાક્ત લક્ષાની પત્ની છે. એનાથી ઉચ્ચારરૂપા શબ્દ લક્ષ મળી વૈખરી વાણી ઉત્પન્ન થાય છે; માટે વૈખરી લક્ષાની પુત્રી છે. સર્વ રક્ષ્રણોની અધિષ્ઠાત્રી પરા શક્તિ લક્ષ વિદ્યા છે. તેના અંશરૂપ લક્ષા આદિ દેવ છે માટે जाडयापहा અત્રાન હરનારી પરાદેવી સર્વને પરમ વન્દનીય છે. 

#### ॐ विष्णु.

शान्ताकारं भुजगशयनं पद्मनाभं सुरेशं विश्वाधारं गगनसदशं मेघवर्णं शुभांगम् लक्ष्मीकान्तं कमलनयनं योगिभिर्ध्यानगम्यं वन्दे विष्णुं भवभयहरं सर्व लोकैकनाथम् ॥

શીતાષ્ણ મુખ દુ:ખ આદિ દુદ્દીભૂત જગતમાં દશ્ય તથા શ્રાવ્ય પદાર્થીના સુખપ્રદ ભાગાને આપનારું અસારણ તત્વ શ્રી વિષ્ણુ છે. સર્વ દેવાની ભાવનામાં કેન્દ્રસ્થાન વિષ્ણુ ભગવાનનું છે. શાન્તાકાર, શેપશયન, નાબીકમલ, સુરેશત્વ આદિ લક્ષણોથી સ્તુત્ય સર્વ લાેકના એકનાથ પ્રભુ છે; જેના દર્શનથીજ સર્વ પ્રાણીએા કુતકૃત્ય થાય છે, તેના સાંકેતિક અર્થ મહા ગૃઢ અને સુદ્દમતમ ખુદ્ધિથી અલ્પાંશે સમજી શકાય તેવા છે. શંખ, ચક્ર, ગદા, પદ્મ ધારી. ગરૂડ વાહનવાલા, વૈકુષ્ઠપતિ, શ્રી લક્ષ્મીકાન્ત, લેખક તથા વાંચકની સદ્દ્યુદ્ધિમાં દિવ્ય દષ્ટિ કરાવી, સ્વસ્વરૂપનું યથાર્થ દર્શન કરાવે એવી પ્રાર્થનાથી આ વિચારના આરમ્ભ છે. પ્રકૃતિઆત્મક રજોગુણના અધિષ્ઠાતા તમાગુણ સ્વરૂપ શ્રી વિષ્ણુ હોવાથી તેમના વર્ણ શ્યામ છે, શેપશાયી છે, રજોયુણાત્મક મહામાહિની શ્રી લક્ષ્માં છની વિશાળ પ્રવૃત્તિ શામક છે, વિષયરૂપી વિષના મહા શત્ર વિષયભાગ વર્જિત અમૃત સ્વરૂપ ગરૂડજીના વાહનવાળા છે ્રઅને શાન્ત સ્વરૂપ છે. વળી સાધુના પરિત્રાણ અને દુષ્કૃતિના વિનાશ માટે જ્યારે ધર્મની ગ્લાની થાય ત્યારે ધર્મ સ્થાપવા માટેજ જેની પ્રવૃત્તિ વિશેષ છે તેથી સ્વતઃ પ્રવૃત્તિ રહીત પરાતૃપ્તિ નિદ્રામમ રહે છે. પંચબુતના અપંચીકૃત વ્યાપક વિયત્ જે સર્વથી

શૈષ ( ખાકી ) રહે છે તે નિર્વિકાર છે, ઇતર ભૂતાનું કારણ છે અને પરમાત્માના દષ્ટાન્તરૂપ બને છે; તેવું આકાશ એજ તૈકુંઠ <mark>લાેક છે અને તેના અધિપતિ</mark> વ્યાપક સ્વરૂપ વિખ્ણુરૂપે એાળખા**વે** છે. સર્વ પદાર્થમાં આકાશ છે એથીજ સર્વ જગત વિષ્ણુમય કહે-વાય છે. આખી પૃથ્વીના ભાર ધારહા કરનાર શેષરૂપ આકાશશાયી ભગવાન છે એટલે કે પૃથ્વીથી જળ, જળથી અગ્નિ, અગ્નિથી વાયુ અને વાયુથી પરઆકાશ છે. સર્વના આધારરૂપ છે અને બીજા તત્વના નિશ્ચય કરતાં છેવટ આકાશ રહે છે તેનાથી પરચૈતન્ય મૂર્તિ દેવ વિષ્ણુ ભગવાનુ છે. કાેઇને શંકા થાય કે શેષ સર્પ છે અને હજાર ક્ણાવાળા છે તેના ઉપર ભગવાન પાટે છે તા આવી આકાશની કલ્પના કેમ થઇ શકે? આવી શંકાના ઉત્તર એવા છે કે એજ માન્યતાથી સંકેત સમજવાના છે કે સંસારના માત્રપદાર્થી પરિણામે વિષરૂપજ છે. આકાશમાંથી અનંત પદાર્થા ઉત્પન્ન થાય છે, માટે શન્યરૂપ વિયત વિષ મૂર્તિજ છે. સર્પ જેમ વાયુનું ભક્ષણ કરે છે, તેમ વિયત્ પણ વાયુતત્ત્વને ગળે છે અને તે માટેજ વિયત્ અધિકાતા ચૈતન્ય દેવજ શેષશાયી ભગવાન છે. કાઈ કહેશે કે આકાશને ઝેર કહાે તાે આપણે આકાશમાં મરતા કેમ નથી? તેના ખુલાસા એજ છે કે ત્રેરની બતેલી ચીજને ઝેર જેમ વિષમ અસર નથી કરતી તેમ આપણાં શરીરા આકાશમય છે માટે વિપરીત અસર થતી નથી. વિષમાંથી અમૃત સ્વરૂપ શાધવું એજ વિષ્ણુ દર્શન છે. ક્રીડીથી પ્ર**ક્ષા પર્યેત સર્વ પદાર્થમાં વિરાંગ પ્રાપ્ત થાય** ત્યારેજ વિષ્ણુભક્તિની પરિપક્ત્રતા થાય અને વિરાગ વૃત્તિને પ્રેમ લક્ષણા બક્તિથી ઉત્કૃષ્ટ પદ પામવાની ઉત્સુકતામાં ક્ષીન કરી અનન્ય ભાવ ઉત્પત્ર કરવા માટે વિષ્ણુના પરમ પદને પ્રાપ્ત થવાની ઈચ્છા થાય છે. તેવી ભાવના સ્ચવવા સર્પ જે ભય અને વિષમૂર્તિ છે તેનાથી ઇતર અધિક તત્ત્વ નિર્ણય અને અમૃત સ્વરૂપ વિષ્ણુ છે એમ ભાવના કરાવે છે. અવ્યક્ત એટલે અવિદ્યા છે. તેનું કાર્ય આકાશ છે અને તેમાંથી સર્વ ભાેત્ર આપનારા પદાર્થાની ઉત્પત્તિ છે. **પ્રહ્મા ઉત્પત્તિને ધારણ કરે છે માટે પ્રહ્મા કહેવાય છે** તેમ સર્વ સ્તષ્ટ પદાર્થીને શ્રન્યરૂપે સદા વ્યાપનશીલ રાખનાર વિયત્ તત્ત્વ હેાવાથી વ્યાપક સ્વરૂપ વિષ્ણુ તેના રક્ષક ક**હે**વાય છે. विगता कुण्ठितां यस्मात् એટલે જેમાંથી ઉંચ નીચ ભાવના દૂર છે, અને ખધું સમાનરૂપ રહે છે તેને વૈકું કહે છે. એવું સમભાવાત્મક વસ્તુ આકાશજ છે. તેમ જેમાં હ્યલલોક વ્યાપે છે તે આકાશજ છે. આકાશને વિયત કહે છે. વિયત્ એટલે જેમાંથી સર્વ યત્નાના એટલે ક્રિયાના અભાવ છે એવું તત્ત્વ આકાશજ છે. માટે પણ વૈકુણ્ડ લાક કે જ્યાં સમણહિ છે, સુખ છે અને ભાગના સાધન ૨૫ ક્રિયાના અભાવ છે તે સમષ્ટિ આત્મક આકા-शજ છે. હૃદયાકાશ સ્થાન વિષ્ણુનું છે. ईश्वरः सर्व भूतानां हृदे-शेऽर्जुन तिष्ठति-જીવનને ટકાવી રાખવામાં અસાધારણ કારણ હદય છે અને તેથીજ વિષ્ણુ રક્ષા કરનાર દેવતા છે અને જગતના જીવનની સ્થિતિના આધાર છે. વિષ્ણુ પીળાં પીતામ્ત્રર ધરે છે એટલે ભાગ યાગ મિશ્રીત રજોગુણાત્મક પ્રકાશ મૂર્તિ શ્રીલક્ષ્મીના ધારક છે. પરમાર્થમાં પંચીકરણ વિવેક અને પ્રપંચમાં દ્રવ્ય દેવતા છે માટે દ્રવ્ય શકિત સાંસારિક ભાગાની રક્ષા કરનાર હાવાથી લક્ષ્મીજ શ્રીવિષ્ણુની અનન્ય શકિતરૂપ પત્ની છે. જ્યાં સદા-ચાર, સંપ, શહિ અને સર્વનું સન્માન હોય છે ત્યાંજ લક્ષ્મી વાસો કરે છે. કાઇને શંકા થાય કે सीद्दन्ति सन्तः विख्सन्त्वसन्तः માટે લક્ષ્મીવાન્ વ્યક્તિએ તા મહાં અનર્થની મૂર્તિએ દિસે છે. ધર્મના અંશ પણ તેમને હાેતા નથી. અભિમાન, મમત્વ, પરપીડન, અને

રવાર્થ શિવાય ભાગ્યેજ સદાચરણુ ધનવાનના સંસારમાં હોય છે. તેના ખુલાસા એ છે કે પૂર્વ જન્મમાં અતિ તપથી અને ધર્મની વૃદ્ધિથી આ ભવમાં ઈશ્વર તત્વને પામવા અનુકૂળત્તા પ્રાપ્ત થઈ છતાં માહાન્ધ થાય છે અને તેથી વારંવાર જન્મ મરણના ચક્રમાં ઝંપલાય છે એમાં લક્ષ્મીના દોષ નથી.

અપાર સાગરના પુત્રી અને અપાર તત્વ વિષ્ણુને આધીન છે માટેજ વિષય ભાગના ગ્રાહકાને આ **દે**વી પરા દેવતા છે. વળી મહા સતી શ્રી લદ્ધમીજી પતિની સદા સેવામાંજ મગ્ન રહેતાં જણા-ય છે અને પાેતાના વૈભવયીજ વૈકુંઠની શાેભા છતાં પાેતે દાસીત્વ દર્શાવી સર્વ ત્રહસ્થાને અનુષમ દાખલા આપે છે. તુલસીવૃક્ષ પ્રાણીના જીવનને વિશેષ સ્પુર્તિ આપે એવું નિરોગ દર્શક હોવાથી ભાગના ભાવને વૃદ્ધિ કરનાર તુલસીપત્ર શ્રીભગવાન્ને ચડે છે. તુલ-સીનાં પાન ખાવાથી પેટમાં બાદી મટી જઠેર પ્રદિપ્ત થાય છે. મુખમાં રહેલી દૂર્ગ ધી દૂર થાય છે અને રૂધિર શુદ્ધ થઇ સર્વ અવયવાને પુષ્ટિ આપે છે. ભાગ શકિતને અતુકૃળ હાેવાથી તુલસી તત્વ પરમ પવિત્ર છે અને પ્રાણીએાને પ્રસન્ન રાખનાર છે. વિષ્ણુભગવાનની શાેભા શ્રીક્ષક્ષ્મીજી થકીજ છે. તેથી મહા માહાત્મક સ્વરૂપમાં સર્વ દેવ, ઋષિ અને મનુષ્યાને પરમભાવ ઉત્પન્ન થાય છે અને તેનું શરણ પ્રદ્રણ કરવામાં નિર્ભયતા, ઉત્સાહ અને પરમ પ્રેમ જણાય છે. સકામ લક્તિદ્વારા લક્તોને શંખથી સમૃદ્ધિ, ચક્રથી વાહન, ગદાથી રાજ અને પદ્મથી નિર્મળ ભાવ આપે છે. વિષ્ણુની નાભી કમલ રૂપ છે એટલે ઉત્પત્તિ કરવા કમલમાં ધ્રહ્મા પ્રગટ કરી સૃષ્ટિ કાર્ય તેને સોંપે છે. ચતુર્ભુજ ભગવાન શંખને धारख करे छे; कारख आ प्रवृत्तिभय प्रपंथमां जीवोजीवस्य कारणम् એ ન્યાયે જીવ જીવાનું યુદ્ધ નિરંતર થયા કરે છે, તેથી યુદ્ધની વૃત્તિને હુદયગત મૂલ વાસનારૂપમાંજ શંખનાદ શીથલ કરનાર છે. પાર્થિવ તત્વથી અધિક જલ તત્વથી ઉત્પન્ન થઇ આકાશના અસાધારણ ગુણ શબ્દ છે તેને પ્રગટનાર આદિ સાધન છે તેવું કારણ હાેવાથી હૃદયની શુદ્ધિ અને શાન્તિપ્રદ શક્તિ સૂચક શંખ પ્રભું આધીન રાખે છે. ચકુ એટલે જન્મ મરણરૂપ બ્રમણ કે જેમાં કરતાં પ્રાણીએ રંગ બેરંગ સ્વરૂપે દેખાય છે; સંસારરૂપી સુદર્શન ચક્રને એક અંશમાં દર્શાવવા પ્રભ ચક્ર ધારે છે. ગદા એ મુઢ માર મારનાર ભયાનક શકિત છે. તે એમ સ્ચવે છે કે જે કાઈ સન્માર્ગ મૂકી શાસ્ત્ર નિષિદ્ધ કર્મ કરશે તેની અદ્દષ્ટ સન્ન યુદ્ધિ ભ્રષ્ટતાની થશે અને તેથી સંશ્વયાત્મા થઈ વિનાશ પામશે અને તેથી વિખ્હાદ્વાર તેને સુલભ નહિ રહે. ચાેથા હાથમાં પ્રભુ પદ્મ ધરે છે. હદયના કામ ક્રોધ આદિ શત્રુઓના ત્રાસથી શંખ દ્વારા, યાેનીના મહાદુઃખના ત્રાસથી ચક્રદ્વારા, વિષય લાેલુપ્સાના અધર્મ આચરણના ત્રાસથી ગદા દ્વારા ખચી, ભકતાને ખચાવનાર ચતુર્ભુજ નિર્લેષ રહી અનાસકિતથી, વિહિત પ્રવૃત્તિથી, ઇશ્વરાર્પણ બુદ્ધિથી પ્રારખ્ધાધીન બાેગને બાેગવતાં નિર્લેષ રહેવા સુચવે છે. કમળ જેમ ત્રિપુરીમય મૂર્ત્યષ્ટકદર્શક આઠ પાંખડીથી ઉદ્દભૂત થતાં સ્વકારઅુમાં રહેવા છતાં પાતે અસંગ રહે છે અને પૂજાનું સાધન છે તેમ અવિદ્યામાંથી ઉત્પન્ન થતા પ્રાણીઓને તેથી અસંગ રાખી ગ્રાનદષ્ટિ આપનાર આ પ્રભુની ભકિતજ છે એમ દર્શાવે છે. ગરૂડ વાહન સૂચવે છે કે મહાલિમાની, વિષમય મૂર્તિ, અજગરરૂપ અહંકારના વિરાધ, નિર્માનીત્વ અને કરણામૃત બાેધદ્રારા પ્રભુતે **પધરાવા. અહંકાર જન્મ મ**રહ્યુ આપે છે. ગરૂડજી પુરા**લ્યુધી** બાધ આપી સદ્દગતિ મેળવવા પ્રેરે છે માટે અમૃતમય નિર્ભય બાધ ગરડરૂપ વાહન છે.

પ્રભુ પાતે તમાં રાષ્ટ્ર મૂર્તિ છતાં રજો રાષ્ટ્રના નેતા છે માટેજ સત્ત્વ ગુણાત્મક બાેધ વાહન દાય તાજ તેનું દેવત્વ, મહત્વ અને જગદ્વન્દાત્વ ધટી શકે છે. માટે વિષ્ણુ ભગવાન ભકિતથીજ પ્રસન્ન થઇ બાધ રૂપ ગરૂડજી ઉપર બીરાજી દર્શન આપી સર્વનાં કષ્ટ કાપે છે. ગરૂડ પક્ષીઓના રાજા છે, કારણ તેની ઉર્ધ્વ ગતી સર્વથી શ્રેષ્ઠ છે. વેદના ત્રણ કાંડમાં ઉપાસના કાંડ વિષ્ણુ લાેક છે. સ્થલ દર્ષ્ટિથી એકાંતાત્મક આકાશ છે. ઉપાસનામાં ચિત્તની સ્થિરતા, શરીરની નિશ્વલતા ને સર્વ પ્રવૃત્તિના અભાવ છે એનું તત્ત્વ આકાશ જ છે. કર્મકાંડથી સર્વ પદાર્થીની, તેના બાેગાેની ક્ષણિકતાથી વિષમયતા અનુભવ્યા પછી ઈશ્વર તત્ત્વ વિષે ચિત્ત શુદ્ધિદ્વારા રાગ ખ'ધાય છે. તેથી ખીજી પ્રવૃત્તિને ત્યાંગી પાતાને ઇચ્છિત એવી દેવની ભાવનામાં <u>ધ્યાન</u> લગાવાય ચિત્તૈકાग्रता प्राप्त थतां शान्ति ६६ लवे છે. આવું સ્વરૂપ કે જેમાં હર્ષ શાક આદિ કૃષ્ઠિતતા નથી હોતી તે આકાશજ છે માટે ઉપાસના કાંડ એ વિષ્ણુલાકજ છે. તેથી લકિત એજ વૈષ્સ્વના મુખ્ય ધર્મ છે. આકાશ જેમ સર્વમાં મગ્ન છતાં સર્વના ગુણાયી અસ્પૃક્ષ્ય છે તેથી જ્યારે ચિત્ત સર્વ ભોગામાં વિચરતું છતાં તેની ુ આસકિત રહિત થાય ત્યારેજ ભકિતની પરાકાષ્ટ્રા પાં**ની વિષ્**હ ભગવાનના દર્શન કરી ઇતર વાસનાથી અસ્પૃશ્ય થાય છે માટેજ વૈકુંઠ એજ હૃદયાકાશ છે તેમાં સ્થિર થયેલ - અધિપતિ છે અને સર્વકર્મના અધિષ્ઠાતા દેવતાના ધ**શ હે**ાવાથી સુરેશ કહેવાય છે. કર્મથી અધીક ઉપાસના છે, પ્રહ્મલાકથી આકાશ અધીક છે તેમ પ્રક્ષાથી અધીક તત્વ વિષ્ણ છે. માટે પ્રક્રા સૃષ્ટિ સંજે છે, વિષ્ણુ રક્ષે છે, અને રૂદ્ર તેને મૂલ સ્થિતિએ પહેાંચાડે ક્રમમાં મધ્ય સ્થિતિ વિષ્ણુ ભગવાનની છે છતાં દર્ષિમાં

અભિમાન દર્શાવનારં ઝેર નથી પણ સમભુદિ, કર્શા અતે નિલેભ છે એવું સ્ચવનાર કમલનયન ભગવાન્નું પદ છે. યાંગીઓ ધ્યાનથી જેને જોઇ શકે એવા ભગવાન્ એ વિશેષણુ હૃદયાકાશ સ્વરૂપ વૈકું છે એમ દઢ ઠરાવે છે. જ્યારે ભગવાન્ પ્રવૃત્તિ કરે છે ત્યારે બાધ રૂપી વાહનથી અજ્ઞાન માર્ગ કાપી અવિદ્યા કે જે જગત્નું ઉપાદાન કારણુ છે તેના ભયમાંથી મુકિત આપી પ્રાણી-ઓના જન્મ મરણુ રૂપ ભયને હરે છે માટે ભવભય હરમ્ એ પદ્દી શ્રીભગવાનને યાત્ર્યજ છે. અને તેથીજ अविद्याम हर्रात इति हिरः અવિદ્યાને હરનાર શ્રીહરિ સર્વનું રક્ષણ કરે છે. યાવનાવસ્થા ભાગ ભૂમી છે. તેમાં વિહિત નિયમિત ભાગ પરમ યાગને પ્રાપ્ત કરાવે છે અન્યથા દુઃખ કરે છે. તેમજ વિષ્ણુ લકત વિહીત કરવામાં આવેતા ભક્તિથી જ્ઞાનદ્વારા મુકિત આપે છે અન્યથા યક અને ગદાને આધીન કરે છે. એવા પ્રભુ સદા અમારા હૃદયને તૃપ્તિ અપ્તે ઇતિ શમ્

कमलभूतनया मुखपंकजे वसतुते कमलाकर पछवे। वपुषितेरमतां कमलांगजः भवतुतेहृदये कमलापतिः॥



### श्री सदाशिवः

ध्यायेनित्यं महेशं रजतिगिरिनिभं चारुचंद्रावतंसं रत्नैःकरुपोज्ज्वलांगं परशुमृगवराभीति हस्तंप्रसन्तं । पद्मासीनं समन्तात्ततुतममरगणैर्व्याघ्रकृत्तिवसानं विश्वाचं विश्ववन्यं निखिलभयहरं पञ्चवक्त्रं त्रिनेत्रम् ॥

શ્રેયસ્ અને પ્રેયસ્, નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ, પરમાર્થ અને વ્યવહાર આદિ વિરોધ તત્વના અભેદ દર્શાવનાર મહામગલ મૂર્તિ મહેશ સમષ્ટિ સ્વરૂપના સાંકેતિક અર્થ પ્રકાશવા અલ્પ અધિને સામર્થ્ય આપા–

શ્રી મહાદેવજી મહત તત્વથી પર અવ્યક્ત ( અવિદ્યા=તમા ગુણુ ) ના અધિષ્ટાતા સત્વ ગુણુમય ગ્રાન અને વૈરાગ્યાત્મક ચૈતન્ય મૂર્તિ છે. અવ્યક્તનું આદિ સ્પુરણુ પંચતન્માત્રા છે. જેમાંથી અપંચીકૃત વિયત આદિ પંચભૂતાની ઉત્પત્તિ છે તે તન્માત્રા શિવ તત્વાનાં મુખરૂપ છે. ક્ષમા, આજેવ, દયા, તાષ અને સત્ય એ પાંચ વિષયાવાળાં પાંચ મુખ છે. રદ્માક્ષ એ વૈરાગ્ય દ્રષ્ટિ પૂર્વક મુમુક્ષુતા દર્શક ચિન્હ છે તે ધારણુ કરવાથી વૃત્તિ શાન્ત અને પ્રસન્ન રહે છે. તેને પણુ પાંચ મુખ હાય છે માટે રદ્માક્ષ ધારણુ કરવાના વિધી છે. ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષરૂપ ચાર ભુજા છે. સાંસારિક ભાવનાવાળા ભામને ઇચ્છનાર ભકતાને પરશુથી પરિચ્છિત્ર લાકેખ્યા, મુગથી પશ્વાદિ વિત્તેષણા અને વરથી વિષય ભાગપૂર્વક પુત્રેષ્ણા પરિપૂર્ણક ધર્મ, અર્થ અને કામ રપ કૃળ આપનાર સદાશિવ છે એમ સૂચવે છે. શમ દમાદિ સાધન ચતુષ્ટ્રમ સંપન્ન શુદ્ધ અધિકારી પરમ વૈષ્ણુવને ગ્રાન અને

વૈરાગ્ય દ્વારા ખાેધ આપી **સર્વ અનર્થની નિવૃત્તિ અને પરમા**ન-ન્દની પ્રાપ્તિરૂપ માક્ષ આપનાર સદાશિવ છે એમ દર્શાવવા અબીતિ દર્શક ચોથા હાથ છે. પાતે તમા ગુખના અધિપતિ અને કેવળ સત્વગુષ્ મૂર્તિ છે તેથીજ તેનું સ્વરૂપ રતન સમાન ઉજળું અને કપૂર જેવું ગાર છે. આ દેવ સદા નિજનન્દ પરિપૂર્ણ હાવાથી પ્રસન્ન રહે છે તેથી ભક્તાના દાવા લક્ષ્યમાં ન લેતાં ઇ<sup>2</sup>જત વર આપવા તત્પર રહે છે અને તેથીજ સદાશિવ ભાળા એટલે નિષ્કપટ સ્વભાવવાળા કહેવાય છે. દેવ સ્વરૂપમાં ચર્મ ચક્ષુના સંભવ નથી માટે દેવાની ચક્ષુ સત્સંગ અને વિવેક એ લાસનદ્વય છે અને તેથીજ મતુષ્યાને દેવ દર્શન કરવામાં આ ખે તેત્રની જરૂર કહેવાય છે. સદાશિવને ત્રણ નેત્રા છે તેની સમજ એવી છે કે ઇતર દેવાને સ્થલ અને સક્ષ્મ શરીરા સુધી તથા અમત અને સ્વપ્નાવસ્થાના વિકાર પર્યંત સ્વાભાવિક દર્શન હોય છે માટે ખે ચક્ષ હાેય છે. સદાશિવ કારણ શરીર તથા સધુપ્તિ અવસ્થાને વેધી શકે છે. વળી ઉત્પત્તિ અને સ્થિતિ પર્વત બીજા દેવાના અધિકાર છે, લયના અધિકાર મહાદેવના છે. તથા તત્વનાન અને મનાનાસ પર્વત દર્શન ઇતર દેવા દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે પશ વાસના ક્ષયનું દર્શન મહાદેવ વિના પ્રાપ્ત થાય નહિ. વળી કામ અને ક્રોધને શાન્ત કરવા સમ્યગ્ દર્શન બીજા દેવાને છે પણ લાલ ( તૃષ્ણા ) ક્ષયનું દર્શન સદાશિવનું છે માટે શિવને ત્રણ नेत्रा छे. तेथी देशहाल अने वस्तुथी अपरिन्धिन्न तत्व प्रतिपादह સદાશિવ છે. તેત્રમાં વૈશ્વાનર અગ્નિ પ્રમટકરી કામને બાળી નાંખ્યા એ વાત પરમાર્થિક દ્રષ્ટિથી જોતાં એમ સચવે છે કે શાનાસ્ત્રિ સર્વ વાસનાને બાળા નાંખે છે તેથ નિજ સ્વરૂપ દર્શનથી મહાદેવજીએ કામના ભારિ કારણ ભાંકારના નાશ કર્યાં. મસ્તક

ઉપર ગંગાજી વહે છે તે એમ સૂચ**વે** છે કે વાસના ક્ષય થયા પછી પરમપવિત્ર શાન્તિરસ ઉદ્દલવે છે. ચંદ્રથી અપૃતત્વ અને તાપ નિવૃત્તિ સૂચવે છે. કંઠે અને કાને સર્પ દ્વાય છે તે એમ સ્ચવે છે કે અપ્રિય અને પથ્ય વચનનું શ્રવણ પરમ કલ્યાસ સમજ પ્રાપ્ત થતાં વિષમય ભયંકર નત્વા પછ પાતાના સ્વભાવ છાડી સમભાવ ધરે છે. માટે વ્યાધ મારે બળદ ઉત્દર અને પાડા કૈલાસમાં સમભા**વે રહે છે.** પર્વતની પુત્રી પાર્વતીના પતિ મહાદેવજી છે. અતિ જાડય સૂચક પર્વતની પુત્રી અવિદ્યારૂપ પાર્વતી જેને આધીન છે એવા આ દેવે પાર્વતીને અર્ધા શ્લાકથી બ્રહ્મ સત્ય છે. જગત મિથ્યા છે અને જીવ અને પ્રહ્મમાં બેદ નથી એમ બાધ आधी पेतानी अर्धांगनाने तारी छे अने (पतिरेको गुरुक्वीणाम् ) સ્ત્રીના ગુરૂ એક પતિજ છે એમ દાખલા આપ્યા છે. સાગરના મયનમાંથી અમૃત દેવાને આપ્યું અને પાતે ઝેર પીધું એ મહાન્ શકિતના પ્રભાવ દર્શાવે છે તથા પરમાર્થ ખુદ્ધિથી મહાત્માપહાં પ્રગટ કરે છે.

ઇતર દેવાને એક એક પત્ની છે જ્યારે મહાદેવ કે જે સદા ધ્યાનમગ્ન, પરમ વૈરાગ્ય મૂર્તિ અને અકિંચન છે છતાં બે પત્નીવાળા છે તેના સંકેત એવા છે કે જ્ઞાનગંગાથી સરસ્વતીતત્વ એટલે પ્રલાની શકિત અને પાર્થિવ મૂર્તિ દ્રવ્યાત્મક લક્ષ્મી તત્વ એટલે વિષ્ણુની શકિત એ બન્ને તત્વને સ્વસ્વરૂપમાં અનુભવનાર ભાગભાવના રહીત કેવળ આત્મસ્વરૂપ દ્રષ્ટિ સંપુન્ન પરમ શિવ છે માટે મહેશ કહેવાય છે.

શિવને એ પુત્રા છે. એક કાર્તિકય જેને વડાનન કહે છે. એના છ મૂખના વિચાર કરતાં ભાતિક પ્રયાંચ અવ્યક્તમાંથી ઉદ્દભવે છે અને તે અસ્તિ, જાયતે, વર્ધતે, વિષરિશુમતે, અપ-ક્ષીયતે અને નશ્યતિ, ( છે, ઉત્પન્ન થાય છે, વધે છે, જીવાન થાય છે, વૃદ્ધ થાય છે અને નાશ પામે છે ) એટલા પડ્ વિકાર સ્વરૂપ હાેવાનું સૂચવે છે. અને સૃષ્ટિ વૈચિત્ર્ય હાેવાથીજ વિચિત્ર ઉત્પત્તિવાળા વિચિત્ર રંગવાળા મયુરનાં વાહનવાળા આ દેવ કહેવાય છે. તથા પડ્ વિકારાત્મક ભૂત સૈન્યના અધિપતિ છે.

ખીજા પુત્ર ગજાનન છે. તે કાર્તિકેયથી ન્હાના છે પણ પરમ યશામૂર્તિ અને બુદ્ધિમત્તર છે એટલે સહમતર છે. સદાશ્વિના સર્વ ગુણા, જ્ઞાન વૈરાગ્ય, તપ, દ્વિપત્ની, ક્ષમા, ઔદાર્ય, પરમ માંગલ્ય, નિર્ભયતા અને પરમાર્થ આદિને દર્શાવનાર હાવાથી તેનાજ પુત્ર છે. આત્મા **વૈ પુત્રનામાસિ** એ શ્રુતિ સ્પયક છે. ઉત્પત્તિમાં સહાયક હાવાથી પ્રવૃત્તિને ટકાવી રાખી અવિદ્યાને આધાર આપવાથી સહેજ ન્યૃન દિસે છે અને તેથી પશુ અને નર આકૃતિવાન્ વર્ણવવામાં આવ્યા છે.

શ્રી મહાદેવજી કપાલદામ એટલે ખાપરીના હાર પહેરે છે. એ એમ સ્ચવે છે કે ખાપરીથી ઢંકાયેલી ભુદ્ધિનું અધિકરણ એટલે પરા વિદ્યા તેની શાલા છે. નન્દી મહાદેવનું વાહન છે. કૃષિ એટલે ખેતિ જેમ મનુષ્યા, ઋષિએા અને દેવાનું જીવન છે અને તેના આધાર વૃષભ ઉપર છે તેમ સર્વ પુરૂષાર્થની સિદ્ધિ ધર્મ ઉપર છે અને તેથીજ वृषोहि धर्मः એમ કહેવાય છે. અખિલ જગતની ઉત્પાદક અને સંરક્ષક ધૂરી વહન કરનાર વળદ છે તેજ ધર્મરૂપ છે. કારણુ ધર્મ પણુ ઉત્પતિ અને સ્થિતિને ધારી રાખે છે. તેનુંજ વાહન મહાદેવજીને યાગ્ય છે કારણુ કે લય કાળમાં પણુ સૃષ્ટિને કરી ઉત્પન્ન કરી રક્ષવા માટે ધર્મ વાહનથી સદાશિવ જીવન આપે છે. અબ્યક્ત જે અવિદ્યાથી પર છે તેજ કેલાસ છે અને તેથીજ ભૂત ભૈરવાદિ અદ્ય અધાર બ્યક્તિએાનું નિવાસ

સ્થાન છે. એટલે વાસના સંચયનું સ્થાન છે, ભાગ વિનાનું છે અને તમા ગુણમય છે માટે અવ્યકત આદ્યશકિત એજ કૈલાસ છે અને તેના અધિપતિ સદાશિવ છે. છેવટ કાંઇ નથી એમ સ્ચવનાર સ્મશાન સ્થાન પણ શ્રી શંકરના કૈલાસ છે.

શિવ ભરમના ભાગી છે. ભરમમાં અનેક ગુણા છે. જેવાકે દુર્ગન્ધને હરે છે, જવ જ તુઓને નિવારે છે, જુદા જુદા પદાર્થા પરિણામે એક રૂપ થાય છે એવી ભાવના ઉત્પન્ન કરે છે અને ત્રાનાગ્નિથી વાસનામય સંચિત કર્મોને ભરમ કરવાથીજ નિ:શ્રેયસ પદ પ્રાપ્ત થાય છે એમ ઉપદેશ છે. તેથી વૈરાગ્ય વૃત્તિ ઉપજે છે અને માહ ટળે છે.

શિવને ખીલીપત્ર ચડે છે તેને ત્રશુ પાન હોય છે. તેને ત્રિગુ-શુાકારવાળું, ત્રિતેત્ર સ્વરૂપ, ત્રશુ વર્ગને આપનારૂં અને ત્રશુ જન્મના પાપને હરનારૂં કહે છે. તેમાં હેતુ એવા છે કે ખીલીનું કળ સંત્રહણી જેવા રાજ રાગ છે તેને મટાડે છે તેથી ખીલીપત્રમાં એવા રજકણા છે કે મનની અંદર રહેલી ભાગે અતે શિથીલ કરી દીર્ધ રાગ ( જન્મ મરશુરૂપ ભવ ) ને હરે છે. શિવને ચડાવવાથી તે નિર્માલ્ય થાય છે એટલે વાસના સ્વશકિત હીન થાય છે અને ખીલીપત્ર ચડાવનારને શિવ તે શકિત અપે છે કે જેથી તેનું અજ્ઞાન નષ્ટ થાય છે. શિવ ભકતા માને છે કે ભાંગ, ગાંજો, ધંતુરા વગેરેના કેક્ મહાદેવને પ્રસન્ન હાવાથી તેને સેવે છે. આમાં રહસ્ય એટલું છે કે મહાદેવજ નિર્વાણ તત્વમાં સ્થિત હાવાથી સંસાર ત્રણે કાળમાં તેમને દિસતાજ નથી. પણ તમાગુણના નિયંતા હોવાથી સત્ય ગુણની વૃત્તિને થાડી આચ્છાદિત કરવાથી ભકતાના નિર્વાહ અથે અવિદ્યાના નિશા ચડે છે અને તેથી વિશ્વનું ભાન તેમને થાય છે. તેમ શિવ તત્વનું ધ્યાન કરનાર પુરૂષોને પાતાના દેહનું ભાન ભૂલી જઇ શિવના તાષ્ડ્રવ નૃત્યમાં મનની વૃત્તિને રાેકી શાન્ત પાડી ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની ત્રિપુટી વિસ્વરી જવી પડે છે. પણ પ્રારુખ્ધવશાત્ કરી જગત્ભાવનામાં આવવાથી શ્રમિત થયેલી ચિત્ત ક્ષકિતને અવિદ્યાવર્ધક પદાર્થથી ઉત્તેજીત કરવા જરૂર રહે છે માટે નિશા કરે છે પણ શાખ માટે નહે. સ્વપુત્રના પરાક્રમ્થી પ્રસિદ્ધ થતા કરણામૂર્તિ સ્વયંભૂ પ્રભુ સર્વની રક્ષા કરે.

चन्द्रोद्धासित शेखरे स्मरहरे गङ्गाधरे शंकरे सपैंर्भूषितकण्ठकर्णाविषरे नेत्रोत्थवैश्वानरे । इंतित्वकृतसुन्दराध्वरधरे त्रेछोक्यसारहरे मोक्षार्थकुरुचित्तवृत्तिमक्षिला मन्यैस्तुकिकर्माभिः॥

મહાદેવજી વાધામ્બર ધરે છે એતું કારણુ એવું છે કે વાધા-મ્બર શીતાં ખ્ણાદિ ઉર્મી એાને સહન કરવામાં અસાધારણ ગુણવાળું, મૃત્યુના ભય સ્વયક અને આસ્ત્રી સંપત્તિના રાજા જે વ્યાઘ છે તેના ભાવ નષ્ટ કરવાથી સંપાદન થઈ શકે એવું હાવાથી તેને આસન કરે છે. ઇતર પ્રાણી ભય પાંત્રી આસનસ્થાને ઇજા કરી શકે નહિ માટે નિજ સ્વરૂપમાં ધ્યાન મગ્ન રહેવા પરમ એકાન્ત અને નિર્ભયતાત્મક વૃત્તિ દર્શાવ છે. ઉપર દર્શાવ્યા કારણુસર મહાદેવજી સર્વ લાકના સાર રૂપ છે અને માક્ષ આપી દુ:ખ હરનાર હાવાથી ભવહર કહેવાય છે, કર્ફ્યાવતાર છે અને સુદ્ધિ તત્વની પરા ગ્રાપ્તિથી હદયાકાશગત સદ્ધમ તત્વ અવ્યક્તમાં તૃષ્ણા ક્ષયરૂપે બિરાજે છે. રામમાં વિરામ, અશુચિતામાં શુચિતા, ભયમાં અભય આ પરમાર્થય મૂર્તિ મહેશ સર્વનું નિરંતર કલ્યાલ કરા.

> कर्पूर गौरं करुणावतारं संसारसारं मुखगेन्द्रहारं । सदावसन्तं हदयार्विन्दे भवंभवानी सहितंनमानि ॥

## ॐ आद्यशक्ति.

खड्गश्लगदादीनि यानिशास्त्राणित्रेऽम्बिके करपस्त्रव संगीनि तैरस्मान् रक्ष सर्वतः । श्लेन पाहिनो देवि पाहिखड्गेन चाम्बिके घण्टास्वनेननःपाहि चापज्यानिः स्वनेनच ॥

જેની છાયામાં જગત્ની પ્રતીતિ છે, જેના કાં કોં બોક્તા નથી ध्यायतीव, लेलायतीव ३५े के अनुस्ताय छे, केने दुरत्यवामाया કહે છે અને જે એકને અનેકરૂપે દર્શાવી પાતે અલગ રહે છે એવી પરાશક્તિ પ્રદ્મવિદ્યા કેવળ લીલાવતી દેવી સર્વનું રક્ષણ કરે છે. દેશ, કાળ અને વસ્તુ જેની કલ્પનાને આધીન છે તે શક્તિને જગદમ્બારૂપ માનો મતુષ્યા અનિર્વચનીયા માયાને ઉપાસે છે. આ શક્તિને વાહન સિંહનું છે તેનું કારણ એ છે કે સિંહ જેમ ગમ્લીર અને અમીર સ્વભાવવાળા છે અને સર્વ પશુઓને સ્વધર્મમાં વર્તાવી આધીન રાખે છે માટે વનરાજ સંતા પામે છે તેમ સર્વ પશુધર્મ =ગ્રામ્ય વ્યવદ્વારને રાેધી, પરમ ગહન ઉત્કૃષ્ટતાને રક્ષનાર સુશીલ સદાચારરૂપ આ શક્તિનું વહુન છે. જ્યારે આ દેવીના નવરાત્રી વગેરેમાં હાય છે ત્યારે પ્રહ્મચર્ય, હવિષાન્નનું એક વખત ભાજન, ક્લાહાર કે ઉપવાસ, ક્ષારાદિના નિષેધ વગેરે સર્વ ભાગ વર્જનરૂપ પવિત્ર આચારના વિધિ છે; માટેજ ઉત્ર તપરૂપ સદા-ચાર એજ ઉત્ર શરૂરૂપ સિંહવાહન આ દેવીનું છે. આ દેવીની ઉપાસના કાર્તિક માસ કે જે વર્ષની શરૂઆત છે તેના ઉત્પત્તિરૂપ આિયન માસમાં પ્રથમ નવરાત્રી પર્યેત કરવામાં આવે છે તે એમ સૂચવે છે કે રાત્રિમાં ક્રિયા સામાન્ય રીતે રવાભાવિક થાય

છે, અને તેને વિષે નિદામસ પ્રાણીઓ અહંકારના અભિનિવેશ કરી શકતા નથી છતાં ભાગ માટે તુષ્ટિ પુષ્ટિ આપનાર ક્રિયા ચાલુ હાય છે. તેથીજ આ અનિર્વચનીયા શક્તિ કે જેના પડછાયા જણાય પણ પાતે કળી શકાય નહિ તેના સ્વાભાવિક **વિ**લાસ રાત્રિના છે તથા પ્રજ્ઞરંધ, ચક્ષુ, શ્રાત્ર, ઘાણ, મુખ અને નાભિના નવ દ્વાર ઉત્તમ અંગાત્મક હાેવાથી તે તે સ્થાનની શક્તિના ઉત્સવ નવ દિવસ રાખવામાં આવે છે. આ શક્તિના હાથમાં ખડ્ય ને ત્રિશ્લ હોય છે તે એમ સૂચવે છે કે માેલમાર્ગ ખાંડાની ધાર જેવા તીક્ષ્ય છે અને તે ઉપર ચાલવા નિર્મળ વૈરાગ્યની જરૂર છે. આસુરી સંપત્તિને હણનારી, દૈવી સંપત્તિને રક્ષનારી, ત્રાનરૂપી તરવારથી પુત્ર, દાર અને વિત્તની ઇખ્ણારૂપ ત્રિશ્લને વિદારી આશીર્વાદરૂપ નિષ્કામ કરવાથી જીવનમુક્તિનું સુખ અનુભવાય છે; માટે તાળી પાડી રાસ રમવા ખીજા હાથ છટા છે. આ દેવીને યત્તદ્વારા જીવના ભાગ અપાય છે. આના આશય એવા છે કે મુમુક્ષુએ મમતા છેાડતાં હું જીવ છું એ ભાવ ત્યજી અવિદ્યા ઉપાધિ તે જ્ઞાનામિરૂપ બ્રહ્મવિદ્યામાં સમાવવાની છે. તેથી સમસુદ્ધિ પ્રાપ્ત થયે આ દેવી તૃપ્ત રહે છે, અને અવિદ્યા કે તેનું ંકાર્ય અડચણુ કરતું નથી. વળી સકામ ભક્તા પાતાના જીવને 🗮 બદલે પશુના જીવને અર્પે છે એના ખુલાસા એવા છે કે શાસ્ત્ર-વિધિથી ભાેગરૂપ જીવની ઉર્ધ્વગતિની જવાયદારી રાખી યજ્ઞમાં પશુનું બળીદાન આપી સ્વકાર્ય સિદ્ધ કરવામાં આવે છે. આ બળીદાનને **હિંસા** માનનારા કેવળ મૂઢ પામર, શાસ્ત્ર અનિભિત્ર તર પશુએ છે. એવા મત પ્રમાણે ત્યાયાધીશ ફાંસી આપે, યમ-રાજા પ્રાથા લે, વગેરે પણ હિંસા ગણાવી જોઈએ. આ દેવીને કુંવારી માનવામાં આવે છે તેનું કારણ એ છે हे सा काहा 

सा परागतिः एषा ब्राह्मी स्थितिः ઇત્યાદિરૂપા આ પ્રકાવિદ્યા છે; માટે એનાથી પર કાઇ છે નહિ તથા જગત્ના ભાગ અવિદ્યામાં છે; માટે કર્તૃત્વ ભાકતૃત્વ ભાવ વિનાની આ પરા દેવી કુંવારી કહેવાય છે. આનાં દર્શન પછી જગત્ ત્રણે કાળમાં રહેતુંજ નથી તેથી મહાકાળી, મહાલદ્ધમી અને મહાસરસ્વતીરૂપા અનાદિ અનન્ત સત્તારૂપ આ શક્તિ સર્વને અખંડાનન્દ અપેં છે.

ચાર વેદ, પદ્ર શાસ્ત્ર અને ૬૪ કલાવાળી બ્રહ્મવિદ્યારૂપ આ દેવીની ૬૪ કલાઓ છે; માટે ૬૪ યાગીનીઓનાં સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવેલાં છે. આ દેવી ગદા ધરે છે તેનું કારણુ રજોગુણુ સમૃદ્ધિના આધાર હોવાનું દર્શાવ છે અને ધન આપનાર ગણાય છે. અપ્તી તીથિ કે જે પાંચ ભૂત, સૂર્ય, ચંદ્ર અને પુરૂપ મળી આઠ મૂર્તિઓથી આપ્યું જગત્ વ્યાપક છે તે સર્વને પાષનાર યત્ર છે તે દિવસે સમષ્ટિ તર્પણુ માટે હવન થાય છે અને યજમાન પાતે નિરાહાર રહી અમિદેવની ઉપાસના કરે છે. તેથી સંપત્તિ પ્રાપ્ત થાય છે માટે ધનની ઈચ્છાવાળાએ અમિદેવની યત્રરૂપે ઉપાસના કરવાનું વિધાન છે.

धनिमच्छेदहुताशनात् એમ કહેવાય છે. એવી વ્યવહાર તથા પરમાર્થમાં સિદ્ધિ આપનાર શ્રી આદ્યશક્તિ, ઉપનિષ્, વિદ્યારૂપી ધનુષવં અને એાંકાર પ્રશુવરૂપ શેર (ભાલાં) વડે સર્વ પ્રાણી-એાને મંગળ આપો.



### ॐ श्रीभास्करः

ब्रह्माण्ड संपुट कलेवर मध्यवर्ति, चैतन्य पिण्ड मिव मण्डल मस्ति यस्य । आलोकितोऽपि दुरतानि निहन्ति यस्तं, मार्तण्डमादि पुरुषं प्रणमामि नित्यम् ॥

જગત્ના વ્યવહારને પ્રસારનારું અસાધારણ કારણ શ્રીસૂર્ય દેવ છે. પદાર્થ માત્રને સ્કૃતિ આપનાર પ્રકાશતત્ત્વ સર્વના જીવનરૂપ છે. જ્યાં સૂર્યના પ્રકાશ એાછા પડે છે ત્યાં આરાગ્યતાના સાંસા પડે છે. માત્ર સડા, દુર્ગન્ધ, મલીનતા વગેરે વિનાશક તત્ત્વાના વિરાધી અને આરાગ્યતા તથા સુખ સંપત્તિના પ્રદાતા હાવાથી જગતનी संस्थितिने। पासक श्रीसूर्यदेव विष्णु भूर्ति अने नारायण સ્વરૂપ છે. જેમ શરીરમાં જ્ઞાનપ્રકાશ હાવાથી શરીર જીવતું, મ ગળમય અને ચતુર્વિધ પુરુષાર્થનું અપ્રતિમ કળ મેળવવાનું સાધન છે, તેમ શ્રીસ્વેદેવતાના સ્કૂરણથીજ અખિલ જયત્ની પ્રવૃત્તિ છે અને તેથીજ અન્તર્યામી સ્વયંજ્યાતિષ્ આત્માના દર્શાન્તરૂપ આ દેવ છે. આત્માને રથિનની ઉપમા ઉપનિષદ્માં આપેલી છે. आत्मानं रियतं विदि तेमक आ सूर्यदेवने। पश् २४ छे. आत्माना २४ने ઈન્દ્રિયાર્પ ધાડા છે, તા આ સુર્યદેવના રથને સાત ધાતુના તત્ત્વરૂપ ધાડા છે. ખુદ્ધિ જેમ આત્માના રથના સારથી છે તેમ અરૂબદેવ આ રથતા સારથી છે. વિષયામાં જેમ ઇન્દ્રિયારૂપ ધાડા વિચરે છે તિમ ભૂત પ્રપંચમાં આ સાત ધાતુઓ જેનાં શરીરા બને છે તેના પ્રચાર છે. શુદ્ધિના વિકાસ જેમ મુક્તિ આપી નિશ્ચિંત કરે છે

તેમ અરુણ દેવ, પ્રાણીઓને દેવ, ઋષિ અને પિતૃઓના રહ્યુમાંથી અર્ધ્યપ્રદાન અને સન્ધ્યાવન્દનથી રુણુમુક્ત કરે છે. પરાવિદ્યા વ્યલ-વિદ્યા જેમ પરમ પ્રકાશરૂપ પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરાવી સર્વ સિદ્ધિપ્રદા ખને છે, તેમ શ્રી ગાયત્રીદેવી આ સૂર્યનારાયણના પરમ તત્ત્વને પ્રાપ્ત કરાવી સર્વ સિદ્ધિ અપાવે છે. માટેજ વ્યાલણોએ જમત્ના સર્વ પદાર્થોનું વ્યલાપણ કરી શ્રીગાયત્રીદેવીનાજ આશ્રય સંભાલ્યા છે અને ત્રિકાળ સન્ધ્યાદ્વારા પરમ પવિત્રતાની સિદ્ધિ માની છે.

સન્ધ્યાવન્દનની સામાન્ય સમજ અત્ર આપવી અસ્થાને નહિ ગણાય.

સંધ્યા એટલે બે ચીજનું જોડાણ. તે એવી રીતનું કે એક ચીજ દેખાતી બંધ થાય અને બીજ દેખાવા લાગે તે સંધીના વખત સંધ્યાના સમય કહેવાય છે. આ વખત બીજા બધા વખત કરતાં ધણા કિમતી છે. કારણ કે જેને જવું હાય, અને જેને નવું આવવું હાય તે બન્ને એમ ધારે છે કે પાતાથી બને તેટલા બીજા ઉપર ઉપકાર કરી લેવા. દાખલા તરીકે:—જ્યારે એક વાઈસરાય વિલાયત જાય અને બીજો આવે તે વખતે જે હક્ક પ્રજા માગે તે આપવા ખુશી હાય છે, વળી કાઈ પરદેશ જવું હાય તે વખતે છાકરાં, ધાલણ, પાકાશી, સગાંસંબંધી વિગેરેની પ્રીતિ મેળવી જાય છે, અને જ્યારે પાછા આવે છે ત્યારે બધા સામે લેવા જય છે. એવીજ રીતે દિવસ જ્યારે ઉમે અને રાત્રિ રજા લે અથવા રાત્રિ આવે અને દિવસ અસ્ત થાય તે વખતે પ્રજા શુદ્ધ મનથી જેવી ઈચ્છા કરે તેવું ફળ મળે છે. કારણ કે સ્વંદેવમાં એવી શક્ત છે કે પાતાના માત્ર સ્વલાવથીજ સર્વ જગતનું કલ્યાણ કરી શકે. તડકાથી હવા સુધરે છે, જીવજ તુંતા બગાડા અટકે છે, દુર્ગંધ

e achaea

દૂર થાય છે, પાણી નિર્મળ ખને છે, પૃથ્વીમાં વનસ્પતિ ઉગે છે, મતુષ્યના શારીરમાં સ્પ્રતિં આવે છે અને આળસ તજી પાતાના કાર્ય પરાયણ થવામાં પ્રાણીમાત્ર આતંદ પામે છે. જો આવી શક્તિ સૂર્યની સ્વભાવિક છે તેા પછી આપણે આપણા સુખરૂપ સાધન માટે ખાસ તેને વિનંતી કરવી અને તેની ઉપાસના નિર્મળ મન રાખી કરવી. જો તે ઉપાસનાથી કળ માગીએ તા જરૂર **વ્યાપણા સ**ંકલ્પ સિદ્ધ થાય છે. જેમ ખેડુત જમીન ખેડી રાખે છે અને વરસાદ અનની ઉત્પત્તિ ધારી આપે છે. તેમજ આપણે **ચ્યાપ**ણી **ખુદ્ધિરૂપી ખેતરને સારી ભાવનારૂપી ખેતી**થી તૈ**યાર** કરી રાખી હાય તા તે સૂર્યદેવનું અસાધારણ તેજ આપણને વિદ્યા, તપ, તેજ અને આળાદી આપે છે. આ સંધ્યાના સમયમાં આપણી નિદ્રા અને જાગૃતિનું જોડાણ હૈાય છે; એટલે સવારમાં નિદ્રા મટતી હાય અને જાગવાનું શરૂ થતું હાય, અથવા સાંજે જાગૃતિ એ: છી થતી જતી **હે**!ય છે અને નિકા આવતી **હે!**ય છે તે વખતે આપહાં મન પાતાની શક્તિને પ્રસારતું હેાય છે અગર લીન કરતું હોય છે તે વખતે મનમાં મેલ થાડા હાય છે. આસ-પાસની લાલચા દૂર હાય છે. પંખી, પશુ તથા બીજા પ્રાણીની સ્થિતિ પણ શાંતિમય હાય છે. સર્વત્ર શાંતિ પ્રસરેલી હાય છે: એટલે મન સ્થિર થઈ શકે છે, અને જ્યારે મન સ્થિર હોય છે, ત્યારે મહા સુખ મળે છે, તે વખતે કથર અર્પણ છાહિથી જે સંકલ્પ થાય છે તેનું કૃળ જરૂર મળે છે. આપણા શ્રાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે સંધ્યા ન કરવાથી પાપ થાય છે પરંશ કરવાથી કંઇ વિશેષ કળ નથી એનું કારણ એ છે કે જેમ સ્તાન નહિ કરવાથી શરીર ભગડી જાય પણ નાહવાથી કાંઈ વિશેષ જાહું ન થાય તેમ જો સંધ્યા ન કરીએ તે મનમાં મેલ ચડતા નય

<u>ૡૼઌૻૡૻૡ૽૾ૡ૽૿ૡ૽૿ૡ૽૿ૡ૽૿ૡ૽૽ૡ૽૽૱૱૱૱૱</u>

છે તેથી મન બગડે છે. દુષ્ટ વિચારો (મન) કરે છે. ન ખાવાના ખારાક તરફ દૃત્તિ ખેં ચાય છે. કામ, ક્રોધ, લાલ, ધર્મા વિગેરે દુર્ગુણા વધે છે અને તેથી આ લાક કે પરલાકમાં દુ:ખ થાય છે. સંધ્યા કરવાથી આપણા પાપ આપણી નખરે આવે છે, આપણને તેના પશ્ચાતાપ થાય છે, આપણી ભૂલ માટે ક્ષમા માગવામાં આવે છે તેથી આપણે વધુ પાપ કરતા અટકીએ છીએ; અથવા જેમ ખને તેમ થાડાં પાપ કરવા ધારીએ છીએ. આથી મન નિર્મળ થાય છે અને આપણને એક જતાનું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. સંધ્યામાં પ્રાણાયામ આવે છે એથી પેટના રાગા દૂર થાય છે, હૃદયની એક જતાનું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. સંધ્યામાં આવા શરીરમાં લાહી પુષ્ટી આપનું રહે છે. લસ્મ લગાડવાથી નીએ પ્રમાણે કાયદા થાય છે:–(૧) શરીરની દુર્ગંધ બહાર નીકળતી અટકે છે, (૨) બહારના છવ જ તુઓ વ્યાધિ કરી શકતા નથી, એક એનો પત્તા નથી એવી ભાવના કરાવે છે, (૪) અમિ કરી તેમાં જેશે એનો પત્તા નથી એવી ભાવના કરાવે છે, (૪) અમિ કરી તેમાં છે એવી ભાવનાથી ત્રાત્વાળી ખુદ્ધિ થવાને સુચવે છે, કરી નાખે છે એવી ભાવનાથી ત્રાત્વાળી ખુદ્ધિ થવાને સુચવે છે, (૫) જો સામાન્ય રાખ કે જેના ઉપર કાંઇ મંત્ર ભણવામાં આવતા નથી અથવા તો જે રાખ ઉત્તમ પદાર્થીની ખતેલી હોતી તથી તેવી રાખમાં આવા કાયદા છે, તો પછી યત્તમાં ધી, તલ, શ્રીકળ, સાપારી, સર્વાંથધી, પીપળા, સમી વિગેરે પદાર્થીને હોતી તથી તેવી રાખમાં આવા કાયદા છે, તો પછી યત્તમાં ધી, તલ, કરી તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું નથી! આચમન શા માટે લેવાં? માત્ર મેલ કરે તે કહી શ્રકાતું હાતા માત્ર માત્ર મેલ કરતાં હલકું છે અને માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર કરતાં હાલકું છે. અને માત્ર માત્ર માત્ર કરતાં હાલક માત્ર મા

પૃથ્વી એમાંથી ઉત્પન્ન થઇ છે. વળી જળમાં એવા ખાસ ગુણ છે કે પોતાના આધારથી ખનેલ ચીજને કદી બ્હાંહે નહિ પણ ઉંચી રાખે વળી જેટલી ઉંચાઈથી જળ નીકળ તેટલી ઉંચાઈએ પાછું જાય છે. (The water seeks its own level) આ ઉપરથી જળ એ પવિત્ર કરનાર, પોતા સમાન બળ આપનાર અને ઉત્તમ ગતિને પ્રાપ્ત કરાવી રક્ષણ કરનાર છે. એ જળની અંદર આપણા મનના વિચાર પ્રેર્યો હોય તો તે વિચાર તે જળ દ્વારા સિદ્ધ થાય છે. માટે બ્લાક્ષણો સંકલ્પ કરી જળ મૃકે છે, અને તેથી ધાર્યુ કામ પાર પહે છે. આવા કારણને લીધે સંખ્યા વંદનમાં તે પદાર્થોની આવશ્યકતા=જરૂર છે. સંખ્યા કરવાના જોઇએ અને તે દાખલ થાય ત્યારે ઉભા થઇને નમસ્કાર કરવા જોઇએ અને તે દાખલ થાય ત્યારે ઉભા થઇને નમસ્કાર કરવા જોઇએ અને જયારે જાય ત્યારે પણ વંદન કરવું જોઇએ. તેવી રીતે સૂર્ય નારાયણ જયારે દર્શન આપે અને વિદાય થાય ત્યારે આપણે શુદ્ધ મન, તન અને વાણીથી ઉભા થઈ વંદન કરવું જોઇએ અને ઉદય અને અસ્ત દશામાં એક રૂપતા આપણી પણ રહે એમ ઇચ્છવું જોઇએ.
જે પુરૂષ જનાઈ ધારણ કરતા નથી તેને શ્રી ગાયત્રીનું દર્શન નથી. કારણ સંખ્યાવ દનના પ્રયાગદાર ગાયત્રી શક્તિનં આહવાહન છે કે પાતાના આધારથી ખતેલ ચીજને કદી ખુડાડે નહિ પણ

જે પુરૂષ જનાઇ ધારણ કરતા નથી તેને શ્રી ગાયત્રીનું દર્શન નથી. કારણ સંધ્યાવ દનના પ્રયાગદ્વારા ગાયત્રી શક્તિનું આદ્વાહન થાય છે. બહિરન્તર્ શુદ્ધિથી, ભરમમય ભાવનાથી, જલ બળના સંકલ્પ દાહર્યથી તથા શ્રીગાયત્રીના મંત્રના ઉચ્ચાર થવાથીજ તે શ્રક્તિ પ્રસન્ન થાય છે. તેથી અદષ્ટ કળ અર્પી કૃતકૃત્ય કરી પરમપાવન કરનારી ગાયત્રીદેવી પ્રસન્નતાપૂર્વક સ્પેદેવદ્વારા સ્વપ્રકાશ પરમ સુખરૂપ પ્રતિ પ્રેરે છે. જ્યારે મનુખ મરે છે ત્યારે તેના શ્રબને યત્રની આદ્રતિરૂપે અમિદ્વારા તે પ્રાષ્ટ્રીના ઇષ્ટદેવને આધીન કરાય

છે. તેથી યન્નાપવીત કે જે દ્વિજનું ઇતર દે<mark>વાના</mark> વિધ્નામાંથી સંરક્ષક છે તે જે પુરૂષાે યથાવિધિ ધારણ કરતા નથી તેને આહૃતિરૂપે અભિદેવ સ્વીકારતા નથી તેથી તેમના ઇષ્ટ્રને પ્રાપ્ત ન થતાં પરમ દુર્દશાને પામે છે માટે જેનાઇ ધારણ કરવીજ જોઇએ. સંધ્યા વન્દન કરવુંજ જોઇએ. શ્રીગાયત્રીની પ્રસન્નતાપૂર્વક શ્રીસૂર્યનારા-યહાની સ્તૃતિ કરવા**થીજ ઐહિક આ**મુષ્મિક સુખ પામવા ધર્મ સમજવાજ જોઇએ. જે પુરૂષા જનાઇ પહેર્યા વિના અમે હિન્દુ છીએ, વૈષ્ણવ છીએ વગેરે ભારતભૂમિના પુત્ર થવાના હઃકાર થવા માગતા હાેય તેણે નક્કી સમજવું કે જેમ નાટકના વેશથી ખરૂં રૂપ પ્રાપ્ત થતું નથી તેમજ ફાક્ટ બાલે વા માને દ્વિજપહાં આવતુંજ નથી. તા પછી ઈશ્વર દર્શનની આશા ખાટી. ખલકે મતુષ્ય અવતારનું કાર્ય રખડી પડે છે. ધારા કે જેવી સાવના તેવું કળ મળે છે. માટે કદાચ વૈકુંઠમાં વાસ મળે પણ તે જો સર્પરૂપે અગર દૂતરૂપે મળે અગર વિષરીત કર્તવ્ય કરવા માટે પ્રાપ્ત થાય તા તે ઇપ્ટજ ન હાય, માટે આ ચર્મચક્ષથી તથા મનને કાવે તેવા તર્કથી અગમ્ય માર્ગના પ્રકાશ શાસ્ત્ર દર્શન વિના થાય નહિ માટે શાસ્ત્રામાં સંપૂર્ણ શ્રહા રાખી યથાવિધિ કર્મ થાય તાેજ તે કળ મળે નહિતર શાસ્ત્ર કહે છે કે જે પુરૂષ ભારતભૂમિમાં જન્મી, દ્વિજ થઈ, જેનાઈ પહેરી સંધ્યા ન કરે તા તે સદા આ લાકમાં અપવિત્ર છે અને મુવા પછી કૃતરા થાય છે એ યથાર્થ છે.

> सन्ध्या येन न विज्ञाता सन्ध्या येनाऽनुपासिता । सजीवन् शूद्रता मेति मृतश्च श्वामि जायते ॥ गोमिल

# सन्ध्याहीनोऽशुचि नित्य मनर्हः सर्व कर्मसु । यदन्यत् कुरुते कर्म न तस्य फल्माग् भवेत् ॥

માટેજ પ્રત્યક્ષ સૂર્યદેવ કે જેના અનન્ત ઉપકારા છે, જે નિઃસ્પૃ-હતાથી રક્ષા કરે છે, અને પાતે નિયમમાં રહે છે, તેના જે પુરૂષ વિધિપૂર્વક સંધ્યાવંદન અને ગાયત્રીના જપદ્વારા સત્કાર નથી કરતા તે સમાન કાઇ કૃતશ્રી અને આત્મહત્યારા નથી. માટે વિષયાની હદ રાખી, નિયમથી વર્તી, શાસ્ત્રવિહિત ભાગદ્વારા યાગ સાધવા શ્રી સૂર્યદેવની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કરવી કે જેથી પરમ કર્ણાળુ, સર્વશ-ક્તિવાન, સર્વવ્યાપક સાક્ષાત્ વિષ્ણુસ્વરૂપ, વિશ્વસૂર્તિ, જગિન્નયંતા, સર્વના સાક્ષી શ્રીસૂર્યદેવ સદા સર્વને સુખસંપત્તિ, શાન્તિ અને દીર્ઘાયુષ્ય અર્પે.

> आरोग्यं भास्करादिच्छेत् धनमिच्छेद् हुताशनात् । मोक्षं महेश्वरादिच्छेत् ज्ञानमिच्छेज्जनार्दनात् ॥



## स्वराज प्रतिमा दर्शन.

ब्रह्मा विष्णु रुद्र हुताशौरविचन्द्रा । विन्द्रो वायुर्यज्ञ इतीत्थं परिकल्प्य ॥ एकं सन्तं यं बहुधाहुर्मति भेदात् । तं संसार ध्वान्त विनाशं हरि मीडे ॥

પ્રo ૧—સ્વરાજ્ય એટલે શું?

ઉ૦—સ્વ એટલે પાતે અને રાજ્ય એટલે જેથી લોકા નિયમમાં વર્તે એવી સર્વનું હિત કરનારી સત્તા. એ પ્રમાણે સ્વરા-જયના અર્થ એવા છે કે રાજા અને પ્રજા સર્વના લાભ જાળવી સુખી રહે એવું બંધારણ.

પ્રo ર—એવું બંધારણ કાણ કરી શકે ?

ઉ૦—જે રાજા એમ સમજે કે પાતે પ્રજાના સમાન લાવથી બધા હક્ક જાળવનાર વિશ્વાસુ વ્યવસ્થાપક છે તેથી પ્રજાનાં ધન વગેરેના ઉપયાગ પ્રજાનાં સુખ સંપત્તિ અને શાન્તિ વધાર-વામાં કરવાના છે પણ પ્રજાને દુઃખી કરી બહારથી બીજા સુખી દેખે એવા દેખાવ કરી કેવળ પાતાની માજમાં માટે ઉપયાગ કરવાના નથી તે રાજા પ્રજાના વિશ્વાસપાત્ર માણસાને અધિકાર આપી આવું બધારણ કરી શકે. રાજા ચાપ્પી દાનતથી પ્રજાના સુખમાં પાતાનું સુખ અને ભૂષણ માની, પાતે પણ ઈશ્વરના જવાબદાર છે એમ સમજતા હાય, પ્રજાને પાતાના હક્ક ભાગવવા સ્વતંત્રતા આપવા ઈચ્છતા હાય, અને તે પ્રકારે પ્રજાને યાગ્ય બનાવી વિશ્વાસ મેળવતા હાય તે પ્રજાને સત્તા આપી સ્વરાજ્યનું બધારણ બાંધી શકે.

**પ્ર૦ ૩**—રાજસત્તા અને પ્રજાસત્તામાં શું ફેર છે !

ઉ૦—રાજસત્તામાં રાજાની ઇચ્છાજ અમલમાં આવે તે ઇચ્છા વિરુદ્ધ કાઇ કંઇ પણ ખાલી શકે નહિ એવી સત્તાને રાજ-સત્તા કહે છે. અને પ્રજાસત્તામાં પ્રજાના મત શું છે તે જાણી સુધારા વધારા કરી પ્રજાની ધારણા પાર પાડવા રાજા સંમતિ આપે છે એટલા ફેર છે.

**પ્ર૦ ૪**—સ્વરાજ્યથી શું કાયદા થાય ?

ઉ૦—પ્રજા પાતાનાં દુ:ખને મટાડવા પાતાના બધાં સાધન કામે લગાડે. દેશમાં આવક કેમ વધે, જાવક કેમ ઓછી થાય, આળાદી કેમ પ્રસરે, વિદ્યાહુત્રર કેમ વધે અને પાતાના સાધનાના ભાગ પાતે કેમ વધુ લઇ શકે તેવા ઉપાયા યાજવા છૂટથી પાતાના અભિપ્રાયા દર્શાવી ગેરવ્યવસ્થા, અનીતિ અને મનની મુંઝવણ મટાડી શકે.

'No 'U-- આવા યાગ ક્યારે બને ?

ઉ૦—જ્યારે પ્રજામાં એકસંપ થાય, મનાવિચાર એકસરખા થાય, કામ કામના રાગદ્રેષ દૂર થાય, જનસમાજનું હિત જાળવવા લાયક નિઃસ્વાર્થી વ્યક્તિએ (પુરૂષો) કેળવણી પામી યામ થાય, અને રાજકીય વ્યવસ્થાને શાલાવી શકશે એવા સંપૂર્ણ ભરાસો રાજના મેળવી શકે ત્યારે આવા સ્વરાજ્યના યાગ ખને.

પ્રo ૬—કેવી કેળવણીથી આવી યાગ્યતા મેળવી શકાય ? ઉ૦—જુદી જુદી કામની શારીરિક, માનસિક, આર્થિક, નૈતિક, વ્યાવહારિક અને પારમાર્થિક સત્તા કેવી અને કેટલી છે, કેટલે અંશે તેનું એક્ય થઈ શકે છે, કેવી રચનાથી રાજતંત્ર આખાદ નબી શકે, નિપજ ખર્ચનાે સંપૂર્ણ અનુભવ મળે, વ્યાપાર, ઉદ્યાંગ, કેળવણીની હરીકાઈમાં કેટલા જય કેવી રીતે મળે, અને ન્યાય, નીતિ, કેળવણી તથા પ્રજ્યસંરક્ષણ અર્થે સુધરાઈ, સેના વગેરેના બધા ખુલાસા આપી શકાય તેવી શક્તિ જે કેળવણી આપી શારીરિક આરાગ્યતા, નૈતિક મનાબળ અને નિઃસ્વાર્થ પ્રેમ પ્રસારી શકે તે કેળવણીથી સ્વરાજ્ય ચલાવવાની યાગ્યતા મેળવી શકાય.

પ્રo ૭—આવી કેળવણી કેમ લઇ શકાય?

ઉ૦—શુદ્ધ હૃદયથી ગુરૂ શાસ્ત્રના વચન ઉપર વિશ્વાસ રાખી શાસ્ત્ર ખતાવે તેવા વિધિથી અભ્યાસ કરવાથી આવી કેળવણી મળે છે.

**૫૦ ૮**—શુદ્ધ હૃદય એટલે શું?

ઉ૦—હૃદય એટલે ત્રાનને રહેવાનું સ્થાન. ત્રાન અત્રાનર્\ી અંધકારથી ઢંકાઇ ગયું છે તેથી અઢંકાર, અિલમાન, દમ્લ અને અદેખાઇથી અશુદ્ધ ખને છે. તેવી લાવના વિના, શાસ્ત્ર કહે છે તે સત્યજ કહે છે અને ગુરૂ કહે છે તે શાસ્ત્રના પ્રમાણથી અનુલવપૂર્વકજ કહે છે એવી દઢ શ્રદ્ધાવાળાં હૃદયને શુદ્ધ હૃદય કહે છે.

**પ્ર૦ ૯—શાસ્ત્ર** એટલે શું?

30—જે વસ્તુ આંખે દેખાય છે અને કાને સંભળાય છે તે વસ્તુ તેવીજ છે કે જુદી જતની છે તથા તેથી વધુ ખીજી કાઈ ચીજ છે કે કેમ તથા કાઇ વસ્તુ મેળવવા ઇચ્છા હાય પણ તે કેમ અને કર્યાથી મળે તે ન જણાતું હાય એવી ખધી જાતના નિર્ણયથી અદ્રશ્ય વસ્તુના જે ખાધ આપે અને ખુદ્ધિને ખીલાવી પાકી સમજ આપે તથા હિતકારી વિધિ કરવા કહે તેને શાસ્ત્ર કહે છે.

*(\*\*\*\*\*\**\*\*\*\*\*\*\*\*\*

પ્રo ૧૦ – આંખે દેખાય અને કાને સંભળાય તે શિવાય ખીજા પદાર્થી છે?

ઉ૦---શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવાથી તે કયા છે, અને કેવા છે તે જણાય છે.

પ્રo **૧૧**—કયા શાસ્ત્રનાે અભ્યાસ કરવાથી અદસ્ય પદાર્થો જાણી શકાય ?

30—દેશ, કાળ અને પદાર્થની અપેક્ષાએ અનેક શાસ્ત્રો છે, દરેક ચીજ કેમ ઉત્પન્ન થાય છે, ટકે છે અને નાશ પામે છે, વગેરે કાર્ય કારણના વિચાર દર્શાવનાર સાધન અનન્ત છે. કાઈ દેશમાં, આ લાકમાં સાથી વધુ સુખી કેમ થવાય તેવા પ્રયાસ કે જેને પ્રવૃત્તિ કહે છે તેનેજ મુખ્ય ગણવામાં આવે છે. કાઈ દેશમાં, આ પદાર્થા દેખાય છે તે બધા નાશ પામે છે તથા મેળવવામાં જેટલું કષ્ટ ભાગવવું પડે છે તેટલું સુખ આપનારા નથી એમ માની જેમાં દુ:ખ નહિ પણ સુખ ધણું હાય તેવી વસ્તુ મેળવવાના જેમે માની જેમાં દુ:ખ નહિ પણ સુખ ધણું હાય તેવી વસ્તુ મેળવવાના શત્તે જે કાવે તેવે રસ્તે જવા તેવું જ્ઞાન મેળવવા તે જાતનાં શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરે. રસાયણશાસ્ત્ર, ભૂસ્તરશાસ્ત્ર, વનસ્પતિશાસ્ત્ર, પદાર્થવિજ્ઞાન વગેરે પ્રવૃત્તિશાસ્ત્ર, છે, જ્યારે ધર્મજ્ઞાનનાં શાસ્ત્રો નિવૃત્તિ-શાસ્ત્ર છે. તેના અભ્યાસ છે.

પ્રo ૧૨—ભારતભૂમિના બાળકા માટે કરોા અભ્યાસ હિતકારી છે?

ઉ૦—ભારતભૂમિનાં બાળકા કાશુ મનાય તે સમજ્યા પછી જાણી શકાય.

#### **૫૦ ૧૩**—ભારતભૂમિર્ના ભાળકા કાર્ય મનાય ?

ઉ૦—ભારત શખ્દના અર્થ વિચારતાં ભા એટલે ત્રાન અને રત એટલે રાજ—એટલે ત્રાનમાંજ જેઓ મગ્ન રહે છે એવા નિવૃત્તિમય પુરૂષોના વ શજો ભારતભૂમિનાં ખાળકા કહેવાય છે. પણ કાળ અને વસ્તુસ્થિતિને અનુસરીને જેના જન્મ ભરતખંડમાં થયલા હાય છે અને ધણા વખત થયા રહેવા લાગ્યા છે તેઓ પણ ભારતભૂમિનાં ખાળકા કહેવાય છે. તેથી હિન્દુ, મુસલમાન, પારસી, યુરેઝીઅન વગેરે ખધા (Indians) હિન્દના વત્ની ગણાય છે પણ ખરી રીતે તા ભારતભૂમિના ધર્મશાસ્ત્ર પ્રમાણે જે વતેં અને જેના પૂર્વજો ભરતખંડમાંજ પ્રથમથી નિવાસ કરતા આવ્યા હાય તેને હિન્દુ અગર ભારતભૂમિના ખાળકા ખરી રીતે કહી શકાય છે.

પ્ર**૦ ૧૪**—ધર્મ એટલે શું?

ઉ૦—જે કર્મથી જીવન ઉત્તમ ગતિમાં ધારી શકાય, પરિ-ણામે પણ દુઃખ ન થાય અને જેને પાળવાથી સર્વ સુખી થાય એવાં કર્મને ધર્મ કહે છે.

પ્ર**૦ ૧૫**—એવાં ક્યાં કર્મ છે?

ઉ૦—ધીરજ, ક્ષમા, મન ઉપર દાખ, ચાેરીથી દૂર રહેવું, પવિત્રપણું, ઇન્દ્રિયાેને કબજે રાખવી, મુદ્દિની સ્થિરતા, સદ્દવિદ્યા, સંસત્ય અને ક્રોધ કરવાથી દૂર રહેવું આ દશ ધર્મનાં લક્ષણા છે.

પ્રo ૧૬—આ ધર્મનું કળ શું?

ઉ૦—શ્રેષ્ઠ રાજ્ય, સંપત્તિ, સુખભાગ, ઉત્તમ કુળમાં જન્મ, સારૂં રૂપ, વિદ્વત્તા, દીર્ઘાયુ અને આરાગ્ય આ સલળું ધર્મનું કુળ છે.

\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*

<del>⋈</del>≛±±±±±±±±±±±±±±±±±±±±±±₩

૫૦ ૧૭ -- આવા કયા ધર્મ છે?

4

d બ

4

ઉ૦ - આવા ધર્મ સનાતન ધર્મ છે.

ઉ૦—આવા ધર્મ સનાતન ધર્મ છે. પ્ર૦૧૮—સનાતન ધર્મ એટલે શું ? ઉ૦—સનાતન એટલે જગતની જ્યારથી ઉત્પત્તિ થઇ ત્યારથી સત્યરૂપે એકરૂપે ચાલ્યા આવેલા ફેરફાર વિનાના જીનામાં જીતો. સત્ય અને પ્રિય ખાલવું, પણ સત્ય છતાં અપ્રિય અને પ્રિય છતાં અસત્ય એવું કદી ખાલવું નહિ, પરાપકાર કરવાથી પુણ્ય થાય છે અને ખીજાને દુઃખ દેવાથી પાપ થાય છે, જે

પાય થાય છે અને બીજાને દુ:ખ દેવાથી પાપ થાય છે, જે મરા મરા પછી પણ પાછળ ચાલે છે તે મિત્રરૂપ ધર્મ સનાતન ધર્મ છે. જેને હણવાથી પ્રાણી હણાય છે અને જેની રક્ષા કરવાથી જે રક્ષા કરે છે તે સનાતન ધર્મ છે.

પા ૧૯—આ ધર્મ કાના છે!
ઉ૦—આ ધર્મ હિન્દુના છે.
પા ૧૦ ૨૦—સનાતન ધર્મ હિન્દુ ધર્મજ છે તેનું કારણ શું! બીજા ધર્મમાં ઉપર લખેલ લક્ષણ કે કળ નથી!
ઉ૦—ઉપર લખેલા ૧૦ લક્ષણા તથા કળ સર્વ ધર્મનાં છે. ધર્મ ખે પ્રકારના છે. સામાન્ય ધર્મ અને વિશેષ ધર્મ. સામાન્ય ધર્મ ખે પ્રકારના છે. સામાન્ય ધર્મ અને વિશેષ ધર્મ. સામાન્ય ધર્મ ખે પ્રકારના છે. સામાન્ય ધર્મ અને વિશેષ ધર્મ. સામાન્ય ધર્મ ખે પ્રકારના છે. પણ વિશેષ ધર્મ જુદા જુદા હાય છે. બીજા ધર્મા સનાતન કહેવાતા નથી, કારણ કે જેવા હિન્દુ ધર્મ પૃથ્વીપરના સર્વ વિદ્યમાન્ ધર્મમાં જુના છે તેવા બીજો ધર્મ નથી એડલ જ નહિ પણ હિન્દ ધર્મમાં સત્ય તત્ત્વ ખતાવેલાં છે તે 📲 એટલુંજ નહિ પણ હિન્દુ ધર્મમાં સત્ય તત્ત્વ બતાવેલાં છે તે કાઈ પણ દિવસ નાશ નહિ પાત્રે પરંતુ જેને સેવવાથી સર્વ પ્રાણીઓના હદયમાં અખંડ અવિનાશી સુખ મેળવવાની ઈચ્છા 📲 છે તે તુમ થઈ તેનું સુખ પામે છે. માટે તેને સનાતન ધર્મ કહેછે.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

#### **૫૦ ર૧—**-આવેા ધર્મ કયા શાસ્ત્રથી જાણી શકાય?

ઉ૦—સનાતન ધર્મ જાણવાના મૂળ આધાર વેદ છે. વિદ એટલે જાણવું એ ધાતુ ઉપરથી જ્ઞાનરૂપ વેદ ચાર પ્રકારે અનુભ-વાયા છે. તેનાં નામ ઋગ, યજીર, સામ અને અથર્વ. દેવાને કેમ પૂજવા વગેરે વિધિ ખતાવનાર કર્મકાષ્ડ, ઉપાસનાકાષ્ડ અને ત્<del>તાનકાલ્ડ આત્મક આ વેદાે</del> છે. આકાશમાં જેમ વ્યાપક વિજળી છે તેમ **વે**દ ધ્વનિ સર્વ કાળમાં સર્વ સ્થળે બ્યાપક છે. અતિ સુક્ષ્મ મુહિદ્વારા સમાધિ અવસ્થામાં આ વેદનું શ્રવણ થાય છે માટે શ્રુતિ કહેવાય છે. તેના કાઈ કર્તા નથી માટે અપારૂપેય મનાય છે. પરિપક્વ મુદ્ધિથીજ આ વેદ સમજાય છે. બીજા માટે મત, યાત્રવલ્કય, પરાશર વગેરે ઋષિમુનિઓએ વેદ સમજ્યા પછી રમરણપૂર્વક લખેલું છે, તેને સ્મૃતિઓ કહે છે તેથી ઉતરતી કાેટીના મનુષ્યા માટે પુરાણા છે. જેમાંથી જગતની ઉત્પત્તિ તથા ત્યાર પછીના દૈવી ઇતિહાસનું વર્ણન, રમુજીભરેલા દાખલા અને વાર્તાઓદ્વારા આપણને મળે છે. જે અર્થ વેદ અને સ્મૃતિઓ દર્શાવે છે, તેજ અર્થ પુરાણા દર્શાવે છે. સ્મૃતિઓમાં મતુષ્ય જીવનની રહેણી, વ્યવહાર વગેરેના સર્વ નિયમા પણ દર્શાવ્યા છે. આ ઉપરાંત માતા, પિતા, ભાઇ, ખહેન, વગેરે તરક કેમ વર્તવું એવા સામાન્ય નીતિના ખાેધ સદ્ધિત ધર્મનાં મૂળ તત્ત્વાની સમજ આપ-નારા રામાયણ તથા મહાભારત નામના ખે ઇતિહાસો છે. એ પ્રમાણે શરૂ મુખે શ્રુતિ, સ્મૃતિ, પુરાણ અને ઇતિઢાસથી આપણે ધર્મ સમજ શકીયે છીયે.

ે**પ્ર૦ ૨૨**—ગુરૂ કાેેેબુ **કહે**વાય ?

એ શ્રુતિ કહે છે કે જેને ગુરૂ હાય તેનેજ શાસ્ત્રનું ત્રાન થાય છે. જે એવું ત્રાન આપે કે એક વસ્તુ જાણવાથી બધી વસ્તુનું ત્રાન થાય. एकेન विज्ञातेन सर्व विज्ञातं भवति ते જાણવા પછી બીજું જાણવું રહે નહિ, એવું ઈશ્વરનું પરમહિતકારી ત્રાન આપે તેજ ગુરૂ કહેવાય.

**પ્ર૦ ૨૩**— ઇશ્વર શું છે ?

ઉ૦—સર્વજ્ઞ, સર્વ શકિતમાન, સર્વ વ્યાપક એક વસ્તુ કે જેમાં જગત્તી ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય થાય છે, જે અનાદિ અનન્ત છે, જે પરબ્રહ્સ, પરમાત્મા, સસ્થિદાનન્દ સ્વરૂપ છે તે ઇશ્વર છે. एकमेवा द्वितीयम् (એકજ જેના શિવાય બીજીં નથી) એટલે જે સજાતીય, વિજાતીય અને સ્વગત લેદથી રહીત છે એવા ચૈતન્ય સ્વરૂપને ઇશ્વર કહે છે.

પ્ર૦ ૨૪—એવા ઈશ્વરનું જ્ઞાન શી રીતે થાય છે ?

30—ઇશ્વર એકજ છે છતાં લક્ષા, વિષ્ણુ અને મહેશ એ ત્રણ રીતે પ્રતીત થાય છે. લક્ષારૂપે સૃષ્ટિ રચે છે, વિષ્ણુંરૂપે સૃષ્ટિ ચલાવે છે અને રક્ષણ કરે છે અને મહેશરૂપે મૂળ સ્વરૂપમાં લય કરે છે માટે ત્રિમૂર્તિરૂપ ઇશ્વર કહેવાય છે. આ ત્રણ મુખ્ય રૂપ છે. એ શિવાય જયાં જેવી જરૂર ત્યાં તેવા રૂપે દેખાય છે.

પ્ર૦ ૨૫ –એક જાણે બધું શી રીતે જણાય ?

ઉ૦—શ્રુતિના અર્થને જાણનાર, ઇશ્વર પરાયણ રહેનાર અને હિતકારી ઉપદેષ્ટા સદ્યુરના પાસે જઈ પાતાને પ્રિય એવી વસ્તુનું અર્પણ કરી પ્રસન્નતા મેળવી પ્રણિપાત, પરિપ્રશ્ન અને સેવાથી શ્રદ્ધા, તત્પરતા અને ઇન્દ્રિયના નિમદ્ધ પૂર્વક ઉપદેશ ગ્રહણ કરવાથી આવા બાધ મળે છે.

પ્ર૦ **૨૬**—એવી કર્ષ્ટ વસ્તુ છે કે જે ભણ્યા પછી કાંઇ ભણ્યાનું રહે નહિ ?

ઉ૦—પિષ્ડ ( દેહ ) થી ખ્રહ્માષ્ડ, જીવથી શ્રિવ અથવા અવિદ્યાર્થી વિદ્યા જાણ્યા પછી કાંઇ જાણવાનું રહેતું નથી.

પ્રo **૨૭**—દેહરૂપી પિણ્ડ કેમ જણાય ?

ઉ૦ – શ્રી ગજાનના વાહન મૂલક રૂપે નિત્યાનિત્યના વિચાર કે જે ભાગવૃત્તિને ચારી યાગવૃત્તિને વધારે છે તે સુવિચા-રથી પિષ્ડને જણાય.

પ્ર૦ ૨૮— શ્રી ગણેશના વાહનનું આહ્વાહન શી રીતે કરવું ? ઉ૦— હું કે છું છું ? આ શરીર કેમ પેદા થયું ? આના કર્તા કે છું ? અને આ શેમાંથી ખન્યું ? એ પ્રશ્નથી સુવિચાર કર, જેથી શ્રી સરસ્વતીના જગત વૈચિત્ર્યના દર્શક, ઇશ્વરની એક કલાના વિસ્તાર સૂચક મયૂરની ઉર્ધ્વ ગતિથી તે વિચાર પ્રહ્નાજીના હંસ કે જે કર્મ પ્રમાણે કળ આપી નિશ્વયરૂપ ખની સાર શ્રહે છે તે દ્વારા શ્રી વિષ્ણુ ભગવાનના ગરૂડરૂપ બાધામૃત કે જેથી કર્મ તથા તેનાં ફળને અનિત્ય, અસાર અને દુ:ખમય ઠરાવી સુખરૂપ ત્રાનમાં પ્રવેશ કરાવી શ્રી મહેશના આનન્દ મૂર્તિ, તપ, ત્રાન, યત્રં અને દાનરૂપી ચાર પગવાળા અને જે ત્રાનથી વૈરાગ્યમાં અધિક સુખ દર્શાવી મોક્ષ એજ મતુષ્ય અવતારના મુખ્ય ધર્મ છે એમ સૂચવી ધર્મ સ્વરૂપ નન્દીથી એકતાનતા કરાવી શ્રી મહેશની કૃપા પ્રાપ્ત કરી કૃતકૃત્ય કરશે તથા ત્રાનયુક્ત સદાચારથી પ્રહ્મિવીનો મહિમા પ્રગટ કરી સ્વરાજ્યનું સામ્રાજ્ય પદ આપશે.

પ્રo ૨૯—સર્વ કર્મમાં શ્રી ગણેશને નમસ્કાર કરવાનું આ કારણ છે કે કાંઇ બીજાં ? ઉ૦—જયારે કાઈ શુભ કામના આરંભ કરવા હાય ત્યારે શ્રી ગણેશને નમરકાર કરવાનું કારણ આગળ સમજાવેલું છે એ ઉપરાંત એમાં આશ્રય એવા છે કે કર્તાએ પાતાની સ્થિતિ, સંપત્તિ, દેશ, કાળ, પાત્ર વગેરેના પૂરા વિચાર કરી તે કાર્ય કરવા માંડવું, માટેજ વ્યાક્ષણ ભણે છે કે શુદ્ધિ बुદ્ધિ सहिताय विष्णहराय श्री गणेशायनमः એ એમ સ્ચવે છે કે મનની શુદ્ધિયી છુદ્ધિ ઠેકાણે રાખી બધે નજર કરી આગળ પાછળના વિચાર કરી કામ કરશા તા વચ્ચે વિષ્ન નહિ આવે અને પરિણામે સુખી થશા. તેથી માહમાં આવી કૂલાઈ ગજા ઉપરાંત તાણાતાણીથી ખર્ચ વગેરે ન કરવા ભલામણ કરે છે એમ સમજવું.

પ્રo ૩૦—વિચારથી એક શરીરના શાધનથી આખા જગ-ત્તું જ્ઞાન મેળવવા વિચારને જુદી જુદી ભાવનામાં દેારવા શું શું કરવું જોઇએ ? અને કેવી રહેણી કરણી રાખવી જોઇએ ?

ઉ૦—૧ પાતાના વર્ણાશ્રમના ધર્મ પાળી મનાેળળ તપથી મેળવી ઇશ્વરની પ્રીતિ પ્રાપ્ત કરી આ દશ્યમાન પદાર્થ, અનિત્ય, જડ અને દુઃખરૂપ છે એમ સમજી નિત્ય, ચૈતન્ય, સુખરૂપ તત્ત્વને શાધવા માટે પ્રાહ્યુંઓનાં શરીર ઉપર દષ્ટિ કરતાં મનુષ્ય શ્વરીર જ આવા વિચારની પૂરી યાેગ્યતા ધરાવે છે. માટે તેના ખ્યાલ કરવા જેથી એકજ શરીરના વિચારથી દેવતાઓ ઇશ્વરનાં જુદાં જુદાં રવરૂપ મનાય છે તેનું એકય સમજ્ય છે અને તેથી પાતાના શરીરની બહાર કાઇ પણ ચીજ મેળવવા અપેક્ષા રહેતી નથી. શરીરમાં પાંચ ત્રાનેન્દ્રિય છે તેના દેવતા સ્પર્ય, અશ્વનિકુમાર, દિશા વગેરે છે. પાંચ કર્મેન્દ્રિય છે તેના દેવતા અમિ, વાયુ વગેરે છે. શરીરના દરેક અવયવના દેવતા માનેલા છે પણ તે

સર્વના હાલા, વિષ્ણુ અને મહેશ એ ત્રિપુટીમાં સમાવેશ થાય છે અને ત્રિપુટી આત્મક દેવાને એક ચૈતન્ય સ્વરૂપજ અનુભવવાના છે. પ્રથમ વિચારથી પાતે દેહથી અલગ આત્મા છવ કે ચેતનરૂપ છીએ એમ સમજ્ાય છે કારણ કે જે જેને જુવે તે તેનાથી ભાદાજ હોવા જોઇએ. દેહ દશ્ય છે અને પાતે દર્શ છે માટે દે**હથી અલગ છે. વળી શ**રીર પ્રાપ્ત થયા પહેલાં જીવ હતા કારણ પૂર્વજન્મના કર્મનાં કૃળ ભાગવવા પ્રારમ્ધરૂપ શરીર હાય છે તે ભોગ પૂરા થયે નવાં કર્મનાં કળ ભોગ માટે જાહું શરીર હોતું એઇએ, અને દરેક જુદા શરીરને અનુભવનાર પાતે એકજ હોવા જોઇએ એવા અનુભવ વડે જાણ્યા પછી જે ચૈતન્ય ઈધર ત્રિમૂર્તિરૂપ મનાય છે તેજ પાતે છવ છે એમ નિશ્વય થાય છે. પુનર્જન્મ માનવાથીજ, તરતનાં જન્મેલ બાળકને પ્રથમ માતાના સ્તનપાન કરવાના પૂર્વના સંસ્કારના, અકૃત અભ્યાગમ અને કૃત હાનિ તથા ઉચ નીચ, સુખી દુ:ખી વિગેરે બેદથી ઈશ્વરની નિર્દયતા વિગેરે દાેષોના બહિના બેદના તથા કરણી પાર ઉત્તરણી, આધાત પ્રત્યાધાત અને વાવે તેવું લશે એ કહેશીઓના ખુલાસા થઇ શકે તેમ છે. જેમ જાનાં કપડાં ખદલી નવાં ધારીએ છીએ તેમ જાનાં શરીરા બદલાય છે-પણ જીવ બદલતા નથી-માત્ર, અવ્યાપક શરીર ઉપાધિયી અલ્પન્ન છવ કહેવાય છે. જે પાતામાં રહેલી વસ્તુને પાતારૂપ દેખાડી પાતે અલગ રહે તેને ઉપાધી કહે છે. શરી-રમાંજ વ્યક્ષલોક, વિષ્ણુક્ષાક અને શિવલાક છે. અને તમાં ગુણનાજ . પરિશામ વાત, પિત્ત અને કપ્ર છે. જ્યારે કાષ્ઠ્ર પણ ક્રિયા થાય છે ત્યારે ત્રણે ગુણોથી ત્રણે દેવાની પ્રવૃત્તિ સા**યેજ છે**. ત્રણે લાેકમાં ત્રણે દેવાની સત્તા વ્યાપેલીજ છે, માટે વિશેષ સ્થૂલ દર્ષ્ટિ વિના જુદા માની શકાય તેમ નથી.

ભોજન કરતા હાેઇએ ત્યારે અન્ન જળની વ્યવસ્થા પ્રહ્મા કરે છે તેજ વખતે વિષ્ણુ તેના સ્વાદ અને શિવ ક્ષુધા નિવૃત્તિ પામતી જાય છે તેના આનન્દ લે છે તેમ ક્રિયા માત્રનું સમજવાનું છે.

જેમ જગતના કાઈ પણ ભાગ ત્રણ ગુણ વિનાના નથી તેમ શરીરના કાઈ પણ ભાગ વાત, પિત્ત અને કક વિનાના નથી. છતાં ન્યનાધિકયના વિષમપણાને લીધે તે તે સ્વરૂ**પ મનાય છે.** શરીરના પ્રહ્મર ધ્રથી ભ્રક્ષ્ટી સુધીના ભાગ કૈલાસ, ભ્રક્ષ્ટીથી કાળજા સુધીના ભાગ વૈકુષ્ટ અને કાળજાથી કમ્મર ભાગ પ્રકાલોક છે. સર્વ પદાર્થનું ઉત્પત્તિસ્થાન પેટ છે માટે પેટજ વ્યક્ષલોક છે. સ્થૃલ, સૃદ્ધમ અને કારણ એવા ત્રણે શરી-રતા ચિતાર સાથેજ ધારવાના છે. અન્તઃકરણ આખા શરીરમાં ુવાપે છે માટેજ ઇન્દ્રિયાનું અધિષ્કાન <mark>છે. હાથ પગ ત્રણ લાેકના</mark> આધાર રૂપ છે. ઉદર રૂપે પ્રક્ષલાકમાં પાર્થિવ પદાર્થા વિશેષ 🧛 રહે છે માટે ભૂર્ લાેક પણ કહેવાય. પેટમાં અનાજ પચી રૂધિર ્યની સમાન વાયુદ્વારા શરીર વૃદ્ધિ પામે છે, જીવન તત્વ ઉત્પન્ન થાય છે અને મળમ્ત્રદ્વારા શરીરને પ્રતિકૃલ તત્ત્વના નિસર્ગ થાય છે. પેટ શહિ વિના શરીર આરાેગ્યવાળું રહે નહિ તેમ વ્યક્ષાની સંકલ્પ શુદ્ધિ વિના સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન થાય નહિ. પેટના ૂર્વક વ્યક્ષાની પ્રતિમા કવચિત્ પૂજાય છે. પણ માતા પિતાને . ક્ષ્મભારૂપે પૂજવા વિધાન **છે. અને** વડિલાના આશીર્વાદ**થી આયુષ્ય** વધે છે એમ શાસ્ત્ર કહે છે તેનું કારણ પણ માતા પિતા આદિ વડિલાે બ્રહ્મારૂપ હાેવાથી તેમના સંકલ્પ પ્રમાણે કૃળ મળે **છે.** પેટના રાગ તપાસવામાં વૈદ સ્પર્શ કરે છે, સાેજા કાદિન્યતા

2**~2~2**%

વગેરેથી રાેગતે જાણે છે. માટે સ્પર્શ અસાધારણ ગુણ હાેવાથી ઉદર કે જે વાયુથી ચડે છે તેજ વાયુલાક કે પ્રહાલાક છે.

યાેગશાસ્ત્ર પ્રમાણે વિચાર કરતાં શરીરમાં સાત ચક્રાે છે. જે અક્ષરરૂપે ગાેકવાયેલાં છે. ગુદા અને લિ'ગની વચ્ચે અગ્નિના વર્ણ જેવું આધાર ચક્ર છે. તે સ્થળથી અન્તર્મુખ વૃત્તિ કરવાના આરંભ થાય છે માટે તે ચક્રમાં શ્રી ગણેશનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે. બીજાું લિંગ ઉપર ગુપ્ત પ્રદેશમાં સૂર્યના વર્ણ જેવું સ્વાધિષ્ઠાન ચક્ર છે. તે ઉત્પત્યાત્મક હેાવાથી ક્ષસાનું ધ્યાન તે ચક્રથી ધરાય છે. ત્રિજાં નાલિ દેશમાં રકતવર્ણ મણિપૂરક ચકુ છે. ત્યાંથી સમાન વાયુના પ્રચાર છે તથા સંસ્થિતિને પુષ્ટિ મળે માટે વિષ્ણુતું ધ્યાન ત્યાંથી શરૂ થાય છે. હૃદયમાં સાેનાના વર્ણ જેવું અનાહત ચક્ર છે. ત્યાંથી વિકાર અટકવા માંડે છે અને ઉત્તમ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે માટે મહાદેવતું ધ્યાન કરવામાં આવે છે. કુલ્ક દેશમાં ચંદ્રમાં જેવા વર્ણવાળું પાંચમું વિશુદ્ધ ચક્ર છે. ત્યાંથી અવિદ્યા નિવૃત્તિ થતી જાય છે માટે જીવાતમા કે જે અવિદ્યાર્થી ઢંકાયેલાે છે તેનું ધ્યાન થાય છે. છઠ્ઠું ચક્ર ભ્રક્ષ્ટીની વચ્ચે રાંતા રંગનું આજ્ઞાચક્ર છે તે સ્થાનમાં વિદ્યાના પ્રકાશ થાય છે અને ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ તથા લયની પ્રેરણા થાય છે માટે જ્ઞાનદાતા ગુરૂનું ધ્યાન ધરાય છે. ત્યાંથી નિર્ગુણ નિર્વિ-કાર તત્ત્વનું સ્પુરણ થાય છે. તેની ઉપર નિરંતર સચ્ચિદાનન્દ જયાતિ:સ્વરૂપ શુદ્ધ સ્કારિક વર્ણ જેવું ક્ષસર ધ્ર ચક્ર ૭ મું છે. તેમાં વ્યાપક પરત્રલાનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે. આ ચક્રતે ૧૦૦૦) હજાર પાંખડી છે માટે પુરૂષ સૂકતમાં સહસ્ત શીર્યાની સંજ્ઞા અપાયેલી છે. શરીરમાં રાજ આખા દિવસમાં 

એકવીશ હજાર છસા ધાસ લેવાય છે. તેના હંસ રૂપે ઉચ્ચાર થાય છે. હંકારથી ધાસ બહાર નીકળે છે અને સકારથી ક્રી દાખલ થાય છે. આ પ્રમાણે હુંસ હુંસ એમ જપ જીવ જપે છે. તેના સગુણ ધ્યાનમાં ચિત્તની એકાગ્રતા માટે પ્રાણના નિરાધ કરવા માટે ક્રમ નીચે પ્રમાણે છે. પ્રથમ છસો ગણેશ્વજીના ધ્યાન ધરતાં રાેકવા. છ, છ, હજાર ત્રાહ્મા, વિષ્ણુ અને મહાદેવજીના ધ્યાનમાં અર્પણ કરવાના અને એક એક હજાર જવ, ગુરૂ અને પરવ્યલના ધ્યાનમાં અર્પણ કરવાથી ચિત્તનું એકાગ્રપણું થાય છે. તેયી પ્રક્ષચર્યાદિ સાધનસંપન્ન પુરૂષને ઈશ્વરના અનુત્રહથી એક કરાેડ જપ આવા થયા પછી ચિણી, ચિંચણી, ધંટા, શંખ, વીણા, તાલ, ખંસી, મૃદંગ, બેરી અને મેઘ જેવા દશ નાદ શ્રવણ થાય છે. નવ પ્રકારના નાદના ત્યાગ કરી વ્યક્ષભાવ પ્રાપ્ત કરવાનું સાધન મેધનાદ છે તેથી તેના અભ્યાસ યોગીઓ મુમુક્ષુએ રાખે છે. આ દશ નાદના ક્ળ દર્શાવેલાં છે. પ્રથમ નાદથી ચિંચણી જેવા શખ્દ પ્રતીત થાય છે. ખીજા નાદથી શરીરમાં અંગ તુટે એવી અસર થાય છે. ત્રીજાથી ચિત્ત ખિત્ન થાય છે. ચાથાથી માયું ધૂજે છે. પાંચમાંથી તાળવું ઝરે છે. છઠ્ઠાથી અમૃતનું પાન થાય છે. સાતમાંથી ગુજ્ઞ પદાર્થીતું જ્ઞાન થાય છે. આકમાંથી પરાવાચાની પ્રાપ્તિ થાય છે. નવમાંથી દિવ્યદ્રષ્ટિ અને અન્તર્ધ્યાન શકિત થાય છે અને દશમાંથી પરવ્રહ્મસ્વરૂપ થાય છે. આ પ્રકારે પરપ્રદા સાથે એક્ય થવાથી મન લીન થાય છે તેથી સર્વ સંકલ્પ વિકલ્પના ક્ષય થાય છે. તેથી જન્મજન્માંતર સંચીત કરેલાં પુણ્ય અને પાપ નાશ પામે છે અને શિવશકિત સ્વરૂપ ખની સર્વબ્યાપક સ્વયં જ્યાતિઃ શુદ્ધસુદ્ધ નિરંજન વ્યહમરૂપ થઇને પ્રકાશે છે. અર્થાત્ પુરૂષ કૈવલ્ય

પદ વિષે સ્થિત થાય છે. ગુરૂના ખાધથી હંસ હંસ શ્રાપ્ટો ઉલટા થાય છે અને સુષુમ્ના નાડીમાં સ્તોડ**દમ્ સૌદમ્ એમ મ**ંત્રયાેગ પ્રાપ્ત થાય છે.

गुरुवाक्यात् सुषुम्नायां विपरीतो भवेज्जपः । सोहं सोहमिति प्राप्तो मंत्र योगःसउच्यते ॥

वणी, शांक्षवी भुद्रानुं क्षक्षक्ष के छे हैः— अन्तर्रुक्ष्यं बहिर्दृष्टिर्निमेषोन्मेष वार्जिता । साभवेच्छांभवी मुद्रा सर्वतंत्रेषु गोपिता ॥

ચિત્તવૃત્તિના લહ્યને શરીરની અન્દર ધરી અર્ધિ ખુલ્લી આંખોથી દષ્ટિને નાસિકાના અત્રભાગ વિષે એક ડક સ્થિર કરવી એ શાંભવી મુદ્રા છે જે સર્વ શાસ્ત્રામાં ગુપ્ત છે. સગુણુ અને નિર્ગુણ એ ખે પ્રકારે ધ્યાન અસ્ખલિત તૈલ ધારાની પેઠે ચિત્ત- વૃત્તિને સ્થિર કરવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રકારે હૃઠ, લય અને મંત્રયાગથી ઇન્દ્રિય નિત્રહદ્વારા ચિત્ત સ્થિર કરવામાં અનેક દર્શનથી અવલ મ્બન પુર:સર કાર્ય સાધિ શકાય છે પરંતુ તેમાં અનેક વિદ્ય અને પ્રતિકૃલતા આવે છે. સર્વથી સરલ માર્ગ રાજ્યાગ છે. જેનું લક્ષણ ચિત્તની વૃત્તિને રાકવી એવું છે. ચિત્તની વૃત્તિ (૧) પ્રત્યક્ષ આદિ પ્રમાણ રૂપ, છીપમાં રૂપાની બ્રાન્તિ થાય છે તેવા બ્રમરૂપ (૨) વિપર્વય, (૩) વિકલ્પ, (૪) નિદ્રા અને (૫) સ્મૃતિ આ પાંચ પ્રકારની વૃત્તિયા છે. તે સર્વના જેમાં જ્ઞાનપૂર્વક નિરાધ થાય છે તેવી અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિને રાજ્યાગ કહે છે. તેમાં સર્વયાય છે તેવી સમાવેશ થાય છે.

राजंतं दीप्यमानंतं परमात्मान मन्ययम् । प्रापये देहिनां यस्तु राजयोगः सकीर्तितः ॥

ઉપર પ્રમાણે યોગના વિચારથી પણ અનુભવાય છે કે પેટ એજ પ્રકાલોક છે. તથા છાતિ હૃદયાકાશ એજ વૈકુષ્દ છે. વૈદ્ય હૃદયના ધળકારાને સાંભળી જીવનતત્ત્વ પ્રાણનું માપ કરે છે. તેથી શબ્દ જેના અસાધારણ ગુણ છે એવું આકાશજ વિષ્ણુ લોક છે. જે ચૈતન્યશક્તિ પ્રહ્યારૂપે અનજળના ભાગ કરી જાદર પ્રદીપ્ત કરી, જીવનતત્ત્વ વીર્યને નિપજાવી, મળમૂત્રને તજાવી, સર્વ અવયવોને પાપી જાત્રતિ દર્શાવે છે, તેજ શક્તિ વિષ્ણુરૂપે રૂધિરના સત્ત્વાંશને હૃદયમાં પ્રસારી, જીવનના કેન્દ્રસ્થાનને પ્રાણરૂપે પૃષ્ટિ અપીં, સર્વ ભાગાની ભાવનાને પ્રદીપ્ત કરી, દૈવી તથા આસુરી સંપત્તે દીપાવી રહી છે તેનું ધ્યાન હૃદયમાંજ થાય છે.

इत्पद्मे ऽष्टदलोपेते कन्दमध्यात्सभुत्थिते । द्वादशांगुलनालेसिंग श्रतुरंगुल वन्मुखे ।। प्राणायामैर्विकसिते केशरान्वित कार्णिके । वासुदेवं जगद्योनिं नारायणमजं विभुम् ॥ चतुर्भुज मुदारांगं शंख चक्र गदा धरम् । किरीट केयूरधरं पद्मपत्र निभेक्षणम् ॥ श्री वत्स वक्षसंश्रीशं पूर्णचन्द्र निभाननं । नीलोत्पलदलाभासं सुप्रसनं श्रुचिस्मितं ॥

शुद्ध स्फाटिक संकाशं पीतवास समच्युतम् । पद्मस्थ स्वपदद्वंद्वं परमात्मान मन्ययम् ॥

प्रभाभिभी सयद्र्पं परितः पुरुषोत्तमम् । मनसालोक्य देवेशं सर्वभूत ह्रादीस्थितम् ॥ सोहमात्मेति विज्ञानं सगुणं ध्यानमुच्यते ॥

કેન્દ્ર સ્થાનથી ખાર આંગળ ઉંચે છે નાળ જેની, મધ્યમાં ચાર આંગળ વિસ્તારવાળાં, તથા રેચક પ્રાણાયામના અબ્યાસથી વિકા-સતાં આઠે પાંદડાના હૃદયક્રમલમાં સર્વ જગતના કારણરૂપ અજન્મા અને વ્યાપક ચાર હાથવાળા ઉદાર અંગ તથા શંખ, ચક્ર, ગદા અને પદ્મ જેણે હાથમાં ધારણ કર્યો છે, સામ્રાટ્રપદ સૂચક મુક્રુટ અને કેય-રાદિ અલંકારથી શાેેેલતા અને નીલાં ક્રમળજેવા શ્યામ વર્ણવાળા, તથા પ્રસન્ન અને મન્દમન્દ હાસ્યયુક્ત મુખવાળા, શુદ્ધ સ્ફાટિક મણિયોની જેવી પ્રભાવાળાં પીળાં વસ્ત્ર ધારણ કરેલા, કમલ જેવા કાેમળ ચરણવાળા, પાેતાના તેજથી સર્વ તરક્ષ્યી પ્રકાશતા સર્વ પ્રાણીઓના હૃદયમાં રહેલા લક્ષ્મી પતિ વિષ્ણ ભગવાન છે તે હં છું. એ પ્રકારે એકાત્ર ચિત્તથી અબેદ ચિન્તન કરવું. તેને સગુ-ણાધ્યાન કહે છે. આતું નામ વિષ્ણુ ધ્યાન છે. માટે હૃદયસ્થાનજ વૈક્ષ્ણુઠ છે. વળી સર્વ ઇન્દ્રિયાના ઉદભવ, સ્થિતિ અને આરામનું સ્થાન હૃદય છે માટે ગા ( ઇન્દ્રિય ) લેાક પણ તેજ છે. બ્રક્કીથી આંખ, કાન, નાક વગેરે સાકાર પદાર્થના ભાગને અનુકૂલ તત્ત્વરૂપ છે માટે વિષ્ણુની પ્રતિમાં મનુષ્યા કૃતિરૂપે પરમપૂજ્ય ગણાયછે અને તેથીજ ષ્યક્ષલાકનાં મળમૂત્રનાં દ્વાર કે પેટના વિકારા પ્રતિમામાં કલ્પાતા નથી. હૃદયગત રૂધિર રાતા રંગનું છે અને રજોગુણરૂપ છે માટે પ્રસુ

**《英英英英英英英英英英英英英英**英英英英英英英英英英

ત્રી (લક્ષ્મી) વત્સ (પ્રિયતા મૂર્તિ) લાંજન (માસ્છાદન) વાળા કેલેવાય છે અને રૃધિર પ્રષ્ટત્તિને પાયે છે માટેજ રક્ત વર્ણનું કંકુમ (હળદરમાંથી બનેલું–હળદર લોહી સુધારનાર છે.) મયભા- વના રાખવા માટે વૈષ્ણુવા તિલકળ કંકુમનું કરે છે. અને રજોગુણી મંગળ કાર્યમાં સર્વને ઉપયોગી છે. પિતૃઓનું શ્રાહ કરવામાં વિષ્ણુનુંજ પૂજન થાય છે. તેનું કારણ એ છે કે શ્રહાથી વિશ્વાસથી જે કામ કરવું તેને શ્રાહ કહે છે. શ્રહા એ હૃદયના ગુણ છે. શ્રહ હૃદયની શ્રહાથીજ આ કાર્ય ફળે છે. હૃદયાકાશના ચૈતન્ય દેવ વિષ્ણુ છે. ફ્રંથર: सर्वसूतानां हदेशेऽर्जुन तिहति ॥ ઇશ્વર વિષ્ણુ સર્વ ભૂતોના હૃદયમાં વસે છે. પિતૃઓનાં શરીર વાસનારૂપ હોય છે, તેથી આકાશ તત્ત્વરૂપે તેઓ વસે છે. માટે આકાશરૂપ વ્યાપક તત્ત્વને નિયમાવનાર શ્રીવિષ્ણુને જેમના નિમિત્તે અર્પણ કરવામાં સંસ અને છે, તેમને સહસ્રધણું મળે છે. કાર્ષ અતિ પ્રશ્ન કરે છે કે મુવેલાને આ લોકાના પદાર્થો અર્પણ કરવાથી તેઓને શી રીતે મળે ! બ્રાહ્મણો શું ટપાલની પેટી છે કે જેને મિષ્ટાનથી તૃમ કરીએ એટલે પિતૃઓ તૃપ્ત થાય ! આને નિર્ણય એવા છે કે જન્મજન્માન્તરની વાસનાની જાળમાંજ પ્રાણીઓ જીવે છે. પિતાના શુણોનો વારસો પુત્રને મળે છે તેમ જેમાં મમત્વ ધારેલું હોય શ્રી (લક્ષ્મી) વત્સ (પ્રિયતા મૂર્તિ) લાંછન (અન્છાદન) વાળા ચુણોના વારસા પુત્રને મળે છે તેમ જેમાં મમત્વ ધારેલું **હાે**ય છે તે વસ્તુની વાસના છૂટ**તીજ નથી. જો સન્યાસથી** વા**સના** . જીવતાંજ છોડી દીધી હોય તેા મૃત્યુ સુખકર શાય છે, અને શ્રાહ્વથી વાસના તૃપ્ત કરવાની આવશ્યકતા નથી. પણ પરાણે મૃત્યુને શરણ થવાથી વાસના આબાદ રહે છે, અને જીવને પાછે**ા** 🛎 ખેંગ્રે છે તેથી તેની સદ્દગતી થતી નથી આટે સંકલ્પદ્વારા વાસના શાંત પાડવા, બ્રાહ્ક કર્મ થાય છે, તેથી છવંતે મિતૃલાક છાડી <del>ઉત્ત</del>મ 🗶 લેહમાં જવાની મદદ મળે છે અને દુઃખ મટે છે. બ્રાહ્મણ 🖻

(东风风风风风发光;汉风风风风风风风风风风风

અમિરૂપ છે. પ્રસા (વાયુ) તા બે ગુણ છે, શ્રબ્દ અને સ્પર્શ. જેમ વાયુમાંથી અમિ ઉત્પન્ન થાય છે (वाबोरग्निः) અને तेथी શખ્દ, સ્પર્શ અને રૂપ આ ત્રણ ગુણા અમિના છે, આહૃતિ અમિને અપાય છે તે તેને પહેાંચાડે છે તેમ બ્રહ્મામાંથી भાरा ઉત્પન્ન **યાય છે (ब्राह्मणोऽस्य मुद्धमासी**त्) भाराशे। મુખ એટલે પ્રથમ અંગ છે. તેમાં દેવ, પિતૃઓ અને જગત્ના પદાર્થાના રૂપને એાળખવાની શક્તિ રહેલી છે. તે શક્તિ તેઓ શાસ્ત્રદ્વારા વધારે પ્રકારો છે. માટે જે ગાત્ર, શાખા, પર્વ વગેરેથી યજમાન માટે પ્રતિગ્રહ કરે છે તેને તે હૃદયના શુદ્ધ સંકલ્પથી વિષ્ણુદ્દારા આપે છે અને પાતે સાક્ષી રહે છે. માટે મૂર્ખ વ્યાહ્મણ પણ દેવ વગેરેના આડતીએ સમજવાના છે. બ્રાહ્મણાની જે નિન્દા કરે છે તે મહા પાપી છે એમ શાસ્ત્ર કહે છે. તેનું કારણ એમ પસ્ છે કે ગમે તેવાં દુષ્ટ આચરણ ધાહ્મણ કરે તાપણ ઇતર વર્ણને તે પૂજ્ય અગર ઉપેક્ષ્ય રહે છે. પણ જો તેની નિન્દા થાય તે। તેના પાપના ભાેગી નિન્દા કરનાર થાય છે. એટલુંજ નહિ પણ प्राह्मखुनुं હृदय ખહુ કચવાય તાે તેના દેવા અને પૂર્વ ने જેઓ પરમ માનનીય હાય છે તેઓ પણ દુલાય છે અને નિન્દક શ્રાપિત થાય છે. માટે શ્રુતિ કહે છે કે રાજ્ય અને આચાર્યરૂપ બ્રાહ્મણા અનિન્દ્ર છે. (राजाचार्या वनिन्द्रा वनिन्द्रौ ) તેથી બ્રાહ્મ-ણોને અગ્નિ સ્વરૂપ સમજ તેઓના આદર કરવા. તેઓને શાસ્ત્ર ભણવા માટે સર્વ પ્રકારે મદદ આપવી અને સત્ય વસ્તુઓના **એાધ કરતાં જરા પ**ણ વિઘ કરવું નહિ. એટલુંજ નહિ પણ પાતાને ગમે તે પ્રમાણે વર્તવા કરજ પાડી ધર્મબ્રષ્ટ કરવા નહિ. એ પ્રમાણે શ્રાહ વિધિથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે નિર્મળ એજ વૈક્ષ્ણ છે. વળી દાન દયા અને દીનતા, પરાપકાર, પ્રસન્નતા

અને પવિત્રતા એ વૈષ્ણવાના મુખ્ય ધર્મ છે તેજ ગુણા હૃદયના છે. તેથી હૃદય કરણાદિથી આર્દ્ર રહે છે માટે વિષ્ણુલાેક એજ मूवर दी। इ. तेथी इदयडमदा तैद्यारा केवी वृत्तिना प्रवाद-રૂપે વિષ્<u>હતું</u> ધ્યાન ધરાય છે. તે ધ્યાન રસરૂપ છે અને ભાેગની ઈચ્છાપૂર્વક એવી ભાવના રહે છે માટે ભક્તિરસ એજ વૈષ્ણવાના પરમરસ છે. માટે લક્તિનાં ફલ જ્ઞાનમાં વિશેષ પ્રવૃત્તિ થતી નથી. તેથી વૈષ્ણવામાં ૯૯ ટકા અત્રાની જનાની સંખ્યા છે અને આંધળી શ્રદ્ધા છે તેના લાભ સ્વાર્થી કપટી મનુષ્યા પ્રભુને નામે લઈ અર્થના અનર્થ કરી મહા પાતકી વર્તનમાં પ્રેરી માનવદેહ અકુલ કરાવે છે તેઓની શી દશા થશે તે ઠાકારજ જાણે! રાગદ્રેષ રહીત ભાવ વિષ્ણુના છે તા તેના ભક્તાએ સમજવું જોઈએ કે સમણહિ રાખી કાઇના દ્વેષ કરવા નહિ. પાતાનુંજ ઉત્તમ છે એમ વૃથા અભિમાન કરવું નહિ. વિષ્ણુ ભક્તિ સર્વ માન્ય છે અમૂક વર્ગના ઈજારા નથી. જેના વેદ ધર્મ છે તેણે વિખ્યુ ઉપાસના આવશ્યકજ છે. વિષ્ણુને ધરાવ્યા વિના શ્રાતસ્માર્ત વર્ગ ભાજન કરી શકતા નથી તેથી ગણેશ, મહાદેવ, વિષ્ણુ, સૂર્ય અને અન-પૂર્ણા રૂપી પંચાયતન પૂજા રાખવી જોઇએ. જે મંદિરમાં ગણે-શની મૂર્તિ નથી તે મંદિર દેવાલય નથી પણ અજ્ઞાનથી કે અવિચારથી થતા અનર્થરૂપ દાષાલય છે. લક્તિ શબ્દના અર્થ લાેકા પાતપાતાને અનુકૂળ કરવા ધારે છે અને તેથી મૂળ આશય ભૂલી જઈ યથેષ્ટ આચરખુર્પ ભક્તિ કૂટાય છે. ત્રિકાલ્ડાત્મક વેદમાં કર્મ એ અવિદ્યા અને ત્રાન એ વિદ્યા છે. કર્મ અને ગ્રાનને અધારાં અને અજવાળાં જેવા વિરાધ છે. तेथी ज्ञानामि सर्वकर्माण मस्मसात् कुरुतेऽर्जुन એम ज्ञानकर्मने अस्म करनार क्षेत्रुं छे माटे से ખન્તેને ટકાવી રક્ષણ કરનાર मज् धातुथी शरू यति लाववायक ति

પ્રત્યયે વિરામતી આ ભક્તિ છે. મન્નુ એટલે ભાગ કરવા એ ઉપ-રથી લક્તિ એટલે પરમ પ્રેમની ઉત્કૃષ્ટ ભાવના કે જેથી કર્મનું કુળ ચિત્તશુદ્ધિ (चित्तस्य ग्रुद्धये कर्म) અને ચિત્તશુદ્ધિથી કર્મ અનિત્ય છે અને તેનાં કળ પણ અનિશ્ચિત, દુઃખરૂપ અને નાશી છે એમ એંક ભાગ પાડી દેહથી થતા કર્મમાંથી આસક્તિ ઉઠાડી નિત્ય અવિનાશી સુખ મેળવવા સ્થ્રલ દ્રષ્ટિયી સાકાર મૂર્તિ મનાહર શ્રી વિષ્ણુ ભગવાન છે તેને શ્રી લક્ષ્માનારાયણ રૂપે અગર પૂર્ણ અંશ અવતાર શ્રી કૃષ્ણરૂપે અથવા ખીજા અંશરૂપે ઉપાસનાની श्रीतिइप लिक्तिने वच्चे राभवाथी (भक्ति र्ज्ञानाय कल्प्यताम्) પરમતત્ત્વ પ્રભુની એાળખાણ કરવા લક્તિ છે. કર્મ અને લક્તિરૂપ ઉપાસના પુરૂષાને આધીન છે માટે મનુષ્યા કાવે તેમ તેના ઉપયામ કાઈ સકામ કાઇ નિષ્કામ કરે માટેજ શ્રીકષ્ણ કહે છે કે (यथે-च्छासि तथा कुरु) पण् इभे तुं इरीश पण् इणने। अधि इर तने नथी. कर्मण्ये वाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन ) अने तेथी धन, યાવન અને અત્રાનના મદથી મહાન્ અનર્થ પ્રભુના નામે થતા દિસે છે. તેમાં પુરૂષા કરતાં મહા અજ્ઞાની સ્ત્રીઓથી શું અનર્થ થાય છે તેના ખ્યાલ આવતા નથી. સ્ત્રીઓને પતિ વિના કાઈ છેજ નહિ. ગમે તે સ્થિતિ હોય પણ લક્તિને નામે શારીરિક ભોગ આપવા લેવાના વિધિ છેજ નહિ. આથી મુરા હાલ વિધવા 🕻 ખાળાએાના છે. ધનાઢય વૈષ્ણવાેએ ખૂબ સમજવાનું છે કે સર્વ 🕻 દેશીય સામાન્ય કેળવણીથી અખળાએોને સખળા ખનાવવી જોઇએ. અનર્થના પાશમાં પડતાં અટકાવવી જોઇએ. स्त्रीषु दृष्टासुवार्ष्णेय जायते वर्णसंकरः એ पार्ठ भूल याद इरवे। लोर्धे . अने संकरस्य च कर्ता स्याम् એ ભય જેવા શ્રીકૃષ્ણને હતા તેવાજ ભય સર્વને રહેવા જોઇએ. શ્વરીરના લંપટ વ્યવહારથી પાતાની એખ ઉધાડ-

વાથી, જાઠાણ ખાવાથી પ્રસુ રાજી કદી ચતા નથી. રામાવતારમાં પ્રભુએ માણસે કેમ વર્તવું જોઈએ એવું દાખલાે બેસારી વર્તી દેખાડયું અને કુષ્ણાવતારમાં તેવાં વર્તન રાખવાની જગત્રિયાંતાને પણ જરૂર પડે છે એમ ગીતાથી ગાઈ દેખાડયું છતાં રામચંદ્રના વર્તનથી ચેત્યા નહિ, અને કૃષ્ણના ખાધને માન્યા નહિ પણ પાતાને કાવે એવા પશુપામર *વ્યવહારમાં કુ*ષ્ણના ચરિત્રનું વર્તન કરવાથી, સંપ્રદાય શુદ્ધિ નષ્ટ થઈ, ભક્તિ ઠેકાણે આસક્તિ પેઠી અને અસલ ચુકી નકલી ભગવાનને રાજી રાખવા મહા પરાક્રમ સમજાયં આમ જાણી પ્રસુ સ્તબ્ધ થઇ ગયા, માન ધારણ કર્યું. જડ જેવા નિશ્ચેષ્ઠ થયા અને હાથ જોડી જય જયના અવાજ કરતા કેવળ વિષયતે આધીન દુમડી ચુમડીના ચાર ઠગ પગ ભક્તાની શું દશા થશે તે વિચારમાં લીન થઇ આશ્ચર્ય પાર્મી નિદારહીત થયા છે. રાતદહાડા ઉભા ને ઉભાજ છે, શું કરવું તેના હુછ નિર્ણય કરી શકયા નથી અને ભક્તોના દમ્ભી ભાવથી અનેક મહા મુશ્યવાન ભોગા પામે છે. પણ લક્ષ્મીજી સામે પણ જોઇ શકતા નથી તા પછી ભાગ શી રીતે ભાગવવાના હતા! લલેને પડદા ખેંચ્યાજ કરાે અને માના કે પ્રસ પાહ્યા છે, ઉઠયા છે; પણ પરમકૃપાળુ દીનદયાળ ભક્તવત્સલ કેવળ વાણીની કે ધનથી લાભાય એવા નથી. આચરણે જ્યાં સુધી પવિત્ર નહિ થવાય ત્યાં સુધી પ્રભુતા પડછાયેા પણ નહિ દેખાય. ભૂવાને કાઇતે પ્રભુએ આટલા દિવસમાં એમ કહ્યું કે તમારે મનારથ પૂજ્યા અગર તમારી ભક્તિથી પ્રસન્ન થયા છું. જેવા આવા તેવા જાઓ અને નફામાં ધક્કા, મૂક્કી અને ઝાપટ ખાંંગા; માટે પ્રિય વધુંંગા ચેતા. પ્રભુ કેમ રાજી છે તેના પૂર્ણ વિચાર કરા, નિષ્પક્ષપાત દર્ષિથી મૂળ શાસ્ત્ર જાુએા, અગમ્ય માર્ગની સોધ કરા અને ખરી

ઉપનિષદ્ આદિને ઉત્તેજન આપી ધન, શક્તિના સદુપયાેગ કરાે. અંહિ પૂર્વના કર્મ અનુસાર ભાગયાગે ગમે તેમ કરશા પણ આગળ પાેપાંબાઇનાં રાજ ન<mark>થી. આ</mark>ચાર્યા, ગુરૂએા, શિક્ષકા, ઉપદેષ્ટાએા, વક્તાએો, કેળવણીખાતાના નિયંતાએો તથા સ્વદેશ ભૂમિના ખરા ભક્તા, ખુબ યાદ રાખજો કે નિઃસ્પૃદ્ધતા, ધર્મતત્પરતા, આત્મભાગ, ખરાં સર્વ માન્ય. સર્વ હિતકારી તત્ત્વેાની ખરી સમજ, સર્વને અતુકરણીય શ્રેષ્ઠ આચાર, ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાનકાળનું સમ્યગ જ્ઞાન જ્યાં નથી ત્યાં ઉત્રતિની આશા નથી, વિદ્યાની વૃદ્ધિ નથી દેશની આળાદી નથી અને અગમ્ય અદષ્ટ માર્ગની સહીસ-લામતી નથી. માટે ક્ષણિક સુખાભાસના તેજમાં, આત્મ-શ્લાધાની લહેરમાં, સત્તાના આવેશમાં શ્રધ્ધાના પ્રવેશમાં ક્રીર્તિના મિથ્યા અભિમાનના અભિ નિવેશમાં, સ્વચ્છન્દના કેક્માં, આપ વડાઇના ટેકમાં નૈતિક ઉત્ત્થલપાથલના વિવેકમાં, ધાર્મિક પ્રથાના વિદ્રેષમાં, પરકીય પ્રકાશના ઉદ્દેશમાં, સ્વધર્મ વિનાશકના વેશમાં સન્માર્ગ ચૂકી ખહેંકી સ્વાર્થપરાયણ વિશેષમાં ઉપદેશની અસર ટકરો નહિ અને જે જવાબદારી પ્રભુદ્વારથી માથે એારી છે તેમાં ખામી થવાથી પુષ્યને બદલે પાપના ભાગી થવાય છે. માટે હરકાઇ પ્રકારે પ્રજાને નીતિયળ આપી, વિજ્ઞાન વધારી, ખરાં પ્રસારી પરમ કલ્યાણ પ્રાપ્ત કરાવવામાં સંગિત શક્તિના ઉપયોગ કરી પ્રભુતે યશસ્વી દર્શાવી કૃતકૃત્ય થાએ શરણાગતને સુખી કરી આશીર્વાદ લ્યા, અને તેયીજ પ્રભુ રાજી રહે છે એમ માના અને શાસ્ત્રવિદ્ધિત સદાચારથી વર્તિ જનસમાજને વર્તાવા यद्यदाचरति श्रेष्ठस्तू तदेवेतरोजनः श्री लगवान विष्णु उहे छे. આવું ઉત્કૃષ્ટ પારમાર્થિક હિતકર સદાચરણ એ ખાસ નિર્મળ હૃદયના ગુણ છે માટે પણ હૃદયાકાશ એજ વિષ્ણુલાક વૈકુલ્ઠ છે. <del>lenere de destaracementelent</del>

પેડ

અને દૈવી સંપત્ લક્ષ્મીજી છે. શ્રેષ્ઠ આચરચું તો પ્રકાશ ગરૂં છ છે.

માટે ભક્તિનું ખરૂં રૂપ સમજવાયી ભાગવાસના વૃદ્ધિ ન પામતાં ગ્રાન અને વૈરાગ્યરૂપી પુત્રવતી થાય છે; પંચુ જ્યાં ભક્તિને બદલે ભટકતી દશા અગ્રાન વ્યાપ્યું ત્યાં ગ્રાન સે કંકો યાજન દૂર હોય છે તો પંછી વૈરાગ્યની વાતજ શી ? માટેજ નક્ષ્લી વૈબ્યુવા શિવ નામથીજ ભડકે છે અને ભરમ, રૂદ્રાક્ષ કે ભગવાનાં દર્શનથી અભડા છે સ્તાન સૃતક માની નિન્દે છે. ધન્ય છે આવી અગ્રાનિ ઢાર મમત્વ અને મિલ્યા અભિમાનની મૂર્તિઓને! કાંઇની નિન્દાથી, દ્રેપથી કે અપમાનથી પાપ થાય કે પુષ્ય તે પંચુ સમજે નિહ એને મનુષ્ય શી રીતે મનાય? વિચાર એજ મનુષ્યનો વિશેષ ધર્મ છે. સહજ વિચારથી જહ્યાય છે કે પ્રાણીમાત્રમાં વૈરાગ્ય છે, તેની પ્રતીતિ એન કંધા પછી, મૈયૂન પંછી અને રમશાને ગયા પંછી જે દિવારથી જહ્યાય છે તેવી વૃત્તિ વિષે છે. આ સ્થિતિ અખંડ રાખવાની ઇન્ડિંગાને કૈલાસગમન કહે છે. કારણ ભાગના આનન્દ હૃદયમાં વિબ્લુથી સ્થિતિ અને રૂદ્ધથી લય મનાય છે. આવી નિરપેક્ષ ઉદાસી વિબ્લુથી સ્થિતિ અને રૂદ્ધથી લય મનાય છે. આવી નિરપેક્ષ ઉદાસી દ્વિતાળા પ્રારમ્ધવશાત્ જે કાંઇ ભાગવિદ્ધિત રીતે મળે તે ભાગન વધી પ્રસત્ન રહેનાર બ્રાહ્મણો છે જે સર્વ બીજા વર્ષ્યા પરેલા પૃત્રય છે તે સ્થમ ગલ ચાહે છે, બ્રાહ્મણ નિન્દક છે, પ્રકારો પૃત્રય છે તે અમ ગલ ચાહે છે, બ્રાહ્મણ નિન્દક છે, પ્રકારે દ્વારા પ્રારમ્ધ સ્થાના દ્વારા વધી, પંચુ કહે છે માટે અને શ્રીકૃષ્ણો કહે છે માટે આવે વૃત્ય સહિર્ય છું. માટે આવે વૃત્ય પુર્ય છે તે સ્થમ ગલ ચાહે છે, ધ્રાહ્મણ નિન્દક છે, પ્રકારે દ્વારા અગ્રાનિ પામર મલીન હદયના નર પશુઓ છે. શિવરૂપ છું. માટે આવી પામર મલીન હદયના નર પશુઓ છે. શિવરૂપ છું.

ingin hinginginginging national

<del></del> L≟≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜≜

વિષ્ણુ છે, અને વિષ્ણુનું હૃદય શિવ છે. એનું કારણ ારાષ્ટ્ર છે, આ તરાષ્ટ્રનું હૃદય તાલ છે. અનુ કારણું એ છે કે એ બન્ને એકજ છે. સંસારનું અજ્ઞાન મટાડનાર વિષ્ણું રૂપ છે જ્યારે ત્રાનનું કળ માક્ષ આપનાર શિવરૂપ છે. માટે કહ્યું છે કે; ज्ञानिमच्छेज्जनार्दनात् मोक्षािनच्छेज्ञहेश्वरात् વળી સુદ્ધિ કપાળમાં રહે છે પણ તેના વિકાસ હૃદયમાં થાય છે માટે હૃદય અને મસ્તકને એાતપ્રાત સંખંધ છે તેમ કૈલાસ અને વૈકુષ્ઠને એાતપ્રાત સંખંધ છે. તેથી શુદ્ધ ભક્તિ નિષ્કામ થતાં પ્રેમ વ્યાપે છે અને સંસારની આસક્તિ તુડી ત્રાનમૂર્તિ ચૈતન્ય તત્ત્વમાં વૃત્તિ વિરામવા જતાં પરમકલ્યાણ મૂર્તિ વૈરાગ્યસ્વરૂપ શિવતત્ત્વ સિહ થતાં મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. માટેજ ચતુર્થાશ્રમી સંન્યાસીએન પાતે 🐗 નરદેહને નારાયણસ્વરૂપ માની ખીજાને તે રૂપે દર્શન આપી કેવળ નારાયણ ક્મરણ કરે છે અને કરાવે છે. આ નિષ્ઠા ભારત બૂમિની અદભૂત અન્તિમ છે અને એ 📲 पुरुष न स पुनरावर्तते ६२ी જन्म भरखु पामतेः नथी. आणक्रमे 📲 આ નિષ્ટાની પણ અહુધા નકલ કરાતી જોવામાં આવે છે. શાસ્ત્રને અાધારે સંન્યાસ ઉત્તમ ગણાવી નારાયણરૂપ મનાવે છે; પણ 🐗 સ્મરણ કેવળ લદ્ધમીનુંજ હેાય છે. સન્યાસીએા, વૈદ થઈ પડે છે, દીકરા દેનારા ઓલીઆ થઇ પડે છે, ચાંદીના વાસણમાં આહાર કરનારા છે, છત્રિપલ ગમાં શયન કરનારા છે અને રાત દિવસ વિધુવદના ચન્દ્રમુખીનું સ્મરણ અને સેવન કરનારા દેખાય છે. હુજારા રૂપિયાની મૂડી ફેરવનારા, વ્યાજ ખાનારા, સુરતીની ટીકીટા ભરનારા, ચમત્કાર કરી દેખાડનારા ઉપદેશકાની સંખ્યામાં દિન-પ્રતિદિન વધારાે થતાે જાય છે. ખે શબ્દ વાંચતાં આવડયા કે ડીક **ખાલતાં આવડયા કે** બાવા બુગલા ગુરૂ બને છે, અને સ્ત્રીઓને

\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*

ખ્રહ્મત્તાન મું આપી તન મન ધનથી સેવા સ્વીકારે છે. અમારે માટે નથી ગાદીને અંગે આ વ્યવહાર ઠાઠ રાખવા પડે છે એમ બ્હાના આગળ ધરે છે પણ જે પ્રહ્મચર્ય જે આત્મનિષ્ઠા અને ધર્મના મંકટમાં ઉપદેશ પ્રહિનો પ્રયાસ ગાદિપતિઓને યાગ્ય છે તે નથી. શાસ્ત્ર કહે છે કે આ ન્યાય કયાંના ? ગૃહસ્થાને ઉપદેશ ગૃહસ્થા કરે, અગર પુરૂષાને ઉપદેશ ધર્મતત્ત્વના સન્યાસી કદાચ આપે, પણ યાવનવતી વસ્ત્રાલ કારવતી વિધવાની સાથે હાસ્યવિનાદ, સહવાસ અને આત્મતત્ત્વના બાધ આપવાના ડાળ કેમ સહન થાય ? શાસ્ત્ર કહે છે કે આ તા સન્યાસ ને શાસ્ત્રની ફજેતી છે. મહદ્ અનિષ્ઠ છે.

## द्वाविमौ पुरुषौलोको शिरः शूलसमौ मतौ । गृहस्थश्च निरारम्भो यतिश्च सपरिप्रहः ॥

આ ખે, લાકમાં ડાલા માણુસના મસ્તકમાં શળ ઉપજાવનારા માનેલા છે, એક તા ગૃહસ્ય છતાં ઉદ્યાગ ન કરતા હાય તે, અને બીજો સંત્યાસી છતાં સંપત્તિ માટે વલખાં મારતા હાય તે. કાઈ શંકા કરે કે શંકરાચાર્ય થઈ કરનારા સંત્યાસીએ કેમ રાજપૈલ-વથી આચરે છે. તા તેના ખુલાસા એમ છે કે આલભચવત્ પૂજ્ય પાદશ્રી ભાષ્યકારે તા કંઇ ધારણ કરેલું જ નથી તેમના શિષ્યોએ દેવ અર્થે છત્ર, ચામર આદિ રાજોપચાર રાખેલા છે, પણ પાતાના બાગ માટે નહિ, તેમને તા પધરામણીથી પ્રજાના હિતમાં અનેક પ્રયાસા કરવાના હાય છે. અન્ય ધર્માની હરીફાઇમાં ઉતરી પ્રજાના ધર્મની રક્ષા કરવી હાય છે, અને આખું જીવન નિઃસ્વાર્ય આત્મ-નિ હ્યપૂર્વક વિહિત પ્રવૃત્તિમાં આવા માટે આવશ્યકતા હાવાથી

વિશેષ અતુકૂળતાની જરૂર હેાય છે. તથા ખરા ગાદીપતિ તેજ છે. બીજા તા સ્વચ્છન્દથી કેવળ સ્વાર્થસાધક મૃતિઓ છે. તેઓ જગતુનું કલ્યાણ કરી શકે નહીં. કેવળ પૈસા પેદા કરવા શાસ્ત્રાનિષિદ્ધ આચરહોાવાળા થાય છે. આ પ્રકારતા પણ એક મહાનુ ધર્મ ત્રાસ છે. અજ્ઞાનિ અબળાએા, કે જેનાં આચરણના ધડા ન હાય, મનના પત્તા ન હોય અને વિષય વાસનાની મહા વ્યાધિયસ્ત હોય તેને એકાન્તમાં એકલરાજ ( ળાવા ) પ્રશ્નજ્ઞાન આપવાના ! ને બાઇએા કતકૃત્ય થવાની! "કહેતલ બાલા ને સુણતલ છેક બાલા!" મનુસ્મૃતિ જોશા તા ખબર પડશે કે સંન્યાસીએ વનમાંજ વસવં અને ઉત્તમ વૈલવા પાસે કાઈ લાવે તાપણ તેના ઉપર સ્પૃદા રાખવી નહીં. અને સર્વના ત્યાગ કરી એકલા રહેવાં સિદ્ધિ પામે. લિક્ષાપાત્ર, રૂક્ષનાં મૂળા, જીઇ તથા મલિન વસ્ત્રા, અસહાયતા (એકલા વિચરવું ) અને સર્વના ઉપર સમાન ભાવ આટલાં મુકત પુરૂપનાં લક્ષણ છે. સંન્યાસીએ આઠ મહિના બહાર ક્ર્યા કરતું અને વર્ષા રતુમાંજ હિંસા ન થાય માટે એક ઠેકાણે વાસ કરવા. પૃથ્વીક પાદિ ઉત્પાતા, કાગડાાદિના શખ્દા શકતા, નક્ષત્રાદિના કૃળા તથા સામુદ્રિકનાં ચિન્હા કહી ચિકિત્સા વગેરે કરી રાજ કે મંત્રીઓને રાજનીતિના ઉપદેશ અધ્યાપન (ભણાવવું) અને ઉપદેશ કરીને સંન્યાસીએ કાઈ દહાડા ભિક્ષાની પણ ઈચ્છા કરવી નહીં (અર્થાત વ્યવ**હારમાં** પડવુંજ નહીં). સંન્યાસીએ એકજ વખત ભિક્ષા માગવી અને વધારે વાર નહીં. જો ભિક્ષામાં આસકિત રાખે છે તેા સંસારના વિષયામાં ખંધાય છે. જો સતકારપૂર્વક લિક્ષા મેળવે તા મુક્ત છતાં પશ્ જન્મના ખંધનથી ખંધાય છે. શાસ્ત્રમાં કહેલાં કાર્યો નહીં કરવાથી મનુષ્યાતે પશુ, પક્ષી વગેરેની યાનીમાં જન્મ થાય છે, નરકમાં

પડવું પડે છે અને યમ લાકમાં અનેક જાતનાં દુઃખા ભાગવવાં પડે છે તેના સંન્યાસીએ વિચાર કરવા. માટે ઉપદેષ્ટા ધ્રાહ્મણાની વૃત્તિના ઉચ્છેદ કરી, સ્ત્રીઓના સહવાસમાં, ધાતુના પાત્રમાં, સ્દ્રાદ્ધના ચાળામાં આસક્તિ રાખી ધર્મ બ્રષ્ટ થવું નહીં અને અજ્ઞાનિ જનાને અવળ માર્ગે ચઢાવવા ન જોઇએ. પરંતુ ઉત્તમ આચારથી શાસ્ત્રવિહિત આશ્રમાદિની શાલાયુક્ત મર્યાદા જાળવી સ્વહિત સાધી કૃતકૃત્ય થવું જોઇએ.

શરીર વાત, પિત્ત અને કક્તું બન્યું છે. વાત પ્રહ્મલાક, પિત્ત વિષ્ણુલાક અને કફ શિવલાક છે. એકબીજ એકબીજમાં એાતપ્રાત્ત રહેલા છે. જ્યારે મરણ સમય આવે છે ત્યારે **છેવટના મળ પેટરૂપી પ્રહ્મલાેકમાંથી પડી નાડીએા** ત્રુટે ગરમી (પીત્ત) અદશ્ય થાય છે, અંગ ઠંડા થાય છે અને વિષ્ણુ-લાક હૃદયમાંથી શ્વાસ ગળે આવે છે અને મૂર્જા વ્યાપે છે એટલે છેવટ ડચકાં આવી કકુ ખંધ પડે છે અને શરીર સામાન્ય દશાને પામે છે. કપાળની ઉપરનાં તાળવામાંથી એાજસ કકરપે ઝરે છે તે ઝરતા બંધ થાય ત્યારે શારીર શાન્ત થાય છે. વ્યક્ષરુ-ધ્રની નીચે પીંડ કાર ગાળ ઓજસ છે તેથીજ શિવલિંગ લંખગાળ આકારે ઇન્દ્રિયદ્વાર વિનાનું કલ્પેલું છે. તે ઉપર વાળ ઉગે છે માટે શિવ જટાધારી કહેવાય છે. ત્યાં અવ્યક્ત તત્વના ત્રણ ગુણની સમાન અવસ્થા છે તેમાંથી સત્વગુણ રૂપે પરિણામ પામતા એાજસ્માં અવિનાશી ચૈતન્યનાનની પ્રથમ પ્રતીતિ છે માટે શિવે જટામાં જ્ઞાન ગંગા ધરી કહેવાય છે. આ ગોજસ્ નીચે ચિન્ત્વન સ્થાન છે તેમાં જ્ઞાનતંતુરૂપ ક્ષુદ્ધિ છે. તે ચિન્ત્વન સ્થાન અને ત્રાનવ તુર્પ ગણેશ છે. શિવ તત્વથી ઉદ્ભૂત થાય છે માટે તેના પુત્ર છે. આખા શરીરમાં મસ્તક શિખર છે માટે આજસ્

तत्वभां तत्सृष्ट्रातदेवानु प्राविशत् ते (शरीर ७त्पन्न ५री तेभांक પ્રવેશ કર્યો) એ પ્રવેશન શક્તિ પાર્વતી છે. જ્ઞાન શાન્તિ સ્ચક છે માટે ચંદ્રની શીતળ મૂર્તિ કપાળમાં ધરેલી છે. આ એાજસ્ તત્વની આસપાસ માથાની ખાપરી છે માટે કપાલદામ એવું વિશેષણ આપવામાં આવ્યું છે. જે શકિત બ્રહ્મારૂપે પ્રતીત થાય છે તેજ શક્તિ વિષ્ણુરૂપે પ્રતીત થઇ પશુવૃત્તિમાંથી છુટતાં મનુષ્ય કે દેવાના ભાવને વિશેષ ગણતાં પ્રાણીઓને ઇચ્છિત કળ અંધી ભાગમાં રાગ દર્શાવી ભક્તિજન્ય જ્ઞાન અને વૈરાગ્યરૂપે શિવતત્વ ખનેલી છે. આ શિવતત્વથીપર શરીર કલ્પના નથી માટે શ્ચિવ નિર્માલ્ય ભાગ રૂપ નથી અને તેથી શિવને અર્પણ કરેલ વસ્તુ ભક્તોને કામની નથી જયારે વિષ્ણુતત્વને અર્પેલી વસ્તુએા પ્રસાદી રૂપે આવશ્યક છે. કારણુ આ તત્વના શેષ અતિ ઉત્તમ કળરૂપ ભાગ અને યાેગ ્ટ્રું અર્પક છ<sup>ે</sup> અને માતા પિતા રૂપે **બ્રહ્માની પ્રસાદી એટલે મિલ્ક**-તના તાે સર્વ માલિકજ ગણાય છે. ક્ષરા, વિષ્ણ્ કે મહેશ એ એકજ શુદ્ધ, છુદ્ધ, ચૈતન્ય શક્તિ છે. હિર કે હર પરસ્પર ું વિરાધી નથીજ પણ એક બીજાની સત્તા એક બીજાને આધારે રહેલી છે તેથી પરસ્પર આભારી છે. બ્રહ્માથી કર્મ, લક્તિથી ઉપા-સના અને ધ્યાનથી જ્ઞાન સિદ્ધ થાય છે માટેજ કહ્યું છે કે 🌠 श्रद्धाभक्तिध्यान योगादवैहि। કર્મથી વ્યક્ષલાક એટલે જાદર સિદ્ધિ, ઉપાસનાથી વિબ્હુલાેક એટલે મનાેરથ સિદ્ધિ અને ધ્યાનથી શિવ-ું લાક કૈલાસ, (कैंबल्ये आसः) એટલે માક્ષ સિદ્ધિ. તેથી જીવ 🎇 અને બ્રહ્મના વિયાગ તેમાંથી વિ દૂર કરી યાગ એટલે સચ્ચિદાનન્દ ફેરપ હું પાતે હું એવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું કે જેથી આત્માને જાણ્યે બધું સચ્ચિદાનન્દ રૂપે એક રસ છે એમ જણાય. જેમ 📆 આર્દ્રતારૂપ હાવાથી હૃદય મૂવર લાક છે તેમ મગજ ઓજસ્ તેજ A THE REPORT OF THE PROPERTY O રૂપ હેલાથો स्वर् લોક છે. ૐમૂ: થી ધ્રહ્માનું ધ્યાન, ૐ મૂવ: થી વિષ્ણુનું ધ્યાન અને ૐ स्वः થી શ્વિવનું ધ્યાન ધરાવી સગુણ તત્વમાં નિર્ગુણ તત્વ તત્સવિનુર્મમોં देवस्य સવિતા દેવ અન્તર્યામી ચૈતન્યધનનું મંગલ સ્વરૂપ, પરાશાન્તિ, પ્રકાશ સચ્ચિદાનન્દને અનુ-લવાના પ્રકાર શ્રી ગાયત્રી દેવી દર્શાવે છે. આ સમષ્ટિક આત્મક વિચાર છે. જ્યારે ઉપર ખતાવેલી ત્રણ વ્યાહૃતિઓથી, સ્થલ, સદ્ધમ અને કારણ શરીરા વિષે જાગૃત અવસ્થાના અભિમાની દેવ ધ્રહ્મા, સ્વપ્તાવસ્થાના અભિમાની દેવ ધ્રાવતે અનુભવી તુરીયાવસ્થા અભિમાની, કૂટસ્થ, સદ્ધી, સ્વયંપ્રકાશની ભાવના કરવાના વિધિ છે.

શિવ તત્વથી પ્રવૃત્તિ થાય તે પ્રક્લિલોકમાં વીર્ય રૂપ સત્ત્વાંશ શિવનો છે અને આધાર ચક્રમાં સ્થિત થાય છે. તેની રક્ષાથે વિચાર મુખ્ય છે માટે શ્રીગણેશનું ધ્યાન એ ચક્રમાં ધરવાથી યોગીઓ ઉર્ધ્વ રેતા થઇ શકે છે અને મૈયુન ભાગની વાસના રહીત થાય છે. ગૃહસ્થા શિવનું વાહન વૃષભ રૂપ ધર્મ પ્રેરે તેમ વિહિત બાગમાં પ્રવૃત્તિ કરી दारनपत्यायतपોર્ડ્યમાયુઃ એવી સમજથી વર્તે છે. ખાનપાનના નિયમ પાળી પ્રક્લ લાકના આનન્દ ભાગવી વિષ્ણુ તત્વ સમાન વાયુને સામર્થ્ય અપીં ભેગ બાગવે છે. માટે પ્રક્લિકમાં શિવ, વિષ્ણુ અને પ્રક્લા એ ત્રણેની ક્રિયા પ્રવતેલી છે. શિવની વીર્ય રૂપે, વિષ્ણુની જાઠર પ્રદીપન અને ક્ષુધા તૃપ્તી હો શિવની વાયુના પાષણ રૂપે અને પ્રક્લાની વાયુ સંચારથી બાગનનું પાચન, સત્ત્વાસત્ત્વનું પ્રયક્કરણુ અને મળમૂત્રના નિસર્ગરૂપે સત્તા વ્યાપેલી છે. એવીજ રીતે વૈદ્વાંમાં શિવતત્વથી પ્રવૃત્તિ થાય તા ઇન્દ્રીયના અભિલષણીય વિષ્યામાં વિહિત ભાવ-

રક્ષણ પ્રહ્માની સત્તાથી અને જ્ઞાનનું સ્પુરણ શ્રિવની સત્તાથી ઘાય છે. તેમજ કૈલાસમાં શિવ તત્વથી પ્રવૃત્તિ થાય, તા બુહિની સુક્ષ્મ-તાથી સ્વસ્વરૂપતું દર્શન ક્ષણાની સત્તાથી, ક્ષણાનન્દના બાગ વિષ્ણુની સત્તાથી અને સર્વ અનર્થની નિવૃત્તિ રૂપા પરાશાન્તિ શિવ સત્તાથી થાય છે. શિવ તત્ત્વની પ્રવૃત્તિ ધર્મથી થાય છે. સ્વધર્મમાં નિધન કહેતાં નાશ થાય તાપણ શ્રેયસ્કર છે માટે ધર્મમાં સહન શીલતાથીજ પ્રવૃત્ત થવાય છે. ધર્મ પાતે એવા સત્તાવાન છે કે ધીમેથી અધર્મને ઊખેડી નાખે અને હણનારને હણી રક્ષણ કરના-રને જયજ આપે છે જેથી ચતા ધર્મ સ્તતો જ્ઞયઃ મનાય છે. અતિ ભાર સહુત કરી શકે એવે અતિ બળવાન અને ધીર-જથી પંચ કાપનાર વાહન બળદજ છે. શિવ તત્ત્વ કે જે સર્વતે પરિણામે અતિ સુખ આપનાર છે અને જે સુખ સર્વને પ્રિય છે તે ધર્મથી મળે છે માટે ધર્મ એજ શિવનું વાહન ઉચિત છે. તપ, ત્રાન, યત્ર અને દાન જેના પગ છે, સર્વ ગુણમયી પવિત્ર સત્તા રૂપ ગાય જેની ઉત્પત્તિ છે, અને છવનના આધાર આ લાકમાં અને પરલાકમાં પુન્ય છે તેને ઉત્પન્ન કરવામાં સત્તાની છેવટ હુદ રૂપ ખળ હુદ છે. માટેજ સર્વ સિહિતા આધાર ધર્મ ધુર્ય છે. ગરૂડમાં ઇક્ષણ શકિત સર્વથી અધિક છે માટે જગત્ના સ્વરૂપને સમજવામાં વિષ્ણુ તત્વ અધિક છે. વળી સમ્યગ્ જ્ઞાન વિના મન વિષયથી પાછું વળતું નથી માટે પ્રભુ પરાયશ થવામાં પદાર્થ દર્શનથી અનિત્યતા સિદ્ધ થતાં નિત્ય તત્વમાં (પ્રસુમાં) મતાવૃત્તિ સ્થિર કરવા ગરૂડજી રૂપ બાધ વાહન યાગ્ય છે અને 🏅 તેથીજ વિષ્ણુ સત્ત્વગુણી કહેવાય છે. સારગ્રાહી દષ્ટિથી નિશ્ચય સ્વરૂપ હંસ વાહનવાળા કર્મ પ્રમાણે કળદાતા હાવાથી બ્રહ્મા કર્તાર્પ, કર્મ કુળના સુખ દુખરૂપ ભાગના ક્ષય પર્યંત સ્થિતિ કરનાર વિષ્ણુ ભાકતા

**《米米米米米米米米米米米** 

રૂપ અને કરી કર્મની ઘટમાળમાંથી મુક્ત થવા સંસારના પદાર્થીમાં અનિત્યતાદિ દાષ દર્શનથી પરમ તત્વમાં ચિત્તની એકાત્રતા પ્રાપ્ત કરાવનાર મહેશ ધ્યાતારૂપ સમાધિસ્થ દશાવાનું દર્શાવેલા છે. આ સર્વના સાક્ષી એકજ, અવિનાશી, સચ્ચિદાનન્દ સ્વરૂપ, ઉદાસીન અત્રસ્થાદર્શક છે અને એકજ ચૈતન્ય ઉપાધિદ્વારા અનેક થઈ અનેક રૂપ દેખાય છે. एकोऽहं बहुस्यां प्रजायय, एकस्तथा सर्व भूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव। એ ન્યાયે ખહાર પ્રવૃત્તિ જેવી સમષ્ટિ રૂપ ધ્રહ્માં છે તેવીજ પિષ્ડુ રૂપ શરીરમાં છે માટે બહિર્મુખ વૃત્તિને યાગથી આ દર્શન થાય છે જયારે રાજવિદ્યાની ઊપાસના દ્વારા ઇદિયા કે જેના સ્વભાવ ખહાર પ્રવૃત્ત થવાના છે તેથી ખધું બહાર અનુભવતી દેખાય છે. (पराण्यिकानि व्यतृणत्स्वयंभूः तस्मात्पराक् पश्यित नान्तरात्मिन) તેના ધર્મનાં ખળવડે માઢન પદના લક્ષમાં દારવા નિગૃહ કરી અન્તર્મુખવૃત્તિ કરવાથી જાણી શકાય છે માટેજ શ્રી કૃષ્ણ કહે છે કે

#### यस्त्वात्मरातिरेव स्यादात्मतृप्तश्च मानवः । आत्मन्येव च संतुष्ट स्तस्यकार्यं न विद्यते ॥

જે મનુષ્ય આત્મ તત્વમાં મગ્ત છે, તૃપ્ત છે અને સંતુષ્ટ છે તેને કાઇ કાર્ય રહેતુંજ નથી, આ હેતુ સ્પષ્ટ સમજાવવા માટેજ જયારે શિવલિંગનું દર્શન કરવામાં આવે છે ત્યારે નંદીના વૃષ્ણ ઊપર હાથ અડાડીને નેત્ર સ્પર્શ કરી શિંગડાંમાંથી દષ્ટિ શિવલિંગ ઊપર સ્થિર કરાય છે અને નન્દી અને શિવલિંગ વચ્ચે કાચ્છા રાખવામાં આવેલા હાય છે. આ સંકેત એમ સમજાવે છે કે ધર્મ રૂપી વૃષ્ણ પાતાની વીર્ષ શકિત વૃષ્ણથી અર્થ અને કામને અનુભવાવતા, પશુ બુદ્ધિમાંથા મુક્ત કરતા, કાચ્છા જેમ

4.尽尽尽尽尽杀杀杀:浙汝汝汝汝汝汝汝

સર્વ અંગને પાતામાં સંકાચે છે તેમ વિષયમાંથી ઇન્દ્રિયાને વિદ્ધિત ભાગ આપી, અન્તરમાં લીન કરી, માક્ષપદપ્રદ નિરાકાર તત્ત્વમાં ચિત્તને એકાગ્રતા પમાડે છે. ઉત્પત્તિ પ્રદ ષ્રક્ષાને સર્વ ધર્મવાળા માને છે. હિન્દુઓ બ્રહ્મારૂપે, મુસલમાના અલ્લારૂપે અને અંગ્રેજો ક્રાઇસ્ટ રૂપે માને છે. જ્યારે મુસલમાત તથા અંગ્રેજો એક દેવ-થીજ સધળા વ્યવહાર કરે છે ત્યારે હિન્દુએં ભેદ એ સંસારતું સ્વરૂપ હેાવાથી, દેશ, કાળ, વસ્તુ, અવસ્થા આદિ જુદા જુદા હાવાથી એકજ દેવનાં કર્મના વિભાગની સત્તાથી જુદાં જાદાં રૂપ માની વ્યવહારની મર્યાદા ખાંધે છે. તેથી હિન્દુએાની માત્ર પ્રવૃત્તિમાં ધર્મ **ઝાહિ વિશેષ છે. વ્યક્ષા અને શિવના ઊપાસકા વ્યાહ્મ**ણો છે. સંસારના ઊંડા વિશેષ પ્રપંચથી વિમુખ રહી, સર્વ ભાગને રાેગ સમજી, ઉદાસીન તત્વમાં મગ્ર થવા જળના સ્નાનથી અને બિલિના પાનથી તુમ થતા સદાશિવના મુખ્ય ઉપાસકાે જ્ઞાનને અધિક માનનારા નિષ્પાપ હૃદયવાળા પ્રાહ્મણો, સષ્ટિના નિભાવ કરવા વિષ્ણ દેવને સંતાષી, કર્મનાં કળ રૂપ ભાેગ છે માટે કર્મને ખાસ સંભા-ળવા શુદ્ધ હૃદયે શુદ્ધ સંકલ્પ દ્વારા ષ્રક્ષાના મુખ્ય અંગ રૂપ ગણાય છે.

રજોગુણના વિલાસી ભાગમાં વિશેષ લાભ માનનારા ધ્રહ્મા તથા વિષ્ણુના મુખ્ય ઉપાસકા બીજા વર્ણના લાકા છે. આ પ્રકારે ઉપાસનાના ભેદ હાવાથી શિવ અને તેના ભકતાને ગર્વ ન રહે માટે વિષ્ણુદ્ધારા હૃદયમાંથી પસાર થઈ ધ્રહ્માને ભાગના પદાર્થા મળે છે. તેને ધ્રહ્મા પરિપકવ અવસ્થામાં મૂકી વિષ્ણુને પુષ્ટિ આપે છે તેથી વિષ્ણુ ભાગ ભાગની શકે છે અને ભાગમાં આસક્તિ ન થાય માટે વિષ્ણુ મહેશને પાષે છે. મહેશ જો કે અકિંચન થઇ ભિક્ષા માગનાર ગણાય છે પણ મહેશનાં ધર્મ, જ્ઞાન, વિચાર અને ઉપરતિ જો વિષ્ણુને તથા ધ્રદ્ધાને ન મળે તા વિષ્ણુ અને ધ્રહ્માની દુર્દશા

થાય માટે કાઈને ગર્વન રહે માટે ઓતપ્રાત એકય ભાવે સંબંધ છે. સર્વ કમલના નિલંપત્વ રૂપ લક્ષણવાળા છે. **પ્ર**ક્ષા રૂ**પે જા**ચ-તિનું સૃષ્ટિ કર્મ ચાલે છે. કર્મના શ્રમથી વિશ્રાન્તિ લેવા વિખ્હુરૂપે સુવે છે પણ લકતા પાતાના આગ્રહી સ્વાર્થ ભાવથી જંપવા દેતા નથી માટે સ્વપ્રાવસ્થામાં વિષ્ણુ છે અને મહેશ જાણે છે કે અવિદ્યાને લીધે પ્રપંચનાે ઉત્પાંત છે અને તેથી છેવટ બધા અજ્ઞાન રૂપ અધકારમાં લીત થાય છે માટે અજ્ઞાતમાં સુખતા અનુભવ કરતા નિદાવસ્થા રૂપ સમાધિમાં મહેશ રહે છે. જ્યારે ખરી કસો-ટીના સમય આવે છે ત્યારે સર્વ દેવા એક બીજાને આધિકય આપી પાતે અળગા રહે છે. શિવને જ્યારે સથ થાયત્યારે વિષ્ણુ સહાયક અને વિષ્ણુને જ્યારે ભય થાય ત્યારે શિવ સહાયકથાય છે. જ્યારે સતક સતત્કમારાદિ ચાર ઋષિએ સંસારમાં સાર ૩૫ ખરા તત્વના ખાધ લેવા બ્રહ્મા પાસે ગયા ત્યારે વિષ્ણુ પાસે જવા પ્રહ્માંએ કહ્યું અને વિષ્ણુ પાસે ગયં ત્યારે **શિ**વ પાસે જવા આજ્ઞા ભગવાને કરી. પણ જે બાધ આ મહા ઉગ્ર તપરવીઓ, દેવાને પણ હુંકાવે એવી શક્તિવાળા ઋપિએાને જોઈતા હતા તે આ ત્રણે દેવની ત્રિપુડીથી જાુદાં તત્વના છે એમ દર્શાવવા શિવે દક્ષિણામૂર્તિ સ્વરૂપે બાધ આપ્યા હતા.

# अधीत्य विधिवत् वेदान् पुत्रांश्वोत्पाद्य धर्मतः । इष्ट्वा च शक्तितश्चार्थे र्मनोमोक्षे निवेशयेत् ॥

વેદાને વિધિ પૂર્વક જાણીને, પુત્રાને ધર્મથી ઉત્પન્ન કરીને, દ્રવ્ય વહે શક્તિ પ્રમાણે યત્તાદિ સાર્વજનિક હિતકારી કર્મ કરીને, મનને માક્ષમાં પ્રેરવું એ વિધિથી માનવ જન્મમાં ખરૂં ત્રાન–વેદત્તાન છે. તે મેળવવાથી ધર્મ ઓળખાય છે અને ધર્મનું ફળ સુખ છે

એમ જ હાલ છે. તેથી ખુલારૂપે પ્રજાની ઉત્પત્તિ, વિબહુરૂપે લક્ષ્મીના ભાગ, સમષ્ટિની રક્ષા અને યન્ના વગેરે કાર્યાથી પ્રજાની સ્થિતિ અને શિવરૂપે પ્રજાને નિરંક્શાતૃપ્તિ આપવા માટે સ્વસ્વરૂપમાં લય કરનાર એક છવ આત્માની પ્રવૃત્તિને સૂચવે છે. માટે ત્રિપુડી ઉપાધિથી છે પણ સત્તા એકજ છે. જેમ એકજ સૂર્ય અથવા અગ્તિ જુદાં જુદાં રૂપતે લીધે જુદા જુદા દેખાય છે તેમ એકજ આત્મા જુદા જુદા ઉપા-ધિથી ઝ્તુદાે જુદાે દેખાય છે યાેગ સાધવા ચક્રમાં **દે**વની <del>ભાવના</del> કરવા પ્રથમ ગણેશનું ધ્યાન પછી બ્રહ્મા, વિષ્ણ અને શિવનું ધ્યાન સગુણ સાકારરૂપે ધરતાં આ ત્રિપુટીથી પરતત્વના ખાધ આપનાર શ્રોત્રીય, પ્રહ્મનિષ્ઠ, દક્ષિણા મૂર્તિસ્પ સદ્યુરનું ધ્યાન કરાય છે. તે ગુર્ ३५भां सर्व देवनुं दर्शन अरवुं गुरुर्बह्मा गुरुर्विष्णुगुरुदेवो महेश्वरः अ સગુણ ધ્યાન છે. ગુરુ:સાક્ષાત્ परंबद्य તત્વના ખાધ, વેદનાં મહા વાકય तत्त्वमिस अः દિથી ભાગ ત્યાંગ લક્ષણાથી આપનાર હોવાથી વૃત્તિ ગુરૂરૂપ કરવામાં આવે છે. ગુરૂ, શરીરમાં રહેનારા છવ કાણ છે એનું દર્શન કરાવે છે માટે ગુરદ્વારા છવાતમાને પરમાતમારૂપ ધારવા કીટ ભ્રમર ન્યાયે દૃત્તિ છવાત્માનું ધ્યાન કરતા, બ્રહ્મર ધ્રમાં પ્રકાશતા, પરમાત્મ તત્વમાં લીન થાય છે અને તેથો છવ એજ પરમ શિવ તત્વ છે એમ નિશ્વય થાય છે. તેથીજ દેહ હું છું એવી મુહિથી દાસપણું, અલ્પન્ન જીવ હું છું એ મુહિથી જાણે ઇ ધરતા અંશ જેવા છું એ સુદ્ધિ અને ચૈતન્ય સ્વરૂપે જે ઇ ધર તેજ છવ છે એવી ભાવના કરવા વિધાન છે. આ પ્રમાણે છવ **ઈશ્વરની એકના સાધનાં અનેકમાં એકપ**ણું સિદ્ધ **થા**ય છે અને આ જગત ત્રણે કાળમાં નથીજ એમ નિશ્વય થાય છે. માટેજ ભગવત્પુજયપાદ ભાષ્યકાર કહે છે કે-

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

आत्मानात्मप्रतीतिः प्रथममभिहिता सत्यिमध्यात्वयोगात् द्वेधात्रह्म प्रतीतिर्निगम निगदिता स्वानुभूत्योप वत्या । भाद्या देहानुबन्धाद्भवति तदपरा साच सर्वात्मकत्वा दादौ त्रह्माह्मस्मीत्यनुभव उदितेखि वदं त्रह्मपश्चात् ॥

તત્વ વિચારના આરંભમાં સત્ય અને મિથ્યાપણાના યાગથી **પ્રક્ષનું જ્ઞાન ખે પ્રકારે થાય છે. પેાતાના અનુભવ**થી અને યુક્તિથી શરીરના વિચારથી હું બ્રહ્મ છું એવા અનુભવ થયા પછી આ જગત્ પ્રક્ષરૂપજ છે એમ સર્વાત્મકપણાથી યુક્તિથી પ્રહ્મ અનુભવાય છે. માટેજ મનુષ્યાએ શ્રુતિ, યુક્તિ અને અનુભવથી વિચાર કરતાં પ્રથમ હું કાેેે છું ? આ શરીર કેમ થયું ? આ શારીર કેાએ બનાવ્યું ? અને કેયી વસ્તુનું બનેલું છે ? તેના નિર્ણય કરવા જોઇએ કે જેથી સમજાય કે જો સૂર્ય અને અગ્નિના પ્રકાશ ન હાય તા અધકાર રૂપ જગત દેખાય છે તેમાં ભેદ પણ દેખાય નહીં અને માત્ર એક અધકાર વ્યાપી રહે. જ્યારે પ્રકાશ આ અધકારમાં ભળે છે ત્યારે પ્રકાશ જુદાં જુદાં રૂપ દર્શાવે છે. માટે પ્રકાશ અને અંધકારના ભેળથી આ જગત જુદાં **જુદાં રૂપે દેખાય છે. વળી પદાર્થા ક્યાંથી આવ્યા અને કયાં જ**શે, પહેલાં ઝાડ કે ખીજ, સ્ત્રી કે પુરૂષ ઉત્પન્ન થાય છે એતા નિર્ણય થાય તેમ નથી. તથા દર ક્ષણે ફેરફાર થયા કરે છે છતાં એવું ને એવું હાય નહીં એમ જણાય છે. કાઈ કહે છે જગત પરમાણ-માંથી બને છે, કાઈ કહે છે પ્રકૃતિ વિકાર પામે છે, કાઈ કહે છે પરમાત્મા પાતે કરાળાઆની પેઠે પાતામાંથી જગત ખનાવે છે માટે પરિણામ વાદ સાચા જ્યારે ખીજો કહે છે કે આરમ્ભવાદ સાચા કાઈ કહે છે કે દર્ષ્ટિ સ્ટિ વાદ, કાઈ કહે છે કે અજાત

ાદ અને કાઈ કહે છે બિમ્બ પ્રતિબિમ્બ વાદ સાચા. બધા એમ કળ્લ કરે ખરા કે મૂળ વસ્તુમાં બીજાું રૂપ મનાય છે. આતે અધ્યાસ કહે છે એ અધ્યાસ ચાર પ્રકારના છે (૧) બહારના પદાર્થ પુત્ર, મિત્ર, ધન વગેરમાં વિકારથી, (૨) શરીરમાં જાડાઈ, પાતળાઈ, રૂપ, કુરમ થવાથી, (૩) ઇન્દ્રિયોમાં ન્યૂનતા વગેરે થવાથી (૪) અન્તઃકરણના કામકોધાદ ધર્મોથી પોતે આત્મા તે તે ધર્મવાળા મનાય છે. આતું કારણ અવિદ્યા કહેવાય છે. અવિદ્યા એવી વસ્તુ છે કે જેને વિદ્યાર્થ પણ માનવી પડે છે કારણ કે દરેક વસ્તુમાં અવિદ્યા છે. જે વાતની એકને ખબર હેાય તે બીજો ન જાણતો હોય એમ સર્વ પ્રાણિનું અજ્ઞાન ભેગું કરી સર્વાળા કરીએ તો તાન જવાબ આવે છે. માટે મૂળમાં જેમ ત્રાંત છે પણ જીદું જીદું અજ્ઞાનર્ય દેખાય છે તેમજ ચૈતન્ય ત્રાનર્ય હોવા છતાં વિપરીત ભાવથી અવિદ્યા કે અજ્ઞાનર્ય ભેદ પામેલું છે. તેથી રજ્જીમાં સર્પ, છિપમાં રૂપું, ઝાંઝ-વાના જળની પ્રતીતિ તથા ગગનની નીલતાનાં દણન્ત અપાય છે તેથી વિવર્ત વાદ છેવટ સિદ્ધ થાય છે. બીજા વાદોવાળા વાયું નહીં કરે પણ હાયું કર્મા વિના છુટકા નથી માટે ભલે ક્રમ મુકિત સ્વીકારે. તેમાં અનિર્વચનીય ખ્યાતિથી સિદ્ધ થતા સદ્યો મુકિત આપનાર સિદ્ધાન્તને વિરોધ નથી. અવિદ્યા, માયા કે ત્રણ ગ્રુણની સામાન્ય અવસ્થાના વિચાર કરતાં પરમાત્મા અસંગ, નિષ્ક્રિય, નિર્વિકાર છે. તો પછી આ ત્રણ ગ્રુણ કયા ગુણીને આશ્રયે રહ્યા અગર કાના ગ્રુણ છે ? રામાંથી ઉત્પન્ન થયા? અને ચૈતન્ય અને અપિદ્યાને ક્રયો સંબંધ છે તે વિવર્તવાદ શિવાય બીજ કાઈ વાદીઓથી સિદ્ધ થઈ શકે તેમ નથી. માટે જયાં સુધી આત્મતત્ત્વના સાક્ષાત્કાર ન થાય ત્યાં સુધી હું બ્રહ્મ છું એવા સુધી આત્મતત્ત્વના સાક્ષાત્કાર ન થાય ત્યાં સુધી હું બ્રહ્મ છું એવા

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

સંવાદી ભ્રમથી પણ પ્રવૃત્તિ કરવી અને સાક્ષાત્કાર થયા પછી અનાદિ शान्ति भायाने। विचार करवे। क्षेष्ठच्ये के कथी सुद्धि अहंब्रह्मास्म ३५ वृत्ति थाय. अविद्याने नष्ट इरी औषध केम रागने दृशि नष्ट थाय છે તેમ પાતે પણ બ્રહ્મ રૂપ થાય. આ જગત વિપરીત ભાવેજ દેખાય છે તેની સાબીતિ જોવી હેાય તેા અરિસામાં માેઢું જોકએ છીએ ત્યારે જેવું બિમ્બ તેવું પ્રતિબિમ્બ જણાય છે પણ ડાબા ભાગ જમણા, અને જમણા ભાગ ડાળા, એટલે હેાય છે. વળી અન્તઃકરણમાંથી આંખદ્વારા વૃત્તિ બહાર જઇ પદાર્થ આકાર થાય છે ત્યારે તેમાં ઉપહિત ચૈતન્યના પ્રતિબિમ્બ પડે છે જેથી અન્તઃકરણ વિષિષ્ટ ચૈતન્યને જ્ઞાન થાય છે. આ ઉપરથી સમજ્ય છે કે વસ્તુ જેવી છે તેવું જ્ઞાન થતું નથી. પણ જેમ મુખ ઉત્તર દિશામાં હાય અને દેખાય દક્ષિણ દિશામાં તેમ અનિત્યમાં નિત્યણહિ, અપવિત્રમાં પવિત્ર સુહિ, દુઃખમાં સુખ ખુદ્ધિ, અને અનાત્મમાં આત્મ ખુદ્ધિ ३૫ વિષરીત જ્ઞાન થાય છે. વળી પ્રાણીઓને આંખના ડાળામાં પ્રતિબિમ્બીત પુરૂષ દેખાય છે તે પુરૂષ દેખે છે કે કાેઇ બીજો તે પણ કહેવાતું નથી. વળી એવું પણ મનાય છે કે દુનિઆની દરેક ચીજ છિદ્રાત્મક છે. (everything is porus) અને 'એક્ષ રે' નામના કાચ દેખાડી આપે છે કે તે વાન ખરી છે. ભીંન ગમે તેવી મજણત હેાય છે પણ એક ખાજા પાણી પડે તેા તેની અસર બીજી બાજાએ થાય છે. જમીન ગમે તેયી તક્કર હેત્ય પણ પાણી તેમાં ઉત્તરે છે. શરીરમાં ફવાડે રૂવાડે જિદ્ર છેજ. છતાં દેખાતાં નથી. વળી પેટીનું ઢાંકહ્યું બંધ હેાય અને તે ઉપર 'એક્ષ રે' જેવાે કાચ મૂકવાયી પેટીની અ'દરની ચીજ દેખાય છે નેમાં ઢાંકણાંમાં કાણાં કાણાં દેખાઈ વસ્તુ દેખાતી નથી પણ જાણે ઢાંકહ્યું નથીજ એમ દેખાય છે તે ઉપ-

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

રથી સમજ શકાય છે કે જેમ માટીના વિકાર કાચ તેને સુધારી સુધારીને આરપાર જોવાની શકિત આપી શકે છે, દુર્ભીન વગેરેથી છેટેની ચીજ પાસે દેખાય છે, ન્હાની ચીજ મ્હાેટી દેખાય છે તથા ટુંકી નજર વાળાને ચશ્માંથી આંખની શકિત આપી શકાય છે. તેમજ બુદ્ધિ કે જે પૃથ્વીના સત્વ ગુણથી બનેલી છે તેને શાસ્ત્રના અભ્યાસથી અને મહાત્માઓની સહાયથી એવી સુધારી શકાય છે કે જે પૃથ્વી, પાણી, તેજ, વાયુ, આકાશ, અવ્યક્ત અને અવિદાને છેદી પરમજ્યોતી આત્માતત્વ ઈ ધરનું દર્શન દૂર દેખાય છે તેને પ્રત્યક્ષ અને અપરાક્ષ અનુભવી શકે.

સ્વપ્રામાં જેમ ખહારના પદાર્થો હોતા નથી તથા ખહારના જાગૃતિ અવસ્થાના પદાર્થોને જાહાનારી ઈન્દ્રિય વૃત્તિ પહ્યુ હોતી નથી છતાં છવ પાતે જાગ્રતના સંસ્કાર આદિથી (અવિદ્યાર્થી) જુદા જુદા પદાર્થ રૂપ બને છે એટલે પાતે પાતાને પાતામાં બનાવી પાતાથી જુદા અનુભવે છે. તેમજ પરમાતમા પાતે પાતાને પાતામાં બનાવી પાતાથી જુદ જુદે રૂપે અનુભવે છે માટે અવિદ્યાને વશ રહેલા ચૈતન્ય જીવાતમા અવિદ્યાર્થી મુકત થાય છે. ત્યારે જેમ જે સ્વપ્નને અનુભવતા હતા, સખુપ્તિમાં અજ્ઞાનને અનુભવતા હતા, તે જાગ્યા પછી હું પાતેજ છું એમ અનુભવે છે તેમ જીવાતમા હાલા, વિખ્હુ, મહેશ, જગત્ વગેરે રૂપે હુંજ છું એમ અનુભવે છે.

अविद्याघातकात् शद्धाद् याहंब्रह्मेति धीर्भवेत् । विनश्यत्य विद्यया सार्धम् हत्वारोगाभिवौषधम् ॥

જ્યારે હૃદયની અહંતા મમતાની ગાંઠા ભેદાય છે, આત્મા પરમાત્માના સંશય છેદાય છે અને સર્વ કર્મના નાશ થાય છે ત્યારે સર્વથી ઉત્તમ તત્વનું દર્શન થાય છે.

### भिद्यते हृदयप्रंथि श्छिद्यन्ते सर्व संशयाः । क्षीयन्ते चास्यकर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे ॥

આ પ્રકાર એકજ શરીરના શાધનથી જીવાતમાને તાન થાય છે ત્યારે આખા પ્રહ્માણ્ડમાં એ તત્વ શિવાય બીજીં કાંઇ નથી એમ જહ્યાય છે અને તેથી यदन्नान्तरंमेदं कुरुते तस्य मयंमवित જે આ જીવ અને ઇશ્વરમાં જરાપણ ભેદ ખુદ્ધિ રાખે છે તેને ભય થાય છે तरितशोकमात्मवित् આત્માને જાણનારા પુરૂષ શાકને તરે છે. અને ब्रह्माविद् ब्रह्मैवभवति જે પ્રહ્મને જાણે છે તે કઠા ભરણ ન્યાયે પ્રદ્ધા રૂપજ થાય છે. આ પ્રકારે ગણેશજીના વાદન વિચારને પ્રેરવા શાસ્ત્ર આતા કરે છે.

પ્રેo 39 — જો જગત્ અવિદ્યાર્પ હાય અને ચૈતન્ય વિના બીજું કંઈ ન હાય તા વર્ણા પ્રમની શી જરૂર ? નીતિની શી જરૂર ? ધર્મશાસ્ત્રની શી જરૂર ? તથા પંચમહાભૂતનાં શરીરા પશુ, પક્ષા, મનુષ્યા બધાને સમાન છે તેમ શરીરા પશુ એકજ પદાર્થનાં બનેલાં છે, આહાર, નિદ્રા, ભય અને મશુનના વ્યવહાર પશુ એક સરખા છે તા પછી આભાડછેટ, ઉચ્ચ નીચના વિચાર તથા રાજા પ્રજાના સંબંધ વગેરેની જરૂર નથી મટે યથેષ્ટ આચરશુ કરી કેમ ન વર્તાય ? તથા શિખાસ્ત્ર શા માટે રાખવાં ? અને સ્ત્રીઓને સ્વતંત્ર કેમ ન કરવી ?

ઉ૦—આવા પ્રશ્ના સંભવે એમાં આશ્વર્ય નથી કારણ એતો ઉપરથી બાધ આપનારા, વિષયના પાસમાંથી છુટેલા ન હોવાથી યંધેષ્ટ આચરણા કરતા દેખાય છે. બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્ર આ ચાર વર્ણા, બ્રહ્મચારી, ગૃહસ્ય, વાનપ્રસ્થ અને સંન્યાસી આ ચાર આશ્રમોને બદલે, પાળા, બ્રહ્મચારી અને સાધુ, સેવક, સમા-

ધાનિ, મુખીઆછ અતે મહારાજ, અને ધ્રાહ્મણ વેપાર કરે એટલે વૈશ્ય અને મુસલમાન નિશાળ ભણાવે એટલે પ્રાહ્મણ આવી વર્ણની આશ્રમમાં સેળભેળ કરી પ્રસુતે નામે વર્ણ અને આશ્રમ યન્ને નષ્ટપ્રાય જેવાં કરી મુકયા છે. લાહાણા પેટ ભરવા અગર વધારે વિષયની ભાગે-છાથી પાતાના પદ્દને ભૂલી ગયા-ધર્મ ભ્રષ્ટ થયા એટલે ખીજા વર્ણો આચાર વિચારે ચઢતા દેખાયા અને **બકરાં જેમ અશક્ત સિંહને ડરાવી પાતા પાછળ ચલાવે તેમ** ધનાઢયા પ્રાહ્મણોને દુખાવી પાતાના વહેમની પાછળ અનુસરાવે છે જ્યારે **બ્રાહ્મણો તેને ટેકા આપે છે અને હાજ હા કરે છે.** જ્યારે કાઇ ખરા ધર્મ પ્રતિપાદન કરનાર વ્યાહ્મણ અતિથિ આવે ત્યારે તેનું સન્માન કરાવવાને બદલે પરધર્મી છે એમ મનાવી પાપના ભાગી ખને છે અને પાતાના **વૃત્તિમાંથી ભાગ પડાવશે માટે ક્**રી પાછા આવી તશકે એવા પ્રપંચા રચે છે. માટેજ કહ્યું છે કે કળીયુગમાં न देवे देवत्वं कपटपटवस्तापसजनाः धाक्षश्राभां धाक्षश्रार्थः रह्यं નહીં અને તપસ્વીએ કપટની જાળ પ્રસરાવવામાં નિપુણ થયા છે એટલું જ નહીં પણ મૂળ શાસ્ત્રોના સામાન્ય ખાધને છાડી, પક્ષ-પાતિ, પાતાને રૂચે અને વિષય ભાગ ભાગવવામાં અનુકૂળ અર્થ-વાળાં નવાં શાસ્ત્ર લખાય છે. તેથી વિબ્હાની ભક્તિ બાજા રહે અને કૃષ્ણ કાઈ જુદા છે એમ માની કાવે તેમ પૂજન અર્ચન થાય છે. મહારૂદ્ર યત્ત થતા હાય તેમાં મહાદેવજીની પ્રતિષ્ઠા કરેલી હૈાય માટે દર્શને પણ ન જવાય એવા આગ્રહ પકડાય છે અને અમારી ભક્તિ અલાકિક છે એમ દેખાડે છે. જ્યારે બીજા હિન્દુ મટી ખાેજા, મુસલમાન, યુરાપીઅન વગેરેના ધર્મ સ્વીકારે છે. વિદુષી બાઇ એનીબીસન્ટે હિન્દુઓને ધર્મ શીખવવા પ્રયાસ ક્ષીધા. થીઓસોરી મંડળ સ્થાપ્યું ત્યાં તેના અનુયાયીઓમાં બકર કહતા

ઉંટ પેઠું. મૂળ ધર્મનું અનુષ્ઠાન સંધ્યાવંદનથીજ શાન્ત પડ્યું અને વાતામાંજ ધર્મ અને જ્ઞાનના વિનાદ થવા લાગ્યા છે. હવે પરમાર્થમાંથી વ્યવહારમાં ઉતર્યા. સ્વરાજ્યના ઉપાસક થયા પણ ધરમાં ખેરી ઉપર સત્તા રાખી શકાય નહીં. પાતાની પ્રજા દાદ આપે નહીં. મૂળ કુટુમ્ખમાં એકતા નહીં. પાતાના વડિલા, દેવા, પૂજ્યામાં ભાવ નહિ અને વિદેશીય અનુકરણમાં ઉન્નતિ, આનન્દ અને અધિકતા મનાય તા પછી ધર્મ ખળ વિના સ્વરાજ્યનું સ્વપ્નું કયાંથી ખરૂં થાય ? અને સદ્ભાગ્યે દયાળુ સરકાર આપે તા શું જીરવી શકાય ?

હિન્દુસ્થાનના ખરા હિન્દુએને પ્રથમ પાંક્તિમાં બેસવાની પણ યાગ્યતા નથી તા હિન્દના અધિકાર શી રીતે સચવાઇ શકે? એક વખત સનાતન ધર્મના વિદ્વાના તથા પંડિતાની સભા મળી હતી. તેનાં પ્રમુખસ્થાને એક ધર્મના શ્રીમાનું નેતા વિરાજતા હતા. જ્યોતિ-ષના અયનાંશના નિર્ણય ચર્ચાતા હતા. પક્ષકારાએ દલીલા રજ્ કર્યા પછી લિખિત નિર્ણય મળવા માગણી થઈ. ઉદ્ધાપાદ પાંડિતાએ કર્યા પણ જ્યારે અધ્યક્ષ સ્થાનને નિર્ણય આપવાના સમય આવ્યા ત્યારે પ્રમુખના આશ્રિત પાંડેતજ કહેવા લાગ્યા કે પ્રમુખને નિર્ણય આપવાનું નહીં કહેા. જો નિર્ણય લેવા હાય તા તેના ઉપર અપીલ (આગળ ચર્ચા) બીલકુલ નહીં કરાય તેમ કખ્રુલત આપા તામ દિ-રમાં જઈ પંડિતાની સલાહ પૂછી નિર્ણય આપવામાં આવશે. કહેા હવે પંડિતાના પાંડિત્યમાં શું ખામી અને પ્રમુખની વિદ્વત્તા કેવી કે આ સર્વ પાંડિતા એ પ્રમુખ સ્વીકારે ? આવી દક્ષા સનાતન ધર્મની થઈ ગઈ છે. માટે જેમ ધણી સંભાળ ન રાખે એટલે આશ્રિતાને બીજે રસ્તા કરવાજ પડે તેમ ધર્મના નેતા અલહા, અનાચારી અને આડમ્બરવાળા થવાથી પ્રજા કાવે તેમ વિચાર

એ સ્વાભાવિક છે. એટલુંજ નહિ પણ જયારે અર્જીન બહુ પાંડિત્યની વાતા કરવા લાગ્યા ત્યારે શ્રી કૃષ્ણે અર્જુનને શ્રી ગીતાજના ખીજા અધ્યાયમાં સંપૂર્ણ ખાધ આપી દીધા પણ અઢાર અધ્યાય પૂર્ણન થયા ત્યાં સુધી તેના માહ નષ્ટ ન થયા. વળી ઉદાલક ૠષ્યિએ શ્વેતકતને तत्त्वमिस ने। नववार ઉपदेश अर्था त्यां सुधी ते। तृप्ति थ्रध नहीं. તેથી જ્યાં સુધી હૃદયના મળ, વિશ્વેષ અને આવરણ મટતા નથી ત્યાં સુધી આત્મતત્ત્વના સાક્ષાત્કાર થતા નથી. દશામાં સાધનરૂપ કર્મ અને ઉપાસના હોય છે તે નાન સ્વાભાવિક લક્ષણ **૨૫ થાય છે માટે આત્માનું નિત્યત્વ અને પ્ર**પં-વાં ચતું મિથ્યાત્વ જણાય પછી સદાચારની ટાચે જીવન ગાળી શકાય એ છે તેથી વર્ણાશ્રમ ધર્મનું પરિપાલન સમજભ્રથી અતિસ્તુત્ય રીતે કરી શકાય છે. અજ્ઞાનિ જનાેની વ્યાવહારિક તથા પારમાર્થિક સખ સંપત્તિ પ્રસારવા નિષ્કામ અહિથી આત્મભાગ, અવિરલ સતત પ્રયાસ અને સર્વને અતુકરણીય વર્તનથી રાજા પ્રજાના વિધાસ સંપાદન કરી ખરી વિદ્યાના લાભ સર્વને આપી શકાય છે. બ્રહ્માએ 🖰 📲 નિર્મેલા વેદના અધ્યયનપૂર્વક નિષ્કામ કર્મ કરવાથી રાગદ્રેષ અંતઃકરણના મળ દૂર થાય છે. આ કરૂં તાે ઠીક કે તે તા ઠીક એવા મનના ચંચલ સ્વભાવ છે તે વિક્ષેપ કહેવાય શુદ્ધ સાચી ભક્તિથી વિક્ષેપ દૂર થાય છે અને ત્રાન પ્રકાશથી 🖥 સ્વસ્વરૂપનું પરમ સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત થવાથી આવરઅના ભંગ થાય છે. આ રીતે મળતું નિવાર**ણ કરવા બ્રહ્માને, વિક્ષેપનું નિવાર**ણ કરવા : વિષ્ણુને અને આવરણના લંગ કરવા મહેશને તેમના યથાર્થરૂપે **જાણવા, સેવવા અને પ્રસન્ન કરવા જો**ઇએ અને અખંડ આનન્દની નિર કશા તૃપ્તિ પ્રાપ્ત થયે જ્યાં સુધી છવાય ત્યાં સુધી ઉપકારના . બદલા **આ**પવા સદા કર્મ, ઉપાસના અને જ્ઞાનના પ્રભાવને

વन्हन કરી, श्रह्मा, विष्णु અને शिवने तथा शास्त्र અને सह्गुइने परम ઉપકાર કરનાર गणी सर्वथा श्रेष्ठ आयरखुथी प्रसन्न राणवाण लोधेंगे. જે પુરૂષોને ખરેખાં આતમાન હોય છે तेओन स्वध्नामां पण् वेहे निषिद्ध કरें वा वर्तनमां प्रष्ट्रत्त थवा सं इंस्प पण् आवता नथी. लगवह लाष्य का श्री का अभाम । धर्मनी संस्थापना करी की विहे ह धर्मनी ઉદ્ધાર કર્યો છે. જયારે મં उनमीश्र पराक्षत थया सं ने तेमनां धर्मपत्नी सरस्वतीओ शृंगारात्मक प्रश्न पूज्या त्यारे आधार्यश्रीओ आश्रम धर्मनी रक्षा करवा अभा श्रालना शरी रमां प्रवेश करी करी श्रि प्रग्न था छे पण्य यथेष्ठ आश्रम धर्मनी रक्षा करवा अभा श्रालना शरी रमा प्रवेश करी हरी प्रगट था जित्तर आध्यो छे पण्य यथेष्ठ आश्रम धर्मनी रक्षा करवा अभा श्रेष्ठ आश्रम धर्मनी रक्षा करवा अभा श्रेष्ठ अश्रम धर्मनी रक्षा के के विवास साथे अभा अभा खुरस्सरल छे. श्रीकृष्णु कर्छ छे के संसारमां ग्रण् अने क्ष्मा शित विभाग छे माटे ते ते ग्रण् अने क्ष्मेन सेववा माटे ज्यारथी स्रष्टि शर था त्यारथी श्रक्षा के सामानाः। माटे जितिथील वर्णाश्रम धर्म मानवाः विराद स्वर्गनं वर्जन वेहमां पुरूपसकतमां आप्युं छे तेमां ब्राह्मणोऽस्य सुस्तमासीत् वगेरेथी यारे वर्जनी प्रतीति विराद स्वर्गनी साथेण छे. श्रीकृष्णे अर्लुनने क्षत्रीय जन्मवान मानी क्षात्र धर्म पाणवा उपहेश शिधा अने स्वष्मंनिधनं क्रेयः। हतोचा प्राप्त्यसि स्वर्गं जित्वाचा मोक्षसमाहीं। धित्याहिथी क्षत्रीय तरीके धर्म लजववा तत्पर शिधा. लो ग्रण् करीं किति यती दत्त ते ते वण्ने तेने नपुंसक्ती पर् आपी अति श्रद्रने। ध्रां करते। प्रां अपी विदाय कां न करते ? वणी अर्जुन श्रीकृष्णो। लक्ष्त दती श्रिष्य आपी विदाय कां न करते ? वणी अर्जुन श्रीकृष्णो। सक्त दती श्रिष्य आपी विदाय कां न करते ? वणी अर्जुन श्रीकृष्णो। सक्त दती छेष्टेश आपी। छे દાસ તરીકે સ્વીકાર્યોજ **નથી. પ**ણ **સખાભાવે ઉપદેશ** આપ્યાે છે

કારણ પાતે પણ ક્ષત્રીયરૂપે અવતરેલા હતા એટલુંજ નહીં પણ અર્જુનની સેવા શ્રીકૃષ્ણે સારથીરૂપે કીધી છે છતાં એને શદ્ધ કેમ ન કીધા ? નરસિંહ મહેતા જ્યારે શ્રીકૃષ્ણને હાજર થવા ઇચ્છા કરતા ત્યારે ભગવાનુ હાજર થતા અને જેને કાંઇ જોઇએ તેને નરસિંહ મહેતા કહે ત્યારે આપતા છતાં શ્રીકૃષ્ણ નરસિંહમેતાના ુકમને આધીન રહેતા માટે તેને પણ શુંદ્ર કહેવા કે કેમ ? સીતેમેટાગ્રાકૃતા પડદામાંથી, ફાતાગ્રાકૃતી ચૂડીઓમાંથી, ચિત્રાતી છબીએોમાંથી, પશુપક્ષીએોનાં કર્મમાંથી પણ જ્ઞાન મળે છે માટે ં તેને લ્રાહ્મણા કહેવા કે કેમ ૄ વિજળીના દીવા, પંખા, આગગાડી, ્રામગાડી વિગેરે સેવા કરે છે માટે શુદ્ર જાતિ ખરી કે ક્રેમ ? આવા શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ સ્વકપાેલકલ્પિત કુતકેથીજ તળીઓ વિનાના ભંબ-રાસ્ત્ર વિરુદ્ધ સ્વકપાલકાલ્યત કુતકાવાજ તળાં વિનાના અંબુ-ડીઆ જેમ સ્થિર રહેતા નથી પણ ધૂમરી ખાય છે તેમ આધાર વિનાના પાતાને પાંડિત માનનારા પણ ધાર અજ્ઞાનમાં ગાયાં ખાનારા જતા દેવ, ઋષિ, પિતૃઓ વિગેરેના શ્રાપથી ધાર નરકમાં ભમ્યા કરે છે. આસ્રમાં જેમ લીંબાડીના સ્વાદ હાયજ નહિ. તેવા કર છે. આઝમાં તે કુલમાંથી જેમ લીંખડા ઉગે નહિ તેમ જે શુદ્ધ માત પિતાના વિધમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા હાય છે તેઓના હૃદયમાં વહાસ કરતાના વિચાર પણ આવતા નથી. માટે વૈદિક ધર્મની મર્યાદા જે અજ્ઞાની સ્વચ્છ-દ્દથી તાડવા માગે છે તેની ઉત્પત્તિમાંજ ગડભડગાટા સમજવાના છે. નીતિ એટલે એવું કામ કે જે એક વખતે સર્વ પ્રાણીઓ કરવા માંડે તા પરિણામ બધાને સુખરૂપ આવે. પોતાને સુખ આપે અને બીજાને દુ:ખ આપે એવું જે કામ તેને સમજવાના છે. નીતિ એટલે એવું કામ કે જે એક વખતે અનીતિ સમજવી. કાયિક, વાચિક અને માનસિક કર્મમાં (૧) ચોરી કે જેમાં અસત્યાદિના સમાવેશ થાય છે અને (૨) વ્યભિચાર જેમાં હિંસાદિના સમાવેશ થાય છે આ બે અનિ-

તિના મુખ્ય અ'ગ છે. આ બે કર્મમાંથી બ્રહ્મજ્ઞાનિ પુરૂપજ મુક્ત હાૈય છે કારણ તેને સંસારની કાેેે લાલચાે કસાવતી નથી. સંસા-રના પદાર્થી તેને તુચ્છ જણાય છે માટે પ્રારમ્ધ ગમે તેવું નયળું હાય તા પણ તે સહન કરે છે પણ અવિહિત માર્ગથી પાતાના સ્વાર્થ સાધતા નથી. પુરૂષની છાયારૂપ સ્ત્રીઓ ગમે તેવી સાદર્યવતી હોય તાે પણ તેને વિષ્ટાની પૂતળી માની, ઘાેર નરકતું દ્વાર જાણી, સ્વપ્ને પણ તેને માહ ઉત્પન્ન થતા નથી. ઉલટા અગ્રાનિ પામર પ્રાણીએા ઉપર કરૂણા કરી તેઓને વિષયાસક્તિ એાછી થવા અને વ્યક્ષાનન્દના અખુટ પરિપૂર્ણ લાભરૂપ નિરતિશય સુખનિધિને મેળવાવવા માનાપમાન સહન કરીને પણ બનતા પ્રયાસ કરે છે. જેને પરમાતમાનું જ્ઞાન હોય છે અને જે જગતને મિથ્યા માને છે તે પુરૂષ જ્યાં સુધી શરીર રહે છે ત્યાંસુધી પ્રાર∽ધયાેગે વિહિત ભાગ પ્રાપ્ત થાય તે સંતાપથી ભાગવે છે, શાસ્ત્ર વિહિત પ્રવૃત્તિથી સંસાર ચલાવે છે અને અજ્ઞાનિ પુરૂષોના કલ્યાણ માટે સર્વ કર્મને અનુમાદન આપી લાક સંત્રહ માટે સર્વથી અધિક પવિત્ર, ઉજ્જળા, ઉદાર, પ્રતાપી, સ્તુત્ય નાગરિક વ્યવહાર કરી પરાેપકાર અને પર-માર્થ તત્વમાં નિષ્ઠા રાખી જીવન ગાળે છે. માટે તેવા જ્ઞાનિના ભય જગત્ને હાેતા નથી પણ જેણે આત્મતત્વ જોયું નથી, યમના ભયને વિસરી ગયા છે, દેખાય છે તે સાચું છે, તે છાડી અદ્રશ્ય જે નક્કી નથી તેના પ્રયાસ જે વ્યર્થ માને છે, અને મ્હાેટા છઈએ ઉચ્ચા છઇએ એમ દેહાભિમાનથી ધાર અત્તાનના નિશામાં ચકચૂર છે તેઓને ઇશ્વર તત્વમાં આસ્થા હાતી નથી. પાતા સમાન બીજો કાઇ વિદ્વાન છે નહિ એવા કૂર પવનથી તેએાનું માથું ચસકેલું હોય છે. હૃદય ઉપર હાથ મૂકી, ઉંડા વિચાર કરી, પાતે અનાદિ કાળથી ચાલ્યા આવેલા સૃષ્ટિ પ્રવાહમાં અનન્ત વ્યક્તિઓમાંની એક નજીવી

ખુણામાં પડેલી વ્યક્તિ છે એમ માની પાતાના શ્રેયસુ માટે ઇશ્વરી તત્વથી મળેલાં શાસ્ત્રો ઉપર શ્ર**હા, ભક્તિ અને ધ્યાનના** 🥻 યેાગમાં પ્રવૃત્ત થવાને બદલે, અનુકરણી કેલવણીના અલ્પાંશથી, ધનના યાગથી, ધાર્મિક સ્વાતંત્ર્યથી વર્હિપ્રવૃત્તના માહમાં ક્યતિં 🗮 અને સુકૃતનાં દર્શનથી છકી, ગાડરીયા પ્રવાહમાં ધાનવત્ ધુરકી, 🕱 મ્હાેટી સભાચ્યામાં મ્**હાેટે અવાજે ભભકા**ળ**ંધ ભાષ**ણા **આપી**, જ્યાં ત્યાં લાગ, વગ, **આછછ,** ડાળ, દમામથી પાતાનું લાકડું ખડું કરવા, રાત્રિના અધકારમાં છવડા છાપાં રૂપે ઉડે છે તેમ ખરી વસ્તુના અન્નાનમાં પાતે કાંઇક છે એમ મનાવવા મહા મહેનતે પણ છાપે ચઢવા, અને સર્વ ધાર્મિક પ્રવૃત્તિના પણ આગેવાન છીએ એમ દેખાડવા, જમાનાની ઉન્નતિની વરણાગીમાં શરણાયી પુંકતા જીવડાએોને ત્રાસ નીતિમાં વર્તેલા હોય છે. 'ઉપરથી અચ્છી ુખની બીતરુકી રામ જાણે ''ઢમ ઢોલ અને માં<mark>હે પાેલ ' આવા</mark> ંગારૂડી વિદ્યાના ઉપાસકા એમ માને છે કે અમુક માણસા કહે કે 🕊 આ ઠીક છે માટે ઠીક માનવાનું નથી, પણ પાતાની સુખાકારી જેમ 💆 સચવાય તેમ વર્તવામાં વાંધા નથી. માટે ધાેર અનીતિમાં વિચરે છે અને મ્હ્રોટા માણસા અપવાદ રૂપે છે એમ મનાવે છે તેથી સ્વધર્મને વિચારવાનું સ્થાન સંડાસ અને પરધર્મનું પૂજન પાતાના પવિત્ર નિવાસમાં રાખે છે. આવા નરા ક્રહ્મલાકમાંથી વિષ્ણુલાક સુધી સરલતાથી પહેાંચી શકે છે અને ધારે છે કે શ્રી કુપ્ણ પાતેજ કહે છે કે સંધ્યા વન્દન, શ્રાધ્ધ, અતિથિ, દેવ કે 🕊 વ્યાસણના સત્કાર, કે શાસ્ત્ર વિચાર આદિ કાંઇ કરવા જરૂર નથી 🏖 भात्र रेद्धारे शर्शे आवयुं सेतुं प्रभाश सर्वेधर्मान् परित्यज्यमामेकं 🕱 बारणं ब्रज्ज। એમ આપે છે. તેથી શ્રીત સ્માર્ત વર્ણાશ્રમના ધર્મ 🗶 કર્મ છોડી મનને ફાવે તે માર્ગ કલ્પી તેને લક્તિ એવું નામ

આપી યથેટ આચરણ કરે છે. દશે ઇન્ડિયરૂપ વાેડાને છંટા મૂકી માંદિરામાં પ્રભુની આસપાસ ગેલ કરાવે છે. ભકતા ધાડાએાથી પાલા (રમત) રમે છે, પાતાને પ્રભુ માનનાર અને મનાવનાર દેહાભિમાનીનું એકું ખાય છે, મહા ડ્રવ્યતે ભાગે વિષય <mark>લાેલુપ્સાના મેદાનમાં</mark> વાેડાએાને **હ**ંફાવી ભક્તાની હરિકાઈમાં પ્રથમ પદે ઈનામ મેળવવામાં પાવન થઈ કતકત્ય થવાની આશા રાખે છે અને આ માનવ શરીરરૂપી ગાડીને રઝળતી રાખી લાેડા પાછળ ખુવાર થાય છે. પંચલત પાસેથી શભ વૃત્તિથી ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષરૂપ ચતુવિધ પુરૂપાર્થ સિદ્ધિ મેળ-ંવવા ભાડે રાખેલા મહાપુષ્યથી પ્રા<sup>પ્</sup>ત થયેલા આ માનવ શરીરને સુધારકા સુધરેલી ભક્તિદ્વારા અને અભણ જંગલીએ! સાંભળેલી ભક્તિદ્વારા વૃથા ભાગમાં ક્ષણિક સુખના ભાવથી પારકી મિલ્કત વિના હકકે વેચી મારે છે. જેની કર્યાદ શિવલાકમાં જાય છે ત્યારે યમરાજા ન્યાય કરે છે. તે ન્યાયાસનના કાયદા શાસ્ત્ર છે તેના ભંગ તો ભ્રાહ્મ મૂર્તમાં પથારી અને પ્રિયાના સગ છોડતા નથી ત્યાંથીજ ્થયેલા હાય છે. અને આડાઅવળા નિયમાને અમલમાં મુકવાથી ેતેનાે તિરસ્કાર કરેલાે પણ હાેય છે. વળી અવસાન સમયે ગડબડ-ગાટેથી મેળવેલી સંપત્તિનું વસિયતનામું કરેલું હોય છે અને ન્યાયા-સનમાં હાજર થવા અત્યુના કિંકર તેડવા આવે ત્યારે આનાકાની અને તાણમતાણ થયેલી હોય છે તેથી તેડાના અસ્વાકાર. આ મુખ્ય ્રપ્રથમદ્રષ્ટ્યા (પ્રાઇમેફોશાઇ) ગુન્હા તેા થઈ ચૂક્યાજ હાય છે. હવે ામે તા લીલા વિસ્તાર અથવા વૈકુષ્ય કે કેલાસ ગમન માના પણ આ યમરાજાના ન્યાયાસનમાં હાજરી આપ્યા વિના કાઇને છુટકાજ તથી. શ્રી કૃષ્ણ ભગવાનના **आदित्यानांमहं विष्णुः । धा**ताऽहं-विश्वतो मुखः। रुद्राणां शंकरश्चास्मि। सृत्युः सर्वहरश्चाहं। अहं सर्वस्य प्रभवः । ઇત્યાદિ કહેલા વાકયાપરથી તેના ઉપાસક ધ્યાનમાં રાખ-

વાનું છે કે મનુષ્ય શરીરવાળા શ્રી કૃષ્ણ પાતે તે રૂપે છે એમ માની કહેતાજ નથી પણ બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, મહેશ આદિ અખિલ જગતના નિય'તા, વ્યાપક અને પર બ્રહ્મ, સસ્યિદાનન્દ સ્વરૂપની ભક્તિ કરવા કહે છે. તેનાં પ્રમાણરૂપ, अवजानन्ति मां मृद्धा मानुषीं तनुमाश्रितम् । મનુષ્ય શરીરે મને જાણનારા પુર્યા મૃદ છે. मया तत मिदंसर्व जगदव्यक्त मूर्तिना । ઇન્દ્રિયોના અવિષય રૂપ મ્હારી મૃતિથી આ આખું જગત્ વ્યાપ્ત છે ઇત્યાદિયા સમ જવું જોઈએ કે જયારે પ્રભુ સર્વ ધર્મ છે હી પાતાનેજ શરણે આવવા કહે છે ત્યારે તેના અર્થ એવા છે કે તત્ત્વજ્ઞાનથી મનના નાશ કરી વાસનાક્ષયની સ્થિતિએ પહોંચી મ્હારા સ્વરૂપને પામા અને સર્વ અનર્થમાંથી મુક્ત થાએ . એમ स્વધર્મ નિધન કહેતાં નાશ થાય તા તે કલ્યાણ કરે છે જયારે પરધર્મ કહેતાં અન્તઃ કરણ આદિના ધર્મ પોતામાં માનવાથી ભય આવે છે તેવા હેતુથીજ ઉપાસના કાલ્ડાત્મક છેવડના ૧૨મા અષ્યાયમાં શ્રીકૃષ્ણ કહે છે કેઃ—

येत्वक्षरमानिर्देश्यमव्यक्तं पर्युपासते । सर्वत्रगमिन्त्यंच कूटस्थमचलं ध्रुवम् ॥ संनियम्येन्द्रियप्रामं सर्वत्रसमबुद्धयः । ते प्राप्नुवन्ति मामेव सर्व भूतहितेरताः ॥

શ્રમ, દમ, તપ, તિતિજ્ઞા, શ્રદ્ધા અને સમાધાન યુક્ત થઈ, વિષય ભાગ વાસનાથી ઇન્દ્રિયાના સમૂદ્ધને વશ કરી, સર્વ વિષયમાં દર્ષ ને શાકથી, રાગ ને દ્રેપથી રહિત મતિથી અજ્ઞાન નષ્ટ કરી, સમ્યગ્ જ્ઞાનથી સમાનતાવાળી ખુદ્ધિથી સર્વ પ્રાણીએાના હિતમાં પ્રીતિવાળા થઇ, મનેજ (પરમાત્માનેજ) પામવા અક્ષર, અનિર્દેશ્ય (દેખાડી શકાય નહિ તેવું ), અવ્યક્ત, સર્વવ્યાપક, અચિન્ત્ય, અચળ, ધ્રવ, કટસ્થ સ્વરૂપને ઉપાસવાના વિધિ છે. પણ ધર્મ શબ્દના અર્થ કીલાં, વેશ, દેવ ઉપાસના, યત્ત, દાન, તપાદિ કર્મનાે વિરાધ કરી, અમૂક વ્યક્તિના કલ્પેલા ધર્મને સ્વીકારવાના ઉદ્દેશ નથી તેમ દેવ પ્રતિમા આગળ માથું નીચે રાખી સ્તબ્ધ થવાનું પણ નયી. શ્રી કુષ્ણ સર્વ ધર્મ છાડવાનું કહે છે ત્યારે તેની ભક્તિ એ ધર્મ નથી ? શું તેના ભક્તા ખાન, પાન, એશઆરામ, કુટુમ્બ ધર્મ, શાંતિ ધર્મ, રાજ્ય**ધ**ર્મ, વગેરે છેાં કે છે ખરા ? જ્યાં સુધી શારીર રહે છે ત્યાં સુધી શરીરના ધર્મ, વર્ષાશ્રમના ધર્મ, કળ ધર્મ, દેશ ધર્મ વગેરે રાખવાજ પડે છે. જો તેમાંથી ચુકાય તેા શ્રી કુષ્ણ કહે છે કે અધર્મ ઉદ્ભવે છે, જ્યારે તેનું કળ અર્જુન કહે છે કે अधर्माभ भवात्कृष्ण प्रदुष्यन्ति कुल स्नीयः। १७० धर्मोषुव इतोहंति धर्मोरक्षति रक्षितः । માટે જે દેવની ઉપાસનામાં સ્ત્રીએ દોષિત થાય તે અધર્માત્મક ઉપાસના છે. શ્રી કુષ્ણ તેવા સ્થાનમાં પાતે કાલરૂપે ક્ષય કરવા क्षापर छे. कालोस्मिलोकक्षय कृत्प्रवृद्धो । लोकान्समाहर्तुमिहप्रवृत्तः ॥ માટે યમરાજના પ્રદેશમાંથી આખા જગતના સર્વ ભૂતોને અને તેનાં કાર્યોને પસાર થવાનું હાેવાથી ક્ષેમકુશળના પરવાના મેળવવા યમસ્વરૂપને જાણવું જોઇએ. ઇશ્વરતત્ત્વનાં પરમધામમાં પહેાંચવા માટે ઇશ્વર અને જીવ જીદા જણાય છે તે વિયાગ મટાડી ઐક્યતારૂપ યાેગ સિદ્ધ કરવા શાસ્ત્રમાં યાેગનાં આઠ અંગ બતાવ્યાં છે તેમાં પ્રથમ અંગ યમ છે. આ યમ પ્રાહ્યિના શરીરમાં રહેલા દશ ઇન્દ્રિયરૂપ ધાડાને નિયમાવવા દશ લક્ષણવાળા છે.

## अहिंसनं सत्यमचौर्यमार्जवं क्षमाधृतिशौचमुपस्थनिप्रहः । मिताशनंदीनजनानुकम्पनं यमादशैते मुनिवर्यसंमताः ॥

અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, આર્જવ, ક્ષમા, ધૈર્ય, શાેચ. બ્રહ્મચર્ય, મિતાહાર અને દીનજનાે ઉપર દયારૂપ દશ પ્રકારના યમ છે. વળી,

जपस्तपोदानमथागमश्रुति स्तथास्तिकत्वं व्रतमीश्वरार्चनम् । यथातिताषोमतिरप्यपत्रपाबुधैर्दशैतेनियमाः समीरिताः ॥

જપ. તપ, દાન, વેદાન્ત શાસ્ત્રનું શ્રવણ, આસ્તિક ભાવવૃત, **ઇશ્વર** પૂજન. જે મળે તેમાં સંતાષ, શ્રદ્ધા અને લજ્જારૂપ દશ પ્રકારના નિયમને પણ કહેલા છે. ઉપરના યમાે પાળનારને યમાેના અધિષ્ઠાતા ચૈતન્ય મૂર્તિ યમરાજાના ભય નથી. કારણ એ યમા નિયમ ૨૫ થઇ છેવટ સમાધિ દશાને પ્રાપ્ત કરે છે તેથી યમરાજા મદદરૂપ થાય છે. યાગથી જેઓએ આત્મતત્વના સાક્ષાતકાર કરેલા <u>હ</u>ોય છે તેવા પુરૂષોની ગતિ વિષે શાસ્ત્ર **કહે છે કે, નતસ્**ય प्राणाडकाम्यन्तितन्नेव शाम्यन्ति वासना क्षयवान् अक्षवेत्ताना प्राछे। મૃત્યુ વખતે શરીર છેાડી આગળ જતા નથી પણ શરીરમાંજ શાન્ત થઇ જાય છે. પણ જેઓ યમના ભંગ કરે છે તેનાં કર્મા અગ્રાનાત્મક હાેવાથી આસુરી ભાવથી અવિદ્યાર્પ વિક્રાળ અંધકારરૂપ દર્શન પ્રાણીને હૃદયમાં થાય છે. विषय३५ ढाउडांने મલીન મનરૂપી કુતરા અન્તઃકરણરૂપ દાઢમાં ભાગરૂપે ચાવે છે અને ચિત્તની સ્થિરતારૂપ રૂધીરના આનન્દમાં મઝા માને છે. પછી અન્તઃકરણરૂપ દાઢ દુષ્ટ વાસનાના સંચયરૂપ સાેજાથી નિષિદ્ધ કર્મનાં ફળરૂપ ધાર અજ્ઞાનની કૂરતારૂપ પીડાથી પીડાય છે.

છતાં વિષયની મમતા છુટ્તી ન<mark>થી. માટે ભ</mark>વ વલ્લી તષ્ણારૂપ સર્પના પાશ્ચર્થી આસ્ર્રી સંપતનાં વિકટ ક્ળ મૃઢદશારૂપ પાડા ઉપર ખેટેલા, સત્તાના અમલના ભંગ કરનારને દારૂણ દંડ આપનાર પ્રચંડ દંડ ધારણ કરનાર યમરાજાના ત્રાસ વ્યાપે છે. તેથી મરણ સમયે શરીરમાં ધુજ છુટે છે, મુખ મલીન અને નિસ્તેજ થાય છે, વા**ણી રાંક થાય છે, સ્વર ગદ્દગદિત થાય છે, દંડ પ**ડયા કે વાચા બંધ થાય છે, નાડીયા ત્રુટે છે અને ખેલાન ખની મૂર્છીત થવાય છે. 'કરણિ તેવી પાર ઉતરણી 'એ ન્યાયે જે વસ્તુનું છ દગીમાં ઝાઝું મનથી ત્રિય સેવન તેની ભાવના છેવટ સરવાળે ઉભી રહે છે અને ભાવના પ્રમાણે સિદ્ધિ **આપનાર તૃષ્ણા લુજંગ** પંચ પ્રાણ, પંચ તાનેન્દ્રિય, પંચકમેન્દ્રિય, અન્તઃકરણ ચતુષ્ટ્રય, પુલ્ય, પાપરૂપ ક્રિયમાણકર્મ પૂર્વ જન્મના સંચિતકર્મ, અને અવિદ્યા એ પુરી અષ્ટકને કરીવળે છે અને યમરાજા અન્તકાળે જેવી મતિ હોય છે તેવી ગતિ અનિષ્ટ હેાવાથી સુખે સ્વીકારાતી નથી તેથી બળથી તે દશાને વશ કરે છે. માટે યમરાજાને હાથમાં દંડ અને પાશ હેાય છે, પાડાનું વાહન છે તથા વિક્રાળ કાળું સ્વરૂપ અને ક્રેાધ-મય મૂર્તિ છે એમ મનાય છે. આ રાજાના હિસાય રાખ-નાર કારકુન ચિત્રગુ<sup>ા</sup>ત <mark>છે. જે</mark> લાંચીએા <mark>નથી, સગેા નથી,</mark> પરવાર રાખે એવા નથા, સ્વાર્થી નથી, જાગ્રતાદિ અવસ્થામાં, સર્વ દશામાં, સર્વ પ્રાણુિઓમાં, સર્વ કાળે જાગતા રહે છે. તે કાઇના પ્રપંચમાં ક્સાઇ, ગાફોલ બની, ભૂલ કરે એવા નથી; પણ સદા સાવધ, અતિ સમજી, પરમ વિશ્વાસ અને મહા ચતુર છે. તે સર્વના હૃદયમાં સાક્ષીરૂપે રહી અહર્નિશ પ્રાણીઓ જયારે જે કર્મ કરવા ધારે છે ત્યારે તે કર્મ સારૂં છે કે છે તેની પ્રથમથીજ સ્ચના આપનાર છે. જ્યાં જે કાયિક, વાચિક

łulu parezeniumunucumunucumana chum

માનસિક કર્મના વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે ત્યાંથી તે અમલમાં મુકાય ત્યાં સુધાની સર્વ ભાવના અને કર્માની છાય હૃદયમાં દેવીસંપત્તિના તિરાભાવ રૂપે પડે છે તેની ખબર કર્તાને હોતી નથી માટે તેને ગુપ્તચિત્ર અગર ચિત્રગુપ્ત કહેવાય છે. તે યમ રાજાના (clerk of the crown) પ્રતિનિધિ છે અને ટુંકામાં મુદ્દા કાઢી યથાર્થ ન્યાય અપાવે છે. આ સત્તા ઉપર કાઈ દરજ્જાના પ્રાણીઓ કે છે શે તે પાતાની અધિકતાથી લાગવગ લગાવી શકે તેમ નથી કે જેથી યથેષ્ટ આચરણ કરનારને ભય ન થાય. યમ રાજા કૂતરા સાથે રાખે છે તે એમ દર્શાવે છે કે સ્વચ્છ-દ્યી વર્તનાર ભયાનક પ્રાણીઓને ગન્ધથી શોધી શકનાર તત્ત્વસંપત્ર આ રાજા છે. માટે ગમે તે સ્થળેથી શિકાર હાથ કરે છે. માટેજ કહેલું છે કે અમર અને અજર રહેલું છે એમ ધારી વિદ્યા અને દ્રવ્યને મેળવા પણ ચાટલી યમરાજાએ પકડી છે એમ માની ધર્મને આચરા. આ પ્રમાણે સ્થનાઓ છતાં જો પ્રાણીઓ ચેતે નહિ, ધન, યાત્રન, સત્તા અને અવિવેકથી દેવાને દેશે, ગુરૂના દ્રાંહ કરે, વડિલોને અવમાને, બ્રાહ્મણ, શાસ્ત્ર, અને પાતાને પ્રતિકૂળ પાત્રાતે નિન્દે, પાતે ઉચ્ચ છે એમ માને અને મનાવે, ઉચ્ચતાઈની જવાબદારી ન સમજે; રાજા થઈ શિકાર અને માનવે, ઉચ્ચતાઈની જવાબદારી ન સમજે; રાજા થઈ શિકાર અને માનવે, પછા અને અભણ રાખે, દેશ છેહાલી પરદેશમાં પેટ ભરવા કરજ પારે, પ્રજાના ધર્મમાં હાથ નાખી અવળે માર્ગે ઉતારે અને અધર્મી અનાચારીને ભ્રષ્ટ થવામાં ઉત્તેજન આપી ખરા ધર્મને વગાવે, ધનાઢય લોકા સાર્વજનીક હિત માટે સાર્વજનિક દેવસ્થાનોને ન પાપતાં અમુક વ્યક્તિએાની ઈચ્છાને આધીન થઇ દ્રવ્ય આપે, પાતાને ઇલકાબ માર્ધી સ્થારા અપે, પાતાને ઇલકાબ કે માનસિક કર્મનાે વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે ત્યાંથી તે

મળે માટે અથવા ધાર્મિક કહે માટે પાતાના આશ્રિતા ભૂખે મરતા હેાય, પાેતાના જાત ભાઇએા સગાં સ'બ'ધીએા નાણમાં હાેય છતાં માટપ મેળવવા લાખાે રૂપિ**આને** પારકા **હાથ**માં સાંપે; ગુરૂ આચાર્ય કે પુરાહિત થઈ શિષ્યને સવળે માર્ગે ચડાવ-વાને બદલે પાતાના સ્વાર્થ કાઢવા તેની યાગ્યતાને માન ન ચ્યાપતાં તરછેાડે, નાણાં કઢાવી પરાધીન દશામાં મુકે; સ્ત્રી **થ**ઈ પુરૂષો **ઉપર અમલ ચલાવવા ઇચ્છે**, પાતાના પતિને હિતમાં પ્રેરવાને **ઝદલે પાતે આગળ પડી ધણીને હલકા પાડી માન** ખાટવા ધારે, વિધવા હોય તેને વિષય ભાગ મળતા નથી માટે બહુ દુ:ખી છે એમ એની આળરૂને ઉધાડી, ખુલ્લો વ્યભિચાર, વિધવા વિવાહ રૂપે પ્રસારવા ખુમા મારે, છાપાં છ્યાવે, અને કુલ, જાતિ, દેશ અને શાસ્ત્રને લાંછન લગાડે; વિધવા થઈ પાતાના આત્માનું કલ્યાણ, વિષય તજી પ્રભુતે ભજી ત્રાન કે યાેેેેેેેેેેે સાધી, પાેેેેેેેે પાેેેેનાના પતિની ંસદ્ગતિ થાય, કુળની શાેભા વધે, અને જગત્માં દાખલાે બેસે એવા એકાન્તમાં ગુપ્ત વ્યવહારને બદલે, જાહેરમાં પરમાર્થની યુતળી ુખની, પરપુરૂષના સંસર્ગમાં પાતે હિંમત બતાવી પારકાતું ભલું કરવા લાેકાને નાણા આપવા ભલામણ કરી. ચાેમેર શુભ અને વિહિત પ્રવૃત્તિ પારકાંના ભલા માટે રાખવી પડે છે એવા ડાળ કરી અન્દરખાને કીર્તિ લાભ, પાતાની સગવડ અને મ્હાેટેરાં, સગાં વ્હાલાં, દેવ, પિતૃ અને ઋપિએાના તથા ન્યાતજાતના બધનમાંથી છુટવા નાક તેવે મૂકી દોડ ધામ કરી મૂકે, વનિતાઓને વિશ્વામ આપવા મથે, સુવાવડ ખાતાને ખાલવા ધર્મ મનાવે, ઉપદેશક બની ુ ખાદ્મણાની વૃત્તિઓને, શાસ્ત્ર, કુળ, ન્યાત જાતની મર્યાદાને ઉલ્લ<sup>ે</sup>ધે અને વિષય આધીન થઇ બાળહત્યા કરી પુનર્વિવાહના વાજામાં પવન વધારે; શિષ્ય થઇ ગુરૂભાવ રાખે, જ્ઞાન મળ્યું

latalat::alata

કામ સર્યું એમ ધારી 'ગરજ સરી કે વેદ વેરી ' એ ભાવનાથી વર્તે, દેહાલિમાનમાં અંજાઇ, કર્તવ્યા કર્તવ્યનું ભાન ન રાખે; જેથી પ્રાણી અખંડ સુખરૂપ માક્ષ મેળવી શકે એવી મદદને ધર્માદા કહે છે તે પ્રમાણે દ્રવ્યતા ઉપયાગ, ભુખ્યાને અન્ન, અપંગને અન્ન વસ્ત્ર તથા સુપાત્ર અયાચકને આધિક મદદ આપવામાં, વાવ. કુવા, તળાવાદિ નવાણ, ધર્મશાળાએા અને સદાવૃત્તાે બાંધવામાં, પ્યક્ષચર્યયુક્ત ધર્મ રક્ષક વેદ વિદ્યાની કેળવણીમાં કરવાને ખદલે ચહસ્થાેની બૈરીએકને, જ્ઞાતિના બ્રીમાન ચહસ્થાેના બાળકાે<mark>ને, જેની</mark> િ ઉત્પત્તિને⊩ પત્તેઃ ના હેઃય. જ્યાં ત્યાં દધિત ઉત્પત્તિને લીધે રઝળતા પડેલા, લાગે વગે ગરીબ છે એમ મનાવી ખરા પાત્રને ધક્કા મારનારાને, અનાથ છે એમ મનાવી દુષ્ટ કર્મને ઉત્તેજન આપી પાતાનું પેટ ભરવા અગર માન ખાટવા, પ્રજાના નાણાંને ખેંચવા અતે ધર્મતા નાશ કરવા વગેરે નીચને ઉચ્ચ કરવા " કાળાં કાળાં સર્વ જાંબુ " એ ન્યાયે બધા હાડકાં ચામડાવાળા શારીરરૂપે એક છીએ માટે ખાન, પાન રાટી, ખેટી વગેરેના વ્યવહાર એક કરવા માર્યા પછાડતા હોય છે ત્યારે વિપરીત સ્થિતિ જેનું વર્ણન નીચે થાડું આપેલું છે તેમ થાય છે.

#### કલિ દર્શન.

કિલ તારી ખલિહારી નિહાળા, વિપરીત રીતા તે વર્તાવા, ટેક. ધનિક થઈ, ધન ચાર બને છે, પાંડિત થઈ પીડામાં પડે છે, દપત્તિ સુખમાં દુ:ખ વધે છે, સાધુ થઈ સંસારે સડે છે. ૧ વસ્ત્ર (માજાં) પગે, શિર ાામ ચડે છે, દિને ઉઘી જન રાતે કરે છે, પુરૂષ છતાં જન સ્ત્રીને લાજે છે, જોતા શૃંગારને દેવ તજે છે. ર

<u>ゅっしょうきゅうしょうしゅう</u>

શિષ્ય થઈ ગુરૂ ભાવ ધરે છે, સેવક શેડને તાએ કરે છે, પાપી અતા પુષ્યવાન દીસે છે, રાજા થઇ પ્રજાને રીએ છે. ક પુત્ર પિતાને પૂર્ણ દમે છે, કુટુમ્ય કલેશ યહુ જમે છે, પતિન પતિની ખાડ પુરે છે, દાના તેને દિવાના કહે છે. ૪

આવી સ્થિત આવી પડે છે ત્યારે ઇન્દ્રિયરૂપ ધાડાઓ મનની ડીલી રાસથી ખુહિરૂપી સારથીના નિશાથી મન માને તેમ ભટકે છે. અને જેમ શરીરમાં રૂધિર બગડયાયી એક રાેગ મટે કે બીજો થાય અને વૈદની કારી નિષ્કળ થાય છે ત્યારે રેચ, હવાકેર, પર-દેશ વગેરેની જરૂર રહે છે તેમ વિરાદ્ શરીરનું રૂધિર બગડે છે ત્યારે ્દુષ્ટાના વિનાશ કરવા, ધર્મની સ્થાપના કરવા પ્રભુને નિરાકાર રૂપ ુર્ગાસાકાર રૂપ ધારણ કરવા જરૂર પડે <mark>છે</mark> તેને અવનાર કહે છે. (૧) મત્સ્ય રૂપે, થાેડેથી સંતાેષ માનવા, (૨) કૂર્મ રૂપે, ઇન્દ્રિય નિગ્રહ કરવા (૩) વરાહ રૂપે, થાડા સુકૃતના ખળથી અનન્ત દુષ્કૃત હઠાવવા (૪) નુમિંહ રૂપે, પ્રભુની માયા દુરત્યયા છે તથા પ્રભુ વ્યાપક છે એમે મનાવવા (૫) વામનરૂપે, અતિ અભિમાન છાડા-વવા, (६) પરશુરામરૂપે, કેવળ રજોગુણ પ્રવૃત્તિજ કલ્યાણકર નથી એમ દર્શાવવા (૭) રામ રૂપે, સદાચાર એજ મનુષ્યનું કર્તવ્ય છે એમ વર્તિ દેખાડવા (૮) કૃષ્ણ રૂપે, ધાર અનીતિમાં ધર્મનું રક્ષ**ણ** કરી સદવર્તન રાખવા ખાધ કરવા, અને ભકતા શ્રી રામરપે વર્તિ દેખાડયું અને શ્રી કૃષ્ણ રૂપે કહી દેખાડયું તેમ વર્તે છે કે નહિ તે જોવા (૯) ભુદ્ધ રૂપે અવતરેલા છે. ભક્તિ ત્રણ પ્રકારની છે. વૈદિક, કાયિક અને લાકિક ભક્તિ. વેદ શાસ્ત્રના અભ્યાસ, અતે બ્રહ્માર્પણ અુદ્ધિથી યત્તાદિ કર્મા તેને વૈદિક લક્તિ કહે છે. જપ, તપ, વત, જ્ઞાન, ધ્યાન, સદાચાર અને સુવિચારરૂપ કાયિક ભક્તિ છે.

atatotatatatatatatatatatatat

હવે ઉ દર્શન ભાગ વગેરે જે હાલમાં ભાવના દેખાડવામાં આવે છે 🤦 તે લાૈકિક ભક્તિ છે. (જીએા શિવ બક્તિ કલ્પલતા) આ વ લાકક લાકો છે. ( ખુઆ તરાવ કાકો કરવતા) આ ઇલટની ભક્તિ અધમ છે છતાં તેમાં પણ જ્યારે વ્યભિચાર, દ્વારેષ, અજ્ઞાન અને આગ્રહ પ્રવર્તે તા પછી આવા ભક્તા પ્રભુનું નામ લે છે અને ભાગમાં પડેલા છે તેઓને તે રૂપે, પણ જેઓ 🗑 જમાનાની અંધાધુંધીમાં, સ્વાતંત્ર્યના સ્વચ્છન્દમાં, સામાન્ય 😡 નીતિના સુભંગમાં, ઇન્દ્રિયાના આરામ માટે દુષ્ટાના સંગમાં અને સનાતન માર્ગને કમેડી નાખવાના અતિ ઉમંગના પ્રસંગમાં બીન પરવાર વિચરે છે. માટે કલંકિત ઇન્દ્રિયારૂપ ઘાડાની ભાવનાવાળા એંગને અકલંકિત ઘાડાના નિષ્કલંક અવતારરૂપે છુંદવા દશમાં અવતાર ધારણ કરશે. જેઓના ત્રત સત્યજ છે, સર્વ પ્રાણીએા 🕀 ઉપર પાતાપણાના ભાવથી દયા છે. અને કામ અને ફ્રાંધ વશ છે. 🚇 सत्यमेववृत्तं यस्यदयाभूतेषु सर्वदा । काम क्रोधौवशेयस्य स साधु कध्यते ब्रुधैः ॥ એવા સાધુ પુરૂષાનું રક્ષણ જરૂર કરશે. નીતિના સામાન્ય નિયમમાં સત્ય મુખ્ય છે. (૧) અસત્યથી ખુદ્ધિ અસત્યની સાવનાવાળી થાય છે તેથી લાકમાં અપકીર્તિ મળે છે. હૃદય ભય-🗑 પ્રસ્ત થઇ દુઃખી રહે અને ભાવના અસદ્ છે માટે મૃત્યુ વહેલું 🗓 આવે છે અને અસત્યરૂપ કરી દે છે માટે સત્ય ણાલવું, વિચારવું 🚇 અને આચરવું જેથી પાતે સત્તરૂપ થઈ સુખી રહીએ. (ર) અદ્ધિસા

अन आयर्व कथा पात सत्र्प थे सुणा रहाआ. (२) अ अटे भन, वाष्ट्री अने शरीरथी के हिन पीडा न करवी ते. सर्वाण्ये वापि धीयंते पदजातानि कौं जरे एवं सर्वमहिंसायां धमार्थमपि छीयते ॥ अभ हाथीनां पगलां विषे सर्व प्राष्ट्रीओनां पगलां अतेम अहिंसा विषे यत्त, तप, द्दान वगेरे सर्व धर्म જેમ હાથીનાં પગલાં વિષે સર્વ પ્રાણીઓનાં પગલાં સમાય

**11116**69**1**186666618991

0000000 અર્થ સમાય છે માટે અહિંસા પરમ ધર્મરૂપ ગણાય છે. ધર્મનું પરિપાલન સંસાર છેાડી પ્રારબ્ધવશાત્ જે ખાવાપાવાનું મળે તેથી નિભાવી સર્વ કર્મથી અટકીં કેવળ ઈશ્વર વૃત્તિ ગાળનાર મનુષ્ય કરી શકે તેમ છે. કારણ જગતના વાતાવ-રણતાે વિચાર કરતાં કંઈ ચીજમાંથી કંઇ જગાએ, કંયે કયા જીવ દેખાશે તેના યથાર્થ નિર્ણય કરવા અશકય છે. પૃથ્વી, વિવનસ્પતિ, જળ, અમિ અને વાયુમાં પણ છવાનું દર્શન થાય છે. માટે અદસ્ય રીતે કે દસ્ય રીતે જીવ વિનાની કોઇ જગા છેજ નહિ. તેથી જાણથી કે અજાણથી જીવા એકખીજાને આધારે રહેલા છે. વનસ્પતિ વૃક્ષો વગેરે ખનિજ પદાર્થને આધારે, વન-🗓 રપતિ, વૃક્ષ વગેરેને આધારે પશુ, પક્ષી અને મનુષ્યા રહેલા છે. 🛡 વળી એકજ શરીરમાં અનેક જીવાના સભવ છે. જેમકે પેટમાં ું પુગા અંકુ રાહ્યા પાંચુ કર્યા હોય છે. જેમક પટમાં કિક્ષ્મી હૈાય છે, તેમ જળ, અગ્નિ અને વાયુમાં પણ જંતુઓ હૈાય છે, માટે કયા જીવ કાની હિંસા કરે છે તેના ખરા નિર્ણય હિંસાના મૂળ અર્થને હોય છે, માટે કયા જીવ કાની હિંસા કરે છે તેના ખરા નિર્ણય 🗖 માની તે પ્રમાણે વર્ત્તન રાખવું સભવી શકે તેમ છેજ નહીં. કારણ વાણી એટલે અવાજ. કર્યા અવાજ કાને કેટલી અસર કરે છે એના માપ વિના જગતના વ્યવહાર થયાજ કરે છે.

\[ \begin{align\*}
\begin{align\*} 🗐 કે પશુ, પાતાની ઉત્તમતા, અતુકૂળતા અને સુખાકારી માટે અભિ-માનથી ખીજાને હલકા પાડી, ખીજાની શ્રક્તિને હરી પાતાને માટે ખધું મેળવવા યતન કરે છે અને ધર્મ, અર્થ અને કામ, પાતે સર્વથી 9**92**93**939**9

ট વધુ મેળવે એવા ઉપાયા રાત દિવસ કર્યા કરે છે. તેથી મન, વાણી 🚇 અને શરીરથી એક બીજાની હિંસા થવી એ સંસારનાે સ્વભાવ છે. ા સારાત્વા એક ગાળાના હિસા થવા એ સસારના સ્વહાય છે. કિલ્દુશાસ્ત્ર કહે છે કે જીવની પરલાેકમાં ઉત્તમ ગતિ તથા આ લાેકમાં અભ્યુદય માટે વૈશ્વદેવ, યજ્ઞ, પિતૃતર્પણ અને દેવપૂજન કે જેની અદ્દષ્ટ પાતક ધાેવાની અદ્દષ્ટ અસર છે એવા તત્વને યથાવિધિ, અદષ્ટ પાતક ધોવાની અદષ્ટ અસર છે એવા તત્વને યથાવિધિ, 📵 શુદ્ધિપૂર્વક, સામગ્રી, સમય અને સાવધાનતાથી, નિત્ય સેવી ભાજનાદિ 🗗 માત્ર પ્રવૃત્તિ કરવી એજ મનુષ્યોના મુખ્ય ધર્મ છે. તેથીજ ખાંડવા, 🛡 પીસવા, રાંધવા, પાણી ભરવા અને વાસિદા વગેરેના અનિવાર્ય કામ-કાજોમાં અદષ્ટ રીતે સ્વાભાવિક હિંસા થયા કરે છે તેનું નિવારણ થઇ શકે તેમ છે. આ પાતકમાંથી ખચાવનાર એક હિન્દુધર્મજ છે તથી તે સનાતન અને શ્રેષ્ઠ મનાયા છે. કેટલાક પુનર્જન્મતે તે માનનારા, આ શ્વરીરથી પર બીજી શરીર કે આ લાકથી પર બીજો શેરીર કે આ લાકથી પર બીજો લાક છે એમ ન સમજી શ્વકનાર મનુષ્યા, પ્રાણીની ઉપયા-માનો ખયાલ કરી સુદ્ધિપૂર્વક કાઇને ઇજા કરવી એને હિંસા માને છે અને સ્થળ દર્ષિથી આજ આશ્વય સર્વના હૃદયમાં સ્વાલા-互 વિક દિસે છે. તે ન્યાયે અહિંસાના અર્થ એવા કરવામાં આવે છે કે 🗖 પૃથ્વી, વનસ્પતિ, જળ, અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ નિર્જીવ છે જ્યારે પશુ, પક્ષી, જંતુ અને મતુષ્યામાંજ માત્ર છવ છે. તેમાં પણ કેટ-લાક એવા પણ લાકા છે જે ઇડા, મરધાં, માછલાં આદિમાં જીવ પણ માનતા નથી અને પાતાની નિત્ય ખાવાની વસ્તુઓ શાકભાજીરૂપે મણે છે. આ પ્રકારે મતુષ્યામાંજ જીવને માનનાર વ્યક્તિઓ પશુ l છે. તેથી જીવ કાેને કહેવા તે ઉપર કાેેેઇનું લક્ષ્યજ નથી. હિન્દુએા 星 જ્યારે અમુક હદમાં માંસ ભક્ષણ વિહિત માને છે, જૈન લાેકા કાંદા **બટાટાદિ કે દ ખાવામાં પણ હિંસા માને છે** ત્યારે ઇતિર વર્ગ મનુષ્ય શિવાય માત્ર શરીરના માંસનું ભક્ષણ અનુકૂળ માને છે. **@022**925226:02**0**020020

**૯૪** છે ભૂમિમાં મૂળ ધર્મ પ્રમાણે જોતાં <mark>સુદ્ધ ધર્મનાે પ્રસાર અતિ થયે</mark>ા, 🕒 યજ્ઞા પ્યાંધ થયા, શ્રાહ્ધાદિ ધાર્મિક ક્રિયાએોનો લોપ થયેો ત્યારે શ્રીમદ્ ા સાંકરાચાર્યે વર્ણાશ્રમ ધર્મને કરી સ્થાપી, છુદ્ધાનુયાયીઓને પાખંડી કરાવી તેમના ધણે ભાગે નાશ કર્યાને હાલ લગભગ ૨૩૮૮૧ વર્ષ થવા આવ્યાં છે તે દરમિઆન કાળા ધાળા એવા વર્ણોનું મિશ્રણ 🧑 થવા લાગ્યું. રાજ્યસત્તા અન્તરકલેશથી, અવિશ્વાસથી તથા સ્ત્રીઓને 📵 વશ થવાથી વિદેશ ચાલી ગઇ અને ધર્મસત્તા ન ધણીઆતી થઇ 🖫 તેથી પાખંડ વધતાે ચાલ્યાે. લાેકા પર ઉત્કર્વ સહન ન કરી શક-વાથી શાસ્ત્ર, વેદ અને ધર્મને નામે ગારૂડી, તેમજ મેલડી આદિના વિ ચમત્કારાથી અજ્ઞાની મૂઢ જતાના ઉત્તેજનથી પાતાના મૂળ ધર્મમાં પ્રવૃત્તિ ન થવાથી અને ઝાઝા અવળે માર્ગે જવાથી તેમજ પાતાની 👸 નિર્વાહ ચિન્તાથી ઉત્તમ વર્ણ પણ ઝંપલાયા. પરિષ્ણામે મમતાના 🗓 વારા માયલા નાડા પકડાયા અને અન્તરદ્રેષની ગાંઠા જામા ગઇ 🚇 આથી વર્ણવ્યવસ્થા ૨ખડી પડી છે. વર્ણાશ્રમના ધર્મનું પરિપાલન અાવા વહું વ્યવસાર રેલડા વડા છે. વહું ત્રમના વેમનું વારવાલન કરવા માટે વાજા વગાડનારા પણ ઉપદેશ આપવા આરમ્ભમાં શરા પણ આચરણમાં નિઃસત્વ પણ પાતાને કહાવે બ્રાહ્મણા અને નમે 👸 શુદ્ર સહિત અઢારે વર્ણોને. હેાય શેઠ પણુ સત્તા શેઠાણીનીજ દેખાય. 🖒 માનતા હેાય હિન્દુ પણ આચાર વિચાર અતિ શદ્ધ કે મ્લેચ્છથી 🚇 પણ નાપાક હાેય. એકળીજા એકબીજાની વૃત્તિના સાધનમાં ફાવે તેમ ધૂસે અને ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ આ ચારે પુરૂષાર્થમાં સંકરતાનું પરિષળ જામતું જાય છે તેમ તેમ અનાચારીઓ ફજેતા કરતા જાય છે અને પાેતાની ન્યાતના વધારા કરી પાેતે 菌 સુધરેલા, સમજુ અને દેશાેબ્રતિ કરનાર મનાવે છે. તેવા પ્રતિસ્પર્ધિ 🚯 સહત ત થવાથી ચાેમેર માંડળા, સમાજો, સભાએા, વગેરેથી 🕡 બૂમરાષ્ટ્ર કરી મૂકે છે પણ ધરના અંદરના સહા દૂર કરી ક્ષકતા 

નથી. ઉપરના આડમ્ખરથી પ્રતિપક્ષ વધારેને વધારે કાવે છે અને ચ્યા લાંપડી ઇન્દ્રિયથી ડગુમગુ મનવાળા 'હાર્યા જુગારી બમહાં રમે ' એ ન્યાયે વિદ્વાન પંડિતાદ્વારા ઉદ્ધાપાદ કરી ધર્મ ધ્વજ ઉંચે તે ઉંચે ચડાવે છે; પણ દિલગીરી ઉપજે છે કે હિરા કાચને મૂલ્યે ચાલ્યાે જતા જોઈ શકતા નથી. હિન્દના ચાર ભાગ પડયા છે. હિન્દિ, ખંગાળી, દક્ષિણી અને **મુજરાતી**. તેમાં ગુજરાતી પક્ષ આવા સુધરેલા અને વિદ્યાર્થી ઝળકતા રાજ્યમાં પણ ૯૦ ટકા અભણ છે અને જે સાક્ષર છે તેમાંથી ૮૦ ટકા વિદેશીય અનુકરણ અને સ્વદેશી તિરસ્કરણથી રાક્ષસરૂપે આન્તર શત્રુઓ છે જ્યારે ખરા વિદ્રાન આચાર અને શીલસંપન્ન શેષ ભાગને ખાવાના સાંસા છે અને વૃત્તિ માટે આશ્રય પણ કાઈ આપતું નથી. ઘણી વખત સાંભળવામાં આવે છે કે ગુજરાત ગાંડી છે અને એ વાત પણ ખરી લાગે છે. કારણ કે સર્વ કાર્યમાં પ્રથમ દેગાતી હાય તા આ ગુજરાતી પ્રજાજ છે. જે ઠેકાણે ધર્મને બ્હાને અગર કાકાર-જીતે તામે અતર્થ અર્થરૂપ થાય છે; ભગવાં લુગડાં મુસલમાન પહેરી કરે પણ ભેખનાે મહિમા મનાય છે; સ.ત, સાધુ કે પરમાર્થીના વેશ ધારી ધર્મનું કામ છે એમ મનાવી નાણાંની મ્હાેટી રક્રમાેની માગણી કરી પરમાર્થ કરવાનું બ્હાનું ખતાવે ત્યારે આવા ત્યાગીને દ્રવ્યને અડકવાના અધિકાર નથી અને લેનાર દેનાર પાતકી થાય એમ જાણે છતાં તેની ઈંચ્છાને અનુસરે; તન, મન અને ધન સર્વના ભાગ આપે; મ્હાટાં ભાષણ કરાવી છાપાદ્વારા બીખ માગે અને અત્રાની લોકાની લાગણી ઉપર અસરકારક ગીતાથી હલ્લા કરી શરમમાં નાખીને નાણાં પણ કઢાવે તે પ્રંજા ભાળા અને ગાંડી શિવાયની કઇ ઉપમાને યાગ્ય હેાઈ શકે ? પુરૂષા જો આવા માહાન્ધ થયા તા પછી સ્ત્રીઓ કે જેનાં ચરિત્ર દેવા પણ જાણી ન શકે તે માટે પૂછવુંજ

વળી ધણે ભાગે ધ્રાહ્મણ, સાધુ, બાવા, ધાર્મિક ખાતાંવાળા વગેરે સ્ત્રીએાને મળી પાતાના શિકાર કરનારાજ હાય છે. જો ગુજરાતી-ને અંગ્રેજ મળે તેા પારસી ન જોક'એ, પારસી મળે તેા દક્ષણી ન જોઇએ અને દક્ષણી મળે તાે ગુજરાતી ન જોઇએ જો પારકા મળે તેા ધરતા માણસ નહીં જોઇએ અને ધરના માણસ મળે તા તેને નિવહિ મળે નહીં. ધરના છાકરાં કે જેને આધારે, ધર્મ, -યાત જાત, કળ, ઇજજત, આખરૂ વગેરે છે તેને સારા તેમજ યાગ્ય, સ્વધર્મનિષ્ઠ અને પૂજવા યાગ્ય વિદ્વાન લાઇણોને ન સાંપતાં, નકલી લગડાં પહેરનાર, નાટક ચેટક, છાપાં, વગેરેની ડંફાસ હાંકનાર, રજનું ગજ કરનાર, પરધર્મી, માંસાહારી, મ્હાેટી તૃષ્ણા-વાળા અને વ્યસને ચડાવનાર પુરૂષોને સોંપવામાં ઉન્નતિ માને! સે શા કેમ પાડવા, પાલકાં સાડીની ફેશન કેમ જાળવવી, ચીપી ચીપી કેમ બાલવું એવું શીખવનારને સે કડાે રૂપીઆ, ગાડીધાડા, वगेरेनी सगवड ज्यारे उत्तम सह्थोध आपनार, परम दित याद-નાર પવિત્ર પુરૂષાને ટુંક પગાર અને પગરખાંકાડના સતકાર હોય છે! આથી પ્રજા બહુ નાજુક, કામળ, સ્વચ્છન્દી, ઇસ્ક્રી અને પરાધીન થાય છે અને વિદ્યાના લાભ જરા પણ મળતા નથી. કું કુદાચ એમ બનતું હાય કે બાલવે ચાલવે કુક્કડ થાય છે ખરા. આવા વખતમાં પાખંડ આગળ આવે છે અને ખરા ધર્મની ફ્રિયાના અને ખળના ગત્તાનના લાભ લે છે. કીડી, મંકાડી, પક્ષી, મરધાં ૄૈવગેરેની હિંસા થાય છે અને ખીનઅપરાધી પ્રાણીની યત્તને નામે આહૃતિ અપાય છે એમ દલિલા થાય છે. હિન્દુ ધર્મ પ્રમાણે મતુ-જ્યમાં મુખ્ય ધ્રાહ્મણ અને પશુમાં ગાય મનાય છે તેથી ધ્રાહ્મણો અને ગાયા પરમપૂજ્ય ગણાય છે. માટે ક્ષત્રિયાએ ગાધ્રાહ્મણ પ્રતિ-પાલનું પદ ધારણ કરેલું છે અને વૈશ્યાએ ગાપાલનું પદ ધારણ . \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_

કરેલું છે. બ્રાહ્મણામાં શું શક્તિ હતી, છે અને હશે એ ચમત્કાર જયારે બીડી, ચલમ, સુરા પીતાં, વૈશ્ય, કારીગર આદિની વૃત્તિથી તૃમ થતાં, વ્યભિચાર, પુનર્વિવાહ અને અયાગ્ય પ્રતિગ્રહથી કંટાળી પરવારશે ત્યારે સ્વતઃ બ્રાહ્મણાજ કરી બતાવશે. તેમ મનુષ્ય તરીકે જીવવાના હક તેમના ટકી રહ્યા છે પણ અબાલ પ્રાષ્ટ્રી ગાય છે અને જેને વિષ્ણુનું અંગ ગણવામાં આવે છે તેને બચાવવા યત્ન સારા કરવામાં આવે છે પણ લાકાને જેવી જોઇએ તેવી સમજ સર્વ અંશે પડતી નથી માટે એ વિષે વિવેચન કરવા જરૂર છે.

ગાય એવું પ્રાણી છે કે જેનું દુધ, છાણ, મૂત્ર, ખરીની રજ, પૂંછડું અને પરસેવાે મનુષ્યાને જીવન તત્વમાં શક્તિ આપનાર છે. ગાયના શરીરમાં એવા પ્રાણા, તન્તુએા અને ચક્રોની રચના છે કે જે જે વસ્તુ ગાય ખાય છે તે તે વસ્તુ ગમેતેવી હોય પશ તેનું સત્વ દુધરૂપ થાય અને રજ મૂત્ર અને જન્તુનાશક ક્ષારરૂપ થાય છે અને તમઃ છાણ નિદ્રા તેમજ પ્રમાદને દ્વર કરનાર થાય છે. પૂછડાનાં વાળમાં વિદ્યુત્ શક્તિ રહેલી છે જેથી <mark>દર્ષ્ટિને સતેજ</mark> ખનાવે છે માટે પૂછકુ વંદાય છે. તેમાં ચૈતન્ય સ્પ્રુતિં વિશેષ છે કારણ કે જ્યારે વાછું ધાવતું હાય ત્યારે મહા આનન્દદર્શક પૂઝડું હુલાવે છે. મતુષ્ય જ્યારે પ્રસન્ન થાય ત્યારે હુદયમાં આનન્દ થાય છે અને તેથી અન્તઃકરણની ઇન્દ્રિયદ્વારા તે આનન્દ્ર પ્રગટ કરે છે તેમ વત્સ જ્યારે પ્રસન્ન થાય છે ત્યારે પૂછડું અતિ હલાવે છે તેથી પવિત્ર એવાં આનન્દ મૂર્તિ ચૈતન્યનું સ્થાન પૂછડું ગણાય છે. ગાયના દુધથી **छतेन वर्धते आयुः पयसावर्धते तनु । અ**પ્રયુખ્ય સુખકર થાય છે અને શરીરની વૃદ્ધિ થાય છે. આ દધ શરીરને સત્વગુણ આપે છે અને તેથી ખુદ્ધિતત્વ ખીલે છે તેથી જ્ઞાન થાય

<del></del><del>⋒</del>

છે માટે માત્ર પવિત્ર કર્મમાં ગાયનું ઘી અને દુધ વપરાય છે. જ્યારે મંદવાડમાં કાઇપણ ખારાક પચતા નથી ત્યારે દુધજ જઠરને ઢેકાણે લાવવામાં અતુકળ ગણાય છે અને છવનનું અસાધારણ કારણ ગણાય છે. ભેંસ, બકરી, ઘેટી, ગધેડી અને ઘાડીનાં દુધા કામમાં આવે છે પણ ગાયના દુધના ગુણા તેમાં નથી હોતા. કારણ કે ખીજા દુધર્યા આસુરી વૃત્તિ વધે છે જ્યારે આ દુધ દેવી સંપત્તિ આપે છે. ગાયનું મુખ અપવિત્ર ગણાય છે તેનું કારણ એ છે કે તમાં ગુણાત્મક ભાગના વિકાર મુખના આગળના ભાગમાં લાળરૂપે થાય છે તથા અતિ તામસ વિષ્ટાને ખાય છે અને હવા કારબોનીક -એસીડની **નીક**ળે છે. પણ ગાયના પરસેવાે રૂવાડાંમાંથી નિકળતાં એ હવા મહાર આવે છે અને મહારની હવાને શહ ખનાવે છે માટેજ ગાયનાં રૂવાડાં પવિત્ર ગણાય છે અને જયેા-તિર્મય જીવન આપનાર હવારૂપ દેવા ગાયને રૂવાંડે રવાંડે મનાય છે. તેથી ગાયની ઉપરથી સેવા કરનારને ક્ષય જેવા ભયંકર રાગ પણ મટી જાય છે તા પછી બીજા રાગનું શું કહેવું? આ કારણને ુલ**ઇને પણ ગાયને** ખારાક આપી, પ્રસન્ન કરી, હિંસારા લેવરાવી, રામાંચ ખડા કરાવી, થાપડી સેવા કરવાના વિધિ છે. આપણા હિન્દુ લોકા દુધથી જીવનની રક્ષક, છાણમૂત્રથી અંગની રક્ષક, એ રીતે તન, મન અને ધનની રક્ષક કામધેનુ હાવાથી તેને સૃષ્ટિના રક્ષક શ્રીવિષ્ણુરૂપ માની પૂજે છે, સેવે છે અને ગુણનું સ્થાન અનુભવે છે. વળી ગાયની પ્રજા વાછડા છે તે ખળદરૂપે હાય તા ખેતીના આધારરૂપ છે. હાલ જમાનાની કૃત્રિમ યંત્રતંત્રની યુક્તિઓથી ભલે ખેતીના કામમાં બળદની જરૂર ન દેખાય પણ અનાજના રસજ મીઠાસે ઓછા થતા જય છે, પાક થાડા ઉતરે છે. જવજ તુઓ ખાઈ જાય છે અને અનાજ શ્વરીરમાં રહી જેવી

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

જોઈએ તેવી આપતું નથી. વળી યંત્ર તંત્ર કાદાચિત્ક છે એટલે નિસ ટકે તેવાં નથી, જે શસ્ત્ર અને શાસ્ત્ર પ્રયાગા રામાયણ અને મહા-ભારતમાંથી સાંભળીએ છીએ તેના જેવા હાલ પણ આ યુરાપીય પ્રચંડ યુદ્ધમાં હાેવાનું સંભળાય છે. પણ જેમ તે પ્રયેઃગાનાં સાધન ભારતભ્રમિમાં નષ્ટ થયેલ છે તેમ કદાચ થાહા વખત યંત્ર તંત્ર ટકે પણ જે કામ અસલ કરે છે તે નકલથી ન થાય. જે યુણિકા ગાયન કરતાં કરે છે તે ફાેનાેત્રાફની ચૂડી<mark>થી નજ</mark> તેમ ખળદના પગની. તેની મનાવૃત્તિની, તેના પરસેવાની, તેના અહાની અને તેના મુખમાંથી નીકળતી **હ**વાની અસર સુર્યના તાપ, વાયુ અને પૃથ્વીના રજકણાની સ્વાભાવિક ગતિથી મિશ્રણ પામતી જાય છે તેવી ચક્રના વેગથી ભલે ઝટ કાર્ય સિદ્ધ કરી આપતી દેખાય પણ અસલ તત્વની ટાચે ન આવે. વળી બળદા નિત્ય તત્ત્વરૂપ છે માટે ખેતીને આબાદ બનાવવા, ધાન્યને સુરસ કરવા, પાકને પુષ્કળ ઉપજાવવા, ઇતર પ્રાણીઓના ત્રાસમાંથી મુક્ત રાખવા, મતુષ્યોના **શરી**રને મજબૂત બનાવવા, સતેજ રાખવા અને સ્વતંત્ર રહેવા, ગાય જે આ બળદાનું ઉત્પ-ત્તિસ્થાન છે તેનું રક્ષણ છવ આપીને પણ કરવુંજ જોઈએ. વળા નાસ્તિક શિરામણી સુધારક વિદેશીએોને પણ શ્ચિતળાદેવી કે જે સર્વ શરીરાની વહેલી માડી ખબર લેજ છે અને ગધેડું કે જે તેના રક્ષકને પણ લાત મારે છે, પ્રસન્ન હાેય છે ત્યારે બિલત્સ દેખાવ કરે છે અને લયંકરપણે લૂંકે છે તેથી પાસે ઉભેલાને અક્કલ શન્ય દેખાય છે તે વાહન આ દેવીનું છે એટલે જેના બેટા કરે તેની દશા કેવી કરે છે તે સર્વના અનુભ-વમાં છે. ધાર્યું કરીને તા તે પ્રાણજ લે અગર જવર આપે અને છેવટ સીલકમાં પણ ડાઘા પાડી નાખી માેટું ખેડાળ બનાવી દે

છે. આ ત્રાસમાંથી આવાદ રાખી બચાવનાર વિષ્ણુ દૈવત રૂપ પ્રથમ ગાયના છાણની રક્ષા અને ખીજું તત્વ આ ગા શક્તિના પુત્ર વત્સરાજના પેટમાં આઉ (Udder) રહેલું છે જેથી બાળ-કને શીળી કાઢવામાં આવે છે. આ ચમત્કાર પ્રત્યક્ષ છે. આ રીતે નક્ટ અને મહા ભયાનક તત્વના વિરાધિ ખળદ છે માટેજ મહાદેવજીનું વાહન છે. એટલે શિવ શકિત રૂપ છે તેનાં અધિષ્ઠાન રૂપ ગાય છે. ગાયની ખરી જ્યાં પડે ત્યાં તેના રૂવાડા**માંથી નીક**-ળતા પરસેવાથી ભૂમીના તામસ વિકારા નષ્ટ થાય છે માટે તેની રજ પણ જીવનને સમર્થ આપનાર છે. ગાયના છાણ અને મૃત-રની મેળવણાને સુકવી કપૂરકાચલી, કંકુ, ગંગાજળ અને કપીલા ગાયના દુધમાં ભેળવી સર્વ પાપ વિનાશક ભરમ પણ બનાવવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે જેના સ્થળ શરીરના વિકારા છે તેના સૂક્ષ્મ શરીરતા વિચાર કરતાં અદભૂત ચમતકાર જણાય એમાં આશ્વર્ય શું? આ ગાય જ્યારે દોહવી હોય ત્યારે પ્રથમ વાછડાને ધવરાવવામાં આવે છે. વાછકું ઢીંક મારતું જાય, દધ પીતું જાય પણ ગાય તેને ચાટતી જાય છે અને પાતાનું દુઃખ દેખાડતી નથી અતે છેવટ છુટા પડેલાને પણ નજર આગળ રાખી ચાટે છે અને જેમ જેમ વાહડું ધાવે તેમ તેમ પ્રાસા મૂકી દુધને ઉતારતી જાય છે. આ તેના નિરતિશય પ્રેમ બાળકા ઉપરનું માતાનું હેત, દયા અને રક્ષા પ્રગટ કરે છે અને (Charity begins at home) એટલે પ્રથમ શક્તિના ઉપયાગ ધરના માણસાની રક્ષા માટે કરવાના વિધિ ખતાવે છે. વળી અસંખ્ય ગાયાનું ટાળું હાય તેમાંથી વાછ્યું પાતાની માનેજ શાધી ધાવવા માંડે છે આ તેમની અન્તરની એાળ-ખાસ હાય એમ સૂચવે છે અને અનન્ત કર્માવાળા અનન્ત છવાને પાતપાતાનાં કર્મ મળે છે એવા દાખલા દર્શાવે છે. ગાયની ચક્ષુ

અને કાનની એવી શક્તિ છે કે જે જે મનુષ્યની આકૃતિઓને, શ્વખ્દાને, લાગણીના ઉદ્ગારાને તથા તેના સહમ શરીરને જોઇ શક છે કે સાંભળી શકે છે તેની કાયમ અસર તેના <mark>અને તેથીજ આ ગાય દાનરૂપે દેવાય છે. પરલાકમાં</mark> જતાં વૈતરણી નદીમાંથી તે તારનાર ગણાય છે. જ્યારે પ્રાણી મરે છે ત્યારે વિષ્ણુદૈવતરૂપ ગાયના ધીના દિવા કરવામાં આવે છે. જેધા શરીર છોડતા જીવ સાત્વિક દૈરી ભાવના પામે અને તેની ગતિ થાય. તેમજ બ્રાહની ક્રિયા થયા પછી નીલ પરણાવવામાં **આવે છે અને** વાછડાવાછડીના વિવાદ કરી વત્સાત્સર્ગ કરવામાં આવે છે તે વખતે યમરાજાને સંદેશા પહેંચાડવા વાછડાના કાનમાં કહેવાય છે. તેથી કર્મનું કૂળ પ્રાણીને મળે છે અને ગાય ડ્રારા સદ્દગતિ પ્રાપ્ત કરે છે તે ઉપરથી ગાયના સુક્રમ શરીરની અસર મતુષ્યના સૃદ્ધમ શરીર ઉપર પ્રાણી મર્યા પછી પણ થાય છે અને ગાયનું સુદ્ધમ શરીર પરમસાત્વિક આ લાક અને પરલાકમાં વિચર-નાર યમભયમાંથી મુક્ત હોવાનું જણાય છે. જેમ સંધાણ વગરનાં યંત્રા (Wireless Demi) સુમ્બકાદિના બની અદ્દષ્ટ કામ કરે છે તેમ ગાય અને બાહ્મણના હૃદયા અદ્દષ્ટ કામ કરે છે. તેથી વ્યાપક તત્વરૂપે વિષ્ણુનું અંગ ગાય હાય એમ પણ મનાય છે માટે શ્રી વિષ્ણા **५ हे छे गावोमेऽप्रतः सन्ति गावो मेसन्ति पृष्टतः । गाबो मे इड्**ये सन्ति बावो मध्येऽवसा म्यहम् ॥ श्री विष्ध अगवानना अक्ता वैष्श्व કહેવાય છે અને તેઓ વ્યાપક તત્વમાં વર્તનાર દેાવાથી પરમાર્થ, દયા અને દીનતાના સંગ્રાહક હાેય છે. પરંત્ર ખેદની વાત છે કે હાલમાં વૈષ્ણવરૂપે દેખાતા પ્રાણીએોનાં સ્વરૂપ વિપરીતજ જણાય છે. શ્રીમાન્ યુવાના દીલાં, કંઠી, દર્શન અને ગીતાના પાઠથી વૈષ્ણવ દેખાય છે પણ મન સંસારની ઉથલપાયલમાં અને ઇશ્કળાજમાં

રમતું હેાય છે. સાયંકાળે સં<sup>દ</sup>યાવન્દનને બદલે ગુણીકાનન્દન કરે છે અને હુજારા રૂપીઆના ભાગ આપી આયુષ્યની હાનિકારક, વર્ણસં-કરતાકારક તથા જગત્ના નાશકારક વ્યભિચાર કર્મમાં પ્રવર્તે છે. પણ ગાય કે જે જગતનું ખરૂં જીવન છે અને ચારે પુરૂપાર્થ પ્રાપ્ત કર-વાનું અધિકરણ છે તેની રક્ષામાં મહા પ્રમાદી જણાય છે. પાતાની માેટરવાળા માર્ગમાં માેટરથી કાઈને કચરી યમયાત્રા કરાવે તેના પાપમાંથી અહિ છુટવા અકસમાત્ ગણાવવા જોઇએ તેટલું દ્રવ્ય ખર્ચાય પણ આ વિષ્ણુ ભગવાનના અંગરૂપ ગાય અને બ્રાહ્મણોનું નિકન્દન થાય છે એમ જાણવા છતાં, શક્તિવાન્ છતાં, પામર અને પરાધીન થઇ જાય છે. શું હિંન્દુએોનું સામર્ધ્ય એટલું નથી કે એક પણ ગાયનું એકપણ લાેહીનું ટીપું પડતું ન અટકાવી શકે શહિન્દુ-સ્થાનના ધર્મમાં વચ્ચે આવવા બ્રીટીશ સરકારની કબલત હેાય તેા ગાય જે સર્વ દેવા કરતાં અધિક દેવ ચૈતન્ય મૂર્તિ, તરત ફળ આપ-નાર શક્તિ આખા જગતના આલાક અને પરલાકના આધારરૂપ છે તેની હિંસા કેમ થવા દે ? ઉપર દર્શાવ્યા પ્રમાણે ગાય છવતી હ્વાય છે તા તે ફાયદાકારક થઈ શકે છે પણ મુવા પછી નહીં. માટે કદાચ તેનું માંસ શારીરિક બળને પુષ્ટિ આપતું હેાય અને વધારે સ્વાદિષ્ટ લાગતું હોય તેટલા માટે થાડાના ક્ષણિક સુખ માટે અનન્ત પ્રાણીઓના અનન્ત અને સંગીન લાભોને ન જાળવવા એ ખુલ્લા અન્યાય નહીં? માટે દરેક મનુષ્યની કરજ છે કે ગાવધ કદી કરવા દેવાજ નહીં. તેમાં વિશેષે કરીને ભારતભૂમિના ષોતે માથે આ જવાબદારી વિશેષ છે. કારણ વ્યષ્ટિ સમર્ષ્ટિના વિચાર તત્વન્નાન દષ્ટિથી આ લાક અને પરલાકના સંધીને જાળવનાર ધર્મ સ્વરૂપની અવશ્ય રક્ષા કરવામાં પ્રથમ ભાગ લેનારા આ વર્ગ છે છતાં પણ પ્રાહ્મણા, ધર્માચાર્યા, સાધુઓ અને ગુસાંઇઓએ ચેત-

**PEPA**1

વુંજ જોઇએ કે ગાય કે જે માત્ર અબોલ પશુરૂપ છે પણ ચ્યનન્ત ગુણની મૂત્તિ છે, પરમ સાત્ત્વિક છે, નિરપરાધિ છે, ઉપકારી છે, સર્વને આલાક તથા પરલાકમાં સુખ આપનારી છે. સદાચારી છે અને કેવળ ધાસ અને પાણીથી સંતાપ પામી અમૃત તત્વ દુધને આપનારી છે, તેનાે જો વધ માંસ ખાવા માટે થાય છે, તેા પછી નિત્ય લાડુનું ભાજન કરનારા, મિષ્ટાન્ન કેશર કરતૂરી મિશ્રીત માલ મલિદાના ભાગી થઈ હૃવિષાત્રથી પરમ સાત્ત્વિક આહાર કરનારા, વિનાશ્રમે લોકાનાં નાર્ણાના ઉપસોગ કરનારા, આધાનિક પ્રવૃત્તિમાં વ્યાપાર, હુત્રર, ઉદ્યોગ, કળા આદિથી આછવિકા ચલાવવાથી દેશની આવાદી મનાય છે તે સમયમાં માત્ર માેઢેથી આશિર્વાદ ખાેલી પાેતાના લાગા, તન મન અને ધનની સેવા કરાવી સાચવનારા, પૃથ્વીના ભારરૂપ મનાતા જગતના **૦**યવહારને નિરૂપયાેગી પુસ્તકાેથી બાેધ આપી પાેતાની અધિકતા મનાવનારા કહેવાતા અને કરાેડા રૂપીઆની થાપણવાળા, થાેડેથી સંતાષ નહિ પામનારા, પાતે પરમ તત્વને જાણ્યા વિના, શિષ્યા, ભક્તા, સેવકા, ચેલાએા, આશ્રિતા વગેરે ખનાવી સર્વજ્ઞતાના ફાંકા રાખી ઉપદેશ કરનારાએ৷ પણ સાત્વિક ઉત્તમ ભાજનથી સ્થળ શરીરના ઉત્તમ માંસવાળાઓના વારા કેમ નહિ આવે ? આવા લાકાનું માંસ ગાયના માંસ કરતાં વધારે ફાયદાકારક સ્વાદિષ્ટ અને સખકર કેમ નહીં મનાય ? અધે માંધવારી વધતી ચાલી છે. માટે મતુષ્ય મતુષ્યતે ખાય એવા જોગ બને તા પ્રથમ અા સાત્વિક મૂર્ત્તિઓ કેમ નહીં ખવાય ? કાળચક્રની ગતિ ન્યારી છે ! બ્રાહ્મણો કે જેઓનું જીવન કેવળ ત્રિકાળનું જ્ઞાન 'મેળવવામાં અને ઇતર વર્ણીને વ્યવહાર તથા પરમાર્થ સુલભ, શ્રેષ્ઠ અને સુખકર રહે એવી સમજ આપવામાંજ ગાળવાનું હાેવાથી કેવળ બ્રાહ્મણાનેજ સર્વ

રીતે મદદ આપવામાં આવતી અને કાઇ બ્રાહ્મણને વધારે મદદની જરૂર પડે તા તે શ્રીમાન્ ગૃહસ્થને નિવેદન કરી મદદ મેળવતા પણ ખીજા વર્ણોને આવી રીતનું વર્તન કદી કરવા દેવામાં આવતું નહીં અને તેવાં પરાધીન જીવનને ધિક્કારી પાતાની શક્તિથી સર્વની મર્યાદા જાળવવામાં અયાચક રહેવામાંજ અભિમાન ધરાવતા હતા તેથી સર્વ સુખી હતા. હાલના જમાનામાં ધ્યાક્ષણોની વૃત્તિ સર્વ વર્ણે ખેંચી લીધી. અનાયઆશ્રમ, સેવાસદન, વનિતાવિશ્રામ, સુવાવડખાના, દવાખાના, જ્ઞાતિની બાહીં ગા અને સર્વ વર્ણના સંકરતાના અધમઉદ્ધા-રહા ખાતાંએા તથા અંત્યજોન્નતિ શાળાએા કે જેની ભ્રખ કદી પરાય નહિ તેવાં સદાવૃત્તરૂપે અને વર્તમાનપત્રા એકી હારે આખા જગત પાસેથી બીખ માગનારા ખડીએ વાટકા વિનાના ભૂદે**વા**ના મુખરૂપ **થ**ઇ પડયા છે. કેળવણીએ એવું રૂપ પકડયું છે કે જ્ઞાનના માપ કરનારી ડીય્રાઓથી પાતાના અધિકાર ગણાવે છે જેથી વર્ણવ્યવસ્થાના તદ્દન નાશ **થ**તા જાય છે અને તેવી સ્થિતિને સર્વ વર્ણ અનુમાદન આપે છે. આશ્ચર્ય છે કે બ્રાહ્મણોને જાતિથી પૂજ્ય માનનારા જાગતાં છતાં જેમ બાળક પથારીમાં મૂતરે તેમ જાસતા છતાં દિવા લઇ કુવામાં ઉતરી પાતાને હાથે પાતાના પગમાં કવાડા માર્યે જાય છે. અને બાહનું ચાલુ જમાનાનું આપતા જાય છે. તેા પછી લાક્ષણો તમારા પૂર્વજોની અગાધ ગૂઢ શક્તિઓને મહા તપ કરી મેળવા. વિષયા-સકત થઈ પેટ ભરવા માટે ધર્મ બદલી હાજી હા કરી શ્રીમા-નાનાં તેજમાં ન અંજાએા. વેદશ્વાસ્ત્રની રક્ષા કરાે. રાત **દહા**ડાે તમારી અધિકતા દિબ્યજ્ઞાનથી ચમત્કારને બળે કેમ વધે તેની ચિન્તા કરા. हीं, हीं, ચંડી, વિનાયકને જગાડી મંત્ર દર્શન કરા. શ્રીગાયત્રીદેવીતે મૂકી આડાઅવળા અવૈદિક અને લાેકને રૂચે એવા શાબ્દાને મંત્રરૂપ ન મનાવા. ઉપ્ર તપદ્વારા શ્રીગાયત્રીના જપમાં ચિત્ત રાખા. ગામુખીમાં હાથ સાથે માળાના મણકામાં પાતાની રક્ષા, દે<mark>શની આ</mark>ખાદી અને દુક્ષ્મનાેના વિનાશની ભાવનાને મેળવી સંકલ્પ બળ જમાવા અને ગાય કે જે તમારૂંજ સ્વરૂપ છે તેની રહ્યા કરવા કટી બધ્ધ થઇ સર્વ દેવાને સહાયક બનાવી મુખરે આવે. નહિતર હતપ્રાય સ્થિતિ અનુભવા છા તેને ખદલે ખુલ્લે ખુલ્લા વિનાશ પ્રત્યક્ષ અનુભવવા પડશે. માટે બે ધડી વ્યાસ બની ચાર વાડાના ગાડીમાં ખેસવામાં તથા છાપે ચડવામાં મહત્તા ન માની દશ ધોડાના ર<mark>થને</mark> સં-ભાળા અને ધ્રાહ્મણોને દિપાવા. નહિતર ગાય પાતે સ્વતઃ શક્તિવાન છે. અધર્મ જેમ બાલે નહિ પણ બાળી મારે તેમ અબાલ પ્રાણી ગાય પૃથ્વીરૂપ છે તેથી જે દેશમાં હત્યા વધતી જાય છે તે દેશમાં રાગ, ઉપદ્રવા, <u>દ</u>ર્ભિક્ષાદિ સાંકટા વધે છે અને લાેકાનાં અકાળ મૃત્યુ અસંખ્ય થાય છે. અગર અન્તરકલેશ ઉપજાવી યુદ્ધદ્વારા અનન્ત જીવાના લાહી પીએ છે તા પછી બ્રાહ્મણા કે જેના આશ્રય ગાયાે લેવા ખુશી છે અને ધ્યાક્ષણાને દાન આપવાથી તેનું દ્રવ્ય **ળની તેની સુખ સંપત્તિ સંભા**ળ છે માટે પાતાના રક્ષક **વ્યા**ક્ષ-ણોને તથા ક્ષત્રીય અને વૈશ્યાને માને છે અને તેના ઉપર ભરાસા રાખે છે તે જો રક્ષા કરશે નહીં એમ જણાશે અને ગાયા સ્વતઃ કાપશે ત્યારે પહેલાં તાે દ્વિજોને શીંગડે વધાવી પગ નીચે કચરશે. मायायां सर्व संभवः भाटे हिन्दू वर्षे पेतानं धन, છવન અને અંગ માની કે આશ્રિત માનીને પણ ગાયની રક્ષા કરવીજ જોઇએ, યન્નોને વૃદ્ધિ આપવી જોઇએ અને ખરી વિદ્યા, અખંડ પ્રદ્માર્યય, ઉત્ર-તપ અને પરમશહિયી સંપાદન કરી સર્વથી શ્રેષ્ઠ સ્થિતિ સંભા-ળવી જોઈએ અને ભારતમાતાને ધન્યવાદ અપાવવા જોઇએ. ં મરધી દ્વરોજ એક સાનાનું ઇં<u>ડું</u> મૂકે તેથી સંતાેષ ન પામતાં 🕏 એકીઢારે બધાં ઇંડાં લેવા મરઘીનું પેટ ચીરવાથી નિરાશા અને

ĸ<u>ĸ</u>ĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸ

મૂળ વસ્તુની ખાટ આવ્યાની દંતકથા છે. તેના જેવું આ ગાયના માંસ ખાનારાએ વિચારવાનું છે. સજીવન ગાય જે અગણિત ગુણ આ લાકમાં શરીર તથા મનને આપે અને અદષ્ટ એવા પરલાકમાં જ સદ્દગતિ આપે તેવા ગુણ તેના માંસયા કદા નથી મળવાના! તેથીજ મહા ગુણ કરનારીની હત્યાથી કૃતઘતા, પરમ સ્વાર્થની અધમતા અને મશ્વરના સૃષ્ટિતત્વને સહાયક પદાર્થના નાશ કરવાના મહાવ્ય-થાના ગુન્હા પ્રાપ્ત થાય છે. સુશીલ, દયા, દીનતા અને સંતાપ જેવાં ગાયમાં જોવામાં આવે છે તેવાં ભાગ્યેજ ખીજે સ્થળે જોવામાં ચ્યાવે છે માટેજ કહેવત છે કે "દીકરી અને ગાય દાેરીએ ત્યાં 🕻 જાય.'' આવી સર્વ ગુણસંપન્ન પરાેપકારની ઉત્તમ મૂર્તિ અતિ ઉપયાેગી નિરપરાધી પ્રાણીને હણીને કે હણાતી જોઇ કરોા મનુષ્ય સુખ 🏅 પામતા હશે એ સમજવાનું છે. (Utility) લાક અનુકૂળતાના 🙀 ખ્યાલથી પણ ગાય કેવળ સેવવા યેાગ્ય પ્રાણી છે. માટે કાેઇપણ 🖔 વ્યક્તિ જે ભારતભૂમિના તત્વનું ખરી ભાવનાથી ખરૂં અસિમાન 🖁 ધરાવતી હૈાય તેણે ગાવધ કદી કરવા દેવાજ નહિ અગર કરવા નહિ જોઇએ.

ભારતભૂમિનાં ભાગ્યાેદય માટે પૃથ્વી પાતે ગાયરૂપે, સાગર દ્રાલસીરૂપે, અિંગ સૂર્યક્ર્યે અને વાયુ બ્રાહ્મણરૂપે પ્રગટ થઇ મનુ-પ્રાપ્ત અને પરલાેકની સર્વ સિક્કિ પ્રાપ્ત કરાવી નર દેહને નારાયણ સ્વરૂપ કે જેના પાતે અંગા છે તે મૂળ સ્થિતિને વિયત-રૂપ વેકુણ્ડદ્વારા પ્રાપ્ત કરાવે છે. આ કારણથી વૈષ્ણુવા પૃથ્વી ઉપર સ્વિધ્યાત્રામાં ભટકનારા, (मही मटन्ति बाह्मणाः) યજમાનને દેવાદ્વારા સ્વાલાેક અને પરલાેકનું ક્ષેમકુશળ અપાવનારા અને વાયુ પેડે એકના સ્વાલાેક અને પરલાેકનું ક્ષેમકુશળ અપાવનારા અને વાયુ પેડે એકના સ્વાલાેક પરેલાંકનાં બીજાને પિતૃ અને દેવાને પદ્યાંચાડનારા ત્યાલાોફાય પેટીરૂપ પેટવાળા સંકલ્પથી સદિશા પહાંચાડનારા બ્રાહ્મણાેરૂપ

વાયુને પ્રથમ સેવે છે અને સંતાષે છે. યત્ર કે જે સર્વની તૃષ્ટિ પુષ્ટિનું કારણ છે તે દ્વારા અગ્નિરૂપ સૂર્યને, તુલસી કે જે જલ અને પૃથ્વીના પ્રથમ સંખંધનું પહેલું પરિષ્ણામ છે તે જળની પેઠે શુિ અને શક્તિ આપનાર હેાવાથી તે દ્વારા સાગરરૂપ વર્ષ્ણ દેવને અને ગાય કે જે જગત્ની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લયના નિર્વાહરૂપ દુધનું સ્થાન છે તે દ્વારા ચતુર્વિધ અંડજ, સ્વેદજ, ઉદ્દેભિજ અને જરાયુજ પ્રાષ્ટ્રીઓના ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લયના આધારરૂપ પૃથ્વીને સેવે છે. માટે કયા પુરૂપ તરત કળ દેનારી દૃષ્ટ વસ્તુ ગાયને સ્ક્ષા પાતાને મુખ્ય ધર્મ નહિ ગણે ? તો શખ્દની વ્યુત્પત્તિ તપાસતાં જે ધાતુમાંથી ગાયત્રી શખ્દ નીકળે છે તેજ ધાતુના તો સાથ શખ્દ છે. માટે જેવું કળ ગાયત્રી સદ્ભમ શરીરને આપે છે તેવું કળ ગાય સ્થળ શરીરને આપે છે. ગા એટલે પૃથ્વી એવા કરળ ગાય સ્થળ શરીરને આપે છે. ગા એટલે પૃથ્વી એવા શરીરમાં ઇન્દ્રિયોદ્વારાજ સર્વ ભાગ ભાગવી શકાય છે માટે વિપયાના શરીરમાં ઇન્દ્રિયોદ્વારાજ સર્વ ભાગ ભાગવી શકાય છે માટે વિપયાના પદાર્થો કરતાં ઇન્દ્રિયોને અધિક ગણી તેનું રક્ષણ કરવામાં આવે છે. ઇન્દ્રિયો હણાય કે શરીર જીવતે મુવા તુક્યજ થાય છે. તેત્રીજ રીતે પારાર્યો છે. માટે વિરાટ સ્વરૂપને આરોગ્ય રાખવા માટે તેની ઇન્દ્રિયરૂપ ગાયા છે. માટે વિરાટ સ્વરૂપને આરોગ્ય રાખવા માટે તેની ઇન્દ્રિયરૂપ ગાયા છે. માને સ્થા કરતું જોઈએ. જો સ્વર્ગ અને નર્ક પૃથ્વી ઉપરજ ગાયા છે. માનીએ તા ગાયનું શરીરજ ગાલાક છે. કારણ સર્વ ગાયાનું શરીરજ છે. કેવળ ઇશ્વરી તાન વિનાની ભક્તિ જેને હાય છે તેને અત્રાની પશુરૂપે પણ ગાયના શરીરદ્વા ઉત્તમ ગતિ મળે છે તે સમજાવવા શ્રી કૃષ્ણ ગાવાળીયા થયેલા છે. ઇન્દ્રિયો ગાપીએ છે તે સમજાવવા શ્રી કૃષ્ણ ગાવાળીયા થયેલા છે. ઇન્દ્રિયો ગાપીએ પૃથ્વીના પથમ સંખંધનું પહેલું પરિણામ છે તે જળની પેઠેશદ્ધિ છે તે સમજાવવા શ્રી કૃષ્ણ ગાવાળીયા થયેલા છે. ઇન્દ્રિયા ગાપીઓ થયેલી છે અને ઇન્દ્રિયાના નિવાસ અન્તઃકરણરૂપ ગાલાક એવું ગાકુળ

હાવાથી હુદયાકાશ ઉપહિત ચૈતન્ય સ્વરૂપ શ્રી કૃષ્ણ પરમાત્મા વિવિ-ધભાગદ્વારા ગાપીઓથી તૃપ્ત થયેલા વર્ણવવામાં આવે છે માટે જેને દાસ ભા**વે** ગાલાકની ઇચ્છા હાય તેણે આવતા જન્મમાં ગાયના અવતાર મળશે અને ઠાકારજીને નામે અત્તાના પુરૂષા પાતે દેહરૂપે પ્રભુ છે એવા અભિમાનથી સેવા કરાવશે તેને બળદના અવતાર ગાલાકમાં મળશે અને ગાયરૂપ ગાપીએાથી રાસ રમશે; વનમાળારૂપી અંતરની ધાંસરી અને કંઠી રૂપી નાકની નથથી તે ગાલાક એટલે પૃથ્વીનું ખેતર તેનું **ખળદ રૂપે ખાર વર્ષનું યાૈવન સ્વરૂપ પામી સુખ ભાગવશે, અગ**ર જો અન્તરિક્ષમાં ગાલાક છે એમ માનશે તા દાસત્વ ભાવે રહેનાર ભકતા ગાયાના શરીરની ઇન્દ્રિય રૂપ થશે અને પ્રભુત્વ રૂપે રહેનાર જો ખરા ભાવવાળા હશે તા સદા યુવાન મન રૂપ ભાકતા થશે. માટે ગાલાક રૂપ ગાયા કે જેની રક્ષા શ્રી કૃષ્ણે પણ કીધી છે તેની રક્ષા સર્વ ભારતભૂમીના ખરાં બાળકાએ તન મન અને ધનથી હરકાઇ ઉપાયે કરવી જ જોઈએ. નહિતર શ્રી વિષ્ણુ ભગવાન ઉભા ટીલા-વાળાને ઉભું કપાળ આપી શીંગડાંવાળાં પ્રાણી બનાવશે અને આડા ટીલાવાળાને આંકેલ આખલા બનાવી શ્રી નીલક દે એટલે વિયત્ તત્વરૂપ વિષતે ગળનાર અને અબ્યક્તના અધિકાતા શ્રી મહાદેવજીની નન્દીને આધીન કરી સર્વ ભાગ રહીત અને મુગા બનાવશે. માટે પાતે પાતાને ખચાવતું અને ગાયાને ખચાવવી એ એકજ છે એમ માની ખીજા ખધાં કાર્ય છેાડી ધર્મની લાગણી ખરી હેાય હિન્દનું હિત હૈયે હાય તા આ પ્રથમ કર્મ ગણતું જોઈએ.

ઉપર પ્રમાણે ધ્રાહ્મણુ અને ગાયની રક્ષા આવશ્યક છે પણ તેથી યત્તમાં અપાતાં ખળીદાનને હિંસારૂપ માનનારા, ગાવધ કરનારાથી પણુ અધમ છે. યત્ત શું છે તેની તેઓને કાંઈ સમ- <mark>ౢౘౘౘౘౙౘౙౘౘౘౘౘౘౘౘౘ</mark>ౘౙౘౙౘౘౘౘౘౘౘౘౘౘౘ

જુ પડી નથી. માત્ર દષ્ટ વસ્તુ ઉપર ખું જોર કરનારા સ્થલ દષ્ટિવાળા આંગળી આપતાં કાંડુ કરડી ખાવા યત્ન કરે છે તેઓનાથી હિન્દુ પ્રજાએ અવશ્ય ખચવું જોઇએ. શાસ્ત્ર, રૂઢી, પૂર્વ-જોની પ્રનાલિકા અને યત્તમાં શ્રદ્ધાથી સર્વ ભૂતપ્રાણીનું દ્વિત જાળવવા આ પશુના બળીદાનના વિષય અસ્થાને નહીં ગણાય. યત્તમાં સામા-न्यतः अज=नजातः જન્મેલ છતાં ન જન્મેલ જેવા અજાપુત્ર કહેતાં ખકરાનું ખળીદાન કરવામાં આવે છે. ખકરી પ્રાણી કેવળ ભીરૂ અને અત્તાન મૂર્તિ છે. તેને યાગ્યાયાગ્યના વિચારજ નથી માટે કહેવાય છે કે ' ઉંટ મેલે આંકડા અને ખકરી મેલે કાંકરાે.' ખકરીનું દુધ ખહુ હલકું છે અને સ્થૂલ શરીરને પુષ્ટિ આપનાર છે અને આસુરી ભાવ વધારનારું છે માટે અછ્ટકે તેના ઉપયાગ કરવામાં આવે છે. જ્યારે ગાયને જન્મ સાક્લ્યતાના દષ્ટાન્તમાં વર્ણવવામાં આવે છે ત્યારે ખકરીને તેના મળાંના આંચળથી નિરર્થક જીવનારથી सरभावाय छे अजागलस्तनस्यैव तस्यजन्म निरर्थकम् ॥ आवी रीते આ પ્રાણીને જીવન કે મૃત્યુનું પુરં ભાન પણ હાેતું નથી એતું ક્ષુદ્ર મુહિવાળું છે. તેવાજ બલકે તેથી વધારે જાડય મુહિવાળા પાડા હાેય છે માટે આવા પાડાનું પણ ખળીદાન અપાય છે. તેના હેત વિષય કામનાથી આસુરી સંપત્ મળવા માટે છવ જેવી બ્હાલી ચીજ છવ સાટે આપવાના છે. જેથી યત્તદેવ યજમાન દઢ ભાવનાની પરીક્ષા કરી અર્પણ થયેલ પ્રાણીને પ્રાપકારી ગણી દિવ્ય સ્વરૂપ આપી તેનાં પૂર્વજોને સદ્દગતિ આપી સાંપે છે તેથી તે પ્રાણીને જે વ્યથા બાેગવવી પડી હાેય છે તે કરતાં સુખ ઘણું થવાથી પ્રસન્ન થાય છે અને યજમાનના ઉપકાર માની તેને પાતકમાંથી મુકત કરે છે. જે પ્રાણીનું બળીદાન અપાતું હોય છે તેના ઉપર શાસ્ત્ર પ્રમાણે સંસ્કાર કરવામાં આવે છે. તે વખતે तेना पितृओ। एहि एहि पुत्र र्रात्यादि मंत्राथी भासावता इहेवाय छे अने प्राणी पण कवानी र्राटण इरे छे. पछी अभिदेवद्वारा ते अर्पाय छे. मंत्रेस्तु संस्कृता नद्याच्छाश्वतं विधिमास्थितः (मनु अ. ५ श्हो. ३६) वृथा हेार्र दिवस पशुने ढण्या र्राटण पण न इरवाना विधि छे भाटे श्रुति इहे छे हे नतं मृत्वे नयन्ति यं यज्ञाय नयन्ति । अर्वेदमां इहे छे हे नवाड एतन् भ्रियसे निरुष्यसे देवान् यदेशि पथिमिः सुगेभिः। हे पशु! तुं भरते। हे भराते। नथी पण सारे भागें देवताने पामे छे.

यज्ञार्थं पशवःसृष्टाः स्वयमेव स्वयंभुवा । यज्ञस्यभूत्ये सर्वस्य तस्माद्यज्ञे वधोऽवधः ॥ (म. अ. ५ श्लो. ३९-४०)

ओषध्यः पश्चोवृक्षास्तिर्यञ्चः पक्षिणस्तथा । यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः प्राप्तुवन्त्युच्छ्तिःपुनः ॥

( म. अ. ५ श्लो. ४० )

यावेद विहिता हिंसा नियतासिंग श्वराचरे । अहिंसामेवतां विद्या द्वेदाद्वर्मोहि निर्वभौ ॥

यत्त माटेक पशुक्रांती विभूति छे माटे यत्तमां वध के वध इप नथी गणाती. के के पशु, पक्षी अने अंड यत्त माटे नाश पामे छे ते उत्तम दशा पामे छे माटे वेदविद्धित मंत्र संस्कारपूर्वक दिसा ने अदि सा मानवा भनु अगवान् के केनुं वाक्ष्य औषधइप केदिवाय छे यद्यदमनु स्ववीत्त त्तद्मेषजम्। तथा वेद के छे छतां आश्र्यं छे के दिन्दु वर्गना उत्तम वर्णवाणा पणु आ यत्त दिसाने वगावी कमानानी द्वामां त्रणाध भनु महाराक पूर् समक्या नथी अगर उपरनां प्रमाणाने क्षेपक छे अम मनावी अत्यायारी अनी पेट अरवा पराधीन थर्छ आगण आववा मथे छे अने दिन्दु

રાજાઓને દુખાણ કરી વેદ, શાસ્ત્ર, યત્ર અને પ્રજાના સામાન્ય હિતના શત્રુઓ થઇ પડે છે. લાેકા જમાનાની ધૂનમાં વિધવા વંધ્યા સ્ત્રીના પુત્રને ઉભેા કરી વર્ણાગી કાઢી વ્યવહાર ચલાવે છે અને મ્હાેટું માન ખાટવા ધારે છે. જ્યારે યત્ર કે જેથી આકાશાદિ પાંચભૂતા, સર્વ દેવતાએા અને મનુષ્યા તથા પ્રાણીઓની સુખાકારી થાય છે તેને માટે કાળજી ધરાવતાજ નથી અને ભક્તિને નામે ભાગાસક્તિમાંજ કલ્યાણ માને છે. સામાન્ય વ્યવહારમાં જેવા પાતાને જીવ વહાલા છે તેવા ખીજાને છે માટે કાઇ પણ રીતે કાઇને દુઃખ ન કરવું જોઇએ પણ સર્વ ઉપર દયા રાખવી જોઇએ. હિન્દુશાસ્ત્રા કહે છે કે જે પ્રાણી મનુષ્ય જન્મ મળ્યા છતાં પાતાના જીવના સ્વરૂપને એાળખ્યા વિના અને ઇધરના સ્વરૂપને જાણ્યા વિના જીવે છે તેને આત્મહત્યારા અને પતીત સમજવા અને જે ર્વે અછેદા આત્માને અનુભવે છે તેજ અહિંસા ધર્મ પાળે છે. માટે જેમ પ્રવૃત્તિ કરતાં નિવૃત્તિ ઉત્તમ છે જેમ સકામ કરતાં નિષ્કામ કર્મ ર્દ ઉત્તમ છે તેમજ હિંસાત્મક યત્ર કરતાં અહિંસાત્મક નાનયત્ર શ્રેષ્ટ 🥵 ગણાવાે જોઇએ.

જું સુખ દુઃખતા વિચાર કરતાં મ્હાેટું દુઃખ આશા છે. आज्ञाहि परमंदुःखं नेराइयं परमं सुखम् ॥ વળી ઉધાચતા ધંધા કરવા, વિશ્વાસથી લાેકને ઠેગવા, નાણામાંથી નાણાં ઉપજાવવાં, બીજાને ર ક ખનાવી પાતે શ્રીમાન્ બનવા, પાતાના દુરાચરણ બતાવે તેને નિન્દવા ને દુઃખી કરવા, બીજાને લાભ ન થાય એવી રીતે પાતે હૃં લાભ લેવા, શક્ત છતાં અશ્રહા ઢાંકવા સ્થિતિ છ્પાવવા, પ્રભુ ભજનની પ્રીતિને બહાને દાઢ પરમેશ્વર પૈસાની ઉપર દષ્ટિ કરવા, મનના વિચાર પ્રમાણે વર્તન ન રાખવા, બીજાને ઢગી દ ભ વધા-રવા, બીજાની નબળાઇમાં તેને મદદ આપવાને બદલે તેના લાભ

લઇ પાતે સ્વાર્થ સાધવા તથા નિશાળામાં પ્રાણીઓના શરીરના અવ-યવા સંખંધી જ્ઞાન આપવા માટે દેડકાં, સર્પ વગેરેની જે હિંસા મુદ્ધિ-પૂર્વક થાય છે, અનુભવાય છે અને જેથી ધર્મબ્રષ્ટતા તથા નીતિના ભગ થાય છે તે અટકાવવા યત્ન કરવાને બદલે અનર્થને અર્થ સમજને પાતાના આભ જેવડા દાષાને ન જોઇ જે તત્વમાં દેવતાએ પણ ઉતરતાં ડરે છે તેવા અકલિત, કેવળ ગુરદ્ગારા શાસ્ત્રગમ્ય, અતિ સૂદ્ધમ ખુદ્ધિથી પણ સમજવા અશક્ય એવા સમષ્ટિઆત્મક તત્વને ઉથલાવવા મૂર્ખતા અને સ્વચ્છન્દપણાથી ચાળા કરવા છોડી દેવા-થીજ સ્વહિત તથા પરહિત સચવાય છે એમ માનવું જોઇએ. જયાં સુધી હિન્દના વતનીએ એકખીજાના ધર્મની લાગણીને માન ન આપે, વિદ્વાના પાતાની ખરી વિદ્યાર્થી સ્વાતંત્ર્ય ન મેળવે, શ્રીમાના પાતાના દ્રવ્યના સદુપયાગ ન કરી શકે, પુરૂષા સ્ત્રીઓને સુધારી વશ ન કરી શકે, બાળકાને સન્માર્ગે ન પ્રેરી શકે, વાતા-વરણના સંજોગાને ધ્યાનમાં લઈ જીતું લાેપાય નહીં અને નવું નડે નહીં એવી ગાહવણ ન કરી શકે અને સાદા વર્તનથી અને ઉત્તમ આશયથી ન વ્યવહરી શકે ત્યાં સુધી ઉપરના ઉઢાપાહથી ઐક્ય, આળાદી અને સત્ય દીપશે નહીં.

આ જગતનાં તત્વને પરિપૂર્ણ નિરખી જે ભાવના નિરંતર સુખકર વસ્તુ અપાવે તે ભાવના યાગ્યસ્થાને કરવાથી સર્વત્ર સુખ, શાન્તિ અને સમૃદ્ધિ પ્રસરશે પણ જીવ હણાય છે એમ માનવું આર્યને કદી શાભશે નહીં. તપાેેેબળ તથા વિદ્યાંબળના અભાવે યત્રાે કૃષ્ણ નહિ તેથી "બળદને રાેગ અને ખીલે ડાંભ" એ ન્યાયે, વેદ તથા સ્મૃતિઓને મરડી અર્થ કરવા યાેગ્ય ન ગણાવું જોઈએ.

(૩) ઇન્દ્રિય નિત્રહથી પાતાની શક્તિના વૃથા ઉપયાગ ન થવાથી જ્યાંસુધી આવરદા હાય છે ત્યાં સુધી સુખમય છુવન વ્યતીત કરી શકાય છે. વ્યભિચારથી ધાર નર્કના વાસી અનેક જન્મપર્યત થતું પડે છે, ક્ષિણ ક સુખ માટે પાતાના સર્વસ્વતું જોખમ ખેડતું પડે છે, આખુ જીવન ધાન્ વૃત્તિથી અસ્થિર ચિત્તે ગાળતું પડે છે, હૈડું અન્તરમાં કારાય છે, ભાવના પરપુરૂષ કે પરસ્ત્રીના અગ્નિમય શરીરની હાય છે માટે મૃત્યુ વખતે ધાર્મગતી કાશનાં તથા અગ્નિના ભડકારૂપે સામી ખાલાવતી નમ સ્ત્રીઓનાં મહા ત્રાસદાયક દર્શન થવાથી જે દુ:ખ થાય છે તે તેશ્યાઓ, પરસ્ત્રી- આસકતા અને તેના મદદનીશાને ભાગવવાથીજ ખબર પડી શકે આ સકતા અને તેના મદદનીશાને ભાગવવાથીજ ખબર પડી શકે તેમ છે. મનુ ભગવાન્ કહે છે કે नहીં દશ્યનાયુષ્ય પરદારોપ સ્વન્મ ૫ પરસ્ત્રી સેવન સમાન આયુષ્ય હણનાર બીજું કાઈ નથી માટે સર્વ ઇન્દ્રિયોને વશ કરી સુખમય જીવન ગાળતું જોઇએ.

વા માટે સર્વ ઇન્દ્રિયોને વશ કરી સુખમય જીવન ગાળવું જોઇએ. માટે સર્વ ઇન્દ્રિયોને વશ કરી સુખમય જીવન ગાળવું જોઇએ. (૪) પવિત્રતા ખે પ્રકારની છે. બહારની શુદ્ધિ અને અન્તરની શુદ્ધિ. બહારની શુદ્ધિ માટે પ્રકાશ તથા હવાવાળા ધરમાં રહેવું, ચાપ્ખાં લ્ર્ગડાં પહેરવાં, શરીર સાફ રાખવું અને બેઠક, પથારી વગેરે સાફ રાખવાં તથા જલ અને ખારાક ચાપ્ખા રાખવા વગેરે છે. અન્તર શુદ્ધિ માટે આર્ય ધર્મજ સર્વથી ઉત્તમ અને પ્રથમ છે. આ શુદ્ધિના અંગા દેવ, ઋષિ, પિતૃ અને આત્મભાવના છે. પાતાના મનના વિચારા મનુષ્યજન્મના શરીર કરતાં ઉત્તમ શરીર પ્રાપ્ત થાય તેવી રીતે શુદ્ધ રાખવા અને આલાક તથા પરલાકમાં પાતાના સચવાય અને અધાગતિ ન થાય માટે પાતાના સંસર્ગમાં પાતાના સમાન આચારવિચાર વિનાના પુર્ષાને આવવા ન દેવાના વિધિ છે. જયારે પૂજન, અર્ચન, ભાજનાદિ માંગલિક ક્રિયાઓ કે જેથી ચિત્તની ભાવના શુદ્ધ થઇ ઉત્તમ ગતિમાં રિથર થાય છે તે કરાય છે ત્યારે બહારના કાઈ બૂતના રજકશ્રુ પણ તેમાં મિશ્રીત ન

૧૧૪

થાય એવી રીતે એકાન્ત, અસ્પર્શ અને આદર રાખવા જરૂર છે.
આ કારણથીજ ડાબો હાથ કે ડાયું અંગ પણ આવા કાર્યમાં વપરાતું નથી તો પછી બાપદાદે હલકા ધંધા કરનાર, દેવી અથવા દેવ વગેરેની ભાવના રહીત પુરૂષો ઉપરથી ગમે તેવા ચોષ્પ્પા અને ગમે તેટલા અભ્યાસી હાય પણ જાતિથીજ જેની ઉત્કૃષ્ટતા છે અને અભ્યાસથી જેની શુદ્ધિ વધેલી હાય છે તેની ટાચે આવી શકે નહીં. તેને ઈતર અસ્પૃશ્ય વર્ણથી સંસર્ગ, આલાપ કે વ્યવહાર કદી ઘટી શકેજ નહીં. આવી પવિત્ર ભાવના જાળવવા માટેજ આભડછેટ મનની છે. પ્રાતઃકાળથી હરિસ્મરણ કરતું મન, શાસ્ત્ર-વિધિયા શુદ્ધ થયેલું તન, સંધ્યાવન્દનાદિયા અન્તર બહારની શુદ્ધિવાળા સંસ્કારથી પૂનીત થયેલું અંતઃકરણ, પ્રાણાયામથી ત્રણે શરીરને એક્ય દર્શાવનાકું દર્શન અને સર્વ પાપનાં પ્રાયશ્વિતથી એકરસ થયેલું વૃત્તિનું વલણ ઇલરમય ભાવના સહજ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. દેવ, ઋષિ અને પિતૃઓના ઋણમાંથી મુક્ત થઇ ધ્રદ્ધાર્ય ખુદ્ધિયી વિદિત ભાગમાં પ્રવૃત્તિ કરી યાગમાં સ્થિર થવા વિધાન છે. સૂતક પણ મનની વાસના ગત કે આગત પ્રાણીના અહંકારને મમતાવાળી હોવાયી અન્યોઅન્ય અસરમાંથી છોડવા કે બાંધવા ને પાળવામાં આવે છે તથા પ્રકૃણ વખતે સૂર્ય કે ચંદ્ર પૃથ્વીના પાળવામાં આવે છે તથા પ્રકૃણ વખતે સૂર્ય કે ચંદ્ર પૃથ્વીના શકે છે. દેવ, ઋષિ અને પિતૃઓના ઋણમાંથી મુક્ત થઇ બ્રહ્માર્પણ પાળવામાં આવે છે તથા ગ્રક્ષણ વખતે સૂર્ય કે ચંદ્ર પૃથ્વીના પદાર્થીને પાષણ આપી શકતા નથી તેથી જીવન ઉત્તમ ગતિ પામતું નથી તથા સ્ષ્ટિક્રમને મદદ મળતી નથી માટે સર્વ વ્યવહારી પાળવામાં આ**વે** છે તથા ગ્ર**ક**ણ વખતે સૂર્ય કે ચંદ્ર પૃથ્વીના કાર્ય છોડી પવીત્ર થઇ મન શુદ્ધ રાખી ઇશ્વર પરાયણ રહેવા વિધિ છે. પરદેશ ગમન માટે મના કરવામાં આવે છે તેના હેતુ પણ ચિત્તશુદ્ધિ અને આધ્યાત્મિક ઉન્નતિના વિધ્વંસ અટકાવવાના છે. તેનાં કારણા તપાસતાં (૧) તપ યત્તાદિ રહીત સદા હિ સાથી દૂષિત અને સનાતન ધર્માનુકોનને માટે સર્વથા પ્રતિકૂળ ભૂમિ

\*\*\*

je je

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

વાતાવરણા પ્રમાણે વિપરીત આચાર વિચારવાળા વ્યક્તિઓના અતિ સહુવાસ (૩) સન્ધ્યાવન્દનાદિ ષડકર્મ વગેરે નિત્ય તથા શ્રાહ્મ, વૃત્ત વગેરે નૈમિત્તિક કર્મના નિરંતર ચિરસ્થાયી અભાવ (૪) ક્ષણભંગુર અને નશ્વર શરીરના અચાનક મલિન અવસાનથી અનિવાર્ય અસદ્ગતિથી પરલાકમાં અધાગતિ (પ) દેવ, ઋષિ અને પિતૃઓના રૂણની વૃદ્ધિ વગેરેથી તથા (૬) વ્યાવહારિક વિદ્યાની નિપુણતાથી પણ કેવળ અર્થદૃષ્ટિથી આવાં પ્રયાણને નિન્દ્ય ગણ-વામાં આવે છે. સમય જોતાં કેટલેક અંશે પરદેશગમન કરજીઆત થતું જાય છે પણ તેથી આચાર તથા વિચારશુદ્ધિ અને તેટલે અંશે જાળવી રહેવું જોઈએ અને પાછા દેશમાં આવ્યા પછી સદાચારની ટાેચે રહી પાેતાને દુષ્ટ પ્રારબ્ધવશ થવું પડયું હાેય માટે પ્રાયશ્વિત લઇ લાકસેવા માટે પરમાર્થી છવન ગાળવું જાઇએ તથા ખાન, પાન, પાશાક વગેરેમાં સાદાઇ અને સ્વચ્છતાથી અનુ-કરણીય આર્ય જીવનના અદ્ભૂત દાખલા ખેસાડી પવિત્ર ભાવનાથી પરમેશ્વર પરાયણ પ્રીતિમય વ્યવહાર કરવા જોઈએ. અતિ પ્રશ્ન કરવા કરતાં શાસ્ત્રવિધિથી કાર્ય સિદ્ધ કરી પછી પાતે કમાયા કે ગુમાવ્યું તે જોવાનું છે.

પવિત્ર ભાવના રાખવા માટેજ શિખાને સ્ત્ર ધારણ કરાય છે. શિખા શખ્દ જ્ઞિલ્ એટલે જવું એ ધાતુમાંથી બનેલા છે તેથી એના એવા અર્થ થાય કે (૧) જ્યાંથી સર્વ ગતિ થાય છે એવા ભાગ. શરીરમાં ચૈતન્ય પ્રવેશ ક્ષકારન્ધ્રમાંથી થાય છે અને પછી સર્વ ક્રિયા થાય છે તેમ ત્યાંથીજ છવ જાય તાજ (સદ્દગતિ પામ્યા) નહિતર કરી સંસારમાં રહેવું પડે છે. માટે ક્ષકારન્ધ્ર ઉપર વર્તનાર વસ્તુને શિખા કહે છે. અથવા (૨) જ્ઞિ એટલે ધાર કાઢવી અને લ એટલે સૂર્ય કે આકાશ. એ ટ્યુત્પત્તિથી શિખા શખ્દના અર્થ એ

થાય છે કે આકાશને પ્રકાશનાર સૂર્ય તત્વને સુક્ષ્મ રીતે જેથી પમાય તેવી વસ્તુ. આ હેતુર્થીજ શિખાળ ધન કરતી વખતે ગાયત્રી મંત્ર ભણવામાં આવે છે અને સૂર્યનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે. વળી દીવા જ્યારે ખળતા હાય છે ત્યારે તેની જ્વાલાને પણ શિખા કહે છે માટે ઉર્ધ્વ ગતિવાળી વસ્તુને શ્વિખા કહે છે. જેમ દીવા-માંથી મેલ મેશરૂપે ખહાર આવે છે તેમ ક્ષહ્મર-ધ્રમાં વ્યાપેલ ચૈતન્ય પ્રકાશમાંથી વાસનાવાળા ભાેગાના ક્ષયરૂપ વાળ માતાના પૈટમાંથીજ ખઢાર આવેલા હાય છે તેથી તે ભાગના વાળજ શ્ચિખારૂપ કહેવાય છે. જેમ જેમ એાજસરૂપ ચૈતન્યપ્રકાશ શરી-રમાં પ્રસરે છે તેમ તેમ વાળ ઉગતા જાય છે. ત્રક્ષચર્ય દશામાં સંસારી બહારના ભાગ હાતા નથી માટે વાળની વૃદ્ધિ ઉપર લક્ષ આપવામાં આવતું નથી. ગૃહસ્થ ભાગી હાેવાથી એાજસ ઘટતું જાય છે માટે મૃત્યુ વખતે જીવ ઇન્દ્રિયાના દ્વારથી વિખુટા ન પડે અને સગદૃતિ પામવા પ્રદ્ધાર-ધ્રમાંથીજ નીકળે માટે શ્રિપ્પાડ્રારા તે ભાગતે કામળ રાખી, સૂર્યના મંત્રથી જ્ઞાન ખીલવવા તથા શરી-रने रथ३५ ( शरीरं रथमेवतु ) अने देवासय३५ ( देहोदेवास्त्रं प्रोक्त: ) मानी आत्मत्त्वना अनुसंधानथी शिभाने धन्न३५ ६श्री-વવા આર્ય લાકાની ઉત્તમ અભિલાષા દર્શાવવા શ્રિપ્પા રાખવામાં આવે છે અને સર્વ ધર્મ્ય કાર્યમાં આત્મદ્દષ્ટિ દઢ કરવા શિખા ખંધનથી કાર્ય શરૂ કરવા જરૂર ધારવામાં આવે છે. સંન્યાસીઓને વાસના હાેવી ન જોઇએ છતાં આતુર સન્યાસ હાેય ે તેથી છેવટ**ની** વાસના દૂર કરવા તેને બ્રહ્મરન્ધ્ર **આસપાસ શ**ંખ મારી સાવચેતિ અપાય છે તેથી તેઓને શિખાની જરૂર નથી. સ્ત્રીઓ જીવાની ખાસ છે. તેથી એાજસતત્ત્વ વિશેષ પ્રસારવા ચાટલા સાભાગ્યરૂપ મનાય છે જ્યારે વિધવાઓને પતિથી લુદા

જીવનનું વિધાન નથી માટે તેમને વાળ ન રાખવા વિધિ છે. દ્વિજ વર્ણે અભ્યુદય અને નિઃશ્રેયસુની રક્ષા માટે શિખા સુત્ર રાખવાંજ જોઇએ. શિખાડારા સૂર્યનું આવ્હાન છે માટેજ પરણતી વખતે કન્યા છૂટા કેશ રાખી સૂર્યના પાઠ સાંભળે છે અને પુરૂષા ગાયત્રીદ્વારા પ્રાર્થના કરે છે. વિધિપૂર્વક શિખા રાખનારને દેવભાવ હેાવાથી ઉર્ધ્વગતિ, કેવળ વાળ (આગળ ચાટલી) રાખનારને પામર ભાવનાથી અધાગતિ અને શિખા અને વાળ બન્નેને રાખનારને િત્રિશંકની ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. તિલક વિનાના શ્રન્ય કપાળવાળાને ્ઇશ્વરખુદ્ધિના અભાવે ખીજા જન્મમાં જેમ કાળમીંઢ પથ્થર થવું પડે તેમ શ્રત્ય મસ્તકવાળાને ખાવળના વૃક્ષરૂપ થવું પડે એ સ્વા-ભાવિક છે. જે સધવા સ્ત્રી માથાના વાળ કતરાવી લટ વગેરે રાખે છે તે પ્રજાની અવનતિ, પાતાની લંપટવૃત્તિથી અધાગતિ અને પતિની નિર્બળતા અગર આસક્તિ દર્શાવે છે અને જે વિધવા સ્ત્રી કેશ રાખે છે તે દેહાભિમાનથી પતિના તિરસ્કાર, મલિન મનાવિકાર અને અનિષ્ટ વ્યભિચારથી ખાળહત્યાદિની દુષ્ટ્રખુદ્ધિ દર્શાવી પતિ, પિતૃ અને સગાસં ખંધીઓને સંતાપે છે અને પાતે યમદ્વારા મહા ત્રાસ પામી દુ:ખી થાય છે. યન્નાપવીત કે સૂત્ર પુનર્જન્મમાંથી છાેડાવનાર તત્ત્વના બાધ આપે છે. सूतेः त्रायते इति सूत्रम् ॥ પ્રાણીને પશુ ભાવના એોછી થાય, અગ્રાન દૂર થાય, સૃક્ષ્મ ખુદ્ધિ થાય અને ગ્રાન મળે ુમાટે ગર્ભવાસથી મરણપર્યેત, જાતકરણ, નામાધિકરણ, અત્ર, પ્રા**શ**ન, ચાલાદિ ૧૬ સંસ્કાર જુદે જુદે વખતે કરવામાં આવે છે તેમાં મુખ્ય યત્રાપવીત, વિવાહ અને શ્રાહ છે. માતાના પેટમાં મૂર્જી અવસ્થા **હાેય છે તેમાંથી** છૂટી બાલકની અત્રાન અવસ્થામાં <mark>અવાય છે</mark>. તેમાં જતત્ની વાસના દઢ ન થાય અને ગર્સમાં નારાયણ ભજવા ચાર વખત પ્રતિજ્ઞા કરેલી હાેય છે તે પાળવા જ્ઞાન મેળવવા

અભિરૂચી થાય તે માટે શ્રીગાયત્રી દેવીની ઉપાસનાદ્વારા ચિત્ત-ઇથી ખીજો જન્મ મળ્યાે એમ કહેવાય છે. તેથી દ્વિજસ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે. જનાઇને ત્રણ સેર હોય છે અને એક ગાંઠમાં તે ખંધાયેલી હોય છે અને ૯૬ આંટાયી સુત્ર વહાયેલ હોય છે. તે ઉપરથી એવા બાધ મળે છે કે સૂત્રરૂપ વસ્તુ એક છે. સત્ત્વ, રજ અને તમ એ ત્રણ ગુણે જુદી પડી વ્યક્ષગ્રન્થીમાં એક્ય ધરાવી ચાર પ્રકારના અધ્યાસના ૨૪, ૨૪ તત્ત્વથી હક્ તત્ત્વે વિસ્તરી મૂળ સ્વરૂપથી ઉલટા ભાવે એટલે સચ્ચિદાનન્દ ભાવ ઢાંકી નામ-રૂપે પ્રગટ થાય છે તેથી જનાઇ ડાએ ખુભેથી જમણી તરફ વહે છે અને જેમ એક સૂત્રમાં મણીએ જુદા જુદા હાય છે તેમ એક ચૈતન્યજ ઉપાધિદ્વારા જાદું જાદું વર્તતું દીસે છે એવી વૃત્તિ હદ-યમાં સ્થિર રહે અને વ્યવહારમાં વર્તાય તેથી હૃદય ઉપર રહે છે. સર્વ દેવકર્મમાં મૂળ સ્થિતિએ, મધ્ય લાક વર્તા ઋડધિ કાર્યમાં કંડમાં. અને અધાગતિરૂપ પિતૃકાર્યમાં અપસત્યરૂપે રહેનાર પ્રકૃતિ પુરૂપના કલ્પિત ભેદને અનાસક્તિથી ભાગ આપનાર, મલિન મળ મૂત્રના ત્યાગમાં ઉત્તમ તત્વ આકાશમાં નિર્મળ રૂપે વર્તનાર આ સૂત્રરૂપ જેનાઇ ડુંકામાં અભ્યુદય અને નિઃશ્રેયસ્માં સહાય કરતાર શ્રેષ્ઠ વસ્તુના બાધ આપે છે માટે સર્વ જરૂરની છે. સ્ત્રીનાં સંચિત પુરૂપના કર્મ સાથેજ મિશ્રીત થવાથી સ્ત્રી પુરૂષ ખન્તે એકજ શરીર હેાવાથી આ વિધિની જરૂર સ્ત્રીઓને નથી અને બન્તેની ક્રિયાના જોખમ ધારી પુરૂષ બેવડી જનાઇ પહેરે છે. પુરૂષની છાયા સ્ત્રી છે તેથી તેનાં સ્વરૂપને જાણવાની જરૂર છે. સ્ત્રીની પ્રથમ અવસ્થા ' એટલે કન્યા વિષે વિચાર કરતાં-**કन्या श्रु**ण्६ने। अर्थ केन≕जलेन न्यासः स्यागः अस्याः भवति सा

otototototototototototototototo

296

000 🛈 कन्या એટલે જેના ધરનું જળ પણ ન લેવાય એવી તજવા યાેગ્ય ਉ ૧૦ વર્ષની વયવાળી નારી જાતની વ્યક્તિ કન્યા કહેવાય છે. ્તે માતાના રૂધિરની વૃદ્ધિથી ઉત્પન્ન થાય છે. ઉત્તમ શ્રિષ્ટાચારવાન્ પુરૂષા કન્યાના સાસરાના ધરના જળનાે પણ સ્વીકાર કરતા નથી આતું કારણ એ છે કે પૂર્વ જન્મમાં જેને રીખાવી રીખાવી, ચૂસી ચૂસી, 🖷 અગર દુઃખી ક**રી** કરી તેનાં તન, મન અને ધનને પડાવી લીધું 🤦 હેાય તે વ્યક્તિ આ ભવમાં જામાતા એટલે જમાઇ થાય છે અને જે જમાન તરીકે વચલા સાધનરૂપ હોય છે, જેણું પાતાની અનુ-જે જમાન તરીકે વચલા સાધનરૂપ હોય છે, જેણું પાતાની અનુ-જે કૂળતા માટે આડા અવળા કૃત્ય કરી જમાઈરૂપ થનાર પ્રાણીને 👸 પીડા આપવામાં નિમિત્તરૂપ કર્યા હેાય છે તે કન્યા થઇ અવતરે 🕼 છે. જેમ કાેર્ટના માસલ ઘેર ખેસી લેણીઆતનાં નાણાં ચૂકવાવી 🗣 આપે છે તેમજ કન્યા અવતરે કે શરીરમાં ચિન્તારૂપી વેરી પેસે 🖫 છે અને જ્યાં સુધી છવે છે ત્યાં સુધી માવતરને વિશેષ ચિન્તા ું એ અને જયાં સુધા છે વે છે ત્યાં સુધા માપતરન ાયરાપ ચન્તા તે રહેજ છે. અને કન્યાના અવળા કર્મ હાેય તાે પણ પી જઇ 👸 ધીરજથી સહન કરવાં પડે છે. કહેવત છે કે '' દુહિતા ભલીન એક.'' 🖨 જો કર્મ સવળાં કરી જમાનરૂપ થયેલા હોય તેા કન્યા સદ્વર્તાથી માવતરને શાભાવે છે નહિતર "રહે તા આપથી, જાય તા સગા વધા ભાષથી" તેમ ભણચરણથી " માવતરનું મ્હેા કાળું અને સાસરાંની પૂંઠ કાળી" એ કહાણી પ્રમાણે પણ માવતરની ચિન્તામાં વૃદ્ધિ રહે છે. માટે હસતાં કે રાતાં કન્યા જમાઈનું રણ છાડાવનાર 🕝 છે. જેમ કાેર્ટના ઘરના કબજો અપાવનાર (બેલીક્) હાજરીથીજ 🚇 પાેતાની આયરૂ સંભાળી રાજસત્તાના માેટા ત્રાસમાંથી યચવા લેણ-દારનું મન રાજી કરવા કરજ પાડે છે તેમજ કન્યાના અવતારથીજ લોકમાં પાતાની ઈજત રાખી ધર્મસત્તાના ભય કર, અનિવાર્ય, સખ્ત દંડમાંથી ખચવા જમાઈનું લેહું વ્યાજ સહિત ભરી આપવા પ્રેરે છે. 

૧૨૦ જેમ લરતા કખજો અપાવનાર (ખેલીક) કાગળ દેખાડી સત્તાના અમલ 🚇 કરે છે તેમ કન્યા શાસ્ત્રદ્વારા પોતાના કર્તવ્યપરાયણ થવા સૂચવે છે. પાતા કરે છે તેમ કરવા સાલાદ્વારા વાતાના કતવ્યવસાય હવા સુવવ છે. પાતે અમાલ ઓશીયાળી રીતે દેખાઇ દયાને વધારે છે કારણ માવતરનાં કરેલાં અવળાં કર્મમાં ભાગ લેવાથી સંસારમાં કન્યારૂપે 🗖 ( દીકરીનું લેહી હલકું ) પરાધીન સ્થિતિમાં અવતરવું પડે છે. 🕲 માટે જો માવતર સારૂં કેકાણું મેળવી કન્યાને ખુશી કરે અને જમાઇ 🖳 પ્રસન્ન થાય તાેજ માવતર રૂં્ણુમુક્ત થાય છે અને કન્યા સુખી થાય છે. આ કારહ્યુથીજ માવતરની પહેલીજ કરજ એ છે કે પૂર્વ જન્મમાં પાતાના સ્વાર્થ માટે જે નિમિત્તરૂપ થઇ અભળા દશાને 🖺 પ્રાપ્ત થઇ પુરૂષના બાેગરૂપ ખની, પ્રસૃતિ અને વૈધવ્યાદિ મહાસાંક-🗓 ટની અવસ્થા અનુભવનાર થાય છે તેને સારાે સંબંધ 屎 તેનું કલ્યાણ કરવુંજ 🛮 જોઇએ. તેથી કહે છે કે '' દીકરીને ગાય દારીયે ત્યાં જાય.'' જેમ ગાય સુપાત્રને આપવાથી પરમસત્કાર પામી સદા પ્રસન્ન રહી દાતાને આશીર્વાદ આપે છે તેમજ દીકરી મારી સ્થિતિ પામી રાજી થઇ આશીર્વાદ આપે છે અને તેથીજ 🗖 સર્વ દેવ, ઋષિએા અને મતુષ્યાે પ્રસન્ન થઇ ધન્યવાદ આપે છે. 😡 કન્યા પરાયું ધન છે અને જે જામાતૃને મળવાથી રૂ<del>ણ</del>યુક્ત ું કરે છે તે પછી પારકી મૂડી ધણીને સાંપવા માટે સામાં નાણાં કહાવી કન્યાને વેચવાથી કેવા અનર્થ થાય ? તે સહેજ સમજાશે. જેમ ધરતા કબજો અપાવનાર (બેલીફ) પાતાના નાકર નથી તેમ 😈 કન્યા પાતાની મિલ્કત મૂળથી નથી. જેણે પૂર્વજન્મમાં પાતાની ગાંઠનાં 📵 નાણા ખર્ચી, ઉંધ વેચાતી લઇ રાત દહાડાે ચિન્તા, દુઃખ વગેરે વેઠી 💆 આ અવતારમાં માવતરરૂપ થનારાંના સ્વાર્થ સાધી આપ્યાે હાય છે ત્રું તેના ખદલા તેઓ કન્યારૂપે પાતે મ્હાેટાં થાય ત્યાં સુધીના ભરણ પાપણુથી લે છે. વ્યાજ, ખાેટ, વ્યર્થ શ્રમ વગેરેના ખદલા તેના

પ્રજા દૌદ્ધિત્ર રૂપે લે છે અને તે વ્યાજ પહેલું ચૂકવવાથીજ રૂણુ મુક્ત થવાય છે માટે સાે ધ્રાહ્મણ સમાન એક દૌદ્ધિત્ર કહેવાય છે. માટે કન્યાવિક્રય કરનાર પ્રાણી નીચે પ્રમાણે દુષિત થાય છે.

- ૧ પાતે પૂર્વજન્મમાં કરેલ દેવામાંથી મુક્ત થતા નથી તેથી ધાર નર્કના અધિકારી બને છે.
- ર જમાઇ જે પૂર્વજન્મનાે લે**ણા**આત છે તેની પાસેથી સામા નાણાં લેવાથી મૂળ દેવામાં વધારા કરે છે અને ભાવિ જન્મની મ્હાેટી જોખમદારી વ્હાેરે છે.
- 3 કન્યા પાતાની મૂડી નહીં છતાં પચાવી પાડી તે ઉપર નાણાં લેવાથી ચારી કર્યાનું પાતક માથે વ્હારે છે અને પાતાની પ્રજાને વેચવાનું પાપ કરે છે.

૪ કન્યારૂપ જમાન પડેલા પ્રાણીની સદ્દગતિ કરવાને બદલે દુર્ગતિ કરી વિશ્વાસધાતનું પાપ કરે છે.

- પ કન્યાનું શરીર વેચનાર અને વેચાતું લેનાર બન્નેને કન્યામાંથી ઉત્પન્ન થયેલ પ્રજા ઉપર સ્વાભાવિક હક્ક રહેતા નથી માટે તેમણે મૂકેલા પિંડાથી કન્યાના બાપને કે વરને પિતૃ લાેકમાં તૃપ્તિ થતી નથી અને તેથી મ્હાેટું દુઃખ ખમતું પડે છે.
- ક વેચાતી લીધેલી કન્યા પતિને સહાય આપવા કે સેવા કરવા બંધાયેલી નથી. માત્ર સ્થૃળ શ્વરીરથી વિષયના સુખ માટેજ મેળવેલી હોવાથી આલેાક પરલાેકમાં ધર્મપત્ની ગણાતી ન હાેવાથી તેનું એકય થતું નથી તેથી બન્ને એકખીજાના શ્વત્રુરૂપ થઇ પરસ્પર પીડા કરનારાં થાય છે.

યમરાજાના વાહકરૂપે (ખેલીકરૂપે) અવતરેલી કન્યાદ્વારા ચેતવણી લેવાને બદલે સ્વાર્થ શાધવા પેંતાની પત્નીના લાહીરૂપ કન્યાને વેચી નાણાં મેળવી ભાગ ભાગવવાની ઇચ્છા કરનાર પુરૂષ શાસ્ત્રદ્રોહ, યમદ્રોહ, પત્નિદ્રોહ, કન્યાદ્રોહ, જામાતાદ્રોહ અને જનદ્રોન હતાં પાતકના અધિકારી થાય છે. કત્યા પાતાનાં હિતમાં પ્રેરનાર ધર્મના અંશરૂપ હેાવાથી તેનું સન્માન રાખી સારી રીતે અલંકૃત કરી, સારા વર, ઘર અને કુટુમ્બ વગેરેથી રાજી કરવાથી સંપત્, શુદ્ધિ અને સુખ વધે છે. આ કારણથી કન્યા લક્ષ્મીરૂપ મનાય છે અને સારાં શુકનને દર્શાવનારી કુમારીકા દેવીરૂપ મનાય છે. તેનું પાેેેેેેેેે પાંચા અને સમર્પણ પવિત્ર ધર્મરૂપ મનાવાંજ જોઇએ કે જે<mark>થી સહર્મ પ્રસરે અ</mark>ને સુપ્રજાથી સર્વત્ર સુખશાન્તિ આપે.

ઉપરનાં કાર નુર્થી સમજારો કે દાન આપવાયોગ્ય કન્યાજ છે અને જેને અપાય તેનીજ તે રહે છે. એકને અપાયેલી કન્યા સ્ત્રીરપ થાય છે. તે પોતાના પૂર્વજન્મનાં કર્મ પ્રમાણે પતિથી ભાગ પામે છે. પણ જો પતિ થનારને બહુ પીડા કરી હોય અને માવતર થનારને તેથી બહુ રાજી કર્યા હોય તો આવાત પ્રત્યાવાતને ન્યાયે અક્ષત યોનિતી દરાામાંજ બાળવિધવા થાય છે, દુ:ખરૂપ જીવન ગાળે છે અને માવતરને જેવાં રાજી કર્યા હોય છે તેવાંજ રડાની રડાવી જીવન ઝેરરૂપ બનાવી બાળે છે. તેને પોતપાતાનાં કર્મનો ભાગ લોગવીને તેમાંથી છૂટી સારી ગતિ મળી શકે છે. છતાં अकुर्वन् विहित्तं कर्म निन्दितं च समाचरन् । प्रसज्जं चेन्द्रियार्थेषु नरः पतनमुच्छिति ॥ विदित्त કર્મ છોડી, નિન્દિત કર્મ કરી, ઇન્દ્રિયોના વિષય સુખમાં અસકત થઈ પુનવિવાહની પાક મૂકે તો નક્કી ભાવિ જન્મમાં બહુ ખૂરી દશા થાય છે. આ કાંઈ વિશેષે વાહરૂપ વિવાહ નથી પણ ખૂરી દશા થાય છે. આ કાંઈ વિશેષે વાહરૂપ વિવાહ નથી પણ ઉપરનાં કાર નથી સમજાશે કે દાન આપવાયાેગ્ય કન્યાજ

ererenementi: Bullicului

વિનષ્ટ્રવાહ રૂપ કર્મ છે. આધાત પ્રત્યાધાતના વેગમાં વચ્ચે આવવાની વૈષયિક સુખાભાસની સંધી છે તેથી પરિણામ આ લાક તથા પરલાેકમાં વિષમયજ આવે છે માટે શહ સનાતન ધર્મના રક્ષણાર્થે સૃષ્ટિ કુમના સદ્ધર્મરૂપ સન્માર્ગને પંચે વિચરનાર પ્રવાસીઓનાં સદાચરણરૂપ ભાતાંના ભક્ષણ કરનાર કુતર્કોથી સદા ચેતી ચાલવામાંજ શ્રેયસ મનાવું જોઈએ કે જેથી સ્ત્રીયા કે જે સુત્રજ્યથી દેશની ઉન્નતિનું મુખ્ય કારણ છે તેનો સુરક્ષા થાય. ંકન્યાવિવાહના **સમ**ય વિષે વિચારતાં પાંચ ભૂત, સૂર્ય અને ચંદ્ર એમ સાત તત્ત્વની ભાવના પછી આઠમા પુરૂષ તત્ત્વની ભાવના થવા માટે તથા પંચ મહાભૂત, મન અને ખુદ્ધિની **થ**યા પછી અહુંકાર ભાવના પુરૂષાત્મક કરવા પુરૂષ શરીરને 💆 યગ્નેાપવીત અને સ્ત્રી શરીરને પતિમય પુરૂષ ભાવના માટે વિવાહ વિધાન આક્રમે વર્ષે કરવા શાસ્ત્ર કહે છે. તેનું કારણ રજોદર્શન પહેલાં સ્ત્રીનાં સૂક્ષ્મ શરીરની ઉર્ધ્વગતિ પતિદ્વારા સંપાદન કરવાનું છે. શરીર જેમ ખીજા વર્ષથી અગ્નિ સંસ્કાર યેાગ્ય 폰 થાય છેં તેમ રજોદર્શન પહેલાં વિવાહીત થનાર સ્ત્રી ભાવિ જન્મમાં પતિમય પુરૂષાત્મક અનન્ય ભાવનાથી ઉત્તમ દશા પામે છે. વળા ઋતુ પ્રાપ્ત થતાં ખીજ ન રાેપાય તાે તે વખતે ઉત્પન્ન થનાર પ્રજાદારા જે લાભ પિતૃઓને મળવા જોઇએ તેમાં વિલ ખ થાય છે. સ્ત્રીની ભાગવાસના વિચ્છિત્ર થવાથી માતપિતા શ્રાપિત થાય છે અને અધિષ્કાત્રી દેવતાએા કાેપે છે. ઋતુ પ્રાપ્તિના સમયમાં કન્યા વિવાહીત થવી જોઇએ અને રજોદર્શન થયા પછી પાકેલ કળની પેડે વિના વિલ બે યોગ્ય પુરૂષ ભાગ્યા થવીજ જોઇએ. રજો-દર્શન એ સ્ત્રીત્વની આરઢ દશા દર્શાવે છે માટે તે પછીના વિવાહ કેવળ વિષયવાસનાની ભાવનાવાળા હાેવાથી અનિષ્ટ છે 

પતિભક્તિ પૂર્વક નિર્વિકારાત્મક સહવાસ, પ્રીતિ અને પ્રપુલિત વૃત્તિના સમય કન્યારૂપ હાેવાથી કન્યાની ભાવના અસંગ પુરષાત્મક હાેવાથી ઉત્તમ ભાવનાવાળી કન્યાદાનરૂપ ગણાય છે માટે ઋતુ પ્રાપ્તિ પછી કન્યાદાનરૂપ વિવાહ ગણાતા નથી. કલિયુગમાં આયુષ્યનું પ્રમાણ અતિ અનિશ્ચિત હાેવાથી સામાન્ય રીતે ૧૨ થી ૧૫ વર્ષની વચ્ચે કન્યા રજસ્વલા શાય છે માટે તેટલા વખતની સંધિમાં વિવાહ કરવા હિયત ગણાવા જોઇએ.

સ્ત્રી જ્યારે લમની ગાંઠથી જોડાય છે ત્યારે વ્યાક્ષણ, અગ્નિ, સૂર્ય, માતપિતા અને સગા સંખંધીઓની સાક્ષીથી જગતના આ લાકના ભાગ ભાગવવા પાતાનાં સ્થળ શરીરને પતિના સ્થળ શરીરને આધીન કરે છે અને પરલાકના ભાગને માટે સુક્ષ્મ શરીરને પતિના સુક્ષ્મ શરીરમાં જોડે છે. માટે પ્રથમ જે મરે તે પિતૃલોકમાં એકખીજાની વાસનાથી જોડાયેલાં હાેવાથી એકખીજાની રાહ જુવે છે. તે દશામાંથી મુક્ત થવા માટેજ સ્ત્રીઓને સતી થવાના રિવાજ હતા અને પુરષે તેની સપિષ્ડ ક્રિયા કરી તેને પિતૃલાકમાંથી છાડાવી સદ્દગતિ આપવાના વિધિ હાલ પ્રચલિત છે. સ્ત્રીનું શરીર ફાેટા-ત્રાકૃતી અંધારી આરસી (ડાર્ક પ્લેટ) જેવાં છે. તેમાં એક વખત પતિની જે છાપ પડી તે કાયમ આલાક ને પરલાકમાં રહે છે અને તેમાં સંકીર્ણતા ધટતી ન હાવાથી વિધવા વિવાહનું કે પુનર્વિવાહનું વિધાન અતિ સહ્ધમ, પરમ સાત્ત્વિક અને નિર્મળ ભાવામાં કદી સંભવતુંજ નથી. અનિત્ય, અનિશ્ચયાત્મક દષ્ટ સુખાભાસ ઉપર દષ્ટિ ન કરતાં નિત્ય, ધ્રુવ અને નિરતિશ્વય સુખનું દર્શન આર્ય-લાકાને હાવાથા વર્તમાન કરતાં ભવિષ્યના ક્રિયમાણ કર્મા તેનાં પરિષ્ણુમના વિચાર કરવા તેઓને શાસ્ત્રો પ્રથમ વિધિ

ું દર્શા**વે છે અને** પુરૂષ સાથે જોડાવાથી સ્ત્રીનું ગાત્ર, કુળ, વગેરેતે પુરૂષના ગાત્રાદિમાં એક કરવામાં આવે છે. પુરૂષા સ્ત્રી ગત થવાથી તેને ખંધનમાંથી મુક્ત કરી સદ્દગતિ અર્પી ખીજી કરી શકે છે પણ સ્ત્રી જયાંસુધી પિતૃલાેકમાંથી પતિને ભેટી વાસના તૃપ્ત કરી મુક્ત ન કરે ત્યાં સુધી દેવા, ઋષિઓ અને મનુ-ષ્યાની પવિત્ર ભાવનાને નિભાવવા, વર્ણસંકર પ્રજાના ત્રાસથી ું યમલાક, પિતૃલાક અને મ**તુ**ષ્યલાકના ઉત્પાતને અટકાવવા, વ્યભિચાર કે ખીજો પતિ ન કરી શકે. પુરૂષોએ સમજવું જોઇએ કે પાેતાના ક્ષણિકનિન્દિત સુખ માટે પારકા સ્ત્રીને દૂ પ્રસૂતિનાં મહા દુઃખમાં ઉતારવા, પાતાને તેને પેટ અવતરી 🕰 બીજાની પ્રજા મનાવવા, પાેતાના ક્ળના ઉપલાેગ બીજાને 💈 આપવા, તે ક્ળનાે બાજો બીજા માથે નાખવા, જનસમાજતી ૄૈ વિશુદ્ધ વહેતી નીતિના ભંગ કરવા, પારકા ભાેગને પચાવી પાડવા ୱ સ્ત્રીના જીવનને પ્રસૂત્યાદીથી મૃત્યુ, રાેગ વગેરેના જોખમમાં નાખવાના પ્રત્યક્ષ પાપામાંથી અને શાસ્ત્ર નિર્દિષ્ટ મહા ભય કર 🎇 પાતકામાંથી ઉગરવા વિહિત વિવાહિત સ્ત્રીયાેથી તૃપ્તિ માની હિં પાતે પાતાની હિંસા કરતાં સંભાળી વર્તવું જોઈએ અને સ્ત્રીઓને 🗜 સન્માર્ગ પ્રવર્તાવવી જોઇએ. અાથી કાળના મુખરૂપી યત્નની 뿣 વેદામાં પાતાના શરીરરૂપી યજ્ઞાપવીતથી વિશુદ્ધ થયેલાં પવિત્ર 🚭 બળીદાનને અર્પી ઇશ્વરની સર્જન ક્રિયાને સહાય આપી સુખી થવાય છે. એવા સુખકર ચાર પ્રકારના વિચારાને (પ્રશ્ન ૨૮ના ૄૄ ઉત્તર ) સુપલ્લવીત અનાવવા ( ઉંદરને માટે ખુણામાં રાખવામાં 👣 આવતી લાડુડીરૂપ) સાત્વિકતા પ્રાપ્ત કરી જીવનને, માત-પિતાને અને ભારતભૂમિને શાભાવવા જોઈએ. જેમ દેવકાર્ય અને પિતૃકાર્યની સંધિના મધ્યાન્હ સમયે સૂર્યદેવની ઉત્કૃષ્ટાદશા હોય

છે તે વખતની પ્રસન્નતા મેળવવા મધ્યાન્હ સંધ્યા કરવામાં આવે છે અને તેથી જેમ દેવ, ઋષિ, ષિતૃ અને મનુષ્યા સુખમય જીવનને સૂર્યદ્રારા પ્રાપ્ત કરી શકે છે તેવી રીતે યાવનરૂપ મધ્યમદ્યાના ઉત્કૃષ્ટ ચૈતન્યળળથી ઉત્તમ ભાવના પ્રાપ્ત કરી પાતાના અને પારકા જીવનને ઉત્તમ ભાવનામાં મહત્તા માનવી જોઇએ. કુટુમ્બમાં સંપ અને સુખ વધારી શકે માટેજ સ્ત્રીને કેળવવી. પતિને ક્લરજ માને એવા ભાવ ઉત્પન્ન થાય, ગૃહકાર્યમાં નિપુણ થાય, પ્રજાતનું રક્ષણ પાયણ કરી શકે, આલાક પરલાકમાં પાતાનાં પતિવૃત્તાપણાને દીપાવી શકે અને પુરૂપ અને પ્રકૃતિરૂપે જુદાં પડી બ્રમ ન ઉપજાવતાં એકરસ થઈ પરમમાન્ય થાય એવી કેળવણી સ્ત્રીઓને પાતાના ઘરમાં આપી સદાચારી બનાવવા વિધિ છે.

આ પ્રમાણે સ્ત્રીને શારિરિક, માનસિક અને વાચિક સાન્દ-દુર્યવતી ગૃહણી બનાવી ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષના સધનર્પ દું માનવાની છે. સરખા હક્કથી પુરૂપના સમાનભાવમાં કદી આવી દું શકે નહિ માટે પ્રયાસ નિષ્ફળ છે. સ્વાભાવિક શરીરના બંદ, તેના કું ધર્મો અને ફળનું એક્ય કાઇ કાળે ધાય તેમ નથી. સહમ અને કારણ શરીર સર્વ પ્રાણીઓ, પુરૂપ અગર સ્ત્રી હાય તેનાં સમાન છે તેની રહ્યા પુરૂપો ધાર્મિક વૃત્તિથી ઇશ્વર આરાધનથી અને જ્ઞાનથી દું પોતે સળળ બની કરી શકે છે અને સ્ત્રીને પાતાનું અર્ધાંગ મણાવી દું શકે છે. બહિર્પ્રવૃત્તિથી નહીં પણ માનસિક અન્તરપ્રવૃત્તિથી સ્ત્રી દું સમાનતા યાગ્ય થાય છે. દેશાનત્તિમાં ભરતખંડની સ્ત્રીઓની ઉપ-

## પાત્રા–ઉમા, રમા અને પ્રમા–સ્થળ–કામ્યદેશ.

ઉમા—પ્રમા ખ્હેન, આ ભારતભૂમિને કામ્યદેશ કેમ કહે છે ? પ્રમા—રમા ખ્હેન, આ પ્રશ્નના ઉત્તર તમે આપશા ?

રમા—ઉમા ખહેન, પાતે પાતાને જોઇ શકીએ તેમ હાય તા જવાય અપાય. આંખ પાતે પાતાને દેખે ખરી ?

ઉમા—( હસતાં ) કહાે ત્યારે રમા ખ્હેનના વિલાસથી!

પ્રમા—હા એમજ છે. કારણ કે ભારતસૂમિ એવું પદ છે કે જેતે વાયુ, અગ્નિ, વારિ અને પૃથ્વી વિવિધ પ્રકારે નિરંતર સેવે છે. આખા જગતના સારરૂપ આ પ્રદેશમાં સર્વ રિહ્કિ સિહ્કિએા સર્વતે અનાયાસે સુલભ થાય છે. મતુષ્યા કાંઈ ઉદ્યમ ન કરે તાે પણ તેમને રહેવા માટે વક્ષો, ડુંગરાે, ગુકાએો વગેરે મળે; ખાવા માટે કૂળ, કુલ, મેવા, દાણા વગેરે મળે; પીવા માટે જળ, દુધ, મધ, ક્ષારાે વગેરે મળે; ખેસવા માટે રૂ, ઉત, શણ, ધાસ વગેરે મળે. વાહન માટે ઘાડા હાથી વગેરે મળે; વાપરવા માટે હિરા, માતી, સાતું, રૂપુ, ત્રાંસુ, ક્ષાંદું, કાંસું વગેરે મળે; જોવા માટે રંગ ખેરંગી પથ્થરા, માર આદિ પક્ષીએક મળે; સાંભળવા માટે કેત્યલ, પાેપટ, મેના વગેરેના મીઠા સ્વરાે મળે; સુંધવા માટે પુષ્પ, ચંદન, કેસર, કસ્તુરી, કપૂર વગેરે મળે; સ્પર્શન્માટે રેશમ, સ્ત્રી વગેરે મળે: અને ખેલવાને બાળક શિકારી પશુઓ વગેરે મળે છે માટે સર્વના સમૂહ રૂપ ભારતદેશ સર્વને અભિલયણીય છે તેથી કામ્યદેશ કહેવાય છે. સર્વ ઇન્દ્રિયા ભાગથી તૃપ્ત થાય એવા સાધનથી ભરપૂર હાવાથી રમા કે જેનું ભાગસ્વરૂપ છે, જેને આખું જગત વશ છે અને જેના માહમાં રાત દિવસ સર્વ ચિન્તા કર્યા

કરે છે તેના સુલભપણાથી ભારતભૂમિ સર્વને અભિષ્ઠ વિહારના પ્રદેશ થઇ છે એટલું જ નહીં પણ રમાને પ્રાણીઓ મહાલદ્દમીજ-રૂપે માને છે કે જેમાંથી સર્વ ગુણા પણ મળી શકે છે. માટે ગુણના ભંડારરૂપ પણ આ ભારતભૂમિ કાન્યદેશ છે. सर्वे गुणाः काञ्चनमाश्रयन्ते । એ નિયમે સુખસંપત્તિનાં પરમ સાધન સુલભ કરાવી આપે એવી શક્તિ દ્રવ્યદેવતા છે તે ભારતભૂમિનું સ્વાભાવિક સ્થૂળ આંગ હાવાથી સર્વ લોકા તેને કમે છે, ચાહે છે અને તેમાં વ્યવહરવા ઈચ્છે છે.

રમા—વાહ! વાહ!! પ્રમા બ્હેન, 'હિરા મુખસે નહિ કહે. લાખ અમારા માલ ' તેમ એકની પાધડી બીજે પહેરાવી ઉકડમકડ ઠીક ઉતારા છા. તમારા સ્વરૂપથી ભારતભ્રમિના મહિમા છે એટલે તમે પાતે કહેા એ મ્હારા મત હાવાથી હું બાલેલી. જાઓ ઉમા બ્હેન, આ પ્રમા બ્હેનને સર્વ પ્રાણીઓ સરસ્વતીને નામે એાળખે છે. સાંખ્ય અને યાગથી ચક્ષુને, શ્રુતિ, સ્મૃતિ અને સંગી-તથી કર્ણને. સાહિત્યની સુરસ સુવાસથી ધ્રાણને અને કલાવેચિત્ર્ય અને સુદ્ધિ ખીલાવટથી સ્પર્શેન્દ્રિયને તૃપ્ત કરનારાં, તત્વેખાધનાં સાધન સુલભ કરનારાં, જગતના વ્યવહારને નિયમિત ચલાવનારાં. સર્વ દુઃખમાંથી શાન્તિ આપનારાં, આપણને શાભાવનારાં, ત્રિવિધ તાપ નિવારનારાં, સામ્ય, શીતળ, સુગન્ધી, મનાહર અને રમણીય તત્વને દર્શાવનારાં અને જન્મમરણના મહા ત્રાસમાંથી મુક્ત કર-નારાં, સક્ષ્મ શરીરરૂપ હોવાથી આ ભારતભૂમી માટે દેવતાએ પહા ઇચ્છા કરે છે. તપ, લક્ષચર્ય, યાગ અને મંત્રતંત્રથી ભારતભૂમિના લોકા હજારા વર્ષ છવી શકે છે, અહર ઉડી શકે છે, ગમે તે સ્થળ ગમેતે**વે વે**શે ગમે તે વખતે જઈ શકે છે, એક ઠેકાણે બેઠાં ગમે તેના મનની તથા સ્થાનની વાત જાણી શકે છે, સ્થળનું જળ

અને જળતું સ્થળ કરી મૂકે છે અને દેવાથી વ્યવ**હાર કરે** છે તથા આલાક પરલાકના વિચાર કરી તેના બાગ લઈ શકે છે માટે વિદ્યાદેવીના યાગની ભ્રાન્તિથી!

પ્રમા—લોકા અનાયાસે માટીના વાસણમાં સ્વાદિષ્ટ અને સ્નિગ્ધ ભાજન કરી શકે છે, કેરી દુધપાકનાં અમૃતપાન કરે છે, વસ્ત્રાલંકાર ધારણ કરે છે, તેલ અત્તરથી ભભકે છે, કાેટીકાેટી સુવર્ણમુદ્દાના દાન કરે છે અને બાજ પડીઆરપ સુવર્ણના પાત્રમાં ભાજન કરી તેને નિર્માદય કરાવી નાખી દેનારા મહા સમૃદ્ધિવાન્ છે એવી લદ્દમીની બ્રાન્તિથી લાેકા ભારતભૂમિને ચાહે છે માેટે કામ્યદેશ કહે છે.

ઉમા—આવી સ્થિતિ ભારતભૂમીની હાય તા આપણા લોકાને બીજા દેશમાં વધારે સુખ અને સંપત્તિના માહ કેમ હાય છે?

રમા**—પ્ર**મા ખ્હેન, એ આપના પ્રતાપ છે.

ઉમા—એમ કેમ? ઉષ્ટ્રલકુટીકા ત્યાય આપવા ધારા છા? રમા—ઉમા બહેન ક્ષમા કરજો. ભારતભૂમિના લાેકાને બીજા દેશ પ્રમાણે ભણવામાં, ગણવામાં, પાશાકમાં, ખાવાપીવામાં અને રહેણી કરણીમાં અભિરૂચિ, ઉન્નતિ અને આખાદી દેખાય છે અને તે માટે આંધળા બની સારગ્રાહી ન થતાં યાહામ ઝ્કાવી અનુક-રશ કરે છે તે આપનાજ મહિમા છે.

પ્રમા—ભારતભૂમિની વિદ્યાના સાધન વિદેશી હરી ગયા. તેને સિદ્ધ કરી, હવામાં, પાણીમાં અને ભૂમિ ઉપર યંત્રદ્વારા સર્વ પ્રયાગ કરે છે અને ભારતભૂમિના લોકાને એાકેલ અને એકું ખાવા વ્યાજને લાભે મૂડી ગુમાવવા ઉત્સાહ થયા છે તે પણ આપની કૃપા છે. ઉમા—ત્યારે હું શું ભ્રાન્તિ છું?

રમા અને પ્રમા—હા ખ્હેન. માટેજ લોકા તમને મહાકાળી કહે છે અને તમારૂં સ્વરૂપ કળાઈ શકે તેમ નથી.

પ્રમા—તમારા સ્વરા ઉલટાવી ખાલાવીએ તા आ उ म्= ઢું પ્રેશ્વરૂપ બ્રહ્મવાચક થાએ અને એમને એમ ઉમા એ રૂપે માનીએ તા ઉદ્દેશ નહિ ( उદ્દેશ या मा सा ) એવાં मायારૂપ અક-લિત છા તથા જો ઉલટાં વર્તાવીએ તા અવિદ્યા મટી વિદ્યા થઇ પ્રાશ્ચીને સવળ માર્ગ વર્તાવા. પશુ જેવાં છા એવાં માનીએ તા રમાખ્હેનને વિષયાભાગભૂમિરૂપ પરધરવાસી દર્શાવા અને નિત્ય પરમેશ્વરત્વ ચૂકાવી અનિત્ય અને આસુરી પગલાં ભરાવા.

રમા—વળી પ્રમા ખ્હેનને સ્વચ્છન્દી, પાખંડી, નિરૂપયાેગી અને ઉદાસી વર્તાવી સ્ત્રીની આકૃતિથી પુરૂપની કૃતિમાં પ્રવર્તાવા અને દેવી ભાવનામાંથી રાક્ષસીરૂપે દર્શાવા.

ઉમા—ज्ञान्तं पापम् ॥ તમને બન્નેને મ્હારાથી દુઃખ થાય છે ते। આપણે અળમાં થઇએ.

પ્રમા—કા, રઅને ૩ ઉપરનાં રૂપ તજીએ તાે માર્પે આપણે એકજ છીએ.

રમા—અમારાં આધારરૂપ તમને મૂક્રી, અમે કયાં જઇએ ? ઉમા—ત્યારે કાન્તિ અને શાન્તિમાં ભારતભૂમિને વિશ્વાન્તિ મળે તેમ મને પ્રેરી તમે સ્થિર કરો.

રમા અને પ્રમા- બહેન, અમને સ્થાન ખતાવા ?

ઉમા— પ્રમા બહેન, તમે શાન્તિસૂચક છેં માટે ઉત્તમ તત્વ ષ્રાહ્મણત્વ કે જેમાં ધર્ય, દયા, શુચિતા, સંતાેષ અને વિદ્યાવિનાદ

## **90000**66600006:666**0**60000000

939

હોય છે ત્યાં વસા અને રમા બ્હેન, તમા માહની વાસના તૃપ્ત કરાવી પ્રાણીઓને સદ્ગતિ અપાવા છા માટે ઉત્તમ આચારવિચારવાળા સર્વ વર્ણમાં શુદ્ધિથી રહેા.

પ્રમા—મ્હારાથા એકદેશીય થઇ રહેવાય નહીં. હ્યાદમણત્વ વર્ણસંકરત્વને લીધે અતિ વિસ્તારને પામ્યું છે માટે નગદ નાણાં

પ્રમા—મ્હારાથી એકદેશીય થઇ રહેવાય નહીં. હ્રાહ્મણત વર્ણસંકરત્વને લીધે અતિ વિસ્તારને પામ્યું છે માટે નગદ નાણાં રૂપે લક્ષ્મીજી રમાખ્હેન ભલે અમૂક પ્રદેશમાં રહે પણ મ્હારે તો સર્વદેશીય થવું છે. એટલે પુરૂષા સાથે હરિક્ષાઇ કરવાની, વિદ્યામાં, ધ્રાપ્તામાં, જીવનના હક્કમાં અને રાજ્યના ભધારણમાં અગ્રેસર થઇ પુરૂષોને ન્યાતજાતનાં ભધનમાંથી મુક્ત થવા ગમે તેમ કરી માથું મારી માર્ગ કરવામાં ઉત્સાહી ખનાવવા, છ્ટથી કરવા, ઉપદેશ કરવા, સંસ્થાએ સ્થાપવા, સ્ત્રીઓને આગળ વધારવા અને સાદા-

🛱 રમા—પ્રમા ખ્હેન, સ્ત્રીનું સાૈભાગ્ય ચૂડી, કમખા અને 🖟 ચાંલ્લા છે. કંદ, પગ, અને નાક વગેરેમાં અલંકાર ધારણ કરવાના 🖟 છે. ધરકાર્યમાં તથા દેવકાર્યમાં સહાયક થઇ કુળધર્મ સાચવવાના 🚅 છે તે પસંદ નહીં કરાે ?

છે. ધરકાયમાં તથા દવકાયમાં સહાયક થઇ કુળધમ સાચવવાના છે છે તે પસંદ નહીં કરા ?

પ્રમા—જમાના એવા કાર્યમાં વખત ગ્રમાવવાની ના કહે છે. વસ્ત્રા અલંકારામાં મૂડી ખર્ચી શાભા માનીએ તે કરતાં આપણી અરીબ નિરાધાર બ્હેનાને કેળવણી આપી સુખી કરવામાં પૈસા વાપરવા વધારે સારા, ખાનપાનના સ્વાદમાં રાતદહાડા વમાડા છે કૂં કયા કરવા તે કરતાં ન્યસપેપરા વાંચવામાં, સભાઓમાં જઇ પોતાના વિચારા દર્શાવવામાં દેશની સેવા સારી રીતે થઇ શકે છે. વેદર્શન પૂજન કે અર્ચનમાં વખત રાકવા, ધર્માદાને નામે નાણાં આપી અનાચાર આળસ અને અધર્મને ઉત્તેજન આપવું અને

૧૩૨ ૧૩૨ વગર શ્રમે પેટ ભરનારા બ્રાહ્મણો, ખાવાઓ અને ટેાંગીઓને સહાય કરવા શ્રમ લેવા તેથી વખત, નાહું અને મહેનત વ્યર્થ જાય છે તે કરતાં સર્વ કામની હરીકાઈમાં આપણે કઇ રીતે આગળ વધી () શકીએ, આપણી ભવિષ્યની પ્રજા કેમ વધારે સંગિન જ્ઞાન મેળવી 🛱 શુરવીર પ્રતાપી બને અને આપણા ધરસંસાર વિશેષ ક્રેમ સુખમય 🖫 થાય એવી જાતના વિચારાે અને તેવાં કર્મામાં પ્રવૃત્તિ કરવી વધારે

થાય એવી જાતના વિચારા અને તેવાં કર્મામાં પ્રવૃત્તિ કરવી વધારે તે સ્તૃત્ય માનું છું. નહિતર દેશ, કાળ અને આત્માના જાણીજોઈ તે દેશ કરીશું.

રમા—હાથમાં કાચની કામળીઓ, પગમાં ખુટ તથા અંગે ઉચું પાલકું અને ઝીણી સાડીઓ સ્ત્રીઓ પહેરે છે, દુકાને ખરીદી કરવા જાય છે, નાટક સીનેમા વગેરે જોવા જાય છે અને જયાં ત્યાં હવા ખાવા ભટકતી કરે છે તેના અર્થ નાણાં ખચાવી લોકાના અનુભવ મેળવવાના અને દેશાન્નતિના છે કે કેમ ?

પ્રમા—કેટલુંક જમાનાને અનુસરી ધારણ કરવું પડે છે.

ઉમા—હું પાસે ઉભી છું માટે તમે ખન્ને અવળા તર્કા કરી રાગદ્રેશમાં ઉતરાછા માટે હું રજા લદશ પણ એટલું કહી શકે જે જાતાં તે માતાં માવદાના મેહથી વાવાની કજે નહીં તેમ

🖨 શકે જે જાતું તે સાેતું. માવકાંના મેહથી વાવણી ફળે નહીં. તેમ ધીરજનાં કળ મીઠાં છે માટે રૂડું દેખી રાજી થાવું નહીં. ખૂરું ફિખી કચવાવું નહીં. જેવી વસ્તુસ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય તેમાં વિચક્ષ-ણું હુતા વાપરી અનુકૂળતા કરી લેવી પણ નિત્યતત્ત્વનું નિકંદન ન ફું કરવું. સાભાગ્યના ચિન્દ્રધારી, પાતાના પુરધાને સમજાવી દેશ, 🜎 કુળ, ન્યાતજાતની મર્યાદા સાચવી પુસ્તકે! લખી સ્ત્રીયાને સહાય 🖨 કરવાના પાતાના વિચારા દર્શાવાય, પાકશાસ્ત્ર અલંકાર આદિયા 🕝 ગૃહસ્થાશ્રમના લાભ લેવાય અને આલેાક કરતાં પરલેાકમાં ઉત્તમ

**XX 424** 114

સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા માટે, દર્શન, પૂજન, આતિથ્ય, દયા, દાન વગે-રેની આવશ્યકતા છે. સાજન્ય, સુશીલતા, પરમાર્થ અને વિદ્યાની મૂર્તિઓનાં કયાંય પ્રદર્શન ભરાતાં હશે ? માટે ઠામે ઠરી, ઇશ્વર નિર્મિત અધિકારને દીપાવી આલે ક, પરલાકમાં સુખી રહેા એમ ત્રાન મેળવી, વર્તન પવિત્ર, સાદુ અને મુંગું રાખી બ્રાન્તિમાંથી મૂક્ત થાઓ તેથી સંપ, સુખ અને સમૃદ્ધિ મળે.

પ્રમા અને २મા – तथास्तु.

પ્રમા—બ્હેના, આપણે આપણા મૂળસ્થાન એટલે પતિથી દૂર, જુદે ભાવે, સ્વતંત્રપણે વર્તવાથી આપણી એકબીજાની એકતા ઉતકૃષ્ટતા અને સુશીલતા લાપાય છે માટે પતિ એજ પ્રભુ એમ માની તેની સેવામાં આનન્દ માના અસ્તુ.

ઉપરના સંવાદથી સમજાશે કે જેમ પરમાર્થમાં પ્રકૃતિ પુરૂપ વિના ક્રિયા કરી શકતી નથી, વ્યવહારમાં છાયા જેમ દેહથી છૂટી ટકતી નથી તેમ સ્ત્રી પુરૂપથી (પિતા, પતિ કે પુત્રથી) સ્વતંત્ર રહી શકતી નથી. સ્ત્રીની કાયામાં આધરચકુ કે જેમાં શ્રી ગણેશનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે તે તથા સ્વાધિષ્ટાનચકુ કે જેમાં બ્રહ્માનું ધ્યાન કરાય છે અને ઉત્પત્તિ પ્રભવે છે તે બે ચક્રામાંથી પુરૂપના ચકુ સમાન જનક ક્રિયા થતી નથી માટે ચૈતન્યપ્રદ વીર્યરૂપ સત્ત્વાંશથી ખુદ્ધિનાં અમાધ ધૈર્યને સંરક્ષવાની શક્તિ પુરૂપ સમાન ન હોવાથી પુરૂપની તુલનાએ સ્ત્રી કદી આવી શકતી નથી. પરંતુ જેમ અાર્યાવર્ત પરમાર્થ દર્શનમાં સર્વ દેશ કરતાં અધિક નીવડયા છે તેમજ સાંસારિક નીતિમાં પણ સર્વથી ટાચે ઉભા છે તેથી સ્ત્રીઓને સર્વથી અધિક સન્માને છે. હિન્દુઓનું દષ્ટિબિન્દુ (Ideal) તેઓના દેવતત્વમાં સમાયેલું છે. તે વિષે અવલાકન કરતાં સર્વથી અધિક મહાદેવે પાર્વતીને ઉપદેશ આપી પાતાના અર્ધ અંગ વિષે

સ્થાન આપ્યું અને એજ શક્તિનાં નિર્મળત્વ, નિર્વિકારત્વ, પરાેપ-કારત્વ અને પાવિત્યને એકરસ ગંગાજીરૂપે અનુભવ્યું ત્યારે મસ્તક સ્થાન અ<sup>પ</sup>ર્સુ. ભગવાન વિષ્ણુએ લહ્મીજીની અનન્ય ભાવનાથી ઉત્તમ સેવા અને પરમ પવિત્ર પતિવૃતાપહાં અનુભવ્યું કે જગત્ના જીવનરૂપે સર્વત્ર પૂજાયેાગ્ય બનાવી સર્વ વર્ણમાં વિચરવા સ્વાતંત્ર્ય અર્પ્યું. ખ્રહ્માછએ શ્રી સરસ્વતીના નિર્ભય અને અતિ સુક્ષ્મ મર્મને જાણી પાતાની સદુગતિના આધારરૂપ માની, ઉત્ર તપસ્વીએામાં સખકર ગણાવી લોકાનું કલ્યાણ કરવા, બાળક, વૃદ્ધ, રાય, રંક, ઉંચ, નીચ, પુરૂપ વા સ્ત્રી સર્વમાં, દેશમાં કે વિદેશમાં વસવા. વધવા અને વિભૂષિત કરવા યથેચ્છ સ્વાતંત્ર્ય આપ્યું છે. ગાર્ગિ, મૈત્રેયી. **લી**લાવતી, **સા**વિત્રી, અનસૂયા, ચૂડાલા, મદાલસા વગેરેની વૃત્તિઓથી પણ ઋષિમુનિએાનું સન્માન સિદ્ધ થાય છે. **ભ**ગવદ્લાષ્કાર **્રશ્રી** આદ્ય **રા**ંકરાચાર્યે પાેેેતાના પ્રતિપક્ષી **મ**ંડનમિ ત્રનીસાથે વાદવિવાદમાં ન્યાયપૂર્વક નિર્ણય આપવા તેમનાં પત્ની **સ**રસ્વતીને અધ્યક્ષ બનાવી, સ્ત્રીનાં જ્ઞાનશક્તિ, સત્ય શુદ્ધિ અને નિઃસ્પૃહતાના અનુપમ દાખલા દર્શાવ્યા છે. તાપછી ભારતભૂમિનાં બાળકા સ્ત્રીઓને પ્રજા ઉત્પન્ન કરવાના સંચારૂપ માની, વિષયવાસના તૃપ્ત કરવાનું સ્થાન ગણી ધાર અજ્ઞાનમાં રાખી પાતાના અહનિશ સહવાસમાં મૂર્ખ સ્ત્રીની સાેખતથી સ'સારતાે રથ વિષમ ચક્રુથી ચલાવવા યાેગ્ય કદા નહીં ધારે એટલુંજ નહીં પણ સ્ત્રીઓની યાગ્યતાને પરીપૂર્ણ સન્માની અનન્ય દાખલે! દર્શાવવા પાછીપાની કરેજ નહીં. પુરૂષા સ્ત્રીઓને અધમ કહી નિન્દે તા વિદૂધી એની બીસન્ટ આદિ સ્ત્રીયાને, સ્વદેશભૂમિને તથા ચંડી આદિ દેવીઓને શામાટે સન્માને! સ્ત્રીઓ કે જેમના ગૃહ-શિક્ષણ અને પવિત્ર આચરણ ઉપર ભવિષ્યની પ્રજાની ઉન્નતિના આધાર છે તેને યાેગ્ય કેળવણી આપી, સદાચારમાં ન પ્રવર્તાવે

તા હિન્દુઓ પાતાના દેવાને તરછાડે છે, ઉમાકાન્ત, લક્ષ્મીકાન્ત, સીતારામ, રાધાકૃષ્ણુ આદિ પદાને વખાડે છે; પાતાના સુખસંપન્તના સ્થાનને દગા દે છે; પાતાની પ્રજાને નિચાવે છે અને પિતૃ કુટુમ્બ, જાત અને દેશને દ્રાહે છે માટે પુરૂષે સ્વતઃ અધિક બની સ્વક્ષીયાને પાતાના સ્વરૂપે સન્માનવા યાગ્ય બનાવવીજ જોઈએ એજ એની પૂજા છે. શાસ્ત્ર કહે છે કે જ્યાં ના રીઓ પૂજાય છે (માન પામે છે તથા ઉત્તમ ભાગથી પ્રસન્ન થાય છે) ત્યાં દેવતાએ પ્રસન્ન રહે છે. (ઇન્દ્રિયાના દેવા રમે છે અને સૃષ્ટિ કાર્ય ઉત્તમ રીતે કળે છે). સુદ્ધિ જેમ શુદ્ધ થાય તેમ આત્મદર્શન સત્વર થાય છે. તેમજ સ્ત્રીઓ જેમ સુધરી પવિત્ર રહે તેમ પતિથી એકય પામતી જાય છે અને બન્નેના ઉદ્ધાર સત્ત્વર થાય છે. માટે સ્ત્રીઓની સદ્દગતિ એ જેમ પ્રજાની સદ્દગતિ તેમજ પાતાનીજ સદ્દગતિ મનાવી જોઈએ.

देवाने यार हाथ डल्पेसा छे तेनुं डारण पण अें छे हे तेओनी शक्ति सरस्वती, सिंदमी डे उमा जुही नथी पण अें डल स्वरूप छे अम स्यववा जननेना जण्णे हाथथी यार हाथवालुं ओं इं स्वरूप मानवानुं छे. सर्वने सर्पना संजंध है। ये छे ते अम स्यवे छे डे तृष्णाइप सर्प अहं डार जयां सुधी होय छे त्यां सुधी ते ते हेवाना सें। इमां आधीन रहेवुं पडे छे अने तेओने निर्देप छतां पण प्रारण्ध लोग लोगवा उप धिमय रहेवुं पडे छे. माटे तेओनी अं अताथी प्रसन्नता प्राप्त थये मेक्ष छे निहतर तृष्णाना पाश्रियी संसार यहमां अभण के सहाशिवनुं अंग छे माटेज उपमन्यु डहे छे डे सहस्वेभुजंगपाशवान् विनि गृहणातिन यावदन्तकः अभयं कुरुतावदाशुमे गतजीवस्य पुनः किभौषधैः यमराज पाश्रियी पडडे

નહીં તે પહેલાં જીવતાંજ અભયતત્ત્વને પમાડ. મુઆ પછી એાસડ શું કામનું <sup>શું</sup> વળી **મા** કંડેય ઋષિતે પણ **શિવે** બચાવી **યમ**તે અટ-કાર્ગ્યા છે માટેજ **સ**દાશિવ કહે છે કે क्रोधान्ध स्तस्यतस्यस्वय मिहजगतामन्तकस्यान्तकोऽहम् ॥ क्वेष युक्त, सर्व कर्मना साक्षी અખિલ જગતના અન્તક યમના પણ અન્તક હું છું માટેજ સૃત્યું જય શિવ. લય કરનાર એટલે વૈરાગ્યથી વાસનાના લય કરી અન્ના-નથી પ્રવૃત્ત થયેલ અધર્મરૂપ સંસારને ધર્મરૂપ ત્રાન મૂર્તિમય કર-નાર છે તેવા **સ**દાશિવનું ધ્યાન વિષ્ણુરૂપે રજોગુણ તત્વમાં હુદયમાં ભાવાની સહિત કરાય છે અને વિષ્ણુનાં અંગ એટલે શ્રાત સમાર્ત ધર્મી ધ્રાક્ષણ, ગાય, તુલસી, અને સૂર્ય છે તેની પૂજા **સ**દાશિવના ભક્તાને પણ આવશ્યક છે. તેજ તત્વનું પૃથ્વી ઉપર માતાપિતારૂપે **બ્રહ્માનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે અને બ્રહ્માર્પણ કરી સર્વ** કરાય છે. એવી રીતે શ્રી ગણેશથી આધાર ચક્રથી પરમજ્યાતિ કરાય છે. એવી રીતે શ્રી ગણેશથી આધાર ચક્રથી પરમજ્યોતિ પરમાત્મત્વમય બ્રહ્મરન્ઘ્ર ચક્ર સુધી એક ચૈતન્ય સત્તાને અનુભ-વર્વા અનન્ત મૂર્તિમય જગત્તે એક અખંડ આનન્દ સ્વરૂપે એાળ-ખવા દેહને દેવાલય માની શિખારૂપી ધ્વજાવાળા અને સૂત્રરૂપી ત્રિગુણતત્વના ઉપાદાનવાળા સાક્ષાત પરમસ્વપ્રકાશ સ્વરૂપમાં તન્મય થવા મંદિરની પ્રાણ પ્રતિષ્કાવાળી પ્રતિમાંએ સ્વતઃ ચૈતન્ય સ્વરૂપજ છે એમ ભાવના કરવાની છે અને તે માટે સામાન્ય કેળવણી વિધે મીમાંસા આવશ્યક છે.

પરમ કૃષાળુ નામદાર ધ્રીડીશ સરકારના પવિત્ર અમલમાં કેળવણીના પ્રસાર જોતાં હિન્દી પ્રજ્તને આખી દુનિયાના સર્વ શાસ્ત્રોનું દર્શન થયેલું અનુભવાય છે. દરેક ભાષાઓના અનેક પ્રન્થા પ્રસિદ્ધ થયા છે, વર્તમાનપત્રાથી ઘેર એડાં આખા જગતના ખનાવાની અને તે ઉપર થતા વિચારાની વગેરે ખબરા સહજ

નિત્ય મળી શકે છે એ કાંઇ થાડાે ઉપકાર નથી. પણ ભારત-ભૂમિતે કમભાગ્યે જ્યારે ઉંડા વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે શ્રા સરસ્વતી દેવી ઉપાસકાના મલીન હૃદયાને જાણી શરમાઇ વિમૂખ બનેલી જણાય છે અને જેમ ન્યાત જમી ઉઠી ગયા પછી એંઠ, રાંકાં રાજી થઈ વીણીને પેટ ભરે છે તેમ હિન્દુ પ્રજાને ભાગે વિદ્યાની એક આવતી જણાય છે. જ્યાં મુદ્ધિમળ જણાય છે ત્યાં હૃદયયળ નખળું જણાય છે અને સાક્ષરાે રાક્ષસાેરૂપે વિચરતા - અતુભવાય છે. જયાં **સદા**ચાર અને પૂજ્યતા જણાય છે ત્યાં અનુભવાય છે. જ્યા સદાચાર અને પૂજ્યતા જ તિરક્ષરતા અને બીક્ષાની પ્રતીતિ છે, બણેલા ધાર્ષિ ધિક્કારી પાતાને અનુકૂળ ધર્મના બાધ પ્રસારી કે પરાયણ થયેલા છે અને કેવળ અભ્યુદય માટે વર્ષિ (Materialism)ની મહત્તા ઘટાવવા ખનતા પ્રયાસ ણીને મરડી એક પક્ષમાં વાળવા મથે છે. બીજી બાહુ પુરૂષા આ કેળવણીના લાભ લેવા છતાં ધર્મશાસ્ત્રને વર્ષિ ઉત્તમતાથી આગળ વધી, કૃતકોને હઠાવી, શ્રેષ્ઠ વર્ત (Spiritualism)ને દઢ કરી શકતા નથી અને છે. અનાચાર થતા જોવે છે પણ આંખ મીચામલ સત્ય પાતે પાતાના માર્ગ કરશે એમ માને છે. િનિરક્ષરતા અને બોક્ષાની પ્રતીતિ છે, બણેલા ધાર્મિક પ્રવૃત્તિને ધિક્કારી પાતાને અનુકૂળ ધર્મના એ ધ પ્રસારી કેવળ શિશ્નાદર-પરાયણ થયેલા છે અને કેવળ અભ્યુદય માટે આર્થિક શાસ્ત્ર (Materialism)ની મહત્તા ધટાવવા ખનતા પ્રયાસ ્રણીતે મરડી એક પક્ષમાં વાળવા મથે **છે. ખી**જી બા**નુ**એ ધર્મચુરત ્પુરૂષા આ કેળવણીનાે લાભ લેવા છતાં ધર્મશાસ્ત્રને સરખાવી તેની ઉત્તમતાથી આગળ વધી, કુતકોને હઠાવી, શ્રેષ્ઠ વર્તનથી નિ:શ્રેયસ (Spiritualism)ને દઢ કરી શકતા નથી અને સંશયમાં પડે છે. અનાચાર થતાે જોવે છે પણ આંખ મીચામણાં કરી, ડરી, વિદ્યાનું વિનય, શાંતિ અને સુખાકારી છે તેને બદલે પ્રાથમિક શાળામાંથી તે દેક છેવટની પદ્ધી સંપાદન કરનાર વિદ્યાર્થીનું વર્તન બારીકાઇથી જેમ વિદ્યા ભણતા જાય છે તેમ મગજમાં પવન વધતા જાય છે. શારીરિક અને માનસિક જરૂરીયાતાે વધતી જાય છે, વિદ્યાના વ્યસ-કિંમતી પાષાક, વાળની લટ ને સેંથા, કપડાના કટા અને વધારા,

神神

北北北

| P

•

ļ.

₩

**|** 

ચ્હાપાણી, રમતગમત અને નાટકચેટકનાં વ્યસન વધેલાં હોય છે. બ્રહ્મચર્યની ૮૦ ટકા ખામી જણાય છે અને અભ્યાસ કરવામાં અનિયમિતપણ એવું હોય છે કે અતિશ્રમ (overwork) થી શરીર નખાઇ જાય છે, જેને કેટલાક દર્શાવે છે કે,

> " મેટ્રીક તેા માંદા પડયા, બી. એ. થયા **બેઢાલ;** એમ. એ. મરુણ પથારીએ, શું વિદ્યામાં **માલ**."

જમાના પ્રમાણે પુસ્તકાના અક્ષર ઘણા ઝીણા હાવાથી આંખે ચક્ષ્મા વહેલાં આવે છે અને પ્રકીર્ણ ઘણા વિપયા એક્કીહારે તૈયાર કરવાથી અંગમાં કળતર થાય છે તેથી ગરમ કપડાં અને માેજાંની જરૂર પડે છે. એકજ વિષયમાં અનેક શિક્ષકા જુદી જુદી વૃત્તિના હોવાથી ' ઝાઝી સુયાણીએ વેતર વ દે ' એ ન્યાયે પરિણામ અશ્રહા, 🖏 અવિવેક અને ગુરૂણહિના અભાવ પ્રાપ્ત થાય છે તેથી વિદ્યા भी કળતી નથી. વળી દિનમાન જોતાં વિદ્યાના સમય પ્રાત:કાળના છે. માં જ્યારે આધુનિક સ્થિતિને, જમ્યા પછી આરામને વખતે બધી 🖷 પ્રવૃત્તિની હવાથી હૃદય ધેરાયલું હેાય છે, ચાેમેર પ્રવૃત્તિ ચાલુ થઇ રહી હોય છે અને વાતાવરણ તપતાં હોય છે ત્યારે અનુકૂળતા દિસે છે. વિદ્યાપ્રહણ એ અતિ સદ્ધમ ઉપાસના અને ઉગ્ર તપ છે. બીજી કાઈ પણ વૃત્તિના અસાવ હાય તાજ ખુકલાં હૃદયથી પ્રસ-જાતાપૂર્વક ઉપાધિથી મુક્ત થઇ વિદ્યા લેવાય છે. આ પ્રકારે વિદ્યા એ ગહુ કરેલી સ્થિરતાને વિકાસને પાર્મી થાડે શ્રમે વહ્યું કળ આપનારી 🖏 થાય છે અને શારીરિક પુષ્ટિ સાથે માનસિક તુષ્ટિ આપી મનુષ્યજીવનને 🛂 સક્ળ કરે છે. સંગિત વિદ્યાના પૂર્ણ સંતાેપથી તૃપ્ત થતા પુરૂષાે પાતાનું જીવન પરમાર્થમય કરી ગરીબાને સુલભ રહે છે અને પાત:ને પ્રારખ્ધવશાત જે અનાયાસે મળે તેમાં પર**મ આનન્દથી** 📲 રહે છે. આ દશા આધુનિક વિદ્રાનાની નથી. તેઓની તૃષ્ણા અતિ

\*\*\*\*\*

-

þ

<sup>፞</sup>ቝ፟ዹ፟ጜዹ፟ጜ፞ጜ፞ጜ፞ጜ፞ጜፙጜፙጜፙጜፙጜጜፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ

રમાં પડી શિક્ષકા કે જે વિદ્યાર્થીની વિદ્યાના જીવનના મુખ્ય આધાર હેાય છે તેઓની સ્થિતિ સુધારી શકતા નથી. શિક્ષકા પાતાના સુખસંપત્તિના સાધના મેળવવા રાત દિવસ ચિન્તાગ્રસ્ત હાેવાથી વિદ્યાર્થીના હિતમાં લહ્ય આપી શકતા નથી અને શાળાના સમયને આરામરૂપ માની ઉપર ઉપરથી જેમતેમ ઝટ ઝટ ધારણના નિયત અભ્યાસ પૂરાે કરાવે છે. આવી રીતે ભવિષ્યની પ્રજાના <u>ખુરા હાલ થાય છે અને લાેકાનાં નાણા, સમય તથા શકિતનાે વ્યય</u> વૃથા થાય છે. આજકાલ દષ્ટિ ઉપરના દેખાવ અને પદ્મી ઉપર કરાય છે. આચારને અનુભવ ઉપરથી યાગ્યતાની કદર થતી નધી માટે આવી રીતે પ્રજા વિદ્યાદેવીની ઉપાસના કરતી રહેશે તા જેમ એવું અનુમાન થાય છે કે કેળવણી પામેલા પુરૂષોના આયુષની સરેરાસ ૪૦ વર્ષની આવે છે તેમ હવે કેટલાં વર્ષની છંદગી ઘટશે, શિક્ષકાને સંકટ કેવાં પડશે અને લાેકાની શું સ્થિતિ થશે તે કલ્પાતું નથી. માટે અભ્યાસ ક્રમમાં નીચે પ્રમાણે ફેરફાર ઉચિત છે.

- અભ્યાસના સમય સવારના હાાથી ૧૧ પર્યતના રાખવા જોઇએ.
- જે વિષય ભણાવવેા હેાય તેનાં પરિપૂર્ણ જ્ઞાનવાળા એકજ શિક્ષક હોવા જોઈએ.
- રાજના પાક સમજ મુખે રહેવા જોઈએ અને હમેશાં પુનરાવૃત્તિ પહેલેથી થવી જોદએ કે જેથી જે ભણાય તે ભૂલાય નહીં.
- વિદ્યાર્થીઓએ વહેલાં ઉદી, નિત્યકર્મ કરી, પાઠનું સ્મરણ કરવાની ટેવ પાડવી જોઈએ. ત્યાર પછીજ શાળામાં આવવું જોઇએ.
- પ. નિશાળના શિક્ષકાને કાઇ પણ બીજી વૃત્તિ હેાવી ન જોઇએ અને તે માટે તેમને પૂરતા પગાર મળવા જોઇએ

**李子尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔尔**尔尔尔

અમૂક વર્ષની નાેકરી પછી સારી રીતે વ્યવ્રહાર ચાલે તેવી જીવિકા મળવી જોઈએ.

- ૬. શિક્ષકાએ દરેક વિદ્યાર્થીની શારીરિક, માનસિક, નૈતિક, અને આર્થિક સ્થિતિ ઉપર ધ્યાન આપી તેને વિદ્યા જેમ સહેલી તથા સારી રીતે મળે તેના વિચાર રાત દિવસ કરી વિદ્યાર્થીઓનાં હિતમાંજ પ્રવૃત્તિ કરવા શિવાય બીજી કાઇ પણ વૃત્તિ રાખવી નહીં જોઈએ.
- 9. વિદ્યાર્થીએ તે સાદા સાત્વિક ખારાક નિયમિત પ્રમાણમાં અને સમયમાં મળવા જોઈએ. નાટકાદિ દરેક વ્યસનથી દૂર રાખવા જોઈએ.
- ૮. અભ્યાસક્રમ એવા હાવા જોઈએ કે જેનું અનુસંધાન રહી શકે અને જેટલું ભણાય તેટલું વ્યવહારમાં અર્થ સાધવા કામ લાગે તેવાં પુસ્તકા પણ હાવાં જોઈએ.
- ૯. શિક્ષકાનું સન્માન સરખે દરજ્જે થતું જોઈએ. ઉચ્ચ નીચની માન્યતા ન રહેવી જોઈએ એટલુંજ નહીં પણ ધણે ભાગે સાહિત્ય વિષયમાં શિક્ષકા ધ્રાહ્મણોજ હોવા જોઇએ.
- ૧૦. ધાર્મિક શિક્ષણ, મનુસ્મૃતિ, રામાયણ અને મહાલા-રતના મૂળ શ્રંથાથી આપવું જોઇએ જેથી ધર્મ સમજાય અને ક્રિયાપરાયણ થવાય.
- ૧૧. કેળવણી જેમ ખને તેમ સાંઘી કરવા માટે બીજા ધર્માદા જેવાં કે દવાખાનાં, સુવાવડખાનાં, આરાગ્યભુવન વગેરેને સહાય આપ્યા પહેલાં વિના ત્રાસે અને વિના ખર્ચે સારી રીતે વિદ્યાભ્યાસ કરી શકાય તેવાં પુસ્તક વગેરેના બહેાળાંસા ધન પૂરાં પાડવા રાજા તથા પ્રજાએ ધનના છુટથી ઉપયાગ કરવા જોઇએ.

- ૧૨. આવશ્યક કપડાં અંગ ઉપર પહેરી છૂટ્યી અભ્યાસ કરવા અને કરાવવા જોઈએ. અનુચિત પાશાક અને બપારનું ધાર્મિક કર્મ વિદ્યાર્થી તથા શિક્ષકને વિઘકારી છે.
- ૧૩. બપારે નિત્ય ધાર્મિક સંધ્યા તર્પણ કરી ભાજન પછી વિશ્વાન્તિ મળવી જોઇએ અને ચારથી પાંચ સુધી થયેલા અભ્યાસ વિચારવા જોઈએ.
- ૧૪. પાંચથી સાડાઇ સુધી વ્યાયામ અને રમતના વિનાદ કરવા. પછી સન્ધ્યા, જપ, સ્તુતિ, દેવદર્શન કર્યા પછી મિતાહાર કરવા જોઈએ.
- ૧૫. પાતાના પાક અને ઇષ્ટદેવનું સ્મરણ કરી ૯ વાગે નિદ્રાવશ થવું અને વધુમાં વધુ આઠ કલાક નિદ્રા લેવી જોઈએ.

અલ્યાસક્રમ નીચે પ્રમાણે હાેવા જોઇએ.

પુરૂપ.

(માતૃભાષા-ગુજરાતી)

ઉમ્મર.

વિષય.

- પ થી ૭ (૧) ખારાક્ષરી, સંસ્કૃત, અંગ્રેજી.
  - (ર) આંક એકએકાથી ઉઠા સુધી.
  - (૩) સ્તુતિ, કવિતા, સંગીતશાસ્ત્રના રાગની સમજ માઢે કરાવવી
- ૮ થી ૧૧ (૧) ( માતૃભાષા–ગુજરાતી ), હિન્દી, અંગ્રેજીની સંપૂર્ણ વ્યાકરણથી સમજ અને બાલતાં, લખતાં અને વાંચતાં શીખવવાનું.

*፞ኍኯኯኇኇኇቑቑቔኇቔቔቔቔ* 

- (૨) ગણિત-લેખાં, વ્યાજ, નફાતાટા, માપ, પાંતી.
- (३) धर्भशास्त्र-भनुस्मृति, भृद्धसूत्र (कापान्तरद्वारा.)
- (૪) ચિત્રકળા અને રસાયણશાસ્ત્રના સામાન્ય ખાધ.
- (પ) અંગકસરત-મુગદળ, દંડ વિગેરે.
- ૧૧**થી ૧**૬ **(૧) સ**ંસ્કૃત, હિન્દી અને અંગ્રેજીનું **સં**પૂર્ણ જ્ઞાન. પત્રવ્યવહાર, નિખંધ અને કાવ્યસ્થના.
  - (૨) જ્યાતિષ્, વૈદુ અને શસ્ત્રનું સામાન્ય જ્ઞાન.
  - (૩) નામું, વ્યાજવટાવના હિસાખ, વ્યાપારની સમજ, ક્રય વિક્રયની ચીવટ અને જ્ઞાન.
  - (૪) ઇતિહાસ તથા ભૂગાળ.
  - (પ) સીવણ, ગુંથણ, ભરત અને માપણીનું જ્ઞાન.
- ૧૬થી ૧૮ (૧) પૂર્વમીમાંસા, યજ્ઞ, શ્રાહ્ક, તર્પણ, વ્રત, જપ, તપના વિષયો.
  - (૨) પુરાણ, પાશ્ચિમાત્યતત્ત્વજ્ઞાન (ઇંગ્રેજ ક્તાકદ્ગા).
  - (3) રામાયણ અને મહાભારત.
  - (૪) રાજ્યપ્રકરણ, હિસાયી, વસુલ ત, લશ્કરી વગેરે ખાતાની સમજણ.
- ૧૮થી २० (૧) કાયદાનું જ્ઞાન ક્રસ્છ માત.
  - (ર) અર્થશાસ્ત્ર.
  - ·(૩) પડ્કશેન.

ઐચ્છિક વિષય

૨૦થી ૨૪

ઉંચું ગણિત, ઉત્તર મીમાંસા, વૈદકશાસ્ત્ર, રસા-યણશાસ્ત્ર, વનસ્પતિશાસ્ત્ર, પશુશાસ્ત્ર તથા કાય-દાનું વિશેષ જ્ઞાન \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

<u>♥▲♣♣♣♣♣♣♣ጱ♣ጱጱጱ♣▲▲▲▲★♣♣♣♠₽₩</u>

સ્ત્રી.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ઉभ्भर.

- પ થી ૭ (૧) ખારાક્ષરી, ગુજરાતી, સંસ્કૃત, અંગ્રેજી.
  - (ર) આંક એકથી સવાયા સુધી.
- ૮ યી ૧૦ (૧) સંગીત શાસ્ત્રના આલાપ વગેરે.
  - (૨) ગુજરાતી, હિન્દી અને અંગ્રેજીનું વ્યાકર**ણ** અને ભાષાનું જ્ઞાન.
  - (૩) ગણિત, સાદુ વ્યાજ વગેરે.
  - (૪) ગૃઢ, દ્રત્ર અને શરીરશુદ્ધિ અને આરોગ્યતાના નિયમા.
  - (૫) સામાન્ય કસરત-ગીતદ્વારા
- ૧૦થી ૧૨ (૧) સામાન્ય ધર્મજ્ઞાન, સ્ત્રી ધર્મ.
  - (૨) પાકશાસ્ત્ર.
  - (૩) ધરવૈદું અને બાળરક્ષા.
  - (૪) ઇતિહાસ અને ભૂગાળ.
  - (પ) સીવણ, શુંથણ, ભરત અને ચિત્રકળા.

## ઐચ્છિક વિષયા.

- ૧૨થી ૧૫ (૧) ધર્મશાસ્ત્ર,
  - (૨) યંત્ર વિદ્યા, સંગીત, વૈદક અને અર્થશ્રાસ્ત્ર.

ઉપર પ્રમાણેના ક્રમથી, શુદ્ધ શ્રદ્ધાથી, પવિત્ર ઉત્તમ વર્ણના શિક્ષાશાદ્ધારા જો વિદ્યાભ્યાસ થાય તાજ સરસ્વતીદેવીની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે અને ત્રિકાળજ્ઞપાસું પ્રાપ્ત થાય છે. પુરાણોના આશા વ્યાસ ભગવાન્ બે વચનમાં દર્શાવી આપે છે કે પરાપકારથી

પુષ્ય અને પરપીડનથી પાપ થાય છે તે સંપૂર્ણ રીતે સમજાય છે. ગમે તેમ હાય તાપણ એટલું તા નક્કી છે કે દેવા કાઇ કાર્ય કરે વા ન કરે પણ તેની મનને રાજી રાખે એવી વાતા સાંભળતાં તે દેવનું ધ્યાન, રટણ અને સ્મરણ તેટલા વખત સુધી થયા કરે છે તેથી ભાવના તે દેવમય થાય ખરી.

આ સંસારને વૃક્ષની ઉપમા આપેલી છે તેમાં મૂળ ઉંચે અને શાખા નીચે બતાવેલી છે તે શરીરના સાત ચક્રના વિચારથી સમજાય છે કે જગત્નું મૂળ અવિદ્યા છે તે બ્રહ્મરન્દ્યથી પ્રસરે છે અને જીવભાવે ચૈતન્યને ઓળખાવે છે માટે અજ્ઞાનને વશ જીવ મનાય છે. તેને જ્ઞાન આપવા વ્યવહારમાં પ્રવર્તાવવા શરૂથી આરમ્બી શિવ, વિષ્ણુ, બ્રહ્માના ત્રણ ગુણના સ્વરૂપને શ્રીગણેશના સ્થૃલ રૂપમાં સમાવી જગત્ના વ્યવહાર ચલાવાય છે માટે જે પિષ્ડમાં છે તેજ બ્રહ્માણ્ડમાં છે એમ માનવાનું છે.

ત્રે 3રે—આ જગત અવિદ્યામય છે અને બ્રાન્તિ છે તથા ચૈતન્ય શિવાય ખીજું છે નહીં તાે અવિદ્યા આવી કયાંથી અને બ્રાન્તિ કાને કેમ થઇ? અને જેમ હાલ બ્રાન્તિ અનુભવાય છે તેમ માલ પછી પાછી ન થાય એમ કેમ મનાય?

30—ઉપદેશ કરવાના ખે પ્રકાર છે. એક કાંઇ ન હોય તેમાં કાંઇ કલ્પી તે ઉપર રચના કરવી જેને અધ્યારાપ કહે છે અને બીજો પ્રકાર એવા છે કે જે દેખાય છે તે ખરી વસ્તુ નથી એવી માન્યતાથી છેવટ સુધી 'આ નહીં, આ નહીં' એમ કહી જ્યારે કાંઇ ન અનુભવાય ત્યારે તે અનુભવ કરનાર કાઇ છે એમ મનાવાય છે એને અપવાદ કહે છે. આ બે પ્રકારે જગત્ કે જેમાં

સર્વ વ્યવહાર સત્ય અને અનૃત (સાચું ખાંટું) લેગાં થઇ સ્વભાવથીજ ચાલ્યા આવે છે તેના નિર્ણય કરવા જોઈએ. નામ, રૂપ, સત્, ચિત્ અને આનન્દ આ પાંચ તત્વથી આખું જગત્ વ્યાપ્ત છે. તેમાં નામ અને રૂપ વિકારી, ઉત્પત્તિવાળાં અને નાશી છે અને સત્, ચિત અને આનન્દરૂપ તત્ત્વ અવિકારી, અનાદી અને અનન્ત છે. જે નામરૂપાત્મક જગત્ દેખાય છે તે ત્રણ 💆 ગુણના કાર્યરૂપે દેખાય છે. માટે ત્રણ ગુણની સામ્ય અવસ્થાને પ્રકૃતિ માની શુદ્ધસત્ત્વગુણી માયાથી ઇશ્વર અને તમાગુણી દ્યાર્થી જીવ કલ્પી આખા જગતની ઉત્પત્તિ, રિયતિ અને લયની માન્યતા ખડી કરી છે અને આ પ્રકૃતિના આધાર ત્રિગુણાતીત 2 ચૈતન્ય માની અધ્યારાેપની કલ્પના કરેલી છે. જે જેને જુવે તે તેનાથી બુદો એમ ધારી જગત્ નામરૂપાત્મક હાવાથી અસત્, જડ અને દુ:ખરૂપ છે જેથી તેના પ્રકાશક સત્, ચિત્ અને આનંદરૂપ હોવા જોઇએ. એ રીતે અપવાદથી સર્વના સાક્ષી શેપરૂપે રહે છે. માટે પણ પરમ આનન્દમૂર્તિવ્યાપક સ્વરૂપ વિષ્ણુ ભગવાનુ શેષ-શાયા કહેવાય છે. જગતને સત્ય કહેવાય તેમ નથી કારણ કે દરેક વસ્તુ દરેક ક્ષણે બદલાય છે અને સ્થિર નથી. જો કે તે તરત જાણ-વામાં આવતું નથી. તેમ અસત્ય પણ કહેવાય નહીં કારણકે દેખાય 🕻 છે. વ્યવહાર ચાલે છે અને ટકી રહેલું છે એમ ભાસે છે. જોકે 🕻 આગળ કહ્યું તે પ્રમાણે ખરી વસ્તુ યથાર્થરૂપે દેખાતી નથી માટે જગતની સત્ય કે અસત્યની કલ્પના કરાતી નથી પણ દેખાય છે છતાં ખાધ થઈ શકે એવું છે તેથી મિથ્યા કે અનિર્વેચનીય ક**હે**વાય 🗓 છે. અવિદ્યાત્મક આ જગતના વ્યવહાર છે એમાં તાે શક નથી 🕻 કારણ ખીજી ક્ષણે શું થશે તે કેાઇથી જાણ્યું જાય તેમ નથી 【 અગર ચાેક્કસ બાબત નજ બને તે પણ કહેવાતું નથી. **દુર્ઘટ ઘટના** 

पटीयसी माया । વળી વિસ્મરણ એટલે ભૂલ થવી એ સ્વભાવ છે. કહેવત છે કે 'કેડ<mark>ે છેાકરું અને ગામમાં</mark> ગાતવું' અગર 'ડાેકમાં ધરેહ્યું પણ ખહાર શાધવું ' એ વાત જેમ સ્વત: સિદ્ધ છે તેમ જ્યાં સુધી આ છોકરૂં અને આ ધરેહ્યું તથા પંચદશીકાર કહે છે તેમ દશમા પુરૂષ <del>પાતાને ન ગણે ને બીજા</del> નવને ગણે માટે પાતે ખાવાય તેને દશમા તું એમ પ્રત્યગ્ અને અભિન્ન આત્મતત્ત્વના સાક્ષાત્કાર નહીં થાય ત્યાં સુધી સફ્રજાધ્યાસરૂપે જગત્ની પ્રતીતિ રહેશેજ. ચક્ષુપ્ના દાપથી એક ચંદ્રમાં ખે ચંદ્ર દેખાય, શાંભલામાં પુરૂપ કલ્પાય અને આકા-શમાં નીલતા મનાય છે, તેમ જયાં સુધી બુદ્ધિ હું અને મ્હારૂં એ ભાવથી નિર્મળ નહિ થાય, જગતના વિષયામાં લાભ દેખાય અને વંધ્યાપુત્રવત્ આ જગત્ ન જણાય ત્યાંસુધી આત્મસાક્ષાત્કાર અપ-रेक्षि न थाय अने त्रख् યુख्नी विકृतिने। त्रिपुरी आत्म ક लेह ८० નહીં. અનાદિ કાળથી થયેલા ભ્રમને અનુભવ્યા પછી નિજસ્વરૂપને એાળખવું અને પિલ્ડ પ્રહ્માલ્ડમાં એકજ મૂર્તિ છે એમ નિશ્વય કરવા તેવી સમજાશે કે 'છાણના દેવ અને કપાશીઆની આંખો' તે પ્રમાણે અવિદ્યા એ જીવ અને જીવ એ બ્રાન્તિ દેખાય છે તે જગતસ-મષ્ટિ આત્મક સંકલ્પની કાન્તિ છે અને જયારે જયારે વાસનાક્ષ-યથી સંકલ્પની શાન્તિ થઇ કે અખિલ ક્ષણાયુડની, અભિન્ન નિમિત્તાન પાદન કારણરૂપ સ્વયંપ્રકાશ અખંડાદનન્દ ધ્યક્ષમાં વિશ્રાન્તિ છે. આ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થયા પછી પુનરાગમન નથી એમ સર્વ માન્ય, સ્વતઃસિદ્ધ, અલાૈકિક વસ્તુનું દર્શન કરાવનાર અસાધારણ ચક્ષુ शास्त्रने। राજा वेह કહેછે કે नसपुनरा वर्तते । શ્રીકૃષ્ણ કહે છે કે यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम ॥-" वाचारम्भणं विकारोनाम **घेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम् ''** નામરૂપાત્મક જગત્ કેવળ વાણીનીજ ક્રક્પના <mark>છે. કે</mark>વળ માટીરૂપ ચૈતન્ય મૂર્તિના વિલાસ છે. જડ વસ્તુ

atatutatatatatatatatatatatatatat

2020E

છેજ નહીં. સામ્રાટની નજરે દોઢ આનાની રાજીવાળા જેમ, સૂર્ય આગળ તસુની વાટમાં ખળતી દીવી જેમ અને સાવજ આગળ કીડી જેમ જડ જેવી છે તેમ અક્ષર અવિનાશી, વ્યાપક, પરિપૂર્ણ પરમાત્માના ચૈતન્ય આગળ પંચભૂત તેના કાર્ય, વાયુ, વાશુ, મૃદ્ધિ વગેરે જડજ છે પણ પ્રતિમામાં તા પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે છે માટે તેમાં ચૈતન્ય વિશેષ છે તેથી જડ લુદ્ધિને જગત જડ દેખાય છે પણ ખરી રીતે એક અદ્વિતીયજતત્ત્વ સર્વ ભેદરહીત છે એમ અનુભવવું જોઇએ. વળી વૈદિક કર્મથી ચિત્તશુદ્ધિ સંપાદન કરી. દેવાની ઉપાસનાથી ચિત્તની એકાય્રતા પ્રાપ્ત કરી અને ઉપનિષદ, શારીરિક સૂત્રભાષ્ય અને ભાગવદ્દગીતારૂપ પ્રસ્થાનત્રયાના રહસ્યની એકતાનતા અનુભવી પ્રારબ્ધ પ્રમાણે શુકદેવજી જેવા ત્યાંગી, જનક, રામચંદ્ર કે શ્રીકૃષ્ણ જેવા ભાગી અથવા વસિષ્ઠ સમાન કર્માનુરાગી રૂપે પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ.

આ પ્રમાણે આ મૂર્તિ મીમાંસાના પરમ સદ્ધમ આશય ત્રહી આ લઘુ ત્રન્થથી જનસમાજની થાડી પણ સેવા કરવાની પ્રેરણાને તરત અમલમાં મૂકવાની અમૂલ્ય સહાય માટે સૃત્ર શ્રીમાન્ સદ્ભક્ત નારાયણદાસ વિ. હિરાલાલ મુનિમને ધન્યવાદ આપી પરમ અવિનાશી સ્વરાજ્યની નિરંકુશા તૃષ્તિ પૂજ્ય ભારત ભૂમિના પવિત્ર કિરણામાં પ્રસરે એવી અલ્યર્થના છે. इति.

सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तुनिरामयाः । सर्वेभद्राणिपश्यन्तु माकश्चिददुःखमाप्नुयात् ॥ १ ॥ कालेवर्षतु पर्जन्यः पृथ्वी सस्यशालिनी । देशोऽयंक्षोभरहितो ब्राह्मणाः सन्तुनिर्भयाः ॥ २ ॥

<del>-+++</del>%+<del>++-</del>

अ यशालिय वर्ष

आ



'સરસ્વતી' છાપખાનું.

છપાવનાર—રા. રા. ગુલાખરાય વિ. કલ્યાણરાય હાથી, પનાલાલ ટેરેસ, ગાંટરાડ—મુંભઇ.

છાપનાર–-શા. મગનલાલ જગજીવનદાસ, ૩૫૬, નાગદેવી રસ્તો, માંડતી પાસ્ટ ઍાપીસ પાસે—મુંબઇ. (૨૧૧૦≻૧૭.)